

Upload by: altawhedmag.com



تصدرها: جمَاغة أفصار السُتنة المُحَكَمَّدَية تأست عام ١٣٤٥ ه - ١٩٢٦ م منيس لنحريد: أحمد فهى أحمد

صاحبة الامتنياذ:

جماعت انصارات فالمحت دنير - المرك و لعام بالقاهرة مارع قوله بعابدين القاهرة ، تليغون ١٥٥٧٦٣ م

#### ثمن النسخلت

السعودية ريالان تولس . مسلم عدن ١٠٠ قلماً المحوية ١٠٠ قلم البخال ١٠٠ قرش المحايث ١٠٠ قرش العلم ق ١٠٠ قرش العلم ق ١٠٠ قرش العلم ق ١٠٠ قرش العلم ق ١٠٠ قلم المعرون ١٠٠ قرشاً اللهودان ١٠٠ قرشاً للردن ١٠٠ قلم المحرون ١٠٠ قلم المحرون ١٠٠ قرشاً ليبيا ٢٠٠ قلم المحروب والمربكا وباق دول أفريقيا وآسيا مايوازى دولاراً أيركياً دول أوروب والمربكا وباق دول أفريقيا وآسيا مايوازى دولاراً أيركياً أوثارت معودية

Upload by: altawhedmag.com



#### الطاعنون في الاسلام

الحمد لله ، والصلاة والسلام على رسول الله \_ وبعد :

فان عجلة الزمن تدور حيث يعيد التاريخ دورته وتكرر الأيام سيرتها ٠٠ فقد كان المنافقون يعلنون اسلامهم ليفرقوا وحدة المسلمين ، ويعلنون دخولهم في هذا الدين ليكيدوا له ولأهله ٠٠ وينزل القرآن يفضح مسلكهم أمام رسول الله في ومن معه من المؤمنين ٠

ويعيد التاريخ دورته ويظهر في عصرنا الحالى المستشرقون الحاقدون على الاسلام ، والمشرون الطاعنون في ديننا ، ينفثون من أحقادهم ما يظنون أنه يهدم دين الله ، أو يقوض بنيانه المتين ،

هؤلاء المستشرقون الحاقدون لهم أتباع ينقلون افكهم ، أو قل هم ذيول يحملون سمومهم ٥٠ وذيول المستشرقين هؤلاء يتسمون بأسماء المسلمين ويعيشون بينهم وربما احتلوا مواقع الصدارة والتوجيه في بعض وسائل الاعلام ، كهذا الكاتب الذي أفردوا له الصفحات في جريدة الأهرام والذي نسبوه الى الاسلام نسبا قويا حين وصفوه بأنه « من أبرز المفكرين الاسلاميين المعاصرين » بالاضافة الى ما يعتز به بأنه « من رواد الحركة القومية في مصر وللوطن العربي » وهي الصفة التي ظهرت ملامحها في مقالاته بصفحة « الحوار القومي » بالأهرام(١)

<sup>(</sup>۱) أكبر ظنى أن المشرف على هذه الصفحة بالأهرام من الشيوعيسين الذين يروجون لفصل الذين عن الدولة متعاطفين مع الشيوعية والالحاد .

حين أخذ يبث أفكاره عما يسمونه « القومية العربية » وأنها هى الرباط الوثيق الذي يربط العرب بعضهم ببعض وكذلك سائر القوميات الأخرى بعد أن نحى الاسلام جانبا زاعما أنه لا تأثير له فى وحدة الدول وتقوية ما بينها من علائق •

وفى سلسلة مقالاته كتب هذا الذى وصفوه بأنه من أبرز المفكرين الاسلاميين المعاصرين - كتب مقالا بعنوان « الاسسلام هو البدائل الالهية للمتغيرات العربية » ذكر فيه أن الاسلام دين العرب وحدهم وليس للناس كافة ، وأخذ يلوى زمام بعض النصوص القرآنية ويتجاهل البعض الآخر لكى يثبت للقراء أن الاسلام دين محلى للعرب وحدهم وينفى عنه عالميته التى أجمع عليها فقهاء المسلمين وعلماؤهم منذ عصر النبوة الى أيامنا هذه ، ويصف هراءه هذا بأنه من الحقائق القرآنية التى لا تقبل الجدل والحوار ،

وبعد أن عرض هـ ذا الزيغ الذي سماه حقائق قرآنيـة قال : « والذين يذهبون الى غير ذلك واهمون . والذين يذهبون الى أن الخطاب القرآني باللغة العربية موجه الى عموم الناس ، والى البشرية جمعاء ، لا يدركون أبدا أنهم بذلك يضعون المولى سبحانه وتعالى الموضع الذي لا يليق أبدا بالانسان العاقل الحكيم - فضلا عن أنه لا يليق أبدا بذات المولى سبحانه وتعالى ، ولا بصفاته من حيث أنه المشرع العادل الحكيم ، الخبير البصير ، الذي يعلم في يقين دقائق الحياة ، ولنسأل هؤلاء ، ولعلهم لا يعجزون عن المغالطة ، والجدل بالباطل : هل يليق بالعاقل الرشيد \_ فضلا عن المولى سبحانه وتعالى \_ أن يخاطب مـن لا يفهم العربية ، ذاهبا الى أن ذلك هو السبيل الى فهم المقصود من الخطاب ؟ هل يليق بالمولى سبحانه وتعالى أن يخاطب الهندي والصيني مثلا ، باللسان العربي المبين ٠٠ الخ » الى أن قال « لا يليق أبدا بالمولى سبحانه وتعالى أن يضع لغير العرب شريعة باللسان العربي المبين » ثم تساءل « هل يجوز على الله أن يحاسب الناس يوم القيامة على أساس منّ شريعة لم تنزل في لغاتهم المختلفة ، ولم يفهموا ما جاء فيها من أوامر ونواه ، وحلال وحرام ، ويكون مع هذا هو العادل الحكيم ؟ " ،

ورغم أنه صرح بأن الذين سيناقشونه فى ضلاله هذا سوف يغالطون ويجادلون بالباطل ٠٠ فاننا نقول له ان معنى عبارتك الأخيرة أن الله ليس عادلا ولا حكيما لأنه فعلا سيحاسب الناس جميعا يوم القيامة على أساس شريعة الاسلام الذى جاء بها خاتم النبيين محمد على الله عن قولك علوا كبيرا ٠

اذا كنت تؤمن ببعض القرآن وتكفر بالبعض غاننا نذكرك بقول الله تعالى الذي خاطب فيه رسول الله في «قل يأيها الناس انى رسول الله اليكم جميعا الذي له ملك السموات والأرض لا اله الا هو يحيى ويميت ، فآمنوا بالله ورسوله النبي الأمى الذي يؤمن بالله وكلماته واتبعوه لعلكم تهتدون » ١٥٨ الأعراف • ألا تعنى هذه الآية الكريمة أن رسالة محمد عن لعامة الناس ؟ ثم ما رأيك في قول المولى عز وجل لنبيه محمد عن «وما أرسلناك الا كافة للناس بشيرا ونذيرا » ٢٨ سبأ ، وقوله سبحانه « وما أرسلناك الا كافة للناس بشيرا ونذيرا » ١٠٧ الأنبياء • فهل كلمة « الناس » وكلمة « للعالمين » تعنى العرب وحدهم ؟ وما معنى قول الله تعالى « هو الذي أرسل رسوله بالهدى ودين الحق ليظهره على الدين كله ولو كره المشركون » ٩ الصف • هل عبارة « ليظهره على الدين كله » تعنى ما كان عليه العرب وحدهم ؟ ثم ما معنى أن يقول الله سبحانه « وأنزلنا اليك الكتاب بالحق مصدقا لما بين يديه من الكتاب ومهيمنا عليه » ٨٤ المائدة • ألا تعنى أن القرآن الكريم ناسخ لكل الكتب السماوية السابقة •

وانى أريد أن أسأل ذلك الكاتب الذي يحمل « الدكتوراة » والموصوف بأنه من أبرز المفكرين الاسلاميين المعاصرين: اذا كان الله تبارك وتعالى يأمر « أهل الكتاب » بالايمان ببعثة النبي محمد يق في قوله تعالى « يا أهل الكتاب قد جاءكم رسولنا يبين لكم على فترة من الرسل أن تقولوا ما جاءنا من بشير ولا نذير ، فقد جاءكم بشير ونذير ، والله على كل شيء قدير » ١٩ المائدة ، وفي قوله تعالى « قل يا أهل الكتاب تعالوا الى كلمة سواء بيننا وبينكم ألا نعبد الا الله ولا نشرك به شيئا ولا يتخذ بعضنا بعضا أربابا من دون الله ، فان تولوا فقولوا اشهدوا

بأنا مسلمون » ٦٤ آل عمران ، وفي قوله تعالى « يأيها الذين أوتوا الكتاب آمنوا بما نزلنا مصدقا لما معكم ٠٠٠ » ٤٧ النساء ٠٠٠ فماذا تقول في هذه الآيات ؟ هل هي موجهة لأهل الكتاب من العرب وحدهم أم على المستوى العالمي من شرقه الى غربه ومن شماله الى جنوبه ؟

واذا كانت الرسالة المحمدية للعرب وحدهم فما بال رسول الله على بعد صلح الحديبية يعمل على نشر الاسلام على المستوى العالى فيرسل رسله الى الملوك وأصحاب الجاه والسلطان فى أطراف الجزيرة العربية ومن حولها يدعوهم الى الاسلام ويحملهم مسئولية أتباعهم ٠٠؟

واذا كانت الرسالة المحمدية للعرب وحدهم فما بال النبي بي الذي قال الله تعالى عنه « وما ينطق عن الهوى ، ان هـ و الا وحى يوحى » ما باله صلوات الله وسلامه عليه يخبر فيما صح عنه أن الله تعالى أعطاه خمسا لم يعطهن لأحد قبله ، ومن هذه الأمور الخمسة « وكان كل نبى بيعث الى قومه خاصة وبعثت الى الناس عامة » •

واذا كانت الرسالة المحمدية للعرب وحدهم فلماذا يسلم سلمان الفارسي وصهيب الرومي ولماذا يدخل في الاسلام أئمة كالبخاري ومسلم والترمذي وابن ماجة والقرطبي وابن كثير ١٠٠٠ الخ الى غير هؤلاء من القمم الكبرى ولماذا ينتشر الاسلام حتى يصل اليوم الى كل بقاع الأرض شرقا وغربا وشمالا وجنوبا حتى أن الدول الشيوعية الملحدة التي تنكر وجود الله تعالى بها مسلمون يؤمنون ببعثة النبي في ويسيرون على شريعة الاسلام ويؤمنون بعالميته و

ولا أملك لهذا الكاتب الموصوف بأنه من أبرز المفكرين الاسلاميين المعاصرين الا أن أقول له: تب الى الله تعالى من هذه الردة التى وقعت فيها فان باب التوبة مفتوح ورحمة الله واسعة فلا تكن من الطاعنين فى الاسلام ، وصلى الله وسلم وبارك على نبينا محمد وعلى آله وصحبه و

رئيس التحرير



(وما أبرىء نفسى ٠٠٠)

#### (( في دوامة النقائض ))

تحت راية الآية الكريمة « وما أبرى، نفسى » شرقنا ، وغربنا ، وأفضنا فى قضية نقد الذات ، باعتبارها دعوة دين ، ومطلب دنيا ، وصمام أمن يحد من وطأة غازات الجبلة ،

ووقفنا \_ يومئذ \_ مع قرآن يحيط \_ متغلغالا \_ بجوانب هددا الانسان المنتفخ ، الذي تتقاذفه نزعات متشاكسة ، وتتنازعه ، نقائض عجيبة ، من يأس قاتل ، وأمل خاتل ، وفرح طاغ ، وحزن باغ ، وعجز شاضح ، وغرور جامح ، وقصور مزر ، ومن تطاول ، وتضاؤل ، وعربدة ، وتمرد ٠٠ الخ ٠

نقائض تتكالب على الانسان فتجعله مسرح العلل ، وموطى الوهن ، متهما بالفعل أو بالقوة .

ومن كان غرضا لكل هذه الأعراض قل أن يصفو ، أو يصح ، أو يبرأ من التهم ، كلما أخطأته تهمة ، عاجلته أخرى ، ذلك أمر محتوم ، ولا عاصم من أمر الله الا من رحم (ولولا فضل الله عليكم ورحمته ، ما زكا منكم من أحد أبدا ، ولكن الله يزكى من يشاء ، ، ، ) النور ٢١ ،

ورعاية لكل هذه الاعتبارات حكمت الآية على كل النفوس ، اذ أوردت كلمة « نفس » معرفة بـ « ال » التي تفيد الجنس ـ ثم استثنت ( وما أبرى ، نفسى ، ان النفس لأمارة بالسوء الا ما رحم ربى ، ان ربى غفور رحيم ) •

والأغوار الانسانية المكتظة بالأضداد الثائرة ، لا تسكن وان لم نوقد عليها ، ونواليها بالتقليب ، بالمراجعة ، والمحاسبة ، والنقد بغية الاقلاع ، وتصحيح المسار ،

واقتحام أغوار النفس ، وكفها عن الجرائر التي تفصد الدنيا ، أو تضل عن الآخرة ، عمل بطولي يباركه رب العالمين ( لله أشد فرحا بتوبة عبده حين يتوب اليه ، من أحدكم ، كانت راحلته بأرض فلاة فانفلت منه ، وعليها طعامه ، وشرابه ، فأيس منها ، فأتى شجرة ، فاضطجع في ظلها ، قد أيس من راحلته ، فبينما هو كذلك ، اذ هو بها قائمة عنده ، فأخذ بخطامها ، ثم قال من شدة الفرح : اللهم أنت عبدى ، وأنا ربك ، أخطأ من شدة الفرح ) من الصحيحين ، واللفظ لمسلم ،

ان التوبة وليدة النقد ، والمولى اذ بيسط يده بالليل ليتوب مسى، النهار ، وبالنهار ليتوب مسى، الليل ، يغرى عباده بمراجعة الصحائف ، ومحاسبة الأنفس ، ونقد المواقف ، وتحرى الأحسن ، كى تمخر بالأحسن عباب الدنيا ، وترسو به – فى الآخرة – على مرافى، الأمان ،

#### كل حزب بما لديهم فرحون

والنقد \_ بما يستتبعه \_ تخضع له كائنات أخرى ، حية ، وغير حية ، وغير حية ، فالعيون الكريمة من ذهب ، ونحوه تنقد فتمتحن بالنارلتلفظ ماتحمل من زبد ، ومن دخل « فساد » •

كذلك ثمرات النخيل ، والأعناب ، وغيرها مما تنبت الأرض ، نوقد عليها ، ونستخلص من ذوبها ، حلاوة ، ورزقا حسنا ،

ان النقد – فوق كونه اتجاها اسلاميا – حقيقة كونية تبتلى بها المعادن فى المناجم ، والأحجار فى الأغوار ، والاحياء على الارض ، وفى الامواه ، والذرات طى العناصر ، وتبتلى بها المعنويات من خطط ، ونتائج ٠٠٠ الخ ( أنزل من السماء ماء ، فسالت أودية بقدرها ، فاحتمل السيل زبدا رابيا، ومما يوقد عليه فى النار ابتغاء حلية ، أو متاع زبد مثله كذلك يضرب الله الحق والباطل ، فأما الزبد فيذهب جفاء ، وأما ما ينفع

الناس فيمكث في الأرض ٠٠) الرعد (١٧) والذوات ، أو الشخصيات التي تتعرض للنقد منها: الحقيقية ، ومنها الاعتبارية ٠

والأنظمة الاسلامية المتعددة التي تتراءى في الساحة الاسلامية شخصيات اعتبارية يعتريها ما يعترى الأفراد: فهي تصح ، وتعتل ، وتميل ، وتعدل ، وتغلو ، وتتوسط ، وتتعثر ، وتتمالك ، وتصحو ، وتعفو ، وتفقد الرشد ، وتهلك ، وتجمح فتحتاج الى الشكيم ، المسلام ، المسلم ، المسلم ، وتعفو ، وتفقد الرشد ، وتهلك ، وتجمح فتحتاج الى الشكيم ، المسلم ، وتعفو ، وتفقد الرشد ، وتهلك ، وتجمح فتحتاج الى الشكيم ، المسلم ، والمسلم ، و

هى كائنات حية ، تلابس معنى من معانى الحياة ، وتصاب بأعراض الموت ، وتهلك .

والشكيم الذي يكبح جماح هذه الشخصيات الاعتبارية ، هو ، هو الزمام الذي يضبط حركات الأفراد ويحكم سكناتها •

هو الدين بكل قيمه ، ونظمه ، وسلوكياته ، وهداياته التي تورث الانضباط ، وتهدى الى الحكمة ، وتحقق الأخوة ، وتفرض التفتح ، والنقدم ، والسبق (كنتم خير أمة أخرجت للناس) .

وتمرد هذه الأنظمة المتراحمة على هاتف الدين ، معجبة بما ترى ، عاشقة للذات ، متعصبة تعصبا أعمى ، يضعها تحت طائلة أوله سبحانه : ( فتقطعوا أمرهم بينهم زبرا ، كل حزب بما لديهم فرحون • فذرهم فى غمرتهم حتى حين ) المؤمنون ٥٣ – ٥٤ •

ومن احتوته الغمرة يساق بظلفه الى حتفه فلا يعى ، وتحاك حوله المؤمرات ولا يفطن ، ويملى له فيحاط بالحشود ، ويفتن بالأموال ، ويستدرج ولا يبصر (أيحسبون أنما نمدهم به من مال ، وبنين نسازع لهم في الخيرات بل لا يشعرون ) •

#### (في لهب النقد ولا نحترق)

ونحن معشر الأنصار حكان متميز بين الأنظمة المتنافرة الله أننا نواجه ، كما يواجهون ، الصروف والظروف ، وندر التجمد ، ومحاولات الحشر في مضايق ، وسراديب مضلة ، محرومين من أن نرتع في رياض الاسلام المترامية ، وننعم بالأرواح ، والأكل .

ولا مراء في أننا معشر الأنصار ، على ثغر من ثغور الاسلام حيوى خطير ، على خط العقيدة ، حيث ترغرف راية التوحيد ،

ولا نزاع فى أن قرار كلمة التوحيد ، وتعميق مفاهيمها حتى تغدو الكلمة أساسا لصرح شامخ وأصلا لشجرة فرعاء ٠٠ كان الهدف الأول لدين يصنع للأولى ، والآخرة ، ويعظ الحاضر بالماضى ، ويحسب حساب الغد القريب ، والمستقبل البعيد ٠

ولكن الأمة عبرت مرحلة التركيز على العقيدة فى زمن قياسى (ثلاثة عشر عاما) ثم دخلت بالدعوة – على أجنحة التوحيد – الطور الثاني من أطوارها: طور الحركة ، والانتشار ، والتصدى بعد الصمود .

فى تلك الفترة أوقد الاسلام على العقيدة حتى طاب جناها • تحدث القرآن عنها مباشرة ، ونفذ اليها من خلال الوجود وأسراره ، ونفذ من خلالها الى الوجود وأسراره ، موحيا بالارتباط الوثيق بين العقيدة والدياة • والاسلام اذ يوقد على العقيدة كما لم يوقد على شيء ، كان في الوقت نفسه يهيى المسلمين بالانطلاقة الكبرى ويخرطهم على النحو الذي يؤهلهم لحمل مسئولية البشرية كلها «كنتم خير أمة أخرجت للناس»

وبتوفيق الله ، وحرارة العقيدة كانوا يأتمرون ، وينتهون ، فور ارتفاع صوت الحق بد « افعلوا » أو « كفوا » ( واذكروا نعمة الله عليكم ، وميثاقه الذي واثقكم به ، اذ قلتم سمعنا ، وأطعنا ، واتقوا الله ، ان الله عليم بذات الصدور ) •

كذلك كانوا يوم دعوا للعبادات ، وأمروا بالصالحات ، ويوم نهوا عن المحرمات ، وردوا عن المتشابهات بكلمات تحرك أول ما تحرك أوتار العقيدة ، وتنفذ من خلالها الى العقل ، والجوارح ، وسائر القوى التنفيذية ،

والمطالب اذ تعلن من خلال العقيدة لا يوقفها تلاعب ، أو تحايل ، بخلاف قوانين الأرض التي لا تؤازرها عقيدة .

ولقد استنفد اقرار العقيدة جهد جهيدا • ذلك لأن القوى المضادة فطنت لمرامى كلمة التوحيد ، واستشعرت الأخطار التي تنعش خلالها

مهددة الأوضاع ، والسلطان ، والوجود الجاهلي كله ، فلا عجب اذا تمردوا ، وقاوموا ( انهم كانوا اذا قيل لهم لا اله الا الله يستكبرون ) ولو أن محمدا صلى الله عليه وسلم نادى بها قرشية أو أثارها قومية ، أو جاء بها اجتماعية أو ٠٠٠ ، لما اهتموا كثيرا ، أما كلمة التوحيد بحقائقها الرهيبة التي تثل العروش ، وتلغى الامتيازات ، وترفع من شأن الضعفاء الى مستوى الأشراف ،

لقد أدركت القوى الأخرى أن العقيدة الاسلامية نجيبة ، وأنها تتمحص لتجنب الحرية الكاسحة ، لتلد قيما ، وأعرافا ، وأوضاعا غير التي ألفوها ، تغير وجه الحياة ، لا قيود ، ولا استبداد ، ولا زيف ، ولا استغلال .

أدركوا أنها منهج حياة ، وأنها أجل من أن تنحصر في حير محدود لترفع عند الملمات ، أو ترتل عند الصلوات ، أو يتمتم بها في الطقات ، أو تتحرك ، ولكن لا يتجاوز حدها القبور ، والأضرحة ، ومحافل البلها ، الذين لا يؤمنون الا وهم مشركون ( وما يؤمن أكثرهم بالله الا وهم مشركون) هكذا تطوق كلمة التوحيد التي رجحت على كل الأثقال وملأت أقطار السموات ،

وقرة عين القوى المضادة أن تعدو الكلمة حبيسة الكتب ، وأن تصير فلسفة ذات شروح ، وحواش نشقشق بمضمونها على المنابر ، أو حين نجادل ، ونناظر ، ونحاضر ، حسبنا ذلك من عقيدة أنزلت لتسرى روها في الكون كله ،

وكيد الشيطان ، وغيظ الأعداء أن تلتحم الكلمة بالحياة ، والعقيدة بالسلوك دون أن يكون هناك انفصام بين الصياغة الذهنية ، وبين السلوك ، وهم شياطين الانس والجن تحقيق هذا الانفصام وضمان السلوك ، وهم شياطين الانس والجن تحقيق هذا الانفصام وضمان

والجماعة التي تعطل شعاعات حيوية تجود بها العقيدة ، وتغفل عن « ولائد » كلمة التوحيد : من حرية ، وشموخ ، وعزة ، ووعى كامل وسبق دائم ، واعتلاء وامتلاء ٠٠٠ جماعة لم تطعم رحيق العقيدة ٠

أعود فأقول: ان وعاء العقيدة عظيم ملى، ، نواجه بها الحياة نعدلها ونعلو بها ، فالعقيدة في الاسلام ليست فلسفية ، شخصية ، تقبع أو تدور في حيز ضيق ، بل هي مفاعل يحكم السالوك ، والأسالوب ، والعلاقات كلها من سياسية ، واجتماعية ، واقتصادية .

هى اقتحام للمشاكل ، ووعى - فى نور الله - بالأبعاد ، وصمود فى مواجهتها ، واصرار على حلها .

هى الحياة • والحياة بأولاها ، وأخراها وحدة متكاملة أساسها العقيدة ، وقوامها المودة ، والرحمة ، وجناحها العمل الرشيد المخلص – أكذلك مفهوم العقيدة عندنا نحن معشر الأنصار ؟

والثلاثة عشر عاما التى ركز فيها رسول الله على العقيدة ، أتعتبر حدا أدنى ، ولا حد للأكثر ؟ أم هى حد أقصى ومزازاد أو استزاد فقد أربى ، وابتدع ، وجاوز المدة التى ارتضيت للعكوف على أسلوب واحد أو رئيت كافية للفراغ من التوطيد ، ووضع حجر الأساس ، والانتقال الى طور آخر يتميز بالحركة والشمولية ؟ ، والضرب الى ما لا نهاية على وتيرة واحدة ، أهو مخالفة للسنة ؟ كيف وقد عكف نوح عليه السلام على ارساء قواعد التوحيد ألف سنة الا خمسين ؟ ولكن نوحا عليه السلام بعد هذا العمر المثالى قطع الأشجار ، ولحم الألواح ، وحسنع الفلك ، ثم تلقى أعداء الله الضربة القاضية ، ومعنى هذا أن للصبر حدودا ، وأن في الأرض مراغما كثيرا وسعة ، وأن المؤمن ينهج كل نهج متاح ليحتق في الأرض مراغما كثيرا وسعة ، وأن المؤمن ينهج كل نهج متاح ليحق فمن فينا يصنع الفلك لمسلمين تتقاذفهم أمواج كالجبال ؟ والى متى نظل نطرق في حديد بارد ؟

ان رسول الله صلى الله عليه وسلم احتضن العقيدة مركزا عليها زمنا ، وانتهت فترة الحضانة ، ونشط رسول الله صلى الله عليه وسلم يستثمر العقيدة لصالح الاسلام كله ، بل لصالح البشرية قاطبة ، وبتوظيف العقيدة لصالح الحياة ، والأحياء ، أعلنوا عنها أحسن اعلان ، والحق أن البشرية لا تلتفت الى عقيدة مجردة لا تأثير لها على الواقع ، لا تترك طابعها على حياة أصحابها ، ولا تتمثل حية ، فعالة في معتنقيها

في أمة تتوشح بالاسلام كله ، لا تؤمن ببعض الكتاب ، وتكفر ببعض .

والعقيدة \_ بلا شك \_ خير كلها ، ولا يأتى الخير بالشر • ولكن الشر ربما يتولد من الغلو ، أو المشادة ، أو الأسلوب ، وكيفية التناول ، أو من اغفال جوانب الدين الأخرى ، غافلين عن أن أوعية الدين ، وقنواته أو ان مستطرقة يغذو بعضها بعضا ، أو أوردة ، وشرايين تتعاون كلها لتوفير أسباب الحياة •

ان العقيدة كما كانت مبعث حرارة ، وحركة ، ونور ، كانت حدال القرى حدالك منها تنبثق كل القوى الذاتية التى تكفل الخلود ، والصمود ، والنمو المطرد ،

فعجب لقوم يحفل دينهم بكل هذه القوى ، ويأبون الا أن يمسوا ويصبحوا مهيضى الجناح مشلولى الحركة ، أذلة ، عالمة ، متخلفين ، غاية جهدهم أن يصرخوا في واد ، وينفخوا في رماد ،

ونحن معشر الأنصار ، متى تتفتح أبصارنا على أطوار الدعدوة وآفاق العقيدة ؟ •

بخارى أحمد عبده

#### بسم الله الرحمن الرحيم

« ولا تحسبن الذين قتلوا فى سبيل الله أمواتا بل أحياء عند ربهم يرزقون • فرحين بما آتاهم الله من فضله ويستبشرون بالذين لم يلحقو! بهم من خلفهم ألا خوف عليهم ولا هم يحزنون » •

فى ساحة القتال وبين صفوف مجاهدى أفغانستان استشهد ابن من أبناء أنصار السنة المحمدية بطوخ طنبشا هو الأخ سيد أحمد القلشى الذى يعتبر أول شهيد من أنصار السنة المحمدية .

نسأل الله تعالى أن يلحقنا به فى جنة الخلد وأن يـوفق المجاهدين فى سبيل الله وأن يحقق لهم النصر على أعداء الله الملحدين • التوهيد

10

# با من السالمة المعاملة على المناعة

تحريم التقاطع والتحاسد بين المؤمنين

عن أنس بن مالك رضى الله عنه قال: قال رسول الله صلى الله عنه قال: قال رسول الله صلى الله عنه قال: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: ( لا تقاطعوا ، ولا تباغضوا ، ولا تدابروا ، ولا تحاسدوا وكونوا عباد الله اخوانا ، ولا يحل لمسلم أن يهجر أخاه فوق ثلاث ) . واه البخارى ومالك وأبو داود والترمذي وأحمد بن حنبل واللفظ له

#### تعريف بالراوى

#### أنس بن مالك : -

هو أنس بن مالك بن النضر بن زيد ، الأنصارى الخزرجى ، والخزرج مو أخو الأوس ، والأنصار كلهم من أولاد الاوس والخزرج ، سماهم الله تعالى الأنصار ، لما نصروا النبى صلى الله عليه وسلم و آووه ، وهم جمع نصير ، كأشراف وشريف ،

لا قدم النبى صلى الله عليه وسلم المدينة ، كان عمر أنس رضى الله عنه عشر سنين ، على المشهور ، فخدم النبى مدة اقامته بالمدينة ، وهى عشر سنين ، وكان أنس يعرف بخادم رسول الله صلى الله عليه وسلم ، وكان هو يتسمى بذلك ويفتخر به ،

وأمه أم سليم بنت ملمان بكسر الميم . وفي البخاري ومسلم وغيرهما

17

عن أنس رضى الله عنه قال: قالت أم سليم رضى الله عنها ، يا رسول الله: خادمك أنس ادع له الله ، فقال: (اللهم أكثر ماله ، وولدة ، وبارك له غيما أعطيته) فكان أكثر الأنصار مالا وولدا ، وكان له بستان يحمل في السنة الفاكهة مرتين ، وكان فيها ريحان يجى، منه ريح المسك ،

حمل أنس كثيرا من الأحاديث فروى لــه ١٢٨٦ حديثا ، اتفــق الشيخان على ١٦٨ حديثا وانفرد البخارى بثلاثة وثمانين ، ومسلم بواحد وستين ، فهو أحد المكثرين برواية الأحاديث بعد أبى هريرة ، وعبد الله ابن عمر ، وعائشة رضى الله عنهم أجمعين •

مات رضى الله عنه بالبصرة ، وهو آخر من مات بها من الصحابة سنة ٩٣ ه وعمره أكبر من مائة سنة بقليل ، روى عنه الزهرى وابن سيين وقتادة وثابت وحميد من التابعين • وأولاده وأولاد أولاده خلق كثير من التابعين رضى الله عنه وأرضاه •

#### معانى المفردات

لا تقاطعوا: نهى عن التقاطع ، وهو فعل ما يوجب القطيعة لا تباغضوا: نهى عن وقوع الكراهية بين المسلمين

لا تدابروا: التدابر أن يعطى العبد ظهره لأخيه من المسلمين، مأخوذ من أن يولى الرجل دبره لصاحبه، ويعرض عنه بوجهه، وهو من التقاطع .

لا تحاسدوا : من الحسد وهو تمنى زوال نعمة الغير .

#### المعنى

امتن الله تعالى على عباده المؤمنين بالتآلف بين قلوبهم • فقال : ( واذكروا نعمة الله عليكم اذ كنتم أعداء فألف بين قلوبكم فأصبحتم بنعمته اخوانا ) آل عمران – وقال جل شأنه ( هو الذي أيدك بنصره وبالمؤمنين ، وألف بين قلوبهم ، لو أنفقت ما في الأرض جميعا ما ألفت بين قلوبهم ، ولكن الله ألف بينهم ) ٦٢ – ٣٣ الأنفال .

لهذا حرم الله تعالى التباغض بين المسلمين لغير وجه الله ، استجابة الأهواء النفوس ، فان المسلمين جعلهم الله تعالى اخوة ، والاخوة يتحابون

فيما بينهم ، ولا يتباغضون ، كما جاء تحريم العداوة والبغضاء بين المؤمنين في قوله تعالى : ( انما يريد الشيطان أن يوقع بينكم العداوة والبغضاء في الخمر والميسر ، ويصدكم عن ذكر الله وعن الصلاة فهل أنتم منتهون ؟)

ومن أجل هذا المعنى حرم الله المشى بالنميمة ، لما يترتب عليها من أنواع العداوة والبغضاء ٠

فمعنى قوله صلى الله عليه وسلم (لا تباغضوا) أى لا تفعلوا اسباب البغض الذى يكون لغير الله تعالى • فاذا كان البغض لله ، والحب لله ، فذلك من الايمان ، كأن يكره المسلم رجلا بذى اللسان ، أو كشير الفحش ، أو كثير الحلف ، أو تارك الصلاة ، أو من يجهر بالمعصية ، أو المبتدع فى دينه وعبادته ، فذلك كله من الكره لله ، يثاب عليه فاعله • لأن الكره والحب لا يكون لغرض خاص ، بل لله تعالى •

وقد دلنا رسول الله صلى الله عليه وسلم على أسباب الألفة والمودة فمن ذلك قوله صلى الله عليه وسلم: (والذي نفسي بيده ، لن تدخلوا المجنة حتى تؤمنوا ، ولا تؤمنوا حتى تحابوا ، ألا أدلكم على شيء اذا فعلتوه تحاببتم: أفشوا السلام بينكم) ، رواه مسلم ،

ومن حديث أبى الدرداء رضى الله عنه عن النبى صلى الله عليه وسلم قال : ( ألا أخبركم بأفضل من درجة الصلاة والصيام والصدقة ؟ قالوا بلى يا رسول الله • قال : اصلاح ذات البين • فان افساد ذات البين هي الحالقة • لا أقول تحلق الشعر ، ولكن تحلق الدين ) • رواه أحمد وأبو داود واللفظ للأخير •

وأخرج الامام أحمد من حديث أسماء بنت يزيد ، عن النبى صلى الله عليه وسلم قال : ( ألا أنبئكم بشراركم ؟ قالوا بلى يا رسول الله ٠ قال : المشاءون بالنميمة المفرقون للأحبة ) ٠

وقال العلامة السفاريني: وأما البغض لله فهو من أوثق عرى الايمان ، وليس داخلا في النهي ، فلو ظهر لرجل في أخيه شر فأبغضه كان معذورا •

وقال الحافظ ابن رجب: لما كثر من خلاف الناس في مسائل الدين ، وكثر تفرقهم ، كثر بذلك تباغضهم ، وكل منهم يظهر أنه يبغض لله ، وقد

يكون في نفس الأمر معذورا ، وقد لا يكون معذورا ، بل يكون متبعا لهواه مقصرا في البحث عن معرفة ما يبعض عليه ، فان كثيرا من البعض كذلك انما يقع لمخالفة متبوع يظن أنه لا يقول الا الحق وهذا الظن خطأ قطعا .

قد يكون الحامل على الميل اليه مجرد الهوى ، أو عادة التقليد ، وكل هذا يقدح في كون هذا البغض لله ، ولكنه اتباع لميول النفس ، أه

فالواجب على المؤمن أن ينصح نفسه ، ويتحرر مما أشكل عليه ، فلا يدخل نفسه فيه خشية أن يقع فيما نهى عنه من البغض المحرم .

#### ولا تدابروا: -

التدابر معناه الهجران ، مأخوذ من أن يولى الرجل صاحبه دبره ، ويعرض بوجهه عنه وهو التقاطع ،

وقيل معناه الاعراض لأن من أبغض أعرض • ومن أعرض ولى دبره والمحب بالعكس •

#### ولا تحاسدوا: -

الحسد معناه تمنى زوال نعمة الغير ، وهو من أسباب الكراهية التي حرمها الاسلام .

قال المافظ ابن رجب: المسد من طبائع البشر، وهو أن يكره الانسان أن يفوقه أحد من جنسه في شيء من الفضائل أو النعم •

والناس بالنسبة للحسد أقسام: فمنهم من يسعى فى زوال نعمة المحسود بالبغى عليه ، بالقول والفعل ، ومنهم من يسعى فى نقل ذلك الى نفسه ، ومنهم من يسعى فى ازالته عن المحسود فقط ، من غير نقله الى نفسه ، وهو شر الحسد وأخبثه ، وهذا هو الحسد المذموم المنهى عنه ، وهذا الحسد كان ذنب ابليس ، حيث حسد آدم عليه السلام ، لما رآه قد فاق على الملائكة ، بأن خلقه الله بيده ، وأسجد له الملائكة ، وعلمه الاسماء كلها ، وأسكنه جنته ، فمازال ابليس يسعى فى اخراجه من الجنة حتى أخرج منها ،

وقد وصف الله اليهود بالحسد لرسول الله والمؤمنين ، في مواضع كثيرة من كتابه كقوله تعالى (ود كثير من أهل الكتاب لو يردونكم من بعد

ايمانكم كفارا ، حسدا من عند أنفسهم من بعد ما تبين لهم الحق ) •

وقوله تعالى : (أم يحسدون الناس على ما آتاهم الله من فضله)

فاليهود حسدوا رسول الله صلى الله عليه وسلم على النبوة ،

وحسدوا صحابته على ايمانهم ، وتآلف قلوبهم ، والنصر على الأعداء .

وأخرج أبو داود عن أبى هريرة ، عن النبى صلى الله عليه وسلم قال : ( يصيب أمتى داء الأمم ، قالوا يا نبى الله وما داء الأمم ؟ ، قال : الاشر والبطر ، والتكاثر والتنافس فى الدنيا ، والتباغض والتحاسد حتى يكون البغى ثم الهرج – أى القتل ) ،

وهو منتهي الفوضي حيث يضرب بعضهم رقاب بعض \*

أما قوله صلى الله عليه وسلم: « لا حسد الا في اثنتين: رجل آتاه الله مالا فسلطه على هلكته في الحق (أي ينفقه فيما أحل الله وشرع) ورجل آتاه الله الحكمة (العلم والسنة) فهو يقضى بها ويعلمها » • متفق عليه واللفظ للبخارى •

فالحسد هنا الغبطة والسرور ، وتسميته حسدا من باب المساكلة ، ومعناه أن الانسان يتمنى أن يكون مثل صاحب المال الذي ينفقه في سبيل الله ، أو يتمنى أن يكون مثل صاحب العمل الذي يقضى به ويعلمه الناس ، وكلاهما مرغوب فيه .

وقوله ( لا يحل لسلم أن يهجر أخاه فوق ثلاث):

يؤيده ما جاء في الصحيحين عن أبي أيوب الأنصاري رضى الله عنه عن النبي صلى الله عليه وسلم قال: ( لا يحل لمسلم أن يهجر أخاه فوق ثلاث ليال ، يلتقيان ، فيعرض هذا ، ويعرض هذا ، وخيرهما الذي يبدأ بالسام .

قال المافظ ابن رجب: كل ذلك في التقاطع للأمور الدنيوية ، وأما لأجل الدين فيجوز الزيادة على الثلاث ، نص عليه الامام أحمد واستدل بقصة الثلاثة الذين خلفوا (حين غزوة تبوك) وأمر النبي صلى الله عليه وسلم ، بهجرانهم ، كما أباح هجران أهل البدع المغلظة ، والدعاة الى الأهـواء ،

أقول: \_\_ يدخل فى هذا تارك الصلاة ، وأهل التمثيل الماجن، والغناء والرقص ، ومؤلف كلمات المغنين والمطربين والملحنين ، وأبطال الألاعيب التى تشغل الناس عن الصلاة وتلهيهم بها ، وسدنة القبور، والذين يأكلون السحت والنذور ، ويسكتون على الشركيات ومن على شاكلتهم من المداحين للكبراء والرؤساء ، والعلماء غير العاملين ، الذى يقولون ما لا يفعلون ، والشعراء الذين هم فى كل واد يهيمون : من مديح كاذب أو هجاء عن هوى ، أو اطراء لرسول الله صلى الله عليه وسلم كما جاء فى البردة لليوصيرى : \_\_

ومن جودك الدنيا وضرتها ومن علومك علم اللوح والقلم ومعناه أن الدنيا والآخرة من جود رسول الله ، الدني اشتمنت علومه علم اللوح المحفوظ ، وما يسطره القلم من مقادير الله ، فأى شرك بالله أبلغ وأفحش من هذا الشرك والضلال المبين ، وبعد ذلك يأتى المتصوفة ويتعبدون الله بهذه الشركيات ، كما تخصص الاذاعة والتلفاز من يلقى هذا الاطراء الشنيع والافتراء على رسول الله صلى الله عليه وسلم ، الذى قال : (لا تطروني كما أطرت النصاري عيسى بن مريم) ، ما يستفاد من الحديث

١ \_ تحريم بغض المسلم لأخيه المسلم ، والاعراض عنه ، وقطيعنه بغير عدر شرعى .

٢ \_ تجنب ما يثير الشحناء والكراهية بين المسلمين ٠

الحث على أن يكون المسلمون اخوة متحابين ( قال تعالى : انما المؤمنون اخوة ) •

٥ \_ افشاء السلام من علامات المحبة ٠

٦ - كذلك المصافحة فقد ورد عن عمر بن عبد العزيز : (تصافحوا فانها تذهب الشحناء) •

٧ ـ تحريم الحسد الذي أساسه كراهية الخير للناس • والله ولى التوفيق

محمد على عبد الرحيم

14

### باب الفات الفات الفات المائية

يجيب على هذه الاستفتاءات فضيلة الشيخ : محمد على عبد الرحيم الرئيس العام للجماعة

منكثرة ما يرد الى المجلة من رسائل ، فاننا نضطر الى استبعاد الرسائل التى تتعدد فيها الأسئلة ، أو الطويلة أو التى تنطوى على مشاكل خاصة ، أو رديئة الخط ، وذلك حرصا على ما ينفع جمهور القراء .

وليعلم السائلون أن الاجابة تأخذ دورها في النشر بالمجلة فلا يعجل السائل لأننا لا نهمل ما يفيد القراء الكرام والله المستعان •

س: يسأل القارى، ابراهيم حسن محمود من الفيوم عن صحمه الحديث ( اغتنم خمسا قبل خمس: حياتك قبل موتك ، وصحتك قبل سقمك وفراغك قبل شغلك ، وشبابك قبل هرمك ، وغناك قبل فقرك ) •

ج: لم يرد فى كتب السنة الستة ، ولكن رواه الماكم والبيهتى ، دكر العجلونى فى كتابه كشف الخفاء: عن ابن عباس قال : قاله رسول الله صلى الله عيه وسلم لرجل وهو يعظه ، ورواه أحمد فى الزهد – وهو حديث مرسل عند البيهتى عن عمرو بن ميمون – ومعنى الحديث صحيح ،

س: ويسأل القارى، : عبد المعبود سليم من المنصورة عن صحـة المحدثين :

أ \_ (أعوذ بالله من غضب الحليم) والجواب ليس بحديث · ب \_ (أعوذ بالله من عمامة صماء) \_ أى لا عذبة لها \_ قال السيوطى لا أصل له •

س : ويسأل الطالب بالأزهر / منير مصطفى عن حديث ( كل الناس أفقه منك يا عمر ) •

ج: ليس من قول رسول الله صلى الله عليه وسلم • ولكن قالمه

11

عمر رضى الله عنه موبخا نفسه تواضعا \_ فهل نجد من أهل العلم من يقتدى بعمر ، ويتهم نفسه فى فتاويه التى لا تستند الى دليل ؟ والله تعالى يخاطب نبيه بقوله ( وقل رب زدنى علما ) • فاللهم زدنا علما وفقهنا فى ديننا • اللهم آمين •

س: ورد الينا رسائل عديدة من القراء يسألون عن صحة ما يقال عن الأدعية بالمسبعات العشر ، ويسألون عن صحتها وهل ورد بها حديث عن الرسول صلى الله عليه وسلم • وكذلك وردت الينا رسائل بها صورة مما يقال عنها وصية الشيخ أحمد الذي وصف بأنه خادم الحجرة النبوية •

ج: المسبعات العشر من تأليف الصوفية والتعبد بها اتباع لما يبتدعه الصوفية في العبادات فعليك بالقرآن الكريم ، والأدعية المأشورة عن نبى الهدى صلى الله عليه وسلم في كتاب الكلم الطيب لابن تيمية أو الوالل الصيب لابن القيم .

أما وصية الشيخ أحمد المسمى بخادم الحجرة النبوية : فهى وصية وهمية وما جاء فيها كله باطل وكذب ويجب عدم نشرها .

س: ويسأل القارى، / عبد التواب عبد القادر من طهما بالعيساط جيزة فيقول / هل يوجد حديث قدسى يشير الى أن العبد يقول للشى، كن فيكون ؟

ج: هذا كذب وافتراء على الله • غالكلمة الكونية (كن فيكون) ملك لله وحده • بها خلق السموات والأرض وبها خلق الجنة والنار ، وبها خلق كل شيء في ملكوت السموات والارض ، ولم يمنحها أحدا من خلقه حتى يكون شبيها لله يخلق ويرزق ويقول للشيء كن فيكون • ومن صدق بذلك كفر بقدرة الله وجعل له مثيلا(ليس كمثله شيء وهو السميع البصير)

وهذه القضية من اختراع الصوفية ليضفوا على مشايخهم نوعاً من القداسة ، فهم حرفوا الحديث القدسى الصحيح الذى ورد فيه ( ولا يزال عبدى يتقرب الى بالنوافل حتى أحبه ، فاذا أحببته كنت سمعه الذى يسمع ، وبصره الذى يبصر ، ويده التى تبطش – فدست الصوفية على الحديث كذبا وزورا ( يكون عبدى ربانيا يقول للشيء كن فيكون )

ويجب عدم تصديقهم فيما هو شرك بالله تعالى والله أعلم .

س: وكتبت الينا الأنسة نجاح محمد ابراهيم من سيد غازى بكفر الشيخ: تطلب منا قولا فصلا في عمل المرأة وشكر الله لها ألا يجرفها دعاة السوء، وعلماء العصر الذي يحلون ما حرم الله والقول الفصل في هذا الأمر باختصار:

كل عمل للمرأة فى محيط نسائى كمعلمة للبنات ، أو ممرضة للنساء فقط فهو حلال لعدم وجود الاختلاط ، وكل عمل للمسرأة فى المسالح والشركات والبريد والدوائر الحكومية والبنوك ، ويدعو هذا العمل الى الاختلاط بين الرجل والمرأة فهو حرام ، أما قول الله عز وجل ( وقرن فى بيوتكن ) فان كان الخطاب لنساء النبى صلى الله عليه وسلم فعامة النساء أولى بالأخذ به وخاصة فى أوقات الفتن كما يشاهد اليوم ،

س: ونقول للقارى، عبد العزيز محمود من محلة اللبن بالغربية: اذا كانت البنت نجوى من أم والبنت سعدية من أم أخرى وأبوهما واحد فيحرم زواج احداهما من ابن يعتبر أخا لهما من الأب •

س: ويسأل القارى، / عبد الله فرج من كفر الزيات: عمن تزوج فتاة وبعد الزواج أراد أن يطلقها لعدم موافقتها على ترك العمل لرعاية طفلها • ويريد بيانا شافيا في الأمر •

ج: وزيادة على ما ذكرته في الأجابة على سؤال سابق عن عمل المرأة نقول: أ \_ ان كان تم شرط بينكما عند عقد الزواج على ترك العمل، فلك ذلك ويجب عليها الطاعة •

ب \_ وان لم يكن هناك شرط مسبق عند العقد ، وحالتكما رقيقة ، وتعمل في محيط نسائي بدون اختلاط مع الرجال جاز لها العمل ،

ج وان كان العمل يدعو الى الاختلاط بين الجنسين كما يشاهد في البنوك والوزارات والشركات ، يحرم عليها العمل في هذا الاختلاط ولا عبرة بقول بعض علماء اليوم: ان الاسلام لم يحرم على المرأة العمل ويجب أن يوضحوا للناس ضرر الاختلاط ، وألا يكتموا قول الله تعالى: (واذا سألتموهن متاعا فاسألوهن من وراء حجاب) • كما أن الاسلام

حرص على عدم الاختلاط فى دور العلم ودور العبادة ، فجعل للنساء صفوفا من وراء صفوف الرجال • كما كان النبى صلى الله عليه وسلم يجعل للنساء موعدا يعظهن فيه بعيدا عن الرجال • والله أعلم •

س : ونقول للسائل / محمد القلشي من طوخ طنبشا منوفية : -

تحضير الأرواح من أنواع الدجل والشعوذة • وادعاؤهم أنه يمكن تحضير روح لشخص معين بعد الوفاة فذلك من الوهم والكذب • أما تساؤلاته الكثيرة فلا نستطيع الاجابة عليها لضيق المقام ويكفى أن نقول ان ما ورد عن أن الله تعالى أعان النبى صلى الله عليه وسلم على الشيطان فأسلم فذلك صحيح والله أعلم •

س: ونقول للطالب ٠٠٠ أنه يجوز زواج الأخت من الام على أخيك من الاب ما لم يوجد مانع شرعى ٠

س: وفى رسالة طويلة لأحمد حمادة من محلة اللبن فى بسيون ملخصها أن فاطمة رضى الله عنها ولدت الحسين وقت أذان المغرب • شم قامت واغتسلت وصلت العشاء - فهذا كذب من وضيع الشيعة الذبن يعبدون آل البيت ويقدسونهم •

س: ونقول للقارى ، / وليد مصطفى بالاسكندرية: ان كثرة خروج الريح منك الناقض للوضوء يكون من الغازات فى الجهاز الهضمى ، وحبس الريح له ضرر بليغ ، قان كنت مصابا بانفلات الريح فشأنك شأن المعذور بسلس البول: له أن يتوضأ ثم يصلى ، وان انفلت منك ريح أثناء الصلاة فالصلاة صحيحة ، والله أعلم ،

س: وتسأل الآنسة أ • ص • أ من دمنهور فتقول: هل الوضوء ثلاث مرات يعدل الغسل ؟

ج: كلا فالغسل غسل ، والوضوء وضوء ، غير أن الغسل مع نيـة الوضوء يغنى عن الوضوء ألف مرة فلا يغنى عن الغسل والله أعلم .

س : ويسأل القارىء رجب حسنى من مركز الفشن عن قوله تعالى : « فاسألوا أهل الذكر ان كنتم لا تعلمون » •

ج: أى اسألوا أهل العلم والعاملين بدينهم ، والذين يخشون الله تعالى: في أمور الدين فان كانوا مبتدعين كمن يبيح التوسل بالموتى ولو كانوا أولياء مهم ليسوا أمناء على دين الله ولكنهم غششة يريدون عرض الحياة الدنيا .

هذا في الأمور الدينية - وان كان أمرا من أمور الدنيا - غالسؤال يوجه الى أهل العلم بهذه الأمور ·

فيسأل الخبير عن موعد الزرع وحصده ، وعن محاربة الآفات لأنه من أهل الذكر في الزراعة •

غفي أمور الحج لا يسأل عنها المهندس ، ولا المحاسب ، ولكن يسأل عنها أهل الذكر في الحج العاملون المتفقهون .

واذا أردت بناء بيت أو تشييد مصنع ، فهل تسال علماء الدين ؟ فأهل الذكر في هذا الباب هم المهندسون ، والله أعلم .

س: ويقول القارى م الأمير زيان من أصفون باسنا مل يجوز المؤدن في الفجر أن يزيد على الأذان « لا الله الا الله ( ثلاث مرات ) المعبود ، سبحان من لا يتغير ولا يتبدل ، سبحان الأول والآخر والظاهر والباطن ٠٠ الخ » ٠

ج: الأذان توقيفي والفاظه محدودة أولها الله أكبر وآخرها لا الله الا الله - ثم يسن للمؤذن ولكل من سمعه أن يصلى على رسول الله عن سرا بالصيفة الابراهيمية وما عدا ذلك من زيادة في الأذان فبدعة غير مشروعة ويتعين تركها لأن الله تعالى لا يقبل الا ما شرع و أما شرع الناس وما يبتدعونه من زيادة في الأذان أو قراءة قرآن على الموتى فهذا من البدع وكل بدعة في الدين ضلالة و والله أعلم و

س: نقول للطالب / محمد دياب بمدرسة جهينة الثانوية: ان الذي يدعو ويقول بجاه النبي أو ببركة النبي - لا يعرف للنبي حقه ويجب أن يكون الدعاء خالصا لله فقط غير مشروط أو بواسطة جاه نبي ، أو بركة عبد فمثل هذا الدعاء لا تفتح له أبواب السماء بالقبول لأنه دعاء بدعي لا يصدر الا من المتصوفة الذين يعبدون الله ويزجون بأرباب القبور في الدعاء ،

والله تعالى يجيب دعاء من دعاه حيث يقول «أدعونى استجب لكم » وقال «ادعوا ربكم تضرعا وخفية » والمهم ألا تتوسل فى الدعاء الا بعملك أنت كأصحاب الغار الثلاثة ، والله أعلم ،

س: أحد القراء بشبين الكوم يسأل عن صحة الحديث (يابن آدم تفرغ لعبادتي أسد فقرك ، وأملاً صدرك غنى ، • • الخ ) من الأحاديث القدسية المطعون فيها • والاسلام يأمر بالعمل دينا ودنيا • أما التفرغ للعبادة دون كسب العمل فليس من الاسلام •

س : ويسأل قارىء عن معنى قوله تعالى ( أتى أمر الله فالا

ج: هذا مطلع سورة النحل أى قرب قيام الساعة فلا تستعجلوا العذاب الذى أوعد به النبى صلى الله عليه وسلم .

وقرب قيام الساعة: بالنسبة لأيام الله لا أيام الدنيا ، ولهذا يقول صلى الله عليه وسلم فيما رواه البخارى ( بعثت وقيام الساعة هكذا \_ وأشار باصبعيه السبابة والوسطى ) •

س: ويسأل القارىء / العربي جمعه من الأخماس بحيره عن صحة الحديثين الآتيين: \_

أ \_ ( الجنة تحت أقدام الأمهات ) بالبحث عنه لم يرد في السنن ولكن رواه الخطيب البغدادي وهو مشهور على ألسنة الناس • ومعناه أن بر الأمهات يدخل الجنة •

ب \_ ( الخير في وفي أمتى الى يوم القيامة ) •

ج: قال الثقات من المحدثين: لا نعرفه \_ ولكن المعنى صحيح وقال ابن حجر لم يرد بهذا اللفظ ولكن يدل على معناه قوله صلى الله عليه وسلم (لا ترال طائفة من أمتى ظاهرين على الحق لا يضرهم من خالفهم حتى يأتى أمر الله) رواه البخارى ومعلم عن المغيرة بن شعبة رضى الله عنه

س : ويسأل القارى، سيد عبد العزيز من شبين القناطر عن صحة

الحديث ( اياكم وخضراء الدمن • قالوا وما هي ؟ قال المرأة الحسناء التي تنبت في منابت السوء ) •

ج: قال عنه الدار قطنى لا يصح - وذكره العسكرى فى الأمثال - وفيه كراهية نكاح ذات المنظر الحسن والباطن قبيح فاسد ، كمن يتزوج الجميلة التى همها الرقص والنجاح فى التمثيل والغناء .

س: ويسأل القارى، / أحمد عبدالله محمود من هربيط شرقية عن صحة الحديث (ما بين قبرى ومنبرى روضة من رياض الجنة)

ج: صحة الحديث (ما بين بيتى ومنبرى روضة من رياض الجنة) مديث صحيح أخرجه البخارى ولكن الصوفية وعباد القبور حرفوا قول الرسول الكريم فوضعوا كلمة (قبرى) بدل (بيتى) وهل كان للنبى صلى الله عليه وسلم قبر في حياته ؟

س: ويسأل القارىء محمود المصرى من القوصية بأسيوط عن معنى الآية الكريمة (وحملناه على ذات ألواح ودسر) •

ج: يقول المفسررون حملنا نوحا على السفينة ذات الألواح الخشبية العريضة المشدودة بالمسامير – وهي السفينة التي صنعها نوح بأمر الله ووحيه حيث قال (واصنع الفلك بأعيننا ووحينا ولا تخاطبني في الذين ظلموا انهم معرقون) •

س: ونقول للقارى، ك ، ع ، أ من مركز ببا يجوز لك أن تتزوج من بنت خالك التى لم ترضع من أمك وأنت لم ترضع من أمها ، أما خلافك بينك وبين أبيك بشأن اختيار الزوجة فنحن لا نقوى على فتح باب المشاكل العائلية في هذه العجالة التى يستفيد منها القراء ،

س: ونقول للقارىء ابراهيم جبر من ابيار كفر الزيات: ان قول المؤذن يوم الجمعة والخطيب على المنبر (اذا قلت لصاحبك يوم الجمعة والامام يخطب أنصت فقد لغوت) فالمداومة عليها بدعة ـ وان قالها مرة ولم يلتزمها فلا داعى لاحداث المشاكل •

س: وقد كتب الينا القارى، / عبد الله عليان من قميش الحمراء بالشوبك أكثر من مرة عن مسجد في قبلته قبر معزول عن المسجد وقد

أجبناه سابقا بما فيه الكفاية وملخصه أن المسجد اذا أنشىء من أجل هذا القبر لا تجوز الصلاة فيه – أما اذا وضع القبر خارج المسجد بعد بناء المسجد فالمطلوب ازالة القبر وضمه الى مقابر المسلمين صيانة للتوحيد وحتى لا تتعلق بالقبر قلوب المسلمين والله أعلم ٠

س: ومن الحسينية بالشرقية يسأل عزت باز السيد عن معنى الآيتين أ \_ ( فلنسألن الذين أرسل اليهم ولنسألن المرسلين ) آية ٦ الأعراف ب \_ ( فيومئذ لا يسئل عن ذنبه انس ولا جان ) آية ٣٩ الرحمن

ج: فقوله تعالى ( فلنسألن الذين أرسل اليهم ) أى لابد من أن نسأل الأمم جميعا هل بلغكم الرسل بما أرسلتهم به اليكم ؟ وماذا أجبتم ؟ والمقصود من هذا السؤال التوبيخ لمن كفر وقوله ( لنسألن المرسلين ) أى سنسأل الرسل أيضا هل بلغوا الرسالة وأدوا الأمانة ، فسؤال الله للأمم للتوبيخ والتقرير ، للعذاب والنكال ، وسؤال الله للرسل فيه تأنيس لهم يعقبه كرامة وثواب ، ويدل ذلك على أن الرسل شهدا، على الأمم ، كقوله تعالى : « فكيف اذ جئنا من كل أمة بشهيد وجئنا بك على هؤلاء شهيدا ؟ » وقوله تعالى لعيسى بن مريم ( واذ قال الله ياعيسى بن مريم أأنت قلت للناس اتخذوني وأمي الهين من دون الله ؟ قال سبحانك ما يكون لي أن أقول ما ليس لى بحق ، ) الآية ،

ويفسر ذلك قول النبى صلى الله عليه وسلم ضمن خطبة الوداع فى عرفة ﴿ ان الله سائلكم عنى يوم القيامة ، فماذا تجيبون ؟ قالوا نشهد أنك بلغت وأديت ونصحت • فقال اللهم هل بلغت ؟ اللهم فاشهد ) •

أما قوله تعالى فى سورة الرحمن ( فيومئذ لا يسأل عن ذنبه انس ولا جان؟) أى ففى اليوم الرهيب يوم تنشق السماء ، لا يسأل أحد من الذنبين من الانس والجن عن ذنبه ، لأن للمذنب علامات تدل على ذنبه كاسوداد الوجوه ، وزرقة العيون • قال الفخر الرازى : لا يسأل أحد عن ذنبه فلا يقال له : أأنت المذنب ؟ ولا يقال من المذنب منكم ؟ بل يعرفون بسواد وجوههم ، وما يغشاهم من الكآبة والحزن • ( ونحشر المجرمين يومئذ زرقا) • وقوله تعالى : ( يوم تبيض وجوه وتسود وجوه ) فليس هناك تعارض بين آية الأعراف ، وآية الرحمن • والله أعلم •

محمد على عبد الرحيم

# الرّبا وصوره المنعدة في نماننا في نماننا متن سمدر المنيوب

عن سعيد بن حبير عن ابن عباس رضى الله تعالى عنهما قال : « ما من مؤمن ولا فاجر الا وقد كتب الله تعالى رزقه من الحالل ، فان صبر حتى يأتيه آتاه الله تعالى : ولن جزع فتناول شيئا من الحرام نقصه الله من رزقه الحلال » الحلية لأبى نعيم ص ٣٢٦

#### يقول تعالى:

« الذين يأكلون الربا لا يقومون الا كما يقوم الذي يتخبطه الشيطان من المس ، ذلك بأنهم قالوا انما البيع مثل الربا ، وأحل الله البيع وحرم الربا ، فمن جاء موعظة من ربه فانتهى فله ما سلف وأمره الى الله ، ومن عاد فأولئك أصحاب النار هم فيها خالدون (٢٧٥) يمحق الله الرببا ويربى الصدقات ، والله لا يحب كل كفار أثيم (٢٧٦) ان الذين آمنوا وعملوا الصالحات وأقاموا الصلاة وآتوا الزكاة لهم أجرهم عند ربهو ولا خوف عليهم ولا هم يحزنون (٢٧٧) يأيها الذين آمنوا اتقوا الله وذروا ما بقى من الربا ان كنتم مؤمنين (٢٧٨) فان لم تفعلوا فأذنوا بحرب من الله ورسوله وان تبتم فلكم رؤوس أموالكم لا تظلمون ولا تظلمون (٢٧٩) واتقوا يوما ترجعون فيه الى الله ثم توفى كل نفس ما تعلمون (٢٨٨) واتقوا يوما ترجعون فيه الى الله ثم توفى كل نفس ما كسبت وهم لا يظلمون (٢٨٨) »

معانى الكلمات ولطائف العبارات:

الربا:

لغة : الزيادة مطلقا ، يقال ربا الشي، يربو : اذا زاد ومنه قوله

17

تعالى: (اهترت وربت) أى انتفخت وزادت وفى حديث القصعة (الاربت من تحتها) أى زاد الطعام من أسفلها .

وأربى الرجل: اذا تعامل بالربا فيقول عند حلول الأجل: تقضى أم تربى ؟ ومنه الرابية والربوة: لما علا من الأرض فزاد على ما حوله -

#### وفي الشرع:

زيادة يأخذها المقرض من المستقرض في مقابل الأجل •

لا يقومون: أى من قبورهم يوم القيامة .

يتخبطه الشيطان: يصرعه ويضرب به الأرض .

المس: لجنون والخبل .

#### تشبيه المرابين بالمصروعين فيه لطيفة :

وهى أن الله عز وجل أربى فى بطونهم ما أكلوا من الربا فأثقلهم فصاروا مخبلين ينهضون ويسقطون ، وتلك سيماهم يوم القيامة ، قال سعيد بن جبير : تلك علامات آكل الربا يوم القيامة ،

انما البيع منل الربا: تشبيه مقلوب وهو أعلى مراتب التشبيه حيث يصبح المشبه مشبها به مثل قولهم: القمر كوجه زيد والبحر كفه •

فمن جاءه موعظة : أي فمن بلغه وعظ وزجر عن الربا .

فله ما سلف: أي ما مضى من الربا قبل التحريم و وهنا لطيفة: أباح أكل ما سلف قبل التحريم وأبهم جزاء آكله لعله يغص بأكل ما في يده منه فيرده الى صاحبه ، والمعهود في أسلوب القرآن في التعبير عن اباحة ما سلف بلفظ « العفو » مثل قوله تعالى في سورة المائدة: إلى عفا الله عما سلف ) أو « المعفرة والرحمة » مثل قوله تعالى في سورة النساء ( وأن تجمعوا بين الأختين الا ما قد سلف ان الله كان غفورا رحيما ) ، أما هنا فقد عبر عن اباحة ما سلف باللام ( فله ما سلف ) وأبهم الجزاء بقوله: ( وأمره الى الله ) ،

يمحق الله الربا: المحق: النقص والذهاب ومنه الماق في الهلال • ومحق الربا: باذهاب المال الذي دخل فيه •

ويربى الصدقات: أى ينمى المال الذى خرجت منه • وفى المصحيحين عن أبى هريرة رضى الله عنه مرفوعا: « من تصدق بعدل الصحيحين عن أبى هريرة رضى الله الا طيبا \_ فان الله تعالى يتقبلها تمرة من كسب طيب \_ ولا يقبل الله الا طيبا \_ فان الله تعالى يتقبلها بيمينه ثم يربيها لصاحبها كما يربى أحدكم فلوه حتى تكون مثل الجبل »

كفار أثيم: وزن فعال وفعيل من صيغ المبالغة أى شديد الكفر كثير الاثم المتمادى في ارتكاب المعاصى ، المصر على الذنوب ، وفي الآبة تغليظ لأمر الربا وايذان بأنه من فعل الكفار لا من فعل المسلمين ،

فأذنوا بحرب: أى أيقنوا أنكم على حرب مع الله ورسوله ، أى فأنتم أعداء الله ورسوله ، فأنتم الخاسرون لأن من حارب الله ورسوله لا يفلح أبدا بل له سوء الخاتمة •

وان كان ذو عسرة : العسرة : ضيق الحال من عدم المال ٠ وكان : هنا تامة وليست فعلا ناقصا بمعنى ان حدث أو وجد ذو عسرة ٠

وفى صحيح مسلم ومسند أحمد عن أبى اليسر رضى الله عنه مرفوعا: « من أنظر معسرا الى ميسرته أو وضع عنه أظله الله فى ظله يوم لا ظل الا ظله الا ظله » •

فنظرة : فامهال وتأخير واجب عليكم .

ان كنتم تعلمون : جاء فى تفسير المنار : ان كنتم تعلمون أنه خير لكم علمتم به وعاملتم اخوانكم بالمسامحة فعليكم بالعلم الدذى يهديكم الى خير العمل الذى يقرب بعضكم من بعض ويجعلكم متحابين متوادين • (ج٣/ ٢٠٤)

ثم توفى كل نفس ما كسبت : أى تجازى على ما عملت فى الدنيا جــزاء وافيـــا ٠

وهم لا يظلمون: أى لا ينقصون من أجورهم شيئا ، بل يزاد المصنون منهم فيعطون أكثر مما يستحقون على احسانهم وهذا من آثار رحمته تعالى •

والآية الأخرة: هي آخر آية نزلت من القرآن العظيم ، قال ابن جريج ؛ يقولون ان النبي صلى الله عليه وسلم عاش بعدها تسع ليال وورد أنه قال : اجعلوها بين آية الربا وآية الدين ، وفي رواية أخرى : « جاءني جبريل فقال اجعلوها على رأس مائتين وثمانين آية من البقرة » وهكذا شأنه صلى الله عليه وسلم في ترتيب الآيات ،

#### الأحكام الشرعية

أولا: ربا النسيئة الذي حرمه القرآن العظيم - الربا الجلى - ربا الجاهلية:

وهو الذي كان معروفا في الجاهلية وقد سبق تعريفه لغة وشرعا بأنه القرض الى أجل محدد مع اشتراط الزيادة •

وقد أجمع المسلمون على تحريم الربا قليله وكثيره ( الاضعاف المضاعفة ) لأن قليل الربا يدعو الى كثيره • وقد أخرج مسلم فى صحيحه والامام أحمد فى مسنده عن جابر بن عبد الله رضى الله عنهما مرفوعا:

« لعن الله آكل الربا ، وموكله ، وشاهديه ، وكاتبه ، هم فيه سواء » ومثال الربا القليل المحرم قروض الاسكان ذات الفائدة المخفضة .

كما روى أبو داود وابن ماجه والحاكم عن أبى هريرة رضى الله عنه مرفوعا: « ليأتين على الناس زمان لا يبقى منهم أحد الا أكل الربا فان لم يأكله أصابه من غباره » •

وفي لفظ للامام أحمد في مسنده:

« يأتى على الناس زمان يأكلون فيه الربا ، قيل : الناس كلهم يا رسول الله ، قال : من لم يأكله ناله غباره » •

ومما قاله النبى صلى الله عليه وسلم فى يوم عرفه فى حجة الوداع « وربا الجاهلية موضوع (أى ملغى ) وأول ربا أضع من ربانا ربا العباس بن عبد المطلب فانه موضوع كله » •

وقد ورد فى تفسير المنار رد الشيخ محمد عبده – رحمه الله – على الذين نسبوا تأخر العالم الاسلامى فى الصناعة والتجارة لعدم التعامل بالربا بقوله: ولـو عرفت الأمة نفسها لعرفت ماضيها كما تعرف حاضرها ولكن جهلها بنفسها وعدم قراءة ماضيها هو الذى أوقعها فيما هى فيه من البلاء العظيم ٠٠٠٠ وأفضى بها الجهل الى أن صارت تجعل علة الرقى والارتفاع ، هى عين العلة للسقوط والانحطاط ، ومن ذلك استدانة أفرادنا وحكوماتنا من الأجانب بالربا فانها أضاعت ثروتنا وكان الدين (أى الاسلام) لو اتبعناه عاصما منها ٠٠٠٠ الى أن قال: « ان أثر الربا فينا لا يمكننا أن نزيله بمئات من السنين »

تفسير المنار (ج٣/ص١٠١)

ومن المؤلم أننا لم نتعظ بما حدث فى القرن التاسع عشر عندما فرض علينا الأعداء انشاء صندوق الصدين مع اشرافهم الكامل على جميع مواردنا لسداد ديون الخديوى اسماعيل ، وأصبحنا اليوم نرزح تحت عبء دين يزيد عن أربعين مليار (المليار ألف مليون) دولار يتضاعف ربويا عاما بعد عام ، وأصبحت المصارف تشهر كلما أشرقت شمس مئات حالات الافلاس للشركات والافراد المتنعين عن دفع ديونهم التي ربت وتضاعفت عاما بعد عام حتى بلغت احصائية حالات الامتناع عن الدفع المسماة فى المحاكم (بروتستو) ما يقرب من نصف مليون حالة سنويا بعضها افلاس وبعضها تفالس أى ادعاء الافلاس للهروب من الديون ، وصدق فينا قول رسول الله صلى الله عليه وسنم فيما أخرجه البخارى في صحيحه والامام أحمد فى مسنده من حديت أبي هريرة رضى الله عنه مرفرعا:

« ليأتين على الناس زمان لا يبالى المرء بما أخذ المال أمن حلال أو من حرام » •

حسن الجنيدي

#### يتبع ان شاء الله

به من العلوم أن الفائدة الربوية على ( الكمبيالات ) التي لا تدفع وقت استحقاقها تزيد عن ٢٠/ سنويا

## وابيضت عيناه من الخزن

قال تعالى فى كتابه العزيز : « وتولى عنهم وقال يا أسفى على يوسف وابيضت عيناه من الحزن فهو كظيم » يوسف (١٢/١٢)٠

هنا يعن ويظهر سؤال: هل من المكن أن يكون الحزن سببا فى العمى ؟ وأى نوع من الحزن يسبب هذا وما من أحد الا وهو يحزن بين فينة وأخرى •

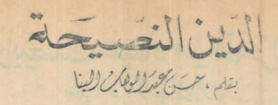
والحقيقة التي لا مرية فيها أن البياض المسبب لفقدان البصر يعزو غالبا للجلوكوما اذ أن القرنية العادية لا لون لها ، فاذا اكتنفتها الجلوكوما واستولت عليها تحول لونها الصافى النقى الى سحابة بيضاء، هذه القرنية غير النقية ، وغير الصافية يتعذر معها الرؤية اذ تكون

هذه القرنية عير النفية ، وغير الصافية يتعدر معها الروية الديدون كفيلة بمنع الرؤية لأنها أصبحت عائقا يعوق مسار الأشعة الضوئية من خلالها الى مستقبلاتها من أجهزة الاستقبال والخلايا الضوئية بالعين .

بيد أنه لا يجب اغفال أن تأثير الحزن غير المجهول أو غير المرتاب فيه \_ على الشعيرات والأوعية الدموية عادة يكون سببا مباشرا لارتفاع ضغط الدم قد ينتهى الى مثل هذه الحالة •

نسأل الله العفو والعافية في الدين والدنيا والآخرة .

السيد الجميلي



#### ٠٠٠٠ ودوا ما عنتم (١) ٠٠٠٠

المسلم الحق ينبغى له أن يسأل الله تعالى بأن يكون ذا بصيرة ناغذة بحيث يرى الحق حقا والباطل باطلا ، ويعرف حبيبه من عدوه فيعامل كلا بما يستحق حسب توجيهات القرآن الكريم والسنة النبوية المطهرة ، قال تعالى : (قل هذه سبيلى أدعو الى الله على بصيرة أنا ومن التبعنى وسبحان الله وما أنا من المشركين ) يوسف ١٠٨

ولكن المسلم غير المتزم باعتناق العقيدة الاسلامية الصحيحة يتخبط في تصرفاته لأن الوساوس تلاحقه لزعزعة العقيدة في قلبه فهو في أمسر مريج ، لذلك فأنت تراه لا يجد للايمان حلاوة لأنه لا يحب لله ا ويكره في الله (٢) ، ولكنه يميل مع الهوى ويتأثر برأى أهل الباطل فيسير معهم دون وعي صحيح لأنه لم يجعل الله له نورا ، فهو كي يرضي هواه ، ويجد الوجاهة والقبول عند الناس يساير كل فرقة من فرق المسلمين (٣) على

(۱) جزء من الآية رقم ۱۱۸ من سورة آل عمران ، وهي قوله تعالى : « يأيها الذين آمنوا لا تتخذوا بطانة من دونكم لا يالونكم خبالا ودوا ما عنتم قد بدت البغضاء من أغواههم وما تخفي صدورهم أكبر قد بينا لكم الآيات أن كثتم تعتلون »

(٢) كما ورد في الحديث الذي رواه البخاري عن أنس عن النبي على قال : « ثلاث من كن غيه وجد حلاوة الايمان : أن يكون الله ورسوله أحب اليه مما سواهما وأن يحب المرء لا يحبه الا لله وأن يكره أن يعود في الكفر كما يكره أن يقذف في النار » ( كتاب الايمان — باب حب الرسول على الايمان ) .

(٣) اشارة الى الحديث الذى رواه الامام الترمذى في سننه عن رسول الله على « افترقت اليهود الى احدى وسبعين غرقة وافترقت النصارى الى اثنين وسبعين غرقة كلها في النار وسبعين غرقة كلها في النار الا واحدة . قيل من هم يا رسول الله ؟ قال الذين هم على مثل ما أنا عليه واصحابي وفي رواية « الجماعة » أو كما قال الرسول على .

ما هم عليه الا فرقة واحدة ينفر منها ، الا وهى الفرقة الناجية لأنه قد غذى بخلفيات للتحذير منها من قبل الفرق الضالة يزين له هواه - لجهله بحقيقة الاسلام - أن كلهم على الحق المين لأنه في غياب البصيرة لا يميز بين توحيد وشرك ، وبين ملتزم بسنة أو مقترف لبدعة ، وبين من عقد قلبه على عقيدة أهل السنة والجماعة ومن يتخبط في عقيدة الباطنية الذين يقولون بأن شريعة الاسلام لها ظاهر وباطن لكى يوقعوا العوام أصحاب الأمية الدينية ( الذين يكونون القطاع الأكبر من الأمة ) في بلبلة السرية في أمور الدين حتى يتمكنوا - أى الباطنيون - من تقويض دعائم الاسلام لأن الدين كما صوره لهم شياطين الانس والجن أسرار لا يعرفها الاسلام لأن الدين كما صوره لهم شياطين الانس والجن أسرار لا يعرفها الا الواصلون ، فترتكب الجرائم والآثام ، والناس في غمرتهم ساهون لا يحقون حقا ولا بيطلون باطلا - لأن ميزانهم قد اختل - حتى تشيع الفاحشة في الذين آمنوا ، ويعيش الناس في فوضى بغير ضوابط ولا روابط في أمور دينهم ويسرى ذلك الى أمور دنياهم ه

أما آن للمسلم من هؤلاء أن يستيقظ من غفلته ويأخذ بأسباب العلم النافع مبتدئا بالعقيدة الصحيحة والتي يبنى عليها بعون من الله العمل الصالح حتى يرى بنور البصيرة لا بعمى الهرى وتخدير الشهوات •

حقق الله للأمة أمرا رشدا يخرجها الله به من الظلمات الى النور باذنه الى صراط العزيز الحميد • والله المستعان

وصل اللهم على رسولك محمد وعلى آله وصحبه وسلم .

حسن عبد الوهاب البنا

# كمثل الحارية مل اسفارًا بعد بعد العرائد ملاته عيد

قال تعالى: « مثل الذين حملوا التوراة ثم لم يحملوها كمثل الحمار يحمل أسفارا ، بئس مثل القوم الذين كذبوا بآيات الله والله لايهدى القوم الظالمن » الآية ه الجمعة •

هذه صورة بيانية بديعة من تصوير القرآن الكريم البلاغي يعبر عنها علماء اللغة بتشبيه التمثيل ، فوجه الشبه فيها منتزع من متعدد حيث يصور المولى عز وجل حال اليهود حين حملهم الله أمانة التوراة والعمل بما فيها من هدى ونور ، وقد عطلوا العمل بها بل حرفوها وبدلوها ، فكان مثلهم حينئذ كمثل الحمار الذي يحمل فوق ظهره كتبا لا يستطيع الانتفاع بما فيها من خير ، ولكن الحمار معذور اذا لم ينتفع بما في الكتب لأنسه لا يملك الأدوات التي تؤهله لذلك ، واليهود ما عذرهم ؟ فلما عطلوا ملكات الادراك عندهم كانوا أسوا حالا ، وجاء التعبير القرآني ملائما للموقف فقال تعالى : ( بئس مثل القوم الذين كذبوا بآيات الله والله لا يهدي

وللامثال فى القرآن غاية نبيلة وحكمة سامية جدير بنا أن نتدبرها وقد أشار القرآن الكريم الى ذلك فقال سبحانه: « ويضرب الله الأمثال للناس لعلهم يتذكرون » ٢٥ ابراهيم • وقال تعالى: « وتلك الأمثال نضربها للناس وما يعقلها الا العالمون » ٣٤ العنكبوت وقال تعالى: « وتلك الأمثال نضربها للناس لعلهم يتفكرون » ٢١ الحشر •

والله سبحانه وتعالى ساق لنا هذا المثل فى سورة الجمعة بعد امتنانه على المؤمنين ببعثه الرسول صلى الله عليه وسلم وانزاله عليه الكتاب والحكمة يعلمها للأميين ويحذرنا سبحانه صنيع اليهود مع كتابهم حتى

لا نقع فيما وقعوا فيه ، ونصنع مثل صنيعهم حيث كتم علماؤهم الحق الذي بين أيديهم طمعا في الدنيا وحرصا على المراكز وحقدا وحسدا على المؤمنين ، واتبع عبادهم أحبارهم بغير علم فيما حرفوا أو غيروا وتفشت بينهم المنكرات وكثرت الخلافات والمنازعات بغير ما سبب معقول .

كل ذلك بينه الله سبحانه وتعالى فى كتابه بيانا شافيا وافيا وتحقق فى سيرتهم مع رسول الله صلى الله عليه وسلم منذ بدء الدعوة • فهال وعى المسلمون الدرس واستفادوا منه ؟ أم أنهم ساروا سيرة من سبقهم فكتم العلماء الحق ولووا به السنتهم وحسد بعضهم بعضا وتنافسوا الدنيا كما تنافسها من كان قبلهم ؟ هل انتفع المسلمون بما بين أيديهم من كتاب الله والحكمة أم أنهم عطلوا أحكامه وشرائعه وأساءوا الى عقيدته ؟ هل علم المسلمون أن الله استخلفهم لحمل أمانة الدعوة بعد أن بات اليهود غير جديرين بها ، وأننا نحن المسلمين ان لم نكن أمناء على كتاب الله وسنة رسوله ووقعنا فيما وقع فيه اليهود من مخالفات استبدل الله قوما غيرنا ثم لا يكونون أمثالنا • وذلك لأن لله سننا ثابتة لا تتغير ولا تتبدل •

« ان الله لا يغير ما بقوم حتى يغيروا ما بأنفسهم » ١١ الرعد • والله سبحانه لا يحابى أحدا من خلقه على حساب أحد ، فما استقاموا أقامهم ، واذا انحرفوا أز الهـم •

هل وعينا هذه الدروس وعملنا بتحذير رسول الله لنا من اتباع من سبقنا وتقليدهم • أم أننا اتبعنا سننهم واقتفينا آثارهم وأصبح فى هذه الأمة من هم على شاكلة أحبار اليهود ، ومن المقلدين من هم على شاكلة عسادها •

ولا حول ولا قوة الا بالله .

عبد الرازق السيد عيد

### تصدير الموت بقانون بقانون بقار الموت بقاء السرا الموت بقاء السراع الموت الموت

أذيع منذ شهور أن مجلس الشيوخ الأمريكي قد وافق على مشروع يسمح بتصدير الأدوية التي رفضتها الحكومة الاتحادية ، والتي منعت وحرمت استعمالها داخل الولايات المتحدة ،

وذكر أحد المسئولين أن هذا المشروع سيزيد الصادرات الأمريكية بما يتراوح بين ٤٠٠ مليون و ٥٠٠ مليون دولار سنويا ويوفر فرص عمل جديدة للأمريكين ٠

واننا نتساءل عن كنه هذه الأدوية التي تمنع أمريكا استعمالها داخلها وتقوم بتصديرها الى غيرها ١٠٠ اذ لا شك أنها ستكون أدوية مدمرة كالتي يشجع على استيرادها مدمنو المخدرات والذي نخشاه أن تعرضها أمريكا بسعر منخفض بحجة مساعدة الدول الفقيرة ، فنخضع نحن المسلمين لهذا الاغراء وتقع في شراكه سائر الدول الاسلامية حيث تعمل هذه الأدوية عملها في تدمير شبابنا وبالتالي تدمير اقتصادنا والتعمل عنه المناسلة عليه المناسلة الم

واذا كنا فى مصر نلاحظ أن الرقابة ضعيفة أو تكاد تكون معدومة على بيع الأدوية التى تستعمل كبديل عن المخدرات لذلك فاننا نهيب بالمسئولين أن يأخذوا حذرهم وأن لا يستوردوا لنا شيئا تحرمه على نفسها الدولة المنتجة التى تعمل على تصدير الموت الينا بقانون •

السراج عبد الدليم

# وفاع عن السُّنة المطرق

- 17 -

يقوم البعض بنشر عقائد فاسدة تحت اسم «سلسلة احياء التراث الاسلامي » مثل كتاب « المضنون » لأبي حامد الغزالي الذي حققه الأستاذ « بدوى علام » برقم ايداع بدار الكتاب ( ٢٥٢٦/٢٥٢٦ )

ويقول: « وهو الموسوم بالأجوبة الغزالية في المسائل الأخروية » • وفيه يقول: سئل أبو حامد الغزالي فقيل له ما معنى قوله عليه السلام: « ان الله تعالى خلق آدم على صورته »

قلت: قرأت اجابة أبى حامد الغزالى فوجدتها فسادا وافسادا فى العقيدة تجعل الله يشبه الآدمى فى ذاته وصفاته وأفعاله ، واليك الاجابة الغزالية: « ان تصرف الآدمى فى عالمه أعنى بدنه يشبه تصرف الخالق فى العالم الأكبر وهو مثله » •

قلت : كيف يكون مثله والله يقول « ليس كمثله شيء وهو السميع البصير » ( ١١/ الشورى ) ٠

بل كيف يشبه الله بخلقه فى تصرفه ، وقد قال نعيم بن حماد شيخ البخارى: « من شبه الله بخلقه كفر ، ومن جحد ما وصف الله به نفسه كفر ، وليس فيما وصف الله به نفسه أو وصفه به رسوله تشبيه ولاتمثيل»

انظر الى هذا التشبيه والتمثيل فى قول أبى حامد الغزالى: «فمبدأ فعل الآدمى ارادة يظهر أثرها فى القلب أولا ، فيسرى منه أثر بواسطة الروح الحيوانى ، الذى هو بخار لطيف فى تجويف القلب ، فيتصاعد منه الى الدماغ ، ثم يسرى منه أثر الى الأعصاب الخارجية من الدماغ ، ومن الأعصاب الى الأوتار ، فتتحرك بها الأصابع ويتحرك بالاصابع القلم ، وبالقلم الداد مثلا ، فيحدث منه صورة ما يريد كتبه على وجه القرطاس

على الوجه المتصور في خزانة التخيل غانه ما لم يتصور في خياله صورة المكتوب أولا لا يمكن احداثه على البياض ثانيا • ومن استقرأ أفعال الله تعالى وكيفية احداثه النبات والحيوان على الأرض بواسطة تحريك السموات والكواكب وذلك بطاعة الملائكة له في تحريك السموات علم أن تصرف الآدمى في عالمه أعنى بدنه يشبه تصرف الخالق في العالم الأكبر وهـو مثلـه » •

قلت : هذا تشبيه باطل ينكره القرآن والسنة المطهرة ، فأفعال الانسان تنقسم الى : أفعال ارادية وأفعال لا ارادية ،

فحركة القلب لا دخل للانسان فيها فاذا نام الآدمى فمن يحرث القلب ؟ بل ومن يحرك الرئتين ؟ بل ومن يحرك الكليتين ؟ من الذي يتحكم في عمل الكبد والبنكرياس والمعدة ؟ من الذي يتحكم في حركة الأمعاء ؟ •

ذلك قليل من كثير حول الأفعال التي لا ارادة للانسان فيها وهـو مقهور عليها ، فكيف تشبه أفعال الانسان المقهور بأفعال اللـه القـاهر فــوق عبـاده ؟ (١) .

ان تصرف الله في العالم يخضع لقوله تعالى: « انما أمره اذا أراد شيئا أن يقول له كن فيكون » ( ٨٢/يس ) •

فهل يصح لأبى هامد الغزالى بعد هذا أن يقول: « أن تصرف الآدمى في عالمه أعنى بدنه يشبه تصرف الضالق في العالم الأكبر وهـو مثله » •

ولم يكتف أبو هامد بتشبيه الله بالآدمى فى الافعال ، ولكن أخد يشبه الله فى صفاته بالانسان فقال : « وأما الصفات فقد خلق حيا عالما قادرا مريدا سميعا بصيرا متكلما والله تعالى كذلك » •

ونقول للشيخ أبى هامد الغزالى: « سبحان الله عما يصفون » أين ارادة الانسان العاجز من ارادة الحى القادر ؟ وأين هياة الانسان الذي

<sup>(</sup>۱) حتى الأغمال التي يأتيها الانسان بارادته غانها تتم بمتتضى القدرة التي وهبها الله للانسان ، ولا يستطيع الانسان أن يقوم بهذه الأغمال الا في الحدود ألتي مكنه الله تمالى منها .

لم يكن شيئا مذكورا وكان مسبوقا بعدم ومحكوما عليه بالفناء والموت ، أين هذه الحياة لتقارن أو تشبه بالحي الذي لا يعتريه قصور ولا عجز ولا تأخذه سنة ولا نوم ؟

بل أين علم الانسان من علم الله القائل: «يعلم ما بين أيديهم وما خلفهم ولا يحيطون بشيء من علمه الا بما شاء » ( ٢٥٥/البقرة ) • ان علم الانسان بدؤه قول الله: « والله أخرجكم من بطون أمهاتكم لا تعلمون شيئا » ( ٧٨/النحل ) ومنتهاه قوله تعالى: « ومنكم من يرد الى أرذل العمر لكيلا يعلم من بعد علم شيئا » ( ٥/الحج ) أم كيف يشبه الانسان العاجز بالله القادر ، بل أين قدرة الانسان وقد ثبت له العجز في قول الله الحق « الله الذي خلقكم من ضعف ثم جعل من بعد ضعف قوة شم جعل من بعد قوة ضعفا وشيبة يخلق ما يشاء وهو العليم القدير » ( ٤٥/الروم ) أبعد هذا يضع أبو حامد صفات للانسان ثم يقول والله تعالى كذلك ؟

ثم يستدل أبو حامد الغزالي بحديث: « من عرف نفسه فقد عرف ربه » ويقول: « لأن الأشياء تعرف بالأمثلة المناسبة ولولا المضاهاة المذكورة (أي تشبيه الله في ذاته وصفاته وأفعاله بالآدمي كما ذكرت) لم يقدر الانسان على الترقي من معرفة نفسه الى معرفة الخالق، فلولا أن الله تعالى جمع في الآدمي ما هو مثال جملة العالم حتى كأنه نسخة مختصرة من العالم، وكأنه رب في عالمه متصرف، لما عرف العالم والتصرف والربوبية والعقل والقدرة والعلم وسائر الصفات الالهية، فصارت النفس بمضاهاتها وموازناتها مرقاة الى معرفة خلق النفس وفي استكمال المعرفة بالمسألة التي قبل هذه ما يكسف الغطاء عن وجه هذه المسألة » •

قلت: يقصد بالمسألة الأولى: هو التمثيل والمضاهاة والتشبيه الذي ذكر في حق ذات الله وصفاته وأفعاله وأن ذلك برهان للمسألة الثانية التي تدور حول الحديث: « من عرف نفسه فقد عرف ربه » •

قلت: وأكبر دليل على عدم صحة هذا الكلام الذى ذكره أبو حامد الغزالي هو أن الحديث الذي بني عليه كلامه هذا غير صحيح وهذا هو التخريج والتحقيق لهذا الحديث الذي يعتبر من الأوهام ذات الأثار

السيى، في الأمة • وهذا الكلام الذي توهم أبو حامد الغزالي وغيره مثل محيى الدين بن عربي أنه حديث فقد أورده العجلوني في «كشف الخفاء» ( ٣٦١/٢ ) برقم ٢٥٣٢ •

« قال ابن تيمية : موضوع • وقال النووى قبله : ليس بثابت ، وقال أبو المظفر ابن السمعانى فى القواطع : انه لا يعرف مرفوعا ، وانما يحكى عن يحيى بن معاذ الرازى ، يعنى من قوله • وقال ابن الغرس بعد أن نقل عن النووى أنه ليس بثابت ، قال : لكن كتب الصوفية مشحونة به يسوقونه مساق الحديث كالشيخ محيى الدين بن عربى وغيره » •

قلت: وكذلك قال فى « التمييز » لابن الدييع (ص ١٨٧) برقم ١٤٣٠ « قال السمعانى: انه لا يعرف مرفوعا وانما يحكى عن يحيى بن معاذ الرازى من قوله » ثم ذكر ابن الدييع ما قاله النووى: انه ليس بثابت ٠

قلت: وهذا نفس ما ذكره السخاوى فى « المقاصد » (ص ١٩٨) ونقل السيوطى فى « ذيل الموضوعات » ص ( ٢٠٣) كلام النووى وأقره وقال فى « القول الأشبه » ( ٢٠/٢ ) من « الحاوى للفتاوى » : « هذا الحديث ليس بصحيح » •

وفي « المصنوع » للقارى ( ٣٤٩ ) نقل عن ابن تيمية : انه موضوع قال العلامة الفيروزبادى ما نقلناه عن الألباني في « الضعيفة » ( ٩٦/١) ح ٢٦ - : « ليس من الأحاديث النبوية ، على أن أكثر الناس يجعلونه حديثا عن النبي صلى الله عليه وسلم ولا يصح أصلا وانما يروى ( الاسرائيليات ) : يا انسان اعرف نفسك تعرف ربك » ثم قال الشيخ الألباني : هذا حكم أهل الاختصاص على هذا الحديث ، ومع ذلك فقد ألف بعض الفقهاء المتأخرين من الحنفية رسالة في شرح هذا الحديث : وهي محفوظة في مكتبة الأوقاف الاسلامية في حلب ، وكذلك شرح أحدهم حديث ( كنت كنزا مخفيا ٠٠) في رسالة خاصة أيضا موجودة في المكتبة الذكورة برقم ( ١٣٥ ) مع أنه حديث لا أصل له أيضا و ذلك مما يدل على أن هؤلاء الفقهاء لم يحاولوا – مع الأسف الشديد – الاستفادة من المحدثين في خدمة السنة وتنقيتها مما أدخل فيها ، ولذلك كثرت الأحاديث الضعيفة والموضوعة في كتبهم ، والله المستعان » •

قلت: بعد أن استبان أن هذا المديث موضوع ولا أصل له غمن الكذب والافتراء أن ينسب الى المعصوم محمد صلى الله عليه وسلم ومن الضلال والاضلال أن يكون المكذوب على رسول الله هو سبيل معرفة الله و فالمكذوب والموضوع كما رأينا هدم للعقيدة ، جعل أبا حامد الغزالى يعتقد أن الآدمى جمع فى ذاته ما هو مثال جملة العالم حتىقال عن الآدمى: « وكأنه رب فى عالمه متصرف » حتى وصل به أن قال عن هذا التصرف: « تصرف الآدمى فى عالمه أعنى بدنه يشبه تصرف الخالق فى العالم الأكبر وهو مثله » وعلى ذلك الباطل فسر الحديث المكذوب على المعصوم محمد صلى الله عليه وسلم « من عرف نفسه فقد عرف ربه » •

قلت: ان معرفتنا بربنا لم تقم على تأويل باطل أو حديث موضوع مكذوب لا أصل له ولكن معرفتنا بربنا قائمة على الايمان بما وصف به نفسه من غير تحريف في كتابه ، وبما وصفه به رسوله من غير تحريف ولا تعطيل ومن غير تكييف ولا تمثيل بل نؤمن بأن الله سبحانه « ليس كمثله شيء وهو السميع البصير » •

وهذا كما قال ابن تيمية فى « العقيدة الواسطية » اعتقاد الفرقة الناجية المنصورة الى قيام الساعة: أهل السنة والجماعة – فلا ينفون عن الله ما وصف به نفسه ولا يحرفون الكلم عن مواضعه ولا يلحدون فى أسماء الله وآياته ولا يكيفون ولا يمثلون صفاته بصفات خلقه لأنسه سبحانه لا سمى له ولا كفء له ولا ند له ولا يقاس بخلقه سبحانه وتعالى

قلت: وهم الطائفة الذين قال فيهم النبى صلى الله عليه وسلم: « لا تزال طائفة من أمتى ظاهرين على الحق لا يضرهم من خذلهم حتى يأتى أمر الله وهم كذلك » الحديث رواه أحمد والشيخان واللفظ لسلم ( ١٩٢/٢ ) « كتاب الامارة » نسأل الله أن يجعلنا منهم وأن لا يزين قلوبنا بعد اذ هدانا وأن يهب لنا من لدنه رحمة انه هو الوهاب، هذا ماوفقنى الله البه ، وهو وحده من وراء القصد •

على ابراهيم حشيش

### تنبهات هامت ق على كتاب «صفعة التفاسير» للشريخ محموسكي الراعت الواني

أعد هذه التنبيهات فضيلة الشيخ محمد بن جميل زينو المرس في دار الحديث الخيرية بمكة وأضاف اليها بعض الملاحظات فضيلة الدكتور صالح الفوزان الأستاذ في جامعة الامام محمد بن سعود الاسلامية في الرياض •

- 7 -

### كيف تم اكتشاف الأخطاء

التنبيه الأول: كنت أقرأ على الطلبة من تفسير سورة القلم من كتاب «صفوة التفاسير» عند قوله تعالى: (يوم يكشف عن ساق ويدعون الى السجود فلا يستطيعون) آية ٢٢ فقال ما نصه: (يوم يكشف عن ساق) أى: اذكر يا محمد لقومك ذلك اليوم العصيب الذي يكشف فيه عن أمر فظيع شديد في غاية الهول والشدة • قال ابن عباس: هو يوم القيامة يوم كرب وشدة •

( ويدعون الى السجود فلا يستطيعون ) أى يدعى الكفار للسجود لرب العالمين فلا يستطيعون لأن ظهر أحدهم يصبح طبقا واحدا ، وفى الحديث : « يسجد لله كل مؤمن ومؤمنة ، ويبقى من كان يسجد فى الدنيا رياء وسمعة ، فيذهب ليسجد فيعود ظهره طبقا واحدا » (ج٣٠/٣٤)

ا \_ كان بيد أحد الطابة كتاب « التفسير الميسر للشيخ عبد الله خياط » فقرأ على الحديث التالى : « يكشف ربنا عن ساقه فيسجد له كل مؤمن ومؤمنة • • » الى آخر الحديث الذى فسر به الآية ، فعجبت من الشيخ الصابونى كيف حذف أول الحديث ، ولكى أتأكد من لفظ الحديث

من مصدره رجعت الى صحيح البخارى فى كتاب التفسير (ج ٢/٦٦) عند تفسير هذه الآية فوجدت الحديث يقول: « يكشف ربنا عن ساقه فيسجد له كل مؤمن ومؤمنة ١٠٠ الى آخر الحديث الذى ذكره الصابونى وحدنف أوله ٥٠٠ الى ٠٠ الى المديث الذى ذكره الصابونى

لأن البخاري فسر الآية بالحديث .

7 - راجعت الشيخ الصابونى فى الحرم المكى فلعله لا يدرى أول الحديث ، وقلت له بلطف : لقد ذكرت حديثا فى تفسيرك عند قوله تعالى : ( يوم يكشف عن ساق ) • • وقلت : ( وفى الحديث يسجد لله كل مؤمن ومؤمنة • • » فلماذا حذفت أول الحديث وهو ( يكشف ربنا عن ساقه » ؟! فقال لى بلهجة حادة : ( المفسرون كلهم أولوا » أى لم يأخذوا بظاهر الآية والحديث ! ثم قال لى أخيرا : الذي أريده من الحديث أخذته !

اذا كان الشيخ محمد على الصابوني على علم بأول الحديث وصدق الشاعر حين قال:

فان كنت لا تدرى فتلك مصية

وان كنت تدرى فالصية أعظم

٣ \_ ان جوابه السابق لى غير مطابق للسؤال وهو مخالف للصواب والواقع حتما:

ان تفسيرى ابن كثير والطبرى الذين اختصرهما الشيخ الصابونى لم يتأولا الآية بل ذكرا الحديث بتمامه ، ولكن الشيخ الصابونى حذف الحديث بتمامه عندما اختصر تفسير ابن جرير الطبرى ، وبذلك ارتكب مخالفة صريحة لأصل التفسير ، ولم يف بوعده الذى قطعه على نفسه في أول المختصر حيث قال : « وهذا المختصر لتفسير الامام الطبرى الذى نضعه بين يديك أيها القارىء الكريم هو تفسير الشيخ الطبرى نفسه ، بل يكاد يكون كلامه بالحرف الواحد ٠٠ الى أن قال :

الأمام الطبرى فى تفسيره (ج ٢٦/٢٩) ، وقد ذكر الصابونى قسما من الحديث فى الحاشية ، وحذف أوله كما فعل فى صفوة التفاسير تبعا لهواه فى التأويال ، (ج ٢٧٨/٢)

وهناك مخالفات عديدة ارتكبها الشيخ الصابوني في مختصره مسأذكرها في بحث مستقل ان شاء الله دفاعا عن تفسير الطبري ، ونصيحة للقراء ، على أن هناك مفسرين آخرين لم يأخذوا بالتأويل منهم الشيخ محمد الأمين الشنقيطي في تفسيره أضواء البيان ، وتفسير صديق حسن خان في فتح البيان ، والطبري ، وابن كثير ، ومحاسن التأويل لجمال الدين القاسمي وغيرهم كثير ، وبذلك بطل ادعاء الشيخ الصابوني بأن المفسرين كلهم أولوا الآية .

وكيف يصدر هذا الادعاء ممن كان أستاذا للتفسير في جامعة أم القرى لدة طويلة وهو متخرج من الأزهر ؟!

عنهم الشديخ المفسرين الذين أولوا الآية ، ونقل عنهم الشديخ الصابوني التأويل كالقرطبي وغيره ذكر الحديث بتمامه ، وعده قولا آخر في التفسير ، لأن تفسير الحديث للآية واضح ، وهو خير أنواع التفسير ، فالرسول صلى الله عليه وسلم وهو البلغ عن الله أعلم بتفسير كلام الله ومراده ، وقد أثبت الساق لله في قوله صلى الله عليه وسلم :

« يكشف ربنا ساقه » فهل يجوز لسلم أن يترك تفسير الرسول صلى الله عليه وسلم الذي لا ينطق عن الهوى ويأخذ بتفسير غيره المعرض. للخطأ ؟ ولا سيما اذا عارض التفسير حديثا صحيحا ، كما هو حاصل في الآية التي فسرها الشيخ الصابوني ، حيث ترك الحديث وتأولها •

### حديث آخر صريح لا يحتمل التأويل

وهناك حديث آخر صريح فى اثبات الساق للمه بما يليق به رواه البخارى فى باب قول الله تعالى : ( وجوه يومئذ ناضرة الى ربها ناظرة ) عن أبى سعيد الخدرى قال : « قلنا يا رسول الله هل نرى ربنا يصوم القيامة ؟ قال : هل تضارون فى رؤية الشمس والقمر اذا كانت صحوا ؟

قلنا لا ، قال فانكم لا تضارون في رؤية ربكم يومئذ الا كما تضارون في رؤيتهما • ثم قال : ينادى مناد ليذهب كل قوم الى ما كانوا يعبدون ، فيذهب أصحاب الصليب مع صليبهم ، وأصحاب الأوثان مع أوثانهم ، وأصحاب كل آلهة مع آلهتهم ، حتى يبقى من كان يعبد الله من بر أو فاجر وغبرات من أهل الكتاب ، ثم يؤتى بجهنم تعرض كأنها سراب ، فيقال لليهود : ما كنتم تعبدون ؟ قالوا كنا نعبد عزيرا إبن الله ، فيقال كذبتم لم يكن لله صاحبة ولا ولد ، فما تريدون ؟ قالوا نريد أن تسقيفا ، فيقال : اشربوا فيتساقطون في جهنم ، ثم يقال للنصاري : ما كنتم تعبدون ؟ فيقولون كنا نعبد المسيح عيسى ابن الله فيقال : كذبتم لـم يكن للـه صاحبة ولا ولد ، فما تريدون ؟ فيقولون : نريد أن تسقينا ، فيقال : اشربوا ، فيتساقطون ، حتى يبقى من كان يعبد الله من بر أو فاجر ، فيقال لهم : ما يحبسكم ، وقد ذهب الناس ؟ فيقولون : فارقناهم ونحن أهوج منا اليه اليوم ، وانا سمعنا مناديا ينادي ليلحق كل قوم بما كانوا يعبدون ، وانما ننتظر ربنا ، قال : فيأتيهم الجبار في صورة غير صورته التي رأوه فيها أول مرة • فيقول أنا ربكم ، فيقولون : أنت ربنا ! فال يكلمه الا الأنبياء ، فيقول هل بينكم وبينه آية تعرفونه ؟ فيقولون : الساق فيكشف عن ساقه ، فيسجد له كل مؤمن ، ويبقى من كان يسجد لله رياء وسمعة ، فيذهب كيما يسجد ، فيعود ظهره طبقا واحدا »

(غبرات: بقایا)

قال ابن حجر فى الفتح ج ١٣/ ٤٣٤ عند شرحه للحديث: قال: وأما قوله: « هل بينكم وبينه علامة تعرفونها ؟ فيقولون الساق » فهذا يحتمل أن الله عرفهم على ألسنة الرسل من الملائكة أو الأنبياء أن الله جعل لهم علامة تجليه الساق ، وذلك أنه يمتحنهم بارسال من يقول لهم: أنا ربكم والى ذلك الاشارة بقوله تعالى: ( يثبت الله الذين آمنوا بالقول الثابت ) وهي وان ورد أنها في عذاب القبر ، فلا يبعد أن تتناول يوم الموقف أيضا ، ( انتهى من فتح البارى الطبعة السلفية )

قول ابن عباس فيه نظر

ذكر الصابوني قول ابن عباس وفهم منه التأويل ، والذي ينظر اليه

بدقة وامعان لا يرى فيه مخالفة للحديث وهذا نصه:

وعن ابن عباس قال: « هو يوم القيامة يوم كرب وشدة » فان صح النقل عنه فلا يتعارض مع الحديث:

١ \_ أقول: يكشف ربنا عن ساقه يوم القيامة وهو يوم كرب وشدة حيث تظهر فيه النتيجة فيعرف من يسجد لله أم لا ٠

٢ \_ يمكن أن يقال: ان ابن عباس لم يبلغه حديث أبى سعيد الخدرى الذى فسر الآية بالحديث « يكشف ربنا عن ساقه » • كما لم يبلغ أبا بكر الصديق توريث الجدة ، ولو بلغه لفسر الآية بالحديث ( انظر مفتاح الجنة للسيوطى ص ١٩)

٣ \_ اذا اجتمع قول صحابى مع قول رسول الله صلى الله عليه وسلم ، وكان بينهما تعارض فأيهما نقدم ؟

لا شك أننا نقدم قول رسول الله صلى الله عليه وسلم على قول الصحابى لقول الله تعالى: (يأيها الذين آمنوا لا تقدموا بين يدى الله ورسوله)

(أي لا تقدموا قولا أو فعلا) .

ورسول الله صلى الله عليه وسلم أعلم بمراد الله وكلامه من الصحابي وغيره ، وهو الذي لا ينطق عن الهوى ، ان هو الا وحي يوحي علما بأن الصحابة فسروا الآية بالساق:

أ \_ عن ابن مسعود فى قوله تعالى : (يوم يكسف عن ساق ) قال : عن ساقه ٠

ب \_ عن أبى هريرة قال : قال رسول الله صلى الله عليه وسلم : ( يوم يكشف عن ساق ) قال : « يكشف الله عن ساقه » ( ذكره السيوطى في الدر المنثور ) وأصل الحديث في الصحيحين

٤ \_ ان ابن عباس لا يرضى أن نقدم قوله على قول رسول الله صلى الله عليه وسلم وهو القائل: أخشى أن تنزل عليكم حجارة من السماء أقول لكم قال رسول الله صلى الله عليه وسلم ، وتقولون قال أبو بكر وعمر !!

ه \_ وقد أشار ابن تيمية الى تفسير (يوم يكشف عن ساق) فقال قولان في الفتاوي (ج ٢/٦٩):

(١) روى عن ابن عباس وطائفة أن المراد به الشدة ، ان الله يكشف عن الشدة في الآخرة .

(ب) وعن أبى سعيد وطائفة أنهم عدوها فى الصفات للحديث الذى رواه أبو سعيد فى الصحيحين .

أقول: الصحيح أنها من آيات الصفات لحديث أبى سعيد في الصحيحين المتقدم الذي فسر الآية .

وقد أشار البخارى وابن كثير ، والطبرى وابن حجر الى ذلك كما تقدم ،

٢ ــ ذكر المفسر صديق حسن خان فى كتابه: (فتح البيان ج ١٠/١٠) فقال وقد أغنانا الله سبحانه وتعالى فى تفسير هذه الآية بما صح عن رسول الله صلى الله عليه وسلم ، فقد أخرج البخارى وغيره عن أبى سعيد الخدرى قال: سمعت رسول الله صلى الله عليه وسلم يقول: « يكشف ربنا عن ساقه ، فيسجد له كل مؤمن ومؤمنة ٠٠ » ٠٠

ثم قال : واذا جاء نهر الله بطل نهر معقل ، وذلك لا يستلزم تجسيما ولا تثبيها ، فليس كمثله شيء ٠

دعوا كل قول عند قول محمد فما آمن في دينه كمخاطر

٧ - سئل سماحة الشيخ عبد العزيز بن باز عن تفسير قوله تعالى : ( يوم يكشف عن ساق ) فقال ما خلاصته : ان هذه الآية من آيات الصفات التي أثبتها الله لنفسه ، فالساق واليد والأصابع والوجه والعين وغيرها من الصفات الثابتة نؤمن بها على ظاهرها من غير تأويل ولا تشبيه لقول الله تعالى : ( ليس كمثله شيء وهو السميع البصير ) ( الشورى : ١١)

يتبع أن شاء الله

محمد بن جميل زينو

### من هنا نبداً في تطبيط لشريعة الاسلامية مقام: عبدالفادين مرالعاري

نشرت الصحف أخيرا بأن أحد منتجى الأفلام فى مصر ذبح عجلين على باب الاستوديو لطرد الأرواح الشريرة لأنه يعتقد أن المنتجين الآخرين صدوه بعد أن تمكن من جمع الفنانتين (٠٠٠ ٠٠٠) فى أحد الأفلام التى ينتجها وذلك لأنه لاحظ أن بعض العاملين مرضوا أثناء قيامهم بالتمثيل ، فمن المثلات من أصيب بنوبة برد ، ومنهن من أصيب بانهيار عصبى ، ومنهن من أصيب بويقول الصحيفة التى نقلت بالخيار عصبى ، ومنهن من أصيب بلخيان لم يصب أحد من العاملين فى الخبر انه بعد أن ذبح المنتج العجلين لم يصب أحد من العاملين فى الفيلم بأى مرض حتى تم اخراج الفيلم ، فكأن ذبح العجلين حصقق الهدف منه بابعاد الاصابة بالمرض \*

والمفترض أن منتج الفيلم رجل مثقف ، لا يؤمن بالضرافات ، ومن المؤسف أننا نرى كثيرا من المثقفين ، وبعضهم دكاترة يحملون دكتوراة في الشريعة وغير ذلك من العلوم ، يؤمنون بمثل هذه الفرافات ، وفي مجلة آخر ساعة مثلا بالعدد ( ٢٩٤٢ ) يحكى لنا أحد هؤلاء الدكاترة عن الصوفي عمر بن الفارض أمورا لا يصدقها العقل ، مثل أنه يرى مكة من القاهرة ، وكذلك شيخه البقال الذي الطع ابن الفارض على السر ، وأن ابن الفارض كان يعيش بين الوحوش في أودية مكة ثم استدعاه شيخه البقال بعد ست عشرة سنة قضاها في مكة وكان اتصاله به عن طريق الاتصال الروحي الغيبي ، وأنه سمعه من مكة يقول له : احضر يا عمر ( يلاحظ أن ذلك قبل اختراع اللاسلكي والتليفون ) ويورد الدكتور هذه المعلومات بطريقة تدل على ايمانه بصدقها ،

وفى تحقيق لآخر ساعة بالعدد رقم ( ٢٦٣٨ ) عن صناديق النذور أن رجلا فقيرا ذبح عجلا للشيخ عندما أنجبت زوجته بعد عشرة أعوام من العقم ، وآخر اقتطع من معاش أولاده بضع جنبهات لعدة

شهور ليوفى نذرا للشيخ ، وبعض النساء بعن مصوغاتهن ليوفين بنذر الشيخ ، فتدخل صناديق النذور ملايين الجنيهات ولا يدخل منها شيء لجيوب الفقراء ، وأن أكثر هذه الأموال تذهب الى جيوب من يسمون خلفاء ، وحاملي المفاتيح من أهل الطرق الصوفية ، وكثير من هولاء مثقفون ، وبعضهم أساتذة في الجامعات ، وعلماء الدين أكثرهم يقر هذه المغرافات أو يسكت عنها ، وحتى المسئولون من العلماء في السلطة لا يحاولون ارشاد الناس الى الطريقة الصحيحة لتقديم صدقاتهم ، ولم أجد من انتقد هذه الخرافات من كبار العلماء في العصر الحديث في مصر الا الشيخ محمود شلتوت ، رحمه الله ، وما يفعل في مصر يفعل أيضا في كثير من مناطق العالم الاسلامي ،

ونقول لأولئك ولهؤلاء ان تطبيق الشريعة الاسلامية الذي يطالب به كثير من المسلمين اليوم يجب أن يبدأ من تصحيح العقيدة ، ورسول الله على أول ما جاء بالاسلام بدأ بالعقيدة ، وقد يقول قائل : ان أولئك الذين كانوا في أيام الرسول هم مشركون ويعبدون الأصنام ، أما هؤلاء فهم مسلمون يعبدون الله ، ويعتقدون أنه هـو النافع والضار • ونقول لهؤلاء : ان المشركين الذين يعبدون الأصنام ودخلوا في معارك مع رسول الله على من أجل الاحتفاظ بأصنامهم وعقائدهم الخرافية كانوا أيضا يؤمنون بالله ، ويعتقدون أنه الخالق النافع والضار • قال تعالى : ( ولئن سالتهم من خلق السموات والأرض وسخر الشمس والقمر ليقولن الله فأنى يؤفكون ) العنكبوت ٦١ : وقال تعالى : (قل من يرزقكم من السماء والأرض أمن يملك السمع والأبصار ومن يخرج الحي من الميت ويخرج الميت من الحي ومن يدبر الأمر فسيقولون الله فقل أفلا تتقون • فذلكم الله ربكم المق فماذا بعد المق الا الضلال فأنى تصرفون ) • يونس ٣١/٣١ • وقال تعالى : ( ولئن سألتهم من نزل من السماء ماء فأحيا به الأرض من بعد موتها ليقولن الله قل الحمد لله بل أكثرهم لا يعقلون )-العنكبوت/١٣٠ • وقال تعالى : ( ولئن سألتهم من خلقهم ليقولن الله فأنى يؤفكون ) الزخرف/٨٧ • وقال تعالى : ( ويعبدون من دون الله ما لا يضرهم ولا ينفعهم ويقولون هـؤلاء شفعاؤنا عند الله) يونس / ١٨ وقال تعالى : ( والذين اتخذوا من دونه أولياء ما نعبدهم الا ليقربونا الى الله زلفي ) الزمر/٣٠٠

أليس الذبح عبادة ، والدعاء عبادة ، والاستغاثة عبادة ؟ والله بقول ( قل ان صلاتي ونسكي ومحياي ومماتي لله رب العالمين لا شريك له ) ، ألم يقل رسول الله على فيما رواه الامام مسلم ( لعن الله من ذبح لغير الله ) ؟ أليس ذبح العجول والخراف لطرد الأرواح الشريرة أو للأولياء هو ذبح لغير الله ؟ اذا كانوا يقولون بأنهم لا يقصدون من الذبح أو النذر للجن أو الأولياء وانما يقصدون الصدقة فلماذا اذا يذهبون الى الأضرحة أو يقصدون أماكن معينة ؟ الا تجوز الصدقة الا بواسطة الأضرحة ؟ أليس ذبح العجل على باب الاستوديو هو ذبح من أجل الجن؟

لقد استمعت في احدى الاذاعات العربية حديثا دينيا لأحــد المسايخ يبرر فيه هذه الخرافات ويقول ان الله قد عصم هذه الأمة من الشرك ، ونقول لهذا الشيخ : ألم يحذرنا رسول الله في وهو في مرضه الذي مات فيه مما كانت تعتقده النصاري في عيسي بن مريم وأمه من ألوهية ؟ فقد أخرج البخارى ومسلم والنسائي والدارمي والبيهقى وأحمد عن عائشة وعبد الله بن عباس معا رضى الله عنهما ( لما نزل برسول الله في طفق يطرح خميصة له على وجهه فاذا اغتم بها كشفها عن وجهه ، فقال وهمو كذلك : لعنة الله على اليهمود والنصارى ، اتخذوا قبور أنبيائهم مساجد ) « يحذر ما صنعوا » ٠ وفي حديث آخر عن عائشة قالت : قال رسول الله في مرضه الذي لم يقم منه: ( العن الله اليه ود والنصارى ، اتذ فوا قبور أنبيائهم مساجد ) قالت عائشة فلولا ذاك أبرز قبره ، غير أنه خشى أن يتخذ مسجدا • أخرجه البخارى وأبو عوانه • وعن أبى هريرة رضى الله عنه عن النبي عن قال ( اللهم لا تجعل قبرى وثنا ، لعن الله قوما اتخذوا قبور أنبيائهم مساجد ) أخرجه أحمد وابن سعد في -الطبقات وأبو نعيم في الحلية ، وعن جندب قال سمعت النبي على قبل أن يموت بخمس يقول ( قد كان لى فيكم أخوة وأصدقاء وانى أبرأ الى الله أن يكون لى منكم خليل فان الله تعالى قد اتخذنى خليلا كما اتخذ ابراهيم خليلا ، ولو كنت متخذا من أمتى خليـــلا لاتخذت أبا بكر خليلا ألا وان من كان قبلكم كانوا يتخذون قبور

أنبيائهم مساجد اني أنهاكم عن ذلك ) رواه مسلم .

والمعروف أن سبب الشرك هو الغلو في الصالمين ، فقد جا-في صحيح البخاري عن ابن عباس عند تفسير قوله تعالى : ( وقالوا لا تذرن الهتكم ولا تذرن ودا ولا سمواعا ولا يغوث ويعدوق ونسرا) قال هذه أسماء رجال صالحين من قوم نوح ، فلما هلكوا أوحى الشيطان الى قومهم أن انصبوا الى مجالسهم التي كاندوا يجلسون فيها أنصابا وسموها بأسمائها ففعلوا ولم تعبد حتى اذا هلك أولئك وتنسخ العلم ( تقادم العلم ) عبدت ، قال ابن عباس : وصارت هذه الأوثان التي كانت في قوم نوح في العرب بعد ذلك • وجاء في الصحيحين أن أم سلمة وأم حبيبة رضى الله عنهما لما رأتا الكنيسة في أرض الحبشة وذكرتا حسنها وتصاوير فيها جميلة قال الرسول الله على قبره على المالة على على عبره المالة بنوا على قبره مسجدا ثم صوروا فيه تلك الصور ، أولئك شرار الخلق عند الله

عز وجل ) ٠

فما يفعله المسلمون الآن من خرافات أكثره منقول من طقوس النصاري والفرس والهنود الوثنيين ، ولا ينكر أحد ممن درس عادات الأمم السابقة وأديانها أن فيها كثيرا مما يفعل في بلاد المسلمين اليوم باسم الدين والتصوف • وكل ما نطالب بــ أن تصفى عقائد السلمين ، وأن يقوم علماء المسلمين بواجبهم في الأمر بالمعروف والنهى عن المنكر ، وأهم المنكرات التي يجب ازالتها وتحدير المسلمين منها هي التي تتعلق بالعقيدة ، لأن تصحيح العقيدة هـو الأساس ، ولن يكون هناك اصلاح ولا حكم اسلامي صحيح الا اذا صححنا عقائد المسلمين • فهذا منتج الفيلم الذي ذبح العجارين لو أن عقيدته الاسلامية صحيحة ، وتربى عليها ، وفهمها على وجهها الصحيح ، ما ذبح العجلين على باب الأستوديو ، وتبعا لذلك أيضا لن ينتج أفالما فيها خلاعة ومجون تتعارض مع عقيدته الاسالمية • وتصحيح العقيدة مرتبط بالتصحيح الاجتماعي ، وخليفة السيد البدوي الذي يتقاضى آلاف الجنيهات من الفقراء سيذهب يعيش من عرق جبينه لو أن عقيدته وعقيدة أولئك الفقراء صحيحة • والله يقول الحق ويهدى السبيل ٠ عبد القادر بن محمد العماري

## حقائق عن الشيعة

-1-

بسم الله والحمد لله ، والصلاة والسلام على رسول الله نبينا محمد وآله وصحبه .

وبعد : فاني كنت \_ والحق يقال \_ لا أعرف عن شيعة آل البيت الا أنهم جماعة من المسلمين يغالون في حب آل البيت ، وينتصرون لهم ، وأنهم يخالفون أهل السنة في بعض الفروع الشرعية بتأولات قريبة أو بعيدة ولذلك كنت أمتعض كثيرا بل أتألم لتفسيق بعض الاخوان لهم ، ورميهم أحيانا بما يخرجهم من دائرة الاسلام ، غير أن الأمر لم يدم طويلا حتى أشار على أحد الاخوان بالنظر في كتاب لهذه الجماعة لاستخلاص الحكم الصحيح عليها ، ووقع الاختيار على الكتاب (الكافي) وهو عمدة القوم في اثبات مذهبهم ، وطالعته ، وخرجت منه بحقائق علمية جعلتني أعذر من كان يخطئني في عطفي على القوم ، وينكر على ميلي الى مداراتهم رجاء زوال بعض الجفوة التي لا شك في وجودها بين أهل السنة وهذه الفئة التي تنتسب الى الاسلام بحق أو بباطل ، وها أنذا أورد تلك الحقائق المستخلصة من أهم كتاب تعتمد عليه الشبيعة في اثبات مذهبها واني لأهيب بكل شيعي أن يتأمل هذه الحقائق باخلاص ، وانصاف ، وأن يصدر حكمه بعد ذلك على مذهبه ، وعلى نسبته اليه ، فان كان الحكم قاضيا بصحة هذا الذهب ، وسلامة النسبة اليه أقام الشيعي على مذهبه ، واستمر عليه ، وان كان الحكم قاضيا ببطلان هذا الذهب وفساده ، وقبح النسبة اليه وجب على كل شيعي ، نصحا لنفسه ، وطلبا لمنجاتها أن يتركه ويتبرأ منه وليسعه ما وسع ملايين المدامين كتاب الله تعالى وسنة رسوله صلى الله عليه وسلم .

كما أنى أعيذ بالله تعالى كل مسلم يتبين له الحق ثم يصر على الباطل جمودا وتقليدا أو عصبية شعوبية أو حفاظا على منفعة دنيوية

فيعيش غاشا لنفسه ، سالكا معها مسلك النفاق والخداع ، فتنة لأولاده والخوانه ولأجيال تأتى من بعده يصرفهم عن الحق بباطله ويبعدهم عن السنة ببدعته ، وعن الاسلام الصحيح بمذهبه القبيح .

وهناك أيها الشيعى هذه الحقائق العلمية التي هي أصل مذهبك ، وقواعد نحلتك • كما وضعتها لك ولأجيال خلت من قبلك ، يد الاجرام الماكرة ، ونفوس الشر الفاجرة • لتبعد وقومك عن الاسلام • وعن الحق باسم الحق •

ها كها يا شيعى سبعا من الحقائق تضمنها كتاب (الكافى) الذى ها كها يا شيعى سبعا من الحقائق تضمنها كتاب (الكافى) الذي هو عمدة مذهبك، ومصدر شيعتك، فأجل فيها النظر، وأعمل فيها الفكر، وأسأل الله تعالى أن يريك فيها الحق كما هو الحق، وأن يعينك على انتحاله ويقدرك على احتماله .

انه لا اله الا هو ، ولا قادر سواه .

## الحقيقة الأولى استفناء آل البيت وشيعتهم عن القرآن الكريم بما عند آل البيت من الكتب الالهية الأولى التي هي التوراة والزبور والانجيل!

ان الذي يثبت هذه الحقيقة ويؤكدها ، ويلزمك أيها الشيعي بها : هو ما جاء في كتاب (الكافي) من قول المؤلف «باب(۱)» ان الأئمة عليهم السلام عندهم جميع الكتب التي نزلت من الله عز وجل وأنهم يعرفونها كلها على اختلاف ألسنتها ، مستدلا على ذلك بحديثين يرفعهما الى أبي عبد الله وأنه كان يقرأ الانجيل ، والتوراة والزبور بالسريانية ،

وقصد المؤلف من وراء هذا معروف ، وهو أن آل البيت وشيعتهم تبع لهم ، يمكنهم الاستغناء عن القرآن الكريم بما يعلمون من كتب الأولسين .

وهذه خطوة عظيمة في فصل الشيعة عن الاسلام والمسلمين ، اذ ما من شك في أن من اعتقد الاستغناء عن القرآن الكريم بأي وجه من

<sup>(</sup>١) ج ١ كتاب الحجة صـ ٢٠٧ الكافي .

الوجوه فقد خرج من الاسلام ، وانسلخ من جماعة المسلمين ، أليس من الرغبة عن القرآن الذي يربط الأمة الاسلامية بعقائده ، وأحكامه ، وآدابه فيجعلها أمة واحدة ؟ أليس من الرغبة عنه دراسة الكتب المحرفة النسوخة والعناية بها ، والعمل بما فيها ؟!

وهل الرغبة عن القرآن لا تعد مروقا من الاسلام وكفرا ؟ وكيف تجوز قراءة تلك الكتب المنسوخة المحرفة والرسول على يرى عمر بن الخطاب رضى الله عنه وفي يده ورقة من التوراة فينتهره قائلا: ألم آتيكم مها بيضاء نقية ؟!

اذا كان الرسول على ، لم يرض لعمر مجرد النظر فى تلك الورقة من التوراة ، فهل يعقل أن أحدا من آل البيت الطاهرين يجمع كل الكتب القديمة ويقبل عليها يدرسها بألسنتها المختلفة ، ولماذا ؟! ألحاجة اليها أم لأمر ما يريده منها ؟!

اللهم انه لا ذا ، ولا ذاك وانما هو اغتراء البطلين على آل بيت رسول رب العالمين ، من أجل القضاء على الاسلام والمسلمين .

وأخيرا فان الذي ينبغي أن يعرفه كل شيعي هو أن اعتقاد الاستغناء عن القرآن الكريم ، كتاب الله الذي حفظه الله في صدور المسلمين ، وهو الآن بين أيديهم لم تنقص منه كلمة ، ولم تزد فيه أخرى ولا يمكن ذلك أبدا لأن الله تعالى تعهد بحفظه في قوله : (( انا نحن نزلنا الذكر وانا له لحافظون )(1) وهو كما نزل به جبريل الأمين على قلب سيد المرسلين ، وكما قرأه رسول الله على ، وقرأه عنه آلاف أصحابه ، وقرأه من بعدهم من ملايين المسلمين متواترا الى بومنا هذا ،

ان اعتقاد امرىء الاستغناء عنه أو عن بعضه بأى حال من الأحوال ، هو ردة عن الاسلام ومروق منه لا يبقيان لصاحبها نسبة الى الاسلام ، ولا الى المسلمين .

<sup>(</sup>١) سورة العجر الآية: ٩.

الحقيقة الثانية اعتقاد أن القرآن الكريم لم يجمعه ولم يحفظه أحد من أصحاب النبى صلى الله عليه وسلم ، الا على والأئمة من آل البيت!

هذا الاعتقاد أثبته صاحب كتاب (الكافى)(۱) جازما به مستدلا عليه بقوله: عن جابر قال سمعت أبا جعفر عليه السلام يقول: ما ادعى أحد من الناس أنه جمع القرآن كله الاكذاب، وما جمعه وحفظه كما نزل الاعلى بن أبى طالب والأئمة من بعده ٠

والآن ، فاعلم أيها الشيعى ، هدانى الله واياك لدينه الحق وصراطه المستقيم أن اعتقادا كهذا وهو عدم وجود من جمع القرآن وحفظه من المسلمين الا الأثمة من آل البيت اعتقاد فاسد وباطل ، القصد منه عند واضعه هو تكفير المسلمين من غير آل البيت وشيعتهم وكفى بذلك فسادا وباطلا وشرا والعياذ بالله تعالى ، واليك بيان ذلك :

ا ـ تكذيب كل من ادعى حفظ كتاب الله وجمعه فى صدره أو فى مصحفه كعثمان ، وأبى بن كعب ، وزيد بن ثابت ، وعبد الله بن مسعود وغيرهم من مئات أصحاب رسول الله عني ، وتكذيبهم يقتضى فجورهم واسقاط عدالتهم ، وهذا مالا يقوله أهل البيت الطاهرون ، وانما يقوله أعداء الاسلام وخصوم المسلمين ، للفتنة والتفريق .

٢ \_ ضلال عامة المسلمين ماعدا شيعة آل البيت ، وذلك أن من عمل ببعض القرآن دون البعض لا شك فى كفره وضلاله ، لأنه لم يعبد الله تعالى بكل ما شرع ، أذ من المحتمل أن يكون بعض القرآن الذى لم يحصل عليه المسلمون مشتملا على العقائد والعبادات والآداب والأحكام .

س مذا الاعتقاد لازمه تكذيب الله تعالى فى قوله « انا نحن نزلنا الذكر وانا له لحافظون »(١) وتكذيب الله تعالى كفر ، أى كفر ؟!

ع \_ هل يجوز الأهل البيت أن يستأثروا بكتاب الله تعالى وحدهم دون المسلمين الا من شاءوا من شيعتهم ؟! أليس هذا احتكارا لرحمة

<sup>(</sup>١) ج ١ كتاب الحجة ص ٢٦ الكافي ،

<sup>(</sup>١) سورة الحجر الآية : ٩ .

الله ، واغتصابا لها ينزه عنه آل البيت ؟ اللهم انا لنعلم أن آل بيت رسولك برآء من هذا الكذب ، فالعن اللهم من كذب عليهم وافترى .

والقائمون عليه ، لأنهم هم الذين بأيديهم كتاب الله كاملا غير منقوص والقائمون عليه ، لأنهم هم الذين بأيديهم كتاب الله كاملا غير منقوص غهم يعبدون الله بكل ما شرع ، وأما من عداهم من المسلمين فهم ضالون لحرمانهم من كثير من كتاب الله تعالى ، وهدايته فيه !! يا أيها الشيعى ان مثل هذا الهراء ينزه عنه الرجل العاقل فضلا عمن ينسب الى الاسلام والمسلمين ، انه ما مات رسول لله في ، حتى أكمل الله تعالى نزول كتابه ، وأتم بيانه ، وحفظه المسلمون في صدورهم وسطورهم وانتشر فيهم ، وعمهم ، وحفظه المسلمون في صدورهم وسطورهم وانتشر المرآن وجمعه وحفظه الاكسائر المسلمين وسواء بسواء ، فكيف يقال : القرآن وجمعه وحفظه الاكسائر المسلمين وسواء بسواء ، فكيف يقال : انه لم يجمع القرآن ولم يحفظه أحد الا آل البيت ، ومن ادعى ذلك فهو كذاب !!

أرأيت لو قيل لهذا القائل: أرنا هذا القرآن الذي خص به آل البيت شيعتهم أرنا منه سورة أو سورا ، يتحداه في ذلك ، فماذا يكون موقفه ؟ سبحانك اللهم هذا بهتان عظيم .

يتبع ان شاء الله

أبو بكر الجزائري

#### من أخبار الجماعة

اشهار فرع الجماعة بمنشأة عباس بكفر الشيخ

بحمد الله تعالى وتوفيقه تم اشهار فرع الجماعة أنصار السنة المحمدية بمنشأة عباس مركز السيد سالم بمحافظة كفر الشيخ برقم ٢٨٦ بتاريخ ١٩٨٧/٧/٩ ويتكون مجلس ادارته من الأخوة (الرئيس: طه عبد الفتاح، نائب الرئيس: فرحات رمضان، السكرتير: عطية السيد، أمين الصندوق: الدمرداش محمد، الأعضاء: محمد على رمضان، محمد محمود مصطفى، محمود مليجى) •

والمركز العام للجماعة يدعو الله تعالى لهذا الفرع الجديد ولسائر فروع الجماعة بالتوفيق في نشر الدعوة ٠

#### في هــذا العدد :

| صفحه   |                                                            |                         |
|--------|------------------------------------------------------------|-------------------------|
| Y      | رئيس التحرير                                               | كلمة التحسرير           |
|        | الأستاذ بخارى أحمد ع                                       | نفحات قرآن              |
| على    | فضيلة الثسيخ مدحد                                          | باب السنة               |
| 17     | عبد الرحيم                                                 |                         |
| على    | فضيلة الثيغ مصمد                                           | باب الفتاوى             |
| 14     | عبد الرحيم                                                 |                         |
| یدی ۲۶ | الأستاذ حسن محمد الجنب                                     | الربا وصوره المتعددة    |
| -1     | الدكتور السيد الجميلي                                      | وابيضت عيناه من الحزن   |
| باب.   | الأستاذ حسن عبد الوهـ                                      | الدين النصيصة           |
| 44     | البخا                                                      |                         |
| يد     | الأستاذ عبد الرازق الســــــــــــــــــــــــــــــــــــ | كمثل الحمار يحمل أسفارا |
| 72     | عيد                                                        |                         |
| ليم ٦٠ | الأستاذ السراج عبد الم                                     | تصدير الموت بقانون      |
| بش ۲۷  | الأستاذ على ابراهيم حدب                                    | دفاع عن السنة المطهرة   |
| ميل    | فضيلة الشيخ محمد بن جم                                     | تنبيهات هامة على كتاب   |
| 2.4    | زيئو                                                       | منفوة التفاسير          |
| عمد    | الأستاذ عبد القادر بن مد                                   | من هنا نبدأ في تطبيق    |
| 1.4    | العماري                                                    | الشريعة الاسلامية       |
|        | فضيلة الشبيخ أبو بك                                        | حقائق عن الشيعة         |
| 07     | الجــز ائري                                                |                         |
| 0.7    | التحسيي                                                    | من أخبار الجماعة        |

### Upload by: altawhedmag.com

#### هذه المجلة تصدرها:

### جهاعة أنصار السنة المحمدية ال

- ١ الدعوة الى التوحيد الخالص المطهر من جميع الشوائب و والمي حب الله تعالى حبا صحيحا صادقا يتمثل في طاعت و وتقواه ، وحب رسول الله صلى الله عليه وسلم حبا صحيحا صادقا يتمثل في الاقتداء به واتخاذه أسوة
- ٢ ــ الدعوة الى أخذ الدين من نبعيه الصافيين ــ القرآن
  والسنة الصحيحة ــ ومجانبة البدع والخرافات ومحدثات
  الأمور \*
- س الدعوة الى ربط الدنيا بالدين بأوثق رباط عقيدة وعملا
  وخلقا •
- الدعوة الى اقامـة المجتمع المـلم والحكم بما أنزل الله فكل مشرع غيره \_ فى أى شأن من شئون الحياة \_ معتد عليه سبحانه ، منازع اياه فى حقوقه .

تلقى بدار المركز العام للجماعة محاضرات دينيه مساء الأحد والأربعاء من كل أسبوع .

رقم الايداع ٤٤ / ١٩٧٥

الشمذ ٢٠ قرشا