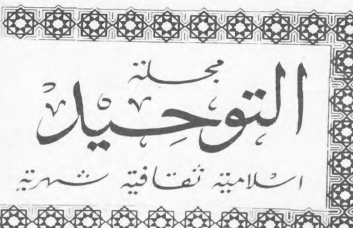


Upload by: altawhedmag.com





تصدرها: جمَاعة أفصار السُتنة المُحَمَّد بنة تأست عام ١٣٤٥ هر-١٩٢٦ م بئيساللحريد: أحمد فهم أحمل

صاحبة الامتيان:

جمعت أنصارات نذا لمحت رنبه - المرك والعام بالقاهرة ماع قوله بعابدين القاهرة : تليفون ١٩٥٥٧٦ م

### ثمن النسخل

السعودية ريالان تولس ٦٠ ميما عدن ١٠٠ فلساً المحوية ١٠٠ فلس المجرائل دين ران لبنان ١٠٠ فرش العرب درهان لبنان ١٠٠ فرش العلم قلم ١٠٠ فرش ١٠٠ فلس المغرب درهان سوريا ١٠٠ فرش الأردن ١٠٠ فلس الخيل ١٠٠ فلساً السودان ٢٥ فرشاً ليبيا ١٠٠ فلس المحد ١٠٠ فرساً محد ٢٠ فرساً ليبيا ١٠٠ فلس المحد ١٠٠ فرساً محد ٢٠ فرساً دول أوروب وأمه يحا وجافي دول أفريقيا وآسيا عابواري دولاراً أمريكاً دول أوروب وأمه يحا وجافي دول أفريقيا وآسيا عابواري دولاراً أمريكياً أوري دولاراً أمريكياً

#### Upload by: altawhedmag.com



#### ما خفى أعظهم ١٠٠!

الحمد لله ، والصلاة والسلام على رسول الله \_ وبعد :

فان لنا سؤالا نوجهه الى المسئولين في وزارة التربية والتعليم في مصر: لماذا تزنون الأمور بميزانين مختلفين ؟ جريمتان وقعتا واهتمت الوزارة باحداهما وسكتت عن الأخرى • والجريمتان تتعلقان بمدارس اللغات • احداهما عبارة عن مخالفات مالية بينما الأخرى تتضمن السخرية من بعض ما جاء به الاسلام • اهتمت الوزارة بالتحقيق في قضية الأموال ورضيت عن المخرية من الاسلام •

وقضية الأموال نشرتها جرائدنا فى غرة رمضان الماضى ، وتتضمن الحالة وكيل الوزارة ووكيل أول الوزارة وأعضاء اللجنتين العامة والعليا المشرفتين والمنفذتين للكتب المترجمة بمدارس اللغات الحالتهم الى المحكمة التأديبية العليا بمجلس الدولة بتهم تتلخص فى أنهم استعلوا سلطات وظائفهم فى الحصول على مبالغ مالية باهظة على نحو لا يتناسب مع ما أدوه من أعمال حيث صرفوا حوافز قدرها مليون و ٥٧٠ ألف جنيه وعلى سبيل المثال فقد بلغ ما صرفه مستشار الوزارة ٢٥٧٦٩٤ جنيها ومدير عام التعليم الخاص السابق ٢٦٩٧٨٤ جنيها ٥٠٠ وأمثلة أخرى كثيرة على هذا المنوال ان دلت على شيء فانما تدل على مدى استهتار هؤلاء المسئولين بالمال العام وأنهم غير جديرين بأن يستأمنوا على

أموال أو غيرها • واذا كان المتهم بريئا الى أن تثبت ادانته فاننا نرجو أن يأخذ التحقيق مجراه على وجه السرعة فاذا ثبتت جريمتهم يجب أن توقع عليهم أقصى العقوبات حتى يكونوا عبرة لغيرهم ممن قد تسول لمهم أنفسهم استحلال المال العام •

تلك هي الجريمة التي تصدت لها وزارة التعليم وأحالت المسئولين عنها الى المحكمة التأديبية ٠٠٠ أما الجريمة الأخرى التي سكتت عنها الوزارة فانها تتعلق بما يدرس لأبنائنا ٥٠٠ الصغار منهم بصفة خاصة ٠ ولا شك أن ما يدرس للطفل يرسخ في أعماقه شيئا فشيئا متى يكون فكره العام عندما يكبر ٥٠٠ وعمر الطقولة أنسب الأعمار لزرع القيم والمبادى، في عقول أبنائنا وبناتنا ٠ لذلك كان من المهم جدا أن تراجع كل كلمة تدرس لأولادنا حتى لا يتعارض ما يدرس لهم مع مبادئنا وقيم ديننا وقيم ديننا وقيم ديننا وقيم ديننا

والموضوع يتلخص فى أن احدى النساء لها طفلة بالصف الرابع الابتدائى بمدرسة لغات مستوى رفيع • ومن الكتب المقررة على هدا الصف كتاب فى اللغة الانجليزية • وهو مستورد ومطبوع فى مطبعة جامعة اكسفورد ويحتوى على بعض القصص القصيرة التى تدرس لهؤلاء الأطفال الذين هم فى حوالى التاسعة من أعمارهم •

قرأت الأم أحدى هذه القصص لتشرحها لابنتها الطفلة فوجدتها تسخر من تعدد الزوجات ، والقصة عنوانها « الزوجات الغبيات » وتحكى أن رجلا كان منزوجا من امرأتين احداهما صغيرة ولها شعر أسود طويل ، أما الأخرى فعجوز ذات شعر أبيض ، أما الزوج فهو متوسط العمر وشعره خليط من الأبيض والأسود .

فكرت الزوجة الصغيرة وقالت ان زوجى أكبر منى ، بينما فكرت الكبرى وقالت زوجى أصغر منى ٠٠٠ وكل يوم بعد الغداء كان الرجل ينام فتأتى الزوجة العجوز وهو نائم وتقوم باقتلاع الشعر الأسود

من رأسه وتقول: الآن شعرك أبيض وجميل ٠٠٠ وبعدها تأتى الزوجة الصغيرة وهو نائم وتجذب الشعر الأبيض وتقول: الآن شعراك أسود وجميل ٠٠٠ واستمرت الزوجتان في هذه العملية لأسابيع طويلة ٠ وفي يوم استيقظ الزوج من نومه وهو يصيح: رأسي بارد ٠٠٠ لقد أصبحت بدون شعر ٠٠٠ رأسي بارد ٠٠٠

والمتأمل في هذه القصة لا يحتاج الى بذل جهد ليقف على مغزاها والهدف من تدريسها ٠٠٠ انها نوع من الغزو الفكرى الذي يرمى الى تكوين فكر يرفض جزئية من الاسلام ٠٠٠ وجزئية هنا وجزئية هناك يتكون بعدها رفض الاسلام كلية ٠٠٠ ثم تأتى بعد مرحلة الرفض هذه مرحلة الطعن في دين الله جملة وتفصيلا

ذلك هو مخطط الصليبية مع الصهيونية العالمية ١٠٠٠ فادا كان ذلك الكتاب الذي يحوى هذه القصة مطبوعا في مطبعة جامعة اكسفورد الصليبية الأأن القصة ذاتها من أشهر قصص التلمود الصهيوني ، فقد أشار أحد الدارسين الى ذلك والى أنها وردت في كتاب وول ديورانت «قصلة الحضارة» المجلد الرابع عشر الخاص بـ «عصر الأديان» ،

فهل تنتبه وزارة التعليم لمثل هذه الجريمة فتقوم بمراجعة المقررات قبل تدريسها لأولادنا ٠٠٠ ؟ فاذا كانت هذه القصة قد ظهرت فان ما خفى أعظهم !

وصلى الله وسلم وبارك على نبينا محمد وعلى آله وصحبه .

رئيس التحـرير

# انفحات فحران المركام رعبوه

#### ((ومن لم يحكم ٠٠٠))

روح الدين العقيدة ، هي قوامه ، ومركز قواه ، المنطلق الي آفساق الدين والدنيا .

ومحور العقيدة انفراده - جل وعلا - بالالهية ، وما تقضى من رضوخ واذعان ، وايمان ، ورضى بكل أحكامه - سبحانه - ومسن اسلام الوجه لله وحده ، معقد كل رجاء ، ومناط كل خوف ، ومصدر كل نعمة .

والربوبية باشعاعاتها الجمة التي لا تخفى ، ولا تنكر ، يتخذ الايمان بها سبيلا الى الايمان بالالهية بكل خصائصها ، وسلطاتها ، فهو المدبر ، والموجه ، والمحاكم والمطاع ، وهو راسم المنهج ، وواضع الميزان .

أما الصفات القدسية الفياضة بالجلال والكمال ، والجمال فانها لازم الألوهية ، ومقتضى الايمان بها : كمالاته لا تتناهى ، وصفاته لا يستبر غصورها .

والمولى - جل وعلا - بحق الالوهية ، والقيومية ، وبحكم علمه بالطبائع وما يعليها ، وبالاحوال وما يصلحها ، وبالافراد وما يزكيها ، وبالمجتمعات وما يطهرها ، وبالعلاقات وما يطيبها ، يأمر ، وينهى ، ويعد ، ويتوعد ، ويحد الحدود ، ويبرم المواثيق ، ويعهد الى العباد ويتعهد ،

والعباد بحق العبودية ، والافتقار ، يذعنون ، ويخافون ، ويرجون ، ويرخون ، ويلترمون ،

وكل مطالب المولى ، وتوجيهاته ، ومواثيقه ، نعم يمن بها خ سبحانه \_ على عباده ، أو هى تمام نعمه على عباده ، اذن بين النعم والمواثيق عموم وخصوص ، وبين العقيدة ، والعقود ملابسة بينة ، وارتباط .

وايحاء بما بين النعم والعهود من وحدة ، يذكرهما الله \_ كثيرا \_ مقترنين متلازمين • ( اذكروا نعمتى التي أنعمت عليكم ، وأوفوا بعهدي أوف بعهدكم ) البقرة ( واذكروا نعمة الله عليكم ، وما أندزل عليكم من الكتاب والحكمة • • ) البقرة ٣٣١ ( واذكروا نعمة الله عليكم وميثاقه الذي واثقكم به ) المائدة •

#### التربية التشريعية والرافضة الجدد

ولقد علمنا ان نعمة التربية أبرز نعم الله رب العالمين .

والتربية بالتشريع أهم أنواع التربية ، بها نستكشف مجاهل النفس ، والحياة ، وعلى هداها نرتاد الطبيعة ، ونعلم من علم ما وراء الطبيعة ، وهي التي تقى المزالق ، وتضع على الطريق معالم تحقيق الهدى ، وتكفل السلامة رغم أنف « الرافضة » الجدد المعيين تحت أطباق الران صما ، عميا ( فانها لا تعمى الابصار ولكسن تعمى القلوب ٠٠٠ ) ،

والرافضة المنكرون جدوى التربية بالشريعة ـ بلا نزاع - كفرة بأجل نعمة من نعمه سبحانه • واقعون تحت طائلة الآيات التى تدفع بالكفر كل بطر ، أشر (١) • من مثل قوله سبحانه : -

( لئن شكرتم لازيدنكم ، ولئن كفرتم ، ان عذابي لشديد ) ابراهيم .

<sup>(</sup>١) البطر \_ بفتح الطاء \_ قلة احتمال النعمة ، واسم الفاعل منه « بطر » بكسر الطاء ك « فرح » . والأشر \_ بكسر الشين \_ المسرح المختال . والصفتان تشيان بتجاوز الحجم وغقدان الوزن

( ألم تر الى الذين بدلوا نعمة الله كفرا ، وأحلوا قومهم دار البوار) ابراهيم .

( ومن شكر غائما يشكر لنفسه ، ومن كفر غان ربى غنى كريم ) النمال .

(ومن يشكر فانما يشكر لنفسه ، ومن كفر فان الله غنى حميد ) لقمان •

( وضرب الله مثلا قرية كانت آمنة مطمئنة ، يأيتها رزقها رغدا من كل مكان فكفرت بأنعم الله ٠٠) الندل ٠

وقد يقال: كفر دون كفر ، كما يقال: الايمان درجات والكفر دركات . كلاهما يزيد وينقص ، الا أن الكلمة \_ مهما حاولنا التخفيف من وقعها \_ رهيبة ، تقذف بالشرر ، والتعرض لأى نوع من أنواع الكفر يندر بالخطر الجسيم ، فاذا كان الأمر كفرا بنعمة التربية التشريعية ، لواثيقه ، ومناهجه كان الخطر داهما ، جارفا ،

#### عـود الى المواثيـق

ونعمة المواثقة والمعاهدة غامرة تشمل البشرية في شتى

مستوياتها ومختلف مقاماتها وأوضاعها : -

۱ \_ عهد الى آدم عليه السلام ، وسجل للاجيال ذلك العهدد ، وأبرز آفاق الغفلة ، والوهن ، تغير على عزم آدم فتصميه(۱) ، ( ولقد عهدنا الى آدم من قبل فنسى ، ولم نجد له عرما ) طه ١١٥ \_ سجل كل ذلك وسجل العواقب حتى لا ننسى ،

حومهد الى نوح عليه السلام ألا يذوب ابتئاسا ، وحزنا ، وأن يعد بيده اسباب النجاة ، ويصنع ، وألا تأخذه فى الظالمين عاطفة ، وألا يخشى فى الله لومة لائم بعد أن استنفذ فرص المهادنة والمسالة (واصنع الفلك بأعيننا ، ووحينا ، ولا تخاطبنى فى الذين ظلموا ، انهم مغرقون ، ويصنع الفلك ، ولكنه كسلفه عليه السلام نسى وأسلم شراعه للعاطفة ، ونادى : ان ابنى من أهلى ، فقرع ، ووعظ ،

م \_ وعهد الى ابراهيم ، واسماعيل أن طهرا بيتى للطائفين ، والعاكفين والركع السجود .

على النبيين قاطبة ميثاق التكامل والتناصر ( واذ أخد الله ميثاق النبيين لما آتيتكم من كتاب ، وحكمة ، ثم جاءكم رسول مصدق لما معكم لتؤمنن به ، ولتنصرنه ، قال أأقررتم ، وأخذتم على ذلكم اصرى ، قالوا أقررنا ٠٠٠ ) آل عمران ٨١ ( واذ أخذنا من النبيين ميثاقهم ومنك ومن نوح وابراهيم وموسى وعيسى بن مريم ) الأحراب ٠

ه \_ وأخذ على بنى اسرائيل (٢) مواثيق من بعدمواثيق وسجل استهتارهم وتعديهم ، ونبذهم لكل المواثيق زجرا لغيرهم أن يحذوا حذوهم ( أو كلما عاهدوا عهدا نبذه فريق منهم بدل أكثرهم لا يؤمنون) البقرة ١٠٠٠ ٠

<sup>(</sup>١) أصمى الصيد: رماة غقتله مكانه .

<sup>(</sup>٢) انفرد بنو اسرائيل بنحو خمسة عشر ميثاقا من نحو اربعة وثلائين ميثاقا المح اليها القرآن وذلك اثباتا لسوء طباعهم وكثرة تمردهم ونكثهم

- وأخذ على كل بنى آدم مواثيق منها: ميثاق عالم الدر ، ميثاق الايمان بمقتضى الفطرة ، وبدلالة الآيات المبثوثة عبر الكون المنظور ، شاهدة على الربوبية والألوهية ، وعلى انفراده تعالى بالأسماء الحسنى والصفات المثلى ، وبحكم العقل المميز الذى يبصر ، ويعى ، ويتأمل ، ويستنبط ، وتتضافر هذه القدوى لتتمثل عقدا بين الله والناس ( واذا أخذ ربك من بنى آدم من ظهورهم ذريتهم ، وأشهدهم على أنفسهم ألست بربكم ، قالوا بلى شهدنا أن تقولوا يوم القيامة انا كنا عن هذا غافلين ، أو تقولوا إنما أشرك أباؤنا من قبل ، وكنا ذرية من بعدهم ، أفتهلكنا بما فعل المبطلون ، و ) الأعدراف ،

والمولى بعد انتفاضة الفطرة وسائر قوى الادراك يزيدهم بالكتب هدى وجلاء بصيرة ، ويقيهم بالرسل التخبط ، والعثار ، ويكفل لهم بالعلماء ازالة الغشاوة عن الأعين التى يصيبها غبار الأيام ، ولفاعلية دور العلماء أخذ الله عليهم الميثاق ، أن يبينوا ، ولا يكتموا ( واذ أخذ الله ميثاق الذين أوتوا الكتاب لتبيننه للناس ولا تكتمونه ، ) لا الله عمران ،

وتهددهم ان هم آثروا الغنيمة العاجلة على الباقيات الصالحات ( ان الذين يكتمون ما أنزل الله من الكتاب ويشترون به ثمنا قليلا أولئك ما يأكلون في بطونهم الا النار ، ولا يكلمهم الله يوم القيامة ، ولا يزكيهم ، ولهم عذاب أليم ، أولئك الذين اشتروا الضلالة بالمهدى والعذاب بالمعفرة فما أصبرهم على النار) ١٧٥ البقرة .

٧ - وأخذ على البشرية ميثاق الاتباع ، والثأسى برسل الله، وترسم هداهم وخطاهم حتى لا تتفرق بهـم السـبل وتقصيهم عـن سبيل الله ( يا بنى آدم اما يأتينكم رسل منكم يقصون عليكـم آياتى ، فمن اتقى وأصلح فلا خوف عليهم ولا هم يحزنون )
 الأعـــاف ،

٨ - وأحد علينا أمة الاسلام ميثاق الاجابة والالتزام وتنفيد

الأحكام ( واذكروا نعمة الله عليكم ، وميثاقه الذي واثقكم به اذ قلتم سمعنا ، وأطعنا واتقوا الله ٠٠ ) المائدة ٧ ٠

هكذا يأخذ الله على العباد مواثيق تكفل لهم السلامة حين يبحرون بين اللجج والعباب ، وحين يلقون مجاذيفهم على مرافىء الآخرة ويتنفسون •

واذا تحقق الأيمان بوحى الفطرة ، ودفع النظر ، وتوجيه السماء تحققت لوازم الأيمان من رضوخ لأوامر الله ، والتزام بمنهجه ، واعتصام بحبله ، والتصاق بصراطه المستقيم ، وتأدب بآداب الأسلام ، وحينئذ يتصدى المؤمنون للعابثين صامدين ، ويجاهدون المتمردين على مواثيق الله ، وشريعته غالبين ( ان تنصروا الله ينصركم ، ويثبت أقدامكم ، والذين كفروا فتعما لهم وأضل أعمالهم ) محمد ٧ - ٨ .

وتقديرا للآثار العظيمة التي تزخر بها عهود الله أشاد الله بأولى الألباب الذين يوفون بعهد الله ، ولا ينقضون المشاق • تاك مواثيق الكتاب • فاذا نسينا ما ذكرنا به ، وعتونا عما نهينا عنه كان الذل ، والهوان ( فخلف من بعدهم خلف ورثوا الكتاب ، يأخذون عرض هذا الأدنى ويقولون سيعفر لنا ، وان يأتهم عرض مثله يأخذوه ، ألم يؤخذ عليهم ميثاق الكتاب ألا يقولوا على الله الا الحق ، ودرسوا ما فيه والدار الآخرة خير للذين يتقون أفلا تعقلون • والذين يمسكون بالكتاب وأقاموا الصلاة انا لا نضيع أجر المصلحين ) الأعراف •

والاسلام كما شرع ، ووثق المواثيق ٥٠ فوض الى الناس أن يبرموا فيما بينهم مواثيق يضبطون بها معاملاتهم ، ومشاكلهم المتجددة ٠ والاسلام يقر ، ويحترم ما أبرم الناس من عقود ، طالما كانت تدور في اطار تعاليمه وتستمد من روحه ، طالما كانت تحرم الحرام وتحل ما أحل الله ٠ فاذا سنت قوانين أو أبرمت عقود فيها انتهاك لحرمة الشريعة أو عدوان على الشخصية الاسلامية فان الاسلام لا يقرها ، ولا يرضى بأن تسود ٠ فهى \_ بهذا الاعتبار \_ لا تدخل

فى نطاق النداء العام الشامل « أوفوا بالعقود » ذلك لأن كل تعاقد يشكل تمردا على منهج الله مرفوض ولا حكم فى الأعراض ، والأموال ، والدماء وكل ما يشجر بين الناس الا بما أنزل الله .

كذلك لا تصرف فى أرض ، أو كنوز وركاز ومقدرات المسلمين الاعلى ضوء ما أقر الله .

وتمكين غير المسلمين من مقدرات حرام ، واطلق يد العير كي تتسلط ، وتنهب حرام ، واتخاذ الأعداء بطانة ،وأولياء حرام ،وتركهم حتى يضربوا العقول ، وينسفوا القيم حرام ، والتعاقد معهم على شيء من ذلك باطل يجب نقضه ، والأوى الى مآويهم ، وحظائرهم كي نعلف ينتهي بنا الى أن نكون مطايا ، أو مزارع مكروبية أو فئران تجارب لهم ، والأدهى والأمر أن نلح الحاحا ، ونريق ماء الوجه كي يتكرموا ويسمحوا بأن تخفق راياتهم فوق ممتلكاتنا في البر

نعم • كل تعاقد يهدر الشخصية الاسلامية ، يبرم بالقوة ، أو في غفلة ، أو تحت ضغط حاجة وفاقة لا يكون ملزما •

وطغيان الناس ، أفرادا ، وجماعات ، وأمما فى التحليل ، والتحريم افتراء على الله ، ومنازعة لله فى سلطانه ، فى ألوهيته ، بل وفى ربوبيته ، لأن التشريع بكل فصوله تربية ، وانعام .

#### الأنعام والناس

يثير الانتباه أن الله اذ أمر بالايفاء على وجه الاجمال عقب مفصلا ، وأشار أول ما أشار الى بهيمة الأنعام ( أوفوا بالعقود أحلت لكم بهيمة الأنعام ٠٠٠ ) وتابع بعد ذلك الحديث عن الأنعام في الانعام واضعا قواعد ، تنظم التعامل معها ، رافضا أن يتصرف أحد في الأنعام بشكل لا يقره الله ، واقرأ في ذلك قوله سبحانه : ( لا تحلوا شائل الله ولا الشهر الحرام ، ولا الهدى ، ولا القلائد ٠٠ ) المائدة ؟

( وجعلوا لله مما ذرأ من الحرث والأنعام نصيبا فقالوا هذا لله

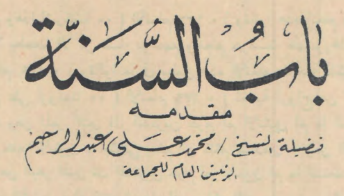
بزعمهم وهذا لشركائنا ٠٠) الأنعام ١٣٦٠ ( وقالوا هذه أنعام وحرت حجر لا يطعمها الا من نشاء بزعمهم وأنعام حرمت ظهورها ٠٠) الأنعام ١٣٥٥ ( وقالوا ما في بطون هذه الأنعام خالصة لذكورنا ومحرم على أزواجنا ٠٠) الأنعام ١٣٩٥ ( ثمانية أزواج من الضأن اثنين ، ومن المعز اثنين قل الذكرين حرم أم الأنثيين أم ما اشتملت عليه أرحام الأنثيين ، نبئوني بعلم ان كنتم صادقين ٠ ومن الابل اثنين ومن البقر اثنين قل الذكرين حرم أم الأنثيين أم ما اشتملت عليه أرحام الأنثين ٠ أم كنتم شهداء اذ وصاكم الله بهذا ، فمن أظلم ممن افترى على الله كذبا ليضل الناس بغير علم ١٠) الأنعام ١٤٣ – ١٤٤٠

تعم ، هناك أشياء مباحة لذاتها ، وللانسان اذا تيقن فيها ضررا أن يحرمها ، واذا تيقن فيها نفعا وضرورة أن يحتمها أو يحبذ مباشرتها مراعاة للصالح العام ، قال الفقهاء : وهذا أصل في التشريع عظيم يجب الانتفاع به فيما تتوارد عليه المصلحة والمضرة بحسب الظروف والأحوال

أما أن نزج بأنوفنا فيما هو من خصائص الألوهيـة منتهـكين الحرمات ، متعدين الحدود ، فذلك هو الغرور بربنا الكريم الذي خلق فسوى ، والذي قدر فهدى : (يأيها الانسان ما غرك بربك الاذى خلقك ، فسـواك ، فعدلك ) •

يتبع ان شاء الله ٠

بخارى أحمد عبده



#### ١ - الدسج

#### فرضيته وحكمته

عن أبى هريرة رضى الله عنه قال: خطبنا رسول الله صلى الله عليه وسلم فقال: (يأيها الناس: ان الله قد غرض عليكم الحج فحجوا وفقال رجل: أكل عام يا رسول الله ؟ فسكت حتى قالها ثلاثا وفقال رسول الله صلى الله عليه وسلم: لو قلت نعم لوجبت ولو وجبت للاستطعتم وزونى ما تركتكم وفانما هلك من كان قبلكم بكثرة سؤالهم واختلافهم على أنبيائهم فاذا أمرتكم بشيء فأتوا منه ما استطعتم واذا نهيتكم عن شيء فدعوه) رواه مسلم و

#### معانى المسردات

#### فقال رجل:

هو الأقرع بن حابس رضى الله عنه • لما أسلم كان من المؤلفة قلوبهم • وكان يغلب عليه طابع البداوة • فيقال : انه كان ينادى النبى هن وراء المجرات بقوله يا محمد \_ وقد حسن اسلامه • وشهد مع الرسول في فتح مكة وغزوة حنين والطائف •

أكل عام يا رسول الله ؟

يعنى هل فرض علينا الحج كل سنة ؟

ذرونی ما ترکتکم: دعونی واترکونی فاتوا منه ما استطعتم:

أى افعلوا منه ما تستطيعون فعله وما دمتم تقدرون على ذلك دعوه اتركوه وتجنبوه

#### المسنى

فرض الحج على المشهور في السنة التاسعة ، فكان مسك المحتام الأركان الاسلام الخمسة ، وحين نزلت فرضيته ، خطب النبي نفي فقال : ( ان الله فرض عليكم الحج فحجوا ، وكان الأقرع بن حابس ، التميمي الداري يتميز بجرأة أهل البداوة ، وكان شريفا في الجاهلية والاسلام ، ( قال من : خياركم في الجاهلية خياركم في الاسلام اذا فقهوا ، رواه البخاري في المناقب ) ومات الأقرع شهيدا في موقعة البرموك ،

فلما خطب النبى من سأله الأقرع: هل الحج مفروض علينا كل عام ؟ فلم يجبه الرسول في ، لعله ينتهى من سؤاله ، فأعاد الأقسرع سؤاله للمرة الثانية: أكل عام يا رسول الله ؟ ، فسكت في ، ولما كرر السؤال للمرة الثالثة أجابه النبى في غضب: لو قلت نعم لوجبت أى لوجب الحج عليكم كل عام ، ولو وجب الحج كل عام ، لعجزتم عن أدائه لما فيه من مشقة وأسفار ، وحينذاك تقعون في مخالفة كبية ، ومشاقة لله ورسوله ، وهذا اثم كبير ، والنبى في رحيم بالأمة فسلا يأمر الا بالتيسير ، ولا يكلف ما يشق على الناس فعله ، فنصحهم بقوله : دعوني ما تركتكم ، وأمرهم ألا يكثروا من الأسئلة ، فانما هلك من كان قبلهم بكثرة سؤالهم ، واختلافهم على أنبيائهم ،

ثم نزل قوله تعالى ( يأيها الذين آمنوا لا تسألوا عن أشياء ان تبد لكم تسؤكم ) الآية ١٠١ من المائدة ٠

والحج ركن من أركان الأسلام ، به تطهر النفوس ، وتزكو الأجساد ومن أجله يترك الحجاج أوطانهم ، ويفارقون ولدانهم لينالوا ما وعدوا به ، من عظيم الأجر والثواب ، وتكفير الذنوب والآثام : على لسان خير البشر ( من حج فلم يرفث ولم يفسق رجع من ذنوبه كيوم ولدته أمه ) ،

يقف الحجاج على عرفات ، فتخلص قلوبهم مما ران عليها من الذنوب والأهواء ، وتتجرد النفوس مما سيطر عليها من غل وكراهية ، فلا ينفرون من عرفات الا أرواحا نقية ، تمكنت منها المعانى السامية : من محبة واخباء ومودة وصفاء .

ناهيك بحصول المعفرة من الله عز وجل ان حسنت النية ، وصلح العمل ، وكانت النفقة من الحلال الطيب ، بالاضافة الى الكسب المضاعف والربح العظيم ، الذى وعد به رب العالمين ( ولا ينفقون نفقة صغيرة ولا كبيرة ، ولا يقطعون واديا الاكتب لهم ، ليجزيهم الله أحسسن ما كانوا يعملون ) ١٢١ \_ التوبة .

فرض الله الحج على المستطيع مرة فى العمر ، وما زاد فهو تطوع ، وليس للحج جزاء الا الجنة لقوله على ( الحج المبرور ليس له جزاء الا الجنة ) فأى افضال أغلى من هذا الافضال وأى اكرام أفضل من هذا الاكرام ؟

والجزاء فى الدنيا: توفيق من الله وبركة ورضوان • كما أن الله يخلف عليه ما أنفقه لقوله تعالى ( وما أنفقتم من شىء فهو يخلفه وهو خير الرازقين ) ( وما تنفقوا من شىء يوف اليكم وأنتم لا تظلمون ) •

والجزاء في الآخرة: جنة عرضها السموات والأرض أعدت للمتقين وكانت الجزيرة العربية حينما فرض الحج ، لم يتم تطهيرها من الشرك ، فكان المشركون يطوفون بالبيت عراة رجالا ونساء \_ الرجال بالنهار والنساء بالليل ، وكانت المرأة تقول : \_

اليوم يبدو كله أو بعضه : • وما بدا منه فلا أحله فأنزل الله قوله الكريم (يا بنى آدم خذوا زينتكم عند كل مسجد) نزلت في المشركين الذين يطوفون بالبيت عراة ، فأمر الله تعالى الناس جميعا باللباس والزينة عند كل مسجد •

وطا فرض الحج فى السنة التاسعة بعث النبى من أبا بكر ليحج بالناس فخرج فى ثلثمائة رجل • وبعد خروج أبى بكر للحج نزلت سورة براءة وفيها ( انما المشركون نجس ، فلا يقربوا المسجد الحرام بعد

عامهم هذا) فبعث بها رسول الله على بن أبى طالب يقرؤها على المجاج في الطريق مع أبى بكر • وأمره أن يبلغهم ( ألا يحج بعد هذا العام مشرك ، ولا يطوف بالبيت عريان ) •

وانما امتنع رسول الله عن الحج فى هذه السنة ، لما يعلم من أهل الجاهلية من اهلالهم بتعظيم أوليائهم من دون الله ، فيهتفون بغير السم الله ، يطوف بعضهم عرايا عند البيت ، وأنه صلى الله عليه وسلم لن يسكت على هذه المناظر المؤذية ، فلابد أن يمنعهم ، وقد يستغل شياطين الانس ذلك ، وينتهكون حرمة البيت والاشهر الحرم ، وينشأ الحرب والضرب والقتال ، فامتنع عن عن الحج فى تلك السنة اتقاء ذلك ، حتى أعلنهم ببلاغ على رضى الله عنه ، فمن تعدى بعد ذلك فهو الجانى على نفسه ، ثم حج عن حجة الوداع فى السنة العاشرة فى المنت العاشرة فى المحج وكيفيته فى العدد القادم بحول الله وقوته ،

وفى المديث مشروعية وجوب الحج على القادر زادا وراحلة ، ولا يجوز التأجيل والتسويف اذا توفرت القدرة البدنية والمالية ، والا يعتبر آثما اثما عظيما لأن الله تعالى يهدد من استطاع المجولميمج بأنه قريب من الكفر بقوله تعالى (وله على الناس حج البيت من استطاع اليه سبيلا ، ومن كفر فان الله غنى عن العالمين ) ،

وقى حديث أبى هريرة رضى عنه فى الصحيحين : سئل النبى في : أى الاعمال أفضل ؟ قال : ايمان بالله ورسوله • قيل ثم ماذا ؟ قال : الجهاد فى سبيل الله • قيل ثم ماذا ؟ قال : الحج المبرور ) •

ان العج لبيت الله الحرام يذكر الانسان بأول مكان أعده الله لعبادته ، وطهره للطائفين والعاكفين والقائمين والركع السجود ، بزغت من سمائه شمس الهداية الاسلامية ، فأرسلت أشعتها على الأرض ، تتشر في أرجائها دينا أساسه توحيد الله تعالى ، وبيعث في الناس عدلا ورحمة ، لما يذكر الحاج بمكان الرسالة ، ومنزل الوحى ، ومأمن الخائف ، وملجأ العائد ، وقبلة المسلمين ، وهداية السلف الصالحين (فيه آيات بينات مقام ابراهيم ، ومن دخله كان آمنا) ،

ان الاسلام يدعونا في كل ما شرعه الى التعارف ، والتآلف والاتحاد ، فيأمر بصلاة الجماعة خمس مرات في اليوم والليلة ، ويفرض علينا الاجتماع كل أسبوع لصلاة الجمعة ، كما يأمر باجتماع الشمل في صلاة العيدين .

كل هذه الاجتماعات التي حث عليها الدين الحنيف ، من شأنها ان يجتمع أهل البلد الواحد ، لتتوثق روابطهم ، وتسود المحبة بينهم والاسلام الذي ينادي بالوحدة والترابط والتآزر (المسلم للمسلم كالبنيان يشد بعضه بعضا) لم يكتف باجتماع أهل كل بلد على حدة في المناسبات المختلفة كالجمعة والعيدين ، بل دعا الى وحدة أعم وأشمل ، فندب المسلمين من جميع أقطار الارض على اختلاف ألسنتهم وألوانهم وتباعداماكنهم : الى الاجتماع بأشرف بقعة وأطهر مكان ،

هذا الاجتماع يكون في صعيد واحد ، على دين واحد ، وفي زي واحد ، لغرض واحد هو طلب الغفران من الله عز وجل .

بهذه الصورة يكون اجتماع المسلمين أبلغ فى التعارف ، وأقوى على التعاون فيما بينهم ، وأدعى الى توثيق الروابط بين شمعوبهم ( يأيها الناس انا خلقناكم من ذكر وأنثى ، وجعلناكم شعوبا وقبائل لتعارفوا ان اكرمكم عند الله أتقاكم لله عليم خبير ) •

وبهذا التعارف تزول من بينهم الفوارق ، وتتحقق فيهم معانى الاخوة الاسلامية وهنا يتحدثون فيما يرفع شأنهم ، ويتدارسون ما يعود عليهم بالخير من عزة الدين وقوة الدنيا ، ويبحثون فيما تروج به التجارات ، وتتقدم به الصناعات ، قال تعالى ( ليشهدوا منافع لهم ) ،

وهم بهذا يتعاونون على البر والتقوى ، ويتعاهدون على الأخد بناصر المظلومين منهم ، ويقفون جميعا فى وجه عدوهم ، فيصبحون يدا واحدة ، وقلبا واحدا ، وجسدا واحدا — كما قال صلى الله عليه وسلم (ترى المومنين فى تراحمهم وتوادهم كمشل للجسد الواحد ، اذا اشتكى عضو تداعى له سائر الجسد بالحمى والسهر ) •

هــذا الى أن الحــاج يتدرب على الجهـاد والكر والفـــر البقيــة صفحة ( ٣٤ )

# بات الفئت ال

#### يجيب على هذه الاستفتاءات فضيلة الشيخ محمد على عبد الرحيم الرئيس العام للجماعة

س \_ يسأل القارى، / محمد عبد الرحمن من سيد سالم بكفر الشيخ عن صحة الحديث ( من قال أستغفر الله ألف مرة فى رجب لم أعذبه فى القبر ولا يوم القيامة ، وان عذبته فلست بربه ) .

ج \_ حديث موضوع شأنه شأن أحاديث كثيرة موضوعة فى رجب كقولهم (رجب شهر الله وشعبان شهرى ورمضان شهر أمتى) وغيره من الأحاديث الموضوعة فى هـذا الشـهر •

س - يسأل القارى، زبير نجم الدين بأسوان عن الاحتفال بمولد النبي في ؟

ج رسول الله من أعلى قدرا من الاحتفال بمولده • والمولد معناه عيد ميلاد • والنبى من نبى عن ذلك فقال ( اللهم لا تجعل لقبرى عيدا « أي عيد ميلاد » اثبت غضب الله على قوم اتخذوا قبور أنبيائهم مساجد ) •

وأهم من ذلك أن نتأسى به فى كل حين ، ودليل محبته : اتباعه فى كل ما جاء به ، وعدم مخالفته فى جميع الأوقات : أما أن نظهر محبته باحتفال يقام كل عام باسم الاحتفال بالمولد ، فهذا مما يؤدى رسول الله يه الذى نهى عن ذلك •

س \_ يسأل كثير من القراء عن صحة أذان المؤذنين الذين يلتنون في أذانهم بقولهم ( الله أكبار \_ الله أكبار ) بزيادة ألف بعد الباء • ج \_ يجب تعليمهم الأذان الصحيح • والا فيلزم اختيار غير عم

ممن يؤذن على الوجه الصحيح (الله أكبر الله أكبر) بدون لحن في الأذان •

س \_ يسأل / زكى محمد من عزبة البرج عن معنى ما ورد فى المحديث القدسى (كنت سمعه الذي يسمع ، وبصره الذي يبصر ، ويده التي تبطش ، ورجله التي تمشى) •

ج \_ يتولى الله سبحانه هذه الجوارح بالتوفيق ، فيصون سمعه عن الحرام فلا يسمع الاخيرا ، ويصون بصره بالتوفيق فالا يستعمل حاسة البصر الا في الملال وهكذا يتعهده الله تعالى في جميع جوارحه حتى لا ترتكب اثما .

\_ سألنا كثير من القراء عما يشاهدونه في وسائل الاعلام المرئية وقول بعض العلماء: ان النبي في كان الصوفى الأول •

ج \_ هذا كذب واغتراء على رسول الله في • فالرسول كان يتعبد في غراء حراء قبل الرسالة دون أن يعرف كلمة الصوفية ، ومثل هذا الكلام لا يعرفه الصحابة • ولكنه اختراع من قادة الصوفية مثل ابن عربي والحلاج والشاذلي وأبي يزيد البسطامي وغيرهم •

ولو رجعنا الى الأئمة الأربعة رحمة الله عليهم لا نجد مثل هذه الكلمة الجديدة فى كتبهم • ألا فليتق الله هؤلاء العلماء بأن يصدعوا بالحق دون ارضاء طوائف الصوفية التى لا تدخل تحت حصر •

\_ يسأل قارىء من بسيون فيقول : \_ لقد كلف رجل شخصا آخر للقيام بأداء عمل • فلما فرغ من أدائه طلب الأجير أجرته • فقال لـ من استأجره : سأعطيك عشر حسنات من حسناتى يوم القيامة واللـ من استأجره : عما رأى الاسلام في هذه الاجارة ؟

ج \_ هذا أكل أموال الناس بالباطل ، فاذا لم يدفع الأجرة فى الدنيا عوض الله تعالى الأجير بحسنات لا يحددها الظالم بعشر أو عشرين ولكن بعدالة رب العالمين ، وهذا العمل لا يصدر الا ممن هو مستهتر بالدين ، ومستخف برب العالمين ، فعليه بالتوبة من هذا الاستخفاف بالدين ، وليبادر بسداد الحق الذي عليه ، والا اعتبر

ممن يأكل أموال الناس بالباطل .

\_ يسأل / أحمد عبد الرءوف من بنى سويف فيقول: ما صفات الطائفة التى يعنيها الحديث الشريف ( لا تزال طائفة من أمتى ظاهرين على الحق ، لا يضرهم من خالفهم حتى يأتى أمر الله ) •

ج \_ هى الطائفة التى التزمت بالتوحيد الخالص فلم تشرك مع الله أحدا فى العبادة ، ولم تعبد الله على خرافة ، ولم تبتدع فى الدين بشرع ليس منه وهم الذين اتقوا الله فى السر والعلن ، وأمروا بالمعروف ونهوا عن المنكر ، والتزموا شريعة الله تعالى عملا وحكما وسلوكا ، وتخلقوا بأخلاق رسول الله في ، وآمنوا بالله حقا وعملوا صالحا ، والله أعلم ،

س \_ يسأل قارى، : \_ ما المكم فى كتابة آيات من القرآن فى صحن ، ثم يغسل بالماء ثم يشرب للعلاج ، ويدعى السائل أن ذلك من الطب الروحانى ، وأن بعض العلماء يجيز ذلك ،

ج \_ هذا ضرب من الكهانة ، غبركة القرآن فى التلاوة والتعبد به وليس فى كتابته على النحو السابق ذكره ، والصحابة أعلم الخلق بعد رسول الله ، غلم يفعلوا ذلك ، وان كان بعضهم يفسر قوله تعالى ( وننزل من القرآن ما هو شفاء ) فالمعنى شفاء من الكفر ، وشفاء القلب من النفاق أو الشرك ، أما حمل الآية على شفاء الأمراض فلم يقل به الا من يعبدون الله على حرف ، ويحرفون الكلم عن موضعه ، والله أعلم ،

س \_ يسأل قارى: ما حكم القنوت الذي يداوم عليه الامام يوميا في صلاة الصبح؟

ج \_ ثبت عنه عنه الله لم يلتزم القنوت يوميا فى صلاة الصبح ، ولكن قنت شهرا ثم قطع ، وكان يقنت عند النوازل فى أغلب الأوقات ، فاذا انقطع السبب قطع القنوت ، وقد أجبنا باسهاب على مثل هذا السوال فى عدد سابق فليرجع اليه ،

س ما حكم الصلاة على حصير أو فرش بها صور وصلبان ؟ ج الصلاة على فرش مزخرفة أو صلبان أو معلمة بأشياء منهى عنها لأنها تشغل بال المصلى : منالحصير والسجاجيد يجب أن تكون خالية من الزخرف كالورود وصور الكعبة أو المسجد الحرام • والله أعلم

س \_ سأل قارىء عن التدخين أحرام أم حلال ، وهل المدخين يرتكب سيئات ؟

ج ـ التدخين بأنواعه من سجائر، أو شيشة ، أو غليون ـ كله محرم للأسباب الآتيـة: \_

١ \_ يضر بالصحة ويفسد البدن ، والله يقول ( ولا تلقوا بأيديكم الني التهلكة ) ،

۳ - أنه اتلاف للمال وتبذير واسراف والله تعالى يقول ( ولا تبذر تبذيرا ان المبذرين كانوا الخوان الشياطين ) وقال ( انه لا يحب المسرفين ) • أما من يفتى من علماء العصر الحاضر بأنه مكروه ، فالفتوى هذه لارضاء جمهور مدمنى الدخان • وهذا العالم الذى أفتى بالكراهية ربما كان منهم فلا يفتى بالتحريم خشية انتقاد الناس له والله الموفق •

- يسأل قارى، من الجوايدة باسنا عن حكم الاسلام في رجل تزوج من امرأة أخيه وهو يعلم أنها على ذمة أخيه ٠

ج ـ الزواج باطل • ويعتبر نوعا من الزنى ، ويجب التفريق بينهما • ولا يجرؤ على ذلك الا فاسد الدين والزوجة الخائنة • ولو كان الشرع قائما لأقيم عليها حد الله • والى الله المستكى •

\_ يسأل سائل عن صحة ما يقال ( الكبر على أهل الكبر صدقة ) وهمل هو حديث ؟

ج \_ ليس بحديث ولكنه من كلام الناس .

\_ يسأل قارىء عن دعاء صلاة الاستحارة • هـل يكون داخـل الصـلاة أم بعـدهـا؟

جـ ـ يكون الدعاء بعد صلاة ركعتى الاستمارة • وقد نشرنا كيفيتها في عدد سابق •

\_ يسأل قارىء من بلبيس عن الحديث ( لا تسبوا الديك • فان الديك مؤذن للصلاة) •

ج ـ صحة الحديث ( لا تسبوا الديك فانه يوقظ للصلاة ) رواه أبو داود عن زيد بن خالد • قال السيوطى انه صحيح • ومعناه ـ ان الدبك بوقظ بصباحه لقيام اللبل أو لصلاة الفجر ، ومن أعان على طاعة

الله يستحق المدح لا الذم ، وقال النووى فى الأذكار : اسناده صحيح ، عند النوم ليلا أنوى قيام الليل وأؤخر الوتر ، ولكن قد أستيقظ بعد الفجر دون صلاة الوتر ، فهل يجوز أن أوتر ،

ج ـ صلاة الوتر لم يتركها رسول الله على ، لا فى سفر ولا فى حضر ويتعين عليك أداؤها قبل سنة الفجر ولو بعد طلوع الفجر شم تصلى السنة ثم الفريضة • والله أعلم •

سيسال أشرف حسن عوض من منية شبين القناطر عن صحة الحديث (اذا صلى أحدكم على جنازة فله قيراط ومن تابعها السي لحدها فله قيراطان) ونصه في صحيح البخارى عن أبي هريرة رضى الله عنه قال: قال رسول الله عني: (من شهد الجنازة حتى يصلى عليها فله قيراط ومن شهد حتى تدفن كان له قيراطان وقيل وما القيراطان؟ قال مثل الجبلين العظيمين) حديث صحيح ومعناه أن من شيع الميت وصلى عليه فله من الأجر قيراط، ومن انتظر حتى تدفن فله قيراطان سيعنى عليه فله من الأجر مرتين، ومثل (بتشديد الثاء) النبي عني القيراط بالجبل لعظم ثواب ذلك وفي ذلك من الترغيب في تشييع الميت والصلاة عليه وتكريم الميت المسلم، وتكثير الثواب لن يتولى أمره بعد موته، وتقدير الأعمال بنسبة الأوزان، اما تقريبا للأغهام، واما على الحقيقة، وفيه أيضا أن للمسلم الميت على المسلم الحي، فقد قال عني : (حق المسلم على المسلم ست، منها اذا مات فاتبعه) والله أعام و

س \_ يسأل سائل من الزنيقة باسنا عن البصاق يغلبه أثناء الصلاة ، فماذا يفعل ، وهل الريق الذي يكثر في فمه أثناء الصيام هل يفطر الصائم ؟

ج \_ أما البصاق الذي يغلب أثناء الصلاة وخاصة البلغم فيلزم اخراجه وخاصة عند السعال والبرد ، وعليك أن تبصق فى منديل أثناء الصلاة ، فان لم يكن معك منديل أمكن البصق فى طرف الثوب ثم فركه وغسله فيما بعد ، هذا فى المساجد المفروشة ، وكانت المساجد قديما على البساطة وأرضها رمل أو حصباء ، فمن غلبه البصاق حينذاك كان يحفر لها بين قدميه ثم يدفنها أثناء الصلاة حتى لا يؤذى أحدا ، والدليل

على ذلك قوله عن (كفارة البزقة دفنها) ولا يبصق على يمينه ولا أمامه فقد وجدالنبي عن بصقة في جدار المسجد جافة فحتها بيده الشريفة وأزالها من الجدار • أما الريق الذي يجرى في الفم أثناء الصيام • فان كثر وبلعه فلا شيء عليه والصيام صحيح • والله أعلم •

س ـ يسأل عطا الله الطحاوى من المنيا عن الابتهالات قبل الفجر ، وقراءة القرآن عصرا وقبل صلاة الجمعة وقبل الفجر ، وهل ذلك من المشروع ؟

ج - الابتهالات قبل الفجر بدعة واذا قصد منها الدعاء و فالله يقول ادعو ربكم تضرعا وخفية و وجعل الجاهر بالدعاء من المعتدين فقال « انه لا يحب المعتدين » ناهيك بأن هذه الابتهالات تصدر من رخيم الصوت و والدعاء يحتاج الى خشوع لا الى نعمات وطرب وسكوت العلماء على هذه البدعة جعل العامة يعتقدون صحتها و فتركها خير لو كانوا يعلمون و

أما قراءة القرآن عصرا وقبل الجمعة فقد قلنا ان ذلك عبادة والعبادة لا يشرعها العلماء ولا أصحاب الهوى ورسول الله عند ليم يفعلها ولو كانت عبادة مقبولة عند الله لفعلها وعلى الجالسين في المسجد أن يتلو كل منهم ما يحفظ ولو قصار السور والا فعليه بتسبيح الله وتحميده سرا لا جهرا أو يصلى على النبي في وذلك من العبادات المشروعة دون ابتداع في الدين و فكل بدعة ضلالة ، ولو رآها الناس حسانة و

س ـ وأمامى رسالة من القارى، / سعيد الجرانة من بسيون يستنكر فيها ما يقوله الناس فى حق من مات : المرحوم فلان ، أو المغفور لـ ، أو الشهيد فـ لان ،

ج \_ ونحن نشاركه فى الرأى ، اذ فيها تأكيد الرحمة ، وتأكيد المغفرة وتأكيد الشهادة ، ونحن لا ندرى ما جرى للميت ، وقد يكون من الفسقة ونخلع عليه صفة الرحمة أو المغفرة أو الشهادة ،

والصواب أن ندعو له بالرحمة أو المغفرة ، كأن نقول فلان رحمه الله ، أو غفر الله له • أما الشهادة فأمر غيبي لا يعلمه الا الله ، فقد يحارب بلا ايمان أو يكون تاركا للصلاة • فلا يستحق هذه الشهادة •

وقد يحارب رياء ويقتل ، والنبى في يقول : من قاتل لتكون كلمة الله هى العليا فهو الشهيد ، وهناك شهادة بلا قتال بشرط الايمان السليم والعمل الصالح ، فمن قتل دون ماله فهو شهيد ومن قتل دون عرضه فهو شهيد و من قتل دون عرضه فهو شهيد ، والله أعلم ،

س \_ يسأل قارى، عن معنى قوله تعالى (واذا الموءودة سئلت) ج \_ الموءودة: هى البنت المولودة التى تدفن حية خشية العار أو الفقر، وكان العرب قبل الاسلام يكرهون البنات، قال تعالى (واذا بشر أحدهم بالأنثى ظل وجهه مسودا وهو كظيم، يتوارى من القوم

من سوء ما بشر به ، أيمسكه على هون أم يدسه فى التراب ؟ ألا ساء ما يحكمون ) ٥٨ ـ النحل ، هذه الموءودة : يسألها ربنا يوم القيامة توبيخا لقاتلها : ما هو ذنبها حتى قتلت ؟ والكلام على وجه التوبيخ

والتقريع .

س \_ ويسأل قارى، من نجع مركب ملوى عن الحكم فيما يقوله بعض المؤذنين عقب الأذان : (يا أول خلق الله \_ يانور عرش الله • الخ )

ج \_ هذه زيادة في الأذان لا يثاب عليها قائلها • بل يؤذي رسول الله يتويأثم بهذا القول لأن الرسول قال : أول ما خلق الله (القلم) وقال له اكتب كل ما هو كائن الى يوم القيامة • وهذا القول الذي يردده المؤذنون يأثمون به ويحسبون أنهم يحسنون صنعا • كما أن هذا من المديح والاطراء الذي نهانا عنه يت بقوله : (لا تطروني كما أطرت النصاري عيسي بن مريم) •

س \_ يسأل سائل عن الفرق بين المنى والمذى والودى ؟

ح \_ المنى هو ما يخرج من القبل بشهوة ولذة سواء فى اليقظـة
أو فى المنام ويوجب العسل • أما المذى فهو سائل لزج لا لون له ، ينزل
عقب الانتشار أو النظر بشهوة ، وهو نجس يلزم الاستنجاء منه ، أما
الودى فهو سائل لزج غليظ القوام ينزل عقب البول ، وهو زلالى المادة ،
ويستنجى منه أيضا •

س \_ يسأل سائل من أسيوط فيقول توفى رجل كان لا يصوم

ولا يصلى • ولما مات كان نعشه يعلب الناس وكأنه يطير في الهواء • فهل هذا صحيح ؟

ج ـ هذا الميت كافر بحكم تركه للصلاة • وكون النعش يغلب الناس: هذه خرافة والحمالون هم الذي يفعلون ذلك • وبالامكان وضع النعش على الأرض • فهل يطير في الهواء؟

يا قوم: الاسلام ليسس دين خرافة .

س \_ يسأل قارى، بقوله : انه سمع من الاذاعة حديث ( اطلبوا العلم ولو بالصين )

ج ـ ليست الاذاعة حجة فى صحة الأحاديث • فالحديث غـير صحيح • وقد رواه الغزالى فى كتابه الاحياء • وحققه العراقى بقوله (غـير صحيح) وأسانيده ضعيفة •

س \_ ما صحة الحديث (أنا مدينة العلم وعلى بابها) .

ج \_ جاء هذا الحديث بروايات مختلفة منها: (أنا دار الحكمة وعلى بابها) و (أنا مدينة العلم وعلى بابها • فمن أراد العلم فليات الباب) وكلها موضوعة ذكرها ابن الجوزى مفصلة برواتها في الموضوعات، وجميع طرقه لا يحتج بها • وهو مشهور لدى الشيعة لتقديسهم لعلى وأبنائه الحسن والحسين •

س ـ يسأل قارى، من منيا القمح بالشرقية عن رأى الدين فى الامام الذى لا يجهر بالبسملة وهل الأفضل الجهر بها أم الاسرار بها ؟ ج ـ كان النبى في يسر بالبسملة فى أكثر صلواته ، ولا يجهر بها الا قليلا فعن أنس بن مالك رضى الله عنه قال : صليت مع النبسى في وأبى بكر وعمر وعثمان فلم أسمع أحدا منهم يقرأ بسم الله الرحمن الرحيم ـ رواه أحمد ومسلم والأحاديث متواترة فى ذلك .

ولم يأت الجهر بالبسملة الاعن قلة من الصحابة: كما جاء عند الدار قطنى والحاكم ولكنها ليست بقوة ما جاء في مسلم ومسند أحمد وغيرهما .

والحاصل أنه لما كانت البسملة آية من الفاتحة عند كثير من المحدثين وجب مراعاة قراءتها سواء كانت القراءة سرا أو جهرا والله أعلم

محمد على عبد الرحيم

### مَا ذَا بَعْدُرُمَعْنَانَ؟ بقام: على مفنى الراهيم

الحمد لله رب العالمين ، والصلاة والسلام على رسول الله

أخسى المسلم: هناك سوّال يجب أن يوجه كل منا الى نفسه: كيف نحن بعد رمضان وماذا اكتسبناه من صيامنا ؟

من المعلوم أن العبادات من مقاصدها أنها تقوم ما اعوج منا في حياتنا ، فالصلاة يقول عنها ربنا عز وجل انها « تنهى عن الفحشاء والمنكر » ( سورة العنكبوت ) • والفحشاء والمنكر خصلتان يدور حولهما كل ما يشين الانسان في حياته ، فالصلاة اعداد وتهيئة للمصلى لما بعد الصلاة حتى يعيش في جوها حتى الصلاة الأخرى • والصيام يقول الله عز وجل عن حكمته « لعلكم تتقون » وقد قلت في المقال السابق لي بمجلة التوحيد أن الصوم يقوم على ثلاثة عناصر أولها أن يكف المسلم عن المفطرات في رمضان كله . وهذه المفطرات من المطاعم والمشارب أباح الله تناولها في غير نهار رمضان . وهي من لوازم حياة الانسان • والقصد من الكف عنها في نهار رمضان تقوية عزيمة المسلم والأخذ بيده الى التي هي أحسن والربط على قلبه برباط التقوى والارتقاء بمشاعر الانسان وتربية ملكة المراقبة عنده حتى يخشي أن يراه الله حيث ينهاه أو يفقده حيث يأمره ، فتتربى فيه ملكة طاعة الله والوقوف عند حدوده عز وجل وقد ملك قلبه حب ربه والحرص على طاعته والفرار من معصيته فرار السليم من الجرب وقد قويت عزيمته وعلت همته حتى ترك تناول ما أحله الله ابتغاء مرضاته • فأولى أن يترك ما حرم الله من المطعم الحرام أو تعاطى ما حرم الله كالمخدرات والدخان • ثم تسمو روحه عن الدناءات أو السير في ركاب الفساق • والسؤال هنا : هل أصبح ذلك طابعنا بعد رمضان وقد تغير حالنا الى التي هي أحسن ؟ اذا من الواجب أن نحافظ على أثر هذه النعمة وأن

نتمنك بها • وعلى قدر حظنا من تلك الفضائل يكون حظنا من صحية صيامنا •

والعنصر الثانى يتعلق بخلق المسلم حيث أن الاسلام غرض على المسلم نوعا خاصا من الأخلاق أمره أن يلتزم به فى حياته وهده الأخلاق هى رأس الفضائل يعيش بها المسلم فى صيامه ليتعود عليها كصدق الحديث والوغاء بالعهد والبذل والتضحية والالتزام بالكلمة الطيبة وأن ينزع من نفسه الشر والحقد والحسد والبغضاء وألا يشارك الفساق والعصاة وأهل الأهواء وفى ذلك يقول النبى عن : « من لم يدع قول الزور والعمل به فليس لله حاجة فى أن يدع طعامه وشرابه ويقول أيضا « واذا كان يوم صوم أحدكم غلا يرغث ولا يجهل ولا يصخب وان سابه أحد أو شاتمه فليقل انى امرؤ صائم » ولو التزم يصخب وان سابه أحد أو شاتمه فليقل انى امرؤ صائم » ولو التزم للمجتمع الانسانى الصالح المصلح وانى لأرجو لى ولك أن نكون كذلك بعدد رمضان و

وأما الثالثة فهى السبيل الأعظم لرد المسلم الى كتاب الله بعد أن اشتكى الكتاب من هجر أهله له ، ولو هجر القرآن لضاعت معالم العقيدة الصحيحة وحل محلها الشرك والخرافة وتلاشت سبل العلم وحل محلها الجهل واختلط المعروف بالمنكر ، فالقرآن عليه مدار صلاح المجتمع الاسلامى ، والنبى على وهو سيد من عرف قيمة القرآن طون حياته كان له لقاء مع جبريل عليه السلام يراجعه معه فى رمضان ، وجاء فى الحديث عن ابن عباس رضى الله عنهما قال : « كان النبى وكان يلقاه فى كل ليلة فى رمضان حتى ينسلخ يعرض عليه القرآن ، وكان يلقاه فى كل ليلة فى رمضان حتى ينسلخ يعرض عليه القرآن ، فاذا لقيه جبريل كان أجود بالخير من الريح المرسلة » وهذا هو أشر القرآن العظيم الذى بين الله تعالى أنه « هدى للناس وبينات من الهدى والفرقان » واذا كان هذا فى رمضان فيجب على المسلم بعد رمضان أن يكون له الحظ الأوفر من تلاوة القرآن وفهمه وتدبره والعمل به ، فالقرآن كتاب الاسلام من عرفه عرف الاسلام ومن هجره هجر الاسلام وكان له حظ أو فى من قول الله تعالى « وقال الرسول يا رب

ان قومي اتخذوا هذا القرآن مهجورا » •

وقد كان النبى في يقوم من الليل في رمضان وفي غيره لكنه بالنسبة لرمضان قال « من قام رمضان ايمانا واحتسابا غفر له ما تقدم من ذنبه » لكى يتعود المسلم القيام من الليل وهو من أفضل الأعمال بعد أداء الفرائض ، وفي الحديث « يعقد الشيطان على قافية رأس أحدكم اذا هو نام ثلاث عقد يضرب على كل عقدة عليك طويل فارقد ، فاذا استيقظ وذكر الله انحلت عقدة فان توضأ انحلت عقدة فان صلى انحلت عقدة فأصبح نشيطا طيب النفس والا أصبح خبيث النفس انحسن كسلان » ، وقد ذكر للنبي في رجل ما صلى الصبح حتى طلعت الشمس فقال « ذلك ركل قد بال الشيطان في أذنه » وجاء في الحديث أيضا « ينزل ربنا تبارك وتعالى كل ليلة الى السماء الدنيا حين يبقى أشث الليل الآخر يقول من يدعوني فأستجيب له ، من يسألني فأعطيه ، من يسألني فأغفرني فأغفر لله » ، من يسألني فأعطيه ،

وتلك الفضائل قد نسبها أكثر الناس حتى أن أكثرهم يتخلفون عن صلاة الفجر مع الجماعة • واذا كنا قد تعودنا في رمضان أن نتناول وجبة السحور قبل الفجر واستطعنا بذلك أن نحافظ على صلاة الجماعة في المسجد فلا ينبغى أن يزلنا الشيطان بعد رمضان فينسينا واجبنا ونرجع أدراجنا الى الكدل وخبث النفس حتى يبول الشيطان في آذاننا •

ان فضائل رمضان فى جملتها اعداد للمسلم لما بعد رمضان ، وأن من شفى من مرض أصابه وعرف الطبيب أسباب المرض ثم بعد الشفاء ينغمس فى أسباب المرض من جديد يحكم عليه بالسفه والخبل ، وذلك مثل من لم ينتفع بصيامه وربما كان له نصيب من قول الله تعالى من سورة الأعراف : « الذين اتخذوا دينهم لهوا ولعبا وغرتهم الحياة الدنيا » فالقوم وهم من أصحاب النار قد كان لهم دين الا أنهم اتخذوه لهوا ولعبا ، نعوذ بالله أن نكون منهم ، أسأل الله أن يوقظ أمتنا من غفلتها وأن يوفقها للتى هى أحسان ، آمسين ،

على حفنى ابراهيم

# بالرك العالى المالي

- 1 -

تكلمت في الحلقة السابقة عن تجربتي الأولى مع الطريقة البرهانية التي انضممت اليها حبا في التقرب الى الله عز وجل وكان الدرس الأول الذي حضرته في دار الطريقة عن رسول الله عن حيث قال الشيخ في درسه ان النبي صلوات الله وسلامه عليه أصل الوجود وزعم أن الاستدلال على ذلك من الكتاب والسنة وساق بعض الآيات التي حاول أن يلوى زمامها ليثبت أن رسول الله عن أول خلق الله وقد هداني الله عز وجل الى مكتبة عامة للاطلاع فذهبت وبحثت فلم أجد فيما قدم الى من مراجع ما يؤيد شرح الشيخ لما ساقه من آيات

أما بالنسبة للسنة فقد أورد الشيخ في درسه كلاما نسبه الى رسول الله في ونصه كالآتى : عن جابر بن عبد الله الأنصارى قال قلت يا رسول الله بأبى أنت وأمى أخبرنى عن أول شيء خلقه الله تعالى قبل الأشياء وقال : « يا جابر ان الله تعالى خلق قبل الأشياء وقال : « يا جابر ان الله تعالى خلق قبل الأشياء وقال نور نبيك من نوره و فجعل ذلك النور يدور بالقدرة حيث شاء الله تعالى ، ولم يكن في ذلك الوقت لوح ولا قلم ولا جنة ولا انس ولا ما أراد ولا سماء ولا أرض ولا شمس ولا قمر ولا جن ولا انس وفلما أراد الله أن يخلق الخلق قسم ذلك النور أربعة أجزاء ومن الجزء الثالث العرش ومن الجزء الرابع أربعة أجزاء ، فخلق من الجزء الأول حملة العرش ومن الثانى الكوسي ، ومن الثالث باقى الملائكة ، ثم قسم الجزء الرابع أربعة أجزاء فخلق من الجزء الأول السموات ، ومن الجزء الأراضين ، ومن الجزء الأالث الجنة والنار ، ثم قسم الجزء الثانى الأراضين ، ومن الجزء الثالث الجنة والنار ، ثم قسم الجزء الثانى نور قلوبهم وهي المعرفة بالله ، ومن الثالث نور أنسهم وهو ومن الثانى نور قلوبهم وهي المعرفة بالله ، ومن الثالث نور أنسهم وهو

التوحيد: لا اله الا الله محمد رسول الله ، ثم نظر اليه فترشح النور عرقا فتقطرت منه مائة ألف قطرة وعشرين ألفا وأربعة آلاف قطرة فظق الله من كل قطرة روح نبى ورسول ، ثم تنفست أرواح الأنبياء فخلق الله من كل قطرة روح نبى ورسول ، ثم تنفست أرواح الأنبياء فخلق الله من أنفاسهم أرواح الأولياء والسعداء والشهداء والطيعين من المؤمنين الى يوم القيامة ، فالعرش والكرسي من نورى ، والكروبيون (سادة الملائكة) من نورى ، والروحانيون من نورى ، والجنة وما فيها من نعيم من نورى ، والشمس والكواكب من نورى ، والعقل والعلم والتوفيق من نورى ، وأرواح الأنبياء والرسل من نورى ، والسعداء والصالحون من نتائج نورى ، ثم خلق الله آدم من الأرض وركب فيه النور وهو الجزء الرابع ، ثم انتقل منه الى شيث ، وكان ينتقل من طاهر الى طيب الى أن وصل الى صلب عبد الله بن عبد المطب ومنه الى وجه أمى آمنه ثم أخرجنى الى الدنيا فجعلنى سيد المرسلين وفائد الغر المجلين ، هكذا بدأ خلق نبيك يا جابر » ،

سمعت هذا الكلام من شيخ الحلقة في دار الطريقة البرهانية على أنه حديث قاله رسول الله على • ورغم أن الشيخ أكد في درسه على أن الحديث صحيح الا أننى أحمست شيئًا بداخلي يقول لي لا تصدق أنه حديث ، ثم أرد على هذا الخاطر وأقول كيف أصدق أو لا أصدق أنه حديث وأنا جاهل بعلوم الاسلام ٠٠٠ وكيف أصدق أو لا أصدق أنه حديث اعتمادا على بعض الخواطر التي تجول في نفسي وربما كانت وسوسة من الشيطان ٠٠٠ وبعد أن ذهبت الى بيتى تلك الليلة وتهيأت للنوم وضعت رأسي على الوسادة ولكن النوم لم يجد الى عيني سبيلا . أخذت أفكر : هل هذا الذي سمعته في دار البرهانية حق أم لا ٠٠؟ ان عقلى لا يقبله ، وهل يؤخذ الدين بالعقل أم أن ذلك ضلال ٠٠ ؟ وهل حقا ان رسول الله على مخلوق من نور الله ٠٠٠ وهل حقا ان جميع الكائنات مظوقة من نور رسول الله في كما سمعت هذه الليلة ٠٠٠ وهال هذا الاعتراض القلبي لا قاله الشيخ يعتبر وزرا ارتكبته ٠٠٠ أم هل يحق لي أن أعترض ١٠٠ لقد سمعت من خلال الدرس عبارة قالها الثابيخ: « من اعترض انطرد » فهل اذا اعترضت على كلام الثسيخ أطرد من رحمة الله ٠٠٠ ظلت. هذه الهواجس تراودني الى أن أذن المؤذن لصلاة

الفجر فتوضأت ويممت وجهى شطر مسجد قريب من بيتى • وبعد أن قضينا الصلاة سألت امام المسجد قائلا: هل صحيح يا فضيلة الشيخ أن رسول الله وأن خلق الله وأنه مخلوق من نور الله وأن جميع الكائنات مخلوقة من نور رسول الله صلى الله عليه وسلم ؟

وكنت أتصور أن امام المسجد سيطلب منى أن أمنحه فرصة حتى يرجع الى بعض المراجع العلمية ثم يرد على هذا السؤال المفاجى، ٠٠ ولكنى وجدته يبتسم في وجهى وكأن الحكاية قديمة عنده فاذا به يقول لى : يا بنى هذه فرية من مفتريات المتصوفة ٠٠ انهم يتركون آيات القرآن والأحاديث الصحيحة لرسول الله يه ويبحثون عن المحدوب ويدسونه في دين الله ٠ وهم يروون في ذلك كلاما مشهورا باسم حديث جابر وينسبونه كذبا الى رسول الله يه وكذلك جابر رضى الله عنه برىء من هذه الرواية التى ألفها الكذابون ٠ يا بنى ان الله تعالى يقول عن رسول الله يه «قل انما أنا بشر مثلكم يوحى الى » ومعنى «مثلكم» برىء من هذه الرواية التى ألفها الكذابون ٠ يا بنى ان الله تعالى يقول عن رسول الله يه وسلامه عليه كسائر البشر فيما عدا عصمة الله عز وجل أنه بالوحى ٠ فهو مخلوق من أب وأم وله كل صفات البشر ٠ كما أن الله فرسول الله يه بشر أرسله الله تعالى الينا مبلغا لدين الله ليضرح الناس من الظلمات الى النور باذن الله ٠ ولو كان مخلوقا من نور الله الناس من الظلمات الى النور باذن الله ٠ ولو كان مخلوقا من نور الله الناس من الظلمات الى الله تعالى اله عن ذلك علوا كبيرا ٠

سمعت هذا الرد من امام المسجد فارتاحت نفسى وهدا قلبى وعلمت أننى لو اعترضت على كلام شيخ برهانى أو غيره فلن أطرد من رحمة الله و وأيقنت في نفس الوقت ضرر الأمية الدينية التى كنت أحسبها شيئا عاديا ، ثم قلت في نفسى فلأحافظ على حضور الدرس في دار الطريقة البرهانية لعلى أستفيد شيئا يقربنى الى الله تعالى كمايقولون والى اللقاء في حلقة قادمة ان شاء الله و

برهانی سابق

## تنبيهاتهامتة

على كتاب «صفوة التفاصير» للشريخ مح بوسلى المحت بوفي

أعد هذه التنبيهات فضيلة الشيخ متمد بن جميل زينو المدرس في دار الحديث الخيرية بمكة وأضاف اليها بعض الملاحظات فضيلة الدكتور صالح الفوزان الاستاذ في جامعة الامام محمد بن سعود الاسلامية في الرياض •

#### - 1 -

#### الخلط في صحة الأحاديث وتخريجها

التنبيه الثامن: لقد زين الصابوني تفسيره (١) في أول ورقة بأربعة أحاديث بعضها موضوع ، وتخريجها كلها خطاً ، ولا تخفي على طالب علم وهي كما يلي:

أولا: قوله عليه الصلاة والسلام: « أشراف أمتى حمالة القرآن » (الترمذي)

#### ففي هذا القول ملاحظات:

- ۱ \_ ان هذا الحديث لم يروه الترمذي ، وانما رواه الطبراني وغيره كما جاء في شرح الجامع الصغير للمناوي (ج ١/٥٢٢) .
- ٢ \_ قال المناوى فى فيض القدير عند تخريجه لهذا الحديث : (فيه سعد بن سعيد الجرجاني قال البخارى لا يصح لديثه هذا )
  - س \_ علق المحدث الألباني في المشكاة على هذا الحديث بقوله : الذهبي : لا يصح حديثه هذا عن نهشل القرشي وهو هالك ) .

<sup>(</sup>۱) تفسير صفوة التفاسير الطبعة الرابعة طبع على نفقة المحسن الشربتلي ، وفي تفسير مختصر ابن كثير طبع على نفقة المحسن الشربتلي . وفي تفسير مختصر ابن كثير طبع على نفقة المحسن الشربتلي . وفي تفسير مختصر ابن كثير طبع على نفقة المحسن الشربتلي . وفي تفسير مختصر ابن كثير طبع على نفقة المحسن الشربتلي .

خ - ذكر ذلك الشيخ محمد ناصر الدين الألباني في المجلد الرابع من سلسلة الأحاديث الصحيحة ، ورد هذا الحديث بقوله : «ان الحديث الأول المدي عزاه (الصابوني) للترمدي كذبا هو أيضا لا يصح كما قال امام المحدثين البخاري ، لأنه من رواية نهشل بن سعيد ، وهو كذاب كما قال الامام ابن راهويه والطيالسي ، وفيه راو آخر واه » ولذلك قال الشيخ الألباني عن الحديث في ضعيف الجامع : . (موضوع) رقم ٧٧٢ ه

ه - رجعت الى تقريب التهذيب ، وتهذيب التهذيب لابن حجر فى أسماء الرجال فوجدت كلام الشيخ الألباني مطابقا وصحيحا في ان نهشل بن سعيد خراساني متروك وكذبه اسحق بن راهويه والطيالسي وغيرهما ، (ج٣/٧٠٠) من التقريب ،

ثانيا: أورد الصابوني أيضا في أول ورقة من تفسيره حديثا نصه. « من قرأ حرفا من كتاب الله فله حسنة » (رواه البخاري ) هذا الحديث لم يروه البخاري في صحيحه ، بل رواه الترمذي وهو صحيح ، ( انظر جامع الأصول ج ٨/٨٠٤) .

ثالثا: الحديث الثالث الذي أورده في أول تفسيره ونصه: « اقرؤا القرآن غانه يأتي يوم القيامة شفيعا لأصحابه • ( رواه البخاري ) •

هذا الحديث لم يروه البخارى ، بل رواه مسلم والامام أحمد (انظر صحيح الجامع رقم ١١٧٦)

رابعا: الحديث الرابع: « تركت فيكم ما ان تمسكتم به لن تضلوا بعدى أبدا كتاب الله وسنتى » • « متفق عليه ) هذا الحديث أيضا ليس من المتفق عليه ، بل رواه الامام مالك بلاغا ، وله شاهد حسن يتقوى به (جامع الأصول ج ١ / ٢٧٧) •

خامسا: ان الصابوني مسئول عن هذه الأحاديث التي زين بها كتابه: « صفوة التفاسير » ومختصر ابن كثير ، لأنها وان لم تكن بقلمه ، فقد اطلع عليها ورضيها ونشرها ، والواجب أن يصححها مع

بقية الأخطاء • علما بأن الحديث الأول الموضوع ذكره أيضا الصابوني في كتابه: (من كنوز المنة ص ١٤٢) •

وهناك أحاديث كثيرة ضعيفة وموضوعة فى كتب الصابونى ، ولا سيمًا فى مختصر ابن كثير الذى ادعى أنه اقتصر فيه على الأحاديث الصحيحة ، وحذف الضعيف منها وقد أثبت الأحاديث الأربعة السابقة على وجه الغلاف مع الحديث الموضوع السابق •

وعلى سبيل المثال فقد صحح الصابوني حديثا في مختصر ابن كثير وقال في الحاشية (أخرجه مسلم وابن أبي حاتم وابن جرير) (جـ٣٨/٣) ٠

فأوهم القارى، أن الحديث أخرجه مسلم وهو صحيح!

هذا السياق الذى ذكره لم يخرجه مسلم وانما خرجه ابن أبى حاتم وابن جرير ، وذكره ابن كثير عند تفسير قوله تعالى ( وان تتولوا يستبدل قوما غيركم ) ( سورة القتال ) وقال تفرد به خالد بن مسلم الزنجى وقد تكلم فيه بعض الأئمة •

وقال الشيخ الألباني في الصحيحة ٢/٢ هو ضعيف من قبل حفظه ٠

أما الذي أخرجه مسلم فغير هذا السياق ، وانما ذكره عند قول الله تعالى ( وآخرين لما يلحقوا بهم ) « سورة الجمعة » ولم يخرجه ابن أبي حاتم وابن جرير ٠٠٠

لابد للذى يؤلف كتبا ، ولا سيما فى التفسير أن يكون على علم بالمديث ورجاله ، لأن السنة هى المفسرة للقرآن ، قال الله تعالى يخاطب نبيه عنه : ( وأنزلنا اليك الذكر لتبين للناس ما نزل اليهم ، ولعلهم يتفكرون )

لقد حذر العلماء من الأحاديث الضعيفة والموضوعة ، كالامام مسلم في مقدمة كتابه ، وابن حبان في مقدمة صحيحه ، حيث قال ابن حبان : « باب دخول النار لمن نسب شيئا الى المصطفى بين وهو غير عالم بصحته » واستدل بما ورد عن المصطفى بين أنه قال :

۱ - « من قال على ما لم أقـل فليتبوأ مقعده من النـار ))

٢ - ( لا تكذبوا على ، فانه من يكذب على يلج النار (رواه مسلم )

۳ - « من حدث عنی بحدیث یری أنه كذب ، فهو أحد الكاذبین » - ۳ ( رواه مسلم )

\$ - قال الامام مسلم في مقدمة صحيحه : « بساب النهي عن الحديث بكل ما سمع » مستدلاً بقوله في : « كفي بالمرء كذبا أن يحدث بكل ما سمع » ( رواه مسلم في مقدمة صحيحه )

م ـ ذكر الامام النووى فى أول شرحه لمسلم أن الحديث الصحيح نقول فيه: قال الرسول في ، بعكس الأحاديث الضعيفة فيقال فيها: « روى » بصيغة المجهول لتتميز عن الصحيح ، أما الأحاديث الموضوعة فباتفاق العلماء على أنه لا يجوز أن نقول فيها: « قال عليه الصلاة والسلام » ـ كما فعل الصابوني \_ لأنها مكذوبة يجب التحذير منها .

محمد بن جميل زينو

#### بقية مقال (باب السنة)

والاغتراب ، وتحمل مشاق السفر ، ويتعود خشونة الحياة ، وشظف العيش ، ويتعلم واجبات الصحبة ، وحقوق العشرة .

ناهيك بما يتذكره الانسان في الموقف بعرفة : بما هو قادم عليه من أهوال يوم القيامة ، فالوقوف بعرفة يوحى بحشر الخالائق في صعيد واحد ، حفاة عراة (يوم يفر المرء من أخيه وأمه وأبيه ، وصاحبته وبنيه ، لكل امرىء منهم يومئذ شأن يغنيه ) ،

وصفوة القول: أن الحج المبرور هو الذي تحصل به المعفرة من الله و قالت عائشة رضى الله عنها: قلت يا رسول الله: نرى الجهاد أفضل الأعمال أفسل أفسل الأعمال حج مبرور و

والى أحكام الحج في عدد ذي القعدة ان شاء الله تعالى ٠ والله الهادي المي سواء السبيل ٠٠ محمد على عبد الرحيم

# دعاء عنيرالله

ويزعم فريق ممن يدءون غير الله من الصالحين أنهم أقرب الى الله منهم فهم يتوسلون بهم الى الله عز وجل فى استجابة الدعاء وقبول الأعمال وقضاء الحاجات والسلامة من الآفات وغير ذلك مما تهفو اليه نفوسهم أو يعرض لهم فى حياتهم ، ويقولون : ان الله أمرنا أن نبتغى اليه الوسيلة ، بقوله فى سورة المائدة : ( يأيها الذين آمنوا اتقوا الله وابتغوا اليه الوسيلة وجاهدوا فى سبيله لعلكم تفلحون ) الآية — ٣٥ وقد جاء فى صحيح البخارى رحمه الله أن عمر بن الخطاب رضى الله عنه كان اذا قحطوا استسقى بالعباس بن عبد المطلب رضى الله عنه فقال : « اللهم انا كنا نتوسل اليك بنبينا فتسقينا ، وانا نتوسل اليك بنبينا فاسقنا ، قال : فيسقون ) •

وهم بذلك يفهمون الآية والحديث على غير وجهها الصحيح ويضاهئون قول الذين كفروا من قبل حين قالوا عن أصنامهم التى كانوا يدعونها ويعبدونها من دون الله: (ما نعبدهم الاليقربونا الى الله زلفى) فكذبهم الله فيما قالوا (ان الله يحكم بينهم في ما هم فيه يختلفون ان الله لا يهدى من هو كاذب كفار) الزمر الآية ٣٠

لأن الله عز وجل لا يتقرب اليه الا بالايمان به والعمل الصالح ابتغاء وجهه فقد حكى الله عن الصالحين من عباده أنهم كانوا يتوسلون بذلك اليه ليغفر ذنوبهم ويكفر عنهم سيئاتهم ويتوفاهم مع الأبرار ولا يخزيهم يوم القيامة ، اذ قالوا : ( ربنا اننا سمعنا مناديا ينادى للايمان أن آمنوا بربكم فآمنا ربنا فاغفر لنا ذنوبنا وكفر عنا سيئاتنا وتوفنا مع الأبرار ، ربنا وآتنا ما وعدتنا على رسلك ولا تخزنا يصوم القيامة انك لا تخلف الميعاد ، فاستجاب لهم ربهم أنى لا أضيع عمل

عامل منكم من ذكر أو أنثى بعضكم من بعض فالذين هاجروا وأخرجوا من ديارهم وأوذوا في سبيلي وقاتلوا وقتلوا لأكفرن عنهم سيئاتهم ولأدخلنهم جنات تجرى من تحتها الأنهار ثوابا من عند الله والله عنده حسن الثواب) آل عمران ٠ ـ ١٩٥ ـ ١٩٥ .

وفى الحديث القدسى الذى أخرجه البخارى رحمه الله فى صحيحه يقول الله تعالى: « وما تقرب الى عبدى بشى، أحب الى مما افترضته عليه ولا يزال عبدى يتقرب الى بالنوافل حتى أحبه ٠٠٠ ) الحديث ٠

فالتوسل الى الله عز وجل والتقرب اليه لا يكون بــذوات الصالحين ولا بجاههم ، وان كان جاههم عند الله عظيما وانما يجوز أن يكون بدعائهم حال حياتهم وفى حضورهم حيث يمكن أن يطلب منهم ذلك ، وهو ما يشير اليه حديث عمر بن الخطاب السابق حيث طلب من العباس رضى الله عنهما أن يستسقى لهم – أى يدعو الله لهم أن يسقيهم – وقد كانوا من قبل يستسقون بدعاء رسول الله على الله عليه وآله وسلم لهم ، ولو كان التوسل بالذوات جائزا لما عدل عن التوسل برسول الله صلى الله عليه وآله وسلم بعد موته الى التوسل بعمه العباس رضى الله عنه ليدعو لهم كما جاء فى رواية أخرى : قم يا عباس فادع الله لنا لأن جاه رسول الله صلى الله عليه وآله وسلم عظيم محفوظ عند ربه حيا وميتا ،

فدل ذلك على أن التوسل بذات النبي صلى الله عليه وآله وسلم أو جاهه عند ربه لا يجوز ، وما ورد من قولهم: توسلوا بجاهي ٠٠٠ لم يثبت عن النبي صلى الله عليه وآله وسلم في حديث صحيح يعتمد عليه .

ويقول ابن كثير رحمه الله في تفسير قول الله تعالى: (يأيها الذين آمنوا اتقوا الله وابتغوا اليه الوسيلة ٠٠٠): يقول تعالى آمرا عباده المؤمنين بتقواه وهي اذا قرنت بطاعته كان المراد بها الانكفاف عن المحارم وترك المنهيات وقد قال بعدها: (وابتغوا اليه الوسيلة) قال سفيان الثوري عن طحلة عن ابن عباس أي: القربة ،

وكذا قال مجاهد وأبو وائل والحسن وقتادة وعبد الله بن كثير والسدى وابن زيد وغير واحد ، وقال قتادة \_ في بيان القربة \_ أي : تقربوا اليه بطاعته والعمل بما يرضيه ، وقرأ ابن زيد (أولئك الذين يدعون \_ أي يدعونهم من دون الله \_ يبتغون التي ربهم الوسيلة ) أي يطلبون ما يقربهم التي ربهم من الطاعات والعمل بما يرضيه ، قال ابن كثير : وهذا الذي قاله هؤلاء الأئمة لا خلاف بين المقسرين فيه ، أمه ، فمن أين لمن يزعم أن الوسيلة هي دعاء الصالحين من عباد الله تقربا اليه ؟ والدعاء عبادة وهي لا تكون الا لله وحده كما قال سبحانه : اليه ؟ والدعاء عبادة وهي الذين يستكبرون عن عبادتي \_ أي عن دعائي ويدعون غيري \_ سيدخلون جهنم داخرين ) أي : صاغرين \_ دعائي ويدعون غيري \_ سيدخلون جهنم داخرين ) أي : صاغرين \_ غافر \_ - ٠٠ ،

والله تعالى يقول: (ومن أضل ممن يدعون من دون الله من لا يستجيب له الى يوم القيامة وهم عن دعائهم غافلون) الأحقاف \_ ه

ويقول سيد قطب رحمه الله في الظلال عند تفسيره لهذه الآية: (يأيها الذين آمنوا اتقوا الله وابتعوا اليه الوسيلة) اتقوا الله ، واطلبوا اليه الوسيلة ، وتلمسوا ما يصلكم به من الأسباب لله ، واطلبوا اليه الوسيلة ، وتلمسوا ما يصلكم به من الأسباب رضى الأسباب المشروعة \_ قال : وفي رواية عن ابن عباس \_ رضى الله عنهما \_ ابتعوا اليه الوسيلة أي : ابتعوا اليه الحاجة \_ أي اطلبوا منه حاجتكم \_ ثم قال : والبشر حين يشعرون بحاجتهم الى الله وحين يطلبون عنده حاجتهم يكونون في الوضع المحيح للعبودية الله وحين يطلبون عنده حاجتهم يكونون في الوضع المحيح للعبودية المام الربوبية ويكونون \_ بهذا \_ في أصلح أوضاعهم وأقربها الى الفلاح ، وكلا التفسيرين يصلح للعبادة ، ويؤدي الى صلاح القلب وحياة الضمير ، وينتهي الفلاح الرجو (لعلكم تفلحون) ، أه .

والأسباب المشروعة التي يتوسل بها ويتقرب بها الى الله عز وحل كثيرة منها:

الايمان بالله : وهو أشرف الوسائل وأعظمها قربة لله تعالى

وقد أثنى سبحانه على المتوسلين به فى قوله : ( الذين يقولون ربنا اننا آمنا فاغفر لنا ذنوبنا وقنا عذاب النار ) آل عمران ـ ١٦ ٠

وذكر الله من دعائمهم قولهم: (ربنا اننا سمعنا مناديا ينددى للايمان أن آمنوا بربكم فآمنا ربنا فاغفر لنا ذنوبنا وكفر عندا سيئاتنا وتوفنا مع الابرار) آل عمران \_ ١٩٢٠

وفى الحديث أن رسول الله صلى الله عليه وآله وسلم سمع رجلا يقول: اللهم انى أسألك بأنى أشهد أنك أنت الله لا اله الا أنت الأحد الحمد الذى لم يلد ولم يولد ولم يكن له كفوا أحد ٠

يتوسل فى دعائه بشهادته أن لا اله الا الله الموصوف بصفات الكمال وحده ، فقال صلى الله عليه وآله وسلم: ( والذى نفسى بيده لقد سأل الله باسمه الاعظم الذى اذا دعى به أجاب واذا سئل به أعطى) رواه الترمذى وحسنه وأبو داود واسناده صحيح رحمهما الله،

- التوسل اليه سبحانه بأسمائه الحسنى : قال الله تعسالى : ( ولله الأسماء الحسنى فادعوه بها ) الأعراف \_ ١٨٠ وكذلك صفاته العليا ، وكلها من خير الوسائل التي يتقرب بها العبد وأنفعها لــه •
- فعن معاذ رضى الله عنه أن رسول الله عنى سمع رجالا يقول : ياذا الجلال والاكرام • فقال صلى الله عليه وآله وسلم : (قد استجيب لك فسل ) رواه الترمذي رحمه الله باسناد حسن •
- وعن أبي أمامة رضى الله عنه أن النبى صلى الله عليه وآله وسلم قال : ( ان لله ملكا موكلا بمن يقول : يا أرحم الراحمين ، فمن قالها ثلاثا قال الملك : ان أرحم الراحمين قد أقبل عليك فسل ) رواه الحاكم رحمه الله .

وعن أنس رضى الله عنه أن النبى صلى الله عليه وآله وسلم مر بأبى عياش وهو يصلى ويقول: اللهم انى أسألك بأن لك الحمد لا اله الا أنت يا هنان يا هنان بديع السموات والارض ياذا الجلال

والاكرام • فقال - بين - سألت الله باسمه الاعظم الذي اذا دعى به أجاب ، واذا سئل به أعطى ) رواه أحمد وغيره رحمهم الله بسند صحيح •

وأسماء الله تعالى التى علمنا اياها رسول الله صلى الله عليه و آله وسام تسعة وتسعون اسما وكلها يدعى بها ويتوسل بها الى الله عز وجل وكذلك صفاته فيستجيب للداعين ويعطى السائلين وهو سبحانه البر الرحيم الجواد الكريم وأسماء الله وصفاته توقيفية لا يصح منها الا ما ثبت عن الله ورسوله على •

وقد اخترع بعض المبتدعة أسماء من عند أنفسهم ما أنزل الله بها من سلطان ولا جاء بها عن رسول الله برهان ، يدعو بها ويتوسلون ، وهم لا يزدادون بها الا بعدا ولا ينالون بها الا وزرا وهم من الا خسرين أعمالا الذين ضل سعيهم في الحياة الدنيا وهم يحسبون أنهم يحسنون صنعا غان الحق الذي هو أحق أن يتبع هو ما شرعه الله تعالى لعباده وبلغه رسول الله صلى الله عليه وآله وسلم لأمته ( فماذا بعد الحق الا الضلال ) يونس - ٣٢ .

وقد أمرنا الله باتباع رسوله صلى الله عليه وآله وسلم كما حذرنا من مخالفة امره ، فقال سبحانه : (قل ان كنتم تحبون الله فاتبعونى يحببكم الله ويغفر لكم ذنوبكم والله غفور رحيم • قل أطيعوا الله والرسول فان تولوا فان الله لا يحب الكافرين ) آل عمران - ٣١ ، ٣١ والرسول فان تولوا فان الله لا يحب الكافرين ) آل عمران - ٣١ ، ٣١

وعن عائشة رضى الله عنها قالت : قال رسول الله صلى الله عليه وسلم : ( من أحدث فى أمرنا هذا ما ليس منه فهو رد ) متفق عليه و فى رواية لمسلم رحمه الله : ( من عمل عملا ليس عليه أمرنا فهو رد ) وما يذكر الا أولو الألباب وللحديث بقية والله المستعان ٠٠

عبد اللطيف محمد بدر

## ركائز النجاح لحزب السداد والفلاح بقام: فضلة بشيخ أمر مود كريم

من نافلة القول أن يذكر الانسان ما صار اليه أمر المسلمين في عصرنا المحاضر من تشتت وتفرق وضعف ووهن وتكالب الأعداء على ركنهم الركين ، وحصنهم المصين يصوبون سهامهم المسمومة ليزعزعوا ما تبقى من وشائح تربطهم بدينهم الذي يقض مضاجعهم بسبب نيران الحقد التي تملأ جوانحهم على قوة بنيان هذا الدين في عقيدته السمحاء وعباداته السامية ومعاملاته الهادية وحدوده الشافية وآدابه القويمة وأخلاقياته السديدة بما لا يقع تحت العد ولا ينحصر تحت الحد و

ان المتأمل بحق ، والمتدبر بصدق ، فى العقيدة الاسلامية يلاحظ بجلاء ويدرك بيقين أن لها ركائز قويمة تزكى النفس وتنقى الفؤاد وتقوم السلوك وتؤصل الخير وتهدى للسعادتين المأمولتين من السكينة وهدوء البال فى الدنيا ، والنعيم المقيم فى الآخرة ومن تلكم الركائز : \_

## \* افراد الخالق بالوحدانية :

ووحدانية الآله هي المحور الأساسي والأصل الاصيل وهي ليست مجرد قول يقال ، أو لفظ يتلفظ به ، بل منهاج ، وسلوك وتعامل وخلق يدين به المؤمن في سائر تصرفاته وشتى أفعاله ، ويلحظ ذلك من كلمة « أشهد » في جملة التوحيد « أشهد أن لا اله الا الله » فالشهادة بالوحدانية نابعة من القلب ، ملفوظة باللسان هي \_ منهاجا وسلوكا \_ ما أوصى الواحد الأحد بها عبده ورسوله محمدا \_ صلوات الله وسلامه عليه \_ بقوله تعالى « فاعبد الله مخلصا له الدين ، ألا لله الدين الفالص » الآية ٢ من سورة الزمر ، وسمى \_ جل شأنه \_ السورة الكريمة التي توضح معانى الوحدانية بسورة الاخلاص « لم يلد ولـ م

يولد ولم يكن له كفوا أحد » .

فمن آمن \_ حقا \_ بالوحدانية ، واتبع \_ نهجها صدقا \_ اجتنب الشرك بنوعيه الظاهر والخفى كدعوى نسبة الابن والصاحبة ، ومثل افتراء المثيل والشريك ، وكزعم اتخاذ الواسطة والزلفى • « تعالى الله عن ذلك علوا كبيرا » • وابتعد الموحد جملة وتفصيلا عن تقديدس أو تعظيم غير الله \_ جل جلاله \_ تحقيقا للارشاد الحكيم « اياك نعبد واياك نستعين » • ان من صدق وأخلص يعيش في معية الله فلا يسأل الا الله ، ولا يتوكل الا عليه ولا يتوجه الا اليه •

### \* تطبيق الشريعة بالكلية :

ان تطبيق الشرع القويم \_ قرآنا وسنة \_ فرض عين على كل مسلم ومسلمة \_ مهما كان الزمان والمكان \_ على نفسه وعلى من يرعاهم • فالقرآن العظيم لم ينزل ليوضع « ديكورا » في المكتبات ، أو « حرزا » في السيارات ، أو « تميمة » في المنازل ، أو للتغنى به في « المآتم » والمناسبات • • • انما أنزله البارىء سبحانه وتعالى هداية للبشرية ودستورا للانسانية ، وعلاجا للنفوس ، واصلاحا للأمم • • • والسنة النبوية لم تشرع لتكون بمثابة « مادة علمية » في أروقة الكليات وجنبات المساجد فحسب بل لتكون تطبيقا عمليا وتفصيلا ارشاديا للقرآن العظيم من حيث توضيح مجمله وبيان القدوة في مفصله • والشريعة كل متكامل لا يطبق منها البعض ويترك البعض بل تطبق عمادات ومعاملات في تعامل المؤمنين •

## \* التسليم المطلق لرب البرية:

والمؤمن في شريعة الاسلام منهاجه فيما وراء العقل من الأمور الغيبية التي تندرج تحت مسمى « السمعيات » وما يتعلق بذات العلى المتعال وحكم بعض العبادات وأسرار بعض العادات التسليم المطلق

والتفويض لله تعالى « سمعنا وأطعنا » فيترك المراء ويجتنب اللجاج والجــدال .

## \* التمسك بالميزان القويم:

لم يترك الله تعالى - بواسع علمه ومزيد كرمه وفضله - أمر الأمة بعد رسوله الصادق الأمين - بين - الى هيئة أو جماعة أو طائفة تشرع أو تقرر لتحكم بالأهواء لمقتضيات الأحوال ٠٠ بل جعل الكريم سبحانه وتعالى ميزانا للفرد والأمة تزن به الأعمال أقوالا وأفعالا ٠٠ هذا الميزان القويم أرسى دعائمه بوحى من الله تعالى ورسول الله ملوات الله وسلامه عليه - في التاسع من ذي الحجة في العام العاشر من هجرته المباركة في خطبة الوداع بقوله السديد « ١٠٠ ان الشيطان قد يئس أن يعبد بأرضكم ولكن رضى أن يطاع فيما سوى الشيطان قد يئس أن يعبد بأرضكم ولكن رضى أن يطاع فيما دروا ما انى تركت فيكم ما ان اعتصمتم به فلن تضلوا أبدا كتاب الله وسنة نبيه » رواه البخارى ٠

فالميزان القويم قرآن رب العالمين وسنة سيد المرسلين .

هذه بعض جوانب العظمة في ركائز العقيدة السمحة التي سيحمل لواءها من اجتباهم ربهم لطاعته ووفقهم لعبادته ليسيروا السيرة الحسنة التي سار بها السلف الصالح ـ رضوان الله عليهم ـ فرفعوها عاليـة من حدود « الصين » الى حدود « فرنسا » وكانت مملكتهم لا تمر بها سحابة الا أمطرت لاتساعها ٠٠٠ فهل نعض على « الركائز » بالنواجد لنسعد كما سعد الذين عاشوا أعزاء بايمانهم وماتوا سعداء باسلامهم فدخلوا في حزب الفلاح والنجاح ٠

« رضى الله عنهم ورضوا عنه أولئك حزب الله ألا ان حزب الله هم المفلحون » • والله الهادى الى سواء السبيل

أحمد محمود كريمه

مدرس العلوم الشرعية بمعهد العياط الثانوي الأزهري

# حول المراودة والهم والمطاردة

بدئت هذه القصة الهادية ببيان ايتاء الله الكريم الحكم والعلم لنبى الله يوسف عليه السلام عند استكمال سن الشباب وبلوغ الأشد، وأن هذا العطاء جزاء منه سبحانه له على احسانه في سيرته وختمت بشهادته تعالى بما كان من اقتناع عزيز مصر ببراءته من الخطيئة ولا ولما بلغ أشده آتيناه حكما وعلما وكذلك نجزى المصنين » و

وابن جرير شيخ المفسرين يقول : هذا وان كان مخرج ظاهره على كل محسن ، فالمراد به نبينا محمد على ، يقول له عز وجل : كما فعلت هذا بيوسف من بعد ما لقى من اخوته ما لقى ، فكذلك أفعل بك فأنجيك من مشركى قومك الذين يقصدونك بالعداوة ، وأمكن لك فى الأرض ، وكذلك يفعل الله بأحبائه والصابرين على بلائه ، انها سورة تحمل البشر والأمل والطمأنينة لمن سار على درب الأنبياء ، وفى السورة دروس وعبر وعظات بالغات تبشر بقرب النصر لمن تمسك بالحق والصبر ،

« وراودته التي هو في بيتها عن نفسه » الآية معطوفة على ما قبلها : « ولما بلغ أشده ٠٠٠ » ولتوضيح المعنى نستطلع آيات من كلمات الله عز وجل في الثناء على يوسف ، وعبارات لهذا النبي عليه السلام ، ثم تصريحات لامرأة العزيز ، وكلها مذكورة في السورة ، من كلمات الله « آتيناه حكما وعلما وكذلك نجزى المحسنين » المتحليين بصدق الأعمال مع مراقبة الله تعالى ، ومنها « كذلك لنصرف عنه السوء والفحشاء انه من عبادنا المخلصين » أي المطهرين الذين أخلصهم الله لطاعته واصطفاهم لوحيه ورسالته فلا يستطيع أن يغويهم الشيطان وفي أول السورة « وكذلك يجتبيك ربك » أي يصطفيك ويفعل بك ويمن عليك بمثل ما من به على أبويه ابراهيم واسحاق عليهما السلام ، وقد عليك بمثل ما من به على أبويه ابراهيم واسحاق عليهما السلام ، وقد

أمرنا الله أن نتذكر فجاء في سورة ص « واذكر عبادنا ابراهيم واسحاق ويعقوب أولى الأيدى والأبصار انا أخلصناهم بخالصة ذكرى الدار وانهم عندنا لمن المصطفين الأخيار » •

ومن أقوال يوسف: معاذ الله: أي أعوذ به وأتحصن فهو وحده الذي يعيذني أن أكون من الجاهلين الفاسقين ، انه تعالى ولى أمرى كله أحسن مقامي عندكم وسخركم لى بما وفقني له من الأمانة ، ورب البيت أحسن مثواي ولا يكون جزاؤه الخيانة ، والله الذي أستعيذ به لا يفلح الظالمون المعتدون ، وتحديه لتهديدها: ليسجنن: قال: «رب السجن أحب الى مما يدعونني اليه » وعزته حينما جاءه الرسول فرفض الخروج عن عفو قائلا: ارجع الى ربك فاسأله عمدن ظلمت بسببهن لتعلن براءتي ، ولاخوته يذكر فضل الله « قد من الله علينانه من يتق ويصبر فان الله لا يضيع أجر المصنين » وختم حديثه وقد أحسن بي اذ أخرجني من السجن وجاء بكم من البدو الى قوله : وقد أحسن بي اذ أخرجني من السجن وجاء بكم من البدو الى قوله : « أنت وليي في الدنيا والآخرة توفني مسلما وألحقني بالصالحين » .

أما كلمات امرأة العزيز فكثيرة منها هذا التصريح الذي هو على غير عادة النساء ، ولكنه الشغف والفتنة : هيت لك : ثم مرة ثانية أمام النسوة : ولقد راودته عن نفسه « فاستعصم » أي امتنع ورفض والتزم الأمانة والعفة ، وأمام الملك : الآن حصحص الحق أنا راودته عن نفسه وانه لمن الصادقين الآيات الى قوله تعالى : « ان ربى غفور رحيم » ،

ومع تلخيص مختصر لبعض الكلمات: وراودته: المراد طلبها ما طلبت برفق ولين مع احباك المكان وتزينها واغلاق الأبواب هيت لك: بمعنى تعال وهلم و وكلمة هيت منتهى النزاهة في التعبير القرآني والله أعلم بما زادته من الاغراء والتهييج الذي تقتضده الحاك ولكنها كلمة أخصر ما يؤدي المراد بأكمل النزاهة اللائقة بالذكر الحكيم و امرأة فتنها جماله ، وأذلها عفافه وكماله حتى راودته عن نفسه وهو فتاها ودعته الى نفسها فردها خشية وطاعة لله وحفظ الم

لأمانة من أحسن اليه • وقد جاء في تفسير المنار وابن كثير من المعاني الشيء الكثير مما هو مصداق قول الله « والله غالب على أمره » بالعلم والحكمة والنبوة والتمهيد لها وما يجب أن يتطى به • ولقد همت به : بمعنى العزم والقصد ، وهم بها ، وبين الهمين فرق كبير ، وهو في الآية من باب « المشاكلة » وهو الاتفاق في اللفظ مع الاختلاف في المعنى (١) . فالهم منها تصميم واصرار . والهم منه منتف ، وسيتضح ان شاء الله • وما كان منه فهو الامتناع والدفع والهرب • والآية تنفى الهم لرؤية البرهان • وتعتبره : لولا أن رأى برهان ربه لهم بها • ولكنه وجد البرهان وما عصمه الله به فانتفى الهم ، هذا ما يؤكده أسلوب القرآن العربي • ألا ترى الى قول الله الكريم في شأن نبي الله يونس عليه السلام في آيتين : « فلولا أنه كان من السبحين للبث في بطنه الى يوم يبعثون » أي فلما سبح انتفى أن يكون بطن الحوت قبرا له الى يوم القيامة · والثانية « لولا أن تداركه نعمة من ربه لنبذ بالعراء وهـو مذموم فاجتباه ربه فجعله من الصالحـين » والمعنى : فلما تداركته نعمة الله انتفى الذم والنبذ بالعراء الضالي مما يستره ، بل تم اجتباؤه ٠

ويقول الله: « كذلك لنصرف عنه السوء والفحشاء » أى ثبتناه على العفة أمام دوافع الفتنة لنصرف عنه • ولو كان كما زعموا بجهلهم أنه مال اليها ولو بخاطر نفسى: لقال لنصرفه عن السوء • فلما قال لنصرف عنه دل على أن ذلك الأمر صرفه الله عنه بما منحه من موجبات العصمة •

وهمت بعد ذلك تريد الانتقام منه شفاء لغيظها من اهانته لها • فلما رأى وثوبها عليه استعد للدفاع عن نفسه • ورأى هو من برهان ربه وعوئه ما لا ترى هى مثله \_ فألهمه الله أن الفرار من هذا الموقف هو الخير الذى تتم به حكمته سبحانه • وهمت به أيضا تمنعه من الفرار لتبطش به ، وهو انتقام معهود من مثلها فى مثل هذا التصرف • وكان منه عليه السلام أن يدفعها بعيدا ليفتح الأبواب ويتخلص منها •

<sup>(</sup>١) كتولة تعالى : « ويمكرون ويمكر الله » ..

وهنا بدأت المطاردة « واستبقا الباب » وهي تلاحقه هو للهرب وهي للطلب ، وتمكنت من جذبه من قميصه من دبر فشقته ، وقد اقترب موكب العزيز « وألفيا سيدها لدى الباب » فحولت الأمر بمكرها وكيدها واتهمته زورا « ما جزاء من أراد بأهلك سوءا الا أن يسجن أو عذاب أليم » ، ورد عليه السلام موضحا الموقف : « هي راودتني عن نفسي » ، وتدخل الشاهد ، والقرآن لم يحدد من هو الشاهد ، لأن المراد اظهار براءة يوسف ووضوح سلامته من كل سوء وكان تصريح العزيز : « انه من كيدكن » ، بل هو كيد عظيم : ثم أمر يوسف أن ينصرف لا عليه ، وطالب امرأته بالرجوع عن هذا الذنب والخطأ صريحا في قوله : « استغفري لذنبك انك كنت من الخاطئين » موقف لا يحسد عليه ،

ولا يفوتنا أن هناك روايات اسرائيلية كثيرة تحكى أمورا القصد د منها النيل والطعن فى أنبياء الله صلوات الله وسلامه عليهم أجمعين واليهود ومن نحا نحوهم قوم لاحياء عندهم ومتابعتهم تجلب غضب الله تعالى و والله يختار رسله من خير الناس وأبرهم ، يصنعهم على عينه يهبهم الرشد فى حياتهم ، وهو أعلم حيث يجعل رسالته و

وقد شحنت بعض كتب التفسير بكثير من هذه الروايات الواهية ، وغاب عنهم أن يوسف الصديق نبى وابن نبى وأن العصمة من صفات النبيين

وأخطأ الزمخشرى فى تفسيره \_ عفا الله عنا وعنه \_ حينما نسب الآية الكريمة « وما أبرى، نفسى » الى يوسف عليه السلام يقول : أى لا أزكى نفسى ولا أنزهها معللا ذلك بقوله « أراد أن يتواضع لله ويهضم نفسه » وحاشاه عليه السلام ، فلو تدبرنا الآيات وفيها تقول امرأة العزيز : ذلك ليعلم \_ أى يوسف \_ وكل منصف \_ أنى لم أخنه بالغيب وأن الله لا يهدى كيد الخائنين » ، وتعود باللائمة على نفسها « وما أبرى، نفسى ان النفس لأمارة بالسوء » ثم ترجو من الله العون على الخير والمغفرة للذنب « الا ما رحم ربى ان ربى غفور رحيم » وهذه القالة كاملة تمت فى مجلس التحقيق ، ولم يكن عليه السلام بالمجلس ، ولكن على أثره قال الملك « ائتونى به أستخلصه لنفسى » وكانت المنة بما ذكرت على أثره قال الملك « ائتونى به أستخلصه لنفسى » وكانت المنة بما ذكرت

الآية من عاقبة الايمان والتقوى ٠٠

والمسلم الصادق من يصف أئمة الهدى والقدوة الطبية بما هم جديرون به من توقير واعزاز • وقد جاء فى آية سورة الأنعام « ونوحا هدينا من قبل ومن ذريته داود وسليمان وأيوب و « يوسف » وموسى وهارون وكذلك نجزى المحسنين » هذه مكانة يوسف عند ربه •

وجاء فى حديث الاسراء أن نبينا في مر بيوسف فى السماء الثالثة فاذا هو قد أعطى شطر الحسن من آدم الوالد والنبى الكريم عليه السلام

وجاء فى حديث الصحيحين عمن يظلهم الله فى ظله يوم القيامة: رجل دعته امرأة ذات منصب وجمال فقال انى أخاف الله » فما ظننا بالأنبياء فاعتبروا يا أولى الأبصار « ما كان حديثا يفترى ولكن تصديق الذى بين يديه وتفصيل شيء وهدى ورحمة لقوم يؤمنون » •

وللامام ابن القيم تقييم لصبر نبى الله يوسف عليه السلام يقول: ولندرك أن صبر نبى الله يوسف عن المعصية صبر اختيار ورضى ومحاربة للنفس وانتصار عليها ، ولا سيما مع الأسباب التى تقوى معها دواسى الموافقة ، فانه كان شابا وداعية الشباب لها قوية ، وعزبا ليس له ما يعوضه ويرد شهوته ، وغريبا والغريب لا يستحى فى بلد غربته كمن بين معارفه وأهله ، ومملوكا وليس المملوك كالحر وازعا ، والمرأة جميلة وذات منصب وهى سيدته وقد غاب الرقيب أى الزوج ، وهى « الداعية » وتوعدت ان لم يفعله بالسجن والصغار ، وحرصت فأغلقت الأبواب ، ومع هذا كله صبر وقاومها ودافعها وآثر ما عند الله واحتمل السجن بضع سنين ، وأين نحن من هذا السمو ، أه

فكان صيره كما حكى الله « واصبر وما صبرك الا بالله » •

اللهم حبب الينا الايمان وزينه في قلوبنا وكره الينا الكفر والفسوق والعصيان واجعلنا من الراشدين و واكفنا بحلالك عن حرامك واغنا بفضلك عمن سواك و واقسم لنا من خشيتك ما تحول به بينا وبين معاصيك وصلى الله وسلم وبارك على نبينا محمد وعلى آله أجمعين و

أحمد طه

# فاوحى إلى عبث دة

رسول الله عن ، هو عبد الله عز وجل ، سيد للبشر جميعا ، ساداتهم وعبيدهم .

هو عبد الله تعالى عبودية ترفع المتصف بها الى مراقى الكمال ، و آفاق السموق والعزة عبودية لا تقدح فى كماله ، بل هى عنوان كماله صلى الله عليه وسلم .

عبودية يتنافس فيها الملا الأعلى (بل عباد مكرمون) كما يتنافس فيها سادة العباد والعارفين بدءا من رسل الله الكرام فآخر أشعث أغبر مدفوع بالأبواب لو أقسم على الله لأبره • عبودية هي في حقيقتها انعتاق من اسار الزخارف الكاذبة ، والتعاظم الدنيوى اللبتذل ، وارتقاء الى رحاب الله تعالى ورضوانه •

هو عبد الله الذي حقق كمال العبودية \_ وكفى بذلك شرفا وسؤددا \_ نشهد في صلواتنا كل يوم خمس مرات أنه « عبده ورسوله »

ويسبغ رب العزة سبحانه عليه لقب العبودية الاغرفى أرقى مواطن القرب ، وأعلى مقامات التشريف : ففى الاسراء عندما طوى محمد الزمان والمكان – آية من الله السميع البصير – قال الله تعالى مادها ذاته العليا : (سبحان الذى أسرى بعبده) وعند سدرة المنتهى حيث لم يدن نبى مرسل ولا ملك مقرب – حتى جبريل الامين لزم مقامه المعلوم – فى رحاب القدس وعند العرش ، قرب الله تعالى محمدا ( فأوحى الى عبده ما أوحى ) •

وفى مقام جبه سدنة الباطل وتسفيههم وتعجيزهم ينزل قول الله تعالى (وان كنتم في ريب مما نزلنا على عبدنا فأتوا بسورة من مثله) .

وفى مقام الدعوة الاغر يقول تعالى (وأنه لما قام عبد الله يدعوه كادوا يكونون عليه لبدا) محمد على عبد رفعته عبوديته الى أن صار بفضل الله ومنه \_ سيد ولد آدم أجمعين ٥٠ وتشرفه عبوديته هذه ،

بل هي ذروة الشرف ، فالا مجال لاضافة ولا حاجة لأن يسعى سماع لانتحال شيء يظنه يشرف رسول الله ين وما هو بمشرفه في واقع الامر ٠

لقد أفرط ناس \_ ظانين أنهم يعظمون رسول الله على فجعلوا لـه ما لم يأذن به الله ، فاستغاثوا فنهاهم عن ذلك :

فقد ورد أنه ضاق بعض المسلمين من أذى كان يلحقه به وباخوانه أحد المنافقين ، أهل الدرك الاسفل من النار \_ فقال : قوموا بنا نستغث برسول الله من هذا المنافق ، فعلم النبي بن بمقولته فقال : اته لايستغاث بي ، انما يستغاث بالله وحدد ، ، ،

وتكلم أمامه أحد الصحابة بكلام كان منه : ما شاء الله وشئت ، فقال له النبي بن أجعلتني لله ندا ؟ قل : ما شاء الله وحده ٠

ويخرج أبو داود بسند صحيح مرفوعا: لا تقولوا: ما شاء الله وشاء فلان ، ولكن قولوا: ما شاء الله ثم شاء فلان ،

لقد وضع أناس أحاديث تجعل لخلق الكون علة غير العدلة التى وردت فى القرآن الكريم ، فجعلوا الدنيا بما فيها مخلوقة من أجل محمد على القرآن الكريم : « لولاك لولاك ، ما كانت الافلاك » ونجد على ألسنة العوام بل وبعض أهل العلم أحيانا به مخالفات مثل الحلف بالنبى أو التوسل بمثل : وحق رسول الله ، أو بحق جاه النبى ، كما نسمع فى الاذاعة أغانى شهيرة يرددها (كبار الفنانين) مثل : أغثنا أدركنا يا رسول الله ، ومثل : أنا جيت أزورك يا نبى وأقول مدد وغير ذلك ،

والحلف والتوسل والاستغاثة بمثل هذه الطريقة مخالفة نهى عنها النبي عنها ويرى علماء المسلمين سلفا وخلفا بطلانها .

ان رسول الله عنى عبد \_ كما مر \_ وهذه من أعظم درجات المدح فالا معنى أن نخالفه بحجة تعظيمه ، أو نذهب الى غير ما يرضى زاعمبن ان فى ذلك تكريما له وتشريفا ، فهو نبى ورسول وسيد الرسل وخاتمهم ، وخليل الرحمن وحامل لواء الحمد يوم القيامة ، وحاحب الشفاعة العظمى والمقام المحمود ، فهل هو بعد ذلك فى حاجة لاستزادة هى الى الانتقاص أقرب ؟

عبد السلام البسيوني

## البقاء لله وحده

الشيخ عبد الجليل شلبى له عمود يومى بجريدة الجمهورية عنوانه «قرآن وسنة» وكثيرا ما يختلف هذا العنوان عن مضمون ما ينشر تحته مثال ذلك أن أحد القراء سأله عما يتداوله الناس في العـزاء أو حـين يسألون عن شخص متوف حيث يقولون « البقية في حياتك» ويقـول القارىء: كيف تستداغ هذه الكلمة مع تعارضها مع الآيـة الكريمـة « فاذا جاء أجلهم لا يستأخرون ساعة ولا يستقدمون» •

ونقول للشيخ: ما معنى عبارتك هذه «عوضا عمن فقد من ذويه »؟

ألا تعنى مع عبارة « البقية في حياتك » أننا ندعوا لهذا الحي بأن يضيف الله الى عمره ما خصم لله الله الى عمره ما خصم لله المناه الله اليت؟ أو أن هذا الميت كان المفروض أن يبقى مدة أخرى في هذه الحياة الدنيا ، وما دام الموت قد جاءه فلذلك ندعو أن يضيف الله هذه المدة الى من ندعو له بذلك من ذويه ؟ ما هذا يا فضيلة الشيخ ؟ هل مثل هذه الدعوات الغريبة جرت على لسان أحد من سلفنا الصالح من أصحاب رسول الله عن أو تابعيهم أو تابعيهم أو تابعيهم ؟ أما كان الواحد منهم يعزى أخاه بما صح عن رسول الله عن حيث يقول « لله ما أخذ وله ما أعطى وكل شيء عنده بأجل مسلمي فاصبر واحتسب » ؟

والمصبية أن الذي يقال له « البقية في حياتك » يرد بقوله « حياتك الباقية » هكذا تعود الناس استعمال هذه العبارات التي يسميها الشيخ عبد الجليل عيسي تعبيرات مهذبة وكأن الجميع قد نسوا أن البقاء للسه وحدده •

التوحيد

# وفاع عن السُّنة المطرق بقام على السُّنة المطرق

- 11 -

لقد ذكرنا في نهاية الدفاع السابق عند تخريج حديث « من قرأ بالآيتين من آخر سورة البقرة في ليلة كفتاه » وهو حديث صحيح متفق عليه : أن هناك تصحيفا وقع للحديث وانتشر في أشهر كتب التفسير وكذا كتب الحديث ، ووعدنا بأن نبين هذا التصحيف ونرد عليه ، ولكي يتضح ذلك نشير أولا الى مدلول هذا المصطلح بأنه يعنى : « تغيير الكلمة في الحديث الى غير ما رواه الثقاة لفظا ومعنى » وتظهر أهميته وأقسامه بالرجوع الى « تدريب الراوى » ( ۲ / ۱۹۳ ) النوع ( ۳۵ ) والى « معرفة علوم الحديث » للحاكم ( ۳۵ ) ، (۳۵ ) ، (۳۵ ) ،

فأهميته: أنه فن جليل دقيق ، وتكمن أهميته فى كشف الأخطاء التي وقع فيها بعض الرواة ، وانما ينهض بأعباء هذه المهمة الحداق من الحفاظ كالدار قطني ٠

وأما أقسامه: فبنيت على اعتبارات مأخوذة من قول السيوطى في « تدريب الراوى » ( ١٩٣/٢ ): « فيكون – أى التصحيف – تصحيف لفظ ويقابله تصحيف المعنى ، وبصر ومقابله تصحيف السمع ويكون في الاسناد والماتن » •

قلت : فتظهر بذلك ثلاثة اعتبارات :

الأول : باعتبار موقعه : ينقسم المصحف(١) باعتبار موقعه اللي قسمين هما :

۱ \_ تصحیف فی الاسناد : ومثاله : حدیث شعبة بن مراجم « بالراء و الجیم » صحفه ابن معین فقال : عن العوام بن مزاحم « بالزای والحاء » •

<sup>(1)</sup> المصدف: تقرأ بضم الميم وفتح الصاد وفتح الحاء المسددة .

حصصيف في المتن : ومثاله كما قال النووي في « التدريب » حديث زيد بن ثابت « ان النبي في احتجر في المسجد » أي اتخذ حجرة من حصير أو نحوه يصلى فيها ، صحفه ابن لهيعة فقال : « احتجم في المسجد » •

قلت : والتصحيف الذي يشمله دفاعنا بهذا الاعتبار : يكون تصحيف اساد .

الثاني : باعتبار منشئه : وينقسم باعتبار منشئه الى قسمين أبضا :

- ۱ تصحیف بصر: (وهو الأكثر) أی یشتبه الخط علی بصر القاری، اما لرداءة الخط أو عدم نقطه ومثاله: كما یقول النـووی فی « تدریب الراوی » (۱۹٤/۲): « من صام رمضان وأتبعه ستا من شوال ••• » صحفه أبو بكر الصولی فقال: « من صام رمضان وأتبعه شیئا من شوال ••• » فصـحف « ســتا » الی « شیئا » •
- ٢ ـ تصحيف السمع: أى تصحيف منشكوه رداءة السمع أو بعدد السامع أو نحو ذلك فتشتبه عليه بعض الكلمات لكونها على وزن صرفى واحد •

ومثاله: حديث مروى عن « عاصم الأحول » صحفه بعضهم فقال: عن « واصل الأحدب » • قلت: والتصحيف الذي يشمله دفاعنا بهذا الاعتبار يكون تصحيف بصر • وفي نفس الوقت بحسب الاعتبار الأول: بكون تصحيفا في الاساناد •

الثالث : باعتبار لفظه أو معناه : وينقسم باعتبار لفظه أو معناه الى قسمين وهما :

١ - تصحيف في اللفظ: « وهو الأكثر » وذلك كالأمثلة السابقة •

تصحیف فی المعنی: أی أن يبقی الراوی المصحف اللفظ علی حاله ، لكن يفسره تفسيرا يدل علی أنه فهم معناه فهما غير مراد ، ومثاله: قول أبی موسی (محمد بن المثنی العنزی) الملقب بالزمن

ومثاله : قول ابى موسى ( محمد بن المتنى العنزى ) المقب بالزمن أحد شيوخ الأثمة الستة : « نحن قوم لنا شرف ، نحن من عنزة صلى الينا رسول الله في و يريد بذلك حديث « أن النبي في صلى الى عنزة »

فتوهم أنه صلى الى قبيلتهم وانما العنزة هنا الحربة تنصب بين يدى المصلى .

قلت: والاعجب من ذلك ما ذكره الحاكم فى « معرفة علوم الحديث » ص ( ١٤٨ ) حيث قال: سمعت أبا منصور بن أبى محمد الفقيه يقول: كنت بعدن اليمن يوما وأعرابي يذاكرنا فقال: كان رسول الله ين يديه شاة ، فأنكرت ذلك عليه فجاء بجرز، فيه : كان رسول الله ين اذا صلى نصب بين يديه عنزة ( بفتح النون ) فقال: أبصر كان رسول الله ين اذا صلى نصب بين يديه عنزة ( بسكون النون ) فقلت ( أي أبو منصور للاعرابي ) أخطأت انما هي عنزة أي عصا ٠

قلت: ذكرنى ذلك بحديث: « المؤمن كيس فطن » صحفه أحد الفطباء تصحيف بصر ومعنى نتيجة كبر سنه وضعف بصره فقال « المؤمن كيس قطن » فعندما سئل عن السبب قال لان قلب المؤمن أبيض كالقطن ، وجاءنى بعض طلاب العلم يسخرون من الرجل ، فقلت لهم أنتم تعتقدون الصحة فى هذا الحديث الذى صحفه الرجل وهو فى الأصل حديث مكذوب على المعصوم محمد و والاعجب من ذلك أن هذا اشتهر على الألسنة ، لدلك أورده السخاوى فى « المقاصد » ح ( ١٣٢٤ ) وعزاه للديلمى والقضاعى ، وكذلك ابس الديبع فى « التمييز » ح ( ١٥٠٩ ) وأورده الذهبي فى « الميزان » الديبع فى « الميزان » من حديث سليمان بن عمرو النخعى عن أبان عن أنس مرفوعا،

قلت: وأبان بن أبى عباس ذكره النسائى فى « الضعفاء والمتروكين » رقم ( ٢١ ) وقال: « متروك الحديث » وقد اشتهر عن النسائى أنه قال: « لا يترك الرجل عندى حتى يجتمع الجميع على تركه » •

وعلة أخرى: سليمان بن عمرو أبو داود النخصى • قال فى « الميزان » عن يحيى: كان أكذب الناس • وقال البخارى: متروك رماه قتيبة واسحق بالكذب ، وقال يزيد بن هارون: لا يحل لأحد أن يروى عنه ، وقال ابن عدى سليمان بن عمرو النخعى: أجمعوا على أنه يضع الحديث •

لذلك ذكره الالباني في «ضعيف الجامع» (٢/٤) ح (١٩١٦) وقال : « موضوع » وقا له في « الضعيفة » (٢/٢٨) .

قلت: بعد القاء الضوء على هذا المصطلح وأهميته نرجع الى التصحيف الذى وقع في سند الحديث « من قرأ بالآيتين من آخر سورة البقرة في ليلة كفتاه » فنجده تصحيف لفظ وبصر واسناد ، حيث أن راوى الحديث هو الصحابي « أبو مسعود » صحف الى الصحابي « ابن مسعود » وهذا التصحيف موجود في :

ا - تفسير ابن كثير ( ٣٤٠/١ ) طبعة « دار احياء الكتب العربية » ولم يكن هذا نتيجة خطأ مطبعى لسببين : الأول : جميع طرق الحديث المذكورة في التفسير بها هذا التصحيف ، الثاني : جميع الطبعات التي تمكنت من الاطلاع عليها وقع بها هذا التصحيف ،

وان تعجب فعجب أن تصدر هذه الطبعة \_ التي ذكرتها \_ بعبارة تقول : « قوبلت هذه الطبعة على عدة نسخ خطية بدار الكتب المصرية وصححها نخبة من العلماء » •

قلت: ان صدقت هذه العبارة فقد أكدت أن هذا التصحيف وقدم في المخطوطات وانتقل الى المطبوعات • ويؤكد ذلك أن طبعة بيروت ١٤٠٦ ه ( ٢٤٨/١ ) وقع بها هذا التصحيف •

- ٢ ووقع هذا التصحيف للذين قامواً مشكورين بعمل فهرس أحاديث ابن كثير ص ( ٢٨٧ ) ممادل على أنهم نقلوا اسم الراوى من الاسانيد الموجودة في التفسير دون الرجوع الى أصولها •
- ۳ ووقع هذا التصحيف للصابوني في « صفوة التفاسيي » ( ۱۸۱/۱ ) •
- ٤ ووقع هذا التصحيف في « الدر المنثور » للسيوطي « باب الآيات من آخر سورة البقرة » •
- ٥ ووقع هذا التصحيف للسيوطى فى « الجامع الصغير » ونقله الشيخ الالباني فى « صحيح الجامع » ( ١١٠٣/٢ ) ح

## ( ٦٤٦٥ ) ولا أدرى لماذا لم يحقق هذا التصحيف .

قلت : وظهر لنا هذا التصحيف بفضل الله من تخريج الحديث والبحث في جميع طرق استاده : حيث أخرجه : أحمد ( ١١٨/٤ ) والبخاري ( ٣/٣) كتاب « فضائل القرآن » باب فضل البقرة ، وباب في كم يقرأ القرآن ، ومسلم ( ٢/٣٢١) باب فضل خواتيم سورة البقرة ، والترمذي ( ١٨٨/٨ - تحفية ) ح ( ١٣٦٩ ) . وأبو داود السجستاني (٤/٤٧٦ عون) ح (١٣٨٤) ٥(٧/١٩٢ بذل) ، وأبو داود الطيالسي ( ۲/ ۱۰ - منحة ) ح ( ۱۹۱۹ ) والدارمي ( ١/ ٣٤٩ ) والبيهقي في السنن ( ٣/ ٢٠ ) وابن ماجه ( ١/ ٢٥٥ ) ح ( ١٣٦٨ ) • وبالبحث في هذه الاصول جميعا تبين أن الحديث رواه الصحابي « أبو مسعود » وبذلك تحققنا من أنه صحف الى الصحابي « ابن مسعود » وحتى لا يتوهم البعض أنهما شخص واحد أو أن هذا أمر هين مع أن الفارق عظيم يتضح بالرجوع الى « تهذيب ، التهذيب » لابن حجر ( ٢٤٧/٧ ) حيث نجد أن الصحابي « أبا مسعود » : هو عقبة بن عمرو الانصارى الخزرجي أبو مسعود البدري صاحب النبي من شهد العقبة وذكره البخاري في « كتاب المغازى ، باب تسمية من سمى من أهل بدر في صحيحه ( ١٠/٣ )، روى عنه عبد الرحمن بن يزيد النخعي وعلقمة كما في هذا الحديث و آخرون • أما الصحابي « ابن مسعود » فبالرجوع الى « تهذيب » التهذيب » ( ٢٧/٦ ) : هو عبدالله بن مسعود الهذلي أبو عبد الرحمن من السابقين الأولين أسلم بمكة قديما ، وهاجر الهجرتين وشهد بدرا والمشاهد كلها • لازم النبي في حتى قال أخذت من في ( فم ) رسول الله بين سبعين سورة ، من هذا يتضح الفارق:

فأبو مسعود: هو عقبة بن عمرو من الانصار كنيته أبو مسعود .

بينما ابن مسعود: هو عبد الله بن مسعود من المهاجرين كنيته أبو عبد الرحمن •

بهذا نكون ألقينا الضوء على جميع أنواع التصحيف بطريقة

عملية ولم نقتصر فقط على التعريف النظرى • وقد قال على بن المدينى شيخ البخارى : « أشد التصحيف ما يقع فى الاسماء » لأنه لا يدخله القياس ولا قبله شيء يدل عليه ولا بعده • وبذلك تكون مجلة التوحيد قد حققت لعلم الحديث ركنيه : الركن الأول : علم الحديث رواية والثانى علم الحديث دراية • فعلم الحديث رواية : فائدته معرفة أحكام الشريعة وبيان القرآن الكريم والاقتداء بالنبي على حتى يفوز المؤمن بسعادة الدنيا والآخرة وينشر تحت باب « السنة » لشيخنا محمد على عبد الرحيم • وأما علم الحديث دراية : يبحث عن أحوال السند والمتن من حيث القبول فيعمل بالحديث ، أو الرد فلا يعمل به •

وبذلك تعرف درجة الحديث الصحيح أو الحسن أو الضعيف تحتباب « الدفاع عن السنة المطهرة » والله وحده من وراء القصد • على ابراهيم حشيش

## من أخبار الجماعة اشهار فرع للجماعة بقرية شبرا بلولة مركز منوف:

بتوفيق من الله عز وجل تم اشهار فرع لجماعة أنصار السنة المحمدية بقرية شبرا بلولة مركز منوف محافظة المنوفية وذلك تحت رقم ١٩٨٤ بتاريخ ١٩٨٨/١/٣١ وتم تشكيل مجلس ادارته من الاخوة:

الرئيس: عبد المحسن حسيني الجندي .

السكرتير: مشحوت جابر قطب ٠

أمين الصندوق: محمود محمد خلف الله ٠

الأعضاء: جمال مشحوت جابر \_ أحمد محمد عبد الحميد عطوة \_ محمد محمود خلف الله \_ محمد مشحوت جابر .

والمركز العام للجماعة يدعو الله تعالى أن يوفق القائمين على هذا الفرع الجديد \_ وجميع فروع الجماعة \_ للدعوة الى الله على بصيرة طبقا للكتاب والسنة ومنهج السلف الصالح .

## في هــذا المـدد

| لمـة التحريـر                | رئيـس التحـرير             | 1   |
|------------------------------|----------------------------|-----|
| ندات قرآن                    | الأستاذ بخارى أحمد عبده    | 2   |
| اب السنة                     | فضيلة الشيخ محمد عالى      |     |
|                              | عبد الرحيم                 | 17  |
| اب الفتاوى                   | فضيلة الشيخ محمد على       |     |
|                              | عبد الرحيم                 | 14  |
| ذا بعد رمضان ؟               | الأستاذ على حفني ابراهيم   | 40  |
| ذکرات برهانی به سابق.        | برهاني سابق                | YA  |
| نبيهات على « صفوة التفاسير » | فضيلة الشيخ محمد بن جميل   |     |
|                              | زيدو                       | 41  |
| عاء غير الله                 | فضيلة الشيخ عبد اللطيف     |     |
|                              | محمد بدر                   | 40  |
| فيائر النجاح                 | فضيلة الشيخ أحمد محمود     |     |
|                              | کریمـه                     | 2 . |
| ــول المــراودة والهــم      | الأستاذ أحمد طه نصر        | 24  |
| وحى الى عبدده                | الأستاذ عبدالسلام البسيوني | 21  |
| قاء لله وحده                 | التحـــرير                 | 0 + |
| ياع عن السينة المطهرة        | الأستاذ على ابراهيم حشيش   | 01  |
| ن أخبار الجماعة              | الدهــرير                  | 70  |
|                              |                            |     |

قيمة الاشتراك السنوى للنسخة الواحدة من مجلة التوحيد في مصر : ٢٦٠ قرشا في مصر : ما يساوى قيمة ١٢ عددا من أعداد المجلة وترسال جميع الشيكات والحوالات الخاصة بالاشتراكات باسم (مجلة التوحيد) •

#### Upload by: altawhedmag.com

#### هذه المجلة تصدرها:

## جه جماعة أنصار السنة المحمدية هه تاست علم ١٣٤٥ هـ ١٩٢٦ م ومن أهدافها:

- ا \_ الدعوة الى التوحيد الخالص المطهر من جميع الشوائب و والى حب الله تعالى حبا صحيحا صادقا يتمثل في طاعت وتقواه ، وحب رسول الله صلى الله عليه وسلم حب صحيحها صادقا يتمثل في الاقتداء به واتخاذه أسوة حسنة .
- الدعوة الى أخذ الدين من نبعيه الصافيين القرآن والسنة الصحيحة ومجانبة البدع والخرافات ومحدثات الأمور •
- ٣ \_ الدعوة الى ربط الدنيا بالدين بأوثق رباط عقيدة وعملا وخلقا ٠
- الدعوة الى اقامـة المجتمع المسلم والحكم بما أنزل الله فكل مشرع غيره \_ فى أى شأن من شئون الحياة \_ معتد عليه سبحانه ، منازع اياه فى حقوقه .

تلقى بدار المركز العام للجماعة محاضرات دينيه مساء الأحد والأربعاء من كل أسبوع .

الشن ٢٠ قرشا

رقم الايداع ١٩٧٥ / ١٩٧٥