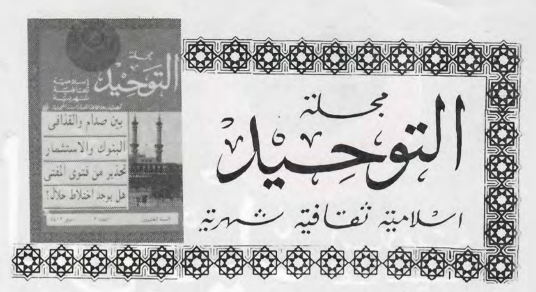


Upload by: altawhedmag.com



تصددها: جماعتمان السنة المحمدية تأسست عام ١٣٤٥ هر - ١٩٢٦ و رئيس التحديد: المحدوث هي المحد

صاحبة الامتياز:

جماعة الفكر المستنى المحين - المركز العام جالقاهمة العمام القاهمة المركز العام جالقاهمة المركز العام جالقاهمة المركز المرك

عن (السيخة

العودية ٣ ريالات الخليج العربي ٤٠٠ فلساً -الكويت ٣٠٠ فلس المغرب ثلاثة أباع لدولار الأردن ٣٠٠ فلس السودات ٦٠ قرشاً مصرياً العراق ٥٠٠ فلس مصر ٥٥ قرشاً دول أوربا وأمري ه وباقى دول أفريفيا وآسيا ما يوازى دولاراً أمريكيا

Upload by: altawhedmag.com

# كلمة التحرير

### بين صدام والقذافي

الحمد لله، والصلاة والسلام على رسول الله - وبعد:

فإننا حينما نزن الأمور بموازين مختلفة نقع في خطأ عظيم حيث تصدر أحكامنا متنافرة في قضايا متشابهة. والذي يوقعنا في هذا الخطأ هو الهوى حيث يميل بنا في أوضاعنا وتوجهاتنا السياسية فيجعلنا في كثير من الأحيان نصدرأحكامنا على ضوء تلك التوجهات. وقد يصل بنا ذلك إلى أن نصبح كالذين استباحوا دم الحسين رضى الله عنه ثم بعد ذلك يسألون عن حكم دم البرغوث وهل ينجس الثوب أم لا.

ولأننا سياسيا نكره صدام حسين حاكم العراق حكمنا عليه بالكفر لأنه كتب بعض آيات من سورة الإخلاص على الدينار العراقي هكذا (بسم الله .. الله الصمد .. لم يلد ولم يولد) ولم يكمل الآيات. وكان تعليق بعد صحفنا أن (هذا دليل جديد على جرائم صدام التي وصلت إلى حد الكفر). وتبارى علماء الدين في كتابة المقالات ليثبتوا إن كان صدام كافرا أو ليس كافرا لكتابته بعض الآيات دون البعض الآخر وليبينوا حكم كتابة الآيات القرآنية على النقود هل هو حلال أم حرام.

فعلنا ذلك لأننا نكره صدام العراق، وأغمضنا أبصارنا وبصائرنا عما هو أبشع مما فعله حاكم العراق .. ذلك لأنه صدر من حاكم تربطنا به علاقة سياسية حسنة لا يجوز لأحد أن يعكر صفوها ولو كان سكوتنا عن أخطائه على حساب الإسلام.

وقبل أن أواصل حديثى أركز على مسألة مهمة وهي أننى أرجو ألا يفهم كلامي هذا على أنه دفاع عن حاكم العراق فقد كان الواجب أن يحاكم

محاكمة إسلامية عادلة على ما ارتكبه من جرائم فى حق شعبه وشعب الكويت وما فعله من انتهاك الحرمات وسلب الأموال وتدمير مصادر الثروة مما يضع صداما هذا فى صفوف أعتى المجرمين.

أعود إلى الموضوع فأقول إن حاكما أخر من حكام المسلمين هو القذافي أجرى معه بعض علماء الدين حوارا طبع في كتيب بعنوان (حوار الثائر المسلم معمر القذافي مع بعض علماء الدين) وهو من منشورات ما يسمى بجمعية الدعوة الإسلامية العالمية بطرابلس – الجماهيرية العربية الليبية الشعبية الإشتراكية (هكذا يسمون ليبيا حاليا وأحيانا يضعون كلمة "العظمى" بعد هذا الاسم الطويل) وبالطبع لأن علاقتنا السياسية بليبيا طيبة ولا غبار عليها فقد تم توزيع هذا الكتيب بأعداد لا حصر لها بجناح ليبيا في معرض عليها فقد تم توزيع هذا الكتيب بأعداد لا حصر لها بجناح ليبيا في معرض الكتاب الدولي. وأستطيع أن أقدم للإخوة القراء بعض نماذج مما ورد فيه:

### ١ - الطعن ني صميح البخاري وصميح مسلم

في حوار العلماء مع القذافي أخبروه أن المسلمين قد اتفقوا على صحيحي البخاري ومسلم باعتبارهما أصح الكتب فكان رده بالنص الآتى: (هل هناك أحد تأكد أن هذا الكتاب هو فعلا كتاب البخاري ومسلم، وأن الحديث الذي فيه هو حديث قاله الرسول؟ وإلا فهناك شيء وهو أن هذا مطبوع في أي مطبعة ويستطيع أي شخص أن يدس فيه أي كلام يريده، أو يضع فيه أية أحاديث من عنده أو أية أقاويل يراها تؤيد موقفه) ص ٣ من الكتيب.

وهكذا يطعن القذافي في أصبح كتابين بعد كتاب الله عز وجل. ولا يمكن للمسلم أن يعبد الله تعالى عبادة صحيحة إلا بعد وقوفه على ما صبح عن رسول الله على شأن هذه العبادات مما أوردته كتب السنة وعلى رأسها صحيح البخاري وصحيح مسلم. بمعنى أن الله تعالى حينما أمر المسلمين بإقامة الصلاة لم يذكر لنا في القرآن تفاصيل أعمال الصلاة إنما السنة هي التي بينت كم صلاة نصليها في اليوم والليلة، وكم ركعة في كل صلاة، وتفصيل أعمال الركعة الواحدة من قيام وركوع وسجود.... الخ. وهكذا في كل العبادات وغير ذلك كثير مما لا يستطيع المرء أن يلتزم بدينه التزاما كاملا

إلا بعد معرفة ما جاء به رسول الله على مما هو مدون في كتب السنة وعلى رأسها صحيح البخاري وصحيح مسلم اللذان يشكك فيهما القذافي...!

#### ٢ - تعريف الأحاديث وعدم نهمها:

تحت عنوان "تناقض الأحاديث" يقول القذافي (سأذكر لكم على سبيل المثال عددا من الأحاديث المتناقضة التي ستدخل نوعا من الشك عند كل شخص منكم، وسوف تدركون فعلا أن الحديث ينبغي الوقوف دونه لأنه يدخل الشك، فمثلا قول رسول عليه «عائشة ناقصة عقل ودين» ثم قوله «خذوا نصف دينكم من فم عائشة» ما هذا التناقض، هل الرسول قال هذا الكلام؟ فالرسول إذا تكلم إنما يقول كلاما صحيحا ومنطقيا ... الخ) ص ، ٧ من الكتيب.

وظل القذافي يشرح لعلماء الدين ويهذي بكلام يدل على الجهل التام حيث بين أن سبب هذا التناقض – كما يقول – الفتنة الكبرى وانقسام المسلمين إلى قسمين: قسم مع عائشة وقسم مع على، والمتعاطفون مع كل فريق لابد أن يأتوا بأحاديث ينسبونها لرسول الله على ويشككون بها في موقف الفريق الأخر. ولو كان عنده أدنى اطلاع على كتب السنة لعلم أن هذين الحديثين لم يذكرا بهذا النص الذي أورده. فالحديث الذي ينص على أن النساء ناقصات عقل ودين حديث صحيح ولم يخص عائشة بالذات. بالإضافة لهذا فقد فسره الرسول على بن نقصان الدين لأنها لا تصلى أيام الحيض ونقصان العقل لأن الله تعالى جعل شهادة المرأة نصف شهادة الرجل في قوله تعالى (واستشهدوا شهيدين من رجالكم فإن لم يكونا رجلين فرجل وامرأتان ممن ترضون من الشهداء أن تضل إحداهما فتذكر إحداهما الأخرى) ولا يتسع المجال لشرح ذلك بالتفصيل غير أني أقول إن وصف رسول الله على المرأة ولا بأنها ناقصة عقل ودين بهذا المعنى الذي بينه لا يعتبر عيبا في المرأة ولا بأنها ناقصة عقل ودين بهذا المعنى الذي بينه لا يعتبر عيبا في المرأة ولا بأنها ناقصة عقل ودين بهذا المعنى الذي بينه لا يعتبر عيبا في المرأة ولا

أما حديث: «خذوا نصف دينكم من فم عائشة» فهو بغير هذا النص وهو المحديث ليس صحيحا. هكذا قال علماء الجرح والتعديل.

#### ٣ - تشبيه المديث بالتوراة والإنميل في التمريف.

يقول القذافي في صفحة ١٤، ١٥ من هذا الكتيب (إن التوراة والإنجيل التي أمامنا مزورة تم التلاعب بهما . كيف تم؟ تماما مثل الحديث الشريف) وأخذ يشرح كيف دونت الأناجيل بعد أن انتهى زمن عيسى بسنين طويلة وكل إنجيل مختلف عن الآخر، وقارن ذلك بجمع الأحاديث فقال (في القرن الثاني بعد موت النبي علية وبعد سنين طويلة قالوا اجمعوا الحديث الذي قاله النبي ....) إلى أن قال (ولا يوجد أحد عاش مائتي سنة حتى يكتب لنا الحديث الصحيح، لا يوجد أحد عاصر النبي في تلك الفترة عندما بدأوا جمع الحديث... الخ).

#### \$ - تعكيم الهوى بدلا من الالتزام بالمديث،

فى صفحة ١٩ من هذا الكتيب وتحت عنوان (لا دليل على صحة الأحاديث) يقول القذافى (نحن مسلمون وأحرار، وكل من يعجبه حديث يطبقه فى حياته) وأخذ يشرح نظريته التى تقول إنه يحفظ بعض عبارات يقتنع بها على أنها أحاديث وربما عمل بها فى حياته ولكنه لا يستطيع أن يخاطب بها غيره حتى لو كان هذا الغير ابنه أو أقرب الناس إليه. إلى أن قال: (فالذى كان عندنا قبل الآية وهو: «اتق شر من أحسنت إليه» أعمل حسنة الشخص ثم يكافئنى بالشر بعد ذلك.. أرى أن هذه المقولة فى محلها سواء قالها الرسول أو لم يقلها..)

وهكذا يتم تحكيم الهوى دون النظر إلى صحة ما يعمل به أو يعتقده. المهم أن يكون كل إنسان لديه الحرية الكاملة في أن يأخذ أو يترك ما يسمعه أو يعلمه من أقاويل تنسب إلى رسول الله على سواء كانت صحيحة أو مكذوبة..! فالمبدأ الذي وضعه القذافي كما جاء في صفحة ١٨ من هذا الكتيب (لا يوجد من يفرض علينا الحديث) ونسى أن القرآن الذي يؤكد القذافي أنه لا يؤمن إلا به يقول فيه ربنا عز وجل «وما أتاكم الرسول فخذوه وما نهاكم عنه فانتهوا»، «من يطع الرسول فقد أطاع الله»، «فليحذر الذين يخالفون عن أمره أن تصيبهم فتنة أو يصيبهم عذاب أليم» وغير ذلك كثير جدا في كتاب الله تعالى.

#### ٥ - الشريعة الإسلامية مذهب وضعى!

وتأتى الطامة الكبرى في صفحة ٢٢ ، ٢٣ من هذا الكتيب تحت عنوان (القرآن هو كتاب الدين) حيث يقول القذافي (الكتاب الخاص بالدين هو القرآن فقط، أما ما عداه من أشياء أخرى فليست كتب دين، بل اجتهادات لتكييف حياة الإنسان المعاصر في كل عصر، لهذا تعتبر الشريعة الإسلامية مذهبا فقهيا وضعيا شأنه شأن القانون الروماني أو قانون نابلين، وكل القوانين الأخرى التي وضعها الفقهاء الفرنسيون أمر الطليان أو المسلمون…) إلى أن قال عن كتابه الذي دون فيه فلسفته: (فأنا عملت الكتاب الأخصر، ويمكن أن يأتي شخص ساذج ويطعن في الكتاب الأخضر باسم الدين، وما علم أن طعنه هذا في الكتاب الأخضر إنما يعني تحويله إلى كتاب آخر أحمر أو أصفر أو غير ذلك. لنفرض أنك طعنت في الكتاب الأخضر باسم الدين فوافقتك ومزقناه ورميناه فماذا يبقي؟ يبقى فراغ في المذهب الاقتصادي وفي المذهب السياسي لا يجد من يحله…)

ولعل الكتاب الأحمر الذي يلوح به القذافي لمن يعترضون على كتابه الأخضر يشير إلى سفك دماء المعترضين. فهذا فهم وارد وإن كان المعنى في بطن الشاعر كما يقولون.

وأعود فأقول للذين أقاموا الدنيا وأقعدوها على صفحات الجرائد لأن حاكم العراق كتب بعض الآيات على دنانيره دون أن يكملها.. لو كانت العلاقة مع صدام طيبة ربما أثنيتم عليه لأنه يكتب آيات القرآن على دنانيره..! هكذا فعلنا مع القذافي، أيام كان العلاقة معه سيئة أو مقطوعة هاجمتم كتابه الأخضر، فلما تحسنت العلاقة السياسية معه تركتم هذا الكتيب الخبيث يوزع بأعداد لا حصر لها بجناح ليبيا في معرض الكتاب الدولي.. علما بأننا لو قسنا الأمور بمقياس صحيح لأرسلنا إلى القذافي ليستتاب وإلا حكمنا بكفره إن لم يتب. ولكنها السياسة التي تفرق في المسألة الواحدة بين صدام والقذافي.

وصلى الله وسلم وبارك على نبينا محمد وعلى آله وصحبه.

رئيس التحرير

# باب السُّنَّة

يقدمه: فضيلة الشيخ محمد على عبد الرحيم

## صحوة إسلامية في ظل السنة المطهرة

فى حديث السبعة الذين يظلهم الله يوم القيامة فى ظله، يوم لا ظل إلا ظله (وشاب نشأ فى طاعة الله تعالى)

تدب فى الشباب فى هذه الأيام حياة لم تعهد فيه من قبل، حياة كلها خير وبركة ويمن وسعادة، تبشرنا بجيل نافع لدينه ووطنه، جيل فتى سينفض حياة الذلة والهوان، حياة الدعة والترف والرخاوة، ويدرع بالعزم والصبر والتخشن، ويحيا حياة الرجال العاملين المخلصين.

وما خلق الرجل للزينة، وصرف الأوقات في السمر والشهوات، والانغماس في الملذات، واقتناص الفرص للشهوات، بل خلق للخلافة في الأرض يعمرها، وللأعمال النافعة من فلاحة أرض يجيد إصلاحها واستثمارها، فيجنى منها أطيب الثمرات، والرغبة في تبادل المنافع، مع طرح الهوى والجور والغش والخديعة، ومن علم نافع يسخر به ما خلق الله في الأرض والماء والهواء، ويستثمره لخير الأفراد والجماعات، ويعرف به ما لله من حق، وما للعباد من حق، وخلق للنودعن الدين والأهل والعشيرة والوطن، فلن تحيا أمة حياة سعيدة، ولن يستقيم لها أمر إلا إذا أمنت في دارها، وشعرت بقوة تدفع عنها طغيان المعتدين، واعتداء الطاغين، ولن تحيا أمة حياة سعيدة إلا إذا فهم الناس حقوقهم وحقوق غيرهم، وشعر الفرد بحق الجماعة عليه، وشعرت الجماعة بحق الفرد عليها، وتوزعت الأعمال بين الأفراد والطوائف، وأجاد كل

واحد ما يسر له، وشعر الجميع بضرورة التعاون، ووجدت صفات الرحمة والرفق والعطف على المحتاج، وصفات الإنصاف والاعتراف بالفضل لمن هم أهله، وتوارت صفات الحسد والحقد والأثرة، والتهجم على الناس بالباطل، وصفات الخديعة والغرور بالنفس. إذ ذاك توجد أمة متحدة، أمة عزيزة تلبس ثوب الجد والوقار والكرامة، وتعيش عيشة حسنة رغيدة، وعيشة روحية طيبة، يحترمها الصديق، ويخشى بأسها العدو.

هذه الحياة السعيدة النافعة تتطلب إعدادا جسميا، وإعدادا خلقيا، وإعدادا خلقيا، وإعدادا علميا. وليس أدل على تطلع الشباب إلى الحياة البعيدة عما حرم الله من إقبال الشباب على التعليم الديني، وطرح اللهو والمجون، وعلى إحياء أثار الأسلاف ومجد الآباء، ومصمم على أن يحيا حياة الرجال العاملين المخلصين.

ونختم هذه الكلمة بكلمة سيد الشجعان (خالد بن الوليد رضى الله عنه) حيث قال (لقد شهدت مائة زحف أو زهاها، وما في بدني موضع شبر إلا وفيه ضربة سيف، أو رمية بسهم، وها أنا أموت على فراشى حتف أنفى كما يموت البعير. فلا نامت أعين الجبناء. وما من عمل أرجى من لا إله إلا الله)

#### محمد على عبد الرحيم

عن أبى هريرة رضى الله عنه عن النبى على قال «اشترى رجل من رجل عقارا فوجد الذى اشترى العقار فى عقاره جرة فيها ذهب، فقال له الذى اشترى العقار: خذ ذهبك، إنما اشتريت منك الأرض ولم أشتر الذهب. وقال الذى له الأرض: إنما بعتك الأرض وما فيها، فتحاكما إلى رجل فقال الذى تحاكما إليه: ألكما ولد؟ قال أحدهما: لى غلام، وقال الآخر: لى جارية. قال: أنكحا الغلام الجارية، رأنفقا على أنفسهما منه فتصدقا» رواه البخارى ومسلم.

# البنوك والاستثمار

بقلم: الأستاذ الدكتور على السالوس

نوهنا في العدد الماضي من مجلة التوحيد (المحرم ١٤١٢) في كلمة التحرير إلى أن مجلة الأزهر التي يصدرها مجمع البحوث الإسلامية قد أصدرت كتيبا بعنوان (البنوك والاستثمار للأستاذ الدكتور على السالوس) ترد فيه على فتاوى المفتى التي أصر عليها في بحثه الأخير حول فوائد البنوك. وقد وعدنا أن ننشر هذا الرد على حلقات إن وفقنا الله لذلك، وها نحن نوفي بوعدنا حيث نقدم الحلقة الأولى من هذا الكتيب ونسال الله عز وجل التوفيق

أحمد فهمى

مقدمة كتاب البنوك والاستنمار،

الحمد لله رب العالمين، والصلاة والسلام على خاتم المرسلين سيدنا محمد، وعلى أله وأصحابه أجمعين.

أما بعد: فقد اطلعت على دراسة لأحد الكتاب (۱) حول البنوك وأعمالها، وموقف الشرع منها، خلص فيها إلى إباحة أعمال البنوك ومعاملاتها في العالم كله ما دامت إيداعاتها تتم بنية الاستثمار.

ومع كثرة ما كتبت حول البنوك وأعمالها، وعلى كثرة الواجبات وضيق الأوقات، كتبت هذه الدراسة الموجزة لإيضاح هذا الأمر، وبيان أعمال البنوك، وموقفها من الاستثمار.

ونسأل الله عز وجل أن يجنبنا الزلل في القول والعمل ويجعل أعمالنا خالصة لوجهه الكريم.

المؤلف

(١) المقصود بعبارة (أحد الكتاب) هو المفتى حيث راجعنا النصوص التي يناقشها ويفندها فاتضح أنها النصوص التي أوردها المفتى (التوحيد)

1

#### مصادر الشريعة الإسلامية

الحديث عن البنوك بدأ في النصف الثاني من دراسة الكاتب أما النصف الأول فكان عن الشريعة الإسلامية ومصادرها، والمعاملات في الإسلام... إلخ، نسأل الله – عز وجل – أن يجنبنا الزلل في القول والعمل، وأن يجعل أقوالنا وأعمالنا خالصة لوجهه الكريم.

#### السنة الطهرة:

١ - في حديث الكاتب عن السنة النبوية المطهرة (ص ١٧: ٢٢) بين حجيتها وقال:

«السنة وحى من الله - تعالى - كالقرآن، إلا أن القرأن وحى من الله - تعالى - بمعانيها، تعالى - بالفاظه ومعانيه، أما السنة فهى وحى من الله - تعالى - بمعانيها، أما ألفاظها فمن رسول الله على .

والسنة النبوية أصل من أصول الدين، وحجة على جميع المكلفين، متى نقلت إلينا بسند صحيح يفيد القطع، أو الظن الراجح. وتأتى في المرتبة بعد القرآن الكريم في حجيتها، وفي وجوب العمل بها، وعلى هذا أجمع العلماء».

وذَكر من النصوص ما يؤيد هذا وقال: «فهذه النصوص تدل دلالة واضحة على أن السنة النبوية كالقرآن الكريم في وجوب اتباع ما اشتملت عليه من أحكام، وأن من خالفها فقد خالف أمر الله تعالى... وعصى شريعته».

#### الإجماع:

٢ - في حديثة عن (الإجماع) (من ٢٣: ٢٧) ذكر أنه المصدر الثالث من مصادر التشريع الإسلامي، أي بعد الكتاب والسنة، وأثبت أنه حجة تحرم مخالفته. وضرب بعض الأمثلة.

وأستأذنك - يا سيادة الكاتب - في إضافة أمثلة أخرى لما هو من (الإجماع) الذي تحرم مخالفته:

أ - الإجماع على أن "كل قرض شرط فيه الزيادة فهو من الربا المحرم". (انظر نقل هذا الإجماع وبيانه بالتفصيل في كتابي: حكم ودائع البنوك وشهادات الاستثمار في الفقه الإسلامي ص٢٦: ٣٢). ب - الإجماع على أن المضارب لا يضمن رأس المال، أو شيئا من الخسارة.

ج - وأن الربح يقسم بنسبة شائعة متفق عليها.

(راجع المضاربة الشرعية في كتابي: أجرؤكم على الفتيا أجرؤكم على النارص ١٠٥ : ١١٧، واقرأ ثبوت ما سبق بالسنة والإجماع، ومخالفة الشيخ عبد الوهاب خلاف – رحمه الله – وسبب خطئه).

#### الصالح الرطة.

٣ - في بيان (المصالح المرسلة) ذكر من شروطها (ص٣٦) أن لا يعارض التشريع لهذه المصلحة حكما ثبت بالنص أو الإجماع.

وهذا يعنى: عدم جواز الاحتجاج بالمصالح المهدرة الملغاة التى تتعارض مع (نص) أو (إجماع)، ولهذا كان من الخطأ ما يردده بعض الناس: «حيثما كانت المصلحة فثم شرع الله» وبهذا القول اجترئ على النصوص والإجماع، ولذا يجب أن يغير ليصبح: «حيثما كان شرع الله فثم المصلحة».

#### قول الصحابي:

٤ - في حديثك أخى الكاتب - عن قول الصحابي (٤٤: ٥٥) قلت:

«قول الصحابي في أمر لا مجال للرأى والاجتهاد فيه، يعد حجة، ويعطى حكم الحديث المرفوع إلى النبي على لأن الصحابي ليس معقولاً أن يتحدث في أمر شرعي لا مجال للرأى فيه من عند نفسه، وإنها المعقول أنه: إذا تحدث عن شيء من ذلك، يكون قد سمعه من النبي - على ...

وأيضا قول الصخابى الذى لم يعرف له مخالف من الصحابة يكون حجة؛ لأن عدم إنكار الصحابة لهذا القول، مع قرب عهدهم بالرسول على وفهمهم لأسرار التشريع، دليل على صحة هذا القول الصادر عن أحد الصحابة».

ثم تحدثت عن اختلاف الصحابة في المسائل الاجتهادية، وقلت: «الرأى الذي تطمئن إليه النفس أن قول الصحابي في أمر اجتهادي، لم تتفق فيه كلمة الصحابة، ليس بحجة، ولكن يجب علينا أن نأخذ بما يترجح لدينا من أقوالهم جميعا، فإن مخالفة أقوالهم جميعا لا تصح ولا تليق».

وذكرت بعض الأمثلة، وأحب أن أضيف ما قاله على بن أبى طالب - رضى الله عنه: «لا ضمان على من شورك في الربح».

وقوله في المضاربة: «الوضيعة على المال، والربح على ما اصطلحوا عليه». وقول حكيم بن حزام بضمان عامل المضاربة إن خالف الشروط.

(انظر: إرواء الغليل للشيخ الألباني ٥/ ٢٩٣). وما قاله على - كرم الله وجهه - بينت ثبوته بالسنة والإجماع، ثم هو قول صحابي لم يعرف له مخالف، فكيف نجد من ينادي بمخالفته في عصرنا؟

#### المسرف

ه - في حديثك - أخى الكاتب - عن العرف (٣٧: ٣٨) ذكرت قول العلماء:

«المعروف عرفا كالمشروط شرطا».

وذكرت قول بعضهم: «الأحكام المبينة على (العرف) تتغير بتغيره زمانا ومكانا؛ لأن الفرع يتغير بتغير أصله، ولهذا يقول الفقهاء - في مثل هذا الاختلاف -: إنه اختلاف عصر وزمان، لا اختلاف حجة وبرهان».

ونلاحظ هنا: أن رد القرض مع زيادة لا تكون من باب حسن القضاء إذا كانت بشرط أو عرف، وإنما تعتبر من الربا المحرم، وأن الفرع لا يتغير ما دام الأصل لم يتغير. فما ينبني على النص والإجماع غير قابل للتغير.

#### وجوب الالتزام بالصادر

سيادة الكاتب:

هذا بعض ما جاء في حديثك عن مصادر الشريعة الإسلامية، وما جاء في كتابك بعد هذا - متفقا مع هذه المصادر - فهو - إن شاء الله تعالى - من الحق الذي لا يجوز لأحد أن يحيد عنه.

وإذا جاء ما يتعارض مع شيء من هذه المصادر فبيان التعارض يعتبر كافيا لترجع إلى الحق – إن شاء الله عز وجل – لأنك إن لم ترجع فقد أصدرت أنت الحكم على نفسك.

أ. د. على السالوس

يتبع إن شاء الله

# باب الفتاوي

تجيب عن هذه الاستفتاءات لجنة من: محمد صفوت نور الدين – صفوت الشوادفي جمال المراكبي

س\: رمضان هاشم إبراهيم من معصرة صاوى - طامية الفيوم يسال عن:

\* حكم التصرف في الوديعة (الأمانة) بدون علم صاحبها.

\* حكم بيع الدخان طاعة لأبيه.

ج\: وجواب السؤال الأول: أن الانتفاع بالأمانة التي أودعها صاحبها عند غيره ليحفظها له لا يجوز إلا بإذن صاحب الوديعة أو التأكد من رضاه عن ذلك؛ وقد سئل ابن تيمية رحمه الله عن الاقتراض من الوديعة بلا إذن صاحبها. فأجاب: «وأما الاقتراض من مال المودع، فإن علم المودع (بفتح الدال) علماً اطمأن إليه قلبه أن صاحب المال راض بذلك فلا بأس. وهذا إنما يعرف من رجل اختبرته خبرة تامة، وعلمت منزلتك عنده كما نقل مثل ذلك عن غير واحد، وكما كان النبي علية يفعل في بعض بيوت أصحابه. ومتى وقع في ذلك شك لم يجز الاقتراض» (۱)

وقال في منهاج المسلم «لا يجوز للمودع عنده أن ينتفع بالوديعة بأي وجه من وجوه النفع إلا بإذن صاحبها ورضاه» (٢) والله أعلم.

وأما جواب السؤال الثانى: فمعلوم أنه لا طاعة لمخلوق في معصية الخالق فإذا علم أن تعاطى الدخان حرام لأنه من الخبائث، فكذلك بيعه وشراؤه لأنه من التعاون على الإثم والعدوان الذي حرمه الله. ومع هذا فإنه تجب المصاحبة بالمعروف للوالدين لقوله تعالى «وصاحبهما في الدنيا معروفا» وبهذا يعلم أنه لا يجوز للسائل بيع الدخان طاعة لأبيه، ويجب عليه المصاحبة بالمعروف وحسن المعاملة. والله أعلم.

<sup>(</sup>١) مجموع الفتاري ٢٠ / ٢٩٤ (٢) منهاج المسلم ص ٤٤٠

س ٢ : ع. ح من قويسنا يسال عن:

\* حكم الأكل من الذبائح التي تذبح في ٢٧ رجب ، ١٢ ربيع الأول وعيد الأضحى.

\* الصلاة في عنابر الشركة جماعة مع وجود مسجد بالشركة.

جـY: إن الأضحية سنة مؤكدة يسن الأكل منها والإهداء والصدتة. وأما تخصيص السابع والعشرين من رجب أو الثاني عشر من ربيع الأرل بالذبح فبدعة منكرة، لأنه لم يثبت فيها شيء يدل على فضيلتها أو مشروعية تخصيصها بالذبائح. ومع هذا فإن هذه الذبائح في ذاتها صحيحة مادامت مستوفية لشروط الذبح الشرعي، والله أعلم.

وأما الصلاة في عنابر الشركة؛ فمن المعلوم أن سنة رسول الله على أداء الصلاة جماعة في المسجد، وقد هم على أن يحرق على المتخلفين عنها بيوتهم بالنار، وثبت عنه أنه لم يأذن للأعمى بالصلاة في بيته ما دام يسمع النداء، وبذلك يعلم وجوب الصلاة جماعة في المسجد إذا لم يكن هناك عذر يمنع من ذلك. والله أعلم.

س٣: أ. ع. م من الغربية يسال عن: حد اللواط، وهل يجب على من تاب؟ جـ٣: أن اللواط – وهو إتيان الرجل للرجل بدلاً من النساء حرام بنص الكتاب والسنة وإجماع أهل العلم، وهو من الكبائر.

وأما حد اللواط: فقال مالك والشافعى (فى أحد القولين) وأحمد فى
رواية: حده الرجم بكل حال سواء كان بكراً أو ثيباً. وقال الشافعى (فى
القول الآخر) وأحمد فى الرواية الأخرى: حده حد الزنى. وقال أبو
حنيفة: يعزر فى أول مرة، فإن تكرر منه قتل. قال ابن هبيرة (۱):
والصحيح عندى أنه يرجم بكراً كان أو ثيباً؛ فإن الله سبحانه وتعالى
شرع فيه الرجم بقوله: «ليرسل عليهم حجارة من طين» أهـ وأقول: لا
يثبت اللواط إلا بإقرار فاعله أو أربعة شهود عدول من الرجال؛ ولا يجب
على مرتكب الحد أن يقر بمعصيته عند الحاكم أو القاضى، بل ولا
يستحب بل ينبغى له أن يتوب سراً فيما بينه وبين الله ما دام أن الله قد
ستر عليه والله أعلم.

(١) راجع الإفصاح ٢ / ٢٢٨

س٤: يسال محمد سعيد محمد على فريح. سرياقوس - قليوبية: قبر «سلطان أبو على الدين» في سريا قوس هل هو من الصحابة؟

جـ٤: ليس هذا الميت المذكور من الصحابة والله أعلم.

وينبغى أن تعلم أن الأحياء لا ينتفعون من الأموات بشىء مطلقاً اللهم إلا بالاقتداء بهم إن كانوا صالحين. أما الأموات فإنهم ينتفعون بدعاء الأحياء لهم واستغفارهم والصدقة عليهم وسائر أعمال البرعدا الصلاة وقراءة القرآن على خلاف بين أهل العلم. والله أعلم

سه: يسأل طارق عبد الحميد أحمد - المنوفية - الباجور عن اعتكاف النساء. ومبطلاته، وهل هو في المنزل أو في المسجد؟

جه: الاعتكاف سنة مؤكدة، في حق الرجال والنساء، وهو لزوم المسجد لطاعة الله تعالى فيه، ولا يجب إلا بالنذر ، وقد اعتكف نساء النبى على معه. ولا يجوز الاعتكاف في المنزل، لأن من شروط الاعتكاف أن يكون في المسجد، ويصبح من المرأة في كل مسجد، ولا يصبح من الرجل إلا في مسجد تقام فيه الجماعة.

ويبطل الاعتكاف بالخروج من المسجد لغير حاجة وبمباشرة النساء «ولا تباشروهن وأنتم عاكفون في المساجد»،

سرآ: يسأل حربى عبد السلام محمد - سوهاج: هل كانت الطرق الصوفية على عهد النبي على الخلفاء الراشدين أم أنها طرق مبتدعة؟

جـ٣: لم يكن على عهد رسول الله على والخلفاء الراشدين سوى طريقة واحدة، حث النبى على عليها فقال: «إنه من يعش منكم بعدى فسيرى اختلافا كثيراً فعليكم بسنتى وسنة الخلفاء الراشدين المهديين من بعدى عضوا عليها بالنواجذ وإياكم ومحدثات الأمور فإن كل محدثة بدعة».

وهذه هى الطريقة التى عليها أهل السنة والجماعة، يقتدون فيها بالصحابة والسلف الصالح، وهى ظاهرة واضحة «لا تزال طائفة من أمتى ظاهرين على أمر الله، لا يضرهم من خالفهم حتى يأتى أمر الله وهم على ذلك».

س٧: يسأل جمال على محمد حافظ - بولين - كفر الدوار عن حكم البقشيش الذي يعطى للعمال في محال الأكل والشرب - الكافتريا.

ج٧: البقشيش الذي يأخذه العامل حلال، ولكن لا يحل للعامل أن يطلبه أو يفرضه على الزبون، لأنه يدخل في حكم الهبة أو العطية والله أعلم.

س٨: يسأل وليد كرم يوسف - كوم حمادة - بحيرة: هل يتناكح أهل الجنة، وهل ينزل المنى من الرجال؟

ج ٨: نعم يتناكع أهل الجنة، فينكح الرجل زوجه أو زوجاته من أهل الدنيا إن كانت من أهل الجنة، وينكح الحور العين. قال تعالى: « وزوجناهم بحور عين» «لم يطمثهن إنس قبلهم ولا جان» «وحور عين كأمثال اللؤلؤ المكنون جزاء بما كانوا يعملون» «إنا أنشأناهن إنشاءً، فجعلناهن أبكاراً، عرباً أتراباً لأصحاب اليمين».

وهل يكون هذا النكاح بمني ينزل من الرجال؟ هذا لم يرد فيه شيء، وأهل الجنة منزهون عن كل ما يتقزز منه بنو آدم والله أعلم.

س ؟: يسال عاصم خلف محمود - سوهاج - المنشاة - الحريزات الغربية يقول: هل أمر النبى عليه أصحابه بزيارة القبور؟ وهل يوجد وقت محدد للزيارة؟ وماذا يفعل الزائر وماذا يقول؟

جـ٩: أمر النبى على أصحابه بزيارة القبور، بعد أن كان قد نهاهم عن ذلك لقرب عهدهم بعادات أهل الشرك فقال: «كنت نهيتكم عن زيارة القبور فزورها فإنها تذكر الآخرة» وليس للزيارة وقت محدد. ويقول الزائر عند الدخول: «السلام على أهل الديار من المسلمين والمؤمنين، يرحم الله المستقدمين منا والمستأخرين، وإنا إن شاء الله بكم لاحقون» مسلم. أو يقول: « السلام عليكم أهل الديار من المؤمنين والمسلمين، وإنا إن شاء الله بكم لاحقون، نسأل الله لنا ولكم العاقبة» مسلم. هذا ما كان النبى تقول قوله ويعلمه لأصحابه.

وينبغى أن يتادب الزائر باداب الإسلام، فيستشعر عظمة الله

المحيى المميت، ويتذكر الموت، ويتذكر حال الموتى، ويعلم أنه سيأتي عليه يوم يكون من أهل القبور. ويحرم على الزائر أن يقول أو يفعل ما نهى الله عنه من النواح وشق الجيب ونحوه والله أعلم.

فائدة: زيارة القبور على ثلاثة أنواع.

- (١) الزيارة الشرعية: وهي التي يقصد بها تذكر الآخرة والدعاء للميت، واتباع السنة.
- (Y) الزيارة البدعية: وهى التى يقصد بها عبادة الله عند القبور كما يفعله جهلة الناس لظنهم أن للعبادة عندها مزية على العبادة في المساجد التى هي أحب البقاع إلى الله لذا ورد النهى عن الصلاة عند القبور واتخاذها مساجد.
- (٣) الزيارة الشركية: وهي التي يقصد بها تعظيم القبور ودعاء الموتى، والذبح والنذر لهم، وغير ذلك من العبادات التي لا تصلح إلا لله تعالى.
- س١٠: يسأل طارق عبد الحميد أحمد الباجور كفر الخضرة عن حكم بيع وشراء الذهب في هذا الزمان، وهل فيه شيء من الربا؟
- ج ١٠: الربا قسمان: ربا النسيئة الجلى وربا الفضل الخفى، والنسيئة هي المتأجيل، فكل زيادة في المال مقابل الأجل فهو من ربا النسيئة، وهو واضح ظاهر لذلك يقال له الربا الجلى، والفضل هو الزيادة، وقد حرص الإسلام على تحريم كل بيع أو صرف يشتمل على الربا. قال النبي على الرباء قال النبي عنف الذهب بالذهب إلا مثلاً بمثل ولا تَشفُوا بعضها على بعض (١)، ولا تبيعوا الورق (الفضة) بالورق إلا مثلاً بمثل ولا تشفوا بعضها على بعض، ولا تبيعوا منها غائباً بناجز» متفق عليه. وقال «لا بأس ببيع الذهب بالفضة والفضة أكثرهما إذا كان يداً بيد أما نسيئة فلا».

#### ويؤخذ من هذا:

- أن بيع الذهب بالذهب لا يجوز إلا مثلاً بمثل، ويداً بيد ولو كان ذهباً جديداً وآخر قديما، أو سبائك بمصنوع.

<sup>(</sup>١) لا تشفوا: أي لا تفضلوا بعضها على بعض.

- أن بيع الذهب بالفضة، أو بأى عملة أخرى يجوز مع التفاضل في الوزن أو الكم، ولكن بشرط أن يكون يداً بيد.
- وقد بين النبى على الطريقة التي تعفى من الوقوع في ربا الفضل وذلك عن طريق إدخال سلعة أو عملة وسيطة، فقال: «بع الجمع بالدراهم، واشتر بها جنيباً» فالجمع تمر ردىء، والجنيب تمر جيد.
- فمن أراد أن يبيع الذهب القديم ويشترى ذهباً جديداً فليحرص على أن يبيع الذهب القديم بالنقود وهي العملة الوسيطة ويشترى بالنقود ذهباً جديداً مسبوكاً أو مصنوعاً والله أعلم.
- س١٠: يسال نبيل شعبان محمد عن الغسل من الجنابة، وأنه نسى أن يغسل رأسه، فهل يعيد الاغتسال أم يكتفى بغسل رأسه وهل غسل الرأس فرض أم سنة؟
- جـ١١: غسل الرأس فرض، ففرائض الغسل هى: النية وتعميم الجسد بالماء. فإذا نسى غسل رأسه لم يكتمل الغسل، فإذا تذكر فتدارك غسل الرأس فإن ذلك يكفيه. أما إذا تذكر بعد مدة طويلة، فيجب عليه أن يعيد الغسل. ولا يجب على المرأة أن تنقض شعرها (ضفائرها) لغسل الجنابة وإنما يكفيها أن تحثو على رأسها الماء. ويجب على الرجل أن يغسل فروة الرأس في الغسل، لأنها من ظاهر البدن والله أعلم.
- س١٢: يسال مهندس م. ح. ع ديرب نجم شرقية عن حكم إرضاع النساء أطفالهن أمام المارة من الرجال؟ وفي نهار رمضان؟
- جـ١١: لقد أمر الله تعالى النساء بالتستر، وعدم إبداء الزينة للأجانب. فقال تعالى «وقرن في بيوتكن ولا تبرجن تبرج الجاهلية الأولى». وقال «وقل للمؤمنات يغضضن من أبصارهن ويحفظهن فروجهن ولا يبدين زينتهن إلا ما ظهر منها وليضربن بخمرهن على جيوبهن ولا يبدين زينتهن إلا لبعولتهن ......» الآية، وهذا أمر من الله تعالى بإخفاء الزينة، وإسدال الخمار (غطاء الرأس) من على الرأس ليغطى الجيب (فتحة العنق) سواء

فى رمضان أو فى غيره. والثدى عورة بإجماع، فلا يحل لامرأة تؤمن بالله أن تكشف عنه، ولو بحجة إرضاع الطفل، ويمكن للمرأة أن تستتر عن الأعين عند إرضاع الطفل بكل سبيل. وعليك أن تغض بصرك عن المحارم فى كل حال. ويؤمر الرجال بتعليم النساء ذلك وأمرهن به «فكلكم راع وكلكم مسئول عن رعيته» والله أعلم.

س١٣: يسأل قارئ عن الإمام الذي يخطئ في القراءة، هل يرده المأمومون أم يتركونه يخطئ؟

جـ ١٣: ذهب بعض أهل العلم إلى عدم جواز الفتح على الإمام في الصلاة. قال الشافعي: إلا في فاتحة الكتاب، أما في غيرها فلا. وينبغي على الإمام أن يترك القراءة ويركع. وذهب البعض إلى جواز الفتح على الإمام مستدلين بما رواه أبو داود بسند جيد عن ابن عمر أن رسول الله على صلى صلاة فقرأ فيها فلبس عليه، فلما انصرف قال لأبيّ – بن كعب – أصليت معنا؟ قال: نعم. قال: فما منعك.

ورجح صاحب المغنى الجواز، قال: لأنه تنبيه لإمامه بما هو مشروع فأشبه التسبيح. (المغنى جـ٢ صـ٥٥)

س١٤ يسأل قارئ: ما حكم الإسلام في الفتاة التي تصوم رمضان بغير ختان؟

جـ١٤ : الختان من سنن الفطرة. عن أبى هريرة أن رسول الله على قال «خمس من الفطرة: الاستحداد والختان وقص الشارب ونتف الإبط وتقليم الأظفار» متفق عليه.

وقد ذهب كثير من العلماء إلى أنه واجب لأنه من شعار الدين. وكان ابن عباس يشدد في أمره. وذهب البعض إلى أنه سنة، وكان الحسن يرخص فيه، يقول: إذا أسلم لا يبالي أن لا يختتن ويقول: أسلم الناس الأسود والأبيض لم يفتش أحد منهم ولم يختتنوا.

ورجح صاحب المغنى أنه واجب في حق الرجال، مكرمة في حق النساء وليس بواجب عليهن.

فهو مستحب للمرأة، وليس بواجب عليها، وعلى هذا فلا يحكم على الفتاة المسلمة التي تركت الاختتان بالكفر أو الردة ولا يقال إنها عاصية. وعلى كل فترك الختان لا يفسد الصيام.

سه ١: يسأل قارئ عن حكم الإسلام في الرجل الذي يترك صلاة الجماعة ويصلى منفرداً في المسجد، ويقول لا أصلى وراء شاب عازب أو حاسر الرأس؟

جـ٥١: صلاة الجماعة فرض عين عند كثير من أئمة الدين. وهي تفضل صلاة المنفرد بسبع وعشرين درجة. فتاركها مسيء مفرط وتعليل تركها بأنه لا يصلي خلف الأعزب خطأ عظيم، فالزواج ليس من شروط صحة الإمامة، ولا هو شرط تفضيل كما يزعم بعض الناس. وصلاة حاسر الرأس صحيحة.

س١٦: ويسال سمير الهادى – عزبة النخل: هل كلم الله تبارك وتعالى عبدالله بن حرام – والد جابر – بدون حجاب وكيف نوفق بين ذلك وبين قول الله تعالى «وما كان لبشر أن يكلمه الله إلا وحيا أو من وراء حجاب» الآية؟ ولماذا اهتز العرش لموت معاذ بن جبل؟

جـ١١: قال ابن كثير في تفسير الآية: وفي الصحيح أن رسول الله على قال لجابر بن عبدالله رضى الله عنهما «ما كلم الله أحداً إلا من وراء حجاب، وأنه كلم أباك كفاحاً» كذا جاء في الحديث، وكان قد قتل يوم أحد شهيداً، ولكن هذا في عالم البرزخ، والآية إنما هي في دار الدنيا. اهـ.

وثبت في الصحيح أن رسول الله على قال: اهتز عرش الرحمن لموت سعد بن معاذ» وليس معاذ بن جبل، فإن معاذا مات في خلافة عمر بالشام في طاعون عمواس.

والحديث فيه فضيلة لسعد بن معاذ وتكريم من الله تعالى له. والمراد من اهتزاز العرش استبشاره وسروره بقدوم روحه. وقد قال جبريل، من هذا الميت الذي فتحت له أبواب السماء واستبشر به أهلها. أخرجه الحاكم. س١٧: يسأل قطب عبد الحميد رجب - الفيوم - ابشواى عن أكبر الكبائر وهل لها كفارة؟ وهل يكفى الحج لغفران الكبائر؟

ج ١٧: الكبائر نوعان:

(١) نوع لا يغفره الله ولا يكفره عمل صالح وهو الشرك «إن الله لا يغفر أن يشرك به ويغفر ما دون ذلك لمن يشاء».

(۲) ونوع يغفره الله، وتكفره الحدود، والمصائب والعمل الصالح وهو سائر الذنوب كبيرها وصغيرها. قال النبي على الا تشركوا بالله شيئا ولا تسرقوا ولا تزنوا، ولا تقتلوا أولادكم، ولا تأتوا ببهتان تفترونه بين أيديكم وأرجلكم، ولا تعصوا في معروف فمن وفي فأجره على الله، ومن أصاب من ذلك شيئاً فعوقب به في الدنيا فهو كفارة له، ومن أصاب من ذلك شيئاً ثم ستره الله. فهو إلى الله إن شاء عفا عنه وإن شاء عاقبه» (متفق عليه).

والتوبة تمحو جميع الذنوب، والتوبة من الشرك تكون بالإسلام. ومن مات من غير توبة، فإن مات مشركاً خلده الله في النار، وإن مات على التوحيد وقارف الكبائر، فهو في مشيئة الله إن شاء عفا عنه وإن شاء عاقبه، ولا يخلد بذنوبه في النار. يقول الله «أخرجوا من النار من قال لا إله إلا الله، وكان في قلبه ما يزن حبة من خردل من خير» متفق عليه.

فالعقوبة في الدنيا كفارة، والمصائب مكفرات، والحسنات الماحية، والتوبة المقبولة، والشفاعة المقبولة، ودعاء الغير له، كل ذلك من الكفارات. والحج من الحسنات الماحية (الحج المبرور المقبول) «من حج فلم يرفث ولم يفسق رجع كيوم ولدته أمه» وظاهر الحديث غفران الصغائر والكبائر والتبعات وهو الراجح والله أعلم بالصواب.

س١٨: هل يقر الإسلام تحنيط جثة الميت؟

ج١١: هذا من عمل الفراعنة المشركين. ولا يقر الإسلام ذلك والله أعلم.

س١٩: هل البيع بالمزادات حلال أم حرام؟

جـ١٩: البيع بالمزاد حلال، وقد زايد النبى على حينما باع متاع الرجل الذى جاء سائلاً، وأمره أن يحتطب وقال: «لأن يحمل أحدكم حبله فيحتطب خير له من أن يسأل الناس أعطوه أو منعوه».

قال تعالى: «وأحل الله البيع وحرم الربا» فكل بيع حلال إلا ما نهى عنه الشارع، ولم يرد نص فى النهى عن البيع بالمزاد. ولكن نهى النبى عنه الشارع، ولم يرد نص فى النهى عن البيع بالمزاد. ولكن نهى النبى عن النجش، وهو الزيادة فى ثمن السلعة من غير نية الشراء بقصد رفع ثمنها، أو العكس، وهذا كثيراً ما يحدث فى البيع بالمزاد. وهو حرام لقول النبى عليه «ولا تناجشوا» والله أعلم.

س. ٢: وردت إلينا أسئلة كثيرة حول الجماعات الإسلامية التي تعمل على الساحة، وحكم الانتماء إليها والعمل من خلالها وهل هي الفرق التي عناها النبي على تلاث وسبعين فرقة كلها في النار إلا واحدة هي الجماعة».

جـ ٢٠: إن كلمة الجماعة تحمل أحد معنيين: الأول: جماعة التمكين التي يقودها الإمام المكن: فيسير الجند ويقيم الحدود ... إلخ. وهذه الجماعة لا يجوز تعددها في البلد المسلم.

الثاني: جماعة الدعوة، وهي الجماعة الإصلاحية التي تدعو الناس إلى الرجوع إلى كتاب ربهم وسنة نبيهم والله والشرع الحنيف يدعو إلى التعاون على البر والتقوى، فالعمل في مثل هذه الجماعات العاملة في مجال الدعوة إلى الخير من قبيل التعاون على البر والتقوى. فجماعات الدعوة الإسلامية مدارس للدعوة إلى الله، قائمة على أساس قول الله تعالى «وتعاونوا على البر والتقوى ولا تعاونوا على الإثم والعدوان» وقوله «قل هذه سبيلي أدعو إلى الله على بصيرة أنا ومن اتبعني» وقول النبي وقية «مثل القائم على حدود الله والواقع فيها كمثل قوم استهموا على سفينة ....» الحديث.

ومدارس الدعوة قديمة النشأة ومستمرة إلى اليوم. وهي ليست من الفرق الضالة التي عناها النبي عني بقوله «وتفترق أمتى على ثلاث وسبعين فرقة....» الحديث والانتماء إلى هذه الجماعات ليس انتماء لفرق ضالة، ولا ينطبق عليه قول النبي عني لحذيفة بن اليمان «فاعتزل تلك الفرق كلها» وينبغي على هذه الجماعات أن تتحرى منهج أهل السنة والجماعة في الاعتقاد والتعبد، وأن يرجع المخطئ منهم إلى الحق إذا عرفه، لقول النبي عني «انصر أخاك ظالما أو مظلوماً. قالوا يا رسول الله هذا نصرته مظلوما فكيف ننصره ظالماً؟ قال: تأخذ على يديه حتى يعطى الحق». وعلى المسلم أن يتحرى الحق والصواب ولا يتعصب لمنهج يعطى الحق». وعلى المسلم أن يتحرى الحق والصواب ولا يتعصب لمنهج جماعة معينة لقول النبي عني «لا يكن أحدكم إمعة يقول أنا مع الناس أحسن الناس أحسنت وإن أساءوا أسأت، ولكن وطنوا أنفسكم، إن أحسن الناس أن تحسنوا، وإن أساءوا أن تجتنبوا إساعتهم» والله أعلم بالصواب.

س٢١: وردت إلينا أسئلة عديدة عن حكم الصلاة في المساجد التي بها قبور، سواء كان القبر في الأمام أو الخلف أو الجانبين. وهل الصلاة في هذه المساجد من قبيل الشرك بالله.

جـ١١: قال رسول الله على «لعن الله اليهود والنصارى اتخذوا قبور أنبيائهم وصالحيهم مساجد، ألا إنى أنهاكم عن ذلك». وقال «لا تصلوا إلى القبور ولا تجلسوا عليها». وعلى هذا فلا ينبغى للمؤمن أن يصلى في مكان لعن رسول الله على من بناه واتخذه مسجداً. ولا يجوز لأحد أن يصلى في هذه المساجد لأن في ذلك تكثير لسواد أهل البدع والمعاصى. ولا يقال لمن صلى في مسجد به قبر أنه أشرك بالله بهذا الفعل، ولكن نحذر السائلين فإن مثل هذه الأماكن تكثر بها الأعمال الشركية كالتوسل بالميت وسؤاله والطواف بقبره... إلخ فليحذر من يحرص على دينه. أما عن حكم الصلاة في مثل هذا المسجد: فلا يخلو حال المصلى فيها عن أمرين:

الأول: أن يقصد الصلاة من أجل القبر، والتبرك بالبقعة التي بها القبر كما يفعله كثير من الناس. ولا شك في تحريم الصلاة في هذه الأماكن وبطلانها، ولأنه إذا نهي النبي عن بناء السناجد على القبور ولعن من فعل ذلك، فالنهى عن قصد الصلاة فيها أولى، والنهى هنا يقتضى البطلان.

الثانى: أن يصلى فيها اتفاقاً، لا قصداً للقبر، وهنا ذهب أكثر المحققين من أهل العلم إلى كراهة الصلاة فيها، والله أعلم.

س٢٢: تسال الأخت أنغام يوسف - جامعة القاهرة - عن صحة الحديث الذي يفيد أن النبي على على الميت في قبره.

جـ ٢٢: الحديث في الصحيحين عن أبى هريرة في قصة المرأة التي كانت

تَقُمُّ المسجد، فسأل عنها النبي عَلِيَّة، فقالوا، ماتت.

فقال: أفلا كنتم أذنتموني؟ فكأنهم صغروا أمرها.

فقال: دلونى على قبرها فصلى عليها. وفى رواية لمسلم «إن هذه القبور مملوءة ظلمة على أهلها، وإن الله ينورها لهم بصلاتى عليهم».

والحديث دليل على صحة الصلاة على الميت بعد دفنه، وبه قال الشافعي وأحمد وغيرهما من أهل العلم، ولكن اختلفوا في المدة التي تشرع فيها الصلاة، قيل: إلى شهر، وقيل: إلى أن يبلى وقيل، أبدأ لأن المراد من الصلاة عليه الدعاء، وهو جائز في كل وقت.

وذهب بعض أهل العلم إلى عدم جواز ذلك وقالوا هو من خصائصه علية.

وهذا القول له وجاهته، فالصلاة على الميت فرض كفاية، إذا قام به البعض سقط عن الباقين، وقد تحقق بصلاة من حضرها من الصحابة فلم يعد للصلاة بعد ذلك معنى، وذلك بخلاف الدعاء. ولا يستثنى من ذلك إلا رسول الله على الله المناعة مقبولة ودعاءه مستجاب لذلك قال «إن هذه القبور مملوءة ظلمة على أهلها، وإن الله ينورها بصلاتى عليهم» والله أعلم بالصواب.

س ٢٣: يسأل ش. أ. ب - سوهاج عن حكم الإسلام فيمن يدرك الركوع خلف الإمام ويحتسب ذلك ركعة، وقول النبي عليه «كل صلاة لا يقرأ فيها بأم القرآن فهي خداع».

### تعليق لرئيس التمرير

أحب أن يقف القارئ على الرأى الآخر في مسالة احتساب الركعة التي يدرك المصلى ركوعها:

(۱) في نيل الأوطار للشوكاني (باب ما جاء في قراءة المأموم وإنصاته إذا سمع إمامه) يقول (.... ومن هنا يتبين لك ضعف ما ذهب إليه الجمهور أن من أدرك الإمام راكعا دخل معه واعتد بتلك الركعة وإن لم يدرك شيئا من القراءة).

ثم يقول الشوكانى (وقد روى البخارى في القراءة خلف الإمام من حديث أبى هريرة أنه قال «إن أدركت القوم ركوعا لم تعتد بتلك الركعة» قال الحافظ: وهذا هو المعروف عن أبى هريرة موقوفا، وأما المرفوع فلا أصل له...).

وفى سياق كلام الشوكانى الذى يسوق فيه الحجج على عدم احتساب الركعة فى حالة إدراك ركوعها يقول (وأما احتجاج الجمهور بحديث أبى بكرة حيث صلى خلف الصف مخافة أن تفوته الركعة، فقال بحديث أبى بكرة حيث صلى خلف الصف مخافة أن تفوته الركعة، فقال يتلق «زادك الله حرصا ولا تعد» ولم يؤمر بإعادة الركعة فليس فيها ما يدل على ما ذهبوا إليه، لأنه كما لم يأمره بالإعادة لم ينقل إلينا أنه اعتد بها، والدعاء له بالحرص لا يستلزم الاعتداد بها ...) إلى أن قال (على بها، والدعاء له بالحرص لا يستلزم العود إلى مثل ذلك، والاحتجاج بشىء أن النبى عنه لا يصح) ثم ساق بعد ذلك ما ذكره ابن حزم فى المحلى حيث قد نهى عنه لا يصح) ثم ساق بعد ذلك ما ذكره ابن حزم فى المحلى حيث ذهب إلى أنه لابد فى الاعتداد بالركعة من إدراك القيام والقراءة.

(۲) في فتح البارى عند شرحه لقول رسول الله على أدركتم فصلوا وما فاتكم فأتموا " يقول الحافظ ابن حجر (... واستدل به على أن من أدرك الإمام راكعا لم تحسب له تلك الركعة للأمر بإتمام ما فاته، لأنه فاته الوقوف والقراءة فيه، وهو قول أبى هريرة وجماعة، بل حكاه البخارى في «القراءة خلف الإمام "عن كل من ذهب إلى وجوب القراءة خلف الإمام").

(٣) ولو أن الاختلاف في الأمور الفقهية وارد إلا أنى أرى أن الأرجح هو رأى الذين يقولون بعدم احتساب الركعة التي يدرك المصلى ركوعها. والله أعلم. الذين يقولون بعدم احتساب الركعة التي يدرك المصلى ركوعها. والله أعلم.

س٤٢: يسأل حامد عبد الغفار مجاهد يقول: نسمع كثير من السنية يقولون إن غالب الناس نقضوا إسلامهم وعملوا الشرك، ولذلك فهم كفار لا نقى عليهم السلام، ولا نكلمهم، ويقولون إن العلماء أفتوا بذلك قديما وحديثا، ويرددون ذكر المشايخ ابن تيمية وابن عبدالوهاب، فهل هذا صحيح؟ وما حكم المسلم الذي يزور البدوي وينذر له ويذبح عنده؟

جـ ٢٤: هذا الكلام المنسوب إلى العلماء غير صحيح. وقد ذكر شيخ الإسلام المن تيمية في فتاويه ما يرد على ذلك. ومن عقيدة أهل السنة والجماعة

«لانكفر أحدا من أهل القبلة بذنب ما لم يستحله، ولا يخرج من الإيمان إلا بجحود ما أدخله فيه، ولا نخرجه من الإسلام بعمل» فكيف نكفر من عملوا بالأعمال الشركية بأعيانهم ولا نلقى عليهم السلام؟

إن الطواف حول القبور والنذر لها والتمسح بها شرك نهى الشرع عنه، وفاعله قد فعل فعلاً من أفعال المشركين. ولكن لا يقال له أنت مشرك، وإنما يقال له فعلت فعلاً من أفعال المشركين، فهو فعل بعض أفعال المشركين، فهو فعل بعض أفعال المشركين، مع أنه قائم بأفعال المؤمنين.

وينبغى على المسلم ألا يتورط في تكفير المسلم المعين ولو عمل عملاً من أعمال الكفر.

س ٢٠: يسأل أحمد السعيد أمين محمود - الحاكمية - ميت غمر عن وضع الزهور والجريد على القبور، وهل فعل الرسول علم والصحابة ذلك؟

جـ١٥: جاء في صحيح البخاري عن ابن عباس قال: مر النبي على بحائط من حيطان المدينة، فسمع صوت إنسانين يعذبان في قبورهما، فقال: إنهما يعذبان وما يعذبان في كبير، كان أحدهما لا يستتر من البولة وكان الآخر يمشى بالنميمة. ثم دعا بجريدة فكسرها كسرتين، فوضع على كل قبر منهما كسرة فقيل له: لم فعلت هذا؟ قال: لعله أن يخفف عنهما ما لم تيبسا. وقد أوصى بريدة أن يجعل في قبره جريد. وهذا من خصوصيات النبي على أن لأنه لم يغرز الجريد إلا على قبر علم أن صاحبه يعذب، ولم يفعل ذلك في سائر القبور، ولو كان سنة لفعله بالجميع، ولو فعله لنقل إلينا ولحرص الصحابة على فعله والمبادرة إليه. وقد قيل إن صاحبي القبرين لم يكونا مسلمين.

أما ما فعله بريدة، فهو اجتهاد منه، خالفه فيه جماهير أعيان الصحابة، والاجتهاد يخطئ ويصيب. والصوابُ ترك ذلك والله أعلم.

س٢٦: يسأل محمد عبد الرحمن عطا – أسيوط: هل الصلاة جائزة خلف إمام مسجد يشرب الدخان، ويأمر المؤذن بالمدح في رسول الله عليه بعد الأذان؟

جـ٢١: هذه البدع والمعاصى لا تمنع الصلاة خلف الإمام، جاء في صحيح البخاري. باب إمامة المفتون والمبتدع: قال الحسن: صلّ وعليه بدعته:

عن عبدالله بن عدى أنه دخل على عثمان رضى الله عنه وهو محصور فقال: إنك إمام عامة، ونزل بك منا نرى، ويصلى لنا إمام فتنة ونتحرج. فقال: الصلاة أحسن ما يعمل الناس، فإذا أحسن الناس فأحسن معهم، وإذا أساءوا فاجتنب إساعتهم.

فتأمل كيف أمره بالصلاة خلف إمام الفتنة لأنه أحسن عندما أدى الصلاة، وأمره باجتناب إساعته والتي أشدها الخروج على الإمام وهذا فيما إذا كان ترك المصلاة خلف الإمام الفاسق يؤدى إلى ترك الجماعة ويعطلها.

وفى حالة السائل فالأولى أن يصلى خلف إمام يقيم السنة ويلتزم بالطاعة. ويترك من كان على خلاف ذلك زجراً له، وحرصاً على سلامة صلاته. والله أعلم.

س ٢٧: يسال أحمد عبد الرازق - ادفو - محافظة أسوان عن قراءة القرآن عند القبر.

جـ ٢٧: إن قراءة القرآن من العبادات البدنية المحضة لا تجوز النيابة فيها بخلاف العبادات المالية كالصدقة، أو المالية والبدنية معا كالحج والعمرة، وهي التي وردت الأدلة بمشروعيتها. فقد تصدق سعد بن عبادة عن أمه ببستان. وقد قال للنبي عبية إن أمي افتلتت نفسها، وأظنها لو تكلمت لتصدقت، أفأ تصدق عنها؟ قال: نعم.

ولقد قال النبى عليه : إذا مات ابن أدم انقطع عمله إلا من ثلاث، صدقة جارية، أو علم ينتفع به، أو ولد صالح يدعو له.

ولم يقل أو ولد صالح يتلو له أو يصلى له أو يصوم له والسياق في سياق العمل، فدل ذلك على أن الأفضل أن يدعو الإنسان للميت، لا أن يجعل له شيئاً من الأعمال الصالحة، والإنسان محتاج إلى ثواب هذا العمل يوم القيامة لنفسه.

أما ما يفعله بعض الناس من لستنجار القارئ ليقرأ على القبر أو فى البيت، فإن ذلك بدعة منكرة، ولا يصل للميت منها شيء، بل إن مثل هذه القراءة من العمل الحابط الذي يريد به عامله عرضا من الدنيا، فلا أجر له، ولا أجر للميت ولا لغيره. والله أعلم بالصواب. س٢٨: يسأل عبد النبي (١) عبد الرازق، وحمدان أحمد وعلى عبد النبي عن الشروط التي تجب في المؤذن؟

ج ٢٨: يشترط في المؤذن أن يكون مسلماً، عاقلاً، ذكراً ولا يشترط أن يكون بالغاً، فيصح أذان الصبى المميز خلافاً للمالكية سواء أذن بنفسه أو اعتمد على مؤذن بالغ. وقال الحنابلة: يحرم أن يؤذن غير المؤذن الراتب إلا بإذنه إلا أن يخاف فوات وقت التأذين. ويشترط ألا يكون الأذان ملحوناً لحناً يغير المعنى. والله أعلم.

س٢٩: هل يصبح الصلاة على ميت مات وعليه دين أم لا؟

جـ ٢٩: الصلاة واجبة على كل من مات من المسلمين. وقد كان النبي على لا يصلى على المدين في بادئ الأمر ويقول صلوا على صاحبكم. فلما فتح الله عليه الفتوح قال: أنا أولى بالمؤمنين من أنفسهم فمن مات وترك ديناً فعلى قضاؤه، ومن ترك مالاً فلورثته.

وعلى كل الأحوال فلا تترك الصلاة على من مات وعليه دين، وإنما كان النبى على يتورع عن الصلاة عليه، ويأمر أصحابه أن يصلوا عليه، ثم ترك ذلك وتولى سداد ديون المدينين من بيت المال. والله أعلم

س٠٣: هل يمكن للشخص الحي أن يحج عن الميت ويتصدق عنه؟

ج. ٣٠: تجوز النيابة في الحج عن الميت، وكذلك عن الحي الذي لا يستطيع تحمل مشاق الحج. ولا يجوز للشخص أن يحج عن غيره قبل أن يحج عن نفسه. ولا أن يحج مرة واحدة ويجعلها لشخصين.

والصدقة عن الميت جائزة بلا خلاف لأنها من الأعمال المالية التى تقبل النيابة. وفي الصحيح أن سعد بن عبادة قال للنبي على ، إن أمي انفلتت نفسها، ولو تكلمت تصدقت، أفأ تصدق عنها؟ قال صلى الله عليه وسلم، نعم. والله أعلم بالصواب

### لجنة الفتوى

(١) ننصح الآباء بعدم تسمية أبناهم باسم (عبد النبى) أو (عبد الرسول) حيث أن العبودية ليست إلا لله. وما يأتى بعد كلمة (عبد) لابد أن يكون اسما من أسماء الله الحسنى.

رنيس التحرير

## تحدير من فتوى المفتى

بقلم: صفوت الشوادفي

الحمد لله والصلاة والسلام على رسول الله .... وبعد

فإن مفتى الجمهورية يأتى بالفتاوى العجيبة التى تخالف شرع الله. وقد عرض عليه مشروع التكافل الاجتماعى المقترح بمصنع ٢٠٠ الحربى والذى تعرضه شركة الشرق للتأمين فأفتى بأن الفوائد المركبة حرام، وإذا أردنا أن نجعلها حلالا فإننا نغير اسمها إلى "عائد استثمارى"!! وهو بهذا يفتح بابا خطيرا إلى الحرام فإذا أردت أن تشرب الخمر فاكتب على الزجاجة "عصير عنب طبيعى" فإنها تصير حلالا على مسئولية المفتى..!!

وإذا أردت أن تأكل الرشوة فغير اسمها إلى "إكرامية" ثم خذها على مسئولية المفتى!!

وصدق رسول الله على أيت على الناس زمان يسمون فيه الحرام بغير اسمه". وإتماما للفائدة نقول- مستعنين بالله:

أولا: إن شركة الشرق للتأمين - وغيرها من شركات التأمين - هي شركات ربوية وليست استثمارية فهي تأخذ أقساط التأمين من الأفراد وتضعها في بنوك ربوية بفوائد ربوية عالية. وهذا العائد ربوي وليس استثماريا وعلى هذا فلا يجوز التعامل مع هذه الشركات أصلا لأن هذا التعامل يشمل على الربا الحرام وعلى صورة من صور التعاون على الإثم والعدوان.

ثانيا: لقد أفتى العلماء جميعا بأن الفوائد المركبة حرام لأنها ربا صريح للم يخالف في ذلك - فيما أعلم - إلا المفتى. فلا يجوز ترك القول الصحيح المؤيد بالأدلة والتمسك بقول باطل يجعل الحرام حلالا.

البقية صفحة (٣١)

# كريسماس المسلمين

### يقلم: أحمد فهمى أحمد

من واجبات الصحافة الدينية هداية القراء إلى الحق وإرشادهم إلى الصواب. ولكن كثيرا ما يحدث العكس فتقدم لهم معلومات غير صحيحة وتعمل على ترسيخها في أذهانهم. مثال ذلك ما ينشر في أول السنة الهجرية من مقالات، فها هي الصفحة الأسبوعية التي تسمى "جريدة الجمعة" في صحيفة الأخبار الصادرة يوم ٣٠ ذي الحجة ١٤١١ كلها أحاديث عن الهجرة ومظاهر الاحتفال بها مما يوحي للقراء بأن هجرة رسول الله علية من مكة إلى المدينة تمت في غرة المحرم.

بل هذه جريدة أخبار اليوم الصادرة أول المحرم ١٤١٧ تنشر مقالا لكاتب إسلامي بعنوان (هذا يومك يا محمد) وبصرف النظر عما جاء به من أخطاء كثيرة في المعلومات التي أوردها إلا أنه يؤكد أن الهجرة تمت أول المحرم حيث بدأ الكاتب مقاله بقوله (نعم هذا يومك، وما أعظمه من يوم، فقد قمت فيه بأعظم خطوة على طريق الحياة، ففي سبيل دعوتك وإيثارا للسلام، ورغبة في حقن الدماء، وحماية لأرواح الأبرياء تركت بلدك وأهلك ومالك إلى بلد بعيد قد تجد فيه من يعوضك عن بلدك وعن أهلك، وعن الأمان الذي افتقدته ...).

ماذا يفهم من ذلك إلا أن الهجرة تمت فعلا في أول المحرم..؟ والحق الذي يعلمه الدارسون مما جاء في كتب السنة الصحيحة موثقا أن الهجرة تمت في شهر ربيع الأول من السنة الثالثة عشرة للمبعث. وكان المسلمون يؤرخون بالأحداث الكبرى قبل الهجرة وبعدها إلى حجة الوداع ووفاة الرسول علية في شهر ربيع الأول من السنة الحادية عشرة للهجرة. ومعنى «يؤرخون بالأحداث الكبرى» أي يذكرون الواقعة التي يتحدثون عنها فيقولون هذه حدثت مثلا قبل أو بعد صلح الحديبية بكذا من الزمن، والواقعة الفلانية حدثت قبل فتح مكة بكذا أو بعده بكذا .. وظلوا يؤرخون بالأحداث الكبرى في عهد أبى بكر الصديق رضى الله عنه، ثم في السنوات الخمس الأولى من عهد عمر رضى الله عنه حيث اتسعت الدولة الإسلامية

وظهرت الحاجة إلى تقويم للدولة يؤرخ بالشهور والسنين القمرية فجمع عمر رضى الله عنه أهل الشورى من الصحابة. وبعد التشاور واستعراض جميع وجهات النظر اتفقوا على التأريخ لدولة الإسلام بالهجرة إعظاما لشأنها في التاريخ الإسلامي.

ولما كانت السنة القمرية تبدأ بالمحرم فقد جعلوا أول المحرم الذي يسبق الهجرة بشهرين بداية التأريخ. اتخذ هذا القرار في خلافة عمر بن الخطاب رضى الله عنه وبالتحديد بعد الهجرة بسبعة عشر عاما.

وما سمعنا أن أحدا من القرون الثلاثة الأولى التي أثنى عليها رسول الله عليه احتفل بذكرى الهجرة أو بأول السنة القمرية. وإذا كانت المصالح والدواوين وغيرها تعطل فيها الأعمال احتفالا بأول المحرم فلعل ذلك تقليد للنصارى حيث يحتفلون بأول يناير من كل عام ويسمونه رأس السنة الميلادية. وقد استعرنا منهم هذه التسمية وأصبحنا نسمى يوم العطلة أول المحرم برأس السنة الهجرية. وصدق رسول الله على (التبعن سنن من كان قبلكم شبرا بشبر حتى لو دخلوا جحرضب لدخلتموه...).

وأخشى أن يأتى يوم نسمى فيه أول المحرم باسم (كريسماس المسلمين)

### بقية اتحذير من فتوى المفتى)

ثالثاً: إن الإفتاء في مسائل المعاملات ليس من اختصاص المفتى أصلا! لأنه يتبع وزارة العدل وتنحصر وظيفته في الإفتاء في مسائل الحدود الشرعية التي تحتاج إليها المحاكم.

أما الإفتاء فهو من اختصاص "مجمع البحوث الإسلامية" وهيئة كبار العلماء، ولجنة الفتوى بالأزهر الشريف.

رابعا: إن تغييراسم الحرام لا يجعله حلالا وطالمًا أن الفوائد المركبة حرام، فلا يجوز الاشتراك في مشروع التكافل الاجتماعي المشار إليه في السؤال والله أعلم. وصلى الله وسلم على نبينا محمد وأله وصحيه.

صفهت الشهادفي عضو لجنة الفتوى بجماعة أنصار السنة المحدية

41

# دفاع عن السنة المطمرة

بقلم: على إبراهيم حشيش

# التابعية الجليلة حفصة بنت سيرين المفترى عليها (١)

في الدفاعات السابقة بينًا افتراء المبتدع صاحب بدعة «تحريم النقاب» على الخليفة الراشد أبي بكر الصديق رضي الله عنه، وأثبتنا براءة الصديق من ادعاء المبتدع أن أبا بكر رضى الله عنه أقر السفور في أهله - «كبرت كلمة تخرج من أفواههم إن يقولون إلا كذبا» (٥/ الكهف) - وأد حضنا محاولاته في كشف وجه الصحابية الجليلة أسماء بنت عميس زوج الصديق أبي بكر - رضى الله عنهما - ومحاولاته كشف وجه التابعية الجليلة فاطمة بنت المنذر وجدتها الصحابية الجليلة أسماء بنت أبى بكر - رضى الله عنهم -انظر كيف سولت للمبتدع نفسه أن يعتدى على بيت من أطهر بيوت المسلمين ويتهمه بالسفور. وتجاوز الحد وأخذ يتطاول على نساء المؤمنين اللاتي يغطين وجوههن فجعلهن أثمات، بل وجعل المتبرجات الكاسيات العاريات المائلات المميلات أقرب إلى سواء السبيل من المؤمنات المتنقبات. تلك بعض جهالات هذا المبتدع.

وفي هذا الدفاع نبطل سموم افتراء المبتدع على التابعية الجليلة حفصة بنت سيرين، حيث سود كتابه ص (٢٢٢، ٢٢٢) بافترائه الذي يقول فيه «إن حفصة بنت سيرين لم يعرف لها رسوخ في علوم الدين في أي فرع من الفروع، فضلا على انعدام الأصول فلا هي - رضي الله عنها - من أصحاب الفقه أو التفسير، أو الحديث أو أي شيء من هذا القبيل، بل هي عابدة فاضلة فحسب..».

قلت: انظر كيف سولت للمبتدع نفسه أن يتهم تابعية فاضلة بعدم العلم ... بل وصل به الحد أن يتهمها بأنها: «تخرج النص القرآني عن مدلوله الأصلي».

قلت: ما اتهم المبتدع التابعية الفاضلة حفصة بنت سيرين بعدم العلم إلا لأنها

<sup>(</sup>١) رفضت جريدة النور السماح لي بالنشر

من المنتقبات، وما تركت جلبابها الذي كانت تدنيه لتغطية وجهها حتى بعد أن أصبحت من القواعد تحقيقا لقول الحق «وأن يستعففن خير لهن..» (٦٠/ النور).

وهذا يتضح من قول عاصم الأحول: «كنا ندخل على حفصة بنت سيرين وقد جعلت هكذا وتنقبت به، فنقول لها: رحمك الله، قال الله تعالى: «والقواعد من النساء اللاتى لا يرجون نكاحا فليس عليهن جناح أن يضعن ثيابهن غير متبرجات بزينة..» هو الجلباب، فتقول لنا: أى شيء بعد ذلك؟ فنقول: «وأن يستعففن خير لهن» فتقول: «هو إثبات الحجاب» وفي بعض الروايات «هو إثبات الحجاب» وفي بعض الروايات «هو إثبات الحجاب».

قلت: هذا الأثر (صحيح) تخريجه وتحقيقه برسالتنا الثانية ص (٤٢، ٨٠٠) من كتاب «تحذير الأصحاب من جهالات من يزعم تحريم النقاب».

وهذا ما فهمه المفسرون وجهله المبتدع لعدم فهمه لهذا الأثر، وجريه وراء هواه الذي زين له السفور وجعله يقول عن التفسير الفعلى للتابعية الفاضلة حفصة بنت سيرين: «لم يقل أحد من أهل العلم الثقات بذلك أبداً» وأنّى لهذا المبتدع أن يعرف الثقات وقد بيّنا جهله بعلم الرجال؟

قلت: فهذا هو القرطبي في تفسيره «الجامع لأحكام القرآن» ص (٤٨٤٧) الآية (٦٠/ النور) المسألة الثالثة: قوله تعالى: «فليس عليهن جناح أن يضعن ثيابهن غير متبرجات بزينة» إنما خص القواعد بذلك لانصراف الأنفس عنهن، إذ لا مذهب للرجال فيهن، فأبيح لهن ما لم يبح لغيرهن».

المسألة الرابعة: «والصحيح أنها كالشابة في التستر، إلا أن الكبيرة تضع الجلباب الذي يكون فوق الدرع والخمار، قاله ابن مسعود وابن جبير وغيرهما».

قلت: من هذا يتبين أن الثياب الذي يضعنه هو الجلباب، ثم فسر القرطبي قوله تعالى «وأن يستعففن خير لهن..» ص (٨٤٨).

المسألة الخامسة: ثم ذكر تعالى أن تحفظ الجميع منهن واستعفافهن عن وضع الثياب والتزامهن ما يلتزم الشباب أفضل لهن وخير».

وهذا ما ذهب إليه النسفى فى «تفسيره» (٣/ ١٥٤) وكذلك ابن كثير فى «تفسيره» (٣/ ٢٠٤) قال: وقوله تعالى «وأن يستعففن خير لهن» أى وترك

وضعهن لثيابهن - وإن كان جائزا - خير وأفضل لهن والله سميع عليم».. وجمهور المفسرين على ذلك أخذا بأقوال السلف حيث قال القرطبي وغيره من المفسرين: قاله ابن مسعود وغيره.

قلت: ولقد أورده ابن جرير في تفسيره «جامع البيان» (١٢٧ / ١٢٧) حيث قال: حدثنا محمد بن المثنى، قال ثنا محمد بن جعفر، قال ثناشعبة عن الحكم، قال سمعت أبا وائل قال سمعت عبدالله – هو ابن مسعود – يقول في هذه الآية «فليس عليهن جناح أن يضعن ثيابهن» قال: الجلباب.

قلت: وهو (صحيح) كذا أخرجه عبد الرزاق، والفريابى، وعبد بن حميد، وابن المنذر، وابن أبى حاتم، والطبرانى، والبيهقى فى «السنن» عن ابن مسعود كما فى «الدر المنثور» (٥/ ٥٧) وقال البيهقى فى «السنن» (٧/ ٩٣): أخبرنا أبو الحسين بن بشران، أنبأ أبو الحسن المصرى، ثنا مالك بن يحيى ح (وأخبرنا) أبو عبدالله الحافظ، ثنا أبو العباس محمد بن يعقوب، ثنا محمد بن إسحاق الصغانى، ثنا يزيد بن هارون، أنبأ جرير بن حازم، عن الزبير بن الخريت، عن عكرمة، عن ابن عباس رضى الله عنهما أنه كان يقرأ «أن يضعن ثيابهن» قال الجلباب.

قلت: وهو (صحيح) كذا أخرجه أبو عبيد في «الفضائل» وابن المنذر، وابن الأنباري في «المصاحف» عن ابن عباس كما في «الدر المنثور» (٥/ ٥٥).

قلت: هذا هو تفسير السلف في الثياب الذي يضعنه القواعد من النساء بأنه الجلباب. ثم بينت الآية أن استعفافهن عن وضع الثياب والتزامهن ما يلزم الشباب أفضل لهن وخير، وبهذا أخذت التابعية حفصة بنت سيرين – أي أخذت بأفضلية الالتزام بالحجاب.

والاستعفاف عن وضع الثياب فيه التزام وإثبات الجلباب، وبهذا تكون التابعية الفاضلة حفصة بنت سيرين أخذت بأقوال السلف، وحسبك قول ابن مسعود وابن عباس: أن وضع الثياب يعنى وضع الجلباب، وبهذا بينت الآية: أن ترك وضعه خير وأفضل.

والجلباب: هو الملاءة أو العباءة تكون فوق الدرع السابغ الطويل و الإدناء: يرخينها عليهن ويغطين بها وجوه هن وأعطافهن، يقال إذ زُلَّ الثوب عن وجه المرأة: إدنى ثوبك على وجهك. راجع تفسير الجلبات والإدناء المرتبطين ببعضهما تمام الإرتباط عند جمهور المفسرين. ولقد بيَّنت ذلك في «الرسالة الثانية» ص (٢١ إلى ٥٦) عند تفسير الآية (٥٩/ الأحزاب) ومخالفة المبتدع لجمهور المفسرين.

قلت: وبذلك يتبين الفهم الصحيح للتابعية الفاضلة حفصة بنت سيرين، هذا الفهم المبنى على تفسير ابن مسعود وابن عباس وبذلك وجدت الأفضلية في إثبات الجلباب، والالتزام به، وعدم تركه، أي إثبات الحجاب كما جاءت ألفاظ الأثر، وطبقت ذلك تطبيقا عمليا كما هو ظاهر من قول عاصم الأحول: «كنا ندخل على حفصة بنت سيرين وقد جعلت الجلباب هكذا وتنقبت».

قلت: ولقد رأت التابعية الفاضلة أفضلية التنقب بالجلباب (الملاءة) خاصة وكان يدخل عليها العلماء كما هو ظاهر من الأثر «كنا ندخل على حفصة بنت سيرين» ليأخذوا عنها الحديث فاحنز جهالات المبتدع الذي افترى عليها واتهمها بعدم العلم، وأنها ليست من أصحاب الفقه أو التفسير أو الحديث.

قلت: ويرد الإمام الذهبي على كذب هذا المبتدع وافترائه على التابعية الفاضلة حفصة بنت سيرين أم الهذيل الأنصارية البصرية حيث يقول في كتابه «سير أعلام النبلاء» (٤/ ٧٠٥): «أم الهذيل الفقهية الأنصارية» ويقول المبتدع: «ليست من أصحاب الفقه» ثم يفتري عليها كذبا أنها ليست من أصحاب الحديث، ويرد على هذه الفرية الحافظ ابن حجر في «تهذيب التهذيب» (٢١/ ٤٢٨) فقد بيَّن

أولا: أخرج لها الستة البخاري ومسلم وأبو داود والترمذي والنسائي وابن ماجة.

ثانيا: روت عن: أخيها يحيى، وأنس بن مالك، وأم عطية الأنصارية، والرباب أم الرائح، وأبى العالية، وأبى ذبيان خليفة بن كعب، والربيع بن زياد الحارثي، وخيرة أم الحسن البصرى وقيل إنها روت عن سلمان بن عامر الضبى وجماعة.

ثالثًا: روى عنها: أخوها محمد (قال فيه ابن سعد كان ثقة مأمونا عاليا رفيعا فقيها إماما كثير العلم ورعا) كذا في «التهذيب» (٩/ ١٩١) وروى عنها أيضا: قتادة، وعاصم الأحول، وأيوب، وخالد الحذاء، وابن عون، وهشام بن حسان وغيرهم.

رابعا: توثيقها: حكم عليها الحافظ ابن حجر في «التقريب» (٢/ ١٩٥) بألْذَص عبارة، وقال: «ثقة»

قلت: فلا يغرنك اتهامات المبتدع وافتراءاته، بأن عاصم الأحول ومن معه أنكروا عليها هذا الفعل (التنقب) حيث يقول المبتدع ص (٢٢٣): «ولعلك تلحظ شيئا من ذلك في إنكار الذين دخلوا عليها وفيهم عاصم الأحول ما فعلت بنفسها، وتذكيرهم لها بالآية الكريمة وفهمهم لها على الوجه الصحيح، لكنها مضت في زعمها حتى قالت بقول شاذ لم يسمع مثله في الأولين والآخرين».

قلت: سبحان الله! هذا بهتان عظيم فليرجع المبتدع إلى الأثر لتستبين له افتراءاته، فإنهم لما دخلوا عليها وهي في هذا السنّ من القواعد ذكروا أمامها (الشطر الأول) من الآية فقط دون (الشطر الثاني) يظهر ذلك من الأثر: «فنقول لها رحمك الله قال الله تعالى: «والقواعد من النساء اللاتي لا يرجون نكاحا فليس عليهن جناح أن يضعن ثيابهن غير متبرجات بزينة» هو الجلباب ... قليس عليهن دعوى المبتدع أنهم ذكروها بالآية؟ إنهم ذكروا (الشطر الأول) فلكرتهم من فقهها (بالشطر الثاني) بأسلوب تربوى تقريري يظهر ذلك من قولها في الأثر: «أي شيء بعد ذلك؟ فنقول: «وأن يستعففن خير لهن» فتقول: هو إثبات الحجاب».

وبهذا بينت الرواية إقرارهم على ذلك بعد تذكيرهم بالأفضلية التى بينها (الشطر الثانى) للقواعد. فأين الإنكار يا أيها المبتدع؟ بل وأين الشذوذ؟ تلك الافتراءات التى أردت بها تجريح التابعية بنت سيرين التى قال عنها ابن معين: «ثقة حجة» فمن أنت يا مسكين من ابن معين؟ وسنواصل – إن شاء الله – الرد، والله وحده من وراء القصد.

على إبراهيم دشيش

# هل يوجد اختلاط حلال؟

فى لقاء حضره المفتى مع شباب أحد الأفواج الطلابية بنادى جامعة الإسكندرية أفتى بالآتى:

١ - بعض أنواع التأمين على الحياة حرام وبعضها حلال. ولم يوضح سنده في الأنواع الحلال علما بأن جميع شركات التأمين تتعامل بالربا مما يجعل كل أنواع التأمين على الحياة حراما.

٢ – اختلاط الطلبة والطالبات بالجامعة أو في المعسكرات حلال إذا كان اختلاطا ليس به شبهة وتقبله الأخلاق ويرضى عنه الله، ويشرط أن تكون الطالبة مرتدية للزي الإسلامي الذي أمر به الله.

ونحن نريد من فضيلة المفتى أن يوضح لنا ما هو الاختلاط الحلال الذى ليس به شبهة وتقبله الأخلاق ويرضى عنه الله... وما هى المقاييس التى يمكن لنا أن نعرف بها الاختلاط الحلال من الاختلاط الحرام حتى نستطيع أن نقيس بها اختلاط شباب الجامعة بفتياتها..؟

وبمناسبة الحديث عن المعسكرات التي تقيمها الجامعات للترفيه عن طلابها وطالباتها لعدة أيام على شواطئ البحر.. نريد أن نسال فضيلة المفتى سؤالين بريئين:

السؤال الأول: هل يسمح الإسلام للفتاة أن تسافر وتقضى الليل بعيدا عن أهلها أياما وليالي للانضمام لهذه المعسكرات.

السؤال الثاني: هل يمكن لشباب الجامعات في هذه المعسكرات أو غيرها أن ينفذوا قول الله تعالى (وإذا سألتموهن متاعا فاسألوهن من وراء حجاب ذلكم أطهر لقلوبكم وقلوبهن)؟

التوحيد

## إسلام... فوق السحاب!!!

بقلم: مصطفى درويش

الحمد لله على نعمة الإسلام والصلاة والسلام على من وصلتنا النعمة على يديه.

كانت الطائرة ترتفع من مطار أثينا باليونان بعد جولة في المراكز الإسلامية بألمانيا الغربية وجلست في المقعد المجاور لي سيدة إنجليزية تطالع كتابا باللغة الإنجليزية لاحظت به صور ما يسمى عندهم بالقديسين. ثم تركت كتابها وأدارت الحديث معى وفهمت أنها مسيحية كاثوليكية. وتطرق الحديث إلى العقائد الدينية وأخذت توجه بعض الانتقادات أو ما تراه كذلك إلى الإسلام والمسلمين. وبعد ابتسامة قلت لها: سيدتى الفاضلة الانتقاد يمكن أن يوجه إلى تصرفات بعض المسلمين أما الإسلام نفسه فلا. ولكن هل يمكن لي أن أوجه بعض الأسئلة إلى سيدتى الفاضلة لمجرد الحصول على معلومات عن عقيدتك؟ قالت: لا بأس بل وأرحب.

لماذا سيدتى الفاضلة يخطئ أدم ويعاقب المسيح بالصلب كما تعتقدين والمفروض أن الرب عدله مطلق؟

فكانت الإجابة إنه ليس بعقاب بل هي تضحية من أجل إنقاذ البشر من الخطيئة الموروثة.

وهل العبيد أحب وأقرب إلى هذا المرب من الابن المزعوم؟ لأن التضحية تعنى دائما أن المضحى من أجله أجل وأعظم من المضحى به.

فكانت الإجابة هذا شيء لا أعلمه.

ولماذا سيدتى تتأخر هذه التضحية ملايين السنين منذ ظهور آدم حتى ظهور المسيح؟ لماذا لم تأت التضحية فورا؟

فنظرت باندهاش تقول: الإجابة عند الله.

44

سيدتى الفاضلة: إذا كان الله تعالى قد أوفد المسيح من أجل هذه المتصحية فلماذا رفضها المسيح كما هو مسطور في الأناجيل ولماذا كان حزينا يصلى لإنقاذه بل وصرخ كما تقول الأناجيل على الصليب ونادى إلهي إلهي لماذا تركتني؟ هل الرب لم يحسن اختيار من يقوم بالتضحية على الوجه الأكمل ويقدم عليها بفدائية!؟ والعجيب أن يغفر الرب من موقع المهانة والإذلال ويغفر القساوسة الخطايا للناس من موقع القداسة والإستعلاء.

فكانت الإجابة: هو يتصرف كإنسان حتى لو كان يتصرف كإنسان فالمفروض في الإنسان الذي يختار لمهمة خطيرة أن يقدم عليها ولا يتردد ولا يهرب. وبالمناسبة سيدتي الفاضلة: لماذا يكون يهوذا خائنا!؟ أليس يهوذا هو الذي ساهم في تنفيذ هذه المهمة الكبرى؟ ثم سؤال آخر موجه إلى سيدتي الفاضلة وهو: إذا كان آدم أخطأ وأكل من الشجرة فلما يورط هذا الرب الناس في خطيئة كبرى أفظع وهي قتل ولده المزعوم؟

فأجابت: الذي قتل هو الجانب الإنساني فقط والمسيح هو الرب!!!

الذى يقبض الأرواح سيدتى هو الله فهل قبض روح نفسه أو روح ابنه؟ ثم سؤال سيدتى وهو: من خلق المسيح؟

فأجابت المسيح مولود غير مخلوق.

عفوا سيدتى فالمسيح استقر فى بطن أمه تسعة أشهر هكذا فى كتابك المقدس! ومعنى هذا أنه مر بكل أدوار الحمل ماعدا الدور الأول وهو الاتصال الجنسى. ولذلك كانت تخلق الأعضاء والمينين والأذنين وهكذا فكل مولود مخلوق فهل نقول المسيح مخلوق غير مخلوق؟

فأجابت: لا هذا غير معقول.

إذن المسيح خلقه الله. فأجابت: نعم هذه هي الحقيقة ولا شيء غير ذلك. وكذلك سيدتي الفاضلة كل نصوص الأناجيل تقول إن المسيح إنسان ونبي رسول أرسله الله تعالى ليعلم الناس لا إله إلا الله. ولذلك جاء مؤيدا لدعوة إبراهيم وموسى وكل الأنبياء قبله واستنكر القتل قائلا: كيف تقتاونني وأنا

إنسان قد كلمكم بالحق الذي سمعه من الله. ونحن المسلمين نؤمن أن المسيح رسول الله جاء بإنجيل الله ومن لا يعتقد ذلك فهو كافر. ولقد قال المسيح لأمته: اقترب ملكوت الله فتوبوا وأمنوا بالإنجيل. ولم يكن ساعتها ظهر إنجيل لوقا ومتى ومرقس وبولس وغيرهم.

أنت تقولين سيدتى إن المسيح جاء للتضحية من أجل البشرية كلها؟ قالت: نعم. قلت لها إذن لماذا يرفض مساعدة امرأة لأنها كنعانية ويقول جئت لخراف بيت إسرائيل الضالة، ويقول جئت إلى خاصتى (لا إلى البشرية كلها) وخاصتى لم تقبلني.

ثم سيدتى هذا الرب المضحى هذه التضحية الكبرى ألم يكن في وسعه أن يمنع ظهور النبى محمد على وقد جاء يبين بطلان هذه المعتقدات؟ بل على العكس أوصى بمن يأتى بعده وسماه «البركلينوس» أى المحمود وهو أحمد.

هناك أشياء أريد أن أسال عنها. تفضلي سيدتي.

لماذا حجاب المرأة المسلمة ولماذا تعدد الزوجات؟

أما عن الحجاب سيدتى فأنتم فى جميع بلدان أوربا تصورون مريم وعلى رأسها الحجاب فهذه صورة السيدة الفاضلة والمسلمات يفعلن مثل مريم.. أما تعدد الزوجات فأقول لك سيدتى رجل مرضت زوجته بمرض مزمن يمنع الإتصال الجنسى، ماذا يفعل هذا الرجل؟ هل يلقى الزوجة فى عرض الطريق؟ لا – هل يرتكب الزنا؟ لا. هل يتزوج بأخرى ولها حقوق الزوجة كاملة.

قالت: الفرض الثالث هو الحق ... قلت لها الإسلام يأمر الرجل بحسن معاملة المرأة بل جعل التعامل مع المرأة مقياس الأخلاق الفاضلة.

وانطلقت الطائرة تحلق في سماء القاهرة والأضواء المتلاّلئة ليلا وبدأت الطائرة تستعد للهبوط وانطلق صوت المرأة خافتا تقول: الآن أعتقد أن لا إله إلا الله وأن المسيح رسول الله وأن محمدا رسول الله.

وهبطت الطائرة وانطلق كل واحد إلى حال سبيله.

مصطفی درویش

### الأمر بالمعروف والنهم عن المنكر

بقلم: بدوى محمد خير

(17)

الحمد لله والصلاة والسلام على رسول الله ومن والاه

نستمد من الله العون والسؤدد ونستكمل حديثنا عن الكيفية التى نؤدى بها تكليف ربنا لنا من الأمر بالمعروف والنهى عن المنكر. وتحدثنا فى لقاعين سبقا عن أداء ذلك التكليف باليد، وقلنا إنه من واجبات ولاة أمور المسلمين تجاه من ولاهم الله أمرهم، ولهم أن يفوضوا من قبلهم من يرون فيهم الصلاحية. وكذا للرجل فى سلطانه فى أهل بيته وأفراد أسرته ممن يعول، وليس وراء ذلك من حق لأحد من عامة المسلمين فى تغيير المنكر باليد. ثم تحدثنا عن حق عامة المسلمين فى أداء ذلك التكليف باللسان. ولابد أن تكون الكلمة حينئذ طيبة والموعظة حسنة والجدال بالتى هى أحسن كما أمر ربنا جل وعلا. وفى ذلك يقول الإمام ابن تيمية رحمه الله «وسبيلك فى الأمر بالمعروف والنهى عن المنكر هو الرفق، ولهذا قيل: وليكن أمرك إلى المعروف بالمعروف ونهيك عن المنكر غير منكر» ثم يقول رحمه الله «الأمر بالمعروف والنهى عن المنكر هو من لوازم وجود بنى آدم، وإن اختلاف الناس فى الأمر بالمعروف هو سبب التفرق والاختلاف، وأن استقامة الأمور بين الناس هو بالعدل حتى قيل: إن الله يقيم والدولة العادلة وإن كانت كافرة، ولا يقيم الدولة الظالمة وإن كانت مسلمة، فإن الدنيا تدوم للعدل مع ادعاء الكفر ولا تدوم للظلم مع ادعاء الإسلام».

ونحن ولله الحمد فقد من الله علينا بالإسلام، ولكى يستقر لنا أمر الدنيا فما علينا إلا أن نأخذ بالعدل منهاجا في كل أمورنا ومنها الأمر بالمعروف والنهى عن المنكر، والله تعالى يقول: إن الله يأمر بالعدل والإحسان وإيتاء ذى القربى وينهى عن الفحشاء والمنكر والبغى، يعظكم لعلكم تذكرون» النحل ٩٠.

وكما ذكرنا سلفا في المقال الثامن من هذه السلسة أن الباطل وأهله سيتصدون للحق وأهله بالأذي، وذاك سلوك الكافرين وأهل الباطل منذ القدم ألا وهو كراهية أهل الحق، والصبر على ذلك السلوك الشائن تجاه الحق وأهله من عزائم الأمور التي يوصي بها ربنا عز وجل «لتبلون في أموالكم وأنفسكم ولتسمعن من الذين أوتوا الكتاب من قبلكم ومن الذين أشركوا أذى كثيرا، وإن تصبروا وتتقوا فإن ذلك من عزم الأمور» أل عمران ١٨٦ ويقول سبحانه على السان لقمان لابنه وهو يعظه «يا بنى أقم الصلاة وأمر بالمعروف وانه عن المنكر واصبر على ما أصابك، إن ذلك من عزم الأمور» لقمان ١٧

وهنا قد يجد البعض عنتا شديدا لا طاقة له به ولا يستطيع تحمله، وذاك بديهي لأن قوة الاحتمال تتفاوت من فرد إلى آخر، والإيمان مراتب ودرجات وهنا يأتي دور إنكار المنكر بالقلب، والله تعالى برحمته يرفع الحرج عن صاحبه. ويقول الإمام القرطبي - رحمه الله - في تفسيره الجامع لأحكام القرآن عند تفسيره للآية ١٠١ من سورة النحل في قوله تعالى «إلا من أكره وقلبه مطمئن بالإيمان» قال عن ابن عباس أن هذه الآية نزلت في عمار بن ياسر رضى الله عنه حين أخذه مشركو مكة وأخذوا أباه وأمه سمية وصهيبا وبلالا وغيرهم من فقراء المسلمين بمكة فعذبوهم، وربطت أمه سمية بين بعيرين ورجي قُبلها بحرية فقتلت و قتل زوجها ياسر وكانا أول شهيدين في الإسلام، وأما عمار فأعطاهم ما أرادوا بلسانه مكرها، فشكا إلى رسول الله عنه نقال له الرسول عليه عنه : كيف تجد قلبك؟ قال: مطمئن بالإيمان. فقال له الرسول عليه عنه عادي عادوا فعد».

ولقد أفاض رحمه الله في هذه القضية وشرح هذا الجزء من الآية وأورد أقوال كثير من علماء السلف بما يؤيد ما ذهب إليه عمار بن ياسر رضى الله عنه، وأورد من النصوص ما استدلوا به كقول الرسول على : رفع عن أمتى الخطأ والنسيان وما استكره وا عليه» وكقول الله تعالى «إلا المستضعفين من الرجال والنساء والولدان لا يستطيعون حيلة ولا يهتدون سبيلا. فأولئك عسى الله أن يعفو عنهم، وكان الله عفوا غفوراً » النساء ٩٨ ، ٩٩ . بل لقد أورد قول بعض الصحابة والتابعين وعلماء السلف إذا تجاوز الإكراه من القول إلى

الفعل كالسجود لصنم فإن المكره يفعل ذلك إذا خشى القتل، وفى هذه الحالة ليكن قلبه معتقدا السجود لله لأن الله يقول «فأينما تولوا فثم وجه الله». واستدلوا بقول ابن عمر فى الصحيح أن رسول الله على كان يصلى على راحلته وهو مقبل من مكة إلى المدينة حيث كان وجهه وفيه نزلت الآية «فأينما تولوا فثم وجه الله». ثم قالوا: فإذا كان هذا مباحا فى السفر فى حالة الأمن لتعب النزول عن الدابة للتنفل فكيف بهذا الذى يخشى القتل، وأفاض القرطبى رحمه الله فى القول حتى بلغ فى شرحه إحدى وعشرين مسئلة. فمن شاء فليرجع إلى تفسير القرطبى ونحن نقلنا قوله هنا بتصرف شديد.

لكن يجب أن يعلم الناس أن ذلك الذي سقناه أنفا يقدر بقدر الضرورة إليه وليس منهاجا نحرص عليه، فلا نتعدى حد الضرورة. ولا شك إذا وجد من يصبر على الأذي حتى ولو أدى إلى القتل فذاك أعلى مراتب الإيمان، لكن لا يُعاب على من خشى على نفسه وأهله الهلاك. ونحن هنا لا نفتح بابا للجدل في مسائل الخلاف بين المسلمين كما يقول الشيخ محمد رشيد رضا رحمه الله في تفسيره المنار عند تفسير الآية ٢٨ من آل عمران «لا يتخذ المؤمنون الكافرين أولياء من دون المؤمنين، ومن يفعل ذلك فليس من الله في شيء إلا أن تتقوا منهم تقاة» فبدأ بالحديث عن الموالاة ثم تحدث عن اتقاء شر الكافرين وساق رأى إمامه الشيخ محمد عبده وأقوال العلماء وقال رحمه الله في نهاية القول: وقصاري ما تدل عليه هذه الآية أن للمسلم أن يتقى ما يتقى من مضرة الكافرين، وقصاري ما تدل عليه أية سورة النحل (١٠٦) ما تقدم أنفا، وكل ذلك من باب الرخص لأجل الضرورات العارضة لا من أصول الدين المتبعة دائما، ولذلك كان من مسائل الإجماع وجوب الهجرة على المسلم من المكان الذي يخاف فيه من إظهار دينه ويضطر فيه إلى التقية، ومن علامة المؤمن الكامل ألا يخاف في الله لومة لائم، قال تعالى «فلا تخافوهم وخافون إن كنتم مؤمنين» وكان النبي علية وأصحابه يتحملون الأذي في ذات الله ويصبرون» انتهى قول الشيخ رشيد رضا بتصرف.

ولنعلم أن الإنكار بالقلب ليس معناه أن يجارى أهل الباطل في باطلهم من غير ضرورة أو إكراه، فعلى المسلم أن ينطق سلوكه وسمته وأخلاقه ومعاملاته

بالحق الذي يعتقده، وبهذا تكون دعوة إلى الحق وإلى المعروف، وأن يبتعد عن المنكر فلا يقارف منه شيئا وإن كان الناس جميعا عليه، فلا يغشى مكانا يعصى فيه الله، ولا يرتاد مجتمع لغو أو سفاهة، كما يقول ربنا تبارك وتعالى: «والذين لا يشهدون الزور وإذا مروا باللغو مروا كراماً» الفرقان ٧٢ – كما يجب على المسلم أن ينأى بنفسه عن مشاركة السفهاء في سفاهتهم فلا يرد على شتام بمثل فعله ولا يجهل بمثل جهالة من يجهل عليه، وتلك صفات عباد الرحمن كما يقول تعالى «وعباد الرحمن الذين يمشون على الأرض هونا، وإذا خاطبهم الجاهلون قالوا سلاما» الفرقان ٣٢.

وإن من وصايا رسولنا عليه ألا يكون المسلم إمعة إذا أحسن الناس أحسن وإذا أساء الساء، بل عليه أن يحسن دائما،

وإذا كان من المشهور أن أهل الباطل يكرهون أهل الحق لأنهم على الحق ويريدون أن يردوهم بعد إيمانهم كفارا كما يقول ربنا تبارك وتعالى «ود كثير من أهل الكتاب لو يردونكم من بعد إيمانكم كفارا حسدا من عند أنفسهم من بعدما تبين لهم الحق» البقرة ١٠٩ - وقوله تعالى « يأيها الذين أمنوا إن تطيعوا فريقا من الذين أوتوا الكتاب يردوكم بعد إيمانكم كافرين» أل عمران . ١٠٠ وقوله سبحانه «ودوا لو تكفرون كما كفروا فتكونون سواء». النساء ٨٩. وفي قوم لوط يقول تعالى «فما كان جواب قومه إلا أن قالوا أخرجوا أل لوط من قريتكم، إنهم أناس يتطهرون» النمل ٥٦. وقد يتعجب أهل الحق من ذلك المسلك، فبدلا من أن يسلك هؤلاء سلوك أهل الحق يحدث العكس، رغم علمهم بأن أولئك على الحق. وتلك سنة أهل الباطل منذ بدء البشرية. والله يقص علينا خبرابني أدم: «واتل عليهم نبأ ابني أدم بالحق إذ قربا قربانا فتُقبل من أحدهما ولم يُتقبل من الآخر، قال لأقتلنك، قال إنما يتقبل الله من المتقين» المائدة ٢٧. إلا أن المسلم بسلوكه القويم لا يعدم أن يجد من يشرح الله صدره للحق فيهتدى. وعندما ينهج المسلم طريق الحق بقلبه دون فعل أو قول تجاه الدعوة، ولكن بسلوكه القويم وبعده عن مواطن الباطل فإن إنكاره بقلبه يكون إيجابيا حينذاك، ورفع عنه الحرج من أن يكون مقصرا تجاه الحق. ويقول الرسول على «إنه يستعمل عليكم أمراء فتعرفون منهم وتنكرون، فمن كره فقد برئ ومن أنكر فقد سلم ولكن من رضى وتابع..» رواه مسلم ومعناه أن من كره بقلبه ولم يستطع إنكارا بيد ولا لسان فقد برئ من الإثم وأدى ما عليه، ومن أنكر بحسب طاقته وقدرته على الإنكار فقد سلم من المعصية. ومن رضى بالمنكر وتابع أولى الأمر في عصيانهم ومنكرهم ورضى به فهو العاصى ويقع تحت طائلة عذاب الله.

وإن من الإنكار بالقلب أن يهاجر المسلم إلى بلد يأمن فيه على دينه وعقيدته إذا غلبه أهل السلطان والغلبة على فعل الكفر والارتداد عن دينه إذا وجد إلى ذلك سبيلا وإلا فهو يكون ممن عناهم الحق تعالى فى قوله «إن الذين توفاهم الملائكة ظالمى أنفسهم قالوا فيم كنتم، قالوا كنا مستضعفين فى الأرض، قالوا ألم تكن أرض الله واسعة فتهاجروا فيها، فأولئك مأواهم جهنم، وساءت مصيرا» أل عمران ٩٧ أما إذا لم يستطع الهجرة ولم يقدر عليها لسبب من الأسباب فعسى أن تدركه رحمة الله ولا يكلف الله نفسا إلا وسعها. وفيه يقول تعالى «إلا المستضعفين من الرجال والنساء والوالدان لا يستطيعون وفيه يقول تعالى «إلا المستضعفين من الرجال والنساء والوالدان لا يستطيعون عفورا» أل عمران ٩٨. وفي القرآن الكريم مثل على الهجرة واعتزال أهل غفورا» أل عمران ٩٨. وفي القرآن الكريم مثل على الهجرة واعتزال أهل الباطل في قصة أصحاب الكهف «إذ أوى الفتية إلى الكهف فقالوا ربنا أتنا من أمرنا رشدا». «وإذ اعتزلتموهم وما يعبدون إلا الله فأووا إلى الكهف ينشر لكم ربكم من رحمته ويهيئ لكم من أمركم مرفقا» فأووا إلى الكهف ينشر لكم ربكم من رحمته ويهيئ لكم من أمركم مرفقا» الكهف. ١٦٠ والقصة بتمامها في سورة الكهف.

ومن أمثلة ما حدث في عهد رسالة محمد على هجرة أصحابه إلى الحبشة خشية الفتنة في دينهم في مكة، والهجرة العامة إلى المدينة بعد ذلك. وكل ذلك يدخل ضمن الإنكار بالقلب.

ونحن ولله الحمد نؤدى عباداتنا ونظهر شعائرنا ونملك اللسان ينطق بالحق ونسأل الله أن لا تدركنا أيام لا نقدر على إظهار عقيدتنا. فما علينا إلا أن نبذل الكلمة الطيبة في الدعوة إلى الحق والأمر بالمعروف والنهى عن المنكر والله حسبنا ونعم الوكيل. وإلى لقاء آخر بإذن الله

بدوس محمد خير جماعة أنصار السنة المحمدية بدراو

# لاذا التوحيد أولا؟

بقلم: أحمد يوسف عبد المجيد

الحمد لله رب العالمين الرحمن الرحيم مالك يوم الدين والصلاة والسلام على من دعى الناس إلى الإخلاص في الدين: وبعد

فكثيرا ما يواجه دعاة التوحيد موجات من السخط والإنكار من كثير من الناس بين قائل لا حديث لكم إلا عن الأولياء والأضرحة ، وقائل أنتم تكرهون الناس بين قائل لا حديث لكم إلا عن الأولياء والأضرحة ، وقائل أنتم تكرهون الأولياء. وليس هذا بغريب على من شرح الله صدره لفهم الكتاب العزيز الذي أشار في كثير من آياته إلى فساد عقيدة الكثير من الناس كقوله تعالى (وما يؤمن أكثرهم بالله إلا وهم مشركون) ١٠٦ يوسف . وكما أشار القرآن الكريم أيضا إلى قلة عدد المستجيبين لدعوة الرسل وأن السواد الأعظم كان من المكذبين . ففي سورة الشعراء يذكر الله تعالى قصص بعض الرسل وما كان من تكذيب أقوامهم لهم ثم يقول بعد كل قصة ( إن في ذلك لآية وما كان أكثرهم مؤمنين) . ولا يخفي على أولى الألباب أن مثل هذه الآيات إنما هي بمثابة تثبيت لدعاة صلاح العقيدة حتى لا يملوا من قلة المستجيبين .

ولما كان غرس العقيدة في النفوس هو الطريق الأمثل لبناء مجتمع صالح يؤدى دوره كاملا كانت العقيدة هي مفتاح دعوة الرسل جميعا من لدن أدم عليه السلام إلى خاتمهم وسيدهم محمد عليه السلام إلى خاتمهم وسيدهم محمد عليه السلام إلا نوحى إليه أنه لا إله إلا أنا فاعبدون ) ٢٥ الأنبياء .

كما أشار القرآن الكريم من خلال قصص الأنبياء إلى أن صلاح العقيدة هو الأساس لجبر كل ما كُسر من أخلاق الناس ومعاملاتهم إذ لا تستقيم الأخلاق ولا يصلح الله المعاملات بين الناس إلا إذا ما أصلحوا عقيدتهم. فأهل مدين مثلا يطففون الكيل والميزان فبدأ علاج هذا المرض بإصلاح العقيدة أولا وقال تعالى (وإلى مدين أخاهم شعيبا قال يا قوم اعبدوا الله

مالكم من إله غيره قد جاءتكم بينه من ربكم فأوفوا الكيل والميزان ولا تبخسوا الناس أشياءهم ولا تفسدوا في الأرض بعد إصلاحها ذلكم خير لكم إن كنتم مؤمنين) الأعراف٨٠٠ . كما يستفاد من الآية أيضا أن فساد العقيدة يسبب سوء المعاملات بل هو مفتاح كل شر.

لذا كان لزاماً على كل داع إلى الله عز وجل أن يسلك هذا الطريق حتى يصل بدعوته إلى الهدى المنشود والصراط المستقيم. وسلوك هذا الطريق ليس بالحديث عن شهادة التوحيد دون الحديث عن ما يفسد هذه الشهادة من أعمال منافية للتوحيد كالاستغاثة والاستعانة والتوسل بالموتى إلى غير ذلك

والذى يدعونا إلى التمسك بهذا المنهج أن القرآن الذى نزل بمكة قبل الهجرة على مدى ثلاثة عشر عاما كان داعيا إلى ترسيخ عقيدة التوحيد فى قلوب الناس . ليس هذا فحسب بل إن ما نزل بالمدينة أيضا كان داعيا إلى نفس الغرض وتذكير الناس به كقوله تعالى مثلا فى سورة البقرة (وإلهكم إله والرحمن الرحيم) الآية ١٦٣ .

ولما لدعوة التوحيد من مكانة فإن شعارها وهو شهادة أن لا إله إلا الله يرفع خمس عشرة مرة في اليوم على مسامع الدنيا كلها ذلك من خلال الأذان فضلا عن ذكرها في الإقامة وذكرها داخل وخارج الصلاة.

إن إخلاص العبادة لله تعالى والتخلى عن كل عمل شركى إنما هو الباب الذي يوصل الله به إلى الاستخلاف في الأرض بل والتمكين. كما تتحقق به الحياة الآمنة بدلا من حياة الخوف والقلق قال تعالى مشيراً الى هذا المفهوم (وعد الله الذين أمنوا منكم وعملوا الصالحات ليستخلفنهم في الأرض كما استخلف الذين من قبلهم وليمكنن لهم دينهم الذي ارتضى لهم وليبدلنهم من بعد خوفهم أمنا يعبدونني لا يشركون بي شيئا ومن كفر بعد ذلك فأولئك هم الفاسقون) الآية هه النور

كما تأتى أهمية التوحيد من أنه تحدد به صعوبة خروج الروح أو سهولتها عند فراق الدنيا حيث يواجه الإنسان ملك الموت ومن معه من الملائكة للمرة

الاولى . ذلك الموت الذي يجعل الإنسان وهو بين أهله يعاني سكرات الموت لا يملك له أحد من الحاضرين أكثر من النظر إليه كما قال ربنا تعالى (فلولا إذا بلغت الحلقوم . وأنتم حينئذ تنظرون . ونحن أقرب إليه منكم ولكن لا تبصرون) الأيات ٨٦ و ٨٤ و ٨٥ سوة الواقعة . في هذا الوقت العصيب يأتي دور التوحيد فصاحب العقيدة السليمة يبشر من الملائكة بالجنة بل وبلقى عليه السلام . قال تعالى (الذين تتوفاهم الملائكة طيبين يقولون سلام عليكم ادخلوا الجنة بما كنتم تعملون) الآية ٢٢ النحل . بل بين ربنا تعالى حديث الملائكة وهي تطمئن أهل العقيدة السليمة عند الموت أيضًا في قوله تعالى (إن الذين قالوا ربنا الله ثم استقاموا تتنزل عليهم الملائكة ألا تخافوا و لا تحزنوا وأبشروا بالجنة التي كنتم توعدون . نحن أولياؤكم في الحياة الدنيا وفي الآخرة ولكم فيها ما تشتهى أنفسكم ولكم فيها ما تدعون . نزلا من غفور رحيم) الآيات . ٣ ، ٣١ ، ٢٢ سوة فصلت . وعلى الجانب الاخر يُظهر القرآن الكريم حال صاحب العقيدة الفاسدة عند الموت حيث بين الله تعالى بسط الملائكة أيديهم وقولهم أخرجوا أنفسكم مما أنتم فيه فالعذاب ينتظركم بسبب فساد عقيدتكم وتكبركم عن أيات الله ولقد أصبحتم اليوم مع أنكم وسط أهليكم إلا أنكم لا تستطيعون توصية ولا يملكون لكم شيئا وثبت لكم أن الوسطاء الذين اتخذتموهم في الدنيا وزعمتم أنكم ستجدونهم يوم القيامة لأنهم مُدّركون بالكون أو أصحاب أنفاس طاهرة الخ.

قال تعالى مبينا هذه المعانى (ومن أظلم ممن افترى على الله كذبا أو قال أوحى إلى ولم يوح إليه شيء ومن قال سأنزل مثل ما أنزل الله ولو ترى إذ الظالمون في غمرات الموت والملائكة باسطو أيديهم أخرجوا أنفسكم اليوم تجزون عذاب الهون بما كنتم تقولون على الله غير الحق وكنتم عن آياته تستكبرون. ولقد جئتمونا فرادى كما خلقناكم أول مرة وتركتم ما خولناكم وراء ظهوركم وما نرى معكم شفعاءكم الذين زعمتم أنهم فيكم شركاء لقد تقطع بينكم وضل عنكم ما كنتم تزعمون) الأيتان ٩٢، ١٤ الأنعام. بل أشار القرآن المقة صفحة (٥٠)

# صلاتنا على النبي وصلاة الله عليه

#### بقلم: على عيد

قوله تعالى : « إن الله وملائكته يصلون على النبي يأيها الذين آمنوا صلوا عليه وسلموا تسليما » (٥٦ - الأحزاب)

أخبر هنا الحق تبارك وتعالى أنه يصلى على النبى على النبى على أيضا يصلون عليه، فما معنى صلاة الله سبحانه وتعالى عليه ؟ روى البخارى عن أبى العالية أن صلاة الله تبارك وتعالى هى ثناؤه عليه عند ملائكته، وصلاة الملائكة هى الدعاء ... وقال ابن عباس: يصلون يبركون، وقال سفيان الثورى: صلاة الرب الرحمة وصلاة الملائكة الاستغفار. وإذا كان هذا شأن النبى على عند ربه وملائكته، فما الذى يراد من طلب صلاتنا وتسليمنا عليه ؟! أهى الرحمة كما وردت فى حق المولى تبارك وتعالى ؟ أم هى الاستغفار كما وردت فى حق الملائكة الأطهار ؟!

إن الصلاة لغة الدعاء ، فإذا طلب منا الصلاة على النبى على كأنما طلب منا أن ندعو ربنا للصلاة عليه ، بما يليق بجلاله وكماله ، من إنزال الرحمات عليه من لدنه ، لأنه هو الذي يملك أن يهب برحمته من يشاء من عباده ، ولسنا نحن . وكما أننا لا نعرف قدر النبى على كما يعرفه ربه ويقدره قدره ، ومن ثم فإن رحمته التي هي إجابة لدعاء عباده بالصلاة عليه ، فإنها أكد عليها تأكيداً ، وسبب تأكيدها من قبل الحق تبارك وتعالى، هو حبه لنبيه على حبيبه ، للبلغ لرسالته والمؤدى لأمانته والمجاهد في سبيله حق جهاده ، ثم إنها تربط بين الإنسان وصاحب الرسالة العظمى إليه على من رب العزة تبارك وتعالى، والله سبحانه وتعالى يحب عبده الباحث عن القرب منه ، الراغب في رحمة نبيه ولأنه يطلب منه وحده ، فهو ذاكر له ، ولأنه ذاكر له ، فهو أهل لرحمته هو الآخر ، ولذلك قال تعالى : « يأيها الذين أمنوا اذكروا الله ذكرا كثيرا (١٤) وسبحوه بكرة وأصيلا (٢٤) هو الذي يصلى عليكم وملائكته ليخرجكم من الظلمات إلى النور وكان وأصيلا (٢٤) مو الذي يصلى عليكم وملائكته ليخرجكم من الظلمات إلى النور وكان بالمؤمنين رحيما (٢٤) تحيتهم يوم يلقونه سلام وأعد لهم أجراً كريما (٤٤) » وقال تعالى : « أولئك عليهم صلوات من ربهم ورحمة وأولئك هم (الأحزاب) . وقال تعالى : « أولئك عليهم صلوات من ربهم ورحمة وأولئك هم

المهتدون » (١٥٧ - البقرة) ولكن إذا كانت صلاتنا دعاء ، وصلاة الحق تبارك وتعالى إجابة لهذا الدعاء بإنزال الرحمة ، فكيف نصلى وكيف ندعو ربنا ؟ فهذا ما سأل الصحابة قبلنا فأجابهم النبى على بقوله: قولوا : اللهم صل على محمد وعلى ال محمد ، كما صليت على إبراهيم وعلى ال إبراهيم، وبارك على محمد وعلى ال محمد كما باركت على إبراهيم وعلى ال إبراهيم في العالمين إنك حميد مجيد ، والسلام كما قد علمتم » وهذا حديث صحيح رواه مسلم وأبو داود والترمذى والنسائى، وأعتقد أن ارتضاء صيغة للصلاة على النبى لم يأذن بها الشرع لهى افتئات عليه وعلى شريعته ، ولا أرى مندوحة لأحد مطلقا في الإغضاء عن الصحيح الوارد، واستحباب ما يروق الأهواء المتفرقة ، والله يقول الحق وهو يهدى السبيل،

#### على عيد

رئيس الشبان المسلمين بسرس الليان

#### بقية مقال (لماذا التوحيد أولا؟)

إلى ما يقع لصاحب العقيدة الفاسدة عند موته من ضرب وإهانة قال تعالى (ولو ترى إذ يتوفى الذين كفروا الملائكة يضربون وجوههم وأدبارهم وذوقوا عذاب الحريق. ذلك بما قدمت أيديكم وأن الله ليس بظلام للعبيد) الآيتان ٥٠ / ١٥ الأنفال.

كما تأتى أهمية العقيدة فى بيت الوحشة والغربة والدود فى القبر حيث السؤال الأول فى القبر كما أخبر النبى على فى حديث البراء المشهور المروى من الامام أحمد وأبو داود (من ربك ....) فإما أن يكون موحدا يثبته الله تعالى وعند ذلك يوسع الله عليه قبره ويلقى من النعيم مالا يعلمه إلا الله ، وإما أن يكون غير ذلك فيضيق عليه قبره حتى تختلف أضلاعه.

بل تأتى أهمية العقيدة في يوم الأزفة بأن ينال الموحدون شفاعة النبي الله على بإذن الله كما جاء في الحديث (من أحق الناس بشفاعتك يا رسول الله قال من قال لا إله إلا الله خالصا من قلبه)

نسالك اللهم أن تجعلنا من دعاة التوحيد العاملين المخلصين وسلام على المرسلين والحمد لله رب العالمين

أدمد يوسف عبد المجيد

#### کتب تــوزع مجانـــا

جاءنا من فضيلة الشيخ عبد الحميد بن عبد العزيز بن محمد السلمان أنه يقوم حاليا بتوزيع مؤلفات والده - حفظه الله - التي أوقفها لصالح الدعوة إلى الله. وعلى من يرغب في اقتناء أي كتاب من هذه الكتب الكتابة إلى فضيلته على العنوان التالى: (المملكة العربية السعودية - ص. ب ٥٦٦٧٣ الرياض ١١٥٦٤ - هاتف التالى: (المملكة للحصول عليها مجانا.

وكما هو معروف فإن الشيخ عبد العزيز بن محمد السلمان سلفى القصيدة ويمكن الانتفاع بمؤلفاته هذه إن شاء الله. وهي:

١ - الأسئلة والأجوبة الفقهية المقرونة بالأدلة الشرعية - ٧ مجلدات؛

٢ - موارد الظمآن لدروس الزمان - ٦ مجلدات.

٣ - مجموعة القصائد الزهديات - مجلدان.

٤ - إتحاف المسلمين عا تيسر من أحكام الدين - مجلدان.

٥ - الأنوار الساطعات لآيات جامعات - مجلدان.

٦ - الكواشف الجلية عن معانى الواسطية.

٧ - الأسئلة والأجوبة الأصولية على العقيدة الواسطية.

٨ - مختصر الأسئلة والأجوبة الأصولية على العقيدة الواسطية.

٩ - المناهل الحسان في دروس رمضان.

١٠ - دعاء ختم القرآن الكريم.

١١ - من محاسن الدين الإسلامي.

١٢ - من معجزات النبي علية

١٣ - أوضع المسالك إلى أحكام المناسك.

١٤ - التلخيصات لجُل أحكام الزكاة.

١٥ - إرشاد العباد للاستعداد ليوم المعاد.

١٦ - سلاح اليقظان لطرد الشيطان.

١٧ - اغتنام الأوقات في الباقيات الصالحات.

١٨ - إيقاظ أولى الهم العاليه إلى اغتنام الأيام الخالية.

١٩ - مفتاح الأفكار للتأهب لدار القرار.

· ٢ - الحل الوحيد لقضية أفغانستان (تأليف الأستاذ عبد المنعم محمد حلمى الهاشمي).

٢١ – الكنز الجديد من أوراق الشيخ عبد الحميد (إعداد فضيلة الشيخ عبد الحميد بن عبد العزيز السلمان).

نسأل الله تعالى أن يجزى خيرا كل من أعان على نشر الدعوة إلى الله.

التوحيد

### أمور تساعد على الخشوع في الصلاة

بقلم: عبد الرازق السيد إبراهيم عيد

(1)

الحمد لله الذي امتن على المؤمنين بتشريع الصلاة عبادة وصلة وإصلاحاً وجعل الخشوع فيها أساس القبول وأصل الفلاح وبعد

أوضحنا فيما سبق من مقالات أن أصل الخشوع يكون في القلب وينعكس بالتالى على الجوارح اطمئنانا وسكينة ووعيا . وهذه أمور رأيت أن لها صلة بموضوع الخشوع وتساعد عليه لم أتعرض فيها لأحكام فقهية بالدرجة الأولى وإنما توخيت منها ما يتعلق قدر الإمكان بتوجيه القلب إلى معبوده ومولاه ويسوق الجوارح مستسلمة لعظمة الله . وأستعين بالله مقسمًا هذه الأمور إلى قسمين: الأول يتعلق بأمور قبل الدخول في الصلاة . والثاني يتعلق بأمور بعد الدخول فيها والانتهاء منها ونبدأ بالحديث عن تلك الأمور التي قبل الصلاة ونجملها في خمسة أمور كما يلى:

٢ - إخلاء الأعضاء مما يشغلها

١ - انتظار الصلاة والاستعداد لها

٤ - إسباغ الوضوء على المكاره

٣ - المشى إليها

ه - السواك والطيب

وقبل الحديث عن هذه الأمور بشىء من التفصيل أحب الإشارة إلى سلبيات يقع فيها كثير من المصلين مع الأسف. فبعض المصلين لا يحضّر نفسه للصلاة تحضيرا كافيا قبل حلول وقتها مما يقلل عنده حضور القلب ويجعله يأتى إلى الصلاة معتادا عليها فاقدا الشوق إليها غير معظم أمرها. ومنهم من يمشى إليها وهو لا يقدر قيمة خطواته هذه وما ينتظره من أجر وفضل وما يُحط عنه من وزر. فيأتى وهو غافل عن ذكر الله وبعضهم قد يمتد نظره في طريقة إلى ما نهى عنه الله أو قد يتكلم بما يغضب الله فيحرم نفسه من الأجر ويضع عليها وزرا بعد وزر. وهناك من يأتى إلى الصلاة مثلا والسيجارة في يده ويلقيها على باب المسجد

ويدخل مؤذيا عباد الله من الملائكة والمصلين برائحة دخانه من سيجارته أو شيشته التى فرغ منها لتوه قبل حضوره إلى الصلاة أو يؤذى المصلين والملائكة برائحة الثوم أو البصل.

وهناك من يمشى إلى الصلاة مسرعا بغير سكينة ووقار بل هناك من لا يمشى إليها أصلاً بل يكتفى بالصلاة في بيته كما يفعل النساء. وهناك من يؤخر الصلاة حتى يخرج وقتها ولا حول ولا قوة إلا بالله، وإنى أسال الجميع بالذي أنفس العباد بيده ماذا هم فاعلون لو دعاهم ملك إلى مكرمة في حفل بهيج؟ ماذا سيكون حالهم واستعدادهم؟ فأى اجتماع ذلك الذي يقارن بحفل تحفّه الملائكة وتنتزل عليه رحمات ملك الملوك سبحانه وتعالى؟ ولكن الغافلين لا يعلمون ولا يفقهون ويا ليت قومي يعلمون. جاء في الصحيحين عن أبي هريرة رضي الله عنه أن النبي عَلِي قال: (من غدا إلى المسجد أو راح أعد الله له في الجنّة نزلا كلما غدا أو راح) وجاء في صحيح مسلم عن أبي هريرة أن النبي من نيوت الله، ليقضى فريضة من فرائض الله، كانت خطواته إحداها تحط خطيئة والأخرى ترفع درجة).

فإذا كان هذا جانبا من فضل السعى إلى الصلاة والمشى إليها فما بالنا بفضل الصلاة نفسها وعظمة المثول بين يدى من بيده مقاليد السموات والأرض سبحانه وتعالى (اللهم ألهمنا رشدنا وفقهنا في ديننا وأعنا على ذكرك وشكرك وحسن عبادتك) ونعود للأمور التي أجملناها قبل الدخول في الصلاة:

#### ١ - انتظار الصلاة والاستعداد لها،

ويقصد بذلك تهيئة النفس والبدن للصلاة باستحضار عظمة الله والتهيؤ للقائه سبحانه، والشوق للوقوف بين يديه. فأنت إذا كنت على موعد مع ملك أو رئيس أو شخص عزيز عليك فانظر ماذا تفعل؟ وكم تستعد قبل حلول الوقت المنتظر؟ وكيف تحضر الكلمات التي ستقولها في هذا اللقاء؟ وكيف تقضى الساعات السابقة على ذلك اللقاء؟ فما ظنلُك بلقاء مع عالم الغيب والشهادة الكبير المتعال؟ روى المروزي بسنده أن عمر بن الخطاب رضى الله عنه قال:

(لا تنتظروا بالصلاة أن ينادى بها ولكن تأهبوا لها فأتوها وعليكم السكينة والوقار). وروى أيضا عن عدى بن حاتم قال: (ما دخل وقت صلاة قط حتى أشتاق إليها) فرق كبير بين من يأتى إلى الصلاة كيفما اتفق فاقد الاستعداد والشوق إليها وبين من يأتيها قد تحرّى وقتها واستعد لها مشتاقا إليها وهذا هو حال الصحابة عليهم رضوان الله وحال الذين يقدرون الصلاة حق قدرها من عباد الله الصالحين في كل زمان ومكان.

ويدخل في باب الاستعداد للصلاة أن يلبس المرء أفضل ما عنده من ثياب بغير إسراف ولا مخيلة مراعيا أحكام الشرع في ثوبه.

#### ٢ - إخلاء الأعضاء مما يشغلها:

المسلم وهو مقبل على صلاته لابد وأن يكون قد تخلص من كل ما من شأنه أن يقلل خشوعه في صلاته من دواعي القلب أو البدن. ومن ذلك ما رواه مسلم عن عائشة رضى الله عنها قالت: سمعت رسول الله على يقول: (لا يصلى أحد يحضره الطعام ولا وهو يدافعه الأخبثان) والحديث هنا يراعي فطرة الله في الإنسان الجائع وأمامه الطعام أو الحاقن ببول أو غائط فإنه لا يكون كامل الخشوع لذا عليه أن يشبع حاجته من الطعام الحاضر ويتخلص من مدافعة الأخبثين له قبل إقدامه على صلاته فذلك أدعي لخشوعه. ويقاس على ذلك كل ما يشغل الإنسان في بيته أو عمله أو أثناء صلاته من رسوم ونقوش وخلافه. ولا يفهم أحد من ذلك أنه يباح له تأخير الصلاة عن وقتها بحجة الطعام أو قضاء الحاجة أو يؤخر الصلاة عن جماعة المسلمين ولكن إذا اهتم المسلم بالنقطة السابقة وهي الاستعداد للصلاة لن يجد مشكلة في النقطة الثانية فإنه سيستعد ويخلي أعضاءه قبل الصلاة بوقت كاف.

#### ٣ - المشي إلى الصلاة؛

الذى يليق بالمسلم المصلى وهو في طريقة إلى لقاء ربه أن يمشى وعليه السكينة والوقار مستحضرا جلال الموقف الذي هو قادم عليه. جاء فيما رواه أبو دواود من حديث أبى هريرة رضى الله عنه قال: سمعت رسول الله عليه

يقول: (إذا أقيمت الصلاة فلا تأتوها تسعون وأتوها تمشون وعليكم السكينة فما أدركتم فصلوا وما فاتكم فأتموا) وعلى المسلم أن يلتزم بأداب الطريق من إفشاء السلام وردِّه وغض البصر والأمر بالمعروف والنهى عن المنكر وأن يشغل نفسه بذكر الله.

#### \$ - إسباغ الوضوء على المكاره،

الوضوء عبادة وهو مفتاح الصلاة ولا يقبل الله صلاة العبد بغير وضوء. والمقصود بالإسباغ إسالة الماء على أعضاء الوضوء حتى يشمل جميع العضو المراد غسله ومسح ما يجب مسحه.

#### ٥ - السواك والطيب:

السواك مطهرة للفم مرضاة للرب كما جاء في مسند أحمد من حديث عائشة رضى الله عنها أن النبي عَلَيْ قال: (السواك مطهرة للفم مرضاة للرب) فإذا كان السواك كذلك ألا يستحب للمصلى أن يجعله قبل بداية صلاته؟ ولذلك جاء في الحديث المتفق عليه عن أبي هريرة رضى الله عنه أن رسول الله عَلَيْ قال: (لولا أن أشق على أمتى لأمرتهم بالسواك مع كل صلاة).

وقد رغب على الطيب فيما صح من حديث أبى سعيد الخدرى أن رسول الله على قال: (غسل الجمعة على كل محتلم وسواك وشيء من الطيب ما قدر عليه) وكان من هديه على مس الطيب وذلك أن الطيب يسر النفس، ويشرح الصدر، ويبعث في البدن نشاطا وقوة. وتلك الصفات تساعد على حضور القلب والنشاط في الصلاة وبالتالي الخشوع فيها. ومن هنا نلاحظ حكمة الشرع في نهى المسلم عن الروائح الخبيثة عند الصلاة مثل رائحة الثوم والبصل أو رائحة الدخان وما شابه ذلك لما لها من عوامل عكسية حيث تبعث على الخمول والكسل والنفور وبالتالي تعرقل الخشوع فإن لم يتمكن المسلم من الطيب فعلى الأقل أن يكف عن المصلين الروائح الخبيثة. والله المستعان

عبد الرازق السد

### ليس لكم هذا وإن احتدم الصراع

#### بقلم: عبد الرحمن محمد لطفي

قرأت يوم العيد المنشور الذي وزعه من يسمون أنفسهم الجماعة الإسلامية وهو بعنوان (واحتدم الصراع) والذي ختموه بقولهم: ليسوا سواء قتلانا في الجنة وقتلاهم في النار ووضعوا بجوار كلمة قتلانا في الجنة صوراً لبعض الشباب المسلم الذين قتلوا أخيراً ووضعوا بجوار كلمة وقتلاهم في النار صور الدكتور رفعت الحجوب وكاهانا ولم يجدوا صورة للرئيس السادات فكتبوا مكانها "صورة للسادات."

فأقول لهؤلاء الشباب إن كلمة قتلانا في الجنة وقتلاهم في النار لا تقال إلا عند وقوع الحرب بين المسلمين والكفار كفراً أصلياً دونما تحديد من بعينه في الجنة ومن بعينه في النار لأن النبي عَلَيْ قال في الحديث الصحيح (رب قتيل بين الصفين الله أعلم به). وأما قولكم إن فلاناً وفلاناً وفلاناً شهداء وفي الجنة، وإن فلاناً وفلاناً وفلاناً في النار فهذا ليس لكم ولا لغيركم ولكنه لله وحده. وهذا من عقيدة أهل السنة والجماعة التي ما كانت لتخفي عليكم لو كنتم سلفيي العقيدة كما تدعون ولا تبتدعون.

والعجيب أن علماء الأزهر يقرأون هذه المنشورات ويسكتون ويتركون أجهزة الأمن بجبروتها هي التي تقوم هؤلاء الشباب فيقع الصدام والصراع ويسقط القتلى من الجانبين وهم في ثبات عميق لا يتحركون إلا إذا طلبت منهم الحكومة المشاركة في ندوات الرأى التي فقد الناس الثقة فيها وفي مشايخها.

عبد الرحمن بن محمد لطفي

إمام مسجد (النور) بملوى

انا لله وانا إليه راجعون

تحتسب جماعة أنصار السنة المحمدية بمصر عند الله تعالى علما من أعلام الدعوة إلى الله الأخ الشيخ محمد الحسن عبد القادر رئيس جماعة أنصار السنة المحمدية بكسلا بالسودان حيث وافته المنية وصليت عليه صلاة الجنازة بالمسجد الحرام بمكة المكرمة غرة المحرم ١٤١٢.

نسأل الله تعالى أن يتغمده برحمته وأن يدخله فسيح جناته.

التوحيد

| منقحة |                                 | في هذا العدد                         |
|-------|---------------------------------|--------------------------------------|
| ١     | رئيـــس التحريـــر              | كلمة التحرير (بين صدام والقذافي)     |
| ٦     | فضيلة الشيخ محمد على عبد الرحيم | باب السنة (صحوة إسلامية)             |
| ٨     | أ.د. على السالوس                | البنوك والاستثمار                    |
| 14    | لجنة الفتوى                     | باب الفتاوى                          |
| 79    | الأستاذ صفوت الشوادفي           | تحذير من فتوى المفتى                 |
| ٣.    | أحمد فهمى أحمد                  | كريسماس المسلمين                     |
| **    | الأستاذ على إبراهيم حشيش        | دفاع عن السنة المطهرة (١٥)           |
| **    | التحرير                         | هل يوجد اختلاط حلال؟                 |
| 71    | الأستاذ مصطفى درويش             | إسلام فوق السحاب                     |
| ٤١    | الأستاذ بدوى محمد خير           | الأمر بالمعروف والنهى عن المنكر (١٦) |
| ٤٦    | الأستاذ أحمد يوسف               | لماذا التوحيد أولا؟                  |
| ٤٩    | الأستاذ على عيد                 | صلاتنا على النبي                     |
| ٥١    | التحرير                         | كتب توزع مجانا                       |
| ٥٢    | الأستاذ عبد الرازق السيد        | أمور تساعد على الخشوع في الصلاة      |
| 70    | الأستاذ عبد الرحمن محمد لطفى    | ليس لكم هذا                          |
|       |                                 |                                      |

#### قيمة الإشتراك السنوى للنسخة الواحدة من مجلة التوحيد

فى مصر: ٣٦٠ قرشا بحوالة بريدية باسم (مجلة التوحيد) على مكتب بريد عابدين فى الخارج: ما يساوى قيمة ١٢ عددا من أعداد المجلة على أن ترسل قيمة الإشتراك بحوالة بريدية من أحد البنوك على بنك فيصل الإسلامى المصرى فرع القاهرة باسم مجلة التوحيد – جماعة أنصار السنة المحمدية حساب رقم ١١٩٥٩٠

#### سعر المجلد عن سنة ماضية

فى مصر : عشرة جنيهات مصرية في الخارج : ثمانيـــة بولارات

#### هذه المحلة تصدرها:

### جهج جماعة أنصار السنة المحمدية كرج تاسست عام ١٣٤٥ هـ ١٩٢٦م ومن أهدافها:

- ١ \_ الدعوة الى التوحيد الخالص المطهر من جميع الشوائب ٠ والى حب الله تعالى حبا صحيحا صادقا يتمثل في طاعت وتقواه ، وحب رسول الله صلى الله عليه وسلم حب صحيحا صادقا يتمثل في الاقتداء به واتخاذه أسوة
- ٢ \_ المدعوة المي أخذ الدين من نبعيه الصافيين \_ القرآن والسنة الصحيحة \_ ومجانبة البدع والخرافات ومحدثات الأمور .
- ٣ \_ الدعوة الى ربط الدنيا بالدين بأوثق رباط عقيدة وعملا
- ٤ \_ الدعوة الى اقامـة المجتمع المسلم والحكم بما أنزل الله فكل مشرع غيره \_ في أي شأن من شئون الحياة \_ معتد عليه سبحانه ، منازع اياه في حقوقه .

تلقى بدار المركز العام للجماعة محاضرات دينيه مساء الأحد والأربعاء من كل أسبوع .

رقم الايداع ١٤٤/ ١٩٧٥ المحن ٥٥ قرساً