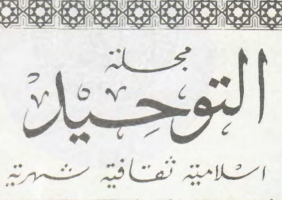


Upload by: altawhedmag.com





تصددها: جماعت أنصارالستنة المحمدية تأسست عام ١٣٤٥ه - ١٩٢٦م رئيس التحدد المحمد ف هي المحد

صاحبة الامتياز:

عماعة الفكر السنت الحين - المركز المام جالقاهرة ١٩١٥٥٧٦ - القاهرة: ت ١٩١٥٤٥٦ ٢٩١٥٤٥٦

# عُن (للشيخة

الكويت ٣٠٠ فاست الخايج العرب ثلاثة أباع بدولار الكويت ٣٠٠ فاست المغرب ثلاثة أباع بدولار الأردن ٣٠٠ فاست السودان ٦٠٠ قرشاً مصياً العراق ٥٠٠ فاست مصر ٥٥ قرشاً موليا وأمريكا وباقت دول أفريفيا وآسيا ما يوازى د ولاراً أمريكيا

Upload by: altawhedmag.com

بسم الله الرحمن الرحيم

### كلهة النحرير

#### حصاد الفلسفة ..!

الحمد لله، والصلاة والسلام على رسول الله - وبعد:

فقد طالبنا مرات عديدة من قبل أن يعيد الأزهر النظر في المناهج التعليمية لكلياته ومعاهده ليستبعد منها تلك العلوم التي يربطونها زورا وبهتانا بالإسلام والإسلام منها برىء كعلوم الكلام والمنطق والفلسفة حتى لا تتخرج في الأزهر أجيال تؤمن بفكر يؤدى بأصحابه إلى السقوط في هاوية سحيقة من الضلال.

ولعل مطلبنا هذا يؤيده ما حدث في ندوة الأزهر التي عقدت بكلية أصول الدين منذ فترة قريبة من اثنين من الفلاسفة اللذين تتربى على أيديهما أجيال من الدارسين والباحثين.

أما الأول فهو الدكتور حسن حنفي أستاذ ورئيس قسم الفلسفة بكلية أداب عين شمس، الذي أشيع خبر ارتداده عن الإسلام، ولما طلبوا منه في ندوة الأزهر أن ينطق بالشهادتين رفض النطق بهما..!

والأسئلة التي أريد أن أوجهها إلى المسئولين في الأزهر تتلخص في:

١ - الذا يُدمى ذلك المرتد من الإسلام إلى ندرة تناهض تنسايا إسلامية و رسل دعى إليها بصفته مسلما أم مرتدا؟

- ٢ لماذا لم يعلن الأزهر موقفه أو يصدر بيانا بما حدث في تلك الندوة ليلفت النظر إلى ما سيحاول ذلك المرتد أن يحشو به عقول طلابه من ضلال من خلال تدريسه لمادة الفلسفة حيث سيعمل على نشر فكره الإلحادي الجديد بين الطلاب وهيئة التدريس.
- ٣ إلى متى يسكت الأزهر عن تعطيل شرع الله ..؟ إذ لو كنا نعمل بشريعة الله عز وجل ما تجرأ مثل ذلك المرتد على أن يعلن ارتداده ويثير الفتن بين طلابه ... وإذا كانت الجماعات والجمعيات الإسلامية تنادي بإقامة شرع الله .. فكم نتمنا أن نرى الأزهر يؤيد هذه النداءات بدلا من هذه السلبية المستة.

#### \* \* \*

أما الفيلسوف الثانى الذى لا نفهم أسباب دعوته لهذه الندوة مع عداوته المعروفة للإسلام فهو الدكتور زكى نجيب محمود الذى وقف ينادى بعرض القرآن على العقل..! بمعنى أن ننزع الإيمان بكتاب الله من قلوبنا ثم نعرض أيات القرآن آية آية على عقولنا حتى ننقيه من كل ما لا تقبله هذه العقول... وهذا الدكتور المسمى زكى نجيب محمود لو كان يؤمن بالله عز وجل ولو كان يؤمن بأن القرآن كتاب الله الذى أنزله على رسوله محمد على لا يأتيه الباطل من بين يديه ولا من خلفه... لو كان يؤمن بهذا ما طالب بعرض القرآن على العقل.. لأن هذا العرض يعنى أنه يشك في كتاب الله ويريد أن يحكم عقله في هذا القرآن.

وبالطبع فإن عقل هذا الدكتور الذي ليس زكيا ولا نجيبا ولا محمودا عقل مادى لا يعترف بالغيبيات، وعلى ذلك سيرفض أمورا كثيرة أوردها القرآن. سيرفض مثلا الإيمان باليوم الآخر وذلك ليس غريبا فقد كان له مثال سبق في كتاب الله تعالى وهو الرجل الذي قال الله تعالى عنه «ودخل جنته وهو ظالم لنفسه قال من أظن أن تبيد هذه أبدا. وما أظن الساعة قائمة».

كذلك سيرفض عقل الدكتور أن الله عز وجل سخر الريح لسليمان عليه السلام وسخر له الجن، ولن يصدق أن سليمان عليه السلام سمع كلام النملة وفهمه حيث يقول الله تعالى «وحشر لسليمان جنوده من الجن والإنس والطير فهم يوزعون. حتى إذا أتوا على واد النمل قالت نملة يأيها النمل ادخلوا مساكنكم لا يحطمنكم سليمان وجنوده وهم لا يشعرون. فتبسم ضاحكا من قولها وقال رب أوزعنى أن أشكر نعمتك التى أنعمت على وعلى والدى وأن أعمل صالحا ترضاه وأدخلنى برحمتك في عبادك الصالحين».

ولن يقبل عقل الدكتور كذلك أن يتحدث الهدهد مع سليمان عليه السلام ذلك الحديث الذي أورده القرآن في سياق قصة سليمان في سورة النمل.

وموضوعات أخرى كثيرة تتعلق بالغيب وربما بالعبادات لن يقبلها الدكتور الفيلسوف لأن الفلسفة صاغت له طريقته في التفكير بحيث يكون ماديا بحتا لا يؤمن إلا بالواقع المادي الذي يخضع للحواس.

وأحب أن أقول للدكتور الفيلسوف إن العقل أوجده الله عز وجل للإنسان لكى يفكر في أيات الله التي بثها في الآفاق وفي الأنفس حتى يزداد إيمان المرء بخالقه، لأنه حتى لو كان ملحدا ينكر وجود الله عز وجل ثم نظر في نفسه وفي الكون من حوله لأيقن أن ذلك كله لابد له من خالق حكيم مدبر. يقول سبحانه «أفلم ينظروا إلى السماء فوقهم كيف بنيناها وزيناها وما لها من فروج. والأرض مددناها وألقينا فيها رواسي وأنبتنا فيها من كل زوج بهيج. تبصرة وذكري لكل عبد منيب. ونزلنا من السماء ماء مباركا فأنبتنا به جنات وحب الحصيد. والنخل باسقات لها طلع نضيد. رزقا للعباد وأحيينا به بلدة ميتا كذلك الخروج».

ورغم أن الملحدين والمنكرين للغيبيات يتصورون أن لهم عقولا يفكرون بها ويتصورون أنهم يستطيعون أن يعرضوا القرآن على عقولهم هذه إلا أن الله

عز وجل تكلم عنهم كثيرا في القرآن حيث نفى أنهم يعقلون، بل الحق الذى ذكره القرآن أنهم كالأنعام وليسوا من البشر وإن كانوا على هيئة البشر. يقول سبحانه «إن شر الدواب عند الله الصم البكم الذين لا يعقلون. ولو علم الله فيهم خيرا لأسمعهم، ولو أسمعهم لتولوا وهم معرضون» ويقول تبارك وتعالى عنهم «أرأيت من اتخذ إلهه هواه، أفأنت تكون عليه وكيلا، أم تحسب أن أكثرهم يسمعون أو يعقلون، إن هم إلا كالأنعام بل هم أضل سبيلا» وإذا ما أدخلوا جهنم وذاقوا سعيرها ندموا على أنهم ضلوا بعقولهم «وقالوا لو كنا نسمع أو نعقل ما كنا في أصحاب السعير».

#### \* \* \*

أعود مرة أخرى إلى ندوة الأزهر التي لم تأخذ حظها من وسائل الإعلام حيث لم نسمع عنها شيئا من إذاعاتنا المسموعة والمرئية، ولم نقرأ عنها ولا عن أخبارها في صحاننا إلا سطورا قليلة في إحدى جرائدنا اليومية.

المهم أنه إلى هذا الحد وصل بنا الهوان فى أمور ديننا أن تعقد ندوة بالأزهر لمناقشة قضايا إسلامية فإذا بصوت مرتفع ينادى بعرض القرآن على العقل وآخر يرفض أن ينطق بالشهادتين.

ذلك حصاد الفلسفة ونتيجة دراستها والترويج لبادئها وعقائدها لتتسلل إلى القلوب وتحتل مكان الفطرة السليمة التي فطر الله الناس عليها. ولو كان المسئولون عن التعليم في بلادنا يعملون على تنشئة أجيال من شبابنا يؤمنون بالإسلام عقيدة وشريعة لاستبعدوا كل المناهج التي لا يرضى عنها الإسلام كالفلسفة وغيرها، واكن لا حياة لمن تنادى وأبشروا يا فلاسفة العصر والزمان.

وصلى الله وسلم وبارك على نبينا محمد وعلى أله وصحبه.

رئيس التحرير

## باب الفتاوي

تجيب عن هذه الاستفتاءات لجنة مكونة من: محمد صفوت نور الدين – صفوت الشوادفس جمال الهراكبس

س١: تسأل الأخت هـ. م. أ - عرب الرمل - منوفية: إنها تريد لبس الحجاب الشرعي، وأمها تمنعها بحجة أنها لن تتزوج إذا تحجبت.

ج ١: ونقول.. لا طاعة لمخلوق في معصية الخالق. والله تعالى يقول «وإن جاهداك على أن تشرك بي ما ليس لك به علم فلا تطعهما وصاحبهما في الدنيا معروفا». وعليك أن تبذلي الجهد لإقناع أمك بصحة الطريق الذي تسيرين فيه. ونوصي الأم أن تعلم يقيناً أن الله سبحانه كتب كل شيء عنده قبل أن يخلق الخلق، فلا الحجاب يؤخر زواجا أو يصرفه، ولا التبرج يسرع بالزوج أو يجلبه. وإن ما عند الله لا ينال إلا بطاعته والله نسأل أن يشرح صدر الأم وابنتها لما فيه طاعة الله ومرضاته.

س٢: ويسال منتصر محمد حسن - أسيوط عن الذي ينزل منه قطرات بول لا يستطيع التحكم فيها أثناء الصلاة؟

جـY: لقد رفع الله سبحانه الحرج عن هذه الأمة (ما جعل عليكم في الدين من حرج) وهذه الحالة تعرف بـ (سلس البول). وعلى المريض أن ينظر، فإن كان وقت نزول البول بصفة متقطعة، فعليه أن يتوضأ ويصلى في الوقت الذي لا ينزل فيه البول. وإن كان بصورة دائمة، أو كان عاجزاً عن أن يضبط ذلك، فعليه أن يحفظ ثيابه من البول النازل أثناء الصلاة بقدر الإمكان، ويجب عليه أن يتوضأ لكل صلاة مفروضة، ويصلى معها النافلة بوضوء واحد. وصلاته صحيحة، وإن نزل منه بول أثناء الصلاة. «لا يكلف الله نفسا إلا وسعها» والله أعلم.

س ٢: يسال طه صديق عشري - الأقصر - عن:

١ - رجل يعمل بالمحاماة، وهو خطيب المسجد، فهل تصبح الصلاة خلفه رغم أنه غير متمسك بالسنة.

٢ - حكم أخذ الأجر على تحفيظ القرآن الكريم.

٢ - رجل يصلى ويصوم، ولكنه يعمل في فرقة موسيقية بالفنادق.

٤ - أناس يثيرون الفتن حول من يذكرهم بالكتاب والسنة.

جـ٣: ١- الصلاة خلف هذا الرجل صحيحة. وينبغى أن ندعو هذا وأمثاله إلى السنة ونبين له فضل التمسك بها ونناصحه فيما إذا كان يأتي في مهنته مخالفة للشرع. فالدين النصيحة، ولاشك أن أحق من يناصح في الله من يخطب الناس ويعظهم، بشرط أن تكون النصيحة بالتي هي أحسن.

٢ – أخذ الأجر على تحفيظ القرآن الكريم جائز، خاصة في زمان يقل فيه من يقوم بذلك تطوعاً.

٣ - هذا العمل حرام، ومنكر لا يرضاه الله عز وجل، فينبغى عليه أن ينتهى عنه ويستمر على طاعة الله سبحانه بالصلاة والصوم وغيرهما.

٤ - للنصيحة ضوابط شرعية يجب مراعاتها. واعتزال مثيرى الفتن الذين يؤدى تغيير المنكر معهم إلى منكر أشد أمر حث عليه الشرع، واتفق عليه أهل العلم.

س٤: يسأل محود حسانين على - ديرب نجم - شرقية عن اسم عبد الموجود، وعبد الرسول وعبد النبى: هل هذه الأسماء مخالفة لدين الله عز وجل؟ وعن حديث «خير الأسماء ما عبد وما حمد»

ج٤: الموجود ليس من أسماء الله سبحانه وهذا لا يتنافى مع وجود الله تعالى فأسماء الله تعالى توقيفية، ولم يرد نص فى القرآن ولا فى السنة بأن الموجود اسم من أسماء الله تعالى. وأسماء الله تعالى حسنى، فلابد أن تشتمل على وصف ومعنى هو أحسن ما يكون من الأوصاف والمعانى فى دلالة هذه الكلمة، والوجود معنى مشترك، يشترك فيه الخالق والمخلوق، فكل ما فى الكون موجود، وكل أحد يصدق عليه أنه موجود.

وإن كان وجود الله الخالق، غير وجود المخلوق، وكل اسم معبد لغير الله، كعبد عمرو، وعبد الحارث، وعبد الكعبة وعبد النبى وما أشبه ذلك فحرام، وهذا شرك في التسمية، وهو شرك في طاعة الله لا في عبادته. وعليه فالواجب تغيير هذه الأسماء، كما فعل النبي عبي مع أبى شريح الخزاعي، كان يكني أبا الحكم فغيره النبي إلى أبى شريح وقال إن الله هو الحكم (أبو داود رقم ٤٩٥٥) وسنده صحيح. وفي الصحيح «خير الأسماء عبدالله وعبد الرحمن» أما ما اشتهر على الألسنة من قولهم «خير الأسماء ما عبد وما حمد» فلا يعرف، ولا أصل له.

وفى فتوى لفضيلة الشيخ حسنين مخلوف بتاريخ ٢٢ رجب ١٣٦٧ هـ - أبريل ١٩٤٩م «إنه لا يجوز التسمية شرعاً بعبد النبى خشية اعتقاد العبودية بالنبى على ما ذهب إليه العبودية بالنبى على ما ذهب إليه الجمهور». مختصر فتاوى دار الإفتاء المصرية صد ٢٥، س ٢٠ م٢٨٣

سه: يسال أشرف فتحى - شبراخيت - البحيرة عن:

- الفرق بين الحديث القدسى والقرآن؟

- كيف تعذب الشياطين في النار وهي مخلوقة منها؟

جه: لا شك أن كل ما جاء به النبي علية موحى به من الله عز وجل «وما ينطق عن الهوى إن هو إلا وحى يوحى».

ولكن القرآن الكريم موحى به بلفظه ومعناه، وليس للرسول على إلا تبليغ أياته للناس كما تلقاها من الله سبحانه وتعالى. ولهذا لا تجوز روايته بالمعنى ولا يجوز ترجمته، ولا تسمى ترجمة القرآن قرآنا. والأحاديث على اختلافها - نبوية وقدسية - من تعبير النبي على وألفاظها من كلامه، أما المعنى فموحى به من عند الله تعالى.

والحديث القدسى يختلف عن الحديث النبوى من ناحية أن النبى على النبى على النبى على النبى على الذات يبلغه عن ربه مصرحاً بنسبته إليه، وسمى قدسياً لإضافته إلى الذات العلية المقدسة تمييزاً له عن الحديث النبوى الذي يجيء على لسان النبى على بون نسبة إلى الله.

ويختلف القرآن عن الحديث - النبوى والقدسى - من حيث الثبوت. فالقرآن منقول إلينا بالتواتر لفظا ومعنى: وهذا التواتر يفيد القطع واليقين بصحة نقله وثبوته. بعكس الحديث فمعظمه منقول بطريق الآحاد.

والقرآن الكريم متعبد بتلاوته «من قرأ حرفاً من كتاب الله كتبت له حسنة والحسنة بعشر أمثالها» ولا تصح الصلاة إلا به. وليس هذا للحديث النبوى أو القدسى.

أما كيف تعذب الشياطين بالنار، وهي مخلوقة منها.

فهذه قدرة الله تعالى، لا يقف بونها شيء، وهو سبحانه قد جمع لأهل النار بين عذاب الحريق ويرد الزمهرير. مع أن العقول تحيل اجتماع الحرارة والبرودة. والله سبحانه غالب على أمره، لا يسأل عما يفعل.

س \: يسأل أحمد محمد عبده - أبو حمص عن قوله تعالى «سيماهم في وجوههم من أثر السجود»

جا: ورد في معنى هذه الآية أقوال أقربها أنه السمت الحسن والخشوع والتواضع والوقار في الدنيا وبياض وجوههم يوم القيامة وأنهم يبعثون غراً محجلين من أثر الطهور. والله أعلم.

س٧: تسال ع. أ. س - امبابة عن الريح تشعر به، هل تصلى أم تنتظر حتى يضرج وما معنى الأخبثين؟

جـ٧: قال النبى على «لا يصلى أحدكم بحضرة الطعام، ولا وهو يدافعه الأخبثان». والأخبثان هما البول والغائط. وفي الحديث «إذا وجد أحدكم في بطنه شيئا فأشكل عليه أخرج منه شيء أم لا، فلا يخرج من المسجد حتى يسمع صوتا أو يجد ريحاً» والمراد هنا أن يتيقن من الحدث. وينبغي على المسلم أن يدخل الصلاة وقد أخلى أعضاءه مما يشغله في

صلاته حتى يفرغ قلبه لربه سبحانه وتعالى. وأحب أن أوضح أن السنة هي الوضوء لكل صلاة، لحديث أنس، أن النبي عليه كان يتوضأ لكل صلاة، وحديث أبي هريرة عن النبي عليه قال: لولا أن أشق على أمتى لأمرتهم عند كل صلاة بوضوء. ومع كل وضوء بسواك. ولعل في هذه السنة ما يدفع عنك الحرج الذي تجدينه من تكرار الوضوء والله أعلم

س٨: تسال الأخت نجوى عبد الحميد الشامي - العزيزية - منيا القمح.

١ - هل المرض يكفر خطايا الإنسان أم لا؟

٢ - نذرت لولى من الصالحين فقلت: يارب (علشان خاطر) وليك فلان
 اقض لى حاجتى، فهل هذا حرام؟ وأين تذهب أموال النذور؟

ج ١٠: أولاً: المرض يكفر خطايا المؤمن وذلك لقول النبى على «ما يصيب المسلم من نصب ولا وصب ولا هم ولا حزن ولا أذى ولا غم حتى الشوكة يشاكها إلا كفر الله بها من خطاياه» البخارى.

ولكن هل يكفر المرض بنفسه أم الصبر على قضاء الله والرضا به للعلماء قولان.

والحق أن المرض وغيره من المصائب يكفر الخطايا والذنوب. والصبر على المصيبة من شيم المؤمنين، ويرفع الله به منازلهم فإن اقترن الصبر بالرضا فهذا من كمال الإيمان.

أما التسخط والاعتراض على قدر الله عند المصائب فهو من كبائر الإثم، أعاذنا الله وإياكم.

ثانياً: النذر عبادة مالية كالصدقة ونحوها ولا تجوز العبادة لغير الله تعالى، وعبادة الله لا يحتاج فيها لواسطة أحد من الخلق حياً أو ميتاً فقولك يارب علشان خاطر وليك فلان اقض لى حاجتى حرام قطعا، فإنه توسل بخاطر هذا الإنسان وجاهه عند الله. وليس لأحد عند الله تعالى جاه أو خاطر، وإنما هو محض فضل الله ورحمته. وقد قال النبي عليه: «لن يدخل أحداً الجنة عمله» قالوا: ولا أنت يا رسول الله؟ قال: "ولا أنا إلا أن يتغمدنى الله بفضل منه ورحمة" متفق عليه.

أما أين تذهب أموال الندور؟ فهذا يُسال عنه سدنة القبور ومن يأكلون أموال الناس بالباطل. والله أعلم.

س٩: يسال إمام السيد عبد الباقي - الكيت كات - جيزة عن صلاة التسابيح، والأحاديث الواردة فيها. وهل هي سنة؟

جـ٩: روى أبو داود في سننه، والبغوى في شرح السنة حديث العباس في فضل صلاة التسابيح وكيفية هذه الصلاة. وقد اختلف أهل العلم في قبول هذا الحديث ورده فعده ابن الجوزى في الموضوعات وقال العقيلي: ليس في صلاة التسابيح حديث يثبت وقال ابن العربي: ليس فيها حديث صحيح ولا حسن وقال الإمام أحمد: ليس فيها شيء يصح، ونفض يده كالمنكر. وقال ابن حجر: لا بأس بإسناد حديث ابن عباس، وهو من شرط الحسن فإن له شواهد تقويه.

وقال السيوطى: والحق أن طرقه كلها ضعيفة، وأن حديث ابن عباس يقرب من شرط الحسن، إلا أنه شاذ لشدة الفردية فيه، وعدم المتابع والشاهد من وجه معتبر، ومخالفة هيئتها هيئة الصلاة العادية. وقد نص الإمام أحمد وأئمة الصحابة على كراهة صلاة التسابيح ولم يستحبها إمام. وأما أبو حنيفة ومالك والشافعي فلم يستحبوها بالكلية واستحبها ابن المبارك على صفة لم يرد بها الخبر وقال صاحب المغنى لا بأس بها فإن الفضائل لا يشترط صحة الحديث فيها.

وعلى هذا فالقول بأنها سنة فيه تجوز وتساهل شديد فلم يثبت الخبر عن رسول الله على أنه فعلها. ولا عن أحد من أصحابه، والخبر الوارد عن العباس ضعيف وشاذ والأصل في مثل هذه الصلاة أن تنقل بالتواتر أو بالاستفاضة لأن الدواعي تتوافر على نقل مثل هذا. أضف إلى ذلك شذوذ هذه الروايات، ومخالفة هيئتها لهيئة باقي الصلاة. والله أعلم

س١٠: يسال م. ع. د شربين - دقهلية عن تفرق المسلمين، واختلاف الجماعات، والمخرج من ذلك.

ويسال محمد أحمد نعيم - كفر الشيخ عن حديث افتراق الأمة، وكيف يميز الإنسان الفرقة الناجية وكيف يعرف جماعة المسلمين ويعرف إمامهم؟ ج · ا - ثبت عن النبى على قوله «افترقت اليهود على إحدى وسبعين فرقة كلها في النار إلا واحدة، وافترقت النصارى على ثنتين وسبعين فرقة كلها في النار إلا واحدة، وتفترق أمتى على ثلاث وسبعين فرقة كلها في النار الا واحدة» قيل: ومن هم يا رسول الله؟ قال: الجماعة، وفي رواية: من كان على ما أنا عليه وأصحابي، رواه أصحاب السنن وغيرهم بأسانيد حسان.

ولا شك أن الجماعة التي أرشد النبي الله إلى لزومها في مثل قوله «الزم جماعة المسلمين وإمامهم» متفق عليه وقوله «ثلاث لا يغل عليهن قلب امرئ مسلم: إخلاص العمل لله، والنصيحة للمسلمين، ولزوم جماعتهم، فإن دعوتهم تحيط من ورائهم» قال الترمذي حسن صحيح. هي ما كان على طريقته وسنته، وطريقة خلفائه الراشدين أي من كان على ما هو عليه وأصحابه.

وقد تنبأ النبي على بالاختلاف وحذر منه وبين أنه واقع، ثم دلنا على المخرج منه فقال: «إنه من يعش منكم بعدى فسيرى اختلافا كثيراً، فعليكم بسنتى وسنة الخلفاء الراشدين المهديين بعدى، عضوا عليها بالنواجذ، وإياكم ومحدثات الأمور فإن كل بدعة ضلالة» أبو داود، والترمذي وقال: حسن صحيح.

وجماعة المسلمين موجودة متميزة، ظاهرة على الحق بمنهجها وحجتها، وهم الذين عناهم النبي على العقلاب النبي عناهم النبي على الحق لا يضرهم من خالفهم، حتى يأتى أمر الله وهم على ذلك». فهم الطائفة المنصورة الناجية إلى قيام الساعة، أهل السنة والجماعة، وهم من كانوا على مثل ما كان عليه النبي على وأصحابه، وهم الذين أخذوا بوصيته فتمسكوا بسنته وهديه وسنة الخلفاء الراشدين من بعده. ولا شك أن معرفة منهج هذه الجماعة يحتاج أولاً إلى العلم بما كان عليه النبي على وأصحابه. وبحتاج ثانياً إلى العمل بمثل ما كانوا عليه. لهذا النبي على وأصحابه. وبحتاج ثانياً إلى العمل بمثل ما كانوا عليه. لهذا قال البخاري رحمه الله، هم أهل العلم. وقال أحمد: إن لم يكونوا أهل الحديث فمن هم.

وهذه الجماعة قد تكون منتظمة ممكنة كما كان في زمن النبي النبي وهذه الجماعة قد تكون منتظمة ممكنة كما كان في زمن النبي وخلفائه، وهذه هي الغاية، لأجل ذلك قال النبي والمامة بن اليمان: تلزم جماعة المسلمين وإمامهم. قلت: فإن لم يكن لهم جماعة ولا إمام؟ قال: فاعتزل تلك الفرق كلها.

وقد توجد الجماعة ولا يوجد الإمام الذي ينتظم به أمرها. وهذا هو حال المسلمين بعد زوال الخلافة.

ولا تزول هذه الجماعة إلا عند قيام الساعة، عندما يبعث الله ريحاً تقبض روح كل مؤمن، فلا يبقى إلا شرار الخلق عليهم تقوم الساعة.

وأبرز خصائص الفرقة الناجية – الجماعة – التمسك بما كان عليه النبى على وأصحابه. ففى العقيدة تتمسك بما دل عليه كتاب الله وسنة رسوله من التوحيد الخالص فى ألوهية الله وربوبيته وأسمائه وصفاته. وفى العبادات تتمسك بهدى النبى على فلا تزيد ولا تنقص ولا تقدم ولا تؤخر. وكذلك فى الأخلاق التى أمر بها النبى على وحث عليها. وفى المعاملات التى شرعها الله عز وجل، وتحرم ما حرم الله تعالى من أكل أموال الناس بالباطل، وهذا مما يطول تفصيله. والله أعلم،

س١١: ورد إلينا خطاب من سائل لم يذكر اسمه يسال عن ألفاظ الطلاق غير الصريحة مثل - الموضوع انتهى خلاص - روحى على بيت أهلك وفيمن يقول لزوجته وقت الغضب كلاماً لا يستطيع تذكره بعد ذلك.

جـ١١: والجواب أن الزواج ثبت بيقين فلا يزول إلا بيقين مثله. وعلى ذلك فالألفاظ الصريحة في الطلاق كقول الرجل لزوجه أنت طالق يقع بها الطلاق، ولا تحتاج إلى نية. وليس لها كفارة. أما الألفاظ غير الصريحة، كالمذكورة في السؤال فهي تحتاج إلى نية فإن كانت نية قائلها الطلاق وقع بها الطلاق، وإن لم ينوها الطلاق لم يقع الطلاق. والدليل على ذلك أن النبي على قال لابنة الجون – الحقى بأهلك – يريد الطلاق فكان طلاقاً. وقال كعب بن مالك لامرأته – الحقى بأهلك – ولم يعد طلاقاً.

س١٢: يسأل أحمد ممدوح - مصر الجديدة - يقول أعمل في رسم لوحات بسيطة على الزجاج وأبيعها، فهل هذا حرام؟

ويستثنى من ذلك ما كان وسيلة تعليم لا يستغنى عنها بغيرها أو لعبة أطفال ممتهنة. والله أعلم

س١٣: يسأل الأخ يوسف بكلية الآداب قنا ما الحكم في إنسان نذر أن يصوم عشرة أيام إذا نجح ثم لما نجح قرأ حديثا نبويا أن النذر يؤخذ من البخيل فهل إذا صام يثاب على صومه أم لا؟

جـ١٢: إن الندر على ثلاثة أقسام:

القسم الأول: وهو النذر الفاضل وهو أن تنذر لله تعالى نذراً غير مشروط ومثاله قول الله تعالى (إذ قالت امرأة عمران رب إني نذرت لك ما في بطني محرراً فتقبل مني إنك أنت السميع العليم.... الآيات). وقوله تعالى (فكلى واشربي وقرى عينا فإما ترين من البشر أحداً فقولى إنى نذرت للرحمن صوما فلن أكلم اليوم إنسيا).

القسم الثاني: وهو النذر المشروط وهو الذي يقع من عامة الناس اليوم كأن يقول إن شفى مريضى أو رد غائبى أو نجح ولدى فلله على كذا. هذا وإن كان يكره النذر به إلا أنه يجب الوفاء به عند وقوع الشرط لعموم قول النبى على (من نذر أن يطيع الله فليطعه ومن نذر أن يعصى الله فلا يعصه).

القسم الثالث: وهو النذر الحرام، وهو ثلاثة أقسام. الأول: أن ينذر معصية كقتل وسرقة وغير ذلك. والثانى: أن ينذر مالا يملك كأن ينذر بناء مسجد فى أرض لا يملكها أو ينحر شاة لا يملكها. والثالث وهو أشده: أن ينذر لغير الله تعالى.

وعلى ذلك فعلى صاحب السؤال صوم العشرة الأيام التي نذر صيامها لتحقق الشرط؛ والله أعلم،

سه ١٠: يسال خالد عبد الغنى حفنى - قنا عن شيخ ساله عن قول مدد يا رسول الله، فقال (مشرك) ثم سال آخر فقال: لا تتعصبوا ولا تغالوا في الدين، فالذي يقول مدد لا يقصد اللفظ.

جه ١: والجواب: أن رب العزة سبحانه ذكر في كتابه الكريم مخاطباً رسوله الأمين بكلمة (قل) التي جاءت إعلاماً للأمة في القرآن. (قل لا أملك لنفسي نفعا ولا ضرا إلا ما شاء الله). (قل إني لا أملك لكم ضراً ولا رشداً). (قل ما كنت بدعاً من الرسل وما أدرى ما يفعل بي ولا بكم).

وفى صحيح البخارى عن النبى على: «يا معشر قريش اشتروا أنفسكم لا أغنى عنكم من الله شيئا، يا بنى عبد مناف لا أغنى عنكم من الله شيئا، يا عباس بن عبد المطلب لا أغنى عنك من الله شيئا، ويا صفية عمة رسول الله لا أغنى عنك من الله شيئا، ويا فاطمة بنت محمد سلينى من مالى لا أغنى عنك من الله شيئا» وفي الترمذي (إذا سألت فاسأل من مالى لا أغنى عنك من الله شيئا» وفي الترمذي (إذا سألت فاسأل الله. وإذا استعنت فاستعن بالله) وفي الصحيح (لا يستغاث بي، وإنما يستغاث بالله عز وجل). هذا ولقد ثبت بالقرآن والسنة أن الدعاء هو العبادة كما في قوله تعالى: «وأعتزلكم وما تدعون من دون الله وأدعو ربي عسى ألا أكون بدعاء ربي شقياً، فلما اعتزلهم وما يعبدون من دون الله وهبنا له إسحاق ويعقوب وكلاً جعلنا نبياً».

فدعاء النبى على – وهو أفضل خلق الله وخاتم الرسل، والذى جعلت محبته على الأمة فريضة، ولا يصح إيمان عبد إلا بتقديم حبه على كل محبوب سوى الله عز وجل – دعاؤه بقول (مدد ونظرة وأغثنى وأدركنى) كل ذلك شرك، فضلاً عن دعاء غيره ممن هو دونه من البشر، بل والملائكة والجن.

ولا يلتفت إلى تعليلات المبتدعة وتأويلاتهم الباطلة. ولا يترتب على الحكم بأن هذا الفعل شرك أن يكون فاعله بالضرورة مشركاً لاحتمال وجود موانع تمنع من الحكم عليه بالشرك كالجهل أو الخطأ أو سوء الفهم أو التلبيس بسبب ما يسمعه من المبتدعة ودعاة السوء. والله أعلم.

لجنة الفتوى

### أسئلة القراء عن الإحاديث

بقلم: على إبراهيم حشيش

( - )

س\: يسأل/ كسنجا إسماعيل من بايمي - توجو. ص. ب ١٧٠: عن صحة حديث «من تهاون أني الصلاة عاقبة الله بخمس عشرة عقوية...» حديث طويل في عشرين سطرا؟

جا: الحديث (ليس صحيحا) سبق تخريجه وتحقيقه في سلسلة «أسئلة القراء عن الأحاديث» المجموعة (٢٠) س (١). ولما كان القارئ الكريم من خارج مصر فريما لا يوجد عنده العدد - فإليه الإجابة: الحديث (ليس صحيحا) أخرجه ابن النجار في «التاريخ» كما في «تنزيه الشريعة» (٢/ ١١٣) وأورده الذهبي في «الميزان» (٣/ ٦٥٣) في ترجمة محمد بن على بن العباس البغدادي العطار برقم (٧٩٦٩) وقال: «ركُّ على أبي بكر بن زياد النيسابوري حديثًا باطلافي تارك الصلاة، روى عنه محمد بن على الموازيني شيخ لأبي النرسي، وأورده ابن حجر في «لسان الميزان» (٥/ ٢٣٤) في ترجمة محمد بن على بن العباس أيضا برقم عام (٧٧٨٩) وقال: عركب على أبى بكر بن زياد حديثًا باطلا في تارك الصلاة وزعم المذكور أن ابن زياد أخذه عن الربيع، عن الشافعي، عن مالك، عن سمى، عن أبى صالح، عن أبى هريرة رضى الله عنه رفعه: «من تهاون بصلاته عاقبة الله بخمس عشرة خصلة» وهو ظاهر البطلان من أحاديث الطرقية» انتهى كادم الحافظ ابن حجر. فليحذر الذين يسبعون هذا الحديث وينشرونه والخطباء الذين يرددونه من عاقبة الكذب على النبي علية بعد ما تبين لهم بطلانه.

س٢: يسال/ ناجى على العوادلى من شربين دقهلية: عن صحة حديث: «لو دُعي بهذا الدعاء على شيء بين المشرق والمغرب، في ساعة من يوم الجمعة لا ستجيب لصاحبه: لا إله إلا أنت، يا حنان يا منان يا بديع السماوات والأرض يا ذا الجلال والإكرام».

جـ٢: الحديث (ليس صحيحا) أخرجه الضطيب في «التاريخ» (٤/ ١١٦) وفيه خالد بن يزيد الجمرى أبو الوليد، أورده ابن حبان في «الضعفاء والمتروكين» (١/ ٢٨٠، ٢٨١) وقال: «شيخ ينتحل مذهب أهل الرأى، منكر الحديث جدا، لا يشتغل بذكره لأنه يروى الموضوعات عن الأثبات» وقال العقيلي في «الضعفاء» (٢/ ١٨): «يحدث بالخطأ ويحكي عن الثقات مالا أصل له» وقال ابن أبي حاتم في «الجرح والتعديل» (٢/ ١/ ٢٠٣) تراجم (١٦٠٠): «سئل أبي عن خالد بن يزيد العمرى المكي فقال: كان كذابا» وقال أخبرنا على بن الحسن الهسنجاني قال: سمعت يحيى بن معين يقول: خالد بن يزيد العمرى كذاب»

س٣: يسأل/ أحمد عبد الرازق أحمد - من كوم الأمير - الكلح غرب - إدفو - أسوان عن صحة حديث: «أصحابي كالنجوم بأيهم اقتديتم اهتديتم».

جـ٣: الحديث (ليس صحيحا) سبق تخريجه وتحقيقه في سلسلة «أسئلة القراء عن الأحاديث» المجموعة (٢) س (٨)

س٤: ومن السائل نفسه: عن صحة حديث: «اختلاف أمتى رحمة»

جـ٤: الحديث (ليس منحيحا) سبق تخريجه وتحقيقه في سلسلة «الدفاع عن السنة المطهرة» رقم (٥).

سه: يسأل/ محمود صديق رشوان - من القوصية - أسيوط عن صحة حديث: «لا تجعلوني كقدح الراكب، فإن احتاج شربه وإلا صبة، اجعلوني في أول كلامكم وأوسطه وآخره».

جه: الحديث (ليس صحيحا) أورده الصغاني في «الموضوعات» ح (١١٨) وأقره على الحكم عليه بالوضع الشوكاني في «الفوائد» ص (٣٢٧)،

وعزاه الهيشمى في «المجمع» (١٠/ ١٥٥) للبزار وقال: «وفيه موسى بن عبيدة وهو ضعيف»، قال ابن أبى حاتم في «الجرح والتعديل» (١/ ٤/ ٢٥١): سئلت أبى عن موسى بن عبيدة فقال: «منكر الحديث» وقال البخارى في «الضعفاء الصغير» رقم (٣٤٥) موسى بن عبيدة أبو عبد العزيز الربذي، قال أحمد بن حنبل: «منكر الحديث» وأورد ابن حبان في «المجروحين» (٢/ ٢٣٦) هذا الحديث من مناكير موسى بن عبيدة وقال: «بطل الاحتجاج به من جهة النقل وإن كان فاضلا في نفسه».

س آ: يسال / سيد على إسماعيل من كوم اسفحت - صدفا عن صحة حديث:
«غطوا الإناء، وأوكوا السقاء، فإن في السنة ليلة ينزل فيها وباء، لا يمر بإناء
ليس عليه غطاء أو سقاء ليس عليه وكاء إلا نزل فيه من ذلك الوباء».

جـ الحديث (صحيح) أخرجه مسلم (٢/ ٢٠٤) كتاب الأشربة - باب الأمر بتغطية الإناء وإيكاء السقاء، وإغلاق الأبواب وذكر اسم الله عليها وإطفاء السراج والنار عند النوم» وأحمد في «المسند» (٣/ ٥٥٣) ح (١٤٨٧١) س٧: ومن السائل نفسه عن صحة حديث: «من أحب أن يكثر الله خير بيته فليتوضئ إذا حضر غذاؤه وإذا رفع» ويقول إن هذا الحديث أورده شيخ الأزهر في مجلة «المجاهد» عدد (١٢٤) شعر شعبان -١٤١١هـ

ج٧: الحديث (ليس صحيحا) أخرجه ابن ماجة ح (٣٢٦٠)، وابن عدى في «الكامل» (٢/ ٦٣) وأبو الشيخ في كتاب «أخلاق النبي على وأدابه» ص (٢٢٥)، وابن النجار في «نيل تاريخ بغداد» (ج ١٠/ ١٥٣/ ٢١) من طرق عن كثير بن سليم عن أنس مرفوعا. قال البخاري في «التاريخ الكبير» (٤/ ١/ ٢١٨/ ٢١٩): كثير عن أنس منكر الحديث. قلت: هذا الكبير» (٤/ ١/ ٢١٨/ ٢١٩): كثير عن أنس منكر الحديث. قلت: هذا المصطلح عند البخاري له معناه كما في «تدريب الراوي» (١/ ٤٤٣): البخاري يطلق: منكر الحديث على من لا تحل الرواية عنه. وقال النسائي في «الضعفاء والمتروكين» برقم (٩٠٥): كثير بن سليم: متروك الحديث. قلت وهذا المصطلح أيضا عند النسائي له معناه حيث يقول: «لا يترك الرجل عندي حتى يجتمع الجميع على تركه» وفي «العلل» لابن أبي حاتم الرجل عندي حتى يجتمع الجميع على تركه» وفي «العلل» لابن أبي حاتم

- (٢/ ١١) رقم (٥٠٥) قال أبو زرعة: هذا حديث منكر وامتنع من قراعه فلم يسمع منه.
- س ٨: يسأل / محمد موسى أحمد من الجزازرة المراغة سوهاج عن صحة حديث: «من ترك أربعا قبل الظهر لم تنله شفاعتى»
- ج ١: الحديث: (ليس صحيحا) سبق تخريجه وتحقيقه في سلسلة «أسئلة القراء عن الأحاديث» مجموعة (١١) س (٩)
- س ٩: يسال / طاهر السيد أحمد محمد من مدينة نصر القاهرة عن صحة مديث: «جنبوا مساجدكم مجانينكم وصبيانكم»
- جـ ٩: الحديث: (ليس صحيحا) سبق تخريجه وتحقيقه في سلسلة «أسئلة القراء عن الأحاديث» مجموعة (٥) س (٩)
  - س · ١ : ومن السائل نفسه عن صحة حديث: «لا سلام على أكل»
- جـ١٠: (ليس صحيحا) أورده العجلوني في «الكشف» (٢/ ٢٠٥) ح (٣٠٦٨) وقال: «ليس بحديث» وقد اشتهر على ألسنة الناس بلفظ «لا سلام على طعام» أو «لا سلام على مائدة» وهي ليست بأحاديث
- س١١: يسأل/ سعيد محمد أبو سن من القنى مطويس كفر الشيخ عن محمد عن المناخ عن محمد أكل مع مغفور له غفر له»
- جـ١١: الحديث (ليس صحيحا) وهو كذب لا أصل له وأورده السخاوى فى «المقاصد» ح (٧٧٠) وقال: «قال شيخنا (يعنى ابن حجر). كذب موضوع» وسئل عنه شيخ الإسلام ابن تيمية فأجاب فى «مجموع الفتاوى» (٨/ ٢٨١): «هذا ليس له إسناد عند أهل العلم، ولا هو فى شىء من كتب المسلمين، وليس معناه صحيحا على الإطلاق .... فقد يأكل مع المسلمين الكفار والمنافقون» وأيضا فى «مجموع الفتاوى» (٢٢/ ٢٠٧)
- س١٢: ومن السائل نفسه عن صحة حديث «من أخلص لله أربعين يوما ظهرت ينابيع الحكمة على لسانه»

جـ١١: الحديث (ليس صحيحا) سبق تخريجه وتحقيقه في «سلسلة أسئلة القراء» مجموعة (٢٢) س (١١)

س١٣: يسال/ خلف حافظ حسين أحمد - عزبة العرب - مدينة ناصرسوهاج عن صحة حديث «إن أدم عليه السلام لما رأى حواء مد يده إليها فقالت الملائكة: مه يا أدم، فقال: ولما وقد خلقها الله؟ فقالت الملائكة: حتى تؤدى مهرها، وما مهرها؟ قالوا أن تصلى على محمد ثلاث مرات، قال: ومن محمد قالوا: آخر الأنبياء من ولدك ولولا محمد ما خلقتك».

جـ١٠: (ليس صحيحا) أورده الثعلبي في «العرائس» ص (٢٨) ولم يذكر له تخريجا ولا تحقيقا وهذا غش وتدليس حيث يتوهم عامة القراء بوجوده في الكتاب الصحة لمجرد وجوده فقط. وحشا به الطرقية كتبهم، وعلامات الوضع ظاهرة عليه كما في «المنار المنيف» فصل (٩) وإن كان خطيبكم ذكره في الخطبة فقد سبقه خطيب مشهور في شريط مسجل له في «خطبة عيد» فلعله قرأه أو سمعه ونقله بغير تحقيق والرسول عليه يحذر من ذلك كما في «مقدمة صحيح مسلم» باب «النهي عن الحديث بكل ما سمع» (١/ ١٨٨ نووي) ح (٥) عن أبي هريرة قال: قال رسول الله عليه:

س٤٠: ومن السائل نفسه: عن صحة حديث: « أول ما خلق الله نور نبيك يا جابر» جـ٤٠: الحديث (ليس صحيحا) سبق تخريجه وتحقيقه في «سلسلة أسئلة القراء» مجموعة (١٢) س (٧)

سه١: يسال/ حسام الحسيني فرج من شربين - دقهلية عن صحة حديث: «من لم يأخذ من شاربه فليس منا»

جه ۱: الحديث (صحيح) أخرجه الترمذي (٥/٧٨ - شاكر) ح (٢٧٦١)، والنسائي (١٩٢٨)، (٨/ ١٢٩) وأحمد (٤/ ٢٦٦) ح (١٩٢٨٢)، والطبراني في «الكبير» (٥/ ٢٠٨)، والصغير (١/ ١٠٠) وقال الترمذي: «هذا حديث حسن صحيح».

على إبراهيم حشيش

## البنوك والاستثمار

بقلم: الأستاذ الدكتور على السالوس

- 7 -

الفصل الأول

### الربا حرام، ولكن ما الربا؟!

الربا حرام، ولكن ما الربا؟

تذكرت ما نشر من قبل تحت مثل هذا العنوان لأكثر من كاتب. ولا يستطيع المسلم أن يقول: الربا حلال، فهذا كفر صريح، فماذا يفعل من أراد أن يُحلِّ (ربا العصر) دون أن يحكم بكفره؟

سلك هؤلاء مسلكا آخر. وجعلوا التحريم مقصورا على صورة واحدة لا نكاد نجد لها وجودا في أي عصر أو مصر، وهي: أن يقرض المسلم أخاه (قرضا حسنا)، فإن حل الموعد وعجز عن الأداء استغل حاجته وقال له: إما أن تقضى وإما أن تُربى...

وعدم واقعية هذه أن المحسن عادة لا ينقلب إلى» جَسْعِ مستغل، والجشع المستغل لا يعرف القرض الحسن. فإذا كانت الصورة لا نكاد نجد لها وجودا في واقع الناس، فهذا يعنى أنهم وصلوا إلى تحليل الربا في جميع صوره وأشكاله في كل معاملات الناس، مع رفعهم شعار: الربا حرام..

#### منهج القرآن الكريم في تحريم الربا:

بدأ الكاتب المبحث ببيان أن الربا من أكبر الكبائر. ثم تحدث عن منهج شريعة الإسلام في تحريم الربا، ووقف عند الصور الأربع التي تحدثت عن الربا، وهي تبين هذا المنهج الحكيم.

<sup>\*</sup> حلقة من البحث الذي نشرته مجلة الأزهر ردا على فتاوى المفتى.

ووقف طويلا عند قوله تعالى في سورة آل عمران ﴿ يَأَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا لاَ تَأَكُّلُوا السِبَا أَضْعَانَا مُضَاعَفَةً وَاتَّقُوا اللَّهَ لَعَلَّكُمْ تَفْلِحُونَ ﴾. وقال: «والتقييد بقوله – سبحانه: (أضعافا مضاعفة) ليس المقصود منه النهي عن أكل الربا في حال المضاعفة خاصة، وإباحته في غيرها، فالربا قليلة وكثيرة حرام».

وبين المقصود من هذا التقييد، واستدل على قوله بالقرآن الكريم فقال: وشبيههُ في ذلك قوله تعالى: ﴿ وَرَبَائبُكُمُ اللاتي في حُجُورِكُمْ ﴾، وقوله تعالى ﴿ وَرَبَائبُكُمُ اللاتي في حُجُورِكُمْ ﴾، وقوله تعالى ﴿ وَلاَ تُكْرِهُوا فَتَنَاتَكُمْ عَلَى الْبِغَاءِ إِنّ أَرَدْنَ تَحَصُّناً ﴾ ووضح المراد، فأحسن وأجاد.

وانتقل إلى الآيات الكريمة في سورة البقرة: ﴿ الَّذِينَ يَأْكُلُونَ الربا . ﴾ وقال: والمتدبر لهذه الآيات الكريمة يراها بدأت ببيان: أن الذين يتعاملون بالربا - أخذا أو إعطاء - لا يقومون للقاء الله تعالى يوم القيامة، إلا قياما كقيام المتخبط المصروع المجنون الذي مسه الشيطان.

ثم رَدَّتْ على من ساوى بين التعامل بالربا والتعامل بالبيع والشراء .. الخ.

وبعد الحديث عن أيات الربا في القرآن الكريم، انتقل الكاتب إلى السنة المطهرة، فقال: السنة أكدت تحريم الربا، وتحت هذا العنوان قال: ثم جاءت السنة النبوية الشريفة فأكدت ما جاء في القرآن الكريم من تحريم قاطع للربا، وفصلت ما خفي على الناس في شأنه. فقد عد مد عد التعامل بالربا من كبائر الذنوب.

ثم استطرد إلى حديث «اجتنبوا السبع الموبقات»، ثم قال: وبين عليه أن لعنة الله شملت كل من اشترك في عقد الربا.. وذكر حديث «لعن الله أكل الربا، وموكله، وشاهديه، وكاتبه»\*

#### الخلط بين ريا الفضل وريا النسيئة:

بعد ما سبق من كلام طيب قال الكاتب: كما بينت السنة النبوية الشريفة نوعا أخر من الربا، وهو ما يسمى «ربا الفضل» أى: «الزيادة – بأن تكون المبادلة بين شيئين متماثلين مع اشتراط الزيادة في أحدهما.

<sup>\*</sup> الحديث رواه أحمد - رحمه الله - روايات عدة صحيحة .. مجلة الأزهر.

أى أن الزيادة في ربا النسيئة. أي: التأخير - تكون في مقابل تأجيل الدين الذي حل وقت سداده إلى وقت آخر.

أما الزيادة في ربا الفضل فتكون مشروطة مقدما لأحد المتعاقدين في عقد المعاوضة بدون مقابل، كأن يقرض إنسان آخر مائة جنيه مشترطا عليه أن يردها له بعد مدة معينة مائة وعشرين مثلاً.

ومن الأحاديث التى وردت فى تحريم ربا الفضل ما جاء فى الحديث الصحيح عن عبادة بن الصامت – رضى الله عنه – أن رسول الله على قال: «الذهب بالذهب، والفضة بالفضة، والبر بالبر، والشعير بالشعير، والتمر بالتمر، والملح بالملح، مثلا بمثل، سواء بسواء، يدا بيد، فإذا اختلفت هذه الأصناف فبيعوا كيف شئتم إذا كان يدا بيد».

وهذا، ولاشك، خلط بين ربا الفضل وربا النسيئة. ذلك أن المعروف أن (ربا الفضل) يكون في البيوع، لا في الديون والقروض، مع القبض في المجلس، وهو لا يكون إلا في الجنس الواحد من الأموال الربوية، ويوضحه (حديث تمر خيبر) المشهور: «إنا نبتاع الصاع من هذا بالصاعين»، أما (ربا النسيئة) فيكون في الجنس الواحد، وفي الجنسين، وفي الديون والقروض، وفي البيوع، وقد يصدق عليه ربا الفضل ولكن لا يسمى ربا فضل، كما قال ابن حجر الهيثمي: «وتسمية هذا نسيئة، مع أنه يصدق عليه ربا الفضل أيضاً: لأن النسيئة هي المقصودة فيه بالذات».

وحديث "عبادة بن الصامت" لا يقتصر على تحريم ربا الفضل، فالأصناف الستة إذا لم تكن «مثلا بمثل سواء بسواء» وكانت «يدا بيد» فهذا ربا فضل، وإذا لم تكن «يدا بيد» فهذا ربا نسيئة. وإذا اختلفت الأصناف فلا يوجد ربا فضل، وإنما يكون ربا النسيئة إذا لم يكن «يدا بيد» أما إذا كان «يدابيد» فلا يشترط التساوى، والفضل جائز كما هو واضح من فقه الحديث. فالحديث الشريف إذا يبين تحريم ربا الفضل، وربا النسيئة، في البيوع.

وما ذكره الكاتب عن ربا النسيئة صورة من صوره، وليست كل صوره: لهذا نرى إعادة صياغة ما ذكره الكاتب، فالسنة بينت نوعا آخر من الربا هو: (ربا البيوع)، وهذا الربا ينقسم إلى قسمين: ربا الفضل وربا النسيئة. وقد بينت

هذا بالتفصيل في كتابي «المعاملات المالية المعاصرة في ميزان الفقه الإسلامي»، أما ما كان في الجاهلية فلم يأت الحديث عنه بعد.

والخلط بين (ربا الفضل) و (ربا النسيئة) لم نجده إلا في عصرنا؛ بل وجدنا من (يعمد) إلى هذا الخلط عمدا ليصل إلى تحليل الربا المحرم، أو إباحته بزعم المصلحة.

واستند هؤلاء المجترئون إلى قول (ابن القيم) في ربا الفضل: ربا الفضل محرم تحريم وسائل من باب سد الذرائع، لا تحريم مقاصد، كما حرم ربا النسيئة، ووجه ذلك أن بيع خمسة دنانير بستة نسيئة غير جائز، وهذا هو ربا النسيئة، وكذلك هو غير جائز بيعا حالا، وهذا هو ربا الفضل، ذلك أننا لو أجزناه حالا، وحرمناه نسيئة، لاتخذ الناس الحال ذريعة إلى النسيئة، ولباع رجل من آخر خمسة دنانير بستة بزعم أن البيع حال، ويتواضعان على أجل. الخ.

وكلام ابن القيم واضح في أن الحديث عن (ربا البيوع)، لا (ربا الديون والقروض)، وأن ربا الفضل في البيع الحال في الصرف، ومثله: كل ما يجب فيه قبض كل من العوضين في المجلس، أما البيع نسيئة فهو ربا نسيئة، ولا يقال ربا فضل، أو ربا فضل ونسيئة، وبين ابن القيم أن ربا الفضل في البيع الحال – لو أجيز – لاتخذ ذريعة إلى النسيئة.

ومعلوم أن فوائد البنوك ليست نتيجة بيع حال حتى تعد من ربا الفضل، بل لا يتصور ربا الفضل في نقود العصر، وقد ذكر بعض الكاتبين في هذا المجال قول ابن القيم في ربا الفضل ليصلا إلى تحليل فوائد البنوك، فبينت خطأهما (اقرأ هذا الرد في كتابي: أجرؤكم على الفتيا أجرؤكم على النار من ٢٢٢: ٢٢٢، وكلام ابن القيم وتعليقي عليه ص ٢٢٢: ٢٢٣).

#### ما الربا المجمع على تحريمه؟!

الربا المجمع على تحريمه هو: كل زيادة مشروطة على القرض في جميع الأموال وكل زيادة على الدين الذي حل موعده مقابل التأجيل «إما أن تقضى

وإما أن تربى»، وربا البيوع بنوعيه: الفضل، والنسيئة في الأصناف الستة المعلومة. كل هذا مجمع عليه بغير خلاف، ومعلوم من الدين بالضرورة.

وإنما الخلاف في (ربا البيوع) في غير الأصناف الستة:

فأهل الظاهر رأوا الوقوف عندها خلافا لجمهور الأئمة. والأئمة اختلفوا في بيان العلة.

ومن ثم لا يجوز - بحال - أن يقال: بوجود خلاف بين علماء الأمة في ربا القروض والديون، وكذلك ربا البيوع في الأصناف الستة، وإن خالف ابن عمر وابن عباس - رضى الله عنهم - فترة من الزمن في (ربا الفضل) قبل أن يبلغهما حديث رسول الله عليه.

وقد بينت هذا بالتفصيل، مع الأدلة الثابتة التي لا يستطيع أي مسلم أن يحيد عنها، وذلك تحت عنوان: مفهوم الربا المحرم، في كتابي «حكم ودائع البنوك وشهادات الاستثمار في الفقه الإسلامي». وقد ذكر الكاتب أن السنة المطهرة فصلت ما خفي على الناس في شأن الربا، فلا يجوز للدائن أن يشترط على المدين أن يرد له أكثر مما أخذه منه، فالقاعدة الشرعية تقول: كل قرض جر نفعا فهو ربا، أي: كل قرض اشترط صاحبه على المقترض منه أن يرده إليه زائدا عن أصله، فهذه الزيادة ربا» أ. هـ.

وما دمنا نتحدث عن معاملات البنوك وأحكامها الشرعية، فالأمر - أساسا - يتعلق بربا القروض والديون، وهذا من الربا الذي لا خلاف حوله.

#### عناوین مغرضة:

ولكن تحت عنوان: «ما الربا المجمع على تحريمه»؟ لم يذكر الكاتب أن السنة المطهرة فصلت، كما لم يذكر الربا المجمع على تحريمه محددا كما يبدو من العنوان، وإنما قال: «المتتبع لأقوال العلماء يرى اختلافا كبيرا بينهم فى تحديد صور الربا المحرم شرعا، وقد سرى هذا الاختلاف منذ عهود الصحابة إلى يومنا هذا، مع اتفاقهم جميعا على أن التعامل بالربا من أكبر الكبائر. أى أن الاختلاف فى تحديد (صور الربا) المحرم شرعا، وليس فى ذات تحريمه».

وبعد هذا مباشرة ذكر كلاما لأحد الكتاب المعاصرين، القائلين بأن الربا المحرم غير محدد، والرافضين لتجنب الشبهات.. مادام الأصل في المعاملات الإباحة.

ولاشك أن هذا يؤدى إلى استباحة الربا في معاملاتنا مادام لم يبين لنا، ويبقى تحريم الربا، والخلود في جهنم، والأذان بحرب من الله ورسوله، مجرد معان في آيات تتلى دون تطبيق.

وما قيمة تحريم الربا - إذاً - ما دمنا لا نعرف صوره؟ وهذا كلام ساقط، يتعارض مع وجوب بيان الرسول عليه للناس ما نزل إليهم، ومع ما ذكر من قبل من صور الربا المجمع عليه. ومما ذكره هذا الكاتب، وردده المجترئون على الفتيا - كلهم أو جلهم - أن عمر بن الخطاب رضى الله عنه - قال: «أن أخر ما نزل من القرآن آية الربا، وأن رسول الله عليه قبض ولم يفسرها، فدعوا الربا والربية».

وهم لا يذكرون هذا لتجنب ما فيه ربا، وما فيه شبهة الربا، كما أمر عمر لو صح عنه هذا، وإنما للقول (بأن الربا غير معلوم، والأصل في المعاملات الإباحة).. هكذا أراد هؤلاء.. والذي نسب لعمر - رضى الله عنه - رواه الإمام أحمد في مسنده، وابن ماجه في سننه، وهو خبر ضعيف، قال الشيخ أحمد شاكر: «إسناده ضعيف لانقطاعه» (انظر المسند // ٣٦ - رواية رقم ٢٤٦) وفي إسناده أيضاً سعيد بن أبي عروبة، إمام أهل البصرة في زمانه، لكنه اختلط عدة سنوات في آخر عمره، وما روى في زمن اختلاطه ليس بحجة. (انظر ترجمته في ميزان الاعتدال، وتهذيب التهذيب).

وقال ابن حزم في المحلى (٩/ ٥١٥): «حاش لله من أن يكون رسول الله على الربا الذي توعد فيه أشد الوعيد، والذي أذن الله تعالى فيه بالحرب. ولئن كان لم يبينه لعمر فقد بينه لغيره، وليس عليه أكثر من ذلك، ولا عليه أن يبين كل شيء لكل أحد، لكن إذا بينه لمن يبلغه فقد بلغ ما لزمه تبليغه» أهد.

أ. د. على السالوس

# نظرة الإسلام إلى الموالح

#### بقلم: أحمد يوسف

الحمد لله الذي أكمل لنا الدين وأتم علينا النعمة ورضى لنا الإسلام دينا، والصلاة والسلام على من لم يدع شيئا يقرب من الجنة إلا أمر به ولم يذر شيئا يقرب من النار إلا نهى عنه. وبعد: فإن الشيطان الرجيم أبى إلا أن يبعد الناس عن الحق وأن يرديهم معه في النار، وذلك باستخدام وسائله التي أشار القرآن الكريم إليها كتزيين العمل كما قال تعالى عن إبليس (قال رب بما أغويتني لأزين لهم في الأرض ولأغوينهم أجمعين، إلا عبادك منهم المخلصين) ٢٩ - ٤٠ الحجر.

وإن مما استخدمه الشيطان الرجيم كسلاح فعال باسم الدين هذه البدع التي تهاون بها الناس وسموها بأسماء كثيرة وأصروا عليها إلى أن أودت بهم إلى خسارة العقيدة السليمة واستبدلوا بها عقيدة فاسدة تستمد دليلها ونهجها من التقاليد التي زينها الشيطان الرجيم واتباع الآباء والأجداد كما فعل المشركون من قبل وحكي القرآن الكريم عنهم ذلك في قوله تعالى (قالوا بل وجدنا آبائنا كذلك يفعلون) ٧٤ الشعراء.

وانقلب الأمر رأسا على عقب فأصبحت السنة عند كثير من الناس بدعة وأصبحت البدعة هي صاحبة المجال الواسع والأصداء المسموعة فاتجه الناس إلى القبور والأضرحة يطلبون منها ما لا يقدر عليه إلا الله رب العالمين. فعادت بهم هذه الأعمال إلى مظاهر الشرك البواح وتقديس الأشخاص فأصبحوا غثاء كفثاء السيل استهان بهم أعدا هم بل واستهانوا ببعضهم وأكل بعضهم مال بعض وسفك بعضهم دم بعض ونزعت منهم الهيية إلا من رحم الله.

ومن تلكم البدع التى أصبحت لا حصر لها فى أيامنا هذه ما يسمى بمولد الرسول على حيث لو كان هذا الأمر له صلة بدين الله تعالى لأورد الله تعالى ذكره فى القرآن الكريم ولا سيما وأن الله تعالى أشار إلى مكانة نبيه على فى أكثر من آية فى القرآن الكريم كقوله تعالى فى أول سورة الفتح (إنا فتحنا لك فتحا مبينا. ليغفر لك الله ما تقدم من ذنبك وما تأخر ويتم نعمته عليك ويهديك صراطا مستقيما) وكقوله تعالى فى أول سورة القلم (ن والقلم وما يسطرون. ما أنت بنعمة ربك بمجنون. وإن لك لأجراً غير ممنون. وإنك لعلى خلق عظيم) إلى غير ذلك من الآيات الكريمات كما أن أمر المولد هذا لم يفعله الرسول نفسه فى حياته ولم يثبت أن أحدا من أصحابه الأطهار رضوان الله عليهم فعل ذلك.

ولما لم يثبت من ذلك شيء فمن ثم فهو من البدع التي لا تمت للإسلام بصلة ويصبح هذا العمل من المحدثات في الدين التي حذر الرسول منها.

وفى الإصرار على مثل هذا الأمر اعتراض على شرع الله تعالى واتهام لرسول الله بالتقصير في دعوته ولأصحاب الرسول بأنهم لم يؤدوا الواجب المفروض عليهم نحو حبهم لرسول الله لأنهم لم يقيموا له مولدا.

ومما تجدر الإشارة إليه أن أول من ابتدع أمر المولد هم الفاطميون في القرن الرابع الهجرى وهم معروفون بفساد عقيدتهم. كما ساعد على انتشار ذلك أصحاب المصالح الدنيوية من سدنة القبور الذين أحلوا ما حرم الله فضلوا كثيرا وضلوا عن سواء السبيل. والمسلم وسط هذا السيل الجارف عليه أن يفطن إلى أن الحق لا يعرف بالكثرة كما حذر الله تعالى في قوله (وما يؤمن أكثرهم بالله إلا وهم مشركون) ٢٠١ يوسف. وإنما يُعرف الحق من كتاب الله وما صح عن رسوله على القوله تعالى عن رسوله على (وما ينطق عن الهوى. إن هو إلا وحي يوحي. علمه شديد القوى) ٣ - ٤ - ٥ النجم.

\* \* \*

#### مظاهر الحب الكاذب:

إن حب رسول الله على عند أرباب الطرق وغيرهم من أهل البدع يتمثل في مواكب صاحبة يختلط فيها الرجال بالنساء والحابل بالنابل، ورايات مرفوعة وسرادقات يدافع فيها عن الباطل ويخالف فيها أمر الرسول حيث التواشيح التي يطلب فيها المددمن رسول الله علية.

كما أن من مظاهر الحب الكاذب المغالاة في مدح رسول الله على بما لم يرد في كتاب ولا سنة كقولهم يا أول خلق الله وخاتم رسل الله. نعم إنه خاتم رسل الله ولكنه ليس أول خلق الله حيث ورد في حديث الشفاعة أن الناس يأتون آدم فيقولون يادم أنت أبو البشر ..) ولقوله على (أول ما خلق الله القلم فقال اكتب. قال وماذا أكتب: قال اكتب كل ما هو كائن إلى يوم القيامة).

كما أن من مظاهر الحب الكاذب وصف الرسول بأنه مخلوق من نور وهذا من الضلال المبين. وحجتهم في ذلك قول الله تعالى (قد جاءكم من الله نور وكتاب مبين) وقوله تعالى (يأيها النبي إنا أرسلناك شاهدا ومبشرا ونذيرا وداعيا إلى الله بإذنه وسراجا منيرا) الأحزاب. وفي الآية الأولى التي يستشهد بها من سورة المائدة قول الله تعالى (يا أهل الكتاب قد جاءكم رسولنا يبين لكم كثيرا مما كنتم تخفون من الكتاب ويعفو عن كثير) هذا عن رسول الله وتتمة الآية هي قوله تعالى (قد جاءكم من الله نور وكتاب مبين) كما أن الآية التي تليها قال تعالى فيها (يهدى به الله) لو كان المقصود بالنور هو الرسول للقال تعالى (يهدى بهما) كما قال العكبرى في إعراب القرآن إن النور صفة للقرآن الكريم.

كما أن الآيات في بشرية الرسول كثيرة منها ما جاء في آخر سورة الكهف (قل إنما أنا بشر مثلكم يوحى إلى أنما إلهكم إله واحد فمن كان يرجو لقاء ربه فليعمل عملا صالحا ولا يشرك بعبادة ربه أحدا).

هدانا الله لطاعته وحبب إلينا الإيمان وزينه في قلوبنا

أحمد يوسف عبد المجيد

### في رحمة الله نستودعه

فى صباح السبت الثامن والعشرين من صفر الخير سنة ١٤١٢ الموافق الثامن من سبتمبر سنة ١٩٩١ فاضت روح فضيلة الشيخ محمد على عبد الرحيم الرئيس العام لجماعة أنصار السنة المحمدية إلى بارئها بعد حياة حافلة بالجهاد والدعوة في سبيل الله بغير كلل ولا ملل. فالله نسئل له الرحمة والمغفرة والرضوان وأن يلحقنا به على الصالحات.

ولقد ولد رحمة الله تعالى عليه في السابع عشر من سبتمبر سنة ١٩٠٤ بالإسكندرية، لكنه ينتمى إلى أل بكر من قبيلة جهينة محافظة سوهاج بصعيد مصر حيث هاجر والده إلى الاسكندرية.

ولقد كان رحمه الله من رجال التعليم القدامي حفظ القرآن صغيرا وعمل بالدعوة إلى الله تعالى في مسجده الذي بناه والده ويسمى بمسجد وادى القمر بالإسكندرية فنشأ محبا للدعوة وتبليغها للناس متحملا في ذلك كافة صفوف الأذى صابرا لا يجزع صلبا لا يلين يدعو إلى الله بدعوة التوحيد الخالص بغير تبرم بما يصيبه ولا يخشى في الله لومة لائم.

ظهر نبوغه المبكر في حفظه ودراسته النظامية وغير النظامية. ولقد لازمه ذلك التميز في ذاكرته حتى أخر حياته حيث كان يحفظ ما على وجه الأرض من أنهار وتضاريس ورياح بل والمدن والسكك الحديدية والمواقع والقبائل وخصائص البلاد والأمم وتواريخ ذلك كله رغم أن هذا غير داخل في تخصصاته الشرعية واللغوية.

تدرج رحم، الله تعالى فى وظائف التعليم بوزارة المعارف العمومية (التربية والتعليم) متنقلا بين محافظات مصر من الشرقية إلى رشيد إلى رأس التين وعمل مدرسا وناظرا وموجها.

تعرف على كثير من أفاضل الشيوخ الذين استفاد منهم أمثال الشيخ محمد حامد الفقى مؤسس الجماعة والشيخ عبد الرزاق عفيفي والشيخ محمد

أحمد عبد السلام الشقيرى والشيخ محب الدين الخطيب والشيخ عبد العزيز بن راشد والشيخ محمد رشيد رضا.

ولقد درس واجتهد بين هؤلاء وخاصة من كان منهم بالاسكندرية وكانت له معهم الجولات العلمية في الدعوة إلى الله تعالى مع عمله الوظيفي مدرسا أو ناظرا (بالمعارف).

وفى عام ١٣٧١هـ – ١٩٥٢م وقبل قيام الثورة وقع اختيار سماحة الشيخ محمد بن إبراهيم آل الشيخ مفتى المملكة العربية السعودية حينذاك عليه لتحقيق أمنية جلالة الملك عبد العزيز آل مسعود في إنشاء مؤسسة دينية بالرياض يتخرج في كلياتها علماء يسدون حاجة المملكة في القضاء والتعليم والدوائر الحكومية العليا، فأعير من مصر إلى السعودية وبعد انتهاء مدة الإعارة طلب إليه أن يستمر بالعمل بالمعهد العلمي بالرياض وكان من توفيق الله له أن جمع الله بينه وبين شيخه وصاحبه ورفيق الدعوة فضيلة الشيخ عبد الرزاق عفيفي في تلك المؤسسة حيث شاركا في وضع النظام التعليمي والمناهج والتدريس في هذا المعهد الذي صار الآن كليات الجامعة بالرياض والذي يعد من أكبر منارات العلم في العالم كله.

ثم اختير الشيخ رحمه الله إلى الرئاسة العامة لتعليم البنات مستشارا فنيا بها حيث شارك في وضع خطوه لها الرئيسية ووضع المناهج ونظم التعليم والتوجيه بها.

ولقد اختاره الشيخ محمد بن إبراهيم أل الشيخ للتدريس بالمسجد الحرام هو والشيخ عبد الرزاق عفيفي خاصة في شهر رمضان وأشهر الحج لسنوات طويلة.

ثم عاد إلى مصر في سنة ١٣٨٥ الموافق سنة ١٩٧٥ محملا بآلام روماتيزمية شديدة ولقد كانت أثرة الثلاثة والعشرين عاما التي قضاها بالسعودية فترة لقاء مع علماء أجلاء والاستفادة منهم ومدارستهم كالشيخ عبد الله المحمود صاحب المكتبة المشهورة بالشارقة والشيخ عبد اللطيف بن إبراهيم والشيخ محمد بن إبراهيم والشيخ عبد العزيز بن باز الذي تولى منصب الإفتاء بعد وفاة الشيخ محمد بن إبراهيم.

وبعد عودته إلى مصر شارك في الدعوة رغم ما يعانيه من أمراض كثيرة فلم يبق ساعة بعيدا عن تلامذته ومحبيه ثم تولى الرئاسة العامة للجماعة سنة المريث تنازل له الشيخ محمد عبد المجيد الشافعي (رحمه الله تعالى).

واستمر الشيخ رحمه الله بكابد المرض ويسهر ليله مع المقالات محررا ومع القراء يكتب إليهم في المجلة أو يرد على أسئلتهم فتاوى تنشر بالمجلة أو تصلهم بالبريد على عناوينهم الخاصة.

وكان رحمه الله محط أنظار وثقة الخيرين من كافة بقاع العالم يأتنسون برأيه في مساعدة طلبة العلم وكفائة اليتامي وبناء المساجد ومساعدة الفقراء وإعانة المحتاجين.

ولقد شهدت الجماعة في حياته نهضة عالية عرفت مجلة التوحيد من خلاله أنحاء متفرقة من العالم الإسلامي حيث ارتفع عدد المطبوع منها من خمسة الاف إلى ستة وثلاثين ألفا. وكان يشارك في المؤتمرات العلمية للدعوة داخل مصر وخارجها من خلال الجماعة ومن خلال رابطة العالم الإسلامي وهيئة التوعية الإسلامية في الحج وغيرها. وكانت له مقالات وكتب ورسائل تظهر من خلال دور النشر وبعض المجلات الداخلية والعالمية.

ولقد قام رحمه الله تعالى بإدارة الجماعة فترة رئاسته المباركة التي امتدت خمسة عشر عاما بروح الأبوة الحانية لكل الدعاة وبالنفس الأبية الكرية باذلا من ماله الخاص مضحيا بكل راحة له بعقد الجلسات الخاصة في بيته وفي المركز العام وفي كل موقع. يشهد اللقاءات ويشارك في المؤتمرات فجعله الله سببا لمحبة التوحيد والتعرف عليه. فلم الشمل المتفرق وجمع القلوب المشتتة بروحه الطبية وكلماته العذبة فرحمه الله من أب وداعية وإنسان مسلم.

ولقد لمست إذاعة القرآن الكريم في فكره توجيها للشباب المسلم فاستعانت به فأذاعت له حلقات مهمة في الدعوة إلى الله وفي التوحيد الخالص ومحاربة الشركوالبدع.

ولقد كان رحمه الله تعالى في السنوات التي كان مقعدا لا يتحرك على رجليه يحمله محبوه بغير تبرم منهم ولا خجل منه بل بفكاهته ودعابته الجميلة

وروح مرحة محبة لتلاميذه متنقلا من بور سعيد ودمياط والقاهرة ودمنهور والإسكندرية وغيرها من البلدان. بل كان يشرف بنفسه على بناء بعض المساجد ويتابعها متابعة مباشرة رغم مرضه الشديد وأعبائه الكثيرة.

هذا ولم يمذه عن الكتابة إلا الأيام التي قضاها في أخر حياته بالمستشفى. ومع ذلك كان يستقبل زواره بوجه باسم على ما فيه من ألام واضحة.

فالله نسال أن يتغمده برحمته وأن يسكنه فسيح جنته وأن يتجاوز عن سيئاته وأن يضاعف له الأجر والمثوبة على الصالحات من أعماله وأن يبارك في إخوانه من ورائه وتلامذته بعده لمواصلة مسيرة الدعوة إلى الله تعالى ورفع لواء التوحيد والجهاد لإعلاء كلمة الله تعالى.

ربعد

لقد شهد الإسلام في تاريخه الطويل من قبل شيخنا الفاضل الجليل من العلماء الأجلاء والأئمة والقادة من قضى نحبه ولقى ربه وأبقى الله الإسلام محمولاً برجال من بعدهم لا تفتر عزائمهم ولا تضعف هممهم، الجنة تحدوهم، وعناية الله ترعاهم.

فالله نعاهد على أن نبقى على طريق الدعوة سائرين وفى درب التوحيد مواصلين. نتناصح مع كل المسلمين فى العالم بغير عصبية إلا إلى الحق وبغير انقياد إلا للقرآن والسنة وبفهم سلف الأمة. نتعاون على البر والتقوى ولا نتعاون على الإثم والعدوان ونذكر قول الصديق رضى الله عنه. «من كان يعبد محمداً فإن محمداً قد مات ومن كان يعبد الله فإن الله حى لا يموت»

اللهم برحمتك الواسعة تغمد شيخنا وبعنايتك الكاملة أيد دعاتنا واجعلهم على الحق سائرين لا مُفْرطين ولا مفرطين وردهم إلى الحق ردا جميلا إن مالوا عنه، وأعنهم ليسيروا على سنة نبيك الكريم صلى الله عليه وسلم ويكونوا لها ناصرين. وذكل بالنجاح يارب أعمالنا إنك على كل شيء قدير. أمين أمين أيمن

مجلس إدارة المركز العام لجماعة أنصار السنة المحمدية بمصر

## بحع وخرافات

#### بقلم: محمود أحمد مساهل

إن أشد الناس استحقاقاً للوم هؤلاء المنتسبون إلى العلم الذين تشيع فيهم البدع والخرافات كما تشيع في العامة، ذلك بأن هناك عادات نقف أمامها مكتوفي الأيدى، وكان من الواجب علينا أن نستيقظ لها ونفيق من غفلتنا، وعلى سبيل المثال نرى بعض المسلمين يقيمون السرادقات والمجالس التي تتكلف أموالاً طائلة مع الإسراف في الأنوار الوهاجة والكراسي المزخرفة وحضور المشايخ وتقديم الأكاليل عند قبر الميت ووضع الأحجار العالية على القبر والكتابة عليها، ثم لا يكتفي أهل المتوفى بذلك، ولكننا نجد نعى المبت على صفحات الجرائد. وكان من الممكن إنفاق هذه الأموال في أبواب أجدى وأنفع فيها مصالح لعامة المسلمين كمساعدة الفقراء والمحتاجين أو كسوتهم أو غير ذلك من أبواب الخير

ومن الصور المؤسفة أيضاً إقامة الأفراح والاحتفالات في المسارح والمراقص والإنفاق عليها ببذخ، ومعظمها يتعارض مع مبادئ الإسلام وتنتشر فيها الفتن والمفاسد، كذلك نجد بعض الناس يقيمون ما يسمى بأعياد الميلاد، وهي بدعة جديدة وتقليد أعمى، وعادة غريبة دخلت علينا عن طريق النصاري.

ولتحذر المرأة صناعة تجميل النساء التي أدخلها إلينا اليهود الذين أخذوا على عواتقهم أن يفسدوا الشباب والفتيات.

وهناك ظاهرة أخرى من البدع والخرافات وهى تعليق التمائم على أبواب الدور والسيارات كالخرز الأزرق والكف وحدوة الفرس ونجمة البحر وغيرها باعتقاد أنها تدفع البلاء، وغير ذلك مما ينكره العقل والذوق والدين وكان سببا في ضلال كثير من الناس، وأخيراً لا غلك إلا قول ربنا عز وجل: «فأما الزيد فيذهب جفاءً وأما ما ينفع الناس فيمكث في الأرض كذلك، يضرب الله الأمثال»

نسأل الله أن يعلمنا ما جهلنا وينفعنا بما علمنا، والحمد لله الذي بنعمته تتم الصالحات.

محمود أحمد مساهل

# منمج الإسلام

### فى بناء الرجال

بقلم: محمد عبد الحكيم القاضى

- Y -

وعدت في نهاية الجزء الأول من مقالي هذا والذي سبق نشره في عدد المحرم ١٤١٢ أن أقدم أمثلة يسيرة من جوانب الاهتمام بمرحلتي الطفولة والصبا، عسى أن نقف على أهميتها فنسير بحذائها، وإليك أخي القارئ تكملة ما وقفنا عنده في الجزء السابق من هذا المقال:

#### ١ \_ الجرأة اني الرأي:

وهو خلق يكاد يكون فطريا في النفس البشرية، وإنما يحبس بعض الناشئة عنه ظروف بيئيه تقتضيه؛ كالخوف، والجبن، أو التوقير الزائد للكبار... الخ غير أن ضرورة إنشاء رجال يتذرعون بجسارة الرأى تستدعى توجيه هذا الخلق توجيها مثمراً؛ ولا يمكن أن يُعد خطأ صنيع عمر بن الخطاب مع عبدالله بن عباس – رضى الله عنهم – فقد وجدناه «يُدخله» مع أشياخ «بدر» في المشورة، ولما أحس عمر – رضى الله عنه – بأن بعض الصحابة قد «وجدوا في أنفسهم» من هذا السلوك دعاه مرة، وأدخله معهم، ثم سألهم:

- ما تقولون في قوله تعالى: «إِذَا جَاءَ نَصْرُ اللَّهِ وَالْفَتْحُ» ؟

٣.

قال ابن عباس: «فقال بعضهم: أمرنا أن نحمد الله ونستغفره إذا نصرنا وفتح علينا، وسكت بعضهم فلم يجب» فقال لى: - أكذلك تقول يا ابن عباس؟ فقلت: لا! قال: فما نقول؟

قلت: هو أجل رسول الله عَلَيْهُ أعلَمهُ له؛ قال: «إذَا جَاءَ نَصْرُ اللَّه والْفَتحُ» - وذلك علامة أجلك - «فَسَبَحْ بِحَمْد رَبِّكَ وَاسْتَغْفرهُ إِنَّه كان توابا».

فقال عمر: رضى الله عنه: - ما أعلم منها إلا ما تقول!

وهذا السلوك من عمر - رضى الله عنه - هو السلوك (۱) التربوى الراقى، الذى يعصم الناشئ من عقدة الجبن والخوف، ويجنبه العزلة النفسية عن قضايا أمته، ومن ثمة فقد زخر التاريخ الإسلامي بالشباب الجسور من أمثال: عبدالله بن الزبير، والحسين بن على - رضى الله عنهم - وغيرهما.

### ٢ - الشجاعة مع العدود

ويتجه تقويم هذا الخلق - أساسا - بأمور ثلاثة:

أ - تحديد المقصود بالعدو، وميدان عداوته.

ب - غرس الكراهية لهذا العدو في نفس الناشئ.

ج - تنشئته على أخلاق الفروسية وغمره - أدبيًا وواقعيا - في أجواء هذه الفروسية.

وقد كانت خسارة كبيرة للإسلام أن هذه الأمور الثلاثة أصبحت غير متميزة ولا واضحة المعالم اليوم.

### من العدق الحقيقي؟ وما ميدان عداوته؟

نتيجة لكثير من «عوامل التعرية» التي أصابت تاريخ المسلمين وحضارتهم، وهجمت على جملة من المفاهيم المتعلقة بدينهم، فقد اختبأت طائفة من هذه المفاهيم خلف سحاب التصورات «اللاإسلامية» التي أفرزتها تلك العوامل المتعددة، وأصبح كثير من المسلمين – عامة وخاصة – ينظرون إلى الأمور من خلال هذا السحاب، وكان مفهوم (العدق) أحد هذه المفاهيم. حدّد القرآن الكريم أعداء المسلمين من البشر في ثلاثة أصناف

<sup>(</sup>۱) منحيح البخاري (سندي) كذب التفسير: (۲/ ۲۲۱، ۲۲۲)

١ - اليهود.

٢ - المشركون بكافة أدسنافهم.

٣ - المنافقون.

فقال الله تعالى: «لَتَجِدِنَّ أَشَدُّ النَّاسِ عَدَاوَةً لِلَّذِينَ آمَنُوا الْيَهُودَ والَّذِينَ أَشُورَ والَّذِينَ أَشُورَ الْلَهُودَ والَّذِينَ أَشُركوا« (المائدة / من ٨٢).

وقال في المنافقين: «هُمُ الْعَدُو فَاحْدُرهُمْ» (المنافقون/ من ٤)

غير أن الممارسات، الملتوية للفكر والسياسة أنتجت خطاً من التعامل الواقعي لا يسمح لمثل هذا التصور الواضح للعدو أن يؤتي ثماره الحقيقية؛ فقد التقت رغاب طائفة من الحكومات التي تحكم الشعوب الإسلامية على احتضان ألوان من المشركين: نصاري، وشيوعيين، وعلمانيين ... الغ ولم تعجز هذه الحكومات عن احسطناع الشعارات التي تجعل مثل هذا التصرف، بديلاً عن التصور الإسلامي للقضية. ثم امتد البلاء إلى مناداة البعض باصطناع علاقة مع اليهود، لا ينغي معها أن ينتشر تصور أنهم أعداء، بل ربما صرح بعضهم بأنهم أصدقاء، وفي وسط هذه البلبلة العمياء في مفهوم (العدو) بعضهم بأنهم أصدقاء، وفي وسط هذه البلبلة العمياء في مفهوم (العدو) مقررات غريبة: من المصالح التافهة، والتخوفات والجوفاء، والمعاذير الجبانة، وليس هذا الأمر غريباً بعد أن أصبحت حفنات القمح، وأكياس البنكنوت أصناماً يُتَجه إليها في تحديد «ألفبائية» الولاء والعداء. فغابت الرجولة أصناماً يُتَجه إليها في تحديد «ألفبائية» الولاء والعداء. فغابت الرجولة النفسية – إذن – تبعا لغياب الرجولة الفكرية والسياسية.

أما المسلم الواعي: فهو الذي يحدد - منذ نشأته - من عَدُوُّه؟ وما ميدان عدائه إياه؟ يحفظ هذا في لوحه، وينقشه في صدره، ويتلوه في صلاته متقرباً به إلى ربه، ومن ثم وجدنا عناصر الرجولة تنبت في قلوب صغار المسلمين منذ المطفولة والصبا، ولم نتعجب ونحن نقلب صفحات التاريخ حين تُصافحنا قصص البطولة المبكرة عند «رافع بن خديج» و «سعَرة بن جندب»، و «معاذ بن عمرو بن الجموح» وعمير بن أبي وقاص» وغيرهم ممن كتب التاريخ بأطراف

عجيبة من سيرهم ومواقفهم، ولكننا سنقتصر على هذين المثالين، لافتين الباحثين إلى مظان هذه القصص التى تشبه الأساطير، في كتب المغازي، خصوصاً حين التعرض لذكر الغزوات:

أما المثال الأول: فهو ما وراه عبد الرحمن بن عوف؛ قال: «إنى لُواقف يوم بدر في الصف فنظرت عن يميني وشمالي، فإذا أنا بين غلامين من الأنصار، حديثة أسنانهما. فغمزني أحدهما فقال:

- يا عماه! أتعرف أبا جهل.

فقلت: نعم، وما حاجتك إليه.

فقال: أُخْبِرْتُ أنه يسب رسول الله - على - والذي نفسي بيده: لئن رأيته لا يفارق سوادي سواده حتى يموت الأعجلُ منا.

فتعجبت لذلك. فغمزني الآخر، فقال لى - أيضاً مثلها. فلم ألبث أن نظرت إلى «أبى جهل» وهو يجول في الناس، فقلت:

- ألا تريان؟ هذا صاحبكما الذي تسالاني عنه.

فابتدراه بسيفيهما، فضرباه حتى قتلاه، ثم انصرفا إلى النبي الله فأخبراه. فقال: - أيّكما اتله؟

قال كل منهما: أنا قتلتُه!

قال: هل مسحتما سيفيكما؟

قالا: لا.

فنظر النبي عَلِيَّةً في السيفين، وقال:

- كلاكما قتله! (١)

وأما المثال الثانى: فهر - على بساطته - يبرز مدى انشغال الصغار من المسلمين بقضايا دينهم، وتوغّل عناصر الرجولة في دمائهم؛ قال سعد بن أبى وقاص رضى الله عنه: «رأيت أخى (عمير بن أبى وقاص) قبل أن يعرضنا رسول الله على (بدر) يتوارى، فقلت له:

<sup>(</sup>١) متفق عليه من حديث عبد الرحمن بن عوف: مسلم: كتاب الجهاد والسير (٤٢) ٣/ ١٣٧٢/ ٢٥٥١)

- مالك يا أخى؟

قال: إنى أخاف أن يرانى رسول الله على فيردنى، وأنا أحب الخروج، لعل الله برزقنى الشهادة.

وقد خاض "عمير" غزوة (بدر)، ورزق الشهادة، وهو ابن ست عشرة سنة(١).

طبيات التربية

ويتساءل المخلصون - بعد هذين المثالين - عن هذا الخلل الذي أصاب أرحام المسلمات اليوم، فلم تعد تنجب مثل هؤلاء، فنبادر إلى تقديم هذه الملاحظات:

- ١ أن المسألة ليست مسألة عقم طبيعى؛ فلا يزال شباب وفتيان من المسلمين يعون جيداً قضايا دينهم ويتنافسون على التضحية في سبيل إعزازه بأغلى ما يملكون.
- ٢ أن التخلف الواضح بين جيل اليوم وأجيال الأمس ليس تخلفاً فسيولوجيا وإنما هو تخلف تربوى، سيطر على الآباء فيه (عقدة الخوف)، واختلت في أذهانهم المسائل، فنقلوا ذلك للصغار بفعل الوراثة حينا، وبفعل البيئة أحيانا أخرى.
- ٣ أن الإعلام المضاد للإسلام قد أفلح إلى حد ما للأسف في اصطناع مخلوقات غير مريدة أصلاً -، وإنما هي أشبه بالة تحمل تصورات ضبع، وحركات قرد، ولسان ببغاء؛ تقوم كافة أجهزتها على «اللاإرادة» و «المحاكاه غير الواعية» لكل ما ترى أو تسمع.
- ٤ أن هذا التخطيط الصهيوني على رغم نجاحه الذي يعد إنكاره تعاميا خطيراً عن الواقع لم يواجه صعوبة في أي وسط اجتماعي، بقدر ما وجد في الأوساط الإسلامية، التي وجدها ممتلئة الجنبات بضياء البصيرة، مشتعلة الهمم بوقود الرجولة الحقة.
- ه أن استعادة ما خسر المسلمون من هذه القيم ليس بالشيء الصعب، إذا ما استيقظت فيهم أيام «بدر» و «اليمامة»، و «حطين»، وكسروا توابيت

<sup>(</sup>١) راجع ترجمة عمير بن مالك في طبقات ابن سعد، والإصابة وغيرهما (وهذا النقل من تربية الأولاد في الإسلام للشيخ عبدالله ناصح علوان ١/ ٣١٣).

التشرنق التي فرضها عليهم نجاح العلمانيين الأتراك بقيادة مصطفى أتاتورك – في عزلهم عن دينهم، ذلك العزل الذي كان مقدمة للغلبة الطفرية للعدو الصهيوني عليهم سنة ١٩٤٨، وهي الغلبة التي أدخلت الوهن في نفوس طوائف كثيرة من الضعفاء، سرى وهنها كالعدوى الطاحنة في سائر النفوس.

- ٢ أن من أهم سلبيات التربية التي كانت إحدى مكونات «الرجال الجُوف»
   ثلاثة؛ إذا أخذ في الاعتبار بدائلها التربوية استطعنا أن نتدارك جانباً
   كبيراً مما فاتنا في هذا الميدان:
- أ الجنس بالمفهوم الإعلامي الذي تروج له الأفلام الهابطة، والقصص الرخيصة، التي شارك فيها ويا للأسف أسماء لامعة تُعدّ في المسلمين من أمثال: إحسان عبد القدوس، ونجيب محفوظ .. والبديل الوحيد هو إقصاء هذه الألوان «الدرامية» عن الواقع الإسلامي، وغمر هذا الواقع بالقصص الجهادي الذي يُنمي ملكات الرجولة، أو القصص الرقيق الذي يزكي جوانب التقوى، وليست المعطيات الإسلامية بعاجزة عن المساهمة في ذلك.
- ب اللهو الحرام (كالقمار وغيره): وتكمن خطورته بالنسبة لموضوعنا خاصة في أنه يحيط الناشئ بجو من اللامبالاة بالأمور الخطيرة، ويغمسه في واقع التحديات الجوفاء التي تعوضه (ولو نفسيا) مخاطرات الفروسية: الحقة، وقد ضمن الإسلام بديل ذلك في أنواع اللهو المباح التي تجمع بين عنصر "الترويح" وعنصر "التدريب" كالمصارعة والرماية وركوب الخيل.
- ج الثرثرة الجوفاء: وهو مرض خطير، غير أن الإعلام المضاد للإسلام يختلق له أسماء منمقة؛ مثل: « سعة الثقافة» و « تعدد مناحى المعرفة» ... الخ وتكس خطورته في أنه يفرغ انشغالات الناشئ بما لا يفيده في مسعاه الخالص، وتوجهه الحقيقي، ولو صلح هذا اللون من السلوك لأحد فهو يصلح لمن لا قضية له تشغله؛ فإنّ من لم

ينشغل بشيء محدّ. شُغل بكل شيء، وهذا ليس المسلم، ومن أجل ذلك فإن مَلْءَ الناشئة بالمضامين الجيدة - تربويا - هي العصمة الحقيقية من الاغترار بسحر "الثقافة"، فالذي يحتمل في داخله فقه الإسلام لا يحزن إذا وجد نفسه صامتاً بين الثرثارين.

ولا ينبغى أن نترك ما انشغلنا بتوضيحه قبل أن نعرض لجزئية كبيرة الأهمية فيه، وهي موطن القدوة والمثل – الذي عرضه القرآن الكريم والسنة المباركة لقيم الرجولة متجسدة في رجال يسعون على الأرض – من منطلق تقريب هذه القيم، وتذليل الطريق إلى اكتسابها وتنميتها، وسد أبواب التقلت منها – تحت مسميّات «الواقعية»، «تهافت المثالية الأفلاطونية» … الخ، فقد أراد الوحي والسيرة العملية أن ينزلا هذه القيم من «المستوى الأسطوري» أو «المثالي البحت» إلى المستوى الواقعي أو حيز الاقتداء. ونلخص هنا بعض المواقف التي ترمز لقيم من قيم هذه الرجولة المطلوبة، على وجه الإيجاز والتركيز:

- ١ موقف الثبات في وجه الظلم: (قصة إبراهيم عليه السلام والنمروذ) (العقرة / ٢٥٨).
- ٢ موقف المروءة والنجدة للضعيف: (قصة موسى عليه السلام مع فتاتى «مَدْنن» (القصص / ٢٣: ٢٨).
- ٣ موقف الاستسلام الرجولي لأمر الله بغض النظر عن التبعات: (قصة إسماعيل مع أبيه عليهما السلام حين رأى في المنام أن يذبحه، وهي مزاج من مواقف متشابكة تجلو النفسية المؤمنة بخواطرها الطيبة، التي تتعارض فيها أيم التسليم الرجولي مع قيم الأبوة الحانية) (الصافات /١٠٠).
- ٤ موقف الإنصاف ومعرفة أقدار الرجال: (قصة النبى عَلَيْكَ مع ابنة حاتم الطائى في سنالى طيء؛ فأخبرته بأنها بنت حاتم الطائى، فأطلقها النبي عَلَيْكَ لموقف أبيها مع الكلّ والضعيف، وقال: «لو كان أبوك مسلماً

لترحمنا عليه) فلم يمنع كفرُ حاتم الطائى النبيُّ عَلَيْ من الثناء على مواقفه – إنصافا ومعرفة بالرجال وأقدارهم – وهذا هو المحكُ الحقيقى للرجولة – بل للقيادة – على غير ما نرى ونسمع من رجال! يكملون رجولتهم بالنّيل من أندادهم.

ه - موقف تعليمي للميزان الحقيقي الذي يعرف به الرجال: (حديث سهل بن سعد الساعدي في الصحيحين: مرَّ رجل على النبي - عَنَّ - فقال لرجل عنده جالس: «ما رأيك في هذا"؟

فقال: «رجل من أشراف الناس، هذا، والله، حَرِيُّ إِن خطب أن يُنكح، وإِن شفع أن يُنكح، وإِن شفع أن يُشَفع». أنسكت رسول، الله عَلَيْكُ. ثم مرّ رجل آخر، فقال له رسول الله عَلَيْكُ: «ما رأيك في هذا»؟

فقال: «يا رسول الله: هذا رجل من فقراء المسلمين؛ هذا حرى إن خطب ألا ينكح، وإن شفع ألا يشفع، وإن قال ألا يسمع لقوله».

فقال رسول الله عليه الله عليه الله عليه الأرض مثل هذا» (١) وكذلك قصة الطفل الذي تكلم في المهد .. وهو رضيع - ليعلم الناس كيف يُقاس الرجال. وهي في الصحيحين.

#### وبعد هدا

يصح لنا أن نعترف أن أمر اهتمام الإسلام بالرجولة الحقيقية، وبناء الرجال ما كان له أن يعالج بهذه العجلة، ولا يشفع لنا في هذا التجاوز إلا ضيق المساحة التي ينبغي أن تعطى لأى مقالة في مجلة. وما كان طموحنا أن نوضح كل جزئية في هذه المقالة، وإنما كانت بغيتنا أن نعالج عموم الموضوعات التي تتعلق بهذا الأمر، فإذا كان الله قد وفقنا فالفضل لله وحده، ويبقى علينا ممارسة الصواب منها وتعقبه بالعمل، وأما إن كانت الأخرى فالله يعلم أنما أريد الإصلاح ما استطعت، وما توفيقي إلا بالله، عليه توكلت، وإليه أنيب.

محمد عبد الحكيم القاضى

(١) رواه الشيخان (وانظروا ريا، في الصالحين صد ١٠٢).

### التوحيد والسلوك الإنساني

بقلم: محمود عبد الرازق

-14-

عرضنا في المقال السابق لطبيعة مدرسة الأفلاطونية الحديثة باعتبارها مصدر المصطلحات والأفكار الصوفية والشيعية ونعرض في هذا المقال بإذن الله إلى كيفية وصول هذه الأفكار والآراء إلى عقول المسلمين فأفسدت عقيدتهم.

يقول الأستاذ أحمد أمين في كتاب فجر الإسلام (ولما انتصرت النصرانية ويقصد بذلك اعتناق الأباطرة الرومان للنصرانية، جاء جوستنيان وهو إمبراطور روماني مشهور فأغلق مدارس الفلسفة في أثينا واضطهد الفلاسفة، فمنهم من فر إلى فارس ومن هؤلاء سبعة سافروا إلى فارس فاستقبلهم كسرى أذو شروان واحتفى بهم وأنزلهم منزلا كريما وجعل من شروط الصلح مع الرومان أن يعتنى بهم جوستنيان. وكان هؤلاء السبعة من فلاسفة الأفلاطونية الحديثة ومنهم من تنصر فأخرجوا كتبا في الأفلاطونية الحديثة مصبوغة بالدسبغة النصرانية. ثم دخل هذا المذهب في الإسلام عن طريق فريق من المعتزلة والحكماء والصوفية ومنهم أخذت جل أفكارهم جماعة إخوان الصفا وغيرهم. وقام السريانيون بنشر مذهب الأفلاطونية الحديثة في العراق وما حوله. وكان أهم مراكزها الرها ونصيبين. وكان هؤلاء السريان ينقلون العلوم اليونانية بدقة وأمانة فيما لم يمس الدين. أما الإلاهيات ونحوها فكانت تُعدل بما يتفق والمسيحية حتى لقد حولوا أفلاطون في كتابهم إلى راهب شرقي فقالوا إنه بني لنفسه معبداً في برية بعيدا عن الناس وظل

3

يتعبد فيه سنين. وهذه هي الطريقة التي سلكها المسلمون بعد، فقد أغفلوا من الإلاهيات كثيرا، ومن أشهر رجال الدين والأدب من السريانيين الذين يعرفهم المسلمون بأديصان أو ابن ديصان الذي مات سنة ٢٢٢ ميلادية وله مذهب ديني مزج فيه الثنوية بالنصرانية وكان ينكر بعث الأجسام ويقول إن جسد المسيح لم يكن جسما حنيقيا بل صورة شبهت للناس أرسلها الله تعالى. وله تعاليم كثيرة بقيت بعد ظهور الإسلام ومنها استمد الرافضة بعض أقوالهم وانتسب بعضهم كأبي شاكر الديصاني. وأخذ علماء الكلام في الرد عليهم وهم يكتبون عن أتباعه تحت اسم الديصانية) انتهى بتصرف من كتاب فجر الإسلام السابق الإشارة إليه.

وقد تعمدت يا أخى السلم أن أنقل هذه الاستطرادة الطويلة من المرجع المشار إليه لكى لا يأتى من يقول إننا نحاول أن نشوه الفكر الصوفى بأقوال لا دليل عليها. فهذا هو جزء مما كتبه علماء ومفكرون مثل الأستاذ أحمد أمين في معرض حديثه عن أثر الفلسفة اليونانية على الفكر الإسلامي. وهكذا نجد أن الأفلاطونية الحديثة قد دخلت إلى المسلمين تحت اسم الديصانية. وإلى الديصانية هذه ينتسب ميمون القداح الشهير بابن ديصان والذي كان مولى الإمام جعفر الصادق ووصيه على حفيده محمد بن إسماعيل بن جعفر. يقول محمد بن مالك الحمادي في كتاب كشف أسرار الباطنية إن ميمون القداح كان يهوديا يعتنق اليهودية ويظهر الإسلام وهو من ولد الشلعلع من مدينة يقال كان يهوديا يعتنق اليهودية ويظهر الإسلام وهو من ولد الشلعلع من مدينة يقال الذين عرفوا جميع المذاهب. وكان صائغا يخدم شيعة إسماعيل بن جعفر وكان حريصا على هدم الشريعة لما ركب الله في اليهود من عداوة للإسلام وأهك فلم ير وجها يدخل فيه على الناس حتى يردهم عن الإسلام ألطف من وأهله فلم ير وجها يدخل فيه على الناس حتى يردهم عن الإسلام ألطف من دعوته إلى آل الست.

ومن ميمون القداح هذا يبدأ التاريخ السياسي والفكرى للباطنية وتشعب فرقهم فيما بعد إلى إسماعيلية وقرامطة. والقرامطة هؤلاء هم الذين أسسوا دولة الفاطميين في مصر وهم مصدر البلاء في بناء القبور والأضرحة والقول بالظاهر والباطن وتغلغل ذلك في عقول وقلوب الصوفية.

يقول البغدادى في كتاب الفرق بين الفرق (إن دعوة الباطنية ظهرت في أيام المعتصم وإن ميموناً القداح قد اجتمع بجماعة في سجن ولى العراق ووضعوا أساس دعوتهم. وكان لميمون أصحاب من أولاد المجوس الذين مالوا إلى دين أسلافهم ولكن لم يظهروا ذلك مخافة من سيوف المسلمين فوضعوا أساس المذهب على أن لقرآن ظاهرا وباطنا وأن لكل تنزيل تأويلا).

وقال الدكتور على النشار في كتاب نشأة الفكر الفلسفي في الإسلام (إن ميمونا القداح جمع حوله الدعاة إلى المذهب وأرسلهم إلى الأمصار المختلفة، فأرسل إلى اليمن ابن حوشب وعلى بن الفضل سنة ٢٦٧ هجرية وأرسل ابن حوشب من دعاته إلى المغرب الحلواني وأبا سفيان فمهدوا لقيام الدولة الفاطمية بمصر) انتهى بتيسير من المرجع المشار إليه.

وبهذا نكون قد وقفنا سويا على أثر الأفلاطونية الحديثة وجذورها وكيف امتدت إلى الفكر الإسلامي وأثرها في ظهور الفكر الشيعي والصوفي وخاصة بقيام دولة الفاطميين في مصر وأثر ذلك على السلوك المنحرف عن عقيدة التوحيد.

ونعرض في المقال التالي إن شاء الله لنماذج من هذا الفكر المنحرف عن عقيدة التوجيد.

محمود عبد الرازق وكيل جماعة أنصار السنة المحمدية بالدخيلة

# السألة الفلسطينية وسلامة الاعتقاد

بقلم: الدكتور إبراهيم هلال

نُحس اليوم بفتور علماء الدين في الأمة الإسلامية في الحديث عن هذه المأساة، وضرورة الخروج منها، كما نحس أيضا بفتور حكام المسلمين نحو هذا الأمر وعدم بذل النشاط المرجو الذي يخرج المسلمين جميعا من هذا العار، عار احتلال فلسطين من هذه العصابة الباغية، واحتلال القدس، وضرب وصايتهم الكانرة على المسجد الأقصى.

إن حكامنا اليوم قد استناموا إلى تخطيط هيئة الأمم بأن مسألة فلسطين مسألة سياسية، وليست تحل إلا عن طريق المفاوضات أو المناورات السياسية، وساروا في فلك هيئة الأمم وفي تخطيطها منذ قامت هذه العصابة الصهيونية عام ألف وتسعمائة وثمانية وأربعين. والآن وقد مضى ثلاثة وأربعون عاما على هذا الاغتصاب المفجع لهذا الوطن المسلم ووقوع هذه المئساة، والتجاؤنا إلى هيئة الظلم الدولية هيئة الأمم، ومجلس الخوف التابع لها والذي سماه شاعرنا على الجندي بمجلس الخوف التابع لها والذي سماه شاعرنا يوم نرى منهم تسويفا ومماطلة وأوامر ضعيفة لإدانة إسرائيل، وتجميد هذه يوم نرى منهم تسويفا ومماطلة وأوامر ضعيفة لإدانة إسرائيل، وتجميد هذه الأوامر بحق (الفيتو) من جانب أمريكا وغيرها من كبريات الدول المتزعمة لحماية الضلال في هذا العالم، ومع ذلك لا نتخذ خطوة إيجابية عملية نعتمد لحماية الضلال في هذا العالم، ومع ذلك لا نتخذ خطوة إيجابية عملية نعتمد فيها على أنفسنا، ونقوم بهدم وكر الطغيان المتبجح، ونظل ننتظر إفضال فيها على أنفسنا، ونقوم بهدم وكر الطغيان المتبجح، ونظل ننتظر إفضال المغصوب، ونحن في غاية الاسترخاء والاستكانة والنوم في بيوتنا وعلى أسرة

حكمنا، إلى أن تعلقنا أخيرا بسراب تخيلناه وتوهمنا وجوده، وهو مؤتمر السلام الدولى الذى علقنا عليه آمال الغرقى، والذى لا يعدو أن يكون قشة على وجه الموج المتلاطم، ومع ذلك تحاور وتداور إسرائيل فى الموافقة على هذا المؤتمر ويتبجح (عجوزها) شامير ويعلن رفضه للموافقة على عقد هذا المؤتمر. وما هو فى هذا المتحدى، وهذا التبجح إلا حركة من حركات القوة الأمريكية التى يشعر بأنها معه قلبا وقالبا، وأنه يجرح وهى تداوى بالدجل، والتأسف اللئيم، وأنه يكس ويغتصب، وهى تجبر بإعلان عدم الرضا عما فعل وعما يفعل ولا أكثر من ذلك. صنع الثعالب ودجل اللئام، وصرنا نحن كما قال طارق بن زياد أضيع من الأيتام فى مأدبة اللئام. وهذا وهذا وغيره مما هو كفيل بأن يجعل النائم يتيقنظ، ويجعل العاقل يفيق ومع ذلك لا نعتبر ولا نغير خططنا نحو سعينا إلى استرجاع الحق المسلوب.

لاذا تظهر صلاحية هيئة الأمم ومجلس الأمن في ثلاثة شهور فقط في اعتداء العراق على الكويت، وقد مر ثلاثة وأربعون عاما على احتلال إسرائيل لفلسطين، وقيامها بأبشع الغارات عليها وعلى الدول المجاورة واحتلال أجزاء منها، ومع ذلك تظل هذه الصلاحية حبيسة الأمخاخ الضالة أو الأفخاخ التي تحملها رءوس هؤلاء الدئاب الذين يسيطرون على هذا المجلس وهذه الهيئة، والذين يقبلون تحدى شامير لما يلوحون به من قرارات، والذي اتفق معهم على إصدار هذه القرارات أم تحديها من جانبه كمبدأ يسيرون عليه معه، ولقد لخص ذلك في قوله رد على أحد الصحفيين الأجانب: لماذا لا تنفذون قرار هيئة الأمم رقم ٢٤٢ وغيره من القرارات؟ فقال «إننا لو نفذنا قرارات هيئة الأمم ما كنا الآن موجودين هنا!!!

لماذا تتخذ هيئة الأمم الحديد والنار لرد عدوان صدام ولا تتخذ ذلك لرد عدوان شامير ومن قبل من ذئاب صهيون؟ إنهم يفعلون ذلك لأنه ليس في دفع

صدام عن الكويت ما يفوت عليهم أى مطمع استعمارى توسعى ولا خذلان دولة كافرة يهمهم أمرها، ويهمهم أن تضبع فى بلاد المسلمين وتفل شوكتهم، ولكن ذلك متحقق فى أخذهم على يد إسرائيل، وهم ما أقاموها إلا لتكون كابتة لحركة المسلمين ونهضتهم ومبددة لكل جهد يبذل نحو إرجاع المجد الإسلامي، والوحدة الإسلامية.

فيا أولى الأمر لبلاد المسلمين – علماء وحكاما – كفانا خداعا من دول الغرب ورؤسائهم ولذتجه إلى الاستعانة بالله على إرجاع هذا الوطن السليب من فلسطين، والجولان، ولبنان، ولنتخذ وسائل القوة التي خولنا الله إياها – وهي قوية كافية – نحو القضاء على هؤلاء القراصنة ولنعلم أننا بذلك إنما نسترد ثلث ديننا الغصوب منا والذي يمثله المسجد الأقصى الذي جعله الرسول على أحد المساجد الثلاثة التي لا تشد الرحال إلا إليها، والذي كان أولى القبلتين في أول الإسلام، والذي أسرى الله برسوله محمد على إليه تأكيدا لحرمته وأنه ثالث أركان أرض الإسلام.

فليست المسألة الفلسطينية مسألة سياسية ولا مسألة عادية تحل عن طريق المفاوضات، وإنما هي مسألة دينية لا تحل إلا عن طريق الحرب، وإجماع المسلمين أمرهم على اتخاذ العدة والعدد، وأن يحققوا قول الله تعالى: «وأعدوا لهم ما استطعتم من أقوة...» ذلك هو السبيل للقضاء على أعداء الدين من يوم أن خلق الله الأنبياء والمرسلين وأرسلهم بهذا الدين إلى اليوم وإلى أن تقوم الساعة. وهو اللسان الذي يفهمون به كلام المسلمين. وهذه هي حكمة الله في حفظه دينه كما قال (يأيها الذين أمنوا قاتلوا الذين يلونكم من الكفار، وليجدوا فيكم غلظة واعلموا أن الله مع المتقين).

د. إبراهيم هلال

### اتق الله يا شيخ نايل

بقلم: محمد خلف أبو طاسة

طالعتنا صحيفة الأخبار بعددها الصادر في ٣١/٥/١٩٩١ بحديث أدلى به الشيخ/ محمد تايل العميد الأسبق لكلية اللغة العربية والأستاذ المتفرغ بالدراسات العليا في جامعة الأزهر.

ومن خلال حديث فضالته نفهم منه رأيه الشخصى بأن ارتياد أماكن اللهو مثل دار الأويرا ودور السينما ودور المسرح لا غبار عليه ولا حرمة فيه بل يقرر فضيلته بالنص (بأن الرجل الملتزم في أخلاقياته وسلوكه ينبغى أن يرتاد هذه الدور وأن يشاهد ما فيها من حفلات سواء أكانت أفلاماً أو مسرحيات) بل يضيف فضيلته (بأنه يذهب هو وزوجته وأبناؤه إلى هذه الدور كثيرا جدا للمتعة والترويح عن النفس!!).

ومع احترامي لرأى مضيلته أود أن أذكر بعض الآيات الكريمة ثم بعض الأحاديث الشريفة وبعد ذلك لي تعقيب بسيط على رأى فضيلته:

قال تعالى: كنتم خير أمة أخرجت للناس تأمرون بالمعروف وتنهون عن المنكر وتؤمنون بالله (آل عمران ١١٠).

وقال عز وجل: ولتكن منكم أمة يدعون إلى الخير، ويأمرون بالمعروف، وينهون عن المنكر وأولئك هم المفلحون (آل عمران ١٠٤).

وقال سبحانه وتعالى: ومن الناس من يشترى لهو الحديث ليضل عن سبيل الله بغير علم ويتخذها هزوا وأولئك لهم عذاب مهين (لقمان). «قال الواحدى وغيره من المفسرين إن لهو الحديث في الآية المراد به الغناء» وقال ابن عباس وابن مسعود ومجاهد وعكرمة. وروى عن ابن مسعود أنه قال: والله الذي لا إله غيره هو الغناء (يقصدون لهو الحديث).

### ومن أحاديثه يك:

روى الإمام أحمد بن حنبل والحارث بن أبى أسامة عن رسول الله على أنه قال: إن الله عز وجل بعثني رحمة وهدى للعالمين وأمرنى أن أمحق المزامير والمعارف والخمور والأوثان التى تعبد في الجاهلية ... إلى آخر الحديث.

روى البخارى وغيره أنه على قال: ليكونن في أمتى أقوام يستحلون الحر (الفرج والمراد استحلال الزنا) والحرير والخمر والمعازف (آلات اللهو المطربة).

وأحب في هذا المقام أن أسال فضيلته بعض الأسئلة انطلاقا من الآيات الكريمة والأحاديث الشريفة التي ذكرتها: هل دعوته هذه إلى ارتياد دور اللهو تدخل في إطار الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر الذي دعت إليه الآيات؟

هل دعوته هذه تتوافق مع أحاديث الرسول عليه بالنهى عن المعازف والمزامير والغناء؟

إن ارتياد أماكن اللهو التي دعانا فضيلته إلى ارتيادها وما تحويه من عرى ورقص وتبرج وموسياتي وغناء ولهو وإشارات وألفاظ فاضحة جارحة لا تخلف للإنسان إلا كل شريقود إلى الفسق والفجور، علاوة على ذلك فإن السهر في هذه الدور أو في غيرها يضيع على المسلم صلاة الفجر في موعدها بل وينعكس أثر ارتيادها على سلوك الإنسان وتضييع وقته وتآخره عن عمله وما إلى ذلك من السلبيات التي تؤثر على سلوكه وبالتالي على أسرته ثم مجتمعه ويكفينا ما نحن فيه من انحطاط خلقي بسبب ذلك.

وثم سؤال: أما كان من الأجدر بفضيلة الشيخ أن يحثنا على الأمر بالمعروف والنهى عن المنكر كما تحثنا الآيات الكريمة وأن ينهانا عن ارتياد دور اللهو بما فيها من محرمات كما أمرنا الرسول عليه؟

نعم ولكنه لم يفعل ولكن حثنا على ما نهى عنه رسولنا .. كان يجدر به أن يوجهنا إلى الأعمال الصالحة وإلى المحافظة على الفضائل وعلى الأخلاق الكريمة طاعة لله ولرسوله.

وأما عن وصفه لجيل علماء الأزهر الحالى "بأنه جيل ضائع" فإنه أدرى الناس بهذا الرأى لأنه منهم والدراي لنا ولا تعقيب عليه.

والله سبحانه وتعالى نسال أن يهدينا إلى الحق وإلى صراط مستقيم. وصل اللهم على نبينا محمد وعلى آله وصحبه وسلم.

محمد خلف أبو طاسة جماعة أنصار السنة المحمدية الدخيلة - الإسكندرية

### الوازع بين الدين والقانون

### باللم : أحمد لطفى السيد

للدين وازع .. كما أن للقانون وازعا ... وشتان بين وازع هذا ووازع ذاك. فإن القانون من نتاج عقل البشر الذي قد يخطئ وقد يصيب ... ولكن الدين من الله عز وجل الذي له الكمال المطلق والذي يهب الحياة ويمنح الخير للخلائق كلها ويقيم الحياة الإنسانية على أفضل صورة.

القانون يحاسب على ماظهر وثبت ... فالمسئولية القانونية بمختلف أنواعها لا تقوم إلا على فعل محدد وقامت عليه شهادة الشهود وقرائن المادة ... وبغير هذا الفعل المحدد ووسائل الإثبات المقررة لاتنهض المسئولية ولا يستقيم مفهومها ... بينما يحاسب الدين على مابدا وماخفي ولايحتاج صاحبه الى شهادة ... فالله سبحانه وتعالى عالم لكل شيءيفعله الإنسان في الليل والنهار .... في السر والعلن. قال الله سبحانه وتعالى «يعلم ما بين أيديهم وما خلفهم» «إن الله كان عليكم رقيبا» «وأسروا قولكم أو اجهروا به إنه عليم بذات الصدور ألا يعلم من خلق وهو اللطيف الخبير».

والقانون لا يعطى لكل من أحسن التصرف مكافأة ... ولكن الدين لا يقتصر على عقوبة العاصى بل يثيب المستقيم المحسن «فمن يعمل مثقال ذرة خيرا يره ومن يعمل مثقال ذرة شرا يره».

والقانون لايثيب من اعتزم الجريمة ثم عدل عنها ... والدين يثيب من هم بمعصية ثم تركها ويعتبر رجوعه عنها مجاهدة تستحق حسن الجزاء فقد صع الحديث عن رسول الله عليه الله عليه وسلم بأن من هم بمعصية ولم يفعلها كتبت له حسنة.

والقانون لم يعتبر بعض الجرائم ذات الحدود في القرآن الكريم جرائم ... ثم إن ما يعتبره القانون جرائم قد وضع له عقوبات غير مانص عليه القرآن الكريم وأمر بتنفيذه في غير هوادة ... وهذا فرق بين الدين والقانون لايستهان به ... فمن أروع نواحي الإعجاز التشريعي للقرأن صيانته للحريات، وحمايته للكليات الخمس الضرورية لحياة الإنسان «النفس والدين والعرض والمال والعقل» رتب عليها العقوبات المنصوصة والتي عرفت في الفقه الإسلامي بالحدود «ولكم في القصاص حياة يا أولى الألباب» «الزانية والزاني فاجلوا كل واحد منهما مائة جلدة» «والسارق والسارقة فاقطعوا أيديهما جزاء بما كسبا»

إن من رحمة الله بالسلمين وحكمته وعدالته أن كل ماشرعه في الإسلام وكل مادعاهم إليه في كتابه الكريم، وعلى لسان رسوله الكريم من عقائد وعبادات ومعاملات وعقوبات، وسائر مافرضه من فرائض، وماحرمه من محرمات، وماحده من حدود إنما هو خير للناس وتحقيق مصلحتهم يجلب النفع لهم أو دفع الضرر أو دفع الحرج عنهم «إن هذا القرآن يهدى للتي هي أقوم ويبشر المؤمنين الذين يعملون الصالحات أن لهم أجراكبيرا» «يريد الله بكم اليسر لا يريد بكم العسر» «ما جعل عليكم في الدين من حرج» ويقول الرسول صلى الله عليه وسلم «لاضرر ولاضرار».

ومن هنا يتضح أن وازع الدين أقوى من وازع القانون. فوازع الدين هو الذي يجعل المسلم يتذكر على الدوام أن كل مايفعله محصى عليه ومحاسب به، وأن كل كلمة تخرج من أمه ستكون له أو عليه «مايلفظ من قول إلا لديه رقيب عتيد» ... وأن هذا الحساب سيشمل الصغيرة والكبيرة «ووضع الكتاب فترى المجرمين مشفقين مما فيه ويقولون ياوليتنا مالهذا الكتاب لا يغادر صغيرة ولا كبيرة إلا أحصاها ووجدوا ما عملوا حاضرا ولايظلم ربك أحدا».

البقية صفحة (٥٠)

# الردة الحديثة

بقلم : عبد القادر محمد السباعي

شهد العالم الإسلامي على مدى تاريخه الطويل حركات ردة متعددة، أخذت أشكالاً وصوراً مختلفة، فكانت في بعض الحالات لا تعدو أن تكون ردة شخص أو أشخاص محديدين بفعل بعض الظروف الوقتية التي تعرضوا لها، وكانت أيضاً في بعض الحالات تصيب منطقة من المناطق الإسلامية مترامية الأطراف بتشجيع من القرى المعادية للإسلام في الغالب الأعم .

بعد وفاة النبى على حدثت ردة جماعية في بعض القبائل التي عبدت الله على حرف ، ولم يستقر الإيمان في قلوبهم، فمنعوا الزكاة وأعلنوا العصيان فأوفد أبوبكر الصديق من يبصرهم بدينهم ويعلمهم أمر ربهم، إلا أنهم أصروا على ما هم عليه ، فعظم خطرهم واشتدت شوكتهم ، إلا أن أبا بكر وقف من هذه القبائل ومن هذه الردة وقفة صلبة ، فحاربهم وانتصر عليهم، وقضى على هذه الفتنة التي كانت تربد أن تطل برأسها.

وفى بلاد الأندلس، عندما تكاتلت قوى الشر والطغيان، وتكاتفت قوى الظلم والعدوان، واتحدت الصليبية العالمية لإخراج المسلمين من هذه البلاد التى سطروا فيها أروع صفحات المجد والعظمة والفخار، تلك البلاد التى فتحوها وبنوها ورفعوا من شانها حتى صارت فى زمانهم مهوى أفئدة العلماء والمفكرين، ما إن خرج المسلمون من هذه البلاد حتى قامت حملات الجرذان من أعوان البغى وشراذم البربرية بإجبار الضعفاء من المسلمين على ترك دينهم ولغتهم وأسمائهم، وانتشرت محاكم التفتيش التى عائت فى الأرض ظلماً وفساداً، وأذاقت المسلمين العذاب الأليم والشر المبين، وقضت على من تمسك منهم بدينه بالموت فى مقابر جماعية تحت الأرض دون رأفة أو رحمة.

وفى بلاد الهند، لا يزال التاريخ يذكر تلك الحملة الشرسة التى تعرض لها المسلمون عقب سقوط الهند فى قبضة الإنجليز، الذين وقفوا سنداً قوياً مع الهندوس والسيخ والبوذبين ضد المسلمين العزل الذين لا يملكون ما يسد رمقهم ولا يستر عورتهم، فسالت الدماء الإسلامية وسقط الاف من القتلى والجرحى والمشردين، وأجبر البعض تحت وطأة السلاح وألم الجوع والخوف من التشتت على ترك دينهم وعقيدتهم والتخلى عن منهج نبيهم الله .

ومن الملاحظ في تلك الحركات السابقة وغيرها، أنها رغم تعددها وتنوعها إلا أنها بصفة عامة قليلة الجدوى وعديمة التأثير، سرعان ما تزول ويزول معها كل آثارها، ولا يبقى إلا الحق والعدل والإسلام.



غير أن العالم الإسلامي يواجه اليوم حملة جديدة من الردة لم يعرف لها مثيل من قبل، يكمن خطراما في أنها أخذت لوباً وشكلاً غير معهود، فإن كانت الحركات السابقة ظهرت في فترة زمنية معلومة، أو أصابت منطقة مكانية محدودة، فإن هذه الحركة بدأت منذ زمن ليس بالقصير، ولم يخل منها مكان وأحياناً لم تحرم منها أسرة، ومع هذا كله فهي غير محسوسة ولا ملموسة ولا معروفة، تنشر بين المسلمين في هدوء وتتسرب إلى النفوس بلا ضوضاء ، ولا يثار حولها شغب ولا صخب. وبلا أي مبالغة أو تهويل فإن حركة الردة الحديثة تعتبر أعظم ردة شبهدها العالم الإسلامي منذ بدء الدعوة إلى يوم الناس هذا، ذلك لأن المسلمين لم يفملنوا لها ولم يقاوموها ولم يقفوا في وجه دعاتها، فضلا عن أنها قامت على أحدث الوسائل العلمية والتنظيمية ، وحمل لواعها أساطين الفكر وقادة العلم وزعماء الثقافة في بلادهم. لم يأبه المسلم بهذه الردة، ولم يشغل خاطره بها، لأن صاحبها لم يهاجم المسجد ولم يتخل عن اسمه ولم يقطع علاقاته بالمجتمع الإسلامي، وعليه فإنه لم يدخل كنيسة ولم بعلق صليباً ولا ما شاره ذلك، ولم يكن هذا هو المطلوب، وإنما كان الهدف الأساسي هو تفريغه نهائياً من الإسلام وتعاليمه وأدابه وأخلاقه، وقطع كل الصلات الوجدانية والعقاية به مع إبقاء الظاهر على ما هو عليه، إنهم يريدون

شخصا لا يعرف عن دبنه شيئاً، إنهم يريدون نوعية من البشر تسكر حتى الثمالة، وتعب من الجنس حتى النخاع، بحجة أن ذلك من الحرية الشخصية التى لا يجوز لأحد أن يتدخل فيها، إنهم يريدون شخصاً متحرراً من جميع العقد والمشكلات التى رسبها الدين – بزعمهم – فى نفسه ووجدانه، وإحلال مكانها مفاهيم جديدة وأفكاراً غريبة تأخذ صفة العصرية والتقدم. إن دعاة الردة الحديثة لا يريدون المسلمين أن يفيقوا أو ينتبهوا، بل يريدونهم هكذا وكما عهدوهم منذ أكثر من قرز من الزمان فى غفلة وتيه يترنحون فى عالم الضياع.

إن الكنز الذى ورثه المسلمون المعاصرون لا يعرفون قدره ولا قيمته، فهان عليهم وفرطوا فيه لأنه وصل إليهم بلا مشقة ولا تعب، حصلوا عليه بلا معاناة ولا جهاد، جاء إليهم وهم رقود يتنعمون برغد العيش ونسوا ما قدمه أسلافهم من أجل المحافظة على هذا الدين، فلم يبخلوا عليه بشىء حتى هانت عليهم أنفسهم فقدموها طائعين، وضحوا بها راضين

عبدالقادر محمد السباعي

### بقية مقال (الوازع بين الدين والقانون)

أما في غيبة الوازع الديني يكون الربا وتكثر الجرائم الضارة بالمصلحة العامة وجرائم الاعتداء على الأشخاص وعلى الأموال.

ويتجلى سلطان الوازع الدينى فى أنه يربى فى الإنسان ملكة الحياء من الله فيستحى أن يجحد أن نعمه، ويخجل من أن ينتهك حرماته، فلا يكون كاذبا فى قول أو غاشا فى معاملة أو خائنا فيما اؤتمن عليه فيحفظ حق ربه وحقوق العباد.

لقد كانت وثبة الإسلام الكبرى في عصره الأول معزوة إلى الوازع الديني المغروس في صدور المسلمين ... ولولا مكانه في نفوس المسلمين وحياتهم لما انتصر في غزواته، ولما تمت حضارته، وعمت ظلالها أرجاء العالمين.

أحمد لطفى السيد

# تصديق العرافين

لا ندرى لماذا يصر أنيس منصور في كتاباته على تأكيد أمور يرفضها الإسلام كأن ينسب علم الغيب إلى العرافين مع أنه يقول إنه حفظ القرآن منذ صغره في كتّاب قريته.

كيف نستطيع أن نوفق بين قوله إن العراف الفرنسى نوستردا موسى الذى عاش فى القرن السادس عشر الميلادى ظهرت قدرته الفذة على معرفة المستقبل البعيد حيث تنبأ بأكثر من ٩٥٠ نبوءة تحقق منها حتى الآن – كما يقول – أكثر من ٩٤٠ نبوءة، وأن هذا العراف تنبأ بما حدث الآن فى الخليج وحدد الدمار والخراب بسنوات ١٩٩١، ١٩٩٢، ١٩٩٢ وأن ويلات هذه الحرب سوف تبقى بعد ذلك ٢٧ عاما من المشاكل السياسية والاقتصادية والعرقية والدينية، وأن عرافة أمريكية أخرى تنبأت بأن دمار الخليج سوف يقع عام١٩٩١

أقول: كيف نستطيع أن نوفق بين هذا الذي يقوله أنيس منصور وبين ما يقوله الله تعالى في كتابه الكريم «قل لا يعلم من في السموات والأرض الغيب إلا الله» ٥٦ النمل «وعنده مفاتح الغيب لا يعلمها إلا هو» ٩٥ الأنعام «عالم الغيب فلا يظهر على غيبه أحدا إلا من ارتضى من رسول» ٢٦، ٢٧ الجن، وكذلك ما صبح عن عائشة رضى الله عنها أنها قالت «..... ومن زعم أن محمدا على غيبر بما يكون في غد فقد أعظم على الله الفرية .... الحديث»

التوحسد

## جوهرالإسلام

بقلم: رجب خليل منيع بإذاعة القرآن الكريم

(17)

### الشفاعة

- الشفاعة لغة هي ضم الشيء إلى مثله. والشفاعة شرعا أو اصطلاحا هي طلب التجاوز عن السبئات ومنح الرحمة والمغفرة ولا يكون ذلك إلا من الله تبارك وتعالى، لأنه سبحانه هو الذي يتجاوز عن سيئات عباده (ما من شفيع إلا من بعد إذنه) حيث يقول جل وعلا في آية الكرسي (من ذا الذي يشفع عنده إلا بإذنه) ويقول عز من قائل في سورة طه (وخشعت الأصوات للرحمن فلا تسمع إلا همسا. يومئذ لا تنفع الشفاعة إلا لمن أذن له الرحمن ورضي له قرلا).
- لذلك لا يجوز للمسلم أن يطلب الشفاعة في سيئاته من غير الله، لأن ذلك من الشرك والعياذ بالله، ولكن الصواب أن يقول أحدنا مثلا (اللهم شفع فينا نبيك، اللهم شفع فينا القرآن الكريم (قل لله الشفاعة جميعا، له ملك السموات والأرض، ثم إليه ترجعون).
- والشفاعة من المخلوق إلى الخالق منها ما هو إيماني ومنها ما هو شركى: فالإيماني: كأن يقول أحدنا لصاحبه (ادع الله أن يغفر لي)، ودليل ذلك من السنة ما صبح عن الرسول والمناق في قوله (من دعا لأخيه بظهر الغيب إلا قال له ملك: أمين ولك يمثل).
- أما النوع المحرم من الشفاعة فهو ما يفعله البعض عندما يذهب إلى الأضرحة ويطلب الشفاعة من صاحب الضريح. والله يقول (ويعبدون من دون الله ما لا يضرهم ولا ينفعهم ويقولون هؤلاء شفعاؤنا عند الله، قل

أتنبئون الله بما لا يعلم في السموات ولا في الأرض سبحانه وتعالى عما يشركون). ومعنى ذلك أن من يذهب إلى قبور الأولياء طالبا شفاعتهم عند الله لكشف ضر أو جلب منفعة فهو كما قررت الآية قد عبد غير الله تعالى. والله سبحانه أغنى الشركاء عن الشرك، لأنه ليس بحاجة إلى أحد من خلقه الصالحين أو غير الصالحين لينبئه بمصالح عباده، أو يستحثه سبحانه على قضائها لهم، تعالى الله عن ذلك علوا كبيرا (قل ادعوا الذين زعمتم من دونه، لا يملكون مثقال ذرة في السماء ولا في الأرض، وما لهم فيهما من شرك وما لهم منهم من ظهير، ولا تنفع الشفاعة عنده إلا لمن أذن له، حتى إذا فزع عن قلوبهم قالوا ماذا قال ربكم، قالوا الحق، وهو العلى الكبير).

- ومعلوم أن سيد الشفعاء الذين يؤذن لهم يوم القيامة هو محمد الله الذي يكون له في هذا الوقف العظيم عدة شفاعات (فهو يشفع في هول الموقف، ويشفع لدخول الجنة بغير حساب، ويشفع لأناس استحقوا العذاب، ويشفع في أناس دخلوا جهنم وعذبوا على المعاصى، وكذلك يشفع في رفع درجات بعض أهل الجنة) وكل ذلك ثابت من الأحاديث الواردة عنه وفي درجات بعض أهل الجنة) وكل ذلك ثابت من الأحاديث الواردة عنه وفي درجات بعض أهل الجنة وأريد أن أدخر دعوتي إلى يوم القيامة). وفي حديث الشفاعة الطويل ينادي يوم القيامة على محمد وقل تسمع واشفع تشفع.
- وهناك شفاعة القرآن التى دلت عليها السنة (اقرأوا القرآن، فإنه يأتى يوم القيامة شفيعا لأصحابه) وهناك شفاعة الصيام (الصيام والقرآن يشفعان للعبد يوم القيامة) والناك شفاعة الملائكة التى يخبرنا الله عز وجل بها فى القرآن الكريم (ولا يشفعون إلا لمن ارتضى وهم من خشيته مشفقون).
- ونهاية فهناك شفاعة من المخلوق إلى المخلوق. وذلك مصداق قول الحق جل وعلا (من يشفع شفاعة حسنة يكن له نصيب منها) وقول الرسول على (والله في عون العبد ما كان العبد في عون أخيه) (من فرج عن مؤمن كربة من كرب الدنيا فرج الله عنه كربة من كرب يوم القيامة ومن ستر مسلما ستره الله يوم القيامة).

البقية صفحة (٥٦)

### رسائل في الميراث

# إعداد: محمد رضا محمد صالح - ١١ - محمد البنت الصلبية (أو المباشرة) في الميراث

| ملاحظات                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | الشروط                                                                                                                                                 | المستحق  | الحالات        |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|----------|----------------|
| ۱-لاتحجب<br>حجبحرمان<br>ولاحبب<br>نقصان                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | ۱ - إذا كانت بنتا واحدة.<br>٢ - عدم وجود معصب لها<br>(الذي يعصبها هو الإبن<br>الصلبي (المباشر).                                                        | النصف    | الحالة الأولى  |
| The Marie State of the Land St | ۱ - وجود أكثر من بنت<br>(التعدد).<br>۲ - عدم وجود معصب لهن.<br>۳ - يقسم نصيب البنات<br>(الثلثان) على البنتين أو<br>البنات بالتساوى بينهما أو<br>بينهن. | الثَلثان | الحالة الثانية |
| THE REAL PROPERTY OF THE PARTY  | - ترث البنت أو البنات بالتعصيب عند وجود ابن أو أبناء المتوفى فى هذه الحالة تقسم التركة أو الباقى منها للذكر مثلح طالأنثيين                             | بالتعصيب | क्षणाया        |

### دليل الميراث:

ورد ميراث البنت أو البنات الصلبيات في قول الله عز وجل "يوصيكم الله في أولادكم للذكر مثل حظ الأنثيين، فإن كن نساء فوق اثنتين فلهن تلثا ما ترك، وإن كانت واحدة فلها النصف..."

### تطبيقات على حالات البنت في الميراث:

الحالة الأولى:

توفى رجل وكان ورثته زوجته وبنته وأبيه وبلغت التركة ٤٨٠ جنيها.

الحل: الزوجة: الثمن فرضا لوجود الفرع الوارث.

البنت: النصف فرضا لانفرادها ولا يوجد من يعصبها.

الأب: السدس فرذسا + الباقي تعصيبا (وجود الفرع الوارث المؤنث)،

الورثة: الزوجة: البنت: الأب

الفروض: الثمن: النصف: السدس + الباقي

السهام: ٣: ١٢: ٤ + ٥ الأساس ٢٤

مجموع السهام = ٢ + ١٢ + (٤ + ٥) = ٢٤ سهما

قيمة السهم = ٨٠٠ + ٢٤ = ٢٠ جنبها.

نصيب الزوجة = ٢٠ × ٣ = ٦٠ حنيها.

نصيب البنت = ٢٠ × ١٢ = ٢٤٠ جنبها.

نصيب الأب = ٢٠ × ٩ = ١٨٠ جنيها.

مثال ٢: توفيت امرأة وكان ورثتها زوجها وبنتها.

الحل: الزوج: الربع فرضا لوجود الفرع الوارث.

البنت: النصف فرضا + الباقي رداً (السبب لأن الزوج لا يرد عليه

مع وجود صاحب فرض نسبي).

الورثة: الزوج: الدنت

الفروض: الربع: النصف + الباقي

السهام: ١ : ٢ + ١ الأساس ٤

مجموع السهام: ١ + (٢ + ١) = ٤ أسهم

#### Upload by: altawhedmag.com

المالة الثانية:

مثال: توفيت امرأة وكان ورثتها زوجها وبنتين وأمها.

الحل: الزوج: الربع فرضا لوجود الفرع الوارث

البنتان: التَّثَّان فرضا (التعدد - وعدم وجود من يعصبهما)

الأم: السدس فرضا لوجود القرع الوارث

الورثة : الزوج : البنتان : الأم

الفروض: الربع: الثَّاثان: السدس

السهام: ٣: ١ (مناصفة): ٢ الأساس ١٢ وعدلت المسألة من الأساس

مجموع السهام = ٣ + ٨ + ٢ = ١٢ سهما.

المالة الثالثة:

مثال: توفى رجل وكان ورثته بنته وابنه وأباه

الحل: الأب: السدس فرضا

البنت + الابن : الباقي تعصيبا (للذكر مثل حظ الأنثين)

الورثة : الأب : البنت + الأبن

الفروض: السيدس: الباقي

السهام: ١: ٥ الأساس ٢

١ : ١٥ (للبنت ٥، للإبن ١٠) الأساس المعدل ١٨

مجموع السهام = ٣ + ١٥ = ١٨ سهما.

يتبع إن شاء الله

### محمد رضا محمد صالح

بقية مقال (جوهر الإسلام)

- وقد تكون شفاعة المخلوق إلى المخلوق من النوع المذموم، كأن يساعده على ارتكاب المعاصى أو يعينه على شر أو منكر (ومن يشفع شفاعة سيئة يكن له كفل منها) - أو قد تكون الشفاعة في إسقاط حد من حدود الله، مثلما حدث في قصة المرأة المخزومية التي سرقت وأراد أسامة بن زيد أن يشفع لها عند رسول الله على فكانت قولته الشريفة المشهورة (أتشخ عي - من من الله يا أسلمة؟ والذي نفس محمد بيده، لو أن فاطمة بنت محمد سرقت لقطع محمد يدها).

نسأل الله تعالى أن يهدينا إلى الحق بإذنه - إنه الهادي إلى سواء السبيل أمين رجب ذليل

| مبقحة |                                | في هذا العدد                  |
|-------|--------------------------------|-------------------------------|
| 1     | رئيــس التحريــر               | كلمة التحرير (حصاد الفسلفة)   |
| 0     | لجنة الفتوى                    | بابالفتاوى                    |
| 10    | الاستاذ على ابراهيم حشيش       | أسئلة القراء عن الأحاديث (٢٠) |
| ۲.    | أ.د. على السالوس               | البنوك والاستثمار (٢)         |
| 77    | الأستاذ أحمد يوسف              | نظرة الإسلام إلى الموالد      |
|       | مجلس إدارة الجماعة             | في رحمة الله نستودعه          |
| 79    | الأستاذ محمود أحمد مساهل       | بدع وخرافات                   |
| ٣.    | الأستاذ محمد عبد الحكيم القاضي | منهج الإسلام في بناء الرجال   |
| 47    | الأستاذ محمود عبد الرازق       | التوحيد والسلوك الإنساني (١٢) |
| ٤١    | د. إبراهيم هلال                | المسألة الفلسطينية            |
| ٤٤    | الأستاذ محمد خلف أبوطاسة       | اتق الله يا شيخ نايل          |
| 27    | الأستاذ أحمد لطفي السيد        | الوازع بين الدين والقانون     |
| ٤٨    | الأستاذ عبد القادر السباعي     | الردة الحديثة                 |
| ٥١    | التحرير                        | تصديق العرافين                |
| ٥٢    | الأستاذ رجب خليل               | جوهر الإسلام (١٢)             |
| ٥٤    | الأستاذ محمد رضا محمد صالح     | رسائل في الميراث (١١)         |

### قيمة الإشتراك السنوى للنسخة الواحدة من مجلة التوحيد

فى مصر: ٢٦٠ قرشا بحوالة بريدية باسم (مجلة التوحيد) على مكتب بريد عابدين فى الخارج: ما يساوى قيمة ١٢ عددا من أعداد المجلة على أن ترسل قيمة الإشتراك بحوالة بريدية من أحد البنوك على بنك فيصل الإسلامي المصرى فرع القاهرة باسم مجلة التوحيد - جماعة أنصار السنة المحمدية حساب رقم ١١٩٥٩٠

سعر المجلد عن سنة ماضية

في مصر : عشرة جنيهات مصرية في الخارج : ثمانيــــة بولارات

### هذه المحلة تصدرها:

### جهج جماعة أنصار السنة المحمدية المحمدية تاسست عام ١٣٤٥ هـ ١٩٢٦م ومن أهدافها:

- ١ \_ الدعوة الى التوحيد الخالص المطهر من جميع الشوائب ٠ والى حب الله تعالى حيا صحيحا صادقا يتمثل في طاعته وتقواه ، وحب رسول الله صلى الله عليه وسلم حبا صحيحا صادقا يتمثل في الاقتداء به واتخاذه أسوة
- ٢ \_ الدعوة الى أخذ الدين من نبعيه الصافيين \_ القرآن والسنة الصحيحة \_ ومجانبة البدع والخرافات ومحدثات الأمور •
- ٣ \_ الدعوة الى ربط الدنيا بالدين بأوثق رباط عقيدة وعملا
- ٤ الدعوة الى اقامـة المجتمع المسلم والحكم بما أنزل الله فكل مشرع غيره \_ في أي شأن من شئون الحياة \_ معتد عليه سبحانه ، منازع اياه في حقوقه .

تلقى بدار المركز العام للجماعة محاضرات دينيه مساء الأحد والأربعاء من كل أسبوع .

رقم الايداع ١٤٤/ ١٩٧٥ الممن ٥٥ قريساً