

### بسم اله والدمد له والصلاة والسلام على رسول اله صدر حديثاً عن دار ابن رجب

#### لفخيلة الشيخ : معمد حسان

الموت \* عذاب القبر \*علامات الساعة الصغرى \* المسيح الدجال نزول عيسى بن مريم يأجوج ومأج ومأج ومأج الشمس من مغربها \* الدابة \* الشخان \* الخسوف

### فى رحاب الدار الآخرة

النفخ في الصور \* نفخة البعث \* الحشر الشفاعة \* مجئ الرب جل جلاله يوم الحساب \* القصاص إلى الجنة بغير حساب \* الميزان \* الصراط دار الشقاءة \* دار السعادة

إن شاء الله تعالى يظهر خلال أيام الكتب التالية:

الكتاب الذي طال إنتظاره

### أئمه الهدى ومصابيح الدجي

لفضيلة الشيخ/محمد حسان

الجزء الأول خطب الشيخ / محمد حسين يعقوب

كتاب

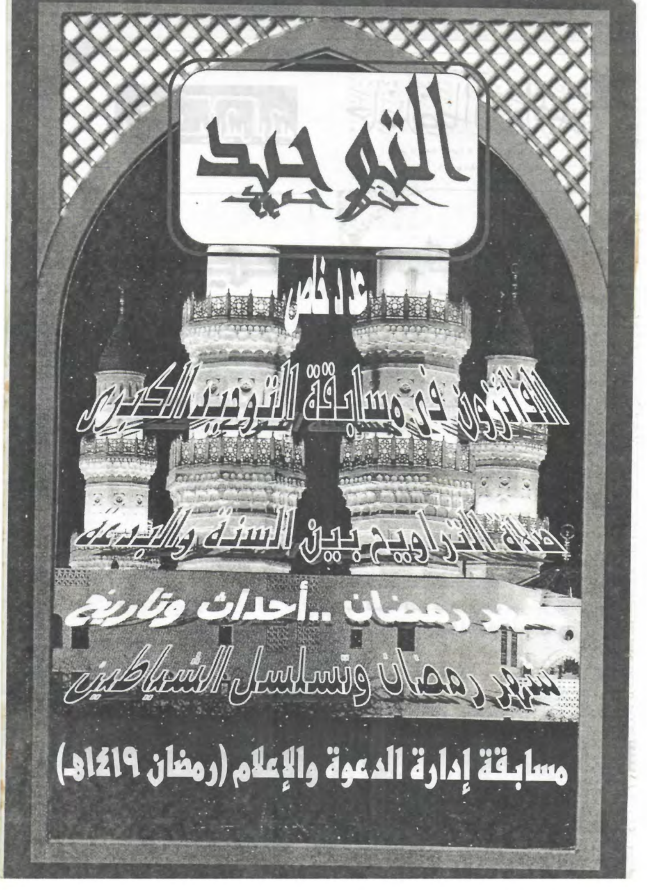
فضائل الصحابة للشيخ مصطفى العدوس

مع تحيات : داربن رجب للنشر والتوزيع

فارسكور: ١٥٥٠ ع ١٥٥٠ \* المنصورة: ١٢٠٦٨ /٥٠٠ فارسكور

ننتظر زيارتكم لنا في جناحنا بمعرض القاهرة الدولى سراى ألمانيا (أ)

Upload by: altawhedmag.com



Upload by: altawhedmag.com

### ميك الميكارك المسر





مجلة إسلامية تقافية شهرية

رنيس التحرير صفوت الشوادفي

سكرتير التحرير جمال سعد حاتم

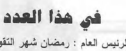
المشرف الفني حسين عطا القراط

#### الاشتراك السنوى :

| : مجل | باسم | بريدية | بحوالية | ) | جنيهات | 1. | لداخل | في ا | -1 |
|-------|------|--------|---------|---|--------|----|-------|------|----|
|       |      |        |         |   | عابدين |    |       |      |    |

٢- في الخارج ٢٠ دولارًا أو ٧٥ ريالاً سعوديًا أو ما يعادلها.
 ترسل القيمة بحوالة بريدية على مكتب عابدين أو بنـك فيصل
 الإسلامي- فرع القاهرة- باسم: مجلة التوحيد- أنصار السـنة
 (حساب رقم/ ١٩١٥٩٠).

### جَالَ السَّالَةِ الْمُ



17

27

\* V \* T 1 \* T

13

£V

0 5

77

77

VY

Yt

VI

| إ الافتتاحية : الرئيس العام : رمضان شهر التقوى           |
|----------------------------------------------------------|
| كلمة التحرير : رئيس التحرير : شهر رمضان أحداث وتاريخ     |
| باب التفسير : الشيخ عبد العظيم بدوي : مرحبًا بشهر القرآن |
| باب السنة : الرئيس العام : الاعتكاف                      |
| موضوع العدد : الشيخ محمد عبد الحكيم القاضي :             |
| صلاة التراويح بين السنة والبدعة                          |
| أسئلة القراء عن الأحاديث                                 |
| ملف فتاوى رمضان                                          |
| شهر رمضان وتسلسل الشياطين : الشيخ سمير عبد العزيز        |
| تنبيهات على بعض المخالفات في رمضان : أحمد سعد            |
| هدي الإسلام في آداب الصيام: الشيخ أسامة سليمان           |
| في مؤتمر المجلس العالمي للدعوة والإغاثة :                |
| يقلم / جمال سعد                                          |
| عقائد الصوفية : أ . محمود المراكبي : مراتب الأولياء      |
| فقه الاختلاف: الشيخ مجدي قاسم                            |
| باب السيرة : الشيخ عبد الرازق السيد عيد                  |
| من روانع الماضي : الشيخ أبو الوفاء محمد درويش :          |
| الإيمان واليوم الآخر                                     |
| الصوم وبناء شخصية المسلم: الشيخ بكر محمد إبراهيم         |

الفائزين في مسابقة التوحيد الكبرى

الم مسابقة إدارة الدعوة والإعلام رمضان ١٤١٩ هـ

#### Upload by: altawhedmag.com



۸ شارع قوله عابدين القاهرة

۳۹۳:۵۱۷ **۲**۹۳:۲۲۳ فاکس

فسم التوزيع والاشتراكات ۴۹۱٥٤٥٠ 🖀



فرعون كافر

ومن شك في كفره فهو كافر !!

نشرت الأهرام منذ أيام مقالاً مطولاً بعنوان ((محاكمة فرعون )) توصل فيه كاتبه عن طريق المهارات الخاصة إلى أن فرعون عاش كافرًا ومات مسلماً!! منكرًا بذلك صريح القرآن ، ومخالفاً به صحيح السنة ، ومستدلاً بدليلين :

أولهما: كلام ابن عربي الصوفي الذي حكم علماء عصره ومن بعدهم بكفره وردته!

وثانيهما: اتباع الهوى؛ وهو مصدر عظيم من مصادر الضلال والعجب أن الله العلي الكبير الذي أحاط بكل شيء علماً وهو يعلم خائنة الأعين وما تخفي الصدور قد أخبرنا بكفر فرعون، والكاتب المسكين يظن أنه رأى ما لا عين رأت، وأنه أعلم بفرعون من خالقه ومهلكه.

وإذا كانت عجائب الدنيا سبعًا ، فإني أنصح القراء أن يضيفوا إليها , هذا الكاتب العجيب لتصبح ثمانية !!

ولا تحسين الله غافلاً عما يعمل الظالمون ﴾ ولا تحسين الله

التوزيع في الخارج : مكتبة المؤيد بالرياض .

التوزيع الداخلي : مؤسسة الأهرام وفروع أنصار السنة.

تمن النبيخة السعودية ٢ ريالات الامارات ٢ براهم الكويث ٥٠٠ فليس المعترب دولار مريكي الاردن ٥٠٠ فلس السودان ٥٠٠ جنبه مصرى العراق ٥٠٠ فلس قُطْر ٦ ريبالات -بصر ٧٠ قرشنًا - عمان تصف ريال عمائي



نسعد بتلقي كتاباتكم ومشاركاتكم في ومشاركاتكم في المحلة برجاء كتابة أو المقالات بخط واضح أو على الآلية أو الكمبيوتر فيما لا يزيد على شلات صفحات فلوسكاب .

خير الجزاء

سكرتير التحرير

حمح الافتتاحية

### رمضان

### شهرالتقوي

#### بقلم الرئيس العام / محمد صفوت نور الدين

يقول الله سبحانه وتعالى : ﴿ يأيها الذين آمنوا كتب عليكم الصيام كما كتب على الذين من قبلكم لعلكم تتقون ﴾ [ البقرة : ١٨٣ ] .

فالصيام من أكبر أسباب التقوى ؛ لأن فيه امتثال أمر اللّه تعالى واجتناب نهيه ، فمما اشتمل عليه من التقوى أن الصائم يترك ما حرم اللّه عليه من الأكل والشرب والجماع ونحوها التي تميل اللها نفسه متقربًا بذلك إلى اللّه راجيًا بتركها ثوابه ، فهذا من التقوى .

ومنها أن الصائم يدرب نفسه على مراقبة الله تعالى فيترك ما تهوى نفسه مع قدرته عليه العلمه باطلاع الله عليه .

ومنها أن الصيام يضيق مجاري الشيطان ، فإنه يجري من ابن آدم مجرى الدم ، فبالصيام يضعف نفوذه وتقل منه المعاصى .

ومنها أن الصائم - في الغالب - تكثر طاعته ، والطاعات من خصال التقوى .

ومنها أن الغني إذا ذاق ألم الجوع أوجب له ذلك مواساة الفقير المعدم، وهذا من خصال قوى .

فإذا كان الأمر بالصوم خاصًا بالمؤمنين مقارنًا ذلك بأن الله افترضه على الذين من قبلهم حتى ينافسوهم في الخيرات، فإن الله سبحانه يأمر الناس جميعًا بالأمر العام مكلفًا إياهم بالعبادة التي هي امتثال لأوامر الله سبحانه، واجتذاب لنواهيه، وتصديق لخبر رسوله الذي بعثه، ويقول

#### (٤) التوحيد السنة السابعة والعشرون العدد التاسع



العني إذا ذاق ألم الجوع أوجب له مواساة الفقير المعدم.
المعدم.
الصيام يضيق مجاري الشيطان ، فإنه يجري من ابن آدم مجرى الدم.
ابن آدم مجرى الدم.
الصائم يدرب نفسه على مراقبة الله تعالى، فيترك ما تهوى نفسه ، مع قدرته عليه ، لعلمه باطلاع الله عليه.

سبحانه: ﴿ يأيها الناس اعبدوا ربكم الذي خلقكم والذين من قبلكم لعلكم تتقون ﴾ [البقرة: ٢١] . ولا ولذلك علقهم: ﴿ وما خلقت الجن والإنس إلا ليعبدون ﴾ [الذاريات: ٥٦] ، وهو ربهم الذي رباهم بأنواع النعم ، فخلقهم بعد عدم ، وأنعم عليهم بالنعم الظاهرة والباطنة ، فجعل لهم الأرض فراشا يستقرون عليها ويبنون ويزرعون ، وخلق لهم كل شيء ، ثم علل ذلك بقوله : ﴿ لعلكم تتقون ﴿ .

وقد وردت التقوى بمادتها في القرآن الكريم في قرابة ثلاثمانة موضع من الكتاب الكريم ، حتى يمكن أن يقال: إن الغاية من رسالة الإسلام ، بل ومن جميع الأديان هي تحصيل التقوى .

حيث يقول القرآن الكريم على لسان نوح وهود ولوط وشعيب ، كل نبي يخاطب قومه بقوله : 

فاتقوا الله وأطيعون [آل عمران: ٥٠] ، ولقد بينت آيات القرآن الكريم أثر التقوى ؛ فمنها أثار يجعلها الله للعبد في الدنيا منها : ﴿ ومن يتق الله يجعل له من أمره يسرا ﴿ [الطلاق: ٤] ، وقوله : ﴿ ومن يتق الله يجعل له مخرجًا ﴿ ويرزقه من حيث لا يحتسب ﴾ [الطلاق: ٢٠٣] .

ومنها قوله عز وجل: ﴿ واتقوا اللَّه ويعلمكم ﴾ [البقرة: ٢٨٢]، وقوله سبحانه: ﴿ إِن اللَّهُ مع الذين اتقوا والذين هم محسنون ﴾ [النحل: ٢٨].

ومنها ما يجعله الله للعبد في الآخرة ، فبها تفتح أبواب الجنة : ﴿ وسيق الذين اتقوا ربهم إلى الجنة رمرًا حتى إذا جاءوها وفتحت أبوابها وقال لهم خزنتها سلام عليكم طبتم فادخلوها خالدين ﴿ [ الزمر : ٧٣ ] .

□ شهر رمضان شهر معالجة أدواء النفوس وجمع القلوب ووحدة الصف وهجران المعاصي وليزوم الطاعات ، فليتق الله دعاة الباطل والشر .

والتقوى تزيل الخوف وتجلب الأسس في الآخرة: ﴿ الأخلاء يومئذ بعضهم لبعض عدو إلا المتقين ۞ يا عباد لا خوف عليكم اليوم ولا أنتم تحزنون ۞ الذين آمنوا بآياتنا وكانوا مسلمين ۞ ادخلوا الجنة أنتم وأزواجكم تحبرون ﴾ [الزخرف: ٧٠-٧].

ويقول سبحانه: ﴿ إِن المتقين في جنات ونهر في مقعد صدق عند مليك مقتدر ﴾ [القمر: ٥٤، ٥٥]

وتقوى الله عز وجل دافع للعبد أن يعمل الخير وأن يجتنب الشر؛ لذا كان النبي على يفتتح خطبه بالحث على التقوى بقوله تعالى: ﴿ يأيها الذين آمنوا اتقوا الله حق تقاته ولا تموتن إلا وأنتم مسلمون ﴾ [آل عمران: ١٠٢]، ﴿ يأيها الناس اتقوا ربكم الذي خلقكم من نفس واحدة وخلق منها زوجها وبث منهما رجالاً كثيرًا ونساءً واتقوا الله الذي تساءلون به والأرحام إن الله كان عليكم رقيبًا ﴾ [النساء: ١]، ﴿ يأيها الذين آمنوا اتقوا الله وقولوا قولاً سديدًا ﴿ يصلح لكم أعمالكم ويغفر لكم ذنوبكم ومن يطع الله ورسوله فقد فاز فوزًا عظيمًا ﴾ [الأحزاب: ٧٠].

فكانت تقدم هذه الآيات بين يدي الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر في الخطب ـ فتحث السامع على سرعة الإقدام للعمل بالصالحات واجتناب السيئات ، وكذلك يذكر المولى سبحانه في اجتناب الشرور أن الدافع له تقوى الله سبحانه ، كقوله تعالى : ﴿ وليمثل الذي عليه الحق وليتق الله ربه ولا يبخس منه شيئًا ﴾ [ البقرة : ٢٨٢ ] .

وكقوله سبحانه: ﴿ قَـالت إنـي أعود بالرحمن منك إن كنت تقياً ﴾ [ مريم: ١٨ ] ، وقوله سبحانه: ﴿ فليود الذي اوتمن أمانته وليتق الله ربه ﴾ [ البقرة: ٣٨٣ ] ، فإن التقوى مانع من بخس انحق أو إضاعة الأمانة أو التعدي على حرمات النساء ، بل إن الله سبحانه ليقول ذلك في قوله تعالى: ﴿ ذلك ومن يعظم شعائر الله فإنها من تقوى القلوب ﴾ [ الحج: ٣٢ ] .

وفي حديث الثلاثة الذين مالت صخرة فسدت عليهم فوهة الغار ، تقول المرأة لابن عمها الذي تمكن منها : اتق الله ، ولا تفض الخاتم إلا بحقه . فقام عنها وتركها .



ولذا كانت الوصية بها من الرسول على الأصحابه لما قالوا: يا رسول الله ، كأنها موعظة مودع فأوصنا ، قال : (( أوصيكم بتقوى الله والسمع والطاعة )) .

هذا ، وإن مفهوم التقوى في مفتتح سورة (( البقرة )) ، يقول سبحانه : ﴿ أَلَم ﴿ ذَلَكَ الْكَتَـابِ لَا رَيِّ فَيه هدَى للمتقين ﴿ الذين يؤمنون بالغيب ويقيمون الصلاة ومما رزقناهم ينفقون ﴿ والذين يؤمنون بما أنزل البيك وما أنزل من قبلك وبالآخرة هم يوقنون ﴿ أولئك على هدى من ربهم وأولئك هم المفلحون ﴾ [ البقرة : ١ - ٥ ] .

وبينها ربنا سبحانه وتعالى في قوله: ﴿ ولكن البر من آمن باللّه واليوم الآخر والملائكة والكتاب والنبيين وآتى المال على حبه ذوي القربى واليتامى والمساكين وابن السبيل والسائلين وفي الرقاب وأقام الصلاة وآتى الزكاة والموفون بعهدهم إذا عاهدوا والصابرين في البأساء والضراء وحين البأس أولئك الذين صدقوا وأولئك هم المتقون ﴾ [ البقرة : ١٧٧ ] .

فهذا شهر رمضان الذي قال عنه سبحانه وتعالى: ﴿ شهر رمضان الذي أُنزل فيه القرآن هدى للناس وبينات من الهدى والفرقان فمن شهد منكم الشهر فليصمه ﴾ [البقرة: ١٨٥]، وظهر أثر الصوم عليه في إخلاصه لربه ؛ لذا يقول ربنا في آيات الصيام: ﴿ وإذا سألك عبادي عني فإني قريب أجيب دعوة الداع إذا دعان فليستجيبوا لي وليؤمنوا بي لعلهم يرشدون ﴾ [البقرة: ١٨٦].

ويقول سبحانه بعد آيات الصيام معقبًا عليها ، كأنها نتيجة لها : ﴿ ولا تأكلوا أموالكم بينكم بالباطل وتدلوا بها إلى الحكام لتأكلوا فريقًا من أموال الناس بالإثم وأنتم تعلمون ﴿ [ البقرة : ١٨٨ ] ، فمن ترك الطعام الحلال لله في نهار رمضان ، تعلم التقوى ، فلم يأكل أموال الناس بالباطل بالرشوة عطاءً أو أخذًا .

فهذا رمضان شهر معالجة أدواء النفوس وجمع القلوب ووحدة الصف وهجران المعاصي ولزوم الطاعات ، فليتق الله دعاة الباطل والشر ، ولتنظر نفس ما قدمت لغد ، فالنبي في يقول حاكيا عن جبريل قوله : (( بَعُد من أدرك رمضان ولم يُغفر له )) ، ذلك لواسع فضل الله سبحانه وعظيم عطائه ومغفرته في هذا الشهر الكريم .

فاللهم نسألك الجنة وما قرب إليها من قول وعمل ، ونعوذ بك من النار وما قرب إليها من قول وعمل .

والله من وراء القصد .

## شهر رمضان ..

الحمد لله .. والصلاة والسلام على رسول الله .. وبعد :
فقد حل بنا شهر كريم ، فرض الله علينا صيامه ، وسن لنا رسول الله
قيامه .

ويتميز هذا الشهر عما سواه بالحرص من الجميع على الإقبال على الله ؛ الطائعين والعاصين على سواء!!

ويحتص هذا الشهر بأحداث عظيمة وقعت فيه تحتاج من كل مسلم إلى تذكر وتدبر وتفكر لينتفع بمواضع العبرة، ويجني بها الثمرة!

الكريم على المريم على الإطلاق بداية نزول الوحي الكريم على رسول الله ولله في فار حراء؛ وقد جلس في خلوته يتعد، فنزل عليه جبريل العلم بأول كلمة قرآنية، فكانت: ﴿ اقرأ ﴾ ، وهي دعوة إلى العلم الذي يصل العبد بربه وخالقه ، ويدرك به الخشية : ﴿ إنما يخشى الله من عباده العلماء ﴾ [فاطر: ٢٨] ، ويرفع منزلة صاحبه ودرجته : ﴿ هل يستوي الذين يعلمون والذين لا يعلمون ﴾ [الزمر: ٩] ؟ والجواب قطعًا لا يستوون !

وفي بدء نزول القرآن في رمضان على رسول الله و وهو في الغار يتعبد - تنبيه لطيف على أن رمضان هو شهر القرآن ، وأنه شهر العبادة الخاصة ، وأنه شهر الانقطاع إلى الله متمثلاً في الاعتكاف ، وقد اختاره الله نذلك من بين سائر الشهور مع أن رسول الله و كان ينقطع إلى العبادة في غار حراء في غيره من الشهور ، فاختيار هذا الشهر علامة على فضله وارتفاع درجته دون غيره .

\* ومن الأحداث التي وقعت في رمضان (( غزوة بدر الكبرى )) وذلك في السابع عشر من رمضان في السنة الثانية من الهجرة ، وكان في هذه الغزوة المباركة أول انتصار حاسم للإسلام على الكفر ، وقد ظهر فيها بوضوح مدد الله وتوفيقه لأوليائه الذين صدقوا ما عاهدوا الله عليه ، كما

تعتجر الميلة عن عدو نشر موال رئيس الندرير (ر كينود يقكر اليهوط )) وهناسية شمر رمضان ، وسوف تنشر العلقة الأخيرة في عجد شوال القاحو إن شاء الله . صفوت الشوادفي

كلمة التمرير

( A ) التوحيد السنة السابعة والعشرون العدد التاسع

### أحداثوتاريخ

قال اللَّه عز وجل : ﴿ فلم تقتلوهم ولكن اللَّه قتلهم وما رميت إذ رميت ولكن اللَّه رمي ﴾ [ الأنفال : ١٧ ] .

ولما أخذ المؤمنون بأسباب النصر من صدق الإيمان وحسن التوكل على الله واليقين في وعده: ﴿ إِن تنصروا الله ينصركم ﴾ [ محمد: ٧ ] ، والإخلاص وسلامة القلب وإعداد العدة والصبر عند اللقاء ، أقول: لما أخذ المجاهدون بهذا كله أنزل الله ملائكته إلى ميدان القتال ، ومن يقوى على مواجهة الملائكة!!

وفي ذلك يقول الله عز وجل: ﴿ إذ يوحي ربك إلى الملائكة أني معكم فَتُبتوا الذين آمنوا سألقي في قلوب الذين كفروا الرعب فاضربوا فوق الأعناق واضربوا منهم كل بنان ﴾ [ الأنفال: ١٢].

ولن ينتصر المسلمون على أعدائهم إلا إذا انتصروا على أنفسهم وكبحوا جماحها ، وشهر رمضان هو خير معين بعد الله للانتصار على النفس الذي هو طريق النصر على الأعداء!!

ولذلك سمى بعض العلماء جهاد النفس (( الجهاد الأكبر )) ! تنبيها على هذا المعنى الجليل ؛ ولم يصح فيه حديث .

وفي شهر رمضان في السنة الثانية من الهجرة فرضت زكاة الفطر التي هي طهرة للصائم وطعمة للمساكين ، ومن لطائف أحكامها أنها تجب على من يملك قوت يوم وليلة ؛ وهذا نصابها !

وهو ميسور لكل فقير ، وهذا يعني أنها تجب على الفقراء ، فلمن يعطيها الفقير ؟ يعطيها لفقير آخر ! وهو لا يخرج إلا هذه الزكاة فيعتاد على العطاء والجود ، وإن كان فقيرًا ، ويخرج بها الفقير من بيته ليلة العيد قاصدًا بيت فقير آخر ، فيلقاه أخوه الفقير ، وقد حمل كل منهما زكاته لصاحبه !! فيتبادلان الزكاة ! إنها درس عملي في العطاء والجود والكرم ، والسخاء .

♣ وفي السنة الخامسة من الهجرة في رمضان كان الاستعداد لغزوة الخندق أو (( الأحزاب )) التي انتصر فيها المسلمون بفضل الله ورحمته بغير قتال ولا معركة سوى مبارزات ومناوشات محدودة : ﴿ وردَ الله الذين

كان ﷺ بعض على الفطير بالتمر، فإن لم يجد فعلى اليهاء، هذا من كمال شفقته على أوتسه ونصعهم ، فإن إعطاء الطبيعة الثيء الجلسو بع څاکو المعدة أدعى إلى قبوله .

السنة السابعة والعشرون العدد التاسع التوهيد (٩)

كفروا بغيظهم لم ينالوا خيرًا وكفى اللَّه المؤمنين القتال وكان اللَّه قوياً عزيزًا ﴾ [الأحزاب: ٢٥].

♣ وفي شهر رمضان كان الفتح الأكبر ((فتح مكة )) ، وكان ذلك في الحادي والعشرين من رمضان في السنة الثامنة من الهجرة ، وكان هذا الفتح تُمرة جهاد طويل بالسيف واللسان لسنوات طويلة قد تحلى فيها المؤمنون الصادقون بالصير واليقين .

ولا يتسع المقام هنا لتفصيل هذا الحدث العظيم ، لكن ينبغي على كل صائم وصائمة أن يرجع إلى كتب السنة والسير ليقرأ تاريخ فتح مكة وما وقع فيه من مواقف لينتفع بذلك انتفاعاً عظيماً يعجز القلم عن وصفه ، واللسان عن بيانه .

الله وفي شهر رمضان من السنة الثامنة للهجرة تحطمت بعد فتح مكة رموز الشرك ، وتهاوت الأصنام التي عبدها الناس من دون الله دهورًا طويلة ، فقد بعث رسول الله على خالد بن الوليد لهدم إله المشركين الأكبر ((العزى ))! فهدمها ، وبعث عمرو بن العاص فهدم ((اللات)) ، وبعث سعد بن زيد الاشهلى فهدم ((مناة)) .

وكان ذلك إعلاناً صريحًا بأن القلوب يجب عليها أن تتعلق بالله ، ولا تلتفت إلى أحد سواه من الأحياء أو الأموات أو الأصنام أو الأضرحة ؛ وهذا هو التوحيد الذي جاء به رسول الله على .

تعلن إسلامها في شهر رمضان أقبلت وفود على رسول الله على تعلن إسلامها من قبائل شتى وبلاد متفرقة بعد أن أيقنت أن هذا الدين هو الحق من عند الله العزيز الحكيم ، وهكذا دخل الناس في دين الله أفواجًا .

# وفي شهر رمضان المبارك حدثت انتصارات عظيمة غير ما ذكرناه لا يتسع المقام لبسطها ، ولعل من أبرزها هذه الانتصارات الرائعة التي أحرزها المجاهد صلاح الدين الأيوبي على الصليبيين ، وأدركه شهر رمضان منتصرا وهو صائم في سنة ٤٨٥ هـ ؛ فأشار عليه رجاله أن يرتاح في شهر الصوم ، فخاف على نفسه من انقضاء الأجل قبل إكمال النصر !! فواصل زحفه حتى استولى على قلعة ((صفد )) الحصينة في منتصف رمضان من نفس العام .

قدن العرب قد حاربنا إسرائيل في العاشر من رمضان سنة ١٣٩٣ هـ فكان انتصارنا بقدر إقبالنا على الله ، وكانت هزيمتنا بقدر إعراضنا عن الله !! ولأننا خلطنا أعمالنا السينة بأعمالنا الصالحة ، وجمعنا في حياتنا بين الطاعة والمعصية ، فقد جمع الله لنا بين حلاوة النصر ، ومرارة الهزيمة : ﴿ وما ربك بظلم للعبيد ﴾ [آل عمران : ١٨٢].

وصلى الله وسلم وبارك على نبينا محمد وآله وصحبه وسلم .

**کان ﷺ يفطر** قبل أن يصلى وكان فطسره على رطسات إن وجد ، فإن لم بجدهــــا فعلي تمرات ، فإن لم يجدها فعلى حسوات مدر ماء .

(١٠) التوحيد السنة السابعة والعشرون العدد التاسع

من كلام ابن القيم رحمه الله:

#### فوائد الفطرعلى التمر

كان يُعجل الفطر ، ويحضُ عليه ، ويتسحر ، ويحث على السحور ويؤخره ، ويرغب في تأخيره (١) .

وكان يحض على الفطر بالتمر، فإن لم يجد، فعلى الماء، هذا من كمال شفقته على أمته ونُصحهم، فإن إعطاء الطبيعة الشيء الحلو مع خُلو المعدة، أدعى إلى قبوله، وانتفاع القوى به، ولا سيما القوة الباصرة، فإنها تقوى به، وحلاوة المدينة التمر، ومرباهم عليه، وهو عندهم قوت، وأدم، ورطبه فاكهة، وأما الماء، فإن الكبد يحصل لها بالصوم نوع يبس، فإذا رطبت بالماء، كمل انتفاعها بالغذاء بعده، ولهذا كأن الأولى بالظمآن الجائع أن يبدأ قبل الأكل بشرب قليل من الماء، ثم يأكل بعده، هذا مع ما في التمر والماء من الخاصية التي لها تأثير في صلاح القلب لا يعلمها إلا أطباء القلوب.

وکان ﷺ یفطر قبل أن يصلي ، وکان فطره على رطبات إن وجدها ، فإن لم يجد فعلى تمرات فعلى حسوات من ماء(٢) .

(١) أخرج البخاري ١٧٣/٤، ومسلم (١٠٩٨) عن سهل بن سعد الساعدي ، رضي الله عنه ، قال : قال رسول الله يخ : (( لا يزال الناس بخير ما عجلوا الفطر )) . وروى البحاري ١٢٠/٤، ومسلم (١٠٩٥) ، عن أنس موفوعاً : (( تسحروا فبان في السحور بركة )) . وأخرجه مسلم (١٠٩٦) عن زيد بن ثابت قال : تسحرنا مع النبي يخم قام إلى الصلاة ، قلت : كم كان بين الأذان والسحور ؟ قال : قدر خسين آية . وانظر (( مجمع الزوائد )) (١٥٤/٣) : باب تعجيل الإفطار وتأخير السحور .

(٢) اخرجه أهمد (٢٠٣٣)، والترمذي (٢٩٦)، وأبو داود (٢٣٥٦) من حديث أنس ابن مالك، وسنده قوي، وأخرجه ابن خزيمة (٢٠٩٦) من حديثه بلفظ: (( من وجد تمرًا، فليفطر عليه، ومن لا فليفطر على ماء، فإنه طهور )). وسنده صحيح.

الشهر باحداث تحتاج من کل مسام الي تذكير وتدبير وتفكر ليتفع بدوافي العرة ويجنني يها الثمار.



### مرحبا

### بشهرالقرآن

قال تعالى: ﴿ شهر رمضان الذي أنزل فيه القرآن هذى للناس وبينات من الهدى والفرقان فمن شهد منكم الشهر فليصمه ومن كان مريضاً أو على سفر فعدة من أيام أخر يريد الله بكم اليسر ولا يريد بكم العسر ولتكملوا العدة ولتكبروا الله على ما هداكم ولعلكم تشكرون ﴾ [ البقرة : المهرقال. معلى ما هداكم ولعلكم تشكرون ﴾ [ البقرة :

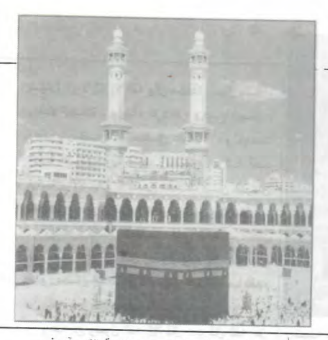
إن اللّه تعالى خلق الخلق بقدرته ، وفضل بعضهم على بعض بعلمه وحكمته : ﴿ ألا يعلم من خلق وهو اللطيف الخبير ﴾ [الملك : ١٤] ، ومن ذلك تفضيله سبحانه بعض الملاككة على بعض ، وبعض النبيين على بعض ، وتفضيله سائر العباد بعضهم على بعض ، ومن ذلك تفضيله سبحانه بعض الجمادات على بعض ، وبعض الأمكنة على بعض ، وبعض الأرمنة على بعض ، ومن ذلك تفضيله سبحانه بعض ، وبعض الأرمنة على بعض ، ومن ذلك تفضيله سبحانه لشهر رمضان على غيره مر شهور الزمان ، فاختاره لنزول القرآن ، فقال . ﴿ شهر رمضان الذي أنزل فيه القرآن ﴾ ، وكان نزوله في خير ليالى الشهر واعظمها بركة ، كما

قال تعالى: ﴿إِنَا أَنْرَلْنَاهُ فَي لِيلَةُ مَبَارِكَةً ﴾ [الدَّانَ: ٣]، وهي ليلة القدر، كما قال تعالى: ﴿إِنَا أَنْرَلْنَاهُ فَي لِيلَةُ القَدْرِ ﴾ [القدر: ١]، وقد اختُلفُ في تعيينها بعدما صحّ أن رسول الله ﷺ خرج يخبرهم بها، فتلاها اثنان فرفعت، لكن قوله ﷺ : (( أُنزلت صحف إبراهيم أول ليلة من رمضان، وأنزل الإنجيل لثلاث عشرة ليلة خلت من رمضان، وأنزل الإنجيل لثلاث عشرة ليلة خلت من رمضان، وأنزل الزبور لثمان عشرة ليلة خلت من رمضان، وأنزل القرآن لأربع وعشرين خلت من رمضان) . [رواه أحمد وغيره، وحسنه من رمضان)) . [رواه أحمد وغيره، وحسنه الألباني في (( الصحيحة )) : ( ١٥٧٥) ].

فلعل هذا الحديث مما يرجح أنها ليلة الخامس والعشرين من رمضان .

وهذه الليلة وحدها من أعظم فضائل شهر رمضان ، ومن فضائله ما جاء في هذه الأحاديث : (( إذا دخل رمضان فتحت أبواب السماء ، وأغلقت أبواب جهنم ، وسلسلت الساطين )) . [ متفق عليه ] .

( ١٢ ) **التوحيد** السنة السابعة والعشرون العدد التاسع



#### يقلم الشيخ

عيد العظيم يدوي

(( إذا كان أول ليلة من رمضان غلقت أبواب النار ، فلم يفتح منها باب ، وفتحت أبواب الجنة ، لم يُغلق منها باب ، وينادي مناد : يا فيه هذى للمتقين ﴾ [البقرة : ١، ٢] ، وقال باغي الخير هلم وأقبل ، ويا باغي الشر أقصر ، تعالى : ﴿ قُلْ هُو للذين أَمنُوا هُدَى وشَفَاء ﴿ ولله فيه عتقاء من النار ، وذلك في كل ليلة ، [ فصلت : ٤٤] ، والمراد بهذه الهداية هداية حتى ينقضى رمضان )) . [صحيح ابن ماجه : . [ (1441)

> وقد كره قوم أن يقال: رمضان بدون إضافة ، وهذه الأحاديث تنفى هذه الكراهة ، ولما مدح سبحانه زمان التنزيل مدح المنزل نفسه وهو القرآن ، فذكر أنه : ﴿ هدى للناس وبينات من الهدى والفرقان ﴾ ، فهذا القرآن يهدي الناس جميعًا سبيل الرشاد ، ويفرق لهم بين الحق والباطل ، والمرا بهذه الهداية هداية الإرشاد والدلالة ، كما في قول اللَّه تعالى : ﴿ إِنَّا خُلْقَنَّا الانسان من نطفة أمشاج نبتليه فجعلناه سميعا بصيرًا \* إنا هديناه السبيل إما شاكرا وإما كفورًا ﴾ [ الإنسان : ٢. ٣ ] ، وقوله تعالى : · وهديناه النجدين · [ البلد : ١٠ ] ، ولما كان المؤمنون انمتقون هم الذين يهتدون بهدى القرآن

ويستضيئون بنوره خصهم بهداية القرآن في آيات ، فقال تعالى : ﴿ أَلَمْ ۞ ذَلَكَ الْكَتَابِ لَا رَيِّب التوفيق للطاعة ، كما قال تعالى : ﴿ قد جاءكم من الله نور وكتاب مبين ، يهدى به الله من اتبع رضوانه سبل السلام ويخرجهم من الظلمات إلى النور بإذنه ويهديهم إلى صراط مستقيم [ الماندة ؛ ١٥، ١١ ] .

تم أوجب سيحانه صيام رمضان على من شهده ممن يجب عليه ولم يكن ثم مانع يمنعه منه ، فقال تعالى : ﴿ فمن شهد منكم الشهر فليصمه ﴾ ، وصيام رمضان واجب على كل مسلم ، بالغ ، عاقل ، صحيح ، مقيم ، ووجوب تابت بالكتاب والسنة وبإجماع الأمة ، قال تعالى : ﴿ يأيها الذين آمنوا كتب عليكم الصيام كما كتب على الذين من قبلكم لعلكم تتقون [ البقرة : ١٨٣ ] ، وعده النبي على من أركان الإسلام ، فقال : ١١ بنسي الإسلام على خمس :

السنة السابعة والعشرون العدد التاسع التوحيد (١٣)

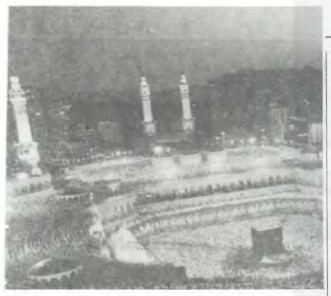
شهادة أن لا إله إلا الله وأن محمدًا رسول الله ، وإقام الصلاة ، وإيتاء الزكاة ، وحج البيت ، وصوم رمضان )) [ متفق عليه ] ، وأجمعت الأمة على وجوب صيام رمضان ، وأنه أحد أركان الإسلام ، التي علمت من الدين بالضرورة ، وأن منكره كافر مرتد عن الإسلام .

ولنصوم فضله العظيم ، ففي الحديث : عن أبي هريرة قال : قال رسول الله على : (( من صام رمضان إيماناً واحتساباً غفر له ما تقدم من ذنبه )) [ متفق عليه ] .

وعنه أن رسول الله قلق قال: ((قال الله عز وجل: كل عمل ابن آدم له، إلا الصيام فإنه لي وأنا أجزي به، والصيام جُنّة، فإذا كان يوم صوم أحدكم، فلا يرفت، ولا يصخب، ولا يجهل، فإن شاتمه أحد أو قاتله فليقل: إني صائم، مرتين، والذي نفس محمد بيده لخلوف فم الصائم أطيب عند الله يوم القيامة من ريح المسك، وللصائم فرحتان يفرحهما: إذا أفطر فرح بفطره، وإذا لقي ربه فرح بصومه).

وعن سهل بن سعد أن النبي قصل : (( إن في الجنة باباً يُقال له : الريان يدخل منه الصائمون يوم القيامة لا يدخل منه أحد غيرهم ، يقال : أين الصائمون ؟ فيقومون لا يدخل منه أحد غيرهم ، فإذا دخلوا أغلق فلم يدخل منه أحد )) [ متفق عليه ] .

ثم رخص الله سبحانه للمرضى والمسافرين الآية ، فقال ابر في الفطر ، فقال : ﴿ ومن كان مريضًا أو على الشيخ الكبير ، سفر فعدة من أيام أخر ﴾ ، ورغب النبي في في يصوما فليطعه قبول الرخصة ، فقال : (( إن الله يحب أن تؤتى [ البخاري ] .



رخصه كما يكره أن تؤتى معصيته )) [ رواه أحمد ، وصححه الألباني في (( الإرواء )) : (٦٤٥) ] .

لكن الأفضل للمسافر - إن لم يجد مشقة - أن يصوم ، وإن وجد مشقة أن يفطر .

عن أبي سعيد الخدري ، رضي الله عنه ، قال : كنا نغزو مع رسول الله في في رمضان ، فمنا الصائم ومنا المفطر ، فلا يجد الصائم على المفطر ، ولا المفطر على الصائم ، يرون أن من وجد قوة فصام فإن ذلك حسن ، ويرون أن من وجد ضعفا فأفطر فإن ذلك حسن . [ مسلم ] .

ومن عجز عن الصيام للكبر أو مرض مزمن أفطر وأطعم عن كل يوم مسكينًا ؛ لقوله تعالى : ﴿ وعلى الذين يطيقونه قدية طعام مسكين ﴾ [ البقرة : ١٨٤ ] .

عن عطاء أنه سمع ابن عباس يقرأ هذه الآية ، فقال ابن عباس : ليست بمنسوخة ، هو الشيخ الكبير ، والمرأة الكبيرة ، لا يستطيعان أن يصوما فليطعما مكان كل يوم مسكينا . [ البخاري ] .

والحبلى والمرضع إذا لم تطيقا الصوم أو خافتا على أولادهما فلهما الفطر وعليهما الفدية ولا قضاء عليهما ، فإن قضتا فلا فدية .

عن ابن عباس قال : (( إذا خافت الحامل على نفسها ، والمرضع على ولدها في رمضان ، قال : يفطران ويطعمان مكان كل يوم مسكينًا، ولا يقضيان صومًا )) [ صحيح. (( الإرواء )): (١٩/٤) ] .

عن نافع قال : (( كانت بنت البن عمر تحت حتى يصلى . رجل من قريش ، وكانت حاملا ، فأصابها عطش في رمضان فأمرها ابن عمر أن تفطر وتطعم عن عل يوم مسكينا )) [صديح (( الإرواء )) : · [ (\$/Y ·)

> والحيض والنفاس يمنعان من الصوم ، ولا يصح الصوم معهما ، وعلى الحائض والنفساء القضاء .

> عن عائشة ، رضى الله عنها ، قالت : (( كنا نحيض على عهد رسول الله على فنؤمر بقضاء الصوم ، ولا نؤمر بقضاء الصلاة )) . [مسلم].

وهذا التخفيف في الصوم إنما هو قائم على أصل الدين العظيم وهو التيسير ورفع الحرج: (٣/١٢٥) . ﴿ يريد اللَّه بكم اليسر ولا يريد بكم العسر ﴾ ، فيسروا ولا تعسروا ، ولا تشقوا على أنفسكم : ﴿ ما بريد الله ليجعل عليكم من حرج ولكن يريد ليطهركم ﴾ [ المائدة : ٦ ] ، فأوغلوا في الدين برفق لتبلغوا ما كتب اللَّه لكم : ﴿ ولتكملوا العدة ﴾ تُلاثين يوماً إن لم تروا الهلال ، أو تسعا وعشرين إن رأيتموه : ﴿ ولتكبروا الله ﴾ بعد تمام العدة وانتهاء الشهر ﴿ على ما هداكم ﴾ له وأعانكم عليه من الصيام والقيام وصالح | وآخر دعوانا أن الحمد لله رب العالمين .

الأعمال في رمضان ، وتقولوا : ﴿ الحمد لله الذي هدانا لهذا وما كنا لنهتدي لولا أن هدانا الله ﴾ [ الأعراف : ٣٤ ] ، ﴿ ولعكم تشكرون ﴾ الله على نعمه الدينية كما تشكرونه على نعمه الدنيوية ، فإن الأولى أعظم من الثانية ، وهي منها أولى وأحق بالشكر .

والتكبير يكون من حين يخرج إلى المصلى

عن الزهرى ؛ أن رسول الله على كان يخرج يوم الفطر فيكبر حتى يأتى المصلى ، وحتى يقضي الصلاة ، فإذا قضى الصلاة قطع التكبير . [قال الألباني في (( الإرواء (٣/١٢٣) : وهذا سند صحيح مرسلا ، وله شاهد من حديث ابن عمر مرفوعاً أخرجه البيهقى (٣/٩/٣) ، فالحديث صحيح عندي موقوفًا ومرفوعًا ، والله أعلم )) ] .

وأما التكبير في الأضحى فيكون من صبح يوم عرفة إلى عصر آخر أيام التشريق - رابع أيام العيد . صح ذلك عن على وابن عباس وأبن مسعود رضى الله عنهم ، كما في (( الإرواء ))

وأما صيغة التكبير فالأمر فيها واسع ، وقد ثبت تشفيع التكبير عن ابن مسعود : الله أكبر ، الله أكبر ، لا إله إلا الله ، الله أكبر ، الله أكبر ولله الحمد .

وصح عنه وعن ابن عباس بتثليث التكبير ، فبأي ذلك أتى المسلم فقد أصاب.

نسأل الله تعالى أن يعيننا على الصيام والقيام ، وأن يوفقنا لصالح الأعمال ، وأن يعتقنا من النار ،

الاعتكاف لغة: لزوم الشيء، وحبس النفس عليه ، أو هو : حبس النفسس عن تصرفات مخصوصة يؤديها عادة ، ويطلق على الحبس على الخير كما في قوله تعالى : { والمسجد الحرام الذي جعلناه للناس سواء العاكف فيه والباد } [ الحج: ٢٥] ، كما يطلق على الحبس على الشر ، في مثل قوله تعالى : { ما هذه التماثيل التي أنتم لها عاكفون } [ الأنبياء : ٥٢] ، وقوله تعالى : { يعكفون علي أصنام اعتكف أزواجه من بعده . لهم } [ الأعراف: ١٣٨] ، وقوله سبحانه: فال النووى: إن الاعتكاف لا يصح إلا في { وانظر إلى إلهك الذي ظلت عليه عاكف } [طه: ۹۷].

والاعتكاف شرعا: الاقامة في المسجد على صفة مخصوصة بنية التعبد لله رب العالمين ، الأن حاجتهن إلى البيوت أكثر . ولا يكون الاعتكاف شرعاً إلا في المساجد ، إذ لا يسمى من اعتكف في غيرها معتكف

> والاعتكاف فيه تسليم النفس لعبادة الله تعالى بالكلية ، وإبعادها عن الاشتغال بالدنيا الأشعفال المانعة من التقرب لله رب العالمين.

> والاعتكاف مشروع ، ولا يجب إلا على من نذره ، ودليل مشروعيته من القرآن : { أن صهرا بيتى للطائفين والعاكفين والركع السجود [البقرة: ١٢٥].

والاعتكاف فاضل في كل وقت وهو في

رمضان ، لا سيما في العشر الأواخر منه أفضل وآكد ؛ لقوله تعالى : { ولا تباشروهن وأنتم عاكفون في المساجد } [ البقرة: ١٨٧] ، وجاءت في آيات الصيام.

ولحديث عائشة ، رضى الله عنها ، وابن عمر ، رضى الله عنهما : أن النبي على كان يعتكف العشر الأواخر من رمضان . وفي حديث عائشة ، رضى الله عنها : حتى توفاه الله ، ثـم

المسجد ؛ لأنه على وأزواجه وأصحابه انما اعتكفوا في المسجد مع المشقة في ملازمته ، فلو جاز في البيت لفعلوه ولو مرة ، لا سيما النساء ؛

واتفق العلماء على شرط المسجد للاعتكاف ، ولا حد لأكثره ، واختلفوا في أقله ، فهل يشترط العشرة أو يجوز يوم فأكثر ؟ وهل يجوز أقل من يوم ؟ والراجح جوازه .

ودليل جوازه ما أخرجه الشيخان ، من حديث ابن عمر ، رضى الله عنهما ، أن عمر سأل النبي على قال: كنت ندرت في الجاهلية أن أعتكف ليلة في المسجد ؟ قال: ((فأوف بنذرك )) . فهذا دليل على جواز اعتكاف الليلة ، و هو الذي عليه الجمهور .

وقد داوم النبي عليه ، واعتكف بعض



بقلم الشيخ : محمد صفوت نور الدين

في رمضان - فليعتكف العشر الأواخر )) . وفي الحديث : من أراد أن يعتكف فليعتكف العشر الأواخر ، ولو كان واجبا لم يتعلق الأمو بالارادة .

ويصح اعتكاف المرأة باتفاق الفقهاء إذا كانت مسلمة مميزة ، عاقلة ، طاهرة من كل حيض أو نفاس أو جنابة ، ولا يكون إلا بإذن زوجها - إن كانت ذات زوج - ويستحب أن تستتر بخباء ، ولا يكون خباؤها في مكان يصلى فيه الرجال .

بل ولا بأس بالخباء للرجال في الاعتكاف أيضا ، وذلك لفعله في ، ولأنه أستر للعبادة ، وأدعى إلى الإخلاص . ولذا نعلم أن الخباء لستر العبادات قبل ستر العورات .

واتفق الفقهاء على أن المساجد الثلاثة أفضل من غيرها في الاعتكاف ، وأن أفضلها المسجد الحرام ، ثم المسجد النبوي ، ثم المسجد الأقصى ، ويصح الاعتكاف في سائر المساجد ، والمسجد الجامع أولى من المسجد الذي لا يجمع فيه . فإن نذر الاعتكاف في مسجد لا يجمع فيه أياما غير الجمعة صح عند بعض أهل العلم ، فإن كان فيها يوم جمعه ألزمه الشافعية أن يشترط في اعتكافه الخروج لصلاة الجمعة في المسجد الجامع .

وليس للاعتكاف ذكر مخصوص إلا اللبث في المسجد بنية الاعتكاف. قال النووي: ولو تكلم يكلم دنيا أو عمل صنعة أو غيرها لم يبطل اعتكافه.

زواجه معه وبعده ، فاستدل من أهل العلم من استدل بذلك على أنه سنة ، بل إنه سنة مؤكدة في العشر الأواخر من رمضان التماساً لليلة القدر ، وقد صح عن كثير من أصحاب النبي فعله ، وإن كان الأكثر من أصحاب النبي لله يفعلوه ، ومن فعلوه لم يلتزموه ، فذلك كاف في نفي فرضيته على المسلمين .

هذا ، ولم يأمر رسول الله على بالاعتكاف إلا في حديث الشيخان ؛ عن أبي سعيد الخدري ، أن رسول الله على كان يعتكف العشر الأواسط من رمضان ، فاعتكف عاما ، حتى إذا كان ليلة إحدى وعشرين ، وهي الليلة التي يخرج من صبيحتها من اعتكافه قال : ((من كان اعتكف معى فليعتكف العشر الأواخر ...)) .

والشاهد أنه أمر من اعتكف معه أن يعتكف ، ولا أعلم نصا من قرآن ولا سنة جاء فيه الأمو بالاعتكاف إلا هذا ، والأمر فيه خاص بمن اعتكف معه العشر الأوسط وليس عاما بالناس ، فحكم الاعتكاف هو الندب إلا أن ينذره المسلم ، فيصبح واجبا عليه بالنذر ، ومما يدل على أن فعله مندوب حديث الموطأ : ((ومن اعتكف سنة - أي

#### الصوم للمعتكف:

لم يصح عن النبي المحمود من حديث في الأمر بالصوم للمعتكف ، وما جاء في حديث أبي داود والنسائي لما سأله عمر عن اعتكاف عليه أمره أن يعتكف ويصوم ، فهو ضعيف ، والصحيح ما أخرجه البخاري ومسلم من قوله له: ((فأوف بنذرك)) . وجمهور العلماء على استحباب الصوم للمعتكف ، فلو اعتكف في غير رمضان ، ثم أفطر عامدا لم يبطل اعتكافه ، واستدل من لم يقل بوجوب الصوم بما أخرجه والبخاري والشيخان - واللفظ لمسلم - من حديث عائشة ، رضي الله عنها : وترك الاعتكاف في شهر رمضان ، حتى اعتكف في العشر الأول من شوال .

ومعلوم أن فيها عيد الفطر الذي يحرم صومه ، ويلزم من ذلك صحة الاعتكاف بغير صوم ، وجواز الاعتكاف في غير رمضان .

وفي ((المغنى)) قال: ولو كان الصوم شرطا لما صح اعتكاف الليل؛ لأنه لا صيام فيه، ولأنه عبادة تصح في الليل، فلم يشترط له الصيام كالصلاة، ولأنه عبادة تصح في الليل فأشبه سائر العبادات، ولأن إيجاب الصوم حكم لا يثبت إلا بالشرع، ولم يصح فيه نص ، ولا إجماع.

قال سعيد : حدثنا عبد العزيز بن محمد عن أبي سهل قال : كان على امرأة من أهلي اعتكاف ، فسألت عمر بن عبد العزيز فقال : ليس عليها صيام إلا أن تجعله على نفسها ، فقال الزهري : لا اعتكاف إلا بصوم ، فقال له عمر : عن النبي على ؟ قال : لا ، قال : فعن أبي بكر ؟ قال : لا ، قال : وأظنه قال : فعن عمر ؟ قال : لا ، فخرجت من وأظنه قال : فعن عثمان ؟ قال : لا ، فخرجت من

عنده فلقيت عطاء وطاوسا فسألتهما ، فقال طاوس: كان فلان لا يرى عليها صياما ، إلا أن تجعله على نفسها . وأحاديثهم لا تصح ، أما حديثهم عن عمر فضعيف كما سبق .

ثم قال في ((المغني)): إذا نيف هذا فإنه يستحب أن يصوم؛ لأن النبي وهي كان يعتكف وهو صائم، ولأن المعتكف يستحب له التشاغل بالعبادات والقرب والصوم من أفضلها ويتفرغ به مما يشغله عن العبادات، ويخرج به من الخلاف.

#### الاعتكاف في المساجد:

فإن نذر المسلم أن يعتكف في مسجد وعينه أجزأه أن يعتكف في مسجد آخر ، إلا المساجد الثلاثة : المسجد الحرام ، والمسجد النبوي ، والمسجد الأقصى ، لما جاء من فضل الصلاة فيها ، فإن نذر في مسجد من الثلاثة بغير تعيين جاز فيه وفي واحد منها ، ولم يجز في غيرها ، فإن عينه بأنه المسجد الحرام لم يجز الوفاء بالنذر في سواه ، فإن عينه المسجد النبوي جاز فيه أو في المسجد الحرام ، فإن عينه في المسجد الأقصى ؛ جاز في المسجد الحرام أو المسجد النبوي .

وقد ورد عن بعض العلماء كحذيفة وسعيد بن المسيب وابن مسعود أنه لا اعتكاف إلا في المساجد الثلاثة ؛ مستدلين بحديث : ((لا اعتكاف الا في المسجد الحرام ، ومسجدي هذا ، والمسجد الأقصى)) . وقد وفق بعض أهل العلم بين هذه الروايات بأنه محمول على الأفضل ، كما في الحديث : ((لا صلاة لجار المسجد إلا في المسجد)) . ونظائر ذلك كثر .

#### مبطلات الاعتكاف:

ويبطل الاعتكاف بالجماع ، ويرى كثير من العثماء فساد الاعتكاف بدواعي الجماع ، من

مداعبة زوجة ، أو تقبيلها ، أو غير ذلك من المباحات للرجل مع زوجه في الفطر وفي ليالي رمضان .

ويفسد الاعتكاف بالخروج من المسجد لغير حاجة ، والحاجة التي يجوز الخروج من المعتكف لها :

أ- الخروج لقضاء الحاجة والوضوء والغسل الواجب ، بحيث لا يطيل مكته أكثر مما يحتاج اليه .

قال ابن المنذر: أجمع أهل العلم على أن المعتكف أن يخرج من معتكفه للغائط والبول ؛ لأن هذا مما لا بد منه ، ولا يمكن فعله في المسجد ، فلو بطل الاعتكاف بخروجه له لم يصح لأحد الاعتكاف ؛ ولأن النبي على كان يعتكف ، وقد علمنا أنه كان يخرج لحاجته . والمراد بحاجة الإنسان البول والغائط كنى بذلك عنها لأن كل إنسان يحتاج فعلها ، وفي معناه الحاجة اللي المأكول والمشروب إذا لم يكن له من يأتيه به فله الخروج إليه إذا احتاج .

وفي حديث البخاري ومسلم عـن عائشـة ، رضى الله عنها ؛ أن النبـي و الله عنها ؛ أن النبـي الله عنها . البيت إلا لحاجة الإنسان إذا كان معتكفًا .

والحق أهل العلم الخروج للقيء ، ولإزالة النجاسة ، ولا يلزم بالتكلف في مشيه سرعة ، أو جريا ، بل يمشي مشيته المعتادة .

أما الخروج للطعام والشراب ، فإنه يجوز له الخروج إليه ، إذا لم يكن له من يأتيه به ، فالدوج دمن يأتيه به ، فالا وجد من يأتيه بحاجته من الطعام والشراب ، فلا يجوز له الخروج لذلك ، إلا أن الشافعية أجازوا له الخروج من الاعتكاف في المسجد المطروق دون المسجد المهجور ؛ لأن الأكل والشرب في

المسجد مما يستحيا منه ، ولا يجوز الخروج من المسجد للنوم خارجه ، أو في منزله .

أما الخروج لغسل الجمعة والعيد ، فيجوز الخروج له ، إن اشترطه ، وإن لم يشترطه فالجمهور على أنه لا يجوز الخروج له .

### الخروج لعيادة المريض وصلاة

إذا خرج المعتكف من مسجده الذي يعتكف فيه لقضاء حاجة ، أو لطعام لا يجد من يأتيه به ، ثم عرج على مريض لعيادته أو لصلاة الجنازة جاز ، بشرط ألا يطول مكثه عند المريض أو بعد صلاة الجنازة ، وذلك للحديث الذي أخرجه مسلم عن عائشة ، رضي الله عنها ، قالت : إن كنت لأدخل البيت للحاجة والمريض فيه ، فما أسال عنه إلا وأنا مارة .

وإذا أصاب المعتكف مرضا تعذر عليه البقاء به في المسجد لحاجته إلى طبيب معالج ، أو خدمة غيره له من غير المعتكفيين معه ، أو فراش لا يتيسر وجوده في معتكفه ، أو كان المريض يلوث المسجد بقيء ، أو نحوه ، جاز له الخروج ، ولا ينقطع به التتابع ، فيرجع إذا برئ ، ويبني على ما مضى ، فإن كان خروجه لإغماء أصابه ، فأخرجه غيره ، فلا خلاف أنه لا ينقطع ، ويلحق الشافعية بالمرض الخوف من لص أو حريق أو نحوه ، ولا يفسد اعتكافه إذا خرج بسبب إكراه من سلطان أو غيره له .

ولا يعتبر إخراج يده ولا رجله ولا رأسه من المسجد خروجا ، وإنما الخروج أن يخرج كله من المسجد ؛ لحديث البخاري ومسلم عن عائشة ، رضى الله عنها : كان النبي في يسعني إلى رأسه وهو مجاور - أي معتكف في

المسجد - فأرجله وأنا حائض ، وكان لا يدخــل البيت إلا لحاجة إذا كان معتكف .

ويظهر من الحديث أن خروج بعض البدن ومراء وكثرة كلام . ليس خروجا ، وأن غسل الرأس وترجيله ليس من الحاجات المبيحة لخروج المعتكف من المسجد . ويعتبر من المسجد ما كان معدا للصلاة فيه ، بخلاف التوسعات التي تكون حواله ، ويصلى فيها الناس عند امتلاء المسجد ، فهذه لا تعد من المسجد على الصحيح ، أما سطح المسجد فهو معدود من المسجد ، ويجوز الاعتكاف فيه ، وكذلك المنارة التي لها باب من داخل المسجد ، ويكره للمعتكف الاشتغال عن العبادة بالكلام، أو العمل الذي لا حاجة منه ، وبياح له الأكل والشرب والنوم في المسجد ، كما أن دخول بعض البدن لا يعتبر دخولا ، كما سأل النبي على عائشة ، رضى الله عنها ، أن تناوله المخمرة وهو في المسجد ، فقالت : إنى حائض ، فقال : (( إن حيضتك ليست في يديك )) ، ولحديث ميمونة قالت : ((تقوم إحداثا بخمرته على فتضعها في المسجد وهن حائض )) .

ولا يجوز له البيع ولا الشراء في المسجد ، لا في اعتكاف ولا غيره ، وإن جاز عقد البيع والشراء والزواج والرجعة للمعتكف في المسجد ، ويكره للمعتكف الصناعة في المسجد حال اعتكافه كحياكة ثوب إلا أن يكون إصلاحا يسيرا ، وإن لم يبطل الاعتكاف بهذه الأعمال ، ويجوز كتابـة العلم ، ولا يجوز لمعتكف أن يتكسب لصنعة في المسجد ، ففي الاعتكاف تفريغ القلب عن أمــور الدنيا وتسليم النفس إلى بارئها ، وانتحصن في معتكفه . بحصن حصين وملازمة بيت الله تعالى .

وعلى المعتكف أن يشتغل بالقرآن والعلم والصلاة والذكر ، ويجوز له أن يقوم بالتدريس النبي على يعتكف في العشر الأواخر من رمضان ،

لمعتكف أو معتكفين ؛ يدرس لهم مسائل من الشرع ، ويستحب له اجتناب ما لا يعنيه من جدال

ويجوز للمعتكف التطيب ليلا أو نهارا ويجوز له قص الظفر أو الشارب ، ويجوز لــه ارتداء الملابس الحسنة المباحة.

ومن نوى الاعتكاف أياما من غير نذر تصم بدا له أن يخرج من اعتكافه فلم يتمه ، فلا شيء عليه ، ولا يجب عليه القضاء ولو كان واجب بمجرد النية لما تركه النبي على وزوجاته بعد أن نصبوا الخباء . كما في حديث الصحيحين الآتي . قال الزهرى : عجبا من الناس كيف تركوا

الاعتكاف ، ورسول الله على كان يفعل الشيء ويتركه ، وما ترك الاعتكاف حتى قبض .

ويسن للمعتكف الاجتهاد في العمل المشروع تقربا إلى الله تعالى من صلاة وذكر وعلم ؛ لحديث عائشة ، رضى الله عنها ؛ أن النبي على إذا دخل العشر شد منزره ، وأحيا ليله ، وأيقظ أهله .

ويسن له تحرى ليلــة القدر لحديـث أبــى هريرة: ((من قام ليلة القدر إيمانا واحتسابا غفر له ما تقدم من ذنبه )) . ولحديث عائشـة ، رضى الله عنها ، قالت : كان رسول الله على يجاور في العشر الأواخر من رمضان ويقـول: ((التمسوا ليلة القدر في الوتر من العشر الأواخير من رمضان )) .

وقال في الشرح الكبير: ومن اعتكف العشر الأواخر من رمضان استحب أن يبيت ليلة العيد

#### من أحاديث النبي ﷺ في الاعتكاف:

عن عائشة ، رضى الله عنها ، قالت : كان

فكنت أضرب له خباء فيصلى الصبح ، ثم يدخله ، قال : فاستأذنته عائشة أن تعتكف ، فأذن لـها ، فضربت فيه قبة ، فسمعت بها حفصة ، فاستأذنت عائشة أن تضرب خباء ، فأذنت لها ، فضربت خباء أو قبة ، فلما رأته زينب ابنة جحش ضربت خباء آخر ، فلما أصبح النبي ﷺ رأى الأخبية ، وأبصر أربع قباب ، فقال : ((ما هذا ؟)) فأخبر هن ، فقال النبي ﷺ : ((ما حمل هن على هذا ؟ آلبر تردن - أو قال : آلبر تقولون بهن -ما أنا بمعتكف )) . ثم اعتكف عشرا من شوال .

وعن صفية زوج النبي على أنها جاءت رسول الله على تزوره في اعتكافه في المسجد في العشر الأواخر من رمضان وعنده أزواجه فرحن فتحدثت عنده ساعة ، ثم قامت تنقلب ، فقال لصفية بنت حيي : (( لا تعجلي حتى أنصرف معك )) ، وكان بيتها في دار أسامة بن زيد ، فقام النبي على معها | صبيحتها )) . فلما رجع إلى معتكف وهاجت يقلبها ، حتى إذا بلغت قريبا من باب المسحد السماء ، فمطرنا ، فوالذي بعثه بالحق لقد هاجت الذي عند باب أم سلمة زوج النبي على مسر بها السماء من آخر ذلك اليوم في مصلى النبسي رجلان من الأتصار ، فسلما على رسول الله اليلة إحدى وعشرين ، وأقيمت الصلاة فصلى بنا فقال ﷺ : (( على رسلكما ، تعاليا ، إنما هي صفية بنت حيى )) . فقالا : سبحان الله يا رسول الله! وكبر عليهما ذلك ، فقال النبي ﷺ : ((إن الشيطان يبلغ - أو قال : - يجري من ابن آدم مجرى الدم ، وإني خشيت أن يقذف في قلوبكما سوءا)) .

وعن أبي هريرة ، رضى الله عنه ، قال : كان النبي على يعتكف في كل رمضان عشرة أيام ، فلما كان العام الذي قبض فيه اعتكف عشرين بوما .

وعن أبي سلمة قال : انطلقت إلى أبي سعيد الخدري ، فقات : ألا تخرج بنا إلى النخل

نتحدث ؟ فخرج ، فقال : قلت : حدثني ما سمعت من النبي ﷺ يذكر ليلة القدر ؟ قال : اعتكف رسول الله عشر الأول من رمضان ، واعتكفنا معه ، فأتاه جبريل فقال : إن الذي تطلب أمامك ، فاعتكف العشر الأوسط ، فاعتكفنا معه ، فلما كان صبيحة عشرين نقلنا متاعنا ، فأتاه جبريل فقال: إن الذي تطلب أمامك ، فقام النبي على خطيب صبيحة عشرين من رمضان ، فقال : (( من اعتكف مع النبي فل فل يرجع )) . فرجع الناس إلى المسجد . وفي رواية : فخطب الناس يأمرهم ما شاء الله ، ثم قال : ((كنت أجاور هذه العشر الأواخر ، فمن كان اعتكف معى فليثبت في معتكفه ، فإنى أريت ليلة القدر ، وإنى أنسيتها ، وأنا في العشر الأواخر ، وابتغوها في كل وتر ، وإني رأيت كأني أسجد في طين وماء من ﷺ ، فنظر إلى النبي ﷺ ، ثم أجازًا - أسوعا - فرأيت النبي ﷺ يسجد في الماء والطين ، حتى رأيت أثر الطين والماء على جبهة رسول الله على وأرنبته - أو قال: فبصرت عيني نظرت إليه حين انصرف من الصبح ووجهه ممتلي طينــــا وماء لتصديق رؤياه على .

والله من وراء القصد .

تعتذر المجلة عن عدم نشر مقال الرئيس العام ((من أحكام البيع )) بمناسبة شهر رمضان ، وسوف تنشر الحلقة الأخيرة في عدد شوال القادم إن شاء الله

### صلاة التراويح .. بين السنة والبدعة

#### بقلم الشيخ / محمد عبد الحكيم القاضي

#### باحث إسلامي

الحمد لله الذي بنوره تزول الظلمات ، ويشرق وجه الكائنات ، وبنعمته تتم الصالحات ، وتختم الطيبات ، والصلاة والسلام على نبي الرحمة ، ورسول الهداية والرشاد ، محمد إمام المتقين ، وخاتم النبيين ، وعلى الله وصحابته ، وأولياته وقرابته ، ومن تبعهم بإحسان ، واجعل لنا في أثرهم متابعة ، وعلى طريقهم

مشايعة . وبعد :

فليس الكيّس من يكثر العمل، وإنما ذاك الذي يحسن العمل ويتقنه، ويتحرّى صوابه، ويتجافى عن خطئه، وما أعظم هذا الكتاب الذي سُطر فيه: ﴿ليبلوحم أيكم أحسن عملاً ﴾ [هود: ٧]، ولم يقل: أكثر عملاً، أو: أسرع عملاً؛ ذلك أن الإحسان هو مناط القبول، وميزان الأخذ والعطاء، ومن ثمة كانت همة الكيس العاقل منصرفة إلى معرفة شرائط الصحة في كل عبادة، واهتمامه متجهاً إلى تعلم العلم المؤدّي إلى اتقاء مداخل الخلل والبدعة، وهما من أسباب بطلان العمل، لقول النبي في الحديث المتفق عليه: ((من عمل عمل عمل ليس عليه أمرنا فهو ردّ)). يعني مردود على صاحبه.

قال الإمام النووي في شرحه لـ ((صحيح مسلم)): (هذا الحديث قاعدة عظيمة من قواعد الإسلام، وهو من جوامع كلمه على )، وهذا

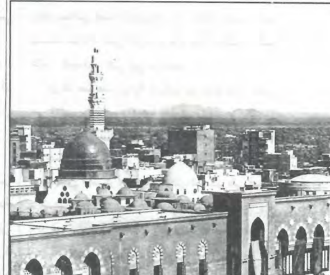
الحديث مما ينبغي حفظه ، واستعماله في إبطال المنكرات ، وإشاعة الاستدلال به .

#### أهمية الدعوة إلى السنن :

أقول: صدق - والله - أبو زكريا ؛ خصوصاً في زمان اختلطت فيه السنن بالبدع ، عند الخاصة ، بله العامة ، سواء كان ذلك في العبادات أو في العادات ، ومن ثمة كان من الخير للداعي إلى الله ، والذخر للآمر بالمعروف والناهي عن المنكر أن يتعقب مواطن السنن فيحييها ويدعو إليها ، ومواضع البدع فيمينها ويحدر منها .

وعبادة التراويح التي يقيمها المسلمون في بقاع الأرض في شهر رمضان المبارك، هي إحدى تلك القربات إلى الله تعالى، والوسائل إلى رضاه، وقبول دعوات الداعين فيها، وإجابة حاجات المتوسلين من خلالها، وهي أيضنًا من العبادات التي داخلتها البدع، وتسللت إليها التجاوزات، حتى

( ٢٢ ) التوهيد السنة السابعة والعشرون العدد التاسع



إننا لنراها في بعض المواضع غريبة عن الهدي الصحيح ، كأنها شريعة اشترعها القوم لأنفسهم ولم تُشرع نهم .

فلعله من الخير أن نتوقف بصورة عاجلة عند أهم السنن والمبتدعات المتعلقة بهذه الصلاة المباركة، والعبادة الفاضلة، عسى أن ينصلح بها القلب، ويسعد بها الحال، فلا شك أن الاتباع سبيل إلى كل خير، والابتداع ذريعة كل شر.

#### الجماعة في التراويج :

وأول ما يلفت النظر في هذه العبادة المباركة هو اجتماع الناس لها، وهي سنة من أحسن السُنَن، فقد فعلها نبي الله، صلوات الله عليه، كما ثبت من حديث عائشة المشهور في ((الصحيحين)) وغيرهما؛ أنه وهي المتع خلفه في صلاة الليل في رمضان ناس كثير، وحدث مثل ذلك في الليلة التالية، ثم اجتمعوا في الليلة الثالثة، فلم يخرج إليهم، فلما أصبح، قال: ((قد رأيت

صنيعكم ، فلم يمنعني من الخروج اليكم إلا أنبي خشيت أن تُفرض عليكم )) .

قال الشوكاتي في ((السيل الجرار)) (٣٢٩/١) :

(أما صلاة التراويح، فقد ثبت عن النبي الله على في ليال من رمضان، وانتم به جماعة من الصحابة، وعلم بهم، فترك ذلك مخافة أن تفرض عليهم، وهذا ثابت في أحاديث صحيحة في ((الصحيحين))، وغيرهما، بهذا يتقرر أن صلاة النوافل في ليالي رمضان جماعة سنة لا بدعة؛ لأن النبي لله لم يتركها إلا لذلك العذر).

ولعل هذا يقودنا إلى أن عمل أمير المؤمنين عمر بن الخطاب ، رضي الله عنه ، من جَمْعِ الناس على إمام واحد ما هو إلا رجوع للسننة الأولى بعد زوال المانع من ممارستها .

قال الإمام ابن عبد البر: (لم يسنَ عمر من ذلك إلا ما سنة رسول الله و ، ويجبه ، ويرضاه ، ولم يمنع - النبي و - من المواظبة إلا خشية أن تُفرض على أمته ، فلما علم عمر ذلك منه ، وعلم أن الفرائض لا يزاد فيها ولا ينقص منها بعد موته و ، أقامها للناس وأحياها ، وأمر بها ) . [ ((فتاوى السبكي )) : ((١٦٨/١) ] .

ولا شك أن هذا الصنيع قد أثلج صدور الصحابة ، ولعل أمير المؤمنين علياً ، رضي الله عنه ، قد عبر عن هذا البشر ، بقوله حين دخل المسجد فوجد القتاديل مضاءة ، والصلاة مقامة في التراويح ، قال : (نور الله لك يابن الخطاب في قبرك كما نورت مساجد الله بالقرآن ) .

ومن ثمة ذهب جماهير السلف والخلف إلى استحباب الجماعة فيها ، وأنها أفضل من

السنة السابعة والعشرون العدد التاسع الشوهيد (٢٢)

الانفراد - حتى إن علي بن موسى القمي ادعى فيه الإجماع - على ما نقلمه النووي في ( المجموع )) .

وقال أبو جعفر الطحاوي في اختلاف العلماء : ( كل من اختار التّفرُد ينبغي أن يكون ذلك على ألا يقطع معه القيام في المساجد ، فأمّا التفرد الذي يقطع معه القيام في المساجد فلا ) .

#### عددها المؤقت:

والذي ثبت وصح ، من فعل المعصوم والذي ثبت وصح ، من فعل المعصوم والذي ثبت وصح ، من فعل المعصوم ومنفردًا ، لم يزد فيه على إحدى عشرة ركعة ، فإن اعتبرنا ركعتي افتتاح القيام بلغ العدد ثلاث عشرة ركعة ، وهذا هو الذي يجمع بين الروايتين في هذه المسألة ؛ إلا أن النبي ، صلوات الله عليه ، كان يبلغ في إتقان هذه الركعات الإحدى عشرة ، ويبالغ في خسن أداتهن ، لما هو كاتن من شدة قربه من الله تعالى ، وعميق تودده له في هذه الأيام المباركة ، كان يصنع ذلك حتى قالت عائشة : كان رسول الله وقد صرح العيني في (رشرحه للبخاري )) رسول الله وتنهاد النبي في (رشرحه للبخاري )) على التطويل دون الزيادة في العدد ) . [ نقلاً عن التطويل دون الزيادة في العدد ) . [ نقلاً عن (رتحفة الأحوذي )) : (٣٠٤٥) ] .

وهذا هو الذي عمل به عمر بن الخطاب يقينا ؛ فليس هناك شك في أن الصحابة حتى عهد عمر كاتوا يتبعون سنة النبي ، صلوات الله عليه ، في القيام ، بل كاتوا يتنافسون على حسن اتباعها لعلمهم ما في ذلك من الخير ، وأن عمر ، رضي الله عنه ، لم يصنع شيئا في عدد الركعات ، وإنما الذي صنعه هو جمع الناس على قارئ واحد ، وهذا هو الثابت في الروايات ، كما روى مالك في

((الموطاً))، والبخاري في ((الصحيح))، وغيرهما في قصة التراويح: (.. فقال عمر: لو جمعت هؤلاء على قارئ واحد لكان أمثل ، شم عزم، فجمعهم على أبي بن كعب).

بل قد صرّحت رواية السائب بن يزيد بأن عمر أمر ( أبي بن كعب وتميمًا الداري أن يقوما بالناس بإحدى عشرة ركعة .. ) ، وهذا حديث صحيح ، أخرجه مالك في (( الموطأ )) ، والبيهقي في (( السنن الكبرى )) ، وقال السيوطي في (( المصابيح )) : ( سَنَدُه في غاية الصّحَة ) . [ (( المصابيح في صلاة التراويح )) للسيوطي ، بتحقيقنا (ص ١١) ] .

فُلْتُ : وهذا هو اختيار مالك بن أنس ، الذي خالفه أصحاب مذهبه من بعد ، فقد صح عن مالك من رواية الجوزي عنه أنه قال : ( الذي جمع عليه الناسَ عمرُ بن الخَطَّابِ أَحَبُ إلي ؛ وهو إحدى عشرة ركعة ، وهي صلاة النبي في ) . قال : ( ولا أدري من أين أُخدِث هذا الركوع الكثير ) .

ومن هذا ينبغي أن ينظر بعين الحذر إلى ما جزم به ابن الهمام بقوله: (ثبت العشرون في زمن عمر). فهذا فيه نظر ومقال كثير؛ فليس مالك فقط هو الذي روى رواية الإحدى عشرة ركعة في زمان عمر، وإنما تابعه جماعة من المحدّثين؛ كعبد العزيز بن محمد في ((سنن)) سعيد بن منصور، ويحيى بن سعيد القطّان في ((مصنف)) ابن أبي شيبة، وإسماعيل بن جعفر المدني عند ابن خزيمة - وكل هؤلاء مدنيون من العارفين بعمل صحابة النبي في المدينة المنورة - إلى جانب متابعة جماعة من رواة الأمصار، فدل على ذلك أن هذه الرواية هي الصواب، وأن الحمل ذلك أن هذه الرواية هي الصواب، وأن الحمل

و ٢٤ ) التوهيد السنة السابعة والعشرون العدد التاسع

عليها ، وعلى خطأ من خطأ مالكا فيه - وقد كان أبو الوليد الباجي - وهو فقيه مالكي - من أوفى رضى الله عنه ، امتثل في ذلك صلاة النبي ﷺ على ما روته عائشة ، رضى الله عنها ، أنه كان يصلى من الليل إحدى عشرة ركعة ) .

قُلْتُ : هذا أَتْبِت ما رُوى في هذا الأمر ، وقد روى حديث العشرين عن عُمر ؛ يعنى أنها صليت في عهده عشرين ، وضعفه جماعة من العلماء المتقدمين ؛ منهم الإمام أبو بكر بن العربي في (( عارضة الأحوذي )) ، والمباركفوري في (( التحقة )) ، والشيخ ناصر الدين الألباني في كتابه عن صلاة التراويح ، وقد قواه بعضهم واستنهَضَهُ ، فلم يأت بشيء .

ولعل أقوم ما يقال في حديث العشرين أنه لمًا عارض حديث الإحدى عشرة ، وجب الترجيح بأصول أخرى ، منها أن اختيار مالك - فيما صحّ عنه ، وروايته أيضًا هي على أنها إحدى عشرة ، ولا شك أن الرواية التي تعاضدها الفتوى خير من الرواية التي تخالفها الفتوى - إذا تساويتا في الصحة ، فكيف ورواية الإحدى عشرة أسنند - على الأقل .

وكذلك وجب حين الاختلاف على عمر ، رضى اللُّه عنه ، في اتباعه السنة الشريفة أو زيادته عليها ، وجب هنا أن يُردُّ هذا الاختلاف إلى سنة النبي الله نفسها ، وبيان أن الأولى بعمر ، والظن به ، أن يكون قد اتبعها ولم يزد عليها ، وهذه السنة - بإجماع الرواة - هي عدم الزيادة على الاحدى عشرة.

وقد تتبع الإمام المباركفوري في ((تحفة الأحوذي )) هذه الروايات ، وحلها من حيث السند المالكية للسُّنَّة ؛ إذ قال في شرحه ((الموطأ)): والمتن ، ثم قال: (فالحاصل أن لفظ: إحدى ( فصل : وقوله إحدى عشرة ركعة ؛ أي قول مالك | عشرة - في أثر عمر بن الخطاب المذكور -في حديث السائب بن يزيد . قال : لعل عمر ، صحيح ثابت محفوظ ، ولفظ : إحدى عشرون في هذا الأثر غير محفوظ ، والأغلب أنه وَهُم . والله تعالى أعلم).

قُلْتُ : وهذا هو الذي يتجه عند الناقد ، وهو الذي لا نختار غيره ، ومن ثمة كانت صلاة العثرين والثلاثين وفوق ذلك - مهما كانت التأولات التي دعت إليها - داخلةً في عداد المحدثات في العبادة ، والبدع الغريبة على طريقة النبي صلوات الله وسلامه عليه .

#### والتخفيف بدعة :

ومن المبتدعات التي لحقت هذه الصلاة المياركة فأفسدت المقصود منها هو تخفيف الصلاة ؛ قراءة ، وركوعنا ، وسجودًا ؛ فالمعروف أن المقصود من صلاة الليل - خصوصاً في رمضان - هو الشعور بلذَّة المناجاة لله تعالى، والتذلُّل للجبار سبحانه ، وهذا لا يعين عليه إلا طول قيام وطول ركوع وسجود، ومن ثمة كانت صلاة رسول الله على بالليل ، ها هي أم المؤمنين عائشة ، رضى الله عنها ، تروى أنه كان يصلى أربع ركعات ، فلا تسأل عن حسنهن وطولهن ، ثم يصلي أربعًا فلا تسأل عن حسنهن وطولهن .

وعلى هذا كانت صلاة السلف في رمضان ، وعلى هذه الهيئة من الحسن والطول جمع عمر بن الخطاب الناس ، فقى حديث الساتب بن يزيد المشهور في صلاة التراويح: ( .. قال: وكان القارئ يقرأ بالمنين ، حتى كنا نعتمد على العصى من طول القيام ، وما كنا ننصرف إلا في فروع

الفجر)، وفروع الفجر: بزوغه، وأول ما يبدو منه.

وكان أبو رجاء العطاردي - بعد عهد الراشدين - يقرأ بالمصلين في التراويح الثلاثين أو الأربعين آية في الركعة ، وقد كان يومنذ قد بلغ الثلاثين وماتة من عمره . وقال أبو الأشهب : (كان أبو رجاء العطاردي يختم بنا في قيام رمضان لكل عشرة أيام) .

ولما بدأ الناس يتخففون في قيام رمضان ، لم يرخّص لهم فيما هو أقل من عشر آيات في الركعة من سورة ((البقرة)) ، أو ما يساويهن من غير ((البقرة)) ، وقد ختم إسحاق بن راهويه إجابته على رجل يسأله في ذلك بقوله: (.. لا تؤمنهم إذا لم يرضوا بعشر آيات من سورة ((البقرة)) ، ثم إذا صرت إلى الآيات الخفاف فبقدر عشر آيات من ((البقرة)) ، في كل ركعة) .

قال المروزي: وكره مالك أن يقرأ دون عشرة يات.

#### الذكر والتعليل بين التراويح:

ويشيع في بعض المساجد عادة لا يُدرَى من أين جاءت ، وهي رفع صوت المصلين بأذكار وأدعية معينة ، غالبا ما تكون مسجوعة غير واردة أصلا ، يصنعون ذلك بين التسليمات ، وكل ذلك بدعة مذمومة ، مخالفة لهدي النبي الكريم على ، ومعارضة لمقاصد هذه الشعيرة الطيبة ؛ إذ تتحول الصلاة إلى ( مولد ) تكثر فيه الأصوات بهذه الأسجاع الغريبة ، وغالبا ما يصاحب ذلك خفة في الصلاة ، فتجتمع البدع .

قال ابن الحاج في (( المدخل )) (۲۹۳/۲): ( وينبغي له أن يجتنب ما أحدثوه من الذكر بعد كل تسليمتين من صلاة التراويح ، ومن رفع

أصواتهم بذلك ، والمشي على صوت واحد ، فإن ذلك كله من البدع ) .

وقال السيوطي : ( ومن البدع قراءة سورة ( الأنعام )) في ركعة ضلاة التراويح ، ويروون في ذلك حديثًا لا أصل له عن ابن عباس .. ) .

قُلْتُ : وكذلك تخصيص أي سورة من سور القرآن في ركعة معينة أو صلاة معينة فذلك من البدع ، إلا ما صح من كثرة فعله ، صلوات الله عليه ، من قراءة بعض السور في صلوات بعينها ؛ كسورتي (( الأعلى )) و(( الغاشية )) ، أو (( الجمعة )) و(( المنافقون )) في الجمعة ، وهذا أيضًا لا يداوم عليه .

#### وأخيسرًا:

أخيرًا ؛ أقول لنفسي : ما رأيت مثلك من خامل يحمل راية الإنكار على الجادين السالكين ، ومن بطًال يتعرض للعمال يقتضيهم صواب الصنعة .

إلا أنّه لو كانت البطالة والخمول يشفعان لمثلي في ترك التوجيه إلى خير علمه أو النكير على شرّ ظهر له لكان الصمت أولى بي وأخزى لنفسي، لكنا وجدنا السلف لا يجيزون لمثلي ترك الأمر والنهي، مع ملازمة الأمل في إصلاح النفس والإزراء عليها، وعموماً فمهما كان الخمول والبطالة شراً، فهما خير من الابتداع؛ لقول ابن مسعود، رضي فهما خير من الابتداع؛ نقول ابن مسعود، رضي بدعة).

والله ربنا المستعان.

وكتبه / محمد عبد الحكيم القاضي

( ٣٦ ) **التوهيد** السنة السابعة والعشرون العدد التاسع

# الأحاديث

#### دس عليها:

الشيخ / أبو إسحاق الحويني

- • يسأل القارئ: منصور حمد عبد الله بولاق أبو العلا القاهرة عن درجة هذه الأحاديث: 1 - (( اللهم بارك لنا في رجب وشعبان ، ويلقنا رمضان ))؟
  - ٢- (ررب قائم حقَّه من قيامه السهر ، وربُّ صائم حقَّه من صيامه العطش ١٠٠
    - ٣- ((رمضان أوله رحمة ، وأوسطه مغفرة ، وأخره عثق من النار )) ؟
  - ٤- ((إذا بلغ بنو العاص ثلاثين رجلاً ، اتخذوا دين الله دغلاً ، وماله دولاً ، وعباده خولاً ))؟

#### • والجواب بحول الملك الوهاب:

• أما الحديث الأول: (( اللهم بارك لنا .. )) فهو حديث منكر .

أخرجه عبد الله بن أحمد (٢٣٤٦ شاكر)، والبزار (٩٦١ - كشف الأستار)، وابن أبى الدنيا في ((فضائل رمضان)) (ق ۱/۲) ، وابن السنى فى ((اليوم واللياة)) (١٥٩)، والطيراني في ((الأوسط)) (۳۹۳۹) ، وأبو نعيم في (( الحلية )) (٦/٩/٦) ، والبيهقي في ((فضائل الأوقات)) (١٤) من طرق عن زائدة بن أبى الرقاد ، نا زياد النميري ، عن أنس قال :

كان رسول الله ﷺ إذا دخل رجب قال .. فذكره .

وزاد عبد الله بن أحمد وابن السنى والبيهقى: وكان يقول: ((ليلة الجمعة غراء ، ويومها أزهر )) .

قال الطبراني: ( لا يروى هذا الحديث عن رسول الله على إلا بهذا الإسناد ، تقرد به زائدة بن أبى الرقاد).

وقال البيهقى: (تفرّد به زائدة بن أبى الرقاد ، عن زياد النميري).

• قُلْتُ : وزائدة منكر فاتم ... )) . الحديث ، كما قال البخاري

(يحدث عن زياد النميري عن أنس أحاديث مرفوعة منكرة ، ولا ندري منه أو من زياد).

وقال أبو داود: ( لا أعرف خبره). وزياد بن عبد الله النميري ضعفه ابن معين وأبو داود ، وقال ابن حبان : (منكر الحديث يروي عن أنس أشياء لا تشبه حديث الثقات ، لا يجوز الاحتجاج به).

وقال أبو حاتم: (يكتب حديثه ولا يحتج به).

• أمَّا الحديث الثاني: ((رب

أخرجه أحمد (٢٥٨٨)، والنسائي، وقال أبو حاتم: | وابنُ خزيمة (٢٤٢/٣)، وأبو

يعلى (ج١١/رقسم ١٥٥١)، والحاكم (١/١) ، والقضاعي في ((مسند الشهاب )) (٢٢١)، والبغويِّ في ((شرح السنة)) (١/٣/٦)، والشجري في ((الأمالي)) (۱۱۲،۱۰۳/۲) من طريق إسماعيل بن جعفر ، والدارمي في ((سننه)) (٢١١/٢) ، وابن أبي الدنيا في ((فضائل رمضان )) (۳۸) من طريق عبد الرحمن بن أبي الزناد ، وابن خبان (۸۱ ۳۴) ، والبيهقي في ((السنن الكبير)) (٤/٠/٤) ، وفي ((فضائل الأوقات )) (٥٩) من طريق عبد العزيز بن محمد الدراوردي. والبيهقى أيضاً في ((الشعب)) (ج٧/ رقم ٣٣٦٩) من طريق يعقوب بن عبد الرحمن الإسكندراني : أربعتهم عن عمرو بن أبى عمرو ، عن سعيد بن أبى سعيد المقبري ، عن أبى هريرة مرفوعا، فذكره، وهو عند بعضهم بلفظ: ((كم من صائم .. )) . وهذا سند جيد . وعمرو بن أبى عمرو صدوق متماسك ، وتابعه أسامة بن زيد الليثي ، فرواه عن سعيد المقبري عن أبي هريرة

أخرجه ابن ماجه (۱۲۹۰)، وأحمد (۹۲۸۰)، والنساتي وأحمد (۲۲۹/۲)، وأبو بكر الكلاباذي في ((معاتي الأخبار)) (ق ۲/۲۰)، وأبو نعيم في ((أخبار أصبهان)) (۲/۲۰)، وأبو نعيم في كلهم من طريق ابن المبارك، وهذا في ((مسنده)) (۷۰) عن أسامة، وتابعه زيد بن شعيب عن أسامة به . أخرجه القضاعي في ((مسند الشهاب)) (۲۲۶۱)، في ((مسند الشهاب)) (۲۲۶۱)، وأيضًا (۲۲۹۲) من طريق ابن المبارك بسنده سواء، لكنه أوقفه على أبي هريرة .

وأخرجه النسائي أيضاً من طريق ابن المبارك، عن سعيد المقبري عن أبيه، عن أبي هريسرة مرفوعا، فزاد في الإسناد (والد سعيد المقبري)، وهذا الاضطراب من أسامة بن زيد لسوء حفظه، لكن يترجح الأول المرفوع لمتابعة أعلم. وله شاهد من حديث ابن عمر مرفوعا: ((رب صائم حظه من صيامه الجوع والعطش، من صيامه الجوع والعطش، ورب قائم حظه من صيامه الجوع والعطش،

أخرجه الطبراني في (الكبير) (ج١٢/ رقيم الكبير) ، وابن عدي في (الكبير) ، وابن عدي في (الكبير) ، وابن عدي في (الكبير) ، وابن عدي في (المسند الشهاب) والقضاعي في ((مسند الشهاب) الوليد ، عن معاوية بن يحيى الأطرابلسي ، عن موسى بن عقبة ، عن نافع ، عن ابن عمر . وقال المنذري في ((الترغيب)) قال المنذري في ((الترغيب)) في ((المجمع)) ، وقال الهيثمي في ((المجمع)) ، وقال الهيثمي في موثقون) .

• قُلْتُ : كذا قال ! والحديث منكر ، كما قال أبو حاتم الرازي في (( علل ولده )) (۲۹۲) ، لكن ابنه ساله: من معاوية بن يحيى ؟ فقال: ( لا يدرى ) ! كذا قال أبو حاتم ، و هو الأطرابلسي ، وقد أورد ابن عدى هذا الحديث في ترجمته من ((الكامل)) . وختم ترجمته قائلا: (ومعاوية الأطرابلسي هذا له غير ما ذكرت من الحديث ، وفي بعض روايات ا ما لا يتابع عليه ) . اهـ . ومنها هذا الحديث ، فقد قال ابن عدى عقبه: (وهـذا الحديث يرويه معاوية بن يحيني ) . ومقصوده أنه تفرد به ، ثم علة أخرى وهي

مرفوعا مثله.

عنعنة بقية بن الوليد ، وكان يدلس تدليس التسوية ، فنحتاج أن يصرح بالتحديث في كا طبقات السند . والله أعلم .

• أمّا الحديث الثّالث: ((رمضان أوله رحمة ...)) فحديث باطلٌ .

أخرجه ابن أبي الدنيا في ((فضائل رمضان) (ق ١/١)، وابن عدي في ((الكامل)) (الكامل)) (الضعفائي في والضعفائي في ((الضعفاء)) ((الضعفاء)) ((١٦٢/٢)، والشجري في ((الأماني)) ((١٢٤٢)) من طرق عن هشام بن عمار، ثنا سلام بن سوار، ثنا مسلمة بن الصلت، عن الزهري، عن أبي سلمة، عن أبي سلمة، فذكره.

قال ابن عدي: (وهذا أيضاً يرويه سلاًم بن سوار ، عن مسلمة بن الصلت ، ومسلمة ليس بالمعروف).

وقال العقيلي: (لا أصل له -يعني: الحديث - من حديث الزهري).

• قُلْتُ : وسلاَّم هو ابن سليمان بن سواً ر ، ابن أخي شبابة بن سوار ، منكرُ الحديث ،

ضعفه غير واحد من النقاد ، وقد رواه مرة أخرى فجطه عن سعيد بن المسيب ، عن أبي هريرة . أخرجه الخطيب في الموضح )) ، وقال بعد أن ضعفه : (ومن ضعفه اختلاف رواية هذا الحديث ) . ومسلمة بن الصلت قال ابن عدي : (ليس بالمعروف) . ووافقه الذهبي في (الميزان)) (۱۷۹/۲) .

 أمًا الحديث الرابع: ((إذا بلغ بنو العاص .. )) فباطلٌ .

وقد ورد من حديث أبي هريرة ومعاوية بن أبي سفيان ، وابن عباس وأبي ذر وأبي سعيد الخدري ، رضي الله عنهم ، وهاك تخريج أحاديثهم باختصار :

وهاك تحريج احديثهم بالمتعار .

الله عنه ؛ فأخرجه البيهةي في الله عنه ؛ فأخرجه البيهةي في الدلائل النبوة )) (٢/١،٥) من طريق أبي بكر بن أبي أويس ، قال : حدثني سليمان بن بلال ، عن البيه ، عن أبي هريرة مرفوعاً ، وقد خولف سليمان بن بلال في وقد خولف سليمان بن بلال في جعفر ، قال : أخبرني العلاء بن عبد الرحمن ، عن أبيه ، عن أبي عبد أبيه ، عن أبي عبد أبيه ، عن أبي هريرة ، فذكره موقوفاً .

أخرجه أبو يعلى في (را المسند) (ج ۱۱/ رقصم ١٥٠٣) ، قال : حدثنا يحيى بن أيوب ، وأخرجه الخطابي في (غريب الحديث )) (۲۲۲۲) من طريق على بن خفر قالا : ثنا إسماعيل به .

وهذه الرواية أصح ، ورفع هذا الحديث عندي منكر ، وأبو بكر بن أبي أويس اسمه عبد الحميد بن عبد الله ، وهو ثقة ، ولكن قال فيه النسائي: (ضعيف) ، فلعل هذا منه ، وربما كان ذلك من العلاء ، والله أعلم .

أما حديث معاوية وابن عباس ، رضي الله عنهم : فأخرجه نعيم بن حماد في ((الفتن)) (٣١٦) ، قال : حدثنا رشدين . وأخرجه البيهقي في ((الدلائل)) (٢/٧٠٥، ٨٠٥) من طريق كامل بن طلحة كلاهما عن ابن لهيعة ، عن أبي قبيل ، عن ابن مؤهب أن معاوية بينما هو ابن مؤهب أن معاوية بينما هو حابس وعنده ابن عباس ، إذ دخل عليهم مروان بن الحكم في حاجة ، فلما أدبر قال معاوية لابن عباس : أما تعلم أن رسول الله على قال : ((إذا بلغ بنو الحكم ثلاثين رجلاً ، اتخذوا مال الله

تعالى بينهم دولاً، وعباده خولاً، وكتابه دغلاً)). قال ابن عباس: اللهم نعم! شم إن مروان ردً عبد الملك إلى معاوية في حاجته، فلما أدبر عبد الملك قال معاوية: أنشدك بالله يابن عباس! أما تعلم أن رسول الله فدكر هذا فقال: ((أبو الجبابرة الأربعة))! قال ابن عباس: اللهم نعم.

● قُلُتُ : وهذا منكرٌ جدًا ، كأنه موضوع ، فلعلَ أحدًا كذبه وأدخله على ابن لهيعة ، وليس بغريب أن يحدث مثله لابن لهيعة مع شدة غفلته في آخر عمره ، رحمه الله .

وقد ذكر الحافظ ابن كثير هذه الرواية في (( البداية والنهاية )) ( ٢٤٢/٦) ، شم قال : ( وفيه غرابة ونكارة شديدة ) .

أمًّا حديث أبي ذر ، رضي اللَّه عنه ؛ فأخرجه نعيم بن حماد في (( الفتن )) ( ٣١٤) ، والحاكم في (( المستدرك )) ( ٤/٩/٤، همن طريقين واهيين عن أبي ذر .

قال الذهبي في ((تلخيص المستدرك )) عن أحدهما : (على ضعف رواته منقطعٌ).

وقال ابن كثير في ( البداي ق ) (٢٤٢/٦) : ( منقطع بين راشد بن سعد وأبي ذر ) .

أمًا حديث أبي سعيد الخدري، رضي الله عنه ؛ فأخرجه أبو يعلى في (( المسند )) فأخرجه أبو يعلى في (( المسند )) ابن عساكر في (( تاريخ دمشق )) (ج٦١ أق ٤٥٠)، وأخرجه الطبراني في (( الأوسط )) في النازكريا بن يحيى بن المعروف ثنا زكريا بن يحيى بن المعروف به ( زحمويه )، قال : ثنا صالح بن عمر ، عن مطرف بن طريف ، عن عطية العوفي ، عن أبي سعيد الخدري مرفوعا، فذكر مثله .

وأخرجه أحمد (٣/٠٨)، وإسحاق بن راهويه في وإسحاق بن راهويه في (( البداية )) (مسنده ))، كما في (( البداية )) لابن كثير، والبزار ( ١٦٢٠)، والبيهة في في (( الدلائل )) (٢٠٧/١) من طريق جرير بن عبد الحميد، عن الأعمش، عن عطية العوفي، عن أبي سعيد مرفوعًا مثله.

قال البزار : ( لا نعلم رواه إلاَّ أبو سعيد ، ولا عنه إلاَّ عطية ) .

وقال الطبراني: (لم يرو هذا الحديث عن مطرف، إلاً صالح بن عمر، تفرد به: زحمويه).

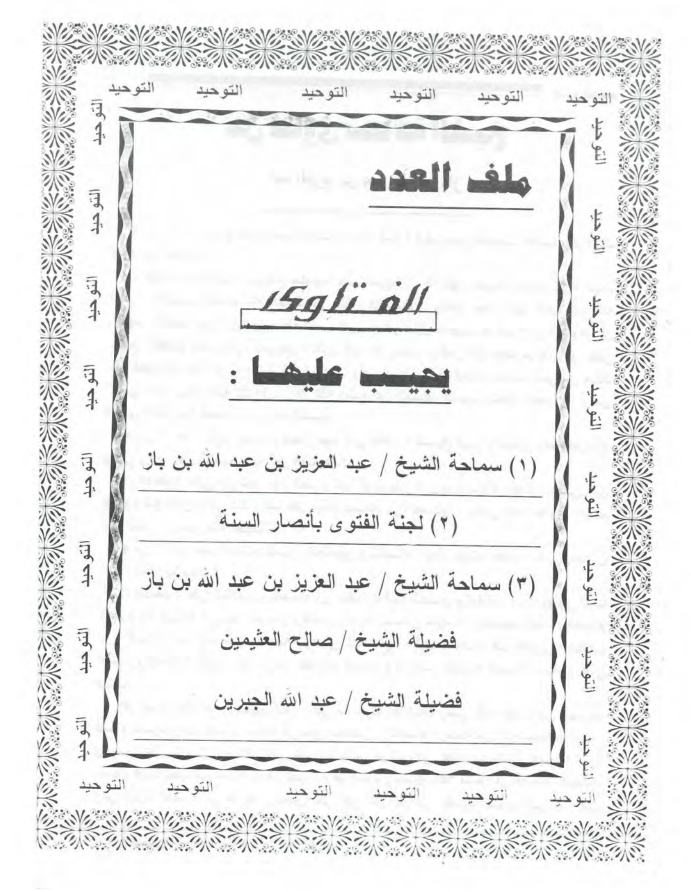
فَنْتُ: أما قول البزار فمتعقبٌ بما ذكرتُ فبل ذلك من أحاديث الصحابة الكرام ، وأما قول الطبراني فمتعقبٌ بأن زحمويه لم يتفرد به ، فتابعه سعدويه ، واسمه سعيد بن سليمان الواسطي قال : تنا صالح بن عمر بسنده سواء .

أخرجه البزار في ((مسنده )) (١٦٢١ - كشف الأستار )، قال : حدثنا محمد بن عبد الرحيم ، ثنا سعيد بن سليمان بسنده سواء .

وسند هذا الحديث ضعيف على أي حال ، وعطية العوفي ضعفه يحيى القطان وأحمد بن حنبل والنسائي وأبو حاتم والدارقطني ، ولينه أبو زرعة ، ومشاه آخرون .

والحديث باطلٌ على كل حال . والله أعلم .

والحمد لله رب العالمين .



Upload by: altawhedmag.com

#### من فتاوى سماحة الشيخ

#### عبد العزيز بن عبد الله بن باز

• س ١ : هل يباح الفطر للمرأة الحامل والمرضع ؟ وهل يجب عليهما القضاء أم هناك كفارة عن فطرهما ؟

O الجواب: الحامل والمرضع حكمهما حكم المريض ، إذا شق عليهما الصوم شرع لهما الفظر ، وعليهما القضاء عند القدرة على ذلك ؛ كالمريض ، وذهب بعض أهل العلم إلى أنه يكفيهما الإطعام عن كل يوم ؛ إطعام مسكين ، وهو قول ضعيف مرجوح ، والصواب أن عليهم القضاء كالمسافر والمريض ؛ لقول الله عز وجل : ﴿ فَمَن كَانَ مَنكُم مريضاً أو على سفر فعدة من أيام أخر ﴾ [البقرة: ١٨٤] ، وقد دل على ذلك أيضاً حديث أنس بن مالك الكعبي ؛ أن رسول الله شقال : ((إن الله وضع عن المسافر الصوم وشطر الصلاة ، وعن الحبلي والمرضع الصوم)) . رواه الخمسة .

• س ٢ : ما رأيكم فيمن يرخص لهم في الفطر ؛ كشيخ كبير وعجوز ومريض ، لا يرجى برؤه ، هل يلزمهم فدية عن إفطارهم ؟

الجواب: على من عجز عن الصوم لكبر أو مرض لا يرجى برؤه إطعام مسكين عن
 كل يوم مع القدرة على ذلك ؟ كما أفتى بذلك جماعة من الصحابة ، رضي الله عنهم ، منهم
 ابن عباس ، رضي الله عنهما .

• س ٣: ما حكم الصيام للمرأة الحائض والنفساء، وإذا أخرتا القضاء إلى رمضان آخر، فماذا يلزمهما؟

O الجواب: على الحائض والنفساء أن تقطرا وقت الحيض والنفاس، ولا يجوز لهما الصوم ولا الصلاة في حال الحيض والنفاس، ولا يصحان منهما، وعليهما قضاء الصوم دون الصلاة، لما تُبت عن عائشة، رضي الله عنها، أنها سُئلت: هل تقضي الحائض الصوم والصلاة ؟ فقالت: كنا نؤمر بقضاء الصوم ولا نؤمر بقضاء الصلاة. متفق على صحته.

وقد أجمع العلماء - رحمهم الله - على ما ذكرته عائشة ، رضي الله عنها ، من وجوب قضاء الصوم وعدم قضاء الصلاة في حق الحائض والنفساء ، رحمة من الله سبحاته نهما ، وتيسيرا عليهما ؛ لأن الصلاة تتكرر كل يوم خمس مرات وفي قضائها مشقة عليهما ، أما الصوم فإتما يجب في السنة مرة واحدة ، وهو صوم رمضان ، فلا مشقة في قضائه عليهما ، ومن أخرت القضاء إلى ما بعد رمضان آخر لغير عذر شرعي ، فعليها التوبة إلى ما بعد رمضان آخر لغير عذر شرعي ، فعليها التوبة إلى الله من

ذلك مع القضاء وإطعام مسكين عن كل يوم، وهكذا المريض والمسافر إذا أخرا القضاء إلى ما بعد رمضان آخر من غير عذر شرعي، فإن عليهما القضاء والتوبة وإطعام مسكين عن كل يوم، أما إن استمر المرض أو السفر إلى رمضان آخر فعليهما القضاء فقط دون الإطعام بعد البرء من المرض والقدوم من السفر.

• س ؛ : ما حكم من كان مريضًا ودخل عليه رمضان ولم يصم ثم مات بعد رمضان ، فهل يقضى عنه أم يطعم عنه ؟

O الجواب: إذا مات المسلم في مرضه بعد رمضان فلا قضاء عليه ولا إطعام ؛ لأنه معذور شرعا، وهكذا المسافر إذا مات في السفر أو بعد القدوم مباشرة ، فلا يجب القضاء عنه ولا الإطعام ؛ لأنه معذور شرعاً . أما من شفي من المرض وتساهل في القضاء حتى مات أو قدم من السفر وتساهل في القضاء حتى مات ، فإنه يشرع لأوليائهما وهم الأقرباء القضاء عنهما ؛ لقول النبي على : ((من مات وعليه صيام صام عنه وليه)) . متفق على صحته .

فإز لم يتيسر من يصوم عنهما أطعم عنهما من تركتهما عن كل يوم مسكين نصف صاع ، ومقداره كيلو ونصف على سبيل التقدير ؛ كالشيخ الكبير العاجز عن الصوم ، والمريض الذي لا يرجى برؤه ، كما تقدم في جواب السؤال الثاني ، وهكذا الحائض والنفساء إذا تساهلتا في القضاء حتى ماتتا ، فإنه يطعم عنهما عن كل يوم مسكين إذا لم يتيسر من يصوم عنهما ، ومن لم يكن له تركة يمكن الإطعام منها فلا شيء عليه ، لقول الله عز وجل : ﴿لا يكلف الله نفسا إلا وسعها ﴾ [البقرة : ٢٨٦] ، وقوله سبحانه : ﴿فَاتَقُوا الله ما استطعتم ﴾ [التغابن : ١٦] ، والله ولى التوفيق .

• س ٥ : ما حكم استعمال الإبر التي في الوريد والإبر التي في العضل ، وما الفرق بينهما وذلك للصائم؟

O الجواب: الصحيح أنهما لا تفطران ، وإنما التي تفطر هي إبر التغذية خاصة ، وهكذا أخذ الدم للتحليل لا يقطر به الصائم ؛ لأنه ليس مثل الحجامة ، أما الحجامة فيفطر بها الحاجم والمحجوم في أصح أقوال العلماء لقول النبي على: ((أفطر الحاجم والمحجوم)) .

• س ٦ : ما حكم استعمال معجون الأسنان ، وقطرة الأذن ، وقطرة الأنف ، وقطرة العين اللصائم ، وإذا وجد الصائم طعمهما في حلقه ، فماذا يصنع ؟

O الجواب: تنظيف الأسنان بالمعجون لا يفطر به الصائم كالسواك، وعليه التحرز من ذهاب شيء منه إلى جوفه، فإن غلبه شيء من ذلك بدون قصد، فلا قضاء عليه. وهكذا قطرة العين والأذن لا يفطر بهما الصائم في أصح قولي العلماء. فإن وجد طعم القطرة في حلقه، فالقضاء أحوط ولا يجب؛ لأنهما ليسا منفذين للطعام والشراب، أما القطرة في الأنف فلا تجوز؛ لأن الأنف منفذ، ولهذا قال النبي على ((وبالغ في الاستنشاق إلا أن تكون

صائمًا )) . وعلى من فعل ذلك القضاء لهذا الحديث ، وما جاء في معناه إن وجد طعمها في حلقه ، والله ولى التوفيق .

- س ٧: إذا حصل للإبسان ألم في أسناته ، وذهب إلى الطبيب ، وعمل له تنظيفًا أو حشوا أو خلع أحد أسنانه ، فهل يؤثر ذلك على صيامه ؟ ولو أن الطبيب أعطأه إبرة لتخدير سنه ، فهل لذلك أثر على الصيام ؟
- الجواب: ليس لما ذكر في السؤال أثر في صحة الصيام، بل ذلك معفو عنه، وعليه أن يتحفظ من ابتلاع شيء من الدواء أو الدم، وهكذا الإبرة المذكورة لا أثر لها في صحة الصوم لكونها ليست في معنى الأكل والشرب، والأصل صحة الصوم وسلامته.
  - \* س ٨ : ما حكم من أكل أو شرب في نهار الصيام ناسياً ؟
- O الجواب: ليس عليه بأس، وصومه صحيح؛ لقول الله سبحانه في آخر سورة (البقرة): ﴿ رَبْنَا لَا تَوْاخَذْنَا إِنْ نَسَيْنًا أَوْ أَخْطَأْنًا ﴾ [البقرة: ٢٨٦]، وصبح عن رسول الله عنه أن الله سبحانه قال: ((قد فعلت)). ولما ثبت عن أبي هريرة، رضي الله عنه، عن النبي عن أنه قال: ((من نسي وهو صائم فأكل أو شرب فليتم صومه، فإنما أطعمه الله وسقاه)). متفق على صحته.

وهكذا لو جامع ناسيًا فصومه صحيح في أصح قولي العلماء للآية الكريمة ، ولهذا الحديث الشريف ، ولقوله رمن أفطر في رمضان ناسيًا فلا قضاء عليه ، ولا كفارة )) . أخرجه الحاكم وصححه ، وهذا اللفظ يعم الجماع وغيره من المفطرات إذا فعلها الصائم ناسيًا ، وهذا من رحمة الله وفضله وإحسائه ، فله الحمد والشكر على ذلك .

- س ٩ : ما الحكم إذا طهرت الحائض في أثناء نهار رمضان؟
- الجواب: عليها الإمساك في أصح قولي العلماء؛ لزوال العذر الشرعي، وعليها قضاء ذلك اليوم كما لو ثبتت رؤية رمضان نهارًا، فإن المسلمين يمسكون بقية اليوم، ويقضون ذلك اليوم عند جمهور أهل العلم، ومثلها المسافر إذا قدم في أثناء النهار في رمضان إلى بلده فإن عليه الإمساك في أصح قولي العلماء لزوال حكم السفر مع قضاء ذلك اليوم، والله ولى التوفيق.
- س ١٠: ما الحكم إذا خرج من الصائم دم كالرعاف ونحوه، وهل يجوز للصائم التبرع بدمه أو سحب شيء منه للتحليل؟
- الجواب: خروج الدم من الصائم كالرعاف والاستحاضة ونحوهما لا يفسد الصوم،
   وإنما يفسد الصوم الحيض والنفاس والحجامة.
- ولا حرج على الصائم في تحليل الدم عند الحاجة إلى ذلك ، ولا يفسد الصوم بذلك ، أما التبرع بالدم فالأحوط تأجيله إلى ما بعد الإفطار ؛ لأنه في الغالب يكون كثيرًا ، فيشبه الحجامة ، والله ولى التوفيق .

• س ١١: ما الحكم إذا أكل الصائم أو شرب أو جامع ، ظائلًا غروب الشمس أو عدم طلوع الفجر ؟

O الجواب: الصواب أن عليه القضاء، وكفارة الظهار عن الجماع عند جمهور أهل العلم، سدًّا لذريعة التساهل، واحتياطًا للصوم.

• س ١٢: ما حكم أخذ الحقتة الشرجية أثناء الصيام للحاجة؟

O الجواب: حكمها عدم الحرج في ذلك إذا احتاج إليها المريض في أصح قولي العلماء، وهو اختيار شيخ الإسلام ابن تيمية، رحمه الله، وجمع كثير من أهل العلم لعدم مشابهتها للأكل والشرب.

• س ١٣: ما حكم من ذرعه القيء وهو صائم، هل يقضي ذلك اليوم أم لا؟

الجواب: حكمه أنه لا قضاء عليه، أما إن استدعى القيء فعليه القضاء، لقول النبي
 ( من ذرعه القيء فلا قضاء عليه، ومن استقاء فعليه القضاء )). أخرجه الإمام أحمد وأهل السنن الأربع، بإسناد صحيح من حديث أبي هريرة، رضي الله عنه.

• س ١٤: ما حكم الاعتكاف للرجل والمرأة ، وهل يشترط له الصيام ، وبماذا يشتغل المعتكف ، ومتى يدخل معتكف ، ومتى يخرج منه ؟

O الجواب: الاعتكاف سنة للرجال والنساء، لما ثبت عن النبي في أنه كان يعتكف في رمضان، واستقر أخيرًا اعتكافه في العشر الأواخر، وكان يعتكف بعض نسائه معه، ثم اعتكفن من بعده عليه الصلاة والسلام، ومحل الاعتكاف المساجد التي تقام فيها صلاة الجماعة، وإذا كان يتخلل اعتكافه جمعة فالأفضل أن يكون اعتكافه في المسجد الجامع إذا تيسر ذلك.

وليس لوقته حد محدود في أصح أقوال أهل العلم، ولا يشترط له الصوم، ولكن مع الصوم أفضل، والسنة له أن يدخل معتكفه حين ينوي الاعتكاف ويخرج بعد مضي المدة التي نواها، وله قطع ذلك إذا دعت الحاجة إلى ذلك؛ لأن الاعتكاف سنة ولا يجب بالشروع فيه إذا لم يكن منذورًا، ويستحب الاعتكاف في العشر الأواخر من رمضان تأسياً بالنبي في، ويستحب لمن اعتكفها دخول معتكفه بعد صلاة الفجر من اليوم الحادي والعشرين اقتداء بالنبي في، ويخرج متى انتهت العشر، وإن قطعه فلا حرج عليه، إلا أن يكون منذورًا، والأفضل أن يتخذ مكاتاً معيناً في المسجد يستريح فيه إذا تيسر ذلك، ويشرع للمعتكف أن يكثر من الذكر وقراءة القرآن والاستغفار والدعاء والصلاة في غير أوقات النبي، ويتحدثن معه، وزارته مرة صفية، رضي الله عنها، وهو معتكف في رمضان، فلما قامت قام معها إلى باب المسجد، فدل على أنه لا حرج في ذلك، وهذا العمل منه فيدل على كمال تواضعه، وحسن سيرته مع أزواجه، عليه من ربه أفضل الصلاة والتسليم. وصلى الله وسلم على نبينا محمد وآله وصحبه وأتباعهم بإحسان.

### من فتاوى لجنة الفتوى بالمركز العام

رئيس اللجنة الشيخ / محمد صفوت نور الدين أعظاء اللجنة الشيخ / صفوت الشوادفي د. جمال المراكبي

• س ١٥ : ما حكم من يجامع زوجته في نهار رمضان ، وهل عليه كفارة ؟

الجواب: أن من جامع زوجته في نهار رمضان وهو صائم، فقد وقع في ذئب كبير بائتهاكه حرمة شهر رمضان، وعليه أن يكفر عن ذنبه بالكفارة المشروعة على الترتيب الآتى:

١- عتق رقبة .

٢ - صيام شهرين متتابعين .

٣- إطعام ستين مسكينا .

وذلك لما رواه البخاري وغيره عن أبي هريرة قال: بينما نحن جلوس عند النبي إذ جاء رجل، فقال: يا رسول الله، هلكت، قال: ((ما لك؟)) قال: وقعت على امرأتي وأنا صائم، فقال رسول الله ي : ((هل تجد رقبة تعتقها؟)) قال: لا، قال: ((هل تستطيع أن تصوم شهرين متتابعين؟)) قال: لا، قال: ((خذ هذا فتصدق به)). فقال الرجل: على أفقر مني يا رسول الله؟ فوالله ما بين لابتيها أهل بيت أفقر من أهل بيتي، فضحك النبي يتخ حتى بدت أنيابه، ثم قال: (( أطعمه أهلك)).

ومناسبة هذه الخصال أن من انتهك حرمة الصوم بالجماع فقد أهلك نفسه بالمعصية، ناسب أن يعتق رقبة فيفدي نفسه، وقد صح أن من أعتق رقبة أعتق الله بكل عضو منها عضوا منه من النار

أما الصيام فمناسبته ظاهرة ؛ لأنه كالمقاصة بجنس الجناية ، أما الإطعام فمناسبته ظاهرة ؛ لأنه مقابلة كل يوم بإطعام مسكين ، وهذه الخصال جامعة لاشتمالها على حق الأحرار بالإطعام ، وحق الجاتي بثواب الامتثال .

ولكن هل على المرأة كفارة إن هي طاوعت ؟ ليس في الحديث ما يشير إلى ذلك ، ومن هنا فقد اختلف أهل العلم في ذلك ، والراجح أنه لا كفارة عليها . والله أعلم .

• س ١٦ : هل يجوز للرجل أن يقبل زوجته في نهار رمضان؟

الجواب: أن قبلة الرجل زوجته في نهار رمضان جائزة ، إلا إذا خاف على نفسه من الفطر فتكره ، وتمنع سدًا للذريعة .

وقد ثبت في ((الصحيح)) أن رسول الله على كان يقبل بعض أزواجه وهو صائم ؛ عن عائشة قالت : كان النبي على يقبل ويباشر وهو صائم ، وكان أملككم لإربه ؛ أي حاجته .

وقد ورد أن النبي على قال للسائل عن القبلة في الصوم: ((أرأيت لو تمضمضت))، فأشار الى فقه بديع، وذلك أن المضمضة لا تفسد الصوم وهي أول الشرب ومفتاحه، كما أن القبلة من دواعي الجماع ومفتاحه، والشرب يفسد الصوم كما يفسده الجماع، وكما ثبت عندهم أن أوائل الشرب لا يفسد الصيام، فكذلك أوائل الجماع. ((فتح الباري شرح صحيح البخاري)) (ج عصر ١٨١) باب رقم (٢٤) القبلة للصائم.

• س ١٧ : ما حكم من استمنى في نهار رمضان ، هل يجوز له الأكل والشرب؟

○ الجواب: إن هذا الشخص جمع جملة من المحرمات، ويجب عليه الإسراع بالتوبة النصوح والندم على هذه الذنوب التي وقع فيها، وأن يتقي الله ويجتنب المحارم، وعليه قضاء اليوم الذي وقع فيه ذلك.

وهذا الذي استمنى في نهار رمضان لا يجوز له أن يأكل أو يشرب في نهار هذا اليوم ؛ لأن حرمة اليوم باقية ، فيمسك بقية يومه حتى يمسى . والله أعلم .

• س ١٨ : من بلغه تبوت رؤية هلال رمضان في بك مجاور ، هل يجب عليه الصوم؟

الجواب: إن من واجبات الإمام - ولي الأمر - في البلد المسلم أن يعلن عن بدء شهر رمضان ونهايته ليعرف الناس الشرائع، ويؤدونها.

وقد اختلف أهل العلم في مسألة المطالع ، إذا ظهرت الرؤية في بلد هل يلزم بها جميع المسلمين ، أم أن لكل بلد رؤيته ، والخلاف في ذلك مشهور ومعتبر .

والذي لا شك فيه أنه لا يجوز أن يختلف أهل البلد الواحد في هذه المسألة ، فيصوم بعضهم ويفطر آخرون ؛ لأن هذا الاختلاف تترتب عليه مفاسد كبيرة ، والشريعة لا تقر المفاسد بل تمنعها ، والله أعلم . راجع ذلك في ((فتاوى)) شيخ الإسلام ابن تيمية . ۷ فتاوی الصیام

• س ١٩: ما حكم قراءة سورة ((الإخلاص)) ثلاث مرات بين ركعات القيام جهراً في جماعة ، والقراءة من المصحف في صلاة القيام؟

الجواب: إن هذه الطريقة التي يقرعون بها سورة ((الإخلاص)) بين ركعتي القيام بدعة ينبغي أن ينتهوا عنها ، وفي السنة الصحيحة كفاية وغنى .

أما عن قراءة الإمام من المصحف في صلاة القيام فهي جائزة عند عدم الحفظ، وقد أم ذكوان عائشة من المصحف، ولكن يجب علينا معاشر المسلمين أن نعلم أبناءنا ونهيئ منهم من يحفظون القرآن كله لإمامة المسلمين، وقد قال النبي على: ((يؤم القوم أقرؤهم)). أخرجه مسلم وغيره.

• س ٢٠ : يقول السائل : إنه لم يعلم برمضان إلا بعد الفجر قبل تناول الطعام فأمسك ب الفجر ، فهل صومه صحيح ؟

O الجواب: إن صومك صحيح، وإن لم تبيت النية من الليل؛ لأنك لم تعلم بدخول الشهر قبل الفجر، والله تعالى يقول: ﴿لا يكلف الله نفساً إلا وسعها ﴾ [البقرة: ٢٨٦]، والله أعلم.

• س ٢١ : ما الذي يُقطر الصائم وما بياح له؟

○ الجواب: مفطرات الصيام كثيرة ، منها ما يوجب القضاء كالأكل والشرب عمدًا ، والتدخين ، والاستمناء والقيء عمدًا ، والحيض والنفاس ، سواء انتهى بعد الفجر أو بدأ قبل غروب الشمس ولو بوقت يسير ، فضلاً عن أن يكون في وسط النهار .

ومنها ما يوجب القضاء والكفارة معًا ، وهو الجماع في نهار رمضان .

أما الاحتلام في نهار رمضان ، والأكل والشرب ناسيًا ومن ذرعه القيء فلا شيء عليه ، ويباح للصائم السواك والمضمضة والاستنشاق من غير مبالغة والتعظر والاكتحال .

وإذا أصبح الصائم جنبًا من احتلام، أو من جماع قبل الفجر، أو انقطع دم الحيض قبل الفجر فيجب الغسل ولو بعد الفجر، والصوم صحيح.

والقبلة لا تفطر الصائم، إلا إذا أمنى، والحجامة لا تفطر الصائم كذلك.

ولا يقطر الصائم ما لا يستطيع الاحتزاز منه كبلع غبار الطريق، أو النخامة، ونحو ذلك، والله أعلم.

• س ٢٢ : من أذن عليه الفجر وهو يمضغ الطعام، فأخرجه، ثم شرب الماء أثناء الأذان، هل فعله صحيح ؟

الجواب: ما دام قد علم وتيقن طلوع الفجر وسماع النداء، فلا يجوز له تناول شيء من المفطرات، فإن فعل فعليه القضاء على الراجح من أقوال أهل العلم، والله أعلم.

• س ٢٣ : يسأل سائل : عن موعد الفطر ، وهل يستحب للصائم أن يمسك حتى ينقضي الأذان ؟

O الجواب: الفطر يحصل بغروب الشمس ودخول الليل؛ لقول النبي ي : ((إذا أقبل الليل من ها هنا، وأدبر النهار من ها هنا، وغربت الشمس فقد أفطر الصائم)). والأذان لا يكون إلا عند دخول الوقت، وتحقق غروب الشمس، ولا يستحب للصائم أن يمسك حتى ينقضي الأذان، أو حتى يصل المؤذن إلى لفظتي الشهادتين، بل يستحب تعجيل الفطر، والنبي يقول: ((لا يزال الناس بخير ما عجلوا الفطر)). متفق عليه.

وفي الحديث القدسي: ((أحب عبادي إليَّ أعجلهم فطرًا)) . واللَّه أعلم .

• س ٢٤ : ما حكم السفر للاعتكاف في مسجد بالقاهرة؟

O الجواب: شد الرحال لا يجوز إلا للمساجد التلاثة ؛ المسجد الحرام ، والمسجد النبوي ، والمسجد الأقصى ، وهي المساجد التي يتضاعف بها ثواب الصلاة ، فمن سافر من بلده ليعتكف في بلد أخرى في غير هذه المساجد ، يقال له : هذا المسجد ليس أولى من مسجدك الذي تصلي فيه في بلدك ، أما من سافر إلى بلد أخرى لشأن من شئونه ، كطلب علم أو صلة رحم ونحو ذلك ، ثم بدا له أن يعتكف في بعض مساجدها ، فهذا جائز ؛ لأن شد الرحال لم يقع لأجل المسجد ، والله أعلم .

• س ٢٥ : ما حكم من احتلم وهو صائم في رمضان؟

O الجواب: من احتلم وهو صائم يغتسل عند قيامه من النوم، ويتم صومه، ولا شيء عليه، وذلك لقول النبي في: ((رفع القلم عن ثلاثة: المجنون حتى يفيق، والنائم حتى يستيقظ، والصبي حتى يحتلم)). وكذلك من أصبح جنبًا - أي دخل في الصباح وهو جنب من جماع أو احتلام - فعليه أن يغتسل ويتم صومه ولا شيء عليه. وذلك لما رواه البخاري ومسلم عن عائشة وأم سلمة، رضي الله عنهما؛ أن النبي في كان يصبح جنبًا من جماع، ثم يغتسل ويصوم. وفي رواية مسلم: يغتسل ويصوم ولا يقضي. والله أعلم.

• س ٢٦ : ما حكم استعمال بخاخة الأوكسجين لمرضى الربو ، وهل يفظر الصائم؟

○ الجواب: المفطرات هي الطعام والشراب الذي يصل إلى المعدة عن طريق الفم أو الأنف، أما بخاخة ضيق النفس المذكورة فإن ما فيها من أوكسجين يتبخر ولا يصل إلى المعدة، بل يصل إلى الرئتين، وعلى هذا فلا يكون له حكم الغذاء، ولا يعد استعمالها مفطراً للصائم. والله أعلم.

\* \* \*

### فتاوى يجيب عليها:

سماحة الشيخ / عَبد العزيز بن عبد اللَّه بن باز فضيلة الشيخ / صالح العثيمين فضيلة الشيخ / عبد اللَّه الجبرين

### حكم زكاة الفطر ومقدارها

### • س ٢٧ : هل زكاة الفطر واجبة أم مسنونة ؟ وعلى من تجب ؟

O الجواب: زكاة الفطر واجبة على المسلمين ؛ لأن النبي في فرضها على الذكر والأنثى ، والصغير والكبير ، وقدرها صاع من طعام ، أو من تمر أو شعير ، أو زبيب أو أقط ، وأمر بها أن تخرج قبل خروج الناس إلى صلاة العيد ، فهي فريضة نبوية ، شرعت في آخر رمضان طهرة للصائم من اللغو والرفث ، وطعمة للمساكين ، حتى يستغنوا يوم العيد عن الطواف والسؤال ، والله الموفق .

الشيخ ابن جبرين

#### أطعهة الزكاة

• س ٢٨ : ما الأطعمة التي يجوز إخراج زكاة الفطر منها ؟

الجواب: ورد في الحديث أنها تخرج من خمسة أشياء: وهي البر، والشعير، والتمر، والزبيب، والأقط، لكن ذكر بعض العلماء المحققين أن تخصيص هذه الخمسة، حيث إنها المستعملة في ذلك الوقت، وأجر إخراجها من غالب قوت البلد كالأرز مثلا، والذرة في البلاد التي تقتاتها، ونحو ذلك.

الشيخ ابن جبرين

### نسأ إخراج زكاة الفطر قبل طالة الميد

• س ٢٩: أعددت زكاة الفطر قبل العيد لإعطائها إلى فقير أعرفه ، ولكنني نسبيت إخراجها ، ولم أتذكر إلا في صلاة العيد ، وقد أخرجتها بعد الصلاة ، فما الحكم ؟

O الجواب: لا ريب أن السنة إخراج زكاة الفطر قبل صلاة العيد ، كما أمر بهذا النبي الكريم ، ولكن لا حرج عليك فيما فعلت ، فإخراجها بعد الصلاة يجزئ ، والحمد لله ، وإن كان جاء في الحديث أنها صدقة من الصدقات ، لكن ذلك لا يمنع الإجزاء ، وأنه وقع في محله ، ونرجو أن يكون مقبولا ، وأن تكون زكاة كاملة ؛ لأنك لم تؤخر ذلك عمدًا ، وإنما أخرته نسيانًا ، وقد قال الله ، عز وجل ، في كتابه العظيم : ﴿ ربنا لا تؤاخذنا إن نسينا أو أخطأنا ﴾ [البقرة: ٢٨٦] ، وثبت عن النبي انه قال : ((يقول الله ، عز وجل : قد فعلت )) . فأجاب دعوة عباده المؤمنين في عدم المؤاخذة بالنسيان .

الشيخ ابن باز

### حكم تأخير زكاة الهال والفطر

• س ٣٠ : هل يجوز أن يحتفظ الإنسان بزكاة المال ، أو زكاة الفطر من أجل إعطائها لأحد الفقراء الذين لم يتصل بهم بعد ؟

O الجواب: إذا كاتت المدة يسيرة غير طويلة فلا بأس أن يحتفظ بها حتى يعطيها بعض الفقراء من أقاربه، أو من هو أشد فقرًا وحاجة، لكن لا تكون المدة طويلة، وإنما تكون أيامًا غير كثيرة، هذا بالنسبة لزكاة المال، أما زكاة الفطر فلا تؤجل، بل يجب أن تقدم على صلاة العيد، كما أمر النبي في وتُخرج قبل العيد بيوم أو يومين أو ثلاثة، لا بأس، ولا تؤجل بعد الصلاة.

الشيخ ابن باز

### حكم إخراج زكاة الفطر نقودًا

• ١١ : ما حكم إخراج زكاة الفطر نقودًا ؛ لأن هناك من يقول بجواز ذلك ؟

١١ فتاوي الصيام

لأحد أن يتعبّد اللّه بأي عبادة إلا بما أخذ عن المشرع الحكيم ، عليه صلوات اللّه وسلامه ، الذي قال عنه ربه ، تبارك وتعالى : ﴿ وما ينطق عن الهوى ﴾ إن هو إلا وحي يُوحى ﴾ النجم : ٣ ، ٤] ، وقال هو في ذلك : ((من أحدث في أمرنا هذا ما ليس منه فهو رد)) . وقال : ((من عمل عملاً ليس عليه أمرنا فهو رد)) . وقد شرع ، صلوات الله وسلامه عليه ، وقال : ((من عمل عملاً ليس عليه أمرنا فهو رد)) . وقد شرع ، صلوات الله وسلامه عليه ، وكاة الفطر بما ثبت عنه في الأحاديث الصحيحة : صاعاً من طعام ، أو صاعاً من تمر ، أو صاعاً من أقط ، فقد روى البخاري ومسلم ، يرحمهما اللّه تعالى ، عن عبد اللّه بن عمر ، رضي الله عنهما ، قال : ((فرض رسول الله عنهما الله تعالى ، عن عبد اللّه بن عمر ، رضي الله عنهما ، قال : ((فرض رسول الله والصغير والكبير ، من المسلمين ، وأمر بها أن تؤدى قبل خروج الناس إلى الصلاة )) . ورويا عن أبي سعيد ، رضي الله عنه ، قال : ((كنا نعطيها في زمن النبي على صاعاً من طعام ، أو صاعاً من تمر ، أو صاعاً من شعير ، أو صاعاً من زبيب )) . وفي رواية : ((أو صاعاً من أقط)) .

فهذه سنة محمد وهذا الإخراج كان يوجد بين المسلمين - وخاصة مجتمع المدينة - الدينار والدرهم، اللذان هما العملة كان يوجد بين المسلمين - وخاصة مجتمع المدينة - الدينار والدرهم، اللذان هما العملة السائدة آنذاك، ولم يذكرهما، صلوات الله وسلامه عليه، في زكاة الفطر، فلو كان شيء يجزئ في زكاة الفطر منهما لأباته، صلوات الله وسلامه عليه، إذ لا يجوز تأخير البيان عن وقت الحاجة، ولو وقع ذلك لفعله أصحابه، رضي الله عنهم، وما ورد في زكاة السائمة من الجبران المعروف، مشروط بعدم وجود ما يجب إخراجه، وخاص بما ورد فيه، كما سبق أن الأصل في العبادات التوقيف، ولا نعلم أن أحدًا من أصحاب النبي فيه، كما سبق أن الأصل في العبادات التوقيف، ولا نعلم أن أحدًا من أصحاب النبي ولو وقع منهم شيء من ذلك لنقل كما نقل غيره من أقوالهم، وأفعالهم المتعلقة بالأمور الشرعية، وقد قال الله سبحانه وتعالى: ﴿ لقد كان لكم في رسول الله أسوة حسنة ﴾ الآية الشرعية، وقد قال الله عنهم ورضوا عنه وأعد لهم جنات تجري تحتها الأنهار خالدين فيها أبدًا ذلك الفوز العظيم ﴾ [التوبة: ١٠٠].

ومما ذكرنا يتضح لصاحب الحق أن إخراج النقود في زكاة الفطر لا يجوز ، ولا يجزئ عمن أخرجه لكونه مخالفًا لما ذكر من الأدلة الشرعية ، وأسأل الله أن يوفقنا وسائر المسلمين للفقه في دينه ، والثبات عليه ، والحذر من كل ما يخالف شرعه ، إنه جواد كريم ، وصلى الله على نبينا محمد وآله وصحبه .

# شهر رمضان وتسلسل الشياطين

#### كتبه / سمير عبد العزيز محمد

الحمد لله ، والصلاة والسلام على رسول الله ، وبعد :

إخواني المسلمين ها هو شهر رمضان قد أظل بخيراته وبركاته العظيمة ، شهر تفتح فيه أبواب السماء وتغلق فيه أبواب جهنم ، وتصفد فيه الشياطين .

أخرج البخاري ومسلم عن أبي هريرة ، رضي الله عنه ، يقول : قال رسول الله عنه : ((إذا دَخَلَ شهر رمضان فتحت أبواب السماء ، وغُلقت أبواب جهنم ، وسُلسلت الشياطين )) .

ومعنى ((سنسلت )) ؛ أي أوثقت بالأغلال ، وفي بعض روايات الحديث : ((صفدت )) ؛ أي شدت بالأصفاد وهي الأغلال ، وهما بمعنى واحد .

وفي رواية أخرى لأبي هريرة بلفظ: ((إذا مكان أول ليلة من شهر رمضان صفدت الشياطين ومردة الجن )) . أخرجه ابن خزيمة والترمذي والنسائي وابن ماجه وغيرهم ، وسنده صحيح .

والمراد أن الشياطين لا يخلصون في افتتان المسلمين إلى ما يخلصون إليه في غيره لاشتغالهم بالصيام الذي فيه قمع الشهوات، وبقراءة القرآن والذكر، فهذا من نعم الله على

المسلمين في هذا الشهر الكريم ، وهذا من فضائل هذا الشهر العظيم .

قال الشيخ ابن عثيمين - حفظه الله -: فمن فضائل هذا الشهر ؛ أن مردة الشياطين يصفدون بالسلاسل والأغلال ، فلا يَصلُونَ إلى ما يُريدون من عباد الله الصالحين من الإضلال عن الحق والتثبيط عن الخير ، وهذا من معونة الله لهم أن حبس عنهم عدوهم الذي يدعو حزبه ليكونوا من أصحاب السعير ، ولذلك تجد عند الصالحين من الرغبة في الخير والعزوف عن الشر في هذا الشهر أكثر من غيره . اه .

فإن قيل : كيف نرى الشرور والمعاصي واقعة في رمضان كثيرًا ، فلو صفدت الشياطين لِمَ يقع ذلك ؟

قال القرطبي - بعد أن رجح حمل الحديث على ظاهره -: فالجواب أنها إنما تقل عن الصيام الذي حوفظ على شروطه ورعيت آدابه ، أو

السنة السابعة والعشرون العدد التاسع التوهيد (٣٤)

المصفد بعض الشياطين وهم المردة لا كلهم كما تقدم في بعض الروايات ، أو المقصود تقليل الشرور فيه ، وهذا أمر محسوس ، فإن وقوع ذلك فيه أقل من غيره ، إذ لا يلزم من تصفيد جميعهم أن لا يقع شرِّ ولا معصية ؛ لأن لذلك أسبابًا غير الشياطين كالنفوس الخبيثة والعادات القبيحة والشياطين الإنسية . اه . .

فيا عبد الله يا مسلم ، أقبل على هذه الفرصة العظيمة واغتنم هذا الشهر العظيم ، واحذر من كيد الشيطان أن يصدك عن اغتنام هذه الفرصة العظيمة ، فقد توعد هذا اللعين بصد عباد الله عن طريق الحق المبين ، فقال تعالى : ﴿ فبما أغويتني لأقعان لهم صراطك المستقيم ثم لآتينهم من بين أيديهم ومن خلفهم وعن أيمانهم وعن شمائلهم ولا تجد أكثرهم شاكرين ﴾ [ الأعراف : شمائلهم وهو الكتاب والإسلام وهو الصراط المستقيم ، فما من طريق خير إلا والشيطان قاعد عليه يقطعه على السالك .

وقال تعالى : ﴿ ولا يصدنكم الشيطان إنه نكم عدو مبين ﴾ [ الزخرف : ٦٢ ] .

قال ابن القيم ، رحمه الله : إن الشيطان ينال غرضه من ابن آدم من ستة أبواب ، وهي :

- ١ فضول الطعام .
- ٢ فضول الكلام .
- ٣- فضول مخالطة الناس.
  - ٤ فضول النظر .
  - ٥- فضول الاستماع .
    - ٦- فضول المنام .
- فأما فضول الطعام ؛ فهو أن يأكل الإنسان فوق ما يحتاج إليه بدنه ، وقد نهى الله عن

ذلك ، حيث يقول : ﴿ وكلوا واشربوا ولا تُسرفوا إنه لا يحب المسرفين ﴾ [ الأعراف : ٣١ ] .

قال ابن القيم: لأن فضول الطعام داع إلى أنواع كثيرة من الشر، فإنه يحرك الجوارح إلى المعاصي، ويشغلها عن الطاعات، فكم من معصية جلبها الشبع وفضول الطعام، وقال النبي في: ((ما ملأ ابن آدم وعاء شرًا من بطنه .. )). رواه أحمد والترمذي وغيرهم بسند صحيح.

فإلى المسلمين الذين جعلوا رمضان لأشهى وأفخر الماكولات ، ووقعوا في الإسراف والتبذير ، وإذا قاموا إلى الصلاة قاموا كسالى ، وربما ضيعوها وضيعوا أركانها .

• وأما فضول الكلام ؛ فهو أن يطلق الإنسان لسانه فيما لا يعنيه ، وأكبر منه أن يطلقه فيما لا يحل له .

قال ابن القيم: لأن فضول الكلام يفتح للعبد أبواب الشر وكلها مداخل للشيطان، فإمساك فضول الكلام يسد عنه تلك الأبواب، وكم من حرب أثارتها كلمة واحدة، وقال النبي في: ((وهل يكب الناس في النار على مناخرهم إلا حصائد ألسنتهم)). رواه الترمذي، وهو صحيح بمجموع طرقه.

فإلى إخواني المسلمين الذين جعلوا رمضان تسلية للوقت ، وإضاعته على المقاهي وفي أماكن اللهو المحرم ، وضيعوا تلك الأوقات في الغيبة والنميمة ، فهلا شغلوا تلك الأوقات بذكر الله وقراءة القرآن في الأعمال الناقصة التي تعود عليهم بالخير في دنياهم وأخراهم .

• وأما فضول مخالطة الناس ؛ فهو كون الإنسان لا يبالي بمن جالس وصاحب ، فيجالس

<sup>(</sup> ٤٤ ) التوهيد السنة السابعة والعشرون العدد التاسع

المؤمنين والمنافقين ، والمطيعين والعاصين ، والطيبين والخبيثين ، بل ربما جالس الكفار وغيرهم وخالطهم ، وفضول المخالطة هي الداء العضال الجالب لكل شر ، فكم سلبت المخالطة والمعاشرة من نعمة ، وكم زرعت من عداوة ، وكم غرست في القلب من حرارة ، فعلى المسلم أن يضالط العلماء والصالحين فيستفيد من مجالسهم ، ففي مجالستهم ومضالطتهم صلاح القلب وحياته ، وليحذر من أهل البدع والفساق الذين يبعدونه عن طريق الله - عز وجل - فهم أعو إن الشياطين .

• وأما فضول النظر ؛ فهو أن يطلق الإنسان نظره فيما حرم عليه ، فالعين رائد القلب ، فيبعث رالده لينظر ، فإن أخبره بحسن المنظور إليه تحرك اشتياقًا إليه وطلبًا له ، ومن أطلق نظراته دامت حسراته .

فعلى المسلمين أن يغضوا أبصارهم في ر مضان و غيره ، كما أمرهم الله ، وإلى أخواتى المسلمات الكاسبات العاريات، اتقين الله، عز وجل، ولا تخرجن متبرجات، فتكن دعاة للضلالة الأوقات في النظر إلى الشاشات وإلى المحرمات ، ففي غض البصر حلاوة الإيمان ولذته ونور القلب وصلى الله على نبينا محمد ، وعلى أله وقوته وشجاعته.

> • وأما فضول الاستماع : فهو أن يلقى الانسان أذنيه لاستماع ما لا يصل من الغيبة والنميمة وقول الزور ، ومنه سماع الأغاني والأصوات المطربة .

فيا أخى المسلم ، فهذا شهر القرآن فأقبل عليه تلاوة ، وحفظا ، وسماعا ، واحذر من ضياع الأوقات في سماع القينات المحرمات .

• وأما فضول المنام ؛ فهو أن يزيد الإسسان في النوم على القدر الذي يحتاج إليه في راحة بدنه ، فإذا زاد على ذلك حدث به أنواع من الضرر في الدين والدنيا ، فإن الإكثار منه مضر بالقلب ، مولد للغفلة عن ذكر الله ، متقل للبدن عن طاعته ، يفوت مصالح الدين أيضاً ، وربما أدًى إلى تفويت الصلوات الخمس وغيرها من الطاعات ، كما هو واقع كثيرًا .

فإلى من طالت غفاته ، وطال نومه في رمضان ، فهل من مشمر يا إخوان إلى الجنة ، ألا إن سلعة الله غالية ، ألا إن سلعة الله الجنة . فاحذر مداخل الشيطان عليك يا عبد الله ، وانشغل بالطاعة وبالذكر ، فإن الذاكر في حصن الذكر ، فمتى غفل فتح باب الحصن فولجه العدو ، فيعسر عليه أو يصعب إخراجه.

فعليك بالتوكل على الله والاستعادة به . والإقبال عليه ، واغتنع هذه المدرسة العظيمة ، مدرسة الصوم ؛ لكي تخرج منها وقد ازددت قربة لله، عز وجل،

اللهم بلغنا رمضان، وأعنا على قيامه والفتنة ، وكن على حذر أخا الإسلام من أن تضيع | وصيامه ، واجعلنا من عتقائك فيه ، ولا تجعل للشيطان علينا من سبيل

وصحبه وسلم.

المراجع:

١ - (( فتح الباري شرح صميح البخاري )) .

٣ - (( هداية الطريق )) - ٣

٣- ١١ مجالس شهر رمضان ١١١ .

ء - (( الفوائد )) لابن القيم .

### تنبيمات على بعض المخالفات في رمضان

#### أحمد سعد أبو النحا

الحمد لله والصلاة والسلام على رسول الله وعلى آله وصحبه ومن تبع هداه ، أما بعد :

فهذه جملة من المخالفات والمحذورات والبدع الواقعة في شهر رمضان ، سطرتها نصحاً للمسلمين ، وذودًا عن حياض هذا الدين ، وهذا أوان الشروع في ذكرها ، فمنها :

- تأخير الإفطار إلى فراغ المؤذن من أذانه أو إلى سماع الشهادة، فالسنة المبادرة إلى الإفطار عند غروب الشمس وسماع الأذان.
- البدء بالطعام قبل الصلاة ، وإضاعة صلاة المغرب جماعة في المسجد ، وأفضل الهدي هدي النبي كل كان يبدأ بالإفطار على رطب أو تمر أو يحسو حسوات من ماء ، ثم يصلي المغرب ، ثم يتناول طعامه .
- الإسراف في تناول الطعام ، مما يؤدي إلى التثاقل عن صلاة القيام .
- الإمساك عند الطعام عن سماع ما يسمى بمدفع الإمساك، فالمسلم له أن يأكل ويشرب حتى يسمع النداء.
- احذر إطلاق الجوارح بالمعاصي، فأهون الصيام الصيام عن الطعام والشراب.
- احذر العكوف على البرامج والمسلسلات والأفلام، واغتنم أوقاتك في عبادة الله.
- احذر الغضب والمنازعات والمشاحنات ، فليس الصيام مدعاة إلى ذلك ، فعليك أن تتحلى بالصبر في شهر رمضان .

- احذر تتبع المساجد لحضور دعاء ختم القرآن ، فإنه لم يتبت عن النبي ولا فعله أحد من الصحابة في صلاته ، بالإضافة إلى ما يتبعه من محدثات من خطبة وتوزيع الطعام ، ومن تطويل الدعاء وتسجيعه ، والعويل والصراخ .. الى غير ذلك من محدثات تراها عند دعاء ختم القرآن .
- احذر قراءة سور أو كلمات معينة بين ركعات صلاة القيام كما يفعله بعض الجهال .
- احدر متابعة قراءة الإمام في صلاة التراويح من المصحف، فالإمساك بالمصحف ومتابعة الإمام منه فيه عدة مخالفات؛ منها أنه يحول بينك وبين النظر إلى محل السجود، وأنه يحول بينك وبين سنة رفع اليدين، وأنه يضطرك إلى حركة لا داعي لها .. إلى غير ذلك ، فالأولى متابعة قراءة الإمام والإنصات لها ، دون الإمساك بالمصحف .
- احذر المزاح والجدال وكثرة الكلام إذا كنت معتكفاً، فإن ذلك ينافي مقصود الاعتكاف، ولا ينقضين رمضان إلا وقد أحييت سنة الاعتكاف، خلافاً لمن قصر الاعتكاف على المساجد الثلاثة، فإنه رأي ضعيف يخالف ظاهر القرآن، وجماهير العلماء والأئمة، وما عليه عمل الأمة، وأما الحديث الوارد فيه فالصواب وقفه على حذيفة، وقد خالفه غيره من الصحابة، فلا حجة فيه، والله أعلم.

( ٤٦ ) **التوحيد** السنة السابعة والعشرون العدد التاسع

# يوم. في أدابرالم

بقلم الشيخ / أسامة على سليمان إمارة شنور القرآر بالمركز الهام

الحمد لله وحده ، والصلاة والسلام على من لا نبى بعده .. وبعد :

فإن هناك آداب ينبغي للصائم أن يراعيها في صيامه لتحقق له التمرة المرجوة منه ؛ ألا وهي التقوى ، يقول سبحاته وتعالى : في يأيها الذين آمنوا كتب عليكم الصيام كما كتب على الذين من قبلكم لعلكم تتقون ﴾ [البقرة: ١٨٣].

أولا تبيت النية من الليل

لحديث حفصة ، رضي الله عنها ، قالت : قال رسول الله في : ((من لم يجمع الصيام قبل الفجر فلا صيام له )) . رواه أحمد وأصحاب السنن .

والنية عمل قلبي ، ومدار الأعمال على إخلاصها لله رب العالمين ، وموافقة العمل لهدي النبي في ، يقول ربنا سبحانه : ﴿ وما أمروا إلا ليعبدوا الله مخلصين له الدين حنفاء ﴾ [ البينة : ٥] ، ويقول في : ((من أحدث في أمرنا هذا ما ليس منه فهو رد )) .

#### ثانيًا : الحدور :

وهو مجمع على استحبابه ، ولذلك بوب البخاري ، رحمه الله تعالى ، في كتاب الصوم باب : بركة السحور في غير إيجاب ، وقد نقل ابن المنذر الإجماع على ندب السحور ، فالأمر في قول النبي في : (تسحروا فإن في السحور بركة )) ليس للإيجاب ، وإنما هو لإندب .

وبركة السحور تأتي من كونه يقوي على الصيام، ويخفف المشقة فيه، فضلاً عن اتباع السنة وما فيه من أجر، وكذا مخالفة أهل الكتاب ؛ لأنه ممتنع عندهم، وكذلك التقوي به على العبادة والاستيقاظ في السحر وقت الإجابة ووقت نزول الحق سبحانه إلى السماء الدنيا، وهو وقت من أوقات إجابة الدعاء.

ويتحقق السحور بأقل ما يتناوله المرء من مأكول ومشروب ، ولو بجرعة ماء ؛ لحديث النبي ﷺ: ((السحور بركة ، فلا تدعوه ، ولو أن يجرع أحدكم جرعة ماء ، فإن الله وملائكته يصلون على المتسحرين )) . رواه أحمد في ((مسنده )) .

ويستحب تأخير السحور ، فعن أنس عن زيد بن ثابت ، رضي الله عنهما ، قال : تسحرنا مع رسول الله في ، ثم قمنا إلى الصلاة ، قلت - القائل أنس -: كم كان قدر ما بينهما ؟ قال : خمسين آية . رواه البخاري ومسلم .

وفي الحديث فوائد استنبطها العلامة الحافظ ابن حجر منها:

١ - تقدير الأوقات بأعمال البدن، وتلك عادة العرب كقولهم: قدر حلب شاة، وقدر نحر جذور، وسيدنا زيد قدر المدة بقراءة القرآن لقضل القراءة في ذلك الوقت، وكذلك إشارة إلى أن أوقات السلف كانت متفرقة بالقراءة.

٢- الاجتماع على السحور ؛ لقول زيد ،
 رضي اللّـه عنه : تسحرنا مع رسول اللّه

٣- التأنيس بالمواكلة ، وجواز المشي بالليل للحاجة ؛ لأن زيدًا ، رضي الله عنه ،
 لم يكن ببيت عند النبي .

3- الأدب في العبارة ؛ لقول زيد ، رضي الله عنه : تسحرنا مع رسول الله ولم يقل : تسحرنا ورسول الله ؛ لأن لفظ : ((مع )) يشعر بالتبعية .

وتأخير السحور أبلغ في المقصود ، وهو من رحمة النبي بي بأمته ، إذ لو تسحر في جوف الليل لشق ذلك على الأمة ، وقد يفضي ذلك إلى السهر والمجاهدة .

٣- تعجيل الفطر: ويستحب للصائم
 تعجيل الفطر ؛ لقوله ﷺ : (( لا يزال الناس
 بخير ما عجلوا الفطر )) . رواه البخاري .

قال ابن عبد البر: أحاديث تعجيل الإفطار وتأخير السحور صحاح متواترة.

وفي ذلك أيضاً مخالفة لأهل الكتاب إذ كاتوا يؤخرون الفطر إلى ظهور النجوم، وكذلك لعل الحكمة من تعجيل الفطر أن لا يزاد في النهار من الليل، وهذا أرفق بالصائم وأقوى له على العبادة.



### • تنبيه الإمام العلامة ابن حجر العسقلاني:

من البدع المنكرة ما أحدث الناس في هذا الزمان من إيقاع الأذان الثاني قبل الفجر بنحو ثلث ساعة في رمضان زعماً أن ذلك للاحتياط في العبادة ، وكذلك لا يؤذنون إلا بعد الغروب ؛ فأخروا الفطر وعجلوا السحور وخالفوا السنة ، فلذلك قبل فيهم الشر وكثر فيهم الشر )) .

ملحوظة: في زماتنا هذا ابتدع الناس ما يسمى بمدفع الإمساك ، وكذلك لا يفطرون الا بعد أن يتشهد المؤذن ، فأخروا الفطر وعجلوا السحور كذلك ، وخالفوا السنة ، فقل الخير ، وكثر الشر .

فضلا عن غياب سنة الأذانيان لصلاة الفجر ، حيث قال ﷺ : (( لا يغرنكم أذان بلال ، كلوا واشربوا حتى يؤذن ابن أم مكتوم )) .

وكان من هدية ﷺ أن يفطر على رطبات قبل أن يصلي ، فإن لم تكن فعلى تمرات ، فإذا لم تكن حسا حسوات من ماء ، ثم صلى

( ٤٨ ) التوجيد السنة السابعة والعشرون العدد التاسع

المغرب، وتناول الطعام بعد ذلك، وننبه إلى أن البعض يقدم الطعام أولاً، ثم يتركه ويصلي المغرب ويعود لتناوله، وهذا مخالف للسنة، لقوله في : ((إذا قدم العشاء فابدءوا به قبل صلاة المغرب، ولا تعجلوا عن عشائكم)). رواه الشيخان.

وحتى نقيم السنة لا يقدم الطعام قبل الأذان ، وإنما بعد الصلاة .

٤ - الدعاء عند الفطر وأثناء الصيام:

يقول ( ثلاث لا ترد دعوتهم : الإمام العادل ، والصائم حتى يُفطر ، ودعوة المظلوم ) . رواه الترمذي بسند حسن ، وفي حديث ابن ماجه : (( إن للصائم عند فطره دعوة ما ترد ) .

٥- تجنب ما ينافي الصيام من رفت ، ولغو ، وشهادة زور ، ونظر إلى ولمحرمات ، وغيبة ، وكذب ، وما عمت به البلوى لعب النرد ، ومشاهدة الأفلام الهابطة ، وسماع الأغاني الفاحشة ، وكل ذلك يُذهب أجر الصوم ، ويمحق بركته ، فكم من صائم ليس له من صيامه إلا الجوع والعطش ، كما قال النبي على .

٦- الإنفاق ومدارسة القرآن:

فلقد كان و أجود ما يكون في رمضان ، وكان أجود بالخير من الريح المرسلة ، ووجه الشبه بين جوده ، عليه الصلاة والسلام ، وبين الريح المرسلة أن الريح المرسلة رحمة يرسلها الله لإنزال الغيث العام ، فيصيب الأرض الميتة وغير الميتة ،

وكذلك جوده على يصيب الفقير والغني فيعمهم خيره وبره أكثر مما يعم الغيث الناشئة عن الريح المرسلة ، ومدارسة القرآن تلاوة وحفظًا وتأملاً وتدبرًا كان من هدي السلف الصالح ، رضوان الله عليهم ، حتى إن البعض كان يطوي كتب العلم ويعكفون على القرآن في شهر القرآن .

٧- إحياء ليلة القدر بالقيام والذكر والاستغفار وطلب العفو من الله سبحانه، يقول في : ((من أحيا ليلة القدر إيمانا واحتسابا، غفر له ما تقدم من ذنبه)).

۸- المواظبة على الصلوات في الجماعة ، فالتفريط والتهاون في الجماعة من علامات النفاق ، لا سيما صلاة الفجر والعشاء ؛ لقوله ﷺ : (( أثقل الصلاة على المنافقين العشاء والفجر )) . أخرجه البخارى .

9- الاعتكاف في العشر الأواخر والاجتهاد في العبادة فيها ، فلقد كان إذا دخل العشر شد مئزره (١) ، وأحيا ليله ، وأيقظ أهله .

تلك بعض آداب الصيام التي ينبغي أن يتحلى بها الصائم حتى يكون محلاً للعفو والمغفرة والعتق من النار.

والله نسأل أن يتقبل منا الصيام والقيام والركوع والسجود ، وأن يرزقنا الإخلاص في القول والعمل . والله من وراء القصد .

 <sup>(</sup>١) منزره : أي إزاره ، وهو كناية عن شدة جده واجتهاده في العبادة ، كما يقال : فلان يشد وسطه ويسعى في كذا وقيبل إن المراد بـه
 اعتزال النساء ، وبذا فسره السلف والألمة المتقدمون .

## في اجتماع الهيئة التأسيسية للمجلس

القدس الشريف في أمس الحاجة إلى بذل الجهد
 لكى تعود إلى حوزة المسلمين.

الإسلام محجوب تمامًا عن العالم الغربي ، ولذلك لا بد من وقفة صارمة لبيان وجه الإسلام الصحيح .

□ نناشد وزراء العدل في البلاد الإسلامية بإقامة محاكم شرعية في البلاد الإسلامية .

### قام بالتغطية : جمال سعد حاتم

ونحن على مشارف شهر كريم نتضرع فيه إلى الله عز وجل أن يصلح حال المسلمين، وإنها لفرصة طيبة أن يراجع المرء نفسه وأن يتعرف المسلمون على بيت الداء لكي يبحثوا عن الدواء، وبدعوة كريمة من المجلس الإسلامي العالمي للدعوة والإغاثة حضرت خلالها وقائع المؤتمر مندوبًا عن أنصار السنة التي تحضر المؤتمر بصفتها عضوًا مراقبًا.

وعلى مدى يومين وفي الفترة من ٢٦- ٢٧ نوفمبر ١٩٩٨م، اجتمعت الهيئة التأسيسية العاشرة للمجلس الإسلامي العالمي للدعوة والإغاثة برئاسة الإمام الأكبر شيخ الأزهر محمد سيد طنطاوى رئيس المجلس، حيث أكد المجتمعون على أن الأمة الإسلامية تواجه تحديات متعددة من أعداء الأمة، ومن غير المنصفين للإسلام، وأكد المجتمعون أنه لكي ننجح في هذه المواجهة فلا مد أن يكون هناك تنسيق تام بين مختلف المؤسسة

العامة والجامعات الإسلامية ، فتضرج الجامعات العلماء .. وتوجههم المؤسسات ، وترتقي بمستواهم العلمي ، وتضعهم في أماكنهم ، وتنسق بينهم حتى لا يضيع الجهد والمال بلا فائدة .

كما أكد المجتمعون على أن القدس الشريف في أمس الحاجة إلى بذل الجهد لكي تعود إلى حوزة المسلمين، وتبقى القدس عربية إسلامية، وأكد المتحدثون أن إسراء الرسول على من المسجد الحرام إلى المسجد الأقصى هو أكبر سند شرعي

# الإسلامي العالمي للدعوة والإغاثة

وقانوني للمفاوض العربي المسلم في مواجهة تحديات اليهود .

وفي كلمته الافتتاحية للمؤتمر أكد فضيلة الإمام الأكبر الشيخ محمد سيد طنطاوي شيخ الأزهر أنه إذا كان أهل الباطل يجتمعون حول باطلهم ، فإن على أهل الحق أن يجتمعوا لينسقوا ويتعاونوا فيما بينهم لمقاومة أهل الظلم .

وقال فضيلته: بإننا نجتمع هنا لكي نناقش ونعرف المظلوم، ونقدم له العون، وأنه لا بد من وقفة واحدة مع إخواننا المسلمين في كل مكان.

وأنه تحقيقاً لقول الرسول في : (( مثل المؤمنين في توادهم وتعاطفهم وتراحمهم كمثل الجسد الواحد إذا اشتكى منه عضو تداعى له سائر الجسد بالحمى والسهر )) .

وفي كلمة ترحيب بالوفود المشاركة قال فضيلة الإمام: إن قلوبنا مفتوحة من أجل نصرة المظلوم، وهذا أمر حثنا عليه ديننا الحنيف.

المسلمون يعانون الإحباط في مجالات مختلفة

وفي كلمته أكد الدكتور كامل الشريف أمين عام المجنس الإسلامي العالمي للدعوة والإغاثة أن أوضاع المسلمين ومشكلاتهم تحتاج منا الكثير والكثير .

وقال: إن أول مشكلة تواجه المسلمين اليوم هو أنهم يعانون الإحباط في مجالات مختلفة ، وأن هناك عوامل كثيرة تدعو لليأس وفقدان الأمل ، ولا شك أن المنظمات الإسلامية الشعبية تستطيع أن تكون منطلقاً للأمل ومبعثاً للرجاء بما فيها من عناصر مؤمنة .

وأكد الدكتور الشريف أن رابطة العالم الإسلامي أفامت بالتعاون مع الاتصاد الإسلامي في أمريكا

الشمالية ندوة في الولايات المتحدة حول استخدام الإنترنت ووسائل الاتصال الحديثة وما يحيط بها من السلبيات والإيجابيات

وقد كشفت هذه الندوة عن وجود نمط جديد من الشباب المسلم النشط في هذا الميدان الهام ، وقال : إنه بالرغم من اشتداد الحملة الظالمة في الغرب على الإسلام لأسباب سياسية وإستراتيجية معروفة ، إلا أن هناك بوادر طيبة تستحق الثناء والتشجيع ، وخصوصا ما قامت به المندوبة السامية لحقوق الإنسان التابع للأمم المتحدة بالتعاون مع منظمة المؤتمر الإسلامي في عقد ندوة في جنيف تحت عنوان : (( إثراء الإعلام العالمي لحقوق الإنسان بوجهة النظر الإسلامية )) .

وكانت مناسبة طيبة للعنماء المسلمين والخبراء لبيان الموقف الإسلامي ، وأشار معالى الدكتور الشريف إلى التحدي الأكبر حسب تعبيره ، وهي قضية القدس الشريف . حيث تأتي على رأس الأولويات ، فهي تمثل قمية التحديث للعالم الإسلامي دينا وثقافة وحضارة ، وللتعامل مع هذه القضية فقد حدد المجلس عدة نقاط .

- أن المجلس لا يتدخل في الظروف السياسية القائمة ؛ لأنها تخضع لمقاييس واعتبارات دولية لا نملك انتأثير فيها ، وأن التدخل غير المسئول قد يزيد الأوضاع سوءًا ، ويخدم جهات جعلت من أهدافها إشاعة الفوضى واليأس بين المسلمين .
- أن المجلس يركز على إبقاء القضية حية بين المسلمين ، ولا سيما بين الشباب ، ونعمل على جمعهم عليها وعدم التفريط في توابتها واسسها والدعوة للاستعداد للجهاد والتضحية في سبيلها

السنة السابعة والعشرون العدد التاسع التوحيد (٥١)

اسراء الرسول في أهر المفاوض العربي المسلم!! المفاوض العربي المسلم!! لا بحد مس متابعسة المحاولات الدؤوبة لتشسويه على الإسلام والمسلمين على الإنترنت والتصدى اها.

■ وأن المجلس يركز على دعم الأهمل المرابطين في فلسطين بأقصى ما يستطيع من وسائل الدعم، حتى يتمكنوا من الصمود أمام حملات الحصار والتجويع.

#### ضرورة مجابفة العولمة

وفي الكلمة التي ألقاها المشير عبد الرحمين سوار الذهب نائب رئيس المجلس ، والذي أكد فيها أن المسلمين يواجهون تحديات تفوق الجهد ، فبعد عام يدخل عالمنا العربي والإسلامي القرن الحدي والعشرين ، وهو يواجه تحديات ومتغيرات متعددة شديدة التداخل والتعقيد على كافهة المستويات ، فما زال التخلف والجمود والركود قائما ، بل يزداد حدة مع التحديات الجديدة ، بل وأخطر من يزداد حدة مع التحديات الجديدة ، بل وأخطر من لغف والتطرف وإضعاف خطط التنمية ، وارتضاع معدلات البطالة ، بما زاد في الفجوة التي أقعدتنا عن حضارة العالم الذي نعيش فيه .

على أن أبرز ما يزعجنا حقا ويؤرق مضاجعنا انطلاق موجات متتالية وواسعة في الأوساط الدولية تعمل على تشويه الإسلام وإدانته والتخويف منه ، وتصويره للرأي العام أنه خطر على العالم ومعاد للتطوير والديمقراطية ولقيم الحريسات وحقم ق

الإنسان والمرأة والأقليات ، ويمثل دعوة للعنف والتطرف .

كما تعمد هذه الدعاية المغرضة إلى تصوير العرب والمسلمين بصورة مزرية ومهينة ، وبعد هذا الادعاء الكاذب المغرض الذي يفتقر إلى الموضوعية والصدق وابتدعه أعداء الإسلام والمسلمين ، غير أننا - ومن باب النقد الذاتي - لا بد لنا أن نعترف أننا ساهمنا بصورة أو باخرى - بد لنا أن نعترف أننا ساهمنا بصورة أو باخرى - دون قصد - في تشويه صورة الإسلام بما أتى به البعض منا من أعمال تتنافى وقيم الإسلام ومبادئه السمحة ، فأغرى هذه الدول الغربية ، وخاصة تلك التي تشكل حلف شمال الأطلنطى - دعاها لاتخاد السوفيتي .

وأكد المشير سوار الذهب خطورة حملات الغزو الفكري والاستلاب الحضاري بقصد طمس الهوية الإسلامية ومحاولاتهم اليانسة إلى جرنا لقبول مفاهيمهم الجديدة الفاسدة التي وضحت في مؤتمراتهم وفي مؤامراتهم ((الأسرة والسكان والمرأة))، وأخيرا محاولاتهم الدنيئة والمفضوحة لتشويه وتحريف القرآن الكريم عبر شاشات الإسترنت، وكل هذا يدعونا إلى ضرورة التفكير الجاد والمبادرة للتصدي للحملة الإعلامية المغرضة.

#### ضرورة تحديد فترة زمنية

وطالب المشير سوار الذهب بضرورة تحديد فترة زمنية تشحذ خلالها كل الطاقات ، وتستنفذ فيها كل الجهود للقيام بحملة إعلامية واسعة تشمل كل بلاد العالم للتعريف بقيم ومفاهيم الإسلام الحقة ، مستخدمين في ذلك كل وسائل الإعلام الحديثة لكل اللغات وكافة القنوات لتعرية الدعاية الكاذبة المغرضة ضد الإسلام ولتقديم الإسلام بصورته الحقيقية إلى العالم .

وقد ثبت تماما - وكما أكد المغنى البريطاني ، الذي هداه الله للإسلام وسمى نفسه باسم يوسف إسلام - أن الإسلام محجوب تماما عن العالم

الغربي ، ولذلك لا بد من وقفة صارمة ضــد هـذه الحملة الشرسة ، وبيان وجه الإسلام الصحيح .

#### المطالبة بإقامة محاكم شرعية

وقد كان للحضور الفاعل لوقد جمعية إحياء التراث في المؤتمر أثره البالغ لمشاركاته المقيدة والمثمرة، حيث طالب الشيخ طارق العيسى رئيس وقد الجمعية في اقتراح قدمه للمجلس مناشدة وزراء العدل في الدول الإسلامية بإقامة محاكم شرعية في البلاد الإسلامية، وذلك لتحقيق واجب ديني؛ ألا وهو تحكيم شرع الله، عز وجل.

وأكد الشيخ طارق العيسى في اقتراحه للمجلس أن نجاح تجربة البنوك الإسلامية والتي انتشرت بفضل الله في جميع بلاد العالم، وأصبحت محل قبول الشعوب الإسلامية، بل وتأييد منقطع النظير منها، مما يجعلنا نجزم بأن الشيعوب الإسلامية كذلك متشوقة لتحكيم شرع الله عز وجل في جميع نواحى الحياة،

وقد أكد أنه من باب المناصحة والأصر بالمعروف والتعاون على البر والتقوى ، ندعو الله عز وجل أن يتقبل وزراء العدل هذا الاقتراح ، وأن يتفقوا فيما بينهم لإقامة تلك المحاكم الشرعية ، وما هي إلا اللبنة الأولى لتوحيد كلمة المسلمين في جميع بقاع العالم ، إن شاء الله .

وفي رده على اقتراح أحد الأعضاء للوفود المشاركة بجعل يوم ميلاد الرسول في يسوم عيد للطفل اليتيم ، أكد على عدم شرعية إقامة أعياد واحتفالات لم يشرعها الله عز وجل ، فقد جعل الله للمسلمين عيدين نحتفل بهما ؛ وهو عيد الفطر ، وعيد الأضحى .

التعاون بين المؤسسات والجامعات الإسلامية وفي الكلمة التي ألقاها فضياً الشيخ عبد المحسن التركي وزير الشنون الإسلامية والأوقاف والدعوة والإرشاد بالمملكة العربية السعودية قال فضيئته: إنني أجزم بأن التعاون بين المؤسسات

# المغني الريطاني الذي عداه الله للإسلام يؤهد أن الإسلام محجوب تماما عن العالم الغربي.

الإسلامية والجامعات الإسلامية أصبح من الضروريات الملحة ، فالمؤسسات الدعوية في أمس الحاجة إلى الجامعات الإسلامية لإسهام أساتذتها وعلمائها كي يخرجوا لنا كوادر من العلماء لحمل أمانة الدعوة ، لذلك فإنني أدعو المجلس الإسلامي العالمي للدعوة والإغاثة بكل مؤسساته ، والمؤسسات الإسلامية الأخرى إلى المشاركة والتعاون مع الجامعات الإسلامية عن طريق رابطة الجامعات الإسلامية .

ونعل من أفضل مجالات التعاون التحاق الطلبة المسلمين إلى الجامعات الإسلامية وإقامة الدورات التدريبية حتى تنقى الدعوة من كل الشوائب والهفوات التي تعلق بها ؛ لأن كثيرا من الأخطاء تأتي نتيجة للجهل وعدم العلم ، فنحن بحاجة ماسة إلى العلم الشرعي في كل مؤسسة وكل مركز وكل جامعة ، فهؤلاء هم الذين يسددون الفجوات .

وأكد سيادته أن رابطة الجامعات الإسلامية يسعدها أن تتلقى أي دعوة من أي مؤسسة أو هيئة أو مركز للتعاون في إقامة دورات تدريبية ، واستعدادنا كبير للتنفيذ في هذا المجال .

وأكد سيادته على دور المجلس الإسلامي للدعوة والإغاثة في هذا الصعيد وضرورة قيامه بدوره في التنسيق بين المؤسسات والهيئات واللجان للتناصح والتعاون .. داعين الله سبحانه أن يكون عملنا خالصا لوجهه تعالى ، وأن يكون إمامنا دائما هو كتاب الله تعالى ، وسنة رسول الله يَهِ . والله ولى التوفيق .

### عقائد الصوفية في ضوء الكتاب والسنة

سأل أحمد بن عياد أحد مشايخ الشاذلية في مقدمة كتابه (( المفاخر العلية في المآثر الشاذلية )) (ص١٦، ١٧) عن معنى القطب ؟ فقال لـ شيخه : الأقطاب كثيرة ، فإن كل مقدم قوم هو قطبهم ، وأما قطب الغوث الفرد الجامع فهو واحد ، وتفسير ذلك أن النقباء هم ثلاثماتة ، وهم الذين استخرجوا خبايا النفوس ، فهذه الثلاثماتة لهم إمام منهم يأخذون عنه ويقتدون به ، فهو قطبهم ، شم النجباء أربعون ، وقيل : سبعون ، وأما الأبدال فهم سبعة رجال ، أهل كمال واستقامة واعتدال ، ومن خواص الأبدال : من سافر منهم من موضعه، وترك جسدًا على صورته ، فذاك هو البدل لا غير ، والبدل على قلب إبراهيم التلييلا، وهؤلاء الأبدال لهم إمام مقدم عليهم ، يأخذون عنه ويقتدون به ، وهو قطبهم ؛ لأنه مقدمهم ، وقيل : الأبدال أربعون ، وسيعة هم

# مراتب الأولياء بندا: مصود المراكبي

الأخيار ، وكل منهم لهم إمام منهم هو قطبهم ، شم الأوتاد ، وهم عبارة عن أربعة رجال ، منازلهم منازل الأربعة أركان من العالم شرقًا وغربًا وجنوبًا وشمالا ، ولهم واحد منهم هو قطبهم ، وأما الإمامان فهما شخصان أحدهما عن يمين القطب ، والآخر عن شماله ، فالذي عن يمينه ينظر في الملكوت وهو أعلى من صاحبه ، والذي عن شماله ينظر إلى الملك ، وصاحب اليمين هو الذي يخلف القطب ، والغوث: عبارة عن رجل عظيم وسيد كريم تحتاج اليه الناس عند الاضطرار في تبيين

ما خفي من العلوم المهمة والأسرار ، ويُطلب منه الدعاء ؛ لأنه مستجاب الدعاء ، لو أقسم على الله لأبر قسمه ، مثل أويس القرني في زمن رسول الله في ، ولم ينفرد أحمد بن عياد بهذه المفاهيم عن درجات الأولياء وأسمائهم وأوصافهم ، بل أوساط الصوفية وحضراتهم وطرقهم المختلفة .

#### أولاً : أحاديث الأبدال :

اخترع الصوفية مراتب لأوليائهم ومشايخهم أكثرها شهرة الأقطاب والأبدال، وقد ألف الشعراني كتابًا سماه (( المعيزان الخضرية ))، وللسيوطي رسالة سماها (( الخبر الدال على وجود (ا الخبر الدال على وجود والأبداء والأبدال ))، أورد فيها مجموعة كبيرة من الأخبار والآثار الضعيفة، حاول بها إثبات وجود الأبدال، وبرغم تضارب هذه الأقوال واختلاف متونها اختلافًا كبيرًا، إلا أنه

( ٤ ) التوحيد السنة السابعة والعشرون العدد التاسع

من الغريب حقًّا أنها تخبر عن كل من الأبدال والنقباء | آخر ، حيث يقول : (( الأوتاد والعمد ، دون أدنك دكر للأقطاب ، ويبدو أن القطب درجة استحدثت فيما بعد ، وسنعرض هذه الروايات والحكم عليها ، حتى يميز القارئ الكريم بين الطيب أفق السماء )) . والخبيث مما اشتهر على ألسنة الصوفية من هذه اليافعي أبسط مما اخترعه الأحديث ، ومن أراد تتبع الكتائي ، فالدنيا على حد علمه رجال الإسناد فليرجع إلى كتابنا يحدها شمالاً وجنوبا اليمن ، (( عقائد الصوفية في ضوع | وعلى القطب أن يدور أركان الكتاب والسنة )) ، ومما يلفت النظر أن معظم روايات تصورًا أيسر ، فيقول : الصوفية تتفق على أن للشام الحظ الأوفر من الأبدال ، عددهم في رواية ضعيفة: (( الأيدال بالشام وهم أربعون رجلاً )) ، وتارة : ((ستون )) ، وفي رواية أخرى ضعيفة أيضًا: (( الأبدال أربعون رجلا وأربعون امرأة )) ، وفي رواية: (( الأبدال بالشام ثلاثون رجالا على منهاج إبراهيم ، كلما مات رجلا أبدل الله مكانه آخر ، وعشرون منهم على منهاج عيسى ابن مريم ، وعشرون منهم قد أوتوا من مزامير آل داود )) .

والسافعي سرى تقسيما واحد باليمن ، وواحد بالشام ، وواحد بالمشرق ، وواحد بالمغرب، والله سبحانه يُدير القطب في الآفاق الأربعة من أركان الدنيا كدوران الفلك في

وهذا الشكل الذي يقدمه الدنيا ، إلا أن القاشاني ابتكر (( البدلاء سبعة رجال ؛ يسافر أحدهم عن موضع ويترك فيه جسدًا على صورته ، بحيث لا يعرف أحد أنه فقد ، وذلك معنى البدل لا غير ، وهم على قا ب إبراهي م )) ٠ [ (( اصطلاحات الصوفية )) للقاشاني ( ص٣٦ ) ] .

وهناك أخبار أخرى تكسر احتكار الشام للأبدال ، وتفتح المجال أمام التوزيع الجغرافي والانتشار على باقى الدول والأمصار.

ولهذا ظهرت أسماء مساعدة للأبدال ؛ كالنقباء ، والنجباء ، والأوتاد ، وبذلك نجد الأخبار تقول: (( الأبدال من أهل الشام، والأوتاد من أبناء الكوفة )) . وفي رواية : (( النجباء بالكوفة ، والأبدال بالشام ، والنجباء من أهل مصر ، والأخيار من أهل العراق )) . وفي رواية أخرى نرى توزيعًا جغرافيًا آخر: (( دعامة أمتى عصب اليمن ، وأبدال الشام وهم أربعون )) . ثم يجمع أحمد بن أبي الحواري بين هذه الروايات فيقول: سمعت أبا سليمان الداراني يقول: (( الأبدال بالشام ، والنجباء بمصر ، والعصب باليمن ، والأخيار بالعراق )) .

ثم تعقب شيخ الإسلام الشوكاني هذه الأحاديث في كتابه (( الفوائد المجموعة في الأحاديث الموضوعة )) ، وكذلك الألبائي في ((سلسلة الأحاديث الضعيفة )) ، وفي ((ضعيف الجامع الصغير)) ، وغيرهما من العلماء الذين أَثْبِتُوا ضعف هذه الآثار، وسنورد فيما يلى كل حديث من

هذه الأحاديث ودرجتها ، شم نتتبع رجاله ونظهر علته ، وننقل أقوال علماء الحديث عن كل منها ، حتى يعرف الصوفية مستوى أدلتهم التي تقوم عليها عقيدتهم عن مشايخهم :

۱- حديث عبيد اللّه بين عمير ، رضي اللّه عنه : (( خيار أمتي في كل قرن خمسمائة ، فالأبدال أربعون ، ولا فلا الخمسمائة ينقصون ، ولا الأربعون ، كلما مات رجل أبدل الله من الخمسمائة مكاته ، الله من الخمسمائة مكاته )) . قالوا : يا رسول الله ، دلنا على أعمالهم ؟ قال : (( يعفون عمن ظلمهم ، ويحسنون إلى من أساء إليهم ، ويتواسون فيما آتاهم الله عز وجل )) .

درجة الحديث: ضعيف ولا يصح ، وفي إسناده من لا يعرف ، وحكم عليه ابن الجوزى بالوضع .

٢ حديث عبد الله بن مسعود ، رضي الله عنه :
 (( إن لله في الخلق ثلاثمائة قلوبهم على قلب آدم ، ولله في الخلق أربعون قلوبهم على قلب موسى ، ولله في الخلق قلب موسى ، ولله في الخلق

سبعة قلوبهم على قلب إبراهيم ، ولله في الخلق واحد خمسة قلوبهم على قلب جبريل ، ولله في الخلق ثلاثة قلوبهم على قلب ميكائيل ، ولله في الخلق واحد قلبه على قلب إسرافيل ، فإذا مات الواحد أبدل الله مكانبه من الثلاثية -ثم هكذا باقى الأعداد - فيهم يحيى ويميت ويمطر وينبت ويدفع البلاء )) . قيل لابن مسعود : وكيف بهم يحيى ويميت ؟ قال : لأنهم يسألون الله إكثار الأمم ، فيكثرون ، ويدعون على الجبابرة فيقصم ون ، ويستسقون فيسقون ، ويسألون فتنبت لهم الأرض ، ويدعون فيدفع بهم أنواع البلاء .

درجة الحديث: موضوع، قال الطبراني: في إساده مجاهيل. وقال عنه الذهبي: هذا كذب، فاتل الله من وضع هذا الإفك.

٣- ويروى عـن ابـن مسعود بلفظ آخر هـو : (( لا يرزال أربعون رجلاً من أمتي على قلب إبراهيم الكلام ، يُدفع بهم عن أهـل الأرض ، يُقـال لهـم : الأبـدال ، إنهـم لـن يدركوها بصلاة ولا صـوم ولا صدقة )) . قالوا : يـا رسـول الله ، فبـم أدركوهـا ؟ قـال : (( بالسـخاء والنصيد للمسلمين )) .

درجة الحديث : ضعيف جدًا .

3- حديث علي بن أبي طالب ، رضي الله عنه : (( الأبدال بالشام وهم أربعون رجلاً ، كلما مات رجل أبدل الله مكانه رجلاً ، يُسقى بهم الغيث ، ويُنتصر بهم على الأعداء ، ويصرف عن أهل الشام بهم العذاب )) .

درجة الحديث : الحديث ضعيف ، وإسناده منقطع .

٥- حديث أبي هريرة .
رضي الله عنه : ((لن تخلو
الأرض من ثلاثين مثل إبراهيم
خليل الرحمن ، بهم يغاثون ،
وبهم يرزقون ، وبهم
يمطرون )) .

( ٥٦ ) التوحيد السنة السابعة والعشرون العدد التاسع

درجة الحديث: موضوع وباطل ، وفي إسناده وضاع و كذاب .

٦- حديث أنس بن مالك ، رضى الله عنه: (( البدلاء أربعون رجلا ؛ اثنان وعشرون بالشام ، وثماتية عشر بالعراق )) .

درجة الحديث : موضوع . وفى طرقه متروك كذاب خبيث ، ومجاهيل ، ودرجة طرقه الأخرى ضعيفة.

٧- حديث عوف بن مالك ، رضي الله عنه ، قال : (( لا تسبوا أهل الشام ، فإني سمعت رسول الله على يقول: (( فيهم الأبدال ، وبهم تنصرون ، وبهم ترزقون )) .

درجة الحديث: ضعيف، ويقول عنه الألباني: إسناده ضعيف جدًا .

٨- حديث عبادة بن الصامت ، رضى الله عنه ، قال: (( الأبدال في هذه الأمة ثلاثون مثل إبراهيم خليل الرحمن ، كلما مات رجل أبدل اللّه تبارك وتعالى مكاتب رجلا )) .

درجة الحديث: ضعيف، وإسناده منقطع ، ورواه الأحاديث للصوفية . أحمد بسن حنبسل فسي (( مسنده )) ، وعلق عليه بقوله: وهو منكر.

> ٩- لفظ آخر لحديث عبادة بن الصامت جاء فيه: (( لا يزال في أمتي تُلاثون بهم تقوم الأرض ، وبهم تمطرون ، وبهم تنصرون )) .

درجة الحديث: ضعيف، وفيه من لا يعرف ، رواه الطبراني .

١٠ - كما تفرد الحكيم الترمذي في ((نوادر الأصول)) بحديث عن الأبدال يرويه عن أبي الدرداء ، رضي اللَّه عنه ، وتفرد به يدل على سقوطه ، كما روي عن حذيفة ، رضى الله عنه ، بلا سند أيضاً .

١١- حديث عمر بين الخطاب ، رضى الله عنه : درجة الحديث : موضوع ، فيه متهم بالزندقة ، ومن يضع الحديث .

١٢ - وحديث معاذ بن جبل ، رضى الله عنه : درجة الحديث : موضوع ، والسلمي

نفسه اتهم به ، فقد كان يضع

ويقول الألباني في (( الأحاديث الضعيفة )) : واعلم أن أحاديث الأبدال لا يصح منها شيء ، وكلها معلولة ، وبعضها أشد ضعفا من بعض . اهـ .

مما سبق يتبين لنا أن جملة أحاديث الأبدال التسى يحاول رواتها نسبتها إلى النبي الم تنحصر درجتها بين الحديث الموضوع المكذوب على النبي ﷺ ، وبين الحديث الضعيف جدًا ، والذي لا يجوز الاحتجاج به ، حيث لا تقوم به حجة في دين الله ، عز وجل ، كما لا يجوز نقله للناس أو العمل به ، ويبقى بعد ذلك مجموعة من الأخبار يتناقلها الصوفية فيما بينهم ، نتعرض لها من خلال بيان الغرض من الأبدال ، ومهمتهم التي يكلفون بها ، كما نتعرض للمراتب المساعدة التي اخترعتها الصوفية كالنجياء والنقباء وغيرهم.

وللحديث بقية إن شاء الله .

### فقهه الاختلاف

### الحلقة الأخيرة بقلم الشيخ / مجدي قاسم

تحدثنا في العددين الماضين عن الخلاف السائغ والخلاف غير السائغ ، وبينا الفرق بين اختالف التباين والتنوع واختلاف التضاد ، وتحدثنا عن اختلاف التضاد السائغ ، كما بينا ما عليه العلماء من عدم الإنكار في الأمور الاجتهادية المختلف فيها ، وأن الخلاف في الرأي لا يجوز أن يكون سبباً للفرقة ، كل ذلك بشرط عدم الخروج على نصوص وقواعد الشريعة .

وحول هذه القضية نكمل ما بدأناه ، فنقول وبالله التوفيق : يجب ضرورة التنبه إلى :

أ- الاختلاف - في اللغة - مصدر الفعل : اختلف ، وتخالف الأمران واختلفا : لم يتفقا ، وكل ما لم يتساو فقد تخالف واختلف .

والاختلاف والمخالفة أن يأخذ كل واحد طريق ا غير طريق الآخر في حاله أو قوله ، ولما كان الاختلاف بين الناس في القول قد يقتضي التنازع ، استعير ذلك للمنازعة والمجادلة .

وننبه على أنه: ليس كل مختلفين ضدين ؛ لأن الخلاف أعم من الضد ، ولكن كل ضدين مختلفان ، فكل متضاد مختلف ، وليس كل مختلف متضادا - كما أوضحنا ذلك فيما سبق - وبينا أن ليس كله منموما(۱) .

ب- لا بد مسن نشسر روح المحبة والتسامح وتحسين الظن بين المسلمين ، وتعريف الناس فقسه الخلاف وآدابه ، ولا بد من ((التناصر والتكاتف ضد العدو المشترك والأفكار التي تناقض دعوتهم وتسعى لاقتلاعها من الحذور )(').

جـ- الاستفادة من آراء جميع الأئمة المجتهدين وعلومهم ، وتعريف الناس بمكانة هؤلاء الالمة وعلو قدرهم وجليل أعمالهم وعظيم جهودهم .

د- الاجتهاد مصدر هام من مصادر الشريعة الإسلامية ، وهو ضروري جدا لبقائها وحياتها واستمرارها ؛ لأنها الشريعة الخاتمة إلى قيام الساعة ؛ ولذا جاء فيها من الأصول والأحكام ما يجعلها قادرة على أن تفي بجميع حاجات الإسان في كل زمان ومكان ، بالرغم من أن حوادث الحياة كثيرة متجددة غير محصورة ، بينما نصوص الشريعة فيها عوامل السعة والمرونة ، وشرع الله للمسلمين الاجتهاد يستنبطون بواسطته الأحكام من الشريعة وقواعدها العامة ، فأوجد الله فيه مجالا رحبا لمواجهة كل مستحدث دون تقريط في حدود الله ولا تضييع لحقوق الإنسان (\*) .

هـ الرجوع في مسائل الخلاف إلى ما أرشد الله إليه ، في قوله تعالى : { فإن تنازعتم في شيء فردوه إلى الله والرسول } [ النساء : ٥٩] ، وفي قوله : { وما اختلفتم فيه من شيء فحكمه إلى الله }

فلا بد من رد مسائل الخلاف إلى الله ورسوله . فإذا ظهر الدليل اتبعناه أيا كان قائله ، ويدخل في هذا الباب :

و- وجوب إعادة النظر في المسائل الفقهية المختلف فيها ، وترك الآراء التي تبت بطلالها

( ۵۸ ) التوحيد السنة السابعة والعشرون العدد التاسع

وضعفها لمخالفتها نصوص صحيحة ، وطرح ما كان مبنيا منها على قياس فاسد ، أو تاويل بعيد ، أو عدم اطلاع على الحديث ، أه عدم صحته ، وأشباه ذلك مما أخطأ فيه بعض الفقهاء (أ) ، وهم معتورون مأجورون ، كما أوضحنا (٥) ، لكن لا عذر لمن عرف الحق من بعدهم وحاد عنه واطرح الدليل تعصبا أو هوى ! ويدخل في هذا الباب :

ز - عدم تتبع زلات العلماء العلمية والشذوذات الفقهية ، وهو وإن كان على غير قصد من العلم ولا تعمد ، وصاحبه معذور ومأجور ، ولكن ينبغي ألا يتبع في ذلك ، ففيه خطر عظيم (١) .

قال سليمان التيمي : (( إن أخذت برخصة كل عالم اجتمع فيك الشر كله ))(٧) .

وقال سليمان لابنه المعتمر : ((أي بني ، إن أخذت بشر ما في الحسن - أي البصري - وبشر ما في ابن سيرين اجتمع فيك الشر كله ))(^) .

وقال معمر بن راشد: ((لو أن رجلا أخذ بقول أهل المدينة في السماع وإتيان النساء في أدبارهن ، وبقول أهل مكة في المتعة والصرف ، وبقول أهل الكوفة في المسكر ، كان أشر عباد الله )) .

وقال الأوزاعي: ((من أخذ بنوادر العلماء خرج من الإسلام)). وقال الإمام أحمد: ((لو أن رجلا عمل بقول أهل الكوفة في النبيذ، وأهل المدينة في السماع، وأهل مكة في المتعة كان فاسقا)).

وقال القاضي إسماعيل: ((دخلت يوم اعلى المعتضد، فدفع إلى كتابا فقرأته، فإذا فيه الرخص من زلل العلماء، وقد جمعها بعض الناس، فقلت: يا أمير المؤمنين، إنما جمع هذا زنديق، فقال: كيف؟ فقلت: إن من أباح المتعة لم يبح الغناء، ومن أباح الغناء لم يبح إضافته إلى آلات اللهو، ومن جمع زلل العلماء، ثم أخذ بها، ذهب دينه، فأمر بتحريق الكتاب)(١). وقد سبق نقل قول مجاهد والحكم بسن عتيبة ومالك بن أنس: ((ليس أحد من خلق الله الأبي في في الله النبي في الله النبي في الله النبي الله النبي ال

وقال ابن عبد البر: (( هذا إجماع لا أعلم فيه خلافًا ))(۱۱) .

وعن ابن عباس ، رضي الله عنه ، قال : ((ويل لل للأتباع من عثرات العالم ، قيل : كيف ذلك ؟ قال : يقول العالم شينا برأيه ، ثم يجد من أعلم برسول يَجَيُّ منه ، فيترك قوله ثم يمضى الأتباع ))(١٠٠) .

أما حكم من أخذ من كل مذهب ما هو الأخف والأسهل ، فقال أحمد والمروزي : يفسق ، وقال الأوزاعي : من أخذ بتوادر العلماء خرج عن الاسلام .

ونقل ابن حزم الإجماع على تفسيق متتبع الرخص(١٣).

ولا ندعى أنه أخذ بالأيسر وألا يشدد الإنسان على نفسه فيشدد الله عليه .

ولقول عانشة ، رضى الله عنها : (( ما خير رسول الله رسين أمرين إلا أخذ أيسرهما ، ما لـم يكن إثما ، فإن كان إثما كان أبعد الناس منه))(١٠٠) .

فهذا يكون في أمور الدنيا ، فقولها ، رضي الله عنها : (( ما لم يكن إثمنا )) دل هذا على أن المقصود بقولها : (( بين أمرين )) . أي من أمور الدين لا إثم فيها(١٠) .

من هنا يتبين لنا مدى الشر في قـول القائل: ((كل مسألة ثبت لأحـد مـن العلماء فيـها القـول بالجواز ، شـذ عـن الجماعـة أو لا ، فالمسالة جائزة )(١١) . ويدخل في هذا الباب :

ح- عدم تلفیق المذاهب علی وجه پذرق اجماعهم(۱۱) ، مع ما فی هذا التلفیق من مفاسد .
 کمن تزوج بلا صداق ولا ولی ولا شهود(۱۱) .

وأيضا عدم تلفيق صورة لم ترد في السنة ؛ كأن ترد في السنة صورتان للعمل ، فيلف ق منهما صورة ثالثة لم ترد ، مثال ذلك : ورد في السنة وضع اليد اليمنى على اليسرى في الصلاة ، وورد أحيانا القبض ، فتأليف صورة ثالثة تجمع بين الوضع والقبض : بدعة (١١) .

ط- عدم التعصب لقول فقيه وتقليده ، سواء أخطأ أم أصاب ، حتى يصل الأمر إلى رد الدليك الواضح الذي يناقض قول هذا الفقيه ، ومن هنا نرى مدى بشاعة قول أبى الحسن عبيد الله بن الحسن الكرخي رئيس الحنفية بالعراق في القرن الرابع الهجري الذي قال في أصوله: (( الأصل أن كل آية تخالف قول أصحابنا فإنها محمولة على النسخ أو على الترجيح ، والأولى أن تحمل على التأويل من جهـة التوفيـق ، الأصل أن كل خبر يجيء بخلاف قول أصحابنا فإنه يحمل على النسخ أو على أنه معارض بمثله ، شم صار إلى دليل آخر ، أو ترجيح بما يحتج به أصحابنا من وجوه الترجيح ، أو يحمل على التوفيق ))!! وصدق من قال :

العلم قال الله قال رسوله

قال الصحابة ليس بالتمويه ما العلم نصب ك للخيلاف سفاهة

بين الرسول وبين قول فقيه

وما أجل تلامذة الأئمة الذين أخذوا العلم عنهم والذين خالفوهم في زمنهم في كثير من المسلال دون نكير على ذلك ، حتى إن المسائل التي خالف فيها أبا حنيفة تلميذاه أبو يوسف ومحمد بن الحسن تعدل ثلث المذهب أو أكثر (٢٠).

ي- عذر المخالف في الفرع لا في الأصول ، فإن للخلاف الواقع بين حملة الشريعة أسبابا أخذ كل بما بان له أنه الحق وما ابتغيى إلا الوصول إلى الحق ، ولكن هذا العذر لا يكون في الأصول ، فإن الصحابة والتابعين لم يختلفوا في ذلك إلا القليل ، وانقرضت القرون المفضلة ولم يوجد فيها هذا الخلاف الذي انتشر أخيرا في العقائد ، فالمسائل التي وجد فيها الخلاف في عهد الصحابة يعذر بعضنا بعضـــا فيها ، وما لم يختلفوا فيه فلا عذر (٢١) .

ك- عدم اتباع الهوى ، كما قال تعالى : { وان احكم بينهم بما أنزل الله ولا تتبع أهواءهم } [ الماندة : ٤٩ ] ، وقال تعالى : { يا داود إنا جعلناك | خطب ولا تتفرق و ا آحادا

خليفة في الأرض فاحكم بين الناس بالحق ولا تتبــع الهوى فيضلك عن سبيل الله } [ص: ٢٦].

فصاحب الهوى يعميه هواه ويصمه ويضله عما يرضى الله ورسوله(٢١).

ويؤدي ذلك إلى عدم الرجوع إلى الحق عند ظهوره ، قال تعالى عين المشركين : { فإن ليم يستجيبوا لـ ف فاعلم أنما يتبعون أهواءهم } [القصص : ٥٠].

ل- الدعوة لما نعتقد صحته بالحكمة والموعظة الحسنة بإظهار الأدلة وإبطال ما يناقضها (٢٠٠).

يقول ابن تيمية ، رحمه الله (٢٤) : (( وقولهم : ومسائل الخلاف لا إنكار فيها ليس بصحيح ، فإن الإنكار إما أن يتوجه إلى القول بالحكم أو العمل ، أما الأول : فإن كان القول يخالف سنة أو إجماعا قديما ، وجب إنكاره وفاقا ، وإن لم يكن كذلك فإنه ينكر ، بمعنى بيان ضعفه عند من يقول : المصيب واحد ، وهم عامة السلف والفقهاء ، وأما العمل : إذا كان على خلاف سنة أو إجماع ، وجب إنكاره أيضا بحسب درجات الإنكار ))(٢٥) .

م- عدم الجدال والمراء واتباع الحق حال ظهوره ، فقد قال رسول الله على : (( أنا زعيم بيت في ريض الجنة (٢١) لمين ترك المراء وإن كان محقا)((۲۲)

وقال رسول الله على: ((ما ضل قوم بعد هدى كانوا عليه إلا أوتوا الجدل )) . ثم تلا رسول الله عليه هذه الآية : { ما ضربوه لك إلا جدلا بل هم قوم خصمون } [ الزخرف : ٥٨ ] (٢٨) .

وبعد: فيجب ألا تضيق الصدور باصطراع العقول ، ولا أن تتنافر القلوب ، ولا أن يتسلل إليها غبار جارح من جراء ذلك ، وعلى الأمـة أن تـأتلف كتائبها المختلفة ، وتلتقى جميعها في خندق واحد ، ترابط حوله ، وترمى دونه .

كونوا جميع ايا بني إذا اعترى

تأبى الرماح إذا اجتمعن تكسرا وإذا افترقن تكسرت أفرادا

ن- مصاحبة الإخلاص في طلب الحق ؛ فلا يكون طلبه إلا لله وحده ، يبتغي بذلك القرب مـــن اللــه ، متعرضا لما عنده من رضوان ، راجيا ما لديه من ثواب وفضل ، قاصدا بطلبه هذا الوصول إلى الحـق ،

ولا شيء غير الحق ، والعمل به ، والدعوة إليه .. لا أن يقصد مباهاة الأقران وتصدر المجالس والارتفاع في أعين الناس ، وصرف وجوه الناس إليه ، وتعظيمهم له ، فيستبدل به الأدنى بالذي هو خير (٢١) . هذا ، وبالله التوفيق ومنه العون والسداد .

```
    (١) راجع في ذلك المعاجم اللغوية ، كــ " لسان العوب » . و " تاج العروس » ، وأيضـــا " المقردات " للراغب ، و " الفروق اللغوبــــة " لأبي 
    هلال العسكري
```

(۱۱) (( بیان العلم )) (۱۲)

(١٣) قلت أو يتغير اجتهاده مثلما غير الشافعي ، رحمه الله ، مذهبه جملة بعد انتقاله من العراق إلى مصر ، فيقال قال الشافعي في القسديم كذا ، وقال الشافعي في الجديد كذا

10) رواه البخاري (ح.٣٥٦) ، ومواصع ، ومسلم (ح ٣٣٢٧) (١٦) كما في (( فتح الباري )) (٦٩٥/٦)

(١٧) انظر هذا القول في (( الاعتصام )) (٣٦٧ ٣٤٧/٣) . و(( بدعة التعصب )) (ص١٧١)

(١٩) انظر ((صفة الصلاة )) للألباني (ص ٩٨)

(۱۸) (( الموافقات )) (٤ ٧٤١، ١٤٨)

(٢٠) انظر (( صفة الصلاة )) ، و(( بدعة التعصب )) (ص ٢٠٧)

(٣١) حصر البعض أسباب الحلاف في تمانية أسباب , انظر (( الموافقات )) (٣١١ – ٣١٤) ، وراجع أسباب الحلاف الذي نشأ بين الفقسها، في الكتب التالية (( الإنصاف في التنبيه على أسباب الخلاف )) للبطليوسي الأندلسي ، و(( الإنصاف في أسباب الحلاف )) لولي الله الدهلسوي . و(( محاصرات في أسباب احتلاف الفقهاء )) لعلى الحقيف ، و(( أثر الاحتلاف في القواعد الأصولية في احتلاف الفقهاء )) لمصطفى سعيد الحن (٣٢) انظر ،، منهاج السنة - لابن تيمية (٣٥،٥٦)

(٣٣) انظر ((الصحوة الإسلامية )) للعتيمين (ص ١٤٧، ١٤٧) ، وقد سنل (ص ١٧١) ما رأيكم فيمس يقول نجتمع قيما اتفقت فيه ويعد ربعضنا بعضا بعضا بعضا اختلفنا فيه ؟ فأجاب – حفظه الله – ( رأينا في هذه الكلمة أن فيها إجمالا : أما تجتمع فيما اتفقنا فيه فهدا حق . وأما ويعدر بعضنا بعضا فيما اختلفنا فيه ، فهدا فيه تفصيل . فما كان الاحتهاد فيه سانغا فإنه بعذر بعضنا بعضا فيه ، ولكن لا يجوز أن تحتسف القلوب من أجل هذا الحلاف ، وأما إن كان الاجتهاد غير سانغ . فإنا لا نعذر من خالف فيه ، ويجب أن يحضع للحق ، فأول العبارة صحيح . وأما أخرها فيحتاج إلى تفصيل ) اهـ ( ٢٤) ((الفتاوى الكبرى ١١٩/١٣)) ، ونقله عنه ابن مفلح في ((الآداب الشرعبة ١١٩١١) ١٦٩٠) انظر ((إعلام الموقعين )) ((الموافقات )) (١٦٧/٤) ((٢٦) أي ما حولها

(10) انظر ((عاد موقعين )) (۱۷۰۰) ، و((عوصف الألباق بطرقه في (( الصحيحة )) (ح ۲۷۳) ، وانظر (( صحيح الترغيب || (ص ٦٠)

(٢٨) رواه التومدي (ح ٣٢٤٨) . وابن ماجه (ح ٤٨) . وغيرها . وحسنه آلالياني في (( صحيح التوعيب )) (ص ٦١)

(٢٩) انظر .. تدكرة السامع والمتكلم .. (ص ٦٨)

<sup>(</sup>٢) انظر ملحق كتاب (( بدعة التعصب )) (ص ٨، ٩) -

<sup>(</sup>٣) انظر (( بدعة التعصب المذهبي )) (ص10، ٢٤) . و(( الاجتهاد )) ليوسف القرضاوي (ص ٦)

<sup>(</sup>٥) راجع كتاب (( رفع الملام عن الأئمة الأعلام )) لابن تيمية ، فإنه نفيس في بابه .

<sup>(</sup>٤) ولكنهم ليسوا معصومين ، فليس لبشر عصمة إلا الأنبياء ، فكل عالم يخطئ ويصيب ، ويؤخذ من قوله ويترك ، كما قالوا ذلك ، وقد سبق نقل بعضه

٩) انظر تلك الآثار في كتاب (( رجر السفهاء عن تتبع رخص الفقهاء )) لجاسم الدوسري . و(( علو الهمة )) لأخينا سيد العفساني ( ١٩/٦)

### باب السيرة

# وقفات مع القصة في كتاب الله

# اللقاء الثاني

# بین یوسف

# العَلِيْةِ وَإِخُوتُهُ

بقلم الشيخ / عبد الرازق السيد عيد

الحمد للّه رب العالمين ، والصلاة والسلام على أشرف المرسلين ، سيدنا محمد ، وعلى آله وصحبه وإخوانه من الأنبياء والمرسلين .

أخي القارئ الكريم، وقفنا معنا في لقائنا السابق عند استعداد الإخوة للرحيل متوجهين إلى مصر بغرض الحصول على الطعام بعد موافقة أبيهم على اصطحاب أخيهم الذي طلبه منهم يوسف العنالا.

ر ٦٢ ) **النوهيد** السنة السابعة والعشرون العدد الناسع

وقد اشترط عليهم أبوهم وأوصاهم بالأخذ بالأسباب وأوصاهم بالأخذ بالأسباب والاعتماد على رب الأسباب وهنا نصل معنا إلى وقفتنا الجديدة اليوم، والتي ستكون بحول الله وطوله ومدده - كما يلي:

■ أولاً: مع قوله تعالى:
﴿ ولما دخلوا على يوسف آوى
إليه أخاه قال إني أنا أخوك فلا
تبتنس بما كانوا يعملون ﴾
[يوسف: ٦٩].

هذا هو الدخول الثاني لإخوة يوسف على يوسف الكل وهو عزيز مصر ، وقد عرفهم منذ دخولهم عليه لأول مرة ، وهم لم يعرفوه وما زالوا حتى الآن لا يعرفونه ، وهو لم يخبرهم عن نفسه بعد ، لكنه اختلى بأخيه الشقيق وأخبره عن نفسه وبما هو عازم عليه من خطة لاستبقائه معه في مصر .

ذلك حتى يكون أخوه على بينة من أمره ولا يحدث له شيء من الخوف أو الفزع ، وكذلك أراد إكرام أخيه بهذه الخصوصية تمهيدًا لجمع الشمل .

قال ابن القيم: (وإنما لم يعرَف إخوته بنفسه لأسباب فيها منفعة لهم ولأبيهم وله، وتمام لما أراد اللَّه تعالى بهم من السارقون ، قالوا وأقبلوا عليهم

تتحدث هذه الآيات الكريمة مختصرًا ما يلي : قاسى مع أعداء اللَّه ما إلى أن ما فعله يوسف الطِّيِّة هو ذكرنا فيما سبق أن يوسف قاساه ) . انتهى كلامه ، رحمه من تدبير الله ، كما أرشدنا إلى ذلك ربنا سبحانه وتعالى في | وهذا الذي عليه أكثر أهل وقد بين بعض الحكم | قوله: ﴿ كذلك كِدنا ليوسف ما | التفسير . كان ليأخذ أخاه في دين الملك إلا أن يشاء الله نرفع درجات من نشاء وفوق كل ذي علم

الخير في هذا البلاء ، وأيضا ماذا تفقدون ، قالوا نفقد صواع فلو عرَّفهم نفسه في أول مرَّة لم الملك ولمن جاء به حمل بعير يقع الاجتماع بهم وبأبيه ذلك | وأنا به زعيم ، قالوا تالله لقد الموقع العظيم ، ولم يحل ذلك علمتم ما جننا لنفسد في الأرض المحل ، وهذه عادة الله سبحانه وما كنا سارقين ، قالوا فما في الغايات العظيمة الحميدة ، جزاؤه إن كنتم كاذبين ، قالوا إذا أراد أن يوصل عبده إليها جزاؤه من وجد في رحله فهو هيأ لها أسباباً من المحن جزاؤه كذلك نجزي الظالمين ، والبلايا والمشاق ، فيكون فيدأ بأوعيتهم قبل وعاء أخيه ثم وصوله إلى تلك الغايات بعدها استخرجها من وعاء أخيه كذلك كوصول أهل الجنَّة إليها بعد كدنا ليوسف ما كان ليأخذ أخاه الموت ، وأهوال البرزخ ، في دين الملك إلا أن يشاء الله الله ، فكان ذلك من أحسن الكيد والبعث والنشور والموقف انرفع درجات من نشاء وفوق كل اوأشرفه ، وقد عدد ابن القيم ، والحساب ، والصراط ومقاساة | ذي علم عليم ﴾ [ يوسف : | رحمه الله ، وجوها للطف ذلك تلك الأهوال والشدائد ، كما ٧٠-٧٦] . أدخل رسوله على إلى مكة ، ذلك المدخل العظيم بعد أن أخرجه عن الحياة التي استخدمها ١ - منها : أنه لما جهزهم الكفار ذلك المخرج ، ونصره | يوسف العلام الستبقاء أخيب | بجهازهم في المرَّة الثانية جعل ذلك النصر العزيز ، بعد أن معه ، ومن المهم هنا أن نشير السَّقاية في رحل أخيه ، وقد

> والأسرار العظيمة في عدم إخبار يوسف العليم إخوته بنفسه في المرتين الأولى والثانية .

■ ثانيًا : مع قوله تعالى : عليم ﴾ . ﴿ فَلَمَا جَهُزُهُم بِجَهَازُهُم جَعَلَ موذن أيتها العير إنكم السَّلِي بتعليم الله له وتوفيقه المواطأة منه على ذلك ، ولهذا



الكيد وشرفه ، نذكر منها

العَلِينَالِ أَخْبِرِ أَخَاهُ بِهِذَا الأَمْسِ ،

٢ - ومنها: أنه لما أراد أخذ أخيه توصَّل إلى أخذه بما يقر إخوته أنه حق وعدل ، ولو أخذه بحكم قدرته وسلطانه فالذي كاد حقيقة هو اللّه النسب إلى الظلم والجور، السقاية في رحل أخيه ثم أذن | سبحانه ، والذي فعل هو يوسف | فوضع الصواع في رحل أخيه

قال : ﴿ فلا تبتئس بما كانوا يعملون ﴾ .

٣- ومنها: أنه لم يفتش رحالهم وهم عنده ، بل أمهلهم حتى خرجوا من البلد ، ثم أرسل في آثارهم ، فهذا أحسن وأبعد من التفطن للحيلة من التفتيش في الحال قبل انفصالهم عنه ، يل كلما ازدادوا بعدا عنه كان أبلغ في هذه المعنى .

٤ - ومنها: أنه أذن فيهم بصوت عال رفيع ، يسمعه اعلامًا بأن ذهاب الصواع أمر وأنتم قد اشتهرتم بأخذه ، ولم يتهم به سواكم .

٥- ومنها: أن الموذن تفقدون ، قالوا نفقد صواع المواطأة . وظهر صدقهم وعدلهم في اتهامهم به وحده .

> ٦- ومنها: قول المؤذن وأصحابه لاخوة يوسف العليالا :



كاذبين ﴾ ؛ أي ما عقوبة من ظهر عليه أنه سرقه منكم ، جميعهم ، ولم يقل نواحد منهم ، عندكم وفي دينكم ؟ ﴿ قالوا جزاؤه من وجد في رحله فهو قد اشتهر ، ولم يبق فيه خفاء ، جزاؤه ﴾ ، فأخذوهم بما حكم وا به على نفوسهم ، لا بحكم الملك وقومه .

٧- ومنها: أن الطالب لما قال : ﴿ إِنَّكُمُ لَسَارِقُونَ ﴾ ، ولم اهم بتفتيش رواحلهم بدأ عنه القوم ، فقال لهم : ﴿ ماذا | تطمينا لهم وبعدًا عن تهمة | ذي علم عليم ﴾ .

الملك ﴾ ، فاستقر عند القوم أن الهذا ، وقد تقدم القول أن الصواع هو المتهم به ، وأنهم الله هو الذي كاد ليوسف العليلا له من قبل فأسرها يوسف في لم يفقدوا غيره ، فإذا ظهر لم | وعلمه بهذه الطرق الواجبة أو | نفسه ولم يبدها لهم قال أنتم شر يكونوا ظالمين باتهامهم بغيره ، المستحبة التي يتوصل بها إلى طاعة الله ورسوله ، ونصر ويوسف العليم قد أكيد له من

اخوته وغيرهم ، وليس في ذلك حجة للذين يتحايلون على تحليل ما حرم الله أو إسقاط ما أوجبه الله ، أو إسقاط حق المسلم أو التحايل لإيذاء مسلم ، فهذه من الحيل المحرِّمة التي ذمها الله ورسوله والمؤمنون .

أما الطرق التي تتضمن نفع المسلمين ، والذب عن الدين ، ونصر المظلومين ، وإغاثة الملهوفين ، ومعارضة ووجدناه معه ؟ أي ما عقوبته المحتالين بالباطل ليدحضوا به الحق ، من أنفع الطرق ، وأجلها علما وعملا وتعليما ، وهذا ما علمه الله يوسف وما نفذه يوسف العليق ، ولذا عقب اللُّه سيحانه بقوله : ﴿ كذلك كدنا ليوسف ما كان ليأخذ أخاه في دين الملك إلا أن يشاء الله يُعين المسروق ، حتى سأله | بأوعيتهم يفتشها قبل وعاء أخيه | نرفع درجات من نشاء وفوق كل

■ ثالثًا: مع قوله تعالى: ﴿ قالوا إن يسرق فقد سرق أخ مكاناً والله أعلم بما تصفون ﴾ [ يوسف : ۷۷ ] .

المحق وكسر المبطل ، مما عندما ظهر المسروق عند يرفع الله به درجة العبد ، أخيهم ، وشعر الإخوة بالحرج حاولوا التنصل من هذه التهمة ﴿ فما جرزاؤه إن كنته | قبل من وجوه عدة من جانب | والصاقها بالأخوين الشَّقيقين من

ر ٦٤) التوجيد السنة السابعة والعشرون العدد التاسع

أمهات (( راحيل )) ، وفي ذلك سيّة لها أيضاً ، وقد وقعت هذه المقالة من نفس يوسف العليمة موقعًا المه وأحزنه ، لكنه تحلم وصبر واحتسب واحتفظ لنفسه بالرد المناسب في الوقت المناسب ، وقال في نفسه : ﴿ أَنتُم شُرٌّ مَكَانًا واللَّه أعلم بما تصفون ﴿ .

■ رابعاً: مع قوله تعالى: ﴿ قَالُوا يَأْيِهَا الْعَزِيزِ إِنْ لَهُ أَبُّنَّا شيخًا كبيرًا فخذ أحدثا مكانه إنا نراك من المحسنين ﴿ قال معاذ اللُّه أن ناخذ إلا من وجدنا متاعنا عنده إنا إذا لظائمون ﴾ [ يوسف : ۷۸ ، ۷۹ ] .

فقد طمع الإخوة في كرم يوسف العليه وإحسانه فذكروا له أمر أبيهم وشيخوخته وكبر سنه لعل ذلك يشفع في استثناء أخيهم من العقوبة وأخذ أحدهم مكانه .

لكن يوسف العليه رد عليهم بذكاء وفطنة : ﴿ قال معاذ الله أن نأخذ إلا من وجدنا متاعنا فاستخدم المعاريض حتى يحقق

هدف ، تُم قال : ﴿ إِنا إِذَا لظالمون ﴾ ؛ أي لو فعلنا ما تقولون وأخذنا غيره فيكون ظلمًا ، والظلم لا يجوز ، فلا بد من إحقاق الحق.

ولما يئس الإخوة من استعادة أخيهم ، تشاورا فيما بينهم ، فأصر كبيرهم على عدم مغادرته مصر إلا بعد أن يأذن له أبوه أو يقضى الله أمرًا كان مَفْعولاً ثم ذكر إخوانه بالميثاق الذي أخذه عليهم أبوهم ، وطلب منهم أن يعودوا ويتركوه ويخبروا أباهم بماحدث ، وإن شك أبوهم في خبرهم فليسأل من كان معهم من الناس ، وإنما ضاعف من صعوبة الموقف ما حدث من قبل مع يوسف ، لكن الأمر هنا يختلف ، فهم مع [ يوسف : ٨٠ - ٨٣ ] . يوسف كانوا كاذبين ، وهم الآن قد أحيط بهم والأمر خرج من أيديهم وهم صادقون ، لكن وجدناه سارقًا ، ولكن قال : | يواجه الموقف مواجهة المؤمن منهم . ﴿ من وجدنا متاعنا عنده ﴾ ؛ الصادق ، فيلجأ إلى ربه

الجميل ، وهذا ما صورته الآيات الكريمة الآتية .

 فلما استبأسوا منه خلصُو ا نحياً قال كبيرهم ألم تعلموا أن أباكم قد أخذ عليكم موثقاً من الله ومن قبل ما فرطتم في يوسف فلن ابرح الأرض حتى يأذن لسى أبسي او يحكم الله لى وهو خير الحاكمين الجعوا إلى أبيكم فقولوا يا أبانا إن ابنك سرق وما شهدنا إلا بما علمنا وما كنا للغيب حافظين ، واسأل القرية التى كنًا فيها والعير التي أقبلنا فيها وإنا لصادقون ، قال بل سوَّلت لكم أنفسكم أمرًا فصبرٌ جميلٌ عسى الله أن يأتيني بهم جميعًا إنه هو العليم الحكيم ﴾

وهكذا لجأ يعقوب التَّلِيَّلُا إلى ربّه ولم تزده المحنة إلا أملا في رحمة الله - أن يجمعه بيوسف الحال بالنسبة لأبيهم هو زيادة وأخيه - ولم يزده البلاء إلا معاناة وإضافة حزن جديد بفقد صدقا وإيمانا وثقة فيما عند بنيامين إلى حزنه القديم بفقد الله ، وهذا هو مسلك الأنبياء عنده ﴾ ، ولم يقل : إلا من إيوسف الله الكن الرجل وأتباعهم ، جعلنا الله وإياكم

وإلى لقاء جديد نستودعكم لأنه يعلم أن أخاه لم يسرق ، مستعينًا به ، ويتذرع بالصبر الله ، والسلام عليكم ورحمة الله .

## من روائع الماضى

أحسر ما قرأت

# الإيمان واليوم الآخر

كتبه الشيخ / أبو الوفاء محمد درويش ( رحمه اللّه )

إن الإيمان باليوم الآخر من أوثق أركان الإيمان ، وجميع الأديان السماوية تشترك في الدعوة إلى الإيمان به ؛ لأن الذي لا يؤمن بالبعث لا يتحرج عن مأثم ، ولا ينتهي عن منكر ، ولا يرقب في مؤمن إلا ولا ذمة ، ولا يرجو لله وقارًا ؛ لأنه لا يرجو ثوابًا ، ولا يخشى عقابًا ، وأكثر ما يحفز الناس إلى فعل الخير : رجاء الثواب ، وأكثر ما يزعهم عن اقتراف الشر خوف العقاب ، فإذا لم يرجو ثوابًا ، ولم يخشوا عقابًا لم يفعلوا خيرًا ، ولم ينتهوا عن شر .

وإذا كنا نرى كثيرًا ممن يدعون الإيمان بالبعث والجزاء ، يقترفون شر المنكرات بغير خجل ولا استحياء ، فكيف بمن لا يؤمن ببعث ولا جزاء ؟

الإيمان بعدل اللّه يقتضينا الإيمان بالبعث والجزاء ؛ لأننا نرى في الدنيا أشخاصاً طيبيين مستقيمين صالحين ، ولكن حظوظهم في الدنيا منقوص قي الدنيا أشطف العيش ، وذل منقوص قي الحاجة ، وأحيانا يقاسون ألم المرض والحرمان من العافية ، وطورا يضطهدهم الأشرار ، أو تعتريهم النكبات ، وتحل بهم الكوارث ، ونرى أشرارا مستمتعين بالصحة والعافية والثراء الواسع والجاه العريض ، ويأبي عدل الله إلا أن يسوي بين عباده ، فمن فاته حظه في الدنيا فلابد أن يناله في عباده ، فمن فاته حظه في الدنيا فلابد أن يناله في خيرا فخير ، وإن شراً فشر ، فإذا انقضى الأجل الذي كتبه الله لهذه الحياة نفخ في الصور ، والنفخ في الصور ، والنفخ في الصور ، والنفخ في الصور ، والنفخ في الصور ، والنفخ

إلا اللّه تعالى ، يترتب عليه تغير كلي في هذا العالم ، واضطراب في نظامه ، فتكور الشمس ، وتنكدر النجوم ، وتنشق السماء ، وتدكدك الأرض ، وتسير الجبال ، وتسجر البحار ، ويصعق من في السماوات والأرض ، ثم ينفخ فيه مرة أخرى ، فإذا هم قيام ينظرون ، فيحاسبهم اللّه ويزن أعمالهم بالقسط.

قال تعالى: ﴿ والوزن يومنذ الحق فمن ثقلت موازينه فأولنك هم المقلحون ومن خفت موازينه فأولئك الذين خسروا أنفسهم بما كانوا بآياتنا يظلمون ﴾ [ الأعراف: ٨].

ولقد وصف الله تعالى ذلك اليوم وما فيه من جسام الأحداث أصدق وصف ، وصوره أروع تصوير ، فقال تعالى : ﴿ وسيق الذين كفروا إلى

( ٦٦ )**التوهيد** السنة السابعة والعشرون العدد التاسع

جهنم زمرًا حتى إذا جاءوها فتحت أبوابها وقال لهم خزنتها ألم يأتكم رسل منكم يتلون عليكم آيات ربكم وينذرونكم لقاء يومكم هذا قالوا بلى ولكن حقت كلمة العذاب على الكافرين ﴿ قيل ادخلوا أبواب جهنم خالدين فيها فبنس مثوى المتكبرين ﴿ وسيق الذين اتقوا ربهم إلى الجنة زمرًا حتى إذا جاءوها وقتحت أبوابها وقال لهم خزنتها سلام عليكم طبتم فادخلود خالدين ﴾ [الزمر: ٧١-٧٣].

وفي القرآن الكريم آيات كثيرة في وصف شقاء أهل الجحيم ، ونعيم أهل الجنة ، لا أطيل القول بإيرادها .

لم يطالبنا رب العزة جل ثناؤه بالإيمان بالبعث بغير أن يقيم لنا الأدلة الساطعة ، والسبراهين الناصعة على قدرته تعالى عليه ، وعلى أن العقول السليمة تقره ولا تؤمن بسواه ، وعلى أنسه من مقتضيات العدل ، وأن العدل لا يتم بدونه ، ولو لم يفصل لنا هذه الأدلة لم يكن إيماننا إيمانا ، بل خضوعا وإذعانا ، ولكنه سبحانه أراد أن يكون وطمأنينة قلب ، ومتانة عقد ؛ فذكر في كتابه العزيز - الذي لا يأتيه الباطل من بين يديه ولا من وتدبرها المتدبر ، لم تدع عنده مساغاً لشك ، ولا مخامأنينة ، ولمسلات عقله يقينا ، وقلبه مجا لا لريبة ، ولمسلات عقله يقينا ، وقلبه طمأنينة ، ونفسه سكينة ، وصدره ثلجاً .

قص الله تعالى ما كان من أمر ذلك الذي مر على قرية هامدة ليس فيها إلا العظام النخرة ، والفرات السحيق ، فتعاظمه الأمر ، وسأل نفسه سؤال من ملك عليه العجب أقطاره : كيف يحيي الله هذه القرية بعد موتها ؟ فأقنعه الله تعالى بالدليل العملي أن إعادتها إلى الحياة لا يعجز رب العزة القادر على كل شيء ، فاستمع إلى الآية الكريمة

في روعة بلاغتها، وجمال قصصها، وبالغ إقناعها، وناصع سلوكها، يقول تعالى: ﴿ أو كالذي مر على قرية وهي خاوية على عروشها قال الذي يحيي هذه الله بعد موتها فأماته الله مائة عام ثم بعثه قال كم لبثت قال لبثت يوما أو بعض يوم قال بل لبثت مائة عام فانظر إلى طعامك وشرابك لم يتسنه وانظر إلى حمارك ولنجعك آية للناس وانظر إلى العظام كيف ننشزها ثم نكسوها لحماً فلما تبين لله قال أعلم أن الله على كل شيء قدير ﴾ [البقرة: ٢٥٩].

وذكر لنا ما كان من إبراهيم السَّيْ حين طلب من ربه أن يريه كيف يحيي الموتى، حتى يرى ذلك عين اليقين، وكيف ملأ الله قلبه طمأتينة حين أراه بطريقة عملية كيف تستجيب الأرواح لأمره إذا دعاها، لتعود إلى أجسادها، قال تعالى: ﴿ وَإِذْ قَالَ إِبراهيم رب أرني كيف تحيي الموتى قال أو لم تؤمن قال بنى ولكن ليطمئن قلبي قال فخذ أربعة من الطير فصرهن إليك ثم اجعل على كل جبل منهن جزء الم ادعهن يأتينك سعياً واعلم أن الله عزيز حكيم ﴾ [ البقرة: ٢٦٠ ] .

وتدبر الحكمة الدامغة في قوله تعالى:

﴿ وضرب لنا مثلاً ونسي خلقه قال من يحيي العظام
وهي رميم ﴿ قل يحييها الذي أنشأها أول مرة وهو
بكل خلق عليم ﴿ الذي جعل لكم من الشجر الأخضر
نارا فإذا أنتم منه توقدون ﴿ أو ليس الذي خلق
السماوات والأرض بقادر على أن يخلق مثلهم بلي
وهو الخلاق العليم ﴿ إنما أمره إذا أراد شيئاً أن
يقول له كن فيكون ﴾ [يس: ٧٨- ٢٨].

وتدبر البرهان المبين في قوله تعالى: ﴿ أَو لَمْ يَوْلُهُ تَعَالَى : ﴿ أَو لَمْ يَعْيُ لِرُوا أَنِ اللّٰهُ الذي خلق السماوات والأرض ولم يَعْي بخلقهن بقادر على أن يحيي الموتى بلى إنه على كل شيء قدير ﴾ [ الأحقاف : ٣٣ ] .

وما أبلغ الحجة التي تجتلى نورها في قوله تعالى: ﴿ اللّه الذي يرسل الرياح فتتُ ير سحابًا فييسلطه في السماء كيف يشاء ويجعله كسفًا فترى الودق يخرج من خلاله فإذا أصاب به من يشاء من عباده إذا هم يستبشرون ﴿ وإن كانوا من قبل أن ينزل عليهم من قبله لمبلسين ﴿ فانظر إلى آثار رحمة اللّه كيف يحيي الأرض بعد موتها إن ذلك لمحيي الموتى وهو على كل شيء قدير ﴾ [الروم: ٩٤، ٥٠].

وإن العجب ليملأ عليك نفسك حين تتدبر هذه الآيات ، سيسفر لك نورها ، فترى كيف يأخذ بعضها برقاب بعض ، وكيف يقاس فيها الغاتب على الشاهد ، وكيف يستدل بما تراه العين على ما يدركه العقل ، ولن يسعك إلا أن تهتف من أعماق صدرك : آمنت بالبعث والنشور ، فاستمع لما يقول الله جل ثناؤه : ﴿ أفلم ينظروا إلى السماء فوقهم كيف بنيناها وزيناها وما لها من فروج ﴿ والأرض مدناه وألقينا فيها رواسي وأنبتنا فيها من كل زوج بهيج ﴿ تبصرة وذكرى لكل عبد منيب ﴿ ونزلنا من السماء ماء مباركا فأنبتنا به جنات وحب الحصيد ﴿ والنخل باسقات لها طلع نضيد ﴿ رزقاً للعباد وأحيينا به بلدة ميتا كذلك الخروج ﴾ [ق : ٢١٠].

ويستدل سبحانه على عدله المطلق ، وعلى أنه لا يسوي بين المؤمن والكافر ، ولا يترك الإنسان هملاً ، وعلى أنه لا بد من البعث لتجزى كل نفس بما تسعى ، بقوله تعالى : ﴿ أَفْنَجَعَلَ المسلمين كالمجرمين ﴿ وَ القَلْم : ٣٥ ،

وقوله تبارك اسمه: ﴿ أيحسب الإنسان أن يترك سدى ۞ ألم يك نطفة من مني يمنى ۞ ثم كن علقة فخلق فسوى ۞ فجعل منه الزوجين الذكر

والأنتَى ﴿ أَلْيُسَ ذَلُكُ بِقَادَرَ عَلَى أَنْ يَحْيِي الْمُوتَى ﴿ [الْقَيَامَةُ : ٣٦ - ٤٤] .

#### القضاء والقدر

إن عقيدة القضاء والقدر لا لبس فيها ولا غموض ، ولا إبهام ولا عسر ، فدع ما سمعت فيها وما قرأت وخذها عني سهلة ميسرة ، تنساب إلى عقلك أنسياب الماء إلى منحدره ، سأترك هذه المصطلحات العلمية التي وقفت دهرًا طويلاً حائلاً دون فهم الناس لهذه العقيدة السهلة سهولة الملة الإسلامية ، السمحة سماحة الإسلام ، اليسيرة كل السر .

لا مرية في أن هذا العالم لم يخلق عبثا ، ولا هو يسير فوضى ، بل هو خاضع لقوانين حكيمة ، نواميس دقيقة ، لا يخرج عن سلطانها قيد شعرة .

هذه القوانين الأزلية الأبدية الخالدة الحكيمة التي وضعها رب العزة جل ثناؤه ، ليسير عليها هذا الكون بسمانه وأرضه ، وشمسه وقمره ونجومه وأفلاكه ، وجباله وبحاره ، وحيوانه ونباته ، وعامره وغارمه ، هي القدر .

أما القضاء: فهو تنفيذ أحكام هذه القوانين وإبراز نتائجها في الخارج على مقتضى علمه تعالى وحكمته.

واسمح لي أن أضرب لك مثلاً يوضح لك ما قدمته ويقصله:

وضع رب العزة قانونا يقضي بأن يكون مجموع زوايا المثلث الشلاث مساويا لزاويتين قانمتين ؛ أي ١٨٠ ° درجة ، فهذا القانون : قدر .

فإذا أنت رسمت مثلثا أياً ما تكن أضلاعه وزواياه : كان مجموع زواياه ١٨٠ محما ، ومهما تبذل من الجهد لكي تغير هذه الحقيقة ، فلست بمستطيع إلى ذلك سبيلا .

ر ٩٨ ) **التوخيد** السنة السابعة والعشرون العدد التاسع

تنفيذ هذا القانون وبروز حكمه في الخارج ، وجريانه على المثلث الذي رسمته : هو القضاء .

وقس على ذلك سائر القوانين الهندسية والرياضية والفلكية والطبيعية والكيمياوية ، وقوانين الوراثة والغريزة ، وما يجرى في عالم النبات والحيوان والجماد ، وما إلى ذلك .

وذلك ما عبر عنه القرآن الكريم بسنة الله التي لن تجد لها تبديلاً ولا تحويلاً .

فالأسباب تفضى إلى ما مسبباتها حتماً ، والمقدمات تسلم إلى نتائجها لا محالة ، فمن أتى الأسباب استهدف لمسبباتها ، ومن اتخذ المقدمات أفضت به إلى النتائج ، ولا يظلم ربك أحدًا .

وكل ما يصدر عن الإنسان فهو عمله الذي يستهدف لنتائجه ، ويتحمل تبعاته ، ويلقى جزاءه ، والناس مجزيون بأعمالهم : إن خيرًا فخير ، وإن شرًا فشر .

ولا يسوغ لامرئ أن يقترف سينة شم يحمل القضاء والقدر تبعة ما اقترف ، بل عليه أن يرجع باللائمة على نفسه ، ويتوب من ذنبه ليحظى بمغفرة ربه ، فقد قال تعالى : ﴿ ومن يعمل سوءًا أو يظلم نفسه ثم يستغفر الله يجد الله غفورًا رحيمًا ﴾

والكلمة التي تجري على السنة العامة وأشباههم وهي قولهم: إلهي ما عصيتك باختياري الا بجهلي وقضائك، من الكذب الوقح، والمغالطات الجزيئة، إذ كل عاص يشعر بأنه يقترف المعصية بكامل اختياره، وإن المرع حين يقترف الخطيئة أول مر، يحس صراعا قويا في نفسه بين داعي الواجب والحق والفضيلة، وداعي الهوى والباطل والرذيلة، ولكنه يؤثر اللذة والعاجئة، والشهوة العابرة على النعيم المقيم، فينساق مع الهوى والولقون، ويخفت صوت الضمير الذي يدعوه إلى

الفضيلة ، فكيف يزعم بعد هذا أنه لم يعص الله باختياره ؟ وكيف يحمل قضاء الله جريرة معصيته ؟ أيحسب أن هذا الكذب يبرر خطيئته ، ويبرنه من إثم ما اقترفت يداه ؟

وإذا شعر أن القضاء يحرفه نحو الهاوية فلم يستخذى له ؟ ولم لا يقاومه بكل ما منحه الله من قوة ؟ وقد علمنا الله تعالى أن ندافع الأقدار بالأقدار ، فندفع قدر الجوع بقدر الطعام ، وندفع قدر الظمأ بقدر الشراب ، وندفع قدر المرض بقدر الدواء ، وقدر هجوم العدو بقدر الدفاع وإعداد ما يلزم من القوة ، وقدر الذنب بقدر التوبة النصوح . وهكذا .

ولله در أمير المؤمنين علي بن أبي طالب، رضي الله عنه، إذ يلقي كلمة الفصل في مشكلة القضاء والقدر حين سنل: أكان مسيرنا إلى الشام بقضاء من الله وقدر؟ فقال للسائل: ويحك! لعلك ظننت قضاء لازما، وقدرا حاتما، ولو كان كذلك لبطل الثواب والعقاب، وسقط الوعد والوعيد، إن الله سبحانه أمر عباده تخييرا، ونهاهم تحذيرا، وكلف يسيرا، ولم يكلف عسيرا، وأعطى على القليل كثيرا، ولم يعض مغلوبا، ولم يطع مكرها، القليل كثيرا، ولم يعض مغلوبا، ولم يطع مكرها، ولم يرسل الأنبياء لعبا، ولم ينزل الكتاب للناس عبثا، ولا خلق السماوات والأرض وما بينهما باطلاً، ذلك ظن الذين كفروا فويل للذين كفروا من النار.

#### الإحسان

الإحسان : ((أن تعبد اللّه كأنك تراه ، فإن لم تكن تراه فإنه يراك )) .

هذا هو القول الفصل الذين يطمئن به القلب ، وتسكن إليه النفس ، ويثلج به الصدر ، هذا مثل رائع من جوامع الكلم التي أوتيها رسول الله عن :

لفظ قليل ، ومعنى كثير ، كلمات معدودة ، ومعان لكثرتها غير محدودة .

يصور عليه الصلاة والسلام الإحسان في أجمل مظاهره، وأروع صوره، وأجمع حدوده، ويسوق معناه إلى الأذهان سوقًا رقيقًا، حتى ينساب فيها بغير عسر، كما ينساب الماء إلى متحدره.

هذا هو الإحسان الذي أعوز الصوفية لفظه ومعناه ، فوضعوا له اسما لم يعرفه الإسلام ، ولم ينطق به النبي العربي ولا صحابته الأخيار ، ولا خلفاؤه الراشدون ، وهو لفظ ((التصوف)) ، الذي ما نطق به مسلم من السابقين الأولين من المهاجرين والأنصار والذين اتبعوهم بإحسان ، وجعلوا من تمام معناه : اعتناق عقيدة ((وحدة الوجود)) التي ضل بها كثير ممن قال بقولهم ، ونسج على منوالهم .

الإحسان : (( أن تعبد اللَّه كأنك تراه )) !

هكذا يصور رسول الله ﷺ ليقربه به في أوجـز لفظ، وأعذبه إلى قلوب المؤمنين .

((أن تعبد الله كأنك تراه)): كأنك تراه في جلاله وعظمته وعلمه وحكمته، وقوته وقدرته وفضله ورحمته، وقد بهرك جماله، وغمرتك أنواره.

كأتك تراه؛ وقد خلقك فسواك فعدلك، في أي صورة ما شاء ركبك. كأنك تراه يتولاك بالرعاية، ويتعاهدك بالعناية، ويوالي عليك الألطاف. كأنك تراه يدبر أمورك وأمور الخلق قاطبة، ويسخر لك رزقك وأرزاق الأحياء طرًا. كأنك تراه يدبر أمر فضك، ودقات قلبك، وهضم معدتك وأمعانك وحسن أعصابك، وشعور حواسك، وإدراك عقلك، وحركات ذهنك، وومضات فهمك.

كأنك تراه ، وهو يخرج لك من أديم الأرض طعامك ، وينزل لك من السماء شرابك ، ويحيل

غذاءك دما ، ودمك قوة في بدنك ، ونورا في بصرك ، وسمعا في أذنك ، وشما في أنفك ، ولمسا في يدك ، وذوقاً في لسانك .

كأنك تراه و هو قائم على كل نفس بما كسبت وبيده نواصي عباده من تواضع منهم رفعه ، ومن استكبر خفضه .

كأنك تراه ، والأرض جميعاً قبضت يوم القيامة ، والسماوات مطويات بيمينه ، وقد عنت له الوجوه وخشعت الأبصار .

كأنك تراه ، وقد اتصف بكل كمال يجول في ذهنك ، أو يهجس في خاطرك ، أو تحدث به نفسك ، أو يعزب إدراكه عن علمك ، وقد تنزه عن كل نقص ، أو شائبة نقص ، أو شبهة نقص ، وتعالى عن كل عيب ، أو شائبة عيب ، أو شبهة عيب .

كأنك تراه ، وقد تفرد بالعزة والكبرياء ، وتوحد في الأرض والسماء ، وتنزه عن الشريك والنظير ، وتعالى عن الشبيه والمثيل ، واستأثر بالملك والسلطان ، والتصرف في جميع الأكوان .

كأنك تراه ؛ وقد استوى على عرشه يدبر الأمر ، والأرض جميعاً قبضته ، والسماوات مطويات بيمينه . ولكن حذار أن تفكر في ذاته فتهلك ، فإنك لن تقدره قدره ، وليس كمثله شيء ، فإذا مثلت لنفسك كل هذه المعاني ، وتصورت مجالي العظمة ، ومظاهر الجلال ، فانظر كيف تعبد

لا جرم أنك بعد هذا إن شهدت أن لا إله إلا الله شهدت بعلم وعقيدة ويقين وإيمان ، وإن شهدت أن محمدًا عبده ورسوله ، شهدت بتصديق وإخلاص وإذعان ، وإن صليت أقمت الصلاة وأديتها تامة المعاني والأركان في خشوع وخضوع وتقوى وإحسان ، وإن آتيت الزكاة آتيتها طيبة بها نفسك ،

التوحيد السنة السابعة والعشرون العدد التاسع

مطمئناً بها قلبك ، محتسباً ثوابها عند من لا يضيع أجر المحسنين ، راجياً جزاءها عند خير الرازقين ، وعلى جنبك . وإن صمت فعلت ذلك إيماناً واحتساباً ، فلم تفسق ، ولم ترفث ، ولم تصخب ، ولم تجعل يوم صومك ويوم فطرك سواء ، واثقًا بالأمر الكبير عند من أحصى كل شيء كتابًا ، وإن استطعت الحج إلى بيته الحرام ، بادرت وسابقت ، وشمرت وسارعت لترى هذه المشاهد التي تصبو نفوس المؤمنين إلى رؤيتها ، وتتوقى قلوب الصالحين إلى مشاهدتها ، ومنزلة فوق منزلة الإيمان ؛ لأن الإنسان لا يبلغ ولتبايع ربك في بيته الكريم ، وتذكره في الأيام المعدودات ، والبقاع الطاهرات ، ولتدعوه في خشوع المتبتلين ، وتقوى المخبتين ، وإيمان الصادقين ، وضراعة القانتين ، ولتحظى بإقباله عليك ، وتظفر برضاه عنك .

> إن عاملت الناس عاملتهم بأمانة وإخلاص وصدق ووفاء ، فإن حدثتهم لم تكذبهم ، وإن وعدتهم لم تخلفهم ، وإن التمنوك لم تخنهم ، وكنت معهم كالبنيان المرصوص يشد بعضه بعضاً ، وكالجسد إذا اشتكى منه عضو تداعى له سائر الجسد بالسهر والحمى ، وجعلت نصب عينيك توصيل الخير إليهم ، ومن أكبر همك دفع الأذى عنهم ، وكنت ابناً للكبير ، وأباً للصغير ، وأخا

وراقبت ربك في عبادتك كلها ، في وضوئك وظهارتك ، وذكرك وتسبيحك ، وفي أعمالك كلها ،

وفي معاملاتك جميعًا ، وذكرت قائمًا ، وقاعدا

فإن ملكت عليك هذه العقيدة نفسك وقلبك . واختاطت بلحمك ودمك ، استطعت أن تعبد ربك كأنك تراه ، فإن عبدت ربك كأنك تراه ؛ لأنك على يقين من أنه يراك ، فقد بلغت مقام الإحسان ، وطوبى لـك ، ولك البشرى في الحياة الدنيا وفي الآخرة ، فإن الإحسان درجة فوق درجة الإسلام . مرتبة الإحسان إلا إذا استكمل الإسلام والإيمان ، وقد بشر الله المحسنين بحبه ، فقال : ﴿ وأحسنوا إن اللَّه يحب المحسنين ﴾ [ البقرة : ١٩٥ ] .

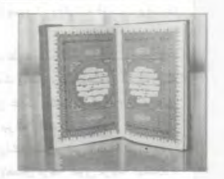
والمؤمنين جميعًا يوقنون بأن اللَّه يراهم، ولكنهم لا يسمون جميعًا إلى المستوى الذي يعبدون فيه ربهم كأنهم يرونه ، فإذا رقى المؤمن في هذه الدرجة وقام هذا المقام تربى في نفسه خلق الحياء من الله تعالى ، ومن تربى فيهم هذا الخلق الكريم ، فإنه يحرسهم في كل زلة ، ويحفظهم من كل سيئة ، ولا جرم أنهم يعيشون طيبين ، وتتوفاهم الملاكة طيبين يقولون : سلام عليكم طبة م فادخلوا دار الكرامة خالدين.

جعلنى الله وإياك من المحسنين ، الذين يعبدون الله كأنهم يرونه ، ورزقنا قوة اليقين بأنه يرانا ، حتى نعبده عبادة المحسنين.

### استحارك

وقع في عدد ربيع الأول لسنة ١٤١٩ هـ في مقال ((آفة العلم الهوى)) لفضيلة الشيخ / سليمان الماجد سقط أقواس من المقال والكلام بين هذه الأقواس كان مخرجًا للدكتور / عبد الكريم بكار ، وبسقوط هذه الأقواس صار الكلام للشيخ / سليمان الماجد وليس لصاحبه .

والفقرتان تبدأن من : ( أن كثيرا من يبصر الأمر .. لا اللذي يفهمه ) . ( هذا الأمسر من الأدواء ... النفاق الخفي ) .



### بقلم الشيخ / بكر محمد إبراهيم نائب رئيس أنصار السنة - فرع السلام

الحمد لله الفرد الصمد ، الواحد الأحد ، والصلاة والسلام على سيدنا محمد سيد البشر ، وعلى آله وصحبه وسلم . وبعد :

يقول الله تعالى في تشريع الصوم: ﴿ يأيها الذين آمنوا كتب عليكم الصيام كما كتب على الذين من قبلكم لعلكم تتقون ﴾ [البقرة: ١٨٣].

> لأنه كما في الآية يهدف إلى بناء لا يأتيه الباطل. إلى الهداية والعلم بمقاصد القرآن تصديقاً لقوله تعالى: ﴿ ذلك للمتقين ﴾ [البقرة: ٢].

فالمتقون وحدهم هم الفائزون [البقرة: ١٨٥]. بهداية القرآن ووعيها والسلوك

فالصوم إذن كان مفروضاً ولا تقوى إلا بإقامة الأركان ، بصوم شهر رمضان ؛ لأنه زاد على الأمم السابقة ، مما يدل على ومنها الصوم كما في الآية من فضله عليهم ، فأنزل فيه أن له صلة قوية وبعيدة المدى الأولى، وهذا هو حكم الله خالق القرآن كله من خزائن علمه إلى بإعداد الإنسان الصالح لفهم الإنسان، والعليم بما يؤثر فيه سماء الدنيا ليكون هدى لمن رسالة السماء، وفقه مقاصدها؛ وبما يتأثر به، وهو الحق الذي اتبعه من الناس جميعًا، وهذا

صفة التقوى في وجدان الإنسان، ثم تعالوا نتدبر جميعاً حديث للناس ﴾، ثم أنزله مفرقاً على والتقوى هي التي تصل بالإنسان القرآن عن اختصاص المسلمين بصوم شهر رمضان ، يقول ومقاصد الإسلام على حقيقتها ، تعالى : ﴿ شهر رمضان الذي شهر رمضان ؛ ليكون دلالات أنزل فيه القرآن هدى للناس الكتاب لا ريب فيه هدى وبينات من الهدى والفرقان فمن بالمؤمنين.

إذا تدبرنا هذه الآية وجدنا أن

معنى قوله تعالى : ﴿ هدى مدى ثلاثة وعشرين عامًا ، وكان ابتداء نزوله على الرسول على في واضحات على الهدى الخاص

شهد منكم الشهر فليصمه ﴾ وقرر لنا ربنا - تبارك وتعالى - أن الهدى لا يكون إلا للمتقين ، سيحاته رب العطاء عليها ، ولا هداية إلا بالتقوى ، الله تعالى اختص المسلمين والكرم العميم ، والمعنى العام

( ٧٢ ) **التوهيد** السنة السابعة والعشرون العدد التاسع

منورهما وهادي من فيهما .

إليكم نورًا مبينًا ﴾ [النساء: به كافرون ﴾ [سبأ: ٣٤]. - المسلمين يعتقدون أن شهر الستعبدتنا وقطعتنا عن الله كل والكذب والغيبة والنميمة، القطع، والدليل على ذلك أن كل واللسان كذلك يصوم عن هذه

ينشئ ملكة التقوى في قلوب المترفين والمسرفين الذين عبدوا والرجل عن السعي إلى الحرام. الصائمين ، وأن إحياء شهر أهواءهم من دون الله ، كما نطق ثلاثون يومًا على هذه الحالة الصوم بالقرآن تاكوة وفهما بذلك القرآن الكريم: ﴿ أُرأيت من كفيلة بأن تحول الإنسان إلى مثل وتدبرًا وتأملاً ينشئ نور الهداية اتخذ إلهه هواه أفأنت تكون عليه أعلى لأخلاق الإسلام، وطبانع في القلوب، فما هو سر الصوم وكيلاً ﴿ أم تحسب أن أكترهم الإيمان، هذا المسلم هو الموعود الذي يولد النور والتقوى في يسمعون أو يعقلون إن هم إلا بعون الله وتوفيقه ونصره، القلوب، والهداية في النفوس؟ كالأنعام بل هم أضل سبيلاً ﴾ وحمايته وحفظه من كل سوء. الهداية نور ، فالايهتدي [الفرقان: ٣٤، ٤٤].

الإنسان في الظلمة إلا بالنور ، وعابد الهوى هو عابد الأسوة الحسنة ، فقد أخرج الإمام والكون كله ظلمة ، واللَّه نوره ، شهواته ، وأنت ترى أن اللَّه مسلم عن عائشة ، رضي اللَّه قال تعالى: ﴿ اللَّه نور السماوات اعتبر الحيوانات أفضل منه ، ولا عنها ؛ أنه على كان يجتهد في والأرض ﴾ [النور: ٣٥]؛ أي تجد جماعة من المترفين عباد رمضان ما لا يجتهد في غيره، الشهوات في كل دين إلا وحدوا ويجتهد في العشر الأواخر منه ما وصرح بأن القرآن الذي هو كلمتهم ضد رسل الله في كل لا يجتهد في غيرها . كلامه نور ، فقال : ﴿ وأنزلنا زمان ، فقالوا : ﴿ إِنَا بِمَا أُرسِلتُم ومِن الْعجيبِ أَن بعض

١٧٤]، ولا يحصل الإنسان على فالصوم الحق الذي يورث رمضان جُعل للسهر أمام النور إلا إذا كان صاحب قلب التقوى لا يكون بالجوارح فقط، المطربين والمطربات والراقصين تقي ، فالتقوى هي نتيجة الصوم ولكن صوم القلب عن أمراض والراقصات ، ومشاهدة فرق الصحيح ؛ هي الأداة التي يصل الحقد ، والحسد ، والنفاق ، وحب الفنون المسرحية والرقص المسلم بها إلى نور الهداية الرئاسة ، والكبر ، والعجب ، الشعبي والموسيقى والغناء ، بالقرآن، وبإحياء شهر الصوم وسائر أمراض القلوب. فإذا والجلوس في المقاهي بالقرآن يصل الإنسان إلى التقوى استقام القلب استقامت الجوارح، والملاهي ؛ وهؤلاء ليس لهم حظ ونور الهداية جميعًا ، ولقد فرض فالبطن يصوم عن الطعام ، من الصوم ، إلا الجوع الصوم كسرًا لشهواتنا، وليقطع والفرج يصوم عن الشهوة، والعطش. أسباب عبوديتنا لأغراضنا والعين تصوم عن النظر بشهوة ، وأهوائنا وشهواتنا ، فإننا لو دمنا والأذن عن استماع الشهوات وارزقنا التقوى ، وتقبل منا ، إنك على أغراضنا وشهواتنا واللغو والرفث وقول الزور أنت السميع العليم .

لآيات الصيام ؛ أن صوم رمضان الذين انقطعوا عن الله كانوا من الآفات ، واليد عن البطش ،

وليكن لنا في رسول الله ﷺ

اللهم وفقنا للصيام والقيام ،

### بيان بأسماء الفائرين بمسابقة التوحيد الكبرى

الحمد لله .. والصلاة والسلام على رسول الله .. وبعد :

ففي يوم ١٤١٩/٨/١٠ هـ - ١٤١٩/٨/١١/٢٩ م اجتمعت لجنة تصحيح المسابقة بعد أن انتهت من أعمالها ، وأفادت بما يلي :

- عدد المتسابقين الإجمالي : ( ٤٣٤) متسابق . حالات الغش التي استبعدت : ٥٧ إجابة .
  - إجابات لم يرفق بها كوبون المسابقة ؛ ( مستبعدة ) . عدد الفائزين ١٠٠ فائز .
    - إجابات جيدة بعد الفائزين ٥٠ (١٠١ ١٥٠).

وتقدم لجنة التصحيح وأسرة مجلة التوحيد خالص التهنئة لكل المشاركين ، وتسأل الله أن يجزيهم خيرًا على الجهد الذي بذلوه ، وأن ينفعهم بالعلم الذي حصلوه .

### بيان أسماء العشرة الأوائل

| العنو ان                                         | الجائزة | الدرجة<br>(۱۰۰) | الاسم                      | الترتيب |
|--------------------------------------------------|---------|-----------------|----------------------------|---------|
| إهناسيا - بني سويف - كوم الرمل<br>البحري         | حج      | 97.0            | حسن محمد عبد المطلب        | الأول   |
| المعصرة - بلقاس - دقهاية                         | حج      | 9 4             | عبد العاطي عبد الحميد أحمد | الثاني  |
| مسجد التوحيد - بلبيس - شرقية                     | حج      | ۸۸,٥            | صلاح الدين نجيب الدق       | الثالث  |
| منيا القمح - شرقية - ٣٨ ش العيسوي                | عمرة    | ۸٧,٢٥           | محمود حسن أحمد ضوه         | الرابع  |
| أبو الغيط - مركز القناطر الخيرية                 | عمرة    | ۸٦,٥            | عبد الفتاح محمود عبد الغني | الخامس  |
| حدائق المعادي - ش إبراهيم عوض من<br>فرج يوسف     | عمرة    | ۸٥,٥            | سمير أمين بشندي محمد       | السادس  |
| قرية العبسي - بلبيس - شرقية                      | عمرة    | 14,40           | أشرف فتحي سليمان أحمد      | السابع  |
| بور سعيد - بور فؤاد - العبور عه ؛                | عمرة    | ۸٣,٠٠           | محمود نصر محمد العجمي      | الثامن  |
| ١٢٦ ش مصعب بن عمير تقسيم<br>المحافظة - كفر الشيخ | عمرة    | ۸۳,۰۰           | حسين صالح جمعة صالح        | التاسع  |
| ٧ش البطل من ش عثمان محرم<br>بالطلبية- هرم        | عمرة    | A Y , V O       | أحمد فؤاد حامد على خليفة   | العاشر  |

- على الارخوة الفائزين بالحج والعمرة التوجه إلى الاردارة المالية بالمركز العام
   عقب صلاة الظهر يوم الأحد ٨ رمضان ١٤١٩ هـ ومعهم إثبات الشخصية.
  - ☀ (سنتابع نننز أسماء الفائزين في العدد القادم بإذن الله

# نموذج إجابة لبعض الأسئلة

ج٤ : وضوع الجنب والحائض والنفساء صحيح ، ولا تصح به الصلاة . جه : إمام سها في صلاته تم حدث له عارض أو مانع فخرج واستخلف أحد المأمومين فصار هذا إمامًا وعليه أن يسجد للسهو في آخر الصلاة ولم يقع

منه سهو ، وكذلك المأموم .

ج٦: عند خروج المسيح الدجال فقد ثبت في الصحيح أنه سيمكث في الأرض أربعين يوماً: يوم كسنة، ويوم كشهر، وبقية الأيام كأيامنا، وقد سأل الصحابة عن اليوم الذي كالسنة فأمرهم النبي ﷺ أن يقدروا له قدره ، يعني في العيادات.

ج٧ : هذا فيه تفصيل ؛ فإن كان في يوم العيد فهذا غير جائز ، وعليه ذبح غيرها، وإن كان في أيام التشريق الثلاثة فذبحه صحيح ومجزئ.

وقد لاحظت اللجنة أن كثيرًا من المتسابقين لم يذكر هذا التفصيل.

ج ٨ : جنين ماتت أمه وهو حي في بطنها لا تدفن حتى يموت أو يخرج حبًا .

وقتيل بني إسرائيل لم يدفن حتى ذبحت البقرة .

وابن آدم الأول لم يدفن حتى مات الغراب ودفن.

وتوأم مولودان ملتصقان مات أحدهما لا يدفن حتى يموت الآخر أو ينفصل

ج ٩ : يصلى العصر ، ثم يجامع زوجته ويغتسل بعد أذان المغرب .

ج ١٠ : الإجابة السهلة وجود مانع من موانع الإرث كقتل ، واختلاف دين . والإجابة الصعبة ستنشر في العدد القادم بإذن الله.

السنة السايعة والعشرون العدد التاسع التوهيد (٧٥)

جماعة أنحار السزة المحمدية المركز العام إحارة الدعوة والإعلام

### تعلن إدارة الدعوة والإعلام بالمركز العام عن مسابقة رمضان ١٤١٩ه في عمل بحث في الموضوعات الموضحة بعد:

# اكتب بحثًا في أحد الموضوعات الأتية :

أولاً: القدس بين تكالب الأعداء وعجز الأصدقاء .

ثانيًا: المرأة وكيف كرمها الإسلام.

ثالثًا: الصوفية في ميزان الإسلام .

رابعًا : الإسلام ورعاية الشباب . خامسًا : رمضان شهر الطاعة والانتصارات .

# شروط المسابقة:

١- ألا يقل البحث عن خمس وعشرين صفحة فلوسكاب.

٧- أن يكتب بخط واضح ، أو بالآلة الكاتبة مذيلاً بالمراجع التي استخدمت في عمل

٣- آخر موعد لتلقى الأبحاث يوم الأحد الأخير من شهر رمضان.

٤- على ألا يقل عمر المتسابق عن ١٨ سنة ، ولا يزيد عن ١٠ سنة .

🗯 جوائز المسابقة : 💮 😅 🕳 😅 💮 💮 💮 💮 💮

٢ - الفائز الثاني : ٣٠٠ جنيه .

١- الفائز الأول: عمرة.

٤ - الفائز الرابع: ٢٠٠٠ جنيه .

٣- الفائز الثالث: ٢٥٠ جنيه.

٥- الفائز الخامس: ١٥٠ جنيه .

٣- من الفائز السادس إلى العاشر ١٠٠ جنيه لكل فائز .

# تسلم الأبحاث بمقر إدارة الدعوة والإعلام بالمركز العام بالقاهرة .

مدير إدارة الدعوة الإعلام د . الوصيف على حزة

المشرف على المسابقة

عيد الرحمن السيد الدبيكي



Upload by: altawhedmag.com

