

#### صاحبة الامتياز

### جماعة أنصار السنة الممدية

المركز العام: القاهرة - ٨ شارع قوله - عابدين هاتف: ٣٩١٥٤٥٦ - ٣٩١٥٤٥٣



## التوحيد

السنة التاسعة والعشرون - العدد الثاني عشر -ذو الحجة ١٤٢١ هـ



#### رئيس محلس الإدارة

### محمد صفوت نور الدين

رئيس التحرير

### د . جمال المراكبي

مدير التحرير محمود غريب الشربيني

سكرتير التحرير

جمال سعد حاتم

المشرف الفني حسيسن عطا القسراط

# N N N N N N

#### الاستراك السنوي :

١- في الداخل ١٠ جنيهات ( بحوالة بريدية داخلية باسم : مجلة التوحيد - على مكتب بريد عابدين ) .
 ٢- في الخارج ٢٠ دولارا أو ٧٥ ريالا سعوديا أو ما يعادلها.

ترسل القيمة بحوالة بنكية أو شيك ، على بنك فيصل الاسلامى - فرع القاهرة - باسم : مجلة التوحيد - انصار السنة (حساب رقم / ١٩١٥٩٠).

شركة الإعلانات الشرقية - م دار « المهورية ، للصحافة



الافتتاحية : خطة تفصيلية لمدن تربوية

بقلم الرئيس العام ٢

كلمة التحرير: بقام رئيس التحرير:

عبده مباشر والهجوم على السنة

باب السنة : الرئيس العام : الصلاة في الكعبة

موضوع العدد : ليلة ظلماء وبدر مفتقد :

فضيلة الشيخ صالح بن حميد

قصيدة : يدنو ويباهي ..

شعر: أ. حسن محمد الصاوي

40

77

7 4

باب الفتاوى : فتاوى دار الإفتاء المصرية

قرارات المجمع الفقهي - الحلقة الأخيرة

إعداد جمال سعد - إبراهيم رفعت ٣٠٠

رحلة الحج آيات وأحكام: الشيخ محمد حسان ٣٤

لا تعتذروا : الشيخ أسامة سليمان

التوعية بأحكام الأضحية : بقلم مدير التحرير . ٤٠

تحذير الداعية من القصص الواهية : الشيخ : على حشيش 4 3

ماء زمزم وتجربة الشفاء : د . سيد حسين عفاتي ٤٩

قصيدة هجوا يا كرام : شعر : حسن أبو الغيظ ٢٥

من روائع الماضي: الحج في الإسلام

الشيخ : عبد الظاهر أبو السمح ٥٣

وقفات في الحج : شادي السيد أحمد

خطيئة الغرب الكبرى : د . الوصيف علي حزة

لماذا غضب الله على اليهود:

بقلم: صلاح عبد المعبود



التحرير: ٨ شارع قوله - عابدين - القاهرة: .....

فاکس: ۲۹۳۰۶۹۲

قسم التوزيع والاشتراكات : ١٥١٥٤٥٦ :

## مسع الق<u></u>راء

#### القارئ الكريم :

مجلة التوحيد مجلة كل مسلم ، لا يستغني عنها البيت المسلم ، قهي منبر لنشر عقيدة التوحيد ، ومعول لهدم البدع والخرافات والعقائد المنحرفة .

والمجلة في حاجة لدعم متواصل لتؤدي رسالتها وتظهر بالصورة المناسبة ، ولهذا فتحن نستأذنك أخي القارئ فسي رفع سعر المجلة اعتباراً من العدد القادم ، ليكون سعر النسخة جنيها ولحدا .

ونعدك أخي القارئ - إن شاء الله تعالى --أن تصلك المجلة في موعدها بالصورة التي ترضيك ، مع مراعاة تطويرها وتحديثها .

والله الموفق والهادي إلى سواء السبيل .

رئيس التشرير

## التوزيج الداخلي : مؤسسة الأعسرام

السنة الممدية

#### ثبن النسفة :

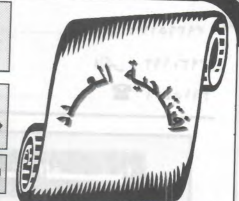
مصر ٧٥ قرشنا ، المسعودية ٢ ريالات ، الإمسارات ٢ دراهسم ، الكويست ، ٥٠ فلسس ، المغسرب دولار أمريكسي ، الأردن ، ٥ فلس ، السودان ٥٠ جنيه مصسري ، العسراق ٥٠٠ فلس ، قطس ٢ ريالات ، عمان نصف ريال عماني .

0%





يقلم الرئيس العام : معمد صفوت نور الدين



الحد لله رب العالمين ، والصلاة والسلام على إمام المرسلين ، خير المعلمين والمبعوث رحمة للعالمين .. وبعد :

فإن الشيطان الذي توعد بني آدم فقال: ﴿ لأَحْتَنِكَنَّ ذُرِيّتُهُ إِلاَّ قَلِيلاً ﴾ [ الإسراء: ٢٣] ، يعمل بغير كلل ولا ملل لهدف وضحه رب العزة سبحانه في قوله تعالى: ﴿ إِنّمَا يَدْعُو حِزِيَهُ لِيكُونُوا مِنْ أَصْحَابِ السَّعِيرِ ﴾ [ فاطر: ٢] ، وقد جَنّد الشيطان الكافرين الذين حرصوا أن يُخرجوا الناس من النور إلى الظلمات ، وليستخدموا وسائل التقنية الحديثة في الإغراء والإغواء والإضلال: ﴿ وَأَجَلِبْ عَلَيْهِم بِخَيلِكَ وَرَجِلِكَ وَشَارِكُهُمْ فِي الأَمْوَالِ وَالأُولادِ وَعِدْهُمْ وَمَا يَعِدُهُمُ الشّيطَانُ إِلاَ عُرُورًا ﴾ [ الإسراء: ٢٤] .

لل شعرت أمم الإسلام بالتخلف الحضاري والحاجة إلى التقنية الحديثة ، ووجدوها في جامعات الغرب وبلاده ، فبعثوا بفلذات أكبادهم وخيرة أبناتهم ليرجعوا بذلك العلم ؛ حتى يرفعوا مستوى أبناء بلادهم ، لكن الخبيث دفع جنده ليضلوا هؤلاء الخيرة ، فمن عاد منهم إلى بلاده ؛ عاد منبهرا يدعو قومه ليكونوا على شاكلة الغرب ، ومنهم من بقي في بلاد الكفر يبنون بهم حضارتهم ، فنتاج عقله يصب في حضارة بلاد الغرب ، وينتجون به ما يبيعونه لبلده التي أنجبته بأغلى الأثمان ، ونتاج نسله يستخدمونه في زيادة تعداد السكان ، حتى صارت بلاد المسلمين تنسب كل خير ورفعة للكافرين ، وكل شر للذين يعيشون في بلاد المسلمين ، فغزوا بلادنا بأفكارهم ، حتى قال بعض المنبهرين بنظمهم : ( رأينا هناك مسلمين بلاد المسلمين . ورأينا في بلادنا إسلاما بلاد مسلمين ) ،

اغتنموا وجود الخيرة من النابغين من بلاد المسلمين ليخرجوهم عن دينهم ، فراجت أفكارهم وبضائعهم ؛ حتى هرع الملايين من المسلمين إلى أسواق العمل في بلاد الكفر ، فأقاموا فيها

طلب العلم!! سلامية للنهوض باقتصاد مصر، والحفاظ على هوية الملايين من أبناء المسلمين في بلاد العالم تُنفذ على أرض مصر!! ■ إقامة مدن تربوية يقيم فيها أبناء المسلمين من جميع أنحاء العالم، لكل من يريد أن يُربي أولاده تربية سليمة، فيكون في ذلك مهمة إحياء بلاد الإسلام قديمًا في الرحلة طلب العلم!!

الحضارات ، بينما عجلة الكفر وطواحينه تطحن الرجال والنساء ، وتبتلع الأبناء ، ولا يفيق الآباء الا بعد فوات الأوان ، حيث ضاع جيل كامل ، وضاع أبناؤهم ، بل وأحفادهم ، ثم أفاق جيل مغترب آخر لمًا رأى حطام البشر وبقايا الإنسان ، وأخذوا يتساءلون عن الحل ، وذلك يذكرني بقول القائل : (إن الله لا يصلح آخر هذه الأمة إلا بما صلح به أولها) .

#### هجمة شرسة ووحشية اا

إنها هزة عنيفة أصابت المسلم المغترب عندما وجد أمة الكفر ، ذات المظهر الحاني العطوف ، والباطن المتوحش ، وبعد أن بنى الغربي حضارته على أكتاف هؤلاء وجهدهم وعرقهم ، بل ودمائهم وأشلائهم ، إذا بالمسلم يجدهم يقتلعون منه ولده الذي هو فلذة كبده ، وبقية أمله في حياته ، ويحرضون عليه زوجه ، ويفقد الولد اللغة ، فلا يفهم لوالديه قولاً ؛ تغير لساته عن لسان أبيه ، وكذلك عاداته وهيئته ، بل وتغير دينه وتنكر لكل شيء ؛ إنها هجمة شرسة ووحشية وقسوة ، أفاق المسلمون في بلاد الغرب على ذلك ، فطلبوا الحل .

#### تربية الأبناء تربية سليمة !!

إن مهمة التربية للأبناء هي أكبر ما يدور حوله الصراع في العالم اليوم ، وإن الأمة التي تفوز وتسود على غيرها هي التي تفلح في تربية أبنائها تربية سليمة ، وإن صراعًا بين النظام القائم في بلاد الغرب والأسر التي تعيش تحت سلطانه ؛ ذلك أن الأمم الغربية تنظر للأبناء أنهم هم حملة حضارتها في مستقبل الأيام ، فهم أحق بتربيتهم من الآباء والأمهات ؛ ذا فإنها عملت على سلب الآباء والأمهات القدرة على هذه المهمة ، فشكلت حياة الأفراد على السعي في العمل المجهد طوال اليوم ، بحيث لا يصلح البيت إلا مكانًا للنوم فحسب ، كما أعدت من وسائل الإعلام المختلفة ما يجذب انتباه المتعب من عمله بعد رجوعه ؛ ليشكل له طريقة تفكيره وأسلوب حياته ، أما في العطلات والمناسبات فجذبتهم خارج البيوت في منتديات ومتنزهات وبرامج تخلو من الدور التربوي للآباء .

لذا فإتك تجد الأسر في بلاد الغرب مع هذا النظام في تجاذب للأولاد ، ولا شك أن الأسر طرف ضعيف في مقابل هذا النظام ؛ لذا فإن عامة القاطنين في بلاد الغرب قد سملموا واستسلموا ، وقنعوا أنهم لن يستطيعوا أن يربوا أولادهم كما يحبون ، بل صاروا ضد من يسعى لتربية ولده كما يحب ، وكاتوا معاول هدم تمنع من يريد بناء ولده على نظام أخلاقي ، أو على اعتقاد ديئي ، وهذا القول عليه من الأدلة ما يفوق الحصر .

• إن تجربة المدارس الإسلامية في بلاد الإسلامية في بلاد الكفر رغيم الجهد الشاق المبذول فيها إلا أنها دون طموحات ورغبات أولياء الأمور بكثير!!

#### العودة من بلاد الكفر ١١

والأسرة المسلمة تعاتي في هذا الوسط الخطير

معاتاة قاسية ، وأشد المعاتاة لتلك الأسر التي هاجر عاتلها من بلاد الإسلام ، وهو مؤمن بربه يريد أن يربي ولده على الإسلام ، فيجد نفسه في عناء بالغ ، خاصة وأن الكثير منهم ينظر إلى العودة إلى بلاده الأصلية من العالم المتخلف - كما يسمونه - صار أمرًا صعبًا ، فإن أراد العودة لا يوافقه ولده ، بل ولا زوجه ، وإن وافقوه على العودة فسرعان ما يرجعون إلى بلاد الكفر مرة أخرى ، مع حدوث أول عقبات تقابلهم .

وإن تجربة المدارس الإسلامية في بلاد الكفر ، رغم الجهد الشاق المبذول فيها ، إلا أنها دون طموحات ورغبات أولياء الأمور بكثير ، خاصة أنهم عندما يخرجون من مدارسهم يعيشون في تناقضات عجيبة بسبب ما يقع في البيئة المحيطة بهم ، وما يبث حولهم من وسائل إعلام وغيرها ؛ لذا فإن الحل في تشكيل بيئة يتربى فيها الأبناء ، في مدارس تخلو من التناقضات القاسية مع تلك البيئة المحيطة .

وإن أعلى طموحات المسلم هي أن يربي ولده على العلم بالإسلام والعمل به ، وذلك يتحقق بوسائل يمكن حصرها في أن نخصص مُدنًا للقيام بهذه المهمة .

وإن فكرة المدن الجديدة في مصر قامت على نظام التخصص ، فمدينة تقوم على الزراعة ، وأخرى محورها الصناعة ، ومدينة للإسكان ، ورابعة مدينة تخدم الميناء ، وخامسة ... وهكذا . أي لكل غرض من هذه الأغراض مدنًا تقام وتهيأ لهذا العمل ، وتعد سائر المرافق لذلك ، وإن مهمة تربية الأبناء ليست بأقل من المزارع والمصانع .

#### دور مصر ومهمة القيام بالمدن التربوية

إن مصر التي يمثل الفراغ في أرضها أكثر من ٩٥٪ منها ، والتي يشكو الكثير من شبابها البطالة ، وهم أصحاب لسان عربي ، وبها الأزهر والجامعات الأخرى العديدة ؛ التي تخرج كل عام

[1] المتوحيد السنة التاسعة والعشرون العد الثاني عشر

مئات الألوف ؛ لهي أقدر بلد في العالم على القيام بمهمة المدن التربوية لكل من يريد في العالم أن يربي أولاده تربية سليمة ، فيكون في ذلك إحياء مهمة بلاد الإسلام قديمًا في الرحلة لطلب العلم ، وأن تكون البيئة بيئة علمية يعيش فيها الأبناء سنوات يرجعون بعدها إلى بلادهم الأصلية وقد تعلموا العلم الذي ينفعهم ، وتحصنوا في ألسنتهم وكثير من أمور حياتهم ودينهم .

وهذا العمل يمكن أن تقوم به المؤسسات الرسمية والشعبية ، وأن يكون مصدرًا من مصادر الاستثمار الذي يسمح به النظام الاقتصادي في البلاد ، وهذا يعني قدوم الملايين من الدارسين من كافة أنحاء العالم يمكث كل منهم مدة تتراوح بين عام وعدة أعوام ، فتنشط الحركة السياحية ، بما لا يغضب رب العالمين ، وتدر على مصر الأموال الكثيرة - من فضل الله الذي يغني من العيلة وينخفض معدل البطالة ، إن لم تزل ، ثم يرجع الملايين من هؤلاء بعد إتمام دراستهم إلى دولهم في أوربا وأمريكا ليتكون بهم رأي عام متفهم لقضايا العرب ، التي ضاعت بتسلط إعلام الصهاينة المفسدين ، حتى استعمروا عقول الأوربيين والأمريكيين ، وأرهبوهم ، حتى لا يطعنوا في أكاذيبهم التي يشيعونها في العالم ، وحتى طمع الصهاينة أن يقنعوا العالم الغربي أنهم هم بناة الأهرام ومؤسسو حضارات الدنيا كلها .

ولا أريد أن أضع تفصيلات لهذه الخطة ، لكن الأمر يحتاج إلى مؤسسات تربوية متكاملة ومساكن مبنية ومفروشة ومجهزة لمن يحتاجون إليها ، ومؤسسات خدمية ومواصلات داخلية ومزارع قريبة ومصانع متخصصة ، كل ذلك يعني تشغيل الآلف من الأيدي العاملة ، شم إذا عادوا إلى بلادهم انتشرت بهم الحاجات لهذه المنتجات ، فتروج في أسواق العالم ؛ فضلاً عن انتشار اللغة العربية ، وهو من أعظم المكاسب وأعمقها ، فإن كثيرا من الأمم المتقدمة تعمل جاهدة على نشر لغتها وثقافتها بين سكان العالم ؛ وذلك يرتبط ارتباطاً وثيقاً بتسويق منتجاتها ، ويذلك يتكون الولاء في أفراد الشعوب الذين يستفيدون من هذه المدن ، فيعرفون حاجاتنا ، ويتَبتون قضاياتا ، وهو ما نستطيع به الرد على شاتعاتهم المغرضة وأكاذيبهم الملفقة بأيسر جهد وأقصر طريق ، ويتكون لنا سفراء في كل بلاد الأرض .

وبالجملة فالمكاسب المتحققة من وراء ذلك عظيمة ، والإقبال عليها لن يكون من دول الإسلام فحسب ، إنما سيكون من دول الغرب ، التي نسعى إلى بناء الجسور معها لتحصيل عملاتها ، ويكون ذلك المصدر من مصادر الدخل يفوق الكثير من المصادر الاقتصادية القائمة اليوم ، فتقل بذلك البطالة والمفاسد المترتبة عليها . فهل من أيد متضافرة لهذا الهدف النبيل والكسب الحلال ؟

وأكتفي بالكلمات القصيرة التي تحمل المعاني الكثيرة . والله من وراء القصد .

وكتبه : محمد صفوت نور الدين

التصرير

## عبده مباشسر ..

#### بقلم رئيس التحرير

الكاتب الصحفي عبده مباشر كتب مقالاً بالأهرام المصري يوم ٧ رمضان ٢ ١ ١٤ هـ الموافق ٣ / ١ ٢ ٠ ٠ م ، الصفحة التاسعة بعنوان : « تنقية كتب التراث ... لماذا ؟ » .

وقد بدأ الكاتب مقاله ببيان أن كل الذين يهاجمون الإسلام ويحاولون تشويهه ، وكل من يسعى لذلك يجد في كتب التراث الأساتيد التي تدعم فكره وموقفه ووجهة نظره .

ومن هذا المنطلق دعا الكاتب إلى وجوب تنقية كتب التراث الإسلامي مما يشوبها من أخطاء ومغالطات ، تساعد على تشويه صورة الإسلام ، وحث الكاتب المؤسسة الإسلامية سواء بالأزهر أو غيره من المهتمين بالدعوة إلى الله إلى بذل أقصى الجهد لإنجاز هذه المهمة .

وإلى هذا – والكلام حسن طيب – ولكن ما هالني أن الكاتب شن حملة شعواء على السنة النبوية التي هي الأصل الثاني للتشريع الإسلامي بعد القرآن ، بما يوهم أن هذه النصوص والأحاديث النبوية ليست من كلام النبي ومعتقداتهم !! وضرب أمثلة عديدة لما يستحيل – في عقل الكاتب – أن يكون مقبولاً عند العقلاء ، فضلاً عن المؤمنين الموحدين ؛ ولهذا ذكر الكاتب بعض النماذج الحديثية التي اعترض عليها ، ونسبها للعلماء الذين دونوها في كتبهم ، وذلك مثل قوله :

( وللتدليل على ضرورة وأهمية هذا العمل ، سأختار سطورًا من كتب التراث ، وأحب أن أوضح أن هناك ما لا يمكن نقله إطلاقًا لما به من فجاجة وتجاوز في المعنى واللفظ . يقول المولى جل وعلا في كتابه الكريم : ﴿ وَجَاءَ رَبُّكَ وَالْمَلَكُ صَفًّا كُو إِلَهُ إِلَيْهِ الْكِرْبِ : ٢٧ ] .

يقول البخاري ومسلم وغيرهما: (فيأتيهم الله تبارك وتعالى في صورة غير صورته التي يعرفون ، فيقول : أنا ربكم ، فيقولون : نعوذ بالله منك ، هذا مكاننا حتى يأتينا الله ، فإذا جاء ربنا عرفناه .

فيأتيهم الله تعالى في صورته التي يعرفون ، فيقول : أنا ربكم ، فيقولون : أنت ربنا ، فيتبعون ) . والخلل واضح فيما قاله البخاري ومسلم ومن سار على نهجهما ، فهل للمولى صورة يعرفها الناس ؟ بالطبع لا ، وهل يبلغ الاجتراء على الله بالقول ، أنه يأتي عباده متنكرًا ؟!



## والعجوم على السنة!!

#### د . جمال المراكبي

لقد قال المولى عن نفسه : ﴿ نَيْسَ كَمِثْلِهِ شَيْءٌ ﴾ [ الشورى : ١١ ] ، وهو القاتل : ﴿ فَلاَ تَضْرِبُواْ لِلّهِ الْأَمْثَالَ ﴾ [ النحل : ٢٠ ] ، وفي موضع آخر يقول البخاري ومسلم وأهل الحديث : « لا تزال جهنم يلقى فيها وتقول : هل من مزيد ، حتى يضع رب العزة فيها قدمه فينزوي بعضها إلى بعض ، وتقول : قط قط » .

وقد قبل عدد من الرواة هذا الحديث ، وبدعوا في تأويله ولم يتساعلوا: هل للمولى قدم ؟ ولم يتبينوا ما في ذلك من إخلال بتنزيه المولى تبارك وتعالى وما في ذلك من انتقاص للخالق ) . اه .

ثم راح الكاتب يعرض لنماذج أخرى من الأحاديث ما بين صحيح مقبول ، وضعيف مردود ، وربما موضوع ، يجمعها كلها في صعيد واحد ، وينسبها للبخاري ومسلم والترمذي وأحمد بن حنبل وابن جرير الطبري والبيهقي وابن حزم والذهبي وابن ماجه وأبي داود ، دون أدنى تمييز بين المحدثين الذين لأنبي في ، وبين المفسرين والمؤرخين كالطبري والذهبي ، ودون أدنى تمييز بين ما نص العلماء المحققون على صحته ، وبين ما جزموا بأنه ضعيف ، أو حتى مكذوب لا تجوز روايته إلا

وهنا أحب أن أثبه الكاتب - إن كان حسن النية حقًا - أن مسلكه هذا مجرد تشكيك في كتب السنة المعتبرة كأصل من الأصول المتفق عليها عند أهل الإسلام ، يعتمد هذا التشكيك على الخلط بين ما هو منسوب للنبي على شعفه ما هو منسوب لغيره من العلماء ، وما هو مكذوب نبه أهل العلم على ضعفه وتركه .

#### الكاتب يُنكك في البخاري ومسلم !!

إن الكاتب يريد أن يشكك في البضاري ومسلم والترمذي وأبي داود والنساتي وابن ماجه وأحمد وغيرهم ، وهم الذين دونوا لنا ما نقل عن رسول الله على من نصوص حديثية ؛ بالغمز تارة ، والتصريح باتهامهم بالتخريف والاستهانة بعقول المسلمين ، حتى يوحي للقارئ أنهم حقنة كذابين مخرفين !! ما هو التراث الذي ينبه الكاتب إلى وجوب تنقيته ؟ كنت أظن أن الكاتب

وهم الذين نقل عين رسول الله ﷺ والاس 19

السلمين !!

يريد كتب التاريخ أو الأدب والشعر ، ولكن الكاتب - وأمثاله - يعتبرون أن الأدب والشعر العربي تراثًا خالدًا ، ولكنه - سامحه الله - يقصد سنة النبي ي الله ، ومناهج النقد التي أسسها العلماء الأجلاء لتمييز حديث النبي ي المحديدة وسقيمه .

#### الرسول ﷺ ينبه على وجوب تنقية السنة :

إن رسول الله على أول من نبه على وجوب تنقية نصوص الوحي الثاني - السنة - مما سيختلط بها من أكانيب حينما حذر من الكذب عليه ، فقال على : « إن كذبًا على ليس ككذب على أحد من الناس ، من كذب على متعمدًا فليتبوأ مقعده من النار » ، وهو الذي قال : « من روى عني حديثًا يرى أنه كذب فهو أحد الكانبين » . وقال على المرء كنبًا أن يحدث بكل ما سمع » .

وقد أخطأ الكاتب حين روى هذه الأحاديث الموضوعة دون بيان حالها ، وتحذير العلماء منها ، مثل قوله :

\* « إن آخر وطئة وطأها الله تعالى كاتت بمدينة الطائف » .

★ (إن الرب سيطوف في الأرض بعد خرابها وقد خلت عليه البلاد )) .

\* ( إن الله خلق الملائكة من نور صدره وذراعيه ) .

وهذه كلها أحاديث موضوعة وضعها الزنادقة ، وقيض الله لها أهل العلم فبينوا زيفها وكذبها ، ولو رجع الكاتب لأقوال أهل العلم لعلم أنها أحاديث موضوعة مكذوبة لا يحل روايتها ، إلا للتحذير منها ، فلماذا يطلب تنقيتها وقد نقاها العلماء فعلاً وهو لا يدري !!

#### الخلط بين الأحاديث الصحيحة والضعيفة اا

ثم خلط الكاتب بهذه الأحاديث المكذوبة أحاديث صحيحة أو حسنة ، ولكنه رواها بالمعنى الذي خطر له منها ، ثم عاد ليستنكرها ؛ كقوله : إن النبي كان ينظر إلى النساء الأجنبيات فتعجبنه فيأتي إلى واحدة من نساته ليقضي حاجته من النساء ، والحديث ليس بهذا اللفظ الفج .

ومثل قوله: ذُكروا أن موسى الطَيْلَا ضرب ملك الموت حتى فقاً عينه ، وعاد إلى الله أعور لمجرد أن الله أمره بقبض روحه .

ومثل قوله: وعن خليل الرحمن إبراهيم أبي الأنبياء، قال البعض: إن إبراهيم سيستغفر ويشفع لأبيه الكافر يوم القيامة، فيأبى الله ويتحول أبوه إلى ضبع يتلطخ في نتنه.

ولو رجع الكاتب إلى شروح السنة كشرح البخاري لابن حجر ، أو شرح مسلم للنووي ؛ لعلم أن أهل العلم قد تكلموا على هذه الأحاديث ببيان سلامتها ، وردوا على أهل البدع الذين اتتقدوها وطعنوا من خلالها في السنة النبوية كلها ، وبينوا المعنى المراد منها ومن أمثالها بما يطول المقام جدًّا لو استقصيناه .

إذا كيان الكاتب يرد الأحاديث الصحيحة لأن عقله لا يقبلها، فماذا سيفعل مع وأنصحه أن يقرأمنهج أهل السنة والجماعية ويسترك مناهج أهل البادع والضلال!!

#### دور العلما، في التنقية والتصفية !!

لقد قام العلماء الأفذاذ من لدن صحابة النبي على بتنقية السنة مما يشوبها ، فوضعوا علم الجرح والتعديل حين قالوا : سموا لنا رجالكم ، فينظرون لأهل العدل الثقات الضابطين فينقلون عنهم ، ويتركون أهل الفسق والبدعة وغير الضابطين فلا ينقلوا عنهم ، بل ويحذرون منهم .

ولا يزال العلماء العاملون يجدّون في هذا العمل ، ويُخرجون الناس الصحيح ويميزونه عن الضعيف ، وذلك بمنهج واضح منضبط ، ولهذا نجد أن كتب السنة غير الصحيحين قد خرجت الناس مطبوعة محققة ، وكتب الشيخ الألباني - رحمه الله - وتلامذته وكتب إخوانه من العلماء شاهدة على ذلك ، فليرجع إليها الكاتب ليرى الجهد المبذول للتنقية والتصفية .

وإذا كان الكاتب يرد بعض النصوص الصحيحة ؛ لأن عقله لا يقبلها ، كما في المثال الذي نقلناه عنه ، وفي الأمثلة التي ذكرها ، فإتني أقول له : وماذا ستصنع في آيات القرآن الكريم التي لن يقبلها عقلك ، ماذا تقول في قول الله الذي استشهدت به : ﴿ وَجَاء رَبُكَ ﴾ ، وهل يمكن لله أن يجيء وينتقل ويتحرك ؟!

اعذرني أيها القارئ الكريم ، فليس هذا التساؤل من عندي ، ولكنه تساؤل يورده بعض أهل البدع على أهل الحق لتشكيكهم في القرآن والسنة ، ثم يعمد بعضهم إلى التأويلات المنحرفة لآيات القرآن الكريم ، زاعمين أنهم ينزهون الله سبحانه عن النقص .

ماذا يقول الكاتب في هذه الآيات : ﴿ وَيَمَكُرُونَ وَيَمَكُرُ اللَّهُ وَاللَّهُ خَلِيْ الْمُعَالِينَ ﴾ [ التوبة : ١٧ ] ... إلخ !!

و هل يعقل أن يوصف الله سبحانه بالمكر أو بالنسيان أو الاستهزاء ؟ هل سيرد الكاتب نصوص القرآن أيضًا بدعوى تنقية التراث أم سيحاول أن يتأولها كما يفعل الكثيرون ، أم سيومن بها بغير تحريف ولا تكييف ولا تمثيل ، مع اعتقاد تنزيه الله عن كل نقص كما هو منهج أهل السنة والجماعة : ﴿ لَيْسَ كَمَا لِهُ وَهُو السَمِيعُ البَصِيرُ ﴾ [الشورى: ١١].

#### على الكاتب أن يقرأ منهج أهل السنة والجماعة ال

إن ما سيفعله الكاتب مع هذه الآيات يستطيع أن يفعل مثله بسهولة ويسر مع الأحاديث الصحيحة التي لا يعقلها ، ولهذا أختم مقالي بنصيحة للكاتب أن يقرأ منهج الاعتقاد عند أهل السنة والجماعة ، ويترك مناهج أهل البدع والضلال .

قال الله تعالى : ﴿ فَاسْنَالُواْ أَهْلَ الذُّكْرِ إِن كُنتُمْ لاَ تَطْمُونَ ﴾ [النحل : ٣٠] . وقال رسول الله ﷺ : ﴿ هلا سَأَلُوا إِذْ لَم يعلموا ، فإن شفاء العي السؤال » . نعوذ بالله من الضلال بعد الهدى ، والله من وراء القصد .

515 mg الكاتب في ڪت العتيرة الأص المتف عليها عند الإسلام!!



## 

- الْمُوَّارِ ٱلْمُنْتَآثُ فِي ٱلْبَحْرِ كَالْاَعْلَامِ ﴿ فَإِلَّى مَالَاهِ رَيْكُمَا تُكَذِّبَانِ ۞ كُلُّ مَنْ عَلَيْهَا فَانِ ۞ وَيَبْغَى وَجُهُ رَبِكَ ذُو لَا اللَّهُ وَاللَّهُ مِنْ فِي ٱلنَّمَوْتِ وَٱلْأَرْضُ كُلَّ بَوْمٍ هُوَ فِي مَأْنِ ۞ فِأَيْ اللَّهُ مَن فِي ٱلسَّمَوْتِ وَٱلْأَرْضُ كُلَّ بَوْمٍ هُوَ فِي مَأْنِ ۞ فِأَيْ اللَّهِ مَن فِي ٱلسَّمَوْتِ وَٱلْأَرْضُ كُلَّ بَوْمٍ هُوَ فِي مَأْنِ ۞ فِأَيْ
- هَ اللّهَ رَبِّكُمَا ثُكَفَّهَ اِنْ ﴿ لَيْ اللّهُ مَا لَكُمْ اللّهُ النَّفَلَانِ ﴿ لَيْ اللّهِ مَا اللّهِ مَنِكُمَا تُكَذِبَانِ ﴿ لَيْ يَنْعَفَرَ الْجِنِّ وَالْإِسِ إِنِ السَّمَاءَ اللّهُ مَا اللّهُ مَوْتِ وَالْأَرْضِ فَانفُدُوا لَا يَنفُدُونَ إِلَّا بِسُلْطُنِ ﴿ يَنْ عَلَى مَالَا مَرَئِكُما ۗ ۗ السَّمَاءُ وَيَكُمَا ۗ السَّمَاءُ وَيَكُمَا ۗ اللّهُ مَرْيَكُما ۗ اللّهُ عَلَيْهُ وَيَعْمَا اللّهُ مَا اللّهُ مَرْيُكُما ۗ السَّمَاءُ اللّهُ مَا اللّهُ مَوْتُ وَالْمَارِ السَّمَاءُ اللّهُ مَرْيُكُما ۗ اللّهُ اللّهُ مَا اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللل
- المُكَذِبَانِ اللهُ الْمُرْسُلُ عَلَيْكُمَا شُوَاطُّ مِن نَارِ وَخُاسٌ فَلا تَنفِيرَانِ اللهُ فَإِنَّ عَلَيْكُمَا ثُكَذِبَانِ لَلْهُ إِذَا أَنشَفَّتِ اللهُ اللهُ عَلَيْكُما ثُكُونُ مِن اللهُ عَنْ مَرْضُ فَلا تَنفِيرَانِ اللهُ فَإِنَّ مِنْ اللهُ عَنْ مَرَانِ اللهُ عَنْ مَنْ اللهُ عَنْ مَرَانِ اللهُ عَنْ مَا مُؤْمِدُ اللهُ عَنْ مَا مُعَلِّمُ اللهُ عَنْ مَنْ اللهُ عَنْ مَا مُؤْمِدُ اللهُ عَنْ مَا اللهُ عَنْ عَلَيْ عَلَيْكُمُ اللهُ عَنْ عَلَيْكُمُ اللهُ عَنْ عَلَيْكُمُ اللهُ عَنْ مَا مُؤْمِدُ اللهُ عَنْ مُنْ اللهُ عَنْ عَلَيْكُمُ اللهُ عَنْ مَا مُؤْمِدُ اللهُ عَنْ مَا مُؤْمِدُ اللهُ عَنْ عَلَيْكُمُ اللهُ عَنْ مَا مُؤْمِدُ اللهُ عَنْ مُؤْمِدُ اللهُ عَنْ مَا مُؤْمِدُ اللهُ عَنْ مُؤْمِدُ اللهُ عَنْ مُنْ اللّهُ عَنْ مُؤْمِدُ اللّهُ عَنْ مُؤْمِدُ اللّهُ عَنْ مُؤْمِدُ اللّهُ عَنْ مُؤْمِدُ اللّهُ عَنْ مُنْ اللّهُ عَنْ مُنْ مُؤْمِدُ اللّهُ عَلَيْكُمُ اللّهُ عَنْ مُؤْمِدُ اللّهُ عَلَيْكُمُ اللّهُ عَلَيْكُ عَلَيْكُمُ اللّهُ عَلَيْكُمُ اللّهُ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمُ اللّهُ عَلَيْكُمُ اللّهُ عَلَيْكُمُ اللّهُ عَلَيْكُمُ اللّهُ عَلَيْكُولُوا اللّهُ عَلَيْكُمُ الللّهُ عَلَيْكُمُ اللّهُ عَلَيْكُمُ الللّهُ عَلَيْكُمِ
- الله عَلَيْ عَالَةِ رَيِّكُمَا ثُكَذِّبَانِ فَي يُعْرَفُ الْمُجْرِمُونَ فِيبِكُمْمْ فَيُؤَخَذُ بِالنَّوْمِي وَٱلْأَقْدَاعِ فَيْ فَإِنِّي عَالَةِ مَا لَآءِ وَاللَّهِ مَا اللَّهُ مِلُوفُونَ بَيْنَهَا وَبَيْنَ مَجِيمٍ عَانِ فَيْ فَإِنِّي عَالَةٍ رَيِّكُمَا لَكُهُ وَمُونَ فَيْ يَعْلَمُ وَفَوْنَ بَيْنَهَا وَبَيْنَ مَجِيمٍ عَانِ فَيْ فَإِنِّي عَالَةٍ رَيِّكُمَا لَكُو

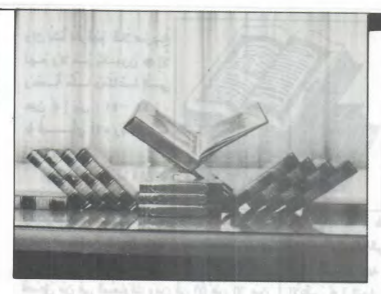
## 

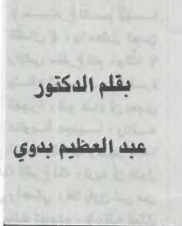
أَفْسِمُ بِرَبُّ الْمُشَارِقِ وَالْمَغَارِبِ إِنَّا لَقَادِرُونَ ﴾ [ المعارج: ٠٠] ، وهكذا أفسرد المشرق والمغرب ، وتُنيا وجُمِعا ، والمسراد بالمفرد منهما : جهة المشرق والمغرب ، والمسراد بالمثنى : مشرق الصيف والشتاء ، ومغرب

#### تفسير الأيات:

﴿ رَبُّ الْمَشْرُقَيْنِ وَرَبُّ الْمَغْرِبَيْنِ ﴾ ، كما قال تعالى : ﴿ رَبُّ الْمَشْرِقِ وَالْمَغْرِبِ لاَ إِلَهَ إِلاَّ هُو َ لَعَالَى : ﴿ رَبُّ الْمَشْرِقِ وَالْمَغْرِبِ لاَ إِلَهَ إِلاَّ هُو َ فَالَّذَهُ وَكِيلاً ﴾ [ المزمل : ٩ ] ، وقال : ﴿ فَالاَ

[١٠] التوهيد السنة التاسعة والعشرون العد الثاني عشر





الصيف والشتاء ، والذي يتأمل الشمس ويراقبها يجد أن مشرقها في الصيف غير مشرقها في الشتاء ، ومغربها في الصيف غير مغربها في الشتاء ، وأما المشارق والمغارب فالمراد بها منازل الشمس اليومية ، فللشمس كل يوم مشرق ومغرب ، على عدد أيام السنة . ﴿ فَبِأَيِّ آلاءِ رَبُكُما تُكَذّبان ﴾ .

﴿ مَرَجَ الْبَحْرَيْنِ يَلْتَقِيَانِ ﴿ بَيْنَهُمَا بَرْزَخٌ لا يَبْغِيَانِ ﴾ ، والمراد بالبحرين : النهر الحلو ، والبحر المالح ، يلتقي النهر بالبحر في مصب واحد ، فلا تبغي حلاوة النهر على ملوحة البحر ، وفي ولا تبغي ملوحة البحر على حلاوة النهر ، وفي مصر يصب نهر النيل في البحر المتوسط ، وهناك تغترف من هذا ماء حلوا ، ومن الآخر ملحا أجاجًا ، قد جعل الله بينهما سدًا منيعًا ، لا سدًا عاليًا ، وإنما جعل بينهما سدًا منيعًا ، لا يبغي أحدكما على الآخر ، فسمعا وأطاعا . قال تعالى : ﴿ وَهُو الَّذِي مَرَجَ الْبَحْرَيْنِ هَذَا عَذْبُ تعالى : ﴿ وَهُو الَّذِي مَرَجَ الْبَحْرَيْنِ هَذَا عَذْبُ قَرَاتٌ وَهَذَا مِنْحٌ أَجَاجٌ وَجَعَلَ بَيْنَهُما بَرْزَخًا وَحِجْرًا وَحُجْرًا

مُحْجُورًا ﴾ [ الفرقان : ٥٣ ] ، ﴿ فَبِأَيِّ آلاَءِ رَبِّكُمَا تُكَذَّبَانِ ۞ يَخْرُجُ مِنْهُمَا اللُّوْلُوُ وَالْمَرْجَانُ ۞ فَبِأَيِّ آلاَء رَبِّكُمَا تُكَذَّبَانَ ﴾ .

﴿ وَلَــهُ الْجَــوَارِ الْمُنْشَــاتُ فِــى الْبَخــر كَالْأَعْلَام ﴾ ، وله سبحاته الجوار : جمع جارية ، وهي السفينة ، كما قال تعالى : ﴿ إِنَّا لَمَّا طُغَى الْمَاء حَمَلْنَاكُمْ فِي الْجَارِيَةِ ﴾ [ الحاقة : ١١ ] ، ا أى : في السفينة ، سفينة نوح العَلِيِّلُ ، ﴿ وَلَهُ الْجَوَارِ الْمُنشَاتُ فِي الْبَحْرِ كَالْأَعْلَامِ ﴾ كالجبال الرواسي الشامخات ، ومن ير السفينة ير مدينة كاملة ، تحمل آلاف الأطنان ، تسير في البحر ، وتنتقل من قطر إلى قطر ، فمن الذي سخرها ؟ إنه الله سبحانه ، فهي آية من آيات عظمته وقدرته ووحدانيته ، كما قال تعالى : ﴿ وَمِنْ آيَاتِهِ الْجَوَارِ فِي الْبَصْ كَالْأَعْلَم ﴿ إِن يَشَأُ يُسْكِن ال بيحَ فَيَظْلَلْنَ رَوَاكِدَ عَلَى ظَهْرِهِ إِنَّ فِي ذَلِكَ لآياتِ لْكُلِّ صَبِّار شَكُور ﴾ [الشورى: ٣٢، ٣٣]، وقال تعالى : ﴿ وَآيَةٌ لَهُمْ أَنَّا حَمَلْنَا ذُرِّيَّتُهُمْ فِي الْفُلْكِ الْمَشْحُون ﴿ وَخَلَقْتَا لَهُم مِّن مَثْلِهِ مَا يَرْكَبُونَ ﴿

وَإِن نُشَأَ نُغُرِقُهُمْ فَلاَ صَرِيخَ لَهُمْ وَلاَ هُمْ يُنقَدُونَ ﴿ إِلاَّ رَحْمَةُ مُنَّا وَمَتَاعًا إِلَى حِينٍ ﴾ [ يس : ١١- ٤٤ ] . ﴿ فَبِالْهُ إِلَى اللهِ مِنْكُمَا تُكَذَّبُونَ ﴾ .

﴿ كُلُّ مَنْ عَلَيْهَا فَانِ ۞ وَيَبْقَى وَجُهُ رَبِّكَ ذُو الْجَلْلَ

وَالْإِكْرَام ﴾ ، هذه إشارة إلى فناء العالم كله ، وانطواء صفحة الوجود ، وذلك بعد النفخة الأولى في الصور ، كما قال تعالى : ﴿ وَنَفِحُ فِي الصُّور فَصَعِقَ مَن فِي السَّمَاوَاتِ وَمَن فِي الأَرْض إلا مَن شَاء اللَّهُ ﴾ [ الزمر : ٦٨ ] ، إلا من شاء الله ألا يموتوا بالنفخة ، ولكن يموتون بعدها ، وينفرد الربّ عز وجل بملكه ، وينادي : ﴿ لَمَن الْمُلْكُ الْيَوْمَ ﴾ ؟ فلا يجيبه أحد ، فيجيب نفسته بنفسيه : ﴿ لِلَّهِ الْوَاحِدِ الْقَهَّارِ ﴾ [ غافر : ١٦ ] ، ﴿ فَبِأَيِّ آلاء رَبُّكُمَا تُكَذُّبُان ﴿ يَسْأَلُهُ مَن فِي السَّمَاوَاتِ وَالأَرْضِ ﴾ بلسان المقال وبلسان الحال ، فهو سبحانه الغنى ، والناس كلهم فقراء إليه ، الغنى وصفُ ذاتِ ثابتُ له سبحانه ، والفقر وصفُ ذات ثابت لكل ما سواه : ﴿ يَا أَيُّهَا النَّاسُ أَنتُمُ الْفُقَرَاءُ إِلَى اللَّهِ وَاللَّهُ هُو الْفَتِيُّ الْحَمِيدُ ﴾ [ فاطر : ١٥ ] ، ﴿ كُلُّ يَوْم هُوَ فِي شَأْن ﴾ يحيى ويميت ، يعطى ويمنع ، يعز ويذل ، ينصر ويخذل ، وغير ذلك من شنونه سبحانه وتدبيره ، كما قال تعالى : ﴿ إِنَّ رَبُّكُمُ اللَّهُ الَّذِي خَلَقَ السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضَ فِي سِنَّةِ أَيُّام ثُمُّ اسْتَوَى عَلَى الْعَرْشِ يُدَبِّرُ الْأَمْرُ ﴾ [ يونس : ٣ ] ، و﴿ كُلُّ يَوْمَ هُوَ فِسَى شَأَن ﴾ في تدبير غير التدبير ، وهكذا ، ﴿ فَبِأَيُّ آلاء رَبُّكُمَا تُكَذُّبَان ﴾ .

ثُم تأخذ الآيات في الحديث عن اليوم الآخر ،

The state of the s

مبدوءة بهذا الوعيد ، 

﴿ سَنَفُرُغُ لَكُ مَ أَلِهُ الله الثَّقَالَانِ ﴾ ، يا معشر الجن والإس سنفرغ لكم ، والله لا يشغله شيء عن الكفرة الفجرة ، فلو شاء أن يعجل العقوية عجلها ، ولكنه التهديد والوعيد والزجر ، كما

تقول لخصمك : غدًا أتفرغ لك ، تريد أن تقول له : سأترك أشغالي وأعمالي ، فلا يكون لي من شغل غيرك ، تريد بذلك تهديده ، ﴿ وَكِلَّهِ الْمَثَّلُ الأعلَى ﴾ [ النحل : ١٠ ] ، الله لا يشغله شيء عن شيء ، ولكنه - كما ذكرت - التهديد والوعيد والزجر ، حتى بيادروا بالتوبة قبل أن يفرغ لهم ، ﴿ فَبِأَى آلاء رَبُّكُمَا تُكذُّبَان ۞ يَا مَعْشَرَ الْجِنِّ وَالإِسِ إِن اسْتَطَعْتُمْ أَن تَنْفُذُوا مِنْ أَقْطَار السَّمَاوَاتِ وَالأَرْضِ فَانْفُذُوا لاَ تَنْفُذُونَ إلاَّ بسُلُطَان ، فَبأَى آلاء رَبُّكُمَا تُكذُّبُان ﴾ . يا معشر الجن والإنس ، إنكم لن تُعجزوا اللَّهَ في الأرض ، ولن تُعْجِزُوه هربًا ، فإن استطعتم أن تنفذوا من أقطار السماوات والأرض هربًا من قضاء الله فيكم فانفذوا ، وهيهات هيهات ، أين المفر والإلـه الطالب ، ﴿ فَإِذًا بَرِقَ الْبَصِيرُ ﴿ وَخَسَفَ الْقَمَرُ ﴿ وَجُمِعَ الشُّمْسُ وَالْقَمَرُ ﴿ يَقُولُ الإنسَانُ يَوْمَئِذِ أَيْنَ الْمَفْرُ \$ كَلاً لا وزر \$ إلى ربِّكَ يَوْمَكِذِ الْمُسْتَقَرُّ \$ [ القيامة : ٧- ١٢ ] .

وَلاَ تَجْعَلُوا إِلَى اللّٰهِ إِنِّي لَكُم مَنْهُ نَذِيرٌ مُبِينٌ ﴿
وَلاَ تَجْعَلُوا مَعَ اللّٰهِ إِلَهَا آخَرَ إِنِّي لَكُم مَنْهُ نَذِيرٌ
مُبِينٌ ﴾ [ الذاريات : ٥٠، ٥٠ ] ، و﴿ اسْتَجِيبُوا
لِرَبُّكُم مِّن قَبْلِ أَن يَأْتِي يَوْمُ لاْ مَرَدُ لَهُ مِن اللّهِ مَا
لَكُم مِّن مُلْجَ إِ يَوْمُنَذِ وَمَا لَكُم مِّن نُكِيدٍ ﴾
[ الشورى : ٧٤ ] ، وإذا حاولتم الهرب : ﴿ يُرْسَلُ

[١٢] التوهيد السنة التاسعة والعشرون العدد الثاني عشر

عَلَيْكُمَا شُلُواظٌ مِّن نَّار وَتُحَاسٌ فَلاَ تَنْتَصِرَانِ هُ فَبِأَيِّ آلَاء رَبِّكُمَا تُكَذّبَانِ هُ فَإِذَا انشَقْتِ السَّمَاءُ فَكَاتَت وَرَدَة كَالدُهَانِ هُ ، وذلك من هول يوم القيامة ، كما قال تعالى : ﴿ فَكَيْفَ تَتُقُونَ إِن كَفَرَتُمْ يَوْمًا يَجْعَلُ الْوِلْدَانَ شَبِيبًا ﴾ السَّمَاءُ مُنقطِرٌ بِهِ كَانَ وَعْدُهُ مَقْعُولاً ﴾ [ المزمل : ١٧ ، ١٨ ] ، كفرتم يَوْمًا يَجْعَلُ الْولْدَانَ شَبِيبًا ﴾ السَّمَاءُ مُنقطِرٌ ﴿ فَكَانَت إلسَّمَاءُ مُنقطِرٌ وَقَاذَا انشَقَتِ السَّمَاء ﴾ يوم القيامة ، ﴿ فَكَانَت وَرْدَةً كَالدِّهَانِ ﴾ أي : أصابها من الألوان وردة كَالدِّهَانِ ﴾ أي : أصابها من الألوان والدهان عن ذَنبِه إنس ولا جَانٌ ﴾ ، فنفى اللَّه هاهنا السوال ، وأثبته في مواضع فنفى اللَّه هاهنا السوال ، وأثبته في مواضع أخر ، كقوله تعالى : ﴿ وَقَوْمُهُمْ إِنَّهُمْ مُسْتُولُونَ ﴾ [ الصافات : ٢٤ ] ، وقوله : ﴿ فَوَرَيَّكَ لَنَسَالَنَهُمْ أَجْمَعِيْنَ ﴿ عَمَا كَانُوا يَعْمَلُونَ ﴾ [ الحجر : ٢٠ ،

قال العلماء: إن يوم القيامة يوم طويل ، مقداره خمسون ألف سنة ، فالناس فيه لا يكونون على حالة واحدة ، بل كما قال تعالى: ﴿ لَتَرْكُبُنُ طَبَقًا عَن طَبَق ﴾ [ الانشقاق : ١٩] ، أي : تنتقلون من مرحلة ألى مرحلة ، ومن طور إلى طور ، فهم يُسألون في موضع ، ولا يُسألون في موضع ، كما أنهم يعتذرون في موضع ، ﴿ وَلاَ يُسُلُونَ فَي مُوضع ، ولا يُسَلُونَ في مُوضع ، ﴿ وَلاَ يَكُمُونَ يُونَذُنُ لَهُمْ فَيَعَدَّ ذِرُونَ ﴾ [ المرسلات : ٣٩] في موضع أخر ، ويتكلمون في موضع ، ولا يتكلمون في موضع ، ولا يتكلمون في موضع أخر ، وهكذا . ﴿ فَبِأَيِّ آلاء مِ رَبِّكُمَا تُكُذُبُانَ ﴾ .

﴿ يُف رَفُ الْمُجْرِمُ وَنَ بِسِ يِمَاهُمْ ﴾ ،

و ﴿ سِيمَاهُمْ فِي وُجُوهِهِم ﴾ [الفتح: ٢٩] ، ﴿ وُجُوهٌ يَوْمُنِهُ مُسْتَبْشِرَةٌ ۞ صَاحِكَةٌ مُسْتَبْشِرَةٌ ۞ وَوُجُوهٌ يَوْمُنِهُ عَلَيْهَا غَبَرَةٌ ۞ تَرْهَقُهَا قَتَرَةٌ ۞ وَوُجُوهٌ يَوْمُنِهُ الْكَفَرَةُ الْفَجْرَةُ ﴾ [عبس: ٣٨- ٢٤] ، فما أن يأمر اللهُ زبانية جهنم بسوق أهلها إليها فما أن يأمر اللهُ زبانية جهنم بسوق أهلها إليها وَالأَقْدَامِ ﴾ تُضم الأيدي إلى الأعناق ، والأرجل إلى القفا ، ﴿ فَيُوخَدُ بِالنّواصِي إلى القفا ، ﴿ فِي سِلْسِلِة ذَرْعُهَا سَبْعُونَ ذِرَاعًا ﴾ والأرجل إلى القفا ، ﴿ فِي سِلْسِلِة ذَرْعُهَا سَبْعُونَ ذِرَاعًا ﴾ والداقة : ٣٧] ، ثم يُطرحون في جهنم ، وتقول لهم الملائكة : ﴿ هَذِهِ جَهَنّمُ ﴾ ، كما قال تعالى : ﴿ يَوْمُ يُدَعُونَ إِلَى نَارٍ جَهَنّمُ دَعًا ۞ هَذِهِ النّارُ لَهُ اللّهِ اللهُ اللّهِ النّارُ فَهَا هُ مَدْهِ النّارُ اللّهِ اللهُ اللّهِ عَلَيْهُ أَلُمُ لاَ عَلَيْهُ إِلَمُ النَّمُ لاَ عَلَيْهُ إِلَمُ النَّمُ لاَ عَلَيْهُ إِلَمَا تُجْزُونَ مَا كُنتُمْ تَعْمَلُونَ ﴾ المَواءً عَلَيْهُمْ إِنْمَا تُجْزُونَ مَا كُنتُمْ تَعْمَلُونَ ﴾ السَوَاءٌ عَلَيْهُمْ إِنْمَا تُجْزُونَ مَا كُنتُمْ تَعْمَلُونَ ﴾ [الطور: ١٣- ١١] .

﴿ هَذِهِ جَهَنَّمُ الَّتِي يُكَذّبُ بِهَا الْمُجْرِمُ ونَ ﴾ يَطُوفُونَ بَيْنَهَا وَبَيْنَ حَمِيمِ آنِ ﴾ يعني: تارة يعنبون في الجحيم ، وتارة يسقون من ﴿ حَمِيمِ آنَ ﴾ يعني: حارّ مغلي ، قد اشتدت درجة غلياته ، ﴿ هَذَا قَلْيَدُوقُوهُ حَمِيمٌ وَغَسَّاقٌ ﴾ وآخَرُ علياته ، ﴿ هَذَا قَلْيَدُوقُوهُ حَمِيمٌ وَغَسَّاقٌ ﴾ وآخَر مِن شَكِلِهِ أَزْوَاجٌ ﴾ [ ص : ٧٥، ٨٥] ، ﴿ وَإِن يَسْتَغِيثُوا يُغَاثُوا بِمَاء كَالْمُهُل يَشْنُوي الْوُجُوهَ بِنُس يَسْتَغِيثُوا يُغَاثُوا بِمَاء كَالْمُهُل يَشْنُوي الْوُجُوهَ بِنُس الشَّرَابُ وَسَاءَتُ مُرْتَفَقًا ﴾ [ الكهف : ٢٩] ، ﴿ وَسَنُقُوا مَاء حَمِيمًا فَقَطْعَ أَمْعَاءهُمْ ﴾ [ محمد : ٩٠] . ونكمل بقية تفسير سورة (( الرحمن )) في العدد القادم إن شاء الله تعالى .

وآخر دعوانا أن الحمد لله رب العالمين .

#### لا أحد أعبر على أذَّى من اللَّه عز وجل !!

حديث ابي موسى رضي الله عنه ، عن النبي ﷺ قال : ﴿ لِيسَ آحَدٌ ، أَوْ لَيْسَ شيءَ أَصَبُورَ ، على اذًى سَمِعَهُ ، من اللَّــهِ ، إِنَّهُمْ لَيَدْغُونَ له ولدًا ، وإنه ليُعَافِيهِمْ ويَوْزُقُهُمْ ﴾ . [ متفق عليه ] .

التوهيث السنة التاسعة والعشرون العدد الثاني عشر [١٣]

## باب السنة

## الصلاة في الكعبة

بقلم الرئيس العام : معمد صفوت نور الدين

أخرج البخاري ومسلم عن عبد الله بن عمر ، رضي الله عنهما ، أن رسول الله أقبل يوم الفتح من أعلى مكة على راحلته مردفًا أسامة بن زيد ، ومعه بلال ، ومعه عثمان بن طلحة (۱) من الحجبة (۱) ، حتى أناخ في المسجد عند البيت ، فأمره أن يأتي بمفتاح البيت ، ففتح ودخل رسول الله الله الكالم المعبة ، ومعه أسامة وبلال وعثمان بن طلحة الحجبي ، ثم أغلقوا عليهم الباب ، فمكث فيها نهارًا طويلاً ، ثم خرج فاستبق الناس ، وكان عبد الله بن عمر أول من دخل ، فوجد بلالاً وراء الباب قائما ، فسأله : أين صلى رسول الله الله المكان الذي صلى فيه بين العمودين اليمانيين اللذين على يساره إذا دخلت - وفي رواية -: جعل عمودًا على يساره ، وعمودين عن يمينه ، وثالثة أعمدة وراءه ، وكان البيت يومئذ على ستة أعمدة (سطرين ، صلى بين العمودين من السطر المقدم ) ، وجعل باب البيت خلف ظهره ، واستقبل بوجهه الذي يستقبلك حين تلج البيت بينه وبين الجدار ، ثم خرج فصلى وجهة الكعبة ركعتين .

(١) عثمان بن طلحة بن أبي طلحة بن عبد العزى بن عبد الدار الحجبي ، أسلم هو وخالد بن الوليد وعمرو بن العاص في أول سنة ثمان قبل الفتح ، أخذ منه رسول الله ﷺ مفتاح الكعبة يوم الفتح ، ثم رده إليه وهو يتلو قول الله تعالى : ﴿ إِنَّ اللَّهَ يَـأَمُرُكُمْ أَن اللَّهَ يَالُمُرُكُمْ أَن تُودُّواً الأَمَانَاتِ إِلَى أَهْلِهَا ﴾ [ النساء : ٥٨ ]، وقال له : ﴿ خذها يا عثمان خالدة تالدة ، لا ينزعها منكم إلا ظالم ﴾ .

وقال ابن كثير في تفسيره: ذكر كثير من المفسرين أن هذه الآية: هو إنَّ اللَّهَ يَأْمُرُكُمْ أَنْ تُودُّواً الأَمَانَاتِ إِلَى أَهْلِهَا ﴾ نزلت في شأن عثمان بن طلحة بن أبي طلحة ، واسم أبي طلحة : عبد الله بن عبد العزى بن عثمان بن عبد الدار بن قصى بن كلاب القرشي العبدري ، حاجب الكعبة المعظمة ، وهو ابن عم شية بن عثمان بن أبي طلحة الذي صارت الحجابة في نسله إلى اليوم ، أسلم عثمان هذا في الهدنة بين صلح الحديبية وقح مكة هو وخالد بن الوليد وعمرو بن العاص ، أما عمه عثمان بن طلحة بن أبي طلحة فكان معه لواء قريش يوم أحد ، وقتل يومنذ كافرًا ، وإنما نبهنا على هذا النسب ؛ لأن كثيرًا من الفسرين قد يشتبه عليه هذا بهذا بهذا ، وسبب نزولها فيه : لما أخذ منه رسول الله على مفتاح الكعبة يوم الفتح ثم رده عليه .

وقال محمد بن إسحاق في غزوة الفتح: حدثني بعض أهل العلم أن رسول الله وقلق على باب الكعبة ، فقال : « لا إله إلا الله ، وحده لا شريك له ، صدق وعده ، ونصر عبده ، وهزم الأحزاب وحده ، ألا كل مأثرة أو دم أو مال يدعى فهو تحت قدمي هاتين إلا سدانة البيت وسقاية الحاج ، ألا وقييل الخطأ شبه العمد بالسوط والعصا ففيه الدية المغلظة مائة من الإبل ؛ أربعون منها في بطونها أولادها . يا معشر قريش ، إن الله قد أذهب عنكم نخوة الجاهلية وتعظيمها بالآباء ، الناس من آدم ، وآدم من تراب » ، ثم تلا هذه الآية : ﴿ يَا أَيُّهَا النَّاسُ إِنَّا خَلَقْنَاكُم مِّن ذَكَرٍ وَأُنْفَى وَجَعَلْنَاكُم شُعُوبًا وَقَبَائِلَ لِتَعَارَفُوا إِنَّ أَكُمُ مُكُم عِندَ اللَّهِ أَتَقَاكُم ﴾ [ الحجرات : ١٣ ] ، ثم قال : « يا معشر قريش ، ما ترون أني فاعل فيكم ؟ » قالوا : حيراً ، أخ كريم وابن أخ كريم وابن أخ كريم ، قال : « اذهبوا فأنتم الطلقاء » . ثم جلس رسول الله ولي المسجد ، فقام إليه على بن أبي طالب ومفتاح الكعبة في يده ، فقال : « وها الله ، اجمع لنا الحجابة مع السقاية صلى الله علي . فقال رسول الله ولا ين عثمان بن طلحة ؟ » ، فدعى له فقال : « هاك مفتاحك يا عثمان ، اليوم يوم بر ووفاء » . .

(٣) هم الذين يقومون بحجابة الكعبة ، أي : يتولون حفظها ، وفي أيديهم مفتاحها .

وهم لا يزالون إلى اليوم من نسل شيبة بن عثمان بن أبي طلحة ابن عم عثمان بن شيبة المذكور في هذا الحديث .

[14] التوهيد السنة التاسعة والعشرون العدد الثاني عشر

قال عبد الله: فنسيت أن أسأله: (كم صلى من سجدة)، وعند المكان الذي صلى فيه مرمرة حمراء. وذكر في الفتح أحاديث: أن النبي شخصلى مكتب عند السارية الوسطى، ومن حديث شيبة بن عثمان قال: (صلى ركعتبن عند العمودين).

وفي الحديث أن النبي عَلَيْ لما دخل الكعبة لم يكن معه إلا أسامة بن زيد وبلال بن رباح وعثمان بن شبية ، ولم يثبت دخول أحد غيرهم إلا الفضل بن العباس ، وهي رواية شاذة . (قاله ابن حجر)

#### أحاديث تثبث دخوله الكمية

والثابت أن النبي الله يخل الكعبة في فتح مكة ، ولم يدخل قبلها في عمرة القضاء ، ولم يدخل في عمرة الجعرانة . وورد عن عاتشة رضي الله عنها أنه دخلها في حجة الوداع .

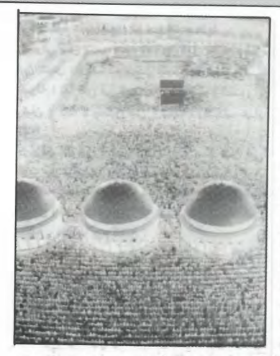
فلقد أخرج البخاري عن عبد الله بن أبي أوفى قال : اعتمر رسول الله في فطاف بالبيت ، وصلى خلف المقام ركعتين ومعه من يستره من الناس ، فقال له رجل : أدخل رسول الله في الكعبة ؟ قال : لا .

وهذا حديث عن عمرة القضاء التي كانت في ذي القعدة من العام السابع للهجرة .

وفي «سنن أبي داود » عن عائشة رضي الله عنها أن النبي على خرج من عندها مسرورًا ، ثم رجع إلى وهو كثيب ، فقال : «إنى دخلت الكعبة ، ولو استقبلت من أمري ما استدبرت ما دخلتها ، إني أخاف أن أكون قد شققت على أمتي ».

وروى الترمذي عنها رضي الله عنها قالت: خرج النبي الله عنها قالت: خرج النبي الله من عندي وهو قرير العين ، طيب النفس ، فرجع إلي وهو حزين ، فقلت له ، فقال: « إني دخلت الكعبة ، ووددت أني لم أكن فعلت ، إنى أخاف أن أكون أتعبت أمتى من بعدي » .

قال الشوكاتي في «نيل الأوطار»: هذا الحديث دليل على أن النبي على أن النبي على المعبة في غير عام الفتح؛ لأن عاتشة رضى الله عنها لم تكن معه



فيه ، إنما كانت معه في غيره . وقد جزم جمع من أهل العلم أنه لم يدخل الكعبة إلا عام الفتح ، وهذا الحديث يُرد عليهم ، وقد تقرر أن النبي الله لم يدخل البيت في عمرته ، فتعين أن يكون دخله في حجته ، وبذلك جزم البيهقي .

وفيه دليل على أن دخول الكعبة ليس من مناسك الحج .

وأخرج ابن خزيمة والبيهقي من حديث ابن عباس: «من دخل البيت ، دخل في جنة وخرج مفقورًا له ». وهو حديث ضعيف ، في إسناده عبد الله بن المؤمل ، وهو ضعيف .

أما حديث عاتشة إلسابق فأخرجه الترمذي في كتاب الحج ، باب : ما جاء في دخول الكعبة ، وأخرجه أبو داود في كتاب المناسك ، باب : دخول الكعبة ، وابن ماجه كذلك ، كلهم في سند فيه إسماعيل بن عبد الملك بن أبي الصغير ، وهو صدوق كثير الوهم ، وبقية رجاله ثقات ، ومع ذلك فقد صححه الترمذي ، وقال : حديث حسن صحيح .

وروى الأزرقي في كتاب مكة عن سفيان عن غير واحد من أهل العلم أنه على إنما دخل الكعبة

التوصيد السنة التاسعة والعشرون العدد الثاني عشر [١٥]

مرة واحدة عام الفتح ، ثم حج فلم يدخلها .

وفي بيان سبب عدم الدخول قبل الفتح ؛ قال ابن حجر : وإنما لم يدخل النبي على الكعبة في عمرته ؛ لِما كان في البيت من الأصنام والصور ، وكان إذ ذاك لا يتمكن من إزالتها ، بخلاف عام الفتح .

وقال النووي: سبب ترك دخوله ؛ ما كان في البيت من الأصنام والصور ، ولم يكن المشركون يتركونه ليغيرها ، فلما كان الفتح أمر بإزالة الصور ، ثم دخلها ، والإزالة في الهدنة كاتت غير ممكنة ، بخلاف يوم الفتح .

ويظهر أنه لم يصح في دخول النبي الله الكعبة حديث ، إلا ما كان في يوم فتح مكة ، أمًا في حجة الوداع فالحديث ضعيف . والله أعلم .

#### إزالة المنور من الكعبة

أخرج البخاري ومسلم من حديث ابن عباس رضي الله عنهما أن رسول الله على أن أن أن يدخل البيت وفيه الآلهة ، فأمر بها فأخرجت ، فأخرجوا صورة إبراهيم وإسماعيل ، وفي أيديهما الأزلام ، فقال رسول الله على : «قاتلهم الله ، أما والله قد علموا أنهما لم يستقسما بها قط » ، فدخل البيت فكبر في نواحيه ، ولم يصل فيه .

#### ذكر من نفي الصلاة في الكعبة

في حديث ابن عباس السابق أن النبي الله ليصل في الكعبة . وأخرج مسلم والنساتي عن أسامة بن زيد - وهو أحد من دخل الكعبة مع النبي السامة بن زيد - وهو أحد من دخل الكعبة مع النبي فأجاف الباب ، والبيت إذ ذاك على ستة أعمدة فمضى ، حتى إذا كان بين الأسطواتتين اللتين تليان الباب جلس ، فحمد الله ، وأثنى عليه ، وساله واستغفره ، ثم قام حتى أتى ما استقبل من دبر الكعبة ، فوضع وجهه وخده عليه ، وحمد الله وأثنى عليه وسأله واستغفره ، ثم انصرف إلى كل ركن من أركان الكعبة ، فاستقبله بالتكبير والتهليل والتسبيح والثناء على الله تعالى والمسألة

والاستغفار ، ثم خرج فصلى ركعتين مستقبل وجه الكعبة ، ثم اتصرف ، فقال : (( هذه القبلة ، هذه القبلة ) .

#### الترجيع إ

وقد أجاب ابن حجر عن حديثي ابن عباس وأسامة بأجوبة جيدة ؛ منها أن ابن عباس لم يكن موجودًا ، إنما سمع من غيره ، وأما أنس فلطه خرج من الكعبة ثم عاد ، كما جاء في بعض الأحاديث ، حيث أمره النبي علل أن يحضر دلو ماء ليمسح ما تبقى من الصور على جدران الكعبة ، فلعل الصلاة وقعت في ذلك الوقت ، فظن أسامة أنه لم يصل ؛ لأنه لم يطل غيابه ، ولم يره في صلاة ، وإنما رآه - كما وصف - في دعاء وذكر واستغفار ، والمثبت للصلاة بلال ، وقد كان أقرب للنبي علا وهو في الكعبة ، أما أنس فقد انشغل بالذكر بعيدًا عن النبي على الصلة والباب في الكعبة مغلقا ، والضوء خافت ، فلا يتبين الصلاة إلا القريب .

قال النووي: دخل النبي ﷺ الكعبة فأغلقها عليه ، إنما أغلقها عليه ﷺ ليكون أسكن لقلبه ، وأجمع لخشوعه ؛ ولنلا يجتمع الناس ويدخلون ويزدحمون ، فينالهم ضرر ويتهوش عليه الحال بسبب لغطهم ، والله أعلم .

وفي البخاري أن عبد الله بن عمر كان إذا دخل الكعبة مشى قبل وجهه حين يدخل ، وجعل الباب قبل ظهره ، فمشى حتى يكون بينه وبين الجدار الذي قبل وجهه قريبًا من ثلاثة أذرع صلى ؛ يتوخى المكان الذي أخبره بلال أن النبي على صلى فيه . قال : وليس على أحدنا بأس إن صلى في نواحي البيت شاء .

#### حكم الصلاة في جوف الكعية

قالت الشافعية والحنفية: الصلاة في جوف الكعبة جائزة فرضًا كانت أو نفلاً، واستدلوا بحديث ابن عمر، ونص الشافعية على أن الصلاة في جوف الكعبة صحيحة إذا استقبل المصلى جدارها أو

بابها مردودًا أو مفتوحًا مع ارتفاع عتبته ثلثي دراع ؛ لأنه يكون متوجهًا إلى الكعبة أو جزء منها أو إلى ما هو كالجزء منها .

وقالت المالكية والحنابلة: الصلاة جائزة نفلاً لا فرضًا ، واستدلوا بحديث ابن عباس قال: لما دخل النبي على البيت دعا في نواحيه كلها ولم يصل ، فحملوا النفي على الفريضة جمعًا بين الأدلة ، فكأن جمهور العلماء على جواز النافلة ، وإن اختلفوا في الفريضة . والله أعلم .

#### الصلاة فوق الكعبة

صلاة النافلة على ظهر الكعبة جائزة عند الحنفية والشافعية والحنابلة ، وفي قول للمالكية بناء على أنه يكفي استقبال الهواء او استقبال قطعة من البناء ولو من حائط السطح ، وقد نص الشافعية على جوازها مع الكراهية لبعده عن الخيب

وذكر ابن ماجه حديث عمر مرفوعًا: «سبع مواطن لا تجوز فيها الصلاة: ظاهر بيت الله، والمقبرة، والمحرزة، والحمام، وعطن الإبل، ومحجة الطريق ». وهو حديث ضعيف؛ لضعف أبي صالح كاتب الليث. والله أعام.

وفي الحديث من الفوائد الكثير ؛ نذكر
 منها :

O الصلاة بين السواري: فلقد أورد البخاري رواية نلحديث في كتاب الصلاة ، باب: الصلاة بين السواري ؛ ليدل على أن النهي خاص بالصفوف للجماعة ، ولا يشمل المنفرد ولا الإمام . فغد أصحاب السنن النهي عن الصلاة بين الساريتين من حديث عبد الحميد بن محمود قال : صليت مع أنس بن مالك يوم الجمعة ، فدفعنا إلى السواري ، فتقدمنا وتأخرنا ، فقال أنس : كنا نتقي هذا على عهد رسول الله ﷺ .

ورُوِي النهي عن ابن مسعود وابن عباس وحذيقة . قال ابن سيد الناس : ولا يعلم مخالف في

الصحابة ، وذلك في الجماعة حتى لا تُقطع الصفوف .

قال في «عون المعبود»: يدل على التفرقة بين الجماعة والمنفرد حديث قرة عن أبيه قال: كنا ننهى أن نصف بين السواري على عهد رسول الله يخ ونظرد عنها طردًا. [ رواه ابن ماجه ] ؛ لأنه ليس فيه إلا ذكر النهي عن الصف بين السواري، ولم يقل عن الصلاة بين السواري، ويدل على ذلك صلاته على بين الساريتين، فيكون النهي خاص بالمأمومين دون الإمام أو المنفرد، وهذا أحسن ما يقال. ( اتنهى من «عون المعبود »).

وقال ابن حجر: ومصل الكراهة عند عدم الضيق، والحكمة فيه: إما انقطاع الصف، أو لأنه موضع النعال. (اتتهى).

وهذا الثاني - يعني قوله : موضع النعال -رفضه كثير من أهل العلم ؛ لأن ذلك مُخدَث ، وإنما موضع النعال بين القدمين . ( انتهى ) .

O ومن فوائد الحديث قال ابن حجر : رواية الصاحب عن الصاحب ( عبد الله بن عمر عن بلال وغيرهما ) .

ومنه سؤال المفضول مع وجود الأفضل ، والاكتفاء به ، حيث سأل ابن عمر بالالا والنبي 業 موجود .

○ ومنه الحجة بخبر الواحد ، ولا يقال : خبر واحد ، فكيف يحتج للشيء بنفسه ؟ لأما نقول : هو فرد ينضم إلى نظائره مثله ، بوجوب العلم بذلك .

○ وفيه اختصاص السابق بالبقعة الفاضلة ، حيث سبق ابن عمر ، فقال : وكنت رجلاً شابًا قويًا ، فبادرت الناس فبدرتهم ؛ كنت أول من ولج على أثره ﷺ .

O وفيه السؤال عن العلم ، والحرص عليه .

○ وفیه فضیلة ابن عمر ؛ لشدة حرصه على تتبع آثار النبي ﷺ لیعمل متشبها به .

○ وفيه أن الفاضل من الصحابة قد كان يغيب
 عن النبي ﷺ في بعض المشاهد الفاضلة ،
 ويحضره من هو دونه ، فيطلع على ما لم يطلع

عليه ؛ لأن أبا بكر وعمر وغيرهما ممن هو أفضل من بلال ، ومن ذكر معه لم يشاركوهم في ذلك .

○ وفيه استحباب الصلاة في الكعبة ، وهو ظاهر في النقل ، ويلتحق به الفرض ؛ إذ لا فرق بينهما في مسألة الاستقبال للمقيم ، وهو قول الجمهور . وقد سبق .

#### الججر<sup>(۱)</sup> من البيت : 📖

أخرج أبو داود عن عائشة رضي الله عنها قالت: كنت أحب أن أدخل البيت وأصلي فيه ، فأخذ رسول الله على بيدي فأدخلني الحجر ، فقال: «صلي في الحجر إذا أردت دخول البيت ، فإنما هو قطعة من البيت ، فإن قومك اقتصروا حين بنوا الكعبة فأخرجوه من البيت ».

وعند البخاري ومسلم وأحمد وأصحاب السنن أن النبي يَلِيُّ قال: «يا عاتشة ، لولا أن قومك حديثو عهد بشرك ، [ وليس عندي من النفقة ما يُقوّي على بنائه ] ؛ [ لأنفقت كنز الكعبة في سبيل الله ، و] لهدمت الكعبة ، فألزقتها بالأرض ، [ ثم لبنيتها على أساس إبراهيم ] ، وجعلت لها بابين [ موضوعين في الأرض ] ، بابًا شرقيًا [ يدخل الناس منه ] ، وبابًا غربيًا [ يخرجون منه ] ، وزدت فيها ستة أذرع من الحجر » . وفي رواية : « ولأدخلت فيها الحجر » ؛ « فإن قريشًا اقتصرتها حيث بنت الكعبة ، [ فإن بدا لقومك من بعدي أن يبنوه ؛ فهلمي لأريك ما تركوا منه ، فأراها قريبًا من سبعة أذرُع ] » .

وفي رواية عنها قالت: سألت رسول الله ﷺ

(1) الحجر: اسم يطلق على المكان الملاصق للكعبة والذي أحبط بالسور، ولا يتم طواف الطائف إلا أن يطوف حوله مع الكعبة، فمن دخل منه وطاف حول الكعبة المبنية فقط فطوافه ناقص غير صحيح.

والعوام يسمونه (حجر إسماعيل) ، واللذي ثبت في مدونات السنة الصحيحة تسميته بالحجر ، وإن أهل مكة حجروه لما أعجزتهم النفقة الحلال ، فهو من الكعبة ، وأن زيادة ابن الزبير أدخلت منه ما أخرجته قريش .

عن الجَدْر - أي : الحِجْر -: أمِنَ البيت هُو ؟ قال : ( نعم ) . قلت : فَلِمَ لَم يُدُخُلُوه في البيت ؟ قال : ( إن قومك قصرت بهم النفقة ) . قلت : فما شأن بابه مرتفعا ؟ قال : ( فعل ذلك قومُكِ ليدخلوا من شاعوا ، ويمنعوا من شاعوا ) . وفي رواية : تعزُرُا أن لا يدخلها إلا من أرادوا ، فكان الرجل إذا أراد أن يدخلها يدعونه يرتقي ؛ حتى إذا كاد أن يدخله ، دفعوه ، فسقط .

« ولولا أن قومك حديث عهدهم في الجاهلية ، فأخاف أن تُتُكِر قلوبهم ؛ لنظرت أن أُدُخِلَ الجدر في البيت ، وأن ألزق بابة بالأرض » .

[ فلما ملك ابن الزبير ؛ هدمها ، وجعل لها بابين ] . وفي رواية : فذلك الذي حمل ابن الزبير على هدمه . قال يزيد بن رومان : وقد شهدت ابن الزبير حين هدمه وبناه وأدخل فيه الحجر ، وقد رأيت أساس إبراهيم الطيخ حجارة متلاحمة كأسنمة الإبل متلاحمة .

O قال الألباني رحمه الله تعالى: يدل الحديث على أن القيام بالإصلاح إذا ترتب عليه مفسدة أكبر منه وجب تأجيله ، ومنه أخذ الفقهاء قاعدتهم المشهورة: ( دفع المفسدة قبل جلب المصلحة ) . ثم قال رحمه الله: والكعبة المشرفة في حاجة إلى إصلاح ، حصره في :

١ - توسيع الكعبة ويناتها على أساس إبراهيم
 الكنين ، وذلك بضم نحو ستة أذرع من الحجر .

٧- تسوية أرضها بأرض الحرم.

٣- فتح باب آخر لها من الجهة الغربية .

٤- جعل البابين منحفضين مع الأرض لتنظيم
 وتيسير الدخول إليها والخروج منها لكل من شاء .

ولقد كان عبد الله بن الزبير رضي الله عنهما قد قام بتحقيق هذا الإصلاح بكامله إبان حكمه في مكة ، ولكن السياسة الجائرة أعادت الكعبة بعده إلى وضعها السابق!

وهاك تفصيل ذلك كما رواه مسلم وأبو نعيم بسندهما الصحيح عن عطاء قال: لما احترق البيت زمن يزيد بن معاوية حين غزاها أهل الشام، فكان

من أمره ما كان ؛ تركه ابن الزبير حتى قدم الناس الموسم ؛ يريد أن يجرِّنُهُم - أو يُحَرِّبُهُم - على أهل الشام ، فلما صدر الناس ؛ قال : يا أيها الناس ، أشيروا على في الكعبة ، أتْقُضُّها تُم أبني بناءَها أو أصلح ما وهي منها ؟ قال ابن عباس : فإني قد فُرق لي رأي فيها : أرى أن تصلح ما وهي منها ، وتدع بيتًا أسلم الناس عليه ، وأحجارًا أسلم الناس عليها ، وبُعثُ عليها النبي ﷺ . فقال ابن الزبير : لو كان أحدكم احترق بيتُه ما رضى حتى يُجدُّه ؛ فكيف بيت ربكم ؟! إنى مستخيرٌ ربى ثلاثًا ، ثم عازم على أمري . فلما مضى الثلاث ؛ أجمع رأيه أن ينقضها ، فتحاماه الناس أن ينزل بأول الناس يصعد فيه أمرٌ من السماء ! حتى صعده رجل ، فألقى منه حجارة ، فلما لم يره الناس أصابه شيء ؛ تتابعوا فنقضوه حتى بلغوا بــ الأرض ، فجعل ابن الزبير أعمدة ، فستر عليها الستور حتى ارتفع بناؤه ، وقال ابن الزبير : إني سمعت عاتشة تقول : إن النبي على قال .. ( فذكر الحديث بالزيادة الأولى ، ثم قال ) : فأنا اليوم أجد ما أنفق ، ولست أخاف الناس ، فزاد فيه خمس أذرع من الحجر ، حتى أبدى أسًّا نظر الناس إليه ، فبنى عليه البناء ، وكان طول الكعبة ثماني عشرة ذراعًا ، فلما زاد فيه ؛ استقصره ، فزاد في طوله عشرة أذرع ، وجعل له بابين : أحدهما يُذخل منه ، والآخر يُضرَجُ منه ، فلما قُتِل ابن الزبير ؛ كتب الحجاج إلى عبد الملك يخبره بذلك ، ويخبره أن ابن الزبير قد وضع البناء على أس نظر إليه العدول من أهل مكة ، فكتب إليه عبد الملك : إنا لسنا من تلطيخ ابن الزبير في شيء ، أما ما زاد في طوله فأقره ، وأما ما زاد فيه من الحجر فرده إلى بنائه وسد الباب الذي فتحه ، فنقضه وأعاده إلى بناته .

هذا ، وإنه لمن رحمة الله تعالى أن بقي الحجر من الكعبة بغير بناء ، حتى يتيسر لمن شاء أن يصلي في الحجر ، كما أمر النبي على عاتشة بذلك في حديث أبي داود في كتاب المناسك ، باب : الصلاة في الحجر .

ويقول ابن حجر في « الفتح » : إن قريشًا كاتت تعظم الكعبة جدًا ، فخشي يَلِيُ أن يظنوا لأجل قرب عهدهم بالإسلام أنه غير بناءها لينفرد بالفخر عليهم في ذلك ؛ ويستفاد منه ترك المصلحة لأمن الوقوع في المقسدة ، ومنه ترك إنكار المنكر خشية الوقوع في أنكر منه ، وأن الإمام يسوس رعيته بما فيه إصلاحهم ، ولو كان مفضولاً ، ما لم يكن مُحرَّمًا .

ومفاتيح الكعبة كاتت مع الحجبة ، وهم بني عبد الدار ، وكان عثمان بن طلحة أسلم وهاجر إلى النبي ﷺ أن النبي ﷺ أن يحضر المفتاح ، فأحضره كما أخرج مسلم في كتاب الحج عن ابن عمر قال : أقبل رسول الله ﷺ عام الفتح على ناقة لأسامة بن زيد حتى أناخ بفناء الكعبة ، ثم دعا عثمان بن طلحة ، فقال : ((اتتني بالمفتاح)) ، فذهب إلى أمه فأبت أن تعطيه ، فقال : والله لتعطينيه أو ليخرجن هذا السيف من صلبي . قال : فأعطته إياه ، فجاء به إلى النبي ﷺ فدفعه إليه ، ففتح الباب .

ثم لما خرج النبي ﷺ أعاد المفتاح لعثمان كما سبق بياته - واعلم أن الله الذي فضل مكة
وجعل بيته فيها حماها سبحاته ، فاقرأ سورة
((قريش)) ، ففيها : ﴿ الَّذِي أَطْعَمَهُم مِّن جُوعِ
وآمَنَهُم مِّن خَوف ﴾ [قريش : ٤] ، وسورة
((الفيل)) ، حيث حمى ربنا البيت بطير أبابيل
وحجارة من سجيل ، مثل الذي أرسلها ربنا على
قوم لوط ، وقال : ﴿ وَمَا هِيَ مِنَ الظَّالِمِينَ بِبَعِيدِ ﴾
[هود : ٨٣] .

فالذي حمى دينه صان القبلة ، وجعل الأجر الأوفى لكل من سعى في ذلك وحرص عليه ، والعقاب الشديد لمن ألحد فيه بظلم .

فالحمد لله أولاً وآخرًا ، وهو على كل شيء قدير .

> وكتبه : محمد صفوت نور الدين

التوهيد السنة التاسعة والعشرون العدد الثاني عشر [١٩]

يقلم فضيلة الشيخ : صالح بن عبد الله بن حميد

إمام وخطيب المسجد الحرام ، والرئيس العام لشئون الحرمين ، وعضو مجلس الشورس

#### يسم الله الرحمن الرحيم

الحمد لله ، تواصينا بيده ، والحمد لله ماض فينا حكمه ، والحمد لله عدل فينا قضاؤه ، والصلاة والسلام الأتمان الأكملان على نبينا محمد خير البرية .. كل مصاب بعده جلل ، وعلى آله وأصحابه والتابعين ومن تبعهم بإحسان .. أما

وخصوصه بالرغائب ، فتتوالى المصائب وتحل البلايا بعضها بما كسبت أيدى الناس ، وبعضها ابتلاء من الحكيم الخبير ؛ ليتذكر المتذكر ، ويتدبر المتدير ، ويراجع الناس أنفسهم لعلهم إلى ربهم

> ويأتى فقد العلماء مصبيته من أعظم مصائب الدهر ، ويعظم الشعور بالمصيبة بقدر عظم المفقود ، ويشتد الواع والوله بقدر التعلق بالمفقود ، والعماء -بريك - من أعظم مفقود وأعز غاتب ، بفراقهم يشتد الألم ، وما سواهم وجود كالعدم ، فهم ورثة الأبياء ، ومصابيح الدجى ، والضياء

في الظلماء ، والدواء للبلاء ، بهم يُعرف الحق من الباطل ، ويستبين الحلال من الحرام ، ويتميز الهدى من الضلال . فَصْلهم ظاهر ، ودُكرهم عاطر ، وحبهم آسر .

هم حملة الشريعة ، وكنز الأمة ، وحماة الدين ، وكيف لا يكون فقدهم مصيبة ورحيلهم رزية ، وقد قال نبينا محمد ﷺ : « إن الله لا فإن من عجاتب الدهر عمومه بالنواتب ، إيقبض العلم انتزاعًا ينتزعه من صدور الرجال ، ولكن يقيض العلم بموت العلماء ، حتى إذا لم يَبق في الأرض عالم اتخذ الناس رءوسنا جهالاً فسئلوا فأفتوا بغير علم ، فضلوا وأضلوا » .

بحياة العلماء تحيا الأمم ، وبموتهم يضيع

الناس . وإن من الناس من لا يفقده إلا أهله ، بل فيهم من منيته أمنية الأماني ، فلا حول ولا قوة الا بالله .

والباعث للتقديم بهذه الكلمات ما تعيشه الأمة في هذه الأيام من لوعة فقد إمام جهيد ، وعالم علم ، ندن على فراقسه محزونون ، ولا نقول إلا ما يرضى ربنا ، ذلكم هـو الامام العالم العلامة ، حير العلوم ، ويحر المعارف ،



ان تكاثر الكتابية عن أهيل العليم ومداولة الأحاديث بفقدهم، والثُلمة التي تُفتح بوفاتهم لا يكيون إلا في مجتمع تحكمه شريعة الله.

شيخ الفقه ، وإمام السنة

الشيخ : محمد بن صالح بن عثيمين ، رحمه الله ، ورفع درجاته في عليين ، وأسكنه فسيح جنته ، وأمطر عليه من شآبيب رحمية .

عظم الخطب بفقده ، وجل الأسى لفراقه ، بعظم المكانة التي بوأها الله له في القلوب .

ولكن يخفف المصائب ، ويسلي المحزون ، ما يتابعه القارئ والمطالع على صفحات الصحف السيارة ، وعبر وسائل الإعلام المتنوعة من منتور القول ومنظومه من حديث عن الشيخ وذكر لمآثره ، ودعاء له بالرحمة والمغفرة ، وتضرع للمولى الكريم أن يُعوض خيراً .

إن تكاثر الكتابة عن أهل العلم ومداولة الأحاديث بفقدهم وعظم الفراغ الذي يحدثه فراقهم ، والثّلمة التي تُفتح بوفاتهم لا يكون إلا في مجتمع تحكمه شريعة الله ، إنه لا يتجلى الإحساس بفقد العلماء ولا تظهر مكاتبهم إلا حين يكون الدين غالبًا في الأمة ، تُعلى الدولة مكاتبه ، وتحمي محارمه ، وتحفظ لأهل العلم مكاتبهم .

إن تقدير مكاتة أهل العلم ينبع من تعظيم الشريعة وتمكينها ، فمن عظم الشريعة عظم حملتها ، واعترف لهم بفضلهم ، وهذا ما تعيشه بلادنا بفضل الله ومنه بأهلها وولاتها .

وليعلم أنه لا يحظى بالتقدير والاحترام ولا تعظم المكانة ولا يكتب القبول والإمامة - بإذن الله - إلا

لمن جمع بين العلم والعمل وحسن قصده ، وابتغى الله والدار الآخرة ، ذلكم هو الذي يفقد إذا غلب ويعظم به المصلب إذا واراه التراب . ونحسب أن الشيخ محمدًا - رحمه الله - من هؤلاء العلماء العلملين ، ولا نزكي على الله أحدًا . يوضح هذا المعنى ويجليه آيتان من كتاب الله في سورة واحدة هي سورة فاطر .

الآية الأولى : قول الله سبحانه وتعالى : ﴿ إِنَّمَا تُدْذِرُ الَّذِينَ يَخْشَوْنَ رَبَّهُم بِالْغَيْبِ وَأَقَامُوا الصَّلاةَ ﴾ [ فاطر : ١٨ ] ، وهؤلاء هم العاملون .

أما الآية التانية : فقوله سبحانه : ﴿ إِنْمَا يَخْشَى اللَّهُ مِنْ عَبِادِهِ الْعُلَمَاءِ ﴾ [ فاطر : ٢٨ ] ، وهم العلماء العالمون باللَّه العالمون بشرعه . يقول بعض السلف : كان يقال : العلماء ثلاثة : عالم بالله عالم بأمر الله ، وعالم بالله ليس بعالم بأمر الله ، وعالم بالله وليس بعالم بالله فالعالم بالله وبأمر الله الذي يخشَى الله ويعلم الحدود والفرائض ، والعالم بالله وليس بعالم بأمر الله الذي يخشَى الله الذي يخشَى الله الذي يعلم بأمر الله الذي يخشَى الله الذي يعلم بأمر الله وليس بعالم بأمر الله وليس بعالم بالله الذي يعلم الحدود والفرائض ، والعالم بأمر الله وليس بعالم بالله الذي يعلم الحدود والفرائض ولا يخشَى الله عز وجل .

والظن - إن شاء الله - أن الشيخ ، رحمه الله ، تعلم وعلم من أجل الآخرة ، وشمر للعمل من أجل الآخرة ، وشمر للعمل من أجل الآخرة ، بلغه الله حسن المثوبة .

إنه شيخ علم ليعمل ، اهتم بالعلم النافع ؛ علم الآخرة ، أما العلوم الأخرى فهي عنده علوم آلة لخدمة علم الآخرة ، لقد تعلم الشريعة وعلمها بحديثها وفقهها وتفسيرها ، مشغول وقته بالعلم والذكر والفقه والوعظ والتوجيه والفتوى ، بلساته وقلمه .

نهج في التعليم والدعوة والنصح والتوجيه مسلك الحكمة والموعظة الحسنة والجدال بالتي هي أحسن ، مع الحرص الشديد على تجنب الجدل والدخول في الردود والتعقبات ، فلا يكاد يحفظ له شيء في باب الردود والتعقيبات .

بل كانت له طريقة فريدة في التطيم وشحذ همم الطلاب وإثارة الأسئلة التعليمية وضرب الأمثلة والتخريج على القواعد .

وفي الإفتاء له مسلك ظاهر في القصد إلى التيسير والاعتدال ، مع لزوم الأدب مع المخالف واحترام فقه الخلاف .

كان حسن الرعاية لتلاميذه ، متابعًا لتحصيلهم ؛ مما جعل قلوب طلاب العلم تتعلق به وترحل إليه وتثنى ركبها بين يديه .

لقد كان له يد طولى في رعاية الشباب وحسن توجيههم ، والناي بهم عن مزالق الفتن ، وانحرافات التحرب ، دءويًا في النصح لهم

وتوجيههم وبيان لمنهج المحق بما أوتي من علم وقوة وقبول .

لقد وسعهم بعلمه ، كما وسعهم بحلمه ، وشملهم برعايته ، كما شملهم بتوجيهه .

أما في سيرته الشخصية ، رحمه الله ، فلم يطمح لزينة الدنيا

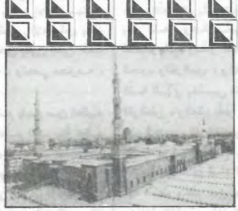
ومتاعها ، تحدث عن زهده وورعه وتعقفه القاصي والداتي ، ورأى ذلك ولمسه من عرفه وصاحبه وعايشه ولازمه .

لقد حماه الله وسلمه من الأمراض التي تفشو بين كثير من طلبة العلم من أمراض القلوب كالحسد وحب الشهرة وجواذب الهوى . وحب الظهور يقصم الظهور .

لقد كان رحمه الله لسان صدق ، صادعًا بالحق ، ملتزمًا به مقيمًا عليه مع رعاية الحكمة . في حديثه ألقة ، وفي ابتسامته مودة ، وفي كلامه بيان . وجه طليق ، ومجلس لا يمل ، كان محل الثقة والقبول ، إذا فزعوا إليه فقد فزعوا إلى ركن شديد .

خلف رحمه الله ثروة علمية هاتلة ، ينتفع بها بعده - إن شاء الله - ليمتد له أجرها وثوابها ، ولعلها أن تكون بفضل الله صدقة جارية وقافلة بر وإحسان ووعاء نصح وهداية ومنار علم وفقه ، فقد دارت المطابع ، وسارت الصحف ، وعلا رنين الهواتف ، وحوت الأشرطة مسموعها ومرئيها ، وصدع المذياع ، وبث التلفاز ، وضمت الكتب مؤلفات ابن عثيمين ، وفتاوى ابن عثيمين ، وأشرطة ابن عثيمين ، ورسائل ابن عثيمين ، ومطويات ابن عثيمين ، رحمه الله رحمة واسعة .

هذه لمحات من قبسات وشذرات في إضاءات من سيرة هذا العالم النحرير في فقهه الدقيق وورعه المتين وزهده الرفيع ، وعلمه الغزير ، عم به المصاب ورشاه الأقارب والأغراب ، ومعتمه الأمة وودعته الملايين في مواكب مهيبة توافدت من أنحاء شتى ،



تقدمت فيها القلوب على الأقدام ، وسبقت الأرواح فيها الأشباح ، وسالت الدموع من هذه الجموع .

بكاه العلماء والعامة ، وحزن عليه الشيوخ والشباب ، أحدث رحيله ثلمة وفراغًا في العلم والفتوى ، والبر والتقوى ، تبكيه قلوب التفت حوله والتقت به في حلقات الدروس والتحصيل ومجالس الوعظ والتوجيه ومنابر الدعوة والخطب ، ومع عظيم اللوعة وألم الفراق فإن لله عزاءً من كل مصيبة ، وخلفًا من كل فائت ، ودركا من كل ذاهب ، ولا نقول إلا ما يرضي ربنا ، فإنا لله وإنا إليه راجعون .

وإن من أعظم ما يعزى به أهل الإسلام ويخفف مصابهم في فقد علمائهم ، أن الله سبحانه بفضله ورحمته قد حفظ على هذه الأمة دينها ، وفضله سبحانه ليس مقصورا على بعض العباد دون بعض ، ولا محصورا في عصر دون عصر ، بل إنه سبحانه يقيم في كل فترة من الزمن أئمة عدولا من كل خلف أمناء مخلصين ، علماء مصلحين ينفون عن دين الله تحريف الفالين ، وانتصال المبطلين ، وتأويل الجاهلين ، يدعون إلى الهدى ، ويضرون عن الحمى ، ويبصرون من العمى ، ويصرون من العمى مقصورا على ما حفظ ويحفظ في بطون الصحف والكتب ، ولكنه بإيجاد من بيينه للناس في كل وقت وعند كل حاجة ، فلله الحمد والمنة .

رحم الله شيخنا وأحسن منقلبه ، وأجزل مثوبته ورفع في الطبين درجته ، وعفا عنا وعنه ، وأصلح عقبه وذريته ، وعوض المسلمين عنه خيرا ، ووفق علماءنا وسددهم وأحسن إليهم ، وزادهم فضلا وتوفيقا وإحسانا ، وأدام النفع بهم ، إنه خير مسئول وأكرم مأمول . وصلى الله وبارك على نبينا محمد وعلى آله وصحبه وسلم .

....

## الإعلام بسير الأعلام

@ @ @

@ @ @ @

**6** 

<u>ම</u> ම

### سليمان بن يسار

### أحد الفقهاء السبعة

#### بقلم الشيخ : مجدى عرفات

□ اسمه : سليمان بن يسار أبو أبوب الهلالي مولى أم المؤمنين ميمونة الهلالية ، المدني ، أخو عطاء بن يسار ، وقبل : كان مكاتبًا لأم سلمة .

□ مولده : ولد في خلافة عثمان رضي الله عنه .

(ق) السيوخة : روى عن زيد بن ثابت وابن عباس وأبي هريرة وحسان بن ثابت وجابر بن (ق) عبد الله ورافع بن خديج وابن عمر وعائشة وأم (ق) سلمة وميمونة وأبي رافع مولى النبي (ق) وحمزة بن عمرو الأسلمي والمقداد بن الأسود (ق) وفي سماعه منه نظر - وغيرهم من الصحابة (ق) رضي الله عنهم ، كما روى عن عروة بن الزبير (ق) وكريب .

وروى عنه أخوه عطاء ، والزهري ،
 وبكير بن الأشج ، وعمرو بن دينار ، وعمرو بن
 ميمون بن مهران ، وربيعة الرأي ، وأبو الزناد ،
 وصالح بن كيسان ، ويحيى بن سعيد الأنصاري ،
 وعمرو بن شعيب ، وعبد الرحمن بن يزيد بن
 جاير ، وخلق سواهم .

☑ ثناء العلماء عليه : قال الزهري : كان من
 ⑥ العلماء .

⊚ وقال أبو الزناد : كان ممن أدركت من فقهاء
 ⊚ المدينة وعلماتهم ممن يُرضى ويُنتهى إلى قولهم :

سعيد بن المسيب ، وعروة ، والقاسم ، وأبو بكر بن عبد الرحبن ، وخارجة بن زيد ، وعبيد الله بن عبد الله بن عتبة ، وسليمان بن يسار ، في مشيخة أجلة سواهم من نظراتهم أهل فقه وصلاح وفضل .

وقال الحسن بن محمد بن الحنفية : سليمان بن يسار عندنا أفهم من سعيد بن المسيب .

وقال سعيد بن المسيب لرجل : اذهب إلى مليمان بن يسار ، فإنه أعلم من بقي اليوم .

قال مالك : كان سليمان بن يسار من علماء الناس بعد سعيد بن المسيب ، وكان كثيرًا ما يوافق سعيدًا ، وكان سعيد لا يجترئ عليه .

قال الذهبي : وكان من أوعية العلم ، بحيث إن بعضهم قد فضله على سعيد بن المسيب .

قال ابن معين : سليمان ثقة .

وقال أبو زرعة : ثقة مأمون فاضل عابد .

وقال النسائي : أحد الأثمة .

وقال ابن سعد : كان ثقة عالمًا رفيعًا فقيهًا كثير الحديث .

قال فتادة : قدمت المدينة فسألت عن أعلم أهلها بالطلاق ، فقيل : سليمان بن يسار .

من أحواله : قال أبو الزناد : كان سليمان بن يسار يصوم الدهر ، وكان أخوه عطاء يصوم يوماً ويفظر يوماً(١) .

قال عبد الرحمن بن يزيد بن جابر : قَدِم علينا

لأميرها عمر بن عبد العزيز . روى أبو نعيم في «الحلية » بإسناده إلى أبي حازم قال : خرج سليمان بن يسار خارجًا من المدينة ومعه رفيق له ، حتى نزلوا بالأبواء ، فقام رفيقه فأخذ السفرة وانطلق إلى السوق يبتاع لهم ، وقعد سليمان في الحيمة ، وكان أجمل الناس وجهًا ، وأورع الناس ، فبصرت به أعرابية من قمة الجيل وهي في خيمتها ، فلما رأت حسنه وجماله الحدرت وعليها البرقع والقفازان ، فجاءت فوقفت بين يديه ، فأسفرت عن وجه لها كأنه فلقة قمر ، فقالت : اهتبني (٢) ؟ فظن أنها تريد طعامًا ، فقام إلى فضل السفرة ليعطيها ، فقالت : لست أريد هذا ، إنما أريد ما يكون من الرجل إلى أهله ، فقال : جهزك إلى إبليس ، ثم وضع رأسه بين كميه فأخذ في التحيب ، فلم يزل يبكى ، فلما رأت ذلك سدلت البرقع على وجهها ورفعت رجليها بأكواب (بالحسرة والندامة) حتى رجعت إلى خيمتها، فجاء رفيقه وقد ابتاع لهم ما يرفقهم ، فلما رآه وقد انتفخت عيناه من البكاء وانقطع حلقه ، قال : ما يبكيك ؟ قال : خير ، ذكرت صبيتي ، قال : لا إن لـك قصة ، إنما عهدك بصبيتك منذ ثلاث أو نحوها ، فلم يزل به رفيقه حتى أخيره بشأن الأعرابية ، فوضع السفرة وجعل بيكي بكاء شديدًا ، فقال له سليمان: أنت ما بيكيك ؟ قال : أنا أحق بالبكاء منك ، قال : فلم ؟ قال : لأني أخشى أن لو كنت مكاتك لما صبرت عنها ، قال : فما زالا بيكيان .

سليمان بن يسار دمشق ، فدعاه أبي إلى الحمام

وقال الواقدى : ولى سليمان سوق المدينة

وصنع له طعامًا وكان أبوه يسار فارسيًا .

□ وفاته : قال ابن سعد : مات سنة سبع ومائة ، وهو ابن ثلاث وسبعين سنة . والله تعالى أعلم .

(٢) أي : وهبتُ نفسي إليك ، أو : خذني هبة .

<sup>(</sup>۱) ما كان يفعله عطاء بن يسار هو الذي دعت إليه السنة ، ونهت عن الزيادة عليه ، فمن صام الدهر فلا صام ولا أفطر ، وقال النبي الله لابن عمرو وقد أراد الزيادة على هذا الحد المشروع قاتلاً : أنا أطيق أكثر من ذلك ، فقال النبي الله : « لا أكثر من ذلك » ، وما فعلم سليمان بن يسار ومن وافقه خلاف السنة ، ولكن يعتذر لهم بأنهم فعلوه مجتهدين ، فلهم أجر الاجتهاد وعلينا حسن الظن بهم ، واتباع السنة فيما ثبت لدينا ، والله أعلم .

<sup>[</sup> ٢ ] التوهيد السنة التاسعة والعشرون العدد الثاني عشر

## يدنوويباهي

#### شعر: حسن محمد الصاوي

لك في القلوب الطائر الخفاق إلا يذكر في ربا الأعماق سالت مدام غ بعده ن ماقي أشبهي من الترتيم للفساق فلقد أتيت على النوى سباق أت على لجع من الأشواق لبيت للحصى الكريسم الباقي فلقد أتيت ك كرى تفك وثاقي فلقد أتيت برجفة المراق أو مسن يسروع ذا دم مهراق ؟ شاك ومفندود عدمت الراقسي أشمهي لمكلوم مسن التريساقي هات استنی شم استنی با ساقی أو ضمية المشيتاق للمشيتاق باهى بطين فوق سبع طباق (\*) والسرب أقسرب مسن دم الأعساق

ا أرض مكة شوقي واشتاقي مسرت ليسال لا يطيب هواؤهسا لما ذكرتك والمجيسج مسودع فيلحين لبيك استفاق صياحت يا بيت ربسي إن أتسوك بضامر ولئين أتاك الراجاون فاتنى لبيك يا الله قد لبيت لك فائين أتاك الطائقون بسيعهم ولئن أتاك الراجمون برميهم والبيت آمن من يُنقر صيده فامنن على بعدب عفوك إنسى ولماء زمزم فسى الطوق حسلاوة وألد مسن عصر الجنسان ونبده وألمذ ممن شمهد الرضاب ورشمه نساهیك عسن رب دنسا مسن خلقسه ا نات عند الديدار فنده

5

5

5

5

5

5

5

5

9

5

5

9

(\*) عن عائشة رضي الله عنها عن النبي إلى أنه قال : « ما من يوم أكثر من أن يعتق الله فيه عبيدًا من النار من يوم عرفة ، وإنه ليدنو ثم يباهي بهم الملائكة ، فيقول : ما أراد هؤلاء » . رواه مسلم .

التوهيد السنة التاسعة والعشرون العدد الثاني عشر [٢٥]



# 8a lin

## دار الإفتكاء المصريكة

#### يجيب عليها:

- الجفتي: فضيلة النبخ عبد اللطيف عبد الغنى حبزة البغتى : فضيلة النبخ : عبد البجيد سليم
- ه المفتي : ففيلة النيخ : أهمد هريدي ه المفتي : ففيلة النيخ : علام البيد نصار

### حاجات الأولاد مقدمة على حج التطوع

### الحج فرض عين على كل مسلم ومسلمة مرة في العمر متى تحققت شروطه !!

⊕ إلى: رجل بيلغ من العمر ٢٥ عاما ، ويرغب في تأدية فريضة الحج هذا العام هو وزوجته ، وأنه يقوم بتربية حفيداتهما الثلاث بنات ابنهما المتوفى ، وسنهن على التوالي : ١٨، ٢١ ، ١٤ سنة ، وليس لديهما سوى المبلغ الذي يفي بنفقات حجهما ، ويخشى أنهما لو أديا فريضة الحج هذا العام لعجز عن تدبير المبلغ الذي يلزم عن تدبير المبلغ الذي يلزم عن كلهن ، وطلب السائل بيان أيهما أفضل : تأدية فريضة الحج هو وزوجته ، أو الاحتفاظ بالمبلغ فريضة الذي لديهما للاستعانة به في تجهيز حفيداته إذا خطبن ؟

● الجواب: الحج فريضة عين على كل مسلم ومسلمة مرة في العمر متى تحققت شروطه، ومنها نفقة ذهابه وإيابه ؛ لقوله تعالى: ﴿ وَلِلَّهِ عَلَى النَّاسِ حِجُ الْبَيْتِ مَن استَطَاعَ إِلَيْهِ سَبِيلًا وَمَن

كفر فَإِنَّ الله غَنِيِّ عَنِ الْعالَمينَ ﴾ [آل عمران : ٧٧]، ولقوله على : «بني الإسلام على خمس ... » ومن جملتها الحج ، ويأثم بتأخيره بعد تحقق شروطه لو مات ولم يحج بإجماع الفقهاء ، ولقوله هل : «من مات ولم يحج فليمت إن شاء يهوديًّا أو نصرائيًّا » . أما تجهيز بنات الابن فليس بواجب عليه شرعًا . وعلى ذلك فلا يكون هناك وجه للمفاضلة بين الواجب وهو الحج وغير الواجب وهو الحج وغير الواجب وهو المائل هو وزوجته المبادرة إلى الحج ، خصوصًا وأنهما أخراه إلى أعوام قادمة ووافتهما المنية يكونان أثمين ومحاسبين على تركهما ما وجب عليهما ، وجوب عليهما وجوبًا عينيًّا . ومما ذكر يعلم الجواب عما جاء بالسؤال .

[٢٦] التوهيد السنة التاسعة والعشرون العدد الثاتي عشر

### فريضة الحج تلزم المستطيع ولا تجب على غيره !!

⊚ من عا مدى الاستطاعة الموجبة للحج ؟ ● الجواب : دلت نصوص القسرآن الكريسم والسنة النبوية الشريقة على أن فريضة الحج ، إنما تلزم المستطيع ولا تجب على غيره ، وقد احتلف الفقهاء في تحديد هذه الاستطاعة بوجه عام ، فقال فقهاء المذهب الحنفي : الاستطاعة هي القدرة على النزاد والراحلة ، بشرط أن يكونا فاضلين عن حاجياته الأصلية كالدين الذي عليه للغير ، والمسكن ، والملبس ، وما يلزمه لعمله أو حرفته من أدوات ، وأن يكون كذلك زائدين عن نفقة من يلزمه الإنفاق عليهم مدة غيبته وإلى أن يعود ، والمُعَنَّدُ في كل ذلك ما يليق بالشخص عادة وعرفًا ، وهذا يختلف باختلاف أحوال الناس ، ثم استراط ما تقدم إنما هو بالنسبة لمن كان بعيدًا عن مكة مسيرة ثلاثة أيام فأكثر ، أما من كان قريبًا منها فإن الحج واجب عليه ، وإن لم يقدر على الراحلة متى قدر على المشى وعلى باقى النفقات التي يعبر عنها الفقهاء بالزاد .

كما يشترط فقهاء الحنفية كذلك لوجوب الأداء: سلامة البدن ، فلا يجب أداء الحج على مقعد أو مشلول أو من يعجز عن تحمل مشقات السفر وعناته ، كما لا يجب على أحد من هؤلاء تكليف غيرهم بالحج عنهم . أما الأعمى الذي يقدر على

الزاد والراحلة ، فإن وجد قاتدًا للطريق وجب عليه أن يكلف غيره بالحج عنه ، وإن لم يجد قاتدًا فلا يجب عليه المحج بنفسه أو بإتابة الغير عنه . كما يشترط أمن الطريق بأن يكون الغالب فيه السلامة ، سواء كان السفر برًا أو بحرًا أو حوًا .

وقال فقهاء المالكية:

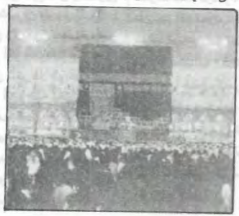
إن الاستطاعة هي إمكان الوصول إلى مكة ومواضع النسك إمكانًا عاديًا ، سواء كان ماشيًا أو راكبًا ، بشرط ألا يلحقه مشقة عظيمة ، وإلا فلا يجب عليه الحج .

ويرى فقهاء الحنابلة: أن الاستطاعة في الحج هي القدرة على الزاد والراحلة الصالحة لمثله، وبشرط أن يكونا فاضلين عما يحتاجه من كتب علم ومسكن وخادم ونفقته ونفقة عياله على الدوام.

وقال فقهاء الشافعية: الاستطاعة بالنفس تتحقق بالقدرة على الزاد والراحلة، وأن تكون نفقات الحج فاضلة عن دين ولو لم يحل أجله، وعن نفقة من تلزمه نفقته حتى يعود، وعن مسكنه المناسب وآلات صناعته ومهنته وأمن

#### الطريق . حكم مخالفة التوقيت الشرعي المحدد لرمي الجمار

© س : يعمل مدرسًا بالسعودية ، وذهب وزوجته لأداء مناسك الحج هذا العام ، وبعد أداء مناسك الحج هذا العام ، وبعد أداء مناسك الحج عاد إلى محل إقامته ثاني أبام العيد الأضحى ، وبعد أن قام برمي الجمار عنه وعن زوجته فرمني عن نفسه 4 ؛ مرة ومثلها لزوجته سبعًا يوم العيد ، ٢ ؛ ثاني أبام العيد ، ويسأل عن حكم الشرع في رميه وفي عودته ثاني أبام العيد ، وهاذا يلزمه ؟



١٩٧ ] ، ومناسك الحج منها الأركان التي لا يصح الحج بدونها ، ومنها الواجبات والسنن ، ورمى الجمار من الواجبات التي تجبر بدم باتفاق ، والجمار التي ترمى ثلاث بمنى الصغرى التي تلى مسجد الخيف والوسطى بينهما وبين جمرة العقبة ، والكبرى وهي العقبة ، وأيام الرمي أربعة : يوم النص ، وأيام التشريق الثلاثة بعده ، أما يوم النصر فترمى فيه جمرة العقبة بسبع حصيات كل حصاة في حجم حية القول ، وأما أيام التشريق الثلاثة وهي : الحادي عشر ، والثاني عشير ، والثالث عشر من ذي الحجة ترمى فيها الجمرات الثلاث الأولى والوسطى والعقبة ، ولا بد من السترتيب بين الجمرات في الرمي ، فيبدأ بالجمرة الصغرى ، ثم الوسطى ، ثم الكبرى ، فيرمى كل واحدة سبع مرات في الحادي عشر من ذي الحجة ثاني أيام العيد ، ومثلها في الثاني عشر والثالث عشر ثالث ورابع أيام العيد ، فيكون مجموع الرمى سبعين منها ؛ سبع ترمى بها جمرة العقبة يوم العيد ، وإحدى وعشرون ترمى بها الجمار الثلاث ثاتى أيام العيد ، وإحدى وعشرون ترمسى بها تسالت أيام العيد ، وإحدى وعشرون ترمسي بها رابع أيام العيد ، هذا لمن يتم ولم يتعجل ، أما من تعجل وأراد الخروج من منى إلى مكة في اليوم الثاني من أيام التشريق وهو ثالث أيام العيد ، فإنه يرمى جمرة العقبة سبعًا يوم النحر ، وإحدى وعشرين لليوم الثاني ، وإحدى وعشرين لليوم الثالث ؛ فمجموعها لمن تعجل تسع وأربعون حصاة ، قال تعالى : ﴿ وَاذْكُرُواْ اللَّهَ فِي أَيَّام مُعْدُودَاتٍ فَمَن تَعَجُّلَ فِي يَوْمَنَيْنَ فَلاَ إِثْمَ عَلَيْهِ وَمَن تَأْخَرَ فَلا إِثْمَ عَلَيْهِ لِمَـن اتُّقَى وَاتُّقُوا اللَّهُ وَاعْلَمُوا أَنْكُمْ إِلَيْهِ تَحْشَرُونَ ﴾ [ البقرة : ٢٠٣ ] ، ومن هذا تبين أن السائل قد خالف التوقيت الشرعي المحدد لرمي الجمار ، حيث عمل برمى ثالث أيام العيد ، فرمى جمراته مع جمرات اليوم الثاني ، فلا هو أتم وتأخر لرابع أيام العيد ، ولا وهو تعجل ويقى لثالث أيام العيد ،

ويكون بذلك قد ترك رمي اليوم الثالث ؛ فيلزمه على ذلك دمان عنه وعن زوجته ، فطيه أن يذبح شاتين سن كل منهما سنة أشهر على الأقل ، إن كانت من الضأن ، وسنة إن كانت من المعز ، ولا يختص ذبح هذا الهدي بزمان ، وحيج السائل صحيح ويلزمه الدمان المذكوران . فنسأل الله تعالى القبول والإخلاص . والله سبحانه وتعالى

#### حكم الاستدانة من أجل الحج !!

⊚ س : مل يجوز الاستدانة للحج ؟

● الجواب : عن عبد الله بن أبي أوفى قال : سألت رسول الله ﷺ عن الرجل لم يحيج ، أيستقرض للحج ؟ قال : « لا » .

ومن أجل هذا قال الفقهاء: إن قضاء الدين من الحواتج الأصلية ، وبهذا الاعتبار آكد من الحج ، بل ومن الزكاة ، وقالوا: إن احتاج المسلم إلى الزواج وخاف العنت وخشي على نفسه الوقوع في المحرم قدم التزوج ؛ لأنه بهذا الاعتبار واجب كالنفقة ، وإن لم يخف قدم الحج ؛ لأن الزواج في هذه الحالة تطوع .

#### حكم ترك طواف الوداع في الحج

اس : مقيم بالسعوبية قد أدى مناسك الحج ، ولكنه نسي طواف الوداع ، ولما تذكره لم بتيسر له الطواف لشدة الزحام ، ولوجود زوجته وأولاده بعيدًا عن بيت الله الحرام ، فلم يستطع تركهم والعودة لتأدية طواف الوداع . فما الحكم الشرعى ؟

● الجواب: قال الله سبحانه وتعالى: ﴿ وَأَتِمُواْ الْحَجُّ وَالْعُسْرَةَ لِلْهِ ﴾ [ البقرة: ١٩٦]، ﴿ وَأَلِمُواْ الْحَجُ وَالْعُسْرَةَ لِلْهِ ﴾ [ البقرة: ١٩٦]، وقال ﷺ: « خذوا عني مناسككم »، ومناسك الحج بدونها، ومنها الواجبات والسنن، وطواف الوداع - بفتح الواو - ويسمى طواف الصدر بفتحتين، وطواف آخر عهد بالبيت وهو الطواف عند إرادة المنفر من

مكة ، وهو واجب عند الحنفية والشافعية والحنابلة لغير الحائض والمكي ؛ أي من هو مقيم بمكة ، فلا يجب على من كان داخلها ولا على الحائض ، ودليل ذلك حديث ابن عباس رضى الله عنهما قال : أمر الناس أن يكون آخر عهدهم بالبيت إلا أنه خفف عن المرأة الحائض . أخرجه الشيخان .

ومن نسيه ولم يتمكن من أداته لزمه دم سنة أشهر على الأقل إن كان من الضأن وسنة إن كان من المعز ، ولا يختص ذبحه بزمان ، فله أن يذبحه بأي زمان شاء ، بشرط ألا يكون المسئول عنه مقيمًا بمكة ، فإن كان مقيمًا بها فلا يجب عليه طواف الوداع ، وبالتالي فلا يجب عليه بتركه فداء . والله سبحاته وتعالى أعلم .

### لا يقبل الحج بالنفقة الحرام مع أنه يسقط الفرض معها !!

⊚ بي : سائل بقول : إذا كان يجوز للموظف أن يحج من المال الذي بقترض من البنك بضمان المرتب بقوائد ٣٪ ويسدد على أقساط أم لا يجوز ، وإن جاز شرعًا فهل يعتبر هذا المال حلالاً والحج منه مقبولاً ويُثاب عليه أم يسقط الفريضة فقط باعتبار الفائدة الربوية في المال المذكور ؟

ج: المقرر شرعًا أن الحج فرض على كل مسلم حر بالغ عاقل صحيح إذا قدر على الزاد والراحلة فاضلاً عن المسكن وما لا بد له منه وعن نفقة عياله إلى حين عودته ، وأنه يكره الحج لمدبون إن لم يكن له مال يقضي به إلا أن يأذن الغريم له ، ويشترط أن تكون النفقة من حلال ، فلا يقبل الحج بالنفقة الحرام مع أنه سقط الفرض معها وإن كانت مغصوبة ، ولا تنافي بين سفوط فريضة الحج وعدم قبوله ، فلا يُثاب لعدم القبول ولا يعاقب في الآخرة عقاب تارك الحج . ومما ذُكر يعلم الجواب عما جاء بالسؤال . والله أعلم .

### التجرد من المخيط من واجبات الإحرام ويصح الإحرام بدونه ، سواء كان ذلك بعذر أو بغيره

⊚ س : سائل يقول : عزمت بمشيئة الله تعالى على تأدية فريضة الحج هذا العام ، إلا أنني مريض ولا أستطيع ارتداء زي الإحرام ، ويمكنني تأدية الفريضة في حالة ارتداء الملابس العادية ، نرجو الإفادة عن الحكم الشرعى ؟

● الجواب: المنصوص عليه في الفقه الحنفي أنه يصح الإحرام مع لبس المخيط، وإن كان ذلك يعذر أو بغيره ؛ لأن التجرد عن المخيط من واجبات الإحرام لا من شروط صحته ، فإذا تركه المحرم وأحرم بلباس مخيط كان أحرم وهو مرتد ملابسه العادية ، فإما أن يكون فطه هذا بعذر أو بغير عذر ، فإن كان بعذر بأن كانت عنده ضرورة دعته إلى لبس المخيط كمرض ونحوه مثلاً ؛ وجب عليه كفارة يتخير فيها بين أن يذبح شاة ، أو يتصدق على ستة مساكين بثلاثة أصوع من الطعام ، أو يصوم ثلاثة أيام ، سواء لبس ثوبًا واحدًا أو كان لباسه كله مخيطًا ، ولو دام على ذلك أيامًا أو كان ينبح شاة يتصدق بلحمها ولا يأكل منها ، وكذلك إذا لبس المخيط ابتداء من غير عذر .

هذا ، والصوم في الكفارة التي يخير فيها المحرم يجزيه في أي موضع شاء لأنه عادة في كل مكان ، وكذلك التصدق على المساكين ، أما النسك وهو ذبح الشاة فيختص بالحرم ، والسائل يقول : إنه مريض ويضره لبس الإحرام ؛ فيسوغ له ، والحالة هذه أن يلبس المخيط وعليه كفارة يتخير فيها على الوجه المشار إليه ، فإن زال عذره واستمر على لبس المخيط أو عاد ولبسه بعد زوال العذر ، فإنه تجب عليه كفارة لا يتخير فيها ، بل ليذبح شاة ويتصدق بلحمها من غير أن يأكل منها .

ومما ذكر يعلم الجواب عن السوال . والله سيمانه وتعالى أعلم .

التوهيد السنة التاسعة والعشرون العدد الثاني عشر [٢٩]

## الطقة الأخيرة

## القرارات المادة عن:

## المجمع الفقهي الإسلامي

#### إعداد : جمال سعد حاتم - إبراهيم رفعت

نشرنا في عد شوال الماضي الجزء الأول من القرارات الصادرة عن المجمع الفقهي الإسلامي في دورته الثانية عشرة، واليوم نستكمل الجزء الثاني من القرارات حول صكوك التأجير .. وحقوق الأطفال والمسنين في الإسلام، وتوصيات المجلس في هذا العام .. والتضخم وتغير قيمة العملة، ودراسة قضايا التضخم، وتوصيات ومفترحات المجمع في هذا الخصوص ؛ معتذرين عن عدم نشر الجزء الثاني في الشهر الماضي ؛ نظرًا لوفاة الشيخ ابن عثيمين، رحمه الله .. ونوجز القرارات على الوجه التالى:

#### صكوك التأجير

يوصي المجمع بتأجيل موضوع صكوك التأجير لمزيد من البحث والدراسة ليطرح في دورة لاحقة . والله سبحانه وتعالى أعلم .

وبعد اطلاع المجلس على الأبحاث المقدمة إلى المجمع بخصوص موضوع: (استثمار موارد الأوقاف - الأحباس)، وبعد استماعه إلى المناقشات التي دارت حول الموضوع بمشاركة أعضاء المجمع وخبراته وعدد من الققهاء، قرر ما يلى:

إرجاء النظر في الموضوع لمزيد من البحث والدراسة ، وبخاصة الفقرات التالية :

١- استثمار الوقف . ٢- وقف التقود .

٣- الإبدال والاستبدال . ٤- خلط الأوقاف .

٥- التفرقة بين الوقف والإرصاد ( Trust ) .
 والله سبحاته وتعالى أعلم .

#### حقوق الأطفال والمسنين

بعد اطلاع المجلس على الأبحاث المقدمة إلى

المجمع بخصوص موضوع: (حقوق الأطفال والمسنين)، وعلى التوصيات الصادرة عن الندوة الطبية الفقهية التي عقدت في دولة الكويت بالتعاون بين مجمع الفقه الإسلامي الدولي والمنظمة الإسلامية للعلوم الطبية بدولة الكويت في الفترة من ٩- ١٢ رجب ١٤٠٠ هـ الموافق ١٨- ٢١ أكتوبر ١٩٩٩م، بخصوص موضوع: (حقوق المسنين)، واستماعه إلى المناقشات التي دارت حول الموضوع بمشاركة أعضاع المجمع وخيراته وعدد من الفقهاء.

أولا : حقوق الأطفال في الإسلام :

الطفولة الكريمة أساس المجتمع السوي ، وقد أعطاها الإسلام اهتمامًا بالغًا ، فحض على الزواج ، وعلى حسن اختيار كل من الزوجين للآخر من أثر في حسن العشرة والنشأة الكريمة للأطفال .

وعليه قرر المجمع ما يلي :

١ حماية الجنين في رحم أمه من كل المؤثرات
 النسي تلحق ضررًا به أو بأمه - كالممسكرات
 والمخدرات - واجب في الشريعة الإملامية .

[٣٠] التوهيد السنة التاسعة والعشرون العدد الثاني عشر

| ن يكون التا مين تعاونيًـــا | ا إذا شمل العقد على تا مين العين المؤجرة فيجب أ    |
|-----------------------------|----------------------------------------------------|
| ته وانسب ساوره منتي.        | الامنًا منتجمليه المالك 🔲 بحب أن تكون الإجارة فعا  |
| حق الحياة من بدء تكويه،     | أن يكمن ضمان العين المؤجرة على المالك !! 🔲 للجنين: |
| الأبوين وغيرهما إهمال       | لا يعتدى عليه بالإجهاض!! 🗖 يعطل الإسالام هلي       |
|                             | الا وليشال عيشية التشيره والضياع ال                |

٢ للجنين حق في الحياة من بدء تكونه فلا يعتدى عليه بالإجهاض أو بأي وجه من وجوه الإماءة التي تحدث التشوهات الخلقية أو العاهات.

٣- لكل طفل بعد الولادة حقوق مادية ومعوية ،
 ومن المادية حق الملكية والميراث والوصية والهبة والوقف ، ومن المعنوية الاسم الحسن ، والنسب ،
 والدين ، والانتماء لوطنه .

٤- الأطفال اليتامى واللقطاء والمشردون وضحايا
 الحروب وغيرهم ممن ليس له عائل ، نهم جميع حقوق الطفل ، ويقوم بها المجتمع والدولة .

ه - تأمين حقه في الرضاعة الطبيعية إلى حوليان كاملين .

٦- للطفل حق في الحضائة والرعاية في جو نظيف كريم ، والأم المؤهلة أولى بهذا الحق من غيرها ، ثم بقية أقربائه على المترتب المعروف شرعا .

٧- الولاية على الطفل - من أهله أو القضاء في تفسه وماله لحفظهما حق من حقوقه لا يجوز التفريط فيها ، وبعد بلوغه رشده تكون الولاية له .

٨- التربية القويمة والتنشئة الأخلاقية الحسنة والتعلم والتدريب واكتساب الخبرات والمهارات والحرف الجائزة شرعًا المؤهلة للطفل للاستقلال بنفسه واكتسابه رزقه بعد بلوغه من أهم الحقوق التي ينبغي العناية بها ، مع تخصيص الموهوبين منهم برعاية خاصة لتنمية طاقاتهم ، وكل ذلك في إطار الشريعة الإسلامية .

٩ - يحظر الإسلام على الأبوين وغيرهما إهمال
 العناية بالأطفال خشية التشرد والضياع ، كما يحظر
 استغلام وتكليفهم بالأعمال التي تؤثر على طاقاتهم
 الجسدية والعقاية والنفسية .

 أ - الاعتداء على الأطفال في عقيدتهم أو أنفسهم أو أعراضهم أو أموالهم أو عقولهم جريمة كبيرة .
 ثانيًا : حقوق المسنين :

اهتم الإسلام بالإنسان في جميع مراحل حياته من منطلق الكرامة التي قررها الإسلام لكل فرد من بني آدم ، حيث يقول الله تعالى : ﴿ وَلَقَـدُ كُرُمْنَا بِنَي آدَمَ ﴾ [ الإسراء : ٧٠]، ويقول جل جلاسه : ﴿ وَقَضَى رَبُكَ أَلا تَعْبُدُواْ إِلاَّ إِيَّاهُ وَبِالْوَالِدَيْنِ إِحْسَانًا ﴾ ﴿ وَقَضَى رَبُكَ أَلا تَعْبُدُواْ إِلاَّ إِيَّاهُ وَبِالْوَالِدَيْنِ إِحْسَانًا ﴾ [ الإسراء : ٣٣] ، وقال رسول الله ﷺ : « ما أكرم شاب شيفًا لمنه إلا قيض الله له من يكرمه عند سابه » (())

وقال أيضًا: «ليس منا من لم يرحم صغيرنا ويعرف شرف كبيرنا » . [رواه الترمذي ، وأحمد في «معنده»] .

وعليه قرر المجمع ما يلي :

١- توعية المسن بما يحفظ صحته الجسدية والروحية والاجتماعية ، ومواصلة تعريفه بالأحكام الدينية التي يحتاجها في عبادته ومعاملاته وأحواله ، وتقوية صنته بربه وحسن ظنه بعفو ربه ومغفرته .

(1) أخرجه الومذي ، وضعفه الألباني . انظر « السلسلة الضعيفة »
 رقم (٣٠٤) .

التوهيث المئة التاسعة والعشرون العدد الثاني عشر [٢١]

 ٢- التأكيد على أهمية عضوية المسنين في المجتمع وتمتعهم بجميع حقوق الإسمان .

٣- أن تكون أسرهم هي المكان الأساسي الذي يعيشون فيه ليستمتعوا بالحياة العائلية ، وليبرهم أولادهم وأحفادهم وينعموا بصلة أقرباتهم وأصدقاتهم وجيراتهم ، فإن لم تكن لهم أسر فينبغي أن يُوفَّر لهم الجو العائلي في دور المسنين .

 ٤- توعية المجتمع بمكاتة المسنين وحقوقهم من خلال مناهج التعليم والبرامج الإعلامية ، مع التركيز على بر الوالدين .

٥- إنشاء دور الرعاية للمسنين الذين لا عائل
 لهم أو تعجز عائلتهم عن القيام بهم .

٦- الاهتمام بطب الشيخوخة في كليات الطلب والمعاهد الصحية ، وتدريب بعض الأطباء على اكتشاف وعلاج أمراض المسنين ، مع تخصيص أقسام لأمراض الشيخوخة في المستشفيات .

٧- تخصيص مقاعد للمسنين في وسائل النقل والأماكن العامة ومواقف السيارات وغيرها لرعايتهم.

#### توصي

- يوصى المجمع باعتماد إعلان الكويت حول حقوق المسنين . والله سبحانه وتعالى أعلم .

#### التضخم وتغير قيمة العملة

بعد اطلاع المجلس على البيان الختامي للندوة الفقهية الاقتصادية لدراسة قضايا التضخم (بحلقاتها الثلاث بجدة، وكوالالمبور، والمنامة) وتوصياتها، ومقترحاتها، بمشاركة أعضاء المجمع وخبراته وعدد من الفقهاء. قرر ما يلى:

أولاً : تأكيد العمل بالقرار السابق رقم ٢٦ (٥/٤) صه :

( العبرة في وفاء الديون الثابتة بعملة ما ، هي بالمثل وليس بالقيمة ؛ لأن الديون تقضى بأمثالها ، فلا يجوز ربط الديون الثابتة في الذمة ، أيًا كان مصدرها بمستوى الأسعار ».

ثَّانْهَا : يمكن في حالة توقع التضخم التحوط عند التعاقد بإجراء الدين بغير العملة المتوقع هبوطها وذلك بأن يعقد الدين بما يلي :

أ- الذهب أو الفضة . ب- سنة مثلية . ج- سلعة من السلع المثلية .

د- عملة أخرى أكثر ثباتًا . ه- سلة عملات . ويجب أن يكون بدل الدين في الصور السابقة بمثل ما وقع به الدين ؛ لأنه لا يثبت في ذمة المقترض إلا ما قبضه فعلاً .

وتختلف هذه الحالات عن الحالة الممنوعة التي يحدد فيها العاقدان الدين الآجل بعملة ما مع اشتراط الوفاء بعملة أخرى (الربط بتلك العملة) أو بسلة عملات، وقد صدر في منع هذه الصورة قرار المجمع رقم ٥٧ (٨/١) رابعا.

ثَالِثًا : لا يجوز شرعًا الاتفاق عند إبرام العقد على ربط الديون الآجلة بشيء مما يلي :

أ- الربط بعملة حسابية .

ب- الربط بمؤشر تكاليف المعيشة أو غيره من المؤشرات.

ج- الربط بالذهب أو الفضة .

د- الربط بسعر سلعة معينة.

ه- الربط بمعدل نمو الناتج القومي .

و- الربط بعملة أخرى .

ز- الربط بسعر الفائدة .

ح- الربط بمعدل أسعار سلة من السلع .

وذلك لما يترتب على هذا الربط من غرر كثير وجهالة فاحشة ، بحيث لا يعرف كل طرف ما له وما عليه ، فيختل شرط المعلومية المطلوبة لصحة العقود ، وإذا كانت هذه الأشياء المربط بها تنحو منحى التصاعد ، فإنه يترتب على ذلك عدم التماثل بين ما في الذمة وما يطلب أداؤه ، ومشروط في العقد فعم دا

رابعًا: الربط القياسي للأجور والإجارات:

أ- تأكيد العمل بقرار مجلس المجمع رقم ٥٧ (٨/٦) الفقرة: أولاً بجواز الربط القياسي للأجور تبعًا للتغير في مستوى الأسعار.

ب- يجوز في الإجارات الطويلة للأعيان تحديد مقدار الأجرة عن الفترة الأولى ، والاتفاق في عقد الإجارة على ربط أجرة الفترة اللاحقة بمؤشر معين ، شريطة أن تصير الأجرة معلومة المقدار عند بدء كل فتة ة .

#### التوصيات:

يوصي المجمع بما يلي :

 ١- بما أن أهم أسباب التضخم هو الزيادة في كمية النقود التي تصدرها الجهات النقدية المختصة

[٣٢] التوهيد السلة التاسعة والعشرون العدد الثاني عشر

لأسباب متعددة معروفة ، ندعو تلك الجهات للعمل الجاد على إزالة هذا السبب من أسباب التضخم الذي يضر المجتمع ضررا كبيرا ، وتجنب التمويل بالتضخم ، سواء أكان ذلك لعجز الميزانية أم لمشروعات التنمية ، وفي الوقت نفسه ننصح الشعوب الإسلامية بالالتزام الكامل بالقيم الإسلامية في الاستهلاك ؛ لتبتعد مجتمعاتنا الإسلامية عن أشكال التبذير والترف والإسراف التي هي من النصاذج السلوكية المولدة للتضخم .

٧ - زيادة التعاون الاقتصادي بين البلدان الإسلامية ، وبخاصة في ميدان التجارة الخارجية ، والعمل على إحلا مصنوعات تلك البلاد محل مستورداتها من البلدان الصناعية ، والعمل على تقوية مركزها التفاوضي والتنافسي تجاه البلدان الصناعية .

٣- إجراء دراسات على مستوى البنوك الإسلامية لتحديد آثار التضخم على موجوداتها واقتراح الوسائل المناسبة لحمايتها وحماية المودعين والمستثمرين لديها من آثار التضخم، وكذلك دراسة واستحداث المعايير المحاسبية لظاهرة التضخم على مستوى المؤسسات المالية الإسلامية.

٤- إجراء دراسة حول التوسع في استعمال أدوات التمويل والاستثمار الإسلامي على التضخم ،
 وما له من تأثيرات ممكنة على الحكم الشرعى .

٥ - دراسة مدى جدوى العودة إلى شكل من أشكال ارتباط العملة بالذهب ، كأسلوب لتجنب التضغم .

٣- إدراكًا لكون تنمية الإنتاج وزيادة الطاقة الإنتاجية المستعملة فعلاً من أهم العوامل التي تؤدي إلى محاربة التضخم في الأجل المتوسط والطويل، فإنه ينبغي العمل على زيادة الإنتاج وتحسينه في البلاد الإممالمية، وذلك عن طريق وضع الخطط واتخاذ الإجراءات التي تشجع على الارتفاع بمستوى كل من الادخار والاستثمار، حتى يمكن تحقيق تثمية مستمرة.

٧- دعوة حكومات الدول الإسلامية للعمل على توازن ميزانياتها العامة - بما فيها جميع الميزانيات العادية والإلمائية والمستقلة التي تعتمد على الموارد

المالية العامة في تمويلها - وذلك بالالتزام بتقليل النفقات وترشيدها وفق الإطار الإملامي .

وإذا احتاجت الميزانيات إلى التمويل فالحل المشروع هو الالتزام بأدوات التمويل الإسلامية القائمة على المشاركات والمبايعات والإجارات ، ويجب الامتناع عن الاقتراض الربوي ، سواء من المصارف والمؤسسات المالية ، أم عن طريق إصدار سندات الدين .

٨- مراعاة الضوابط الشرعية عند استخدام أدوات السياسة المالية ، سواء منها ما يتعلق بالتغيير في الإيرادات العامة ، أم بالتغيير في الإنفاق العام ، وذلك بتأسيس تلك السياسات على مبادئ العدالة والمصلحة العامة للمجتمع ، ورعاية الفقراء ، وتحميل عبء الإيراد العام للأفراد حسب قدراتهم المالية المتمثلة في الدخل والثروة معا .

9- ضرورة استخدام جميع الأدوات المقبولة شرعًا للسياستين المالية والنقدية ووسائل الإقتاع والسياسات الاقتصادية والإدارية الأخرى ، للعمل على تخليص المجتمعات الإسلامية من أضرار التضخم ، بحيث تهدف تلك السياسات لتخفيض معدل التضخم إلى أدنى حد ممكن .

 ا- وضع الضمانات اللازمة لاستقلال قرار المصرف المركزي في إدارة الشئون النقدية ، والتزامه بتحقيق هدف الاستقرار النقدي ومحاربة التضخم ، ومراعاة التسيق المستمر بين المصرف المركزي والسلطات الاقتصادية والمالية ، من أجل تحقيق أهداف التنمية الاقتصادية والاستقرار الاقتصادي والنقدى ، والقضاء على البطالة .

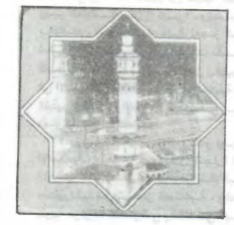
11 - دراسة وتمحيص المشروعات والمؤسسات العامة إذا لم تتحقق الجدوى الاقتصادية المستهدف منها ، والنظر في إمكانية تحويلها إلى القطاع الخاص ، وإخضاعها لعوامل السوق وفق المنهج الإسلامي ، لما لذلك من أثر في تحسين الكفاءة الإنتاجية وتقليل الأعباء المالية عن الميزانية ، مما يسهم في تخفيف التضخم .

م ١٢ - دعوة المسلمين أفسرادا وحكومات إلى الستزام نظام الشرع الإسلامي ومبادئه الاقتصادية والتربوية والاجتماعية.

والله سيحانه وتعالى أعلم .

## رطة الدج

## أيات وأحكام



يقلم النيخ : محمد حسان

أُهبتي في اللَّه :

رحلة إيمانية كريمة مباركة ، تُغفر فيها الذنوب ، وتُمحى فيها العيوب ، وتطمئن فيها القلوب ؛ رحلة تسكب فيها العيرات ، وتستجاب فيها الدعوات ، وتتجلى فيها الرحمات ، ويرجع أصحابها إن صدق وا بمغفرة رب الأرض والسماوات ، وقد طُهروا من كل ذنب وعيب كيوم وندتهم الأمهات !!

وأود أن أوضح في البداية أن كلمة رحلة ليست بمعنى النزهة أو الفسحة ، وإنما الرّحلة والرّحلة والرّحلة والترحل والترحل والارتحال بمعنى الانتقال والمسير ، يقال : دنت رحلتنا ورحل فلان وارتحل ؛ بمعنى سار ، ورجل رحول وقوم رُحَلٌ ؛ أي يرتحلون كثيرًا . وفي حديث ابن مسعود : إنما هو رَحَل أو سَرج فرحل إلى بيت الله وسرج في سبيل الله . يريد أن الإبل تُركب في الجهاد .

تلكم هي رحلةُ الحج لبيت الله الحرام ، فتعالوا بنا لنعيش هذا الوقت مع هذه الرحلة الكريمة

المياركة .

يقول الله عز وجل : ﴿ إِنَّ أُولُ بَيْتِ وُضِعَ لِلنَّاسِ لَلَذِي بِبَكَةً مُبَارِكًا وَهُدًى لَلْعَالَمِينَ ﴿ فِيهِ آيَاتُ بَيِّنَاتَ مَقَامُ إِبْرَاهِيمَ وَمَن دَخْلَهُ كَانَ آمنًا وَلِلَّهِ عَلَى النَّاسِ حِجُ الْبَيْتِ مِن استَطَاعَ إِلَيْهِ سَبِيلًا وَمَن كَفَرَ فَإِنْ الله غَنِيَّ عَنِ الْعَالَمِينَ ﴾ [آل عمران: ٩٦، ٩٦].

وفي الصحيحين من حديث أبي ذر رضي الله عنه قال : قلت : يا رسول الله ، أي مسجد وضع أول ؟ قال : قال : « المسجد الأقصى » . قلت : ثم أي ؟ قال : « المسجد الأقصى » . قلت : كم بينهما ؟ قال : « أربعون سنة » . قلت : ثم أي ؟ قال : « ثم حيث أدركتك الصلاة فصل ( فالأرض ) كلها مسجد » .

فأول بيت وضعه الله لعباده في هذه الأرض هو بيت الله الحرام ، واختلف الناس في أول من بناه ، فقيل : الملائكة ، وقيل : إن أول من بناه هو آدم النالا ، وقيل : إن أول من بناه هو إبراهيم النالا . والراجح أن قواعد البيت قديمة ، وأمر الله إبراهيم وإسماعيل أن يرفعا هذه القواعد ، كما

[ ٢٤] التوجيد السنة التاسعة والعثيرون العدد الثاني عشر

# • أول بيت وضعه الله لعباده في هذه الأرض هو بيت الله الحرام!!

## ● الراجح أن قواعد البيت قديمة وأمر الله إبراهيم وإسماعيل أن يرفعا

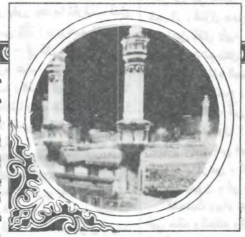
#### هذه القواعد !!

كان الحجر الذي قام عليه إبراهيم العَلِيْلا ليتَم البناء هو المقام ،
 وكان لصيفًا بالكمية حتى أخره إلى موضيه عمر بن الخطاب حتى لا يموق الطهاف .

#### $oldsymbol{0}$

ماء ، ثسم قفّى إبراهيمُ منطلقًا (أي عائدًا إلى الشمام) ، فتبعث ما الشماعيل ، فقالت : يما إبراهيم ، أين تذهبُ وتتركنًا بهذا الوادي الذي ليس فيه أنس ولا شيء ؟ فقالت له ذلك مرارًا ، وجعل لا يلتفت إليها ، فقالت له اليها ، فقالت له

أمرك بهذا ؟ قال : نعم . قالت : إذن لا يضيعنا » . وفي رواية صحيحة : قالت هاجر عليها السلام : « قد رضيت بالله » ، « ثم رجعت فاتطلق إبراهيم ، حتى إذا كان عند الثنية حيث لا يرونه ، استقبل البيت ، ثم دعا بهؤلاء الكلمات ، ورفع يديه فقال : ﴿ رَبّنًا إنّي أُسْكَنْتُ مِن ذُريّتِي بِوَادٍ غَيْر ذِي زَرْعِ عِنْد بَيْتِكَ الْمُحَرِّم رَبّنًا لِيُقِيمُوا الصّلاَة فَاجَعَل أَفْدِدة مِنْ النّاس تَهْدِي إليهم وَارزُقهم مِن النَّمَرَاتِ لَعَلَهم مَن النَّمَرَاتِ لَعَلَهم مِن النَّمَرَاتِ لَعَلَهم فَي النهم وَارزُقهم مِن النَّمَراتِ لَعَلَهم مَن النَّمَراتِ لَعَلَيْمَ وَارزُونَهُم مَن النَّمَراتِ لَعَلَيْ الْمَاتِيلِ الْمَاتِ الْمَنْعِلَ الْمَاتِيلُ الْمِيلُونِ ﴾ [ إبراهيم : ٣٠ ] ، وجعلت أم إسماعيل



#### 

في قول الله عز وجل: 
﴿ وَإِذْ يَرَفَّعُ إِبْرَاهِيهُ الْفَوَاعِدَ مِسْ الْبَيْسِةُ وَإِسْمَاعِيلُ رَبِّنَا تَقَيْلُ مِنْا الْبَيْسِةُ وَإِسْمَاعِيلُ رَبِّنَا تَقَيْلُ مِنْا الْبَيْسِةُ وَإِسْمَاعِيلُ مَنْا المَّسْمِيغُ الْعَلِيمُ ﴿ رَبِّنَا المَّسْمِيغُ الْمَنْانِ لَكَ وَمِن ذُرِيْبَنَا الْمُنْ مُسْلِمَيْنِ لَكَ وَمِن ذُرِيْبَنَا الْمُنْانِينَ لَكَ وَمِن ذُرِيْبَنَا الْمُنْانِينَا اللهِينَانِينَا المُنْانِينَا اللهُ وَمِن فَرَيْنَا اللهِ مَنْ الْمُنْانِينَا اللهِ مَنْ الْمُنْانِينَا اللهُ عَلَيْمَا اللهُ الْمُنْانِينَانِ اللَّهُ الْمُنْانِينَانِ اللَّهُ الْمُنْانِينَانِ اللّهُ الْمُنْانِينَانِ اللّهُ اللّهُ الْمُنْانِ اللّهُ الْمُنْانِينَانِ الْمُنْانِينَ اللّهُ الْمُنْانِينَانِ الْمُنْانِينَانِ الْمُنْقِينَانِ اللّهُ الْمُنْانِينَانِ الْمُنْانِينَانِينَانِ الْمُنْانِينَانِ الْمُنْانِينَانِ الْمُنْانِينَانِ الْمُنْانِينَانِينَانِ الْمُنْانِينَانِ الْمُنْانِينِينَانِينَانِينَانِ اللّهُ الْمُنْانِينَانِ اللّهُ الْمُنْانِينَانِ الْمُنْانِينَانِينَانِ الْمُنْانِينَانِينَانِينَانِينَانِينَانِينَانِينَانِينَانِينَانِينَانِينَانِينَانِينَانِينَانِينَانِينَانِينَانِينَانِينَانِينَانِينَانِينَانِينَانِينَانِينَانِينَانِينَانِينَانِينَانِينَانِينَانِينَانِينَانِينَانِينَانِينَانِينَانِينَانِينَانِينَانِينَانِينَانِينَانِينَانِينَانِينَانِينَانِينَانِينَانِينَانِينَانِينَانِينَانِينَانِينَانِينَانِينَانِينَانِينَانِينَانِينَانِينَانِينَانِينَانِينَانِينَانِينَانِينَانِينَانِينَانِينَانِينَانِينَانِينَانِينَانِينَانِينَانِينَانِينَانِينَانِينَانِينَانِينَانِينَانِينَانِينَانِينَانِينَانِينَانِينَانِينَان

أنتَ النَّوَّابُ الرَّحِيمُ ﴾ [ البقرة : ١٢٨ ، ١٢٨ ] .

وفي الحديث الطويل الذي رواه البخاري من حديث ابن عباس رضي الله عنهما قال : «أولُ ما اتخذ النساءُ المنطق من قبل أم إسماعيل ، اتخذت منطقًا لتُعفي أثرها على سارة ، ثم جاء بها إبراهيم وبابنها إسماعيل وهي ترضعه ، حتى وضعها عند البيت ، عند دوحة فوق زمزم في أعلى المسجد ، وليس بها ماء ، فوضعها ويلس بمكة يومنذ أحد ، وليس بها ماء ، فوضعها هناك ، ووضع عندهما جرابًا فيه تمر ، وسقاء فيه

النوهيد السنة التاسعة والعشرون العدد الثاني عشر [٢٥]

ترضع إسماعيل وتشرب من ذلك الماء ، حتى إذا نفذ ما في السقاء عطشت وعطش ابنها ، وجطت تنظر إليه يتلوى - أو قال : يتلبط - فالطلقت كراهية أن تنظر إليه ، فوجدت الصفا أقرب جبل في الأرض يليها ، فقامت عليه ثم استقبلت الوادى تنظر هل ترى أحدًا ، فلم تر أحدًا ، فهبطت من الصف ، حتى إذا بلغت السوادي رفعت طرف ذراعها ، ثم سعت سعى الإنسان المجهود ، حتى جاوزت الوادي ، ثم أتت المروة فقامت عليها ، فنظرت هل ترى أحدًا ، فلم تر أحدًا ، فقعلت ذلك سبع مرات » . قال ابن عباس : قال النبي الله : « فذلك سعي الناس بينهما » ، فلما أشرفت على المروة سمعت صوتا ، فقالت : صه - تريد نفسها - فإذا هي بالملك عند موضع زمزم ، فبحث بعقبه - أو قال: بجناحيه - حتى ظهر المباء ، فجعات تحوضه وتقول بيدها هكذا ، وجعلت تغرف من الماء في سقاتها وهو يفور بعد ما تغرف . قال ابن عباس : قال النبي ﷺ : ( يرحمُ الله أم إسماعيل ، لو تركت زمزم - أو قال : لو لم تغرف من الماء - لكانت زمزم عينا معينا » . قال : فشربت وأرضعت ولدها ، فقال لها الملك : لا تخافوا الضيعة ، فإن هاهنا بيت الله يبنيه هذا الفلام وأبوه ، وإن الله لا يضيعُ أهله ، وكان البيت مُركَفِعًا مِن الأرض كالرابية .

#### منادة جبريل المحية لهاجر عليها السلام !!

وفي حديث علي عند الطبري بإسناد حسنه الحافظ ابن حجر في «فتح الباري » : «فتاداها جبريل فقال : من أنت ؟ قالت : أنا هاجر وأم ولد إبراهيم ، قال : فإلى من وكلكما ؟ قالت : إلى الله ، فقال : وكلكما إلى كاف » .

ويعد ذلك جاء إبراهيم إلى إسماعيل بعدما بلغ إسماعيل مبلغ الشبباب ، وقال إبراهيم : «يا إسماعيل ، إن الله أمرني بأمر . قال : فاصنع ما أمرك ربك ، قال : وتعينني ؟ قال : وأعينك . قال : فإن الله أمرني أن أبني هاهنا بيتًا ، وأشار إلى أكمة مرتفعة على ما حولها » . قال ابن عباس : فعند ذلك رفعا القواعد من البيت ، فجعل إسماعيل يأتي بالحجارة وإبراهيم بيني ، حتى إذا ارتفع

البناء جاء بهذا الحجر فوضعه له فقام عليه إبراهيم وهم وهم ينسي وإسماعيل يناوله الحجارة ، وهما يقولان : ﴿ رَبُّنَا تَقَبُّلُ مِنَّا إِنَّكَ أَنتَ السَّمِيعُ الْطَيمُ ﴾ [ البقرة : ١٢٧ ] .

#### قمة بناء البيت !!

وهذا الحجر الذي قام عليه إبراهيم ليتم البناء هو المقام ، وكان لصيقًا بالكعبة حتى أخره إلى موضعه عمر بن الخطاب حتى لا يعوق الطواف .

وهكذا بنى إبراهيم البيت وبقى موضع الحجر الأسود ، فقال إبراهيم لإسماعيل : (( اذهب فالتمس لى حجرًا أضعه هاهنا » ، كما في الحديث الذي أخرجه ابن أبى شبية وإسحاق بن راهويه فى مسنده ، وعبد بن حميد وابن جرير ، وابن أبي حاتم ، والأزرقي ، ورواه الحاكم في (( المستدرك )) وصحمه ، ورواه البيهقي في الدلائل من حديث على بن أبي طالب : « فذهب إسماعيلُ يطوف في الجبال ، فنزل جبريل بالحجر ، فوضعه ، فجاء إسماعيل فقال لأبيه : من أين هذا الحجر ؟ قال : جاء به من لم يتكل على بنائى ولا بناتك ، فلما فرغ إبراهيم من بناء البيت أمره الله عز وجل أن يؤذن في الناس بالحج ، فقال إبراهيم : رب وما يبلغ صوتى ، فقال : أذن وعلينا البلاغ ، قال إبراهيم : كيف ، فماذا أقول ؟ قال : قل : يا أيها الناس كتب عليكم الحج إلى البيت العتيق ، فسمعه من بين السماء والأرض ، ألا ترى أنهم يجيئون من أقصى الأرض يُلبون » أي يقولون : لبيك اللهم لبيك .

فالحديث رواه عبد بن حميد وابن جرير وابن أبي حاتم والحاكم والبيهقي عن ابن عباس بأسانيد قوية ، كما قال الحافظ ابن حجر في (( الفتح )) في كتاب الحج ، وذكر الإمام السيوطي في (( الدر المنشور )) كل هذه الروايات ، لمسن أراد أن يراجعها .

هُذُه هي قصةُ بناءِ البيت بإيجاز شديد في قوله جل وعلا : ﴿ إِنْ أُولَ بَيْتٍ وُضْعَ لِلنَّاسِ للَّذِي بِبِكَةَ مُبَارِكًا وَهُدُى للَّعَالَمِينَ ﴾ .

 ● ويكة : هي مكة ، وسميت مكة ببكة ؛ لشدة الزحام ، فالبك هـو الازدحام . والبـك أيضًا دق العنق . وقيل : سميت بذلك ؛ لأن مكة تُدق فيها رقابُ الجبابرة إذا الحدوا فيها بظلم ، كما قال عبد الله بن الزبير: لم يقصدها جبار بسوء قط إلا كسره ودقه الله عز وجل ، وحادثة الفيل لأ يجهلها مسلم بحال ، وقد جعلها الله قرآنا يتلى إلى يوم القيامة ، كما قال الله عز وجل : ﴿ أَلَمْ تَرَ كَيْفَ فَعَلَ رَبُّكُ بَأْصُحَابِ الْفيل ﴾ .

♦ ﴿ ... لَلَّذِي بِبِكَةَ مُبَارِكًا وَهُدُى لَلْعَالَمِينَ ﴾ ، والبركة كثرة الخير ، وقد جعل الله البيت مباركًا لتَضاعف الأعمال الصالحة فيه ، كما في الحديث الذي رواه البخاري ومسلم من حديث أبي هريرة أن النبي على قال : (( صلاة في مسجدي هذا ، خير من الف صلاة فيما سواه من المساجد ، إلا المسجد الحرام )) .

#### المقام في اللغة !!

● ﴿ فِيهِ آيَاتُ بَيْنَاتُ مُقَامُ إِبْرَاهِيمَ ﴾ ، والمقام في اللغة : موضع القدمين ، والقول الصحيح -كما ذكرنا - أنه الحجر الذي قام عليه إبراهيم ليتم البناء فغاصت فيه قدماه ، وهو الذي نراه اليوم مواجهًا لباب الكعبة ، شرفها الله ، وكان المقام لصيقًا بالبيت حتى أخره إلى مكانه الذي فيه الآن عمر بن الخطاب رضي الله عنه ليسهل للطانفين طوافهم .

#### ومن دخله فأمنوه !!

♦ وَمَن دَخَلَهُ كَانَ آمِنًا ﴾ . قال قتادة :
وذلك أيضًا من الآيات ؛ لأن الناس كانوا يتخطفون
من حواليه ، وأهل الحرم آمنون بفضل الله ، كما
امتن الله عليهم بذلك في قوله : ﴿ أُولَم يَرُوا أَنّا جَعَلْنَا حَرَمًا آمِنًا وَيُتَخَطِّفُ النّاسُ مِن حَولِهِم ﴾ ،
وفي قوله تعالى : ﴿ فَلَيْعَبُدُوا رَبّ هَذَا الْبَيْتِ ﴾ الذي أَطْعَمَهُم مّن جُوعٍ وآمنَهُم مّن خُوفٍ ﴾ الذي أَطْعَمَهُم مّن جُوعٍ وآمنَهُم من خُوفٍ ﴾ تعالى : ﴿ وَمَن دَخَلَهُ كَانَ آمِنًا ﴾ ، صورة الآية تعالى : ﴿ وَمِن دَخَلَهُ كَانَ آمِنًا ﴾ ، صورة الآية ضي قوله خبر ومعناها أمر ، فتقديرها : ( ومن دخله فأمنوه ) ، كقوله تعالى : ﴿ فَلاَ رَفْتُ وَلا فَسُوق وَلاَ جَدَالَ فِي الْحَجُ ﴾ ، أي : لا ترفشوا ولا تفسقوا ولا تفسقوا ولا تفسقوا

وقال الإمام القرطبي في (( الجامع لأحكام القرآن

الكريم »: وإنما يكون آمنًا من النار ، من دخله لقضاء النسك معظمًا له عارفًا بحقه متقربًا بذلك إلى الله عز وجل ، وقال أحدهم : من دخله على الصفا كما دخله الأنبياء والأولياء كان آمنًا من عذاب الله ، وهذا معنى قوله والأولياء كان آمنًا من الصحيح : « من حج فلم يرفث ولم يفسق رجع من نوبه كيوم ولدته أمه » . وفي رواية صحيحة أخرى : « والحج المبرور ليس له جراء إلا الجنة » . ﴿ وَلِلْهُ عَلَى النَّاسِ حِحُ الْبَيْتِ مَنِ المِنْطَاعُ إِلْيَهُ سَبِيلًا ﴾ .

#### فرضية الحج إلى بيت الله الحرام !!

وهذه الآية الكريمة من أبلغ الآيات في فرضية الحج ، فاللام في قوله تعالى : ﴿ وللّهِ ﴾ هي لام الإيجاب والإلزام ، ثم أكد الله الأمر بقوله : ﴿ عَلَى النّاسِ ﴾ ، ولا خلاف في فرضيته ، فهذا أحد أركان الدين وقواعد الإسلام ، ومن رحمة الله بهذه الأمة أن الحج لا يجب في العمر إلا مرة واحدة لمن استطاع .

كما في الحديث الذي رواه مسلم وأحمد وغيرهما عن أبي هريرة قال: خطبنا رسول الله عليكم وغيرهما عن أبي هريرة قال: خطبنا رسول الله عليكم الحج فحجوا ». فقال رجل: أفي كل عام يا رسول الله ؟ فمكت حتى قالها ثلاثًا ، فقال النبي على « لو قلت : نعم لوجبت ، ولما استطعتم ». شمقال : « ذروني ما تركتكم ؛ فإنما هلك من كان قبلكم بكثرة سؤالهم واختلافهم على أنبياتهم ، فإذا أمرتكم بأمر فأتوا منه ما استطعتم ، وإذا نهيتكم عن شيء فدعوه » وهذا لفظ مسلم .

﴿ مَن اسْتَطَاعَ اللهِ سَبِيلاً ﴾ . وروى الدارقطني والحاكم وصححه عن أنس ، قال : قيل : يا رسول الله ، فما السبيل ؟ قال : « الزاد والراحلة » .

فمن يستر الله له الاستطاعة وجب عليه أن يعجل وأن يبادر بحج بيت الله عز وجل ، كما في الحديث الذي رواه أحمد وابن ماجه من حديث ابن عباس : أن النبي في قال : « من أراد الحج فليتعجل ، فإنه قد يمرض المريض وتضلُ الراحلة وتغرض الحاجة » .

وفي رواية لأحمد : ((تعجلوا الحج - يعني الفريضة - فإن أحدكم لا يدري ما يعرض له )) . وهو حديث حسن .

ومن حدود الاستطاعة للمرأة المسلمة أن يوجد المحرم حتى ولو كانت تحج حجة الفريضة ، فلقد نهى النبي على نهيًا صريحًا شديدًا أن تسافر المرأة المسلمة إلا مع ذي محرم ، ومن عظيم اهتمام النبي على بهذا الأمر أن رجلاً خرج مجاهدًا في سبيل الله ، وخرجت امرأته حاجة وحدها بغير محرم ، وجاء يسأل النبي على أن يرجع عن الجهاد ، وأن يخرج ليحج مع امرأته ، يرجع عن الجهاد ، وأن يخرج ليحج مع امرأته ، حتى لا تذهب بغير محرم .

وفي البخاري عن أبي هريرة عن النبي الله : ( لا يحل لامرأة تسافر مسيرة يوم وليلة إلا مع ذي مَحْرَم ) .

وقد ضبع المسلمون والمسلمات - إلا من رحم الله - هذا الأمر النبوي الكريم ، ومنهم - والعياد بالله - من بجادلك في هذا الأمر في عصر الحضارة والمدنية الزاتفة الذي سمح فيه للمرأة أن تخرج للعمل أو للسفر بدون محرم . وإنا لله وإنا إليه راجعون .

ويختم الله الآيات بقوله : ﴿ وَمَن كَفَرَ فَإِنَّ الله غَنِيٍّ عَنِ الْفَالَمِينَ ﴾ . قال ابن عباس : ومن كفر بفرض الحج ولم يره واجبًا ، فإن الله غني عن العالمين ، لا تنفعه الطاعة ، ولا تضره المعصية .

نسأل الله تعالى أن يتقبل منا ومن حجاج بيته الحرام صالح الأعمال ، وألا يحرمنا حجًا لبيته الحرام ، وزيارة لمسجد نبيه عليه الصلاة والسلام ، إنه ولى ذلك ومولاه .

وصلى الله على نبينا محمد وعلى آله وصحبه أجمعين .

بقلم الشيخ: أسامة سليمان مدير إدارة القرآن الكريم

الحمد الله وحده ، والصلاة والسلام على من لا نبي بعده ... ويعد :

قبن من الأمراض الخطيرة التي دبت في جسد الأمة مرض الاستهزاء بالدين وأهله ، فتارة تجد ساقط يسخر من الحجلب ، فيصفه بالجمود والتحجر والرجعية ، وأخرى تجد هابط يُعَرض بآية من كتاب الله ، أو بحديث من أحاديث رسول الله على ، أو بسند حديث ليضحك الناس ، ولو كات التيجة كفره ، سواء قصد أو لم يقصد ، أو يسخر باللغة العربية - لغة القرآن الكريم - أو بالحدود الشرعية ، أو بالصحابة الأجلاء ، أو بسيد البشر وختم النبيين على .

ونظرًا لخطورة هذا المرض وما يترتب عليه من أحكام ؛ كان لزامًا علينًا أن نبين الداء ، ونصف الدواء ، حتى لا يتوغل الداء فلا نجد له بعد ذلك دواء ، فإن الأمة الهازلة لا مكان لها بين الأمم .

#### جماعة المنافقين والاستفزاء بحملة القران

ومما بوضح خطورة هذا المرض ما ورد في سورة (التوية )) عن جماعة من المنافقين استهزءوا بحملة القرآن في غزوة تبوك ، فقالوا لهم : (ما نرائم إلا أرغبنا بطونا ، في غزوة تبوك ، فقالوا لهم : (ما نرائم إلا أرغبنا بطونا ، وأجنبنا عند اللقاء ) ، فقال الله سبحته : ﴿ وَلَكِن سَالْتَهُمْ لَيْقُولُن لِمُنا كُنّا نَحُوضُ وَلَلْعَبُ قُل أَبِللله وَالْكِن سَالْتَهُمْ لَيْقُولُن لِبُمّا كُنّا نَحُوضُ وَلَلْعَبُ قُل أَبِللله وَاللّه عَلْمَ مُسَهَرْعُون ﴿ لا تَعَكْرُوا قَدْ كَفُرتُم بَعَد إِيماتِكُمْ ﴾ [ التوية : ١٤، ١٥ ] ، فهؤلاء الهازلون اعتذروا السول الله عنهم عدرًا ، بل كفروا بعد إيماتهم ، فارسول الله منهم عدرًا ، بل كفروا بعد إيماتهم ، وارتدوا بعد إيماتهم ، واذلك ذهب علماء الأمة إلى كفر وردة من استهزأ بالله ، أو آيته ، أو رسوله ، أو من سب الله جل في علاه ، سواء كان مازحًا أو جادًا ، من سب الله جل في علاه ، سواء كان مازحًا أو جادًا ، أو وكذلك من استهزأ به سبحته ، أو برسله ، أو وكذلك من استهزأ به سبحته ، أو بآيته ، أو برسله ، أو

[٣٨] التوهيد السنة التاسعة والعشرون العدد الثاني عشر

كتبه ؛ فقد كفر . [ (( المغني )) ، كتاب المرتد (٢٩٨/١٣). (٢٩٩) ] .

وقال شيخ الإسلام ابن تيمية رحمه الله : إن الاستهزاء بالله و وآيته ورسوله كفر ، يكفر به صلحبه بعد إيماله . [ « مجموع الفتاوى » (٧٣٧/٧) ] .

وقال القرطبي رحمه الله : إن الهزل بالكفر كفر ، لا خلاف فيه بين الأمة ، فإن التحقيق أخو العلم والحق ، الهزل أخو الباطل والجهل . [ « الجامع لأحكام القرآن » (٣٩٧/٨)] .

وقال النووي رحمه الله : « والأفعال الموجبة للكفر هي التي تصدر عن عمد واستهزاء بالدين صريحة » . [ « روضة الطالبين » (١٤/١٠) ] .

وقد شدد الإمام محمد بن عبد الوهاب رحمه الله في ذلك ، فجعل من تواقض الإمالم الامنتهزاء بشيء من دين الرسول الله ، أو توابه ، أو عقابه . [ (( الجامع الفريد )) .

#### تاريخ الأنبيا. وأسلحة الباطل ال

والمتأمل في تاريخ الأنبياء والمرسلين بجد أن أسلحة الباطل في مواجهة دعوة الأنبياء كان الاستهزاء ، فنوح النافخ صنع الفلك بأمر الله ، وكلما مر عليه ملأ من قومه سخروا منه ، وهود النافخ قال له قومه : ﴿ إِنَّا لَمْرَاكَ فِي سَغْرَوا منه ، وهود النَّفِي فل الله تعلى منفاهة ﴾ [ الأعراف : ٢٦] ، ولوط النَّفِي قال الله تعلى عن قومه : ﴿ فَمَا كَنَ جَوَابَ قَوْمِهِ إِلّا أَن قَلُوا لَخْرِجُوا آلَ لُوطِ مِن قَرْيَكُم اللهم أَنَى مَن مَنْهُونَ ﴾ [ الثمل : ٢٠] ، لما قوم صلح النَّفِي فقد استحبوا العمي على الهدى ، وفي لله يقول الله سبحله : ﴿ كَذَلِكَ مَا أَتَى النّين مِن قَبِهِم مَن لله يقول الله سبحله : ﴿ كَذَلِكَ مَا أَتَى النّين مِن قَبِهِم مَن طَاعُونَ ﴾ [ الذاريات : ٢٠] ، ولذلك أمر الله نبيه طَاعُونَ ﴾ [ الذاريات : ٢٠] ، ولذلك أمر الله نبيه على الهدري ، فقر من عَلْ الله الله تعلى : ﴿ فَاصَدَعُ لِلهُ الله الله تعلى : ﴿ فَاصَدَعُ المُسْتَهُرُئِينَ ﴾ [ الحجر : ٤٤، ٢٥] .

➡ قال تعلى : ﴿ يَا صَنْرَةَ عَلَى الْعِبَادِ مَا يَأْتِيهِم مَن رَسُول إِلَّا كَافُوا بِهِ يَسْتَهْزَعُون ﴾ [يس : ٣٠] .

وصور هذا الاستهزاء متعدة ، فقد تكون باللسان ، أو بالإشارة ، أو بلغراج اللسان ، أو بالله ، ولذلك يطتى ابن حجر في « الفتح » على حديث النبي الله » : « المسلم من سلم المسلمون من لساته ويده » بقوله : خص اللسان واليد

ليشمل كل أفعال اللمان وكذا اليد ، فلم يقل : من قوله ؛ ليدخل في فعل اللمان القول وغيره .

فهل تصدق أخي المسلم أن يكتب من يدعي الإسلام - وهو منه براء -: أن الله في مدينته مشرد طريد ... الله في مدينته يبيعه اليهود !! وآخر ينتهي في روايته التي نال عليها جائزة (( نويل )) إلى أن الله يموت بعد أن لمز وهمز الأنبياء والرسل ، فاستحق التكريم من إخوان القردة والخنازير .

وهل تصدق أخي المسلم أن يرسم فلجر « كاريكاتير » في صورة هزلية بغوان : « محمد أفندي جوز التسعة » ، ، يُعَنَ بسيد البشر محمد ﷺ .

وآخر يسخر من السند قللاً: حدثنا محبط عن محبط عن محبط عن جاهل عن مكاوي عن درويش عن أبيه عن جده ... ليضحك الناس من السند الذي هو من الدين ، ولولا السند لقال من شاء ما شاء .

وآخر يقول لممثل سفيه : إنك كأبي نر الغفاري تمشي وحدك وتموت وحدك وتبعث يوم القيامة وحدك !!

فهل يستوي الخبيث والطيب ، والأعمى والبصير ، والظلمات والنور ، فما لكم كيف تحكمون ؟

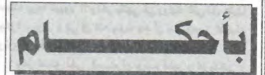
#### الاستخزاء باللحية والسواك اا

ولا يخفى على أحد ما يردده الساخرون والمستهزئون عن اللحية والسواك والقميص القصير للرجال ، فللحية عندهم قذارة ، والسواك عندهم تخلف ، والتوب القصير عندهم سفه ورجعية ، والنقاب عندهم خيمة وظلام ، والنزام الصلاة في الجماعات فراغ ويطالة ، والدعوة إلى عدم الاختلاط بين الجنسين عودة إلى عصور الظلام ، والمطالبة بعفظ الأعراض انتكاسة عن المدنية والتطور . ومنطق بعفظ الأعراض التكاسة عن المدنية والتطور . ومنطق قال عن موسى التحييلة : ﴿ إِنِّي أَخَافَ أَن بَيْدَلَ بِينَكُمْ أَنَ أَن لَلْهِ لَن يَبِدُلُ بِينَكُمْ أَن أَن الله الذي ينكم أَن أَن الله الله الله الله الله المنافقين في كل الأرض الفصور : وأي فسلد الدي سيظهره موسى في يُظهر أَن أَن الله الله المنافقين في كل الأرض والعصور : وأي أن المنافقين في كل الأرض والعصور : وأي أن المنافقين في كل الأرض قالوا إناف الخان الذي أن الله الله الله المنافقين في الأرض قالوا إناف الفائد في الأرض قالوا إناف المنافقين في الأرض قالوا إلياف المنافقين في الأرض قالوا إليقال المنافقين في الأرض قالوا إليقال المنافقين في الأرض قالوا المنافقين في المنافقين في المنافقين في المنافقين في المنافقين في المنافقين في المنافقين المنافقين في المنافقين في المنافقين المنافقين المنافقين في المنافقين ا

فاتتبهوا أيها السلخرون ، وأفيقوا أيها السارحون ، واستيقظوا أيها الفافلون ، فإن دولة الباطل ساعة ، ودولة الحق إلى قيام الساعة . والله من وراء القصد .

التوهيث السنة التاسعة والعشرون العدد الثاني عشر [٣٩]

التوعيـــة





#### بقلم مدير التحرير: محمود غريب الشربيني

#### \* تعريف الأضمية :

الأضحية اسم لما يذبح ، وهو حيوان مخصوص بنية القربة ، في وقت مخصوص وشروط مخصوصة ، والأصل في هذه التسمية : الذبح وقت الأضحى ، ثم أطلق ذلك على ما ذبح في أي وقت كان من أيام التشريق .

#### \* حكم الأضعية :

الراجح من أقوال أهل العلم أن الأضحية مستحبة ، وذلك لما روى مسلم وأبو داود والنسائي وابن ماجه ، عن أم سلمة أن النبي في قال : «إذا لخل العشر وأراد أحدكم أن يضحي فلا يمس من شعره ولا بَشَره شيئًا » . وفي رواية : «من رأى منكم هلال ذي الحجة ، فأراد أن يضحي ، فلا يقربن له شعرا ولا ظفرا » . ولما رواه ابن ماجه عن عطاء بن يسار قال : سألت أبا أيوب الأتصاري : كيف كانت الضحايا فيكم على عهد رسول الله في ؟ قال : كان الرجل في عهد النبي يضحي بالشاة عنه وعن أهل بيته ، فيأكلون ويطعمون . ثم تباهى الناس ، فصار كما ترى .

[٤٠] التوهيد السنة التاسعة والعشرون العدد الثاتي عشر

وقد ضحى النبي على عن أهل بيته ، بل وعن أمته ؛ فعن عاتشة رضي الله عنها وأبي هريرة رضي الله عنها وأبي هريرة رضي الله عنه أن رسول الله على كان إذا أراد أن يضحي ، اشترى كبشين عظيمين سمينين أقرنين أملحين موجوعين ، فذبح أحدهما عن أمته ، لمن شهد لله بالتوحيد ، وشهد له بالبلاغ ، وذبح الآخر عن محمد وعن آل محمد على . [ رواه ابن ماجه والحاكم] .

وروى البيهقي وصححه الشيخ الألباني رحمه الله عن أبي سريج الغفاري قال : أدركت أبا بكر ، أو رأيت أبا بكر وعمر رضي الله عنهما ، كانا لا يضحيان كراهية أن يُقتدى بهما .

وغيرها من الأدلة التي تبين أن الأضحية مستحبة وليست بفرض .

\* فضل ذبح الأضعية أفضل من التصدق

قال ابن القيم رحمه الله: الذبح في موضعه أفضل من الصدقة بثمنه ولو زاد ، كالهدايا والضحايا ، فإن نفس الذبح وإراقة الدم مقصود ، فإنه عبادة مقرونة بالصلاة ، كما قال تعالى : ﴿ فَصَلُ لِرَبُّكَ وَانْحَسِرُ ﴾ [الكوثر: ٢] ، وقال



تعالى: ﴿ قُلْ إِنَّ صَلَاتِي وَنَسُكِي وَمَسُكِي وَمَسُكِي وَمَحْيَايِ لِلْسَهِ رَبَّ الْعَالَمِينَ ﴾ [ الأنعام: ١٦٢ ] ، ففي كل ملة صلاة ونسيكة لا يقوم غير هما مقامهما ، ولهذا لو تصدق عن دم المتعة والقران - في الحج - بأضعاف أضعاف أضعاف القيمة لم يقم مقامه ، وكذلك القيمة . والله أعلم . اه .

وقال ابن قدامة في والمغني »: والأضحية أفضل من الصدقة بقيمتها ، نص عليه أحمد ، وبهذا قال ربيعة وأبو الزناد ، وبهذا قال الشعبي وأبو ثور . ثم قال : ولأن إيثار الصدقة على الأضحية يقضي إلى ترك سنة سنها رسول المه ينائل الهدية الهدي

وقال النصووي في وقال النصووي في المجموع »: مذهبنا أن الأضحية أفضل من صدقة التطوع ؛ للأحاديث الأضحية ، ولأنها مختلف في وجوبها ، بخلاف صدقة التطوع ، ولأن التضحية شعار ظاهر ، وممن قال بهذا من السلف: ربيعة شيخ ملك، وأبو الزناد، وأبو حنيفة. اه. وقد سئل الإمام مالك بن أنس رحمه الله عن الرجل يتصدق رحمه الله عن الرجل يتصدق

وقد سنل الإمام مالك بن الس رحمه الله عن الرجل يتصدق بثمن أضحيت ، أحب إليه أم يشتري أضحية ؟ قال : لا أحب لمن كان يقدر على أن يضحي ، أن يترك ذلك . اهد .

※ أفصل الأضاحي:

أفضلها الإبل ، شم البقر ، شم الغم ، ثم سبع بدنة ، ثم سبع بدنة ، ثم سبع بقرة ، والنكر

أطيب من الأنشى ، ما لم يكشر نَزُواته ، والسمين والأحسن لونا ، والأقرن ، كل ذلك أفضل من غيره .

والافرن ، كل دلك الفصل من غيره .
وفي الحديث المتفق عليه من حديث أبي ذر رضي الله عنه قال : سألت رسول الله عنه العمل أفضل ؟ قال : « إيمان بالله ، وجهاد في سبيله » . فلت : فأي الرقاب أفضل ؟ قال : قال المناها » . قلت : فإن لم أفعل ؟ قال : « تعين ضائعًا ، أو تصنع قال : « تعين ضائعًا ، أو تصنع لأخرق » . قال : فإن لم أفعل ؟ قال : « تدع الناس من الشر ، فإنها صدقة تصدق بها على نقسك » .

فقال الجمهور: والإبل أغلى ثمنًا من البقر، والبقر أغلى ثمنًا من الغنم.

وفى الحديث المتفق عليه من حديث أبي هريرة رضي الله عنه أن رسول الله على قال : (( من اغتسل بوم الجمعة غسل الجنابة ، ثم راح ، فكأتما قرب بدنة ، ومن راح في الساعة الثانية ، فكأنما قرب بقرة ، ومن راح في الساعة الثالثة فكأتما قرب كبشًا أقرن ، ومن راح في الساعة الرابعة ، فكأنما قرب دجاجة ، ومن راح في الساعة الخامسة ، فكأنما قرب بيضة ، فإذا خرج الإمام حضرت الملائكة يستمعون الذكر » . [ البخاري (1111), early (.01)]. \* ما يتقى من الضحايا :

يتقى من الضحايا: العوراء

الراجيح من أقوال أهل العلم أن الأضحية مستحية، فالرسول صلی الله عنأهل بيته، بل وعسين امته

التوهيد السنة التاسعة والعشرون العدد الثاني عشر [13]

البَين عورها ، والعرجاء البَين عرجها ، والعجفاء التي لا تُنقِي ، والمريضة البين مرضها ؛ لما رواه أبو داود والترمذي والنسائي وابن ماجه عن البراء بن عازب رضي الله عنه أن رسول الله عليه سنل : ماذا يُتقى من الضحايا ؟ فأشار بيده ، وقال: ((أربعًا )) . وكان البراء يشير بيده ، ويقول : يدى أقصر من يد رسول الله ﷺ : ( العرجاء البين ظلعها ، والعوراء البين عورها ، والمريضة البين مرضها ، والعجفاء التي لا تنقى » . وفي رواية : « الكسيراء التي لا تنقى » .

\* الانتفاع بالصوف والجلد :

والراجح من أقوال أهل الطم أن الصوف لا يُجز إلا إذا كان أنفع للضحية ، وأما اللبن فيجوز شربه ، إلا إن كان لها ولد ، فيجوز شرب ما بقى عن حاجته ، وأما الجلد فلا يباع ، وإن بيع تصدق بثمنه ، وإلا انتفع أو تصدق بعينه .

\* عن كم تجرئ البدنة والبقرة :

وتجزئ البدنة والبقرة عن سبعة ؛ لما روى مسلم وأبو داود والترمذي والنسائي وابن ماجه عن جاير رضى الله عنه قال : نحرنا مع رسول الله علم المديبية البدنة عن سبعة ، والبقرة عن سبعة .

وفي رواية لأحمد والدارقطني عن جابر قال : سن رسول الله ﷺ الجزور عن سبعة ، والبقرة عن سبعة .

\* جواز الشاركة في الضحية :

ويجوز المشاركة في الضحية الواحدة ، وعلى ذلك أدلة ؛ منها ما ذكرته أن رسول الله ﷺ ضحىي بكيشين ، وقال في أحدهما : (( اللهم هذا عن محمد وآل محمد » ، أو : « اللهم تقبل هذا عن محمد وآل محمد ». وقال في الآخر: « وهذا عمن لم يضح من أمتى » .

ومنها حديث جابر الذي ذكرته أيضًا : نحرنا مع رسول الله على عام الحديبية البدنة عن سبعة ، والبقرة عن سبعة .

أن تشترك في الإبل والبقر ، كل سبعة منا في

وحديث عطاء بن يسار قال : سألت أبا أيوب الأنصاري : كيف كاتت الضحايا على عهد رسول الله ﷺ ؟ فقال : كان الرجل يضحي بالشاة عنه وعن أهل ببيته ، فيأكلون ، ويطعمون ، حتى تباهى الناس ، فصارت كما ترى . [ رواه الترمذي وابن ماچه ] .

#### \* عدم قص الشعر وقلم الظفر لمن أراد أن يصحى :

وعلى من أراد أن يضحي ألا يقص شعرًا ، ولا يقلم ظفرًا ، وذلك لما رواه مسلم وغيره عن أم سلمة أن النبي على قال : « إذا دخلت العشرة وأراد أحدكم أن يضحى ، فلا يمس من شعره ويشره شيئًا ». وفي رواية : « فليمسك عن شعره و أظفاره )) .

ويستدل على ذلك أيضًا بما أسنده ابن حرم في « المحلى » إلى مسدد : نا يزيد بن زريع نا سعید بن أبي عروبة نا ابن أبي كثير أن يحيى بن يعمر كان يفتى بخراسان ؛ أن الرجل إذا اشترى أضحيته ، ودخل العشر ، أن يكف عن شعره وأظفاره حتى يضحي ، قال سعيد : قال قتادة .. فذكرت ذلك نسعيد بن المسيب ، فقال : نعم ، فقلت : عمن يا أبا محمد ؟ قال : عن أصحاب رسول الله على . وهذا سند صحيح ، ما بين مسدد إلى أصحاب النبي على ، وفَهمهم مقدم على فهم غيرهم.

وقال الشيخ ابن عثيمين رحمه الله : والحكمة من ذلك : أن الله سبحاته وتعالى برحمته لما خص الحجاج بالهدى ، وجعل لنسك الحج مُحَرَّمات ، ومحظورات ، وهذه المحظورات إذا تركها الإنسان لله أثيب عليها ، والذين لم يُخرموا بحج ولا عمرة ، شرع لهم أن يضحوا في مقابل الهدي ، وشرع لهم أن يتجنبوا الأخذ عن الشعور والأظفار والبشرة ، كالمُحْرم لا يأخذ من شعره شينًا ، وفي رواية عند مسلم : فأمرنا رسول الله على الايترف، فهؤلاء أيضًا مثله ، وهذا من

عدل الله عز وجل وحكمته ، كما أن المؤذن بثاب على الأذان ، وغير المؤذن على المتابعة ، فشرع له أن يتابع . اه .

وقال المرداوي في الإنصاف : لو خالف وفعل - أي : أخذ من شعره أو أظفاره شيئا -فليس عليه إلا التوية ، ولا قدية عليه إجماعًا .

وقال الشيخ ابن عثيمين رحمه الله في ذلك : إن الإنسان لو تجاوز وفعل ، تقبل أضحيته ، لكنه يكون عاصيًا ، بخلاف ما اشتهر عند العامة : أنه لا أضعية له . اه .

#### \* هل تجوز الأضحية عن المت ؟

قال الشيخ ابن عثيمين رحمه الله : لم يرد عن النبي على ولا عن الصحابة أنهم ضحوا عن الأموات استقلالاً ، فنإن رسول الله على مات له أولاد في حياته ، ومات له زوجات وأقارب ، ولم يضح عن واحد منهم ، ولو كان هذا من الأمور المشروعة | يذبحن أحد حتى يصلي ». لبينه الرسول على في سنته قولاً أو فعلاً ، وإنما يضحى الإنسان عنه وعن أهل بيته ، وأما إدخال الميت تبعًا ، فهذا قد يُستدل له بأن النبي على ضحى عنه وعن أهل بيته ، وأهل بيته بشمل زوجاته اللاتي مِتن واللاتي على قيد الحياة ، وكذلك ضحى عن أمته ، ومنهم من هو ميت ، وفيهم من لم يوجد ، لكن الأضحية عليهم استقلالا ؛ لا أعلم لذلك أصلاً في السنة .

> ثم قال رحمه الله : أما الأضحية عن الأموات فهي ثلاثة أقسام:

> الأول : أن تكون تبعًا للأحياء ، كما لو ضحى الإنسان عن نفسه وأهله ، وفيهم الأموات ، فقد كان النبي الله يضحى ويقول: (( اللهم هذا عن محمد وآل محمد » ، وقيهم من مات .

> الشانى : أن يضمى عن الميت استقلالا تبرعًا ، فقد نص فقهاء الحنابلة على أن ذلك من الخير ، وأن ثوابها يصل إلى الميت ، وينتفع به ، قياسًا على الصدقة عنه .

ولم ير العلماء أن يضحى أحد عن الميت ، إلا وسلم .

أن يوصى به ، لكن الخطأ ما يقعله كثير من الناس اليوم : يضحون عن الأموات تبرعًا ، ثم لا يضحون عن أنفسهم وأهليهم الأحياء ، فيتركون ما جاءت به السنة ويحرمون أنفسهم فضيلة الأضحية ، وهذا من الجهل ، وإلا فلو علموا بأن السنة : أن يضحى الإنسان عنه وعن أهل بيته ، فيشمل الأحياء والأموات ، وفضل الله واسع .

الثالث : أن يضحى عن الميت بموجب وصية منه ، تنفيذًا لوصيته ، فتنفذ كما أوصى بها ، دون زيادة ولا نقص . اه. .

#### \* وقت ذيح الأضمية :

روى البخاري ومسلم عن البراء عن رسول الله ﷺ قال : (( إن أول ما نبدأ في يومنا هذا : نصلى ، ثم نرجع فننحر ، فمن فعل ذلك فقد أصاب سنتنا ، ومن ذبح ، فإنما هو لحم قدمه لأهله ، ليس من النسك في شيء ». وفي رواية : « لا

وروى البخاري ومسلم عن جندب بن سفيان عن رسول الله على قال : « من كان ذبح أضحيته قبل أن يصلى ، فليذبح مكانها أخرى » .

وروى البدّاري ومسلم من حديث أنس رضى الله عنه أن رسول الله على قال : « من نبح قبل الصلاة ، فإتما ذبح لنفسه ، ومن ذبح بعد الصلاة ، فقد تم نسكه ، وأصاب سنة المسلمين » .

وفي آخِر وقت الذبح خلاف ، والجمهور -مالك وأحمد وأبو حنيفة - قالوا: إن الذبح يوم الأضمى ويومان بعده ، إلى غروب شمس يوم الثاني عشر من ذي الحجة ، وقد استدلوا على ذلك بأدلة أصحها ما رواه مالك والبيهقي عن نافع عن ابن عمر رضى الله عنهما أنه كان يقول: الأضحى يومان بعد يوم الأضحى .

وذهب الشافعي رحمه الله وابن تيمية وابن القيم إلى أن أيام التشريق كلها وقت للذبح ، واستدلوا بعدة آثار بها ضعف . والله أعلم .

وصل اللهم وسلم على نبينا محمد وآله وصحبه

النوهيت السنة التاسعة والعشرون العد الثاني عشر [٢]

يقلم الشبيخ: على حشيش

نواصل في هذا التحدير تقديم البحوث العلمية الحديثية للقارئ الكريم ، حتى يقف على حقيقة هذه القصة التي اشتهرت على السنة الخطباء والوعاظ والقصاص ؛ لورودها والترهيب » (۱۷۰/۲) ، وكتاب « وصايا الرسول الله الم وغيرهما .



ولقد جاءت هذه القصة من عدة طرق : أولاً : القصة من هديث ابن عجر :

عن ابن عمر رضي الله عنهما قال : كنت جالسا مع النبي على في مسجد منى ، فأتاه رجل من الأنصار ، ورجل من ثقيف ، فسلما ثم قالا : يا رسول الله ، جننا نسألك ، فقال : « إن شئتما أخبرتكما بما جئتماتي تسألاني عنه فعلت ، وإن شئتما أن أمسك وتسألاني فعلت » . فقالا : أخبرنا يا رسول الله ،

ا ٤٤] التوهيد المنة التاسعة والعشرون العدد الثاني عشر

فقال الثقفي للأنصاري : سل ، فقال : أخبرني يا رصول الله ، فقال : « جنتني تسألني عن مخرجك من بيتك توم البيت الحرام وما لك فيه ، وعن ركعتيك بعد الطواف وما لك فيهما ، وعن طوافك بالصفا والمروة وما لك فيه ، وعن وقوفك عشية عرفة وما لك فيه ، وعن رميك الجمار وما نك فيه ، وعن نحرك وما لك فيه ، وعن حلقك رأسك وما لك فيه ، وعن طوافك بالبيت بعد ذلك وما لك فيه مع الإفاضة " . فقال : والذي بعثك بالحق لعَنْ هذا جئت أسالك . قال : (( فإتك إذا خرجت من بيتك تؤم البيت الحرام لا تضع نافتك خفا ولا ترفعه ، إلا كتب الله لك به حسنة ، ومحا عنك خطيئة . أما ركعتاك بعد الطواف كعتق رقبة من بنى إسماعيل ، وأما طوافك بالصفا والمروة بعد ذلك كعتق سبعين رقبة ، وأما وقوفك عشية عرفة ، فإن الله تبارك وتعالى يهبط إلى سماء الدنيا فيباهى بكم الملائكة يقول: عبادي جاءوني شعثًا من كل فج عميق يرجون جنتى ، فلو كاتت ذنوبكم كعدد الرمل ، أو كقطر المطر ، أو كزبد البحر لغفرتها ، أفيضوا عبادي مغفورًا لكم ولمن شفعتم له . وأما رميك الجمار فلك بكل حصاة رميتها تكفير كبيرة من الموبقات . وأما نحرك فمذخور لك عند ربك . وأما حلاقك رأسك فلك بكل شعرة حلقتها حسنة ويمحى عنك بها خطيئة . وأما طوافك بالبيت بعد ذلك فينك تطوف ولا ذنب لك ، يأتى ملك حتى يضع يديمه بين كتفيك فيقول : اعمل فيما تستقبل فقد غفر لك ما مضى » . فَلْتُ : هذه القمة ليست صحيحة .

وعندما نقدم البرهان على عدم صحة هذه القصة نحقق أهداف هذه السلسلة من خلال هذا البرهان ، ونذكر بهذه الأهداف حتى تعلم حدود هذه السلسلة وهي :

١- أن يقف القارئ الكريم على درجة القصة ، وحسبه هذا القدر .

٧- والداعية : يكون على حذر ويسلم له عمله على السنة وحدها ، ويعرف مواضع هذه القصة في الكتب التي أخرجتها والكتب التي أوردتها ، فلا يغتر

٣- وطالب هذا الفن : يجد نماذج من علم الحديث التطبيقي .

وهذا هو التخريج والتحقيق الذي سنحقق به -إن شاء الله - هذه الأهداف .

| التفصيريج                                                                                    | طرق القصة بالراوي<br>الأعلى      |
|----------------------------------------------------------------------------------------------|----------------------------------|
| الأول: طريق رجال البزار: أخرجه البزار كما في «كشف الأستار» ( ( ١٠٨٢) - ( ١٠٨٢) .             | القصة من حديث ابن عمر            |
| الثاني: طريق رجال الطبراني: أخرجه الطبراني في (( الكبير ))                                   | ولها طريقان                      |
| الحديث : أخرجه البزار كما في «كشف الأستار عن زوائد البزار على الكتب السنة » (٩/٢) ح (٩٠٨٣) . | القصة من حديث أنس بن<br>مالك     |
| الحديث : أخرجه الطبراتي في « الأوسط » (٣/٧) طبعة دار الحديث ح (٢١/٣) .                       | القصة من حديث غبادة بن<br>الصامت |

هذه هي محاور الارتكار الأساسية التي تدور عليها طرق القصة .

#### مصطلح تطبيقى :

• قاعدة : « تقسيم الخبر باعتبار وصوله النا » . قال الحافظ ابن حجر في « الندبة » ( ص ١٤) :

 الخبر: إما أن يكون له طرق بلا عدد معين ، أو مع حصر بما فوق الاثنين ، أو بهما ، أو بواحد ، فالأول : المتواتر ، والثاني : المشهور ، والثالث : العزيز ، والرابع : الغريب ) .

○ قُلْتُ : من جدول تخریج طرق القصة نری أن
 هذه القصة رُویت عن ثلاثة من الصحابة ، وبتطبیق
 هذه القاعدة ، إذا الخبر ((مشهور )) .

٢- (ثم المشهور: يطلق على: ما حُرر هنا وعلى ما اشتهر على الألسنة، فيشمل ما له إسناد واحد فصاعدًا، بل ما لا يوجد له إسناد أصلاً). كما في ((شرح النخبة)) (ص ٦٤).

○ قلت : وعليه فالمشهور من حيث الاصطلاح ينقسم إلى : مشهور اصطلاحي ، ومشهور غير اصطلاحي ، وبتطبيق هذا المصطلح على خبر القصة : فهو ((مشهور اصطلاحي )) .

٤- (ثم الشهرة إمّا أن تكون في أصل السند ، و هو طرفه الذي فيه الراوي الأعلى ، أو لا تكون كذلك ، بأن تكون الشهرة في أثنائه ) . كما في « فتح المغيث » (٤/٤) .

○ قلتُ : وعليه فالشهرة من حيث موضعها في المند تنقسم إلى :

-1 = (( شهرة مطلقة <math>) ) ( وهي التي في أصل السند ) .

٢ - وشهرة نسبية (( في أثناء السند )) .

وبتطبيق هذا المصلح على خبر هذه القصة : فهو ( مشهور مطلق )) .

٤- ثم المشهور كما قال ابن الصلاح في (( علوم الحديث )) النوع (٣٠) :

( منقسم إلى : ( صحيح ) . وإلى : ( غير صحيح ) ... ) .

وبتطبيق هذا المصطلح على خبر هذه القصة : فهو (( مشهور غير صحيح )) .

وبالجمع بين وجوه التقسيم للمشهور نستنتج أن خبر هذه القصة : مشهور شهرة اصطلاحية مطلقة وغير صحيح .

البرهان على أن خبر القصة غير صحيح

#### أولاً : القصة من هديث ابس عمر لما طريقان :

الطريق الأول : طريق رجال البزار .

قال البزار: حدثنا محمد بن عمر بن هياج ، ثنا يحيى بن عبد الرحمن الأرحبي ، ثنا عبيدة بن الأسود ، عن سنان بن الحارث ، عن طلحة بن مصرف ، عن مجاهد ، عن ابن عمر قال : ... قذكره .

النوهيد المنة التاسعة والعشرون العدد الثاني عشر [٥٥]

○ فُلْتُ : وهذا إسناد ضعيف ، وفيه عنتان : الأولى : تدليس عُبيدة بن الأسود ؛ فقد أورده الحافظ ابن حجر في « طبقات المدلسين » ، في « المرتبة الثالثة » رقم (٧٠) .

#### هشم هذه الموابة :

قال الحافظ: ( المرتبة الثالثة ): من أكثر من التدليس ، فلم يحتج الأئمة من أحاديثهم ؛ إلا بما صرحوا فيه بالسماع .

#### يهان ألفاظ هذا المصطلح :

(ر صرحوا فيه بالسماع )) ، أي يقول الراوي : (ر سمعت )) ، أو : (( حدثنا )) ، أو : (( أخبرنا )) ، وندوها .

(( لم يصرح بالمسماع )) ، أي يقول الراوي : (( عن )) ، ونحوها كما في هذا السند ، وكما أن للمدلسين مراتب ، فإن للتدليس أنواعًا قد فصلناها في كتابنا (( المدخل إلى علوم الحديث )) ( ص ٢٦٤، ٢٧ ٤، ٢٨ ٤) .

الثانية : جهالة سنان بن الحارث : ( لم يرو له أصحاب الكتب السنة ) .

○ قَلْتُ : من هذا يتبين أن سنان بن الحارث : مجهول الحال .

۱ - ومجهول الحال : ( ويسمى المستور ) : ( هو من روى عنه اثنان فأكثر ، لكن لم يوثق ) .

٢ - حكم روايته: الرد، على الصحيح الذي قالله جمهور.

#### بصطلح البزار هول هذه القمة

بعد أن أخرج البزار الحديث الذي جاءت فيه هذه القصة قال : (قد روي هذا الحديث من وجوه ، ولا نعلم له أجسن من هذا الطريق ) .

○ قُلْتُ : من تحقيقنا لهذا الطريق قد تبين ضعفه
 بالتدليس والجهالة ، وعليه فقول البزار : ( لا نعلم له

أحسن من هذا الطريق ) لا يلزم منه صحة الطريق ولا حسنه ، فيجب على طالب هذا الفن : أن يحقق الطريق الذي قال فيه البزار هذا القول ؛ حتى لا يتوهم الصحة والحسن .

#### مصطلح الفيليس هول هذه القصة

أورد القصة الإمام الهيثمي في « مجمع الزوائد » ( ۲۷٥/۳) من حديث ابن عمر ، ثم قال : ( رواه البزار والطبراني في الكبير بنحوه ...، ورجال البزار موثقون ، وقال البزار : روى هذا الحديث مسن وجوه ، ولا نعلم له أحسن من هذا الطريق ) . اه .

○ قَلْتُ : قد يتوهم طالب هذا الفن من قول الحافظ الهيثمي : ( ورجال البزار موثقون ) أن الحديث صحيح ، فلا يلزم منه الصحة ولا الحسن ، بل قد يكون ضعيفًا ، وبرهان ذلك :

أ- سنان بن الحارث مجهول الحال ، كما بينًا . ب- وعبيدة بن الأسود بن سعيد الهمداني الكوفي

ب- وعبيده بن الاسود بن سعيد الهمداني الدولي مدلس وقد عنعن ، كما بيتًا .

ج- ويحيى بن عبد الرحمن الأرحبي الكوفي « صدوق ربما أخطأ » ، كما قي « التقريب » ( ٢/٢ ) .

ر - محمد بن هناج الهمداني الكوفي ( صدوق ) ، كما في ( التقريب » (٢/٩٤٠) .

قُلْتُ : لقد بينت حقيقة هذه المصطلحات ،
 حتى لا يعترض من لا دراية له بحقيقتها متوهما
 الصحة .

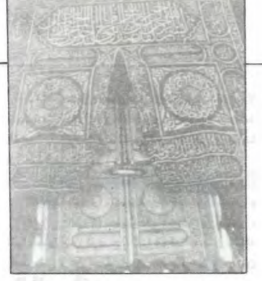
#### تصميح شام

في طبعة «كشف الأستار» تحقيق : حبيب الرحمن الأعظمي - ط مؤسسة الرسالة (١٠/٢) (ح ١٠٨٢) جاء السند كالآتي :

حدثنا محمد بن هياج ، ثنا يحيى بن عبد الرحمن ، ثنا الأرحبي ، ثنا عبيدة بن الأمود عن سنان بن الحارث ، عن طلحة بن مصرف عن مجاهد عن ابن عمر قال :... فذكره .

○ قَلْتُ : وهذا السند وقع فيه خطأ : (ثنا يحيى بن عبد الرحمن ، ثنا الأرحبي ) .

فمن لا دراية له بالرجال يتوهم أن ( يحيى بن عبد الرحمن ) و ( الأرحبي ) راويان ، ولكنه راو



وبتطبيق هذا المصطلح ، وهو ( العزة النسبية ) على طريق رجال السبراني في طريق رجال الطبراني في ( الكبير ) من حديث ابن عمر نجد أن الحديث عزيز عن مجاهد ، تفرد به عنه طلحة بن مصرف وعبد الوهاب بن مجاهد .

٢ - وجود متابعة قاصرة نعبيدة بن الأسود ،
 وكذلك لسنان بن الحارث هو عبد الوهاب بن مجاهد .

● قاعدة: قال السخاوي في (( فتح المغيث ))
( ٢٤١/١): ( فإن يكن ذلك الراوي شورك من راو معتبر به ، بأن يتهم بكذب ، وضعف إما بسوء حفظة أو غلطه أو نحو ذلك ، حسبما يجيء إيضاحه في مراتب الجرح والتعديل أو ممن فوقه في الوصف من باب أولى فهو تابع حقيقة . اه. .

نستنتج من هذا الأصل أن المتابع قد يكون ليس لله حقيقة المتابع إذا لم يكن معتبراً به ، وبتطبيق هذه القاعدة على متابعة عبد الوهاب بن مجاهد نجد أن المتابع ظاهري ، وليس بتابع حقيقي ، وهذا من أهم المصطلحات المستنبطة من هذا الأصل ، فالمتابعة قاصرة ، وهي متابعة ظاهرية ؛ لأن عبد الوهاب بن مجاهد ليس بمعتبر به ، حيث إنه كذاب ، فهو ليس يتابع حقيقة ، وهذا تقسيم للمتابعة من حيث التأثير .

● قاعدة : قال الحافظ ابن كثير في (المحتصار علوم الحديث » (ص٣٣) : (لا يلزم من ورود الحديث من طرق متعددة أن يكون حسنًا ؛ لأن الضعف يتقاوت ، فمنه ما لا يزول بالمتابعات ؛ يعنى لا يؤثر كونه تابعًا أو متبوعًا ، كرواية الكذابين والمتروكين . اه .

واحد هو يحيى بن عبد الرحمن الأرحبي ، وهذا هو الصواب ، فيجب أن يحذف رمز التحديث «ثنا » . وبرهان ذلك من «تهذيب الكمال» (۲۰) ۱۹/۲۰) يحيى بن عبد الرحمن الأرحبي روى عن : عبيدة بن الأمسود ...، وروى عنه : محمد بن عمر بن هياج .

○ قَلْتُ : وقد يحسب من لا دراية له أن هذا
 التصحيح هين ، ولكنه عند أهل هذا الفن عظيم .

#### الطريق الثاني : رجال الطبراني

قال الطبرائي في ((الكبير )): حدثتا إسحاق بن إبراهيم الديري ، عن عبد الرزاق ، عن ابن مجاهد ، عن أبيه ، عن ابن عمر قال :... فذكره بنحوه .

○ قَلْتُ : هذا طريق واه علته ابن مجاهد . وابن مجاهد لم يسم في هذا السند ، ولكن بالبحث تبيّن أن اسمه عبد الوهاب . وبرهان ذلك : في (رتهذيب الكمال )) (۲/۱۷ /۱۸۰۱ ) : عبد الوهاب بن مجاهد بن جبر المكي روى عن أبيه مجاهد بن جبر المكي وعطاء ، روى عنه عبد الرزاق ولم يُسمّه ، ثم أورد باقي من روى عنه .

من قول الإمام المري تبين أن ابن مجاهد الذي روى عنه عبد الرزاق ولم يسمه هو عبد الوهاب ، قال إبراهيم بن موسى الرازي عن مهران بن أبي عمر : كنت مع سفيان الثوري في المسجد الحرام ، فمر عبد الوهاب بن مجاهد ، فقال سفيان : هذا كذاب .

وأخرج ابن حبان في « المجروحين » (٢/٢) عن يحيى بن معين قال : ليس بشيء ، وقال التماتي في « الضعفاء والمتروكين » رقم (٣٧٥) : متروك . وأورده الدارقطني في « الضعفاء والمتروكين »

وقورده الدارفطني في (( الطبعاء والمترودين القم (٣٤٥) .

ملحوظة هامة: انظر معاني مصطلحات أنمة الجرح والتعديل ، كما هو مبين في هذه السلمطة رقم [١] -

#### مسطلح تطبيقني

١- قال السخاوي في (( قتح المغيث )) (٧/٤) :
 ( ما كات العرة فيه بالنسبة لمراو واحد الفرد روايان عنه يقيد ، فيقال : عزيز من حديث فلان ) ،

التوحيث السنة التاسعة والعشرون العدد الثاني عشر [٤٧]

 أَلَّتُ : من هذا يتبين أن طريق الطبرائي لا يزيد طريق البزار إلا وهذا على وهن . راجع القواعد الخاصة بالمتابعات والنقائس العزيزة التي أوردناها في هذه السلسلة رقم [٧] .

القصة من حديث أنس بن مالك

أخرجها البزار ، كما قي «كثف الأستار » (٩/٢) (ح ١٠٨٣) ، حيث قال : حدثنا ابن سنجر ، ثنا حسن بن الربيع ، ثنا العطاف بن خالد المخزومي ، عن إسماعيل بن رافع ، عن أنس بن ملك قال :... قذكره .

O فُلْتُ : هذا حديث ضعيف جدًا ، له علتان :

● الأولى : إسماعيل بن رافع .

قال النسائي في (( الضعفاء والمتروكين )) رقم (٣٢) : إسماعيل بن رافع : ( متروك الحديث ) .

قال الحافظ في «شرح النخبة » (ص ٦٩): (مذهب النسائي أن لا يترك حديث الرجل حتى يجتمع الجميع على تركه).

قُلْتُ : لذلك أورده الدارقطني في (( الضعفاء والمتروكين )) رقم ( ٢٩ ) ، وفي إيراده إثبات لتركه .
قال ابن أبي حاتم في (( الجرح والتعديل )) ( ١٦٩/٢) : ( سألت أبي عن إسماعيل بن رافع الذي يحدث عنه سليمان بن بلال من هو ؟ قال : هو أبو رافع الضعيف القاص ، قال : وسمعته مرة أخرى يقول : هو منكر الحديث . اه.

وأخرج ابن عدي في (( الكامل )) (٢٨٠/١) (١١٩/١١٩) عن يحيى بن معين قال : إسماعيل بن رافع ليس بشيء .

وفي « التهذيب » (٢٥٩/١) قال علي ين الجنيد : ( إسماعيل بن رافع ) : متروك .

ملحوظة: فلا تغتر بقول الهيثمي في « المجمع » ( المجمع ) (٣/٣/٣) : رواه البزار ، وفيه إسماعيل بن رافع ، وهو ضعيف .

● الثانية: الانقطاع بين إسماعيل بن رافع وأسس بن مالك، وبرهان ذلك: قال المسافظ في (( التقريب )) (٢٩/١): إسماعيل بن رافع من السابعة.

أَلُّتُ : والمدابعة هي طبقة كبار أتباع التابعين ، وأنس بن مالك صحابي إذا أقل المدقط تابعي .

● قاعدة: (إن وجد متن يروى من حديث صحابي آخر يشبهه في اللفظ والمعنى أو في المعنى فقط فهو الشاهد). انظر ما أوردناه بالتفصيل في هذه ((الململة)) رقم [۳].

وبتطبيق هذه القاعدة على متن هذه القصة فإن حديث أنس شاهد لحديث ابن عمر ، وهذا شاهد ظاهري وليس بشاهد حقيقي ؛ لأن إسماعيل بن رافع ليس بمعتبر به ، حيث إنه متروك ، فهو ليس بشاهد حقيقة ، وانظر ما أوردناه آنفًا حول المتابعة .

#### القصة بن هديث عبادة بن الصابت

أخرجها الطبراني في « الأوسط » (١٧٠/٣) قال : حدثنا إبراهيم قال : حدثنا محمد بن عبد الرحيم بن شروس قال : حدثنا يحيى بن أبي الحجاج البصري قال : حدثنا أبو منان عيسى بن منان قال : حدثنا يعلى بن شداد بن أوس عن عبادة بن الصامت قال :... فذكره .

○ قُلْتُ : أورده الهيثمي في (( المجمع ))
( ۲۷۷/۳) ، وقال : رواه الطبرائي في الأوسط ،
وفيه محمد بن عبد الرحيم بن شروس ، ذكره ابن
أبي حاتم ، ولم يذكر فيه جرحًا ولا تعديلاً ، ومن فوقه موثقون .

 أَفُتُ : لقد خَفي على الهيثمي رحمه الله أن
 علة هذا الحديث هو يحيى بن أبى الحجاج البصري .

قال يحيى بن معين : نيس بشيء ، كما في « الميزان » (٩٤٩/٣٦٨/٤) ، وهذا المصطلح يطلقه ابن معين على من كان متروكًا أو متهمًا أو ليس بثقة ، كما بينا آنفًا في هذه « السلملة » رقم [١] .

وبهذا لا يصح أن يكون شاهدًا حقيقيًّا ، فهو يزيد القصة وهنًا على وهن ، خاصة وقد تفرد به يحيى ، حيث قال الطبراني : لا يروى هذا الحديث عن عبادة إلا بهذا الإسناد ، تفرد به يحيى بن أبي الحجاج ، وبهذا التحقيق تكون القصة واهية . هذا ما وفقني الله إليه ، وهو وحده من وراء القصد .

<sup>[</sup> ٨٤] المتوهب السنة التاسعة والعشرون العد الثاني عشر

# ماء زمرم.. وتحرية الشفاء !!

بقلم د . سد حسین عفانی

زمزم .. وما أدراك ما زمزم !! ركضة جبريل ، هَزْمَة الملّك ، سُقْيًا إسماعيل ، بِرة الشّبَاعة ... إيه يها شراب الأبرار .

صادر رواه النّوى بالجذب والسقم أمسى يقاسي من الهجران والندم هلاّ رويت جديب القلب من قيم تحيي الموات، وتزكي شعلة الهمم 
● الفضيلة الاولى : غسل قلب النبي الله النبي الموات ، وتزكي شعلة الهمم

عن أنس بن مالك : كان أبو ذر رضي الله عنه يحدث أن رسول الله عنه يحدث أن رسول الله على قال : (( فُرِج سقفي وأنا بمكة ، فنزل جبريل الكيلا ففرج صدري ، ثم غسله بماء زمزم ، ثم جاء بطست من ذهب ممتلئ حكمة وإيماتا ، فأفرغها في صدري ، ثم أطبقه ، ثم أخذ بيدي فعرج إلى السماء الدنيا . قال جبريل لخازن السماء الدنيا : افتح . قال : من هذا ؟ قال : جبريل » . رواه البخارى .

وقال ﷺ : (( أَتَيْتُ لَيْلَةُ أُسْرِي بِي ، فَانْطَلَقَ بِي إِلَى زَمْزُم ، فَشُرْرِحَ عن صدري ، ثم غُسُل بماء زمزم ، ثم أنزل » .

لو لم يكن لزمزم من فضل إلا هذا لكفى .. يضل بها أطهر قلب ؟ فتزيد طهرًا على طهر في أطيب المواقف قبل الإسراء . وفي هذا الحديث فضيلة ماء زمزم على جميع المياه .



● الفضيلة الثانية خير ماء على وجه الارض عن ابن عباس رضي الله عنهما قال : قال رسول الله على وجه الأرض ماء زمزم ، فيه ظعام من الطعم ، وشفاء من السقم ، وشر ماء بوادي برهوت ، بقية حضرموت ، كرجل الجراد (١) من الهوام ، تصبح تتدفق وتمسي لا بلال فيها » . [صحيح . رواه الطبراني في الكبير والأوسط ، وابن حبان ، والضياء عن ابن عباس] .

(١) رجل الجراد : القطعة العظيمة منه ، ولا يقال إلا للجراد ،
 وهو جمع لا واحد له من لفظه .

قال ابن قيم الجوزية رحمه الله: ماء زمزم سيد المياه وأشرفها ، وأجلها قدرًا ، وأحبها إلى النفوس ، وأغلاها ثمنًا ، وأنفسها عند الناس ، وهو هزمة جبريل ، وسقيا الله إسماعيل . ماء زمزم للجاتع طعام ، وللمريض شفاء من السقام ، قد فضل ماؤها على الكوثر ، حيث غُمل منها القلب الشريف الأطهر .

● الفضيلة الثالثة ، هاء زمزم لها شرب له قال رسول الله ﷺ: ((ماء زمزم لما شرب له )) . [حسن ، رواه أحمد في مسنده ، وابن ماجه في سننه ، وابن أبي شيبة في مصنفه ، والطبراني في الأوسط ، وصححه ابن عيينة والسيوطي والألباني ] .

التوهيث السنة التاسعة والعشرون العدد الثاتي عشر [3]

قال سفيان الثوري: إنما كانت الرقى والدعاء بالنية لأن النية تبلغ بالعبد عناصر الأشياء، والنيات على قدر طهارة القلوب وسعيها إلى ربها، وعلى قدر العقل والمعرفة يقدر القلب على الطيران إلى الله، فالشارب لزمزم على ذلك.

عن عبّاد بن عبد الله بن الزبير قال : لما حج معاوية حجبنا معه ، فلما طاف بالبيت صلى عند المقام ركعتين ، ثم مر بزمزم وهو خارج إلى الصقا ، فقال : (( انزع لي منها دلوًا يا غلام )) . قال : فنزع له منه دلوًا ، فأتي به فشرب ، وصب على رأسه ووجهه ، وهو يقول : (( زمزم شفاء ، وهي لما شرب له )) . قال ابن حجر : إسناده حسن ، مع كونه موقوفًا .

قال الحكيم الترمذي : الشارب لماء زمزم :

- إن شربه لشبّع ؛ أشبعه الله .
- وإن شربه لريَّ ؛ أرواه الله .
- وإن شربه لشفاء ؛ شفاه الله .
- وإن شربه لسوء خلق ؛ حسنه الله .
  - وإن شربه لضيق صدر ؛ شرحه الله .
- وإن شربه النفائق ظلمات الصدر ؛ فلقها الله .
  - وإن شربه لغنى النفس ؛ أغناه الله .
    - وإن شربه لحاجة ؛ قضاها الله .
- وإن شربه لأمر نابه ؛ كفاه الله .
- وإن شربه للكربة ؛ كشفها الله .
  - وإن شربه لنصرة ؛ نصره الله .

وبأية نية شربه من أبواب الخير والصلاح ، وفَى اللَّه لهم بذلك . [ (( نوادر الأصول )) ( ص ٣٤١) ] .

● الفضيلة الرابعة : ماء زمزم طعام طعم :

قال رسول اللُّه ﷺ : ﴿ رَمْزَمَ طُعَامَ طُعَمَ ، وشَفَاءَ سُقُمْ ﴾ . [ صحيح . أخرجه ابن أبي شيبة عن أبي ذر ، وكذا رواه الطيالسي ، والطيراني في الكبير

والصغير ، وصححه في صحيح الجامع ] .

عن ابن عباس رضي الله عنهما قال : كنا نسميها شباعة - يعني زمزم - وكنا نجدها نغم العون على العيال .

#### ما د زمزم بين الردوا والرشاع

جمع هذا الماء المبارك بين الإرواء والإشباع ، ولذا لجأ إليه الآباء الذين لا يستطيعون توفير القوت لأولادهم ، وانظر - يرحمك الله - إلى الصحابي الجليل أبي ذر وحكايته مع زمزم ، يقول رضي الله عنه : أتيت زمزم فغسلت عني الدماء ، وشربت من ماتها ، وقد لبثت - يابن أخي - ثلاثين ، بين يوم وليلة ، ما كان لي طعام إلا ماء زمزم ، فسمنت حتى تكسرت عكن بطني (۱) ، وما وجدت على كبدي سخفة جوع (۱) .

وسأله الرسول على: «متى كنت هاهنا؟ »
قال: قلت: قد كنت هاهنا منذ ثلاثين، بين يوم
وليلة. قال: «فمن كان يطعمك؟ » قال: قلت:
ما كان لي طعام إلا ماء زمـزم، فسمنت حتى
تكسرت عُكن بطني، وما أجد على كبدي سخفة
جوع. قال: «إنها مباركة، إنها طعام طُعم».
[صحيح مسلم]. وفي حديث صحيح: «إنها
لمباركة، هي طعام طعم، وشفاء سقم ». لقد
كانت زمزم طعام أم إسماعيل رضي الله عنها مدة
من الزمان.

سبحان الله !! آية من آيات الله في الكون . ● الفضيلة الخامسة : زمزم شفاء سقم :

عن عاتشة رضي الله عنها قالت : كان رسول الله عنها يدمل ماء زمزم في الأداوي ، والقِرب ، وكان يصب على المرضى ويسقيهم . [ صحيح .

 <sup>(</sup>١) عُكَن : جمع عكنة ، وهي الطي في البطن من السمن ، ومعنى :-« تكسرت » أي : انثنت .

<sup>(</sup>٢) سُخفة جوع : بفتح السين وضمها : رقة الجوع وهزاله .

((الصحيحة )) (رقم ٨٨٣) ] . وهذا يوضح استحباب حمل ماء زمزم إلى المواطن الخارجة عن مكة .

عن أبي جمرة الضبعي قال : كنت أجالس ابن عباس بمكة ، فأخذتني الحمى ، فقال : أبردها عنك بماء زمزم ، فإن رسول الله على قال : (( إن الحمى من فيح جهنم ، فأبردوها بالماء )) . أو قال : (( بماء زمزم )) . [ أخرجه البخاري ، وأحمد في ( ممنده )) ] .

#### تعربة الشفاء بماء زمزم !!

يقول ابن قيم الجوزية رحمه الله : جربت أنا وغيري من الاستشفاء بماء زمزم أمورًا عجيبة ، واستشفيت به من عدة أمراض ، فبرأت بإذن الله .

#### ما. زمزم يشفى سيدة من السرطان

هذا حدث منع السيدة المغربية (ليلى الحلو) صاحبة كتاب ((فلا تنس الله )) ، ونشرت منه المجلة العربية فصولاً في عدد رقم (١٤٧) .

اشتد بها المرض ، واحتار الأطباء في أمرها ، وعجز عن تخفيف آلامها ، وفي باريس شخصوا لها المرض بأنه سرطان في الصدر ينتشر في كل أجزائه ، ولا علاج له .

#### السفر إلى مِكة لآداء العمرة !!

وقبل العودة إلى المغرب اقترح عليها زوجها أن تسافر إلي مكة لأداء العمرة ، وهناك كما تقول السيدة ليلى الحلو: اعتكفت ببيت الله .. داومت على الشرب من ماء زمزم .. واكتفيت برغيف وبيضة واحدة طوال اليوم ، أمضيت أيامي في الصلاة وتلاوة القرآن الكريم والدعاء .. أربعة أيام لم أعرف فيها الليل من النهار .. تلوت القرآن الكريم من أوله حتى نهايته ، كنت في صلواتي الكريم من أوله حتى نهايته ، كنت في صلواتي خبر ، وعلى ما أضعته من فرائض .

الشفاء من السرطان ودهشة الأطباء

تقول السيدة ليلى الحلو: وبعد أيام وجدت أن

الكويرات الحمراء التي كاتت تشوه جسدي قد اختفت نهاتيًا ، أحسست أن شيئًا ما حدث ، وقررت العودة إلى باريس للتشاور مع الأطباء!!

وهناك كاتت دهشة الأطباء الذين أعادوا الكشف عدة مرات ، غير مصدقين الحالة الغريبة الموجودة أمامهم !!

فقيل أيام أخبروها أن السرطان في كل مكان في صدرها .. والآن لا أثر لهذا السرطان !!!

ماذا حدث ؟! إنها آية الله في بركة زمزم .

● الفضيلة السائسة : ماء زمؤم لا يفسد بمرور الاعوام ...

هذه تجربة شخصية ذكرتها «المجلة العربية» ، في عددها رقم (٥٥) الصادر في (ذي الحجة ١٤١٠ هـ - يوليو سنة ١٩٩٠م ) للشيخ عبد الرشيد إبراهيم ؛ التتاري العرق ، التركي اللسان ، الروسي الجنسية ، وهو الداعية والقاضي الذي يجوب البلاد الآسيوية دعوة إلى الإسلام ودون رحلته إلى الحج عام ١٣٢٧ في كتابه «عالم الإسلام» ، وهو كتاب تركي ، دون فيه رحلته في أرجاء العالم الإسلامي .

يقول الشيخ عبد الرشيد: قد تكون (( زمزم )) عين ماء معدني ، إلا أننا نعده ماء مباركًا ، وتروى عن زمزم روايات كثيرة ومتعدة مسجلة في بطيون الكتب .

#### أشرب ١٥ ڪيلو جرابًا مِن ماء زمزم !!

كنت أستطيع أن أشرب من ماء زمزم في كل وقت أريد ، وبالقدر الذي أريد ، كنت أشرب كثيرًا حتى وصل بي الأمر في مجموع ما شربته منه إلى (١٥) كيلو جرامًا .. وأتصور أتني كنت أشرب يوميًّا أكثر من عشر أوقات من هذا الماء المبارك ، ماء زمزم ... بأتي به السقاءون فأشرب ولا أحس بثقل منه يضايفتي ، وكلما شربت أحببت أن أزيد ، وتتملكني الرخبة في الشرب منه ، ولقد لمست بحق مضى :

شعر : حسن أبو الغيط ولم إشارات إلى أسمى الأمور بالا كالم فبإلى الزهادة والتسامي والتساوي والنظام وإلى التواضع والتواجم والتوحم للمسرام يدعو إلى التوحيد للأحد الجيد على الدوام هــو أيّ تذكـير بيــوم خلودنــا يـــوم الزحــام هـ وأي محـ وللذنوب الحـج للبيت الحـرام 000 مثل الصلاة وكالزكاة الحسج فيه وكالصيام هــذا بناء خالدٌ عال على التوحيد قــام حادٍ حدانا لاتحادٍ ... عاش من فهم الكلام ما أعظم الإسلام ديس النور في دنيا الظلام ما أعظم الإسلام دينًا للهداية والسلام

000

« زمزم لما شرب له » ، كما جاء في الأثر .

يملأ الحجاج الصفائح من ماء زمرم ، ويحملونه معهم عند عودتهم إلى بلادهم ، وقد فعلت أنا ذلك في حينه ، بقي معي ماء زمرم اثنتي عشرة سنة فلم يفسد ، ولم يعتره أي تغيير ، وكنت أضعه في زجاجة .

جواز حمل زمزم خارج مکة ۱۱

● الفضياحة السابعة : ماء زمـزم يُثحـف بــه الضيفان ، ويحمله الركبان :

ومن فضائل زمزم: أنه يتحف به الضيفان ، ويحمله الركبان .. روى مجاهد عن ابن عباس رضي الله عنهما : كان إذا نزل به ضيف أتحفه من ماء زمزم ، ولا أطعم قومًا طعامًا إلا سقاهم من ماء زمزم . وقال الله : (( ابسن السبيل أول شارب )) يعني : من زمزم . [ صحيح . رواه الطبراني عن أبي هريرة ، وصححه الألباني في صحيح الجامع ( رقم 13) ] .

عن عائشة رضي الله عنها أن رسول الله عنها أن رسول الله عنها أن يحمل ماء زمزم . وكان يرسل وهو بالمدينة قبل أن تفتح مكة إلى سهيل بن عمرو أن أهد لنا من ماء زمزم ولا تترك ، فيبعث إليه بمزادتين .

يا طيب زمزم مطعمًا أو مشربًا

تهفو لورد نعيمه الأرواخ

جبريل أطلقه بهمز جناحه

فإذا به مسترسلاً بنداخ

الله أودعه عناصر رُكبت

فيه يحارُ بكنهها الشراحُ

فتضلعوا من ماته وادعوا فقد

جاءت أحاديث بذاك صحاح

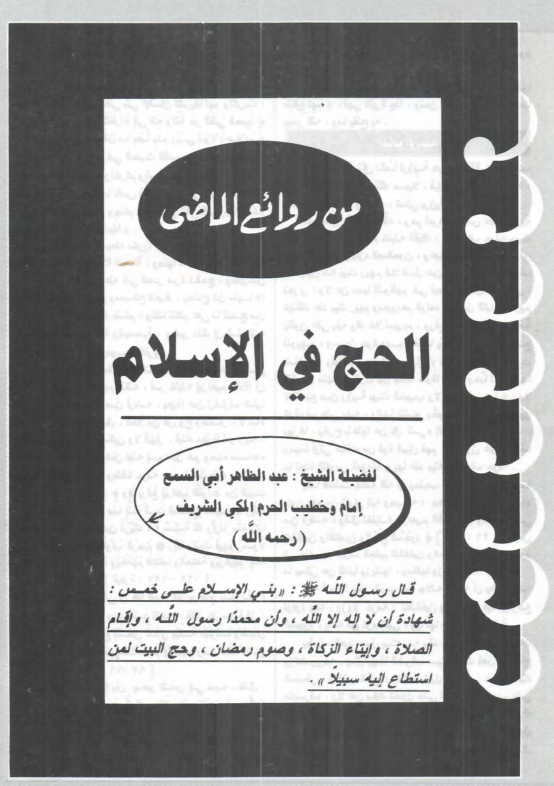
مَنْ قال زمزم قُدُّست أسرارها

عند الله فما عليه جُناحُ

والله من وراء القصد .

• 0 • 0

[٥٧] التوهيد السنة التاسعة والعشرون العد الثاني عشر



التوهيث المننة التاسعة والعشرون العدد الثاني عشر [٥٣]

فالحج أحد أركان الإسلام الخمس التي فرض الله على عباده أداءها ، وما كان الله جل وعلا ليفرض على عباده شيئا من العبلاات لحاجته إليها ؛ كلا بل هو الغني الحميد ؛ وإنما فرض العبادات على بني الإنسان تشريفًا لهم وتكريمًا : ﴿ يَا أَيُهَا النَّاسُ أَنتُمُ الْفُقْرَاءُ إِلَى اللّهِ وَاللّهُ هُوَ الْغَنِيُ الْحَمِيدُ ﴾ ﴿ يَا أَيُهَا النَّاسُ أَنتُمُ الْفُقْرَاءُ إِلَى اللّهِ وَاللّهُ هُوَ الْغَنِيُ الْحَمِيدُ ﴾ [ فظر : ١٥] ، ﴿ قُلْ مَا يَعَا بِكُمْ رَبِّي لَولاً دُعَاتُكُمْ ﴾ [ الغرقان : ٧٧] ، وفي الحديث القدسي الصحيح : ﴿ يا عبادي ، لو أن أولكم وآخركم وإنسكم وجنكم كانوا على أفجر قلب رجل واحد منكم ما نقص ذلك من ملكي شيئًا ، ولو أن أولكم وإنسكم وجنكم كانوا على أتقى قلب رجل منكم ما زاد ذلك في ملكي شيئًا » .

ومن العبادات ما جعله مكررًا في اليوم والليلة ، ومنها ما جعله كل أسبوع كصلاة الجمعة ، ومنها ما جعله كل علم مرة كالصيام ، ومنها ما جعله في العمر مرة كالحج ، ولكل من العبادات حكم ومنافع ومصالح للعباد ، يحتاج كل منها إذا شرحناه وفصلناه لمجلد ضخم ؛ ولكنا نتكلم على ما للحج من الحكم والفوائد الروحية والجسمية ، وغير ذلك إن شاء الله بمناسبة أشهر الحج وموسمة القريب .

لما ظهر الله تعالى بصفاته العليا ، وأسماته الحسنى لخلقه ، واحتجب عنهم بذاته ، أمر خليله إبراهيم القيلا أن يبني له بيناً في مكان من أرضه ، بعيدًا عن زخارف الدنيا وزينتها ، محاطاً بالجبال ، قحلاً من الزروع والثمار ، لا ماء فيه ولا شجر ، ولا بساتين ولا أنهار ، فبناه مطيعاً أمر ربه ، مخلصاً له العمل ، وكان ابنه إسماعيل هو وحده مساعده ومعلونه حتى أتماه ؛ وطافا حوله ، وصليا شطره ، ودعوا لله عنده . قال تعالى : ﴿ وَإِذْ يَرْفُعُ إِيْرَاهِيمُ الْقَوَاعِدَ مِنَ الْبَيْتِ وَإِنْ مَنْ الْبَيْتِ الله عنده . قال تعالى : ﴿ وَإِذْ يَرْفُعُ إِيْرَاهِيمُ الْقَوَاعِدَ مِنَ الْبَيْتِ وَإِنْ مَنْ الْبَيْتِ الله عنده . قال تعالى : ﴿ وَإِذْ يَرْفُعُ إِيْرَاهِيمُ الْقَوَاعِدَ مِنَ الْبَيْتِ وَإِنْ مَنْ الْبَيْتِ وَالْمَا مَنْهُمْ الْمَنْ الله وَمِن فُرِيّتًا أُمّةً مُسْلِمَةً لْكَ وَأَنْ مَا مَنْهُمْ رَبُنُو وَيُخَمِّمُ الْمَنْ وَالْمَعْ وَيْرَكُمْهِمْ إِلَى المُحْمِعُ وَيْرَكُمْهِمْ إِلّهُ وَالْمَا مَنْهُمْ يَنْ وَالْمَعْ وَيْرَكُمْهِمْ إِلَى المُحْمِعُ وَيْرَكُمْهِمْ إِلَى اللهِ مَنْ اللهُ عَلَيْهُمْ الْمَنْ وَالْعَالَ وَالْمَاعِيْ اللّهُ الْمَنْ اللهُ عَلَيْهُمْ وَلَوْعَ فَيْرَكُمْهِمْ إِلْكُونَا الْمَعْ مُنْ أَوْلُونُ وَيُونُونُ وَيُونُ اللّهُ وَالْمَاعِلُ الْمَنْ اللّهُ مِنْ الْوَقِعْ مَا الْمَاعِلَى مَنْ الْمُنْ وَلَا اللهُ وَالْمَاعِيْمُ الْمُنْ اللّهُ الْمُنْ اللّهُ الْمَاعِلَى مَنْ الْمَلْمُ الْمَاعِدُهُ الْمُنْ اللّهُ وَالْمَاعِمُ الْمُنْ اللّهُ وَالْمَاعِمُ الْمَاعِلُ اللّهُ وَالْمُنْ اللّهُ وَالْمُ الْمُنْ اللّهُ وَالْمَنْ اللّهُ وَالْمُنْ اللّهُ وَالْمُنْ اللّهُ وَالْمُنْ اللّهُ وَالْمُنْ الْمُنْ الْمَاعِيمُ الْمَاعِيمُ الْمَاعِيمُ الْمُنْ الْمَاعِلُولُهُمْ الْمَاعِلُولُ اللّهُ وَالْمَاعِلُولُ اللّهُ الْمَاعِلَالْمُولُولُولُولُولُولُولُولُولُولُولُولُ الْمَاعِلَى اللّهُ الْمَاعِلَى اللّهُ الْمَاعِلُولُ الْمَاعِلَى اللّهُ الْمَاعِلَى اللّهُ الْمَاعِلَى اللّهُ الْمَاعِلَ الْمَاعِلُولُ اللّهُ الْمَاعِلَى اللّهُ الْمَاعِلَى الْمَاعِلَى الْمَاعِلَى الْمَاعِلَى الْمَاعِلَى اللّهُ الْمَاعِلَى الْمَاعِقُولُ الْمَاعِلَى الْمَاعِلَى الْمَاعِلَى الْمَاعِلَى الْمَاعِلَامُ الْمَاعِلَى الْمَاعِلَى الْمَاعِلَى الْمَاعِلَى المَاعِلَى ال

وقد أخبر الله تعلى أن هذا البيت الكريم الذي بناه بأمره خليله إبراهيم هو أول بيت وضع الناس ، فقال عز من قائل ؛ 
إِنْ أُولَ بَيْتِ وُضِعَ النَّهِ اللَّهِ اللَّهُ مَبَارِكُ وَهُدَى اللَّهُ الْمَارِكُ وَهُدَى اللَّهُ الْمَارِكُ وَهُدَى اللَّهُ الْمَارِكُ وَهُدَى اللَّهُ الْمَارِدَ فَهُ وَمَن دَخَلَهُ كَانَ اللَّهُ الْمِينَ ﴿ وَمَن دَخَلَهُ كَانَ آمِنًا ﴾ [أَمِنًا ﴾ [آل عمران : ٩٠ ، ٩٠] .

وَقَدُ أَمْرَ خَلِيلَهُ ﷺ بِأَنْ يَدْعُو النَّالِي حَجِهُ ، فَقَالَ : ﴿ وَأَلْنَ فِي النَّالِ بِالْحَجِّ يُلْتُوكَ رِجَالًا وَعَلَى كُلُّ صَلَّهِ يَلْتَينَ مِن كُلُّ فَجٌ عَمِيقٍ ﴿ لِيَشْهَدُوا مَنَافَعَ لَهُمْ وَيَذْكُرُوا اسْمَ اللَّهِ فِي أَيُّلُم مُعُومًاتٍ عَلَى مَا رَزَقَهُم مَن بَهِيمَةِ الْاَتْعَامِ ﴾ [ الحج: ٢٧، ٢٧] ، وقد فعل إبراهيم العَلَى وصدع بأمر ريه ، وأذن

حتى أسمع الله أذائه كل من شاء له أن يحج إلى يوم القيامة .

أما المنافع التي ذكرها الله تعلى في قوله : ﴿ لِيَشْنَهُدُوا مَنَافِعَ لَهُمْ ﴾ ، فهي كثيرة جدًا ، ونحن نقص عليك منها ما ييسر الله ، وما يفتح به .

#### المنافع الروحية

كل محب يشتلق دائمًا لرؤية حبيبه ولقاته ، ويحب زيارته ما استطاع إلى ذلك سبيلاً ، فإن عز الوصول إليه ؛ وتعرّر عليه لقاؤه ورؤيته ، تسلى برؤية أثاره .

فالمؤمنون أشد حبًا لله ، وهم أحرص الناس على رؤية بيته ، والقيام في مقام خليله التيكير ، والطواف حوله حيث طف أنبراؤه وأولداؤه الصلحون ، وعبده المتقون ، فإذا رأى المحبون لله بيت ربهم فلا تسل عن أنهار دموعهم كيف تجري ؛ ولا عن حميا أشواقهم في أجسامهم كيف تسري ، فهنالك عند بيت ربهم ومعبودهم الواحد الجليل الكبير الكريم يقفون على بابه وقد علا نحيبهم ، ورفع لسان الحال صحيفة ننويهم ، وسجل حواتجهم ، فما ينصرفون إلا بتوقيع المغفرة ، وقضاء مطابهم ، ولولا ثقل الأجسام نطارت النقوس منها إلى الرب جل جلاله شوقًا إليه ، وحبًا له ، إنها الوقوف على بابه ، وإنها تتشعر بأنوار تغمرها ، وسرور لوقوف على بابه ، وإنها تتشعر بأنوار تغمرها ، وسرور ومهما أوتي البلغاء من قوة البيان فهم عاجزون عن وصف ما تجده النقوس المؤمنة بربها عند بيته والطواف حوله .

ولما اقتضت حكمة الله أن يحتجب عن خلقه ؛ وعلم ما يكون بهم من شوق إليه وحب له ؛ جعل له بيتًا حيث شاء من أرضه ، وقال لخليله إبراهيم الطّنيّ : ﴿ وَطَهُرْ بَيْتِي لِلطّنَّقِينَ وَالْفُلُمِينَ وَالرُكُعِ السُجُودِ ﴾ [ الحج : ٢٦ ] ، أليس في هذا من الشرف العظيم للطائفين والعاكفين والركع السجود ما يسلى عن الدنيا وزينتها ، وملكها وزخارفها ؟

الله أكبر : يأمر الرب جل جلاله خليله أن يطهر بيته لوفود بيته ، وزوار حرمه : للطائفين والعاكفين فيه والركع السجود ، يا له من كرم إلهي ، ويا لها من عفلية ربانية .

يطوف العبد حول بيت ربه وقد ملا الأنس به قلبه ، وزكت روحه ، يمثل بهذا الطواف سبع مرات فعل المحتاج المضطر ، والفقير الملح ؛ وكنه يقول : ما لي عن رحابك منصرف ، ولا عن بابك تحول حتى تقبلني ؛ وتتوب علي وتغفر لي ، وترضى عني ، ولنن لم تقبلني فمن غيرك يقبلني ؟ وإن لم تغفر لي فمن سواك يغفر لي ننبي ، ويقيل عثرتي ، ويمحو زلتي ، والله يحب الملحين في المدوال والدعاء .

<sup>[01]</sup> التوهيد السنة التاسعة والعشرون العدد الثاني عشر

ثم يقف في مقام خليله فيصلي ركعتين بسورتي : ﴿ قُلْ الْهَا الْكَافِرُونَ ﴾ ، و﴿ قُلْ هُوَ اللّٰهُ أَحَدَ ﴾ ، ثم ينصرف فيستام الحجر الأسود ، وكله بهذا الاستلام عاهد ربه أن يقف عند حدوده ، فيأتمر بما أمر ، وينتهي بما نهى .

#### السعى بين الصفا والمروة !!

ثم يخرج إلى الصفا فيذكر الله تعالى ويدعوه ، ويسعى إلى المروة ، ذاكراً لله تعالى داعيا ، سبعة أشواط ؛ فيتذكر بذلك سعي هاجر أم إسماعيل عليهما السلام ، حيث كات راخبة إلى الله وحده ، ضارعة إليه ، راجية أن تجد ماء أري ظمنها وظمأ ابنها ، وقد كادا يهلكان ، فما كادت تفرغ من سعيها ودعاء ربها حتى أنبع الله لهما الماء بجانب البيت ، فشريت وسقت ابنها ، وحمدت الله تعالى .

ونحن في حجنا نمثل (( هذا الدور )) وما كاتت سيئتنا هلجر المصرية أم إسماعيل الطّيّلاً في حلجتها واضطرارها ؛ بلحوج منا والله ، ولا سيما في هذا الزمن إلى قطرات من رحمته يطهر بها نفوسنا ، ويشفي أمراضنا الخلقية والاجتماعية إلتي أوبت بنا ، وجعلتنا عمالاً للدول المستعمرة ، وخدماً لعلوج الأعلجم .

فهذا الطواف والسعي بين الصفا والمروة المقصود منه ذكر الله تعالى ، ولو لم يكن في ذلك السعي إلا طاعة الله ورسوله والتأسي بخير الخلق ، لكفى .

وفي يوم التروية يخرجون إلى منى فيبيتون فيها ، ويصبحون آمين عرفات ، بعد طلوع الشمس ، وإن ورود النس إلى هذا الموقف ، واجتماعهم محرمين ، متجردين من كل شيء ، إلا ما حملوا من زاد ، ووقوفهم عارية رعوسهم ، ضلحين في الشمس ، يدعون ريهم تضرعًا وخفية ، على اختلاف ألسنتهم ولهجاتهم وأجناسهم ، لمذكر بيوم الحشر ، وماح ما بينهم من فوارق ؛ ومعيدهم إلى بساطتهم الأولى ؛ ومات في فيهم روح المحبة والمودة ؛ فإن اتحاد الناس في عمل ما ، له تأثير في النفس يعرفه العلماء ، فكيف إذا كان اتحاد في عبدة معبود واحد ؛ في زي واحد ، وقول واحد ، في مكان واحد ؟ لا ريب أنه يكون له أعظم تأثير في تنمية العواطف الدينية والمحبة الإيمانية التي هي فوق كل محبة : العواطف الدينية والمحبة الإيمانية التي هي فوق كل محبة :

فهنلك في هذه المواقف ترى معنى هذه الأخوة ، ويشعر بها كل مؤمن ذاق حلاوة الإيمان ، ولهذا لما علم الإفرنج فوائدها الروحية والاجتماعية عملوا على تكثير العقبات وبثها في طريق المسلمين للحج ، من دون الناس ، ودون سائر الطرق .

ولم يكن إبليس في يوم أغيظ منه في يوم عرفة ؛ لما

يرى من اتجاه المسلمين كلهم إلى خالقهم يرجون رحمته ، ويدعونه راغبين فيما عنده من مثوبة ، وقد تجلى تعالى ، ونزل إلى سماء الدنيا وباهى بهم الملاككة ، وقد طهرهم من ننوبهم التي طالما دنسهم بالوقوع فيها شياطينهم ، فعادوا فرحين مستبشرين .

وما هي إلا برهة يسيرة حتى وافوا مزدنفة ، فحطوا فيها رحالهم ، وجمعوا بين صلاة المغرب والعشاء ، وياتوا بها ليلتهم ، حتى إذا اقترب الفجر قلموا وتطهروا وصلوا الصبح ودعوا ربهم ؛ وناجوه بكل مطالبهم ، وجمعوا جمراتهم ، وهي حصيات دون البندقة وفوق الحمصة ، ثم قلموا إلى منى قبل طلوع الشمس ، ورموا جمرة العقبة .

وفي هذا من المشاق السهلة ما يمرن على جهاد الأعداء ، والنزول منازل الأبرار الأتقياء ، وأن الدنيا هكذا : حل وارتحال .

وفي رمي الجمار معنى سلم ، وذلك أنه رمز ارمي الشيطان الرجيم وإهانته ، وفيه دليل عملي على الزهد في الدنيا وكراهيتها والإقبال على الآخرة ، وقد كنت أسمع من عوامنا في الأرياف إذا أراد أحدهم مفارقة أحد واليأس منه : (رمينا طويته ، ونفضنا يدنا منه ) ، ونحو ذلك ، فرمي الجمار فيه هذا المعنى .

ومعنى آخر: وهو تعليم الجهاد والحث عليه ؛ فإن الحروب كلها مبنية على الرمي ، من عهد بدء الخليقة إلى اليوم ؛ ولذا يقول رسول الله ﷺ: «ارموا يا بني إسماعيل ، فان أبكم كان راميًا ».

ولما كان كيد إبليس ضعيفًا ، وقال الله فيه : ﴿ إِنْ عِبَادِي لَيْسَ لَكَ عَلَيْهِمْ سُلْطَانٌ ﴾ [الحجر: ٢٦] ، وقد عرض في هذا الموقف لإبراهيم الطَيْئِ حين أمر بنبح ابنه ، لم يرد أنه يرميه إلا بهذه الحصوات الصغيرات احتقاراً له ، وعدم عناية به .

ويعد هذا الرمي لجمرة العقبة يوم النحر يحلق رأسه ، ويذبح هديه ، ويلبس ثيابه ، ثم يذهب إلى بيت ربه فيطوف . به كما طاف أول مرة ؛ ويسعى بين الصفا والمروة إن لم يكن سعى أولاً ، وإلا فيكفيه المعي الأول لسنة المصطفى على .

فما تجد الأرواح المؤمنة لذة في عمرها أحسن ولا أفضل من هذه اللذة التي وجدتها في عبادة ربها تلك الأيام عند ببيته المشرف؛ وتلك المشاعر العظيمة.

أما الفوائد الجسمية ، فلا ريب أن العمل والسفر والحركة يزيد الجسم قوة ونشاطًا ، وحسب الإسمان شعوره بأن هذا النصب في رضا المحبوب الأعلى . والحمد لله رب العالمين .

التوجيد السنة التاسعة والعشرون العدد الثاني عشر [٥٥]

# NEWNEWNEWN

# وقفات في الحج

بقلم : شادي السيد أحمد عبد اللَّه

الحمد لله الذي فرض الحج على عباده إلى بيته الحرام ، ورتب على ذلك جزيل الأجر ووافر الإنعام ، والصلاة والسلام على نبينا محمد خير الألم ، وعلى آله وصحبه الكرام ، وبعد :

فهذه وقفات إيمانية ، ونفحات روحانية ، في رحلة الحج المباركة إلى البيت العتيق ، حري بالمسلم الذي وفقه الله تعالى للخروج للحج أن يقف عندها ، ويستشعر قدرها ؛ ويستشعر قدرها ؛ فهو علي موعد من ركن ركين ، وشعيرة من شعائر الله على مر السنين ، فتعال معي أخي الحاج - وفقني الله وإياك لطاعته - نؤمن ساعة ، ونتعاون على الطاعة ، ونصغي بقلوبنا وعقولنا وأسماعنا لهذه الوقفات :

#### 🍅 الوقفة الأولى :

عند الرحيل .. عند مغادرة الأهل والأولاد والإخوة والأحباب .. عند الوداع .. ويا لها من لحظة عصيبة ! اليوم أنت تودّعهم ، وغدًا سيودَعونك لا محالة .. اليوم تودّعهم في وقت تعلمه ، وغدًا سيودَعونك في وقت لا تعلمه ! اليوم تودّعهم وقد تعود إليهم ، وغدًا سيودَعونك ولا تعود إليهم .

( ﴿﴿ ) أَفَدَتُ هَاهِمَا كَثَيرًا فِي كَتَابَةَ هَذَهُ الوقَفَاتُ مِن شُرِيطُ شَيخي العلاَمة : محمد بن محمد المختار الشنقيطي : 
﴿ دَمَعَةَ فِي الحَجِ ﴾ ، وكذا من خطب شيخي العلاَمة : 
أنيس بن أحمد بن طاهر ، وكتاب ﴿ الفوائد ﴾ لابن القيم ، 
رحمه الله .

#### @ الوقفة الثانية :

عند السفر والشروع فيه .. اليوم تسافر وتترك الأهل والوطن ، ومعك الصحب والأحباب ، يخففون عنك الصعاب ، وغدًا ستسافر فردًا وحيدًا إلى رب الأرباب ، اليوم أنت تسافر للحج في رحلة محددة الساعات ، وغدًا ستسافر في رحلة لا تدري متى ستكون ، وفي أي وقت ستبعث وتقوم .

#### ﴿ الوقفة الثالثة :

عند الميقات : تذكره وأنت تجرد نفسك من الثياب ، وتلبس ملابس الإحرام .. تذكره يوم يجردونك من ثيابك ، ويلبسونك الأكفان ! اليوم أنت تغسل نفسك للإحرام ، وغدًا سيغسلونك للأكفان .

#### @ الوقفة الرابعة :

تذكر وأنت تشترط مع نية الإحرام عقيدة القضاء والقدر ، وأنَّ ما شاء الله كان ، وما لم يشأ لم يكن ، وأن الله سبحانه خلق كل شيء بقدر ، فأنت وجل تخاف أن يعرض لك عارضً يمنعك من الوصول للبيت الحرام .

#### @ الوقفة الخامسة :

تذكر وأنت ترفع صوتك بالتلبية ، أنك تُعلن التوحيد الخالص لرب العالمين .

#### 🐵 الوقفة السادسة : 💮 💮

محظورات الإحرام: تذكر لما تُحرم بالحج، وتُحرمُ عليك أشياء هي في الأصل مباحة، تذكر يوم توضع في القبر تحت التراب، وتنقطع عن مذات الدنيا بأسرها.

[٥٦] التوحيد السنة التاسعة والعشرون العدد الثاني عشر

### MINNINN MINNIN

#### @ الوقفة السابعة :

عند بلوغ مكة (شرفها الله): فإذا وصلت إلى البيت العتيق بسلام؛ فاشكر الله تعالى أن بلغك هذا المكان ، واختارك واصطفاك من بين الملايين لتحجّ بيته الحرام ، فكم من أناس تمنوا أن يروا البيت العتيق ويطوفوا حوله ، وبكوا دما لا دموعًا ، وتحرقت قلوبهم وأكبادهم ، وحيل بينهم وبين ما يشتهون .

#### @ الوقفة النامنة :

يا عابد الله ، إذا دخلت بيت الله الحرام ؛ فادخله منكسرا ، ومن هيبته خاشعًا ، ادخله بذلة لله ، بالسكينة والوقار ، فما أسعده من عبد رزقه الله الأدب والعفة في بيته الحرام ؛ سواء مع الله سبحانه أو مع الناس .

#### @ الوقفة التاسعة :

عند تقبيل الحجر الأسود : تذكر حينها أنك تفعل ذلك تعظيمًا لشعائر الله ، وتأسيًا برسول الله على فإنه لا وثنية في الإسلام ، وإنما التقبيل من كمال العبودية لله رب العالمين .

#### @ الوقفة العاشرة :

تذكر وأنت على الصفا موقف نبيك الله الواحد الأحد فخذلوه ، وقف يدعو قومه لعبادة الله الواحد الأحد فخذلوه ، ثم أعزة الله تعالى فدخل مكة فاتحا منتصرا موحدا لله ، فوقف على الصفا يتأمل : بالأمس سفهه قومه وخذلوه ، واليوم - في حجة الوداع - أعزة الله سبحانه في نفس المكان ، فبكى الله وأطال من الذكر والشكر والثناء على الله ، وهذا شأن الأخيار الأبرار ؛ إذا تفضل الله تعالى عليهم بنعمته لهجت السنتهم بالثناء على الله جل في علاه ، ولزموا السنتهم بالثناء على الله جل في علاه ، ولزموا شكره وطاعته .

#### @ الوقفة الحادية عشرة :

تذكر وأنت تسعى بين الصفا والمروة قصة هاجر أم إسماعيل السَّكِ ، لما تركها زوجها إبراهيم عليه الصلاة والسلام مع طفلها الرضيع في صحراء قاحلة ، وهي تقول له : آلله أمرك بهذا ؟! فلما أخبرها أنه أمر مع عند الله ، سلمت هذه

المرأة المؤمنة ، وقالت : إذن لن يضيعنا ! فأجرى الله تعالى لها ولرضيعها ماء مباركا - وهو ماء زمزم - لم ينضب برحمة الله إلى الآن .

وهكذا ينبغي أن يكون التوكل على الله .

#### @ الوقفة الثانية عشرة :

فإذا وصلت إلى عرفات ، وما أدراك ما يوم عرفات ! يوم تفطّرت فيه القلوب لرب البريات ، ما طلعت شمس أفضل عند الله من يوم عرفات ، وهو يوم - يرعاكم الله - يمر مرور النسمات ، فاحتسب عند الله تعالى فيه الدعوات ، والوقوف للدعاء بالساعات كما فعل خير البريات ، عليه من ربه الصلوات والتسليمات .

فكم رأينا فيه من دموع هاطلات ، ودعوات مستجيرات ، لرب الأرض والسماوات ، فيا لله ما أعظم الرحمات ، التي تمحو الذنوب والسيئات ، وتغفر الخطايا والهنات ، وتفرج الكرب والأزمات ، فإذا وقفت في عرفات ، تذكر الذنوب والسيئات ، ولهوا قضيت فيه الساعات ، وأذرف الدمع مدرارًا ، وأجر الحرن أنهارًا ، وتذكر قوله تعالى : ﴿ فَقَلْتُ اسْتَغَفِّرُوا رَبُّكُمْ إِنَّهُ كَانَ غَفَّارًا ﴾ [ نوح : ١٠ ] ، وقل : يا سامعًا لكل شكوى ، ويا عالمًا بكل نجوى ، يا من يعلم الجهر وما يخفى ، أتيتك بذنوب كثيرة ، وأثام جليلة ، لا يعلمها ولا يحصيها إلا أنت ، ويالله .. لو أنك استشعرت تلك الساعة التي يتجلى فيها رب العالمين ، وينزل إلى السماء الدنيا نزولاً يليق بجلله وعظمته ، ويدنو لأهل هذا الموقف العظيم ، يقول لملاتكته : ما أراد هؤلاء ؟-وهو أعلم سبحاته بالقلوب

وهو أعلمُ سبحاته بالقلوب إذا <u>دخات</u> والأمواء - حق والله للعبد أن يتذلل وينكسر لله - الله الحرام

جلُ اللَّهُ - في هذا الموقف الموقف

هيبته خاشعًا.

المنوهبد السنة التاسعة والعشرون العدد الثاني عشر [٥٧]

تبارك

اللّه وجلّ اللّه ، أعظمُ ما فاهت به الأقواه ، سبحاته الذي جمع هذا الركب المبارك في صعيد عرفات ، سبحان الذي يسمع هؤلاء على اختلاف الألسن واللفات ، سبحان الذي سجد لله مَن في الأرض واللفات ، سبحان الذي وحد هؤلاء جميعًا تحت أقضل الرايات ، لا إلله إلا اللّه ربُ البريات ، ويا لله ، ما أعظمَ الفرق بين الحجيج في عرفات ؛ أجسادهم متقاربة ، وأعمالهم متفاضلة ، فعليك المواحد القهار ، وانظر إلى أجساد البريات ، وإلى الواحد القهار ، وانظر إلى أجساد البريات ، وإلى هذه الأصوات والصيحات ، وتذكر يومًا تنفطر فيه السماوات ، ويُحييك اللّه من بعد الممات ، يوم يقوم الناس لرب الأرض والسماوات ، وتفتح أبواب النار والجنات .

تذكره وأنت تشعر بالحرارة في هذا الموقف في عرفات ، يوم تدنو الشمس من رءوس العباد ، فمنا من يكون العرق ألى رجليه ، ومنا من يكون إلى ركبتيه ، ومنا من يكون إلى ركبتيه ، ومنا من يفرق في عرقه ، ويطول الموقف بالعالمين .

في يوم عرفة ، انس الدنيا ومن فيها ، وتذكر انك بين يدي رب الأرباب ، الذي يسمع الدعوات ، ويمحو السيئات ، ويكشف الكربات ، وقبل : يا رب ، إلى من سواك أدعو ؟! وإلى من سواك أرجو ؟! فليس لي رب سواك ، وليس لي معبود إلاك ، يا من أنت أرحم بنا من أمهاتنا وآبائنا ، يا من خضعت لك الرقاب ، ولانت لجبروتك الصعاب ، ادعوك دعاء المسكين ، وابتهل إليك ابتهال الخاشع الذليا.

ثم إيّاك إيّاك أن تخرج من عرفات ، ولم تنل من ربك العقو والرحمات ، فوالله لا يعوّضك شيءٌ ولـو كان لك مثل الأرض والسماوات .

وما هي إلا لحظات ، وتنقضي أشرف الساعات ، ويُغادر الحجيج جنبات عرفات ، ويَبقى المرارة في الأحناء والصدور ، وتتصدع القلوب والعقول على فراق هذا اليوم العظيم . فيا لله ، ما أقسى ألم الفراق ، وا شوفًا إليك يا عرفات ، لوعة والم وجرح غاير في وجدان الحجيج وهم يودعون

عرفات ، ولا تدري في هذه الساعة : أَقَبِلَ اللَّهُ منك أُوبَتَك ، واستجاب دعوتَك ؟! أم كنَت من المحرومين المطرودين وعن جناب اللَّه من المبعدين ؟! ربَّاه هل أقيض وأنت راضٍ عني أم غضبان ؟!

~

فيا ليت الذي بيني وبينك عامر

سعادة لا نشقى بعدها أبدًا .

وبيني وبين العالمين خراب وكم من عبد دخل عرفات وهو مثقل بالذنوب والسيئات ، ودفع إلى مزدلفة وقد حُطَّت عنه السيئات ، ورفعت له الدرجات ، يخرج كيوم ولدته أمُّه ، فما أعظمها من تجارة رابحة ، وما أجلها من نعمة سابغة ، فاللهم اكتب لنا في هذا الموقف

وأعود وأذكركم - وأذكر نفسي قبلكم -: عمل بلا إخلاص ولا متابعة ؛ كالمسافر يحمل رملاً يُثقله ولا ينفعه .

والإخلاص: هو ما لا يعلمه ملَكَ فيكتبُه ، ولا عدق فيفسده ، ولا يُعجبُ به صاحبه فيبطله .

وتذكر وأنت في الحج ، أن سعادتك تتوقف على ثلاثة أصول ، ولكل أصل منها ضد ؛ فالأصل الأول هو : الإخلاص ؛ وضده الشرك . والأصل الثالث : هو هو السنة ؛ وضدها البدعة . والأصل الثالث : هو الطاعة ؛ وضدها المعصية . ولهذه الثلاثة ضد واحد ؛ وهو خلو القلب من الرغبة في الله ، وفيما عنده ، ومن الرهبة منه ومما عنده .

﴿ الوقفة النالثة عشرة :

تذكر وأنت في طريقك إلى مزدلفة ، وأنت تسير بين تلك الشعاب ، ترفع صوتك بالتلبية ، تذكر يوم تسير إلى ربك فردًا وحيدًا ، بلا أبر ، ولا أم ، ولا أخ ، ولا ابن ، ولا صديق ، تذكر يوم يسير أهل الجنة إلى الجنة ، ويُساق أهل النار إلى النار .

وإذا وقفت عند المشعر الحرام ، فتذكر موقف النبي عَلَيْ لمنا وقف ودعا ربّه في هذا المكان ، وتذكر هيبة هذا الموقف : ﴿ فَإِذَا أَفْضَتُم مِنْ عَرَفَاتٍ فَاذَكُرُواْ اللّه عَنْدَ الْمَشْنَعَرِ الْحَرَامِ ﴾ [ البقرة : فَاذَكُرُواْ اللّه عَنْدَ الْمَشْنَعَرِ الْحَرَامِ ﴾ [ البقرة : 1٩٨ ] ، فأطِل - في هذا الموطن - الدعاء ، وأكثر البكاء .

[٥٨] التوهيد السنة التاسعة والعشرون العدد الثاني عشر

## NORMANAMANAMANAMAN

#### @ الوقفة الرابعة عشرة :

وتذكر وأنت في منى في أيام التشريق نعمة الله عليك في هذه الأيام ، في أيام الذكر والشكر لله الحليم المنان ، فيا لله ما أحلى زمان تسعى فيه أقدام الطاعة على أرض الاشتياق ! ولا تنس وأنت في أيام منى : أن ترفع صوتك بالتكبير ، إعظامًا للعلي الكبير : ﴿ ذَلِكَ وَمَن يُعظِّمُ شَعَاتِرَ اللهِ فَإِنّها مِن تَقُوى الْفُلُوبِ ﴾ ، فإنها والله سنة مهجورة ، ولا تكن كهولاء الذين يُؤدون المناسك كأنها طقوس لا معنى لها ، فأنت تطوف وتسعى ، وتذبح وترمي عظيمًا نشعاتر الله وسلامه عليه .

#### ﴿ الوقفة الخابسة عشرة :

وأنت في هذه المشاعر ، انظر في الدنيا ، وسرعة زوالها وفناتها واضمحلالها ، ونقصها وخستها ، والحرص عليها ، والحرص عليها .

وانظر في الآخرة ، وتذكر إقبالها ومجيئها ولا بد ، ودوامها ويقاءها ، وشرف ما فيها من الخيرات والمسرات ، ﴿ وَالآخِرَةُ خَلِيرٌ وَأَبْقَى ﴾ [ الأعلى: ١٧] .

قال رسول الله ﷺ: « ما الدنيا في الآخرة إلا كما يُذخِل أحدُكم أصبعه في اليم ؛ فلينظر بمَ ترجع » .

يا منفقًا بضاعة العمر في مخالفة حبيبه والبُعدِ منه ، ليس في أعداتك أضر عليك منك !

#### الوقفة السادسة عشرة :

عند طواف الوداع ، عند وداع البيت العتيق ، والله إنها للحظات ، وما أشدها من لحظات ، فصيرًا أخي على ألم الفراق ، ولوعة الاشتياق ، فما للدمع لا ينهمر ؟! وما للنفس لا تنكسر ؟! وهي تودّع البيت الحرام ، ولا تدري أيكون العهد به فقط في هذا العام ، أم ستراه على مرّ الأعوام والأيام ؟! يا لقسوة تلك القلوب ، التي هي أشدُ قسوة من الجامود ! وهي تطوف بالبيت العتيق ، ولا تسكب العبرات ، ولا تندم على الزلات .

لله ملك السماوات والأرض ، واستقرض منك وصحبه .

حبةً فبخلت بها ، وخلق سبعة أبحر ، وأحب منك دمعة فقحطت عينك بها .

يا باتعًا نفسه بيع الهوان ، لو استرجعت ذا البيع قبل الفوت لم تخب ، ألا ليت شعري ، من هو المحروم بعد الحج ، ومن هو المقبول ؟!

وإنه - والله - أمر تذهل منه العقول .

واعلم - أيها الحبيب - أن من شيم الأخيار الأبرار إذا وفقهم الله تعالى لطاعة ؛ أن تلهج السنتهم بالشكر والحمد لله رب العالمين .

فكن من هؤلاء ؛ وقل : الحمد لله الذي بفضله ونعمته تتم الصالحات ، واطلب قلبك وأنت تطوف بالبيت العتيق ، فإن لم تجده في هذا الموطن ، فَسَلَ الله أن يمن عليك بقلب ؛ فإنه لا قلب لك !

يا من أعتقه ربّه ومولاه في الحج : إياك أن تعود لرق الله منها ، تعود لرق الله منها ، وأغبى الناس : من ضلّ في آخر سفره ، وقد قارب المنزل !

﴿ وَاصْبُرْ نَفْسَكَ مَعَ الْدِينَ يَدْعُونَ رَبُهُم بِالْغَدَاةِ
وَالْعَشِيِّ يُرِيدُونَ وَجُهَهُ وَلاَ تَعْدُ عَيْسَاكَ عَنْهُمَ تُرِيدُ
زِينَةَ الْحَيَاةِ الدُّنْيَا وَلاَ تُطِعْ مَنْ أَغْفَلْنَا قَلْبُهُ عَن ذِكْرِنَا
وَاتَبُعَ هَوَاهُ وَكَانَ أَمْرُهُ قُرُطًا ﴾ [ الكهف : ٢٨ ] .

حتى إذا رجعت إلى الديار ، وقطعت الفيافي والقفار ، ومرت عليك دول وأمصار ، تذكر ما بينك وبين الله من العهود التي أبرمتها في الحج ، واعلم أن من علامة قبول الحج : أن تكون بعد الكج أصلح منه حالاً قبله ، وكلما زيد في عملك زيد في خوفك وحذرك ، وكلما زيد في عمرك نقص من حرصك ، وكلما زيد في مالك ، زيد في سخاتك وبذلك ، وكلما زيد في مالك ، زيد في سخاتك وبذلك ، وكلما زيد في قذرك وجاهك ، زيد في قربك من الناس ، وقضاء حواتجهم ، والتواضع

يا من بدنياه اشتغل وغرة طول الأمل المحدد وغرة طول الأمل المحدد وت يأتي بغتة والقبدر صندوق العمل والقبدر صندوق العمل وصلى الله وسلم على نبينا محمد وآلمه



يقف الغرب من الإسلام موقفًا مبدئيًا بناه على العداء السافر للإسلام ونبي الإسلام، وقد سلك الغرب في سبيل ذلك شتى الوسائل ، فقام بإذكاء نار الحروب الصليبية التي امتدت لأكثر من قرنين من الزمان ، ذهب خلالها الملايين من البشير ، فضلا عن الأموال والعتاد ، ولما يئسوا من القضاء على الإسلام عن طريق هذه الحروب ، رأى حكماؤهم إدارة الحرب بطريقة حديثة عن طريق الغزو الفكري ومناهج التعليم .

> ووضع القس (( زويمر )) والذي تبناه طه حسين ، ومازال معمولا به حتى الآن ، ويهدف هذا البرنامج إلى تهميش دور الدين وتعميق الدنيوية أو العلمانية في نفوس الناشئة .

> ولم يكتف الغرب بذلك ، فقام باستضافة الخارجين على الإسلام الطاعنين فيه ؛ من أمثال سلمان رشدى ، وكل من أراد أن يتقرب من الغرب وينال الحظوة عندهم طعن في الإسلام : ومن المفيد أن نذكر أنهم يوفرون حراسات خاصة لسلمان رشدى تتكلف ملايين الدولارات سنويًا !!

وهذا يذكرنا بقيام الروم برنامج التعليم في مصر ، المفازلة كعب بن مالك أيام رسول الله ﷺ ، إذ قال له ملكهم : أما بعد ، فإنا نعلم أن صاحبك قد جفاك ، فالحق بنا نوفم برعام ١٩١٧م ، نواسك !! فقال كعب : وهذه والمعروف عند العرب فتنة يا كعب ، ولحق جبلة بن الأيهم ببلاد الروم وتنصر ، مهيبًا إبان عصر عمر حينما أراد عمر أن يعدل بينه وبين الأعرابي ، والقصة مشهورة .

قدمت بهذا الاستهلال لأصل

العربية الإسلامية ، وقد صدر هذا فيما يعرف بوعد « بافور » - وزير خارجية بريطانيا في ذلك الزمان - من والمسلمين بوعد بافور المشتوم ، وقد وعد بلفور ممثل وجعلوا له مكانة خاصة وقصرًا الغرب في هذا التاريخ بإنشاء وطن قومى لليهود ، وقد أراد الغرب بهذا الوعد تحقيق أكثر من هدف في وقت واحد .

أولا . إن الغرب لم ينسس إلى لب الموضوع: خطيئة الحروب الصليبية ، ولن الغرب الكبرى ، وهي إنشاء إيساها ، ويبدو ذلك في وطن قومي لليهود في فلسطين التصرفات الهمجية التي تصدر

[1.] التوحيد السنة التاسعة والعشرون العدد الثاني عشر

## ● قامت الدنيا ولم تقعد في فرنسا ؛ لأن تلميذة مغربية مسلمة ارتدت غطاء رأس أو خمار عند ذهابها إلى المدرسة !!

# ● قامت تركيا إرضاءً للغرب بطرد نائبة بالبركان ؛ لارتدائها الحجاب، حتى لا تتهم تركدا بالإسلام!!

عن الغرب بين الحين والأخر قبل الإسلام .

فقد قامت الدنيا ولم تقعد في فرنسا ؛ لأن تلميذة مغربية مسلمة ارتدت غطاء رأس أو خمار عند ذهابها إلى المدرسة ، وقد هددوها بالفصل إذا أصرت اللخارج في كندا أنهم هناك على ارتدائه ، وقامت تركيا إرضاء للغرب بطرد نائبة بالبرنمان ؛ لارتدائها الحجاب ، وحتى لا تتهم تركيا بالإسلام لتتملق الغرب وتحصل على موافقة دخول المجموعة الأوربية !!

وعندما ذهب أحد المفكرين المسلمين إلى أمريكا وجدهم يتعمدون تشويه صورة الإسلام والمسلمين . في مدارسهم عند التعرض فانيا : أراد الغرب أن الدراسة ؟ فقالوا : لأننا إذا لم نفعل دوله ، حيث أحست هذه الدول عنا ، سبحان الله !!

وصدق الله إذ يقول : الاقتصاد ، فأنابوا عنهم اليهود ﴿ وَقَالُوا قُلُوبُنا فِي أَكِنَّةٍ مُمَّا تَدْعُونَا إِلَيْهِ وَفِي آذَانِنَا وَقُرٌ وَمِن بَيْنِنَا وَبَيْنِكَ حِجَابٌ فَاعْمَلُ إِنْنَا عاملون که [ فصلت : ٥ ] .

وحدثتى أحد المبتعثين يدرسون لأبنائهم أن المسلم إذا الغرب لليهود ، والموقف التقى بالمسلم ووضع يده في يده ( يريد المصافحة ) ، فإنه الصهيوني مهما تعاقبت يقول له - عيادًا بالله -: كيف حال فرجك !!

فانظر أخى القارئ الكريم إلى هذه المغالطات الغريبة في الصليبية بأيدي اليهود . مناهج القوم تعرف دخائلهم ملحوظة : صرح وزير وحقدهم الدفيين على الإسلام الأديان السابق بحكومة

بسبب سيطرة اليهود على الصهاينة .

ليقتلوا العرب والمسلمين في فنسطين ، فيستريح الغرب من الجميع ، ويغذى روح الحروب الصليبية عن طريق مساعدة اليهود ، وهذا هو السر في هذه المساعدات الضخمة التي يقدمها المبدئى لتثبيت أركان الكيان الحكومات وتغير الرؤساء والملوك ، فإن من القواعد الراسخة استمرار الحروب

الصهاينة بأن موقف أمريكا لن يتغير بتغير الإدارة الأمريكية ، بالحديث عنه ، فسألهم : لماذا يضرب الإسلام في مقدساته وأعلن أنه مطمئن تماما لإدارة تتعمدون تشويه الإسلام في مناهج ويستريح من كيد اليهود في بوش ، وهذا يؤكد موقف الغرب المبدئي في إذكاء روح الحروب ذلك دخل أبناؤنا في الإسلام رغما الغربية بمعاناة مالية وإدارية الصليبية واستمرارها بأيدى

التوحيد المنة التاسعة والعشرون العدد الثاتي عشر [11]

ثالثًا: يرفع الغرب ما يعرف بالبيان العالمي لحقوق الإسان وتشور ثاترتهم إذا أعتدى على أحدهم ، ولكنهم أمام طابور الشهداء من أبناء فلسطين كأتهم يشاهدون مباراة مسلية لمصارعة الثيران !! وصدق القائل:

فكل امرئ في غابة جريمة لا تغفر وقتل شعب آمن مسألة فيها نظر وسبب عدم انفعال الغرب بمشهد المذابح الجماعية هو حرصهم على استمرار روح الحروب الصليبية .

رابعًا: لماذا أتاب الغرب الصهاينة في هذه الحروب القذرة ضد العرب والمسلمين في فلسطين ؟

والجواب: أن الحروب في الواقع تدور بعقول الغرب وآلاتهم الحربية وخططهم ، عَن دينكُ مْ إِن اسْتَطَاعُواْ ﴾ ولكن اختيار اليهود لا يبعث [ البقرة : ٢١٧] . تاريخ الحروب الصليبية فيستيقظ النائمون وتشتعل حماستهم بذكرى عمر وصلاح الدين .

> يخشون يعرب أن تجود بخالد يخشون كرديًا كنور الدين

بسيماكم ، ونصدع في وجوهكم بقول الله تعالى : ﴿ إِنَّ الَّذِيبَ نَ كَفَرُوا يُنفِقُونَ أَمْوَالَهُمْ ليَصُدُوا عَن سَبِيلِ اللَّهِ فَسَ يُنْفِقُونَهَا ثُحَمَّ تَكُونُ عَلَيْهِمْ حَسْرَةً ثُمَّ يُغْلَبُونَ وَالَّذِينَ كَفَرُوا إِلَى جَهَنَّمَ يُحْشَرُونَ ﴾ [ الأنفال : . 44

وأقول لأهل الإسلام

ولأمة العرين: عليكم بانتظار ﴿ وَعَدَ اللَّهُ الَّذِينَ آمَنُ وَا مِنْكُ مَ الأرض كما استَخْلَفَ النَّذِينَ مِن وهذا يوضح أن الغرب ما فَبْلِهِمْ ولَيُمكّنَنّ لَهُمْ دينَهُمُ الَّذِي ارْتَضَى لَهُمْ وَلَيْيَدُلَّتُهُم مِّن بَعْدِ خَوَفِهِمْ أَمْنًا يَعْبُدُونَنِي لاَ يُشْرَكُونَ بي شُنينًا ﴾ [ النور : ٥٦ ] . ونتردد قول القائل:

وأن نرى الكفر في الهيجا يوليها وأن نرى أمة الإسلام مقبلة بالنصر تزهى والبشرى تهانيها نصر الله حزبه ، وصدق وعده ، وهزم الأحزاب وحده . اللقيطة التي استتر خلفها الغرب وصلى الله على نبينا محمد وآله

خامسًا: هل نسى الفرب الصليبي بيت لحم مهبط رأس الوعد الحق وتحقيق شروطه المسيح الطَّيِّكُ ومرتبع صباه المذكورة في قوله تعالى : ومصل دعوته ، وهم الذيان أَنْفَقُوا المليارات وضحوا بملايين وعَمِلُوا الصَّالِحَاتِ لَيسَتَخْلِفَنَّهُم في الشهداء من أجل هذا المكان !! يزال يندفع تحت رغبة عارمة للتشفي والحرب المنظمة ضد

وصدق الله إذ يقول : ﴿ وَلا إِيزَالُونَ يُقَاتِلُونَكُمْ حَتَّى يَرُدُوكُمْ آمالنا أن نرى الإسلام منتصرًا

المسلمين .

سادسًا : من أجل ذلك نقول اللغرب: إن أعظم خطيئة ارتكبتموها هي زرع هذه الدولة ليحارب الإسلام من ورائها ، وصحبه وسلم . ولكننا نعرفكم - والحمد لله -

<sup>[77]</sup> التوهيد السنة التاسعة والعشرون العدد الثاني عشر

الحمد لله وحده ، والصلاة والسلام على من لا نبي بعده .. وبعد : فلقد غضب الله عز وجل على اليهود ولعنهم ، ووصفهم في كتابه بأبلغ ما يوصف به أشوار الناس ، قال تعالى : ﴿ قُلْ هَلْ أُنْبُنُكُم بِشَرٌ مِّن ذَلِكَ مَتُوبَةً عِندَ اللّهِ مَن لَّعَنهُ اللّهُ وَغَضِبَ عَلَيْهِ وَجَعَلَ مِنْهُمُ الْقِرَدَةَ وَالْخَنَازِيرَ وَعَبدَ الطّاغُوتَ اللّهُ وَغَضِبَ عَلَيْهِ وَجَعَلَ مِنْهُمُ الْقِرَدَةَ وَالْخَنَازِيرَ وَعَبدَ الطّاغُوتَ اللّهُ وَغَضِبَ عَلَيْهِ وَجَعَلَ مِنْهُمُ الْقِرَدَةَ وَالْخَنَازِيرَ وَعَبدَ الطّاغُوتَ اللّهُ وَغَضِبَ عَلَيْهِ وَجَعَلَ مِنْهُمُ الْقِرَدَةَ وَالْخَنَازِيرَ وَعَبدَ الطّاغُوتَ أُولًى شَرّ مُكَانًا وَأَصَلُ عَن سَواء السّبيل ﴾ [ المائدة : أولَم في الله عن عيرهم عبر الله عوب ، وهذه الأخلاق وصفات تميزوا بها عن غيرهم من الأمم والشعوب ، وهذه الأخلاق كانت السبب في من الأمم والشعوب ، وهذه الأخلاق كانت السبب في من الأمم والشعوب ، وهذه الأجيال ، فقد لاقوا حيثما حلوا فم واضطهادهم عبر القرون والأجيال ، فقد لاقوا حيثما حلوا فم ومنذ كانوا اضطهادات تثير الحسرة في قلب كل إنسان .

الماذا فضب الله على على اليهود؟

صلاح عبد المعبود

ولكن إجماع كل الأمم على اضطهادهم ظاهرة تستحق التعليل ، ولا علة إلا سوء طبائعهم وانحطاط أخلاقهم واعوجاج سلوكهم ، ونذكر جملة من هذه الأخلاق فيما يلي :

أولاً : الجبن والحرص على الحياة :

وأساس هذا الخُلق ضعف العقيدة واضطرابها والاستغراق في النزعة المادية استغراقاً ملك عليهم نقوسهم وقلوبهم ، وجعلهم يحبون الحياة مهما كانت ، ويجبنون عن التضحية ولو قلت ، قال تعالى : ﴿ وَلَتَجِدَنُهُمْ أَحْرَصَ النَّاسِ عَلَى حَيَاةٍ وَمِنَ النَّيْنَ أَشْرُكُواْ يَوَدُّ أَحَدُهُمْ لَوْ يُعَمَّرُ أَلْفَ سَنَةً وَمَنَ النَّيْنَ أَشْرُكُواْ يَوَدُّ أَحَدُهُمْ لَوْ يُعَمَّرُ أَلْفَ سَنَةً وَمَنَ الْدِينَ أَشْرُكُواْ يَوَدُّ أَحَدُهُمْ لَوْ يُعَمَّرُ أَلْفَ سَنَةً وَمَا هُو بِمُزَحْرِحِهِ مِنَ الْعَذَابِ أَن يُعَمَّرَ وَاللَّهُ بَصِيرٌ بِمَا يَعْمَلُونَ ﴾ [ البقرة : ٩٦ ] ، وهذا لا يصبيرٌ بما يكون اليهود مهرة في إثارة الفتن يمنع من أن يكون اليهود مهرة في إثارة الفتن وتدبير المؤامرات والعمل من وراء ستار ، لأن فنك لا يكلفهم أي تضحية .

#### ثانيًا: الزهو والاستعلام:

فهم يعتقدون أنهم شعب الله المختار ، وأن عنصرهم أسمى من العناصر الأخرى ، قال تعالى : ﴿ وَقَالَتِ الْنِهُودُ وَالنَّصَارَى نَحْنُ أَبِنَاء اللهِ وَأَحِبُاوُهُ قُلْ قَلْمَ يُعَذَّبُكُم بِذُنُوبِكُم بَلْ أَتْتُم بَشَرٌ مَنْ خَلَقَ يَغْفِرُ لِمَن يَشَاء وَيُعَذَّبُ مَن يَشَاء ﴾ مَنْ خَلَقَ يَغْفِرُ لِمَن يَشَاء ﴾ [ المائدة : ١٨] .

تَالنَّا: الفَرور والتعلق بالأماني والأمال الكاذبة:

وهذا الخُلق مبني على الاعتقاد السابق ، قال تعالى : ﴿ وَقَالُواْ لَنَ يَدْخُلُ الْجَنَّةُ إِلاَّ مَن كَانَ هُودًا أَوْ نَصَارَى تِلْكَ أَمَاتِيْهُمْ قُلْ هَاتُواْ بُرْهَاتَكُمْ إِن كُنْتُمْ صَادِقِينَ ﴾ [ البقرة : ١١١ ] ، وقد رد القرآن الكريم عليهم هذه الأماني الكاذبة ، وأن التمايز إنما يكون بالعلم النافع والعمل الصالح والأدب العالي وحسن الصلة بالله وتقديم النفع للناس ،

المتوهيد السنة التاسعة والعشرون العدد الثاني عشر [17]

قال تعالى: ﴿ نَيْسَ بِأَمَاتِيكُمْ وَلا أَمَاتِي أَهْلِ الْكَتَابِ مَن يَعْمَلُ سُوءًا يُجُزَ بِهِ وَلاَ يَجِدُ لَهُ مِن لَكَتَابِ مَن يَعْمَلُ سُوءًا يُجُزَ بِهِ وَلاَ يَجِدُ لَهُ مِن دُونِ اللّهِ وَلِيَّا وَلاَ نَصِيرًا \* وَمَن يَعْمَلُ مِن الصَّالِحَاتَ مِن ذَكَرِ أَوْ أُنشَى وَهُوَ مُؤْمِنَ فَأُولَـ لِكَ الصَّالِحَاتَ مِن ذَكَرِ أَوْ أُنشَى وَهُوَ مُؤْمِنَ فَأُولَـ لِكَ يَذَكُ وَنَ الْجَنَّةَ وَلاَ يُظْلَمُونَ نَقِيرًا ﴾ [ النساء: يَذْكُلُونَ الْجَنَّةَ وَلاَ يُظْلَمُونَ نَقِيرًا ﴾ [ النساء: ١٢٤ ] .

رابعًا: الإجرام والإفساد في الأرض وإشعال لحروب:

قَال تعالى : ﴿ كُلُمَا أُوقَدُواْ نَارًا لِلْحَرْبِ أَطْفَأَهَا اللَّهُ وَيَسْعَوْنَ فِي الأَرْضِ فَسَادًا وَاللَّهُ لاَ يُحِبُّ الْمُفْسِدِينَ ﴾ [ المائدة : ٦٤ ] .

خامسًا : الفدر ونقض العهود :

قال تعالى: ﴿ أُو كُلُمَا عَاهَدُواْ عَهْدًا نُبَدَهُ فَرِيقٌ مُنْهُم ﴾ [البقرة: ١٠٠ ]، وقال تعالى: ﴿ إِنْ شَرَ الدَّوَابُ عِندَ اللَّهِ الْذِينَ كَفَرُواْ فَهُمْ لاَ يُوْمِنُونَ \* اللَّهِ الْذِينَ كَفَرُواْ فَهُمْ لاَ يُوْمِنُونَ \* اللَّهِ الْذِينَ كَفَرُواْ فَهُمْ لاَ يُوْمِنُونَ \* وَهُمْ لاَ يَتَقُونَ \* [الأنفال: ٥٥، فِي كُلُ مَرَةٍ وَهُمْ لاَ يَتَقُونَ \* [الأنفال: ٥٥، ١٥].

سادسًا : قتل الأنبياء والمصلحين :

قال تعالى : ﴿ لَقَدْ أَخَذْنَا مِيثَاقَ بَئِي إِسْرَالِيلَ وَأَرْسَلْنَا إِلَيْهِمْ رُسُلاً كُلْمًا جَاءَهُمْ رَسُولٌ بِمَا لاَ تَهْوَى أَنْفُسُهُمْ فَرِيقًا كَذُّبُواْ وَفَرِيقًا يَقْتُلُونَ ﴾ [ المائدة : ٧٠] .

سابعًا : الصد عن سبيل الله وأكل أموال الناس بالباطل :

قَالَ تَعَالَى : ﴿ فَيَظُلُم مِنْ الْذِينَ هَادُواْ حَرَّمْنَا عَلَيْهِمْ طَيِّبَاتِ أُحِلَّتُ لَهُمْ وَبَصَدَّهِمْ عَنْ سَبِيلِ اللّهِ كَثِيرًا » وَأَخْذِهِمُ الرّبَا وَقَدْ نُهُواْ عَنْهُ وَأَكْلِهِمْ

أَمْوَالَ النَّاسِ بِالْبَاطِلِ وَأَعْتَدَنَّا لِلْكَافِرِينَ مِنْهُمْ عَذَابًا اللَّهَا ﴾ [ النَّسَاء : ١٦٠، ١٦٠ ] .

هذه هي الرذائل التي توارثها اليهود جيلاً عن جيل ، والتي جعلتهم ملعونين على ألسنة الأبياء والرسل ، فهم لا يتبعون الحق في أقوالهم وأفعالهم وأحوالهم ، ولا يامرون بمعروف ولا ينهون عن منكر ، وبدلوا كتاب الله عز وجل وكفروا بآياته ، ونقضوا عهد الله وتولوا عن ميثاقه ، وسمعوا كلام الله عز وجل ، شم حرفوه من بعد ما علموه ، وقالوا على الله بغير علم ، وبدلوا أمر الله سبحاته وتعالى ، ولم يقبلوا الحكم بما أنزل الله ، وتكاتموا أحكام التوراة ، وكتموا شهادة الله عز وجل واتبعوا أهواءهم ، وأكلوا المال الحرام ، وأحيوا المال أكثر من الله ، وقالوا : إن الله فقير ونحن أغنياء ، وبدلوا نعمة الله كفرًا ، وقتلوا أنبياء الله ، وقالوا : سمعنا وعصينا ، واعتدوا في السبت ، واتخذوا العجل ، واتخذوا قبور أنبياتهم مساجد ، وادعوا أنهم قتلوا المسيح الطَّيْقِلْ ، وادعوا أن عزيرًا ابن الله ، وآذوا موسى فيرأه الله ، ونقضوا العهد مع رسول الله ﷺ ، وتأمروا على قتل رسول الله ﷺ ، والبوا القبائل على رسول الله ﷺ ،

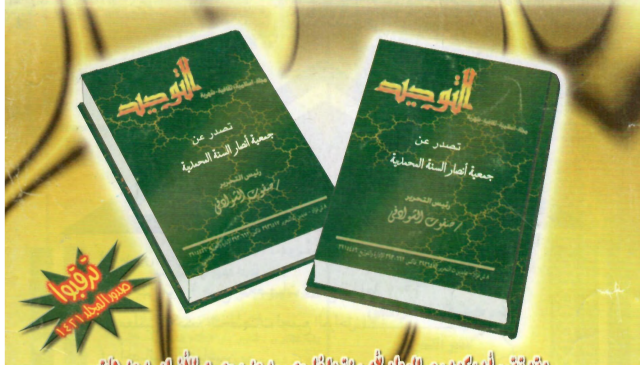
وجرائمهم لا تعد ولا تحصى ، فعليهم لعنات الله إلى يوم القيامة ، وعلى من والاهم وتشبه بهم وأعانهم وتقرب إليهم وخطب ودهم . عليه لعنة الله والملاككة والناس أجمعين إلى يوم الدين .

#### لوأمن عشرة من اليهود !!

حديث أبي هريرة ، عن النبي ﷺ قال : « لو آمن بي عشرةٌ مِن اليهودِ لآمن بي اليهودُ » . [ اخرجه البخاري في : ٦٣- كتاب مناقب الأنصار : ٥٣- باب إتيان اليهود النبي ﷺ حين قدم المدينة ] .



# عن وجود مجلدات مجلة التوحيد للبيع



وتدنتور أن يكون معر للجك أنى منة دلكل دعر ما جنيه بعرى الأنراد خارج معر بعدر الاي الأنراد خارج معر بعدر الاي المنطقة ويتم البين الأنراد خارج معر بعدر الاي المنطقة ويتم البين الأنراد خارج معر بعدر الاي الأنراد ما وأرريكي الميطاق والين سائر النشر

كما تعلن عن خصم خاص لمكتبات الكليات والمعاشد العلمية

وتجعبا الجائي العام الشجى بالأزهر الشريف وبعجن الهيئات العامة والحكومية وفيرها على مكتبات المساجح.

مكان البيع بالمركز العام الدور السابع المجلة: ٢٩٥١٦١٦ الإنتراكات: ٢٥١٥١٥٦

Upload by: altawhedmag.com