

## • صاحبة الامتياز



## رئيس مجلس الإدارة محمد صفوت نورالدين



77

| -\# |             | عدد        | می هدا ا     |            |                  |
|-----|-------------|------------|--------------|------------|------------------|
|     | mai la      |            |              |            |                  |
|     |             |            |              |            | X                |
|     | سيرة الدعوة | کلمات فی م | الرئيس العام | الافتتاحية | $\sum_{i=1}^{n}$ |

|    | عدد عي سيره اعدو           | الركيس المحام |              |
|----|----------------------------|---------------|--------------|
| 0  | محبة الله عزل وجل          | المشرف العام  | حديث الشهر   |
| ٨  | بدوى تفسير سورة الحديد     | د . عبدالعظيم | باب التفسير  |
| 11 | رؤيا صادقة                 | الرئيس العام  | باب السنة    |
| 10 | زيد                        | السيد محمد م  | شهر رجب      |
| 17 |                            |               | كلمة التحرير |
|    | أن الطرية مماذا ذحد فاعلمن | 11.           |              |

|     | أين الطريق وماذا نحن فاعلون  | رئيس التحرير              |
|-----|------------------------------|---------------------------|
| 71  | الشيخ/ جمال عبدالرحمن        | حاجتنا إلى مكارم الأخلاق  |
| 7 8 | يخ/ علي حشيش                 | تحذير الداعية الش         |
| 79  | ابراهيم الشربيني             | ركن الأسرة د .            |
| 40  | د . الوصيف علي حزة           | أسباب النصر الموعود       |
| 47  | سماحة الشيخ عبدالعزيز بن باز | من فضائل الأعمال          |
| ٤.  | الشيخ مجدى عرفات             | الإعلام بسير الأعلام      |
| 80  | الشيخ أبو اسحاق الحويني      | أسئلة القراءعن الاحاديث   |
| 13  |                              | الفتاوى                   |
| 04  | ب حذر منها العلماء           | فرق حذر منها العلماء وكتد |

| 0 2 | النـــزول الشيخ اسامه سليمان | أسباب    |
|-----|------------------------------|----------|
| 70  | يسع المسلمين الخلاف فيها     | مسائل ب  |
|     | الشيخ مصطفى العدوى           |          |
| 09  | اة التقريب د. علي الوصيفي    | لا يا دع |

|     |                     |              | 1               |
|-----|---------------------|--------------|-----------------|
| 38  | علاء خضر            | المركز العام | إقرأ من مكتبة ا |
| 77  | عبدالرازق السيد عيد | الشيخ        | باب السيرة      |
| - 4 |                     |              | 2               |

أصول الاعت الإليانية الإلى الإليانية الإلى الإليانية الإلى ا ابراهيم بن يوسف الشيخ سيدى أصول الاعتقاد جمال سعد حاتم الإنتقام الإلهي

| هرية | ية ش | تقاف  | ىل مية | مجلة إس  |
|------|------|-------|--------|----------|
| م    |      | العـ  | رف     | <u> </u> |
| بي   | _    | المرا | _ال    | ج.       |

## اللجنة العلمية

| يني    | ///    | _رياحـ  | زک   |
|--------|--------|---------|------|
| ىربىني | ريبالش | مودغ    | 7.0  |
| حمن    | بسدالر | _الء_   | ج    |
| ربيني  | :      | راهيمال | د.إب |

## الاشتراك السنوي:

١- في الداخل ١٥ جنيه (بحوالة بريدية داخلية باسم مجلة التوحيد - على مكتب بريد

٢\_ في الخارج ٢٠ دولار أو ٧٥ ريالا سعوديا أو ما

ترسل القيمة بحوالة بنكية أو شيك. على بنك فيصل الاسلامي فرع القاهرة باسم مجلة التوحيد \_انصار ألسنة (حساب رقم / ١٩١٥٩٠).

المركز العام: القاهرة - ٨ شارع قوله - عابدين هاتف: ٢٧٥٥١٩٣\_ ٢٥١٥١٩٣

مطابع المن التجارية قليوب مصر

علم الكلام

## السلام عليكم

الطائرات مدنية والأعمال عسكرية والأدوار تخريبية، فى الدولة العظمى وهم بالات التجسس لا يعلمون الغيب.. ولديهم مؤسسات لقراءة الكف والفنجال. التقنية عالية والعمارات محصنة. ولا يعلم الغيب إلا لله.

لا شك فى وجود تخطيط مسبق طويل وإعداد وتدريب لمثل ذلك الحدث.. إسرائيل صاحت (المسملون) وتجاوب معها المغرضون فى كل مكان وبين القتلى مسملون وغير مسلمون فالهدم والحرق لا يفرق بين الناس بمللهم وعقائدهم.

اعتاد قادة الغرب أن يصدقوا أنفسهم عندما يكذبون ويصدقهم الآخرون والمستفيد الأكبر من ذلك هم اليهود في إسرائيل حيث التفت العالم بعيدا عن ممارساتهم في فلسطين فالأصابع يهودية والمصائب أمريكية وقصص ووقائع تشبه ذلك كثيره يغض الطرف عنها.

يراد فى فورة الغضب أن تصب النقمة على أفغانستان قبل ظهور نتائج التحقيق ويبقى صاحب الجرم طليقا. إن كان كذلك فسيعود لجريمته. وكما يلعب الصغار يلعب الكبار. وقد يكون اللعب بالنار فيكون من ذلك الدمار والبوار.

والإسلام سلام وأمن وإيمان يحرم القتل العشوائى وينهى عن قتل النساء والأطفال ومع ذلك فالإسلام فى قفص الإتهام.

والله غالب على أمره والحقائق لا تختفى طويلا (ويمكرون ويمكر الله والله خير الماكرين). الرئيس العسام التحرير ۸ شارع قوله ـ عابدين ـ القاهرة ت : ٣٩٣٦٥١٧ فاكس : ٣٩٣٠٦٦٢ فاكس قسم التوزيع والاشتراكات : ت :

التوزيع الداخلي:

مؤسسةالأهرام

وفروعأنصار

السنةالحمدية

ثمن النسخة:

مصر جنيه واحد، السعودية ٦ ريالات، الامسارات ٦ دراهم، الكويت ٥٠٠ فلس، المغرب دولار أمسريكي، الأردن ٥٠٠ فلس، العراق ٧٥٠ فلس، قطر ٦ ريالات، عمان نصف ريال عماني.

المراسلات باسم المشرف العام



افتتاحية العدد

# عدالة المعرفة المعرفة

## بقلم الرئيس العام

إن الحمد لله، نحمده ونستعينه ونستغفره، ونعوذ بالله من شرور أنفسنا ومن سيئات أعمالنا، إنه من يهده الله فلا مضل له، ومن يضلل فلن تجد له وليًا مرشدًا.. وبعد:

فَإِن العمل الدعوي هو أشرف الأعمال؛ لقوله تعالى: ﴿ وَمَنْ أَحْسَنُ قَوْلًا مُمَّن دَعَا إِلَى اللّهِ وَعَملَ صَالِحًا وَقَالَ إِنْنِي مِنَ الْمُسْلِمِينَ ﴾ [فصلت: ٣٣].

وإن الله سبحانه قد اصطفى أمة للدعوة كان أولهم رسول الله والذي ضرب المثل الأعلى في الإحسان في القول والعمل والدعوة إلى الله سبحانه، ثم كانت القرون من بعده هم خير القرون لمن حيث قال ولا الناس قرني، ثم الذين يلونهم، ثم الذين يلونهم، فترك أهل هذه القرون لمن بعدهم خير ميراث؛ حيث دعوا إلى الله سبحانه بخير المقال وخير المثال، فكانت أفعالهم خير المقال وقوالهم أجمل الأقوال، فكان بذلك منهج أهل السنة والجماعة الفرقة الناجية المنصورة التي لا يزال المسلمون يستقون طيب السمعة من تبعيتهم لهذا المنهج وهو اقتداؤهم بنبيهم في التي لا يزال المسلمون يستقون طيب السمعة من تبعيتهم لهذا المنهج وهو اقتداؤهم بنبيهم في اعتقادهم وعبادتهم لربهم، وبذلك حمى الله دعوته وأبقاها، فهو القائل: إنّا نَحْنُ نَزَلْنَا الذَّكَرُ من خذلهم ولا من خالفهم حتى يأتي أمر الله وهم على ذلك». ويقول والقائمة بأمر الله لا يضرهم فرأيت مشارقها ومغاربها، وإن أمتي سيبلغ ملكها ما زوى لي منها، وأعطيت الكنزين الأحمر والأبيض، وإني سالت ربي لأمتي ألا يهلكها بسنة عامة، وأن لا يسلط عليهم عدوًا من سوى أنفسهم يستبيح بيضتهم، وإن ربي قال: يا محمد، إني إذا قضيت قضاءً فإنه لا يرد، وإني الطيتك لأمتك أن لا أهلكهم بسنة عامة، وأن لا أسلط عليهم عدوًا من سوى أنفسهم يستبيح بيضتهم، ولو اجتمع عليهم من بأقطارها حتى يكون بعضهم يهلك بعضًا ويسبي بعضهم بيضتهم، ولو اجتمع عليهم من بأقطارها حتى يكون بعضهم يهلك بعضًا ويسبي بعضهم بيضنا». التخريج.

لذا فإن أعداء دعوة الإسلام- على كثرتهم في كافة الأعصار وعلى ومر الدهور- لم يستطيعوا أن يزيلوا أهل الحق، ولكن ما كان من بأس بين المسلمين وبعضهم هو الذي

وَلَد الفِرق التي ظهرت وأشاع الفُرقة التي استدت، حتى صار بعضهم يقتل بعضًا، ويأسر بعضهم بعضًا، واعلم أن النبي الذي ذكر ذلك قد وضع الدواء الناجع لذلك، فقال الله والسمع فقال الله وإن تأمر عليكم عبد، فإنه من يعش منكم فسيرى اختلافًا كثيرًا، فعليكم بسنتي وسنة الخلفاء الراشدين المهديين، عضوا

وَاتُّقُواْ اللَّهُ إِن كُنتُم مُّؤْمِنِينَ ﴾ [المائدة: ٥٥-٥٧]. وسورة «المائدة» عامرة زاخرة بالبيان الشافي في ذلك.

٢- أهل ضلال يحاولون نشر ضلالاتهم سن المسلمين وهم يظهرون للناس أنهم على الإسلام الصحيح، ومن أخيث تلك الفرق فرق الروافض (الشبيعة) الذين يزعمون حب أهل البيت وموالاتهم، وهم في ذلك كاذبون أفاكون، حتى صرت ترى دعوة التقارب بين السنة والشبعة تملأ بلاد أهل السنة وهم لا يكفون عن سب الصحابة، بل يسبون الكبار منهم ولا يكفون عن رفض السنة وتحريف معانى القرآن، بل الادعاء أن بالقرآن تحريفًا وغير ذلك من الضلالات بل الكفريات، دون أن تجد التحذير الكافي من المسلمين وعلمائهم؛ لأنهم انشعلوا بما دون ذلك من الخلافات التي بينهم، وينبغي أن يُحْذر المسلمون من فرق الضلال وتسرب أفكارهم الضالة سن معتزلة ومرجئة وخوارج، وأشد من كل

٣- دعاة السنة وقد حدثت بينهم التحزيات والتشرذمات التي جعلت منهم دعاة لجماعاتهم لا لدعوة الإسلام، وصبار عَقّد الولاء والبراء على رموز وضعوها أو أشخاص ادعوا لهم الزعامة فوالوا على اتباع مناهجهم وعادوا على مخالفتهم، حتى ترى منهم الولاء في موضع البراء، والبراء في غير موضع البراء، ويشتد العداء ويستحكم الخلاف الذي يشوه عملهم ويسوء جماعتهم. عليها بالنواجذ، وإياكم ومحدثات الأمور، فإن كل يدعة ضلالة».

وإن الناظر إلى صفحة الإسلام العريضة على وجه الأرض يرى أن المسلمين يعيشون بين فئات، نجمل الحديث عن أقسامها:

١- أعداء يتربصون بهم الدوائر يستهينون بدمائهم وأعراضهم وديارهم وأرضهم ومقدساتهم، فيمنعون عنهم الماء والطعام إن استطاعوا، وبذبحون أبناءهم ورجالهم إن استطاعوا، ويقطعون نسلهم، ويخربون بيوتهم إن استطاعوا، ومع ذلك تجد ممن ينتسب إلى الإسلام من يتولاهم ويسير خلفهم وينفذ أوامرهم، وقد قال تعالى: ﴿ يَا أَتُّهَا الَّذِينَ آمَنُواْ لاَ تَتَّخُذُواْ الْيَهُودَ وَالنَّصَارَى أَوْلِيَاءَ يَعْضُهُمْ أَوْلِيَاءُ هُؤلاء الشيعة الروافض. بَعْض وَمَن يِتَوَلِّهُم مِّنكُمْ فَإِنَّهُ مِنْهُمْ إِنَّ اللَّهَ لاَ يَهْ دِي الْقَوْمَ الظَّالِمِينَ. فُتَرَى الَّذِينَ فِي قُلُوبِهِم مُّرَضُّ بُسَارِعُ ونَ فِيهِمْ يَقُولُونَ نَخْشَى أَن تُصِيبِنَا دَائِرَةٌ فَعَسَى اللَّهُ أَن بَأْتِيَ بِالْفَتْحِ أَوْ أَمْرِ مِّنْ عِندِهِ فَيُصْبِحُواْ عَلَى مَا أُسَرُّواْ فِي أَنْفُسِهِمْ نَادِمِينَ ﴾ [المائدة: ٥١، ٥٢]، ثم قال سيحانه: ﴿ إِنَّمَا وَلِئُكُمُ اللَّهُ وَرَسُولُهُ وَالَّذِينَ آمَنُواْ الَّذِينَ يُقْبِمُونَ الصَّلاَةَ وَنُؤْتُونَ الزَّكَاةَ وَهُمْ رَاكِعُونَ. وَمَن يَتُولُ اللَّهَ وَرَسُولَهُ وَالَّذِينَ آمَنُواْ فَإِنَّ حِـزْبَ اللَّهِ هُمُ الْغَالِبُونَ. يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُواْ لاَ تَتَّخِذُواْ الَّذِينَ اتَّخَذُواْ دِينَكُمْ هُزُوًا وَلَعِبًا مِّنَ الَّذِينَ أُوتُواْ الْكِتَابِ مِن قَـبْلِكُمْ وَالْكُفَّارَ أَوْلِيَاءَ

3- دعاة انتسبوا إلى السلفية، لكن الشيطان استهواهم حتى جعلهم يتركون العلم النافع والدعوة الصحيحة إلى الحديث عن الأشخاص واستباحة الأعراض والتلويح بالتبديع والتفسيق، وتعجب عندما ترى أحدهم من فوق منبره ينادي من غاب عن مجلسه - من إخوانه الدعاة أو غيرهم قائلاً -: افعل كذا، وافعل كذا، كأن سمعهم يمتد أو صوته يبلغ مسامعهم، ثم يزعم أنه يقدم لإخوانه النصح بين هذه التيارات والأمواج المتلاطمة.

إننا نعيش أمر الدعوة موقنين أن الذي يصونها هو الله وحده، فليست الحكومات وجيوشها ولا الجماعات ودعاتها، ولا الكُتَّاب ومؤلفاتهم هي التي تصون؛ إنما الله سبحانه الذي قال سبحانه: ﴿ وَإِن تَتَوَلُّوا يَسْتَبْدِلْ قَوْمًا غَيْرَكُمْ ثُمَّ لاَ يَكُونُوا أَمْثَالُكُمْ ﴾ [محمد: ٣٨].

هذا، وإن جماعة أنصار السنة المحمدية والتي تقوم بالدعوة إلى الله سبحانه على نهج سلف الأمة منذ ما يزيد عن ثلاثة أرباع القرن، وقد انسلخ من عمر مجلتها «الهدي النبوي» ثم «التوحيد» أكثر من ستين عامًا، قد ترك لها المؤسسون سمعة طيبة وطريقة حسنة واضحة لا يحمد فيها إلا الله، فهي قائمة بفضله وحده وتوفيقه، فهم لا يعظمون فيها الرجال إنما الولاء والبراء على أصل الإسلام، لا يحاكمون الناس إلى

أقوال الشيوخ المؤسسين، ولا الزعماء المقدمين الأحياء منهم والأموات، إنما يدعون إلى قبول رب العالمين، فهو المنهج القويم الذي من تركه ذل وضل، ومن اعتصم به اهتدى وفاز ونجا، فنسأل الله أن يقوم منها كل اعوجاج، وأن ييسر لها كل عسير، وأن يقيها الزلل، وأن يقيلها من كل عثرة، وأن يبقي خطها الدعوي بضوابطه الأصيلة؛ القرآن والسنة بفهم سلف الأمة مجتنبين المحدثات، مستفيدين من التقنيات الحديثة في وسائل دعوتها إلى الله سبحانه.

والجماعة تبسط يدها للتعاون مع كل عامل بالبر والتقوى، راجية من الله أن يجنبها الإثم والعدوان، موقنة أن المنهج الصواب باق بإبقاء رب العالمين له، عالمة أن الحق قديم لا يبطله شيء، ومراجعة الحق خير من التمادي في الباطل. وأن الله لا يجمع أمة محمد على ضلالة، ويد الله مع الجماعة.

وهذه أم الارض ته تزلحدث مروع وقع في كبرى دول الأرض ومن تزعمت التقنية الحديثة وقتل فيها الآلاف وهدمت فيه أكبر عمارات الدنيا وينسب الحدث للمسلمين وهم أكثر الأمم تخلفا ويدندن على ذلك كل شيطان مريد فإن أضفوا حدثا فالله به عليم فاللهم انصر الاسلام وأهله وأذل الشرك وأهله وردنا إلى الحق رداً جميلاً.

💵 الحب نقيض السغض، والحب والود بمعنى واحد. قال القاضي عياض: حقيقة المحبة الميل إلى ما يوافق الإنسان وتكون موافقته له إما لاستلذاذه بحسه كحب الصور الجميلة والأصوات الحسنة والأطعمة والأشربة اللذبذة. وإما لاستلذاذه بإدراكه بعقله وقلبه معاني شريفة كحب العلم والعلماء وحب الصالحان.

وإما أن يكون حيه إياه لموافقته له من جهة إحسانه له وإنعامه عليه، فقد حيلت النفوس على حب من أحسن إليها.

والحب ثمرة من ثمرات الادراك والمعرفة، لأجل هذا يتفاوت الناس في حبهم للأشياء والأشخاص تبعًا لتفاوتهم في الإدراك والمعرفة، فإذا كانت وسائل الإدراك سليمة أحب الإنسان ما ينفعه، وإلا أحب الضار بحسيه نافعًا. □□

ودواعى المحبة وأسبابها ترجع إلى أمور

أولها: ما قام بالمحبوب من صفات تدعو إلى

والثاني: ما قام بالمحب من شعور بهذه الصفات وإحساس بها.

## والحلقة الأولى وو

الثالث: موافقة بين المحب والمحبوب، فإن الأرواح جنود مجندة، فما تعارف منها ائتلف وما تناكر منها اختلف. ولهذا فإن النفوس الزكسة الشريفة تحب صفات الكمال، أما النفوس الدنية اللئيمة فتعشق كل قبيح.

أنواع الحدة:

١- محبة طبيعية غريزية؛ كحب المال والأهل والولد، وهي مساحة ما لم تشعل عن طاعة الله عز وجل، ولم تعن على ما حرم الله،

وإلا كانت ضارة مهلكة.

قال تعالى: ﴿ زُبِّنَ لِلنَّاسِ حُبُّ الشُّهُوَاتِ مِنَ النِّسَاءِ وَالْبَنِينَ وَالْقَنَاطِيرِ الْمُقَنْطَرَةِ مِنَ الذَّهَبَ وَ الْفَضَّةُ وَ الْخَنَّلِ الْمُسَوَّمَةُ وَ الْأَنْعَامِ وَالْحَرْثِ ذَلِكَ مَتَاعُ الْحَيَاةِ الدُّنْيَا وَاللَّهُ عَندَهُ حُسِنُ الْمَآبِ ﴾ [أل عمران: ١٤].

وقال: ﴿ كَلَّا بِلْ تُحِبُّونَ الْعَاجِلَةَ. وَتَذَرُونَ الآخرة ﴾ [القيامة: ٢٠، ٢١].

وقال: ﴿ وَتُحِبُّونَ الْمَالَ حُبًّا جَمًّا ﴾ [الفجر:

وقال: ﴿ وَإِنَّهُ لِحُبِّ الْذَيْرِ لَشَدِيدٌ ﴾ [العاديات: ٨].

وقال سبحانه: ﴿ وَقُالَ نِسِنُوهُ فِي الْمُدِينَةِ امْرَأَةُ الْعَرْيِنِ تُرَاوِدُ فَتَاهَا عَن نَفْسِهِ قَدْ شَغَفْهَا حُبًا ﴾ [يوسف: ٣٠].

وفي الصحيح: «لا يزال قلب الكبير شابًا في اثنتين: حب الدنيا، وطول الأمل».

ولقد أياح الله لعياده الطبيات من الرزق، وحرم عليهم كل خبيث، وأمرهم باكتساب الطيبات، ولم يمنع من محبتها والتلذذ بها على

الوجه المأذون فيه، والواجب على كل عاقل أن يقيد هذه المحبة ويضبطها بضابط الشرع؛ حتى لا تكون سببًا في هلاكه وضياع آخرته.

٢- محبة شركية وهي محبة الأنداد مع الله عز وجل. قال تعالى: ﴿ وَمَنَ النَّاسِ مَن يَتَّخِذُ مِن دُونِ اللّهِ أَندَادًا يُحِبُّ ونَهُمْ كَحُبً اللّهِ وَالنَّذِينَ اَمَنُوا أَشَدُ حُبًا لللّهِ وَالنَّذِينَ اَمَنُوا أَشَدُ حُبًا لللهِ ﴾ [البقرة: ١٦٥].

"- محبة نفاق؛ وهي محبة الباطل وأهله، وكراهية الحق وأهله، ومحبة أن تشيع الفاحشة بين المؤمنين، وأن يرتدوا عن دينهم، قسال تعالى: ﴿ إِنَّ الَّذِينَ يُحِبُّونَ أَن تَشْيعَ الْفَاحِشَةُ فِي الَّذِينَ اَمَنُوا لَهُمْ عَسَدَاتُ اللّيمُ ﴾ [النور: ١٩]. وقال: ﴿ وَلَن تَرْضَى عَنكَ اللّهِ هُو وَلاَ النّصارى وقال: ﴿ وَلَن تَرْضَى عَنكَ اللّهِ هُو وَلاَ النّصارى حَتَّى تَتَّبِعَ مِلِّتَهُمْ قُلُ إِنَّ هُدَى اللّهِ هُو الْهُدَى ﴾ [البقرة: ١٧٠].

3- محبة شرعية إيمانية لله ولرسوله ولدينه ولأوليائه؛ وهذه المحبة هي معقد العبودية وأوثق عرى الإيمان.

وحب الله تعالى أصل كل محبة، فالله سبحانه وتعالى هو الموصوف بكل صفات الكمال والجلال والعظمة، وهو سبحانه المتفضل بكل صنوف النعم والإحسان، قال تعالى: ﴿ وَمَا بِكُم مِن نَعْمَة فَمِنَ اللّهِ ﴾ [النحل: ٣٠]. وقال: ﴿ وَإِن تَعُدُواْ نِعْمَةَ اللّهِ لاَ تُحْمَوُهَا ﴾ [النحل: ١٨].

ولهذا لا يجوز بحال أن نسوي بين الله وبين غيره في المحبة، كما يفعل المشركون؛ لأن الله سيحانه لا مثيل له: ﴿لَيْسَ كَمِثْلِهِ شَيَّءٌ وَهُوَ السّمِيعُ البَصِيرُ ﴾ [الشورى: 11].

فَالْحَبُوبِ لَذَاتُهُ هُو الله، ومُحبة غيره تابعة للحبته سبحانه، كمحية رسوله وأوليائه، قال تعالى: ﴿ قُلْ إِن كَانَ اَبَاؤُكُمْ وَأَبْنَاؤُكُمْ وَإِخُوانُكُمْ وَأَرْوَاجُكُمْ وَأَبْنَاؤُكُمْ وَأَبْنَاؤُكُمْ وَأَرْوَاجُكُمْ وَأَرْوَاجُكُمْ وَأَرْوَاجُكُمْ وَأَرْوَاجُكُمْ وَعَشِيرَتُكُمْ وَأَمْوَالُ اقْتَرَوْتُمُومَا وَمَسَاكِنُ تُرْضَوْنَهَا وَتَجَارَةٌ تَحْشُونَ لَللهُ وَرَسُولِهِ وَجِهَاد في سَبيلِهِ فَتَرَبُّصُولُ حَتَّى يَأْتِي اللهُ بَأَمْرُهِ وَاللّهُ لاَ يَهْدِي القَوْمُ الْفُاسِقِينَ ﴾ [التوبة: ٤٤].

## تقديم محبة الله على كل محبة:

وإذا أحب العبدربه، وقدم محبته على كل محبة، وعلى كل محبوب، فقد ذاق طعم الإيمان، ووجد حلاوته، ولهذا فإنه لا يفرط في هذا

الإيمان وفي هذه المحبة بحال من الأحوال، قال النبي ﷺ: «ذاق طعم الإيمان من رضي بالله ربًا، وبمحمد ﷺ نبيًا». مسلم.

وقال ﷺ: «ثلاث من كن فيه وجد بهن حلاوة الإيمان، أن يكون الله ورسوله أحب إليه مما سواهما، وأن يحب المرء لا يحبه إلا لله، وأن يكره أن يعود في الكفر كما يكره أن يقذف في النار». متفق عليه.

### محبة الله للمؤمنين:

الله سبحانه وتعالى يحب عباده المؤمنين ويواليهم ويتقرب إليهم مثلما يحبونه ويوالونه ويتقربون إليه، فالمحبة من الله صفة من صفاته تليق به سبحانه وتعالى، نؤمن بها ولا نؤول ولا نكيف، فإذا أحب الله عبدًا جعل محبته في قلوب أوليائه، ووضع له القبول في الأرض، ففي المصحيح: «إذا أحب الله عبدًا نادى جبريل فقال: إني أحب فلانًا فأحبه، فيحبه جبريل، ثم ينادي جبريل في أهل السماء: إن الله يحب فلانًا فأحبه أهل السماء، ثم يوضع له فأحبوه، فيحبه أهل السماء، ثم يوضع له القبول في الأرض، وإذا أبغض الله عبدًا نادى جبريل: إني أبغض فلانًا فأبغضه، فيبغضه، فيبغضه جبريل، ثم ينادي في أهل السماء: إن الله عبدًا السماء، ثم ينادي يبغض فلانًا فأبغضه أهل السماء: إن الله يبغض فلانًا فأبغضاء في الأرض».

## الأسباب الجالبة احبة الله عزوجل:

بين لنا المولى سبحانه في كتابه أنه يحب المحسنين، ويحب المتقين، ويحب التوابين، ويحب المتطهرين، ويحب المتطهرين، ويحب المتسطين، ويحب المتسطين، قيال المتعلمين، ويحب المقسطين، قيال تعالى: ﴿ وَأَنفِقُ وَا في سنديل اللّه وَلاَ تُلقُواْ بِنَّ اللّه وَلاَ تُلقُواْ بِنَّ اللّه وَلاَ تُلقُواْ اللّه يُحِبُ الْمُحْسِنُواْ إِنَّ اللّه يُحِبُ الْمُحْسِنِينَ ﴾ [البقرة: ١٩٥]، وقال: ﴿ وَسَارِعُواْ إِلَى مَعْفَرَةٍ مَن رُبُكُمْ وَجَنَّةٍ عَرْضُهُا السَّمَاوَاتُ وَالطَّرُاءِ وَالْكَاظِمِينَ النَّيْنِ تُنفِقُونَ في السَّرًاءِ وَالْكَاظِمِينَ النَّيْنِ تُنفِقُونَ في السَّرًاءِ وَالْكَاظِمِينَ النَّيْنِ عَاهَدتُم مِّنَ الْمُشْرِكِينَ وَاللّهُ يُحِبُ الْمُحْسِنِينَ ﴾ [آل عمران: ١٣٣، ١٣٤]، وقال سيحانه: ﴿ إِلاَّ الدِينِ عَاهَدتُم مِّنَ الْمُشْرِكِينَ فَوَالْ سيحانه: ﴿ إِلاَّ الدِينِ عَاهَدتُم مِّنَ الْمُشْرِكِينَ فَوَالْ سيحانه: ﴿ إِلاَّ الدِينِ عَاهَدتُم مِّنَ الْمُشْرِكِينَ فَا المُنْقَامُواْ إِلَا الدِينَ عَاهَدتُهمْ إِنَ اللّهُ يُحِبُ أَلْمُتُونِينَ ﴾ [آل عمران: ١٣٤، ١٣٤]، فَقالَ المُنْقَامُواْ النَّوبَةِ عَامُ اللَّهُ يُحِبُ الْمُتَقِينَ ﴾ [النوبة: ٤]، وقال: ﴿ فَمَا السَّنَقَامُوااً المُنْقَامُوااً المُنْتَقِينَ ﴾ [النوبة: ٤]، وقال: ﴿ فَمَا السَّنَقَامُوااً المُنْقَامُوااً المُنْقَامُوااً المَنْقَامُوااً المَنْقَامُوااً المُنْقَامُوااً المَنْقَامُوااً المَنْقَامُوااً المَنْقَامُوااً المَنْقَامُوااً المَنْقَامُوااً المَنْقَامُوااً المَنْقَامُوااً الْمَنْقَامُوااً الْمُنْفَامِرُوا عَلَيْكُمْ الْمُعْمِينَ الْمُنْسَانِ الْمُنْقَامُوااً المَنْقَامُوااً المَنْقَامُوااً الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْفِينَ عَلَيْكُمْ الْمُنْفِقُونَ الْمُنْ الْمُنْفَامِينَ الْمُنْفَامِينَ الْمُنْمَا الْمُنْفِينَ عَلَى الْمُنْفِقُونَ الْمُنْفِينَ مِنْ الْمُنْ الْمُنْفَامِينَ الْمُنْفِقِينَ الْمُنْفَامِينَ الْمُنْ الْمُنْسُولِينَ الْمُنْفِقِينَ الْمُنْسَانِينَ الْمُنْسَانِينَا الْمُنْسَانِينَ الْمُنْسُلِينَا الْمُنْسَانِينَ الْمُنْسَانِي

الهيه العدد السابع السنة الثلاثون

Upload by: altawhedmag.com

فَاسْتَقِيمُواْ لَهُمْ إِنَّ اللَّهَ يُحِبُّ الْمُتَّقِينَ ﴾ [التوية: ٧]، وقال تعالى: ﴿ فَاعْتَرْلُواْ النِّسَاء فَي الْمُحِيض وَلاَ تُقْرِبُوهُنَّ حَتَّىٰ يَطْهُرْنَ فَإِذَا تَطَهَّرْنَ فَأْتُوهُنَّ مِنْ حَيْثُ أَمَرَكُمُ اللَّهُ إِنَّ اللَّهَ بُحَتُّ التَّوَّاتِينَ وَيُحِتُّ الْمُ تَطَهُّرِينَ ﴾ [البقرة: ٢٢٢]، وقال سبحانه: ﴿ لَمُسَجَّدُ أُسِسٌ عَلَى التَّقُوي مِنْ أُولَ يَوْم أَحَقُّ أَنْ تَقُومُ فِيهِ فِيهِ رِجَالٌ يُحِبُّونَ أُنَّ نَتَطَّهُرُو أَ وَاللَّهُ نُحِبُّ الْمُطَّهِّرِينَ ﴾ [التوبة: ١٠٨]. وقال عز وجل: ﴿ وَكَأْيِّنَ مِّنْ نُبِيٍّ قَاتَلَ مَعَهُ

يِّيُّونَ كَثِيرٌ فَمَا وَهَنُواْ لِمَا أَصَابَهُمْ فِي سَبِيل اللَّه وَمَا ضَعُفُواْ وَمَا اسْتَكَانُواْ وَاللَّهُ نُحَبُّ الصَّابِرِينَ ﴾ [أل عمران: ١٤٦]، وقال تعالى: ﴿ إِنَّ اللَّهَ يُحَبُّ الَّذِينَ يُقَاتِلُونَ فِي سَبِيلِهِ صَفًا كَأَنَّهُم ئنتَانُ مُرْصُوصٌ ﴾ [الصف: ٤].

وقال سيحانه: ﴿ فَيِمَا رَحْمَةٍ مِّنَ اللَّهِ لِنِتَ لَهُمْ وَلُوْ كُنتَ فَظًا غَلِيظُ الْقَلْبِ لَانفَضُّواْ مِنْ حَـوْلِكُ فُاعْفُ عَنْهُمْ وَاسْتَغْفِرْ لَهُمْ وَشَيَاوِرْهُمْ فِي الأَمْر فَإِذَا عَـزَمْتُ فَـتَـوَكُلْ عَلَى اللَّهِ إِنَّ اللَّهَ يُحِبُّ الْمُ تَوكُلِينَ ﴾ [أل عهران: ١٥٩]، وقال سيحانه: ﴿ وَإِنْ حَكَمْتَ فَاحْكُم بَنْنَهُمْ بِالْقِسْطِ إِنَّ اللَّهَ يُحِبُّ الْمُقْسِطِينَ ﴾ [المائدة: ٤٢]، وقال: ﴿ وَإِن طَائِفَتَانِ مِنَ الْمُؤْمِنِينَ اقْتَتَلُوا فَأَصِيْلُحُوا يَعْنُهُمَا فَإِنْ بَغَتُ إِحْدَاهُمَا عَلَى الأَخْرَى فَقَاتِلُوا الَّتِي تَبْغِي حَـنتُى تَفِيءَ إِلَى أَمْسِرِ اللَّهِ فَإِن فَاءتُّ فَأَصْلِكُوا بَيْنَهُمَا بَالْعَدُلُ وَأَقْسَطُوا إِنَّ ٱللَّهَ يُحِبُّ الْمُقْسِطِينَ ﴾ [الحجرات: ٩].

وقال عز وجل: ﴿ قُلْ إِن كُنتُمْ تُحِدُونَ اللَّهُ فَاتَّبِعُونِي يُحْبِبْكُمُ اللَّهُ وَيَغْفِرْ لَكُمْ ذُنُوبِكُمْ وَاللَّهُ غَفُورٌ رُحِيمٌ ﴾ [أل عمران: ٣١].

### الأسباب التي تجلب بغض الله وعدم محبته:

كذلك منن لنا سبحانه أنه لا يحب المعتدين، ولا يحب الفساد ولا المفسدين، ولا يحب كل كفار أثيم، ولا يحب الظالمين، ولا كل مختال فخور، ولا كل خـوان أثيم، ولا يحب الخـائنين، ولا المستكبرين، ولا المسرفين، فقال سيحانه: ﴿ وَلاَ تَعْتَدُواْ إِنَّ اللَّهَ لَا يُحِبُّ الْمُعْتَدِينَ ﴾ [البقرة: ١٩٠]، وقال: ﴿ وَاللَّهُ لاَ يُحِبُّ الفَسَادَ ﴾ [البقرة: ٢٠٥]، وقال: ﴿ وَاللَّهُ لاَ يُحِبُّ الْمُ فُسِدِينَ ﴾ [النساء: ٦٤]، وقال: ﴿ وَاللَّهُ لاَ يُحِبُّ كُلُّ كَفَّار أثيم ﴾ [السقرة: ٢٧٦]، وقال: ﴿ وَاللَّهُ لَا نُحِبُّ الظَّالِمِينَ ﴾ [آل عـمران: ٥٧]، وقـال: ﴿ إِنَّ اللَّهَ لأَ

ئُحِبُّ مَن كَانَ مُخْتَالاً فَخُورًا ﴾ [النساء: ٣٦]، وقال: ﴿ إِنَّ اللَّهَ لَا يُحِبُّ مَن كَانٌ خُوَّانًا أَثِيمًا ﴾ [النسكاء: ١٠٧]، وقال: ﴿ إِنَّ اللَّهُ لَا يُحِبُّ الخَائِنِينَ ﴾ [الأنفال: ٥٨]، وقَالَ: ﴿إِنَّهُ لاَ يُحِبُّ الْمُ سُنْ تَكُورِينَ ﴾ [النحل: ٢٣]، ﴿ إِنَّهُ لاَ يُحِبُّ الْمُسْرُفِينَ ﴾ [الأنعام: ١٤١].

### حرص الصحابة على تحقيق الأسباب الجالية لحية الله

لقد حرص الصحابة على تحقيق الأسياب الجالية لمحية الله عز وجل، فكانوا بحرصون على التخلق بالأخلاق التي أمر بها الله سيحانه وحث عليها، ويسألون النبي على عن الأعمال التي تقرب إلى الله عز وحل.

### أحب الناس إلى الله 11

جاء رجل إلى النبي ﷺ، فقال: يا رسول الله، أي الناس أحب إلى الله؟ وأي الأعمال أحب إلى الله؟ فقال رسول الله ﷺ: «أحب الناس إلى الله تعالى أنفعهم للناس، وأحب الأعمال إلى الله عز وحل سرور تدخله على مسلم أو تكشف عنه كرية، أو تقضى عنه دَينًا، أو تطرد عنه حوعًا». (الصحيحة: ٩٠٦).

وقال ﷺ: «أحب العمل إلى الله أدومه وإن قل». وبيّن لنا المولى تبارك وتعالى أن أداء الفرائض والاحتهاد في نوافل الطاعات هو سبيل الوصول إلى محبة الله عز وجل، فقال في الحديث القدسى: «وما تقرب إلىّ عبدي بشيء أحب إلى مما افترضته عليه، ولا بزال عددى يتقرب إلىُّ بالنوافل حتى أحبه، فإذا أحببته كنت سمعه الذي يسمع به، وبصره الذي يبصر به، ویده التی پبطش بها، ورجله التی یمشی بها، ولئن سألني لأعطينه، ولئن استعادني لأعيدنه». البخاري.

ما أجمل وما أعظم محية الله عز وحل، وما أجمل أن يتلاقى المحبون لله عز وجل على طاعته وابتغاء مرضاته، وما أجمل أن يتحابوا في الله ويتباذلوا فيه، فإنه سبحانه يحب ذلك منهم، ويحيهم لأجل ذلك، كما قال سبحانه في الحديث القدسى: «وجبت محبتى للمتحابين فيّ، والمتجالسين في، والمتزاورين في، والمتباذلين

وللحديث بقية إن شاء الله تعالى.

العدد السابع السنة الثلاثون الهديد

## بابالتفسير

## بقلم الدكتور عبد العظيم بدوي

وو تفسيرالأيات وو

قوله تعالى: ﴿ مَن ذَا الَّذِي يُقْرِضُ اللَّهُ قَـرُضًا حَـسنًا فَيُضِنَاعِفُهُ لَهُ وَلَهُ أَجْرٌ كَرِيمٌ ﴾، هذا حثُّ من الله لعباده على الصدقة، على الإنفاق في سبيله، على إطعام الجائع، وكسوة العارى، وسدّ حاجة المحتاج، ووعد منه سبحانه أن تكون هذه الصدقة قرضًا، فهي إذنَّ مال مستردّ، مع الأجر المضاعف، وذلك فضله سيحانه وتعالى؛ ولذا كان الصديق أبو بكر رضى اللَّه عنه يقول: سبحان الله، أنفسُ هو خالقها، وأموالُ هو رازقها، ثم يشتريها منا بالجنة. قال العلماء: إن الغنيّ إذا استقرض الناس أقرضوه، ولا سيما إذا كان معروفًا بالصدق والأمانة، فهم تُقرضونه عن ثقة وطم أنينة، فكيف إذا استقرضهم الله الغنى الحميد الشكور!! والتضعيف هنا جمل، فستره قوله تعالى: ﴿ مُثَلُ الَّذِينَ يُنفِقُونَ أَمْ وَالَّهُمْ فِي سَبِيلِ اللَّهِ كَمَثُل حَبَّةٍ أَنْبَتَتْ سَبْعَ سَنَابِلَ فِي كُلِّ سُنْئِلُةِ مَّائَّةُ حَبَّةِ وَاللَّهُ نُصْبَاعِفُ



لِمَن يَشَاءُ وَاللَّهُ وَاسعُ عَلِيمٌ ﴾ [البقرة: ٢٦١].

وعن أبي هريرة رضي الله عنه قال: قال رسول الله ﷺ: «من تصدُق بعِدُل تمرة من كسب طيب ولا يقبل الله إلا الطيب فإن الله يتقبل الله إلا الطيب يربيها لصاحبها كما يربي أحدكم فَلُوَّه، حتى تكون مثل الجبل». [متفق عليه].

وإنما يوفى المتصدق أجره الذي وعــده الله: ﴿ يَوْمَ تُرَى الْمُؤْمِنِينَ وَالْمُؤْمِنَاتِ سَيْعَي نُورُهُم بَيْنَ أَيْدِيهِمْ وَبِأَيْمَانِهِم ﴾، كما قال تعالى: ﴿ كُلُّ نَفْسِ ذَائِقَةُ الْمَوْتِ وَإِنَّمَا تُوَفُّونَ أُجُورَكُمْ يَوْمَ الْقِيَامَة ﴾ [آل عمران: ١٨٥]، ويومئذ: ﴿ يَوْمُ تَرَى الْمُؤْمِنِينَ وَالْمُ وَمِنَاتِ سَسْعَى نُورُهُم مَثْنَ أَيْدِيهِمْ وَبِأَيْمَانِهِم ﴾ صحائف أعمالهم، وتتلقاهم الملائكة، ﴿ بُشْسُرَاكُمُ الْسَوْمَ حَنَّاتُ تَجْرِي مِن تَحْتِهَا الأَنْهَارُ خَالِدِينَ فِيهَا ذَلِكَ هُوَ الْفَوْرُ الْعَظِيمُ ﴾، ﴿ يَوْمَ يَقُولُ الْمُنَافِقُونَ وَالْمُنَافِقَاتُ للَّذِينَ آمَنُوا انظُرُونَا نَقْتَبِسْ مِن نُورِكُمْ قِيلَ ارْجِعُوا وَرَاءَكُمْ فَالْتَمِسُنُوا نُورًا فَضُرُبَ بَيْنَهُم بِسُورِ لَهُ بَابٌ بَاطِئُهُ فِيهِ الرَّحْمَةُ وَظَاهِرُهُ مِن قِبِلَهِ الْعَذَابُ. يُنَادُونَهُمْ أَلَمْ نَكُن مَّعَكُمْ قَالُوا نلَى وَلَكِنُّكُمْ فَ تَنتُمْ أَنفُ سَكُمْ وَتَرِيُّصُ تُمْ وَارْتَدْ تُمْ وَغَـرَتُكُمُ الأَمَانِيُّ حَتَّى جَاء أَمْسُ اللَّهِ وَغَرَّكُم بِاللَّهِ الْغَرُورُ. فَالْسَوْمَ لاَ مُؤْخَذُ مِنكُمْ فِدْيَةٌ وَلاَ مِنَ الَّذِينَ كَفُرُوا مَأْوَاكُمُ النَّارُ هِيَ مَوْلاَكُمْ وَبِئْسَ الْمُصِيرُ ﴾.

ويُدْعَوْنَ إِلَى السَّحُ ودِ فَالَا يَسْتَطيعُونَ. خَاشَعَةُ أَبْصَارُهُمْ الْرَهَةُ هُمْ نِلَةٌ وَقَدْ كَانُوا يُدْعَوْنَ اللّهِ اللّهِ اللّهُ وَقَدْ كَانُوا يُدْعَوْنَ إِلَى السَّجُودِ وَهُمْ سَالِمُونَ ﴾ إلى السَّجُودِ وَهُمْ سَالِمُونَ ﴾ إلى السَّجُودِ وَهُمْ سَالِمُونَ ﴾ وي السخاري في «صحيحه» في تفسير هذه الآية عن النبي على أنه قسال: هيكشف ربنا عن ساقه، فيسجد كل مؤمن ومؤمنة، ويبقى من كل مؤمن ومؤمنة، ويبقى من كان يسجد في الدنيا رياء كان يسجد في الدنيا رياء ظهره طبقًا واحدًا». وسمعة، فيذهب ليسجد، فيعود وسمعة، فيذهب ليسجد، فيعود وسمعة، والقدم، والعين، وغير ذلك من الصفات التي يجب الإيمان من الصفات التي يجب الإيمان ولا تعطيل، ولا تعطيل، ولا تحريف، وهذا ما عليه أهل السنة والجماعة،

وسَاقُ ربنا صفةً من صفاته كاليد، والقدم، والعين، وغير ذلك من الصفات التي يجب الإيمان بها من غير تمثيل ولا تعطيل، ولا تكييف ولا تحريف، وهذا ما عليه أهل السنة والحماعة، يقولون: نُثبت لله تعالى ما أثبت الله لنفسه في محكم كتابه، أو على لسان رسوله ﷺ، من غير تمثيل ولا تعطيل، ولا تكييف ولا تحريف، فلا نقول: ساق الله كساق العبد، ولا يد الله كيد العبد، ولا ننفي هذه الصفات عن الله فنعطلها، ولا نخوض في كيفيتها، فنقول: يكشف عن ساق: يعنى عن شدة، وإنما نُمِرٌ هذه النصوص كما حاءت، معتقدين ثبوت معناها الظاهر لله عسر وجل، على مسا بليق بجلاله، معتقدين قول ربنا: ﴿ لَيْسَ كَمِثْلِهِ شَنَيْءُ وَهُوَ السُّمِعُ الدَّمِيدِيُ ﴿ [الشَّورِي:

فإذا امتان المنافقون عن المؤمنين بعد الكشف عن الساق، أعطي كل إنسان منهم- منافقً

المنافقون هم الذبن قالوا أمنا بأفواههم ولم تؤمن قلوبهم، هم الذين﴿ إِذَا لَقُواْ الَّذِينَ آمَنُواْ قَــالُواْ أَمَنًا وَإِذَا خَلَوْاْ إِلَى شَيَاطِينِهِمْ قَالُواْ إِنَّا مَعَكُمْ إِنَّمَا نَحْنُ مُسْتَهْزِئُونَ ﴾ [البقرة: ١٤]. فلما قالوا آمنا عصموا بذلك دماءهم وأموالهم؛ لأن الله أمرنا أن نقبيل ظاهر الناس، ونذر سرائرهم إلى الله تعالى، ولما كان العبدين على ما مات عليه، كما قال ﷺ، فإن هؤلاء المنافقين يُتُعِثُون على نفاقهم، فإذا امتازت الأمم، واتسعت كلّ أمة ما كانت تعبدمن دون الله، وبقيت هذه الأمة المحمدية، قام المنافقون مع المؤمنين الصادقين، ظائين أن ذلك نافعهم اليوم، كما نفعهم في الدنيا، فيأتيهم الرب عز وحل فيقول: ماذا تنتظرون؟ لتتبع كلّ أمَّة ما كانت تعبد، فيقولون: يا ربنا، فَارقْنا الناس في الدنيا أُفقر ما كنا إليهم، ولم نصاحبهم، فيقول: أنا ربكم، فيقولون: نعوذ بالله منك، لا نشيرك بالله شيئًا- مرتىن أو ثلاثًا- حتى إن بعضهم ليكاد ينقلب، فيقول: هل بينكم وبينه أية فتعرفونه بها؟ فيقولون: نعم، فيكشف عن ساق، فلا يبقى من كان سحد لله من تلقاء نفسه إلا أذن الله له بالسجود، ولا يبقى من كان سجد لله اتقاءً ورياءً إلا جعل الله ظهره طبقة واحدة، كلما أراد أن يسحد خرّ على قفاه. [متفق عليه].

وهذا هُو تفسير قوله تعالى: ﴿ يَوْمَ يُكْثَنَفُ عَن سَاقٍ

أو مسؤمن نورا، فسمنهم من نوره مثل الجبل، ومنهم منْ نوره مثل النخلة، ومنهم منْ نوره مثل الرجل القائم، ودناهم نوراً البهامه، تتَقد

مرة ويطف مرة، ثم يؤمرون بجواز الصراط، وما أدراك ما الصراط، دَحْضٌ مزلة، فيه خطاطيف وكالليب، فسمر المؤمنون﴿ يَسْعَى نُورُهُم يَيْنَ أَيْدِيهِمْ ﴾ كطرف العين، وكالبرق، والريح، وكالطير، وكأجاويد الخيل والركاب، ويدنو المنافقون من الصراط ليجوزوا، فتطفأ أنوارهم، فالذا رآهم المؤمنون خافوا أن يصيبهم ما أصابهم، فتوجهوا إلى الله بالدعاء قائلين: ﴿ رَبُّنَا أَتُّمِمْ لَنَا نُورَنَا وَاغْفِرْ لَنَا إِنَّكَ عَلَى كُلِّ شَيْءٍ قَدِيرٌ ﴾ [التحريم: ٨]، فيقوم المنافقون حيارى يتخبطون في الظلمات، فينادون المؤمنين: ﴿ انظُرُونَا نَقْتَىسٌ مِن نُورِكُمْ قِعلَ ارْجِعُوا ورَاءكُمْ ﴾، حيث أعطيت الأنوار ﴿ فَالْتُمسُوا نُورًا ﴾، ولن يجدوا ما التمسوا، وإنما هو نوع من أنواع التهكم والسخرية والاستهزاء، كما كانوا يستهزئون بالمؤمنين ويسخرون منهم في الدنيا: ﴿ فَالْيَوْمَ الَّذِينَ آمَنُواْ مِنَ الْكُفَّارِ يَضْ حَكُونَ. عَلَى الأَرَائِكِ

حاله ﴿ فَلَن يُقْبَلَ مِنْ أَحَدِهِم مَلَّ أُ الأَرْضِ نَهَبًا وَلُو اقْتَدَى نَهَبًا وَلُو اقْتَدَى بِهِ ﴾ [آل عَـمـران: بِه ﴾ [آل عَـمـران: يُؤْخَذُ مِنكُمْ فِـدْيَةُ يُؤُخَذُ مِنكُمْ فِـدْيَةُ مَنكُمْ فِـدْيَةُ مَا النَّذِينَ كَفَرُوا مَنَ النَّذِينَ كَفَرُوا مَنَ النَّذِينَ كَفَرُوا مَنَ النَّذِينَ كَفَرُوا مَنَ النَّارُ هِي مَا قَال مَـوْدِينَ كَانَ النَّارُ هِي مَا قَال المُصيرُ ﴾، كما قال تعالى: ﴿ وَاتّقُواْ تَعالى: ﴿ وَاتّقُواْ

يَوْمًا لاَ تَجْرِي نَفْسُ عَن نَفْسُ عَن نَفْسُ شَيْئًا وَلاَ يُقْبَلُ مِنْهَا شَفَاعَةً وَلاَ شَيْئًا وَلاَ يُقْبِلُ مِنْهَا شَفَاعَةً وَلاَ يُوْخَذُ مِنْهَا عَدُلُ وَلاَ هُمْ يُنْحَرُونَ ﴾ [البقرة: ٤٨]، ﴿ إِنَّ لَلْمِنَ كَفَارُ وَمَاتُواْ وَهُمْ كُفًارُ فَلَا يُقْبَا وَلَو افْتَدَى بِهِ أُوْلَئِكَ لَهُمْ عَدَابُ الْلِيمُ وَمَكاا لَهُم مَّن لَهُمُ اللَّرْضِ نَاصِرِينَ ﴾ [آل عمران: ١٩]، ﴿ إِنَّ لَكُمْ مَن النَّرْضِ جَمْدِيعًا وَمِثْلَهُ مَعَا فِي النَّرْضِ جَمْدِيعًا وَمِثْلَهُ مَعَا فِي النَّرْضِ جَمْدِيعًا وَمِثْلَهُ مَعَا فِي النَّرْضِ جَمْدِيعًا وَمِثْلَهُ مَعَالًا مُعَلَى اللَّوْيَامَةِ النَّرُونُ وَلَهُمْ وَلَهُمْ عَذَابٌ اللَّهُ مَا الْقَيَامَةِ النَّيْرِيدُونَ أَن يَحْرُجُواْ مِنَ النَّارِ النَّالِ النَّارِ النَّالِ النَّارِ النَّارِ النَّارِ النَّارِ النَّارِ النَّارِ النَّارِ النَّارِ النَّالِ النَّارِ النَّارِ النَّالِ النَّارِ النَّالِ النَّارِ النَّالِ النَّارِ النَّالِ النَّارِ النَّالِ النَّارِ النَّالِ النَّالِ الْمُنْ النَّارِ النَّالِ الْمَالِ النَّارِ النَّالِ الْمُنْ النَّارِ النَّالِ الْمَالِ النَّالِ الْمَالِ النَّالِ الْمُنْ النَّارِ النَّالِ الْمَالِ النَّالِ الْمَالِ النَّالِ الْمَالِ النَّالِ الْمُنْ النَّالِ الْمَالِ الْمَالِ الْمَالِيَةُ الْمَالِ الْمَالِ الْمَالِ الْمَالِ الْمَالِيَّالِ الْمَالِ الْمَالِ الْمَالِ النَّالِ الْمَالِ الْمَالِ الْمَالِ الْمَالِ الْمَالِ الْمَالِ الْمَالِ الْمَالِ اللَّالِ الْمَالِ الْمَالِيَالِ الْمَالِيَّ الْمَالِ الْمَالِ الْمَالِ الْمَالِ الْمَالِيَالِ الْمَالِيَالِ الْمَالِيَالِ الْمَالِيَالِ الْمَلِيَالِ الْمَالِيَالِ الْمَالِيَالِ الْمَالِيَالِ الْمَالِيَالِ ا

وَمَا هُم بِخَارِحِينَ مِنْهَا وَلَهُمْ عَنَابُ مُ عَارِحِينَ مِنْهَا وَلَهُمْ عَنَابُ مُ عَدَابُ مُ عَدَابُ مُ عَدَابُ مُ عَنَادِهِ مِنْ إللمائدة: ٣٦، ﴿ يَوَدُّ الْمُحْرِمُ لَوْ يَفْتَدِي مِنْ عَذَابِ يَوْمِئِذِ بِيَنِيهِ. وَصَاحِبَتِهِ وَأَخِيهِ. وَصَاحِبَتِهِ وَأَخِيهِ. وَفَصَيدتِهِ التَّتِي تُؤُويهِ. وَمَن فِي الأَرْضِ جَمِيعًا ثُمُّ وَمَن فِي الأَرْضِ جَمِيعًا ثُمُّ يُنجِيهِ. كَلاً ﴾ [المعارج: ١٧- ١٥].

نعوذ به سبحانه من النار، ومن كل عمل يقربنا إلى النار، ونسئله تعالى التثبيت في الدنيا والآخرة. وللحديث بقية إن شاء الله تعالى.

يَنظُرُونَ. هَلْ ثُونِ الْكُفِّارُ مَا كَانُوا يَفْعَلُونَ ﴾ [المطففين: ٣٤-٣٦]، ﴿ قِيلَ ارْجِ عُوا وَرَاءَكُمْ فَالْتَ مِسْتُ وا نُورًا ﴾، فرجعوا﴿ فَضُرُبَ بَيْنَهُم بِسُورٍ لَّهُ بَابٌ بَاطِنُهُ فِيهِ الرَّحْمَةُ وَظَاهَرُهُ مِن قِبِلِهِ الْعَذَابُ ﴾، ﴿ وَحِيلَ بَيْنَهُمْ وَبَيْنَ مَا يَشْتُهُونَ ﴾ [سيأ: ١٥]، فقاموا ينادون المؤمنين:﴿ أَلَمْ نَكُن مُسعَكُمْ ﴾؟ نصلي مسعكم الجماعات، ونشهد معكم الجُمُعات، ونقف معكم بعرفات، ونحضر معكم الغزوات؟ فأجابهم المؤمنون: ﴿ قَالُوا بِلِّي وَلَكِنَّكُمْ فَتَنتُمْ أَنفُسنَكُمْ ﴾ بالنفاق، وارتكاب المعاصى والشهوات، ﴿ وَتَرَبُّصِنتُمْ ﴾ بالمؤمنين، ﴿ وَارْتَبْتُمْ ﴾ فيما الله ، ﴿ وَغَرَّتْكُمُ الْأَمَانِيُّ ﴾، فكنتم

بالمؤمنين، ﴿ وَارْتَبْتُمْ ﴾ فيما المؤمنين، ﴿ وَارْتَبْتُمْ ﴾ فيما أخب بركم به رسول الله تعتقدون أنكم خيرٌ منا، ﴿ حَتَّى جَاءَ أَمْرُ اللّهِ ﴾ وهو الموت، يعني ما زلتم في شك مما جاءكم به الرسول حستى جاءكم به الموت ﴿ وَعَلَمُ بِاللّهِ الْغَرُورُ ﴾،



عن سمرة بن جندب رضي الله عنه قال: كان رسول الله ﷺ يكثر أن يقول لأصحابه: «هل رأي أحد منكم من رؤيا؟ ، قال: فيقص عليه ما شاء الله أن يقص، وإنه قال لنا ذات غداة: ﴿ إنه أتاني الليلة آتيان، وإنهما ابتعثاني، وإنهما قالا لي: انطلق، وإني انطلقت معهما، وإنا أتينا على رجل مضطجع، وإذا آخر قائم عليـه بصخرة، وإذا هو يهوي بالصخرة لرأسه فيثلغ(١) رأسه فيتدهده(١) الحجر هاهنا، فيتبع الحجر فيأخذه فلا يرجع الليه حتى يصح رأسه كما كان، ثم يعود عليه فيفعل به مثل ما فعل به الرة الأولى. قال: قلت لهما: سبحان الله! ما هذان؟ قال: قالا لي: انطلق، انطلق؛ فانطلقنا، فأتينا على رجل مستلق لقفاه، وإذا آخر قائم عليه بكلوب(٢٠) من حديد، وإذا هو يأتي أحد شقى وجهه فيشرشر شدقه إلى قفاه، ومنخره إلى قفاه، وعينه إلى قفاه- قال: وربما قال أبو رجاء: فيشق- قال: ثم يتحول إلى الجانب الآخر فيفعل به مثل ما فعل بالجانب الأول، فما يضرغ من ذلك الجانب، حتى يصح ذلك الجانب كما كان، ثم يعود عليه فيضعل مثل ما فعل المرة الأولى. قال: قلت: سبحان الله! ما هذا؟ قال: قالا لي: انطلق، انطلق؛ فانطلقنا، فأتينا على مثل التنور- قال: وأحسب أنه كان يقول: فإذا فيه لغط وأصوات- قال: فاطلعنا فيه، فإذا فيه رجال ونساء عراة، وإذا هم يأتيهم لهب من أسفل منهم، فإذا أتاهم ذلك اللهب ضوضوا، قال: قلت لهما: ما هؤلاء؟ قال: قالا لي: انطلق، انطلق، قال: فانطلقنا، فأتينا على نهر- حسبت أنه كان يقول: أحمر مثل الدم- وإذا في النهر رجل سابح يسبح، وإذا على شط النهر رجل قد جمع عنده حجارة كثيرة، وإذا ذلك السابح يسبح ما يسبح، ثم يأتي ذلك الذي قد جمع عنده الحجارة فيفغر له فاه فيلقمه حجرًا فينطلق يسبح ثم يرجع إليه، كلما رجع إليه فغر له فاه فألقمه حجرًا. قال: قلت لهما: ما هذان؟ قال: قالا لي: انطلق، انطلق، قال: فانطلقنا، فأتينا على رجل كريه المرآة كأكره ما انت راء رجلاً مرأة، وإذا عنده ناريحشها ويسعى حولها، قال: قلت لهما: ما هذا؟ قال: قالا لي: انطلق، انطلق، فانطلقنا، فأتينا على روضة معتمة معشبة، فيها من كل لون الربيع، وإذا بين ظهري الروضة رجل طويل لا أكاد أرى رأسه طولاً في السماء، وإذا حول الرجل من أكثر ولدان رأيتهم قط. قال: قلت لهما: ما هذا؟ ما هؤلاء؟ قال: قالا لي: انطلق، انطلق؛ فانطلقنا، فانتهينا إلى روضة عظيمة، لم أر روضة قط أعظم منها ولا أحسن، قال: قالا لي: ارق، فارتقيت فيها، قال: فارتقينا فيها، فانتهينا إلى مدينة مبنية بلبن ذهب ولبن فضة، فأتينا باب المدينة فاستفتحنا ففتح لنا، فدخلناها، فتلقانا فيها رجال شطر من خلقهم كأحسن ما أنت راء، وشطر كأقبح ما أنت راء، قال: قال لهم: اذهبوا فقعوا في ذلك النهر،، قال: وإذا نهر معترض يجري كأن ماءه المحض من البياض، فذهبوا فوقعوا فيه، ثم رجعوا إلينا قد ذهب ذلك السوء عنهم، فصاروا في أحسن صورة، قال: فسما بصري صعداً، فإذا قصر مثل الربابة<sup>(٤)</sup> البيضاء، قال: قالا لي: هذه جنة عدن، وها ذاك منزلك، قال: قلت لهما: بارك لله فيكما، ذراني فأدخله، قالا؛ أما الآن فلا، وأنت داخله، قال؛ قلت لهما؛ فإني قد رأيت منذ الليلة عجبًا، فما هذا الذي رأيت؟ قال: قالا لي: أما إنا سنخبرك؛ أما الرجل الأول الذي أتيت عليه يثلغ رأسه بالحجر؛ فإنه رجل يأخذ بالقرآن فيرفضه وينام عن الصلاة الكتوبة.

وأما الرجل الذي أتيت عليه يشرشر شدقه إلى قضاه ومنخره إلى قضاه وعينه إلى قضاه؛ فإنه الرجل يغدو من بيته فيكذب الكذبة تبلغ الأفاق.

وأما الرجال والنساء العراة الذين في مثل بناء التنور؛ فهم الزناة والزواني.

وأما الرجل الذي أتيت عليه يسبح في النهر ويلقم الحجر؛ فإنه آكل الربا.

وأما الرجل الكريه المرآة الذي عند الناريحشها ويسعى حولها؛ فإنه مالك خازن جهنم.

وأما الرجل الطويل الذي في الروضة؛ فإنه إبراهيم، وأما الولدان الذين حوله؛ فكل مولود مات على الفطرة»، قال: فقال بعض المسلمين: يا رسول الله، وأولاد المشركين»؟ فقال رسول الله ﷺ: « وأولاد المشركين، وأما القوم الذين كانوا شطراً منهم حسن، وشطراً قبيح؛ فإنهم قوم خلطوا عملاً صالحًا وآخر سيئًا، تجاوز الله



الحديث اخرجه البخاري في كتاب الجنائز والتعبير مطولاً، واخرج في سبعة مواضع من الصحيح اجزاء منه، واخرجه مسلم حديث (٢٢٧٥)، والترمذي الجزء الأول منه أخر أبواب الرؤيا حديث (٢٣٩٦).

وجاء في رواية من روايات الصحيح،

«قلت: طوفتماني الليلة فاخبراني عما رأيت، قالا: نعم، أما الذي رأيته يشق شدقه فكذاب يحدث بالكذبة فتحمل عنه حتى تبلغ الآفاق، فيحمنع به ما رأيت إلى يوم القيامة، والذي رأيته يشدخ راسه فرجل علمه الله القرآن فنام عنه بالليل ولم يعمل به في النهار، يفعل به إلى يوم القيامة، والذي رأيته في الثقب فهم الزناة، والذي رأيته في الربا، والشيخ في

أصل الشجشرة إبراهيم عليسه السلام، والصبيان والدي وقد النار، والدي مالك خازن النار، والدار الأولى التي المؤمنين، وأما هذه وأنا جبريل، وهذا ميكائيل، فارفع رأسك؛ فرفعت رأسك، فاذ عقى رأسى، فإذا فوقى

مُثُلُّ السُحَابِ، قَالا: ذاك منزلك، قلت: دعاني أدخل منزلي، قالا: إنه بقي لك عمر لم تستكمله، فلو استكملت أتبت منزلك».

شرح الحديث

قوله: كان رسول الله على مما يكثر أن يقول الصحابه: «هل رأى أحد منكم من رؤيا؟»: يدل على اهتمام النبي على بأمر الرؤيا، ويدل على شان الرؤيا في الشرع، وقد ورد ما يدل على هذا، ففي الصحيحين عن أنس قال: قال رسول الله على: «الرؤيا الحسنة من الرجل الصالح جزء من ستة وأربعين جزءًا من النبوة». وفي مسلم: «من سبعين جزءًا»، وورد غير ذلك من الألفاظ، وقد كان أول ما بدئ به رسول الله على من الوحي الرؤيا الصادقة في النوم، فكان لا يرى رؤيا إلا جاءت مثل فلق الصبح، والرؤيا الصالحة من المشرات، والمراد من قوله على: «من الرجل الصالح» في حديث أنس: المسلم الصادق،

فرؤيا الكافر ليست من أجزاء النبوة، وغالب رؤيا الصالحين صادقة؛ لقلة تسلط الشيطان عليهم وضعف تمكنه منهم، وقد يرى الصالح الأضغاث، لكنه قليل نادر في حقه، وعكسه الكافر، فغالب رؤياه الأضغاث، وقد تصدق رؤياه كما في رؤيا صاحبي السجن مع يوسف عليه السلام.

والرؤيا: ما يراه الإنسان في منامه بوزن فعلى، والفرق بين الرؤيا، والرؤية، أنها بالهاء إدراك المرء بحاسة البصر أو التفكر أو التخيل، والرؤيا ما دراه في منامه خاصة.

وما يراه النائم في نومه ثلاثة أنواع، كما جاء به الخبر في الصحيح:

الأول: الرؤيّا الصالّحة الخالصة من

الأضغاث، فهذه تحمل البشيارة أو النذارة، وقد سماها الشيارع رؤيا وأضافها إلى الله إضافة تشريف، فقال: الرؤيا الصالحة من

الشائي: الحلم بضم الحاء وسكون اللام وهي الأضغاث، سماها الشارع حُلْمًا ونسبها إلى الشيطان وأضافها

إليه، فقال: «والحلم من الشيطان».

الثالث: حديث المرء لنفسه بما عمله في يومه وحرفته، فإذا كان آخر الزمان لم تكد رؤيا المسلم أن تكذب.

لكن هل تدل الرؤيا الصالحة على تشريع، كما جاء في رؤيا الأذان التي رآها عبدالله بن زيد بن عبدربه؟

فالجواب: أن ما جاء موافقًا للشرع منها فالاحتجاج عليه بالشرع لا بالرؤيا، وما جاء مخالفًا للشرع أو زائدًا عليه فلا يؤخذ منه تشريع اتفاقًا، وأما حديث عبدالله بن زيد، فإنما الشرع في إقرار النبي على المحاء فيه لا بالرؤيا، ومن ذلك أيضًا رؤيا بعض الصحابة لليلة القدر في السبع الأواخر.

وأما قوله: «فيقص عليه ما شاء الله أن يقص»: أي فيعبرها له النبي على وهذا يدل على مزيد اعتنائه على بأمر الرؤيا، حتى كان يطلب

الهجه العدد السابع السنة الثلاثون

السؤال عنها ويفتي فيها.

ويؤخذ منه استحباب قص الرؤيا الصالحة على الرجل الصالح العالم بهذا الفن الدقيق.

ويؤخذ منه استحباب أن يعبر العالم الصالح الرؤيا إن كان عالمًا بهذا الفن، فأما الجاهل فلا يجوز له أن يخوض فيه فإنه اعتداء منه على مقام النبوة، ووجه ذلك أن الرؤيا جزء من أجزاء النبوة، فلو أقدم عليه جاهلاً فهو معتد على هذا المقام، ومقتضى هذا أيضًا عظم ننب من كذب في رؤياه أو ادعى لعينيه ما لم تريا، وقد جاء بهذا خبر في الصحيحين، فعن أبن عمر رضي الله عنهما قال: قال رسول الله النه عنه ما لم تر».

قال الطبري: لأن الكذب في المنام كذب على

الله أنه أراه منا لم يره، والكذب على الله أشد من الكذب على المخلوقين؛ لقوله

تعالى: ﴿ وَيَقُولُ الْأَشْبِ هَادُ هَوَّلُاءُ الْأَشْبِ هَادُ هَوَّلُاءُ الْذِينَ كَانَهُ [هود: رَبِّهُمْ ﴾ الآية [هود: الكذب في المنام كذبًا على الله؛ لحديث: «الرؤيا جسزء من النبوة»، وما كان من

أجزاء النبوة فهو من الله تعالى. (الفتح: ٤٤٧/١٢).

قُـولُه: «وإنه قـال لنا ذات عَـداة»: أي بعـد صلاة الفجر، كما جاء مصرحًا به، ويؤخذ من هذا استحباب عبر الرؤيا قبل طلوع الشمس خلافًا لمن رأى من المعبرين استحباب تركها حتى تطلع الشمس، ولذا فقد بوب البخاري على هذا الحديث يقوله: باب تعبير الرؤيا بعد صلاة الصبح، وفي تعبير الرؤيا في هذا الوقت فوائد: منها: صفاء الذهن عما يكدره، ومنها أنه

أدعى لتذكرها من قريب.

ومنها: تهيؤ السامع وإقباله بكليته على ما قال له.

ومنها: تلقي البشارة في أول النهار. ومنها: إعداد النفس للصبر على المكروه إن كان فيها نذارة من شو مقبل.

ومنها: تنديه الغافل فيستقيل يومه مقيلاً

على ربه. وقسوله: «إنه أتاني الليلة أتيسان»: أي في

نومي. والأتيان هما جبريل وميكائيل، كما جاء

والأتيان هما جبريل وميكائيل، كما جاء مصرحًا به في أخر الحديث: «وإنهما ابتعثاني» أي أرسلاني، وقيل: ايقظاني، فيكون المعنى رأيت في المنام أنهما أيقظاني فأرسلاني معهما. كل ذلك من رؤيا نومه حستى رؤيته أنه

استيقظ من نومه.

قال: وإنهما قالا لي: انطلق، وإني انطلقت معهما. أي مع جبريل وميكائيل.

وهذه لحدة إيضاح وإيجاز عن تلك المرائي التي راها النبي الله وقصها في رؤياه تلك.

الأولى: رجل مضطجع، وأخسر قائم عليه

بصخرة يهوي بالصخرة على رأسه فيضربه بها فيشقه فيتحجر الحجر فياخذه المحجر المحجر المحجر المناف المناف



الثانية: رجل مستلق على قفاه، وآخر قائم على رأسه معه حديدة مديبة الرأس معوجة بأتي على وجهه فيشرشر شدقه، أي يقطعه ويشقه حتى يبلغ إلى قفاه ثم يشق انفه حتى يبلغ إلى قفاه، ثم يشق عينه كذلك إلى قفاه، ثم يشق عينه كذلك إلى قفاه، ثم يتحول إلى الجانب الآخر فيفعل به من الشق كما فعل بالجانب الأول في شدقه وأنفه وعينه، وإذا فرغ من الجانب الأخر صبح الجانب الأول فعلد إليه ففعل به كما فعل، ثم الجانب الأخر، وهذا هو الرجل الذي يضرح من بيته فيكذب الكذبة تبلغ بعيداً وتصل الآفاق، وتحمل عنه ذلك يوم القيامة،



نسأل الله العافية والسلامة.

الثالثة: رجال ونساء في داخل تنور وهو بيت النار والرجال والنساء عراة فيه مختبئون، حتى احتاج النبي حتى يراهم بالإطلاع فيه، ياتيهم اللهب اسفلهم فتعلو أصواتهم بالصراخ والضجيج، وهذه عقوبة الزناة يوم القيامة، وإنما كان عريهم فضحًا لهم يوم القيامة، وأن النار توقد عليهم يوم القيامة في التنور، وأن لذتهم الحرام تجلب لهم العذاب والعقوبة بالنار، فيصطرخون في ذلك اليوم الطويل يوم القيامة، نسئال الله العفو والعافية في الدنيا والآخرة.

الرابعة: رجل يسبح في نهر أحمر مثل الدم، وعلى شاطئ النهر رجل معه حجارة كثيرة، وأن هذا السابح يسبح ثم يأتي إلى الشاطئ فاتحا فاه فيقذف في فمه بالحجر، فينطلق يسبح ثم يرجع إليه فاغرًا فاه فيلقمه حجرًا، وهكذا. وهذا أكل الربا، فإنه معذب بذلك يوم القيامة، وأنه يسبح فيما يشبه دماء الخلق، ولا يرده إلا الحجارة إذا فتح فاه، ولا حول ولا قوة إلا بالله

العلى العظيم.

الخامسة: رأى رجالاً صاحب منظر كريه، يوقد النار ويسعى خولها، وهو مالك خازن جهنم، واعلم أنه ملك كريم، موكل بأهل النار، وأن الله سبحانه ذكره في سورة الزخرف فقال سبحانه: ﴿ إِنَّ الْمُ جُرمِينَ فِي عَذَابِ جَهَنَمُ خَالَدُونَ. لاَ يُقْتَرُ عَنْهُمْ وَهُمْ فِيهِ مُبْلِسُونَ. ومَا خَالَدُونَ وَمَا للهُ مَاكِنُونَ وَمَا طُلَمْنَاهُمْ وَلَكِن كَاثُوا هُمُ الظّالِمِينَ. ونَادَوْا يَا طَلَمْنَاهُمْ وَلَكِن كَاثُوا هُمُ الظّالِمِينَ. ونَادَوْا يَا مَالكُ لِيقَضَ عَلَيْنَا رَبِّكَ قَالَ إِنَّكُم مَّاكِتُونَ وَمَا لارتَحرف: ٧٤- ٧٧]، فهو لا يلين لأهل النار، وأن كراهة منظره من جملة عذاب الكافرين في النار، وأن عذابهم عند قبض أرواحهم أن يأتيهم ملائكة في موكب مخيف (سود الوجوه)، فإنما ملائكة في موكب مخيف (سود الوجوه)، فإنما والمنتبين، أما هؤلاء فهم ملائكة مقربون ينعمون ينعمون بنعيم رب العالمين.

السادسة رؤية الروضة طويلة النباتات والاشجار، كثيرة العشب، وهي الحديقة الغناء فيها من ألوان النباتات ومحاسنها، وفي هذه الروضة رجل طويل من زيادة طوله أنه لا يكاد يرى رأسه في السماء، والرجل حوله ولدان كثيرون لا يحصون كثرة، وهذا الرجل هو نبي الله ورسوله وخليله إبراهيم عليه الصلاة والسلام، ومن حوله من الولدان هم كل مولود مات على الفطرة قبل التكليف من أولاد المسلمين

ومن أولاد المشركين.

السابعة والثامنة: رؤية الروضة العظيمة، والسياق يوضح أنها أعظم من سابقتها، حيث قال ﷺ: «لم أر روضة قط أعظم منها ولا أحسن»، وهي عالية، حتى احتاج أن يرقى إليها، فوجد فيها مدينة مبنية بالذهب والفضة، لبنة من ذهب، ولبنة من فضة، ويقصد باللبنة أحجار البناء، فتلقاهم فيها أقوام شطر من خلقهم حسن شديد الحسن، وشطر قييح شديد القيح، فقال جبريل وميكائيل- وهما المرافقان للنبي الله عنده الرحلة المباركة في الرؤيا-: «اذهبوا فقعوا في ذلك النهر»، وهذا النهر بجرى به ماء شديد البياض كأنه اللبن، فلما اغتسلوا فيه رجعوا وقد ذهب عنهم السوء الذي في صورهم، فعادوا في أحسن صورة، وهذه الدار التي دخلها هي دار عامة المؤمنين، وأن الذين لقوهم فيها ممن لهم شطر من خلقهم حسن والآخر قبيح، فهم قوم خلطوا في أعمالهم بين الحسنات والسيئات، وأن الله قد تجاوز عن سيد اتهم فغسلهم من ذنوبهم في ذلك النهر، وأبقى حالهم على الحال الحسنة منهم، نسأل الله أن يتجاوز عنا، وأن يغفر لنا سيئاتنا.

التاسعة: أنه ﷺ رأى جنة عدن، ورأى منزله فيها، وبعد أن أراه الله دار المؤمنين- السابق ذكرها- أراه دار الشهداء، ورأى منزله مثل السحابة البيضاء من حسنه وجماله، وأنه لما سال الدخول إليه قالا له: «إنك ستدخله، لكنه بقي لك عمر لم تستكمله، فلو استكملت أتيت منذلك».

هذا، والحديث به فوائد عظيمة جليلة تحتاج إلى بسط طويل؛ لما فيه من بشريات للمؤمنين وتحذيرات للكافرين والعصاة المنتين.

نسئل الله الخير، ونعوذ به من كل شر، إنه على كل شيء قدير.

الهوامش:

<sup>(</sup>١) الثلغ: ضرب الشيء الرطب بالشيء الصلب فيشدخه.

<sup>(</sup>٢) يتدهده: يتدحرج.

<sup>(</sup>٣) الكلوب: حديدة لها رأس معوج مدبب.

<sup>(</sup>٤) الربابة: السحابة.



مكانة شهر رجب من الأشهر الحرم

عرف العرب فضله فعظموه ومنعوا فيه الحروب والخلافات الناحمة عن العصيبة والقبلية، فقعدوا فيه عن القتال، وخلدوا إلى السكينة والهدوء والطمأنينة. قال تعالى في كتابه الكريم مبينًا ما للأشهر الحرم من مكانة عظيمة ومنزلة كريمة عنده سيحانه وتعالى: ﴿ إِنَّ عِدَّةَ الشُّهُورِ عِنِدُ اللَّهِ الثَّنَا عَشَيَرَ شَيَهُرًا فِي كِتَابِ اللَّهِ يَوْمَ خُلُقَ السُّمَاوَاتِ وَالأَرْضَ مِنْهَا أَرْبُعَةً حُرُمُ ذَلِكَ الدِّينُ الْقَدِّمُ فَلاَ تَظْلِمُواْ فِيهِنَّ أَنفُسَكُمْ وَقَاتِلُواْ الْمُشْرِكِينَ كَافَّةً كَمَا يُقَاتِلُونَكُمْ كَافَّةً وَاعْلَمُ واْ أَنَّ اللَّهُ مَعَ الْمُ تَّقِينَ ﴾ [التوبة:

والرسول على بين الأشهر الحرم ومكانة شبهر رجب بين الأشهر الحرم في خطبته في حجة الوداع، حيث قال: «ألا إن الزمان قد استدار كهيئته يوم خلق الله السماوات والأرض، السنة اثنا عشير شهرًا، منها أربعة حرم، ثلاثة متواليات: ذو القعدة، وذو الحجة، والمحرم، ورجب مضر الذي، بين جمادي وشعبان». رواه أحمد والبخاري ومسلم.

شهر رجب الحرام في الجاهلية:

كان العرب في الجاهلية يعظمون الأشهر الحرم غاية التعظيم فيلقون فيها السلاح ويتركون الغزو ويحرمون القتال ولا يأخذون بالثأر، حتى إن الرجل ليلقى قاتل أبيه أو أخيه في هذه الأشهر الحرم فلا يتعرض له يسوء، ويلغ تعظيم هذه الأشبهر الحرم- ومنها رجب- أنهم كانوا يتقربون فيها بالذبائح، ويلقى بعضهم إلى بعض بالمودة، ويصلون الأرحام ويتناسون ما بينهم من العداوة والخصام، وإنما كانوا يعظمون هذه الأشهر الحرم ويحترمونها لئلا تكون عداوة بعضهم لبعض عقبة في سبيل حجهم، أو مانعًا من زيارة بيت ربهم ويأمن المسافر بعد أداء فريضة الحج-على نفسه وماله.

أخرج ابن جرير وابن أبي حاتم والطبراني في «الكبير» والبيه قي في «سننه» عن جندب بن عبدالله أن رسول الله على بعث رهطًا، وبعث عليهم عبدالله بن حجش، فلقوا ابن الحضرمي فقتلوه، ولم يدروا أن ذلك اليوم من رجب أو من جمادي، فقال المشركون للمسلمين: قتلتم في الشهر الحرام، فأنزل الله تعالى: ﴿ يَسْأَلُونَكَ عَنِ الشِّهُرِ الْحَرَام قِتَال فِيهِ قُلْ قِتَالُ فِيهِ كَبِيرٍ... ﴾ الآية [البقرة: ٢١٧]، فقال بعضهم: إن لم يكونوا أصابوا وزرًا فليس لهم أجر، فأنزل الله: ﴿ إِنَّ الَّذِينَ آمَنُواْ وَالَّذِينَ هَاجَرُواْ وَجَاهَدُواْ فِي سَبِيلِ اللَّهِ أُوْلَـئِكَ يَرْجُونَ رَحْمَتَ اللَّهِ وَاللَّهُ غَفُورٌ رَّحِيمٌ ﴾ [البقرة: ۲۱۸]. «أسباب النزول» للسيوطي.

فأباح الله القتال في الأشبهر الحرم دفاعًا عن

العدد السابع السنة الثلاثون

الدعوة الإسلامية وتأمينًا للمستضعفين من المسلمين. ولما جاء الإسلام أقرهم على احترام هذه الأشهر الحرم.

ابتداع العوام في شهر رجب الحرام:

أحدث الناس في دينهم من البدع والخرافات والضلالات والترهات كثيرًا، مستندين في ذلك إلى فنه شهر حرام، فحرفوا الكلم عن مواضعه، فمن هذه البدع والخرافات على سبيل المثال لا الحصر: أولاً: اتخاذ بيوت الله في ليلة السابع والعشرين من رجب لإقامة احتفالات يسودها العبث ويختلط فيها الحق بالباطل وتنقلب المساجد محافل طرب وتعم الفوضى، فالأسلوب الذي يسود هذه الاحتفالات بعيد عن هدي الإسلام، فقد يجتمع القوم في المساجد إلى قارئ مطرب يتلاعب بأحكام التلاوة بين التمطيط والمد، أو يستمعون إلى قصة الإسراء المكنوبة والمنسوبة لابن عباس رضي الله عنهما زورًا وبهتائًا(١)، أو يستمعون إلى التواشيح الدينية على حد يستمعون إلى التواشيح الدينية على حد يستمعون إلى التواشيح الدينية على حد

ثُانيًا: خروج النساء إلى المقابر بالخبر واللحم والفطائر والعجوة والحلوى والفاكهة لتوزيعها على من يقرءون القرآن للأموات، مع اعتقادهن أن هذا يجلب الرحمات للأموات، مع أن النبي على دعا على زائرات القبور، فقال: «لعن الله زائرات القبور والمتخذين عليها المساجد والسرج».

والمرات العبور والمعديل عليه المساجد والسرج».

مالثا: الصيام الخاص بالليلة الرجبية صيام مبتدع لم يفعله رسولنا ولا الصحابة من بعده ولا سلفنا الصالح، فلم يثبت أنه صام شهر رجب كله ولا غيره كاملاً إلا شهر رمضان، ومعظم شعبان، الا ترون إلى قول أم المؤمنين عائشة رضي الله عنها: كان رسول الله على يصوم حتى نقول لا يضوم، وما رأيت يفطر، ويفطر حتى نقول لا يصوم، وما رأيت رسول الله استكمل صيام شهر قط إلا شهر رمضان وما رأيته في شهر أكثر صيامًا من شعبان. رواه الشيخان.

رابعاً: اعتقاد العوام في الصلاة الرجبية بانها تغفر الذنوب وتستر العيوب وتفرج الكروب وتزيل الهـموم؛ اعتقاد خاطئ، وهذا كلام لا أصل له، فكيف يغفر الله ذنوب رجل منكب على الخطيئات، مصر على السيئات، مضيع للسنن والفرائض؛ إذا ما صلى ركعتين في رجب، والله يقول: ﴿ وَإِنّي

لَغَفَّارُ لَمَن تَابَ وَآمَنَ وَعَملَ صَالِحًا ثُمُّ اهْتَدَى ﴾ [طه: ٨٨]، فالتوبة طريق المغفرة، كما أن الإيمان والهداية علامة على قبول التوبة، فأي قيمة لهذه الركعات التي تصلى في رجب ثم يتكل صاحبها عليها، فلا يؤدي طاعة مفروضة ولا صلاة مكتوبة. الإبداع في مضار الابتداع».

قال العلامة العسقلاني: إن رجبًا لم يرد في شانة حديث صحيح أو حسن، وإن كل الأعمال التي يعملها أدعياء العلم المنتسبون إليه زورًا وبهتانًا في شهر رجب وينسبونها إلى رسول الله عنه كذب وافتراء محض ليست من الدين في قليل ولا كثير.

## الاتباع أولى أم الابتداع!!

الخير كل الخير في اتباع الرسول ﷺ، وقد قسال الله عن وجل: ﴿قُلْ إِن كُنتُمْ تُحبِبُونَ اللَّهُ فَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَيَعْفِرْ لَكُمْ ذُنُوبَكُمْ وَاللَّهُ عَفُورٌ لَكُمْ ذُنُوبَكُمْ وَاللَّهُ عَفُورٌ لِكُمْ ذُنُوبَكُمْ وَاللَّهُ عَفُورٌ رَّحِيمٌ. قُلْ أَطِيعُواْ اللَّهَ وَالرَّسُولَ فَإِن تَوَلُواْ فَإِنَّ اللَّهَ وَالرَّسُولَ فَإِن تَوَلُواْ فَإِنَّ اللَّهَ وَالرَّسُولَ فَإِن تَوَلُواْ فَإِنَّ اللَّهَ وَالرَّسُولَ فَإِن تَوَلُواْ

ثم إن الدين بعد أن قال الله عن وجل فيه: ﴿ الْيَوْمُ أَكْمَلْتُ لَكُمْ دِينَكُمْ وَأَتُّمَ مُتُ عَلَيْكُمْ نِعْمَتِي وَرَضِيتُ لَكُمُ الإسْلاَمَ دِينًا ﴾ [المائدة: ٣]، لم يكن ناقصًا حتى يأتي أدعياء العلم فيبتدعون للناس عبادات متنوعة في رجب أو غيره من الشهور، ويزعمون أن ذلك يقربهم إلى الله عز وجل، وأن هذه الأشياء ترجع إلى سنة صحيحة، وقد جاء في السنن ما يرد على أدعياء العلم، فعن العرباض بن سارية رضى الله عنه قال: قال رسول الله على: «أوصيكم بتقوى الله والسمع والطاعة، وإن تأمر عليكم عبدفإنه من يعش منكم بعدى فسيرى اختلافا كثيرا فعليكم بسنتي وسنة الخلفاء الراشدين المهديين من بعدي، تمسكوا بها وعضوا عليها بالنواجذ، وإياكم ومحدثات الأمور، فإن كل محدثة بدعة، وكل بدعة ضلالة». والله يقول الحق ويهدى إلى سواء السييل.



الهوامش:

<sup>(</sup>۱) لمزيد من التوسع في قصة ابن عباس رضي الله عنه؛ يُنظر سلسلة: تحذير الداعية من القصص الواهية للشيخ علي حشيش. (التحرير).

المتحرير

بقلم: رئيس التحرير

أين

الطريق...

وماذانحن

فاعلون ١٩

الحمد لله نحمده ونستغفره، ونعوذ بالله من شرور أنفسنا ومن سيئات أعمالنا، من يهده الله فلا مضل له، ومن يضلل فلا هادي له، وأشهد أن لا إله إلا الله وحده لا شريك له، وأشهد أن محمدًا عبده ورسوله، صلى الله عليه وعلى آله وصحبه ومن تبعهم بإحسان إلى يوم الدين... أما بعد:

فأيها القارئ الكريم، اعلم أن كثيرًا ممن ينتسبون إلى أمة الإسلام يعيشون حياة الغفلة والانصراف والجهل التام بشريعة الإسلام، فإذا لحق بالأمة خطب مفاجئ أو أزمة مقلقة قاموا يقولون: ماذا نفعل؟ وما المخرج؟ وأين الطربة؟!

بل ربما تعجُّل بعضهم، وقال: نفعل كذا، وينبغي أن يكون كذا، وينطلق بحماسة متعجلاً ليدعو إلى أي شيء، أو ليفعل أن شيء من غير روية ولا نظر، ولا رجوع إلى كتاب الله وسنة رسوله والنظر، والاله تعالى يقول: ﴿ وَإِذَا بِتُوجِيهِ أَهُلُ العلم والنظر، والله تعالى يقول: ﴿ وَإِذَا جَاءَهُمْ أَمْرُ مِنْ الأَمْنَ أُو الْحَوْفُ أَذَاعُواْ به وَلَوْ رَدُّوهُ إِلَى الرَّسُولِ وَإِلَى أُولِي الأَمْرَ مِنْهُمْ لَعَلمَهُ الدِّنِنَ يَسْتَنبطُونَهُ مِنْهُمْ وَرَحْمَتُهُ لاَتُبَعَّمُ الشَّيْطَأَنَ إِلاَّ وَلَوْلَا الله عَلَيْكُمْ وَرَحْمَتُهُ لاَتُبَعَّمُ الشَّيْطَأَنَ إِلاَّ وَلَوْلَا الله عَلَيْكُمْ وَرَحْمَتُهُ لاَتُبَعَّمُ الشَّيْطَأَنَ إِلاَّ قَلْيلاً ﴾ [النساء: ٨٣].

فأهل العلم وأهل الدين والخبرة هم القادرون- بإذن الله- في خضم الفتن على إرشاد المسلمين وتوجيههم نحو معالجة الأحداث توجيهًا سليمًا يستند إلى شرع

الابتلاء وأنواعه 11

والابتلاء سنة ماضية في الناس عامة وفي المؤمنين خاصة، قال الله تعالى: ﴿ أَحَسِبُ النَّاسُ أَن يُتْرَكُوا أَن يَقُولُوا آمَنًا وَهُمْ لاَ يُقْتَنُونَ ﴾ [العنكبوت: ١]، وقال تعالى: ﴿ لَتُبْلُونُ فِي أَمْوَالِكُمْ وَانفُسكُمْ وَلَتَسمُعُنُ مِنَ الدِينَ أُوتُوا الْكِتَابَ مِن قَبْلكُمْ وَمِنَ الدِينَ أُوتُوا الْكِتَابَ مِن قَبْلكُمْ وَمِنَ الدِينَ أَوْتُوا الْكِتَابَ مِن قَبْلكُمْ وَمِنَ الدِينَ أَسْرَكُوا أَذَى كَثِيرًا وَإِن تَصْبَرُوا وَتَتَقُوا فَإِنْ ذَلِكَ مِنْ عَزْمِ الأَمُورِ ﴾ [آل عمران: ١٨٦].

وقلاً يبتلي الله سبحانه المسلمين بتقصير حدث من بعضهم، كما حدث ذلك في غزوة أحد لما خالف الرماة أمر النبي بعدم النزول من على الجبل في حال النصر أو الهزيمة، فلما خالفوا عند رؤيتهم الغنائم، فنسوا أمر الرسول في ونزلوا؛ انقلب النصر هزيمة، وقتل من المسلمين سبعون رجلاً، قال الله تعالى لهم في ذلك: ﴿ أَوْلَمًا أَصَابَتُكُم مُصيبَةً قَدْ أَصَبْتُم مَثْلَيْهَا قُلْتُمْ أَنَى هَذَا قُلْ هُو مِنْ عِندِ أَنْفُسِكُمْ إِنَّ اللَّهَ عَلَى كُلِّ شَيْءٍ قَدِيرٌ ﴾ [آل عمران: 130].

فما أكثر العلل التي تشتكي منها الأمة.. وما أقل الدواء، وما

(1V) I

العدد السابع السنة الثلاثون

يحل بالأمة الآن دل عليه قوله تعالى: ﴿وَمَا أَصَابِكَ مِن سَيَئَةَ فَمِن نَفْسِكِ ﴾ [النساء: ٧٩]، وقوله: ﴿ وَمَا أَصَابَكُم مِّن مُّصِيبَةٍ فَبِمَا كَسَبَتْ أَيْدِيكُمْ ﴾ [الشورى: ٣٠].

### هكذا حال المسلمين اليوم !!

فهل يعي المفرطون من المسلمين في العالم الإسلامي اليوم أن كل بلاء يحل بالأمة هو بتفريطهم وبما كسبت أيديهم ويعفو الله عن كثير؟!

أليس قد أخبر نبينا في بأن الأمم ستتداعي على الأمة الإسلامية كتداعي الأكلة على قصعتها حين قال في: «يوشك أن تتداعي عليم الأمم، كما تتداعي الأكلة على قصعتها». قالوا: أو من قلة نحن يا رسول الله وال: «لا والذي نفسي بيده إنكم يومئذ لكثير، ولكنكم غثاء كغثاء السيل(١)، ولينزعن الله من قلوب أعدائكم المهابة منكم، وليجعلن في قلوبكم الوهن». قالوا: وما الوهن يا رسول الله قال: «حب الدنيا وكراهية الموت». أخرجه أبو

فهل يليق بنا نحن المسلمين أن يكون حالنا هكذا مثل غشاء السيل الذي يحمل كل بلاء ثم بين الرسول الكريم أن الأمة بهذا الوصف سينزع الله تعالى من قلوب أعدائها المهابة منهم، فلا يخافوننا ولا يهابوننا، ولا يعملون لكياننا أدنى اعتبار بعد أن كان المسلمون يُنصرون بالرعب الذي يلقيه الله في قلوب أعدائهم، وسبب هذا كله كما بينه النبي في في آخر الحديث أنه يلقي في قلوب المسلمين الوهن؛ وهو حب الدنيا وكراهية الموت، وأكثر ما نرى ذلك في زماننا هذا من طغيان الماديات والانكباب على الدنيا على حساب الآخرة.

### فتن يتبع بعضها بعضا ١١

إن الناظر في واقع الأرض الآن يجد الفتن على أشكالها وصنوفها، يرقق بعضها بعضًا، منها فتن القتل والتشريد التي يقع منها على المسلمين الحظ الأوفر في بقع كثيرة من بقاع الأرض، لا يمريوم حتى نرى دماءً تسيل، وجراحات تنزف، وأطفالاً تُيَثِّم، ونساءً ترمل، وكل لوعة وألم، وطرد وتشريد، ونرجو الله أن يرحم المستضعفين في جميع بقاع الأرض، كما نرجوه سبحانه أن يجعل كل من قتل دون ماله وعرضه شهيدًا، فإذا صلحت النية وكان العمل في سبيل الله فهم كذلك، وقد فازوا إن شاء الله، وغدا مصيرهم أفضل من الحي الذي لا تؤمن عليه الفتنة، فالقضية كلها الآن فيمن يقي حيًا، هل نأمن أن يصيبنا ما أصاب غيرنا، ﴿ فَمَن يَنصُرُنَا مِن بُأْس اللّهِ إِنْ جَاءنا ﴾ [غافر: ٢٩].

أليس ما يحدث في الأقصى هو من تفريط المسلمين عامة في بقاع الأرض؟! فلما نظر أعداء الله فوجدوا العالم الإسلامي منغمسًا في شهواته وملذاته وضياع أوقاته فيما لا يرضي الله-إلا من رحم ربى- اجترءوا على الأقصى.

نظروا إليهم فوجدوا مسلمين بالأسماء لا قدوة لهم ولا أسوة إلا التقليد الأعمى، وجدوهم لا يقلدون نبيهم محمدًا ولا أصحابه، فعرفوا أنهم لا خطر لهم ولا خوف منهم، فتجرءوا على الأقصى.

نظروا إليهم فوجدوهم قد غرتهم الحياة الدنيا وزخرفها، واتبعوا الشهوات، فلا غيرة لهم على دينهم، يقلدون الغرب الكافر،

الابتلاء سنةماضية في الناس عامة وفي المؤمنيين يبتلى الله سحانه السلم\_\_\_\_ان بتقصير حدث منهم كما حدث في غزوة أحد لما خالف المسلمون الرسول عيية

هل يعي المفرطون من العالم الإسلامي اليوم أن كل بالاءيحيل بالأمةهـو بتفريطهم وبما كسبت أيديهم ويعفو الله عن كثير ١١٩

أليست هذه هي الفتنة الحقيقية؛ أن يُفتن الإنسان في دينه؟!!

أليس أعظم البلاء وأشد الفتن أن ينتشر الشرك ويُدعى إليه ويُدافع عنه، وتفشو الرذيلة وتضمحل الفضيلة وتترك ولاية الله ورسبوله والذين أمنوا، ويكون الولي هو الشبيطان وجنوده وأولياؤه من شياطين الإنسان من غير المسلمين، وممن يزعمون أنهم مسلمون، وهم أشد خطرًا على الإسلام والمسلمين؟!

إذا كنا قد فعلنا هذا وأكثر، ورأى الأعداء منا هذا، ألا يحق لهم أن يتسلطوا ونكون نحن السبب في تسلطهم ولنت ذكر دائمًا حديث النبي الله في سبب تداعى الأمم على الأمة المسلمة.

أيها السلمون في بقاع الأرض، أفيقوا إلى الحقيقة القرآنية: ﴿ وَمَا أَصَابِكُمْ مِنْ مُصِيبَةٍ فَبِمَا كَسَبَتُ أَيْدِيكُمْ وَيَعْفُو عَن كَثِيرٍ ﴾.

### التجني على العلماء 11

يظن البعض أن العلماء سلطة، وأنهم صامتون، لا يؤدون دورهم في النصح والإرشاد والتبيين والتوضيح!!

والعلماء حاصة الربانيون منهم لا نشك لحظة في قيامهم بدورهم الموكل إليهم، ولكن ليس معنى أننا لم نر نصيحة عبر إذاعة أو تلفاز أو جريدة، أن العالم لم ينصح، ولم يقم بدوره، فليست النصيحة تعني الفضيحة، لذا يجب أن نحسن بهم الظن، وننزلهم المنزلة التي أنزلهم الله إياها، كما علمتنا أم المؤمنين عائشة رضي الله عنها أن رسول الله والله الناس منازلهم!! ككن إن كان أمرنا المقصود بنصح العالم للوالي أن يحرص

لان إن كان أمرنا المقصود بنصح العالم للوالي أن يحرّض ويحمّس العامة، ويهيج الناس، وينشر على الصفحات، فهذا لا نعلم له في دين الإسلام دليلاً ولا مثلاً.

وأما من سكت منهم أو كتم حقاً أو جارى ومارى على حساب النصح للمسلمين ومثل هذا لا نعلم نيته فحسابه على الله، وليتق الله في المكانة العلمية التي بوأه الله إياها، وليتق العامة وطلبة العلم ربهم في علمائهم، وليتق العلماء ربهم في الصدع بالحق وقول الصدق والنصح للأمة وتوجيهها بما يعينها على مواجهة الفتن، وذلك بتشخيص الداء، وتحديد الدواء، وبذل الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر، لا يضافون في الله لومة لائم، حتى تنتفع الأمة بعلمهم.

## أين الطريق وما المخرج إذن 11

قلا رسم لنا المولى عز وجل طريق النصر حين قال في كتابه الكريم: ﴿ إِنَّ اللَّهُ اشْتَرَى مِنَ الْمُؤْمِنِينَ أَنفُسَهُمْ وَآمُواَلَهُم بِأَنُ لَهُمُ الكريم: ﴿ إِنَّ اللَّهُ اسْتُبِلِ اللَّهِ فَيَقْتُلُونَ وَيُقْتُلُونَ وَعُدًا عَلَيْهِ حَقًا في التَّوْرَاةِ وَالإِنجِيلِ وَالْقُرْآنِ وَمَنْ أَوْفَى بِعَهْدِهِ مِنَ اللَّهِ فَاسْتَبْشِرُواْ لِللَّهِ فَاسْتَبْشِرُواْ . لِعَهْدِهِ مِنَ اللَّهِ فَاسْتَبْشِرُواْ . لِعَكْمُ لَذَى بَايَعْتُم بِهِ وَذَلِكَ هُوَ الْفَوْرُ ٱلْعُطِيمُ ﴾ [التوبة: ١١١].

فها أعظم هذا العهد وهذا التعاقد بين الله والمؤمنين! يبيع فيه المؤمن نفسه وماله لله لإعلاء كلمته ونصرة دينه، والمؤمن لا يكون مؤمنًا صادقًا في إيمانه إلا إذا كان مجاهدًا بماله وبنفسه في سبيل الله.

والمولى سبحانه وتعالى قال في كتابه: ﴿ وَعَدَ اللَّهُ النَّذِينَ آمَنُوا مِنكُمْ وَعَملُوا الصَّالِحَاتِ لَيَسْتَخْلِفَنَّهُم فِي الأَرْضِ كَمَا اسْتَخْلُفَ النَّذِينَ مِن قَبْلِهِمْ وَلَيُمَكِّنَنَّ لَهُمْ دِينَهُمُ الَّذِي ارْتَضَى لَهُمْ وَلَيُمَكِّنَّ لَهُمْ دِينَهُمُ الَّذِي ارْتَضَى لَهُمْ وَلَيُمَكِّنَاً لَهُمْ مِّن بَعْدِ خَوْفِهِمْ أَمْنًا يَعْبُدُونَنِي لاَ يُشْرِكُونَ بِي شَيْئًا ﴾ [النور: ٥٥]. يعني وعد ربنا سبحانه وتعالى بتبديل هذا الواقع وتغييره لصالح المؤمنين، وشُرَطَ سبحانه توحيده، فقال: ﴿ يَعْبُدُونَنِي لاَ يُشْرِكُونَ بِي شَيْئًا ﴾، فهل نحقق هذا الشرط؟.

وَقَالَ سُبِحَانِه: ﴿ فَأُوْحَى إِلَيْهِمْ رَبُّهُمْ لَنُهُلِكُنَّ الظَّالِمِينَ. وَلَدُسْكِنَنَّكُمُ الْأَرْضَ مِن بَعْدِهِمْ ذَلِكَ لِمَنْ خَافَ مَـقَامِي وَخَـافَ وَعِيدٍ ﴾ [إبراهيم: ١٣، ١٤]، فهل نخاف الله ونخاف وعيده ونعود

ومن لعب الشيطان برأسه فقال: ما الذي سيحدث والأعداء يملكون التكنولوجيا ويمتلكون ما يدمر العالم، فنقول له: اسمع إلى قوله تعالى: ﴿ وَعَدَ اللَّهُ الَّذِينَ آمَنُوا مِنكُمْ وَعَمِلُوا الصَّالِحَاتِ لْيَسْتُخْلُفِنُهُمْ فِي ٱلأَرْضِ كَمَا السَّتَخْلَفَ الَّذِينَ مِن قَنْلِهِمْ وَلَئُمَكِّنَّ لَهُمْ دِينَهُمُ الَّذِي ارْتَضَى لَهُمْ وَلَيُ بَدُلُنَّهُم مِّن بَعْدِ خَـوَقِهِمْ أَمْنًا يَعْبُدُونِنِي لَا يُشْبُرِكُونَ بِي شَبِيْتًا وَمَن كَفَرَ بَعْدَ ذَلِكَ فَأُولَٰ لَكُ هُمُ الْفَاسِقُونَ ﴾ [النور: ٥٥]، فهل عرفت مصير أسلحة الكافرين؟!!

لكن المهم أن تعلم أخى القارئ أن هذه المنارة الخالدة، منارة الإسلام العظيم، لن تنطفئ، وأن هذه الرابة الشامخة؛ رابة الاسلام لن تسقط، سيحملها جيل بعد جيل إلى أن يرث الله الأرض ومن

ولا يكون مؤمنًا حقًا من يخضع ويخنع ويستسلم للباطل، ولا يكون مؤمنًا حقًا من لا يؤمن بانتصار الحق على الباطل في نهاية المطاف، قال تعالى: ﴿ وَيَمْحُ اللَّهُ الْبَاطِلَ وَيُحِقُّ الْحَقُّ بِكَلِمَ آتِهِ إِنَّهُ عَلِيمٌ بِذَاتِ الصُّدُورِ ﴾ [الشورى: ٢٤]، وقال: ﴿ يُرِيدُونَ لِيُطْفِئُوا نُورَ اللَّهِ بِأَفْوَاهِهِمْ وَاللَّهُ مُتِمُّ نُورِهِ وَلَوْ كَرِهَ الْكَافِرُونَ. هُوَ الَّذِي أَرْسَلَ رَسُ وَلَهُ بِالْهُدَى وَدِينِ الْحَقِّ لِيُطْهِرَهُ عَلَى الدِّينِ كُلَّهِ وَلَوْ كَرِهَ الْمُشْرِكُونَ ﴾ [الصف: ٨، ٩].

وقَالَ: ﴿قُلْ إِنَّ رَبِّي يَقْذِفُ بِالْحَقِّ عَلاَمُ الْغُيُوبِ. قُلْ حَاءِ الْحَقُّ وَمَا يُبْدِئُ الْبَاطِلُ وَمَا يُعِيدُ. قَلْ جَاء الْحَقِّ وَمَا يُبْدِئُ الْبَاطِلُ وَمَا يُعِيدُ ﴾ [سنا: ٤٨، ٤٩].

فهيا أيها المسلمون جددوا إيمانكم بربكم، وثقوا كل الثقة بنصر الله عز وجل، إن أمنتم وصدقتم وعملتم وأخذتم بقوة بجميع الوسائل والأسياب.

قَالَ تَعَالَى: ﴿ إِنَّا لَنَنْصُئُرُ رُسُلُنَا وَالَّذِينَ آمَنُوا فِي الْحَيَاةِ الدُّنْيَا وَيَوْمَ يَقُومُ الأَشْهَادُ. يَوْمَ لاَ يَنفَعُ الظَّالِمِينَ مَعْذِرَتَّهُمْ وَلَهُمُ اللَّعْنَةُ وَلَهُمْ سُوءُ الدَّارِ ﴾ [غافر: ٥١، ٥٢].

فيجب علينا إخوة الإسلام أن نعود إلى الله سيحانه، ونعيده ولا نشرك به شيئًا، ونخاف حسابه، ونخاف وعيده، فإذا لم نعد فإنه سبحانه كتب الذلة والصغار على من خالف أمره، وسيأتي بقوم بعدنا يحبهم ويحبونه، ولا يكونون أمثالنا!! ونكون نحن فقط قد خرجنا من الدنيا بالذل والخزى والهزيمة، ﴿ وَلَعَذَاتُ الآخرَةِ أَكْثِرُ لُوْ كَانُوا يَعْلَمُونَ ﴾ [الزمر: ٢٦].

والله من وراء القصد.

(١) غثاء السيل: هو ما يحمله السيل في تياره من طين وزيد وقدر وبعر وحيات وعقارب ومن كل ما ينفع ويضر

أليس مايحدث فيالأقصى همومن السلمان عامة فيبقاع الأرض ؟! فلما نظر أعداء الله فوجدوا العالم الإسكالمي منغمسأفي شهواته وملذاته اجترءوا حالح الأقصى 22

العدد السابع السنة الثلاثون

# حاجتنا إلى مكارم الأخلاق

## دم بقلم الشيخ: جمال عبد الرحمن

للصاحب، وقري الضيف، والحياء رأسها، قالت: وقد تكون مكارم الأخلاق في الرجل ولا تكون في ابنه، وقد تكون في ابنه ولا تكون فيه، وقد تكون في العبدولا تكون في سيده يقسمها الله لمن أحب.

وقد كان النبي ﷺ يقول: «اللهم كما حسنت خُلُقي فحسن خُلُقي». أخرجه أحمد، وصححه ابن حبان.

وعند مسلم: «واهدني لأحسن الأخلاق، لا يهدي لأحسنها إلا أنت». وقال القرطبي في «المفهم»: الأخلاق أوصاف الإنسان التي يعامل بها غيره، وهي محمودة ومذمومة، فالمحمودة على الإجمال أن تكون مع غيرك على نفسك، فتنصف منها ولا تنصف لها، وعلى التفصيل العفو والحلم والجود والصبر وتحمل الأذي والرحمة والشفقة وقضاء الحوائج والتوادد ولين الجانب، ونحو ذلك، والمذموم منها ضد ذلك. (فتح الباري: ج١٠، ص٤٥٠).

وقال النبي ﷺ: «إن من أكمل المؤمنين إيمانًا أحسنهم خُلقًا». الترمذي وحسنُنه، والحاكم وصححه.

قال الحافظ ابن حجر رحمه الله: قال الراغب:... ولما كان أكرم الأفعال ما يقصد به أشرف الوجوه وأشرفها ما يقصد به وجه الله تعالى، وإنما يحصل ذلك من المتقي، قال تعالى: ﴿إِنَّ أَكْرَمَكُمْ عِندَ اللَّهِ أَتْقَاكُمْ ﴾ (فتح البارى: ﴿إِنَّ أَكْرَمَكُمْ عِندَ اللَّهِ أَتْقَاكُمْ ﴾ (فتح البارى: ج١٠، ص٤٥٧).

وعن أبي الدرداء يرفعه قال: «ما شيء أثقل في الميزان من حسن الخلق». الترمذي وصححه، وإن حيان.

□□ الحمد لله والصلاة والسلام على رسول الله وعلى آله وصحبه ومن تبع هداه.. وبعد:

فإن الأخلاق عند الله تعالى مكانتها العالية، حتى أنه امتدح بها نبيه عنه ، فقال عز وجل: ﴿ وَإِنَّكَ لَعَلى خُلُق عَظيم ﴾ [القلم: ٤]، فكم في الخلق الحسن من جمال، ولذلك بُعث سيد الخلق عنه متممًا لمكارم الأخلاق. قال عنه: ﴿ إِنما بُعثت لأتمم صالح الأخلاق». أخرجه أحمد من حديث أبي المفظ: ﴿ مكارم وأخرجه البزار من هذا الوجه بلفظ: ﴿ مكارم واخرجه الطبراني في الأوسط بإسناد حسن. وأخرجه الطبراني في الأوسط بإسناد حسن.

قال ابن عبدالبر في «التمهيد»: وقد قال العلماء: إن أجمع آية للبر والفضل ومكارم الأخلاق؛ قوله عز وجل: ﴿إِنَّ اللَّهُ يَاْمُرُ بِالْعَدُّلِ وَالإِحْسَانِ وَإِيتَاءَ ذِي الْقُرْبَى وَيَنْهَى عَنِ الْفُحْشَاءِ وَالإِحْسَانِ وَإِيتَاءَ ذِي الْقُرْبَى وَيَنْهَى عَنِ الْفُحْشَاءِ وَالْمُنْكَرِ وَالْبَعْي يَعِظُكُمْ لَعَلَّكُمْ تَذَكَّرُونَ ﴾ [النحل: ٩٠].

وقال: قالت عائشة: مكارم الأخلاق صدق الحديث، وصدق الناس، وإعطاء السائل، والمكافأة، وحفظ الأمانة، وصلة الرحم، والتذلل

العدد السابع السنة الثلاثون أوي

وللبزار بسند حسن من حديث أبي هريرة يرفعه: «إنكم لن تسعوا الناس بأموالكم، ولكن يسعهم منكم بسط الوجه، وحسن الخلق». علاقة الخلق الحسن التحدد

لا شك أن الحلم والعفو من أعظم شُعب الخلق الحسن، وكم كان الحلم والعفو سببًا في دخول بعض الناس دين الإسلام، من ذلك ما أخرجه الإمام الطبراني وابن حبان والحاكم وأبو الشيخ، كما ذكر الحافظ ابن حجر العسقلاني وذكر أن رجال الإسناد موثقون. (الإصابة: ١/٨٤٥، رقم ٢٩٠٤).

قال: قال زيد بن سعنة: قلت: يا محمد، هل لك أن تبيعني تمرًا معلومًا من حائط بني فلان إلى أحل كذا وكذا؟ فقال: «لا يا يهودي، ولكن أبيعك تمرًا معلومًا إلى أجل كذا وكذا ولا أسمى حائط بنى فلان»(١). قلت: نعم، فبايعنى، فأطلقت همياني، فأعطيته ثمانين مثقالاً من ذهب في تمر معلوم إلى أجل كذا وكذا. قال زيد بن سعنة: فلما كان قبل محل الأجل بيومين أو ثلاثة وخرج رسول الله على في جنازة رجل من الأنصار ومعه أبو بكر وعمر وعثمان في نفر من أصحابه رضي الله عنهم، فلما صلى على الجنازة، ودنا من جدار ليجلس عليه أتيته فأخذت بجوامع قميصه وردائه، ونظرت إليه بوجه غليظ، وقلت: ألا تقضيني يا محمد حقى؟ فوالله ما علمتكم يا بني عبدالمطلب إلا لمُطْل (٢)، ولقد كان لي بمخالطتكم علم، قال: فنظر إلىُّ عمر بن الخطاب وعيناه تدوران في وجهه كالفلك المستدير، ثم رماني بطرفه وقال: يا عدو الله، أتقول لرسول الله ﷺ ما أسمع وتفعل به ما أرى؟ فوالذي بعثه بالحق لولا ما أحاذر فوثته لضربت بسيفي رأسك، ورسول الله ﷺ ينظر إلى عمر في سكون وتؤدة، وتبسِّم، ثم قال: «أنا وهو كنا أحوج إلى غير هذا منك يا عمر، أن تأمرني بحسن الأداء، وتأمره يحسن التباعة (الطلب)، اذهب يا عمر فاقضه حقه وزده عشرين صاعًا مكان ما رُعْتُه».

قال زيد: فذهب بي عمر فقضاني حقي وزادني عشرين صاعًا من تمر، فقلت: ما هذه الزيادة؟ فقال: أمرني رسول الله هذا أن أزيدك مكان ما رُعْتُك، فقلت: أتعرفني يا عمر؟ قال: لا،

فقلت: أنا زيد بن سعنة، قال: الحَبْرِ قلت: الحبر(٣). قال: فما دعاك أن تقول لرسول الله على ما قلت وتفعل ما فعلت قال: يا عمر، كل علامات النبوة قد عرفت في وجه رسول الله على خطرت إليه إلا اثنتين لم أخبرهما منه: يسبق حلمه جهله، ولا يزيده شدة الجهل عليه إلا حلماً، فقد خَبَرتهما، فأشهدك يا عمر أني قد رضيت بالله ربًا وبالإسلام دينًا وبمحمد نبيًا، فرجع عمر وزيد إلى رسول الله على فقال زيد: أشهد ألا إله إلا الله وأن محمدًا عبده ورسوله، فأمن به وتابعه وشهد مع رسول الله على مشاهد كثيرة.

وفي هذا الخبر صنوف العبر، فلم يكن النبي فعلاً بحاجة إلى أن يذكره عمر بحسن القضاء والأداء، لكن النبي على كعادته يتحف أمته بهذا التوجيه الحكيم لمن حضر مثل هذا المشهد حتى يمكن القضاء على الخلاف قبل أن يتحول إلى عداء وخصام، وانظر إلى ثمرة هذا الخلق العظيم والأدب الجم، وهو أن ينتقل ذلك الرجل من دائرة الكفر بالله إلى دائرة التوحيد وشهادة ألا إله إلا الله، فكان اعتناق التوحيد أعظم ثمرات الخلق الحسن.

حسن الخلق غريزي أو مكتسب؟

قال ابن حجر: حكى أبن بطال تبعًا للطبري خلافًا: هل حسن الخُلق غريزي أو مكتسب، وتمسك من قال بأنه غريزة بحديث ابن مسعود: «إن الله قسم أخلاقكم كما قسم أرزاقكم...» الحديث، وهو عند البخاري في «الأدب المفرد».

وقال القرطبي في «المفهم»: الخُلق جبلة في نوع الإنسان، وهم في ذلك متفاوتون، فمن غلب عليه شيء منها إن كان محمودًا وإلا فهو مأمور بالمجاهدة فيه حتى يصير محمودًا، وكذا إن كان ضعيفًا فيرتاض صاحبه حتى يقوى، قلت: وقد وقع في حديث... أن النبي على قال: «إن فيك لخصلتين يحبهما الله: الحلم، والأناة». قال: يا رسول الله، قديمًا كانا في أو حديثًا وقال: يا «قديمًا». قال: الحمد لله الذي جبلني على خلقين محبهما.

فترديده السؤال وتقريره عليه يشعر بأن في



الخُلق ما هو جبلًى، وما هو مكتسب. (فتح العارى: ج١٠، ص٤٥٩).

مواقف نادرة في حسن الخلق (في الحلم والأناة)

عن عمران بن عبدالله بن طلحة: أن عثمان بن عفان رضى الله عنه خرج لصلاة الغداة (الفجر)، فدخل من الساب الذي كان بدخل منه، فيزحمه الياب، فقال: انظروا، فنظروا، فإذا رجل معه خنجر أو سيف، فقال له عثمان رضي الله عنه: ما هذا؟ قال: أريد أن أقتلك، قال: سيحان الله، ويحك، علام تقتلني؟ قال: ظلمني عاملك باليمن، قال: أفلا رفعت ظلامتك إليَّ، فإن لم أنصفك على عاملي أردتً ذلك مني؟ فقال عثمان لمن حوله: ما تقولون؟ قالوا: يا أمير المؤمنين، عدو أمكنك الله منه، فقال عثمان: عبدٌ هَمَّ بذنب فكفَّه الله عني، ائتنى بمن يكفل بك، لا تدخل المدينة ما وليت أمر المسلمين، فأتاه برجل من قومه، فكفل به، فخلى عنه. (تاريخ المدينة المنورة: ١٠٢٨، ١٠٢٨).

فالعفو عند المقدرة صفة من صفات الكمال في الرجال، وهو دليل على التجرد من حظ النفس وترك الأنانية وضعف الارتباط بالدنيا وقوة الارتباط بالأخرة.

وذكر الحافظ ابن كثير يصف معاوية رضى الله عنه قال: وقال بعضهم: أسمع رجل معاوية كلامًا سيئًا شديدًا، فقيل له: لو سطوت عليه (أي انتقمت منه )، فقال: إنى لأستحى من الله أن يضيق حلمي عن ذنب أحد من رعيتي، وفي رواية: قال: إنى لأستحى أن يكون جُرم أحد أعظم من حلمي.

كما ذكر الحافظ ابن كثير في ترجمة الأحنف بن قيس قال: وأغلظ له رجل في الكلام، وقال: والله يا أحنف لئن قلت لي واحدة لتسمعن بدلها عشرًا، فقال له الأحنف: إنك إن قلت لي عشرًا؛ لا تسمع منى واحدة. (البداية والنهاية: ٣٢٧/٨).

ومن أخيار الولاة والحكام المتصفين بالحلم والأناة ما ورد أن أمير المؤمنين هشام بن عبدالملك شبتم مرة رجالاً من الأشراف، فقال الشريف: أتشتمني وأنت خليفة الله في الأرض؟ فاستحيا وقال: اقتص منى بدلها- أو قال: مثلها- فقال: إذن أكون سفيهًا، قال: فخذ عوضًا، قال: لا أفعل، قال: فاتركها لله، قال: هي لله، ثم لك، فقال هشام عندها: والله لا أعود لمثلها. (٣) الحبر: عالم اليهود.

(البداية والنهاية: ٩/٣٦٦).

وأختم بهذا الموقف النبيل للوزير الجليل أبي المظفر بحبى بن محمد بن هبيرة في العفو عند المقدرة. قال ابن الجوزي: كنا نجلس إلى الوزير ابن هبيرة.. إذ تقدم رجل ومعه رجل ادعى أنه قتل أخاه، فقال له ابن هبيرة: أقتلته؛ قال: نعم، جرى بيني وبينه كلام فقتلته، فقال الخصم: سلِّمهُ إلينا حتى نقتله فقد أقر بالقتل، فقال ابن هدرة: أطلقوه ولا تقتلوه، قالوا: كيف ذلك وقد قتل أخانا؟ قال: فتسعونه؟ فاشتراه منهم يستمائة دينار، وسلم الذهب إليهم وذهبوا، فقال للقاتل: اقعد هنا ولا تبرح، قال: فجلس عندهم وأعطاه خمسين دينارًا، فقلنا للوزير: لقد أحسنت إلى هذا وعملت معه أمرًا عظيمًا، وبالغت في الإحسان إليه، فقال الوزير: منكم أحد يعلم أن عيني اليمني لا أبصر بها شبيئًا؟ فقلنا: معاذ الله، فقال: بلي والله، أتدرون ما سبب ذلك؟ قلنا: لا، فقال: هذا الذي خلصته من القتل جاء إلىُّ وأنا في الدُّور ومعى كتاب من الفقه أقرأ فيه ومعه سلة فاكهة، فقال: احمل هذه السلة، قلت له: ما هذا شبغلي فاطلب غيري، فشباكلني ولكمني فقلع عيني ومضى ولم أره بعد ذلك إلا يومي هذا، فذكرت ما صنع بي فأردت أن أقابل إساءته إلىُّ بالإحسان مع القدرة. (ذيل طبقات الحنابلة · ( (YOV/T)

سيحان الله! كان بإمكان الوزير ابن هبيرة أن يقيم على ذلك الرجل الحد بعد أن يقتص منه بحريرته السابقة، أو على الأقل يقيم عليه الحد الذي اعترف به ويتشفى منه، لكنه نظر إلى محالات الأخلاق العالبة فيادر إلى العفو عند المقدرة، وهكذا دأب النفوس الطموحة إلى معالى الأمور، تحجِّم هوى النفس وتتخلص من رواسب حب الذات، وذلك بشيراء المعاني السامية والمثل العليا يترك عرض الدنيا الزائل.

والحمد لله رب العالمين.

الهوامش:



<sup>(</sup>١) يعنى لأنه قد لا يشمر الصائط المذكور فلا يمكن الوفاء منه.

<sup>(</sup>٢) يعنى: لا تؤدون الحقوق.

## تعذیرالداعیة منالقصص الواهیسة

بقلم الشيخ: علي حشيش

الحلقة الثانية عشرة

نواصل في هذا التحذير تقديم البحوث العلمية الحديثية للقارئ الكريم، حتى يقف على حقيقة هذه القصه التي اشتهرت على ألسنة الخطباء والوعاظ والقصاص:

عن ابن عباس قال: قال رسول الله ﷺ: «لما كانت الليلة التي أُسري بي فيها، أتت عليّ رائحة طيبة،

فقلت: يا جيريل، ما هذه الرائحة الطبية؟ فقال: هذه رائحة ماشطة ابنة فرعون وأولادها. قال: قلت: وما شانها؟ قال: بينا هي تمشط ابنة فرعون ذات يوم، إذ سقطت المدرى من يدها، فقالت: بسم الله، فقالت لها ابنة فرعون: أبى؟ قالت: لا، ولكن ربى ورب أبيك الله، قالت: أخبره بذلك؟ قالت: نعم، فأخبرته فدعاها، فقال: يا فلانة، وإن لك ربًا غيرى؟ قالت: نعم، ربي وربك الله، فأمر ببقرة من نحاس فأحميت، ثم أمر بها أن تلقى هي وأولادها فيها. قالت له: إن لي إليك حاجة. قال: وما حاجتك؟ قالت: أحد أن تجمع عظامي وعظام ولدي في ثوب واحد، وتدفننا. قال: ذلك لك علينا من الحق، قال: فأمر بأولادها فألقوا بين مديها، واحدًا واحدًا، إلى أن انتهى ذلك إلى صبى لها مُرْضَع، كأنها تقاعست من أحله، قال: يا أمَّه، اقتحمى، فإن عذاب الدنيا أهون من عذاب الآخرة، فاقتحمت». قال: قال ابن عياس: تكلم أربعة صغار: عدسي ابن مريم عليه السلام، وصاحب جريج، وشاهد يوسف، وابن ماشطة فرعون.



تخريج أحمد للقصة:

(ح ۲۸۲۲) قـال أحـمد: حـدثنا أبق عـمـر الضرير. أنا حماد بن سلمة به.

رح ٢٨٢٣) قال أحمد: حدثنا عفان. ثنا حماد بن سلمة به.

(ح ۲۸۲۶) قال أحمد: حدثنا حسن. ثنا حماد بن سلمة به.

(ح ٢٨٢٥) قال أحمد: حدثنا هدبة بن خالد. ثنا حماد بن سلمة به.

ثانيًا: تخريج الطبراني للقصة:

(ح ۱۲۲۷۹) قال الطبرآني: حدثنا أبو مسلم الكشي إبراهيم بن عبدالله ثنا أبو عمر الضرير ثنا حماد بن سلمة به، وحدثنا ثابت بن نعيم الهوجي ثنا أدم بن أبي إياس ثنا حماد بن سلمة به، وحدثنا محمد بن النضر الأزدي ثنا أبو نصر التمار ثنا حماد بن سلمة به.

(ح ١٢٢٨٠) قال الطبراني: حدثنا عبدالله بن أحمد بن حنبل ثنا أبي ثنا أبو عمر الضرير عن حماد بن سلمة به.

ثالثاً: تخريج البزار للقصة:

(ح ٥٤) قال البزار: حدثنا عبدالله بن أبي يمامة ومحمد بن معمر قالا: ثنا عفان، ثنا حماد بن سلمة به، ثم قال البزار رحمه الله: «هذا لا نعلمه يروى عن النبي على بهذا اللفظ من وجه متصل إلا بهذا الإسناد».

التحقيق

هذه القصة واهية، وعلتها: عطاء بن السائب، وقد اختلط، ولم يرو هذه القصة عنه إلا حماد بن سلمة، كما هو ظاهر من التحليل البياني لطرق القصة، والذي يؤكده قول الإمام البزار رحمه الله، وإلى القارئ الكريم بيان أهمية هذا الفن ليعرف قيمة هذا التحقيق: قال الإمام أبو عمرو بن الصلاح في «علوم الحديث» النوع (٦٢): «معرفة من خلط في أخر عمره من الثقات».

 ١- «هذا فن عزيز مهم، لم أعلم أحدًا أفرده بالتصنيف واعتنى به، مع كونه حقيقًا بذلك حدًا».

٢- وهم منقسمون:

أ- فمنهم من خلط لاختلاطه وخرفه. ب- ومنهم من خلط لذهاب بصـره أو لغـيـر ذلك.

٣- حكم رواية المختلط:

ثم قال ابن الصلاح: «والحكم فيهم أنه يقبل حديث من أخذ عنهم قبل الاختلاط، ولا يقبل حديث من أخذ عنهم بعد الاختلاط، أو أشكل أمره فلم يدر هل أخذ عنه قبل الاختلاط أو بعده.

٤- حكم رواية «عطاء بن السائب صاحب القصة»:

ثم قال ابن الصالح: «ف منهم «عطاء بن السائب» اختلط في آخر عمره فاحتج أهل العلم برواية الأكابر عنه مثل «سفيان الشوري» وشعبة»؛ لأن سماعهم منه كان في الصحة، وتركوا الاحتجاج برواية من سمع منه آخرًا».

٥- قال العراقي في «ألفيته»:

«وفي الثقات من أخيرا اختلط

فما روى فيه أو ابهم سقط»
قال السخاوي في «فتح المغيث» (٣٧١/٤):
(فما روى): المتصف بذلك، (فيه) أي في حال اختلاطه (أو أبهم) بنقل الهمزة مَبْنيًا للفاعل، الأمر فيه، وأشكل بحيث لم نعلم أروايته صدرت في حال اتصافه به أو قبله سقط حديثه في الصورتين». اه.

7- بتطبيق هذه القواعد الأصولية على هذه القصة التي هي من رواية حماد بن سلمة عن عطاء، نجد أن الرواية ساقطة والقصة واهية، وإلى القارئ الكريم البرهان:

ا- «قال أبو طالب عن أحمد: من سمع منه قديمًا فسماعه صحيح، ومن سمع منه حديثًا لم يكن بشيء، سمع منه قديمًا سفيان وشعبة، وسمع منه حديثًا جرير وخالد وإسماعيل وعلي بن عاصم». كذا في «التهذيب» (١٨٤/٤).

استنتاج:

نستنتج أن سماع جرير من عطاء بن السائب

لم يكن بشيء.

٢- ولقد أورد الحافظ ابن حجر في «التهذيب» (١٨٣/٧) ١٨٤، ١٨٥، ١٨٦) كلام أئمة الجرح والتعديل في الآخذين عن عطاء قبل الاختلاط والآخذين عنه بعد الاختلاط، ثم قال

رحمه الله في آخر ترجمته: «فيحصل لنا من مجموع كلامهم أن سفيان الثوري وشعبة وزهيرًا وزائدة وحماد بن زيد وأيوب عنه صحيح ومن عداهم يتوقف فيه إلا حماد بن سلمة، فاختلف قولهم، والظاهر أنه سمع منه مرتن:

أ- مرة مع أيوب كـمـا يومئ إليـه كـلام الدارقطني.

ب- ومرة بعد ذلك لما دخل البصرة وسمع منه مع جرير وذويه». اهـ.

قلت: ومن تدبر هذه القواعد يستبين له

أً- أن حماد بن سلمة سمع من عطاء بن السائب عندما دخل عطاء البصرة.

ب- وأن حماد بن سلمة سمع منه مع جرير وذويه.

ج- وجرير سمع منه حديثًا كما بينا أنفًا.

د من هذا يتبين أن حماد بن سلمة حمل عن عطاء قبل الاختلاط ثم حمل عنه بعد الاختلاط فأبهم الأمر فيه وأشكل بحيث لم نعلم أروايته صدرت في حال اتصافه به أو قبله فسقط حديثه في الصورتين كما ذكر السخاوي آنفًا.

" - يؤكد ذلك ما أخرجه ابن أبي حاتم في «الجرح والتعديل» (١٨٤٨/٣٣٤/٦) عن يحيى بن معين قال:

أ- عطاء بن السائب اختلط، فمن سمع منه قديمًا فهو صحيح، وما سمع منه جرير وذووه ليس من صحيح حديث عطاء، وقد سمع أبو عوانة من عطاء في الصحة، وفي الاختلاط جميعًا ولا يحتج بحديثه».

ب- ثم قال آبن أبي حاتم: سمعت أبي يقول:
«ثم بأخره تغير حفظه، وفي حديثه تخاليط
كثيرة، وقديم السماع من عطاء وسفيان وشعبة،
وفي حديث البصريين الذين يحدثون عنه
تخاليط كثيرة؛ لأنه قدم عليهم في آخر عمره».

٤- بيان فيه الشفاء في حقيقة رواية حماد
 عن عطاء:

أخرج العقيلي في «الضعفاء الكبير» (٣٩٩/٣) ترجمة (١٣٤٨) قصة في اختلاط عطاء من طريق الحسن بن علي الحلواني عن علي بن المديني، ثم قال على: قلت ليحيى: «وكان أبو

عوانة حمل عن عطاء بن السائب قبل أن بختلط ثم حمل عنه بعد فكان لا يفصل ذا من ذا وكذلك حماد بن سلمة».

قلت: ونقل هذه القصة التي أخرجها العقيلي الصافظ ابن حجر في «التهذيب» (١٨٥/٧)، ثم قال: «فاستفدنا من هذه القصة أن رواية وهيب، وحماد وأبي عوانة عنه في جملة ما يدخل في الاختلاط». انتهى، وقد يحسبه من لا دراية له أنه هين ولكنه عند علماء هذا الفن عظيم؛ خاصة ونحن أمام قصة اشتهرت على ألسنة الخطباء والوعاظ والقصباص، وإلى القارئ الكريم بل وطالب هذا الفن خاصة بيان أهمية هذا التحقيق:

قال الشيخ الألباني رحمه الله في «الضعيفة» (٢/٤/٢/ ح.٩٣٠): «وهذا تحقيق دقيق بجب أن لا ينساه- كما وقع للحافظ نفسه- من بريد أن بكون من أهل التحقيق، ولازم ذلك أن لا يصحح حديث حماد بن سلمة عن عطاء...».

٥- قلت: ولقد ضعف الألباني رحمه الله الحديث (٩٣٠) في «الضعيفة»، والذي جاء من طريق فيه «حمادين سلمة عن عطاءين السائب»، وقد سيقه لذلك التضعيف الإمام النووي رحمه الله، حيث ضعف الحديث، وقد حكى هذا التضعيف الإمام الشوكاني رحمه الله في «نيل الأوطار» (٣٧٢/١) مع الفارق الكبير في التحقيق حول هذه المسألة، والذي جمع لة الألباني رحمه الله أقوال أئمة الجرح والتعديل، حيث انتهى إلى هذه القاعدة.

ملحوظة هامة أيضاً:

٦- ثم نلاحظ في آخر القصة: «قال: قال ابن عياس: تكلم أربعة صغار: عيسى ابن مريم عليه السلام، وصاحب جريج، وشاهد يوسف، وابن ماشطة فرعون».

قلت: معنى «قال: قال ابن عياس...» أن هذا الحزء من القصة بنفس السند، ولكنه موقوف.

ولقد أخرج أيضًا ابن جرير الطبري في «تفسيره» (۲۱۲/۷ط دار الغد) (۱۹۱۰۹) قال: حدثنا ابن وكبع قال: حدثنا العالاء بن عبدالجيار، عن حماد بن سلمة، عن عطاء بن السائب، عن سعيد بن حيير، عن ابن عياس قال: «تكلم أربعة في المهد وهم صنغار: ابن ماشطة فرعون، وشياهد يوسف، وصياحب حيريج،

وعيسى ابن مريم عليه السلام».

وحكم الألباني رحمه الله على هذه الرواية بالبطلان في «الضّعيفة» (٢٧٢/٢) مستخدمًا القواعد التي بيناها أنفًا في بيان علتها، حيث قال رحمة الله: «عطاء بنّ السائب فانه قد اختلط، وحماد بن سلمة روى عنه قبل الاختلاط و بعده، خلافًا لمن يظن خلافه من المعاصرين».

٧- وأكد رحمه الله على هذه القاعدة مرة بعد أخرى يتبين ذلك مما أوردناه أنفًا ومن قوله أيضًا في «الضعيفة» (١٦٥/٣): «إن يعض الرواة يسمع من المختلط قيل الاختلاط ويعده، ومن هؤلاء حماد بن سلمة فإنه سمع من عطاء في الحالتين، كما استظهره الحافظ في «التهذيب» ولذلك فلا يجوز الاحتجاج أيضًا تحديثه عنه خلافًا لبعض العلماء المحدثين. والله يغفر لنا

٨- فائدة:

نستفيد من التحليل البياني للقصة:

أ- القصة غريبة الإسناد، تفرد بروايتها حماد بن سلمة عن عطاء.

ب- وهي مشهورة عن حماد، رواها عنه: أبو عمر الضرير، وعفان وحسن، وهدبة بن خالد، وأدم بن أبي إياس، وأبو نصر التمار.

يتوهم من لا دراية له من هذه الشهرة النسبية أن هناك متابعات للقصة، فيصحح القصة ولم يدر أن هذه المتابعات ليست لحماد ولا لشيخه، ولكن المتابعات دون حماد، فلا تسمن ولا تغنى من تفرد حماد عن عطاء، وبالجهل بموقع المتابعة وقع الكثير في تصحيح أحاديث واهية.

شاهد واد للقصة

بقتضي هذا البحث العلمي أن أذكر هذا الشاهد:

عن أبي بن كعب عن رسول الله ﷺ أنه ليلة أسْري به، وجد ريحًا طبية، فقال: «يا حبريل، ما هذه الربح الطبية؛ قال: هذه ربح قير الماشطة وابنيها وزوجها، قال: وكان بدء ذلك أن الخضر كان من أشرف بني إسرائيل، وكان ممره براهب في صومعته فيطلع عليه الراهب، فيُعَلِّمهُ الأسلام، فلما بلغ الخضر زوحه أبوه فعلم ها

الخضر وأخذ عليها أن لا يُعْلِمَه أحدًا، وكان لا بقرب النساء فطلقها، ثم زوجه أبوه أخرى فعلمها وأخذ عليها أن لا يُعْلِمَهُ أحدًا، فكتمت إحداهما وأفشت عليه الأخرى، فانطلق هاريًا، حتى أتى جزيرة في البحر، فأقبل رجلان بحتطبان فرأباه فكتم أحدهما وأفشى الآخر، وقال: قد رأيت الخضر، فقيل: ومن رأه معك؟ قال: فلان، فسئل فكتم، وكان في دينهم أن من كذب قتل، قال: فتزوج المرأة الكاتمة، فبينما هي تمشط ابنة فرعون، إذ سقط المشط، فقالت: تعس فرعون، فأخبرت أباها، وكان للمرأة ابنان وزوج، فأرسل إليهم، فراود المرأة وزوجها أن يرجعا عن دينهما فأبيا، فقال: إنى قاتلكما، فقالا: إحسانا منك إلينا إن قتلتنا، أن تجعلنا في بيت، ففعل، فلما أسرى بالنبي ﷺ وجد ريحًا طيبة، فسأل جبريل، فأخبره».

التخريج

هذا الشاهد للقصة أخرجه ابن ماجه في «السنن» (۱۳۳۷/۲) (ح٤٠٣٠) قال: حدثنا هشام بن عمًار، ثنا الوليد بن مسلم، ثنا سعيد بن بشير عن قتادة، عن مجاهد، عن ابن عباس، عن أبي بن كعب، عن رسول الله ﷺ فذكره.

التحقيق

هذا الشاهد للقصة «ضعيف جدًا»، وسنده به

الأولى: قتادة مدلس، وقد عنعن فلا يقبل حديثه. كذا في «الميزان» (٣٨٥/٣) للذهبي، وفي «طبقات المدلسين» للحافظ ابن حجر في «المرتبة الثالثة» رقم (٢٦).

الشانية: سعيد بن بشير الأزدي: أورده الحافظ ابن حجر في «التهذيب» (٨/٤) قال أبو مسهر: لم يكن في جندنا أحفظ منه وهو ضعيف منكر الحديث، وقال الساجي: حدث عن قتادة بمناكير، وقال محمد بن عبدالله بن نمير: منكر الحديث ليس بشيء، ليس بقوي الحديث، يروي عن قتادة المنكرات. وأورده ابن حبان في «المجروحين» (٣١٥/١)، وقال: «كان رديء الحفظ، فوصف الخطأ، يروي عن قتادة ما لا يتابع عليه» فاحش الخطأ، يروي عن قتادة ما لا يتابع عليه» ووافقه الحافظ في «التهذيب»، وقال الحافظ العراقي في «شرح ألفيته» رقم (١١): «من كثر

الخطأ في حديثه وفحش استحق الترك، وإن كان عدلاً».

فالحديث الذي جاءت فيه هذه القصة: متروك، ولا يصلح في المتابعات ولا الشواهد، كما هو مقرر في أصول هذا العلم، وكما بيناه في «سلسلة تحذير الداعية من القصص الواهية» الحلقة (٢، ٣، ٥)، فليرجع إليها طالب هذا الفن وهو علم الحديث التطبيقي، فإنها من الغزيزة.

قلت: ولما كانت هذه القصة التي أخرجها ابن ماجه لا تصلح للمتابعات ولا الشواهد؛ لشدة ضعفها، بل هي من مناكير سعيد بن بشير عن قتادة، ولذلك أورد هذه القصة الإمام الذهبي في «الميزان» (٣١٤٣/١٢٨/٢)، وجعلها من

## فائدة هامة

دعوىالفردية

قد يسئل سائل ويقول: كيف تأتي القصة بإسناد آخر في «سنن ابن ماجه» من حديث أبي بن كعب، مع أن البزار بعد أن أخرج القصة من طريق حماد عن عطاء عن سعيد عن ابن عباس مرفوعًا قال: «هذا لا نعلمه يروى عن النبي عليه اللفظ من وجه متصل إلا بهذا الاسناد»

قلت: هذا تعقب على دعوى الفردية ممن لا يفقه شروطه. يبين ذلك الإمام السخاوي في «فتح المغيث» (٢٥٧/١)، حيث قال: «وكثيراً ما يقع التعقب في دعوى الفردية، حتى إنه يوجد عند نفس مدعيها المتابع، ولكن إنما يحسن الجزم بالتعقب:

١- حيث لم يختلف السياق.

٢- أو يكون المتابع ممن يعتبر به.

لاحتمال إرادة شيء من ذلك بالإطلاق».

قلت: ويتطبيق هذه الشروط نحد:

١- أن سياق القصة مختلف.

٧- والمتابع ممن لا يعتبر به (أو الشاهد).

وتسلم دعوى التقرد للبزار من التعقب، وتصبح القصة واهية بما في أسانيدها من اختلاط، وتدليس ورداءة حفظ وفحش خطا.

هذا ما وفقني الله إليه، وهو وحده من وراء القصد.



د. إبراهيم عبدالمنعم الشربيني

## الجتمعات أساسها الأسرة



## ع صورة المرأة الجديدة

النساء». (صحيح الجامع: ٩٧ · ٥). وقال: «ما رأيت من ناقصات عقل ودين أغلب لذي لب منكن». (صحيح الجامع: ٥٦٢٤). واللب: العقل، والمعنى أنها تذهب بعقل الرحل الحازم.

تتكاتف معها حهود المرأة المسلمة، فإذا استقامت المرأة في نفسها تكون قد كفَّتْ عن المحتمع معولاً من أخطر المعاول على المحتمع؛ ألا وهو فتنتها، فقد قال النبي على:

«ما تركت بعدى فتنة أضر على الرحال من

الحمد لله، والصلاة والسلام على رسول

إنها وصيلة الذي لا ينطق عن الهوي، وصيعة الرعوف الرحيم بالمؤمنين والمؤمنات، وعملاً بوصيته على رأينا أن نخص النساء بهذه الكلمات، ونحن واثقون أن ما آلت إليه الأمة المسلمة من الضعف والهوان لا يمكن أن يتغير بجهود الرجال المخلصين، حتى

الله واله وصحبه ومن والاه.. وبعد:

وإذا استقامت المرأة استقام ولدها.

فإن الحمل الذي تنتظره الأمة المسلمة جيل رضع لبن المؤمنات القانتات، واحتضنته صدور الصالحات، وأدب بأدب السلمات الصابرات.

> فالأم مدرسة إذا أعددتها أعددت شعبًا طب الأعراق وإذا استقامت المراة استقام بيتها، وهني زوجها، وأثمر ذلك الجدّ في عمله للدنيا وعمله

العدد السابع السنة الثلاثون

Upload by: altawhedmag.com

## ر کٹ النسر ت

## المجتمعات أساسها الأسرة

إن المجتمعات أساسها الأسرة، وعلى المرأة تدور رحى الأسرة، فإن استقامت المرأة استقامت الأسر، وإن استقامت الأسر استقام المجتمع.

فكم من كلمة ناصحة هادفة من أم مؤمنة استقام بها مسار ولدها، وكم من كلمة حانية مخلصة من زوجة

> مؤمنة استقام بها مسار زوحها.

> > فهذه أسماء بنت أبي بكر تقول لولدها حين جاءها يشكو ما ينويه الحَجاج به من تمثيل بجثته بعد قتله، فقالت: ما يضر الشاة سلخها بعد ذبحها، فانطلق ولدها لا يخشى في الله لومة لائم.

وهذه امرأة تودع زوجها عند الخروج لعمله قائلة: اتق الله فينا، ولا تطعمنا من حرام، فإنا نصبر على الجوع ولا نصبر على النار، فيمتنع زوجها من أكل الحرام ويتحرى الحلال.

إن النبي ﷺ قال: «النساء أكثر أهل النار». [أصل الحديث في الصحيح: «فإني أريتكن أكثر أهل النار»].

وقال ﷺ: قال رب العزة: «أخرجوا- أي من النار- من كان في قلبه مثقال ذرة من إيمان».

(متفق عليه).

فإلى كل من كان <mark>في قلبها ولو مثقال ذرة</mark> من إيمان.

إلى الأخت المؤمنة؛ التي تريد أن تنجو من النار.

إلى الأم المؤمنة؛ التي تريد أن تربى أبناءها كما يحب الله.

إلى الزوجــة المؤمنة؛ التي تريد الســعــادة الزوجية في بيتها.

إلى الطالبية المؤمنة؛ التي تريد أن تخصرج من ذل الحضارة الزائفة إلى عز العبودية لله.

إلى البنت المؤمنة؛ التي تريد أن تنجو من بركان التقدم المائج بالفتن، إلى سكينة الطاعة والأنس

بالله.

إلى كل مؤمنة أرادت أن تعود إليها كرامتها بالرجوع إلى من أكرمها.

إلى كل مؤمنة أرادت أن تنجو من جحيم المعصية إلى جنة الطاعة.

إلى من لم تعرف الطريق وأرادت من يأخذ بيدها إلى جنات النعيم.

إلى كل هؤلاء جميعًا نقدم: «ركن الأسرة».

ولمزيد من معرفة ما يتعلق بالمرأة المسلمة يراجع كتاب (المؤمنات) وهو موجود بفروع أنصار السنة.

Upload by: altawhedmag.com

كانت أول امرأة نبض قلبها بالتوحيد؟ كانت أول امرأة زهقت روحها باسم هيد؟

هاتان امرأتان..

قد كان أول قلب أسلم بعد رسول الله ﷺ: قلب خديجة.

قد كانت أول روح زه<mark>قت تحيا عند الله: روح</mark> سُمِية.

أفما أن إذن للمرأة المسلمة أن تجود على نفسها وأمتها؟

أمًا، وزوجة، ومربية، وداعية، بمثل ما جاد به أمثال هؤلاء، بدلاً من الكسل والعجز والقعود عن العطاء.

أختج المسلمة:

لا بـــد أن
تدركي المقاصد
السـامـيـة التي
رُسـمت لكِ كــام
وزوجــة وداعــيـة
ومـعلمـة، واعلمي أن
لكِ رسالة وهدفًا بدونهما
تكون حياتك لا قيمة لها.

فما رسالتك؟ وما هدفك؟

إن لم يكن هذا السؤال واردًا على خاطرك، فإني قد علمت الآن لماذا العجز والكسل؟ إذ لا غاية ولا هدف، فلماذا البذل والتضحية والعطاء؟

لا غـاية ولا هدف، فكيف الاهتـداء إلى الطريق؛ ثم ما هي النتيجة؛

امرأة بهذه الحال بلا رصيد:

فلا قيمة ولا وزن ولا ثمن، حتى ولو كانت

حاصلة على أعلى الشهادات، حتى ولو كانت أمهر الطناخات.

فما قيمة إنسان يحيى بلا غاية سوى إعداد الطعام وترتيب المنزل أو تجميع الشهادات الدنيوية لنيل الدرجات والمناصب.

لا قيمة إذ لا هدف.

فاعلمي- يرحمكِ الله- أن لك غاية وهدفًا ووظيفة عظمى في هذه الحياة، وارجعى إلى نفسك؛ ماذا

تريدين منها؟

ولا تنشيغلي برحمة الحياة، سواءً خدمة الحروج الأولاد أو البروج أو الإنشيغال بالشهادات أو الخروج المشقي للعمل.

وأعيدي حساباتك، وما دورك في هذا الوجود كامرأة؟ وما قيمتك كأنثى؟

قـــال الــه

تعالى: ﴿ أَفَحَ سِبْتُمْ أَنَّمَا

خَلَقْنَاكُمْ عَبَثًا وَأَنَّكُمْ إِلَيْنَا لاَ تُرْحَعُونَ. فَتَعَالَى اللَّهُ الْمَلِكُ الْحَقُّ لاَ إِلَهَ إِلاَّ هُوَ رَبُّ الْعَرْشِ الْكَرِيمِ ﴾ [المؤمنون: ١١٤، ١١٦].

فأيقني يا أمة الله أن عبوديتك لله، والرضى به ربًا وإلهًا هي أسمى وظيفة وأغلى غاية وأحق هدف، قال سبحانه: ﴿وَمَا خَلَقْتُ الْجِنَّ

وَالإنسَ إِلاَّ لِيَعْبُدُونِ ﴾ [الذاريات: ٥٦].

فالمسلمة حقًّا هي التي تراقب الله ربها

العدد السابع السنة الثلاثون الفيد

## ر كن الأسرة

وتخشاه، وتجيب أمره وتلتزم تقواه، يحركها ويقودها الشوق لرضاه، فتلين لها الطاعات، وتذوق عند أدائها ألوانًا من اللذات.

فُمُهما تكبدت التعب والسهر والظمأ، فإن حاديها شوق: ﴿ وَعَجِلْتُ إِلَيْكَ رَبِّ لِتَرْضَى ﴾ [طه: ٨٤].

فتصلي فرضها، ولا تكتفي به حتى تقوم بين يديه سبحانه قانتة تطيل القيام، أمام عينيها قول ربها: ﴿ أَمَّنُ هُوَ قَانِتُ آنَاءَ اللَّيْلِ سَاجِدًا وَقَائِمًا يَحْذَرُ الآخِرَةَ وَيَرْجُو رَحْمَةَ رَبِّهِ... ﴾ وقائِمًا يحْذَرُ الآخِرةَ وَيَرْجُو رَحْمَ الله امرأة [الزمر: ٩]، ودعاء الرسول ﷺ: «رحم الله امرأة قامت من الليل فصلت وأيقظت زوجها فصلى، فإن أبى نضحت في وجهه الماء». (صحيح الجامع: ٣٤٩٤).

تصوم شهرها ثم تتنفل بصيام التطوع.

تحتجب وتستر بدنها؛ امتثالاً لأمر ربها الذي فرض عليها حجاب العفة والطهارة، فاتخذت حجابها طريقها لجنة ربها.

وتقرأ القرآن وتتدبره وتتعلمه، يحثها خشية أن تكون من أهل هجر القرآن الذين يشكوهم رسول الله ﷺ إلى ربه: ﴿وقالَ الرّسُولُ يَا رَبُّ إِنّ قَوْمِي اتّخَذُوا هَذَا الْقُرْآنَ مَهْ جُورًا ﴾ [الفرقان: ٣٠].

تنفق وتتصدق من مالها إذ المال ليس لها همًا ولا هدفًا، بل هو في حياتها وسيلة لنيل أعلى الدرجات في الآخرة.

وكما كانت أمّة لله في عباداتها، فهي أيضًا لا تقر لها عين حتى تجد هذا الدين أمام ناظريها حيًا ينبض في معاملاتها، وسلوكها مع زوجها، مع أبويها، مع ولدها، مع أرحامها، مع أصدقائها، ومع جيرانها.

فزوجها: ترعى بيته، وتطلب مرضاة ربها في رضا زوجها، فلا تبيت ليلتها إلا وهو عنها راض، تحفظه في نفسها وفي ماله وولده، تقر

في بيتها في مملكتها وجنتها الصغيرة، على صدرها وسام «أم العيال وربة البيت».

وأبناؤها: ترعاهم وتوجههم وتتعهدهم، وتسال الله لهم حسن التربية، تتقرب إلى الله بهم، تحافظ عليهم خبيئة للدهر، وتعدهم أمل الأمة المنتظر، نَنَرتهم لربها، وتسال الله القبول.

وأبواها: تبرهما في حياتهما وبعد موتهما، فتصلهم صلة لربها، وتبرهم امتثالاً لأمره سبحانه الذي أمرها ببرهما والإحسان إليهما: ﴿ وَقَصْمَى رَبُكَ أَلاً تَعْبُدُواْ إِلاَّ إِيَّاهُ وَبِالْوَالِدَيْنِ إِحْسَانًا إِمَّا يَبْلُغَنَّ عِندَكَ الْكِبَرَ وَتَلُولُوالِدَيْنِ إِحْسَانًا إِمَّا يَبْلُغَنَّ عِندَكَ الْكِبَرَ وَبِالْوَالِدَيْنِ إِحْسَانًا إِمَّا يَبْلُغَنَّ عِندَكَ الْكِبَرَ وَبَالْوَالِدَيْنِ إِحْسَانًا إِمَّا يَبْلُغَنَّ عِندَكَ الْكِبَرَ وَقَلُ لَهُمَا أَفً وَلاَ تَنْهَرُهُمَا وَقُلُ لَهُمَا أَفً وَلاَ تَنْهَرُهُمَا وَقُلُ لَهُمَا قَوْلاً كَرِيمًا ﴾ [الإسراء: ٢٣].

ورحمها وأقاربها: واصلة لهم، لا تقطعهم حتى وإن قطعوها، فهي لهم واصلة وناصحة، يدفعها قول الله: ﴿وَالَّذِينَ يَصلُونَ مَا أَمَرَ اللَّهُ بِهِ أَن يُوصَلَ وَيَخْشَونَ سُوءَ أَن يُوصَلَ وَيَخْشَونَ سُوءَ الحساب ﴾ [الرعد: ٢١].

وجيرانها وأصدقاؤها: تحفظ لهم حقوقهم ولا تعرف إلا الوفاء لهم، فترى من الجناية أن يمتلئ قلبها بهذا الإيمان النابض ثم لا يفيض على من حولها من أهلها وجيرانها وأصدقائها، فحديثها حديث خير، فيه العبرة والعظة والنصيحة، وليس للغيبة أو النميمة أو الوشاية أو الكذب على لسانها مجال.

فتعيش حينئذ بقلب أحياه الإيمان، وأمدة بالقوة العلم الصحيح النافع، فتحرك بوعي ومسئولية بين الجميع، فكانت أحسن ما يكون: ﴿وَمَنْ أَحْسَنُ قَوْلاً مَّمْن دَعَا إِلَى اللّهِ وَعَملَ صَالِحًا وَقَالَ إِنّنِي مِنَ الْمُسُلِمِينَ ﴾ [فصلت: ٣٣]. وصلى الله على نبينا محمد وآله وصحبه وسلم.

وجهد العدد السابع السنة الثلاثون

المرأة نصف المجتمع، وتلد النصف الآخر، وهي عنوان المجتمع ولافتته، صلاحها يعني صلاح المجتمع، وفسادها يعنى فساد المجتمع.

يستوي في ذلك المجتمع الصغير «بيتها»، والمجتمع الكبير «وطنها»؛ لذا فقد اهتم الإسلام بها- قرآنًا وسنة- في كل نواحي حياتها، فأبطل نظرية المنفعة التي كانت تحدد نظرة أهل الجاهلية لها، وجعلها صنو الرجل في التشريع، وخصها بتشريعات خاصة بها، لو أقامتها لبلغت الذروة في دنياها ودينها.

وحذر النبي على من فسادها الذي يؤدي إلى الافتتان بها، فقال على: «... فاتقوا الدنيا، واتقوا النساء، فإن أول فتنة بني إسرائيل كانت في النساء». (مسلم: ٢٧٤٢).

بقلم الأستاذ متولي البراجيلي وقال وقال البراجيلي وقال البراجيلي وقال البراجيلي بعدي فاتنة هي أضر لي الرجال من النساء». (مسلم: الرجال من النساء». (مسلم: ٩٤٧، والبخاري: ٩١٠).

وانصاعت آلمرأة للتشريع الجديد، وعلت وسمت إلى قمم سامقة حفظتها لنا كتب التراجم، جيلاً بعد جيل طوال القرون الماضية، حتى بزغ القرن الأخير، وجاء رجال من جلدتنا، ألقوا التشريع خلف ظهورهم، وأعملوا معاول الهدم في حجابها وحيائها وقرارها في بيتها، فدعوا إلى سفورها واختلاطها، واستجابت للدعوة الفاجرة الماكرة- للأسف- ونسيت أنها حفيدة خديجة، وعائشة، وحفصة، وفاطمة، وأم سليم، رضى الله عنهن.

فخرجت وتكشفت واختلطت، وما هي إلا سنوات قليلة حتى وصلت إلى قمة التبرج، بل التعري، فصار العري عنوان المرأة الجديدة العصرية، وصارت صورتها أكثر مما حلم به دعاة السفور الأولون.

وإذا حاولنا أن نرسم صورة للمراة الجديدة بموقفها من شرع الله، فسنرى العجب العجاب، سنرى أن المراة التي عقدت عقداً مع ربها بمقتضى شهادة أن لا إله إلا الله وأن محمدًا رسول الله، وأن شرط هذا العقد أن تنصاع وتستجيب لتشريع ربها- قرائًا وسنة- سنراها

في واد وشرع ربها في واد أخر، ولنتأمل معًا ملامح من صورة المرأة الجديدة:

□ عقيدتها: لم تسلم من مظاهر الشركيات، ومنها على سبيل المثال: التضرع والتوسل بالموتى وأصحاب الأضرحة، والنذر لغير الله تعالى، والحلف بغير الله، والذهاب إلى الكهنة والعرافين والمنجمين، والتعامل بالسحر، والاستعانة بالحن.

 □ عبادتها: تاركة للصلاة، وإن أقامتها فبغير روح ولا خشوع، لا تسمو بالصيام ولا تُخرج الزكاة، ولا تتعظ بالحج.

مالهامع القرآن: هجرت كتاب ربها، وإن قرأته تقرؤه كالصحف، فلا تدبر، ولا استجابة لكلام ربها، ولقد سمعنا وقرأنا عن جامعيات حصلن على أعلى الشهادات ولا يعرفن كيف يقرأن سورة الفاتحة قراءة صحيحة.

قدوتها: لم تعد قدوتها في سلفها الصالح،

العدد السابع السنة الثلاثون الهيه

وإنما قدوتها- وهذا بالإحصائيات والاستقصاءات- صارت الممثلة والراقصة والمغنية والمذيعة وملكة الجمال.

□ ربها: تُعري من جسدها أكثر مما تخفي، وتصف أكثر مما تخفي، وتصف أكثر مما تستر، وكأن آيات الحجاب لم تنزل لها، وهي ليست مخاطبة بقوله تعالى: ﴿يَا أَيُّهَا النَّبِيُّ قُلُ لَأَزُّواجِكَ وَبَنَاتِكَ وَنِسَاءِ الْمُؤْمِنِينَ يُدُنِينَ عَلَيْهِنِ من جَلاَبِيبِهِنِ ... ﴾ [الأحزاب: ٩٥]، يُدْنِينَ عَلَيْهِنَ من جَلاَبِيبِهِنِ ... ﴾ [الأحزاب: ٩٥]، وقوله تعالى: ﴿ وَلْيَضْرَبِنْ بِخُ مُرِهِنَ عَلَى جَيُوبِهِنَ ﴾ [النور: ٣١].

وكان إنذار النبي الله لا يخصها: «صنفان من أهل النار لم أرهما... وذكر منهما: «ونساء كاسيات عاريات، مميلات مائلات، رعوسهن كاستمة البخت المائلة، لا يدخلن الجنة، ولا

یجدن ریحها». (مسلم: ۲۱۲۸). □ زینتها: تفعل کل ما نه

□ زينتها: تفعل كل ما نهى النبي ﷺ عنه، فصد نهى عن النمص والتنمص (ترقيق الحواجب)، ونهى عن الوشم، ونهى عن تعطرها إلا في بيتها عند محارمها، ووصف من تفعل ذلك بأنها زانية، ونهى عن الصبغة السوداء، ونهى عن الشعر الساروكة)، ونهى عن إطالة الأظافر، وهي تفعل كل ذلك.

مشيتها: ونهاها ربها: ﴿ وَلاَ يَضْرِبْنَ عِارَجُلُهِنَّ لِيُعْلَمُ مَا يُخْفِينَ مِن زينَتِهِنَّ ﴾ [النور: آلانور: آلافر: آلاً، وَهَي تضرب بارجلها (الكعب العالي) لتلفت الأنظار إليها، وأمرها النبي الله أن تمشي بحافة الطريق، ولا تختلط بالرجال وسط الطريق؛ بقوله: «عليكن بحافات الطريق». «صححيح سنن أبي داود» (ح: ٢٧٧٥)، وهي تمشي مسرعة وسط الطريق.

صُوتها: نهاها ربها عن الخضوع بالقول: ﴿ فَلاَ تَحْضَعُن بِالْقُولُ فَيَطْمَعُ الَّذِي فِي قَلْهِ مَرَضُ وَقُلْنَ قَوْلاً مُعْرُوفًا ﴾ [الأحزاب: ٣٧]، وهي تخضع به، وتستخدمه في إثارة الغرائز

بالغناء المحرم، وغير ذلك.

تظرها: قال تعالى: ﴿وَقُلُ لِلْمُ وُمِنَاتِ لِعَنْصُنُ مِنْ أَبْصَارِهِنَ... ﴾ [النور: ٣١]، فهل غضت من بصرها؟ بل هي تتجرأ بعينيها على محارم الله أشد من الرجال.

ابيتها: لا تدخله الملائكة؛ لأنها خالفت امر نبيها في معلقت الصور ذوات الأرواح والتماثيل وغيرها، وقد أمرها ربها تعالى بالقرار فيه: ﴿وَقَرْنَ فِي بُيُوتِكُنَّ ﴾ [الأحزاب: ٣٣]، فما استحات لذلك.

□ اختلاطها: نهاها النبي ﷺ بعدم انفرادها برجل ليس من محارمها، وهي عن اختلاطها وانفرادها حدّت ولا حرج.

□ خروجها: نُه يت عن الخروج إلا بإذن زوجها أو وليها، وهي تخرج بلا استئذان، بل وتريد السفر بمفردها رغم أنف زوجها.

□ تشبهها بالرجال: لعن النبي ﷺ رجيلة النساء (المتشبهة من النساء بالرجال)، وهي تتشبه بالرجال شكلاً وموضوعًا، وحذرها من التشبه بأعداء الله وحبهم، وهي قبلتها بيوت الزياء العالمية في الغرب والشرق.

كنك أمرت أن توالي المؤمنين والمؤمنات وتتبرأ من الكافرين والكافرات والفاسقين والفاسقات، وهي فعلت ما نُهيت عنه، بل جعلت المؤمنين والمؤمنات (اللحية النقاب) أداة للسخرية والاستهزاء.

□ خلع ملابسها: قال رسول الله ﷺ: «ما من امرأة تخلع ثيابها في غير بيت زوجها إلا هتكت ما بينها وبين الله من حجاب». «أخرجه أصحاب السنن إلا النسائي، كما في أداب الزفاف للشيخ الألباني».

فعصت أمر رسولها ﷺ وخلعت ثيابها على الشواطئ وفي حمامات السباحة وغيرها.

□ مصافحة الرجال: لم يصافح الرسول ﷺ امرأة قط، وما مس امرأة ليست من محارمه، حتى في البيعة، فإنه أبى أن يصافح النساء، وهو المعصوم، وقال: «أبايعكن كلامًا»، ولم يثبت في الشرع أن النساء كن يصافحن الرجال.

وبعد، هذا غيضٌ من فيض، ولم نتوقف عند النصوص كثيرًا، وذلك لسببين:

١- أن مقصدنا هو رسم صورة إجمالية

٧- خشية الإطالة.

ولقد رأينا أن المرأة الجديدة تسير عكس شرع ربها من قمة رأسها إلى أخمص قدميها، فلا ترعوي بكتاب الله، ولا تزدجر بأحاديث رسول الله على ولا حول ولا قوة إلا بالله.

العدد السابع السنة الثلاثون



# و تناولنا في المقال السابق من أسباب النصر الموعود على شرذمة اليهود السبب الأول وهو آية الوعد، ونكمل بمشيئة الله عز وجل بقية الأسباب، فنقول وبالله التوفيق و

ثانيا الثقة في وعد الله تبارك وتعالى.

وهو السبب الثاني من أسباب نصر الأمة على عدوها. قال تعالى: ﴿وَلَقَدْ سَبَقَتْ كَلِمَتُنَا لِعِبَادِنَا الْمُدُرُسُلِينَ وَالْ تَعَالَى: ﴿وَلَقَدْ سَبَقَتْ كَلِمَتُنَا لِعِبَادِنَا الْمُدُرُسُلِينَ. إِنَّهُمُ لَهُمُ الْمَنصَدُورُونَ. وَإِنَّ جُندَنَا لَهُمُ الْمُنطَافِ النَّعَالِينَ وَنَ ﴾ [الصافات: ١٧١ – ١٧٣]. وقال تعالى: ﴿إِنَّا لَنَنصَرُ رُسُلْنَا وَالنَّذِينَ آمَنُوا فِي الْحَيَاةِ لَلْمُنْا وَالنَّذِينَ آمَنُوا فِي الْحَيَاةِ الدَّنِينَ وَمَوْا فِي الْحَيَاةِ الدَّنْنَا وَبَوْمَ يَقُومُ الْأَشْهَادُ ﴾ [غَافر: ٥١].

قال السدي: لم يبعث الله عز وجل رسولاً قط الله عود وجل رسولاً قط الله قوم فيقتلونه أو قوماً من المؤمنين يدعون إلى الحق فيقتلون فيذهب ذلك القرن حتى يبعث الله تبارك وتعالى لهم من ينصرهم فيطالب بدمائهم، ممن فعل ذلك بهم في الدنيا قال: فكانت الأنبياء والمؤمنون يقتلون في الدنيا وهم منصورون فيها.

ولذلك نصر الله رسوله محمدًا على العرب واليهود، ومكنه من رقابهم، وأظهره على عدوه، ثم قبضه، ثم مكن أصحابه من بعده، ففتحوا الممالك، وقصموا ظهور الأكاسرة وظهروا على القياصرة، وملكوا عروشهم تحقيقًا لهذا الوعد الإلهي، ولثقة المسلمين بربهم أنه ينصرهم ويؤيدهم؛ ما دخلوا في معركة إبان عهود الخلفاء إلا انتصروا فيها ماذن الله،

قَال تعالى:﴿حَتَّى إِذَا اسْتَنْاسَ الرُّسُلُ وَظَنُواْ أَنَّهُمُّ قَدْ كُذِبُواْ حَاءَهُمْ نَصْرُنَا فَنْجَيَ مَن نَشَاء وَلاَ يُرِدُّ بَاْسُنَا عَن الْقَوْمِ الْمُحْرِمِينَ ﴾ [يوسف: ١١٠]. وقال:﴿كَتَبَ اللَّهُ لِأَغْلِبَنُّ أَنَا وَرُسُلِي إِنَّ اللَّهُ قَوِيً

#### بقلمد. الوصيف على حزة

عَزيزٌ ﴾ [المجادلة: ٢١].

وَمَما يؤكد هذا المعنى أن أصحاب رسول الله وعد خرجوا معه في بدر مع قلتهم لثقتهم في وعد الله لهم بإحدى الطائفتين، قال تعالى: ﴿ وَإِذْ يَعِدُكُمُ اللّهُ لِهُم بإحدى الطائفتين، قال تعالى: ﴿ وَإِذْ يَعِدُكُمُ اللّهُ إِحْدَى الطَّائِفَتِيْنِ أَنَّهَا لَكُمْ وَتَوَدُّونَ أَنَّ غَيْنَ ذَاتَ الشَّوْدَةِ تَكُونُ لَكُمْ وَيُرِيدُ اللّهُ أَن يُحِقَ الحَقَ بَكِمَاتِهِ وَيَقْطُعَ دَابِرَ الْكَافِرِينَ ﴾ [الأنفال: ٧].

فقاتلوا الكفار مع كثرتهم فهزموهم بإذن الله وأسروهم كذلك، ولم يحدث في أي معركة إسلامية في عهد رسول الله في أو الخلفاء الراشدين أن بلغ عدد المسلمين مثل عدد المشركين، ولولا أن الله تعالى قذف في قلوب المؤمنين هذه الثقة في وعده ما قاتلوا، قال تعالى: ﴿ولَقَدْ نَصَرَكُمُ اللَّهُ بِدَدْرِ وَانَتُمْ أَذَلُهُ ﴾ [آل عمران: ١٢٣].

وَقَالُ تَعَالُى: ﴿ وَانْكُرِواْ إِذْ أَنَتُمْ قَلِيلٌ مُسْتَضْعَفُونَ فِي الأَرْضِ تَخَافُونَ أَن يَتَخَطُّفَكُمُ النَّاسُ فَاوَاكُمْ وَأَيْدُكُم بِنَصْرَهِ ﴾ [الأنفال: ٢٦].

قال قتادة: كان هذا الحي من العرب اشد الناس ذلاً واشقاهم عيشًا وأجوعهم بطونًا وأعراهم جلودًا وأبينهم ضلالاً، من عاش منهم عاش شقيًا، ومن مات منهم رُدِّي في النار يؤكلون والله ما نعلم قليلاً من حاضر أهل الأرض يومئذ كانوا أشر منزلاً منهم، حتى جاء الله بالإسلام، فمكن به في البلاد، ووسع به في الرزق، وجعلهم به ملوكًا على رقاب الناس، وبالإسلام أعطى الله ما رأيتم فاشكروا الله على نعمه، فإن ربكم منعم يحب الشكر وأهل الشكر في مزيد من الله. اهد رواه ابن جرير.

فلو وثق المسلمون بريهم في هذا الزمان لتحقق لهم ما تحقق لآبائهم وأسلافهم من العز والنصر والغلبة والتمكين، والله المستعان.

ثالثًا: اتخاذ الأسباب وإعداد العدة:

العدد السابع السنة الثلاثون أوي



# ال المنتأعدا الوقود المناسخة المنابعة المناسك المناسك

قال تعالى: ﴿وَأَعِدُواْ لَهُم مَّا اسْتَطَعْتُم مِّن قُوَّةٍ وَمِن رَّبَاطِ الْخَـيْلِ تُرْهِئِونَ بِهِ عَدْوً اللَّهِ وَعَدُوَّكُمْ وَأَخْرِينَ مِن دُونِهِمْ لاَ تَعْلَمُ وَنَهُمُ اللَّهُ يَعْلَمُ هُمْ ﴾ [الأنفال: ٦٦].

وهذا أمر من الله تعالى لرسول الله والأصحابه وللأمة بعامة أن يعدوا لهم ما استطاعوا من قوة، ونكر «قوة» ليفيد العموم، بمعنى جميع أنواع القوة، ثم خصص بعد التعميم للأهمية، فقال: ﴿ وَمِن رَبَاطِ الْخَيْلُ ﴾، والخيل فيها إشارة إلى السرعة والكر والفر، ولهذا رأينا رسول الله وي يهتم بها، ففي بدر كان عدد الخيول اثنين فقط، وفي غزوة تبوك بلغ عددها سبعين، مما يدل على اهتمام الرسول المنوات السرعة لتحقيق التفوق النوعي على الأعداء.

روى مسلم في «صحيحه» من حديث عقبة بن عامر قال: سمعت رسول الله ﷺ يقول وهو على المنبر: «ألا إن القوة الرمي، ألا إن القوة الرمي، ألا إن القوة الرمي».

ولذلك أهتم الرسول الله بما يحقق هذا المعنى من الكر والفر والضربات الخاطفة السريعة؛ ومنها الخيل مع قود بنواصيها الخير إلى يوم القيامة». رواه البخاري.

وقال الله محفّر أصحابه على اقتناء الخيول وامتلاك أسباب القوة من حديث أبي هريرة رضي الله عنه: «الخيل لشلاثة: لرجل أجر، ولرجل ستر، وعلى رجل وزر، فأما الذي له أجر فرجل ربطها في سبيل الله فأطال في مرج أو روضية، فما أصابت في طيلها ذلك من المرج أو الروضية كانت له حسنات، ولو أنها قطعت طيلها فاستنت شرفًا أو شرفين كانت أرواثها وأثارها حسنات له، ولو أنها مرفين كانت أرواثها وأثارها حسنات له، ولو أنها مسنات له، ولو أنها تغنيًا وتعفقًا ولم يرد أن يسقيها كان ذلك حسنات له، فهي لذلك الرجل أجر، ورجل ربطها تغنيًا وتعفقًا ولم ينس حق الله في رقابها ولا ظهورها، فهي له ستر ورجل ربطها فخرًا ورياءً

ونواءً لأهل الإســــلام، فــهي على ذلك وزر». رواه البخاري.

وامتلك الرسول و وصحابه الخيول ليحققوا قفزة قوية في امتلاك زمام المبادرة في الحروب وليقوموا بأمانة إعداد القوة لإرهاب أعداء الأمة وتقليم أظفار الشرك والوثنية، وتم لهم ما أرادوا بحول الله وطوله، وعلى ذلك وجب على الأمة الإسلامية في هذا الزمان أن تكون أمينة على إعداد القوة وامتلاك أسبابها عملاً بهدي النبي وامتثالاً لأمر الله تعالى كما جاء في سورة «الأنفال»، فلا يعقل أن تكون عدة المسلمين متخلفة، أو تقوم الأمة باستجداء أسلحتها من أعدائها دون أن يكون لها دور في الابتكار والاختراء.

ولقد تعجبت كثيرًا لدعوة سمعناها من بعض المسلمين، حيث قال: «إنه يجب علينا أن نخلي هذه المناطق من أسلحة الدمار الشامل»، فهذه دعوة للضعف والمهانة، بينما أعداؤنا من الصهاينة يمتلكون المئات من القنابل النووية والرءوس الذرية يهددون بها الجميع، لا يسمع العالم الآن إلا للأقوياء. ومن امتلك أدوات أمنه نظر إليه الأخرون بالاحترام، فلا بد أن يمتلك العرب والمسلمون هذه الأسلحة لتحييد السلاح النووي الصهيوني، وحينئذ تكون الحرب بيننا وبينهم حربًا تقليدية سيكون لنا فيها الظفر، إن شاء الله.

لقد استخدمت الولايات المتحدة الأمريكية السلاح النووي ضد اليابان، لكنها أمام روسيا التي امتلكت هذا السلاح لم تقدر على استخدامه؛ لخشيتها من رد الفعل، وتحول الصراع بين القطبين إلى ما يعرف بالحرب الباردة.

إن أمانة إعداد القوة لحماية البيضة والدفاع عن المقدسات من الفروض الشرعية التي لا تقل عن الصلاة والصيام والحج، فالجهاد ماض إلى يوم القيامة، لا يبطله جور جائر ولا عدل عادل، وإن ما نراه هذه الأيام من استباحة دماء المسلمين في بقاع شتى من أنحاء العالم في الشيشان وكوسوفا

# الجهاد ماض إلى يوم القيامة لا يبطله جور جائر والاعدل عادل الا

والبوسنة والبانيا وفلسطين إنما هو سيب التخاذل المهين في إعداد القوة التي أمرنا بها رب العزة والجلال في كتابه، وهذا ما كان بشغل الخلفاء الراشدين بعد رسول الله ﷺ. يقول الصديق أبو بكر رضى الله عنه: والله لو منعوني عقال بعير كانوا يؤدونه إلى رسول الله عظ لقاتلتهم عليه

وكان هذا الهدف نفسه هو الذي حرك هارون الرشيد، فكان يغزو عامًا، ويحج عامًا، وهو نفس الهدف الذي قام من أجله المعتصم لإنقاذ امرأة مسلمة أسرها الروم فصرخت: وامعتصماه.

واستطاع المسلمون خلال خمسة عشير عامًا بعد رسول الله ﷺ؛ أي في عهد الفاروق عمر أن يتفوقوا على الفرس والروم ويكسروا الصلف الوثني في العالم، ولم تمض أكثر من ثلاثين عامًا حتى استوعب المسلمون صناعات عصرهم، فامتلكوا أعظم أسطول بحري، وتحول البحر المتوسط والأحمر إلى بحيرتين إسلاميتين، بالرغم من أن العرب لم يكن لهم دراية بالبحر.

إن هذه الأمانة في إعداد القوة خدمةً لأهداف الإسلام وتحقيقا لفريضة الجهاد في سبيل الله عز وجل كانت الدافع الأول للمسسلمين في هذا

رابعاً: التوكل على الله تعالى:

وهو اعتماد القلب على الله وثقته به، وأنه كافيه، وقيل: هو تفويض الأمر إلى الله وحده مع الأخذ بالأسباب وعدم الركون إليها.

يقول ابن القيم رحمه الله في «الفوائد» (ص٩٨): التوكل على الله نوعان: أحدهما؛ توكل عليه في حصول ما يحيه هو ويرضاه من الإيمان واليقين والجهاد والدعوة إليه. وثانيهما؛ توكل عليه في جلب حوائج العبدوحظوظه الدنيوية أو دفع مكروهاته، وبين النوعين من الفضل ما لا يحصيه إلا الله، فمتى توكل العبدعليه في النوع الأول حق توكله كفاه النوع الثاني تمام الكفاية،

ومتى توكل عليه في النوع الثاني كفاه أبضًا، لكن لا يكون له عاقبة المتوكل عليه فيما يحبه ويرضاه، فأعظم التوكل عليه التوكل في الهداية وتجريد التوحيد ومتابعة الرسول وجهاد أهل الباطل، فهذا توكل الرسل، وخاصة أتباعهم. اهـ.

قال تعالى: ﴿ وَعَلَى اللَّهِ فَلْدَتُوكُلِ الْمُؤْمِنُونَ ﴾ [أل عمران: ١٦٠]، وقال تعالى: ﴿ فَأَعْنُدُهُ وَتُوكُّلْ عَلَيْهِ ﴾ [هود: ١٢٣]، وقال تعالى حكاية عن موسى عليه السلام لما دعا قومه إلى الجهاد في سييل الله ودخول الأرض المقدسة: ﴿ قَالُوا يَا مُوسَى إِنَّ فِيهَا قُوْمًا جَبَّارِينَ وَإِنَّا لَن نُدْخُلَهَا حَتَّىَ يَخْرُجُواْ مَنْهَا فَإِن يَخْرُجُواْ مِنْهَا فَإِنَّا دَاخِلُونَ. قَالَ رَجُلاَن مِنَ الَّذِينَ يَخَافُونَ أَنْعَمَ اللَّهُ عَلَيْهِمَا ادْخُلُواْ عَلَيْهِمُ النَّانَ فَاذَا دَخَلْتُمُوهُ فَإِنَّكُمْ غَالِبُونَ وَعَلَى اللَّهِ فَتُوكِّلُواْ إِنْ كُنتُم مُّؤْمِنِينَ ﴾ [المائدة: ٢٢، ٢٣].

قال السعدي رحمه الله: فإن في التوكل على الله- وخصوصًا في هذا الموطن- تيسيرًا للأمر ونصرًا على الأعداء، ودل هذا على وجوب التوكل، وعلى أنه بحسب إيمان العبديكون توكله. اهـ.

وقال عبدالله بن عباس رضى الله عنهما في قوله تعالى: ﴿ حَسْبُنَا اللَّهُ وَنِعْمَ الْوَكِيلُ ﴾ [أل عمران: ١٧٣] قالها إبراهيم عليه السلام حين ألقى في النار، وقالها محمد ﷺ وأصحابه حين﴿ قَالَ لَهُمُ النَّاسُ إِنَّ النَّاسَ قَدْ حَمَعُواْ لَكُمْ فَاحْشَـُوْهُمُ فَرَادَهُمْ إِيمَانًا وَقَالُواْ حَسَنْئِنَا اللَّهُ وَنِعْمَ الْوَكِيلُ ﴾ [آل عمران: ١٧٣]. رواه البخاري.

فحرى بأمة الإسلام أن تأخذ بهذا الهدى: ﴿ وَمَا لَنَا أَلَّا نَتُوكُلُ عَلَى اللَّهِ وَقَدْ هَدَانَا سُبُلُنَا وَلَنَصْبِرَنَّ عَلَى مَا اَذَيْتُمُونَا وَعَلَى اللَّهِ فَلْيَتَوَكَّلُ الْمُتَوَكِّلُونَ ﴾ [ابراهدم: ۱۲].

هذا إن أردنا النصر على اليهود الصبهاينة: ﴿ وَلِلَّهِ الْعِزَّةُ وَلِرَسُولِهِ وَلِلْمُ وَمَنَّى ﴾ [المنافقون: ٨]. وللحديث يقية إن شاء الله.

وصلى الله وسلم وبارك على نبينا محمد وعلى أله وصحبه أجمعين.

العدد السابع السنة الثلاثون الوجيد (٣٧)



# من فضائل الأعمال في الصلاة والذكر بعلما

الحمد لله وحده، والصلاة والسلام على من لا نبي بعده . وبعد :

المصلاة وصلاة وصلاة وصلاة وصلاة وصلاة

«ما من أحد يتوضأ فيحسن الوضوء ويصلي ركعتين، يقبل بقلبه ووجهه عليهما إلا وجبت له الجنة». رواه مسلم وأبو داود والنسائي.

«من تطهر في بيته ثم مشى إلى بيت من بيوت الله ليقضي فريضة من فرائض الله كانت خطواته إحداها تحط خطيئة، والأخرى ترفع درجة». رواه مسلم.

«صلاة الجماعة أفضل من صلاة الفذ بسبع وعشرين درجة». رواه البخاري ومسلم.

(٢) إجابة المؤذن:

«إذا سمعتم المؤذن فقولوا مثل ما يقول، ثم صلوا عليً، فإنه من صلى عليً صلاة، صلى الله عليه عليه عليه صلى الله عليه بها عشرًا، ثم سلوا لي الوسيلة فإنها منزلة في الجنة لا تنبغي إلا لعبدمن عباد الله، وأرجو أن أكون أنا هو، فمن سأل لي الوسيلة حلت له شفاعتي». وواه مسلم.

«من قال حين يسمع النداء: اللهم رب هذه الدعوة التامة والصلاة القائمة أت محمدًا الوسيلة والفضيلة وابعثه مقامًا محمودًا الذي وعدته، حلت له شفاعتي يوم القيامة». رواه البخاري.

قال الله على من أصلى على من أميتي مخلصًا من قلبه، صلى الله عليه بها عشر صلوات، ورفعه بها عشر درجات، وكتب له بها عشر حسنات، ومحا عنه بها عشر سيئات». رواه النسائي والطبراني والترمذي.

«الدعاء بين الأذان والإقامة لا يرد...». رواه أبو داود والترمذي.

#### (٣) فضل الصف الأول:

«لو يعلم الناس ما في النداء- يعني الأذان- والصف الأول ثم لم يجسدوا إلا أن يستهموا عليه لاستهموا». رواه البخاري ومسلم.

لسماحة الشيخ: عبد العزيزين باز

يرحمهالله

(3) فضل صلاة العشاء في جماعة: «من صلى العشاء في جماعة فكانما قام نصف الليل، ومن صلى الصبح في جماعة فكانما صلى الليل كله». رواه مالك ومسلم.

و تحية السجد :

«إذا تخل أحدكم المسجد فلا يجلس حتى يصلي ركعتين». رواه البخاري ومسلم.

ثواب اثنتي عشرة ركعة في اليوم
 والليلة:
 ما المنافقة المنافق

«من ثابر على ثنتي عشرة ركعة في اليوم والليلة دخل الجنة؛ أربعًا قبل الظهر، وركعتين بعدها، وركعتين بعد المغرب، وركعتين بعد العشاء، وركعتين قبل الفجر». رواه النسائي وابن ماجه والترمذي.

(٧) فضلُ أربع ركعات قبلُ الظهر وأربع بعدها:

«من حافظ على أربع ركعات قبل الظهر، وأربع بعدها، حرمه الله على النار». رواه أبو داود والترمذي والنسائي.

(٨) فضل صلاة الجمعة والتبكير إليها:

«الصلوات الخمس والجمعة إلى الجمعة ورمضان إلى رمضان مكفرات لما بينهن إذا اجتنبت الكبائر». رواه مسلم.

«من اغتسل يوم الجمعة غسل الجنابة ثم راح في الساعة الأولى، فكانما قرب بدنةً، ومن راح في الساعة الثانية فكانما قرب

العدد السابع السنة الثلاثون

بقرة، ومن راح في الساعة الثالثة فكانما قرب كبشًا أقرن، ومن راح في الساعة الرابعة فكانما قرب دجاجة، ومن راح في الساعة الخامسة فكانما قرب بيضة، فإذا خرج الإمام حضرت الملائكة يستمعون الذّكر». رواه البخاري.

و صلاة التوبة :

«ما من رجل يَذَبُ ننبًا ثم يقوم فيتطهر ثم يصلي ركعتين ثم يستغفر الله إلا غفر له»، ثم يصلي ركعتين ثم يستغفر الله إلا غفر له»، ثم تلا هذه الآية: ﴿ وَالَّذِينَ إِذَا فَعَلُواْ فَاحِشَةً أَوْ ظَلَمُواْ اَنفُسمَهُمْ ذَكَرُواْ اللَّهُ فَاسْتَغْفَرُواْ لِللَّهُ فَاسْتَغْفَرُواْ لِللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَمَى رَبِّهُمْ وَعَلْمُونَ. أُولَتَكِنَ يُصِرُواْ عَلَى مَا فَعَلُواْ وَهُمْ يَعْلَمُونَ. أُولَتَكِنَ حَرَاقَهُم مَعْفِرَةٌ مَن ربّهمْ وجَنَّاتُ تَجْري مِن تَحْتِها الأَنْهَارُ خَالِدِينَ فِيها وَنِعْمَ أَجْرُ لِهُ النَّعْمَ الْجَنْ اللَّهُ وَلَمْ النَّعْمَ الْجَنْ اللَّهُ الْمُعْلِقُولُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُعْلَمُ اللَّهُ الْمُعْلِيْ اللَّهُ الْمُعْلِمُ اللَّهُ الْمُعْلَمُ الْعُلِيْ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُعْلَمُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُعْلَمُ ال

فضل ذكر الله بعد صلاة الصبح في جماعة:

«من صلّى الفجر في جماعة، ثم قعد يذكر الله حتى تطلع الشمس، ثم صلى ركعتين كانت كاجر حجة وعمرة تامة، تامة، تامة». روام الترمذي وحسنه.

(۱)- المداومة على صلاة الوتر والضحى: قال أبو هريرة رضي الله عنه: أوصاني خليلي على بشلاث لست بتاركهن: أن لا أنام إلا على وتر، ولا أدع ركعتي الضحى، فإنها صلاة الأولين، وصيام ثلاثة أيام من كل شهر رواه البخاري ومسلم.

١٢)- فضل صلاة الليل:

«أيها الناس، أفشوا السلام، وأطعموا الطعام، وصلوا الأرحام، وصلوا بالليل والناس نيام، تدخلوا الجنة بسلام». روام الترمذي.

(١٣) فضل الصلاة على الجنازة:

«من صلى على جنازة فله قيراط، فإن شهد دفنها فله قيراطان، والقيراط مثل أحد». روام مسلم.

(٤٤) فضل الصلاة في المسجد النبوي والمسجد الحرام ومسجد قباء:

«صلاة في مسجدي أفضل من ألف صلاة فيما سواه إلا المسجد الحرام، وصلاة في المسجد الحرام أفضل من مائة ألف صلاة

فيما سواه». رواه أحمد وابن ماجه.

«صلاة في مسجد قباء كعمرة». رواه الترمذي وابن ماجه والبيهقي.

(١٥) الذكر بعد الصلاة:

من السنة أن يقول المسلم بعد كل فريضة: «أستغفر الله» ثلاث مرات.

«اللهم أنت السلام ومنك السلام، تباركت يا ذا الجلال والإكرام».

«لا إله إلا الله وحده لا شريك له، له الملك وله الحمد وهو على كل شيء قدير، لا حول ولا قوة إلا بالله، ولا نعبدإلا إياه، له النعبمة وله الفضل وله الثناء الحسن، لا إله إلا الله مخلصين له الدين ولو كره الكافرون».

 «لا إله إلا الله وحده لا شريك له، له الملك وله الحمد وهو على كل شيء قدير، اللهم لا مانع لما أعطيت، ولا معطي لما منعت، ولا ينفع ذا الحد منك الحد».

ويقول بعد صلاة الفجر وصلاة المغرب مع ما تقدم: «لا إله إلا الله وحده لا شريك له، له الملك وله الحمد يحيي ويميت وهو على كل شيء قدير». عشر مرات.

ثم بعد ذلك يقول: «سبحان الله» ثلاثًا وثلاثين، و«الله وثلاثين، و«الحمد لله» ثلاثًا وثلاثين، و«الله أكبر» ثلاثًا وثلاثين، ويقول تمام المائة: «لا إله إلا الله وحده، لا شريك له، له الملك وله الحمد وهو على كل شيء قدير».

م يقرا آية الكرسي: ﴿ اللّٰهُ لاَ إِلَهُ إِلاَ هُوَ الْحَيُّ الْحَيُّ الْقَيُّومُ لاَ تَأْخُذُهُ سِنَةً وَلاَ نَوْمٌ لَهُ مَا فِي السَّمَاوَات وَمَا فِي الأَرْضَ مَن ذَا الّٰذِي يَشْفَعُ عِنْدُهُ إلاَّ حَلَيْهُ وَمَا عَنْدُهُ إلاَّ حَلَيْهُ وَمَا عَنْدُهُ إلاَّ حَلَيْهُ وَمَا حَلْفَهُمْ وَلاَ يُحْتَلِهُمْ وَلاَ يَعْلَمُهُ إلاَ بِمَا حَلْفَهُمْ وَلاَ يُحْتَلِهُ السَّمَاوَاتِ وَالأَرْضَ وَلاَ يَعْدُهُ حِفْظُهُمَا وَهُوَ الْعَلِيُ الْعَظِيمُ ﴾ [البقرة: عَنْ عَلْمِهُ [البقرة: ٢٥٥]

ثُم يقرأ: ﴿قُلْ هُوَ اللّهُ أَحَدُ ﴾، و ﴿قُلْ أَعُودُ بِرَبِّ الْفُلُقِ ﴾، و □قُلْ أَعُـودُ بِرَبِّ النَّاسِ ﴾، وبعد المغرب والفجر يكرر: ﴿قُلْ هُوَ اللَّهُ أَحَـدُ ﴾، و ﴿قُلْ أَعُـودُ بِرَبِ الْفُلَقِ ﴾، و ﴿قُلْ أَعُـودُ بِرَبِ النَّاسِ ﴾ ثلاث مرات، هذا هو الأفضل.

والحمد لله رب العالمين.



بقلم الشيخ :مجدى عرفات

نسبه:

هو الإمام أبو عبدالله أحمد بن محمد بن حنبل بن هلال بن أسد الشيباني، وكان عربيًا أصيلاً.

□ صفته: قال العباس بن الوليد النحوي: رأيت أحمد بن حنبل رجلاً حسن الوجه ربعة من الرجال يخضب بالحناء خضابًا ليس بالقاني، في لحيته شعرات سود، ورأيت ثيابه غلاظً إلا أنها بيض، ورأيت معتمًا وعليه إزار، كان شيخًا طوالاً مخضوبًا أسمر شديد السمرة.

□ مولده: قال: ولدت ببغداد في ربيع الأول سنة أربع وستين ومائة.

□ طلب للعلم: طلب العلم وهو ابن خمس عشرة سنة في العام الذي مات فيه مالك وحماد بن زيد.

قال المروزي: قلت لأحمد: أكان أغمي عليك أو غُشي عليك عند ابن عيينة؟ قال: نعم في دهليزه، زحمني الناس فأغمي عليً.

قال أحمد: قدمت صنعاء أنا ويحيى بن معين فمضيت إلى عبدالرزاق في قريته وتخلف يحيى، فلما ذهبت أدق الياب قال لى بقال تجاه داره: مَـهُ، لا تدق فإن الشيخ يُهاب، فجلست حتى إذا كان قبل المغرب خرج فوثبت إليه وفي يدي أحاديث انتقبتها، فسلمت وقلت: حدثني مهذه رحمك الله فإنى رجل غريب، قال: ومن أنت؟ وزيرني، قلت: أحمد بن حنيل، قال: فتقاصر وضمني إليه، وقال: بالله أنت أبو عبدالله؛ ثم أخذ الأحاديث وجعل بقرؤها حتى أظلم، فقال للبقال: هلم المصباح حتى خرج وقت المغرب، وكان عبدالرزاق يؤخر صلاة المغرب.

□ سعة علمه: قال رحمه الله: تزوجت وأنا ابن أربعين

ألهيه العدد السابع السنة الثلاثون





سنة فرزق الله خيرًا كثيرًا. قال عبدالله بن أحمد: قال لي أبو زرعة: أبوك يحفظ ألف ألف حديث، فقيل له: وما يدريك؟ قال: ذاكرته فأخذت عليه الأبواب، قال الذهبي رحمه الله: فهذه حكاية صحيحة في سعة علم أبي عبدالله، وكانوا يعُدون في ذلك المكرر والأثر وفتوى التابعي وما فَستر ونحو ذلك، وإلا فالمتون المرفوعة القوية لا تبلغ عشر معشار ذلك.

قال إبراهيم الحربي: رأيت أبا عبدالله كأن الله جمع له علم الأولين والآخرين. قال يحيى بن آدم: أحمد بن حنبل إمامنا.

□ أَحُلاقه : قال المروزي: كان أبو عبدالله لا يُجْهل، وإن جُهل عليه حَلْم واحتمل، ويقول: يكفي الله، ولم يكن بالحقود ولا العجول، كثير التواضع حسن الخلق دائم البشير لين الجانب ليس بفظ، وكان يحب في الله ويبغض في الله، وإذا كان في أمر الدين اشتد غضبه، وكان يحتمل الأذي من الجيران.

قـال محـمد بن الحـسن بن هارون: رأيت أبا عبدالله إذا مشى في الطريق يكره أن يتبعه أحد. قـال الذهبي: إيثـار الخـمـول والتـواضع وكثـرة الوجِل من علامات التقوى والفلاح.

قال الحسن بن إسماعيل عن أبيه قال: كان يجتمع في مجلس أحمد زهاء خمسة آلاف أو يزيدون، نحو خمسمائة يكتبون، والباقون يتعلمون منه حسن الأدب والسمت.

قال الذهبي: وربما نسخ بأجرة، وربما عمل التكك، وأجّر نفسه لجمّال، رحمة الله عليه.

#### ثناءالعلماءعليه

قال قتيبة: خير أهل زماننا ابن المبارك، ثم هذا الشباب- يعني أحمد بن حنبل- وإذا رأيت رجلاً يحب أحمد فاعلم أنه صاحب سنة، ولو أدرك عصر الشوري والأوزاعي والليث لكان هو المقدم عليهم، فقيل لقتيبة: يُضم أحمد إلى التابعين؟ قال: إلى كبار التابعين.

قال المزني: قال الشافعي: رأيت ببغداد شابًا إذا قال: حدثنا، قال الناس كلهم: صدق، قلت: من هو؟ قال: أحمد بن حنبل.

وقال الشافعي أيضًا: خرجت من بغداد، فما خلفت بها رجلاً أقضل ولا أعلم ولا أفقه ولا أتقى من أحمد بن حنيل.

قال ابن راهويه: أحمد حجة بين الله وبين إمامًا فيما بيني وبين الله.

اقه.

قال ابن المديني: أحمد أفضل عندي من سعيد بن جبير في زمانه؛ لأن سعيدًا كان له نظراء. وقال: أمرني سيدي أحمد بن حنبل أن لا أحدث إلا من كتاب.

وقال: أعز الله الدين بالصّديق يوم الردة وبأحمد يوم المحنة.

وقال ابن معين: أرادوا أن أكون مثل أحمد، والله لا أكون مثله أبدًا.

وقال: ما رأيت من يحدث لله إلا ثلاثة: يعلى بن عبيد، والقعنبي، وأحمد بن حُنبل.

قال عبدالله بن أحمد: قال أصحاب بشر الحافي له حين ضُرب أبي: لو أنك خرجت، فقلت إني على قول أحمد، فقال: أتريدون أن أقوم مقام الأنبياء.

قال ابن أبي حاتم: سالت أبي عن علي بن المديني وأحمد بن حنبل أيهما أحفظ فقال: كانا في الحفظ متقاربين، وكان أحمد أفقه، إذا رأيت من يحب أحمد فاعلم أنه صاحب سنة.

قال أبو عمير بن النحاس الرملي، وذكر عنده أحمد بن حنبل: فقال: رحمه الله، عن الدنيا ما كان أصبره، وبالمالحين ما كان أشبهه، وبالصالحين ما كان ألحقه عرضت له الدنيا فأباها، والبدع فنفاها.

قال أبو داود: كانت مجالس أحمد مجالس الأخرة، لا يذكر فيها شيء من أمر الدنيا، ما رأيته ذكر الدنيا قط.

قال محمد بن مصعب العابد: لسوطٌ ضُربه أحمد بن حنبل في الله أكبر من أيام بشر بن الحارث. قال الذهبي: بشر عظيم القدر كأحمد، ولا ندرى وزن الأعمال، إنما الله يعلم ذلك.

قَال محمد بن نصر المروزي: صرت إلى دار أحمد بن حنبل مرارًا وسألته عن مسائل، فقيل له: أكان أكثر حديثًا أم إسحاق؟ قال: بل أحمد أكثر حديثًا وأورع، أحمد فاق أهل زمانه.

قال الذهبي: كان أحمد عظيم الشأن رأسًا في الحديث وفي الفقه وفي التأله، أثنى عليه خلق من خصومه، فما الظن بإخوانه وأقرانه؟ وكان مهيبًا في ذات الله، حتى قال أبو عبيد: ما هبت أحدًا في مسألة ما هبت أحمد بن حنيل.

قال محمد بن يحيى الذهلي: جعلت أحمد إمامًا فيما بيني وبين الله.



قال أبو يصيى الناقد: كنا عند إبراهيم بن عرعرة، فذكروا يعلى بن عاصم، فقال رجل: أحمد بن حنبل يضعفه، فقال رجل: وما يضره إذا كان ثقة؛ فقال ابن عرعرة: والله لو تكلم أحمد في علقمة والأسود لضرّهما.

قال عبد الله بن أحمد: رأيت كثيرًا من العلماء والمحدثين وبني هاشم وقريش والأنصار يقت بدون أبي؛ بعضهم يده وبعضهم رأسه ويعظمونه تعظيمًا لم أرهم يفعلون ذلك بأحد من الفقهاء غيره، ولم أره يشتهى ذلك.

قال ابن عقيل: من عجيب ما سمعته عن هؤلاء الأحداث الجهال أنهم يقولون أحمد ليس بفقيه لكنه محدث قال: وهذا غاية الجهل؛ لأنه له اختيارات بناها على الأحاديث بناءً لا يعرفه أكثرهم، وربما زاد على كبارهم.

قال الذهبي: أحسبهم يظنونه كان محدثًا وبس، بل يتخيلونه من بابة محدثي زماننا، والله لقد بلغ في الفقه خاصة رتبة الليث ومالك والشافعي وأبي يوسف، وفي الزهد والورع رتبة الفضيل وإبراهيم بن أدهم، وفي الحفظ رتبة شعبة ويحيى القطان وابن المديني، ولكن الجاهل لا يعلم رتبة غيره؟!

درمن أقواله قال الإمام في رسالة أرسلها لعبيد الله بن يحيى ليرسلها لأمير المؤمنين: «قال معاوية بن قرة: إياكم وهذه الخصومات فإنها تحبط الأعمال، وقال أبو قلابة: لا تجالسوا أهل الأهواء، أو قال:

قرة: إياكم وهذه الخصومات فإنها تحبط الأعمال، وقال أبو قلابة: لا تجالسوا أهل الأهواء، أو قال: أصحاب الخصومات، فإني لا أمن أن يغمسوكم في ضلالتهم ويلبسوا عليكم بعض ما تعرفون، ودخل رجلان من أصحاب الأهواء على محمد بن سيرين فقالا: يا أبا بكر نحدثك بحديث؛ قال: لا، قالا: فنقرأ عليك أية؛ قال: لا، لتقومان عني أو لأقومنه، فقاما، فقال بعض القوم: يا أبا بكر، وما عليك أن يقرأ عليك أية؛ قال: خشيت أن يقرأ أية في قلبي.

وقال رجل من أهل البدع لأيوب: يا أبا بكر، أسالك عن كلمة؟ فولى هاربًا وهو يقول بيده، لا ولا نصف كلمة، وقال ابن طاووس لابن له يكلمه رجل من أهل البدع: يا بني، أدخل أصبعيك في أذنيك حتى لا تسمع ما يقول، ثم قال: اشدد اشدد، وقال عمر بن عبدالعزيز: من جعل دينه عرضًا للخصومات أكثر التنقل، وقال إبراهيم النخعي:

إن القوم لم يدخر عنهم شيء خُبئ لكم لفضل عندكم، وكان الحسن يقول: شرُّ داء خالط قلبًا يعني الأهواء، وقال حذيفة: اتقوا الله وخذوا طريق من كان قبلكم، لئن استقمتم لقد سيقتم سبقًا بعيدًا، ولئن تركتموه يمينًا وشمالاً لقد ضللتم ضلالاً بعيدًا، أو قال: مبينًا.

وقد قال الله تعالى: ﴿ وَإِنْ أَحَدُ مَنَ الْمُشْرِكِينَ السُنْجَارِكَ فَأَجِرْهُ حَتَّى يَسْمُعُ كَلاَمَ الله ﴾ [التوبة: ٢]، وقال: ﴿ أَلاَ لَهُ الْخَلْقُ وَالْأَمْرُ ﴾ [الأعراف: ٤٥]، فأخبر أن الأمر غير الخلق، وقال: ﴿ الرَّحْمَنُ. عَلَمَ الْقُرُانَ. خَلَقَ الإنسَانَ. عَلَمَهُ الْبَيَانَ ﴾ [الرحمن: ١- القرآن من علمه.

وقد روي عن السلف أنهم كانوا يقولون: القرآن كلام الله، غير مخلوق.

وهو الذي أذهب إليه ولست بصاحب كلام ولا أرى الكلام في شيء من هذا إلا ما كان في كتاب الله أو في حديث عن النبي في أو عن الصحابة أو التابعين، فأما غير ذلك فإن الكلام فيه غير محمود». اه.

قال الذهبي: فهذه الرسالة إسنادها كالشمس فسانظر إلى هذا النفس النوراني لا كسرسالة الإصطفري. (رواها عن الإمام وفيها ما يخالف منهج السلف). ولا كالرد على الجهمية الموضوع على أبي عبدالله، فإن الرجل كان تقياً ورعًا لا يتفوه بمثل ذلك، ولعله قاله، وكذلك رسالة المسيء في الصلاة باطلة وما يثبت عنه أصلاً وفرعًا ففيه كفاية ومما ثبت عنه مسائلة الإيمان، وقد صنف فيها.

قال أبو داود: سمعت أحمد بن حنبل يقول: الإيمان قول وعمل، يزيد وينقص، والبر كله من الإيمان، والمعاصي تنقص الإيمان.

قال إسماعيل بن الحسن السراج: سالت أحمد عمن يقول القرآن مخلوق، قال: كافر، وعمن يقول: لفظى بالقرآن مخلوق، فقال: جهمي.

قال الذهبي: الذي استقر الحال عليه أن أبا عبدالله كان يقول: من قال لفظي بالقرأن غير مخلوق فهو مبتدع، وأنه قال: من قال لفظي بالقرآن مخلوق فهو جهمي، فكان رحمه الله لا يقول هذا ولا هذا، وربما أوضح ذلك فقال: من قال لفظي بالقرآن مخلوق يريد به القرآن فهو جهمي.

قال أحمد الدورقي: قلت لأحمد بن حنبل: ما تقول في هؤلاء الذين يقولون: لفظى بالقران

مخلوق؟ فرأيته استوى واجتمع وقال: هذا شر من قول الجهمية، من زعم هذا فقد زعم أن جبريل تكلم بمخلوق وجاء إلى النبي ﷺ بمخلوق.

قال الذهبي: فقد كان هذا الإمام لا يرى الخوض في هذا البحث خوفا من أن يُتذرع به إلى القول بخلق القرآن، والكف عن هذا أولى، أمنا بالله تعالى وبملائكته وبكتبه ورسله وأقداره والبعث والعرض على الله يوم الدين، ولو يسط هذا السطر وحرر وقُرر بأدلته لجاء في خمسة مجلدات، بل ذلك موجود مشروع لمن رامه، والقرآن فيه شفاء ورحمة للمؤمنين، ومعلوم أن التلفظ شيء من كسب القارئ غير الملفوظ، والقراءة غير الشيء المقروء، والتلاوة وحسنها وتجويدها غير المتلو، وصوت القارئ من كسيه، فهو يحدث التلفظ والصوت والحركة والنطق وإخراج الكلمات من أدواته المخلوقة، ولم يحدث كلمات القرآن ولا ترتيبه ولا تأليفه ولا معانيه، فلقد أحسن الإمام أبو عبدالله حيث منع من الخوض في المسالة من الطرفين؛ إذ كل و احد من إطلاق الخلقية وعدمها على اللفظ موهم ولم يأت به كتاب ولا سنة، بل الذي لا نرتاب فيه أن القرآن كلام الله منزل غير مخلوق، والله أعلم.

قال فوران صاحب أحمد: سالته عن الذين يفرقون بين اللفظ والمحكي فقال: القرآن كيف تصرف في أقواله وأفعاله فغير مخلوق، فأما أفعالنا فمخلوقة، قلت: فاللفظية تعدهم يا أبا عبدالله في جملة الجمهية، قال: لا، الجهمية الذين قالوا القرآن مخلوق.

قال الميموني: قال لي أحمد: يا أبا الحسن إياك أن تتكلم في مسألة ليس لك فيها إمام.

قال المرودي: قلت لأبي عبدالله: من مات على الإسلام والسنة مات على خير؟ فقال: اسكت، بل مات على الخير كله.

قال أحمد رحمه الله: من رد حديث رسول الله شفا هلكة.

وقال في رسالة للمتوكل: وفي الجملة إن أهل البدع والأهواء لا ينبغي أن يستعان بهم في شيء من أمور المسلمين، مع ما عليه أمير المؤمنين من التمسك بالسنة.

قال له أحمد بن الحسن الترمذي: يا أبا عبدالله، ذكروا لابن أبي قتيلة بمكة أصحاب الحديث، فقال: أصحاب الحديث قوم سوء، فقام

أبو عبدالله: ينفض ثوبه، ويقول: زنديق زنديق، ودخل البيت.

قال: طلب علو الإسناد سنة.

قال (لعبدالله وحنبل وصالح) بعدما قرأ عليهم المسند: هذا الكتاب جمعته وانتقيته من أكثر من سبعمائة ألف حديث وخمسين ألفًا، فما اختلف المسلمون فيه من حديث رسول الله ها فارجعوا إليه، فإن وجدتموه فيه وإلا فليس بحجة.

قال الذهبي: في الصحيحين أحاديث قليلة ليست في المسند، لكن قد يقال لا ترد على قوله، فإن المسلمين ما اختلفوا فيها، ثم ما يلزم من هذا القول أن ما وجد فيه أن يكون حجة، ففيه جملة من الأحاديث الضعيفة مما يسوغ نقلها ولا يجب الاحتجاج بها، وفيه أحاديث معدودة شبه موضوعة، ولكنها قطرة في بحر، وفي غضون المسند زيادات جمة لعددالله بن أحمد.

#### لحنية

قال رسول الله ﷺ: «لا يمنعن أحدكم مخافة الناس أن يتكلم بحق علِمه». صحيح بطرقه.

قال الذهبي رحمه الله: الصدع بالحق عظيم يحتاج إلى قوة وإخلاص، فالمخلص بلا قوة يعجز عن القيام به، والقوي بلا إخلاص يُخذل، فمن قام بهما كاملاً فهو صديق، ومن ضعف فلا أقل من التالم والإنكار بالقلب ليس وراء ذلك إيمان، فلا قوة إلا بالله.

كان الناس أمة واحدة ودينهم قائمًا في خلافة أبى بكر وعمر، فلما استشبهد قَفَلُ باب الفتنة عمر، رضى الله عنه، وانكسر الباب، قام رءوس الشير على الشبهيد عثمان، حتى ذبح صبرًا، وتفرقت الكلمة، وتمت وقعة الحمل، ثم وقعة صفي، فظهرت الخوارج، وكَفُرت سادة الصحابة، ثم ظهرت الروافض والنواصب، وفي أخر زمن الصحابة ظهرت القدرية، ثم ظهرت المعتزلة بالبصرة والجهمية والمجسمة بخراسان في أثناء عصر التابعين، مع السنة وأهلها إلى بعد المائتين، فظهر المأمون الخليفة وكان ذكيًا متكلمًا، له نظر في المعقول، فاستجلب كتب الأوائل، وعرب حكمة اليونان، وقام في ذلك وقعد وخب ووضع، ورفعت الجهمية والمعتزلة رءوسها، بل والشيعة، فإن كان كذلك وأل به الحال إلى أن حمل الأمة على القول بخلق القرآن، وامتحن العلماء فلم يُمهَل وهلك

لعامه وخلّى بعده شرًا وبلاءً في الدين، فإن الأمة مازالت على أن القرآن العظيم كلام الله تعالى ووحيه وتنزيله، لا يعرفون غير ذلك، حتى نبغ لهم القول بأنه كلام الله مخلوق مجعول، وأنه إنما يضاف إلى الله تعالى إضافة تشريف كبيت الله، وناقة الله، فأنكر ذلك العلماء، ولم تكن الجهمية يظهرون في دولة المهدي والرشيد والأمين، فلما وألى الماون كان منهم وأظهر المقالة.

روى أحمد الدورقي عن محمد بن نوح أن الرئسيد قال: بلغني أن بشر بن غياث المريسي الرشيد قال: بلغني أن بشر بن غياث المريسي يقول: القرآن مخلوق، فلله عليّ إن أظفرني به الأقتلنه، قال الدورقي: وكان متواريًا أيام الرشيد، فلما مات الرشيد ظهر ودعا إلى ضلاله.

قال الذهبي: ثم إن المأمون نظر في الكلام وناظر وبقى متوقفًا في الدعاء إلى بدعته.

قال أبو الفرج ابن الجوزي: خالطه قوم من المعتزلة فحسنوا له القول بخلق القرآن، وكان يتردد ويراقب بقايا الشيوخ، ثم قوي عزمه وامتحن الناس.

قال أبو جعفر الأنباري: لما حمل أحمد إلى المأمون أخبرت فعبرت الفرات، فإذا هو جالس في الخان، فسلمت عليه، فقال: يا أبا جعفر: تعنيت، فقلت: يا هذا، أنت اليوم رأس الناس يقتدون بك، فوالله لئن أجبت إلى خلق القرآن ليجيبن خلق، وإن أنت لم تجب ليمتنعن خلق من الناس كثير، ومع هذا فإن الرجل إن لم يقتلك فإنك تموت، لا بد من الموت فاتق الله ولا تُجب، فجعل أحمد يبكي، ويقول: ما شاء الله، ثم قال: يا أبا جعفر، أعد علي، فاعدت عليه وهو يقول: ما شاء الله.

وقال محمد بن إبراهيم البوشنجي: جعلوا يذاكرون أحمد في التقية وما روي فيها، فقال: كيف تصنعون بحديث خباب: «إن من كان قبلكم كان ينشر أحدهم بالمنشار ولا يصده ذلك عن دينه»، فأيسنا منه، وقال: لست أبالي بالحبس، ما هو ومنزلي إلا واحد ولا قتلاً بالسيف، إنما أخاف فتنة السوط، فسمعه بعض أهل الحبس، فقال: لا عبدالله، فما هو إلا سوطان، ثم لا تدري أين يقع الباقي فكأنه سرّي عنه. اهـ.

قم مات المامون وبقي أحمد محبوسًا بالرقة حتى بويع للمعتصم سنة ٢١٨هـ، فتولى المحنة وحُبس أحمد وضرب وعلق ثم إن المعتصم أطلق سراحه بعد ذلك، ولما ولي الواثق الخلافة سنة ٢٢٧ منعه من الجلوس إلى أحد وأمره أن يخرج من بغداد، فاختفى أبو عبدالله في البيت لا يخرج إلى صلاة ولا إلى غيرها حتى هلك الواثق، ثم

ولي المتوكل سنة ٢٣٢هـ، فأظهر السنة وتكلم بها في مجلسه ورفع المحنة سنة ٢٣٤هـ، وفرَّج الله عن الناس، وكان أبو عبدالله يُحَدث أصحابه أيام المتوكل.

قال حنبل: سمعته يقول: ما كان الناس إلى الحديث والعلم أحوج منهم إليه في زماننا.

قال الإمام رحمه الله: كل من ذَكَّرني ففي حل إلا مبتدعًا، وقد جعلت أبا إسحاق - يعني المعتصم في حل ورأيت الله يقول: ﴿ وَلْيَعْفُوا وَلْيُصْفُحُوا أَلاَ تُحبُونَ أَن يَعْفِرَ اللّهُ لَكُمْ ﴾، وأمر النبي عَلَى أبا بكر بالعفو في قصة مسلطح، قال أبو عبدالله: وما ينفعك أن يعذب الله أحاك المسلم في سببك.

وفاتسه

مات رحمه الله لاثنتي عشرة ليلة خلت من ربيع الأول يوم الجمعة سنة ٢٤١هـ، وعمره ٧٧ سنة، وكانت وصيته: هذا ما أوصى به أحمد بن محمد، أوصى أنه: يشهد أن لا إله إلا الله وحده لا شريك له وأن محمداً عبده ورسوله.

قال عبدالله: صلى عليه محمد بن عبدالله بن طاهر، غلبنا على الصلاة عليه، وقد كنا صلينا عليه نحن والهاشميون في الدار.

قال عبدالوهاب الوراق: ما بلغنا أن جمعًا في الجاهلية ولا الإسلام مثله- يعني من شهد الجنازة- حتى بلغنا أن الموضع مسح وحرر على الصحيح، فإذا هو نحو من ألف ألف، وحررنا على القبور نحوًا من ستين ألف امرأة وفتح الناس أبواب المنازل في الشوارع والدرب ينادون من أراد الوضوء.

وقد كان رحمه الله يقول: قولوا لأهل البدع: بيننا وبينكم يوم الجنائز، قال ابن كثير رحمه الله: وقد صدق والله قول أحمد في هذا، فإنه كان إمام أهل السنة في زمانه، وعيون مخالفيه بأحمد بن أبي دؤاد وهو قاضي قضاة الدنيا لم يحتفل أحد بموته ولم يلتفت إليه، ولما مات ما شيعه إلا قليل من أعوان السلطان، وكذلك الحارث بن أسد المحاسبي مع زهده وورعه وتنقيره ومحاسبته نفسه في خطراته وحركاته لم يصل عليه إلا طائفة يسيرة جدًا. فلله الأمر من قبل ومن بعد. اهـ.

رحم الله إمام أهل السنة أحمد بن حنبل، وآخر دعوانا أن الحمد لله رب العالمين.

مصادرها الترجمة:

١- تهذيب التهذيب.

۲- تاریخ بغداد.

٣- سير أعلام النبلاء.



□ يقول السائل: أنا مدرسُ بكلية أصول الدين قسم الحديث، وقد ورد عليُ إشكال في فهم كلام أبي داود تحت الحديث (١٨٢٩) قال: حدثنا سليمان بن حرب، حدثنا حماد بن زيد، عن عمرو بن دينار، عن جابر بن زيد، عن ابن عباس، قال: سمعت رسول الله ﷺ يقول: «السراويلُ لمن لا يجدُ الإزار، والخفُ لمن لا يجد النعلين». قال أبو داود عقبه: هذا حديثُ أهل مكة، ومرجعُهُ إلى البصرة إلى جابر بن زيد والذي تفرد به منه: ذكرُ السراويل، ولم يذكر القطع في الخف. انتهى.

فأحتاج إلى شرح هذا الكلام، وأما القطع فقد وقفت عليه من «سنن النسائي» بإسناد صحيح، فهل أخطأ أبو داود بنفيه ذلك؟! وأستحلفك بالله ألا تهمل جواب سؤالي لحاجتي الشديدة إليه.

الله مشتمل على مسألتين: كالأمُ أبي داود رحمه الله مشتمل على مسألتين:

الأولى: أن جابر بن زيد تفرد عن ابن عـبـاس بذكـر السراويل.

والثاني: أنه لم يقع ذكرُ لقطع الخفِّ في حديث جابر بن

أما المسألة الأولى: فإن جابر بن زيد ويكنى «أبا الشعثاء» لم يتفرد بذكر السراويل، عن ابن عباس كما قال أبو داود رحمه الله، بل تابعه سعيد بن جبير، فرواه عن ابن عباس مرفوعًا: «إذا لم يجد المحرمُ إزارًا، فليلبس سراويل، ومن لم يجد نعلين، فليلبس خفين». أخرجه الطبراني في «الكبير» (ح٢١/ رقم ٢٢٤٠٧)، وفي «الأوسط» (٨٠) قال: حدثنا أحمد بن يحيى بن ضالد بن حيان الرّقي، ثنا يحيى بن سليمان الجُعفي، ثنا يحيى بن سليمان الجُعفي، ثنا يحيى بن عبدالملك بن غنيَّة، ثنا أبو إسحاق الشيباني، عن سعيد بن جبير بسنده سواء. قال الطبراني: (لم يرو هذا الحديث عن الشيباني، إلا يحيى بن عبدالملك، وأبو شهاب الحناط).

قُلْتُ: وهذا سندٌ ضعيفٌ، وشيخ الطبراني ذكره الذهبي في «تاريخ الإسلام»، ولم يذكر فيه جرحًا ولا تعديلاً، ويحيى بن سليمان الجعفي وثقه الدارقطني، وابن حبان، وقال: (ربما أغرب). وقال أبو حاتم: (شيخ). وقال مسلمة بن قاسم: (لا بأس به، وكان عند العقيلي ثقةً، وله أحاديث مناكير).

أما النسائي فقال: (ليس بثقة)، وقد اختلف في إسناده، فرواه عليُّ بن مسهر عن أبي إسحاق الشيباني، عن سعيد بن جبير، عن ابن عباس موقوفاً. أخرجه ابن أبي شيبة في «المصنف» (١٠٠/٤)، وهذا إسنادُ صحيح، فالصواب أن رواية الشيباني عن سعيد بن جبير موقوفة، ثم وقفت له على وجه آخر عن سعيد بن جبير.

أخرجه ابنُ الأعرابي في «معجمه» (٣١٦) قال: نا محمد بن عيسى بن أبي قماش، قال: سمعتُ أبا الوليد، قال: سمعت شيبة يقول: سمعتُ عمرو بن دينار يقولُ: سمعتُ عسد بن جبير يقول: سمعت عبدالله بن عباس يقول:



العدد السابع السنة الثلاثون الوجهد) (٤٥)

سمعت رسول الله ﷺ يقول في المحرم: «إذا لم يجد النعلين، لبس الخفين، وليقطعهما، وإذا لم يجد الإزار لبس السراويل».

قال شعبة: أوّه.

قال ابن أبي قصاش: فاخبرني بعض اصحابنا، قال: قلتُ لأبي الوليد: لِم تأوُّه شعبة؟! قال: تأوَّه على ابن عباس حين قال: سمعتُ النبي ﷺ وكان صغيرًا، وهذا إسنادُ صحيحُ، وابن أبي قصاش وثقه الخطيبُ في «تاريخ بغداد» (٢٠٠/٢) وباقي رجال الإسناد أئمة مشاهير.

وأما المسالة الثانية فتتعلق بقول أبي داود: (ولم يذكر القطع في الخف)، يعني: جابر بن زيد في روايته، ولكن أخرجه النسائي (١٣٥/٥) قال: أخبرنا إسماعيلُ بن مسعود، قال: حدثنا يزيدُ بن زريع، قال: أنبأنا أيوبُ، عن عمرو، عن جابر بن زيد، عن ابن عباس: سمعتُ رسول الله على يقول: إذا لم يجد إزارًا، فليلبس السراويل، وإذا لم يجد النعليس الخفين، وليقطع هما لم يجد النعلين، فليلبس الخفين، وليقطع هما أسفل من الكعبين، فهذا الذي عناه السائل، وقال عن هذه الرواية: إسنادها صحيح.

قلت: كذا رواه إسماعيل بن مسعود، عن يزيد بن زريع، وخالفه أحمد بن عبدة الضبي، وهو أمثلُ منه، فرواه عن يزيد بن زريع بهذا الإسناد سواء، ولم يذكر القطع في الخف.

أخرجه الترمذي (٨٣٤) قال: حدثنا أحمد بن عبدة بهذا، وتابعه صالح بن حاتم بن وردان، ثنا يزيد بن زريع به ذا الإسناد، أخرجه الطبراني في «الكبير» (ج٢١/ رقم ١٢٨١١) قال: حدثنا الحسين بن إسحاق التستري، ثنا صالح بن حاتم. وهذا سند جيد، وصالح صدوق من شيوخ مسلم، وثقه ابن حبان، وقال أبو حاتم: (شيخ). وقال ابن قانع: (صالح).

ووافق يزيد بن زريع على عدم ذكر القطع: إسماعيل بن علية، فرواه عن أيوب السختياني بهذا.

أخرجه مسلم (٤/١١٧٨) قال: حدثنا علي بن حجر، ثنا إسماعيل بن علية بهذا، وتابعه أيوب بن محمد الوزان، ثنا ابنُ علية بسنده سواء.

أخرجه النسائي (١٣٣/٥)، وابن حبان (ج٩/ رقم ٣٧٨٥) قال: أخبرنا الحسين بن عبدالله بن يزيد القطان بالرقة، قالا: ثنا أيوب بن محمد الوزان به، وتابعه ابن أبي شيبة في «المصنف» (١٠٠/٤) قال: ثنا ابن علية بهذا الإسناد، وقد رواه جمع من أصحاب عمرو بن دينار، فلم

يذكروا القطع في الخُفِّ، منهم: ١- **شعبة بن الحجاج**:

أخرجه البخاري في «جزاء الصيد» (٤/٧٥)، والطحاوي في «شرح المعاني» (١٣٣/٢) قال: حدثنا ابن مرزوق- وهو إبراهيم- والطبراني في «الكبير» (ج١٢/ رقم ١٢٨١٤) قال: حدثنا عدمان بن عمر، قال ثلاثتهم: ثنا أبو الوليد الطيالسي هشام بن عبدالملك، ثنا شعبة، عن عمرو بن دينار بهذا.

وأخرجه البخاري في «الحج» (٥٧٣/٣)، وابن حبان (ج٥/ رقم ٢٧٨٦) قال: أخبرنا الفضل بن الحباب الجمحي، والطبراني (١٢٨١٤) قال: حدثنا محمد بن يحيى القزاز، قال ثلاثتهم: ثنا حفص بن عمر الحوضى، ثنا شعبة مثله.

وأخرجه البخاري في «جزاء الصيد» (٥٨/٤)، والبيهقي (٥٠/٥) من طريق جعفر بن محمد القلانسي، قالا: ثنا أدم بن أبي إياس، ثنا شعنة.

وأخرجه مسلم (٤/١١٧٨)، والنسائي في «المجتبى» (٢٠٥/٨، ٢٠٦)، وفي «الكبرى» (٩/٢٨٢/٤) قالا: ثنا محمد بن بشار. وأخرجه أحمد (٢/٥/١) قالا: ثنا محمد بن جعفر، ثنا شعبة بهذا.

وأخرجه مسلم قال: حدثنا أبو غسّان الرازي واحمد (۲۷۹/۱) قالا: ثنا بهز بن أسد، ثنا شعبة بهذا، وأخرجه الطحاوي (۱۳۳/۲) من طريق سليمان بن حرب وحجاج بن منهال، والطبراني (۱۲۸۱٤) من طريق عبدالسلام بن مطهر، والطيالسي في «مسنده» (۲۲۱۰) قالوا: ثنا شعبة بهذا.

٢- سفيان الثورى:

أخرجة البخاري في «اللباس» (٢٧٢)، والنسائي في «الكبرى» (٤٨٣/٥) قال: أخبرني عمرو بن منصور، والطحاوي (١٣٣/٢) قال: حدثنا علي بن شيبة، والطبراني في «الكبير» (ج١٢/ رقم ١٢٨٩) قال: حدثنا علي بن عبدالعزيز قالوا: ثنا أبو نعيم - هو الفضل بن دكين - ثنا سفيان الثوري، عن عمرو بن دينار بهذا الاسناد.

وأخرجه البخاري في «اللباس» (٣٠٨)، والدارقطني (٢٠٨) من طريق ابن زنجويه قالا: ثنا محمد بن يوسف الفريابي، ثنا الثوري بهذا، وأخرجه مسلم من طريق وكيع، ثنا الثوري بهذا.

٣- سفيان بن عيينة:

أخرجه أحمد (٢٢١/١)، وابن أبي شيبة في «المصنف» (٢٠٠/١)، وعنه مسلم (٢/١١٧٨)، والمصنف والحميدي في «المسند» (٢٩٤)، والشافعي (٥٠/٥)، ومن طريقه البيه قي (٥٠/٥)، والبيغ وي في «شيرح السنة» (٢٣٨/٧) قال أربعتهم: ثنا سفيان بن عيينة، عن عمرو بن دينار، بهذا الإسناد.

وأخرجه أبنُ ماجه (۲۹۳۱) قال: حدثنا هشام بنُ عمار ومحمد بن الصباح وأبو يعلى (ج٤/ رقم ۴۳۹۵) قال: حدثنا أبو خيثمة - هو زهيرُ بن حرب- وابن الجارود في «المنتقى» (٤١٧) قال: حدثنًا عليّ بن خشرم، والطحاوي (٢٣٣/١)، والبيهقي (٩/٠٠) من طريق إبراهيم بن بشار الرمادي، والدارقطني (٢٣٠/٢) من طريق عبدالجبار بن العلاء، والطحاوي من طريق سعيد بن منصور، قالوا: ثنا سفيان بن عيينة بهذا الإسناد.

٤- حمَّادُ بنُ زيدٍ

أخرجه مسلمُ (٤/١١٧٨) قال: حدثنا يحيى بن يحيى وأبو الربيع الزهراني وقتيبة بن سعيد، والنسائي (٩/١٣٢، ١٣٣٠)، والترمذي سعيد، والنسائي (١٣٣٠، ١٣٣٠)، والبرمذي (٢/٨٣٤) قالا: ثنا قتيبة بن سعيد، وابن خزيمة وعمران بن موسى القزاز، وأحمد بن المقدام العجليُّ، والطيالسي (٢٦١٠)، وابن حبان (ج٩/رقم ١٣٧١) من طريق إبراهيم بن الحجاج، والطحاوي (١٣٣٢) من طريق سعيد بن والطحاوي (١٣٣٢) من طريق سعيد بن طريق أبي النعمان عارم قالوا: ثنا حماد بن زيد، عن عمرو بن دينار بهذا.

٥- ابن جريج:

أخرجه مسلم (٤/١١٧٨) من طريق عيسى بن يونس، والدارمي (٣٦٣/١)، والطحاوي في «شرح المعاني» (١٣٣/٢) عن أبي النبيل، واحمد (٢٨٨١)، ومن طريقه الطبراني (١٢٨١٥) قال: حدثنا يحيى بن سعيد، واحمد أيضًا (٣٣٦/١) قال: حدثنا محمد بن بكر وروح بن عبادة قالوا: ثنا ابن جريج عن عمرو بن دينار بهذا الإسناد. وقد صرح ابن جريج بالتحديث.

٦- هشيم بن بشير،

أخرجه أحمد (٢١٥/١)، وابنُ أبي شيبة (١٠٠/٤) قالا: ثنا هشيم، عن عمرو بن دينار بسنده سواء.

وأخرجه مسلمٌ قال: حدثنا يحيى بن يحيى، والطحاوى (١٣٣/٢) من طريق سع يد بن

منصور قالا: ثنا هشيمٌ بهذا الإسناد. ٧، ٨- سعيد بن زيد، وأشعث بن سوّار، أخرجه الطبراني في «الكبير» (١٢٨١٢، ١٨٨١٣).

٩- حجاج بن أرطاة:

أخرجه ابنُ حبان (٣٧٨٢) من طريق حماد بن زيد عنه.

قلت: فها أنت قد رأيت - أراك الله الخير - أن أصحاب يزيد بن زريع وأصحاب أيوب السختياني وأصحاب عمرو بن دينار كلهم رووا هذا الحديث، فلم يذكر واحد منهم: «قطع الخف» وهذا فيما يتعلق بحديث ابن عباس الذي يدور كلامنا عليه، أما قطع الخف فقد ثبت من حديث ابن عمر رضي الله عنهما، كما في «الصحيحين» قال: قال رسول الله ﷺ: وسئله رجلٌ: ما يلبس المحرم؟ قال: «لا يلبس القميص، ولا العمامة، ولا السراويل، ولا البرنس، ولا ثوبًا مسته الورس، ولا الزع فران، فإن لم يجد النعلين، فليلبس الخفين، وليقطعهما حتى يكونا تحت الكعبين».

□ ويسالُ القارئ؛ واصل عبدالرحمن واصل- الشرابية- عن صحة هذا الحديث ومعناه:

«نهى رسول الله ﷺ عن بيع حبل الحبلة»؟ الجواب: أنه حديثٌ صحيحُ.

آخرجه مالك في «الموطا» (٢٥٣/٢)، والبخاري (٢٥٣/٤)، والبخاري (١٥١٤)، وأبو والبخاري (١٥١٤)، وأبو داود (١٥١٠)، والنسطائي (٢٩٣٧)، والنسطائي (٢٩٣٧)، والنسطائي (١٢٢٩)، ١٥٠ من المدين المحارود في «المنتقى» (١٩٩١)، وابن الجسارود في وتابعه سعيد بن جبير، عن ابن عمر مثله، أخرجه النسائي (٢٩٣٧)، وابن ماجه (٢١٩٧)، وأحمد (٢٨٩٧)، وفي الباب عن ابن عباس عند النسائي وأحمد.

أما معنى الحديث فقال الخطابي في «معالم السنن» (٨٩/٣): (وحبلُ الحبلة، هو نتاجُ النتاج، وقد جاء تفسيره في الحديث، وهو أن تنتج الناقة بطنها، ثم تحمل التي نتجت، وهذه بيوع كانوا يتبايعونها في الجاهلية، وهي كلها يدخلها الجهل والغرر، فنهوا عنها وأرشدوا إلى الصواد،)

والله أعلم، والحمد لله رب العالمين، وصلى الله وسلم وبارك على نبينا محمد.



# كفارة النذر كفارة يمين!

🗌 يسأل سائل:

نذرت لله صيام الاثنين والخميس من كل أسبوع إذا تحقق لي أمر معين، وبالضعل تحقق هذا الأمر، ولكني عجزت عن الاستمرار في الصوم؛ حتى إنني لا أصوم رمضان، فماذا أفعل؟

□ الجواب: إذا كان المانع من الصوم مستمرًا كمرض مزمن أو شيخوخة، فعليك إطعام مسكين عن كل يوم من رمضان، وعليك كفارة يمين عن هذا النذر؛ لحديث عقبة بن عامر رضي الله عنه قال: قال رسول الله عنه «كفارة النذر كفارة يمين». رواه مسلم. وزاد الترمذي: «كفارة النذر كفارة يمين إذا لم يسمه».

ولحديث ابن عباس عند أبي داود مرفوعًا: «من نذر نذرًا لم يُسم فكفارته كفارة يمين، ومن نذر نذرًا في معصية فكفارته كفارة يمين، ومن نذر نذرًا لا يطيقه فكفارته كفارة يمين».

قال الحافظ في «بلوغ المرام»: وإسناده صحيح، إلا أن الحفاظ حجوا وقفه.

أما إذا كان المانع من الصوم عارضًا كمرض مؤقت أو حمل ورضاع فعليك قضاء الأيام التي أفطرت في رمضان، وعليك كفارة يمين عن هذا النذر- كما سبق أن بينا- لعدم قدرتك على الوفاء بالنذر حال العذر.

قال في «سبل السلام»: وحديث عقبة أحسن ما يعتمد الناظر عليه، وقد حمله جماعة من الفقهاء على جميع أنواع النذر.

وكفارة اليمين تكون بإطعام عشرة مساكين أو كسوتهم أو تحرير رقبة، فإن عجزت عن ذلك فصيام ثلاثة أيام؛ لقول الله تعالى: ﴿ لاَ يُؤَا خِذُكُمُ اللَّهُ بِاللَّعْوِ فِي أَيْمَانِكُمْ ولَكِن يُؤَاخِذُكُمُ بِمَا عَقَدتُمُ اللَّهُ بِاللَّعْو فِي أَيْمَانِكُمْ ولَكِن يُؤَاخِذُكُم بِمَا عَقَدتُمُ الأَيْفَانَ فَكَفَّارَتُهُ إَطْعَامُ عَشَرَة مَسْنَاكِينَ مِنْ أَوْسَطَ مَا تُطْعِمُونَ أَهْلِيكُمْ أَوْ كِسُوتَهُمْ أَوْ تَحْرِيرُ رَقَيَة فَمَن لَمْ يَحِد فَصِيامُ ثَلَاثَةً إِنَّا مَلَكُمْ أَوْ كِسُوتَهُمْ أَوْ تَحْرِيرُ رَقَيَة فَمَن لَمْ يَحِد فَصِيامُ ثَلَاثَةً أَيَّام ذَلِكَ كَفَّارَةُ أَيْمَانِكُمْ إِذَا حَلَفْ ثُمْ وَاحْفَظُوا أَيْمَانَكُمْ ﴾ لَلْائدة: ٨٩].

والله تعالى أعلم.

#### الوضوء قبل الاغتسال من الجنابة سنة ثابتة

□ ويسأل سائل:

هل يجوز الوضوء قبل الاغتسال من الجنابة، وإذا مس الضرج أثناء أو بعد الغسل هل يجب إعادة الوضوء؟

□ الجواب: الوضوء قبل الاغتسال من الجنابة سنة ثابتة عن النبي ﷺ، فقد كان رسول الله ﷺ إذا اغتسل من الجنابة يبدأ فيغسل يديه، ثم يفرغ بيمينه على شماله فيغسل فرجه، ثم يتوضأ، ثم ياخذ الماء فيدخل أصابعه في أصول الشعر، ثم يحفن على رأسه ثلاث حفنات، ثم يفيض على سائر جسده، ثم يغسل رجليه.



أأوجهد العدد السابع السنة الثلاثون

قال في «سبل السلام»: أما وضوؤه قبل الغسل فإنه يحتمل أنه وضوؤه للصلاة، وأنه يصح قبل رفع الحدث الأكبر، وأن يكون غسل هذه الأعضاء في الوضوء كافيًا عن غسلها للجنابة، وأنه تتداخل الطهارتان، وهو رأي الشافعي وجماعة، ونقل ابن بطال الإجماع على ذلك.

ويحتمل أنه غسل أعضاء الوضوء للجنابة وقدمها تشريفًا لها، ثم وضاها للصلاة لكن هذا لم ينقل أصلاً.

ويحتمل أنه وضاها للصلاة ثم أفاض عليها الماء مع بقية الجسد للجنابة، فالحديث ظاهر في كفاية غسل أعضاء الوضوء مرة واحدة عن الحناية والوضوء إ هـ.

أما قول السائل: إذا مس فرجه اثناء أو بعد الغسل هل يجب إعادة الوضوء أم الاكتفاء بوضوئه الأول؟ فنقول: إذا كان هذا المس أثناء الغسل لحاجة المغتسل، أو كان عارضًا أو غير مقصود فلا يعيد الوضوء، أما إذا مس فرجه بعد تمام الغسل والوضوء فعليه أن يعيد الوضوء على الراجح من أقوال أهل العلم؛ لحديث بسرة بنت صفوان: «من مس فرجه فليتوضاً». والله أعلم.

# حكم الشرع في لبس الدبلة!!

□ ويسأل: ش. س. ش- القاهرة:

ما حكم الشرع في لبس الدبلة أو خاتم الزواج؛ لبيان وجود ارتباط بين الزوجين، وكذلك الفستان الأبيض للعروس، وهل يعد ذلك تشبها بالنصارى، أفيدونا جزاكم الله عنا خير الجزاء؟

□ الجواب: لبس الدبلة أو خاتم الزواج لبيان وجود ارتباط بين الزوجين أو بين الخاطب ومخطوبته ليس من الإسلام بل هو تقليد نصراني ، حيث لا تتم الخطبة إلا بالخاتم، ويعدون الخطبة عقدًا ملزمًا، ولهذا فينبغي على المسلمين عدم الاعتداد بهذه التقاليد الموروثة عن غير المسلمين وعدم التشبه بهم فيها.

أما لبس العروس للفستان الأبيض ليلة الزفاف فيراه البعض تقليدًا غربيًا نصرانيًا يجب على المسلم أن يخالفهم فيه، ولا أعلم على ذلك دليلاً، ولهذا فالعبرة ليست بلون ثوب العروس، ولكن العبرة بكون هذا الثوب ساترًا لزينتها عن نظر الأجانب، أو كاشفًا لهذه الزينة، والواجب أن يكون ثوب المرأة ساترًا لبدنها، وألا تبدي زينتها إلا لزوجها أو محارمها، وألا تتبرج تبرج الجاهلية، وما يفعله كثير من المسلمين من التساهل في هذا الأمر بدعوى إدخال السرور على الأهل والعروسين حرام، والله أعلم.

# زواجك صحيح!

□ ويسال: ح. م. س- كفر الشيخ:

لقد رضع أخي الأصغر من زوجة خالي مع بنت لها، ولقد كبرت البنت وتزوجتها أنا، فزوجتي الآن أخت لأخي الأصغر من الرضاع، ولقد أنجبت منها طفلين، وقد أفتاني شيخ بأن زواجي صحيح قبل الزواج، ولكن حضر أخي المسافر وقال لي: إن هذا الزواج باطل، فما هو الحكم الشرعي الصحيح في هذه المسألة؟

□ الجواب: زواجك صحيح ولا شبهة فيه، حيث إنك لم ترضع من زوجة خالك ولم ترضع هذه البنت من أمك، وحيث إنكما لم تجتمعا على ثدي واحد لتثبت حرمة الرضاع بينكما، ورضاع أخيك من زوجة خالك يثبت الحرمة بين أخيك وبين زوجتك، فيكون أخًا لها من

الرضاع، ولكنه لا يتعدى إليك ولا إلى غيرك من إخوتك الذين لم يشملهم الإرضاع ولا يجوز لأحد أن يفتي في هذه المسائل وما يشابهها إلا إذا كان من أهل العلم والفقه في دين الله، ولهذا فقد أخطأ أخوك الذي قال لك: إن الزواج باطل، وقال على الله بغير علم، فعليه أن يتوب إلى الله عز وجل من ذلك؛ لأن الله عز وجل يقول: ﴿ وَلا تَقْفُ مَا لَيْسَ لَكَ بِهِ عِلْمُ إِنَّ السَّمْعُ وَالْبُصَرَ وَالْفُؤَادَ كُلُّ أُولِلِهِ إِلا اللهِ عَرْ وَالْفُؤَادَ كُلُّ أَولِلهِ إِلا الإسراء: ٣٦].

وعلينا أن نرجع إلى أهل العلم لنسالهم فيما يعرض لنا من مشكلات، وألا نخوض فيها بمجرد الظن؛ لقوله تعالى: ﴿فَاسْأَلُواْ أَهْلَ الذَّكْرِ إِن كُنتُمْ لاَ تَعْلَمُونَ ﴾ [النحل: 23]. والله أعلم.

العدد السابع السنة الثلاثون أأوص

(19)

فتتاوى

■ س: يتساءل بعض الناس كيف رأى النبي ﷺ أحوال أهل الجنة وأحوال أهل النار ليلة الإسراء والمعراج؟ مع أن الساعة لم تقم بعد؟

■ الحبواب: إن النبي ﷺ أخبرنا بذلك، وأنه رأى الجنة والنار، ورأى قومًا يُعذّبون، وأقوامًا يُنعمون، والله أعلم بكيفية ذلك؛ لأن أمور الغيب لا يدركها الحس، فمثل هذه الأمور إذا جاءت يجب علينا أن نؤمن بها كما جاءت، وأن لا نتعرض لطلب الكيفية، ولِمَ لأن عقولنا أقصر وأدنى من أن تدرك هذا الأمر، فقد أخبر النبي ﷺ عن أمور لا يمكن إدراكها بالعقل، أخبر ﷺ بأن الله عز وجل ينزل إلى السماء الدنيا حين يبقى ثلث الليل الأخير كل ليلة، ومعلوم الآن أن ثلث الليل يدور على الكرة الأرضية، فإذا انتقل من جهة حل في جهة أخرى، فقد تقول: كيف ذلك؟

فنقول: عليك أن تؤمن بما أخبرك به النبي الله ولا تقل كيف لأن عقلك أدنى وأقصر من أن يحيط بمثل هذه الأمور الغيبية، فعلينا أن نستسلم ولا نقول كيف ولم واقصر من أن يحيط بمثل هذه الأمور الغيبية، قال: قُلْ بِمَ أمر الله ولا تقل لِمَ أمر الله. ولا تقل لِمَ أمر الله ولى التوفيق.

عليكأن تؤمن بماأخبر بهالنبي عَلِيَّةٍ ولاتسأل عن الكيفية (إ

### لايجوز امتهان الصحف بعد قراءتها ١١

- س: ماذا نعمل بالصحف بعد قراءتها؟
- الجواب: لا شك أن الصحف تحوي أسماء الله وبعض الآيات والأحاديث؛ لذلك لا يجوز امتهانها، ولكن المؤسف أن بعض الناس يستخدمها للطعام بدل السفرة، وهذا جهل منهم، أما ما يكون لدى الإنسان من الصحف فإن تَمكن من إحراقها فهذا أفضل، وإلا يجعلها في كيس ويربطه ليكون معزولاً عن يقية المخلفات المنزلية.
- س: رجل لبس الخفين في السفر ومسح عليهما يومًا وليلة، ثم انقضى السفر، هل يكمل المدة ثلاثة أيام ؟
- الجواب: لا يكمل المدة؛ لأنه إذا وصل إلى الحضر بطلت أحكام السفر، وعليه أن يخلع الجوارب ويتوضأ وضوءًا كاملاً، أما لو كان العكس؛ مثل أن يمسح وهو مقيم ثم يسافر فإنه في هذه الحالة يتم مسح مسافر إذا لم تقض مدة الحضر قبل سفره.
  - س: إذا انخلع جورب، فهل تسقط مدة المسح على الجورب الآخر؟
- الْجواب: إذا خلع جوربًا فإنه يجب أن يخلع الجورب الآخر عند الوضوء ويغسل رجليه؛ لأن المسح إنما يكون على الجوربين جميعًا، فلا يمسح على جورب والرَّجل الأخرى مكشوفة.

## تطويل ثوب المرأة إلى أسهف من الكعب ١١

- ■س: هل يجوز تطويل ثوب المرأة نحت القدم بحوالي خمسة سنتيمترات، أفيدونا؟ ■ الجواب: نعم يجوز للمرأة أن تنزل ثوبها إلى أسفل من الكعب، بل إن هذا هو المشروع في
- حقها من أجل أن تستر بذلك قدميها، فإن ستر قدمي المراة أمر مشروع، بل إن هذا هو المشروع في الحقم من أجل أن تستر بذلك قدميها، فإن ستر قدمي المراة أمر مشروع، بل واجب عند كثير من أهل العلم، فالذي ينبغي للمرأة أن تستر قدميها، إما بثوب ضاف عليها، وإما بلباس شرآب أو كنادر أو شبهها.

## أجاب عليها سماحة الشيخ: ابن عثيمين رحمه الله

# ذهب المرأة فيه زكاة 12

- س: هل ذهب المرأة الذي للزينة عليه زكاة أم لا؟
- الجواب نعم ذهب المرأة عليه زكاة إذا كان يبلغ النصاب، والنصاب عشرون مثقالاً وقدرها خمسة وثمانون غرامًا، فإذا بلغ هذا النصاب وجب عليها زكاته، سواء ما تلبس أو الذي لا تلبس إلا أحداثًا، إذا كان ما عندها يبلغ النصاب فإنها تزكيه.

لكن لو فرض أن امرأة عندها حلى يبلغ النصاب ولها بنات لكل بنت حلى لا يبلغ النصاب، فإن حلى البنات ليس فيه زكاة؛ لأن حلى كل بنت ملك لها وهو لا يبلغ النصاب، أي لا نجمع حلى البنات بعضه إلى بعض ونزكيه، فإن كل بنت مستقل ملكها عن البنت الأخرى.

## حكم «أطال الله بقاءك» و «طال عُمرك» ١١

- س: ما حكم قول: «أطال الله بقاءك»، و«طال عُمرك»؟
- الْجواب: لا ينبغي أن يطلق القول بطول البقاء؛ لأن طول البقاء قد يكون خيرًا وقد يكون شرًا، فإن شر الناس من طال عمره وساء عمله، وعلى هذا فلو قال: أطال الله بقاءك على طاعته، ونحوه، فلا بأس بذلك.
- س: عندنا في مصر شيء يسمى بيع العقارات، وذلك أن يشتري الرجل الأرض لعدة أغراض أحدها أن يستثمر فيها أمواله؛ تزيد ثمن الأرض، فإن زاد ثمنها اليوم أو غداً باعها، وبعضهم يشتريها اليوم ويعرضها من يوم شرائها، ولكن لا تباع إلا بعد ثلاث أو أربع سنوات، فما الواجب عليه في تلك المدة إلى أن يتم بيعها؟
- الجواب: يجب عليه الزكاة في هذه الأرض كل سنة، فإن كان لديه نقود أدى زكاتها كل سنة، وذلك أن يُقَوِّم قيمتها كل سنة ويخرج عنها ربع العشر، فإن لم يكن لديه نقود فإنه يقدر زكاتها كل سنة ويقيد مقدار الزكاة، فإذا باعها أخرج عن كل ما مضى من السنوات لأن هذا بلا شك عروض تجارة؛ لأنه ما اشتراها إلا لبيعها والربح فيها، وقد باشر ببعها بعرضها.
- س: نرى بعض الناس الذين يضعون الوريقات على سيارتهم وعلى أبوابهم كدعاء الخروج ودعاء الجلوس، وهي الأدعية التي وردت عن رسول الله ﷺ، فما صحة ذلك؟
- الجواب: لا أعلم في ذلك بأسنًا؛ لأنه تذكير للناس، وكثير منهم لا يحفظون هذه الأدعية، فإذا كتبت أمامهم سهل عليهم تلاوتها وقراءتها، ولا حرج في هذا. والله تعالى أعلم.

العدد السابع السنة الثلاثون الويد) (٥١)

#### تبصيرا لأذهان ببعض المذاهب والأديان

# فِرُقُ حدَّر منها العلماء

#### بقلم الشيخ: محمد السبيعي

الحمد لله والصلاة والسلام على رسول الله وعلى أله وصحبه ومن اهتدى بهداه... وبعد:

فإن من أهم مكونات الاعتقاد الصحيح ومظاهره أن يتعرف المسلم على الفرق المخالفة، ولا سيما المعاصرة منها، وذلك حتى لا ينخدع بتزييف المبطلين ويظن ما ليس عند الله دينًا أنه دين؛ لذا فإننا أخي القارئ الكريم نقدم لك في هذا الباب ترجمة موجزة وفكرة مختصرة لبعض المذاهب والفرق الهدامة المعاصرة تحت عنوان: «فرق حذر منها العلماء»، وقد تحدثنا في العدد السابق عن فرق: القاديانية، والبابية والبهائية، والبوذية. وفي هذا العدد نتحدث إن شاء الله تعالى عن:

#### والاسماعيلية

فرقة باطنية انتسبت إلى الإمام إسماعيل بن جعفر الصادق، ظاهرها التشيع لأهل البيت، وحقيقتها غير ذلك، تشعبت فرقها وامتدت عبر الزمان حتى يومنا هذا، كان ظهورهم في البحرين والشام بعد أن شقوا عصا الطاعة على الإمام الإسماعيلي نفسه، ونهبوا أمواله ومتاعه، فهرب من سوريا إلى بلاد ما وراء النهر خوفًا من بطشهم.

وفِرَقُهم كالتالى:

الإسماعيلية القرامطة .

الإسـمــاعـيليــة الفــاطمـيــة؛ وهي الحــركــة الإسماعيلية الأصلية، وقد مرت بعدة أدوار.

الإسماعيلية الحشّاشون؛ عُرفوا بهذا الاسم؛ لأنهم كانوا يُكثرون من تدخين الحشيش.

إسماعيلية الشام.

الإسماعيلية البهرة.

الإسماعيلية الأغاخانية؛ ظهرت في إيران في الثلث الأول من القرن التاسع عشر الميلادي، حاليًا لها أكبر مركز في كراتشي بباكستان.

الإسماعيلية الواقفة؛ وهي فرقة وقفت عند إمامة محمد بن إسماعيل، وقالت برجعته بعد غسته.

ومن أفكار الإسماعيلية ومعتقداتهم ما يلي: - العِصْمَة لديهم ليستْ في عدم ارتكاب

المعاصي والأخطاء، بل إنهم يؤوّلون المعاصي والأخطاء بما يُناسب معتقداتهم.

- يُضْفُونَ على الإمام صفات ترفعه إلى ما يُشبه الإله (والعياذ بالله)، ويضصنونه بعلم الباطن، ويضعون له خُمْس ما يكسبون.

- يقولون بالتناسخ، والإمام عندهم وارث الأنبياء جميعًا ووارث كل من سبقه من الأئمة.

- يؤمنون بالتقيّة والسنّريّة، ويطبقونها في الفترات التي تشتد عليهم فيها الأحداث.

- شعار الحشّاشين: «لا حقيقة في الوجود، وكل أمر مباح»، ووسيلتهم: الاغتيال المنظّم، والامتناع بسلسلة من القِلاع الحصينة.

#### والسدروزو

فرقة باطنية أسسها الخليفة الفاطمي الملقب بالحاكم بأمر الله، عاش من ٣٧٥هـ إلى أن قُـتل الاعه، كان شاذًا في فكّره وسلوكه وتصرفاته، شديد القسوة والتناقض والحقد على الناس، أخذت تلك الطائفة جُلَّ عقائدها عن الإسماعيلية، وهي تنتسب إلى «نشتكين الدرزي»، نشات في مصر وهاجرت إلى الشام، عقائدها خليط من عدة أديان وأفكار، كما أنها تؤمن بسرية أفكارها ولا تنشرها على الناس ولا تعلّمها، حتى لأبنائها، إلا إذا بلغوا سن الأربعين.

ومن أفكارهم ومعتقداتهم ما يلي:

- يعتقدون بالوهية الحاكم بأمر الله، ولما مات قالوا بغيبته وأنه سيرجع.

- ينكرون الأنبياء والرسل جميعًا، ويلقبونهم بالأمالسة.

- يعتقدون بأن المسيح هو داعيتهم حمزة.

- يبغضون جميع أهل الديانات الأخرى والمسلمين منهم بخاصة، ويستبيحون دماءهم وأموالهم وغشهم عند المقدرة.

- يعتقدون بأن ديانتهم نَسَختْ كل ما قبلها، ويُنكرون جميع أحكام الإسالام وعباداته وأصوله كلها.

- يقولون بتناسخ الأرواح، وأن الثواب والعقاب يكون بانتقال الروح من جسد صاحبها إلى جسد أسعد أو أشقى.

 ينكرون الجنة والنار والشؤاب والعقاب أخروين.

 ينكرون القرآن الكريم، ويقولون إنه من وضنع سلمان الفارسي، ولهم مصحف خاص بهم يسمى: المنفرد بذاته.

والحمد لله رب العالمين

# كتب حذرمنها العلماء

من كتاب: لأبي عبيدة مشهور بن حسن آل سلمان تقديم: فضيلة الشيخ بكر بن عبدالله أبو زيد

والوعد الحقي، لطه حسين:

يطيل الدكتور طه حسين الحديث في كتابه «الوعد الحق» عن ظلم عشمان رضي الله عنه وطغيانه، وأنه ما زال يضرب ابن مسعود رضي الله عنه حتى كسر ضلعه، وأشبع عمار بن ياسر رضي الله عنه ضربًا حتى أصابه الفتق، وغشي عليه، وفاتته صلوات الظهر والعصر والمغرب ( ص ١٧٠).

والرواية على هذه الصورة لا صحة لها، وإن خلاف عثمان مع ابن مسعود رضي الله عنهما على المصحف كان بدون ضرب، والحق في ذلك مع عشمان رضي الله عنه، وخلاف عمار مع عثمان رضي الله عنهما لم يتجاوز العتاب، كما يقول ابن عساكر في «تاريخه».

ويؤُمن بأن بني أمية في عهد عثمان حكموا حكمًا جاهليًا بعيدًا عن الإسلام، وأن عثمان رضي الله عنه نكث عن بيعته لعبدالرحمن بن عوف، وانحرف عن طريق صاحبيه.

ولذا؛ فاحرص أخي الحبيب على قراءة ما ينفعك، واحذر ما في هذا الكتاب؛ وفقنا الله وإياك للصواب، وجعلنا ممن يتأدبون مع الأصحاب رضوان الله عليهم، والله الهادي.

«الفتنة الكبرى»، لطه حسين

صدر كتاب «الفتنة الكبرى» في جزعين: الأول عن عشمان رضي الله عنه، والشاني عن علي وبنيه، وقد استهدف الكتاب إحداث فتنة كبرى حقيقية في مفاهيم الإسلام بإثارة التشكيك والدس، ومغالطة الحقائق وإذاعة الروايات الناطلة.

ولقد كان هدف صدور كتاب «الفتنة الكبرى» واضحًا، وهو إثارة الشبهات حول صيحة العودة إلى تطبيق الشريعة الإسلامية وقيام الحكومة الإسلامية.

فقد رأى الاستشراق أن يطرح أمام هذا «الأزهري» (صاحب الأسلوب الموسيقي الجميل) شبهات معينة لإذاعتها، ونصوصًا معينة لعرضها، وتشكيكات معينة لتقديمها في داخل عرض واسع مرن، يقدم السموم في إطار من العبارات البراقة والكلمات الرقيقة، فتخفى على السذج والبسطاء غايتها.

ولقد كانت هناك مسائل أساسية أريد طرحها، وإقناع القارئ المسلم بها من خلال هذه الكتب المتوالية بالإضافة إلى «الفتنة الكبرى»، وهي «مراة الإسلام»، و«الشيخان»، و«الوعد الحق»، ولكنها برزت بصورة واضحة في كتاب «الفتنة الكبرى»، وهو العمل الهام الخطير الذي برز في مختلف هذه الكتابات واستغرق أغلبها.

أولاً: انتقاص الصحابة الكرام والتشنيع عليهم، وإثارة الشبهات حولهم، وتصويرهم بصورة السياسيين العصريين المحترفين.

ثانيًا: انتقاص الشيخين أبي بكر وعمر بالباطل، والافتراء على عائشة وظلم عثمان، والافتراء على أصحاب بيعة الرضوان، عليهم رضوان الله أجمعين.

ثالثًا: التشكيك في نظام الحكم الإسلامي في عهد أبى بكر وعمر رضى الله عنهما.

رابعًا: التشكيك في الدور الذي قام به عبدالله بن سبأ بالادعاء بأنه يهودي ضعيف، لا يستطيع أن يحدث كل هذا الأثر أو التشكيك في وجوده إطلاقًا.

ولست هنا بصدد التفصيل في بيان الأمثلة على هذه النقاط الأربعة، فقد كفانا مؤنة ذلك جمع من الباحثين والمطلعين، وبينوا- أثابهم الله- جرأة طه حسين في تهجمه على صحابة رسول الله ﷺ، بحيث يجب أن نضع ما يكتبه هذا الدكتور فيما يسمى «القائمة السوداء»، ويجب على هذا الجيل أن يقرأ ما كتب هذا الدكتور بعد حين من الطلب، بحيث لا تخفى عليه السموم، ويكون ذلك بدقة وحذر.

والله الموفق،

العدد السابع السنة الثالاثون الوجاد (



# سباب

# النسزول

بقلم الشيخ: أسامة على سليمان

الحمد لله وحده، والصلاة والسلام على من لا نبي بعده... وبعد:

فإن معرفة سبب نزول الآيات في القرآن الكريم يساعد على فهم معناها وكشف غموضها وبيان الحكمة من نزولها، فضلاً عن التعرف على أسرار التشريع العظيم في كتاب رب العالمين وإدراك مراعاة الشرع لمصالح العباد.

وسبب النزول يعرفه العلماء بأنه: ما نزل من القرآن بشئان حادثة معينة أو إجابة عن سؤال وجه للنبي على الله المناس

ومن أمثلة القسم الأول ما رواه البخاري ومسلم أن النبي الله دخل على عمه أبي طالب عند الوفاة وعنده أبو جهل وعبدالله بن أبي أمية، فقال: «أي عم، قل: لا إله إلا الله أحاج لك بها عند الله». فقال أبو جهل وعبدالله: يا أبا طالب، أترغب عن ملة عبدالمطلب؛ فلم يزالا يكلمانه، حتى قال: على ملة عبدالمطلب، فقال النبي الله عند الله عندالمطلب، فقال النبي الله عند الله عند الله عند عنك»

فأنزل اللَّه: ﴿ مَا كَانَ لِلنَّبِيِّ وَالَّذِينَ آمَنُواْ أَن يَسْتَغْفِرُواْ لِلْمُشْرِكِينَ... ﴾ [التوبة: ١١٣].

ومن أمثلة القسم الثاني وهو نزول آيات إجابة عن سـؤال وُجه للنبي ﷺ: ما رواه البخاري عن ابن مسعود رضي الله عنه قال: كنت أمشي مع النبي ﷺ بالمدينة وهو يتوكأ على عسيب، فمر بنفر من اليهود، فقال بعضهم: لو سالتموه، فقالوا: حدثنا عن الروح، فقام ساعة ورفع رأسه، فعرفت أنه يُوحى إليه، حتى صعد الوحي، ثم قال: ﴿قُلُ الرُّوحُ مِنْ أَمْرِ رَبِّي وَمَا أُوتِيتُم مِّن الْعِلْمِ إِلاَّ وَلِيلًا ﴾ [الإسراء: ٨٥].

ولمعرفة سبب النزول ينبغي أن نعتمد على ما صح عن رسول الله هي، أو عن الصحابة رضوان الله عليهم، فإن ما ثبت عنهم بشأن سبب نزول الآيات له حكم الرفع، كما بين الواحدي في «أسباب النزول»، ومن ذلك ما رواه البخاري ومسلم عن ابن عباس قال: لما نزلت: ﴿وأَنذِرْ عَشِيرَتَكَ الأَقْرَبِينَ ﴾ [الشعراء: نزلت: ﴿وأَنذِرْ عَشِيرَتَكَ الأَقْرَبِينَ ﴾ [الشعراء: لا أَن خرج النبي على حتى صعد الصفا فهتف: «يا صباحاه»، فاجتمعوا إليه، فقال: «فا صباحاه» فاجتمعوا إليه، فقال: هذا الجبل أكنتم مصدقي؛ قالوا: ما جربنا هذا الجبل أكنتم مصدقي؛ قالوا: ما جربنا عليك كذبًا، قال: «فإني نذير لكم بين يدي عذاب شديد»، فقال أبو لهب: تبًا لك، أجمعتنا لهذا، فسانزل الله: ﴿تَبُتْ يُدُا أَنِي لَهَبِ وَتَبً... ﴾

ومن ذلك أيضًا ما أخرجه البخاري أن جابرًا رضي الله عنه قال: كانت اليهود تقول: إذا أتى الرجل امرأته من خلفها في قبلها جاء الولد أحول، فنزلت: ﴿نِسَاؤُكُمْ حَرْثُ لَكُمْ فَأْتُواْ حَرْثُكُمْ أَنَى شَئِتُمْ ﴾ [البقرة: ٢٢٣]، وما رواه جابر رضي الله عنه له حكم الرفع؛ لأنه نقل صريح ونص في السبب.

والعبيرة عند العلماء يعملوم اللفظ لا بخصوص السبب إذا كان السبب خاصبًا، ولكن الآية نزلت بصفة العموم، ومن ذلك ما رواه البخاري بشان واقعة هلال بن أمية رضى الله عنه عند قذف زوجته مع شريك بن سحماء، فقال له النبي عَليَّة: «البينة، وإلا حد في ظهرك». فأنزل الله حكم الملاعنة بين الزوجين في قوله تعالى: ﴿ وَالَّذِينَ يَرْمُونَ أَزْوَاجَهُمْ... ﴾ [النور: ٦]. فالحكم في هذه الآمات عام، وإن نزل بسبب خاص.

أما إذا كان السبب خاصًّا ونزلت الآيات بصيغة الخصوص فيظل الخاص على خصوصيته، ومن ذلك قوله تعالى: ﴿ وَسَنُحِنَّتُهَا الْأَتْقَى. الَّذِي تُؤْتِي مَالَهُ يَتَزَكِّي. وَمَا لأَحَد عِندَهُ مِن نَعْمَة تُجْزَى ﴾ [الليل: ١٧- ١٩]. فيان هذه الآيات نزلت في الصديق رضى الله عنه. يقول الواحدي: الأتقى هو أبو بكر في قول جميع المفسرين.

وقد يتعدد النزول مع وحدة السبب، ومن أمثلة ذلك ما ورد عن أم سلمة رضى الله عنها أنها قالت: يا رسول الله، لا أسمع الله ذُكُرَ النساء في الهجرة بشيء، فأنزل الله تعالى: ﴿ فَاسْتَجَابَ لَهُمْ رَبُّهُمْ أَنِّي لاَ أُصْبِيعُ عَمَلَ عَامِلِ مِّنكُم ﴾ [آل عمران: ١٩٥].

وعند الحاكم في «مستدركه» أنها قالت: يا رسول الله، يغزو الرجال ولا نغزو، ولنا نصف الميراث، فأنزل الله تعالى: ﴿ وَلاَ تُتَمَنُّواْ مَا فَضَّلُ اللَّهُ بِهِ بِعُضْتَكُمْ عَلَى بِعُضْ ﴾ [النساء:

فالسبب في هذه الآيات واحد وهو سؤال أم سلمة لرسول الله على، والأيات تعددت مع وحدة السبب.

وقد يتعدد ما نزل في شخص واحد، ومثال ذلك ما نزل في سعد بن أبي وقاص رضي الله عنه، وقد نزلت فيه أربع أيات في كتاب الله،

فعنه رضى الله عنه أنه قال: نزلت فيُّ أربع أيات من كتاب الله؛ كانت أمى حلفت ألا تأكل ولا تشرب حتى أفارق محمدًا على، فأنزل الله: ﴿ وَإِن جَاهَدَاكَ عَلَى أَن تُشْرِكَ بِي مَا لَيْسَ لَكَ بِهِ عِلْمٌ فَلاَ تُطِعْهُمَا وَصِاحِبْهُمَا فِي الدُّنْيَا مَعْرُوفًا وَاتَّبِعْ سَبِيلَ مَنْ أَنَابَ إِلَيَّ ثُمَّ إِلَيَّ مَرْجِعُكُمْ فَأُنْبَّنُكُم بِمَا كُنتُمْ تَعْمَلُونَ ﴾ [لقمان: ١٥]، الثانية؛ أنى كنت أخذت سيفًا فأعجبني، فقلت: يا رسول الله، هب لي هذا السيف، فنزلت: ﴿ يَسْأُلُونَكَ عَنِ الْأَنْفَالِ قُلِ الْأَنْفَالُ لِلَّهِ وَالرُّسُولِ فَاتَّقُواْ اللَّهُ وَأَصْلِحُواْ ذَاتَ بِيْنِكُمْ وأَطِيعُواْ اللَّهُ وَرَسُولَهُ إِن كُنتُم مُّؤُمِنِينَ ﴾ [الأنفال: ١].

والثالثة؛ أنى كنت مرضت، فأتاني رسول الله ﷺ، فقلت: يا رسول الله، إنى أريد أن أقسم مالي، أفأوصى بالنصف؛ فقال: «لا». فقلت: الثلث. فسكت، فكان الثلث بعد ذلك

والرابعة؛ أنى شربت الخمر مع قوم من الأنصار، فضرب رجلٌ منهم أنفي بلحي جمل، فأتيت رسول الله ﷺ، فأنزل الله تصريم الخمر.

ولقد صنف العلماء في أسبباب النزول وأفردوها بالتصنيف لأهميتها، وممن أفردها الواحدي والسيوطي وعلى بن المديني، رحمهم الله، وللشبيخ مقبل بن هادي الوادعي، رحمه الله، كتاب «الصحيح المسند من أسباب النزول».

وختامًا أخى القارئ؛ فإن شرف العلم يعرف بشرف ما يدرس فيه، وإن علم علوم القرآن من أشرف العلوم؛ لأنه يتعلق بأشرف كتاب: القرآن الكريم.

والله من وراء القصد.

بقلم الشيخ: مصطفى العدوي

الحمد لله، والصيلاة والسيلام على رسول الله... وبعد:

فضمن سلسلة «مسائل يسعُ المسلمين الخـلاف فيـها» أقدم-مستعينًا بالله- بحثًا مقتصدًا في مسئلة زكاة الحلي، فأقول وبالله التوفيق:

ومن هذه المسائل التي تعددت فيها أقوال العلماء، وإن كان بالإمكان ترجيح وجه على سائر الوجود، مسالة زكاة الحلي «الذهب المعد للزينة»، فأقول-وبالله التوفيق-: في هذه المسالة أقوال لأهل العلم، منها ما يلى:

القول الأول: وجوب الزكاة في الحلي، إذا كان ذهبًا أو فضة. القول الثاني: لا زكاة في الحلي، ذهبًا كان أو غيره.

الْقُولُ الثَّالَثُ: أنَّ الحلي إذا كان ذهبًا يُعار ويلبس، فإنه يُزكى عنه مرة واحدة.

القول الرابع: أن زكاة هذا النهب المعدد المزينة إنما هي إعارته.

هذا مجمل الأقوال الواردة في هذا الباب.

والقول الشالث والرابع: لا دليل عليهما أصلاً، فمن ثم فلا ننشغل بهما.

أما القول الأول، فهذه بعض أدلته:

قسال الله تبسارك وتعالى: ﴿ وَالنَّدِينَ يَكْنِزُونَ الدُّهُبَ وَالْفِضُهُ وَلاَ يُنفِقُونَهَا فِي سَبِيلِ وَالْفُضُهُ وَلاَ يُنفِقُونَهَا فِي سَبِيلِ اللّهِ فَبَيْشِرْهُم بِعَنابِ اللّهِ فَي سَبِيلِ يُحْمَى عَلَيْهَا فِي نَارِ جَهَنَّمْ فَتُتُونَى يَحْمَى عَلَيْهَا فِي نَارِ جَهَنَّمْ فَتُتُونَى بِهَا جِبَاهُهُمْ وَجَنوبَهُمْ وَظُهُورُهُمْ هَذَو قَوْا مَا كَثرْتُمْ لأَنفُسِكُمْ فَذُوقُولُ مَا كُنثُمْ تَكْنِزُونَ ﴾ [التوبة: ٣٤، ٣٥].

وأما أقوال أهل العلم في الآية الكريمة، فمنها ما صح عن ابن عمر رضي الله عنهما أنه قال: ما أُدِّيَ زكاته فليس بكنز، وإن كان

تحت سبع أرضين، وما كان ظاهرًا لا يؤدى زكاته فهو كنز(١).

وفي رواية صحيحة لمالك أيضًا أن ابن عمر سنُئل عن الكنز فقال: هو المال الذي لا تؤدى منه الزكاة. ( الموطأ (٢٥٦/١) ).

وأخرج عبدالرزاق أيضًا بإسناد صحيح عن جابر بن عبدالله رضي الله عنه قال: إذا أخرجت صدقة مالك فقد أذهبت شره وليس بكنز. (المصنف (١٠٧/٤)، وسياتي عن جابر خلاف ذلك أيضًا).

وبإسناد صحيح عن عبيد بن عمير قال: إذا أديث زكاة مالك فليس بكنز، وإن كان مدفوئًا، وإن لم تؤد زكاته فهو كنز، وإن كان ظاهرًا. (المصنف (١٠٧/٤)).

وعند ابن أبي شيبة بإسناد صحيح عن مجاهد وعطاء قالا: ليس المال بكنز، وإن كان تحت الأرض إذا أدي زكاته، وإن كان لا يؤدى زكاته فهو كنز، وإن كان على وجه الأرض. (مصنف ابن أبي شيبة (١٩٠/٣)).

ومما استدلوا به أيضًا على الوجوب ما أخرجه مسلم في صحيحه من حديث أبي هريرة رضي الله عنه قال: قال رسوله على الله عنه قال: قال رسوله فقة: «ما من صاحب ذهب ولا فضة يوم القيامة صفحت له صفائح من نار جهنم فيكوى بها جنبه وجبينه وظهره، كلما بردت أعيدت له في يوم كان مقداره خمسين ألف سنة، حتى يُقْضَى بين العباد، فيرى سبيله، إما إلى الجنة، وإما إلى النار».

وعند مسلم من حديث جابر أيضنًا عن رسول الله ﷺ: «ولا صاحب كنز لا يفعل فيه حقه إلا جاء كنزه يوم القيامة شجاعًا أقرع بتبعه فاتحًا فاه، فإذا أتاه فر

الهجود العدد السابع السنة الثلاثون

منه فيناديه: خدد كنزك الذي خباته، فأنا عنه غني، فإذا رأى أن لا بد منه سلك يده في في سيسه فيقضمها قضم الفحل».

وعند البخاري من حديث ابن عمر رضي الله عنهما، وقد ساله عمر رضي الله عنهما، وقد ساله أعرابي، فقال: أخبرني عن قول النهب والفضئة ولا يُنفِقُونَها في النهب والفضئة ولا يُنفِقُونَها في سبيل الله في قال ابن عمر رضي الله عنهما: مَنْ كَنْزَهُما، فلم يؤد زكاتهما فويل له، إنما كان هذا قبل أن تنزل الزكاة، فلما أنزلت حعلها الله طُهْرًا للأموال.

ومما استدلوا به أيضًا ما أخرجه أبو داود والنسائي وغيرهما بإسناد صحيح لشواهده من حديث عمرو بن شعيب عن أبيه عن جده: أن امرأة أتت رسول الله ومعها ابنة غليظتان من ذهب، فقال لها: «أيسرك أن يسورك الله بهما يوم القيامة سوارين من نار». قال: فخلعتهما فألقتهما إلى النبي فخلوباد.

وقي الباب أيضًا أحاديث فيها مقال، منها ما أخرجه أبو داود وغيره، وفي إسناده مجهول من طريق عبدالله بن شداد بن زوج النبي هي، فقالت: دخل علي وتخات من ورق، فقال: «ما هذا يا على عائشة؟» فقلت: صنعتهن أتزين لك عائشة؟» فقلت: صنعتهن أتزين لك يا رسول الله، قال: «أو ما شاء الله يا رسول الله، قال: «أو ما شاء الله قال: «هو حسبك من النار».

وفي الباب أيضًا حديث أم سلمة وفيه ضعف: قالت: كنت

البس اوضاحًا من ذهب، فقلت: يا رسول الله، أكنز هو؟ فقال: «ما بلغ أن تؤدى زكاته فزكي، فليس بكنزه. [أبو داود (ح: ١٥٦٤)].

وفي الباب أيضًا حديث آخر فيه ضعف، وهو حديث أسماء بنت يزيد قالت: دخلت أنا وخالتي على النبي وعليها أسُورة من ذهب، فقال لنا: «أتعطيان زكاته» قالت: فقلنا: لا. قال: «أما تخافان أن يسوركما الله أسورة من نار؟!! أديا زكاته».

وفي الباب بإسناد ضعيف جدًا من حديث فاطمة بنت قيس قالت: أتيت النبي به بطوق فيه سبعون مثقالاً من ذهب، فقلت: يا رسول الله، خن منه الفريضة، فأخذ منه مثقالاً وثلاثة أرباع مثقال. [الدارقطني (١٠٦/٢)].

وفي الباب كذلك بعض الآثار عن صحابة رسول الله هي، منها ما صح بمجموع طرقه، عن ابن مسعود قال: وسالته امرأة عن حلي لها فيه زكاة، قال: إذا بلغ مائتي درهم فزكيه، قالت: إن في حجري يتامى لي أفادفعه إليهم؟ قال: نعم.

وورد بإسناد ضعيف عن عمر رضي الله عنه، أنه كتب إلى أبي موسى أن مر من قبلك من نساء المسلمين أن يُصدَّدُّفُن من حليهن ولا يجعلن الهدية والزيادة تعارضًا بينهن. [ابن أبي شيبة في المصنف (١٥٣/٣)].

وعند الدارقطني بإسناد حسن عن عائشة قالت: لا بأس بلبس الحلي إذا أعطى زكاته.

وبإسناد حسس من طريق عمرو بن شعيب عن أبيه عن جده أنه كان يكتب إلى خازنه سالم أن يخرج زكاة حلى بناته كل سنة.

وكذلك وردت عدة أثار عن

التابعين رحمهم الله في ذلك، منها: ما أخرجه عبدالرزاق في المصنف بسند صحيح عن عبدالحميد بن جبير أنه سأل سعيد بن المسيب: أفي حلي الذهب والفضة زكاة؟ قال: نعم، قال: ولو.

وبسند صحيح عن سعيد بن جبير قال في الحلي: الذهب والفضة يزكى وليس في الخرز زكاة إلا أن يكون لتجارة.

وبسند صحيح عن إبراهيم النخعي قال: الزكاة في الحلي الذهب والفضة.

وبسند صحيح عن عطاء قال: إذا بلغ الحلي ما تجب فيه الزكاة ففيه الزكاة.

وعن الزهري أيضُـــا بسند صحيح: في الحلي زكاة في كل عام.

وعن عبدالله بن شداد بسند صحيح: في الحلي زكاة حتى في الخاتم.

وعن الثوري قال: نحن نقول: حلية السيف والمنطقة وكل ذهب وفضة تضمه مع مالك إذا أدى الزكاة زكاه، وثم أثار أخر.

أما الذين ذهبوا إلى أن الحلي ليس فيه زكاة فعمدتهم بالدرجة الأولى عدة آثار صحيحة في غاية الصحة عن أصحاب الرسول ﷺ، منها ما يلى:

- أثر ابن عمر بسند صحيح عن الشافعي ومالك وغيرهما، وفيه أن ابن عمر كان يُحلي بناته وجواريه الذهب، ثم لا يخرج منه النكاة.

- وفي رواية صحيحة عن ابن عمر قال: ليس في الحلي زكاة. وأخرج الشافعي بسند صحيح عن عمرو بن دينار قال:

سمعت رجلاً يسال جابر بن عبدالله عن الحلي: أفيه الزكاة؟ فقال جابر: لا، فقال: وإن كان ببلغ

العدد السابع السنة الثلاثون أسي

ألف دينار؟ فقال جابر: كثير.

وعن القاسم أن عائشة زوج النبي على كانت تلي بنات أخيها يتامى في حجرها لهن الحلي فلا تخرج في حليهن الزكاة.

ُ وصبِّح عن أسماء أنها كانت لا تزكي الحُلي.

وفي رواية صحيحة عنها أنها كانت تحلي ثيابها - وفي رواية: بناتها - الذهب، ولا تزكيه. وثم حديث تالف الإسناد: من حديث جابر رضي الله عنهما أن النبي ﷺ قال: «ليس في الحلي زكاة، عذاه كثير من أهل العلم العلم العلم عناه كثير من أهل العلم العلم

النبي التحقيق قال: «ليس في الحلي زكاة». عزاه كثير من أهل العلم إلى ابن الجوزي في التحقيق من طريق إبراهيم بن أيوب، نا عافية بن أيوب عن ليث بن سعد، عن أبي الزبير عن جابر عن النبي الله قال: «ليس في الحلي زكاة»، لكن قد حكم البيهقي رحمه الله وغيره على هذا الحديث بالبطلان، وحاصل ما في هذا الحديث أنه أعل من ثلاثة أوجه:

- منهسا أنه أعل بالوقف، فقالوا: الصواب أنه من قول جابر رضي الله عنه.

- والثاني: ضعف عافية بن أيوب، ووصفُ بعضضهم له بالحهالة.

- والشالث: ضعف الراوي له عن عافية بن أيوب، وهو إبراهيم بن أيوب، وهو إبراهيم بن أيوب، وإلى هذا الأخير أشار الشيخ ناصر الدين الألباني في الإرواء» (٢٩٥/٣)، وقد ذكر الشوكاني رحمه الله في الفوائد المجموعة في الأحاديث الموضوعة حديث: «ليس في الحلي زكاة»، وعقبه بقوله: قال البيهقي: باطل، لا أصل له.

ثم إنني لم أَرَ أهل العلم الذين يرون أن لا زكـــاة في الحلي يحتجون به إلا قليل منهم، بل أكثرهم لا يذكره.

فهذا حاصل الأمر بالنسبة لاستدلالات من ذهب إلى أن الحلي بما فيه الذهب والفضة ليس فيه زكاة.

حاصل استدلالاتهم:
الاستدلال بالآثار الثابتة
الصحيحة عن بعض أصحاب
النبي ﷺ الذين لا يرون في الحلي
ذكاة.

ثم استدلال فريق قليل منهم بحديث باطل: «ليس في الحلي زكاة»، أما أجوبة بعضهم على الأدلة الموجيبة لزكاة الحلي فأجابوا على المطلق والعام منها بأنه قد استثني منه الحلي للوارد عن بعض أصحاب النبي ﷺ.

أما الخاص منها بزكاة الحلي فقد ضعفه كثير منهم.

فهذه وجهات العلماء في هذا الباب، فريق منهم يرى أن في الحلي «الذهب والفضية» زكاة، وعمدتهم أدلة عامة وخاصة، ثم أقوال بعض الصحابة والتابعين، وفريق برى أن لا زكاة لما قدمناه.

ومما سبق يتضع لنا أن أقوى الآراء وأتبعها للدليل هو الرأي الأول، فالأحداديث التي احتج بها أهله بمجموعها ترتقي للصحة، ثم إن نصوص الكتاب الاحاديث العامة في ذلك على ما قدمنا، ثم إن الأخذ بهذا الرأي ألا وهو أن الحلي يضرج عنه زكاة أحوط، فوجبت زكاة الحلي بهذا

وإن كنا لا ننفي الخالف في المسالة، والله تعالى أعلم.

#### تنبيهات:

الخلاف القائم بين العلماء
 في زكاة الحلي إنما هو في حلي
 الذهب والفضة، اما غير الذهب
 والفضة كاللؤلؤ فلا نعلم دليلاً

على أن فيه زكاة، ولا نعلم اختلافًا بين أهل العلم في ذلك، وقد ورد في ذلك حديث من طريق عمرو بن شعيب عن أبيه عن جده مرفوعًا: «لا زكاة في حَبَر». أخرجه البيهقي (١٤٦/٤)، وقال: الرواة عن عمرو كلهم ضعفاء.

هذا، وقد قال مالك(٢) رحمه الله: ليس في اللؤلؤ، ولا في المسك، ولا في العنبر زكاة.

وقال الشافعي(٣): وما يحلى
النساء به أو الخرنه أو الخره
الرجال من لؤلؤ وزبرجد وياقوت
ومرجان وحلية بحر وغيره فلا
زكاة فيه، ولا زكاة إلا في ذهب أو
ورق، ولا زكاة في صفر ولا حديد
ولا رصاص ولا حجارة ولا
كبريت، ولا مما أخرج من الأرض،
ولا زكاة في عنبر ولا لؤلؤ أخذ من
البحر... إلى آخر ما قاله رحمه

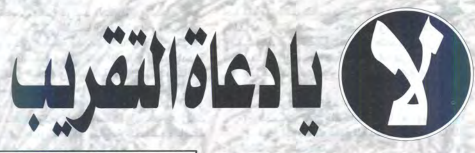
٢- لا يضرج عن الحلي زكاة إلا إذا بلغ النصاب، هذا هو قول أكثر أهل العلم الذين قالوا بإخراج زكاة الحلي، أما الصنعاني رحمه الله فقال في سبل السلام (٢١٤/٢) بعد أن ذكر حديث عمرو بن شعيب عن أبيه عن جده – الذي قدمناه في أدلة القائلين بوجوب زكاة الحلي والحديث دليل على وجوب الزكاة في الحلية، وظاهره أنه لا نصاب لها؛ لأمره على بتركية هذه المذكورة.

والله من وراء القصد.

#### الهوامش:

(۱) عبدالرزاق في «المصنف» (۱۰۷/٤)، لكن ورد عن ابن عمر ما هو أصح وأصرح في أن الحلي لا زكاة فيه. (۲) في «الموطا» (۲۰۰۱). (۳) في «الأم» (۲۳/۲).

الوجود العدد السابع السنة الثارثون



#### بقلم : د . على بن السيد الوصيفي

ماذا يريدون؟ هذا هو السؤال الضروري الذي يعترض هذا الاجتماع المنعقد مؤخرا على هامش المؤتمر الشالث عشر للمجلس الأعلى للشئون الإسلامية، والذي بدأت لجانه تتناول بعد غياب طويل قضية التقريب بين السنة والشيعة، هذا الاشك أمرمهم لنا جميعا، ما ماهية هذا التقريب؟ ومتى بدأت هذه الدعوة؟ ولماذا عادت في هذا الوقت بالذات؟ وما معتقد الشيعة؟ وما حكم أهل السنة فيهم؟ وما الواجب مع الشيعة؟ هذه أسئلة ضرورية ينبغي الإجابة عليها لتعلقها بهذه القضية.

أما عن ماهية التقريب: فالتقارب ضد التباعد، والتقريب الاشتراك في الأمر، فلا يفترق صعودًا ولا نزولاً.

قَـال الأصـمـعي: إذا رفع الفَرَسُ يَدَيُّه مـعًـا ووضَعَهما معًا، فذلك التقريب. انتهى.

وعند تنزيل المعنى اللغوي على حقيقة الواقع، فلا يفهم معنى للتقارب المحدث بين أصحاب الملل المتضاربة والفرق المختلفة، إلا الاتفاق على مجموعة من العقائد المشتركة بين الفريقين المختلفين، والبحث عن سبل عملية سياسية أو اجتماعية ليتبلور فيها حقيقة التقريب، وغض النظر عن كل ما يسبب التناحر والفرقة والنزاع، سواء كان ذلك في الجوانب الفكرية الاعتقادية أو الجوانب العملية، فلا عتاب ولا خصومة ولا عداوة ولا ملام، كل يرضى بالأخر ويسلم له على ما هو عليه لا على ما يتمنى منه أن يكون، هذا هو

وقد يراد بالتقريب أن يتمذهب أحد الفريقين بمذهب الآخر أو يتفقا على مذهب وسط يلتقيان عليه.

ويأبى الله تعالى إلا أن تعلو كلمته وتنتصر سنة رسوله ﷺ بلا مداهنة ولا مصانعة، فلا بد من المواجهة، وعلى كل فرد بحسبه، وحسيما يقتضيه الحال، ﴿لَيَهُلِكُ مَنْ هَلَكُ عَن بَيِّنَةً وَيَحْيَى مَنْ حَيَّ عَن بَيِّنَةً وَيَحْيَى مَنْ حَيَّ عَن بَيِّنَةً وَيَحْيَى

الذي يسمونه التقارب فلعلهم يريدون به أحاديث كاذبة من وحي الشياطين أو شعرًا مفتعلاً من تلبيس النفس يقرب بين الفريقين.

ولو جاز ذلك لفعلة أبو بكر مع مانعي الزكاة، وابن عباس في مناظرته مع الخوارج، وأبن عمر في الرد على القدرية، وأحمد في مناظرته مع الجهمية، ولو وقع ذلك الاندرس الدين وانطمس نوره، ولما بقي منه شيء، فكل أصل من أصول الدين سيقدم قربانًا لمن يتنازع فيه، فكل طائفة تريد حدًا ووصفًا يزول معه الإشكال، وهذا بدوره يسقط المبادئ والقواعد الرئيسة، ولا شك.

وفي الحقيقة إن للشيعة هدفًا خبيثًا من وراء تلك الدعوة، وقد يروج هذا الهدف على بعض أصحاب النوايا الحسنة، فالشيعة لا يظهرون معتقداتهم لغيرهم أبدًا، بسبب معتقد التقية، وعليه فمن الصعوبة أن تعرف مرادهم إلا من بين السطور، أو من كتبهم المدونة بينهم.

متى بدأت تلك الدعاية؟

لقد بدأ دعاة التقريب- حملتهم- من أول القرن التاسع عشر، على إثر زيارة قام بها الشيخ تقى الدين القمى من علماء الشبيعة إلى مصر، وطمع في الأزهر حينئذ، وقد وجد منهم صدورًا واسعة، وهم حين ذاك الشييخ المراغى والشييخ سليم والشيخ شلتوت، وقد تبرع هذا الأخير فأصدر عام ١١ فتوى خطيرة كانت صيدًا ثمينًا، لم يظفر بمثلها أحد من الشيعة من قبل، من أحد من أهل السنة، وقد أعلن فيها الاعتراف بالشبيعة الإمامية كأحد المذاهب المعتبرة التي يجوز التعبدبها، وذلك بعد أربعة عشر عامًا من إنشاء دار التقريب بالقاهرة، وكانت دار التقريب قد أنشئت عام ١٩٤٧م، ووسع لها في النفقات، وكان لها محلة سميت بـ «رسالة الإسلام»، وأعدوا تفسير الطبرسي الشبيعي للنشير والتوزيع، وكان من أعضاء لجنة التقريب الشيخ أمجد الزهاوي من العراق، وعلى المؤيد إمام الشبيعة الزيدية من اليمن، والشيخ عبدالمجيد سليم من علماء الأزهر،

والشيخ حسن البنا مرشد الإخوان، والحاج أمين الحسيني مفتى فلسطين، والشيخ الألوسي، وغيرهم، وكان الشيخ محمد رشيد رضا المتوفى عام ١٩٣٥م قد سبقهم في تلك الأمنية؛ أقصد أمنية التقريب بين السنة والشيعة، وتحدث فيها مع علماء كثيرين، ولكن تلك الأمنية لم تدم كثيرًا؛ فقد تبين له بما لا يدع مجالاً للشك أن الشيعة أكثر الناس شقاقاً ونزاعاً لأهل السنة، وقد عبر عن ذلك في محلة المنار، وانظر «تاريخ الصحافة في محلة المنار، وانظر «تاريخ الصحافة الإسلامية» لأنور الجندي (١٣٩/١).

عودة لؤنقرات التقريب

ولظروف معينة توقفت مساعي التقريب، غير أنها عادت مرة أخرى، وكان أخرها ما دار في ندوة «التقريب بين المذاهب الإسلامية، المنعقد في القاهرة على هامش المؤتمر الثالث عشر للمجلس الأعلى للشئون الإسلامية، والذي عرضت وقائعه في مجلة منبر الإسلام العدد الخامس جمادى الأولى ١٤٢٢هـ، وقد بينت فيه كيف جاء أئمة الشيعة – تسخيري ومهاجراني والمؤمن وواعظ زاده وعبدالله القمي وفرحات والسيابي بمطالبهم يدورون عليها بالتفصيل، في مقابل الكلام المجمل والترحيب الواسع ممن مثلوا أهل السنة، والزهد في المطالب، وزعمهم أن ليس ثمة السنة، وليس هناك قضية أصلاً بينهم وبين الشعة.

حتى قال أحدهم في نهاية الندوة: لماذا تشار دائمًا قضية الخلاف بين السنة والشيعة، بل وتبدو كقضية خلافية كبرى تؤثر على فكر المسلمين؛ وتؤدي في النهاية لإضعاف قوتهم؟! (انتهى).

إذن ليس هناك قضية أصالاً. قلت: ولماذا التقريب إذن؟ ولكن للشيعة رأيًا آخر، بينما لم يكن لمثلي أهل السنة مطلب من الشيعة بخصوص ما ينقمون به على أهل السنة، جاء أعضاء المؤتمر من الشيعة وقد حملوا في حفائظهم مجموعة من الشيعة وقد حملوا في حفائظهم مجموعة من الأهداف والمطالب وزعها بعضهم على بعض؛ حتى لا يتضح من ترتيبها ما يخيف ممثلي أهل السنة، فالأستاذ تسخيري يرى ضرورة التأكيد على فالأستاذ تسخيري يرى ضرورة التأكيد على النقاط المشتركة، وأن يعذر كل طرف الآخر فيما اختلفوا فيه، وطالب واعظ زاده: أن يتم إحياء دار التقريب، وإعادة إصدار مجلة رسالة الإسلام، أما التقريب، وإعادة إصدار مجلة رسالة الإسلام، أما الأستاذ الحسيني فقال: يجب أن يعترف كل طرف من هذه المدارس بالآخر كما هو، وليس كما يريده أن يكون هو.

ثم اتهم المدارس الفقهية بأنها قديمة جامدة لا تأثير لها، كما في (ص ١١٩)، ولم يرد عليه أحد!! أما الشيخ فرحات فطالب بتوسيع دائرة الاعتراف بالمذاهب الأخرى غير المحددة في العصر المملوكي،

أما المؤمن فقد طالب بخلق حالة من حسن الظن بالمذاهب الإسلامية الأخرى والحب لأتباعها والتعاطف مع قضاياهم، ثم طالب بخلق ثقافة التقريب في الوسط الاجتماعي. انتهى.

هذا هوَّ مرادهمَ من التقرَّيب، وهو واضح بلا شك:

١- الاعتراف يوجود خلاف.

٢- تحسين الظن بالمخالف فيما اجتهد فيه.

 ٣- فتح أبواب الدعاية للمذهب الشيعي بإعادة دار التقريب ومجلتها.

 ٤- دُم أَلَدُاهِبِ الْفَقَهِيةَ القَديمة، وهذه دعوة علمانية متضامنة مع التغير السياسي للثورة الشبعية.

وأظن أن الدكتور عمر هاشم، وهو من أعضاء اللجنة، قد فهم التقارب على خلاف ما يقولون، حيث إنه أشار إلى ضرورة الحوار وعرض القضايا المختلف فيها بأسانيدها وأدلتها ليقتنع كل فريق بمراد الأخر. فقال: إننا حين نتالاقي ويطرح كل منا ما لديه من أسانيد وما لديه من ادلة ونصوص فقد نقترب، بمعنى أن يقتنع أحدنا برأي الآخر حين يرى الحق في جانبه. انتهى.

واظن أن الشيعة لن يقبلوا ذلك أبدًا، وقد بين الأستاذ تسخيري من قبل ما يخالف ذلك، فقال (ص ١١٨): المراد التقارب بين الأفكار وتفهم كل فكر للآخر، ثم قال: إنه لا يقصد تحقيق تذويب بين المذاهب، ثم بين أنه: يريد تفهما أكبر. انتهى.

فشتان ما بين الفريقين، لو أفصح كل منهما عن مراده الحقيقي، بعيدًا عن المجاملات والمظاهر التي لا تقوى على البقاء، ولا تحتمل الجدال البين والحوار الصريح، فهم ولا شك يريدون مساحة لعرض أفكارهم التي لن يتنازلوا عنها أبدًا، غير أننى سأرجع لهم بكلمة تعبير عن أهل السنة، وأقول لهم: نحن لا يخالجنا شك في صحة مذهبنا؛ مذهب أهل السنة والجماعة، فهو الميزان الذي توزن به القضايا، وهل يستغنى عن الميزان أو يساوم عليه!! والحق أن نقول بلا مداراة ولا مصانعة ولا مداهنة: نحن على يقين من مذهبنا، وقـد هدانا الله تعـالي إليـه وأنتم في شك من مذهبكم، فارجعوا إلى من هو مثلكم ليشك معكم، ودعونا على ما نحن فيه، فلا نعم القرب على حساب كتاب الله تعالى وسنة رسوله على وصحبه الكرام، رضوان الله عليهم.

للذا التقريب في هذا الوقت بالذات؟

غير أن هنا سُوَّالاً ينبغي الإجابة عليه؛ الا وهو: لماذا عادت دعوة التقريب في هذا الوقت مالذات؟

والجواب غير بعيد: فلقد أيس الشيعة بعد هذا الزمن الطويل من انطلاق الشورة الشيعية أن

يوجدوا لأنفسهم أرضئًا بين أهل السنة لنشر مذهبهم الشيعي، ويرجع ذلك لعدة أمور:

الأول: ما تبين لشباب الأمة أن فكر الشورة الإيرانية شبيعي المذهب فارسى الاتجاه، فهي ليست إسلامية كما خدعوا بذلك في أول الأمر، وإنما تريد في الحقيقة بسط سطوتها على بلاد الإسلام، إما بإحداث بزاعات على الحدود مع بلاد مجاورة، كما حدث في العراق، وكما حدث مع الإمارات العربية باحتلال جزيرتي طنب الكبرى وطنب الصغرى، وكذا ما وقع منهم من مهاترات ومــؤامــرات في مــوسم الحج لعــام ١٩٨٦م وفي الحرم المكي الشبريف خناصبة، وكذا تأجيج نار الخلافات في مواقع شتى من العالم الإسلامي-بما لا يخفي- لأجل نشر المذهب الشبيعي وتثبيت أركانه، وهذه كلها ليست أهدافًا إسلامية، إنما هي مطامع دنيوية خبيثة، ولا كرامة لها، وقد ترتب على ذلك كله عدم اطمئنان كثير من الحكومات العربية للغاية المقصودة من هذا التقريب الذي ينادي به الشبيعة بين الحين والآخــر، هل هي وسيلة جديدة من وسائل تصدير الثورة الشيعية أم ماذا؟ وهذا لا يروج على الساسة.

الثـاني: أن فكرة الموت لأمـريكا، الموت لإسرائدل، والتي بطلقها حرس الثورة الشبعية في أماكن شتى، خاصة في مواسم الحج قد تبين بما لا بدع محالاً للشك أنها أكذوبة كبرى كانوا يضحكون بها على المسلمين في جميع أنحاء العالم ليستميلوهم إلى صفهم، وقد مضي على هذه الهتافات ما يقرب من عشرين عامًا أو يزيد ولم نر لهم باعًا في الجهاد في سبيل الله تعالى وتحرير الأقصى من أيدي اليهود الغاصبين، مع ما توفر للدولة الشبعية من قوة العدة والعدد ما لم يتوفر لها من قبل، لكن الذي يخفي على كثير من الناس أن الشبيعة قد يقاتلون في سبيل الأرض والعصبية كما يحدث منهم في جنوب لبنان وفي أماكن شبتي، ولكن أن يقاتلوا في سبيل الله تعالى، فهذا لا يكون لهم حتى يخرج اللهدي من السرداب، وينادي مناد من السماء حي على الجهاد، فحينئذ يقاتلون لا لأجل نشر الإسلام، ولكن لمحاربة كل من سلب الوصية والإمامة من على بن أبي طالب وأولاده، يعنى أنهم ينتظرون المهدي ليحاربوا أهل السنة؛ ولذا يقولون في دعائهم: عَجَّل الله فرجه لأنه محبوس في السرداب، يقصدون محمد بن الحسن العسكري، وهو غلام صغير دخل السرداب وعمره سنتان ومعه المصحف الكامل- كما يزعمون- وهو الذي سيخرج لهم لأجل هذا

وللتنبيه، فإن المهدي الذي سيخرج ليس هو ذاك، وإنما هو الذي ورد في السنة، كما في رواية

أبي داود عن النبي ﷺ: «يواطئ اسمه اسمي واسم أبيه اسم أبي»، فيكون محمد بن عبدالله. قال ابن كثير في الجزء الأول من «البداية والنهاية»: وأما ما يعتقدونه بسرداب سامرا، فذاك هوس في الرءوس، وهذيان في النفوس، لا حقيقة له، ولا عين ولا أثر. (انتهى).

وعلى ذلك فلو أقسموا باغلظ الأيمان أنهم يريدون وحدة لأجل القضاء على أعداء الإسلام فهذا لا يكون، وتاريخهم معروف: مع من اتحدوا، وعلى من تعاونوا.

الثالث: أن الثورة الشيعية مرت بعدة مراحل، كل مرحلة لها سياسة خاصة قد لا تتناسب معها سياسة التقريب.

المُرحلة الأولى: مرحلة التشدد وبسط القناعة في نفوس الشبعوب الإسلامية؛ أن الثورة الشبعية المخلص الأوحد من قيود الذل والهوان ومن الغرب الكافر وإسرائيل.

وعليه فلم يكن لها في ذلك الوقت أن تتعاون مع الحكومات الإسلامية والعربية؛ لأنها كانت تعمل لحساب نفسها من جهة، وللتخلص من غيرها من جهة أخرى؛ ولذا كان الخميني في ذلك الوقت يطلق التصريحات أن ثورته الشيعية لن تنجح إلا إذا نجحت في دولة كذا ودولة كذا؛ ولذا كان الخميني يحاول أن يجند له أبواقًا من الرعاع والسذج في العالم الإسلامي ليتكلموا باسمه ويعبروا عن ثورته بهالة من الثناء والمدح؛ لتضليل شعوب العالم الإسلامي وإخفاء الوجه القبيح لهم، ولهم في ذلك أهداف مزدوجة، إما أن تحدث ينتشر المذهب الشيعي، ويفسح له، وإما أن تحدث في هذه الأقطار نزاعات تستأصل أهل السنة.

المرحلة الثّانية: مرحلة التوسط والانفتاح، وهذه المرحلة جاءت بعد أن تبين لهم حقيقة سقوط الهالة الكبرى التي كانت مرسومة في أذهان الشعوب عن تلك الثورة، فلم يكن بد من أن تفتح سبيلاً للتعاون مع الحكومات العربية والإسلامية من أجل فتح باب أخسر للقاء من الداخل مع الشعوب الإسلامية، ولكن بطريقة رسمية، فهم إذن يريدون إعادة المخطط بنقس أطول؛ للتوغل في بلاد المسلمين وأهل السنة خاصة، ولكن هذه المرة باستخدام قنطرة النظم السياسية والإعلامية والمحلات والندوات والحمعيات.

اللهم احفظ بلادنا وأمتنا من هذا الكرب والسوء يا رب العالمين. وللحديث بقية.

العدد السابع السنة الثلاثون الربيد

قال فريق: هو علم يُبحث فيه عن أحوال الواجب- أي: الله- وأحــوال المكن- أي: ســوي الله- من حيث المبدأ والمعاد. وفريق أخر قال بأنه: العلم بالأحكام الشبرعية الاعتقادية عن دليل قاطع سمعي، وينكر هذا الفريق منهج الفريق الأول.

وقال شيخ الإسلام ابن تيمية رحمه الله في تعريف علم الكلام: إن أصل أمرهم هو النظر في العلم ودليله فيعظمون العلم وطريقه، وهو الدليل، والسلوك في طريقه وهو النظر.

#### سبب نشأة علم الكلام وتطوره:

يقول السعد- وهو من أئمة علماء الكلام- في شرحه للعقائد النسفية: لما نقلت الفلسفة إلى العربية وخاض فيها المسلمون حاولوا- أي علماء الكلام- الرد على الفلاسفة فيما خالفوا فيه الشريعة، فخلطوا كثيرًا من الفلسفة إلى أن أدرجوا فيه معظم الطبيعيات والإلهبات، وخاضوا في الرياضيات، حتى كاد لا يتميز عن الفلسفة؛ لولا اشتماله على السمعيات. اهـ.

وقال ابن خلدون: حدث خالاف في تفاصيل العـقـائد، فـدعـا ذلك إلى الخـصـام والتناظر والاستدلال بالعقل زيادة عن النقل.

وقد استعان المتكلمون في تناظرهم ومجادلاتهم بتراث نصارى المشرق، كالملكانية في دمشق، والنسطورية في البصرة وبغداد، كما استعانوا بالتراث الغنوصي والفلسفة.

وقد طور أئمة الأشاعرة- كالباقلاني، والجـويني، والرازي- علم الكلام، ثم حـاء المتأخرون منهم فأسرفوا وغلوا في هذا الشأن، حتى إنهم أوجبوا على كل الناس تعلم المسائل الأصولية على طريقتهم، ومن لم يفعل ذلك فهو أثم وغير موحد، حتى قالوا: إن طريقة السلف أسلم، وطريق الخلف أعلم وأحكم.

وقال الحافظ ابن كثير في تاريخه سنة ٦٨٧هـ: بعد أخذ التتار بغداد عمل الضواجة «نصير الطوسي الفيلسوف» الرصد، وعمل دار حكمة فيها فلاسفة، لكل واحد في اليوم ثلاثة دراهم، ودار طب فيها للحكيم درهمان، وصرف لأهل دار الحديث لكل محدث نصف درهم في اليوم، ومن ثم فشيا الاشتغال بالعلوم الفلسفية وظهر، وبعد سماع الأحاديث النبوية أصبح يدرس الفلسفة اليـونانيـة، والمناهج الكلامـيـة، والتـأويلات القرمطية.

أول من أدخل هذه الكتب إلى العالم الإسلامي: لقد تأثر كشير من علماء المسلمين بكتب



الفلاسفة والمنطق، حتى قيل: إن أول من خلط المنطق بأصول المسلمين هو أبو حامد الغزالي. وقيل: أول من أدخل وعرب هذه الكتب هو خالد بن يزيد بن معاوية، المتوفى عام ٥٨هـ، لمّا أولع بكتب الكيمياء، وقد دخلت هذه البدعة- بدعة الكلام- إلى المسلمين في القرن الأول لما فتحوا بلاد الأعاجم، لكنها لم تكثر فيهم ولم تشتهر بينهم لما كان السلف يمنعون من الخوض فيها، ثم اشتهرت في زمن يحيى بن خالد البرمكي، المتوفى عام ١٩٣هـ وكان وزيرًا للرشبيد. ثم قوي انتشارها في زمن المأمون لِما أثاره من البدع وحث عليه من الاشتغال بعلوم الأوائل وإخماد السنة.

#### موضوعات علم الكلام:

غالب موضوعات علم الكلام تتكلم عن «تعريف العلم، وتقسيمه إلى تصور وتصديق، والكلام حول تلك التعريفات للعلم، وتعريف التصور، وتعريف التصديق، والكلام في العلوم الضرورية وفي النظر ووجوبه، وهل أول الواجبات معرفة الله، أو النظر فيها أو التقصد إليها؟ والكلام في أحوال الوجود، وأحوال العدم، وفي تصور الوجود أهو بديهي أم غير بديهي؟ وهل هو مشترك أو غير مشترك؟ وهل هو الذات؟ أو هو قدر مشترك أو غير مشترك؟ والكلام في أحكام الواحب والممكن والممتنع، والكلام في الجوهر والعرض».

هذه بعض مسائل علم الكلام التي يفرض على كل أحد أن يتعلمه- من وجهة نظرهم.

#### السلف وعلم الكلام:

لقد ذم السلف الصالح علم الكلام وطريقة علمائه في إثبات مسائل أصول الدين؛ لأنهم كما قال ابن تيمية: إن أولئك المبتدعة من أهل الكلام لما فتحوا باب القياس الفاسد في العقليات، والتأويل الفاسد في السمعيات، صار ذلك دهليزًا للزنادقة الملحدين دخلوا منه إلى ما هو أعظم من ذلك من السفسطة في العقليات والقرمطة في السمعيات، حتى انتهى الأمر بالقرامطة إلى إبطال الشرائع المعلومة كلها، وقال فيهم أيضًّا: فالمتكلمة والمتفلسفة تعظم الطرق العقلية وكثيرًا منها فاسد متناقض، وهم أكثر خلق الله تناقضًا واختلافًا،





وقال: هؤلاء كان من أعظم أسباب ضلالهم مشاركتهم للفلاسفة وتلقيهم عنهم، وقال: لقد كره السلف استعمال هذه المصطلحات كلفظ «الجوهر» و«العرض»، و«الجسم»، وغير ذلك لاشتمالها على معان مجملة في النفي والإثبات، كما قال الإمام أحمد في وصفه لأهل البدع، فقال: هم مختلفون في الكتاب، مخالفون للكتاب، متفقون على مخالفة الكتاب، يتكلمون بالمتشابه من الكلام ويلبسون على جهال الناس بما يتكلمون به من المتشابه.

فإنه لا يوجد في كلام النبي هُ، ولا أحد من الصحابة والتابعين ولا أحد من الأئمة المتبوعين: أنه علق بمسمى لفظ «الجسوهر» و «الجسسم» و «التحيز» و «العرض»، ونحو ذلك.

وقد بين الشافعي سبب انتشار البدع وبدعة الكلام خاصة بقوله: ما جهل الناس ولا اختلفوا إلا لتركهم لسان العرب، وميلهم إلى لسان «أرسطاطاليس» وهو أول من وضع علم المنطق من أهل إصخطر المتوفى عام ٣٢٣ قبل الميلاد.

وأخرج البخاري في تاريخه الكبير عن الحسن البصري قال: إنما أهلكتهم العجمة.

وقال أبو يوسف صاحب أبي حنيفة: مَن طلب العلم بالكلام تزندق، ومن طلب غريب الحديث كذب.

وقال الشافعي: حكمي في أهل الكلام أن يضربوا بالجريد والنعال، وأنشد رحمه الله قائلاً: كل العلوم سوى القرآن مشغلة

إلا الحديث وإلا الفقه في الدين

العلم ما كان فيه قال حدثناً

وما سوى ذاك وسواس الشياطين

وقد أفرد أئمة أهل السنة كتبًا خاصة وفصولًا للرد على أهل الكلام والتحذير من علم الكلام، ككتاب «ذم الكلام» للهروي، وفصول من كتاب «الشريعة» للآجري، و«الإبانة» لابن بطة، و«شرف أصحاب الحديث» للخطيب البغدادي، وغيرها كثير.

شك علماء الكلام: ويحدثنا شبيخ الإسالم ابن تيمية عن سمات

علماء الكلام، فيقول: تجدهم أعظم الناس شكا واضطرابًا، وأضعف الناس علمًا ويقينًا، وكان من فضلاء المتأخرين، وأبرعهم في الفلسفة والكلام: ابن واصل الحموي، كان يقول: (أستلقي على قفاي وأضع الملحفة على نصف وجهي، ثم أذكر المقالات وحجج هؤلاء وهؤلاء واعتراض هؤلاء، حتى يطلع الفجر، ولم يترجح عندي شيء من ذلك).

#### ندم المستفلين بعلم الكلام:

وقد أقر علماء الكلام على أنف سهم أنهم ضيعوا العمر في القيل والقال، وما استفادوا شيئًا؛ لقول بعض رؤسائهم:

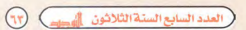
> نهاية إقدام العقول عقال وأكثر سعي العالمين ضلال وأرواحنا في وحشة من جسومنا وحاصل ديننا أذى ووبال ولم نستفد من بحثنا طول عمرنا سوى أن جمعنا فيه قبل وقالوا

ويقول: لقد تأملت الطرق الكلامية، والمناهج الفلسفية؛ فما رأيتها تشفي عليلاً، ولا تروي غليلاً، ورأيت أقرا في الإثبات ورأيت أقرب الطرق طريقة القرآن، أقرأ في الإثبات و الرحمن على الْعَرْش اسْتَوَى (طه: ٥]، و ﴿ إِلَيْهِ يَصْعَدُ الْكَلِمُ الطَّيِّبُ ﴾ [فاطر: ١٠]، وأقرأ في النفي: ﴿لَيْسَ كَمِثْلِهِ شَيْءٌ ﴾ [الشورى: ١١]، ومن جرب مثل تجربتي عرف مثل معرفتي. اهـ.

ويقول الآخر منهم: لقد خضت البحر الخضم، وتركت أهل الإسلام وعلومهم، وخضت في الذي نهوني عنه، والآن إن لم يتداركني ربي برحمته فالويل لفلان، وها أنا أموت على عقيدة أمي. اه. ويقول الآخر منهم: أكثر الناس شكًا عند الموت أصحاب الكلام.

وأخيرًا أختم بقول الشيخ عبدالرحمن الوكيل رحمه الله الرئيس العام لجماعة أنصار السنة سابقًا في كتابه القيم «الصفات الإلهية بين السلف والخلف»: أن الأوان للأزهر- وهو الملاذ الكبير لطلبة العلم من جميع أقطار العالم الإسلامية- أن ينظر إلى علم الكلام النظرة الصادقة، وأن يَزنه بميزان العدل والحق، وأنه لا يعبر عن عقيدة القرآن، وإنما يعبر عن عقيدة أصحابه، وأنه لا يصلح أبدًا لهداية أمة، ولا لهداية فرد واحد.

نسئل اللَّه تعالى أن يصلح مناهج الأزهر الشريف، ويدرس فيها مناهج السلف الصالح. والله من وراء القصد.



# اقرأ من مكتبة المركز العام

إعداد:علاءخضر

## «كتاب التوحيد وإثبات صفات الرب عزوجل»

□ المؤلف: هو محمد بن إسحاق بن خزيمة بن المغيرة النيسابوري، الحافظ الحجة، الفقيه الشافعي، إمام الأئمة وصاحب التصانيف، وكنيته: أبو بكر، ولد في شهر صفر من عام ٢٢٣هـ بنيسابور.

نشئ بها، وطلب الحديث منذ حداثة سنه، فسمع من عالم خراسان ومحدثها الإمام إسحاق بن راهويه ومن محمد بن حميد الرازي.

روى عنه العلم جماعة من مشايخه منهم البخاري ومسلم «خارج الصحيحين»، سئئل عنه الحاكم فقال: هو يسأل عنا ولا نسأل عنه، وهو إمام يقتدى به.

وقال فيه الدارقطني: كان ابن خزيمة إمامًا ثبتًا، معدوم النظير.

#### سبب تأليف الكتاب:

صرح المؤلف في صدر كتابه عن سبب التاليف وهو قوله: «كنت أسمع من بعض طلاب العلم والحديث ممن لعله كان يحضر مجالس أهل الزيغ والضلالة من الجهمية والمعطلة والقدرية والمعتزلة، ما تخوفت أن يميل ببعضهم عن الحق والصواب في مسألة «إثبات القول بالقضاء السابق والمقادير النافذة، والإيمان بجميع صفات الرحمن الخالق جَلُّ وعلا وبما صح وثبت عن نبينا

#### أهمية الكتاب:

يعتبر هذا الكتاب من أهم الكتب المصنفة في عقيدة أهل السنة والجماعة، حيث إن

مؤلفه من متقدمي علماء السنة الذين عاشوا في القرن الثالث؛ أحد القرون المفضلة.

وقد عاصر شيوخ البخاري ومسلم رحمهما الله وتلقى عنهما والتقى بالبخاري ومسلم.

- يروى هذا الكتاب بالسند المتصل للرسول ﷺ.

O يورد المؤلف كثيرًا من الأحاديث من غير طرق الكتب الستة، فهذا يعتبر كالمستخرج عليها، الأمر الذي جعل كثيرًا من علماء السلف يعتمدون على هذا الكتاب وينقلون منه كثيرًا في كتبهم التي تقرر عقيدة السلف.

#### منهج المؤلف:

يورد النصوص الشرعية من الكتاب والسنة وآثار الصحابة والتابعين بأسانيدها، تحت عناوين دالة على المعنى المراد من إيراد ذلك النص.

○ يورد الحديث الواحد تحت أبواب متعددة مستدلاً من الحديث بجملة مما جاء فره

- كـمـا أنه يقـوم أحـيـانًا بالجـمع بين الأحاديث التي يفهم منها التعارض ويؤلف بينها، مما يزيل الشبه ويدفع اللبس.

#### موضوع الكتاب:

○ الكتاب يبحث في المسائل الاعتقادية، وبالذات ما يتصل منها بأسماء الله وصفاته وأحوال الناس يوم القيامة على منهج أهل الحديث.

#### نسخ الكتاب:

○ نسخة تقع في مجلد واحد بتعليق ومراجعة د. محمد خليل هراس رحمه الله، أحد علماء مصر المشهورين بجماعة أنصار السنة.

○ ونسخــة تقع في مــجلدين دراســة وتحقيق الدكتور عبد العزيز الشهوان. ويتكون الكتاب من عدة أبواب يتناول فيها

الهجه العدد السابع السنة الثلاثون

المؤلف صفات الله عز وجل كصفة البد والوجه والنفس والرجل ويثبتها لله عز وجل، ثم يذكر أبوابًا يثبت فيها الشفاعة للرسول الله عن أحوالًا أخرى تتكلم عن أحوال الناس يوم القيامة.

#### أهم أبواب الكتاب:

○ يبدأ المؤلف كتابه بذكر صفة النفس لله عز وجل ويثبت ذلك له سبحانه وتعالى، ويستشبهد بالآيات الدالة على ذلك والأحاديث والآثار، مثل آية: ﴿كَتَبَ رَبُّكُمْ عَلَى نَفْسِهِ الرَّحْمَةُ ﴾، وحديث أبى هريرة قال: قال رسول الله عَلَيْهُ: «يقول الله: أنا مع عبدي حين يذكرني، فإن ذكرني في نفسه ذكرته في نفسى، وإن ذكرني في ملأ، ذكرته في ملأ خير

○ وتحت باب: إثبات اليد للضالق جلّ وعلا يقول: والبيان: أن الله تعالى له يدان كما أعلمنا في محكم تنزيله أنه خلق أدم عليه السلام بعديه.

يقول الله عز وجل لإبليس: ﴿ مَا مَنْعَكَ أَن تَسْجُدُ لِمَا خُلَقْتُ بِيدَيُّ ﴾، وقال رسول الله الله في حديث احتجاج أدم وموسى عليهما السلام بالقدر لقول موسى عليه السلام لأدم عليه السلام: «أنت الذي خلقك الله بيده...».

○ ثم قال في باب البيان على أن الله عز وجل في السماء: إن الله- جلا وعلا- فوق كل شيء، وإنه في السماء كما أعلمنا في وحيه وعلى لسان نبيه، إذ لا تكون سنته أبدًا-المنقول عنه- بنقل العدل عن العدل موصلاً إليه إلا موافقة لكتاب الله لا مخالفة له، ثم ذكر الأدلة على ذلك من الكتاب والسنة، ومنه

حديث الجارية المشهور عندما سألها رسول الله عَلَيْ: «أين الله؟» قالت في السماء. قال: «أعتقها فإنها مؤمنة».

○ ثم قال: باب ذكر أخسار ثابتة السند صحيحة القوام رواها علماء الحجاز والعراق عن النبي عُلِي في نزول الرب جلا وعلا إلى السماء الدنيا كل ليلة.

قال المؤلف: نشبهد شبهادة مقر بلسانه، مصدق بقلبه مستيقن بما في هذه الأخبار من ذكر نزول الرب، من غير أن نصف الكيفية؛ لأن نبينا المصطفى لم يصف لنا كيفية نزول خالقنا إلى سماء الدنيا، ثم قال: إذ محال في لغة العرب أن يقول: نزل من أسفل إلى أعلى، ومفهوم في الخطاب أن النزول من أعلى إلى أسىفل.

○ ثم ذكر الأدلة من الكتاب والسنة، ومن ذلك حديث رسول الله على: «إن الله يمهل حتى يذهب ثلث الليل فينزل فيقول: هل من سائل؟ هل من تائب؟ هل من مستغفر؟ هل من مذنب؟» فقال له رجل: حتى يطلع الفجر؟ قال: «نعم».

○ ثم قال: باب ذكر الشيفاعة التي خص الله بها النبي عُلِيُّ دون غيره من الأنبياء صلى اللّه عليهم، وهي الشيفاعة الأولى التي يشفع بها لأمته ليخلصهم الله من الموقف الذي قد جمعوا فيه. ثم يأتي بحديث الشفاعة المشهور. ثم يختم كتابه وأبوابه تحت باب: ذكر موضع عرش الله عز وجل قبل خلق السماوات.

ثم أورد حديث الرسول عليه: «كان الله ولا شيء غيره، وكان العرش على الماء وكتب في الذكر كل شيء، ثم خلق الله سبع سماوات».

□□ أخى طالب العلم: احرص على قراءة هذا الكتاب، والمكتبة تفتح أبوابها لطلاب العلم والباحثين.

وصلى الله على سيدنا محمد وآله وصحبه وسلم.

العدد السابع السنة الثلاثون أورو



# قصة موسى عليه السلام

الحلقة (١٥)

﴿ قَدْ أُجِيبَت دَّعْوَتُكُمَا فَاسْتَقِيمَا وَلاَ

تَتَّبِعَانِّ سَبِيلَ الَّذِينَ لاَ يَعْلَمُونَ ﴾

#### بقلم الشيخ: عبد الرازق السيد عيد

الحمد لله، غافر الذنب وقابل التوب شديد العقاب ذي الطول، لا إله إلا هو إليه المصير، والصلاة والسلام على محمد البشير النذير، وعلى أله وأصحابه وذريته وأهل بيته وعلى إخوانه من النبيين والمرسلين من لدن أدم إلى خاتم النبيين الذي ختم الله به النبوات والرسالات إلى يوم الدين... أما بعد:

فيقول ربنا تبارك وتعالى: ﴿وَقَالَ مُوسَى رَبُنَا إِنِّكَ آتَيْتَ فِرْعَوْنَ وَصَلاَهُ زِينَةً وَآمُوالاً فِي الْحَيَاةِ اللَّنْيَا رَبُنَا الطُّمِسْ عَلَى الدُّنْيَا رَبُنَا الطُّمِسْ عَلَى الدُّنْيَا رَبُنَا الطُّمِسْ عَلَى الْدُنْيَا رَبُنَا الطُّمِسْ عَلَى الْمُوالِهِمْ وَالشَّدُدُ عَلَى قُلُوبِهِمْ فَلاَ يُؤْمِنُواْ حَتَّى يَرَوُا الْعَدَابَ الأَلِيمَ. قَالَ قَدْ أُجِيبَت دُّعُوتُكُمَا فَاسْتَقِيمَا الْعَدَابَ الأَلِيمَ لَا يَعْلَمُونَ ﴾ [يونس: ٨٨، ٤٨]

رأينا في المقالات السابقة كيف أوصى موسى قومه بالصبر والثبات والاستعانة والتوكل على الله، والرجاء في رحمـته ولزوم طاعـته وتقواه سبحانه وتعالى، فإنه الذي يملك مقاليد السماوات والأرض، وأزمَّة الأمور بيده سبحانه، وكان موسى عليه السلام قد أوصى قومه بذلك في مواجهة عنت فرعـون وملئه وتهديده وتعـذيبه وتنكيله ببني إسرائيل، كما جاء الأمر من الله لموسى ومن معه بالاستعانة وبالصبر والصلاة والمداومة على ذكر الله، ثم رأينا البُشرى التي ساقها الله على لسان موسى عليه السلام لمن تمسك بحبل الله واعتصم موسى عليه السلام لمن تمسك بحبل الله واعتصم

به في قوله تعالى: ﴿وَبَشَرِ الْمُؤْمِنِينَ ﴾، فالبشرى هنا على مسمى الإيمان ووصف الإيمان وليست لأشخاص معينين ولا لأجناس بعينها، فالبشرى للمؤمنين الصادقين، للمتقين من أي جنس ولون ماداموا كذلك، لكن يبدو أن الأمر اشتد على بني إسرائيل واشتد الأذى عليهم من فرعون وملئه واستعرت الفتنة، مما دفع موسى عليه السلام أن يضرع إلى الله عز وجل بالدعاء السابق الذي قدم موسى فيه بمقدمة ثم دعا بدعوته.

قال موسى ما تفسيره: يا رب إن فرعون يستخدم نعمتك التي أنعمت عليه بها وعلى ملئه من زينة وأموال يستخدمونها في معصيتك ويتكبرون بها على عبادك المؤمنين وينفقونها في الصد عن سبيلك، وفتنة المؤمنين عن دينهم وكانها تمهيد وتعليل.

□ الطلب:

طلبَ موسى عليه السلام من الله أن يُهلك أموال فرعون وملئه، وأن يصرف قلوبهم عن الحق حتى يعاينوا العذاب الأليم، وعندها لا ينفعهم الإيمان.

وحول هذا الدعاء الذي دعا به موسى عليه السلام إليك أخي القارئ بعض أقوال أهل العلم:

قال أبن كثير رحمه الله: «وهذه الدعوة كأنت من موسى عليه السلام غضبًا لله ولدينه على فرعون وملئه الذي تبين له أنهم لا خير فيهم، ولا

أأويه العدد السابع السنة الثلاثون

يجيء منهم شيء، كما دعا نوح على قومه فقال: ﴿ رَّبِّ لا تَذُرْ عَلَى الأَرْضِ مِنَ الْكَافِرِينَ دَيَّارًا. إِنَّكَ إِن تَذَرُّهُمْ يُضِلُّوا عِبَادَكَ وَلاَ يَلِدُوا إِلاَّ فَاجِرًا كَفَّارًا ﴾ [نوح: ٢٦، ٢٧]». اهـ.

وقال الشبيخ عبدالرحمن السعدى رحمه الله: «قال موسى ذلك؛ غضبًا عليهم، حيث تجرأوا على محارم الله، وأفسدوا عباد الله، وصدوا عن سييله، ولكمال معرفته بربه، بأن الله سيعاقبهم على ما فعلوا، بإغلاق باب الإيمان عليهم». اهـ.

استجابة الدعاء

استجاب الله دعاء موسى عليه السلام وأخيه هارون؛ لأن موسى كان يدعو وهارون يؤمن على دعائه، والمُؤَمِّن شريك للداعي، ولذلك جاء الضمير بِالمُثنى ليشملهما معًا، فقال تعالى: ﴿قَدْ أُجِيبَت دَّعْوَتُكُمَا ﴾.

و﴿ قَدْ ﴾ عندما تدخل على الماضي تفيد التحقيق، والقائل هو الله سبحانه، وقوله حق لا يحتاج إلى أدوات توكيد، ولكنها أساليب القرآن العربي المبين، لكن كيف تحققت دعوة موسى وأخيه هارون؟

سَبِيلَ الَّذِينَ لاَ يَعْلَمُونَ ﴾. قال ابن كثير رحمه الله: أي كما أجيبت دعوتكما فاستقيما ولا تتبعان سييل الذين لا يعلمون.

ونفهم من ذلك أن الاستقامة على دين الله ومخالفة أصحاب الجحيم من أهم أسياب النصر، ويكفي أن الله هو الذي أمر موسى وأخاه بذلك، والأمر لهما خاصة، ولبني إسرائيل بصفة عامة، استقامة على دين الله، تقابلها مفارقة لأهل الضلال والباطل، أهل الجهل بدين الله، الذين لا يعلمون العلم الصحيح عن الله واليوم الآخر، إنما علمهم عن هذه الحياة الفانية فحسب،﴿ يَعْلَمُونَ ظَاهِرًا مِّنَ الْحَـيَاةِ الدُّنْيَا وَهُمْ عَنِ الآخِرَةِ هُمْ غَافِلُونَ ﴾ [الروم: ٧].

ولا يستقيم أمر الدين إلا بمخالفة أصحاب الجحيم؛ لذا أمرنا بمخالفتهم قولاً وعملاً وسمتًا واعتقادًا، وهذا أمر ظاهر من الدين، نسأل الله لنا ولكم النجاة من مضلات الفتن، ما ظهر منها وما يطن، وهذا شرط وسيب من أسياب الاستحابة(١).

ثانيًا: كيف استجاب الله دعاء موسى وهارون؟ هل حلَّ العذاب بفرعون وملئه فورًا أم تأخَّر قلىلاً؟ ولماذا؟

نقل ابن كثير رحمه الله في «تفسيره» عن ابن حريج: يقول: إن فرعون مكث بعد هذه الدعوة أربعين سنة. ونُقُل أيضًا عن محمد بن كعب وعلى ابن الحسين: أربعين يومًا. ولم يعلُق ابن كثير على هذه الأقوال. وعلى أي حال إن صحت هذه الأقوال مع اختلاف النسعة بينها (٢)، فإنما تقصد أصحابها الفرق بين دعاء موسى عليه السلام وبين هلاك فرعون وجنوده بالغرق، والذي أشارت إليه الآية التالية مباشرة: ﴿ وَجَاوَزُنَا بِبَنِي إِسْرَائِيلَ الْبَحْرَ ﴾، لكن من خلال استعراض الآيات القرآنية في القصبة الكريمة، نرى نوعًا من العذاب وقع لفرعون وقومه قبل الغرق، وهذا الذي وقع فورًا، وسنعرض له الأن بعون الله.

فهناك نوعان من الهلاك حدثا لفرعون وقومه: الأول: هلاك في الأموال والزروع والضروع والثمار.

والثاني: هلاك الأنفس والعتاد الحربي.

فالنوع الأول هو الذي جاء في قوله أولاً: قال الله عز وجل: ﴿ فَاسْتُقِيمَا وَلاَ تَتَّبِعَانٌّ | تعالى: ﴿ وَلَقَدْ أَخَذْنَا اللَّهُ فِرْعُونَ بِالسِّنْيِنَ وَنَقْص مِّن الثَّمَرَاتِ لَعَلَّهُمْ يَذُكِّرُونَ. فَإِذَا حَاءَتْهُمُ الْحَسَنَةُ قَالُواْ لَنَا هَذه وَإِن تُصِينُهُمْ سَنَئَّةُ تَطُّنُّرُواْ بِمُوسِنِي وَمَن مُّ عَـٰهُ أَلَا إِنَّمَـا طَائِرُهُمْ عِندَ اللَّهُ وَلَـكنَّ أَكْثُرَهُمْ لاَ يَعْلَمُونَ. وَقَالُواْ مَهْمَا تَأْتِنَا بِهِ مِن آيَةٍ لِتَسْحَرَنَا بِهَا فَمَا نَحْنُ لَكَ بِمُؤْمِنِينَ. فَأَرْسَلْنَا عَلَيْهِمُ الطُّوفَانَ وَالْجَرَادَ وَالْقُمُّلَ وَالضَّفَادِعَ وَالدُّمْ آيَاتُ مُّفُصَّلاَتٍ فَاسْتَكْبَرُواْ وَكَانُواْ قَوْمًا مُّجْرِمِينَ. وَلَمَّا وَقَعَ عَلَيْهِمُ الرِّحْزُ قَالُواْ يَا مُوسَى ادْعُ لَنَّا رَبُّكَ بِمَا عَهِدَ عِندَكَ لَئِن كَشَهُتُ عَنَّا الرِّجْنَ لَنُؤْمِنَنَّ لَكَ وَلَنُرْسِلِّنَّ مَعَكَ بَنِي إِسْرَائِيلَ. فَلَمَّا كَثْنَفْنَا عَنْهُمُ الرِّجْزَ إِلَى أَجَلِ هُم بَالِغُوهُ إِذَا هُمْ يَنكُثُونَ ﴾ [الأعراف: ١٣٠- ١٣٥].

ونستطيع أن نستخلص من الآيات السابقة الحقائق التالية:

١- كانت إشارة التحذير الأولى لفرعون وقومه إصابتهم بالسنين ونقص من الثمرات، و(السنين) يطلق في اللغة على سنى الجدب والشيدة والقحط، ونقص الثمرات معلوم، وهو نقص عام أصابهم في جميع أنواع الثمار، تنوعت أسبابه.

٧- قد أشارت الآبة الكريمة إلى الحكمة من

العدد السابع السنة الثلاثون

إصابتهم بذلك أولاً، فقال تعالى: ﴿لَعَلَّهُمْ يَتُكُرُونَ ﴾، وهذه سنّة الله في خلقه ماضية إلى يوم القيامة. قال تعالى: ﴿ولَقَدْ أَرْسَلَنَا إِلَى أُمَم مَّن قَبْلِكَ فَاخَدْنْنَاهُمْ بِالْبَأْسَاء وَالضَّرَّاءِ لَعَلَّهُمُ يَتَضَرَّعُونَ ﴾ [الأنعام: ٤٢].

٣- فهل تذكّر فرعون وقومه وهل عادوا إلى الله؟ لا، لم يحدث ذلك، بل قست قلوبهم، وزين لهم الشيطان ما كانوا يعملون، ﴿وُقَالُواْ قَدْ مَسُ آبَاءنَا الضّرَّاءُ وَالسّرَّاءُ... ﴾ [الأعراف: ٩٥] من تلبيس الضرَّرَاءُ وَالسّرَّاءُ... ﴾ [الأعراف: ٩٥] من تلبيس المسيطرة على كل شيء، ونسبوا ما حدث لهم على المسيطرة على كل شيء، ونسبوا ما حدث لهم على أنه أمر طبيعي، قد مس أباءهم كما قد مسهم، هذه أمور عادية تحدث في كل زمان ومكان، ونسبوها إلى الطبيعة، ولم ينسبوها لله الواحد الديان، وهذا من عمى البصيرة، يصيب كلَّ من طمس الله وهذا من عمى البصيرة، يصيب كلَّ من طمس الله على قلبه في كل زمان ومكان.

٤- تمادى قوم فرعون في الضلال والبهتان، ونسبوا كل حسنة تصيبهم إلى أنفسهم، ولم ينسبوها إلى الله؛ كما نسبوا كل سيئة تصيبهم إلى موسى وقومه.

٥- لم يتذكر فرعون وقومه ولم ينتفعوا بما أصابهم الله به من ابتلاء، ونسبوا الحسنة لأنفسسهم، والنقص والسوء لأهل الدين والاستقامة، ﴿ قُلْ مُنْ عِندِ اللَّهِ ﴾.

7- عندئذ تتابعت عليهم المصائب واحدة تلو الأخرى؛ فأصابهم الله بالطوفان الذي أغرق بيوتهم وبساتينهم وأهلك الحرث والنسل، ثم سلط الله عليهم الجراد يلتهم محاصيلهم حتى الأخشاب كان يقرضها، ثم سلط عليهم القمل؛ وهي الحشرة المعروفة تؤرق عليهم نومهم ليل نهار، ثم الضفادع تظهر في كل شيء في حياتهم وتزعجهم الضفادع تظهر في كل شيء في حياتهم وتزعجهم الي دم، واللبن يحلبونه من الضرع فيصير دماً، وهكذا سلط الله عليهم بعضًا من جنوده، فلله جنود السماوات والأرض، ﴿وَمَا يَعْلَمُ جُنُودَ رَبَكَ جَنود المدرة (الدُر: ٣١).

٧- في أول الأمر قال فرعون وقومه
 لموسى: ﴿ مَهْمَا تَأْتِنًا بِهِ مِن آيةٍ لِتَسْمَرَنًا بِهَا فَمَا

نَحْنُ لَكَ بِمُؤْمِنِينَ ﴾ [الأعراف: ١٣٢]، ومع تتابع الآيات وشدتها عليهم، ﴿قَالُواْ يَا مُوسَى ادْعُ لَنَا رَبُكَ بِمَا عَهِدَ عِندَكَ لَئِن كَشَغْتَ عَنَّا الرَّجْزَ لَنُؤْمِنَنُ لَكَ وَلَنُرْسِلِنَ مَعَكَ بَنِي إِسْرَائِيلَ ﴾، كان فرعون لك ولَنرُسلِنَ مَعَكَ بَنِي إِسْرَائِيلَ ﴾، كان فرعون وقومه يقولون لموسى ذلك كلما أصابتهم آية من أيات ربك وسلط الله عليهم جندًا من جنوده، فهل صدَقوا ووفوا؟!

٨- لم يصدق فرعون وقومه في عهودهم مع موسى، وكلما كشف الله عنهم الضر عادوا لما كانوا عليه من كفر وفساد وعناد، ﴿فَلَمًا كَشَنفْنَا عَنْهُمُ الرَّجْزُ إِلَى أَجَلٍ هُم بَالِغُوهُ إِذَا هُمْ يَنكُثُونَ ﴾، ينكثون: يخلفون الوعد، كلما كشف الله عنهم العذاب إلى فترة عادوا ينقضون عهدهم.

وأرى الآن أننا قد أجبنا عما طرحناه من تساؤلات، وبهذا نكون قد وصلنا مع فرعون لبدء نهايت هو وجنوده المكذبون؛ ذلك لأنهم لما لم يتعظُوا بالآيات المتتالية التي تنخلع لها القلوب، وكانت قلوبهم أقسى من الحجارة واستمروا في كفرهم وعنادهم، فكانت النهاية المحتومة في قوله تعالى: ﴿ فَانتَقَمْنَا مِنْهُمُ فَاعْرَقْنَاهُمُ فِي الْيَمَ بِأَنَّهُمُ كَذَّبُوا بِآيَاتِنَا وَكَانُوا عَنْهَا عَافِلِينَ ﴾ [الأعراف: كَذَّبُوا بِآيَاتِنَا وَكَانُوا عَنْهَا عَافِلِينَ ﴾ [الأعراف:

أما كيف حدث ذلك؟ ففي اللقاء التالي إن شباء الله، والسلام عليكم ورحمة الله.

#### الهوامش:

<sup>(</sup>١) ويضاف إلى أسباب النصر الذي سبق بيانه في مقال سابق، ولعله يشملها جميعًا؛ لأن الاستقامة على الدين شاملة.

<sup>(</sup>٢) النسبة الزمنية أربعون سنة، وأربعون يومًا.

# المالاعتماد الاعتماد المعادد

شعر:إبراهيم بن يوسف بن الشيخ سيدي موريتانيا- نواكشوط

واصْـــرف إليـــه- جلَّ- كلُّ ثناءِ وصحيح ما في السنة الغراء و من ذي الآلاء واحدر من الإلحاد في الأسماء فالخُوْضُ فيه مُ وحبُ لصالاء تَ فَكُرًا في الخلق والإنشاء ف بها دلدلُّ القطع لَل صراء دُحْضَ وَقَولُ مُكذَّبِيَ الرسَادَءَ وتَذَ بُطُ بمفِازة بَهُ مَاء ما شاء في أزَل كما هو شاء وبقدرة ومشئئة وقضاء فالكُلُّ مربُوبُ بلا اسْتِ ثناءِ وبه اسْتَ فِثْ في شِدَّةٍ ورَذَاءِ يُغْنِي عن الأمرواتِ والأحرِّب وستواهُ ذُو فِ قُلْ وَدُو حَلَا عِلَا اللَّهِ اللَّهِ عَلَا اللَّهِ اللَّهُ اللَّا اللَّا اللَّا اللَّالِي الللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّا اللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللّل كَالنَّذْر والأنسُّ ال والإيلاءُ في دَعْبِ وَ الإيلاءُ في دَعْبِ وَ رَجِّاءٍ فَالشَّرْكُ وَيْحَكَ أَقْبَحُ الأَشْدِاءِ وَتَذَلُّلُ وَسِكِيدَةٍ وَجَلَّا الأَشْدِاءِ وَتَذَلُّلُ وَسِكِينَةٍ وَجَلَّا المَّ فاعْ زَفْ عن الوسطاء والشفعاء ك فرين أنفع الوسطاء في ذكر حَال الفِيْدِيَةُ القَدمَاء ممن يُع َامِلُ ربَّهُ بصف اع في الذُّكْسِ والأخْسِبَارِ جَسِرْمَ الرَّائي وبناره وبجَنَّة ف يُ حَاءً للأش قُر يا منهم وللسعداء بل خـــالدون هناك أهلُ بقــاءِ دش ف اع ق وتف ضلّ وعطاء في ها صُنوفُ البِرِّ وَالإيذاءِ تَقْصِي بأرضِ لا ولا بسَيْمُ اعْ وطَهَ ارة ومُكانَّة عِلْيَاءً رُّتَ بُ وأهل وظائف وغناء وتنزلوا بالذحير والباساء

ارفع إلى مصولاك كل دعصاء وصِفْ الملِيكَ بما أثَّى في ذكرهُ واحذر من التشبيبه والتمثيل وال فُ وَّضْ ۗ إليه جَلَّ كُنْهَ صِـ فَ اتِهِ لا فِكْرَ فَى ذاتِ العَلِيِّ ووصْ فِـ هِ وانظر تدبع الصُّتْع في ملكوته فَالِكُونُ أَجَمِعُ آيةً مَشْهُ ودةً وتَجنب التَّعْطِيلَ فهُ و مزلًة واحددُر من التاويل فهو تُقولُ وَاعْلَم بِأَنَّ اللَّهَ قَصَدُرٌ وحْصَدَهُ وَهُ وَهُ وَاعْلَم بِأَنَّ اللَّهَ قَصَدُهُ وَهُ وَهُ وَاعْدُهُ وهو الذي خلق الجميع لحكمة فامْ حُض له منك العبادة كلُّها ويه اسْتَ عِنْ في كل أَمْكِرِكَ إِنَّهُ وهو المليكُ الحقّ جَلَّ جِلَالُهُ إنَّ الدعــــاءَ عــــــــــادةَ وتقــــرتَّ خسر الألي قد أشركوا بمليكهم ادعُ الإلهُ الحقُّ لا تُشْ رك به ولتَدُعُ بِالْأَسِمَاءِ حلف إَنابَةٍ واقطع بأنَّ اللَّهَ يَسْرِمَعُ مَن دَعَرِاً وتوسئلن بصالح الأعهال مث صَحَّ الحديثُ بذاكَ عن خَـيْـر الوري ولك التماس للدعاء مسوغ واجْدرم بما في الغيب مما قد أثّى أمن سأم الشام وجُنده اهُمَالع سَاده قد أُنشِ تَتْ لا تَفْنَيَانِ ولا يموتُ ذُوُوهُما إلا المُوحِّدَ فَهُ و نائِلُ رحْمِةٍ والقبر أمًا روْضَةً أو حُفْرةً وَاعْلَم بِأَنَّ مُ لَلْأَلِكَ الرحَ مِن لا بل هم عِبِ الْهُ مُكْرَمُ وَنَ دَوُو هَدًى في طاعبة المولي وذِخ بردائم عُـصِّهُ وا مِنَ العِصُّيَّانِ للمولَى وهمَّ خُلِقُ وا من الأنوار وازْدَادُوا قصوى

# الان المالية ا

وأمَــانة وطهــارة ونقَــ بالوحى واختيروا لكمل ضياء في الله حقِّ جَـَّهُ هِـَادِهُ بِإِباءٍ من نقطٍ او مَــد له وهجـاءِ فهمُ بذالك صفوةُ الفُضِلاء قد جاءنا من ربنا بشيفاء وأبان دين الله بعدد خدفاء وبخــــارقِ المُعـــراجِ والإســـراءِ في ذِلَة ومَـــشَـــةَ ـــة وعَداءِ لِلهِ جِلُّ اللهُ عن شُـــركَــاءِ ضيى إلى الإشراك كالإطراء قَصْ يُسَّ وَفُ هَا حَلُوا بِدار جَــزاءِ بمصيرهم مُ تَ زُودًا للقاء ربك ألوانا من الأغيواء ويقولُ إنى صفوةُ الصُّلَحاء لطوائف الغيوغاء والدهماء رُصِّتْ عِلَى حِنْدَاتِهِا مِنْ مِاءً التَّرْبُ لا يَحْمِي منَ الأسْواءِ أو تُعْمَ مِلْنَ سَوَاهِمَ الأنضَاءِ تَسْلُم مِن اللَّعِنَاتِ والإقْصِصَاءِ أهْلَ البَ قَدِع ومُ دُفْنَ الشُّ هَ داءً فُاةِ نَهُجُ المِلَّةِ البَدِّ ضَاءِ والقَوْلُ بالتَاثِيرِ للأَنْوَاءِ أَفُّ ضَـ يْتُ للإجْ بَالِ والْإِكِداءِ شـــركُ ومـــحضُ جنايةٍ خَـ ويَرُدُّ مُنقَطِعً القُطْرِنَاءَ يُجْدِي مُشَعْود حِيلَة بَلْهَاء أو صالحٌ يُدْعَى بلا اسْتَ حاشاه منْ أنداد اوْ نُظراء فيهما أتى من صادق الأنساء من محكم القرآن والأسماء ماثورة لا السِّدْ روالسِّدْ ياء تُلْفَى لَدى الأواب والدَّ نَاءَ تابع وه ذؤو سنا وسناء بالْعَ قُدِ والنَّهِ قُوى وحُسنْن بالاءَ عصم لا بمحض ولاية ويراء واصدع بقصول الحقّ في الأنداء أَوْ قَصُّ اصْفَاتُ عَلَى حِلْهَ الْاَبَاءِ بِلَا عَلَى حِلْهِ الْاَبَاءِ بِلِ عَلَى حِلْهِ الْاَبَاءِ بِلِ بمدافن الصُّلَحَ اء والعُلَمَ اء مُنيت على الأيام بالأرزاء أضْ حَى الغداة مُمَ زَقَ الأشَااءِ بُنيتُ على القران خصر بناء

والأنبي يكا والرسل أهل كرامة بَشَرُ كِ فِي رَهِمُ ولكن فَ ضَلُوا د بلُغُ وا شرعُ الليكِ وجاهدُوا لم يكْتُ مُ وا حرفًا ولا ما دُونه ضنكوا الملائكة الكرام مكانة حمد أسمى الخلائق رُثْبة ــتَمَ الرســـالةَ والنبــوةَ بَعْ ثَــهُ قد خُصُّ بالقرآن أعْظُم مُعُدِ ومقامه المحمود يوم قبامنا لكنَّم المُصرُ العَوالم كُلَّهَا احْدُدُرْ غُلِقُ الجِاهِلِينَ فِإِنَّهُ هذا ولا تَسَلِّ القُّـ بُـ ورَ حَـ وَالْجِـا وسَلِ الإلهُ لهم مِـرَاحِمَ واعْتَـ بِـرْ واعلَمْ بأنَّ الحِنَّ تُحْضُضُ رُعِنُدها ف يَ ذَالُهِا المُغْرُورِ تَكرِمَاهُ لِهُ و ع بث إض الأبكل م حلة ودع الطواف بها ومستخ حسدارة والنَّقْلُ لِلتَّرْبِ الذي بجورها لا تُهْدِينِ إلى القَبُورُ ذَبائِدًا أو تَرْفُعُنَ على القبور مَــــَــانِدًـــا وأرجعْ إلى هَـدْي الرسَّــول بـزُوْره وانظُر إلي هَدْي الصَّــحَــابةِ كلهم ودع التطيُّـر واعْــتِـقَـادَ خُــرافـةٍ وإذا سَالتَ العبد ما في وُسُعِهِ وســــؤالَهُ مـــا ليسَ في مـــقــدورهِ الله جلُّ هو الذي يَهَمِ الشَّف فا ويمُنَّ بالإنجابُ وَالذَّكُارِ ان لا كالنَّبُ وَالدَّكُ اللهُ عَلَيْهُ اللهُ عَلِيهُ عَلَيْهُ اللهُ عَلَيْهُ اللهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ اللهُ عَلَيْهُ اللهُ عَلَيْهُ اللهُ عَلَيْهُ اللهُ عَلَيْهُ اللهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهِ الأمرُ أجمعُ للم في يُمن وحدِهُ أمَّا التُّماَئِمُ فِهِي شَرِكُ وِالرَّقِي وأتى خِـــلافٌ في المعلق إنْ يكُنْ وإذا رقيت فبالكتاب وسئنة وخوارق العادات لسنن قواطعا والفيضلُ القَفْوُ الصَّريحُ لأحْمد والأولياءُ هم القفاة لهديه وتولّ حِـــرْبَ الله جِلّ حِـــلالّـه واصْرِمْ حِبالُ الوصل من أعدائه لا تحسب الإسلام سُ بُ حَاة زاهد أولحية لم تُعْفِها مُ تَسنَنَّا أو رُقْبُ أَهُ وتُم يه مَا أَهُ وتعلُّقًا أو عُــزلَة فِي مــسـجــد عن أمــة ألقى العُدوُّ بها العُصنا فكنانها الدين إلا دولة وحصارة

#### لله لا عن سُمْ عَ قَ ورداء وإنابة ومَ حَبِّ أَهُ وُوَّلاءَ المِ المَ على الإسكام كلُّ بلاءِ وقُفُ وُ أحمد خاتم النُّدناء تمضى عليه بع زة وع الاء مُ تَتَبُّ فُ الدِّياتِهِ المِعْطَاءِ تَنْهَى عن العِصْيَانِ والفَحْ شَاءِ لا تُتُولُ الميدانُ للسُّفُ في اء من هذه الطبقات والأحداء لا دينُ أقْ بَ اللهِ لا أَذْوَاء ومَ واعظم حُ سننى وفَ صنل م راء لا تحكُمَنُ بشِ رْعَ لَهِ عِيمُ دَاءِ والحكم بالطاغوت محض شقاء قد صَيِّرَ الإسلام نهْجَ قضاء بقناع فوولائة ووقا وأقلَّ من يدعُ و إلى البَيْ ضاءِ نهج من الشرع الحنيف سرع المنيف من واع مِن كُلُّ ذي كَدِيْ حد له وعداء

واذْكُرُهُ في الإصباح والإسساء لا تذُّكُ رَنَّ بغير منا هُوَ جَاءِ واسْتَ مْ سِكَنَّ بِسَنَّةٍ وضِينَاءِ فاجعله فوق النَّجْم والجَوْزاءِ من سائر العُلماء والفَق هاء مُتحربيًا لرضاهُ غير مُراء عنوانُ كلِّ جَلَّه اللَّهِ رَعْنَاءِ فَــرُّضٌ وجَــانِبِ مَــوْجَــةَ الأَرْبِاءِ مِن أُمِــرهَا بالسَّــــــــ والإِدْنَاءِ ظُعْنُ عن النصُّدُق اءِ والقُصِّرُنَاءِ ف ف دَا رَهِينَ مَ ذَلَّةً وحَ فَ اء مِنْ بعْدِ عِنْ بينهم وقداع؟ فيها بما أسْلُفْتُ مِن أخطاء بع قد دة وبمنهج وضاء والكسف والأرشكاد والأقراء مُ تَلْوَّنُا كَ تَلَوُّنُ الْحَ رْنَاءَ رَغْمَ الحِصَار ووطَّأةِ الضَّرَّاءَ والفَ تُحُ أَتِ بِعُ دَ طُولِ عَناءِ وبدا الضِّبِياءُ يلُوحُ في الظُّلْمَاءِ مُ تَ ربصًا لإدالَة الأعداء نَصَعَتْ كَضَوْءِ الشَّمس حِينَ ضَدَاء فانارت الأرجاء بعد طخاء وصحابه وقف اته الأمناء

وَأُقْدِمَ فَدِهَا الشَّرِعُ حقَّ إقامَةٍ وعهارة القلب السليم بخشي ته وتمسك بالوحي دون طرائق مــا الدينُ إلا منهجُ مــتكاملُ مُ ـــ تَ ـــ رِّيًا سَـــ مْتَ الرســول ودلَّهُ فابْرُزْ إلى الميدان تأمُرُ بالهُدى وتَبَدِينَ الشَّرِعُ الحنيفَ أمَانةُ أو تَحْسنَ الإسلامُ دينَ حماعة فالدينُ دينُ الله جلَّ جالكه فَادْعُ الْجِمِيعُ إِلَى السَّبِيلُ بَحِكْمَةِ واصدع بتطبيق الشريعة جاهدًا فالحكم بالإسالام محض سعادة تالله لا إيمان إلا للذي وأقسامَـــهُ حَكَمًـــا وطدِّقَ شـــرعـــهُ مَا أَكْثُرَ الدِومَ الدُّعَاةَ إِلَى لَظَىَ فَالْحَوْمِ الدُّعَاةِ إِلَى لَظَىَ فَالْحَوْمِ الْحُوْمِ الْحَقِ واصرف قُـوَاكَ لمن يُحـارِبُ شـرْعَنا واقدراً كستسابَ اللهِ جَلَّ تدَبُّرًا وادْأَبْ على المأثور في سُنن الهُدي واحْدِرْ من البِدُع الَّتِي قَدِ أَحْدِثُت فَاذا أتاك النَّصُّ عَن خَدِر الورى واعْرِضْ عليه أخي مَـقالَة غُـدره واع بُ بُ دِ إلهك بالأصحُّ أدلَةً ودع التعام صبُّبَ للرجَال فانه وأمُّــرُ نِسَــاءَك بِالحِــجَــابُ فَــاِنه وارجع إلى أي الكِتَابِ وما أتى واذكر رحيلك للقبور فإنه كم غافِل لاقَى الحِـمَـامَ فَـحِـاءةً وصحابه يله ون وهو معذب واذكُرْ مواطِنَ في القيامة تُبْتَلَى ف أقِمْ لربِّك دينة مُ تَ ع تُ دُا واحعَلْ حياتُك للجهاد وللتُّفّي واجسعل ولاءَكَ لِلْمَلِيكِ ولا تَكُنْ بل ثابتًا كالطُّوْد في عَلْيَائِهِ ف الله ناص رُ دينه ومُ عِ زُه ولقد أطلُّ الفجلُ مِنْ خَلَلِ الدُّجَى فاحبُ بِرْ وصابِرْ في الرِّباطِ مُ جَاهِدًا خُدُها إليك ع قيدة سلف يَة قُبِ سنت من المِشْكَاةِ مِشْكَاةِ الهُدى ثُمُّ الصالةُ على النبيِّ مُصَدِّمً د

# الانتقام الإلهي 11

بقلم جمال سعد حاتم

إن ما وقع بالأمس القريب في الولايات المتحدة الامريكية لهو كارثة بكل المقاييس.. إنه القتل والدمار والتشريد.. والإرهاب.. والعريدة.. تذوقها الشعب الأمريكي.. وتذوق معها المرارة.. وشرب من نفس الكأس الذي شربت منه شعوب عربية وإسلامية طوال عشرات السنين الماضية تعانى القتل والتشريدوالتجويع والحصار... والضربات العسكرية وقتل الأطفال والنساء والعجزة.. كدار السن بلا ذنب فعلوه، كل ما جنوه.. أنهم مسلمون وأدار المجتمع الدولى بقيادة أمريكا والغرب ظهره للمسلمين، وأحداث فلسطين ليست ببعيدة وقتل الأطفال الأبرياء وإقتلاع قرى بأكملها وتدميرها، والقضاء على الأخضر المريرة!! واليابس وقتل الآلاف.. والعالم كله يقف صامتا لا يتحرك .. بل ذهبت أمريكا ومعها الغرب إلى حد التأبيد الأعمى لإسرائيل. وليس موتمر مناهضة العنصرية الذي عقدته الأمم المتحدة في جنوب أفريقيا مؤخراً بيعيد.. حيث انسحيت الولايات المتحدة من أحل عدم إصدار قرار بدين إسرائيل.

> ولسنا نؤيد ما حدث ولكن نقول: إنه الإنتقام الإلهي...!

والدين الإسلامي الحنيف ينهي عن قتل الأبرياء وقتل الأطفال والنساء

والعجزة، والعابد في صومعته.. وما حدث في أمريكا هو قتل عشوائي لأبرياء.. لكن ما نتمناه أن يكون درساً لأمريكا حتى تعيد حساباتها مرة أخرى وأن تعي الدرس جيداً.. وتغير من سياساتها التي جلبت لها العداء والكراهية من عشرات الدول ومئات الجماعات مما يصعب معه تحديد أي بلد أو أي جماعة وراء تلك الحوادث في قارات العالم الخمس.

وبدلاً من المسارعة إلى توجيه الإتهام إلى المسلمين في كل مكان فلتُعد أمريكا ومعها الدول الغربية حساباتها وتقلع عن سياسة الكيل بمكيالين التي جعلت العالم كله يئن من تلك السياسات

وقد حذرت مصر على لسان رئيسها الولايات المتحدة والدول الغربية مراراً وتكراراً من ويلات الإرهاب الذي فتحوا له أذرعهم واليوم يذوقون مرارته!!

وإن التُقنيات الحديثة التي وصلت اليها لن تمنع الانتقام الإلهي فإن مكر الله أعظم من مكرهم. والجزاء من جنس العمل.

(ويمكرون ويمكر الله والله خير الماكرين)

الهيه العدد السابع السنة الثلاثون



