

## • صاحبة الاستياز • حَالِمُ الْمِنْ الْحَالَةِ الْحَالَةُ

## رئيس مجلس الإدارة محمد صفوت نورالدين



مجلة إسلامية ثقافية شهرية

المشرف العام

د . جـمـال المراكـبي

اللحنة العلمية

زكرياحسسيني محمود غريب الشربيني جمال عبدالرحمن د. ايراهيم الشربيني

الاشتراك السنوى:

 ١- فى الداخل ١٥ جنيها (بحوالة بريدية داخلية باسم مجلة التوحيد ـ على مكتب بريد عابدين).

٢- في الخارج ٢٠ دولارا أو ٧٥ ريالا سعوديا أو ما بعاد لها.

تُرسل القيمة بحوالة بنكية أوشيك. على بنك فيصل الاسلامي فرع القاهرة ـ باسم مجلة التوحيد ـ انصار السنة (حساب رقم / ١٩١٥٩٠).

## في هذا العدد



الافتتاحية الرئيس العام النظرة الايمانية حديث الشهر المشرف العام محبة الله عزوجل باب التفسير د/ عبد العظيم بدوى سورة الحديد 14 بابالسنة الرئيس العام الرضاع 17 كلمة التحرير رئيس التحرير وما تخفى صدورهم أكبر ۲. قصيدة حسن الوالغيط ان يعض الظن أثم 11 الرؤيا بين الحقيقة والخيال د/ محمد الشويعر 72 ليلة النصف من شعبان الشيخ فتحي عثمان 27 دفاع عن السنة الشبخ مصطفى درويش TY المنطوق والمفهوم الشيخ اسامة سليمان 49 ركن الأسرة د/ابراهيم الشربيني \*\* لا يا دعاة التقريب د/على الوصيفي 47 واحةالتوحيد الإعلام بسير الأعلام الشيخ مجدى عرفات 44 24 اسباب النصر الموعود د/ الوصيف على حزة النظر إلى التلفاز ايمن محمد الصيحي 20 27 الفتاوي 0. كتب حذر منها العلماء فرق حذرمنها العلماء 01 04 وقفات لابد منها احمد سعد ابو النجا باب السيرة الشيخ عبد الرازق السيد عيد 07 09 ابناؤنا والمستقبل المنتظر الشيخ جمال عبدالرحمن 77 اصلاح العقيدة الشيخ معاوية هيكل اقرأمن مكتبة المركز العام علاء خضر 72 77 تحذير الداعية من القصص الواهية الشيخ على حشيش 79 متى نصر الله خليل الكامروني 11 من روائع الماضى الشيخ محمد صادق عرنوس

مطابع التجارية قليوب مصر

المركز العام: القاهرة ـ ٨ شارع قوله ـ عابدين هاتف: ٣٩١٥٤٥٦ ـ ٣٩١٥٤٥٦

# السلام عليكم

أمريكا... أبن الحقيقة؟!

أمريكا دولة مسالمة! تدافع عن الحق! وتحمى الفضيلة! وتصون الضعفاء من بطش الأقوياء!! لذا فإنها في أفغانستان توجه الطائرات المقاتلة إلى الصدور العارية؛ صديق لدود، وعدو حميم في البلد الواحد! تدمر المدن في أفغانستان!! وتمد البد تطعم بها الجوعان! تحمى المرأة من زوحها الذي بمنعها الزنا! وتعطى للبنت الحرية للدعارة! تحارب الإدمان! وتشفق على المدمنين، فتعطيهم حقن الإدمان بالمحان؛ بها سنة ملايين متشرد، كانوا بومًا ما بين العاملين والمديرين والمستولين، ويها أكثر من خمسين مليون كلب ينعمون بالدفء في البيوت! تحرم على المسلم أن يتزوج بثانية! وفيها من يجمع بأكثر من عشر نسوة في عصمته!!

أمريكا دولة التكنولوجيا المتطورة تقيم مؤسسات قراءة الكف والفنحان!

أمريكا عرفت الجاني في حوادث اكلاهوما بعد ست سنوات، وقضت بيراءة المسلمين، ويعد ست دقائق قررت قتل بن لادن؛ لأنه مدبر تفجيرات واشنطن ونيويورك!!

لسان حالها يقول: من لم يوافقنا فهو إرهابي! ومن بقتل الفلسطينيين فهو من أحبابي! ترفع عصا اللص بيد الشرطي! والعالم بتضامن معها تضامن الخائف الحيان!!

عدد قطع السلاح المرخصة في أمريكا تساوى عدد أفراد الشعب الأمريكي!!

ودولة الظلم ساعة، ودولة العدل إلى قيام الساعة. فحسنا الله ونعم الوكيل.

الرئيس العام

التحري ٨شارعقوله\_ عابدين\_القاهرة ت: ۲۹۳۲۵۱۷ فاکس \*97.777: قسمالتوزيع والاشتراكات: ت: 7910207

التوزيع الداخلي:

مؤسسةالأهرام

وفروعأنصار

السنةالحمدية

## ثمن النسخة:

مصر جنيه واحد ، السعودية ٦ ريالات، الامارات دراهم، الكويت ٥٠٠ فلس، الغرب دولار أمريكي، الأردن ٥٠٠ فلس، العراق ٧٥٠ فلس، قطر ٦ ريالات، عمان نصف ريال عماني.

المراسلات باسم المشرف العام



# النظرة الإيمانية

## بقلم الرئيس العام

الحمد لله، والصلاة والسلام على خير خلقه محمد وآله وصحبه.. وبعد:

إن النظرة الإيمانية تقتضي أن نعلم أن الغنى والفقر قد قدرهما الله عز وجل، وقد يقترن العنى بالسعادة وقد لا يقترن، والفقر كذلك، وإن الصحة والمرض من قدر الله، وقد تقترن الصحة بالسعادة، وقد لا تقترن إلا بالشيقاء، وأن العقم والإنجاب من قدر الله، وأنه قد يقترن بالولد السعادة، وقد يكون الولد شؤمًا على والديه، بل على أُمته؛ لذا فعلى العبد أن يسعى في تنفيذ ما كُلف به، طلبًا لمرضاة ربه، وطلبًا للجنة، فإن الشيطان يَعدُ العبدَ الفقر ويحثه على ترك أمر الله سبحانه، وقد فعل ذلك مع آدم وحواء حتى أخرجهما من نعيم الجنة، فوسوس لهما وقال: ﴿هَلْ اللهُ عَلَى شَحْرَةِ النُحُلُد وَمُلْك لِاللهُ عَلَى قَلَكالاً مَنْهَا فَبَدَتُ لَهُمَا سَوْاً تُهُمًا ﴾ [طه: ٢٠].

ومن النظرة الإيمانية أن نؤمن أن النصر من عند الله كما قال سبحانه: ﴿ وَلاَ تَهِنُوا وَلاَ تَحْزَنُوا وَلاَ تَحْزَنُوا وَأَنتُمُ الأَعْلَوْنَ إِن كُنتُم مُّؤْمِنِينَ ﴾ [آل عمران: ١٣٩]، وقال تعالى: ﴿ وَمَا النَّصْرُ إِلاَّ مَنْ عِنِدِ اللّهِ الْغَزِيزِ الْحَكِيمِ ﴾ [آل عمران: ١٢٦].

إن النظرة الإيمانية تقتضي بأن يوقن المسلم أن الكون كله بيد مدبره، وأنه إنما جعل الأسباب وعلق بها المسببات رفقًا بالناس ورحمة بهم، لا أن الأسباب هي التي يُركن إليها ويعتمد عليها، ولذلك فعلى المسلم ألا يُقدَّم على التزام الشرع شيئًا؛ لأن رب الشرع هو رب الكون خالق كل شيء ومدبر الأمر، فعلى كل واحد أن يعمل لمرضاة الله تعالى، لا يخلط معه غرضًا سواه، لكنه كثيرًا ما يعتري لل يخلط معه غرضًا سواه، لكنه كثيرًا ما يعتري المسلمين عامتهم، بل وخاصتهم وكثيراً من دعاتهم التأثر بالنظرة المادية والاستخفاف بالنظرة الإيمانية ويهوله ويغره تقلب الذين كفروا في البلاد، مع أن المتتبع للتاريخ الطويل يرى أن

النظرة الإيمانية هي الصواب، ففرعون صاحب الجيش الجرار والبطش الشديد، ينطبق عليه البحر ويرث بنو إسرائيل الأرض من بعد فرعون وملئه، وقوم نوح وعاد وثمود وقوم لوط لما كذبوا الرسل أصابهم ما قص علينا ربنا في كتابه الكريم، حيث نَصر المؤمنين، وأوقع عذابه ونقمته على الكافرين.

#### النظرة المادية

يبحث الرجل عن مستقبل مادي لولده، ويبحث عن رجل غني زوجًا لابنته، يظنون أن الفراش الوثير والطعام الكثير والمال المتدفق هو سبب السعادة، كلهم ينظر النظرة المادية في شروطه التي يشترطها في زوجته وشريكته ومستقبل ولده، خائفًا من الفقر، متناسيًا قول الله تعالى: ﴿ الشَّيْطَانُ يَعِدُكُمُ الْفَقْرُ وَيَاْمُرُكُم بالْفَحْشَاءِ

يَشْنَاء ﴾، وقوله: ﴿ إِنَّ اللَّهُ مُبْتَلِيكُم بِنَهَرِ فَمَن شَرِبَ مِنْهُ وَفَعَن شَرِبَ مِنْهُ فَلَيْسَ مِنْيَ ﴾، وقوله: ﴿ قَالَ الَّذِينَ يَظُنُّونَ أَنَّهُم مُلاَقُو اللّهِ كَم مِن فِئَة قَلِيلَة غَلَبَتْ فِئَة كَثِيرَةَ بِإِذْنِ اللّهِ ﴾، وقوله تعالى: ﴿ وَقَتَلَ دَاوُدُ جَالُوتَ ﴾.

فالله ينصر المؤمنين، فسبب النصر: الإيمان، والله مع الصابرين، فسبب معية الله للعبد: الصبر، والله يعذب المنبين، فسبب العذاب والبلاء: الذنوب التي يقع فيها الناس.

قال تعالى: ﴿ فَكُلا أَحَدْنَا بِذَنبِهِ فَمِنْهُم مُنْ أَحَدُنَا بِذَنبِهِ فَمِنْهُم مُنْ أَحَدَثُتُهُ الصَّيْحَةُ وَمِنْهُم مُنْ أَحَدَثُتُهُ الصَّيْحَةُ وَمِنْهُم مُنْ أَخَدَثُتُهُ الصَّيْحَةُ وَمِنْهُم مُنْ أَغْرَقْنَا وَمَا كَانَ اللَّهُ لِيَطْلِمَهُمْ وَلَكِن كَانُوا أَنفُسَهُمْ يَظْلِمُونَ ﴾ كَانَ اللَّهُ لِيَطْلِمَهُمْ وَلَكِن كَانُوا أَنفُسَهُمْ يَظُلِمُونَ ﴾ [العنكبوت: ٤٠].

فلو وعى الناس ذلك لخافوا من ذنوبهم خوفًا أشد من خوفهم من عدوهم، ولأحبوا الطاعة والصالحات من الأعمال أكثر من أموالهم وأبنائهم، وعشيرتهم.

## أثر النظرة الإيمانية على الأقوال والأفعال

كثيرًا ما يسال الناس عن المقارنة بين عمرة أو حج تطوع وبين التصدق بذلك المال على الفقراء والمساكين، ويرى الكثير أن الأفضل للعبد التصدق على الفقراء، ولكن شيخ الإسلام ابن تيمية رحمه الله تعالى اجاب بإيثار الحج والعمرة، وقد جاءت فتوى شيخ الإسلام في مجموع الفتاوى المجلد ٢٦ ص١٠، ١١، وكانت هيئتها غريبة، فالسائل نظم سؤاله شعرًا، والشيخ أجابه على وزن سؤاله شعرًا.

سئل رحمه الله تعالى: ماذا يقول أهل العلم في رجل أتاه ذو العرش مالاً حج واعتمرا فهزه الشوق نحو المصطفى طربًا ترون الحج أفضل أم إيثاره الفقرا وَاللّهُ يَعِدُكُم مُعْفِرَةً مَنْهُ وَفَضْلاً ﴾ [البقرة: ٢٦٨]، وقوله سبحانه: ﴿وَإِنْ حَفْتُمْ عَيْلَةً فَسَوْفَ يُغْنِيكُمُ اللّهُ مِن فَضُلّهِ إِن شَاء ﴾ [التوبة: ٢٨]، وقوله سبحانه: ﴿قُلْ بِفَضْلُ اللّهِ وَبَرَحْ مَتِهِ فَيدَلِكَ فَلْيَقُرُحُواْ هُو خَيْرٌ مُمًا يَجْمَعُونَ ﴾ [يونس: ٥٨]، ويقول النبي ﷺ: ﴿وهل تنصرون وترزقون إلا بضعفائكم».

#### درس ایمانی عظیم

قال تعالى حكاية عن بني إسرائيل: ﴿إِنَّ اللَّهُ قَدْ بَعَثَ لَكُمْ طَالُوتَ مَلِكًا قَالُوّاْ أَنِّي يَكُونُ لَهُ الْمُلْكُ عَلَيْنَا وَنَحْنُ أَحَقُّ بِالْمُلْكِ مِنَّهُ وَلَمْ يُؤْتُ سَعَةً مَّنَ الْمَالِ قَالَ إِنَّ اللَّهَ اصْنُطْفَاهُ عَلَيْكُمٌ وَزَادَهُ بَسُطُةً فِي الْعِلْمُ وَالْجِسْمُ وَاللَّهُ يُؤْتِي مُلْكَهُ مَن يَشْسَاءُ وَاللَّهُ وَاسِعُ عَلِيمٌ. وَقَالَ لَهُمْ نِيئُهُمْ إِنَّ آيَةَ مُلْكِهِ أَن يَأْتِيكُمُ التَّابُوتُ فِيهِ سَكِينَةُ مَن رُبِّكُمُّ وَيَقِيُّهُ مَمَّا تَرَكَ الُّ مُوسَى وَآلُ هَارُونَ تَحْمِلُهُ الْمَاذَئِكَةُ إِنَّ فِي ذَلِكَ لَايَةً لُكُمْ إِن كُنتُم مُّؤُمنِينَ. فَلَمًا فَصَلَ طَٱلُوتُ بِالْجُنُودِ قَالَ إِنَّ اللَّهُ مُبْتَلِيكُم بِنَهَر فَمَن شَرِبَ مِنْهُ فَلَيْسَ مِنِّي وَمَنَ لُمْ يَطْعَمْهُ فَإِنَّهُ مِنِّي إِلَّا مَنَ اَغْتَرَفَ غُرُّفَةً بِيَدِهِ فَشَرِبُواْ مِنَّهُ إِلَّا قَلِيلاً مَنْهُمْ فَلَمًا جَاوَزُهُ هُوَ وَالَّذِينَ امَنُواْ مَعَهُ قَالُواْ لاَ طَاقَةَ لَنَا الْيَوْمَ بِجَالُوتَ وَجُنودِهِ قَالَ الَّذِينَ يَظُنُّونَ آنَّهُم شَّلَاقُو اللَّه كَم مَّن فِئَةٍ قَلِيلَةٍ غَلَيْتٌ فِئَةً كَثِيرَةً بِإِذْنِ اللَّهِ وَاللَّهُ مَعَ الصَّابِرِينَ. وَلَمَّا بَرَزُواْ لِجَالُوتَ وَجُنُّودِهِ قَالُواْ رَبُّنَا أَفْرِغْ عَلَيْنَا صَبِّرًا وَتُبَتُّ أَقُدَامَنَا وَانصُرُبَّا عَلَى الْقَوْمِ الْكَافِرِينَ. فَهَزَمُوهُم بِإِذْنِ اللَّهِ وَقَتَلَ دَاوُدُ جَالُوتَ وَاتَاهُ اللَّهُ الْمُلْكَ وَالْحِكْمَةَ ﴾ [البقرة: ٧٤٧-

فالنظرة المادية تتضح في قول بني إسرائيل: نحن أحق بالملك منه ولم يؤت سعة من المال، والنظرة الإيمانية في قوله تعالى: ﴿إِنَّ اللَّهُ اصْطَفَاهُ عَلَيْكُمْ﴾، وقوله: ﴿وَاللَّهُ يُؤْتِي مُلْكَهُ مَن

العدد الثامن السنة الثلاثون المس

أم حجه عن أبيه ذاك أفضل أم
ماذا الذي يا سادتي ظهرا
فافتوا محبًا لكم فديتكمو
وذكركم دأبه إن غاب أو حضرا
فأجاب رحمه الله:
نقول فيه بان الحج أفضل من
فعل التصدق والإعطاء للفقرا
والحج عن والديه فيه برهما
ولكن إذا الفرض خص الأب كان إذا
هو المقدم فيما يمنع الضررا
كما إذا كان محتاجًا إلى صلة

كما إدا كان محتاجا إلى صله وأمه قد كفاها من برى البشرا هذا جوابك با هذا موازنة

وليس مفتيك معدودًا من الشعرا وتوضيح كلام شيخ الإسلام أن حديث النبي وتوضيح كلام شيخ الإسلام أن حديث النبي الفقر والذبوب كما ينفي الكير خبث الحديد والذهب والفضة، فإذا كان ينفي الفقر، أي: ييسر لصاحبه المال الذي يعينه على الصدقة إن كان بسبب الحج والعمرة، فيقدمه في أبواب الصدقة التي يرغب فيها، هذا والعبد لا يسع المحتاجين بماله، لكنه يمكن أن يسعهم بدعائه، فرب دعوة استجابها الله سبحانه فرفع كربًا عن المكروبين لا يستطيع الداعي رفعه بما يملكه من مال ومتاع، يستطيع الداعي رفعه بما يملكه من مال ومتاع، فمن تعلق بالدعاء شبب، بل هو أفضل الأسباب وأقواها، فمن تعلق بالدعاء فأخلصه لله تعالى فقد أخذ مانحع الأسباب.

ومن هذا المنطلق نريد أن نوضح أن الجهاد

روح الإسلام وذروة سنامه، لكن النبي في قال: وهل تنصرون وترزقون إلا بضعفائكم، وفي الحديث الذي أخرجه مسلم عن عائشة رضي الله عنها قالت: خرج رسول الله في قبل بدر، فلما كان بحرة الوبرة أدركه رجل قد كان يذكر منه جرأة ونجدة، ففرح أصحاب رسول الله في حين رأوه، فلما أدركه قال لرسول الله في: حثت الأتبعك وأصيب معك، قال له رسول الله في: «تؤمن بالله ورسوله» قال: لا، قال: «فارجع فلا أستعين وأدركه الرجل، فقال له كما قال في أول مرة، فقال له النبي في كما قال أول مرة، قال: «فارجع فلن أستعين بمشرك». قالت: ثم رجع، فادركه بالبيداء، أستعين بمشرك». قالت: ثم رجع، فادركه بالبيداء، فقال له كما قال أول مرة، قال: «فارجع فلن فقال له كما قال أول مرة، قال: «فارجع فلن فقال له كما قال أول مرة، قال: «فارجع فلن فقال له كما قال أول مرة، «فانطلق».

انظر كيف لا يرى النجدة والجراة نافعة إلا مع الإيمان، فكثير من الناس اليوم ينسون ذلك، فيعلو في نظرهم المشاركة المادية في الجهاد، فإن رأوا أن ضُلاًلاً من الشيعة اجتهدوا في قتال اليهود أو جعلوا أبواقًا تندد بالأمريكان؛ تغاضوا عن ضلالاتهم، بل ودافعوا عن مذهبهم الباطل، مع أنهم يعلمون من أقوال النبي على: «أنه لا يدخل الجنة إلا مؤمن» و«إن الله يؤيد الدين بالرجل الفاجر».

فالشيطان يريد أن يشغلنا عن هذا الواجب الذي حضر وقته بالواجب الذي بعد وقته وغاب، وهذه من أشد حيل الشيطان ومكره.

هذا الفهم تَتَبِعُه في نصوص القرآن والسنة مغيد وهام، لكنه واسع طويل فالإنسان مخلوق لعبيادة ربه: ﴿ وَمَا خَلَقْتُ الْحِنُ وَالإنسَ الأَلَيْ عَبِيهُمْ مَن رُزُق وَمَا أُرِيدُ مِنْهُمْ مَن رُزُق وَمَا أُرِيدُ أَن يُطْعِمُونَ. إِنَّ اللهُ هُوَ الرُزُاقُ نُو الْقُومُ الْمَتَينُ ﴾ يُطْعِمُون. إِنَّ اللهُ هُوَ الرُزُاقُ نُو الْقُومُ الْمَتَينُ ﴾ [الذاريات: ٥٠، ٥٧].

والله من وراء القصد.

بقلمد. جمال المراكبي

# معبةاللهعزوجل

□□ أصل المحبة المحمودة التي أمر الله بها وخلق الخلق لأجلها هي ما في عبادته وحده لا شريك له، إذ العبادة متضمنة لغاية الدل.

فحب الله وعبادته وحده لا شريك له أصل السعادة في الدارين، وأهل التوحيد الذين أحبوا الله وعبدوه وحده لا شريك له لا يبقى منهم في العذاب أحد.

والذين اتخفوا من دونه أندادًا يحبونهم كحبه، وعبدوا غيره هم أهل الشرك الذين لا يغفر الله عز وجل لهم أبدًا ويخلدهم في النّار: ﴿إِنَّ اللَّهَ لاَ يَغْفِرُ أَن يُشْرَكَ بِهِ وَيَغْفِرُ مَا دُونَ ذَلِكَ لِمِن يَشْنَاءُ ﴾ [النساء: ٨٤]. ٢

#### المحبة النافعة والمحبة الضارة

فكل عمل لا بد أن يصدر عن محبة وإرادة، فالمحبة المحمودة النافعة هي التي تجلب لصاحبها ما ينفعه وهو السعادة، والمحبة الضارة هي التي تجلب لصاحبها ما يضره وهو الشقاء، والعاقل العالم لا يختار أن يحب ما يضره، فإن فعل ذلك فعن جهل وظلم، أو عن اعتقاد فاسد واتباع للهوى.

فالذي يحب لقاء قريب من رحميه فمحبته محمودة، وهذا من صلة الرحم التي هي شجنة من الرحمن، لكن إن اتبع هواه، حتى خرج عن حدود العدل بين ذوي القربي وغيرهم كان هذا ظلمًا، قال

## ووالحلقة الثانية وو

تعالى: ﴿ وَإِذَا قُلْتُمْ فَاعْدِلُواْ وَلَوْ كَانَ ذَا قُرْبَى﴾ [الإنعام: ٥٧].

والذي يحب الطعام والشراب والنساء فحبه هذا محمود وبه ينصلح حال بني آدم، ولولا ذلك لما استقامت الأنساب ووجدت النرية، ولكن يجب العدل والقصد في ذلك وضبطه بميزان الشرع: وكلواً وَاشْرَبُوا ولا تُسْرِفُونَ إِلَّا عَلَى أَزْواجِهِمْ وَكُلُواً وَاشْرَبُوا ولا تُسْرِفُونَ إِلاَّ عَلَى أَزْواجِهِمْ الْمُسْرِفِينَ ﴾ [الأعراف: ١٣١]، ﴿ إِلاَّ عَلَى أَزْواجِهِمْ أَوْ مَا مَلَكَتُ أَيْمَانُهُمْ فَإِنْهُمْ غَيْرُ مُلُومِينَ. فَصَ النَّتَغَى وَرَاءَ ذَلِكَ فَأُولَئِكَ هُمُ الْعَادُونَ ﴾ [المؤمنونَ أَوْ مَلْ النَّاسِ حَبُ الشَّهُ وَاتِ مِنَ النَّسَاءِ وَالْنَيْنِينَ وَالْقَضَلَةِ وَالأَنْعَامِ وَالْحَرْثُ ذَلِكَ مَتَاعُ وَالنَّعَلِيمَ النَّهُ وَالْحَرْثُ ذَلِكَ مَتَاعُ الْخَيْبَ وَالْفَضَةُ وَالأَنْعَامِ وَالْحَرْثُ ذَلِكَ مَتَاعُ الْخَيْبَ وَالْفَضَةُ وَالأَنْعَامِ وَالْحَرْثُ ذَلِكَ مَتَاعُ الْخَيْبَ وَالْفَضَةُ وَالأَنْعَامُ وَالْحَرْثُ ذَلِكَ مَتَاعُ الْخَيْبُ وَالْفَضَةُ وَاللَّهُ عِنْدُهُ حُسُنُ الْمَابِ ﴾ [الله عندهُ حُسنُ الْمَابِ ﴾ [الاخرة ﴾ [الإخرة ﴾ [القيامة: ٢٠ ، ١٢].

قال السعدي رحمه الله: هذا الذي أوجب لكم الغفلة والإعراض عن وعظ الله وتذكيره لكم أنكم تحبون العاجلة وتسعون فيما يحصلها وفي لذاتها وشهواتها وتؤثرونها على الآخرة، فتذرون العمل لها؛ لأن الدنيا نعيمها ولذاتها عاجلة، والإنسان مولع بحب العاجل، والآخرة متأخر ما فيها من النعيم المقيم، فلذلك غفلتم عنها وتركتموها كانكم لم تخلقوا لها، وكان هذه الدار هي دار القرار التي تبذل فيها نفائس الأعمار، ويسعى لها أناء الليل والنهار، وبهذا انقلبت عليكم الحقيقة، وحصل من الخسارة ما حصل.

فلو أثرتم الآخرة على الدنيا ونظرتم للعواقب



نظر البصير العاقل، لأنجحتم وربحتم ربحًا لا خسار معه، وفزتم فوزًا لا شقاء يصحبه. انتهى كلامه رحمه الله.

ولّهذا نعى الله على المعرضين عن الآخرة بقوله: ﴿ إِنَّ هُوُلاءِ يُحِبُّونَ الْعَاجِلَةَ وَيَذَرُونَ وَرَاءَهُمْ يَوْمًا تَقِيلاً ﴾ [الإنسان: ٢٧]، وأهل الدنيا العاملون لها على حساب الآخرة يندمون على ذلك يوم القيامة أشد الندم، فبعد أن كانوا في الدنيا معرضين عن اتباع الرسول، يحبون العاجلة ويذرون الآخرة، يحبون المال حبًا جمًّا، تراهم في الأخرة يعضون الإصابع من الندم، يوم لا ينفع الندم: ﴿ يَوْمَئِذ يَتَذَكُرُ الإنسانُ وَأَنِي لَهُ الذَّكْرَى عِيقُولُ يَا لَيْتَنِي قَدَّمْتُ لِحَيَاتِي ﴾ [الفجر: ٣٣، ٤٢]، ويَقُولُ يَا لَيْتَنِي قَدَّمْتُ لِحَيَاتِي ﴾ [الفجر: ٣٣، ٤٢]، اتُحَذْتُ مَعَ الرُسُول سَبِيلاً. يَا وَيُلتَي لَيْتَنِي لَمْ الْخُر بَعْدَ إِذَّ الْإنسَانِ خَذُولاً ﴾ [الفرقان: أَلَوْ الله الله المُحْر بَعْدَ إِذَ الْعَالَمُ عَلَى يَدِيْهِ يَقُولُ إِلَا الله المُحْر بَعْدَ إِذَ الْعَرِي وَكَانَ الشَّيْطَانُ لِلْإِنسَانِ خَذُولاً ﴾ [الفرقان: جَاءَني وَكَانَ الشَّيْطَانُ لِلْإِنسَانِ خَذُولاً ﴾ [الفرقان: ٢٧ - ٢٢]. اه.

#### الستحق للعبادة والمحبة!!

لا يستحق أحد أن يُعبد ويطاع على الإطلاق إلا الله وحده لا شريك له، وإنما نطيع رسله لأنهم يأمرون بطاعته، ونطيع أولى الأمر إذا أمروا بطاعته.

وعبادة الله صادرة عن حبه جل وعلا: ﴿قُلْ اللهُ صَادرة عن حبه جل وعلا: ﴿قُلْ اللهُ فَاتَبِعُونِي... ﴾ [آل عمران: آ٣]، وكما أن أعظم ما يناله العبد من المحبات محبة الله تعالى لعباده المؤمنين، حتى أنه سبحانه يتوعد من عادهم: ‹من عادى لي وليا فقد آذنته بالحرب... فكذلك فإن أعظم محبات المؤمنين محبتهم لربهم عز وجل، كما قال تعالى: ﴿وَالنّينَ مَمْواً أَشَدُ حُبُا لله ﴾ [البقرة: ١٦٥].

ولهذا لم يرضُ الله إلا بأن يكون هو ورسوله احب إليهم من الأهل والمال والولد، فقال سبحانه: ﴿ قُلْ إِن كَانَ اَبَاؤُكُمْ وَاَنْنَاؤُكُمْ وَإِخْوَانُكُمْ وَاَزْوَاجُكُمْ وَعَشِيرَتُكُمْ وَاَمْوَالُ اقْتَرَفْتُمُوهَا وَتِجَارَةٌ تَحْشَوْنَ كَسَادَهَا وَمَسَاكِنُ تَرْضَوْنَهَا اَحَبُ إلَيْكُم مَنَ اللّهِ وَرَسُولِهِ وَحِهَاد فِي سَبِيلِهِ فَتَرَبُصُوا حَتَّى يَاتِي اللّهُ بِأَمْرِهُ ﴾ [التوبة: ٢٤]، وقال: ﴿ مَن يَرْتَدُ مِنكُمْ عَن بِينِهِ فَسَوْفَ يَأْتِي اللّهُ بَقُوم يُحِبُهُمْ وَيُحِبُونَهُ أَذِلُهُ عَلَى الْمُؤْمِنِينَ أَعِرْمَ عَلَى الْكَافِرِينَ يُجَاهِدُونَ فِي عَلَى الْمُأْفِرِينَ يُجَاهِدُونَ فِي عَلَى الْكَافِرِينَ يُجَاهِدُونَ فِي عَلَى الْمُؤْمِنِينَ أَعِرْمَ عَلَى الْكَافِرِينَ يُجَاهِدُونَ فِي عَلَى الْمُؤْمِنِينَ يُجَاهِدُونَ فِي عَلَى الْمُؤْمِنِينَ يُجَاهِدُونَ فِي عَلَى الْمُؤْمِنِينَ يُحِبُونَهُ أَنِلُهُ

سَبِيلِ اللَّهِ وَلاَ يَخَافُونَ لَوْمَةَ لائِمٍ ﴾ [المائدة: ٥٤].

ومن حقق هذه المحبة فقد حقق الإيمان وتذوق حلاوته، قال رسول الله على: «ثلاث من كن فيه وجد حلاوة الإيمان: أن يكون الله ورسوله أحب إليه مما سواهما، وأن يحب المرء لا يحبه إلا لله، وأن يكره أن يعود في الكفر بعد إذ أنقذه الله منه كما يكره أن يلقى في النار».

وإذا كان أصل الإيمان العملي هو حب الله تعالى وحب رسوله، وحب الله أصل التوحيد العملي، وهو أصل التاليه الذي هو عبادة الله وحده لا شريك له، فإن العبادة أصلها أكمل أنواع المحبة مع أكمل أنواع الخضوع، وهذا هو الإسلام.

وأعظم الذنوب عند الله الشرك به، وهو سبحانه لا يغفره أبدًا، وأصل الإشراك العملي هو الإشراك العملي هو الإشراك بالله في المحبة، فالمؤمنون أخلصوا دينهم ومحبتهم وطاعتهم لله عز وجل، والمشركون اتخذوا من دون الله أندادًا يحبونهم كحب الله.

ومحبة الرسول ﴿ هي من محبة الله، وكذلك كل حب في الله، قال ﴿ : «من احب لله وأبغض لله وأعطى لله ومنع لله، فقد استكمل الإيمان».

فمحبة ما يحبه الله لله من الأعيان والأعمال من تمام المحبة لله، وهو الحب في الله ولله.

ومحبة ما يحبه الله من الأعمال الظاهرة والباطنة (وهي الواجبات والمستحبات)، من محبة الله لعبده، كما في حديث اله لابة.

ومحبة كلام الله واسمائه وصفاته كما في حديث سورة الإخلاص، وكذلك محبة ملائكة الله وانبيائه وعباده الصالحين: «اللهم إني أسالك حبك، وحب من يحبك، وحب كل عمل يقربني إلى حبك، وواه الترمذي، وقال: حسن صحيح.

بل محبة الله مستلزمة لمحبة ما يحبه من الواجبات، فإن اتباع الرسول من أعظم ما أوجبه الله على عباده وأحبه، وهو سبحانه أعظم بغضا لمن أعرض عن اتباع نبيه، فمن كان صابقًا في دعوى محبة الله اتبع رسوله لا محالة، وكان الله ورسوله أحب إليه مما سواهما، وقدم محبتهما على محبته للأهل والمال والولد: ﴿قُلْ إِن كُنتُمْ تُحِبُونَ اللهُ فَاتَبعُونِي يُحْبِيكُمُ اللهُ وَيَغْفِرْ لَكُمْ نُنُوبِكُمْ وَاللهُ عَفُورٌ رُحُيمٌ قُلْ أَطِيعُواْ اللهُ وَالرُسُولَ فَإِن تَولُواٌ فَإِن تَولُواٌ فَإِن تَولُواً فَإِن

اللَّهُ لاَ يُحِدُّ الْكَافِرِينَ ﴾ [آل عمران: ٣١].

قال أبن القيم رحمه الله: لما كثر المدعون للمحبة طولبوا بإقامة البينة على صحة الدعوى، فالبينة على صدة الدعوى، فالبينة على من ادعى، ولو يعطى الناس بدعواهم لادًعى الخليُّ حرقة الشجيَّ، فتنوع المدعون في الشهود، فقيل لهم: لا تثبت هذه الدعوى إلا ببينة، ﴿قُلْ إِنْ كُنتُمُّ تُحَيُّونَ اللهُ فَاتَبِعُونِي يُحْبِبُكُمُ اللهُ ﴾.

فُتَاخِر الخُلق كلهم وثبت أتباع الرسول في أفعاله وأقواله وهديه وأخلاقه.

فطولبوا بعدالة البينة، وقيل: لا تقبل العدالة إلا بتزكية، ﴿ يُجَاهِدُونَ فِي سَبِيلِ اللَّهِ وَلاَ يَخَافُونَ لَوْمُهُ لائم ﴾، فتاخر اكثر المدعين للمحبة، وقام المجاهدون.

فقيل لهم: إن نفوس المحبين ليست لهم، فسلموا ما وقع عليه العقد، فإن الله اشترى من المؤمنين أنفسهم وأمو الهم بأن لهم الجنة، وعقد البيع يوجب التسليم من الحانبين، فلما رأى التجار عظمة المسترى، وقدر الثمن وجلالة قدر من جرى عقد التبايع على يديه، ومقدار الكتاب الذي أثبت فيه هذا العقد، عرفوا أن للسلعة قدرًا وشانًا ليس لغيرها من السلع، فرأوا من الخسران الدين والغبن الفاحش أن يبيعوها بثمن بخس دراهم معدودة، تذهب لذتها وشهوتها وتبقى تبعتها وحسرتها، فإن فاعل ذلك معدود في حملة السفهاء، فعقدوا مع المشتري بيعة الرضوان رضًى واختيارًا من غير ثبوت خيار، وقالوا: والله لا نقيلك ولا نستقيلك، فلما تم العقد وسلموا المبيع قيل لهم: قد صارت أنفسكم وأموالكم لنا، والآن فقد ربدناها عليكم أوفر ما كانت وأضعاف أموالكم معها: ﴿ وَلاَ تَحْسَبَنُ الَّذِينَ قُتِلُواْ فِي سَبِيلِ اللَّهِ أَمْوَاتًا بِلُّ أَحْيَاء عِندَ رَبِّهِمْ يُرْزَقُونَ ﴾ [آل عمران: ٩٢]. اه.

أثر الذنوب على المحبة!!

والذنوب تنقص من محبة العبد لله تعالى بقدر حجم الذنب، ولكن الذنوب لا تزيل المحبة لله ورسوله إذا كانت ثابتة في القلب، ولم تكن الذنوب عن نفاق كما في صحيح البخاري في قصة الرجل الذي كان يشرب الخمر، وكان النبي على يقيم عليه الحد، فلما كثر ذلك منه، لعنه رجل، فقال النبي على النبي النبي النبي النبي النبي النبي المناب النبي المناب النبي المناب النبي المناب ورسوله.

فكما أن المحبة الواجبة تستلزم فعل الواجبات وترك المحرمات، والمحبة المستحبة تستلزم فعل المستحبات وترك المكروهات،

فالمعاصي تنقص المحبة.

تعصى الإله وأنت تزعم حبه هذا محالٌ في القياس شنيعُ لو كان حبك صادقًا لأطعته إن المحب لمن أحب مطيعُ

ولهذا قال النبي ﷺ: ﴿لا يَزْنَي الزَّانِي هِينَ

والمحبوبات المعظمة من دون الله عز وجل أثبت الشارع فيها اسم العبادة، كما في الحديث: «تعس عبد الدرهم، تعس عبد الدينار».

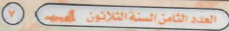
فإذا كان الإنسان مشغوفًا بمحبة بعض المخلوقات لغير الله، كان فيه من التعبد بقدر ذلك، ولهذا قد يطبع هذا المحب لغير الله محبوبه أكثر مما يطبع الله، حتى يطلب القتل في سبيله، كما يختار المؤمن القتل في سبيل الله، ولهذا قال النبي ﷺ: محدمن الخمر كعابد وثن، صححه الألباني.

قيل لسفيان بن عيينة: إن أهل الأهواء يحبون ما ابتدعوه حبًا شديدًا، فقال: أنسيت قوله تعالى: ﴿ وَمِنَ النَّاسِ مَن يَتُ خِيدُ مِن دُونِ اللّهِ اَندَادًا يُحِبُّونَهُمْ كَحُبُّ اللّهِ وَالّذِينَ آمَنُواْ آشَدُ حُبًا للّهِ ﴾، ﴿ وَأَشْرِبُواْ فِي قُلُوبِهِمُ الْعِجْلُ بِكُفْرِهِمْ ﴾.

ومحبة الله توجب المجاهدة في سبيله، فإن من أحب الله وأحب الله أحب ما يحبه الله، وأبغض ما يبغضه الله، ووالى من يواليه الله، وعادى من يعاديه الله.

وموادة أعداء الله تنافي محبة الله تعالى، قال تعالى: ﴿ لاَ تَجِدُ قَوْمًا يُوْمِئُونَ بِاللّهِ وَالْيَوْمِ الْآخِرِ يُوَادُّونَ مَنْ حَادُ اللّهَ وَرَسُولَةٌ وَلَوْ كَانُوا الآخِرِ يُوَادُّونَ مَنْ حَادُ اللَّهَ وَرَسُولَةٌ وَلَوْ كَانُوا أَوْلَائِكُ مَا أَوْ إِخْوَانَهُمْ أَوْ عَشِيرِنَهُمُّ أُو لِخْوانَهُمْ أَوْ عَشِيرِنَهُمُّ أُولِكُ كَتَبَ فِي قُلُوبِهِمُ الإيمان وَآئِدُهُم بِرُوحِ مَنْهُ وَيَدُّخُرِي مِن تَحْتِهَا الأَنْهَارُ خَالِدِينَ فِيها رضي اللّه عَنْهُمْ وَرَضُوا عَنْهُ أُولِئِكَ حَسِرْبَ اللّهِ اللّهَ عَنْهُمْ وَرَضُوا عَنْهُ أُولِئِكَ حَسِرْبَ اللّهِ هُمُ الْمُقْلَحُونَ ﴾ [المجادلة: ٢٢].

فَاحْبر سُبِحانه أن المؤمن الذي تمكن حب الله وحب رسوله منه لا يكون مُوادًا محبًا لمن حاد الله ورسوله، فإن هذا جمع بين الضدين. والجمع بين الضدين محال، والله أعلم.



تفسير سورة الحلقة الرابعة

#### بقلم الدكتور: عبد العظيم بدوي

## و عتاب الله للمؤمنين وو

يعاتب الله المؤمنين فيقول: ﴿ أَلَمْ يَأْنِ لِلَّذِينَ أَمَنُوا أَن تَخْشَعَ قُلُوبُهُمْ لِذِكْرِ اللَّهِ وَمَا نَزَلَ مِنَ الْحَقُّ ﴾، والخشوع: هيئة في النفس يظهر منها على الجوارح سكون وتواضع. قال قتادة: الخشوع في القلب، وهو الخوف وغض البصر في الصلاة. وقال سهل بن عبد الله: لا يكون خاشعًا حتى تخشع كل شعرة على جسده؛ لأن اللَّه بقول: ﴿ تَقْشَعِرُ مِنْهُ جُلُودُ الَّذِينَ يَخْشَوْنَ رَبُّهُمْ ﴾ [الزمر: ٢٣]، وهذا هو الخشوع المحمود، لأن الخوف إذا سكن القلب أوجب خشوع الظاهر، فلا يملك صاحبُه دفعه، فتراه مطرقًا متأدبًا متذللاً، وقد مدح اللَّه ﴿ الَّذِينَ هُمْ فِي صَلاَتِهِمْ خَاشِعُونَ ﴾ [المؤمنون: ٢]، والخشوع في الصلاة إنما يحصل لمن فرغ قلبه لها، واشتغل بها عما عداها، وأثرها على غيرها، وحينئذ تخفُّ عليه، كما قال تعالى: ﴿ وَإِنَّهَا لَكُسِرَةُ إِلاَّ عَلَى الْخَاشِعِينَ ﴾ [البقرة: ٤٥]، وتكون راحةً له، وقرة عين، كما كان النبي علله يقول:

«أرحنا بالصلاة يا بلال». [صحيح، رواه أبو داود (١٣/٣٣٠/٤٩٦٤)].

وكان يقول: «حبّب إليّ الطيب والنساء، وجعلت قرة عيني في الصلاة». [صحيح، رواه النسائي (٦١/٧)].

وقد وعد الله الخاشعين من المؤمنين مغفرة وأجرًا عظيمًا، فقال تعالى: ﴿إِنَّ الْمُسْلِمِينَ وَالْمُوْمِنَاتِ وَالْقَانِتِينَ وَالْمُوْمِنَاتِ وَالْقَانِتِينَ وَالْمُوْمِنَاتِ وَالْقَانِتِينَ وَالْمُسُلِمِينَ وَالْمُلُومِينَ الله وَالذَّاكِرَاتِ أَعَدُ الله لَهُمُ وَالْدَابِدِينَ الله كَثِيرِا وَالذَّاكِرَاتِ أَعَدُ الله لَهُ لَهُم وَالْدَابِ وَالْمُسُلِمِينَ الله وَالْمُومِينِ أَن للمؤمنين أَن للمؤمنين أَن للمؤمنين أَن يذروا والموعظة وسماع القرآن، فتفهمه وتنقاد له، وتطيعه، أما أن للمؤمنين أن يذروا وتسمع له وتطيعه، أما أن للمؤمنين أن يذروا الربا وقد سمعوا الله يقول: ﴿ يَا أَيُّهُا الّذِينَ وَمَنُواْ اللّهُ وَثُرُواْ مَا بَقِيَ مِنَ الرّبًا إِن كُنتُمُ الرّبًا إِن كُنتُم الرّبًا إِن كُنتُم





مُّوْمِنِينَ. فَإِن لُمْ تَفْعَلُواْ فَأَنْنُواْ بِصَرْبٍ مِّنَ اللَّهِ وَرَسُولِهِ ﴾ [البقرة: ٢٧٨، ٢٧٩].

أما أن للمؤمنين أن يجتنبوا الخمر والميسر وقد سمعوا الله يقول: ﴿ عِنَا أَيُّهَا النَّذِينَ آمَنُواْ إِنَّمَا الْخَمْرُ وَالْمَيْسِرُ وَالْأَنصَابُ وَالْأَزْلاَمُ رِجْسُ مَنْ عَمَلِ الشَّيْطَانِ فَاجْتَنِبُوهُ لَعَلَّكُمْ تُقْلِحُونَ ﴾ [المائدة: ٩٠].

أما أن للمؤمنين أن يتركوا الفواحش ما ظهر منها وما بطن وقد سمعوا الله يقول: ﴿قُلْ إِنَّمَا حَرَّمَ رَبِّيَ الْفُواحِشَ مَا ظَهَرَ مِنْهَا وَمَا يَطَنَ ﴾ [الأعراف: ٣٣].

أما أن للمؤمنين أن يتركوا الزنا وقد سمعوا الله يقول: ﴿ وَلاَ تَقْرَبُواْ الزُّنَى إِنَّهُ كَانَ فَاحِشَةً وَسَاء سَبِيلاً ﴾ [الإسراء: ٣٢].

أما أن للمؤمنين أن يأمروا نساءهم بالحجاب وقد سمعوا الله يقول: ﴿ يَا أَيُّهَا النَّبِيُّ قُلُ لاَزْوَاجِكَ وَبَنَاتِكَ وَنِسَاء الْمُؤْمِنِينَ يُدْنِينَ عَلَيْهِنِّ مِنَ جَلاَبِيبِهِنَّ ذَلِكَ أَدْنَى أَن يُعْرَفْنَ فَلاَ يُؤْذَنْنَ ﴾ [الأحزاب: ٥٩].

أما أن للمؤمنات أن يتركن التبرج والسفور وقد سمعن الله يقول: ﴿ وَلاَ تَبَرُجْنَ تَبَرُجُ الْجَاهِلِيَّةِ الْأُولَى ﴾ [الأحزاب: ٣٣].

أمان الله ومنات أن يتركن التبرج والسفور وقد سمعن الرسول الله أرهما أهل النار لم أرهما بعد: رجال معهم البقر يضربون بها الناس، ونساءً والسات عاريات،

مميلاتُ مائلاتُ، رءوسهنُ كأسنمة البخت المائلة، لا يدخلن الجنة ولا يجدن ريحها، وإن ريحها ليوجد من مسيرة كذا وكذا». [صحيح. رواه مسلم].

أما أن للمؤمنين أن يتركوا الدخول على النساء وقد سمعوا الله يقول: ﴿ وَإِذَا سَالْتُمُوهُنَّ مَنَاعًا فَاسْالُوهُنُ مِن وَرَاءَ حِجَابِ ذَلِكُمُ أَطْهَرُ لِقَلُوبِهِنُ ﴾ [الأحزاب: ٥٣]. وقد سمعوا الرسول ﷺ يقول: «إياكم والدخول على النساء». فقال رجل: أفرأيت الحمو؟ فقال ﷺ: «الحمو الموت». [متفق عليه].

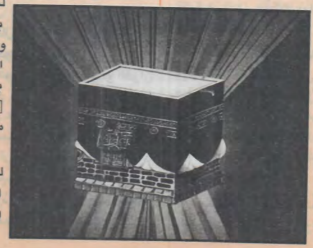
أما أن للمؤمنين أن يغاروا على نسائهم وقد سمعوا الرسول ﷺ يقول: «لا يدخل الجنة ديوث».

أما أن للمؤمنين أن يقيموا الصلاة ويؤتوا الزكاة وقد سمعوا الله يقول: ﴿ وَأَقِيمُوا السَّلَاةَ وَارْكَعُوا مَعَ الرَّاكِعِينَ ﴾ [البقرة: 27].

أما أن للمؤمنين أن يتحاكموا إلى شرع الله وقد سمعوا الله يقول: ﴿ فَلاَ وَرَبَّكَ لاَ يُؤْمِنُونَ حَتَّى يُحَكِّمُوكَ فِيما شَجَرَ بَيْنَهُمْ ثُمُّ لاَ يَجِدُواْ فِي أَنفُسِهِمْ حَرَجًا مَمًا قَضَيْتَ وَيُسَلِّمُواْ تَسَلِّيمًا ﴾ [النساء: ٢٥]. وقد سمعوا الرسول يقول: «وما

لم تحكم أئمتهم بكت الله، ويتخيروا مما أنزل الله، إلا جعل الله بالسهم بينهم، أسلام المناهم، وواه ابن ماحه].

أمسا أن للمؤمنين أن يقيموا الدين وقد سمعوا الله يقول: ﴿شَرَعَ





لَكُمْ مِّنَ الدِّينِ مَا وَصِّى بِهِ نُوحَا وَصَّى بِهِ نُوحَا وَالَّذِي أَوْحَانًا إِلَيْكَ وَمَا وَصَّيْنًا إِلَيْكَ وَمَا وَصَّيْنًا بِهِ إِبْرَاهِيمَ وَمُوسَى إِبْرَاهِيمَ وَمُوسَى وَمُوسَى الدِّينَ وَلاَ تَتَقَرَّقُوا الدِّينَ وَلاَ تَتَقَرَّقُوا فِيهِ إِالشُورِي: فِيهِ ﴾ [الشوري: فِيه ﴾ [الشوري:

فأفيقوا-رحمكم الله- من غفلتكم، وانتبهوا

من رقدتكم، فقد ﴿أتى أَمْرُ اللّهُ ﴾ [النحل: ١]، أفيقوا من غفلتكم، وانتبهوا من رقدتكم، فقد ﴿أَرْفَتِ الآَرْفَةُ ﴾ [النجم: ٧٥]، أفيقوا من غفلتكم، وانتبهوا من رقدتكم، فقد ﴿اقْتَرَبَتِ السّاعَةُ ﴾ [القمر: ١]، افيقوا من غفلتكم، وانتبهوا من رقدتكم، فقد ﴿ اقْتَرَبَ لِلنّاسِ حِسمَا لِهُمْ ﴾ [الأنبياء: ١]، ﴿ وَأَنيبُوا إِلَى رَبّكُمْ وَأَسْلِمُوا لَهُ مِن قَبْلِ أَن يَأْتِيكُمُ الْعَدَالِ أَن يَأْتِيكُمُ الْعَدَالِ أَن يَأْتِيكُمُ الْعَدَالِ أَن يَأْتِيكُمُ الْعَدَالِ المُن مَن ربّكُم مِن وَبّكُمُ مَن وَبّكُم مَن ربّكُمُ مَن وَبُكُم أَل الزير وَالزير وَالْتُمْ لاَ تَشْعُرُونَ ﴾ وَاتّبِعُوا أَحْسَنَ مَا أَنزِلَ إِليّكُم مِن ربّكُمُ مِن وَبّلِ أَن يَأْتِيكُمُ العَدَالِ بَعْتَةً وَأَنتُمْ لاَ تَشْعُرُونَ ﴾ وَالزمر: ٤٥، ٥٥].



الأمَدُ فَقَسَتْ قُلُوبُهُمْ ﴾، فلم تعد قلُوبُهُمْ ﴾، فلم تعد تقبل موعظة، ولا تقيين بوعيد، ﴿ وَكَثِيرُ مَنْهُمْ فَاسِقُونَ ﴾، وقسيوة القلب عقوبة من أقسى العقوبة من أقسى ألع قاد التي يعاقبُ بها العبد، وقيد توعد الله وقيد توعد الله القاسية قلوبهم،

وحكم عليهم بالضلال، فقال: ﴿ فَوَيْلُ لِلْقَاسِيَةِ قُلُوبُهُمْ مَن نِكْرِ اللّهِ أُولُئِكَ فِي ضَالاًل مُبِينٍ ﴾ [الزمر: ٢٢]، والقلب القاسي هو القلب الميت الذي لا حياة به، فهو لا يعرف ربه ولا يعبده، بل هو واقف مع شهواته ولذاته ولو كان فيها سخط ربه وغضبه، فهو لا يبالي- إذا فاز بشهوته وحظه- رضي ربه أم سخط، بل هواه أثر عنده وأحب إليه من رضا مولاه، فالهوى إمامه، والشهوة قائده، والجهل سائقه، والغفلة أمركبه، لا يستجيب لناصح، ويتبع كل شيطان مريد، فمثله ﴿ كَمَثُل الّذِي يَنْعَقُ بِمَا لاَ يَسْمَعُ إلا لا يُعادَّ وَنِدَاءً صُمُ بُكُمْ عُمْيٌ فَهُمْ لاَ يَعْ قِلُونَ ﴾ دُعَاءً وَنِدَاءً صُمُ بُكُمْ عُمْيٌ فَهُمْ لاَ يَعْ قِلُونَ ﴾ [البقرة: ١٧١]، ﴿ أُولَئِكَ يُنَادَوْنَ مِن مُكَانٍ بَعِيدٍ ﴾ [فصلت: ٤٤].

ولقسوة القلب أسباب: منها طول الأمل، وإليه الإشارة بقوله تعالى: ﴿ فَطَالَ عَلَيْهِمُ الأَمْدُ وَالِيهِ الإِشارة بقوله تعالى: ﴿ فَطَالَ عَلَيْهِمُ الأَمْدُ فَ عَصَالً، ومرضٌ مُزْمنٌ، متى تمكن من القلب فسد مزاجه، واشتد علاجه، ولم يفارقه داء، ولم ينجع فيه دواء، بل أعيا الأطباء، ويئس من برئه الحكماءُ والعلماء.

وحقيقة الأمل: الصرصُ على الدنيا، والانكبابُ عليها وحبها، والإعراضُ عن الآخرة، وهو يغفل عن العمل،

ومن أسباب قسوة القلبنقض الميثاق، كما قال تعالى عن بنى اسـرائدل: ﴿ فَيمَا نَقْضِهِم مُتْأَقَّهُمْ لَعنَّاهُمْ وَجَعَلْنَا قُلُوبَهُمْ قاسى ق [المائدة: ١٢]، ىعنى: فيسبب

نقضهم الميشاق الذي أُخذ عليهم لعناهم أي أبعدناهم عن الحق وطردناهم عن الهدى، ﴿ وَجَعَلْنَا قُلُوبَهُمْ قَاسِيَةً ﴾ أي: فلا يتعظون بموعظة لغلظ قلوبهم وقسوتها، والميثاق الذي نقضوه قد بينه ربِّ العزة، فقال: ﴿ وَلَقَدُّ أَخَذَ اللَّهُ مِيثَاقَ بَنِي إسْرَائِيلَ وَبَعَثْنَا مِنِهُمُ اثْنَيْ عَشَرَ نَقِيبًا وَقَالَ اللَّهُ إِنِّي مَعَكُمْ لَئِنْ أَقَمْتُمُ الصَّالأَةَ وَآتَيْ تُمُ الزُّكَاةَ وَآمَنتُم برُسُلِي وَعَ زُرْتُمُ وهُمْ وَأَقْرَضْتُمُ اللَّهَ قَرْضُنَا حَسَنًا لِأَكَفُرَنَّ عَنكُمْ سَنِّئَاتِكُمْ... ﴾ الآمة [المائدة: ١٢].

والمتامل في حال المسلمين اليوم يجد أنهم قد نقضوا الميثاق كما نقضه بنو إسرائيل، فقد ترك أكثرهم الصلاة، ومنعوا الزكاة، فقست قلوبهم، ولا حول ولا قوة إلا بالله.

فيا معشر المسلمين، أوفوا بعهد الله ولا تنقضوا الميشاق، و﴿ اعْلَمُوا أَنَّ اللَّهَ يُحْدِي الأَرْضَ نَعْدَ مَوْتِهَا ﴾، وكذلك يُليِّن القلوب بعد قسوتها، ويهدي الحيارى بعد ضلالتها، ويفرَّج الكروب بعد شدتها؛ لأنه على كل شيء قدير، ﴿ قَدْ بَيِّنًا لَكُمُ الآيَاتِ إِن كُنتُمْ تَعْ قِلُونَ ﴾ [آل عمران: ١١٨]، فلا تقنطوا من رحمة الله، ﴿ وَلاَ تَدْأَسُواْ مِن رُوْحِ اللَّهِ إِنَّهُ لاَ يَيْأَسُ مِن رُوْحِ اللَّهِ إِلَّ الْقُوْمُ الْكَافِرُونَ ﴾ [يوسف: ٨٧].

ويورث التراخى والتواني، ويعقب التشاغل والتقاعس، ويخلد إلى الأرض، ويميل إلى الهوى، كما أنّ قصر الأمل بيعث على العمل، ويحيل إلى المسادرة، ويحث على المسابقة، وقد توعد اللُّه أهل الأمل فقال: ﴿ ذَرْهُمْ مَا كُلُواْ

وَيَتَمَ تُعُواْ وَيُلْهِهِمُ الْأَمَلُ فَسَوْفَ يَعْلَمُونَ ﴾ [الححر: ٣].

فيا أخا الإسلام: إياك وطول الأمل، فإنه يُقعد عن خير العمل، «إذا أصبحت فلا تنتظر المساء، وإذا أمسيت فلا تنتظر الصباح». [رواه البخاري].

تزود من التقوى فإنك لا تدري

إذا جنّ ليل هل تعيش إلى الفجر فكم من فتى أمسى وأصبح ضاحكًا وقد نُسحَتْ أكفائه وهو لا يدري

وكم من صغار يُرتجى طولُ عمرهم وقد أدخلت احسادهم ظلمة القبر

وكم من عروس زينوها لزوجها

وقد قبضت ارواحهم ليلة القدر

وكم من صحيح مات من غير علة

وكم من عليل عاش حيثًا من الدهر قَالَ تَعَالَى: ﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا اتَّقُوا اللَّهُ وَلْتَنظُرْ نَفْسُ مُّا قَدَّمَتْ لِغَد وَاتَّقُوا اللَّهَ إِنَّ اللَّهَ خَيِيرٌ بِمَا تَعْمَلُونَ. وَلاَ تَكُونُوا كَالَّذِينَ نَسُوا اللَّهَ فَأَنسَاهُمْ أَنفُ سَهُمْ أُولَئِكَ هُمُ الْفَاسِقُونَ ﴾ [الحشر: ١٨، ١٩].



# الرضاع

## بقلم الرئيس العام

أخرج البخاري ومسلم عن عائشة رضي الله عنها: أنها سمعت صوت رجل يستأذن في بيت حفصة، قالت: فقلت: يا رسول الله، هذا رجل يستأذن في بيتك، فقال النبي الله «أراه فلائاً» لعم حفصة من الرضاعة، قالت

عائشة: لو كان فلان حيًا- لعمها من الرضاعة- دخل عليَّ فقال: «نعم، الرضاعة تحرم ما تحرم الولادة».

تحرم ما تحرم الولادة».

وأخرج البخاري ومسلم أن عائشة رضي الله عنها قالت: استاذن علي أفلح أخو أبي القعيس بعدما أنزل الحجاب، فقلت: لا آذن له حتى أستأذن فيه النبي على فإن أخاه أبا القعيس ليس هو أرضعني، ولكن أرضعتني المرأة أبي القعيس، فدخل على النبي فقلت له: يا رسول الله، إن أفلح أخا أبي القعيس استأذن فأبيت أن آذن له حتى استأذنك، فقال النبي في: «وما منعك أن الرجل ليس هو أرضعني، ولكن أرضعتني الرجل ليس هو أرضعني، ولكن أرضعتني امرأة أبي القعيس، فقال: «ائذني له فإنه عمك،

### حدالرضاع

الرضاع وصول لبن الأدمية إلى جوف طفل دون الحولين بمص او شرب او سعوط(۱).

والرضاع واجب للطفل في سن الرضاع ما دام الطفل في حاجة إليه، وهو واجب على الأب، فإن النفقة على الأب لمن أرضعت له ولده، فإن رغبت الأم في إرضاع ولده، فإن رغبت الأم في إرضاع ولدها وجبت لها؛ لقوله تعالى: ﴿ لاَ تُضَارُ وَالدَهُ بُولَدِهَا ﴾ [البقرة:

المرضع: من لها ولد ترضعه. المرضعة: اسم يُطلق على المرأة حال التقام الطفل لثديها.

حـد الرضعة: يطلق اسم الرضعة: يطلق اسم الرضعة (اسم مرة) على ما إذا التقم الطفل الثدي فامتص منه ثم تركه باختياره بغير عارض، سواء شبع أو لم يشبع، فإن أخذه وتركه مرة اخرى فهذه تحسب رضعة حديدة.

قال الشوكاني: الرضعة هي المرة من الرضاع كضربة وجلسة واكلة، فمتى التقم الصبي الثدي فامتص منه ثم تركه باختياره لغير عارض، كان ذلك رضعة.

والرضاع الذي تشبت به المحرمية هو الرضاع من لبن امراة، فلو رضع من لبن بهيمة طفلان لم يصيرا أخوين من الرضاع، وتنتشر الحسرمة، فلو أرضعت نمية أو مشيركة صارت أمّا من الرضاع وأبناؤها إخوة، وإخوتها أخوالاً، وخالات من الرضاع، وإن كره العلماء لبن الكافرات والفاجرات؛ لأنه ربما أفضى إلى وجود الشبه، مل وكرهوا لبن الحمقاء.

دليل مشروعية الرضاع والأدلة على مشروعية

الرضاعة قوله تعالى: ﴿ وَالْوَالدَاتُ يُرْضِعْنَ أَوْلاَدَهُنُ 
حَوْلَيْنِ كَامِلَيْنَ لِمَنْ أَرَادَ أَن يُتَمُّ الرُضَاعَةَ وَعَلَى الْمُوْلُودِ لَهُ رِزُقُهُنَ وَكِسْوَتُهُنَ بِالْمَعْرُوفِ لَا تُكَلَّفُ 
الْمُوْلُودِ لَهُ رِزُقُهُنَ وَكِسْوَتُهُنَ بِالْمَعْرُوفِ لاَ تُكَلِّفُ 
نَفْسُ إِلاَ وَسُعْهَا لاَ تُضَارُ وَالِاَهُ بِوَلَدِهَا وَلاَ مَوْلُودَ لَهُ 
بِولَدِهِ وَعَلَى الْوَارِثِ مِثْلُ ذَلِكَ قَإِنْ أَرَادًا فِصَالاً عَن 
تَرَاضَ مَنْهُمًا وَتَشَاوُرُ فَلاَ جُنَاحَ عَلَيْهِمَا وَإِنْ أَرَدتُمْ أَن 
تَرَاضَ مَنْهُمُ وَ الْاَحْدُمُ فَلاَ جُنَاحَ عَلَيْهُمْ إِذَا سَلَمْتُم مُا 
التَيْتُم بِالْمَعْرُوفِ ﴾ [البقرة: ٣٣]، وقوله تعالى: 
فَانُ أَرْضَعْنَ لَكُمْ فَاتُوهُنُ أَجُورَهُنُ وَأَنْمِرُوا بَيْنَكُم 
بِمَعْرُوفِ وَإِن تَعَاسَرُتُمْ فَسَتَثُرُضِعُ لَهُ أَخْرَى ﴾ [الطلاق: ٢].

المحرمات من النساء

وقد جاءت آية سورة «النساء» جامعة للمحرمات من النساء في قوله تعالى: ﴿ حُرَّمَتْ عَلَيْكُمْ أُمُّهَاتُكُمْ وَبَنَاتُ الأَحْ وَبَنَاتُ الأَحْ وَبَنَاتُ الأَحْ وَبَنَاتُ الأَحْ وَبَنَاتُ الأَحْقِ وَبَنَاتُكُمُ اللاَّتِي الرَّضَاعَة وَأُمُّهَاتُ نِسَائِكُمُ وَرِبَائِيكُمُ اللاَّتِي فِي مَنْ شَنَائِكُمُ اللاَّتِي نَحْدُتُم بِهِنَ قَانِ لَمْ حُحُونُوا لَنَحْدُم بِهِنَ فَلاَ جُنَاحَ عَلَيْكُمْ وَحَلاَثُم بِهِنَ فَلاَ جُنَاحَ عَلَيْكُمْ وَحَلاَثُم اللَّهُ اللَّهُ مَا الدِينَ مِنْ أَصَلاَبُكُمْ وَأَن تَجْمَعُواْ بَيْنَ الأُخْتَيْنِ إِلاَ مَا الذِينَ مِنْ أَصَلاَبُكُمْ وَأَن تَجْمَعُواْ بَيْنَ الأُخْتَيْنِ إِلاَ مَا قَدْ سَلَقَ إِنْ اللَّهُ كَانَ عَقُورًا رُحِيمًا ﴾ [النساء: ٣٣].

فاسباب التحريم في الزواج ثلاثة: الولادة، والمصاهرة، والرضاع، وقد يطلق على الولادة اسم النسب، ويحرم من كل سبب سبعة انواع من النسوة، وفي البخاري عن ابن عباس: حرم من النسب سبع، ومن الصهر سبع، ثم قرأ: ﴿ حُرِّمَتُ عَلَيْكُمْ أُمُّ هَاتُكُمْ... ﴾ الآية، وقد ذكرت الآية الكريمة محرمات النسب كاملاً، ونكرت من المحرمات من الرضاعة: الأمهات والأخوات، وذكرت من المحرمات من المصاهرة: أمهات النساء، والربائب، وحلائل الأبناء، والجمع بين الأختين، وجاءت السنة لتبين بقية المحرمات من المصاهرة وهن أزواج الأباء والجمع بين البنت وعمتها وبين البنت وخالتها، أمَّا الرضاع فحديث عائشة وابن عباس (بحرم من الرضاع ما يحرم من النسب)، فيذلك بحرم على الرجل أن يتزوج أمه من الرضاع وإن علت، وبنته من الرضاع وإن نزلت، وأخواته من الرضاع وبنات أخواته من الرضاع وبنات إخوانه من الرضاع وعمته من الرضاع وخالته من الرضاع، ذلك إذا وقع الرضاع المعتبر شرعًا في المدة المعتبرة، فيحرم من الرضاع ما يحرم من النسب.

تنبيه: إن إخوة الرضاع إما أن يكونوا أبناء

ولادة للمراة التي أرضعت، أو أبناء رضاع لها، وإما أن يكونوا أبناء ولادة للرجل صاحب اللبن أو أبناء رضاع من لينه، وإما أن يكونوا من نفس المرأة أو من غيرها، وإما أن يكون الرضياع في نفس الزمان أو قبله أو بعده، فتدبر. واللبن له ثلاثة اطراف بكون بسبيها التحريم: الرجل صاحب اللبن، والمرأة المرضعة مصدر اللبن، والولد الذي ولد بينهما- فكل من رضع من امراة فهي امله من الرضاع وهو أخ لابنائها من الرضاع، سواء كانوا من أب واحد، أو أبناء من أباء متعددين- وزوج هذه المرأة صاحب النطفة أبوه من الرضاع، وكل أبنائه من هذه المرأة أو من غيرها إخوة له من الرضاع، فإذا تعدد الراضعون من المرأة من غير أولادها فكلهم إخوة من الرضاع، وإن تعدد الراضعون من لبن لرجل واحد فهو أبوهم، وهم إخوة من الرضاع، والخالة من الرضاع أخت الأم التي أرضعت، والعمة من الرضاع أخت الرحل صاحب اللبن.

الرضاع المحرم

تثبت الحرمة بالرضاع بشروط

أولها: أن يبلغ عدد الرضعات خمس رضعات؛ لحديث مسلم عن عائشة رضي الله عنها قالت: «كان فيما أنزل من القرآن عشر رضعات معلومات بحرمن، ثم نسخن بخمس معلومات، فتوفي النبي قوهن فيما يقرآ من القرآن». أي أن رسول الله مات وبعض الناس يقرآ خمس رضعات ويجعلها قرآنا متلوا، لأنه لم يبلغه نسخ لفظها من القرآن؛ لقرب عهده بوفاة النبي ق. (مسلم كتاب الرضاع: ١٤٥٢).

رضعات معلومات.

قوله: «معلومات، فيه إشارة إلى أنه لا يثبت حكم الرضاع إلا بعد العلم بعدد الرضعات، وأنه لا يكفي الظن، بل برجع مع الشك إلى الأصل وهو العدم.

ولا معارض هنا في وجوب العمل بقول المرضعة؛ حصل الظن بقولها أم لم يحصل؛ لأن الفرق في الحالتين هو أن المرأة المرضعة التي تزعم أنها ارضعت زوجين مثلاً إنما تقصد الرضاعة المحرمة، وذلك الذي حدث مع عقبة بن الحارث وزوجته، فقال له النبي ﷺ: «كيف وقد زعمت أنها أرضعتكما؟!»

أما الحالة الأولى فهي كما لو قالت امراة لاحد: أنا أرضعتك لكن لا أدري مرة أو مرتين أو خمسًا،



فهنا يرجع معه إلى الأصل وهو العدم.

قال شيخ الإسلام: فإذا ارتضع الطفل من امراة خمس رضعات في الحولين قبل الفطام صار ولدها باتفاق الأئمة وصار الرجل الذي در اللبن بوطئه أبا لهذا المرتضع باتفاق الأئمة المشهورين، وإذا صار الرجل والمراة والدي المرتضع صار كل أولادهما إخوة المرتضع، سواء كانوا من الاب فقط أو من المراة أو منهما أو كانوا أولادًا لهما من الرضاعة، فأتهم يصيرون إخوة لهذا المرتضع من الرضاعة فأتهم يصيرون إخوة لهذا المرتضع من الرضاعة لغيرها وهذه طفلة لغيرها كانا أخوين، ولم يجز لأحدهما التزوج بالأخر باتفاق الأئمة الأربعة وجمهور علماء المسلمين، ولا فرق بين أولاد المرأة الذين رضعوا مع الطفل وبين من هم أولادها قبل الرضاعة وبعد الرضاعة وبعد الرضاعة وبعد الرضاعة والدها قبل

ثانياً: أن يكون في الصولين؛ لقوله تعالى: ﴿ وَالْوَالدَاتُ يُرْضِعُنَ أَوْلاَدُهُنَ حُولَيْن كَامِلَيْن لِمَنْ الْوَلاَدُهُنَ حُولَيْن كَامِلَيْن لِمَنْ أَوْلاَدُهُنَ حُولَيْن كَامِلَيْن لِمَنْ أَوْلاَدُهُنَ حُولَيْن كَامِلَيْن لِمَنْ أَرَاد أَن يُتِمُ الرَّضَاعَة ﴾ [البقرة: ٢٣٣]، ولقوله تعالى: ﴿ وَقَصَالُهُ فِي عَامَيْن ﴾ [لقصان: ١٤]، ولحديث البخاري ومسلم عن عائشة أن رسول الله ﷺ قال: وانظرن من إخوانكن، فإنما الرضاعة من المجاعة، وسول الله ﷺ: ﴿ لا يحرم من الرضاع إلا ما فتق الآمعاء في الثدي وكان قبل الفطام، ومن حديث أبن عباس مرفوعًا: ﴿ لا يحرم من الرضاع إلا ما كان في الحولين، وما كان بعد الحولين قليس بشيء، رواه ماكان في مالك في «الموطا» (٢٠٢/٢).

قال ابن كثير: والعمل على هذا عند اكثر أهل العلم من أصحاب رسول الله في وعيرهم، أن الرضاعة لا تحرم إلا ما كان دون الحولين، وما كان بعد الحولين الكاملين فإنه لا يحرم شيئًا.

تنبيه: حديثا عائشة رضي الله عنها في عميها من الرضاع: الأول الذي قالت عنه: «لو كان فلان حيًا دخل عليً»، وهذا أخ لأبي بكر من الرضاع أي رضع هو وأبو بكر من لبن واحد، والعم الثاني هو افلح وعمومته من جهة أنه أخ لأبي القعيس صاحب اللبن الذي رضعته عائشة رضي الله تعالى عنها.

أثرالرضاع

قال ابن حجر في قوله ﷺ: «الرضاعة تحرم ما تحرم الولادة» أي: وتبيح ما تبيح، وهو بالإجماع فيما يتعلق بتحريم النكاح وتوابعه وانتشار الحرمة بين الرضيع وأولاد المرضعة وتنزيلهم منزلة الاقارب(٢) في جواز النظر(٣) والخلوة والمسافرة، ولكن لا يترتب عليه باقي أحكام الأمومة من التوارث ووجوب الانفاق والعتق بالملك والشهادة والعقل وإسقاط القصاص.

قال القرطبي: في الحديث دلالة على أن الرضاع ينشر الحرمة بين الرضيع والمرضعة وزوجها؛ يعني الذي وقع الإرضاع بين ولده منها أو السيد، فتحرم على الصبي؛ لأنها تصير أمه، وأمها؛ لأنها جدته فصاعداً وأختها؛ لأنها خالته، وبنتها لأنها اخته، وبنت مناحب اللبن لأنها أخته، وبنت بنتها لانها اخته، بنت أخته، وأمه فصاعداً لانها جدته، وأحته لأنها عمته، ولا يتعدى التحريم إلى أحد من قرابة الرضيع، فليست اخته من الرضاعة أختا لأخيه ولا بنتا لابيه؛ إذ لا رضاع بينهم، والحكمة في ذلك أن سبب التحريم ما ينفصل من أجزاء المرأة وزوجها أجزائها فانتشر التحريم بينهم، بخلاف قرابات الرضيع لانه ليس بينهم وبين المرضعة ولا زوجها الرضيع لانه ليس بينهم وبين المرضعة ولا زوجها نسب ولا سبب.

اللبن للفحل

خلق الله بنطفة الرجل في رحم المراة طفلاً، هذا الطفل ولد لصاحب النطفة؛ لقوله تعالى: ﴿ وَعَلَى الْمُوْلُودِ لِهُ ﴾، وخلق سبحانه بهذه النطفة أيضاً في لدي المراة- بعد وضع الحمل لبنا هو أيضا لصاحب النطفة؛ لذا أطلق عليه الفقهاء صاحب اللبن، وقالوا؛ اللبن للفحل بمعنى أن الحرمة تنتشر من من جهة الرجل ( الآب ) صاحب اللبن، كما تنتشر من جهة المراة ( الآم ) مصدر اللبن، فكما يكون اخوها خالاً واخاة وابناؤها من نفس الرجل أو من غيره إخوة رضاع اشقاء أو إخوة لأم، فكذلك أخو صاحب اللبن عم من الرضاع، وأخته عمة من الرضاع، وابناؤه من غير المراة التي أرضعت إخوة الأد من الرضاع.

وتشبت الأبوة باللبن، ولو كان الرضاع بعد الطلاق أو بعد الموت فإن ارضعت المطلقة أو الإرملة طفلاً قبل أن تتزوج في العدة أو بعد انتهاء العدة، وكذلك لو تزوجت باخر ولم تلد للآخر فاللبن للأول

العدد الثامن السنة الثلاثون

قصرت المدة أم طالت، حتى لو انقطع اللبن ثم أرضعت طفلاً فُدَرُّ له لبن فهو لبن لأخر طفل ولدته، فابوه صاحب اللبن وهو أب لكل من رضع منه واخوه عم، واخته عمة، وابناؤه إخوة رضاع.

يقول ابن القيم: المرضعة والزوج صاحب اللبن قد صارا أبوين للطفل، وصار الطفل ولدًا لهما، فانتشرت الحرمة من هذه الجهات الثلاث، فأولاد الطفل وإن نزلوا أولاد ولدهما، وأولاد كل من المرضعة والزوج من الآخر ومن غيره إخوته وأخواته من الجهات الثلاث، فأولاد احدهما من الآخر إخوته وأخواته لأبيه وأمه (أشقاء)، وأولاد الزوج من غيرها إخوته وأخواته من أبيه وأولاد المرضعة من غيره إخوته وأخواته لأمه، وصيار أباؤها أجداده وجداته، وصار إضوة المراة وأخواتها أخواله وخالاته، وإخوة صاحب اللبن وأخواته أعمامه وعماته، فحرمة الرضاع تنتشر من هذه الجهات الثلاث فقط، ولا يتعدى التحريم إلى غير المرتضع ممن هو في درجته من إخوته وأخواته، فيباح لأخيه نكاح من أرضعت أضاه وبناتها وأمهاتها، ويباح لاحته نكاح صاحب اللبن وأبيه وبنيه، وكذلك لا بنتشر إلى من فوقه من أبائه وأمهاته ومن في درجته من اعمامه وعماته وأخواله وخالاته، فلأبي المرتضع من النسب وأجداده أن ينكحوا أم الطفل من الرضاع وامهاتها وأخواتها وبناتها، وأن ينكحوا أمهات صاحب اللبن وأخواته وبناته؛ إذ نظير هذا في النسب حالل، فللأخ من الأب أن يتروج أخت اخيه من الام، وللأخ من الأم أن ينكح أخت أخيه من الأب، وكذلك ينكح الرجل أم ابنه من النسب واختها،

وأما أمها وبنتها فإنما حرمتا بالمصاهرة. رضاع الكبير

وعدد الشوكاني الأقوال في المدة التي يقتضي الرضاع فيها التحريم، حتى قال: القول التاسع: أن الرضاع يعتبر فيه الصغر، إلا فيما دعت إليه الحاجة كرضاع الكبير الذي لا يستغنى عن دخوله على المراة ويشق احتجابها منه، وإليه نهب شيخ الإسلام ابن تيمية، وهو الراجح عندي وبه يحصل الجمع بين الأحاديث، وذلك بأن تجعل قصة سالم المذكورة مخصصة لعموم وإنما الرضاع من المجاعة، وولا رضاع إلا في الحولين، «ولا رضاع إلا ما فتق الأمعاء وكان قبل الفطام.

دولا رضاع إلا ما أنشيز العظم وأنبت اللحم،

وهذه طريقة متوسطة بين طريقة من استدل بهذه الإحاديث على أنه لا حكم لرضاع الكبير مطلقًا وبين من جعل رضاع الكبير كرضاع الصغير مطلقًا. لما لا يخلو عن كل واحدة من هاتين الطريق تين من التعسف، ويؤيد هذا أن سؤال مع له أمرأة أبي حذيفة كان بعد نزول الحجاب. (انتهى) من انيل الأوطار».

#### الشهادة على الرضاع

قال الشوكاني: فالحق وجوب العمل بقول المراة المرضعة حرة كانت أو أمة، حصل الظن بقولها أم لم يحصل؛ لما ثبت في رواية أن السائل قال: وأظنها كاذبة، فيكون هذا الحديث الصحيح دليلاً، والحديث أخرجه البخاري وأحمد عن عقبة بن الحارث، أنه تزوج أم يحيى بنت أبي إهاب، فجاءت أمة سوداء، فقالت: قد أرضعتكما، قال: فذكرت ذلك للنبي ﷺ، فأعرض عني، قال: فتنحيت، فذكرت ذلك له، فقال: وكيف وقد زعمت انها قد ارضعتكما »، فنهاه عنها. فار لاق:

قال تعالى: ﴿ وَإِن تَعَاسَ رُثُمْ فَسَدُّ رُضِعُ لَهُ أُخْرَى ﴾ [الطلاق: ٦]، وقال سيحانه: ﴿ وَالْوَالدَاتُ يُرْضِعُنُ أَوْلاَدَهُنُ حُولَيْن كَامِلَيْن لِمَنْ أَرَادَ أَن يُتِمْ الرُّضَاعَةُ وَعَلَى الْمَوْلُودِ لَهُ رِزْقُهُنَّ وَكِسُوتُهُنَّ بِالْمَعْرُوفِ لاَ تُكَلُّفُ نَفْسُ إلاّ وُسْنَعَهَا لاَ تُضْنَارُ وَالدِّهُ بولدها ولا مَوْلُودُ لُهُ بولده وعلى الوارث مِثْلُ ذَلِك فَإِنْ أَرَادًا قِصَالاً عَن تَرَاضٍ مَنْهُمًا وتَشَاوُر فَلاً جُنَاحَ عَلَيْهِمَا وَإِنْ أَرَدَتُمْ أَن تَسْتَتُرْضِعُواْ أَوْلَادَكُمْ فَلاَ جُنَاحَ عَلَّتُكُمْ إِذَا سَلَّمْتُم مَّا أَتَنْتُم بِالْمَعْرُوفِ ﴾ [البقرة:

في هذه الأبة دليل على أن الأم أحق بإرضاع ولدها، وإن كانت مطلقة، فلا تصرم منه، وفي الأنة دليل على أن مناسبة لين الأم لطفلها يفوق غيره، وأنه يحوز الانتقال إلى لبن امراة أخرى غيرها، وفي الأمة إشارة إلى:

أ- لوم الأم عند ترك رضاع ولدها.

ب- أن لبن الحيوان لا يغنى عن لبن الأدمية، ويه تتحقق التغذية وتتحقق مسائل أخرى منها القرابة والمحرمية. والله أعلم.

الهو امش:

(١) السعوط: الصب في الأنف.

(٢) أي: أخته لأبيه من الرضاع.

(٣) أم صاحب اللبن الذي هو أب الرضاع تكون

حدة لن رضع.

الحمد لله رب العالمين والصلاة والسلام على المبعوث رحمة للعالمين.

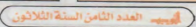
وبعد أيها القارىء الكريم. فما أشبه الليلة بالبارحة... أعداء الإسلام يكيلون الضربات ويدبرون المؤامرات... ويرسمون الخطط، ويجهزون العدة والعتاد... انهم أعداء الإسلام. بالأمس كانوا يمكرون! واليوم صاروا أشد مكراً ودهاءً ولايزالون يمكرون ويكيدون ويمتد كيدهم! قد بدت البغضاء من أفواههم، وما تخفى صدورهم أكبر!!

العالم كله بقيادة المرتعدة أمريكا.. وبتخطيط يهودي يعلن قائد مسيرتهم الذي يكشر عن أنيابه.. ويعلنها بلا تحفظ حرباً صليبية على الإسلام والمسلمين... «لتجدن أشد الناس عداوة للذين آمنوا البهود والذبن أشركوا». المائدة ٨٢.

«الذين كفروا ينفقون أموالهم ليصدوا عن سبيل الله فسينف قونها ثم تكون عليهم حسرة».. الأنفال٣٦.

اليوم في أفغانستان جهزوا العدد.. ورسموا الخطط الخبيثة الماكرة .. واستجلبوا التحالفات يريدون أن يجيشوا العالم كله.. حلف الأطلنطي.. واللا أطلنطي لكي يحموا سماء أمريكا المسكينة لأنها قد تركت سماءها مفتوحة واتجهت صوب عالم أخر من الفضاء الخارجي .. تدك البشر والجبال وتقضي على الأخضر واليابس وتصريحات نارية من القادة بأن الحرب قد تستمر اسبوعاً وقد تستمر عاماً، وقد تستمر أعواماً وقد تنتقل العمليات العسكرية إلى دول أخري والله أكبر مما يكيدون ويدبرون للإسلام والمسلمين أخري والله أكبر مما يكيدون ويدبرون للإسلام والمسلمين الإسلام... الكل يهرول «قد بدت البغضاء من أفواههم، وما تخفي صدورهم أكبر» أل عمران ١١٨- إجتمعوا في صعيد واحد وأعينهم على الإسلام... وغدا يتوجهون إلى صعيد أخر مجيشين جيوشهم... مصوبين أسلحتهم الفتاكة تجاه





العالمكله بقيادة أمريكا المرتعهدة وبتخطيط يهودي يعلن قائد مسيرتهم مكشراعن أنيابه حربا صليبيةعلى الإسالام والمسلمين 11

كل ماهو مسلم!! متناسين اليهود... ومتناسين عن عمد وخبث؛ اليمين الأمريكي المتطرف وقبل أن يفتح ملف التحقيقات كانت التهمة قد تم تدبيرها على الفور، وتوجيهها صوب المسلمين، ويعلن برلسكوني الأحمق هجومه على الإسلام وحضارته متناسياً.. بل ربما جاهلا أن الحضارة الغربية المزعومة قد نشأت وترعرعت وإزدهرت بعد دخول الإسلام الى الأندلس، وصقلية، وجنوب إيطاليا، ولكن وعد الله أت لا محالة «وإن تصبروا وتتقوا لايضركم كيدهم شيئا إن الله بما يعملون محيط» أل عمران ١٢.

عاد الثانية والحقيقة الغائبة!!

فالحق له هيئته، وقوائم الركاب للطائرات المختطفة في أمريكا، كما صدرت عن الكمبيوتر وكلها لأجانب... لا نعرف من أين ظهرت الأسماء العربية فجاة. إلا أن يكون قد تم دسها بعد ذلك وكانت قوائم الركاب خالية من أي اسم عربي. إن الكبرياء والعظمة هي قرائن الجبروت والقسوة وهي التي تملأ العقل بأوهام القوة. والغرور بامتلاك الأسباب، وكمال العلم، ووفرة الثراء هي التي تنفخ في النفس هذه النفخة الشيطانية فيقول الواحد منهم كما قالت عاد... من

يقول تعالى «و في عاد اذ أرسلنا عليهم الريح العقيم.. ماتذر من شيء اتت عليه إلا جعلته كالرميم» وفي سورة القمر «كذبت عاد فكيف كان عذابي ونذر. إنا أرسلنا عليهم ريحاً صرصراً، في يوم نحس مستمر، تنزع الناس كانهم أعجاز نخل منقعر.. فكيف كان عذابي ونذر» القمر.

أشد منا قوة»؟!!

وفي سورة الحاقة «وأما عاد فأهلكوا بريح صرصر عاتية سخرها عليهم سبع ليال وثمانية أيام حسوما: فترى القوم فيها صرعى كأنهم أعجاز نخل خاوية فهل ترى لهم من باقية «الحاقة».

وفى سورة الفجر «ألم تركيف فعل ربك بعاد إرم ذات العماد التي لم يخلق مثلها في البلاد».

وقال تعالى: «فاكثروا فيها الفساد فصب عليهم ريك سوط عذاب إن ربك لبالمرصاد» الفجر.

لقد نسي هؤلاء الأشرار أن الله تعالى الذي خلقهم هو أشد منهم قوة ؛ وأنه لم يخلق الخلق سدى ولن يتركهم سدى وسيدفع الظالمين بغيرهم من العالمين ولولا دفع الله الناس بعضهم ببعض لفسدت الأرض ... البقرة

وسينزل عليهم زجره وعذابه وباسه الذي لا يرد عن

القوم المجرمين.

تلك الأمة هي عاد الذين أرسل الله إليهم نبيهم هودا وإلى عاد أخاهم هودا فكذبوه وعصوه وتكبروا واغتروا بألهتهم وجحدوا بأيات ربهم وأن الله تعالى الذي خلقهم هو أشد منهم قوة، وعموا وصموا فأهلكهم الله وأنزل عليهم العناب والدمار وأحلهم دار البوار وأورثهم الخزي في الحياة الدنيا ، ثم هم على موعد يوم القيامة مع العذاب الأكبر والأخزى وهم لا ينصرون.

### الظلم والهيمنة والتكبر!!

ويصور لنا القرآن العظيم هذه الماساة بدقة متناهية وروعة في البيان؛ مبينا مصير العنجهية والغرور، والظلم والهيمنة، والتكبر في الأرض بغير الحق، واستضعاف العباد والخلق.

يقول عز من قائل: وأما عاد فاستكبروا في الأرض بغير الحق وقالوا من أشد منا قوة أولم يروا أن الله الذي خلقهم هو أشد منهم قوة وكانوا بأياتنا يجحدون فأرسلنا عليهم ريحا صرصرا في أيام نحسات لننيقهم عذاب الخزي في الحياة الدنيا ولعذاب الأخرة أخزى وهم لا ينصرون

أرسل الله عز وجل عليهم الريح ، التي أرسلها بعدهم أيضا على الأحزاب أيام نبينا صلى الله عليه وسلم لتفرق تلك الريح التحالف الدولي ضد دولة الإسلام وتفكك الأحزاب المتآمرين من الكفار واليهود وسائر الكارهين لهذ الدين الحنيف . وما هي من الظالمين ببعيد.

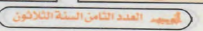
فالريح جند من جنود الله لو سلطها على أعتى الأمم وأقواها لجعلها خرابا بلقعا ، فدمرت كل شيء بأمر ربها ، وما يعلم جنود ربك إلا هو .

هذا كان أحد الأنظمة العالمية القديمة التي بطرت معيشتها فأهلكها الله فقلك مساكنهم لم تسكن من بعدهم إلا قليلا وكنا نحن الوارثين .

# محاكمة الإسلام في محكمة تجهل مبادئه العادلة!!

ومن خلال صفحات مجلة التوحيد فإننا ندعو علماء الأمة ودعاتها وأساتذة الجامعات والأكاديميين المسلمين للتنسيق والتعاون في وضع خطة جديدة للعمل الاسلامي ومؤسسات الدعوة، تعالج مستجدات الساحة الدولية التي

تظهر الأحداث والتطورات الأخيرة الأهداف الشريرة للغرب وحملتهم المسعورة على الإسلام والمسلمين ومحاكمتهم للإسلام في محكمة थार्याह



لايخفى على كل ذي بصيرة أن كلاب اليهود المسعورة تؤجج الحملات على السلمين وذلك نابع من عدائها الخبيث والمتأصل للإسالام !!

تشهد تصاعداً فى الهجوم على الاسلام والنيل منه، ومحاكمته فى محكمة ظالمة تجهل مبادئه، إلى جانب محاولات شق الصف المسلم، وإرهاب كل من ينتمى اليه، وتأجيج الصراع بين الحضارات، من خلال تحريض الشعوب البشرية على الإسلام!! وتوضيح صورة الإسلام الصحيحة النقية حتى يتعرف العالم على إسلامنا الحنيف!!

## أهداف الحملة الشرسة على الاسلام!!

تظهرالاحداث والتطورات الأخيرة الأهداف الشريرة للغرب وحملتهم المسعورة على الاسلام والمسلمين وأنه يراد محاكمة الإسلام في محكمة ظالمة، تجهل مبادئه العادلة وتسامحه وخيريته ورحمته بالناس جميعاً «وما أرسلناك إلا رحمة للعالمين». ولا يخفى علي كل ذى بصيرة أن كلاب اليهود المسعورة تسعر تلك الحملات، وتؤججها من خلال إمبراطوريات الإعلام الصهيوني المعروفة منطلقة في ذلك من عدائها الخبيث والمتأصل للإسلام والمسلمين علي مر العصور «لتجدن أشد الناس عداوة للذين آمنوا اليهود والذين أشركوا».

وبالأمس القريب رفع أحد خنازير اليهود حاضامهم (.......) عقيرته مطالبا بإخفاء العرب عن وجه الأرض وهم قلب الإسلام النابض، مطالبا بإبادتهم إبادة جماعية بالصواريخ ولم يستح هذا الخنزير من النيل من الله سبحانه وتعالى وكشف إلحاده وكفره عندما قال: إن الله ندم بعد أن خلق العرب!! «تعالى الله عما يقولون علوا كبيراً» «كبرت كلمة تخرج من أفواههم إن يقولون إلا كذباً». ويظل وصف هذا الحاضام للعرب والمسلمين بأنهم أفاعي وثعابين ضارة ينبغى التخلص منها!!

نسال الله العظيم رب العرش العظيم أن يفرق شملهم ويشتت جمعهم ،وأن يأخذهم أخذ عزيز مقتدر إنه نعم ذلك والقادر عليه وآخر دعوانا أن الحمد لله رب العالمين...

ضربوك أمريكا ولاتدرين من ضربواولامنذاالذي لايؤتمن ت خبطين الأن في كم عشرة كالطائر المذبوح ياماوى الفتن هلانظرت لفي سرنا في هذه؟ هلااته متالخائنين على الزمن؟ ان السهود على الزمان تمرد ولهم أمور من سواهم لمتكن لم يحضروا يوم القضاك حضورهم وكانهم بدرون دون بني الوطن غابواعن الأحداث قبل حدوثها منذاالذي في الناس يدري الغيب من؟ لم لا يكونون الجناة؟ تأملي إن التاملكميف يد ذوي المحن عيناك دوما بارتياب نحونا كونى كذلك نحوهم ظنا كظن والظن ظلم بعضه فتفكري يامن لهداالظن فيناتطمئن بل ان بعض الظن إثم، فاحدري مامن تقاديدي الظنون وقد تجن







## يقلم د. محمد الشويعر

وجاء في حديث اتفق عليه البخاري ومسلم رحمهما الله عن أبي هريرة رضى الله عنه، أن النبي على قال: «إذا اقترب الزمان- أي اقترب انتهاء امر الحياة الدنيا- لم تكد رؤيا المؤمن

ذكر الله سيحانه الأحلام أو الرؤيا في قصة يوسف عليه السلام، وفي سورة يوسف، وقد علم الله موسف تعيير الرؤيا، فوقع تعبيره عليه السلام كما قال؛ لأنه علم علمه الله إناه، ولكن الناس يختلفون في أحلامهم عندما بنامون، وفيما يتراءى لهم، بل وفيما كانوا يحدثون أنفسهم به قبل أن

ىناموا.

كما بختلف المعبرون ننرؤيا، في ذكائهم وفطنتهم، وفي م وازنتهم الأم ور وتعليلها، ا وفوق هذا وذاك في علمهم ودينهم، وورعهم عندما يعبرون الأحلام.

فالرؤيا الصالحة هي الرؤيا التي تعبرعن الحقيقة، وهي التي أوضحها رسول الله \* في حديث رواه البخاري عن أبى هريرة رضى الله عنه قال: سمعت رسول الله \* يقول: «لم يدق من النبوة إلا المبشرات». قالوا: وما المبشرات با رسول الله؟ قال: «الرؤيا الصالحة».

بعض المختصين، أن لها شروطًا تميزها عن غيرها، منها: أن يكون الرائي قد ذكر الله عند نومه، وقرأ وردَهُ، وأن يكون نام على طهارة؛ لأن الشيطان لا يقترب ممن ذكر الله وقرأ ورده، ونام على طهارة، اما الملائكة فإنهم ينفرون ممن تعرى، أو عليه جنابة، فكان الأفضل للمسلم إذا

يتقمص شخصية رسول الله

ما حدّث به أبو هريرة رضى

اللَّهُ عنه قال: قال رسول الله

النام، وأنى في المنام،

فسيراني في اليقظة - أو

كانما رأني في اليقظة - لا

الرؤيا الصادقة، والتي يرى

والرؤيا الحقيقية هي

يتمثل الشيطان بي».

والا يكون نام وبه تخمة، أو على شبع، أو جوع شديد، وبعضهم يرى أن الجو المعتدل عن الحرارة من الأوقات المناسبة واعتدال المزاج، وعدم وجود مرض بالإنسان، وخاصة الحميات التي تسبب الهذبان.

لامس اهله، أن يغتسل قبل

نومه، أو يتوضا.

ويعكسها الرؤيا الخسالسة، أو الكاذبة، التي

تكذب، ورؤيا المؤمن جزء من ستة وأربعين جزءًا من النبوة»، وفي رواية: «أصدقكم رؤيا أصدقكم حديثاً».

ومن الرؤيا الصادقة، الرؤيا الحقيقية، التي ليس للشيطان فيها مدخل، بل إنه يعجز عن الدخول في هذا السبيل؛ رؤيا نبى الله، لأن الله حال بينه وين أن

العدد الثامن السنة الثلاثون الوجود

تحصل في الغالب من مؤثرات نفسية وتخيلات، وأفكار قبل النوم كانت تشعل بال الإنسان، فتتراءى أمامه في منامه، ويسميها علماء النفس: أحلام اليقظة، أو خواطر النفس وخيالاتها، الإنسان مع الشيطان، الذي يحاول اغتنام نقاط ضعف يحاول اغتنام نقاط ضعف المدخل، فيتلاعب به، إذا أحس بمجال يعينه على إشغاله، وبليلة فكره.

والشيطان عندما يريد الدخول على الإنسان في منامه، فإنه يثير الأشياء المخيفة؛ كان يكون الإنسان وقع في بئسر، أو من مكان شاهق: أو مبنى كبير، أو جبل، أو مصيبة حلت به، أو بمن هو عزيز لديه... إلى غير ذلك مما يراه الإنسان في منامه من الأحلام المفزعة.

فقد أخبر النبي أن الرؤيا التي يرتاح إليها الإنسان وتفرحه هي من الله، أما نقيضها مما يكره أو مما تنقبض منه أسارير الإنسان وتترك أثرًا مؤلًا في قرارة القلب، فإنها من الشيطان.

وقد جعل رسول الله الله المحمدة علاجًا ناجحًا، وسببًا معينًا على تحصيل آثار الرؤيا الحسسنة بما يريح النفس، ويطمئن القلب، ويحمد الله على ذلك، وتخطي آثار الرؤيا السيئة، بما يعالج

أثرها، ويسد المنافذ على عدو الله؛ الشيطان، ويقضي على تسلطه على الإنسان ووسوسته، فينخنس بقوة الرادع العلاجي الذي خرج من صيدلية الإسلام، وعلمه رسول الله ﷺ لأمته.

وهذا العلاج يوضحه حديث أبي سعيد الخدري رضي الله عنه أنه سمع رسول رضي الله عنه أنه سمع رسول رؤيا يحبها، فإنما هي من الله تعالى، فليحمد الله عليها وليحدث بها وفي رواية: فلا يحدث بها إلا من يحب وإذا رأى غير ذلك، مما يكره فإنما هي من الشيطان، فليستعذ من شرها، ولا يذكرها لاحد، فإنها لا تضرره». رواه البخاري ومسلم.

وأضفات الأحلام هي الأحسام الكاذبة، فالرؤيا الحسنة من الله، والحلم من الشيطان، ونص حديث أبي قتادة قال: قال النبي ته: «الرؤيا الصالحة وفي رواية: الرؤيا الحسنة من الله، والحلم من الشيطان، فمن رأى شيئًا يكرهه فلينفث عن شماله ثلاثًا، وليتعود من الشيطان، فإنها لا تضره، متفق عليه. والنفث: نفخ لطيف لا ريق

ورواية جابر رضي الله عنه، عن رسول الله شقال: 
«إذا رأى أحصدكم الرؤيا 
يكرهها، فليبصق عن يساره 
ثلاثًا، وليستعذ بالله من

الشيطان ثلاثًا، وليتحوّل عن جنبه الذي كان عليه». رواه مسلم.

فَإِذَا أَحْدَ الإنسان بالأسباب قبل النوم: طهارة، وهدوء بال، بدون هواجس ولا وساوس، أو تفكير في أمر يقلق أعصابه، ويستولي على أحاسيسه، ونام على طهارة وقرأ الورد الذي أمر به رسول الله ﷺ، وتحرى الهيئة التي حثّ عليها المصطفى ﷺ، فإن الواجب ألا يذكرها لأحد، بل يحمد الله على ما يستر، ويستعيذ بالله من شر كل ما فيه ضرر.

واستدل بعض أهل العلم على أهمية كتمان النعمة، حتى توجد وتظهر، كما حصل في رؤيا يوسف عليه السلام: ﴿إِذْ قَالَ يُوسُفُ لِأَبِيهِ يَا أَبِتِ إِنِّي رَأَيْتُ أَحَدَ عَشَرَ رَأَيْتُ هُمْ لِي وَالشَّمْسَ وَالْقَمَرَ رَأَيْتُ هُمْ لِي الماحدينَ ﴾ [يوسف: ٤]، إذ أمره أبوه بعدم ذكرها الإخوته.

ورؤيا الأنبياء حق وهي جزء من الوحي، وبشارة بما يحصل لهم أو لاممهم. وصاحب الرؤيا إذا أراد تعبيرها ولا بد؛ فعليه أن الفراسة والفطنة، والديانة والورع ليعبرها له؛ لأن من كانت هذه صفته، قد يعطيه الله علم التعبير، كما عرف ذلك عن ابن سيرين رحمه الله من علماء التابعين وغيره في كل عصر ومصر،

ممن رزقهم الله موهبة في التعدير.

وقد روي أن المامون العباسي، كان يبطل الرؤيا، ويراها أضغات أحالم، ويقول: ليست بشيء، ولو كانت على الحقيقة كنا نراها، ولا يسقط منها شيء، فلما الحرف والحرفان من الكثير، علمنا أنها باطل، وأن أكثرها لا يصح.

وكان بعث بابنه العباس إلى بلاد الروم، فأبطأ عليه خبره، فصلى ذات يوم الصبح، وخفق وانتبه، ودعا بدابته وركب، وقال: أحدَّثكم باعجوبة، رأيت الساعة كأن شيخًا أبيض الرأس واللحية، عليه فروة، وكساؤه في عنقه، ومعه عصًا وفي يده كتاب، فدنا منى وقد ركبت، فقلت: من أنت؟ فقال: رسول العباس بالسلامة، وناولني كتابه، فقال المعتصم: أرجو أن يحقق الله رؤيا أميس المؤمنين، ويسره بسلامته، ثم نهض المامون، فوالله ما هو إلا أن خرج فسار قليلاً حتى أبصر شيخًا قد أقبل نحوه في تلك الحال، فقال المأمون: هذا والله الذي رأيته في منامي، وهذه صفته فدنا منه الرجل، فنحاه خدمه وصاحوا به، فقال: دعوه.. فجاء الشيخ، فقال له: من أنت؟ قال: رسول العباس، وهذا كتابه، فيهت من كان حول المأمون، وطال من ذلك تعجبهم، فقال

المعتصم: يا أمير المؤمنين، اتبطل الرؤيا بعد هذه؟ قال: لا.

لكن الذي يحسنر منه رسول الله ﷺ هو الادعاء بأن الشخص رأى شعبنًا وهو لم يره، إما لكي يتباهى به، أو ليجاري الأخرين في أحاديثهم عن الرؤيا، وقرن رسول الله ﷺ ذلك التحذير والعقاب الشديد بالكذب على رسول الله ﷺ، لما في ذلك من الاثم العظيم، والقول على الله، وعلى رسوله عليه الصلاة والسلام بغير الحق، فقد روى البخاري حديثًا عن واثلة بن الأسقع رضي الله عنه قال: قال رسول الله ﷺ: دإن من أعظم الفرى- جمع فرية، وهي الكذبة العظيمة-أن يُدْعى الرجل إلى غير أبيه، أو يُري عينيه ما لم تَرَ، أو يقول على رسول الله ﷺ ما لم يقُلُ».

لقد كان في «شقراء» حاضرة الوشم منذ تسعين عامًا قاض متضلع بعلمه، ومعروف بورعه وزهده مع بصر بتعبير الرؤيا، جاءته يومًا امرأة قائلة: إنني رأيت في المنام كان فارسًا على حصان أشهب قد دخل البلد، وله صوت أرهج أهل البلد، وفي يده اليمنى سيف، وفي وفي يده اليمنى سيف، وفي بالبلد مع أكبر أسواقها فخرج الناس يمينًا وشمالاً،

س تطلع ون هذا الصوت، رحالاً ونساءً وأطفالاً من جميع الأعمار، فصار يضرب بالسيف فيهم يمينا ويطعن بالشمال بالرمح، وكان ممن ضرب بالسيف أنت يا شيخ ثم عَدَت رجالاً ونساءً وولدانًا، قالت: أما أنا فقد وجه إلى رمحه، ولكنه عندما أهوى به، رأيت في رأسه قطعة قرعة، فانتبهت خائفة، فماذا يعنى ذلك.. فاسترجع الشيخ، وقال لها: خيرًا إن شاء الله ولم بخيرها بشيء، ولكنه تحدث مع يعض طلايه بأن البلاد سيحصل فيها طاعون أو شيء بفتك بهم، وساكون ومن ذكرت من الموتى، أحسن الله خاتمة الجميع.

أما هي فسوف ينجيها الله بالصدقة التي هي قطعة القرعة؛ لأن الصدقة تنهب مي تت السوء، وبعد عدة سنوات حصل المرض المشهور في نجد عام ١٣٣٧هـ، ومات فيه خلق كثير.

ومن يقرأ تعبيرات ابن سيرين، يجد نماذج عديدة وتعليلاتها، وكذا ما روي عن إياس بن معاوية وغيرهما، وفي بعضها مساوئ، كما يجد القارئ فطنة المعبر وذكاءه، وشواهده التي يستدل بها.

ونسال الله العلي القدير ان يرزقنا الرؤيا الصالحة. والحمد لله رب العالمين.

العدد الثامن السنة الثلاثون أنوجه

إن من الثوابت في الإسلام أن يعبد الله وحده، وأن نعبده بما شرح، لا بما يشرعً الناس باهوائهم، ﴿ فَمَن كَانَ يَرْجُو لِقَاءَ رَبِّهِ فَلْيَعْمَلْ عَمَلاً صَالِحًا وَلاَ يُشْرِكُ بعتادة رَبّه أَحَدًا ﴾ [الكهف: ١١٠].

ولقد تعرض الإسلام للبدع ومحدثات الأمور في العقائد والعبادات وغيرها، وكان ذلك بتخطيط ماكر نسجته عناكب الملل الضالة، وذهب الماكرون وجاء دور المتفق عليه عند أهل العلم والفقه بالدين أن البدع النابتة تنسي الكثير من السنن، فما يفعله بعض الناس في المواسم طغى على ما الإسلام، ولقد كان من بين ما أحاطه والإسلام، ولقد كان من بين ما أحاطه الإسلام، ولقد كان من بين ما أحاطه

الناس بالبدع والخرافات ليلة النصف من شعبان، ومما يورث الحسرة أنهم يعضون على تلك البدع بالنواجذ، ويرون إعادتهم إلى كتاب الله وسنة رسوله شيئًا غريبًا، ومن ذلك اعتقاد العامة وأشباههم أن ليلة النصف من شعبان ليلة ذات عبادات مخصوصة، وأن الاجتماع لإحيائها بالذكر والعبادة والدعاء وقراءة القران مشروع ومطلوب، وتبع ذلك أن ابتُدع لهم في إحيائها نظام خاص، فهم يجتمعون في المسجد عقب صلاة المغرب ويصلون صلاة خاصة باسم «صلاة النصف من شعبان» ثم يقرعون بصوت مرتفع سورة «يس» ثلاث مرات، ثم يبته لهون بدعاء يعرف بدعاء والنصف من شعبان» يتلقفه بعضهم من بعض ويحفظونه على خلل في التلقين وفساد في المعنى.

في حين ينكر الشيخ أبو الوفاء درويش في كتابه «القبلة» نسبة هذا الدعاء إلى الصحابي الجليل عبد الله بن مسعود رضي الله عنه، مبرئ إياه من أن يقول قولاً يناقض القرآن الكريم مناقضة صريحة، ويصادم ما ورد في السنة الصحيحة مصادمة واضحة، معللاً ذلك، بقوله: تأمل هذه العبارة من الدعاء المشار إليه، اللهم إن كنت كتبتني عندك في أم الكتاب شقيًا أو محرومًا

ليلة النصف من يقد الأحتمال الأحتمال المراهيخ، فتحي أمين عثمان وكيل الجماعة

او مطرودًا أو مقترًا على في الرزق فامح اللهم بفضلك شقاوتي وحرماني وطردي وإقتار رزقى، واثبتنى عندك في أم الكتاب سعيدًا موفقًا للخرات، فإنك قلت وقولك الحق في كتابك المنزل على لسان نسيك المرسل ﴿ نَمْ حُو اللَّهُ مَا سَسَاءُ وَيُثُبِتُ وَعِندَهُ أُمُّ الْكتَاب ﴾ [الرعد: ٣٩]، فإن ابن مسعود لم يعلم أن ما كتبه الله على العداد هو ما علمه من الأسمال المفضمة إلى مصائرهم، وعواقب أمورهم وخواتم شئونهم

مما يجري على سنته تعالى التي قال عنها: ﴿سُنُةَ اللَّهِ النَّتِي قَـدْ خَلَتْ مِن قَـبُلُ وَلَن تَجِـدَ لِسُنُةِ اللَّهِ تَبْدِيلاً ﴾ [الفتح: ٢٣]، ﴿ وَلاَ تَجِدُ لِسُنُّتِنَا تَحْوِيلاً ﴾ [الإسراء: ٧٧].

هذا، ويقول الشيخ شلتوت: إن هذه الأيةيقصد تلك التي يحتج بها المبطلون- إنما سيقت
لتقرير أن الله ينسخ من أحكام الشرائع السابقة
ما لا يتفق واستعداد الأمم اللاحقة، وأن الأصول
التي تحتاجها الإنسانية العامة كالتوحيد والبعث
والرسالة وتحريم الفواحش دائمة ثابتة وهي «أم
الكتاب، الإلهي الذي لا تغيير فيه ولا تبديل، وإذن
فلا علاقة لأية المحو والإثبات بالأحداث الكونية
حتى تحشر في الدعاء وتذكر حيثية له.

سبحانه وتعالى أيضًا: ﴿إِنَّا أَنزَلْنَاهُ فِي لَيْلَةٍ مُبَارِكَةٍ إِنَّا أَنزَلْنَاهُ فِي لَيْلَةٍ مُبَارِكَةٍ إِنَّا كُنْا مُنزِرِينَ. فيها يُغْرِقُ كُلُّ أَمْرِ حَكِيمٍ ﴾ [الدخان: ٣، ٤]، وبالجمع بين هذه الآياتُ نجرُم يقينًا أن الليلة المباركة التي يفرق فيها كل أمر حكيم هي ليلة القدر إحدى ليالي شهر رمضان.

حسن حدًا أن يعرف الناس أن لهم خالقًا عليمًا حكيمًا سميعًا بصيرًا يبتهلون إليه ويرفعون إليه أكف الضراعة ويدعونه مخلصين له الدين ويفزعون إليه في قضاء الحاجات وكشف الكربات ودفع الملمات، فالدعاء عَلَم الإيمان وشعاره، وهو مخ العبادة وصفوتها، وحسن جدًا أن يجتمع المسلمون لأداء الصلاة في جماعة، فالجماعة سنة من سنن الهدى لا يتخلف عنها إلا منافق، وحسن جدًا أن يتلو المسلمون سورة بيس، ويتدبرون أياتها، ولكن الرسول الأمين 🏶 يقول: دمن عمل عملاً ليس عليه أمرنا فهو رد، وفي الصحيحين عن عائشة رضى الله عنها، عن النبي انه قال: «مَن أحدث في أمرنا هذا ما ليس منه فهو رد» ولا جرم أن تخصيص هذه الليلة بمثل هذا النظام من القراءة والدعاء لم يكن عليه أمر رسول الله ﷺ، ولا أمْرُ خلفائه الراشدين، فهو إذًا من محدثات الأمور التي نهانا الرسول ﷺ عنها، والله تبارك وتعالى يقول: ﴿ وَمَا آتَاكُمُ الرُّسُولُ فَخُذُوهُ وَمَا نَهَاكُمْ عَنْهُ فَانتَهُوا وَاتَّقُوا اللَّهَ إِنَّ اللَّهُ شَدِيدُ الْعِقَابِ ﴾ [الحشير: ٧]، وقد بين لنا رسول الله على مظان إحابة الدعاء.

وعن عدم مشروعية الاحتفال بليلة النصف من شعبان وعن كونه بدعة يذكر سماحة الشيخ عبد العزيز بن باز رحمه الله في كتابه «التحذير من البدع» قوله: «والآيات والأحاديث في هذا المعنى كثيرة، وهي تدل دلالة صريحة على أن الله سبحانه وتعالى قد أكمل لهذه الأمة دينها وأتم عليها نعمته، ولم يتوف نبيه عليه الصلاة والسلام، إلا بعدما بلغ البلاغ المبين، وبين للأمة كل ما شرعه الله لها من أقوال أو أفعال، فكل بدعة مربودة على من أحدثها ولو حسن قصده».

ويتابع سماحته الحديث عن تخصيص يومها الاعتقاد به من غيب الله، وبين م بالصيام قائلاً: «وليس على ذلك دليل يجوز الاعتماد عليه، وقد ورد في فضلها أحاديث ضعيفة المرسلين، والحمد لله رب العالمين.

لا يجوز الاعتماد عليها، أما ما ورد في فضل الصلاة فيها فكله موضوع، كما نبه على ذلك كثير من أهل العلم،

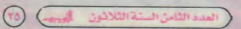
وينهي سماحته كلامه قائلاً: «فلو كانت ليلة النصف من شعبان أو ليلة أول جمعة من رجب أو ليلة الإسراء والمعراج يشرع تخصيصها باحتفال أو شيء من العبادات لأرشد إليه أو فعله بنفسه (أي الرسول ﷺ) ولو وقع شيء من ذلك لنقله الصحابة رضي الله عنهم إلى الأمة ولم يكتموه عنها، وهم خير الناس وأنصح الناس بعد الأنبياء عليهم الصلاة والسلام».

وبعد أن خلص سماحته إلى أنه لم يثبت عن رسول الله على ولا عن أصحابه رضي الله عنهم شيء في فضل ليلة أول جمعة من رجب ولا في فضل ليلة النصف من شعبان نجده يقول: «فاعلم أن الاحتفال بهما بدعة محدثة في الإسلام، وكذلك تخصيصهما بشيء من العبادة بدعة منكرة.

وتاكيدًا لهذا المعنى السليم والحكم الصحيح يقول الشيخ شلتوت: والذي صح عن النبي على وحفظت روايته عن أصحابه، وتلقاه أهل العلم والتمحيص بالقبول إنما هو فقط شهر شعبان كله، لا فرق بين ليلة وليلة، وقد طلب فيه على وجه عام الإكثار من العبادة وعمل الخير، وطلب فيه الإكثار من الصوم على وجه خاص، تدريبًا للنفس على الصوم.

وتعظيم رمضان إنما يكون بحسن استقباله والاطمئنان إليه بالتدريب عليه وعدم التبرم به، اما خصوص ليلة النصف والاجتماع لإحيائها وصلاتها ودعائها فلم يرد فيها شيء صحيح عن النبي تلاقة ولم يعرفها أحد من أهل الصدر الأول.

على أنه ينبغي أن يعرف أن تفضيل إنسان أو زمان أو مكان أو جهة عن غيره لا يكون لذاته، إنما يكون باجتباء الله له واصطفائه على ما سواه، فالحذر أن نقع في مصيبة الخلط بين ما يصح الاعتقاد به من غيب الله، وبين ما يُظنُ للعمل به على أنه فضيلة من الفضائل، وسلام على المرسلين، والحمد لله رب العالمين.





## بقلم الشيخ: مصطفى درويش

عجيب أن يسكن الإنسان في بيت من زجاج رقيق لا يستر من بداخله ثم يتصدى لرجم الساكنين في الحصون بالحجارة.

ونحن لا نتصدى للعقائد المخالفة للإسلام، يكفي أن الإسلام دين يأمر الإنسان أن يعبد الله وحده ولا يشرك في العبادة شيئًا، وأن الخالق سبحانه وتعالى ليس له فروع تولدت عنه، كما أنه تعالى ليس بفرع تولد من أصل؛ لأن كل ذلك يتنافى مع العظمة والجلال والعلو. والمجتمعات التي انتسبت لغير ذلك أفرادها غير مقتنعين إطلاقًا بالصفات التي ألصقت بمعبودهم واعتبروها جميعًا في دائرة اللامعقول وغير قابلة للتصديق بالقلب، فكانت النتيجة أن رتعت هذه المجتمعات في كل أوحال الرذيلة، وهم يظنون أن الذي تُعرض للإمساك به والمحاكمة والقتل والدقن في المقبرة أضعف من أن يعذبهم.

والبعض وصفها بانها تضحية وفداء لت خليص الناس من المعصية، والعجيب أن اسفارهم تذخر بقصص الغضب الإلهي الذي صبه الإله على الأمم الضالة من إغراق بطوفان وتدمير وحرق بالكبريت والنار والإبادة الكاملة لقرى باكملها، وبعد هذا الغضب الرهيب يتواضع ويقدم نفسه للمحاكمة والقتل والدفن في الأرض!!!

وقد عبر القرآن الكريم أكمل تعبير عن صلة

هؤلاء بافكارهم، فقال: ﴿وَيُنذِرَ النَّذِنَ قَالُوا اتَّخَذَ اللَّهُ وَلَدًا مَّا لَهُم بِهِ مِنْ عِلْم وَلاَ لآبَائِهِمْ كَبُرَتْ كَلِمَةً تَخْرُجُ مِنْ أَفْوَاهِهِمْ إِن يَقُولُونَ إِلاَ كَذَيًّا ﴾ [الكهف:

فهي معتقدات لا تؤسس على علم، وليس لدى المصدر الذي ثلثوا عنه وهو الآباء ليس لديهم علم، بل هي كلمة تخرج من الأفواه لا من القلوب؛ لأن القلوب تنكرها، وتجمعهم حولها هو تجمع مصالح وارتباط دنيوي ليس إلا حيث يجد الفرد حمايته ومصالحه داخل الطائفة، وذلك في مجتمع الأقليات، أما في البلدان الأوربية فهي سنة

صدق وني إني كنت أحاضر في إحدى الجامعات الألمانية عن عقيدة التوحيد في الإسلام، فأجمع الطلبة على أني لا بد أن أثبت أولاً وجود إله؛ لانهم لا يؤمنون إلا بالمنظور، فغيرت موضوع المحاضرة وبينت لهم أنهم يؤمنون باشياء لا يرونها، وهي الروح والكهرباء والمغناطيس، يرونها، وهي الروح والكهرباء والمغناطيس، وقلت هذا التنظيم الدقيق لدوران الأرض حول الشيمس والليل والنهار وخروج النبات وأطوار الجنين وأشياء اخرى، ألا تدل على وجود قوة عليا مهمنة مسيطرة منظمة ومديرة.

وانتهى الأمر إلى اعتناق الإسلام، ولكن ماذا يفعل الذين يسكنون بيوتًا من زجاج هش؟!

قالوا: تعدد الزوجات عمل بهيمي وحيواني، والله خلق أدم وحواء رجل وامرأة فقطا! وقالوا: إن القصاص والحدود في الإسلام تولد عاهات مستديمة، وفيها غلظة وقسوة!! وقالوا: الإسلام انتشر بحد السيف!! هذا بعض ما قالوا...

أما عن تعدد الزوجات فاسفارهم المقدسة تقول: إن إبراهيم كانت له زوجتان، ويعقوب كانت له أربع زوجات، وهكذا أنبياء العهد القديم، وأن الله تعالى بارك نسل هذا الزواج المتعدد ووعد بجعله كنجوم السماء.

فهل يبارك الله العمل الحيواني البهيمي!! وداود عندكم كانت له ثلاث عشرة امرأة، إحداهن اغتصبها من قائده أوريا الحثي بعد أن دبر له جريمة قتل، وقبل الزواج بها رأها تستحم

عارية فوق السطح فوقع في هواها وارتكب معها الفاحشة، هذا داود في أسفاركم، أما داود في القرآن فقد قال الله تعالى عنه: ﴿نِعْمَ الْعَبْدُ إِنَّهُ أَوْلُهُ.

وسليمان كانت له الف امراة ثلاثمائة زوجات، والباقي سراري... هذا سليمان في أسفارهم الذي قالوا عنه: إن النسوة أملن قلبه وراء ألهة أخرى!!

والمجتمعات الآن التي لم تتمكن من تعدد الزوجات اضطرت إلى تعدد الخليلات والعشيقات، وإلا فماذا فعل مراهق أمريكا الكبير ووزير دفاع دولة أخرى ورؤساء وزارات وأمراء وغيرهم لا يخجلون من إعلان عدد أولادهم الشرعيين، ولو كان في إمكانهم الزواج بالعشيقات ما وقعوا في الفضائح.

أما عن العاهات المستديمة التي يسببها القصاص والحدود في الإسلام، فنقول: ارجعوا إلى أسفاركم المقدسة ستجدون بالنص: الرجم والقتل وقطع اليد عقوبات لجرائم متعددة، فهل هي في توراتكم أسفار مقدسة وفي القرآن عاهات مستديمة وغلظة!!!

أما عن انتشار الإسلام بالسيف، فالناس في البلدان الأوربية الآن وغيرها يتدفقون إلى الإسلام بعد معرفته، فأين السيف هنا!! وهل يملك السيف أن بغير القلوب.

وأخيرًا... لا نطلب منكم إلا شيئًا واحدًا، الجلسوا على انفراد وأقيموا العقل المعطل وابدعوا في التفكير في عظمة هذا الكون وإبداعه، فهل يتعرض الخالق العظيم المهيمن لما تقولون عنه وتسمونه تواضعًا وتضحية وفداءً، حتى إن الشيطان في أسفاركم مرة أخذه على قمة جبل وطلب منه أن يسجد له، وأخرى اخذه على جناح الهيكل وطلب منه أن يلقى بنفسه من أعلى!!

وهكذا... الذي يسكن بيتًا من زجاج ويرجم بالحجارة ساكني الحصون في النهاية سيجد نفسه في العراء.

﴿ وَسَيَعْلَمُ الَّذِينَ ظَلَمُوا أَيُّ مُنقَلَبِ يَنقَلِيُونَ ﴾.

000

المنطوق والمفهوم والمفهون المناهة الماليمان

الحمد لله وحده، والصلاة والسلام على من لا نعى بعده... وبعد:

فإن دلالة الالفاظ على المعاني قد تستنبط من منطوق الكلام أو من مفهومه.

و المنطوق هو ما دل عليه اللفظ في محل النطق، أي أن دلالة اللفظ تكون من الحروف التي ينطق بها، وينقسم المنطوق إلى خمسة أقسام عند العلماء:

النص؛ وهو ما أفاد معنى واحداً لا يحتمل معه غيره، ومن ذلك قوله سبحانه: ﴿قَصِيامُ ثَلاثَةِ أَيُّام فِي الْحَجُ وسَنْعَة إِذَا رَجَعْتُمْ تِلْكَ عَسْرَةً كَامِلَةً ﴾ [البقرة: ١٩٦]، فوصف العشرة بانها كاملة تمنع من بخول أي معنى أخر سوى المنطوق.

٢- الظاهر؛ وهو ما حمل لفظه على المعنى الراجح مع احتمال غيره احتمالاً مرجوحًا، ومن ذلك قوله سبحانه: ﴿ وَلا تَقْرَبُوهُنُ حَتَى يَطُهُرُنَ ﴾ [البقرة: ٢٢٧]، فانقطاع دم الحيض يُقال له: طهر، والغسل يُقال له: طهر، والراجح هو المعنى الثاني، والمعنى الأول مرجوح، ولذلك قال الجمهور: ولا تقربوهن حتى يغتسلن، فإذا اغتسلن فاتوهن من حيث أمركم الله، واستدل لذلك بقراءة حمرة والكسائي دحتى يطهرن، بتشديد الطاء، وكذلك فإن ظاهر اللفظ يدل على أن المراد الطهارة الحسية، وهي الإغتسال بالماء فضلاً عن أن الله سبحانه بين في الإية الكريمة أن الحكم يتوقف على شرطين: في الإية الكريمة أن الحكم يتوقف على شرطين: - انقطاع الدم.

العدد الثامن السنة الثلاثون الوجه

٧- الاغتسال بالماء.

في قوله سبحانه: ﴿ فَإِذَا تَطَهُرُنَ فَأَتُوهُنُ مِنْ حَنْثُ أَمَرَكُمُ اللَّهُ ﴾.

٣- المؤول؛ وهو ما حمل اللفظ على المعنى المرجوح لدليل يمنع المعنى الراجح، ومن ذلك قوله تعالى: ﴿ وَاخْفِضْ لَهُمَا جَنَاحَ الذُّلِّ مِنَ الرَّحْمَةِ ﴾ تعالى: ﴿ وَاخْفِضْ لَهُمَا جَنَاحَ الذُّلِّ مِنَ الرَّحْمَةِ ﴾ [الإسراء: ٢٤]، فاللفظ في الآية الكريمة يحمل على التواضع وحسن الخلق والخضوع لاستحالة أن يكون للإنسان أجنحة، فلفظ «الجناح» له معنى راجح، وهو الجارحة المعروفة، ومعنى مرجوح هو التواضع، فحمل اللفظ على المعنى المرجوح لدليل يمنع المعنى الراجح، وهذا هو التأويل المحمود، أما التأويل المحمود، أما التأويل المرجوح بدون قرينة أو دليل، ومن ذلك تأويل المعطلة لأيات الصفات.

3- دلالة الاقتضاء، حيث تتوقف صحة اللفظ على إضمار كلمة، ومن ذلك قوله سبحانه: ﴿فَمَن كَانَ مِنِكُمِ مُريضًا أَوْ عَلَى سَفَر فَعِدُهُ مُنَّ أَيًّام أُخَرَ ﴾ [البقرة: ١٨٤]، مُريضًا أو على سفر فافطر والمقصود: فمن كان منكم مريضًا أو على سفر فافطر عليه، خلافًا لأهل الظاهر الذين قالوا بوجوب القضاء على المسافر والمريض حتى وإن صاما، وهذا مخالف للأدلة الصحيحة، وسمي اقتضاء لأن الكلام يقتضي شيئًا زائدًا على اللفظ ومنه قوله سبحانه: ﴿حُرَّمَتُ التحريم لا يضاف إلى الأعيان، فوجب إضمار فعل التعلق به التحريم وهو النكاح، فصحة اللفظ تتوقف على إضماره.

٥- دلالة الإشارة؛ وصحة دلالة اللفظ في هذا النوع لا تتوقف على إضمار، واللفظ يدل على ما لم يقصد به، ومنه قوله تعالى: ﴿ أُحِلُ لَكُمْ لَيْلَةَ الصَّيَامِ الرَّقَثُ إِلَى بِسَائِكُمْ ﴾ [البقرة: ١٨٧]، فالآية تشير إلى صحة صيام من اصبح جنبًا؛ لأن إباحة الوطء إلى طلوع الفجر تستلزم الإصباح على جنابة؛ لأن الغسل سيكون بعد دخول وقت الصبح ضمنًا في هذه الحالة.

ثانياً المفهوم:

وهو ما دل عليه اللفظ لا في محل النطق، وينقسم إلى قسمن:

١- مفهوم موافقة؛ وهو ما يوافق حكمه المنطوق،
 ويسمى فحوى الخطاب إذا كان المفهوم اولى بالحكم
 من المنطوق، ومن ذلك قوله تعالى: ﴿ فَلاَ تَقُل لُهُمَا أُفَ

وَلاَ تَنْهَـرُهُمَا ﴾ [الإسراء: ٢٣]، فمنطوق الآية تحريم التافف، والمفهوم تحريم ما هو اعلى من ذلك من باب أولى، كالضرب والشتم، فلا يقول عاقل: إن ضرب الآب يجوز؛ لأن الله نهى عن التافف فقط ولم ينه عن غيره، فإن قال ذلك اته مناه بالغفلة؛ لأن النهي عن الأدنى معناه النهى عن الإعلى من باب أولى.

وإن ثبت الحكم للمفهوم كثبوته للمنطوق على السواء عرف ذلك بلحن الخطاب، ومن ذلك قوله سبحانه: ﴿ إِنَّ النَّيْنَ يَأْكُلُونَ أَمْوَالَ الْيَتَامَى ظُلُمُا إِنَّ النَّيْنَ يَأْكُلُونَ أَمْوَالَ الْيَتَامَى ظُلُمُا إِنَّ النَّيْنَ يَعْكُونِهِمْ نَارًا وَسَيَصَلُونَ سَعِيرًا ﴾ [النساء: ١٠]، فالمفهوم أيضًا من الآية حرمة إحراق مال اليتيم وإضاعته وإتلافه، فالآية تدل على تحريم اكل مال اليتيم بالمنطوق، وبالمفهوم تفيد أيضًا حرمة إتلافه باي صورة من الصور.

٢- مفهوم المضالفة: وهو ما يضالف حكمه المنطوق، ومن ذلك قوله تعالى: ﴿ إِن جَاءَكُمْ فَاسِقُ بِنَبَا فَتَبَيّئُوا... ﴾ [الحجرات: ٢]، فمفهوم التعبير بفاسق يعنى أن غير الفاسق لا يُتَثَبّت من خبره.

وحـ ذلك قــوله تعــالى: ﴿ وَإِن كُنُ أُولاَتِ حَــمُّلٍ فَانفقُوا عَلَيْهِنُ ﴾ [الطلاق: ٦].

ومفهوم المخالفة له شرطان حتى يكون حجة عند العلماء هما:

الا يكون ما نكر خرج مخرج الغالب، كقوله تعالى: ﴿ وَلاَ تَقْتُلُواْ أَوْلاَدُكُم مِّنْ إِمْلاَقَ ﴾ [الانعام: ١٥١]، فالغالب عليهم أنهم كانوا يقتلون أولادهم من فقر، وليس معنى ذلك أنه يجوز قتل الولد فيما سوى ذلك.

٢- الا يكون ما ذكر لبيان الواقع، كقوله سبحانه: ﴿ وَلاَ تُكُرِهُوا فَتَيَاتِكُمْ عَلَى البغاء إِنْ أَرَدْنَ تَحَصّننا ﴾ [النور: ٣٣]، فلا يفهم من ذلك أنه في حالة عدم إرادة التحصن يجوز الإكراه؛ لأن ذلك ذكر لبيان واقع.

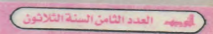
والله من وراء القصد.

#### مراجع البحث

- ١- الإتقان للسيوطي.
  - ٢- مناهل العرفان.
- ٣- البرهان في علوم القرآن للزركشي.

#### استدراك

وقع خطا في العدد الماضي في اسم احد الإضوة الفائزين في مسابقة القرآن الكريم، حيث تشرت المجلة اسم الفائز الرابع: إيهاب احمد فنحي حنية النصر، والصواب إيهاب احمد فهمي احمد- مدينة نصر.





بقلم : د. إبراهيم عبدالمنعم الشربيني

لِصلاة الأم اكبر الأثر في سلوك الطفل: ١- صلاة الأم.. حفظ للطفل:

كان سعيد بن المسيب رحمه الله يحدث ولده فيقول له: إني لأزيد في صلاتي رجاء أن أُحفظ فيك. ثم تلا قوله تعالى: ﴿وَكَانَ أَبُوهُمَا صَالِحًا ﴾ [الكهف: ٨٦].

فانظري- رحمك الله- إلى هذا الفقه العالي من ابن المسيب؛ إنه يزيد في صلاته ليحفظ الله ولده.

ولهذا تكون صلاتك صلاحًا لك وحفظًا لولدك.

قال رسول الله ﷺ: «احفظ الله يحفظك...». فالله يحفظ العبد بصلاحه بعد موته في ذريته، كما قال تعالى: ﴿وَأَمُّا الْجِدَارُ فَكَانَ لِغُلاَمَيْنِ يَتِيمَيْنِ فِي الْمَدِينَةِ وَكَانَ تَحْنَتُهُ كَنزُ لُهُمَا وَكَانَ أَبُوهُمَا صَالِحًا فَأَرَادَ رَبِّكَ أَنْ يَبْلُغَا أَشُدُهُمَا وَكَانَ وَيَسْتَخْرِجَا كَنزَهُمَا رَحْمَةُ مَّن رُبُكَ وَمَا فَعَلْتُهُ عَنْ أَمْدِي ذَلِكَ تَنْوِيلُ مَا لَمُ تَسْطِع عَلَيْهِ صَبِّرًا ﴾ أمري ذَلِكَ تَنْويلُ مَا لَمُ تَسْطِع عَلَيْهِ صَبِّرًا ﴾ [الكهف: ٨٤].

فهذان نبيان كريمان- موسى والخضر-يبنيان الجدار ليُحفظ المال لابني الرجل الصالح، فحفظ الله الغلامين بصلاح أبيهما.

وقال عمر بن عبدالعزيز رحمه الله: ما من مؤمن يموت إلا حفظه الله في عقبه وعقب عقبه.

٢- صلاة الأم تمرين للطفل على الصلاة: معلوم طبيعة تقليد الطفل لمن يراه، فصلاة الأم وطفلها واقف أو جالس بجوارها دافع لتقليده لها وهي تؤدي الصلاة بحركاتها من قيام وركوع

وسجود وجلوس، فتكون صلاتك التي يراها منك وتقليده لك تمرينًا على الصلاة، حتى إذا بلغ السابعة التي ينبغي عندها أن يُعلم الصلاة؛ سهل تعليمه، وكان هذا دافعًا له على أدائها والمحافظة عليها، فإن تعليم الصلاة لولد أمَّة من المصليات أسهل وأقرب وأنفع ممن ليس كذلك، عافاك الله.

فرؤية الصغار لصلاة المصلين في البيت تكسب الطفل حب الصلاة، وتعمق في نفسه أركانها وسننها؛ مما يساعد الوالدين على تعويد الطفل في هذا العمر الصلاة، فيرى ويلاحظ لينطلق بشكل عملى.

وقد اخرج عبدالرزاق في «مصنفه» عن مالك، عن نافع قال: رايت صفية بنت ابي عبيدة توضات وانا غيلام، فإذا ارادت ان تمسح راسها سلخت الخمار. (جامع الأصول: ٤٩٧/٥).

### ٣- تعظيم الطفل لأمر الصلاة:

إسراع الأم لتلبية النداء «الأذان» بالصلاة يترك في نفس الطفل انطباعًا عن أهمية الصلاة، ويتربى على القيام بواجبها لمجرد سماعه للأذان، فيسارع لادائها وينشط لفعلها، وذلك حين يرى أمه تترك إعداد الطعام والشراب وترتيبات البيت من أجل أن تصلي إذا سمعت النداء، فيعظم أمر الصلاة في قلعه.

#### ٤- يتعلم الطفل تعظيم الله:

بتعويد الطفل الصلاة يعظم أمر ربه، ويرجع إليه في كل شانه، ويعلم أن هناك من هو أكبر من أبيه وأمه، بعد أن كان يرى أن أكبر شيء شخصية الأب وشخصية الأم، لكن حين يرى الأم تسجد في خشوع وخضوع واستسلام لله؛ يعلم أن الله عبر

العدد الثامن السنة الثلاثون الويي

من كل شيء، فيعظمه، وبمجرد أن يخطئ فيُذكر-بأنه خالف أمر الله العظيم - تذكر.

وبدلاً من أن يعتاد الطلب في كل حاجة من أبيه أو أمه، يلجأ إلى ربه فيصلي له ويدعوه.

٥- تعلم النظافة والنظام وتأثيرهما على

فبالوضوء يتعلم الطفل الطهارة، فيحب النظافة، فيبدو على سلوكه وتصرفاته، وبالصلاة في المسجد يتعلم الطفل النظام في تسوية الصفوف فيحب النظام، وتستقيم عليه حياته، وينمو بذلك إحساسه بالجمال.

وهذه بعض النصائح أسوقها إليك أيتها المؤمنة، حتى يستفيد ولدك من صلاتك؛ فتؤثر في سله كه:

# ١- أداء الصلوات أمام طفلك، وعدم زجره عند الوقوف بجوارك:

فهذا رسول الله ﷺ لما رأى اهتمام عبدالله بن عباس رضى الله عنه ما بالصلاة، والوقوف بجواره، يتتبع كيف يصلي وهو غلام؛ اهتم ﷺ بصلاة هذا الطفل الصغير معه، وصحح له، فجعله عن يمينه بدلاً من يساره، وفتل أذنه كلما أغفى. (روى ابن خزيمة في صحيحه (١١٧/٣) عن ابن عباس حديثاً بهذا المعنى.

وروى البخاري عن ابن عباس رضي الله عنهما قوله: بتُ في بيت خالتي ميمونة بنت الحارث زوج النبي من وكان النبي عندها في ليلتها، فصلى النبي العشاء، ثم جاء إلى منزله، فصلى أربع ركعات، ثم نام، ثم قام، ثم قال: العلام، فجعلني عن يمينه، فصلى خمس ركعات، ثم صلى ركعات،

٢- التشجيع:

تشجع الأم ولدها بإظهار السرور بصلاته وحركاته فيها، وتحفيره بالجوائز والهدايا وبعبارات التشجيع والثناء، كل هذا يبعث في نفس الطفل حب الصلاة .

٣- المسارعة إلى الصلاة:

ترك أي عمل في يد الأم عندما تسمع النداء وإسراعها للصلاة يربط نهن الطفل بالأذان، فما إن يسمع صوته حتى يلبي بالذهاب إلى الصلاة فيترك لهذا كل عمل ويدرك معنى: «الله أكبر، الله

أكدر ... لا إله إلا الله ..

٤- تدعو الأم طفلها أحيانا وتطلب منه
 أن يصب عليها ماء الوضوء

فيرى عمليًا كيف تتوضّا أمه، فيتعلم كيف يتوضّا وأنه لا تصح صبلاة بغير وضوء، وأن الوضوء شرط في صحة الصلاة.

وتتابع الأم وضوء طفلها حين يتوضا، وتوجهه بغير زجر أو عتاب إذا أخطأ.

٥- اصطحاب الأطفال إلى المساجد إذا ذهبت الأم إلى المسجد

وليس في اصطحابهم نهي، والأحاديث الواردة في ذلك لم تثبت عن النبي ﷺ، بل إن في سنة النبي ﷺ ما يدعو لاصطحابهم وعدم تجنيبهم بيوت الله أو مكان الصلاة.

فعن أبي قتادة رضى الله عنه قال: كان رسول الله عنه تعدد وسول الله عنه تعدد وسول الله عنه الربيع، فإذا قام حملها، وإذا سجد وضعها. (البخاري: ٥١٦، كتاب المسلاة، ومسلم كتاب المساجد ومواضع الصلاة).

وهذا حديث ابن مسعود رضي الله عنه قال: كان رسول الله على يصلي، فإذا أرادوا أن يمنعوا-الحسن والحسين- أشار إليهم أن دعوهما، فإذا قضى الصلاة وضعهما في حجره، وقال: «من أحبني فليحب هذين». (مسند أبي يعلى: ٨/٤٣٤). وقال الشيخ مصطفى العدوي في كتابه «فقه تربية الأولاد»: إسناده صحيح.

٢- دعاء الأم ربها وهي واقضة في صلاتها
 على الأقل خمس مرات

تدعو الله له أن يهديه إذا عرض لها من سلوكه شيء أثناء ساعات اليود فإنه لا حول ولا قوة إلا بالله فتستعين بالله عز وجل، وحوله ومدده وقوته على ما تراه من سوء في سلوكه وتصرفاته والله مجيب الدعاء، ولا أحد أحرص على الولد ومصلحته ولا أخلص له من أمه، فيقي أن تتذللي بين يدي الله بالدعاء، وأن توقني بالإحابة، فلا تقوطي في هذا الباب، واجعليه دابك

العدد الثامن السنة الثلاثون

# أختاه ليس

### بقلم الشيخ: متولى البراجيلي

الحمد لله والصلاة والسلام على رسول الله، وبعد: بخلت علينا إحدى قريباتي (من محارمي) مسرورة مبتهجة، فسلمت، ثم بابرتنا بالحديث: ألا تهنئونني

🗆 قلت : على ماذا؟

○ قالت : ألا أترون أنى قد ارتديت الحجابا

فنظرت إليها، قلم أر شيئًا قد تغير من هيئتها وملابسها، اللهم إلا غطاءً صغيرًا تضعه على رأسها، فقلت في نفسي: وأين هذا الحجاب أنا لا أرى إلا كاسية عارية، كما وصفها رسول الله الله ، فقلت لها ( في رفق): لكن يا أختاء ليس هذا بحجاب!

فنظرت إليُ مندهشة غاضبة، وهي التي كانت نتوقع مني غير ذلك، فلطالمًا دعوتها للحجاب.

#### لاذا الحجاب؟!

🗆 قلت : لا تغضبي واسمعي، لماذا الحجاب

المرأة مخلوق جميلً، خلقهاً ربها في أجمل صورة، وركب في الرجل فطرة الميل البها، وهي من أحب الشهوات إلى الرجال، كما قال تعالى: ﴿ زُينَ لِلنَّاسِ حَبُ الشَّهُواتِ مِنَ النَّسَاءَ وَالْبَنِينَ وَالْقَضَاءِ وَالْفَضَةَ وَالْخَيْلِ الْمُسُومَةِ وَالْفَضَة وَالْخَيْلِ الْمُسُومَةِ وَالْأَنْفَامِ وَالْحَرْثُ ثَلِكَ مَتَاعُ الْحَيَاةِ الدُّنْيَا وَاللَّهُ عَنْدَهُ حُسُنُ الْمُسَافِي [المُنابِ ] [الله عندهُ حُسُنُ الْمَابِ ﴾ [ال عمران ١٤].

وكذلك جعل في المرآة فطرة الميل إلى الرجل، ولكن الغارق أن الرجل هو الطالب للمرآة، الساعي إليها، المتمنى لها.

والخالق سيحانه أحاط هذا الميل الفطري بسياج شرعي، ألا وهو النكاح، فكل لفتة وكل جارحة في بدن المرأة تحرك غريرة الرجل.

من أجل ذلك سدُّ المولى سبحانه وتعالى كل المنافدُ التي قد تؤدي إلى الافتتان المُحرم بالمرأة، فأمر الرجل بغض البصر عنها، ومنعه عن الخلوة بها، وأمرها بما أمر به الرجل، لكنه خصها بالأمر بالحجاب، وأن تواري هذا البدن عن أعين الرجال، فتقي نفسها الفتنة وكتلك الرجال، وتعينهم على طاعة الله. فالحجاب فرض لإخفاء كل معالم جمال المرأة وفتنتها، أواضح ذلك

O قالت: نعم واضح.

□ قلت : فإذا جاعت المرآة بشكل أو باخر وأظهرت فتنتها أو جزءًا منها فلفتت الانظار إليها فقد أبطلت حكمة الحجاب، بل الاكثر من ذلك أن الإسلام حرم عليها الإيماء والإشارة إلى زينتها

الداخلية، كصوت خلخال أو حلي أو ربح عطر، أو نحو ثلك. فإذا نظرنا إلى حجابك (المزعوم) الآن، فهل حقق مما قلناه

🖰 قالت : لكني أغطي جميع بدني ولا يظهر مني شيء إلا

وجهي وكفي. 

ا قلت: للحجاب شروط نكرها العلماء يحسن بك أن

شروط الحجاب

١- يغطى جميع البدن (إلا ما استثني).

٢- أن لا يكون زينة في نفسه.

٣- أن يكون صفيقًا (سميكًا ) لا يشف.

٤- أن يكون فضفاضًا (واسعًا) غير ضيق.

٥- أن لا يكون مبخرًا معطرًا.

٦- أن لا يشبه لباس الرجال.

٧- ان لا يشبه لباس الكافرات.

٨- أن لا يكون لباس شهرة.

وكل شيرط من هذه الشيروط له بليل من نصبوص الكتاب والسنة، فإذا اختل شيرط من هذه الشيروط اختل جزء من تطبيق الحجاب.

فإذا نظرنا الآن إلى حجابك، كم شرطاً تحقق فيه شرط واحد فقط وهو استيعاب البين إلا الوجه والكفين، وباقي الشروط لا أثر لها، فأنت ترتدين «البنطلون» وهو يصف بينك ويقصله، فضلاً عن أنه يشبه لباس الرجال والكافرات، وترتدين «البلوزة» الشفافة الضيقة التي تبرز معالم صدرك، إضافة إلى عطرك الذي يملا المكان الآن، فبربك هل هذا حجاب هل دارى فتنت عنا على والله والكافرات وفتئة!!

اسمعي هذا الحديث عن أسامة بن زيد قال: كساني رسول الله و قبطية كثيفة مما أهداها له بحية الكلبي، فكسوتها امرأتي، فقال: «مر الله لله ما لك لم تلبس القبطية»، قلت: كسوتها امرأتي، فقال: «مرها فلتجعل تحتها غلالة، فإني أخاف أن تصف حجم عظامها». [أخرجه أحمد وغيره بسند حسن، كما في «حجاب المرأة، للألباني].

فالنبي الله يخشى أن يوصف عظم المراة فكيف لو رأى نساعنا الآر؟!

فسكتت وأطرقت للأرض، قواصلت كلامي.

#### الحجاب فرض

أمرك الله تعالى به: ﴿يَا أَيُّهَا السِّيُ قُلُ لِأَرُواجِكَ وَبِنَاتِكَ وَيَسَاء الْمُؤْمِنِينَ يُدُنِينَ عَلَيْهِنَ مِن جلابِيدِهِ ﴾ [الاحزاب: ٩٩]، وقال تعالى: ﴿وَلَيْضَرِّبُنَ بَحْمُرُهِنَ عَلَى خُنُوبِهِنَ … ﴾ [النور: ٢٦]، فلا سبيل لك إلى التعطيل أو التسويف، بل الواجب عليك أن تنصاعي لأمر ربك عملاً مقوله تعالى: ﴿ وَمَا كَانَ لَهُومُ مِن وَلا مُؤْمِنَةً إِذَا قَضَى اللهُ ورسُولُهُ أَمْرًا أَن يَكُونَ لُهُمُ الْخَبَرَةُ مِنْ (الْمُحَالِينَ الْمُؤْمِنُ لَهُمُ الْمُحَالِينَ اللهُ ورسُولُهُ أَمْرًا أَن يَكُونَ لُهُمُ الْخَبَرَةُ مِنْ (الْمُحَالِينَ اللهُ ورسُولُهُ أَمْرًا أَن يَكُونَ لُهُمُ الْمُحَالِينَ إِلَيْهِا إِلَيْهُا إِلَيْهِا إِلَيْهِا إِلَيْهِا إِلَيْهُ إِلَيْهِا إِلَيْهِا إِلَيْهِا إِلَيْهُا إِلَيْهِا إِلَيْهِا إِلَيْهِا إِلَيْهِا إِلَيْهِا إِلَيْهِا إِلَى الْمُعْلِيقُونَ أَنْهِا إِلَيْهِا إِلَيْهِا إِلَيْهِا إِلَى الْمُعْلِيقُونَ اللهُ إِلَيْهِا إِلَيْهَا إِلَيْهِا إِلَيْهِا إِلَيْهِا إِلَيْهِا إِلَيْهِا إِلَيْهِيْهِا لِيْهِا إِلَيْهِا لِيْهِا إِلَيْهِا إِلَيْهِا إِلَيْهِا إِلَّهُمُ الْمُنْهُ وَلِيْهِا إِلَيْهِا إِلَيْهِا إِلَيْهِا إِلَيْهِا إِلَيْهِا إِلَيْهِا إِنْهِا إِلَيْهِا إِلَيْهِا إِلَيْهِا إِلْهَا إِلَيْهِا إِلَيْهِا إِلَيْهِا إِلَيْهِا إِلَيْهِا إِلَيْهِيْهِا إِلَيْهِا إِلَيْهِا إِلَيْهِا إِلَيْهِا إِلَيْهِا إِلَيْهِيْهِا إِلَيْهِا إِلَيْهِا لِيَعْلِيْهِا لِيَعْلَى السَائِعِيْنَ إِلَيْهِا لِيَعْلَى إِلَيْهِا إِلَيْهِا إِلَيْهِا لِيْهِا إِلَيْهِا إِلَيْهِا لِيْهِا لِيْهِا لِيَعْلَيْهِا إِلْهَا لِيْهِا لِيْهِا لِيْهِا لِيْهِا إِلَيْهِا لِيْهِا لِيْهِا إِلَيْهِا لِيَعْلِيْهِا إِلَيْهِا لِيَعْلِيْهِا لِيَعْلِيْهِا لِيَعْلِيْهِا لِيَعْل

وما وما عليه والمنابع والمنابع

(7)

العدد الثامن السنة الثلاثون المح

جميعهم يتفقون على وجوب ستر بدن المراة (إلا خلافًا ورد في جواز كشف الوجه والكفين أو عدم جوازه).

فلا يغرنك قول بعض متعالمي زماننا، أو قول التي قالت: إنها قرات كتاب الله من الجلاة للجلاة فما رات أية واحدة تأمر بالحجاب.

قالت: لكن إلزام المراة بالحجاب قد يؤدي إلى نفورها،
 فينبغي أن تقتنع بعقلها أولاً؟

☐ قلت: هذه شبهة شيطانية تدور على السنة معظم المتبرجات الآن، فهل ستعرضين آيات الله وسنة رسول الله ﷺ على عقلى عقلك وهواك هل يكون العقل البشري المخلوق منازعًا لاوامر من خلقه وآمره ونهاه، (فلو اننا افترضنا عبدًا كلما أمره سيده بأمر فإنه لا ينفذه ويقول: حتى أعرضه على عقلي أولاً، فهل هذا عبد صالح بل هو عبد سوء، يستحق الطرد من خدمة سيده).

فلو فتحنا هذا الباب فإننا سنرد الشريعة بالكلية، إلا ما وافق عقولنا وهوانا، فلا نصلي ولا نصوم حتى نقتنع.

○ قالت : لكن الحجاب يختلف عن الصلاة والصيام المسام ال

□ قلت: لا خلاف بينها، فالذي أمر بالصلاة والصيام هو الله سبحانه الذي أمر بالحجاب، والأمر واجب التنفيذ في الحال طالما وصل إلينا، وانظري معي إلى الصحابيات الأوائل.

عَن عائشة رضَى الله عنها قالت: يرحم الله نساء المهاجرات الأُولَ، لما انزل الله: ﴿ وَلْيَضَرِّبُنَ بِخَمُرِهِنُ عَلَى جُيُوبِهِنُ ﴾ شققن مروطهن فاختمرن بها. [البخاري: (٤٧٥٨)].

فــمــا انتظرن حــتى يشــتــريـن او يفــصـّلن، وإنما بادرن بالامتثال، فمعظم الخطايا بداية من معصيـة إبليس- لعنه الله-كانت بسبب إعمال العقل القاصر امام النص القاطع.

والله تعالى قرن النهي عن التبرج بالأمر بإقامة الصلاة وإبتاء الزّكاة وطاعة الله ورسوله في آية واحدة. فقال: ﴿ وَقَرْنَ فِي بُئِوتِكُنُ وَلاَ تَبَرُجُنُ تَبَرُّجُ الْجَاهلِيَّةِ الْأُولَى وَأَقِمْنَ الصَّلاَةَ وَآتِينَ الرُّكَاةَ وَأَطْغَنَ اللَّهُ وَرَسُولُهُ ﴾ [الأحرَاب: ٣٣].

فَقَدم النهي عن التبرع عن الأصر بإقامة الصلاة، بل إن حفاظك على الصلاة من الواجب أن يدعوك للحجاب، لقوله تعالى: ﴿ إِنَّ الصَّلَاةَ تَنَّهَى عَنِ الْفُحُشْاء وَالْمُنْكَرِ ﴾ [العنكبوت: ٤٥]، ومن أعظم المنكر التبرج.

إن حالكم لا يختلف عن حال بني إسرائيل النين نمهم الله في قرآنه: ﴿ أَفَتُؤُمْنُونَ بِيَعْضِ الْكِتَابِ وَتَكُفُّرُونَ بِيَعْضَ فَمَا جَرَّاءُ مَن يَفْعُلُ نَلِكِ مِيْكُمُ إِلاَّ حَرِّيُ فِي الْحَيَاةِ التُّنْيَا وَيَوْمَ الْقَيَامَةِ يُرِتُونَ إِلَى أَشَدُ الْعَدَابِ ﴾ [العقرة: ٨٥].

○ قالت: أنت احتدمت على، على خلاف ما بدأنا به الكلام.

□ قلت : معذرة، لكن عذري أن الجرح غائر وعميق.

⊙ قالت: إنني اعرف كثيرًا من الفتيات والنساء المتبرجات
 لكنهن عقدفات طاهرات.

ا قلت: وإنا لا أنكر ذلك، لكن صلاح الباطن لا يغني عن صلاح النباطن لا يغني عن صلاح الظاهر، بل إن صلاح الظاهر وانقياده لأمر ربه لهو أكبر لليل على صلاح الباطن، فمن تمام الإيمان أن يستسلم العبد بكل جوارت لشرع ربه، لا يختار شيئًا ويترك أشياء، فقد أمرنا الله

تعالى بقوله: ﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُواْ النَّذُلُواْ فِي السِّلْمِ كَافُةٌ ﴾ [النقرة: ٢٠٨]، أي في جميع شرائع الدين، لا نترك منها شَيئًا.

والشرع أمرنا باقامة الأحكام في الدنيا على الظاهر، وتَكِل السرائر، فعلمها عند الله تعالى، فالحجاب يضفي عليك عفة الظاهر إضافة لعفة الباطن، وهو أمر الله إليك، وعهد رسول الله الله.

🔾 قالت :ماذا تعنى بعهد رسول الله 👺 إلى

□ قلت: لأن النبي ﷺ عندما كان يبايع المؤمنة على الإسلام، كان ضمن شروط البيعة ترك التبرج، فلما جاءت أميمة بنت رقيقة إلى رسول الله ﷺ تبايعه على الإسلام، فقال: «أبايعك على أن لا تشركي بالله ولا تسرقي ولا تزني ولا تقتلي ولدك ولا تاتي ببهتان تفترينه بين يديك ورجليك، ولا تنوحي، ولا تبرجي تبرج الجاهلية الأولى، «مسند أحمد».

 قالت: لكن الأمر ليس بهذه الصورة، فالتبرج صار ظاهرة مستقرة في المجتمعات الإسلامية فلا يلفت الأنظار.

□ قلت: اولاً: إن فشو المعاصي واستقرارها لا يعني انتقالها من الحرمة إلى الحل، فمثلاً لو بيعت الخمور في كل مكان حتى على الأرصفة، فهل يعني هذا أنها صارت حلالاً! المعصية، معصية، حتى وإن ارتكبها الناس كلهم.

ثانيًا: من قال إن تبرج المراة صار لا يلفت الأنظار؟ هذا كلامكن يا معشر النساء، ومن وافقكن من مغرضي الرجال. فالمرأة هي المرأة، وغريزة الرجل لم تتبدل؛ لأنها فطرة الله فيه، وحال الفتيات مع الفتيان في المجتمعات الحديثة هو اكبر دليل على صدق قولنا؛ من اعتداء وخطف وتحرش وزواج سر.... إلخ.

ومن يتصنع أنه لا ينظر إليكِ أمام عينكِ، فهو ينظر إليكِ من خلفك، ويجعلكِ مادة لسمر الأصدقاء.

والشيطان لا ينفك يزين المراة في أعين الرجال حتى وإن كانت عير جميلة، كما قال ﷺ: «المراة عورة، فإذا خرجت استشرفها الشيطان». [صحيح الجامع: 179

ولو كان التبرج أمرًا عاديًا ما نهى الله عنه، فهو الذي خلق الذكر والإنثى، ويعلم ما يصلحهما وما يفسدهما.

O قالت: ثم ماذا؟

□ قلت: المسارعة يا اختاه إلى الله، ﴿ وَسَارِعُواْ إِلَى مَغْفِرَةِ مَن رُيُكُمْ ﴾ [آل عمران: ١٣٣] بإعلان التوبة النصوح، فإن توبة المراة؛ اصلها وعمود خيمتها الحجاب، ولا يغرنك كثرة العاصيات من حولك، ولا تركني إلى العادة والإلف، فقد قال الله: ﴿ وَإِن تُطعُ أَكُثَرَ مَن فِي الأَرْضِ يُضلُوكُ عَن سَبِيلِ اللهِ ﴾ [الانعام:

فريد أن نراك في المرة القادمة إن شاء الله محجبة بالفعل وفق الشروط التي نكرناها وامر بها الله ورسوله. والله الستعان الماد الما

(1) altri-hilalet elle limitali



#### بقلم د. على بن السيد الوصيفي

الحمد لله رب العالمين، وها نحن نواصل اللقاء معًا آخي القارئ لنقف على حقيقة الشيعة من كتبهم، وقد انتهينا في الحلقة السابقة أن هدف الشيعة من التقريب يتبلور في عدة نقاط:

أولها: الاتفاق على مجموعة من العقائد المشتركة بين الفريقين المختلفين.

الثاني: أن الشيعة يريدون البحث عن سبل عملية سياسية أو اجتماعية ليتبلور فيها حقيقة التقريب.

الثالث: أن الشيعة يريدون غض النظر عن كل ما يسبب التناجر والفرقة والنزاع.

ومن خلال ما تقدم فإني أرسلها رسالة - احتسبها عند الله تعالى - لكل مسلم ينتهج منهج أهل السنة يريد أن يستفيد من تاريخ الإسلام، ويرى فيه العبرة والعظة فينتفع بها في حياته ويحفظ بها دينه ونفسه، فمعلوم أن الشيعة تأمروا مع التتار للاستيلاء على بغداد، وقتلوا المعتصم، وأبادوا ما يقرب من ثمانمائة ألف مسلم في خلال شهر، وتأمروا مع الصليبين على المسلمين في بلاد الشام، وعلى بلاد مصر، وهذا كله لا بخفى لمن درس التاريخ.

قال ابن تيمية في امنهاج السنة النبوية، (۱۰/۱): فتجدهم أو كثيرًا منهم إذا اختصم خصمان في ربهم من المؤمنين والكفار واختلف الناس فيما جاءت به الإنبياء، فمنهم من أمن، ومنهم من كفر، سواء كان الاختلاف بقول أو عمل، كالحروب التي بين المسلمين الاختلاف بقول أو عمل، كالحروب التي بين المسلمين وأهل الكتاب والمشركين، تجدهم يعاونون المشركين وأهل الكتاب على المسلمين أهل القرآن، كما قد جربه الناس منهم غير مرة، في مثل إعانتهم للمشركين من الترك وغيرهم على أهل الإسلام بخراسان والعراق والجزيرة والشام وغير ذلك، وإعانتهم للنصارى على المسلمين بالشام ومصر، وغير ذلك من وقائع متعددة، من أعظمها الحوادث التي كانت في الإسلام في المائة

الرابعة والسابعة، فإنه لما قَدِم كفار الترك إلى بلاد الإسلام وقتل من المسلمين ما لا يحصي عدده إلا رب الأنام كانوا من أعظم الناس عداوة للمسلمين ومعاونة للكافرين، وهكذا معاونتهم لليهود أمر شهير، حتى جعلهم الناس لهم كالحمير. (انتهى).

فيالله العجب من ترك هذا التاريخ ينادي بذم الشيعة واتهامهم بالعمالة والخيانة، وقومنا يضعون أيديهم في أيديهم، ويجالسونهم مع ما جاء به النذير محذرًا مما يجلب علينا النقمات والمحن بسبب ذلك، وليس مثل ما دلت عليه السنة المطهرة أن الله تعالى قد أنن بالحرب من عادى أولياءه كما في الحديث: «من عادى لي وليًا فقد أننته بالحرب» وهؤلاء عادوا صحابة رسول الله على وسبوهم ولعنوهم وكفروهم، وقد أمروا أن يستغفروا لهم، وقد أوجب الله تعالى على نفسه أن ينفذ وعيده فيهم.

فلنحدّر أن نكون لهم أولياء أو نصراء، فينالنا بذلك من حرب الله تعالى ما لا قبل لنا به، اللهم احفظ يلادنا وشبابنا من هذا البلاء، اللهم أمين.

ولك اخي القارئ الكريم أبين معتقد الشيعة من كتبهم، حتى تكون على بينة من الأمر، ولا تغتر بتلك الدعاوى التي تنادي بما يتنافى مع منهج أهل السنة خاصة، وعقيدة المسلمين عامة.

#### حقيقة معتقد الشيعة

الخلاف بيننا وبين الشيعة في أصول الدين، ولا مرية في ذلك، فالشيعة ينكرون صفات الله تعالى، ولا يؤمنون برؤية الله تعالى في الآخرة، ويعتقدون بعصمة الأئمة، وأن لهم ولاية تكوينية على ذرات الكون، وأنهم أعلى مقامًا من الأنبياء، ويبغضون جبريل كاليهود، ولا يؤمنون بالصحيحين، ولا بأي كتاب من كتب السنة.



#### عقيدة البداء

ومعناه الظهور بعد الاختفاء، والشيعة يعتقدون أن الشيء قد يضفى على الله ثم يظهر له بعد ذلك، تعالى الله عما يقولون علوا كبيرًا. وانظر كتاب «كمال الدين» للقمى (19/1).

#### زعمهم أن القرآن محرف

يقول محمد بن النعمان الملقب بالمفيد في أوائل المقالات (ص: ٤٥): إن الأخبار قد جاءت مستفيضة عن أئمة الهدى من آل محمد (باختلاف القرآن وما أحدثه بعض الظالمين فيه من الحذف والنقصان). (انتهى).

#### خلق أفعال العياد

وفي الفصول المهمة في اصول الأئمة» (ص: ٨١) نقلاً عن كتاب دبين السنة والشيعة، لإحسان إلهي، رحمه الله وانزله منازل الشهداء، (ص: ١٥٥) قال العاملي: مذهب الإمامية والمعتزلة أن أفعال العباد صادرة عنهم وهم خالقون لها. (انتهى).

وقد عقب إحسان على ذلك قائلاً: وهذا مخالف لصريح القرآن، حيث ذكر فيه: ﴿ وَاللَّهُ خَلَقَكُمْ وَمَا تُعْمَلُونَ ﴾ [الصافات: ٩٦]، وصدق ما انتهى إليه، وهذا هو معتقد أهل السنة.

#### تكفير الصحابة!!

لقد كفر الشيعة أصحاب النبي ﷺ إلا القليل منهم كعلي، والمقداد، وسلمان، وأبي نر، وعمار بن ياسر، وبناء على ذلك فهم لا يأخذون الحديث والسنة إلا عن هذلاء فقط.

قال الملا محمد باقر فيما نقله أحمد الإحسائي في مسرح الزيارة، (١٨٩/٣): ومن الجبيت أبو بكر، ومن الطاغوت عمر، والشياطين بني أمية وبني العباس، وحزبهم اتباعهم، والغاصبين لإرثكم من الإمامة والفيء. (انتهى).

#### ولاية الأئمة وعصمتهم

وإن لم يطلق عليهم لفظ النبوة، إلا أنهم في

منزلتهم أو أعظم، وقد صرح الكليني في «الأصول من الكافي» (٢٦٩/٢) قال: وروي عن جعفر أنه قال: نحن خزان علم الله، نحن تراجمة أمر الله، نحن قوم معصومون، أمر الله تبارك وتعالى بطاعتنا، ونهى عن معصيتنا، نحن الحجة البالغة على من دون السماء وفوق الأرض. (انتهى).

#### 

ويراد بها عندهم: الكذب والنفاق وقلب الحق باطلاً والباطل حقًا، وقد حكى الكليني في «الكافي» (٢١٨/٣) عن هشام الكندي: قال سمعت أبا عبد الله عليه السلام يقول: والله ما عبد الله بشيء أحب إليه من الخبء، قلت: وما الخبء قال: التقية. (انتهى)،

ويزعمون أن جعفر الصادق قال: التقية ديني ودبن آبائي. انظر «المنتقى» (ص: ٦٨).

#### تعظيم الشاهد والقبور والدعاء عندها والاستغاثة بأهلها

وهذا أمر تراه في النجف وعند قبر فاطمة وعند قبر حمزة، وغيرها من القبور.

#### جواز نكاح المتعة

وقد نسخ الحكم بإباحتها- كما هو معلوم في السنة- ولكنهم يصرون عليها كما هو متواتر في النقل عنهم.

#### الرجعة!!

ويراد بها رجعة الميت إلى الدنيا قبل البعث والحساب؛ ليحقق لهم أمالهم، ويشفي صدورهم من اعدائهم، وهم يعتقدون ذلك في المهدي، كما يعتقد اليهود ذلك في المسيح الدجال. وانظر «تفسير مجمع البيان» للطبرسي (٢٣٥/٤).

#### الحكم على الشيعة

قال الإمام مالك رحمه الله تعالى بكفر من يكفر الصحابة ويبغضهم، واحتج بقوله تعالى: ﴿ يُعْجِبُ الزُّرُاعُ لَيْغِيظُ بِهِمُ الْكُفَّارَ ﴾ [الفتح: ٢٩]، وانظر «تفسير ابن كثير، من سورة الفتح.

وفي «المغني» (٢١٩/٢) قال الإمام أحمد: لا يصلى على الرافضي، وقال أبو بكر بن عياش: لا أصلي على رافضي ولا حروري، وقال الفريابي: من شتم أبا بكر فهو كافر لا أصلي عليه، قيل له: فكيف نصنع به وهو يقول: لا إله إلا الله قال: لا تمسوه بأيديكم، ارفعوه بالخشب حتى تواروه في حفرته. (انتهى).

يقول شيخ الإسلام في «منهاج السنة النبوية» (٢٤/١): وفضلت اليهود والنصارى على الرافضة بخصلتين؛ سئلت اليهود: من خير أهل ملتكم؟ قالوا: أصحاب موسى، وسئلت النصارى: من خير أهل ملتكم؟ مالكم؟ قالوا: حواريو عيسى، وسئلت الرافضة: من شر أهل ملتكم؟ قالوا: أصحاب محمد، أمروا بالاستغفار لهم فسبوهم، فالسيف عليهم مسلول إلى يوم القيامة، لا تقوم لهم راية، ولا يثبت لهم قدم، ولا تجتمع لهم كلمة، ولا تجاب لهم دعوة، دعوتهم مدحوضة، وكلمتهم مختلفة، وجمعهم متفرق، كلما أوقدوا نارًا للحرب أطفأها الله. (انتهى).

#### ما الواجب مع الشيعة؟

هناك قواعد لمواجهة أهل البدع أرساها الدين وبينها علماء السلف، لم يكن لنا أن نتغافلها أو نتهاون في بيانها، من هذه القواعد الاتفاق على الأصول؛ إذ لا بد لكل متناظرين أن يتفقا على أصل يرجع إليه عند الخلاف والنزاع، لا أظن أن جلوسنا مع الشبعة يروق على هذا الأصل، ذلك أن الشبعة يقولون: إن القرأن محرف أو ناقص، ثم يطعنون في السنة ويكفرون نقلتها، فالمواجهة مع الشيعة من خلال المناظرة صعب ومحال، وعليه فجلوسنا معهم لا طائل من ورائه، إلا إذا كان على اعتبار أننا نجلس معهم لنقيم عليهم الحجة، ونرد على إفكهم، وندحض شبهاتهم، كما ذهب النبي 🕸 إلى ابن صياد، وذلك ليكشف كذبه وضلاله، ولم يكن لأهل الحق أن يجلسوا مع أصحاب الدعاوي الكاذبة إلا لنصر السنة وأهلها وكبح البدع وأهلها، لا من أجل التقريب أو المصانعة والمداهنة، فإذا كان لمن تقلد الأمر باع ويصيرة، فيها ونعمت، أما إذا غرر بهم، فريما يستحون عند ذلك من المواجهة الصريحة، التي

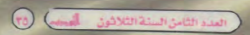
تقتضي الخصومة وإعلان البراءة، فعند ذلك الحذر الحذر من الجلوس معهم، وإن لم يكن من بد من اللقاء، فقولوا للشيعة: اجهروا لنا بمعتقداتكم، لا نريد آكثر من ذلك، فإن لم تقدروا على ذلك الطلب فأريحوا أنفسكم، واحفظوا دينكم، وليبق الأمر على ما كان عليه الأئمة الأربعة، وسائر الصحابة تجاه الشيعة واذيالهم، حتى يرث الله الأرض ومن عليها، ولنبرأ إلى الله تعالى منهم، ومن حبهم والقرب منهم، ولنقل للشيعة الخلاف واسع والهوة عظيمة، والأمر يقتضي أن تتخلوا في الإسلام كافة كما دخله صحابة رسول الله عني أن أمنوا بميثل منا أمنتم به فقد المتدوا وأن تولوا في أن تولوا أن السنة فإنما المناه على شيء، قال تعالى: كما قال مالك: كسفينة نوح، من ركبها نجا، ومن تركها كما قال مالك: كسفينة نوح، من ركبها نجا، ومن تركها

هذا ما أردت بيانه، والحق احق أن يتبع، وفي النهاية لا بد أن نوضح اهمية الأمر والنهي، وأنه لا يسقط مهما كانت العواقب والمحن، وأنه لا يحول دون المتماع الصف، ولكن أي صف، إنه الصف الذي تتنزل به الكرامات، وتستمطر به الرحمات، وينتصر به على الاعداء، أما الصف الذي يتكون من فرق شتى وعقائد متعددة، فلن تهتدي به أمة، ولن تنتصر به فرقة، ونظرة واحدة في السيرة النبوية تبرز لنا حقيقة ذلك.

قعندما خالف بعض الصحابة أمر النبي الله في غزوة احد وقع ما وقع، ولما قال بعضهم ما قال يوم حنين، وقع ما وقع، غير انه حين يعاد الكر كان ينادى على اصحاب الشجرة تارة، أو البدريين تارة أخرى.

فليس التقريب مع الشيعة من سبل عودة الخلافة، ولا عودة الاقصى، وإنما السبيل في توحيد الله تعالى وتنزيه الصف وتمييزه، وهذا كما قال العلامة الألباني رحمه الله: التصفية والتربية، ويقصد بالتصفية: إزالة ما لحق بالأمة من الشرك والبدعة، ثم التربية، ويراد بها فهم عقيدة التوحيد على هدي السلف الصالح رضوان الله عليهم.

أسال الله أن يحفظنا وامتنا من الزلل، اللهم أمين.



# واحةالتوحد واحةالتوحد واحةالتوحد واحةالتوحد واحةالتوح

#### ط فة علمية

جاء رجل إلى ابن عقبل، فقال له: إني أغلمس في النهر غمستين وثلاثًا ولا أتبقن انه قد عمني الماء ولا اني قد تطهرت، فقال له: لا تصلُّ، فقيل له: كيف قلت هذا؟ قال: لأن رسول الله كا قال: وفع القلم عن المجنون حتى يفيق، ومن ينغمس في النبير مرتين وثلاثًا بطن أنه ما اغتسل فهؤ مجنون!!

#### أول من وضع علم العروض والقافية 22

أول من وضع علم العسروض والقافية: الخليل بن احمد من غير سابقة تعلم على استاذ او تدرج في وضع، بل ابتدعه، وحصر فيه اوزان العرب في خمسة عشر بحرًا، وزاد غلبه تلميذ تلميذه الأخفش بحرا اخر، ثم لم يزد عليهما احدٌ بعتد به، فقد كان العلماء قبل الخليل يتكلمون فيها، ولكن الخليل هو اول من قصل فلها، وجعلها علمًا مدونًا،

#### من أراد الصحة 11

قال بعض الحكماء: من أراد الصحة فليجود الغذاء، ولياكل على نقاء، وليشوب على ظماء، وليقلل من شيرب الماء، ويتميد بعيد الغيداء، ويتمشى بعد العشاء، ولا يَنْمُ حتى يعرض لفسه على الخلاء.

اربعة اشياء تمرض الجسم الكلام الكثير، والنوم الكثير، والأكل الكثير، والجماع الكثير.

والله الموفق.

#### من وصايا السلف. وصية على بن أبى طالب الى كميّل بن زياد

#### و وقال كميل بن زياد:

أخذ على بن أبي طالب بيدي، فأخرجني إلى ناحية الجبان، فلما أصحرنا؛ جلس، ثم تنفس، ثم قال: يا كُمَيِّلُ بن زياد، القلوب أوعيةُ، فخدرها أوعاها؛ احفظ ما أقول لك:

الناس ثلاثةً: فعالمٌ رباني، ومتعلمٌ على سبيل نجاةٍ، وهمجٌ رعاعٌ أتباعُ كل ناعق، يميلون مع كل ريح، لم يستضيئوا بنور العلم، ولم للحاوا إلى ركن وثيق.

العلمُ خيرٌ من المأل، العلمُ يحرسك، وانت تحرس المال، العلم يزكو على العمل، والمال تنقصه النفقةُ، ومحبةُ العالِم دينٌ يُدانُ بها.

العلم يكسب العالم الطاعة في حياته وجميل الأحدوثة بعد موته، وصنيعة المال تزولُ بزواله.

مات خُرُانُ الأموال وهم أحياءُ، والعُلماء باقون ما بَقِيَ الدهرُ؛ أعيانهم مفقودةً، وأمثالهم في القلوب موجودةً.

ها؛ إن هاهنا- وأشار بيده إلى صدره- علمًا لو أصبتُ له حملةً. بلى أصبتُه لَقِنًا غير مامون، يستعملُ آلة الدين للدنيا، يستظهر بحجج الله على كتابه، وبنعمه على عباده، أو مُنقادًا لأهل الحقُّ لا بصيرةً له في إحيائه، يقتدح الشكُّ في قلبه بأول عارض من شُبُّهة، لا ذا ولا ذاك، (لا يدري أين الحقِّ؟ إن قسال؛ أخطأ، وإن أخطأ؛ لم يدر، مشغوفٌ بما لا يدري حقيقته، فهو فتنة لمن افتتن به، وإن من الخير كله من عرَّفه الله دينه، وكفى بالمرء جهلاً أن لا يعرف دينه)، أو منهومًا باللذات، سلس القياد للشهوات، أو مغرّى بجمع الأموال والانخار، وليسا من دُعاة الدِّين، اقرب شبها بالأنعام السائمة، كذلك يموتُ العلم بموت حامليه، اللهم بلي، لا تخلو الأرض من قائم لله بحجة لئلا تبطل

أولئك هم الأقلون عددًا، الأعظمون عند الله قدرًا، بهم يدفع الله عن حججه حتى يُؤدوها إلى نظرائهم، ويزرعوها في قلوب أشباههم، هجم بهم العلم على حقيقة الأمر، فاستلانوا ما استوعر منه المترفون، وأنسوا بما استوحش منه الجاهلون، صحبوا الدنيا بأبدان أرواحها معلقةً بالمنظر الأعلى، أولئك خلفاءُ الله في بلاده، ودعاتُهُ إلى دينه.

هاه هاه! شوقًا إلى رؤيتهم، واستغفر الله لي ولك، إذا شئت فقم. قال الخطيب: قال ابن عبدالبر في «جامع بيان العلم»: وهو حديث

مشهور عند أهل العلم، يستغنى عن الإسناد؛ لشهرته عندهم. وقال ابن كثير في «البداية والنهاية»: قد رواه جماعة من الحفاظ الثقات، وفيه مواعظ وكلام حسن، رضى الله عن قائله.

# واحة التوحيد واحة التوحيد واحة التوحيد واحة التوحيد

مصنفات

يحتاجها

طالب

العلم 22

أهم للصنفات التي يحتاجها طالب العلم في بحثه وتحقيقه لسائل الدين:

O الأول: الجوامع:

والجامع: هو الكتاب الحديثي الذي جمع فيه مصنفه جميع الابواب التي يُحتاج إليها من العقائد، وتتضمن أبواب الإيمان، والتوحيد، والرد على الجهمية، وغيرها من أبواب الاعتقاد، والاحكام، والرقائق، والأداب، والفضائل، والمناقب، والمثالب، والتفسير، والتاريخ، والسير، والجهاد، والفتر.

فهي جمعت بذلك جميع أبواب الدين ومهماته.

O ومن هذه الجوامع:

الجامع الصحيح للبداري، وصحيح مسلم ، وجامع الترمدي.

( الثاني: السنن:

وكتب السنن: هي الكتب المرتبة على الأبواب الفقهية، ولا يذكر فيها مصنفوها أبواب التفسير، أو الفضائل.

وغالب ما فيها الاحاديث المرفوعة، ولا يذكرون الموقوف إلا ضرورة.

O ومن هذه السنن:

سنن أبى داود، والنسائي، وابن ماجه، والدارمي

( الثالث: الموطأت

والموطأ: هو الكتاب المرتب على الأبواب الفقهية، إلا أنه يختلف عن السنن في أنه يجمع بين المرفوع، والموقوف، والمقطوع، وقد يحوي البلاغات.

ومن اشهر هذه الموطات واصحها:

موطأ مالك بن أنس رحمه الله.

ويمتاز بعلو سنده، واحتوائه على أقوال الإمام مالك رحمه الله.

) الرابع: المسانيد

والمسند: هو الكتاب الذي رتبه مصنف على اسماء الصحابة ومسانيدهم، وغالبًا ما يبدون في ذلك بمسانيد الخلفاء الأربعة، ثم تمام العشرة المشرين بالجنة ثم بقية الصحابة.

( ومن اشهر هذه السانيد:

مسند الإمام أحمد، ومسند إسحاق بن راهويه، ومسند أبي يعلى

#### الموصلي.

() المنقات:

ونقصد بالمصنف: الكتب المرتبة على الأبواب الفقهية، وما له تعلق بها، وقد تورد أبوابًا في الزهد والفضائل، وتجمع بين المرفوع والموقوف والمقطوع، إلا أن اهتمامها بذكر الموقوف والمقطوع أكثر: ولذلك فهي مظنة الوقوف على الآثار.

٥ ومن أهم المسنفات:

مصنف عبدالرزاق، ومصنف ابن ابي شيية. O كتب الأحكام المسندة:

وهي الكتب التي اعتنت بذكر أبواب الفقه والأحكام فقط دون غيرها، مع ذكر ما ورد فيها من الاتفاق، والاختلاف، وحجج الذاهب.

ومن أشهر هذه الكتب:

شرح معاني الأثارللطحاوي، والأوسط لابن المنذر، والسنن الكبرى، ومعرفة السنن والآثار كلاهما للبيهقي.

0 كتب التخاريج:

وهي الكتب التي جمعت تخريج أحاديث بعض المصنفات الفقهية، فإن كانت هذه المسنفات فقهية؛ كان كتاب التخريج مرتبًا حسب الكتب والأبواب الفقهية.

٥ ومن اشهر هذه الكتب

نصب الراية تخريج احاديث الهداية للحافظ الزيلعي رحمه الله. تلخيص الحبير في تخريج احاديث الرافعي الكبير للحافظ أبن حجر للاني رحمه الله.

موافقة الذُّبر الذَّبر في تذريج احاديث المنتصر للحافظ ابن حجر

الدراية تخريج أحاديث الهداية له أيضًا.

ومن أشهر كتب المعاصرين وأنفعها على الإطلاق كتاب إرواء الغليل تخريج أحاديث منار السبيل للشيخ الالباني رحمه الله تعالى

#### ٢- الاشتغال بتطهير الظاهر والباطن:

طهارة الظاهر باتباع السنة، وحسن السمت، ونظافة الثوب والبدن مطلوبة من كل مسلم، وهي أكثر تأكدًا في حق طالب العلم.

قال ابن جماعة رحمه الله: على طالب العلم أن يطهر قلبه من كل غش ودنس وغل وحسد، وسوء عقيدة وخلق؛ ليصلح بذلك لقبول العلم وحفظه، فإن العلم كما قال بعضهم: صلاة السر وعبادة القلب، وقربة الباطن.

وقال سهل: حرام على قلب أن يدخله النور وفيه شيء مما يكره الله عز وجل.

والله ولي التوفيق.

#### ٥٥ وصايا إلى طالب العلم ٥٥

ا- كن مخلصًا للنية؛ فإنَّ فَقَنَ العلمُ إخلاص النية انتقل من أفضل الطاعات إلى أحط المخالفات، ولا شيء يحطم العلم مثل الرياء، ومثل التسميع، وذلك للحديث: «من سمع؛ سمع الله به».

وعليه، فالتزم التخلص من كل ما يشوب نيتك في صدق الطلب؛ كحب الظهور والتفوق على الاقران وجعله سلما لأغراض وأعراض من جاه أو مال أو تعظيم أو سمعة أو طلب مَحْمَدَة، أو صرف وجوه الناس إليك، فإن هذه وأمثالها إذا شابت النية أفسدتها وذهبت بركة العلم. وقد أثر عن سفيان الثوري رحمه الله أنه قال: ما عالجت شيئًا أشد عليً من نيتى.

المدد الثامن السنة الثلاثون أهجم

الإعلام بسير الأعلام

# الإمام العابل الزاهل «سفيان الثوري»

بقلم الشيخ: مجدي عرفات

نسبه:
هو سفيان
بن سعيد بن
مسروق بن حبيب
بن رافع بن ثور بن عبد
مناة أبو عبد الله الثوري
الكوفي شيخ الإسلام إمام
الحفاظ سيد العلماء العاملين في

وتسعين اتفاقًا بالكوفة في خلافة سليمان بن عبد الملك. والده: سعيد بن مسروق الثوري المحدث من أصحاب

□ مولده: ولد سنة سبع

والده: سعيد بن مسروق الشوري المحدث من أصحاب الشعبي وخيشمة بن عبد الرحمن، ومن ثقات الكوفيين وعداده في صغار التابعين.

#### شيوخه وطلابه:

يُقال: إن عدد شيوخه ستمائة شيخ وكبارهم الذين حدثوه عن أبي هريرة وجرير بن عبد الله وابن عباس وامثالهم، وقد قرأ الختمة عرضًا على حمزة الزيات أربع مرات.

وأما الرواة عنه فخلق، فذكر ابن الجوزي انهم اكثر من عشرين الفاً.

قبال الذهبي: وهذا مدفوع ممنوع، فإن بلغوا ألفًا فبالجهد، وما علمت أحدًا من الحفاظ روى عنه عدد أكثر من مالك وبلغوا بالمجاهيل وبالكذابين ألفًا وأربعمائة.

#### طلبه للعلم:

بكُر في طلب العلم حتى رأه أبو إسحاق السبيعي مقبلاً، فقال: ﴿ وَآتَبْنَاهُ الْحُكُمُ صَبِياً ﴾.

قال أبو المثنى: سمعتهم بمرو يقولون: قد جاء الثوري، قد جاء الثوري، فخرجت أنظر إليه، فإذا هو غلام قد بقل وجهه (خرج شعره).

قال الذهبي: كان ينوه بذكره في صغره من أجل فرط نكائه وحفظه وحدث وهو شاب.

قال عبد الرزاق وغيره عن سفيان: قال: ما استودعت قلبي شيئًا قط فخانني.

المدد الثامن السنة الثلاثون

TA

Upload by: altawhedmag.com

#### زهده وورعه:

قال رحمه الله: ليس الزهد باكل الغليظ ولبس الخشن، ولكنه قصر الأمل وارتقاب الموت.

قال شعيب بن حرب: قال لي الثوري: يا آبا صالح، احفظ عني ثلاثا: إذا احتجت إلى شسع فلا تسال وإن احتجت إلى ملح فلا تسال، واعلم أن الخبز الذي تاكله بملح عجن، وإن احتجت إلى ماء فاستعمل كفيك فإنه يجري مجرى الإناء.

قال شعبة: ساد سقيان الناس بالورع والعلم. قيل للقضيل بن عياض في بعض ما كان يذهب إليه من الورع: من إمامك في هذا؟ قال: سقيان الثوري.

وعن قتيبة بن سعيد قال: لولا سفيان لمات

قال قبيصة: ما جلست مع سفيان مجلسًا إلا ذكر الموت؛ ما رايت احدًا كان اكثر ذكرًا للموت منه.

#### عبادته وخشيته لله:

قال: ما بلغني عن رسول الله \* حديث قط إلا عملت به ولو مرة.

وعن يوسف بن أسباط قال لي سفيان بعد العشاء: ناولني المطهرة أتوضا، فناولته فأخذها بيمينه ووضع يساره على خده فبقى متفكرًا ونمت، ثم قمت وقت الفجر، فإذا المطهرة في يده كما هي، فقات: هذا الفجر قد طلع، فقال: لم آزل منذ ناولتني المطهرة أتفكر في الأخرة حتى الساعة.

قال عطاء الخفاف: ما لقيت سفيان الثوري إلا باكيا، فقلت: ما شانك قال: آخاف أن أكون في أم الكتاب شقيًا.

قال ابن وهب: رأيت الشوري في المسجد الحرام بعد المغرب صلى، ثم سجد سجدة، فلم يرفع رأسه حتى نودي بصلاة العشاء.

قال علي بن فضيل: رأيت سفيان الثوري ساجدًا حول البيت، فطفت سبعة أسابيع قبل أن برفع رأسه.

قال مزاحم بن زفر: صلى بنا سفيان الثوري المغرب، فقرا حتى بلغ: ﴿ إِيَّاكَ نَعْ بُدُ وَإِيَّاكَ ضَعْبُدُ وَإِيَّاكَ ضَعْبُدُ وَإِيَّاكَ ضَعْبُدُ مَا عَادَ فَقَرَاءُ ﴿ الْحَمْدُ لَلَّهِ ﴾. يكى حتى انقطعت قراءته، ثم عاد فقراً ﴿ الْحَمْدُ لَلَّهِ ﴾.

وقال عبد الرحمن بن مهدي: نزل عندنا سفيان وقد كنا ننام أكثر الليل، فلما نزل عندنا ما كنا ننام إلا أقله.

قال يحيى القطان: ما رأيت رجلاً أفضل من سفيان، لولا الحديث كان يصلي ما بين الظهر والعصر، وبين المغرب والعشاء، فإذا سمع مذاكرة الحديث ترك الصلاة وجاء.

#### ثناء العلماء عليه:

قال شعبة وابن عيينة وأبو عاصم ويحيى بن معين وغيرهم: سفيان الثوري أمير المؤمنين في الحديث.

قال ابن المبارك: كتبت عن الف ومائة شبيخ ما كتبت عن أفضل من سفيان.

قال يونس بن عبيد: ما رأيت افضل من سفيان، فقيل له: فقد رأيت سعيد بن جبير وإبراهيم وعطاء ومجاهدا وتقول هذا؟ قال: هو ما أقول، ما أريت افضل من سفيان.

وقال يصيى القطان: ليس أحد أحب إليّ من شعبة ولا يَعْدِلُه أحد عندي وإذا خالفه سفيان أخذت بقول سفيان.

قال عباس الدوري: رأيت يحيى بن معين لا يقدم على سفيان أحدا في زمانه في الفقه و الحديث و الزهد وكل شيء.

قال ابن عيينة: ما رأيت رجلاً أعلم بالحلال والحرام من سفيان الثوري.

قال العجلي: أحسن إسناد الكوفة: (سفيان عن منصور عن إبراهيم عن علقمة عن عبد الله).

قال بشير الحافي: كان الشوري عندنا إسام الناس. وقال: سفيان في زمانه كابي بكر وعمر في زمانهما.

وقال الخريبي: ما رأيت أفقه من سفيان.

#### درر من أقواله

قال شعيب بن حرب قلت لسفيان الثوري حدث بحديث في السنة ينفعني الله به، فإذا وقفت بين يديه وسالني عنه قلت با ربا حدثني بهذا سفيان فانجو انا وتؤخذ، فقال اكتب بسم الله الرحمن الرحيم، القران كلام الله، غير مخلوق، منه بدا، وإليه يعود، ومن قال غير هذا فهو كافر، والإيمان قول وعمل ونية، وبزيد وينقص، وتقدمة

الشيخين، إلى أن قال: يا شعيب، لا ينفعك ما كتبت حتى ترى المسح على الخفين، وحتى ترى أن إخفاء بسم الله الرحيم الفضل من الجهر بها، وحتى تؤمن بالقدر، وحتى ترى الصلاة خلف كل بر وقاجر والجهاد ماض إلى يوم القيامة، والصبر تحت لواء السلطان جار أو عدل، فقلت: يا أبا عبد الله، الصلاة كلها، قال: لا، ولكن صلاة الجمعة والعيدين، صل خلف من أدركت، وأما سائر ذلك فانت مخير لا تصل إلا خلف من تثق به وتعلم أنه من أهل السنة، فإذا وقفت بين يدي الله فقل: يا رب، حدثني بهذا سفيان بن سعيد، ثم خل بيني وبين ربى عز وجل.

قال الذهبي: هذا ثابت عن سفيان. «تذكرة

قيل له: إلى متى تطلب الحديث؟ قال: وأي خير انا فيه خير من الحديث فأصير إليه؟ إن الحديث خير علوم الدنيا.

#### ومن أقواله:

- المال داء هذه الأمة، والعالم طبيب هذه الأمة، فإذا جر العالم الداء إلى نفسه فمتى يُبرئ الناس؟
  - ما أعلم شبئًا أفضل من طلب العلم بنية.
- لو هم رجل أن يكذب في الحديث وهو في جوف بيته لأظهر الله عليه.
- البدعة أحب إلى إبليس من المعصية،
   المعصية يُتاب منها، والبدعة لا يُتاب منها.
- إياك والأهواء والخصصومة، وإياك والسلطان. قاله لرجل قال: أوصني.
- لا أعلم شيئًا أفضل منه- يعني الحديث لن أراد الله به، وقال: إن الناس يحتاجون إليه في طعامهم وشرابهم.

قال المعافى بن عمران: سمعته يقول: وددت أن كل حديث في صدري وكل حديث حفظه الرجال عني نسخ من صدري وصدورهم، فقلت: يا أبا عبد الله، ذا العلمُ الصحيح والسنة الواضحة التي قد بينتها تتمنى أن تنسخ من صدرك قال: اسكت، وما يدريك الست أريد أن أقف يوم القيامة وأسال عن كل مجلس جلسته وكل حديث حدثته: أيش أردت به



قال الذهبي: حب ذات الحديث والعمل به لله مطلوب من زاد المعاد وحب روايته وعواليه والتكثر بمعرفته وفهمه مذموم مخوف فهو الذي خاف منه سفيان والقطان وأهل المراقبة، فإن كثيرًا من ذلك وبال على المحدث.

- O طلبت العلم ولم يكن لي نية، ثم رزقني الله النية.
- من زعم أن ﴿قُلْ هُوَ اللَّهُ أَحَدُ ﴾ مخلوق فقد
   كفر بالله.
- ◊ لا يجتمع حب علي وعثمان إلا في قلوب نبلاء الرحال.
- O استوصوا باهل السنة خيرًا، فإنهم غرباء
- الإستاد سلاح المؤمن، فمن لم يكن معه سلاح فباي شيء يقاتل.
- الملائكة حراس السماء، واصحاب الحديث حراس الأرض.
- قيل له: ليست لهم نية يعني أصحاب الحديث قال: طلبهم له نية، لو لم يأتني أصحاب الحديث لاتينهم في بيونهم
- سُتُل عن أحاديث الصفات، فقال: أمروها كما

قال محمد بن عبد الله بن نمير في قول سفدان ما أخاف على نفسى غير الحديث قال:

لانه كان يحدث عن الضعفاء، قال الذهبي: ولأنه كان يدلس عنهم، وكان يخاف من الشهوة وعدم النية في بعض الأحايين.

#### المنلة

عن عطاء بن مسلم قال: لما استخلف المهدي بعث إلى سفيان، فلما دخل خلع خاتمه فرمى به إليه، فقال: يا أبا عبد الله، هذا خاتمي فاعمل في هذه الأمة بالكتباب والسنة، فأخذ الخاتم بيده وقال: ثاذن في الكلام يا أمير المؤمنين وقال عبيد: قلت لعطاء: يا أبا مخلد، قال له يا أمير المؤمنين قال: نعم، قال: أتكلم على أني أمن قال: نعم، قال: أتكلم على أني أمن قال: نعم، قال: لا تبعث إلي حتى أتيك، ولا تعطني شيئا حتى أسالك، قال: فغضب من ذلك وهم به، فقال له كاتبه: أليس قد أمنته يا أمير المؤمنين قال: بلى، فلما خرج حف به أصحابه، فقالوا: ما منعك يا أبا عبد خرج حف به أصحابه، فقالوا: ما منعك يا أبا عبد والسنة قال: فاستصغر عقولهم، ثم خرج هاربًا الى المصرة.

قال ابن سعد: وطلب سفيان، فخرج إلى مكة، فكتب المهدى أمير المؤمنين إلى محمد بن إبراهيم وهو على مكة يطلبه، فبعث محمد إلى سفيان فأعلمه ذلك، وقال: إن كنت تريد إتيان القوم فأظهر حتى ابعث بك إليهم، وإن كنت لا تريد ذلك فتوار، قال: فتوارى سفيان، وطلبه محمد بن إبراهيم وأمر مناديًا فنادي بمكة: من جاء بسفيان فله كذا وكذا، فلم يزل متواريًا بمكة لا يظهر إلا لأهل العلم ومن لا بخافه، قالوا: فلما خاف سفيان بمكة من الطلب خرج إلى البصرة فقدمها فنزل قرب منزل يحيى بن سعيد القطان، فقال لبعض أهل الدار: اما قربك أحد من أصحاب الحديث؟ قالوا: بلي، يحيى بن سعيد، قال: جئني به، فأتاه به، فقال: أنا هنا منذ ستة أيام أو سبعة، فحوله يحيى إلى حواره وفتح بينه وبينه بابًا، وكان يأتيه بمحدثي أهل البصرة يسلمون عليه ويسمعون منه، وكان فيمن أتاه جرير بن حازم والمبارك بن فضالة وحماد بن سلمة ومرحوم العطار وجماد بن زيد وغيرهم، وأتاه عبدالرحمن بن مهدى ولازمه، فكان يحيى وعبدالرحمن يكتبان عنه تلك الإبام، وكلَّمًا أبا عوانة أن يأتيه فأبي، وقال: رجل لا يعرفني كيف أتيه وذاك أن أنا عوانة سلم عليه بمكة فلم

يرد عليه سفيان السلام، وكُلم في ذلك فقال: لا أعرفه.

ولما تخوف سغيان أن يشهر بمقامه بالبصرة قرب يحيى بن سعيد، قال له: حولني من هذا الموضع، فحوله إلى منزل الهيثم بن منصور الأعرجي من بني سعيد بن زيد مناة بني تميم فلم يزل فيه، فكلمه حماد بن زيد في تنحيه عن السلطان وقال: هذا فعل أهل البدع، وما تخاف منهم، فأجمع سفيان وحماد على أن يقدما بغداد.

#### وفاته:

قال ابن المديني: اقام سفيان في اختفائه نحو سخة، وقال ابن مهدي: مرض سفيان بالبطن فتوضا تلك الليلة ستين مرة، حتى إذا عاين الأمر نزل عن فراشه فوضع خده بالأرض، وقال: يا عبد الرحمن، ما أشد الموت، ولما غمضته وجاء الناس في جوف الليل وعلموا، وقيل: اخرج بجنازته على الرحمن بن عبد الملك بن أبجر الكوفي بوصية من سفيان لصلاحه، وكان موته في شعبان سنة إحدى وستين ومائة.

قَالُ أبو أسامة: لقيت يزيد بن إبراهيم صبيحة الليلة التي مات فيها سفيان، فقال لي: قيل لي الليلة في منامي: مات أمير المؤمنين، فقلت للذي يقول في المنام: مات سفيان الثوري؛ قال:

قال يوسف بن اسباط رايت الشوري في النوم، فقلت: أي الأعمال وجدت أفضل قال: القرآن، فقلت: الحديث، فحول وجهه.

قال مصعب بن المقدام رأيت النبي ت في النوم أحَدًا بيد سفيان الثوري وهو يجزيه حيرًا.
قال أنه سعيد الأشح: حدثنا إن أهيم بن أعين

قال أبو سعيد الأشج: حدثنا إبراهيم بن أعين قال: رايت سفيان بن سعيد فقلت: ما صنعت؟ قال: أنا مع السفرة الكرام البررة.

رحمه الله، وجمعنا به في جنات النعيم.

#### مصادر هذه الترجمة:

- ١- تهذيب التهذيب
  - ۲- تاريخ بغداد.
- ٣- سدر اعلام النطاء

# أسيابالنصر الوعسودعلي شردمةاليهود

الحلقة الثالثة

# بقلم: د. الوصيف على حزة

استكمالاً لأسباب نصر الأمة على عدوها نقول وبالله التوفيق:

ومن هذه الأسياب:

٥- الدعاء:

وهو ما يُدعى به اللُّه من القول وما يتوجه به العبد إلى ربه للثناء عليه وطلب ما ينفعه ودفع ما يضره.

قال تعالى: ﴿ وَقَالَ رَبُّكُمُ ادْعُونِي أَسْتَجِبْ لَكُمُّ إِنَّ الَّذِينَ يَسْتَكَّبِرُونَ عَنْ عِبَادَتِي سَيَدْخُلُونَ جَـهَنَّمَ دَاخِرِينَ ﴿ [غافر: ٦٠].

قَالَ تَعَالَى: ﴿ وَإِذَا سَأَلَكَ عِبَادِي عَنِّى فَإِنِّى قَرِيبٌ أُجِيبُ دَعْوَةَ الدَّاعِ إِذَا دَعَانِ فُلْيَسْتَجِيبُواْ لِي وَلْيُؤْمِنُواْ بِي لَعَلَّهُمْ يَرْشُدُونَ ﴾ [البقرة: ١٨٦]، وما من نبي إلا دعا اللَّه جل وعلا في مواجهة الصلف الوثني من امته، كدعوة نوح وموسى ويونس ولوط وسليمان وأيوب وخاتمهم محمد 👺.

العدد الثامن السنة الثلاثون

ففي غزوة بدر الكبرى لما التقي الجمعان وتميز الفريقان وخطبت السحوف على منابر الرقاب واحمرت الحدق، وقف رسول الله 👺 في عريشه وقد رفع بديه إلى السماء متضرعًا سائلاً الله النصر والعون على عدوه، وهو يقول: «اللهم أنجر لي ما وعدتني، اللهم إن تهلك هذه العصابة من أهل الاسلام فلا تُعبد في الأرض أبداء. قال ابن عباس: فمازال يستغيث ريه ويدعوه حتى سقط رداؤه عن منكبيه، فأتاه أبو بكر فأخذ رداءه فَرَدُه ثم الترمه من ورائه، ثم قال: يا نبى الله، كفاك مناشدتك ربك فإنه سينجز لك ما وعدك، فأنزل الله تعالى: ﴿ إِذْ تَسْ تَعْدِثُ وِنَ رُبُّكُمُ فَاسْتَجَابَ لَّكُمْ أَنِّي مُمِدُّكُم بِأَلَّفِ مِنْ المُ الرِّئِكَة مُ رُدفينَ ﴾ [الأنفال: ٩]، فخرج وهو يقول: ﴿سَنُهْزَمُ الْجَمَّعُ وَيُولُونَ الدُّبُرَ ﴾. وفيتح الباري،

فإذا ضم المسلمون هذا السبب العظيم إلى الأسبباب الأخرى وجمعوا الهمة بالدعاء وصدق الالتجاء إلى الملك الوهاب ظهرت بشائر النصر وانبلج الصبح من دياجير الظلام، ومن ذلك قوله تعالى في حق نوح عليه السلام: ﴿ فَدَعَا رُبُهُ أَنِّي مَغْلُوبٌ فَانتَصِرٌ. فَفَتَحُنَّا أَنُوانَ السَّمَاءِ بِمَاءٍ مُنَّهُمِرٍ. وَفَجُرْنَا الأَرْضَ عُيُونًا فَالْتَقَى الْمَاءُ عَلَى أَمْرِ قَدُ قَدرٍ. وحملناهُ على ذات ٱلْوَاحِ وَدُسُرِ. تَجْرِي بِأَعْبُنِنَا جَرَاءً لَمْنَ كَانَ كُفْرُ ﴾ [القمر: ١٠- ١٤].

فحعل الله دعوة نوح عليه السلام سعيًا في حصول الطوقان، فعلت المياه قمم الجيال، ونجاه الله في السفينة واغرق من سوى المؤمنين، فكانوا من الهالكين فكن أخي المسلم من الدعاء على ذكر، فهو سلاح المؤمنين، وما أحوجنا إليه في هذه الأيام الصالكة التي اجتمعت علينا فيها الأمم من اقطارها.

#### ٦- التقوى

ومعناها حفظ الشيء مما يؤذيه ويضره وهي جعل النفس في وقاله مما يُخاف «الراغب الأصفهاني» (ص٨٨).

وقد أنزل الله في كتابه قوله تعالى: ﴿إِنُّ اللهُ مَعَ النَّيِنَ النَّقَواُ وَالنَّيِنَ النَّقَدُواُ وَالنَّيِنَ هُم مُّحْسِنُونَ﴾ [النحل: ١٢٨]. فهذه المعية معية تاييد ونصر، ولهذا قال تعالى: ﴿ وَمَن يَتُق اللهَ يَجْعَل لُهُ مَثْ حَبُّ وَيَرْدُقُهُ مِنْ حَبِيْثُ لاَ مَحْتَسِبُ﴾ [الطلاق: ٢، ٣].

ولما كان رسول الله ﷺ أخشى هذه الأمة لله واتقاهم لله؛ نصره الله على عدوه، ومكنه بعد ذلك من رقابهم، قال تعالى: ﴿ إِلاَ تَنصُرُوهُ فَقَدْ نَصَرَهُ اللّهُ إِذْ أَخْرِجَهُ اللّهِ اللهُ إِذْ أَخْرِجَهُ اللّهِ اللهُ إِذْ أَخْرِجَهُ اللّهِ اللّهُ إِذْ أَخْرِجَهُ اللّهِ إِذْ يَقُولُ لِصَاحِبِهُ لاَ تَحْرَنُ إِنْ اللّهُ مَعْنَا فَأَنْزَلُ اللّهُ سَكِينَتَهُ عَلَيْهُ وَأَيْدُهُ مَعْنَا فَأَنْزَلُ اللّهُ سَكِينَتَهُ عَلَيْهُ وَأَيْدُهُ كَثُورُ أَلْ اللّهُ لَا يَحْرَنُ إِنْ اللّهَ يَحِنُونِ لِمُ تَرَوُها وَجَعَلُ كَلِمَةً اللّهِ هِي الْعُلْيَا كَثَمُووْ أَ السَلْقُلَى وَكَلِمَةُ اللّهِ هِي الْعُلْيَا كَثَمُوا أَ السَلْقُلَى وكَلِمَةُ اللّهِ هِي الْعُلْيَا لَا اللّهُ هِي الْعُلْيَا لَا اللّهُ اللّهِ اللّهِ اللّهُ اللّهِ اللّهُ اللللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ

وَاللَّهُ عَزِيزُ حَكِيمٌ ﴾ [التوبة: ٤٠].

وكأن عمر رضي الله عنه إذا ودع جيشًا قال لهم: إنما تنصرون على عدوكم بطاعتكم لله ومعصية أعدائكم له، فإن تساويتم في المعصية غلبوكم بالعدد والعدة، فلنتق الله تعالى، فإن فعّلنا نصرنا الله كما نصر رسوله 3.

#### ٧- الصبر والثبات،

الصبر: الإمساك في ضيق، يُقال: صبرتُ الدابة: أي حبستها بلا علف، وهو حبس النفس على ما يقتضيه العقل والشرع أو عما يقتضيان حبسها عنه وهو في الحرب شحاعة. «الراغب الأصفهاني» (ص ٤٧٤).

ومن حكمة الله جل وعلا في الخلق أن يبتليهم، فإن صبروا على ما ابتلاهم به مكنهم، كما وقع للأنبياء والخلفاء الراشدين والأئمة المه يبين، قال تعالى: ﴿ وَجَعَلْنَا مِنْهُمْ أَمِّيَةً يَهُدُونَ بَامُرِنَا لَمًا صَبْرُوا

وَكَانُوا بِايَاتِنَا يُوقِئُونَ﴾ [السجدة: ٢٤].

وقال تعالى في ذلك: ﴿ وَلَنَبْلُونَكُمْ بِشَيْءٍ مِّنَ الْخُوفِ وَالْجُهُمُ بِشَيْءٍ مِّنَ الْخُوفِ وَالْجُهُمُ وَالْانْفُسِ وَالْخُهُمُ مِنْ الْأَمَ وَالْخُهُمُ وَالْانْفُسِ وَالْخُهُمُ مَرَاتٍ وَيَشَعَر المَّالِئِيةِ مُصَلِيبَةً قَالُوا إِنَّا لِلَهِ وَإِنَّا النِّيهِ مُصَلِّواتُ مِنْ رُبِّهِمْ وَلَوْتُ النِّيهِ رَاحِعُونَ. أُولَئِكُ عَلَيْهِمْ صَلَواتُ مِنْ رُبِّهِمْ وَرَحْدَ مَا الْمُهْتَدُونَ ﴾ [المقرة: ١٥٥ – ١٥٧].

الابتلاء ... والتمكين!!

اله ينكرو... والتحكيل... والتحكيل... السال رجل الشافعي فقال: يا أبا عبد الله، أيما أفضل للرجل: أن يمكن و يبتلي، فإن الله ابتلي نوحًا وإبراهيم وموسى وعيسى ومحمدًا صلوات الله وسلامه عليهم أجمعين، فلما صبروا مكنهم، فلا يظن أحد أن يخلص من الألم البتة يظن أحد أن يخلص من الألم البتة ). اهد الفوائد، (۲۲۷).

وقال تعالى: ﴿أَمْ حَسِيْنَمْ أَنْ تَدُخُلُواْ الْجِنْةَ وَلَمَا يَأْتِكُم مُثَلُ النّبِينَ خَلُواْ مِن قَبْلِكُم مُسِنَّتُهُمُ النِّنَاسَاء وَالضَّرُاء وَزُلْزِلُواْ حَتَّى يَقُولَ الرِّسُولُ وَالْذِينَ امْنُواْ مَعَهُ مَتَى نَصْرُ اللَّهِ آلا

إِنْ نَصَرُ اللهِ قَرِيبَ ﴾ [البقرة: ٢١٤].

( وذلك أن النفس لا تزكو وتصلح حتى تمحص بالبلاء، كالذهب الذي لا يخلص جيده من ربيئه حتى يفتن في كير الامتحان؛ إذ كانت النفس جاهلة ظالمة، وهي منشا كل شر يحصل للعبد ). اهدان القيم في «الفوائد» (٢٢٩).

ولهذا ابتلي الرسول الله على مقاطعة قريش لمدة عامين في شعب ابي طالب، فصبر، وابتلي بملاحقة المشركين له في الهجرة، وابتلي في بدر بحرب قريش، وابتلي في أحد فكسرت رباعيته وشح وجهه وقتل عمه وخيرة أصحابه، فصبر على فقدهم، وحاصره المشركون في غزوة الاحزاب، حتى قال الله فيه وفي الصحابة: ﴿إِذْ جَاءُوكُمْ مَنْ فَوْقِكُمْ مَنْ فَو

وَمِنْ أَسْفُلَ مِنِكُمْ وَإِذْ زَاغَتْ الأَبْصِنَارُ وَبَلَغَتِ الْقُلُوبُ الْحَثَنَاجِرَ وَتَظُنُّونَ بِاللَّهِ الظُّنُونَا. هُنَالِكَ ابْتُلِي الْمُوْمِنُونَ وَزُلْزِلُوا زِلْزَالاً شَدِيدًا ﴾ [الاحزاب: ١٠، ١١].

ومع هذه المواقف العصيبة صبير الرسول الكريم وهو واصحابه، وتميز المنافقون وظهرت معادن الرجال، قال تعالى: ﴿مِنَ الْمُؤْمِنِينَ رِجَالُ صَدَفُوا مَا عَاهَدُوا اللهُ عَلَيْهِ مَن قَضَى نَحْبَهُ اللهُ عَلَيْهِ مَن قَضَى نَحْبَهُ تَبْسِيلاً ﴾ [الإحراب: ٣٣]، فكان حظهم، فاقام واالتمكين في الأرض حظهم، فاقام واالتمكين في الأرض مُكنَّاهُمْ في الأرض أقاموا الصلاة، وأتوا الرُكاة وأمروا بالمعلوة ونهوا ونهوا عن المُنكر ولله عَاقِيبَةُ ونه والحج: ١٤].

ولذلك ارتبط النصر بالصبر

في حديث رسول الله ﷺ: «واعلم أن النصر مع الصبر، وأن الفرج مع الكرب، وأن مع العسر يسراً...». رواه الترمذي، وقال: حسن صحيح. وقد أمرنا الله تعالى بالثمات

عند لقاء العدو، فقال تعالى: ﴿يَا اَيُهَا النَّيْنَ آمَنُواْ إِذَا لَقِيتُمْ فَئَةً فَاتُبُتُواْ وَاذْكُرُواْ اللَّهُ كَثِيرًا لُعَلَّكُمْ تُقْلَحُونَ ﴾ [الإنفال: ٤٥].

ولما كأن الثبات يحتاج إلى قوة في القلب، فإن هذه القوة لا بد أن يغذيها ذكر الله تعالى، فتثبت ويظهر لها من رباطة الجاش وصدق العزيمة وقوة اليقين ومضاء الهمة ما يجعله الله سببًا في النصر بإذن الله تعالى.

وفي غزوة بدر- فيما روى مسلم في صحيحه- قال النبي \*: «والذي نفس محمد بيده لا يقاتلهم اليوم رجل فيقتل صابرًا محتسبًا مقبلاً غير مدبر إلا أدخله الله الجنة، وقال وهو يحضهم على القتال: «قوموا إلى جنة عرضها

العدد الثامن السنة الثلاثون اليبيس

السماوات والأرض، وحينئذ قال العمير بن الحمام: بخ بخ. فقال رسول الله ﷺ: ما يحملك على قصولك: «بخ بخ». قال: لا والله يا رسول الله إلا رجاء أن أكون من أهلها، قال: «فإنك من أهلها». فأخرج تمرات من قرنه، فجعل ياكل منهن، ثم قال: لئن أنا حييت حتى أكل قمراتي هذه إنها لحياة طويلة، فرمى بما كان معه من التمر ثم قاتلهم حتى قتل.

وقال تعالى: ﴿يَا أَيُهَا الَّذِينَ اَمَنُواْ اصْبِرُواْ وَصَابِرُواْ وَرَابِطُواْ ﴾ [ال عمران: ٢٠٠]، أي احبسوا أنفسكم على العبادة وجاهدوا الهواءكم، والمصابرة هي الملازمة ومقاومة الاعداء في جميع الاحوال، والمرابطة هي لزوم المحل الذي يخاف من وصول العدو منه، وأن يراقبوا اعداءهم ويمنعوهم من الوصول إلى مقاصدهم لعلهم يفلحون، ويفوزون بالمحبوب الديني والدنيوي والاخروي. وبذلك يتضع اثر الصبر في حسم المعارك الفاصلة.

وما أحوج المسلمين إلى الصبر في هذه الآيام الرمضاء التي كشف الأعداء عن وجوههم الكالحة، فهذا الرئيس الامريكي يعلن بغطرسة القوة أنه سيقود حملة صليبية ضد أفغانستان، وذلك بعد حادث المركز العالمي للتجارة والبنتاجون.

العالمي للنجاره والبناجون.
ثم استفاق من هول الصدمة وراى أنه بحاجة إلى معاونة البلاد للعربية والإسلامية، وأشير عليه أن الإسلام بواشنطن، وأثنى على الإسلام وسماحته، وقال: إنني ساحارب الإرهاب وليس الإسلام، ثم اعلنها صريحة: «من ليس معي في هذا التحالف فهو مع الإرهاب!! ويذكرنا ذلك بما صنعه نابليون بونابرت لما أراد غرو مصر عام بونابرت لما أراد غرو مصر عام منشور يخاطب فيها اهل مصر، وقد ذكر الجبرتي نص البيان في

«تاریخه» (۲/۲۰/۳ وما بعدها) وخالصته: بسم الله الرحمن الرحيم، لا إله إلا الله، لا ولد له، ولا شـــريك له في ملكه، من طرف الفرنساوية المبنى على أساس الحرية والتسوية، السير عسكر الكبير امير الجيوش الفرنساوية بونابرت، يعسرف أهالي مصسر جميعهم أن الحكام المماليك الذين تسلطون في البلاد المصرية ويفسدون في الإقليم الحسن الأحسن الذي لا يوجد مثله في كرة الأرض فأما رب العالمين القادر على كل شيء فإنه قد حكم على انقضاء دولتهم، يا أيها المصريون، قد قيل لكم إننى ما نزلت بهذا الطرف إلا يقصد إزالة دينكم، فذلك كذب صريح، فلا تصدقوه... إلى أن يقول: وإننى أكثر من المماليك أعبد الله سيحانه وتعالى وأحترم نبيه والقرآن العظيم... ثم يقول: قولوا لأمتكم: إن الفرنساوية هم أيضًا مسلمون مخلصون. اهـ. بتصرف.

فها أنت ترى أخي القارئ الكريم الإسلوب نفسه يتكرر، ولكن الضحايا لا يعقلون ولا يعون، وذاكرة الأمة نسيت أو تناست فقد بخل الإنجليز مصر عام ١٨٨٨م للقضاء على إرهاب عرابي، على أن يخرجوا بعد سنة أشهر، فظلوا جاثمين على صدورنا طيلة سبعين سنة، بعد أن يتضحيات عظيمة، وما مشكلة بتضحيات عظيمة، وما مشكلة فلسطين إلا بسبب الإنجليز الذين احتضفوا اليهود ومكنوهم ظلمًا وعاونهم على ذلك الأمريكان.

#### قميص الأرهاب ال

يحمل الأمريكان اليوم هذا القدميص ويدعون العالم إلى التحالف معهم للخلاص من الإرهابيين، وكل دولة عاصية لا تمشى في ركاب الغرب ستُتُهم بهذا القميص، وإلا فليوضحوا لنا حدود هذا الإرهاب وضوابطه، وإذا كانوا قد وصموا الفلسطينيين المدافعين عن انفسهم وديارهم بهذا الوصف،

فبماذا نسمي شارون الوالغ في دماء الأطفال والنساء في صبرا وشاتيلا، والتي قتل في ليلة واحدة ثلاثة الإف طفل وامرأة وشيخ، ولم يعبا بأنات الثكالي ولا توسلات الأطفال، والغرب صامت يلوم الضحايا ويؤيد المعتدى!!

والعجيب أن كثيرًا من الدول تسارع إلى هذا التحالف رغبًا ورهبًا: ﴿ فَتَرَى الدِّينَ فِي قُلُوبِهِم مُرْضُ يُسَارِعُونَ فِي هِمُ يَقُولُونَ مُرْضُ يُسَارِعُونَ فِي هِمُ يَقُولُونَ نَحْشَى أَنْ تُصَيِبَنَا دَائِرَةً فَعَسَى اللَّهُ أَن يُصَيبَنَا دَائِرَةً فَعَسَى اللَّهُ أَن يَأْتِي بِالْفَشْعِ أَوْ أَمْسِر مَنْ عِندِهِ فَي صَا أَسْرُواْ فَي فَي صَا أَسْرُواْ فَي أَنْفُسِهِمْ نَادِمِينَ ﴾ [المائدة: ٥٢].

#### الجزاء من جنس العمل

إن ما حدث في أمريكا من اعتداء على المدنيين أمر لا يقره الإسلام، وهذا حق؛ لان رسولنا الله الله على المدنية من قبل المرأة، والشيخ، والراهب في صومعته، ولكن ما حدث إنما هو أمريكا، فوات المعتدي بريئًا، فوات المعتدي بريئًا، فوات المعتدي بريئًا، شيخ الإسلام ابن تيمية رحمه الله في غير موضع من فتاواه قوله: إن الله ينصر الدولة العادلة ولو كانت مسلمة.

فقد يكون ما حدث إنذارا إلهيًا الأمة الأمريكية لتعبود إلى الأمة الأمريكية لتعبود إلى واطنها ستفعل- فهذا بداية النهاية، قال تعالى: ﴿ لِكُلِّ أُمَّةً أَجَلُ ﴾ [الإعراف: ٣٤]، وقال تعالى: ﴿ وَتِلْكَ الْفُرى اَهْلَكُنَاهُمُ لَمًا طَلَمُوا وَجَعَلْنَا الْفُرى اَهْلَكُنَاهُمُ لَمًا طَلَمُوا وَجَعَلْنَا

لِمَهْلِكِهِم مُوْعِدًا ﴾ [الكهف: ٥٩].

أسال الله تعالى أن ينصبر الأمة على أعدائها، وصلى الله وسلم وبارك على نبينا محمد وعلى اله وصحبه أجمعين.

وللحديث بقية إن شاء الله.

الوجيد العدد الثامن السنة الثلاثون

إن النظر إلى التلفاز أخطر من السرطان والإيدز ومن كل الأمراض والبلايا؛ لأن هذه الأمراض تقتل بدنك، ولكن التلفاز بقتل دينك.

اعلم يا أخى أن النظر إلى التلفاز من أشر الشرور ومن أعظم أسباب تلف القلب، فماذا ترى في التلفاز أكثر من النساء المتبرجات؟ قال تعالى: ﴿قُل لِّلْمُؤْمِنِينَ مَعُ ضُوا مِنْ أَنْصَارِهِمْ وَيَحْفَظُوا فُرُوجَهُمْ ذَلِكَ أَزْكَى لَهُمْ إِنَّ اللَّهَ خَبِيرٌ بِمَا يَصْنُعُونَ ﴾، وقال عز وجل: ﴿ وَمِنَ النَّاسِ مَن يَشْتُرَى لَهُوَ الْحَدِيثُ لِيُضِلُّ عَنِ سَيِيلِ اللَّهِ بِغَيْرِ عِلْمِ وَيَتَّخِذَهَا هُزُوا أُولَئِكَ لَهُمْ عَذَابُ مُ هِينٌ ﴾، وقال رسول الله ﷺ: «ما تركت بعدي فتنة أضر على الرجال من النساء». وقال ﷺ: «النظرة سهم من سهام إبليس، من تركها مخافة الله أبدله الله حلاوة بجد أثرها في قلبه». أو كما قال ﷺ.

والنظر إلى التلفاز يورث الكسل عن الصلاة والكسل عن ذكر الله وعن الطاعات، ولقد قال الله جل في علاه: ﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا اذْكُرُوا اللَّهَ ذَكْرًا كَثِيرًا. وَسَيِّحُوهُ بُكْرَةً وأصيالً ﴾، وقال عز وجل: ﴿ وَالذُّاكِرِينَ اللَّهُ كَثِيرًا وَالذَّاكِرَاتِ أَغَدُ اللَّهُ لَهُم

مُغْفِرَةً وَأَجْرًا عَظِيمًا ﴾.

والنظر إلى التلفاز سبب الخوض في الشهوات والإعراض عن ذكر الله، قال تعالى: ﴿ وَمَنْ أَعْرَضَ عَن ذِكْرِي فَإِنَّ لَهُ مَعِيشَةً ضَنكًا وَنَحْشُرُهُ يَوْمَ الْقِيامَةِ أعْمَى ﴾.

والنظر إلى التلفاز يورث الفتنة وإثارة الشهوة ويعلم القصص الغرامية والعلاقات الفاسدة، فإن التلفاز يجعلك



بقلم: أيمن محمد الصيحي

تستهين بما حرم الله عز وحل؛ لأنك تصوب نظرك إليه متعمدًا لترى، وتتوالى الأحداث والمشاهد أمامك تجذبك جذبًا للنظر إليها وتنسى أن الله عــز وجل ينظر إلدك ويحصى عليك نظراتك، ولكن من كثرة النظر إلى ما حرم الله عز وجل لم تعد تمدز الحرام من الحلال، ولا أمل في إحساء هذه القلوب ولا أمل في النجاة إلا

بالإقالاع عن التلفاز الذي أفسد علينا ديننا واهدر رجولتنا، ترى الفتى بجلس إلى جانب أخته بشاهدان المشاهد المخجلة معًا ولا يحرك ساكنًا ولا يغار، وترى الرجل بجلس بين زوجته وأولاده، ويسرى السزنا أو مقدماته وهو مقيد على م قعده؛ قددته دنويه ومعاصيه، قال على: ﴿ لا يدخل الجنة ديوث». والديوث هو

الذي يرى الخبيث في أهل بيته ويرضى، وقال ﷺ: «يمسخ قوم من هذه الأمة في أخر الزمان قردة وخنازير، قالوا: يا رسول الله، أليس يشهدون أن لا إله إلا الله وأن محمدًا رسول اللَّه؟ قال: «يلي، ويصلون ويد جون». قالوا: فما لهم؟ قال: «اتخذوا المعازف والدفوف والقينات (المغنيات) فباتوا على شريهم ولهوهم، فاصبحوا وقد مسخوا قردة وخنازير.

إن النظر إلى التلفاز من أشر الشرور، ومن أعظم أسياب تلف القلب. وإن النظر إلى التلفاز أخطر من السرطان والابدر، إن النظر إلى التلفاز مهلكة.

نسال الله العفو والعافية، في الدنيا والآخرة.

## الرجل أن يستمتع بجسد زوجته كله!!

يسال: أ. م- الإسكندرية:

عما يباح للرجل من زوجته وما يحظر عليه منها؟

■ الجواب: للرجل الاستمتاع بجسد زوجته كله بمباشرة (احتضان، أو تقبيل، أو لمس أو نظر)، كما يباح له جماعها في

ويحظر عليه إتيانها في الدبر، وجماعها في الفرج إذا كانت حائضًا أو نفساء، كما يحظر الجماع عند صيامها للفرض، سواء كان في رمضان أو كان الصيام نذرًا أو كفارة، كذلك إذا كانت مُحْرمة بحج أو عمرة، أو كان مظاهرًا منها حتى يكفر كفارة الظهار. والله أعلم.

## حكم صلاة الجماعة!!

ويسال: ج. ف. م- مطاي محافظة المنيا:

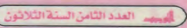
هل يجوز الصلاة في البيت من أجل طلب العلم النافع؟ مع توجيه النصائح في طلب العلم، وما الذي يبدأ به بعد حفظ القرآن الكريم؟

■ الجواب: أولاً: ما ذكره ابن مسعود رضي الله عنه كما ورد في صحيح مسلم رحمه الله: «من سره أن يلقى الله غذا مسلما فليحافظ على هؤلاء الصلوات حيث ينادى بهن، فإن الله شرع لنبيكم ﷺ سنن الهدى، وإنهن من سنن الهدى، ولو أنكم صليتم في بيوتكم كما يصلي هذا المتخلف في بيته لتركتم سنة نبيكم، ولو تركتم سنة نبيكم لضللتم، وما من رجل يتطهر فيحسن الطهور ثم يعمد إلى مسجد من هذه المساجد إلا كتب الله له بكل خطوة يخطوها حسنة ويرفعه بها درجة، ويحط عنه بها سيئة، ولقد رايتنا وما يتخلف عنها إلا منافق معلوم النفاق، ولقد كان الرجلي وثتى به يهادى بين الرجلين حتى يقام في الصف».

ونُذَكُر بما في الصحيحين من هَمُّ النبي ﷺ أن يحرق بيوت المتخلفين عن الجماعة، وحديث النبي ﷺ من رواية ابن عمر وأبي سعيد وأبي هريرة من تفضيل الجماعة على صلاة الفرد بخمسة وعشرين ضعفًا أو بسبع وعشرين درجة، وحديث أبي موسى: «أعظم الناس أجرًا في الصلاة أبعدهم ممشى». وغير ذلك مما يدل على وجوب الجماعة على المستطيع.

ثانيًا: يبدا طالب العلم بما يصحح به اعتقاده وتعبده، ثم بعد حفظ القرآن الكريم يتعلم لغته ويقوم بها لسانه وفهمه، ثم يشرع في تعلم مسائل الاعتقاد بدراسة كتاب على يد شيخ متقن، ثم يجتهد في علم الفقه وأصوله، ويمكنه مراجعة كتاب حلية طالب العلم، للشيخ بكر بن عبد الله أبو زيد.





# ائدة على أنواع القروض كلها ربادد

ويسال: محمد محمد مطاوع- كفر الشيخ: عن قروض جهازتنمية المشروعات الصغيرة والتي تقدم بفائدة ٧٪ للمشروعات الجديدة، و٩٪ للمشروعات القائمة بالفعل.

■ الجواب: ما جاء في وصايا مجمع البحوث الإسلامية، وقد قرر المؤتمر بشان المعاملات المصرفعة ما يلى:

١- الفائدة على أنواع القروض كلها رباً محرم، لا فرق في ذلك بين ما يسمى بالقرض الاستهالكي والقرض الإنتاجي؛ لأن نصوص الكتاب والسنة في مجموعها قاطعة في تحريم النوعين.

٧- كثير الربا وقليله حرام، كما يشير إلى ذلك الفهم الصحيح في قوله تعالى: ﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُواْ لاَ تَأْكُلُواْ الرِّيَا أَضْعَافًا مُّضَاعَفَةً... ﴾ [آل عمران: ١٣٠].

٣- الاقراض (الإعطاء) بالربا محرم لا تبيحه حاجة ولا ضرورة، والاقتراض (الأخذ) بالربا محرم كذلك، ولا يرتفع إثمه إلا إذا دعت إليه الضرورة، وكل امرئ متروك في دينه لتقدير ضرورته.

صدر ذلك في المؤتمر الثاني لمجمع البحوث الإسلامية المنعقد في المحرم سنة ١٣٨٥هـ، مايو

#### نزول الدم ليس شرطافي تحقق وجود البكارة 11

ويسال: م. م- بالرياض: عن الزوج يدخل بزوجته فلا يرى دما عند

فض بكارتها، بم تنصحونه مأجورين؟ ■ الجواب: إن غشاء البكارة غشاء رقيق به شعيرات دموية تسمح بنزول دم الحيض، وله صور متعددة، منها المطاطى الذي لا يزول بمجرد الإيلاج،

ومنها النوع السميك جدًا لدرجة أنه بحتاج إلى جراحة لفضه عند الزواج، كما قرر ذلك كثير من

وبناءً عليه، فليس نزول الدم شرطًا في التحقق من وجود البكارة، ويمكن للأخ السائل أن يراجع الطبيب المتخصص في ذلك. والله أعلم.

يسال السائل: محمد وهبة- منيا القمح شرقية: يقول: توفيت امرأة ليس لها أولاد وتركت زوجًا وأختين لأمها وأبناء أخويها التوفين، أحدهما له ثلاثة أولاد، والثاني له ولد، وتملك هذه المرأة قطعة أرض قدرها أحد عشر قيراطا ونصف، فكيف نقسهما كميراث؟

■ الجواب: للزوج النصف فرضًا لعدم وجود فرع وارث؛ لقول الله تعالى: ﴿ وَلَكُمْ نِصُفُ مَا تَرِكَ أَزُواجُكُمْ إِن لُمْ يَكُن لُّهُنُّ ولَدُّ ﴾، وللأختين من الأم الثلث فرضًا؛ لقول الله تعالى: ﴿ وَإِن كَانَ رَجُلُ يُورَثُ كَالْلَهُ أَو امْرَأَةً وَلَهُ أَخُ أَوْ أُخْتُ فَلِكُلِّ وَاحِدِ مُنْهُمَا السُّدُسُ فَإِن كَانُواْ أَكُثُرُ مِن نَلِكَ فَهُمَّ شُرْكَاءُ فِي الثُّكْثِ ﴾، وباقى التركة يوزع على أولاد الأضوين الذكور تعصيبًا وعددهم أربعة يقسم بينهم بالتساوي، حيث إنهم في شيء عليم ﴾.

درجة واحدة، قال رسول الله ﷺ: «الحقوا الفرائض بأهلها، فما بقى فلأولى رجل ذكر،. متفق عليه. و سال سائل:

مات رجل وترك زوجتين وبنتا وأخوين شقيقين وأختا شقيقة، فمن يرث ومن لا يرث، وما نصيب كل وارث؟

■ الجواب: للزوجتين الثمن فرضًا؛ لوجود الفرع الوارث؛ لقول اللَّه تعالى: ﴿ وَلَهُنُ الرُّبُعُ مِمَّا تَرَكْتُمْ إِن لَمْ يَكُن لُكُمْ وَلَدُ فَإِن كَانَ لَكُمْ وَلَدُ فَلَهُنَّ الثُّمُنُّ مِمًّا تَرَكْتُم مِّن بَعْدِ وَصِيَّةٍ... ﴾، وللبنت النصف فرضًا؛ لقول الله تعالى: ﴿ يُوصِيكُمُ اللَّهُ في أَوْلاَيكُمْ لِلذُّكَرِ مِثْلُ حَظَ الأُنثَيَيْنِ فَإِن كُنَّ نِسَاءٌ فَوْقَ اثَّنْتَيْنِ فَلَهُنَّ ثُلُثًا مَا تَرِكَ وَإِن كَانَتْ وَاحِدَةً فَلَهَا النَّصْفُ ﴾.

والباقى بقسم بين الإخوة والأخوات للذكر مثل حظ الأنشين؛ لقول الله تعالى: ﴿ وَإِن كَانُواْ إِخُوهُ رُجَالاً وَنسِناء فَللذُّكَرِ مِثْلُ حَظَ الْأَنفَيَئِن مُنَيِّنُ اللَّهُ لَكُمْ أَن تَصِيلُواْ وَاللَّهُ بِكُلَّ

العدد الثامن السنة الثلاثون أوبيس



#### حكم الاحتفال بليلة النصف من شعبان

□ س: ما حكم إظهار الضرح والسرر بعيد الفطر وعيد الأضحى؟ وبليلة السابع والعشرين من رجب؟ وليلة النصف من شعبان؟ ويوم عاشوراء؟

■ الجواب: أما إظهار الفرح والسرر في أيام العيد (عيد الفطر أو عيد الأضحى) فإنه لا بأس به إذا كان في الحدود الشرعية، ومن ذلك أن يأتي الناس بالأكل والشرب وما أشبه هذا، وقد ثبت عن النبي ﷺ أنه قال: «أيام التشريق أيام أكل وشرب وذكر لله عز وجل، يعني بذلك الثلاثة الأيام التي بعد عيد الأضحى المبارك وكذلك في العيد، فالناس يضمون ويأكلون من ضحاياهم ويتمتعون بنعم الله عليهم، وكذلك في عيد الفطر لا بأس بإظهار

الفرح والسرور ما لم يتجاوز الحد الشرعي.

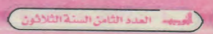
أما إظهار الفرح في ليلة السابع والعشرين من رجب أو ليلة النصف من شعبان، أو في يوم عاشورءا، فإنه لا أصل له وينهي عنه ولا يحضر الإنسان إذا دعي إليه؛ لقول النبي ﷺ: «إياكم ومحدثات الأمور، فإن كل بدعة ضلالة». فأما ليلة السابع والعشرين من رجب فإن الناس يدعون أنها ليلة المعراج التي عرج بالرسول ﷺ فيها إلى الله عز وجل، وهذا لم يثبت من الناحية التاريخية، وكل شيء لم يثبت فهو باطل، والمبني على الباطل باطل، ثم على تقدير ثبوت أن ليلة المعراج ليلة السابع والعشرين من رجب، فإنه لا يجوز لنا أن نحدث فيها شيئًا من العبادات؛ لأن ذلك لم يثبت عن النبي ۞ وأصحابه، فإذا كان لم يثبت عمن عرج به ولم يثبت عن أصحابه الذي هم أولى الناس به وهم أشد الناس حرصنا على سنته وشريعته، فكيف يجوز لنا أن نحدث ما لم يكن على عهد النبي ۞ في تعظيمها ولا في إحيائها، وإنما أحياها بعض التابعين بالصلاة والذكر لا بالأكل والفرح وإظهار شعائر الأعياد.

وأما يوم عاشوراء فإن النبي ﷺ سُئل عن صومه فقال: «يكفر السنة الماضية» يعنى التي قبله وليس في هذا اليوم شيء من شعائر الأعياد فليس فيه شيء من شعائر الأعياد فليس فيه شيء من شعائر الأعزان أيضًا، فإظهار الحزن أو الفرح في هذا اليوم كلاهما خلاف السنة ولم يرد عن النبي ﷺ في هذا اليوم إلا صيامه، مع أنه عليه الصلاة والسلام أمر أن نصوم يومًا قبله أو يومًا بعده حتى نخالف اليهود الذين كانوا يصومونه وحده.

## تخسرج الزكساة من جنس مساينت فعبه

□ س: في مصريوجد بلح، ومعلوم أن زكاة الرزوع تجب في التمر بالإجماع، والبلح في مصريباع قبل أن يتتمر، بعضه يكون رطبا، وبعضه يكون بلحاً أحمر أو أصفر، فما الواجب على أهل الزروع؟ كذلك العنب لا يكون زبيباً ولا يتركه أصحابه يتزبب، وكذلك التين لا ينشف، فما الواجب على أهل الزروع في هذه الحالة؟

■ الجواب: الواجب أن يخرجوا زكاتهم، فيخرجوا عن البلح بلحًا، والرطب رطبًا، وعن التمر تمرًا، ما دام الناس يأكلونه، كذلك لعموم قوله ﷺ: «وفيما سقي بالسماء العشر وفيما سقي بالنضح نصف العشر»، ولأن هذا هو المواساة بين المالك وأهل الزكاة، وإن كان كثير من العلماء يرى أنه لا بد أن تكون الزكاة تمرًا فيخرج هذا البلح أو الرطب بما يؤول إليه تمرًا، ولكن الأقرب ما ذكرته من أن تخرج الزكاة من جنس ما ينتفع به من هذه الثمار، سواء كانت ثمار النخل أو ثمار العنب أو ثمار التين.





### أجاب عليها سماحة الشيخ: ابن عثيمين رحمه الله

#### زكاة الرروع

□ س: في مصر ينفق الزارع على زراعته المال الكثير، وفي بعض الأحيان يقترض مالاً لينفق على الزراعة، فإذا أخرجت الأرض النصاب يفي الدين وحاجات عياله، فهل يجب عليه زكاة لوصفه مالا ظاهراً?

■ الجواب: نعم تجب عليه الزكاة لوصفه مالاً ظاهرًا لعموم الأدلة الدالة على وجوب الزكاة في الثمار إذا بلغت النصاب، وأما الدين فإنه متعلق بالنمة، بدليل أنه إذا تلفت هذه الثمار لم يسقط الدين، فيزكي ثماره وزروعه التي تجب فيها الزكاة فيعينه الله تبارك وتعالى على ما حصل في ذمته من الدين. ﴿ وَمَن يَتُقِ اللّهُ يَجْعَل لُهُ مَثْرَجًا. وَيَرْزُفُهُ مِنْ حَيْثُ لاَ يَحْتَسِبُ ﴾ [الطلاق: ٢، ٣]، و ﴿ وَمَن يَتُقِ اللّهُ يَجْعَل لُهُ مِنْ أَمْرِهِ يُسْرًا ﴾ [الطلاق: ٤].

#### يجب على التجار الزكاة في رأس المال والريح ! !

□ س: بعض أصحاب الشركات ورؤوس الأموال يعتقدون أن الزكاة لا تجب إلا هي الأرباح، هإذا خسرت التجارة لا يخرج زكاة مائه مع أن رأس المال الباقي يبلغ النصاب ويقول كيف أخرج الزكاة وأنا قد خسرت هي التجارة، فأنا من أهل الزكاة لا أدفع الزكاة، هما قول فضيلتكم لهؤلاء؟

■ الجواب: أنه يجب على هؤلاء الزكاة في رأس المال والربح، ولا بد من هذا، وإذا خسرتم فإن بقي ما يبلغ النصاب وجب عليكم زكاته، وإن بقي دون النصاب لم يحب عليكم الزكاة.

#### حكم إزالة أو تقصير بعض الزوائد من الحاجبين

□ س: ما حكم إزالة أو تقصير بعض الزوائد من العاجبين؟
■ الجواب: إزالة الشعر من الحاجبين إن كان بالنتف فإنه هو النمص، وقد لعن النبي ﷺ النامصة والمتنمصة وهو من كبائر الذنوب، وخص المراة لأنها هي التي تفعله غالبًا للتحمل.

وإلا فلو صنعه رجل لكان ملعونًا كما تلعن المراة، والعياذ بالله، وإن كان بغير النتف بالقص أو بالحلق فإن بعض أهل العلم يرون أنه كالنتف لأنه تغيير لخلق الله، فلا فرق بين أن يكون نتفًا أو يكون قصاً أو حلقًا، وهذا أحوط بلا ريب، فعلى المرء أن يتجنب ذلك سواء كان رجلاً أو امراة.

#### حكم قص الشعر للنساء

□ س: ما حكم قص الشعر للنساء؟

■ الجواب: قص شعر رأس المرأة إن قصته حتى يكون كهيئة رأس الرجل؛ فإن ذلك حرام ومن كبائر الننوب؛ لأن النبي ﷺ لعن المتشبهات من النساء بالرجال.

وأما إن قصته قصاً لا يصل إلى هذا الحد، فإن فيه خلافًا بين أهل العلم، والمشهور من مذهب الإمام أحمد أنه مكروه، فيكره لها أن تقص شيئًا من شعر رأسها، سواء من المقدمة أو المؤخرة ما لم يصل إلى حد يكون مماثلاً لرأس الرجل، فيكون حرامًا.

وكذلك إذا قصته على وجه يشبه رؤوس الكافرات فإنه حرام؛ لقول النبي ﷺ: «من تشبه بقوم فهو منهم».

#### الحيض لاينجس البلن

هليلزم الحائض تغيير ملابسها بعد طهرها، مع العلم أنه لم يصبها دم ولا نجاسة؟

■ الجواب: لا يلزمها ذلك؛ لأن الحيض لا ينجس البدن، وإنما دم الحيض ينجس مالاقاه فقط، ولهذا أمر النبي عَنْ النساء إذا أصاب ثيابهن دم حيض أن يغسلنه ويصلين في ثيابهن.

العدد الثامن السنة الثلاثون أسم



من كتاب: لأبي عبيدة مشهوربن حسن آل سلمان

#### «تاريخ خلافة بني أمية»

#### للدكتورنبيه عاقل:

هذا الكتاب جانب فيه المؤلف الصواب في كلامه عن تاريخنا الإسلامي، وقد ملأه بالأخطاء التاريخية، بل نستطيع القول: إنه استعمل الدس الصريح والطعن المباشر للرسول على والصحابة رضوان الله عليهم، مما يقوي احتمال وجود هذا الاتجاه عند الدكتور، وليس هو مجرد خطا وقع فيه.

ونستطيع حصر الأخطاء ومواطن الطعن في هذا الكتاب في الأمور التالية:

أولاً: اعتماد المؤلف على التفسير الشيوعي الماركسي في تفسير أحداث التاريخ الإسلامي.

ثانياً: الطعن في الرسول شي وفي المنهج الذي جاء به.

ثالثا: الطعن في آل بيت الرسول الله ومواقفهم.

رابعًا: تشويه التاريخ الإسلامي واختيار الفترات المظلمة لتدريسها.

خامساً: اعتماد المؤلف على مراجع سيئة مغرضة بعيدة كل البعد عن النزاهة العلمية. ومع هذا، فقد طبع هذا الكتاب أربع طبعات إلى سنة (١٤٠٣هـ)، وصدر عن دار الفكر- بيروت.

#### «التاريخ السياسي للدول العربية، عصر الخلفاء الأمويين»

#### للدكتور عبدالمنعم ماجد

كتاب مطبوع في جزء واحد، فيه طامات وأوابد، وإليك شنزات منه، ومن خالاها تستطيع الحكم عليه بامانة وإنصاف:

في (ص ١٩٨): «وفجاة في سن الأربعين يملك محمد موهبة النبوة». وهذا التعبير وراءه إنكار نبوة محمد أويفهم من كلام المؤلف في (ص ٩٩) أن القرآن من صنع محمد الله في (ص ٩٤): «وقد أناب في القرآن»، وقال في (ص ١٢٥): «وقد أناب فيه أبا بكر الصديق صديقه ليقرأ عليه سورة براءة الني يتبرأ فيها محمد ممن يحج من المشركين».

وزعم المؤلف أن الوحي كان يأتي محمدًا وهو نائم؛ فقال (ص ٢٥٠): •إنه كان ينزل عليه وهو نائم، وافترى أن النبي كان هو الذي ينسخ القرآن، في قول (ص ٢٥٠) عن النبي كا: «كان ينسخ بعض الآيات ويأتي باخرى محلها».

اللهم إنا نبرا إليك من هذه الخزعبلات والترهات، وتُشهدك أننا قد حدرنا منها قومنا؛ فعسى أن ينتفعوا، وإن من المهانة بمكان أن يباع هذا الكتاب ويكون مرجعًا عند الباحثين والدارسين، ولا حول ولا قوة إلا بالله.

يد العدد الثامن السنة الثلاثون

تبصير الأذهان ببعض المذاهب والأديان

فرق حدر منها العلماء

بقلم الشيخ: محمد السبيعي

#### الصوفية

تكلمنا كثيرًا عن الصوفية على صفحات مجلتنا الغراء، ولمزيد فائدة وللذكرى أعدنا الحديث عنها.

فهي حركة دينية انتشرتْ في العالم الإسلامي عقب اتساع الفتوحات وازدياد الرخاء الاقتصادي، كردّة فعل مضادة للانغماس في الترف الحضاري، مما حمل بعضهم على الزهد الذي تطور بهم حتى صار لهم طريقة مميزة معروفة باسم الصوفية، إذ كانوا بتوخون تربية النفس والسمو بها بغية الوصول إلى معرفة الله بالكشف والمشاهدة، لا عن طريق التقليد أو الاستدلال، لكنهم جنحوا في المسار بعد ذلك حتى تداخلت طريقتهم مع فلسفات هندية وقارسية ويونانية مختلفة، ذهب ابن الجوزي البغدادي (ت ٥٩٧هـ) إلى أن الصوفية نسبة إلى رجل يقال له: صوفة، واسمه: «الغوث بن مر»، ظهر في العصر الحاهلي، وذهب غيره إلى أن الصوفية إنما هي اشتقاق من مسوفيا، اليونانية، والتي تعني الحكمة، وقعل: الصوفية من الصوف لاشتهارهم بلبسه. وقيل: من الصُّفَّة، اي صُفَّة مسجد رسول الله عُد. وقيل: من الصُّفَّا. وقبل: من الصف الأول، و أقو ال أخرى كثيرة.

ومن شخصياتهم المعروفة: أبو مغيث الحسين بن منصور الصلاج، أبو الفقوح شهاب الدين الشهروردي، أبو حامد الغزالي، محيى الدين بن عربى الملقب بالشيخ الأكبر الذي يعتبر نفسه خاتم الأولياء، ولد بالأندلس، ورحل إلى مصر، وحج، وزار بغداد، واستقر في دمشق، حيث مات ودفن، وله قيها

الى الآن قدر درار

ومن أفكارهم ومعتقداتهم ما يلي: - يعتقدون بأن الدين شريعة وحقيقة، والشريعة هي الظاهر من الدين، وأنها الباب الذي يدخل منه

الحميع، والحقيقة هي الباطن الذي لا يصل إليه إلا المصطفون الأخبار.

- لا بدُ من الذكر والتأمُّل الروحي، وتركيز الذهن في الملأ الأعلى، وأعلى الدرجات لديهم هي درجة

لا بدُّ للتصوف من التأثير الروحي الذي لا ياتي إلا بواسطة الشيخ الذي أخذ الطريقة عن شيخه. مدارس الصوفية:

مدرسة الزهد، مدرسة الكشف والمعرفة، مدرسة وحدة الوجود، مدرسة الاتحاد والحلول، وللصوفية طرق عدة، منها:

- القادرية: تُنسَب إلى عبدالقادر الجيلاني المدفون في بغداد، حيث تزوره كلُّ عام جموعٌ كثيرة من أتعاعه للتعرك مه.

- الرفاعية: تُنسَب إلى أحمد الرفاعي (ت: ٥٨٠هـ ) من بني رفاعة، قبيلة من العرب، وجماعته يستخدمون السيوف والحراب في إثبات الكرامات.

- الأحمدية: وتُنسب إلى أحمد البدوي (٥٩٦-٣٣٤هـ)، ولد بفاس ورحل إلى العراق، واستقر في طنطا بمصر حتى وفاته، له فيها ضريح مقصود، امتاز بالفروسية، عكف على العبادة وامتنع عن الزواج، واتباعه منتشرون في جميع أنحاء مصر، وشارتهم العمامة الحمراء.

- الدسوقية: تُنسب إلى إبراهيم الدسوقي (٦٣٣- ١٧٦هـ)، وطريقت تدعو إلى الخروج عن التُفس وحظوظها، راس مالهم المحبَّة لجميع الخلق، والتسليم والسكوت تحت مراد الشيخ وامره إنها تدعو إلى العلم والعمل به مع عدم استحباب الخلوة إلا إذا كانت بامر من الشيخ.

- الأكبرية: نسبة إلى الشيخ الأكبر محيى الدين

الشاذلية نسبة إلى أبي الحسن الشاذلي (٩٣٥: ٢٥٦هـ)، ولد يقرب قرية مرسية، وانتقل إلى تونس، ودخل العراق، ومات في صحراء عيذاب في طريقه إلى الحج.

- البكداشية: كان الاتراك العثمانيون بنتمون إلى هذه الطريقة، وهي ما نزال منتشرة في البانيا، كما انها أقرب إلى النصوف الشبعي منها إلى التصوف السنى، وكان لها دور بارز في نشر الإسلام بن الأتراك والمغول.

- المولوية: انشاها الشاعر الفارسي جلال الدين الرومي (ت: ٢٧٢هـ)، والمدفون بقونية، يتميزون بالخال الرقص والإيقاعات في حلقات الذكر، وقد انتشروا في تركيا وأسيا الغربية، ولهم بقايا في الأمام الحاضرة في حلب وبعض اقطار المشرق.

العدد الثامن السنة الثلاثون

- النقشب بندية تُنسب إلى الشيخ بهاء الدين محمد بن محمد البخاري الملقب بشاه نقشبند (٦١٨: ٣٠٩هـ)، وهي طريقة سهلة كالشانلية، انتشرت في فارس وبلاد الهند واسيا الغربية.

- الملامتية: مؤسسها أبو صالح حمدون بن أحمد بن عمّار المعروف بالقصّار (ت: ٧٧١هـ)، أباح بعضهم مخالفة النفس بغية جهادها ومحاربة نقائصها، وظهر الغُلاة منهم في تركيا حديثًا بمظهر الإباحية والاستهتار، وفعل كل أمر دون مراعاة للأوامر والنواهي الشرعية.

ولا شك أن ما يدعو إليه الصوفيون من الزهد والورع والتوبة والرضا إنما هو من أمور الإسلام، والإسلام يحثُ على التمسك بها والعمل من أجلها، لكنهم انحدروا إلى أمور منكرة، بل كُفُر وزندقة ويدعيات وخزعبلات، وترانيم ورقص وغناء وزوايا وصرابط، وضلالات كثيرة أضلُوا بها الكثير من المسلمين، ونورد هنا شيئًا مما يقولون به ويعتقدونه:

- سلك بعضهم طريق تحضير الأرواح معتقدًا بأن ذلك من التصبوف، كما سلك أخرون طريق الشعودة والدُجل، وقد اهتموا ببناء الأضرحة وقبور الأولياء وإنارتها وزيارتها والتمسح بها، وكل ذلك من العدع التي ما أنزل الله بها من سلطان.

وبعضهم يقول: الأعمال بالجوارح لا وزن لها، وإنما النظر إلى القلوب، وقلوبنا والهَــةُ بحبُ الله وواصلة إلى معرفة الله، وإنما نخوض في الدنيا بايدينا وقلوبنا عاكفة في الحضرة الربانية، فنحن مع الشهوات بالظواهر لا بالقلوب.

منهم من يؤمن بوحدة الوجود، وأن كل موجود هو الله، وأن الأولياء يديرون العالم ويتحكّمون في الكون، كما يُنسب إلى التصوف ما يقوم به القوم من نحيب وأنين ورقص معين، وتمايل مقيت مصحوب بذكر الله أو الإنشاد، أو ترديد اسم من اسماء الله تعالى، أو مقطع من الأسم في إيقاع جماعي، فينقلب الأمر أحيانًا إلى الضدّ، فيخرُ الذاكر صريع غيبوية يفنى فيها «كالنوم مغناطيسيًا» أو تنتابه حالة من الوجّد فيصيح بالمنكر من الأصوات والحركات في سفافة وابتذال.

وهذه صورة من التصوف بلغث دُروتها المؤسفة في قول شاعرها الحَلاَج «الصوقي» الغارق في بحر المِثنَق الإلهي، لا يفيق من نشوته التي تشهد بها اشعاره والتي لا ترال حتى اليوم تهزُّ قلوبًا، فيقول:

آنا مَنْ آهوی ومن آهوی آنا نحنُ رُوحانِ حَلَّنَا بِدَنَا فإذا آبصرتنی آبصــرتــهُ

وإذا أبصرتَهُ أبصرُتنا وقولتُه الشهيرة: ما في الجبَّة إلا الله، وتجرُؤه في قوله:

مُرْجِتُّ روحُك في رُوحي كِما تُمرِّجُ الخمرةُ بالماءِ الزلالْ فإذا مسك شيءُ مسنني

فإذا انت أنا في كلّ حالْ

كما يستخدم الصوفيون الفاظا معينة مثل لفظ: «الغوْث والغياث» وبعضهم يقول عند اشتداد الذكر: «هو، هو»، أو: «يا هو، يا هو» «رهيم، رهام».

- وذكر أن الصوفي إذا تقدُّم به السنُّ، رُفعت عنه التكاليف- كما يزعمون- من جميع العبادات، كالصلاة، والزكاة والصيام، وغيرها.

خدمة الصوفية للاستعمار:

- تقول الصوفية: وإذا سلَّط الله على قوم ظالمًا، فليس لأحد أن يقاوم إرادة الله أو يتافُّف منهاء. فلمَّا عرف المستعمرون عن الصوفية هذا المعتقد، استغلوه في مصالحهم، وحينما اقترب الجنود الفرنسيُون من مدينة القيروان في تونس واستعد أهلها للدفاع عنها، جاءوا يسالون إمام المسجد أن يستشير الضريح الذي في المسجد، فدخل الإمام سيد احمد الهادي دالصوفي الفرنسي، الضريح، ثم خرج يقول: دإن الشيخ بنصحكم بالتسليم؛ لأن وقوع البيلاد صار محتمًا، فاتِّبع القوم كلمته، ودخل الفرنسيون أمنين في ٢٦ اكتوبر ١٨٨١م، وخدمة الصوفية للاستعمار الفرنسي في مصر معروفة، وكذلك خدمتهم للإنجليز-والكلام عن مجلة التوحيد- السبب الحقيقي في هزيمة عرابي في مصر، فقد شغل أهلُ الصوفية الجنود في التل الكبير في اذكار حتى نصف الليل، ثم نام الحنود، فدخل الاتحليز الفحر، وحيث الأمر كذلك؛ فلا استغراب في دعم الاستعمار لمثل هذه الفرق، وتقريب مشايخها المحسوبين على الإسلام، والدفاع عنهم. وطرق الصوفية حسب أخر تعداد (عددها ١٤ طريقة)، لو أنهم على هدى، لماذا لا يتفقون على طريقة واحدة، ماداموا كلهم يدعون إلى الإسلام، كما يزعمون؟ اؤكد انهم لا يفعلون ذلك ولن يفعلوا؛ لسبب واحد: هو أن لكل مشيخة بخولاً ومنتفعين، ومسائل أخرى كلها تتعلق بالمال والأعمال وصناديق النذور.

إن شان الصوفية- منذ القدم وحتى اليوم-إخراجُ الناس من عبادة الله إلى عبادة المسايخ، ومن التوحيد إلى الشرك وعبادة القبور، ومن السنة إلى البدعة، ومن العلم بالكتاب والسنة إلى تلقي البدع والخرافات ممن يدعون رؤية الله والملائكة والرسول والجنة. نعوذ بالله من الخذلان.

#### يقلم: أحمد سعد أبو النجا

الحمد لله وحده، والصلاة والسلام على من لا نبى بعده... أمَّا بعد:

فيقول النبي الله - فيما يرويه عنه ثوبان-: «يوشك الأمم أن تُدَاعى عليكم كما تُدَاعَى الأَكَلة إلى قُصْعُتها». فقال قائل: ومن قِلَّةٍ نحن يومئذ؟ قال: «بل أنتم يومئذ كثير، ولكنكم غثاء كغثاء السيل، ولينزعن الله من صدور عدوكم المهابة منكم، وليقذفن اللَّه في قلوبكم الوَهْن». فقال قائل: يا رسول الله، وما الوَهْن؟ قال: «حب الدنيا وكراهية الموت». [أخرجه أحمد: ٥/٨٧٨، وأبو داود: ٢٩٧٤، وصحمه الشيخ الألباني في «مشكاة المصابيح» ٥٣٦٩، و«السلسلة الصحيحة» . [907

وصدق الصادق المصدوق، حيث أخذت قوى الباطل تجيش الجيوش وتجمع عُدَدها وعتادها وحلفاءها ضدما يسمونه بالإرهاب، وكذبوا، فأين هم من الإرهاب الإسرائيلي للمسلمين العزل في فلسطين، بل المراد هو ضرب الإسلام والمسلمين، وقد فضحهم الله عز وجل، وأظهر ما تكنه صدورهم من عداوة للمسلمين والإسلام، عندما صرح كبيرهم بأنها حرب صليبية،

وقال أخر: إن الحضارة الأوربية أرقى من الحضارة الإسلامية، ولكنهم تراجعوا عن ذلك حتى تتم مؤامرتهم، ويتحقق مرادهم؛ لأنهم يعلمون أنه لا طاقة لهم بحرب المسلمين إذا كانت حربهم من أجل نصرة الإسلام وإعلاء كلمة الله، لذا فهم يبعدون الإسلام عن أي صراع، ونجحوا في ذلك فترات طويلة، لذا فما يحدث الآن لعله هو البداية لنهاية هيمنة الباطل، فينبغى أن نعى الأمور الآتية:

١- سنة الاستدراج، فالله عز وحل يقول: ﴿ سَنَسْتُ دُرجُهُم مِّنْ حَيْثُ لاَ يَعْلَمُونَ. وَأُمْلِي لَهُمْ إِنَّ كَيْدِي مَتِينٌ ﴾ [الأعراف: ١٨٢،

والله عز وجل يدعونا في كثير من الآيات إلى الاعتبار بحال الأمم السابقة التي أهلكها عز وجل، فيقول: ﴿ أُولَمْ يَسِيرُوا في الأرْض فَينظُرُوا كَيْفَ كَانَ عَاقِبَةُ الَّذِينَ مِن قَبْلِهِمْ كَانُوا أَشَدُ مِنْهُمْ قُوَّةً وَأَثَارُوا الأَرْضَ وَعَمَرُوهَا أَكْثَرَ مِمًّا عَمَرُوهَا وَجَاءَتْهُمْ رُسُلُهُم بِالْنَبِّنَاتِ فَمَا كَانَ اللَّهُ لِيَظْلَمَهُمْ وَلَكِن كَانُوا أَنفُسَهُمْ يَطْلِمُونَ. ثُمَّ كَانَ عَاقِيَةَ الَّذِينَ أَسَاءُوا السُّوأي أن كَذَّبُوا بِآيَاتِ اللَّهِ وَكَانُوا بِهَا يَسْ تَ هُ رَؤُون ﴾ [الروم: ٩، ١٠]، فكان من أسباب هلاكها ودمارها الإفساد في الأرض والاغترار بالقوة وبالعلم، قال تعالى: ﴿ أَلُمْ تَرَ كَيْفَ فَعَلَ رَبُّكُ بِعَادٍ. إِرْمَ ذَاتِ الْعِمَادِ. الَّتِي لَمْ يُخْلَقْ مِثْلُهَا فِي الْبِلادِ. وَثَمُودَ الَّذِينَ جَابُوا الصَّخْرَ بِالْوَادِ. وَفِرْعَوْنَ ذِي الأَوْتَادِ. الَّذِينَ طَغُوا فِي الْبِلاَدِ. فَأَكْثَرُوا فِيهَا الْفَسَادَ.

فَصِيٌّ عَلَيْهِمْ رَبُّكُ سَوْطَ عَذَابٍ ﴾ [الفجر: ٦-١٣]، هذا للأمم السابقة، فماذا لقوى الباطل في عصرنا؟ قال تعالى: ﴿ إِنَّ رَبُّكَ لَبِالْمِرْصَادِ ﴾ [الفجر: ١٤]، وأما اغترارهم بقوتهم فالله عز وجل يقول: ﴿ أَو لَمْ يَرَوْا أَنَّ اللَّهَ الَّذِي خَلَقَهُمْ هُوَ أَشَدُ مِنْهُمْ قُوَّةً ﴾ [فصلت: ١٥]، وأما اغترارهم بعلمهم فإنه علم مادي يكون وبالأ على صاحبه إذا لم يقربه إلى الله، قال تعالى: ﴿ يَعْلَمُونَ ظَاهِرًا مِّنَ الْحَيَاةِ الدُّنْيَا وَهُمْ عَن الآخرة هُمْ غَافِلُونَ ﴾ [الروم: ٧]،

وقال: ﴿ فَلَمَّا جَاءَتْ هُمْ رُسُلُهُم بالْسَنَّاتِ فَرحُوا بِمَا عندَهُم مِّنَ الْعِلْمِ وَحَاقَ بهم مُا كَانُوا به يَسْتَهُ رَوُون ﴾ [غافر:

وأما عن الأخلاق عندهم فحدث ولاحرج من إماحية وفحور وشدوذ، حتى أبيح للرجل الاكتفاء بالرجل، وللمرأة الاكتفاء

بالمرأة، وسننت لذلك القوانين، قال تعالى على لسان شعيب: ﴿ وَانظُرُواْ كَيْفَ كَانَ عَاقِبَةً الْمُ فُسِدِينَ ﴾ [الأعراف: ٨٦]، وقال تعالى: ﴿ أَفَلَمْ يَسِيرُوا فِي الأَرْضِ فَيَنظُرُوا كَيْفَ كَانَ عَ اقِبَةُ الَّذِينَ مِن قَبْلِهِمْ دَمُّ رَ اللَّهُ عَلَيْهِمْ وَلِلْكَافِرِينَ أَمْثَالُهَا ﴾ [محمد: ١٠]، وقال تعالى: ﴿ أَوْلُمْ يُسِيرُوا فِي الأَرْضِ فَيَنظُرُوا كَيْفَ كَانَ عَاقِيَةُ الَّذِينَ مِن قَبْلُهِمْ وَكَانُوا أَشَيَّدُ مِنْهُمْ قُوَّةً وَمَا كَانَ اللَّهُ لِيُعْجِزُهُ مِن شَيْءٍ فِي السُّمَاوَاتِ وَلاَ فِي الأَرْضِ إِنَّهُ كَانَ عَلِيمًا قَدِيرًا ﴾ [فاطر:

٢- أن مكرهم هذا واقع عليهم ومردود في نحورهم، قال تعالى: ﴿ وَمَكَرُواْ وَمَكَرُ اللَّهُ وَاللَّهُ خَنْرُ الْمَاكِرِينَ ﴾ [آل عمران: ٥٤]، وقال: ﴿ وَأَقْسَمُ وَا بِاللَّهِ جَهْدَ أَيْمَانِهِمْ لَئِن جَاءَهُمْ نَذِيرٌ لِّيَكُونُنَّ أَهْدَى مِنْ إِحْدَى الْأُمَم فَلَمَّا جَاءهُمْ نَذِيرُ مَّا زَادَهُمْ إِلَّا نُفُورًا. اسْتِكْبَارًا فِي الأَرْض وَمَكْرُ السَّيِّئِ وَلاَ يَحِيقُ الْمَكْرُ السَّيِّئُ إِلاَّ بِأَهْلِهِ فَهَلْ مَنظُرُونَ إِلاَّ سُئُتَ الأَوَّلِينَ فَلَن تَجِدَ لِسُئَّتِ اللَّهِ تَبْدِيلاً وَلَن تُجِدَ لِسُئُتِ اللَّهِ تَحْوِيلاً ﴾

[فاطر: ٤٢، ٤٣]، وقال: ﴿ إِنَّ الَّذِينَ كَ فَ رُواْ يُنفِقُ ونَ أَمْ وَالَهُمْ لِدَمنُدُّواْ عَن سَمِعل اللَّه فَسَ يُنفِقُ ونَهَا ثُمُّ تَكُونُ عَلَدُ هِمْ حَسْرَةً ثُمُّ تجيش الجيوش ضدما نُغْلَنُونَ ﴾ [الأنفال: ٣٦].

٣- أن نوق ن أن النصر للإسلام والمسلمين، قال تعالى:

﴿ وَكَانَ حَقًّا عَلَنْنَا نَصْرُ الْمُؤْمِنِينَ ﴾ [الروم: ٤٧]، وقال: ﴿ انَّا لَنَنصُرُ رُسُلُنَا وَالَّذِينَ آمَنُوا

فِي الْحَيَاةِ الدُّنْيَا وَيَوْمَ يَقُومُ الأَشْهَادُ ﴾ [غافر: ٥١]، وقال: ﴿ وَلَقَدْ سَبَقَتْ كَلِمَ ثُنَا لِعِبَادِنَا الْمُرْسَلِينَ. إِنَّهُمْ لَهُمُ الْمَنصُورُونَ. وَإِنَّ جُندَنا لَهُمُ الْغَالِبُونَ ﴾ [الصافات: ١٧١ - ١٧٣]، وقال: ﴿ وَلَقَدْ كَتَبْنَا فِي الزُّبُورِ مِن بَعْدِ الذُّكْرِ أَنُّ الأَرْضَ يَرِثُهَا عِبَادِيَ الصَّالِحُونَ ﴾ [الأنبياء:

٣- ينبغي أن نُحسن الظن بالله عز وجل، فهو من واجبات التوحيد، وأن نحذر من إساءة الظن بالله، فما يجرى الآن للمسلمين إنما هو بقدر الله عز وجل ولحكم كثيرة منها

أخذتقوى الباطل

يسمونه الإرهاب فأين هم من

الإرهاب الإسرائيلي 11

تمييز الخبيث من الطيب، وتمحيص المؤمنين، ولي تخد الله منهم شهداء، إلى غير ذلك مما يليق بحكمة الله عز وجل، حتى يعود المسلمون إلى دينهم، فإذا عادوا إليه وتمسكوا به نصرهم الله، فمن ظن غير ذلك فقد أساء الظن بربه، وكان كمن قال الله فيهم: ﴿ الظَّانِينَ بِاللّهِ ظَنُ السّوْءِ ﴾ [الفتح: ٦]، وكما قال: ﴿ يَظُنُّونَ بِاللّهِ غَيْرَ الْحَقِ ظَنُ الْجَاهِلِيَةِ ﴾ [ال عمران: ١٥٤].

«فـمن ظن أنه يديل الباطل

على الحق إدالة مستقرة يضمحل معها الحق، أو أنكر أن يكون ما يجرى بقضائه وقدره، وأنكر أن يكون قدره لحكمة بالغة يستحق عليها الحمد، بل زعم أن ذلك لشيئة مجردة، ﴿ ذَلِكَ ظُنُ لِلَّذِينَ كَفَرُوا فَوَيْلٌ لِلَّذِينَ كَفَرُوا أَوَيْلٌ لِللَّذِينَ كَفَرُوا أَوَيْلٌ لِللَّارِينَ كَفَرُوا أَوَيْلٌ لِللَّارِينَ كَفَرُوا أَوَيْلُ لِللَّارِينَ كَفَرُوا أَوْيَالًا لِللَّارِينَ كَالِينَ لَا لَا لَا لَا لَا لَهُ إِلَيْ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللّهُ اللَّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّ

«تيسير العزيز الحميد» (ص٦٧٥).

3- وأخيراً فلنتذكر غزوة الأحزاب وما فيها من دروس وعبر، حيث تجمعت قوى الباطل لمحاربة المؤمنين مع خوفهم أن ينالهم عدوهم من اليهود من خلفهم مع شدة الحصار الاقتصادي، فكانت محنة عظيمة وبلاءً شديدًا، قال تعالى: ﴿إِذْ جَاؤُوكُم مَن فَوْقِكُمْ وَمِنْ أَسُفُلَ مِنكُمْ وَإِذْ زَاغَتُ الأَبْصَارُ وَبَلَغَتِ الْقُلُوبُ الْمُؤْمِئُونَ وَإِلْا اللهِ الطُنُونَا. هُنَالِكَ ابْتُلِي الْمُؤْمِئُونَ وَرَلْزِلُوا زِلْزَالاً شَعِيدًا ﴾ [الأحزاب: المُؤْمِئُونَ وَرَال الأمر كذلك حتى أذن الله بنصر المؤمنين، قال تعالى: ﴿يَا أَيُهَا الدِينَ

آمَنُوا اذْكُرُوا نِعْمَةَ اللّهِ عَلَيْكُمْ إِذْ جَاءِتُكُمْ جُنُودُ فَارْسَلْنَا عَلَيْهِمْ رِيحًا وَجُنُودًا لَمْ تَرَوْهَا ﴾ [الأحزاب: ٩]، وقال: ﴿ وَرَدُ اللّهُ الّذِينَ كَفَرُوا بِغَيْظِهِمْ لَمْ يَنَالُوا خَيْرًا وَكَفَى اللّهُ الْمُؤْمِنِينَ الْقِتَالَ وَكَانَ اللّهُ قَوِيًا عَزِيزًا ﴾ [الأحزاب: ٢٥].

ونقول لقوى الباطلُ التي علت في الأرض، كما قال النبي في لأبي سفيان عندما كان مع المسركين في غزوة أحد: «الله أعلى وأجل». ونقول أيضًا: «الله مولانا ولا مولى لكم». [صحيح البخارى: ٣٩٨٦، ٣٩٨٣،

VF.3, 1503].

ينبغيان نحسن الظن بالله عزوجل فيما يجري للمسلمين في هذه الأيام ( (

فعلى المسلمين أن يتمسكوا بدينهم وأن يرجعوا إلى ربهم، وأن يرفعوا راية الجهاد لتحرير مقدساتهم، وأن يكون ولاؤهم لله ورسوله والمؤمنين، وبراؤهم من الكفر وأهله.

ونختم بهذه الآية: ﴿يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُواْ لاَ تَتُخِذُواْ الْيَهُودَ وَالنُّمَارَى الَّذِينَ آمَنُواْ لاَ تَتُخِذُواْ الْيَهُودَ وَالنُّمَارَى أَوْلِيَاء بَعْض وَمَن يَتُولُهُم مَّنكُمْ فَإِنَّ اللَّه لاَ يَهْدِي الْقَوْمَ الظَّالِمِينَ. فَإِنَّه مَنْهُمْ إِنَّ اللَّه لاَ يَهْدِي الْقَوْمَ الظَّالِمِينَ. فَيَ قُلُوبِهم مُرَضٌ يُستارِعُونَ فِيهمْ فَتَرَى النَّينَ فِي قُلُوبِهم مُرَضٌ يُستارِعُونَ فِيهمْ يَقُولُونَ نَخْشَى أَن تُصيبِبَنَا دَائِرَةُ فَعَسَى اللَّهُ أَن يَقُولُونَ نَخْشَى أَن تُصيبِبَنَا دَائِرَةُ فَعَسَى اللَّهُ أَن يَاتِي بِالْفَتْحِ أَوْ آمْر مَنْ عِندِمِ فَيُصَعْبِحُواْ عَلَى مَا أَسَرُواْ فِي آنْفُسِهِمْ نَادِمِينَ ﴾ [المائدة: ٥٠ مَنْ اللهُ عَلَى مَا أَسَرُواْ فِي آنْفُسُيهِمْ نَادِمِينَ ﴾ [المائدة:

والله حسبنا ونعم الوكيل، وهو مولانا فنعم المولى ونعم النصير.



الحلقة (١٦)

# هلاك فرعون وجنده

#### بقلم الشيخ: عبد الرازق السيد عيد

الحمد لله القائل في كتابه الكريم: ﴿ إِنَّ بَطُّشَ رَبِّكَ لَشَدِيدٌ. إِنَّهُ هُو بُنْدِئُ وَيُعِيدُ. وَهُوَ الْغَفُورُ الْوَدُودُ. ذُو الْعَرْشِ الْمَحِيدُ. فَعَالُ لَمَا يُرِيدُ ﴾ [البروج: ١٢-17]، والصلاة والسلام على النبي المصطفى والرسول المجتبى الذي لا ينطق عن الهوى، ﴿إِنْ هُوَ

إلاً وَحْيُ يُوحَى ﴾ [النجم: ٤].

وبعد أخي القارئ الكريم، رأينا في اللقاء الساسق كيف أرسل الله إلى فرعون وقومه بعضًا من حنده لعلهم متذكرون، وكان من الأيات المفصلات: السنون، ونقص الشمرات، والطوفان، والجراد، والقمَّل، والضفادع، والدم، وهم في كل مرَّة بطلبون من موسى أن يسال ربّه كشف ما هم فيه من كرب، فيكشف الله الكرب عنهم فيعودون لما هم عليه من كفر وعناد، ولم تؤثر في قلوبهم تلك الآيات، الواحدة تلو الأخرى، وكل أية فيها عبرتان؛ عبرة في نزولها، وعبرة في كَثَنْفِها، فالذي أتى بها هو الله سبحانه، والذي كشفها هو الله سبحانه، والداعي هو رسوله موسى عليه السلام، آيات باهرات لا تدع مجالاً للشك عند أولى النهي، ومن قبلها أية العصبا وأبة البد، لكنه الجحود والظلم والعلو في الأرض بغير الحق والإفساد فيها والرغبة في السيطرة المطلقة دون حدود أو قيود، قال تعالى: ﴿ فُلَمَّا جَاءَتُهُمْ آبَاتُنَا مُبْصِرةً قَالُوا هَذَا سِحْرٌ مُبِنُّ. وَجَحَدُوا بِهَا وَاسْتَنْقَنَتْهَا أَنَفُسُهُمْ ظُلُمًا وَعُلُوًّا فَانظُرْ كَيْفَ كَانَ عَاقِيةُ الْمُفْسِدِينَ ﴾ [النمل: ١٣، ١٤].

هذه دعوة من الله إلى رسوله محمد ﷺ وإلينا حميعًا أن ننظر عاقبة المفسدين الذين غلبتهم شبهواتهم على الحق بعد ظهوره وجلائه، وبعد أن أمهلهم اللَّه وانذرهم بالآبات المتتابعات، والآن جاء وقت النظر في هلاك فرعون وجنوده، وقد جاء ذلك في كتاب الله في سور شتى محملاً ومفصلاً.

أولاً: فمن المجمل ما جاء في الأيات التالية: ١- ﴿ فَا خَذَهُ اللَّهُ نَكَالَ الآخِرَةِ وَالْأُولَىِ. إِنَّ فِي ذَلِكَ لَعِيْرَةً لِّمَن يَخْشَى ﴾ [النازعات: ٢٥، ٢٦].

٧- ﴿ فَأَسْر بِعِبَادِي لَيْلاً إِنَّكُم مُّتَّبَعُونَ. وَاقْرُكُ الْبُحْرَ رَهُوا إِنَّهُمْ جُندٌ مُغْرَقُونَ ﴾ [الدخان: ٢٣، ٢٤].

٣- ﴿ فَلَمَّا آسَـ فُونَا انتَقَمْنَا مِنْهُمْ فَأَغْرَقْنَاهُمَّ أَحْمَعِينَ. فَحَعَلْنَاهُمْ سَلَفًا وَمَثَلاً للآخرينَ ﴾ [الزخرف: .[07,00

٤- ﴿ وَلَقَدْ أَوْحَيَّنَا إِلَى مُوسَى أَنْ أَسْر بِعِبَادِي فَاضْرُبْ لَهُمْ طَرِيقًا فِي الْبَحْرِ يَبَسًا لاَ تَخَافُ دَرَكًا وَلاَ تَخْشَى فَأَنَّبَعَهُمْ فِرْعَوْنُ بِجُنُّودِهِ فَغَشِيَهُم مَّنَ الْيَمُّ مَا غَشْيِهُمْ. وَأَصْلُ فَرْعَوْنُ قَوْمَهُ وَمَا هَدَى ﴾ [طه: ٧٧- ٧٩].

٥- ﴿ فَأَرَادَ أَن يَسْتَغِزُهُم مَّنَ الأَرْضِ فَأَغْرَقْنَاهُ

وَمَن مُعَهُ جَمِيعًا ﴾ [الإسراء: ١٠٣].

٣- ﴿ فَانتَقَمْنَا مِنْهُمْ فَأَغْرَقْنَاهُمْ فِي الْيَمِّ بِأَنَّهُمْ كَذُّنُواْ بِأَبَاتِنَا وَكَانُواْ عَنَّهَا غَافِلِينَ ﴾ [الأعراف: ١٣٦].

ثانياً: نموذج من العرض المضل:

ونترك هذه الآيات بإيقاعها السريع الذي يدخل القلب مباشرة فَيُوحي بسرعة زوال الباطل- مهما امتد أجله- أمام سلطان الله القاهر الذي له جنود السماوات والأرض؛ لنقف مع آيات سورة «الشعراء» بشيء من التفصيل في هذا الموقف، فنشاهد ما ياتي:

 ١- ﴿ وَاَوْحَيْنَا إِلَى مُوسَى أَنْ أَسْرِ بِعِبَادِي إِنَّكُم مُتَّنعُونَ ﴾ [الشعراء: ٢٥].

جاء الأمر من الله إلى موسى بالخروج ببني إسرائيل من مصر إلى أرض الشام، مرورًا بسيناء، ويكون الخروج ليلاً مع الحذر؛ لأن فرعون لن يتركهم يخرجون، فاحتال بنو إسرائيل للأمر وتظاهروا بالاستعداد للاحتفال بعيدهم واستعاروا من قوم فرعون ما استطاعوا من الحلي، وفي الليلة الموعودة، ومع ظهور القمر خرج موسى يقود بني إسرائيل.

٢- ﴿ فَأَرْسَلَ فِرْعَوْنُ فِي الْمَدَائِنِ حَاشِرِينَ. إِنَّ هَوُلَاءَ لَشِـرْذِمَـةُ قَلِيلُونَ. وَإِنَّا لَغَـائِظُونَ. وَإِنَّا لَغَـائِظُونَ. وَإِنَّا لَجَمِيعُ حَاذِرُونَ ﴾ [الشعراء: ٥٣- ٥٦].

علم فرعون بخروج بني إسرائيل سرًا، فاشتد غضبه وازداد حنقه عليهم، وأعلن حالة الاستنفار القصوى، وأرسل من يحشد له الجند من جميع أقاليم مملكته، وأعلن عن عزمه في استئصال شأفة بني إسرائيل وإبادة خضرائهم حتى لا يبقى منهم أحد، ومن يبق يقع تحت نير العبودية، كما كان وأشد. على هذا صمم فرعون وحشر قواته وخيله ورجله وخرج في إثر موسى وقومه.

٣- ﴿ فَاَتَّبْعُوهُم مُشْرَقِينَ. عِفَلَمًا تَرَاءى الْجَمْعَانِ
 قَالَ أَصْحَابُ مُوسَى إِنَّا لَمُدْرَكُونَ. قَالَ كَلاَ إِنَّ مَعي رَبِّي سَيَهْدِينَ ﴾ [الشعراء: ٢٠-٢٦].

وي جيوشه الجرارة حتى خيوشه الجرارة التي لا قبل لبني إسرائيل بها، ولم يمض وقت طويل حتى أدرك فرعون بني إسرائيل بها، ولم يمض وقت طويل الشروق كان فرعون بني إسرائيل - أو كاد - وعند الشروق كان فرعون وجنوده على مد البصر من موسى وقومه وكلا الفريقين رأى الآخر. عندها قال أصحاب موسى لموسى: ﴿إِنَّ لَمُدْرَكُونَ ﴾!! هذا بالمقاييس البشرية المادية واقع، فالمسافة قريبة والطريق انتهى ببني إسرائيل إلى ساحل البحر الأحمر، وفرعون وجنوده من خلفهم والبحر من أمامهم، فاين المفر؟ إنه الموت المحقق على أيدي فرعون وجنوده أو الغرق في البحر، هكذا كانت

الصورة، واشتد الموقف.

وهنا هنف صوت الحق من قلب موسى وعلى لسانه: ﴿ كَلا ﴾، كلمة ردع وزجر، لن نُدرَك، لماذا يا نبي الله ﴾ ﴿ إِنَّ مَعِيَ رَبِّي سَيَ هُ دينٍ ﴾، هكذا نطق موسى عليه السلام بيقين النبوة: أن الله لن يتركه ولن يتخلى عنه، فهو الذي أمره أن يتجه هذا الاتجاه ويمشي في هذا الطريق، وقد فعل موسى ما أمره الله به، وهذا ما يملك، فسيكفيه الله فيما لا يملك؛ لأن الله سيه معية حفظ ورعاية، يسمع ويرى: ﴿ إِنَّ مَعِيَ رَبِّي سَيه للنبي الخاتم محمد من لصاحبه أبي بكر إذ هما في النبي الخاتم محمد من الشبوة، ولأن الذي أرسل الأنبياء تعلوها إشراقات النبوة، ولأن الذي أرسل الأنبياء جميعًا هو الله الواحد، فمصدر الإلهام واحد، والمعية هي هي والولاية والنصر كذلك.

٤- ﴿ فَا أَوْحَيْنَا إِلَى مُوسَى أَنِ اصْبُرِبِ بُعَصَاكَ النَّهِ حَرْقَ مَالطُوْدِ الْعَظِيمِ ﴾ النَّبَحْرَ فَانفَلَقَ فَكَانَ كُلُّ فِرْقٍ كَالطُّوْدِ الْعَظِيمِ ﴾ [الشعراء: ٦٣].

وبعد أن ضاق الأمر على بني إسرائيل واشتد بهم الحزن وقتلهم الخوف من إدراك فرعون وجنوده لهم؛ حاء الفرج القريب، جاء ما كان يتوقعه موسى عليه السلام ويوقن به، جاء الأمر من الله والتوجيه بضرب البحر بالعصا فيصير فيه طريق آمن بين حيلين من الماء المتجمد، نعم تشق العصا في البحر طريقًا بدسًا يعبر فيه موسى وقومه لا يخافون دركًا من فرعون ولا بخافون الغرق؛ لأن الذي أمر البحر أن ينشق هو الله الذي إذا أراد شيئًا أن يقول له: ﴿ كُن فَيْكُونُ ﴾، هو الذي جعل الماء نجاة لموسى ومن معه، وغرقًا لفرعون ومن معه، سيحانه وتعالى هو الذي أمر النار أن تكون بردًا وسلامًا على إبراهيم، وأمر الماء أن يتجمد لموسى فيمشى عليه، وهو الذي أمره بإغراق قوم نوح، وقوم فرعون، فالله سبحانه وتعالى ذو الحكمة البالغة والقدرة الغالبة القاهرة؛ وهو الذي جعل الماء ينبع من تحت قدم إسماعيل، ويخرج من الحجارة بضرية من عصا موسى، وكذلك جعله ينبع من بين أصابع النبي محمد على، وهو الذي أمر البحر أن يتجمد هنا ويصبر على الجانبين كالجبلين والطريق الصالح للمرور بينهما، يا لها من أية تهتز لها القلوب المؤمنة، وخصوصًا عندما تعاينها الأبصار، وتلك معجزة آخرى عظيمة تنضم إلى سلسلة المعجزات التي أجراها الله على يد نبيه

موسى عليه السلام، فهل ارعوى فرعون ومن معه أم أضلهم الكبر والهوى عن رؤية تلك الآية الباهرة كما ضلُوا من قبل؟

٥- ﴿ وَٱزْلُفْنَا ثُمُ الآخَرِينَ. وَٱنجَيْنَا مُوسَى وَمَن مُعَهُ ٱجْمَعِينَ. ثُمُ ٱغْرَقْنَا الآخَرِينَ ﴾ [الشعراء: ٦٤-. ٦٦].

ظلُ فرعون سادرًا في غيّه، ولم ينزجر ولم يتحرك قلبه بما رأى، وذلك عمى البصيرة- نعوذ بالله من ذلك- ونزل خلف موسى ومن صعه يريد اللحاق به، لكن هيهات هيهات، لم يمكنه الله من ذلك وأطبق عليه جانبي البحر، فغرق هو وجنوده جميعًا، ونجى الله موسى ومن معه، لكن آيات سورة الشعراء هنا أوردت هذا المشهد بإيجاز، فإذا أردنا شيئًا من التفصيل، فلنذهب إلى سورة «يونس».

- ﴿ وَجَاوَزُنَا بِينِي إِسْرَائِيلَ الْبَحْرَ فَأَتَّبَعَهُمُ فَرْعَوْنُ وَجَنُودُهُ بَغْينًا وَعَنُوا حَتَّى إِذَا أَنْرَكَهُ الْغَرَقُ قَالَ آمَنتُ أَنَهُ لا إِلِهَ إِلاَّ الَّذِي آمَنتُ به بَنُو إِسْرَائِيلَ وَإِنَا مِنَ الْمُسْلِمِينَ. اَلْأَنُ وَقَدْ عَصَيْتَ قَبْلُ وَكُنتَ مِنَ الْمُفْسِدِينَ. فَالْيُومُ نُنَجِيكَ بِبَدَئِكِ لِتَكُونَ لِمَنْ خَلْفَكَ آيَةً وَإِنْ كَثِيرًا مَنَ النَّاسِ عَنْ آيَاتِنَا لَغَافِلُونَ ﴾ [يونس: وَإِنْ كَثِيرًا مَنَ النَّاسِ عَنْ آيَاتِنَا لَغَافِلُونَ ﴾ [يونس:

ويضيف المشهد القرآني هنا تفاصيل لم ترد في سورة الشعراء نلحظها فيما يلي:

١- قوله تعالى: ﴿ وَجَاوِزْنَا ﴾ إشارة إلى أن الله هو الذي هداهم إلى هذا الطريق، وهو الذي يحفظه مسبحانه وتعالى، حتى خرجوا سالمين.

٢- ﴿ فَاتَتْبَعَ هُمْ فِرْعَوْنُ بِجُنُودِهِ ﴾، لا هداية وإيمانًا، ولا ردًا لحق مسلوب، ولكن: ﴿ بَغْ يُسا
 وَعَدُوا ﴾، تجاوزًا للحد وطغيانًا، ظلمًا واعتداء.

٣- ﴿ حَتْى إِذَا أَدْرَكَهُ الْغَرَقُ قَالَ آمَنتُ...﴾(١)، وهو إيمان لا ينفع صاحبه؛ لانه آمن عند معاينة العذاب بعد فوات الأوان، آمن بعد رؤية الآخرة، فلم يكن إيمانه بالغيب، بل بالشهادة، وفي ذلك وأمثاله يقول الله تبارك وتعالى: ﴿ فَلَمَّا رَأَوْا بَاسْتَنَا قَالُوا أَمَنّا بِاللهِ وَحُدْهُ وَكَفَرْنَا بِمَا كُنّا بِهِ مُشْرِكِينَ. فَلَمْ يَكُ يَنفَعُهُمْ إِيمَانُهُمْ لَمًا رَأَوْا بَاسْتَنا سَنّتَ اللّهِ اللّهِ قَدْدُ وَخَشِرَ هُنَالِكَ الْكَافِرُونَ ﴾ [غافر: ٤٨].

فهذه سنة الله في خلقه، أن تقبل التوبة في حال الإمكان، وليس عند معاينة العذاب؛ لذا وضع العلماء شيرطًا للتوبة استنباطًا من النصوص القرانية

والأحاديث النبوية، وهذا الشرط هو أن تكون التوبة في الزمن الذي تقبل فيه وهو وقت الإمكان لا عند الغرغرة بالموت، ولا عند معاينة أية العذاب، ولا عند شروق الشمس من مغربها، ولما كانت توبة فرعون في غير وقتها الصحيح؛ لم يقبلها الله منه وردها

﴿ آلَانَ وَقَدْ عَصَيْتَ قَبْلُ وَكُنتَ مِنَ الْمُفْسِدِينَ.
 فَالْيَوْمَ نُنْجَيكَ بِبَدَئِكَ لِتَكُونَ لِمِنْ خَلْفَكَ آيَةً ﴾ [يونس: ۵۱ دو. ۹۱].

أراد الله أن يكون في موت فرعون عبرة لغيره، فلم يترك جسده يأكله السمك مثل غيره من الجنود، بل لفظه البحر جثة هامدة لا حراك فيها، وكان غضب الله عليه جعل البحر والسمك يلفظه ويصير على الطريق عبرة لكل من يأتي بعده مثلاً، ذليالاً لكل متكبر، لا بد وأن يذله في الدنيا والآخرة، فهل من معتبر وصدق الله حين ختم هذا المشهد بقوله: ﴿وَإِنُّ كَثِيرًا مَنَ النَّاسِ عَنْ أَيَاتِنَا لَعَافِلُونَ ﴾ [يونس: ﴿وَإِنُّ كَثِيرًا مَنَ النَّاسِ عَنْ أَيَاتِنَا لَعَافِلُونَ ﴾ [يونس: والأَرْضِ يَمُرُونَ عَلَيْ هَا وَهُمُ عَنْهَا مُعُرِضُونَ ﴾ [يوسن: والأَرْضِ يَمُرُونَ عَلَيْ هَا وَهُمُ عَنْهَا مُعُرِضُونَ ﴾

ويغرق فرعون وجنوده يكون قد انتهى القسم الأول من قصة موسى، وهو قصة الصراع بين موسى وفرعون، تبدأ الصفحة التالية بقصة الصراع بين موسى وقومه من بني إسرائيل، وإنه حقًا لصراع بذكرنا بقول القائل:

وظلم ذوي القربى اشد مضاضة

على النفس من وقع الحسام المهند

وإلى صفحات هذا الصراع الطويل المرير الذي يظهر خبث نوايا بني إسرائيل وسوء نيتهم وفساد طويتهم(٢)، نلتقي بعون الله سبحانه وتعالى، لكن لا بد لنا من وقفه مع الدروس والعبر المستفادة من هلاك فرعون، فإلى أن نلتقي، والسلام عليكم ورحمة الله

#### الهوامش:

(۱) يرى بعض المفسرين أن توبة فرعون لم تكن خالصة، وكان فيها دخن من كبر؛ لأنه لم يقل: أمنت بالله، ولكن قال: ﴿ آمَنتُ أَنَّهُ لا إِلِهَ إِلاَّ الَّذِي آمَنتُ بِهِ

بَنُو إِسْرَائِيلَ ﴾، والله أعلى وأعلم. (٢) هذا إلا من رحم الله، وقليل ما هم.

العدد الثامن السنة الثلاثون



بقلم: الشيخ جمال عبد الرحمن

بسم الله، والحمد لله، والصلاة والسلام على رسول الله وعلى آله وصحبه ومن والأه.. وبعد:

ليس هناك من شك في أن كل أب يحب أن يرى ابنه وابنته في أحسن حال، ويحقق لهم السعادة وراحة البال، وكذلك كل أم، فهذا هدف يشترك فيه ويسعى إليه جميع الآباء والأمهات، ولكن الذي يفترق فيه هؤلاء جميعًا أمران:

الأول: السبيل لتحقيق هذا الهدف.

الثانى: النية التى يستصحبونها، وهي أن منهم من يريد الدنيا، ومنهم من يريد الأخرة، ومنهم من يريد الأخرة، ومنهم من يريدهما معًا. وقد جمع النبي على بين هذين الأمرين؛ السبيل والنية في قوله على: «كل الناس يغدو فبايع نفسه، فمعتقها أو موبقها». مسلم (جاص٢٠٣).

أما عن الأمر الأول وهو اختلاف سبلهم في تحقيق أهدافهم؛ فهذا شائع ومعروف، فمن الناس من يحب أن يصل إلى السعادة لأبنائه ولو بكسب الحرام وأكل الحرام وإغضاب الملك العلام، والبعض يقتصر على الحلال وإن كان قليلاً، وقليل ما هم.

وأما عن الفرق الثاني بين الناس في النظرة إلى السعادة والمستقبل السعيد للابن والحفيد، فكما أسلفنا أن منهم من يريد الدنيا، ويكون منتهى أمله فيها لإسعاد أولاده؛ ضمان مساكن نظيفة، وشغّل أعلى وظيفة، وادخار رصيد مالي، لحادثة الأيام والليالي، فيشعر بالأمان عندها، ويقبّل يده وجهها وظهرها، وقد اطمأن على الأولاد، والحمد لله رب العباد!

لكن هل الأولاد يُصلُّون ويعرفون دينهم، وما شرَعَ الله لهم هل يعرفون التوحيد وحق الله على العبيد هذه تأتي عنده في المرتبة الثانية إن أتتوالا فالدين يسر، وليس فيه عسر، والعمل عبادة، فافهموا يا سادة، والله غفور رحيم!! وهذا الفريق من الناس يصدق فيه قول الله تعالى: ﴿ رَضُواْ بِالْحَياةِ الدُّنْيَا وَاطْمَأَنُواْبِهَا ﴾ [يونس: بِالْحَياةِ الدُّنْيَا وَاطْمَأَنُواْبِهَا ﴾ [يونس:

لكن فريقًا آخر قال الله تعالى فيه: ﴿ يَحْدُرُ الآخِرَةَ وَيَرْجُو رَحْمَةَ رَبّهِ ﴾ [الزمر: ٩]، وقال: ﴿ وَمِنكُم مَّن يُرِيدُ الآخِرَةَ ﴾ [آل عمران: ١٥٢]، وقال: ﴿ يَرْجُونَ تَجَارَةً لَن تَبُورَ ﴾، فهذا الصنف من الناس جعل نفسه وماله لله، وجعل تربية ولده وَفْقَ منهج الله، وقدم لله منهم، فكانوا له عند الله فَرَطًا، واستحق بهم أجرًا.

سأل رسول الله ﷺ يومًا أصحابه

فقال: «ما الرقوب؟» قالوا: الذي لا ولد له، قال: «لا، ولكن الرقوب الذي لم يقدم من ولده شيئًا». أخرجه أحمد (ج١ص٣٨٢)، وأصله في الصحيحين.

والرَّقُوب: في اللغة الرجل والمراقُ التي لم يَعش لهما ولَد لأنه يرقبُ موته ويرصدُه خوفًا عليه فَنَقلَه النبي عَنَي إلى ويرصدُه خوفًا عليه فَنَقلَه النبي عَنَي إلى الذي لم يُقدَم من الولد شيئًا، أي يموت قبله تعريفًا أن الأجر والثواب لمن قدم والنُفعُ فيه أعظمُ، وأنَّ الاعتداد به أكثر الدنيا عظيمًا فإن فقد الأجر والثواب على الصبر والتسليم للقضاء في الأخرة الصبر والتسليم للقضاء في الأخرة أعظمُ، وأنَّ المسلم ولده في الحقيقة من قدمه واحْتسبه، ومن لم يُرْزَق ذلك فهو قدم والذي لا ولد له. «النهاية» لابن الأثير (ح٢ص٢٤٩).

ولا شك أن الموت ليس بأيدينا حتى نقدم من أبنائنا من يكونون فرطًا لنا وأجرًا، وليس هذا معنى الحديث، لكن معناه كما قال النووي رحمه الله: ومعنى الحديث: أنكم تعتقدون أن الرقوب المحرون؛ هو المصاب بموت أولاده، وليس هو كذلك شرعًا، بل هو من لم يمت أحد من أولاده في حياته فيحتسبه؛ فيكتب له ثواب مصيبته به وثواب صبره عليه ويكون له فرطًا وسلفًا. «شرح النووي على صحيح مسلم» النووي على صحيح مسلم»

فالحديث يبين أجر احتساب فقد الأولاد وأن المحتسب لفقدهم هو الذي قدم من أولاده لنفسه وهو الرقوب الحقيقي الذي فقد شيئًا سينفعه عند الله فقده، أما من يموت أولاده ولم يصبر لفقدهم ولم يحتسبهم فهو الرقوب بالمعنى اللغوي، أي الذي يرقب موت

الولد منهم بعد الأخر ولا أجر له ولا ثواب، غير الحزن والاكتئاب.

عن جابر بن عبد الله قال: سمعت رسول الله في يقول: «من مات له ثلاثة من الولد دخل الجنة». قال: قلنا: يا رسول الله، وابنان؟ قال: «وابنان». قال محمود: قلت لجابر بن عبد الله: إني لأراكم لو قلتم واحدا لقال: واحدا، قال: والله أظن ذلك. «صحيح ابن حبان» (ج ٧ صحيح).

وأخرج البخاري (جه ص٢٣٦١) عن أبي هريرة مرفوعًا: «يقول الله عز وجل: ما لعبدي المؤمن عندي جزاء إذا قبضت صفيه من أهل الدنيا ثم احتسبه إلا الجنة». قال ابن حجر: وهذا يدخل فيه الواحد فما فوقه، وهو أصح ما ورد في ذلك، وقوله: فاحتسب أي صبر راضيًا نقضاء الله راجيًا فضله. «فتح الباري» رجم ص١١٩٠).

وعن بريدة قال: كنت عند النبي 🚟 فبلغه أن امرأة من الأنصار مات ابن لها فجزعت عليه، فقام النبي عليه ومعه أصحابه، فلما بلغ باب المرأة قبل للمرأة: إن نبى الله على يريد أن يدخل يعزيها، فدخل رسول الله ﷺ، فقال: «أما إنه بلغنى أنك جرعت على ابنك». قالت: يا نبى الله، ما لى لا أجزع وأنا رقوب لا يعيش لي ولد؟ فقال رسول الله على: «إنما الرقوب الذي يعيش ولدها، إنه لا يموت لامرأة مسلمة أو امرئ مسلم ثلاثة من ولده يحتسبهم إلا وجبت له الجنة». فقال عمر وهو عن يمين النبي ﷺ: بأبي وأمي، واثنين؟ قـال نبيّ الله ﷺ: «واثنين». رواه البزار ورجاله رجال الصحيح. قاله الهيثمي في «مجمع الزوائد» (ج٣ ص٨).

وفي رواية للبيهقي أن النبي على قال الها: «إنما الرقوب الذي يعيش ولدها، أما تحسبين أن تريه على باب الجنة وهو يدعوك إليها؟» قالت: بلى، قال: «فإنه كذلك». «شعب الإيمان» (ج٧ ص١٣٦).

وعن قبيصة بن برمة الأسدي قال:
كنت عند النبي على جالسًا، إذ أتته امرأة
فقالت: يا نبي الله، ادع الله لي، فإنه
ليس يعيش لي ولد، قال: «فكم مات؟»
قالت: ثلاثة بنين. قال: «لقد احتظرت من
النار بحظار شديد». البخاري، في
«التاريخ الكبير» (ج٧ ص١٧٤).

والاحتظار: فعل الحظار - وهو حائط الحظيرة - أراد لقد احتمى بحمى عظيم من الناريقيك حررها ويُؤمَنك دخولها. «النهاية في غريب الحديث» (ج١ ص٤٠٤).

#### وهنموذج رائع وو

ومن النماذج الرائعة العالية، التي تظهر في الإسلام جمال التربية؛ وجلال العطاء والتضحية؛ الربيع بنت النضر الأنصارية رضي الله عنها، وهي أم حارثة بن سراقة المستشهد بين يدي رسول الله في ومن حديثها؛ أنها جاءت إلى رسول الله في، فقالت له: يا رسول الله، أخبرنني عن حارثة، فإن كان من أهل الجنة صبرت، وإن كان غير ذلك فسترى ما أصنع، فقال في: «يا أم حارثة، إنها منا أحنع، فقال في: «يا أم حارثة منها في حنان كثيرة، وإن حارثة منها في الفردوس الأعلى». «الاستيعاب» (جهوس المعرف).

فأم حارثة رضي الله عنها ربّت ولدها وتعبت في تربيته، فشب مجاهدا، ومات شهيدا، فقد قُتل ببدر بسهم وهو يشرب من الحوض وكان خرج نظارا

(ينظر جيش المشركين) يوم بدر فرماه أحدهم فأصاب حنجرته فقُتل، وهو أول قتيل قُتِل يومئذ ببدر من الأنصار.

لكن أم حارثة لا تعلم الغيب، ولا تدري بأي شيء خُتِم لابنها، وهل بعد هذه التربية وذلك الجهد يكون ولدها في النار؟! تلك إذاً مصيبة كبرى! فلذلك جاءت تسأل رسول الله على فأخبرها بما يفيد أن الله تعالى لا يضيع أجر من أحسن عملا، وأن الذي يعمل للجنة يدخلها، بل إنها جنان، وحارثة في أعلاها.. إنها أخذت مع ابنها بأسباب السلامة، فبلغه الله دار الكرامة.

كم من الناس يتعب ويضيع الأعمار؛ لكنه حيفة بالليل حمار بالنهار.

وكم من الناس مَن يحمل الشهادات العاليات، لكنه لا يعرف لشهادة أن لا إله إلا الله حقوقاً ولا مقتضيات.

وكم ممن يركب السيارات الفاخرة؛ لكنه عالم بأمر الدنيا جاهل بأمر الآخرة، وكم.. وكم.. وكم!! ﴿ يَعْلَمُ ونَ ظَاهِرًا مَنَ الْحَيَاةِ الدُّنْيَا وَهُمْ عَنِ الآخِرَةِ هُمْ عَافِلُونَ ﴾ [الروم: ٧].

إن أعظم مستقبل نصنعه لأبنائنا؛ ذاك الذي صنعته أم حارثة لابنها حارثة؛ التحماراً بأمر العليم الحكيم، العزيز الرحيم: ﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا قُوا أَنفُ سَكُمُّ وَآهُلِيكُمْ نَارًا وَقُودُهَا النَّاسُ وَالْحِجَارَةُ عَلَيْهَا مَلاَئِكَةٌ غِلاَظُ شَدَادُ لاَ يَعْصُونَ اللَّهُ مَا آمَرَهُمْ وَيَقْعَلُونَ مَا يَعْصُونَ اللَّهُ مَا آمَرَهُمْ وَيَقْعَلُونَ مَا يَعْصُونَ اللَّهُ مَا أَمَرَهُمْ وَيَقْعَلُونَ مَا يَعْصُونَ اللَّهُ مَا أَمَرَهُمْ وَيَقْعَلُونَ مَا يَعْصُونَ اللَّهُ مَا أَمَرَهُمْ وَيَقْعَلُونَ مَا يَعْمَرُونَ ﴾ [التحريم: ٢].

والحمد لله رب العالمين.

# إصلاح العقيدة أساس كل إصلاح

#### يقلم الشيخ: معاوية محمد هيكل

الحمد لله وكفي، وسلام على عباده الذين اصطفى... وبعد:

فإن التوحيد هو أصل الإسلام وأساسه، وعليه ترتكز دعائمه وأركانه، وهو أعظم الفرائض وأهم الواجبات وأولها، ومفتتح الدعوات والرسالات، لأجله أرسل الله رسله وأنزل كتبه وشرع شرائعه، ولأجله نصبت الموازين ووضعت الدواوين وقام سوق الجنة والنار، وبه انقسمت الخليقة إلى المؤمنين والكفار والأبرار والفجار، وهو منشا الخلق والأمر والثواب والعقاب، وعليه نصبت القبلة وأسست الملة، ولأجله جردت سيوف الجهاد، وهو حق الله على العباد. قال تعالى: ﴿ وَمَا خَلَقْتُ الْجِنِّ وَالإنسَ إلاَّ لِيَعْبُدُونِ ﴾ [الذاريات: ٥٦]، وقال: ﴿ وَلَقَدْ بَعَثْنَا فِي كُلُّ أُمُّةٍ رُسُولًا أَن اعْدُدُواْ اللَّهُ وَاحْتَنِيُواْ الطَّاغُوتَ ﴾ [النحل: ٣٦]، وقال: ﴿ وَمَا أَرْسَلْنَا مِن قَبْلِكَ مِن رُسُول إِلَّا نُوحِي إِلَيْهِ أَنَّهُ لاَ إِلَهُ إِلاَّ أَنَا فَاعْبُدُونِ ﴾ [الانعام: ٢٥].

وهو أمر الله تعالى لعباده، قال تعالى: ﴿ يَا أَيُّهَا النَّاسُ اعْبُدُواْ رَبُّكُمُ الَّذِي خَلَقَكُمْ وَالَّذِينَ مِن قَبْلِكُمْ لَعَلُّكُمْ تَتُّقُونَ ﴾ [البقرة: ٢١]، وقال: ﴿ وَمَا أُمِرُوا إِلَّا لِيَعْبُدُوا اللَّهَ مُخْلِصِينَ لَهُ الدِّينَ حُنَفَاءَ ﴾ [السنة: ٥].

وفي «الصحيحين» عن ابن عباس رضي

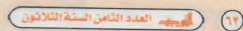
الله عنهما أن النبي على قال لمعاذ: «أتدري ما حق الله على العباد وما حق العباد على الله؟» قال معاذ: قلت: الله ورسوله أعلم، فقال ﷺ: «حق الله على العباد أن يعبدوه ولا يشركوا يه شيئًا...» الحديث.

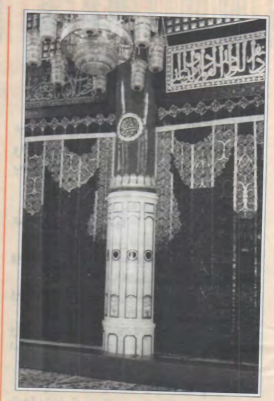
وقال رسول الله ﷺ: «من لقى الله لا بُشرك به شبئًا دخل الجنة، ومن لقيه يُشرك به شيئًا دخل النار». رواه البخاري.

وقال رسول الله ﷺ: «من مات وهو يدعو من دون الله ندًا دخل النار». أخرجه البخاري فى «صحيحه».

وهذا النوع من التوحيد هو الذي جحده الكفار وكانت الخصومة فيه بين الرسل وأممهم من لدن نوح عليه الصلاة والسلام إلى نبينا محمد ﷺ، قال تعالى: ﴿ وَلَقَدْ أُوحِيَ إِلَيْكَ وَإِلَى الَّذِينَ مِنْ قَـ ثُلِكَ لَئِنْ أَشْ رَكْتَ لَيَ حُ بُطَنَّ عَ مَلُكَ وَلَتَكُونَنَّ مِنَ الْخَاسِرِينَ ﴾ [الزمر: ٦٥]، وقال تعالى: ﴿ وَمَن يَكْفُرْ بِالْإِيمَانِ فَقَدْ حَبِطَ عَمَلُهُ وَهُوَ في الآخرة مِنَ الْخَاسِرِينَ ﴾ [المائدة: ٥].

لذلك لما دعا رسول الله ﷺ مشركي العرب إلى عبادة الله وحده ونبذ الأنداد والآلهة الباطلة المدُّعاة تعجبوا لذلك، وقالوا: ﴿ أَجَعَلَ الْأَلِهَةُ إِلَهًا وَاحِدًا إِنَّ هَذَا لَشَيْءٌ عُجَابٌ ﴾ [ص: ٥]، فرد عليهم القرآن: ﴿ لُوْ كَانَ فِيهِمَا آلِهَةُ إِلاَّ اللَّهُ لَفَ سَدَتًا ﴾ [الأنبياء: ٢٧]، ولما عللوا شركهم وبرروا كفرهم بقولهم عن الهتهم: ﴿ مَا نَعْبُدُهُمْ إِلَّا لِيُقَرِّبُونَا إِلَى اللَّهِ زُلْفَى ﴾ [الزمر: ٣]، وقولهم: ﴿ هَ وُلاءِ شُنْفَعَا وُنَا عِندَ اللَّهِ ﴾ [يونس: ١٨]، فرد عليهم القرآن: ﴿قُلْ لَلُّهِ الشُّفَاعَةُ حَمِيعًا ﴾ [الزمر: ٤٤]، فهؤلاء العرب لم يحققوا التوحيد لله رب العالمين؛ لذلك حاربهم النبي على.





تحقيق التوحيد

اعلم أن العبد لا يكون موحدًا التوحيد الذي ينجيه في الدنيا من عذاب القتل والأسر وفي الأخرة من عذاب النار بمجرد اعتقاده أن الله هو رب كل شيء وخالقه ومليكه، وأنه المدبر للأمور جميعًا، فإن مثل هذا التوحيد كان يقره المشركون الذين أمر رسول الله عقال بقتالهم، قال تعالى: ﴿وَلَئِن سَاَلْتَهُم مُنْ خُلَقَ السَمْاوَاتِ وَالأَرْضَ لَيَقُولُنُ الله ﴾ [لقمان: ٢٥]، بل لا بد من توحيد الإلهية، وذلك بإفراد الله تعالى بالعبادة.

وهذا التوحيد لا يتحقق إلا بأمور ثلاثة: ١- العلم: فلا يمكن أن تحقق شيئًا قبل أن تعلمه، قال تعالى: ﴿ فَاعْلَمْ أَنَّهُ لاَ إِلَهَ إِلاَّ اللَّهُ ﴾ [محمد: ١٩].

٧- الاعتقاد: فإذا علمت ولم تعتقد واستكبرت لم تحقق التوحيد، قال تعالى حاكيًا قول الكافرين: ﴿أَجَعَلَ الآلِهَةَ إِلَهًا وَاحِدًا إِنَّ هَذَا لَشَيْءٌ عُجَابٌ ﴾ [ص: ٥]، فما اعتقدوا انفراد الله بالألوهية.

٣- الإنقياد: فإذا علمت واعتقدت ولم تنقد لم تحقق التوحيد، قال تعالى: ﴿إِنَّهُمْ كَانُوا إِذَا قِيلَ لَهُمْ لاَ إِلَهَ إِلاَّ اللَّهُ يَسْتَكْبِرُونَ. وَيَقُولُونَ أَئِنًا لَتَارِكُوا اللَّهَ تِبْنَاعِرِ مُجْنُونٍ ﴾ [ص: ٣٥.]
 ٣٦]. «القول المفيد» للشيخ أبن عثيمين.

لذلك فإن تحقيق التوحيد يقتضي تهذيبه وتصفيته من الشرك الأكبر والأصغر، ومن البدع القولية الاعتقادية والبدع الفعلية العملية، ومن المعاصي، وذلك بكمال الإخلاص لله في الأقوال والأفعال والإرادات، وبالسلامة من الشرك الأكبر المناقض لأصل التوحيد، ومن الشرك الأصغر المنافي لكماله.

فمن حقق التوحيد بأن امتلأ قلبه من الإيمان والتوحيد والإخلاص وصدقته الأعمال بأن انقادت جوارحه إلى أوامر الله طائعة منيبة مخبتة، ولم يجرح ذلك بالإصرار على المعاصي، فهذا الذي يدخل الجنة بغير حساب ويكون من السابقين إلى دخولها وإلى تبوء المنازل منها.

ومن أخص ما دل على تحقيقه؛ كمال القنوت لله وقوة التوكل على الله، بحيث لا يلتفت العبد إلى المخلوقين في شأن من شئونه ولا يستشرف إليهم بقلبه، ولا يسالهم بلسان مقاله أو حاله، بل يكون ظاهره وباطنه وأقواله وأفعاله وحبه وبغضه وجميع أحواله كلها مقصودًا بها وجه الله متبعًا فيها رسول الله على «القول السديد» (ص٢٠).



\_\_اقرامن مكتبة المركز العام



#### اعداد: علاء خضر

○ المؤلف: هو شيخ الإسلام ابو عشمان إسماعيل بن عبد الرحمن بن احمد بن إسماعيل بن إبراهيم الصابوني(١) النيسابوري الحافظ المفسر المحدث الفقيه الواعظ الملقب بشيخ الإسلام.

O مولده : ولد عام ۳۷۳ هجریة بنیسابور .

جلس للوعظ وهو صغير السن، وكان يحضر مجالسه كبار العلماء، وقد أخذ عن شيوخ عصره، منهم أبو عبد الله النيسابوري الشهير بالحاكم، ومحمد بن إسحاق بن خزيمة، وتتلمذ عليه خلق كثير منهم أبو بكر أحمد بن الحسين البيهقي، وغيره كثير.

قال عنه البيهقي: شيخ الإسلام صدقًا، وإمام المسلمين حقًا.

وقال عنه ابن كثير: الحافظ الواعظ المفسر، كان شيخ خراسان في زمانه، توفي في شهر المحرم سنة (8٤٤هـ).

٥٥ سبب تأليفه لهذا الكتاب:

لقد صرح المؤلف بذلك، فقال: لما وردت أهل طبرستان وبلاد جيلان متوجهًا إلى بيت الله الصرام سالني إخواني في الدين أن أجمع لهم فصولاً في أصول الدين.

العدد الثامن السنة الثلاثون

و موضوع الكتاب: هم تقديد العقيدة الس

هو تقرير العقيدة السلفية في أصول الدين. وه أهمية الكتاب:

هو من الكتب التي أسهمت في إثراء المكتبة الإسلامية في توضيح عقيدة أهل السنة والجماعة، ويعتبر هذا الكتاب من المصادر التي يعتمد عليها العلماء في تقرير معتقد السلف.

٥٥ منهج المؤلف في الكتاب:

- يتبع المؤلف طريقة الاختصار؛ إلا في مسالة النزول فإنه يفصّل فيها.

- غالبًا ما يطلق لفظ «أصحاب الحديث»، و«أهل السنة» قاصدًا السلف الصالح.

- يروي غالبًا الأحاديث والآثار بإسناد، ويعض النصوص يذكرها بدون إسناد.

- يورد المسائل غالبًا بادلتها من الكتاب والسنة ثم اقوال الصحابة والتابعين، ويترك الأدلة أحيانًا لشهرة المسالة أو لأجل الاختصار.

وونسخ الكتاب:

يقع الكتاب في مجلد واحد، واهم طبعاته: طبعة بتحقيق بدر البدر، وطبعة بتحقيق ودراسة د. ناصر بن عبد الرحمن الجديع، ونسخة ضمن محموع الرسائل المنبرية.

٥٥ مسائل الكتاب:

يتكون الكتاب من عدة فصول، يتناول فيها المؤلف مسائل كثيرة مثل: إثبات صفات الله، وأن القرآن منزل غير مخلوق، ومسالة استواء الله على عرشيه، ومسالة النزول ورؤية المؤمنين ربهم في الآخرة، وفضل الصحابة، وأحكام الإمام المسلم، وحقوق الصحابة، وأحكام السحر، وموقف أهل السنة من البدع.

بدأ المؤلف كتابه بقوله: إن أهل الحديث يشهدون لله بالوحدانية ولرسوله بالرسالة ويعرفون ربهم عز وجل بصفاته التي نطق بها وحيه وتنزيله، أو شهد بها رسوله على ما وردت الأخبار الصحاح به.

وقال في ترتيب الصحابة في الفضل:

ويشهدون ويعتقدون أن أفضل أصحاب رسول الله ﷺ: أبو بكر، ثم عمر، ثم عشمان، ثم علي، وأنهم الخلفاء الراشدون.

ثم قال في رؤية الله عز وجل: وشهد اهل السنة أن المؤمنين يرون ربهم تبارك وتعالى بأبصارهم وينظرون إليه، على ما ورد به الخبر الصحيح، عن رسول الله على في قوله: «إنكم ترون ربكم كما ترون القمر ليلة البدر». والتشبيه وقع للرؤية بالرؤية، لا للمرئي بالمرئي.

وقال في الصلاة والجهاد خُلف كل إمام مسلم والدعاء له وعدم الخروج عليه.

ويرى أصحاب الحديث الجمعة، والعيدين، وغيرهما من الصلوات خلف كل إمام مسلم برًا كان أو فاجرًا.

ويرون جهاد الكفرة معهم، وإن كانوا جورة فجرة.

ويرون الدعاء لهم بالإصلاح والتوفيق والصلاح.

ولا يرون الخروج عليهم بالسيف، وإن راوا منهم العدول عن العدل إلى الجور والحيف.

ويرون الكف عما شجر بين أصحاب رسول الله ﷺ، وتطهير الألسنة في ذكر ما يتضمن عيبًا لهم، والموالاة لكافتهم.

وعن علامات أهل البدع قال:

وعلامات البدع على أهلها ظاهرة بادية، وأظهر أياتهم وعلاماتهم: شدة معاداتهم لحملة أخبار النبي تلك واحتقارهم لهم، وتسميتهم إياهم: حشوية، وجهلة، وظاهرية، ومشبهة.

وذكر أيضًا من علامتهم: (ليس شيء أثقل من أهل الإلحاد ولا أبغض إليهم من سماع الحديث وروابته بإسناده).

وقال دفاعًا عنهم- يعنى أهل السنة-:

وأصحاب الحديث معصومون من هذه المصائب قلوبهم برية، نقية زكية تقية، وليسو إلا أهل السنة المضية، والسيرة المرضية، والسبل السوية، والحجج البالغة القوية.

وقال عن علامة أهل السنة:

وإحدى علامات أهل السنة: حبهم لأئمة السنة وعلمائها، وأنصارها وأوليائها، وبغضهم لأئمة البدع. وقد زين الله سبحانه قلوب أهل السنة ونورها بحب علماء السنة، فضلاً منه جل جلاله ومنة.

ثم نقل من كتاب الإيمان لقتيبة بن سعيد قوله: (فإذا رأيت الرجل يحب سفيان الثوري، ومالك بن أنس، والأوزاعي، وشعبة، وابن المبارك، وأبا الأحوص، وشريكًا، ووكيعًا، فاعلم أنه صاحب سنة(٢).

ثم قال ناصحًا إخوانه: ولا يغرنَ إخواني-حفظهم الله- كثرة أهل البدع، ووفور عددهم، فإن ذلك من أمارات اقتراب الساعة، إذ الرسول عقال: «إن من علامات الساعة واقترابها أن يقل العلم ويكثر الجهل». والعلم هو السنة، والجهل هو البدعة.

ومن تمسك اليوم بسنة رسول الله وعمل بها، واستقام عليها، ودعا بالسنة إليها، كان أجره أوفر وأكثر من أجر من جرى على هذه الجملة، في أوائل الإسلام والملة، إذ الرسول ققال: «له أجر خمسين». فقيل: منهم، قال: «بل منكم». وإنما قال قد ذلك لمن يعمل بسنته عند فساد أمته.

ثم ختم المؤلف كتابه الشيق هذا بأثر عن هارون الرشيد، وزجره لابن عمه عيسى بن جعفر، عندما اعترض وقال: كيف، على حديث من أحاديث رسول الله ﷺ.

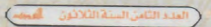
فقال المؤلف معقبًا: هكذا ينبغي للمرء أن يعظم أخبار رسول الله تلق ويقابلها بالقبول والتسليم، وينكر أشد الإنكار على من يسلك فيها غير هذا الطريق الذي سلكه هارون الرشيد رحمه الله مع من اعترض على الخبر الصحيح الذي سمعه «كف»!!

وفقنا الله وإياكم إلى ما يحبه ويرضى، والله ولي التوفيق.

#### الهوامش:

(۱) وهو غير الصابوني المعاصر صاحب كتاب «مختصر تفسير ابن كثير» الذي حذر منه العلماء.

(٢) وكذلك نحن نقول في عصرنا هذا: من أحب الشيخ الألباني وابن باز وابن عثيمين فاعلم أنه صاحب سنة.





بقلم الشيخ: علي حشيش

الحلقة الثالثة عشرة

قصةابناالأكرمين

نواصل في هذا التحذير تقديم البحوث العلمية الحديثية للقارئ الكريم، حتى يقف على حقيقة هذه القصة التي اشتهرت على السنة الخطباء والوعاظ والقصاص والكتّاب:

عن أنس بن مالك رضي الله عنه أتى رجل من أهل مصر إلى عمر بن الخطاب رضي الله عنه، فقال: يا أمير المؤمنين، عائذ بك من الظلم، قال: عنت بمعاذ، قال: سابقت ابن عمرو بن العاص فسبقته، فجعل يضربني بالسوط ويقول: أنا ابن الأحْرَمَيْن، فكتب عمر إلى عمرو يأمره بالقدوم عليه، ويقدم بابنه معه، فقدم،

فقال عمر: أين المصري؟ خذ السوط فاضرب، فجعل يضربه بالسوط، ويقول عمر: اضرب ابن الأليّمَيْن(١)، قال أنس: فضرب، فوالله لقد ضربه ونحن نحب ضربه، فما أقلع عنه حتى تمنينا أنه يرفع عنه، ثم قال عمر للمصري: ضع على صلعة عمرو، فقال: يا أمير المؤمنين، إنما ابنه الذي ضربني، وقد اشتفيت منه، فقال عمر لعمرو: مُذْ كم تعبدتم الناس وقد ولدتهم أمهاتهم أحرارًا؟ قال: يا أمير المؤمنين، لم أعلم ولم يأتني.

تخريجالقصة

هذه القصة أخرجها ابن عبد الحكم في معتوح مصر وأخبارها» (ص٢٩٠)، والقصة أوردها محمد بن يوسف الكاندهلوي في حياة الصحابة، (٨٨/٢) باب: عدل النبي وأصحابه، قال: وأخرج ابن عبد الحكم عن أنس رضي الله عنه أن رجلاً من أهل مصر أتى عمر بن الخطاب وقال: يا أمير المؤمنين... القصة. ثم قال: كذا في «منتخب كنز العمال»

ُ قُلْتُ: وبالرجوع إلى «كنز العمال في سنن الاقوال والأفعال» للعلامة علاء الدين المتقي بن حسام الدين الهندي وجدنا القصة تقع في «كنز العمال» (٦٦٠/١٢) رقم (٣٦٠١٠)، وعزاه لابن عبد الحكم أيضًا.

التحقيق

هذه القصة واهية وسندها منقطع ومظلم. يظهر هذا الانقطاع من الصناعة الحديثية في السند، حيث قال ابن عبد الحكم في «فتوح مصر» (ص ٢٩٠):

حُدُّثنا عن أبي عبدة، عن ثابت البُناني وحُمَيْد، عن أنس. فذكر القصة.

قُلْتُ: قول ابن عبد الحكم: (حُدَّثنا عن أبي عبدة) يظهر منها طريقة تحمله للقصة وصيغة الأداء.

والمراد بتحمله: بيان طرق أخذه وتلقيه

عن الشيوخ.

ولفظ الأداء في رواية ابن عبد الحكم للقصة مبني للمجهول، وبهذا لم يعرف من الشيخ الذي أخذ عنه وتلقى عنه هذه القصة، وترتب عليه عدم معرفة أبي عبدة الذي روى عنه هذا المجهول وأصبح السند مظلمًا بهذه الجهالة، وزاد الجهالة جهالة أنه بالبحث عمن روى عن ثابت في «تهديب الكمال» (٧٩٧/٢٤٤/٣) وجدنا أن عددهم (١٠٤) رواة لم يكن من بينهم أبو عبدة، وزاد الجهالة جهالة أيضًا أنه بالبحث عمن روى عن حميد في «تهذيب الكمال» (١٥٠/٧٣٦٥) وجدنا أن عددهم (٧٣) راوياً لم يكن من بينهم أبو عبدة. وبهذا التحقيق أصبح السند منقطعًا وبهذا التحقيق أصبح السند منقطعًا

أوجهنكارةالمتن

أولاً: قول عمر للمصري: «ضع على صلعة عمرو».

قلت: وجه النكارة هي مؤاخذة عمرو بذنب ولده. والله تعالى يقول: ﴿وَلاَ تَزِرُ وَازِرَةُ وِزْرَ أُخْرَى ﴾ [الإسراء: ١٥]، قال ابن كثير رحمه الله في «تفسيره» (٣٤/٥): (أي لا يحمل أحد ذنب أحد، ولا يجنى جان إلا على نفسه).

وقال القرطبي رحمه الله في «تفسيره الجامع لأحكام القرآن» (٢٦٧٦/٣ - دار الغد): أي لا تحمل حاملة ثقل أخرى، أي لا تؤخذ نفس بذنب غيرها، بل كل نفس مأخوذة بجرمها ومعاقبة بإثمها.

سنةالجاهلية

أخرج البخاري في «صحيحه» (٢١٩/١٢-فتح) (ح٢٨٨٢) قال: حدثنا أبو اليمان، أخبرنا شعيب، عن عبد الله بن أبي حسين، حدثنا نافع بن جبير عن ابن عباس أن النبي على قال: «أبغض الناس إلى الله ثلاثة: مُلْحِد في الحرم- ومُبتغ في الإسلام سنة الجاهلية،

ومُطلب دم امرئ بغير حق ليهريق دمه».

وجملة: «مبتغ في الإسلام سنة الجاهلية»، والتي هي موضوع بحثنا، والتي يتبين منها أن القصة منكرة المتن، حيث جاء فيه: «ضع على صلعة عمرو»، وبعض القصاص والكتاب يوردها بالمعنى: «أدرها على صلعة عمرو».

يظهر ذلك من قول الحافظ في «الفتح» (٢١٩/١٢): (قوله: «ومبتغ في الإسلام سنة الحاهلية»:

۱- أي يكون له الحق عند شخص فيطلبه من غيره ممن لا يكون له فيه مشاركة كوالده، أو ولده، أو قريبه.

٢- وقيل المراد: من يريد بقياء سيرة
 الحاهلية أو إشاعتها أو تنفيذها.

٣- وسنة الجاهلية جنس يعم جميع ما كان أهل الجاهلية يعتمدونه من أخذ الجار بجاره، والحليف بحليفه ونحو ذلك، ويلتحق بذلك ما كانوا يعتقدونه، والمراد منه ما جاء الإسلام بتركه). أهـ.

ملحوظة:

وقد يحاول من لا دراية له بالصناعة المحديثية تأويل قول عمر، والتأويل فرع التصحيح، والقصة واهية، وسندها منقطع مظلم. ف مؤاخذة الوالد بفعل ولده سنة الجاهلية، وهذا منكر يجب أن لا ينسب إلى أمير المؤمنين عمر بن الخطاب رضي الله عنه. ثانيًا: الشتم

في هذه القصدة الواهية يُنْسب إلى عمر بن الخطاب رضي الله عنه أنه قال للمصري وهو يضرب ابن عمرو بن العاص: «اضرب ابن الألْيَمين». يعنى الألامين.

قلت: وهذا اللفظ أشد من لفظ (لئيم)؛ لأن هناك اللئيم والآلام، ولفظ (اللئيم) كما في «لسان العرب» (٥٣٠/١٢) معناه: «الدنيء الأصل الشحيح النفس».

قلت: والتعيير بالأصل لا يجوز؛ لأنه من

أمور الجاهلية، والشاهد ما أخرجه الإمام البخاري في «صحيحه» (ح٣٠، ٢٥٤٥، ٢٠٠٠) من حديث أبي نر قال: إني ساببت رجلاً فعيرته بأمه، فقال لي النبي على: «يا أبا ذر، أعيرته بأمه، إنك امروً فيك جاهلية». قال الحافظ ابن حجر رحمه الله في «الفتح» قبل أن يعرف تحريمه، فكانت تلك الخصلة من قبل أن يعرف تحريمه، فكانت تلك الخصلة من عند المؤلف في «الأدب»-: قلت: على ساعتي عند المؤلف في «الأدب»-: قلت: على ساعتي هذه من كبر السن، قال: «نعم»، كأنه تعجب من خفاء ذلك عليه مع كبر سنه، فبين له كون هذه الخصلة مذمومة شرعاً.

قلت: من هذا التّخريج والتحقيق يتبين أن القصة واهية.

#### اشتهارالقصة

لقد اشتهرت هذه القصة الواهية على السينة القصناص والوعاظ والخطباء حتى قررتها وزارة التربية والتعليم على طلاب الشانوية العامة، حيث أورد هذه القصة الواهية الكاتب عباس محمود العقاد في كتابه «عبقرية عمر» (ص١٤٠، ١٤٧) طبعة الجهاز المركزي للكتب الجامعية والمدرسية والوسائل التعليمية طبعة سنة (١٣٩هـ- ١٩٧٩م)، فاشتهرت القصة بين آلاف الطلبة.

وإن تعجب فعجب أن الكاتب العقاد قدم لهذه القصة بأن عمر رضي الله عنه قد يأخذ الوالي أحيانًا بوزر ولده أو ذوي قرابته، ثم اتخذ من هذه القصة شاهدًا على ذلك، ثم يذكر عبارة: قال أنس بن مالك راوى القصة.

والكاتب العقاد الذي فُتن الكثير بكتابته حتى اتخذها هؤلاء حقائق قد افتقر منهجه الى البحوث العلمية.

#### يرهان آخر

في كتابه «عمرو بن العاص» (ص/١٦/ طبعة دار الكتاب- بيروت- لبنان ) أورد العقاد

قصة للصحابي الجليل عمرو بن العاص رضي الله عنه والصحابية الجليلة أَرْوَى بنت الحارث بن عبد المطلب الهاشمية، فقال العقاد: شتم عمرو بن العاص أروى بنت الحارث بن عبد المطلب بمجلس معاوية فانتهرته قائلة: وأنت يا ابن النابغة تتكلم، وأمك كانت أشهر امرأة تغني بمكة وأخذهن لأجرة؟ اربع على ظلّعك، واعن بشأن نفسك، فوالله ما أنت من قريش في اللباب من حسبها ولا كريم منصبها، ولقد ادعاك خمسة نفر من قريش كلهم يزعم أنه أبوك، فسئلت أمك عنهم، فقالت: كلهم أتاني فانظروا أشبههم به فالحقوه به!!

قلت: انظر إلى هذا المنهج الذي يطعن في صحابة النبي في مصحابة النبي في مصحابة النبي المصحابي الجليل عمرو بن العاص رضي الله عنه شتاما ابن زانية، والتي تسبعه هي الصحابية الجليلة أروى بنت الحارث بن عبد المطلب الهاشمية بنت عم النبي في انظر ترجمتها في «الإصابة في حياة الصحابة» (٢٧٩/٧) لابن حجر ترجمة (١٠٢٨٢). قال الحافظ ذكرها ابن سعد في «الصحابيات في باب بنات عم النبي في التعرف مدى نكارة هذه القصة.

قلت: وانظر «الطبقات» لابن سعد (٨/٠٤) ترجمة (٤١٢٠).

وإنُ شاء الله ساواصل بيان هذه القصص الواهية التي اشتهرت وتطعن في خير الناس، فقد ثبت في مسند أحمد والصحيحين وسنن الترمذي من حديث ابن مسعود عن النبي قال: أخير الناس قرني، ثم الذين يلونهم، ثم الذين يلونهم، ثم يجيء أقوام تسبق شهادة أحدهم يمينه، ويمينه شهادة أحدهم يمينه، ويمينه شهادة».

هذا ما وفقني الله إليه، وهو وحده من وراء القصد.

# متى نصرالله ؟ ١

#### بقلم: خليل حمد الكامروني

يقول المولى جل ذكره في محكم تنزيله: ﴿ وَكَانَ حَقًّا عَلَيْنًا نَصُرُ الْمُؤْمَنِينَ ﴾ [الروم: ٤٧].

لسائل أن يقول: وعد الله المؤمنين في هذه الآية بالنصر على أعدائهم وعداً مؤكداً، فما العلة في تخلف هذا النصر الموعود من الله- صادق الوعد- عن الأصة الإسلامية في هذه الآونة، وما الذي يجب عليهم أن يأخذوا به حتى يرجع إليهم نصره سبحانه؟

نقول وبالله التوفيق: أما نصر الله عز وجل لعباده المؤمنين الصادقين فشابت بشهادة الله عز وجل: ﴿ وَكَانَ حَقّا عَنَيْنًا نَصْرُ السّلَمَا وَالدِّينَ ﴾، وفي قوله: ﴿ إِنَّا لَنَحْمُرُ رُسُلَمَا والدِّينَ المَنْوا فِي الْحَيَاةِ الدُّنْيَا ويَوْمُ يَقُومُ الأَسْهَادُ ﴾ [غافر: ٥١]، ثم طائفة من أمني على الحق منصورة، لا يضرهم من خالفهم ولا من خذلهم حتى تقوم الساعة، [رواه البخاري (٣١٤)، ومسلم من خدلهم حتى تقوم الساعة، [رواه البخاري (٣١٤)، ومسلم عنه].

المُجَاهِبِينَ مِنكُمُ والصَّابِرِينَ وَنَبُّلُو آخَيَارِكُمْ ﴾ [محمد: ٣١]. فالله سيحانه وتعالى يفعل ما شناء إذا شناء كيف شناء يمقتضى حكمته حل وعلا، ولا يظفر بنصره إلا من هو على الحق وكان إليه داعيًا، وفي عبادته مخلصًا، ولنبيه تَّ متبعًا. إذن فلا بد قبل النصر من معاناة وتمحيص وحهاد، لأن

النصر يقتضي منصورًا ومنصورًا عليه، إذا فلا يد من مغالبة، ولا بد من محنة، ولكن كما قال العلاَمة ابن القيم رحمه الله الحق منصور وممتحن فلا....... تعجب فهذي سنة الرحمن

الحق منصور وممتحن فلا....... تعجب فهذي سنة الرحمن ثم إن النصر ليس نصر الإنسان بشخصه، بل النصر

الحقيقي أن ينصر الله تعالى ما تدعوا إليه من الحق. أما إذا أصيب الإنسان بذل في الدنيا، قان ذلك لا ينافي النصر، قالنبي أو أوذي إيذاء عظيمًا، لكن في النهاية انتصر على من أذاه، ودخل مكة منصورا مؤررًا ظافرًا بعد أن خرج منها خائفًا. [«شرح العقيدة الواسطية، للشيخ ابن عنيمين (٣٤٣/٣) باختصار].

#### الذنوب سبب تخلف المسلمين !!

وقد عرف العقلاء أن علو اليهود إنما حصل بسبب ذنب من المسلمين اقترفوه، ولو استقاموا ما نلوا، فإن ننوب الجيش جند عليه، والله سبحانه يقول: ﴿مَا أَصَابِكُ مِنْ حَسَنَةُ فَمِنَ اللهُ وَمَا أَصَابِكُ مِنْ حَسَنَةُ فَمِنَ اللهُ وَمَا أَصَابِكُ مِنْ حَسَنَةً فَمِنَ اللهُ وَمَا أَصَابِكُ مِنْ مَسَنَةً فَمِنَ اللهُ وَمَا فَعِ النزعات مِن سبّنَةً فَمِن نَفْسِكِ ﴿ النّساء: ٧٩]. فبسبب الاختلاف في النزعات والاهواء بين المسلمين تقطعت وحدتهم إربًا وأوصالاً، وصاروا شيعًا واحزابًا، ففشنا بينهم الفوضى والشقاق، وقامت الفتن على قدم وساق، وهي فرصة سنح للعدو فيها المواقبة، فقويت شوكته، وعظمت صولته، وسلط على المسلمين بجبروته وقوته، حتى أخذ الناس يقولون متى نصر الله فرين العدد الأول ١٤٤٨هـ، ص١/٤٠٤]

#### منهاج النصر الموعود

النصر من عند الله العزيز الحكيم، المحيط بكل شيء علما، دون غيره من البشر أو الملائكة، ولو ملك العدة والتجهيز، أو المهارة بالحرب، أو نحو ذلك من الأسجاب، فالله سيحانه هو وحده المحقق للنصر والمسخر له. دون غيره، كما قال سبحانه: ﴿وَوَمَا النَّصُرُ إِلاَّ مِنْ عِندِ الله ﴾ [الانقال: ١٠]، ﴿وَيَوْمَئِذِ يَفْرِحُ المُؤْمِئُونَ. بِنَصْرُ الله ينصَرُ مَن يَسَاء ﴾ [الروم: ٤، ٥]، لكن لله منة في خلقه، ﴿وَلَن تَجِد لِسُنَّة الله تَبْدِيلاً ﴾ [الإحراب: ١٢]، ولكي يتم النصر لا بد من مراعاة الشروط التالية:

#### ٥ العودة إلى التوحيد الخالص:

ونعني به القصسك بالعقيدة الصحيحة النابعة من المصدرين الإصليين: الكتاب الكريم، والسنة المطهرة بفهم السلف الصالح، فنترك التعلق بكل ما سوى الله سبحانه، وتصحيح العقيدة من أوجب الواجبات الإسلامية؛ لذا أمضى رسول الله ثلاث عشرة سنة في مكة المكرمة يدعو إلى التوحيد الخالص المطهر من جميع الشوائب الشركية؛ ليكون القلب موضع التعلق بالرب جل وعلا وحده في كل حين وعلى كل حال.

وهو- أي تصحيح العقيدة من أهم ما يحقق النصر الموعود؛ لقول المولى جل ذكره: ﴿ وَعَدْ اللّهُ الدّينِ أَمَنُوا مَنْكُمْ وَعَمَلُوا الصَّالِحَاتِ لَيَسَتَّخُلُفُهُمْ فِي الأَرْضِ كَمَا اسْتَخْلُفُ الّذِينَ مَنْ وَمَلِيمٌ وَلِيُمَكِّنُ لَهُمْ لِينَهُمُ الذِي ارْتَضَى لَهُمْ وَلِيُعَلِّنَهُمْ مَنْ يَعْدِ خَوْقِهِمْ أَمْنَا يَعْبُدُونِنِي لا يُسَرِّكُونِ بِي شَيْتًا وَمَنْ كَفَر بِقَدْ ذَلِكَ فَوْلِئِكُ مُمْ الفَّاسِقُونَ ﴾ [النور: ٥٥].

قال الدكتور مصطفى السباعي رحمه الله: إن النصر في المعارك لا يكون يكثرة العدد، ووفرة السلاح، وإنما يكون بقوة الروح المعنوية لدى الجيش، وقد كان الجيش الإسلامي في المعارك التي حدكت في عهد رسول الله كنّ يمثل العقيدة النقية والإيمان المتقد، والفرح بالاستشهاد، والرعبة في ثواب الله وجنته، بينما جيش المشركين يمثل فساد العقيدة ونقسخ الأخلاق، وتفكك الروابط الاجتماعية، والانغماس في الملذات، والعصبية العمياء للتقاليد البالية، وموروث الإباء الماضي، والالهة المزيقة. اهد، السيرة النبوية، (ص١٢) يتصرف يسير.

العدد الثامن السنة الثلاثون الوجه

إخلاص النية:

وهو أن لا يريد العبد بعمله إلا وجه الله ورضاه، بأن يبتي هدفه الأساسي للنصر على أن تكون كلمة الله هي العليا، وكلمة الذين كفروا السفلى، فيجتنب القومية والأنانية وحب الشهرة والإعجاب بكثرة العدد أو العدة، ونحو ذلك من الصفات الذميمة التي قاتل لأجلها كثير من المسلمين في الأونة المتاخرة، ولم تجلب لهم إلا خبالا وخساراً.

روى الجماعـة عن أبي موسى رضي الله عنه قـال: سـئل رسول الله ﷺ عن الرجل يقاتل شجاعة، ويقاتل حمية، ويقاتل رياء، فاي ذلك في سبيل الله وقال: «من قاتل لتكون كلمة الله هي العلنا فهو في سبيل الله ا

وجاء في حديث أبي أمامة الذي رواه أحمد والنسائي قال: جاء رجل إلى النبي تقفال له: أرايت رجلاً غزا يلتمس الأجر والذكر ما له فقال رسول الله تقاء لا شيء له فاعادها ثلاث مرات، يقول له رسول الله تقاء لا شيء له قال: إن الله لا يقيل من العمل إلا ما كان خالصًا وابتغى به وجهه »

ويقول الإمام النووي رحمه الله تعالى في حديث الثلاثة الذين أول من تسعر بهم النار يوم القيامة: وفي الحديث دليل على تغليظ تحريم الرياء، وشدة عقويته يوم القيامة، وعلى الحث على وجوب الإخلاص في الإعمال، كما قال تعالى: ﴿ وَمَا أُمْرُوا إِلاَّ لِنَعْنَهُ اللّهُ مُخْلَصِينٌ لَهُ الدُّبِنُ حُنْفًاء ﴾ [النبنة: ٥].

وأضاف: وفيه أن العمومات الواردة في فضل الجهاد إنما هي لمن أراد الله تعالى بذلك مخلصًا. أهـ. باختصار الأحاديث القدسية ((٢٩١/١)).

ويجدر بنا أن نلقي نظرة اعتبار إلى تاريخنا الإسلامي ويجدر بنا أن نلقي نظرة اعتبار إلى تاريخنا الإسلامي الخالد، نجده بقول: أبطا الجيش الذي غزا مصر في فتحها في عهد أمير المؤمنين عمر بن الخطاب رضي الله عنه، فالتمس عمر علة ذلك في ضعف نياتهم، وكتب إليهم: عجبت لإبطائكم عن فتح مصر تقاتلونهم منذ سنتين! وما ذاك إلا لما أحدثتم واحببتم من الدنيا ما أحب عدوكم، وإن الله تعالى لا يتصر قومًا إلا بصدق نياتهم. [التوحيد، السنة السادسة والعشرون، شعبان ١٤١٨هـ،

فَمن أخلص كان نصر الله منه قريبًا، وكان عدوه منه خائفًا، وبين الناس شهيرًا موقرًا، وعند الله وجبهًا مرضيًا، ومن رائى كان مما نُكر محرومًا، وعند الله ذليلاً معضوبًا عليه، وللخلق خاضعًا خائفًا.

#### ٥ ترك الذنوب والمعاصى:

كان أمير المؤمدين عمر بن الخطاب رضي الله عنه يامر المجاهدين في سبيل الله أن يكونوا أشد احتراسا من المعاصي، وقد كتب إلى سعد بن أبي وقاص قائد الجيش وصية يقول فيها: أما بعد، فإني أمرك بتقوى الله على كل حال، فإن تقوى الله أفضل العدة على العدو، وأقوى المكيدة في الحرب، وأمرك ومن معك أن تكون أشد احتراسا من المعاصى منكم من عدوكم، فإن نتوب الجيش جند عليه، وهي أخوف منهم على عدوهم، وإنما ينصر المسلمون بمعصية عدوهم لربهم، ولولا ذلك لم تكن لها قوة يعددهم، وإن الستوينا نحن وإياهم في ينهم؛ لأن عددنا ليس كعددهم، وإن الستوينا نحن وإياهم في المعصية كان لهم الفضل علينا في القوة، وإن لم تنصر عليهم يغمون ما تفعلون، فاستحيوا منهم ولا تعملوا بمعاصي الله يعلمون ما تفعلون، فاستحيوا منهم ولا تعملوا بمعاصي الله وأنتم في سبيل الله، ولا تقولوا إن عدونا شر منا فلن يسلط

عليها، قرب قوم قد سلط عليهم من هو شر منهم كما سلط على بني إسرائيل كفرة المجوس، ﴿ فَجَاسُوا خَلَالَ الدَّيَارِ وَكَانَ وَغَدَا مُفْعُولاً ﴾ [الإسراء: ٥]. [التوحيد، السنة السادسة والعشرون، محرم ١٤١٨هـ، ص ١٣).

يقول الحافظ ابن كثير رحمه الله في «البداية والنهاية»:

لم حوصرت عكا من قبل الصليبيين في عهد صبلاح الدين

رحمه الله، واشتد الحصار وتأخر النصر، وكان القاضي
الفاضل بمصر يدير الممالك ويجهز إلى السلطانية، فمنها
اليه من الأموال وعمل الأسطول والكتب السلطانية، فمنها
كتاب يذكر فيه: إن سبب هذا التطويل في الحصار كثرة
الذنوب وارتكاب المعاصي بين الناس، فإن الله لا ينال ما
عنده إلا بطاعته، ولا تفرج الشدائد إلا بالرجوع إليه وامتثال
أمره، فكيف لا يطول الحصار ويتأخر النصر والمعاصي في
كا مكان فاشية وقد صعد إلى الله منا ما يتوقع التوبة
والإنابة منه، وإن بيت المقدس قد ظهر فيه المنكرات

وإننا قد أوتينًا من قبل انفسنًا، ولو صدقنًا لعجل الله لنا عواقب صدقنًا، ولو اطعناه لما عاقبنًا بعدونًا، ولو قعلنًا ما تقدر عليه من أمره لفعل لنا ما لا نقدر عليه إلا به.

قلا يخاصم أحد إلا نفسه، ولا يرج إلا ربه، ولا يغتر بكثرة العساكر والأعوان، ولا قلان الذي يعتمد عليه أن يقاتل ولا قلان، فكل هذه مشاغل عن الله ليس النصر بها، وإنما النصر من عند الله، ولا نامل أن يكلنا الله إليها، والنصر به واللطف منه.

فَكَانُوا بِحَصِدُونِ الشَّرِكِينِ حَصِدًا؛ استَجَابَة لأَمْرِ بِهِمَ: ﴿ فَاضْرِبُواْ فَقُقُ الْأَغْنَاقِ وَاضْرِبُواْ مِنْهُمْ كُلُّ بِنَانٍ ﴾ [الأنفال: ١٣].

٥ الصبر:

قال الشيخ مصطفى المراغي رحمه الله: والمؤمن آحرى بالصير الذي هو من أجل عوامل النصر من الكافر؛ إذ هو أقل حرصًا على متاع الدنيا، واعظم رجاءً لله والدار الأحرة، يؤيد هذا قول الله تعالى: ﴿ وَلاَ تَهِنُواْ فِي الْتَغَاء الْقَوْمِ إِن تَكُونُواْ تُأْتُمُونَ فَإِنْهُمْ يَأْتُمُونَ كَمَا تَأْلُمُونَ وَتَرْجُونَ مِنَ اللهِ مَا لاَ يَرْجُونَ ﴾ [النساء: ١٠٤]. «تفسير الشيخ مصطفى المراغي» (١٨٠/٩)

وقال ايضًا في تفسير قوله تعالى: ﴿ قُلْمٌ تَقُتُلُوهُمْ وَلَكِنُّ اللهُ قَتَلَهُمْ ﴾ آي: يا آيها الذين آمنوا، لا تولوا الكفار ظهوركم أيدًا، فانتم أولى منهم بالثبات والصبر ثم بنصر الله تعالى. أهـ.

يقول الشيخ ابن عثيمين رحمه الله: فلا يلحقك العجز والكسل أيها المسلم إذا رأيت أن الأمور لم نتم لك ياول مرة، بل اصبر وكبر مرة بعد اخرى، واصبر على ما يقال فيك من استهزاء وسخرية؛ لأن اعداء الدين كثيرون، لا يتني عزمك أن ترى نفسك وحيداً في الميدان، فانت الجماعة، وإن كنت واحداً ما الكرة على الحق، ولهذا ثق بانك منصور إما في الدنيا وإما في الافرة. «شرح العقيدة الواسطية» (٢٤٣/٢).

صبرًا دعاة الإسلام ويا أيها المجاهدون في سبيل الله، فإن النصر من عند الله العزيز الحكيم، والأرض لله يورتها من يشاء من عباده، والعاقبة للمتقين، واعلموا أن أعداء الإسلام خاسرون منهزمون، ولو انفقوا ما انفقوا: ﴿ الدّينَ كَفُرُوا يَنْفَقُونَ امْوَالهُمُ لِيَصَدُّوا عَن سَبِيل الله فَسَيْنَفَقُونَهَا ثُمُ يَخْلَيْونَ وَالَّذِينَ كَفَرُوا إلى جَهِنْم يُحْشَرُونَ ﴾ [الانفال: ٣٦].

السه العدد الثامن السنة الثلاثون

#### 0 الوحدة والتضامن:

لا تتم سعادة مجتمع ما إلا بالوحدة والتضامن والترابط وقديمًا قيل: (اليد الواحدة لا تصفق)، ولأهمية الوحدة والترابط في حماية المجتمع الإسلامي من التمزق والشتات، وإحيائه حياة طيبة، تحت راية البر والتعاون، يقول النبي تن المحملة وتوادهم وتعاطفهم مثل الجسد، إذا اشتكى منه عضو، تداعى له سائر الجسد بالسهر والحمى، [متفق عليه]، والمؤمن للمؤمن كالبنيان يشد بعضه بعضًا، [متفق عليه].

وإن جيشًا متراص الصف، متحد الكلمة، قوي الإيمان، صادق العهد، أجدى للأمة- ولو كان قليل العدد- وأدعى لاكتساب النصر من جيش كثير العدد، متفاوت الفكرة والقوة والثبات، ﴿ كَمْ مَنْ فِئَةً قَلِيلَةً غَلَبَتُ فِئَةً كَثِيرَةً بِإِذْنِ الله وَاللّهُ مَعَ الصَّابِرِينَ ﴾ [البقرة: ٢٤٩]). اهد. «السيرة النبوية» (ص١٦٠).

#### ○ الاستعداد التام لجهاد العدو في أي وقت:

ومع اعتقادنا بان النصر من عند الله العزيز الحكيم، فقد طالبنا الله تعالى بالتجهيز التام والاستعداد الكامل في اي وقت وعلى كل حال، لمقابلة أعدائنا الذين كانوا لنا بالمرصاد، قال تعالى: ﴿وَأَعِدُّواْ لَهُم مًا اسْتَطَعْتُم مَن قُومٌ وَمِن رَبَاطِ النَّمَ يُلِ تُرْهِبُونَ بِهِ عَدْوُ اللهِ وَعَدُوكُمْ ﴾ [الانفال: ٦٠]، وقال عَنْ: ١١٨.

(والقوة تختلف باختلاف الأحوال والأزمان، ولكل زمن دولة وقوة ورجال تناسب حال القتال). [التوحيد، السنة السادسة والعشرون، محرم ١٤١٨هـ، ص١٤٨.

والمتامل لحياة الغرب اليوم يعلم أنهم قد بادروا إلى تنمية وتطوير كل ما جاء به الإسلام من سياسة الحرب ووسائل الغلبة، فقد تعلموا الرماية، وملكوا العدة، واستعدوا استعدادا هائلاً، والمسلمون- للأسف- ساكتون متهاونون بها، وليسوا في الحقيقة جاهلين، وبهذا تمكن هؤلاء الإعداء من إرهاب بعض الفئات المسلمة، فلا حول ولا قوة إلا بالله العلى العظيم، وحسبنا الله ونعم الوكيل.

#### تطبيق تعاليم القرآن الحكيم طريق السعادة والتمكين ((

يا ليت المسلمين طبقوا تعاليم القران الحكيم، فلو طبقوها- والله- لسادوا وسعدوا، كيف لا والله يقول: ﴿ولاَ تَهِنُوا وَلاَ تَحْرَنُوا وَآنتُمُ الأَعْلُونَ إِن كُنتُم مُ ـ وُمِدِينَ ﴾ [ال عمران: ١٣٩].

اللهم انصر إخواننا المجاهدين على المعتدين الظالمين، اللهم لا تسلط علينا بذنوبنا من لا يخافك فينا ولا يرحمنا يا أرحم الراحمين، فانت يا ربنا خير الناصرين، اللهم رد المسجد الأقصى والقدس الشريف للمسلمين.

وأخر دعوانا أن الحمد لله رب العالمين.

# من روائع الماضي ﴿أَفَمَن زُيِّنَ لَهُ سُوءُ عَمَلِهِ فَرَآهُ حَسَنًا ﴾

#### بقلم: الشيخ محمد صادق عرنوس رحمه الله

قال تعالى من سورة «فاطر»: ﴿ أَفَمَن زُيْنَ لَهُ سُوءً عَمَلِهِ فَرَاهُ حَسَنًا فَإِنَّ اللَّهَ يُضِلُّ مَن يَشَاءُ وَيَهْدِي مَن يَشَاءُ فَلاَ تَذْهَبْ نَفْسُكَ عَلَيْهِمْ حَسَرَاتٍ إِنَّ اللَّهُ عَليْهِمْ حَسَرَاتٍ إِنَّ اللَّهُ عَليمٌ بِمَا يَصَنْعُونَ ﴾ [فاطر: ٨].

يصف الله سبحانه وتعالى بهذه الآية وما ماثلها من الآيات حالة تلابس كثيرًا من الناس، وهي أن أحدهم يعمل العمل يعتقد أنه حسن جميل نافع للناس، وهو في الواقع من أقبح الأعمال وأعودها عليهم بالمضرة وسوء المغبة في معاشهم ومعادهم، وهذا عيب خطير كان وما يزال فاشيًا فيهم، ما صدروا في أعمالهم من غير ميزان فاختلط الحق بالباطل وصارت القوة الغاشمة هي فاختلط المهوى وكان له مطية ذلولاً، والباطل ما وقف في طريقه وحال بينه وبين مشتهباته.

وهكذا كان الناس قديمًا كلما حادوا عن النهج ولم يميزوا الخبيث من الطيب؛ أرسل سبحانه إليهم الرسل تردهم إلى الجادة وتعرفهم الحق والباطل، وتضع لهم الموازين التي يَزِنون بها أعمالهم، فمن وافقها فذاك، وإلا فهو في ضلال مدن.

واستمع إلى قوله تعالى: ﴿ لَقَدْ أَرْسَلْنَا رُسُلْنَا رُسُلْنَا بُسُلْنَا بِالْبَيْنَاتِ وَآنْزَلْنَا مَعَهُمُ الْكَتَّابِ وَالْمِيزَانَ لِيَقُومَ النَّاسُ بِالْقِسْطِ وَآنْزَلْنَا الْحَديد فِيه بَاْسُ شَدِيدُ وَمَنَافَعُ لِلنَّاسِ وَلِيَ عُلْمَ اللَّهُ مَن يَنْصُلُوهُ وَرُسُلُهُ بِالْفَيْبِ إِنَّ اللَّهُ قَوِيًّ عَزِيزٌ ﴾ [الحديد: ٢٥]، وإلى بالْفَيْبِ إِنَّ اللَّهُ قَوِيًّ عَزِيزٌ ﴾ [الحديد: ٢٥]، وإلى

قوله سيحانه: ﴿ اللَّهُ الَّذِي أَنزَلَ الْكِتَابَ بِالْحَقِّ وَالْمِيزَانَ وَمَا يُدُرِيكَ لَعَلُّ السَّاعَةَ قُرِيبٌ ﴾ [الشورى: ١٧]، فعلى معايير الميزان الذي وضعه في الدنيا توضع موازين الحساب يوم القيامة، ﴿ فَأَمَّا مَن ثَقُلَتْ مَوَازِينُهُ. فَهُو في عيشية رَّاضِية. وأَمَّا مَنْ خَفَتْ مَوَازِينُهُ. فَأُمُّهُ هَاوِيةً. وَمَا أَدْرَاكَ مَا هِيَهُ. نَارُ حامية ﴾ [القارعة: ٦- ١١].

والله عز وحل شديد الغيرة على ميزانه أن بتلاعب به الناس، شدید الانتقام ممن اخل به فی الدنيا والآخرة، فلقد قال في قوم، ذلك شانهم: ﴿ لَنُدُنفَهُمْ عَذَابَ الْحَزِّي فِي الْحَيَاةِ الدُّنْيَا وَلَعَذَابُ الآخرة أخْزَى وَهُمْ لا يُنصِرُونَ ﴾ [فصلت: ١٦].

ويقول تعالى: ﴿ أَفَمَن كَانَ عَلَى بَيِّنَة مِّن رِّيُّه كَمَن زُنَّنَ لَهُ سُوءُ عَمِلَه وَاتَّبَعُوا أَهُواءَهُمْ ﴾ [محمد: ١٤]، فالناس فريقان: فريق يَزن أعماله بما أمر الله أن توزن به من كتاب وسنة فهو على بينة من ريه، وفريق يزنها بموازين ما أنزل الله بها من سلطان، سواء أكانت من وضع البشير ابتداء، أو كانت ترتكز على أصل من أصول الدين، شوهوا جماله وحرفوه من بعد مواضعه، فأولئك الذين زين لهم سوء أعمالهم، واتبعوا أهواءهم، وهم بأعينهم الذين يقول اللَّه فيهم: ﴿ قُلُّ هَلْ نُنْبَتُّكُمْ بِالأَخْسَرِينَ أَعْمَالاً. الَّذِينَ ضَلَّ سَعْيُهُمْ فِي الْحَيَاةِ الدُّنْيَا وَهُمْ نَحْسَنُونَ أَنَّهُمْ نُحْسِنُونَ صَنْعًا ﴾ [الكهف: ١٠٣، ١٠٤]، ثم تراه في موطن أخر يضعهم في صورة تكشف عن بعض نواحي الشر فيهم، فيقول: ﴿ وَمِنَ النَّاسِ مَن يُعْدِيكُ قَوْلُهُ فِي الْدَيَاةِ الدُّنْيَا وَيُشْهِدُ اللَّهُ عَلَى مَا فِي قَلْبِهِ وَهُو آلَدُ الْخِصَامِ. وَإِذَا تَولَّى سَعَى في الأَرْضَ لِدُفْسِدَ فِيهَا وَيُهَلِكَ ٱلْحَرْثَ وَالنَّسْلُ وَاللَّهُ لاَ يُحِبُّ الفَسَادَ. وَإِذَا قِيلَ لَهُ اتَّقِ اللَّهَ أَخَذَتُهُ الْعِزَّةُ بِالاثْمِ فَحَسِنُهُ حَهِنَّمُ وَلَينَّسَ الْمِهَادُ ﴾ [النقرة: ٢٠٤، ٥٠٢].

ووصف سيحانه هذين الفريقين بأسلوب بليغ آخر، فقال: ﴿ أَوَ مَن كَانَ مَنْتًا فَأَحْنَنْنَاهُ وَحَعَلْنَا لَهُ نُورًا بَمْشِي به في النَّاسِ كَمَن مُثَلُّهُ في الظُّلُمَاتِ لَيْسَ بِخَارِجٍ مِّنْهَا كَذَٰلِكَ زُيِّنَ لِلْكَافِرِينَ مَا كَانُواْ سَعْمَلُونَ ﴾ [الأنعام: ١٢٢].

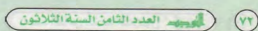
كل ذلك ليقطع خط الرجعة على الذين يفسدون

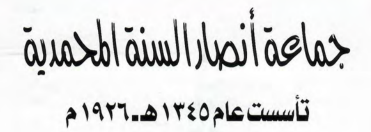
في الأرض ولا يصلحون، وهم يحسبون أنهم بحسنون صنعًا، فليست المسالة دعوى تُدْعَى، يؤيدها السلطان، وذراية اللسان وإن كان الواقع بكذيها، ولكن للأعمال كلها مسيارًا هو الكتاب العزيز الذي لا يأتيه الباطل من بين يديه ولا من خلفه، وضع الأمور في نصابها، ودخل البيوت من أبوابها، وفرغ من تقدير الخير والشير، فحكمه حجة على المنظلين وشبهادة للمحقين، حتى ولو استدرج أهل الساطل وطاولهم في الدنيا فكانت الغلبة لهم فيها، فأهل الحق وهم: ﴿ الَّذِينَ اتَّقُواْ فَوْقَهُمْ يَوْمَ الْقَيَامَةِ ﴾ [النقرة: ٢١٢].

وهيهات أن تتغير أعيان الفضائل بهوى الناس، فلن تكون الضلالة هدى مهما زوروها وصيغوها بالألوان الزاهية، وأخدموها السيف والذهب- هذا بخيف وذا يغرى- فالضلالة سماها الله ضلالة، فهي هكذا إلى دوم القدامة، والهدى سماه الله هدياً، فهو هكذا إلى يوم القيامة.

فليقصر الأخذون بغير ما أنزل الله: مجددين-على زعمهم- كانوا أو مخرفين، فالله حين أنزل كتابه عربيا غيرذي عوج أعلم منهم بمصلحة عياده، فليتقوا يومًا لا يد أن يقال لهم فيه: ﴿ وَلَن مَنفَ عَكُمُ الْيَوْمَ إِذ ظُلَمْ تُمْ أَنْكُمْ فِي الْعَذَابِ مُشْتَرِكُونَ ﴾ [الزخرف: ٣٩]. كما قال لهم: ﴿ هَذَا كتَائِنًا بَنطقُ عَلَيْكُم بِالْحَقِّ إِنَّا كُنَّا نَسْتَنسخُ مَا كُنتُمْ تَعْمَلُونَ. فَأَمَّا الَّذِينَ آمَنُوا وعَملُوا الصَّالحَاتِ فَدُدْخِلُهُمْ رَبُّهُمْ فِي رَحْمَتِهِ ذَلِكَ هُوَ الْفَوْزُ الْمُعِينُ. وَأَمُّا الَّذِينَ كَفَرُوا أَفَلَمْ تَكُنَّ أَيَاتِي تُثَّلَى عَلَيْكُمْ فَاسْتَكْبَرْتُمْ وَكُنتُمْ قَوْمًا مُّحْرِمِينَ ﴾ [الجاثية: ٢٩،

أما النجاة من هذا المصير فسبيلها الإذعان الخالص لما يأمر الله بقوله: ﴿اسْتَجِعْدُوا لَرَبُّكُم مِّن قَعْل أَن يَأْتِي يَوْمُ لا مَرَدُ لَهُ مِنَ اللَّهِ مَا لَكُم مِّن مُّكْمَا يَوْمَتُذِ وَمَا لَكُم مِّن نُكِيرٍ ﴾ [الشورى: ٤٧]. وأخر دعوانا أن الحمد لله رب العالمين.





١- الدعوة إلى التوحيد الخالص المطهر من جميع الشوائب.

والى حب الله تعالى حباً صحيحاً صادقاً يتمثل فى طاعته وتقواه، وحب رسول الله صلى الله عليه وسلم حباً صحيحاً صادقاً يتمثل فى الاقتداء به واتخاذه أسوة حسنة.



٢- الدعوة إلى أخذ الدين من نبعيه الصافيين - القرآن والسنة الصحيحة - ومجانبة البدع والخرافات ومحدثات الأمور.



٣- الدعوة إلى ربط الدنيا بالدين بأوثق رباط : عقيدة وعملاً وخلقاً.



الدعوة إلى إقامة المجتمع المسلم والحكم بما أنزل الله فكل مشرع غيره في أى شأن من شئون الحياة - معتد عليه سبحانه، منازع إياه في حقوقه.

تلقى بداد المركز العام للجماعة معاهدات دينية يومياً بعد صلاة المغرب

# الني معرِّلَاةُ النَّوحِدِيدِ عن وجود مجلدات مجلة التوحيد للبيع وقد تقررأن يكون سعر المجلد لأى سنة داخل مصر للأفراد والهيئات والمؤسسات ودور النشر ١٥ جنيها مصرى وهروع أنصار السنة ١٢ جنيها . ويتم البيع للأهراد خارج مصر بسعر ١٠ دولار أمريكي . والهيئات والمؤسسات ودور النشر ٨ دولار لا ول مر تنقده للذكر تدنية كملة تاهنوي على ٢٩ مجلدا من مجلة النوحيد ٢٩ سنة كاملة 10٠ جنيها سعر للكرتونة الأفرادواليسات والوسات داخل مصر و١٢٠ دولارا لنزيطيها فارج مصرية الفسعرالشعن فيعية أنصار السنة المحدية مكان البيع بالركز العام الدور السابع الجلة ، ١٧ ١٩٩٣ ١٥ الإشتراكات ، ٢٥ ١٥ ١٩٩

Upload by: altawhedmag.com