

## • صاحبة الامتياز عَلَيْنَ الْمُعَالِّينَ الْمُعَالِّينَ الْمُعَالِّينَ الْمُعَالِينَ الْمُعَالِّينَ الْمُعَالِينَ الْمُعَالِّينَ الْمُعَالِينِ الْمُعَالِّينِ الْمُعَالِينِ الْمُعَالِّينِ الْمُعَالِّينِ الْمُعَالِّينِ الْمُعَالِّينِ الْمُعَلِّينِ الْمُعَالِينِ الْمُعَالِينِ الْمُعَالِينِ الْمُعَالِينِ الْمُعَالِينِ الْمُعَالِينِ الْمُعَالِينِ الْمُعَلِّينِ الْمُعَلِّينِ الْمُعَلِّينِ الْمُعَالِينِ الْمُعِلِّينِ الْمُعَالِينِ الْمُعَالِينِ الْمُعَالِينِ الْمُعَالِينِ الْمُعَالِينِ الْمُعَالِينِ الْمُعَالِينِ الْمُعَالِينِ الْمُعَالِينِ الْمُعَلِّينِ الْمُعَالِينِ الْمُعَالِينِ الْمُعَالِينِ الْمُعِلِّينِ الْمُعَلِّينِ الْمُعَلِّينِ الْمُعَلِّينِ الْمُعَلِينِ الْمُعَلِّينِ الْمُعَلِّينِ الْمُعَلِّينِ الْمُعِلِّينِ الْمُعِلِي الْمُعِلِّينِ الْمُعِلِّينِ الْمُعِلِّينِ الْمُعِلِّينِ الْمُعِلِينِ الْمُعِلِّينِ الْمُعِلَّينِ الْمُعِلِينِ الْمُعِلِي الْمُعِلِّينِ الْمُعِلِيلِينِ الْمُعِلِيلِينِ الْمُعِلِيلِينِ الْمُعِلِيلِينِ الْمُعِلِيلِينِ الْمُعِلِيلِينِ الْمُعِلِيلِينِ

#### رئيس مجلس الإدارة محمد صفوت نورالدين



مجلة إسلامية ثقافية شهرية

## المشرف العام د.جمال المراكبي

اللجنة العلمية محمودغريبالشربيني جسمال عسيسدالرحسمن د.إبراهيمالشـــربيني

#### الاشتراك السنوى:

- ا- فى الداخل ١٥ جَنْيها (بحوالة بريدية داخلية باسم مجلة التوحيد على مكتب بريد
- ١- في الخارج ٢٠ دولارا أو ٧٥ ريالا سعوديا أو ما
- ترسل القيمة بحوالة بنكية أو شيك. على بنك فيصل الاسلامي - فرع القاهرة - باسم مجلة التوحيد - انصار ألسنة (حساب رقم / ١٩١٥٩٠).

## في هذا العدد





XXXXX

| V   |                                                        | ŞX         |
|-----|--------------------------------------------------------|------------|
|     |                                                        | X          |
| ۲   | الافتتاحية: الرئيس العام «غرس الخير في دعوة الإسلام»   |            |
| ٥   | حديث الشهر: د. جمال المراكبي «التوكل على الله»         | アマ         |
| ٨   | التفسير: د. عبدالعظيم بدوى «سبورة الحديد»              |            |
| 17  | باب السنة: الرئيس العام غزوة أوطاس                     |            |
| 17  | كلمة التحرير: رئيس التحرير عَدْلُ الله في خلقه!!       |            |
| 71  | مضى رمضان فياأسفا عليه!! جمال عبدالرحمن                |            |
| 74  | ماذا بعد رمضان!! محمد حمدى عبدالعظيم                   |            |
| 7 2 | وحدة المسلمين سبيل النصر والتمكين سالم ندا             |            |
| 77  | إعمار المساجد بصلاة الجماعة سيد مبارك                  |            |
| 79  | الإعلام بسير الأعلام مجدى عرفات                        |            |
| 44  | أسباب النصر الموعود على شرذمة اليهود د. الوصيف على حزة |            |
| 47  | واحة التوحيد                                           |            |
| ٣٨  | باب الاقتصاد الإسلامي: د. زيد محمد الرماني الوظائف     |            |
| 1,7 | الاجتماعية والاقتصادية للحلى                           |            |
| ٤١  | ركن الأسرة                                             |            |
| 20  | قصيدة زكريا عبدالمحسن عيون الأرض تبكيكم                |            |
|     | الفتاوى                                                |            |
| ٤٦. | كتب حذر منها العلماء                                   |            |
| ٥٢  | فرق حذر منها العلماء                                   |            |
| ٥٣  | التدافع بين الحق والباطل أسامة سليمان                  |            |
| 00  | سلاح الدعوة أقوى من أسلحة التدمير!! مصطفى درويش        |            |
| 70  | تحذير الداعية من القصص الواهية على حشيش                |            |
| ٥٨  | نظرات على السنَّة : متولى البراجيلي                    |            |
| 78  | اقرأ من مكتبة المركز العام: علاء خضر                   |            |
| 77  | قصيدة حسن أبو الغيط «ارحل عدوالله»                     | -          |
| ٦٨  | إصلاح العقيدة أساس كل إصلاح «معاوية هيكل»              | $\Sigma Z$ |
| 79  | من روائع الماضى سليمان رشاد محمد «التزاوج بين          |            |
| ٧١  | الإنس والجن»                                           | <b>(x)</b> |
|     |                                                        |            |

مطابع المن التجارية قليوب مصر

المركز العام: القاهرة - ٨ شارع قوله - عابدين هاتف: ٢٩١٥٥٢٦ ـ ٢٥٤٥١٩٣

## السلام عليكم

## من يدفع الفاتورة!!

إن الدول العظمى اليوم ترجع عظمة أجسامها عالبًا إلى طغيانها على حقوق الضعفاء، حيث تأخذ من الموائد أطايبها وتترك فتاتها، وإن المعونات من الدول الغنية إلى الدول الفقيرة خدعة لتشغيل عملتها، وتسيير أساطيلها ، وترويج بضائعها على حساب الدول الفقيرة !!

إن رفاهية الشعب الأمريكي تؤسس على حساب الدول الفقيرة، فتأخذ خاماتهم بالبخس ، ثم تعيد تصدير قليل منها بعد التصنيع بعشرات أضعاف ما دفعوه من ثمنها!!

إن معظم الدخل الأمريكي إنما هو من الحروب التي تشعلها في بلاد الأرض ، فتأخذ على عاتقها إشعال الحروب لتدخل فيها بسلاحها ، ثم تعد الفاتورة!! الباهظة ، وتطلب ممن اكتوى بنارها أن يدفع الفاتورة!! وهذه حرب الأفغان والسعي لتكوين حكومة جديدة تحل محل حكومة طالبان ، ثم تطالبهم بدفع الفاتورة، فلا تفرح الفرق المتصارعة كثيرًا ، فإنه سرعان ما تجد نفسها مكبلة بعد جراح عميقة وقتلى لا يحصون عدرًا وتشريد ودمار، ثم يُطالبون بدفع الفاتورة !! فانتبهوا يا سادة!!

﴿ ويمكرون ويمكر الله والله خير الماكرين ﴾

التحرير ۸شارع قوله مابدين القاهرة ت ۱۹۳۲۵۱۷ فاکس ۱۹۳۲۵۱۷ فاکس ۱۹۳۲۵۲۷ قسم التوزيع والاشتراكات ا

التوزيع الداخلي:

مؤسسةالأهرام

وفروعأنصار

السنةالحمدية

## ثمن النسخة :

مصرجنيه واحد، السعودية ٦ ريالات، الإمسارات ٦ دراهم، الكويت ٥٠٠ فلس، المغرب دولار أمسريكي، الأردن ٥٠٠ فلس، العراق ٧٥٠ فلسأ، قطر ٦ ريالات، عمان نصف ريال عماني.

المراسلات باسم المشرف العام

# غرس الخيرفي دعوة الإسلام

### بقلم الرئيس العام

إن التخطيط في الحياة صار من ضرورياتها ولوازمها، وهو من الأخذ بأسباب النجاح مع التحكل على الله سبحانه، فإن افتتاح المدارس وإنشاء الجامعات إنما هو من التخطيط لما تحتاجه الأمة من رجال على خير إعداد.

ولقد سبق أن ناديت في مثل هذا الموضع من عدد سابق في مجلة التوحيد بأهمية عمل المدن التربوية وهي من ضروريات الحياة العصرية، بل هي ألزم ما تكون اليوم وتأتي الأحداث لتؤكد أهميتها اليوم، وفي مصر على وجه الخصوص، حيث الأرض الفسيحة، والأجواء العتدلة، والثروة البشرية، واللغة العربية، والدين الاسلامي.

فإن أعداد المسلمين في أوربا وأمريكا عشرات الملايين ويتنامى بمعدلات عالية رغم أن الخروج من الإسلام في تلك البلاد معدله أضعاف معدل الدخول فيه، وذلك عندما نحسب بنظامنا في دول الإسلام أن المولود من الأب المسلم والأم المسلمة مسلمًا كذاك، لكن الغرب لا يعدونه مسلمًا لذا يخدع الكثير من الناس فيظن أن الإسلام يتنامى في تلك الدلاد.

في عالمنا الإسلامي نحن مكلفون بإبلاغ ذلك الدين للعالم كله، ولا يحل السلام والوئام إلا أن يحل الإسلام في كل ربوع الأرض، والوعد الصادق من الله تعالى في قوله: ﴿يُرِيدُونَ لِيُطْفِئُوا نُورَ اللّهِ بِأَفْواَهُمْ وَاللّهُ مُتِمُّ نُورِهِ وَلَوْ كَرِهَ الْكَافِرُونَ. هُوَ اللّهُ مِلْتَمُ بِالْهُدَى وَدِينِ الْحَقَ لِيُطْهَرَهُ عَلَى الدِّي أَرْسَلُ رَسُولَهُ بِالْهُدَى وَدِينِ الْحَق لِيُطْهَرَهُ عَلَى الدِّي أَرْسَلُ رَسُولَهُ بِالْهُدَى وَدِينِ الْحَق لِيُطْهَرَهُ عَلَى

الدِّينِ كُلِّهِ وَلَوْ كَرِهَ الْمُشْرِكُونَ ﴾ [الصف: ٨، ٩]. وقوله: ﴿هُوَ الَّذِي أَرْسَلَ رَسُولَهُ بِاللَّهِ شَهِدِينِ الْحَقِّ لِيُطْهِرَهُ عَلَى الدِّينِ كُلَّهِ وَكَفَى بِاللَّهِ شَهِيدًا ﴾ [الفتح: ٢٨].

أما في سورة التوبة فقال سبحانه: ﴿ يُرِيدُونَ أَن يُطْفِئُواْ تُورَ اللّهِ بِأَفْواَهِهِمْ وَيَاْبَى اللّهُ إِلاَّ أَن يُتِمِّ وَيَاْبَى اللَّهُ إِلاَّ أَن يُتِمِّ فَوَرَهُ وَلَوْبَى اللَّهُ إِلاَّ أَن يُتِمِّ ثُورَهُ وَلَوْ كَرِهَ الْكَافِرُونَ. هُنُو الَّذِي أَرْسَلَ رَسنُ ولَهُ بِالْهُدَى وَدِينِ الْحَقِّ لِيُظْهِرَهُ عَلَى الدينِ كُلِّهِ وَلَوْ كَرِهَ بِالْهُدَى وَدِينِ الْحَقِّ لِيُظْهِرَهُ عَلَى الدينِ كُلِّهِ وَلَوْ كَرِهَ الْمُشْرِكُونَ﴾ [التوبة: ٣٢، ٣٣].

يقول ابن كشير: يريد هؤلاء الكفار من المسركين وأهل الكتاب ﴿أَن يُطْفِئُواْ نُورَ اللَّهِ ﴿ أَي: ما بعث به رسول الله صلى اللَّه عليه وسلم من الهدى ودين الحق بمجرد جدالهم وافترائهم، فمثلهم في ذلك كمثل من يريد أن يطفئ شعاع الشمس أو نور القمر بنفخة، وهذا لا سبيل إليه، فكذلك ما أرسل به رسول الله صلى اللَّه عليه وسلم لا بد أن يتم ويظهر، ولهذا قال تعالى مقابلاً لهم

سبيل الله سلط الله عليكم ذلاً لا ينزعه عنكم حتى ترجعوا إلى دينكم». قال الألباني: صحيح بمجموع طرقه. والدعوة إلى الله واجب الأمة كلها، كما قال والكافر: هو الذي يستر الشيء تعالى: ﴿قُلْ هَنْهِ سَبِيلِي أَدْعُو إِلَى اللّهِ عَلَى

والدعوة إلى الله واجب الأمة كلها، كما قال تعالى: ﴿قُلْ هَنهِ سَبِيلِي أَدْعُو إِلَى اللّهِ عَلَى بَصِيرةٍ أَناْ وَمَن اللّهِ عَلَى وَسَبْحَانَ اللّهِ وَمَا أَنَاْ مِنَ اللّهُ عَلَى الْمُشْرِكِينَ﴾. لمّا قصرت الأمة في البلاغ لدين الله تسلط عليهم أعداؤهم، فلم يستطيعوا إزالتهم؛ لأن الله وعد بذلك، ولكنهم اتخذوا بعضهم يضربون به بعضنا، وأهل الكفر لا يرضون عن أهل الإسلام حتى يخلوه في الكفر معهم، ودين الله لا يستقيم لعبد حتى يخلصه، كما أمر تعالى في كتابه فقال: ﴿قُلْ يَا أَيُّهَا الْكَافِرُونَ. لاَ أَعْبُدُ مَا تَعْبُدُونَ. ولاَ أَنتُمْ عَابِدُونَ مَا أَعْبُدُونَ وَلاَ أَنتُمْ عَابِدُونَ مَا أَعْبُدُ مَا عَبَدتُمْ. وَلاَ أَنتُمْ عَابِدُونَ الكافرون: عَابِدُونَ مَا أَعْبُدُ مَا عَبَدتُمْ. وَلاَ أَنتُمْ عَابِدُونَ مَا أَعْبُدُونَ مَا أَعْبُدُ مَا عَبِدَتُمْ وَلِيَ دِينٍ ﴿ [الكافرون: عَابِدُونَ مَا أَعْبُدُ. لَكُمْ دِيثُكُمْ وَلِيَ دِينٍ ﴿ [الكافرون: مَا أَعْبُدُ. لَكُمْ دِيثُكُمْ وَلِيَ دِينٍ ﴿ [الكافرون: مَا أَعْبُدُ. لَكُمْ دِيثُكُمْ وَلِيَ دِينٍ ﴿ [الكافرون: مَا أَعْبُدُ. لَكُمْ دِيثُكُمْ وَلِيَ يَدِينٍ ﴿ [الكافرون: مَا أَعْبُدُ. لَكُمْ دِيثُكُمْ وَلِيَ دِينٍ ﴿ [الكافرون: مَا أَعْبُدُ اللّهُ الْمُعْبَدُ اللّهُ لا يستقيم المُهُ المُنْ الْمُنْ اللّهُ لا المُنْ الْمُنْ الْم

بالعينة ورضيتم بالزرع وتركتم الجهاد في

وقال سبحانه: ﴿وَلَن تَرْضَى عَنكَ الْيَهُودُ وَلاَ النَّصَارَى حَتَّى تَتْبعَ مِلِّتَهُمْ ﴾ [البقرة: ١٢٠].

لذا فإن ما وقع في البوسنة والشيشان وأوزباكستان وغيرها من بلاد الإسلام كان تتبعًا لأجناس وأعراق انتشر فيها الإسلام حتى قتلوا مَن أكثر من المعاصى منهم وتتبعوا حتى في المراقص والملاهى، فاستهدفوا بلاد الإسلام حكامًا ومحكومين ليظهر بذلك زيف دعوة العلمانيين أنهم بريدون أن يكونوا حزءًا من العالم الملحد الكافير ليكونوا لهم أصدقاء معاونين، وها هي تركيا قد قطعت في ذلك شـوطًا طويلاً، ولم يرض عنها البهود ولا النصاري ولا الشيطان الذي يدفع هؤلاء جميعًا، وما بعد الأحداث الأخيرة في أمريكا أظهر في فلتات لسان كثير من المسئولين حقيقة الحقد على الإسلام والمسلمين، وإن حاولوا أن يبرروا ذلك بالأساليب المختلفة، مع أن الإسلام ما جاء معاداة لأحد ولا لاستعباد أحد، إنما جاء الاسلام دعوة سلام للخلق حميعًا؛ ليخرج العياد من عيادة العياد لعيادة الواحد الديان، وليخرج الناس من

الْكَافِرُونَ ﴿ وَالْكَافَرِ: هُو الذي يَسَتَرِ الشَّيَّ وَيِغْطِيهِ وَمِنْهُ يَسَمَى اللَّيْلُ كَافَرًا؛ لأنه يستر الأشيياء والزارع كافرا لأنه يغطي الحب في الأرض، كما قال تعالى: ﴿أَعْجَبَ الْكُفُّارَ نَبَاتُهُ ﴾ أي: الزُّرُّاع.

وأخرج مسلم في «صحيحه» عن ثوبان قال: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: «إن الله زوى لي الأرض فرأيت مشارقها ومغاربها، وإن أمتي سيبلغ ملكها ما زوى لي منها، وأعطيت الكنزين الأحمر والأبيض، وإني سألت ربي لأمتي أن لا يهلكها بسنة عامة، وألا يسلط عليهم عدوًا من سوى أنفسهم فيستبيح بيضتهم، وإن ربي قال: يا محمد، إني إذا قضيت قضاء فإنه لا يرد، وإني أعطيت لأمتك أن لا أهلكهم بسنة عامة، وأن لا يسلط عليهم عدوًا من سوى أنفسهم يستبيح بيضتهم ولو اجتمع عليهم من بأقطارها حتى يكون بعضهم يهلك بعضاً ويسبي بعضهم يعطأ».

وأخرج أحمد في «مسنده» عن تميم الداري رضي الله عنه قال: سمعت رسول الله صلى الله عليه وسلم يقول: «ليبلغن هذا الأمر ما بلغ الليل والنهار، ولا يترك الله بيت مدر ولا وبر إلا أدخله هذا الدين بعز عزيز وبذل ذليل عزًا يعز الله به الإسلام، وذلاً يذل الله به الكفر». [مسند أحمد (١٧٠٨٢)].

وأخرج أحمد عن المقداد بن الأسود قال: سمعت رسول الله صلى الله عليه وسلم يقول: «لا يبقى على وجه الأرض بيت مدر ولا وبر إلا دخلته كلمة الإسلام بعز عزيز وبذل ذليل، إما يعزهم الله فيجعلهم من أهلها، وإما يذلهم فيدينون لها». [مسند أحمد (٢٤٤١٥)].

فالإسلام الله ناشره وناصره ومؤيده ومبقيه، وقد جعل الله لكل شيء سببًا، وسبب العز التعلق بالله وبدينه، وسبب الذل التعلق بالدنيا، ففي حديث أبى داود وأحمد مرفوعًا: «إذا تبايعتم

ظلم الأديان إلى عدل الإسلام، ومن ضيق الدنيا لسعة الدنيا والآخرة، قال تعالى: ﴿قُلْ يَا الدنيا لسعة الدنيا والآخرة، قال تعالى: ﴿قُلْ يَا أَهُلَ الْكُوَابِ تَعَالَوْا إِلَى كَلَمَةٍ سَوَاء بَيْنَنَا وَبَيْنَكُمْ أَلاَ نَعْبُدَ إِلاَّ اللَّه وَلاَ نُشْرِكَ بِهِ شَيْطًا وَلاَ يَتَّخِذَ بَعْضُنَا بَعْضُنَا بَعْضَا أَرْبَابًا مِّن ذُونِ اللَّهِ قَانِ تَولُواْ فَقُولُواْ اشْهُدُواْ بِأِنَّا مُسْلِمُونَ ﴿ [ال عمران : 18] .

فالله لم يبعث رسوله الخاتم للعرب فحسب، إنما بعثه للخلق جميعًا، فمن آمن به واتبعه فاز ونجا، ومن كذب وعصى خاب وخسر في الدارين. لذا فإن من الواجب علينا تبليغ ذلك الدين لكل أفاق الأرض وتحسين صورة الإسلام عند كافة الخلق، فإذا كان الإسلام اليوم في قفص الاتهام بأنه مورد الإرهاب، فإن ذلك سيصيب جميع أهل الإسلام، ومن يعيش في بلادهم فلا ينجو منه حاكم ولا محكوم ولا ملترم ولا علماني؛ لأن العالم خائف من الإسلام، وضرب الخائف عشوائية لا تميز، فإن لم ننقذ الإسلام من قفص الاتهام أخذنا بجريرته، فلم ننج ولم نفز بالاستقرار في الدنيا، فضلاً عن جنة الأخرة.

لهذا كان واجبًا أن نتخذ رسلاً ينشرون دعوة الإسلام والسلام في كافة أنحاء الأرض، وإنما يكون ذلك التخطيط الدقيق الطويل المعتمد على الله المُخلَص لشرعه ودينه، ولقد تعود الناس اليوم أن ينظروا للكسب السريع، فلا ينتبهوا إلى نفع الأمة والأجيال المقبلة، فصار الناس لا يزرعون نفع الأنه يثمر للأجيال المقبلة، ويزرعون الأصناف سريعة الإثمار والدوران، والنخلة نضرب بها المثل؛ لأنها مثل المؤمن، كما جاء ذلك المثل في السنة، بل في القرآن أنضًا.

رسل خير مهملون وثروة مهدرة إن الأسر المسلمة في بلاد الغرب وأوربا وأمريكا وأستراليا تعد بعشرات الملايين وأبناؤهم الذين ينخرطون في سلك الدراسة في المدارس يُعدُون بالملايين كذلك يود أباؤهم أن يعهدوا في تربيتهم وتعلمهم إلى مؤسسات تعلمهم اللغة العربية فيجيدون التحدث بها وتعلمهم القرأن

وأحكام الشرع الشريف، وأن تعلمهم على يد عرب، لذا فإننى أعرض رأيًا أمل من الله سيحانه أن يجعل له القبول، وقد كتبته في افتتاحية سابقة تحت عنوان: «مدن تربوية» أرى الفكرة الأن صارت أكثر إلحاحًا بعد الأحداث العالمية في أمريكا ودول العالم أحمع، مازال المسلمون في بلاد الغرب في حاجة إلى تعليم أبنائهم في بلاد إسلامية عربية، وليس أفضل الآن من مصر، بل ونحن نحتاج إلى رسل يتربون بأيدي مسلمة عربية فيعودون إلى ديارهم وقد صاروا رسل خير وسفراء سلام لكافة بلاد الإسلام، فبدلاً مما نحتاجه اليوم من أصوات عالية تدافع عن حقوق العرب والمسلمين في بلاد الغرب فسنجد في ذلك عشرات ملايين الأصوات العالية ذات الحجة الواضحة القوية والتأثير البعيد، فضلاً عن أثر ذلك في الرواج الاقتصادي من تشغيل العمالة وإزالة البطالة وانتشار العمران للحاجة إلى عدد من المدن التربوية، وتنشيط السياحة (١) وتوفر العملات الصعبة وحاجة الناس إلى العملة المصرية في الخارج، فترتفع قيمة العملة المحلية، وما يترتب على ذلك من زيادة الصادرات لما تعوده والفه من تعلم في بلادنا من استهلاك منتجات محلية، وغير ذلك مما يجيد الاقتصاديون عرضه وبيان تفاصليه.

وإن مصر هي أصلح بلاد الدنيا لذلك لتوفر أعداد كبيرة من الجامعيين يبلغ عددهم مئات الآلاف، بل الملايين، ووجود المساحات الشاسعة من الأراضي التي يتوفر فيها مكان إنشاء المدن الجديدة، فضلاً عن المناخ الملائم، وغير ذلك من الأسباب الكثيرة.

والله من وراء القصد.

 المقصود بالسياحة هنا: السياحة التي أرشد الله إليها بقوله تعالى: ﴿ فَسِيحُواْ فِي الأَرْضِ... ﴾ [التوبة: ٢].

Upload by: altawhedmag.com



بقلمد. جمال المراكبي

# التوكل على الله

التوكل لغةً مصدر توكل، يتوكل، مأخوذ من مادة وكل، التي تدل على اعتماد على الغير في أمر من الأمور.

قال الراغب: التوكيل أن تعتمد على غيرك وتجعله نائبًا عنك. يُقال: وكل فلان أمره إلى فلان، أي: فوض أمره إليه واعتمد فيه عليه، فالتوكل عبارة عن اعتماد القلب على الوكيل.

ولا يتوكل الإنسان على غيره إلا إذا اعتقد فيه أشياء: الشفقة والقوة والهداية، فيعلم أن الوكيل يسعى لتحقيق ما ينفعه ويصلحه، ويقدر على تحقيق ذلك، ويعلم السبيل الموصل إلى ذلك، فيثق في قدرته، ويفوض الأمر إليه، والتوكل على الله سبحانه يرتكز على علم العبد أن الله كافلُ رزقبه ومدبرُ أمره، فيثق في تدبير ربه، ويركن إليه وحده، ولا يتوكل على غيره.

#### الإيمان والتوكل

التوكل عمل قلبي من أجلّ أعمال القلوب وشعبة من شعب الإيمان، يرتكز على معرفة بالله عز وجل الذي لا رب سواه ولا إله غيره، وإيمان بقدرة الله عز وجل الذي له ملك كل شيء يدبر الأمور بحكمته وهو على كل شيء قدير، وإيمان بفضل الله ورحمته وإنعامه على عبده، ولهذا فعلى قدر يقين العبد بتوحيد الرب وقدرته ورحمته يكون توكله على ربه، ويظهر ذلك جليًا في فهمه لكلمة التوحيد: «لا إله إلا الله وحده لا شريك له، له الملك وله الحمد وهو على كل شيء قدير».

قال ابن القيم: التوكل حال مركّبة من مجموع أمور لا يتم إلا بها، أولها: معرفة بالرب وصفاته من العلم و القدرة و القيومية.

الثاني: الأخذ بالأسباب، فإن الله عز وجل جعل لكل شيء سببًا.

التَّالث: رسوخ القلب في مقام التوحيد، فلا يلتفت إلى غير الله عز وجل.

الرابع: اعتماد القلب على الله، فلا يتعلق بالأسباب، ولكن يعتمد على مدبر الأمر ومسبب الأسباب.

الضامس: أن يحسن العبد ظنه بربه ومولاه، فيعتقد أن تدبيرالله عز وجل له خير من تدبيره لنفسه. السادس: أن يستسلم لهذا التدبير.

السابع: أن يفوض الأمور كلها لله عز وجل. الثامن: أن يرضى بقضاء الله عز وجل. الاستخارة تدريب على التوكل

كان النبي صلى الله عليه وسلم يُعُلِّم اصحابه الاستخارة كما يعلمهم السورة من القرآن، لما في صلاة الاستخارة ودعائها من تدريب وتعويد على التوكل على الله، فالمستخير يُعلن عن عجزه عن اختيار ما ينفعه، فيلجأ إلى ربه يطلب منه سبحانه بما لديه من علم تام وقدرة بالغة أن يختار له ما ينفعه وما يصلحه، ثم يثق في اختيار الله عز وجل له، ويرضى بما قدره الله عز وحل له.

العدد العاشر السنة الثلاثون النصيب (٥)

وهذا معنى قول النبي صلى الله عليه وسلم في دعاء الاست خارة: «اللهم إني أست خيرك بعلمك، وأستقدرك بقدرتك، وأسألك من فضلك العظيم»، فهذا توكلُ وتفويض: «فإنك تعلمُ ولا أعلم، وتقدر ولا أقدر وأنت علام الغيوب»، فهذا تبرؤ إلى الله من العلم والحول والقوة، وتوسل إليه سبحانه بصفاته التي هي أحب ما توسل إليه بها المتوسلون، ثم سال ربه أن يقضي له ذلك الأمر إن كان فيه مصلحته عاجلاً أو آجلاً، يقضى له ذلك الأمر إن كان فيه مصلحته عاجلاً أو آجلاً، وأن يصرفه عنه إن كان فيه مضرته عاجلاً أو آجلاً، فهذه حاجته التي سالها، فلم يبق عليه إلا الرضى بما يقضيه الله عز وجل له، «واقدر لي الخير حيث كان، ثم يقضيه الله عز وجل له، «واقدر لي الخير حيث كان، ثم رضنى به». [مدارج السالكين (٢/١٢٨)].

وغالب أدعية النبي صلى الله عليه وسلم ترشد العبد إلى صدق اللجوء إلى الله والاعتماد عليه في حوائج الدنيا والآخرة، والتبرؤ من حوله وقوته وعلمه وقدرته إلى حول الله تعالى وقوته وعلمه وقدرته وطلب

الخير حيث كان والرضى بقضاء الله عز وجل. فمن

«اللهم بعلمك الغيب وقدرتك على الخلق أحيتي ما علمت الحياة خيرًا لي، وتوفني إذا علمت الوفاة خيرًا لي، اللهم وأسالك وأسالك كلمة الحق في والمناك كلمة الحق في الغيب والشهادة، الرضى والغضب، وأسالك نعيمًا لا ينفد، وأسالك نعيمًا لا ينفد، وأسالك قرة عين لا تنقطع،

وأسألك برد العيش بعد الموت، وأسألك لذة النظر إلى وجهك، والشوق إلى لقائك في غير ضراء مضرة ولا فتنة مضلة، اللهم زينا بزينة الإيمان، واجعلنا هداة مهتدين». [النسائي].

الله شبحانه وتعالى نعم الوكيل

والوكيل من أسمائه الحسنى، وهو الذي يتوكل عليه المؤمنون، فيفوضون الأمور كلها إليه لياتي بالخير، ويدفع الشر، ولهذا فإن من الشرك بالله أن يتخذ الإنسان وكيلاً من دون الله عزجل، وقد جاءت أيات القرآن لتحذر من ذلك أشد تحذير، قال تعالى: ﴿وَاَتَنْنَا مُوسَى الْكِتَابَ وَجَعَلْنَاهُ هُدُى لَبْنِي إِسْرَائِيلَ أَلاً تَتْخذُواْ مِن دُونِي وَكِيلاً ﴾ [الإسراء: ٢]، وقد نفى المولى تبارك وتعالى هذا عن غيره حتى عن رسول الله صلى الله عليه وسلم، فقال: ﴿إِنَّا أَنْزُلْنَا عَلَيْكَ الْكِتَابَ لِلنَّاسِ الله عليه والله عليه وسلم، فقال: ﴿إِنَّا أَنْزُلْنًا عَلَيْكَ الْكِتَابَ لِلنَّاسِ

بِالْحَقِّ فَمَنِ اهْتَدَى فَلِنَفْسِهِ وَمَنَ ضَلَّ فَإِنَّمَا يَضِلُّ عَلَيْهَا وَمَا أَنتَ عَلَيْهِم بِوكِيلٍ ﴾ [الزمر: ٤١].

فالوكيل المفوضُ في كُل الأمور هو اللَّه عز وجل، ولهذا أمر عباده بالتوكل عليه، فقال: ﴿وَتُوكُلُّ عَلَى اللَّهِ وَكِيلاً ﴾ [الأحزاب: ٣]، وقال: ﴿وَانْكُر اسْمُ رَبِّكُ وَتَبَتُلُ إِلاَّهِ تَبْتِيلاً ، رَبُّ الْمُشْرِقِ وَالْمَغْرِبِ لاَ إِلَهَ إِلاَ هُوَ فَاتَّخِذْهُ وَكِيلاً ﴾ [المزمل: ٨، ٩].

والله سبحانه وتعالى حيِّ قيوم لا يغفل عن التصريف والتدبير، وهو سبحانه وتعالى عزيرٌ لا يُغلب، فلا يذل من است جار به، ولا يضيع من لاذ بجنابه، حكيمٌ يضع كل شيء في نصابه ولا يقصر عن تدبير أمر من توكل على تدبيره، رحيمُ أرحم بعبده المؤمن من الوالدة بولدها، فلا يدبر إلا ما يصلحه في الدنيا والآخرة، ولهذا جاءت آيات التوكل مقرونة بهذه الصفات وأمثالها، قال تعالى: ﴿وَتُوكُلُ عَلَى الْحَيِّ الذي لا يُمُوتُ ﴾ [الفرقان: ٨٥]، وقال: ﴿وَمَن يَتَوكُلُ عَلَى اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهِ اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهِ اللَّهِ عَلَى اللَّهُ عَلَى الْهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى الْهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى الْهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى الْهُ عَلَيْهَا عَلَى الْهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى الْهُ الْهُ عَلَى الْهُ عَلَى الْهُ عَلَى الْهُ عَلَيْهُ الْهُ عَلَى الْعَلَى عَلَى الْهُ عَلَى الْهُ عَلَى الْهُ عَلَى الْهُ عَلَى الْعَلَى عَلَى الْهُ عَلَى الْعَلَاهُ عَلَى الْهُ عَلَى الْهُ عَلَى الْهُ عَلَى عَلَى الْعَلَى عَا

فَاإِنَّ اللَّهُ عَنْرِينٌ حَكِيمٌ ﴾ [الأنفَال: ٤٩]، وقسال: ﴿ وَقَالَ: ﴿ وَقَالَ: وَقَالَ: الرَّحِيمِ ﴾ [الشعراء: ٢١٧].

والله سبحانه نعم الوكيل، فمن توكل على الله كفاه ما يهمه، ﴿ وَمَن يَتَوَكُلُ عَلَى الله عَلَى الله فَهُوَ حَسْبُهُ أَنُ اللَّهُ لِكُلُ بَالغُ أَمْرِهِ قَدْ جَعَلَ اللَّهُ لِكُلُ بَالغُ أَمْرَهُ قَدْ جَعَلَ اللَّهُ لِكُلُ بَالغُ أَمْلُ وَقَى الصحيح عن ابن عباس قال: ﴿حسبنا الله ونعم الوكيل قالها إبراهيم عليه السلام حين ألقي في النار، وقالها محمد صلى الله عليه وقالها محمد صلى الله عليه

وسلم حين قالوا: إن الناس قد جمعوا لكم فاخشوهم فزادهم إيمانًا وقالوا حسبنا الله ونعم الوكيل». [النخاري (٤٥٦٣)].

فضل التوكل على الله

١- التوكل على الله نصف الدين:

التوكل على الله من أفضل الأعمال القلبية بعد الإيمان واليقين، فلا يقوم الدين إلا على أساس التوكل، وقد أمرنا المولى تبارك وتعالى أن نتوكل عليه في طاعته وعبادته، فعلمنا سبحانه أن نقول في صلاتنا: ﴿إِيَّاكَ نَعْبُدُ وَإِيَّاكَ نَسْتَعِينُ ﴾، وعلمنا النبي صلى الله عليه وسلم أن نقول بعد كل صلاة: «رب أعني على ذكرك وشكرك وحسن عبادتك».

ويقول المؤمنون في دعائهم: ﴿رَبُنَا عَلَيْكَ تَوكَلْنَا وَإِلَيْكَ أَنْبُنَا وَإِلَيْكَ الْمُصِيرُ ﴾ [التغابن: ٤]، مقتدين في

التوكل على الله من أفيضل

الأعمال القلبية بعد الإيمان

واليقن، فالانقوم الدين الأ

على أساس التوكل

ذلك بالنبي الكريم شعيب عليه السلام، حيث يقول: ﴿ وَمَا تَوْفِيقِي إِلاَّ بِاللَّهِ عَلَيْهِ تَوكُلْتُ وَإِلَيْهِ أُنِيبُ ﴾ [هود: ٨٨].

ولهـذا قـال ابن القـيم: الدين نصـفـان: عـبـادة، واستعانة؛ فالعبادة هي الإنابة، والاستعانة هي التوكل ما الله

Y- والتوكل على الله تعالى من شعب الإيمان ومن سمات المؤمنين، قال تعالى: ﴿وَعَلَى اللّهِ فَتُوكُلُواْ إِن كُنتُم مَّـ وَمْدِينَ ﴾ [المائدة: ٣٣]، وقال تعالى: ﴿إِنْمَا المُوَّمِثُونَ النَّذِينَ إِذَا نُكِرَ اللّهُ وَجِلَتْ قُلُوبُهُمْ وَإِذَا تُلْيَتْ عَلَيْ هُمْ إِيمَانًا وَعَلَى رَبِّهِمْ يَتَــوُكُلُونَ ﴾ [الأنفال: ٢]، وقال تعالى: ﴿وَمَا عِندَ اللّهِ خَيْرُ وَأَبْقَى لِللّهَ فِينَ آمَنُوا وَعَلَى رَبّهمْ يَتَــوَكُلُونَ ﴾ [الشورى: ٣٦]، وقال: ﴿وَعَلَى رَبّهمْ يَتَــوكُلُونَ ﴾ [الشعرى: ٣٣]، وقال: ﴿وَعَلَى اللّهِ فَلْيَتَوَكُلُ المُؤْمِثُونَ ﴾ [ال عمران: ٢٣]،

٣- والله سيحانه وتعالى يكفي من توكل عليه من

كل هم وسوء، قال تعالى: 

﴿ وَمَنْ يَتُوكُلُ عَلَى اللَّهِ فَهُو 

﴿ وَمَنْ يَتُوكُلُ عَلَى اللَّهِ فَهُو 

بِكَافِ عَبْدَهُ ﴾، وقال: ﴿ أَلَيْسَ اللَّهُ 
حَسبه وكافيه وراعيه فقد فاز 
فوزًا عظيمًا، ولهذا كفى اللَّه 
إبراهيم في النار حين قال: 
حسبي الله ونعم الوكيل، 
فصارت النار بردًا وسلامًا 
على إبراهيم، ﴿ وَرَدُ اللَّهُ 
عَلَى إبراهيم، ﴿ وَرَدُ اللَّهُ 
وَمَنْ اللَّهُ فَي مواطن 
ونصدرهم الله في مواطن 
كثيرة، سواء قاتلوا أم لم

يقاتلوا، ﴿وَمَا النَّصْرُ إِلاَّ مِنْ عِندِ اللَّهِ ﴾، وذلك حين استجابوا لله وتوكلوا عليه، قال تعالى: ﴿ النَّينَ استَجَابُواْ لِلَهِ وَالرَّسُول مِن بَعْدِ مِا أَصَابُهُمُ الْقَرْحُ لِلنَّينَ النَّينَ وَالرَّسُول مِن بَعْدِ مِا أَصَابُهُمُ الْقَرْحُ لِلنَّينَ الْحَسنُواْ مِنْهُمْ وَالتَّقُواْ أَجْرُ عَظِيمٌ. الذِينَ قَالَ لَهُمُ النَّاسُ إِنَّ النَّاسُ وَقَالُواْ حَسْئُنَا اللَّهُ وَنِعْمَ الْوَكِيلُ. فَانقَلْبُواْ بِنِعْمَةً مِّنَ اللَّهُ وَقَضَلُ لَمْ يَعْمَلُهُمْ اللَّهُ وَنَعْمَ الْوَكِيلُ. فَانقَلْبُواْ بِنِعْمَةً مِنَ اللَّهُ وَوَقَضَلٌ لِمُ يَعْمَلُهُمْ سُنُوءٌ وَاتَّبَعُواْ رِضَعُوانَ اللَّهُ وَلَاللَّهُ ذُو فَضَلًا عَظِيمٍ ﴾ [آل عمران: ١٧٢- ١٧٤].

وفي الحُديثُ: ﴿ حَسبِي الله لا إله إلا هو عليه توكلت وهو رب العرش العظيم، من قالها حين يصبح وحين يمسي سبع مرات كفاه الله ما أهمه من أمر الدنيا والآخرة، [أخرجه أبو داود، وابن السني].

2- والله سبحانه وتعالى يحب المتوكلين، ولهذا قال لنبيه صلى الله عليه وسلم: ﴿فَبِمَا رَحْمَةٍ مِنَ اللّهِ

لنتَ لَهُمْ وَلَوْ كُنتَ فَظَا غَلِيظَ الْقَلْبِ لاَنفَضَفُواْ مِنْ حَوْلِكَ فَاعْفُ عَنْهُمْ وَاسْنَتَعْ فِرْ لَهُمْ وَشَاوَرْهُمْ فِي الأَمْرِ فَإِذَا عَزَمْتَ فَتَوَكُلْ عَلَى اللَّهِ إِنَّ اللَّهَ يُحِبُّ الْمُثَوكَلِينَ ﴾ [أل عمران: ١٩٩].

ه – والله سبحانه وتعالى يضمن للمتوكلين عليه رزقهم لو أحسنوا التوكل عليه، ولهذا قال النبي صلى الله عليه وسلم: «لو أنكم توكلون على الله حق توكله لرزقكم كما يرزق الطير تغدو خماصًا وتروح بطائا». [الترمذي، وقال: حسن صحيح].

"- والله سبحانه وتعالى يضمن للمتوكلين عليه الهداية والكفاية والوقاية، ولهذا أمرنا النبي صلى الله عليه وسلم أن نعزم التوكل عند خروجنا من البيوت وعند عودتنا؛ لئلا نحرم هذا الفضل. قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: «إذا خرج الرجل من بيته فقال: بسم الله، توكلت على الله، لا حول ولا قوة إلا بالله. ئقال حيننذ: هديت وكفيت ووقيت. فتتنجى له

الشياطين، فيقول له شيطان أخر: كيف لك برجل قد هدي وكسفي ووقي». [أبو داود والتسرمدني]. وعند دخول البيت يقول: «بسم الله ولجنا، وبسم الله خرجنا، وبسم الله خرجنا، وأبو وعلى الله ربنا توكلنا». [أبو داود].

وفي الصحيح: «إذا دخل الرجل بيته فذكر الله عند دخوله وعند طعامه قال الشيطان: لا مبيت لكم ولا عشاء». [مسلم].

٧- وأخيرًا يضمن الله للمؤمنين المتوكلين الجنة،

فيدخلهم الجنة بغير حساب ولا عذاب؛ لانهم حققوا التوحيد قولاً وعملاً، قال النبي صلى الله عليه وسلم: «عُرضت على الأمم، فأخذ النبي يمر معه الأمة، والنبي يمر معه النفر، والنبي يمر وحده، فنظرت، فإذا سواد معه الخمسة، والنبي يمر وحده، فنظرت، فإذا سواد كثير، قال: لا، ولكن انظر وهؤلاء سبعون الفا قدامهم لا حساب عليهم ولاء أمتك. قلت: ولم قال: كانوا لا يكتوون، ولا يسترقون، ولا يتطيرون، وعلى ربهم يتوكلون». فقام عكاشة بن يتطيرون، وعلى ربهم يتوكلون». فقام عكاشة بن محصن فقال: ادع الله أن يجعلني منهم. قال: «اللهم يجعلني منهم. قال: «سبقك بها عكاشة». [البخاري، كيجعلني منهم». قال: «سبقك بها عكاشة». [البخاري، كالرقاق].

يضمن الله للمؤمنين المتوكلين الجنة، فيدخلهم الجنة بغير حساب ولاعذاب، لأنهم حققوا التوحيد قولاً وعملاً (1

العدد العاشر السنة الثلاثون الوجه

﴿ مَا أَصَابَ مِن مُصِيبَةٍ فِي الأَرْض ولا فِي

أَنفُسِكُمْ إِلاَّ فِي كِتَابِ مِنْ قَبْلِ أَن نُبْرَأَهَا إِنَّ

ذَٰكِ عَلَى اللَّهِ يَسِيرٌ. لِكَيْلا ۖ تَأْسَوْا عَلَى مَا

فَاتَكُمْ وَلاَ تَفْرَحُوا بِمَا آتَاكُمْ وَاللَّهُ لاَ نُحِتُّ

## بابالتفسير

# ورة

## لحسليل

يقول تعالى: ﴿ مَا أَصِنَاتَ من متصبينة في الأرْض ﴾ من حَدْب وقحط ونحوهما، ﴿ وَلاَ في أنفسكُمْ ﴾ من الأسقام والأوجاع ونحوهما، ﴿ إِلاَّ في كِتَابِ ﴿ عند اللَّه عن وجل ﴿ مِّن قَـبُل أَن نُبْرَأَهَا ﴾، اختلف العلماء في هذا الضمير وما يعود عليه، هل يعود على المصائب أم على الأنفس؟ وهو صالح للعود علىهما معًا، والمعنى ﴿ مِنْ قَبْلُ أَن نُبْرَأُهَا ﴾ أي: من قبل خُلْق الأنفس والمصائب، فالله سيحانه وتعالى كتب كل ما سيكون قيل أن بخلق السماوات والأرض بخمسين ألف سنة، كما صرح بذلك رسول الله صلى الله علمه وسلم، وهذه الأبة دليل من الأدلة التي يستدل بها أهل السنة والجماعة على إبطال منده القدرية، الذين يقولون: لا قدر، والأمر أنف. ىرىدون: أن الله لا بعلم

## كُلُّ مُخْتَالٍ فَخُورٍ ﴾ [الحديد: ٢٧– ٢٤].

بقلم الدكتور عبد العظيم بدوي

الأشياء قيل وحودها، تعالى الله عن قولهم علوًا كسرًا، ﴿ أَلاَ نَعْلَمُ مَنْ خَلَقَ وَهُوَ اللَّطِيفُ الْخَبِيرُ ﴾ [الملك: ١٤]، والايمان بالقدر - ومعناه الإيمان يسيق علم الله بالأشياء قبل خلقها- , كن من أركان الإيمان، كما حاء في حديث جيريل حين سال النبي صلى الله عليه وسلم عن الإيمان، فقال صلى الله علمه وسلم: ((أن تؤمن بالله وملائكته وكتبه ورسله واليوم الآخر، وتؤمن بالقدر خيره وشره)). وقال صلى الله عليه وسلم: ((لا يؤمنُ عيدٌ حتى يؤمن بالقدر خيره وشره، حتى بعلم أن ما أصابه لم يكن ليخطئه، وما أخطأه لم يكن ليصيده)). [ الترمذي (۲۲۳۱)].

وقد كثر في القرآن الكريم ذكر القدر، ومن ذلك

قـوله تعـالى: ﴿إِنَّا كُلُّ شَيْءٍ خَلَقْنَاهُ بِقَدَرٍ ﴾ [القمر: 4]، وقوله: ﴿وَخَلُقُ كُلُّ شَيْءٍ فَقَدَّرَهُ تَقْدِيرًا ﴾ [الفرقان: ٢]، وقـوله: ﴿سَـبِّح اسْمُ رَبِّكَ الْأَعْلَى. النَّذِي خَلَقَ فَـسَـوْى. وَالنَّذِي قَدَّرَ فَهَدَى ﴾ [الأعلى: والنّذِي قَدَّرَ فَهَدَى ﴾ [الأعلى: احـمًا، والإيمان بالقــدر يتضمن الإيمان باربعة امور:

الأصر الأول: الإيمان بأن الله عن وجل قد أحاط بكل شيء علمًا، وأنه سبحانه لا يخفى عليه شيء في الأرض ولا في السماء، قال تعالى: ﴿ اللّهُ الّذِي حُلَقَ سَــبُعُ سَمَاوَاتِ وَمِنَ الأَرْض مِثْلَهُنَ يَتَنَزّلُ الأَمْرُ بَيْنَهُنَّ التَّعْلَمُوا أَنُ اللّهَ عَلَى كُلِّ شَيْء قَديرٌ وأَنَّ اللّهَ قَد أَحَاطَ بكل شيء الله قَد أحَاطَ بكل شيء الله قد أحَاط بكل شيء علمًا علمًا ﴾ [الطلاق: ١٢]، وقال علمًا في السّمَاوات وما في تعالى: ﴿ أَلَمْ تَرَ أَنَّ اللّهُ يَعْلَمُ مَا فِي السّمَاوات ومَا في ما في السّمَاوات ومَا في الأرْض ما يكونُ من نُجْوي في أَلْأَوْمُ إِلَا هُو رَابِعُ هُمُ ولا في المَّوْمَ وَرَابِعُ هُمُ ولا ولا في المُعْمَ ولا ولا في المَّا مَا في المَا يكونُ من نُجْوي

خَمْسَة الأَ هُوَ سَادِسُ هُمْ وَلاَ أَدْنَى مِن ذَلُّكَ وَلاَ أَكْثُرُ إِلاًّ هُوَ مَعَهُمْ أَنْنَ مَا كَانُوا ثُمَّ تُنْتُنُّهُم يمًا عَملُوا يَوْمَ الْقَيَامَةِ إِنَّ اللَّهُ بكُلِّ شَنَّ عَلَيمٌ ﴾ [المحادلة: ٧]، وقال تعالى: ﴿ وَعَنْدُهُ مَ فَاتَّحُ الْغَدْبِ لاَ يَعْلَمُهَا الأَهُوَ وَيَعْلَمُ مَا فِي الْنَرِّ وَالْنَحْرُ وَمَا تَسْقُطُ مِن وَرَقَهِ إِلاَّ يَعْلَمُهَا ۖ وَلاَ حَبُّهُ فِي ظُلُمَ اللهُ الأَرْض وَلاَ رَطْب وَلاَ يَابِس إِلاَّ فِي كِتَابِ مُسِن [الأنعام: ٥٩].

الأمر الثاني: الإيمان بأن الله تعالى كتب كل ما يكون في كتاب عنده محفوظ، كما قال تعالى: ﴿ مَا أَصِنَابَ مِنْ مُصِيدَةٍ في الأَرْض وَلاَ فِي أَنفُ سِكُمْ إِلاًّ فِي كِتَابِ مَّن قَبْلُ أَن نَبْرَأَهَا إِنَّ ذَلكَ عَلَى اللَّه بُسِيرٌ ﴾. وقال تعالى: ﴿قُلُ لِّن يُصِينِنَا إِلاَّ مَا كَتُبَ اللَّهُ لَنَا ﴾ [التوبة: ٥١]. وقال: ﴿ إِنَّا نَحْنُ نُحْيِي الْمَوْتَى وَنَكْتُتُ مَا قَدَّمُوا وَآثَارَهُمْ وَكُلُّ شَنيْء أحْصَنيْنَاهُ في إمَام مُبين ﴾ [ىس: ١٢]. وقال النبي صلى الله عليه وسلم: ((إن الله تعالى قدر مقادير الخلائق قبل أن يخلق السماوات والأرض نخ مسين ألف سنة)). وقال صلى الله علمه وسلم: ((أوَّلُ ما خُلُقَ اللَّهُ القَلِّمُ، فقال له: اكتب، قال: ما أكتب؟ قال: اكتب ما يكون إلى يوم القيامة)). [صحيح، رواه أبو داود].

وقال صلى الله عليه وسلم لابن عباس رضى الله عنهما: ((واعلم أن الأمة لو احتمعت

على أن ينف عيوك بشيء لم ينفعوك إلا يشيء قد كتبه الله لك، ولو احتمعوا على أن يضروك بشيء لم يضروك إلا سيء قد كتبة الله عليك، رُفعت الأقالم وحفت الصحف)). [صحبح، رواه الترمذي . [(YTYO/YT/E)].

الأمر الثالث: الإيمان بأن الله تعسالي ربّ كل شيء ومليكه، وأنه سيحانه هو مالك الملك، وهو مدسر أمر هذا الكون كله، فما شياء كان وإن لم يشيأ العباد، وما لم يشا لم يكن وإن شياء العياد، ﴿ انَّمَا أَمْرُهُ اذًا أَرَادَ شَـنْـئًا أَنْ نَقُـولَ لَهُ كُنْ فَ يَكُونُ ﴾ [يس: ٨٧]، وقال تعالى: ﴿ وَمَا أَصْرُنَا إِلَّا وَاحدَةٌ كُلُمْح بِالْبُصِيرِ ﴾ [القمر: ٥٠].

الأمسر الرابع: الإيمان بأن اللَّهُ خَالِقُ كُلِّ شيءٍ، وليس هناك خالق غيره، ومن جملة خلق الله عمل الإنسان، قال تعالى: ﴿ وَاللَّهُ ذَلَقَكُمْ وَمَا تَعْمَلُونَ ﴾ - الصافات: ٩٦].

هذه الأمور الأربعة هي التي بحب الإيمان بها حتى بكون العيدُ مؤمنًا بالقدر، وبحب الإمساك عن الخوض في القدر، يقول بعض السلف: رأيتُ أعلمُ الناس بالقدر أمسكهم عن الخوض فيه، ورأيت أحهل الناس بالقدر أكثرهم خوضيًا فيه.

لكن هناك شبيهة عرضت للمشركين قديمًا وحديثًا، وريما عرضت لبعض المؤمنين، وهي إذا كان الله خالقنا وأعمالنا،

فلماذا بعذب من عصاه؟ قال تعالى: ﴿ سَنَقُولُ الَّذِينَ أَشْرُكُواْ لَوْ شَيَاء اللَّهُ مَا أَشْرَكُنَا وَلاَ أَنَاؤُنَا وَلاَ حَرِّمْنَا مِن شَيْءِ كَذَلِكَ كَذُبُ الَّذِينَ مِن قُبُلِهِم حَتَّى ذَاقُواْ بَأْسِنَا قُلْ هَلْ عِندُكُم مِّنْ علْم فَتُخْرِحُوهُ لَنَا إِن تَتَعِفُونَ إلاَّ الظَّنَّ وإنْ أنْ تُمُ إلاَّ تَّحْ وُمُونَ. قُأْ فَللَّهِ الْدُحَّةُ الْبَالغَةُ ﴾ [الأنعام: ١٤٨، ١٤٩]، وليس للعباد حجة على الله، نعم أعمالنا منْ خلق الله، ولكن الله تعالى بحث منا الطاعة، ويُدْغِضُ المعصدة، فَأَمَرَنا بطاعته، ونهانا عن معصبته، فالأمرُ عنوان المحمة، والنهي عنوان الدغض، وليست الارادة وحدها عنوان المحدة، فالأرادةُ نوعان: إرادةُ كونسةُ خلْقسةُ قَدَرِيةً، وإرادةً شرعية دينية، فالشرعية الدينية هي المتعلقة بالأمر والنهي، وأمنا الكونسة القدرية الخلقية فهي المتعلقة بأفعال العياد وحودًا، وقد توحد الطاعة، وقد توجد المعصدة، فإذا وحدث المعصدة فليس وحودها عنوان محية الله؛ لأن الله قد نهى عنها، والنهى عنوان البيغض لا عنوان المحمة، فما نهى الله عنه فهو مبغوض، وإن وُحد قدرًا، وما أمر الله به فهو محبوب، وإن لم يوجد قدرًا، وندن مكلفون بفعل ما يحبّه الله، وترك ما يدغضه، وقد أرسل الله رسله، وأنزل كتبه؛ لبيتن للناس ما يجب عليهم فعله، وما يجب عليهم تركه، وبهذا أقيمت الحجة لله على

عياده، ولذا قال تعالى: ﴿ وَمَا كُنَّا مُعَذِّبِينَ حَتَّى نَبْعَثَ رَسُولاً ﴾ [الأسراء: ١٥]. وقال: ﴿ رُسُلاً مُّنَشِّرِينَ وَمُنذرِينَ لِئَلاً نكُونَ للنَّاسِ عَلَى اللَّهُ حُـحُـةٌ نعْدَ الرُّسُلُ ﴾ [النساء: ١٦٥]. فما دام الله قد هدانا النحدين، وأرسل إلعنا الرسل بأمروننا بسلوك الصراط المستقيم صراط اللَّه، وينهبوننا عن سلوك الطرق الأخرى المعوحة، فقد قامت حجة الله على العياد، فمن أطاع فله الحنة، ومن عصى فله النار: ﴿ حَزَاءً وفَاقًا ﴾ [النبأ: ٢٦]، ﴿ وَلاَ يَظْلُمُ رَبُّكُ أَحَدًا ﴾ [الكهف: ٤٩].

شبهة ثانية: كثيرًا ما نسمع بعض الناس إذا وعظ أو ذُكر بقول: ﴿ إِنَّكَ لاَ تَهْدِي مَنْ أَحْدِيْتُ وَلَكِنَّ اللَّهُ يَهْدِي مَن نشاء ﴾ [القصص: ٥٦]. وهذه كلمة حق أريد بها باطل، فليس معنى ﴿ اللَّهُ نَهْدِي مَن نَشَنَاء ﴾ أن يستمر الضال على ضلاله حتى بسوق الله الهداية اليه، إن الله لم نشبأ أن نُكْره الناس على الهداية إكراها، قال تعالى: ﴿ وَلُو شِئْنَا لِآتَنْنَا كُلَّ نَفْس هُدُاهَا ﴾ [السجدة: ١٣]، وقال: ﴿ وَلُو شَاء رَبُّكَ لَمَ عَلَ النَّاسَ أُمُّةً وَاحِدُةً ﴾ [هود: ١١٨]. لم يشا الله أن يحعل الناس كالملائكة ﴿ لاَ نَعْصُنُونَ اللَّهُ مَا أَمْرَهُمْ وَيَفْعَلُونَ مَا يُؤْمَرُونَ ﴾ [التحريم: ٦]، ولكن الله ﴿ خُلُقَ الإنسان. عَلَّمَ أَ الْدُ دَانَ ﴾

[الرحمن: ٣،٤]، وهداه النحدين، ثم تركه لشيئته ﴿ فَمَن شَيَاء فَلْدُؤُمِن وَمَن شَيَاء فَلْنَكُفُرْ ﴾ [الكهف: ٢٩]، وانما الأنة هذه نزلت تعزية للنبي صلى الله عليه وسلم، وتسلية له، على موت عمه أبي طالب كافرًا، فمواقف أبى طالب التي وقفها مع رسول الله صلى الله عليه وسلم مشهورة، فكان رسول الله صلى الله عليه وسلم حريصنًا على إسلام عمه، فلما حضره الموت دخل عليه فقال: ((يا عمّ، قل: لا إله إلا الله، أشفع لك بها عند الله)). وهُمّ أن يقولها، ولكنّ رفاق السوء أيا حهل واخوانه، قالوا له: أترغب عن ملة عبد المطلب. فقال: لا، بل على ملة عبدالمطلب، ثم مات كافرا، فحزن عليه رسول صلى الله عليه وسلم، وقال: ((يا عم، والله لأستغفرن لك ما لم أنه عن ذلك)). فأنزل الله عليه قوله: ﴿ إِنَّكَ لا تَهْدى مَنْ أَحْسَتُ وَلَكِنَّ اللَّهُ يَهْدِي مَن يَشْنَاء وَهُوَ أَعْلَمُ بِالْمُهْتَدِينَ ﴾. وقوله: ﴿ مَا كَانَ لِلنَّدِيِّ وَالَّذِينَ آمَنُواْ أَن سَنْتَغْفِرُواْ لَلْمُشْرِكِينَ وَلَوْ كَانُواْ أُوْلِي قُرْبَى مِن بَعْدِ مَا تَبَيِّنَ لَهُمْ أنَّهُمْ أَصْدَانُ الْدَدِيمِ ﴾ [التوبة: ١١٣]. إذن ﴿ إِنُّكُ لاَ تَهْدِي مَنْ أَحْبَبْتَ ﴾ تُقالُ لعالِم حسريص على هداية الناس، والناسُ عنه منصرفون، لا يستجيبون، فيُقالُ له تعزيةً: ﴿ إِنَّكَ لا تَهْدِي مَنْ أَحْدِيثَ ﴾، كما تُقال لأب حريص على

هداية ابنه العياضي، والابن مصر على المعصية، فعقال لمثل هذا الأب: ﴿إِنَّكُ لاَ تَهْدي مَنْ أَحْدَيْتَ ﴾، أمَّا أن بتخذها أهل الضلال حجةً، ويقولون: لو شياء الله لهدانا. فهذا من العجب العجاب ان الانسان إذا مرض بادر الي الأطباء طلبًا للشفاء، وهو بالليل والنهار يسعى لكسب رزقه، وأما الهداية التي هي أغلى ما يملكه الإنسان، فهو لا يسعى في طلبها، وإنما يجلس ينتظر أن تأتيه من غير سعى ولا كسب، فلو كنت صادقًا أيها الإنسان في طلب الهداية، وراغنًا فيها، فهلا سعيت في تحصيلها؟ هلاقمت في الساعة الأخدرة من الليل فقلت: ((اللهم إني أسالك الهدي والتقى والعفاف والغني)). [صحيح. رواه مسلم (/۲۷۲۱ ٤/٢٨٧)، والترمذي (/٢٨٧/٤

هلا قلت: ((اللهم اهدني فيمن هديت)). [صحيح. رواه أبو داود (١٤١٢)، والترمذي، والنسائي (٣٤٨/٣)].

أما علمت أن الله تعالى قال في الحديث القدسي: ((يا عبادي، كلكم ضال إلا من هديته، فاستهدوني أهدكم)). [صحيح. رواه مسلم (/٧٧٠)].

فهلا استهديت ربك، هلا قمت بين يديه في الليل قائلاً: ((اللهم رب جبرائيل وميكائيل وإسرافيل، فاطر السماوات والأرض، عسالم الغسيب

والشهادة، أنت تحكم سن عيادك فيما كانوا فيه بختلفون، اهدني لما اختلف فيه من الحق بإذنك، إنك تهدى من تشاء إلى صراط مستقيم)). [صحيح. رواه

نسال الله أن يهدينا الصراط المستقيم.

وقوله تعالى: ﴿لِكُنْـلاً تَأْسَوْا عَلَى مَا فَاتَكُمْ وَلاَ تَفْرَحُوا بِمَا آتَاكُمْ ﴾ هذا بيان للحكمة من كتابة مقادير الخلائق قبل خلقهم، ﴿ لَكُنَّالاً تَأْسَوْا عَلَى مَا فَاتَكُمْ وَلاَ تَفْرَحُوا بِمَا أَتَاكُمْ ﴾، فإذا كنت حريصًا على شيء، تسعى بجدٍّ لتحصيله ففاتك، فلا تقعد محسورًا على فواته، ((واعلم أن مسا أخطأك لم يكن لىصىدك)). وأن فواته خدر لك من تحصيله، فَارْضَ بما قسم الله، واعلم أنه ((لا يقضي الله لعدده المؤمن قضاء الأوهو خيرٌ له))، وإذا حصَّلْتُ شبئًا فلا تفرح به، في إنَّ اللَّهَ لاَ يُحِبُّ الْفُرِحِينَ ﴾ [القصص: ٧٦]، والمراد بهذا: أن لا يحزن العيدُ على ما فاته حزنًا بصحبه الفزع والجزع، والاعتراض، ولا ىفرح ىما أتاه فرحًا ينسى به

فضل الله فلا بشكره، كما فعل قارون: ﴿ إِذْ قَالَ لَهُ قُومُهُ لاَ تَفْرَحْ إِنَّ اللَّهَ لاُّ بُحِبُّ الْفَرِحِينَ. وَانْتُغُ فُدِمَا آتَاكَ اللَّهُ الدَّارَ الأَخْرُةُ وَلاَ تُنسَ نُصِيبُكُ مِنْ الدُّنْيَا وَأَحْسِن كَمَا أَحْسِنَ اللَّهُ إِلَيْكَ وَلاَ تَبْغُ الْفُسِنَادَ فِي الأَرْضِ إنَّ اللَّهَ لا يُحِدُّ الْمُ فُسِدِينَ ﴾ [القصص: ٧٦، ٧٧]، فما كان حواله إلا أن قال: ﴿ إِنَّمَا أوتب تُ الْ عَلَى علْم عندى ﴾ [القصص: ٧٨]. فأي فُضل لله على، هذه خدرتي ومهارتي وحسن تصرفي، وليس لله عليّ فضل ولا منة، ﴿ أُوَلَمْ نَعْلَمْ أَنَّ اللَّهُ قَدْ أَهْلُكُ مِنْ قَدْلُهُ مِنْ القُرُونِ مَنْ هُوَ أَشَيدُ مِنْهُ قُوَّةً وأَكْثُرُ حَمْعًا وَلاَ نُسْأَلُ عَن ذُنُو بِهِمُ الْمُ حُرِمُ ونَ ﴾ [القصص: ٧٨]، فهذا هو الفرح الذي نُهينا عنه، وإلا فما منا أحدُ إلا يحزن على ما فات، ويفرح بما أتى وقوله تعالى: ﴿ وَاللَّهُ لاَ نُحِتُ كُلُّ مُ ذُ تَال فَخُورٍ ﴾، وهو الذي يتكبر على الناس، ويفتخر عليهم بما ليس من كسيبه، ويما لم تعمل يداه، كـمساحب الجنتين إذ ﴿ قَالَ لِمِنَاحِيهِ وَهُو تُحَاوِرُهُ

أَنَا أَكْثُرُ مِنْكَ مَالاً وَأَعَزُّ نَفُ اللهِ [الكهف: ٣٤]، و ﴿ الَّذِينَ تَدْخُلُونَ وَيَأْمُ رُونَ النَّاسَ بالْبُخْل ﴾، بيخلون بما أتاهم الله من فضله، ولا ينفقونه في سيدل الله، ولا يكتفون بيخلهم، بل ﴿ وَنَأْمُ رُونَ النَّاسَ بِالْبُخُلُ ﴾، ﴿ وَمَن يَتُولُ ﴾ عن الله، ويُعْرِض عن رسله ﴿ فَإِنَّ اللَّهُ هُوَ الْغَنِيُّ الْحَمِيدُ ﴾، كما قال تعالى: ﴿ إِن تَكْفُرُوا فَإِنَّ اللَّهُ غَنِيٌّ عَنكُمْ وَلاَ يَرْضَنَى لع سُاده الْكُفْرَ وَإِن تَشْكُرُوا نَرْضَنَهُ لَكُمْ ﴾ [الزمر: ٧]. وكما قال تعالى: ﴿ وَإِذْ تَأَذُّنَ رَبُّكُمْ لَئِن شَكَرْتُمْ لأَزيدَنَّكُمْ وَلَئَن كَفَرْتُمْ إِنَّ عَذَابِي لَشَندِيدٌ. وَقَالَ مُوسِنِي إِن تَكْفُرُواْ أَنتُمْ وَمَن فِي الأَرْض جَمِيعًا فَإِنَّ اللَّهَ لَغَنِيٌّ حَميدُ ﴾ [إبراهيم: ٧، ٨]. وقال تعالى: ﴿ هَا أَنتُمْ هَوُّلاَء تُدْعَوْنَ لتُنفِقُوا فِي سنييل اللَّهِ فَمِنكُم مِّن مَدْخَلُ وَمَن مَدْخُلُ فَإِنَّمَا يَبْخَلُ عَن نُفْسِهِ وَاللَّهُ الْغَنِيُّ وأنتُمُ الْفُ قَراء وَإِن تَتَولُوْا يَسْتَبْدِلْ قُوْمًا غُنْرِكُمْ ثُمَّ لا نَكُونُوا أَمْثَالَكُمْ ﴾ [محمد: ٣٨].

□□ إشهار □□

مديرية الشئون الاجتماعية ادارة الحمعيات

تشهد مديرية الشئون الاجتماعية بالدقهلية أن جمعية / أنصار السنة بالدقانوه الجديدة. تم قيدها تحت رقم ٩٣٢ بتاريخ ٢٠٠١/٨/٢٩م طبقًا للقانون ٣٢ لسنة ٦٤م بشأن الجمعيات والمؤسسات

الإهلية واللائحة التنفيذية لذلك القانون. كما تشهد مديرية الشئون الاجتماعية بطنطا ، أن جمعية منشاة حنزور مركز طنطا قد تم شهرها تحت رقم ٧٣٩ بتاريخ ٢٠٠١/١٠/١م وذلك وفقًا لأحكام القانون ٣٢ لسنة ١٩٦٤م ولائحته التنفيذية بشان الجمعيات والمؤسسات الخاصة.

بابالسنة



## بقلم الرئيس العام

أخرج البخاري ومسلم عن أبى بردة عن أبي موسى الأشعري (عبدالله بن قيس) رضى الله عنه قال: لما فرغ النبي صلى الله عليه وسلم من حنين بعث أبا عامر على جيش إلى أوطاس، فلقى دريد بن الصِّمَّةِ، فقتل دريد وهزم الله أصحابه، قال أبو موسى: وبعثني مع أبي عامر، فرمي أبو عامر في ركبته رماه جُشُمِيِّ (رجل من بني جشم) بسهم، فأثبته في ركبته، فانتهيت إليه، فقلت؛ يا عم، من رماك؟ فأشار إلى أبي موسى، فقال: ذاك قاتلي الذي رماني. فقصدت له فلحقته، فلما رآني ولي، فاتبعته وجعلت أقول له: ألا تستحى، ألا تثبت. فكف، فالتقيت أنا وهو، فاختلفنا ضربتين بالسيف، فضربته بالسيف، فقتلته، ثم قلت لأبي عامر: قتل الله صاحبك، قال: فانزع هذا السهم. فنزعته فنزا منه الماء. قال: يا ابن أخى، أقرئ النبي صلى الله عليه وسلم السلام، وقل له: استغضر لي، واستخلفني أبو عامر على الناس، فمكث يسيراً، ثم مات، فرجعت فدخلت على النبي صلى الله عليه وسلم في بيته على سرير مرمل، وعليه فراش قد أثر رمال السرير بظهره وجنبيه، فأخبرته بخبرنا وخبر أبي عامر، وقوله: قل له: استغفر لي. فدعا بماء فتوضأ، ثم رفع يديه، فقال: «اللهم اغضر لعبيد أبي عامر»، ورأيت بياض إبطيه، ثم قال: «اللهم اجعله يوم القيامة فوق كثير من خلقك من الناس». فقلت: ولى فاستغفر. فقال: «اللهم اغفر لعبد الله بن قيس ذنبه وأدخله يوم القيامة مدخلاً كريمًا ». قال أبو بردة: إحداهما لأبي عامر والأخرى لأبي موسى(١).

أوطاس: جمع وطيس، وهو التنور يوقد تحته النار نحـو يمين وأيمان، وهو اسم واد في ديار هوازن.

لما نزل المشركون بأوطاس، قال دريد بن الصمة وكان مع هوازن شيخًا كبيرًا: بأي واد أنتم، قالوا: بأوطاس. قال: نعم، مجال الخيل لا حزن ضرس ولا سهل دهس.

أبو عامر الأشعري: أبو عامر الذي أمَّره النبي صلى الله عليه وسلم على سرية أوطاس هو أبو عامر الأشعري واسمه عامر الأشعري واسمه عبيد بن سليم بن حضار ممن تقدم إسلامهم وهاجر إلى الحبشة، قيل: إنه كان قد عمي ثم أبصه.

ذكر ابن هشام في مغازيه أن أبا عامر الأشعري لقي يوم أوطاس عشرة إخوة من المسركين، فحمل عليه أحدهم، فحمل عليه أبو عامر وهو يدعوه إلى الإسلام ويقول: اللهم اشهد عليه، فقتله أبو عامر، ثم جعلوا يحملون عليه رجلاً ويحمل أبو عامر وهو يقول ذلك، حتى قتل تسعة وبقي العاشر، فحمل على أبي عامر وحمل عليه أبو عامر وهو يدعوه إلى الإسلام ويقول: اللهم اشهد عليه، فقال الرجل: اللهم لا تشهد علي، فكف عنه أبو عامر، فأفلت ثم أسلم بعد، فحسن إسلامه، فكان رسول الله صلى الله عليه وسلم إذا ورأه قال: «هذا شريد أبي عامر».

ثم قتل أبو عامر في هذه الغزوة، وقيل: قتله سلمة بن دريد بن الصيمة، وقيل: قتله العلاء وأوفى ابنا الحارث، وقيد حيمل أبو موسى الأشعري على قاتل أبي عامر فقتله كما هو واضح من حديث أبي موسى الأشعري.

أبو موسى الأشعري: وهو عبدالله بن قيس ابن سليم، كان حليف سعيد بن العاص بمكة، ثم أسلم ورجع إلى بلاده، وقدم المدينة بعد فتح خيبر، فصادفت سفينته سفينة جعفر بن أبي طالب، فقدموا جميعًا، استعمله النبي صلى الله عليه وسلم على بعض اليمن، واستعمله عمر على البصرة، واستعمله عثمان على الكوفة، وكان أحد الحكمين في صفين، ثم اعتزل الفتنة، ولقد كان حسن الصوت بالقرآن، حتى قال النبي صلى الله عليه وسلم عنه: «لقد أوتي أبو موسى مزمارًا من مزامير آل داود». له في البخاري ومسلم قرابة مانين حديثًا، وصفه أبو نعيم بقوله؛ كان ثمانين حديثًا، وصفه أبو نعيم بقوله؛ كان بالأحكام والأقضية عائمًا، وفي أودية المحبة

والمساهدة هائمًا، ويقراءة القرآن في الحنادس مـــتــرنمًا وقائمًا، وفي طوال الأبام والحرور طاويًا وصائمًا.

ما و طلب الغفرة ما

إن المغفرة هي أعلى ما يحصل عليه العبد قبل الموت؛ لذا فإن الله سيحانه لما نعى للنبي صلى الله عليه وسلم أجله بإنزال سورة «النصر» قال فيها: ﴿ فَسَنَّحْ بِحَمْدِ رَبِّكَ وَاسْتُغْفِرْهُ إِنَّهُ كَانَ تَوَّانًا ﴾ [النصر: ٣]، وكانت الدعوة بالمغفرة طلب الأنساء عليهم السلام، فكانت دعوة نوح عليه السلام: ﴿ رُبِّ اغْفِرْ لِي وَلِوَ الدِّيُّ وَلِمَنْ دَخُلَ بَيْتِيَ مُؤْمِنًا وَلِلْمُؤْمِنِينَ وَالْمُؤْمِنَاتِ وَلاَ تَرْدِ الظَّالِمِينَ إِلاًّ تَنَارًا ﴾ [نوح: ٢٨]، وكانت دعوة إبراهيم عليه السلام: ﴿ رَبُّنَا اغْفِنْ لِي وَلِوَ الدِّيُّ وَلِلْمُؤْمِنِينَ يَوْمَ تَقُومُ الْحِسَاتُ﴾ [إبراهيم: ٤١]، ودعوة موسى عليه السلام: ﴿قَالَ رَبِّ اغْفِرْ لِي وَلأَخِي وَأَدْخِلْنَا في رَحْمَ تِكَ وَأَنتَ أَرْحَمُ الرَّاحِمِينَ ﴾ [الأعراف: ١٥١]، ودعـوة داود: ﴿ وَظُنَّ دَاوُدُ أَنَّمَـا فَـتَنَّاهُ فَاسِنْتَغْفُرَ رَبَّهُ وَخُرُّ رَاكِعًا وَأَنَّابَ ﴾ [ص: ٢٤]، وطلب إخوة يوسف من أبيهم: ﴿قَالُواْ يَا أَبَانَا اسْتَغْفِرْ لَنَا ذُنُوبِنَا إِنَّا كُنًّا خَاطِئِينَ. قَالَ سَنُوْفَ أَسْتَغُفِرُ لَكُمُّ رَبِّيَ إِنَّهُ هُوَ الْغَفُورُ الرَّحِيمُ ﴾ [يوسف: ٩٧، ٩٧]، وهي أمنية المؤمنين يوم القيامة، كما قال السحرة لفرعون بعد إسلامهم: ﴿ إِنَّا نَطْمَعُ أَن يَغْفِرُ لَنَا رَبُّنَا خَطَانَانَا أَن كُنَّا أَوْلَ الْمُؤْمِنِينَ ﴾ [الشيعراء: ٥١]، وهي مطمع الأنبياء يوم القيامة، كقول إبراهيم عليه السلام: ﴿ وَالَّذِي أَطْمَعُ أَنْ يَغْفِرَ لِي خَطِيئَتِي يَوْمَ الدِّينِ ﴾ [الشعراء: ٨٢]. تما وغلطا ولعداا مينه

وفي حديثنا هذا قال أبو عامر- وهو مشرف على الموت- لأبي موسى الأشعري: أقرئ النبي صلى الله عليه وسلم السلام وقل له: استغفر لي. فمكث يسبرًا ثم مات، فأبلغ أبو موسى ذلك للنبي صلى الله عليه وسلم. أنه أن أن أن أن أن الله عليه وسلم.

والدعاء بالمغفرة هام للأحياء وهو للأموات أكثر؛ لأن الحي لا يزال في دار العمل، أما الميت فقد انتقل عنها وانقطع عمله، فكان أحوج للدعاء بمغفرة ما سلف من الذنب؛ لذا سأل أبو عامر أن

ستغفر له النبي صلى الله عليه وسلم. فكأن أيا موسى رضي الله عنه غيط أيا عامر لهذه الدعوة ورأى أن الشهادة لأبي عامر منزلة يرجى له بها الجنة، فأراد لنفسه دعوة من النبي صلى الله عليه وسلم مثلها، فاستحاب رسول الله صلى الله عليه وسلم له، فدعى لأبي عامر ودعى لأىي موسى.

ولما كانت الدعوة إلى الله طلبًا من واسع الفضيل وعظيم الكرم، فإن النبي صلى الله عليه وسلم دعا يما طلب منه وزاد عليه، فقال في دعوته لأبي عامر: «اللهم اغفر لعبيد أبي عامر». ثم قال: «اللهم احعله بوم القيامة فوق كثير من خلقك من الناس». ودعى لأني موسى، فقال: اللهم اغفر لعيد الله بن قيس وأدخله بوم القيامة مدخلاً كريمًا.

وأخرج البخاري ومسلم من حديث أبي موسى رضي الله عنه قال: بلغنا مخرج النبي صلى الله عليه وسلم ونحن باليمن، فخرجنا مهاحرين إليه، وأنا وأخوان لي أنا أصغرهم أحدهما أبو يردة، والأخير أبو رهم في يضع وخمسين رحلاً من قومي، فركينا سفينة، فالقتنا سفينتنا بالحيشية فوافقنا جعفرين أبي طالب فأقمنا معه حتى قدمنا حميعًا فوافقنا النبي صلى الله عليه وسلم حين افتتح خيير.

والأشعريون رهط أبي موسى الأشعري حمعوا بن خصال كريمة؛ الفروسية والشجاعة ومالازمة قراءة القرآن بالليل والمواساة للمحتاحين، ولذا فلقد أخرج البخاري ومسلم أن رسول الله صلى الله عليه وسلم قال: «إني لأعرف أصوات رفقة الأشعريين بالقرآن حين يدخلون بالليل وأعرف منازلهم من أصبواتهم بالقرآن بالليل، وإن كنت لم أر منازلهم حين نزلوا بالنهار، ومنهم حكيم إذا لقى الخيل قال لهم: إن أصحابي بأمرونكم أن تنظروهم». وقيال صلى الله عليه وسلم: «إن الأشبعريين إذا أرملوا في الغزو أو قل طعام عيالهم بالمدينة جمعوا ما كان عندهم في ثوب واحد، ثم اقتسموه بينهم بالسوية، فهم منى وأنا منهم».

دريد بن الصمة الجشمي: أحد بني جشم بن بكرين هوازن، شهد حنينًا وهو ابن مائة وعشرين، وقيل أكثر، وقد كان ذا بصيرة بالحرب، ورأي فيها، لذا خرج مع المحاربين، وقد دار بينه وبين مالك بن عوف حوار في غزوة حنين ظهر فيه أنه صاحب رأى ومكيدة؛ لذا قتله المسلمون ولم

يعب عليهم رسول الله صلى الله عليه وسلم ذلك، أما مالك بن عوف فلقد رغبه النبي صلى الله عليه وسلم في الإسلام بأن وعده إن جاء مسلمًا رد إليه أهله وماله، فجاء مسلمًا وحسن إسلامه بعد، وذكر ابن إسحاق أن قاتل دريد بن الصمة هو ربيعة بن رفيع بن أهبان السلمي.

ويمكن أن نزيد الأمر إيضاحًا في أن تدبير دريد بن الصمة وخبرته بالقتال كان أشد على المسلمين من قيادة ملكهم مالك بن عوف فننقل ما ذكره ابن القيم في «زاد المعاد» من هذا الحوار بين دريد بن الصمة وجماعة من المقاتلين معه قال:

أحمع مالك بن عوف السيير إلى رسول الله صلى الله عليه وسلم، وساق مع الناس أموالهم ونساءهم وأبناءهم، فلما نزل بأوطاس، احتمع إليه الناسُ وفيهم دُريدُ بن الصيِّمة، فلما نزل قال: بأي واد أنتم؟ قالوا: بأوطاس، قال: نِعْمُ مَحَالُ الخَيل، لا حَزْنُ ضِرْس، ولا سَهْلُ دَهْسٌ(٢)، ما لي أسمع(٣) رُغَاء البعير، ونُهاق الحمير، وبُكاء الصبى، ويُعار الشياء؟ قالوا: سياق مالِكُ بن عوفٍ مع النَّاس نساءَهُم وأموالَهم وأبناءهم، قال: أبن مالك؟ قيل: هذا مالك، ودُعى له. قال: يا مالك إنك قد أصبحت رئيس قومك، وإن هذا يومٌ كائن له ما بعده من الأيام، مالي أسمع رُغاء البعير، ونُهاق الحمير، ويُكاء الصغير، ويُعار الشباء؟! قال: سقتُ مع الناس أبناءهم، ونساءُهم، وأمو الهم، قال: ولمُ؟ قال: أردت أن أجعل خلف كُلِّ رحِل أهله وماله ليقاتل عنهم، فقال: راعى ضأن والله، وهل يردُّ المنهزم شيء، إنها إن كانت لك لم ينفعك إلا رجلُ بسيفه ورمحه، وإن كانت عليك، فَضِحْتَ في أهلك ومالك، ثم قال: ما فعلت كعبٌ وكلاب؟ قالوا: لم يشبهد أحدُ منهم، قال: غاب الحدُّ والحدُّ، لو كان يوم علاء ورفعة، لم تَغِبُ عنه كعبُ ولا كلاب، ولوددت أنكم فعلتم ما فعلت كعب وكلاب، فمن شبهدها منكم؟ قالوا: عمرو بن عامر، وعوف بن عامر؟ قال: ذَانِكَ الحَذَعَانِ مِن عامرٍ، لا ينفعانِ ولا يضران، يا مالك، إنك لم تصنع بتقديم البيضة بيضة هوازن، إلى نحور الخيل شبيئًا، أرفعهم إلى مُتمنّع بلادهم وعُليا قومهم، ثم الق الصُّباة على متون الخيل، فإن كانت لك، لحقّ بك مَن وراعَك، وإن كانت عليك، ألْفاك ذلك، وقد أحرزتَ أهلك ومالك، قال: والله لا أفعل، إنك قد كدرت وكدر عقلُكَ، واللَّه لتُطيعُنَّني يا معشير هوازن، أو لأتكِئنُ على هذا السيف حتى يخرُجَ من ظهري. وكره أن

يكون لِثُريد فيها ذكر ورأي، فقالوا: أطعناك، فقال دُريد: هذا يوم لم أشهده ولم يَقُتُني:

يا لَيــتني فــيــهــا جــذع
اخُبُّ فـــيــهــا وأضع
اقـــود وطفــاء الدمع
كــانهــا شــاة صــدع
سياق تاريخي

فتح اللَّه مكة على نبيه صلى اللَّه عليه وسلم وعلى المؤمنين فصارت دار إسلام، وأخذ النبي صلى الله عليه وسلم يحتهد في دعوة الناس لدين الله، فيانع من أسلم منهم طواعية، وعفا وصيفح عمن وقع منه الضر والشر قبيل الفتح، فلما اجتمعت هوازن وثقيف لقتال النبي صلى الله عليه وسلم خرج النبي صلى الله عليه وسلم لملاقاتهم، فخرج معه إليهم كثير من حديثي العهد بالكفر، بل خرج طائفة من الكفار معه فوقعت الهزيمة بالمسلمين أولاً، ففروا لوجود ضعاف الإيمان في صفوفهم وثبت في الميدان رسول الله صلى اللَّه عليه وسلم وطائفة قليلة من أصحاب سابقة الخير والأبطال معه، فأنزل الله تعالى عليهم نصره سيحانه، فقال تعالى في سورة التوبة: ﴿ لَقَدْ نَصَرَكُمُ اللَّهُ فِي مَوَ اطِنَ كَثِيرَةٍ وَيَوْمَ حُنَيْن إِذْ أَعْدَىَ تُكُمْ كَثْرَتُكُمْ فَلَمْ تُغْن عَنكُمْ شَيْئًا وَضَاقَتٌ عَلَيْكُمُ الأَرْضُ بِمَا رَحُيَتُ ثُمُّ وَلَنْتُم مُدُّدرِينَ. ثُمَّ أَنَزِلَ اللَّهُ سَكِينَتَهُ عَلَى رَسُولِهِ وَعَلَى الْمُؤْمَنِينَ وَأَنزَلَ جُنُودًا لَّمْ تَرَوْهَا وَعَذُبَ الَّذِينَ كَفَرُواْ وَذَلِكَ جَزَاءُ الْكَافِرِينَ. ثُمُّ يَتُوبُ اللَّهُ مِن بَعْدِ ذَلِكَ عَلَى مَن نَشْنَاء وَاللَّهُ غَفُورٌ رَّحِيمٌ ﴾ [التوبة: ٢٥- ٢٧].

فلقد خرج معه في ذلك اليوم من حديثي العهد بالإسلام، كما ذكر أبو واقد الليثي ذلك في حديثه، حيث طلبوا من النبي صلى الله عليه وسلم شجرة يعلقون عليها أسلحتهم كما يفعل المشركون، وكان منهم الكفار المعلنين لكفرهم مثل صفوان بن أمية الذي استعار منه النبي صلى الله عليه وسلم السلاح، بل فيهم شيبة بن عثمان(٤) الذي ما خرج إلا لينتهز فرصة يقتل فيها رسول الله صلى الله عليه وسلم، فما كانت كثرة العدد في الجيش عليه وسلم، فما كانت ضعفًا ووهذًا؛ لأن تقوية له ولا نصرة، بل كانت ضعفًا ووهذًا؛ لأن الفار المنهزم يوقع الوهن بفراره في قلوب الأقوياء؛ لذا لم يشبت مع النبي صلى الله عليه وسلم إلا مائة أو نحوهم، حمل بهم رسول الله صلى الله ملي الله عليه وسلم على القوم، فانزل الله نصره عليهم

وأيدهم بجند من الملائكة؛ لنعتبر أن النصر من عند الله لمن نصره لا بعدد ولا عدة.

فلما انهزم جيش المشركين أسرعت ثقيف إلى بلادها (الطائف) وتحصنت في حصونها المنيعة، أما هوارن وبقية الناس فت فرقوا؛ لأن ملكهم وقائدهم مالك بن عوف كان قد أمرهم أن يخرجوا معهم نساءهم وأبناءهم وأنعامهم وأموالهم، ظنًا منه أن ذلك يزيدهم حماسًا وقوة للدفاع فلا يفرون، فلما وقعت بهم الهزيمة لجا قوم مع ثقيف إلى الطائف فيهم مالك بن عوف قائدهم، وتجمع قوم في أوطاس، وتجمع أخرون في نخلة، فتابع النبي صلى الله عليه وسلم قتال فلول الجيش، فخرج باصحابه لحصار الطائف، وبعث سرية إلى من تجمعوا في أوطاس، وجعل أميرهم أبا عامر الأشعري وفيهم أبو موسى الأشعري وسلمة بن الأكوع، فهزموهم.

وحديثنا هذا عن هذه الواقعة التي وقعت في أوطاس، وذلك في شوال من العام الثامن للهجرة. ما نُستفاد من الحديث:

ا في الحديث قال أبو موسى: واستعملني أبو عامر على أن الوالي إذا عرض له أمر جاز أن يستنيب غيره.

Y- وقد ساق البخاري الحديث في كتاب الجهاد، باب نزع السهم من البدن، حيث أمر أبو عامر أبا موسى الأشعري قال: انزع هذا السهم. أي الذي رُمي به في ركبته، قال أبو موسى: فنزعته، فنزا منه الماء، وهذا يدل على عمق السهم في ركبته، وقد نقل ابن حجر عن بعض أهل العلم، فقال: فيه جواز نزع السهم من البدن، وإن كان في نزعه الموت وليس ذلك من الإلقاء إلى التهلكة إذا كان يرجو الانتفاع بذلك، قال: ومثله البط(٥) والكي وغير ذلك من الأمور التي يتداوى بها.

"- يقول أبو موسى الأشعري رضي الله عنه: فدخلت على النبي صلى الله عليه وسلم في بيته على سرير مرمل قد أثر رمال السرير في ظهره وجنبيه، والبيت هنا يعني الخيمة المنصوبة له، كما قال تعالى: ﴿وَجَعَلَ لَكُم مِنْ جُلُودِالاَنْعَام بُيُوتًا تَسْتَخَفُّونَها ﴾، وكما جاء في الحديث: «ليبلغن هذا الأمر ما بلغ الليل والنهار، ولا يترك الله بيت مدر ولا وبر إلا أدخله الله هذا الدين». قال ابن الأثير: وبر ألابل؛ لأن بيوتهم يتخذونها منها: يعني

ومرمل: أي صنع من أعواد الحصير، والرمل عجمع الأعواد مع بعضها لتصبر حصيرًا.

ويقول ابن الأثير: أرمل: أي نسبّ. والمراد أن السرير قد نسج وجهه بالسعف ولم يكن على السرير وطاء سوى الحصير.

عرب شره علي اسان رب: ولع عا - في ا

الدعاء إما مستحب، وإما واجب، وإن خلا من أسباب كراهته وتحريمه، والدعاء اقوى أسباب تحصيل المقصود، وله أثر بالغ وفوائد عظيمة فكم من محنة رفعت بالدعاء وكم من مصيبة كشفت به، وهو من جملة أسباب النصر ورفع الدرجات وحلب الخير ودفع الشر.

أ- قال ابن الأثير في «النهاية»: أقرئ فلانًا مني السلام كأنه حين يبلغه سلامه يحمله على أن يقرأ السلام، وإذا قرأ الرجل القرآن أو الحديث على الشيخ يقول: أقرأني فلان: أي حملني على أن أقرأ عليه.

#### الدعاء بظهرالغيب

في هذا الحديث طلب أبو عامر وأبو موسى الدعاء من النبي صلى الله عليه وسلم، وفيه دعاء النبي صلى الله عليه وسلم لأبي عامر بظهر الغيب، وفيه استغفار النبي صلى الله عليه وسلم لهما.

هذا، وقد أخرج مسلم عن صفوان زوج الدرداء بنت أبي الدرداء قال: قدمت الشام فأتيت أبا الدرداء في منزله فلم أجده ووجدت أم الدرداء، فقالت: أتريد الحج الغام؟ فقلت: نعم، قالت: فادع الله لنا بخير، فإن النبي صلى الله عليه وسلم كان يقول: «دعوة المرء المسلم لأخيه بظهر الغيب مستجابة، عند رأسه ملك موكل كلما دعا لأخيه بخير قال الملك الموكل به: أمين، ولك بمثل». قال: فخرجت إلى السوق فلقيت أبا الدرداء، فقال لي مثل ذلك يرويه عن النبي صلى الله عليه وسلم.

قال القاضي عياض: الداعي لأخيه بظهر الغيب له من الأجر بمثل ما دعا به؛ لأنه وإن دعا لغيره فقد عمل عملين صالحين؛ أحدهما: ذكر الله تعالى مخلصًا له، وفزعًا إليه بلسانه وقلبه. والثاني: محبته الخير لأخيه المسلم ودعاؤه له، وهو عمل خير لمسلم يؤجر عليه، وقد نص فيه أنها مستجابة.

وقال القرطبي: المسلم هذا: هو الذي سلم المسلم ون من لسانه ويده الذي يحب للذاس ما يحب لذف مسه؛ لأن هذا هو الذي يحسمله حاله

وشفقته على أخيه المسلم أن يدعو له بظهر الغيب، أي: في حال غيبته عنه، وإنما خص حالة الغيبة بالذكر لبعدها عن الرياء والأغراض المفسدة أو المنقصة، فإنه في حال الغيبة يتمحص الإخلاص ويصح، وقد وصى الله تعالى بذلك، فيوافقه الملك في الدعاء ويبشره على لسان رسول الله صلى الله عليه وسلم بان له مثل ما دعا به الخيه، والأخُوّة هنا هي الأخوّة الدينية، وقد تكون معها صداقة ومعرفة، وقد لا يكون، وقد يتعين وقد لا يتعين، فإن الإنسان إذا دعا الإخوانه المسلمين حيث كانوا وصدق الله في دعائه وأخلص فيه في حال الغيبة عنهم أو عن بعضهم قال الملك له ذلك القول، بل قد يكون ثوابه أعظم؛ الأنه دعا بالخير وقصده للإسلام ولكل المسلمين، والله تعالى أعلم.

طلب الدعاء من أهل الفضل

اعلم أن الأحاديث في ذلك أكثر من أن تحصو وهو مجمع عليه؛ منها حديث أبي موسى هذا، وحديث أبي الدرداء في طلب أم الدرداء الدعاء من صفوان.

وطلب أم سليم من النبي صلى الله عليه وسلم الدعاء لأنس في البخاري ومسلم وقوله صلى الله عليه الله عليه الله عليه الله عليه وسلم: «اللهم أكثر ماله وولده وبارك له فيما أعطيته». وكذلك حديث الأعمى والمرأة التي تصرع وتتكشف وطلبها الدعاء من النبي صلى الله عليه وسلم وعمل أهل الإسلام من طلب الدعاء لعضهم ودعاء بعضهم لبعض.

وأما حديث طلب النبي صلى الله عليه وسلم الدعاء من عمر بن الخطاب فهو ضعيف.

فطلب الدعاء مشروع، لكن على المسلم أن يجتهد في الدعاء لنفسه، وأن يشرك غيره من المسلمين في دعائه ولا يتعجل الإجابة؛ لأن هذا من آفات الدعاء.

والمساوعة المعاليدين في الدعاء المساوعة

ا أفرد البخاري بابًا في كتاب الدعوات قال: باب: رفع الأيدي في الدعاء، ذكر فيه جزءًا من حديث أبي موسى هذا وحديث ابن عمر وحديث أنس في رفع اليدين.

وقد جمع السيوطي رسالة سماها: «فض الوعاء في أحاديث رفع اليدين في الدعاء»، ذكر فيها ثلاثين حديثًا، منها حديث سلمان رضي الله عنه مرفوعًا: «إن ربكم حييًّ كريم يستحي من عبده

أن يرفع يديه فيردهما صفرًا». أو قال: «خاليتين». والحديث أخرجه ابن ماجه بسند صحيح.

وفي مسلم الحديث المشهور الذي جاء فيه: «ذكر الرجل الذي يطيل السفر أشعث أغبر يمد يديه إلى السماء: يا رب، يا رب. ومطعمه حرام، ومشربه حرام، وقد غُذي بالحرام، فأنى يستجاب له». والحديث أخرجه مسلم والترمذي، ورفع اليدين في الدعاء ثابت في مواطن كثيرة.

وهو من أداب الدعاء التي يرجى بسببها الإجابة، وقد ذكر ذلك بصور مختلفة فيها المبالغة في رفع اليدين، كما جاء في أحاديث الاستسقاء، ومنها ما جاء بان تكون ظهور الأيدي جهة القبلة وباطنها مقابل الوجه، ومنها ما جاء من أن تكون ظهور الأيدى.

الوضوء للدعاء:

في حديث أبي موسى أن النبي دعا بماء فتوضاً لما أبلغه أبو موسى بطلب أبي عامر أن يستغفر له، ويظهر من ذلك أن الدعاء على الوضوء أرجى قبولاً وأقرب للاستجابة؛ لأنه من جملة الذكر والطهارة عند الذكر أقرب للقبول.

وقال ابن حجر في «الفتح»: يستفاد منه استحباب التطهر لإرادة الدعاء. والمدله رب العلين

الهوامش:

(١) البخاري، كتاب المغازي، باب غزوة اوطاس (ح٣٢٣٤).

 (٢) الحزن: ما ارتفع من الأرض، والضرس: الذي فيه حجارة محددة، والدهس: ما سهل ولان من الأرض، ولم يبلغ أن يكون رملاً.

(٣) هذه تدل أن دريد بن الصمة قد ضعف بصره مع كبر ....ه

(٤) نقل عن القسطلاني والزرقاني والحلبي أنه خرج مع رسول الله صلى الله عليه وسلم ثمانون من أهل مكة وهم على كفرهم، وأخرج البيهقي في «الدلائل» أن شيبة بن عثمان بن أبي طلحة صاحب مفاتيح الكعبة خرج يوم حنين وهو ينوي الغدر برسول الله صلى الله عليه وسلم ثارًا لأبيه، فلما تمكن شيبة من سيفه ليضرب به رسول الله صلى الله عليه وسلم، قال: رفع لي شواظ من نار كالبرق كاد يمحشني فوضعت يدي على بصري خوفًا عليه، فناداني رسول الله فوضعت يدي على بصري خوفًا عليه، فناداني رسول الله الشيطان، قال: فوالله لهو كان ساعتثذ أحب إلى من سمعي الشيطان، قال: فوالله لهو كان ساعتثذ أحب إلى من سمعي وبصري ونفسي وأذهب الله ما كان بي، ثم أنخلني خباءه وبصري ونفسي وأذهب الله ما كان بي، ثم أنخلني خباءه وقال: «يا شيبة الذي أراد الله بك خير مما أردت بنفسك». ثم حدثني بكل ما أضمرت في نفسي، فقلت: أشهد ألا إله إلا الله وأنك رسول الله، قال: «غفر

(٥) البط: الشق.

الحمد لله الذي أرسل رسوله بالهدى ودين الحق ليظهره على الدين كله ولو كره الكافرون، وصلاة وسلامًا على المبعوث رحمة للعالمين.. وبعد:

فإن الصراع بين الحق والباطل سنة من سنن الله في كونه وخلقه، وعاقبة هذا الصراع قد أخبرنا الله بها في مثل قوله: 

﴿إِنَّا لَنَنْصُرُ رُسُلُنَا وَالنَّنِينَ آمَنُوا فِي الْحَيَاةِ الدُّنْيَا ويَوْمَ يَقُومُ 
الأَشْهَادُ ﴾ [غافر: ١٥].

والهجمة الشرسة التي تقودها أمريكا- رائدة التنصير في العالم- ومعها أوربا ضد الإسلام مدعمة باليهود هي امتداد للحروب الصليبية امتداد لعداوة الفرس للحروب الصليبية امتداد لعداوة الفرس والروم، وهم في ذلك: ﴿ يُرِيدُونَ أَن يُطْفِئُواْ نُورَ اللَّه بِأَفْوَاهِهِمْ ﴾ [التوبة: ٣٣]، وحقيقتهم: ﴿قَدْ بَدَتِ الْبَعْضَاء مِنْ أَفْوَاهِهِمْ وَمَا تُخْفِي صَدُورُهُمْ أَكْبُرُ ﴾ [آل عمران: ١١٨].

وما أشبه الليلة بالبارحة !! فقديما جمعت قريش من كل قبيلة رجالاً للقضاء على الإسلام بقتل النبي الكريم محمد صلى الله عليه وسلم، واليوم تمتد أصابع اليهود في كل مكان بالمؤامرات والدسائس والأباطيل، ويجمع أعداء الإسلام من كل دولة جيشا للقضاء عليه بوهم محاربة الإرهاب، وكأن العالم كله يقف لمحاربة الإسلام!! ظانين ظن السوء أنهم قادرون على أن يمحوا الإسلام، ووالله إنهم لواهمون، فللدين رب يحميه وينصره، وهو سبحانه قادر على أن يبعث على أعداء دينه عذابًا من فوقهم ومن تحت أرجلهم، وأن يأخذهم أخذ عزيز مقتدر!! بل هو قادر على أن لا حعل على الأرض من الكافرين والمنافقين دبارًا!!

والذين يتخلون عن نصرة الإسلام حبًا في الدنيا وتعلقًا بها، فلن يكسبوا كثيرًا أو يعمروا طويلاً؛ لأن الله ما خلق الخلق إلا ليعبد، ولا بد أن يحقق ما أراد كما قال سبحانه: ﴿وَإِن تَتَولُوْا سَنْتَنْدلْ قُوْمًا غَنْرَكُمْ ثُمَّ لاَ يَكُونُوا أَمْثَالَكُمْ ﴾ [محمد: ٣٨].

وَقُالَ: ﴿ فَسَنُوْفُ يَأْتِي اللَّهُ بُقَوْمٍ يُحِدُّ هُمْ وَيُحِبُونَهُ أَذِلَةٍ عَلَى الْمُؤْمِنِينَ أَعِزُةٍ عَلَى اللَّهِ وَلاَ يَخَافُونَ الْمُؤْمِنِينَ أَعِزَةٍ عَلَى اللَّهِ وَلاَ يَخَافُونَ لَوْمَةً لَآئِمِ ذَلِكُ فَضِئُلُ اللَّهِ يُؤْتِيهِ مِن يَشْسَاءَ وَاللَّهُ وَاسْعُ عَلِيمٌ ﴾ لَوْمَةً لا يَعْفُونَ فَيْ يَشْسَاءَ وَاللَّهُ وَاسْعُ عَلِيمٌ ﴾ [المائدة: ٤٤].

#### مقت الله وغضيه ١١

والله سبحانه لا يظلم الناس شيئًا ولكن الناس أنفسهم يظلمون، فقد خلق الله الخلق ليعبدوه وبالإلهية يفردوه، فمن عبده ووحّده وأطاعه منهم أكرمه ونعمه وأدخله الجنة، ومن أبى واستكبر وعصى، أهانه وأذله وألقى به في النار ولا يبالي، لا فرق في ذلك بين أبيض ولا أسود ولا أحمر، ولا عربي ولا عجمي، ولا شرقى ولا غربى، فكلهم خلقه، ما خلقهم إلا ليعبدوه، وهذا حقه شرقى ولا غربى، فكلهم خلقه، ما خلقهم إلا ليعبدوه، وهذا حقه



العدد العاشر السنة الثلاثون الوسيد (

عليهم، فإن هم أطاعوه وفعلوا ما أمرهم به؛ كان حقًّا لهم على الله تعالى أن يدخلهم الجنة.

وفي الأرض الآن عرب وعجم، في العرب مسلمون ومشركون وأهل كتاب، وفي العجم كذلك، وأهل الكتاب هم اليهود والنصارى.

في فترة من الزمن وبالتحديد قبل الإسلام كان العرب والعجم في فترة من الزمن وبالتحديد قبل الإسلام كان العرب والعجم في ضلال مبين، وبعد شديد عن رب العالمين، وعصيان وتمرد، وجحود وشرك، وجاهلية عمياء، استحقوا معها مقت الله وغضبه، وقد أخبر بذلك المختار سيدنا محمد صلى الله عليه وسلم بعلم من ربه جل وعلا، فقال: ((...وإن الله نظر إلى أهل الأرض فمقتهم عربهم وعجمهم إلا بقايا من أهل الكتاب)).

فكان المقت لهم جميعًا بسبب شركهم وعصيانهم. قال النووي في ((شرح صحيح مسلم)): المقت أشد البغض، والمراد بهذا المقت والنظر؛ ما قبل بعثة رسول الله صلى الله عليه وسلم، والمراد ببقايا أهل الكتاب الباقون على التمسك بدينهم الحق. اهـ.

#### اليهود أهل غدر وخيانة 11

فلم يُستثن من ذلك المقت إلا بقية من أهل الكتاب من يهود ونصارى، لم يكن ذلك مجاملة من الله لهم على حساب العرب وباقي العجم، كما يظن اليهود والنصارى دائمًا بالله، تعالى الله عن قولهم علوًا كبيرًا، حيث أخبر عنهم بقوله: ﴿ وَقَالَتِ الْيهُودُ وَالنَّصَارَى نَحْنُ أَنْنَاء اللَّهِ وَأَحِبًا وُهُ ﴾ [المائدة: ١٨]، فرد عليهم سبحانه بقوله: ﴿ قُلْ فَلِمَ يُعَذَّبُكُم بِدُنُوبِكُم بِلْ أَنتُم بَشَرٌ مَمَّنْ خَلَقَ ﴾ [المائدة: ١٨]، فهذه هي الحقيقة، هم بشر ممن خلق الله تعالى، وليسوا أبناء الله وأحباء كما زعموا.

وإذا كان للبهود والنصاري عقل يفقهون يه وينصفون لأدركوا أن الديانات ليست عصيبة، فجميع الديانات السماوية من عند اللَّه كلها دعت إلى أن الله واحد ما للناس من إله غيره، وزكَّت كل مِن أمِن بِذِلِكَ وعمل صِالحًا، ولأدركوا أيضًا أن القرآن العظيم والسنة المطهرة لم يخفيا أن بقيةً من أهل الكتاب كانوا بومًا ما هم أفضل أهل الأرض يوم مقت اللَّه العرب والعجم في الحاهلية قبل الإسبلام، لكن أهل الكتباب؛ وخُص بذلك البهود أهل غير وخيانة، وحقد وغل وحسد، والذي أخبر بذلك هو خالقهم، فقال تعالى: ﴿ وَدُ كَثِيرٌ مِّنْ أَهْلِ الْكِتَابِ لَوْ يَرُدُّونَكُم مِّن يَعْدِ إِيمَانِكُمْ كُفَّارًا حَسَدًا مَنْ عِندِ أَنفُسِهُم ﴾ [البقرة: ١٠٩]، وهم أشد الناس عداوة للذين أمنوا: ﴿لَتَحِـدَنَّ أَشَـدُ النَّاسِ عَدَاوَةً لِّلَّذِينَ آمَنُواْ الْيَـهُ وِدَ وَالَّذِينَ أَشْـرَكُـواْ ﴾ [المائدة: ٨٦]، وقَـال تعـالي عنهم في غُدرهم وخيانتهم: ﴿ كُلُّمَا عَاهَدُواْ عَهْدًا نَّبَذَهُ فَرِيقٌ مَّنْهُم ﴾ [البقرة: ١٠٠]، وهذا ظاهر جدًا بوضوح وجلاء فيما يفعلونه من معاهدات كثيرة ينقضونها في اليوم والليلة بلا خجل ولا حياء، وقد مر عليهم في دينهم ودين غيرهم ((إذا لم تستح فاصنع ما شئت)). فعاهدوا وغدروا وخاصموا وفجروا، واعتبروا المسلمين عامة والغرب خاصة حميرًا لهم، وسموهم الأميين واستحلوا دماءهم ما أشيه الليلة بالبارحة !! فقديما حمعت قریش من کل قبيلة رحلاً للقضاءعلى الإسلام بقتل الذبي عليه واليوم تمتد أصابع البهود فی کل مکان بالمؤامرات والدسائس والأساطيل. وجمع أعداء الله ضد الإسكام !!

وأموالهم، وقالوا: ﴿ لَنْسَ عَلَنْنَا فِي الْأُمِّينَ سَيِيلٌ ﴾ [البقرة: ٧٥]، يعنى: لا حرج في إيذاء المسلمين في أموالهم وأعراضهم. توعدالله لخنازير اليهود 11

ولأن الله سيحانه لا يرضى الظلم؛ لأنه يجزى كل نفس يما كسبت ويجعل الجزاء من جنس العمل، فانظر ماذا توعد الله سبحانه هؤلاء الخنازير الذين حاربوا أولياءه، فكما غدروا وتهكموا واستخفوا وتحكموا، وتجرءوا واستهزءوا، فالله سيحانه يستهزئ بهم يوم القيامة.

قال صلى الله عليه وسلم: ((فيدعي اليهود فيقال لهم: ما كنتم تعبدون؟ قالوا: كنا نعبد عزيز ابن الله، فيقال: كذبتم، ما اتخذ الله من صاحبة ولا ولد، فماذا تبغون؟ قالوا: عطشنا يا ربنا فاسقنا، فيُشَارَ إليهم ألا تُردُونَ؟ فيحشرون إلى النار كأنها سراب بحطم بعضها بعضًا فيُتساقطون في النار، ثم يدعى النصاري فيقال لهم: ما كنتم تعيدون؟ قالوا: كنا نعيد المسيح ابن الله، فيقال لهم: كذبتم، ما اتخذ الله من صاحبة ولا ولد، فيقال لهم: ماذا تبغون؟ فيقولون: عطشنا يا ربنا فاسقنا، قال: فيشار إليهم ألا تردون؟ فيحشرون إلى جهنم كأنها سراب يحطم بعضها بعضًا فيتساقطون في النار)). [صحيح مسلم (١/١٦٨)].

إذن فهم يقال لهم: ((ما تبغون؟)) أي: ما تريدون؟ وكأنهم سيُلبِّي لهم ما يطلبون، وعليه فإنهم يبادرون بالطلب، فيطلبون أعظم شبيء في يوم الظمأ والعطش وهو الماء، فيشار إليهم؛ ألا تردون؟ يعني ألا تشريون؟ فتظهر النار لهم كأنها سراب، والسراب وهُم وخداع، ﴿يَحْسَبُهُ الظُّمْانُ مَاءً حَتَّى إِذَا جَاءَهُ لَمْ يَجِدُهُ شَيْئًا وَوَجَدَ اللَّهُ عِندُهُ فَوَقًاهُ حِسَابَهُ وَاللَّهُ سَرَيعُ الْحِسَابَ ﴾ [النور: ٣٩]، فيذهبون إليها مسرعين فيتساقطونُ فيها، وسيحان الله! الجزاء من جنس العمل، يضادعون الله وهو ضادعهم، ولا يظلم ربك أحدًا، أليس هذا ما يفعلون الآن يعياد الله؟!

علو اليهود وإفسادهم في الأرض ١١

ونكانةً فيهم ونكالاً من الله لما فعلوه في تاريخهم الأسود في حياتهم الدنيا في حق ربهم وحزبه أهل الإسلام جعلهم وكما احتلوا أماكن المسلمين وبلادهم في الدنيا ظلمًا، جعلهم اللَّه بحتلون أماكن المسلمين في النار رغمًا، والتي أبدلهم الله بها الجنة بإسلامهم وإيمانهم، بل وأورث المسلمين أماكنهم من الجنة التي خسروها بعلوهم وإفسادهم في الأرض: ﴿وَيَسْعَوْنَ فِي الأَرْضُ فَسَادًا وَاللَّهُ لاَ نُحِتُّ الْمُفْسِدِينَ ﴾ [المائدة: ٦٤].

عن أبي موسى الأشبعري قال: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: ((بجمع الله عز وجل الأمم في صعيد يوم القيامة، فإذا بدا الله عز وحل أن يصدع بين خلقه مثل لكل قوم ما كانوا يعبدون فيتبعونهم حتى يقحمونهم النار، ثم يأتينا ربنا عز وجل ونحن على مكان رفيع، فيقول: من أنتم؟ فنقول: نحن المسلمون، فيقول: ما تنتظرون، فيقولون: ننتظر ربنا عز وجل، قال: فيقول: وهل تعرفونه إن رأيتموه؟ فيقولون: نعم، فيقول: كيف تعرفونه ولم

الله سيحانه لانظلم الناس شبئأ ولكن الناس أنف سهم يظلمون، فقد خلق الله الخطيق ليعبدوه وبالإلهية يفردوه، فمن أبى وعصى، أهانه وأذله وألقى به في الناراا

تروه؟ فيقولون: نعم إنه لا عدل له، فيتجلى لنا ضاحكًا، فيقول: أبشروا أيها المسلمون فإنه ليس منكم أحد إلا جعلت مكانه في النار يهوديًا ونصرانيًا)). [مسند أحمد (٤/٤٠٧)، ومسند عبد بن حميد (١/١٩١)].

وعن أبي موسى قال: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: ((ما من مؤمن يوم القيامة إلا يأتي بيهودي أو نصراني يقول: هذا فدائي من النار)). [مسند أحمد (٤/٤٠٧)].

وفي ((صحيح مسلم)): ((لا يموت رجل مسلم إلا أدخل الله مكانه في النار يهوديًا أو نصرانيًا)).

#### سنة الله في اليهود 11

وقبل كل ذلك فلو نظرنا إلى حال اليهود في الدنيا وجدنا أن الله الكبير قد تكفل نحوهم بالآتي:

١- ﴿ وَإِذْ تَأَذَّنَ رَبُكَ لَيَبْعَثَنَّ عَلَيْهِمْ إِلِّي يَوْمِ الْقَيَامَةِ مَن يَسُومُهُمْ
 سئوءَ الْعَذَاب ﴾ [الأعراف: ١٦٧].

٢- ﴿ ضُنُرْبَتُ عَلَيْهِمُ الذَّلَّةُ وَالْمَسْكَنَةُ وَبَاؤُواْ بِغَضَبٍ مِّنَ اللَّهِ ﴾
 النقرة: ٦١].

ُ ٣ُ جبناء ﴿لاَ يُقَاتِلُونَكُمْ جَمِيعًا إِلاَ فِي قُرُى مُّحَصِّنَة أَوْ مِن وَرَاءِ جُدُر بَاْسُهُمْ بَيْنَهُمْ شَدِيدٌ تَحْسَبُهُمْ جَمِيعًا وَقُلُوبُهُمْ شَنَّى ذَلِكَ بِأَنْهُمْ قَوْمُ لاَ يَعْقِلُونَ ﴾ [الحشر: ١٤].

\$- ﴿ كُلُّمَا أَوْقَدُواْ نَارًا لُلْحَرْبِ أَطْفَاَهَا اللَّهُ وَيَسْعُونَ فِي الأَرْضِ
 فَسَادًا وَاللَّهُ لاَ نُحِثُ الْمُفْسِدِينَ ﴾ [المائدة: ٦٤].

 مسيحدث بينهم وبين المسلمين قتال ينصر الله تعالى فيه حزبه المسلمين في ختبئ هؤلاء الجبناء خلف الحجر والشجر فيخبر عنهم، ونعوذ بالله من الخذلان.

عن أبي هريرة أن رسول الله صلى الله عليه وسلم قال: ((لا تقوم الساعة حتى يقاتل المسلمون اليهود فيقتلهم المسلمون حتى يختبئ اليهودي من وراء الحجر والشجر، فيقول الحجر أو الشجر: يا مسلم يا عبدالله هذا يهودي خلفي فتعال فاقتله إلا الغرقد فإنه من شجر اليهود)). [صحيح مسلم (٤/٢٢٣٩)].

#### تقصير السلمين سبب علو اليهود

فإذا كان وضع اليهود هشًا هذه الهشاشة؛ فما اطمعهم في المسلمين إلا تراجع المسلمين تحت وطأة حب الدنيا وكراهية الموت، وما تجرؤهم على الإسلام والمسلمين اليوم إلا لعلمهم أن الإسلام مغيب عن المواجهة الآن، لذلك فهم يحاولون جادين ان يسلخوا المسلمين عن دينهم، ويجردوهم من هويتهم الإسلامية، ويجعلوا صلتهم بهذا الدين ما هي إلا مجرد انتماء أجوف لا روح له ولا حياة فيه، وقد قطعوا في ذلك شوطًا بعيدًا، لكن أقل رجوع من المسلمين إلى دينهم يجعل اليهود يفقدون الكثير مما بنوه وشيدوه، فيا ليت المسلمين يعودون إلى ربهم حتى يستحقوا تأييد الله تعالى لهم فيوقفون هؤلاء القردة والخنازير عند حدودهم، وعندها يذهب الله غيظ قلوبهم ويشفي صدور قوم مؤمنين.

والحمد لله رب العالمين.

مسا أطمع السهودفي المسلمين إلا نتبجة لتراجع المسلمين تحت وطاة حي الرد والممالم وكراهسة الموت، ومسا تحرؤهم على الإسكام والمسلمين اليصوم إلا لعلم هم أن الإسلام مغيب عن المواحهة الأن !!

الحمد لله الذي جعل في تعاقب الأيام والأعداد عدرة لأولى الألداب، والصلاة والسلام على الحبيب محمد الداعي إلى الهدى والصواب، وأشبهد ألا إله إلا الله الذي فضلنا على كثير ممن خلق تفضيلاً، والله أكبر كبيرًا والحمد لله كثيرًا،

وسيحان الله يكرة وأصيلاً... ويعد:

فقد رحل رمضان، ويا أسفا على رحيله، وهو شاهد على عملنا كثيره وقليله، رحل رمضان وقد رُحم من رُحم، وحُرم من حُرم، وجاء العبيد الذي شرعه الله للعبيد، وهو يوم عيد وسرور لمن صحت نيته وطابت سريرته، وحَسنن في رمضان خُلقه وكلامه، وقُبل- بإذن الله- صيامه وقيامه، وهذا هو الفرح الحقيقي الذي من أجله بعمل العاملون ويتنافس المتنافسون، ويذكر الذاكرون وبخشي المشفقون، ﴿ قُلْ بِفُضْلُ اللَّهِ وَيرَحْمَتِهِ فَدِذَلِكَ فَلْنَفْرَحُواْ هُوَ خَنْرٌ مِّمًّا نَحْمَعُونَ ﴾ [بونس: ٥٨]، ﴿ وَرَحْمَتُ رَبُّكَ خُبْرٌ مِّمًّا يَحْمَعُونَ ﴾ [الزخرف: ٣٢]، ﴿ لَمَغْفِرَةً مِّنَ اللَّهِ وَرَحْمَةً خَنْرٌ مِّمًّا يَحْمَعُونَ ﴾ [آل عمران: ١٥٧].

هذا يوم عفو وإحسان لمن عفا عمن هفا، وأحسن لمن أسا، ينظر الله تعالى فيه لمن طهر قليه من الأدناس، وخالق بخلق حسن كل الناس، وهذا هو السعيد، الذي فرح بالعيد، فليس العبد لمن لبس الجديد، إنما العيد لمن حقق التوحيد، وخاف مقام الله وخاف الوعيد، واتقى ذا العرش المجيد.

ليس العبيد لمن تمتع بالشهوات، وضل بالشبهات، واجترأ على المحرمات، وما راقب رب الأرض والسماوات.

ليس العيد لمن مر عليه رمضان وهو ظالم لنفسه مبين، لم يرحم اليتامي والمستضعفين والمغلوبين، لم يتق ظلم العباد، ولم يخش يوم التناد، ومن يضلل الله فما له من هاد، ليس العيد للذبن ينقضون عهد الله من بعد ميثاقه ويقطعون ما أمر الله به أن يوصل، ويفسدون في الأرض ويسعون فيها فسادًا والله لا يحب المفسدين.

ليس العيد لقاطع الرحم، وعاق الأب والأم، وأكل الربا وفاعل الزنا.

#### بقلم: جمال عبد الرحمن

ليس العيد لأكلة أموال الناس بالعاطل والذين يحسدون الناس على ما أتاهم الله من فضله.

ليس العيد لمن عادوا بعد رمضان إلى ما نهوا عنه، فرب رمضان، رب سائر الشهور و الأزمان.

كيف يهنأ بالعيد من ليس الحديد، وهو عن الصلاة والفضائل قعيد، وعن الإله بعيد؟ وكيف يفرح بالعيد عبيد النقود، والقلب حقود، على الشير معقود؟!

كيف يفرح بالعيد من ضيع شهره أمام الفسق والملاهي، وهو عن ربه غافل لاه، لا همُّ له إلا الزينة والتفاخر والتباهي.

وكيف نفرح بالعيد وفي الدين مصيبة، والقدس غصيمة، والأرض سليمة؟

اليوم عيدٌ يا بني قومي ولكن أي عبد العيد أن تتوحدوا أن ترغموا أنف اليهود كم في الأعياد من أموال على الملاعب والملاهي تُهدُر؟ وكم من صلوات ومساجد لأجل اللهو تُهجر؟

إن لم يكن الفرح في مرضاة الله، موافقًا لشرعه وهداه، فبئس الفرح ومن يفرحون.

وإن أناسًا يأتون يوم القيامة: ﴿ الْأَغْلَالُ فِي أَعْنَاقِهِمْ وَالسَّلاَسِلُ يُسْحَدُونَ. فِي الْحَمِيمِ ثُمُّ فِي النَّارِ يُسْجَرُونَ. ثُمُّ قِيلَ لَهُمْ أَيْنَ مَا كُنتُمْ تُشْرِكُونَ. مِن دُونِ اللَّهِ قَالُوا ضِئلُوا عَنَّا بِلَ لَّمْ نَكُن نَّدْعُو مِن قَبْلُ شَيْئًا كَذَلِكَ يُضِلُّ اللَّهُ الْكَافِرِينَ. ذَلِكُم بِمَا كُنتُ تَفْرَحُونَ فِي الأَرْضِ بِغَيْرِ ٱلْحَقِّ وَبِمَا كُنتُمُّ تُمْرَحُونَ. ادْخُلُوا أَبْوَابَ جَهَنَّمَ خَالِدِينَ فِيهَا فَيِئْسَ مَثُورَى الْمُتَكَبِّرِينَ ﴾ [غافر: ٧١-٧٦].

ماذا بعد رمضان؟

سيخرج أناس بعد العيد فائزين، يرحمة الله فرحين ممتنين، بنية الخير والعمل الصالح مستمرين، فبشراهم بشراهم.

قد جمعوا بين العمل السديد، والخلق الرشيد، وأداء ما أوجب الله على العبيد، وبين حزن وأسى ولوعة وعَنا، على فراق شهر رمضان، الذي فتحت

فيه الجنان، وغلقت فيه النيران، وسيخرج أناس بعد رمضان، ولسان حالهم بل مقالهم أنهم ألقوا عن أكتافهم حملاً ثقيلاً، قد ضاقت أنفسهم بالصيام، وكلّت عن القيام ولو كان قليلاً.

يقول قائلهم:

راح رمضان فلا ردَّه الله من شهر ولا صمت شهرًا بعده آخر الدهر خابوا وخسروا وحُرموا وأبعدوا

سيخرج أناس من رمضان عائدين لسيرتهم الأولى، لما نُهُوا عنه من العصيان وشرب الدخان والمحرمات، وقد امتنعوا عنها في أيام الرحمات، يخرجون إلى النساء والشبهوات والغنا والخنا، والربا والزنا، اللهم اهدهم فإنهم لا يعلمون.

سيخرج أناس من رمضان من مختلف الأجناس والألوان، والمذاهب والأديان والأوطان، وقد تسلم ملك الموت في ليلة القدر اسماءهم، فانقضت بهذه السنة أعمارهم، فمنهم من يموت على عمل أهل الجنة فهو مع الأبرار، ومنهم من يموت على عمل أهل النار فيدخلها مع الأشرار.

- فـ هل تدري يا أخي هل سُـ جَلَّ اسـمك هذه السنة في صحيفة الموتى أو لا؟

وإذا كان قد سُجلٌ فَهلٌ تدري متى اقَبْلَ العيد أو بعد العيد بيوم أو بأسبوع أو بشهر أو بغيره حتمًا سيخرج أناس من أحضان الآباء والأحباب إلى أحضان الدود والتراب، ورحمتك يا رب الأرباب.

عند ذا، النساء ترملت، والأطفال يُتمت، وغابت البسمة، ولِبْس الجديد عن تلك الأسر في العيد، فهم بحاجة إلى العون المديد، فاحرص على عونهم وتخفيف مصابهم، فهكذا الدنيا على الناس تدور، والأيام تذهب وتحور: ﴿ وَتِلْكَ الأيّامُ نُدَاوِلُهَا بَيْنَ النَّاسِ ﴾.

والأشد من ذلك: خروج أناس من رمضان، وقد ذاقوا كأس البلايا والحروب، قد أثقلتهم الجراحات والخطوب، دهاهم البرد والشتاء وهم عراة في الجليد، وامتزج الثلج بالجروح والقروح وبالصديد، والابن محترق بنيران الشظايا والأب فقيد، والأم ثكلي قد أذلها العلج العنيد، والبنت مغصوبة بإكراه وتهديد، وتخويف ووعيد، بالنار والحديد، رحماك يا ذا العرش المجيد.

مضى رمضان والأشرار يجوسون خلال الديار، حنقًا وغلاً وكيدًا لأهل الإسلام الأطهار، يتوعدون ويهددون، والكثيرون في سكرة غافلون، أو في الرمال للرءوس يدفنون، فلنشارك يا أمة

الإسلام بدعاء العزيز المجيد، أن يهلك كل جبار عنيد، وأن ينصر المستضعفين، وينزل بأسه ورجزه وعذابه على الكافرين المجرمين.

لقد ﴿ كَتَبَ اللَّهُ لأَغْلِبَنُ أَنَا وَرُسُلِي ﴾، وقضى أيضًا ﴿ إِنَّا لَنَنصُرُ رُسُلَنَا وَالَّذِينَ آمَنُوا فِي الْحَيَاةِ الدُّنْيَا وَيَوْمُ يَقُومُ الأَشْهُادُ ﴾.

فيا أيها الناس ﴿ كُونُوا أَنصَارَ اللَّهِ ﴾، ﴿ وَكُونُواْ مَعَ الصَّادِقِينَ ﴾ المؤمنين، فإن الله كتب العزة لهم، ﴿ وَلِلَّهِ الْعِزَّةُ وَلِرَسُولِهِ وَلِلْمُؤْمِنِينَ ﴾.

فلا تستبدلوا الذلة بالعزة، والذي هو أدنى بالذي هو خير. وإن الله تعالى وعد وهو لا يخلف الميعاد بأنه سيتم أمر الإسلام ويمكن له، قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: «ليبلغ هذا الأمر ما بلغ الليل والنهار، ولا يترك الله بيت مدر ولا وبر إلا أدخله هذا الدين بعز عزيز أو بذل ذليل، عزا يعز به الإسلام، ويذل الله به الكفر»، وكان تميم الداري، يقول رضي الله عنه: قد عرفت ذلك في أهل بيتي، قد أصاب من أسلم منهم الخير والشرف والعز، ولقد أصاب من كان منهم كافرا الذل والصغار والجزية. [رواه أحمد، وانظر مجمع الزوائد (٨/٢٦٢)]. فكونوا أيها الناس أهلاً للاصطفاء ورضا رب السماء.

ولنحذر من مخالفة أمره تعالى حتى لا تقع فينا الفتنة والعذاب. قال تعالى: ﴿ فَلْيَحْذَرِ النَّزِينَ يُخَالِفُونَ عَنْ أَمْرِهِ أَن تُصِيبَهُمْ فِتْنَةً أَوْ يُصِيبَهُمْ عَذَابٌ أَلِيمٌ ﴾ [النور: ٦٣].

وقال صلى الله عليه وسلم: «بعثت بين يدي الساعة بالسيف حتى يُعبد الله وحده لا يُشرك به شيء، وجُعل رزقي تحت ظل رمحي، وجُعل الذلة والصغار على من خالف أمري، ومن تشبه بقوم فهو منهم». [مصنف ابن أبي شيبة، وأصله في البخاري].

فمن التمس العزة في غير دين الله ذل، ومن التمس الهدى في غيره ضل، ومن التمس ذلك من الله تعالى لا ذل ولا ضل. والحمد لله عز وحل.

الهيه العدد العاشر السنة الثلاثون

منذ أيام قليلة رحل عنا ضيف عزيز، فوالله إن العين لتدمع، وإن القلب ليحزن، وإنا لفراق شهر رمضان لمحزونون، ولكنها مشيئة الله، عز وجل، يقلب الليل والنهار، فكم كنا نود أن يبقى رمضان فينا على الدوام.

لقد انقضى شهر الصيام والقيام وتلاوة القرآن والتصدق على الفقراء والمساكين وعمارة المساجد والاعتكاف فيها، ومر هذا الشهر العظيم مر السحاب، وإن القلب لتعتمل فيه مشاعر متناقضة، وهو يحزن وياسى على فراق شهر رمضان، وهو في الوقت نفسه يفرح

بفضل الله ورحمته بأن وفق المؤمنين لصيام هذا الشهر الكريم وقيامه، فإن مجرد القيام بفرائض الله عز وجل أمر يستحق الحمد والثناء على

مد والثناء على

لا يجعل لعبادته أجلاً دون الموت. وبناءً على ذلك فإن انتهاء شهر رمضان لا يعني انتهاء العبادة؛ لأن هذا يعد فهمًا قاصرًا لوظيفة رمضان، فرمضان هو فترة تدريب مكثف وفرصة لاستعادة القوة الإيمانية لدى العبد المؤمن لتنقى هذه القوة معه طوال العام.

ومن هذا المنطلق فإن المسلم يستطيع أن يقوم بجمع الأعمال التي كان يقوم بها في رمضان، فإذا كان الصيام مفروضًا في رمضان، فإن هناك كثيرًا من نوافل الصيام طوال العام، وأول هذه النوافل صيام ستة أيام من شوال؛ لقول رسول الله صلى الله عليه وسلم: «من صام رمضان، ثم أتبعه بست من شوال، كان كصيام الدهر».

ومن هذه النوافل أيضنًا صيام يوم عرفة ويوم عاشوراء وثلاثة أيام من كل شبهر وصيام الاثنين

والخميس من كل أسبوع، والصيام يوم وإفطار يوم، وهو صيام داود عليه السالم، والصيام جائز في جميع أيام السنة، ماعدا يوم الفطر ويوم الأضحى وأيام التشريق، فهو محرم في هذه الأيام ومكروه في يوم الجمعة إذا كان منفردًا.

وإذا انتقلنا إلى الصلاة، وخاصة صلاة التراويح والتهجد، فإن التهجد وقيام الليل سنة ثابتة طوال العام، وقيام الليل هو أفضل الصلاة بعد الصلاة المكتوبة، وقليل من المسلمين هم الذين يحرصون عليها.

أما تلاوة القرآن الكريم، فإن شهر رمضان هو شهر القرآن، حيث أنزل فيه هذا الكتاب العريز الذي لا بأتيه الساطل من بين يديه ولا من خلف تنزيل من حكيم حميد، ورمضان بما فيه من ألوان العبادة، ما هو إلا احتفال سنزول القيران الكريم، وإحياء لهذه الذكرى العطرة، غير أن هذا لا يعنى أن ينقطع المسلم عن القرآن ىعد رمضان، وهذا للأسف

الشيديد ما يقع فيه كثير من

المسلمين، حيث يحسبون أن رمضان وحده هو موسم القرآن، فينبغي على المسلم أن يظل على صلة بالقرآن الكريم طوال العام، وإن تأكدت هذه الصلة في رمضان، وصدق الله العظيم إذ يقول: ﴿ وَقَالَ الرّسُولُ يَا رَبِّ إِنْ قَوْمِي اتَّذَذُوا هَذَا الْقُرْآن الكريم لنا ربيعًا أَنْ قَوْمِي التَّذَذُوا هَذَا الْقُرْآن الكريم لنا ربيعًا أَنْ القرآن الكريم لنا ربيعًا أن قليكن القرآن الكريم لنا ربيعًا وصاحبًا.

ولنن كان التصدق على الفقراء والمساكين مرغوبًا فيه في رمضان، فإنه كذلك طوال العام، ولئن كانت صدقة الفطر واجبة على المسلمين في نهاية شهر رمضان فإن زكاة المال وغيرها من أنواع الزكاة واجبة على من ملك النصاب وفق مقررات الشريعة.

والمحافظة على الصلوات المفروضة في أوالمحافظة على الصلوات المفروضة في أوالم والمبهور، وصدق

العدد العاشر السنة الثلاثون أوجيد

يقلم: محمد حمدي عبد العظيم

الله العظيم إذ يقول: ﴿إِنَّ الصَّلاَةَ كَانَتْ عَلَى الْمُؤْمِنِينَ كِتَابًا مُوْقُوتًا ﴾ [النساء: ١٠٣]، فلا يظنن ظان أنه يجوز له أن يؤدي الصلاة في رمضان فيقط، فإذا انسلخ رمضان انسلخ هو من أداء الصلاة، وبعض النساء يرتدين الحجاب في رمضان، فإذا ذهب الشهر الكريم ذهب الحجاب معه، ونحن نقول لكل مسلمة: إن الحجاب فرض عين على كل مسلمة بالغة عاقلة، ثابت بالكتاب والسنة، وهو فرض لا يرتبط برمضان وحده وإن كان رمضان هو أولى الشهور به، فإن التبرج من الأعمال التي تنقص أجر الصيام وتعرضه لعدم القبول، فيمكن أن يكون رمضان فرصة للمرأة المسلمة التي كانت متبرجة قبل ذلك كي ترتدي الحجاب، على أن يستمر هذا الأمر ويدوم بعد رمضان.

ونعود فنؤكد أن المسلم ينبغي عليه أن يلترم بالعمل الصالح دائمًا حتى تأتيه منيته وهو على خير حال يحب أن يلقى الله عز وجل بها، وكل ما يمتاز به شبهر رمضان عن غيره من الشبهور أنه فرصة لتصحيح المسار والعودة الصادقة والتوبة النصوح إلى الله، فإذا أراد المسلم أن يعرف قدر الدين عنده فلينظر إلى حاله في رمضان، والله عز الدين عنده فلينظر إلى حاله في رمضان، والله عز قال: كن ربانيًا ولا تكن رمضانيًا، وسئئل الحسن قال: كن ربانيًا ولا تكن رمضانيًا، وسئئل الحسن البصري رضي الله عنه، عن قوم يؤدون الأعمال الصالحة في رمضان، حتى إذا ما رحل الشهر الكريم تركوا العمل الصالح، فقال: بئس القوم لا يعرفون الله إلا في رمضان.

وعلى هذا فإننا تقول: إذا كان الله سبحانه وتعالى قد قدر وأراد أن يكون رمضان شهرًا واحدًا في العام، فإن استطاعتنا أن نجعله مستمرًا طوال العام، وذلك بالسير على الطريق الذي سرنا فيه خلال هذا الشهر الكريم.

وإننا نتوجه إلى الله تعالى أن يعيد علينا رمضان أعوامًا عديدة وأزمنة مديدة، وأن يوفقنا فيه للصلاة والصيام والقيام وتلاوة القرآن، وأن يتحقق فيه للمسلمين النصر والعزة والتمكين، وأن يجعل خير أعمارنا أخرها، وخير أعمالنا خواتيمها، وخير أيامنا يوم أن نلقاه.

وحدة المسلمين سيد

قال أحد الأدباء: أمران لا يُحدد لهما وقتُ بدقة: النوم في حياة الفرد، والانحطاط في حياة الأمة، فلا يشعر بهما إلا إذا غلبا واستوليا.

ولقد غلب الانحطاط والتدني على أمتنا الإسلامية، هذه الأمة التي ساست العالم- قديمًا- وأذعنت لها رءوس الأكاسرة والقياصرة، ولماذا لا يسال الإنسان نفسه عن أسباب هذا الانحطاط الذي وصلنا إليه؟ وما أسباب انتصار أجدادنا من الصحابة والتابعين؟

إن الإجابة على هذا السؤال تحتاج عدة مقالات، ولكن لنتحدث عن أهم هذه الأسباب، وهي «وحدة الأمة الإسلامية»:

نقول: ما انتصر أجدادنا الصحابة على أعدائهم فانفتحت لهم قلوب العباد قبل حدود البلاد إلا بالوحدة ونبذ الخلاف الذي يضعف الأمة، فكانوا على قلب رجل واحد يقاتلون في صف واحد متماسك، يطبقون قوله تعالى في سورة «الصف»: ﴿إِنَّ اللَّهَ يُحِبُّ النَّذِينَ يُقَاتِلُونَ فِي سَبِيلِهِ صَفًا كَانَّهُم بُنيَانٍ مُرْصُوصٌ ﴾ [الصف: ٤].

توحدوا في صفّ واحد بعدماً كانوا أمة متفرقة - قبل الإسلام - تقوم الحروب بينهم على أوهى الأسباب، فبعث الله النبي صلى الله عليه وسلم إليهم، فمكث فيهم ثلاث عشرة سنة يربي ويعلم ويبني من جديد، ليصوغ من هذه الأشتات المتناثرة أمة متضامنة، من أبرز خصائصها وحدتها وتأزرها، يقول ربنا في كتابه العزيز: ﴿إِنَّ هَذِهِ أُمُّ تُكُمُّ أُمَّةً وَاحِدةً وَإِنَا رَبُّكُمُّ فَاعْبُدُونِ﴾ [الأنبياء: ٩٢]، ولكن هذه الوحدة أين هي الآن؟

إن أعداء الإسلام عرفوا أن قوتنا في وحدتنا، فعملوا على إضعاف هذه الأمة عن طريق تمزيقها إلى طرائق قددًا، فالعالم كله ضد الوحدة العربية والإسلامية، نقول هذا دون أدنى رغبة في الإثارة أو المبالغة أو إعطاء أنفسنا أهمية أكثر مما يجب، وإليك كلامهم المسموم لتعرف هذه الحقيقة جيدًا:

يقول المبشر لورنسي براون: «إذا أتحد المسلمون في إمبراطورية عربية أمكن أن يصبحوا لعنة على العالم وخطرًا... أما إذا بقوا متفرقين

الهيه العدد العاشر السنة الثلاثون



### بقلم: سالم ندا

فإنهم يظلون حينئذ بلا وز<mark>ن ولا تأثير»!!</mark> ثم يقول: «يجب أن يبقى العرب والمسلمون متفرقين ليبقوا بلا قوم ولا تأثير».

ولكي يصلوا إلى هذا الهدف بذلوا جهودهم لتفريق هذه الأمة وعدم إيجاد أي اتحاد أو اتفاق لينتصروا علينا لنظل بلا تأثير ولا طعم ولا لون ولا رائحة، فماذا فعلوا؟

نجحوا أن يمزقوا جسد الأمة إلى دويلات بينها خطوط أي حدود وهمية سرعان ما ينشب الخلاف بين دولتين على بضعة أمتار وما تنازعت دولتان إلا جاءت الأمم المتحدة «المتحدة ضد الإسلام وأهله فقط» وأججت نار الفتنة، وكلما هدأت حددت أوارها.

يقول شكيب أرسلان عن الأمم المتحدة ودورها في تمزيق العالم الإسلامي: «هي مثل العَروض (بحور الشعر) بحر بلا ماء، ما وجدت إلا لتلبس الاعتداء حُلة قانونية وتسوغ الفتوحات بتغيير الأسماء وحكمها على كل ضعيف عاجز ولا تستطيع أن تحكم على كل قوي متجاوز»!!

يقول الشاعر:

جمعية لصوص ونباشين

تألفت لتقسيم الأكفان

ولقد أحسن الشاعر في تعبيره عن حقيقة هذه الهيئة بأنها تقتل وتميت الدول ثم تقسم الإكفان وتقدمها للأمم والدول، كما فعلت مع العراق، وكما تفعل الآن مع الشعب الأفغاني المسلم الأعزل، والكل يؤيد ويبارك وينصبر أمريكا، ظالمة أو مظلومة وحاشا أمريكا أن تُظلم فهي ظالمة على طول الطريق بلا مبالغة.

وحتى يمزقوا الأمة الإسلامية اطلقوا على منطقتنا «الشرق الأوسط»، مع أن الأدق أن يُطلق عليها «الشرق الإسلامي»؛ لأنها تشمل ثلاث عشرة دولة كلها إسلامية، فلماذا أقنعونا وأقنعوا أجهزة

الإعلام المرئية والمسموعة والمقروءة بهذا المصطلح؛ لأنه لا يحدد هوية هذه المنطقة ولا يذكّر شعوبها بما بينهم من أواصر وروابط تستدعي منهم التأزر والتلاحم، كما أنه يسمح بأن تُزج بينهم الدولة العبرية «اللقيطة» إسرائيل التي غرسها الاستعمار في قلب هذه المنطقة.

جاء في البروتوكول الخامس من بروتوكولات حكماء صهيون: «لقد بذرنا الخلاف بين كل واحد وغيره في جميع أغراض الأمميين الشخصية والقومية بنشر التعصبات الدينية والقبلية خلال عشرين قرئًا».

ماذا نريد بعد هذا الكلام الخبيث الذي خرج من قلوب أخبث الناس على وجه الأرض، فلقد السودت قلوبهم حتى أصبحت أسود من حنك الغراب.

أما نستحي من أنفسنا عندما ننظر إلى اليهود الذين مزقهم الله وشتتهم ولم تكن لهم دولة ولا وطن، فهم كالبدو- تمامًا- ليس لهم مكان، ينتقلون من مكان لأخر.

كيف جمعوا أنفسهم في أرض الميعاد- حسب عقيدتهم؟

جاء في البروتوكول الحادي عشر: «من رحمة الله أن شعبه المختار مشتت، وهذا التشتت الذي يبدو ضعفًا فينا أمام العالم إنه كل قوتنا التي وصلت بنا إلى عتبة السلطة العالمية».

११ जर्बहा विक्र

إن هذه الأمـة لم تحـقق غـاياتهـا ولم تدرك أمانيها إلا في ظلال الوحدة ونبذ الفرقة، كما أنها لم تنتكس وتنحط إلا بالفرقة والاختلاف.

كان للمهلب بن أبي صفرة – القائد الأموي – القريب ولد يجاهدون معه في الفتوحات، فلما شعر بدنو أجله جمعهم وقال لهم: أريد حزمة من الحطب، ثم سألهم: أترونكم كاسريها مجتمعة فقالوا: لا. فقال: أترونكم كاسريها متفرقة فقالوا: نعم. قال: هكذا الجماعة، فعليكم بالوحدة، وإياكم والفرقة.

يقول أحد الشعراء ناصحًا أبناءه: كونوا جميعًا يا بني إذا اعترى خطبٌ ولا تتفرقوا أحادًا تأبى الرماح إذا اجتمعن تكسرًا وإذا افترقن تكسرت أفرادًا

العدد العاشر السنة الثلاثون العدد العاشر (٢٥)

الحــمــد لله رب العالمين، أشهد أن لا إله إلا الله وحده لا شيريك له، وأشهد أن محمدًا عبده ورسوله، وأصلي وأسلم عليه وعلى آله وصحبه ومن تبعهم بإحسان إلى يوم الدين... أما بعد:

فقد قال تعالى: ﴿ إِنَّمَا يَعْمُنُ مَسَاجِدَ اللَّهِ مَنْ آمَنَ بِاللَّهِ وَالْيَـوْم الآخر ﴾ [التوبة: ١٨].

لقد أحزنني كثيرًا أن بيوت الله جل وعلا في الصلوات الخمس خالية، إلا ممن رحم ربي، لقد هجرها العباد في الوقت الذي عـمـروا فـيـه دور السينما والمسارح

وافترشوا الحدائق والنوادي، وخالفوا ما كان عليه نبيهم صلى الله عليه وسلم وسلف الأمة الصالح؛ من المصافظة على أداء الصلوات جماعة في المسجد وتعمير بيوت الله وعدم الصلاة في البيوت إلا لأصحاب الأعذار، وللأسف الشديد تجد الكثير من المساحد روادها لا بتعدون أصابع البد الواحدة وخصوصنا في صلاة الفجر والعشباء وهما أثقل الصلاة على المنافقين، كما جاء في الحديث المتفق عليه عن أبي هريرة رضى الله عنه قال: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: «ليس صلاة أثقل على المنافقين من صلاة الفجر والعشاء، ولو يعلمون ما فيهما لأتوهما ولو حبوًا».

والسؤال الذي يطرح نفسه: أين يذهب العباد؟ لماذا يتركون الصلاة في بيوت الله ويفضلون الصلاة في بيوتهم؟ هل الصلاة في البيوت سنة عن نبينا صلى الله عليه وسلم؟

بقلم: سيد ميارك

ما هي الأعدار في ترك الصلوات المفروضة في بيوت الله تعالى؟

عليك أخى المسلم بالمصافظة على أداء الصلاة في أوقاتها كما قال تعالى: ﴿ إِنَّ الصَّالاَةَ كَانَتْ عَلَى الْمُؤْمِنِينَ كِتَابًا مُوْقُوتًا ﴾ [النساء: ١٠٣]، واحذر ترك الجماعة في سوت الله بدون عندر، وإليك الأعذار الشرعية للصلاة في البيوت أو تأخيرها، والله المستعان.

نرخص التخلف عن الجماعة في الصالات الأتعة:

١- البرد أو المطر الشديد:

لحديث ابن عمر رضى الله عنهما عن النبى صلى الله عليه وسلم أنه كان يأمر المنادي فينادي بالصيلاة: «صلوا في رحالكم في الليلة الباردة المطيرة في السفر»، وعن جابر رضى الله عنه قال: خرجنا مع رسول الله صلى الله عليه وسلم في سفرنا فمطرنا، فقال: «ليصلِّ من شاء منكم في رحله». أي:

فقال الفقهاء: ومثل البرد الحر الشديد والظلمة والخوف من ظالم، وقال ابن بطال: أجمع العلماء على أن التخلف عن الجماعة في شدة المطر والظلمة والريح، وما أشبه ذلك بياح. انتهى.

#### ٢- حضور الطعام:

لحديث ابن عمر رضى الله عنهما عن النبي صلى الله عليه وسلم أنه قال: «إذا كان

أحدكم على الطعام فلا يعجل حتى يقضي حاجته منه وإن أقيمت الصلاة».

ويلاحظ أن جمهور الفقهاء يرى كراهة تقديم الصلاة على الطعام إذا حضر، ومحل ذلك إذا اتسع الوقت وإلا لزم تقديم الصلاة. [«فقه السنة» (ج١)].

أما الاحتيال واتباع الهوى والنفس الأمارة بالسوء التي طبعت على حب المعصية والكسل، فيبيح الإنسان لنفسه ترك صلاة الجماعة بحجة حضور الطعام ثم لا يأكل ما يسد جوعه وينهض ليلحق بالصلاة وإنما يفترش وياكل ويطيل وربما يشرب الشاي يفترش وهو معذور.. ليصلي إذًا في بيته، فهذا وأمثاله نقول له قول الله تعالى: ﴿بَلِ الإنسَانُ عَلَى نَفْسِهِ بَصِيدِرَةٌ. وَلَوْ أَلْقَى مَعَاذِيرَهُ ﴾ [القيامة: ١٤، ١٥].

ومن ثُم فإن ترك الجماعة مع القدرة عليها دون عذر ضياع لثواب عظيم، وأذكر هاهنا حديثًا واحدًا فيه الكفاية ليدرك المسلم ما في ترك الجماعة من ضياع ثواب عظيم سوف يندم عليه بعد ذلك.

عن أبي هريرة رضي الله عنه قال: قال صلى الله عليه وسلم: «صالة الرجل في جماعة تضعف على صلاته في بيته وفي سوقه خمسا وعشرين ضعفًا، وذلك أنه إذا توضأ فأحسن الوضوء، ثم خرج لا يخرجه إلا الصلاة، لم يخط خطوة إلا رفعت له بها درجة وحطت عنه بها خطيئة، فإذا صلى لم تزل الملائكة تصلي عليه ما دام في مصلاه ما لم يحدث تقول: اللهم صلً عليه اللهم ارحمه، ولا يزال في صلاة ما انتظر الصلاة». متفق عليه، وإذا اللفظ للبخارى.

والبعض- هداهم اللَّه تعالى- يتخذ من ترك الجماعة في المسجد والصلاة في بيته حجة واهية، فيقول: الصلاة في المسجد فرض

كفاية لا فرض عين إن قام به البعض سقط عن الآخرين، أي يريد أن يقول: إن صلاته في بيته منفردًا للصلوات المفروضة ليس حرامًا ولا إثم عليه!! فما حقيقة هذا القول وما أدلته؟

حقيقة الأمر أن علماء السلف الصالح اختلفوا في هذه المسألة وطرح كل فريق أدلته من الكتاب والسنة، وفي كتاب «الصلاة وحكم تاركها» لابن قيم الجوزية بحث نفيس حيث ذكر أدلة كل فريق فيرجع إليه من شاء، وسوف أذكر هنا الأدلة الواضحة الجلية من الكتاب والسنة من خلال كتاب ابن القيم هذا لأدلل على وجوب الصلاة في المسجد وحرمتها في البيوت، وهو القول الحق الذي ندين الله به ونعمل على نشره وبيانه، أما القول الآخر فهو خطأ وبعيد عن الصواب وأدلته لا تسلم من العلل والتفسيرات الخاطئة.

الدليل الأول: قال تعالى: ﴿ وَإِذَا كُنتَ فِيهِمْ فَاقَمْتَ لَهُمُ الصَّلاَةَ فَلْتَقُمْ طَائِفَةٌ مُنْهُم مَعْكَ وَلْيَأْخُدُواْ أَسُلِحَتَهُمْ فَإِذَا سَجَدُواْ فَلْيَكُونُواْ مِن وَرَائِكُمْ وَلَتَأْتِ طَائِفَةٌ أُخْرَى لَمْ يُصِلُواْ فَلْيُصَلُواْ مَن مَعْكَ ﴿ وَلَتَأْتِ طَائِفَةٌ أُخْرَى لَمْ يُصِلُواْ فَلْيُصَلُواْ مَن مَعْكَ ﴾ [النساء: ١٠٢]، ووجه الاستدلال بالآية أصره سبحانه وتعالى لهم بالصلاة في الجماعة، ثم أعاد هذا الأمر ثانية في حق الجماعة الثانية، وفي هذا دليل على أن الطائفة الثانية بفعل الأولى، ولو سبحانه عن الطائفة الثانية بفعل الأولى، ولو كانت فرض كفاية لسقطت بفعل الطائفة الثانية بفعل الطائفة الثانية المعلى الطائفة الثانية بفعل الطائفة الثانية بفعل الطائفة

الدليل الثاني: قال تعالى: ﴿يَوْمَ يُكْثَنُفُ عَن سَاقِ وَيُدْعَ وْنَ إِلَى السُّجُ وِد فَالَّ يَسْتَطِيعُونَ. خَاشِعَةً أَبْصَارُهُمْ تَرْهَقُهُمْ ذِلَّةٌ وقَدْ كَانُوا يُدْعَوْنَ إِلَى السُّجُودِ وَهُمُّ سَالِمُونَ ﴾ كَانُوا يُدْعَوْنَ إِلَى السُّجُودِ وَهُمُّ سَالِمُونَ ﴾ [القلم: ٤٢، ٤٣]، ووجه الاستدلال بها أنه سبحانه عاقبهم يوم القيامة، بأن حال بينهم وبين السجود لما دعاهم إلى السجود في الدنيا، فأبوا أن يجيبوا الداعي، إذا ثبت هذا

فإجابة الداعي هي إتيان المسجد لحضور الجماعة لا فعلها في بيته وحده، فهكذا فسر النبي صلى الله عليه وسلم الإجابة، فروى مسلم في «صحيحه» عن أبي هريرة رضي الله عنه قال: أتى النبي صلى الله عليه وسلم رجل أعمى، فقال: يا رسول الله، ليس لي قائد يقودني إلى المسجد، فسأل رسول الله صلى الله عليه وسلم أن يرخص له، فرخص له، فلما ولى دعاه فقال: «هل تسمع النداء» قال: نعم، قال: «فأجب»، فلم يُجْعَل مجيبًا له بصلاته في بيته إذا سمع النداء، فدل على أن الإجابة بيته إذا سمع النداء، فدل على أن الإجابة المأمور بها هي إتيان المسجد للجماعة.

الدليل الثالث: ما رواه مسلم في «صحيحه» من حديث أبي الشعثاء المحاربي رضى الله عنه قال: كنا قعودًا في المسجد فأذن المؤذن، فقام رجل من المسجد يمشى فأتبعه أبو هريرة ببصره حتى خرج من المسجد، فقال: أما هذا فقد عصى أبا القاسم، ووجه الاستدلال به أنه جعله عاصيًا لرسول الله صلى الله عليه وسلم بخروجه بعد الأذان لتركه لصلاة الجماعة، ومن يقول: الجماعة ندب يقول: لا يعصى الله ورسوله من خرج بعد الأذان وصلى وحده، وقد احتج ابن المنذر في كتابه «الأوسط» على وجوب الجماعة بهذا الحديث وقال: لو كان المرء مخيرًا في ترك الجماعة وإتيانها لم يجز أن يعصى بانصرافه عما لا يجب عليه أن يحضره، والذي يقول: صلاة الجماعة ندب إن شاء فعلها وإن شاء تركها، يجوز للرجل أن يخرج من المسجد وقد أخذ المؤذن في إقامة الصلاة، بل يجوز له أن يجلس فلا يصلى مع الإمام، فإذا صلوا قام فصلى وحده، لو رأى رسول الله صلى الله عليه وسلم وأصحابه من يفعل هذا لأنكروا عليه غاية الإنكار.

الدليل الرابع: عن أبي هريرة رضي الله عنه أن رسول الله صلى الله عليه وسلم قال: «إن أثقل الصلاة على المنافقين صلاة العشاء وصلاة الفجر ولو يعلمون ما فيهما لأتوهما

ولو حبوًا، ولقد هممت أن آمر بالصلاة فتقام ثم آمر رجلاً يصلي بالناس ثم أنطلق معي برجال معهم حزم من حطب إلى قوم لا يشهدون الصلاة فأحرق عليهم بيوتهم بالنار».

الدليل الخامس: ما جاء من آثار السلف الصالح:

من ذلك قول ابن مسعود رضي الله عنه قال: من سره أن يلقى الله تعالى غذا مسلمًا فليحافظ على هؤلاء الصلوات حيث ينادى بهن، فإن الله شرع لنبيكم سنن الهدى وإنهن من سنن الهدى، ولو أنكم صليتم في بيوتكم كما يصلي هذا المتخلف في بيته لتركتم سنة نبيكم، ولو تركتم سنة نبيكم لضللتم، ولقد رئيتنا وما يتخلف عنها إلا منافق معلوم النفاق، ولقد كان الرجل يؤتى به يهادى بين الرجلين حتى يقام في الصف.

ومن ذلك قـول علي بن أبي طالب رضي الله عنه: لا صلاة لجار المسجد إلا في المسجد، قيل: ومن جار المسجد؟ قال: من يسمع المنادي.

ومن ذلك قول عطاء بن رباح رحمه الله: ليس لأحد من خلق الله في القرية والحضر رخصة إذا سمع النداء أن يدع الصلاة جماعة.

ومن ذلك ما قاله الأوزاعي: لا طاعة للوالد في ترك الجمعة والجماعات، يسمع النداء أو لم يسمع.

وبعد... هذه خمسة من الأدلة الواضحة من الكتاب والسنة الصحيحة وآثار السلف الصالح في وجوب الصالة في المساجد وتحريم الصلاة في البيوت دون عنر شرعي، وليكن المرء على ثقة أن الصالاة جماعة في المسجد واجبة وتاركها معاقب، وإن وجدت اختلافات في هذه المسئلة بين علمائنا، ففي الأدلة والبراهين الساطعة من القرآن والسنة التي ذكرناها حجة على القائلين بعكس ذلك.

والحمد لله رب العالمين.

يقول الذهبي رحمه الله: واللَّه إني لأحيه في الله وأرجو الخبر بحيه؛ لما منحه الله من التقوى والعبادة والإخلاص والجهاد وسعة العلم والإتقان والمواساة والفتوة والصفات الحميدة. «تذكرة الحفاظ».

#### طلبه للعلم وحفظه

قال أبوه: لئن وجدت كتبك لأحرقنها. قال: فقلت له: وما على من ذلك وهي في صدري.

قال أحمد: لم يكن أحد في زمان ابن المعارك أطلب للعلم منه.

قال أبو أسامة: ما رأيت أطلب للعلم في الآفاق من ابن المبارك.

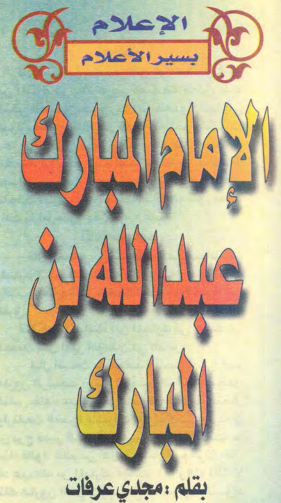
قال ابن المبارك: حملت عن أربعة آلاف شيخ فرويت عن ألف منهم.

قال الطيالسي: قلتُ لابن المبارك: مَن تجالس بخراسان؟ قال: أجالس شعبة وسفيان. قال أبو داود: يعنى أنظر في كتبهما.

قال شيقيق بن إبراهيم البلخي: قيل لابن المبارك: إذا صليت معنا لِمَ لم تجلس معنا؟ قال: أذهب مع الصحابة والتابعين. قلت له: وأين الصحابة والتابعون؟ قال: أذهب أنظر في عملي فأدرك أثارهم وأعمالهم، فما أصنع معكم؟

#### جوده وسخاؤه

قال إسماعيل بن عياش: ما على وجه الأرض مثل عبدالله بن المبارك، ولا أعلم أن الله خلق خصلة من خصال الخير إلا وقد جعلها في عبدالله بن المبارك، ولقد حدثني أصحابي أنهم صحبوه من مرو إلى مكة، فكان يطعمهم الخبيص وهو الدُّهْرُ صائم. قال على بن الحسن ابن شقيق: كان ابن المبارك إذا كان وقت الحج اجتمع عليه إخوانه من أهل مرو فيقولون: نصحبك يا أبا عبدالرحمن. فيقول لهم: هاتوا نفقاتكم، فيأخذ نفقاتهم فيجعلها في صندوق فيقفل عليها ثم يكترى لهم ويخرجهم من مرو إلى بغداد فلا يزال ينفق عليهم ويطعمهم أطيب الطعام وأطيب الحلواء ثم يخرجهم من بغداد بأحسن زي وأجمل مروءة حتى يصلوا إلى محينة الرسول صلى الله عليه وسلم، فاذا



🗆 اسمه: ابن واضح أبو عبيد الرحمن الحنظلي مولاهم التركي ثم المروزي الحافظ الغازي الإمام شيخ الإسلام عالم زمانه وأمير الأتقياء في وقته.

مولده: ولد سنة ثمان عشرة ومائة، وطلب العلم وهو ابن عشرين سنة، ثم ارتحل في سنة إحدى وأربعين ومائة، وأخذ عن بقاياً التابعين وأكثر من الترحال والتطواف إلى أن مات في طلب العلم وفي الغزو وفي التجارة والإنفاق على الإخوان وتجهيزهم معه إلى الحج. 🛘

العدد العاشر السنة الثلاثون أفي

#### شجاعته

قال عبدة بن سليمان المروزي: كنا سرية مع ابن المبارك في بلاد الروم، فصادفنا العدو، فلما التقى الصفان خرج رجل من العدو فدعا إلى البراز، فخرج إليه رجل فقتله، ثم آخر فقتله، ثم فطرده ساعة فقتله، فازدحم إليه الناس، فنظرت، فإذا هو عبدالله بن المبارك، وإذا هو يكتم وجهه بكمه، فأخذت بطرف كُمّة فمددته، فإذا هو هو، فقال: وأنت يا أبا عمرو ممن يشنع علينا؟

#### ثناء العلماء عليه

- قال العباس بن مصعب: جمع عبدالله بن المبارك الحديث والفقه والعربية وأيام الناس والشجاعة والمحبة عند الفرق.

قال أبو أسامة: ابن المبارك في أصحاب الحديث مثل أمير المؤمنين في الناس.

- قال أشعث بن شعبة المصيصي: قدم هارون الرشيد أمير المؤمنين الرقة، فانجفل الناس خلف عبدالله بن المبارك وتقطعت النعال وارتفعت الغبرة فأشرفت أم ولد لأمير المؤمنين من برج قصر الخشب، فلما رأت الناس قالت: ما هذا؟ قالوا: عالم من أهل خراسان قدم الرقة يُقال له: عبدالله بن المبارك. فقالت: هذا والله الملك لا مئك هارون الذي لا يجهم الناس إلا بشهرط وأعوان.

- قال عبد الرحمن بن مهدي: الأئمة أربعة: سفيان الثوري، ومالك بن أنس، وحماد بن زيد، وابن المبارك. وقال: ما رأيت رجلاً أعلم بالحديث من سفيان الثوري، ولا أحسن عقلاً من مالك، ولا أقشف من شعبة، ولا أنصح لهذه الأمة من عبدالله بن المبارك. وقال: حدثني ابن المبارك، وكان نسيج وحده.

قال سفيان: إني لأشتهي من عمري كله أن أكون سنة واحدة مثل عبدالله بن المبارك، فلم أقدر أن أكون ولا ثلاثة أيام.

قال أحمد بن عبدة: كان فضيل وسفيان ومشيخة جلوسًا في المسجد الحرام، فطلع ابن صاروا إلى المدينة قال لكل رجل منهم: ما أمرك عيالك أن تشتري لهم من المدينة من طرفها؟ فيقول: كذا وكذا. فيشتري لهم، ثم يخرجهم إلى مكة، فإذا وصلوا إلى مكة وقضوا حجهم، قال لكل واحد منهم: ما أمرك عيالك أن تشتري لهم من متاع مكة؛ فيقول كذا وكذا. فيشتري لهم ثم يخرجهم من مكة، فلا يزال ينفق عليهم إلى أن يصيروا إلى مرو، فإذا وصل إلى مرو جصص يصيروا إلى مرو، فإذا واللهم وليمة أيام صنع لهم وليمة وكساهم، فإذا أكلوا وسروا دعا بالصندوق ف ف تحه ودفع إلى كل رجل منهم بالصندوق ف ف تحه ودفع إلى كل رجل منهم صرته بعد أن كتب عليها اسمه!!

ويقول علي بن الحسن: إنه عمل آخر سفرة سافرها دعوة، وقدم إلى الناس خمسة وعشرين فالوذج.

وقال الفضيل بن عياض: لولاك وأصحابك ما اتجرت.

وقال علي بن الحسن: وكان ينفق على الفقراء في كل سنة مائة ألف درهم.

قال سلمة بن سليمان: جاء رجل إلى ابن المبارك فسأله أن يقضي دينًا عليه، فكتب له إلى وكيل له، فلما ورد عليه الكتاب قال له الوكيل: كم الدين الذي سألت فيه عبدالله أن يقضيه عنك؟ قال: سبعمائة درهم، فكتب إلى عبدالله إن هذا الرجل سألك أن تقضي عنه سبعمائة درهم، فكتب له سبعة آلاف درهم، وقد فنيت الغلات فكتب إليه عبدالله: إن كانت الغلات قد فنيت فإن العمر أيضًا قد فني، فأجز له ما سبق به قلمى.

قَالَ الحسن بنَّ حماد: دخل أبو أسامة على ابن المبارك فوجد في وجه عبدالله أثر الضيَّر، فلما خرج بعث إليه أربعة آلاف درهم، وكتب اليه:

وفتى خالا من ماله ومن المروءة غير خال أعطاك قبيل سيؤاله وكفاك مكروه السؤال

قال المسيب بن واضح: أرسل ابن المبارك إلى أبي بكر بن عياش أربعة آلاف درهم، فقال: سيد بها في تنة القوم عنك.

أأرجه العدد العاشر السنة الثلاثون



المبارك من الثنية، فقال سفيان: هذا رجل أهل المسرق، فقال فضيل: هذا رجل أهل المسرق والمغرب وما بينهما.

- قال هارون أمير المؤمنين لما مات ابن المبارك: مات سيد العلماء.

- قال أبو إسحاق الفزاري: ابن المبارك إمام المسلمين.

- قال ابن عيينة: نظرت في أمر الصحابة وأمر ابن المبارك فما رأيت لهم عليه فضلاً إلا بصحبتهم النبي صلى الله عليه وسلم وغزوهم معه.

- قال عمار بن الحسن يمدح ابن المبارك:
إذا سار عبد الله من مرو ليلة
فقد سار منها نورها وجمالها
وإذا ذكر الأحبار في كل بلدة
فهم أنجم فيها وأنت هلالها
قال الحافظ ابن حجر: ثقة ثبت فقيه عالم
جواد مجاهد، جمعت فيه خصال الخير.

- قَال حبيب الجلاب: سألت ابن المبارك: ما خير ما أعطى الإنسان؟ قال: غريزة عقل. قلت: فإن لم يكن؟ قال: أخ شفيق يستشيره. قلت: فإن لم يكن؟ قال: أخ شفيق يستشيره. قلت: فإن لم يكن؟ قال: صمت طويل، قلت: فإن لم يكن؟ قال: موت عاجل. - قال: عجبت لمن لم يطلب العلم كيف

درر من أقواله

تدعوه نفسه إلى مكرمة.

- ليكن عمدتكم الأثر، وخذوا من الرأي ما يفسر لكم الحديث.

- من بخل بالعلم ابتلي بشلاث: إما موت يذهب علمه، وإما ينسى، وإما يلزم السلطان فنذهب علمه.

- أول منفعة العلم أن يفيد بعضهم بعضًا.

- سُئل: من الناسُ فقال: العلماء. قيل: فمن الملوك قال: الزهاد. قيل: فمن الغوغاء؟ قال: خزيمة وأصحابه- يعني من أمراء الظلمة- قيل: فمن السفلة؟ قال: الذين يعيشون بدينهم.

- ليكن مـجلسك مع المساكين وإياك أن تجلس مع صاحب بدعة.

- ربّ عملٍ صغير تكثره النية، وربّ عمل

كثير تصغره النية.

- في صحيح الحديث شغل عن سقيمه.

- قـال علي بن الحـسن بن شـقـيق لابن المبارك: كيف يعرف ربنا؟ قال: على السماء السابعة على العرش، لا نقول كما تقول الجهمية هو هاهنا في الأرض.

- قال: إنا نستجيز أن نحكي كلام اليهود والنصياري، ولا نستجيز أن نحكي كلام الجهمية.

- قرأ شيئًا من القرآن ثم قال: من زعم أن هذا مخلوق فقد كفر بالله العظيم.

- إن البصراء لا يأمنون من أربع: ذنب قد مضى لا يدري ما يصنع فيه الرب عز وجل، وعمر قد بقي لا يدري ما فيه من الهلكة، وفضل قد أعطي العبد لعله مكر واستدراج، وضلالة قد زينت يراها هدًى وزيغ قلب ساعة فقد يسلب المرء دينه ولا يشعر.

- قبيل له: إلى مـتى تكتب العلم؟ قـال: لـعل الكلمة التى أنتفع بها لم أكتبها بعد.

- ذكر التدليس فقال فيه قولاً شديدًا ثم

دلس للناس أحــاديثــه والله لا بقــعل تدليــسئــا

- من استخف بالعلماء ذهبت آخرته، ومن استخف بالأمراء ذهبت دنياه، ومن استخف بالإخوان ذهبت مروءته.

- المداد في الثوب خلوق العلماء. من أشعاره

وقد كان ابن المبارك شاعرًا محسنًا قوالأ بالحق. قيل له: إن ابن علية قد ولي القضاء، فكتب إليه:

ياً جاعل العلم له بازيًا يصطاد أموال المساكين الحتلت للدنيا ولذاتها بحسيلة تذهب بالدين فصرت مجنونًا بها بعدما كنت دواءً للمجانين أين رواياتك في سردها

لولا الأئمــة لم تأمن لنا سـبل
وكان أضعفنا نه بًا لأقوانا
يقال: إن الرشيد أعجبه هذا، فلما أن بلغه
موت ابن المبارك به «هيت» مدينة على الفراتقال: إنا لله وإنا إليه راجعون يا فضل، إيذن
للناس يعزونا في ابن المبارك.

وقال: أما هو القائل: «والله يدفع بالسلطان معضلة»، فمن الذي سمع هذا من ابن المبارك ولا يعرف حقنا؟

قال رحمه الله: أحب الصالحين ولست منهم، وأبغض الطالحين وأنا شر منهم. ثم أنشأ يقول:

الصحمت أزين بالفتى من منطق في غير حينه والصدق أجمل بالفتى في القول عندي من يمينه وعلى الفتى بوقاره من يمينه سمة تلوح على جبينه في من الذي يخفى عليك إذا نظرت إلى قصرينه

رب امرئ متيقن غلب الشقاء على يقينه

ف أزاله عن رأيه

فابتاع دنياه بدينه

□ وفاته: قال العجلي: لما احتضر ابن المبارك جعل رجل يلقنه: لا إله إلا الله، فأكثر عليه فقال له: لست تحسن وأخاف أن تؤذي مسلمًا بعدي إذا لقنتني فقلت: لا إله إلا الله ثم لم أحدث كلامًا بعدها، فدعني، فإذا أحدثت كلامًا فلقنى حتى تكون أخر كلامي.

ولقد توفي رحمه الله في رمضان سنة إحدى وثمانين ومائة، عن ثلاث وستين سنة. المراجع

١- حلية الأولياء.

٢- سير أعلام النبلاء.

٣- تهذيب الكمال.

٤- تقريب التهذيب.

٥- الشريعة للآجري.

٦- شرح السنة للبربهاري
 ٧- مسند ابن الجعد.

زل حسمار العلم في الطين كتب ابن المبارك إلى بعض العباد بالحرم:

يا عابد الحرمين لو أبصرتنا للحادة تلعب العامات العامات العامات العامات العامات العامات العامات العامات العامات

من كان يخضب خده بدموعه

فنحورنا بدمائنا تتخضب أو كان يتعب خيله في باطل

فخيولنا يوم الصبيحة <mark>تتعب</mark> ريح العبير لكم ونحن عبيرنا

زهج السنابك والغبار الأطيب ولقد أتانا من مقال نبينا

قول صحيح صادق لا يكذب

لا يستوي غبار خيل الله في

أنف امــرئ ودخـــان نــار تـلهب هذا كـــتــــاب الله ينطق بـيننــا

ليس الشهيد بميت لا يكذب قال رحمه الله:

إني أمرؤ ليس في ديني لغامزه

لين ولست على الإسلام طعانا فلا أسب أبا بكر ولا علمان

ولن أسب معاذ الله عشمانا

ولا ابن عم رسول الله أشتمه حتى ألنس تحت التُّرب أكفانا

ولا الزبير حواري الرسول ولا

أُهدي لطلحة شتمًا عز أو هانا

ولا أقول عليُّ في السحاب إذن قد قلت والله ظلمًا ثم عدوانا

ولا أقول بقول الجهم إن له قولاً يضارع أهل الشرك أحيانا

ولا أقول تخلى من خلية ته

ربّ العباد وولّى الأمر شيطانا

ما قال فرعون هذا في تمرده فرعون موسى ولا هامان طغيانا

الله يدفع بالسلطان معضلة

عن ديننا رحمة منه ورضوانا

«وهذا عقد موالاة ومحية عقدها الله يين المهاجرين الذين أمنوا وهاجروا في سييل الله وبين الأنصار الذين أووا رسول الله صلى الله عليه وسلم وأصحابه وأعانوهم في دبارهم يأمو الهم وأنفسهم، فهؤ لاء يعضهم أولياء يعض لكمال إيمانهم ولتمام اتصال بعضهم يبعض». [السعدى (١/٤٢٦)].

وفي هذا أيضًا تأكيد من الله حل وعلا حاء بصفة الخبر وكأنه أمر مستقر أي الموالاة والنصرة بين المهاجرين والأنصار، ثم قال تعالى: ﴿ وَالَّذِينَ آمَنُواْ مِن يَعْدُ وَهَاجِرُواْ وَجَاهَدُواْ مَعَكُمْ فَأُولَتِكَ مِنكُمْ ﴾ [الأنفال: ٧٥].

فمن اتصف بهذه الصيفات ولو لم يعش معكم فهو منكم أي جزء منكم، وقال تعالى: ﴿يَا أَنُّهَا الَّذِينَ آمَنُواْ لاَ تَتَّخذُواْ الْيَهُودَ وَالنَّصَارَى أَوْلِيَاء بَعْضُهُمْ أَوْلِيَاء بَعْض وَمَن يَتَوَلَّهُم مِّنكُمْ فَإِنَّهُ مِنْهُمْ إِنَّ اللَّهَ لاَ يَهْدِي الْقَوْمَ الظَّالِمِينَ ﴾ [المائدة: ١٥].

«ويرشد تعالى عباده المؤمنين حين بين لهم أحوال اليهود والنصارى وصفاتهم غير الحسنة أن لا يتخذوهم أولياء، فإن ﴿ بَعْضُهُمْ أَوْلِمَاء بَعْض ﴾، يتناصرون فيما بينهم، ويكونون يدًا على من سواهم، فأنتم لا تتخذوهم أولياء فإنهم هم الأعداء على الحقيقة ولا يبالون بضركم، بل لا يدخرون من مجهودهم شبيئًا على إضلالكم فلا يتولاهم إلا من هو مثلهم، ولهذا قال: ﴿ وَمَن يَتُولُّهُم مِّنكُمْ فَإِنَّهُ مِنْهُمْ ﴾؛ لأن التولى التام يوجب الانتقال إلى دينهم، والتولي القليل يدعو إلى الكثير، ثم يتدرج شيئًا فشيئًا حتى بكون العيد منهم». اه. [السعدى (١/٢٨٦)].

وقد ذكر الحافظ ابن كثير في سبب نزول هذه الآيات: «وقال محمد بن إسحاق: فكانت أول قبيلة من اليهود نقضت ما بينها وين رسول الله صلى الله عليه وسلم بنو قينقاع، فحدثني عاصم بن عمر بن قتادة، قال: فحاصرهم رسول الله صلى الله عليه وسلم حتى نزلوا على حكمه، فقام إليه عبدالله بن أبي ابن سلول حين أمكنه الله منهم، فقال: يا محمد، أحسن في موالي. وكانوا حلفاء الخزرج، قال: فأبطأ عليه رسول

de see als الحلقة الخامسة بقلم د. الوصيف على حزة الستتعمالاً الأسعاب اللاحس الأوعوب تقول ومالكه الكتم فمحرج ١١٥ = الألبي الآخ الله والرسسياله والأراكم شيئ والالعاداة اللكفار والاشبركين، والوالاية بفيتج الوالي وكسسهما تتعني النصيرة. قيال تعالى؛ ﴿ اللَّهُ وَالِيُّ الَّذِينُ انْمُثِّواْ يُخْرِجُهُم مِّنَ الغَالُمَاتِ إِلَى الثَّمُّرِ ﴾ [البِقرة: ٢٥٧])، وقَصَالَ قصالَى: ﴿ وَاللَّهُ مِأْنُ اللَّهُ مُسَوَّلُي النَّذِينَ الصُّدُولِ وَارْنُ النَّكَاكِسِرِينَ لِأَ مُسَوِّلَي الْمُحْمُ ﴾ أَمْحُمُنَاءُ ١١١])، وقال قَعَالَىءَ ﴿ إِنَّ النَّامِنُ آَمُغُواْ وُهَاجَرُواْ وَجَاهَدُواْ بِأَسْوَالِهِمْ وَٱلْفَصِيمِمْ فَي سُنِينِلِ اللَّهِ وَالَّذِينَ أَوْرُواْ وَلَكُمَنِوْوَا أَوْلُمُكِ يَعْضَنُهُمْ أَوْلِيَاءُ يَعْضُ ﴾ [الإنقال: ٧٧].

العدد العاشر السنة الثلاثون الوجيد

الله صلى الله عليه وسلم، فقال: يا محمد، أحسن في موالي. قال: فأعرض عنه، قال: فأدخل يده في جيب درع رسول الله صلى الله عليه وسلم، فقال له رسول الله صلى الله عليه وسلم: «أرسلني». وغضب رسول الله صلى الله عليه وسلم حتى رأوا لوجهه ظللاً ثم قال: «ويحك أرسلني». قال: لا، والله لا أرسلك حتى تحسن في موالي أربعمائة حاسر وثلاثمائة دارع قد منعوني من الأحمر والأسود تحصدهم في غداة واحدة؟ إني امرؤ أخشى الدوائر. قال: فقال رسول الله صلى الله عليه وسلم: «هم لك». قال محمد بن إسحاق: فحدثني أبو إسحاق بن يسار عن عبادة بن الوليد بن عبادة بن الصامت، قال: لما حاربت بنو قينقاع رسول الله صلى الله عليه وسلم تشبث بأمرهم عبدالله بن أبى وقام دونهم ومشى عبادة بن الصامت إلى رسول الله صلى الله عليه وسلم، وكان أحد بني عوف بن الخزرج له من حلفهم مثل الذي لعبدالله بن أبي (فخلعهم) إلى رسول الله صلى الله عليه وسلم، وتبرأ إلى الله ورسوله من حلفهم، وقال: يا رسول الله، أبرأ إلى الله وإلى رسوله من حلفهم وأتولى الله ورسوله والمؤمنين وأبرأ من حلف الكفار وولايتهم ففيه وفي عبدالله بن أبي نزلت الآيات من سورة المائدة». اهـ. [«تهذيب تفسير ابن كثير» (ص٣٨٥،

وأعقب الله ذلك بقوله: ﴿ فَتَرَى الَّذِينَ في قُلُوبِهِم مَّرَضٌ يُسَارِعُونَ فِيهِمْ يَقُولُونَ نَخْشَى أَنْ تُصْيِبَنَا دَاَئِرَةٌ فَعَسَى اللَّهُ أَنْ يَأْتِيَ بِالْفَتْحِ أَوْ أَمْرِ مَّنْ عِنْدِهِ فَيُصْبِحُواْ عَلَى مَا أَسْرَرُواْ فِي أَنْفُسِهِمْ نَادِمِينَ ﴾ [المائدة: ٥٧].

والذين قالوا نخشى أن تصيبنا دائرة هو عبدالله بن أبي ابن سلول وأمثاله كما أشرنا فرد عليهم رب العزة والجلال: ﴿فَعَسَى اللَّهُ أَن يَأْتِيَ بِالْفَصِّرِ والعَرْة والتَّمكين بِالْفَتْحِ ﴾، أي: بالنصر والعزة والتَّمكين للمسلمين وهذا ما وقع لرسول الله صلى الله عليه وسلم وسيحدث لهذه الأمة منه إن شاء الله، فيتر المؤمنين، ويقهر الكافرين، وييأس المنافقون من ظفر الكافرين من اليهود وغيرهم، من ظفر الكافرين من اليهود وغيرهم، ﴿فَيُصُبُّحُواْ عَلَى مَا أَسَرُّواْ فِي أَنْفُسِهِمْ نَادِمِينَ ﴾،

على المسلمين لما رأوا من حـصـول الف<mark>ـتح</mark> والنصــر والعــزة للإســلام والمسلمين والذلـة والمهانة والخزى للبهود والمشركين.

ثم يقول تعالى: ﴿ وَيَقُولُ الَّذِينَ آمَنُواْ آهَوُلاءَ النّذِينَ آمَنُواْ آهَوُلاءَ النّذِينَ آقْسَمُواْ بِاللّهِ جَهْدَ آيْمَانِهِمْ إِنَّهُمْ لَمَعَكُمْ ﴾ [المائدة: ٣٥]، أي: تعجب المؤمنون من حال الذين في قلوبهم مرض كيف كانوا يحلفون بأغلظ الأيمان إنهم لمعكم في الإيمان وما يلزمه من النصرة والمحبة والموالاة، فظهر ما أضمروه النصرة والمحبة والموالاة، فظهر ما أضمروه وظنهم الذي ظنوه بالإسلام وأهله باطلاً، وبطل كيدهم: فر حَبطَتْ أعْمَالُهُمْ فَأَصْبُحُواْ خَاسِرِينَ ﴾.

ومُما ورد في شان الموالاة بين المؤمنين من السنة قوله صلى الله عليه وسلم: «المسلم أخو المسلم...». [رواه الشيخان].

وقال صلى الله عليه وسلم: «المؤمن للمؤمن كالبنيان يشد بعضه بعضًا». [مسلم].

وقال صلى الله عليه وسلم: «مثل المؤمنين في توادهم وتراحمهم وتعاطفهم مثل الجسد إذا اشتكى منه عضو تداعى له سائر الجسد بالسهر والحمى». [متفق عليه].

#### ومن لوازم الموالاة:

أ- الحب قال صلى الله عليه وسلم: «لا يؤمن أحدكم حتى يحب لأخيه ما يحب لنفسه». [متفق عليه]. وقال صلى الله عليه وسلم: «لا تدخلوا الجنة حتى تؤمنوا ولا تؤمنوا حتى تحابوا، ألا أدلكم على شيء إذا فعلت موه تحاببتم؛ أفشوا السلام بينكم». [مسلم].

وهذا يدل على أن الحب المقصود حبًّ عمليًّ لا بالكلمات والبيانات.

ب- النصرة: ومن لوازم الموالاة أيضًا أن يقف المسلم في صف إخوانه من المسلمين يدًا واحدة على أعداء الإسلام، ولا ينبغي للمسلم أن يسلم أخاه إلى أعدائه، قال صلى الله عليه وسلم: «المسلم أخو المسلم، لا يظلمه ولا يسلمه ولا يخذله». [البخاري، ومسلم، والترمذي].

ومعنى «يسلمه» أي: يخلي بينه وبين عدوه ولا ينصره، وهو أحوج ما يكون إليه.

وهذه الآيات والأحاديث النبوية تقتضى من

المسلم أن يحب المسلمين في أي بقعة من بقاع الأرض ويرجو لهم الخير ويفرح لفرحهم ويحزن لحزنهم، وينصرهم بالكلمة الصادقة والمعونة؛ في فلسطين، والشيشان، وأفغانستان، والدعاء لهم بالنصر على أعدائهم من اليهود والنصارى والملاحدة.

وإننا نهيب بالمسلمين في مشارق الأرض ومغاربها أن يعملوا بمقتضى إسلامهم فينصرون إخوانهم من المستضعفين والمقهورين في هذه البلاد المشار إليها لتحرير القدس وتخليص المستضعفين في الأرض، ولكنها أماني، كما قال الشاعر:

أماني من سعدى سقتنا بها كاسًا على ظما سعدى منى إن نعش تكن أطيب المنى والأفق عشنا بها زمنًا رغدًا

إنني أتعجب كيف يسارع الكثير من البلاد الإسلامية في نصرة الأمريكان على إخوانهم المسلمين ويسكتون عن المذابح التي يتعرض لها الأبرياء الذين يبادون بغير جريرة ويحاربون بغير ذنب، وتدمر بيوتهم ومساجدهم وممتلكاتهم، وتزهق أرواحهم تحت سمع العالم وبصره، وهذا الشعب الفلسطيني الذي تقدم أرواح أبنائه قربانًا للصهيونية دون أي تحرك من المسلمين لإنقاذ إخوانهم ومقدساتهم.

إنه من يوم أن فقد المسلمون المساعر الصادقة بالحب والنصرة والموالة لله ولرسوله ولإخوانهم من المؤمنين ؛ ضاعت مقدساتهم وانتهكت حرماتهم وهم يرزحون تحت نير الاستعمار والاستعباد العالمي اليهودي والصليبي منذ مائة عام تقريبا يوم دخل الإنجليز إلى ديارنا وغيروا مناهج التعليم وتحول الولاء للعلمانية وليس للإسالام، من يومها ضعفت مشاعر الأخوة الإسلامية وعقد الولاء لله ورسوله والمؤمنين والدخول في أحلاف شيطانية بغرض خل العقدة الإيمانية من نفوس المسلمين. وإلى الله المشتكي.

وظهرت الولاءات على غير أساس الإسلام، فظهرت الحزبية، والبعثية، والاشتراكية، والوطنية، والقومية؛ مما أدى إلى تفتت الأمة

وانعزال بعضها عن بعض، وتعرض<mark>ت</mark> للهزيمة من الأعداء.

والله تبارك وتعالى حذر من ذلك، فقال: ﴿ وَلاَ تَنَازَعُواْ فَتَفْسَلُواْ وَتَدْهَبَ رِيحُكُمْ ﴾ [الأنفال: ٢٤]. وحدرنا الله جل وعلا من موالاة الأعداء، فقال: ﴿ لاَ تَجِدُ قَوْمًا يُؤْمِنُونَ بِاللَّهِ وَالْيَوْمِ الآخِرِ فَقَال: ﴿ لاَ تَجِدُ قَوْمًا يُؤْمِنُونَ بِاللَّهِ وَالْيَوْمِ الآخِرِ يُوَادُّونَ مَنْ حَادً اللَّهُ وَرَسُولَهُ وَلَوْ كَانُوا اَبَاءَهُمُ اَوْ عَشْيِرَتَهُمْ ﴾ [المجادلة: أَوْ أَبْنَاءَهُمْ أَوْ إِخْوانَهُمْ أَوْ عَشْيِرَتَهُمْ ﴾ [المجادلة: لاز]. وقال تعالى: ﴿ قَدْ كَانَتْ لَكُمْ أُسُوّةٌ حَسَنَةٌ فِي إِبْرَاهِيمَ وَالَّذِينَ مَعْهُ إِذْ قَالُوا لِقَوْمِهِمْ إِنَّا بُرَآءُ مِنْ دُونِ اللَّهِ كَفَرْنَا بِكُمْ وَبَدَا مِنِكُمْ وَمِمًا تَعْبُدُونَ مِن دُونِ اللَّهِ كَفَرْنَا بِكُمْ وَبَدَا

بَيْنَنَا وَبَيْنَكُمُ الْعَدَاوَةُ وَالْبَعْضَاءَ أَيِدًا حَتَّى

تُؤْمِنُوا بِاللَّهِ وَحْدَهُ ﴾ [المتحنة: ٤].

وحذرنا الله تعالى من الشيطان فقال: ﴿إِنَّ الشَّيْطَانَ لَكُمْ عَدُوً ﴾ [فاطر: ٦]. الشَّيْطَانَ لَكُمْ عَدُوً ﴾ [فاطر: ٦]. ونحن نريد من أمة الإسلام أن تتوحد تحت راية الإسلام وتوالي فيه وتعادى فيه، وتحب في الله وتبغض في الله، ولا تتحالف مع أعدائها ولتأخذ من الماضي عبرة، فإن الله حذرها فقال: ﴿يَا أَيُّهَا النّٰرِينَ آمَنُوا لاَ تَتَّخِذُوا عَدُويِّي وَعَدُوكُمْ أَوْلِينَاءَ اللّٰهِونَ إلنهم بالْمَوَدَّةِ ﴾ [المتحنة: ١].

وإذا كان الفقهاء قد اختلفوا في حكم الاستعانة بالمسركين، فذهب أحمد والشافعي وأبو حنيفة إلى جواز ذلك، إذا كان يمكن الوثوق بهم، وذهب المالكية إلى عدم الجواز من ذلك؛ لأن الوثوق بالمسركين أمر في غاية العسر، فكيف الوثوق بالمسركين أمر في غاية العسر، فكيف والحال بمخالفتهم ومظاهرتهم على المسلمين في الصورة الموجودة في أفغانستان وفلسطين، فإن عقد الولاء للمسلمين يتنافى في محالفة المشركين مهما تكن الدعاوى، قال تعالى: ﴿إِنَّ الذِينَ كَفَرُواْ يُنْ سَعِيلِ اللَّهِ فَسَينُنفِقُونَهَا ثُمُّ تَكُونُ عَلَيْهِمْ حَسْرَةً ثُمُّ يُعْلَبُونَ وَالَّذِينَ كَفَرُواْ إلَى جَهَنَّمَ يُحْشَرُونَ ﴾ [الأنفال: والذيال: هوالذين كَفَرُواْ إلَى جَهَنَّمَ يُحْشَرُونَ ﴾ [الأنفال: والذيال: هما المناسكة الم

وصلى الله وسلم وبارك على نبينا محمد وعلى آله وصحبه أجمعين. وللحديث يقية إن شاء الله.

العدد العاشر السنة الثلاثون الوجيد

# واجه الم واجه الم واجه الم واجه الم واجه الم واجه الم

### نوادرولطائف

قيل للشعبي: هل تمرض الروح؟ قال: نعم، من ظل الثقلاء، قال بعض أصحابه: فمررت يومًا وهو بين ثقيلين فقلت: كيف الروح؟ قال: في النزع. سال رجل الشعبي عن المسح على

سال رحل الشعبي عن المسح على اللحبية في الوضوء فقال: خللها بأصابعك، فقال: أخاف أن لا تبلها، قال: فانقعها من أول الليل.

### حكم ومواعظ 11

قال رجل لصائم الأصم: ما تشتهي؟ قال: عافية يوم إلى الليل، فقيل له: اليست الأيام كلها عافية؟ فقال: إن عافية يومي أن لا أعصى الله فيه.

سُئلً أحمد بن عاصم عن الإخلاص قال: إذا عملت عملاً صالحًا فلم تحب أن تذكر به وتعظم من أجل عملك ولا تطلب ثواب عملك من أحد سواه، فذلك الإخلاص في عملك.

قيل للأحنف بن قيس: لأن قلت واحدة لتسمعن عشرًا، قال الأحنف: لأن قلت عشرًا لاتسمعن واحدة.

### من أقوال السلف

قال أيوب السختياني: ما زاد صاحب بدعة اجتهادًا إلا ازداد من الله بعدًا.

وقال: يبلغني موت الرجل من أهل السنة فكانما يسقط عضو من أعضائي.

وقال أيضًا: إن من سعادة الحدث والأعجمي أن يوفقهما الله تعالى لعالمٍ من أهل السنة.

### أمثال عربية

إذا عزّ أخوك فهُن. أي: إذا عاسرك فياسره. أخوك من صدقك النصيحة. يعني: النصييحية في أمر الدين والدنيا.

قالوا في الصبر

إذا منا أتاك الدهر يومّنا بنكية فافرغ لها صبرًا وأوسع لها صدرا فإن تصاريف الزمان عجيبة فيومًا ترى يسرًا ويومًا ترى عسرا

### منوصاياالسلف

قال سفيان الثوري: كان أبو ذر رضي الله عنه يقول: إني لكم ناصح، إني عليكم شعفية، صلّوا في ظلمة الليل لوحشة القبور، صوموا لحرّ يوم النشور، تصدقوا مخافة يوم عسير. وقال: يكفي الدعاء مع البرّ ما يكفي الملح من الطعام.

### فصاحةأعرابي

قال أعرابي لهشام بن عبدالملك: أتت علينا ثلاثة أعوام، فعام أكل الشعم، وعام أكل الشعم، وعام أكل الله المنحم، وعام أموال، فإن كانت لله فادفعوها إلى عباد الله، وإن كانت لعباد الله فادفعوها إليهم، وإن كانت لكم فتصدقوا، فإن الله يجزي المتصدقين، قال: فهل من حاجة غير ذلك؟ قال: ما ضربت إليك أكباد الإبل أذرع الهجير، وأخوض الدَّجى لخاص دون عام.

أأويه العدد العاشر السنة الثلاثون

# واجزان واجزان واجزان واجزان واجزان واجزان

### علمالتفسير

التفسير لم يُدون في كتب جامعة تجمع سور القرآن الكريم كلها إلا في عصر الدولة العباسية، وكان التفسير عبارة عن نقل روايات عن النبي صلى الله عليه وسلم وأصحابه تُبين المراد من آياته، وأول طبقة من المفسرين أدركت الدولة العباسية أو أنشئت في صدرها طبقة سفيان بن عيينة، ووكيع ابن الجراح وشعبة بن الحجاج، وإسحاق بن راهويه، ومُقاتل بن سليمان، والفراء.

### قواعد فقهية تهم طلاب العلم

- إن الشارع لا يامر إلا بما مصلحته خالصة أو راجحة، ولا ينهى إلا عما مفسدته خالصة أو راجحة، لا يشذ عن هذا الأصل الكبير شيء من أحكامها.

- الوجوب يتعلق بالاستطاعة، فلا واجب مع العجز، ولا محرم مع الضرر. وصلنا الى طلاب العلم

الصبر على الطلب، فإن العلم لما كان اشرف الأشياء، لم يحصل إلا بالتعب والسهر وهجر اللذات، وقد كان أهل العلم رحمهم الله تعالى يلاقون المصاعب والشدائد في تحصيلهم للعلم. قال الإمام أبو الفرج بن الجوزي: تأملت عجبًا، وهو أن كل شيء نفيس خطير يطول طريقه ويكثر التعب في تحصيله. وقال يحيى بن أمى كثير: لا بنال العلم براحة الحسم.

### الوصية الذهبية !!

خطب عمرو بن حُجْر ملك كندة، أم إياس بنت عوف بن مَحلم الشيباني، ولما حان زفافها إليه خلت بها أمها أمامة بنت الحارث، فأوصتها وصية، تبين لها فيها أسس الحياة الزوجية السعيدة، وما يجب عليها لزوجها فقالت:

أي بنية: إن الوصية لو تُركت لفضل أدب، لتركتُ ذلك لك، ولكنها تنكرة للغافل، ومعونة للعاقل.

ولو أن امراة استغنت عن الزوج لغنى البويها، وشدة حاجتهما إليها كنت أغنى الناس عنه، ولكن النساء للرجال خُلقن، ولهنَ خُلق الرجال.

أي بنية: إنك فراقت الجو الذي منه خرجت، وخلفت العُش الذي فيه درجت، إلى وكر لم تعرفيه، وقرين لم تألفيه، فأصبح بملكه عليك رقيبًا ومليكًا، فكوني له أمة يكن لك عبدًا وشيكًا، واحفظي له خصالاً عشرًا يكن لك ذخًا:

أما الأولى والثا<mark>ني</mark>ة: فالخشاوع <mark>له</mark> بالقناعة، وحسن السمع <mark>له</mark> والطاعة.

وأما الثالثة والرابعة: فالتفقد لمواضع عينه وأنفه، فلا تقع عينه منك على قبيح، ولا يشم منك إلا أطيب ريح.

وأما الخامسة والسادسة: فالتفقد لوقت منامه وطعامه، فإن تواتر الجوع ملهبة، وتنغيص النوم مغضية.

وأما السابعة والثامنة: فالاحتراض بماله والإرعاء على حشمه وعياله، وملاك الأمر في المال حسن التقدير، وفي العيال حسن الت<mark>دبير</mark>.

وأما التاسعة والعاشرة: فلا تعصي<u>ن له</u> أمرًا، ولا تفشين له سرًا، فإنك إن خالفت أمره أوغرت صدره، وإن أفشيت سره لم تأمني غدره.

ثم إياك والفرح بين يديه إن كان مهتمًا، والكآبة بين يديه إن كان فرحًا.

العدد العاشر السنة الثلاثون ألويه



ألعيد العدد العاشر السنة الثلاثون

مهمة في المجتمع حتى يتبعها استخدام موارد أرخص، ومنها الفضة.

ويلاحظ بشكل عام أن متوسطى الدخل في البلدان الإسلامية هم أكثر فئات المجتمع الذين يتزينون بالحلي من الذهب أولاً والفضة ثانيًا.

وتمثل الحلى بالنسبة للنساء مجالاً مهمًا للتباهي، فيتزينُ بعدة قطع منها في أن واحد يحملنها في حلهن وترحالهن.

وتستخدم الحلى كهدايا بشكل واسع، فالفتاة تحمل حلية أمها التي أهدتها لها، هذا إضافة للهدايا التي تقدّم في المناسسات، سواء في إطار العائلة من الأب والأم، أو من الزوج إلى الزوجــة، دليـــلاً على اعتزازهم بها وحبهم لها.

والشيء نفسه بالنسبة إلى الهدايا المتعارف على تقديمها بين الأقارب والأصدقاء في الأفراح كالولادة والختان والمناسبات الأخرى؛ إذ تحصل الفتاة على سوار أو قرط أو خاتم.

فحين تولد الفتاة يبدأ أهلها بتكوين رصيد لها ينفعها للزواج والمستقيل.

والشبكة هي هدية العمر ورمز وقيمة للعروس في نظر أهلها وتقدير الخطيب لخطييته.

وبعد الزواج تحرّ المرأة زوجها طوعًا أو قسرًا إلى أسواق الذهب تختار وتقتنى وهو يدفع

فالمرأة لا تكل في تكرار طلبها للحلي، خاصة بعد زباراتها للأهل والأصدقاء، حيث تشاهد ما اشترته النساء وتتشبه بهن مهما كان وضعها الاقتصادي والمالي ضعيفا.

فالمهم لها أن تشارك الأخربات الحديث عن الذهب وتتباهى بما لديها من حُلى، وتحب غالبية النساء الظهور بمظهر الأناقة والغنى في أن واحد.

وتنعكس رغبة المرأة في الفخر والتباهي بثروة زوجها أمام المجتمع، وخاصة النسائي عن طريق لبس الذهب والماس والأحجار الثمينة في المدينة.

ولا غرابة أن نجد بعض النساء يستعرضن أحيانا حُلى صديقاتهن وأقاربهن لإظهار الثراء والغني في المناسيات الاحتماعية والاحتفالات.

وتتزين النساء بكل حُليهن في مناسبات محددة مثل الزفاف وعيد الفطر وعيد الأضحى والولادة

وتتزين أغلب النساء ببعض الملي بشكل دائم مثل القرط والقالادة وبعض الأساور، بينما لا تتزين المرأة المسلمة في معظم البلدان الإسلامية بذلك في حالة الحداد على فقيد أو في شهر رمضان.

وللأسف فإن بعض النساء يشعرن بالخجل في المناسبات إذا لم يحو لباسهن على حُلى جديدة.

وثمة ظاهرة أخرى غير ظاهرة اعتزاز المرأة بحُليها والاحتفاظيه وتوارثه والتزين به في

الاحتفالات والمناسبات والحياة اليومية.

هذه الظاهرة تتمثل في رهن الحلى الشخصية لدى الصاغة أو الأثرباء والتجار نتيجة العوز والحاجة وتفادى الأزمات المالية.

وتنتهى العملية بإرجاع النقود إلى التاجر وفك الرهن، أو شيراء التاجر للحلى المرهونة وإكمال دفع ثمنها لصاحبها، فقد كانت الحلى ترهن منذ غابر

وظاهرة أخرى جديرة بالملاحظة هي وقف الحُلي، فقد أسدغ الإسلام على مجتمعاته علاقات إنسانية نجم عنها عادات وتقاليد حميدة، حيث يسهم الموسرون في التنمية الاقتصادية والاجتماعية عن طريق استغلال الموقوفات من أموال منقولة وغير منقولة في شيئون الخير.

ومن خلال نظام الوقف التطوعي تم تشييد العديد من المنشأت الدينية والتعليمية والثقافية والصحية في حميع رحاب الإسلام، إضافة إلى الخدمات المتعددة الحوانب المنفذة باستخدام الأموال الموقوفة مثل مساعدة المسلمين المعوزين وإيواء الفقراء والمساكين وإطعامهم.

كما كانت في المدن والقرى الإسلامية القديمة عادة إعارة العوائل الغنية حليهم إلى العرائس الفقيرات ليلة الزفاف، ويفضل الله تعالى فقد استمر هذا التقليد حتى الأن في بعض المجتمعات الإسلامية.

حيث تتعاون مجموعة من النساء على توفير ما تقتضيه حفلات الزواج من تجهيز العروس اليتيمة أو الفقيرة باللياس والحلي.

لقد كان الإنسان القديم يتحلى بسن الذئب للدلالة على قتله، وبناب الفيل رمزًا لسيطرته وغلبته على الحدوانات القوية، فزينة الإنسان قديمًا اتخذت أشكال القوة والباس.

ثم تطور المصاغ فصار منه طلاسم وأحجبة وتمائم سحرية للدفاع عن الإنسان ضد المضاطر والشرور، أو طلبًا للحب والخصوبة والولادة.

ويتطور المجتمعات حضاريًا صار للطّلي قيمًا حمالية تتغير تبعًا للظروف والزمن والموضات، مما نجم عنه انفجار هائل في النماذج والأشكال والعلامات المميزة، والوظائف الاجتماعية والاقتصادية، حتى أضحى من المتعذر تحديد أصولها، فضاعت نتيجة لذلك المعانى الحقيقية لرموز كثيرة أصيلة في الحلي.

ومن ثم؛ فهل أن الأوان لإعادة الرموز الأصيلة والمعانى الحقيقة والوظائف الاجتماعية والاقتصادية والعلامات المميزة للمصاغ والحلي؟!

العدد العاشر السنة الثلاثون الويد

# ■ الزكاة أمر عقدي، لا يتهرب منه إلا من لا دين له \ الزكاة أمر عقدي، لا يتهرب منه إلا من لا دين له \ الإخوة الصحفيين بضرورة توعية الناس في أمر الزكاة \

مصر لجمع الزكاة .

وتساعل الدكتود حاتم القرنشاوي قائلاً: هل تضمنون نقياء القائمين على تلك المؤسسة في حالة قيامها ؟ وأن الأصل في الزكاة هو الإنتاج وليس الاستهلاك.

وقد دعت ندوة الأثار الاجتماعية والاقتصادية للزكاة إلى تكامل جهود الجمعيات والجهات المعنية بتحصيل الزكاة في شكل هيئات إقليمية لإنفاق الزكاة في نفس الأقاليم، مع التوجه الإنتاجي في أشكال الإنفاق لتحويل مستحقي الزكاة إلى دافعين لها من خلال تمليكهم أدوات الإنتاج.

وقد جاء ذلك في الندوة التي عقدتها اللجنة الاقتصادية بنقابة الصحفيين، وحضرها فضيلة الشيخ: محمد صفوت نور الدين، والدكتور حاتم القرنشاوي عميد كلية التجارة جامعة الأزهر، فرع البنات، والدكتورة نعمت مشهور استاذ فرع البنات، والدكتورة نعمت مشهور استاذ المصرفي الإستاذ الدكتور محسن الخضيري، المسرفي الإستاذ الدكتور حمدي عبد العظيم رئيس مركز الدراسات بأكاديمية السادات للعلوم الإدارية، والأستاذ حمدي مرسي أمين عام الجمعية الشرعية. وقد عقدت الندوة برئاسة الأستاذ: ممدوح الولي رئيس اللجنة الاقتصادية وعضو مجلس إدارة النقابة، وأدارها الأستاذ: حمدي مجلس إدارة النقابة، وأدارها الأستاذ: حمدي البصيري.

وقد أوصت الندوة بضرورة إسهام حصيلة الزكاة في حل مشكلة الركود والديون المتعثرة، وإنفاق حصيلتها في مجال الإنتاج وإيحاد فرص العمل ، والتقليل من من حدة مشكلة الفقر .

جمال سعد حاتم

أكد فضيلة الشيخ: محمد صفوت نور الدين الرئيس العام على أن الزكاة ليست إبقاءً للفقير على حد فقره ، ولكن الزكاة ترفع من الفقير لتخرجه من حد الفقر ، وأن الله سبحانه قد جعل الزكاة على رأس الحول ، أما إذا كان المال من الزروع فنحن نمتثل لقوله تعالى : ﴿وأتوا حقه يوم حصاده ﴾ [الأنعام: ١٤١] . وهو ما يتيح إنفاق الزكاة على مدار العام ، وهو أمر في مصلحة الفقراء بدلاً من تركيز العطاء لهم في شهر رمضان فقط.

وأوضح فضيلته على أنه يجب أن نعرف الناس بأمر الزكاة ، لأن معرفة الناس بزكاة الفطر أكثر من معرفتها بزكاة المال .

وفي سياق كلامه قال فضيلته: إن الزكاة أمر شرعي ، وأنها فضل الله على الغني أولاً ، ثم على الفقير ثانيًا ، وأن الزكاة تعمل على استقرار المجتمع . وأوضح أنه لا توجد زكاة خاصة برمضان سوى زكاة الفطر .

وتعجب من سلوك كثير من الذين يعترضون على إخراج زكاة الفطر من المطعوم ، ويخرجوا النقود بدلاً منها !! مؤكدًا على أن إخراج الزكاة عن النظام الذي وصيفه الله رب العالمين يعد إفسادًا لها .

وحول قيام مؤسسة لجمع الزكاة والقيام عليها وتنميتها ، أكد المتخصصين على أن جباية الزكاة وجمعها ليست قاصرة على مؤسسة بعينها ، ولكن هناك الكثير من المؤسسات والجمعيات والمصارف التي تقوم على جمع الزكاة وتنميتها وتوزيعها على الفقراء ، مؤكدا على أن تجربة جماعة أنصار السنة والجمعية الشرعية وبنك فيصل وناصر من التجارب الفريدة التي يجب أن تؤخيذ مأخيذ الجيد ، والاعتبار عند الشروع في إقامة مؤسسة في

الهيه العدد العاشر السنة الثلاثون



بقلم: د. إبراهيم عبد المنعم الشربيني

ينتحلونها، ويتولون تنشئتهم كما يريدون، ويغسلون رءوسهم من روح الإسلام، ومن دينهم الذي ولدوا عليه، والذي صبر عليه أباؤهم وأجدادهم، وتمسكوا به وعضوا عليه بالنواجد حتى فارقوا الدنيا.

وقد ذكر بعض الدعاة الذين سافروا إلى البلاد النازحة أن أعدادًا كبيرة من مسلمي الهند ومسلمي أفغانستان نزحوا إلى قارة استراليا التي يحكمها النصارى، فنشأ أولادهم على النصرانية، وتعلموا لغتهم، ودانوا بما هم عليه، حتى لم يكن هناك من يعلمهم دين الإسلام، فتولى النصارى تربيتهم ولقنوهم دين الإسلام، فتولى النصارى تربيتهم البوسنة، وما يزال يحصل في وسط وجنوب أفريقيا.

لقد فكروا فيما يغيرون به ديننا وعقيدتنا السليمة، فبذلوا كل جهد في التهويد أو التنصير أو الإخراج عن المعتقد السليم، وفي سبيل ذلك أعملوا كل حيلة، واتخذوا كل وسلة.

ففتحوا المدارس ودور التعليم في بلاد الإسلام، التي يدين أهلها بالعقيدة

عن أبي هريرة رضي الله عنه، عن النبي صلى الله عليه وسلم قال: «كل مولود يُولد على الفطرة، فأبواه يهودانه، أو ينصرانه، أو يمجسانه، كما تنتج البهيمة بهيمة جمعاء، هل تحسون فيها من جدعاء». ثم يقول أبو هريرة: اقرأوا إن شئتم: ﴿فِطْرَةَ اللهِ النّي فَطَرَ الرّوم: النّاسَ عَلَيْ هَا لاَ تَبْدِيلَ لِخَلْقِ اللّهِ اللّهِ [الروم: ٣٠]. رواه البخاري (١٣٨٥).

ولما كانت التربية في سن الطفولة لها هذا التأثير في تقويم الإنسان أو انحرافه، رأينا أعداء الإسلام يبذلون كل وسيلة ويعملون كل حيلة في الحصول على ولاية وحضانة وتربية أطفال المسلمين، سيما الذين يفقدون أباءهم بموت أو قتل أو غيبة أو سجن أو تشريد، فعند ذلك ينتهز الفرصة أعداء الدين، من نصارى وشيوعيين، ويهود وفلاسفة، ورافضة شيعة، وقبوريين، والضنال من المتصوفة أكواخهم ومساكنهم المتواضعة، ويغرونهم بالمال، وبالمنازل الرفيعة، وينقلونهم من فقر وفاقة وشدة مؤنة إلى رغد عيش ورفاهية وبيوت مكيفة مكملة بكل ما يتمنون، فيربونهم وبيوت مكيفة مكملة بكل ما يتمنون، فيربونهم

العدد التاسع السنة الثلاثون الوجيد) (١)

الصحيحة، وبخاصة الفقيرة منها، ووضعوا لها المناهج التي تربي هذا العقل البريء على العقائد الباطلة لتنتكس فطرته، وأغروهم بالمنح الدراسية والحوافز والمكافآت، والكسوة والأطعمة المجانية.

وأنشأوا المستشفيات والمصحات في بلاد المسلمين الفقراء، تحت كل شعار إنساني، يعالجون المرضى فيدسون السم في الدواء، لا لقتل البدن، وإنما لوأد عقيدتنا وعقيدة أبنائنا الصحيحة.

ينتهزون الفرص، فيعرضون وبإلحاح معونات الغذاء والكساء وقت البلوى والحاجة، وقد برزوا في ثياب الرفق والرحمة والإنسانية، وقاسمونا: إنا لكم لناصحون. وتالله إنه لقسم إبليس من قبل لأبينا آدم عليه السلام وأمنا حواء رضي الله عنها، ليأكلا من الشجرة: ﴿وقَاسَمَ هُمَا إِنِّي لَكُمَا لَمِنَ النَّاصِحِينَ ﴾ [الأعراف: ٢١]، فهل سنُخدع هذه الأخرى؟!

فإن أفلحوا في ذلك وإلا دخلوا علينا البيوت، لا ليسلبوا الديار، وإنما ليغزوا العقول والأفكار.

وحدَّث ولا حرج عن سمومهم المبثوثة عبر قنوات الإعلام المختلفة المسموعة والمرئية، وعلى صفحات الجرائد والمجلات والنشرات والكتب، وحتى من خلال المؤسسات الثقافية والتعليمية الرسمية، لا يهمهم ما ينفقون، إذ أنه ثمن إضلال المسلمين وصرفهم عن دينهم، فهل عندنا شك في قول ربنا: ﴿وَلَن تَرْضَى عَنكَ الْيَهُودُ وَلاَ النَّصَارَى حَتَّى تَتَّبِعَ مِلِّتَهُمْ ﴾

ولكن كفانا أن الله بشرنا، فقال سبحانه: ﴿ إِنَّ الَّذِينَ كَفَرُواْ يُنفِقُونَ أَمْوَالَهُمْ لِيَصِئُواْ عَن

سَبِيلِ اللَّهِ فَسَيُنفِ قُونَهَا ثُمَّ تَكُونُ عَلَيْهِمْ حَسْرَةً ثُمَّ يُعْلَبُونَ وَالنَّذِينَ كَفَرُواْ إِلَى جَهَنَّمَ يُحْشَرُونَ ﴾ [الإنفال: ٣٦].

أفما زلت أخت الإسلام، أيتها المؤمنة، لم تعرفي دورك بعد !! أما زلت منشغلة بالعمل والوظيفة والخروج من البيت !! وهم يمكرون بالليل والنهار؛ كي يظفروا بطفلك الذي قد شغلوك عنه، ليتولوا هم حضانته، فيفسدوا فطرته، فهل نجعل لهؤلاء علينا وعلى أولادنا سبيلاً؟

أيتها المؤمنة، إن المطلوب من الحضانة أمر زائد على الغذاء والحفظ البدني، والتطهير والتنظيف الظاهر، ذلك الأمر هو التغذية الروحية، وتنمية الفطرة الدينية، وتطبيق ما دعت إليه عمليًا.

أيتها المؤمنة، إن وظيفتكِ في بيتك كبيرة، فأنت:

١- وزارة إعلام وثقافة إسلامية، تصححين لهم ما يسمعونه وترسخين عند أبنائك مبادئ هذا الدين؛ لينشروها خارج البيت فيصلح المجتمع.

٢- وزارة تعليم، فسأنت تعلمين أولادك العلوم الشرعية والمعارف النافعة، مما يحبه الله ويرضاه، ومما أمر به رسول الله صلى الله عليه وسلم.

٣- وزارة أغذية وكساء، فأنت تُعدين الطعام وتوفرين الثيباب المناسب شرعًا للشابات والشباب، فإذا كانت النفس ترتبط بمن يقدم لها الطعام والكساء، فكيف بمن أعظم صدرها ولينها ويمها؟!

# حكم خروج المرأة

شرع الله سبحانه وتعالى لكل من الرجل والمرأة ما يناسبه من الأعمال ويناسب تكوينه الجسماني، فالرجل أقدر على العمل والكدح والكسب خارج المنزل، والمرأة أقدر على تدبير المنزل وتربية الأولاد وتيسير أسباب الراحة البيتية والطمأنينة المنزلية.

ويلاحظ أن الأساس الذي وضعه الإسلام للتعامل بين الزوجين وتنظيم الحياة بينهم، هو أساس فطري طبيعي؛ لذلك كلف الرجل بما هو مناسب له، وكلف المرأة بما هو من طبيعتها، وبهذا ينتظم البيت من الداخل والخارج دون أن يجد أي واحد من الزوجين سببًا من أسباب انقسام البيت على نفسه.

وقد حكم رسول الله صلى الله عليه وسلم بين علي بن أبي طالب وبين فاطمة رضي الله عنهما، فجعل على فاطمة خدمة البيت، وجعل على علي العمل والكسب. [فقه السنة (٢/١٧٤)].

روى البخاري ومسلم أن فاطمة رضي الله عنها أتت النبي صلى الله عليه وسلم تشكو إليه ما تلقى في يديها من الرحى وتساله خادمة، فقال: «ألا أدلكي على ما هو خير لكما مما سالتما؟ إذا أخذتما مضاجعكما فسبحا الله ثلاثًا وثلاثين، ولحمداه ثلاثًا وثلاثين، وكبرا أربعًا وثلاثين، فهو خير لكما من خادم».

وقالت أسماء بنت أبي بكر رضي اللَّه عنهما: كنت أخدم الزبير خدمة البيت كله.

ففي هذين الحديثين ما يفيد بأن على المرأة أن تقوم بخدمة بيتها، كما أن على الرجل أن يقوم بالإنفاق عليها.

وقد عد الفقهاء من أسباب وجوب نفقة الرجل على زوجته بقاءها في بيته وطاعتها له في غير معصية، فقالوا: إنما أوجب الشارع النفقة على الزوج بمقتضى عقد الزواج الصحيح تصبح مقصورة على زوجها، ومحبوسة لحقه لاستدامة الاستمتاع بها، ويجب عليها طاعته، والقرار في بيته، وتدبير منزله، وحضانة الأطفال وتربية الأولاد، وعليه نظير ذلك أن يقوم بكفايتها والإنفاق عليها، مادامت الزوجية بينهما قائمة، ولم يوجد

## بقلم: أسامة العوضي

نشوز أو سبب يمنع من النفقة عملاً بالأصل العام: كل من احتبس لحق غيره ومنفعته فنفقته على من احتبس لأجله. [فقه السنة (٢/١٤٨)].

استقرار المراة في البيت والترغيب فيه جاءت النصوص الشرعية واضحة ترغب في استقرار المراة في بيتها وتحذرها من الاستهانة بهذا الأمر، وإليك بعض هذه النصوص:

 ١- قال تعالى: ﴿ وَقَرْنَ فِي بُيُوتِكُنَّ وَلاَ تَبَرُجْنَ تَبَرُّجَ الْجَاهِلِيَّةِ الْأُولَى ﴾ [الأحزاب: ٣٣].

معنى الآية: أي إلزمْنُ بيوتكن ولا تضرجن لغير حاجة ولا تفعلن كما تفعل الغافلات، المتسكعات في الطرقات لغير ضرورة، ﴿وَلاَ تَبَرُجْنَ تَبَرُّجَ الْجَاهِلِيَّةِ الأُولَى﴾: لا تظهرن زينتكن ومحاسنكن للأجانب مثل ما كان نساء الجاهلية يفعلن. [تفسير الصابوني: (٢/٥٢٤)].

وهذه الآية وإن كانت واردة في حق نساء النبي صلى الله عليه وسلم، فإن ورودها في توجيه الخطاب لا في تخصيص الحكم بهن.

وذكر الإمام القرطبي في تفسيره عن ابن المنذر ومحمد بن سيرين، قال: نبئت أنه قيل السودة: لم لا تحجين ولا تعتمرين كما فعل أخواتك فقالت: قد حججت واعتمرت، وأمرني الله أن أقر في بيتي، فوالله لن أخرج منه حتى أموت.

قال الراوي: فوالله ما خرجت من باب حجرتها حتى أخرجت جنازتها. [القرطبي: (/١٤/

٢- روى الطبراني عن عبد الله بن عمر قال: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: «المرأة عورة، وإنها إذا خرجت من بيتها استشرفها الشيطان، وإنها لا تكون أقرب إلى الله منها في قعر بيتها». [رواه الطبراني في الأوسط، ورجاله رجال الصحيح، وكذلك روى مثله ابن خزيمة وابن حبان في صحيحيهما عن عدالله بن مسعود].

٣- رغي النبي ملي آلله عليه وسلم المرأة أن تصلي في بيتها وفي أخفى مكان فيه، بعيدًا عن

العدد التاسع السنة الثلاثون أنويه

نظر الأجنبي، فقد روي عن أم حميد امرأة أبي حميد الساعدي أنها جاءت إلى النبي صلى الله عليه وسلم فقالت: يا رسول الله، إني أحب الصلاة معي، معك، قال: «قد علمت أنك تحبين الصلاة معي، وصلاتك في بيتك خيرٌ من صلاتك في حجرتك، وصلاتك في حجرتك خيرٌ من صلاتك في دارك، وصلاتك في دارك خيرٌ من صلاتك في قومك، وصلاتك في دارك خيرٌ من صلاتك في قومك،

قال الراوي: فأمرت فبني لها مسجد في اقصى شيء من بيتها وأظلمه، وكانت تصلي فيه حتى لقيت الله عز وجل. [رواه أحمد وابن خزيمة وابن خزيمة

وابن حبان في صحيحيهما].

2- يقول النبي صلى الله عليه وسلم: «النساء عورة، وإن المرأة تخرج من بيتها وما بها باس فيستشرفها الشيطان، فيقول: إنك لا تمرين بأحد إلا أعجبتيه. وإن المرأة لتلبس ثيابها فيقال: أين تريدين فتقول: أعود مريضًا أو أشهد جنازة أو أصلي في مسجد. وما عبدت امرأة ربها مثل أن تعبده في بيتها». [رواه الطبراني عن عبدالله بن مسعود بإسناد حسن].

وإذا كان هذا موقف الإسلام من طاعة تؤدى خارج البيت، فكيف يكون فيما ليس بطاعة؟

آثارالاستقرار

للاستقرار في البيت آثار طيبة تعود على المرأة وعلى زوجها وعلى الأولاد، بل على المجتمع كله، وإليك بعضها:

ا- يبعد عن المرأة التهمة ويمنع عنها الشبهة، والمرأة التي تخرج كثيرًا لا تسلم من تعرض الفساق لها، وهم موجودون في كل مجتمع وفي كل عصر.

٢- الاستقرار في البيت يساعدها على أداء واجباتها الزوجية وتدبير المنزل بإتقان وعناية؛ لأن الوقت كاف عندها، على عكس المرأة كشيرة الخروج، فإنها كثيرًا ما تهمل واجباتها.

٣- الاستقرار بهون على الزوج المتاعب،
 ويبعد عنه القلق والانشغال بخروجها وخوفه
 عليها من الانحراف أو أن يمسها سوء.

أ- الاستقرار يضمن لقلب المراة- إلى حد
 كبير- عدم انصرافه عن زوجها برؤية غيره، ممن
 بزيدون عليه فيما يسرها وبعجيها.

 ٥- استقرار المرأة يحول دون إرهاق الأسرة ماليًا، فالخروج الكثير له استعداداته ومطالبه؛ من ملابس خاصة تناسب كل خروج أو مناسبة؛ من

فرح، أو عزاء، وغيره.

7- الاستقرار يصون المجتمع من الفساد الذي يجره الخروج بما يلزمه أو يتبعه مقابلات وتحرشات وعلاقات وسهرات.

والمرأة المغرمة بالتقليد لا تقلد في الملابس وأمثالها فقط، بل تقلد في السلوك أيضًا وقوعًا تحت تأثير مركب النقص، مما يفتح عليها وعلى المجتمع أبوابًا من الشر والفساد ما كان أغنى للمرأة عنها لو استقرت في بيتها وتفرغت لرعايته. [الأسرة تحت رعاية الإسلام: (٢/١٩١)،

### مايساعد على الاستقرار:

 ا- وقد يكون مما يساعد على الاستقرار كثرة أعمال البيت وتعدد المسئولية والتفن في إيجاد وسائل للتسلية من الوسائل البناءة لقطع الوقت وللإنتاج في أن واحد.

٢- ومن المعلوم أن المرأة إذا كانت ذات دين وأصل كريم دفعت عن نفسها الريبة والتهمة، وأثرت الاستقرار وعدم الخروج إلا لضرورة، موقنة بأن استقرارها كمال يزيدها كمالاً ويورثها حسن سمعة عند الناس.

٣- والمرأة إذا وجدت كفايتها من كل ما يهمها ووجدت معاملة طيبة في البيت قل أن تفكر في الخروج؛ لأنها تؤثر قضاء وقتها في جنتها التي تنعم فيها ماديًا وأدبيًا، وعليها عقد النية على أن استقرارها عبادة وطاعة لله ورسوله صلى الله عليه وسلم لتؤجر عليها.

٤- كما أن الرجل إذا كان حازمًا فإنه يضع حدًا لخروج زوجته، فلا يسمح لها إلا بما تقتضيه الضرورة وتلح به الحاجة.

### الاستقرارتكريم لاحبس واهانة

وليس معنى أننا نكرم المرأة بالاستقرار في بيتها أن ذلك يعني حبسها أو تعيش مهانة في ساحة بيتها، ولكن الإسلام أعطاها حق الخروج لتمارس حياتها في صحبا زوجها أو بعض محارمها صيانة لها وتكريمًا لعفتها، ولها الحق أن تخرج للترويح عن نفسها في الحدود التي تضمن لها عدم الخروج على منهج الله، كما لها الحق أن تخرج إلى بيث أهلها بإذن زوجها، الحق أن تخرج إلى بيث أهلها بإذن زوجها، وعير ذلك من الوال التمثع بالعياة، طلا كان خروجها لا يدعو الى قتنة

وللحديث بقية إن شاء الله

### شعر: زكريا عبد المحسن

سنى الرحمنُ يُؤْوِيْنَا لِدار الحقِّ يهدينَا

لنَّذْ مَعَ وَحْ دَةً ضَلَّتْ طريقًا في تلاقينا ونق سمَ أنَّ وحددتنا سنتَ مُضيَّ في أراضينا لِتُ عُلِي صُوتَ أُمُّ تِنَا فَقَد شَاخَتُ أَمَانِينا وفى الأصوات حشرجة بكأس البَيْن تسقينا شَهُ عِدِ القِدس رايَتُنَا تُعَانِقُ عِد القِدس وايتُنَا تُعَانِقُ عِد القِدس وايتُنَا فنام وا في ثرى ع ز وج ولوا رَوْضَ نَاشِ يْنَا ف إِنَّ الحقُّ لألاءُ وإنَّ الحقُّ يه دينا فلا الطغيانُ يَقْ هَ رُهُ ولا التدميرُ يُخزينا قلوبُ الجندِ طاهرةُ وسيفُ الحقّ حادينا ض ياءَ القلب إنَّكُمَ زَرَعْ تُمْ قُ وَةً فِ يُنَا دفع تُمْ ع م ركُمْ ثمنًا لِنَاقَى النُّورَيُعُلِيْنَا ف ع ه دُ اللهِ نَحْ ضُنُهُ وهذا الذِّك رُبروينا إلى الأقصى نعانقة ونُحيى مَجْدَ ماضينا ونُع لي الحقّ لألاءً ويغدو العن وينا ع ي ونُ الأرض تَبْكِيْكُمْ فَ ذَا دَمْعٌ يُعَ رُيْنَا ف لا (الخنزير) يَقْ هَ رُنا فَ ضَلَّ الع هد والدِّيْنَا عَ زيمتُنَا سَ تَ حُ رِقُهُ وتَمْ حُ وْ الذُّ بْثُ واللَّبْنَا ونبنى عِ نُهُ عُظمَى إلى العلياءِ تُدْنِيْنَا ف شمسُ الحقّ ساطعة على الأقصى تُنادينا

# عرض الجنة وطولها إ

□ يسئل سائل: إذا كانت الجنة عرضها كعرض السماوات والأرض، فأين طولها، وأين توجد الجنة في هذا الكون الذي لا نعرف فيه غير هذه الأرض وهذا الفضاء الفسيح؟

■ الجواب: ينبغي على المؤمن أن يعتقد اعتقادًا راسخًا في اليوم الآخر والحساب والجنة والنار، فهذا ركن ركين من أركان الإيمان، والقرآن الكريم يتحدث عن الجنة ويسهب في وصفها، ويرغب المؤمنين في المسارعة إليها، وذلك في آيات كثيرة، منها قوله تعالى: ﴿وسَارِعُواْ إِلَى مَغْفِرَةٍ مِن رُبِّكُمْ وَجَنَّةٍ عَرْضُهُا السَّمَاوَاتُ وَالأَرْضُ أُعِدَّتُ لِلْمُتَّقِينَ ﴾ [آل عمران: ١٣٣]، وكذلك يأمرنا النبي صلى الله عليه وسلم أن نشهد أن الجنة حق، «من شهد أن لا إله إلا الله وحده لا شريك له وأن محمدًا عبده ورسوله وأن عيسى عبدالله ورسوله وكلمته ألقاها إلى مريم وروحٌ منه وأن الجنة حق، والنار حق، أدخله الله الحنة على ما كان من العمل». متفق عليه.

أما قول السائل: إذا كان عرض الجنة كعرض السماوات والأرض فأين طولها، وأين توجد الجنة في هذا الكون الذي لا نعرف فيه إلا هذه الأرض، وهذا الفضاء الفسيح فهو قول غير مقبول لأنه يرد الحق الشابت في القرآن والسنة بوهم وظن فاسد، فالعلم الحديث يقف عاجزًا عن مجرد تصور حقيقة هذا الفضاء الفسيح الذي نراه، ويعلن عجزه عن إدراك حدوده.

أما القرآن الكريم فيخبرنا أن الله سبحانه خلق سبع سماوات طباقًا أي طبقات، طبقة فوق طبقة، وهذا الذي يعجز أمامه العلم المادي ما هو إلا إدراك حدود السماء الدنيا، أما الجنة فقد صح عن رسول الله صلى الله عليه وسلم أنها فوق السماوات السبع، وأنها دون العرش، وأنها جنان كثيرة، ودرجات عظيمة ما بين كل درجتين كما بين السماء والأرض، فقال صلى الله عليه وسلم: «إن في الجنة مائة درجة أعدها الله للمجاهدين في سبيله، ما بين كل درجتين كما بين السماء والأرض، فإذا سألتم الله فاسألوه الفردوس، فإنه أعلى الجنة وأوسط الجنة—أي أفضلها— وفوقه عرش الرحمن، منه تفجر أنهار الجنة». وقال صلى الله عليه وسلم: «إن في الجنة شجرة بسير الراكب في ظلها مائة عام».

فالجنة لا يقدر قدرها إلا الذي خلقها وأعدها لأهلها، فهو سبحانه بكل شيء عليم، وعلى كل شيء قدير، نحمده سبحانه ونثني عليه ثناءً يليق بجلاله ملء السماوات وملء الأرض وملء ما بينهما وملء ما يشاء من شيء بعد.

ولهذا فلا ينبغي لمؤمن أن يورد مثل هذه التساؤلات وقد علم أن اللَّه على كل شيء قدير، وأن الكتاب حق لا ريب فيه. واللَّه أعلم.



# إذا فتحتم مصرفاستوصوا بالقبط خيرا 22

□ ويسأل الأخ: عاطف سعيد أبو الغيط- منشاة البكاري- الهرم- الجيزة: أرجو من فضيلتكم التكرم بشرح حديث رسول الله صلى الله عليه وسلم: «إذا فتحتم مصر فأوصيكم خيرًا بأقباط مصر، فإن لهم ذمة ورحمًا..»، وهل هم الأقباط الموجودون حاليًا؟ أم أقباط ذلك الزمان؟

■ الجواب: الحديث لفظه: «إذا فتحتم مصر فاستوصوا بالقبط خيرًا فإن لهم ذمة ورحمًا». رواه الحاكم، وهو صحيح، ورواه مسلم بلفظ «إنكم ستفتحون مصر وهي أرض يُسمى فيها القيراط، فإذا فتحتموها فأحسنوا إلى أهلها فإن لهم ذمة ورحمًا». أو قال: «ذمة وصهرًا...». ورواه بلفظ أخر قريب من هذا، والقبط: جبل بمصر، وقيل: هم أهل مصر- كما في «لسان العرب» والذمة: هي الحرمة والحق، وأما الرحم فلكون هاجر أم إسماعيل منهم، وأما الصهر فلكون مارية أم إبراهيم منهم، وفي هذا الحديث علم من أعلام النبوة، حيث أخبر النبي صلى الله عليه وسلم أن المسلمين سيفتحون مصر بالإسلام، وقد كان كما أخبر، ثم أوصى بالإحسان إلى أهلها لما لهم من الحق علينا بسبب النسب والصهر. والله أعلم.

تنبيه: يعتقد بعض الناس أن النصاري هم أقباط مصر، وهذا اعتقاد باطل، فالأقباط هم أهل مصر كما تقدم.

## زيارة الأضرحة من الأعمال الشركية 11

□ ما حكم الإسلام في الذهاب إلى الأضرحة بحجة أنها فسحة؟

■ الجواب: زيارة الأضرحة، وما يفعل عندها من الأعمال الشركية من الحرام البين، بل قد يصل إلى حد الشرك بالله، ومن حرص على زيارة الأضرحة لا يخلو قلبه من تعلق بهذه الشركيات، وإن زعم أنه لا يعتقد في هذه المخالفات، وزيارة الأضرحة بحجة أنها فسحة، وأن الزائر لا يقوم باعمال شركية لا يجوز، بل إن صح قوله واعتقاده فإن في زيارته تكثير لسواد الباطل، وإقرار للمنكر. والله أعلم.

# إذا تميز المال الحرام فلا يجوز لك الأكل منه ١١

□ ويسأل سائل:

رجلَ متزوج وأهل زوجته وأقاربه لهم أموال يضعونها بالبنك ويحصلون منها على فائدة، ولهم مصادر دخل أخرى حلال، فهل يجوز الأكل عندهم عند الاستضافة أو الإقامة لبعض الوقت، وإذا كان الرجل مسافرًا ويجب على زوجته أن تقيم عند أهلها فهل يحل لها أن تأكل منه أو ماذا تفعل؟

■ الجوّاب: لا مانع أنّ تأكل أنت أو روجتك عند الأقارب والأصهار الذين يضعون أموالهم في البنوك ويحصلون على فوائد ربوية، طالما أن لهم مصادر دخل حلال؛ لأن المال في هذه الحالة يكون مختلطًا فيه الحلال وفيه الحرام، لا يمكن التمييز بينهما، وأكلك على سبيل الضيافة مباح في هذه الحالة.

ولكن إذا تميز المال الحرام وتعين، فلا يجوز لك الأكل منه أو الانتفاع به.

وعلى كل الأحوال يجب عليك أن تنصح أقاربك بترك هذه المحرمات وترك الشبهات والحرص على الكسب الحلال الطيب، والتخلص من الفائدة الربوية، وترك التعامل بالربا.

ومن تورع عن الأكلّ من المال المختلط أو الانتّفاع به بأي وجه فورعه محمود، وهو من قبيل احتناب الشبهات، خاصة إذا كان تصرفه هذا زاجرًا ومانعًا لغيره من الحرمات.

المجلف المجلف المحلف إلى المحلف المح





□ وتسأل الأخت: س. أ. م- كفر الشيخ:

ما حكم الشرع في رد الشبكة والهدية للخاطب في حالة فسخ الخطوبة؟

■ الجواب: الخطبة لا توجب على الخاطب شيئًا تجاه مخطوبته، وما قدمه إليها من هدايا لا يجوز أن يستردها؛ لأن العائد في هبته كالكلب يقيء ثم يعود في قيئه، كما قال رسول الله صلى الله عليه وسلم، وأما الشبكة فالمتعارف عليه أنها جزء من الصداق، والصداق يجب على الزوج تجاه زوجته أي التي عقد عليها، فإن طلقها قبل المسيس فلها نصف ما فرض لها من الصداق، وإن طلقها بعد الدخول بها فلها الصداق كاملاً بما استحل من فرجها، وفي هذه الحالة المسئول عنها لا يجوز لهذه المخطوبة أن تاخذ شيئًا من الشبكة وإن كان منها شيء هدية فهي لها. والله أعلم.

وهذه فتُّوى المفتي الشيخ أحمد هريدي، نشرها الشيخ صفوت الشوادفي رحمه اللُّه في مختصر فتاوى

دار الافتاء المصرية (ص٢٥٤).

# من لعب بالنردشير فكأنما غمس يده في لحم الخنزير وده

□ ويسأل الأخ: صبري محمود إسحاق محمد:

ما حكم من يصلي جميع الأوقات ويلعب «الدمينو» حتى الساعة الرابعة صباحًا ولا يصلي الصبح إلا بعد طلوع

■ الجواب: الصلاة هي أعظم أعمال الإسلام البدنية، وهي الفارقة بين المسلمين والكفار كما قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: «العهد الذي بيننا وبينهم الصلاة، فمن تركها فقد كفر». رواه مسلم، وقد توعد ربنا جل وعلا الذين يؤخرون الصلاة حتى يخرج وقتها بويل، وهو وادٍ في جهنم، فقال تعالى: ﴿ فَوَيْلٌ لِلْمُ صَلِّينَ. الَّذِينَ هُمْ عَن صَلْآتِهِمْ سَاهُونَ ﴾ الذين يتشاغلون عنها ولا يؤدونها، وإن كان النوم ليس فيه تفريط، لكن هذا الشخص هو الذي تسبب في هذا النوم الكثير بسهره على لعب «الدمينو» حتى قرب الفجر، والنبي صلى الله عليه وسلم قد أخسر: «إن أثقل الصلاة على المنافقين صلاة العشاء وصلاة الفجر، ولو يعلمون ما فيهما لأتوهما ولو حبوًا». والحديث في الصحيحين، وقد ذكر النبي صلى الله عليه وسلم رؤيا رأها فيها: «أتينا على رجل مضطجع، وإذا آخر قائم عليه بصخرة وإذا هو يهوى بالصخرة لرأسه فتثلغ رأسه فتتدهده الحجر هاهنا فيتبع الحجر فيأخذه فلا يرجع إليه حتى يصح رأسه كما كان، ثم يعود عليه فيفعل به مثل ما فعل به المرة الأولى....». ثم فسر الملكان له الرؤيا فقالا: «إنه الرجل يأخذ القرآن فيرفضه وينام عن الصلاة المكتوبة». رواه البخاري ومسلم.

وهذا الرجل بلعبه «الدمينو»، وهي النرد الذي قال عنه رسول الله صلى الله عليه وسلم: «من لعب بالنردشير فكأنما غمس يده في لحم الخنزير ودمه». رواه مسلم وغيره، فقد لحقه ما جاء بالحديث.

فليتق الله وليتب إلى الله من هذه المعاصى.

🛘 ويسأل: ش. أ. م- البحيرة: ما حكم الشرع في الزفاف بالطريقة الحالية ووضع المسارح في الشوارع وجلوس العروسين على المسرح لفترات طويلة، وهل هناك زفاف شرعى؟

■ والجواب: ما يفعله الناس في الأفراح من اختالط بين الرجال والنساء، ورقص على المسارح، وسماع للغناء، وكشف للعورات، لا يشك عاقل في أنه حرام.

والمشروع هو اجتناب المحرمات التي ذكرناها وما يشابهها مما يحصرص عليه بعض الناس في أفراحهم.

ولا بأس بإعلان الفرح ولو بضرب الدفوف والتصفيق والغناء البسيط من جانب النساء في البيوت دون مخالطة محرمة، أو دون اطلاع على العورات، لما ورد عن النبي صلى الله عليه وسلم: «أعلنوا النكاح ولو بالدف».

وما يُقال عن الزفة الإسلامية، أو التي يسمونها شرعية فلا أصل له، وهو من البدع المحدثة، وكل بدعة ضلالة. والله أعلم.

# الطواف لا يجوز إلا بالبيت العتيق 11

□ ما حكم الشرع في رجل أزهري مـــزوج يطوف بالأضرحة بحجة أنه يقلد الناس، وأنه إذا لم يطف حول الضريح لا يحصل عمار بينه وبين زوجته،

■ الجـواب: الطواف لا يجـوز إلا بالبـيت العـتيق كما قال تعالى: ﴿ وَلْيُطُوفُوا بِالْبَيْتِ الْعَتِيقَ ﴾، وهو صلاة، ولا يجوز أن يصلي أحد إلا لله، قال تعالى: ﴿ وَصَلَّ لَرَبَّكُ وَالْحَرْ ﴾، وقد سئئلت لجنة الإفتاء بالسعودية عن ذلك فكانت الإجابة: (ولا يجوز الطواف بالقبور، بل هو مختص بالكعبة المشرفة، ومن طاف بالقبور يقصد بذلك التقرب إلى الله فهو بدعة منكرة، فإن القبور لا يطاف حولها ولا يصلى عندها ولو قصد وجه الله، والله ولي التوفيق). [عبدالله بن غديان عبدالرزاق عفيق عندالعزيز بن باز] أهل الفتوى.

وهذا الرجل صاحب السؤال المسئول عنه يطوف بالضريح ليحصل عمار بينه وبين زوجته، وهذا شرك أكبر، وهو طلب النفع ممن لا يملكه، قال تعالى: ﴿وَلاَ تَدْعُ مِن دُونِ اللَّهِ مَا لاَ يَنفَعُكَ وَلاَ يَضَرُّكُ فَإِن فَعِلْتَ فَإِنَّكَ إِذًا مِّنَ الظَّالِمِينَ ﴾ [يونس: يضعُرُّكَ فَإِن فَعِلْتَ فَإِنَّكَ إِذًا مِّنَ الظَّالِمِينَ ﴾ [يونس: الماكة فإنها المتنع ولا تضر، فإن فعلت ذلك خائفًا ضرها فإنها لا تنفع ولا تضر، فإن فعلت ذلك فدعوتها من دون الله ﴿فَإِنَّكَ إِذًا مَّنَ الظَّالِمِينَ ﴾.

وقال تعالى: ﴿ قُلُ أَفَرَأَيْتُم مًا تَدْعُونَ مِن دُونِ اللّهِ إِنْ أَرَادَنِيَ اللّهُ بِضُرٌّ هَلْ هُنُ كَاشِفَاتُ ضُرَّهِ أَوْ أَرَادَنِي بِرَحْمَةٍ هَلْ هُنُّ مُمْسِكَاتُ رَحْمَتِهِ قُلْ حَسْبِيَ اللّهُ عَلَيْهِ يَتَوَكُّلُ الْمُتَوَكِّلُونَ ﴾ [الزمر: ٣٨].

فالنفع والضر المطلق بيد الله، فقل: حسبي الله. أي هو كافيني في كل شئوني. والله أعلم.

## مواريث

□ يسال أبو بكر محمد علي- أسوان- يقول:

توفي شخص وترك أختًا شقيقة وأخًا من الأب وأخوات من الأب، وعمًا وابن عم شقيق، فمن يرث ومن لا يرث؟ وما نصيب كل وارث؟

■ الجواب: للأخت الشقيقة النصف فر<mark>ضًا،</mark> والباقي تعصيبًا يقسم بين الأخوة والأخوات من الأب للذكر مثل حظ الانثيين، قال تعالى: ﴿ يَسْتَقْتُونَكُ قُلُ اللَّهُ يُفْتِيكُمْ فِي الْكَلاَلَةِ إِنِ امْرُقُ هَلَكَ لَيْسَ لَهُ وَلَدُ وَلَهُ أَخْتُ فَلَهَا نِصِّفُ مَا تَرَكَ وَهُوَ يَرِقُهَا إِن لَمْ يَكُن لُهَا وَلَدُ فَإِن كَانَتَا اثْنَتَيْنِ فَلَهُمَا الثَّلُثَانِ مِمَّا تَرَكَ وَإِن كَانُواْ إِخْوَةً رَجَالاً وَضِمَاءً فَلِلذَّكَرِ مِثْلُ حَظَّ الأَنْفَيَيْن يُبَيِّنُ اللَّهُ لَكُمْ أَن تَضِلُواْ وَاللَّهُ بكلُّ شَيْءٍ عَلِيمٌ ﴾ [النساء: ١٧٦].

أما العم وابن العم فمحجوبان بالأخوة <mark>للأب،</mark> فالأخ لأب هو أقرب عاصب، وأولى رجل ذكر، قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: «ألحقوا الفرائض بأهلها فما بقى فلأولى رجل ذكر».

### لا يحق للأب والأم أن يغضبا من هذا الأمر 12

□ يسأل الأخ: ع. ع. ج. محافظة البحيرة:

نحن أربعة آخوة، منا ثلاثة متزوجون، والرابع عزب، ونعمل جميعًا في القطاع الخاص، وقد فرض والدنا مبلغ مائة وخمسين جنيهًا من كل فرد شهريًا، وقمت أنا أكبرهم والأخ الأصغر بدفع المبلغ المطلوب، وقام الثاني والثالث بدفع مائة جنيه عن كل واحد منهما، علمًا بأن الأخ الثاني والثالث لديهما التزامات أخرى، فهل لو وفر كل واحد منا المتبقي من المرتب وعمل به أي مشروع خاص به وبأولاده، علمًا بأنه لو علم الأب والأم بما يحدث من توفير من المرتب سيغضبون؛ أفيدونا أفادكم الله.

■ الجواب: لا حرج في توفير كل واحد منكما ما تبقى من راتبه وعمل به أي مشروع خاص به، ما دام أنه يقوم بدفع ما فرضه عليه والده شهريًا ولا يحق للأب والأم أن يغضبا من هذا الأمر. والله أعلم.



# ثناء الإنسان على نفسه

□ س: ما رأيكم في ثناء الإنسان على نفسه، وجزاكم الله عنا وعن المسلمين خير الجزاء؟

■ الجواب: الثناء على النفس إن أراد به الإنسان التحدث بنعمة الله عزّ وجلّ أو أن يتأسى به غيره من أقرانه ونظرائه فهذا لا بأس به، وإن أراد به الإنسان تزكية نفسه وإدلاله بعمله على ربه عز وجل فإن هذا فيه شيء من المنة فلا يجوز، وقد قال الله تعالى: ﴿ يَمُنُونَ عَلَيْكُ أَنْ أَسْلُمُوا قُل لاَ تَمُنُّوا عَلَيُ إِسْلاَمَكُم بَلِ اللّهُ يَمُنُ عَلَيْكُ أَنْ أَسْلُمُوا قُل لاَ تَمُنُّوا عَلَيْ إِسْلاَمَكُم بَلِ اللّهُ يَمُنُ عَلَيْكُمْ أَنْ هَدَاكُمْ للإيمان إن كُنتُمْ صَادِقِينَ ﴾ [الحجرات: ١٧].

وإن أراد به مُجرد الُخير فلا بأس به، لكن الأولى تركه، فالأحوال إذن في مثل هذا الكلام الذي فيه ثناء المرء على نفسه أربع:

الحال الأولى: أن يريد بذلك التحدث بنعمة الله عليه فيما حباه به من الإيمان والثنات.

الحال الثانية: أن يريد بذلك تنشيط أمثاله ونظرائه على مثل ما كان عليه."

فهاتان الحالان محمودتان لما يشتملان عليه من هذه النبة الطبية.

الحال الثالثة: أن يريد بذلك الفخر والتباهي والإدلال على الله عز وجل بما هو عليه من الإيمان والثبات، وهذا غير جائز لما ذكرنا من الآية.

الحَّالُ الرَّابِعة: أَنْ يَرِيدُ بِذَلِكُ مَجَرِدُ الْخَبِرِ عَنْ نَفْسِهُ بِمَا هُو عَلِيهُ مِنْ الإِيمَانُ والثَّبَاتُ فَهَذَا جَائُزَ، ولكنَّ الأُولِي تَرِكُهُ. الأُولِي تَرِكُهُ.

# الدعاءعلى النفس بالموت 21

□ m: هل يجوز للإنسان أن يدعو
 على نفسه بالموت؟

■ الجواب: دعاء الإنسان على نفسه بالموت حرام، ولا يجوز؛ لأن النبي صلى الله عليه وسلم يقول: «لا يتمنين أحدكم الموت لضر نزل به». فعلى الإنسان أن يصبر ويحتسب، وأن يسال الله الهداية والثبات، وإذا كان مصابًا بضر فليسال الله العافية، فإن الأمر كله لله، والله ولى التوفيق.

# حكم التَّسمي بـ «إيمان»

□ س: مـا رأي فضيلتكم في التسمي بـ «إيمان»؟

الحواب: اسم إيمان يحمل نوعًا من التزكية، ولهذا لا تنبغي التسمية به؛ لأن النبي صلى الله عليه وسلم غير اسم برة لكونه دالا على التزكية، والمخاطب في ذلك هم الأولياء الذين يسمون أولادهم بمثل هذه الأسماء التي تحمل التزكية لمن تسمى بها، أما ما كان علما مجردًا لا يفهم منه التزكية فهذا لا بأس به، ولهذا نسمى بصالح وعلى وما أشبههما من الإعلام المجردة التي لا تحمل معنى التزكية.

# أثر الوسوسة على الإيمان ١٤

□ س: شخص يوسوس إليه الشيطان بهذا السؤال: «من خلق الله؟» فهِل يؤثر ذلك عليه؟

■ الجواب: هذا الوسواس لا يؤثر عليه، وقد أخبر به النبي صلى الله عليه وسلم أن الشيطان يأتي إلى الإنسان فيقول: «من خلق كذا ومن خلق كذا؟ إلى أن يقول: من خلق الله؟» وأعلمنا رسول الله صلى الله عليه وسلم بالدواء الناجح وهو أن نستعيذ بالله من الشيطان الرجيم وننتهي عن هذا.

فَإِن طَرَأَ عَلَيْكَ هَذَا الشَّيِّ وَخَطْرِ بِبَالِكَ فَقَلَ: أَعُوذَ بِاللَّهُ مَنَ الشَّيْطَانَ الرَّجِيمَ وَانْتُهُ عَنْهُ وَأَعْرِضَ إَعْرَاضًا كُلِنًا وسنزول بإذن الله.

الوجه العدد العاشر السنة الثلاثون

# أجاب عليها سماحة الشيخ: ابن عثيمين رحمه الله

□ س: ما حكم التوفيق بين الزوجين بالسحر؟

■ الجواب: هذا محرم ولا يجوز وهذا يسمى بالعطف، وما يحصل به التفريق يسمى بالصرف وهو أيضًا محرم وقد يكون كفرًا وشركًا، قال الله تعالى: ﴿ وَمَا يُعَلِّمَان مِنْ أَحَدٍ حَتَّى يَقُولاً إِنَّمَا نَحْنُ فِتْنَةٌ فَلاَ تَكْفُرْ فَيَتَعَلَّمُونَ مِنْ هُمَا مَا يُفَرِّقُونَ بِهِ بَيْنَ الْمَرْءِ وَزَوْجِهِ وَمَا هُم بِضَارِّينَ بِهِ مِنْ أَحَدٍ إِلَّا بِإِذْنَ اللَّهِ وَيَتَعَلَّمُونَ مَا يَضُرُّهُمْ وَلاَ يَنفَعُهُمْ وَلَقَدْ عَلِمُواْ لَمَن اشْتَرَاهُ مَا لَهُ فِي الآخِرَةِ مِنْ خَلاَقٍ ﴾ [البقرة: ١٠٢]. اهـ.

# خروج الناس إلى المقابر ليلة العيد

□ س: عندنا في القرية وفي ليلة عيد الفطر أو ليلة عيد الأضحى المبارك عندما بعرف الناس أن غدًا عيد يضرجون إلى القبور في الليل ويضيئون الشموع على قبور موتاهم ويدعون الشيوخ ليقرأوا القرآن على القبور، ما صحة هذا الفعل؟

■ الحواب: هذا فعلُ باطل محرمٌ وهو سببُ للعنة الله عز وجل، فإن النبي صلى الله عليه وسلم «لعن زائراتُ القبور والمتخذين عليها المساحد والسرج». والضروج إلى المقابر في ليلة العيد ولو لزبارتها بدعة، فإن النبي صلى الله عليه وسلم لم يُردُ عنه أنه كان يخصِّص لعلة العيد ولا يوم العيد لزيارة المقدرة، وقد ثبت عنه صلى الله عليه وسلم أنه قال: «إياكم ومحدثات الأمور، فإن كل محدثة بدعة وكل ىدعـة ضلالة وكل ضلالة في النار». فعلى المرء أن يتحرى في عباداته وكل ما يفعله مما يتقرب به إلى الله عز وجل وأن يتحرى وهذا من علم الغيب الذي لا يعلمه إلا الله في ذلك شبريعية الله تسارك وتعالى؛ لأن سبحانه وتعالى، ولا يجوز الكلام فيه إلا الأصل في العبادات المنع والحظر إلا ما قام يدليل صحيح عن النبي صلى الله عليه الدليل على مشروعيته، وما ذكره السائل من إسراج القدور ليلة العيد قد دلُّ الدليل على

عليها المساجد والسرج». وأمًّا قضية زيارة القُبور فإنها مشروعة في سائر الأيام لا في يوم الجمعة خاصَّة ولا في يوم العيد خاصة، بل في سائر الأيام زيارة القبور مشروعة، الزيارة الشرعية التي يكون القصد منها الاعتبار والاتعاظ بالموتي والتوية إلى الله سبحانه وتعالى وتذكر الموت، كما قال صلى الله عليه وسلم: «زوروا القيور فإنها تذكر بالأخرة». ويكون القصيد منها أيضًا نفع الأموات بالدعاء لهم والاستغفار لهم والترحم عليهم فإنهم بحاجة إلى دعوات الأحياء واستغفارهم في سائر الأيام وتخصيص يوم الجمعة ويوم العبد لا أعلم له أصلاً من السنة وكونهم تُرَدُّ أرواحهم في هذين اليومين خاصيَّة لم يثبت فيه شيء من النبي صلى الله عليه وسلم،

مَنْعه وعلى أنه من كبائر الذنوب، كما

أَشْرُتُ إليه قبل قليل؛ مِن أنَّ النبي صلى اللَّه

عليه وسلم «لعن زائراتُ القبور والمتخذين

العدد العاشر السنة الثلاثون

# كُتب حذر منها العلماء

من كتاب:

لأبي عبيدة مشهور بن حسن آل سلمان

### «مرآة الإسلام»، لطه حسين:

يمضي طه حسين في كتابه هذا «مرآة الإسلام»، حتى الربع الأخير فيه دون أن يثير شبهة، ثم تبدأ الشبهات وتتوالى، وهذا أسلوب ماكر من أساليب الاستشراق، وفي هذه الصفحات الأخيرة تتوالى عباراته الجارحة للصحابة رضوان الله عليهم وتكذيب الأحاديث الصحاح.

ويركز طه حسين في هذا الكتاب على خصوم الإسلام الذين تأمروا عليه من أمثال الزنادقة في عهد المهدي والحلاج؛ فيدافع عنهم ويهاجم الخليفة المهدي في صنيعه بالزنادقة، ويصف قتل الحلاج بالغلو، ويحاول أن يعمم هذا؛ فيتحدث عن ابن رشد وابن حزم، ويزكى المعتزلة القائلين بخلق القرآن.

وقد تجاهل طه حسين أن الحلاج اتخذ بيتًا ليطوف الناس به بدلاً من أن يذهبوا إلى البيت الحرام في مكة، وأنه كان من دعاة الحلول؛ (حلول الله) تعالى عن ذلك في البشر.

بل إنه يدافع عن قتلة عثمان رضي الله عنه، ويرى أن الذين ثاروا عليه لم يكونوا مخطئين، وبذلك يضع نفسه في صف رجال عبدالله بن سبأ الذي شكك فيه في كتاب «الفتنة الكبرى».

بل إنه يذهب إلى أبعد من ذلك في مغايظة المسلمين وتنكب الطريق الصحيح، ويعتبر أن مؤامرة القرامطة والزنج ثورتان إسلاميتان تطلبان العدل والمساواة.

ولا ريب أن طه حسين- كما يقول محمد النايف- لا يستطيع أن يتخلى عن عاطفته نحو الملحدين، كالسبئية، والزنادقة، والحلولية، والقرمطية، وثورة الزنج. ويحشر المرء مع من يحب.

# «مفاتيح الفرج لترويح القلوب وتفريج الكروب»

هذا الكتاب جمعه مؤلفه من مجموعة من كتب الأوراد الصوفية التي تحتوي على أباطيل وأكاذيب وخرافات.

ففيه صلوات مبتدعة مثل: صلاة الحاجة لألف حاجة، وصلاة دواء الشدة، وصلاة الضائع والآبق، وصلاة جلال، وصلاة الفاتح، وصلاة الحبيب المحبوب، والصلاة التفريجية، والصلاة المنجية... إلخ.

وفيه توسلات مبتدعة مثل: توسله بالنبي صلى الله عليه وسلم، وبالأنبياء، وبأهل البيت، وبالسيدة زينب.

وفيه أوراد مخترعة، وتخصيص سور معينة بعدد معين بالشفاء، وأنها منجيات بدون دليل شرعي.

وفيه الشيء الكثير من الأحاديث الموضوعة والمكذوبة على رسول الله صلى الله عليه وسلم، والتي لا تصح نسبتها إليه، مثل حديث: «لما أذنب آدم الذنب الذي أذنبه رفع رأسه إلى العرش، فقال: أسألك بحق محمد إلا غفرت لي». موضوع كما قال الذهبي وغيره.

وفيه ادعاءات مزعومة بأن جامع كذا وقبر كذا يستجاب عنده الدعاء، مثل زعمه بأن جامع عمرو بن العاص بالقاهرة من الأماكن التي يستجاب فيها الدعاء، وكذا قبر الإمام أحمد الدردير بالقاهرة، وقبر السيدة زينب.

### تبصير الأذهان ببعض المذاهب والأديان

# منها العلماء

## الشعة الإمامية الاثناعشرية

هم تلك الفرقة الرافضة الذين تمسكوا بحق علي في وراثة الخلافة، دون الشيخين أبي بكر، وعمر، رضي الله عنهم أجمعين، وقالوا باثني عشر إمامًا، دخل أخرهم السرداب بسامراء على حد زعمهم إنهم القسيم المقابل لأهل السنة والجماعة في فكرهم وأرائهم المتميزة، وهم يتطلعون إلى نشر مذهبهم ليعم العالم الإسلامي.

والإثنا عشر إمامًا الذين يتخذهم الشيعة الإمامية أئمةً لهم يتسلسلون على النصو التالي:

أ- علي بن أبي طالب رضي الله عنه، الذي يلق بونه بالمرتضى، رابع الخلفاء الراشدين، وصبهر رسول الله صلى الله عليه وسلم، وقد مات غيلة حينما أقدم الخارجي عبدالرحمن بن ملجم على قتله في مسجد الكوفة في ١٧/٩/٤٠هـ.

- ٢- الحسن بن علي رضي الله عنهما، ويُلقّبونه بالمجتبى.

٣- الحسين بن على رضى الله عنهما،

ويلقبونه بالشهيد.

٤− عليّ زين العــابدين بن حــسين (٨٠: ١٢٢هـ)، وتُلقبونه بالسِّحّاد.

٥- محمد البَاقِر بن علي زيْن العابدين
 (ت: ١١٤هـ)، ويلقبونه بالباقر.

 ٦- جعفر الصادق بن محمد الباقر (ت: ١٤٨هـ)، ويلقبونه بالصادق.

 ٧- موسى الكاظم بن جعفر الصادق (ت: ١٨٣هـ)، ويلقبونه بالكاظم.

 ٨- عليّ الرضا بن موسى الكاظم (ت: ٨٠٧هـ)، ويلقبونه بالرُضى.

٩- محمد الجواد بن عليّ الرضا (١٩٥:
 ٢٢٦هـ)، وبلقبونه بالتقيّ.

۱۰ - عليّ الهادي بن محمد الجواد (۲۱۲: ۸۲۵)، ويلقبونه بالنقي.

١١- الحسن العسكريّ بن علي الهادي
 ٢٣٢: ٢٣٠هـ)، ويلقبونه بالزكي.

17- محمد المهدي بن الحسن العسكري (٢٥٦: ٢٦٦هـ)، ويلقبونه بالحجة القائم المنتظر.

ولمعرفة معتقداتهم يلزم الرجوع إلى كتبهم ومراجعهم التي يُعْتَمَد عليها عندهم؛ كي يتضح منه جهم، ويُعلم ويتبيّن اعوجاجُهُم.

### ومن شخصياتهم البارزة:

- منصور أحمد بن أبي طالب الطبرسي المتحوفي سنة (٨٨ههـ): صاحب كتاب «الاحتجاج» طبع في إيران (١٣٠٢هـ).

الكليني: صاحب كتاب «الكافي»، المطبوع في إيران سنة (١٢٧٨هـ)، وهو عندهم بمنزلة صحيح البخاري عند أهل السنة.

- الحاج ميرزا حسين بن محمد تقيّ النوري الطبرسي المتوفي (١٣٢٠هـ)، والمدفون في المشهد المرتضوي بالنَّجف، وهو صاحب كتاب «فصل الخطاب في إثبات تحريف كتاب ربّ الأرباب»، يزعم فيه بأن القرآن قد زيد فيه

العدد العاشر السنة الثلاثون أسحو

ونقص منه، ومن ذلك: ادعاؤهم في سورة الشرح نقص عبارة: «وأنَّ عليًا صِهْرك». مَعَاذَ اللهِ أن يكون ادعاؤهم صحيحًا. وقد طُبع هذا الكتاب في إيران سنة (١٢٨٩هـ).

- آية الله المامقاني: صاحب كتاب «تنقيح المقال في أحوال الرجال» وهو لديهم إمامُ الجرح والتعديل، وفيه يُطلق على أبي بكر وعمر لقب الجبت والطاغوت، طبع بالنجف (١٣٥٢هـ).

- أبو جعفر الطُّوسي: صاحب كتاب «تهذيب الأحكام».

- محمد بن مرتضى: المدعو ملاً محسن الكاشي صاحب كتاب «الوافي».

- محمد بن الحسن الحرّ العاملي: صاحب كتاب «وسائل الشيعة إلى أحاديث الشريعة».

- محمد باقر بن الشيخ محمد تقي المعروف بالمجلسي: صاحب كتاب «بحار الأنوار في أحاديث النبي والأئمة الأطهار».

- فتح الله الكاشاني: صاحب كتاب «منهج الصادقن».

- أية الله الخميني: من رجالات الشبيعة المعاصرين، قاد ثورة شيعية في إيران تُسلِّمَتْ زمام الحكم، وله كتاب «كشيف الأسرار»، وكتاب «الحكومة الإسلامية»، وبالرغم من أنه قال بفكرة ولاية الفقيه، ومن أنَّه رفع شعارات إسلامية عامَّة في بداية الثورة، إلاَّ أنه ما لبث أن انفضحت أسراره، ويان عُواره، وكشف عن نزعة شيعية متعصبة ضيقة، وقاد البلاد إلى حرب مبيدة مدمِّرة، وقد أكَّد الخميني الهالِك في كتابه «الحكومة الإسلامية» خروج الإمام المنتظر الثاني عشير المقيم في سيرداب في سامراء- كما يزعمون- وهو محمد المهدى ين الحسن العسكري المولود سنة (٢٥٦هـ)، ومات سنة (٢٦١هـ)، ولكنّ الشبيعة ينفون موته، يقول: «لقد مرّ على الغيية الكبرى لإمامنا المهدى أكثرُ من ألف عام، وقد تمرّ ألوف

السنين قبل أن تقضي المصلحة قدوم الإمام المنتظر».

وممَّا جاء في أهمّ كتاب لديهم بعد القرآن-كتاب «الكافي» للكليني- ما نصُّه: «إنَّ عندنا لمصحف فاطمة عليها السلام، وما تُدريهم-أى: غير الشبعة - ما مصحفُ فاطمة عليها السلام، قلت: وما مصحف فاطمة عليها السلام؟ قال: مصحف فيه مثلُ قرآنكم ثلاث مرات، والله ما فيه من قرآنكم حرف واحد. قال: قلت: هذا واللهِ العلم. قال: إنه لُعِلم، وما هو بذاك، ثم قال: إنّ عندنا علم ما كان، وعلم ما هو كائن إلى أن تقوم الساعة. قال: قلت: جُعلتُ فداكَ، هذا واللهِ العلمُ. قال: إنه لعلمُ وليس بذاك». ومن المعلوم أن غالبية الشبعة هم الشبيعة الإمامية الإثنا عشرية. إن فتنة الشبيعة التي قادها عبدالله بن سبأ البهودي وأتباعه تُعتبر من أخطر الفتن؛ لِمَا فيها من الطعن في الإسلام وشيعائره، وفي سلف الأمة من أصحاب رسول الله صلى الله عليه وسلم، وخاصة أبو بكر وعمر وعثمان رضى الله عنهم. إن الشبعة بُضلُون العباد بأفكارهم، ويبدكون دين الله، ويحرفون كتابه باسم الإسلام، وينشرون الزندقة والخرافات باسم الدين الإسلامي الحنيف.

إن استعمالهم لعقيدة «التقية»، وإخفاءهم الكتبهم الأساسية التي عليها اعتماد مذهبهم المنحرف عن الصراط المستقيم جَعَلَ الكثير من المسلمين يسته ينون بأمرهم ويقلّلون من خطورتهم على الأمة، إن لم يعتنقوا مذهبهم، ويسلكوا مسلكهم.

اللهم إنا نبرا إليك مما يدَّعي هؤلاء من المعتقدات الباطلة، ونَكِلُ أَمْرُهم إليك، ولا حول ولا قوة إلا بك.

# التدافي بين الحق والباطل

### بقلم: أسامة سليمان

الحمد لله وحده، والصلاة والسلام على من لا نبي بعده... وبعد:

فإن هذا العالم بما فيه ومن فيه يخضع لسنن وقوانين ثابتة، لا تتبدل ولا تتحول، ولا تحابي أحدًا، ومن تلك السنن «التدافع بين الحق والباطل».

والحق لغة يعني الثبات والواجب والصحة، والباطل هو ما لا ثبات له، يقول سبحانه: ﴿ ذَلِكَ بِأَنُّ اللهُ هُوَ الْحَقُ وَأَنَّ مَا يَدْعُونَ مِن دُونِهِ هُوَ الْبَاطِلُ ﴾ [الحج: ٢٦].

المقصود بالتدافع بين الحق والساطل إزالة أحدهما للآخر ومحوه عند الاقتضاء، وحقيقة هذا التدافع هو تدافع بين أصحاب الحق وأصحاب الباطل، أى بين المؤمنين الموحدين الذين يقيمون ما أمر الله به وبن الظالمن الذبن بتعدون حدود الله وبتخذون أباته هزوًا، وهذا التدافع أمر حتمي لا بد منه؛ لأن الحق والباطل ضدان لا يجتمعان، فلا يتصور أن يعيشا في سلم دون غلبة لأحدهما على الأخر، وللباطل قوة تطغيه، ولذلك فأهله لا يكتفون بيقائهم على باطلهم، بل يسعون بكل ما يملكون لدفع الحق يقوة وصد الناس عنه بعذل المال والقتال وكل ما يحقق ذلك الهدف، يقول سيحانه: ﴿ وَلاَ مَزَالُونَ يُقَاتِلُونَكُمْ حَتَّىٰ مَرُدُوكُمْ عَن دِينِكُمْ إِن اسْتَطَاعُواْ ﴾ [البقرة: ٢١٧]، ويقول سيحانه: ﴿ إِنَّ الَّذِينَ كَفَرُواْ يُنفِقُونَ أَمْوَالَهُمْ لِيَصِدُواْ عَن سَبِيل اللَّهُ فَسَنُنفقُ ونَهَا ثُمُّ تَكُونُ عَلَيْ هِمْ حَسْرَةُ ثُمَّ يُغْلَبُونَ وَالَّذِينَ كَفُرُواْ إِلَى حَهَنَّمَ يُحْشَرُونَ ﴾ [الأنفال: ٣٦].

فَهم ينْفُقُونَ ويقاتلونَ من أجل نصرة باطلهم، ولذلك فقتالهم في سبيل الطاعوت: ﴿النَّزِينَ ٱمَنُواْ يُقَاتِلُونَ فِي سَبِيلِ اللَّهِ وَالنَّزِينَ كَفَرُواْ يُقَاتِلُونَ فِي سَبِيلِ الطَّاعُوتَ ﴾ [النساء: ٧٦].

ومن ثم كان لزامًا على أصحاب الحق أن تكون لهم قوة تحمي ذلك الحق وتدافع عنه من طفيان أهل الباطل ومنعهم من تجاوز حدهم، يقول سبحانه: ﴿ وَأَعِدُواْ لَهُمْ مُا اسْتَطَعْتُم مِّن قُوّةٍ وَمِن رُبَاطِ الْخَيْلِ تُرْمِبُونَ بِهِ عَدْقً اللَّهِ وَعَدُوكُمْ ﴾ [الأنفال: ٦٠].

ولقد اقتضت سنة الله في هذا التدافع أن الغلبة للحق وأهله، يقول سَبحانه: ﴿ وَيُمْحُ اللَّهُ الْبَاطِلُ وَيُحْقُ اللَّهُ الْبَاطِلُ وَيُحْقُ اللَّهُ الْبَاطِلُ وَيُحْقُ اللَّهُ الْبَاطِلُ وَيُحْقُ اللَّهُ الْبَاطِلُ وَيُحْقَلُ النَّهِ اللَّهُ الْبَاطِلُ وَيُقُولُ سِيحانه: ﴿ بَلْ النَّهُ وَلَا اللَّهُ اللّهُ اللّهُ

نَقْذِفُ بِالْحَقُّ عَلَى الْبَاطِلِ فَيَدْمَغُهُ فَإِذَا هُوَ زَاهِقٌ ﴾ [الأنتناء: ١٨].

وبالتأمل في النصوص الشرعية نجد أن النصر والتمكين يكون دائمًا لعباد الله المؤمنين؛ لأنهم أتباع الرسول وحملة الدين، وفي ذلك يقول سبحانه: ﴿ وَلَقَدْ الرسول وحملة الدين، وفي ذلك يقول سبحانه: ﴿ وَلَقَدْ وَإِنَّ جُنْدَنَا لَهُمُ الْغُمُ الْغُمُ الْهُمُ الْمُنَا الْعَبُونُ ﴾ [الصافات: ١٧١– ١٧٣]. ويقول سبحانه: ﴿ وَلَقَدْ كُذَبَتْ رُسُلُ مَن قَبْكِ فَصَبَرُواْ عَلَى مَا كُذَبُواْ وَأُوثُواْ حَتَّى أَتَاهُمُ نَصْرُنَا وَلاَ مُبَدَّلَ لَكَا مَبَدَلَ وَلَوْ عَتَى أَتَاهُمُ نَصْرُنَا وَلاَ مُبَدَلًا لَكَامِنَاتِ اللهِ ﴾ [الإنعام: ٤٣]. ويقول جل شانه: ﴿ وَلَوْ قَاتَلَكُمُ الدِّينَ كَفَرُوا لَولُوا الأَدْبَارَ ثُمَّ لاَ يَجِدُونَ وَلِيًا وَلاَ تَصِيرًا. سَنُنَة اللهِ التَّتِي قَدْ خَلَتْ مِن قَبْلُ وَلَن تَجِدُ لِسِنَةً تَصِيرًا. اللهُ تَدْدِدُ لِسِنَةً إللهُ اللهِ اللهِ الذِي ٢٢ ، ٢٣].

وليس معنى تأخير النصر عن المؤمنين عدم تحققه، بل قد يتأخر لحكمة عند الله ﴿ليَمِيرَ اللّهُ الْخَبِيثَ بَعْضَهُ عَلَى بَعْضَ الْخَبِيثَ مِنَ الطّيِّبِ وَيَجْعَلَ الْخَبِيثَ بَعْضَهُ عَلَى بَعْضَ فَيَرَرُّكُمَهُ حَمِيعًا فَيَجْعَلَ أُفِي جَهَدَّمَ أُوْلَئِكَ هُمُّ الْخَاسِرُونَ ﴾ [الأنفال: ٣٧]، ولذلك فالمداولة بين الحق والباطل سنة أيضًا من سنن الله في هذا التدافع، والمقصود بالمداولة أن تكون الدولة مرة للباطل ومرة للجة، ولكن العاقبة تكون للحق والأعمال بالخواتيم.

يَقُولَ جَلِ شَانَهُ: ﴿ إِنْ يَمْسَنَّكُمُّ قَرْحُ فَقَدْ مَسَّ الْقَوْمَ قَرْحُ مَّ قُلُهُ وَتِلْكَ الأَيُّامُ ثُدُاوِلُهَا بَيْنَ النَّاسِ وَلِيَحْلَمَ اللَّهُ النَّيِنَ آمَنُواْ وَيَتَّخِذَ مِنِكُمُ شَهُدَاء وَاللَّهُ لاَ يُحِبُّ الظَّالِمِينَ. وَلِيُ مَ حَصَ اللَّهُ النَّيِنَ آمَنُواْ ويَمْ حَقَ الْكَافِرِينَ ﴾ [آل عمران: ١٤١، ١٤١].

ولتحقيق النصر أسباب منها الإيمان والتقوى وإعداد القوة والصبر والمصابرة والمرابطة وأخذ الحذر، وفي ذلك يقول سبحانه: ﴿بَلَى إِن تَصْبرُواْ وَتَتُقُواْ وَيَأْتُوكُم مِنْ فَوْرهِمْ هَذَا يُمْدِدُكُمْ رَبُّكُم بِخَمْسَةِ الله مِنَّ الْمَلَائِكَةِ مُسَوِّمُينَ ﴾ [ال عمران: ١٧٥]. ويقول أيضاً: ﴿يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُواْ اصْ بِرُواْ وَصَابِرُواْ وَرَابِطُواْ وَاتَّقُواْ اللَّهُ لَعَلَكُمْ تُقْلِحُونَ ﴾ [ال عمران: ١٧٥]. ويقول ورَابِطُواْ وَاتْعُواْ اللَّهُ لَعَلَكُمْ تُقْلِحُونَ ﴾ [ال عمران: ٢٠٠].

فَضِالاً عن تجنب عوائق النصر كالتنازع والاختلاف والرياء، يقول سبحانه: ﴿ وَلاَ تَنَازَعُواْ فَتَقْشَلُواْ وَتَذْهَبَ رِيحُكُمْ ﴾ [الانفال: ٤٦]. ويقول أيضًا؛ ﴿ وَلاَ تَكُونُواْ كَالَّذِينَ خُرَجُواْ مِن دِيَارِهِم بَطَرًا وَرِقًاءَ النَّاسِ ﴾ [الانفال: ٤٧].

أَسَالَ اللهُ أَن ينصر الإسلام والمسلمين، وأن يمحق الكفر والكافرين. والله من وراء القصد.

العدد العاشر السنة الثلاثون الويه

# سلاح الدعوق.. أقوى وص

﴿كُنتُمْ خَيْرَ أُمَّةٍ أُخْرِجَتْ لِلنَّاسِ تَاْمُرُونَ بِالْمَـعْـرُوفِ وَتَنْهَـوْنَ عَنِ الْمُنكِرِ وَتُؤْمِثُونَ بِاللَّهِ ﴾ [آل عمران: ١١٠].

هذه الخيرية في أمة الإسلام لم تُمنح لها من فراغ، إنما لأنها الأمة الآمرة بالمعروف الناهية عن المنكر والمؤمنة بالله، وعلى رأس الأمر بالمعروف الدعوة إلى دين الله الحق

وإلى توحيد الله عز وجل.

وإذا كانت خير أمة أخرجها الله تعالى للناس جميعًا فهي تتحمل مستولية دعوة الناس جميعًا، والمفروض أن تنطلق هذه الأمة إلى الناس حميعًا وتبلغهم الحق، ومن السهل حِدًا أن تستحيب الشعوب لهذه الدعوة؛ لأنها تعبيد الناس إلى الفطرة التي فطرهم الله تعالى عليها وتزيل ما علق بها من تراث ضال عن الآباء وعن البيئة التي عاشوا فيها. والناس على الأخص في البلدان الأوربية لا يعلمون شيئًا عن الاسلام إلا ما تكتبه عندهم الأقلام الحاقدة، أو ما تعيثه وسيائل الإعلام الضالة المضلة، والناس في البلدان الأوربية لأنهم متحررون من تأثير الأسرة أو تدخل الحكومات في عقائدهم سيقبلون هذه الدعوة ويرتاحون إليها، فعقولهم لا تستوعب أن بكون الله تعالى مثلثًا، أو مستقرًا في رحم امرأة، أو تعرض لمحاكمة من عبيده وحكم عليه بالإعدام، وأخيرًا رقد على التراب في القدر!! ﴿ سُنْحَانَهُ وَتَعَالَى عَمَّا يَقُولُونَ عُلُواْ كُنِيرًا ﴾ [الإسراء: ٤٣]، والشعوب لا تصدق ذلكُ، وكلما ازداد الناس علمًا وتحضرًا كلما اتسعت دائرة عدم التصديق حتى أصبحت صلتهم بدينهم مجرد انتساب، بل وأحيانًا ينكرون وجود دين بالمرة. من مريد المراد المدا

والأديان غير المقبولة عقليًا وقلبيًا وروحيًا ليست لديها أي قدرة على تطهير المجتمعات من الرذائل والفواحش، ولذلك ظهر فيها الزنا في الأماكن العامة وانتشر فيها الخمر، وأصبح اللواط مقننًا في صورة زواج بين رجل ورجل، وأصبح يبارك من رجال الدين في ظل الحرية الجسدية التي منحها الله للناس كما تقولون.

واتسعت دائرة الأولاد غير الشرعيين كما يقولون، وغير شرعيين عندهم تعني أنهم لم يخرجوا إلى الدنيا في إطار القانون، وأقيمت علاقات غير شرعية مع الكلاب التي أصبحت تحظى برعاية لا يجدها الإنسان وأصبح لها مطاعم ومقابر.

وتعلن امرأة تنتمي إلى أسرة مالكة خيانتها لزوجها مع الحارس ومدرب الخيول وتموت في حادث، فياتي أكبر رأس ديني للرثاء ويعلن أنها كانت مثلاً أعلى يقتدى به!!

صدقوني هذه البلاد أكبر سلاح يمكن أن تغزوا به هذه البلاد الدعوة الإسلامية إلى توحيد الله وإلى العقيدة الإسلامية المقبولة عقليًا وقلبيًا ونفسيًا وروحيًا، وهذا الكلام أقسوله من واقع تجسربتي في بلدان أوربا الغربية والشرقية، كنت أجد الارتياح والانشراح بل والدموع عند شرح عقيدة الإسلام والصفات الإلهية وموقف الإسلام من المسيح ومريم، بل أذكر مرة أني كنت ألقي محاضرة في إحدى مدن بولندا قبل خروج الشيوعية منها مع الترجمة فحضر إليّ شاب صغير في سن الرابعة عشر ومعه حوالي أربعين في مثل سنه ومعهم المترجم، وقال: أنا

العدد العاشر السنة الثلاثون

# أسلدة الندوير !!

بهنم:

اقتنعت بالإسلام واقنعت هؤلاء ويريدون أن يسالوك بعض الأسئلة. والمهم في سلاح الدعوة أن من يقتنع بها ويعقلها في البلاد الأوربية والأمريكية يصبح داعية في هذه البلاد ويجيد الدعوة أكثر منا.

كان يجب على البلاد الإسلامية كلها أن تكون سفاراتها في هذه البلاد مركزًا للدعوة الإسلامية وتوزيع نشرات وكتيبات بلغة البلد المثلة فيه وتقوم بتوزيعها، هل السفارات الإسلامية يؤذن فيها للصلاة وتقام فيها صلاة الجمعة مع الترجمة بلغة البلد القائمة فيه ودعوة الناس لشهود الصلاة؟ هذا لم يحدث، على العكس؛ المسلمون أصبحوا يقلدون الغرب في مظهرهم وثقافتهم وسلوكهم، وأصبحت بعض البلدان والتقدم، حتى التعليم أصبحت بعض البلدان الإسلامية تستورد النظم الغربية في التعليم.

صدقوني إننا لو وجهنا إلى البلاد الأوربية والأمريكية دعوة إسلامية صادقة تبين عقيدة الإسلام وتقارنها بغيرها يكون مفعولها أقوى من قنبلة ذرية لا نملكها ولا نقدر عليها، يجب أن نغزو هذه البلاد غزوًا إسلاميًا عقائديًا منظمًا ونتصل بالشعوب الصالاً مباشرًا تبيحه الحرية الموجودة في هذه البلاد؛ حربة العقيدة.

سلاح الدعوة المالي المالة

وسلاح يبني الإنسان في هذه البلاد خير من سلاح يدمر ويقتل، يجب أن نعد الدعاة القادرين على مخاطبة هذه الشعوب والذين استوعبوا مقارنة الأديان عقائديًا وفي الصفات الإلهية والذين يعلمون ماذا نقول

نحن في ديننا وماذا يقولون هم في مقدساتهم.

أذكر مرة أنني كنت أحاضر سيدات في إحدى المدن الألمانية فوجدتهن يعلقن صلبانا خشبية صغيرة في رقابهن، فقلت لهن: ماذا تفعل هذه الصلبان؟ قلن: تحمي من الحوادث وتبعد الشر. فقلت: إذا كان الصليب الأصلي-كما في اعتقادكن لم يحم من علق عليه فهل يحمي التقليد؟ فاسرعن إلى اقتلاعها من رقابهن، إذ كيف تكون أداة القال رمازًا للحماية؟!

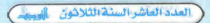
وعلى الأغنياء من المسلمين أن يدعموا هذه الدعوة بالمال لطبع الكتيبات وترجمتها وإيفاد الدعاة، والداعية يتكلف أقل بكثير جدًا من أي سلاح يقتل ويدمر، والداعية يحمي هؤلاء الموتى بإذن الله، والسلاح يقتل ويدمر.

آيات الكتباب التي تنادي أهل الكتباب وتدعوهم إلى الحق كثيرة؛ فمنها: ﴿يَا أَهُلَ الْكُتَابِ تَعَالُواْ إِلَى كَلِمَة سَوَاء بَيْنَنَا وَبَيْنَكُمْ أَلُا لَكِتَابِ تَعَالُواْ إِلَى كَلِمَة سَوَاء بَيْنَنَا وَبَيْنَكُمْ أَلُا نَعْبُدُ لَإِلَّا اللَّهَ ﴾ [آل عمران: ٦٤]، ﴿يَا أَهْلَ الْكِتَابِ قَدْ جَاءَكُمْ رَسُولُنَا يُبَيِّنُ لَكُمْ كَثِيرًا مَّمًا كُنتُمْ تُثُورًا مَّمًا كُنتُمْ تُخُفُونَ مِنَ الْكِتَابِ ﴾ [المائدة: ١٥].

ولكن هل قامت خير أمة أخرجت للناس بتوصيل نداء الله إلى من وجه إليهم؟!

أَفْيَقُوا يرحمكُم الله ولا تَفْرَطُوا فَي خيرية جعلها الله في يكم بشروط: ﴿وَلاَ تَهِنُوا وَلاَ تَحْزَنُوا وَانتُمُ الاَعْلَوْنَ إِن كُنتُم مُؤْمِنِينَ ﴾ [آل عمران: ١٣٩].

وآخر دعوانا أن الحمد لله رب العالمين.





## بقلم: علي حشيش

الحلقة الخامسة عشرة

# قصة ثعلبة بن حاطب الفترى عليه

نواصل في هذا التحدير تقديم البحوث العلمية الحديثية للقارئ الكريم؛ حتى يقف على حقيقة هذه القصة التي اشتهرت على السنة الخطباء والوعاظ والقصاص، ولقد أوردتها في هذه السلسلة التي أسأل الله أن يوفقني لتكون مرجعًا يحمى الداعية من القصص الواهية.

وهذه القصة منسوبة إلى الصحابي الجليل تعلبة بن حاطب الأنصاري، وفيها أنه جاء إلى رسول الله صلى الله عليه وسلم، فقال: «ادع الله أن يرزقني مالاً». فقال له: «قليل تؤدي شكره خير من كثير لا تطيقه»، والح على الرسول صلى الله عليه وسلم فدعا له بالغنى، فلما أغناه الله منع الزكاة وترك الصلاة، فأنزل الله عز وجل: ﴿وَمِنْهُم

مَنْ عَاهَدَ اللَّهَ لَئِنْ آتَانَا مِن فَضْلِهِ لَنَصِدُهَنَ ﴾، إلى قوله: ﴿وَبِمَا كَانُواْ يَكْنِبُونَ ﴾ [التوبة: ٥٧-٧]، وفيها أن تعلبة عندما علم بذلك جاء تائبًا يعرض صدقته على الرسول صلى الله عليه وسلم فرفضها، فجاء إلى أبي بكر في خلافته، ثم عمر، ثم عثمان رضي الله عنهم، ولكنهم رفضوا قبول صدقته، وأخبروه أن الله لم يقبل توبته حتى مات في خلافة عثمان.

#### انتشارواشتهار

قلت: انتشرت هذه القصة في كثير من التفاسير وجعلوها سببًا من أسباب النزول للآيات [٧٥- ٧٧ التوبة]، ومن هذه التفاسير: ابن كثير (٢/٣٧٤)، والنسفي (٢/٣٧٤)، والجلالين (ص١٦٢)، والطبري في «جامع البيان» (١٦/٣٧٠)، والقرطبي في «الجامع لأحكام القرآن» (١٠/٨)، وابن جزي في تفسيره (ص٥٩٥)، وأبو حيان الأندلسي في «البحر المحيط» (٤٧/٥)، وأبو حيان الأندلسي في «البحر المحيط» (٤/١٠)، وتفسير «المنار» (١٠/٤٧١)، وابن الجوزي في «زاد المسير» (٢/٤٧١)، والأوسي في والشيرازي في «تقريب القرآن» (١٠/١٠٠)، والأوسي في «روح المعاني» (١٤/١٠)، والفضر الرازي (١٠/ ١٠)، وفي «الطلال» (١٠/١٦٧)، والمراغي في تفسيره (١٠/١٠)،

### شكوك وإشكالات

قُلْتُ: وحدث شك عند أكثر هؤلاء المفسرين حول صحة هذا الخبر، وعلى سبيل المثال:

1- قال القرطبي في «الجامع» (۸/۲۰۹): وثعلبة بدري أنصاري وممن شهد الله له ورسوله بالإيمان فما روي عنه غير صحيح. قال أبو عمر ابن عبدالبر: ولعل قول من قال في ثعلبة أنه مانع الزكاة الذي نزلت فيه الآية: «غير صحيح».

7- وشك أيضًا في صحة هذا الخبر الشيخ محمد رشيد رضا فقال في تفسير «المنار» (١٠/ محمد رشيد رضا فقال في تفسير «المنار» (٤٨٣ ): وفي الحديث إشكالات تتعلق بسبب نزول الآيات، وظاهر سياق القرآن أنه كان في سفر غزوة تبوك، وظاهره أنها نزلت عقب فريضة الزكاة، والمشهور أنها فرضت في السنة الثانية، وبعدم قيول توبة ثعلبة وظاهر الحديث، ولاسيما بكائه أنها توبة صادقة، وكان العمل جاريًا على معاملة

الهييه العدد العاشر السنة الثلاثون

(OA)

المنافقين بطو اهرهم، وظاهر الآبات أنه بموت على نفاقه، ولا يتوب عن بخله وإعراضه، وأن النبي صلى الله عليه وسلم وخليفتيه عاملاه بذلك لا يظاهر الشريعة، وهذا لا نظير له في الإسلام.

٣- قلت: وهناك إشكال أخر تظهر منه نكارة هذا المتن، فصاحب هذه القصية هو ثعلبة بن حاطب البدري الذي شبهد بدرًا وأحمع على ذلك ابن منده، وأبو نعيم، وأبو عمر ابن عبدالبر، كما قال ابن الأثير في «أسد الغابة» (١/٢٣٧): «وكلهم قالوا أنه شهد بدرًا»، وو افقهم قائلاً في نهاية ترجمته: «وهو هو لاشك فده».

قلت: فإذا كان ثعلبة بن حاطب شهد بدرًا، فهل هذا مصير من شهد بدرًا؟ لذلك قال الحافظ ابن حجر في «الإصابة» (١/١٩٨): وقد ثبت أنه صلى الله عليه وسلم قال: «لا يدخل النار أحد شهد بدرًا والحديثة». وحكى عن ربه أنه قال لأهل بدر: «اعملوا ما شئتم فقد غفرت لكم»، فمن يكون بهذه المثانة كنف بعقبه الله نفاقًا في قلبه وينزل فيه ما نزل. اه.

قُلْتُ: ونظرًا لهذه الإشكالات، نقوم بتخريج وتحقيق هذه القصة حتى نستطيع أن نجزم بلا شك في درجتها.

### التخريج والتحقيق

أولاً: تخريج القصة من حديث أبي أمامة: الحديث الذي حاءت فيه هذه القصة أخرجه الطبراني في «المعجم الكبير» (٨/٢٦٠، ح٧٨٧٣)، وأخرجه ابن جرير الطبري في تفسيره المسمى «جامع البيان في تأويل القرآن» (٦/٤٧٦، ٤٧٧) ط دار الغد (ح١٧٠٠٢)، والقصة أخرجها الطبراني في ستة وثلاثين سطرًا، وابن جرير في أربعة وثلاثين سطرًا، ولولا المساحة المخصصة بالمجلة لاتبعت طريقة السلف في إبراد كل تخريج بلفظه.

وأورده الهيشمي في «المجمع» (٧/٣١) وعزاه للطبراني، وعزاه السيوطي في «الدر المنثور» (/٣ ٢٦٠) لابن المنذر، وابن أبي حاتم، وأبي الشبيخ، والعسكري في «الأمثال» والطبراني، وابن منده، والبارودي، وأبي نعيم في «معرفة الصحابة»، وابن مردويه، والبيهقي في «الدلائل»، وابن

عساكر، كلهم من طريق: معان بن رفاعة، عن على بن بزيد، عن القاسم بن عبدالرحمن، عن أبي أمامة الداهلي أن ثعلبة بن حاطب الأنصاري أتي رسول الله صلى الله عليه وسلم فذكر القصة. التحقيق

الحديث الذي حاءت فيه هذه القصية حديث «منكر»، وآفته على بن بزيد أبو عبدالملك الألهاني الدمشقى:

١- قال البخاري في «الضعفاء الصغير» رقم (٢٥٥): «منكر الحديث».

قلت: وفي «التدريب» (١/٣٤٩): البخاري بطلق: منكر الحديث على من لا تحل الرواية عنه.

٧- قال النسائي في «الضعفاء والمتروكين» رقم (٤٣٢): على بن يزيد يروى عن القاسم: «مـتروك الحديث».

قُلْتُ: وفي «شرح النخبة» (ص٦٩) قال الحافظ ابن حجر: «مذهب النسائي أن لا يترك حديث الرحل حتى بحتمع الجميع على تركه».

٣- قال ابن حيان في «المحروحين» (٢/١١٠): «على بن يزيد أبو عبدالملك الألهاني من أهل دمشق منكر الحديث حدًا».

قلت: وعلة أخرى معان بن رفاعة السلامي، قال ابن حبان في «المجروحين» (٣/٣٦): من أهل دمشق، يروى عن الشاميين، منكر الحديث لا يشبه حديثه حديث الأثبات، فلما صار الغالب على روايته ما تنكر القلوب استحق ترك الاحتجاج به.

ثانيًا: شاهد وام للقصة من حديث ابن عباس: عن ابن عباس: قوله: ﴿ وَمِنْهُم مِّنْ عَاهَدَ اللَّهُ لئنْ أتَانًا مِن فَضُلُه ﴾ الآبة، وذلك أن رجلاً بُقال له ثعلبة بن حاطب من الأنصار أتى محلسًا فأشهدهم فقال: لئن أتاني الله من فضله، أتيت منه كل ذي حق حقه، وتصدقت منه، ووصلت منه القرابة، فابتلاه الله فأتاه من فضله، فأخلف الله ما وعده، وأغضب الله بما أخلف ما وعده، فقصُّ الله شانه في القرآن: ﴿ وَمِنْهُم مَّنْ عَاهَدَ اللَّهَ ﴾ الآية إلى قوله تعالى: ﴿ بَكْذِبُونَ ﴾.

أخرجه ابن حرير الطيري في «تفسيره» (/٦ ٤٧٦ دار الغد) (ح١٧٠٠١) قال: حدثني محمد بن

العدد العاشر السنة الثلاثون السيد (٥٩)

سعد قال: حدثني أبي قال: حدثني عمي قال: حدثني أبي، عن أبيه، عن ابن عباس به، ومن هذا الوجه أخرجه ابن أبي حاتم، وابن مردويه، والبيهقي في «الدلائل»، كذا في «الدر المنثور» (/٣).

### مرا التحقيق وبالمسامة

۱- محمد بن سعد: هو محمد بن سعد بن محمد بن محمد بن الحسن بن عطية بن سعد بن جنادة أبو جعفر العوفي من بني عوف بن سعد، كان لينًا في الحديث، قاله الخطيب في «تاريخ بغداد» (۳۲۲م/۰).

٧- أبوه: سعد بن محمد بن الحسن العوفي.

أورده الحافظ ابن حجر في «اللسان» (٣/٢٤) ترجمة (٣٦٥٠) قال: روى عن أبيه وعمه الحسين ابن الحسن، وروى عنه ابنه محمد، قال أحمد فيه: جهمي، ولم يكن هذا أيضًا ممن يستأهل أن يكتب عنه ولا كان موضعًا لذاك. حكاه الخطيب.

قلت: حكاه الخطيب في «تاريخ بغداد» (/٩ ١٢٧/٤٧٤٣)، ولكن اللفظ: «ولم يكن هذا ممن يستأهل أن يكتب عنه».

7- عم أبيه: هو الحسين بن الحسن بن عطية أبو عبدالله العوفي، أورده ابن حبان في «المجروحين» (١/٢٤٦)، وقال فيه: حسين بن الحسن بن عطية العوفي كنيته أبو عبدالله منكر الحديث، يروي عن الأعمش وغيره أشياء لا يتابع عليها كأنه كان يقلبها وربما رفع المراسيل وأسند الموقوفات ولا يجوز الاحتجاج بخبره.

وأورده الذهبي في «الميزان» (١/٥٣٢/١٩٩١)، وأقر قول ابن حبان وقال: روى عنه ابنه الحسن وابن أخيه سعد بن محمد.

٤- جد أبيه: الحسن بن عطية العوفي، أورده النهبي في «الميسزان» (١/٥٠٣/١٨٨٩)، وقسال: «الحسن بن عطية العوفي عن أبيه، وعنه ابناه حسن ومحمد، قال البخاري: ليس بذاك، وقال أبو حاتم: ضعيف».

قلت: في «الميزان» حدث تصحيف «حسين» إلى «حسن»، وهذا لا يصبح، ويصبح هناك تعارض؛ ولذلك في «التهذيب» (٢/٢٥٥) روى عن أبيه وجده وعنه ابناه محمد والحسين.

قال ابن حبان في «المجروحين»: منكر الحديث فلا أدري البلية في أحاديثه منه أو من أبيه، أو منهما معًا؟ لأن أباه ليس بشيء في الحديث وأكثر روايته عن أبيه، فمن هنا اشتبه أمره ووجب تركه.

٥- جد جده: عطية بن سعيد بن جنادة العوفي، أورده ابن حجر في «طبقات المدلسين» في المرتبة الرابعة رقم (٦)، وقال: «ضعيف الحفظ

مشهور بالتدليس القبيح». قلت: فهذا إسناد ساقط لا يساوي شيئًا عند أهل الحديث؛ لأنه مسلسل بالعوفيين وكلهم ضعفاء ويعضهم أشد ضعفًا من يعض.

ي ثالثًا: شباهد آخر واه من مرسلات الحسن البصري: إلى المرابعة البصري: إلى المرابعة ا

أخرجه ابن جرير الطبري في «تفسيره» (/7 (٤٧٨) (ح٥٠١٠) قال: حدثنا ابن حميد قال: حدثنا سلمة عن ابن إسحاق عن عمرو بن عبيد عن الحسن، فذكر أن الآية نزلت في ثعلبة.

قلت: هذا من مرسالات الحسن، وليس في المرسلات أضعف من مرسالات الحسن، هكذا قال أحمد بن حنبل «تدريب الراوي» (١/٢٠٤)، وهناك علة أخرى تزيد هذا المرسل وهنا على وهن، حيث إن الذي روى عن الحسن البصري هو عمرو بن عبيد البصري المعتزلي، أورده الذهبي في «الميزان» عبيد البصري، قال النسائي: «متروك الحديث»، وقال أيوب ويونس: يكذب، وقال حميد: كان يكذب على الحسن.

### تحقيق علماء هذا الفن لقصة ثعلبة

1- ابن حزم رحمه الله، المتوفى سنة ٢٥١هـ، قال في «المحلى» (١١/٣٠٧): على أنه قد روينا أثرًا لا يصح وأنها نزلت في ثعلبة بن حاطب، وهذا باطل؛ لأن ثعلبة بدري معروف، ثم ساق الحديث بإسناده من طريق معان بن رفاعة عن علي بن يزيد عن القاسم بن عبدالرحمن عن أبي أمامة، وقال: وهذا باطل لا شك؛ لأن الله أمر بقبض زكوات أموال المسلمين، وأمر عليه السلام عند موته أن لا يبقى في جزيرة العرب دينان فلا يخلو ثعلبة من أن يكون مسلمًا ففرض على أبي بكر وعمر قبض زكاته ولا بد ولا فسحة في ذلك،



وإن كان كافرًا ففرض أن لا يبقى في جزيرة العرب، فسقط هذا الأثر بلا شك، وفي رواته معان بن رفاعة والقاسم بن عبدالرحمن، وعلي بن يزيد هو ابن عبدالملك، وكلهم ضعفاء.

٢- البيهقي رحمه الله المتوفى سنة ٤٥٨ه.: قال المناوي في «فيض القدير» (٢/٥٢٧): قال البيهقي: «في إسناد هذا الحديث نظر، وهو مشهور بين أهل التفسير».

٣- ابن الأثير الجزري رحمه الله، المتوفى سنة ٦٣٠هـ، رجح في «أسد الغابة» (١/٢٨٥) أن تكون القصة غير القصة غير صحيحة: «... أو تكون القصة غير صحيحة، أو يكون غيره وهو هو لا شك فيه».

٤- القرطبي رحمه الله، المتوفى سنة ١٧٦هـ، قال في «الجامع لأحكام القرآن» (١/٢١٠): وثعلبة بدري أنصاري وممن شهد الله له ورسوله بالإيمان حسب ما سيأتي في أول الممتحنة، فما روى عنه غير صحيح، قال أبو عمر: ولعل قول من قال في ثعلبة أنه مانع الزكاة الذي نزلت فيه الآية غير صحيح.

الذهبي رحمه الله، المتوفى سنة ٧٤٨هـ، قال في «تجريد اسماء الصحابة» (١/٦٦): ثعلبة ابن حاطب بن عمرو الأنصاري الأوسي بدري، قال: يا رسول الله، ادع الله أن يرزقني مالاً، فذكر حديثًا طويلاً منكرًا بالمرة.

٦- الحافظ العراقي رحمه الله، المتوفى سنة ٨٠٦ هـ. قال في «المغني عن حمل الأسفار في الأسفار في تخريج ما في الإحياء من الأخبار» (/٣): «إسناده ضعيف».

٧- الحافظ اله يشمي المتوفى سنة ١٨٠٧ رحمه الله، قال في «مجمع الزوائد» (٢/٣٢): رواه الطبراني، وفيه علي بن يزيد الألهائي، وهو متروك. والمتروك لا يحتج به كما صرّح الهيشمي بذك، فقال (١/١٥٢) في حديث في إسناده عبيدالله ابن زَحْر وعلي بن يزيد: «وهما ضعيفان لا يحل الاحتجاج بهما».

٨- الحافظ ابن حجر المتوفى سنة ١٨٥٨
 رحمه الله، قال في «الإصابة» (١/١٩٨) بعد أن
 ساق القصة: «وفي كون صاحب هذه القصة، إن

صح الخبر، ولا أظن أن يصح، وهو البدري المذكور قبله نظر». وقال في «الفتح» (٣/٢٢٦): «...لكنه ضعيف لا يحتج به».

وقال في «تخريج الكشاف» (٤/٧٧) بعد أن ذكر من أخرجه: «وكلهم من طريق علي بن يزيد الألهاني عن القاسم بن عبدالرحمن عن أبي أمامة، وهذا إسناد ضعيف جدًا».

٩- السيوطي المتوفى سنة ٩١١هـ رحمه الله، قال في «لباب النقول في أسباب النزول» (ص١٢١): قوله تعالى: ﴿وَمِنْهُم مُنْ عَاهَدَ اللَّهَ ﴾ الآية. أخرجه الطبراني وابن مردويه وابن أبي حاتم والبيهقي في الدلائل بسند ضعيف عن أبي أمامة أن ثعلبة ابن حاطب...

۱۰۳ عبد الرعوف المناوي المتوفى سنة ۱۰۳۱ رحمه الله، أشار في «فيض القدير» (٤/٥٢٧) إلى تضعيفه، فقد نقل كلام البيهقي وابن حجر وسكت عليه. قال البيهقي: «في إسناد هذا الحديث نظر، هو مشهور بين أهل التفسير»، وأشار في «الإصابة» إلى عدم صحة هذا الحديث، فإنه ساق هذا الحديث في ترجمة ثعلبة هذا، ثم قال: «وفي كون صاحب هذه القصة – إن صح الخبر ولا أظنه بصح – هو بدرى نظر».

11- شيخنا محمد ناصر الدين الألباني (معاصر) رحمه الله، أورد هذه القصة في «الضعيفة» (٢٠١١) (ح٢٠٠٧)، وقال: «هذا حديث منكر على شهرته، وأفته علي بن يزيد، وهو الألهاني متروك ومعان لين الحديث».

والشيخ رحمه الله أورد القصة من طريق معان عن علي بن يزيد به، وقال: أخرجه الواحدي في «أسباب النزول» (ص١٩١)، وغيره، ثم ختم التحقيق رحمه الله قائلاً: ومن هذا الوجه أخرجه ابن جرير، وابن أبي حاتم والطبراني والبيهقي في «الدلائل» و«الشعب»، وابن مردويه كما في «تفسير ابن كثير»، ثم أورد قول العراقي والحافظ ابن حجر في تضعيف القصة.

١٢ ولقد بينا بالتفصيل طريق القصة من حديث أبي أمامة وشاهديه الواهيين حتى لا يتقول علينا من لا دراية له بالصنعة ويزعم أن القصة جاءت من عدة طرق تتقوى بها ولم يدر أن هذا

ليس على إطلاقه، بل هو مقيد عند المحققين، ولازلت أذكر بهذه القاعدة الهامة التي أوردها الإمام ابن الصلاح في «مقدمته» (ص١٠٧)، حيث قال: «ومن ذلك ضعف لا يزول بنصو ذلك لقوة الضعف، وتقاعد الجابر عن جبره ومقاومته وذلك كالضعف الذي ينشأ من كون الراوي متهمًا بالكذب أو كون الحديث شاذًا، وهذه جملة تفاصيلها تدرك بالمباشرة، فاعلم ذلك، فإنه من النفائس العزيزة».

### أوهام حول قصة ثعلبة بن حاطب

لقد أورد الإمام الحافظ ابن كثير هذه القصة في «تفسيره» (٢/٢٧٤)، وعزاه لابن جرير وابن أبي حاتم مبينًا أنه من طريق معان بن رفاعة عن علي بن يزيد عن أبي عبدالرحمن القاسم بن عبدالرحمن مولى عبدالرحمن بن يزيد بن معاوية عن أبي أمامة الباهلى عن ثعلبة بن حاطب الأنصاري.

قلت: والحافظ ابن كثير بذكره لسند القصة يشير بذلك إلى العلة في هذا السند التي يعرفها أهل العلم بهذا الفن، وابن كثير بهذا يكون قد درج على طريق أهل الحديث الذين قرروا أن من أسند فقد أحال، ومن أسند فقد برئت عهدته؛ لأنه ذكر الوسيلة إلى معرفة درجة الحديث وإن سكت عنه، ولكن توهم بسكوته مختصر «تفسيره» الشيخ الصابوني، فأورد القصة في «مختصره» (١٥٨/٢) الذي نص في مقدمته (ص٩) أنه اقتصر على الأحاديث الصحيحة، فقال: «ثالثًا: الاقتصار على الأحاديث الصحيحة، وحذف الضعيف منها، وحذف ما لم يثبت سنده من الروايات المأثورة مما نبه عليه الشيخ ابن كثير رحمه الله».

قلت: ولقد وقع الشيخ الصابوني في هذا الوهم في كل ما سكت عليه الحافظ ابن كثير، حيث توهم أن كل ما سكت عنه ابن كشير ولم يذكر درجته أنه صحيح، فملأ «مختصره» بالضعيف والموضوع، فلا يغتر من وجد هذه القصة في «مختصر ابن كثير» للصابوني عندما ينظر إلى القصة وإلى ما اشترطه في المقدمة.

### بدائل

هذه القصة الواهية التي نحذر منها الداعية قد انتشرت واشتهرت على السنة الخطباء

والوعاظ للترهيب من منع الزكاة، ويبررون بذلك ذكرهم للواهيات، ناسين الوعيد الشديد في قول النبي صلى الله عليه وسلم: «من يقل عليً ما لم أقل فليتبوأ مقعده من النار» البخاري (١٠٩) من حديث سلمة بن الأكوع وهو أول ثلاثي وقع في البخاري.

قُلْتُ: وهناك البدائل في السنة الصحيحة المطهرة في «الترهيب من منع الزكاة»، حتى أن البخاري رحمه الله بوّب بابًا في كتاب الزكاة في صحيحه ترجم له بقوله: «باب إثم مانع الزّكاة» باب رقم (٣) كتاب الزكاة، كذا في «الفتح» (٣٨)

قال الزين بن المنير: «هذه الترجمة أخص من التي قبلها لتضمن حديثها إثم مانع الزكاة والتنصيص على عظم عقوبته في الدار الأخرة وتبرئ نبيه منه بقوله له: «لا أملك لك من الله شيئًا»، وذلك مؤذن بانقطاع رجائه، وإنما تتفاوت الواجبات بتفاوت المثوبات والعقوبات، فما شددت عقوبت كان إيجابه أكد مما جاء فيه مطلق العقوبة، وعبر المصنف بالإثم ليشمل من تركه جحدًا أو بخلاً، والله أعلم».

قُلْتُ: (قوله لتضمن حديثها إثم مانع الزكاة) يشير إلى حديث الترجمة الذي أخرجه البخاري رحمه الله من حديث أبي هريرة رضي الله عنه برقم (١٤٠٢)، وهو في «صحيح البخاري» أيضًا برقم (٢٣٧٨، ٣٧٣٨، ٩٦٥٨).

ثم أخرج الإمام البخاري تحت هذه الترجمة حديثًا أخر لأبي هريرة في متن الشجاع الأقرع وتطويقه لمانع الزكاة (ح١٤٠٣)، وهو في الصحيح أيضًا برقم (٤٥٦٥، ٤٦٥٧).

وقدم الإمام البخاري في «الترجمة» أيات الترهيب من منع الزكاة (٣٤، ٣٥ التوبة). اهـ.

قلت: وقصة «أصحاب الجنة» الآيات (١٧– ٣٣) من سورة القلم، فأصدق الحديث كتاب الله، وخير الهدي هدي محمد صلى الله عليه وسلم في السنة الصحيحة المطهرة، فليتمسك بهما الداعية وليحذر القصص الواهية.

۱- «ىس لما قُرئت له».

الحكم: حديث لا أصل، أورده السخاوي في «المقاصد» (ح ٣٤٢)، وقال: لا أصل له.

Y- «رجب شهر الله، وشعبان شهري، ورمضان شهر أمتى».

الحكم: حديث موضوع. أخرجه ابن الحوزي في «الموضوعات» (٢/١٧٤)، وأورده ابن حجر في «تبيين العجب» (٣٣/٤٧).

٣- «قلب المؤمن بيت الرب».

الحكم: حديث موضوع. أورده ابن عراق في «تنزيه الشيريعية» (١/١٤٨)، ونقل عن ابن تيمية قوله: موضوع.

> ٤- «اطلعه العلم ولو بالصين».

الحكم: حصديث باطل. أخرجه العقبلي في «الضعفاء» (/٢ ۲۳۰)، وأبو نعيم في «أخيار أصيهان» (/٢-١٥٦)، والخطيب في «التاريخ» (٩/٣٦٤) من حديث أنس، وفيه أبو العاتكة طريف بن سليمان، قال البخاري:

منكر الحديث. حيات حيات ٥- «ما وسعني سمائي ولا أرضي، ولكن وسعني قلب عبدي المؤمن».

الحكم: حديث لا أصل له. أورده الحافظ العراقي في «المغني» (٣/١٤)، وقال: لم أر له أصلاً.

٦- «ما يأتي على هذا القيير من يوم إلا وهو بنادي بصوت طلق زُلْق: با ابن آدم، كيف نسيتني؟ ألم تعلم أنى بيت الوحدة، وبيت الغربة، وبيت الوحشة، وبيت الدود، إلا من وسعنى الله عليه...».

الحكم: الحديث واه جدًا. أخرجه الطبراني في «الأوسط» (٨٦١٣)، وفيه أيوب بن سويد وابنه من حديث أبي هريرة، وأخرجه الترمذي (٢٤٦٠)، والبيهقي في «الشعب» (۸۲۸)، وفیه الوصافی وام.

- ٧− «إن لكل شيء قلباً، وقلب القرآن بس، ومن قرأ يس كتب الله له يقر اءتها قراءة القرآن عشر مرات».

الحكم: الحديث موضوع. أخرجه الترمذي (٢٨٨٧)، والدارمي (٣٤١٦)، والقـضـاعي في «الشهاب» (۱۰۳٥) من حديث أنس، وعلته هارون أبو محمد اتهمه الذهبي في «الميزان» (٤/٢٨٨)، وقال أبو حاتم في «العلل» (١٦٥٢): هو حديث ياطل.

۸− «رهبانیة أمتی القعود فی المساحد». الحكم: حديث لا أصل له، اشتهر عند بعض الحماعات قولاً وفعلاً، أورده الحافظ

العراقي في «المغني» (٤/٣٥٩)، وقال: لم أحد له أصلاً.

9- «أعلنوا النكاح واضربوا عليه بالغربال». الحكم: حديث وام جدًا. أخرجه ابن ماحه (١٨٩٥)، وأبو نعيم في «الحلية» (٣/٢٦٥) من حديث عائشية مرفوعًا ىه، وفعه خالدين إلىاس، قال البخارى:

منكر الحديث. 10- «أعلنوا النكاح واجعلوه في المساجد، و اضربو ا عليه بالدفوف».

الحكم: حديث ضعيف حدًا. أخرجه الترمذي (۱۰۸۹)، والبيهقي (۷/۲۹۰) من حديث عائشة، وفيه عيسى بن ميمون تالف متروك، قال ابن معين: ليس بشيء، وقال البخاري: منكر الحديث.

ملحوظة:

بتقريره وكق

الجزء الأول وهو جملة «أعلنوا النكاح» ثبت بطرق أخرى من حديث ابن الزبير، كما في «صحيح الجامع الصغير» (ح١٠٧٢)، و «إرواء الغليل» (ح٢٠٣٥).

هذا ما وفقني الله إليه، وهو وحده من وراء القصد.



العدد العاشر السنة الثلاثون

المسلام على الصيادة والصيلاة والصيلاة والصيلاة والصيلاة والسيلام على رسيلول الله، ويعدد عن المثالات المالية ال

السنة لغة: هي الطريقة، ومنه قول الله سجحانه وتعالى: ﴿سُنُةً الله فِي الَّذِينَ خَلَوْا مِن قَبْلُ وَلَن تَجِدَ لِسُئُةً الله تَنْدِيلًا ﴾ [الأحزاب: ٦٢].

ومنه قول النبي صلى الله علي — ه وسلم: «من سن في الإسلام سنة حسنة فله أجرها ... ومن سن في الإسلام سنة سيئة فعليه وزرها ...» [مسلم وغيره].

وقوله صلى الله عليه وسلم: «لتتبعن سنن من كان قبلكم شبراً بشبر...» [البخاري].

السنة اصطلاحًا:

1- عند الأصوليين: هي كل ما صح عن النبي صلى الله عليه وسلم من أقوال وأفعال وتقريرات. أو: تشمل قوله صلى الله عليه وسلم وفعله وتقريره وكتابته وإشارته وهمه وتركه.

ولا خلاف بين التعريفين، إذ في التعريف الأول أدخل الكتابة والإشارة والهمُّ والترك في الفعل.

وتحمل السنة على رتبتها من وجوب أو ندب أو إباحة أو تحريم أو كراهة، حسب ما يقتضيه القول أو الفعل أو التقرير.

٢- عند الفقهاء: فهي بمعنى الندب أو استحباب الشيء، وقد تطلق عندهم في مقابل البدعة، فيقولون: فلان على بدعة.

السنة في الحديث: إذا وردت كلمة سنة في حديث فلا تدل على المعنى الاصطلاحي أو المعنى الفق هي، إنما تكون بمعنى الطريقة، كقوله صلى الله عليه وسلم: «يا عثمان، أرغبت عن سنتي، فإنني أنام وأصلي...» [أبو داود]. أو قوله صلى الله عليه وسلم: «عليكم بسنتي وسنة الخلفاء الراشدين المهديين من بعدي...»

منزلة السنة من القرآن

١- باعـ تبار المصدرية: القرآن والسنة سواء فكلاهما وحي من الله، ﴿ وَمَا يَنطِقُ عَنِ الْهَ ـ وَى. إِنْ هُو إِلاَ وَحْيُ يُوحَى ﴾ [النجم: ٣، ٤].

٢- باعتبار الحجية: وجوب الاتباع، فالقرآن والسنة سواء، قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: «ألا إني أوتيت الكتاب ومثله معه...» [أبو داود والترمذي وابن ماجه]. وقال صلى الله عليه وسلم: «ألا وإن ما حرم رسول الله مثل ما حرم الله». [ابن ماجه والترمذي].

٣- باعتبار أن السنة ثبتت حجيت ها بالقرآن: بهذا الاعتبار فالقرآن أصل للسنة، والأصل مقدم على الفرع.

4- باعتبار البيان: السنة مبينة لما أجمل في القرآن، ومخصصة لعمومه، ومقيدة لمطلقه، والبيان والخاص والمقيد مقدم على المجمل والعام والمطلق، إذ العمل بهذه الشالاتة (المجمل والعام) متوقف على تلك والمطلق) متوقف على تلك (المفصل والمخصص والمقيد)،

الحلقة الأهلى متولى البراجيلي

(٦٤) \* (العبيد العدد العاشر السنة الثلاثون)

ومن هنا قال بعض السلف: إنما هو الكتاب والسنة، والكتاب أحوج إلى السنة، من السنة إلى الكتاب. [«علم أصول الفقه» لعبد الوهاب خلاف].

أحمع المسلمون على وحوب طاعة النبي صلى الله علب وسلم ولزوم سنته، والأدلة على وحبوب اتساع السنة كثيرة، فمن القرآن الكريم: ﴿ قُلْ أَطِيعُ وَأَ اللَّهُ وَالرَّسنُولَ فَإِن تَوَلُّواْ فَإِنَّ اللَّهَ لاَ يُحِبُّ الْكَافِرِينَ ﴾ [آل عـمـران: ٣٢]. وقوله: ﴿ فَلْنَحُدُر الَّذِينَ تُخَالِفُونَ عَنْ أَمْرِهِ أَن تُصَيِيهُمْ فَتْنَةُ أَوْ يُصِينَهُمْ عَذَاتٌ أَلِيمٌ ﴾ [النور: ٦٣]، وقوله: ﴿ وَمَا كَانَ لِمُؤْمِنِ وَلاَ مُؤْمِنَةٍ إِذَا قَضَى اللَّهُ وَرَسُولُهُ أَمْرًا أَن يَكُونَ لَهُمُ الْخِيرَةُ مِنْ أَمْرِهِمْ ﴾ [الأحزاب: ٣٦]، وقولهُ: ﴿ فَإِن تَنَازَعْتُمْ فِي شَىْءٍ فَ رُدُّوهُ إِلَى اللَّهِ وَالرَّسُولِ ﴾ [النساء: ٥٩].

ومن السنة قوله صلى الله عليه وسلم: «فعليكم بسنتي وسنة الخلفاء المهديين الراشدين تمسكوا بها وعضوا عليها بالنواجذ». [أبو داود والترمذي].

وقسوله: «ألا إني أوتيت الكتاب ومثله معه، لا يوشك رجل شبعان على أريكته يقول: عليكم بهذا القرآن، فما وجدتم فيه من حالال فأحلوه، وما وجدتم فيه من حرام فحرموه». [أبو داود والترمذي وابن وقد وضع الزنادقسة والخسوارج

حديثًا ونسب وه إلى النبي صلى الله عليه وسلم، ينكرون به حجية السنة، أنه قال: «ما أتاكم عني فاعرضوه على كتاب الله فأنا قلته وإن خالف كتاب الله فلم أقله، وإنما أنا موافق كتاب الله فلم الله وبه هداني الله».

وقد عارض هذا الحديث أهل العلم، وقالوا: نحن نعرض هذا الحديث على كتاب الله قبل كل شيء ونعتمد على ذلك، قالوا: فلما عرضناه على كتاب الله وجدناه مخالفًا له؛ لأنا لم نجد في كتاب الله ألا يقبل من حديث رسول الله صلى الله عليه وسلم إلا ما وافق كتاب الله، بل وجدنا كتاب الله يطلق التأسي به والأمر بطاعته، ويحذر المخالفة عن أمره.

قال ابن القيم في «إعلام الموقعين» عن السنة: فما كان منها زائدًا على القرآن فهو تشريع مبتدأ من النبي صلى الله عليه وسلم تجب طاعته فده، ولا تحل معصبته به.

وكيف يمكن لأحد من أهل العلم ألا يقبل حديثًا زائدًا على كتاب الله، فلا يقبل حديث تحريم المرأة على عمتها ولا على خالتها، ولا حديث التحريم بالرضاعة لكل ما يحرم من النسب أو غير ذلك.

أفعاله صلى الله عليه وسلم قسم من أقسام السنة، والأدلة العامة التي تدل على وجـوب اتباع السنة يدخل ضمنها أفعاله صلى الله عليه

وسلم، قال الله تعالى:

﴿ لَقَـدٌ كَانَ لَكُمْ فِي رَسُولِ اللَّهِ أُسْوَةٌ حَسَنَةٌ لَمَن كَانَ يَرْجُو اللَّهَ وَالْيَوْمَ الآخِرَ ﴾ [الأحزاب: ٢١].

قال ابن كثير: هذه الآية أصلٌ كبيرٌ في التأسي برسول الله صلى الله عليه وسلم في أقواله وأفعاله وأحواله. وقوله تعالى: ﴿ وَاتَّبِعُوهُ لَعَلَّكُمُ تَهْتَدُونَ ﴾ [الأعراف: ١٥٨].

قال ابن تيمية: وذلك لأن المتابعة أن يُفعل مثل ما فعل على الوجه الذي فعل، فإذا فعل فعلاً على وجه العبادة شرع لنا أن نفعله على وجه العبادة، وإذا قصد تخصيص مكان أو زمان بالعبادة خصصناه بذلك. [«الفتاوى» (١/٢٨٠)].

وقال: وطاعة الرسول صلى الله عليه وسلم فيما أمرنا به هو الأصل الذي على كل مسلم أن يتعمده وهو سبب السعادة، كما أن ترك ذلك سبب الشقاوة وطاعته في أمره أولى بنا من موافقته في فعل لم يأمرنا بموافقته فيه باتفاق المسلمين.

ولم يتنازع العلماء أن أمره أوكد من فعله، فإن فعله قد يكون مختصًا به وقد يكون مستحبًا، وأما أمره لنا فهو من دين الله الذي أمرنا به. وفعل النبي صلى الله عليه وسلم قد يدل على الوجووب أو الاستحباب أو على أدنى على الكراهة، فإنه صلى الله عليه وسلم لا يفعل المكروه.



### اعداد:علاء خضر

المؤلف: هو الإمام الحافظ الفقيه العابد الزاهد، أبو بكر محمد بن الحسين بن عبدالله الآجرى البغدادي المكي.

مولده: عام ۲۸۰هـ ببغداد، أو سنة ۲۹۶ قريبًا.

أقام وحدث ببغداد ثم انتقل حاجًا إلى مكة فأعجبته، فقيل: إنه سئل الله أن يرزقه الإقامة بها سنة، فأقام بمكة مجاورًا ثلاثين عامًا حتى وفاته بها.

وللأجري مشايخ كثيرون منهم: أبو مسلم الكجي، وأبو شعيب الحراني، وحدث عنه خلق كشير من أهل العلم، من أشهره: أبو نعيم الأصبهاني، وعبيد الله بن محمد بن بطة العكبري، وقال عنه الذهبي: كان عالمًا عاملًا صاحب سنة واتباع، وقال عنه ابن كثير: كان ثقة صادقًا ديدًا.

وفاته: توفي عام ٣٦٠ هـ بمكة.

هو تقرير لعقيدة سلفية على منهج أهل الحديث والأثر التي لا تقبل قولاً إلا بسند. أهمنة الكتاب

يعتبر هذا الكتاب من أكبر المؤلفات في هذا الموضوع، حيث يربو على (٢٢٠٠) حديث وأثر. وقد أخذ هذا الكتاب شهرة في الأوساط العلمية، فاستخرج عليه واختصر له، واهتم العلماء به ونقلوا عنه واستفادوا منه.

منهج المؤلف

- غالبًا ما يذكر مجمل اعتقاده في تراجم الأبواب، ثم يتبع ذلك تلخيصًا لما سيذكره من نصوص في إثبات عقيدة السلف. ثم يورد النصوص من آيات قرآنية وأحاديث وآثار، ويبدأ فيختار من الطرق أعلاها ومن الأحاديث أقواها

عنده، ثم يعلق غالبًا على بعض النصوص بتعليقات مهمة جدًا تقرب فهم النصوص وتربطه بفهم السلف.

وقد قام بتقسيم الكتاب إلى ثلاثة وعشرين جزءًا باسطًا فيها أمور العقيدة، فأورد قسمًا كبيرًا عن خصائص النبي صلى الله عليه وسلم وفضائل أصحابه الكرام.

#### نسخ الكتاب

هناك طبعة تقع في مجلد واحد بدراسة وتعليق الشيخ حامد الفقي مؤسس جماعة أنصار السنة، وهي ناقصة، وقف فيها عند الجزء الثالث عشر، وطبعة أخرى تقع في أربعة مجلدات بتحقيق: الوليد بن محمد بن نبيه سيف النصر، وهي كاملة.

#### مسائل الكتاب

يتكون الكتاب من ثلاثة وعشرين جزءًا، يتناول فيها المؤلف مسائل العقيدة، ومن أهم هذه المسائل: يتكلم عن الحث على التصميك بالسنة، والتحذير من التفرق وأهله، وأهل البدع والتفرق، ونم الجدال، والخصومات في الدين، وأن القرآن كلام الله، وعن الإيمان والقدر، وفي الصفات، ومسائلة العلو والشفاعة والحوض، والإيمان بعذاب القبر، والمسيح الدجال، ونزول عيسى عليه السلام آخر الزمان، وفضائل نبينا، وصفاته الحميدة، ومعجزاته الباهرة، وفضائل الصحابة، وما جاء في الرافضة وسوء منهبهم.

بدأ المؤلف كتابه بمقدمة قصيرة، ذاكرًا آثارًا تدل على أنه يتحمل هذا العلم من كل خلف عدوله، وأن المتصبك بالسنة هم أتباع الأنبياء في كل زمان، وبدأ بذكر الأبواب، وأول هذه الأبواب:

- باب ذكر الأمر بلزوم الجماعة والنهي عن الفرقة، بل الاتباع وترك الابتداع، ثم قال: قال محمد بن الحسين رحمه الله: إن الله عز وجل بمنه وفضله أخبرنا في كتابه عمن تقدم من أهل الكتابين اليهود والنصارى، أنهم إنما هلكوا لما افترقوا في دينهم، وأعلمنا مولانا الكريم أن الذي حملهم على الفرقة عن الجماعة، والميل إلى الباطل الذي نهوا عنه؛ إنما هو البغي والحسد، بعد أن علموا ما لم يعلم غيرهم، فحملهم شدة البغي علموا ما لم يعلم غيرهم، فحملهم شدة البغي

ثم أورد حديث عمر بن الخطاب عن الرسول صلى الله عليه وسلم قال: «من أراد بحبوحة الجنة فليلزم الجماعة، فإن الشيطان مع الواحد، وهو من الاثنين أبعد».

وفي باب التحذير من طوائف يعارضون سنن النبي صلى الله عليه وسلم بكتاب الله وشدة الإنكار على هذه الطوائف؛ قال: ينبغي لأهل العلم والعقل إذا سمعوا قائلاً يقول: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم في شيء قد ثبت عند العلماء، فعارض إنسان جاهل، فقال: لا أقبل إلا ما كان في كتاب الله تعالى، قيل له، أنت رجل سوء، وأنت ممن يحذرنا النبي صلى الله عليه وسلم، وحذر منك العلماء.

ثم ذكر حديث رسول الله صلى الله عليه وسلم: «لا ألفين أحدكم متكتًا على أريكته يبلغه الأمر عني، فيقول: ما وجدنا في كتاب الله اتبعناه، لم أجد هذا في كتاب الله».

ثم قال في الرد على القدرية: وكذلك أئمة المسلمين ينهون عن مجالسة القدرية وعن مناظرتهم، وبينوا للمسلمين قبيح مذاهبهم، فلولا أن هؤلاء ردوا على القدرية لم يسع من بعدهم الكلام على القدر، بل الإيمان بالقدر خيره وشره واجب، وما قدر يكن، وما لم يقدر لم يكن، فإذا عمل العبد بطاعة الله عز وجل، علم أنها بتوفيق الله له فيشكره على ذلك، وإن عمل بمعصيته ندم على ذلك، وعلم أنها بمقدور جرى عليه، فذم نفسه واستغفر الله عز وحل.

ثم أورد أثرًا عن أبي حسازم قسال: قسال الله تعالى: ﴿فَأَلْهُمَهَا فُجُورَهَا وَتَقْوَاهَا ﴾، قال: فالتقي ألهمه التقوى، والفاجر ألهمه الفجور.

ثم ذكر باب التحذير من مذهب الحلولية: قال محمد بن الحسين رحمه الله: فإني أحذر إخواني المؤمنين مذهب الحلولية، الذين لعب بهم الشيطان، فخرجوا بسوء مذهبهم عن طريق أهل العلم، مذاهبهم قبيحة، لا يكون إلا في كل مفتون هالك.

زعموا أن الله عز وجل حل في كل شيء حتى أخرجهم سوء مذهبهم إلى أن تكلموا في الله عز وجل بما ينكره العلماء العقلاء، لا يوافق قولهم كتابًا ولا سنة ولا قول الصحابة ولا قول أئمة المسلمين. اهـ.

وأورد أثر مالك الذي قال فيه: أن الله عز وجل في السماء وعلمه في كل مكان، لا يخلو من علمه مكان.

ثم ذكر باب: ذكر اللعنة على من سب أصحاب رسول الله، فقال: قد علم النبي صلى الله عليه وسلم أنه سيكون في آخر الزمان أقوام يلعنون أصحابه فلعن صلى الله عليه وسلم من لعن أصحابه أو سبهم، فقال: «من لعن أصحابي فعليه لعنة الله والملائكة والناس أجمعين لا يقبل الله منه صرفًا ولا عدلاً».

ثم ذكر باب التصديق والإيمان بعذاب القبر، ثم ذكر حديث البراء بن عازب في قول الله عز وجل: ﴿ يُثَبِّتُ اللَّهُ النَّذِينَ آمَنُواْ بِالْقَوْلِ الثَّابِتِ فِي الْحَيَاةِ الدُّنْيَا وَفِي الآخِرةِ ﴾ قال: نزلت في عذاب القرر.

وختم كتابه بباب: ذكر ما جاء في الرافضة وسوء مذاهبهم، وقال: إن الرافضة لا يشهدون جمعة ولا جماعة، ويطعنون على السلف، ولا نكاحهم نكاح المسلمين، ولا طلاقهم طلاق المسلمين، ولا طلاقهم طلاق المسلمين، طالب إله، ومنهم من يقول: إن علي بن أبي طالب إله، ومنهم من يقول: بل علي كان أحق بالنبوة من محمد، وأن جبريل غلط بالوحي، بالنبوة من محمد، وأن جبريل غلط بالوحي، ومنهم من يقول: هو نبي بعد النبي صلى الله عليه وسلم، ومنهم من يشتم أبا بكر وعمر ويكفرون جميع الصحابة ويقولون: هم في النار ويكفرون جميع الصحابة ويقولون: هم في النار لم يقدروا خنقوهم حتى يقتلوهم.

وقد أجلً الله الكريم أهل بيت رسول الله صلى الله عليه وسلم عن مذاهبهم القذرة التي لا تشبه المسلمين، وفيهم من يقول بالرجعة.

نعوذ بالله ممن ينحل هذا إلى من قد أجلهم الله الكريم وصانهم عنها رضي الله عن أهل البيت وجزاهم عن جميع المسلمين خيرًا.

والحمد لله رب العالمين.

العدد العاشر السنة الثلاثون الهيه)

أو فاحتمل ما سوف لا يُحملُ تدرى له حهة ولا محمل ، ضرعًا بدرُّ العمرُ لم يبخلُ أبدًا ترابًا فوقه أرحلُ يا أبها النحس الذي أقيلُ فى حاضر جار ومستقبل ، لا بد تعرفه ولا تحهل ال عـمل سـوى مكر به تعـملْ أصل ولا فصل ستُستاصلْ قد غرك الغدر الذي أوصلْ ســـتظل في نقص ولن تكملْ لم ينجُ منها ظالمٌ تأكلْ لله في ها دونما هيكلْ كم من نديٌّ المكذا تُق تلْ أقيلت فيناحيث لاتقيل لا ينطفي إلا إذا أشعل وبريد منكم من له يدخل ا يردى العدا ذا كيف؟ لا تسالُ أو فانتظر أنت الذي تُحملُ ولنا حـــاة... سـرُه بعــملْ مــذْ كــانت الدنيا ولم يؤكلْ وأقول إنّ الكافر الأعزلْ صقر به نصطادكم أجدلْ واترك ثرانا ذا لنا مكحل ا لا تلقها في أرضنا وارحلُ

احمل عصاك بما عصت وارحلُ بأتيك من كل الحهات ولا يا غاصبًا أرضًا لنا كانت ذي أرضنا أعراضنا ليست أرضى سلماء هاهنا قلدس هذي لنا مساض له ذكر من أين جئت وما الذي تدفي؟ من أي ناحية أتيت بالا من أي داهية وصلت بالا من كل صوف حيثت في طمع يا ناقصًا قد جئت من نقص عديا عدو فاننا نار عد لامقام لغير من قاموا ما هدكلٌ وحدودكم قالوا عد في الصلاد مشردًا با مَنْ عد والتعد فالكل مشتعلً ىشىتىد ئار ئائر فىينا لا يعتدي لكنْ له ردُّ احمل عصاك مودعًا تنجو هذا الثرى موت لسارقه هذا ثرانا ثروة بقيت قالوا كشيرًا إننا عُرْلُ إيماننا عـــزٌ وأسلحـــةُ احمل عصاك بكل ما تحوي احمل عصاك عليك يا هذا



ساعة العالم الغيط الغيط الغيط



رابعًا: التحدير من الغلو وخطره:

تعريف الغلو: هو مجاوزة الحد مدحًا أو قدحًا، قال تعالى: ﴿ يَا أَهْلَ الْكِتَابِ لاَ تَعْلُواْ فِي لا يَحْدُوا وَ فَي لا يَكُوَا وَلَا اللّهِ إِلاَّ الْحَقَّ إِنْمَا الْمُسِيحُ عِيسَى ابْنُ مَرْيَمَ رَسُلُولُ اللَّهِ وَكَلِمَتُهُ الْفَاهَا إِلَى مَرْيَمَ وَرُوحُ مَنْهُ ﴾ [النساء: ١٧١].

والخطاب يتناول جميع الأمة تحذيرًا لهم من أن يغلوا في نبيهم كما فعل اليهود والنصاري في عسى عليه الصلاة والسلام.

فالنصارى غلوا في عيسى مدحًا، فقالوا: إنه الله، وابن الله، وثالث ثلاثة، واليهود غلوا فيه قدحًا، فقالوا: إن أمه زانية، وإنه ولد زنا! فكلا الطرفين غلا في دينه وتجاوز الحد بين إفراط وتفريط، ولهذا حنر النبي صلى الله عليه وسلم من الغلو في شخصه عليه الصلاة والسلام، فقال: «لا تطروني كما أطرت النصارى ابن مريم، إنما أنا عبد، فقولوا: عبدالله ورسوله». [رواه الشدخان].

والإطراء وهو البالغة في المدح كان سببًا رئيسًا وبداية لغلو النصارى في عيسى ورغم الحيطة والتحذير من البشير النذير، بقوله: «لا تطروني». وقوله: «إياكم والغلو في الدين، فإنما أهلك من كان قبلكم الغلو في الدين». [رواه النسائي (٢٨٨٣)، وابن ماجه (٣٠٢٩)، وصححه الألباني]. إلا أن الأمة وقعت فيما حذر منه وأنذر عليه الصلاة والسلام، حتى قال البوصيري- يزعم مدح النبي صلى الله عليه وسلم وتعظيمه-:

فإن من جودك الدنيا وضرتها ومن علومك علم اللوح والقلم

فجعل الدنيا والآخرة من جوده وأن علم اللوح والقلم من بعض علومه وهذا كله من أوصاف الربوبية والألوهية التي لا يجوز بأي حال من الأحوال وصف أي مخلوق بها وإنما

هى من صفات الخالق وحده. وقال مبالغًا في غلوه:

يا أكرم الرسل ما لي من ألوذ به سواك عند حلول الحادث العمم فرد عليه الشاعر الموحد:

لذ بالإله ولا تلذ بسواه

من لاذ بالملك الحليل كفاه

فانظر كيف أدى به الغلو إلى الشرك الأكبر، فلم يعد يدري ولا يعرف له رباً يلوذ به ويلجاً إليه ويستغيث به عند الشدائد والملمات والأزمات، فنطق لسانه بهذه الشركيات التي تهتز لها الأرض والسماوات، وقد قال الله تعالى مخاطئا نبيه صلى الله عليه وسلم: ﴿قُلُ لا أَمْلِكُ لِنَفْسِي نَفْعًا وَلاَ ضَرًا إلاَّ مَا شَاء اللهُ... ﴾ [الأنعام: ١٨٨]، فهل يملك ذلك لغيره عليه الصلاة والسلام، فالنافع الضار المعطى المانع هو الله وليس أحد الضار، قال تعالى: ﴿وَإِن يَمْسَسُكُ اللهُ بِضُرُ قَلاً كَاشِفَ لَهُ إِلاَّ هُو وَإِن يَمْسَسُكُ اللهُ بِضُرُ قَلاً كَاشِفَ لَهُ إِلاَّ هُو وَإِن يَمْسَسُكُ بِخَيْرٍ قَهُو عَلَى كُلُّ شَنَىء قديرٌ ﴾ [الأنعام: ١٧].

وقال تعالى: ﴿وَلاَ تَدْعُ مِن دُونِ اللَّهِ مَا لاَ يَنْفَعُكَ وَلاَ يَضُرُكُ فَإِن فَعَلْتَ فَإِنَّكَ إِذًا مِّنَ الظَّالِمِينَ ﴾ [بونس: ٢٠٦].

الغُلُوهِي الصَّالَحِين سبب الشَّرِكُ في الأولين والآخرين

ففي الصحيح عن عائشة رضي الله عنها أن أم سلمة ذكرت لرسول الله صلى الله عليه وسلم كنيسة رأتها بأرض الحبشة وما فيها من الصور، فقال: «أولئك إذا مات فيهم الرجل الصالح أو العبد الصالح بنوا على قبره مسجدًا وصوروا فيه تلك الصور، أولئك شرار الخلق عند الله».

وقال صلى الله عليه وسلم: «لعن الله اليهود والنصارى، اتخذوا قبور أنبيائهم مساجد»: يحذر ما صنعوا. متفق عليه.

وأخرج البخاري بسنده إلى ابن عباس رضي الله عنهما قال: صارت الأوثان التي كانت في قوم نوح في العرب بعد، أما ود فكانت لكلب بدومة الجندل، وأما سواع فكانت لهدني، وأما يعوق فكانت لمراد، ثم لبني غطيف، وأما يعوق فكانت لهمدان، وأما نسر فكانت لحمير لآل ذي الكلاع، أسماء رجال صالحين من قوم نوح، فلما هلكوا أوحى الشيطان إلى قومهم أن انصبوا إلى مجالسهم التي كانوا يجلسون أنصابًا وسموها بأسمائهم ففعلوا فلم تُعبد، حتى إذا هلك أولئك وتنسخ العلم عُبدت.

ففتنة التماثيل والقبور هي العلة التي لأجلها نهى الشارع عن اتخاذ القبور مساجد؛ لأنها هي التي أوقعت كثيرًا من الأمم في الشرك الأكبر وما دونه. قاله شيخ الإسلام.

فصارت هذه الأصنام بهذا التصوير على صور الصالحين، سلما إلى عبادتها، فكل ما عبد من دون الله من قبر أو مشهد أو صنم أو طاغوت فالأصل في عبادته هو الغلو كما لا يخفى على ذوي البصائر كما جرى لأهل مصر وغيرهم، فإن أعظم الهتهم أحمد البدوي وهو لا يعرف له أصل ولا فصل ولا علم ولا عبادة، ومع هذا صار أعظم الهت هم، فرين لهم الشيطان عبادته، فاعتقدوا أنه يتصرف في الكون ويطفئ الحريق وينجي الغريق، الكون ويطفئ الحريق وينجي الغريق، وصرفوا له الربوبية والألوهية وعلم الغيب، وكانوا يعتقدون أنه يسمعهم ويستجيب لهم من الديار البعيدة ومنهم من يسجد على عتبة حضرته. «قرة العبون».

صور فاضحة لعباد الأضرحة:

١- قال ابن القيم رحمه الله: فقد أل الأمر بهولاء الضيلال والمشركين إلى أن شرعوا للقبور حجًا ووضعوا له مناسك حتى صنف بعض غلاتهم في ذلك كتابًا وسماه: «مناسك حج المشاهد»، مضاهاة منه بالقبور للبيت الحرام، ولا يخفى أن هذا مفارقة لدين الإسلام ودخول في دين عباد الأصنام.

٢- وفي أيام حكم السلطان المملوكي قيل لأحد العلماء بأن يفتي بإبطال مولد البدوي لما يحدث فيه من زنا وفسق ولواط وتجارة مخدرات، وما يشبعه الصوفية من أن البدوي

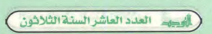
سيشفع لزوار مولده، فأبى هذا العالم أن يفتي قائلاً ما معناه: «إن البدوي ذو بطش شديد».

٣- ومن الأمور المشهورة عن احتلال فرنسا للقيروان في تونس: أن رجلاً فرنسيًا دخل في الإسلام وسمى نفسه سيد أحمد الهادي واجتهد في تحصيل الشريعة حتى وصل إلى درجة عالية، وعين إمامًا لمسجد كبير في القيروان، فلما اقترب الجنود الفرنسيون من المدينة استعد أهلها للدفاع عنها، وجاءوا يسألونه أن يستشير لهم ضريحًا في المسجد يعتقدون فيه، فدخل (سيد أحمد) الضريح، ثم خرج مهولاً بما سينالهم من المصائب، وقال لهم: إن الشيخ ينصحكم بالتسليم؛ لأن وقوع البلاد صار محتمًا، فاتبع بالتسليم؛ لأن وقوع البلاد صار محتمًا، فاتبع القوم البسطاء قوله ولم يدافعوا عن مدينة القيروان أقل دفاع، بل دخلها الفرنسيون أمنين في ٢٦ أكتوبر سنة ١٨٨١م.

3- ومن المواقف المعاصرة في ذلك: أنه قد زعم خليفة السيد البدوي في مولد عام كنت، (أن السيد البدوي موجود معك أينما كنت، ولو استعنت به في شدتك، وقلت: يا بدوي مدد، لأعانك وأغاثك)!! قال ذلك أمام الجموع المحتشدة بسرادق وزارة الأوقاف أمام العلماء والوزراء، وقد تناقلته الإذاعات وشاشات التلفاز. [محلة البيان: العدد ١٢٣].

وبذلك يتبين لك أخى القارىء كيف أن الغلو فى الأنبياء والصالحين كان له أكبر الأثر السيىء فى إفساد حقائق الدين وتشويه معالمه والانحراف به عن الصراط المستقيم ونشر العقائد الهدامة فى صفوف الأمة بدعوى محبتهم وتعظيمهم وكذبوا فيما ادعوا فإن تعظيم الأنبياء والصالحين لا يكون إلا باتباع ما دعوا إليه من العلم النافع والعمل الصالح وسلوك منه جهم فى إخلاص العبودية لله وحده دون عبادتهم وعبادة قبورهم ودون إتخاذهم أنداداً من دون الله يحبونهم كحب الله إشراكاً بالله وعداوة لله ولرسوله وللصالحين من عباده.

للحديث بقية وآخر دعوانا أن الحمدلله رب العالمين



# النزاوي سي السي والجي !!

### يقلم: الشخ سليمان رشاد محمد، رحمه الله

فنرجو أن تبينوا لنا وجه الصواب في الموضوع، وقد طهر الله قلوينا من الشرك والعقائد الزائفة؟

ونجيب على سؤال الأخ سعد فنقول-وبالله التوفيق-: إن الجن عالم من العوالم التي خُلقها الله سيحانه وتعالى وجعل لها من الخصائص والأعمال ما هو مبين في كتابه تعالى، ولأنه لا يقع تحت حواسنا ومداركنا فإنه يكون من الغيب، ويجب على كل مسلم الإيمان بالجن، وإلا كان منكرًا لأمر ثبت ثبوتًا قاطعًا في كتاب الله تعالى، شانهم في ذلك شيأن الملائكة، والجنة والنار، وما إليها، وقد كان إبليس- الذي أبي أن يسجد لآدم عليه السلام- من الجن، والذين صرفهم الله إلى رسوله صلى الله عليه وسلم فاستمعوا إلى القرآن ثم ولوا إلى قومهم منذرين كانوا من الجن، ومنهم من ذكر الله من أحوالهم وأقوالهم في سورة «الجن» ما ذكر، وغير ذلك كثير في القرآن والأحاديث النبوية، وأبادر هنا فأقول: ولكن يجب الوقوف عند ما ورد عنهم في القرآن والحديث، فلا يجوز أن نضفى عليهم من الصفات والأعمال ما لم يرد بها نقل صحيح، والحق دائمًا وسطبين الإفراط والتفريط، فكما أن إنكار الجن خطأ، يل كفر، فكذلك دعوى أنهم يخدمون الإنسان

حاءنا من الأخ سعد على رشوان عضو فرع الجماعة بمصر الجديدة أنه سمع محاضرًا بمسجد الفرع ىقول فى أحد دروسه: «إن الجن بخدم الإنسان ويجيبه إلى ما بطلب». يل زعم أن شيخ الإسلام ابن تيمية كان بسخر الحن، وأنه كان نأتى إلىه المربض ممن مسه الجن فيكلمه حتى بخرج من بين أظافر رحلي المريض، وزاد حتى قال: إن الشدخ ابن تيمية كان يرسل الرسول من قيله بحمل أمره إلى الجن بالخروج إذا كان المريض بعيدًا عنه. ثم انتقل نقلة أعدب وأغرب، فقال: ان صديقًا له كان متزوحًا من حنية ويستمتع بها. فسألته: هل يمكن أن بأتى بأبة من كتاب الله أو حديث عن رسول الله صلى الله عليه وسلم أو أثر عن صحابي أو تابعي يؤيد

فأجاب: لقد شهدنا هذا الأمر بأعيننا ولمسناه بأيدينا. ثم ذهب يستشهد بأقوال وأراء، ثم قال: إن بعض علمائنا كتموا أمر الجن عن الناس ولم يسينوه؛ لأنه يقود إلى الشرك.



ويجيبون مطالبهم، أو أن أحدًا من الناس يستطيع أن يسخرهم أو يستخدمهم أو بأمرهم، أو أن إنسانًا يستطيع أن يتزوج منهم، كل ذلك خطأ وقصول بلا دليل، بل الصحيح أنهم- وخصوصًا كفارهم- هم الذين يسخرون بنى أدم ويستخدمونهم وبأمرونهم فيطيعون، كقوله تعالى في سورة «إبراهيم»: ﴿ وَمَا كَانَ لِي عَلَيْكُم مِّن سِلْطَانِ إِلاَّ أَن دَعَوْتُكُمْ فَاسْتَجَبْتُمْ لِي ﴾ [إبراهيم: ٢٢]. وقوله تعالى في سبورة «الأنعام»: ﴿ وَقَالَ أَوْلِيَا أَوُهُم مِّنَ الإنس رَبُّنَا اسْتَمْتَعَ بَعْضُنَّا بِبَعْض ﴾ [الأنعام: ۱۲۸]، وقد ورد في تفسير «المنار» و«ابن كثير» وغيرهما في معنى الآية: كان الأمر- بالفسوق والفجور والشرك والكفر وغيرها من المعاصى - من الجن والعمل من ابن أدم، وذلك هو استمتاع بعضهم ببعض، أي: فرح الجني وسروره بإيقاع الإنسى في حبائله وإغوائه وإغرائه، وفرح الإنسى وتلذذه بتلك المعاصى معتذرًا بما يزين له الجني من الأعذار التي هي عند المستبصر أوهي من بيوت العنكبوت، وما أعظم استمتاع الجن كلما كثر أتباعهم من الإنس، ولذلك كان صدر هذه الآية: ﴿ وَيَوْمَ يحْشُرُهُمْ جَمِيعًا يَا مَعْشَنَ الْجِنِّ قَدِ اسْتَكْثَرْتُم مِّنَ الإنس﴾، ولا أدرى كيف يمكن أن يتزوج إنسان مخلوق من طين، من جنية مخلوقة من نار(١)؟ أليس هذا قولاً على الله بغير علم ولا دليل ولا كتاب منير؟ ثم لماذا لا بحدث العكس أيضًا فيتزوج الجنى الإنسية؟

أما قصة الله تعالى في كتابه عن رسوله سليمان عليه السلام وتسخيره للجن، فإن كل ذلك من خصوصياته وآيات الله التي منّ بها عليه، وإجابة دعوته: ﴿رَبُّ اعْفِرْ لِي وَهَبْ لِي مُثْكًا لاَ يَنبَغِي لأحَد مِنْ بَعْدِي﴾ [ص: ١٣٥]، فلا يقاس عليه أبدًا.

ثم إن الحق لا يُعرف بالرجال، ولكنهم هم

الذين يعرفون بالحق، فمن طابق قوله الحق قبلناه على العين والرأس، ومن خالف نبذناه كائدًا من كان.

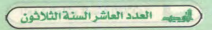
أما القول بأن بعض علمائنا قد كتم القول في الجن، فإن ذلك غيير صحيح، بل إنني سمعت منهم أنهم كانوا ينكرون على من يزعم التراوج بين الإنس والجن، ويقولون: كيف يصح ذلك بين عالم مرئى وعالم خفى بختلف كل منهما عن الآخر تمام الاختلاف، مع أن ذلك محال بين الأحياء الماثلة أمامنا الموحودة ظاهرة في عالمنا، إذ لا يمكن أن يكون تزاوج بين خروف ومعزة، أو بين حمار وناقة، أو بين ديك وحمامة، رغم ما بينهما من تقارب وتشابه، فإن مجرد اختلاف الجنس جعل التزاوج بينهما محالاً، بل سمعنا من علمائنا أكثر من ذلك من إنكار هذه الأوهام، ومن يرجع إلى أعداد «الهدى النبوي» منذ ربع قرن من الزمان، سيجد فيها مناقشات ومحاورات ممتعة دارت حول هذا الموضوع، ونسأل الله أن بهدينا لما اختلفوا فيه من الحق بإذنه.

### تعليق ا

نرجو أن يكون فيما كتب الأخ سليمان رشاد القول الفصل، كما أرجو من الإخوة المحاضرين الرفق بإخوانهم، ووعظهم بما يصلح من شئونهم في الدنيا، وفي الآخرة، وتبصيرهم بما في الكتاب والسنة من هدي عظيم يجعل من الحياة حين يبسط سلطانه عليها جنة وريفة الظلال.

الشيخ: عبد الرحمن الوكيل

(١) وربنا جل شانه يمنَ علينا بقوله: ﴿وَمِنْ آيَاتِهِ أَنْ خَلَقَ لَكُم مَنْ آنفُسِكُمْ أَزْوَاجًا لَّتَسْكُنُوا إِلَيْهَا ﴾ [الروم : ٢١]، فهل الجنيات من أنفسنا؟ وهل يسكن الإنسي إلى الجنية؟





# إلى الإخوة الأفاضل كتاب مجلة التوحيد

### وفقهم الله جميعا وحفظهم وسداد خطاهم

نأمل من الجميع- حفاظًا على الخط العام للمجلة، وحفاظًا على المستوى، وارتفاعًا به، نرجو التكرم بالالتزام بالآتي:

- ١- كتابة الموضوع بخط واضح يُقرأ.
  - ٢- عدم الاطالة و الالتزام بالمساحة.
- ٣- ذكر أرقام الهاتف للاتصال بهم عند الحاحة.
- ٤- على الكتاب أصحاب الأبواب الثابتة التكرم بإرسال «موضوعات» لأربع أعداد على الأقل بصفة دائمة.
  - ٥- عدم تأخير المقالات للمشاركات الأخرى عن اليوم الخامس من الشهر الهجري.
- ٦ التكرم بإرسال السيرة الذاتية للمشاركين تتضمن بياناتهم ومؤلفاتهم والإصدارات الأخرى التي يتعاون عها بالكتابة!!
- ٧ عدم إرسال المادة التي أرسلت إلينا لأي جريدة أو مجلة أخرى، وألا تكون قد سبق إرسالها إلى جريدة خرى.

وأسرة تحرير المجلة تتقدم بخالص الشكر لكل من ساهموا معنا بالمشاركة والدعوة للعلماء والأساتذة وأصحاب الأقلام النيرة، وندعوهم للمشاركة معنا بكتاباتهم وموضوعاتهم ومقترحاتهم وآرائهم. نسأل الله العلى القدير أن يوفقنا جميعًا إلى ما يحبه ويرضاه. وجزاكم الله خير الجزاء.

أسرة التحرير

### إنا لله وإنا إليه راجعون

في ليلة الجمعة الثاني والعشرين من رمضان توفي الأخ: زكريا السيد حريز بعد معاناة طويلة مع المرض وصبر طيب ، ولقد عاش حياة الدعاة العاملين في قرى منيا القمح ، وكان له الأثر الطيب في دعوة التوحيد والإصلاح بين الناس . فالله نسأل أن يتغمده برحمته ، وأن يلهم أهله الصبر والسلوان . الرئيس العام

### فىرحمةاللهنرجوه

في صبيحة يوم السبت الخامس عشر من شهر رمضان المبارك ، فاضت روح الشيخ : سعد محمد حاتم ، والد الأستاذ : جمال سعد حاتم « رئيس تحرير مجلة التوحيد » ، عن عمر يناهز ثلاث وسعبون عامًا .

وجماعة أنصار السنة المحمدية بقلوب راضية بقضاء الله تعالى تدعو الله سبحانه للفقيد بالجنة والرضوان ، ولآله بالصبر والسلوان ، وأن يلحقنا به على الصالحات . اللهم لا تحرمنا أجره ، ولا تفتنا بعده ، واغفر اللهم لنا وله .

الرئيس العام

