









اللجنة العلمية ذكريا حسسيني جمال عبدالرحمن مجدي عرفات

التنفيذ والطباعة

مطابع الأهلي التجارية - قليوب - مصر



النهي عن الدعاء على النفس والولد

لَلِلَهِ ٱلرِّحْمَزِ ٱلرَّحِبْ

السلام عليكم

عن جابر رضي الله عنه قال: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: «لا تدعوا على أنفسكم ولا تدعوا على أولادكم ولا تدعوا على خدمكم ولا تدعوا على أموالكم، لا توافقوا من الله ساعة نيل. فيها عطاء فيستجاب لكم» ومعناه: ساعة إجابة ينال الطالب فيها مقصوده ويعطى مطلوبه.

وروى مسلم هذا الحديث في صحيحه وقال فيه: «ولا تدعوا على أنفسكم ولا تدعوا على أولادكم، ولا تدعوا على أموالكم، ولا توافقوا من الله تعالى ساعةٌ يسأل فيها عطاءٌ فيستجيب لكم».

وجاء رجل إلى ابن المبارك يشكو فسساد ولده، فقال له ابن المبارك: هل دعوت عليه؟ قال: نعم، قال: أنت أفسدته فليُعلم أثر الدعاء للإبن أو على الإبن، ولتكن الغنيمة دعوة للأولاد بالهداية والسداد.

اللهم تقبل منا الدعوات الصالحات إنك نعم المولى ونعم النصير

رئيس التحرير

التحرير / ۸ شارع قوله ـ عابدين القاهرة ت : ۳۹۳٦٥١٧ المركز العام : القاهرة ـ ۸ شارع قوله ـ عابدين

وكد التحرير جمالسعدحاتم مديرالتحريرالفني حسين عطا القراط التوزيع الداخلى : موسسة الأهرام وفروع أنصار السنة المحمدية فيهذا العدد د. حمال المراكبي الافتتاحية : عظة الموت رئىس التحرير كلمة التحرير: دعوة حق يراد بها باطل زيارة وفد أنصار السنة لمعالى وزير الأوقاف داب التفسير : سورة التغابن د. عبد العظيم بدوي 11 زكريا الحسيني دات السنة : طاعة الرسول فيها النجاة 10 الكلمة التى ألقاها الشبيخ السديس بالمركز العام W-الاعتقاد الصحيح يجمع شمل الأمة عبد الرحمن السديس مختارات من علوم القرآن : آيات القرآن مصطفى البصراتي الاختلاف بين السابقين واللاحقين الصفوت الشوادفي . 75 ۲۷ محمد بن إبراهيم الحمد عقوق الوالدين مجدى عرفات الإعلام يسير الأعلام متولى البراجيلي نظرات على فهم النص الواحة 3 أسامة سليمان مفاهيم عقائدية : الشيرك ٤. عبد المحسن العياد فضل أهل البيت 27 معاوية هيكل اتدعوا ولا تبدعوا 27 علاء خضر اقرأ من مكتبة المركز العام 29 حمال عبد الرحمن أطفال المسلمين 04 على حشيش تحذير الداعية ov صحح أحاديثك 09 من أخدار الجماعة 7. الفتاوى 77 فتاوى ابن عثيمين 75 عاطف التاجوري الأخلاق في الإسلام TV محمد خليل هراس من روائع الماضي 79 د. عبد الرحمن النفيسة الهدايا ما يباح منها وما يحرم VI فتحى عثمان كل نفس ذائقة الموت VY إبراهيم أبو صالح وانطفأ السراج

فاكس : ٣٩٣٠٦٦٢ قسم التوزيع والاشتراكات ت : ٣٩١٥٤٥٦ هاتف : ٣٩١٥٤٥٦ ـ ٣٩١٥٤٥٦



## البريدالإلكتروني

 Mgtawheed@hotmail.com
 الج

 Gshatem@hotmail.com
 رئيس التحريب

 see@islamway.net
 التوزيعوالاشتراكات

 www.altawhed.com
 موقع الجلة على الإنترنت

# ثمن النسخة :

مصرجنيه واحد، السعودية ٦ ريالات، الإمارات ٦ دراهم، الكويت ٥٠٠ فلس، المغرب دولار أمريكى، الأردن ٥٠٠ فلس، العراق ٧٥٠ فلسا، قطر ٦ ريالات، عمان نصف ريال عمانى.



#### الاشتراك السنوي:

١- في الداخل ١٥ جنيها (بحوالة بريدية داخلية باسم مجلة التوحيد - على مكتب بريد عابدين). ٢- في الخارج ٢٠ دولارا أو ٢٥ ريالا سعوديا أو ما بعادلها.

ترسل القيمة بحوالة بنكية أو شيك . على بنك في صل الاسلامي - فرع القاهرة - باسم مجلة التوحيد - انصار السنة (حساب رقم / ١٩١٥٩).

الحمد لله فاطر السماوات والأرض، الذي خلق الموت والحياة ليبلوكم أيكم أحسن عملا، وأشهد أن لا إله إلا الله وحده لا شيريك له وأشبهد أن محمدًا عبده ورسوله، اللهم صل وسلم وبارك عليه وعلى آله وصحبه ومن تبعهم بإحسان إلى يوم الدين. ٢٠ ٢ مستحد المعالما من مست أما بعد.. فإن الله عز وجل جعل الموت حلقةً من حلقات الحياة يتم به الاختبار والابتلاء، فالموت ليس فناءً كما يعتقد الجاهلون، بل هو انتقال من دار إلى دار، وبرزخ يفصل بين حياتين، حياة الاختبار والابتلاء، وحياة الجزاء والبقاء، والحياة الحقيقية هي حياة الأخرة وإن أثر أكثر الناس الحياة الدنيا، قال تعالى: ﴿ بَلْ تُؤْثِرُونَ الحُيَاةَ الدُّنْيَا (١٦) وَالآخَرَةُ خَيْرٌ وَأَبْقَى﴾ [الأعلى:١٧-١٧]، وقال: ﴿ إِنَّمَا هَذِهِ الحُيَاةُ الدُّنْيَا مَتَاعٌ وَإِنَّ الْآخِرَةَ هِيَ دَارُ الْقَرَارِ ﴾ [غافر:٣٩]. وقال رسول الله ﷺ : «اللهم لا عيش إلا عيش الآخرة» [رواه الدخاري]. والموت هو اليقين حقًا، وإن أعرض الناس عنه وحادوا، 460 والحياة الدنيا دار البلاء والاختيار والعمل لما بعد الموت. قال تعالى: ﴿ وَجَاءَتْ سَكْرَةُ الْمُوْتِ بِالحُقِّ ذَلِكَ مَا كُنْتَ مِنْهُ تَحِيدُ ﴾ [ق:14]. وقال: ﴿ وَاعْبُدُ رَبُّكَ حَتَّى يَأْتَيَكَ الْيَقِينُ ﴾ [الحجر: ٩٩] أي: الموت. ولما مات عثمان بن مظعون قال رسول الله ﷺ: «أما عثمان فقد 10 حاءه اليقين». فالموت حق لا يُعرض عن ذكره إلا غافل، ولا يفر منه إلا جاهل، قال تعالى: ﴿ قُلْ إِنَّ الْمُوْتَ الَّذِي تَغَرُّونَ مِنْهُ فَإِنَّهُ مُلاَقِيكُمْ ثُمَّ تُرَدُّونَ إِلَى عَالِمِ الْغَيْبِ وَالشَّهَادَةِ فَيُنْبَتِّكُمْ بِمَا كُنْتُمْ تَعْمَلُونَ ﴾ [الجمعة:٨]. ولهذا أمر النبي ﷺ بالإكثار من ذكره والاستعداد له فقال: الموتهو اليقين حقاوان أعرض الناس عنه ه الحياة الحقيقية هى حياة الآخرة وإن آثر الناس الحياة الدنيا ه د.جمال المراكبي Star all العدد السابع - السنة الثانية والثلاثون

«أكثروا ذكر هادم اللذات».

ففي ذكر الموت فوائد عظيمة؛ فهو أدعى لقصر الأمل في الدنيا والزهد في زخارفها، والحرص على العمل الصالح وإحسانه، ومحاسبة النفس على ما فعلت، والمبادرة للتوبة النصوح، وأداء الحقوق إلى أصحابها، ثم هو يردع عن المعاصي ويلين القلب القاسي، وذكر الموت في كل حال أدعى لصلاح الحال؛ ففي مصلاتك: قال رسول الله تش «اذكر الموت في مصلاتك، فإن المرء إذا ذكر الموت في صلاته فحري أن يحسن صلاته، وصل صلاة رجل لا يظن أنه يصلي صلاة غيرها» [صحيح الجامع].

وفي صباحك ومسائك؛ «إذا أصبحت فلا تنتظر المساء، وإذا أمسيت فلا تنتظر الصباح، وخذ من حياتك لموتك ومن صحتك لمرضك، ومن فراغك لشغلك.

وعند نومك «اللهم إني أسلمت نفسي إليك». «باسـمك ربي وضـعت جنبي وبك أرفـعه، إن أمسكت نفسي فارحمها، وإن أرسلتها فاحفظها بما تحفظ به عبادك الصالحين».

وعند يقظتك «الحمد لله الذي أحيانا بعد ما أماتنا وإليه النشور».

وفي سائر حياتك «كن في الدنيا كأنك غريب أو عابر سبيل» [البخاري].

والموت راحة للمـــؤمن من تعب الدنيــا ونصبها، ونهاية سعيدة لهذا الابتلاء الذي عاناه فيها، أما الكافر فبالموت يبدأ شقاؤه

وعناؤه والعياذ بالله.

مرت جنازة فقال النبي ﷺ: «مستريح أو مستراح منه؛ أما المؤمن فيستريح بالموت من تعب الدنيا وأذاها إلى رحمة الله عز وجل، والعبد الفاجر يستريح منه العباد والبلاد والشجر والدواب» [البخاري].

وتبدو هذه الراحة في بشارة الملائكة للمؤمن عند الموت لا تخف ولا تحرن وأبشر بالجنة، قال تعالى: ﴿ إِنَّ الَّذِينَ قَالُوا رَبُّنَا اللَّهُ ثُمَّ اسْتَقَامُوا تَتَنَزَّلُ عَلَيْهِمُ الْمَلاَئِكَةُ أَلا تَخَافُوا وَلَا تَحْرَنُوا وَأَبْشِرُوا بِالجُنَّةِ الَّتِي كُنْتُمْ تُوعَدُونَ (٣٠) نَحْنُ أَوْلِيَاؤُكُمْ فِي الحَياةِ الدُّنْيَا وَفِي الآخرة ولَكُمْ فِيهَا مَا تَشْنَهِي أَنْفُسُكُمْ وَلَكُمْ فِيهَا مَا تَدَعَونَ (٣١) نُرُّلا مِنْ غَفُ ور رَحِيم ﴾

والبلاء الذي يتعرض له المؤمن قبل موته يكفر عنه ذنوبه ويرفع درجته؛ فإنه لا يصيب المؤمن همَّ ولا غمَّ ولا نَصَب ولا أذىَّ حـــتى الشوكة يشاكها إلا كفَر الله بها من خطاياه.

قال رسول الله ﷺ: «إذا ابتلى الله العبد المسلم ببلاء في جسده، قال الله عز وجل لملائكته: اكتبوا له صالح عمله، فإن شفاه الله غسله وطهّره، وإن قبضه غفر له ورحمه» [صحيح الجامع].

إن الموت مصيبة لابد منها، تراها وتبتلى بها فيمن تحب ثم تبتلى بها في نفسك. إن عشت تفجع بالأحبة كلهم

•• ذكر الموت في كمل حسسال أدعى لمسسلاح الحسسال •

• • إن الموت مصيبة لابد منها، تبتلى بها فيمن تحب، ثم تبتلى بها في نفسك •

الأرهيط

العدد السابع - السنة الثانية والثلاثون

ولفقد نفسك لا أبالك أفجع النار. ولقد قضى الله الموت على ثلاثة من إخواننا وأحبتنا في هذا الشهر، الأول أخونا الشيخ كمال النادي عضو الجماعة غفور.

> والثاني أخونا الشيخ أحمد المسلمي مدير الإدارة المالية بالمركز العام للجماعة ورئيس فرع الإسماعيلية.

> والثالث الشيخ عباس عبد الحفيظ شحاته من قدامى مسئولي الدعوة بفرع الجيزة.

> فلله ما أخذ ولله ما أعطى وكل شيء عنده بأجل مسمى، ولا نملك إلا أن نصبر ونحتسب فقدهما عند الله عز وجل فالعين تدمع والقلب يحزن ولا نقول إلا ما يرضي ربنا، وما نرجوه من الله بالصبر والاحتساب خير مما كنا نرجوه ونؤمله من حياته ما رحمهما الله، ولكن صبرنا واحتسابنا خير لنا عند ربنا، والله خير لهما منا فهو الغفور الرحيم أرحم بعبده المؤمن من الوالدة بولدها التي لا تطرح ولدها في النار وما الله بطارح حبيبه في

فاللهم ارحمهما واغفر لهما وافسح لهما في القبور. وتجاوز عن ذنوبهما يا رحيم يا غفور.

اللهم وثبـتنا على الإيمان، ووفـقنا للتمسك بهدي النبي ﷺ وأمتنا على سنته وطريقته.

اللهم بعلمك الغيب وقدرتك على الخلق أحينا ما علمت الحياة خيرًا لنا، وتوفنا إذا كانت الوفاة خيرًا لنا. اللهم ونسالك خشيتك في الغيب والشهادة، ونسالك كلمة الحق في الرضى والغضب، ونسالك القصد في الفقر والغنى، ونسالك نعيمًا لا ينفد، ونسالك قرة عين لا تنقطع، ونسالك الرضا بعد القضاء، ونسالك برد العيش بعد الموت ونسالك لذة النظر إلى وجهك، والشوق إلى لقائك في غير ضراء مُضرة، ولا فتنة مُضلة، اللهم زَيَّنا بزينة الإيمان، واجعلنا هداةً مهتدين.

وصلى الله على نبينا محمد وعلى آله وصحبه وسلم.



العدد السابع - السنة الثانية والثلاثون

-----

الحمد لله رب العالمين، الرحمن الرحيم، مالك يوم الدين، الحمد لله حمدًا كثيرًا طيبًا مباركًا فيه كما يحب ربنا ويرضى. وبعد..

فإن أعداء الإسلام يحاولون بكل ما أوتوا من قوة أن يبثوا فى نفوس الأمة الرعب والخوف والذعر، ويحدثوا ما يحدثون في صفوف الأمة، وكم مرت بالأمة المسلمة من أحداث، ولكن هذا الدين لا يزال باقيًا ولله الحمد. كم مرت بهم الحروب الصليبية، وحروب التتار، وكم وقع بالأمة ما وقع، ولكن ولله الحمد لا يزال دينها باقيًا منصورًا بنصرة الله له ﴿ إِنَّا نَحْنُ نَزَلْنَا الذَّكْرَ وَإِنَّا لَهُ لَحَافَظُونَ ﴾ [الحجر: ٩]، وقال تَكْ: «ولا تزال طائفة من أمتي ظاهرين على الحق لا يضرهم من خذلهم ولا من خالفهم حتى يأتى أمر الله».[متفق عليه]

والهجمة الشرسة التي يقودها الغرب وعملاؤه في الداخل من دعوة لتجديد الخطاب الديني يرفعها البعض بالحق، وكثيرون يرفعونها بالباطل. فإذا كنا نعترف أننا بحاجة إلى التطوير والتجديد. ولكن ليس ذلك استجابة لوحي خارجي. وإنما هو استجابة لملاحظات داخلية تتعلق بقدرة الداعية على نقل طبيعة وسماحة الإسلام للآخرين.

يقلم

رئديد التحرير

وإذا كنا نعترف بأن هناك أوجه قصور لدى المستغلين بالدعوة من حيث سعة الثقافة، والتعامل مع معطيات وقضايا العصر، فنحن بحاجة لداعية يعرف مثلا مشكلاتنا الاقتصادية، ويدعو في خطابه إلى تعديل سلوك المسلمين فيما يتعلق بالعمل والإنفاق لنتجاوز هذه الظروف، وهكذا في كل المشكلات الحياتية.

أما أن يطالب أصحاب القلوب المريضة بالخروج على ثوابت الدين ويدُعوا أن ذلك تطويرًا للخطاب الديني فهذا كذب لا يجب الالتفات إليه. وإنما التطوير مبدأ إسلامي خالص، والرسول ﷺ هو القائل: «إن الله يبعث لهذه الأمة على رأس كل مائة سنة من يجدد لها أمر دينها»... والتجديد المقصود هو تجديد أساليب الدعوة والإقناع، وموافقة هذه الدعوة لأساليب ومتغيرات الحياة.

أما أن يتحدث عن تطوير الخطاب الديني وتجديده من يخلو فكره من أي فقه ديني، أو حتى غير ديني فهذا تدخل غير مقبول من هؤلاء الذين جُنُدوا من قبل الغرب وأعداء الإسلام للقيام بهذا الدور، وإن كل ما أثاروه ليكشف عن خور هؤلاء وضعف أفكارهم البالية، ويبدو أن بعض الناس قد فقدوا عقولهم وصوابهم، ويحتاجون إلى أن يفيقوا من غفلتهم، فما يقولونه هراء لا يمكن قبوله، لأننا لابد أن نسلم أن لهذا الدين ثوابت، وثوابت الإسلام «القرآن والسنة». بفهم سلف الأمة «تركت فيكم ما إن تمسكتم به لن تضلوا بعدي أبداً. كتاب الله وسنتي».

## قدسيةالنصالقرآنى

وأصحاب الأهواء مع اعترافهم بقدسية النص القرآني إلا أنهم يرون أن أحكامه يجب أن تنحصر في حدود الناسخ والمنسوخ وأسباب النزول.

والذي يجب معرفته أن قداسة النص مرتبطة بكون هذا النص

العدد السابع - السنة الثانية والثلاثون

-

يصلح في جوهره لمسايرة الحياة ومستقبل الأيام، فالقرآن الكريم على سبيل المثال وليس الحصر عندما تحدث عن الربا وأمر بتحريمه، واعتبره كارثة، وهدد المرابين بحرب من الله ورسوله، وجدنا الأيام تمر، ويؤكد علماء الاقتصاد في عصرنا الحاضر أن البشرية لن تجد أمنها الاقتصادي إلا إذا تحررت مما يسمى بسعر الفائدة، وتحريم كل المعاملات الربوية، وإن ذلك ليعدُّ دليلا واضحًا يؤكد على أن النص صالح على مر الأيام لمعالجة أمور الحياة للناس ﴿ أَلاَ يَعْلَمُ مَنْ خَلَقَ وَهُوَ اللَّطِيفُ الحَّبِيرُ ﴾ [الملك: 14]، ﴿ وَاللَّهُ يَعْلَمُ وَاَنْتُمْ لاَ تَعْلَمُونَ ﴾ [البقرة: ٢١٦]

أما فيما يتعلق بأسباب النزول فلا ينفي أحد أن هناك أسبابًا لنزول عدد من آيات القرآن الكريم، ولكنها أسباب متكررة ومتجددة إلى أن تقوم الساعة والعبرة بعموم اللفظ لا بخصوص السبب، ولذلك فالقول بانتهاء النص القرآني قول عار من الصحة تمامًا.

## تناقض..وتضليل فكري

ومن حين لآخر يخرج علينا من يتحدث عن صراع الحضارات.. وادعاء تصادم الحضارة الغربية مع الحضارة الإسلامية. لا ينم إلا عن جهل وتضليل، وعبث فكري، فالإسلام في مصدره الأول وهو القرآن الكريم يتحدث عن الآخرين دائماً باحترام، وقد ذكر المولى سبحانه وتعالى ذلك في كتابه الكريم وهو خير القائلين: ﴿ أَمَنَ الرَّسُولُ بِمَا أُنْزِلَ إِلَيْهِ مِنْ رَبَّهُ وَالْمُؤْمِنُونَ كَلَّ آَمَنَ بِاللَّهِ وَمَالَئِكَتِهِ وَكُتُبِه وَرُسْلَهُ لَا نُفَرَّقُ بَيْنَ أَحَدٍ مَنْ رُسلَهِ... ﴾ [البقرة: ٢٨٥]، وقدا أيضاً: ﴿ لَكُمْ دينُكُمْ ولَتي دين ﴾ [الكافرون: ٦]، ومن العجب أن يتهم الإسلام والمسلمون برفض الأخرين رغم هذا القبول والاعتراف الواضح في القرآن الكريم، ولا يُتهم من لا يعترفون بالإسلام وينكرونه تماماً؛ أنهم يرفضون الأخرين اليس هذا تناقضاً ودليلا واضحاً على التضليل الفكري الذي يعيش فيه أصحاب تلك المقولات الضالة؟!!

## خيرية الإيمان

واتهام الأمة الإسلامية بأنها أمة استعلاء انطلاقًا من قوله تعالى: هُكُنْتُمْ خَيْنَ أُمَّة أُخْرِجَتْ لِلنَّاسِ ﴾ [آل عمران: ١١٠]، فالقائلون بهذا الاتهام لم يفهموا الآية، فقد أعمى الله قلوبهم وأبصارهم، فالمقصود بالخيرية في الآية ليست خيرية جنس أو لون كما يدعي اليهود أنهم شعب الله المختار، فالخيرية خيرية قيم والتزام، ولو أكملوا قراءة الآية لفهموا ذلك حيث جاء في المقطع الآخر منها: هَتْأُمُرُونَ بِالْمُوْرُوفِ وَتَنْهَوْنَ عَنِ الْمُنْكَرِ وَتُؤْمِنُونَ بِاللَّهِ ﴾ [آل عمران: ١١٠]، وهذه القيم وقذا الالتزام الإيماني هو سبب الخيرية وليس الجنس أو اللون، وليس لأننا فقط مسلمون!!.

وهناك آية أخرى لم يضربوا بها مثلا رغم أنها تؤكد علو المؤمنين، حيث يقول المولى سبحانه وتعالى: ﴿ وَلاَ تَهنُوا وَلاَ تَحْزَنُوا وَأَنْتُمُ الأَعْلَوْنَ إِنْ كُنْتُمْ مُؤْمِنِينَ ﴾ [آل عمران:١٣٩]، ومفهومها الصحيح أننا الأعلى لسبب واحد فقط وهو الإيمان، وليس مجرد الانتماء إلى الإسلام، والانتماء إلى جنس أو عرق فاي استعلاء في ذلك؟! أصحاب القلوب المريضة يطالبون بالخروج على ثوابت الدين، ويدعون أن ذلك تسطويسرا للخطاب الديني وهذا كذب لا يجب الالتسفات إليسه

التوجيح

العدد السابع - السنة الثانية والثلاثون

All wards

وأهل الإيمان لا تزيدهم الأحداث إلا صلابة في دينهم وثباتًا على إسلامهم، لا تزحزحهم الأحداث، ولا تسلُّطُ الأعداء، ولا يضعف عندهم الإيمان بل يقوى اليقين ويقوى الإيمان ﴿ الَّذِينَ قَالَ لَهُمُ النَّاسُ إِنَّ النَّاسَ قَدْ جَمَعُوا لَكُمْ فَاحْشَوْهُمْ فَزَادَهُمْ إِيمَانًا وَقَالُوا حَسَّبُنَا اللَّهُ وَنِعْمَ الْوَكِيلُ ﴾ [آل عـمران: ١٧٣]، والمؤمنون يعلمون أن الأعداء يتربصون بهم ويثبطون هممهم، قال الله تعالى: ﴿ إِمَّمَا ذَلِكُمُ الشَّيْطَانُ يُحَوَّفُ أَوَّلِيَاءَهُ فَلَا تَحَافُوهُمْ وَخَافُونِ إِنْ كُنْتُمُ مُؤْمِنِينَ ﴾ [آل عمران: ١٧٣].

## منهج أهل الإسلام

وأهل الإيمان حقًا يعلمون بما دلَّ الكتاب والسنَّة عليه أن النصر لأهل الإسلام والعاقبة للمتقين إن صدقنا الله حقًّا، قال تعالى: ﴿ وَلاَ تَهِنُوا وَلاَ تَحْزَنُوا وَأَنْتُمُ الأَعْلَوْنَ إِنْ كُنْتُمْ مُؤْمِنِينَ ﴾ [آل عمران: ١٣٩]. فإذا وجد الإيمان الصادق فلأهل الإيمان النصر والتمكين والتأييد ﴿ وَلَقَدْ كَتَبْنَا فِي الزُّبُورِ مِنْ بَعْدِ الذِّكْرِ أَنَّ الأَرْضَ يَرِثُهَا عِبَادِيَ الصَّالجونَ ﴾ [الأنبياء:١٠٩]، ومهما حاول العابثون أن ينالوا من إسلامنا فالله حافظ دينه وناصرُ حزبه. وأهل الإيمان أمام الأحداث والبلايا يكثر التجاؤهم إلى ربهم وتضرعهم بين يديه، مع أخذهم بكل سبب نافع، لكنهم يلجأون إلى الله ويلحون في الدعاء آناء الليل وأطراف النهار، فما أصاب المسلمين من كرب ففوَّضوا أمرهم إلى ربهم، والتجاوا إليه إلا وجدوا الله توَّابًا رحيمًا. ها هم أنبياؤه ورسله صلوات الله وسلامه عليهم أجمعين كانوا إذا نزلت بهم المضائق لجاوا إلى الله، ﴿وَأَيُّوبَ إِذْ نَادَى رَبَّهُ أَنَّى مَسَّنِيَ الضُّرُّ وَأَنْتَ أَرْحَمُ الرَّاحِمِينَ (٨٣) فَاسْتَحَبْنَا لَهُ فَكَشَفْنَا مَا بِهِ مِنْ ضُرٍّ وَٱتَبْنَاهُ أَهْلَهُ وَمَثْلَهُمْ مَعَهُمْ رَحْمَةً مِنْ عِنْدِنَا وَذِكْرَى لِلْعَابِدِينَ ﴾ [الأنبياء: ٨٣. ٨٤]، ﴿ وَذَا النُّونِ إِذْ ذَهَبَ مُعَاضِبًا فَظَنَّ أَنْ لَنْ نَقْدِرَ عَلَيْهِ فَنَادَى فِي الظُّلُمَاتِ أَنْ لاَ إِلَهَ إِلاَّ أَنَّتَ سُبِّحَانَكَ إِنِّي كُنْتُ مِنَ الظَّالِمِينَ (٨٧) فَاسْتَجَبْنَا لَهُ وَنَحَيْنَاهُ مَنَ الْغَمِّ وَكَذَلِكَ نُنْحِي الْمُؤْمِنِينَ ﴾ [الأنبياء:٨٧، ٨٨]، ﴿ وَزَكَرِيًّا إِذْ نَادَى رَبَّهُ رَبِّ لاَ تَذَرْنِي فَرْدًا وَأَنْتَ خَيْرُ الْوَارِثِينَ (٨٩) فَاسْتَجَبْنَا لَهُ وَوَهَبْنَا لَهُ يَحْيَى وَأَصْلَحْنَا لَهُ زَوْجَهُ... ﴾ [الأنبياء:٨٩]. هذا على المالة

ثم أهل الإيمان ذلك يحسنون الظن بربهم ويعلمون أنه الحكيم العليم، مهما وقع من فتن ومؤامرات من الخارج وفي الداخل ضد الإسلام والمسلمين، فالواجب عليهم أن يقفوا صفًا واحدًا وأن يكونوا قوة متماسكة. وأن هذه الغمم وتلك البلايا سيزيلها الله بفضله وكرمه.

ولكن علينا أن نتمسك بديننا، وأن نثق بوعد ربنا وأن تكون على المنهج القويم ونسال الله الثبات على الخير والاستقامة على الهدي إنه ولي ذلك والقادر عليه.

وصلى الله على نبينا محمد وعلى آله وصحبه وسلم

**المحاب الأهواءمع** اعترافهم بقدسية النصالقسرآنى إلا أنهم يرون أن أحكامه يجبأنتنحصر فيقطفى حيدود الناسخوالنسوخ وأسبباب النزول

العدد السابع - السنة الثانية والثلاثون

## الزمان: الأحد الموافق ٢٦ جمادى الآخرة ١٤٢٤ه - ٢٤ أغسطس ٢٠٠٣ . المناسبة : زيارة وفد أنصار السنة المحمدية لوزارة الأوقاف.

التـفصيل: من باب التـواصل بين الجـهـات الدعـوية؛ الأزهر والأوقاف في مصر وبين جماعة أنصار السنة المحمدية قام وفد من الجماعة بالمركز العام بزيارة معالي الأستاذ الدكتور وزير الأوقاف، الذي اشتقبل الوفد بترحاب شديد.

قل انصار السنة لمالي وزير الاوقاق

وقد أبدى معالي الوزير استعداده واستعداد الوزارة للتعاون الكامل مع جماعة أنصار السنة المحمدية باعتبارها رائدًا من رواد الدعوة من منطلق السعي الحثيث للجميع للنهوض بالدعوة في مصر

وقد أكد معالي الوزير خلال كلماته إلى وفد أنصار السنة بأن التعاون ممتد في كل المجالات وعلى جميع المستويات.

كما أعاد معاليه التأكيد على أن الوزارة متعاونة بشأن ضم المساجد، وأنه في حالة ضم أي مسجد من مساجد الجمعية إلى الأوقاف يتم ترشيح العمالة من قبل الجمعية، ويتم تثبيت الإمام إذا كان يحمل تصريحًا بالخطابة، أو تنتدب الجمعية إمامًا للمسجد ممن يحملون تصريحًا من الوزارة، وأن يكون مجلس إدارة المسجد من الجمعية، وإمام المسجد عضوًا في مجلس الإدارة.

وقد قام أعضاء الوفد بعرض موضوع معاهد إعداد الدعاة الخاصة بالجماعة في المركز العام وفروعه، وقد أعرب معاليه عن موافقته على إقامة تلك المعاهد بعد عرض المناهج وأسماء القائمين بالتدريس في تلك المعاهد أسوة بما أتبع مع الجمعية الشرعية في ذلك المنحى.

وقد ضم الوفد الدكتور جمال المراكبي الرئيس العام للجماعة، والشيخ أبو العطا عبد القادر الأمين العام للجماعة، والشيخ علي حشيش مدير إدارة الدعوة، والشيخ أحمد يوسف مدير العلاقات العامة، والأستاذ جمال سعد حاتم رئيس التحرير.

العدد السابع - السنة الثانية والثلاثون

التوجيع

الثانية ﴿ زَعَمَ الَّذِينَ كَفَرُوا أَنْ لَنْ يُبْعَثُوا قُلْ بَلَى وَرَبِّي لَتُبْعَثُنَّ ثُمَّ لَتُنَبِّؤُنَّ بِمَا عَمِلْتُمْ وَذَلِكَ عَلَى اللَّهِ يَسِيرُ (٧) فَأَمَنُوا بِاللَّهِ وَرَسُولِهِ وَالنُّورِ الَّذِي أَنْزَلْنَا وَاللَّهُ بِمَا تَعْمَلُونَ خَبِيرٌ (٨) يَوْمَ يَجْمَعُكُمْ لِيَوْمِ الجُمْعِ ذَلِكَ يَوْمُ التَّغَابُنِ وَمَنْ يُؤْمِنْ بِاللّهِ وَيَعْمَلُ صَالِحٍا يُكَفِّرُ عَنْهُ سَيِّئَاتِهِ وَيُدْخِلْهُ جَنَّاتٍ تَجْرِي مِنْ تَحْتِهَا الأَنْهَارُ خَالِدِينَ فِيهَا أَبَدًا ذَلِكَ الْفَوْزُ الْعَظِيمُ (٩) وَالَّذِينَ حَفَرُوا وَكَذُّبُوا بِآيَاتِنَا أُولَئِكَ أَصْحَابُ النَّار خَالِدِينَ فِيهَا وَبِئْسَ الْمُصِيرُ (١٠) مَا أَصَابَ مِنْ مُصِيبَةٍ إِلاَّ بِإِذْن اللَّهِ وَمَنْ يُؤْمِنُ بِاللَّهِ يَهْدِ قَلْبَهُ وَاللَّهُ بِكُلِّ شَيْءٍ عَلِيمٌ (١١) وَأَطِيعُوا اللَّهَ وَأَطِيعُوا الرُّسُولَ فَإِنْ تَوَلَّيْتُمْ فَإِنَّمَا عَلَى رَسُولِنَا الْبَلاَغُ الْمِينُ ﴾ [التغابن: ٧- ١٢] وو تفسير الأيات وو اعداد/د.عبد العظيم دروى يقول تعالى مخبرًا عن الكفار والمشركين والملحدين: ﴿ زَعَمَ الَّذِينَ كَفَرُوا أَنْ لَنْ يُبْعَثُوا ﴾ فكذبهم فيما أخير عنهم به ينفس صيغة الخير، سبحانه بذاته على بعث عباده، وأمر نبيَّه ﷺ أن فإن الزعم مطبةُ الكذب- كما يقولون-. يقسم أيضًا بربّه على ذلك، فمن كذّب بعد ذلك ثم أمر اللهُ نبيه أن يقسم بربّه على أنَّ البعث حق، فالنار أولى به، ﴿ بَلْ كَذَّبُوا بِالسَّاعَةِ وَأَعْتَدْنَا لِنْ لا حَما زعموا، فقال تعالى: ﴿قُلْ بَلَى وَرَبِّي كَذُبَ بِالسَّاعَةِ سَعِيرًا (١١) إذَا رَأَتَّهُمْ مِنْ مَكَان بَعِيدِ لَتُسْعَثُنُ ﴾، وهذه ثالثةُ ثلاثِ آياتِ أمر الله فيها سَمِعُوا لَهَا تَغَيُّظًا وَزَفِيرًا (١٢) وَإِذَا أُلْقُوا مِنْهَا نبيه أن يقسم بربه على أن البعث حق، قال تعالى: مَكَانًا صَيِّقًا مُقَرِّنِينَ دَعَوْا هُنَالِكَ ثُبُورًا (١٣) لاَ ﴿وَبَسْتَنْبِئُونَكَ أَحَقٍّ هُوَ قُلْ إِي وَرَبِّي إِنَّهُ لِحَقٍّ وَمَا تَدْعُوا الْيَوْمَ ثُبُورًا وَاحِدًا وَادْعُوا ثُبُورًا كَثِيرًا ﴾ أَنْتُمْ بِمُعْجِزِينَ ﴾ [يونس: ٥٣]. وقال تعالى: ﴿ وَقَالَ [الفرقان: ١١- ١٤]. الَّذِينَ كَفَرُوا لاَ تَأْتِينَا السَّاعَةُ قُلْ بَلِّي وَرَبِّي وقوله تعالى: ﴿ ثُمُّ لَتُنَبِّؤُنُّ بِمَا عَمِلْتُمْ ﴾. كقوله لَتَأْتِيَنَّكُمْ ﴾ [سبأ: ٣]، وقد أقسم الرب سبحانه تعالى: ﴿ يُنَبُّأُ الإِنْسَانُ يَوْمَئِذٍ بِمَا قَدُمُ وَأَخُرَ ﴾ بنفسه على أن البعث حقٍّ، فقال تعالى: ﴿ وَيَقُولُ [القيامة: ١٣]، وكقوله: ﴿فَمَنْ يَعْمَلْ مِثْقَالَ ذَرُةٍ الإنْسِنَانُ أَئَذِا مَا مِتُّ لَسَوْفَ أُخْرَجُ حَيًّا (٦٦) أَوَلاَ خَيْرًا يَرَهُ (٧) وَمَنْ يَعْمَلْ مِثْقَالَ ذَرَّةٍ شَرًا يَرَهُ ﴾ نَذْكُرُ الإِنْسَانُ أَنَّا خَلَقْنَاهُ مِنْ قَبْلُ وَلَمْ بَكُ شَيَئًا (٦٧) فَوَرَبِّكَ لَنَحْشُرُنَّهُمْ وَالشُّيَاطِينَ ثُمَّ لَنُحْضِرِنَهُمْ حَوْلَ [الزلزلة: ٧، ٨]؟ عن صفوان بن محرز قال: كنت أخذًا بيد ابن جَهَنَّمَ جِثِيًا ﴾ [مريم: ٦٦- ٦٨]، فأقسم الربُّ

العدد السابع - السنة الثانية والثلاثون

عمر إذ عرض له رجلٌ فقال: كيف سمعت رسول الله ﷺ يقولُ في النجوى يوم القيامة ؟ قال: سمعتُ رسول الله ﷺ يقولُ: «إنَ اللهُ يدني المؤمن فيضعُ عليه كنَفَه ويسترُه من الناس، ويقررُه بذنوبه، ويقول له: أتعرفُ ذنب كذا؟ أتعرفُ ذنبَ كذا؟ أتعرفُ ذنب كذا؟ حتى إذا قررَه بذنوبه، ورأى في نفسه أنْ قد هلك، قال: فإنّي قد سترتها عليك في الدنيا، وأنا أغفرها لك اليوم، ثم يُعْطَى كتابَ هؤلاء الذين كذبوا على ربّهم، ألا لعنة الله على الظالمن». [متفق عليه].

> وقوله تعالى: ﴿وَذَلِكَ عَلَى اللَّهِ يُسَيِرُ ﴾ أي: بعثكم ومجازاتكم، كما قال تعالى: ﴿مَا خَلْقُكُمْ وَلَا بَعْ تُكُمْ إِلاً حَنَفْس وَاحِدَة ﴾ [لقمان: ٢٨]، وقوله تعالى: ﴿وَهُوَ الَّذِي يَبْدأُ الخُلْقَ ثُمَ يُعِيدُهُ وَهُوَ أَهْوَنَ عَلَيْهِ وَلَهُ الْمُثَلُ الأَعْلَى فِي السَّمَوَاتِ وَالأَرْضِ وَهُوَ الْعَزِيزُ الحَكِيمُ ﴾ [الروم: ٢٧].

ولما أخبرهم سبحانه أنهم مبعوثون، وبأعمالهم مجزّيون، أرشدهم إلى طريق النجاة، فقال: ﴿فَآمِنُوا بِاللَّهِ وَرَسُولِهِ وَالنُّورِ الَّذِي أَنْزَلْنَا ﴾ يعنى القرآن.

وقد سمى الله كتابه نورًا في أكثر من آية، قال تعالى: ﴿ يَا أَيُّهَا النَّاسُ قَدْ جَاءَكُمْ بُرُهَانُ مِنْ رَبَّكُمْ وَأَنْزَلْنَا إِلَيْكُمْ نُورًا مُعِيمًا ﴾ [النساء: ١٧٤]، فبالقرآن يستضيء الحيارى في ظلمات الكفر والجهل والضلالة، قال تعالى: ﴿قَدْ جَاءَكُمْ مِنَ اللَّهِ نُورُ وَحِتَابُ مُعِينُ (١٥) يَهْدِي بِهِ اللَّهُ مَنَ التَّبَعَ رَضْوَانَهُ سُبُلَ السَلَامِ وَيُخْرِجُهُمْ مَنَ الظُّلُمَاتِ إِلَى النُور بِإِذْنِهِ وَيَهْ دِيهِمْ إِلَى صِرَاطٍ مُسْتَقِيمٍ ﴾ [المائدة: ٥٥، ١٦].

وقوله تعالى: ﴿وَاللَّهُ بِمَا تَعْمَلُونَ خَبِيرُ ﴾ لا تحفى عليه من أعمالكم خافية، فراقبوه، واستحيُوا أن يراكم حيث نهاكم.

وقوله تعالى: ﴿ يَوْمَ يَجْمَعُكُمْ لِيَوْمِ الجَمْعِ ﴾ وهو يوم القيامة؛ سمّي بذلك لأنه يجمع فيه الأولون والآخرون في صعيد واحد، يسمعهم الداعي وينفذهم البصر، كما قال تعالى: ﴿ ذَلِكَ يَوْمُ مَجْمُوعُ لَهُ النَّاسُ وَذَلِكَ يَوْمُ مَشْهُودُ ﴾ [هود: ١٠٣]، وقال تعالى: ﴿ قُلْ إِنَّ الأَوَلِينَ وَالآخرِينَ (٤٩) لَجْمُوعُونَ إِلَى مِيقَاتِ يَوْمٍ مَعْلُومٍ ﴾ [الواقعة: ٤٩، ٥٠]. اه من ابن كثير.

وقوله تعالى: ﴿ ذَلِكَ يَوْمُ التَّفَائِنَ ﴾ والتخابن في الأصل: من الغَبْن وهو الخدداع في البيع والشراء، فمن باع سلعةً باقلً مما تستحق، أو اشتراها بأكثر مما تستحق، فهو مغبون، فأراد الله أن يُعْلِمَ عباده أن الغبُن الحقيقي هو ما يكون في الآخرة، حين يَغْيِنُ أهلُ الجنة أهلَ النار، وذلك حين

يأخذ المؤمن منزل الكافر في الجنة، ويعطيه منزله في النار، وتوضيح ذلك أن الله خلق لكلِّ عبد منزلين، منزلاً في الجنة، ومنزلاً في النار، فمن أمن فقد فاز بالجنة، ونجا من النار، ومن كفر فقد فاتته الجنة وفاز بالنار، فإذا كان يوم القيامة أعطى المؤمنُ الكافرَ منزلَه في النار، وأخذ منزلَه في الجنة، وذلك هو التغابن الكبير.

وقوله تعالى: ﴿وَمَنْ يُؤْمِنْ بِاللَّهِ وَيَعْمَلُ منالحا يُكَفَّرُ عَنَّهُ سَيَنَاتِهِ وَيُدْخِلُهُ جَنَّاتٍ تَجْرِي مِنْ تَحْتِهَا الأَنْهَارُ خَالِدِينَ فِيها أَبَدًا ذَلِكَ الْفَوْزُ الْعَظيمُ ﴾ فيها أن النجاة إنما تكون بالإيمان والعمل الصالح، والإيمان معروف، أما العمل الصالح فلا بد أن يكون خالصًا لله، وموافقًا هدي

لوجيها

العدد السابع - السنة الثانية والثلاثون

رسول الله ﷺ، حتى يكون مقبولاً، فمن أمن وعمل صالحًا فإنّ الله يكفّر عنه سيئاته، فلا يُجْزَى بها، بل يُجْزَى بحسناته، كما قال تعالى: ﴿ وَالَّذِينَ أَمَنُوا وَعَملُوا المتَّالحِاتِ لَنُكَفَّرَنَّ عَنْهُمْ سَيَئَاتِهِمْ ولَنَجْ زِينَتُهُمْ أَحْسَنَ الَّذِي كَانُوا يَعْ مَلُونَ ﴾ [العنكبوت: ٧].

وقوله تعالى: ﴿ وَالَّذِينَ عَفَرُوا وَكَذَّبُوا بِآيَاتِنَا أُولَئِكَ أَصْحَابُ النَّارِ خَالِدِينَ فِيهَا وَبِئْسَ الْمَبِيرُ﴾ واضح المعنى.

ولما كانت الدنيا دار البلاء والمحن والشدائد والمصائب، أرشد اللهُ عباده إلى ما يستعينون به على هذه المصائب وهو الإيمان بأنها بقضاء الله، فقال تعالى: ﴿ مَا أَصَلَبَ مِنْ مُصِيبَةٍ إِلاً

> بِإِذْنِ اللَّهِ وَمَنْ يُؤْمِنْ بِاللَّهِ يَهْدِ قَلْبَهُ وَاللَّهُ بِخُلَ شَيْءٍ عَلِيمٌ ﴾ كما قال تعالى في سورة الحديد: ﴿ مَا اَصَابَ مِنْ مُصِيبَةٍ في الأَرْضِ وَلاَ فِي اَنْفُسِكُمْ إِلاَّ فِي كِتَاب مِنْ قَـبَلِ اَنْ نَبْ رَاهَا إِنَّ ذَلِكَ عَلَى اللَّهِ يَسِيدِرُ (٢٢) لِكَيْلاً تَاْسَوْا عَلَى مَا فَاتَكُمْ وَلاَ تَقْرَحُوا بِمَا اتَاكُمْ وَاللَّهُ لاَ يُحِيلُ كُلَّ مُخْتَال

فَحُور ﴾ [الحديد: ٢٢، ٣٢]، فكلُّ شيء بقضاء الله، ﴿ وَمَنْ يُؤْمَنْ بِاللَّهِ ﴾ فيعلم أن ما أصابه فبقضاء الله، فيصبر ويحتسب ويستسلم لقضاء الله، ويعلم أن ما أصابه لم يكن ليخطئه، وما أخطأه لم يكن ليصيبه، ويعلم أن الأمّة لو اجتمعت على أن ينفعوه بشيء لم ينفعوه إلا بشيء قد كتبه الله له، ولو اجتمعوا على أن يضروه بشيء لم يضروه إلا بشيء قد كتبه الله عليه، من يؤمن بهذا ﴿ يَهْدِ قَلْبَهُ ﴾ الله تعالى، ويرزقُه السكينة والطمانينة، فلا يجد حرَّ المصيبة، بل تكون على قلبه بردًا وسلامًا، فيكون أمره كله له خيرًا، كما قال ﷺ: «عجبًا لأمر المؤمن، إن أمره

كلُّه له خير، وليس ذلك لأحد إلا للمؤمن، إن أصابتُّه سرّاءُ شكر فكان خيرًا له، وإن أصابته ضرّاءُ صبر فكان خيرًا له». فوطِّن نفسك يا عبد الله على الرضا بقضاء الله، وإذا أصابتك مصيبة فقل: ﴿إِنَّا لِلَهِ وَإِنَّا إِلَيْهِ رَاجِعُونَ ﴾ [البقرة: ١٥٦]، اللهم أجرني في مصيبتي، واخلف لي خيرًا منها. ﴿رَبَّنَا أَفَرِغْ عَلَيْنَا صَبْرًا وَتَوَقَّنَا مُسْلِمِينَ ﴾ [الأعراف: ١٢٦]، فإنّ الرسول ﷺ قال: «ومن يتصبر يصبره الله، وما أعطي أحدُ عطاءً خيرًا وأوسع من الصبر».

وفي قوله تعالى: ﴿ وَمَنْ يُؤْمِنْ بِاللَّهِ يَهْدِ قَلْبَهُ ﴾ من الفوائد غير ما ذكرنا أن الإيمان من أسباب زيادة الهداية، كما قال تعالى: ﴿ وَالَّذِينَ

اهْتَ دَوْا زَادَهُمْ هُدًى وَاَتَاهُمْ تَقْوَاهُمْ ﴾ [محمد: ١٧] بينما أهل الزيغ والضلال يُزيغ اللهُ قلوبهم، كما قال تعالى: ﴿ فَلَمًا زَاغُ واللَّهُ لاَ يَهْدِي الْقَوْمَ الْفَاسِقِينَ ﴾ [الصف: ٥].

وقوله تعالى: ﴿وَاللَّهُ بِكُلَّ شَيْءٍ عَلِيمٌ»: أي: لا تخفى عليه

خافية، وأنه سبحانه قد أحاطَ بكل شيء علمًا، كما قال تعالى: ﴿ وَمَا تَكُونُ فِي شَأْن وَمَا تَتْلُو مِنْهُ مِنْ قُرْآن وَلاَ تَعْمَلُونَ مِنْ عَملِ إِلاَّ كُنَّا عَلَيْكُمْ شُهُودًا إِذْ تُفَيضُونَ فِيهِ وَمَا يَعْزُبُ عَنْ رَبَكَ مِنْ مَثِّقَال ذَرَةٍ فِي الأَرْض وَلاَ فِي السُّمَاءِ وَلاَ أَصْغَرَ مِنْ ذَلِكَ وَلاَ أَكْبَرَ إِلاَ فِي كِتَابٍ مُبِينٍ ﴾ [يونس: ٦١]، والآيات في ذلك كثيرة.

وقوله تعالى: ﴿ وَأَطْيِعُوا اللَّهُ وَالرَّسُولَ ﴾، فإن الفوز والنجاة في طاعة الله ورسوله، ﴿ فَإِنَّ تَوَلَّيْتُمُ قَإِنَّمَا عَلَى رَسُولِنَا الْبَلاَعُ اللَّبِينُ ﴾ يعني: وقد أداه، فليس عليه من أوزاركم شيء. وللحديث بقية إن شاء الله تعالى.

التهجير

العدد السادس . السنة الثانية والثلاثون

الحـمـد لله والـمــلاة والسـلام على رســول اللـه وآله وصحبه ومن والاه وبعد.

فقد أخرج الإمام البخاري ومسلم في صحيحيهما من حديث أبي هريرة رضي الله عنه، أنه سمع رسول الله ﷺ يقول: «إنما مثلّي ومثلُ الناس كَمَثَل رجل استوْقَد نارًا فلما أضاعتْ ما حَوْلَه جعَلَ الفراشُ وهذه الدوابُّ التي تقعُ في النار يَقَعْنَ فيها، فجعل الرجل يَرَعُهُنَّ ويغْلِبْنَه فَيَقْتَحِمْنَ فيها؟ فأنا آخذ بحُجَزِكم عن النار وأنتم تَقَحَمُون فيها».

هذا الحديث أخرجه الإمام البخاري في صحيحه برقم (٦٤٨٣) في كتاب الرقاق، وأخرج جزءًا منه في كتاب أحاديث الأنبياء برقم (٣٤٢٦)، وأخرجه الإمام مسلم برقم ٥٩٥٥ ورقم (٢٥٩٥)، و(٥٩٥٧) عن أبي هريرة وأخرجه عن جابر برقم (٥٩٥٨)، والترمذي عن أبي هريرة في الأدب برقم (٢٨٧٤) وأخرجه الإمام أحمد في مسنده بالأرقام: (١٠٣٨)، (٢٤٧٣)، (٤٠٢٧)، (١٣٩٨)، (٧٤٧٩)، (٢١٠٨)، (٢٩٩٩)، (١٠٩٩).

شرحالحديث

قوله ﷺ: إنما مثلي ومثل الناس» أي: في دعائي الناس إلى الإسلام الذي فيه إنقاذهم من النار ومثل ما تزين لهم أنفسهم وتوسوس لهم شياطينهم من التمادي في الباطل والاستمرار على المعاصي والشهوات التي توردهم النار وتدخلهم جحيمها فيصلونها وبئس المصير.

وقوله ﷺ: «كمثل رجل» قال الحافظ في الفتح: المراد تمثيل الجملة بالجملة لا تمثيل فرد بفرد، أي تمثيل حال الرسول ﷺ عند دعوته الناس إلى الإسلام لإنقاذهم من النار بحال رجل أوقد نارًا فجاء الفَرَاشُ والدَّوَابُ فاقتحمتها وهو يذبها عن النار.

قوله: «استوقد نارًا» أى: أوقد، وزيادة السين والتاء إشارة إلى أنه سعى فى إيقادها واستحضار آلاتها، وقد وقع فى رواية جابر بن عبد الله رضى الله عنهما عند مسلم «أوقد»، واستوقد أبلغ من أوقد.

قوله ﷺ: «فلما أضاعت ما حوله» الإضاءة: شدة الإنارة وفرطها، و«ما حوله» حول الشيء: جانبه الذي يمكن أن ينتقل إليه، وجاء في رواية مسلم «ما حولها» فالضمير في «حوله» للرجل الذي أوقد النار، وأما في «حولها» فالضمير للنار.

قوله: «الفَراشُ» جاء في المعجم الوسيط: «الفَرَاشُ» جنس حشرات من الفصيلة الفراشية ورتبته حرشفيات الأجنحة، تتهافت حول السراج فتحترق، واحدتها فَرَاشَةٌ. ومنه المثل: «أَطْيَشُ من فَرَاشَهُ». قال في الفتح:

العدد السابع ـ السنة الثانية والثلاثون

زكردا الحسبني

Call 40

جزم المازري بانها الجنادب، وتعقبه عياض فقال: الجُنْدُبُ هو الصرار أي الذي له صوت، قلت (القائل ابن حجر) والحق أن الفراش اسم لنوع من الطير مستقل له أجنحة أكبر من جثته، وأنواعه مختلفة في الكبر والصغر، وكذا أجنحته، وعطف الدواب على الفراش يشعر أنها غير الجنادب والجراد.

قوله: «وهذه الدواب التي تقع في النار يقعن فيها، يدخل فيما يقع في النار البعوض والبرغش، وما أشبه ذلك من الحشرات التي تتهافت في النار.

قوله ﷺ: «فجعل الرجل يَزْعُهُنَ»: أي: يدفعهن، وفي رواية (ينزعهن) بزيادة النون، وفي رواية عند مسلم من طريق همام عن أبي هريرة: «وجعل يحجزهن ويغلبنه فيتقحّمن فيها» فالزُّعُ والدفع والحجز بمعنى واحد، ويقصد به الإبعاد.

وقوله ﷺ : «فيقتحمّن فيها» أي يدخلن، وأصله القَحْم وهو: الإقدام والوقوع في الأمور الشاقة من غير تثبت، ويطلق على رمي الشيء يغتة، واقتحم الدار هجم عليها.

قوله ﷺ: «فأنا أخذ» قال النووي في «شرح صحيح مسلم»: «روي بوجهين: اسم فاعل بكسر الخاء وتنوين الذال «أخذٌ»، والثاني: فعل مضارع بضم الذال بلا تنوين «أخذٌ»، والأول أشهر، وهما صحيحان».

وقوله: «بحُجَزكم» جمع حُجْزَة وهي: مَعْقَدُ الإزار والسراويل، وَيجوز في الجمع فتح الجيم وضَمَها.

قـوله: «عن النار» وضع المسـبب مــوضع السـبب لأن المراد أن يمنعـهم من الوقـوع في الشركيات والمعاصي التي تكون سببا في دخول النار.

قوله: «وأنتم تقحمون فيها». «وأنتم» قال الحافظ في الفتح: في رواية (الكشميهني) «وهم» وعليها شرح الكرماني فقال: كان القياس أن يقول: «وأنتم» ولكنه قال «وهم» وفيه التقات، وفيه إشارة إلى أن من أخذ رسول الله ﷺ بحجزته لا اقتحام له في النار، قال: وفيه أيضا

احتراز عن مواجهتهم بذلك. قلت (القائل ابن حجر) والرواية بلفظ «وأنتم» ثابتة تدفع هذا. ووقع في رواية مسلم «وأنتم تفلَّتون» بفتح أوله والفاء واللام الشقيلة: «تَفَلَّشُون» وأصله «تتفلتون» حذفت إحدى التائين، وبضم أوله وسكون الفاء وفتح اللام «تُفْلتُون» ضبطوه بالوجهين وكلاهما صحيح.

قوله ﷺ: «تَقَحَمُون» أصله «تتقحمون» فحذفت إحدى التاءين.

نقل ابن حجر في الفتح عن الطيبي قوله: تحقيق التشبيه الواقع في هذا الحديث يتوقف على معرفة معنى قوله تعالى: ﴿ وَمَنْ يَتَعَدُّ حُدُودَ اللهِ فَأُولَئِكَ هُمُ الظَّائِونَ ﴾ [البقرة:٢٢٩]، وذلك أن حدود الله محارمه ونواهيه كما في الحديث الصحيح: «ألا وإن حمى الله محارمه»، ورأس المحارم حب الدنيا وزينتها واستيفاء لذاتها وشبهواتها، فشبه ﷺ إظهار تلك الحدود مصاناته الشافية الكافية من الكتاب والسنة باستنقاذ الرجال من النار، وشبه فشوَّ ذلك في مشارق الأرض ومغاربها بإضاءة تلك النار ما حول المستوقد، وشبه الناس وعدم مبالاتهم بذلك البيان والكشف، وتعديهم حدود الله، وحرصبهم على استيفاء تلك اللذات والشبهوات، ومنعه إياهم عن ذلك بأخذ حجزهم بالفراش التي تقتحمن في النار وتغلبن المستوقد على دفعهن عن الاقتحام، كما أن المستوقد كان غرضه من فعله انتفاع الخلق به من الاستضاءة والاستدفاء وغير ذلك، والفراش لجهلها جعلته سيديا لهلاكها، فكذلك كان القصد بتلك البيانات اهتداء الأمة، واجتنابها ما هو سبب لهالاكهم، وهم مع ذلك لج هلهم جعلوها مقتضية لترديهم وهلاكهم.

أخي المسلم: ضرب رسول الله ﷺ في هذا الحديث مثلا مما مثل به حاله وحال الناس، وأنه يدعوهم إلى الإسلام الذي فيه نجاتهم من النار وسعادتهم الدنيوية، وفوزهم بجنات النعيم في الآخرة، وهم يأبون إلا دخول النار، ولقد مثل رسول الله ﷺ نفسه بأمثلة في هذا المعنى كما جاء في حديث أبي موسى الأشعري

العدد السابع - السنة الثانية والثلاثون

11

رضي الله عنه قال رسول الله ﷺ: «مثلي ومثلُ ما بعثنى اللهُ كمثل رجل أتى قومًا فقال: رأيت الجيشَ بعَيْنَيَّ، وإني أنا الذينُ العُريَانُ فالنَّجَاءَ النَّجَاءَ، فأطاعه طائفةُ فادَّلجوا على مهلهم فنجوا، وكذبته طائفةُ فصبَّحهم الجيشُ فاجْتَاحَهُمْ». أخرجه البخاري ومسلم، وزاد مسلم في رواية: «فذلك مَثَلُ من أطاعَني واتبع ما جئتُ به، الحق». إلى غير ذلك من الأحاديث.

ولقد بين رسول الله ﷺ في هذه الأحاديث وجوب طاعته، واتباع ما جاء به، وشفقته على أمته ورافته بهم، وأنه إنما ينذرهم النار ويخوفهم عذابها، فمن أطاعه صلوات الله وسلامه عليه نجا فمن أطاعه صلوات الله وسلامه عليه نجا وأفلح وفاز، ومن عصاه فقد هلك وخاب وخسر؛ قال ﷺ: «كل الناس يدخلون الجنة إلا من أبى، قالوا: ومن يأبى يا رسول الله؟ قال: «من أطاعني دخل الجنة ومن عصاني فقد أبى.

والله عز وجل أمر بطاعة رسوله ﷺ وعطفها على طاعته سيحانه وجعل الهداية في طاعته فقال سيحانه: ﴿ وَإِنَّ تُطِيعُوهُ تَهْتَدُوا ﴾ [النور:٥٤]، كما جعل طاعته مع طاعة الله عز وجل سببا لرحمة الله تبارك وتعالى فقال: ﴿ وَأَطِيعُوا اللَّهُ عمران:١٣٢]، لكنُّ أناسًا من أمته نظروا للأمر بعين واحدة، فقالوا القرآن فقط، وأما السنة فمن ألزمنا بها؟!! والحواب عن ذلك يسير؛ إذ كيف يأمر الله عز وجل بطاعة رسوله عاطفا إياها على طاعته لو لم تكن له سنة تتبع؟! فلقد كان يكفى أن يأمر الله عز وجل بطاعته وحده، ولا يعطف طاعة الرسول على طاعته، والله عز وجل أخبر أنه أنزل عليه الكتاب والحكمة، ولا شك أن الحكمة غير الكتاب، ولقد بين العلماء من السلف والخلف أن المراد بالحكمة في الآية

إنما هو السنة، وأنكر البعض الآخر أحاديث يحجة أنها أحاديث أحاد، أو أنها لا تتفق مع العقل، والحق أن سلف الأمة إنما أقاموا الحجة وألفوا كتبا لردهذه الشبهات، فألف الشافعي رحمه الله تعالى كتاب «الرسالة» في أصول الفقه وأقام الحجة فيه على حجية خبر الواحد؛ فإن رسـول الله ﷺ كـان يرسل الواحـد إلى الناس يبلغهم دعوة الله عز وحل، وكانوا يقبلون منه أو يردون عليه، ولم يثبت أن بعض القبائل أو الأقوام قالوا: لن نصدقك حتى تأتى بشاهد بشهد معك على ما حئت به، بل إن الله تعالى أرسل معظم رسله واحدًا واحدًا، كذلك ألف جماعة من السلف كتبافى الردعلى العقلانيين فى ردهم لبعض الأحاديث، منها كتاب «تأويل مختلف الحديث» لابن قتيبة رحمه الله تعالى. ثم إن العقول تختلف فما يو افق عقلي قد لا دوافق عقلك، وإنما المقصود هو التثبت من صحة ما ورد عن رسول الله الله المان المان به وتصديقه الإيمان به وتصديقه حتى وإن قدل عنه: إنه بخالف العقل.

فَالُواجَب على كُل مُسلم أن يؤمن بما جاء عن الله تعالى وما جاء عن رسول الله تَكَ، وأن يُسَلَّم بامر الله وأمر رسوله كَ، وأن يعمل بطاعة الله ورسوله وأن يجتنب المعاصي والموبقات حتى ينقذه الله عز وجل من الذار ويدخله الجنة برحمت و وفضله.

نسال الله تعالى أن يجعلنا والمسلمين من الموحدين الطائعين الفائزين الناجين، وأن يرزقنا الجنة ونعيمها، ويباعد بيننا وبين النار وعذابها، وأن يوحد صفوف المسلمين على التوحيد، وأن يجمع كلمتهم ويعلي رايتهم وأن يدحر الكفر وأهله والشرك وأهله.

وصلى الله وسلم وبارك على عــبــده ورسـوله مـحـمد وآله وصـحـبـه أجـمـعين والحمد لله رب العالمين.

العدد السابع . السنة الثانية والثلاثون

في لحظات تاريخية يسجلها التاريخ؛ لحظات سعادة وسرور؛ يجدر بالمسلم ذكرها والحديث عنها، فبالأمس القريب شرفنا في مركز أنصار السنة بعابدين بالقاهرة فضيلة الشيخ الدكتور صالح بن حميد رئيس مجلس الشورى وإمام الحرم امتدادًا للتواصل بين أنصار السنة والمشايخ والأمراء والعلماء.

واليوم نسعد بلقاء واحد من هؤلاء المخلصينَ نحسبهم كذلكَ وهو العالم الجليل، وإمام الحرم المكي فضيلة الشيخ الدكتور عبد الرحمن السديس حفظه الله، في زيارة لجماعة أنصار السنة.

وقد ألقى فضيلته كلمة أثناء الزيارة قال فيها:

الحمد لله والصلاة والسلام على رسول الله... أما بعد:

حقيقة أنا عاجز عن إبداء شعوري ورصد مشاعرى في هذه المناسبة.

فرصة سعيدة، ويعلم الله- بدون مجاملة ولا مزايدة- أنها تاج زيارتي، وأغلى ما رصد من جدولي في هذه الزيارة لمصر الحبيبة إلى

قلوبنا جميعًا، والجماعة لها استدادها التاريخي من أيام شيوخنا الأفاضل وعلمائنا الأجلاء رحمهم الله جميعًا.

وغني عن القول التأكيد على أن أهم مميزات هذه الجماعة ما تحلت به من صحة المعتقد وسلامة المنهج والحرص على نصرة السنة قولاً وفعلاً وعلمًا وخلقًا وأدبًّا وسلوكًا، وهذه الجماعة في قلوب الجميع.

وهي في الحقيقة بلا مبالغة هي الجماعة الأم التي يسعى كل محب للسنة وأهلها في اللقاء بمسئوليها وعلمائها وفضلائها، وإني سعيد لرؤيتي هذه الكوكبة المباركة المتميزة والفاعلة من إخواننا من العلماء والدعاة الحضور، ونحن معهم، وإن لم تكن هذه الزيارة في المحسوب لكنها في القلوب، ومنذ أن عرفنا هذه الجماعة واستفدنا من علمائها ومشايخها وتابعنا مجلتها المباركة مطائها وأثرها، ونفعها، وخيرها، وأقول: لا أحب أن أكون ضيفًا على هذه الجماعة؛ لأني واحد من أهلها وأبنائها وأحبائها، بل من

العدد السابع - السنة الثانية والثلاثون

10

خدمها، وأتشرف بكل ما تطلبه الجماعة وما يكون سبببًا في النهوض ببرامجها ومشروعاتها وطموحاتها وتطلعاتها، مؤكدًا في الحقيقة على أهمية بذل المزيد من الجهود، لا سيما في هذه الآونة التي كثرت فيها الصوارف وتعددت فيها المتغيرات، وأصبحت المستجدات في الساحة متكاثرة ولا تعطي فرصة للتمهل.

نحن بحاجة إلى التأكيد على متانة هذه الجماعة ودعوتها وأصولها التي أسسها عليها أوائلها من علمائنا ومشايخنا، كما أن من الأهمية في نظري الحرص على زيادة مد الجسور في التعاون والتواصل بين هذه المماعة وغيرها، ولا سيما من إخواننا في المملكة الذين يرون في هذه الجماعة أنها الجماعة والحمد لله والمنة- متفق، وكل يحرص على نصرة السنة ودعوتها قدر استطاعته.

وهذا في الحقيقة مع أنه تكليف، إلا أنه في غاية التشريف، الإنسان يرى الناس من حوله يتقلبون في الصوارف عن المعتقد الصحيح والمنهج السليم، أفرادًا أو جماعات، ونحمد الله عز وجل أن هدانا تبارك وتعالى إلى هذا المنهج الحق والسبيل القويم، وإن كان هناك من تأكيد فهو الحرص على تألف القلوب، وسلامة الصدور والحرص على تآلف الكلمة، وسد المجال أمام كل من يريد التأثير في مسيرة هذه الدعوة، ومن يريد إيجاد الفرقة والخلافات بين الإخوة والعلماء، لا سيما من كانوا على منهج واحد، والحرص على تضامن الكلمة واحتماع الصف قضيبة مهمة حدًا، لا سيما مع كثرة النوازل والصوارف، وأن يكون هناك تقدير وسماع لما يكون من اختلاف في وجهات النظربين طلبة العلم التي لا تخالف

الأصل الثابت والمعتقد الصحيح وحرص صاحبها على نصرة السنة.

في الحقيقة ليست هذه كلمة، ولكنها ترحيب وإبداءً للمشاعر لجماعتنا وإخوتنا وأحبائنا وعلمائنا ومشايخنا ومعلمينا ورائدينا، وهذه الجماعة المباركة من فضل الله علينا وعلى المسلمين، وبفضل الله عز وجل أن يوفق الله الإنسان لعمل شيء من الخدمة لهذه الجماعة المباركة وأنشطتها، وهذا منهجها– ولله الفضل والمنة– على الجادة.

ليس عندي حقيقة في النهاية إلا الدعاء بمزيد من التوفيق والتسديد، وأن يعينكم الله عزَّ وجل ويثيبكم على الجهود المباركة، مؤكدًا الحقيقة على حرص محبيكم على التطلع إلى مزيد من المناشط والعطاء.

وأختم كلمتي بالشكر للإخوة الحضور جميعًا وأخص منهم: د. جمال في هذا الضحى المبارك، وقد شَرُقْتُ بزيارة هذا المقر الذي أعده حقيقة بيتي ومنزلي.

والعبرة ليست بالمباني ولكنها بالمعاني، أو أن العبرة بالمقاصد والمعاني لا بالألفاظ والمباني، فنشاط هذه الجماعة ومجهوداتها-ما شاء الله- شيء رائع جدًا، ولا يحتاج إلى إشادة، ولكن تحتاج الدعوة إلى المزيد من التقارب والتنافس والتألف والتآزر، فهذه الدعوة تحتاج إلى كل بذل وجهد، ودعوة الله قائمة، سواء بنا أو بغيرنا؛ لذا فإن الإخلاص في القول والعمل له دور عظيم جدا في التأثير في المحوين والقبول من رب العالمين، والعبد الفقير من خدم هذه الجماعة، وأشكر لكم حقيقة عن نفسي وعن إخواني تقديرنا وإعزازنا لما تقومون به.

وصلى الله على نبينا محمد وآله وصحبه أجمعين.

خطبة الجمعة ..... ومد وونالسد وه لفضيلة الشيخ/ عبد الرحمن السديس ببلبيس في يوم مشهود كان اللقاء الذي شهدته عشرات الآلاف حيث شرفت مدينة يلييس يفضيلة الشيخ الدكتور عبد الرحمن السديس يدعوة كريمة من فضيلة الشيخ السيد عبد الحليم رئيس أنصار السنة ببلبيس سابقا ورئيس جمعية الإيمان بنيويورك، وقد حضر الخطبة قيادات وزارة الداخلية وقيادات محافظة الشرقية. وقد ألقى فضيلة الشيخ السديس خطبة الجمعة بمسجد التوجيد بيلييس. الحمد لله نحمده ونستعينه ونستغفره ونتوب إليه، ونعوذ بالله من شرور أنفسنا ومن سيئات أعمالنا، من يهده الله فلا مضل له، ومن يضلل فلا هادى له، وأشهد أن لا إله إلا الله وحده لا شريك له هو الأول بلا ابتداء والآخر بلا انتهاء لا يفني ولا يبيد ولا يكون إلا ما يريد، وأشبهد أن نبينا محمدًا عبد الله ورسوله محدد الحنيفية ورافع لواء الوحدانية ومحطم عروش الوثنية، صلى الله وسلم وبارك عليه وعلى أله الأطهار وصحابته الأبرار والتابعين الأخبار ومن دعا بدعوته واهتدى بهداه إلى يوم الدين... أما بعد: الإيمان وزاد العقيدة، العقيدة أيها الموحدون فيا عياد الله، أوصيكم ونفسى يتقوى الله أساس أعلى وقاعدة الإسلام، من أحل العقيدة عز وحل، فإن تقوى الله تبارك وتعالى وصبته للأولىن والآخرين من عياده، يقول الله حل وعلا: الصحيحة أرسلت الرسل، وأنزلت الكتب، قال تعالى: ﴿ وَلَقَدْ بَعَثْنًا فِي كُلِّ أُمَّةٍ رَسُولاً أَن ﴿ وَلَقَـدٌ وَصَـَّنْنَا الَّذِينَ أَوِتُوا الْكِتَـاتَ مِنْ قَـنْلِكُمْ وَإِنَّاكُمْ أَنِ اتَّقُوا اللَّهَ ﴾، من أراد عزًا وصلاحًا اعْدُوا اللَّهَ وَاحْتَنِيُوا الطَّاغُوتَ ﴾. معاشر المسلمين: إن قضية القضايا باتفاق وقصد خيرًا ونجاحًا وأراد ثوابًا وفلاحًا فعليه بتقوى الله تبارك وتعالى، فإن تقوى الله هي وأساس القضابا على الإطلاق قضيبة التوحيد العز والكرم، وحبكم للدنيا هو الذل والسقم. لله رب العالمين: ﴿ وَمَا خَلَقْتُ الْحَنَّ وَالْأَسْ إِلَّا معاشير المسلمين: الكل مدرك حاجة الناس ليَعْبُدُون ﴾. إلى الطعام والغذاء والشراب والهواء والكساء أمسا والله لوعلم الأنام والدواء، ولكن يا عباد الله، أتدرون ما هو أعظم لما خلقوالما غفلوا وناموا من ذلك، وما هو أهم منه، وما الضرورة إليه لقد خلقوا لأمر لو وعته أشيد من كل ضيرورة والحاجة إليه أعظم من كل عيون قلوبهم قاموا وهاموا حاجة؛ إنه الغذاء الحقيقي والزاد الروحي غذاء إن العدودية لله رب العبالمين، شيرف أيما

العدد السابع - السنة الثانية والثلاثون

(Bocep)

1V

شرف وعزٍّ أيما عز وفخارُ أيما فخار.

بالعقيدة الصحيحة تصلح القلوب وتأمن المجتمعات وينتشر الخير في الأمة وتتلاشى الحرائم: ﴿ الَّذِينَ أَمَنُوا وَلَمْ يَلْبِسُوا إِيمَانَهُمْ بِظُلْمٍ أُولَئِكَ لَهُمُ الأَمْنُ وَهُمْ مُهْتَدُونَ ﴾.

الحياة الطيبة لا تكون إلا في ظل العقيدة والإيمان وتحت ظلال الوحيين كتاب الله وسنة رسوله ﷺ: ﴿ مَنْ عَملَ صَالحا مِنْ ذَكَر أَوْ أَنْثَى وَهُوَ مُؤْمِنٌ فَلَنُحْيِيَنَّهُ حَيَاةً طَيَّبَةً وَلَنَجْزِينَهُمْ أَجْرَهُمْ بأَحْسَن مَا كَانُوا يَعْمَلُونَ ﴾.

وإن واجب العـباد أن يعلموا عظم مسئوليتهم ورسالتهم في هذه الحياة، فقد خلقوا في هذه الحياة لرسالة عظمى وغاية كُبرى؛ ألا وهي تحقيق العبادة لله وحده: ﴿قُلْ إِنَّ صَلَاتِي وَنُسُعِي وَمَحْيَايَ وَمَمَاتِي لِلَهِ رَبَّ الْعَالِينَ (١٦٢) لاَ شَرِيكَ لَهُ وَبِذَلِكَ أُمِرْتُ وَأَنَا أَوْلُ الْسُلُمِينَ ﴾.

تتضاءل القضايا أمام قضية توحيد الله عز وجل، وإن المتأمل فيما عليه الناس من صراعات ليجد أنها لا تنطلق من منطلقات عقدية صحيحة بل إن المتأمل لنصوص الكتاب والسنة ليجد أن قضية التوحيد لله عز وجل أجل القضايا وأهم القضايا، من أجلها بدأ القرآنُ وأعاد، ومن أجلها أشاد صرح العقيدة والإيمان، والحياة لا تقوم إلا على أساس الاعتقاد الصحيح لله عز وجل في تصيير الأمور كلها لله.

#### يا من ألوذ به فـيـمـا آؤمله وأسـتـجـيـر به مما أحـاذره لا يجبر الناس عظمًا أنت كاسره ولا يعيبون شيـئًا أنت حايره

فالأمر لله عز وجل:: ﴿ أَلَّا لَهُ الْخُلْقُ وَ ٱلْأَمْرُ ﴾ إليه سبحانه المفزع عند الشدائد والملمات وإليه الملجا عند كل الأمور والكربات، فلا ملجا من الله إلا إليه، هذا الحبيب المصطفى رسول الهدى ت يخبر الله عنه أنه لا يملك لنفسه نفعًا ولا ضرًا إلا ما شاء الله: ﴿ قُلْ لاَ أَمْلكُ لنَفْسي نَفْعًا ولاَ ضَرَّا إِلاَّ مَا شَاءَ اللَّهُ وَلَوْ كُنْتُ أَعْلَمُ الْعَيْبِ مَنَرًا إِلاَّ مَا شَاءَ اللَّهُ وَلَوْ كُنْتُ أَعْلَمُ الْعَيْبِ مَنَرًا إِلاَّ مَا شَاءَ اللَّهُ وَلَوْ كُنْتُ أَعْلَمُ الْعَيْبِ الله ما شاء الله: ﴿ وَمَا مَسَنِي السُّوءُ إِنْ أَنَا إِلاً مَنَرًا إِلاَ مَا شَاءَ للهُ وَلَوْ كُنْتُ أَعْلَمُ الْعَيْبِ مَنَ الظَّامِينَ هَمَ وَإِنْ يَمُسَعَنِي اللهُ مِضُرَ فَا إِلاً مَنَ الظَّالِينَ ﴾، ﴿ وَإِنْ يَمُسَعَكَ اللَّهُ مِضُرَرً فَلاً عَاشِفَ لَهُ إِلاً هُوَ وَإِنْ يَمُسَعَكَ مِنْ فَوَل عَلْهُ وَعَلْيَ عَلْيَ اللَّهُ وَعَلْيَ فَكَاتِ مَا

الحكيمُ الخُبيرُ ﴾.

في ظل صُحة المعتقد وسلامة المنهج يامن الناس وتسعد المجتمعات وتبنى الحضارات وتشاد الأمجاد بإذن الله، اسألوا التاريخ؟!

ما الذي جعل من هذه الأمة وهم الأفراد حفاة الأقدام ورعاة الغنم من الذي صنع منهم بإذن الله أعظم حضارة عرفها التاريخ... إنه الإيمان بالله عز وجل.

العقيدة تنشئ بإذن الله جيل الأمن والسلامة وحيل المحية والأمان، العقيدة الصحيحة تنشئ جيلأ محتمعًا على كتاب الله وسنة رسـوله 🕮 يخلص أعمـاله لله ﴿ أَلَّا لِلَّهِ الدِّينُ الخُالِصُ ﴾ لا يريد عرضًا ولا غرضًا من أغراض الدندا وإنما يريد رفعة دين الله، لا يهمه أموره الخاصة ولا الأمور الشخصيبة والعادية لكن يُهمُّ رجل العقيدة أن تكون كلمة الله هي العليا، والمسلمون هم الذين لهم العزة والمكانة والخيرية في هذه الحياة: ﴿ وَكَذَلِكَ جَعَلْنَاكُمْ أُمَّةً وَسَطًا لِتَكُونُوا شُـهَدَاءَ عَلَى النَّاسِ ﴾، دين الله الذي يُبنى على العقيدة الصحيحة والاتباع لحييب الأمة رسول الله ﷺ ينشئ جيل الوسط المعتدل الذي لا يغلو ولا يفرَّط: ﴿ كُنْتُمْ خَيْرَ أَمَّةٍ أَخْرِجَتْ لِلنَّاسِ تَأْمُرُونَ بِالْمُعْرُوفِ وَتَنْهَوْنَ عَن المُنْكَرَ وَتُؤْمِنُونَ بِاللَّهِ ﴾.

فُواجبنا عباد الله أن نحمد الله عز وجل على أن هدانا لهذا الدين: ﴿ وَمَا كُنَّا لِنَهَّتَدِي لَوْلاَ أَنْ هَدَانَا اللَّهُ ﴾، وأن هدانا إلى هذه العقيدة الصحيحة والأمة من حولنا تتخطفها اللوثات العقدية المنحرفة والأمور المخالفة لما عليه عقيدة التوحيد الخالص لله فعلينا أن نحمد الله وأن نشكره أن هدانا للكتاب والسنة وأن من علينا باتباع طريق سلف هذه الأمة ولا عز لها إلا بتمسكها بما تمسك به الأولون، قال تُنَد «تركت فيكم ما إن تمسكتم به لن تضلوا بعدي أبدًا؛ كتاب الله وسنتي». لن يصلح أمر آخر هذه الأمة إلا بما صلح به أولها، ولم يصلح أولها إلا بلزوم الكتاب والاعتناء بالسنة والاجتماع على ذلك.

## أسس الوحدة الإسلامية

إن قضية الوحدة الإسلامية التي تنطلق من الكتاب والسنة لهي قضية مهمة جدًا في عصر علت فييه شعارات الفرقة والحلاف: ﴿ وَاعْتَصِمُوا بِحَبُّل اللَّهِ جَمِيعًا وَلاَ تَقَرَّقُوا وَاذْكُرُوا نِعْمَةَ اللَّهِ عَلَيْكُمُ إِذْ كُنْتُمْ أَعْدَاءً فَأَلُفَ

500

11

العدد السابع - السنة الثانية والثلاثون

بَيْنَ قُلُوبِكُمْ فَأَصْبَحْتُمْ بِنعْمَتِهِ إِخْوَانًا وَكُنْتُمْ عَلَى شَفَا حُفَّرَة مِنَ النَّارُ فَأَنْقَذَكُمْ مِنْهَا حَذَلِكَ يُبَيَّنُ اللَّهُ لَكُمْ آيَاتِهِ لَعَلَّكُمْ تَهْتَدُونَ ﴾.

﴿ مُنْدِبِينُ إِلَيْهِ وَاتَقُوْهُ وَأَقْبَصُوا الصَّلَاةَ وَلاَ تَكُونُوا مَنَ الْشُرِكِينَ (٣١) مِنَ الْذِينَ فَرَقُوا دِينَهُمْ وَكَانُوا شَبِعًا ﴾.

العقيدة الصحيحة تجمع والأهواء تفرق، الكتاب والسنة هو الذي يوحد الأمة، والأهواء هي التي تشتتها، فعلينا عباد الله أن تجتمع قلوبنا على كتاب الله وعلى سنة رسوله عليه الصلاة والسلام، وأن نحلي أنفسنا بالإخلاص لله وبالمتابعة للحبيب عليه الصلاة والسلام: ﴿ لَقَدْ كَانَ لَكُمْ في رَسُول اللَّهُ أُسُوةٌ حَسَنَةٌ لِنْ

لا طريق للجنة إلا سنة المصطفى، والنبي المجتبى عليه صلوات الله وسلامه القائل: «كل أمتي يدخلون الجنة إلا من أبى. قيل: ومن يابى يا رسول الله؟ قال: من أطاعني دخل الجنة، ومن عصانى فقد أبى».

فعليكم عباد الله باتباع كتاب ربكم وسنة نبيكم ﷺ، ففيها الخير والفلاح والعز والصلاح والثواب والنجاح في هذه الدنيا وفي الآخرة.

في الحديث من حديث جابر رضي الله عنه عند مسلم وغيره: «من لقي الله لا يشرك به شيئًا دخل الجنة، ومن لقيه يشرك به شيئًا دخل النار».

أبعد ذلك عباد الله، يشكك بعض الناس في الاهتمام بالعقيدة الصحيحة ومدى أهميتها وضرورتها في هذه الحياة، إذا كان عز الدنيا وجنة الآخرة لا تتحقق إلا لأهل الاعتقاد الصحيح ولانصار سنة رسول الله ﷺ فلماذا يغفل بعض الناس عن الطريق الصحيح والله عز وجل يقول: ﴿ وَأَنَّ هَذَا صَرَاطِي مُسْتَقَيمًا فَاتَبِعُوهُ وَلاَ تَتَبعُوا السُّبُلَ فَتَفَرَقَ بِكُمَّ عَنْ سَبِيلِهِ ﴾، وإن أشد الأزمات وأخطر الفتن والظلمات هي ما صرف عن الاعتقاد الصحيح والسنة النبوية الشريفة على صاحبها أفضل الصلوات وأتم التسليم.

ماذا جنت الأمة يوم أن ضيعت العقيدة الصحيحة ؟! ويوم أن ضعف الإيمان في نفوس أبنائها ؟! ويوم أن ضربت البدع والخرافات والمخالفات والشركيات في كثير من المجتمعات ؟! إنك أصبحت ترى قطعانًا من الناس لا يحملون غاية ولا يعملون لهدف ولا يحرصون على إقامة دين .

خواء في الروح وفراغ في النفس وازدراء بالعقل وفي ذلك خسارة الدنيا والآخرة: ﴿ حَسِنَ الدُّنْيَا وَالآخرَةَ ذَلِكَ هُوَ الخُسْرَانُ الْمُبِينُ ﴾، أيكون أهل الباطل أشد تمسكًا بعقائدهم الباطلة من أهل الحق بعقيدتهم الصحيحة ؟

إن الناظر قيما يفعله آليهود في مقدسات المسلمين وفي الأرض المباركة فلسطين ليجد أنهم ينطلقون من منطلقات عقدية، يريدون أن تحل التوراة والتلمود والمزاعم المحرفة الباطلة مكان التوحيد والقرآن.

وفي هذا عياداً بالله ازدراء بالأمة الإسلامية التي تحمل الخيرية والشهادة على العالمين أن تكون في ذيل القافلة، لكنَّ ذلك أيها المسلمون ليس مدعاة إلى أن تحكم العواطف البعيدة عن العقل والدليل، بل لا بد أن تربى الأمة على وأن تربى على العمل الصالح، وأعظم ذلك الصلاة المفروضة والقيام بأركان الإسلام، وأن تربى الأمة على حب الخير للأمة وأن تصفو النفوس من الغل والحقد والشحتاء والحقد والبغضاء: ﴿ وَالَّذِينَ جَاءُوا مِنْ بَعْدِهِمْ يَقُولُونَ رُبِّنَا اعْقَرْ لَنَا وَلِإِخُوانِنَا الَّذِينَ سَبَقُونَا بِالإِيمَانِ ولا تَحْعَلْ في قَلُوبِنَا عَلاً لِلَّذِينَ امَنُوا رَبُنَا إِنَّكَ رَعُوفُ رَحِيمُ ﴾.

يجب أن تتربى الأمة على أخوة الإسلام: ﴿ إِنَّمَا الْوَّمِنُونَ إِخْوَةٌ ﴾، ﴿ وَالْوَّمِنُونَ وَالْوَّمِنَاتُ بَعْضَهُمْ أَوَّلِيَاءُ بَعَضٍ ﴾، هذه التربية التي تحفظ للمسلم عرضه وماله وحقوقه كلها بعيدًا عن الأحقاد والضغائن التي عبثت بالأمة يوم أن صرفت عن التربية الإيمانية.

أيها المسلمون: إن علينا ان نجتمع على كتاب الله وعلى سنة رسوله عليه الصلاة والسلام وعلى فهم السلف الصالح من صحابة رسول الله ﷺ: «خيركم قرئي، ثم الذين يلونهم، ثم الذين يلونهم».

إننا في عصر الفتن وفي عصر المحن، فتن في الشهوات وفتن في الشبهات فتن من تسلط الأعداء وفتن من انحلال جبهة الأمة الداخلية وتفرق الأمة شيعًا وأحزابًا، فالله الله في الاجتماع على الكتاب والسنة وعلى سنة الحبيب رسول الله عليه الصلاة والسلام.

يقول الإمام النيسابوري رحمه الله شيخ البخاري ومسلم: الذب عن السنة أفضل من الجهاد، ألا ما أحوج الأمة إلى أن يعود إليها ضعفاؤها، وإلى أن يعود إليها لواؤها، وإلى أن

(الوجيح

العدد السابع - السنة الثانية والثلاثون

ترتفع معالم السنة باطنًا وظاهرًا وأن تجتمع الأمة على كتاب الله وعلى سنة رسول الله ﷺ.

فإياك والاستغراق في الشبهات والاسترسال في الشهوات، فالدنيا متاع، ومتاع الدنيا قليل، والدنيا ابتلاء وامتحان، وعليك أن تتقرب إلى الله وأن تأتي إلى طريق الله وأن تحرص على الاجتماع بإخوانك في الله وأن تحرص على أن يكون جنديًا من جنود الدعوة إلى الله عز وجل بكل ما تحمله الكلمة من معنى وبالمنهج السليم.

أعوذ بالله من الشيطان الرجيم: ﴿وَعَدَ اللَّهُ الَّذِينَ آمَنُوا مِنْكُمْ وَعَصَلُوا الصَّالحات لَيَسَتَحْلَقَنَّهُمْ فَي الأَرْض كَمَا اسْتَحْلَفَ الَّذِينَ مَنَ قَبْلِهِمْ وَلَيُحَمَّنُنَّ لَهُمْ مِينَهُمُ الَّذِي ارْتَضَى لَهُمْ وَلَيُبَدَلَنَهُمْ مِنْ بَعْدِ حَوْقَهِمْ أَمْنًا يَعْبُدُونَنِي لَا يُشْرِكُونَ بِي شَيْطًا وَمَنْ كَفَرَ بَعْدَ ذَلِكَ فَأُولَكَ هُمُ الْفَاسِقُونَ ﴾ نفعني الله وإياكم بالقرآن العظيم وبسنة نبيه الكريم.

فاتقوا الله عباد الله: ﴿وَاتَقُوا يَوْمَا تُرْجَعُونَ فيه إلَى اللَّه ثُمَّ تُوَفَّى كُلُّ نَفْس مَا كَسَبَتْ وَهَمْ لاَ يَظْلَمُونَ ﴾، واعلموا أن خَير الحديث كتاب الله وكل محدثة بدعة وكل بدعة ضلالة وعليكم بالجماعة فإن يد الله مع الجماعة، ومن شذ شذ في النار.

أيها المسلمون: إن قضية الإيمان بالله والتوحيد لله رب العالمين والاعتقاد الصحيح والمتابعة لرسول الله ﷺ أهم القضايا على الإطلاق متى تحققت في الأمة انطلقت الأمة من قدم راسخة ومن أصول ثابتة، إذا صلحت العقيدة صلح الأفراد والمجتمعات وصلحت سائر أمور الناس في عبادتهم ومعاملاتهم وأخلاقهم وأمورهم الاجتماعية وفي أمورهم كلها.

فالله الله عباد الله في السير على ما سار عليه الأوائل، وكل خير في اتباع من سلف، وكل شر في ابتداع من خلف، وخير الأمور السالفات على الهدى، وشر الأمور المحدثات البدائع.

لا بد أن تكون البيوت صروحًا لأساعة التوحيد وبناء الأمة على العقيدة الصحيحة، يجب أن تقوم الأسرة بدورها وواجبها في تنشئة الأجيال على هذا المنهج السليم، يجب أن تكون المدارس منارات للعلم والتعليم والمعرفة على منهج صحيح على منهج كتاب الله وسنة رسوله عليه الصلاة والسلام وفيما لا يخالف ذلك من العلوم المباحة ويجب أن تكون وسائل

الإعلام ومنهاج التعليم وأن تكون منطلقات الأمة كلها مبنية على العناية بهذا الأصل الأصيل والركن الركين في الأمة، ومتى تحقق ذلك تحقق للأمة خيرها بإذن الله.

من قوى إيمانه حسن خلّقه وحسن تعامله، ومن صحت عقيدته كان فردًا عاملاً في أنحاء أمته ومجتمعه لا معول هدم فيها.

والسؤال الذي يطرح نفسه بعد ذلك كله: أبن الجنود المجهولون من رجال العقيدة الصحيحة الذين يعملون لله ويبذلون من أجله؟ بقومون لله، يتحركون لله، لا يريدون جزاءً ولا شكورًا، يقومون ويعملون كما عمل أبو بكر وعمر وعثمان وعلى ومصعب وأسامة وبلال وخياب، ينطلقون لنصرة عقيدتهم لايريدون من أحد جزاءً ولا شكورًا، يصيرون على أشواك الطريق: ﴿ الم (١) أَحَسِبَ النَّاسُ أَنْ يُتَّرَكُوا أَنْ يَقُولُوا أَمَنًا وَهُمْ لاَ يُفْتَنُونَ (٢) وَلَقَدْ فَتَنًا الَّذِينَ مِنْ قَـبْلِهِمْ فَلُيَـعْلَمَنُ اللَّهُ الَّذِينَ صَدَقُـوا وَلَبَـعْلَمَنَّ الْكَاذِبِينَ ﴾، لا يد من العقدات، لكن لا يد من الصبر، ولتعلموا أبها المسلمون أن المدشرات أكثر من العقبات: «ليبلغن هذا الدين ما يلغ الليل والنهار حتى لا يدع بيت شجر ولا مدر إلا دخله بعز عزيز أو ذلَّ ذليل». وهذا من بشائر نصرة دين الله عز وحل، فدين الله بالغ ما يلغ الليل والنهار ومنصبور بنصبر الله له، لكني أنا وأنت والآخر، كلنا حنود ينبغي أن نعمل لنصرة دين الله: ﴿ وَإِنْ تَتَوَلُوْا بَسْتَعْدِلْ قَوْمًا غَبَّرِكُمْ تَمَّ لاَ يَكُونُوا أَمْثَالَكُمْ ﴾، حذاري من الياس، حذار من الإحباط، حذار من ترك العمل، بل علينا أنَّ نعمل لله ولنبشر بتُوفيق الله عز وحل، أنشروا أيها المسلمون، أبشيروا أيها الموحدون، أيشيروا يا أيها السائرون على منهج رسول الهدى ﷺ بالفوز المظفر والنصر والتمكين.

هذه نصوص الشرع وهذه شهادات الواقع، فحذار من التخذيل، وحذار من المعوّقين.

ولتُكن دعوتنا بالأسلوب الحسن والحكمة والموعظة الحسنة وإعطاء الأمور مواقعها الشرعية، ألا وصلوا وسلموا رحمكم الله على الهادي البشير والسراج المنير كما أمركم بذلك اللطيف الخبير فقال عز من قائل: «إن الله وملائكته يصلون على النبي، يا أيها الذين أمنوا صلوا عليه وسلموا تسليمًا».

والحمد لله رب العالمين.

500 A

العدد السابع - السنة الثانية والثلاثون

المراجع الملكين القدران والمتري فتحل King all the dest the star and search and كتبه/ مصطفى البصراتي الحمد لله والصبادة والسبلام على رسول الله ﷺ، وبعد: المسلمة الملي تعتبر الآيات هي وحدات الإنزال التي كان النبي ﷺ يتلقاها عن الوحي؛ حيث اقتضت الحكمة نزول القرآن منجِّمًا (أي مفرَّقًا)، وكان ذلك هو الأمر الغالب وقليلاً ما كانت تنزل سورة يتمامها- وهي مؤلفة في جملتها من مجموع أياتها- وأقل منه نزول كلمة أو بعض أية لتلحق بآية سابقة في مكانها، وأبات القرآن تختلف طولاً وقصرًا، فأقصرها قوله تعالى: ﴿طه ﴾، ثم مثبالاتها مما كان على كلمة واحدة، ثم تتدرج إلى أطول آية في القرآن وهي آية الدين [البقرة: ٢٨٢]، ويعتبر لفظ «آبة» في اللغة من المشترك اللفظي الذي تَصْدُق على معان متعددة منها:

أولاً: المعجزة؛ ومنه قوله تعالى: ﴿ سَلَّ بَنِي إِسْرَائِيلَ كَمْ آتَيْنَاهُمْ مِنْ آيَةٍ بَيَّنَةٍ ﴾ [البقرة: ٢١١] أي: معجزة واضحة.

ثانيًا: العلامة؛ ومنه قوله تعالى: ﴿ إِنَّ آيَةَ مُلْحِهِ أَنْ يَأْتَيَكُمُ التَّابُوتُ فَيِهِ سَكِينَةٌ مِنْ رَبَّكُمْ ﴾ [البقرة: ٢٤٨] أي: علامة ملكه.

ثالثًا: العبرة؛ ومنه قوله تعالى: ﴿ إِنَّ فِي ذَلِكَ لَايَةً ﴾ [الشعراء: ٦٧] أي عبرة لمن يعتبر.

رابعًا: الأمر العجيب، ومنه قوله تعالى: ﴿ وَجَعَلْنَا ابْنَ مَرْيَمَ وَأُمَّهُ آيَةً ﴾ [المؤمنون: ٥٠].

خامسًا: البرهان والدليل، نحو قوله جلَّ ذكره: ﴿ وَمِنْ آيَاتِهِ خَلْقُ السَّمَوَاتِ وَالأَرْضِ وَاخْتِلاَفُ أَلْسَبِنَتِكُمْ وَأَلُوَانِكُمْ ﴾ [الروم: ٢٢]، والمَعنى: أن من براهين وجود الله واقتداره واتصافه بالكمال؛ خلق عوالم السماوات والأرض واختلاف الألسنة والألوان.

تلك كلها إطلاقات لغوية، وقد يستلزم بعضها بعضًا.

ثم خُصتُ الآية في الاصطلاح بأنها: طائفة ذات مَطْلَع ومَقْطَع مندرجة في سورة من القرآن، والمناسبة بين هذا المعنى الاصطلاحي والمعاني اللغوية السالفة واضحة؛ لأن الآية القرآنية معجزة ولو باعتبار انضمام غيرها إليها، ثم هي علامة على صدق من جاء بها عليه الصلاة والسلام، وفيها عبرة وذكرى لمن أراد أن يتذكر، وهي من الأمور العجيبة لمكانها من السموَّ والإعجاز، وفيها معنى البرهان والدليل على ما تضمنته من هداية وعلم، وعلى قدرة الله وعلمه وحكمته وصدق رسوله في رسالته.

قال الشيخ محمد الطاهر بن عاشور: «وتسمية هذه الأجزاء آيات هو من مبتكرات القرآن، قال تعالى: ﴿ هُوَ الَّذِي اَنَزَلَ عَلَيْكَ الْحَتَابَ مَنْهُ آيَاتُ مُحْكَمَاتُ ﴾ [آل عمران: ٧]، وقال: ﴿ كِتَابُ أَحْكَمَتُ آيَاتُهُ ثُمَّ فَصَلَتُ ﴾ [هود: ١]، وإنما سُميت آية؛ لأنها دليل على أنها موحى بها من عند الله إلى في بلاغة نَظُم الكلام، ولأنها لوقوعها مع غيرها الله وليس من تأليف البشر؛ إذ قد تحدى النبيُ به أهلَ الفصاحة والبلاغة من أهل اللسان العربي فعجزوا عن تأليف مثل سورة من سوره، فلذا لا يحقُّ لجُمل التوراة والإنجيل أن تسمى آيات؛ إذ ليست فيها هذه الخصوصية في اللغة العبرانية والآرامية، وأما ما ورد في حديث رجم اليهودين

50391

العدد السابع - السنة الثانية والثلاثون

اللذّين زنيا من قول الراوي: «فوضع الذي نَشَر التوراة يده على آية الرجم»، فذلك تعبير غلب على لسان الراوي على وجه المشاكلة التقديرية تشبيهًا بجمل القرآن؛ إذ لم يَجِدُ لها اسمًا يعبَّر به عنها». انتهى.

## تحديد مقادير الأيات

قال بعض العلماء: معرفة الآيات تتوقف على التوقيف(١)، ولا مجال للقياس فيها، واستدل على ذلك بما يأتي: وهو أن العلماء عددُوا: ﴿ المص ﴾ [الأعراف: ١] آية، ولم يعد نظيرها وهو ﴿ المر [الرعد: ١] آية، وعددُوا ﴿ يس ﴾[يس: ١] آية، ولم يعدوا نظيرها وهو ﴿ طس ﴾ [النمل: ١] آية، وعدوا نظيرها وهو ﴿ كهيعص ﴾ [مريم: ١] آيتين، ولم يعدوا واحدة، فلو كان الأمرُ في ذلك مبنيًا على القياس لكان حُمُ المثلين فيما ذُكر واحدًا ولم يكن مختلفًا.

وتحديد مقادير الآيات مروي عن النبي ﷺ، وكان المسلمون في عصر النبوة وما بعده يُقَدَّرون أحيانًا بعض الأوقـات بمقـدار ما يقـرأ القـارئ عـداً من الآيات، كما ورد في حديث سُحور النبي ﷺ أنه كان بينه وبين طلوع الفجر مقدارُ ما يقرأ القارئ خمسين آية. قال الزمخشري: «الآيات علم توقيقي».

#### ترتيب ايات القران

وأما ترتيب الآي بعضها عقب بعض فهو بتوقيف من النبي ﷺ حسب نزول الوحي، ومن المعلوم أن القرآن نزل منجَّمًا (أي مفرَّقًا)، فربما نزلت عدة آيات متتابعة أو سورة كاملة.

قال الزركشي: «فأما الآيات في كل سورة ووضع البسملة أوائلها فترتيبها توقيفي بلا شك ولا خلاف فيه، ولهذا لا يجوز تعكيسها»، وقال مكي وغيره: «ترتيب الآيات في السور هو من النبي ﷺ، ولمَّا لم يأصر بذلك في أول براءة تُركت بلا بسملة». وقال القاضي أبو بكر: «ترتيب الآيات أصر واجب وحكم لازم؛ فقد كان جبريل يقول: ضعوا آية كذا في موضع كذا».

وفي كتاب «فضائل القرآن» لأبي عبيد عن أبي وائل قيل لابن مسعود: إن فلانًا يقرأ القرآن منكوسًا، فقال: «ذاك منكوس القلب». رواه البيهقي.

ووقف عثمان في جمع القرآن عند موضع كل آية من سورتها في القرآن، ولو كانت منسوخة الحكم لا يغيّرها، وهذا يدل على أن كتابتها بهذا الترتيب توقيفية.

عن ابن الزبير قال: «قلت لعثمان: ﴿ وَالَّذِينَ يُتَوَقُوْنَ مِنْكُمْ وَيَذَرُونَ أَزْوَاجًا ﴾ [البقرة: ٢٣٤] » قد

نسختها الآية الأخرى فلِمَ تكتبها أو تدعها؟ (أي لِمَ تكتبها وهي منسوخة أو لِمَ تدعها مكتوبة وقد نسخت، فدأو» للشك من الراوي أي اللفظين قال ) قال: «يا ابن أخي، لا أغيّر شيئًا من مكانه». أخرجه البخاري.

قال ابن الحصار: ترتيب السور ووضع الآيات مواضعها إنما كان بالوحي، كان رسول الله يقول: «ضعوا آية كذا في موضع كذا». وقد حصل اليقين من النقل المتواتر بهذا الترتيب من تلاوة رسول الله تلك، ومما أجمع الصحابة على وضعه هذا في المصحف.

وقال مكي بن أبي طالب القيسي: «الذي نذهب إليه أن جميع القرآن الذي أنزله الله وأمر بإثبات رسمه ولم ينسخه، ولا رفع تلاوته بعد نزوله هو هذا الذي بين الدَقَتَين، والذي حواه مصحف عثمان، وإنه لم ينقص منه شيء ولا زيد فيه، وإن ترتيبه ونظمه ثابت على ما نظمه الله، ورتبه عليه رسوله من أي السور، لم يقدم من ذلك مؤخر ولا أُخَر منه مقدم، وإن الأمة ضبطت عن النبي تَن ترتيب أي كل سورة ومواضعها وعرفت مواقعها، كما ضبطت عنه نفس القراءة وذات التلاوة».

وجاءت الأحاديث الدالة على فضل آيات من سور بعينها، ويستلزم هذا أن يكون ترتيبها توقيفيًا؛ إذ لو جاز تغييرُها لما صدقت عليه الأحاديث، فقد روى مسلم عن أبي الدرداء أن النبي تلق قال: «من حفظ عشر آيات من أول سورة الكهف، عصم من الدجال». كما جاءت الأحاديث الدالة على آية بعينها في موضعها، فقد روى مسلم عن عمر قال: ما سالت النبي تلق عن شيء أكثر مما سالته عن الكلالة حتى طعن بإصبعه في صدري وقال: «يكفيك آية الصيف التى في آخر سورة النساء».

وثبتت قراءة رسول الله ﷺ لسور عديدة بترتيب أياتها في الصلاة أو في خطبة الجمعة كسورة البقرة وأل عمران والنساء، وصح أنه قرأ «الأعراف» في المغرب، وأنه كان يقرأ في صبح الجمعة: «الم» السجدة و«هل أتى على الإنسان» «الدهر»، وكان يقرأ في صلاة الجمعة، ويقرأ «الجمعة» و«المنافقون» في صلاة الجمعة، وكان جبريل يعارض رسول الله في صلاة الجمعة، وكان جبريل يعارض رسول الله العام الأخير من حياته مرتين، وكان ذلك العرض على الترتيب المعروف الآن، وبهذا يكون ترتيب أيات القرأن كما هو في المصحف المتداول في أيدينا توقيفيًا لا مراءً في ذلك. قال السيوطي بعد أن ذكر أحاديث السور المخصوصة «تدل قراءته ﷺ لها

العدد السابع - السنة الثانية والثلاثون

بمشهد من الصحابة على أن ترتيب آياتها توقيفي، وما كان الصحابة ليرتبوا ترتيبًا سمعوا النبي ﷺ يقرأ على خلافه، فبلغ مبلغ التواتر».

## ترتيب الاي ليس على حسب النزول:

من المجمع عليه أن ترتيب الآيات ليس بحسب نزولها، وإنما يرجع إلى المناسبات والروابط البالغية، فقد تنزل الآية بعد الآية بسنين وتكون في ترتيب الكتابة قبلها وليس أدل على هذا من تقدم بعض الآبات الناسخة على الآبات المنسوخة، مع أن الناسخ متأخر عن المنسوخ في النزول قطعًا، وذلك مثل آية: ﴿ وَالَّذِينَ يُتَّوَفَّوْنَ مِنْكُمْ وَبَذَرُونَ أَزْوَاحًا يَتَرَبِّصْنَ بِأَنْفُسِهِنَّ أَرْبَعَةَ أَشْهُر وَعَشْرًا ﴾ [البقرة: ٢٣٤]، فإنها ناسخة لآية: ﴿وَالَّذِينَ يُتَوَفَّوْنَ مِنْكُمْ وَبَذَرُونَ أَزُواجًا وَصِبَّةً لأَزُواجِهِمْ مَتَاعًا إِلَى الحُوْل غَيْرَ إِخْرَاجٍ ﴾ [البقرة: ٢٤٠]، فالأولى متقدمة في الترتيب متأخرة في النزول، وكذلك فإن ترتيبه على حسب النزول غير مستطاع لأحد من البشير لأن الله لم يُرد أن يكون تأليف كتابه المعجز على حسب النزول، وإنما اقتضت حكمته أن يكون على حسب المناسبات البلاغية، وأسرار الإعجاز.

#### عددآيات القرآن

اتفق العادُون لأيات القرآن الكريم من العلماء على أن عددها يزيد على ستة آلاف ومائتي آية إلا أنهم اختلفوا في تحديد الزيادة على هذا العدد المتفق عليه وقد تردد اختلافهم بين الأربع والخمس، والإحدى عشرة، والأربع عشرة، والسبع عشرة، والعشرين، والست والعشرين، والست والثلاثين.

#### سبباهذاالاختلاف

سبب هذا الاختلاف أن النبي ٢ كان يقف على رؤوس الآي تعليمًا لأصحابه أنها رؤوس أي، حتى إذا علموا ذلك وصل ٢ الآية بما بعدها طلبًا لتمام المعنى، فيظن بعض الناس أن ما وقف عليه النبي ٢ ليس فاصلة، فيصلها بما بعدها معتبرًا أن الجميع آية واحدة، والبعض يعتبرها أية مستقلة فلا يصلها بما بعدها.

وأمر هذا الاختلاف في هذا القدر من العدد أمر هيّن لأنه لا يؤدي إلى زيادة في حروف القرآن أو في معناه، ولا إلى نقص فيهما. وإنما هو محصور في التقسيم العددي فقط.

#### فوائد معرفة الايات

قال الزرقاني: «يزعم بعض الناس أنه لا فائدة من معرفة أيات القرآن. وللرد عليه نذكر لهذه المعرفة ثلاث فوائد لا فائدة واحدة:

الفائدة الأولى: العلم بأن كل ثلاث أيات قـصار

معجزة للنبي ﷺ وفي حكمها الآية الطويلة التي تعدل بطولها تلك الثلاث القصار، ووجه ذلك أن الله تعالى أعلن التحدي بالسورة الواحدة فقال سبحانه: ﴿ وَإِنْ كُنْتُمْ فِي رَيْبِ مِمًا نَزَّلْنَا عَلَى عَبْدِنَا فَأْتُوا سُورَة مِنْ مِثْلِهِ ﴾ [البقرة: ٢٣]، والسورة تصدق بأقصر سورة كما تصدق باطول سورة، وأقصر سورة في القرآن هي سورة الكوثر وهي ثلاث آيات قصار، فثبت أن كل ثلاث آيات قصار معجزة، وفي قوتها الآية الواحدة الطويلة التي تكافئها.

الفائدة الثانية: حسن الوقف على رؤوس الآي عند من يرى أن الوقف على الفواصل سنة بناءً على ظاهر الحديث الذي استدلوا به فيما يرويه أبو داود عن أم سلمة رضي الله عنها أن النبي تلك كان إذا قرأ قطع قراعتة آية أية، يقول: «بسم الله الرحمن الرحم، ثم يقف، «الحمد لله رب العالمين»، ثم يقف، «الرحمن الرحيم»، ثم يقف. وقد قال بعض العلماء: إن في الاستدلال بهذا الحديث نظرًا؛ لأنه حديث غريب غير متصل الإستاد، والأصح ما روام الليث عن ابن أبي مليكة عن يعلى ابن مالك أنه سال أم سلمة عن قراءة رسول الله تلك وصلاته، فقالت: ما لكم وصلاتُه؛ ثم نعتت قراءته مفسرة حرفًا حرفًا. ذكر ذلك الترمذي.

أصول، ويمكن الجمع بين هذين الحديثين بأن النبي في كان تارة يقف على كل فاصلة ولو لم يتم المعنى، بيانًا لرؤوس الآي، وكان تارةً يتبع في الوقف تمام المعنى فالا يلتزم أن يقف على رؤوس الآي، لتكون قراءته مفسرة حرفًا حرفًا.

وإن كان المشهور والمقدم بالنسبة للقارئ الوقف على رؤوس الآي لأنه الأكثر من فعل النبي ﷺ وهو المنقول عنه وهو كذلك سنة متبعة.

الفائدة الثالثة: اعتبار الآيات في الصلاة والخطبة. قال السيوطي ما نصه: «يترتب على معرفة الآي وعددها وفواصلها أحكام فقهية، منها اعتبارها فيمن جهل الفاتحة فإنه يجب عليه بدلها سبع آيات، ومنها اعتبارها في الخطبة، فإنه يجب فيها قراءة آية كاملة، ولا يكفى شطرها إن لم تكن طويلة، وكذا الطويلة على ما حققه الجمهور- ثم قال-: ومنها اعتبارها في السورة التي تقرأ في الصلاة أو ما الصبح بالستين إلى المائة، ومنها اعتبارها في قراءة قيام الليل...» إلى أخر ما قاله. اه بتصرف. والحمد لله رب العالمين.

هامش،

 الشوقيف هو منا أنى به الشيرع، ولم يكن لأحد الحق في الزيادة عليه أو المقصان منه ولا مجال فيه للراي.

التوجيح

العدد السابع - السنة الثانية والثلاثون



الحمد لله الذي لم يتخذ ولدًا، ولم يكن له شريك في الملك، ولم يكن له ولي من الذل وكبره تكبيرًا، والصلاة والسلام على رسوله الذي أرسله للعالمين بشيرًا ونذيرًا، وداعيًا إلى الله بإذنه وسراجًا منيرًا.

اما دعد:

فإن الناس في أول أمرهم، قد أتى عليهم حين من الدهر كانوا أمة واحدة؛ قال تعالى: ﴿ كَانَ النَّاسُ أُمَّةً وَاحِدَةً ﴾ [البقرة: ٢١٣]، وقال: ﴿ إِنَّ هَذِهِ أُمَّتُكُمْ أُمَّةً وَاحِدَةً وَأَنَا رَبُّكُمْ فَاعْبُدُونَ ﴾ [الأنبياء: ٩٢].

قال ابن عباس رضي الله عنهما: كان بين أدم ونوح عشرة قرون كلهم على الإسلام، ثم فرقت الشياطين بينهم حتى فرقت بين المرء وزوجه، وبين الرجل وأمه، وظلت الفرقة تزداد يومًا بعد يوم، كلما اتبع الناس خطوات الشيطان، وغفلوا عن تحذيرات القرآن المتعاقبة في سوره وآياته التي بينت أن الفرقة شر وعذاب، وقد نهاهم ربهم عنها: ﴿وَلاَ جَاءَهُمُ الْبَيَّنَاتُ وَأُولَئِكَ لَهُمْ عَذَابٌ عَظِيمٌ ﴾ [آل عمران: ١٠٥].

والله عز وجل وحده هو الذي يؤلف بين القلوب: ﴿وَإِنْ يُرِيدُوا أَنْ يَخْدَعُونَ فَإِنَّ حَسْبَكَ اللَّهُ هُوَ الَّذِي آَيَدَكَ بِنَصْـرِهِ وَبِالْمُؤْمَنِينَ (٦٢) وَأَلَفَ بَيْنَ قُلُوبِهِمْ لَوُ أَنْفَـقُتَ مَا فِي الأَرْضِ جَمِيعًا مَا أَلُقَتَ بَيْنَ قُلُوبِهِمْ وَلَكِنَ اللَّهَ أَنْفَ بَيْنَهُمْ إِنَّهُ عَزِيزُ حَكِيمٌ ﴾ [الأنفال: ٦٢، ٦٣]. وهو سبحانه لو شاء جعل الناس أمة

والحدة؛ كما قال: ﴿ وَلَوْ شَاءَ رَبُّكَ لَجَعَلَ النَّاسَ

أُمَّةً وَاحدَةً ﴾ [هود: ١١٨]. والاختلاف في أصله ليس رحمة، بل هو كما وصفه الله: ﴿وَلاَ يَزَالُونَ مُخْتَلِفِينَ (١١٨) إِلاَّ مَنْ رَحِمَ رَبُّكَ وَلِذَلِكَ خَلَقَ هُمٌ ﴾ [هُود: ١٨٨، ١١٩].

ونظرًا لإختلاف الناس في الفهم والإدراك، وتفاوتهم في نعمة العقل والذكاء، فالناس ليسوا سواءً؛ ونظرًا لذلك فإنهم يختلفون حتمًا بحسب ما آتاهم الله من ذلك الفهم. والإختلاف الذي نتحدث عنه له أقسام وأسباب.

فأما أقسامه: فهو ينقسم إلى قسمين:

الأول منهما: اختلاف في الأصول (العقيدة وما يتعلق بها). وهذا تنقسم فيه الأمة إلى: فرقة ناجية، وفرق ضالة.

فأما الفرقة الناجية فهم: أهل السنة والجماعة، وهم: الصحابة والتابعون لهم بإحسان إلى يوم الدين، فمن كان على عقيدتهم وطريقتهم فهو على الحق الذي لا شك فيه ولا ارتداب.

وأما الفرق الضالة فهي: بقية الفرق الأخرى كالجهمية، والرافضة، والمعتزلة، والأشاعرة، وغير هؤلاء.

وأما الفرق المارقة من الدين كالعلمانية والماسونية والقاديانية والأحمدية وغيرهم من الملاحدة كالبهائية وغيرها، فليس حديثنا متعلقًا بهم ولا دائرًا حول فلكهم؛ لأن كفرهم لا يحتاج إلى برهان، وضلالهم غنيًّ عن البيان!! والحديث عنه ياتي استقلالاً؛ لإنه يخرج عن موضوعنا، وإنما نتكلم- هنا- عن الاختلاف

الواقع في داخل الأمة لا خارجها، وما أشرنا إليه يبين لنا في وضوح: إن المسلم يجب عليه أن يبحث عن الفرقة الناجية حتى يلحق باهلها ويسير في ركبها، وهذا لا يعني-بالضرورة- أن يبحث عن أشخاص معينين أو جماعة بعينها، وإنما يبحث عن منهج الإسلام السوي الذي جاء مبينًا في الكتاب والسنة بفهم سلف الأمة، والحكمة ضالة المؤمن أينما وجدها أخذها.

ويقال لمن انتسب إلى الفرقة الناجية إنه على الحق، ومن خالفها فهو على ضلال: ﴿ فَمَاذَا بَعْدَ الحُقَّ إِلاَّ الضَلَالُ فَاَنَّى تُصْرَفُونَ ﴾ [يونس: ٣٢]، وهذا النوع من الاختلاف يسميه العلماء اختلاف تضاد.

وأما القسم الثاني من أقسام الاختلاف فهو: اختلاف في المسائل الفقهية؛ القولية والعملية فيما يتعلق بالعبادات والمعاملات والحدود ونحو ذلك.. وهو اختلاف جائز بشروطه وضوابطه، وهو الذي كان يقع بين السلف، ويسميه العلماء: اختلاف تنوع.

والحق فيه أيضًا - كسابقه لا يتعداه، لكنه قد لا يكون مع قول بعينه خاصة في مسائل الاجتهاد، ويسمى أحد الأقوال في هذا القسم من الاختلاف راجحًا بحسب الأدلة، ويكون القول أو الأقوال الأخرى في نفس المسائة مرجوحة، ولا يقال حق وضلال كما هو الشان في القسم الأول المتعلق بأصول الاعتقاد، وقد ذكر الله لذلك مثلاً واقعيًا في كتابه كما قال تعالى: ﴿ وَدَاوُدُ وَسُلَيْمَانَ إِذً

## بقلم : صفوت الشوادفي . رحمه الله.

وَكُنَّا لحِحْمِهِمْ شَاهِدِينَ (٨٧) فَفَهُمْنَاهَا سُلَيْمَانَ وَكُمَادً اتَثَيْنَا حُكْمًا وَعِلْمًا وَسَتَخَرُّنَا مَعَ دَاوُدَ الجَبَالَ يُسَتَبَّحْنَ وَالطُيْرَ وَكُنًا فَاعِلِينَ ﴾ [الأنبياء: ٨٧، ٧٩].

وينقلنا الحديث عن الاختلاف إلى بيان أسبابه: وقبل أن نخوض في هذا البيان فإننا نلفت النظر بشدة إلى ذلك الفرق الأساسي بين السابقين واللاحقين، أو إن شئت فقل: بين السلف والخلف!!

فإنهم رضي الله عنهم كانوا يختلفون عن علم، ونحن- هدانا الله- نختلف عن جهل وهوى، وشتان بين السببين، والفريقين، والعاقبتين، والثمرتين.

من اجل ذلك، فإننا نذكر اسباب الاختلاف عندهم، ثم نتلوها ببيان اسباب الاختلاف عندنا.

أسباب اختلاف السلف (السابقين):

ذكر ابن تيمية رحمه الله أن هذه الأسباب تجتمع في ثلاثة: من المحالية ال

أولها: اعتقاد عدم ثبوت النص. وثانيها: اعتقاد عدم انطباق النص على المسالة المتنازم عليها.

والثالث: اعتقاد نسخ الحكم.

ولان اختلافهم رحمهم الله كان على علم وبصيرة؛ فإنه لم يترتب عليه فُرقة ولا قطيعة ولا تدابر أو تناحر أو تشاحن أو تخاصم؛ اللهم إلا شيئًا يسيرًا لا يعوّل عليه، ولا يلتفت الله.

وإنما عاشوا كذلك لأنهم أخلصوا دينهم لله، واعتصموا به، واتاهم الله علمًا وفهمًا- وهم الأميون- وإنما الجزاء من جنس العمل. أسباب اختلاف الخلف ( اللاحقين ):

الأول: قبض العلم.. وقد بيّن الرسول ﷺ ذلك في قوله: «إن الله لا يقبض العلم انتزاعًا ينتزعه من صدور الناس، وإنما يقبض العلم بقبض العلماء (أي بموتهم) حتى إذا لم يبق عالم اتخذ الناس رؤوسًا جهالاً فَسُئَلُوا فافتوا بغير علم فضلُّوا واضلُّوا». إنها معجزة واضحة قد تحولت إلى حقيقة واقعة، فقد مات العلماء فعلاً وبقي المنتسبون إلى العلم، وفرق كبير بين عالم اليوم وعالم الأمس، ولما رفع العلم بقبض العلماء وزاد الجهل بزيادة الجهلاء، اختلط الأمر على الناس اختلاطًا عظيمًا، واستوى عند كثير منهم أن تكون الفتوى صادرة عن إحدى المجلات أو عن شدخ الأزهر!!

ووجُد في المسلمين اليوم طائفة تتبع كل من يفتيها سواء كان لاعب كرة أو فنانًا أو صحفيًا أو مواطنًا صالحًا؛ ومن كان له قلب يتدبر به؛ فإنه سيجد أن القرآن قد قسم المسلمين إلى طائفتين في جميع التخصصات:

١- أهل الذكر.

٢- الذين لا يعلمون.

ثم فرض على الطائفة الثانية أن تسال الأولى فقال: ﴿فَاسْأَلُوا آهْلَ الذَّكْرِ إِنْ كُنْتُمْ لاَ تَعْلَمُونَ ﴾ [النحل: ٤٣، الأنبياء: ٧]، وحرم على الثانية أيضًا أن تتكلم بغير علم، فقال: ﴿وَلاَ تَقْفُ مَا لَيْسَ لَكَ بِهِ عِلْمٌ إِنَّ السَّمْعَ وَالْبَصَرَ وَالْفُؤَادَ كُلُّ أُولَئِكَ كَانَ عَنْهُ مَسْئُولاً ﴾ [الإسراء: ٣٦].

فلو سنال كل مسلم نفسه: هل أنا من أهل الذكر في المسائل الشرعية؟ لكان الجواب الصادق على لسان كثير منهم: بل أنا من الذين لا يعلمون.

الثاني: من أسباب اختلاف المسلمين اليوم: نقص الإيمان؛ كما بين ذلك رسول الله عنه في قوله: «يذهب الصالحون الأول فالأول، ثم تبقى حثالة كحثالة الشعير أو التمر لا يباليهم الله باله». والحثالة: البقية الرديئة، ومعنى: «لا يباليهم الله باله» أي: لا يقيم لهم وزنًا، والحديث يخبر يقينًا بذهاب الصالحين، أي: موتهم، ويبقى ضعاف الإيمان من أمثالنا لا يقيم الله لهم وزنًا، ومن المعلوم أن ذهاب العلماء (أي موتهم ) يثمر نقص العلم ووفرة الجهل، وكتب العلوم الشرعية- اليوم- تشكو لله قلة قارئيها، وكثرة مالكيها.

وكذلك فإن ذهاب الصالحين (أي موتهم) يثمر نقص الإيمان وضعفه في القلوب، وهذا يفضي إلى اتباع الهوى.

نسال الله أن يدخلنا برحمته في عباده الصالحين، إنه ولي ذلك والقادر عليه، وصلى الله وسلم وبارك على نبينا محمد وآله وصحبه.



#### إعداد / محمد بن إبراهيم الحمد

#### السباب العقوق -

لعقوق الوالدين أسبابُ كثيرة منها:

١-الجهل، فالجهل داءً قاتل، والجاهل عدو نفسه، فإذا جهل المرء عواقب العقوق العاجلة والآجلة، وجهل ثمرات البر العاجلة والآجلة، قاده ذلك إلى العقوق، وصرفه عن البر.

٢-سوءالتربية، فالوالدان إذا لم يربيا أولادهما على التقوى، والبر والصلة، وطلب المعالي، فإن ذلك سيقودهم إلى التمرد والعقوق.

٣- التناقض: وذلك إذا كان الوالدان يعلمان الأولاد، وهما لا يعملان بما يُعلمان، بل ربما يعملان نقيض ذلك؛ فهذا الأمر مدعاة للتمرد والعقوق.

٤- الصحبة السيئة الأولاد، فهي مما يفسد الأولاد، ومما يجرئهم على العقوق، كما أنها ترهق الوالدين، وتضعف أثرهم في تربية الأولاد.

٥- عقوق الوالدين لوالديهم، فهذا من جملة الأسباب الموجبة للعقوق، فإن كان الوالدان عاقين لو الديهم عوقبا بعقوق أولادهما - في الغالب - وذلك من جهتين:

أولاهما: أن الأولاد يقتدون بآبائهم في العقوق. وأخراهما: أن الجزاء من جنس العمل.

٦- قلة تقوى الله في حالة الطلاق: فكثير من الأزواج إذا حصل بينه ما طلاق لا يتقيان الله في ذلك، ولا يحصل الطلاق بينهما بإحسان، كما أمر الله.

بل تجد كلَّ واحد منهما يغري الأولاد بالآخر، فإذا ذهبوا للأم قامت بذكر مثالب والدهم، وبدأت توصيهم بصرمه وهجره، وكذا إذا ذهبوا إلى الوالد فعل كفعل الوالدة.

والتبيجة، أن الأولاد سيعقُون الوالدين جميعًا، والوالدان هما السبب كما قال أبو ذؤيب الهذلي:

فلا تغضبَنْ في سيرة أنت سرتها

وأول راض سُنَّة من يسير رُها

۲-التضرقةينالأولاد: فهذا العمل يورث لدى الأولاد الشحناء والبغضاء، فتسود بينهم روح الكراهية، ويقودهم ذلك إلى بغض الوالدين وقطيعتهما.

٨- التارالراحة واللعة فبعض الناس إذا كان لديه

والدان كبيران أو مريضان، رغب في التخلص منهما، إما بإيداعهما دور العَجَزة، أو بترك المنزل والسكنى خارجه، أو غير ذلك؛ إيثارًا للراحة- كما يزعم- وما علم أن راحته إنما هي بلزوم والديه وبرِّهما.

الحلقة الثانية

٩- ضيق العطن<sup>(1)</sup>: فب عض الأبناء ضيق العطن؛ فلا يريد لأحد في المنزل أن يخطئ أبدًا، فإذا كُسرت زجاجة، أو أُفسد أثاث المنزل، غضب لذلك أشد الغضب، وقلب المنزل رأسيًا على عقب. فهذا مما يزعج الوالدين، ويكدر صفوهما.

كذلك قد تجد بعض الأبناء يأنف من أواصر والديه، خصوصًا إذا كان الوالدان أو أحدهما فظًا غليظًا، فتجد الولد يضيق بهما ذرعًا، ولا يتسع صدره لهما.

١٠-قلة إعانة الوالدين لأولادهما على البر؛ فبعض الوالدين لا يعين أولاده على البر، ولا يشجعهم على الإحسان إذا أحسنوا.

فحق الوالدين عظيم، وهو واجب بكل حال. لكنَّ الأولاد إذا لم يجدوا التشجيع، والدعاء، والإعانة من الوالدين- ربما ملُوا، وتركوا بر الوالدين، أو قصروا في ذلك.

١١-سوء خلق الزوجة، فقد يبتلى الإنسان بزوجة سيئة الخلق، لا تخاف الله، ولا ترعى الحقوق، فتكون شجًا<sup>(٢)</sup> في حلقه، فتجدها تغري الزوج، بأن يتمرد على والديه، أو يخرجهما من المنزل، أو يقطع إحسانه عنهما؛ ليخلو لها الجو بزوجها، وتستاثر به دون غيرها.

١٢-قلة الإحساس بمصاب الواللدين فبعض الأبناء لم يجرب الأبوة، وبعض البنات لم تجرب الأمومة، فتجد من هذه حاله لا يأبه بو الديه؛ سواء إذا تأخر بالليل، أو إذا ابتعد عنهما، أو أساء إليهما.

هذه بعض الأسبباب التي تؤدي إلى عقوق الوالدين.

## سبل العلاج

قد مرّ بنا في العدد السابق حق الوالدين، والترغيب في برهما، والترهيب من عقوقهما، ومرّ شيء من مظاهر العقوق، وصوره، وأسبابه. وإذا كان الأمر كذلك، فما أحرى بذلك الابن أن

التوجيح

TV

العدد السابع - السنة الثانية والثلاثون

يحرص كل الحرص على بر والديه، وأن يتجنب عقوقهما؛ رغبة فيما عند الله من جزيل الثواب، ورهبة مما لديه من شديد العقاب، العاجل والآجل.

إذن فما بر الوالدين؟ وما الآداب التي ينبغي مراعاتها معهما؟ وما الأمور المعينة على البر؟

بر الوالدين ضد العقوق، قال ابن منظور رحمه الله: «والبر ضد العقوق، والمَبرَّةُ مثله، وبَررْت والديُّ: بالكسر أبرُّه برّا، وقد برَّ والده يَبَرُّه ويَبَرِه بِرَا».

وقال: «ورجل برَّ من قـوم أبرار، وبارَّ من قـوم بررة».

وروي عن ابن عمر أنه قال: إنما سماهم الله أبرارًا لأنهم بروا الآباء والأبناء.

وقال: كما أن لك على ولدك حقًا كذلك لولدك عليك حق.

#### الاداب التي تراعي مع الوالدين

هناك أداب ينبغي لنا مراعاتها، ويجدر بنا سلوكها مع الوالدين، لعلنا نرد لهما بعض الدُيْن، ونقوم ببعض ما أوجب الله علينا نحوهما، كي نرضي ربنا، وتنشرح صدورنا، وتطيب حياتنا، وتُيسَرُ أمورُنا، ويبارك الله في اعمارنا، ويُنساً لنا في آثارنا.

فمن تلك الأداب ما يلى:

١- طاعتهما واجتثاب معصيتهما: فيجب على المسلم طاعة والديه واجتناب معصيتهما، وأن يقدم طاعتهما على طاعة كل أحد من البشر ما لم يأمراه بمعصية الله ورسوله ﷺ، إلا الزوجة؛ فإنها تقدم طاعة زوجها على طاعة والديها.

٢- الإحسان إليهما، بالقول والفعل، وفي وجوه
 الإحسان كافة.

٣- خفض الجناح، وذلك بالتذلل لهما، والتواضع، والتطامن.

في التطاب، والتطف بالكلام، والحذر كل الحذر من

نهرهما، ورفع الصوت عليهما. ٥-الإصفاء إليهما: وذلك بالإقبال عليهما بالوجه إذا تحدثا، وترك مقاطعتهما أو منازعتهما الحديث، والحذر كل الحذر من تكذيبهما، أو ردّ حديثهما.

٦-الفرح بأوامرهما، وترك التضجر والتأفف منهما، كما قال عزَّ وجل: ﴿ فَلاَ

الوجح



تَقُلْ لَهُمَا أُفٍّ وَلاَ تَنْهَرْهُمَا ﴾ [الإسراء: ٢٣]. ٧-التَطلِقَ لهـما: وذلك بمقابلتهما بالـشير

والترحاب بعيدًا عن العبوس، وتقطيب الجبين. ٨-التودد لهما،والتحبب اليهما، ومن ذلك مبادأتهما

بالسلام، وتقبيل أيديهما، ورؤوسهما، والتوسيع لهما في المجلس، وألا يمد يده إلى الطعام قبلهما، وأن يمشي خلفهما في النهار، وأمامهما في الليل خصوصًا إذا كان الطريق مظلمًا أو وَعِرًا، أما إذا كان الطريق واضحًا سالكًا فلا بأس أن يمشي خلفهما.

٩- الجلوس أمامهما بأدب واحترام: وذلك بتعديل الجلسة، والبعد عما يشعرهما بإهانتهما من قريب أو بعيد، كمدً الرَّجْل، أو القهقهة بحضرتهما، أو الاضطجاع، أو التعرّي، أو مزاولة المنكرات أمامهما، أو غير ذلك مما ينافي كمال الأدب معهما.

أ- تَجْنُبِ الْمُتَقَفَى الْحَدْمَةَ أَوَ الْعَطَيَّةَ: فَالْمَنَةَ تَهَدِمُ الصَّنِيعَةَ، وهي من مساوئ الأخلاق، ويزداد قبحها إذا كانت في حق الوالدين.

فعلى الولد أنَّ يقدم لوالديه ما يستطيع، وأن يعترف بالتقصير، ويعتذر عن عدم استطاعته أن يوفي والديه حقهما.

أا تقديم عن الأم: فمما ينبغي مراعاته أيضًا تقديم بر الأم، والعطف عليها والإحسان إليها على بر الأب والعطف عليه والإحسان إليه. وذلك لما جاء في حديث أبي هريرة رضي الله عنه قال: جاء في حديث أبي هريرة رضي الله عنه قال: جاء أولى رجل إلى النبي تش فقال: يا رسول الله، مَن أولى الناس بحسن صحابتي؟ قال: «أمك». قال: ثم مَن؟ قال: «أمك». قال: ثم مَن؟ قال: «أبك». قال: «أبك). والن (٢٥٤).

قال ابن بطال رحمه الله عند شرحه لهذا الحديث: «مقتضاه أن يكون للأم ثلاثة أمثال ما للأب من البر، قال: وذلك لصعوبة الحمل، ثم الوضع، ثم الرضاع، فهذا تنفرد به

الأم وتشتقى به، ثم تشارك الأب في التربية».

قد يقال: الأم تقدم وتفضل بالبر والإحسان والعطف؛ والأب يقدم في الطاعة؛ لأن الأب رب المنزل، وقائد السفينة.

١٢- مساعدتهما في الأعمال، فلا يليق بالولد أن يرى والديه يعملان وهو ينظر إليهما دون مساعدة لهما. ١٣- البعدعن إزعاجهما: سواء كانا

العدد السابع . السنة الثانية والثلاثون

نائمين، أو إزعاجهما بالجَلَبة ورفع الصوت، أو بالأخبار المحزنة أو غير ذلك من ألوان الإزعاج. ١٤- تَجْنُبالشجارواتُارة الجِدل أُمامهما، وذلك بالحرص

على حل كل المشكلات مع الإخــوة وأهل البــيت عمومًا بعيدًا عن أعينهما.

٥٠- تُلبية النائهما بسرعة، سواء كان الإنسان مشغولاً أم غير مشغول؛ فبعض الناس إذا ناداه أحد والديه وكان مشغولاً- تظاهر بانه لم يسمع الصوت، وإن كان فارغًا أجابهما.

أصمُّ عن الأمسر الذي لا أريده. إذار منها أنه

واسْتَمع خلق الله حين أريدُ

فاللائق بالولد أن يجيب والديه حال سماعه النداءَ، إلا إذا كان في صلاة فريضة.

١٦- تعويد الأولاد البر، وذلك بأن يكون المرء قدوة لهم، وأن يسعى قدر المستطاع لتوطيد العلاقة بين أولاده وبين والديه.

١٧-إصلاح ذات البين إذا فسلت بين الواللين، فمما يجدر بالأولاد أن يقوموا به أن يصلحوا ذات البين إذا فسدت بين الوالدين، وأن يحرصوا على تقريب وجهات النظر بينهما إذا اختلفا.

۱۸-۱۷ متنذان حال الدخول عليهما، فريما كانا أو أحدهما على حالة لا يرضى أن يراه أحد وهو عليها.

19-تلكيرهماباللهدائما: وذلك بتعليمهما ما يجهلانه من أمور الدين، وأمرهما بالمعروف، ونهيهما عن المنكر إذا كان عليهما بعض مظاهر الفسق والمعصية، مع مراعاة أن يكون ذلك بمنتهى اللطف والإشفاق والشفافية، والصبر عليهما إذا لم يقيلا.

٢٠- استثلاثهما والاستثارة برأيهما ، سواء في الذهاب مع الأصحاب للبرية ، أو في السفر خارج البلد

للدراسة ونحوها، أو الذهاب للجهاد، أو الخروج من المنزل والسكنى خارجه، فإن أذنا وإلا أقصر وترك ما يريد، خصوصًا إذا كان رأيهما له وجه، أو كان صادرًا عن علم وإدراك.

۲۱-۱۱ وافظة على معتهما: وذلك بمخالطة الأخيار، والبعد عن الأشرار، وبمجانبة أماكن الشبه، ومواطن الرئيب.

٢٢- البعد عن لومهما وتقريعهما: وذلك إذا صدر منهما عمل لا يرضي الولد، كتقصيرهما في التربية، وكتذكيرهما بأمور لا يحبًان سماعها، مما قد بدر منهما فدما مضي.

١٠٢٠ العمل على مايسرهما وإن لم يأمرابه: من رعاية للإخوة، أو صلة للأرحام، أو إصلاحات في المنزل، أو المزرعة، أو مبادرة بالهدية، أو نحو ذلك مما يسرُهما، ويدخل الفرح على قليتهما.

٢٤- فهم طبيعتهما ومعاملتهما بمتنفى ذلك فإذا كانا، أو أحدهما غضوبًا، أو فظًا غليظًا، أو كان متصفًا بأي صفة لا ترضي- كان جديرًا بالولد أن يتفهم تلك الطبيعة في والديه، وأن يعاملهما كما ينبغي. ٢٥- كثرة الدعاء والاستغفار لهما في حياتهما، قال الله

تعالى: ﴿ وَقُلْ رَبِّ ارْحَمْهُمَا كَمَا رَبِّيَانِي صَغِيرًا ﴾ [الإسراء: ٢٤]، وقال تعالى حكاية عن نوح عليه السلام: ﴿ رَبِّ أَغْفِرْ لِي وَلَوَالِدِيَّ وَلِنْ دَخَلَ بَيْتِيَ مُؤْمِنًا وَلِلْمُؤْمِنِينَ وَالْمُؤْمِنِاتِ ﴾ [نوح: ٢٨].

٢٦-بَرْهِماً بِعدَموتَهما، فمما يدلّ على عظم حق الوالدين، وسعة رحمة رب العالمين، أنْ كان بر الوالدين لا ينقطع حتى بعد الممات؛ فقد يُقصّر أحدٌ من الناس في حق والديه وهما على قيد الحياة، فإذا ماتا عضٌ يده، وقرع سنّه؛ ندمًا على تفريطه وتضيعه لحقّ الوالدين، وتمنى أن يرجعا للدنيا؛ ليعمل معهما صالحًا غير الذي كان يعمل.

ومن هذا يستطيع المسلم أن يستدرك ما قد فات، فيبر والديه بعد المات، وذلك بأمور منها:

> أ- أن يكون الولد صالحًا في نفسه. ب- كثرة الدعاء والاستغفار لهما. ج- صلة الرحم التي لا توصل إلا بهما. د- إنفاذ عهدهما. ه- التصدق عنهما.

هذه بعض الأمـور التي يجـدر بنا سلوكها في معاملة الوالدين. والحمد لله رب العالمين.

الهو امش: (١) واسع العطن: أى واسع الصـــــدر والحيلة عند الشدائد سخي كثير المال - وضده ضيق العطن. (٢) شجا: شوكة.

التوجوح

العدد السابع - السنة الثانية والثلاثون



الحسن البصري

## إعداد / مجدي عرفات

اسمة ونسبة: هو الحسسن بن أبي الحسن يسار أبو سعيد مولى زيد بن ثابت الأنصاري، ويقال: مولى أبي اليسر كعب بن عمرو السلمي، وكانت أمه مولاة لأم المؤمنين أم سلمة المخزومية رضي الله عنها، واسم أمه خيرة.

مولده: ولد الحسن لسنتين بقيتا من خلافة عمر.

شيوحه: روى عن المغيرة بن شعبة، وعبدالرحمن بن سمرة، وسمرة بن جندب، والنعمان بن بشير، وجابر بن عبد الله، وجندب البجلي، وابن عباس، ومعقل بن يسار، وأنس بن مالك، وخلق من الصحابة، ولم يسمع من كثير منهم، بل روى عنهم رواية، فإنه مدلًس. وقرأ القرآن على حسان بن عبد الله الرقاشي، وروى عن خلق من التامعن.

الرواة عنه: روى عنه: أيوب، ويونس بن عبيد، وحميد الطويل، وثابت البناني، وجرير بن حازم، ومبارك بن فضالة، وأبان العطار، وسلام بن مسكين، وقرة بن خالد، وأمم سه اهم.

## سواهم. ثناء العلماء عليه :

قال العوام بن حوشب: ما أشبّه الحسن إلا بنبيّ.

قــال أبو بردة: مــا رأيت أحــدًا أشــبـه بأصحاب النبي ﷺ من الحسن.

قال قتادة: الزموا هذا الشيخ؛ فما رأيت أحدًا أشبه رأيًا بعمر منه- يعني الحسن.

وقال: ما جمعت علم الحسن إلى أحد من العلماء إلا وجدت له فضلا عليه، غير أنه إذا أشكل عليه شيء كتب فيه إلى سعيد بن المسيب يسأله، وما جالست فقيهًا قط إلا رأيت فضل الحسن.

عن أنس قـال: سلوا الحـسن فـإنه حـفظ ونسينا.

قال الأشعث بن أبي الشعثاء: ما لقيت أحدًا بعد الجسن إلا صغر في عيني.

قـال أبو هلال عند قـتادة: لقد كان غَمس في العلم غمسة- يعني الحسن-. فقال قتادة: بل نبت فيه وتحقبه وتشرَّبه، واللهِ لا يبغضه إلا حروريَّ.

قال حميد: ما كان أحد أكمل مروءة من الحسن.

قال علي بن زيد: سمعت من ابن المسيب وعـروة والقـاسم وغـيـرهم، مـا رأيت مـثل الحسن، ولو أدرك الصحابة وله مثل أسنانهم ما تقدموه.

قال عطاء: عليك بذاك- يعني الحسن- ذاك إمام ضخم يُقتدى به.

قال الربيع بن أنس: اختلفت إلى الحسن عشر سنين أو ما شاء آلله، فليس من يوم إلا أسمع منه ما لم أسمع قبل ذلك.

قال عوف الأعرابي: ما رأيت رجـلا أعلم <mark>بطريق</mark> الجنة من الحسن.

قال بكر بن عبد الله المزني: من سَرَه أن ينظر إلى أفقه من رأينا فلينظر إلى الحسن. قال أبو عمرو بن العلاء: ما رأيت أفصح

من الحسن والحجاج. قال ابن سعد: كان الحسن رحمـه الله جامعًا عالمًا رفيعًا فقيهًا ثقة حجة مامونًا

العدد السابع - السنة الثانية والثلاثون

عابدًا ناسكًا كثير العلم، فصيحًا، جميلًا، وسيمًا، وما أرسله فليس بحجة.

قال الذهبي: والحسن مع جلالته فهو مدلس<sup>(۱)</sup> ومراسيله ليست بذاك، ولم يطلب الحديث في صباه، وكان كثير الجهاد.

قال: وكان سيد أهل زمانه علمًا وعملا.

قال أبو سعيد بن الأعرابي: كان عامة من ذكرنا من النساك يأتون الحسن، ويسمعون كلامه، ويذعنون له بالفقه في هذه المعاني خاصة- يعني الزهد والعبادة والمراقبة- وكان عمرو بن عبيد، وعبد الواحد بن زيد من الملازمين له، وكان له مجلس خاص في منزله لا يكاد يتكلم فيه إلا في معاني الزهد والنسك وعلوم الباطن، فإن ساله إنسان غيرها تبرّم منه وقال: إنما خلونا مع إخواننا نتذاكر، فأما حلقته في المسجد فكان يُمر فيها الحديث و الفقه وعلم القرآن واللغة وسائر العلوم.

قال ابن حجر: ثقة فقيه فاضل مشهور، وكان يرسل كثيرًا ويدلس.

من أحواله وأقواله :

قال الأعمش: مازال الحسن يعي الحكمة حتى نطق بها.

وكان إذا ذُكر الحسن عند أبي جعفر الباقر قال: ذاك الذي يشبه كلامُه كلامَ الأنبياء.

قال في قوله تعالى: ﴿ أَفَرَأَيْتَ مَنَ اتَّخَذَ إِلَهَهُ هَوَاهُ ﴾ [الفرقان: ٤٣]. قال: هو المَنَافق لا يهوى شيئًا إلا ركبه.

روى عن أنس بن مالك قال: كان رسول الله ﷺ يخطب يوم الجمعة إلى جنب خشبة يسند ظهره إليها، فلما كثر الناس قال: «ابنوا لي منبرًا عتبتان». فلما قام على المنبر يخطب حنّت الخشبة إلى رسول الله ﷺ، قال: وأنا في المسجد فسمعت الخشبة تحنّ حنين الوّاله، فمازالت تحنُّ حتى نزل إليها فاحتضنها فسكنت، وكان الحسن إذا حدث بهذا بكى، ثم قال: يا عباد الله، الخشبة تحنُّ إلى رسول الله ﷺ شوقًا إليه، فانتم أحق أن تشتاقوا.

قال الذهبي: هذا حديث حسن غريب.

قــال مطر الوراق: لما ظهـر الحـسن جـاء كانما كان في الآخرة، فهو يخبر عما عاين.

وقال الحسن: المؤمن يداري دينه بالثياب، يعني لا يبديه رياءً. والله أعلم.

قال: يا ابن آدم، والله إن قرأت القرآن ثم [الزمـر: ٦٢]، ﴿ آمنت به ليطولنَ في الدنيا حزنك، وليشتدّن [الصافات: ٩٦].

في الدنيا خوفك، وليكثرن في الدنيا بكاؤك.

عن عمران القصير قال: سالت الحسن عن شيء فقلت: إن الفقهاء يقولون كذا وكذا. فقال: وهل رأيت فقيهًا بعينك؟ إنما الفقيه: الزاهد في الدنيا، البصير بدينه، الداوم على عبادة ربه.

قال: ما أعزُّ أحدُ الدرهمَ إلا أذله الله.

قال: بئس الرفيقان: الدينار والدرهم، لا ينفعانك حتى يفارقاك.

قال: ابنَ آدم، ترك الخطيئة أهون عليك من معالجة التوبة. ما يُؤَمَّنُكُ أن تكون أصبت كبيرة أُغلق دونها باب التوبة، فأنت في غير معمل.

قال: أهينوا الدنيا فوالله لأهنأ ما تكون أنت إذا أهنتها.

قـال: خلق الله الشـيطان وخلق الخـيـر وخلق الشـر، فقـال رجل: قـاتلهم الله يكذبون على هذا الشيخ.

قلت: أي فيما يتهمونه به من القدر كذبًا عليه إما عمدًا بتأويل كلامه تأويلا غير صحيح، أو جهلا به.

قيل لابن سيرين في الحسن وما كان ينحل أهل القدر؟ قال: كانوا ياتون الشيخ بكلام مجمل لو فسروه لهم لساءهم- أي أهل القدر-.

قال أبو سعيد بن الأعرابي: كان يجلس إلى الحسسن طائفة من هؤلاء في تكلم في الخصوص حتى نسبته القدرية إلى الجبر (لأنه أثبت الخلق كله لله وفيه أفعال العباد).

وتكلّم في الاكتساب حتى نسبته السنّة إلى القدر (لأنه أضاف الأفعال للعباد)، كل ذلك لافتنانه وتفاوت الناس عنده وتفاوتهم في الأخذ عنه، وهو بريء من القدر ومن كل بدعة.

عن ابن عون عن الحسن قـال: من كـذُب بالقدر فقد كفر.

قلت: لأنه نفى جملة كبيرة من المخلوقات عن الله واضافها لغيره سبحانه لأن معظم أهل الأرض في ضلال ﴿وَإِنْ تُطْعُ أَكْثَرَ مَنْ فِي الأَرْض يُضلِّوْك عَنْ سَبِيلِ اللَّه ﴾ [الأنعام: [الأرض يُضلِّوك عَنْ سَبِيلِ اللَّه ﴾ [الأنعام: موَّ مَنْ يَنْه ﴾ [يوسف: ١٠٣]، فاكثر أفعال العباد في الضلال والشر، ﴿اللَّهُ حَالَقَ كُلَّ شَيْء ﴾ [الزمر: ٢٢]، ﴿وَاللَّهُ خَلَقَكُمْ وَمَا تَعْمَلُونَ ﴾ [الصافات: ٦٩].

العدد السابع - السنة الثانية والثلاثون

لتوحيح

قال أبو الأشهب: سمعت الحسن يقول في قـوله: ﴿وَحِـيلَ بَيْنَهُمْ وَبَيْنَ مَا يَشْـتَـهُ ونَ ﴾ [سبا: ٤٤] قال: حيل بينهم وبين الإيمان.

قال حميد: قرأت القرآن كله على الحسن ففسره لي أجمع على الإثبات، فسالته عن قوله: ﴿ كَذَلِكَ سَلَكْنَاهُ فِي قُلُوبِ الْمُجْرِمِينَ ﴾ قال: الشرك سلكه الله في قلوبهم. أهـ.

قلت: هذا إثبات لخلق الله عـز وجل لكل شيء، حتى الشرك.

قال خالد الحذاء: سال رجل الحسن، فقال: (وَلاَ يَزَالُونَ مُخْتَلَفِينَ (١١٨) إِلاَ مَنْ رَحِمَ رَبُكَ ﴾ [هود: ١١٩، ١١٩]، قـال: أهل رحمت لا يختلفون، (وَلِذَلِكَ خَلَقَهُمْ ﴾ خلق هؤلاء لجنته وهؤلاء لناره، فقلت: يا أبا سعيد، أدم خلق للسماء أم للأرض؟ قال: للأرض خلق، قلت: أرأيت لو اعتصم فلم يأكل من الشجرة؟ قال: لم فقلت: (مَا أَنْتُمْ عَلَيْهِ بِفَاتِنِينَ (١٦٢) إِلاً مَنْ هُوَ مَالِ الجُحِيم ﴾ [الصُافات: ١٦٢، ١٦٣] قال: نعم الشياطين لا يُضلون إلا من أحب الله له أن يصلى الجحيم. اه.

قلت: قـال تعـالى: ﴿ أَلَمْ تَرَ أَنًا أَرْسَلُنَا الشَّيَاطِينَ عَلَى الْكَافِرِينَ تَؤُزُّهُمْ أَزًا ﴾ [مريم: ٨٣]، فالله هو الذي يُرسل الشياطين لإضلال من أراد به العذاب، والعياذ بالله من الضلال.

قال الذهبي: وقد مرّ إثبات الحسن للأقدار من غير وجه عنه سوى حكاية أيوب عنه، فلعلها هفوة منه ورجع عنها ولله الحمد.

قال الحسن: كان الرجل يطلب العلم فلا يلبث أن يُرى ذلك في تخشعه وزهده ولسانه وبصره.

قــال: اصــحب الناس بما شــئت أن تصحبهم فإنهم سيصحبونك بمثله.

قال: ابن أدم، السكين تُحَدَّ والكبش يُعلف والتنور يُسجَر.

قال: نضـحك ولا ندري لعل الله اطلع على بعض أعمالنا.

قال: فضح الموت الدنيا فلم يترك فيها لذي لبِ فرحًا.

قال: ابن أدم، إنما أنت أيام كلما ذهب يوم ذهب بعضك.

قال هشام بن حسان: كان الحسن أشجع أهل زمانه.

قال السري بن يحيى: كان الحسن يصوم البيض، وأشهر الحرم، والاثنين والخميس.

عن مطر قال: دخلنا على الحسن نعوده، فما كان في البيت شيء لا فراش ولا بساط ولا وسادة ولا حصير إلا سريرُ مرمول هو عليه.

قال إياس بن أبي تميمة: شهدت الحسن في جنازة أبي رجاء العطاردي على بغلة، والفرزدق إلى جنبه على بعير، فقال له الفرزدق: قد استشرفنا الناس يقولون: خير الناس وشر الناس، قال: يا أبا فراس كم من أشعث أغبر ذي طمرين خير مني، وكم من شيخ مشرك أنت خير منه، ما أعددت للموت؟ قال: شهادة أن لا إله إلا الله، قال: إن معها شروطًا، فإياك وقذف المحصنة، قال: هل من توبة؟ قال: نعم.

قال فضيل بن جعفر: خرج الحسن من عند ابن هبيرة فإذا هو بالقرًاء على الباب، فقال: ما يحبسكم هاهنا؟ تريدون الدخول على هؤلاء الخبثاء، أما والله ما مجالستهم مجالسة الأبرار، تفرقوا فرق الله بين أرواحكم وأجسادكم، قد فرطحتم نعالكم، وشمرتم ثيابكم، وجززتم شعوركم، فضحتم القراء فضحكم الله، والله لو زهدتم فيما عندهم لرغبوا فيما عندكم، ولكنكم رغبتم فيما عندهم فزهدوا فيكم، أبعد الله من أبعد.

قال الحسن: المؤمن من علم أن ما قال الله كما قال، والمؤمن أحسن الناس عملا وأشد الناس وجلا، فلو أنفق جبلا من مال ما أمن دون أن يعاين، لا يزداد صلاحًا وبرًا إلا ازداد فَرَقًا، والمنافق يقول: سواد الناس كثير وسيُعْفر لي، ولا بأس عليّ فيُسيء العمل ويتمنى على الله.

قلت: رحم الله الحسن، فـقد كـان– كمـا تقدم– بشبه كلامُه كلام الأنبياء.

وفاته: توفي الحسن رحمه الله في رجب سنة عشر ومائة. رحمه الله رحمة واسعة، وجمعنا به في جنات النعيم.

المراجعه

«سير أعلام النبلاء». «الحلية». «التهذيب». «تقريب التهذيب».

العدد السابع . السنة الثانية والثلاثون

Sagel

# نظرات على فهم النص

#### الحلقة السادسة

الحصد لله رب العالمين، والصالاة والسلام على أشرف المرسلين، أما بعد: فنستانف ما ذكرناه في الحلقة السابقة من رفض العقالانيين لأحاديث صحيحة عندما عرضوها على عقولهم، فذكرنا حديث إرسال ملك الموت إلى موسى عليه السالام، ورأينا كيف وجه أهل العلم هذا الحديث.

ومن الأحاديث التي رفضوها بعقولهم أيضًا، حديث سحر النبي ﷺ، وقالوا: كيف يسحر رسول الله ﷺ وهو المعصوم.

وقد رد عليهم أهل العلم، ومن أمثلة من رد عليهم الإمام مسلم بن قتيبة في كتابه «تاويل مختلف الحديث».

وكذلك حديث رهن درع النبي ﷺ عند يهودي وهو في الصحيحين وغيرهما، فقد رفضه هؤلاء أيضًا بعد عرضه على عقولهم وقالوا بعدم صحته؛ إذ كيف يرهن النبي ﷺ درعه عند يهودي ويترك الصحابة وفيهم الأغنياء كعثمان بن عفان وعبد الرحمن بن عوف وغيرهما، وقالوا هذا كذب (يعني الحديث) أراد قائله مدح النبي ﷺ بالفقر.

وقد رد عليهم العلماء مبينين خطأهم في الفهم والتصور، وأسوق - ملخصًا - جملة من ردودهم لأهميتها .

فالإمام البخاري أخرج الحديث في مواضع عدة من صحيحة مستنبطًا منه -كعادته - فوائد فقهية كثيرة، من هذه الفوائد:

# إعداد / متولي البراجيلي

١ - شراء النبي ﷺ بالنسيئة (الأجل).

٢ ـ شراء الإمام الحوائج بنفسه. ٣ ـ جواز الرهن في السلم [وفي ذلك الرد على من قال أن الرهن في السلم لا يجوز].

٤ - جواز الشراء بالدين وليس عنده ثمنه [وفي ذلك إشارة للرد على ما ورد عن ابن عباس مرفوعًا - وهو ضعيف -: لا أشترى ما ليس عندي ثمنه].

٥ - جواز الرهن في الحَضر، وأن قول الله تعالى: ﴿ وَإِنْ كُنْتُمْ عَلَى سَفَر وَلَمْ تَجِدُوا كَاتِئًا فَرِهَانُ مَقْنُوضَةٌ ﴾ [البقرة:٣٨٣].

وأن التقييد بالسفر في الآية خرج مخرج الغالب فلا مفهوم له لدلالة الحديث على مشروعية الرهن في الحضر، وهو قول الجمهور، وقد قيده بالسفر لأنه مظنة فقد الكاتب.

إلى جانب ما استخرجه الحافظ ابن حجر من فوائد نفيسة، منها:

جواز معاملة الكفار فيما لم يتحقق تحريم عين التعامل فيه، وعدم الاعتبار بفساد معتقدهم ومعاملاتهم فيما بينهم، واستنبط منه جواز معاملة من أكثر ماله حرام، وجواز بيع السلاح ورهنه وإجارته وغير ذلك من الكافر ما لم يكن حربيًا.

وفيه ثبوت أملاك أهل الذمة في أيديهم، وجـواز الشـراء بالثـمن المؤجل، واتخـاذ الدروع والعدد وغيرها من آلات الحرب وأنه غير قادح في التوكل. إضافة إلى ما كان

العدد السابع - السنة الثانية والثلاثون

عليه النبي ﷺ من التواضع والزهد في الدنيا والتقلل منها مع قدرته عليها، والكرم الذي أفضى به إلي عدم الادخار حتى احتاج إلى رهن درعه، والصبر على ضيق العيش، والقناعة باليسير، وفضيلة أمهات المؤمنين لصبرهن معه على ذلك.

ثم قال الحافظ ابن حجر، إنَّ الحكمة في عدوله ﷺ عن مياسير الصحابة إلى معاملة اليهودي؛ إما لبيان الجواز، أو لأنهم لم يكن عندهم إذ ذاك طعام فاضل عن حاجة غيرهم، أو أنه خـشى أنهم لا يأخـذون منه ثمنًا أو عوضًا فلم يرد التضييق عليهم فإنه لا يبعد أن يكون فيهم إذ ذاك من يقدر على ذلك وأكثر منه فلعله لم يطلعهم على ذلك. اه

[بتصرف من فتح الباري]

وذكر الإمام النووي في شرحه على صحيح مسلم فوائد عدة أيضًا، وذكر أن النبي ﷺ إنما فعل ذلك (رهن الدرع عند يهودي)؛ لأن الصحابة لا يأخذون رهنه ﷺ ولا يقبضون منه الثمن فعدل إلى معاملة اليهودي لئلا يضيًق على أحد من أصحابه، قال: وقد أجمع المسلمون على جواز معاملة أهل الذمة وغيرهم من الكفار.

[بتصرف من شرح النووي لمسلم] وقال ابن قتيبة في «تأويل مختلف الحديث» ذاكرًا أقوال المعترضين على صحة الحديث:

كيف يلجأ النبي ﷺ إلى اليهودي أما كان في المسلمين مُواس، ولا مُؤَثر، ولا مُقْرض، وقد أكثر الله عز وجل الخير، وفتح عليهم البلاد. وهذا كذب أراد قائله مدح النبي ﷺ بالزهد والفقر وليس هكذا تمدح الأنبياء، وكيف يجوع من يجهز الجيوش، ومن يسوق المئين من البدن، وله مما أفاء الله عليه مثل فدك وغيرها؟!!

ورد ابن قتيبة فقال: ونحن نقول: إنه ليس في هذا ما يستعظم، بل ما ينكر، لأن النبي ﷺ كان يؤثر على نفسه بأمواله، ويفرقها على المحتاجين والفقراء والمساكين، وفي النوائب التي تنوب المسلمين، ولا يرد سائلا، ولا يعطى إذا وجد إلا كثيرًا، ولا يضع

درهمًا فوق درهم.

وقالت له أم سلمة: يا رسول الله ﷺ أراك ساهم الوجه، أمن علة؟ فقال لا، ولكنها السبعة الدنانير التي أتينا بها أمس نسيتها في خُصْم (جانب) الفراش فبتُ ولم أقسمها. [مسند احمد]

وقد يأتي على البخيل الموسر تارات، لا يحضره فيها مال وله الضيعة والأثاث والديون فيحتاج إلى أن يقترض وإلى أن يرهن، فكيف بمن لا يبقى له درهم، ولا يفضل عن مواساته ونوائبه زاد.

وكيف يعلم المسلمون، وأهل اليسار من صحابته بحاجته إلى الطعام وهو لا يعلمهم ولا ينشط في وقته ذلك إليهم، وقد نجد هذا بعينه في أنفسنا وأشباهنا من الناس، وترى الرجل يحتاج الشيء فلا ينشط فيه إلى ولده ولا إلى أهله ولا إلى جاره حتى يبيع العلق (النفيس) ويستقرض من الغريب والبعيد.

وإنما رهن درعه عند يهودي لأن اليهود في عصره ﷺ كانوا يبيعون الطعام ويحتكرونه.

[بتصرف من تأويل مختلف الحديث لابن قتيبة]

ومن اسباب الاختلاف في فهم النص: ٦. الحقيقة والجاز:

الكلام في الأصل يحمل على الحقيقة لا على المجاز (والمجاز: هو اللفظ المستعمل في غير موضوعه على وجه يصح، كاستعمال لفظ أسد في الرجل الشجاع). إلا في حالة تعذر حمل اللفظ على حقيقته ووجود القريئة التي تصرفه من الحقيقة إلى المجاز فإذا قلنا «أُسَدَ» هكذا مطلقًا فإن اللفظ ينصرف إلى الحيوان المعروف، لكن إذا جاءت قرينة كأن يشبع الرجل بالأسد، فإن كلمة الأسد هنا تنتقل من الحقيقة إلى المجاز فتكون بمعنى الشجاعة.

[معالم أصول الفقه للجيزاني]

- فالحقيقة هي: اللفظ المستعمل في ما وضع له، والمجاز هو: اللفظ المستعمل في غير ما وضع له لقرينة.

الترجيح

العدد السابع - السنة الثانية والثلاثون

# ولكن هل يقع المجاز هي القرآن؟

كثير من أهل السنة قالوا بعدم وقوع المجاز في القرآن كابن تيمية وابن القيم وغيرهما، بل قد سمي ابن القيم المجاز «طاغوتًا».

وذلك لأن الذين أولوا صفات الله تعالى دخلوا إلى التأويل من باب المجاز، وقالوا إن أول من تكلم في الحقيقة والمجاز هم المعتزلة ونحوهم من أهل البدع.

وقالوا (الذين يقولون بعدم وقوع المجاز في القرآن): إن اللفظ إذا دلَّ بنفسه فهو حقيقة لذلك المعنى، وإن دل بقرينة فدلالته بالقرينة حقيقة للمعنى الآخر، فهو حقيقة في الحالين.

مثل كلمة «الرأس» فهي حقيقة تدل على رأس الإنسان، ولكن إذا أضيف إليها كلمة أخرى مثل «رأس الدَّرب» فهي انتقلت إلى حقيقة أخرى وهي أول الدرب وهكذا.

والفريق الآخر الذين قالوا بوقوع المجاز في القرآن فصطوا في الأمر، وقالوا: إن المجاز يدخل في آيات القرآن عدا آيات الصفات فإنه لا يدخلها المجاز.

فكأن السلف اتفقوا جميعًا على أن آيات الصفات تحمل على حقيقتها وامتنع حملها على المجاز.

قال الخطيب البغدادي:

لأن المجاز لغة العرب وعادتها، فإنها تسمى باسم الشيء إذا كان مجاورًا له أو كان منه بسبب، وتحذف جزءًا من الكلام طلبًا للاختصار إذا كان فيما أبقي دليل على ما ألقي، وتحذف المضاف وتقيم المضاف إليه مقامه وتعربه بإعرابه، وغير ذلك من أنواع المجاز، وإنما نزل القرآن بألفاظها ومذاهبها ولغاتها، وقد قال الله تعالى: (الكهفَ:٧٧]. ونحن نعلم ضرورة أن الجدار لا ار ادة له.

[الفقيه والمتفقه نقلا عن معالم اصول الفقه للجيزاني] فنستطيع على ضوء ما سبق أن نقسم أيات القرآن إلى قسمين:

القسم الثاني القسمالأول الأبات الأخرى عدا آبات الصفات: آسات الصفات اتفق اهل السنة على أنه لا حظها المجاز. وفري دخول المحا ريق يرى عدم دخول المجاز على هذه الآيات على أسات القرآن - L'ha بالكلية. ﴿ وَاخْ فَضْ لَهُمَا جَنَاحَ الذُّلِّ منَ الرُحْمَة ﴾ [الإسراء:٢٤]. ﴿ وَاسْال الْقَرْبَة ﴾ [يوسف:٨٢]. ﴿ أَوْ جَـ د منْحُمْ من الْغُــــادُط ﴾ [النساء:٣٤]. فحل هذا از لأنه استعمال اللفظ في غيد موضوعه.

وقد اعترض شيخ الإسلام ابن تيمية على تقسيم اللفظ إلى حقيقة ومجاز. قائلا: إن هذا التقسيم يستلزم أن يكون اللفظ قد وضع أولا لمعنى ثم بعد ذلك قد يستعمل في موضوعه وقد يستعمل في غير موضوعه، وهذا كله إنما يصح لو ثبت أن الألفاظ العربية وضعت أولا لمعان ثم بعد ذلك استعملت فيها فيكون لها وضع متقدم على الاستعمال.

إلى أن قال: إنه لا يمكن لأحد أن ينقل عن العرب ولا عن أمة من الأمم أنه اجتمع جماعة فوضعوا جميع هذه الأسماء الموجودة في اللغة ثم استعملوها بعد الوضع.

إنما المعروف المنقول بالتواتر استعمال هذه الألفاظ فيما عنوه بها من المعاني.

[الفتاوى ج٧] وللحديث يقية إن شياء الله تعالى.

Spanal

40

العدد السابع - السنة الثانية والثلاثون

### من نوركتاب الله

﴿ أَلاَ إِنَّ لِلَّهِ مَنْ فِي السَّـمَـوَاتِ وَمَنْ فِي الْأَرْضِ وَمَـا بَتَّــبِعُ الَّذِينَ تَدْعُونَ مِنْ دُونِ اللَّهِ شُرِكَاءَ إِنْ يَتَبِعُونَ إِلاَّ الظِّنَّ وَإِنَّ هُمْ إِلاَّ يَحْرُصُونَ ﴾ [يونس: ٦٦]



وطنه.

### وحمده بلسانه لم يستتم ذلك حتى برى الزبادة لقوله تعالى: ﴿لَئِنْ شَكَرْتُمْ لأَرْسَدُنْكُمْ ﴾ [ابراهيم:V]».

[عدة الصابرين لابن القيم ص١٢٣] قال الإسام النووى: لا تركنن إلى الدنيا ولا تتخذها وطنا، ولا تحدث نفسك بالبقاء فبها ولا تتعلق منها بما لا يتعلق به الغريب في غير [فتح البارى ۲۳۸/۱۱]

### منسبرالسلف

عن ابن عيينة قال: بكي ربيعة بن أبي عبد الرحمن يومًا فقيل: ما يبكيك؟ قال رياء حاهز، وشهوة خفية، والناس عند علمائهم كصبيان في حجور أمهاتهم، إن أمروهم ائتمروا وإن نهوهم [نزهة الفضلاء انتهوا. [227/1

# كنعلى اللرب

قال الأوزاعي - رحمه الله تعالى -: «كان بقال: خمسُ كان عليها أصحاب محمد 🍰 والتابعون بإحسان: لزوم الجماعة، واتباع السنة، وعمارة المساجد، وثلاوة القرآن، والجهاد في سييل الله». [أصول الاعتقاد ١/٢٤]

# من درر العلماء في آيات الصفات

قال العلامة ابن بطة: «أجمع المسلمون من الصحابة والتابعين وجميع أهل

العلم من المؤمنين أن الله تسارك وتعالى على عرشه، فوق سماواته، بائن من خلقه، وعلمه محيط يجميع خلقه، لا يأبي ذلك ولايتكره إلامن انتحل مذاهب الحلولية؛ وهم قوم زاغت قلوبهم،

# من هدى رسول الله على

عن شهر بن حوشب قال: قلت لأم سلمة رضى الله عنها: ما أم المؤمنين، ما كان أكثر دعاء رسول الله ﷺ إذا كان عندك؟ قالت: كان أكثر دعائه سا مقلب القلوب ثبت قلبى على [الترمذي - ۲۷۹۲] دىنك».

# من أقوال السلف

قال الفضيل بن عياض: «اتبع طرق الهدى ولا يضيرك قلة السالكين، وإياك وطرق الضلالة ولا تغتر بكثرة [الاعتصام: ١/٣٨] الهالكن» عن الحسن قال: يا أهل السنة ترفقوا رحمكم الله فإنكم من أقل الناس.

[أصول الاعتقاد ٢/٧٥] قال الأوزاعي: ما من أَمَّر أَمَّر الله به إلا عارض الشيطان فيه بخصلتين ولايبالي أيهما أصاب: الغلو أو التقصير.

[نضرة النعيم ١٣٦٤/٤]

### من نصائح السلف

قال أبو سليمان الداراني رضي الله عنه: «إذا أخلص العبد انقطعت عنه كثرة الوساوس والرياء». [مدارج السالكين ٢/٩١]

حكم ومواعظ قال الفضيل بن عياض - رحمه الله : «من عرف نعم الله يقلبه،



العدد السابع - السنة الثائية والثلاثون

التوجيح

واستهوتهم الشياطين فمرقوا من الدين».

[الإبانة في الرد على الجهمية ٢/١٣٦]

### دعوةالرسل

الأنبياء عليهم السلام كان أول دعوتهم، وأكبر هدفهم في كل زمان

وفي كل بيئة هو تصحيح العقيدة في الله تعالى، وتصحيح الصلة بين العبد وربه، والدعوة إلى إخلاص الدين لله، وإفراد العبادة لله وحده، وأنه النافع والضار، والمستحق للعبادة والدعاء والالتجاء والنسك والذبح -وحده، وكانت حملتهم مركزة وموجهة على الوثنية في عصورهم، الممثلة بصورة واضحة في عبادة الأوثان والأصنام والصالحين المقدسين من الأحياء والأموات.



# منالبدع المحدشة فى المساجد

### قراءة القرآن قبل صبلاة الجمعة 🚽

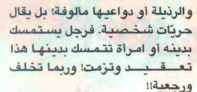
في مكبرات الصوت، أو جلوس قارئ يقرأ القرآن وهو ما يعرف بقرآن الجمعة؛ فهذه بدعة، والصحيح: أن الكل ينشغل بالنوافل من الصلاة أو الأذكار أو تلاوة القرآن منفردا حتى يصعد الإمام المُنبر.

### مخالفات تقع فيها النساء

الذهاب إلى السحرة والمشعوذين والكهنة، لمرض او عين او فك سحر او عمل. والرسول تلك حذر من إتيانهم فقال: «من اتى عرافا فساله عن شيء لم تقبل له صلاة أربعين يوما، بل إن تصديقهم كفر، كما قال تلك: «من اتى كاهنا فصدقه بما يقول فقد كفر بما أنزل على محمد».

### تناقضات فى حياتنا

أن تكون الفضيلة غريبة ومستغربة،



وامراة تحررية أو قل: تحلليه أو رجل يتزندق هذه حريات شخصية!!

# وصايا إلى طلاب العلم دعوة التوحيد

كن من الذين ينصرون منهج السلف ودعوتهم وعلماءهم ، ومن علامات المنهج السلفي في الدعوة؛ التركيز على دعوة التوحيد، والتحذير من الشرك، فهذه هي الغاية الكبرى، ولا تلتفت لمن يقول : أن هذه الدعوة- أي دعوة التوحيد- تفرق الصفوف، أو أنها تحدث بلبلة فكرية، أو اشتغال بالقشور وترك اللباب، أو توجيه جهوه الشباب إلى غير المعركة الحقيقية!! فهذا كله كلام مَنْ لا يفقهون واقعهم

ودعوة نبيهم، فالخير كل الخير في اتباع من سلف.

من شعر العكماء قال بشر بن المعمر في رياسة الجهلاء: إن كنت تعلم ما أقول وما تقول فانت عالم أو كنت تجهل ذا وذاك فكن لأهل العلم لازم فكن لأهل العلم لازم من ينازعهم رياست بالجهل انت لها مخاصم الدين مضطرب الدعائم

العدد السابع - السنة الثانية والثلاثون

التوجيح

«أنواعه- أقسامه- خطورته»

ظهر الشرك في البشرية في قوم نوح عليه السلام، وذلك بتعظيم رجال من الصالحين كانوا في هم، فلما هلكوا أوحى إلي هم الشيطان أن انصبوا إلى مجالسهم التي كانوا يجلسون فيها أنصابًا وسمُّوها بأسمائهم، ففعلوا ولم تُعبد، حتى إذا هلك أولئك وتنوسي العلم عُبدَت. قال تعالى: ﴿وَقَالُوا لاَ تَذَرُنَّ آلِهَتَكُمْ وَلاَ تَذَرُنَّ وَدًا وَلاَ سُوَاعًا وَلاَ يَغُوثَ وَيَعُوقَ وَنَسْرًا ﴾ [نوح: ٢٣].

ولقد انتشرت عبادة الأصنام عند العرب، واتخذت كل دار منهم صنمًا من دون الله، وكان أول من أدخل تلك الأصنام إليهم عمرو بن لحي الخزاعي.

وفي الحديث أن النبي ﷺ قال: «رأيت عمرو بن لحي الخزاعي يجر قصبه- أي أمعاءه- في النار، وكان أول من سيب السوائب، وغيّر دين إبراهيم عليه السلام». [أخرجه البخاري (٤٦٢٣]).

ومن صنيعهم في ذلك الباب:

أن الرجل إذا سـافر فنزل منزلاً أخذ أربعة أحجار، فنظر في أحسنها، فاتخذه ربًا، وجعل الثلاثة الباقية تحت قدره، وإذا ارتحل ترك الحجر الذي كان يعبده، حتى إذا نزل منزلاً آخر فعل مثل ما فعل من قبل ذلك، وكانوا يتمسحون بالأصنام التي يعبدونها في سفرهم، فهي أول عهدهم وآخر عهدهم.

فضلاً عن ذلك، فقد اتخذوا مع الكعبة بيوتًا، يعظمونها كتعظيم الكعبة، وهذه البيوت لها سَدَنَة وحُجَّاب، ويُذبح لها ويطاف بها، ويُهدى إليها، ففى «صحيح البخارى» عن أبى رجاء العطاردى:

# إعداد: أسامة سليمان

كنا نعبد الحجر، فإذا وجدنا حجرًا هو خير منه القيناه وأخذنا الآخر، فإذا لم نجد حجرًا جمعنا جثوة من تراب ثم جئنا بالشاة فحلبناه عليها، ثم طفنا به. [أخرجه البخارى في كتاب المغازى].

وهذا بلا شك من تلاعب الشيطان بالمشركين، فتارة يدعوهم إلى تعظيم الموتى، وأخرى يدعوهم إلى عبادة الشمس والقمر، فلما بُعث النبي ﷺ ودعاهم إلى توحيد الله وعدم الإشراك به قالوا: ﴿ أَجَعَلَ الآلِهَةَ إِلَهًا وَاحِدًا إِنَّ هَذَا لَشَيْءٌ عُجَابٌ ﴾ [ص: ٥].

فالشرك إذن هو: أن يتخذ العبد إلهًا مع الله، يصرف له نوعًا من العبادة، أي يجعل له شريحًا في ربوبيته والوهيته، يقول سبحانه: ﴿ وَمِنَ النَّاسِ مَنْ يَتَّخِذُ مِنْ دُونِ اللَّهِ أَنْدَادًا يُحِبُونَهُمْ كَحُبُّ اللَّهِ وَالَذِينَ آمَنُوا أَشَدُّ حُبًا لِلَهِ ﴾ [البقرة: 170].

فالمشركون لم يساووا أندادهم بالله في الخلق والتدبير والإحياء والإماتة، ولكن ساووا بينهما في الحب والخشية، والدعاء والخوف والرجاء، فهم لم يفردوه سبحانه بالعبادة، ولم يعبدوا الأصنام، ولكنهم زعموا أن أصنامهم تقريهم إلى الله عز وجل، يقول سبحانه عنهم: ﴿مَا نَعْبُدُهُمْ إِلاَ لِيُقَرَبُونَا إِلَى اللَّهِ زَلُفَى ﴾ [الزمر: ٣]. فضلاً عن أنهم كانوا إذا ركبوا في الفلك دعوا الله مخلصين له الدين، فإذا أنجاهم سبحانه إلى البر إذا هم يشركون، فهم يشركون في الرخاء دون الشدة.

24

ينقسم الشرك إلى قسمين: ١- شرك اكبر: يُخرج من الملة. ٢- شرك اصغر: لا يُخرج من الملة. القسم الأول: الشرك الأكبر:

يُخلَد صاحبه في نارج هنم، ويُحبط عمله، ويُباح دمه، ولا يغفر الله لصاحبه إن مات على ذلك، والجنة حرام عليه، وهو بذلك أكبر الكبائر، وأعظم الظلم.

وفي ذلك جاءت نصوص في القرآن: قال تعالى: ﴿ إِنَّ اللَّهَ لاَ يَعْفِرُ أَنْ يُشْرِكَ بِهِ وَيَعْفِرُ مَا دُونَ ذَلِكَ لِنْ يَشَاءُ ﴾ [النساء: ٨٨، ١١١٦]، ﴿ وَلَقَدْ أُوحِيَ إِلَيْكَ وَإِلَى الَّذِينَ مِنْ قَـبِّلِكَ لَئِنْ أَشْرِكْ بِاللَّهِ لَيَحْبَضَ عَمَلُكَ ﴾ [الزمر: ٢٥]، ﴿ إِنَّهُ مَنْ يُشْرِكْ بِاللَّهِ فَقَدْ حَرَّمَ اللَّهُ عَلَيْهِ الجُنَّةَ ﴾ [المائدة: ٧٢]، ﴿ فَاقْتُلُوا المُسْرِكِينَ حَيْثُ وَجَدْتُمُوهُمْ وَحُدُوهُمْ وَاحْصُرُوهُمْ وَاقْعُدُوا لَهُمْ كُلَّ مَرْصَدِ ﴾ [التوبة: ٥]، ﴿ إِنَّ الشَرِّكَ لَطُلُمْ عَظِيمُ ﴾ [القمان: ١٣].

وينقسم هذا النوع من الشرك إلى أربعة. اقسام:

١٩- تَسُولُ الدعاء: قال تعالى: ﴿ فَإِذَا رَكِبُوا فِي الْفُلُكِ دَعَوُ اللَّهَ مُحْلِصِينَ لَهُ الدَّينَ فَلَمًا نَجَّاهُمْ إِلَى الْنُبَرَ إِذَا هُمْ يُشْرِعُونَ ﴾ [العنكبوت: ٦٥].

٣- فسرك النبية والقصد والإرادة: يقول سبحانه: (مَنْ عَانَ يُرِيدُ الحَياةَ الدُّنْيَا وَزِينَتَهَا نُوُفَ إِلَيْهِمْ أَعْمَالَهُمْ فِيهَا وَهُمْ فِيهَا لاَ يُبْخَسُونَ نُوَفَ إِلَيْهِمْ أَعْمَالَهُمْ فِيهَا وَهُمْ فِيهَا لاَ يُبْخَسُونَ (١٥) أُولَئَكَ النَّذِينَ لَيْسَ لَهُمْ فِي الآخرية إلاً التَّارُ وَحَبَطَ مَا صَنَعُوا فِيهَا وَبَاطِلُ مَا كَانُوا يَعْمَلُونَ ﴾ [هودُ: ١٥، ١٢].

٣- تسول الطاعلة: يقول سبحانه: ﴿ اتَّحَذُوا أَحْبَارَهُمْ وَرُهْبَانَهُمْ أَرْبَابًا مِنْ دُونِ اللَّهِ ﴾ [التوبة: [٣١]. فمن أطاع من حرَّم ما أحلُّ الله وأحلُّ ما حرَّم الله فشركه شرك الطاعة.

3- شوك المحية: يقول سبحانه: ﴿ وَمِنَ النَّاسِ مَنْ يَتَحِدُ مِنْ دُونِ اللَّهِ أَنْدَادًا يُحِبُّونَهُمْ كَحُبً اللَّهِ وَالَّذِينَ آمَنُوا أَشَدُ حُبًا للَّهِ ﴾ [البقرة: ١٦٥].

وهو الشرك الذي لا يُخرج صاحبه من الملة، ولكنه يُنقص التوحيد، وهو ينقسم إلى قسمان:

١- شرك ظاهر، سواء كان أقوالاً أو أفعالاً: فالأقوال: كالحلف بغير الله، وقول المرء: ما شاء الله وشئت، وكذا قوله: توكلت على الله وعليك.

ففي الحديث أن رجلاً قال لرسول الله ﷺ: ما شاء الله وشئت، فقال له النبي ﷺ: «أجعلتني ندًا لله، قل: ما شاء الله وحده».

أما الأفعال: فكلبس الحلق والخيط لرفع البلاء، وتعليق التمائم خوفًا من العين، وهذه إن اعتقد أنها أسباب لرفع البلاء فهذا شرك أصغر، أما إذا اعتقد أنها تدفع البلاء بنفسها فهذا شرك أكبر.

٢- شىرك خفى:

وهو يدخل في الباعث والإرادة والقصد، كالرياء والسمعة؛ كان يعمل عملاً ما يتقرب به إلى الله ويريد ثناء الناس عليه، وكان يُحسن صلاته لأجل أن يُمدح ويُثنى عليه.

والرياء إذا خالط العمل أبطله، يقول سبحانه: ﴿فَمَنْ كَانَ يَرْجُو لِقَاءَ رَبِّهِ فَلْيَعْمَلْ عَمَلاً صَالحٍا وَلاَ يُشْرِكْ بعِبَادَةِ رَبَّهِ أَحَدًا ﴾ [الكهف: ١١٠].

وقال النبي ﷺ: «أخوف ما أخاف عليكم الشرك الأصغر». قالوا: يا رسول الله، وما الشرك الأصغر؟ قال: «الرياء».

ومن الرياء: العمل لأجل الطمع الدنيوي؛ كمن يعمل الطاعات لأجل الكسب المادي لا لأجل الله، وفي ذلك يقول النبي ﷺ: «تعس عبد الدينار، تعس عبد الدرهم، تعس عبد الخميصة، تعس عبد الخميلة، إن أعطى رضى، وإن مُنع سخط».

وهذا النوع قلَّ من ينجـو منه، ولذلك قـالوا: الإخلاص طريق الخلاص.

نسال الله سبحانه وتعالى الإخلاص في القول والعمل، ونعوذ به سبحانه من أن نشرك به شيئًا نعلمه، أو نشرك به شيئًا لا نعلمه.

والله من وراء القصد.

الأوجوج

العدد السابع ـ السنة الثانية والثلاثون



# أهل السنة والجم

# مقارنة بين عقيدة أهل السنة وعقيدة غيرهم في أهل البيت

تبيئن مما تقدَّم – في المقالات السابقة – أن عقيدة أهل السنة والجماعة في آل بيت النبي ﷺ وسطٌ بين الإفراط والتفريط، والغلوَّ والجفاء، وأنهم يحبونهم جميعًا، ويتولونهم، ولا يجفون أحدًا منهم، ولا يغلون في أحد، كما أنهم يحبون الصحابة جميعًا ويتولونهم، فيجمعون بين محبة الصحابة والقرابة، وهذا بخلاف غيرهم من أهل الأهواء، الذين يَغلون في بعض أهل البيت، ويجفون الكثير منهم ومن الصحابة رضي الله عنهم.

ومن أمثلة غلوهم في الأئمة الاثني عشر من أهل البيت وهم: عليٍّ والحسن والحسين رضي الله عنهم، وتسعة من أولاد الحسين ما اشتمل عليه كتاب الأصول من الكافي للكُليني من أبواب منها:

باب: أن الأئمة عليهم السلام خلفاء الله عزً وجل في أرضــه، وأبوابه التي منهـا يُؤتى (١٩٣/١).

باب: أن الأئمة عليهم السلام هم العلامات التي ذكرها عزُّ وجلَّ في كتابه (٢٠٦/١):

وفي هذا الباب ثلاثة أحاديث من أحاديثهم تشتمل على تفسير قوله تعالى: ﴿ وَعَلاَمَاتِ وَبِالنَّجْمِ هُمْ يَهْتَدُونَ﴾ [النحل: ١٦]، بأنَّ النجمَ: رَسُول الَله صلى الله عليه وآله، وأن العلامات: الأئمة.

باب: أنَّ الأئمة عليهم السلام نور الله عنَّ وجلَّ (١٩٤/١).

ويشتمل على أحاديث من أحاديثهم، منها حديث ينتهي إلى أبي عبد الله (وهو جعفر الصادق) في تفسير قول الله عزَّ وجل: ﴿ اللَّهُ نُورُ السَّمَوَاتِ وَالأَرْضَ ﴾[النور: ٣٥] قال- كما زعموا-:

إعداد الشيخ، عبد المحسن بن حمد العباد البدر الأستاذ بالجامعة الإسلامية سابقا والمدرس بالمسجد النبوي

﴿ «مَثَلُ نُورِهِ حَمِشْكَامَ ﴾: فاطمة عليها السلام، ﴿فِيهَا مِصْبَاحٌ ﴾ :الحسين، ﴿ المَصْبَاحُ فِي رُجَاجَة ﴾: الحسن، ﴿ الزُّجَاجَةُ كَاَنَهَا كَوْكَبُ دُرِّيًّ ﴾: فاطمة كوكب دُريَّ بين نساء أهل الدنيا، ﴿ يُوقَدُ مِنْ شَجَرَمَ مُبَارَكَة ﴾: إبراهيم عليه السلام، ﴿ زَيْتُونَهُ لاَ شَرَقِيَهُ وَلاَ غَرْبِيَة ﴾: لا يهودية ولا نصرانية: ﴿ يَكَادُ زَيْتُهَا يُضِيءُ ﴾: لا يهودية ولا ينفجر بها، ﴿ولَوْ لَمْ تَمْسَسُهُ نَارُ نُورُ عَلَى نُورٍ ﴾: إمام منها بعد إمام، ﴿ يَهْدِي اللهُ لِنُورِ مَنْ

باب: أن الآيات التي ذكرها الله عزُّ وجلَّ في كتابه هم الأئمة (٢٠٧/١).

وفي هذا الباب تفسير قول الله عزَّ وجلَّ: ﴿وَمَا تُغْنِي الآيَاتُ وَالنَّذُرُ عَنْ قَوْمٍ لاَ يُؤْمِنُونَ ﴾ [يونس: ١٠١] بأنَّ الآيات: الأئمة!!

وفيه تفسير قوله تعالى: ﴿ كَذَبُوا بِآيَاتِنَا كُلُّهَا ﴾ [القمر: ٤٢] بَأَنَّ الآيات: الأوصياء كلُّهُما!!!

ومعنى ذلك أنَّ العقّاب الذي حلَّ بآل فرعـون سببُه تكذيبهم بالأوصياء الذين هم الأئمة!!

باب: أنَّ أهلَ الذُكر الذين أمر الله الخلقَ 🗖 باب: أنَّ أهلَ الذُكر الذين أمر الله الخلقَ بسؤالِهم هم الأئمة عليهم السلام (٢١٠/١).

🗖 باب: أنَّ القرآن يهدي للإمام (٢١٦/١).

وفي هذا الباب تفسير قول الله عزَّ وجلَّ: ﴿ إِنَّ هَذَا الْقُرْآنَ يَهْـدِي لِلَّتِي هِـيَ أَقْـوَمُ ﴾ [الإسـراء: ٩] بِأَنَّه يهدي إلى الإمام!

وفيه تفسيرُ قول الله عزُّ وجلً: ﴿وَالَّذِينَ عَقَدَتْ أَيْمَانُكُمْ ﴾ [النساء: ٣٣] بأنَّه إنما عنى بذلك الأئمة عليهم السلام، بهم عقد الله عزَّ وجلَّ إيمانكم!!

باب: أنَّ النَّعمة التي ذكرها الله عزَّ وجلً في كتابه الأئمة عليهم السلام (٢١٧/١).

500

العدد السابع - السنة الثانية والثلاثون

وفيه تفسير قول الله عزَّ وجلً: ﴿ أَلَمْ تَرَ إِلَى الَّذِينَ بَدَّلُوا نِعْمَةَ اللَّهِ كُفُرًا ﴾ [إبراهيم: ٢٨] بالزعم بأنَّ عليًا رضي الله عنه قال: «نحن النَّعمة التي أنعم الله بها على عباده، وبنا يفوز مَن فاز يوم القيامة»!!

وفيه تفسير قول الله عزَّ وجلَّ في سورة الرحمن: ﴿فَبِأَيِّ آلاء رَبَّكُمَا تُكَذَبَانِ﴾ [الرحمن]، قال: «أبالنَّبيَّ أُم بالوصيِّ تكذَّبان»!

باب: عرض الأعمال على النبي صلى الله عليه وآله، والأئمة عليهم السلام (٢١٩/١).

باب: أن الأئمة عليهم السلام عندهم جميع الكتب التي نزلت من عند الله عـز وجل، وأنهم يعرفونها على اختلاف السنتِها (٢٢٧/١).

باب: أنه لم يجمع القرآن كلُّه إلاَّ الأئمة عليهم السلام، وأنهم يعلمون علمَه كله (٢٢٨/١).

باب: أن الأئمة عليهم السلام يعلمون جميع العلوم التي خرجت إلى الملائكة والأنبياء والرسل عليهم السلام (١/٢٥٥).

باب: أن الأئمة عليهم السلام يعلمون متى يموتون، وأنهم لا يموتون إلا باختيار منهم. (۲۰۸/۱).

باب: أن الأئمة عليهم السلام يعلمون علم ما كان وما يكون، وأنه لا يضفى عليهم شيءُ صلوات الله عليهم (٢٦٠/١).

باب: أنَّ الله عزَّ وجلَّ لم يُعلِّم نبيَّه علمًا إلا [ أمره أن يُعلِّمه أمير المؤمنين عليَا

عليه السلام، وأنه كان شريكه في العلم (٢٦٣/١).

اباب: أنه ليس شيء من الحقَّ في يد الناس إلا ما خرج من عند الأئمة عليهم السلام، وأن كل شيء لم يخرج من عندهم فهو باطلٌ ((/٣٩٩). وهذه الأدوات تشتمل على



أحاديث من أحاديثهم، وهي منقولةً من طبعة الكتاب، نشر مكتبة الصدوق بطهران، سنة (١٣٨١هـ).

وتعتدر الكتاب من أحلَّ كتدهم إن لم يكن أحلّها، وفي مقدّمة الكتاب ثناءً عظيمُ على الكتاب وعلى مؤلفه، وكانت وفاتُه سنة (٣٢٩هـ)، وهذا الذي نقلتُه منه نماذج من غلوَّ المتقدَّمين في الأئمة، أما غلُوُّ المتأخرين فيهم، فيتضح من قول أحد كُبر ائهم المعاصرين الخميني في كتابه «الحكومة الإسلامية» (ص٥٢) من منشورات المكتيبة الإسلامية الكبرى- طهران-: «وثبوتُ الولاية والحاكمية للإمام (ع) لا تَعنِي تحردَه عن منزلته التي هي له عند الله، ولا تحعله مثل من عداه من الحكام، فإنَّ للإمام مقامًا محمودًا ودرجة سامية وخلافة تكوينية تخضع لولايتها وسيطرتها حميعُ ذرات هذا الكون، وإن من ضروريات مذهبنا أنَّ لأئمتنا مقامًا لا سلغه ملكُ مقربُ ولا نبيٌّ مرسل، وبموجب ما لدينا من الروايات والأحاديث فانَّ الرسول الأعظم ﷺ والأئمة عليهم السالام كانوا قدل هذا العالم أنوارًا، فجعلهم الله بعرشيه محدقين، وجعل لهم من المنزلة الزُّلفي ما لا يعلمه الإالله، وقد قال حبر ائبل كما ورد في روايات المعراج: لو دنوتُ أنملة لاحترقتُ، وقد ورد عنهم علدهم السلام: إنَّ لذا مع الله حالات لا يسعها ملكُ مقرب ولا نبيٍّ مرسل»!

ولا يَملكُ المرءُ وهو يرى أو يسمعُ مثل هذا

الكلام إلاً أن يقـول: ﴿رَبُنَا لاَ تُزَعْ قُلُوبَنَا بَعْدَ إِذْ هَدَيْتَنَا وَهَبْ لَنَا مَنْ لَدُنُكَ رَحْمَةً إِنَّكَ أَنْتَ الْوَهَابُ ﴾ [آل عمران: ٨].

وكلُّ من له أدنى بصيرة يجزم بأنَّ ما تقدَّم نقله عنهم وما يشبهه كذبُ وافتراءً على الأئمة، وأنهم بُرءاء من الغلاة فيهم ومن غلوهم. والله تعالى أعلم.

العدد السابع - السنة الثانية والثلاثون

6 2 -ولاتبتاعوا معاوية محمد هيكل 📕 📕 الحمد لله الذي جعل اتباع رسوله على محبته دليلاً، والصلاة والسيلام على أكمل الناس هديًا وأقومهم قيلاً... وبعد: فإن متابعة النبي ﷺ هي مقتضى الشهادة مأن محمدًا على رسول الله ولازم من لوازمها؛ إذ معنى الشهادة له بأنه رسول الله حقًا: طاعته فيما أمر، وتصديقه فدما أخبر، واجتناب ما نهى عنه وزجر، وعبادة الله بما شرع. وهذا تمام المحبة وغابة التوقير؛ ولذا اشتد النكيرمن الله تعالى على من سلكوا في العبادة سبيلاً لم يشرعها، فقال: ﴿ أَمْ لَهُمْ شُرَكَاءُ شَرَعُوا لَهُمْ مِنَ الدِّين مَا لَمْ يَأْذَنْ بِهِ اللَّهُ ﴾ [الشورى:٢١]. وقال ﷺ: «من عمل عملاً ليس عليه أمرنا فهو ردٌّ». [رواه مسلم]. أي: مردود عليه.

# الاتباع دليل المحبة وثمرتها

قال تعالى: ﴿قُلْ إِنْ كُنْتُمْ تُحِبُونَ اللَّهَ فَاتَبِعُونِي يُحْبِبْكُمُ اللَّهُ وَيَعْفِرْ لَكُمْ ذُنُوبِكُمْ وَاللَّهُ غَفُورُ رَحِيمٌ ﴾ [آل عمران: [٣١].

قال ابن كثير رحمه الله: هذه الآية حاكمة على كل من ادعى محبة الله وليس هو على الطريقة المحمدية بأنه كاذب في دعواه في نفس الأمر حتى يتدع الشرع المحمدى والدين النبوى فى جميع أقواله وأفعاله كما ثبت في الصحيح عن رسول الله ﷺ أنه قال: «من عمل عمالاً ليس عليه أمرنا فهو رد». ولهذا قال: ﴿ قُلْ إِنْ كُنْتُمْ تُحِبُّونَ اللَّهَ فَاتَّبِعُونِي يُحْبِبْكُمُ اللَّهُ ﴾ أي: يحصل لكم فوق ما طلبتم من محبتكم إياه وهو محبته إياكم، وهو أعظم من الأول، كما قال بعض العلماء الحكماء: «لدس الشان أن تُحبُّ، إنما الشان أن تُحَبُ». وقال الحسن النصري وغيره من السلف: زعم قوم أنهم يحبون الله فابتلاهم الله بهذه الآية؛ فقال: ﴿قُلْ إِنْ كُنْتُمْ تُحِبُّونَ اللَّهَ فَاتَّبِعُونِي يُحْبِبْكُمُ اللَّهُ وَيَغْفِرْ لَكُمْ ذُنُوبَكُمْ ﴾.

قال ابن القيم رحمه الله في «مدارج السالكين»: ﴿ يُحْبِبْكُمُ اللَّهُ ﴾ إشارة إلى دليل المحبة وثمرتها وفائدتها، فدليلها وعلامتها اتباع الرسول ﷺ، وفائدتها وثمرتها محبة المرسل لكم، فما لم تحصل المتابعة فليست محبتكم له حاصلة ومحبته لكم منتفية.

معنى الاتباع

الاتباع هو الاقتداء والتأسي بالنبي عُنَّ في الاعتقادات والأقوال والأفعال والتروك.

العدد السابع - السنة الثانية والثلاثون

5000

قال تعالى: ﴿ لَقَدْ كَانَ لَكُمْ فِي رَسُولِ اللَّهِ أُسُوَةٌ حَسَنَةً لِنْ كَانَ يَرْجُو اللَّهَ وَالْيَوْمَ الأَخِرَ وَذَكَرَ اللَّهَ كَثِيرًا ﴾ [الأحزاب: ٢١].

قال ابن كثير في تفسير هذه الآية: «هذه الآية أصل كبير في التأسي برسول الله ﷺ في أقواله وأفعاله وأحواله، ولهذا أمر تبارك وتعالى الناس بالتأسي بالنبي ﷺ يوم الأحزاب في صبره ومصابرته ومرابطته ومجاهدته وانتظاره الفرج من ربه عز وجل، صلوات الله وسلامه عليه دائمًا إلى يوم الدين.

ولهذا قال تعالى للذين تضجروا وتزلزلوا واضطربوا في أمرهم يوم الأحزاب: ﴿ لَقَدْ كَانَ لَكُمْ فِي رَسُولِ اللَّهِ أُسْوَةٌ حَسَنَةٌ ﴾

م في رضون معرف معرف مسود مسترد أي: هلاً اقتديتم به وتأسيتم بشمائله ﷺ.

والتأسي بالنبي ﷺ هو: أن نفعل مثلما فعل على الوجه الذي فعله، من وجوب أو ندب، وأن نترك ما تركه، أو نهى عنه من مُحَرَّمٍ أو مكروم، كما يشمل التأسي به التأدب بادابه، والتخلق بأخلاقه ﷺ، وعلى

ذلك فالتأسى والإقتداء شامل لكافة أمور الدين.

فإذا قال الرسول ﷺ قولاً قلنا مثل قوله، وإذا فعل فعلاً فعلنا مثله، وإذا ترك شيئًا تركناه فيما لم يكن خاصًا به، وإذا عظَّم شيئًا عظمناه، وإذا حقَّر شيئًا حقرناه، وإذا رضي لنا أمرًا رضينا به، وإذا وقف بنا عند حد وقفنا عنده ولم يكن لنا أن نتقدم عليه أو نتأخر عنه.

وبالجملة فإن الاقتداء بالرسول ﷺ هو تجريد متابعته والتلقي عنه وحده، فكما أن الرب سبحانه واحد فالرسول الذي أمرنا باتباعه واحد، فهما توحيدان: توحيد المرسل وهو الله سبحانه وتعالى، وتوحيد متابعة الرسول ﷺ.

وهذا معنى شهادة أن لا إله إلا الله وأن محمدًا رسول الله، وبدون هذا لا يصير المسلم مسلمًا، ذلك هو الاقتداء بالرسول ، وهو المعيار الذي ينبغي أن توزن به أفعال الناس وأقوالهم وعقائدهم وسائر أمورهم، وطريق التأسي به مبني على العلم بهديه ، في في كافة أمور الدين والعمل يه.

وقد وعت دواوين السنة وكتب السير والشمائل كافة أقوال النبي ﷺ وأفعاله وسجاياه وأخلاقه وكل ما يتصل به من قريب أو بعيد وحفظت ذلك أتم حفظ». [محبة الرسول [١٢٤/١].

ضوابط مهمة في اتباع نبي الأمة ﷺ

اولاً: إن مبنى دين الإسلام على الوحي والنقل الصحيح لا العقل والاستنباط، فما جاءنا من أمر ونهي في كتاب الله تعالى أو سنة رسول الله ﷺ وجب علينا قبوله والمبادرة إلى امتثاله فعلاً أو تركًا.

ولذا كان السلف رحمهم الله

يدورون مع النصوص حيث دارت، ويحكمون على الرجل بأنه على الطريق ما كان على الأثر. قال الزهري: «من الله الرسالة، وعلى الرسول ﷺ البلاغ، وعلينا التسليم».

وقال ابن أبي العز شارحًا قول الطحاوي: «ولا تثبت قدم الإسلام إلا على ظهر التسليم والاستسلام». أي: لا يثبت إسلام من لم يسلَّم لنصوص الوحيين وينقاد إليها ولا يعترض عليها ولا يعارضها برأيه ومعقوله وقياسه.

وما أجمل مقولة الخليفة الراشد علي رضي الله عنه حين قـال: «إياكم والاسـتنان بالرجـال، فإن الرجل ليـعمل بعمل أهل الجنة ثم ينقلب-لعلم الله فيه- فيعمل بعمل أهل النار فيموت وهو من أهل النار، وإن الرجل ليعمل بعمل أهل

العدد السابع - السنة الثانية والثلاثون

النار فينقلب – لعلم الله فيه – فيعمل بعمل أهل الجنة فيموت وهو من أهل الجنة، فإن كنتم لابد فاعلين فبالأموات لا بالأحياء، وأشار إلى رسول اللَّه ﷺ وأصحابه الكرام». [الاعتصام للشاطبي ٣٥٨/٢].

وما أحسن مقولة أبي الزناد رحمه الله: «إن السنن ووجوه الحق لتأتي كثيرًا على خلاف الرأي، فما يجد المسلمون بدًا من اتباعها، من ذلك: أن الحائض تقضي الصيام ولا تقضي الصلاة».

ثانيًا: يجب على المسلم البحث عن الحكم الشرعي، والتثبت فيه قبل إتيان العمل في جميع شئون حياته؛ لقوله ﷺ: «من

عمل عملاً ليس عليه أمرنا فهو رد». وتطبيق ذلك هو حقيقة الاتباع والتأسي برسول الله تي ، يقول الشاطبي في الموافقات حول ذلك: كل من ابتغى في تكاليف الشريعة غير ما شرعت له فقد ناقض الشريعة، وكل من ناقضها فعمله في المناقضة باطل، فمن ابتغى في التكاليف ما لم تشرع له فعمله باطل.

ثالثا: المراد باتباع الرسول ﷺ العمل بكل ما جاء من أوامر ونوام في القرآن الكريم باعتباره وحيًا من الله تعالى، إليه ﷺ والعمل بالسنة المطهرة، يقول ﷺ: «ألا إني أوتيت الكتاب ومثله معه، ألا إني أوتيت القرآن ومثله معه» [رواه أحمد وصححه الألباني في صحيح الجامع برقم (٥١٦]). قال عطاء: طاعة الرسول ﷺ : اتباع الكتاب والسنة. وقال العلامة السعدي: وإن ما جاء به الرسول ﷺ يتعين على العباد الأخذ به واتباعه ولا تحل مخالفته، وإن نص الرسول على حكم كنص الله- تعالى- لا رخصة لأحد ولا عذر في تركه، ولا يجوز تقديم

قول أحد على قوله.

رابعا: ما تركه النبي ﷺ من جنس العبادات ولم يفعله مع وجود المقتضى لفعله على عهده ﷺ ففعله بدعة وتركه سنة، كالاحتفال بالمولد، وإحياء ليلة الإسراء والمعراج، والهجرة ورأس السنة ونحوها، يدل على ذلك قول رسول الله ﷺ: «من عمل عملاً ليس عليه أمرنا فهو رد». ﷺ: «من عمل عملاً ليس عليه أمرنا فهو رد». دينًا فلا يكون اليوم دينًا». وقال شيخ الإسلام دينًا فلا يكون اليوم دينًا». وقال شيخ الإسلام ابن تيمية في «الفتاوى»: «والترك الراتب سنة، كما أن الفعل الراتب سنة». ويقول ابن كثير: «وأما أهل السنة والجماعة فيقولون في كل

فعل أو قول لم يثبت عن الصحابة رضي الله عنهم: هو بدعة؛ لأنه

لو كان خيرًا لسبقونا إليه». خامسًا: كل ما يحتاجه الناس في أصول الدين وفروعه، في أمور الدنيا والأخرة من العبادات والمعاملات في السلّم والحرب، في السياسة أو الاقتصاد... إلخ

جاءت الشريعة ببيانه وإيضاحه، قال الله تعالى: ﴿ وَنَزَلْنَا عَلَيْكَ الْكِتَابَ تَبْيَانًا لِكُلَّ شَيْء وَهُدًى وَرَحْمَةً وَبُشْ رَى لِلْمُ سُلِمِينَ ﴾ [النحل: ٨٨]، وقال سبحانه: ﴿ الْيَوْمَ أَكْمَلْتُ لَكُمُ دينَكُمْ وَأَتْمَمْتُ عَلَيْكُمْ نِعْمَتِي وَرَضِيتُ لَكُمُ الإِسْلاَمَ دينًا ﴾ [المائدة: ٣]، وقال بعض المشركين لسلمان الفارسي: قد علمكم نبيكم كل شيء حتى الخراءة، فقال: «أجل لقد نهانا أن نستقبل القبلة بغائط أو بول... الحديث رواه مسلم برقم(٢٦٢).

العمل موافقًا للشرع في ستة أمور وهي: ١- السبب: فإذا تعبد الإنسان لله تعالى بعبادة مقرونة بسبب ليس شرعيًا فهي بدعة مردودة على صاحبها، مثل إحياء ليلة السابع

العدد السابع - السنة الثانية والثلاثون

والعشرين من رجب بالتهجد يدَّعون أنها ليلة الإسراء والمعراج، فالتهجد في أصله عبادة، لكن لما قرن بهذا السبب كان بدعة لكونه بني على سبب لم يثبت شرعًا.

٢- الجنس: فإذا تعبد الإنسان لله تعالى بعبادة لم يشرع جنسها فهي غير مقبولة، كالتضحية بفرس؛ لأن الأضاحي لا تكون إلا من جنس بهيمة الأنعام وهي الإبل أو البقر أو الغنم.

٣- القَدْر: فلو أراد إنسان أن يزيد صلاة على أنها فريضة، أو ركعة في فريضة فعمله ذلك بدعة مردودة لأنها مخالفة للشرع في المقدار أه العدد.

> ٤- الكيفية: فلو نكس إنسان الوضوء أو الصلاة لما صح وضوؤه ولا صلاته؛ لأن عمله مخالف للشرع في الكيفية.

٥- الزمان: فلو ضحى
إنسان في رجب، أو صام
رمضان في شوال، أو وقف
بعرفات في التاسع من ذي القعدة
لما صح ذلك منه، لمخالفته للشرع في

٦- المكان: فلو اعتكف إنسان في منزله لا في المسجد، أو وقف يوم التاسع من ذي الحجة بمزدلفة لما صبح ذلك منه؛ لمخالفته للشرع في المكان. [الإبداع في بيان كمال الشرع لابن عثيمين ٢١٢٢].

سابعاً: الأصل في العبادات بالنسبة للمكلف التعبد والأمتثال دون الالتفات إلى الحِكَم والمعاني، وإذا كانت ظاهرة في كثير منها. يقول الشيخ ابن عثيمين رحمه الله-مقررًا ذلك-: «يجب أن نعلم أن ما أمر الله به ورسوله، أو نهى الله عنه ورسوله فهو الحكمة، فعلينا أن نسلم، ونقول إذا سألنا أحد عن الحكمة في أمر

من الأمور: إن الحكمة أمر الله ورسوله في المأمورات، ونهى الله ورسوله في المنهيات، ودليل ذلك من القرآن الكريم قوله تعالى: ﴿ وَمَا كَانَ لَمُؤْمِنَ وَلاَ مُؤْمِنَةً إِذَا قَضَى اللَّهُ وَرَسُولُهُ أَمَرًا أَنْ يَكُونَ لَهُمُ الحَيَرَةُ مِنْ أَمْرِهِمْ ﴾ [الأحزاب: ٩٢]، وسئلت عاشة رضي الله عنها: ما بال الحائض تقضي الصوم ولا تقضي الصلاة؟ فقالت: كان يصيبنا ذلك فنؤمر بقضاء الصيام ولا نؤمر بقضاء الصلاة»، فاستدلت بالسنة ولم تذكر العلة، وهذا هو حقيقة التسليم والعبادة، أن تكون مسلمًا لأمر الله ورسوله عرفت حكمته أم لم تعرف، ولو كان الإنسان لا يؤمن بالشيء

حتى يعرف حكمته لقلنا: إنك ممن اتَّبع هواه فلا تمتثل إلا حيث ظهر لك أن الامتثال خير». [حـقوق النبي ﷺ ١٠١-إست.

ولا يفهم أحد مما سبق أن البحث عن الحكم والمعاني في العبادات التي دلت عليها العرائن ليس بمطلوب، كيف لا وقد ذكر الله تعالى ورسوله ﷺ شيئًا من ذلك كـقـول الله تعالى: ﴿ لَعَلَّكُمْ تَتَفَكَّرُونَ ﴾، ذلك كـقـول الله تعالى: ﴿ لَعَلَّكُمْ تَتَفَكَّرُونَ ﴾، (لَعَلَّكُمْ تُفْلِحُونَ ﴾، ﴿ لَعَلَّكُمْ تَتَفَونَ ﴾، وقـول النبي ﷺ: «إنما جـعل الطواف بالبـيت وبين الصفا والمروة ورمي الجمار لإقامة ذكر الله». [سنن أبي داود برقم ١٨٨٨، وحـسنه الأرناؤوط في تخريجه لجامع الأصول رقم ١٥٠٥].

ولكن المراد التحذير من التنطع في استخراجها، أو ربط القيام والتنفيذ والعمل بمعرفتها.

وللحديث بقية إن شاء الله تعالى.

العدد السابع - السنة الثانية والثلاثون

المؤلف: أبو الحسين محمد بن محمد بن حسين بن خلف بن الفراء الحنبلي البغدادي المشهور بالقاضي أبي الحسين.

-

مولده ولد عام ٥١هه. الله الما الملسمان م

نشأته، نشأ القاضي أبو الحسين في بيئة علمية صالحة، حيث نشأ تحت رعاية والده العلامة محمد بن الحسين المشهور بالقاضي أبي يعلى، وهو شيخ الحنابلة وإمامهم في عصره، حيث عني بتعليم ابنه وتهذيبه منذ نعومة أظفاره، فقد بدأ بحفظ القرآن الكريم، نعم بدأ بعد ذلك توجيهه لدراسة الحديث النبوي وسائر العلوم الشرعية فأخذ على مشايخ بغداد حتى فاق أقرانه.

قـال عنه ابن رجب: برع في الفـقـه وأفـتى وناظر، وكان عارفًا للمذهب مشددًا في السنة.

وفاته: توفي عام ٢٦هه.

موضوع الكتاب؛ بيان ما يعتقده المؤلف رحمه اللله من أصـــول الدين في مسائل الإيمان والتوحيد والأسـماء والصفات وغيرها من المسائل على منهج السلف الصالح.

> أنه سنُتِّل رحمه الله عن عقيدته ومذهبه، فأجاب السائل بكتابة عقيدته في هذه الرسالة.

> > 27

إعداد / علاء خضر قىمة الكتاب

وإن كانت الرسالة صغيرة الحجم، فهي غزيرة الفائدة، تكشف عن كون الإمام المصنف على عقيدة السلف، كما تبين مدى جهاده ودفاعه عن هذه العقيدة، كما يتبين فيها الواجب فعله تجاه المبتدعة المخالفين لعقيدة السلف.

# نسخ الكتاب

نسخة بدراسة وتحقيق د. محمد بن عبد الرحمن الخميس.

# ماجاءفي العقيدة

بدأ المؤلف كتابه قائلاً: «فأول ما نبدأ بذكره من ذلك ذكر ما افترض الله تعالى على عباده، وبعث به رسوله ﷺ، وأنزل فيه كتابه، وهو الإيمان بالله عز وجل، ومعناه: التصديق

بما قـال به وأمر به، وافترضه، ونهى عنه من كل ما جاءت به الرسل من عنده، ونزلت فيه الكتب، وبذلك أرسل المرسلين، فقال تعالى: ﴿وَمَا أَرْسَلْنَا مِنْ قَـبْلِكَ مِنْ رَسُولِ إِلاً فَاعْبُدُونَ ﴾ [الإنبياء: ٢٥]. وقـال في الإيمان

العدد السابع - السنة الثانية والثلاثون

والتصديق بذلك: قول باللسان، وتصديق بالجنان، وعمل بالأركان، يزيده كثرة العمل والقول بالإحسان، وينقصه العصيان، ويستثنى في الإيمان، ولا يكون الاستثناء شكا إنما هي سنة ماضية عند العلماء، فإذا سئئل الرجل: أمؤمن أنت؟ فإنه يقول: أنا مؤمن إن شاء الله. ويقول: آمنت بالله وملائكته وكتبه ورسله».

وقال في القرآن: «هو كلام الله، فالله لم يزل ولا يزال متكلمًا، وإن كلام الله يُسمع تارة من الله عـز وجل، وتارة من التـالي، فـالذي يسمعه من الله سبـحانه من يتولى خطابه بنفسه بلا واسطة ولا ترجمان: كنبينا محمد تي ليلة المعراج لما كلمه، وموسى كذلك على جبل الطور، كذلك سبيل من يتولى خطابه بنفسه من ملائكته، ومن عدا ذلك فإنما يسمع كلام الله القديم على الحقيقة من التالي وهو حرف مفهوم، وصوت مسموع».

وقال في الصفات: ثم الإيمان بأن الله جل ذكره واحد لا يشبهه شيء، ولا نشبه صفاته، ولا نكيفه، وتكييف صفاته وهم، وإن ما وقع في الوهم فالله وراء ذلك.

> وأنه حي بحياة، عالم بعلم، قادر بقدرة، سميع بسمع، بصير ببصر، متكلم بكلام، مريد بإرادة، أمر بأمر، نام بنهي. ونقر بأنه خلق أدم بيده لقوله تعالى لإبليس: ﴿ مَا مَنَعَكَ أَنْ تَسْ جُدَدَ لِمَا خَلَقْتُ بيَدَيَّ ﴾ [ص: ٧٥]، وأن له

يمينًا لقوله: ﴿وَالسَّمَوَاتُ مَطُوِيًاتُ بِيَمِينِهِ ﴾ [الزمر: ٦٧]، وأن له وجهًا لقوله: ﴿ كُلُّ شَيْءٍ هَالِكُ إِلاَ وَجْهَهُ ﴾ [القصص: ٨٨]، وأنه ينزل كل ليلة إلى سماء الدنيا لقول رسول الله ﷺ: «ينزل ربنا كل ليلة إلى سماء الدنيا حين يبقى ثلث الليل الآخر». وهذا لفظ البخاري.

وقد روى حديث النزول أحمد ومالك والبخاري ومسلم وأبو عيسى الترمذي وأبو داود وابن خزيمة والدارقطني وأئمة المسلمين. وأنه يضحك إلى عبده المؤمن بقول رسول الله ﷺ: «يضحك الله إلى رجلين قتل أحدهما الآخر كلاهما يدخل الجنة...»

ثم قال في تعطيل الصفات: «وإن تأولها على مقتضى اللغة وعلى المجاز فهو جهمي».

وقال في الإيمان بالقدر: «ويجب الإيمان بالقدر، خيره وشره، وحلوه ومره، وقليله وكثيره، وظاهره وباطنه، ومحبوبه ومكروهه، وحسنه وسيئه، وأوله وأخره من الله، قضى قضاءه على عباده، وقدر قدره عليهم، لا أحد يعدو منهم مشيئة الله عز وجل، ولا يجاوز قضاءه، بل هم كلهم صائرون إلى ما خلقهم

له، واقعون فيما قدر عليهم لا محالة، وهو عدل من ربنا عـز وجل فـأراد الطاعـة وشاءها ورضيها وأحبها وأمـر بهـا، ولم يأمـر بالمعصية، ولا أحبها ولا رضيها، بل قضى بها وقدرها وشاءها وأرادها. والمقتول يموت بأجله. وقال في الإيمان بعذاب

5000

العدد السابع - السنة الثانية والثلاثون

القبر: «ثم الإيمان بعذاب القبر وبمنكر ونكير، قال الله تعالى: ﴿ فَإِنَّ لَهُ مَعِيشَةً ضَنْكًا ﴾ [طه: ١٢٤]، قال أصحاب التفسير: عذاب القبر.

وروى البخاري بإسناده عن أم خالد قالت: سمعت النبي ﷺ يتعوذ من عذاب القبر.

وقال النبي ﷺ: «لو نجا أحد من ضمة القبر (أو ضغطة القبر) لنجا سعد بن معاذ». وقال في الإيمان بالصراط والميزان والحوض: «ثم الإيمان بالبعث والصراط وشمار الأرزيني يومئذ: سلمً سلم، والصراط جاء في الحديث أنه أحدُ من السيف وأدقٌ من الشعر».

ثم الإيمان بالموازين، كما قال تعالى: ﴿ وَنَضَعُ الْمُوَازِينَ الْقِسْطَ لِيَوْمِ الْقِيَامَةِ ﴾ [الأنبياء: ٤٧].

ثم الإيمان بالحوض والشفاعة وقال النبي ﷺ: «إن لي حوضًا ما بين أيلة وعدن». وقال أنس بن مالك: من كذب بالحـوض لم يشـرب منه.

وقال في الشفاعة: فأما المسيئون الموحدون فإنهم يخرجون منها بالشفاعة. وقال النبي تُله: «شفاعتي لأهل الكبائر من أمتي».

وقال في نبوة محمد ﷺ: ثم الإيمان بأن محمدًا نبينا ﷺ خاتم

> النبيين، وسيد المرسلين، وإمام المتقين ورسول رب العالمين، بعثه إلينا وإلى الخلق أجمعين، وهو سيد ولد أدم، وأول من تنشق عنه الأرض، فـادم ومن دونه تحت لوائه، الشاهد لكل نبي، والشاهد على كل أمة، أخذ الله تعالى ميثاق

الأنبياء بالإيمان، والبشارة به، ووصفه وتبيانه في كتبهم مع ما اختصه الله به من قبل النبوة وبعدها من الآيات المعجزات الباهرات».

وقال في الاعتقاد في الصحابة: «ثم الإيمان بأن خير الخلق بعد رسول اللَّه ﷺ، وأعظمهم منزلة بعد النبيين والمرسلين وأحقهم بخلافة رسول اللَّه ﷺ أبو بكر الصديق رضوان الله عليه، ثم بعده على هذا الترتيب أبو حفص عمر بن الخطاب رضي الله عنه، ثم على هذا النعت والصفة أبو الحسن على بن أبي طالب رضي الله عنه، ونشهد للعشرة بالجنة وهم أصحاب النبي

ثم ختم رسالته بالتحذير من أهل البدع وهجرانهم، فقال: «ويجب هجران أهل البدع والضلال كالمشبهة والمجسمة والأشعرية والمعتزلة والرافضة والمرجئة والقدرية والجهمية والخوارج والسالمية والكرامية وبقية الفرق المذمومة». ثم قال المؤلف: فهذا اعتقادي وما أدين به لربي، وهو الذي مضى

عليه والدي رحمه الله، والحمد لله وصلى الله على محمد وعلى أله أجمعين \*.

\*وهذا ما ندين به لربنا عـز وجل، ونسـال الله أن يتوفانا عليه. [التحرير].

التوجيح

العدد السابع . السنة الثانية والثلاثون

الحلقة التاسعة عشرة اعداد: جمال عبد الرحمن

العمل لله والصلاة والسلام على رسول الله، وبعد: في هذا العدد نتعرف - إن شاء الله - على هدي النبي ﷺ في تعليم الأطفال أدب التعامل والمزاح، كما سنرى رحمته ﷺ بالأطفال وبناء شخصيتهم الرجولية بعيدًا عن صفات المؤنثين والمخنثين، كما يعودهم ﷺ على الاخشيشان وقوة التحمل. نقول-وبالله التوفيق-:

### (۸۹) ويمنعهم 😂 من أن يروع يعضهم بعضا ولو مزجاء

فعن عبد الرحمن بن أبي ليلي رحمه الله قال: حدثنا أصحاب رسول الله ﷺ أنهم كانوا يسيرون مع النبي ﷺ في مسير، فنام رجل منهم، فانطلق بعضهم إلى نبل معه فاخذها، فلما استيقظ الرجل فزع فضحك القوم، فقال ﷺ دما يُضحككم ؟» فقالوا : لا، إلا أنًا أخذنا نبل هذا ففزع، فقال : «لا يحل لمسلم أن يُرَوَّع مسلمًا» (1).

وعن يزيد بن سعيد عن أبيه عن جده قال : سمعت رسول الله ﷺ يقول : «لا يأخذ أحدكم متاع صاحبه لاعبًا ولا جادًا، فإذا أخذ أحدكم عصا صاحبه فلبردها عليه»(٢).

إذا كانت هذه التوجيهات النبوية وجهت للكبار لئالا يروع بعضهم بعضًا، فبالأولى والأحرى أن يُجَنَّب الأطفال أي ترويع؛ لحرمته أولاً، ولكى لا يشبوا جبناء ثانيًا.

فالنبي ﷺ يبني القواعد العامة في نفوس المسلمين وسلوكهم لتكون منهجًا لهم ولسائر الأمة؛ يتحدد بها موقفهم من المشروع والممنوع «لا يحل لمسلم أن يروع أخاه»، فلا يخفي عنه ماله أو ولده؛ ليتفرج على لوعته وحيرته، ثم يقول له : كنت أمزح، ولا يدخل عليه بيته من مكان غير مالوف فيرعبه ويرعب من بالبيت ويقدول : كنت أمزح، ولا ياتي من وراء ظهره ويحدث صوبًا مرعبًا كصوت سيارة أو صوت ويُحدث منوبًا مرعبًا كصوت سيارة أو صوت امزح ! أين نحن من تعاليم هذا الدين العظيم ؟! (٨٠) ويغفف عنهم ٢ مراعاة لطاقتهم العقد الجدود.

الطفل بنسبى وبغفل، ولا يستطيع بعقله المتواضع أن يضبط الأمور كالكيار، وكان ﷺ يراعى هذا الجانب تمامًا، وقد ظهر ذلك حينما كان تُل الله عنه بعمل؛ فإذا عنه بعمل؛ فإذا رأى منه تقصيرًا أو نسيانًا لم يعاقبه واكتفى يتوجيهه، فإذا رأى من أهله مَن يريد معاقبته قال : «دعُوه، فلو قُدِّر لكان»؛ لأنه ﷺ بعلم أن للطفل طاقة عقلية محدودة، فقد تقول لطفلك : لا تلعب مع الصيبان، وحينما براهم لا تستحضن ذاكرته نهى أبيه له، كذلك فإن عقله لا يستجمع أن المخالفة عقوق، وأنه منهى عن ذلك، وكما قيل : طفلك ليس أنت. ولذلك كان النبي ﷺ يقول لمن أراد أن يلوم أنسبًا: «دعوه، فلو قُدِّر لكان»(٣). بل إنك أخى المربى ستقرعينك، ويطمئن قلبك حينما ترى المربى القدوة محمدًا ﷺ وهو يترفق بالطفل ويغفر له زلته؛ مراعاة لعقله Harpe.

العدد السابع - السنة الثانية والثلاثون

29

قال أنس: كان رسول الله ﷺ من أحسن الناس حُلقًا، فأرسلني يومًا لحاجة، فقلت : واللَّه لا أذهب، وفي نفسي أن أذهب لما أمرني به نبي اللَّه ﷺ، فخرجت حتى أمر على صبيان وهم يلعبون في السوق، فإذا رسول اللَّه ﷺ قد قبض بقفاي من ورائي، قال : فنظرتُ إليه وهو يضحك، فقال: «يا أنيس؛ أذهبتَ حيث أمرتك؟] قلت : نعم، أنا أذهب يا رسول اللُه(٤).

فانظر رحمني الله وإياك، الرسول ٢ أمَرَ أنساً، وأنس خادمه، ثم يقول أنس إنه لن يذهب وفي نفسه أن يذهب، والنبي ٢ يسمع ويرى، فهو يعلم أن انساً طفل ويمينه يمين أطفال لغو لا يؤاخذ الله عليه، ويسكت ٢ ... وينصرف أنس ... ويتابعه رسول الله ٢ من بُعد، حتى إذا اتجه أنس إلى ورسول الله ٢ قد قبض بقفاه من خلفه في رقة ورصول الله ٢ قد قبض بقفاه من خلفه في رقة ورحمة، ثم ! وهو يضحك ٢ .. ثم داعبه بقوله : «يا ولكنه الحلم والحكمة والرفق والرحمة، فما كان من أنيس، إلا أن قال : أنا أذهب يا رسول الله. وهل جزاء الإحسان إلا الإحسان.

إن رسـول الله ﷺ عـودنا أن يحل المشـاكل بسـهـولة ورفق وبأقل الكلام والعـمل، لا يضـخم الأمور، ولا يستجلب الشرور، ﷺ.

### مليول : عنت : فأرضقهم جاتي من وراء ما

كذلك من المواقف اللطيفة الحصيفة التي لا تقع إلا من مثل نبينا ﷺ ، أنه قبيل غزوة بدر أرسل النبي ﷺ استخباراته من أصحابه ليستكشفوا أخبار العدو، فقبضوا على غلامين كانا يستقيان لجيش مكة، فسألوهما : لمن أنتما ؟ قالا : نحن سقاة قريش، فظن الصحابة أنهما يكذبان وأنهما لأبي سفيان، فضربوهما ضربًا موجعًا حتى قالا : نحن لأبي سفيان فتركوهما (كفوا عن ضربهما) وكان ﷺ يصلي حينها، فلما فرغ من صلاته استنكر ما فعله أصحابه، وقال لهم وهو الخبير : «إذا صدقاكم

> ضربت مـوهمـا وإذا كـذباكم تركتموهما؟ صدقا والله، وإنهما لقريش، ثم بدأ ﷺ باستجوابهما على قدر ما يتحمل فهمهما ويستوعب عقلهما رافعًا الروع والخوف عنهما، وما لم يقدرا على الإجابة عليه سالهما سؤالاً غيره أسهل، لكنه يوصل إلى المقصود الأول.

قال ﷺ لهما : «كم القوم ؟» قالا : كثير، قال : «ما عِدَّتهم ؟» قالا : لا

ندري، (لأنهما يصعب عليهما تقدير العدد بالمئات إلى الآلاف، فسألهما عن الآحاد والعشرات، فهي أسهل على الصبي في عَدها وتقديرها)، فقال : «كم ينحرون من الإبل كل يوم ؟» قالا :يومًا تسعًا، ويومًا عشرًا. فقال النبي ﷺ : «القوم ما بين التسعمائة إلى الألف» على أساس أن البعير يكفي من تسعين إلى مائة فرد(٥). صلى عليك الله يا علم الهدي.

### (٩١) وينزههم ﷺ عن التشبه بالإناث،

عن عبد الله بن يزيد رضي الله عنه قال : كنا عند عبد الله بن مسعود، فجاء ابنُ له، عليه قميص من حرير، قال : مَن كساك هذا ؟ قال : أمي، قال : فشقه، وقال : قل لأمك تكسوك غير هذا(٦) !

ولا شك أن ابن مسعود رضي الله عنه مزق القميص لأنه تعلم من رسول الله ﷺ أن الحرير للنساء وليس للرجال، قال ﷺ : «حُرَّم لباس الحرير والذهب على ذكور أمتي وأحل لإناثهم»(٧). ولا فرق بين الكبير والصغير في حرمة لبس الحرير؛ لأن النبي ﷺ حرمه على جنس الذكور، إلا أنه لو لبسه. الصغير فالإثم لا يلحقه وإنما يلحق الذي البسه. فالطفل مرفوع عنه القلم حتى يبلغ ويحتلم.

### (٩٢) ويعودهم عن الاخشيشان وقوة التحمل:

قـال الـعلمـاء: «ولا يُعـودً الأب ولـده التنعم، ولا يحبب إليه الزينة، وأسباب الرفاهية، فيُضيعً عمره في طلبها فيهلك هلاك الأبد».

عن أبي عثمان قال : كنا مع عتبة بن فرقد، فكتب إليه عمر بأشياء يحدثه عن النبي ﷺ ، فكان فيما كتب إليه : أن رسول الله ﷺ قال : «لا يلبس الحرير في الدنيا إلا من ليس له في الآخرة منه شيء، إلا هذا، وقال بإصبعيه السبابة والوسطى»(٨).

وعن عسر بن الخطاب رضي الله عنه قال : اتَرْروا وارَتدُوا وانتعلوا، والقوا الخيفاف والسراويلات، والقُوا الرُّكُب، وانزوا نَزُوْا، وعليكم بالمَعَديَّة، وارموا الأغراض، وذروا التنعم وزي العجم، وإياكم والحرير، فإنَّ رسول الله ﷺ قد نهى عنه، وقال : «لا تلبسوا الحرير إلا ما كان هكذا»،

وأشار رسول الله ﷺ بإصبعيه(٩). وها هي فترة صبا النبي ﷺ يُرى فيها القوة والصلابة والاخشيهشان الذي أوصى به الشياب بعد بعثته ﷺ :

فعن جابر رضي الله عنه قال : لما بُنيت الكعبة ذهب النبي ﷺ وعباس ينقلان الحجارة، فقال العباس للنبي ﷺ : اجعل إزارك على رقبتك، يقيك الحجارة، فخَرً إلى الأرض وطمحت عيناه إلى السماء،

500

العدد السابع - السنة الثانية والثلاثون

فقال : «أرني إزاري» فشدُه عليه(١٠). فكان ينقل الحجارة على كتفه.

وكان رسول الله ﷺ إذ ذاك شابًا، وقد رعى الغنم أيضًا، قال : «ما بعث اللَّه نبيًا إلا رعَى الغنم». فقال أصبحابه : وأنت ؟ قال : «نعم، كنت أرعاها على قراريط(11) لأهل مكة»(11).

وكان ﷺ يحث الشباب على الرماية وركوب الخيل، لما في ذلك من الرجولة والقوة، والاستعداد للشدائد.

فعن سلمة بن الأكوع رضي الله عنه أن النبي ﷺ مرَّ على نفر من «أسلم» ينتضلون (أي يتسابقون في رمي السهام)، فقال لهم : «ارموا يا بني إسماعيل فإن أباكم كان راميًا»(11).

وقال ﷺ : «... ارموا واركبوا.. ومَن ترك الرمي بعد ما علمه رغبةً عنه(١٤) فإنها نعمة كفرها»(١٥).

وقال أيضًا ﷺ: «لا سَبَقَ إلا في نصل أو حافر أو خف»(١٦).

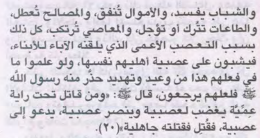
يعني تكون المسابقات في الرماية وعلى الخيل والإبل. وقد قام هو بالمسابقة ﷺ، قال أنس : سابق رسول الله ﷺ أعرابيًا فسبقه، فكان أصحاب رسول الله ﷺ وجدوا في أنفسهم من ذلك، فقيل له في ذلك، فقال : «حقٌ على الله أن لا يرفع شيء في نفسه في الدنيا إلا وضعه الله»(١٧). وفي هذا الحديث يبين النبي ﷺ أن المسابقات لا ينبغي أن تقوم على العصبية.

وقد كان النبي ﷺ يتسابق مع أعرابي، كما قال أنس رضي الله عنه: كان للنبي ﷺ ناقة تسمى العضباء(١٨) لا تُسبق أو لا تكاد تُسبق، فجاء أعرابي على قعود فسبقها فشق ذلك على المسلمين، حتى عرفه النبي ﷺ، فقال : «حقَّ على الله أن لا يرتفع شيء من الدنيا إلا وضعه»(١٩).

فالصحابة رضوان الله عليهم غضبوا وتأثروا لهزيمة ناقة رسول الله ﷺ في السباق، فبين لهم أن هذه أمور دنيوية، وأي أمر من أمور الدنيا مهما ارتفع فلا بد يومًا أن يقع.

أَقُول أيها الإخوة: فلا داعي للتحيز والعصبية؛ لأنَّ

العصبية تؤدي إلى الاقتتال والفتنة، والتباغض والجهالة، كما حدث من عصبيات في سباق الخيل المعروف في قصة داحس والغبراء ومات بسببها خلق كثير، وكما يحدث في التعصب لأندية الكرة، وكم من الخلق ماتوا، وغيرهم أصيبوا، وآخرون انتحروا بسبب العصبية للأندية الرياضية، وكم من الوقت يضيع والأعصار تهدر،



وكما هو معلوم عن ميتة الجاهلية على أي شيء تكون ؟!

وعن موسى بن عقبة بن نافع عن ابن عمر رضي الله عنهما أن رسول الله ﷺ سابق بين الخيل التي قد أُضمرت، فارسلها من الحفياء (مكان) وكان أمدُها ثنية الوداع، فقلت لموسى : فكم كان بين ذلك ؟ قال : ستة أميال أو سبعة، وسابق بين الخيل التي لم تضمر، فارسلها من ثنية الوداع، وكان أمدُها مسجد بني زريق، قلت : فكم بين ذلك ؟ قال : جبل أو نحوه، وكان ابن عمر ممن سابق فيها (٢١)، وتضمير الخيل هو التقليل من علفها ليخف وزنها.

وأيضًا من تعويد النبي تله المسلمين الاخشيشان الذي بدأ هو فيه بنفسه وتبعه الكثيرون من صالحي هذه الأمة؛ ما رواه عبد الله بن بريدة رضي الله عنه أن رجلاً من أصحاب النبي تله رحل إلى فضالة بن عبيد رضي الله عنه وهو بمصر، فقدم زائرًا، إنما أتيتك لحديث بلغني عن رسول الله تله، رجوت أن يكون عندك منه علم، فراًه شعثًا (غير رجوت أن يكون عندك منه علم، فراًه شعثًا (غير ممشط شعره)، فقال : ما لي أراك شعثًا وأنت أمير البلد ؟ قال فضالة : إن رسول الله تله كنا ينهاذا عن كثير من الإرفاه (الرفاهية والتنعم)، وراًه حافيًا فقال : ما لي أراك حافيًا ؟ قال : إن رسول الله تله أمرنا أن نحتفي أحيانًا (٢٢).

وعن عبد الله بن مغفًل المُزَني رضي الله عنه «أن النبي ﷺ نهى عن التَّرجُّل (تمشيط الشعر) إلا غِبًا (يعنى حينًا بعد حين)»(٢٣).

وهذا كله ليس متعارضًا مع حُبِّ الرجل منا أن

يرى ثوبه حسنًا ونعله حسنًا؛ وليس متعارضًا مع أمر النبي ﷺ لمن كان له شعر بأن يكرمه ويدهنه؛ وليس متعارضًا كذلك مع قول أحد أصحابه له : إني لَيع جبني أن يكون ثوبي غسيادً ورأسي دهينًا وشراك نعلي جديدًا، فقال له ﷺ : «ذاك الجمال، إن الله جميل يحب الجمال»(٢٤). وإنما يريد النبي ﷺ مع نظافة

التوحيها

العدد السابع - السنة الثانية والثلاثون

المسلم وجماله؛ ألاً يكون ذلك شغله الشاغل، وهدفه العاجل والآجل، وإنما المسلم يدرب نفسه على هذا وذاك ويستعد لهذا وذاك، فإن حوصر كان رجلاً، وإن أحيط به كان بطلاً.

حتى اللحم؛ ما كان رسول الله ﷺ يجده في كل الأوقات ليأكله، وفي الوقت نفسه لم يحرص على إيجاده وتوفيره، وقد أُتِيَ يومًا بلحم فرُفعَ إليه الذراع وكانت تعجبه(٢٥).

وللعدل والإنصاف؛ نقول : إن رسولنا الكريم إذا كان يحث ألأمة على شيء من الاخشيشان، وينهاهم عن كثير من الإسراف والإرفاه (الترفه الزائد)؛ فإنه قد بدأ بنفسه كما رأينا، بل وبأهل بيته رضوان الله عليهم أجمعين.

فعن أبي الورد، عن ابن أعبد قال : قال لي عليٌّ رضى الله عنه : ألا أحدَّثك عنى وعن فاطمة بنت رسول الله ﷺ ، وكانت من أحَب أهله إليه ؟ إنها جرت بالرحَى (لطحن الحب) حـتى أثَّر في بدها، واستقت بالقربة حتى أثَّر في نحرها، وكنست البيت حتى اغبرت ثيابها، فأتى النبي ﷺ خدم، فقلتُ : لو أتبت أباك فسالتيه خادمًا ؟ فأتته فوجدت عنده حُداثًا (ناسًا) فرجَعَت، فأتاها من الغد ﷺ، فقال: «ما كان حاجتك ؟» فسكتت، فقلت : أنا أحدثك ما رسول الله، جرأت فاطمة بالرحى حتى أثرت في يدها، وحملت بالقربة حتى أثرت في نحرها (رقبتها)، فلما جاعك الخدم أمرتُها أن تأتبك فتستخدمها (تعطيها) خادمًا يقيها حَرُّ (مشقة) ما هي فيه. فقال ﷺ : «اتقى الله يا فاطمة، وأدِّي فريضة ربك، واعملي عمل أهلك، فإذا أخذت مضجعك فسبِّحى ثلاثًا وثلاثين، واحمدى ثلاثًا وثلاثين، وكبِّرى أربعًا وثلاثين، فتلك مائة خبرُ لك من خادم». قالت : رضيت عن الله عز وحل، وعن رسوله ﷺ، قال على : ولم يُخْدِمْ ها (٢٦) أي : لم يعطها خادمًا.

والمفيد هنا أن النبي ﷺ رغم حبه الشديد لابنته فاطمة لم تأخذه العاطفة المسيطرة التي تدفعه إلى

مجاملتها حينما سمع من علي رضي الله عنه زوجها عن تأثير الرحى في يدها، والقربة في نحرها، بل ربما تفطر قلبه ﷺ من أجلها، لكنه في الوقت نفسه يربطها بربها وخالقها، ويعلمها ما ينفعها في دينها ودنياها.

اللهم صلِّ عليه وسلم تسليمًا



### الهوامش

 (۱) مسند احمد ح ۲۳۹۹۹، وقال محققه : إسناده صحيح، ورواه أبو داود ۲۰۱/٤، وغيره.

(٢) (حسن) البخاري في الأدب المفرد ح ، ١٨٠ انظر صحيح الجامع ح ٢٥٧٨ عن السائب بن يزيد، والصحيحة ح ١٣٢، وقال : صحيح لغيره.

(٣) سبق تخريجه بالفقرة (٤٨).

(٤) صحيح مسلم ج ٤ ص (٤)

(٥) الرحيق المختوم , ٢٣٣ واصل القصة في مسلم بلفظ : مفانطلقوا حتى نزلوا بدرًا، ووردت عليهم روّايا قريش وفيهم غلام أسود لبني الحجاج، فاخذوه، فكان أصحاب رسول الله صلى الله عليه وسلم يسالونه عن ابي سفيان وأصحابه ؟ فيقول : ما لي علم بابي سغيان. ولكن هذا أبو جهل وعتبة وشيبة وامية بن خلف، فإذا قال ذلك ضربوه. فقال : نعم، أنا أخبركم، هذا أبو سفيان، فإذا تركوه فسالوه قال : ما لي بابي سفيان علم، ولكن هذا أبو جهل وعتبة وشيبة وآمية بن خلف في الناس، فإذا قال هذا ضربوه. ورسوله الله صلى الله عليه وسلم قائم يصلي، فلما رأى ذلك انصرف، قال : دوالذي نفسي بيده ! لتضربوه إذا صدقكم، وتتركوه إذا كذبكم، مسلم (ح ١٧٧٩).

 (٦) مجمع الزوائد للهيثمي ١٤٤/٥، وقال : رواه الطبراني بإسنادين، ورجال أحدهما رجال الصحيح.

(٧) الترمذي (١٧٤٢)، وقال : حديث حسن صحيح.

(٨) (إسناده صحيح) قاله احمد شاكر في تحقيق مسند احمد ح ٢٤٣,

(٩) (إسناده صحيح) مسند احمد ح ٣٠١ تحقيق احمد شاكر، وقال : «الرُكُب بضمتين: موضع القدم من السرج جمع «ركاب» يريد أن يُدَعوا الاستعانة بها على ركوب الخيل، «وانزوا نزوا، أي ثيوا على الخيل وثبًا، بَا في ذلك من القوة والنشاط، «وعليكم بالمعدية» على الخيل وثبًا، بَا في ذلك من القوة والنشاط، «وعليكم بالمعدية» يريد خشونة العيش واللباس، تشبهًا بمَعَدَّ بن عدنان جد العرب، وكان أهل قشف وغلظ في المعاش، ففي التنعم اللين والطراوة ثم يتبعها الضعف والذلة. وقال المباركفوري : إسناده صحيح على شرط الشيخين.

(١٠) البخاري، كتاب الحج ١٤٧٩، وكتاب المناقب , ٣٥٤٢

(11) أي مقابل قراريط.

(١٢) البخاري ٢١٠٢، والقيراط: جزء من الدرهم والدينار.

(١٣) البخاري (ح ٢٦٨٤)، وأحمد وابن ماجه.

(١٤) استغناءً عنه.

(١٥) (صحيح) الترمذي ١٥٦١، وقال : هذا حديث صحيح. وانظر صحيح الجامع (ح١١٤٢).

(١٦) صحيح سنن ابن ماجه , ٢٧٨٧

(١٧) صحيح البخاري ج ٣ ص ١٠٥٣، والنسائي.

(١٨) العضباء أي المشقوقة الأذن. لسان العرب باب (عضب).

(١٩) البخاري ج ٣، ص ,١٠٥٣

(٢١) صحيح البخباري ج ٣ ص (٢١) والمقصود بامدها : المسافة التي جرى فيها السباق.

(۲۲) صحيح سنن ابي داود ۳۰۰۳، واحمد ۲۳٤۲ وانظر السلسلة الصحيحة (ح۰۲۴). (۲۳) الترمذي ۱۲۷۸، وقال : هذا حديث حسن صحيح، وابن حبان في صحيحه. وانظر

صحيح سنن ابي داود (ح ۳۵۰۵). (۲٤) مسلم , ۱۳۱

(٢٥) مسلم، كتاب الإيمان ح ٢٨٧, (٢٦) رواه البــــــاري ج ٣، ص ١٣٥٨، ومسلم ج ٤، ص ٢٠٩١، وابو داود، واللفظ له.

التوجيح

كثيرًا.

العدد السابع - السنة الثانية والثلاثون

A10.11 " REBRING WALMARS

نواصل في هذا التحذير تقديم البحوث العلمية الحديثية للقارئ الكريم، حتى يقف على حقيقة هذه القصة التي اشتهرت على ألسنة كثير من الوعاظ والقصاص، وهي قصة «كلام النبي ﷺ مع ربه ليلة الإسراء» حول عطائه للأنبياء جاءت في كتاب منسوب إلى الصحابي الجليل ابن عباس رضي الله عنهما ويسمى «الإسراء والمعراج للإمام ابن عباس رضي الله عنهما».

قلت: وهو مليء بالكذب والأباطيل، وابن عباس بريء من هذا الكتاب الذي اشتهر وانتشر لصغر حجمه حيث يحتوي على ست وأربعين صفحة، ورخص ثمنه واحتوائه على عجائب منكرة يستميل بها القصاص والوعاظ قلوب العوام.

ففي (ص٣٥، ٣٦، ٣٧) جاءت قصبة كلام النبي ﷺ مع ربه حـول عطائه للأنبـياء، حـيث نسب إلى النبي ﷺ أنه ليلة الإسبراء والمعبراج رُفع له الحبحيات وكلَّم ربه فيقيال: «إليهي وسيدى، إنى أسالك شيئًا. قال الله تعالى: وعزتى وجلالى لقد أليت على نفسى من قبل أن أخلق أدم بألفى عام أن لا تسالني شيئًا إلا أعطيتك. فقلت: إلهي وسيدى ومولاى، خلقت آدم بيدك ونفخت فيه من رُوحك وأسجدت له ملائكتك، واتخذت إبراهيم خليلاً، وكلمت موسى تكليمًا، ورفعت إدريس مكانًا عليًا، وأعطيت داود زُيُورًا، وغفرت له ذنيًا عظيمًا، وأعطيت سليمان ملحًا عظيمًا، وستخبرت له الإنس والجن، والطير والوحش والربح، وخلقت عدسي بكلمتك فدمَ فضَّلتني كما فضلت هؤ لاء؟ قال الله تعالى: يا محمد، إن كنت خلقت أدم بيدي، فقد خلقته من طين، وخلقتك من نور وجهى، وإن كنت اتخذت إبراهيم خليلاً فقد اتخذتك حييمًا، والحييب أفضل من الخليل، وإن كنت كلمت موسى تكلدمًا، فقد كلمته من وراء حجاب على طور سيناء، وكلمتك على يساط القُرب بغير حجاب، وإن كنت رفعت إدريس مكانًا عليًا، فإنما رفعته إلى السماء الرابعة، ورفعتك إلى مكان لم يصل إليه غيرك، وإن كنت أعطيت سليمان ملكًا عظيمًا، فقد جعلت لك الأرض مسجدًا والتراب طهورًا، وإن كنت أعطيت داود زبورًا، فقد أعطيتك سبعًا من المثاني والقرآن العظيم، وفيه سورة الفاتحة وسورة البقرة وسورة آل عمران، ما قرأها أحد من أمتك إلا غفرت له ذنوبه ولو كانت مثل زيد البحر وعدد الرمل، وإن كنت خلقت عيسى بكلمتي فقد شققت لك اسمًا من أسمائي، وجعلت اسمك مع اسمى لا يقول عبد: لا إله إلا الله إلا يقول: محمد رسول الله. ومَنْ لم يقر برسالتك فلا أقبل منه عمله وهو في الآخرة من الخاسرين...». اهـ.

وقصة كلام النبي ﷺ مع ربه حول عطائه للأنبياء ليلة

التوجيع

Married & Royal & Married

الإسراء والمعراج أوردها الإمام ابن عراق في «تنزيه الشريعة المرفوعة عن الأخبار الشنيعة الموضوعة» (١٩٥/ - ١٦٩) في حديث ابن عباس سطر، وفيه بعض الزيادات التي نسبت إلى الرسول ﷺ أنه قال: «ما سمعت شيئًا قط ألذ ولا أحلى من نغمة كلام الله فاستأنست إليه من لذاذة نغمته حتى كلمته بحاجتي؛ فقلت: يا رب، إنك اتخذت إبراهيم خليلاً، وكلمت موسى تكليمًا، ورفعت إدريس مكانًا عليًا، وأتيت سليمان ملكًا لا ينبغي لأحد من بعده، وأتيت داود زبورًا فما لي يا رب....» القصة.

قلت: ولقد جاء في القصة التي أوردها ابن عراق في ختامها ما نُسب إلى النبي تُ «ثم أفضى إليُ من بعد هذا بأمور لم يأذن لي أن أحدثكم بها، فلما عهد إلى عهده وتركني ما شاء الله ثم استوى على عرشه سبحانه بجلاله ووقاره وعزَّه نظرت فإذا قد حيل بيني وبينه...» اه.

> وفي أول القصة قيل: إن النبي ﷺ وجد ربه حين كشف حجبه مستو على عرشه في وقاره وعزّه ومجده وعلوه.. اهـ.

### التخريج والتحقيق للقصة

الحديث الذي جاءت به هذه القصة: أخرجه ابن مردويه في «التفسير» من حديث ابن عباس من طريق ميسرة بن عبد ربه، كذا في «تنزيه الشريعة» (١٦٩/١)، وأخرجه ابن حبان في «المجروحين» (١١/٣) قال: «أخبرنا محمد بن بشردوت النسّوي، قال: حدثنا حميد بن زنجويه قال: حدثنا محمد بن خراش الموصلي قال: حدثنا علي بن قتيبة عن ميسرة عن عبد ربه قال: حدثنا عمر بن سليمان الدمشقي عن الضحاك بن مزاحم عن ابن عباس مرفوعا.

١- قـال ابن عـراق في «تنزيه الشـريعـة»
 ١٦٩/١): «أخرج ابن حبان قطعة منه».

قلت: «وهذا إجمال ما قد فصلنا، حيث بيّنا أنه أخرجه في كتابه «المجروحين» لا في «صحيحه» هذا بالنسبة لمصنفات ابن حبان».

أما قول ابن عراق: «أخرج ابن حبان قطعة منه» فهو إجمال بالنسبة للمتن؛ فابن حبان يعرف متن الحديث بطوله، والدليل على هذا: أنه بعد أن ذكر هذه القطعة من حديث ابن عباس من طريق ميسرة بن عبد ربه عن عمر بن سليمان قال: «فذكره بطوله أكره ذكره لشهرته عند من كتب الحديث وطلبه». اه.

قلت: ثم بيّن الإمام ابن حبان في «المجروحين» (١١/٣) علة الحديث، فقال: ميسرة بن عبد ربه الفارسي من أهل دُورق، كان ممن يروي

الموضوعات عن الأثبات، ويضع المعضلات على الثقات في الحث على الخير، والزجر عن الشر لا يحل كتابة حديثه إلا على سبيل الاعتبار». اه.

قلت: ثم أخرج ابن حبان هذا الحديث دليلاً على أن ميسرة بن عبد ربه يروي الموضوعات وذكر قطعة منه ثم قال: «فذكر- أي ميسرة بن عبد ربه- حديثًا طويلاً في قصة

المعراج شبيهًا بعشرين ورقة».

وعلل ابن حبان عدم ذكره للحديث بطوله حيث قال: «أكره ذكره لشهرته عند من كتب الحديث وطلبه». اه.

۲– أورده الإمام البخاري في كتابه «الضعفاء الصغير» ترجمة (۳٥٥) ثم قال: «ميسرة بن عبد ربه يُرْمى بالكذب». اهـ.

٣- أورده الإمام النسائي في كتابه «الضعفاء والمتروكين» ترجمة (٥٨٠) ثم قال: «ميسرة بن عبد ربه متروك». اهـ.

### ، فائلة ،

قلت: هذا المصطلح عند النسائي له معناه، حيث قال الحافظ ابن حجر في «شرح النخبة» (ص٦٩): «مذهب النسائي أن لا يترك حديث الرجل

ال**توجيد** ده

العدد السابع - السنة الثانية والثلاثون

حتى يجتمع الجميع على تركه». اهـ.

٤- أورده الدارقطني في كتابه «الضعفاء والمتروكين» ترجمة (٥١٠)، ثم قال: «ميسرة بن عبد ربه بغدادي عن زيد بن أسلم، كتاب «العقل» لداود بن المخبر تصنيفه». اهـ.

### فاندة

يتوهم من لا دراية له بهذا الفن أن عبارة الدارقطني هذه لا تدل على الجرح، ولا يدري أن مجرد ذكر اسم الراوي فقط يدل على أنه متروك، يدل على ذلك قول الإمام البرقاني: «طالت محاورتي مع ابن حَمَكان وأبي الحسن علي بن عمر الدارقطني عفا الله عني وعنهما في المتروكين من أصحاب الحديث فتقرر بيننا على ترك من أثبته على حروف المعجم في هذه الورقات».

> ٥- ثم ذكر الإمام الذهبي في الميزان (٦١٢٩/٢٠٢/٣) علة أخرى لحديث القصة فقال: «عمر بن سليمان عن الضحاك، فذكر حديث الإسراء بلفظ موضوع». اه.

وأقره الحافظ ابن حجر في «اللسان» (٢٥٦/٤) (١٧٣١، ٦٠٨٢)، وبهذا التحقيق حكم الحافظان الذهبي وابن حجر على حديث القصة في ليلة الإسراء بأنه: موضوع.

فأثدة

الموضوع: هو الكذب المختلق المصنوع، وهو شر الضعيف وأقبحه، وتحرم روايته مع العلم بوضعه في أي معنى كان؛ سواء الأحكام والقصص والترغيب وغيرها، إلا مبينًا أي مقرونًا ببيان وضعه. قاله السيوطي في «التدريب» (۲۷٤/۱).

### طريق آخر للقصة

رُوِيَ عن أبي سعيد عن رسول الله ﷺ قال: «لما انتهي بي إلى السماء ما سمعت صوتًا هو أحلى من كلام ربي عزَّ وجلَّ فقلت: يا رب، اتخذت إبراهيم خليلا، وكلمت موسى تكليمًا، ورفعت

إدريس مكانًا عليّا، وآتيت داود زبورًا، وأعطيت سليمان ملكًا لا ينبغي لأحد من بعده، فماذا لي يا رب<sup>9</sup> فقال: يا محمد، اتخذتك خليلاً كما اتخذت إبراهيم خليلاً، وكلمتك كما كلمت موسى تكليمًا، وأعطيتك فاتحة الكتاب وخاتمة سورة البقرة، ولم أعطها أحداً قبلك، وأرسلتك إلى أسود الناس وأحمرهم، وإنسهم وجنَّهم، ولم أرسل إلى مسجدًا وطهورًا، وأطعمت أمتك الفيء ولم أحله لأمة قبلها، ونصرتك بالرعب حتى أن عدوك ليرعب منك، وأنزلت عليك سيد الكتب كلها ومهيمنًاعليها، قرائًا عربيًا مبيئًا، ورفعت لك ذكرك حتى لا أذكر إلا ذكرت معى». اهم.

قلت: هذه هي القصبة التي جاءت في حديث

أبي سعيد، وهذا هو لفظها وهو قريب من لفظ القصة في حديث ابن عباس الذي أورده ابن عراق في «تنزيه الشريعة عن الأخدار الشنيعة».

> التخريج والتحقيق للقصة من حديث أبي سعيد

القصة أخرج حديثها الإمام ابن الجوزي في «العلل المتناهية في الأحاديث الواهية» (١٨٣/١) (ح٢٨٣) باب «ذكر أشباء

رأها ليلة المعراج» حيث قال: أنبانا الحريري، قال: أنبأنا العشاري، قال: أخبرنا الدارقطني قال: حدثنا عبد الله بن عبد الصمد بن المعتدي، قال: حدثني روح بن مسافر عن أيوب عن سليمان بن عبد الله بن صالح، حدثنا الربيع بن بدر، عن أبي هارون العبدي، عن أبي سعيد مرفوعًا.

قـال ابن الجـوزي في «الـعلل» (١٨٣/١): «هذا حديث لا يصح».

قلت: وهذا الحديث الذي جاءت فيه القصبة مسلسل بالعلل:

العلة الأولى: أبو هارون العبدي وهو عُمارة بن جوين:

الأوجيها

١- أورده الذهبي في «الميزان» (٦٠١٨/١٧٣/٣) وقال: «كذبه حماد بن زيد. وقال شعبة: لئن أقدًم فتضرب عنقي أحبُّ إليَّ من أن أحدث عن أبي هارون. وقال أحمد: ليس بشيء. قال السليماني: سمعت أبا بكر بن حامد يقول: سمعت صالح بن محمد أبا علي- وسئل عن أبي هارون العَبْدي-فقال: أكذب من فرعون». اه.

٢- قلت: وأورده الإمام النسائي في «الضعفاء والمتروكين» رقم (٤٧٦) وقال: «عمارة بن جوين أبو هارون العبدي، متروك الحديث بصري». اهـ.

وهذا المصطلح «مـتـروك» عند النسـائي بيُّنا معناه أنفًا.

٣- وأورده الإمام البخاري في كتابه «الضعفاء الصغير» رقم (٢٨٢) وقـال: «عـمـارة بن

> جوين، أبو هارون العبدي، عن أبي سعيد: تركه يحيى القطان». اه.

> > ٤- وأورده ابن حبان في «المجروحين» (٢/١٧٧) وقال: «عمارة بن جوين: أبو هارون العبدي: يروى عن أبي سعيد الخدري، كان رافضيا يروي عن أبي سعيد ما ليس من حديثه، لا يحل كتابة حديثه إلا على وجه التعجب». اه..

قلت: وهذه القصية من روايته عن

أبي سعيد.

العلة الثانية: الربيع بن بدر الذي روى القصة عن أبي هارون العبدي:

١- أورده الإمام النسائي في «الضعفاء والمتروكين» رقم (٢٠٠) وقال: «ربيع بن بدر، ويقال: له عُليلة بن بدر: متروك الحديث بصري». اهـ.

قلت: وهذا المصطلح له معناه كما بيناه أنفًا، وعُلَيْلَة لقبه كما في «تاريخ الخطيب» (٤١٥/٨).

٢- وأورده الحافظ ابن حجر في «التهذيب» (٢٠٧/٣)، وقال: «الربيع بن بدر بن عمرو بن جراد التميمي السعدي الأعرجي، ويقال العرجي أبو العلاء البصري المعروف بعليلة وهو لقب، قال ابن معين: ليس بشيء. وقال أبو داود: ضعيف. وقال

مرة لا يكتب حديثه. وقال يعقوب بن سفيان وابن خراش متروك الحديث. وقال الجوزجاني: واهي الحديث». اهـ.

٣- وأورده ابن حبان في «المجروحين» (٢٩٣/١) وقال: «الربيع بن بدر التميمي السعدي مولى طلحة بن عبد الله بن عوف الذي يقال له عليلة وكان أعرج من أهل البصرة، كان ممن يقلب الأسانيد يروي عن الثقات الموضوعات، وعن الضعفاء الموضوعات».

العلة الثالثة: روح بن مسافر:

١- أورده الإمام البخاري في «الضعفاء الصغير» ترجمة (١٢٠) وقال: «روح بن مسافر، أبو بشر تركه ابن المبارك وغيره».

٢- وأورده الإمـام النسـائي في «الضعفاء والمتروكين» ترجمة (١٩٢) وقال: «روح بن مسافر متروك الحديث يصرى».

٣- وأورده الدارقطني في «الضعفاء والمتروكين» ترجمة (٢٢٥) ولم يذكر شيئًا عنه مما يدل على أنه متروك كما هو مبين في القاعدة التي أوردناها أنفًا.

### الاستثناج

من هذا التحقيق يتبين: أن القصة واهية أيضًا من حديث أبي سعيد، وبهذا يتبين أن قصبة كلام النبي على مع ربه ليلة الإسراء حول عطائه للأنبياء لا تصح، ولم يصح أنه سال ربه عن عطائه لأنبيائه، كذلك لم يصح أنه سال ربه وقال له بمَ فضلتني كما فضلت هؤلاء؟ ولم يصح عنه أنه ذكر لربه عطاء الأنبياء ثم سال ربه قائلاً: فماذا لي يا رب؟ كذلك لم يصح أن الله عز وجل خاطب النبي تل في ليلة الإسراء، فقال: وهم ورا، وأطعمت أمتك الفيء، وأرسلتك إلى أسود الناس وأحمرهم...». بل ولم يصح كذلك في حديث قدسى.

هذا ما وفقني الله إليه وهو وحده من وراء القصد.

07 **500** 

العدد السابع - السنة الثانية والثلاثون

# •• عزيزي القارئ ••

# صحح أحساديثك

أقدم لك عزيزي القارئ هذه الحلقة من سلسلة صحح أحاديثك حول ما ورد في شهر رجب:

أولاً: حديث «رجبُ شهرُ الله، وشعبانُ شهري، ورمضانُ شهر أمتى».

الحكم: الحديث ليس صحيحًا، أخرجه ابن الجوزي في «الموضوعات» (١٢٤/٢)، وقال: هذا حديث موضوع على رسول الله ﷺ، وقد اتهموا به ابن جهيم ونسبوه إلى الكذب، وسمعت شيخنا عبد الوهاب الحافظ يقول: «رجاله مجهولون وقد فتشت عليهم جميع الكتب فما وجدتهم». اه.

> فَائَدَة: قَالَ الإصام ابن القَيم في «المنار المنيف» (ص١٦٧): «وكذلك أحاديث صلاة الرغائب ليلة أول جمعة من رجب، كلها كذب أورد الحديث وفيه: «لا تَعْفلوا عن ليلة أول جمعة من رجب فإنها ليلة تسميها الملائكة الرغائب». ثم قال: الحديث مخذوب بطوله.

وأورده الإمـام الشـوكـاني في «الفـوائد» (ص٨٤، ٤٩)، وقــال: «هو موضوع ورجاله مجهولون».

ثانياً: حديث صلاة ليلة النصف من رجب.

الحكم: الحديث ليس صحيحًا، أخرجه ابن الجوزي في «الموضوعات» (١٢٦/٢) من حديث أنس مرفوعًا، وقال: «هذا موضوع ورواته مجهولون ولا يخفى تركيب إسناده، وجهالة رجاله، والظاهر أنه من عمل الحسين بن إبراهيم»، وأقره الشوكاني في «الفوائد» (ص٠٥).

ثالثًا: حديثًا: «مَن صامَ من رجب كذا وكذا فله من الأجر كذا......

الحكم: الحديث ليس صحيحًا، أخرجه ابن الجوزي في «الموضوعات» (٢٠٥/٢) من حديث أبي سعيد الخدري مرفوعًا، وهو حديث طويل فيه: من صـام من رجب يومين، ومن صـام ثلاثة أيام،

وأربعةً، وخمسة، إلى أن وصلَ إلى «من صامَ من رجب خمسة عشر يومًا يوقفُه اللهُ يومَ القيامةِ موقف الآمنين».

قال ابن الجوزي: هذا حديث موضوع على رسول الله ﷺ والكسائي لا يعرف والنقاش متهم. اهـ.

وقــال ابن القـيم في «المنار المنيف» (ح١٧٢). الجميع كذب مختلق.

رابعًا: حديث «من فرَّج عن مؤمن كربة في رجب أعطاه اللهُ تعالى في الفردوس قُصراً مد البصر، أكرموا رجباً يكرمكم اللهُ بألف كرامة ».

الحكم: الحديث ليس صحيحًا. قال الحافظ ابن حجر في «تبيين الع جب» (ص٤٤): «هو متن لا أصل له، بل اختلقه أبو البركات بارك الله في المبارك السقطي لا بارك الله في المارك السقطي لا بارك الله في المارك السقطي ال المنادًا رجاله ثقات، فقال: أخبرنا أبو غانم محمد بن الحسن، أخبرنا علي بن خلف بن هشام، حدثنا أبو الأحوص، عن أبي إسحاق، عن عطاء،

عن عبد الله بن الزبير به مرفوعًا ». خامسًا: حديث: «إن شهر رجب شهر عظيم، من صام منه يومًا كتب الله له صوم ألف سنة... ».

الحكم: الحديث ليس صحيحًا. أخرجه الإمام ابن الجوزي في «الموضوعات» (٢٠٧/٢) وقال: هذا حديث لا يصح عن رسول الله ﷺ، قال ابن حبان: «لا يجوز الاحتجاج بهارون بن عنترة يروي المناكير الكثيرة حتى تسبق إلى قلب المستمع لها أنه المعتمد لها».

قلت: وأورده الشوكاني في «الفوائد» (ص١٠) وقال: رواه ابن شاهين عن علي مرفوعًا، قال في اللآلئ: لا يصح وهارون بن عنترة يروي المناكير». اهـ.

العدد السابع - السنة الثانية والثلاثون

ov

### قاعدةهامة:

قال الحافظ ابن حجر في «تبيين العجب» (ص٢٣): «لم يرد في فضل شهر رجب ولا في صيامه، ولا في صيام شيء منه- معين، ولا في قيام ليلة مخصوصة فيه- حديث صحيح يصلح للحجة، وقد سبقني إلى الجزم بذلك الإمام أبو إسماعيل الهروي الحافظ، رويناه عنه بإسناد صحيح وكذلك رويناه عن غيره ». اه

قلت: ثم بيَّن الحـافظ ابن حـجـر مـذهبـه: وهو عدم العمل مطلقًا بالحديث الضعيف في فضائل الأعمال ولا غيرها، حيث قال: «ولا فرق في العمل بالحـديث في الأحكام أو في الفـضـائل؛ إذ الكل شرع».

قـــال الإمـــام ابن القـــيم في «المنار المنيف» (ص١٥١): «وكل حديث في ذكر صوم رجب، وصلاة بعض الليالي فيه فهو كذب مفترى».

بدائل صحيحة يذكر فيها لفظ «شهر رجب» من غير ذكر صوم مخصوص برجب، أو صلاة في بعض الليالي:

١- عن أبي بكرة عن النبي
١- عن أبي بكرة عن النبي
١- عن أبي الزمان استدار
٢- هيئت والزمان السنة الثا
١ السماوات والأرض، السنة الثا
٢ عشر شهرًا: منها أربعة حرة:
٢ الحجة، والمحرة، ورجبُ مضر الذي
بين جمادى وشعبان». الحديث.

الحكم: الحديث صحيح متفق عليه، رواه البخاري في «صحيحه» (ح٥٥٥٠)، ورواه مسلم في صحيحه (ح١٦٧٩).

۲- عن أبي هريرة عن النبي ﷺ قال: «لا فرع ولا عتيرة».

والفـرع أول النتـاج، كـانوا يذبحـونه لطواغيتهم، والعتيرة في رجب. اهـ.

الحكم: الحديث متفق عليه، أخرجه البخاري (ح٥٤٧٣)، ومسلم (١٩٧٦).

سادساً: أحاديث تعيين ليلة الإسراء والعراج: حديث: «كان رسول اللَّه ﷺ يسال ربه أن يريه الجنة والنار فلما كان ليلة السبت لسبع عشرة خلت من شهر رمضان قبل الهجرة بثمانية عشر شهراً ورسول الله ﷺ نائم في بيته ظهراً أتاه جبريل وميكائيل فقال: انطلقْ...» وذكر حديث الإسراء.

الحكم: الحديث ليس صحيحًا، أخرجه ابن

سعد في «الطبقات» (١٤٢/١)، قال: أخبرنا محمد بن عمر عن أبي بكر بن عبد الله بن أبي سبرة وغيره من رجاله قالوا. فذكر الحديث.

قلت: هذا حديث ضعيف جداً وعلته محمد بن عمر وهو الواقدي متروك وعلة أخرى ابن أبي سبرة قال عنه الإمام أحمد: يضع الحديث، وقال النسائي: متروك، وقال ابن معين: ليس حديثه بشيء. كذا في «الميزان» (٢/٤)، ٥٠٤، ٥٠٤).

### قائدة هامه:

١- فقل الإمام ابن القيم في «زاد المعاد» (٥٧/١) عن شيخ الإسلام ابن تيمية أنه سئل عن ليلة الإسراء، فقال: «لم يقم دليل معلوم لا على شهرها، ولا على عشرها، ولا على عينها، بل النقول في ذلك منقطعة مختلفة، ليس فيها ما يقطع به ولا شرع للمسلمين تخصيص الليلة التي يظن أنها ليلة الإسراء بقيام ولا غيره بخلاف ليلة

القدر». ٢- قال أبو شامة في «الباعث» (ص١٧١): «وذكـــر بـعض القصاص أن الإسـراء كان في رجب وذلك عند أهل التـعـديل والجرح عين الكذب». اهـ.

ورجرى عين مصبعة المنابعة . ٣- وقال العارف» (ص١٦٨): «وقاد روى أنه كان في شهر رجب صوادث عظيمة ولم يصبح شيء من ذلك، فروى أن النبي ﷺ

ولد في أول ليلة منه، وأنه بعث في السابع والعـشـرين منه، وقـيل في الخـامس والعشرين ولا يصح شيء من ذلك». اهـ.

٤- لذلك قال الشيخ عبد العزيز بن باز رحمه الله في «التحذير من البدع» (ص٩): وهذه الليلة التي حصل فيها الإسراء والمعراج، لم يأت في الأحاديث الصحيحة تعيينها وكل ما ورد في تعيينها فهو غير ثابت عن النبي ﷺ عند أهل العلم بالحديث».

٥- ولئلا يتقول علينا متقول بما لم نقله، يجب أن يفرق بين أحاديث «تعيين ليلة الإسراء والمعراج»، وبين أحاديث «حدث الإسراء والمعراج».

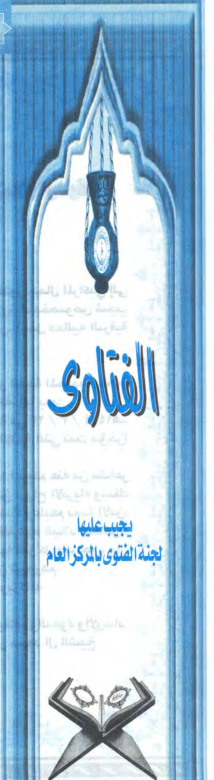
فأحاديث «تعيين ليلة الإسراء والمعراج» لا يصح فيها شيء كما بينا آنفًا، أما أحاديث «حدث الإسراء والمعراج» وافتتاح أبواب السماوات السبع للنبي ﷺ فهي ثابتة في أعلى درجات الصحة بل متواترة أوردها الكتاني في «نظم المتناثر في الحديث المتواتر». هذا ما وفقني الله إليه وهو وحده من وراء القصد.

٥٨

العدد السابع - السنة الثانية والثلاثون

منأخبارالجماعة بعن مطالى وزير الشئون الإسلامية والأ والملكة السعودية ردا على البرقية التي كان قد أرسلها الدكتور جمال المراكبي إلى معالى وزير الشئون الإسلامية والدعوة والإرشاد بخصوص شجب واستُنكار التفجيرات التي وقعت في الرياض، أرسل معاليه البرقية التالية ردًا على الرسالة. فضيلة الأخ الشيخ / جمال المراكبي الرئيس العام لجماعة أنصار السنة المحمدية بمصر السلام عليكم ورحمة الله ويركاته، أما بعد: فقد تلقيت ببالغ التقدير برقيتكم المؤرخة في ٢٣ / ٣ / ١٤٢٤هـ، المتضمنة شجبكم واستنكاركم للتفجيرات الآثمة التي تمت مؤخرًا بالرياض. وإذ أعرب لكم عن شكري وتقديري على ما أعربتم عنه من مشاعر صادقة تجاه هذا العمل الإجرامي الذي أزهق أرواح الأبرياء وسفك دماءًا معصومة .. أسأل الله تعالى أن يديم علينا وعليكم نعمة الأمن، وأن لا يريكم والمسلمين أي مكروه، وأن يحفظ هذه البلاد الطاهرة، وبلاد المسلمين عامة من كل سوء وأن يكفيها شر كل متربص، وأن يرد كيد المجرمين في نحورهم وأن يعيذنا من شرورهم. والسلام عليكم ورحمة الله وبركاته وزير الشئون الإسلامية والأوقاف والدعوة والإرشاد صالح بن عبد العزيز بن محمد آل الشيخ 550 04

العدد السابع - السنة الثانية والثلاثون



# ميراث المال الحرام

يسال سائل: كان أبي له من المال الكثير، والذي مصدره حرام، ومات... فهل نرث من هذا المال؟ وإذا ورثنا منه وكان نصيبي منه يبلغ النصاب فهل أخرج زكاته وهو أصله حرام؟

الجواب: إذا كان المال حرامًا بعينه فلا يحل اكتسابه بميراث أو هبة، بل يرد لأصحابه وإن كان المال يشوبه الحرام فهو مال مختلط، وقد اختلف أهل العلم في تملكه بالميراث والهبة، والراجح قول من قال ذلك مهنؤه وعليه وزره، ويستحب تطهيره بشيء من الصدقة. والله أعلم.

# حكم الزكاة مع اللبين

سائل يقول: عليَّ ديون ولكن لي تجارة، فهل أُخْرِج زكاة تجارتي وأنا علىّ ديون؟

الجواب: اختلف العلماء في إسقاط الزكاة بالدَّيْن، والجمهور على أن الدين يمنع الزكاة، وخاصة في الأموال الباطنة التي لا يراها الناس كالنقود وعروض التجارة التي لا يعرف الناظر إليها مقدارها، وأما الأموال الظاهرة كالسائمة من الأنعام والحبوب والثمار والمعادن، فالجمهور على أن الدين لا يمنع الزكاة فيها. قال الإمام أحمد رحمه الله: لأن المصدق (الذي يجمع الزكاة) إذا جاء فوجد إبلاً أو بقرًا أو غنمًا لم يسأل: أي شيء على صاحبها من الدين؟ وليس المال واشترطوا لإسقاط الزكاة بالدين ألا يجد المزكي مالاً يقضي واشترطوا لإسقاط الزكاة بالدين ألا يجد المزكي مالاً يقضي منه الدين سوى ما وجبت فيه الزكاة، أما إن كان عنده مال أخر فائض عن حاجاته الأساسية فإنه يجعله في مقابلة الدين لكي يسلم المال الزكوي فيُخرج زكاته.

مثال: رجل يملك مبلغًا من المال يبلغ نصابًا للزكاة وعليه دين يعادل هذا المبلغ سقط عنه الزكاة لاستغراقها في الدين.

ورجل عنده خمس من الإبل فيها شاة زكاة، وعليه دين فإن كان عنده مال آخر لا يبلغ النصاب قضى منه دينه ويبقى المال الزكوي وهو الإبل ليخرج زكاته رعايةً لحظ الفقراء. والله تعالى أعلم.

# حدود الولاية على مال اليتيم

امرأة توفي عنها زوجها ولها منه ابنة تصرف معاش والدها وهي تحت وصايتها، ثم تزوجت المرأة بزوج أخر يعمل موظفًا محدود الدخل أصابته عُسْرة شديدة وعليه

العدد السابع - السنة الثانية والثلاثون

التريجيح

ديون، فهل للزوجة التصرف في مال ابنتها القاصرة لصالح زوجها، وهل يُعتبر إذن الربيبة لها التصرف في مالها؟ وهل تملك الربيبة الحرية في التصرف في مالها؟

الجواب: ليس للولي أن يتبرع من مال اليتيم بشيء، ولا اعتبار بإذن اليتيم بالتصرف في ماله لصغره ولأنه ليس أهلاً للتصرف في ماله حتى يبلغ ومن أجل هذا شُرعت ولاية الولي عليه.

بل الواجب على الولي أن ينمي أموال اليتيم ما استطاع حتى إذا كبر وبلغ دفعها إليه، قال تعالى: ﴿ فَإِنْ اَنَسْتُمْ مِنْهُمٌ رُسْدًا فَادْفَعُوا إِلَيْهِمْ اَمْوَالَهُمْ وَلاَ تَأْكُلُوهَا إِسْرَافًا وَبِدَارًا أَنْ يَكْبُرُوا ﴾ [سورة النساء: ٦].

# الحجامة في الإسلام

سائل يقول: هل العـلاج بالحـجـامـة ورد بخـصـوصـه شيء في الشـرع أم أنه من قـبـيل الشعوذة كما يقولون؟

الجواب: التداوي بالحجامة جائز شرعًا، وورد في ذلك عدة أحاديث عن النبي ﷺ منها قوله: «خير ما تداويتم به الحجامة». ومنها قوله: «خير الدواء الحجامة». أخرجه البخاري (١٥٠/١٠) دلفظ: «إن أمثل ما تداويتم به الحجامة»

ومنها ما رواه البخاري ومسلم: «إن كان في شيء من أدويتكم خير ففي شرطة محجم أو شربة عـسل أو لذعـة بنار توافق الداء، ومـا أحب أن أكتوى».

ولقد اعتنى الفقهاء ببيان أحكام الحجامة من حيث تأثيرها على الطهارة وعلى الصوم وعلى الإحرام ومن حيث القيام بها وأخذ الأجرة عليها والتداوي بها وكتب الفقه والعلم مليئة بهذا. (وقد احتجم النبي تله وهو محرم). أخرجه البخاري. وعليه تصبح الحجامة بعد هذا البيان النبوي الذي أمر القرآن أن يؤخذ به في قوله تعالى: ﴿ وَمَا الذي أمر القرآن أن يؤخذ به في قوله تعالى: ﴿ وَمَا الخروج على ذلك بقوله: ﴿ فَلْيَحْذَرُ الَّذِينَ يُخَالِفُونَ عَنْ أَمَرِهِ أَنْ تُصِيبَهُمْ فِتْنَةً أَوْ يُصِيبَهُمْ عَذَابُ أَلِيمُ ﴾ [النور: ٢٢] من الأمور المعتبرة شرعًا.

# ظهور المرأة على زوج ابنتها

سائل يقول: هل يجوز للمرأة أن تجلس مع زوج ابنتها على انفراد (في خلوة) علمًا بأنها محلّ للفتنة؟

الجواب: أم الزوجة تَعد من المحارم؛ لقول الله تعالى في المحرمات: ﴿ حُرَّمَتْ عَلَيْكُمْ أُمَّهَا تُكُمْ وَبَنَاتُكُمْ وَأَحَوَاتُكُمْ وَعَمَّاتُكُمْ وَخَالاَتُكُمْ وَبَنَاتُ الأَحَ وَبَنَاتُ الأَحْتِ وَأُمَّهِاتُكُمُ اللاَّتِي أَرْضَعَنْكُمْ وَأَخَوَاتُكُمْ مِنَ الرَّضَاعَةِ وَأُمَّهاتُ نِسِائِكُمْ ﴾ وَأَخَوَاتُكُمْ مِنَ الرَّضَاعَةِ وَأُمَّهاتُ نِسِائِكُمْ [النساء: ٢٣]، ولها أن تظهر على زوج ابنتها بالزينة التي حددها الشرع هذا مع أمان الشهوة والفتنه، وإلا حرمت الخلوة بينهما. والله أعلم.

# لبس الجورب وخلعه مع بقاء الطهارة

ويسال سائل: لبست الجورب على وضوء، ثم خلعته ولم ينتقض وضوئي، وأريد الصلاة، فهل يمكن أن أصلي بهـذا الوضـوء أم أن الوضـوء انتقض بمجرد خلعى للجورب؟!

الجواب: ما دمت لبست الجورب على وضوء وطهارة ثم خلعته قبل أن ينتقض وضوؤك فلازالت الصلاة بهذا الوضوء جارية وسارية ولا حرج حينيد من لبس الجورب وخلعه. أما إذا لبست الجورب على طهارة ثم خلعته بعد أن نقض وضوؤك فلا يجوز لك لبسه مرة أخرى والمسح عليه إلا على طهارة جديدة. والله أعلم.

# الفأرة إذا سقطت فى الزيت

سائل يقول: عندنا زيت سقطت به نجاسة فهل يمكن تطهيره؟

الجواب: إذا وقعت نجاسة في زيت (سمن) ونحوه من المائعات الطاهرة فإن كان جامدًا فقد ذهب الفقهاء إلى أنها تلقى وما حولها وينتفع بالباقي لما روت ميمونة رضي الله عنها أن رسول الله تن سئل عن فارة سقطت في سمن فقال: «القوها، وما حولها فاطرحوه، وكلوا سمنكم». البخاري. أما إذا كان السمن مائعًا؛ فالجمهور على أنه ينجس لحديث أبي هريرة رضي الله عنه أن النبي تن سئئل عن الفارة تموت في السمن، فقال: «إن كان جامدًا فالقوها وما حولها، وإن كان مائعًا فلا تقربوه». [أخرجه أبو داود].

العدد السابع - السنة الثانية والثلاثون

# النبي 👑 خليل الله

سئكل: ما حكم وصف النبي ﷺ بحبيب الله؟ أجاب: النبي ﷺ حبيب الله لا شك، فهو محبُّ لله ومحبوبٌ لله، ولكن هناك وصف أعلى من ذلك وهو خليل الله، فالرسول عليه الصلاة والسلام خليل الله كما قال ﷺ: «إن الله اتخذني وصفه بالمحبة فقط فإنه نزله من مرتبته، فالخلة أعظم من المحبة وأعلى، فكل المؤمنين أحباء لله، ولكن الرسول عليه الصلاة والسلام في مقام أعلى من ذلك، وهي الخلة؛ فقد اتخذه الله خليلاً كما اتخذ إبراهيم خليلاً، لذلك نقول: إن محمداً رسول الله ﷺ خليل الله، وهذا أعلى من قولنا: حبيب الله؛ لأنه متضمن للمحبة وزيادة؛ لأنه عاية المحية.

# حول عذاب القبر

سُـئَل: هل يخـفف عـذاب القـبـر عن المؤمن العاصى؟

أجاب: نعم قد يخفف؛ لأن النبي ﷺ مر بقبرين فقال: «إنهما ليعذبان، وما يعذبان في كبير، بلى إنه كبير؛ أما أحدهما فكان لا يستبرئ». أو قال: «لا يستتر من البول، وأما الآخر فكان يمشي بالنميمة». ثم أخذ جريدة رطبة فشقها نصفين فغرز في كل قبر واحدة، وقال: «لعله يخفف عنهما ما لم ييبسا». [البخاري ١٣٧٨، ومسلم ٢٩٢].

وهذا دليل على أنه قد يخفف العذاب، ولكن ما مناسبة هاتين الجريدتين لتخفيف العذاب عن هذين المعذبين؟

١- قيل: لأنهما- أي الجريدتين- تسبحان ما لم ييبسا، والتسبيح يخفف من العذاب عن الميت، وقد فرعوا على هذا العلة المستنبطة-التي قد تكون مستبعدة- أنه يسن للإنسان أن يذهب إلى القبور ويسبح عندها من أجل أن

اجاب عنها: رحمهالله

يخفف عن أصحابها.

٢- وقال بعض العلماء: هذا التعليل ضعيف؛ لأن الجريدتين تسبحان سواء كانتا رطبتين أم يابستين؛ لقوله تعالى: ﴿ تُسَبَّحُ لَهُ السَّمَوَاتُ السَبْعُ وَالأَرْضُ وَمَنْ فِيهِنَ وَإِنْ مِنْ شَيْءٍ إِلاَّ يُسَبِّحُ بِحَصْدِهِ وَلَكِنْ لاَ تَقْقَهُ ونَ تَسْبِيحَهُمْ ﴾ [الإسراء: ٤٤]، وقد سمع تسبيح الحصى بين يدي الرسول ﷺ، مع أن الحصى يابس. إذن ما العلة؟

العلة: أن الرسول تله ترجى من الله عـزُ وجلُ أن يحفف عنهما من العـذاب مـا دامت هاتان الجريدتان رطبتين، يعني أن المدة ليست طويلة، وذلك من أجل التحذير عن فعلهما؛ لأن فعلهما كبير كما جاء في الرواية: «بلى إنه كبير» أحدهما لا يستبرئ من البول، وإذا لم يستبرئ من البول صلى بغير طهارة، والآخر يمشي بالنميمة يفسد بين عباد الله- والعياذ بالله-ويلقي بينهم العداوة والبغضاء، فالأمر كبير، وهذا هو الأقرب أنها شفاعة مؤقتة تحذيرًا للأمة لا بخلاً من الرسول عَنه بالشفاعة الدائمة.

ونقول استطرادًا: إن بعض العلماء – عفا الله عنهم – قالوا: يسن أن يضع الإنسان جريدة رطبة، أو شجرة، أو نحوها على القبر ليخفف عن صاحبه، لكن هذا الاستنباط بعيد جدًا ولا يجوز أن نضع ذلك لأمور:

أولاً: أننا لم يكشف لنا أن هذا الرجل يعذب؛ بخلاف النبي ﷺ.

ثانيًا: أننا إذا فعلنا ذلك فقد أسانا إلى الميت؛ لأننا ظننا به ظن سوء أنه يعذب، وما يدرينا فلعله ينعم، لعل هذا الميت ممن من الله عليه بالمغفرة قبل موته لوجود سبب من أسباب المغفرة الكثيرة فمات وقد عفا رب العياد عنه،

العدد السابع - السنة الثانية والثلاثون

77

وحينئذ لا يستحق عذابًا.

ثالثاً: أن هذا الإستنباط مخالف لما كان عليه السلف الصالح الذين هم أعلم الناس بشريعة الله، فما فعل هذا أحد من الصحابة رضي الله عنهم، فما بالنا نحن نفعله.

رابعًا: أن الله تعالى قد فتح لنا ما هو خير منه، فكان النبي عليه الصلاة والسلام إذا فرغ من دفن الميت وقف عليه وقال: «است ف فروا لأخيكم واسالوا له التثبيت فإنه الآن يسأل».

# تأمين الإمام والمأمومين

سُئُل: هل التأمين في الصلاة سنة؟

أجاب: نعم، التأمين سنة مؤكدة، لا سيما إذا أمن الإمام؛ لما جاء في الصحيحين من حديث أبي هريرة رضي الله عنه أن النبي ﷺ قال: «إذا أمن الإمام فأمنوا، فإن من وافق تأمينه تأمين الملائكة غُفر له ما تقدم من ذنبه».

ويكون تأمين الإمام والمأموم في أن واحد؛ لقـول النبي ﷺ : «إذا قـال الإمـام ولا الضـالين فقولوا أمين».

### صفةالسجود

سئئل: ما حكم الامتداد الزائد أثناء السجود؟ أجاب: الامتداد الزائد أثناء السجود خلاف السنة، فإن الواصفين لصلاته ﷺ لم يقل أحد منهم إنه كان يمد ظهره في السجود، كما قالوا إنه يمد ظهره حال الركوع، وإنما المشروع في حال السجود أن يرفع الإنسان بطنه عن فخذيه ويعلو بذلك، لا أن يمده كما يفعله بعض الناس.

سُحًل: هل ورد أن العلامة التي يحدثها السجود في الجبهة من علامات الصالحين؟

أجاب: ليس هذا من علامات الصالحين، وإنما هو النور الذي يكون في الوجه، وانشراح الصدر، وحسن الخلق وما أشبه ذلك، أما الأثر الذي يسببه السجود في الوجه فقد تظهر في

وجـوه من لا يصلون إلا الفرائض لرقـة الجلد، وقد لا تظهر في وجـه من يصلي كثيـرًا ويطيل السجود.

# حكم الأذان والإقامة للمنفرد

سُتُل: ما حكم الأذان والإقامة للمنفرد؟

أجاب: الأذان والإقامة للمنفرد سنة، وليسا بواجب؛ لأنه ليس لديه من يناديه بالأذان، ولكن نظرًا لكون الأذان ذكرًا لله عز وجل، وتعظيمًا، ودعوة لنفسه إلى الصلاة وإلى الفلاح، وكذلك الإقامة كانا سنة.

ويدل على استحباب الأذان ما جاء في حديث عقبة بن عامر رضي الله عنه قال: سمعت رسول الله ﷺ يقول: «يعجب ربك من راعي غنم على رأس الشظية للجبل يؤذن للصلاة، فيقول الله: انظروا إلى عبدي هذا يؤذن ويقيم للصلاة؛ يخاف منى، قد غفرت لعبدي وأدخلته الجنة».

# الأفضل أن يصلوا تحية المسجد

سُئُل: بعض الناس إذا دخلوا المسجد قُرب وقت الإقامة وقفوا ينتظرون قدوم الإمام وتركوا تحية المسجد، فما حكم هذا العمل؟

أجاب: إذا كانت المدة قصيرة بحيث لا يفوت فعل تحية المسجد فلا حرج عليهم، وأما إذا كانوا لا يدرون متى يأتي الإمام فالأفضل أن يصلوا تحية المسجد، ثم إن جاء الإمام وأقيمت الصلاة وأنت في الركعة الأولى فاقعطها، وإن كنت في الركعة الثانية فأتمها خفيفة.

حكم صلاة من يصلى خارج المسجد

سنُّل: ما حكم صلاة من يصلي خارج المسجد كمن يصلى فى الطرقات المتصلة بالمسجد؟

أجاب: إذا كان المسجد لا يسع المصلين وصلوا بالطرقات المتصلة به فلا بأس؛ مادموا يتمكنون من متابعة الإمام؛ لأن هذا ضرورة.

العدد السابع - السنة الثانية والثلاثون

10000

74

# الأخلاق في الإسلام



المعنى اللغوى

قال ابن منظور في لسان العرب في باب صبر: «من أسماء الله تعالى الصبور تعالى وتقدس، وهو الذي لا يعاجل العصاة بالانتقام، وهو من أبنية المبالغة ومعناه قريب من معنى الحليم، والفرق بينهما أن المذنب لا يأمن العقوبة في صفة الصبور كما يأمنها في صفة الحليم».

والصبر نقيض الجزع، قال الجوهري: «الصبر حبس النفس عن الجزع، قال ابن سيده: وأصل الصبر الحبس، وكل من حبس شيئا فقد صبره.

وفي نضرة النعيم: أما الصبر الجميل في قوله تعالى على لسان يعقوب عليه السلام ﴿ فَصَبَرْرُ جَمِيلُ ﴾ [يوسف:١٨]. فالمراد به الصبر: الذي لا جزع فيه ولا شكوي.

> وقال ابن تيمية: الصبر الجميل هو الذي لا شكوى فيه ولا معه.

ومن معاني الصبر، قال الفيرزوآبادي في بصائر ذوي التمييز: وربما خولف بين أسمائه بحسب اختلاف مواقعه، فإن كان حبس النفس لمصيبة سمي صبرًا، وإن كان في محاربة سمي شجاعة، وإن كان في إمساك الكلام سمي كتمانًا،

وإن كان من فضىول العيش سمي زهدًا، وإن كان عن شـهـوة الفرج سـمي عـفـة، وإن كـان عن شـهـوة الطعـام سـمي شرف نفس، وإن كـان عن إجابة داعي الغضب سمي حلمًا.

ما أحوج المسلمين - وخاصة في هذا العصر -لهذا الخلق «الصبر» إن كثيرًا من المشكلات في حياة المسلم إنما علاجها في «الصبر»، وإن كثيرًا من الجرائم ترتكب لأن أحد الطرفين لم يتحلَ بخلق «الصبر».

ولقد وصفه رسول الله ﷺ بانه ضياء، فقال: «والصبر ضياء»، فهو يضيء لذا الطريق حتى نستطيع أن نفكر ونقدر ونتصرف.

ووصفه أيضًا بأنه أوسع العطاءات فقال: «وما أعطى أحد عطاءً خيرًا وأوسع من الصبر». فهو

Jariele Vernices silles

# إعداد / عاطف التاجوري

الأمر الضروري الذي يعين الطائع على طاعته، والذي يعين على الابتعاد عن المعاصي والمخالفات، وتحمل المصائب.

والصبر ليس عجراً عن إزالة الضرر عند حدوثه، ولكنه لن يزول بصورة صحيحة إلا عن طريق الصبر، والصبر هو القوة الحقيقية كما قال رسول الله ﷺ «ليس الشديد بالصرعة، ولكن الشديد الذي يملك نفسه عند الغضب»، متفق عليه.

فمن لا يصبر ليس له إلا الجزع لأنه هكذا قال رسول الله ﷺ، وقد ذم الله تعالى في كتابه من كان على الجزع حيث قال: ﴿ إِنَّ

الإنْسَانَ خَلِقَ هَلَوَعًا (١٩) إِذَا مَسْنَهُ الْشَبَّرُ جَزُوعًا (٢٠) وَإِذَا مَسَنَّهُ الحَيْرُ مَنُوعًـــا (٢١) إِلاَّ المُصَلَيَيَ ﴾ [المعارج:١٩-٢٢].

والصبر الجميل يؤدي إلى ترابط المجتمعات بالرغم من حدوث النكيات.

فلنتعرف على هذا الخلق الجميل. يقول الله سبحانه وتعالى: ﴿ يَا أَتُّهَا

الَّذِينَ آمَنُوا ٱسْتَعِينُوا بِالصَّبْرِ وَالصَّلَاةُ إِنَّ ٱللَّهُ مَعَ الصَّابِرِينَ (١٥٣) ولاَ تَقُولُوا لَنْ يُقْتَلُ في سَبِيلِ اللَّهُ أَصْوَاتَ بَلْ أَحْيَاءُ ولَكِنْ لاَ تَشْعُرُونَ (١٥٤) ولَنَبْلُونَكُمْ بِشَيْءٍ مِنَ الحُوْفُ وَالجُوعِ وَنَقْص مِنَ الأَمْوَال وَالأَنْفُسَ وَالتَّمَرَاتِ وَبَشَرِ الصَّابِرِينَ (١٥٤) الَّذِينَ إِذَا أَصَابَتْهُمْ مُصِيبَةً قَالُوا إِنَّا لِلَهُ وَإِنَّا إِلَيْهِ رَاجَعُونَ (١٥٢) أَوَلَئِكَ عَلَيْهِمْ مُصَلَواتَ مِنَ رَبَهِمْ وَرَحْمَةُ وَأُولَئِكَ هُمُ الْمُهْتَدُونَ ﴾ [البقرة:١٥٣].

ويقول عز وحل: ﴿يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا اصْبِرُوا وَصَابِرُوا وَرَابِطُوا وَاتَّقُوا اللَّهَ لَعَلَّمُ تُفْلِحُونَ ﴾ [آل عمران:٢٠٠].

ويقول تعالى: ﴿وَالْعَصْرِ (١) إِنَّ الإِنْسَانَ لَفِي حُسْرِ (٢) إِنَّ الإِنْسَانَ لَفِي حُسْرِ (٢) إِلاَّ الَّذِينَ آمَنُوا وَعَمِلُوا الصَّالحِاتِ

العدد السابع - السنة الثانية والثلاثون

وَتَوَاصَوْا بِالحَقِّ وَتَوَاصَوْا بِالصَّبْرِ ﴾ [سـورة العصر].

وقد ذكر الله تعالى الصبر في كتابه في أكثر من تسعين موضعًا كما قال أحمد بن حنبل رحمه الله تعالى، ونقله عنه ابن القيم رحمه الله تعالى في كتابه مدارج السالكين.

اً أما أحاديثَ الرسول ﷺ فهي كثيرة أيضًا، ومنها:

عن عمرو بن عبسة رضي الله عنه قال: أتيت رسول الله ﷺ فقلت: يا رسول الله، من تبعك على هذا الأمر؟ قال: «حر وعبد» : قلت: ما الإسلام؟ قال: «طيب الكلام وإطعام الطعام»، قلت: ما الإيمان؟ قال: «الصبر والسماحة.... الحديث» رواه أحمد واللفظ له وابن ماجه وأصله عند مسلم.

وعن أبي سعيد الخدري رضي ألله عنه: أن ناسًا من الأنصار سألوا رسول الله ﷺ فأعطاهم، تَم سألوه فأعطاهم، حتى إذا نَفِرَ ما عنده قال: «ما يكن عندي من خير فلن أنخره عنكم، ومن

يستعفف يعفه الله، ومن يستغن يغنه الله، ومن يتصبر يصبره الله، وما أعطى أحد من عطاء خيرًا وأوسع من الصبر، متفق عليه.

وعن أبي مالك الأشعري رضي الله عنه قال: قال رسول الله ﷺ: «الطُهور شطر الإيمان، والحمد لله تملأ الميزان، وسبحان الله والحمد لله تماذن ـ أو تملأ ـ ما بين السماوات

والأرض، والصــلاة نور، والصــدقـة برهان، والصبر ضيـاء، والقرآن حجـة لك أو عليك، كل الناس يغدو فبائع نفسه فمعتقها أو موبقها» رواه مسلم.

وعن صهيب رضي الله عنه قال: قال رسول الله ﷺ: «عجبًا لأمر المؤمن، إن أمره كله خير، وليس ذلك لأحد إلا للمؤمن، إن أصابته سرًاءُ شكر فكان خيرًا له، وإن أصابته ضراء صبر فكان خيرًا له، رواه مسلم.

وعن محمود بن لبيد أن رسول الله ﷺ قال: «إذا أحب الله قومًا ابتلاهم، فمن صبر فله الصبر، ومن جزع فله الجزع».

[السلسلة الصحيحة برقم ١٤٦] الاستعانة بالصبر

كان رسول الله ﷺ يستعين بالصبر والصلاة في كل أحواله؛ ويأمر بذلك ويدعو له؛ فقد جاء إليه أصحابه وهم بمكة يؤذون ويُضطهدون ويعذبون،

وهم يعلمون أنه رسول الله ﷺ وأن الله تعالى يستجيب دعاءه فكانوا يطلبون منه أن يدعو الله لهم ليرفع عنهم هذا العذاب فما يزيد رسول الله ﷺ على أن يأمرهم بالصبر ويذكر لهم من قصص الذين كانوا من قبلهم وكيف تحملوا العذاب الشديد وصبروا في سبيل دينهم.

فعن خباب بن الأرت رضي الله عنه قال: شكونا إلى رسول الله ﷺ - وهو متوسد بردة له في ظل الكعبة - قلنا له: ألا تستنصر لنا، ألا تدعو الله لنا؟ قال: كان الرجل فيمن قبلكم يُحفر له في الأرض فيجعل فيه، فيجاء بالمنشار فيوضع على رأسه فيشق باثنتين، وما يصده ذلك عن دينه، ويمشَّط بأمشاط الحديد ما دون لحمه من عظم أو عصب، وما يصده ذلك عن دينه. والله ليتمنَّ الله هذا الأمر حتى يسير الراكب من صنعاء إلى حضرموت لا يضاف إلا الله، والذئب على غنمه، ولكنكم تستعجلون». [رواه البخاري وأبو داود

وأحمد]

وكان ﷺ يأمر بالصبر في جميع الحوادث والملمات؛ كما قال في الحديث: «... وإن أصابته ضراء صبر فكان خيرًا له...».

### الاستعانة بالصلاة

في تفسيد قوله تعالى: ﴿وَاسْتَعِينُوا بِالصَّبُرِ وَالصَّلاَةِ وَإِنَّهَا لَكَدِيرَةً إِلاَّ عَلَى الخُاشِعِينَ ﴾ [الدقرة:٤٩] قَال ابن كثير: قال الأمام

أحمد؟ قال حذيفة بن اليمان رضي الله عنه: «كان رسول الله ﷺ إذا حربه أمر فرع إلى الصلاة». وقال محمد بن نصر المروزي في كتاب «الصلاة»: قال حذيفة: رجعت إلى النبي ﷺ ليلة الأحزاب وهو مشتمل في شملة يصلي وكان إذا حزبه أمر صلى.

وعن علي رضي الله عنه قال: لقد رأيتنا ليلة بدر وما فينا إلا نائم غير رسول الله صلي الله عليه وسلم يصلي ويدعو حتى أصبح.

ثم أخبر تعالى أنه مع الصابرين كما قال سبحانه ﴿ إِنَّ اللَّهَ مَعَ الصَّابِرِينَ ﴾ [البقرة:١٥٣]، وقال سبحانه في الآية الأخرى ﴿ إِنَّمَا يُوَفًى الصَّابِرُونَ أَجْرَهُمْ بِغَيْرٍ حِسَابِ ﴾ [الزمر:١٠].

وهُذا يستمر الصبر مع المؤمن، صبر على الطاعات، وصبر عن المعاصي، وصبر على الابتلاءات حتى يلقى الله تعالى، ولا يتخلى عن الصبر حتى في أحرج المواقف وهو قتال العدو حتى لو قُتل فسيكون قتله في سبيل الله، فإذا قتل

العدد السابع - السنة الثانية والثلاثون

20

في سبيل الله فهو ليس بميت ولكنه حي كما أخبر الله تعالى، وهذه بشارة للمؤمن الذي يتمسك بالصبر حتى في أحرج المواقف. الصبر على الايتلاءات

ثم يخبر تعالى أنه لابد أن يبتلي عباده بانواع الابتلاءات، وقد ذكر هنا الابتلاء بالضراء، ولكن الابتلاء بالسراء مذكور في مواضع أخرى، مثل قوله تعالى: ﴿كُلُّ نَفْسٍ ذَائِقَ أَلُوْتَ وَنَبْلُوكُمْ بِالشَّرِّ وَالحَيْرِ فِيتَنَةً وَإِلَيْنَا تُرْجَعُونَ ﴾ [الانداء:٣٥].

والواجب مع هذه الابتلاءات كلها الصبر، ولذلك يقول الله تعالى: ﴿وبشر الصابرين﴾ ثم يرشدنا إلى الذكر المطلوب في هذه الحالة؛ قال ابن كثير رحمه الله عند هذه الآية: وفي صحيح مسلم عن أم سلمة رضي الله عنها أنها قالت: سمعت رسول الله ﷺ يقول: «ما من عبد تصيبه مصيبة فيقول: إنا لله وإنا إليه راجعون، اللهم أجرني في مصيبتي واخلف لي خيرًا منها إلا أجره الله في مصيبته، وأخلف له خيرًا منها. قالت: فلما

> توفي أبو سلمة قلت كما أمرني رسول الله ﷺ فأخلف الله لي خيرًا منه: رسول الله ﷺ. وفي رواية الإمام أحمد أنها سمعت هذا الحديث من زوجها أبي سلمة قبل أن يموت فقالته ثم حدثت نفسها: ومن يكون خيرًا من أبي سلمة. حتى جاءها رسول الله ﷺ.

# الآمر بالصبر والمصابرة والمرابطة

قال ابن كثير في تفسير قوله تعالى: إِنَّا أَيُّهَا الَّذِينَ آَمَنُوا اَصْبِرُوا وَمَسَابِرُوا ورابطوا ﴾ قـال الحـسن السصرى: أمروا أن يصبروا على دينهم الذى ارتضاه الله لهم وهو الإسلام، فلا يَدَعُوهُ لسراء ولا لضراء ولا لشدة ولا لرخاء حتى يموتوا مسلمين، وأن يصابروا الأعداء الذين يكتمون دينهم وكذلك قال غير واحد من علماء السلف، وأما المرابطة فهي المداومة في مكان العبادة والثبات، وقيل: انتظار الصلاة بعد الصلاة، قاله ابن عباس وسهل بن حنيف ومحمد بن كـعب القرظي وغـيرهم، وروى ابن أبي حـاتم ههنا الصديث الذي رواه مسلم والنسسائي من حديث مالك بن أنس عن العلاء بن عبد الرحمن بن يعقوب مولى الحرقة عن أبيه عن أبي هريرة رضي الله عنه عن النبي ﷺ قال: «ألا أخبركم بما يمحو الله به الخطايا ويرفع به الدرجات؛ إسباغ الوضوء على المكاره، وكثرة الخطا إلى المساحد، وانتظار الصلاة بعد الصلاة، فذلكم الرباط، فذلكم

الرباط، فذلكم الرباط».

ثم سورة العصر التي قال فيها الشافعي رحمه الله تعالى: «لو تدبر الناس هذه السورة لوسعتهم، وقيها المعاني العظيمة من أن الناس كلهم في هلاك باستثناء صنف واحد وهم الذين أمنوا، ثم اردفوا الإيمان بالعمل الصالح والتواصي بالحق والتواصي بالصبر.

نرجو الله أن نحقق خلق الصبر في أنفسنا حتى يكون ملكة في النفس راسخة تصدر عنها الأفعال بسهولة ويسبر من غير حاجة إلى فكر ورويَّة، ومما يعين على ذلك ما قاله ابن القيم في مدارج السالكين:

«الصبير واجب بإجماع الأمة وهو نصف الإيمان، فإن الإيمان نصفان: نصف صبر، ونصف شكر»

> وقال في تحقيق درجات الصبر الثلاثة: أ. الصبر عن العصية ويتحقق بما يلي:

أولا: الخوف من الله: أي الخوف من الوعيد المترتب عليها، ويبعث عليه قوة الإيمان بالخبر والتصديق بمضمونه. ثانيا: الحياء من الله: أن يستعان على معاصيه بنعمه وأن لا يبارز بالعظائم، ويبعث عليه قوة المعرفة ومشاهدة معاني الأسماء والصفات.

ب الصبر على الطاعة: وهو أعلى من الصبر عن المعصية ويتحقق بثلاثة أشياء:

أولا: دوام الطاعة. ثانيًا: الإخلاص فيها.

ثالثًا: الصواب فيها. أي: وقوعها على السنة الصحيحة ومقتضى العلم.

جـالصبر على البلاء: ويتحقق بثلاثة أشياء: أولا: ملاحظة حسن الجـزاء الذي أعده الله تعالى للصابرين على البلاء.

ثانيًا: انتظار الفرج الذي لابد أن يأتي، ويعين على ذلكِ فهم اسمه تعالى اللطيف.

ثالثًا: تهوين البلاء بأمرين:

أولهما: أن يعد نعمة الله عليه، فإذا عجز عن عدها، هان عليه ما هو فيه من البلاء وراّه بالنسبة إلى نعمه التي لا تحصى كقطرة في بحر.

وثانيهما: ذكر النعم السالفة التي أنعم الله بها عليه.

نسال الله تعالى أن يعيننا على تحقيق الصبر في أنفسنا، إنه ولي ذلك والقادر عليه.

العدد السابع . السنة الثانية والثلاثون

77



إذا كانت آيات الكتاب العزيز قد تضافرت على وجوب إخلاص الدعاء لله سبحانه، والتوجه إليه وحده رغبة ورهبة، فقد جاءت السنة المطهرة بتأكيد ذلك المعنى وتشديد أنكير على كل من يجعل لله ندّا، يتوجه إليه في دعائه، ويطلب منه ما لا يقدر عليه غيره، ومن ذلك الحديث المشهور عن ابن عباس ومن ذلك الحديث المشهور عن ابن عباس رضي الله عنهما قال: كنت خلف النبي ﷺ، فقال لي: «يا غلام، احفظ الله يحفظك، احفظ الله تجده تجاهك، إذا سألت فاسأل الله، وإذا استعنت فاستعن بالله، واعلم أن الأمة لو اجتمعت على أن ينفعوك لم ينفعوك إلا بشيء قد كتبه الله لك، ولو اجتمعت على أن يضروك لم يضروك إلا بشيء قد كتبه الله عليك، طويت الصحف وجفًت الأقلام».

وفي الصحيح عن ابن مسعود رضي الله عنه قال: سالت النبي ﷺ: أي الذنب أعظم؟ فقال: «أن تجعل لله ندا وهو خلقك». ومعنى الند: المساوي الذي يُجعل له من الحق في الدعاء والعبادة مثل ما لله عز وجل.

وقد جاء في حديث أخر: عن أبي هريرة رضى الله عنه قال: قال رسول الله ﷺ: «إنه من

لم يسال الله يغضب عليه». [«صحيح الترمذي» (ح٢٦٦٦]).

وعلى الحملة: فالدعاء من أعظم العبادات القولية والقليبة التي يجب إخلاصها لله جل ذكره، وهذا أمر معلوم بالضرورة من دين الإســلام، بل ومن كل دين بعث الله به رسله وأنزل به كتبه، ولكن الشباطين تلبس على الناس في هذه العبادة، وتزين لهم أن يتخذوا فيها الوسائط والشفعاء التى تقربهم من الله زلفى وترفع إليهم أدعيتهم وحوائجهم، ومن جملة تلبيسه عليهم في هذا الباب أن يقول لهم: إنكم قد أسرفتم على أنفسكم فى ارتكاب الذنوب والمعاصى التي أبعدتكم عن الله عز وجلَّ وحعلت سنكم وسنه ححائا غليظًا فلا يعقل أن تفتح لكم أبواب السماء، ولا أن يستحاب لكم دعاء حتى تتوسلوا إلى الله فبه ببعض الصالحين من عداده، وبذلك صرفهم عن ابتغاء الوسطة إلى الله بما شرعه هو وجعله وسطة مقدولة عنده، لا ابتداع وسائل لم يأذن بها ولم بنزل بها من سلطان، وينكشف ذلك التلبيس مأنه إذا كان اتخاذ الوسائط مانعًا من إجابة الدعاء كان الشيرك أولى بذلك، ولهذا أنكر الله على المشركين قولهم: ﴿ مَا نَعْبُدُهُمُ إِلَّا لِبُقَرِّبُونَا إلَى الله زُلْفَى ﴾ [الزمر: ٣] قولاً من عند أنفسهم بلا حجة ولا دليل.

وأما ما يشغب به القبوريون في هذا الباب من آثار فلا يصبح منها شيء، اللهم إلا حديث استسقاء عمر بالعباس رضي الله عنهما وقوله: «اللهم إنا كنا نتوسل إليك بنبينا فتسقينا، وإنا نتوسل إليك الأن يعم نبينا فاسقنا. فيسقون»، على أن الحديث حجة عليهم لا لهم، فإن عمر رضى الله عنه لم يتوسل بذات العباس وشخصه، وإنما توسل بدعائه، فإن التوسل بالذوات لو كان حائزًا لما عدل عمر ومن معه من المهاجرين والأنصار عن التوسل برسول الله ﷺ إلى التوسل بالعباس، لأن ذات رسول الله ﷺ أفضل قطعًا من ذات العداس، وذاته مَّيتًا كذاته حيًا، ولكن عمر أدرك أن ما كان يملكه الرسول ﷺ من الدعاء حال حياته في الاستسقاء وغيره قد يطل بموته، فقدَّم ألصق الناس رحمًا به وهو عمه صنو أبيه لينوب عنه في هذا المقام، وقد

العدد السابع - السنة الثانية والثلاثون

التوجيح

حفظ من دعاء العباس يومئذ قوله: «اللهم إنه لم ينزل بلاء إلا بذنب، ولم يرفع إلا بتوبة، وهذه نواصينا إليك بالذنوب، وأيدينا إليك بالتوبة».

ولا أطيل الكلام في هذا الموضوع أكثر من ذلك، فإن الحق فيه أظهر من أن يخفى، ومن أراد الوقوف على جلية الأمر فيه فليرجع إلى ما كتبه شيخ الإسلام ابن تيمية رحمه الله وغيره من علماء السنة الذين بسطوا القول في هذه المسألة، غير أني سأنقل هنا- تتميمًا للفائدة-ملخصًا لما جاء في رسالة «زيارة القبور» لابن ملخصًا لما جاء في رسالة «زيارة القبور» لابن يعتبر بها أولئك الذين يروجون لهذه الضلالة فيفيئوا إلى الحق والهدى ويتركوا سبيل اللجاج والعناد.

> قال رحمه الله: «وتفصيل القول: أن مطلوب العبد إن كان من الأمور التي لا يقدر عليها إلا الله تعالى مثل أن يطلب شفاء مريضه من الآدميين غير جهة معينة، أو عافية والآخرة وانتصاره على عدوه وهداية قلبه وغفران ذنبه أو دخول الجنة أو نجاته من النار أو أن يتعلم العلم والقرآن

أو أن يصلح قلبه ويحسن خلقه ويزكي نفسه وأمثال ذلك فهذه الأمور كلها لا يجوز أن تطلب إلا من الله ولا يجوز أن يقول لملك ولا نبي ولا شيخ سواء كان حيًا أو ميتًا اغفر ذنبي، ولا انصرني على عدوي، ولا اشف مريضي ولا عافني أو عاف أهلي أو دابتي، وما أشبه ذلك، ومن سأل ذلك مخلوقًا كائنًا من كان فهو مشرك به.

وأما من يأتي إلى قبر نبي أو صالح أو يعتقد فيه أنه قبر نبي أو رجل صالح وليس كذلك ويساله ويستنجده فهذا على ثلاث درجات:

أحدها: أن يسأله حاجته مثل أن يسأله أن يزيل مرضه أو مرض دوابه، أو يقضي دينه، أو ينتقم له من عـدوه، أو يعـافي نفـسـه وأهله

ودوابه، ونحو ذلك مما لا يقدر عليه إلا الله عز وجلّ، فـهـذا شـرك صريح يجب أن يستـتـاب صاحبه، فإن تاب وإلا قُتل.

وإن قال: أنا أسأله لكونه أقرب إلى الله مني ليشفع لي في هذه الأمور؛ لأني أتوسل إلى الله به كما يتوسل إلى السلطان بخواصه وأعوانه، فهذا من أفعال المشركين والنصارى، فإنهم يزعمون أنهم يتخذون أحبارهم ورهبانهم شفعاء يستشفعون بهم في مطالبهم، وكذلك أخبر الله عن المشركين قالوا: ﴿ مَا نَعْبُدُهُمْ إِلاً لَيُقَرِّبُونَا إِلَى اللَّه زُنْفَى ﴾ [الزمر: ٣]، ثم يقال لهذا المشرك: أنت إذا دعوت غير الله فإن كنت لهذا أنه أعلم بحالك وأقدر على عطاء سؤلك وأرحم بك فهذا جهل وضلال وكفر،

وإن كنت تعلم أن الله أعلم وأقدر وأرحم، فلم عدلت عن سـؤاله إلى غدره؟

وإن قلت: هذا إذا دعا الله أجاب دعاءه أعظم مما يجيبه إذا دعوته، فهذا هو القسم الثاني وهو أن لا تطلب منه الفعل ولا تدعوه ولكن تطلب أن يدعو لك فهذا مشروع في الحي، أما الميت من الأنبياء والصالحين وغيرهم فلم يشرع لذا أن نقول: ادع لنا ولا اسال

لنا ربك.

وأما القسم الثالث وهو أن يقول: اللهم بجاه فلان عندك، أو ببركة فلان أو بحرمة فلان عندك، افعل بي كذا وكذا فهذا يفعله كثير من الناس، لكن لم ينقل عن أحد من الصحابة والتابعين وسلف الأمة أنهم كانوا يدعون بمثل هذا الدعاء.

وبعد فهل أن لهذه الأمة أن تتخلص من أوحال تلك الوثنية المدمرة التي تتمثل في تلك الأقوال والأفعال المنكرة التي يرتكبها الناس عند أضرحة المشايخ من الاستغاثة بها، وطلب الحاجات منها، وتقبيل الأرض عندها، ووضع الخد عليها، والتزامها، وغير ذلك مما رجع بنا إلى جاهلية شر من الجاهلية الأولى، إنه لا يصلح أخر هذه الأمة إلا بما صلح به أولها. والله المستعان ولا حول ولا قوة إلا بالله.

المسرر الله عالم الله عليه وليا روسه

العدد السابع - السنة الثانية والثلاثون



مضاد المسألة سؤال يقول فيه صاحبه: ما حكم الموظف الذي يقبل الهدايا من معارفه وأقربائه وأصدقائه، وهل يعد قبوله لها من باب الرشوة المحرمة؟

والجواب عن هذا من وجهين: الأول: ما يباح من الهدايا. الوجه الثاني: ما يحرم منها. الماحق الهدايا

الإهداء في اللغة بمعنى التكريم للمُـهـدى له، و«أهديت» للرجل كذا بعثت به إليه إكرامًا فهو هدية، و«أهديت» الهدي إلى الحرم سقته، و«تهادى» القوم: أهدى بعضهم إلى بعض. [المصباح المنير ص١٣٢].

والهدية بمعنى الهية.

أما في الاصطلاح فهي: تمليك المال بلا عوض. [نتائج الأفكار زاده على الهداية ١٩/٩].

والتهادي أو تبادل الهدايا معروف عند سائر الشعوب لكونه يرمز إلى نوع من أنواع الصداقة والمحبة وحسن العلاقة بين المهدي والمهدى له، وهو مستحب في دين الإسلام، والأصل فيه الكتاب والسنة والإجماع.

أمًا الكتاب فـقـول الله تعالى: ﴿ وَأَتُوا النَّسَاءَ صَدُقَاتِهِنَّ نِحْلَةً فَإِنْ طِبْنَ لَكُمْ عَنْ شَيْءٍ مِنْهُ نَفْسًا فَكُلُوهُ هَنِيئًا مَرِيْئًا ﴾ [النساء: ٤].

فقد أمر الله في هذه الآية بإعطاء النساء مهورهن خلافًا لما كان عليه العمل في الجاهلية من حرمان الزوج زوجته صداقها إذا كانت من عشيرته، وإعطائها القليل إذا كانت من غير عشيرته، ثم بَيُّن سبحانه وتعالى أن من حق المرأة أن تهب من صداقها ما تشاء لزوجها إذا كان ذلك عن طيب نفس منها، ودون إكراه منه، وللزوج أن يقبل ذلك، والتعبير بالأكل في الآية الكريمة للدلالة على الاياحة.

وكذلك قوله تعالى عن دعاء نبيه زكريا أن يهب الله له ذرية يرثون منه العلم: ﴿فَهَبُ لِي مِنْ لَدُنْكَ وَلِيًا (٥) يَرِثُنِي وَيَرِثُ مَنْ آل يَعْقُوبَ ﴾ [مريم: ٥، ٦]، وكذلك قوله تعالى فيمًا يهبه لخلقه من الذكور والإناث: ﴿ يَهَبُ لِمْنْ يَشَاءُ إِنَاقًا وَيَهَبُ لِمْنْ يَشْاءُ الذُكُورَ ﴾ [الشورى: ٤٩].

ومن عموم الأدلة قول الله تعالى: ﴿ وَتَعَاوَنُوا عَلَى الْبِرِّ وَالتَّقُوَى ﴾ [المائدة: ٢]. والهبة من أبواب البر، فكل ما أدى إلى المحبة وحسن العلاقة بين المسلم وأخيه يُعَدُّ من أبواب البر.

وأما السنة فقول رسول الله ﷺ : «تهادوا تحابوا». [السنن الكبرى (١٦٩/٦)، ومجمع الزوائد (١٤٦/٤)، وكنز العمال (١١٠/٦) ].

وقوله عليه الصلاة والسلام: «يا نساء المسلمات، لا تحقرن جارة لجارتها ولو فرسن شاة». [صحيح البخاري (١٢٨/٣) ].

وتعد الهدية من باب الإكرام للجار والضيف، وقد قبل رسول الله ﷺ هدية المقوقس ملك مصر، وهو غير مسلم، وقبل هدية النجاشي وتصرف فيها.

العدد السابع - السنة الثانية والثلاثون

5000

وأما الإجماع: فقد انعقد على استحباب التهادي بين الناس وفق الأحكام الشرعية، وقد نحل أبو بكر رضي الله عنه ابنته عائشة جذاذ عشرين وسقًا من ماله في العالية في المدينة. كما نحلها أرضًا من ماله، وقد تهادى الصحابة فيما بينهم، فعلى هذا ليس على التهادي بين الناس من قيود إلا ما كان يقصد منه غمط حق، أو إخلال بعدل، أو مظنة شبهة أو نحو ذلك، وقد تعرض الفقهاء لهذه القيود كما سنرى.

#### مدينة الهدي إلى التعريمة الهدايا الجرمة التي التوج التدى

عندما يُقْصَدُ من الهدية المحبة وحسن العلاقة والتالف بين الناس فلا شك في مشروعيتها، بل استحبابها- كما ذكرنا- ولكن عندما يكون القصد منها غمط الحقوق، أو الإخلال بالعدل، أو الإستعانة بها على معصية فعندئذ تكون محرمة بلا خلاف.

والأمر واحد بالنسبة لكل من يلي أمور الناس ويكون مسئولاً عن قضاياهم، فالوالي آيا كان مسمى ولايته، والموظف آيا كان مسمى وظيفته يماثلان القاضي فيما يجب عليهما من معاملة الناس بالعدل والسوية، واجتناب ما يسبب الميل والمحاباة أو يسبب الخلل فيما هما موليان عليه أو مسئولان عنه.

فعلى هذا تعد كل هذه الهدايا وما يماثلها محرمة؛ لأنها من باب الغلول، أو من باب الرشوة، وفي هذا قال رسول الله ﷺ: «هدايا الأمراء غلول». [السنن الكبرى ١٣٨/١، ومجمع الزوائد ١٤/١٥]. وقال: «لعن الله الراشي والمرتشي». [مسند أحمد ٣٨٧/٢]. وقال في حق الذي ذهب إلى الصدقة ثم جاء يقول: هذا لكم وهذا أهدي لي، قال: «فهلا جلس في بيت أبيه أو بيت أمه فينظر يُهدى له أم لا، والذي

Lateria and a That the half half

نفسي بيده لا يأخذ أحد منه شيئًا إلا جاء به يوم القيامة يحمله على رقبته، إن كان بعيرًا له رغاء أو بقرة لها خوار أو شاة تيعر». ثم رفع بيده حتى رأينا عفرة إبطيه وقال: «اللهم هل بلغت، اللهم هل بلغت» ثلاثًا. [صحيح البخارى ١٣٦/٣].

وينبني على ما سَبق أن الموظف في المسالة -إذا كان يأخذ الهدايا من معارفه وأدمدقائه، وأقاربه على سبيل المحبة والعلاقة والرحم، فهذا جائز بشرط ألا يكون لهؤلاء علاقة بما هو مُولًى عليه، أمَّا إن كان يأخذها منهم على نحو يؤثر ولو من بعيد في ولايته أو وظيفته، أو يخل بما هو مُولًى عليه فهذه الهدايا تعد محرمة؛ لأنها من باب الرشوة والغلول.

**موالغلاصة**: أن تبادل الهدايا مباح في دين الإسلام، والأصل فيه الكتاب والسنة والإجماع، والهدايا على نوعين: الأول مباح. وهو ما يقصد منه تعزيز المحبة، وحسن العلاقة بين الناس الأباعد أو الأقارب، وقد قبل رسول اللَّه ﷺ هدية المقوقس وهو غير مسلم، وقبل هدية النجاشي، وتهادى الصحابة والسلف الصالح فيما بينهم.

أما الهدية المحرمة فهي: ما يقصد منها غمط الحقوق أو الإخلال بالعدل أو الإستعانة بها على معصية، وعلى هذا يحرم على كل من يلي أمور الناس ويكون مسئولاً عن قضاياهم (سواء كان قاضيًا أو واليًا أو موظفًا أو نحوهم) أن يتقاضى منهم هدايا أيًا كان مسماها، فإن فعل ذلك عد مرتشيًا يعاقب ديئًا وقضاء ويستثنى من ذلك أخذ الموظف من المعارف والأصدقاء والأقارب على سبيل المحبة وحسن العلاقة والرحم، على شرط ألا يكون لهؤلاء علاقة بما هو مُوَلَى عليه ولو من بعيد. والله أعلم.

# قراراشهار

### رقم ۱۰۲۱ بتاريخ ۲۰۰۳/۷/۱۲

تشهد مديرية الشئون الاجتماعية بالدقهلية بأنه قد تم إشهار جمعية / أنصار السنة المحمدية بالمطرية. وذلك طبقا للقانون 14 لسنة ٢٠٠٢ بشأن الجمعيات والمؤسسات الخاصة واللائحة التنفيذية لذلك القانون.

# قرار إشهار

### رقم ۱۰۰۰ بتاريخ ۲۱/٥/۲۰۰۲م

تشهد مديرية الشئون الاجتماعية بالدقهلية بأنه قد تم إشهار جمعية / أنصار السنة المحمدية برأس الخليج مركز شربين. وذلك طبقا للقانون ٨٤ لسنة ٢٠٠٢ بشأن الجمعيات والمؤسسات الخاصة واللائحة التنفيذية لذلك القانون.

# قراراشهار

### رقم۲۰۰۳/٦/۳۰ بتاريخ ۲۰۰۲/٦/۳۰

تشهد مديرية الشئون الاجتماعية بالجيزة بأنه قد تم إشهار جمعية / أنصار السنة المحمدية بفيصل. وذلك طبقا للقانون ٨٤ لسنة ٢٠٠٢ بشأن الجمعيات والمؤسسات الخاصة واللائحة التنفيذية لذلك القانون.

العدد السابع . السنة الثانية والثلاثون

500

v.



إن الله خلق الخلق بقدرته، ووقت لكل شيء ميقاتًا وأجلا لا يستأخرون عنه ساعة ولا يستقدمون، وليس بعد الموت من مستعتب ولا بعد الدنيا من دار إلا الجنة أو النار.

وتحتسب جماعة أنصار السنة المحمدية عند الله تعالى رجلاً من رجالها العاملين الذين بذلوا الجهد والمال في سبيل إعلاء شأن الجماعة، ذلك هو الشيخ أحمد المسلمي الحسيني عبد الوهاب أمين صندوق الجماعة.

فقد ولد في يوم ٢٨/٥٠/٢ ببلدة بيشة قايد محافظة الشـرقية، وقد توفي ليلة الشـلاثاء الموافق ٢٠٠٣/٨/٥ وذلك عن عمر بلغ ٣٥ عامًا.

وقد أمضى الشيخ أحمد المسلمي غالب عمره في الدعوة إلى منهج أنصار السنة المحمدية ومنذ شبابه المبكر يقوم مع شيوخها تتاسيس فرع الجماعة بالإسماعيلية، وقد لقي من العنت والشدة الشيء ألكثير فتحمل تلك المتاعب الجسام حتى صار فرع الإسماعيلية من أكبر فروع الجماعة، وانتهت إليه رحمه الله رئاسة الفرع فلم يبخل بمال ولا جهد في سبيل دعم دعوة التوحيد. ولا يمكن أن تنسى أنه ترك العمل الوظيفى

من قبل في سن مبكرة ليتفرغ لأعمال الجماعة، حيث إنه رأس فترة من الزمن إدارة المشروعات بالمركز العام، فكانت له بصماته وجهوده التي لا تنكر. جعلها الله في ميزان حسناته يوم القيامة.

ولقد كان الشيخ أحصد المسلمي برغم عوارض المرض التي كانت تلازمه فترة من الزمن، إلا أنه كان صاحب عطاء، ولا أنسى أنه كان حبًا لي، فقد كان يتحملني كثيرًا ويسامح في تجاوزي معه بحجة أنني أسن منه، وإنه يفعله هذا يصبح أكبر مني.

وقد زاملته في إحدى رحلات الحج، فما وجدت أحسن منه رفيقًا، يسأل عني كل يوم، ويتعهدني بالداء ويؤثرني بالدواء على نفسه في الركوب وغيره.

رحم الله الشيخ أحصد المسلمي رحصة واسعة، وأجزل له الثواب وأسكنه الفردوس الأعلى، وأخلفنا خيرًا منه، إنه ولي ذلك والقادر عليه. آمين.

وكتبه أخود فتحي عثمان

٧١ الله حد

# عزاء أسرة تحرير مجلة التوحيد

في فقيدها الشيخ / أحمد السلمي . رحمه الله.

من الثوابت التي نؤمن بها ونعتقدها أن الموت حق، والغناء حاصل ولاحق بكل شيء ولا يبقى إلا وجه ربنا ذو الجلال والإكرام، ولأننا نؤمن أيضا أن الخلق يُبعثون بعد الموت للعرض والحساب وتوفى كل نفس ما كسبت وهم لا يظلمون، ولأن الموت مصيبة كما سماه الله عز وجل، فإن قد أصبنا بفقد الشيخ أحمد المسلمي كواحد من العاملين ضمن قادة ودعاة الجماعة، وعزاؤنا أن الله تعالى لا يضيع أجر من أحسن عملا، فنسال الله عز وجل أن يغفر له، ويجازيه بالحسنة إحسانا وبالسيئة عفوا وغفرانا.

كما نتقدم بخالص العزاء لأهله وذويه سائلين الله تعالى أن يمن عليهم بالصبر على البلاء والرضا بالقضاء.

5 حمط الله واس فترة من الرمز ادارة اللشر كتبه: إبراهيم أبو صالح

الحــمــد لله ذي الملك والملكوت، والعــز والجبروت، كل شيء يفنى ويموت وهو الحي الذي لا يموت.

يقول الله عز وجل: ﴿ كُلُّ نَفْس ذَائِقَةُ الْمُوْتِ وَإِنَّمَا تُوَفَّوْنَ أُجُورَكُمْ يَوْمَ الْقَيَامَةِ فَمَنْ زُحْزِحَ عَنَ النَّارِ وَأَدْخِلَ الجُنَّةَ فَقَدْ فَازَ وَمَا الحُيَاةُ الدُّنْيَا إِلاَّ مَتَاعُ الْغُرُورِ ﴾.

ويقُول الله عز وجل: ﴿قُلْ إِنَّ الْمُوْتَ الَّذِي تَفَرُونَ مِنْهُ فَإِنَّهُ مُلاَقِيكُمْ ﴾، وكان القياس يقتضي أن يقول: «فإنه مدرككم»، لكن بلاغة القرآن وفصاحته أتت بهذه اللفظة: ﴿قَإِنَّهُ مُلاَقِيكُمْ ﴾؛ لأن الله تبارك وتعالى أراد أن يصور لنا أن الموت يأتي على غير ميعاد، وكان الإنسان يسعى لحتفه.

إنه في يوم الثلاثاء الموافق ٩ جماد الآخرة سنة ١٤٢٤هـ – ٩/٨/٣٠٣م في الساعـة السادسة مساءً فقدت جماعة أنصار السنة بمصر فضيلة الشيخ أحمد المسلمي عضو مجلس الإدارة بالمركـز العام ومـدير إدارة المشروعات سابقًا.

والله إن القلب ليحزن، وإن العين لتدمع، ولا نقول إلا ما يرضي ربنا عز وجل: ﴿ إِنَّا لِلَهِ وَإِنَّا إِلَيْهِ رَاجِعُونَ ﴾.

فلقد كان الشيخ رحمه الله ثاقب النظر

واسع الصدر حليمًا مألوفًا بين الناس ذا جهد مشكور، بالرغم من مرضه إلا أنه كان يخرج في الصباح الباكر يمر على المشاريع فلا يعود إلا بعد العشاء يجوب البلاد من أجل إضاءة القرى والنجوع ببناء المساجد التي هي من أهم وسائل الدعوة إلى الله.

فكم من مسجد بني على يديه، وكم من دار لتحفيظ القرآن بنيت على يديه، فأضاء بفضل الله وكرمه ومنه عليه الكثير من القرى والنجوع والبلاد بهذه المنارات العالية الخفاقة الرافعة لـ«لا إله إلا الله»، وكم غبر هذا الشيخ من أقدام في وجوه البر والخير، ومع ذلك في مرضه الأخير الذي مات فيه وقبل أن يدخل للعناية المركزة قال لي: لي عندك رجاء، أريد أن أترك رئاسة الفرع وأترك مجلس الإدارة بالمركز العام وأتفرغ للدعوة تمامًا للخطب والدروس؛ لأن العصمل الإداري والمشروعات قد أخذت مني كل الوقت وأريد أن أتفرغ للدعوة وألقى الله عز وجل على ذلك.

أرجوك أعطني وعدًا بذلك، فقلت له: يا شيخ أحمد أنت لك أجر الخطيب وأجر المحاضر وأجر المحفظ وأجر الحافظ لكتاب الله وأجر المخرج لإفطار الصائم وأجر المخرج لزكاة الفطر، كل هذه الأعمال في ميزانك إن شاء الله، الدال على الخير كفاعله، قال لي: أسأل الله عز وجل الإخلاص والقبول، وقال لي: أوصيك بدعوة التوحيد والتجرد في العمل. ونحن نسأل الله عز وجل أن يجعل أعمال الخير التي تتم في هذه المساجد التي بناها في ميزانه.

فرحـمـة الله عليك يا أيهـا الأخ العـزيز والوالد الفاضل الشيخ الكريم، جعلك الله في عليين، وجعل من جنة الفردوس مأوى لك.

أستودعكم الله، استودعكم الله، ثم استودعكم الله. اللهم أجرنا في مصيبتنا واخلفنا خيرًا منها.

VT Spagill

العدد السابع - السنة الثانية والثلاثون

فكمهمالز بالمش الطبة للنمال مستع معام لبلم كسرا برها أثرة مؤعمهما معآ زبارت صريح العلم ولكوة مقديع المترجة ولليذار ، ولقد سعدًا نا ية لبسادة وزنا أجدنس في متم جماعته 7 نصا للنة لمجمسية بجصر متفوياً كبوكية مدعلماء موسقيل هذولايامة المبارية ، مولور 1 م الحمديدة مصلحانه سالم ما راعدى رول لنه بسيا ممدوين المصحم مصراهتريمهم أماجد زراري للعماعة هانياك جربعي مدسم حبدول إشاء مطودي مي هذه لبيرد لمريقية ، مقنى عدالمقرل عع حسنا للمسيد لكنصلها مدينا كنا للأندلام متطلعة إلى مزيد سلر لجه دالمباردة في هذا لجهم كترسي متردية الصلاب للتغال مورد معالى مة لماست إلى تزيد سالدعيمام مكين ، ذلنة الناكر فيع بالمارد للعباد ان فير ويولى ولائ أنكل ما فروعونا أملا لحرير ري ماكيد مكانة هفذه لحياعة اني نعوس آبا للمستقد لعيمي وللنباك ليم وليفرة السنة ني مى مكان ولمركد -- Jus fallan シントノアン = (محرف



للعطور ومستحصيرات التجميز

# حامل المسك لمستحضرات التجميل

المملكة العربية السعودية -جدة المنطقة الصناعية المرحلة الرابعة ت : 180125 / ٢ • فاكس : 1700 ٧٥٧ / ٢

جمهوريةمصرالعربية ت: ۰۲/۳۱۲۱۰۳۷

توزيع آبو الفدا

لملابس المحجبات السوق التجارى بمبنى جراج العتبة القاهرة ت: ٥٩٠٧٦٥٧ / ٥٨٥٣٩٣

كفر الشيخ دار صلاح الدين برج الشرق للتامين ت: ٤٧/ ٢٣٦٢٦٨ /٤٧