

Upload by: altawhedmag.com

### رئيس مجلس الإدارة د. جمال المراكبي





### -أمريكا والوجه القبيح 22

مع بداية عام هجري جديد ما تزال الأمة الاسلامية تمر بمرحلة من التمزق والتفكك والتبعية وذبذبة الهوية والعجزعن الخروج من حالة التيه والتقليد!!

إن المسلمين مطالبون البوم بتحديد المنطلق الصحيح في عملية التغيير التي تصبو إليها الأمة للخروج من هذا الواقع نحو غايتها المرجوة في مواحهة البحاحة الأمريكية التي كشفت عن وجهها القديح عندما أصدرت قرارها الأخير والذي يكشف عن ما بكنه الغرب الأمريكان الصبهائية للإسلام والمسلمين للوصول إلى المرحلة الثالثة بعد تفتيت السلطة، وتفتيت الوطن وتغييبه في العراق، والأن تفتيت الأسرة العراقية من خلال إلغاء سلطة الاحتلال للقانون ١٨٨ لسنة ١٩٧٧ للأحوال الشخصية في العراق.

وقانون الأحوال الشخصية الذي يستمد أحكامه من الشريعة الإسلامية الغراء، فقد يستطيع حاكم أن بلغي قانوناً أو يصدر قانوناً، أو يحل دستوراً كاملاً للبلاد، ولكن إلغاء قانون الأحوال الشخصية في العراق بقرار من السلطة إحتلال مؤشر على النية القبيحة المبتة لمحو وإبادة كل ما يتعلق بالاسلام أو يربط هذا البلد بالمسلمين.

فنحن في زمن تتداعى فيه الأمم علينا كما تتداعى الأكلة على قصعتها فماذا أنتم فاعلون؟! رئيس التحرير





اسلامية ثقافية شهرية

المشرف العام

د.عبداللهشاكر

اللحنة العلمية

زكرياحسيني جمالعبدالرحمن معاويةمحمدهيكل



التحرير/ ٨ شارع قوله\_عابدين القاهرة ت: ۲۹۳۰٦٦٢ واكس: ٢٢٢٠٦٩٢ قسم التوزيع والاشتراكات ت: ٣٩١٥٤٥٦

مطابع الأهِيِّ التجارية قليوب مصر

البريدالإلكتروني

Mgtawheed@hotmail.com رئيس الترجوري Gshatem@hotmail.com Ashterakat@hotmail.com التوزيعوالاشتراكات www.altawhed.com www.ELsonna.com

موقع الجلة على الإنترنت

# سيس التحرير جمال سعد حاتم مدير التحرير الفني جسين عطا القراط



### صاحبةالامتياز

المالكالية

### ثمن النسخة

مصر جنيه واحد ، السعودية ٦ ريالات ، الإمارات ٦ دراهم ، الكويت ٥٠٠ فلس ، الغرب دولار أمريكي ، الأردن ٥٠٠ فلس ، العراق ٧٥٠ فلساً ، قطر ٦ ريالات ، عمان نصف ريال عماني .

### الاشتراك السنوي:

 ١- في الداخل ١٥ جنيها (بحوالة بريدية داخلية باسم مجلة التوحيد ـ على مكتب بريد عابدين).

٢- في الخارج ٢٠ دولارا أو ٢٥ ريالاً سعوديا أو ما يعادلها. ترسل القيمة بحوالة بنكية أو شيك ـ على بنك فيصل الاسلامي ـ قرع القاهرة ـ باسم مجلة التوحيد ـ انصار السنة (حساب رقم / ١٩١٥٩٠).

المنطق الإيمان والإسمام الله المنطقة الايمان المنطقة الإيمان والإسمام الايمان الايمان الايمان الايمان الايمان

# فيهذاالعدد

| Т  |              |                               |                                  |
|----|--------------|-------------------------------|----------------------------------|
| 1  | II. W        | ية، د. جمال المراكبي          | الإفتتاحية: «خصائص الأمة الإسلام |
| 7  | ٥            | رئيس التحرير                  | كلمة التحرير:                    |
| 3  | 4            | د. عبدالعظيم بدوي             | باب التفسير : سورة التحريم       |
| 1  | 14           | ل زوجها، زكريا حسيني          | باب السنة: «وجوب تفقد الزوجة حا  |
| 4  | ۱۷           |                               | منبر الصرمين: وصاحة الأملة إل    |
|    |              | الشيخ/عبدالرحمن السديسي       | to the second                    |
|    | 11           | ن أن المقار التحرين           | مشروع حفظ السنة :                |
| M  | **           | يسول ﷺ في التربية ،           | حديث الشبهير: ونماذج من هدي الر  |
| 灛  |              | د/ عبدالله شاكر               |                                  |
|    | 7.5          | معاوية محمد هيكل              | مل في الإسلام بدعة حسنة          |
|    | TV           | متولى البراجيلي               | نظرات على الطلاق في الحيض        |
| 1  | The state of | للدكتور ابراهيم محمد البريكان | الإختلاف في الدين :              |
|    | 77           | عبدالرازق عبدالمسس البدر      | القول السديد :                   |
| 甘  | 77           |                               | الواحة                           |
| Ħ  | TA           | محمد صفوت نور الدين           | واقع الامة                       |
| 10 | 4.           | مجدى عرفات                    | الإعلام بسير الإعلام             |
|    | 24           | عدنان الطرشة                  | ماذا يحب الله                    |
| 8  | 27           |                               | ماذا بكره الله                   |
| 롈  | tt           | مصطفى البصراتي                | مختارات من علوم القران:          |
| 墨  | 157          | اسامة سليمان                  | مقاهيم عقائدية :                 |
| 版  | th           | جمال عبدالرحمن                | اطفال المسلمين و الماسية الماسا  |
| E  | 0.           | ريا يا الما علاه خضر          | مكتبة المركز العام               |
| 摄  | or           | عادل عبدالرحمن محمد           | الثيات على الإيمان:              |
| Ø  | 04           | ابو اسماق المويشي             | اسئلة القراء عن الإحاديث:        |
| Į, | 70           | و على حشيش                    | تحذير الداعية والماسدا والسا     |
|    | 09           |                               | الفتاوي المسالع سيا الما         |
|    | 27           | THE REAL PROPERTY.            | فتاوی ابن عثیمین                 |
|    | 75           | عاطف التاجوري                 | الإضلاق :                        |
|    | 70           | ابو بكن محمد الحنبلي          | عاشوراء تاريخيا وقضلا وبدعا:     |
|    | ZV           | محمد حسين بعقوب               | ليتنى كنت معهم :                 |
|    | 19           | محمود عبدالرازق               | كيف نفهم العقيدة :               |
|    | VI           | صلاح عبدالمعبود               | عام جديد والقدوة المفقودة        |
| B  |              |                               |                                  |
|    |              |                               | MANUFACTURE DISPOSE DISPOSE      |

الركز أنعام: القاهرة ـ ٨ شارع قوله ـ عابدين هاتف: ٣٩١٥٥٧٦ ـ ٣٩١٥٤٥٦

The world by House of our Wall

التوزيع الداخلي مؤسسة الأهسرام وفروع أنصار السنة المحمدية

# بقلم/الرئيسالع

الحمد لله رب العالمين، وأشبهد أن لا إله إلا الله ولي الصالحين، وأشبهد أن محمدًا عبده

ورسوله الصادق الوعد الأمين، صلوات ربي وسائمه عليه وعلى آله وصحبه ومن سار

على طريقته وانتهج نهجه إلى يوم الدين وعلى رسل الله أحمعين... أما بعد:

فقد وصف الله المؤمنين بأنهم خسر أمة أَخْرِجِتَ للناسِ، فقال عز وجل: ﴿ كُنْتُمْ خُنْرُ أُمُّة أَخْرِجَتْ لِلنَّاسِ تَأْمُرُونَ بِالْمُعْرُوفَ وَتَنْهَوْنَ عَنِ الْمُنْكُرِ وَتُؤْمِنُونَ بِاللَّهِ ﴾ [آلُ عمر أن: ١١٠].

فرفع الله قدر هذه الأمة وشيرفها واصطفاها على غيرها من الأمم، وجعلها خير أمة أخرجت للناس، ولم لا وهي أمة النبي الخاتم محمد 🕯 المبعوث رحمة للعالمين، فهي لم تدرك هذا الفضل إلا بإيمانها بالله، ومتأبعة الرسول 🕮 ، وبالدعوة إلى الله والجهاد في سبيله، وبالأمر بالمعروف والنهى عن المنكر، كما ذكر الله عز وحل، ولا بنال هذا إلا من استحاب لله وللرسول كما قال تعالى في وصف الصحابة الذين خرجوا مع النبي ﷺ بعد غيزوة أحيد، فكان الرجل يتهادى من الرجلين لما به من الجراح والألام: ﴿ الَّذِينَ اسْتَحَادُوا لِلَّهِ وَالرَّسُولِ مِنْ يَعْدِ مَا أُصْنَانَهُمُ الْقَرْحُ لِلَّذِينَ أَحْسَنُوا مِنْهُمُّ وَاتَّقُوا أَجْر عَظِيمُ (١٧٢) الَّذِينَ قَالَ لَهُمُّ النَّاسُ إِنَّ النَّاسَ قَـدٌ حَمَّ غُوا لَكُمْ فَاخْ شَوْهُمْ فَزَادَهُمْ إِيَمَانًا وَقَالُوا حُسنْبُنَا اللَّهُ وَنِعْمَ الْوَكِيلُ (١٧٣) فَانْقَلَبُوا بِنِعْمَة مِنَ اللَّهِ وَفَضِلْ لِمْ يَمْسَسُهُمْ سُنُوءُ وَٱتَّبَعُوا رضُّوانَ اللَّهِ وَاللَّهُ ذُو فَضَّلْ عَظِيمٍ ﴾ [آل عمران: 11VE -1VY

فبقدر الإيمان والاستجابة لله وللرسول تكون الخيرية لهذه الأمة، ولا يمكن أن تكون هذه الخبرية إلا لأمة الاستحابة.

أما أمة الدعوة ففيها المؤمن والكافر والمنافق واليهودي والنصاري وكل من بلغته دغوة النبي الخاتم منذ بعشته إلى أن يرث الله الأرض ومنّ عليها، ولا يكون له ولاء فضل ولا شرف ولا خيرية إلا بالإيمان والاستجابة، وقد قال تعالى في آية الضيرية: ﴿ وَلُوْ آمَنَ أَهْلُ الْكِتَـابِ لَكَانَ خُيْرًا لَهُمْ مِنْهُمُ الْمُؤْمِنُونَ وَأَكْثُرُهُمُ الْفَاسِقُونَ ﴾

[آل عمران: ١١٠]، وقال تعالى: ﴿ لَنْسُوا سَوَاءُ مُنْ أَهْلِ ٱلْكَتَابِ أُمَّةُ قَائِمَةُ يَتْلُونَ آيَاتِ اللَّهِ آنَاءَ اللُّثُلُ وَهُمْ بَسُحُدُونَ (١١٣) يُؤْمِنُونَ بِاللَّهِ وَالْبَوْمِ الآخِرَ وَيَأْمُرُونَ بِالْمُعْرُوفِ وَيَنْهَـوْنَ عَنِ الْمُنْكَرِ وَيُسِارَعُونَ فِي الخُيْرَاتِ وَأُولَئِكَ مِنَ الصِّالِحِينِّ (١١٤) وَمَا يَفْعَلُوا مِنْ خَسْرِ فَلَنْ بُكْفَرُوهُ وَاللَّهُ عَلِيمٌ بِالْمُتَّقِينَ ﴾ [أل عمران: 110 – 110]، وقال سيحانه: ﴿ وَإِنَّ مِنْ أَهُلِ الْكِتَابِ لِمَنْ يُؤْمِنُ بِاللَّهِ وَمَا أُنْزِلَ إِلَيْكُمْ وَمَا أُنْزِلَ إِلَيْهِمْ كَاشِيعِينَ لِلَّهِ لِأَ نَشْتَرُونَ بَأْنَاتِ اللَّهِ ثُمَنَّا قَلُثُلاًّ أُولَئِكَ لَهُمْ أَجْرُهُمْ عِنْدَ رَبِّهِمْ إَنَّ اللَّهُ سَرِيعُ الحَسَابِ ﴾ [آل عمران:

وهؤلاء هم الذين آمنوا بالله ورسوله من أهل الكتاب، وقد أخبر النبي 👛 أنهم يؤتُون أجرهم مرتين لأنهم أمنوا مرتين واستحابوا مرتين كما في الصحيح عن النبي ﷺ: «ثلاثة يؤتون أجرهم مرتين»، فذكر منهم رجلاً من أهل الكتاب أمن وصدق بالنبي 🐸 .

هذه هي أمة الإسلام، أعظم الأمم في الدنسا والأخرة، مثلها في عداد الأمم كالشعرة السوداء في جلدة الثور الأبيض، ومع هذا فهي في الذروة العالية: «إنكم توفون- تتمون- سبعين أمة، أنتم خبرها وأكرمها على الله». رواه الترمذي وابن ماجه وأحمد والحاكم.

إن أصابهم ما يحبون حمدوا الله وشكروا، وإن أصابهم ما يكرهون احتسبوا وصبروا، يعطيهم ربهم حلمًا وعلمًا من عنده سيحانه كما في الأثر الذي رواه أحمد والبزار والطبراني، وهم أكثر الأمم استجابة وتلبية، فلم تكن أمة أكثر استجابة في الإسلام من هذه الأمة، فمن ثم قال تعالى: ﴿ كُنْتُمْ خُيْرَ أَمُّةٍ أَخْرِجَتْ لِلنَّاسِ ﴾.

ولهذه الأمة خصائص اختصها الله بها من بن الأمم، من هذه الخصائص ما هو في الدنسا،

ومنها ما هو في الأخرة، فمن هذه الخصائص في الدنيا:

انها الأمة المجاهدة، شرع الله لها جهاد الكفار والمنافقين والأصر بالمعروف والنهي عن المنكر، وأحل لها الغنائم، ولم تكن تحل لمن سبقها من الأمم، قال تعالى: ﴿ فَكُلُوا مِمّا عَنِمْتُمْ صَلَالًا مَا اللهُ اللهُ عَفُورٌ رَحِيمٌ ﴾ حَلَالًا طَيْبُنا وَاتَّقُوا اللّهَ إِنَّ اللّهُ عَفُورٌ رَحِيمٌ ﴾ [الأنفال: ٦٩].

وقال النبي ﷺ: «أعطيت خمسًا لم يعطهن نبي قبلي». فذكر منها: «وأحلت لي الغنائم ولم تحل لأحد قبلي». [متفق عليه].

أما من قبلهم من الأمم فمن جاهد منهم في سبيل الله، لم يكن تحل لهم الغنائم، بل كانت تنزل

عليهم نأر فتحرقها كما في الصحيح. ٢- أنها الأملة المصفوظة من ال

انها الأمة المحفوظة من الهالا والاستئصال، لا تهلك بسنة عامة، ولا يسلط الله عليها عدوًا من غيرها، يستاصل شافتها، ولو اجتمع عليها كل أهل الأرض كما قال رسول الله ومغاربها، وإن أمتي سيبلغ ملكها ما زوى لي ومغاربها، وإن أمتي سيبلغ ملكها ما زوى لي منها، وأعطيت الكنزين الأحمر والأبيض، وإني سالت ربي لأمتي أن لا يهلكها بسنة عامة، وأن لا يسلط عليهم عدوًا من سوى أنفسهم فيستبيح بيضتهم، وإن ربي قال: يا محمد، إني إذا قضيت بيضتهم، وإن دري قال: يا محمد، إني إذا قضيت أهلكهم بسنة عامة، وأن لا أسلط عليهم عدوًا من سوى أنفسهم ولو اجتمع أهلكهم من بأقطارها، حتى يكون بعضهم يُهلك عليهم عيا.

٣- أنها لا تجتمع على ضلالة:

فهذه الأمة تتقلب بين حالين: حال غزو وتمكن تحتمع فيه الأمة على الحق دون تفرق ولا تشــرذم، تعــتــصم بالله وبدينه وشــرعــه وتجتمع على إمام واحد، تسمع له وتطبع وتحاهد في سبيل الله تحت لوائه فيبلغ ملكها مشارق الأرض ومغاربها ممتثلة قول الله تعالى: ﴿ وَاعْتُصِمُوا بِحَبْلِ اللَّهِ جَمِيعًا وَلاَ تَقُرُّقُوا ﴾، وقد وقع هذا للأمة في صدر الإسلام في زمن الخلفاء الراشدين ومن بعدهم، وصدق رسول الله عن إذ يقول: «لا مزال الإسلام عن من إلى الي اثنى عشر خليفة كلهم من قريش». رواه مسلم. وحال ضعف وفرقة وهوان بعدما أصاب الأمة ما أصباب الأمم قيلها من اختلاف وتفرق وتشرذم ويُغْدِ عن كتاب الله وسنة نبيه 👺 وهدى سلف الأمة، فتسلط عليها أعداؤها، وذلت بعد عن، ولكنها مع هذا كله لم تترك الحق بالكلية، فهي

أمة التوحيد، لا تجتمع على باطل، بل يبقى فيها طائفة على الحق ظاهرين به لا يضبرهم من خالفهم ولا من خذلهم حتى ياتي أمر الله وهم على ذلك، وسوف ترجع الأمة إلى حال عزها تجاهد في سبيل الله وتجتمع على الحق حتى تقتل المسيح الدجال، وتقاتل اليهود، ويبارك الله في خراج الأرض، ثم يرسل الله ريضا طيبة تقبض أرواح المؤمنين، فلا يبقى على الأرض إلا شرار الخلق، عليهم تقوم الساعة.

٤- ومن خصائص هذه الأمة أن الله تعالى رفع عنها الآصار والأغلال التي كانت على الأمم قبلها، فأحل لها كثيرًا مما حُرم على غيرها، ولم يجعل عليها من حرج ولا عنت ولا شدة، بل سسر وفرج، قال تعالى: ﴿ يُرِيدُ اللَّهُ بِكُمُ الْيُسْرُ وَلاَ بُرِيدُ اللَّهُ بِكُمُ الْيُسْرُ وَلاَ يُرِيدُ اللَّهُ بِكُمُ الْيُسْرُ وَلَا يُرِيدُ اللَّهُ بَكُمُ الْيُسْرُ وَلَا يُرِيدُ اللَّهُ امْا مَا كَسَبَتْ وَعَلَيْهَا مَا كَسَبَتْ وَعَلَيْهَا مَا النَّسَبَتْ ﴾ [البقرة: ٢٨٦].

قَالِ تَعَالَىٰ: ﴿ مَا يُرِيدُ اللَّهُ لِيَجْعَلَ عَلَيْكُمْ مِنْ حَرَج وَلَكِنْ يُرِيدُ اللَّهُ لِيَجْعَلَ عَلَيْكُمْ مِنْ حَرَج وَلَكِنْ يُرِيدُ لِيُطَهِّرَكُمْ ﴾ [المائدة: ٦]، وقال: ﴿ هُوَ الجُ تَبَاكُمْ وَمَا جَعَلَ عَلَيْكُمْ فِي الدّينِ مِنْ حَرَج ﴾ [الحج: ٨٧].

وُقَال النَّبِي ﷺ: «إني أرسلت بحنيه ية سمحة». أرواه أحمد].

وقال: «لتعلم يهود أن في ديننا فسحة ».

وقال لرسله وسفرائه ودعاته: «يسرا ولا تعسرا وبشرا وبشرا ولا تنفر». قالها لمعاذ وأبي موسى حين بعثهما إلى اليمن. أرواه البخاري].

ه - ومن هذا التيسير أن جعل الله لهذه الأمة الأرض مسجدًا وطهورًا، فقال النبي المعطين نبي قبلي». ذكر منها:
 «وجعلت لي الأرض مسجدًا وطهورًا، فأيما رجل من أمتى أدركته الصلاة فليصل».

 ٦- وتجاوز الله لهذه الأمة عن الخطا والنسيان وعما حدثت به أنفسها ما لم تعمل أو تتكلم.

قال رسول الله ﴿: «إن الله تجاوز لأمتي ما حدثت به أنفسها ما لم يتكلموا أو يعملوا به». متفق عليه].

ولما نزَل قُولِ الله تعالى: ﴿ لِلّهِ مَا فِي السَّمَوَاتِ وَمَا فِي الأَرْضِ وَإِنْ تُبْدُواْ مَا فِي أَنْفُسِكُمْ أَوَّ تُحْفُوهُ يُحَاسِبُكُمْ بِهِ اللَّهُ فَيَغْفِرُ لَنْ يَشَاءُ وَيُعَذِّبُ مَنْ يَشَاءُ وَاللَّهُ عَلَى كُلُّ شَيْءٍ

قدِيرٌ ﴾ [البقرة: , ٢٨٤ اشــــ دنك على أصـــــــاب رسول الله ﷺ، فجـاءوا إلى رسول الله ﷺ

عدد الرار العنه النافة والتلافق

شهدا ۵،

ومن هذه الخصائص ما اختص الله به هذه الأمة في الأخرة فضلاً عن أنهم الشهداء على الناس يوم القيامة، فهم الآخرون السابقون والغر المحجلون، أول من يجيز الصبراط وأول من يدخل الجنة وهم أكثر أهل الحنة.

ففي الصحيح أن رسول الله 👺 قال: «أما ترضون أن تكونوا ربع أهل الجنة». فكسر الصحابة، فقال النبي 🎳 : «إني لأرجو أن تكونوا شيطر أهل الحنة».

وقد حقق الله رجاء نبيه 👑 وأعطاه فوق ما يرجو، فقال النبي 🎂 : «أهل الجنة عشرون ومائة صف، ثمانون منها من هذه الأمة». [رواه الترمذي].

ولا ينال هذا الخير إلا مَن حقق التوحيد وتابع النبي ﷺ، أما أهل البدع والضلال فلا نصبيب لهم في هذا الخير إلا بقدر قريهم من الحق ومتابعتهم للسنة، بل يُزادون عن حوض النبي 🐉 ولا يخلو زمان من متبع للحق ناصر للسنة؛ لقول النبي ﷺ: «لا تزال طائفة من أمتى ظاهرين على الحق لا يضرهم من خالفهم ولا من خذلهم، حتى يأتى أمر الله وهم على

فأهل الحق والطائفة الناجية هم المتمسكون بما كان عليه النبي ﷺ في العقيدة والعبادة والأخلاق والمعاملة، ففي العقيدة يتمسكون بما دل عليه كتاب الله وسنة نبيه 🥌 من التوحيد الخالص في الوهية الله عز وجل وربوبيته وأسمائه وصفاته، وما كان عليه سلف الأمة من أصبحات النبي عليه وخاصية الخلفاء الراشدين ومن تابعهم بإحسان، ويهجرون مسالك أهل البدع ومناهجهم التي فرقوا بها أهل الدين وجعلوهم شيعًا. المحدد السيعا

وفي العبادة يتمسكون بما كان عليه النبي 🚟 في العبادات في أجناسها وصفتها وقدرها وزمنها ومكانها دون أدنى ابتداع في الدين.

وفي الأخلاق يتمسكون بما كان عليه النبي 👑 من رفق ولين وخلق عظيم. 💮 💮

وفي المعاملات بتمسكون بالحلال السن ويتعاملون بالصدق والنصح لأئمة المسلمين

والحمد لله رب العالمين

وجثوا على الركب، وقالوا: يا رسول الله، كُلُفنا من الأعمال ما نطيق، وقد أنزلت عليك هذه الآية ولا نطيقها. فقال النبي ﷺ: «تريدون أن تقولوا كما قال أهل الكتابين قبلكم سمعنا وعصبينا؟ ولكن قولوا: سمعنا وأطعنا غفرانك ربنا وإليك المصير». فلما قالوا وذلت بها السنتهم، أنزل الله التخفيف في قوله تعالى: ﴿ لاَ يُكَلُّفُ اللَّهُ نَفْسًا إِلاَّ وُسَنْعَهَا لَهَا مَا كَسَبَتُ وَعَلَيْهَا مَا اكْتُسَبَتْ ﴾ فنسختها. رواه أحمد

٧- واختص الله هذه الأمة بأن جعل الله صفوفها في الصلاة كصفوف الملائكة، فقال النبي ﷺ لأصحابه: «ألا تصفون كصفوف الملائكة عند ربها». قالوا: وكيف تصف الملائكة عند ربها؟ قال: يتمون الصفوف ويتراصون في الصف. أرواه مسلم].

٨ - ومن خصائص هذه الأمة؛ يوم الجمعة، خير يوم طلعت فيه الشمس اختلفت فيه الأمم قيلنا، فهدانا الله إليه. قال رسول الله ﷺ؛ «نحن الآخرون السابقون يوم القيامة بيد أنهم أوتوا الكتاب من قبلنا، ثم هذا يومهم الذي فرض عليهم فاختلفوا فيه، فهدانا الله، فالناس لنا فيه تبع، اليهود غدًا، والنصاري بعد غد». امتفق عليه .

٩ - وفضل الله هذه الأمــة فـحـعلهــا من الشبهداء في الدنيا والأخرة، أما في الدنيا؛ فلقول النبي 🎏: «أنتم شهداء الله في الأرض». ففي الصحيحين عن أنس قال: مرت جنازة فأثنى عليها خيرًا، فقال النبي ﷺ: «وحبت». ومُر بجنازة فأثنى عليها شراً فقال النبي 👺: «وجبت». فسأل عمر النبي عن هذا فقال: امن اثنيتم عليه خيرًا وحبت له الحنة، ومن أثنيتم عليه شرًا وجبت له النار، انتم شهداء الله في الأرض».

وأما في الأخرة فلقول الله عز وجل: ﴿ وَكَذَٰلِكَ حَـعَلَّنَاكُمْ أَمَّةً وَسَطًا لِتَكُونُوا شُبُهَدَاءً عَلَى النَّاسَ وَيُكُونَ الرُّسُلُولُ عَلَيْكُمْ شَهَ يداً ﴾ [العقرة: ١٤٣].

وفي الصحيح عن أبي سعيد الخدري قال: قال رسول الله 🛎 : «يُدعى نوح يوم القيامة فيقول: لبيك وسعديك يا رب، فيقول: هل بلغت؟ فيقول: نعم، فيقال لأمته: هل بلغكم فيقولون: لا. فيقول الله: من يشهد لك؟ فيقول: محمد وأمته، فيشبهدون أنه قد بلغ، وهذا قول الله عز وجِل: ﴿ وَكَذَٰلِكَ جَعَلْنَاكُمْ أَمَّـةً وَسَطًا لِتَكُونُوا ۖ شَـهَـدَاءَ عَلَى النَّاسِ وَيَكُونَ الرُّسُـولُ عَلَيْكُمْ

豆

الحمد لله وكفى وسلامٌ على عباده الذين أصطفى والصلاة والسلام على نبينا محمد عبد الله ورسوله وعلى آله وصحبه أجمعين. وبعد:

فتستقبل الأمة الإسلامية عامًا هجريًا جديدًا... وجسدها الإسلامي مصاب بجراحات كثيرة، فالطعنات تكال للمسلمين في كل مكان، وكراهية الغرب المتوارثة للإسلام والمسلمين عميقة ومتأصلة وهي ترجع إلى القرن السابع الميلادي الذي حرر فيه الإسلام العرب من قهر الاستعمار الروماني، وقد ذكر الرئيس الأمريكي السابق نيكسون في كتابه «الفرصة السانحة»: أن عداء الغرب للمسلمين هو الأمر الأكثر شيوعًا والأسوأ صورة لدى الشعب الأمريكي، إذ ينظر الأمريكيون إلى المسلمين على أنهم شعوبٌ غير متحضرة وعنفويون ودمويون، ويؤكد على أنه لا توجد صورة أسوأ في ذهن المواطن الأمريكي وضميره من صورة العالم الإسلامي، والحملة على الحجاب في فرنسا وألمانيا ما زالت ماثلة أمام أعيننا لتؤكد حقد الغرب ضد الإسلام والمسلمين وكراهيتهم وعنصريتهم!!

إن الناظر بعين الإنصاف والبصيرة يعلم أن ما أصاب المسلمين إنما هو من جراء أنفسهم وذنوبهم كما قال تعالى: ﴿ وَمَا أَصَابَكُمْ مِنْ مُصِيبَةً فَبِمَا كَسَبَتْ أَنْدِيكُم ويَعْفُو عَن كَثِيرٍ ﴾، وقال تعالى: ﴿ أَوَ لِمَّا أَصَابَتُكُمُ مُصِيبَةً قَدْ أَصَعْبُتُمُ مِثْلَيْهَا قُلْتُم انّى هذا قُل هُوَ مِنْ عَبْد أَنْفُسكُم إِنَّ اللَّه عَلى كُلِّ شَيْءٍ قَديرٍ ﴾.

كيان الأمة مستمد من روح الدين الإسلامي

وَعلى الأمة الإسلامية أن تجعل لنفسها وجودًا وكيانًا مستقلين، مستمدين من روح الدين الإسلامي، وأن تكون معلنة عن هويتها متميزة عن غيرها في كل ما ينبغي أن تتميز به من الأخلاق والآداب والمعاملات لتبقى أمة بارزة مرموقة لا تابعة لغيرها منحدرة في تقليد من سواها، للتبقى أمة بارزة مرموقة لا تابعة لغيرها منحدرة في تقليد من سواها، غروب الشمس والشهري يبدأ من الهلال، والسنوي يبدأ من الهجرة، هذا ما جرى عليه المسلمون وعملوا به، واعتبره الفقهاء في كتبهم في حلول أجال الديون وغيرها. قال تعالى: ﴿وَآيةٌ لَهُمُ اللَّيْلُ نَسْلُخُ مَنْهُ النَّيْلُ نَسْلُخُ مَنْهُ النَّهَارَ فَإِذَا هُمْ مُظْلِمُون \* والشَّمْسُ تَجْرِي لمسْتَقَرَ لَهَا ذَلِكَ تَقْدِيرُ الْعَزِيزِ الْعَرِيمِ لَسْتَقَرَ لَهَا ذَلِكَ تَقْدِيرُ الْعَزِيزِ الْعَزِيزِ الْعَلِيمِ \* وَالْقَمَرَ قَدَّرُنَاهُ مَنَازِلَ حَتَّى عَادَ كَالْعُرْجُونِ الْقَدِيمِ \* لا الشَّمْسُ يَتْجَرِي لَهَا اللَّهُارِ وَكُلُّ فِي فَلَكِ يَسْبَحُونَ ﴾ [يس:٣٧--٤٤].



الأمة الإسلامية بين منعطفين

تقف الأمة على طرف قنطرة نُوشك أن نعبرها، لتستقر أقدامُنا على طرف قنطرة أخرى نستقبلها، مودعين موسمًا كاملا أودعنا فيه ما شاء الله أن نودع من أعمال، فخرائن بعضنا ملئت بما هو له، وخرائن البعض مُلئت بما هو عليه، ومن الناس من جمع بين ما له وما عليه، مستقبلين عامًا حديدًا.

نستقبل عامًا جديدًا والألم والحزن يعتصر كل مسلم، مثلما اعتصر الألم العالم النووي الباكستاني البارز «البروفيسير عبد القدير خان» الملقب بأبي القنبلة النووية الإسلامية، حينما وقف على شاشة التلفاز أمام العالم أجمع ليعلن مسئوليته عن تسريب اسرار صناعة القنبلة النووية إلى كل من ليبيا وإيران وهما دولتان إسلاميتان، طالبًا الصفح والعفو ليكون خان وزملاؤه ضحايا المؤامرة التي تمارسها كثير من الأنظمة السياسية حينما تضع أفضل الناس تحت اقدامها حتى تنجو.

ومن خلال متابعة تصريحات المسئولين في الوكالة الدولية للطاقة النووية يتضح أن بعض الأنظمة قد كشفت أسرار كل من تعاون معها في مجال تطوير برامجها النووية أو على الأصح باعتهم بثمن بخس.

ومن المؤكد أن عبد القدير خان وزملاءه الذين مدوا يد العون لهذه الأنظمة قد دفعوا في النهاية ثمن ممارستهم التي من المستحيل أن يكون قد تم دعمها دون علم المؤسسة العسكرية الباكستانية لا سيما أن خان ليس رجلا حر الحركة، بل إنه يتحرك دائمًا تحت الحراسة، ورغم إعلان رئيس المخابرات المركزية الأمريكية «سي. أي . إيه» جورج تينت يوم الخميس الماضي أنهم قد تمكنوا من اختراق شبكة خان وزملائه قبل سنوات إلا أن هذه الأكذوبة يمكن ضمها لملف أكاذيب الحرب على العراق التي جعلتنا في دوامة من التصريحات المتضاربة من القادة السياسيين والاستخباريين الأمريكيين الذين يعيشون ورطة وتضاربًا بلا حدود بسبب أكذوبة أسلحة الدمار الشامل.

إن تغيير صورة العلماء الباكستانيين الذين كانوا أبطالا في عيون الأمة كلها إلى مجرمين يطلبون الصفح والغفران لهو جريمة كبرى تستحق أن تعتذر الأمة كلها إلى عبد القدير خان وزملائه عما أصابهم فقد كانوا أبطالا حينما أفادوا شعبهم وكانوا رجالا شجعانًا حينما أرادوا أن يفيدوا أمتهم وقد كان خان بطلا حينما وقف ليفتدي النظام الباكستاني والمؤسسة العسكرية ويعلن تحمله المسئولية عما حدث، وإن الأمة ستقف عاجزة عشرات السنين حتى تستطيع أن تكسر الخوف الذي ألم بعلمائها - ولله درهم - حتى يأتي الله بمن يعيد لهم مجدهم وعزهم وكرامتهم وشجاعتهم.

حال الانتحاد النصراني اليهودي

يمضي العام بكل ما حمل في طياته وليس تعداد مصائب الأمة وجراحاتها من باب إدخال اليأس والقنوط على النفوس، ولكن يذكر ذلك من باب شحد الهمم وإيقاظ العزائم وبث الحميية الإسلامية الصحيحة في

و تستقبل الأمة الإسلامية عامًا هجريا جيداً.. وجسدها الإسلامي مصاب بجراحات كثيرة.. فالطعنات تكال للمسلمين في كل مكان!! و على الأمة الإسلامية أن تجعل لنفسها وجوداً وكياثا مستقلين، معلنة عن وكياثا مستقلين، معلنة عن هويتها، متميزة عن غيرها في كل ما ينبغي أن تتميزيه!!

نفوس المسلمين، لأن حال كشير من المسلمين على مستوى بلاد العالم الإسلامي حال يرثى لها بسبب التبعية لأعداء الإسلام والإعجاب بهم إعجابًا مطلقًا، إضافة إلى إنحلال كشير من المسلمين من قيم الإسلام وآدابه، بل إن بعض المسلمين لم يكتف بالتحلل من قيم الإسلام فحسب، وإنما أصبح عونًا لأعداء الإسلام ومكثّرًا لسوادهم. فاضحى خطرًا كبيرًا على الإسلام وأهله.

وأعداء الإسلام لا يتورعون في الإعلان عن حقدهم الدفين للإسلام والمسلمين، فهذا «الدبليو بوش» فيما يسمى خطاب الاتحاد الذي القاه عن حال الاتحاد النصراني اليهودي في ٢٠ / ١ / ٢٠٠٢ ونشر مترجمًا على النت متضمنًا تفصيلا عن الخطط الأمريكية المستقبلية للسياسة الأمريكية في العالمين العربي والإسلامي - يقول بوش: أود بكل اعتزاز أن أقول لكم إن حال الاتحاد المسيحي - اليهودي الأبيض والثري، قوية تمامًا، ولم يحدث أبدًا في تاريخنا أن كانت القوة الأمريكية والهيمنة الأمريكية والقيم الأمريكية قوية ومهابة ومحترمة ومقبولة في العالم كما ووكالة الاستخبارات المركزية «سي. أي. إيه» ومكتب التحقيقات الفيدرالي في اكثر من ١٠٠ دولة لضمان السلام والإنعان والتحرر من الخوف والإرهاب، وينبغي أن يكون الأمريكيون فخورين بي وبحكومتهم وبرجال القوات المسلحة ونسائها الذين يضحون بمباهج الحياة من أجل ضمان الستمراء أسلوب حياتنا الأمريكية.

وعلى الرغم من أن الحرب في أفغانستان توشك على نهايتها فإن أمامنا طريقًا طويلا ينبغي أن نسيره في العديد من الدول العربية والإسلامية، ولن نتوقف إلى أن يصبح كل مسلم مجردًا من السلاح وحليق الوجه وغير متدين ومسالمًا ومحبًا لأمريكا ولا يغطي وجة امراته نقات.

وسنبدأ العمل على الفور بالحفر في أرجاء أراضينا في التنقيب عن النفط. وسنبدأ العمل في مشروع طموح لبناء خط أنابيب مباشر تحت الماء يمر من السعودية والخليج وإيران والعراق إلى نيويورك وعلى نفقتهم.

لقد حان الوقت لنعيد تشكيل العالم ليصبح على صورتنا وبفضل "إلهنا» سنقوم نحن شعوب من الجنس الأبيض المتحضر بفرض مع تقداتنا الرزينة والودودة والتحررية على عالم جائع لأموالنا ورسالتنا، ولن يخضع الرجال بعد الآن لشرط إطلاق اللحى، ولن تخضع النساء لشرط تغطية وجوههن وأجسادهن، ومن الآن فصاعدًا يحق للعالم تناول الخمر والتدخين، وممارسة الجنس السوي، أو الشذوذ الجنسي بما في ذلك سيفاح القربى واللواط، ومشاهدة أفلام السلب والقتل والأشرطة الخليعة داخل فنادقهم أو غرف نومهم!! وبالنسبة لشركاتنا التي تنتج مثل هذه المنتجات فسيحق لها الوصول من دون أي عقبات للدول المختلفة التي منعت تلك الحريات عن شعوبها!!

وه خزائن بعضا ملئت بما هو له ، وخرائن البعض الآخر ملئت بما هو عليه ، ومن الناس من جمع بين ماله وما عليك الأملة على وما عليك أن من تقف الأملة على قنطرة نوشك أن عبرها لتستقر أقدامنا على طرف قنطرة أخرى نستقبلها أخرى نستقبلها

إنني أمل أن أكون قد حافظت على إرث أل بوش حيًا بمحاربة العرب والمسلمين طيلة عشر سنوات لضمان عدم استمرار الفوضى في بلادهم!!! أهـ

تكالب أعداء الإسلام. وتفرق كلمة السلمين

مضى عام وانقضى وأحوال المسلمين توجب التفكر والتدبر والمراجعة والإصلاح لهذه الأحوال؛ فقد تكالب عليهم أعداء الإسلام، وتفرقت كلمة المسلمين، وتشتت أراؤهم، وتفشت بينهم البدع، وصار بعضهم يكيد لبعض، وصار باسهم بينهم، واشتدت كرباتهم، وساءت أحوالهم، ويعلم كل مسلم أن سبب ذلك كله هو تفريطهم في دينهم، فإذا أصلح المسلمون ما بينهم وبين ربهم أصلح الله ما بينهم وبين الناس، وأصلح ذات بينهم قال الله تعالى: ﴿إنَّ اللَّهُ لا يُغَيِّرُ مَا بِقَوْم حَتَّى يُغَيِّرُوا مَا بِأَنْفُسِهِم وإذَا أَرَادَ اللَّهُ بِقَوْمٍ سِنُوءًا فَلا مَرَدُ لَهُ وَمَا لَهُمُ مِنْ دُونِهِ مِنْ وَالله والله المارة الله المارة المارة الله المارة المار

وإن أول خطوة الإصلاح حال المسلمين هي صلاح الفرد والجماعة، بأن يحاسب نفسه: يحاسب كلُّ نفسه على كل شيء قبل أن يحاسبه الله، أن يحاسب نفسه: ماذا قدم للإسلام من عمل صالح هل هو مُعَظِّمُ الله بالامتثال والخضوع والانقياد والمحبة هل هو مُعَظِّمُ لنهي الله بالابتعاد عن محارم الله وبُغضها هل هو مُعَظِّمُ لشرع الله قال تعالى: ﴿ذَلِكَ وَمَنْ يُعَظِّمُ لسنة حُرُمَاتِ اللّهِ فَهُو خَيْرٌ لَهُ عِنْدَ رَبِهِ ﴾ [الحج ٣٠]، هل المسلم معظمُ لسنة رسوله على التعليم والاتباع والتعلم وكراهية المخالفة والابتداع هل هو قائم بحقوق الوالدين والأقربين والمسلمين هل يُحدِث لكل ذنب توبة نصوحًا هل يبكي على خطيئته هم يزداد كلَّ يوم علمًا وفقها وعملا صالحًا في دين الله دين الإسلام الذي رضيه الله للعالمين!!!

عامُ ولَى دُهب طرقه .. وبقى مطروفة

إن هذا العام الذي ولى مدبرًا قد ذهب طُرَفه وبقى مظروفه بما أودع فيه العباد من الأعمال، وسيرى كل عامل عمله ﴿ يَوْمَ تَجِدُ كُلُّ نَفْسِ مَا عَمِلَتْ مِنْ سُوعٍ تُودُّ لَوْ أَنُ بَيْنَهَا وبَيْنَهُ أَمَّدًا بَعِيدًا ﴾.

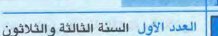
سيـرى كل عامل عـملْه ﴿لِيَـهُلِكَ مَنْ هَلَكَ عَنْ بَيِّنَةٌ وِيَحْـيَى مَن حَيٍّ عَنْ بَيِّنَةٍ ﴾، ﴿وَمَا رَبُّكَ بِظَلامِ لِلعَبِيدِ ﴾.

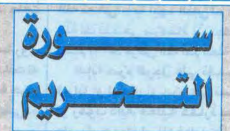
سَيُسَالُ العبدُ عَن جُميع شَنُونه في الدنيا، وربه أعلم به، لكن ليكون الإنسان على نفسه بصيرة، أخرج الإمام الترمذي عن عبد الله بن مسعود رضي الله عنه قال: قال رسول الله ﷺ: «لا تزول قدما ابن آدم يوم القيامة من عند الله حتى يُسال عن خمس: عن عمره فيما أفناه؟ وعن شبابه فيما أبلاه؟ وعن ماله من أين اكتسبه وفيما أنفقه؟ وماذا عمل فيما علم؟» فالحذر من التفريط والتسويف.

نسألك اللهم أن تصلح قلوبنا وأن تسخر جوارحنا في مرضاتك، اللهم وفق حكامنا وعلماءنا وشيبنا وشبابنا إلى ما فيه صالح البلاد والعباد، اللهم اجعل عامنا الجديد عام صلاح وفلاح للإسلام والمسملين.

وأخر دعوانا أن الحمد لله رب العالمين.

وونستقبل عامًا جديدًا والألم والحزن يعتصركل مسلم مثلما اعتصر الألم العووي المسلم العسالم النووي المسلم القدير خان المقب المسالم النووية بأبي القنبلة النووية الإسال مية (١)





اعلاد

د.عبدالعظيمبدوي

قال تعالى: ﴿ يَا أَنُّهَا النَّبِيُّ لِمَ تُدَرِّمُ مَا أَحَلُّ اللَّهُ لَكَ تَدُّ تَـ فَي مَرْضَنَاةُ أَزْوَاحِكَ وَاللَّهُ غَفُورٌ رَحِيمُ (١) قَــدْ فَــرَضَ اللَّهُ لَكُمْ تَحِلَّةَ أَنْمَانِكُمْ وَاللَّهُ مَوْلاَكُمْ وَهُوَ الْعَلِيمُ الحُكِيمُ (٢) وَإِذْ أَسَارٌ النَّبِيُّ إِلَى نَعْضَ أَزْوَا هِ فَدِيثًا فَلَمَّا نَبَّأَتْ بِهِ وَأَظْهَرَهُ اللَّهُ عَلَيْهِ عَرَّفَ بَعْضَهُ وأَعْرَضَ عَنْ يَعْضِ فَلَمَّا نَتَّأَهَا يه قَالَتْ مَنْ أَنْدَأَكَ هَذَا قَالَ نَبَّأَنِيَ الْعَلِيمُ الخُدِيرُ (٣) إِنْ تَتُوبَا إِلَى اللَّه فَـقَـدٌ صَـغَتْ قُلُونُكُمَـا وَإِنْ تَظَاهَرًا عَلَيْهِ فَإِنَّ اللَّهُ هُوَ مَوْلَاهُ وَحِبْ رِبِلُ وَصَالِحُ الْمُؤْمِنِينَ وَالْمُلاَئِكَةُ بِعْدَ ذَلِكَ ظَهِيرٌ (٤) عَسني رَبُّهُ إِنْ طَلَّقَكُنَّ أَنْ يُدْدِلِّهُ أَزْوَاجًا خَـ دْرًا مِنْكُنَّ مُسِيْلِمَ الْ مُؤْمِنَاتِ قَانِتَاتٍ تَائِيَاتٍ عَابِدُاتٍ سَنَائِحًاتٍ ثَنَّنَاتِ وَأَنْكَارًا ﴾ [التحريم: ١- ٥]

سورة مدنية، تعالج واقعة من الوقائع التي وقعت في بيوت النبي هم وهي تظاهر امرأتين من نسائه عليه حتى جعلتاه يحرّم على نفسه بعض ما أحل الله له، فنزلت السورة بعتاب النبي على ما حرّم على نفسه، وعتاب المرأتين على تظاهرهما عليه، وتهديد سائرهن بالطلاق، وإبدال الله نبيه خيرًا منهن مسلمات مؤمنات تائبات عابدات سائحات ثياب وأبكارًا.

وبمناسبة الحديث عن بيوت النبي قامر السورة الرجال القائمين بأمر بيوتهم أن يعملوا على وقاية أنفسهم وأهليهم من النار، وتأمرهم بالتوبة رجاء أن يكفّر الله عنهم سيئاتهم ويدخلهم جنات تجرى من تحتها الأنهار.

ثم تختم السورة بضرب الأمثلة للنساء، ولا سيما أزواج النبي المائي اللائي تظاهرن عليه، لتعلم النساء أن الأزواج الصالحين لن يغنوا عن نسائهم شيئًا، وأن النساء الصالحات لا يحملن من أوزار أزواجهن شيئًا، وأن غير ذات الزوج من النساء لن يضررها عدم زواجها، وإنما ينفعها إيمانها والعمل الصالح.

### تفسيرالآبات

اختُلف في سبب نزول صدر هذه السورة، فقيل: نزل بسبب تحريم النبي العسل، كما روى البخاري عند هذه الآية عن عائشة رضي الله عنها قالت: «كان رسول الله في يشربُ عسلاً عند زينب ابنة جحش ويمكث عندها، فواطأت أنا وحفصة عن أيتنا دخل عليها فلتقل له أكلت مغافير، قال: لا، ولكني كنت أشربُ عسلاً عسلاً

عند زينب ابنة جحش فلن أعود له، وقد حلفتُ لا تخبري بذلك أحدًا».

وقيل: نزلت في شئان مارية، كما روى النسائي عن أنس أن رسول الله ﷺ كانت له أمة يطؤها، فلم تزل به عائشة وحفصة حتى حرّمها، فأنزل الله عز وجلّ: ﴿يَا أَيُّهَا النّبِيُّ لِمَ تُحَرّمُ مَا أَحَلُ اللّهُ لَكَ ﴾؛ إلى آخر الآية.

قال الشوكاني رحمه الله في تفسيره: فهذان سببان صحيحان لنزول الآية، والجمع ممكنٌ بوقوع القصنتين: قصة العسل، وقصة مارية، وأن القرآن نزل فيهما جميعًا، وفي كل واحدة منهما أنه أسرٌ إلى بعض أزواجه. اهـ.

وقد استفتحت السورة بالنداء على النبي في به إنا أينها النبي النبي به القرآن باسمه المجرد أبدًا، وإنما يُنادى دائمًا بلقب النبوة: ﴿يَا أَيُّهَا النَّبِيُّ ﴾، أو لقب الرسالة: ﴿يَا أَيُّهَا النَّبِيُّ ﴾، أو لقب الرسالة: ﴿يَا أَيُّهَا الرَّسُولُ ﴾، وفي هذا تعليمُ للأمة وإرشادُ لها إلى أنها أوْلَى بذلك في نداء نبيها، وقد جاء النهيُ صراحةً عن ندائه في بيا محمد، أو يا أحمد » قال تعالى: ﴿لاَ تَجْعُلُوا دُعَاءَ الرَّسُولِ بَيْنَكُمْ كَدُعَاءِ بَعْضِكُمْ بَعْضَكُمْ كَدُعَاء بَعْضِكُمْ يَتَعْمُ كَدُعَاء بَعْضِكُمْ بَعْضَكُمْ اللَّهُ لَكَ ﴾ من بيعت العتاب: ﴿لِمَ تُحَرِّمُ مَا أَحَلُ اللَّهُ لَكَ ﴾ من ياتي العتاب: ﴿لِمَ تُحَرِّمُ مَا أَحَلُ اللَّهُ لَكَ ﴾ من الطعام أو النساء، على حسب ما سبق في يات الطعام أو النساء، على حسب ما سبق في تطلبُ رضا أزواجك بتحريم ما أحلُ الله لك؟ ومهما يكن، في واللَّهُ غَفُورُ رَحِيمُ ﴾.

وَقَدْ فَرَضَ اللّهُ لَكُمْ تَحَلِّهُ أَيْمَانِكُمْ اي: قد شرع الله لكم ما تتحللون به من أيمانكم وذلك بالكفارة، ولذلك كان ابن عباس رضي الله عنه يقول: في الحرام يمين تكفرها، ثم يقرأ: ﴿لَقَدْ كَانَ لَكُمْ فِي رَسُّولِ اللّهِ أُسْ وَةُ حَسَنَةٌ ﴾ يعني أن رسول الله حرم جاريته أو العسل فقال

الله تعالى: ﴿ يَا أَيُّهَا النَّبِيُّ لِمَ تُحَرُّمُ مَا أَحَلُ اللَّهُ لَكَ تَبْتَغِي مَرْضَاةَ أَزُّوَاجِكَ وَاللَّهُ غَفُورٌ رَحِيمٌ (١) قَدْ فَرَضَ اللَّهُ لَكُمْ تَحِلَّةَ أَيْمَانِكُمْ ﴾.

فإذا حرّم الرجلُ على نفسيه طعامًا أو شرابًا أو لباسًا، أو حرّم على نفسه دخول دار، أو ركوبَ دابة، فعليه كفارةُ يمين وإذا حرّمً على نفسه وطءَ امرأته فعليه كفارةُ يمين.

والكفّارة هي المذكورة في قوله تعالى: ﴿لاَ يُوَاخِدُكُمُ اللَّهُ بِاللَّعْوِ فِي أَيْمَانِكُمْ وَلَكِنْ يُوَاخِدُكُمُ لِللَّهُ بِاللَّعْوِ فِي أَيْمَانَ فَكَفَّارَتُهُ إِطْعَامُ يُوَاخِدُكُمْ بِمَا عَقَّدْتُمُ الأَيْمَانَ فَكَفَّارَتُهُ إِطْعَامُ عَشْرَةٍ مَسْنَاكِينَ مِنْ أَوْسَطِ مَا تُطْعِمُونَ أَهْلِيكُمْ أَوْ كِسْوتُهُمْ أَوْ تَحْرِيرُ رَقَبَةٍ فَمَنْ لَمْ يَجِدْ فَصِينَامُ قَلَاثَةَ أَيْام ذَلِكَ كَفَّارَةُ أَيْمَانِكُمْ إِذَا كَفَيْرَ مُوافِكَ مَنْ المَعلام لا يجدرُ التنبيه عليه أن الصيام لا يجدرُ على خصلةٍ من الخصال الشادة السابقة، فلابد من التكفير بواحدة منها مع القدرة عليها، ﴿فَصَنْ لَمْ يَجِدْ فَصِيامُ مَنْ المُ يَجِدْ فَصِيامُ فَلَاتُهُ أَنَّامٍ ﴾.

﴿ وَاللَّهُ مَوْلاَكُمْ ﴾ يتولاكم بلطفه ورعايته، وفضله وإحسانه، كما يتولاكم بتشريع ما يعود عليكم بالمصلحة والنفع والخير في الدنيا والآخرة، ﴿ وَهُوَ الْعَلِيمُ ﴾ بما فيه مصالحكم، ﴿ الحُكِيمُ ﴾ في شرعه وقدره وجميع أمره.

﴿ وَإِذْ أَسَـرُ النّبِيُّ إِلَى بَعْضِ أَرْوَاجِـهِ حَرِيثًا ﴾ وهو أنّ العسل عليه حرام، أو مارية، فلم تحفظ سره، ونبأت به صاحبتها، ﴿ فَلَمّا نَبَّاتْ بهِ وَأَظْهَرَهُ اللّهُ عَلَيْهِ عَـرُفَ بَعْ ضَـهُ وَأَظْهَرَهُ اللّهُ عَلَيْهِ عَـرُفَ بَعْ ضَـهُ وَأَعْرَضَ عَنْ بَعْضِ فَلَمًا نَبّاَهَا بهِ قَـالَتْ مَنْ وَأَعْرَضَ عَنْ بَعْضِ فَلَمًا نَبّاَهَا بهِ قَـالَتْ مَنْ أَعْلَيْهُ لَمُ الْعَلِيمُ اللّهُ اللّهُ

النّ هذا قسالُ نَبُسَانِيَ الْعَلِيمُ الْخَدِيرُ ﴾، وإفشاءُ السر خيانةُ للأمانة، ونقضُ للعهد؛ لأنّ الذي يسرّ إلى صاحبه سرّا يحب أن يُصان هذا السر، ويكره أن يُذاعَ، فإذا صان الصاحبُ سرّ صاحبه فإذا صان الصاحبُ سرّ صاحبه

ذاعت الطمأنينةُ والثقةُ في الناس بعضهم يبعض، وإذا أذاع الصاحبُ سرّ صاحبه فُقدت الثقةُ من الناس بعضهم ببعض، ولذلك كان العتابُ شيديدًا للزوحتين اللتين تظاهرتا على النبي ﷺ وأذاعتا سرَّه: ﴿ إِنْ تَتُوبَا إِلَى اللَّهُ فَقَدٌ صَنِغَتُ قُلُو بُكُمًا ﴾ أي: قد مالت قلو يكما عن الحق والهدى وما يجب عليكما من الإخلاص لرسول الله، فهلا تتويان إلى الله وتستغفرانه ﴿ وَاللَّهُ غَفُورٌ رَحِيمُ ﴾ إن استغفرتما. ﴿ وَإِنْ تَظَاهَرَا عَلَيْهِ فَإِنَّ اللَّهَ هُوَ مَـوْلاَهُ وَحِيْرِيلُ وَصِالِحُ الْمُؤْمِنِينَ وَالْمُلاَئِكَةُ مَعْدَ ذَلِكَ ظَهِيرٌ ﴾، ثم بشتد الوعيدُ فيصل إلى درجة التهديد بِالطِّلاقِ: ﴿عَـسْنَى رَبُّهُ إِنْ طَلَّقَكُنَّ أَنْ يُنْدِلُّهُ أَزْوَاحًا خَيْرًا مِنْكُنَّ مُسْلِمًاتٍ مُؤْمِنَاتٍ قَانِتَاتٍ تَائِدَاتِ عَابِدَاتِ سَائِحَاتِ ثُنِّدَاتِ وَأَنْكَارًا ﴾، والاسلام في الظاهر انقيادُ الجوارح وخضوعها واستسلامها لله وأوامره، والايمانُ في القلب، وهو أعلى درجـــة من الاسلام، والقنوتُ هنا دوام الطاعـة لله ربّ العالمين، والسياحة المراديها الصيام، ولما كان من أزواج النبي ﷺ الثيبات والأبكار، وصف الزوحات اللاتي وعده أن يبدله بهنّ بأنهنّ ثىيات وأبكار. ولما نزلت الآيات وجد النبي ﷺ على نسائه فحلف أن لا يدخل عليهن شهرًا، واعتزلهن في مشرية له، ينزل للصلاة فقط ولا بدخل عليهن، حتى قال الناس: طلّق النبي ﷺ

عن ابن عباس رضي الله عنهما قال: لم أزلْ حريصًا على أن أسأل عمر بن الخطاب

عن المرأتين من أزواج النبي الله الله تعالى: ﴿ إِنْ تَتُوبَا الله تعالى: ﴿ إِنْ تَتُوبَا إِلَى اللّهِ فَقَدْ صَغَتْ قُلُوبُكُمَا ﴾ حتى حجّ وحججتُ معه، وعَدلَ ﴿ وعَدلُتَ معه، وعَدلَ حَالَ اللهِ عَلَيْهِ اللّهِ اللهِ اللهِ عَلَيْهِ اللهِ اللهِ عَلى يديه منها ﴿ أَا

فتوضأ، فقلت له: يا أمير المؤمنين، من المرأتان من أزواج النبي 👺 اللَّتان قال الله تعالى: ﴿إِنْ تَتُوبَا إِلَى اللَّهِ فَقَدْ صَنَعَتْ قُلُوبُكُمَا ﴾؟ قالَ: واعجبًا لك يا ابن عياس، هما عائشةُ وحفصةً. ثم استقبل عمرُ الحديثُ يسوقه قال: كنتُ أنا وحارٌ لي من الأنصار في بني أمنة بن زيد وهم من عـوا لي المدينة، وكنّا نتناوب النزول على النبي ﷺ، فينزل يوميًا وأنزل يومًا، فإذا نزلتُ حيئتُه بما حدث من خير ذلك الدوم من الوحى أو غيره، وإذا نزل فعل مثل ذلك، وكنا معشر قريش نغلث النساء، فلما قدمنا على الأنصار إذا قومٌ تغليهم نساؤُهم، فطفق نساؤُنا بأخذن من أدب نساء الأنصار، فصخيتُ على امرأتي فراجعتني، فأنكرتُ أن تراجعني، قالت: ولم تُنْكِرُ أن أراجعك؟ فوالله إنَّ أَرُواجُ النَّدِي ﷺ لبراجعته، وإنَّ إحداهن لتهجره اليوم حتى الليل، فأفرعني ذلك، فقلت لها: قد خاب من فعل ذلك منهن، ثم جمعت عليّ ثيابي، فنزلتُ فدخلتُ على حفصة فقلتُ لها: أيْ حفصة، أَتُغَاضِبُ إحداكنُ النبي ﷺ البومَ حتى الليل؟ قالت: نعم. فقلتُ: قد خنت وخُسِرْتِ، أفتأمنين أن يغضب الله لغضب رسول الله ﷺ فتهلكي؟ لا تستكثري النبي ﷺ ولا تراجعيه في شيء ولا تهجريه، وسليني ما بدا لك ولا يغرنك أن كانت حارتك أوْضنا منك وأحب إلى النبي ﷺ- يريد عائشة- قال عمر: وكنًا قد تحدَّثنا أن غسنان تُنْعِلُ الخيلَ لتغزونا، فنزل صاحبي الأنصاري يوم نويته، فرجع إلينا عشاءً، فضرب بابي ضربًا شدىدًا، وقال: أثم هو؟ ففرعتُ

سديدا، وقال: الم هوا تحريف فخرجتُ إليه، فقال: قد حدث اليوم أمرُ عظيم، قلتُ: ما هو؟ أجاء غسنان؟ قال: لا، بل أعظم من ذلك وأهول، طلق النبي الساءه، فقلتُ: خابتْ حفصةُ وخسرت، وقد كنتُ أظن هذا يوشك أن يكون، فجمعتُ على ثيابي، فصليتُ صلاة الفجر مع النبي ﷺ فدخل النبي ﷺ مَشْرُبةً له فاعتزل فيها، ودخلتُ على حفصة فإذا هي تبكي، فقلتُ: ما يبيكِ؟ ألم أكنْ حذرتك هذا؟ أطلقكنّ النبي رضي الله عندن الله المرى، ها هو ذا معتزلُ في المشربة، فخرجت فجئت إلى المنبر، فإذا حوله رهطٌ يبكى بعضتُهم، فجلستُ معهم قليلاً، ثم غلبني ما أجد، فجئت المشربة التي فيها النبي 🕮، فقلت لغلام له أسود: استأذن لعمر، فدخل الغلام فكلم النَّبِي ﷺ ثم رجع فقال: كلمتُ النبي ﷺ وذكرتُك له فصمت، فانصرفتُ حتى جلست مع الرهط الذين عند المنبر، ثم غلبني ما أجد، فجئت فقلتُ للغلام: اسْتُأْذِنْ لعمر، فدخل ثم رجع فقال: قد ذكرتُك له فصمت، فرجعتُ فجلست مع الرهط الذين عند المندر، ثم غلبني ما أجد، فجئت الغلام، فقلت: اسْتَأْذِنْ لعمر، فدخل ثم رجع فقال: ذكرتُك له فصمت، فلما ولّيتَ منصرفًا إذا الغالم يدعوني فقال: قد أُنِنَ لك النبي ﷺ، فدخلتُ على رسول الله 🛎 فإذا هو مضطجعٌ على رمال حصير ليس بينه وبينه فراشٌ قد أثر الرمال بجنبه، متكتًا على وسادة من أدم حشوها ليف، فسلّمتُ عليه، ثم قلتُ وأنا قائم: يا رسول الله، أطلقت نساءك؟ فرفع إلى بصره، فقال: لا، فقلتُ: الله أكبر، ثم قلت وأنا قائم: أَسْتُأْنِسُ يا رسول الله؟ لو رأيتني وكنًا معشر قريش نغلبُ النساء، فلما قدمنا المدينة

إذا قومٌ تغلبُهم نساؤهم، فتبسم النبي هُ، ثم قلتُ: يا رسول الله، لو رأيتني ودخلتُ على حفصة فقلتُ لها: لا يغرنك أن كانت جارتُك أوْضَاً منك وأحب إلى النبي هُ، يريد عائشة، فتبسم النبي هُ تبسمة أخرى، فجلست حين رأيته تبسم، فرفعتُ بصرى في

بيته، فوالله ما رأيتُ في بيته شيئًا يرد البصر، غير أَهَبَةِ ثلاثة، فقلت: يا رسول الله، ادْعُ الله فليوسيِّعْ على أمِّتك، فإنّ فارس و الرومَ قد وُستِع عليهم وأعْطُوا الدنيا، وهم لا يعيدون الله، فجلس النبي صلى الله عنا فقال: أو في هذا أنت يا ابن الخطاب ؟ إن أولئك قـومُ قـد عجلوا طيباتهم في الحياة الدنيا، فقلت: يا رسول الله، استغفر لي، فاعتزل النبي ﷺ نساءه من أجل ذلك الحديث حين أفْ شُـته حفصةً إلى عائشة تسعًا وعشرين ليلة، وكان قال: ما أنا بداخل عليهن شهرًا من شيدة موجدته عليهن حين عاتبه الله عز وحل، فلما مضت تسع وعشرون ليلة دخل على عائشة فيدا بها، فقالت له عائشةً: يا رسول الله، إنَّك كنت قد أقسمت أن لا تدخل علينا شهرًا، وإنما أصبحت من تسع وعشرين ليلة، أعدها عدًا! فقال: الشهرُ تسعُ وعشرون لطةً، فكان ذلك الشهرُ تسعًا وعشرين لطةً، قالت عائشةُ: ثم أنزل الله تعالى أية التخيير فيدأ بي أوّل امرأة من نسائه فاخترته، ثم خنر نساءه كلهن فقلن مثل ما قالت عائشة.

وحَلِفُ \* هذا يسمّى الإيلاء: وهو أَنْ يَحْلِفَ الرجّلُ أَنْ لا يدخل على امراته، أَوْ أَنْ لا يطلقها، فإن قيّد اليمين بمدة ثم برّ بمينه فلا شيءَ عليه، كما كان من النبي هذا، وإن حنث فعليه كفارة اليمين، أما إن أطلق اليمين ولم يقيّدها بمدة فإنه يُمْهَلُ أربعة أشهر، ثم يُؤْمَرُ

بالفيءِ أي العسودة إلى المعساشسرة بالمعروف، وإلا طَلق، فإن أبى طلق عليه الحاكم، قال تعالى: ﴿لِلَّذِينَ يُؤْلُونَ مِنْ نِسَائِهِمْ تَرَبُّصُ أَرْبَعَةِ اَشْهُر فَإِنْ فَاعُوا فَإِنَّ اللَّهَ عَفُورُ رَحِيمُ (٢٢٦) وَإِنْ عَزَمُوا الطَّلاَقَ فَإِنَّ اللَّهُ سَمِيعٌ عَليمٌ ﴾. الحمد لله رب العالمين، والصلاة والسلام على نبينا محمد خاتم النبيين وإمام المرسلين وعلى آله وصحبه أجمعين والتابعين ومن تبعهم بإحسان إلى يوم الدين... وبعد:

اخرج البخاري ومسلم في صحيحيهما عن عائشة أم المؤمنين رضي الله عنها انها اشترت نُمْرُقة فيها تصاوير، فلما رآها رسول الله في قام على الباب فلم يدخله، فعرقتُ في وجهه الكراهية، فقلت: يا رسول الله، اتوب إلى الله وإلى رسوله في، ماذا انتبت فقال في: ما بال هذه النمرقة، قلتُ: اشتريتها لك لتقعد عليها وتوسيدها، فقال رسول الله في إن اصحاب هذه الصور يوم القيامة يعدبون فيقال لهم: احيوا ما الصور يوم القيامة يعدبون فيقال لهم: احيوا ما خلقتم، وقال: «إن البيت الذي فيه الصور لا تنخله المائكة»

هذا الحديث أخرجه الإمام البخاري في ستة مواضع من صحيحه في كتاب البيوع باب التجارة فيما يكره لبسه للرجال والنساء برقم ٢١٠٥، وكتاب بدء الخلق باب إذا قال أحدكم أمين والملائكة في السماء فوافقت إحداهما الأخرى غفر له ما تقدم من ذنبه برقم ٢٣٢٤، وكتاب النكاح بل هل يرجع إذا رأى منكرًا في الدعوة برقم ١٨١٥، وكتاب اللباس باب من كره القعود على الصور برقم ١٩٥٧ باب من لم يدخل بيتًا فيه صورة برقم ١٩٦١، وكتاب التوحيد باب قول الله تعالى: «والله خلقكم وما تعملون» برقم ١٩٥٧، كما أخرجه الإمام مسلم في كتاب اللباس باب تحريم تصوير صورة الحيوان ٩٦ برقم (٢١٠٧)، وأخرجه الإمام مالك في الموطأ في كتاب الاستئذان.

وبارا السلة و

وجوب تفقد الزوجة الزوجة زوجها

اعداد زرگریا *حسینی* 



قـوله: «نمرقـه»: قـال في النهـاية: أي وسادة، وهي بضم النون والراء وبكسرهما، وبغير هاء، وجمعها نمارق، وقال النووي في شـرح مـسلم: هي بضم النون والراء، ويقال بكسرهما، وقال بضم النون وفـتح الراء ثلاث لغات، ويقال نمرق بلا هاء وهي وسادة صغيرة، وقيل هي مرفقة.

قول عائشة رضي الله عنها: «فلما رأها رسول الله قام على الباب فلم يدخله». قال الحافظ في الفتح: قال الرافعي: وفي دخول البيت الذي فيه الصورة وجهان؛ قال الأكثر: يكره، وقال أبو محمد: يحرم، فلو كانت الصورة في ممر الدار لا داخل الدار كما في ظاهر الحمام أو دهليزها لا يمنع كما في ظاهر الحمام أو دهليزها لا يمنع الدخول؛ قال: وكان السبب فيه أن الصورة في الممر ممتهنة، وفي المجلس مكرمة، قلت: وقصة إطلاق نص المختصر وكلام الماوردي وابن الصباغ وغيرهما أنه لا فرق. اه من الفتح.

قولها رضى الله عنها: «فعرفت في وجهه الكراهة، فقلت: يا رسول الله، أتوب إلى الله وإلى رسـوله 👺، مـاذا أذنبت؟» فـيـه: أن رسول الله 👺 كان إذا غضب لشيء أو كره شيئًا عُرف ذلك ورُؤي في وجهه 👺، وأنه كان يغضب ويظهر على وجهه أثر ذلك إذا رأى مخالفة لأمر الله تعالى، أو رأى ما يكره ولا سيما هذا فإن وجود الصور يمنع دخول الملائكة، والرسول 🛎 يعرف أهمية دخول الملائكة البيت فإنها تخف الذاكرين الله تعالى، وتتنزل بالرحمة من رب العالمين، وتأتى من الله عز وجل بالبركة، أما من لا يَقْدُرُ هذه الأصور قدرها فإنه لا يبالي دخلت الملائكة أو خـرجت، بل وُجــدَت الملائكة أم وُجِدُت الشياطين لا فرق عند كثير من الناس اليوم، فإذا مستهم الشياطين وركبتهم الوساوس والأمراض بحثوا عمن يخرجهم مما هم فيه، فإذا قيل لأحدهم أو لإحداهن: الجأ إلى الله، واقرأ القرآن والزم ذكر الله

## كان رسول الله ﷺ إذا غصب لشيء أوكره

## يجب على المرأة أن تراعي حال زوجها وتتفقد رضاه

### نسوق هذه الأحكام لن يؤمنون بالله واليوم

تعالى، فإنه يقول: قرأت وقلت الأذكار ولكن لم ينفع ولم يجد، والسبب في ذلك ضعف اليقين وقلة الصبر وانعدام الثقة بالله والتوكل عليه.

وفيه أيضًا: أن المرأة يجب عليها أن تراعى حال زوجها وتتفقد رضاه وتحرص عليه، وتنأى عما يغضيه، فإذا عرفت أو تسن لها أنه غضب لشيء سارعت بتغييره أو الاعتذار عما بدر منها، وهذا الأدب يظهر في تساؤل أم المؤمنين عائشية رضى الله عنها بقولها: يا رسول الله، أتوب إلى الله وإلى رسوله، ماذا أننبت؟ هذه الزوجة التي يشنع من لا خلق له ولا عقل متبعًا شنشنة اعداء الإسلام يشنع عليها بأنها الصغيرة التي لا يليق أن نأخذ عنها، بل ربما طعن في الحديث وفي قبوله لأنه جاء من طريقها. أقول هذا الأدب يجب على نسائنا أن تتأدب به وتعيه وتتفهمه فإنه والله نعم الأدب، وفي قولها رضى الله عنها: «اشتريتها لك لتقعد عليها وتتوسدها» بيان منها للسبب الذي اشترت من أجله النمرقة، وأنه لتكريم رسول الله ﷺ، ولم تمنُّ عليه ﷺ، ولم تعاتبه، ولم تقل له: أهلكذا تقابل إحساني بالإساءة، كما يحدث من كثير من النساء مع أزواجهن، بل قدمت بين يدى هذا البيان، أي قبل أن تقول: اشتريتها لك، أتوب إلى الله وإلى رسوله، وهذا أدب رفيع ممن لقيها الله

## شيئا غرفذلك ورؤي في وجهه الله

### وتحرص عليه، وتناى عما يغضبه

## الأخر، ويتحرون سنة نبيهم الله

تعالى مع سائر أزواجه ﷺ ورضي عنهن بأمهات المؤمنين.

قوله الله المحاب هذه الصور يوم القيامة يعذبون ويقال لهم: أحيوا ما خلقتم». قال الإمام النووي في شرح صحيح مسلم: وفي الرواية السابقة: «أشد الناس عذابًا يقوم القيامة الذين يضاهئون بخلق الله تعالى». وفي رواية: «الذين يصنعون الصور يعذبون يوم القيامة يقال لهم: أحيوا ما خلقتم». وفي رواية ابن عباس: «كل مصور في النار يجعل له بكل صورة صورها نفسنا فتعذبه في جهنم»، وفي رواية قال الله تعالى: «ومن أظلم ممن ذهب يخلق خلقًا ليخلقي فليخلقوا ذرة أو ليخلقوا حبة أو ليخلقوا شعرة».

ثم قال النووي رحمه الله: وأما قوله :

«ويُقال لهم أحيوا ما خلقتم» فهو الذي
يسميه الأصوليون أمر تعجين كقوله تعالى:

«قُلْ فَأَتُوا بِسُورَةٍ مِثْلِهِ»، ثم قال رحمه الله
تعالى: وهذه الأحاديث صريحة في تحريم
تصوير الحيوان وأنه غليظ التحريم، وأما
الشجر ونحوه مما لا روح فيه فلا تحرم
صنعته ولا التكسب به، وسواء الشجر
المثمر وغيره، وهذا مذهب العلماء كافة إلا
مجاهداً فإنه جعل الشجر المثمر من المكروه،
قال القاضي، لم يقله أحد غير مجاهد،
واحتج مجاهد بقوله تعالى: «ومن أظلم ممن

ذهب يخلق كخلقي» ويؤيده حديث ابن عباس المذكور في الكتاب- أي في صحيح مسلم- «إن كنت لابد فاعلاً فاصنع الشجر وما لا نفس له».

قال النووي رحمه الله:وأما رواية: «أشد الناس عذابًا» فقيل: هي محمولة على من فعل الصورة لتعبد، وهو صانع الأصنام ونحوها فهذا كافر وهو أشد عذابًا، وقيل: هي فيمن قصد المعنى الذي في الحديث من مضاهاة خلق الله تعالى واعتقد ذلك فهذا كافر له من أشد العذاب ما للكفار ويزيد عذابه بزيادة قبح كفره، فأما من لم يقصد بها العبادة ولا المضاهاة فهو فاسق صاحب ذنب كنير كسائر المعاصى ولا بكفر.

وأما قوله تعالى: «فليخلقوا نرة أو حبة أو شعيرة»، فالذرة بفتح الذال وتشديد الراء، ومعناه فليخلقوا ذرة فيها روح تتصرف بنفسها كهذه الذرة التي هي خلق الله تعالى، وكذلك فليخلقوا حبة حنطة أو شعير أو غيرها مما فيه طعم يؤكل ويزرع وينبت، وهذا أمر تعجيز كما سبق. والله أعلم.

قال أبو عمر بن عبد البر: هذا الحديث من أصح ما يروى عن النبي في هذا الباب، وهو مخالف لحديث أبي النضر في قوله: «إلا ما كان رقمًا في ثوب»؛ لأن هذا قد صرح بأن الصورة في الشوب لا يجوز اتخاذها، ولا استعمال الثوب الذي هي فيه، وذكر فيه من الوعيد ما ترى، وهو غاية عمل الصور في الثياب وغيرها ولم يخص فيها ما يوطئ ويتوسد مما يمتهن وينصب، ثم قال: هذا ما يوجبه ظاهر هذا الحديث، وهو أهد منادًا وأصحها نقلاً.

ثم قال أبو عمر رحمه الله تعالى: وأما اختلاف العلماء في هذا الباب فعلى حسب اختلاف الآثار فيه وتأويلها، فكان ابن شهاب فيما ذكر عنه معمر وغيره يكره التصاوير في الثياب وغيرها، ما نصب منها وما بسط، على ظاهر حديثه هذا عن القاسم

التوجيرة

بن محمد عن عائشة.

وقالت طائفة: إنما يكره من التصاوير ما كان في حيطان البيوت، وأما ما كان رقمًا في ثوب فلا يكره وذلك على حديث سهل بن حنيف، وسواء كان الثوب منصوبًا أو مبسوطًا. وقال أخرون: لا يجوز استعمال شيء من الثياب التي فيها الصور، إذا كان الثوب ينصب أو يلبس، وإنما يجوز ما كان ينصب أو يلبس، وإنما يجوز ما كان عدة أثار على ذلك ثم عقب عليها بقوله: هذا المذهب أوسط المذاهب في هذا الباب. ثم ساق بعد ذلك قولين أخرين بقوله رحمه الله بقوله رحمه الله والمنا بعد ذلك قولين أخرين بقوله رحمه الله عليها بصورة، روي ذلك عن ابن عباس وقالت به طائفة.

وقال: ذهب بعض أهل العلم إلى أنه لا يكره من الصور إلا ما له ظل مما له روح، من تمثال النحاس والجواهر كلها والطعن وكل ما إذا مثمًّ كان له ذا

والطين، وكل ما إذا صُورٌ كان له ظل. ثم عاد رحمه الله تعالى إلى حكاية القول الأول، فقال: وذهب غيرهم من أهل العلم إلى أن المكروه من الصور، ما كان له روح من كل حييوان، من أي شيء صنع كان له ظل أو لم يكن. ثم ساق حجتهم من الحديث الذي معناه في هذا الباب وهو حييث عائشة المذكور وحديث ابن عباس رضي الله عنه ما سمعت رسول الله على يقول: «من صور صورة فإن الله معذبه يوم القيامة حتى ينفخ فيها الروح وليس بنافخ». أه.

وأخيرًا فإننا نسوق هذه الأحكام لمن يؤمنون بالله واليوم الآخر، ويتحرون سنة نبيهم الله واليعملوا بها، وأما من ينظرون إلى الصور وهذه النصوص فيها وفي أمثالها على أنها من الأمور الصغار، أو غير المهمة والتي يجب أن تؤجل حتى تجتمع كلمة الأمة على

الإسلام أولاً، ثم بعد ذلك نبحث هذه الأمور ونتعلمها أو لا نتعلمها، فإننا ضمال الله تعالى لنا ولهم الهداية إلى الصراط المستقيم، وإني لا أدري على أي شيء ستجتمع الأمة إذا لم تجتمع على توحيد الله تعالى ومعرفته ثم معرفة أحكامه وذلك من خلال معرفة كتابه وسنة رسوله بمالها وشمول الإسلام لجميع مناحي الحياة نسأل الله أن يوحد صفوف المسلمين ويجمع كلمتهم على الحق، وليس على التهاون بالسنة والتقليل من شأنها.

وأخيرًا، فإن الإمام البخاري رحمه الله تعالى ساق هذا الحديث في كتاب البيوع باب «التجارة فيما يكره لبسه للرجال والنساء مع حديث ابن عمر: أرسل النبي على بحلة حديد أو سيراء فراها عليه، فقال: «إني لم أرسل بها إليك لتبسها، إنما يلبسها من لا خلاق له، إنما بعثت بها إليك لتستمتع بها» يعني بعدها.

وفي ذلك من فقه الإمام البخاري رحمه الله تعالى أن التجارة فيما يكره للرجال أو للنساء أو لكليهما جائزة إذا كانت فيه منفعة، أما ما لا منفعة فيه شرعية فلا يجوز بيعه ولا شراؤه، وفي حديثنا حديث عائشة يستنبط هذا الحكم كما قال الحافظ في الفتح من أن النبي على لم يفسخ البيع في النمرقة، قال: وسيأتي في بعض طرق الحديث أن النبي

نسال الله أن يبصيرنا بالحق وأن يعلمنا من سنة نبينا وأحكام ديننا ما جهلنا وأن يعيننا ويوفقنا للعمل بما علمنا إنه ولى ذلك والقادر عليه.

والحمد لله أولاً وأخرًا، وصلى الله وسلم وبارك على عبده محمد وآله وصحبه أجمعين.

# وباب: منبرالحرمين

### لفضيلة الشيخ / عبد الرحمن السديس إمام وخطيب المسجد الحرام

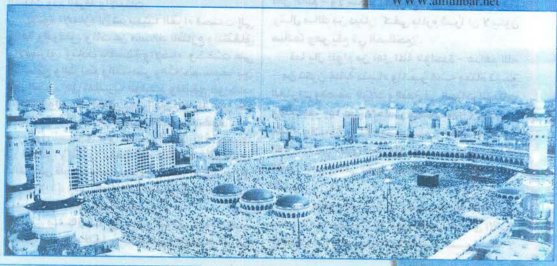
■ الحمدُ لله الواحدِ الخلاق، أمرنا بالتَّالفِ والوفِاق، ونَهَانا عن سُبُل التَّفرَق والشَّقاق، وأشهد أن لا إله إلا الله وحدَه لا شريكَ له شهادةً تَمالُ النقوسَ مِن الخُشيةِ والإشفاق، وأصلي وأسلَّم على نبينا محمَّد بن عبد الله صلاةً وسلامًا تامين كاملين ما تعاقب أفول وإشراق، وعلى أله وصحبه أئمة الهدَى باتَفاق، ومَن تبعهم بإحسانِ إلى يوم التَّلاق.

أمّا بعد: فأوصيكم - عبادُ الله - ونفسي بتقوى اللهِ عزّ وجلّ، فإنّ التّقوى هي الحبلُ الأقوى للفوزِ بجنّة المَاوَى، تربط على القلوب ساعةَ الفتّن، وتُنير الدروبَ أوقاتَ الأزْمَات والمحِنَ. مَن غمرتِ التّقوى قلبَه سلِمت طويّتُه من الضّغَن،

وهُدي إلى خير سبيل وأقوم سَنَن. 🔳

حاجة الأمة إلى الوحدة والتواصي ببالحق

موقع منبر الحرمين على الانترنت WWW.alminbar.net



التهجية

أيها المسلمون، لا يجد النَاظر في تاريخ أمتنا عناءً في الوقوف على تمينُز حضارتها وتحقُّق قيادتها وسيادتها وريادتها على العالم باسره ردحًا من الدَّهر وأحقابًا من الزمان، ومَردُّ تلك الغَلبة وهذا العُلو إلى الاعتصام بالوحين الشريفين ولزوم قاعدة الوحدة والاختلاف، تحقيقًا الوحدة والاثتلاف ونَبذ الفُرقة والاختلاف، تحقيقًا لقوله سبحانه: ﴿ إِنَّ هَذِهِ أُمَّتُكُمْ أُمَّةً وَاحدَةً وَانَا رَبُكُمْ فَاعْبُدُونِ ﴾ [الإنبياء: ٩٢].

كما لا يلقى المتامل في وضعها الراهِنِ عناء في القول: إنَّ أمّ تَنَا أظلَها زمان حالِكُ بالغوائل والمدلهمّات، تتناوشها نصال أعداء ألدّاء، وترمُقُها مُقُلُ حاسدة وأحداق حاقدة أضمَرَتِ الكيدَ والعداء، مقلُ حاسنية وأحداق حاقدة أضمَرَتِ الكيدَ والعداء، مع ما تعانيه من شتات ذاتي ونفور داخلي وصراع بيني وفهم أحادي لكثير من القضايا وطفو أفكار منحرفة هدّامة وظهور فئام مرقت عن صف الملة والجماعة، فلم يزد ذلك في جسّد الأمّة إلا أوصابًا وتفريقًا وجروحًا وتمزيقًا.

ولله سبحانه في ذلك كلّه الحكمة البالغة كما قال سبحانه: ﴿ وَنَبْلُوكُمْ بِالشّرِّ وَالخُ يُسِ فِ تُنْةً ﴾ [الأنبياء: ٣٥] . وكم للمحن والأزمات من شأن عريض في صقل الأمّ ورُقيّها، ولكن كلّ يوم يمضي من حياة الأمّة لا تشخص فيه عللها ولا تأخذ فيه بأسباب النهوض من كبوتها ليؤخرها أمدًا بعيدًا ويزيدُ من تمكُّن اليأس والقنوط لدى كث يسر من الشرائح تمكُّن اليأس والقنوط لدى كث يسر من الشرائح والأوساط في جَدوى تماثلها للشّعاء واستئناف تسلمها لذري العلياء.

أمّة الإسلام، وتلِك وقفة تذكير لتثبيت أهمَّ المعالم على جَنَبات طريقِ النَّهضة الواعية التي ينبغي أن ينتهجَها أهلُ الحقَّ، بيانًا للرَّسي وتذكرةُ للنَّاسي وتعليمًا للجاهلِ وتنبيهًا للذَاهل وإسهامًا في لمَّ الشّتاتِ وذمُ الفُرقة والإنبتات.

إخوة الإيمان، إن شريعتنا الغراء قصندت إلى الألفة والوفاق، ونات عن مسالك التنازع والشقاق والافتراق، ونات بالمحبّة والإخاء، وحَضَت على التسامُح والتراحُم والتناصرُ والتّلاحُم، سيما بين أهل الحقّ، أهل المسرب الواحد والمنهج الواحد، والكتابُ والسنّة زاخران بالبراهين المشرقة على تلك الصفات المتوهّجة بكلّ معانى الغايات السامية.

يقول سبحانه: ﴿ وَاعْتَصْمُوا بِحَبُلِ اللّهِ جَمِيعًا وَلاَ تُكُنْحُمْ أَفْدَاءً وَلاَ تَقْرُقُوا وَاذْكُرُوا نَعْمَةَ اللّهِ عَلَيْكُمْ إِذْ كُنْحُمْ أَعْدَاءً فَاللّهُ عَلَيْكُمْ إِذْ كُنْحُمْ أَعْدَاءً فَاللّهُ مَيْنِ قُلُوبِكُمْ فَأَصْبُحَتُمٌ بِنِعْمَتِهِ إِخْوَانًا ﴾ [ال عمران: ١٠٣]، وفي ذلك امتنانُ بتَغيير الحالِ المتشتت الشنيع إلى الحالِ المنتظم النديم.

ومِنْ مشكاةِ النبوّةُ وإشراقاتِها قولُه عليه الصلاة والسلام فيما رواه البخاريّ ومسلم: «إنّ مِن

أحبِّكم إليّ وأقربكم منّي مجلسًا يومَ القيامة أحاسِنُكم أخلاقًا، الموطّئون أكنافًا، الذين بالفون ويُؤلفون».

أمّة القرآن والسنّة، من كتم داءَه أسهده وأضناه وأضبح وعناه، وإنّ من الأدواء التي ينبغي أن تشخّص في عنفوان الأسنى واللّوعة ما هو كائنُ من وحشة وتنافر وجفاء وتدابر بلغ حدّ التجريح والتحدير والتسفيه والتشهير من قبل أهل الملّة بعضهم بعضنا، ممن سلك سبيل الحقّ عقيدة وعبادة وسلوحًا، وممن ينتسبون إلى الحير والدّعوة والغيرة على الحريصين على سلامة الأمة من التعدّر والانزلاق، الوجلين على وحدة الصّف من التصدّع والانشقاق.

وإنَ مِن المصائب الفادِحَة أن يتطاولَ بعض أهلِ المُلَة الواحدة علي مقامات إخوانِهم مِن العلماء الأجلاء والدّعاة النّبَلاء، حطًا مِن أقدارهم ووقيعة في أعراضِهم وإيضاعًا خِلالَهم ونزعًا للثقة والمرجعية

وإن الرزية لتعظم حين يكون ذلك على قصدِ الازدراء والتَّعدير والثُّب والتَّشهير عبر قنوات سيّارة من صُحف ومجلات وفضائيّات وشبكات معلومات، يقول هي محذّرًا ومتوعّدًا: «يا معشر من أمن بلسانه ولم يدخل الإيمان قلبَه، لا تغتابوا المسلمين، ولا تتبعوا عوراتِهم، فإنّه من تتبع عوراتِهم تتبع الله عورتَه، ومن تتبع الله عورتُه فضحه ولو في جوف بيتِه، أخرجه أحمد وأبو داود والترمذي، وقال الإمام أحمد رحمه الله: "الوقيعةُ في أهل العلم - ولا سيّما أكابرهم - من كبائر الذنوب، وقال مالك بن دينار: "كفى بالمرء شراً أن لا يكون صالحًا وهو يقع في الصالحين.

فما بال أقوام من أهلِ المُلّة الواحدة - هداهم الله - من تكون غايةً دنياه وأكبرُ هضّه ومُناه تتبعَ العثرات وتصيئد الرَّلات والنَّفخُ في الهِنَات الهَيَنات والتشهيرَ بها عبرَ المجالس والمنتديات؟! لا يفتؤون همزًا، ولا ينفكون لمرَّا، ولا يبرَحونَ غمزًا. يطعنون إخوانهم في الخواصر، ويصوبُونَ سهامَهم تلقاء القفي. إذا رَأُوك في نعمة حسنوك، وإن تواريت عنهم اغتابوك.

إن يسمَعوا هَفُوهُ طاروا بِها فرحًا وما علموا مِن صالح كتَموا، يعمَلون ليلَ نهارَ على الحطَّ من الأقدار والنيل من الكفاءات والأصافي ياء. لا



يلتمسون المعاذير، ويسعون لإسقاط أهل الفضل والمشاهير، يبتون عنهم الشائعات، ويختلقون ضدهم الوشايات، زاعمين بيان الحق والإصلاح، والواقع أنهم مثل الذباب براعي موضع العلل.

وعلى إثر تلك الأوهام واله فواتِ التي تقبل التأويلَ والأغتفار في غَزيرِ الحَسنات يكون الولاء والبراء والهجرُ والجفاء والودُ والعداء، عبرَ التصنيف والتعصيُّ والتحدُّرُ والتحررُّ والتحررُّ

ويُشْ غَل بدلك طلبة العلم المت دنون والمشقفون والمصلحون بلة العوام، ويتلقفها في كل الأصقاع المسائرون والمغرضون، وتهدر ملكات وأوقات بين راد ومردود عليه، وتُعقد المجالس فريًا في الأعراض بكلمات جارحة وعبارات مسفة قاسية وقدائف كانها شواط من نار، تشي بسوء الدَّخلة والمأرب، ضاربة عفة اللسان نزاهة النفس كل مضرب، كان الأولى

فيها صرفها شطر الفرق المحرفة المناوئة لاهل الإسلام الساعية في تقويض امنها وخلخلة صفها، وإني أعيد الأصفياء وطلاب الخير وشداته منها المعصوم فيما اخرجه احمد والشيخان: «قوم يقرؤون القرآن، لا يحاوز حناجرهم، يمرقون من الإسلام كما يمرق السلام وبدعون اهل الاوثان».

ومن الومضات اللطيفة للقاضي إياس بن معاوية الذي صار مثلاً في الفطنة والذكاء ما أورده الحافظ ابن كثير رحمه الله عن سفيان بن حسين قال: ذكرت رجلاً بسوء عند إياس بن معاوية، فنظر في وجهي وقال: أغزوت الروم؟! قلت: لا، قال: السند والترك؟! قلت: لا، قال: أفسلم

منك الروم والسند والهند والترك ولم يسلم منك الروم والسند والهند والترك ولم يسلم منك الخوك المسلم؟! قال: فلم أعد بعدها أبدًا. وقال ابن سيرين رحمه الله: "ظلمك لأخيك أن تذكر منه اسوا ما تعلم وتكثم خيره". وقال ابن المبارك: المؤمن المستر وينصنح، والمنافق يهتك ويفضنح". هذا أنصار السنة ودعاتها أهل العلم والفضل والخير والسنبق والدعوة وقضى سنحابة عمره عالمًا محققًا أو داعيًا متالقًا أو كان من ذوي الهيئات والمروآت؟! والتوهين آكد واوجب، وفي سنتر الزُلة وسد البادرة والخلة ما ورد عن عمر رضي الله عنه أنه قال: (لا والخلة ما ورد عن عمر رضي الله عنه أنة قال: (لا والخلة ما ورد عن عمر رضي الله عنه أنة قال: (لا والخير محملاً). وعن سعيد بن المستب رحمه الله في الخير محملاً).

قال: "ليسَ مِن عالم ولا شريف ولا ذي فضل إلاَّ وفيه عَيب، ولكن مَن كان ُفضلُه أكثرَ من نقصهِ ذهبَ نقصهُ لفضله".

وَمِنِ الكلام الذهبيّ للإمام الذهبيّ في ترجمة الحافظ محمد بن نصر قوله رحمه الله: ولو أنا كلما أخطأ إمامُ في اجتهاره في أحاد المسائل خطأ مغفورًا له قمنا عليه وبدّعناه وهجَرناه لما سلم معنا ابن نصر ولا ابن منده، ولا من هو أكبر منهما، والله هو هاديً الخلق إلى الحقّ، وهو أرحمُ الرّاحمين، فنعوذ بالله من الهوّي والفظاظة.

وهُنَا صرحَةُ تَحَدَيرٌ وتنبيه وتنذير لأهلِ الإسلام أن كفانا جفاءً واختلِافًا، وحيَهُلاً اعتِصامًا وتَجرُدُا وائتلافًا، ماذا دَهَانَا؟! عجبتُ أمرُنا ذا الزّمانا،

مرادُ النّفوس أعلى مِنْ أَن نَتّعادَى فيه أو نتفانَى لوسائل الإعالام المؤتّمنة على الأفكارُ والأقالام أن

تتَّقَىَ الله في صَدِقِ الكَلَمةِ وانتقاءَ النشير وعُمق الطَرِح، فليسَ كلّ مَن خطّ سوادًا في بياض نشير له، فوضَعَ وخبً في اعراض الفضيادَ والعُلماء والنبيادَ، وليسَ هو مِن طرازهم ولا من علمِهم في قبيل ولا دبير، حتّى غذا الثلب والسلب مركبًا وطيئًا وسابلةً لمن تعرف وتُنكر.

الأكلا ثم كلاً للتعقبات والردود الرعناء التي تثير كوامن النفوس والشيحناء، وتوري زناد الكوامن والشخضاء، ورحم الله آمراً عرف قدر العلماء وقدر نفسيه، وتاب مما خطته يده في طرسيه، وليكل شيان النقد والتقويم إلى من رستخت في العلم أقدام هم، وأتقنوا ضوابط النقد والحوار، وقاموا على أداب الخلاف وقواعده خير قيام، وهل يملك ميزان وقواعده خير قيام، وهل يملك ميزان

الاعتدال في نقد النهج والرَجّال إلا العلماء الأقداد النين ثناخ بعلم هم الرّحال وتُحدَّى بهم المطايا والأمال! يقول الإمام الذهبيّ: الكلام في العلماء مفتقر إلى العدل والورع، الا ما احوجه في زمننا هذا إلى لجان متخصّصة وهيئات عالية.

أيها المسلمون، إنّ السناحة العلمية والحلائب الدعوية والمجالس والمنتديات المعرفية والحوارية ووحدة الأمة المفككة لا يزالان في ظما هائل لترسيخ حقائق التأخي الوريف والتناصيح الشفيف المرتكزين على الصندق والإنصاف والتواضع والحرص على إظهار الحق دون زُخرف في القول مموم، أو باطن بالحسد مشوه، ﴿ولا يَحْرِمْنُكُمْ شَنَانُ قَوْم عَلَى اللهُ لِنَقُوى ﴾ [المائدة:٨].

ومِن الروائع الكشيرة في أدب اسلافنا عند

التوجيدة

العدد الأول السنة الثالثة والثلاثون

الساؤنست

وينصح والمنافق

رم رای ورم صح

هذا في حق آحاد

السلمان فكيف

اذا كان من أنصار

السنة ودعاتها.

الاختلاف وحفاظهم على المودة والصنفاء والإدعان للحق حيث استبان ما أورده الذهبي عن الحافظ أبي موسى الصندفي انه قال: ما رأيت أعقل من الشافعي، ناظرته يومًا في مسالة ثمّ افترقنا، ولقيني فاخذ بيدي – تأملوا يا رعاكم الله، ألا ما أزكاه من أنب بيدي – تأملوا يا رعاكم الله، ألا ما أزكاه من أنب ثمّ قال: يا أبا موسى، ألا يستقيمُ أن نكونَ إخوانًا وإن لم نتفق في مسالة؟!، علق الذهبيّ قائلاً: "هذا يدلّ على كمال عقل هذا الإمام وفقه نفسه، فما زال للنظراء يختلفون أنتهى كلامه رحمه الله.

ألا مَا أحوجَنا إلى مثل هذه الأفهام والعقول، وذاك السّمت والهَدي، وتلك المنهجيّة وألإصابة، لا كثرة الهذر والاسترسال في الطّعون، وليسَ العهد ببعيد عن سيرة أئمّتنا وعلمائنا، رحمَ الله أمواتُهم ووفّق أحيّاءَهم.

فيا أهل السنة الميامين، حنانيكم ببعضكم حنانيكم، ولُطفًا لطفًا بإخوانكم، ورفقًا رفقًا بالعلماء والدّعاة وأهل الخير والصّلاح والإصلاح، والقصد القصد تبلُغوا، فإن المنبتُ لا أرضًا قطع، ولا ظهرًا أبقى. ورحم الله أمرا أنصف من نفسيه فيادر باتهامها، وأنصف إخوانه فحفظ ودهم، واحبً الخير والإصابة لهم، ولم يُعن الشيطان عليهم.

إن من النبل والشُخاعة مواجهة إخوانك باخطائهم إن حَصلت، وإن من اللوّم والخسسة والدناءة الطعون الخلفية وبث الكوامن النفسية وتغليب النظرات الحزبية والاحتكام إليها في تقويم أهل الفضل، فلا يعرف الفضل لأهل الفضل إلا ذووه، وليكن ملء دواخلكم وشغل جوارحكم قول الحق سبحانه: ﴿ مُحَمّدُ رَسُولُ اللهِ وَالدِّينُ مَعَهُ أَشِدًاءُ عَلَى الْكُفّار رُحَمَاءُ بَيْنَهُمْ ﴾ [الفتح: ٢٩].

وحيهالاً بالنقد العلمي البناء والحوار المؤصل النزيه، ولكن من المؤهلين والأكفاء، حوار هادف ونصح بناء، تحفه مشاعر الود وترفه نسائم الإنصاف، قد خلي من الهوى والعصبية، وعري عن التصنيف والحربية، وساعتئذ ستكتال لكم أمتثكم جزيل الدعاء والثناء، والله وحده المستعان، وهو القائل سبحانه: ﴿ فَأَمَّا الرَّبِدُ فَيَذْهُبُ جُفّاءً وَأَمَّا مَا يَنْفُعُ النَّاسَ فَيَعْكُثُ فِي الأَرْضِ ﴾ [الرعد:١٧].

بارك الله لي ولكم في القَرآنِ والسنّة، ونفعني بما فيهما من الآيات والحكمة، أقول قولي هذا، وأست ففر الله العظيم الجليل لي ولكم ولوالدي ووالديكم ولجميع المسلمين والمسلمات، من جميع الذنوب والخطيئات، فاستغفروه وتوبوا إليه، إنّه هو التواب الرحيم.

فاتَّقوا اللَّهُ عَبَادٌ الله، وليكُن مِنكم بحسبان لا يَريبَ أنَّ امَّتَكم الإسلاميَّة لفي أشَّدٌ ما تكون حاجه إلى

التواصي بالحق والتجرد والتوافر على الكلمة الطيبة البناءة التي تشع منها الخشية والتقوى وإحسان الظن بالبراء الاتقياء والالتفاف حول الولاة والعلماء وتأكيد المواثيق والعربي في عميق مصداقيتهم ومكين مرجعيتهم، مع الترصد صفا واحدًا كالبنيان المرصوص ضد التيارات الجارفة والأفكار المسمومة القاتلة التي لا تزال عقابيلها تؤرق النفوس وتزعزع أمن المحتمع.

وإنّ من العار والدّ ماقة أن ينشغلَ الأخ باخيه والعدوّ يتفرّج من حولهم، وليس هذا - وايم الله -لخَطّ إقرارًا أو على باطل إصرارًا، ولكنّه عين الحكمة وتحقيق المصالح للأمة ودرء المفاسد عنها.

أيها الأحبّة في الله، علينا جميعًا أن نتنادى الدعاة والعلماء، أهلُ الحسبة والأدباء، أربابُ الفِكر والاقالم والثقافة والإعلام - إلى الشّعور بروح الجسد الواحد الذي إن اشتكى منه عضو تداعى له سائرُ الجسد بالسّهر والحمّى، حماية اسفينة المجتمع من الإغراق بايدي أقوام سفهت أحلامُهم وارتَّكسَت في حَماة التَّبديع التَّفسيق والتَّكفير وارتَّكسَت في حَماة التَّبديع التَّفسيق والتَّكفير وسنفك الدَماء والتَّدمير، فسفينة الأمّة كلُها لا ترسو إلا على جودي الأمن والإيمان في منأى عن مطرقة إلا على وسندان الهوى.

فيا ساهياً قد غره الجهلُ والهوى صريعَ الأصاني عمّا قريب ستندَمُ افق قبل أن ياتي اليوم الذي ليسَ بعده سوى جنة أو حرّ نار تضرمُ

وهيهاتَ أن تجنيَ بعض الأقلام ثَمَرًا بانعًا في علقم النّيلِ مِن ثوابت الأمّة أو التمرّغ في [أوحـال] الوقيعة برُمُورْها تحّتَ أيّ دعوّي عريضة.

عباد الله، الدعوة موجّهة من منبر المسجد الحرام حفاظًا على الأمّة وأمن المجتمع إلى الفارين من وجه العدالة والمطلوبين أمنيًا أن يبابروا إلى تسليم أنفسهم ليحكم فيهم شرع الله المطهر وحكمه العادل، وفي ذلك تحقيق الخير لهم ولأسرهم ومجتمعهم وبلادهم في العاجل والآجل، وأيما مسلم في كلّ مكان تلقى ما أنيط به من أمانة ومسؤولية بعزم وصدق وبصيرة نافذة فلن تعجزه الأوهام عن الوصول إلى الحق والحقيقة، ولن يثنيه الديجور عن مواصلة طريق الهادي إلى سواء السبيل.

والحمد لله رب العالمين

# شريع تيسير حفظ السنة درر البحار من صحيح الأحاديث القصار

١- «بني الإسلام على خمس: شهادة أن لا إله إلا الله، وأن محمدًا رسول الله، وإقام الصلاة، وإبتاءً الركاة، و الحج، و صوم رمضان». [متفق عليه من حديث ابن عمر]. . «لا يؤمن أحدكم حتى أكون أحب إليه من ولده ووالده والناس أجمعين». [متفق عليه من حديث انس]. ". «لا يؤمن أحدكم حتى بحب لأخيه ما يحب لنفسه». [متفق عليه من حديث انس]. رِ أَلَيةُ المُنافِقُ قُلاثُ: اذا حدث كذب، وإذا وعد أخلف، وإذا التَّقن خَانِ»، إمتفق عليه من حديث ابي هريرة] ه . «سياب المسلم فسوق وقتاله كفر». [متفق عليه من حديث ابن مسعود]. " . «من حمل علينا السيلاح فليس منا». [متفق عليه من حديث ابن عمر]. ٧- «ليس منا من ضرب الخدود وشيق الجيوب ودعا بدعوى الجاهلية». [متفق عليه من حديث ابن مسعود]. ٨ - «لا يدخل الحنة قتّات» [متفق عليه من حديث حديثة]. ٩ - «من قُتل دون ماله فهو شهدد». [منفق عليه من حديث ابن عمرو]. لا يقيل الله صلاة أحدكم إذا أحدث حتى يتوضأ». [متفق عليه من حديث ابي هريرة]. 11 - «لولا أن أشق على أمتى لأمرتهم بالسواك مع كل صلاة». [متفق عليه من حديث ابي هريرة]. ١٢ - «خمس من الفطرة: الختان، والاستحداد(٢)، ونتف الإبط، وتقليم الأظفار، وقص الشارب». [متفق عليه من حديث ابي هريرة]. ١٣ - «كان النبي صلى الله عليه وسلم يعجبه التيمن في تنعله وترجله(٣) وطهوره وفي شأنه كله». [متفق عليه من حديث عائشة]. 14 \_ «سه و ا صفو فكم فان تسوية الصفوف من إقامة الصلاة». [متفق عليه من حديث انس]. ١٥ - «الذي تفوته صلاة العصر كأنما وتر أهله وماله». [متفق عليه من حديث ابن عمر]. ١٨ . «من صلى المردمن(٤) دخل الحنة». [متفق عليه من حديث ابي موسى]. ١٧ - «إذا دخل أحدكم المسجد فليركع ركعتين قبل أن يجلس». [متفق عليه من حديث ابي قتادة]. 1/ . «احعلوا أخر صلاتكم بالليل وترًا». [متفق عليه من حديث ابن عمر]. 19 . «احعلوا في بيوتكم من صلاتكم ولا تتخذوها قبورًا». [متفق عليه من حديث ابن عمر]. · ٢ . «مثل الذي تذكر ربه و الذي لا يذكر مثل الحي والميت». [متفق عليه من حديث ابي موسى] · ٢١ - «تعاهدوا القرآن، فوالذي نفسى بيده لهو أشد تَفُصنيا(٥) من الإبل في عُقلها». [متفق عليه من حديث ابي موسى]. ٢٢ - «الأيتان من آخر سورة البقرة من قرأهما في ليلة كفتاه». [متفق عليه من حديث ابي مسعود البدري]، ٣٣ . «لا تُحرُّه ا يصلاتكم طلوع الشيمس ولا غرويها». [متفق عليه من حديث ابن عمر]. العس الغنى عن كثرة العَرَض ولكن الغنى غنى النفس». [متفق عليه من حديث أبي هريرة]. «مكث رسول الله صلى الله عليه وسلم بمكة ثلاث عشرة وتوفى وهو ابن ثلاث وستين». [متفق عليه من حديث ابن عباس]. إن لكل أمة أمينًا وإن أميننا أيتها الأمة أبو عبيدة بن الجراح». [متفق عليه من حديث أنس]. ٧٧ \_ «الظلم ظلمات موم القدامة». [متفق عليه من حديث ابن عمر]. ١٨ - «إن المؤمن للمؤمن كالبنيان يشد بعضه بعضًا، وشبك أصابعه». [متفق عليه من حديث ابي موسى]. ٢٩ . «من سرَه أن يُبسط له في رزقه، أو يُنسأ له في أثره، فليصل رَحمه». [متفق عليه من حديث أنس]. ٣٠ ـ «قلت للنبي ﷺ وأنا في الغار: لو أن أحدكم نظر تحت قدميه لأبصرنا. فقال: ما ظنك يا أبا والحمد لله رب العالمين مكر ماثنين الله ثالثهما؟». [متفق عليه من حديث ابي بكر]. (٢) الاستحداد: حلق العانة (١) قَتَات : نَمَّام (٥) تفصَّناً: تَفلتاً (٣) ترجُّله: تسريح شعره ولحيته (٤) البردان: الفجر والعصر العدد الاول السنة الثالثة والثلاثور

# حليثالشهد

من رحمة الله بهذه الأمة

أن بعث فيها نبي الهدى والرحمة والمحات الجهل ظلمات الجهل في يخرجها من نور الإيمان والعلم والتوحيد، قال تعالى: ويُنْ أَنْفُسِهِمْ أَيَاتِهِ وَيُنْكُمُ اللَّهُ عَلَى وَيُعَلِّمُ اللَّهُ عَلَى وَيُعَلِمُ اللَّهُ عَلَى وَالْحَكْمَة وَإِنْ وَالْحَكْمَة وَإِنْ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللْهُ عَلَى اللْهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللْهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللْهُ عَلَى ال

[العمران ١٦٤]
وقد بلّغ هما
انزله عليه ربه اتم
تبليغ، وربى وعلم
وجاهد في سبيل ذلك
حـتى أتاه اليقين
صلوات الله وسالامه

# نماذجمن هدي

وقد أمرنا ربنا أن نقتدي به ونستن بهديه وسنته، قال تعالى : ﴿ لَقَدْ كَانَ لَكُمْ فِي رَسُولِ اللَّهِ أُسُوةً حَسَنَةً بْنُ كَانَ يَرْجُو اللَّهَ وَالْيَوْمَ الآخِرُ وَذَكَرَ اللَّهَ كَثِيرًا ﴾ [الإحزاب: ٢١] .

ومساهمة مني في الإشارة إلى هديه وسنته ﷺ في التربية والتعليم كتبت هذه النماذج باعتباره ﷺ المعلم الأول لهذه الأمة. النموذج الأول: التعجيل بالشرى للمتعلم

قد تدعو الحاجة إلى أن يبشر المُربِّي المتربي بامر يعود عليه بالنفع والخير، وذلك شحدًا للهمم، ودعوة إلى تحمل المشاق التي تعترضه في طريقه.

فقد روى البخاري من حديث عدي بن حاتم رضي الله عنه قال : بينما أنا عند النبي ، إذ أتاه رجل فشكا إليه الفاقة، ثم أتاه رجل فشكا إليه الفاقة، ثم أتاه رجل فشكا إليه قطع السبيل، فقال لعدي: «هل رأيت الحيرة؟» قلت : لم أرها، وقد أنبئت عنها، قال: فإن طالت بك حياة لترين الظعينة المرأة في الهودج – ترتحل من الحيرة حتى تطوف بالكعبة لا تخاف أحدًا إلى الله». قلت فيما بيني وبين نفسي : فأين دعارطيء الذين قد سعروا البلاد؟» ولئن طالت بك حياه لتفتحن كنوز كسرى. قلت: كسيرى بن هرمز، ولئن طالت بك الحياة كسيرى بن هرمز، قال: «كسيرى بن هرمز، ولئن طالت بك الحياة فلا يجد أحدًا يقبله منه. الحديث، وفيه قال عدي: فرأيت الظعينة ترتحل من الحيرة حتى تطوف بالكعبة لا تخاف إلا الله، وكنت فيمن فتح كنوز كسرى بن هرمز، قال: ولئن طالت بكم حياة لترون فيمن فتح كنوز كسرى بن هرمز، قال: ولئن طالت بكم حياة لترون ما قال النبي .

### النموذج الثاني استفتاح الكلام بماسيق له مما يهيئ السامع للاستجابة والقبول

مثاله: حديث البراء بن عازب رضي الله عنه قال: خرجنا مع رسول الله ﷺ في جنازة رجل من الانصار، فانتهينا به إلى القبر ولم الله ﷺ وجلسنا حوله وكان على رؤوسنا الطير، وفي يده عود ينكت به في الأرض، فرفع راسه وقال: «استعينوا بالله من عناب القبر» مرتين أو ثلاثًا، ثم قال: إن العبد المؤمن إذا كان في انقطاع من الدنيا وإقبال على الآخرة. الحديث.

وفي هذا الحديث مواقف تربوية هادفة:

- منها : بيان كيفية التادب والجلوس عند المعلم.

- ومنها : أن نكت الأرض بعود أو نحوه عند التفكر ليس من العبث، لأنه قد يكون أدعى إلى جمع القلب على التفكر.

- ومنها: أن من تمام حسن الكلام ابتداءه بما يشعر به سياق الحديث ، وأن قوله ﷺ: «استعينوا بالله من عذاب القبر» يشعر بما يأتي بعده من كلام مما يتعلق بعذاب القبر فيكمل الإصغاء إلى الحديث.

Might - B



# الرسول المناها في التربيلة

النموذج الثالث: الرفق في القول والعمل:

من هديه وقد قال الله له: ﴿ الرَّفَقُ وَ اللَّيْنُ فَي مَخَاطَعِهُ مَنْ يَعْلَمُهُمْ وَيَدَعُوهُمْ، وقد قال الله له: ﴿ الرَّعُ إِلَى سَبِيلِ رَبِّكَ بِالْحَكْمَةِ وَالْمُوْعِظَةِ الْحُسْنَ ﴾ [النَّحَلَ: ١٢٥]، وقد استجاب صلوات الله وسلامه عليه لأمر ربه ، فكان المثل الأعلى في الرفق واللين – كما هو شانه في الصفات الطيبة الحميدة التي ربّاه ربّه عليها، فقد روى البخاري بإسناده عن عائشة رضي الله عنها قالت : دخل رهط من اليهود على رسول الله ﴿ فقالُوا : السّام عليكم . قالت عائشة: ففهمتها، فقلت: وعليكم السّام واللعنة، قالت: فقال رسول الله على: «مهلاً يا عائشة، إن الله يحب الرفق في الأمر كله».

وعن عائشة عند مسلم: «إن الله رفيق يحب الرفق، ويعطي على الرفق ما لا يعطي على العنف وما لا يعطي على ما سواه». والمعنى انه يتاتى معه من الأمور ما لا يتاتى مع ضده وهو العنف، وفي حديث جرير: «من يحرم الرفق يحرم الخير كله».

#### التموذج الرابع : بثروح السنولية والشوري على المنت العسال

أمر الله نبيه على بالشورى، وأصبحت بذلك مبدأ من مبادئ العمل الجماعي الإسلامي وهي تحقق المشاركة بين الحاكم والرعية في اتخاذ القرار ، وبذلك تتوزع المسئولية بين الراعي والرعية، كما أنها خير وسيلة للكشف عن الكفاءات والقدرات لدى الأفراد، قال الله لنبيه عند وفيما رَحْمَة مِنَ اللَّهِ لِنْتَ لَهُمْ وَلَوْ كُنْتَ فَظًا عَلِيظَ الْقَلْبِ لِانْفَضَعُوا مِنْ حَوْلِكُ فَاعْفُ عَنْهُمْ وَاسْتَعْفِرْ لَهُمْ وَشَاوِرْهُمْ فِي الأَمْرِ الله عمران: 109

ولقد طبقها في مجتمعه بين اصحابه ورباهم عليها ، وفي السيرة النبوية الشريفة نماذج متعددة للشورى . منها: ما حصل في غزوة بدر لما نزل رسول الله في عند أدنى ماء من مياه بدر، وهنا قام الحباب بن المنذر رضي الله عنه ، وقال : يا رسول الله، أرأيت هذا المنزلأ أنزلكم الله ليس لنا أن نتقدمه وأن نتأخر عنه ؟ أم هو الرأي والحرب والمكيدة ؟ قال : بل هو الرأي والحرب والمكيدة . قال : يا رسول الله ، فإن هذا ليس بمنزل، فانهض بالناس حتى تأتي أدنى ماء من القوم فننزله ونغور ماء وراءه – أي نخرب – فنهض رسول الله في الناس، حتى أتى أقرب ماء من العدو فنزل عليه.

وفي غزوة أحد عقد النبي في مجلسًا استشاريًا مع أصحابه لما علم بوصول جيش المشركين إلى مشارف المدينة، وأخذ برأي مجموعة من الشباب المتحمسين وخرج إلى أعدائه عند أحد، وهكذا كانت حياته في بين أصحابه تربية وإعدادًا وتعليمًا، والنماذج في هذا الحانب كثيرة، أكتفى هنا بما ذكرت منها.

والحمد لله رب العالمين.

لعدد الأول السنة الثالثة

أشرنا في المقال السابق إلى بطلان استدلال المبتدعة بحديث « من سن في الإسلام سنة حسنة » على تحسين بدعهم، وفي هذا المقال نفند بطلان استدلالهم بالحديث الثاني في مقام الاحتجاج ، وهو استدلالهم بقول عمر رضي الله عنه: «نعمت البدعة هذه»، وأن عمر قد سمى جمع الناس على قيام رمضان بدعة واستحسنها.

### وقبل مناقشة هذا الدليل نسوقه بنصه أولاء

فقد روى البخاري بسنده عن عبد الرحمن بن عبد القاري انه قال: خرجت مع عمر بن الخطاب رضي الله عنه ليلةً في رمضان إلى المسجد، فإذا الناس أوزاع متفرقون، يصلي الرجل لنفسه ويصلي الرجل فيصلي بصلاته الرهط، فقال عمر: إني أرى لو جمعتُ هؤلاء على قارئ واحد لكان أمثل، ثم عزم فجمعهم على أُبَيَ بن كعب ثم خرجتُ معه ليلة أخرى، والناس يصلون بصلاة قارئهم، قال عمر: نعمت البدعة هذه، والتي ينامون عنها أفضل من التي يقومون، يريد أخر الليل، وكان الناس يقومون أوله.

نقول: وليس في هذا الحديث دليل على ما ذهبوا إليه من وجود البدعة الحسنة شرعًا، وذلك من وجوه:

الوجه الأول: أن فعل عمر رضي الله عنه، حينما جمع الناس في التراويح على إمام واحد مأخوذ من فعله ، كما روى البخاري وغيره عن عائشة رضي الله عنها أخبرت: أن رسول الله خرج ليلة من جوف الليل فصلى في المسجد، فصلى رجال بصلاته، فأصبح الناس فتحدثوا فاجتمع أكثر منهم، فصلى فصلوا معه، فأصبح الناس فتحدثوا فكثر أهل المسجد من الليلة الثالثة، فخرج رسول الله فصلى بصلاته، فلما كان الليلة الرابعة عجز المسجد عن أهله حتى خرج لصلاة الصبح، فلما قضى الفجر أقبل على الناس فتشهد ثم قال: أما بعد، فإنه لم يخف علي مكانكم، ولكني خشيت أن تفرض عليكم فتعجزوا عنها، فتوفي رسول الله هو والأمر على ذلك.

ففي هذا الحديث النص الصريح على أن الناس اجتمعوا على إمام واحد في عهده ته وبفعله عليه الصلاة والسلام، وأنه إنما ترك ذلك رأفة بامته، وخشية منه عليه السلام أن تفرض عليهم، وقد ذكر هذا المعنى الحافظ في الفتح نقلاً عن بعض العلماء عند شرحه



لقول عمر رضي الله عنه عندما رأى الناس يصلون أوزاعًا قال: «لو جمعت هؤلاء على قارئ واحد لكان أمثل».

قال: استنبط عمر ذلك من تقرير النبي قص ملى معه في تلك الليالي، وإن كان كره ذلك لهم فإنما كرهه خشية أن يُقرض عليهم إلى أن قال ناقلاً عن غيره قيام رمضان سنة؛ لأن عمر إنما أخذه من فعل النبي ق، وإنما تركه النبي شخ خشية الافتراض. [فتح الباري ٤ / ٢٥٢].

وقال شيخ الإسلام ابن تيمية في معرض رده على الذين يحتجون بقول عمر: «نعمت البدعة» على حسن بعض البدع:

«أما قيام رمضان فإن رسول الله ﷺ سنه لأمته، وصلى بهم جماعة عدة ليال، وكانوا على عهده يصلون جماعة وفرادى، لكن لم يداوموا على جماعة واحدة؛ لئلا تقرض عليهم، فلما مات النبي ﷺ استقرت الشريعة، فلما كان عمر رضي الله عنه، جمعهم على إمام واحد، وهو أبي بن كعب الذي جمع الناس عليها بأمر من عمر بن الخطاب رضي الله عنه، وعمر رضي الله عنه هو من الخلفاء الراشدين، حيث يقول ﷺ «عليكم بسنتي وسنة الخلفاء الراشدين المهدين من يعدى عضوا عليها بالنواجذ».

وقال شيخ الإسلام ابن تيمية في الاقتضاء: فأما صلاة التراويح فليست بدعة في الشريعة بل سنة بقول رسول الله في وفعله في الجماعة، إلى أن قال: ولا صلاتها جماعة بدعة، بل هي سنة في الشريعة، بل قد صلاها رسول الله في الجماعة أول شهر رمضان ليلتين بل ثلاثًا، وصلاها أيضًا في العشر الأواخر في جماعة مرات، إلى أن قال: وكان الناس يصلونها جماعات في المسجد على عهده في وهو يُقرهم، وإقراره سنة منه في.

وبمثل قول شيخ الإسلام هذا، قال الحافظ ابن رجب الحنبلي رحمه الله والشاطعي في الاعتصام.

الوجه النباني: أن قول عمر رضي الله عنه: «نعمت البدعة هذه» ينصرف إلى البدعة اللغوية لا الشرعية، وذلك لأمور:

الأول: أن صلاة التراويح جماعة ق<mark>د ثبت</mark> فعلها جماعة على إمام واحد في عهده ﷺ، فلا يمكن أن يسمى عمر هذه السنة الثابتة بدعة إلا من باب اللغة.

الثاني: أن صرف قول عمر إلى البدعة اللغوية، فهل يُعقل أن يرضى عمر بالبدعة في دين الله وقد تلقى مع غيره من الصحابة قول النبي ﷺ: «كل بدعة ضلالة» مع ما عرف عنه رضي الله عنه من حرص على اتباع السنة ومحاربة البدعة، بل وقطع كل ذريعة تؤدي إلى البدعة.

وقال شيخ الإسلام أبن تيمية:... أكثر ما في هذا تسمية عمر تلك بدعة مع حسنها، وهذه تسمية لغوية لا تسمية شرعية، وذلك أن البدعة في اللغة تعم كل ما فُعل ابتداءً من غير مثال سابق، وأما البدعة الشرعية فما لم يدل عليه دليل شرعي، إلى أن قال: ثم ذلك العمل الذي دل عليه الكتاب والسنة ليس بدعة في الشريعة، وإن سمّى في اللغة، فلفظ البدعة في اللغة أعم من لفظ البدعة في

• الجماعة في قيام رمضان سنة وليست بدعة والماسماها عمر رضي الله عنه بالألاق المشهوم اللغوي لا الشرعي • •

التوحية

وقال رحمه الله: وكل ما لم يُشرع من الدين فهو ضلالة، وما سُمي بدعة وثبت حسنه بادلة الشرع فأحد الأمرين فيه لازم: إما أن يقال ليس ببدعة في الدين، وإن كان يسمى بدعة من حيث اللغة كما قال: «نعمت البدعة هذه».

وقال في موضع آخر: «ولا يحتج مُحتجُ بجمع التراويح ويقول: «نعمت البدعة هذه» فإنها بدعة في اللغة».

قال ابن رجب الحنبلي رحمه الله في جامع العلوم والحكم: «فكل من أحدث شيئًا ونسبه إلى الدين، ولم يكن له أصل من الدين يرجع إليه فهو ضلالة والدين بريء منه، وسواء في ذلك مسائل الاعتقادات أو الأعمال أو الأقوال الظاهرة والباطنة، وأما ما وقع في كلام السلف من استحسان بعض البدع، فإنما ذلك في البدع اللغوية لا الشرعية، فمن ذلك قول عمر رضي الله عنه لما جمع الناس في قيام رمضان على إمام واحد في المسجد وخرج وراهم يصلون كذلك فقال: نعمت البدعة هذه».

وقال الحافظ ابن كثير في تفسيره: والبدعة على قسمين: تارة تكون بدعة شرعية، كقوله: «فإن كل محدثة بدعة وكل بدعة ضلالة»، وتارة تكون بدعة لغوية، كقول أمير المؤمنين عمر بن الخطاب عن جمعه إياهم على صلاة التراويح واستمرارهم «نعمت البدعة هذه».

وتحدث الشاطبي معبرًا عن ما يشبه هذه المعاني في معرض رده على المستحسن للبدع، والمستدل عليها بقول عمر رضي الله عنه فقال: «... وإنما سماها بدعة باعتبار ظاهر الحال من حيث تركها رسول الله هذه واتفق أن لم تقع في زمان أبي بكر رضي الله عنه، لا أنها بدعة في المعنى، فمن سماها بدعة بهذا

الاعتبار فلا مشاحة في الأسامي وعند ذلك فلا يجوز أن يستدل بها على جواز الابتداع بالمعنى المتكلم فيه ؛ لأنه نوع من تحريف الكلم عن مواضعه...». [الاعتصام ١ / ١٩٥ ].

الوجه الثالث: لو افترض أن هذا الفعل من عمر رضي الله عنه ليس له دليل من السنة ولا يصح صرف معنى قوله: «نعمت البدعة» إلى المعنى اللغوي، فإن فعله رضي الله عنه محل اقتداء لكونه من الخلفاء الراشدين الذين أمر النبي الماتزام سنتهم حيث قال: «عليكم بسنتي وسنة الخلفاء الراشدين المهديين من بعدى، عضوا عليها بالنواجذ».

وإلى هذا المعنى أشار ابن رجب رحمه الله عند كلامه عن معنى قول عمر رضي الله عنه: 
«نعمت البدعة هذه»، حيث بين أن هذا العمل له أصل في الشريعة، ثم ذكر أدلة المشروعية فقال: «ومنها أنه هذا أمر باتباع سنة خلفائه الراشدين، وهذا قد صار من سنة خلفائه الراشدين، فإن الناس اجتمعوا عليه في زمن عمر وعثمان وعلى رضى الله عنهم».

وأشار لهذا المعنى أيضًا شيخ الإسلام فقال: «فلما كان عمر رضي الله عنه جمعهم على إمام واحد، والذي جمّعهم أبّي بن كعب جمع الناس عليها بأمر عمر بن الخطاب رضي الله عنه، وعمر هو من الخلفاء الراشدين حيث يقول و عليكم بسنتي وسنة الخلفاء الراشدين المهديين من بعدي، عضوا عليها بالنواحذ».

وعلى ذلك فالجماعة في قيام رمضان سنة وليست بدعة، وإنما سماها عمر رضي الله عنه بذلك إرادة منه للمفهوم اللغوي، لا الشرعي، ولأن رسول الله شقة قد تركها لمانعوهو خوف الافتراض- قد زال بوفاته شقة .

وبذلك يسقط استدلال المبتدعة بهذا الحديث على تحسين بدعهم، ولله الحمد والمنة.

# نظرات على الطارق في الحيض

لله رب العالمين، والصلاة والسلام

على أشرف المرسلين، وبعد:

في الحلقة السابقة است عرضنا أدلة المجوزين لوقوع الطلاق في الحيض وأدلة المانعين على سبيل الإحصاء فقط، وفي هذه الحلقــــة ننظر إلى هذه الأدلة بشيء من التفصيل والتوجيه:

### أولاً : أدلة الجورين للطلاق في الحيض وهم الجمهور

١- قول النبي ﷺ في الحديث: «مره فليراجعها»،
 والرجعة لا تكون إلا بعد طلاق.

اعترض المضالفون على هذا الدليل، كما قال ابن القيم في زاد المعاد، بأن المراجعة لها معان كثيرة غير الإمساك، منها:

أ- ابتداء النكاح، كما في قوله تعالى: ﴿فَإِنْ طَلَّقَهَا فَلاَ تَحِلُ لَهُ مِنْ بَعْدُ حَتَّى تَنْكِحَ زَوْجًا عَيْرَهُ فَإِنْ طَلَّقَهَا فَلاَ جُنَاحَ عَلَيْهِمَا أَنْ يَتَرَاجَعَا إِنْ ظَنَّا أَنْ يُقِيمَا حُدُودَ اللَّهِ ﴾ [البقرة: ٢٣٠].

والمطلق هنا هو الزوج الشاني، وأن التراجع بينها وبين الزوج الأول، وذلك نكاح مبتدا.

 ب- الرد الحسي إلى الحالة التي كان عليها أولاً،
 فالأمر بالارتجاع هو رد لحالة الاجتماع التي كانت قبل الطلاق.

وأيضنًا حمل المضالفون المراجعة على معناها اللغوي كابن حزم وغيره، وتُعقبَ بأن الحمل على الحقيقة الشرعية مقدم على اللغوية اتفاقًا. [فتح الباري].

قال ابن تيمية: قول النبي ﷺ لابن عمر: «مره فليراجعها» مما تنازع العلماء فيه في مراد النبي ﷺ، ففهم طائفة من العلماء أن الطلاق قد لزمه، فأمره أن يرتجعها ثم يطلقها في الطهر إن شاء.

وفهم طائفة أخرى، أن الطلاق لم يقع، ولكنه لما

### بقلم: متولى البراجيلي

فارقها ببدنه كما جرت العادة من الرجل إذا طلق امرأته اعتزلها ببدنه واعتزلته ببدنها، فقال لعمر: مُرْهُ فليراجعها، ولم يقل: فليرتجعها، والمراجعة مفاعلة من الجانبين، أي ترجع إليه ببدنها فيجتمعان كما كانا.

وقال هؤلاء: لو كان الطلاق قد لزم لم يكن في الأمر بالرجعة ليطلقها ثانية فائدة، بل فيه مضرة عليها، وقالوا لأنه لم يامر ابن عمر بالإشهاد على الرجعة كما أمر الله ورسوله، ولو كان الطلاق قد وقع وهو برتجعها لأمر بالاستشهاد.

#### ف ائدة

الإشهاد على الرجعة، اختلف العلماء في حكمه، بين الوجوب والاستحباب، فقد ذهب الشافعي في أحد قوليه وفي رواية عن أحمد أنها واجبة.

وقال مالك وأبو حنيفة والشافعي في أحد قولية، والرواية الثانية عن أحمد أنها لا تجب والزوج يملك حق الرجعة لزوجته في الطلاق الرجعي وذلك بإجماع العلماء لقوله تعالى: ﴿ وَيُعُولُتُهُنُّ أَحَقُ بِرَدُهِنُّ فَي ذَلِكَ ﴾ [البقرة: ٢٨٨].

ومن غير رضاًها، والرجعة لا تحتاج إلى ولي ولا صداق (مهر) بإجماع أهل العلم.

يقول ابن تيمية: ولأن الله تعالى لما ذكر الطلاق في غير آية لم يأمر أحدًا بالرجعة عقيب الطلاق، بل قال: ﴿ فَإِذَا بِلَغْنَ أَجَلَهُنَّ فَأَمْسِكُوهُنَّ بِمَعْرُوفٍ أَوْ فَأَرْفُوهُنَّ بِمَعْرُوفٍ أَهْ فَأَرْفُوهُنَّ بِمَعْرُوفٍ ﴾، ثم رجح ابن تيمية قول من قال بعدم وقوع الطلاق في الحيض. [الفتاوى (ج٢٢) بتصوف]

٢- تصريح ابن عمر لسعيد بن جبير: حُسِبَتْ
 على تَطليقة:

وهذا نصٌ صريح من ابن عمر غير قابل للتأويل، فالنظر إليه يكون من جهتين:

الجهة الأولى: هل هو صحيح؟

الجهة الشانية؛ على من يعود الفعل المبني للمجهول في قول ابن عمر حسبت.

التوجيها

العدد الأول السنة الثالثة والثلاثون

\*\*

من ناحية الجهة الأولى، هذا الخبر أخرجه الإمام البخاري في الصحيح «باب إذا طلقت الحائض تعتد بذلك الطلاق» (حديث ٥٢٥٣) قال: حدثنا أبو معمر، حدثنا عبد الوارث، حدثنا أيوب عن سعيد بن جبير عن ابن عمر قال: حُسبَتْ عليً بتطليقة.

ويكفي أن البخاري أخرجه في الصحيح هذا من ناحية، ومن ناحية أخرى لو نظرنا إلى رجال السند لوجدناهم جميعًا في أعلى درجات التوثيق.

أبو معمر: إسمَّاعيل بن إبراهيم بن معمر: ثقة مامون.

عبد الوارث: عبد الوارث بن سعيد بن ذكوان: ثقة ثبت.

أيوب: أيوب السختياني: ثقة ثبت حجَّة. — . سعيد بن جبير: ثقة ثبت فقيه.

وليس في السند إلا عنعنة أيوب، وقد أورده الحافظ ابن حجر في الطبقة الأولى من المدلسين، وهي الطبقة الأولى من المدلسين، وهي الطبقة التي لا توصف بالتدليس إلا نادرًا جدًا بحيث أنه ينبغي أن لا يعدّ في المدلسين وأحاديثه عن أنس بالعنعنة (فقد رآه ولم يسمع منه) من المرسل الخفي.

وسعيد بن جبير ليس راويًا فقط ولكنه فقيه، وكان ابن عباس إذا أتاه أهل الكوفة يستفتونه، يقول: أليس فيكم ابن أم الدهماء؟ يعني سعيد بن جبير.

وابن القيم يقول: أن سعيدًا تفرد بهذه الرواية. قلت: لا مغمز في تفرده مع ضبطه وفقهه وعدم مخالفته للروايات الأخرى التي وردت عن ابن عمر إلا رواية أبي الزبير (التي سنأتي إليها إن شاء الله)، فكما نرى أنه من الجهة الأولى لا مجال لرد الحديث.

ومن ناحية الجهة الثانية: وهي على من يعود الضمير في الفعل المبني للمجهول؟

يقول أبن القيم: أنَّ من حسبها على ابن عمر بتطليقة هو أبوه عمر بن الخطاب بعد وفاة الرسول ﷺ.

قلت: وهذا بعيد ولا دليل عليه، إذ كيف لا يحسبها رسول الله في على ابن عمر تطليقة ثم يأتي عمر فيغير قول رسول الله في بعد وفاته، فقصة طلاق ابن عمر كانت بين الرسول في وعمر وعبد الله، وعمر هو الذي استفتى النبي في ونقل الفتوى إلى ابنه، فكيف يحكم النبي في في المسالة

بعدم احتساب التطليقة ثم يحسبها عمر! هذا بعيد.

ولا يقال أن عمر حسب طلاق الثلاث طلاقًا بائنًا بينونة كبرى ولم يكن رسول الله شخص يحسبه هكذا، فهذه مسالة أخرى وعمر رأى احتساب الثلاث بثلاث من قبيل التغرير والسياسة الشرعية، ولم يحكم في هذه المسالة بأثر رجعي، بل فيما استقبل من حالات طلاق في خلافته، لما رأى الناس يلعبون بالطلاق لعبًا.

قال ابن حزم أن ابن عمر في قوله: حسبت علي بتطليقة، لم يصرح بمن حسبها عليه، ولا حجة في أحد دون رسول الله ﷺ، وتُعُقب بانه مثل قول الصحابي: «أمرنا في عهد رسول الله ﷺ بكذا»، فإنه ينصرف إلى من له الأمر حينئذ وهو النبي ﷺ.

قال الحافظ ابن حجر: وعندي أنه لا ينبغي ان يجئ فيه الخلاف الذي في قول الصحابي أمرنا بكذا، فإن ذلك محله حيث يكون اطلاع النبي على ذلك ليس صريحًا، وليس كذلك في قصة ابن عمر هذه فإن النبي على هو الآمر بالمراجعة وهو المرشد لابن عمر فيما يفعل إذا أراد طلاقها بعد ذلك، وإذا أخبر ابن عمر أن الذي وقع منه حسبت عليه بتطليقة كان احتمال أن يكون الذي حسبها عليه غير النبي عددًا جدًا. [فتح الباري].

فُمن الجهة الثانية أيضًا لا مجال لقول من قال أن الحاسب للطلاق ليس رسول الله ﷺ.

٣- قول ابن عمر ليونس بن جبير عندما ساله: أتعتد بتلك التطليقة؛ فقال: فمه، أو إن عجز واستحمق. [متفق عليه].

قوله: فمه، أصله فما، وهو استفهام فيه اكتفاء أي فما يكون إن لم تحتسب، ويحتمل أن تكون الهاء أصلية وهي كلمة تقال للزجر، أي كف عن هذا الكلام فإنه لا بد من وقوع الطلاق بذلك، قال ابن عبد البر: قول ابن عمر: فمه، معناه فأي شيء يكون إذا لم يعتد بها، إنكارًا لقول السائل: أيعتد بها، فكأنه قال: وهل من ذلك بد؟

وقوله: أرأيت إن عجز واستحمق، أي إن عجز عن فرض فلم يقمه، أو استحمق فلم يأت به، أيكون ذلك عذرًا له؟

وقال الخطابي: في الكلام حـنف، أي أرايت إن عجز واستحمق أيسقط عنه الطلاق حمقه أو يبطله عجزه وحـنف الجواب لدلالة الكلام عليه. [فـتح الباري].

قلت: وكلام ابن عصر في رواية يونس بن جبير

يحتمل التأويل من الفريقين المؤيدين والمعارضين، وهو ليس بصريح لأي منهما، والدليل إذا تطرق إليه الاحتمال سقط به الاستدلال.

3- أورد الحافظ ابن حجر في الفتح أن ابن وهب أخرج في مسنده عن ابن أبي ذئب أن نافعًا أخبره أن ابن عمر طلق امرأته وهي حائض، فسأل عمر رسول الله عن ذلك، فقال: مره فليراجعها ثم يمسكها حتى تطهر، وهي واحدة.

قال ابن حزم عن قوله: «هي واحدة»: لعله ليس من كلام النبي ﷺ (يعني من قبيل المدرج: وهو زيادة لفظة في الحديث من كلام الراوي وليست من كلام النبي ﷺ).

قال الحافظ ردًا على كلام ابن حزم: فالزمه بأن نقض أصله لأن الأصل لا يدفع بالاحتمال.

قلت: وقول ابن حزم لعله يفيد عدم تحققه من أن هذه المقولة مدرجة في الحديث، والأصل عدم الإدراج إلا ببيّنة على ذلك.

قال في تدريب الراوي: وكلمة أي: «الإدراج» باقسامه (حرام) بإجماع أهل الحديث والفقه، حتى قال: وعندي أن ما أدرج لتفسير غريب لا يمنع، ولذلك فعله الزهري وغير واحد من الأئمة.

وفي فتح الباري: قال ابن أبي ذئب: وحدثني حنظلة بن أبي سفيان أنه سمع سامًا يحدث عن أبيه عن النبي ﷺ بذلك أي: «وهي واحدة».

وكذلك أخرج هذه الزيادة بسنده عن ابن أبي ذئب وابن إسحاق جميعًا عن نافع عن ابن عمر عن النبي ﷺ قال: هي واحدة، وهذا نص في موضع الخلاف فيجب المصير إليه. [فتح الباري].

ابن أبي ذئب الذي عليه مدار هذه الروايات هو: محمد بن عبد الرحمن بن المغيرة، ثقة فقيه فاضل سمع من نافع مولى بن عمر.

وقال الشيخ أحمد شاكر عن حديث نافع الذي فيه: «وهي واحدة» بعد أن ساق كلام الإمامين ابن حزم وابن القيم أن الكلمة يحتمل ألا تكون من كلام النبي ﷺ أي كأنها مدرجة من الراوي أو يتأولاها بتأول غير جيد.

قال: والصحيح الواضح أن قوله: «هي واحدة»، إنما يراد به الطلقة التي ستكون في الطهر الثاني في قُبُل العدة لأنها أقرب مذكور إلى الضمير، بل إنه لم يذكر غيرها في اللفظ النبوي الكريم، وطلقة الحيض أشدر إليها فيه فقط».

ويكون معنى قوله: «هي واحدة» إن طلق كما أمر

كانت طلقة واحدة ولا تكون طلقة ثانية لعدم الاعتداد بالأولى التي كانت لغير العدة فتكون هذه الرواية مؤيدة لرواية أبى الزبير.

قلت: هذا التوجيه ليس بقريب، فسؤال عمر للرسول والمعلى عن واقعة طلاق ابن عمر فالجواب في حديث النبي والمحديث المسؤل عنها في قلم الواقعة المسئول عنها في قلم الواقعة المسئول عنها في متوجهة إلى واقعة الطلاق التي سئئل عنها وليس عن طلاق بعد المراجعة قد يقع أو لا يقع».

وقد أخرج الإمام مسلم أن عبيد الله (أحد رواة الحديث عن نافع) قال: قلت لنافع: ما صنعت التطليقة؛ قال: واحدة اعتد بها.

ونافع هو رواي الصديث الأول الذي فسه وهي واحدة مما يؤكد أن الضمير يعود على طلقة ابن عمر في الحيض.

٥- أورد الحافظ ابن حجر في الفتح: عند الشافعي عن مسلم بن خالد عن ابن جريج أنهم أرسلوا إلى نافع بسالونه: هل حسبت تطليقة ابن عمر على عهد النبي عليه.

مسلم بن خالد: مسلم بن خالد المخزومي: ضُعْفه كثير من أهل العلم، وقال فيه الحافظ ابن حجر: فقيه صدوق كثير الأوهام. فهو يعتد به في المتابعات والشواهد، وهو في هذا الحديث لم ينفرد به بل جاء على وفق ما جاء عن نافع في احتساب تطليقة ابن

ابن جريج: عبد الملك بن عبد العزيز بن جريج: ثقة فقيه فاضل إلا أنه كان يدلس ويرسل.

قال عنه الدارقطني: شد التدليس تدليس ابن جريج فإنه قبيح التدليس لا يدلس إلا فيما سمعه من مجروح. [سير أعلام النبلاء ترجمة الإمام مالك].

حدُّث عن نافع وبذلك يندفع الإرسال، أما تدليسه في هذه الرواية فمحتمل لأن لم يذكر أنه سمع إنما قال: أنهم أرسلوا.

وعلى العموم فهذه الرواية جاءت مطابقة لما رواه الآخرون.

وفيها الرد على من قال أن تطليقة ابن عمر حسبت بعد وفاة النبي ﷺ لقول نافع حين سُئل: هل حسبت تطليقة ابن عمر على عهد النبي ﷺ، فقال: نعم.

وللحديث بقية إن شاء الله.

التودية

# (دراسات شرعية الإختلاف في اللين

■ الاختلاف في مجالات نشاط الإنساني يؤدي إلى إقامة الحياة السعيدة، لكن الخلاف

في مجالات الدين المختلفة سبب لتعاســة الإنســــان، وفســـاد أمــره وتشتت شانه، الأمر

الذي يدل دلالة قاطعة على أن الاختلاف في إطار الديانة مذموم من حيث الجملة قال تعالى:

﴿ إِنَّ الَّذِينَ فَرَّقُوا دِينَهُمْ وَكَانُوا شَيِعًا لَسُنْتَ مِنَّهُمْ فِي شَنَىَّءٍ ﴾ [الانعام:١٥٩]. 🔳 🔳

### أ.الاختلاف في القرآن الكريم

الاختلاف المذكور في القرآن الكريم على ضربين:

المُصْرِبِ الأُولْ: اختلاف تُدْم فيه كلا الطائفتين
المُختلفتين كما قال سبحانه: ﴿ ذَلِكَ بِأَنَّ اللَّهُ نَرْلَ
الْحُتَّابَ بِالحُقِّ وَإِنَّ الَّذِينَ اخْتَلَقُوا فِي الْكِتَابِ لَفِي
الْكِتَّابَ بِالحُقِّ وَإِنَّ النَّذِينَ اخْتَلَقُوا فِي الْكِتَابِ لَفِي
شَقَاقَ بَعْيد ﴾ [البقرة: ١٧٦]، وقال تعالى: ﴿ وَمَا الْحُتَلَقُ النَّذِينَ أُوتُوا الْكِتَابَ إِلاَّ مِنْ بَعْدِ مَا جَاءَهُمُ
الْعَلْمُ بَعْيًا بَيْنَهُمْ ﴾ [آل عمران: ١٩]، وقال تعالى: ﴿ وَلاَ تَكُونُوا مَا لِيَاعُهُمُ اللّهِ عَلَى اللّهِ اللّهُ عَلَى اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ ال

وترجع أسباب الاختلاف المذموم بين طائفتين إلى فساد النية، لأن الدافع إليه هو البغي والحسد وإرادة العلو في الأرض بالفساد، ويرجع أيضًا إلى جهل كل من المختلفين بالأمر المتنازع فيه، أو الجهل بالدليل القاطع للنزاع، أو جهل كل من المختلفين بما عند صاحبه من الحق سواء كان ذلك في الحكم أو الدليل، هذا إذا كان عالمًا بما عنده من الحق حكمًا ودليلا، وقد بين الله تعالى أن أصل الشر كله الجهل والظلم، قال تعالى: ﴿ وَحَمَلَهَا الإِنْسَانُ إِنَّهُ كَانَ ظُلُومًا جَهُولاً ﴾ [الأحزاب: ٧٧].

الصرب التاني، هو ما حمد الله فيه إحدى الطائفتين؛ وهم المؤمنون، وذم فيه الأخرى، كما قال سبحانه وتعالى: ﴿ وَلَوْ شَاءَ اللّهُ مَا اقْتَتَلَ النّبِينَ مِنْ بَعْدِمِ مْنِ بَعْدِمَا جَاءَتْهُمُ الْبَيْنَاتُ وَلَكِنِ احْتَلَقُوا فَصَمْتُهُمُ مَنْ كَفَرَ وَلَوْ شَاءَ اللّهُ مَا اقْتَتَلُوا ﴾ [البقرة: ٣٥٣] فحمد إحدى الطائفتين القَتَلُوا ﴾ [البقرة: ٣٥٣] فحمد إحدى الطائفتين ووصفهم بالإيمان، وذم الأخرى ووصفها بالكفر، هذا وإكثر الخلاف المؤدي إلى الأهواء والبدع في الأصة المحمدية هو من النوع الأول، سبب ذلك أن كلا من

الطائفتين المتنازعتين لا تعترف بما عند الأخرى من الحق ولا تعدل في حكمها لها وعليها. بالاختلاف في السنة النبوية

ويتبين ذلك من عدة أمور:

أولا: إخباره على عن افتراق هذه الأمة كما في حديث أبي هريرة رضي الله عنه عن رسول الله على قال: «تفرقت اليهود على إحدى وسبعين فرقة أو اثنتين وسبعين فرقة والنصارى مثل ذلك، وتفترق أمتى على ثلاث وسبعين فرقة»

[رواه أبو داود كتاب السنَّة (٣٨) والترمذي كتاب الفتن (٣٤)]

ثانيا: إخباره بانتشار الأهواء وتبني بعض الأمة نشرها والدفاع عنها، كما قال الله «إنه سيخرج من أمتي أقوام تتجارى بهم تلك الأهواء كما يتجارى الكلب بصاحبه فلا يبقى منه عرق ولا مفصل إلا دخله، والله يا معشر العرب لئن لم تقوموا بما جاء به محمد الغيركم من الناس أحرى أن لا يقوم به» [رواه احمد في المسند (١٠٥/١) وابو داود في كتاب السنة (٢٨)

أثلثا: إخباره باتباع هذه الأمة أهل الكتاب في أهوائهم كما في حديث عبد الله بن عمرو رضي الله عنهما قال: قال رسول الله ﷺ: «ليأتين على أمتي ما أتى على بني إسرائيل حذو النعل بالنعل حتى إذا كان منهم من أتى أمه علانية كان من أمتي من يصنع ذلك وإن بني إسرائيل تفرقت على اثنتين وسبعين ملة وتفترق أمتي على ثلاث وسبعين ملة كلهم في النار إلا ملة واحدة»، قالوا من هي يا رسول الله قال: «ما أنا عليه اليوم واصحابي»

[رواه الترمذي كتاب الإيمان (٨)

رابعا: نصبه على من معه الحق من طوائف الافتراق كما في الحديث الأنف الذكر.

خامساء أنَّه نهى عن الاختلاف الذي فيه حجد

事件

كل واحد من المختلفين ما عند الآخر، كما روى النزال بن سبرة عن عبد الله بن مسعود قال: سمعت رجلا قرأ آية سمعت النبي على يقرأ خلافها فاخذت بيده فانطلقت به إلى النبي على فذكرت ذلك له فعرفت في وجهه الكراهية وقال: «كلاكما محسن ولا تختلفوا فإن من كان قبلكم اختلفوا فهلكوا»

[رواه البخاري كتاب الخصومات(١)، فضائل (٢٧)، انبياء (١٥) فدل الحديث على تحريم مثل هذا الاختلاف وأن يكون لنا عبرة فيمن قبلنا حيث اختلفوا بمثل ذلك. سادسًا: الاختلاف في المبنة النبوية على نه عدد:

النوع الأول: احتالا قائوع، كالاختلاف في صفة الأذان والإقامة والاستفتاح وصلاة الخوف وتكبيرات العيد ونحو ذلك وهذا النوع من الاختلاف يأتي على وجوه منها:

أن يكون القولان أو الفعلان مشروعين كالقراءات ومن ذلك ما تقدم من اختلاف الأنواع، ومنها ما يكون الاختلاف القولي في اللفظ دون المعنى، ومنها ما يكون كل واحد من الأقوال غير الآخر لكن لا تنافي بينهما وهما قولان صحيحان، ومنها ما يكون في طريقتين مشروعتين لكن كل واحد قد سلك واحدة منهما. وهذا النوع من الاختلاف ليس مذموما لكن إن اقترن به البغى والظلم مع الجهل صار مذموما.

النوع الثاني: اختلاف تضاد، وهو أن يتنافى القولان من كل وجه وهو يكون في الأصول والفروع، وهذا لا يكون إلا على قول جمهور العلماء من أن المصيب في الكل واحد وهو الراجح، وأما على قول من يقول كل مجتهد مصيب فهو عنده من قبيل اختلاف التنوع، أما هذا النوع من الاختلاف أي التضاد فهو اكثر أنواع الاختلاف وأعظمها خطرا؛ وذلك كالاختلاف في القدر والصفات والصحابة وزلك كالاختلاف في القدر والصفات والمسحابة وعدمه في باب الفروع، هذا وقد جاءت السنة بإقرار اختلاف التنوع كما في إقراره المسحابة على الجتهادهم في فهم قوله الشاء «لا يصلين احد العصر الإفراد في بنى قريظة»

[متفق عليه، رواه البخاري كتاب (٦٤) باب (٤٩)، مسلم كتاب (٥) ح (٢٠٩)]

فمنهم من أخرها أخذًا بهذا الحديث ومنهم من أخذ بأحاديث الوقت مخصصًا لهذا الحديث.

وجاءت السنة بذم اختلاف التضاد كما في حديث عبد الله بن رباح الأنصاري عن ابن عمر أن رسول الله ﷺ قال: «إنما هلك من كان قبلكم من الأمم باختلافهم في الكتاب» [رواه مسلم كتاب العلم ح(٢)]

#### أساب الاختلاف في اللين

ويمكن أن نتلمس أسباب الخلاف من خلال نصوص الكتاب والسنة وهي كما بلي:

أُولاً: بغي الخلق بعضَ هم علَّى بعض وظلم بعض هم علَّى بعض وظلم بعضهم لبعض كما قال سبحانه: ﴿ وَمَا اخْتَلَفَ النَّبِنَ أُوتُوا الْكِتَابَ إِلاَّ مِنْ بَعْدِ مَا جَاءَهُمُ الْعِلْمُ بَعْيًا بَيْثُهُمُ ﴾ [آل عمران: ٩٩].

واستحلال الدماء من اخطر النتائج التي تترتب على الظلم والبغي، ولذا فقد شرع الله ما يمنع البغي والظلم من الإصلاح فقال سبحانه: ﴿ فَاَصَّلِحُوا بَيْنُ أَحَوِيُكُمْ ﴾ [الحجرات: ١٠] وأوجب على الأمة المحمدية رد الظلم فقال سبحانه: ﴿ فَإِنْ بَغْتُ إِحْدَاهُمَا عَلَى الأَحْرَى فَقَاتِلُوا الَّتِي تَبْغِي حَتَّى تَغْيَّ إِلَى أَمْنُ اللَّهِ فَإِنْ فَاعَتْ فَأَصَّلِحُوا بَيْنَهُمَا بِالْعَالُ وَأَقْسِطِينَ ﴾ [الحجرات: ٩] وأقسيطوا إنَّ اللَّهُ فَيْحِبُ المُقْسِطِينَ ﴾ [الحجرات: ٩] وأمر بالعدل الذي هو ضد الظلم والبغي.

ثانيا: اتباع الهوى الذي يتضمن أتباع ما تهواه النفوس والطبائع وترك ما يامر به الشرع من العدل والإحسان كما قال تعالى: ﴿وَلاَ تَتَبِعُوا السَّبُلَ فَتَفَرَقَ بِكُمْ عَنْ سَبِيلِهِ ﴾ [الانعام: ١٥٣] فجمع السبل لكثرتها ووحد سبيله لأنه واحد كما قال تعالى: ﴿وَأَنُ هَذَا صِرَاطِي مُسْنَقِيمًا فَاتَبِعُوهُ ﴾ واتباع الهوى من أكبر اللسباب في رد الحق والتكبر عليه والإقامة على الباطل والتشبث به كما قال سيحانه: ﴿ أَفَرَائِتَ مَن اتَّبُعُوهُ ﴾ الباطل قالتشبث به كما قال سيحانه: ﴿ أَفَرَائِتَ مَن الباطل قالة على عِلْمٍ ﴾ الحائمة على عِلْمٍ ﴾

وقال أبو العالية: (وإياكم وهذه الأهواء التي تلقي بين الناس العداوة والبغضاء)، ومن هذا حذر النبي في من أتباع الهوى فقال: «لا يؤمن أحدكم حتى يكون هواه تبعا لما جئت به». [آخرجه بن ابي عاصم في السنة (١٢/١) والبغوي في شرح السنة (١٢/١) من طريق نعيم بن حماد وأشار ابن رجب الحنبلي لانقطاع سنده في كتاب (جامع العلوم والحكيم) ح (١٤) فهو ضعيف]

التوحية

# • • الفرقة والخالف حبيلة من حيائل الشيطان • • الفلسفات الفريية الوافلة فرفت السلمين بعد الوحدة

النه الله الله الله الشيطان، والشيطان عدو البني أدم كما أخبر الله بذلك بقوله: ﴿إِنَّ الشَّيْطَانَ لَكُمْ عَدُوً فَاتَخِذُوهُ عَدُوا إِنِّمَا يَدْعُو حِزْبَهُ لِيكُونُوا مِنْ أَصْحَابِ السَّعْيِرِ ﴾ [فاطر: ٦] وهو لا يألوا جهداً في أصلاً لهم كما قال سبحانه: ﴿إِنَّهُ عَدُو مُضِلًّ مُبِينٌ ﴾ [القسص: ١٥]، وحدزنا الله من اتباع طرقه ووساوسه فقال: ﴿ولاَ تَتْبِعُوا خُطُواتِ الشَّيْطَانِ إِنَّهُ عَدُو مُضِينً ﴾ [البقرة: ٢٠٠٨] واوضح لنا أن التقرق والاختلاف ما هو إلا حبيلة من حبائله قال تعالى: ﴿ إِنَّمَا يُرِيدُ اللهِ عَيْرُكُمُ الْعَدَاوِةَ وَالْبَعْضَاءَ فِي الخُمْرِ وَالْمُيْسِرِ ويَصَدُكُمْ عَنْ نِكْرِ اللهِ وَعَن الصَّلاَةِ فَهِلْ النَّمْ مُنْتَهُونَ ﴾ [المائدة: ١٩]، وقال وعن الصَّلاةِ فَهِلْ النَّمْ مُنْتَهُونَ ﴾ [المائدة: ١٩]، وقال في التحريش بينهم، [وه احدي مسنده].

رابعا: اتباع المتشابه: وهو ما لا يعلم معناه إلا الله، وترك المحكم الواضح البين، فقد روى الآجري بسنده عن سعيد بن جبير في قوله عز وجل: ﴿وَأُخَرُ مُتَشَابِهَاتَ ﴾ [آل عمران: ٧]، قال: أما المتشابهات في القرآن في القرآن يتشابهن على الناس إذا قراوهن، كل فرقة يقراون أيات من القرآن ويزعمون أنها لهم أصابوا بها الهدى.

وقد حذر الله هذه الأمة من اتباع المتشابهات، فقال تعالى: ﴿فَامًا النَّذِينَ فِي قُلُوبِهِمْ رَفَعٌ فَيَتَّبِعُونَ مَا تَشْنَابَهُ مِنْهُ ابْتِغَاءَ الْفِتَّنَةِ وَابْتِغَاءَ تَأُوبِلِهِ وَمَا يَحْلَمُ تَأْوِيلَهُ إِلاَّ اللَّهُ وَالرَّاسِخُونَ فِي الْعِلْمِ يَقُولُونَ آمَنًا بِهِ كُلُّ مِنْ عَنْدِ رَبِّنَا ﴾ [آل عمران:٧].

وسبيل أهل الحق: الإيمان بالمتشابه ورده إلى المحكم، فقد روى الأجري بسنده عن ابن عباس قال عن الخووارج: (يؤمنون بمحكمه ويضلون عند متشابهه وما يعلم تأويله إلا الله والراسخون في العلم يقولون أمنا به).

خُلمسا: الجهل بالدين، فإن في العلم نجاة وفي الجهل هلكة قبال تعالى: ﴿قُلْ هَلْ يَسْتَ وِي النَّذِينَ لَا يَعْلَمُونَ ﴾ [الزمر: ٩].

والعلم لن يضل السبيل أبدا لأن العلم النافع هو الطريق الصحيح لحفظ الإسلام، قال تعالى: ﴿ وَلَوْ رَدُوهُ إِلَى الرَّسُولِ وَإِلَى أُولِي الأَمْرِ مِنْهُمْ لَعَلِمَهُ النَّذِينَ

يَسْتُنْبِطُونَهُ مِنْهُمْ ﴾ [النساء:٨٣].

سادسا؛ إطلاق الألفاظ المستركة والمجملة المحتملة للحق والباطل وأكثر ما جرى بين الأمة من الاختالاف والفرقة هو بسببها بدءًا بانشقاق الخوارج والشيعة بقولهم: (لا حكم إلا لله) وانتهاء بذلك الكم الهائل من الفرق بسبب تلك المصطلحات التي عجت بها كتب العقائد كالافتقار والتركيب والبعض والجزء والجهة والحيز والحد ونحوها مما لا بمكن حصره.

سابعا: الإبتداع في الدين بان يشرع ما لم يشرعه الله لعباده أصلا وهيئة، كما قال سيحانه: 

﴿ أَمْ لَهُمُ شُرْكَاءُ شَرَعُوا لَهُمْ مِنَ الدِّينِ مَا لَمْ يَأْذَنْ بِهِ 
اللَّهُ ﴾ [الشورى: ٢١]، وقال عَنْ: «كل بدعة ضلالة وكل ضلالة في النار» [سن أبي داود كتاب السنة باب (٥)]، وقال 
عَنْ: «من أحدث في أمرنا هذا ما ليس منه فهو رد» 
[منوعه روه البناري عتاب الملع باب (٥)، مسلم الالضية عنه)].

والناظر في أكثر ما جرى من الانقسام في جسم الأمة المحمدية بحده من هذا القبيل.

ثامنًا: الغلو في الدين كما قال سبحانه: ﴿ يَا أَهُلَ الْكِتَابِ لاَ تَعْلُوا فِي بِينِكُمْ وَلاَ تَقُولُوا عَلَى اللّهِ إِلاَّ الحَقِّ ﴾ [النساء: ١٧١]، وقال ﷺ: ﴿إِياكُم والغلو في الدين فإنما أهلك من كان قبلكم الغلو في الدين ، (رواه

احمد في مسند (١/٥/١) وابن ماجه كتاب المناسك (٢٥) ح(٢٩-٣٠)].

تاسعا: صتابعة الأمم السابقة من اليهود والنصارى وسواهم، عن أبي هريرة رضي الله عنه قال: قال ﷺ: «لتتبعن سنن من كان قبلكم حذو القذة بالقذة ولو دخلوا جحر ضب لدخلتموه».

[سن الترمذي عتاب الفن باب (۱۸)، وابن ماجه عتاب الفن باب (۱۷) وعن ابن عمر رضي الله عنهما قال: قال رسول الله على: «لياتين على أمتي ما أتى على بني إسرائيل مبتّ لا بمثل حذو النعل بالنعل، وإن بني إسرائيل تفرقوا على اثنتين وسبعين ملة وإن أمتي ستفترق على ثلاث وسبعين ملة كلها في النار إلا ملة واحدة» قيل من هي يا رسول الله؟ قال عليه الصلاة والسلام: «ما أنا عليه اليوم وأصحابي» [سن الترمني كتاب الإيمان (۲۸)].

عاشرا: الثقافات الوافدة نتيجة لترجمة علوم





الحلقة الرابعة

عداد

عبدالرزاق بن عبد الحسن البدر

الحمد لله والصلاة والسلام

على رسول الله على، أما بعد:

لا يزال الحديث موصولا مع

قرائنا الأعزاء حول الرد على هذه

البدعة المنكرة، وهي إنكار تقسيم

التوحيد إلى أقسامه الثلاثة

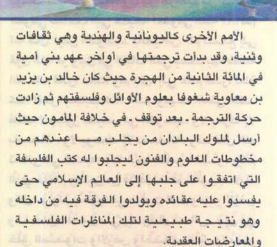
المع وودة خلفًا عن سلف الأمة،

والتي دل عليها الاستقراء التام

لنصوص الشرع، وإليك أخي

:alut

العدد الأول السنة الثالثة والثلاثون



حادي عشر: كيد أعداء الإسلام والذين أظهروا الإسلام قصدًا لفّت قوته وتقويض دولته وزرع الخلافات بين أهله واتخذوا من الحركات الباطنية والسرية طريقا لنشر أباطيلهم ولقد كان لبعضهم من المكانة والمنزلة ما يسر له ذلك مثل ابن المقفع المجوسي والبرامكة عباد النار ممن كانت لهم صولة وجولة في أيام غيبة الوعي الإسلامي ومن أعظمهم أثرًا وأكثرهم خطرًا الوزير ابن العلقمي الرافضي والباطني والنصير الطوسي اللذان عن طريقهما قضي على حضارة الإسلام في المشرق عندما هيأوا للتتار طريق الدخول على المسلمين وتحطيم دولتهم والقضاء على معارفهم، مما كان سببًا في نشر الفرقة بين المسلمين.

ثاني عشر؛ التأويل الذي به استحلت الأموال والأنفس والفروج وغُيِّر وجه الدين عن طريق التأويل الباطني والصوفي والكلامي.

ثالث عشر؛ الجدل والخصومة في الدين. رياع عشر؛ العصبية للآراء والمذاهب.

والله من وراء القصد.

مختصر من مجلة البحوث الإسلامية العدد (٤٦)



### دلالة كلمة التوحيد على هذا التقسيم

بل إن كلمة التوحيد «لا إله إلا الله» التي هي أصل الدين وأساسه قد دلت على أقسام التوحيد الثلاثة كما قال شيخ الإسلام ابن تيمية رحمه الله: «وشبهادة أن لا إله إلا الله فيها الإلهيات، وهي الأصول الثلاثة توحيد الربوبية، وتوحيد الألوهية، وتوحيد الأسماء والصفات، وهذه الأصول الثلاثة تدور عليها أديان الرسل وما أنزل إليهم، وهي الأصول الكبار التي دلت عليها وشهدت بها العقول والفطر».

وأما وجه دلالة هذه الكلمة العظيمة على اقسام التوحيد الثلاثة فظاهرة تمامًا لمن تأملها، فقد دلت على إثبات العبادة لله ونفيها عمن سواه، كما دلت أيضًا على توحيد الربوبية، فإن العاجز لا يصلح أن يكون إلهًا، ودلت على توحيد الأسماء والصفات ليس والصفات، فإن مسلوب الأسماء والصفات ليس بشيء، بل هو عدم محض، كما قال بعض العلماء: المشبه يعبد صنمًا، والمعطل يعبد عدمًا، والموحد بعدد اله الأرض والسماء.

### ذكر بعض أقوال السلف في تقرير هذه الأقسام

كُتب السلف الصالح مليئة بالتصريح تارة والإشارة تارة إلى هذه الأقسام، ولو ذهبتُ أنقل كلُّ ما أعلمه من أقوالهم في ذلك لطال المقام، لكن حسبي أن أورد هنا بعض النقول عن سلف هذه الأمة، من النصوص المشتملة على ذكر أقسام التوحيد الثلاثة.

۱- قال الإمام أبو حنيفة النعمان بن ثابت المتوفى سنة ١٥٠ هـ في كتابه الفقه الأوسط يدعى من أعلى لا من أسفل؛ لأن الأسفل ليس الأوسط وصف الربوبية والألوهية في شيء.

فقوله: «يُدعى من أعلى لا من أسفل» إثبات العلو لله، وهو من توحيد الأسماء والصفات، وفيه رد على الجهمية والمعتزلة والأشاعرة والماتريدية وغيرهم من نفاة العلو.

وقوله: «من وصف الربوبية» فيه إثبات توحيد الربوبية.

وقوله: «والألوهية»: فيه إثبات توحيد

االتقسيم الا

الألوهية. ٢- قا

 ٢- قال ابن منده في كتابه «التوحيد»: أخبرنا محمد بن أبي جعفر السرخسي ثنا محمد بن سلمة البلخي ثنا يشرين الوليد القاضي عن أبي يوسف القاضي (يعقوب بن إبراهيم بن حبيب الكوفي صاحب أبي حنيفة المتوفي سنة ١٨٢هـ) أنه قال: ليس التوحيد بالقياس، ألم تسمع إلى قول الله عز وحل في الأبات التي يصف بها نفسه أنه عالم قادر، مالك، ولم يقل: إنى عالم قادر، لعلة كذا أقدر، يسبب كذا أعلم، ويهذا المعنى أملك، فلذلك لا بحوز القماس في التوحيد، ولا يعرف إلا بأسمائه، ولا يوصف إلا بصفاته، وقد قال الله تعالى في كتابه: ﴿ يَا أَيُّهَا النَّاسُ اعْبُدُوا رَبُّكُمُ الَّذِي خَلَقَكُمْ وَالَّذِينَ مِنْ قَبْلِكُمْ لَعَلَّكُمْ تَتَّقُونَ ﴾ الآية، وقال: ﴿ أُولَمْ يَنْظُرُوا فِي مَلَكُوتِ السَّمَوَاتِ وَالأَرْضِ وَمَا خُلَقَ اللَّهُ مِنْ شَنَّ عِنْ وقال تعالى: ﴿ إِنَّ فِي خَلْق السِّمَوَاتِ وَالأَرْضِ وَاخْتِلاَفِ اللَّيْلِ وَالنَّهَارِ وَ الْقُلُكِ الَّتِي تَجْرِي فِي الْبَحْرِ ﴾.

قال أبو يوسف: لم يقل الله: انظر كيف أنا... وكيف أنا القادر وكيف أنا الخالق، ولكن قال: وكيف أنا الخالق، ولكن قال: انظر كيف خلقت، ثم قال: ﴿وَاللّهُ خَلَقَكُمْ ثُمُ يَتَوَفّاكُمْ ﴾، وقال: ﴿وَفِي أَنْفُسِكُمْ أَفَلاَ تُبْصِرُونَ ﴾ يَتَوَفّاكُمْ ﴾، وقال: ﴿وَفِي أَنْفُسِكُمْ أَفَلاَ تُبْصِرُونَ ﴾ أي تعلم هذه الأشياء، لها رب يقلبها ويبديها ويعيدها،... مُكونُ ولك من كونك، وإنما دلَّ الله عز وجل خلقه بخلقه ليعرفوا أن لهم ربا يعبدونه ويطيعونه ويوحدونه، ليعلموا أنه مكونهم، لا هم كانوا، ثم تسمئى، فقال: أنا الرحمن، وأنا الرحيم وأنا الخالق وأنا القادر وأنا المالك،... هذا الذي كونكم يُسمى المالك القادر الله الرحمن الرحيم، بها يوصف.

ثم قال أبو يوسف: يُعرف الله بآياته وبخلقه، يُوصف بصفاته، ويُسمى بأسمائه كما وصف في كتابه، وبما أدُى إلى الخلق رسوله.

ثم قال أبو يوسف: إن الله عز وجل خلقك وجعل فيك آلات وجوارح، عجز بعض جوارحك عن بعض، وهو يتقلك من حال إلى حال، لتعرف أن لك ربا، وجعل فيك نفسك عليك حجة بمعرفته تعرف بخلقه، ثم وصف نفسه فقال: أنا الرب وأنا



الرحمن، وأنا الله وأنا القادر، وأنا المالك، فهو يوصف بصفاته ويُسمى بأسمائه، قال الله تعالى: ﴿ قُلُ ادْعُوا اللّهُ أَو ادْعُوا الرّحْمَنَ أَيًا مَا تَدْعُوا فَلَهُ لَاَسُومَاءُ الحَسْنَى فَا الله الله عَمَاءُ الحَسْنَى يُسْتَبِّحُ لَهُ الْاَسْمَاءُ الحَسْنَى يُسْتَبِّحُ لَهُ أَسْمَاءُ الحَسْنَى يُسْتَبِحُ لَهُ أَسْمَائِهِ ﴾، وقال: )) لَهُ الأَسْمَاءُ الحَسْنَى يُسْتَبِحُ لَهُ مَا فِي السَّمَوَاتِ وَالأَرْضِ وَهُوَ الْعَزِيزُ الحَكِيمُ ﴾، فقد أمر الله أن نوحده، وليس التوحيد بالقياس ؛ فقد أمر الله أن نوحده، وليس التوحيد بالقياس ؛ لأن القياس يكون في شيء له شبه ومثل، فالله تعالى وتقدس لا شبه له ولا مثيل له تبارك الله أحسن الخالقين.

ثم قال: وكيف يُدرك التوحيد بالقياس، وهو خالق الخلق بخيلاف الخلق، ليس كمثله شيء تبارك وتعالى وقد أمرك الله عز وجل أن تؤمن بكل ما أتى به نبيه على فقال: ﴿قُلْ يَا أَيُّهَا النَّاسُ إِنِّي مَا أَتَى به نبيه على فقال: ﴿قُلْ يَا أَيُّهَا النَّاسُ إِنِّي مَا أَتَى به نبيه على فقال: ﴿قُلْ يَا أَيُّهَا النَّاسُ إِنِّي وَالأَرْضِ لاَ إِلَهُ إِلاَّ هُوَ يُحْيِي وَيُمِيتُ قَامِنُوا بِاللَّهِ وَالأَرْضِ لاَ إِلَهُ إِلاَّ هُوَ يُحْيِي وَيُمِيتُ قَامِنُوا بِاللَّهِ وَرَسُ ولا الله عَلَى اللَّهِ وَكَلِمَاتِهِ وَالنَّبِعُوهُ لَعَلَّكُمْ تَهْتَدُونَ ﴾، فقد أمرك الله عز وجل والنيعون تابعاً سامعًا مطيعًا، ولو يوسمً على الأمة التماس التوحيد وابتغاء الإيمان برأيهم وقياسهم وأهوائهم إذا لضلوا، ألم تسمع إلى قول الله عز وجل: ﴿وَلَوْ النَّبُعُ الحُقُّ أَهُواءَهُمْ لَفَسَدَتِ اللهُ عَرْ وجلَ: ﴿وَلَوْ النَّبُعُ الحُقُّ أَهُواءَهُمْ لَفَسَدَتِ السَّمْوَاتُ وَالأَرْضُ وَمَنْ فِيهِنَ ﴾، فافهم ما فسر به الله عن وجل: ﴿وَلَوْ اثَبُعُ الحُقُّ أَهُواءَهُمْ مَا فسر به ذلك.

ورواه أيضًا الإمام الحافظ قوام السنة أبو القاسم إسماعيل التيمي الأصبهاني المتوفى سنة ٥٩٥هـ في كتابه «الحجة في بيان المحجة وشرح التوحيد ومذهب أهل السنة»، ولأهميته عنده خصته بفصل مستقل فقال: «فصل في النهي عن طلب كيفية صفات الله عز وجل»، وذكره بإسناده من طريق السرخسي به.

(وأثر أبي يوسف) هذا الذي رواه هذان الإمامان عظيما القدر، مشتمل على أقسام التوحيد الشادئة: توحيد الربوبية وتوحيد الألوهية وتوحيد الأسماء والصفات.

قال شيخنا الدكتور علي فقيهي في التعليق على هذا الأثر: وقد ذكر أبو بوسف كلامًا نفيسًا

في باب التوحيد، هو ظاهر في توحيد الربوبية وتوحيد الألوهية وتوحيد الأسماء والصفات، فذكر أن التوحيد لا يكون بالقياس، مبينًا أن القياس لا يكون إلا إذا وُجدت علة، حيث قال: ألم تسمع إلى قول الله عز وجل في الآيات التي يصف بها نفسه أنه عالم قادر قوي ولم يقل إني قادر عالم لعلة كذا، أو أقدر بسبب كذا، قال: ولذلك لا يجوز القياس في التوحيد، ولا يُعرف الله إلا باسمائه، ولا يوصف إلا بصفاته، ثم ذكر أدلة ذلك، ثم قال: لم يقل الله انظر كيف أنا العالم وكيف أنا القادر، وإنما قال: انظر كيف خلقت... إلخ. إن ما ذكره رحمه الله لا يحتاج لبيان، فراجعه تجد فيه الربوبية وفي الأسماء والصفات مستدلاً بذلك على توحيد العبادة والطاعة لله وحده.

٣- قال ابن جرير الطبري المتوفى سنة ٣١٠هـ في تفسير قوله تعالى: ﴿قَاعْلُمْ أَنَٰهُ لاَ إِلهُ إِلاَ اللهُ وَاسْتَغْفِرْ لِنَنْدِكَ ﴾: «فاعلم يا محمد أنه لا معبود تنبغي أو تصلح له الألوهية، ويجوز لك وللخلق عبادته إلا الله الذي هو خالق الخلق، ومالك كل شيء يدين له بالربوبية كل ما دونه».

4- قال الإمام أبو جعفر الطحاوي المتوفى سنة ٣٢١ه في مقدمة متنه في العقيدة المشهور بالطحاوية: «نقول في توحيد الله معتقدين بتوفيق الله: إن الله واحد لا شريك له، ولا شيء مثله، ولا شيء عجزه، ولا إله غيره».

فقوله: «إن الله واحد لا شعريك له» شعامل التوحيد الثلاثة، فهو سبحانه واحد لا شعريك له في ربوبيته، وواحد لا شعريك له في المائه وصفاته.

وقوله: «ولا شيء مثله»، هذا من توحيد الأسماء والصفات.

وقوله: «ولا شيء يعجزه» هذا من توحيد الربوبية.

والحمد لله رب العالمين



#### من نور كتاب الله

قسال الله تعسالي: ﴿ وَمَسَا الله تعسالي: ﴿ وَمَسَا أَمْسُواللّهُمْ وَلاَ أَوْلاَدُكُمْ بِالنّتِي تُقَصَّرُبُكُمْ عِنْدُنَا زُلُفَى إِلاَّ مِنْ آمَنَ وَعُملَ مَسَالِحِا فَأُولِئِكَ لَهُمْ جَزَّاءُ الضَّغْف بِمَا عَملُوا فَهُمْ فِي الْغُرُفَاتِ آمَيْونَ ﴾ وَهُمْ فِي الْغُرُفَاتِ آمَيْونَ ﴾ [سدا: ٣٧].

#### من هدي رسول الله علية

عن أبي هريرة رضي الله عنه قال: قال رسول الله ﷺ: «أفضل الصيام بعد رمضان شهر الله المحرم، وأفضل الصلاة بعد الفريضة صلاة الليل». [صحيح مسلم 117].

#### منه أقوال السلف

عن جابر بن يزيد، أن ابن عمر لقيه في الطواف، فقال له: يا أبا الشعشاء، إنك من فقهاء البصرة فلا تفت إلا بقرآن ناطق، أو سنة ماضية، فإنك إن فعلت

غـــيـــر ذلك هلكت وأهلكت. [سبن الدارمي

عن عبد الله بن مسعود رضي الله عنه قال: تعلموا تعلموا، فإذا علمتم فعلموا. [سنن الداري (١/١١٥]).

عن ابن جريج قال: قال ابن....: تدارس العلم ساعة من الليل خير من إحيائها. [سنن الدارمي (١/١٥٧]).

### عكم ومورافظ

قـــال ابن عــبــاس رضي الله عنه: «الشـــيطان جـــاثم على قلب ابن آدم فــإذا سـهــا وغـفل وســوس،

#### ذهب عنه. [الوابل الصيب ٣٥٠].

عن أبن عباس رضي الله عنه قال: وعد الله المؤمنين الذين خافوا مقامه واثوا فرائضه الجنة. [التخويف من النار (ص٧]).

قال الفضيل بن عياض: «إن خفت الله لن يضبرك أحد، وإن خفت غير الله لا ينفعك أحد». [شعب الإيمان ٢٠٧/٣].

#### من تواضع السلف

عن أبي حمزة قبال: قبال إبراهيم: يا أبا حمزة، والله لقد تكلّمت ولو وجدت بدأ ما تكلمت، وإنّ زمانًا أكون فيه فقيه أهل الكوفة زمان سوء. [سنن الدارمي ١/٧٧].

#### من سيرالسلف

كان علي بن الحسين إذا توضأ اصفر وتغير، فيُقال: ما لك، فيقول: «أتدرون بين يدي من أريد أن أقوم». [منهاج القاصدين 171].

#### Hunder Hissory Holl

عن تميم الداري قال: تطاول الناس في البناء في زمن عمر، فقال عمر: يا معشر البناء في زمن عمر، فقال عمر: يا معشر العصرب، الأرض الأرض، إنه لا إسالة إلا بجماعة، ولا جماعة إلا بإمارة، ولا إمارة إلا بطاعة، فمن سوده قومه على الفقه كان حياة له ولهم، ومن سوده قومه على غير فقه كان هلاكا له ولهم. [سنن الدارمي 1/19].

من دررالعلماء في ايات الصفات قال الإمام الدارمي رحمه الله: إنما الموحد الصادق في توحيده الذي يوحد الله بكماله وبجميع صفاته وفي علمه وكلامه وقبضه وبسطه ونزوله وعلوه، عن جميع خلقه بجميع صفاته؛ من النفس

العدد الاول السقة التالقة والثلاثون

والوجه والسمع والبصر واليسدين والعلم والكلام، والقدرة والمشيئة والسلطان، القابض الباسط المعنز المذل الحي القيوم، الفعال لما يشاء. [النقض على المريسي للدارمي (ص٣٢٠]).

#### توهيد الربوبية لا يكفي !!

قال شيخ الإسلام ابن تيمية رحمه الله: وهذا التوحيد (توحيد الربوبية العام) كان المشركون يقرون به، فهو وحده لا ينجي من النار، ولا يدخل الجنة، بل التوحيد المنجي شهادة أن لا إله إلا الله وأن محمدًا رسول الله بحريث يقرر بأن الله

سبحانه هو المستحق للعبادة دون ما سبواه، وأن محمدًا رسول الله. فمن يطع الرسول فقد أطاع الله، ومن عصى الرسول فقد عصى الله فيحل ما حلله الله ورسوله ويحرم ما حرمه الله ورسوله، وينامر بما أمر الله به ورسوله، وينهى عصا نهى الله ورسوله، وينهى عصا نهى الله

عنه ورسوله. [الاستغاثة لابن تيمية (١/٣٥٨)].

#### مخالفات تقح فيها النساء

الاختلاط بالرجال الأجانب من اقارب المراة أو أقارب الزوج أو غيرهم، والتساهل بالمزاح معهم ومصافحتهم وإظهار الزينة إمامهم، وعدم التستر عندهم، قال رسول الله في الإنصار: أفرايت الحمو يا رسول الله؛ قال: «الحمو الموت».

والحمو هو من كان من اقارب الزوج.

اليمنى: اللهم أعطني كتابي بيميني،

وعند غسل وجهه: اللهم بيض وجهي يوم تبيض وجوه... إلخ. قال ابن القيم رحمه الله تعالى: ولم يحفظ عنه ﷺ انه كان يقوال غلم وضوئه شيئًا غير

كان يقول على وضوئه شيئًا غير التسمية، وكل حديث في أذكار الوضوء التي تقال عليه مكذوب

مختلق لم يقل رسول الله و شيئا منه ولا علمه لأمته ولا ثبت عنه غير التسمية في اقوله وقوله: «اشتهد أن لا إله إلا الله وجده لا شريك له واشهد أن محمدًا عبده ورسوله، اللهم اجتعلني من القوابين واجعلني من المتطهرين».

#### من أمثال العرب؛ الشماتة لؤمّ

قاله أكثم بن صيفي التميمي، أي لا يفرح بنكبة الإنسان إلا من لُوْم أصله، وقال:

إذا ما الدهرُ جَرُ على أناس كَالُكِلَهُ أناحُ بِأَذَ سِينَا فَقُلُ للشَامَتِينَ بِنَا أَفِيقُوا سيلقى الشامة ون كما لقينا

#### أخطاء في العقيدة والتوحيد الدعاء والاستغاثة لغير الله:

فكل من دعا أو استغاث بغير الله، كأن دعا أو استغاث بملك من الملائكة أو بنبي أو ولي أو جني من الشياطين، أو أي إنسان حيًا كان أم ميتًا فقد وقع في الشِّرك

الأكبر، قال الله تعالى: ﴿ وَالَّذِينَ تَدْعُونَ مِنْ دُونِهِ مِمَا يَمْلِكُونَ مِنْ قِطْمَدِيرِ (١٣) إِنْ تَدْعُوهُمْ لاَ يَسْمُهُوا دُعُاءَكُمْ وَلَوْ سَمِعُوا مَا اسْتُ جَابُوا لَكُمْ وَيَوْمَ الْقَيَامَةِ يكْفُرُونَ بِشِيرُكِكُمْ وَلاَ يُنَبِّئُكُ مِثْلُ خبير ﴾ [فاطر: ١٣-١٤].

# واقع الأملة

#### بقلم الشيخ/ محمد صفوت نور الدين رحمه الله

الحمد لله وحده، والصلاة والسلام على من لا نبي بعده... وبعد:

فقد أخرج أبو داود في سننه عن أبي سعيد الخدري قال: دخل رسول الله والله الله الله الله الله المسجد، فإذا هو برجل من الأنصار يقال له: أبو أمامة، فقال: «يا أبا أمامة، ما لي أراك في المسجد في غير وقت الصلاة؟» قال: لزمتني ديون يا رسول الله، قال: «أفلا أعلمك كلامًا إذا أنت قلته أذهب الله عز وجل همك وقضى عنك دينك؟» قال: قلت: بلى يا رسول الله، قال: «قل إذا أصبحت وإذا أمسيت: اللهم إني أعوذ بك من الهم والحزن، وأعوذ بك من العجز والكسل، وأعوذ بك من الجبن والبخل، وأعوذ بك من غلبة الدين وقهر الرجال». قال: ففعلت ذلك فأذهب الله عز وجل همى وقضى عنى ديني.

قال تعالى: ﴿ وَعَدَ اللَّهُ الَّذِينَ آمَنُوا مِنْكُمْ <mark>وَعَمِلُوا الصَّالَحِاتِ لَيَسْنَّتَ خُلِفَنَّهُمْ فِي الأَرْضِ</mark> كَمَا اسْتَخْلُفَ الَّذِينَ مِنْ قَبْلِهِمْ وَلَيُمكَنَنَّ لَهُمْ دِينَهُمُ الَّذِي ارْتَضِنَى لَهُمْ وَلَيُبَدَّلَنَّهُمْ مِنْ بَعْدِ خُوْفِهِمْ أَمْنًا يَعْبُدُونَنِي لاَ يُشْرِّكُونَ بِي شَيْئًا وَمَنْ كَفَرَ بَعْدَ ذَلِكَ فَأُولِئِكَ هُمُ الْفَاسِقُونَ ﴾.

إن الله لا يخلف الميعاد، والناظر إلى وجه الأرض اليوم يرى المسلمين في بلادهم بين مهان لا يستطيع أن يعلن بإسلامه، وإن أعلنه فإنما يعلن أنه ينتمي للإسلام اسمًا ولا يعلن تحكيم دينه الذي يعتنقه في حياته، فلا يرى الله قد حكم في ماله ولا عرضه ولا في وقته ولا في قضاياه وخصوماته مع الآخرين.

والناظر إلى حال المسلمين في آفاق الأرض اليوم يرى العداوة قد دبت بينهم فهم يقتتلون من أجل سلطان زائل أو عرض من أعراض الدنيا الفانية، إن أظهر الله الخير في بلادهم لم يتناصفوا في تقسيمه ولم يتراحموا في عطائه، إنما يقتتلون أيهم يفوز به، فكيف بهم يوم يقع ما تحدث عنه النبي على عندما قال: «لا تقوم الساعة حتى يحسر الفرات عن جبل من ذهب يقتتل الناس عليه، فيقتل من مائة تسعة وتسعون ويقول كل رجل منهم: لعلي أكون أنا الذي أنجو، فمن حضره فلا يأخذ منه شيئًا». فمن الذي يستطيع ذلك.

ثم نعود فنقول: نحن أهل الإسلام والصلاة والعبادات لله رب العالمين، لماذا لم يتحقق فينا وعد الله تعالى، وينادون بوحدة الصف، ويقولون بلاد الكفر قد توحدت والسوق المشتركة قد تكونت والاتحادات بين الدول قد أنشئت، ومع ذلك فدول الإسلام مهددة بالانقسام إلى دول كثيرة.

وإذا نظرت إلى حال المسلمين مع أنهم يؤدون الصلاة، فالمنكرات والفواحش تمارُ كل

موقع عندهم، والله سبحانه يقول في كتابه الكريم: ﴿إِنَّ الصَّلَاةَ تَنْهَى عَنِ الْفَحْشَاءِ وَالْمُنْكَرِ وَلَذِكْرُ اللَّهِ أَكْبَرُ ﴾، فلقد أدينا الصلاة فلماذا لم تنته الفواحش والمنكرات من بلادنا ومن بيوتنا، هل تخلف وعد الله الصادق معنا.

والجواب: إن وعد الله حق، إن الله وعدكم وعد الحق، إذًا فلماذا تخلف الوعد، لك أن تنظر إلى هذا الرجل الذي جاء يقول: يا رسول الله، إن أخي استطلق بطنه، فقال في: «اسقه عسلاً»، فسقاه، ثم جاءه فقال: إني سقيته عسلاً فلم يزده إلا استطلاقًا، فقال له ثلاث مرات، ثم جاء الرابعة، فقال: «اسقه عسلاً»، فقال: سقيته فلم يزده إلا استطلاقًا، فقال رسول الله على: «صدق الله، وكذب بطن أخيك»، فسقاه العسل فبرأ.

فهذا يدلنا أنه إذا لم يتحقق لنا وَعْدُ وَعَدَهُ الله وجاء في شرعه؛ فالمتهم هم العاملون وليس الوعد، فإن وعد الله لا يتخلف، ولكن علينا نحن أن نكون مؤمنين عاملين.

ولّذا فإن الله افترض علينا الفرائض فإذا أديناها حقق الله تعالى لنا ما وعد، فإن لم يتحقق لنا ذلك فعلينا بالرجوع إلى أنفسنا نتهمها بالكذب: «صدق الله وكذب بطن أخبك، اسقه عسلاً».

فعلينا بالرجوع إلى أنفسنا والدخول على الله تعالى من باب النوافل التي شرعها وأذن لنا إن عملناها قبلها فلم يغلق علينا باب التوبة بعد الفريضة، إنما هو سبحانه فتح لنا الباب في عبادتُه سبحانه.

من أجل ذلك فعلينا الدخول من هذه الأبواب حتى يرضى عنا ربنا وينزع عنا عجزنا ويجبر منا كسرنا ويعيدنا إلى دينه وحظيرته فيتحقق لنا وعده إنه لما يشاء قدير.

فنعلم أننا أوتينا من قبل أنفسنا، فالمعاصي التي مائت كل موقع هي سبب زرع الوهن في قلوبنا، ونزع المهابة من صدور أعدائنا، حتى نظروا إلينا أننا فريسة سهلة المنال يمكن لهم أن يأخذوها، بل لم يتعبوا أنفسهم في حربنا لأنهم وجدوا أننا قد تسلطنا على أنفسنا فصرنا نعطيهم خيرات بلادنا، ونقتل لهم إخواننا وأنفسنا، ونحل لهم ديارنا وأموالنا وأعراضنا، إن جاءوا إلينا ماكرين، وإن تحاكمنا إليهم فأذلاء مخذولين، فما الحل وما المخرج؟

إنه ليس إلا الإيمان والصلاة والركاة والصوم وذكر الله وأداء الفرائض والدخول من أبواب النوافل، واللجوء إلى الله والدعاء والتضرع ليرى فينا أنا عبيده فيقوينا وينصرنا ويجبر عجزنا، كما كان حال سلفنا الصالح خافوا الله فأطاعوه فأخاف الله منهم عدوهم، وجعل سلاحهم على قلِّته شديدًا، وعددهم على ضالته كبيرًا، فنصرهم الله بالرعب مسيرة شهر، لذا فإنهم كانوا يحذرون المعاصي ويخافون الوقوع فيها أكثر من خوفهم الأمراض الفتاكة والجيوش الجرارة، فالطاعة رأس مال كبير، والمعصية وبال عظيم وهوان على الله وعلى سائر خلقه.

فاللهم ردنا طائعين ووحد على الإيمان قلوبنا وعلى الإسلام صفوفنا.

والله من وراء القصد.



#### الرواة عنه

روى عنه ابنه عبد الرحمن وموسى بن عقبة وابن أبي مليكة وصالح بن كيسان وهشام بن عروة وابن عجلان وابن إسحاق ومالك والليث بن سعد وسفيان الثوري وابن عيينة وسعيد بن أبي هلال وخلق سواهم.

#### ثناء العلماء عليه ا

قال أحمد بن حنبل: كان سفيان يسمي أبا الزناد أمير المؤمنين في الحديث.

قال أحمد: وهو فوق العلاء بن عبدالرحمن وفوق سهيل ومحمد بن عمرو، أبو الزناد أعلم من ربيعة.

قال ابن معين: ثقة حجة.

قال ابن المديني: لم يكن بالمدينة بعد كبار التابعين أعلم من ابن شهاب ويحيى بن سعيد وأبي الزناد وبكير الأشج.

قال ابن سعد: كان أبو الزناد ثقة كثير الحديث فصيحًا بصيرًا بالعربية عالمًا عاملًا.

قال العجلى: تابعي ثقة.

قال أبو حاتم الرازي: ثقة فقيه صالح الحديث صاحب سنة وهو مما تقوم به الحجة إذا روى عنه الثقات.

قال البخاري: اصح أسانيد أبي هريرة أبو الزناد عن الأعرج عن أبي هريرة.

قال ابن عيينة: قلت للثوري: جالست ابا الزناد؟ قال: ما رأيت بالمدينة أميرًا غيره.

قال مصعب بن عبد الله: كان أبو الزناد فقيه أهل المدينة وكان صاحب كتاب وحفظ.

قال أبن عدي: أبو الزناد كما قال يحيى بن معين ثقة حجة ولم أرد له حديثًا لأن كلها مستقدمة.

قال ابن حجر: ثقة فقيه.

قال الذهبي: الإمام الفقيه المفتي، وقال أيضًا: كان من علماء الإسلام ومن أئمة الاجتهاد.

#### من أحواله وأقواله:

قال عبد ربه بن سعيد: دخل أبو الزناد مسجد النبي في ومعه من الأتباع – يعني طلبة العلم - مثل ما مع السلطان فمن سائل عن فريضة ومن سائل عن الحساب ومن سائل عن الصديث ومن سائل عن مضلة.

قال الليث بن سعد: رأيت أبا الزناد وخلفه ثلاث مائة تابع من طالب فقه وشعر وصنوف ثم لم يلبث أن بقي وحده وأقبلوا على ربيعة وكان ربيعة يقول: «شبر من حظوة خير من باع من علم».

#### الإعسلام





#### اعداد: مجدي عرفات



#### اسمه ولقبه: هو

أبو عبد الرحمن عبدالله بن ذكوان القرشي المدني، ويلقب بأبي الزناد وأبوه مولى رملة بنت شيبة زوجة الخليفة عثمان بن عفان، وقيل: مولى أل عثمان.

مولده، ولد في نحو سنة خمس وستين.

شيوخه روى عن أنس بن مالك وأبي أمامة بن سهل وأبان بن عثمان وعروة بن الزبير وابن المسيب وخارجة بن زيد وعبيد الله بن عتبة وأبي سلمة بن عبد الرحمن بن عوف والقاسم بن محمد بن أبي بكر والأعرج عبد الرحمن بن هرمز وهو مكثر عنه ثبت فيه والشيعي



قال الذهبي: غفر الله لربيعة، بل «شيرٌ من جهل خير من ياع من حظوة». والسيلامية في الخمول، نسأل الله المسامحة.

ذكر أبو يوسف عن أبي حنيفة قال: قدمت المدينة فاتيت أيا الزناد ورأيت ربيعة فإذا الناس على ربيعة وأبو الزناد أفقه الرحلين، فقلت له: أنت أفقه أهل يلدك والعمل على ربيعة؟ فقال: ويحك «كف من حظ خدر من حراب من علم».

قال مصعب بن عبد الله: وكان أبو الزناد معاديًا لربيعة الرأى وكانا فقيهي البلد في زمانهما وكان الماجشون يعقوب بن أبي سلمة يعين ربيعة على أبي الزناد، وكان الماحشون أول من علم الغناء من أهل المروءة بالمدينة.

قال أبو الزناد: مثلى ومثل الماجشون كمثل ذئب كان بلح على أهل قربة فيأكل صبيانهم ودواجنهم فاحتمعوا له فخرجوا في طلبه فهرب منهم فتقطعوا عنه الا صاحب فخار .... فألح عليه، فوقف له الذئب وقال: هؤلاء عذرتهم أرأيتك أنت مالي ولك، والله ما كسرت لك فخارة قط، ثم قال: ما لى وللماحشون والله ما كسرت له كَثرًا ولا ترْبطًا.

[الكبر: طبل له وجه واحد، والبربط: من ملاهي العجم] قال محمد بن سلام الحمحي:

قبل لأبي الزناد: لم تحب الدراهم وهي تدنيك من الدنيا؟ فقال: إنها إن أدنتي منها فقد صانتني عنها.

قال إبراهيم بن المنذر الحزامي: هو كان سبب حلد ربيعة الرأى ثم ولى بعد ذلك المدينة التيمي، فأرسل إلى أبي الزناد فطين عليه بيتًا فشفع فيه

قال الذهبي: تؤول الشحناء بين القرناء إلى أعظم من هذا.

ولما رأى رسعة أن أما الزناد بهلك يسميه ما وسعه السكوت فأخرجوا أيا الزناد وقد عابن الموت وذيل ومال عنقه. نسال الله السلامة.

وروى الليث بن سعد عن ربيعة بن أبي عبد الرحمن قال: أما أبو الزناد فليس بثقة ولا رضى.

قال الذهبي: انعقد الإجماع على أن أبا الزناد ثقة رضي.

وقيل: كأن مالك لا يرضى أبا الزناد وهذا لم يصبح وقد أكثر مالك عنه في «موطئه».

روى العقبلي يسنده عن ابن القاسم قال: سالت مالكًا عمن بحدث بالحديث الذي قالوا: «إن الله خلق أدم على صورته»، فانكر ذلك إنكارًا شيديدًا ونهى أن بتحدث به أحد، فقيل: إن ناسًا من أهل العلم يتحدثون به، قال: مَن هم؟ قيل: ابن عجلان عن أبي الزناد، فقال: لم بكن بعرف ابن عجلان هذه الأشياء ولم يكن عالمًا ولم يزل أبو الزناد عاملاً لهؤلاء حتى

قال الذهبي: الخبر لم ينفرد به ابن عجلان، بل ولا أبو الزناد، فقد رواه شعب بن أبي حمزة عن أبي الزناد ورواه قــتادة عن أبي أبوب المراغي عن أني هريرة، ورواه ابن لهيعة عن الأعرج وأبي يونس عن أبي هريرة، ورواه معمر عن همام عن أبي هريرة، وصبح أيضنًا من حديث ابن عمر، وقد قال إسحاق بن راهويه عالم خراسان: صبح هذا عن رسول الله ﷺ، فهذا الصحيح، مخرّج في كتابي البخاري ومسلم فنؤمن به ونفوض، ونسلِّم ولا نخوض قيما لا يعنينا مع علمنا بأن الله ليس كمثله شيء وهو السميع البصير. انتهى.

قلت: حديث ابن عمر رواه الأحرى في الشريعة والبيهقي في الأسماء والصفات وابن خزيمة في التوحيد وغيرهم يلفظ: «لا تقيدوا الوحه فإن الله خلق أدم على صورة الرحمن عز وحل».

قال الأحرى بعد روايته الحديث:

هذه من السنن التي يجب على المسلمين الإيمان يها ولا يقال فيها كيف ؟ ولم؟ بل تستقيل بالتسليم والتصديق وترك النظر كما قال من تقدم من أئمة المسلمين. اه.

قال عبد الوهاب الوراق: من لم يقل إن الله خلق أدم على صورة الرحمن فهو حهمي.

وقد ذكر أبو يعلى في طبقات الحنابلة قال أحمد: من قال أن الله خلق أدم على صورة أدم فهو حهمي.

وقد قال شيخ الإسلام ابن بتيمة: لم يكن بين السلف من القرون الثلاثة نزاع في أن الضمير (يعني في قوله على صورته) عائدٌ إلى الله فإنه مستفيض من طرق متعددة عن عدد من الصحابة وسياق الأحاديث تدل على ذلك. اهـ.

قال الحافظ ابن حجر: الزيادة أخرجها ابن أبي عاصم في السنة والطبراني من حديث ابن عمر بإسناد رجاله ثقات وأخرجه ابن أبي عاصم أيضنًا عن طريق أبي يونس عن أبي هريرة بلفظ يردُ التأويل، قال: «من قاتل فليجتنب الوجه، فإن صورة وجه الإنسان على صورة وجه الرحمن». فتعين إجراء ما في ذلك على ما تقرر بين أهل السنة من إمراره كما حاء من غير اعتقاد تشبيه، ونقل عن حرب الكرماني في كتاب السنة قال: سمعت إسحاق ين راهويه يقول: صح أن الله خلق أدم على صورة الرحمن. اه.

وفاته: توفي أبو الزناد رحمه الله في رمضان سنة ثلاثين ومائة وقيل إحدى وثلاثين. والله أعلم.

سير أعلام النبلاء . التهذيب . تقريب التهذيب فتح الباري.



















وهم الذين : ﴿ جَاءُهُمْ ك\_ت\_اب من عند الله مُصد في لما معهم وكانوا من قبل يستطتخون على الذين كضروا فلما جاءهم ما عرفوا كمروا به فلعنة الله على الكافرين ﴾ [البقرة: ٨٩].

وينفقون أموالهم ليصدوا

عن سبيل الله، ويودون أن

يكفر السلمون كما كفروا

فيكونون سواء، ولا يرضون

عن السلمين حتى يتبعوا

دينهم وملتهم.

الأخرة ويزعمون أنهم لا يُبعثون، وإنما يعتقدون هذه الدار فقط وأنها هي جنتهم، ويكفرون بالجنة والنار

الحق ويسترونه، ويكفرون بالله، ويجحدون وجوده، ويعبدون غيره، ويشركون بالله ما لم ينزل به سلطانًا، ويكفرون برسول الله محمد ويكفرون بما أنزل عليه من القرآن، ويكفرون سنته، ويستهزؤن بشخصه وأموره الخاصة، ويكفرون بملائكة الله وكتبه ورسله، ويريدون أن يضرف وابين الله ورسله ويق ولون نؤمن بيعض ونكف ربيعض، ويكف رون باليوم الآخر وبالبعث فلا يرون بعشاولا معادافي

[آل عمران:٣٢]. الكافرون:

همضد

المؤمنين، وهم

مع سلسلة مختارات من علوم القرآن والتي نحاول بحول من الله تعالى أن نُقرَب من خلالها علوم القرآن بين يدي الأمة، فنواصل الحديث معكم إن شاء الله تعالى هذا العام لنقف مع القارئ الكريم مع علم من علوم القرآن الكريم أصيل هو علم أسباب النزول.

والذي ينقسم نزول القرآن إلى قسمين، القسم الأول: البندائي

وهو ما لم يتقدم نزوله سبب يقتضيه وهو غالب آيات القرآن، وهو ما نزل ابتداءً بعقائد الإيمان وواجبات الإسلام وما نزل ليهدي الإنسانية إلى المحجة الواضحة، ويرشدها إلى الطريق المستقيم ويقيم لها أسس الحياة الفاضلة التي تقوم دعامتها على الإيمان بالله ورسالاته ويقرر أحوال الماضي، ووقائع الحاضر وأخبار المستقبل وأكثر القرآن نزل ابتداءً لهذه الأهداف العامة.

القسم الثاني: سببي

وهو ما نزل مرتبطًا بسبب من الأسباب الخاصة وهو موضوع البحث الأن:

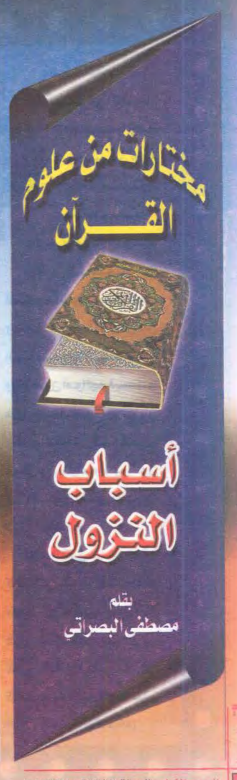
والسبب:

أ- إما سؤال يجيب الله عنه، مثل: ﴿يَسْ اَلُونَكَ عَنِ الْهَلِيّةِ قُلْ هِيَ مَوَاقِيتُ لِلنَّاسِ وَالحَّجُّ ﴾ [البقرة: ١٨٩]، وسواء أكان ذلك السؤال المرفوع إلى النبي في يتصل بأمر مضى نحو قوله سبحانه في سورة الكهف: ﴿ وَيَسْأَلُونَكَ عَنْ ذِي الْقَرْنَيْنِ ﴾ [أية: ٨٣] أم يتصل بحاضر أو مستقبل إلى غير ذلك.

ب- أو حادثة وقعت تحتاج إلى بيان وتحذير مثل: قوله تعالى: ﴿ وَلَئِنْ سَاَئْتَهُمْ لَيَقُولُنَ إِنْمَا كُنُا نَخُوضُ وَنَنْعَبُ ﴾ [التوية: ٦٥] الآيتان نزلتا في رجل من المنافقين قال في غزوة تبوك في مجلس: ما رأينا مثل قرائنا هؤلاء أرغب بطونًا ولا أكذب السنًا، ولا أجبن عند اللقاء، يعني رسول الله على وأصحابه، فبلغ ذلك رسول الله على ، ونزل القرآن فجاء الرجل يعتذر إلى النبي على فيجيبه بقوله تعالى: ﴿ قُلُ أَبِاللّٰهِ وَآيَاتِهِ وَرَسُولِهِ كُنْتُمْ تَسْتَهْزَنُونَ ﴾ [التوية: ٦٥].

ج- أو فعل واقع يحتاج إلى معرفة حكمه، مثل قوله تعالى: ﴿ قَدْ سَمِعَ اللَّهُ قَدُولُ الَّتِي تُجَادِلُكُ فِي زَوْجِهَا وَتَسْتَكِي إِلَى اللَّهُ وَاللَّهُ يَسْمَعُ تَحَاوُرُكُمَا إِنَّ اللَّهُ سَمَدِيعٌ بَصِيرٌ ﴾ [المجادلة: ١].

د- أو تمنيًا من التمنيات، كموافقات عمر رضي الله عنه، ومن أمثلتها ما أخرجه البخاري وغيره عن أنس رضي الله عنه: وافقت ربي في رضي الله عنه: وافقت ربي في ثلاث: قلت: يا رسول الله لو اتخذنا من مقام إبراهيم



مصلى، فنزلت: ﴿وَاتَّضِدُوا مِنْ مَقَام إِبْرَاهِيمَ مُصَلِّى﴾ [البقرة: ١٢٥]، وقلت: يا رسول الله، إن نساءك يدخل عليهن البرُّ والفاجرُ، فلو أمرتهن أن يحتجبن، فنزلت آية الحجاب، واجتمع على رسول الله نساؤه في الغيرة، فقلت لهن: «عسى ربه إن طلقكن أن يبدله أزواجًا خيرًا منكن»، فنزلت كذلك، وهذه في سورة التحريم [الآية: ٥]. طريق معرفة سببالنزول

لا طريق لمعرفة أسباب النزول إلا النقل الصحيح، والعلماء يعتمدون في معرفة سبب النزول على صحة الرواية عن رسول الله ، أو عن الصحابة فإن إخبار الصحابي عن مثل هذا إذا كان صريحًا لا يكون بالرأي، بل يكون له حكم المرفوع، قال الواحدى: «لا يحل القول في أسباب نزول الكتاب إلا بالرواية والسماع ممن شاهدوا التنزيل، ووقفوا على الأسباب، وبحثوا في علمها وجدوا في الطلب، وهذا هو نهج علماء السلف، فقد كانوا يتورعون عن أن يقولوا شيئا في ذلك دون تثبت، قال محمد بن سيرين: سألت عبيدة عن آية من القرآن، فقال: اتق الله وقل سدادًا، ذهب الذين يعلمون فيما أنزل الله من القرآن. وهو يعنى الصحابة، وإذا كان هذا هو قول «ابن سيرين» وهو من أعلام علماء التابعين تحريًا للرواية، ودقة في الفصل، فإنه يدل على وجوب الوقوف عند أسباب النزول الصحيحة، ولذا فإن المعتمد من ذلك فيما روى من أقوال الصحابة ما كانت صيغته جارية مجرى المسند بحيث تكون هذه الصيغة جازمة بأنها سبب

#### التعبير عن سبب النزول

تختلف عبارات القوم في التعبير عن سبب النزول، فتارة يُصرِّح فيها بلفظ السبب فيقال: «سبب نزول الآية كذا» وهذه العبارة نَصُّ في السببية لا تحتمل غيرها، وتارة لا يُصرِّحُ بلفظ السبب ولكن يُؤتي بفاء داخلة على مادة نزول الآية عقب سرَّد حادثة، وهذه العبارة مثل تلك في الدلالة على السببة أيضًا.

ومثاله ما أخرجه مسلم عن جابر قال: كانت اليهود تقول: «من أتى امراته من دُبرها في قُبلها جاء الولد أحول»، فأنزل الله: ﴿ نِسِنَا قُكُمْ حَرْثُ لَكُمْ فَأَتُوا حَرُثُكُمْ أَنَى شَيْئَتُمْ وَقَدَّمُوا الْأَنْفُسِكُمْ

وَاتَّقُ وَا اللَّهُ وَاعْلَمُ وَا أَنَّكُمْ مُسَالَّةُ وَهُ وَبَشَّرِ الْمُؤْمِنِينَ ﴾ [البقرة: ٢٢٣].

وما أخرجه البخاري عن ابن عمر قال: «أنزلت: ﴿ نِسَاؤُكُمْ حَرْثُ لَكُمْ ﴾ في إتيان النساء في أدبارهن، فالمعول عليه في بيان السبب هو رواية جابر الأولى، لأنها صريحة في الدلالة على السبب، ومرةً يُسال الرسول، فيوحَى إليه ويُجيب بما نزل عليه ولا يكون تعبيرُ بلفظ سبب النزول، ولا تعبيرٌ بتلك الفاء، ولكن السببية تُفهم قطعًا من المقام، مثاله ما أخرجه البخاري عن ابن مسعود قال: «كنتُ أمشي مع النبي ﷺ بالمدينة، وهو يتوكأ على عسيب فمرّ بنفر من البهود، فقال بعضهم: لو سألتموه فقالوا: حدِّثنا عن الروح، فقام ساعة ورفع رأسه فعرفت أنه يوحي إليه حتى صعد الوحي، ثم قال: ﴿ قُل الرُّوحُ مِنْ أَمْسِ رَبِّي وَمَا أُوتِيتُمُ مِنَ الْعِلْمِ إِلاَّ قُلِيلاً ﴾، وما أخرجه الترمذي وصححه عن أبن عباس قال: «قالت قريش لليهود أعطونا شيئًا نسال هذا الرجل، فقالوا: اسالوه عن الروح، فسالوه، فأنزل الله: ﴿ وَيَسْأَلُونَكَ عَنِ الرُّوحِ ﴾، فهذا الخبر الثاني يدلُ على أنها نزلت بمكة، وأن سبب نزولها سؤال قريش إياه، أما الأول فصريح في أنها نزلت بالمدينة بسبب سؤال البهود إياه، وحكم هذا أيضًا حكم ما هو نصُّ في السينة.

ومرة أخرى لا يُصرح بلفظ السبب ولا يؤتى بتلك الفاء، ولا بذلك الجواب المبني على سؤال، بل يقال: نزلت هذه الأية في كذا (مثلاً)، وهذه العبارة ليست نصنًا في السببية، بل تحتملها وتحتمل أمرًا آخر، هو بيان ما تضمنته الآية من الأحكام. والقرائن وحدها هي التي تعينً أحد هذين الاحتمالين أو تُرجَّحه.

ومن هنا نعلم أنه إذا وردت عبارتان في موضوع واحد: إحداهما نص في السببية لنزول أية أو آيات، والثانية ليست نصاً في السببية لنزول تلك الآية أو الآيات هنالك نأخضذ في السببية بما هو نص، ونحمل الأخرى على أنها بيان لمدلول الآية لأن النص أقوى في الدلالة من المحتمل.

وللحديث بقية بإذن الله تعالى.

Ind the Party

إن الأعمال الصالحة تقربنا من الملائكة وتقرب الملائكة لنا، ومن الجدير بالذكر أن العمل لا يوصف بأنه صالح إلا إذا توافرت فيه شروط، هي: الإيمان والإخلاص والمتابعة، فعمل المشرك حابط عند الله، يقول سبحانه وتعالى: ﴿ لَئِنْ أَشْرَكْتَ لَيَحْبَطَنُ عَمَلُكَ ﴾، والعمل إن لم يكن خالصًا لله عز وجل يرد على صاحبه، ﴿ فَمَنْ كَانَ يَرْجُو لِقَاءَ رَبِّهِ فَلْيَعْمَلْ عَمَادُ صَالِحٍا وَلاَ يُشْرِكُ بِعْيَادَةِ رَبِّهِ أَحَدًا ﴾، والعمل بنبغي أن يكون موافقًا لسنة النبي 😅 ، وإلا رد على صاحبة: «من أحدث في أمرنا هذا ما ليس منه فهو رد». ومن الأعمال الصالحة التي تشهدها الملائكة.

> ١- تسجيلهم للذين يحضرون لصلاة الجمعة: فعن أبى هريرة رضى الله عنه قال: قال رسول الله ﷺ: «إذا كان يوم الجمعة كان على كل باب من أبواب المسجد ملائكة يكتبون الأول فالأول، فإذا جلس الإمام طووا الصحف وجاءوا يستمعون

> > الذكر». رواه البخاري.

٢- تسجيلهم للأقوال الطبية: فعن رفاعة بن رافع قال: كنا نصلي وراء النبي 🎏، فلما رفع رأسه من الركعة، قال: «سمع الله لمن حمده»، قال رجل وراءه: ربنا ولك الحمد حمدًا كثيرًا طيبًا مباركًا فيه، فلما انصرف قال: «مَنْ المتكلم؟» قال: أنا، قال: «لقد رأيت بضعة وثلاثين ملكًا يبتدرونها أيهم يكتبها».

والمتأمل في الحديث يجد أن عدد حروف هذه الكلمـات أربعــة وثلاثون حــرفــا، وهؤلاء الملائكة يختلفون عن الملاكة التي تسجل عمل العدد-الرقيب والعتيد.

٣- تنزلهم عند قراءة القرآن:

ففي حديث أبي سعيد الخدري رضى الله عنه أن أسيد بن حضير، كان يقرأ القرآن في مريده (جرنه) فتحركت فرسه، كلما قرأ تحركت وكلما سكت سكنت، فخشي على ولده منها، فلما قام إليها وجد مثل الظله فوق رأسه فيها أمثال السرج عرجت في الجو حتى اختفت، ولما أخبر بذلك النبي 攀 قال: «تلك الملائكة كانت تسمع لك، ولو قرأت لأصبحت يراها الناس ما تستتر منهم». رواه البخاري ومسلم.

٤- حضورهم مجالس العلم والذكر:

ففي حديث أبي هريرة رضى الله عنه قال: قال رسول الله ﷺ: «إن لله ملائكة يطوفون في الطرق يلتمسون أهل الذكر، فإذا وحدوهم، تنادوا هلموا إلى حاجتكم». قال: «فيحفونهم بأجنحتهم إلى السماء الدنيا». والملائكة تضع أجنحتها لطالب العلم رضنًا بما يصنع.

٥- شهودهم لصلاتي الفجر والعصر:

يقول حِل شَانه: ﴿ وَقُرْآنَ الْفَجْرِ إِنَّ قُرْآنَ الْفَجْرِ كَانَ مَشْهُودًا ﴾، ويقول 🍔: «يتعاقبون فيكم ملائكة بالليل وملائكة بالنهار، ويجتمعون في صلاة العصر وصلاة الفجر، ثم يعرج الذين باتوا فيكم فيسالهم وهو أعلم بهم، فيقول: كيف تركتم عبادي؟ فيقولون: تركناهم وهم يصلون وأتتناهم وهم يصلون».

٦- إظلالهم للشهيد بأجنحتهم:

ففي غزوة أحد لما استشهد عبد الله بن حرام رضى الله عنه ودخلت عليه أخته فاطمة تبكيه، قال لها النبي ﷺ: «تبكين أولا تبكين مازالت الملائكة تظله بأجنحتها حتى رفعتموه».

٧- شهودهم لجنازة الصالحين:

لما مات سعد بن معاذ سيد الأنصار رضى الله عنه اهتر عرش الرحمن لموته وفتحت له أبواب السماء وشبهده سبعون ألفًا من الملائكة.

٨- تأمين الملائكة على تأمين الإمام:

إن الملائكة تؤمن مع الإمام، ففي حديث

## «على انقاب المدينة مالانكة الايدخلها الطاعون ولا المجال مديث نزلت الملائكة في غيرة بدرتقيات لمع المسلمين

البخاري: «إذا قال الإمام: آمين، فإن الملائكة تقول في السماء آمين، فمن وافق تأمينه تأمين الملائكة غفر له ما تقدم من ذنبه».

وكذا في قول الإمام: «سمع الله لمن حمده» تقول الملائكة اللهم ربنا ولك الحمد، ففي صحيح البخاري عن أبي هريرة رضي الله عنه: «إذا قال الإمام سمع الله لمن حمده، فقولوا: اللهم ربنا ولك الحمد، فإن من وافق قوله قول الملائكة غفر له ما تقدم من ذنبه».

٩- حمايتهم لمكة والمدينة من دخول الدجال:

يضرج الدجال فيطوف الأرض بسرعة المطر الذي استدبرته الريح، لكنه يُمنع من بخول مكة والمدينة لحماية الملائكة لهما، ففي الحديث: «على أنقاب المدينة مالائكة، لا يدخلها الطاعون ولا الدجال». رواه البخاري.

وفي الحديث أيضًا: «وليس من بلد إلا سيطؤه الدجال، إلا مكة والمدينة، ليس له من نقابها نقب إلا عليه الملائكة صافين يحرسونها، ثم ترجف المدينة بأهلها ثلاث رجفات فيخرج الله كل كافر ومنافق». رواه البخاري.

١٠- تؤمن على من دعا لأخيه بظهر الغيب:

ففي حديث مسلم: «من دعا لأخيه بظهر الغيب، قال الملك الموكل به: أمين ولك بمثله».

١١- تقاتل مع المؤمنين:

يقول سبحانة: ﴿إِذْ تَسْتَغِيثُونَ رَبُكُمْ فَاسْتَجَابَ لَكُمْ أَنِّي مُمِدُّكُمْ بِأَلْفَ مِنَ الْمُلاَئِكَةِ مُرْدِفِينَ ﴾، ففي غزوة بدر ظل النبي في يدعو الله ويستغيث به ويطلب منه النصر والتمكين لعباد الله المستضعفين، حتى أنزل الله سبحانه الملائكة يقدمهم جبريل عليه السلام فقال النبي في لأبي بكر: «أبشر.... يا أبا بكر، هذا جبريل على ثناياه النقع». رواه الدخاري. والنقع: هو الغبار.

وفي غزوة الأحراب أيد الله المؤمنين بالملائكة، يقول سبحانه: ﴿يَا أَيُهَا الَّذِينَ آمَنُوا الْأَكُرُوا نِعْمَةَ الله عَلَيْكُمْ إِذْ جَاءَتُكُمْ جُنُودُ فَأَرْسَلْنَا عَلَيْهِمْ رِيحًا وَجُنُودًا لَمْ تَرَوْهَا ﴾، والمقصود بقوله تعالى: ﴿وَجُنُودًا لَمْ تَرَوْهَا ﴾ هم الملائكة، وبعد الغزوة

#### بقلم/أسامة سليمان

نزل جبريل على النبي فقال له: «أوضعتم سلاحكم فإنا لم نضع سلاحنا بعد». فقال: إلى أين، فاشار إلى بني قريظة. رواه البخاري ومسلم. ١٦- يبشرون المؤمنين، وقد اخبرنا الله سبحانه أنهم بشروا إبراهيم عليه السلام بالذرية الصالحة، وبشروا زكريا عليه السلام بيحيى، وبشروا مريم عليها السلام بعيسى، وفي هذا يقول سبحانه: ﴿هَلُ أَتَاكَ حَدِيثُ ضَيَّفِ إِبْرَاهِيمَ عليم ﴾، ويقول سبحانه: ﴿هَلُ أَتَاكَ حَدِيثُ ضَيَّفِ إِبْرَاهِيمَ عليم ﴾، ويقول سبحانه: ﴿فَنَادَتُهُ المُلاَئِكَةُ وَهُوَ عَلَيمٍ هِي المحرّابِ أَنَّ الله يُبَشِّرُكُ بِيَحْيَى ﴾، ويقول سبحانه: ﴿فَنَادَتُهُ المُلاَئِكَةُ وَهُوَ وَيقول جل شانه: ﴿إِذْ قَالَتِ المُلاَئِكَةُ يَا مَرْيَمُ إِنَّ ويقول جل شانه: ﴿إِذْ قَالَتِ المُلاَئِكَةُ يَا مَرْيَمُ إِنَّ ويقول إلى الله يُبَشِّرُكُ بِيَحْيَى ﴾، ويقول جل شانه: ﴿إِذْ قَالَتِ المُلاَئِكَةُ يَا مَرْيَمُ إِنَّ ويقول جل شانه: ﴿إِذْ قَالَتِ المُلاَئِكَةُ يَا مَرْيَمُ إِنَّ ويقول جل شانه: ﴿إِذْ قَالَتِ المُلاَئِكَةُ يَا مَرْيَمُ إِنَّ ويقول هَيْ المُنْهُ السُّمِةُ المُسيحُ عيستَى بْنُ مَرْيَمُ وَجِبِهًا فَي الدُّنُونَ وَمِنَ المُقَدِينَ ﴾.

17- حمايتهم للرسول و من كيد المشركين وأذى المجرمين، فعندما توعد أبو جهل النبي ، قال رسول الله و: «لو دنا مني الختطفته الملائكة عضواً عضواً».

14- تُبلغ الرسول السلام من أمته، فلقد وكل الله سبحانه مَلكًا أعطاه سمع العباد بتبليغ الصلاة والسلام عليه من أمته، فعن عمار رضي الله عنه قال رسول الله هذا إن لله تعالى ملكًا أعطاه سمع العباد، فليس من أحد يصلي علي إلا بلغنيها». رواه الطبراني في المعجم الكبير ياسناد حسن.

10- تنزل بعيسى عليه السلام آخر الزمان ليكسر الصليب ويُحرم الخنزير ويضع الجزية، يقول سبحانه: ﴿وَإِنَّهُ لَعِلْمُ لِلسَّاعَةِ ﴾، فنزوله عليه السلام علامة على أقتراب الساعة، وينزل عليه السلام شرقي دمشق عند المنارة البيضاء واضعًا كفيه على أجنحة ملكين.

والله من وراء القصد.

التوحية



الحلقة الخامسة والعشرون

الحمد لله والصلاة والسلام على رسول الله، يبعد:

#### واجبات المعلم نحو تلاميذه(١)

اً أن يشفق على المتعلمين ويجريهم مجرى بنيه . قال ﷺ : « إنما أنا لكم مثل الوالد لولده أعلمكم .. «٢) .

٢- ألاً يقصد بالتعليم جزاءًا ولا شكورًا ، بل
 يقصد به وجه الله والتقرب إليه .

الا يدع من نصح المتعلم شيئًا ، يل ينتهز
 كل فرصة لنصحه وإرشاده .

أن يزجر المتعلم عن سوء الأخلاق بطريق التعريض ما أمكن ، ولا يصرر ، وبطريق الرحمة لا بطريق التوبيخ .

أن يراغي مستوى الأطفال من الناحية العقلية ، ويخاطبهم على قدر عقولهم ، ولا يلقي إليهم أشياء فوق مستوى إدراكهم ، حتى لا ينفروا من التعليم ويتخبطوا فيما يفهمون .

 ألا يقبِّح في نفس المتعلم علوم غيره ، وينبغي أن يوسع على المتعلم طريق التعلم في غير علمه .

الخيفي أن يُلقي إلى المتعلم القاصر (الضعيف) العلم الجلي اللائق به ، ولا يذكر له أن وراءه تدقيقاً وهو يدخره عنه حتى لا تفتر رغبته ويضطرب عقله .

أن يعمل المعلم بعلمه ، فلا يُحذَب قولهُ فعله . قال الله تعالى : ﴿ أَتَأْمُرُونَ النَّاسَ بِالْبِرِّ وَتَنسَوْنَ أَنفُسَكُمْ ﴾ [البقرة : ٤٤] ، ﴿ كَثبَرَ مَقْتَا عِندَ اللهِ أَن تَقُولُوا مَا لاَ تَفْعَلُونَ ﴾ [الصف:٣].

#### (١٠٦) ويأمر ﷺ البنات بالحجاب والتستر إذا بلغن

الله عز وجل أمر النساء والبنات بالحجاب، فقال لنبيه في المرابطة : ﴿ يَا أَيُّهَا النَّبِيُّ قُلْ لَأَزْوَاجِكَ وَبَنَاتِكَ وَنِسَاء المُؤْمِنِينَ يُدْنِينَ عَلَيْهِمِنَّ مِنَ مَنِ جَلَابِيهِنَّ ﴾ [الأحزاب: ٥٩].

سِت سنين ، ودخل عليَّ وأنا بنت تسع سنين ، وكنت ألعب بالبنات ( لُغب) ، وكان لي صواحب ( صديقات ) يلعبن معي ، فكان رسول الله ﷺ إذا دخل يتقمعن ( يستُ تِرْن ) منه ، وفي لفظ: وعندي الجواري ( البنات الصغار ) فإذا دخل خرجن ، وإذا خرج دخلن !!(٣).

فيا تاركي الحجاب ، معي هدية لمن أجاب ، لماذا كانت صديقات عائشة تختبئن وتستترن من النبي ﷺ وهو الشريف العفيف؟ إن قلتم حياءً منه فما لكم لا تستحون ؟ وإن قلتم حجابًا منه فما لكم لا تعقلون؟ وقد يضرج متفلسف علينا فجأة ، فيقول : هذه كانت عادات عند العرب! فنقول له: إنها في سورة الأحزاب أنة ، نسأل الله لك الهداية . ثم أقول أخيرًا لتاركة الحجاب: انظرى إلى تلك البنت الصغيرة ، وإما أن تعطيها قبُّلة ، أو تأخذي منها صفعة ! تلك البنت هي أم كلثوم بنت عليّ بن أبي طالب ، وكانت صغيرة ، فخطبها أمير المؤمنين عمر ، فقال أبوها إنها صغيرة ، فقيل لعمر : إنما يريد بذلك منعها ، فكلمه عمر ، فقال على : أبعث بها إليك ، فإن رضيت فهي امرأتك ، فبعث بها إليه ، فذهب عمر ، فكشف عن ساقها ، فقالت : أرسل ( أى اترك ثوبي ) ، فلولا أنك أمسيسر المؤمنين لصَّككت عينكُ(٤)! سيحان الله لا يضافون في الله لومة لائم.

لكن لم يفت عمر نفسه (أن يلفت نظر المربين إلى أنه لا حرج من بروز البنت الصغيرة على الرجال أو بخولها عليهم عند أبيها في مجلسه لكي يؤخذ عنها فكرة عامة فلعلهم يخطبونها فيما بعد لأحد أبنائهم.

عن عمر بن الخطاب قال: أبرزوا الجارية التي لم تبلغ ، لعل بني عمها أن يرغبوا فيها(ه). وبالطبع ، هناك فرق شاسع بين مدلول كلام عمر ( وبين مفهوم التي تترك وجهها كاشفًا حتى بعد البلوغ لتعرض نفسها على من لم يصبه الدور ، ومن لم يحالفه الحظ ، لعله يجد فيها بُغْيَتَه ، وتكون يومًا زوجتَه . والله المستعان .

# والمراتان الأمين الأمين الأمين

إعداد/ جمال عبد الرحمن

### (۱۰۷) ویأمرهم ﷺ بالزواج متی بلغوا وقدروا علی تکالیفه

عن عبد الله بن مسعود (قال: قال رسول الله ﷺ: « يا معشر الشباب ، من استطاع منكم الباءة فليتزوج ، فإنه أغض للبصر ، وأحصن للفرج ، فمن لم يستطع فعليه بالصوم فإنه له وجاء »(٦) .

. وقد أهديت عائشة رضي اللَّهُ عنها وهي بنت تسع سنين ، وخطب عمر ( أم كلثوم بنت عليً) وهي جارية تلعب مع الجواري . فالزواج المبكر حصن ورعاية ، وعفة ووقاية .

ونبينا صلوات الله وسلامه عليه ، يريد للشباب ألا ينحرف أو يضيع وينجرف ، ويكون فريسة سهلة للشياطين والمنحرفين ، فلذلك حثهم على الزواج لمن استطاع الباءة ، وهي تكاليف الزواج والقدرة عليه ، فإن في الزواج تحصينا وحفظاً للفرج ، وإشباعًا للعين لتكون غاضئة عن محارم الله وحرماته ، ونساء الناس وأعراضهم، فيكون الزواج بذلك وجاءًا ؛ أي وقاية ومنعًا من الوقوع في الزلل .

وإذا كَان الولد محتاجًا إلى النكاح ، والأب أو من يقوم مقامه قادر على تزويجه ؛ لزمه ذلك ، لم من تحصينه وإعفافه عن الوقوع في الحرام . قال ابن قدامة رحمه الله : « ويَلزَم الرجل إعفاف ابنه ، إذا احتاج إلى النكاح ، وهذا ظاهر مذهب الشافعي »(٧) .

وكذلك يجب أن يُزوج ابنته التي بلغت سنًا تحتاج فيه إلى الزواج لإعفافها ، وأن يلتمس لها الزوج الصالح ، فلا فرق بين الابن والبنت في وجوب إعفافهما .

وَالنَّبِي ﷺ يقــول: « ثلاثة حقّ على اللّه عونهم: المكاتب الذي يريد الأداء، والناكح الذي يريد العفاف، والمجاهد في سبيل الله،(٨).

(۱۰۸) فإذا بلغوا علمهم على الأمانة وتعمل السئوليات لا شك أن الطفل لن يظل طفلاً ، بل سياتيه اليوم الذي فيه يبلغ ويصير مكلفًا مسئولاً ، فإذا كان يعمل في مال أبيه فهو راع ومؤتمن

ومسئول أمام الله عز وجل يوم القيامة عن هذا المال ، فعن ابن عصر رضي الله عنهما قال : وأحسب النبي على قال : « والرجل في مال أبيه راع ومسئول عن رعيته ، فكلكم راع وكلكم مسئول عن رعيته »(٩) .

إذن فالولد أمين في مال أبيه ، والنبي ﷺ يؤكد على جانب الأمانة عند الصبي لتشأصل فعه.

فما الذي يشغل بالكم من الأعاجيب با شباب الزمن الأخر ؟! أهي حضارة الغرب وتفسيُّخه ، أم الإباحية التي يطلقونها بلا حدود ، والمتعة والشهوة التي يمارسونها بلا شروط ولا قيود ؟ نسأل الله السلامة والعافية.

الهوامش:

- (١) انظر التربية الإسلامية للإبراشي ص ١٤٥ .
- (٢) صحيح سنن ابن ماجة عن ابي هريرة ج١ ح١٨٠. والبيه قي ج١ ح٠٠٥ . والدارمي ج١ ح١٤٧، والنسائي ج١ ح٠٤ . وابن حبان في صحيحه ج٤ ح١٤٤٠ .
- (٢) البخاري ، كتاب الأدب ٥٦٦٥ . والنسائي ،كتاب النكاح ٣٣٢٥ . وأبو داود كتاب الأدب ٤٢٨٣ .
- (٤) مصنف عبد الرزاق وسنن سعيد بن منصور وابن أبي عمرو . قاله أبن حجر العسقلاني في تلخيص الحبير چ٣ ح ١٤٨٤ .
- (ه) مصنف عبد الرزاق / ١٥٦/٦ باب: إبراز الجواري والنظر عند النكاح .
- (۱) البخاري ،كتاب النكاح ۲۲۷۷ . ومسلم ، كتاب النكاح ۲۶۸۰ . والترمذي ، كتاب النكاح ۲۰۰۱ ، و النسائي ، كتاب الصيام ۲۲۰۱ . وأبو داود ، كتاب النكاح ۱۷۰۰ . وأبو داود ، كتاب النكاح ۲۸۰۰ . وأحد مسند المكثرين من الصحابة ۴۱۱، والدارمي، كتاب النكاح ۲۸۰۱ .
  - (۷) المغنى ۸/۲۱۲.
- (٨) صحيح سن النسائي ج٢ ح٣١٨٨ . وابن حبان في صحيحه ج٩ ح٣٠٨٠ . والحاكم في المستدرك ج٢ ح٢٠٥٨ وقال : هذا حديث صحيح على شرط مسلم ، ولم نُخْرِجاه .
- (٩) البخاري ،كتاب العتق ٢٣٧١ ، وكتاب الاستقراض وأداء الديون ٢٢٣٢ . وأحمد ، مسند المكثرين من الصحابة ٥٧٥٣ .

The Later

## القرأمي مكتبية الركي الماع ﴿ ﴿ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ

### « خلق أفعال العباد ، للإمام البخاري

إعداد / علاء خضر

الصحابة والتابعين وأتباع التابعين بالأسانيد الصحيحة والمقبولة.

#### منهج المؤلف

قسم البخاري الكتاب إلى جزاين، الجزء الأول منه في خلق أفعال العباد ، والجزء الثاني في الرد على الجهمية وأصحاب التعطيل.

يُورد النصوص الشرعية من الكتاب والسنة وآثار الصحابة والتابعين باسانيدها تحت عناوين دالة على المعنى المراد من إيراد ذلك النص.

#### أهم ما جاء في الكتاب

بدأ المؤلف بـ «باب ذكر أهل العلم للمعطلة الذين يريدون أن يُبدلوا كلام الله عز وجل».

نقل الإمام البخاري في هذا الباب قول السلف في أن القرآن كلام الله، وأنه غير مخلوق، والقول بأن الله فوق عرشه بائن من خلقه، والقول برؤية المؤمنين ربهم في الأخرة، والادلة على بقاء الجنة والنار وأنهما لا تفنيان، وذكر مقالات الجهمية وقولهم إن القرآن مخلوق، ونفيهم لعلو الله سبحانه وتعالى، وقولهم إن الله في كل مكان بذاته، وهذا قول الجهمية الأوائل والمتأخرين منهم غلوا وتناقضوا فقالوا إن الله لا داخل ولا خارج العالم ولا منفصل عنه ولا متصل به.

وقولهم بفناء الجنة والنار، واعتقادهم أن الجنة والنار غير مخلوقة الآن، وإذا خلقتا تغنيان، وذكر شيئا من أحوال جهم بن صفوان مؤسس هذه الفرقة الضالة والتي تنسب إليه، وعمن أخذ هذه المقالات، ولمن ورثها ورد السلف على هذه المقالات والتحذير منها، ونقل الإمام البخاري رحمه الله عن السلف تكفير الجهمية وتكفير من قال بأقوالهم.

فنقل الإمام البخاري عن سفيان بن عيينة قوله:

أدركت مشائخنا منذ سبعين سنة منهم عمرو بن
دينار يقولون: القرآن كلام الله وليس بمخلوق،
وعن حبيب بن أبي حبيب عن أبيه عن جده قال:
شهدت خالد بن عبد الله القسري بواسط في يوم
الإضحى قال: ارجعوا فضحوا فإن مُضَحَّ بالجعد بن
دهم، زعم أن الله لم يتخذ إبراهيم خليلاً، ولم يكلم
موسى تكليمًا!! تعالى الله علوا كبيرًا عما يقول

المؤلف الإمام الحافظ الفقيه محمد بن إسماعيل بن إبراهيم بن المغيرة ، أبو عبد الله الجعفي -مولاهم - البخاري ، صاحب الجامع الصحيح .

مولده: ولد عام ١٩٤هـ، ببخاري .

ذكر محمد بن أبي حاتم قال: قلت لأبي عبدالله: كيف كان بدء أمرك؟ قال: ألهمت حفظ الحديث وأنا في الكتاب، فقلت: كم كان سنك؟ فقال: عشر سنين أو أقل، ثم خرجت من الكتاب بعد العشر، فجعلت أختلف إلى الداخلي وغيره، يقول: فلما طعنت في ستة عشر سنة، كنت قد حفظت كتب ابن المبارك ووكيع وعرفت كلام هؤلاء - يعني به أصحاب الرأي- ثم خرجت مع أمي وأخي إلى مكة، فلما حجت رجع أخي بها - يعني أمه - وتخلفت في طلب الحديث، فلما طعنت في ثماني عشرة سنة جعلت أصنف قضايا الصحابة والتابعين وأقاويلهم، وصنفت كتاب التاريخ - يعني به الكبير.

أخذ العام عن كثيرين ، منهم الإمام أحمد بن حنبل ، وإسحاق بن راهويه ، وعلي بن الديني ، وروى عنه خلق من أشهرهم : الإمام مسلم بن الحجاج صاحب الصحيح ، وأبو عيسى الترمذي صاحب السن ، وأبو بكر محمد بن إسحاق بن خزيمة الإمام المشهور ، قال عنه حاتم بن مالك الوراق : سمعت علماء مكة يقولون : محمد بن إسماعيل إمامنا وفقهينا وفقيه خراسان، وقال الحسين بن حريث : لا أعلم أني رأيت مثله كانه لم بخلق إلا للحديث .

#### وفاته : توفي سنة ٢٥٦هـ بسمرقند . موضوع الكتاب

الرد على أهل التعطيل ومقالاتهم من الجهمية والمعتزلة الذين عطلوا صفات الباري وقالوا: إن القرآن مخلوق، وأن الله لا يُرى في الأخرة، وأن الجنة والنار تفنيان، وأن أفعال العباد غير مخلوقة ... وغيرها من المقالات الفاسدة ...

#### أهمية الكتاب

د يذكُر مقالات الجهمية والمعتزلة ويرد عليها من الكتاب والسنة وأقوال الصحابة والتابعين.

فهو من الكتب المسندة التي أقرت عقيدة السلف في إثبات الصفات وأن القرآن كلام الله لفظاً ومعنى وأن الله يُرى في الآخرة وأن الله فوق عرشه استوى وغيرها من العقائد التي نقلها الإمام البخاري عن

التوحية

الجعد بن درهم ، ثم نزل فذبحه .

قال أبو عبد الله: قال قتيبة: بلغني أن جهمًا كان يأخذ الكلام من الجعد بن درهم.

وقال الثوري: من قال القرآن مخلوق فهو كافر.

وحذر يزيد بن هارون من الجهمية فقال: من زعم أن الرحمن على العرش استوى على خلاف ما يقر في قلوب العامة فهو جهمي وقال وكيع: لا تستخفوا بقولهم: القرآن مخلوق فإنه من شر قولهم وإنما بذهبون إلى التعطيل.

وعن يحيى بن أيوب قال : قال أبن المبارك: كل قوم بعرفون ما بعيدون إلا الجهمية.

وذكر البخاري حديث جرير عن النبي ﷺ إنكم راؤون ربكم فقال يزيد: من كذب بهذا فهو بريء من الله ورسوله.

ثم ذكر الإمام البخاري أحاديث عن النبي ته أثبت فيها أن القرآن كلام الله منها حديث جابر رضي الله عنه قال: كان النبي ته يعرض نفسه بالموقف فقال: «ألا رجل يحملني إلى قومه... فإن قريش قد منعوني أن أبلغ كلام ربي».

وقال بعض أهل العلم: إن الجهمية هم المشبهة لأنهم شبهوا ربهم بالصنم، والأصم، والأبكم الذي لا يسمع ولا يبصر ولا يتكلم ولا يخلق.

وفي باب «أفعال العباد» ذكر الإمام البخاري أثار وأحاديث عن الصنحابة والتابعين وأقوال العلماء في أن أفعال العباد مخلوقة وأن للإنسان فعل قائم به يثاب أو يعاقب عليه وأنها غير أفعال الله وليس كما تزعم الجهمية الذين قالوا إن الأفاعيل كلها من الله وأنه ليس للإنسان فعل أصلا وأنه مجبور على أفعاله، أو القدرية النفاة الذين أنكروا علم الله وقالوا: إن الإنسان هو خالق أفعال نفسه.

وَذَكَر حَدِيثُ حَدَيفَةً رَضِي الله عنه قال: قال رسول الله عنه وأن الله يصنع كل صانع وصنعته، وتلا يعضهم عند ذلك قوله تعالى ﴿ وَاللَّهُ خَلَقَكُمُ وَمَا تَعْمَلُونَ ﴾ [الصافات: ٩٦] فأخبر أن الصناعات وأهلها مخلوقة.

وعن طاووس البماني قال: أدركت ناسًا من أصحاب رسول الله ﷺ يقولون: كل شيء بقدر، وسمعت عبد الله بن عمر رضي الله عنهما يقول: قال رسول الله ﷺ: كل شيء بقدر حتى العجز والكيس.

وعن يحيى بن سعيد قال: مازلت أسمع من أصحابنا يقولون: إن أفعال العباد مخلوقة، قال أبو عبد الله: حركاتهم وأصواتهم واكتسابهم وكتابتهم مخلوقة، فأما القرآن المتلو المبين المثبت في المصحف المسطور المكتوب الموعي في القلوب فهو كلام الله

ليس بمخلوق ، قال الله: ﴿ بَلْ هُوَ آيَاتٌ بَيَّنَاتٌ فِي صُدُور الَّذِينَ أُوتُوا الْعِلْمَ﴾.

وفي باب الرد على الجهمية وأصحاب التعطيل قال الإمام البخاري: ولقد بين نعيم بن حماد أن كلام الرب ليس بمخلوق وأن العرب لا تعرف الحي من الميت إلا بالفعل، فمن كان له فعل فهو حي ومن لم يكن له فعل فهو ميت، وأن أفعال العباد مخلوقة.

وفي بأب قراءة الفاتحة خلف الإمام في الصلاة بالجهر: أراد الإمام البخاري من هذا الباب إثبات أن قراءة القارئ وتلاوته غير المقروء والمتلو.

عن النبي ﷺ قال: «بينا أنا في الجنة سمعت صوت رجل بالقرآن، فبين أن الصوت غير القرآن.

فلا يشك عاقل بإن الله هو المعبود وقوله: ﴿ اللّهُ لَا إِلّهُ إِلاَّ هُوَ الحَّيُّ الْقَيُّومُ ﴾ هو قرآن، وكذلك جميع القرآن هو قوله، والقول صيفة القائل موصوف به فالقرآن قول الله عز وجل، والقراءة والكتابة والحفظ للقرآن هو فعل الخلق لقوله: ﴿ فَاقْرَءُوا مَا تَيَسِّرَ مِنْهُ ﴾ [المزمل: ٢٠]، وقال: ﴿ إِنَّ النَّذِينَ يَتُلُونَ كِتَابَ اللّهُ ﴾ [فاطر: ٢٠]،

ثُمْ حُدَّم كَدَّابِه بِباب قوله تعالى: ﴿ فَأَتُوا بِالتَّوْرُاةِ فَالْتُورُاةِ فَالْتُورُاةِ فَالْتُورُاةِ فَالْتُورُاةِ فَالْلُوهَا إِنْ كُنْتُمْ صَادِقِينَ ﴾.

يُشبت الإمام البخاري أن التلاوة غير المتلو والقراءة غير المقروء وأتى بأثار وأحاديث الباب.

(قلت): قبل زمن البخاري لم يتكلم أحد بتفصيل في قول القائل «لفظي بالقرآن مخلوق» حتى قال الإمام البخاري بالتفصيل فقال عندما سئل عن قول القائل «لفظي بالقرآن مخلوق»، قال: القرآن كلام الله وأفعالنا مخلوقة وامْتُحِن في ذلك وحدث بينه وبين الذهلي مناظرة كبيرة وعظيمة في اللفظ، وأصبح قول البخاري في مسألة اللفظ هو القول الصحيح الذي استقر عليه أهل السنة والجماعة، قال الإمام ابن القيم في النونية:

وتلاوة القرآن في تعريف ها باللام قد يعني بها شيئان باللام قد يعني بها شيئان يعني به المتلو فيهو كالمه هو غير مخلوق كذي الأكوان ويراد أفيال العباد كصوتهم وادائهم وكالاهما خلقان هذا الذي نصت عليه أئمة الإسلام أهل العلم والعسرفان وهو الذي قصد البخاري الرضي لكن تقاصير قاصير الإذهان والحمد لله رب العالمين

التودياة

حروب وفتن ربما لو فكر فيها الرجل العاقل لشرد ذهنه وانخلع قلبه مما يرى، ولكن اعلم أخي المسلم أن الثبات على الحق والتمسك به من صفات المؤمنين الصادقين، قال تعالى: ﴿ يُثَنِّتُ اللَّهُ الَّذِينَ آمَنُوا بِالْقَوْلِ الثَّابِتِ فِي الحُيَاةِ الدُّنْيَا وَفِي الآخِرَةِ ﴾ وقدوتنا في ذلك هو رسول الله ﷺ فقد لاقي ما لاقي ومع ذلك كان أشد ثباتًا حتى بلغ رسالة ربه على أتم

فاحذر أخي من الانتكاس بنوعيه؛ الكلي: وهو الردة، والجزئي: وهو ترك شيء من الدين ببعض الحجج الواهية، فإن الانتكاسَ مُذَّمُومٍ. قال تعالى: ﴿ وَلَوْ تُرَى إِذِ الْمَجْرِمُونَ نَاكِسِنُو رُءُوسِهِمْ عِنْدَ رَبِّهِمْ رَبِّنًا أَبُّصِنَرْنًا وَسَمِعْنَا فَارْجِعْنَا نَعْمَلْ صَبَالِحِا إِنَّا مُوقِنُونَ ﴾ [السحدة: ١٢].

وقال ﷺ: تعرض الفتن على القلوب كعرض الحصير عودًا عودًا فأيما قلب أشربها نكتت فيه نكتلة سوداء وأيما قلب انكرها نكتت فيله نكتلة بيضاء حتى تصير القلوب على قلبان، قلب أبيض كالصفا، وقلب أسود مربادا كالكوز محضيا (أي مقلوبًا) لا يعرف معروفًا ولا ينكر منكرًا. وهذه صفة أهل النار ويقول ﷺ. «تعس عبد الدينار. تعس عبد الدرهم. تعس عبد الخميصة. تعس وانتكس وإذا شبك فلا انتقش».

ومن المعروف أن الدينار مملوك والعبد مالك للدينار فكيف يكون الدينار هو المالك والعبد هو الملهك؟

من ذلك يتبين لنا أن العبد إذا انشغل بجمع الدينار وترك عيادة الله كان عيدًا للدينار من دون الله ولذلك يدعو الرسول على هذا الصنف فيقول «تعس و انتكس».

وأعجب من ذلك أن يكون المال سببًا في الانتكاس الكلى وهو الردة، فقد ثبت عند الإمام

#### إعداد/عادل عبد الرحمن محمد

مسلم أن الرسول ﷺ أرسل عمر رضي الله عنه لجمع الزكاة فذهب إلى ابن جميل وكان فقيرًا فأغناه الله فطلب عمر منه الزكاة فمنع ولم يعترف بِهَا قَالَ تَعَالَى: ﴿ وَمِنْهُمْ مَنْ عَاهَدَ اللَّهُ لَئِنْ آتَانًا مِنْ فَضْلِهِ لَنُصِدُّقُنَّ وَلَنَكُونَنَّ مِنَ الصَّالِحِينَ (٧٥) فُلُمُّا أَتَاهُمْ مِنْ فَصِفْلِهِ بَحِلُوا مِهِ وَتُولُواْ وَهُمْ مُعْرِضُونَ (٧٦) فَأَعْقَبَهُمْ نِفَاقًا فِي قُلُوبِهِمْ إِلَى يَوْمَ يَلْقَـُوْنَهُ بِمَا أَخْلَفُوا اللَّهَ مَا وَعَدُوهُ وَبِمَا كَانُوا َ يكْذبُونَ ﴾ [التوية:٥٥-٥٧]

فاحذر أخي المسلم من هذا المرض الذي أصاب كثيرًا من أبناء الأمة، أما تخشى أن يصيبك قول الله: ﴿ فَاعْ قَبَهُمْ نِفَاقًا فِي قُلُوبِهِمْ إِلَى يَوْم تَلْقُوْنَهُ ﴾.

لقد ضرب صحابة رسول الله أروع الأمثلة في الثبات فنالوا بذلك الدرجات العلا، فها هو أبو جندل بن سهيل بن عمرو حسسه أبوه وقيده بالسلاسل وعذبه وهو حديث عهد بالإسلام لكنه ثبت، بل استطاع أن يفك بعض السلاسل وذهب إلى رسول الله ﷺ في الحديثية وكان من شروط صلح الحديبية أنه من جاء مسلمًا من قريش ردوه إليها فرده رسول الله ﷺ فرجع أبو حندل ولم ينتكس بل ثبت على إيمانه حتى لحق برسول الله الله فقيرًا وترك كل ماله لأنه عرف الحق فاتبعه.

- واعلم أخي أن الانتكاس سبب لسوء الخاتمة، وأهل الباطل يقفون لأهل الحق على طول الطريق يريدون أن ينالوا منهم، ويأبي الله إلا أن يتم نوره ولو كره الكافرون، فلا تنخدع بالشعارات الكاذبة فإنها أوهام، واسأل الله الثبات فقدوتك في ذلك رسول الله ﷺ الذي كان يكثر من قول: «يا مقلب القلوب ثبت قلبي على دينك»، وأكْثِر من الدعاء فهو سلاح المؤمن، وعليك بالعلم فهو الحصن الحصين من البدع وكلما ازددت علمًا فَازْدُدُ لِلهِ خَشِيةً وَحُوفًا.

قال تعالى: ﴿إِنْمَا يَخْشَى اللَّهُ مِنْ عِبَادِهِ الْعُلْمَاءُ ﴾ [فاطر: ٢٨].

والحمد لله رب العالمين

## أستنك القراء عن الأحاديث

طريقة حميدة والله يتولى السرائر».

الوجه الثاني: أن الحديث صحيح لا ريب فيه وقد ورد عن ابي هريرة وانس بن ماك، وأبي سعيد الخُدري وغيرهم.

أمَّا حدَّيثُ أبي هريرة، فيرويه عنه اثنان:

أولهما: الأعرج، عنه مرفوعًا: «لم يكذب إبر اهدم إلا ثلاث كذبات: قولُه حين دُعي إلى آلهتهم (إني سقيمُ) وقولُه (فعله كبيرهم هذا) وقولُه لسارة: إنها أختى». قال: «ودخل إبراهيمُ قريةً فيها ملك من الملوك أو حيارٌ من الحيادة - فقيل: دخل أبر أهيمُ الليلة يامرأة من أحسن الناس. قال: فأرسل اليه الملك . أو الحسارُ . : من هذه معك؟ قال: أختى. قال: أرسل بها. قال: فأرسل بها إليه، وقال لها: لا تكذبي قولي، فإني قد أطبرتُهُ أنك أختى، إنْ على الأرض مؤمنُ غيري وغيرك. قال: فلما دخلت إليه قام إليها، قال: فأقبلت توضأ وتُصلى، وتقولُ: اللهم إن كنت تعلمُ أنى أمنتُ بك وبرسـولك، وأحـصنتُ فرحي إلا على زوحي، فلا تسلط عليَّ الكافر. قال: فَغُطُّ حِتْي رِكُض برحله. قال أبو الزنادك قال أبو سلمة بن عبد الرحمن، عن أبي هريرة أنها قالت: اللهم إنه إن يمت، يُقل: هي قتلته، قال: فأرسل، ثم قام إلسها، فقامت توضأ وتصلى... ثمم حدث هذا ثلاث مرات فقال في الثالثة أو الرابعة: ما أرسلتم إلىَّ إلا شعطانًا، أرجعوها إلى إبراهيم، وأعطوها هاجر. قال: فرجعت، فقالت لابراهيم: أشبعرت أن الله تعالى ردّ كييد الكافر ، وأخدم ولعدة ، أخرجه أحمد (٩٣٤١) قال: حدثنا عليُّ بن حفص، عن ورقاء، عن أبى الزناد، عن الأعسرج، عن أبى هريرة مرفوعًا. وأخرجه البخاريُّ في «البيوع» (۱۱۰/٤)، وفي «الهبة» (۲٤٦/٥)، وفي «الإكراه» (٣٢١/١٢) قال: حدثنا أبو اليمان، أخبرنا شعيب بن أبي حمزة، ثنا أبو الزناد يسأل القارئ: إسماعيل كمال السيد. العريش، شيمال سيناء فيقول: قرأت في تفسير «مفاتيح الغيب» للفخر الرازي في أثناء تفسيره لسورة يوسف قوله: «و اعلم أن بعض الحشرية روى عن النبي ﷺ أنه قال: «ما كذب إبراهيم عليه السيلام إلا ثلاث كذبات». فقلتُ: الأولى أن لا نقبل مثل هذه الأخبار. فقال على طريق الاستنكار: فإن لم تقعلْهُ لزمنا تكذب الرواة؛ فقلت له: با مسسكين! إن قطلناه لزمن الحكمُ يتكذب إبراهيم علب السيلام، وإن رددناه لزمن الحكمُ يتكذب الرواة، ولا شبك أن صيون إبراهيم عليه السيلام عن الكذب أولى من صون طائفة من المحاهيل عن الكذب». انتهى كلام الفخر الرازي، وسؤالي: هل ما قاله الفخر صحيح مع أننى أعلمُ أن الحديث صحيح وهو في البخاري على ما أذكر؟

والجواب بحول الملك الوهاب:

فاعلم أيها السائلك - أيدك الله - أن الجواب من وجوه:

الوجه الأول: أنه من المتفق عليه عند سائر العقلاء أنه برجع في كل علم إلى أهله، ويقضى لهم على غيرهم، فيُقضى للمحدثين في الكلام على الأصاديث تصحيحًا وتضعيفًا، ويُقضى للفقهاء في الفقه، وللنحاة في النحو هكذا فإذا علمنا ذلك، فينبغي أن لا يقبل كلام الفخر الرازي في الحكم على الأحاديث تصحيحًا وتضعيفًا، لأنه مزجى المضاعة في الحديث، تام الفقر في هذا الباب، وقد قضي الرحل حياته في محاربة السحت، ووضع الأصول الفاسدة لردها، وقد اعترف في أخر حياته بندمه على عمره الذي أنفقه في هذا الخطل. قال الذهبيُّ في «سير النبلاء» (١/٢١): «وقد بدت منه في تواليفه بلايا وعظائم، وسحرٌ وانحرافات عن السُّنة، والله يعفو عنه، فإنه توفي على

التمدير

بهذا الإسناد، وهو مختصر في الموضع الثاني والثالث واقتصر في الموضع الأول على قصة سارة. وأخرجه النسائي في «المناقب» (٩٨/٥ الكبرى) عن علي بن عياش، نا شعيب بن ابي حمزة بهذا الإسناد - وأخرجه الترمذي (٣١٦٦) عن محمد بن إسحاق عن أبي الزناد بهذا دون قصة سارة.

ثانيهما: محمد بن سيرين، عن أبي هريرة، ويرويه عن ابن سيرين ثلاثة:

ا - أيوب السختياني، عن ابن سيرين، عن أبي هريرة مرفوعًا: «لم يكذب إبراهيمُ النبيُ عليه السيالامُ قطُّ إلا ثلاث كنبات، ثنتين في ذات الله. قولُهُ (إلى فعله كبيرهم) قولُهُ (بل فعله كبيرهم) وواحدةً في شأن سارة، فإنه قدم أرض جبار وصعه سارة، وكانت أحسن الناس... وساقُ الحديث بنحو حديث الأعرج. أخرجه البخاريُ في «النكاح» (١٢٦/٩) قال: حدثنا سعيد بن تليد ومسلمُ في «الفضائل» (١٧٤/٢٣٧١) قال: حدثني أبو الطاهر، قالا: ثنا عبد الله بن وهب، قال: أخبرني جرير بن حازم، عن أيوب السختياني، أغن ابن سيرين بهذا.

واللفظ لمسلم، وأورده البخاريُّ مختصرًا وأحال على حديث حماد بن زيد الآتي. ورواه حماد بن زيد، عن أيوب السختياني بسدنه سواء لكنه أوقفه على أبى هريرة ولم يذكر فيه رسول الله ﷺ. أخرجه البخاري في «النكاح» (١٢٦/٩)، والبيهقيُّ (٣٦٦/٧) عن سليمان بن حدب. والبخاريّ أيضًا في «أحاديث الأنبياء» (٣٨٨/٦) قال: حدثنا محمد بن محبوب، كلاهما عن حماد بن زيد، عن أيوب بهذا الإسناد في أيوب، فرواية جديد بن حازم عن أيوب صحيحة الضصا، لأن محمد بن سيرين كان يوقف كثيرًا من حديثه مع كونه مرفوعًا، وهذا معروفٌ عنه، فكأن ابن سيرين كان يرفعه، ثم لا ينشط فيوقفه، فتلقاه عنه أيوب على الوجهين. فإن قلت: فإن جرير بن حازم قد تكلم فيه ابن حيان وقال: «كان بخطئ لأنه كان يحدَّث من حفظه». فلعلَّه أخطأ في هذا الحديث ورفعه، وقت خالفه حماد بن زيد وهو أثبت منه فأوقفه. قلتُ: أمَّا حِربر بن حازم فقد وثقه ابن معين، والعجليُّ، وقال أبو حاتم: «صدوق». وقال النسائيك «لا بأس به» وقال أبو حاتم: «تغيّر قبل موته بسنةٍ». ولكن هذا التغير لا يضرُّهُ، فقد قال عبد الرحمن بن مهدي: «اختلط، وكان له أولادُ أصحابُ حديثِ، فلما أحسوا ذلك منه حجبوه فلم يسمع منه احد

شيئًا حال اختلاطه». وما ذكره ابن حبان فملازمُ لكثير من الثقات الأثبات، وأنهم كانوا يخطئون في بعض ما رووه، ولا يضرهم مثل هذا، ولذلك قال الذهبيُّ اغترفت أوهامه في سعة ما روى» واختيارُ الشيخين لحديث من روايته دالُّ على أن الحديث مرفوعُ من رواية ابن سيرين عن أبي هريرة أن هشام بن حسئان وهو من أثبت الناس في ابن سيرين، قد رواه عنه، عن أبي هريرة مرفوعًا.

فأخرجه أبو داود (٢٢١٢) عن عبد الوهاب الشقفي. والنسائيُّ (٩٨/٥ - الكبري) عن أبي أسامة حماد بن أسامة، وابنُ حبان (٧٣٧ه) عن النضر بن شميل ثلاثتهم عن هشام بن حسان، عن ابن سيرين، عن أبي هريرة مرفوعًا: «إن إبراهيم لم يكذب إلا في ثلاث: ثنتين في ذات الله... وساق الحديث. وخالف هؤلاء الثلاثة: مخلد بن الحسين، فرواه عن هشام بن حسان بهذا الإسناد إلا أنه قال: «كلهن في الله» يعنى: الكذبات الثلاثة. أخرجه أبو يعلى (٦٠٣٩) قال: حدثنا مسلم بن أبى مسلم الجرميُّ، ثنا مخلد بن الحسين بهذا. وهذه رواية شاذة أو منكرة، والصواب ما اتفق عليه الثقات أن ثنتين من هذه الثلاث كُنَ في الله عز وجل، وليست عهدة الوهم على مخلد بن الحسين، فإنه ثقة عاقل كيس، وكان هشام بن حسَّان زوج أمَّه. ولكن الشَّان في الراوي عنه وهو شبيخ أبي يعلى، فقد قبال ابنُ حــبــان: «ربما أخطأ». وقـــال الأزديُ: «حـــدُث بأحاديث لا يتابع عليها» وقال البيهقيُّ: «غيرُ قويّ». وقد وثقه الخطيب، ولو وجدنا له متابعًا لأمكن حمل روايته على معنى مقبول ذكرتُهُ في «تنبيه الهاجد إلى ما وقع من النظر في كتب الأماجد» (٢٠٠٣) لا يتسع المجال هنا لذكره.

٣- أما الراوي الثالث الذي رواه عن ابن سيرين، فهو عبد الله بن عون. فأخرج هذه الرواية: النسائيُّ (٩٨/٥) من طريق النضر بن شميل، عن عبد الله بن عون، عن ابن سيرين، عن أبي هريرة فذكره موقوفًا. ولا تخالف بين روايته ورواية الرفع لما قدمنا أن ابن سيرين كان يرفعه ويوقفه، وليست هذه علة تقدح في الرواية. فهذا ما يتعلق بحديث أبي هريرة، وهو صحيحٌ لا ريب في ذلك، وقد اتفق عليه الشيخان من رواية ابن سيرين عنه.

أمًا حبيثُ أنس رضي الله عنه، فأخرجه النسائيُّ في «التفسير» (١١٤٣٣ - الكبرى) قال: أخبرنا الربيع بن محمد بن عيسى، ثنا أدم - هو

ابنُ أبي إياس -، ثنا شبيبان بن عبد الرحمن أبو معاوية، ثنا قتادة، عن أنس مرفوعًا: «يجمع الله المؤمنين يوم القيامة... فذكر حديث الشفاعة، وفيه: «فيأتون إبراهيم، فيقول: إنى لست هناكم، ويذكرُ كذباته الثلاث: قولَهُ: (إني سقيمٌ) وقوله: (فعله كبيرهم هذا) وقوله لسارة حين أتى على الجبار، أخبري أنى أخوك، فإنى سأخبرُ أنا أنك أختى، فإنَّا أخوان في كتاب الله، ليس في الأرضُ مـؤمنُ ولا مـؤمنة غيرنا... الحديث». وإسنادُهُ قويّ. وشيخ النسائي لا بأس به كما قال تلميذه النسائئُ وبقية رجال الإسناد ثقاتُ معروفون وأمّا حديث أبي سعيد الخُدْري رضي الله عنه مرفوعًا فذكر حديث الشفاعة وفيه: «فيأتون إبراهيم... فيذكره بنصو حديث أنس الفائت. أخرجه الترمذيّ (٣١٤٨) قال: حدثنا ابنُ أبي عمر. وأخرجه أبو يعلى (١٠٤٠) قال: حدثنا عبد الأعلى بن حماد النرسي قالا: ثنا سفيان بن عبينة، عن على بن زيد بن جدعان، عن أبي نضرة، عن أبي سعيد الخدري مرفوعًا، وقل اختلف في إسناده، فرواه حماد بن سلمة، عن على بن زيد عنه أبي نضرة، عنه ابن عباس مرفوعًا فساق حديث الشافعة بطوله.

أخرجه أحمد (١/١/١ - ٢٨٢) قال: حدثنا عفان بن مسلم، وأيضًا (١/ ٢٩٥ - ٢٩٦) قال: حدثنا حسن بن موسى. وأبو يعلى (٢٣٢٨) قال: حدثنا هدبة بن خالد والبيهقيُّ في «الدلائل» (٥/ ٤٨١ ـ ٤٨٣) عن هدبة وأبى داود الطيالسي قال أربعتهم: ثنا حماد بن سلمة، عن على بن زيد مهذا الإسناد.

جعله من «مسند ابن عباس»، وعلى بن زيد بن جدعان ضعيفُ الحديث، والحديث عندي من «مسند ابن عباس» أشبه، ورواية حماد بن سلمة عن على بن زيد متماسكة كما يشير إلى ذلك قول أبى حاتم الرازي أن حماد بن سلمة كان أعرف بحديث على بن زيد من غيره، وهذا لا يعنى تصحيح حديثه كما لا يخفى والله أعلم.

قُلْتُ: فقد ظهر لك ـ أنها المسترشد ـ أن الحديث صحيح على طريقة أهل الحديث الذين هم فسرسان هذا الميدان، وإليهم فيه المرجع و الشيأن.

الوجله الثالث: أن العلماء الذين مرَّ عليهم هذا الحديث قبل أن يخلق الفخر الرازي فسروه تفسيرًا مستقيمًا، ولم ينصبوا التعارض فيه بين صدق إبراهيم عليه السلام وصدق الرواة. فقال الحافظ في «الفتح» (٣٩٢/٦): «قال ابنُ عقيل:

دلالة العقل تصرف ظاهر إطلاق الكذب على إبراهيم، وذلك أن العقل قطع بأن الرسول ينبغي أن يكون موثوقًا به، ليعلم صدقٌ ما جاء به عن الله عز وجلُّ، ولا ثقة مع تجويز الكذب عليه، فكيف مع وجـود الكذب منه، وإنما أطلق ذلك عليه لكونه يصبورة الكذب عند السيامع، وعلى تقديره فلم يصدر من إبراهيم عليه السلام إلا في حال شدة الخوف لعلوِّ مقامه، وإلا فالكذبُ المحضُ في مثل تلك المقامات يجوز، وقد يجب لتحمل أخف الضررين دفعًا لأعظمهما، وأمًّا تسميته إياها كذبات، فلا يريد أنها تذمُّ، فإن الكذب وإن كان قبيحًا مخلا، لكنه قد يحسنُ في مواضع، وهذا منها». انتهى. وهذا ما يُسمى عند العلماء بالمعاريض وهي مباحةً. وقد حاول الفخر الرازي عند تفسيره لقوله تعالى: ﴿ بِل فعله كبيرهم هذا ﴾ أن يتخلص من دلالة الآية على معنى التعريض بوجوم ضعيفة وقد قال (١٨٦/٢٢) وهو يذكر هذه الكذبات: «وإذا أمكن حمل الكلام على ظاهره من غير نسبة الكذب إلى الأنبياء عليهم السلا، فحينئذ لا يحكم بنسبة الكذب إليهم إلا زنديق». انتهى. ونحن نقول له: المسألة لفظية لا حكمية، ولا يوجد مسلمُ يحمد الله يجرؤ على تكذيب نبئٍّ، ولم يقل بهذا واحدً قط، فإذا كانت المسألة لفظية فما الذي حمل الفخر الرازي على ردُّ الحديث بمثل هذه الشيقاشيق ١٤

الوجه الرابع: «... أولى من صون طائفة من المحاهيل..».

والمجهول عند أهل الحديث قسمان: أحدهما مجهول العين، وهو من لم يرو عنه إلا واحدً. والثاني: مجهول الحال وهومن لم يأت فيه توثيق معتبر، فإذا علمت ذلك؛ فقد روى هذا الحديث: أبو هريرة، ومحمد بن سيرين، والأعرج، وأبو الزناد، وشبعيب بن أبي حمزة، ومحمد بن إسحاق، وورقاد بن عمر، وأيوب السختياني، وهشام بن حسان، وعبد الله بن عون وحماد بن زيد، وجرير بن حازم وغيرهم ممن ذكرنا، فيمن من هؤلاء يمكن إطلاق اسم الجهالة عليه وهم أئمة ثقات معروفون؟!

فاللهم غفرًا. وللفخر الرازي مواضع في «تفسيره» أنكر فيها أحاديث صحيحة لعلنا نتعرض ليعضها إن شاء الله.

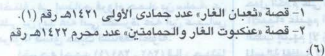
والحمد لله رب العالمين.

₹

العدد الأول السعة النابتة والتلانون



نواصل في هذا التحذير تقديم البحوث العلمية الحديثية للقارئ الكريم حتى يقف على حقيقة هذه القصة التي اشتهرت وانتشرت في كتب التفاسير بل وجعلت هذه القصة من اسباب نزول الآية (٣٠: الأنفال) في حدث الهجرة، وهذه القصة تضاف إلى سلسلة القصص الواهبة حول الهجرة والتي سبق تقديم البحوث العلمية الحديثية حولها



٣- قصة «غناء بنات النجار» عدد محرم ١٤٢٣هـ رقم (١٨).

 ٤- قصة «لطم أبى جهل السماء بنت أبي بكر في الهجرة» عدد محرم ١٤٢٤هـ رقم (٢٩).

وإلى القارئ الكريم هذه القصة الواهية قصة أبي طالب في الهجرة ووصيته النبي عالم.

#### أولاً: من القصة

قال أبو طالب للنبي ﷺ: ما يأتمر به قومك؟

قال: يريدون أن يسجنوني ويقتلوني ويخرجوني فقال من أخبرك بهذا؟

قال ربي - قال نعم الرب ربك - فاستوص به خيرًا- فقال رسول الله ﷺ أنا أستوصى به؟ بل هو يستوصي بي خيرًا-فنزلت: ﴿ وَإِذْ يَمْكُرُ بِكَ الَّذِينَ كَفَرُوا لِيُشْبِتُوكَ أَوْ يَقْتُلُوكَ أَوْ نُخْرِجُوكَ ﴾ [الأنفال: ٣٠].

قلت: هذا لفظ رواية شيخ المفسرين ابن جرير الطبري واستيفاء لمتن هذه القصة نبين للقارئ متن القصة بلفظ رواية ابن أبى حاتم حيث جاء فيه: أن أبا طالب قال للنبي على: هل تدرى ما ائتمر فيه قومك؟ قال: نعم ائتمروا أن يسجنوني أو يقتلوني أو يخرجوني، قال: من أخبرك هذا ؟ قال: ربي، قال: نعم الرب ربك فاستوص به خيرًا. قال: أنا أستوصى به أو يستوصى بى؟









#### ثانيا: التخريج

القصة أخرجها شيخ المفسرين ابن جرير الطبري في «تفسيره» المسمى «جامع البيان في تأويل القرآن» (٢٥١/٦ ط دار الغد) (ح١٥٩٧٠) وابن أبي حاتم في «تفسيره» (١٦٨٨/٥).

فائدة:

حتى لا يتقول علينا متقول ويتوهم الصحة من إخراج شيخ المفسرين ابن جرير للقصة وابن أبي حاتم وسكوته ما عنها، ولكن هيهات، فالقاعدة: «من أسند فقد أحال»، وبالتحقيق يستبين لك الحال.

#### ثالثًا: التحقيق

القصة واهية، والحديث منكر، ومعلل متنًا وسندًا، يظهر ذلك بجمع طرق الحديث الذي جاءت به هذه القصة.

1- قال ابن جرير الطبري (ح١٩٩٧): حدثني محمد بن إسماعيل البصري المعروف بالوساوسي قال: حدثنا عبد المجيد بن أبي رواد عن ابن جريج عن عطاء عن عبيد بن عمير عن المطلب بن أبي وداعة أن أبا طالب قال لرسول الله على ما يأتمر به قومك. القصة».

Y- وقال ابن جرير (ح١٥٩٧٨): حدثنا القاسم، قال: حدثنا الحسين قال: حدثني حجاج قال: قال ابن جريج قال عطاء سمعت عبيد بن عمير يقول: لما ائتمروا بالنبي ﷺ ليقتلوه أو يثبتوه أو يخرجوه قال له أبو طالب هل تدري ما ائتمروا الذي القمية.

#### تحقيق الطريقين

١- قلت: الطريق الأول سنده تالف فيه ابن عبد المجريد بن عبد العزيز بن أبي رواد قال فيه ابن حبان في «المجروحين» (٢٠/٢): «منكر الحديث جداً، يقلب الأخبار ويروي المناكير عن المشاهير فاستحق الترك».

وعلة أخرى: تدليس ابن جريج حيث أورده الحافظ ابن حجر في «طبقات المدلسين»، وهذه الطبقة قال فيها الحافظ: «الثالثة: من أكثر من التدليس فلم يحتج الأئمة من أحاديثهم إلا بما صرحوا فيه بالسماع ومنهم من رد حديثهم مطلقاً».

ولذلك قال الصافظ ابن حجر: «ابن جريج

وصفه النسائي وغيره بالتدليس، قال الدارقطني: شر التدليس ابن جريج فإنه قبيح التدليس لا يدلس إلا فيما سمعه من مجروح». اهـ.

٢- قلت: فإن قيل في الطريق الثاني متابعة
 لعبد المجيد في روايته عن ابن جريج حيث تابعه
 حجاج فهي متابعة أوهن من بيت العنكبوت،
 للعلل الآتية:

اورد الصافظ ابن حجر في «التهذيب» (٣٥٩/٦) عن جعفر بن عبد الواحد عن يحيى بن سعيد، إذا قال ابن جريج: حدثني فهو سماع وإذا قال: قال فهو شبه الريح». اهـ.

قلت: وفي هذا الطريق (قال ابن جريج: قال عطاء) إذن فهو شبه الربح.

ب- والحديث من هذا الطريق مرسل عن عبيد
 بن عمير ولم يوجد الصحابي المطلب بن أبي
 وداعة.

جـ- وهناك انقطاع في السند «حجاج، قال ابن جريج».

٣- وفي رواية ابن أبي حاتم متابعة أخرى لعبد المجيد في روايته عن ابن جريج حيث تابعه هشام بن يوسف فهي متابعة واهية وإن صرح بالتحديث لابن جريج حيث إن الحديث مرسل من هذا الطريق أيضًا: (عن عبيد بن عمير أن أبا طالب قال للنبي ﷺ.

ولذلك ترجم ابن أبي حياتم للمطلب بن أبي وداعة في «الجرح والتعديل» (٣٥٨/١/٤) ترجمة (١٦٤١) قال: «المطلب بن أبي وداعة له صحبة». ولم يذكر لعبيد بن عمير رواية عنه.

قلت: كذلك الإمام المزِّي في «تهذيب الكمال» (٦٦٠٠/١٥٢/١٨) ترجم له ولم يذكر لعبيد بن عمير رواية عنه.

فالحديث معلل والقصة واهية، ولقد بينًا الطريق إلى معرفتها بجمع طرق القصة والنظر في اختالاف الرواة، ولكن لا يمكن الموازنة بين ضبطهم وإتقانهم للحكم على الرواية المعلولة، حيث لا ضبط ولا إتقان في جميع الروايات؛ لأن هناك علة في «المتن» في جميع الروايات.

राष्ट्री अर्थ ।

قــال الإمــام ابن القــيم في «المنار المنيف» (ص١١١): «ونحن ننبه على أمور كلية يعرف بها



كون الحديث موضوعًا»، فمنها (١٩): «ما يقترن بالحديث من القرائن التي يُعلم بها أنه باطل».

قلت: بتطبيق هذه القاعدة على هذه القصة نجد أن هذاك قرينة تدل على أن القصة باطلة، ولقد أورد هذه القصه الإمام ابن كثير في «تفسيره» (٣٠٢/٢) عند تفسير الآية (٣٠: الأنفال) من رواية ابن جريج ثم بين الحافظ ابن كثير علة القصة متنا فقال: «وذكر أبي طالب في هذا غريب جدا بل منكر ؛ لأن هذه الآية مدنية، ثم إن هذه القصه واجتماع قريش على هذا الائتمار والمشاورة على الإثبات أو النفي أو القتل إنما كان ليلة الهجرة سواء، وكان ذلك بعد موت أبي طالب بنحو ثلاث سنين، لما تمكنوا منه واجترؤا عليه بسبب موت عمه أبي طالب الذي كان يصوطه وينصره ويقوم باعبائه».

#### خامسا: التصحيف

فائدة: عند البحث في «تفسير ابن كثير» وجدنا أن الإمام ابن كثير عزا القصة إلى تفسير ابن جرير وبالإطلاع على سند ابن جرير في أكثر طبعات ابن كثير مثل طبعة دار إحياء الكتب العربية (البابي الحلبي) وطبعة دار والي المكتوب عليها طبعة جديدة – مضبوطة، محققة – معتنى بإخراجها أصح الطبعات وأكثرها شمولاً. اهـ. وجدت بالإطلاع أن السند فيه تصحيف يؤدي إلى فساد البحث في رجاله.

وإلى القارئ الكريم هذا السند في الطبيعات التي يزعم أصحابها أنها أصح الطبيعات وأنها مضبوطة ومحققة:

وقال أبو جعفر بن جرير: حدثني محمد بن إسماعيل المصري المعروف بالوساوسي، أخبرنا عبد الحميد بن أبي داود عن ابن جريج عن عطاء عن عبيد بن عمير عن المطلب بن أبي وداعة أن أبا طالب قال (فذكر القصة).

قلت: بالمقارنة بين هذا السند الذي في طبعات ابن كشير لرواية ابن جرير وبين الأصل وهو تفسير ابن جرير نجد:

 ان شيخ ابن جرير وهو محمد بن إسماعيل البحسري الوساوسي صُحف إلى محمد بن إسماعيل المصري المعروف بالوساوسي.

٢- وشيخ ابن جريج وهو عبد المجيد بن أبي
 رواد حدث له تصحيف إلى عبد الحميد بن أبي
 داود.

قلت: وهذا أمر خطير يجب أن يتنبه إليه من يريد البحث فلا يعتمد على التخريج بالواسطة، بل يجب عليه الرجوع إلى الأصل كما بينا في عدد رمضان في هذا العام وبراءة أبي الدرداء من الذكر البدعي وكان ظاهر السند الصحة في تفسير ابن كثير ولكنه في الحقيقة به تصحيف بكشفه تبين أن القصة واهية وأقصد بقولي «الرجوع إلى الأصل» أي: الأصول التي عزا إليها ابن كثير الأحاديث، ففي هذه القصة: قصة أبي طالب في الهجرة عزاها إلى ابن جريج في «تفسيره» وفي الهجرة عزاها إلى ابن جريج في «تفسيره» وفي في تفسيره، وأسال الله أن يوفقنا لتحقيق أسانيد في تفسير ابن كثير بالمقارنة بالأصول، ثم الحكم على الحديث بعد الإعتبار لمعرفة المسند، ثم الحكم على الحديث بعد الإعتبار لمعرفة المتابعات والشواهد وكشف العلل.

#### سادسا: بدائل صحيحة للهجرة:

لقد بوّب الإمام البخاري في «الصحيح» في كتاب المناقب بابًا بعنوان: باب هجرة النبي ﷺ وأصحابه إلى المدينة وهو باب رقم (٤٥).

١- فذكر قصة الهجرة من حديث عائشة حديث رقم (٣٩٠٥).

ُ سُ- ثم قصه الهجرة من حديث سُراقة بن جُعْشم وهو حديث رقم (٣٩٠٦).

4- ثم قصة الهجرة من حديث البراء بن مالك عن أبي بكر (ح٢٠٨)، (٣٩١٧) (٥٦٠٧)، ومسلم في صحيحه (٣٢١٤)، وأحمد في مسنده الحديث رقم (٣).

 ٥- ثم قصة مَقدم النبي ﷺ وأصحابه المدينة (ح٣٩٢٤، ٣٩٢٥) من صحيح البخاري، وكذلك (ح٣٩٢٩).

هذه من البدائل الصحيحة التي يجب أن يرجع إليها الداعية، بعد تحذيره من القصص الواهية.

وأختم هذا التحدير بما أخرجه الإمام البخاري في «صحيحه» (ح١٠٩) من حديث سلمة بن الأكوع: سمعت النبي ﷺ يقول: «من يقل عليً ما لم أقل فليتبوأ مقعده من النار».

هذا ما وفقني الله وهو وحده من وراء القصد.



#### الصلاة خلف من لا يحيد قراءة الفائحة

 ١- الأخ: رمضان على أحمد الشربيني-مديرية التحرير - بحيرة - يسأل عن،

أ- الصلاة خلف من لا يجيد قراءة الفاتحة مع وحود من هو أفضل منه:

والجواب: الأصل في الإمامة قول النبي صلى الله عليه وسلم: «بؤم القوم أقرؤهم لكتاب الله»، لكن صلاة الأقرأ خلف القارئ صحيحة، وصلاة الأفضل خلف الفاضل صحيحة، فإذا كان الإمام المسئول عنه نصحُ قراءة الفاتحة ولكنه ليس في أحكام التحويد بذاك فالصلاة خلفه صحيحة، وأما اذا كان بلجن لحنًا حلبًا بخل بالمعنى ويغيره فلا تصح الصلاة خلفه.

وعلى السائل أن يبحث عمن يرتاح للصلاة خلفه ما دام قد وسع عليه يكثرة المساحد.

#### استعمال العطور الخلوطة بالكحول

ب- كما يسأل: عن استعمال العطور المخلوطة بالكحول؟

والجواب: رخص العلماء في استعمال العطور المخلوطة بالكحول إذا كانت نسبة الكحول فيها

■ ٢- السائل عبد الله العبد- الحامول- كفر الشيخ له عدة أسئلة منها:

#### أ- هل يجوز الحلف بالمصحف؟

والحواب: الدمين لا تنعقد إلا باسم من أسماء الله تعالى أو صفة من صفاته، ومن صفات الله تعالى الكلام، ومنه القرآن الكريم، فالحلف بالمصحف الذي جمع فيه كلام الله حلف بالقرأن لا بالصحف ذاتها، فاليمين بالمصحف إذن منعقدة، إن ير فيها، وإن حنث لزمته الكفارة.

قال الشبيخ ابن عثيمين رحمه الله: هذا إن كان الحالف بقصد ما في المصحف من كالأم الله تعالى- ومع هذا فإن الأولى للإنسان أن يحلف بما لا يشوش على السامعين بأن يحلف باسم الله عز وحِل أو ورب الكعبة وما شابه ذلك. أهـ. والله

#### ب- هل يحوز القراءة في المصحف ولسه لغير المتوضية (المحدث حدثًا أصغر)؟

والحواب: بحور لمن يقرأ من أحل الحفظ والمراجعة وغير ذلك أن يقرأ في المصحف إذا لم بكن محدثًا حدثًا أكبر، وقد قال حماهير العلماء باستحداب الوضوء للقراءة في المصحف ولمسه.

#### الطريقة المثلى لحفظ القرآن

#### ج- ما الطريقة المثلى لحفظ القرآن الكريم:

والجواب، حفظ القرآن الكريم نعمة عظيمة، يصطفى الله لها من شياء من عياده الأبرار، ويرفع درجة العيد في الجنة بوم القيامة على قدر ما بحفظ من القرآن الكريم، ونحن نهيب بالشباب المسلم أن يتنافسوا في ذلك، وأما الطريقة المثلي لحفظ القرآن فتتمثل في: إخلاص النية- العزم الأكيد- الإلحاح في الدعاء- فرض مقرر يومي وإن قل ثم الالتزام به- البدء بحفظ حزب المفصل (من ق إلى الناس)، ثم تكملة ربع بس، ثم الكهف إلى يس وهكذا- مراجعة المحفوظ يوميًا يما لا يقل عن ثلاثة أحزاء. والله بوفق من بشاء وله الحكمة العالغة.

#### كيفية الثبات على الطاعة؟

٣- يسال من رمز الاسمهد،ع-ع-ع، عن اسبوط اللينة:

عن الثبات على الطاعة حيث إنه يحافظ على الصلوات، وعلى قراءة القرآن، ويحرص على مجالس العلم، ومع ذلك يقع في المعاصي ولا سيما فتنة النساء

والجواب؛ ما ذكره من المحافظة على الصلوات الخمس في حماعة، وقراءة القرآن، وحضور مجالس العلم هو من أهم عوامل الثبات، ولكن يجب أن يعلم هو وكل مسلم أن النبي صلى الله عليه وسلم قال: «إن تصدق الله يصدقك». فعليك أخى الشاب أن تصلى بخشوع وخضوع، وأن تتذكر بقيامك الصلاة أمام الله عز وجل قيامك يوم 📻 القيامة بين بدى مولاك ليقررك بذنوبك، فيحملك هذا على الخوف من الله تعالى وترك معصيته،

وقد قال الله تعالى: ««إِنَّ الصَّلاَةَ تَنْهَى عَنِ الْفَحْشَاءِ وَالْمُنْكَر»، ولكن لمن ذكر الله في صلاته، ولذلك عقب بقوله: ««وَلَذَكْرُ اللّهِ أَكْبَرُ»» كما أنه ولذلك عقب بقوله: ««وَلَذَكْرُ اللّهِ أَكْبَرُ»» كما أنه عليك إذا قرأت القرآن أن تتدبره وتحاول فهمه، وتسال نفسك عند كل آية آمرة: هل ائتمرت؟ وعند كل آية ناهية: هل انتهيت؟ ومن أوامر القرآن الكريم قوله تعالى: ««قُلْ لِلْمُوْمِنِينَ يَغُضُوا مِنْ أَبْصَارِهِمْ وَيَحْفَظُوا فُرُوجَهُمْ» فغض بصرك، ولكن على يقين من أن نظر الله إليك أسبق من نظرك إلى من رأيت، فاستحي من الله حياءك من رجل صالح من رجال قومك بل أشد، واستعن بالله ولا تعجز.

#### حكم صلاة الظهر بعد صلاة الحمعة

 ٤- ويسأل حامد عبد الخالق أبو الدهب-شبين القناطر قليوبية، وإبراهيم عبد الغني سالم- المنيرة- مركز القناطير الخيرية-قليوبية،

عن حكم صلاة الظهر بعد صلاة الجمعة، فإن الماما يواظب على ذلك في كل جمعة؟

والجواب: قال الشيخ محمد عبد السلام الشقيري رحمه الله في كتابه «السنن والمبتدعات» (ص١٨١، ١٨٢:

إن صلاة الظهر بعد الجمعة لم يصلها الرسول صلى الله عليه وسلم ولا مرة واحدة في حياته، ولا أمر بها ولا رغب فيها، ولا فعلها أحد من الخلفاء الراشدين الأربعة، ولا أحد من سائر الصحابة ولا التابعين ولا تابعيهم، ولا الأئمة الأربعة، ولا أشار إلى ذلك واحد منهم، فهي لا أصل لها في كتاب ولا سنة ولا إجماع ولا قياس صحيح، فهي بدعة محدثة، مستهجنة وشرع لم يأذن به الله ولا رسوله، والواجب على المسلمين أن يتبعوا ولا يبتدعوا، وأن يعلموا أن كل عمل تقربوا به إلى الله لم يعمله رسول الله صلى الله عليه وسلم فهو مردود عليهم، كما قال صلى الله عليه وسلم: «من عمل عملاً ليس عليه أمرنا فهو

#### كراهية رفع الصوت بالذكر

 ٥- ويسأل هواري محمد عبد العز- من المنيا-أبو قرقاص. عن:

أ- حكم الجهر بالذكر بصوت جماعي بين ركعات صلاة التراويح.

والجواب: قال الشيخ علي محفوظ رحمه الله في كتابه القيم «الإبداع في مضار الابتداع» (ص ٢٨٠) بعد أن تكلم عن كراهية رفع الصوت بالذكر: (ومن هنا يعلم كراهة ما أحدث في صلاة التراويح من قولهم عقب الركعتين الأوليين منها: الصلاة والسلام عليك يا رسول الله، ونحو ذلك قبل الأخريين، وبعضهم يترضى عن الصحابة، وكل ذلك شرع لما لم يشرعه الله على لسان نبيه صلى الله عليه وسلم وإنما هو تلبيس من الشيطان على الناس وهو بدعة. اه.

#### حكم من يقرأ القرآن ويهب ثوابه للميت 11

ب- وعن حكم من يقرأ القرآن ثم يهب ثوابه يت.

الجواب: قراءة القرآن عبادة، ولها أجر عظيم، ولكن من الذي يجزم بأنه أجر على قراءته، والله تعالى يقول في معرض مدح المؤمنين: «وَالدُّننُ يُؤْتُونَ مَا أَتُواْ وَقُلُونُهُمْ وَحِلَةً »» قالت عائشة: يا رسول الله، أهو الذي يزني ويسرق ويخاف؟ قال: «لا، ولكن الذي يصلى ويصوم ويتصدق ويضاف ألا يتقبل الله منه». ((صحيح الترمذي ٣/٧٥)). فكيف يهب القارئ ثواب ما قرأ لغيره وهو ليس على يقين من حصول الثواب أصلاً. ولذلك قال ابن كثير في تفسير قوله تعالى: ««وَأَنْ لَيْسَ لِلإِنْسَانِ إلاَّ مَا سَعَى»» استنبط الشافعي رحمه الله من هذه الآية أن القراءة لا يصل إهداء ثوابها إلى الموتى، لأنه ليس من عملهم ولا من كسبهم، ولهذا لم يندب البه رسول الله صلى الله عليه وسلم أمته، ولا حثهم عليه، ولا أرشدهم إليه بنص ولا إيماء، ولم ينقل ذلك عن أحد من الصحابة ولو كان خيرًا لسبقونا إليه، وباب القربات يقتصر فيه على المنصوص، ولا يتصرف فيه بأنواع الأقبسة والآراء، والله أعلم.

#### علاماتالهلاية

سُئَل: رجل يستغيث بغير الله ويزعم أنه ولي الله، فما علامات الولاية؟

أجاب: علامات الولاية بينها الله عز وجل في قوله: 

﴿ أَلا إِنَّ أُولِياءَ اللَّهِ لاَ خُوفٌ عَلَيْهِمْ وَلاَ هُمْ يَحْرَنُونَ 
(٦٢) النّين آمنُوا وكَانُوا يَتَّقُونَ ﴿ [يونس: ٦٢، ٦٣]، فهذه علامات الولاية: الإيمان بالله، وتقوى الله عز وجل فمن كان مؤمنًا تقياً، كان لله ولياً ». أما من أشرك به فليس بولي لله بل هو عدو لله، كما قال تعالى: ﴿ مَنْ كَانَ عَدُوا لِللّهِ وَمَلاَئِكَتِهِ وَرُسُلُهِ وَجَبْرِيلَ وَمِيكَالَ فَإِنَّ اللّهَ عَدُوا لِللّهِ أَو مَلاَئِكَتِهِ وَرُسُلُهِ وَجَبْرِيلَ إِلْسَان يدعو غير الله، أو يستغيث بغير الله بما لا إنسان يدعو غير الله، أو يستغيث بغير الله بما لا يقدر عليه إلا الله عز وجل فإنه مشرك كافر، وليس بولي لله ولو ادعى ذلك، بل دعواه أنه ولي مع عدم توحده وإيمانه وتقواه دعوى كاذبة تنافى الولاية.

ونصيحتي لإخواني المسلمين في هذه الأمور أن لا يغتروا بهولاء، وأن يكون مرجعهم في ذلك إلى كتاب الله، وإلى ما صح من سنة النبي صلى الله عليه وسلم، حتى يكون رجاؤهم وتوكلهم واعتمادهم على الله وحده حتى يحفظوا بذلك أموالهم أن يبتزها هؤلاء المخرفون، كما أن في لزوم ما دل عليه الكتاب والسنة في مثل هذه الأمور- إبعادًا لهؤلاء عن الاغترار بأنفسهم؛ هؤلاء الذين يدعون أنفسهم أحيانًا أولياء، ولو فكرت أو تأملت ما هم عليه لوجدت فيهم بعدًا عن الولاية والسيادة، ما هم عليه لوجدت فيهم بعدًا عن الولاية والسيادة، ولذ يدعو لنفسه وأن يحيطها بهالة من التعظيم والتبجيل وما أشبه ذلك؛ تجده مؤمئًا تقيًا خفيًا، لا يظهر نفسه، ولا يحب

الاشتهار، ولا يحب أن يتجه الناس إليه، أو أن يتعلقوا به خوفًا أو رجاء، فمجرد كون الإنسان يريد من الناس أن يعظموه ويحترموه ويبجلوه، ويكون مرجعًا لهم، ومتعلقًا لهم، هذا في الحقيقة ينافي التقوى وينافي الولاية، ولهذا جاء في الحديث عن النبي صلى الله عليه وسلم، فيمن طلب العلم ليماري به السفهاء، أو ليصرف بحارى به العلماء، أو ليصرف

وجوه الناس إليه فعليه كذا وكذا من الوعيد، فالشاهد في قوله: «أو ليصرف وجوه الناس إليه» فهؤلاء الذين يدعون الولاية ويحاولون أن يصرفوا وجوه الناس إليهم هم أبعد الناس عن الولاية.

ويوه العامل إليهم مم المحد العامل على الورياء. فنصيحتي الإخواني المسلمين أن لا يغتروا بهؤلاء وأمثالهم، وأن يرجعوا إلى كتاب الله وسنة رسوله صلى الله عليه وسلم، وأن يعلقوا أمالهم ورجاءهم بالله وحده.

#### أحوال الرياء في العيادة

سُئُل: ما حكم العبادة إذا اتصل بها الرياء؟ أجاب: حكم العبادة إذا اتصل بها الرياء أن يقال: اتصال الرياء بالعبادة على ثلاثة أوجه:

الوجه الأول: أن يكون الباعث على العبادة مراءاة الناس من الأصل كمن قام يصلي مراءاة الناس من أجل أن يمدحه الناس على صلاته في هذا مبطل للعبادة.

الوجه الثاني: أن يكون مشاركًا للعبادة في أثنائها؛ بمعنى أن يكون الحامل له في أول أمره الإخلاص لله، ثم طرأ الرياء في أثناء العبادة، فهذه العبادة لا تخلو من حالين:

الحال الأولى: أن لا يرتبط أول العبادة بأخرها، فأولها صحيح بكل حال، وأخرها باطل.

مثال ذلك: رجل عنده مائة ريال يريد أن يتصدق بها فتصدق بخمسين منها صدقة خالصة، ثم طرأ عليه الرياء في الخمسين الباقية فالأولى صدقة صحيحة مقبولة، والخمسون الباقية صدقة باطلة لاختلاط الرياء فيها بالإخلاص.

الحال الثانية: أن يرتبط أول العبادة بأخرها فالا يخلو العبادة بأخرها فالا يخلو الإنسان حينئذ من أمرين:

الأمر الأول: أن يدافع الرياء ولا يسكن إليسه بل يعرض عنه ويكرهه، فإنه لا يؤثر شيئًا لقوله صلى الله عليه وسلم: «إن الله تجاوز عن أمتي ما حدثت به أنفسها ما لم تعمل أو تتكلم».

الأمر الثاني: ان يطمئن إلى هذا الرياء ولا يدافعه، فحينئذ تبطل جميع العبادة لأن أولها



lige - 1

مرتبط بأخرها، مثال ذلك أن يبتدئ الصلاة مخلصًا بها لله تعالى ثم يطرأ عليها الرياء في الركعة الثانية فتبطل الصلاة كلها لارتباط أولها بأخرها.

الوجه التالث: أن يطرأ الرياء بعد انتهاء العبادة فإنه لا يؤثر عليها ولا يبطلها لأنها تمت صحيحة فلا تفسد بحدوث الرياء بعد ذلك.

وليس من الرياء أن يفرح الإنسان بعلم الناس بعبادته؛ لأن هذا إنما طرآ بعد الفراغ من العبادة، وليس من الرياء أن يُسرَّ الإنسان بفعل الطاعة؛ لأن ذلك دليل إيمانه، قال النبي عليه الصلاة والسلام: «من سرته حسنته وساءته سيئته فذلك مؤمن». وقد سئرًا النبي صلى الله عليه وسلم، عن ذلك فقال: «تلك عاجل بشرى المؤمن».

#### حكم اقتناء الصور الفوتوغرافية وتعليقها 11

سئلًا: ما حكم التصوير بالآلة الفوتوغرافية؟ أجاب: اقتناء الصور للذكرى محرم لأن النبي صلى الله عليه وسلم أخبر أن الملائكة لا تدخل بيتًا فيه صورة، وهذا يدل على تصريم اقتناء الصور في البيوت، وأما تعليق الصور على الجدران فإنه محرم ولا يجوز والملائكة لا تدخل بيتًا فيه صورة.

#### مفهوم العاملين عليها الذين يستحقون الأخذ من الزكاة

سئئل: رجل غني أرسل زكاته لشخص وقال: فرقها على نظرك، فهل يكون هذا الوكيل من العاملين على الزكاة ويستحق منها؟

أجاب: ليس هذا الوكيل من العاملين عليها ولا

يستحق منها؛ لأن هذا وكيل خاص لشخص خاص، وهذا هو السر والله أعلم في التعبير القرآني حيث قال: ﴿ وَالْعَامِلِينَ عَلَيْهَا ﴾ [التوبة: ٦٠] لأن «على» تفيد نوعًا من الولاية كأن العاملين ضمنت معنى القائمين، ولهذا صار الذي يتولى صرف الزكاة نيابة عن شخص معين لا يعد من العاملين عليها .

#### إخراج الزكاة لتاليف ضعاف الإيمان على الاسلام

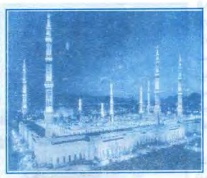
سُئل: شخص ضعيف الإيمان هل يعطى لتقوية إيمانه وإن لم يكن سيدًا في قومه؟

أجاب: هذه المسألة محل خلاف بين العلماء، والراجح عندي أنه لا بأس أن يعطى لتاليفه على الإسلام بتقوية إيمانه، وإن كان يعطى بصفة شخصية وليس سيداً في قومه؛ لقوله تعالى: ﴿ وَالْمُؤَلَّفَةَ قُلُوبُهُمْ ﴾ سيداً في قومه؛ لقوله تعالى: ﴿ وَالْمُؤَلَّفَةَ قُلُوبُهُمْ ﴾ التوبة: ٦٠]، ولأنه إذا جاز أن نعطي الفقير لحاجته البدنية الجسمية، فإعطاؤنا هذا الضعيف الإيمان لتقوية إيمانه من باب أولى؛ لأن تقوية الإيمان بالنسبة للشخص أهم من غذاء الجسد.

#### عاذا يفعل من حدث له رعاف أثناء الصلاة؟

أجاب: الرعاف ليس بناقض للوضوء سواء كان كثيرًا أم قليلاً، وكذلك جميع ما يخرج من البدن من غير السبيلين فإنه لا ينقض الوضوء، مثل القيء، والمادة التي تكون في الجروح فانه لا ينقض الوضوء سواء كان قليلا أم كثيرًا؛ لأن ذلك لم يثبت عن النبي صلى الله عليه وسلم، والأصل بقاء الطهارة، فإن هذه الطهارة ثبتت بمقتضى دليل شرعي، وما ثبت بمقتضى دليل شرعي فإنه لا يمكن أن يرتفع إلا بمقتضى دليل شرعي، وليس هنالك دليل على أن الخارج من غير السبيلين من البدن ينقض الوضوء، وعلى هذا فلا ينتقض الوضوء بالرعاف أو القيء سواء كان قليلاً أو كثيرًا، ولكن إذا

كان يزعجك في صالاتك ولم تتمكن من إتمامها بخشوع فلا حرج عليك أن تخرج من الصلاة حينئذ، وكذلك لو خشيت أن تلوث المسجد إذا كانت تصلي في المسجد فإنه يجب عليك الانصراف لئلا تلوث المسجد منك، أما بهذا الدم الذي يخرج منك، أما يقع على الثياب من هذا الدم وهو يسير فإنه لا ينجس والثوب..



بغفل كثيرٌ من الناس عن أن التشبه إذا كان بأهل الخير والصلاح بورث خيرًا وصلاحًا، كما أن التشيبة بأهل الشير و الفساد بورث شرًا وفسادًا.

ذلك هو معنى حديث الرسول

ت كما حاء في سنن أبي داود عن ابن عمر رضي الله عنهما قال: قال رسول الله ﷺ: «مَن تشبه يقوم فهو منهم»، والحديث صححه الألباني في صحيح

الحامع برقم (٦١٤٩) وفيّ الإرّواء (١٣٦٩)، وقال ابن حجر في الفتح: سندة حسن، وقال في شيرح سنن أبي داود: قال المناوي والعلقمي: «من تشييه بقوم»: أَي: تَزِيًّا في ظاهره بزيهم، وسيار يسيرتهم وهديهم في ملبسهم وبعض أفعالهم.

وقال القاري: «فهو منهم» أي: في الإثم والخبر. قَالَ العلقمي: أي من تشبه بالصالحين يكرم كما يكرمون، ومن تشبه بالفساق لم يكرم، ومن وضع عليه علامة الشيرفاء أكرم وإن لم يتحقق

قال شيخ الإسلام ابن تيمية في «اقتضاء الصراط المستقدم»: وقد أحتج الأمام أحمد وغيره بهذا الحديث، وهذا الحديث أقل أحواله أنه بقتضى تحريم التشبه بهم كما في قوله: «ومن بتولهم منكم فإنه منهم»، وهو نظير قول عبد الله ين عمرو أنه قال: من بني بارض المشركين وصنع نبروزهم ومهرجانهم وتشبيه يهم حتى يموت شر معهم يوم القيامة، فقد يحمل هذا على التشبيه المطلق فإنه تقتضي الكفر، ويقتضي تحريم أبعاض ذلك، وقد يحمل على أنه منهم في القدر المشترك الذي بشابههم فيه، فإن كان كفرًا أوَّ معصية كان حكمه كذلك.

وبهذا احتج غير واحد من العلماء على كراهة أشداء من زي غير المسلمين.

وأخرج الترمذي من حديث عمرو بن شعب عن أبيه عن حده أن رسول الله ﷺ قال: «ليس منا من تشبه بغيرنا». انتهى كلامه مختصرًا.

نخلص من هذا: بأن التشب إذا كان بأهل الكفر قد يكون كفرًا، هذا إذا اعتقدنا عقيدتهم وتشبيهنا بهم فيها، وقد يكون حرامًا إذا كان تُشبها بهم في المعاصي، وقد يكون مكروهاً، وترك التشب به بهم ومخالف تهم يدور بين الوجوب والاستحياب، والتشيب بأهل الصلاح والخير إما واجب أو مندوب، وترك التشبيه بهم ومخالفتهم إما محرم أو مكروه.

اعداد

وقد قال الشاعر: وتشدهوا إن لم تكونوا مثلهم ان التشييه بالكرام فلاح الأدلة في القرآن الكريم عن

التشبه: قوله تعالى: ﴿ يُاۤ أَيُهَا ۗ الَّذِينَ امَنُوا لاَ تَقْبِولُوا رَاعِنَا

وَقُولُوا انْظُرْنَا وَاسْمَعُوا وَللْكَافِرِينَ عَذَابُ ﴾ [العقرة: ١٠٤].

عاطف التاجوري قال ابن كثير في تفسيره لهذه الآية: نهي الله عدادة المؤمنين أن يتشبهوا

بالكافرين في مقالهم وفعالهم، وذلك أن البهود كانوا بعانون من الكلام ما فيه تورية لما يقصدونه من التنقيص عليهم لعائن الله، فإذا أرادوا أن بقولوا: «استمع لنا» بقولوا: «راعنا» وبورون بالرعونة

والغرض أن الله تعالى نهى المؤمنين عن مشابهة الكِافرين قولاً وفعلاً، فقال: ﴿ مَا أَنُّهَا ٱلَّذِينَ أَمَنُوا لا تَقُولُوا رَاعِنَا وَقُولُوا انْظُرْنَا وَاسْمَعُوا وللكافرين عذاب أليم

فقيه دلالة على النهى الشيديد والتهديد والوعيد على التشيبة بالكفأر في أقوالهم وأفعال ولياسهم وأعسادهم وعباداتهم وغير ذلك من أمورهم التي لم تشرع لنا ولا نقر عليها

حتى قال المهود: ما يريد هذا الرحل أن يدع من أمرناً شبيئًا إلا خالفنا فيه، وهذا بدل على أنهم شعروا بمخالفة الرسول على لهم في كل الأمور العامة والخاصة، حتى هذا الأمر الخاص جدًا، سن الرحل وزوحته لم بتركه الرسول عليه وخالفهم فيه، وأحسوا بذلك أنه يجعل من مقاصد هذه الشريعة العظيمة مخالفة غير المسلمين في كل شيء من باطلهم وخصوصياتهم.

وقد عقد شيخ الاسلام ابن تيمية رحمه الله تعالى في كتابه القيم اقتضاء الصراط المستقيم مخالفة أصحاب الجحيم فصلاً في ذكر الأدلة من الكتاب والسنة والاحماع على الأمر بمضالفة الكفار والنهي عن التشبه بهم، كان مما قال فيه:

فنحن نذكر من أبات الكتاب ما يدل على أصل هذه القاعدة في الجملة ثم نتبع ذلك الأصاديث المفسرة لمعانى ومقاصد الأيات بعدها.

قال الله تعالى: ﴿ ثُمُّ جُعَلْنَاكَ عَلَى شُرِيعَةٍ مِنْ الأَمْرِ فَاتَّبِعْهَا وَلَا تُتَّبِعْ أَهْوَاءَ الَّذِينَ لَا يَعْلَمُونَ (١٨) إِنَّهُمْ لَنْ يُغْنُوا عَنْكَ مِنَ ٱللَّهِ شَبَّ نُعْنَا وَإِنَّ الظَّالِمُ أَنَّ بَعْضُتُهُمْ أَوَّلِيَاءُ بَعْضِ وَاللَّهُ وَلِيُّ الْمُتَّقِينَ أَ [الحاثية: ١٦ - ١٩].

جعل الله محمدًا على شريعة من الأمر شرعها له، وأمره باتباعها، ونهاه عن اتباع أهواء الذين لا يعلمون، وقد دخل في الذين لا يعلمون كل من خالف شريعته وأهواءهم هي ما يهوونه وما عليه المشركون من هديهم الظاهر الذي هو من موجبات دينهم الباطل وتوابع ذلك فهم يهوونه، وموافقتهم فيه اتباع لما يعض أمورهم ويسرون به ويودون أن لو بذلوا بعض أمورهم ويسرون به ويودون أن لو بذلوا من أتباع أهوائهم، فلا ريب أن مخالفتهم في ذلك من أتباع أهوائهم، فلا ريب أن مخالفتهم في ذلك خصول مرضاة الله في تركها، وأن موافقتهم في ذلك خصول مرضاة الله في تركها، وأن موافقتهم في ذلك قد تكون ذريعة إلى موافقتهم في غيره، فإن دم حال الحمى أوشك أن بواقعه».

الأدلة من السنة في موضوع التشبه:

أما الأدلة من السنة فهي كشيرة جدا، وقد جاءت مفصلة لإجمال الأدلة القرآنية، وجاءت في جميع المجالات في العبادات وفي العادات وفي خصوصيات الرجل مع أهل بيته وحتى في مجال الموت والقبور.

فقي العبادات حديث الأذان وعدم السماح باستعمال قرن اليهود ولا جرس النصارى عندما رأى الصحابي الجليل عبد الله بن زيد رؤيا في منامه فقصها على الرسول في فاقرها فشرع الأذان الذي لم يتشبه فيه باليهود وقرنهم أو النصارى ونواقيسهم، ومنها أيضًا النهي عن التحاذ القبور مساجد وبدأ بقوله في: «إن من كان قبلكم اتخذوا قبور أنبيائهم وصالحيهم مساجد»، فنهينا عن التشبه بهم، ومنها النهي عن الصلاة في أوقات الكراهة ؛ لأن الكفار يسجدون للشمس في هذه الأوقات، فنهانا الرسول في عن الصلاة في هذه الأوقات أيضًا مع أنها لله سبحانه وتعالى وليست لغيره.

ومنها استقبال القبلة، حيث كان الرسول والمسلمون معه يستقبلون المسجد الأقصى أو بيت المقدس وهو قبلة اليهود ثم أمر الله تعالى باستقبال البيت الحرام في قوله تعالى: ﴿قَدْ نَرَى اللّهُ ثَوَلًا وَجُهِكَ فِي السّماءِ قَلَتُولَيْنَكَ قِبْلَةً تَرْضَاهَا فَولٌ وَجُهكَ شَطْرَ المستجدِ الحرام ﴿ [البقرة: 12٤]، فَولٌ وَجُهكَ شَطْرَ المستجدِ الحرام ﴾ [البقرة: 1٤٤]، وفي الأصور العادية أمرنا رسول الله على بعدم الاكل والشرب بالشمال مضالفة للشيطان حيث ينكل ويشرب بشماله.

وأمرناً رسولنا ﷺ بإعـفاء اللحى وحف الشوارب مخالفة للمشركين حيث قال ﷺ: «خالفوا المشركين؛ احفو الشوارب واعفو اللحى».

وفي الأعباد لم يوافق رسول الله ﷺ أهل

المدينة على الأعياد التي كانوا يلعبون فيها وقال لهم: «إن الله أبدلنا بيومين خيرًا منهما ؛ يوم الفطر، ويوم الأضحى».

وفي خصوصيات الرجل مع أهله قدمنا قوله تعالى: ﴿وَيَسْ أَلُونَكَ عَنِ الْحَصِيضِ قُلْ هُوَ أَذَى فَاعْتَرَلُوا النَّسَاءَ فِي الْمُحَيضِ ﴾ [البقرة: ٢٢٧]، فقاعترلُوا النَّسَاءَ في المُحيض ﴾ [البقرة: ٢٢٧]، فقال رسول الله ﷺ: "أصنعوا كل شيء إلا النكاح». حتى في حال حيض المرأة وكانت اليهود يعتزلون المرأة تمامًا فلا يجلسون معها ولا يعتزلون معها، حتى قالت اليهود ما يريد هذا الرجل أن يدع من أمرنا شيئًا إلا وخالفنا فيه.

ثم نختم بما قاله ابن تيمية رحمه الله تعالى في اقتضاء الصراط المستقيم: ثم إن الصراط المستقيم: ثم إن الصراط المستقيم هو أمور باطنة في القلب من اعتقادات وإرادات وغيير ذلك، وأمور ظاهرة من أقوال وأفعال، قد تكون عبادات وقد تكون أيضًا عادات: في الطعام والشراب واللباس والنكاح والمسكن والاجتماع والإفتراق والسفر والإقامة والركوب وغير ذلك.

وهذه الأمور الباطنة والظاهرة بينها ولا بد ارتباط ومناسبة فإن ما يقوم بالقلب من الشعور والحال يوجب أمورًا ظاهرة وما يقوم بالظاهر من سائر الأعمال يوجب للقلب شعورًا وأحوالاً وقد بعث الله عبده ورسوله محمدًا والما بالحكمة التي هي سنته، وهي الشرعة والمنهاج الذي شرعه له، فكان من هذه الحكمة أن شرع له من الأعمال والأقوال ما يباين سبيل المغضوب عليهم والضالين وأمر بمخالفتهم في الهدي الظاهر، وإن لم يظهر لكثير من الخلق في ذلك مفسدة لأمور:

منها: أنّ المُسَارِكةً في الهدي الظاهر تورث تناسبًا وتشاكلاً بين المتشابهين يقود إلى الموافقة في الأضلاق والأعمال، وهذا أمر محسوس، فإن اللابس لثياب أهل العلم مثلًا يجد من نفسه نوع انضام إليهم، واللابس لثياب الجند المقاتلة مثلاً يجد في نفسه نوع تخلق بأخلاقهم، ويصير طبعه مقتضيًا لذلك، إلا أن يمنعه من ذلك مانع.

ومنها: أن الخالفة في الهدي الظاهر توجب مباينة ومفارقة توجب انقطاع عن موجبات الغضب وأسباب الضلال، وكلما كان القلب أتم حياة وأعراف بالإسلام كان إحساسه بمفارقة اليهود والنصارى باطنا أو ظاهرًا أتم، وبعده عن أخلاقهم أشد.

ومنها: أن مشاركتهم في الهدي الظاهر توجب الاختلاط الظاهر حتى يرتفع التمييز ظاهرًا بين المهديين المرضيين وبين المغضوب عليهم والضالين، إلى غير ذلك من الأسناب الحكيمة. اهـ.

## عاشوراء... تاريخًا وفضالأ... وبدعًا

#### إعداد/أبي بكر الحنبلي

الحمد لله وحده والصلاة والسلام على من لا نبي بعده... وبعد:

#### أولاً لمحة تاريخية عن عاشوراء:

أ- اعلم رحمني الله وإياك أن عاشبوراء بالمد على
 المشهور ولم يسمع (فاعولاء) إلا هذا.

ب- وأما بالنسبة لتعيينها فالأكثر أن عاشوراء: هي اليوم العاشر من المحرم، وهو مقتضى الاشتقاق والتسمية وإليه ذهب جماهير العلماء من السلف والخلف، وهو ظاهر الأحاديث ومقتضى اللفظ.

ج- وأما عن نوع عظمتها التاريضية عند بعض الأمم:

وهذا يوم كانت قريش تعظمه في الجاهلية، ويكسون فيه الكعبة ويصبومونه، وأهل الكتاب من اليهود والنصارى كانوا يعظمونه ويتخذونه عيدًا ويلبسون فيه نساءهم حليهم وشارتهم (شيء يتجملون به وهو عرض الشيء وإظهاره، ويقال لها الشارة وهي الهنئة).

فيوم عاشوراء: هو اليوم الذي أنجى الله فيه موسى وقومه، وأغرق فرعون وقومه، فكان اليهود يصومونه شكرًا لله على هذه النعمة العظيمة، أن الله أنجى جنده، وهزم جند الشيطان، أنجى موسى وقومه، وأهلك فرعون وقومه، فهذه نعمة عظيمة، ولهذا لما قدم النبي في المدينة وجد اليهود يصومون يوم عاشوراء، فسألهم عن ذلك، فقالوا: هذا يوم نجًا الله موسى وقومه، وأهلك فرعون وقومه، فنصومه شكرًا لله، فقال عليه الصلاة والسلام: «نحن أولى بموسى منكم». لماذا؟ لأن النبي والذين مععه أولى الناس بالأنب يحاء السابقين. ﴿إِنَّ أَوْلَى النَّاسِ بِإِبْرَاهِيمَ لَلَّذِينَ اتَبَعُوهُ وَهَذَا النَّبِيُّ وَالَّذِينَ اَمَنُوا وَاللَّهُ وَلِي النَّذِينَ اَمَنُوا وَاللَّهُ وَلِي النَّاسِ وَاللَّهُ وَلِي النَّاسِ وَالدِينَ المَانُوا وَاللَّهُ وَلِي النَّاسِ وَالدِينَ النَّهِ وَالدِينَ امَنُوا وَاللَّهُ وَلِي النَّاسِ وَالدِينَ اللهُ وَلِي النَّاسِ وَالدِينَ المَنْ وَالدِينَ المَنُوا وَاللَّهُ وَلِي النَّاسِ وَالدِينَ المَنْ اللَّهِ وَلَيْ اللَّهُ وَلِي النَّاسِ وَالدِينَ المَنْ اللَّهُ وَلِي اللَّهُ وَلَي اللَّهُ وَلِي اللهُ عَلَى اللهُ وَلِي اللهُ وَلَيْ اللهُ وَلِي اللهُ وَلَا اللَّهُ وَلِي اللهُ وَلَا اللَّهُ وَلَي اللهُ وَلَهُ اللَّهُ وَلِي اللهُ وَلِي اللهُ وَلِي اللهُ وَلَهُ اللهُ وَلَا اللَّهُ وَلَهُ وَلَهُ اللَّهُ وَلَهُ وَلَهُ الْقَالِي الْوَلِي الْمُوالِي اللْهُ وَلِي الْمُؤْمِنِينَ الْمَاسِ وَالْمُ اللْهُ وَلَهُ الْمُؤْمِنِينَ الْمَاسِ وَلَهُ اللَّهُ وَلِي الْمَاسِ وَلَهُ اللْهُ وَلِي اللْهُ وَلِي الْمَاسِ وَلِي الْمَاسِ وَلِي الْهُ الْمَاسِ وَلَهُ اللْهُ وَلِي الْمَاسِ الْمَاسِ وَلَهُ اللْهُ وَلَهُ اللْهُ وَلَا الْمَاسِ وَلَهُ اللْهُ وَلَهُ الْمَاسِ وَلَهُ اللْهُ وَلَهُ الْمَاسِ وَلَهُ اللهُ اللْهُ اللهُ وَلَا اللهُ وَلَهُ اللهُ وَلَهُ اللهُ وَلَهُ اللهُ اللهُ اللْهُ وَلَهُ اللهُ وَلَهُ اللْهُ وَلِهُ اللْهُ الْمَاسِ الْمَاسِ الْمَاسُ وَلِي الْهُ الْمَاسُولُوا اللْهُ وَلِهُ اللْمَاسِ اللْمَاسُولُ اللّهُ الْ

فرسول الله الله الموسى من اليهود؛ لأن اليهود كفروا به، وكفروا بعيسى، وكفروا بمحمد، فصامه وأمر الناس بصيامه، إلا أنه أمر أن يخالفوا اليهود الذين لا يصومون إلا اليوم العاشر.

وفي يوم عاشوراء: يحدث من فظائع الروافض ومن تبعهم من جهال الوعاظ نعي الحسين رضي الله عنه في خطب المحرم على رؤوس الملا، وذكرى شهادته في كريلاء، وسرد ما نزل بالمسلمين من مصائب بما يستدر دمع السامعين، ويثير عواطفهم ليحزنوا ويلعنوا يزيدًا ويسبُّوه، وهذا اصر لا يعود بأدنى فائدة عليهم في دينهم ودنياهم.

والروايات المرقوعة في ذكر كربلاء وشهادة الحسين رضي الله عنه، مثل كون السماء أمطرت، وكون الحمرة ظهرت في السماء يوم قتل الحسين، وغيرها من التُرهات غالبها مكنوبة وموضوعة ولا يصح فيها كثير شيء، ولا يجوز ذكرها إلا بذكر وضعها وكذبها.

وأما قتل الحسين رضي الله عنه، فإنه قتل مظلومًا شهيدًا، وهو مصيبة أصيب بها المسلمون، ولكنه في حقه شهادةً له، ورفعً درجة، وعلو منزلة؛ لأنه هو وأخاه الحسن رضي الله عنهما سبقت لهما من السعادة التي لا تنال إلا بنوع من البلاء لم يكن لها من السوابق ما لأهل بيتهما، وليس ما وقع من ذلك باعظم من قتل الأنبياء، وكذلك قتل علي رضي الله عنه، أعظم ذنبًا ومصيبة، فالواجب عند المصائب الصر والاسترجاء.

ثانيًا: فضل صوم يومي عاشوراء وتاسعواء:

وبيان أن صوم عاشوراء كان فريضة فسُيِخت الفرضية وبقى الأمر على الاستحباب.

ففي الصحيحين من حديث ابن عباس رضي الله عنهما أن رسول الله ﷺ صام يوم عاشوراء وأمر بصيامه.

فقه الحديث:

ويتأكد ذلك بأمر رسول الله الله بالنداء العام كما في حديث محمد بن صيفي الأنصاري الذي أخرجه النسائي وابن ماجه وأحمد وابن خزيمة وغيرهم بإسناد صحيح قال: خرج علينا رسول الله في في يوم عاشوراء، فقال: «أصمتم يومكم هذا؟» قال بعضهم: لا. قال: «فأتموا بقية يومكم هذا». وأمرهم أن يؤذنوا أهل العروض- قرى المدينة- أن يتموا بقية يومهم هذا.

ويشهد لذلك حديث سلمة بن الأكوع رضي الله عنه المتفق على صحته قال: أمر النبي و رجلاً من أسلم أن أذن في الناس أن من أكل فليصم بقية يومه، ومن لم يكن أكل فليصم عاشوراء.

ثم نسخ وجوبه لما جاء رمضان، كما أخرج مسلم عن

التوجيه

ابن مسعود: «لما فرض رمضان ترك عاشوراء». وأخرج عن عائشة رضى الله عنها: «فلما نزل رمضان فكان رمضان هو الفريضة، وترك عاشوراء». المنسوخ وجوب يوم عاشوراء، وأما استحبابه، فيقي كما في حديث عائشة المتقدم: «فلما نزل رمضان كان من شياء صيام ومن شياء أفطر». بل الإحماع على استحبابه كما نقله الحافظ في «الفتح» (٢٤٦/٤) عن ابن عبد البر فتعين أنه باق، فدل أن المتروك وجويه، والله أعلم.

استحباب صوم يومي التاسع والعاشر من المحرم ومخالفة البهود والنصاري:

ويدل على ذلك الحديث الأتي: عن أبي قتادة رضى الله عنه، أن رسول الله 👺 سُئل عن صيام يوم عاشوراء فقال: «يُكفر السنة الماضية». فقه الحديث:

استحباب صيام يوم عاشوراء وانه يكفر ذنوب السنة الماضية، وفي صحيح مسلم من حديث ابن عباس رضى الله عنهما قال: قال رسول الله ﷺ: «لئن يقيت إلى قابل لأصومن التاسع».

غريب الحديث: قابل: عام مقبل.

استحباب صيام يومى التاسع والعاشر من المحرم مضالفة لليهود والنصارى، كما أخرج مسلم عن ابن عباس قال: حين صام رسول الله ﷺ بوم عاشوراء وأمر بصبيامه، قالوا: با رسول الله، إنه بوم تعظمه اليهود والنصارى؛ فقال رسول الله ﷺ: فإن كان العام المقبل إن شاء الله صمنا يوم التاسع، قال: فلم يأت العام المقبل حتى توفي رسول الله ╩.

ذهب بعض أهل العلم أن المضالفة تقع بصبيام يوم قبله أو بعده، واستدلوا بما روى عن رسول الله ﷺ: «صوموا يوم عاشوراء وخالفوا اليهود، صوموا قبله بومًا أو بومًا بعده».

قلت: هذا قول ضعيف؛ لأنه اعتمد على هذا الحديث الضعيف الذي في إسناده ابن أبي ليلي وهو سيئ

ثالثًا: بدع تقع من بعض الناس يوم عاشوراء: قال العلامة على محفوظ أحد علماء الأزهر الشريف في كتابه «الإبداع في مضار الابتداع» (١٣٨- ٤٠) ما ملخصه: يقع في هذا اليوم كثير من البدع منها ما لا أصل له، ومنها ما يبني على أحاديث موضوعة أو ضعيفة، كالتوسع في الأطعمة الخاصة بهذا البوم-ولقد أحدث الشيطان بسبب قتل الحسين رضى الله عنه، بدعتين.

الأولى: الحزن والنوح واللطم والعطش وما يفضى إليه ذلك من سبّ السلف ولعنهم، وتقرأ أخسارًا مهيجة كثير منها كذب، وكان قصد من سن ذلك فتح باب الفتنة والتفريق بين الأمة، فإن هذا ليس مستحبًا ولا جائزًا باتفاق المسلمين.

الثانية: بدعة السرور والفرح وكان بالكوفة قوم من الشبيعة ينتصرون للحسين رضى الله عنه، وقوم من الناصبة يبغضون عليا وأولاده، فأحدث هؤلاء السرور ورووا أنه من وسنّع على أهله يوم عاشوراء وستِّع الله عليه سائر سنته، وقد سنتل الإمام أحمد عن هذا الحديث فقال: لا أصل له، وليس له أصل ثابت إلا ما رواه عبينة عن ابن المنتشير وهو كوفي سمعه ورواه عن من لا يعرف ورووا أنه من اكتحل يوم عاشبوراء للم يرمد ذلك العام، ومن اغتسل يوم عاشبوراء لم يمرض ذلك العام، فصار قوم يستحيون في هذا اليوم الاكتحال والاغتسال والتوسعة على العيال، وهذه بدعة أصلها من خصوم الحسين، كما أن بدعــة الحــزن أصلهــا من أحــــابـه، والكل بـاطل وبدعة وضلالة، ولم يستحب أحد من الأئمة الأربعة وغيرهم لا هذا ولا ذاك لعدم الدليل الشرعي، بل المستحب يوم عاشوراء الصيام عند جمهور العلماء مع صوم يوم قبله.

#### التقاء لله

توفى فجر الأحد ٣ ذي الحجة ١٤٢٤هـ الشيخ/ عيد رجب على الشهير بالشيخ/ أبو سريع عن عمر تجاوز ٧٠ عامًا وقد كان رحمه الله من الأوائل الذين التفوا حول مؤسس الجماعة الأول الشبيخ/ محمد حامد الفقى رحمه الله وكان له دور بارز في تأسيس فرع الجماعة بمنشأة البكاري بالهرم، فاللهم إنا نسألك أن ترفع درجته في المهديين وأن تخلفنا فيه خيرًا. كما توفي إلى رحمة الله تعالى الشيخ/ السعيد حسن العليمي رئيس فرع ميت غمر يوم الثلاثاء ٢٧ بناير ٢٠٠٤، وتحتسب جماعة أنصار السنة الشيخ عند الله ونرجوا أن يسكنه فسيح جناته.... آمين.

أحمد يوسف عيد المحيد

الحمد لله رب العالمان، والصلاة السيلام على أشيرف المرسلين وآله وصحبه أحمعان.

كم يتملك الإنسان من أسى وحـزن وحسرة حبن بطالع أحوال المسلمين في هذه الأيام!! فكلمًا لاحت في الأفق مسألة تمس شريعتهم لا تُعجب أعدائهم تراهم للتمسون الأعذار وبتنكبون الطريق، لماذا يا قوم هذا الوهن؟ لماذا هذه النفسية المنهزمة دائماً؟ أما كفاهم غلبة عدوكم عليكم حتى تعودوا لدينكم، تعلون به الدنيا، وتشمخون بأنوفكم إنْ كنتم به مستمسكين، قال تعالى: «ولا تهنوا ولا تحزنوا وأنتم الأعلون إنْ كنتم مؤمنين» [114/11/10 201]

لكن أصل العلبة أنَّ المسلمين البوم لم يعودوا يشعرون بأن دينهم هذا، دين عظيم، لم يعودوا يبصرون اعتداله ووسطيته، قال تعالى: «قل إننى هداني ربي إلى صراط مستقيم ديناً قيماً ملة إبراهيم حنيفاً وما كان من المشركين» [الأنعام/١٦١] وقال جل وعلا: «وكذلك جعلناكم أمة وسطاً» [البقرة/١٤٣] ولا يرون كماله «البوم أكملت لكم دينكم وأتممت عليكم نعمتي ورضيت لكم الاسكام ديناً» [المائدة/٣] ولا ينظرون بإجلال لقوته قال [: «إنَّ هذا الدين متين» (١) ولا يعرفون أنَّ أحكامه وشريعته مبنية على البسر

#### يقلم / محمد حسن بعقوب

«إن الدين يسر» (٢) فالإحساس بعظمة الإسلام له دور مهم في صداغة الأمة الإسلامدة؛ ولذلك نرى هوان الإسلام على أصحابه في هذا العصر لعدم تعظيم الاسلام في نفوس المسلمين، وعدم تعظيمهم لشرائعه وشعائره، قال الله تعالى: «ومن يعظم شيعائر الله فإنها من تقوى القلوب» [الحج/٣٢] وإنَّما خفَّت عظمة الإسلام في نفوس المسلمين في هذا الزمان؛ نتيجة كثرة الأقلام المسعورة، والألسنة الحاقدة، والقلوب الخبيثة من المنتسبين إلى الإسلام الذين يهاجمون شريعته كلما واتتهم الفرصة، ونظرة عاجلة على مقالات كثيرة في الصحف تنبئكُ عن هذه الحملة المكثفة على عقائد المسلمين.

ومن أسف أنَّ دانت الأصور إلى أهل النفاق الذين بمرقون من الدين كما يمرق السهم في الرمية، وهؤلاء لا فقه لهم في الدين، يُحكمُّون عقولهم التي تربت في كنف الغرب؛ للطعن في شريعة الإسلام، وقد قال [: «خصلتان لا يجتمعان في منافق: حسن سمت ولا فقه في الدىن» (٣).

وقال [: «الخير عادة، والشير لجاجة، ومن مرد الله مه خمراً يفققه في الدين» (٤).

إنَّ هذا الدين يحتاج أن يعاش؛ فإن الملايين المملينة من المسلمين الذين يعيشون تحت ضغط الظروف ومأساة الحصول على لقمة العيش السائغة لا بحتاجون إلى مجرد وعظهم وتذكيرهم بعظمة الإسلام بقدر ما يحتاجون إلى 📆 انتشالهم من ضغط الواقع الأليم؛ ليعيشوا الاسلام، إنَّه دين بحتاج أن نعيشه حقيقة، لا أن [

السنة الثالثة والثلاثون

نتحدث عنه، ونعجب به ونتمناه، ونكتفى بذلك أحلاما وشعارات بل أن نعيشه حقيقه، فيعيش هو بنا وفينا ونعيش نحن نستمتع بعظمته فى أفاق عالية؛ لذا كانت عظمة الصحابة أنهم استطاعوا أن ينزلوا بمثاليات الإسلام إلى أرض الواقع أو بتعبير أدق أن يرفعوا بالواقع إلى درجة المثالية.

أكتب هذا الكلام في أعقاب حج ١٤٢٤ هـ، بعد أحداث وقعت في منى عند رمى الجمرات هذا العام، وكالعادة تنظر إلى الجرائد والمجلات فكل من هب ودب ينتقد ويتشفى، ويقترح وينصح، ويلوم ويطعن، لكننى أرى الأمر فرصة لبيان عظمة الإسلام في استشهاد مئتين وأربعين حاجاً في ثياب إحرامهم، وهم يؤدون منسكا من المناسك، أقول - وقد امتن الله على بالحج هذا العام - وبملء فمي وقلبى: ياليتنى كنت معهم فأفوز فوزا عظيما.

نعم والله، وما يضير هؤلاء وقد باتوا بمنى يوم التروية، ثم وقفوا بعرفة طيلة النهار ملبين داعين خاشعين متبتلين ضارعين هاتفين: لبيك اللهم لبيك،

أتو ربهم لابسين أكفانهم، ثم باتوا بمزدلفة، وأصبحوا بالمشعر الحرام يذكرون الله أشد من ذكرهم أباءهم ثم هرعوا مسارعين لرمى جمرة العقبة ولم ينقطعوا بعد عن التلبية.

ماضر هذا الحاج أن يلقى حتفه تحت أقدام إخوانه من الحجاج وهو يمت ثلون قول الله: «وعجلت إليك ربى لترضى» [طه/٨٤]

ما ضرهذا الحاج أن لقى حتفه رغم أنفه بعد أن غفر له ما تقدم من ذنبه عشية عرفه، فلقى الله طاهراً مطهرا نظيفا جميلا، أليس هذا بعض السر فى لبسه لباس الإحرام كالكفن أصلاً.

إنها - أيها الأخوة - ليست دعوة لأن نموت هناك، وإنما تحليل من قلب يبصر عظمة الإسلام في كل المشاعر والمناسك المقدسة، ألا ترون أنَّ اجتماع مليونين من المسلمين في لباس واحد بنداء وهتاف واحد في مشهد يأخذ بالألباب يحمل في طياته رسالة موجهة إلى كل العالم أنَّ المسلمين لبسوا أكفانهم وينادون ربهم

أتيناك ، فليعقلها عقلاء القوم؛ فتعود إلى المسلمين هيبتهم في النفوس.

ألا تعتبرون شهادة هذه العشرات من المسلمين في سبيل الله على صعيد منى يحمل رسالة أخطر وأهم إلى كل أعداء الإسلام في كل مكان، فالذين سيمعنون الفهم هناك، سيعلمون يقيناً أن هؤلاء المسلمين؛ أرواحهم أرخص شئ عندهم، يبذلون أرواحهم التي هي أغلى عند غيرهم من الدنيا وما فيها، ليرضى عنهم ربهم.

نعم هذه نظرة أهل العيزة والاعتراز بالإسلام، أما المتخاذلون المنهزمون نفسياً؛ فإنهم يسارعون إلى الاعتذار وإيجاد المبررات، ونحن نقول لقومنا قبل غيرهم. فما مائتان وما خمسمائة وما ألف وما آلاف! في جنب ما يُقتلون كل يوم على أرض فلسطين وفي العراق وفي أفغانستان، وفي كل أنحاء العالم من وفي أفغانستان، وفي كل أنحاء العالم من بنيئة، ويباع دمهم هدرا في خيانات بذيئة، ويباع دمهم هدرا من أجل دنيا رديئة، شتان الفرق!!

وكم نسبة المائتين بل والخمسمائة إلى حوادث الطرق من شباب أرعن لا يقدر المسئولية في سيارات جاءت بالربا المحرم، فضاعت السيارات وضاع أصحابها.

هل عرفتم الأن سر تهويل القضية في مائتى شهيد؛ راحوا في ثياب إحرامهم يلقون الله يوم القيامة ملبين؟! السريا قومنا في ضعف تعظيم الإسلام في النفوس، وهزيمة نفسية منكرة أمام شبهات الأعداء، وعدم فهم للمشاعر المقدسة، إنها يا قومنا رسالة أرادها الله أن تصل إلى كل العالم، أننا قوم رخصت دماؤنا في سبيل إقامة مشاعر ديننا، رسالة إلى العلمنة في وسائل الإعلام، وإلى أهل الحجاب في فرنسا، وإلى أهل التغريب في العراق، وأمثال هؤلاء كثير، إنها التغريب في العراق، وأمثال هؤلاء كثير، إنها يبذلون أرواحهم سهلة، ومهجهم رخيصة من ربنا إلى أعدائه أن للدين حماة ورعاة أجل إقامة شعائر الدين وفرائض الإسلام. وما خسر هؤلاء الشهداء شيئا، يا ليتني كنت معهم ضفوز فوزا عظيماً



#### الحلقة الخامسة

#### بقلم: د. محمود عبد الرازق

الحمد لله والصلاة والسلام على رسول الله ﷺ وبعد:

فلقد سبق في العدد الماضي أن القرآن والسنة كلاهما وحي تلقاه رسول الله وأن عن ربه، وأن الاحتجاج بأيات القرآن سواء بسواء، وأن السنة هي المصدر الثاني لمعرفة أصول الإسلام بعد القرآن الكريم، وأن الله سبحانه قد حفظ دينه قرآنا وسنة بأن خص هذه الأمة بأعظم علم قام به العلماء في التاريخ وهو ضبط السنة والنقل المعروف بعلم مصطلح الحديث، وحفظه سبحانه واقعًا مرئيًا بقيام الطائفة المنصورة واستمساكهم

ونكمل بحول الله وقوته حديثنا فنقول:

#### القاعدةالرابعة

والتي نفهم من خلالها العقيدة الصحيحة التي كان عليها سلفنا الصالح، هي التسليم بان الطريق الوحيد في ثبوت السنة هو الالتزام بقواعد المحدثين في معرفتها، فإذا كانت الآيات القرآنية لا تؤخذ بمعزل عن السنة، وفصل احدهما عن الآخر لا يقبل في دين الإسلام، فإن من أعظم الأسس في الاعتماد على السنة أن نسلم بان الطريق الوحيد في ثبوتها هو الالتزام بقواعد المحدثين في معرفتها، وهو ما عرف عند المسلمين بعلم الحديث، أو العلم بالأصول عرف عند المسلمين بعلم الحديث، أو العلم بالأصول والرد، وذلك فيما نقل من أقوال النبي وأفعاله، وروايتها وضبطها وتحريرها، وإسناد ذلك إلى من نسب إليه بتحديث أو إخبار أو عنعنة أو غير ذلك.

فليس كل ما نسب إلى الذبي الله يقبل بلا ضبط

أو نقاش، فلا بد من الترابط العلمي المتصل بين رواة السند بحيث يتلقى اللاحق من الرواة عن السابق، فلا يكون بين اثنين من رواة الحديث فجوة زمنية أو مسافة مكانية يتعذر معها اللقاء، أو يستحيل معها التلقي والأداء، كما يلزم اتصاف الرواة بالعدالة وهي صفة خلقية تكتسبها النفس الإنسانية، وتحمل صاحبها على ملازمة التقوى والمروءة، ومجانية الفسوق والابتداع، ولا بد أن يتصف الراوي أيضا بالتثبّث في الحفظ، والسلامة من الخطا، وانعدام الوهم مع القدرة على استحضار ما حفظه، وهذا السند إلى أخره، يضاف ذلك إلى عدم مخالفة الراوي لئن هو أوثق منه، ولا يكون أيضا في روايته علة قادحة خفية تؤدى إلى عدم ثبوت الحديث.

أما الحكم على ثبوت الحديث بالأصول الكلامية أو المناهج الفلسفية، أو الأفكار العقلية أو الكشوفات الذوقية، فلا يعد رجوعا إلى قرآن وسنة بفهم سلف الأمة، لأن الآراء العقلية متعددة، والأنواق مختلفة ومتغيرة، ولا يمكن ضبط هذه الأشياء، فالحكم على أحاديث الرسول في هذه الحالة، يحكمه الهوى ويسوقه استحسان النفس، ومن ثم لا عبرة بقول ابن عربي: «ربما صح عندنا من أحاديث الأحكام ما اتفق المحدثون على ضعفه وتجريح نقلته، وقد أخذناه عن الكشف عن قائله صحيحا، فنتعبد به أنفسنا على صححوه واتفقوا عليه وليس بصحيح عندنا بطريقة محدوه واتفقوا عليه وليس بصحيح عندنا بطريقة الكشف فنترك العمل به».

ومعنى هذا أن الصوفية لهم حكمهم الخاص على إستاد الحديث، فعن طريق الكشف يتصلون رأسًا بالنبي ويصححون الحديث أو يضعفونه!! زورا وتلبيسًا على سنة الحبيب ، وبهذا الهجوم على قواعد علم الحديث تنهدم السنة، وتبقى العوبة في يد هؤلاء الذين يحكمون عليها بما شاءوا، وليس من ضابط نرجع إليه، ولا فيصل نحتكم إليه، ما دام أن هذا الكشف علم غيبي، وقد يكون كشف هذا الصوفى غير كشف ذاك.

ومثل ذلك ايضا يهدم به الشعراني فهم سلف الأمة فيقول: «قد رأينا في كلام علماء الرسوم تكفير الأولياء المحدّثين لكونهم يصححون الأحاديث التي قال الحافظ بضعفها، وهذا عدم إنصاف منهم»، ويرى الشعراني أن أقل الأحوال أن ينزلوا الأولياء المكاشب فين منزلة أهل الكتاب لا يصدقونهم ولا يكذبونهم.

التوجيه

#### القاعدة الخامسة

والتي نفهم من خلالها العقيدة الصحيحة التي كان عليها سلفنا الصالح أن الدين قد كمل وتم، فلا بحتاج إلى زيادة أو نقصان، وإنما إلى شرح ويدان، ودعوة ويدهان، والقرون الأولى فيها أفضل الناس، وأولاهم بالمتابعة، ومن خالفهم فهو المحوح المفضول، فالبدعة اتهام لدين الله بالنقص، لأنه إن ادعى صاحبها أنها واحبة أو مستحبة، ولا يكون الدين صحيحًا أو كاملاً إلا يها، يرد عليه بأن الرسول ﷺ ما ستر شيئًا مما أمر الله به المسلمين في أمر دينهم، ولم يدع إلى هذه البدعة، ولما قال الله تعَالَى: ﴿ الْنُوْمَ أَكُمْ لَكُمْ دِينَكُمْ وَأَتُّمُ مِنْ عَلَيْكُمْ نَعْمَتِي وَرَضِيتُ لَكُمُ الإسْلاَمَ دِينًا ﴾ [المائدة:٣]، علمنا أنه إما أن يكون الله تعالى الصادق في إكمال دينه، أو أن المبتدع هو الصادق في نقصانه! ولما استحال الثاني ثبت الأول، ولو سئثل المبتدع عن بدعته، هل علمها رسول الله ﷺ أم حهلها؟ فإن ادعى علم الرسول بها، فسيقال له: وما الدليل؟ وعلى فرض أنه ﷺ علمها، فإنه لم يثبت أنه دعى إليها، بل سكت عنها، فنحن أولى بالسكوت عنها، وإذا قال: حهلها ادعى أنه أعلم من رسول الله على بما ينفع الناس.

ولا ينفع المبتدع في ترك السنة والتمسك بالبدعة حسن النية، فقد ثبت أن رسول الله أنكر على المتشددين في العبادة، أخرج البخاري من حديث أنس بن مالك رضي الله عنه قال: جاء ثلاثة رهط إلى بيوت أزواج النبي على يسالون عن عبادة النبي الما أخبروا كأنهم تقالوها، فقالوا: وأين نحن من النبي على قد غفر الله له ما تقدم من ذنبه وما تأخر، فقال أحدهم: أما أنا فإني أصلي الليل أبدًا، وقال أخر: أنا أصوم الدهر ولا أفطر، وقال أخر: أنا أعتزل النساء فلا أتزوج أبدًا، فجاء إليهم رسول الله فقال: «أنتم الذين قلتم كذا وكذا؟ أما والله إني فقال الخشاكم لله وأتقاكم له، لكني أصوم وأفطر، وأصلي وأرقد، وأتزوج النساء، فمن رغب عن سنتي فليس

وأخرج أيضاً عن عائشة رضي الله عنها قالت: قال رسول الله عنه: «من أحدث في أمرنا هذا ما ليس فيه فهو رد». وأخرج مسلم من حديث أبي هريرة أن رسول الله في أتى المقبرة فقال: «السلام عليكم دار قوم مؤمنين، وإنًا إن شاء الله بكم لاحقون، وددت أنا قد رأينا إخواننا. قالوا: أولسنا إخوانك يا رسول الله ؟ قال: أنتم أصحابي، وإخواننا الذين لم يأتوا بعد. فقالوا: كيف تعرف من لم يأت بعد من أمتك يا رسول الله ؟ فقال: «أرأيت لو أن رجلاً له خيل غر محجلة، بين ظهري خيل دهم بُهم، ألا يعرف خيله محجلة، بين ظهري خيل دهم بُهم، ألا يعرف خيله

قالوا: بلى يا رسول الله، قال: فإنهم يأتون غرًا محجلين من الوضوء، وأنا فرطهم على الحوض، ألا ليذادن رجال عن حوضي كما يذاد البعير الضال، أناديهم ألا هلم، فيقال: إنهم قد بدلوا بعدك، فأقول: سحقًا سحقًا».

ومن هذا فإن البدعة مرفوضة بكل سبيل، ولا نُسمى المغالين في العبادة أولياء مهما بالغوا وفعلوا، مثلما حكى عن رويم بن أحمد البغدادي الصوفي (ت ٣٠٣هـ) أنه عطش عطشنا شديدًا فاستسقى جارية، فقالت: «ويحك صوفي يشرب بالنهار فاستحى منها ونذر ألا يفطر أبدًا»، ولا عبرة بالبدعة الكفرية تحت حسن النية والتي يراها بعض المعاصرين قمماً إيمانية، هذه البدعة يدعو فيها ابن عربي إلى ترك الذكر بحجة انعدام النسيان عربي إلى ترك الذكر بحجة انعدام النسيان

دع الذكر والتسبيح إن كنت عاشقًا فليس يديم الذكر إلا المنافق إذا كان من تهواه في القلب حاضر وأنت تديم الذكر كنت منافقا وبقول أبضًا:

ألا بذك سر الله تزداد الذنوب وتنعكس البصائر والقلوب وترك الذك ر أفضل كل شيء فشمس الذات ليس لها غروب الخيركل الغيرفي الأنباع

فالله جل وعلا أمرنا في كتابه الكريم باتباع النبي الصادق الأمين، نبينا محمد عليه وعلى اله وصحيه أفضل الصلاة والتسليم، وذلك بقوله سيحانه: ﴿وَمَا أَتَاكُمُ الرَّسُولُ فَخُذُوهُ وَمَا نَهَاكُمْ عَنْهُ فَانْتَهُوا ﴾ [الحشر: ٧]، وقال تعالى: ﴿قُلْ إِنْ كُنْتُمْ تُحَبِّونَ اللَّهُ فَاتْبِعُونِي يُحْبِيكُمُ اللَّهُ وَيَعْفَرْ لَكُمْ نُرُبُكُمْ ﴾ [آل عمران: ٣]، والآيات التي تحتنا على النبي على عمران: ٣]، والآيات التي تحتنا على النبي أن كثيرة جدا، فالواجب على المسلمين أن يتبعوا هذي محمد على ولا يبتدعوا في دين الله ما ليس منه، ولا شك أن الإنسان المسلم إن اتبع هذي النبي النبي الصحابه، وسيار على نهجهم كان من النبي الفائزين، وإن خالفهم وابتعد عن طريقهم كان من الخاسرين.

وروي مسلم عن جابر رضي الله عنه، قال: كان رسول الله ﷺ إذا خطب احمرًت عيناه، وعلا صوته، واشتد غضبه، حتى كانه منذر جيش يقول: صَبِّحَكُم ومساكم، ويقول: بُعثت أنا والساعة كهاتين، ويقرن بين أصبعيه، السبابة والوسطى، ويقول: أما بعد، فإن خير الحديث كتاب الله، وخير الهدي هدي محمد ﷺ، وشر الأمور محدثاتها، وكل بدعة ضلالة.

## عامچليلوالقبلوةالفقودة

الحمد لله وحده والصلاة والسلام على من لا نبي بغده... وبعد:

والمصلحين يخالفون بأعمالهم أقوالهم، وتلك أفة خطيرة وداهية عظمى تثمر فقدان الثقة بين الأمة

وقادتها من العلماء وأهل الصدارة والقدوة.

والناظر في سيرة نبي الأمة والداعي الأول على يجد أنه قد لُقب قبل البعثة بالصادق الأمين، فهل بعد الصدق والأمانة إذا توفرتا في شخص أن يكذب على الله أو يخون قومه ويدلس عليهم كان من دواعي الثقة عند ذوي الفطر السليمة والعقول الناضجة صدق الداعي وأمانته وسلوكه وخلقه العظيم الذي تحلى به وكان طبيعة فيه وميزة في أحواله ومعاملاته كلها مع العام والخاص، وصح عنه في أنه قال: «يُجاءُ بالرجل يوم القيامة فيلقى في النار فتندلق أقتابه في النار عليه، فيدور كما يدور الحمار برحاه فيجتمع أهل النار عليه، فيقولون الحمار برحاه فيجتمع أهل النار عليه، فيقولون عن المنكر وقال؛ كنت تأمرنا بالمعروف وتنهانا عن المنكر وقال؛ كنت تأمرنا بالمعروف ولا أتيه عن المنكر وقال؛ كنت تأمرنا بالمعروف ولا أتيه

وأنهاكم عن المنكر وأتيه». رواه البخاري.

فكانت عقوبته شديدة وعاقبته مريرة لأنه دل الناس على الخير، فمنهم من استقام وفاز بالجنة، ورغم أنه كان سببًا في نجاة غيره إلا أنه لم ينتفع هو بعلمه، فكان بمثابة النار التي تأكل نفسها لتضيء لغيرها، وتلك هي خسارة الدنيا والأخرة، أن يخرج الإنسان بغير زاد رغم معرفته وعلمه الذي أتاه الله إياه، وما أجمل ما ذكره ابن القيم رحمه الله - في كتابه الفوائد - وهو يصف هذا الصنف الخبيث من الدعاة، حيث قال: «علماء السوء جلسوا على أبواب الجنة يدعون إليها بأقوالهم ويدعون إلى النار بافعالهم، فكلما قالت أقوالهم لا تسمعوا أقوالهم نقل كان ما دعوا إليه حقًا كانوا أول المستجيبين له، فهم في الصورة أدلاء وفي الحقيقة المستجيبين له، فهم في الصورة أدلاء وفي الحقيقة

فإن من يتصفح تاريخ أمتنا الإسلامية يجد صفحاته النيرة تمتلئ بذكر صفات الفرد المسلم وحسن تصرفاته وأنها موافقة لما يأمر به الإسلام، فلقد كان الله ورسوله أحب إلى هذا الفرد مما سواهما، ومن أحب شيئًا أطاعه وأكثر من ذكره، فكانت طاعة الله ورسوله سبيله في هذه الحياة الدنيا: ﴿ وَمَنْ يُطِعِ اللّهُ وَرَسُولُهُ وَيَخْشُ اللّهُ وَيَتُقّهُ فَوَلِكُ مُمُ الْفَائِزُونَ ﴾ [النور: ٥٢].

كما كأن لتمسك الفرد المسلم بدينه أثره البارز في معاملة الأخرين، فكان أحدهم إذا مشى في طريقه فكانما سار الإسلام في ذلك الطريق، فهناك ارتباط تام بين الإيمان والسلوك والعلم والعمل، فديننا ليس مجموعة من الطقوس التي تؤدى في أوقات معينة، ثم بعد ذلك يفعل الإنسان ما يريد، ويطلق لنفسه العنان لتفعل ما تشاء، بل العبادة وسيلة لترشيد سلوك العبد مع ربه ومع نفسه ومع الناس أجمعين، ولذلك عندما ذكروا لرسول الله الله المرأة وذكروا من صلاتها وصيامها وصدقتها وكانت تأخذ شيئا من الليل غير أنها تؤذي جيرانها بلسانها ، فقال: «هي في النار...» وذلك أن العبادة لم تصبغ سلوك المرأة بصبغة الإيمان ولباس التقوى، فالإيمان ما وقر في القلب وصدقه العمل.

إن القدوة الصالحة دعوة صامتة وهي أبلغ اثرًا وأعظم شائًا من الدعوة الناطقة، وكان لسلوك النبي في وأصحابه أثر في دخول الناس في دين الله فرادى وجماعات، فإن الناس ينظرون في سلوك الداعي قبل الاستماع إلى وعظه وكلامه، فإن كان تقيًا ورعًا عاملاً بعلمه وقَافًا عند حدود ربه، قبلوا كلامه وكان فيه الأثر، وكانت من ورائه الثمرة الطيبة، وإن كان الأمر على النقيض من ذلك فإنهم ينظرون إليه بأعينهم ولا تلتفت إليه قلوبهم، ومن هنا يصبح الوعظ كلامًا أجوف لا تلبض بالحياة ولا يحرك في الناس ساكنًا ولا ينتى من ورائه نتيجة ولا ثمرة.

أن العامة وسواد الأمة ليقعون في حرج شديد عندما برون قدوتهم وأسوتهم من الدعاة والعلماء

light is

قطاع طرق». اه.. إنهم صنف خبيث من الدعاة من جلدتنا ويتكلمون بالسنتنا يفتون الناس بغير الحق ويصدون عن سبيل الله ويبغونها عوجًا. افتقاد القدوة الصالحة وأثره على الأمة

والملاحظ في هذه الأيام هو افتقاد القدوة الصالحة من بعض من تصدروا للدعوة فكانوا حجر عثرة في سبيل السالكين والمجدين، وأثمر ذلك خطرين شديدين:

أ- الانفصال الخطير في عقول العامة بين العلم المطبوع في الكتب والمسموع من السنة العلماء وبين العمل والتطبيق في واقع الحياة ودنيا الناس، فقد حدثت فجوة هائلة بين العلم والعمل.

 ب- فقدان الثقة باهل الصدارة والعلماء نتيجة لزلات بعضهم الفاضحة، وزلة العالم بلاء متعد ضرره إلى الأمة بأسرها، ومركز السلامة في دائرة الأمن بالنسبة للأمة هي ثقتها بعلمائها فهم قادتها وأولوا الأمر فيها.

فكشير من الدعاة - إلا من رحم ربي - بدعو الناس إلى احتقار الدنيا والزهد فيها وهم أول الناس مسارعة إليها وحرصًا عليها، ومنهم من بنهى عن الغيبة والنميمة وتجريح الأشخاص وغض الطرف عن مساوئهم والنظر إلى محاسنهم ثم هم يترصدون الأخطاء لبعضهم ويتصيدون الزلات ويفضحونها ولا يسترونها حرمنا على وحدة المسلمين واجتماع كلمتهم، هذا فضلاً عن إظهار الشيمانة بمن ابتلى أو أصبابه الضير في نفسه أو ماله أو ولده، ومنهم من يرغبون الناس في الورع والبعد عن الشبهات والزهد في فضول الحلال خشية الوقوع في الحرام، ثم هم بحومون حول الشبهات ويحرصون على المنصب والحاه بأي وسيلة وأي طريق، وتلك الصور المؤسفة وكثير غيرها هي أعراض لمرض القلب ونقص الإيمان وقلة التقوى، وأصحابها أنفسهم في حاجة إلى علاج كي يبرءوا منها، فإن صورتهم تدعو إلى السخرية من أناس يدعون إلى الفضيلة والزهد وهم يعانون من التخمة ويجمعون الأموال ويشندون البندان.

#### بعد حيل القدوة المسلم المسلم

ورحم الله سلف الأمة حيث قل كلامهم وكثرت أعمالهم، وكانت طرائقهم وسيرهم غرة في جبين الدهر لكل سالك طريق الآخرة، فكانوا كالنجوم التي يقتدى بها في دياجير الظلام واستار الليل.

إن لسان الحال أبلغ وأصدق من لسان المقال، والصحابة لم يكونوا على معرفة كاملة بلغة البلاد التي فتحوها، ولكنهم خرجوا إليها بلغة العمل، وهذه اللغة يفهمها جميع الناس وهي أقصر طريق إلى الإقناع والتصديق، فرأى الناس منهم الصدق والأمانة في المعاملة والهمة العالية

والنشاط في العبادة والطاعة، فتأثرت قلوبهم ودخلوا في دين الله افواجًا.

يستطيع فرد أن يغيير أمية منحلة بالدعوة والقدوة، ولا تستطيع أمة كاملة عابدة أن تغير فاسدًا واحدًا بمحرد العبادة، فمناط التغيير هو الدعوة، ولابد للداعي أن يكون قدوة صالحة، فالناس ينظرون إلى المنهج الذي يدعو إليه هل هو واقع حي مطبق في حياته أم هو مجرد دعوي يدعيها باللسان، فإذا رأوه يصدق قوله فعله انقادوا إليه بحب وولاء، وأمنوا عن يقين صادق بما يدعو إليه بل وأصبحوا هم كذلك دعاة إلى منهج الحق، فلا يكتفون بتطبيق المنهج على أنفسهم وإنما يصبحون دعاة لغيرهم، وبذلك ينتشير الحق والخير، والبداية كانت هي القدوة الحسنة التي صلحت في نفسها واحتهدت لإصلاح غيرها، قال تعالى: ﴿ أَتَأْمُرُونَ النَّاسَ بِالْدِرِّ وتَنْسَوْنَ أَنْفُ سَكُمْ وَأَنْتُمْ تَتْلُونَ الْكِتَابَ أَفَ لَا تَعْقَلُونَ ﴾. البقرة (٤٤)

إن غياب القدوة الصالحة يفتح باب الشيطان ليشكك في صدق المنهج كله، ويسمح بالدخول إلى العقول ليفسدها ويغرس فيها الوهم والظن والشك ويسقيها بالسم الرعاف ويقلب فيها جميع القيم والموازين لتخرج من كل هذا التخبط بنتيجة واحدة وهي أن هناك كلامًا يُقال وحقائق مسطورة في بطون الكتب، وهناك واقعًا يختلف مع هذه الحقائق وتلك القيم، وتلك النتيجة المرة تموت في مهدها بوجود القدوة الصالحة.

ومع إشراقة عام جديد، هل نعود إلى كتاب ربنا وسئة نبينا ﷺ، نتمسك بهما ونسير على هديهما فتطابق أقوالنا أفعالنا، ونكون دعاة إلى ديننا بعقيدتنا وسلوكنا، ولن يصلح آخر هذه الأمة إلا بما صلح به أولها.

والحمد لله أولاً وأخراً

I BUT

# تعلى منجلة التوحيد

عن وجود مجلدات مجلة التوحيد للبيع وقد تقرر أن يكون سعر المجلد لأي سنة داخل مصر للأفراد والهيئات والمؤسسات ودور النشر ١٨ جنيها مصرياً. وفروع أنصار السنة ١٥ جنيها مصرياً. ويتم البيع للأفراد خارج مصر بسعر ١٠ دولارات أمريكية. والهيئات والمؤسسات ودور النشر ٨ دولارات أمريكية.

- لأول مرة نقدم للقارئ كرتونة كاملة تحتوي على ٣٠ مجلدًا من مجلة التوحيد عن ٣٠ سنة كاملة.
- ٥٥٠ جنيه للكرتونة للأفراد والهيئات والمؤسسات داخل مصر.
- ١٢٥ دولارًا لن يطلبها خارج مصر بخلاف سعر الشحن.
  - ٧٥ دولاراً للشحن.

مفاجأة

علما بأن منفذ البيع الوحيد في المركز العام هو الدور السابع بمقرم جلة التوحيد



Upload by: altawhedmag.com