

رئيس مجلس الإدارة د.جمال المراكبى

السالام عليكم

# الإخوة الأعزاء قراء مجلة التوحيد

منذ ما يزيد على عام كامل، ومنذ تغيير سعر الصرف. وتعويم الجنيه المصري، ومع الزيادة الكبيرة جدًا في أسعار الورق وأسعار الطباعة ومستلزماتها ونحن نحاول جاهدين الإبقاء على سعر المجلة، برغم الخسارة الكبيرة التي تتكبدها مجلتكم، تم في خلال تلك الفترة رفع أسعار الطباعة مرتين بشكل أصبح غير محتمل، ولكن رغبتنا في الاستمرار يجعلنا نستسمحكم في رفع سعر المجلة ابة .اءً من العدد القادم بإذن الله، ومرة أخرى نرجوا أن تلتمسوا لنا العذر في ذلك، وأطلب من قراء المجلة ومحبيها الدعم والمؤازرة حتى تستمر مسيرة التوحيد.

وفقنا الله وإياكم إلى ما يحب ويرضى

رئيس التحرير

المشرف العام

إسلامية ثقافية شهرية

# د.عبداللهشاكر

# اللجنة العلمية د.عبد العظيم بدوي زكريا حسينى

جمال عبد الرحمن معاوية محمد هيكل

التحرير / ۸ شارع قوله ـ عابدين القاهرة ت: ٣٩٣٦٥١٧ - فاكس : ٢٩٣٦٦٦٢ قسم التوزيع والاشتراكات ت : ٢٩١٥٤٥٦

### البريدالإلكتروني

Mgtawheed@hotmail.com تغیر (Shatem@hotmail.com نیس التسجیریز Ashterakat@hotmail.com التوزیوالاشتراکات www.altawhed.com موقع الائترانت www.ELsonna.com

الدس التدرير جمال سعد حاتم مدير التدرير الفني حسين عطا القراط

في هذا العدد

الافتتاحية : «اتباع نهج السلف الصالح» د . جمال المراكبي رئيس التحرير كلمة التحرير : باب التفسير : «سورة التحريم» الحلقة الثانية 4 عيد العظيم يدوى 11 زكريا حسينى دات السنة : «زمن الفتن وذهاب الأمانة» منبر الحرمين : «أثر الطاعات في جلب البركات» 17 عبد المحسن القاسم 7 -صلاح عبد المعبود هدف المؤمن على حشيش 21 مشروع حفظ السنة: الحلقة الثانية ۲٣ مصطفى البصراتي علوم القرآن: أسباب النزول (٢) كيف نفهم العقيدة: الحلقة السادسة د. محمود عبد الرازق 17 انصار السنة ودورها في استقرار المحتمع YA صفوت الشوادفي ۳. عبد الرازق عبد المحسن البدر تقسيم التوحيد: الحلقة (٥) صلاح عبد الخالق ٣٢ الأمن يوم الفزع الأكبر: (١) 32 عدنان الطرشة يحب الله بر الوالدين ويكره عقوقهما 37 واحة التوحيد وقفات على طريق طلب العلم: الحلقة (٢) فهد البحبي ٣٨ 2 . ما اشبيه الليل بالبارجة د. محمد بن سعد الشويعر 54 دراسات شرعية: نعة الاتباع (١) د. محمد محمد شيتا أبو سعد 20 معاوية محمد هيكل اتدعوا ولا تستدعوا: أسباب الابتداع 之人 علاء خضر من مكتبة المركز العام: الاقتصاد في الاعتقاد أطفال المسلمان: الحلقة السادسة والعشرون 0 . حمال عبد الرحمن 04 ابو إسحاق الحويني اسئلة القراء عن الأحاديث من القصص الواهدة: نبى الله موسى والقارورتين 07 على حشيش 09 فتاوى اللجنة بالمركز العام 11 فتاوى ابن عثيمين

فتاوى ابن عثيمين صفر تشاؤم ام تفاؤل؟! ابو يكر الحنيلي ٦٣ اجتماع الخير والشر في نفس واحدة احمد السيد على إبراهيم ٦٦

مقام الصحابة مفاهيم عقائدية: الإيمان بالملائكة الحلقة (٥) أسامة سليمان ٧١

صاحبة الامتياز

## ثمزالنسخة

مصر جنيه واحد ، السعودية ٢ ريالات ، الإمارات ٦ دراهم ، الكويت ٥٠٠ فلس، المغرب دولار أمريكي، الأردن ٥٠٠ فلس، العراق ٧٥٠ فلسا، قطر ٦ ريالات، عمان نصف ريال عماني.

### الاشتراك السنوى:

١- في الداخل ١٥ جنيها (بحوالة بريدية داخلية باسم مجلة التوحيد - على مكتب بريد عابدين). ٢- في الخارج ٢٠ دولارا أو ٢٥ ريالا سعوديا أو ما يعادلها. ترسل القيمة بحوالة بنكية أو شيك - على بنك فيصل الاسلامي - فرع القاهرة - باسم مجلة التوحيد - انصار السنة (حساب رقم / ١٩١٥٩).

> الركز العام: القاهرة - ٨ شارع قوله - عابدين هاتف: ٣٩١٥٤٥٣ - ٣٩١٥٤٥٣

> > مطابع علم التجارية - قليوب - مصر

التوزيع الداخلى مؤسسة الأهرام وفروع أنصار السنة المحمدية

اتباعنهج السلف الصالح

يقلم

الحمد لله والصلاة والسلام على رسول الله واله وصحبه ومن اتبع هداه أما بعد: فقد قلنا في الحلقة السابقة إن الخير العميم الذي اختص الله به هذه الأمة فجعلها خير أمة أخرجت للناس لا يناله إلا من حقق أما أهل البدع والضلال فلا نصيب لهم في هذا الخير والفضل إلا بقدر قريهم من الحق هذا الخير والفضل إلا بقدر قريهم من الحق ومتابعتهم للسنة والهدي النيوي بل إنهم يزادون عن حوض النبي في الت لا تدري ما وتقول الملائكة للنبي في إتك لا تدري ما أحدثوا بعدك، [منفق عليه]

وقلنا إن الزمان لا يخلو من متبع للحق ناصر للسنة، لقول النبي تنه الا تزال طائقة من أستى ظاهرين على الحق لا يضرهم من خالفهم ولا من خذلهم حتى ياتى أمر الله وهم على ذلك. [متفق عليه]

وهؤلاء هم الطائفة الناجية المنصورة إلى قيام الساعة يتمسكون بما كان عليه النبي ع واصحابه ومن تابعهم بإحسان من السلف الصالح.

#### تحقيق معنى السلف

تأتي كلمة السلف ويراد بها معان عديدة منها: ١ - القـرض أو الدين ومنه بيع السلف - أو السلم - كما جاء في الحديث الصحيح عن ابن عباس قال: قدم النبي المدينة وهم يسلفون في الثمار للعامين والثلاثة فقال النبي : من أسلف فليسلف في كيل معلوم أو وزن معلوم إلى أجل معلوم [البخاري كتاب السلم]

وذكر مالك في الموطأ أبوابا في السلف منها

1 MILIN

ما يجوز من السلف وباب ما لا يجوز من السلف، وروى عن ابن عصر أنه قال: السلف على ثلاثة وجوه: سلف تسلفه تريد به وجه الله، فلك وجه الله، وسلف تسلفه تريد به وجه صاحبك، فلك وجه صاحبك، وسلف تسلفه لتأخذ خبيثا بطيب فذلك الربا.

الرئيس العام

٢ - وتاتي كلمة السلف ويراد بها من مضى من الأمم قبل أمة محمد عن كما في الحديث: إنما بقاؤكم فيما سلف قبلكم من الأمم كما بين صلاة العصر إلى غروب الشمس، [روام البخاري].

وفي المسند في حديث التلاثة الذين أواهم المبيت إلى الغار: «أن ثلاثة نفر فيما سلف من الناس انطلقوا يرتادون لأهلهم فأخذتهم السماء، فدخلوا غارًا، فسقط عليهم حجر». الحديث.

وقَّال تعالى عن فرعُون وقومه: ﴿ فَلَمَّا آسَفُونَا الْتَقَمَّنَا مِنْهُمُ فَأَعُرَقْنَاهُمْ أَجْمَعِينَ (٥٥) فَجَعَلْنَاهُمُ سَلَفًا وَمَثَلًا لِلاَحْرِينَ ﴾ [الزخرف:٥٥–٥٦].

قال الفراء: جعلناهم سلفًا متقدمين ليتعظ بهم الآخرون. [لسان العرب].

وقال مجاهد: قوم فرعون كفارهم صاروا سلفًا لكفار أمة محمد 🐲 . ذكره البخاري معلقًا في التفسير.

٣ - وتاتي بمعنى ما مضى من العمل كما في قوله تعالى ﴿ فَمَنْ جَاءَهُ مَوْعِظَةً مِنْ رَبَّهِ فَانْتَهَى فَلَهُ مَا سَلَفَ وَأَمْرُهُ إِلَى اللَّهِ ﴾ [البقرة:٢٧٥].

﴿ وَأَنْ تَجْمَعُوا بَيْنَ الأَحْتَيْنِ إِلاَّ مَا قَدْ سَلَفَ ﴾ [النساء:٢٣].

وقال النبي 🌮: «أسلمت على ما سلف من خير».

٤ - وتأتي بمعنى من تقدم من أهل الفضل من أصحاب النبي في ومن تابعهم بإحسان وهم السابقون الأولون من المهاجرين والأنصار وتابعوهم من أهل السنة والجماعة قال تعالى: والسابقون الأولون من المهاجرين والأنصار

11/11/11/11/11/11/11

العدد الثانى السنة الثالية والتلاتون

و الذين اتبعوهم بإحسان رضي الله عنهم ورضوا عنه واعد لهم جنات تجري تحتها الأنهار خالدين فيها أبدا ذلك الفور العظيم [التوبة:١٠٠]، وقال تعالى: و للفقراء المهاجرين الذين أخرجوا من و يتصرون الله ورسلوله أولنك هم الصادقون \* و الذين تبوعوا الدار والإيمان من قبلهم يُحبون من ماجر البهم ولا يحدون في صدورهم حاجة مما موتوا و نو ترزون على أنف سب هم ولو حان بهم خصاصة ومن يوق شخ نفسه فأولنك هم الفلجون \* و الذين جاعوا من بعدهم يقولون ربنا اغفر لنا و لإخواننا الذين سبقونا بالإيمان ولا تحلق في الحسر: عاد الذين من قبلهم أولو حان بهم الدين جاعوا من بعدهم يقولون ربنا اغفر لنا قلوبنا عدا الذين سبقونا بالإيمان ولا تحلق في الحسر: ١-د].

جاء في لسان العرب: سلف الإنسان من تقدمه بالموت من آبائه وذوي قرابته، ولهذا سُمي الصدر الأول من التابعين السلف الصالح.

وذكر القرطبي عن علي بن الحسين أن نفرا من أهل العراق جاءوا إليه فسبوا أبا بكر وعمر رضي الله عنهما، ثم عثمان فأكثروا، فقال لهم علي بن الحسين: أمن المهاجرين الأولين أنتم قالوا: لا، قال: أفمن الذين تبوءوا الدار والإيمان من قبلهم قالوا: لا، فقال: قد تبرأتم من هذين الفريقين، وأنا أشهد أنكم لستم من الذين قال الله عز وجل فيهم: ولاخواننا الذين سبقونا بالإيمان ولا تجعل في قلوبنا غيلاً للدين أمنوا ربنا أعد رحيم قوموا فعل الله بكم وفعل، يدعو عليهم.

#### لماذا يجب على كل مسلم اتباع منهج السلف؟

اقول يجب على كل مسلم عاقل اتباع منهج السلف في العقيدة والسلوك والأخلاق لأن الأمة الإسلامية مرت بمرحلتين: المرحلة الأولى هي مرحلة الاجتماع على الإيمان بما جاء به محمد ومتابعته في هديه وسنته قبل أن تظهر المقالات المنحرفة والفرق الضالة. والمرحلة الثانية مرحلة الاختلاف في الدين والتنازع واتباع الأهواء المضلة وظهور مقالات الخوارج والروافض والمرجئة والقدرية وغيرها من المقالات الغاسدة التي لم يقل بها أحد من السلف الصالح، بل انكروها وردوها.

وكانت الأمة في المرحلة الأولى في عز ونصر وتمكين فحارت شرف الخيرية كما قال رسول الله

: "خير آمتي قرني ثم الذين يلونهم ثم الذين يلونهم" [متفق عليه].

وكانت فتوح الإسلام في هذه المرحلة، ففتح الله على هذه الأمة البلاد وكذلك قلوب العباد فدخل الناس في دين الله أفواجا، وفي هذا يقول النبي 😂 التي على الناس زمان فيغزو فنام من الناس، فيقال: هل فيكم أحد من أصحاب رسول الله 😒 فيقولون: نعم. قال: فيفتح لهم، ثم يأتى على الناس زمان فدغزو فنام من الناس فدقال: هل فيكم أحد ممن صحب أصحاب رسول الله 😂 🕫 فيقولون: نعم. قال: فيفتح لهم، ثم يأتي على الناس زمان فيغزو فنام من الناس فيقال: هل فيكم ممن صحب أصحاب أصحاب رسول الله 🔄 فيقولون: نعم. قال: فيفتح لهم، [متفق عليه] وإلى هنا بنتهى الحديث، تنتهى قرون الخير، ينتهى زمن الفتوح، وتعم الفتن المضلة عافانًا الله منها بفضله ومنَّه وكرمه. قال الحافظ: واتفقوا أن أخر من كان من أتباع التابعين ممن يُقبل قوله من عاش إلى حدود العشرين ومائتين، وفي هذا الوقت ظهرت البدع ظهورا فاشبا، وأطلقت المعترلة السنتها ورفعت الفلاسفة رؤوسها، وامتُحن أهل العلم ليقولوا بخلق القرآن، وتغيرت الأحوال تغيرًا شديدًا، ولم يزل الأمر في نقص إلى الآن. اهـ [فتح الباري ص٧، ص٨].

فالمسلم الكيس الفطن هو الذي يتبع ولا يبتدع في دين الله، هو الذي يتبع أقوال السلف الصالح ومنهجهم قبل أن يظهر الخلاف لقول النبي ت: إنه من يعش منكم بعدي فسيرى اختلافا كثيرا، فعليكم بسنتي وسنة الخلفاء الراشدين المهدين بعدي، تمسكوا بها وعضوا عليها بالنواجذ، وإياكم ومحدثات الأمور فإن كل محدثة بدعة، وكل بدعة ضلالة، [الترمذي وأحمد بسند صحيح].

وعن حديفة بن اليمان قال: كان الناس يسالون رسول الله عن الخير، وكنت أساله عن الشر مخافة أن يدركني فقلت يا رسول الله: إنا كنا في جاهلية وشر، فجاءنا الله بهذا الخير، فهل بعد هذا الخير من شر° قال: نعم.

قلت: وهل بعد ذلك الشر من خير؟ قال: نعم وفيه دخن. قلت: وما دخنه قال: قوم يهدون بغير هديي، تعرف منهم وتنكر. قلت: فهل بعد ذلك الخير من شر؟ قال: نعم، دعاةً إلى أبواب جهنم، من أجابهم إليها قذفوه فيها. قلت يا رسول الله: صفهم لنا. فقال: هم من جلدتنا ويتكلمون

العدد الثاني السنة الثالية والثلاقون

Ē

بالسنتنا. قلت: فما تأمرني إن أدركني ذلك<sup>،</sup> قال: تلزم جماعة المسلمين وإمامهم. قلت: فإن لم يكن لهم جماعة ولا إمام<sup>،</sup> قال: فاعتزل تلك الفرق كلها، ولو أن تعض بأصل شجرة حتى يدركك الموت وأنت على ذلك،. [البخاري]

وفي رواية مسلم: «قوم يستنون بغير سنتي ويهدون بغير هديي تعرف منهم وتنكر».

وفي رواية ثانية لمسلم: «يكون بعدي أئمة لا يه تدون به داي ولا يستنون بسنتي، وسيقوم فيهم رجالُ قُلُوبُهمُ قُلُوبُ الشياطين في جثمان إنس. قلت: كيف أصنع يا رسول الله إن أدركت ذلك قال: تسمع وتُطيعُ للأمير وإن ضرب ظهرك وأخذ مالك فاسمع وأطع.

ورواية أبي داود عن سبيع بن خالد قال: أتيت الكوفة في زمن فتحت تُستر أجلب منها بغالا فدخلت المسجد فإذا صدعٌ من الرجال، وإذا رجل جالس تعرف إذا رأيته أنه من رجال أهل الحجاز.

قال: قلت: من هذا؟ فتجهمني القوم وقالوا، أما تعرف هذا؟ هذا حذيفة بن اليمان صاحب رسول الله ﷺ.

فقال حذيفة: إن الناس كانوا يسالون رسول الله عن الخير: وكنت أساله عن الشر، فأحدقه القوم بابصارهم. فقال: الني أرى الذي تُنكرون، إني قلت يا رسول الله: أرأيت هذا الخير الذي أعطانا الله أيكون بعده شر كما كان قبله، قال: نعم. قلت: فما العصمة من ذلك، قال: السيف. قلت: يا رسول الله ثم ماذا يكون، قال: إن كان لله خليفة في الأرض فضرب ظهرك وأخذ مالك فأطعه وإلا فمت عاضًا بجذع شجرة. قلت: ثم ماذا؟ قال: ثم يخرج الدجال، معه نهر ونار، فمن وقع في يناره وجب أجره وحظ أجره قلت: ثم ماذا؟ نهره وجب وزره وحظ أجره قلت: ثم ماذا؟ قال: ثم قيام الساعة،.

وعند ابن ماجه: "يكون دعاة على أبواب جهنم من أجابهم إليها قذفوه فيها، قلت يا رسول الله صفهم لذا، قال: هم من جلدتنا يتكلمون بالسنتنا. قلت: فيما تأمرني إن أدركني ذلك؟ قال: فالزم جماعة المسلمين وإمامهم، فإن لم يكن لهم جماعة ولا إمام فاعتزل تلك الفرق كلها، ولو أن تعض باصل

شجرة حتى يدركك الموت وأنت كذلك.

وقول النبي : اعتزل تلك الفرق كلها معناه أن يلتزم الإنسان السنة ولو كان وحده، ويعتزل كل المقالات والأراء الفاسدة ومن يروجون لها ولو فعل ذلك فهو الجماعة هو ومن وافقه على ذلك لقول النبي : لا تزال طائقة من أمتي ظاهرين على الحق لا يضرهم من خالفهم حتى يأتي أمر الله وهم على ذلك.

فالحديث يوضح للمسلم المنهج الذي يعتصم به حال الاختلاف وقوله: كنا في جاهلية وشر، يشير إلى ما كان قبل الإسلام من الكفر، وقتل بعضهم بعضا ونهب بعضهم بعضا، وإتيان الفواحش: والمراد بالشر المذكور أولاما يقع من الفتن بعد مقتل عثمان، أو ما يترتب على ذلك من عقوبات الآخرة.

وقوله عن الخير وفيه دخن إشارة إلى أنه لا يكون خيرًا محضًا خالصا بل فيه كدر، وفي رواية: الا ترجع قلوب قوم على ما كانت عليه، فكان المعنى أن قلوبهم لا يصفو بعضها لبعض.

وقد فسر هذا الدخن بوجود البدع وظهورها قوله: «قوم يهدون بغير هدي، تعرف منهم وتنكر». وقوله في الشر الآخر: «دعاة يدعون على أبواب جهنم» باعتبار ما يؤول إليه حالهم وحال من تابعهم في دعوتهم الفاسدة التي تهدم دين الإسلام. وقوله: هم من جلدتنا ويتكلمون بالسنتنا إشارة إلى أنهم من العرب، أو ممن يظهرون الإسلام. ووصفهم بأن قلوبهم قلوب الشياطين في جثمان إنس.

قال عياض: المراد بالشر الأول الفتن التي وقعت بعد عثمان والمراد بالخير الذي بعده ما وقع في خلافة عمر بن عبد العزيز وقال غيره، بل هو الاجتماع على معاوية وترك القتال في الفتنة. وفي الحديث الأمر باعتزال الفتن، وهجران البدع وأهلها مع الإنكار لها، ورد الباطل الذي يدعون إليه.

وفيه أن الجماعة قد تكون رجلا واحدا يعتصم بالسنة ويرد البدعة كما كان من أمر أحمد بن حنبل في فتنة خلق القرآن. [راجع فتح الباري بشرح صحيح البخاري] والحمد لله رب العالمين

العدد الثاني السنة القالئة والثلاثون

E

الحمد لله وحده والصلاة والسلام على من لا نبي بعده. وبعد: فإن تداعيات الأحداث النازلة وممارسات الإكراه على ديار المسلمين من قبل أعدائهم ليست وليدة اليوم، إذ الابتلاءُ سنة ماضية، بل الابتلاء ليس قاصراً على الشر وحده إذ يقول تعالى: ﴿وَنَبْلُوكُمْ بِالشَرَ وَالحَيْرِ فَتَنَةُ وَإِلَيْنَا تُرْجَعُونَ ﴾ [الأنبياء:٣٥].

وليست المصيبة في الابتلاء لكونه سنة ربانية ماضية، وإنما المصيبة في كيفية التعامل السلبي معه إذ المفترض أن يكون موقف المؤمنين منه واضحاً جليًا من خلال الإيمان بأنه من عند الله، ثم الإدراك بأنه وإن كان ظاهره الشرّ إلا آنه قد ينطوي على خيرات كثيرة لمن وفقه الله لاستلهام ذلك، ولا أدلُ على ذلك من حادثة الإفك الشهيرة التي رُمي فيها عرض سيد ولد آدم بأبي هو وأمّي وصلوات الله وسلامه عليه حيث يقول تعالى: أن الذين جاءوا بالإفك عُصَّبة مَنْكُمْ لا تَحْسَبُوهُ شَرًا لَكُمَّ بَلَّ هُوَ حَيْرُ

ف السعيد من الناس من تلمس الأمل وسط هذه الزوابع، والكيس الفطن هو من استخرج لطائف المنح وسط لفائف المحن.!!

#### الاستعمار الأمريكي .. والشرق أوسطية !!

ومع تكشف الوجه القبيح لأمريكا وبعد أن ظهرت للعالم كله الأهداف الخفية لاحتلال العراق، وانكشف المستور وأعلنت أمريكا بكل وضوح أن الهدف هو تقسيم وتفتيت العالم الإسلامي إلى دويلات صغيرة واحتلاله والسيطرة عليه ودحر أي قوة تهدد أمن إسرائيل.

فها هو كولن باول في أخر تصريح له عن العراق والذي قال فيه: بان حرب العراق هي الخطوة الأولى لتعُيير الشرق الأوسط أو الشرق الأوسط الكبير حسب الرؤيا والمصالح الأمريكية.

وقد كان رد فعل القيادة السياسية المصرية وتحركها النشط لدحر المؤامرة الأمريكية فيما يسمى بمؤامرة الإصلاح ورفض الرئيس مبارك لأي محاولة تأتي إلى المنطقة بمحاولة زرع وهم الإصلاح والديمقراطية بمثابة الضربة القاصمة التي أفقدت الأمريكان صوابهم وأصابتهم بشلل كبير.

وقد اثارت تحركات الرئيس مبارك الأخيرة وتصريحاته في مواجهة مخطط الشرق الأوسط الكبير حالة من الغضب الشديد في أركان الإدارة الأمريكية حيث سارع نائب الرئيس الأمريكي ديك تشييني إلى تشكيل فريق عمل، ضم كلا من ريتشارد أرميتاج نائب وزير الخارجية الأمريكي وإكيوت واليوت إيرامز عن الأمن القومي الأمريكي، واثنين من مساعدي وزير الخارجية ونحو عشرة من المتخصصين في شئون الشرق الأوسط لإعداد ملفات مهمة لعرضها على قادة دول المنطقة، وبحسب المعلومات فإن هذه الملفات سيتم نقلها إلى قادة بعض الدول العربية قبيل نهاية شهر إبريل المقبل وأن الدول المرشحة هي مصر والسعودية وليبيا والإمارات وتونس واليمن والسودان ولبنان.

وقد شبهدت الأيام الأخيرة تصعيدًا أمريكيًا واضحًا في اتحاه فرض مشروع الشرق الأوسط الكبير على المنطقة، وفي هذا الصدد تقدم نحو ٣٠ عضوًا بالكونجرس الأمريكي باقتراحات تقضي بإعداد دستور أو قانون أساسي أمريكي تلتزم به البلاد العربية كأساس نهائي للإصلاح والتطوير.

وتقترح مذكرة أعضاء الكونجرس التي نقلت إلى البيت الأبيض والخارجية الأمريكية أن يتم منح الدول العربية مهلة لا تتجاوز الستة أشهر فقط لتعديل دساتيرها القائمة حاليًا، ووضع دساتير جديدة تكون مقدمة وعنوانًا للإصلاح وأن الشكل الأمثل لدستور الدول العربية يجب أن يتضمن النصوص التالية:

١ - التاكيد على أن نظام الحكم يأخذ بالديمقراطية والتشاور مع كل

القوى والفعاليات الشعبية كأساس لسلطة القرار السياسي.

٢. القبول بالتعددية في الرأي، والتأكيد على إعطاء كل الضمانات السياسية والقانونية اللازمة لتكوين الأحزاب أو تقوية دورها وجعلها تمارس حقها الطبيعي في تداول السلطة، وأن النظم الجمهورية في المنطقة يجب أن تعترف صراحة في دساتيرها بأن حق تداول السلطة بين الأحزاب واجب مقدس، وأنه سيتم تطبيقه من خلال العمل المشترك مع الأصدقاء الدوليين في رفع الوعي السياسي، والمشاركة السياسية لدى الجماهير وتطوير عمل الأحزاب.

وأشارت المذكرة إلى أن التطور الأكثر أهمية هو ما يجب أن تشهده نظم الحكم الملكية في المنطقة، فقد حان الوقت لإدخال إصلاحات جذرية مهمة على نظم الحكم الملكية، بحيث تتحول إلى أسلوب الملكيات الديمقراطية التي تمثلها بريطانيا في النموذج الدولي وهو أن تكون الأسرة المللكة معينة بملكية شرفية في حين تتبارى الأحزاب والجماعات من أجل الفوز بمنصب رئيس الحكومة الذي يجب أن يختاره الشعب وهو الذي يوافق أو يصحح مسارات حكمه، وأن يقتصر دور الملك على مراسم الإعلان عن رئيس الحكومة وأعضائها أو قبول استقالتهم أو التدخل القسري في بعض المسائل العامة وأن الأسر الملكة يجب أن تقبل بالتنازل التدريجي عن امتيازاتها إلى أعضاء الحكومة.

ويشير المشروع الأمريكي إلى أن هذه العملية يمكن أن تستغرق ما بين عامين إلى ثلاثة أعوام حتى يمكن الحديث عن نظم ملكية ديمقراطية في هذه المنطقة.

وتشير المذكرة إلى أن العديد من أنظمة الحكم في المنطقة فرضت الأسلوب الإتحادي القسري على كل أحياء حدود بلادها، مما جعل العديد من الأقليات تعاني من مظالم كبرى، وأن هذه الأقليات تعجز عن ممارسة أي قدر من الذاتية أو الاستقلال، وإلا تعرضت لإجراءات بوليسية قهرية، كما أشارت المذكرة بشكل واضح إلى وضع النصارى في مصر وإلى أوضاع السكان الجنوبيين في السودان وإلى بعض الطوائف في السعودية واليمن ودول أخرى على حد وصف التقرير.

ومن المسائل المهمة التي تضمنتها كذلك مذكرة الكونجرس الاعتراف بالخصائص الجغرافية لكل دولة بما يؤدي إلى منح استقلال ذاتي محدود لبعض الطوائف والاقليات في إدارة شئونها الداخلية أو في تمثيلها لدى الحكومة أو في تعاونها أو اتصالاتها مع الجهات الخارجية، انتهى.

وبالنظر إلى اقتراح أعضاء الكونجرس الأمريكي فإن الدسانير المقترحة للبلدان العربية يجب أن تتضمن نصوصًا خاصة لأوضاع هذه الطوائف والأقليات على أن تتضمن هذه النصوص ما يلى:

- أن يكون من حق الطوائف والأقليات أن تعبر عن رايّها بصراحة من خلال استفتاءات ديمقراطية حرة تشرف عليها الأمم المتحدة بالإشتراك مع بعض القوى الدولية حول ما إذا كانت تريد الإستمرار في الإندماج في دولها، وأن يكون لها استقلالها الذاتي في داخل هذه الدول.

 الاعتراف الكامل بأن لهذه الأقليات والطوائف كافة الحقوق المقررة للأغلبية بالإضافة إلى حقوق أخرى خاصة تتمثل في حرية العقيدة وممارسة الشعائر الدينية أو طقوس حياتهم اليومية بالشكل الذي يتفق مع مفاهيمهم وأفكارهم.

 عدم التعرض لأي نوع من المضايقات الأمنية أو الإجراءات البوليسية أو العسكرية التي تهدد حقوق هذه الأقليات والطوائف.

• في حال قبول اندماجهم الكامل في مجتمعاتهم الأكبر فإن هذه الطوائف يجب أن تمثل في كل مؤسسات الدولة التشريعية والتنفيذية والقضائية والعسكرية والبوليسية بنسب محددة تتفق مع أعدادهم في داخل هذه المجتمعات حتى يمارسوا حريتهم بالقدر الذي يتفق مع  أثارت تحركات الرئيس مبارك وتصريحاته في مواجهة مخطط الشرق الأوسط الكبير حالة من الغضب الشديد في أركان الإدارة الأمريكي مي الأمريا

العدد الثانى السنة الثالثة والثلاثون

#### خصائصهم

. الحصول على كل الحقوق الأخرى اللازمة في حال قبولهم بالاستقلال الذاتي المحدود أو الموسع، ولكن في نطاق دولهم أو في إطار اقرب إلى وضعهم الجغرافي.

وترى المذكرة أن الإصلاح الحقيقي في الشيرق الأوسط يجب ألا يقتصر على الاعتراف بالتعددية تجاه تعريف مؤسسات الحكم أو طريقة عملها ولكن التعددية المجتمعية التي تمثل الإطار الأوسع لتحقيق الديمقر اطبة.. وأن هذه التعددية للطوائف والأقليات يمكن حمايتها فعليًا من خلال إنشاء مجالس تشريعية مصغرة، تحدد طبيعة المصالح وأهداف هذه الطوائف والأقليات. مثال ذلك إنشاء برلمان خاص للأقباط، إلا أنه ووفق النموذج الأمريكي المقترح فإن برلمان الأقباط يتم انتخابه من كل الأقباط وأن هؤلاء يعينون فيما بينهم «رئيس برلمان الأقباط، في حين يظل البابا محتفظًا بمكانته كرئيس لحكومة الأقباط في مصر.

ووفق النموذج الأمريكي المقترح الذي أولى أهتمامًا لوضع الأقباط في مصر فإن البابا «رئيسٌ حكومة الأقباط المصرية» بإمكانه أن يتخذ قرارات سياسية مهمة حتى لو ادت هذه القرارات إلى التعارض مع رأي حكومة الأغلبية، كما أن من حقه أن يبرم اتفاقات خارجيه ولكن في إطار التنسيق والتشاور مع حكومة الأغلبية المسلمة!!

### الإسلام مصدر من مصادر التشريع !!

كذلك تضمنت مقترحات مذكرة الوقاحة الأمريكية، أن تأخذ الدول العربية جميعها بمبدأ مشترك وهو «أن الإسلام مصدر من مصادر التشريع دون تعارضه مع كافة المصادر التاريخية الأخرى أو المنتشرة في قوى العالم المتمدين أو مصادر غير تقليدية.

ووفق المذكرة الأمريكية فإن الإسلام لا يجب الاعتراف به في خطة الإصلاح القادمة كمصدر للتشريع بمدلول حكمه أو نهجه السياسي إلا في الشكل الذي لا تتعارض فيه مبادؤه مع جميع أنواع المصادر الأخرى العلمانية والعلمية معاً، وأنه في حال التعارض فإن الغلبة تكون للمصادر الأخيرة ويتم تهميش المبادئ الإسلامية لتكون نهجا دينيا فقط.. وحتى في الحالة الأخيرة فإن الرقابة على الإسلام كنهج ديني ستتطابق مع حذَّف كل المبادئ والأفكار التي تحض على التطرف والعنف أو التي تسبب المزيد من التوتر بفعل أحداث إرهابية.

## كل الأعمال التي تتم باسم الدين يجب أن تختفى 12

وتؤكد مذكرة الكونجرس أن كافة الشعائر والشعارات الدينية أو بعض الرموز أو الأعمال الافتتاحية التي تتم باسم الدين يجب أن تختفي من مطاهر ممارسة السلطة لأن فكرة الدين تنبع أساسًا من اقتناع داخلي!! وأن هذا الاقـتناع يجب أن يكون في داخل كل فـرد، وأن الأفـراد ليسبوا ملزمين بالإفصاح عنه بين الحين والأخر، وأن كل الأعمال الرسمية الافتتاحية أو الجلسات الرسمية أو المؤتمرات أو الندوات أو كل ما يأخذ نطاق العمل الحكومي والبرلماني والقضائي والعسكري وغيره يجب أن تفتتح باسم الحرية والديمقر اطبة والشعب، ومبادئ الدولة العليا - ووفق هذا النموذج فإنَّه لا يجوز مثلًا افتتاح جلسات محلس الشعب بالآية القرآنيية التي تقول: ﴿ وَقُلْ اعْمَلُوا فَسَيَرَى اللَّهُ عَمَلَكُمْ وَرَسُولُهُ وَالْمُؤْمِنُونَ ﴾. أو أن يبدأ رئيسُ الجمهورية خطابه، أو يختمه بأية قرائية، بل إن «بسم الله الرحمن الرحيم» تعد رمزًا دينيًا كما ورد في المذكرة الأمريكية وعلى هذا الأساس يجب إلغاء استخدامها وأن يتم استبدالها «باسم الشعب، وباسم الديمقر اطبة والحرية، وغير ذلك من المعاني

م معلوم تاريخيا أن كلمة (قبطي) تطلق على المصريين القدماء قبل نبي الله موسى عليه السلام، ونطلق كلمة اقباط على أصحاب البلاد الإصليين والذين يشعلون بكل تأكيد مسلمين ونصارى ، لذا فلا يصح أن نطلق على التصارى وحدهم لقب الإقباط، لأنه لفظ يشترك فيه المسلمون والنصارى. انظر تفسير ابن كثير الإية ١٥ سورة القصص، والبداية والنهاية قصة موسى عليه السلام.

والقيادة السياسية المصرية أعلنت بوضوحموقفها الرافض لحساولات فرضائه بمنة الأمريكية، وأن أى نوعم فأنواع الاصلاح يجبأن ينبع من داخل الدول العربية والإسلامية، كمارفضت فرض المؤام رات باسم الاصلاح والديمقراطية

العدد التامي السنة الثالثة والثلاثون



الامريك

القترحةتنص

علىحذفكافة

الشعارات الدينية

او الرم\_\_\_ور

أو الأعرب ال

الافتتاحية البي

------

#### نظام الانتخاب في تكوين السلطة التشريعية 11

وتقول المذكرة في موضع أخر: «إنه لم يعد من المقبول أن نقبل بأية دولة في المنطقة لا تأخذ بنظام الانتخاب في تكوين سلطتها التشريعية البرلمان، لأن ذلك يعد من الأمور البديهية والحاكمة لمسيرة الإصلاح في الشرق الأوسط وأن الدول الخليجية تحديدا ستكون عليها مسئولية أساسية في تطوير أنظمتها البرلمانية ويمكن تكرار التجربة الكويتية، في كل أرجاء هذه المنطقة.

كما تقترح المذكرة أن تكون القوانين المفصلة للدساتير مؤكدة على الأسس الإسترشادية التي يجب أن يتم التعاون في وضعها مع الدول الصديقة، خاصة الخبراء الأمريكيين الذين عليهم أن يقدموا نماذج عمل وخبرات جديدة من أجل إقناع هذه الدول بتطوير التجارب الديمقراطية في داخل المجتمعات العربية كما تقترح أن يتم إنشاء لجنة في كل برلمان خاصة بحقوق الإنسان على أن يكون لها الحق في رفع تقاريرها إلى العديد من الهيئات الدولية أو إلى إحدى لجان الكونجرس الأمريكي الذي سيسعى إلى بناء نماذج متفردة للتعاون مع هذه اللجان المعنية بوضع حقوق الإنسان!

ونوهت هذه المذكرة بأن الجائب الأمريكي قد انتهى منذ شهرين من إعداد المذكرة التفصيلية التي تعدت المائة صفحة، وعلى الرغم من السريَّة المطلقة التي يفرضها الجانب الأمريكي على هذه المذكرة السرية بهدف الحصول على موافقة الدول العربية والأوربية أولا على الإطان إلعام الذي اقترحته الإدارة الأمريكية.

وبعيداً عن الشعارات التي تحملها الذكرة الأمريكية في شان الشرق الأوسط الكبير؛ أو مذكرة أعضاء الكونجرس المقدمة في هذا الشان إلا أن الجميع يدرك أن الشعارات البراقة التي ترفعها واشنطن تحمل في طياتها الذوايا الخبيثة، وعلى من يشكك في ذلك عليه أن يراقب السياسة الأمريكية على صعيد التطبيق العملي سواء في العراق أو فلسطين أو في أفغانستان، بل في كل بقعة أرض دست باقدام الأمريكان واليهود وتنفيذا للمؤامرة الكبرى الكاسحة على ديار المسلمين قد أبرزت لنا قضايا خطيرة من أهمها الإعلان الأمريكي عن أنه لن يتواني لحظة إذا تعرضت لذا قضايا خطيرة من أهمها الإعلان الأمريكي عن أنه لن يتواني لحظة إذا تعرضت مصالح إسرائيل للخطر بل سيرد بعنف شديد ويضرب بيد من حديد على هذه المخاط، وكذلك إصرار بوش على أنه مبعوث العناية الإلهية لإصلاح الكون.. ويرى منطقة الدول العربية والإسلامية، والأيام القليلة القادمة سوف تضع الأصة الإسلامية على مفترق الطرق.

## فلاتخافوهم وخافون إن كنتم مؤمنين

أمة الإسلام: وبعد أن استعرضنا الحجم الضخم لما يخططه أعداء الإسلام لأمة الإسلام، وما يقدمونه لها في صورة العسل الذي بداخله السم الزعاف، وهو ما عبر عنه القرآن العظيم في قول الله تعالى: «يرضونكم بافواههم وتابي قلوبهم»، وقوله: «وما تخفي صدورهم أكبر»، على الأمة أن تنتبه لهذه الثوابت:

١ - إن التمسك بالدين والاعتصام بحبل الله المتين والرجوع إلى رب العالمين الذي قال: ﴿ فلا تخافوهم وخافون إن كنتم مؤمنين ﴾ يجعل كيد هؤلاء الشياطين ضعيف الأثر إن لم يكن معدوما كما قال تعالى: ﴿ إِنَّ كَبِد الشيطان كان ضعيفا ﴾.

وإذا لم نعتصم بالله ونلجا إليه بتوبة عامة صادقة فإنّ باس الأعداء سيوّثر فينا غاية الأثر ويصبح لكيدهم فعالية عالية كما قال ربنا: ﴿ وإن كان مكرهم لتَزول منه الجبال ﴾.

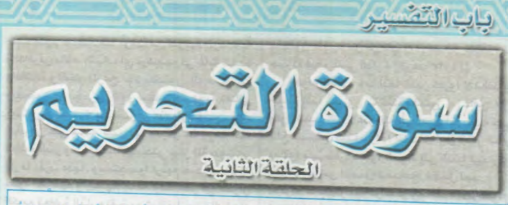
٢ - أن يكون سلوك المسلمين منطلقا من عقيدة تقول: ﴿وَأَنَ الله مع المؤمنين ﴾، ﴿وقال الله إذي معكم لئن أقمتم الصلاة وأتيتم الزكاة وأمنتم برسلي وعزرتموهم وأقرضتم الله قرضا حسنا.. ﴾ وأن أعداء الإسلام مهما مكروا فإن ﴿ الله أسرع مكرا ﴾.

وكما قال تعالى: ﴿ ومكروا مكرًا ومكرنا مكرًا وهم لا يشعرون \* فَانْظَر كَيف كَانَ عاقبة مكرهم أنا دمرناهم وقومهم أجمعين ﴾.

وقال: «إنهم يكيدون كيدا وأكيد كيدا فمُهل الكافرين أمهلهم رويدا ». فمعية الله تتحقق بعودتنا إليه، فإن لم نعد إليه حاق فينا مكر أعدائنا، فأي حيار تختاره أمة الإسلام؟!!

والله غالب على أمره.

العدد الثانى السنة الثالثة والثلاثون



قال تعالى: ﴿يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا قُوا أَنْفُسَكُمْ وَأَهْلِيكُمْ نَارًا وَقُودُهَا النَّاسُ وَالحَجَارَةُ عَلَيْهَا مَاذَكَةُ عَلَاظُ شِدادُ لا يَعْصُونَ اللَّهُ مَا آمَرَهُمْ وَيَقْعَلُونَ مَا يُؤْمَرُونَ (٢) يَا أَيُّهَا الَّذِينَ كَفَرُوا لا تَعْتَدَرُوا الَيَوْمَ إِنَّمَا تَجْزَوْنَ مَا كُنْتُمْ تَعْتَلُونَ (٧) يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا إلى اللَّه تَوْبَهُ نَصُوحًا عسى رَبِّكُمْ أَنَ يَكْفَرَ عَنْكُمْ سِيَااتَكُمْ وَيَنْخَلُكُمْ حِنَّاتِ تَجْرِي مِنْ تَحْتَها الأَنْهَارُ يَوْمُ لا يُخْتَرُوا اللَيوَمَ إِنَّمَا تَجْزَوْنَ مَا كُنْتَمْ فَيْنَحْلَكُمْ حِنَّات تَجْرِي مِنْ تَحْتَها الأَنْهَارُ وَهُمْ لا يُخْتَرُي اللَّهُ النَّبِي وَالَذِينَ آمَنُوا مَعَهُ نُورُهُمْ يَسْعَى بَيْنَ أَيْدِيهِمْ وَبِنَصَانِهِمْ يَقُولُونَ رَبْنَا أَتَمَمْ لَنَا نُورَنَا وَاعْفِرْ لَنَا إِنَّكُمْ عَلَى كُلَّ سَيْءَ قَدِيرُ (٨) يَا أَيُّهَا النَّبِي جاهدِ الْكَفَار وَالْنَافَقِينَ وَاعْلُطْ عَلَيْهِمْ وَمَاوَاهُمْ جَهَدُمُ وَبِئُسَ الْمُصِيرُ (٩) عَنَا يَقُها النَّبِي جاهدِ الْكُفَار وَالْنَافَقِينَ وَاعْلُطْ عَلَيْهِمْ وَمَاوَاهُمْ جَهَدُمُ وَبِئُسَ الْمُصِيرُ (٩) عَنَوْنُوا اللَّهُ مَثَارًا لِلَيْنَ عَفُرُوا مَنْ اللَّهُ مَنْذَا يَقْ يَصُونُ وَاعْدُمْ عَلَيْهُمْ وَاعْفَعْنَا عَلَيْ فَوْمُونُ وَاعْنَا وَاللَّهُ مَنْ اللَّهُ مَنْ اللَّعْتَذَرُوا الْنَوْهُ مَوْمَاةُ لُوطَ كَانَتَا تَحْتَ عَبْعَتَى مِنْ عَنِي أَيْهَا اللَّذِينَ عَنْوا أَنْهُ عَنْكَوْنُونُ مَصَوْرَةُ عَنْيَكُمُ وَالْنَيْعَةُ عَنْكُمُ مَا الْتَكْمَا وَيَنْ عَلَيْ عَنْكُونُ وَجْرَى مِنْ أَحْتَهُمُ عَلَيْ اللَّهُ مِنْكَانِ وَالْتَقَامُ اللَّهُ مَنْ اللَيْنِ عَالَكُمُ وَا مُعَنْتَكُمُ أَنَّا مَا مَنُو الْقُولُونُ فَقُونُهُ وَالْمَا وَالْ عَنْتَنَا اللَهُ مَنْتَى وَالْتَنْعَا وَقَتَا مَعْتُ عَوْرُهُ فَيْتَعُنَا عَنْ فَيْعُنَ وَا مَعْمَا وَاللَهُ مَوْنُونُ وَا اللَّعْنَ مَا لَنُولُولُ أَنْعُوا أَنْتَا عَنْ عَنْ أَعْنَا مَا أَنْ تَعْتَنَا أَيْعَا اللَيْنَ مُنْ أَنْ يَعْتَعُتُنَا مُولُنَا فَقَيْ وَا لَقُعْنَا مُعَنُونَ الْقُولُمُ مَائَةُ فَيْعُنَ مَا مُعْتَنَا مُعَنْ أَنْ يَعْتَنَا مُعَا أَنْ مُعْتَا الْنَاقُونُ مَا مُعْتُعُ عَا مَعْ مُ فَا أَنْهُمُ الْعُنَا مُو

#### تفسيرالايات

إنَ واجب المؤمن في بيته كبير، وإنَ مسئوليته عظيمة، «كلكم راع وكلكم مسئول عن رعيته، فالرجل في بيته راع وهو مسئول عن رعيته». ومن واجبه ومسئوليته العمل على نجاة نفسه وأهله من النار: في اليها الذين املوا قرا القصكة والملكة ثارا وقودها الناس والحجارة له، ووقاية النفس تحصل بالقيام بالواجبات وترك المحرمات، ووقاية الأهل تحصل بامرهم بذلك، قال تعالى: فوأمر أهلك بالمئلاة واصنطبر عليها له [طه: وامر أهلك بالمئلاة واصنطبر عليها له [طه: يامر أهله بها، وقرال النبي عن : «مروا أولادكم بالصلاة وهم أبناءً سبع سنين، واضربوهم عليها وهم ابناءً عشر، وفرقوا بينهم في المضاجع.

وقــال تعـالى: ﴿ يَا أَيُّهَا النَّبِي قُلُ لأَزُواجِكَ وَبَنَاتِكَ وَنِسَاءِ الْمُؤْمِنِينَ يُدْنِينَ عَلَيْهِنُ مِنْ جَلاً بِبِيهِنَ ذَلِكَ أَدْنِي أَنْ يُعْرِقْنَ فَاذَ يُؤْذَيْنَ وَحَانَ اللَّهُ عَفُورًا



رَحِيمًا ﴾ [الأحزاب: ٥٩]. فامر اللهُ نبيه أن يأمر نساء المؤمنين أن يدنين عليهنُ من جلابيبهن، ولكن بعد أمره أزواجه وبناته.

وقوله تعالى: ﴿ وَقُودُهَا النَّاسُ وَالْحَجَارَةُ ﴾ مبهم، فستره قولُه تعالى للكافرين: ﴿ إِنَّكُمْ وَمَا تَعْبُدُونَ مِنْ دُونِ اللّهِ حَصَبُ جَهَنَّمَ أَنَّتُمْ لَهَا وَارِدُونَ ﴾ [الأنبياء: ٨٨]. فعلمَ أن المراد بالناس الكافرون، وأنّ المراد بالحجارة الأصنامُ والأوثان التى عبدها الكافرون من دون الله.

وقوله تعالى: ﴿ عَلَيْهَا مَلائكةً عَلاظً مَدادً ﴾ المراد زبانيةً جهنمَ، وهم القائمون على أمرها من الملائكة، وقد وصفهم الله بأنهم «غلاظ» أي:

العدد الثانى السنة الثالثة والثلاثون

طداعُ هم غليظة، قد تُرْعَتْ من قلوبهم الرحمة بالكافرين بالله، شداد، أي تركيبهم في غابة الشدة والكثافة والمنظر المزعج. ﴿ لا يَعْصُلُونَ اللَّهُ مَا أَصَرِهُمُ وتفعلون ما تؤمرون و أي مهما أمرهم به تعالى سادرون السه، لا يت أخرون عنه طرفة عين، وهم قادرون على فعله، لدس لهم عَجْزُ عنه. وهذا كلَّه تعظيمُ للنَّار وتفخيمُ لشانها، حتى ينفر المؤمنون عن كل ما يقرّب منها، ويستحيبوا لربّهم حيث أمرهم أن يقوا أنفسهم وأهليهم إياها. وقد كثر في القرآن الكريم تعظيمُ النَّار وتفخيم شانها، من ذلك قوله تعالى: ﴿ وَأَمَّا مَنْ خَفْتُ مَوَازَيْنُهُ (٨) فَأُمَّهُ هَاوِيَةً (٩) وما أَدْرَاكَ مَا هَيَةُ (١٠) نَارُ حَامِيةُ ﴾ [القاعة: ٨- ١١]، وقوله تعالى: ﴿ وَنَلْ لَكُلْ هُمَرَة لَمُزَة (١) الَّذِي حَمَعَ مَالاً وعَدَدة (٢) بَحْسَبُ أَنْ مَالَهُ أَخَلَدَهُ (٣) كَلاً لَتُنْبَدْنُ في الحُطْمَة (٤) وَمَا أَدْرَاكَ مَا الحُطْمَةُ (٥) نَارُ اللهِ المُوقَدَةُ (٦) الَّتِي تَطْلِعُ عَلَى الأَفْتَدَةِ (٢) إِنَّهَا عَلَتْهِمْ مُؤْصَدةُ (٨) في عَمد مُمدّدة ﴿ [الهمزة: ١- ٩]. وقوله تعالى: ﴿ وَنَحْشُرُهُمْ بَوْمَ الْقِبَامَةِ عَلَى وُجُوهِهِمْ عُمْبًا وَنَكْمًا وَ صُمًا ماواهُمْ حَهْمُ كُلْمًا خَبَتْ زَدْنَاهُمْ ستعدرا [الاسراء: ٩٧].

كما عظم النبي تشان النار تخويفًا للناس منها، فقال النبي : "يُؤتى يومئذ بجهنم، لها سبعون الف زمام، مع كل زمام سبعون الف ملك يجرونها - وقال : إن ناركم هذه التي تُوقدُون جزءٌ من سبعين جزءًا من نار جهنم - قالوا: والله إن كانت لكافية يا رسول الله. قال: فإنها فُضّلت عليها بتسعة وستين حزءًا، كُلها مثل حرّها -.

وعن أبي هريرة رضي الله عنه قــال: كناً مع رسول الله 📷 إذ سمع وجبةً، فقال: أتدرون ما هذا؟ قلنا: اللهُ ورسوله أعلم. قال: هذا حجرٌ رُمي به في النار منذ سبعين خريفًا، فهو يهوي في النار الأن حيث انتهى إلى قعرها.

قعلى العاقل أن يُعظم ما عظم الله ورسولُه، وألا يالوا جهدا في العمل على وقاية نفسه وأهله من هذه النار التي قال تعالى: ﴿ فَمَنْ زُحْزَحَ عَنَ النَّارِ وأَدْخِلَ الجُنْةَ فَقَدٌ فَازَ ﴾ [آل عمران: ١٨٥]، وعلَيه أن يكون مع أهله كالحارس الأمين، لا يغفل ولا ينام، يأسرهم وينهاهم، إنَّ رأى منهم خيراً شكرَه لهم وأثابهم، وإنْ رأى غير ذلك عاقبهم. لا يسمح لولد بالسهر بعد العشاء خارج البيت، ولا يسمح لبنت وإن عاد إليهم سالهم عن الصلاة. فمن فعل ذلك ف وأولَئِكَ لَهُمْ عُقَّبَى الدار (٢٢) جَنَّاتُ عَدْن يَدْخُلُونَهَا ومنْ صلَح مِنْ ابائِهِمْ وأزواجهمْ وذريَاتِهمْ والمُلائِكَةُ

يَدْخُلُونَ عَلَيْ هِمْ مِنْ كُلَّ بَابٍ (٢٣) سَـلاَمُ عَلَيْكُمْ بِمَـا صَبَرْتُمْ فَنِعْمَ عُقْبَى الدُارِ ﴾ [الرعد: ٢٣، ٢٤].

وقوله تعالى: ﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ كَفَرُوا لاَ تَعْتَذِرُوا الْيَوْمَ إِنَّمَا تَجْزَوْنَ مَا كُنْتُمْ تَعْمَلُونَ { [غافر: ٥٢]. وقول النبي : (اعذر الله إلى امرئ آخر أجله حتى بلغ ســتين سنة، ولذا إذا دخل أهل النار النار، وذاقوا مس سقر، سالوا العودة إلى الدنيا ليتداركوا ما فاتهم من العمل الصالح، فقيل لهم: ﴿ أَوَلَمُ فَمَا لَلظُّلْهُ مِنْ نَصَعَرُ ﴾ [فاطر: ٣٧].

وهذا النداء للكافرين قد جاء بين نداءين للمؤمنين: الأول: وما أنها النين اسوا قوا الفسكم واهليكم قارا وقونها الناس والحجارة »، والثاني: وعاليكم قارا وقونها الناس والحجارة »، والثاني: مصوحا »، وكان الله يقول للمؤمنين: بادروا إلى العمل على وقاية انفسكم واهليكم من النار، وخلصوا انفسكم من الأوزار من قبل أن يأتي يوم لا تُقْبل فيه الأعذار. فكانَهم قالوا: وما السبيل إلى ذلك فقيل لهم: وقوا إلى الله توت مصوحا » فإن التوبة تجبّ ما قبلها. وللتوبة النصوح شروط:

الأول: الإقلاع عن الذنب، فتخلع نفسك من الذنب كما تخلع الثوب عن بدنك. فلا يصلح أن تقول تُبْتُ إلى الله وأنت متلبس بالذنب. لا يصلح- مشلاً- أن تقول تبتُ إلى الله من الربا، وأموالُك كلّها في البنك. يجبُ أن تأخذ رأس مالك وتترك الربا، وتسدد حساباتك ثم تقول تبتُ إلى الله.

الثاني: الندمُ على ما فات بأن تتحسّر على ما فَرَطت في جنب الله.

الثالث: العزمُ على ألا تعود إلى هذا الذنب أبدًا. فإذا كان الذنبُ متعلقًا بحقوق الآدميين، فإن كان حقًا ماليًا رددته، وإن كان غير ذلك استسمحتهم، إذا لم يترتب على ذلك مفسدة، فإن خشيت المفسدة فاكثر لهم من الدعاء والاستغفار، وأكثر من الأعمال الصالحة، حتى إذا استُوفيت الحقوقُ من حسناتك بقي لك منها ما يُدْخَلُك الجنة، عن أبي هريرة رضي مظلمةً لأخيه منَّ عرض أو شيء، فليتحلله منه اليوم، من قبل أن لا يكون دينارُ ولا درهم، إن كان له عملُ مالح أخذ منه بقدر مظلمته، وإن لم يكن له حسنات أخذ من سيئات صاحبه فحمل عليه.

وعنه قـال: قـال رسـول الله :: "أتدرون مـا المغلس، قالوا: المغلسُ فينا من لا درهم له ولا متاع. قال: إنَّ المغلس مَن يأتي يوم القيامة بصلاة وصيام وزكاة، ويأتى وقد شتم هذا، وقذف هذا، وأكل مال

العدد الثانى السنة الثالثة والثلاثون

100 C

هذا، وسفك دم هذا، وضرب هذا، في عطى هذا من حسناته، وهذا من حسناته، فإن فنيت حسناته قبل ان يُقضى ما عليه أخذ من خطاياهم فطرحت عليه، ثم يُطُرُحُ في النار .

وقوله تعالى: ﴿ عسنى رِبْكُمُ أَنْ بُكَفِّرَ عَنْكُمُ سَبِّنَانِكُمْ وَبِدَخَلِكُمْ حِنَّاتَ تَجْرِي مِنْ تَحَتِّهَا الأَبْهَارُ ﴾: اي توبوا إلى الله توبة نصوحًا، عسى ربكم أن يكفر عنكم من سيئاتكم... إلخ، وعسى من الله موجبة، فهو وعد من الله للتائدين أن يغفر لهم ما مضى من ذنوبهم، وأن يدخلهم جنات تجري من تحتها الأنهار. وقلوله تعالى: ﴿ يَوْمُ لا يُضَرِّي اللَّهُ النَّعِيُّ وَالَّذِينَ امتوا معد ٢ أي: لا يعذبهم في النار؛ لأن من عذبه فقد أخزاه، ولذا كان من دعاء أولى الألباب: ﴿ الَّذِينَ بَذُكْرُونَ اللَّهِ قِيامًا وَقُعُودًا وَعَلَى جُنُوبِهِمْ وَيَتَفَكَّرُونَ فِي خَلْقَ السِّمَوَاتِ وَالأَرْضِ رَبِّنَا مَا خَلَقْتَ هَذَا بَاطَلاً سُنْحَانَكَ فَقَنَا عَذَابَ النَّارِ (١٩١) رَبُّنَا إِنَّكَ مَنْ تُدْخِل النَّارَ فَقَدْ آخْرَبْتَهُ وَمَا لِلظَّالِينِ مِنْ أَنْصَارِ ﴾ [آل عمران: ١٩١، ١٩٢]. وقوله تعالى: ﴿ نُورُهُمُ سُتَّعَى بين الديهة وبالصابهة ﴾ يعنى على قدر أعمالهم، يسعى نورهم بين أيديهم وهم يمرون على الصراط، منهم مَن نُوره مـثل الجـبل، ومنهم مَن نوره مـثل النخلة، ومنهم من نوره مثل الرُّجُل القائم، وأدناهم نورًا مَن نُورِه في إبهامه، يتقد مرة، ويُطْفًأ مرة. وقد سيبق في سورة الحديد أنَّ كل واحد من هذه الأمة مُعطى نورًا يوم القيامة، ثم يمرون على الصراط، فبينما المؤمنون الصادقون متقدمون يسعى نورهم بين أيديهم، والمنافقون وراءهم، يسعى نورهم أيضًا، فسينما كذلك، إذْ أَطْفِيَ نورُ المنافقين، فخاف المؤمنون على أنفسهم فتوجَّهوا إلى الله بالدعاء: ﴿ رَبُّنَّا أَتَّمَدُّ لنا بُورنا واغْفَرْ لمَا الله على كُلَّ شِيَّ قَدِيرَ ﴾.

#### ت يورنا والعورية الله على من يني منيري. قـوله تعـالي: ﴿ يَا أَيُّهَا النَّسَى جَاهَدِ الْتَعْتَارِ

والمادين واعلط علميد : يامر تعالى نبية بجهاد الكفار والمنافقين، وجهاد الكفار أخص باليد، وجهاد المنافقين أخص باللسان. ويامرهم أن يغلظ عليهم في الدنيا ومواهم جميعا والماره، كما قال تعالى: إن الله جامع المنافقين والكافرين في جهتم جميعا ، والمنافقون أشد عذابا من الكافرين، ولذا كانوا تحتهم في النار، والنار كلما نزلت دركاتها اشتد عذابها، قال تعالى: إن المنافقين في الدرك الأستفل من النار ولن تجد لَهُمْ نَصِيراً ،

قوله تعالى: ﴿ صَرَبَ اللَّهُ مَنَا لِلَّيْنِ عَمَرُوا الْرَادُ تُوح واصرادٌ لُوط كَانْتَا تَحْتَ عَنْدَيْنَ مِنْ عَتَبَادَنَا صالحتْن فَحَانْتَاهُمَا فَلَة بْعُنْنَا عَنْهُمَا مِن اللَّهُ سَتَنَا

وقعل انحُلا الثار مع الداخلين ﴾ هذا مثلُ ضربه اللهُ لنساء النبى 🐸 وغيرهن ممن يخالطن الأنبياء والصالحين ليعلموا جميعًا أن القرب من الأنبياء والصالحين، بل القرابة لا تنفع شيئًا إذا لم يكن ثمّ المانُ وعملُ صالح، فها هي امراةُ نوح وامراةُ لوط لما خانتاهما لم يغنيا عنهما من الله شيئًا، وقيل والحاد الثار مع الداخلين . والمراد نجيانتهما أنهما لم يوافقاهما على الإيمان، ولم يصدقاهما في الرسالة ويخطئ من يظن أن خيانتهما كانت في الفاحشية، مستدلاً على ظنَّه بقول الله تعالى لنوح عليه السلام وقد قال: ﴿ رَبُّ إِنَّ ابْنِّي مِنْ أَهْلَى وَإِنَّ وَعَدْكَ الصَّقِّ وَأَنْتَ أَحْكَمُ الصَّاكِمِينَ (٤٥) قَالَ يَا نُوحُ إِنَّهُ لَيْسَ مِنْ أَهْلِكَ إِنَّهُ عَمَلُ غَيْرُ صَالِحٍ ﴾ [هود: ٤٥، ٤٦]، وهذا استدلالُ باطل؛ لأنَّ الله لم يَقل: إنه ليس ولدك، أوْ ليسَ من أولادك، وإنما قــال: ﴿ لَيْسَ مِنْ أَهْلِكَ أَن الذين وعدتُكَ بِنَجَاتَهِم معك، وأهلُه عليه السلام هم مَنْ أمن معه، وابنُ نوح هذا لم يؤمن، فلم يكن من أهله الذين نجّاهم الله معه. ولذا قيال ابنُ عباس رضى الله عنهما في هذه الأية ﴿ قَحَاسًاهُما ﴾ قال: مازنتا، أما خيانة امراة نوح فكانت تخبر أنه مجنون، وأما خيانة امرأة لوط فكانت تدلّ قومها على أضبيافه، وقال أيضًا: ما بغت امرأة نبي قط، وإنما كانت خيانتُهما في الدين، وما كان الله ليقرّ في بيت نبيَّ بغيًّا، ولو كان شيء من ذلك لأطلع اللهُ نبيه عليه، ولا سيما والوحى ينزل عليه صباحًا ومساء.

قوله تعالى: ﴿ وَصَرِبَ اللَّهُ مَسَلًا للَّذِينَ أَمَنُوا التراد فرعون إذ قالت ربّ أن لى عنّان بينا في الحنّة وتحتى من سرعيون وعيمله ومحتى من الفيوم الطلين 6. هذا مثل ضربه الله تعالى للمؤمنين آنَهم لا تضرّهم مخالطةُ الكافرين.

قـال قـتـادة: كـان فـرعـون أعْـتى أهل الأرض واكفرهم، فوالله ما ضرّ أمراته كفر زوجها حين أطاعت ربّها، ليعلموا أنّ الله تعالى حكم عدل، لا يؤاخذ أحدا إلا بذنبه، فكما أنّ الزوجات الكافرات لم ينفعهن إيمانُ أزواجهنَ، كذلك الزوجات المؤمناتُ لا ينصرهن كفر أزواجهن، واما من لا زوج لها فلا ينقص ذلك من أجرها، ولا يحط من قدرها، ولهذا قال أي: حفظته وصانته في معمدان التي أحصت فرحاً ف اي: حفظته وصانته في معمدان التي أحصت فرحاً ف بواسطة جبريل عليه السلام، وقد تمثّل لها بشراً سويًا: (قالَتْ إِنِّي أَعُوذُ بِالرُحْمَنِ مِنْكَ إِنْ كُنْتَ تَقَبًا سويًا: (قالَتْ إِنِّي أَعُوذُ بِالرُحْمَنِ مِنْكَ إِنْ كُنْتَ تَقْبًا (1) قَالَ إِنَّمَا أَنَ رَسُولُ رَبِّكَ لأَهْبَ لَكَ عُلَامًا رُحَبًا (1) قَالَتْ أَنِّي يَكُونُ لِي عُلَامُ وَلَمْ يَمْسَسْنِي بَشَرُ وَلَمْ

العدد الثانى السنة الثالثة والثلاثون

أَنُّ بَغَيِّا (٢٠) قَـالَ كَذَلِكِ قَـالَ رَبِّكَ هُو عَلَيْ هَيَّنُ ولِنَجْعَلَهُ آيَةً لِلنَّاسِ وَرَحْـمَـةُ مِنَّا وَحَـانَ أَمْـرًا مَقْضِيًا ﴾ [مريم: ١٨- ٢١]، ﴿وَصَدَقَتْ بِكَلَمَاتَ رَبِّهَا وَكَتَبَهُ ﴾ أي بقدره وشرعه ﴿وَكَانَتْ مِنَ الْقَانِتِينَ ﴾

قال ابن القيم رحمه الله في كتابه القيم «أعلام الموقعين، (١/١٨٨): فاشتملت هذه الأدات على ثلاثة أمثال: مثل للكافرين، ومثليَّن للمؤمنين، فتضمن مثل الكفار: أنَ الكافرَ بعاقب على كفره وعدواته لله ورسوله وأوليائه، ولا ينفعه مع كفره ما كان بينه وبين المؤمنين لحمه نسب، أو وصلة صهر أو سبب من أسباب الاتصال، فإن الأسباب كلها تنقطع يوم القيامة إلاما كان منها متصلا بالله وحده على أيدى رسله، فلو نفعتُ وصلة القرابة والمصاهرة أو النكاح مع عدم الإيمان لنفعتُ الوصلةُ التي كانت بين لوط ونوح وامرأتيهما، فلما لم يغنيا عنهما من الله شيئًا وقبل انتخلا النار مع الداخلين ، فقطعت الأبة حينيد طمع من ركب معصية الله وخالف أمره، ورجا أن ينفعه صلاح غيره من قريب أو اجنبى، ولو كان بينهما في الدنيا أشد الاتصال، فلا اتصال فوق اتصال النبوة والأبوة والزوجية، ولم يغن نوح عن ابنه، ولا إبراهيم عن أبيه، ولا نوح ولا لوط عن امرأتتُهما من الله شيئًا، قال الله تعالى: لَنْ تَنْفَعَكُمُ أَرْحَامُكُمُ وَلا أَوْلادُكُمْ بَوْمَ الْقَبَامَةِ يَفْصِلُ بَيْنَكُمُ ﴿ [المعتحنة: ١]، وقال تعالى: ﴿ بَوْمَ لا تَمْلِكُ نَفْسُ لِنَفْسِ شَيْئًا ﴾ [الانفطار: ١٩]، وقال تعالى: ﴿ وَاتَّقُوا بَوْمًا لاَ تَصْرَى نَفْسُ عَنْ نَفْس شَيْئًا ﴾ [البقرة: ٤٨]. وقال: ﴿ وَاخْشُوا بَوْما لا يَجْزِي وَالدُ عَنْ وَلَدِهِ وَلاَ مَوْلُودُ هُوَ جَازٍ عَنْ وَالدِهِ شَيْنًا إِنَّ وَعَد اللَّهِ حَقَّ [لقمان: ٣٣]. وهذا كله تكذيبُ لأطماع المشركين الباطلة أنَّ مَنَّ تعلَّقوا به من دون الله من قرابة أو صهر أو نكاح أو صحبة ينفعهم يوم القيامة، أو يجيرُهم من عذاب الله، أو هو يشفعُ لهم عند الله، وهذا أصلُ ضلال بني أدم وشركهم، وهو الشرك الذي لا يغفره الله، وهو الذي بعث اللهُ جميع رسله وأنزل جميع كتبه بإيطاله، ومحاربة أهله ومعاداتهم. وأما المثلان اللذان للمؤمنين: فاحدُهما: امراة فرعون، ووجه المثل أنّ اتصال المؤمن بالكافر لا يضره سُبدًا إذا فارقه في كفره وعمله، فمعصيتة الغير لا تضر المؤمن المطبع

شيئًا في الآخرة، وإن تضرّ ربها في الدنيا بسبب العقوبة التي تحلّ باهل الأرض إذا أضاعوا أمر الله، فتأتي عامة. فلم يضرّ أمراة فرعون اتصالُها به وهو من أكفر الكافرين ولم ينفع أمراة نوح ولوط اتصالُهما بهما وهما رسولا ربّ العالمين.

المثل الثاني للمؤمنين: مريم التي لا زوج لها، لا مؤمن ولا كافر.

فذكر ثلاثة أنصاف من النساء: المرأة الكافرة التي لها وصلةً بالرجل الصالح، والمرأة الصالحةُ التي لها وصلةً بالرجل الكافر، والمرأةُ الغرب التي لا وصلةً لها بينها وبين أحد، فالأولى: لا تنفعُها وصلتُها وسببُها. والتانيةُ: لا تضرُها وصلتُها وسبئها. والتالثةُ: لا يضرَها عدمُ الوصلة شيئًا.

ثم في هذه الأمتال من الأسرار البديعة ما يناسب سياق السورة، فإنها سيقيت في ذكر أزواج النبي ، والتحذير من تظاهرهن عليه، وأنهن إن لم يطعن الله ورسوله ويردن الدار الأخرة لم ينفعهن اتصالهن برسول الله ، كما لم ينفع امرأة نوح ولوط اتصالهما بهما، ولهذا إنما ضرب في هذه السورة مثل اتصال النكاح دون القرابة. قال يحيى بن سلام: ضرب الله المثل الأول يحذر عائشة وحفصة، ثم ضرب لها المثل الشاني يحرضها على التمسك بالطاعة.

وفى ضرب المثل للمؤمنين بمريم أيضًا اعتبارُ آخر، وهو أنها لم يضرها عند الله شعبًا قذف أعداء الله اليهود لها، ونسبتهم إباها وابنها إلى ما براهما الله عنه، مع كونها الصديقة الكبرى، المصطفاة على نسباء العالمين، فلا يضر الرجل الصالح قذفُ الفجار والفسَّاق فيه. وفي هذا تسليةً لعائشة أم المؤمنين إن كانت السورة نزلت بعد قصبة الإفك، وتوطين نفسها على ما قال فدها الكاذبون إن كانت قبلها. كما في ذكر التمثيل بامرأة نوح ولوط تحذير لها ولحفصية مما اعتمدناه في حقَّ النبي \* ، فتضمنت هذه الأمثالُ التحذير لهن والتخويف، والتحريض لهن على الطاعة، والتوحيد، والتسلية، وتوطين النفس لمن أوذي منهن وكذب عليه، وأسرار التنزيل فوق هذا وأجلّ منه، ولا سيما أسرار الأمثال التي لا يعقلها الا العالمون. اه.

والحمد لله رب العالمين

العدد الثانى السنة الثالثة والثلاثون

1

1



الحمد لله وحده، والصلاة والسلام على من لا نبي بعده نبينا محمد وآله وصحبه ومن اهتدى بهديه واستن بسنته إلى يوم الدين... وبعد:

عن حذيفة قال: حدثنا رسول الله صلى الله عليه وسلم حديثين رأيت أحدهما، وأنا أنتظر الآخر، حدثنا أن الأمانة نزلت في جذر قلوب الرجال، ثم علموا من القرآن، ثم علموا من السنة، وحدثنا عن رفعها قال: «ينام الرجل النومة فتقبض الأمانة من قلبه فيظل أثرها مثل أثر الوكت، ثم ينام النومة فتقبض فيبقى أثرها مثل المَجُل كجمر دحرجته على رجلك فنفط، فتراه منتبراً وليس فيه شيء فيصبح الناس يتبايعون فلا يكاد أحدهم يؤدي الأمانة، فيقال: إن في بني فلان رجلاً أمينًا، ويقال للرجل: ما أعقلَهُ وما أظرفَهُ وما أجلدَهُ وما في قلبه مثقال حبة خردل من إيمان، ولقد أتى علي زمان وما أبالي أيكم بايعت، لئن كان مسلمًا ردًه علي الإسلام، وإن كان نصرانيًا ردُمُ عليً ساعيه، فأما اليوم فما كنت أبايع إلا فلائًا وفلائًا».

> هذا الحديث أخرجه الإمام البخاري في صحيحه واللفظ له في ثلاثة مواضع؛ الموضع الأول في كتاب الرقاق باب رفع الأمانة، برقم (٦٤٩٦)، والموضع الثاني في كتاب الفتن باب إذا بقي في حثالة من الناس، برقم (٧٠٨٦) والثالث في كتاب الاعتصام باب الاقتداء بسنن رسول الله تا ، برقم (٧٢٧٦).

كما أخرجه الإمام مسلم في كتاب الإيمان باب رفع الأمانة والإيمان من بعض القلوب وعرض الفتن على القلوب، برقم (٣٦٧)، وأخرجه ابن ماجه في أبواب الفتن باب «ذهاب الأمسانة» برقم (٤٠٥٣)، وأخرجه الإمام أحمد في مسنده برقم (٣٨٣/٥) كما في المعجم.

راوى الحديث:

هو الصحابي الجليل حذيفة بن اليمان، وهوحذيفة بن حُسنيل، ويقال: حسلٌ بن جابر بن أسيد بن عمرو بن مالك، ويقال: حذيفة بن اليمان بن حابر بن عمرو، صاحب سرَّ رسول الله ﷺ، قال

يقلم/ ركريا الحسيني

المزي في تهذيب الكمال: شهد مع رسول الله أحدًا هو وأبوه، وقُتِل أبوه يومئذ، قتله المسلمون خطا، آرادا أن يشهدا بدرًا فاستحلفهما المشركون أن فقال : انصرفا، نفي لهم بعهدهم ونستعين الله عليهم، رواه مسلم، وهذا والله نعم التوجيه من رسول الله ، ونعم الوفاء، مع أنه مع المشركين، الكن المسلم إذا عاهد عهدا، أو ميثاقًا وجب عليه الوفاء به حتى مع المشركين فضلاً عن العصاة والفساق، فكيف بالمتقين المطيعين.

كما ذكر المزي رحمه الله تعالى بسنده عن صلة بن زفر قال: قلنا لحذيفة: كيف عرفت أمر المنافقين ولم يعرفه أحد من أصحاب النبي الله أبو بكر ولا عمر، قال: إنى كنت أسير خلف رسول الله الله فام

العدد الثانى السنة الثالثة والثلاثون

على راحلته، فسمعت ناسا منهم يقولون: لو طرحناه عن راحلته فاندقت عنقه فاسترحنا منه، فسرت بينهم وبينه، وجعلت اقرا وارفع صوتي فانتبه النبي تي فقال: من هذا؟، قلت: حذيفة، قال: من أولئك؟، قلت: فلان وفلان حتى عددتهم، قال: أو سمعت ما قالوا؟، قلت: نعم، ولذلك سرت بينك وبينهم، قال: فإن هؤلاء فلانًا وفلانًا-حتى عد أسماءهم- منافقون، لا تخبرنُ أحدًا.

شرح الحديث:

قال الإمام النووي: قول حذيفة رضي الله عنه: حدثنا رسول الله تي حديثين: معناه: حدثنا حديثين في الأمانة، وإلا فروايات حذيفة كشيرة في الصحيحين وغيرهما. وأما الأمانة فهي كل ما افترض الله تعالى على عباده من كلمة التوحيد ومن الصلاة والزكاة وأداء الدين، وأكد الأمانة الودائع وأكد الودائع كتم الأسرار، وقد قيل إن الأمانة تشتمل على ثلاثة عناصر:

١- عفة الأمين عما ليس له يحق.

٢- تأدية الأمين ما يجب عليه من حق لغيره.

٣- اهتمام الأمين بحفظ ما استؤمن عليه، وعدم التفريط بالأمانة أو التهاون بشانها.

وقد بيّن بعض العلماء أن للأمانة مجالات تشمل نواحي الحياة كلها ومن ذلك أنها تدخل في الدين والعرض والمال والأجـساد والأرواح والمعارف والعلوم والولاية والوصاية والشهادة والقضاء والكتابة ونقل الحديث والأسرار، والحواس كلها. إلخ ذلك.

ولقد نقل ابن الجوزي رحمه الله عن بعض المفسرين أن الأمانة جاءت في القرآن الكريم على ثلاثة معان: أحدها الفرائض كما في قوله تعالى: ويا أيُها الذين امنوا لاَ تَضُونُوا الله والرُسُول وتَخُونُوا أمَانَاتِكُمُ [الأنفال: ٢٧].

والثاني الوديعة، ومن ذلك قوله تعالى: ﴿ إِنَّ اللَّهَ يَأْمُرُكُمْ أَنْ تَوَدُّوا الأَمانَاتِ إِلَى أَهْلَهَا ﴾ [النساء: ٨٨]. والثالث: العفة والصيانة كما في قوله تعالى: ﴿ إِنَّ حَيْرَ مَنِ اسْتَأْجَرَّت الْقَوِيُّ الأَمِينَ ﴾ [القصص: ٢٦]. والأمانة من أبرز وأعظم أخلاق الرسل وصفاتهم عليهم الصلاة والسلام، فنوح وهود وصالح وسعيب ولوط كل واحد منهم قال لقومه: ﴿ إِنِّي لَكُمْ رَسُولُ أَمِينُ ﴾ كما ورد في سورة الشعراء.

ورسولنا محمد 🐲 کان مشهورا بین قومه- قبل

الأمانة هي عين الإيمان، فإذا استمكنت الإيمان يزول عن القلوب شيئا

لن يُصلح الزم\_\_\_ان إلا بأهله

الرسالة وبعدها- بأنه الأمين، حتى إن الناس كانوا-يختارونه لحفظ ودائعهم عنده، فلما هاجر ﷺ وكَلَ أمرَ ردَّ الأصانات إلى ابن عمه علي بن أبي طالب رضي الله عنه فردها إلى أصحابها.

وجبريل عليه السلام- أمين الوحي قال تعالى: فَنَزَلَ بِهِ الرُّوحُ الأَمِينُ (١٩٣) عَلَى قَلْبِكَ لِتَكُونَ مِنَ المُنْذِرِينَ هُ، وأما الخيانة- وهي ضد الأمانة- فإنها من صفات المنافقين، فقد ثبت من حديث أبي هريرة رضي الله عنه عن النبي في قال: أية المنافق ثلاث؛ إذا حدث كذب، وإذا وعد أخلف وإذا اؤتمن خان. متفق عليه، وكذا ثبت عن عبد الله بن عمرو بن العاص رضي الله عنهما أن النبي في قال: أربع من كن فيه كان منافقًا خالصًا، ومن كانت فيه خصلة منهن كانت فيه خصلة من النفاق حتى يدعها؛ إذا منهن خان، وإذا حدث كذب، وإذا عاهد غدر، وإذا خاصم فجر ، متفق عليه واللفظ للبخاري.

وقول حديقة: أن الأمانة مزلت في جذر قلوب الرجال، قال النووي: أما الجذر فهو بفتح الجيم وحسرها لغتان وهو الأصل. ونقل عن صاحب التحرير قوله: الأمانة في الحديث هي الأمانة المذكورة في قوله تعالى: فإنًا عرضتًنا الأمانة على السموات والأرض والجبال الآية، وهي عين الإيمان، فإذا استمكنت من قلب العبد قام حينينذ باداء التكاليف واغتذم ما يرد عليه منها وجدً في إقامتها، والله أعلم.

قوله عليه الصلاة والسلام: فيظل أثرها مثل الوحَّت هو بفتح الواو وسكون الكاف وبالتاء المثناة، وهو الأثر اليسير، وقيل هو سواد يسير أو لون يحدث مخالفًا للون الجلد الذي كان قبله. قال النووي: وأما المجل فيفتح الميم وسكون الجيم وفتحها لغتان، والمشهور الإسكان، يقال منه: مجلتً تمُجلُ، ومَجَلتُ تمُجلُ، والمصدر في الأول يفتح الجيم

العدد التاني السنة الثالثة والثلاثون

II-6

TTR

من قلب العبد جدّ في إقامة التكاليف فشيئاحتى يشتد ظلام القلب انة ولن يصلح الناس الاالأم

وفي الثاني بإسكانها، قال أهل اللغة: المجل هو التنفط الذي يصير في اليد من أثر العمل بفأس أو نحوها وبصدر كالقبة فيه ماء قليل.

قوله: «كجمر دحرجته على رجلك فنغط فتراه منتبرًا وليس فيه شيء»، الجمر معروف، وكذلك الدحرجة معروفة أيضًا، وأما نُفط بفتح النون وكسر الفاء، ويقال أيضًا تنفط بمعناه أي انتفخ، ومنتبرًا أي مرتفعًا، والانتبار الارتفاع ومنه أُخِذَ المنبر لارتفاعه وارتفاع الخطيب عليه.

وفي رواية مسلم وابن ماجه: «ثم أخذ حصى فدحرجه على رجله» أي أن حذيفة رضي الله عنه أخذ حصى فدحرجه على رجله شارحًا لمن يسمعونه ويحضرون مجلسه بطريقة عملية صورة دحرجة الجمر على الرجل.

نقل النووي عن صاحب التحرير قوله: معنى الحديث أن الأمانة تزول عن القلوب شيئًا فشيئًا، فإذا زال أول جزء منها زال نورها وخلفته ظلمة كالوكت وهو اعتراض لون مخالف للون الذي قبله، فإذا زال شيء آخر صار كالمجل وهو أثر محكم لا يكاد يزول إلا بعد مدة، وهذه الظلمة فوق التي قبلها، ثم شببه زوال ذلك النور بعد وقوعه في القلب وخروجه بعد استقراره فيه واعتقاب الظلمة إياه يدحرجه على رجله حتى يؤثر فيها، ثم يزول الجمر ويبقى التنفط.

قوله: «ولقد أتى عليَّ زمان وما أبالي أيكم بايعت لئن كان مسلمًا ردَّه عليَّ الإسلام، ولئن كان نصر انيًا رده عليَّ ساعيه، فأما اليوم فما كنت لأبايع إلا فلانًا وفلانًا».

فمعنى المبايعة هنا كما قال النووي وغيره من العلماء: البيع والشراء المعروفان، ومراده: أني كنت أعلم أن الأمانة لم تنزع ولم ترتفع وأن في الناس وفاءً بالعهود، فكنت أقْدِمُ على التعامل والتبايع مع

من شئت غير باحث عن حاله وأمانته وثوقًا بالناس وأمانتهم، فإنه إن كان مسلمًا فدينه وأمانته تمنعه من الخيانة وتحمله على أداء الأمانة، وإن كان كافرًا فساعيه وهو الوالي عليه كان أيضًا يقوم بالأمانة في ولايته فيستخرج حقي منه، وأما اليوم فقد ذهبت الأمانة فما بقي لي وثوق بمن أبايعه ولا بالساعي في أدائهما الأمانة فما أبايع إلا فلائًا وفلائًا، يعني أفرادًا من الناس أعرفهم وأثق بهم.

ثم نقل النووي عن صاحب التحرير والقاضي عياض رحمهما الله تعالى قولهما: وحمل بعض العلماء المبايعة هنا على بيعة الخلافة وغيرها من المعاقدة والتحالف في أمور الدين، قالا: وهذا خطأ من قائله ففي هذا الحديث مواضع تبطل قوله، منها قوله: ولئن كان نصرانيا ( أو يهوديًا ) كما في رواية مسلم، ومعلوم أن النصراني واليهودي لا يُغاقدُ على شيء من أمور الدين. والله أعلم.

وإذا كان هذا في زمان حذيفة رضي الله عنه- في خير القرون- فماذا يقال في زماننا هذا الذي بلا شك هو شعر مما قعله، وهذا أخر الزمان عند اقتراب الساعة، وقد ضيعت الأمانة، كما ثبت من حديث أبي هريرة أن النبي ته قال للأعرابي الذي ساله عن الساعة قال له : إذا ضيعت الأمانة فانتظر الساعة، قال الأعرابي: كيف إضاعتها، قال: إذا وسد الأمر إلى غير أهله فانتظر الساعة،. أخرجه البخاري.

فأين الآن التاجر الأمين؟ وأين الصانع الأمين؟ وآين الزارع الأمين؟ وأين المعلم المربي الأمين؟ وأين الطبيب الأمين؟ وأين المهندس الأمين؟ وأين الموظف الأمين؟ وأين، وأين، وأين؟ إن الأمين في كل فن وكل عـمل وكل علم أندر من النادر اليوم، ولن يصلح الزمان إلا بأهله، ولن يصلح الناس إلا بالأمانة، ولقد جعل الله عز وجل حفظ الأمانة وأداءها من صفات عباد الله المؤمنين المتقين، فقال تعالى: ﴿ وَالَّذِينَ هُمْ لاَمَانَاتِهِمْ وَعَهْرِهِمْ رَاعُونَ ﴾.

نسال الله تعالى أن يرد المسلمين إلى دينهم وأمانتهم ردًا جميلاً، وأن يحسسن عاقبتنا في الأمور كلها، وأن يجيرنا من خزي الدنيا وعذاب الآخرة.

وصلى الله وسلم وبارك على عبده رسوله محمد وآله وصحبه أجمعين. وأخر دعوانا أن الحمد لله رب العالمين.

العدد الثانى السنة الثالثة والثلاثون

ا: منبر الحرمين لفضيلة الشيخ: عبد الحسن القاسم Ball I and I and الحمد لله على إحسانه، والشكر له على توفيقه وامتنانه، واشبهد أن لا إله إلا الله وحدّه لا شريك له تعظيمًا لشنانه، وأشبهد نَ نَسْبَنَا مَحْمَدًا عَبِدِه ورسوله، صلَّى الله عليه وعلى آله واصحابه، وسلّم تسليمًا مزيدًا. أمًا بعد: فاتَّقوا الله- عبادَ الله- حقَّ التقوى، فتقوى الله نورُ JA البصائر، وبها تحيى القلوبُ والضمائر. أيَّها المسلمون، يسبعى الخلائقُ في هذه الحياة بالوان منّ الأعمال شيئًى، يضمحلُ منها ما كان في معصبية الله وسخطه، ويزكو ما كان في مرضات الله وطاعته، قال سيحانه: ﴿ فَأَمَّا الزُّبَدُ فَيَذُهَبُ جُفَاء وَأَمَّا مَا يَنِفَعُ النَّاسَ فَيَمَّكُثُ فِي الأَرْضِ ﴾ [الرعد:١٧]. وكلُّ شيء لا يكونُ لله فبركتُه منزوعة، والربُّ هو الذي يُبارك وحده، والبركةُ كلُّها منِه، وهو سبحانَه تبارَك في ذاتِه، ويباركُ فيمن شاء من خلقه. موقع منبر الحرمين على الإنترنت WWW.alminbar.net 1 العدد الثانى السنة الثالثة والثلاثون 17

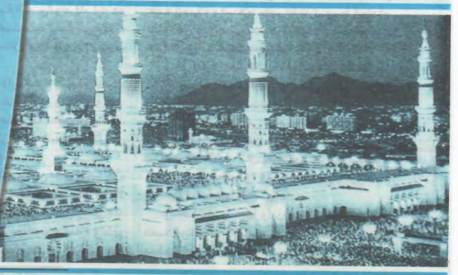
قال جلّ وعلا: ﴿ وَتَبَارِكَ الَّذِي لَهُ مُلْكُ السِّمَاواتِ وَالأَرَّضِ وَمَا بَيْنَهُمَا وَعِندَهُ عِلْمُ السَّاعَةِ وَإِلَيْهِ تُرْجَعُونَ ﴾ [الرَّحْرف:٨٥]، وكلُّ ما نُسِبِ إليه فهو مبارك، واسمه تعالى مباركَ تُنَال معه البـركة، قال عنَّ وجلٌ: ﴿ تَبَارَكَ اسْمُ رُبِّكَ ذِي الجِّلالِ وَالإِكْرَامِ ﴾ [الرحمن:٧٨].

والله جلّ وعلا برحمته يأتي بالخيرات، وبفضله يضاعف البركات، وليسَت سَعةُ الرَزق والعمل بكثرته، ولا زيادةُ العمر بتعاقُب السُّهور والأعوام، ولكنَ سعةُ الرزق والعمرُ بَالبركة فيه.

بالعمل المبارك يُكتسب الذَّكر الجميل في الحياة، وجزيلُ الثواب في الآخرة، فيه طهارةُ القلبِ وزكاةُ النفس وعليُّ الخلُق.

والبركةُ ما كانت في قليل إلاً كثَّرته، ولا في كثير إلا نفَعَته، ولا غِنَى لأحد. عن بركة الله، حتى الأنبياء والرسل يطلبونها من خالقهم، يقول النبيَ ﷺ: ،بينما أيّوبُ يغتسل عريانًا، فخرً عليه جرادُ من ذهَب، فجعل أيّوب يحتسى في ثوبه، فناداه ربّه: يا أيّوب، آلم أكن اغنيتُك عمّا ترى؟! قال: بلى وعزّتكِ، ولكن لا غنى بى عن بركتك، رواه البخاري.

والرسئل والدعاة مباركون باعمالهم الصّالحة ودعوتهم إلى الخير والهدى، قال عيسى عليه السلام: ﴿ وَجَعَلَنِي مُبَارَكًا أَيْنَ مَا كُنتُ وَأَوْصَانِي بالصُلاة والرُّكواة ما دُمْتُ حَيًّا ﴾ [مريم: ٣١] .ونوحُ عليه السّلام أُغدق مَمَّن مُعَكَ ﴾ [هود: ٤٨]، ودعا نوحُ المُبطُ بسَلام مَنَّا وَبَرَكَات عَلَيْكَ وَعَلَى أُمَم مَمَّن مُعَكَ ﴾ [هود: ٤٨]، ودعا نوحُ عليه السلام ربه بالمَزل المبارك: ﴿ وَقُلْ رَبَّ أَنزَلْنِي مُنزَلاً مُبَارَكًا وَأَنت حَيْر المُنزَلِينَ [المؤمنين: ٢٩] .والقى الله البركة على إبراهيمَ وآله، قال تعالى: ﴿ وَبَشَرُنَاهُ بِاسْحَاقَ نَبِياً مِنَ الصَّالحين وَبَارَكْنَا علَيْهِ وَعَلَى إِسْحَاقَ ﴾ [المافات: ١٢، ١٢]، وبارَك فيه وفي أهل بيته، قال عرَّ وجلُ: ﴿ رَحْمَتُ اللَّهُ وَبَرَكَاتُهُ عَلَيْكُمُ أَهْلَ الْبَيْتِ إِنَّا لَعْنِي وَعَلَى أَسْرِكُنا عرَ وجلُ: ﴿ رَحْمَتُ اللَّهُ وَبَرَكَاتُهُ عَلَيْكُمُ أَهْلَ الْبَيْتِ إِنَّا مَنْ الصَّالحين وَبَارَكُنَا عرَ وجلُ: ﴿ رَحْمَتُ اللَّهُ وَبَرَكَاتُهُ عَلَيْكُمُ أَهُلَ الْبَيْتِ إِنَّا مَنْ الصَالحينَ وَبَارَكُنَا عرَ وجلُ: ﴿ رَحْمَتُ اللَّهُ وَبَرَكَاتُهُمُ أَهُلَ الْبَعَتِ إِنَّا اللهُ البركَة على عرَ وجلُ: ﴿ رَحْمَتُ اللَّهُ وَبَرَكَاتُهُ عَلَيْكُمُ أَهُلَ الْبَعَتِ إِنَّا مَا الْحَاتِ وَبَارَكُنَا العالم على الإطلاق، قلم يات بعد إبراهيمَ نبي الماركَ المَعْهُرُ أُنُونا العالم على الإطلاق، قلم يات بعد إبراهيمَ نبي إلاً من أهل بيته، وكان من هذا العالم على الإطلاق، قلم يات بعد إبراهيمَ نبي إلاً من أهل بيته، وكان من دخل الجنَة من أولياء الله بعدهم فإنما دخل من طريقهم ويدعوتَهم. ودعا نبينا ربه بالبركة في العطاء في قوله عليه الصلاة والسلام: وبارك لي فيما أعطيتَ ، رواه الترمذي.



كلُشيء لا يكون لله فبركته منزوعة. والربُّهو الذي يبارك وحده. والبركة كلها منه. وهو سبحانه تبارك في ذاته. ويبارك في من شاء من خلقه.

الحرص الإسلام على الأسرة وحلول البركة فيها وعليها من أول نشأتها شرع الدعاء للزوجين بالبركة عند النكاح.

البركة يتحراها العبد في مأكله في يومه وليلته، فالطعام البارك ماأكلته مما يليك. وتجنبت الأكل من وسط الصحفة، وذكرت اسم الله علمه.

اذا أظهر العباد دنوبا تتابعت عليهم العقوبات، وكلما قلت الماصيفي الأرض ظهرت فيها أثار البركة من الله.

لعدد الذائى السنة الثالثة والثلاثون

وتحيّة المسلمين بينهم عند اللَقاء طلبُ الستلام والرحمة والبركة.

أيُها المسلمون، القرآنُ العظيم كثيرُ الخيرات واسع المبرّات، كتابُ مبارك محكَم، فصلٌ مهيمن، أنزله الله رحمة وشفاءً وبيانًا وهُدى، قال سبحانه: ( وَهَذَا نِحُرُ مُبَارَكُ أَنزَلْنَاهُ ﴾ [الأنبياء: ٥٠] .وسورةُ البقرة سورة مباركة، مأمورُ بتعلّمها، قال عليه الصلاة والسلام: "تعلّموا سورةَ البقرةِ، فإنَ أخذَها بركة، وتركَها حَسرة، ولا تستطيعها البطلَة، أي: السمرة. رواه أحمد.

وسَعة الرَّزق وبركةُ العمُر في صلةِ الرحمِ، يقول المصطفى: «مَن أحبَّ أن يُبسَط له في رِزَقه وينسَنَا له أثره فليصلِ رحمه، رواه البخاري.

والصادقُ في البيع والشراءِ والمعاملات مباركُ له في الكَسب، مترادفٌ عليه الخير، يقول النبي: «البيَّعان بالخيار ما لم يتفرّقا، فإن صدَقا وبيُّنا بُورك لهما في بيعهما، وإن كذبا وكتَما مُحِقّت بركة سعهما، متفقٌ عليه.

و الإسلام على الأسرة وحلول البركة فيها وعليها من أول نشاتها شرع الدّعاء للزوجين بالبركة عند النكاح، يقول أبو هريرة رضي الله عنه: كان النبيّ إذا رفا الإنسان إذا تزوّج قال له: بارك الله لك. وبارك عليك، وجمع بينكما في خير، رواه الترمذي وقال: حسن صحيح.

وأوفرُ الزوجات بركةً ما قلَت المؤونة في نكاحها، والزواجُ السعيد ما صاحبه اليسرُ والتسهيلُ، يقول المصطفى: «أعظمُ النَّساء بركةُ أيسرُهنَ مؤونة» رواه أحمد.

والزوجة المباركة هي المطيعة لله القائمة بحقوق زوجها في غير معصية الله. والولد المبارك هو الناشئ على طاعة ربَّه، المستمسك بسنَّة نبيه عليه الصلاة والسلام، الصائنُ لنفسيه عن الذنوب والعصيان.

وإذا دَخل ربُّ الأسرةِ دارَه شُرع إفَسْاءُ السلام على أهله رجاءَ البركة، يقول أنس رضي الله عنه: قـال لي رسـول الله: «يا بنيَّ، إذا دخلتَ على أهلك فسلَم، تكُن بركةً عليك وعلى أهل بيتك» رواه الترمذي وقال: حديث حسن صحيح.

والرجل المبارك هو الذي ينتفع به حيثما حلّ، وإذا قرُب العبد من ربّه بورك في وقته وعمل أعمالاً كثيرة في زمن يسير. أبو بكر الصديق رضي الله عنه قبل صلاة الفجر عاد مريضًا وتبع جنازةً وأطعَم مسكينًا وأصبح صائمًا، يقول أبو هريرة رضى الله

عنه: قال رسول الله: من أصبَح منكم اليومَ صائمًا؟ قال أبو بكر: أنا، قال: "فمن تبع منكم اليومَ جنازَةَ؟ قال أبو بكر: أنا، قال: "فمن أطعمَ منكم اليومَ مسكينًا؟" قال أبو بكر: أنا، قال: "فمَن عاد منكم اليومَ مريضًا؟" قال أبو بكر: أنا، فقال رسول الله: "ما اجتَمَعت في امرئ إلا دخل الجنة" رواه مسلم.

وخير الصنّحبة صنحبة الصالحين، وأزكى المجالس مجالس الذّكر، تحضرُها الملائكة، ويُغفَر لجليسها، وفتقول الملائكة لربّها: فيهم فلانُ ليس منهم، وإنما جاء لحاجة، قال: هم الجلساءُ لا يشقى بهم جليسهم، متفق عليه. فهذا من بركتهم على نفوسهم وعلى جليسهم.

والمال المبارك ما كثر خيره وتعدّدت منافعه وبُذِل في طُرق البرّ والإحسان ابتغاءَ مرضاته، ومن قنع بريح حلّال قليل وتحرّى الصدق في معاملاته ظهرت البركة في ماله وفي أولاده، قال النبيّ: من أخذه بحقّه ووضعه في حقَّه فنِعمَ المعونة، رواه البخاري.

وسرور الدنيا وبه جة زينتها لا تتم إلا بكسب حلال، والمالُ يكثُر عددُه بالبذل والعطاء في الخيرات، قال المصطفى: (ما نقصت صدقة من مال (واه مسلم. وقالَ عليه الصلاة والسلام: (انفِق ينفَق عليك رواه البخاري. ومن أخذ ما أُعْطي بتعففُ وغنى نفس من غير مسالة ولا استشراف له بالقلب بورك له فيه، قال: من أخذه بطيب نفس منه بورك له فيه، ومن أخذه بإشراف نفس له لم يبارك له فيه (واه ابن حبان.

والبركة يتحرّاها العبد في ماكله في يومه وليلته، فالطُعام المبارك ما أكلتَه ممّا يليك، وتجنّبتُ الأكلَ من وسط الصحفّة، وذكرتَ اسمَ الله عليه، قال عليه الصلاة والسلام: «البركةُ تنزل وسطَ الطعام، فكُلوا من حافت يه، ولا تأكلوا من وسطه، رواه الترمذي وقال: حديث حسن صحيح.

وأمَر رسول الله بلَعق الأصابع والصحفة بعد الفراغ من الطعام رجاءَ البَركة، وقالَ: «إِنَّكم لا تدرون في أَيُّها البركة» رواه مسلم.

وفي الاجتماع على الطعام بركة، وفي التفرق نزعٌ لها، يقول وحشيَ بنُ حرب: قالوا: يا رسولَ الله، إِنَّا نَاكل ولا نشبع، قال: (فلعلَّكم تفترقون، قالوا: نعم، قال: (فاجتمعوا على طعامكم، واذكروا اسم الله، يبارك لكم فيه، رواه أبو داود.

وسيّد المياه وأنفعُها وأبرحُها ماءً زمزم، قال عليه الصلاة والسلام: «إنها مباركة، إنها طعامُ طُعم» رواه مسلم.

📊 العدد الثاني السنة الثالثة والثلاثون

التوحيح

ايَها المسلمون، اصطَفى الله من الدهر أزمنة، ومن البقاع أمكنة، خصّها بالتشريف والبركة، فليلة القدر ليلة مباركة رفيعة القدر عظيمة المكانة، ﴿ إِنَّا انزَلْنَاهُ في لَيْلة مُبَاركة ﴾ [الدخان: ٣]، وأولُ النهار بعد صلاة الفجر زمنُ الغنيمة المبارك ووقتُ نزول الأرزاق وحلول البركات، أقسم الله به في كتابه بقوله جلّ وعلا: ﴿ وَالَيْلَ إِذَا عَسْعَس وَالصَّبْحِ إِذَا تَنَفَس ﴾ [التكوير: ١٨، ١]، والنبيّ دعا بالبركة في بدُوً الصباح، قال عليه الصلاة والسلام: اللهم بارك لامتي في بكورها، والنوم بين صلاة الصبح وشروق الشمس تفويتُ لزهرة اليوم.

وبيتُ الله الحرام مبارك، ليس في بيوتِ العالمَ أبرك منه ولا أكثر خيرًا ولا أدوم ولا أنفعَ للخلائق، قال جلّ وعلا: ﴿ إِنَّ أَوْلَ بَيْتٍ وُضِعَ لِلنَّاسِ لَلَّذِي بِبَكَةَ مُتَارَكًا وَهُدي لَلْعَالَيْنَ ﴾ [آل عمران:٩٦].

ومدينة المصطفى مدينة مباركة، الصلاة في مسجد النبي تعدل الف صلاة فيما سواه، وصاعها ومدُّها مبارك فيه، وتمرُ عاليتها شفاء، يقول النبي: اللهم بارك لنا في مدينتنا، وبارك لذا في صاعنا ومُدْتا، رواه مسلم، وفي لفظ له: اللهم اجعل مع البركة بركتين، وقال عليه الصلاة والسلام: اللهم البركة مناه معفي ما جعلت بمكة من البركة، متفق عليه. قال النووي رحمه الله: الظاهرُ أنَّ البركة حصلت في نفس المكيل، بحيث يكفي المد فيها من لا يكفيه في غيرها، وهذا أمرُ محسوسُ عند من سكنها.

وبارك الله في مواطنَ من أرضه كما في قوله تعالى: ﴿ سُبُحانَ الَّذِي أَسَرَى بِعَبْدِهِ لِيَّلاً مَنَ الْسُجِدِ الحُرامِ إِلَى الْسُبُحِدِ الْأَقْصَى الَّذِي بَارَكْنَا حَوَّلَهُ لِنُرِيَّهُ مِنْ ءَايَاتَنَا ﴾ [الإسراء:1].

والفضيلة الدائمة في كلَّ زمان ومكان بالإيمان والعـمل الصـالح، وأيَّ مكان وعـمل كان أعـونَ للشَّخص كان أفضل في حقَّه، يقُول سلمان رضي الله عنه: (إنَّ الأرضَ لا تقدَس أحدًا، وإنما يقدّس الرجلَ عملُه).

انيها المسلمون، إذا أظهر العباد دُنُوبًا تتابعت عليهم العقوبات، وكلّما قلّت المعاصي في الأرض ظهرت فيها أثار البركة من الله، وانتشار المعاصي وفشوها سبب لنزع الخيرات والبركات، قال جلّ وعلا: ﴿ وَالَّو اسْتَقَامُواْ عَلَى الطَّرِيقَة لاسْقَيْنَاهُم مَّاء غَرَقًا لَنَفَتِنَهُمْ فِيه ومن يُعْرِضْ عَن ذِكْر رَبَه يَسْلُكُهُ عَذَابًا صَعَدًا ﴾ [الجن:١١، ١٧].

وللمعصبية أعظم تأثير في محق بركة المال

والعمُر والعلم والعمل، يقول النبيّ: وإنّ العبدَ ليُحرَم الرزقَ بالذنب يصيبه، رواه ابن ماجه، قال ابن القيم رحمه الله: وفي الجملة فالمعصيةُ تمحق بركةَ الدين والدنيا ممّن عصى الله، فلا تجد بركةً في عمُره ودينه ودنياه.

ولا يُنال ما عند الله إلا بطاعتِه، والسعادةُ في القرب من الله، وبالإكثار من الطاعات تحلّ البركات، وبالرجوع إليه تتفتَّح لك أبوابُ الأرزاق.

أعوذ بالله من الشيطان الرجيم: ﴿ وَلَوْ أَنَّ أَهْلَ الْقُرى ءامَنُواْ وَاتَقَوْاْ لَفَتَحْنَا عَلَيْ هِم بَرَحَات مَنَ السِّماء وَالأَرْض ولَكِن كَذَّبُواْ فَأَخَذْنَاهُمْ بِمَا كَانُواْ يَكْسِبُونَ ﴾ [الأعراف:٩٦].

بارك الله لي ولكم في القرآن العظيم، ونفعني وإيّاكم بما فيه من الآيات والذكر الحكيم، أقول قولي هذا، وأستغفر الله لي ولكم ولجميع المسلمين من كلّ ذنب، فاست فغروه وتوبوا إليه، إنّه هو التواب الرحيم.

ايَها المسلمون، محقّ البركة يجلب قلّة التوفيق وفساد القلب، وأنفعُ الأشياء أبركُها، ومن بارك الله فيه وعليه فهو المبارك، ولا تُرتَجى البركة فيما لم يأذن به الشرع الحكيم. وبالأمر بالمعروف والنهي عن المنكر تزكو النفس وتصلح الأحوال وتحلّ البركاتَ على المجتمعات. ومن التزم الصدق في البيان ألقيت الحكمةُ على لسانه والسدادُ في أفعاله. ومن أخذ المال بغير حفَّه بار نفعُه، قال النبي: ومن أخذه بغير حقَّه كان كالذي باكل ولا يشبع رواه البخاري.

والرَّبا عديمُ النفعِ ماحقُ للمالِ مُجلِب للهمَ، يجري أكلُهُ خلف سرابَ، قال سبحانه: ﴿ يَمْحَقُ اللَّهُ الْرُبُواْ وَبُرْبِي الصَدْقَاتِ ﴾ [البقرة:٢٧٦].

والحلف منفقة للسلعة ممحق للكسب، ومنعُ الصدقة خشية النفاد تلف للمال، قال: «اللهمُ أعط ممسحًا تلفًا» رواه البخاري.

فالزَم جانبَ العبودية والاتباع، وابتعد عن المحرَمات والشّبَهات في المال وغير المال، يبارَك لك في الأخذ والعطاء.

ثمَ اعلَموا أنَ الله أمركم بالصلاة والسلام على نبيته، فقال في محكم التنزيل: إنَّ الله وَمَلائِكِتَهُ يُصلُونَ على النبي ياأيُّها الذين ءامنُواْ صلُّواْ عليُه وسلَمُواْ تُسْلِيماً [الأحزاب:٥٩].

اللهمَ صلَّ وسلَّم وبارك على نبينا محمَّد، وارض اللهمُ عن خلفائه الراشدين.

العدد الثائى السنة الثالثة والثلاثون



الحمد لله والصلاة والسلام على رسول الله وآله. وصحبه ومن والاه .. وبعد:

فان المؤمن لا يعيش في هذه الدنيا تائها كالريشة في مهب الريح يحركها الهواء في كل مكان، بل له في هذه الدنيا مقصد محدد وغاية واضحة، يكرس حياته وقوته ووقته وماله في سبيل الحصول عليها والوصول إليها، وغاية خلق الإنسان هي عبادة الله وحده بلا شريك وغاية المسلم في هذه الدنيا هي الحصول على رضا الله تعالى والفوز والحنة والنجاة من عذابه وعقابه.

والمؤمن يعرف أن خالقه هو الله رب العالمين، وأنه خلقه ليوحده ويعبده ويصرف جميع همته ووقته من أجل رضاه، وأنه راجع إليه وحيدا مجردا من الولي والشفيع، فإذا عرف ذلك وأيقن به فستستقيم حركاته في هذه الحياة وتستقيم معها نظرته للأشياء والأحداث والأشخاص، وتلك هي أوليات العقيدة التي تنطبع في وجدان المؤمنين وعلى أساسها يتحركون ويبنون تصوراتهم الصحيحة لما حولهم وما يجري من بين أيديهم ومن خلفهم.

وإن الطامة الكبرى التي تنزل بالعبد هي أن يجهل مقصد وجوده والغاية من خلقه، فذلك شر ووبال، وخيبة وحسرة وخسران. ومن كانت عينه على الغاية والهـدف فيانه لا يضل أبدا ولا يسلك سبيلا لا يؤدي به إلى الغاية المقصودة والهدف المحدد.

إن المسلم يهدف إلى أن تنصاع الدنيا كلها لدين الله وأمره ونهيه، فلا يرى الحياة إلا محرابا يسبح فيه بحمد الله، وتتوق نفسه إلى اصطباغ الحياة بشعائر الإسلام وسننه، وهذه هي نية الخير الباعثة على العمل الصالح والحركة الصحيحة بمنهج الله في أرضه، فالمسلم لا يريد ملكا ولا يطمع في دنيا ولا تهفو نفسه إلى وحاهة ورياسة ولا شهوة وشهرة،

ولا مال ولا أجر، بل يقول للناس جميعا إن أجري إلا على رب العالمين، لا أريد منكم جزاءا ولا شكورا.

وهكذا كان رسول الله 🐷 ، فقد رفض الملك والرياسة وجاهد في سبيل دينه حتى أتاه اليقين، وربي أمته على الدعوة ومنهج الحق، لأن الهدف هو التمكن من القلوب وليس التمكن من القوالب، فالقلوب هي التي تحرك الأبدان وتهيمن على حركة الجوارح، وهي المضغة التي لو صلحت لصلح الجسد كله، ولو فسدت لفسد الجسد كله، فالقلب هو حهاز الاستقبال لجميع الأوامر والنواهي، والجوارح لا تتحرك إلا يسلطان القلب، ولا سبيل لإقامة الدين في الأرض إلا بإقامته في النفوس أولا، ومهمة الدعاة في هذا الزمان هي العودة بالأمة إلى الدرجة التي تركها عليها النبي عنه، من ثبات الإيمان وصحة اليقين ودوام الذكر والطاعة والتحلى بالخلق الحسن والورع عن الشبهات والزهد في حطام الدنيا الفاني، والرغبة فيما عند الله من النعدم الداقي، فالأمة الآن في حالة تحلل ظاهر من شيرائع الدين، فكم من أذان يؤذن للصيلاة والناس في سوتهم ومتاجرهم وطرقاتهم لايبالون بداعي الله تعالى الذي يدعوهم إلى الفلاح، وكم من مفطر جهارًا عيانًا في نهار رمضان لا يستحى ولا يخجل من حرمة الشهر الكريم، وفريضة الزكاة تكاد تكون معطلة عند كثير ممن بملكون النصاب - إلا من رحم ربى - وكم من مستطيع لا يؤدي فريضة الحج ا فهذه الأمة قد طال رقادها وتراكمت عليها الغفلات وانشغلت بالشهوات وانصرفت عن التضحية والحهاد، والمقصد الآن هو إزالة الران الذي تراكم من طول السنين الغادرة، وإعادة الأمة إلى ربها وتصحيح معتقداتها ويقينها، حتى تنظر إلى الدنيا ينظرة أهل الإيمان، وتقيس حقائق الأمور بما في كتاب الله وسنة رسول الله ﷺ، وعندئذ بغير الله حال الأمة إلى أحسن حال قال تعالى: ﴿ إِنَّ اللَّهُ لا يُغَيِّرُ مَا بِقَوْمٍ حَتَّى يُغَيِّرُوا مَا بِانْفُسِهِمْ ﴾ [الرعد: ١١].

إن الشط الحاصل في الأمة ينشب من غصوض الهدف أو التواء المقاصد، ومن لا يعرف هدفه ولا غايته فإنه يضيع وقته وجهده ولا يتحصل على شيء، وهذا ما يفسبر - غالبا - ضياع السنين والجهود في أودية التيه والتخبط دون الوصول إلى ثمرة ملموسة أو نتيجة واضحة.

لقد وعد الله بالتمكين في الأرض، والله لا يخلف الميعاد، ولكنه جعل لهذا التمكين مؤهلات وصفات . من اليقين والإيمان وصحة السلوك والعمل ـ لابد أن تتوفر في أهلها، قلا ينتظر من أهل الإيمان إلا الجهد المخلص والسعي الدؤوب في تحصيل هذه المؤهلات ليكونوا أهلا للنصرة والتأييد وعندئذ فإن نصر الله قريب. والله من وراء القصد..

1 The

123 الف حديث كار ثلاث سنواب

بحمد والله وتوفيقه بدأنا منذ الشهر الماضي في نشر مشروع حفظ السُنَة والذي يهدف إلى نشر ثلاثين حديثًا كل عدد من الأحاديث القصيرة الصحيحة حتى يتسنى حفظ الف حديث كل ثلاث سنوات، وسوف يتم إجراء مسابقة في حفظ الأحاديث نهاية كل عام وإعطاء جوائز عظيمة وقيمة للفائزين.

> نفعنا الله وإياكم وجعلنا من حفاظ سنة رسوله صلى الله عليه وسلم. وإليكم هذه الأحاديث:

٣١- «الحْيَاءُ لاَ يَأْتِي إلاَ بِخَير».
٣١- «الحْيَاءُ لاَ يَأْتِي إلاَ بِخَير».
٣٢- «كَانَ النبيُ عَنْهُ أَشْدَ حَيَاءً مِنَ العَذْرَاءِ في خَدِّرِهَا».

[متفق عليه من حديث عائشة]

اعداد / على حشيش

٣٣- «أَيُّمَا رَجُلُ قَالَ لأَخْيِهِ يا كَافِرُ فَقَدْ بَاءَ بِهَا أَحَدُهُمَا». [متفق عليه من حديث ابن عمر] ٣٤- «إِنُّ أَهْوَنَ أَهْلِ النَّارِ عَذَابًا يَوَمَ القِيَامَةِ لَرَجُلُ تُوضَعُ فِي أَخْمُصِ قَدَمَيْهِ جَمْرَةٌ يَغْلِي مِنِهَا دماغُهُ،.

[متفق عليه من حديث النعمان بن بشير]

٣٥ «خَالِفُوا المُشْرِكِينَ، وفَرُوا اللَّحَى، وأَحْفُوا الشُّوَارِبَ».

[متفق عليه من حديث ابن عمر]

٣٦ «التَسْبِيحُ لِلْرَجَال وَالتَصْفِيقُ لِلنَسْمَاءِ».

[متفق عليه من حديث ابي هريرة]

٣٧- «إِنَّ رَسُولَ اللهِ ﷺ نَهَى عَنْ ثَمَنِ الكَلْبِ، ومَهْرِ البَغِيِّ، وحُلُّوَانِ الكَاهِنِ». [متفقّ عليه من حديث ابي مسعود الاتصاري] ٣٨- «الحَلَفُ مُنفَقَةُ مَمْحَقَةُ للدَرَكَة».

[متفق علبه من حديث أبي هريرة]

[متفق عليه من حديث عائشة]

[متفق عليه من حديث انس]

[متفق عليه من حديث سعيد بن زيد]

[متفق عليه من حديث ابي بكرة]

٣٩- «مَنْ أَخَذَ شَيِبُرًا مِنَ الأَرْض ظُلْمًا فَإِنَّهُ يُطَوَّقُهُ يَومَ القِيَامَةِ مِنْ سَبَّع أَرَضِينَ».

• ٤- «لاَ يَقْضِينُ حَكَمُ بِينَ اثْنَيْنِ وَهُوَ غَضْبَانُ».

١١- «مَنْ أَحْدَثَ فِي أَمْرِنَا هَذَا مَا لِيسَ مِنْهُ فَهُوَ رَدُ».

٢٢- «يَسَرُوا وَلاَ تُعَسَرُوا، وبَشَرُوا ولاَ تُنَفَرُوا».

السنة الثالثة والثلاثون

«لاَ تَمَنُّوا لقَاءَ العَدُوَ فَإِذَا لقِيتُمْ العَدُوَّ فَاصْبِرُوا». [متفق عليه من حديث ابي هريرة] العُدْوَةُ في سَبِيل اللهِ أو رَوحة خَيرُ مِنَ الدُنْيَا وَمَا فِيهَا». [متفق عليه من حديث أنس] ٥٤- «إِنَّ أَبْغَضَ الرِجَالِ إلى الله الأَلَدُ الخَصِمُ». [متفق عليه من حديث عائشة] ٤٦ «لاَ يَزَالُ نَاسٌ منْ أُمَتى ظَاهرينَ حَتى يَأْتِيَهُمْ أَمْرُ اللهِ وهُمْ ظَاهرُونَ». [متفق عليه من حديث المغيرة بن شعبة] ٤٧- «إنْ رَسُولَ الله ﷺ نَهَى عَن أَكُل كُلُّ ذِي نَابٍ مِن السَبَّاع». [متفق عليه من حديث أبي تعلية] ٨٩- «إذَا شَرَبَ أَحَدُكُمْ فَلاَ يَتَنَفُسُ فِي الإِنَّاءِ». [متفق عليه من حديث أنس] 24- «إِنَّ الْمُؤْمِنَ يَأْكُلُ فِي مِعِيُّ وَاحِدٍ، والكَافِرَ بِأَكُلُ فِي سَبْعَةِ أَمْعَاءٍ». [متفق عليه من حديث أبى هريرة] • ٥- «مَن لَبِسَ الحَرِيرَ فِي الدُّنْيَا فَلَنْ يَلْبَسَهُ فِي الآخَرَةِ». [متفق عليه من حديث أنس] 10- «لاَ تَنْظُرُ اللهُ إلى مَنْ جَرَ ثَوَبَهُ خُيَلاً». [متفق عليه من حديث ابن عمر] ٥٢- «لاَ تَدْخُلُ المَلاَئِكَةُ مَنْتًا فِيهِ كَلْبُ وَلاَ صُورَةُ تَمَاثِيلَ». [متفق عليه من حديث أبى طلحة] ٥٣- «أوَّلُ ما تُقْضَى بَينَ النَّاس بِالدُّمَاءِ». [متفق عليه من حديث ابن مسعود] ٥٤- «إِيَّاكُمْ والدُخُولَ عَلَى النَّسَاءِ، فقَالَ رَجُلُ: يَا رَسُولَ اللَّهِ، أَفَرَأَيْتَ الحَمْقَ قالَ: الحَمْقُ الموْت». [متفق عليه من حديث عقبة عامر] ٥٥- «لاَ يُقْيِمُ الرَجُلُ الرَجُلُ مِنْ مَجْلِسِهِ ثُمَّ يَجْلِسُ مَكَانَهُ». [متفق عليه من حديث ابن عمر] [متفق عليه من حديث أبي هريرة] ٥٦- «العَينُ حَقٍّ». ٥٧- راذا كَانُوا ثَلَاثَةُ فَلاَ بَتَنَاجَى اتَّنَان دُونَ الثَّالِثِ. [متفق عليه من حديث ابن عمر] ٥٨ . في الحَبَّة السَّوْدَاء شَفَاءُ مِنْ كُل دَاء إلا السَّامَ». [متفق عليه من حديث أبي هريرة] ٥٩ "تُقْطَعُ بَدُ السَّارِق فِي رُبُع دِينَارٍ». [متفق عليه من حديث عائشة] الله المَنْ جَهُزَ غَازِيًا فِي سَبِيلِ اللهِ فَقَدْ غَزَا، ومَنْ خَلَفَ غَازِيًا فِي سَبِيلِ اللهِ بخير فقَدْ غَزَاء. [متفق عليه من حديث زيد بن خالد] هَذَا مَا وَفَقَنِي اللهُ إليه وَالثَّلاثُونَ الثَّالِثَة فِي الحَلَقَةِ القَادِمَةِ- إِنْ شَاءَ اللَّهُ- واللهُ وحْدَهُ مِنْ وراء القصد. السنة الثالثة والثلاثون

Upload by: altawhedmag.com

الحمد لله والصلاة والسلام على رسول الله وآله وصحبه ومن اهتدى بهداه وبعد:وقفنا في الحلقة السابقة مع علم أسباب النزول، وذكرنا أنه ينقسم إلى قسمين؛ ابتدائي وسببي، وقلنا أن الطريق الوحيد لمعرفة أسباب النزول هو النقل الصحيح، وأوضحنا أن سبب النزول قد يُعَبّر عنه بالتصريح بلفظ السبب فيقال سبب نزول الآية كذا، أو يُفهم من المعنى بان يُقال «نزلت هذه الآية في كذا، وقد يؤتى بفاء داخلة على مادة نزول الآية فيقال: «فانزل الله، أو تأتي الآيات حوامًا على سؤال.

وفي هذه الحلقة إن شاء الله تعالى نذكر من صور أسبا<mark>ب</mark> النزول.

#### أولا : تعدد الأسباب والنازل واحد

قـد تتـعـدد الروايات في سـبب نزول آية واحـدة وهذه الحالة لها صور أربع :

#### الصورةالأولى

وهي ما صحت فيه إحدى الروايتين دون الأخرى-فحكمها الاعتماد على الصحيحة في بيان السبب، وَردُ الأخرى غير الصحيحة. مثال ذلك ما أخرجه الشيخان وغيرُهما عن جُندب قال: اشتكى (مرض) النبي تَكَ فلم يقم ليلة أو ليلتين، فأتتهُ أمرأةُ فقالت: يا محمدُ ، ما أرى شيطانك إلا قد تركك. فأنزل الله : ﴿ وَالضَعْرَى (١) وَاللَيْلَ إِذَا سَجَى (٢) مَا وَدُعَكَ رَبِّكَ وَمَا قَلَى ﴾ [الضحى: ١-٣].

وأخرج الطبراني وأبن أبي شيبة عن حفص بن ميسرة عن أمه عن أمها وكانت خادم رسول الله ٢٥ أن جروا (كلب صغير) دخل بيت النبي ٢٥، فدخل تحت السرير فمات فمكث النبي ٦٦ أربعة أيام لا ينزل عليه الوحي، فقال: يا خولة ، ما حدث في بيت رسول الله ٢٤ ، جبريل لا ياتيني. فقلت في نفسي: لو هيات البيت وكنستيه، فأهويت بالمكنسة تحت نفسي: لو هيات البيت وكنستيه، فأهويت بالمكنسة تحت إذا نزل عليه أخذته الرعدة. فانزل الله: ﴿ وَالضَّحَى ﴾ إلى السرير ، فأخرجت الجرو، فجاء النبي ٢٤ تَرْعدُ لحيته، وكان قوله: ﴿ فَتَرْضَى ﴾ فنحن بين هاتين الروايتين نُقدَم الأولى في بيان السبب لصحتها، دون الثانية لأن في إسنادها من لا يعرف . قال ابن حجر: «قصة إبطاء جبريل بسبب الجرو مشهورة، لكن كونها سبب نزول الآية غريب، وفي إسناده من لا يُعرف، فالمعتمد الصحيح، اه.

#### صوردالتانيا

وهي صحة الروايتين كلتيهما ولإحداهما مرجّح-فحكمها أن ناخذ في بيان السبب بالراجحة دون المرجوحة، والمرجَّح أن تكون إحداهما أصبح من الأخرى أو أن يكون راوي إحداهما مشاهدًا للقصة دون راوي الأخرى، يوضح ذلك الحلقة الثانية

اطلالا

الروايتان اللتان ذكرناهما في التعبير عن سبب النزول وهو ما أخرجه البخاري عن ابن مسعود قال : اكنت امشى مع النبي ت بالمدينة وهو يتوكأ على عسيب ، فمرَّ بنفر من اليهود ، فقال معضهم : لو سالتموه . فقال : حدَّثنا عن الروح، فقام ساعة ورفع رأسه ، عرفتُ أنه يوحى إليه، حتى صعد الوحى ، ثم قال : ﴿ قُل الرُّوحُ مِنْ أَمْر ربِّي وما أوتيتُمْ من الْعِلْمِ إلاَّ قَلِيلاً ﴾،، وما أخرجه الترمذي وصححه عن أبن عباس قال : «قالت قريش لليهود، أعطونا شيئًا نسال هذا الرجل ، فقالوا : اسألوه عن الرُّوح ، فسألوه ، فأنزل الله : ﴿ وَتَسْأَلُونَكَ عَنِ الرُّوحِ ﴾ فهذا الخبر الثاني يدلُّ على أنها نزلت بمكة وأن سبب نزولها سؤال قريش إياه . أما الأول فصريح في أنها نزلت بالمدينة يسبب سؤال اليهود إياه ، وهو أرجح من وجهين : أحدهما أنه رواية البخاري، وأما الثاني فانه رواية الترمذي، ومن المقرر أن ما رواه البخاري أصبحُ مما رواه غيره. ثانيهما أن راوي الخبر الأول وهو ابن مسعود كان مشاهد القصة من أولها إلى أخرها كما تدلُّ على ذلك الرواية. الأولى، بخلاف الخبر الثاني فإن رواية ابن عياس لا تدلُّ على أنه كان حاضر القصة، ولا ربب أن للمشاهدة قوة في التحمل وفي الأداء ، وفي الاستيثاق ليست في غير المشاهدة ومن هنا أعملنا الرواية الأولى ، وأهملنا الثانية .

#### الصورة الثالثة

وهي ما استوى فيه الروايتان في الصحة ، ولا مرجّح لإحداهما لكن يمكن الجمع بينهما، بأن كلاً من السببين حصل ونزلت الآية عقب حصولهما معًا، لتقارب زمنيهما- فحكم هذه الصورة أن نحمل الأمر على تعددُ السبب لأنه الظاهر ولا مانع بمنعه.

قال ابن حجر : «لا مانع من تعدد الأسباب». مثال ذلك ما اخرجه البخاري من طريق عكرمة عن ابن عباس أن هلال بن أمية قذف امرأته عند النبي تشريك بن سحماء . فقال النبي تشاه البينة أو حد في ظهرك». فقال : يا رسول الله ، إذا وجد أحدنا مع امرأته رجلاً ينطلق يلتمس البينة. وفي رواية أنه قال : والذي بعثك بالحق إني لصادق ، ولينزلن الله تعالى ما يُبرئ ظهري من الحد، فنزل

جبريل عليه السلام وأنزل عليه : ﴿ وَالَّذِينَ يَرْمُونَ أَرْوَاجَهُمْ وَلَمْ يَكُنْ لَهُمْ شُهُمَاءُ إِلاَّ أَنْفُسُهُمْ ﴾ حتى بلغ : ﴿ إِنَّ كَانَ مِنَ الصَّادِقِينَ ﴾ [النور: ٦ – ٩].

واخرج الشيخان – واللفظ للبخاري – عن سهل بن سعد أن عويمرًا أتى عاصم بن عَديَ وكان سيد بني عجلان ، فقال : كيف تقولون في رجل وجد مع امراته رجالا ، أيقتله فتقتلونه ، أم كيف يصنع ؟ سلا لي رسول الله ت عن ذلك ، فأتى عاصمُ النبي فسأل عاصمُ رسول الله ت – فكره رسول الله ت المسائل وعابَها ، فقال عويمر : والله لا أنتهي متى أسال رسول الله ت عن ذلك ، فجاءه عويمر مقال : يا رسول الله ت عن ذلك ، فجاءه عويمر أيقتله فتقتلونه ، أم كيف يصنع ؟ فقال رسول الله ي : قد أنزل الله القرآن فيك وفي صاحبك ، فامرهما رسول الله ت بالملاعنة بما سمى الله في كتابه فلاعنها.

فهاتان الروايتان صحيحتان ، ولا مرجَّخ لإحداهما على الأخرى ، ومن السهل أن ناخذ بكلتيهما لقرب زمانيهما ، على اعتبار أن أول من سال هو هلال بن أمية ، ثم تبعه عويمر قبل إجابته . فسال بواسطة عاصم مرة وينفسه مرة اخرى ، فانزل الله الآية إجابة للحادثين معًا . ولا ريب أن إعمال الروايتين بهذا الجمع، أولى من إعمال إحداهما وإهمال الأخرى إذ لا مانع يمنع الأخذ بهما على ذلك الوجه ثم لا يجوز أن نردهما معا ، لأنهما صحيحتان ولا تعارض بينهما ، ولا نك ترجيح بلا مرجح فتعين المصير إلى أن ناخذ بهما معًا . وإليه جنح النووي وسبقه إليه الخطيب فقال : «لعلهما اتفق لهما ذلك في وقت واحد».

ويمكن أن يفهم من الرواية الثانية أن آيات الملاعنة نزلت في هلال أولاً ، ثم جاء عُويمر فافتاه الرسول تلك بالآيات التي نزلت في هلال . قال ابن واصباغ: قصة هلال تُبيَّن أن الآية نزلت فيه أولاً. وأما قوله تلك لعويمر: إن الله أنزل فيك وفي صاحبك . فمعناه ما نزل في قصة هلال ، لأن ذلك حكم عام لجميع الناس.

#### الصورة الرابعة

وهي استواء الروايتين في الصحة، دون مرجّح لإحداهما دون إمكان للأخذ بهما معًا لبُعد

العدد الثانى السنة الثالثة والثلاثون

الزمان بين الأسباب - فحكمها أن نحمل الأمر على تكرار نزول الآية بعدد أسباب النزول التي تحدثت عنها هاتان الروايتان، أو تلك الروايات لأنه إعمال لكل رواية، ولا مانع منه.

قال الزركشي: وقد ينزل الشيء تعظيما لشانه ، وتذكيرا عند حدوث سببه خوف نسيانه . مثال ذلك ما أخرجه البيهقي والبزار عن أبي هريرة أن النبي تي وقف على حمزة حين استشهد وقد مُثل به ، فقال: لأمثلن بسبعين منهم مكانك. فنزل جبريل والنبي تي واقف - بخواتيم سورة النحل : وإنْ عاقبَتُمْ فعاقيبُوا بمِثْل ما عُوقِبْتُمْ به إلى آخر السورة وهن ثلاث آيات .

واخرج الترمذي والحاكم عن أبي بن كعب قال: بلما كان يومُ أحد أصيب من الأنصار أربعة وستون ومن المهاجرين ستة منهم حمرة ، فمثلوا به ، فقالت الأنصار : لئن أصبنا منهم يوما مثل هذا للرين (لنزيدن) عليهم. فلما كان يوم فتح مكة أنزل الله : ﴿ وَإِنْ عَاقَبْتُمْ فَعَاقِبُوا بِمِثْل مَا عُوقِبْتُمْ بِهِ الله : ﴿ وَإِنْ عَاقَبْتُمْ فَعَاقِبُوا بِمِثْل مَا عُوقِبْتُمْ بِهِ الله : ﴿ وَإِنْ عَاقَبْتُمْ فَعَاقِبُوا بِمِثْل مَا عُوقِبْتُمْ بِهِ الله : ﴿ وَإِنْ عَاقَبْتُمْ فَعَاقِبُوا بِمِثْل مَا عُوقِبْتُمْ بِهِ الله : ﴿ وَإِنْ عَاقَبْتُمْ فَعَاقِبُوا بِمِثْل مَا عُوقِبْتُمْ بِهِ الله : ﴿ وَإِنْ عَاقَبْتُمُ فَعَاقِبُوا مِحْدًا مَا عُوقِبَتُمْ بِهِ مَا حَد وَالثانية تغيد أنها نزلت يوم فتح مكة ، على حين أن بين غزوة أحد وغزوة الفتح الأعظم خمس معا . وإذن لابد لنا من القول بتعدد نزولها مرة في أحد ومرة في يوم الفتح .

#### فيمانزل مكررا

وقد يُنزّل الشيء صرتين تعظيمًا لشانه ، وتذكيرًا به عند حدوث سببه خوف نسيانه ، وهذا كما قيل في الفاتحة نزلت مرتين : مرة بمكة، وأخرى بالمدينة ، وكما ثبت في الصحيحين عن أبي عثمان النهدي عن ابن مسعود: أن رجلاً أصاب من امرأة قيلة، فأتى النبي فأخبره ، فأنزل الله تعالى : ﴿ وَأَقِم الصّلاَةَ طَرَقَي النّهار وَزُلُفًا مِنَ اللّيُلِ إِنَّ الحُسْنَاتِ يُنْهِشَ السَيْنَاتِ ﴾، فقال الرجل: إلى هذا ؟ فقال : بل لجميع أمتي.

فهذا كان في المدينة ، والرجل قد ذكر الترمذي أو غيره أنه أبو اليسسر ، وسورة هود مكية بالإتفاق ، ولهذا أشكل على بعضهم هذا الحديث مع ما ذكرنا ، ولا إشكال ؛ لأنها نزلت مرة بعد مرة ، ومثله ما في الصحيحين عن ابن مسعود في قوله تعالى : ﴿ وَيَسْتَأَلُونَكَ عَنِ الرُّوحِ ﴾ أنها نزلت لما سأله اليه ود عن الروح وهو في المدينة ، ومعلوم أن هذه في سورة اسبحان، وهي مكية

بالإتفاق، فإن المشركين لما سالوه عن ذي القرنين وعن أهل الكهف قيل ذلك بمكة وأن اليهود أمروهم أن يسالوه عن ذلك ، فأنزل الله الجواب كما قد بسط في موضعه .

وكذلك ما ورد في فقُلْ هُوَ اللَّهُ أَحَدُ لَهُ الْعَتَاب جواب للمشركين بمكة وأنها جواب لأهل الكتاب بالمدينة . وكذلك ما ورد في الصحيحين من حديث المسيب لما حضرت آبا طالب الوفاة ، وتلكا عن الشهادة ، فقال رسول اللَّه في: والله لاستغفرن لك ما لم أُنَّه . فانزل الله : ﴿ مَا كَانَ للنَّبِي وَالَّذِينَ آمَنُوا أَنْ يَسْتَغْفِرُوا لِلْمُشْرِكِينَ وَلَوْ كَانُوا أُولِي فَرُبَى ﴾ [التوبة: ١١٣] ، وأنزل الله في أبي طالب : ﴿ إِنَّكَ لاَ تَهْدِي مَنْ أَحْبَبْتَ ﴾ [القصص: ٥٦] ، وهذه الآية نزلت في آخر الأمر بالإتفاق وموت آبي طالب كان بمكة، في مكن أنها نزلت مرة بعد أخرى ، وحُعلت أخبراً في التوبة».

#### ثانيا: الحكمة من تكرار النزول

والحكمة في هذا كلَّه أنه قد يحدث سبب من سؤال أو حادثة تقتضي نزول أية، وقد نزل قبل ذلك ما يتضمنها ، فتؤدى تلك الآية بعينها إلى النبي تشتكير الهم بها، وبأنها تتضمن هذه ، والعالم قد يحدث له حوادث فيتذكر أحاديث وأيات تتضمن الحكم في تلك الواقعة وإن لم تكن خطرت له تلك الحادثة قبل ، مع حفظه لذلك النص.

وهناك حكمة عالية في هذا التكرار ، وهي تنبيه الله لعباده ولفت نظرهم إلى ما في طيَّ تلك الآيات المكررة من الوصايا النافعة، والفوائد الجُمة التي هم في أشد الحاجة إليها.

فخواتيم سورة النحل (وهي الثلاث الآيات الأخيرة) نلاحظ أن الحكمة في تكرارها هي تنبيه لعباده أن يحرصوا على العمل بما احتوته من الإشارة السامية في تحرًي العدالة، وضبط النفس عند الغضب، ومراقبة الخالق حتى في القصاص من الخلق ، والتذرُّع بالصبرو الثبات والاعتماد على الله والثقة بتاييده ونصره، لكل من اتقاه واحسن في عمله، أضف إلى هذه الحكم ما ذكره الزركشي من أن تكرار النزول تعظيم لشان المكرر وتذكير به خوف نسيانه .

10



العقيدة

إعداد: د محمود عبد الرازق

الحلقة السادسة

الحمد لله الذي رضي لذا الإسلام دينا، ونصب لذا الأدلة على صحته برهاذًا مبينًا، وأوضح السبيل إلى معرفته واعتقاده حقًا يقينًا.

وأشهد أن لا إله إلا ال له وحده لا شريك له، ولا ضد له، ولا تد له، ولا صاحبة له، ولا ولد له، ولا شبيه له، ولا كفؤ له. وأشهد أن محمدًا عبده ورسوله وصفوته من خلقه، وأمينه على وحيه، ابتعثه بخير علة، وأحسن شرعة، وأظهر دلالة، وأوضح حجة، وأبين برهان، أما بعد:

فموضوعنا اليوم تستكمل فيه عرض المنهج السليم لفتهم عسقيدة أهل السنة والجماعة، كيف نفهم العقيدة؟ وكيف نعتمد على قرآن وسنة يفهم سلف الأمة.

و السنة الثالثة والثلاثون

### القاعدة السادسة

التي نفهم من خلالها العقيدة الصحيحة التي كان عليها سلفنا الصالح: عدم المساس باصل الإسلام وهو التوحيد، والمقصود به إقراد الله عما سواه، فالآيات القرآنية والأحاديث النبوية جاءت في جملتها وتفصيلها بالدعوة إلى توحيد الله، سواء كان ذلك في توحيد الربوبية وإفراده بالخلق والأمر، كما قال: ﴿ أَلا لَهُ الحُلُقُ والأَمْرُ نَبَارَكَ اللَّهُ رَبُّ الْعَالَيْنَ ﴾ [الأعراف: ٤٤]، أو كان في توحيد العبادة، كما قال: ﴿ وَمَا أُمرُوا إِلاً ليعْبُدُوا اللَّهُ مُخَلِّصِينَ لَهُ الدَينَ حُنْفَاء ويُقِيمُوا الصَلاَة وَيُؤْتُوا الرَّكَاةَ وَذَلِكَ دِينُ الْقَيَمَة ﴾ ورغبة لاحد إلا لله وحده، فلا شريك له في ورغبة لاحد إلا لله وحده، فلا شريك له في العبادة.

والدعوة إلى توحيد الله أيضًا تكون في الإسمان مما أثبته الله لنفسه من أنواع الكمالات فى الأسماء والصفات، فلا بد من إفراد الله سيحانه وتعالى بذاته وصفاته وأفعاله، عن الأقيسة والقواعد والقوانين التي تحكم ذوات المخلوقين وصفاتهم وأفعالهم، والدليل على ذلك من القرآن قوله تعالى: ﴿ لَيْسَ كَمِتْلِهِ شَيْءُ وَهُوَ السَّميعُ الْتَصِيرُ ﴾، فدين سيحانه انفراده عن كل شيء من أوصاف المخلوقين بجميع ما ثبت له من أوصاف الكمال والحالال، وقال تعالى في أول سورة الإخلاص: ﴿ قُلْ هُوَ اللَّهُ أحد ﴾ [الإخلاص: ١]، وقال في نهايتها مبينًا معنى الأحدية: ﴿ وَلَمْ يَكُنَّ لَهُ كُفُوا أَحَدُ ﴾ [الإخــلاص: ٤]، أى أن الأحـد هو المنفرد بأوصاف الكمال، الذي لا مثيل له فنحكم على كيفية أوصافه من خلاله، ولا يستوى مع سائر الخلق فيسري عليه قانون أو قياس أو قواعد تحكمه كما تحكمهم؛ لأنه المتصف بالتوحيد المنفرد عما يحكم العييد.

وقال تعالى: ﴿ هَلْ تَعْلَمُ لَهُ سَمِيًا ﴾ [مريم: ٦٥]، أي: هل تعلم له شبيهًا مناظرًا يدانيه أو يساويه، أو يرقى إلى سمو ذاته وصفاته وأفعاله، وعلى ذلك فلا يمكن بحال من الأحوال، أن نخصع أوصاف الله لما يحكم أوصاف

البشر من قوانين أو نحعل أوصاف البشر تشبه أوصاف الله عز وجل، تحت أي ادعاء أو فكر أو ذوق أو كشف، فالذين وحدوا ربهم اعتمدوا على القرآن والسنة بفهم سلف الأمة في إثبات توحيدهم، واعتبروا أن ما ورد في وصف الله ينفرد به ولا يشاركه فيه غيره، أما التوحيد الذي يجوز فيه صاحبه كفر فرعون وابليس في عصبانهما الأمر الألهي، بل يرى صاحبه أن فيهما مثالاً للفتوة الحقة، فإبليس لما عصى الله بامتناعه عن السجود لأدم، إنما عصى الأمر لأنه أبى أن يسجد إلا لله، فهو عنده من الموحدين الذين يتحملون نارجهنم ويسعدون بالبقاء فيها من أجل حيهم لربهم، فإبليس في نظر الحسين بن منصور الحلاج كان محييًا لله لا عاصيًا، وكان إبليس مقدسا لأمر الله معظما لازمر.

يقول الحلاج: المصاحبي واستاذي إبليس وفرعون، فإبليس هدد بالنار وما رجع عن دعواه، وفرعون أغرق في اليم وما رجع عن دعواه، وإن قتلت أو صلبت أو قطعت يداي ورجلاي ما رجعت عن دعواي، وثبت عنه أنه قال أيضًا:

أنا من أهوى ومن أهوى أنا نحن روحــان حللنا بدنا فإذا أبصـرتني أبصـرته وإذا أبصـرته أيصـرتنا

وقريب من فعل الحلاج، ما يروى عن بعض الصوفية كابي الحسين النووي في تفضيله نباح الكلب على تكبير المؤذن، فلما سمع المؤذن دعا عليه قائلاً: اللعنة عليك، ولما سمع نباح الكلاب فقال: لبيك وسعديك، وسئل عن ذلك، فقال: أما المؤذن فأنا أغار عليه أن يذكر الله،

وهو غافل يأخذ عليه الأجرة ولولا الأجرة من حطام الدينا لما ذكر الله، فلذلك قلت له: اللعنة عليك، وقد قال الله تعالى: ﴿وَإِنْ مِنْ شَيْءٍ إِلاَ يُسَبَّحُ بِحَمْدِهِ وَلَكِنْ لاَ تَفْقَهُونَ تَسْبِيحَهُمْ بحمدِهِ ولَكِنْ لاَ تَفْقَهُونَ تَسْبِيحَهُمْ بيدكرون الله بلا رياء ولا سمعة ولا طلب للعوض.

وفي هذا الكلام وأمـــــله هدم لمعاني الكتاب والسنة، واستهزاء بتوحيد الله فالمخلوقات تسبح بالاستجابة الأولى لأمر الله، فقد اختارت في بداية الأمر قبول الطاعة الدائمة، كما قال تعالى: ﴿ ثُم اسْتَوَى إِلَى السُماء وَهِيَ دُحَانُ فَقَالَ لَهَا وَلِلاَرْضِ الْتَيْيَا طَوْعًا أَوْ كَرْهًا قَالَتَا اتَبَيَّنَا طَائِعِينَ ﴾ [فصلت: 11].

أما الإنسان فهو حامل الأمانة، مستخلف في الأرض، مريد حر مكلف باتباع الشرع على سبيل الابتلاء، فلابد من السعى والمجاهدة وتنفيذ ما أمر الله به في القرآن والسنة، وتصديق ما جاء فيها من أخدار عن الله وأوصافه وأفعاله وسائر ما ورد عن عالم الغيب، أما خلط المسائل والتلبيس فى أصول التوحيد فلا يجتمع أبدا مع الاعتماد على القرآن والسنة بفهم سلف الأمة، فابن عربي الصوفى يجعل تنزيه الله جهلأ وسوء أدب، يقول: «اعلم أن التنزيه عند أهل الحقائق في الجناب الإلهي، عين التحديد والتقييد، فالمنزه إما جاهل وإما صاحب سوء أدب، وهو كمن آمن ببعض وكفر ببعض، فقال: فإن قلت بالتنزيه كنت مقيدا وإن قلت بالتشبيه كنت محددًا وإن قلت بالأمرين كنت مسيدا وكنت إمامًا في المعارف سيدا وللحديث بقيبة إن شاء الله

JE 1000 Sugar RAILON

معدم الرجوع إلى ألالة الكتاب والسنة الثابتة كليا كرحدة واحدة في الرضوع الواحد في السلمين في الضلال.

العدد الثانى السنة الثالثة والثلاثون

#### Upload by: altawhedmag.com

تعالى.



الحمد لله الذي أحاط بكل شبيء علمًا.. واحصى كل شيء عندا. والصبلاة والسبلام على رسوله الذي هو بالمؤمنين رءوف رحيم. وبعد. فإن جماعة أنصار السنة المحمدية التى اسست دعوتها على تقوى من الله ورضوان في غني عن التعريف والبيان، وقد أصبح أبناء محتمعنا بعرفونها إلاقليلا منهما! فضلأعن انتشارها خارج مصرحتى طار تكرها في المشارق والمغارب.

ونظرا لما تميزت به دعوة أنصبار السنة من الحكمة والموعظة الحسنة، والبصيرة، والتمسك بالكتاب والسنة، واتباع منهج السلف والبعد عن الخرافات والبدع.

نظرا لهذا كله فقد أقبل المسلمون بعامة -والشباب بخاصة - على هذه الدعوة المباركة التى تحمل فى ذاتها مقومات الدعوة الناجحة وعلى رأسها توفيق الله عز وجل للقائمين بها.

ولسنا نزعم لأنفسنا أننا وحدنا أصحاب السبق فى الميدان! لكن توجد جماعات أخرى تقوم بالدعوة إلى الله، ومنهجنا يشتمل على ميزات راسخة. وإن كان عندنا سلبيات فالخطأ فى التطبيق وليس فى المنهج.

وإنما أردت بهذه المقدمة أن أتحدث إلى إخوانى القراء فى قضية هامة تتعلق بأمن المجتمع واستقراره فاقول مستعينًا بالله معتصمًا به:

نحن فى زمان الفتنا: ومجتمعنا يعانى من عدم الاستقرار؛ وكلنا يريد مجتمعًا أمنًا، وبلدًا أمنًا!! وقد تفرقت بنا السبل، وتشعبت بنا الطرق! وما زلنا نبحث عن الحل. فما هو الحل؟!

البعض يرى الحل فى بدء حوار حقيقى مع الشباب والاستماع إليه باذان مصغية وقلوب واعية! والبعض يرى الحل فى القضاء على الإرهاب بمزيد من الإرهاب!

وشركات التأمين ترى الحل فى بوليصة التامين!! لأنها حصن أمان للملايين!

والفنانون والفنانات يرون الحل فى صريد من أفلام الدعارة والأغاني الهابطة التى تقلل نسبة العائدين إلى الله فإن كثرة التائيين ترعج الفنانين!!

وقد اكتشفت الجهات الأمنية أن كثيرًا من الفنانين متورطون في بيع وشراء وشرب الهيروين!! ولو كان هناك إنصاف لاتجهت الهمم إلى إخراج فيلم سينمائي عن الفنانين وتعاطى الهيروين قبل إخراج فيلم «الإرهاب والكباب»!!

وصحف المعارضة يرون الحل فى مزيد من الديمقراطية بدلاً من المواجهة!

واقلام العبيد تؤيد كل القرارات وتبارك جميع الاقتراحات!!

ونحن نرى الحل فى مجتمع الطاعة الذى كان ينام فيه أمير المؤمنين تحت الشجرة لا يخشى أحدًا إلا الله!!

كيف نينى مجتمع الطاعة

إن الناظر في واقعنا ومجتمعنا يرى أن بعضنا يدعو إلى الخير ويأمر به ويدل عليه ويثمر ذلك أمنًا واستقرارًا.

وفى المجتمع من يدعو إلى الشر وييسر أسبابه ويفتح أبوابه! ويثمر ذلك عنفًا وإرهابًا!!

وبعبارة أخرى: منا من يبني ومنا من يهدم!

فاما الذين يبنون، فإنهم يع ملون في صمت بعيدًا عن الأضواء.

وأما الذين يهدمون من دعاة الشر وحملة أقلامه فإنهم يدعون إلى حوار لا يقوم على حجة ولا يستند إلى دليل ولا يؤذن فيه بالكلام!!

وانصار السنة تقوم بدور متميز فى الوصول إلى مجتمع الطاعة وهو مجتمع الأمن والاستقرار برغم ما يعترض طريقها من معوقات.

إننا ندعو إلى التوبة، وكل تائب إلى الله فهو لبنة في بناء مجتمع الاستقرار.

وعندما يتوب اللصوص يأمن الناس على أموالهم وأرواحهم.

وعندما يتوب مدمنو المخدرات والمدخنون يزيد دخل الأسرة أضعافًا؛ ويزيد الإنتاج الذى يثمر استقرارا اقتصاديًا وأمنيًا؛

وإذا تاب المتصوفة وأرباب الموالد فإن ذلك معناه الإقلاع عن أكل أموال الناس بالباطل وتحويل الأيدى العاطلة إلى أيد عاملة:

وتوبة الشباب بصفة عامة تحول بينهم وبين الإفساد في الأرض.

وتوبة المتبرجة تمنع من تكرار حادث العتبة!!

اف السنة الثالثة والثلاثون



وإننا ندعو إلى العلم النافع، وعلامة العلم النافع العمل الصالح، وثمرته الوصول إلى مجتمع الطاعة.

وعندما تقوم أنصار السنة بواجبها فى مساعدة الفقراء والمحتاجين ومعالجة المرضى بالمجان وتربية الأيتام فإنها تساهم بذلك مساهمة فعالة فى القيام بواجب عجزت عنه جهات الاختصاص!!

والفقراء الذين يتنكر لهم مجتمعهم قد يتحولون إلى لصوص!

والأيتام الذين لا تمتد الأيدى لمساعدتهم قد يتحولون إلى منحرفين وقطاع طريق!!

ونحن نصدر المجتمع دائمًا من المعاصي والسيئات، ونذكره بربه ونعرفه به، نصدر من الانحراف فى جميع صوره واشكاله، ونحذر من الربا والرشوة وأكل الحرام، ونحذر المتبرجة من عاقبة تبرجها، ونحذر تارك الصلاة من عاقبة تركه لها ومانع الزكاة من عاقبة منعه. ونحذر بصفة عامة من ترك الواحدات وفعل المنكرات.

ونحن ندعو دائمًا ونطالب من قبل ومن بعد بتطبيق شريعة الله في أرضه فإنها صمام الأمن والاستقرار.

ولن نصل إلى غايتنا بغير تحكيم لشريعتنا؛ لا استقرار بغير الشريعة ولا أمان في غيابها؛

ودعوتنا إلى الفضيلة من أقوى الأسباب التى تؤدى إلى استقرار المجتمع وبناء مجتمع الطاعة المنشود.

وأخطر شىء على مجتمعنا المسلم دعاة الرذيلة وأصحاب الأقلام الماجورة.

الفنانون والفنانات عبيد للماسونية العالمية!!

وهذه شهادة أحد الفنانين المشهورين نسوقها إلى المخدوعين من بنى جلدتنا حتى يثوبوا ويتوبوا وما ذلك على الله بعزيز.

فى جريدة المسلمون، الصادرة يوم الجمعة ١٤١٣/١/٢٤هـ جاء ما يلى:

الفنان حسن يوسف أحد الفنانين الملتزمين داخل الوسط الفني. عاصرت نشاته الفنية موجة من الانحلال في السينما العربية، والآن تزامن التزامه مع قطار الفنانات التائبات اللاتي اعتزلن الفن وارتدين الحجاب.

فى حواره مع «المسلمون» نظر حسن يوسف إلى الوراء بقليل من الرضا وكثير من السخط وأدان فى عبارات واضحة كثيرًا مما يحدث داخل الوسط الفنى.

ماذا ترى في الفن الذي يقدم الآن في العالم

بقلم / صفوت الشوادفي .رحمه الله.

شرت بمجلة التوجيد عدد صفر عام ١٤١٢ه

العربى؟

الفن الذي يقدم الآن لا يفيد المجتمع بل يعمل على تحطيمه، ولقد استطاع المخطط الإسرائيلى أن يصل عن طريق جماعات الماسونية إلى البعض وهم يعرفون أنفسهم كما نعرفهم جيدًا. فهناك مجموعة سينمائية تتكون من منتج وسيناريست ومخرج وممثل يعملون أفلاما نقلاً عن المجتمع الأمريكي وتعمل هذه الأفلام على نشر الفساد في مصر والعمل على نشر الحريمة والإخلال بالمحتمع.

هذه المجموعة التى تحصل على صلايين الدولارات من جماعات الماسونية تجد فى جميع أفلامها البطل يمسك ببندقية أو رشاش ويمارس العنف بكل السبل، بالإضافة إلى نشر المخدرات حيث تظهر هذه الأفلام تجار المخدرات بالقوة والسطوة.

ولذلك وجدت بعض الجرائم التى لم نكن نسمع عنها من قبل بهدف زعزعة الأمن في المجتمع العربي.

باعتبارك فنانًا ملترَّمًا.. ما تفسيرك لقطار الفنانات التائبات اللاتي يعترَلن الفن ويرتدين الحجاب؟

الاعتزال سلوك شخصى لا ينبغي أن يتدخل فيه أحد. هل الفنانة المعتزلة اعترضت على من هاجمها، رغم آنه قرط فى عرضه ودينه والعجيب أن الذين اعترضوا على اعتزال الفنانات من الرجال وليسوا من النساء وهذا نوع من «البجاحة» والتدخل فيما لا يعنيه! وأقول للجميع اتقوا الله.

إن الأخوات المعتزلات اكتشفن أن أمالهن في هذا المجال تعرضهن للمحظورات فقررن الاعتزال.

خرجت بعض الأصوات تصف الفنانات المعتزلات بانهن ضعيفات الشخصية، ما تعليقك؟

قال: هذا كلام فارغ وسوقي لا يقال في ندوات أو على صفحات الجرائد. اهـ.

الم أقل لك إن منا من يبني ومنا من يهدم!! لقد أن الأوان لتوبة صادقة، والله عز وجل ينادينا «ألَّمْ يَأْن لِلَّذِينَ ءَامَنُوا أَنْ تَحْشَعَ قَلُوبُهُمْ لِذِكْرِ اللَّهِ وَمَا نَزَلَ مِنْ الحُقِّ ولا يكُونُوا كَالَّذِينَ أُوتُوا الْكَتَابَ مِنْ قَبَلُ فَطَالَ عَلَيْهِمُ الأَمَدُ فَقَسَتْ قُلُوبُهُمْ وَكَثِيرُ مِنْهُمْ فَاسَقُونَ.

والله من وراء القصد.

بدأنا بحمد الله تعالى في الحلقة السابقة في ذكر بعض أقوال السلف في تقرير تقسيم التوحيد إلى أقسامه الثلاثة وكان أخر ما ذكرنا قول الإمام الطحاوي: «نقول في توحيد الله معتقدين بتوفيق الله: إن الله واحد لا شريك له، ولا شيء مصتله، ولا شيء يعجزه، ولا إله غيره».

وظهرت أقسام التوحيد الثلاثة صريحة واضحة في نصِّ هذا الإمام رحمه الله، وقد نكر في مقدمة متنه المذكور أنه مشتمل على: «بيان عقيدة أهل السنة والجماعة على مذهب فقهاء الملة: أبي حنيفة النعمان بن ثابت الكوفي، وأبي يوسف يعقوب بن إبراهيم الأنصاري، وأبي عبد الله محمد بن الحسن الشيباني، رضوان الله عليهم أجمعين، وما يعتقدون من أصل الدين،

٥- قال أبو حاتم محمد بن حبان البستي المتوفى سنة ٢٥٤هـ في مقدمة كتابه «روضة العقلاء ونزهة الفضلاء»: «الحمد لله المتفرد بوحدانية الألوهية، المتعزز بعظمة الربوبية، القائم على نفوس العالم بأجالها، والعالم بتقلبها وأحوالها، المانَّ عليهم بتواتر آلائه، المتفضل عليهم بسوابغ نعمائه، الذى أنشا الخلق حين أراد بلا

معين ولا مشير، وخلق البشر كما أراد بلا شبيه ولا نظير، فمضت في هم بقدرته مشيئته، ونفذت فيهم بعزته إرادته».

فذكر الأقسسام الشلاثة: الألوهية والربوبية والأسماء والصفات.

<sup>7</sup> – قال ابن أبي زيد القيرواني المالكي المتوفى سنة ٣٨٦ه في مقدمة عقيدته: «من ذلك: الإيمان بالقلب والنطق باللسان بأنً الله إله واحد لا إله غيره، ولا شبيه له، ولا نظير، ولا ولد له ولا والد، ولا صاحبة له ولا شريك له، ليس لأوليته ابتداء ولا لأخريته انقضاء، لا يبلغ كنه صفته الواصفون، ولا يحيط بأمره المتفكرون... إلى أن قال: تعالى أن يكون في ملكه ما لا يريد أو يكون لأحد عنه غنى، خالق لكل شيء، ألا هو رب العباد ورب أعمالهم والمقدر لحركاتهم وأجالهم».

٧- قال الإمام أبو عبد الله عبيد الله بن محمد بن بطة العكبري، المتوفى سنة ٣٨٧هـ في كتابه «الإبانة عن شريعة الفرقة الناجية ومجانبة الفرق المذمومة»: «وذلك أن أصل الإيمان بالله الذي يجب على الخلق اعتقاده في إثبات الإيمان به ثلاثة أشياء:

أحدها: أن يعتقد العبد ربانيته؛ ليكون

لاايمان ولاتوحسيسد لمن لم يات

خياطب الله عسياده لاعيانهمال الستيفياد

العدد الثاني السنة الثالثة والثلاثون

بذلك مباينًا لمذهب أهل التعطيل الذين لا يثيتون صانعًا.

والثاني: أن يعتقد وحدانيته؛ ليكون مباينًا بذلك لمذهب أهل الشرك الذين أقروا بالصانع وأشركوا معه في العبادة غيره.

والثالث: أن يعتقده موصوفًا بالصفات التي لا يجوز إلا أن يكون موصوفًا بها من العلم والقدرة والحكمة وسائر ما وصف به نفسه في كتابه.

إذ قد علمنا أنَّ كَتْبِرًا ممن يقرُّ به ويوحده بالقول المطلق قد يلحد في صفاته فيكون إلحاده في صفاته قادحًا في توحيده.

ولانًا نجد الله تعالى قد خاطب عباده بدعائهم إلى اعتقاد كل واحدة من هذه الثلاث والإيمان بها.

فاما دعاؤه إياهم إلى الإقرار بربانيته ووحدانيته فلسنا نذكر هذا هاهنا لطوله وسعة الكلام فيه، ولأن الجهمي يدًعي لنفسه الإقرار بهما وإن كان جحده للصفات قد أبطل دعواه لهما.

ثم أخذ يورد ما يدل على بطلان قـول الجهمية في نفي الصفات.

بأقسام التوحيد الثلاثة

كلقسم من أقسسام التوحسيد الثسلافة والإيمان بهسا

# عبد الرازق بن عبد الحسن البدر

اعداد

وهذا نص في غاية الوضوح في ذكر أقسام التوحيد الثلاثة.

وتأمل - يا رعاك الله - قول ابن بطة: ولأنا نجد الله تعالى قد خاطب عباده بدعائهم إلى اعتقاد كل واحدة من هذه الثلاث والإيمان بها، ففيه أبلغ ردً على من يزعم أنَّ هذا التقسيم لم يرد في كتاب الله ولا في سنة رسوله ﷺ.

وتأمل قوله في بداية كلامه: «وذلك أنَّ أصل الإيمان بالله الذى يجب على الخلق اعتقاده في إثبات الإيمان به ثلاثة أشبياء». فقد نص رحمه الله على أن أقسام التوحيد التلاثة هي أصل الإيمان الذي يجب على الخلق اعتقاده في إثبات الإيمان بالله، ومعنى ذلك أنه لا إيمان لمن لم يات بهذه الأمور الثلاثة ولا توحيد؛ إذ الإيمان والتوحيد هو إفراد الله وحده بهذه الأمور الثلاثة، فمن لم يأت يتوجيد الربوبية فهو معطل للخالق مشرك في ربويية الله، ومن لم يأت يتوحيد الألوهية فهو مشرك في الوهية الله وعبادته كالمشركين عبدة الأصنام، ومن لم يات بتوحيد الأسماء والصفات فهو كافر ملحد في أسماء الله وصفاته. وللحديث يقية إن شياء الله تعالى. الأمن يوم الفزع الأكبر

الحمد لله على نعمة الإسلام والصلاة والسلام على سيد الأنام. وبعد:

فإن يوم القيامة شديد الآلام فيه غاية الفزع الذي تشيب له الولدان، من أجل ذلك تعالوا نبحث عن وسائل الأمن والأمان والتي عن طريقها ناخذ شهادة الرحمن: ﴿ لاَ خَوْفُ عَلَيْهِمْ وَلاَ هُمْ يَحْزَنُونَ ﴾.

#### أولاء يوم الفزع الأكبر،

تحدث في يوم القيامة أهوالُ مفزعة متراكمة لا تخطر على بال، من هذه الأهوال:

١- طول يوم القيامة.

قال تعالى: ﴿ تَعْرُجُ الْمُلْائِكَةَ وَالرُوحُ إِلَيْهِ فِي يَوْم كَانَ مِقْدَارُهُ خَمْسِينَ أَلْفَ سَنَةَ ﴾. في صحيح مسلم عن أبي هريرة رضي الله عنه قال رسول الله ﷺ: .. حتى يحكم الله بين عباده في يوم كان مقداره خمسين ألف سنة،

قال الحسن: ما ظنك بيوم قاموا على أقدامهم مقدار خمسين ألف سنة لا ياكلون أكلة ولا يشربون فيها شربة حتى انقطعت أعناقهم عطشًا واحترقت أجوافهم جوعًا.

٢- حمل الذنوب على الظهر:

قال تعالى: ﴿لِيَحْمِلُوا أَوَرَارَهُمْ كَامِلَةً يَوْمَ الْقَيَامَةِ وَمِنْ أَوَرَّارِ الَّذِينَ يُصَلُّونَهُمْ بِغَيْرِ عِلْم أَلَّا سَاءَ مَا يَرَرُونَ ﴾ [النحل: ٢٥]. ﴿وَهُمْ يَحْمِلُونَ أَوْرَارَهُمْ عَلَى ظَهُ ورهِمْ أَلَا سَاءَ مَا يَرْرُونَ ﴾ [الأنعام: ٣١]. وهذه مصيبة عظيمة، ألا يكفي أن يحملوا ذنوبهم التي تثقل الظهر وتقصمه بل يحملون ذنوب الذين يقلدونهم ويدعونهم إلى الضلال ألا ساء ما يرزون.

۲- مجىء جهنم:

قال تعالى: ﴿ وَجِيءَ يَوْمَئِذِ بِجَهَنَّمَ يَوْمَئِذِ يَتَذَكُرُ الإِنْسَانُ وَآنَى لَهُ الذَّكْرَى (٢٣) يَقُولُ يَا لَيْتَنِي قَدَمْتُ لحِيَاتِي ﴾ [الفجر: ٢٣، ٢٤].

ورد في صحيح مسلم عن عبد الله بن مسعود رضى الله عنه قال: قال رسول الله في: «يؤتى بجهنم لها سبعون الف زمام مع كل زمام سبعون الف ملك يجرونها . فتامل هذا الأمر فهذه الملايين من الملائكة لكي تمسك بالنار حتى لا تلتهم المخلوقات الواقفة في أرض المحشر.

٤ - هول الموقف:

في يوم القيامة الحرارة لا تطاق، فالشمس فوق

### بقلم / صلاح عبد الخالق

لقةالأولى

الرؤوس ملتــهـبــة، والموقف طويل، والنار تحــيط بارض المحشر فيزداد الموقف اشتعالاً وهمًا وغمًا وكربًا، ويزداد العرق.

عن أبي هريرة رضي الله عنه قال رسول الله عنه: «أنا سيد الناس يوم القيامة، هل تدرون لمَ ذاك» يجمع الله الأولين والأخرين في صعيد واحد فيسمعهم الداعي وينفذهم البصر وتدنو الشمس منهم فيبلغ الناس من الغم والكرب ما لا يطيقون ولا يحتملون». [صحيح سن الترمني للالباني ٢٤٢٤].

#### ثانيا: الأمن يوم الفزع الأكبر:

قال تعالى: ﴿ لَقَدْ خَلَقْنَا الإِنْسَانَ فِي كَبَدٍ ﴾، (كبد) نصب وشدة يكابد مصائب الدنيا وشدائد الأخرة. [تفسير الجلالين ٩٤٤].

قال العلامة السعدي في تفسيره (١٩٢٠/): قوله تعالى: ﴿لَقَدَّ خَلَقًنَّ الإِسْمَانَ فِي كَبَدِهُ: يحتمل أن المراد بذلك ما يكابده ويقاسيه من الشدائد في الدنيا وفي البرزخ ويوم يقوم الأشهاد وأنه ينبغي له أن يسعى في عمل يريحه من هذه الشدائد ويوجب له الفرح والسرور الدائم.

والاستقامة على التوحيد من أهم أسباب الأمن والسلام يوم القيامة.

قَــال تعـالى: ﴿ إِنَّ الَّذِينَ قَــالُوا رَبُّنَا اللَّهُ ثُمَّ اسْتَقَامُوا فَلاَ خَوْفٌ عَلَيْهِمْ وَلاَ هُمْ يَحْرَنُونَ (١٣) أُولَئِكَ أَصْحَابُ الجُنَّةِ حَالِدِينَ فِيهَا جَزَاءً بِمَا كَانُوا يَعْمَلُونَ ﴾ [الاحقاف: ١٣، ١٤].

قال العلامة السعدي في تفسيره (٧٨٠/١٥): قَــالُوا رَبُنَا اللَّهُ أي: إن الذين أقــروا بربهم
 وشهدوا له بالوحدانية والتزموا طاعته وداوموا
 على ذلك واستقاموا مدة حياتهم.

والاستقامة جامعة لأوصاف الإسلام: ففي صحيح مسلم عن سفيان بن عبد الله الثقفي قال: قلت: يا رسول الله، قل لي في الإسلام قولاً لا أسال عنه أحدًا بعدك، قال: قل: أمنت بالله ثم استقم، قال الإمام النووي: هذا من جوامع كلمه علي وهو مطابق لقوله تعالى : فإن الذين قائوا رَبُنا اللهُ ثُمُ استَقَامُوا ﴾ آي: وحدوا الله وآمنوا به ثم استقاموا فلم يحيدوا عن التوحيد والتزموا طاعته سيحانه • ماظنك بيوم قام الناس فيه على أقدامهم مقدار خمسين ألف سنة لا يأكلون ولا يشربون والشمس دانية من الرؤوس وقد أتي بجهنم في الموقف فيشتد الكرب والهول.. • الاستقامة على التوحيد الكامل أمان في الدنيا والآخرة...

> وتعالى إلى أن توفوا على ذلك. [شرح مسلم ٢١٣/١]. ومن حقق التوحيد قولاً وعملاً فله الأمن التام: ١- الأمن في الدنيا:

قال تعالى: ﴿ وَعَدَ اللَّهُ الَّذِينَ آمَنُوا مِنْكُمْ وَعَمَلُوا الصَّالحاتِ لَيَسْتَخْلُفَنَّهُمْ فِي الأَرْض كَمَا اسْتَخُلُفَ الَّذِينَ مَنْ قَبْلِهِمْ وَلَيُمَكَّنَ لَهُمْ دِينَهُمُ الَّذِي ارْتَضَى لَهُمْ وَلَيْبَدَلَنَّهُمْ مِنَ بَعْدِ حَوْفِهِمْ أَمَّنَا يَعْبُدُونَنِي لاَ يُسْرِكُونَ بِي شَـيْـنَا ﴾ [النور: ٥٥]، الوعد من الله تعالى بتحقيق الأمن في الدنيا مشروط بتحقيق التوحيد.

٢- الأمن عند الموت:

قـال تعـالى: ﴿ إِنَّ الَّذِينَ قَـالُوا رَبُّنَا اللَّهُ ثُمَّ اسْتَقَامُوا تَتَنَزَّلُ عَلَيْهِمُ الْلَائِكَةُ أَلاَ تَخَافُوا وَلاَ تَحْرَنُوا وَأَبَّشِرُوا بِالجُنَّةِ الَّتِي كُنْتُمْ تُوعَـدُونَ ﴾ [فصلت: ٣٠].

الخوف: هو الذعر ولا يكون إلا في المستقبل، والمستقبل هنا أهوال يوم القيامة وما بعدها؛ والحزن لا يكون إلا على ماض والمقصود هنا لا يحزن على ما خلفه في الدنيا.

عن البراء بن عازب رضي الله عنه قال: قال رسول الله 🐸 : «إن الملائكة تقول لروح المؤمن: اخرجي أيتها الروح الطيبة في الجسد الطيب كنت تعمرينه أخرجي إلى روح وريحان ورب غير غضبان، حسنه الإلباني في أحكام الجنائز.

عند خروج روح من استقام على التوحيد مدة حياته تنزل عليه الملائكة تطمئنه وتبشره وتشعره بالسعادة.

٢- الأمن في القبر:

اجرى الله الكريم سننه أن من عاش على شيء مات عليه، ومن مات على شيء بُعث عليه، فمن ثبت على التوحيد قولاً وعملاً ثبته الله عليه وأمنه به من الأهوال المفرّعة والتي منها القبر وما أدراك ما القبر؟

وفي صحيح سنن الترمذي عن أبي هريرة رضي الله عنه قال: قال رسول الله 20: «إذا أقبر الميت أتاه ملكان أسودان أزرقان يقال لأحدهما المنكر والأخر النكير فيقولان: ما كنت تقول في هذا الرجل؟ فيقول: هو عبد الله ورسوله، أشهد أن لا إله إلا الله وأن محمداً عبد الله ورسوله، فيقولان: قد كنا نعلم أنك تقول هذا ثم يفسح له في قبره سبعون ذراعًا في سبعين ثم ينور له فيه ثم يقال له: نم، فيقول: أرجع

إلى أهلي فأخبرهم فيقولان: نم كنومة العروس الذي لا يوقظه إلا أحب أهله إليه حتى يبعثه الله من مضجعه ذلك.

#### ٤- الأمن يوم الفزع الأكبر:

قـال تعـالى: ﴿ إِنَّ الَّذِينَ قَـالُوا رَبُّنَا اللَّهُ ثُمَّ اسْتَقَامُوا تَتَنَزَّلُ عَلَيْهِمُ الْلَائِكَةُ أَلاَ تَحَافُوا وَلاَ تَحْرَنُوا وَاَسْبَرُوا بِالجُنَّةِ الَّتِي كُنْتُمْ تُوعدُونَ (٣٠) نَحْنُ أَوَّلِيَاؤُكُمْ فِي الْحُياءَ النَّنْيَا وَفِي الآخرةِ وَلَكُمْ فِيهَا مَا تَشْتَهِي الْفُسْكُمُ وَلَكُمْ فِيها مَا تَدْعُونَ ﴾، قال ثابت: بلغنا أن العبد المؤمن حين يبعثه الله تعالى من قبره يتلقاه الملكان اللذان كانا معه في الدنيا فيقولان له: لا تخف ولا تحرن: ﴿ وَأَبْسَرُوا بِالجُنَّةِ ويقر عينه، فما من عظيمة يخشى الناس منها يوم القيامة له هذاه الله تبارك وتعالى ولما كان يعمل ومانينة له هذاه الله تبارك وتعالى ولما كان يعمل له في الدنيا.

قال الإمام القرطبي: تقول الملائكة إذا كان يوم القيامة لا نتخلى عنكم ولا نفارقكم حتى ندخلكم الجنة. [تفسير القرطبي ٥٩٧٩/٦].

٥- الخلود في الجنة:

قــال تعـالى: ﴿ إِنَّ الَّذِينَ قَــالُوا رَبُّنَا اللَّهُ ثُمُ اسْتَقَامُوا فَلاَ خَوْفٌ عَلَيْهِمْ وَلاَ هُمْ يَحْرُنُونَ (١٣) أُولَنَكَ آصْحَابُ الجِنْةِ حَالِدِينَ فِيهَا جَزَاءً بِمَا كَانُوا يَعْمَلُونَ ﴾ [الأحقاف: ١٤، ١٥].

كيف نستقيم على التوحيد؟

قـال الحـافظ ابن رجب: قـوله تعـالى: ﴿ ثُمَّ اسْتَقَامُوا ﴾ أي: استقاموا على التوحيد الكامل وهو تحقيق لا إله إلا الله، فـإن لا إله إلا الله معناها أن الله هو المعبود الذي يُطاع فلا يعصى خشية وإجلالاً ومهابة ومحبة ورجاء وتوكلاً ودعاءً. والمعاصي كلها قادحة في هذا التوحيد، لأنها إجابة الداعي لهوى الشيطان. [جامع العلوم والحكم].

فمن استقام على التوحيد قولاً وعملاً عاش في الدنيا مطمئنًا وفي الآخرة لا يمر باي كربة من كُرب الآخرة إلا بشرته الملائكة بما أعد له ويسرت له الحفظ من كل الكرب وبشرته بالجنة التي كان يوعد بها.

والله من وراء القصد

قد أمر الله تعالى بير الوالدين والإحسان اليهما وخفض الجناح لهما ونهى عن عقوقهما، فقال تعالى: ( وقضى ربك ألاً تَحْبُدُوا إلا إيَّاهُ وَبِالْوَالِدِيْنِ إحْسَانًا أمَا يَبْلُغَنَ عَنْدَكَ الْكَثِرَ أَمَا يَبْلُغَنَ عَنْدَكَ الْكَثِرَ تَقُلْ لَهُ مَا أَقْ كِلاَهُمَا قَوْلاً تَتْهَرُهُمَا وقُلْ لَهُما قَوْلاً تَنْهَرُهُمَا وقُلْ لَهُما قَوْلاً جَنَاح الذُلُ مِنَ الرَّحْمَةِ وقُلْ رَبَّ ارْحَمْهُمَا حَمَا رَبْيَانِي صَغِيرًا ﴾

وبر الوالدين يعني طاعتهما في المعروف، وعلى هذا إذا أمرا ولدهما بامر وجبت طاعتهما فيه، إذا لم يكن ذلك الأمر معصية، وكان ذلك المامور به من قبيل المباح في أصله، وكذلك إذا كان من قبيل المندوب، وقد ذهب بعض الناس إلى أن أمرهما بالمباح يصيره في حق الوالد مندوبًا إليه، وأمرهما بالمندوب يزيده تاكيداً في نَدْبيَته، ولا ينتص بر الوالدين بان يكونا

مسلمين، بل إن كانا كافرين يبرهما ويحسن إليهما إذا كان لهما عهد، وقوله تعالى: ﴿ إِمَّا يَبْلَغَنَّ عِنْكَ الْكِبَرَ أَحَدُهُما أَوْ حَـلاهُما ﴾ خص حالة الكبر لأنها الحالة التي يحتاجان فيها إلى بره لتغير الحال عليهما بالضعف والكبر؛ فالزمه في هذه الحالة مراعاة احوالهما أكثر مما ألزمه من قبل، لأنهما في هذه الحالة قد صارا كلاً عليه، في حتاجان أن يلي منهما في الكبر ما كان يحتاج في صغره أن يلياه منه، فلذلك خص هذه الحالة في صغره أن يلياه منه، فلذلك خص هذه الحالة بالذكر. وقد أمر أن يقابلهما بالقول الموصوف للهما أف ولا تَنْهَرُهُما وقُلْ لَهُمَا قُولاً كَرِيماً ﴾. وقد للهما أف ولا تَنْهرُهُما وقُلْ لَهُمَا قُولاً كَرِيماً ﴾. وقد أنفه، قديل: من يا رسول الله؟ قال :من ادرك

والديه عند الكبر أحدهما أو كليهما ثم لم يدخل الجنة،. [أخرجه مسلم-حتاب البر-باب تقديم الوالدين على وغيرها].

فالسعيد الذي يبادر اغتنام فرصة برهما لثلا تفوته بموتهما فيندم على ذلك. والشقي مَن عقهما، لا سيما من بلغه الأمر سرهما.

قال تعالى: ﴿ وَاحْفِضْ لَهُ مَا جَنَاحَ الذُّلُ مِنَ الرُحْمَةِ ﴾ هذه استعارة في الشفقة والرحمة بهما والتذلل لهما تذلل للسادة، والذل: هو اللين. والذلول من الدواب المتقاد السهل دون الصعب، فينبغي

يجعل الإنسان نفسه مع أبويه في خير ذلة، في اقواله وسكناته ونظره، ولا يُحِدَ إليهما بصره فسان تلك هي نظرة الغساضب: (وقُلُّ رَبَّ ارْحَمَّهُمَا ﴾ أمر تعالى عباده بالترحم على آبائهم والدعاء لهم، وأن ترحمهما كما رحماك وتَرْفُق محتاجًا فائراك على أنفسهما، وأسهرا ليلهما، محتاجًا فائراك على أنفسهما، وأسهرا ليلهما، وجاعا وأشبعاك، وتعريا وكَسَواك، فلا تجزيهما إلا أن يبلغها من الكبر الحد الذي كنت فيه من الصغر، فتلى منهما ما وليا منك، ويكون لهما حينئذ فضل التقدم، ﴿ كَمَا رَبِّيَانِي صَغِيرًا ﴾ خص التربية بالذكر ليتذكر العبد شفقة الأبوين وتعبهما في التربية، فيزيده ذلك إشفاقًا لهما وحنانًا عليهما.

هدر الثانى السنة الثالثة والثلاثون

قال رسول الله تقل لهماما يكون فيه أدنى 書: (ان الله لا تبرم. وعن أبي رجاء العطاردي قال: ال uzy العقوق. (أف، الكلام القدع الردىء الخصفى. [صحيح وقال مجاهد: معناه إذا الجمامع رأيت منهما في حال .[1489 الشيخوخة الغائط والبول العقوق: العق هو الذي رأياه منكفى الصغر الشق والقطع، وهو فلا تقدرهما وتقول: أف. ضد البر، والمراد والأية أعممن هذا. ولو به صدور ما يتأذى به الوالد من ولده علم الله من العقوق شيئًا أردأ من (أف، لذكره. قيل: من قول أو فعل، وإنما صارت قولة (أف) فالوالدان يحملان للأبوين أردأشىء لأنه أذى ولدهما وهو رفضهما رفض كفر النعمة، صغيرداجين وجحد التربية ورد الوصية التي أوصاه حياته. وعقوق الوالدين محرم وهومن أكبر في التنزيل. وقال تعالى: ﴿ وَلا تنهر هما ﴾ التهر: الكبائر، قال رسول الله ٢٠ ، ألا أنبئكم الزجروالغلظة: ﴿ وقُل لَهُ ما قُولا بأكبر الكبائر... الإشراك بالله، وعقوق كريا 6 أى: لينا لطيفًا، مثل: يا أبتاه، الوالدين ... ، . [البخاري - كتاب الأدب، باب عقوق ويا أماه، ومن غير أن يسميهما ويكنيهما. الوالدين من الكبائر]. وعقوق الوالدين مخالفتهما في بقلم/ عدنان الطرشة أغراضهما الجائزة لهما. قال تعالى: ﴿ فَلا تَقُلْ لَهُمَا أَفْ ﴾ أي: لا

عدد الثاني السنة الثالثة والثلاثون

## مننوركتاب الله

قال تعالى: ﴿قُلْ مَنْ رَبُّ السَّمَوَاتِ وَالأَرْضِ قُلْ اللَّهُ قُلُ أَفَاتَحَنَّتُمُ مِنْ تُوَنِهِ أَوَلِيَاءَ لاَ يَمْلَكُونَ لِأَنْفُسِهِمْ نَفْعًا ولاَ صَرَا قُلْ هَلْ يَسْتَوِي الْأَعْمَى وَالْبَصِيرَ أَمْ هِلْ تَسْتَوِي الظَلَّمَاتَ وَالنُّورُ أَمَّ جعلوا لِلَهُ شُرِكَاء خَلَقُوا حَخَلَقَهِ فَتَشَابَهِ الخَلْقُ عَلَيْهِمْ قُلِ اللَّهُ خَالِقَ كُلْ شَيَّ، وَهُو الُواحِدُ الْقَهَارُ ﴾ [الرعد:

#### من هدى رسول الله 📰

عن ابن عباس رضي الله عنهما أن رسول الله تلق كنان يقبول عند الكرب: لا إله إلا الله العظيم الحليم، لا إله إلا الله رب العسرش العظيم، لا إله إلا الله رب السموات ورب الأرض ورب العرش الكريم. [أخرجه مسلم ٢٧٣٠].

#### منأقوال السلف الملم

قال أبو عثمان الحيري: «من أمر السنة على نفسه قولاً وفعلاً نطق بالحكمة، ومن أمر الهوى على نفسه قولاً وفعلاً نطق بالبدعة، قال تعالى: (وَإِنْ تُطِيعُومُ تَهْتَدُوا ﴾ [الاعتصام / ٩٦].

قال الزهري: كان من مضى من علمائنا يقولون: الاعتصام بالسنة نجاة، والعلم يقبض قبضًا سريعًا، فعيشُ العلم ثبات الدين والدنيا، وفي ذهاب العلم ذهاب ذلك كله. [الدارمي ٥/٨].

#### حكمومواعظ

عن إبراهيم التيمي قال «المؤمن إذا ازاد يتكلم نظر، فإن كان كلامه له تكلم وإن كان عليه أمسك عنه، والفاجر إنما لسائة رسسلاً، [كساب المعت ٢٤٧].

> وقبال بعض الحكمياء من أنب ولده صغيرًا سرّ به كبيرًا. ولما حضرت الوفاة حسبان بن سنان قبل له: كمف تحدك: قال: بخير

> > إن نجوت من النار.



The second states and states

## من علامات أهل السنة

قـال سـهل بن عـبد الله التستري لرجل ساله متى يعلمُ الرجل أنه من أهل السنة و الجماعة، فقال: إذا عرف من نفسه عشر خصال: لا يترك الجماعة، ولا يسب أصحاب النبي ، ولا ولا يخرج على هذه الأمة بالسيف، ولا يكذب بالقدر، ولا يشك في الإيمان، ولا يماري في الدين، ولا يترك الصلاة على من يموت من أهل القبلة بالذنب، ولا يترك المسح على الخفين، ولا يترك الجماعة (أو الجمعة) خلف كل وال جار أو عدل. [شرح أصول الاعتقاد ٢/١٨٣].

### من درر العلماء في آيات الصفات

قبال الإسام أبو بكر الأجري: والذي يذهب إليه أهل العلم: أن الله عز وجل على عرشه فوق إسماواته، وعلمه محيط بكل شيء، قد الحاط علمه بجميع ما خلق في السموات العلا، وبجميع ما في سبع أرضين وما بينهما وما تحت الثرى، يعلم السر وأخفى ويعلم خائنة الأعين وما تخفي المسدور، ويعلم الخطرة والهمة ويعلم ما توسوس به النفوس يسمع ويرى، فهو على عرشه سبحانه العلي الأعلى ترفع إليه أعمال العباد، وهو أعلم بها من اللذائة الذين يرف عوتها بالليل والنهار. [الشريعة لاتجرى 11/٢].

#### منوصابا السلف

قال عـمر بن الخطاب رضي الله عنه: أخ الإخوان على قدر التقوى ولا تجعل حديثك بذلة إلا عند من يشته يه يه، ولا تضع حاجـتك

إلا عند من يحب قضاعها، ولا تغبط الأحياء إلا بما تغبط الأموات، وشاور في أمرك الذين يخشون الله عز وجل. [الإخوان- ابن أبي الدنيا ص١٢٦].

من أثار المعاصي.. بغض المؤمنين قال أبو الدرداء: إن العبد ليخلو بمعاصى الله فيلقي الله بغضه في قلوب المؤمدين من حيث لا يشتعر. [الداء والدواء

من أمثال العرب

09,00

النفس عَزُوفُ أَلُوفُ. يُقال: عَـزَفَتُ نُفسي عن الشيء تَعْزُفَ عُزُوفًا، آي: زهدت فيه وانصرفت. ومعنى المثل: أن النفس تعتاد ما عُودت إن زهدتها في شيء زَهدت، وإن رغبتها رغيت.

## من معانى الأثار

في حديث النفقة قال ﷺ: وابدأ بمن تعول، أي: بمن تمون وتلزمك نفقتُه من عيالك. يقال: عال الرجل عياله يعولُهم: إذا قام بما يحتاجون إليه من قوت وكسوة وغيرهما، ومنه الحديث: من كانت له جارية فعالها وعلمها، أي: أنفق عليها. [النهاية في غريب الحديث ٢٢١/٣].

## من أثار التوحيد...تفريج الكرب

قال ابن القيم رحمه الله: فما دُفِعت شدائد الدنيا بمثل التوحيد، ولذلك كان دعاء الكرب بالتوحيد ودعوة ذي النون التي ما دعا بها مكروب إلا فرج الله كربه بالتوحيد فلا يلقي في الكُرب العظام إلا الشرك ولا ينجي منها إلا التوحيد، فهو مفزع الخليقة وملجوها وحصنها وغياثها، وبالله التوفيق. [الفوائد].

## منتراث الجماعة

قال العلامة عبد الرزاق عقيفي: للشريعة اصول إليها ترجع، ودعائم عليها نقوم، فشريعة الصلاة والصيام والزكاة ونحوها من العبادات لا يستقصيم أداؤها ولا من يتقرب إليه غني كريم، قوي متين غافر الننب وقابل التوب شديد العقاب، يفعل ما يشاء، ويحكم ما يريد، إلى غير ذلك من صفات الجلال والإنعام وقوة الساس وشدة الانتقام، فإنه إذا

رفه العباد بذلك أشربت قلوبهم حبه، واستشعرت كمال الذل له والخوف منه، فاسلموا وجوههم إليه، وعبدوه عبادة من يعلم أنه يسمعه ويراه ويراقبه في كل شخونه واحواله رجاء رحمته وخشية عنذابه [الحكمة من إرسال الرسل

## اعرفعدوك

إن الشيطان أحرص ما يكون على الإنسان عندما يهم بالخير، أو يدخل فيه، فهو يشتد عليه حينئذ ليقطعه عنه، وفي الصحيح عن النبي تله: «إن شيطانًا تغلت علي البارحة فاراد أن يقطع علي صلاتي...، الحديث، وكلما كان الفعل أنفع للعبد وأحب إلى الله تعالى كان اعتراض الشيطان له أكثر. [إغاثة اللهفان صم٧].

### منشعر العكماء

قال الشافعي في العفو عن

الجاهل: فالعقو عن جاهل أو أحمق أدبُ نعم وفيه لصونُ العرض إصلاحُ إن الأسود لتخشى وهي صامتة والكلبُ يُحتى ويُرمى وهو نَبَّاحُ

#### لغويات رسبهللا

قال ابن الأعرابي: جاء سنبَهلا؛ أي غير محمود المجيء، ويقال: هو الضلال ابن السبهلل يعنى الباطل، ويقال: جاء فلان سبهللا أي ضالاً لا يدري أين يتوجه، وفي الحديث: لا يجيين من أحدكم يوم معه من عمل الأخرة شيء. وروي أحدكم سبهللا لا في عمل دنيا ولا في عمل أخرة. [لسان العرب

العدد الثاني السنة التالثة والثلاثون



•• الحلقة الثانية ••

الحمد لله والصلاة والسلام على رسول الله وآله وصحبه وسلم ومن والاه، فقد وقفنا على طريق طلب العلم الوقفة الأولى، وقلنا أن العلم قربة من أعظم القربات فإن كان العلم فرضًا فهو قريب من فرض الصلاة وفروض الأديان الأخرى، وإن كان فضلا فهو من أعظم نوافق العدادات.

ثم نكرنا الوقيفة الثانية: وأوضحنا أن العلم إذا أطلق في سياق المدح أو الحث عليه فالمقصود به العلم الشرعي، لأن العلم الشرعي هو الجدير بهذا المصطلح عند الإإطلاق، ونكرنا أن المسجد هو بيت العلوم.

وفي هذه الحلقة نقف مع ما يتيسر من بقية الوقفات: 📕 📕

الحمد لله والصلاة والسلام على رسول الله وآله وصحبه ومن والاه، فقد وقفنا على طريق طلب العلم الوقفة الأولى، وقلنا إن العلم قربة من أعظم القربات فإن كان العلم فرضًا فهو قريب من فرض الصلاة وفروض الأعيان الأخرى، وإن كان نفلا فهو من أعظم نوافل العبادات.

ثم نكرنا الوقفة الثانية: وأوضحنا أن العلم إذا أطلق في سياق المدح أو الحث عليه فالمقصود به العلم الشرعي، لأن العلم الشرعي هو الجدير بهذا المصطلح عند الإطلاق، وذكرنا أن المسجد هو بيت العلوم.

وفي هذه الحلقة نقف مع ما يتيسر من بقية. الوقفات:

## الوقفة الثالثة، بين طالب العلم والمثقف

هناك من الناس من هو على ثقافة واسعة تجده يحرف بعض العلوم الشرعية ولعن لا تستطيع ان تطلق على هذا طالب علم ، وقد تجد أخر ربما لا يكون على سعة اطلاع الأول ومع ذلك تستطيع أن تطلق عليه طالب علم .....

قال ابن عبد البر في جامع بيان العلم ٢٠/١٢: يقال إذا أردت أن تكون عالماً فاقصد لفنَّ من العلم ، وإذا أردت أن تكون أديباً فخذ من كل شيء أحسنه اهـ.

إن المثقف طريقته أن يقرأ ما يروق له وما ترتاح

له نفسه ويأخذ من هذا نتفة ومن هذا نتفة ، لا يلتزم بمنهج معين أو طريقة معينة أو يضبط فيها فناً معيناً ، أما طالب العلم فذاك الذي ينتهج نهجاً محدد أ ويسلك هذا المنهج حتى ولو كسل في سيره لا ينقطع عنه بل يجتهد ليتقن الفنَّ الذي ابتغاه .

كما أنَّ طالب الثقافة في الغالب يكون طلبه طلب لذة وشهوة نفسانية لما يتعلمه، بخلاف طالب العلم فهو يستشعر العبودية لله في طلبه .

فمنهج طالب العلم يعطيه القوة والثقة والرسوخ فيتأهل للتعليم والإفتاء بل والقضاء، بخلاف منهج الآخر فإنه لم يُبْن على التحمل بقوة ومنهج المثقف لا يعطيه قوة ولا يعطيه ثقة في نفسه ولذا لا يثمر الأداء يقوة ، ولا يدرك علماً مؤصلاً راسخ الجذور بل قد تجره ثقافته إلى الجرأة على الأحكام .. بخلاف طالب العلم، ترى البركة فيه كما في السابق، بل في الماضي القريب تجد الواحد منهم يضبط متنأ ويحفظه حتى لا يعرف غيره ومع ذلك يحعل الله سبحانه وتعالى البركة فيه بسبب إتقانه إباه وإقباله عليه مع النبة الصالحة ، حتى قال بعض أهل العلم : من أتقن متن زاد المستقنع يتأهل إلى أن يقضى بين الناس ، ولذا ينبغى لطالب العلم أن يتنبه إلى أمر جدير بالعناية وهو المداومة والاستمرار والالتزام وعدم التنقل والانكساب على الكتاب حتى يضبطه ويلم بالفن باسرع وقت فإذا داوم طالب العلم واستمر وحاول أن يتقن ما معه

العدد الثاني السنة الثالثة والثلاثون

فإنه بهذا حقيق أن يفتح الله عليه وييسر أمره فيبلغ فهم ما ايتغى دراسته.

والمؤمن مأمور أن يلج أبواب الخير بقوة، ومن أعظمها باب العلم فيأخذه بقوة كما قال تعالى : ﴿ يَا يَحْنِي خُذِ الْكِتَابَ بِقُوْمَ ﴾ [مريم: ١٢]، وقال لموسى عليه السلام: ﴿ فَخُذُهَا بِقُومٌ... ﴾ [الأعراف: ١٤٥]، وقال: ﴿ خُذُوا مَا اَتَتَنَاكُمْ بِقُوْمَ ﴾ [الأعراف: ١٧١].

## الوقفة الرابعة، ما القائدة من حضور درس علمي ا

يظن المعض أن المقصود بالدروس العلمية الاستكثار من المعلومات فحسب ....

وهذا وإن كان حسناً مطلوباً بيد أن الأهم هو ضبط القواعد والإلمام العام بالعلم المدروس واتخاذ الدرس معيناً والمداومة لنيل ذلك ، وعليه فلا ينبغي أن يكون المقياس كثرة المعلومات، فقد ينتهى بك إلى ان تفضل الجلوس في مكتبك على حضور ذلك الدرس، لأنك قد تحد في الكتب وربما في الكتـاب الواحد ما لا يستطيعه ذلك الشيخ من الذين يدرسون أن يأتى به في درسه ، انظر مشلاً كتاب الاستنكار لابن عبد البر في مسالة واحدة ربما تجد من الأحاديث وأقوال أهل العلم ما لا يستطيع أن يأتي به شيخ أو طالب علم في درسه ، وقل مثل ذلك في كتاب الأوسط لابن المنذر أو المغنى أو المجموع أو غيرها ، هذا في كتاب فما بالك لو بحثت في أكثر من كتاب لكان ذلك أكثر ... ؟!

لعلك تقول إذا:

فما المقصود بالدروس مادام أن ما في الكتب اعظم ٬ وهذا خاطر قد يراود البعض ، وقد يصرح به أخرون • والجواب أن يقال : هو في فهم كيفية وصول هذا العلم إلينا.. فإنما وصل إلينا بالتلقي ، فالصحابة رضى الله عنهم تلقوه عن النبي 📽 ثم التابعون تلقوه عن الصحابة وهكذا انتقل إلينا بالتلقى ولم يُكتف حتى في القرآن بكونه في لوح أو في الواح ينقل من جيل إلى جيل بل ينقلونه بالمشافهة ومثله الحديث فإنهم ينقلونه بالرواية والسماع والمشافهة وهذه بركة العلم الشبرعي أنه ينتقل بالرواية ينقله العلماء عن بعضهم اليعض وينقله كما يقول الإمام أحمد رحمه الله من كل خلف عدوله

فمن عرف أن هذا العلم يُتلقى من أهله أدرك أن التلقى من أهم مقاصد دروس العلم .

فإن كان الأمر كذلك فما هو السرّ في كون التلقي هو الطريق لأخدذ العلم؟ وكيف يكون التلقي 1 real

توضحه الوقفة الأتية : وأحب أن أنقل هنا كلاماً للشباطبي رحمه الله في



يقلم/ فسيسسل البسحسيسي الموافقات، فمما قاله رحمه الله : إذا ثبت أنه لابد من

أخذ العلم عن أهله فلذلك طريقان : أحدهما المشافهة وهى أنفع الطريقين وأسلمهما لخاصية جعلها الله تعالى بين المعلم والمتعلم يشهدها كل من زاول العلم والعلماء فكم من مسالة يقرؤها المتعلم في كتاب ويحفظها ويرددها على قلبه فلا يفهمها فإذا ألقاها اليه المعلم فهمها يغتة،

الطريق الثاني : مطالعة كتب المصنفين وهو أيضاً نافع في بابه بشرطين : الأول أن يحصل له من فهم مقاصد ذلك العلم المطلوب ، ومعرفة اصطلاحات أهله ما يتم له به النظر في الكتب ، وذلك يحصل بالطريق الأول من مشافهة العلماء أو مما هو راجع إليه ، وهو معنى قول من قال : كان العلم في صدور الرجال ثم انتقل إلى الكتب ومفاتحه بأيدى الرجال والكتب وحدها لاتفيد الطالب شيئا دون فتح العلماء وهو مشاهد معتاد.

الشرط الثاني أن يتحرى كتب الأقدمين من أهل العلم المراد فإنهم أقعد به من غدرهم من المتأخرين

مختصراً من الموافقات ١/ ٢٠-١٦.

وقال النووى رحمه الله في المحموع ٦٩/١: ولا محفظ استداء من الكتب استقلالا بل يصحح على الشيخ كما ذكرنا فالاستقلال بذلك من أضر المفاسد وإلى هذا أشار الشافعي - رحمه الله - بقوله : " من تفقه من الكتب ضيع الأحكام ١. هـ

ومن مقاصد الدروس أيضا إثارة همة طالب العلم بمشاركة زمادء له يعينونه على لزوم طريق الطلب ، ومن مقاصدها أيضاً التربي على يد الشيخ في عبادته وأخلاقه والكتب قد تعلم ولكن قطعاً لا تربى .

وللحديث بقية إن شاء الله تعالى

العدد الثاني السنة الثالثة والثلاثون Upload by: altawhedmag.com

يقلم د. محمد بن سعد الشويعر منذ فحر التاريخ واعداء دين الله، يجدون ويجشهدون، للصد عن الحق. والتنفير من داعى الهدى، ويضعون الشبهات، المراد بها البليلة والتنقير عن السماع وفي الاستجابة، يتعاون في هذا أعداء الله من شياطين الإنس والجن، يوحى بعضهم إلى بعض زخرف القول غرورا. يقول الإمام الشافعي رحمه الله: كل العداوة قد ترجى مودّتها إلا عداوة من عاداك في الدين وفي كتاب الله خير شاهد، فكل نبيّ من أنبياء الله، كان له مع قومه مواقف وافتراءات لصد الناس عن الاستحابة لدعوته، وفي قصصهم عبرة.

ولما كانت النبوة قد انتهت بمحمد فإنه أخبر بأن الله يبعث لأمته من يجدد لها دينها، على رأس كل قرن، وقد ذكر المؤرخون نماذج منهم، وما حصل لهم، ونحتسب على الله أن يكون الشيخ محمد بن عبد الوهاب (1110- ١٢٠٦هـ) منهم، وفي باب التنفير من دعوته الأصلاحية التجديدية،..... أذهان الأعداء على نبذها بالوهابية.

فقد وجدوا ثوبًا جاهزًا، هو الوهابية الرشمية الخارجية الموجودة في الشمال الأفريقي في القرن الثامن الهجري، مع التباين بين الدعوتين؛ لأن عبد الوهاب بن رستم خارجي أباضي عطّل كثيرًا من تعاليم الإسلام، فوقف ضد دعوته علماء الأندلس والمغرب ردودًا ومحاربة، كما أبنت ذلك في كتابي «تصحيح خطا تاريخ الوهايية».

وهذا هو الشان في كل دعوة يريد صاحبها محاربة البدع، والعودة بالناس إلى صفاء الإسلام، ونقاوته، على درب محمد واصحابه الكرام، يقف أعداء الله وأعداء دينه الحق من شياطين الإنس والجنّ الذين يوحي بعضهم إلى بعض زخرف القول غرورًا، يصدون عن شرع الله الذي شرع لعباده عداوة وحسدًا.

وأجد من المناسب في هذا أن بين ما عاناه الشيخ عبد الحميد بن باديس، أحد المجدّدين للدعوة في العصر الحاضر بالجزائر، وما لقي كغيره من الدعاة، ويعبّر عن ذلك ما كتبه في العدد ٣ السنة الأولى من صحيفة السنة، تحت عنوان: عبداويون ثم وهابيون، ثم ماذا... لا ندري والله، حيث قال في ص١ تاريخ ١٣٥١هـ:

لما قفلنا من الحجاز وحللنا بقسطينة عام ١٣٣٢هـ، وعزمنا على القيام بالتدريس، أدخلنا في برنامج دروسنا تعليم اللغة العربية، وأدابها والتفسير والحديث والأصول، ومبادئ التاريخ والجغرافيا، ومدادئ الحساب وغير هذا، رأينا لزوم تقسيم

العدد الثاني السنة الثالثة والثلاثون

المعلمين إلى طبقات، واخترنا للطبقة الصغرى منهم بعض الكتب الابتدائية، التي وضعتها وزارة المعارف المصرية أو أحدثنا تغييرًا في أساليب التعليم، وأخذنا نحث على جميع فهم القرآن، وندعو الطلبة إلى الفكر والنظر في الفروع الفقهية، والعمل على ربطها بأدلتها الشرعية، ونرغبهم في مطالعة كتب الاقدمين، لما قمنا بهذا وأعلناه، قامت علينا قيامة أهل الجمود والركود، وصاروا يدعون أن أكون والله، يوم جئت قسنطينة، قرأت من كتب الشيخ محمد عبده، إلا القليل، فلم نلتفت إلى قولهم، ولم نكترث لإنكارهم، على كثرة موادهم، وشدة مكرهم وعظم كيدهم.

ومضينا على ما رسمنا، وصمدنا إلى ما قصدنا من غاية، وقفيناها عشر سنوات في الدرس، لتكوين نشأ علمي لم نخلط به غيره، فلما كملت العشر وظهرت بحمد الله-نتيجتها، رأينا واجبًا علينا أن نقوم بالدعوة العامة إلى الإسلام الخالص، والعلم الصحيح إلى الكتاب والسنة، وهدي صالح سلف الأمة، طرح البدع والضلالات، ومفاسد العادات، فكان لزامًا أن نؤسس لدعوتنا صحافة، تبلغها للناس، فكان «المنتقد»، وكان «الشهاب».

ونهض كتَّاب القطر، ومـفكروه في تلك الصحف بالدعوة خير قيام، وفتحوا بكتاب الله، وسنَّة رسوله ﷺ، أعينًا عميًا، وقلوبًا

غلفًا، وكانت هذه المرة غضبة الباطل أشد، ونطاق فتنته أوسع، وسواد اتباعه أكثر، وأصبحت الجماعة الداعية إلى الله يُدعون «الوهابيين» والله ما كنت قرأت يومئذ كتابًا واحدًا لابن عبد الوهاب، ولا أعرف من ترجمة حياته إلا القليل.

وإنما هي إفك قوم يحرفون الكلم، ويهرفون بما لا يعرفون، ويحاولون إطفاء نور الله، ما لا يستطيعون، وسنعرض عنهم اليوم، وهم يدعوننا «وهابيين» كما أعرضنا عنهم بالأمس وهم يدعوننا «عبداويين»، ولسنا ندري ماذا يسموننا بعد ذلك، لكننا سائرون من أجل ديننا الحقّ في طريق الإصلاح ومحاربة العدع.

ولنا أسوة بمواقف أمثالنا مع أمثالهم في الماضين، ولما كان من سنة الله التنبيه على مشابهة اللاحقين من الناس، للسابقين في منازعهم وأهوائهم، وكثير من أحوالهم، حتى كان التاريخ يعيد نفسه بإعادة ذلك فيهم، فقد جاء ذلك في مثل قوله تعالى: ﴿ كَذَلِكَ مَا أَتَى الَّذِينَ مِنْ قَبْلِهِمْ مِنْ رَسُولِ إِلاَ قَالُوا سَاحِرُ أَوْ مَحِئُونَ (٥٢) أَتَوَاصَوْا بُه ﴾ [الذاريات: ٥٢، ٥٣]، وقوله: ﴿ تَشَابَهَتْ قُلُوبُهُمْ ﴾ [البقرة: ١٨]، وغيرها من الآيات الكريمات.

لما كان هذا سنة الله في خلقه، فتحنا هذا الباب تحت عنوان: التاريخ يعيد نفسه، لننشر فيه ما أمكننا من قصص عن حياة رجال السنة المصلحين، مع دعاة البدعة المبطلين، نزيد العالم المصلح ثباتًا على الحقّ، والقارئ الصادق تبصرة في الأمر: ﴿لَقَدْ كَانَ فِي قَصَصِهِمْ عِبْرَةٌ لأُولِي الأَلْبَابِ ﴾ [يوسف: 111]. هذه الكلمة تبين أن شبهات أهل الباطل

واحدة، تتكرر في كل زمان ومكان، ويجب الا تزحزح أهل الحق عن حقهم لأنه دين الله الذي لا يقيل من البشير غيره،

والحق بثبات أهله عليه واعتصامهم بالله فيه، يدفع الباطل ويزهقه، فعليهم الصبر والعمل، والله لا يضيع أجر من أحسن عملاً. والله من وراء القصد

العدد الثانى السنة الثالثة والثلاثون

الحمد لله والصلاة والسلام على من لا نبي بعده، وبعد: فإن المسلم الصادق متبع وليس مبتدعًا ومع ذلك فإن العالم الإسلامي يموج الآن بتيارات بدعية شركية خرجت بالأعمال عن حدود العقيدة، وبالتصرفات عن نطاق الإيمان. ومعالجة تلك القضية تحتاج إلى مدخل ضروري للبحث والدراسة هو: الوقوف على حقيقة

النية ودورها في حياة المسلم.

دراساتشره

#### تعريفالنية

ولنا بعدما تقدم أن نُعَرِّفُ النبة في عبارة بسيطة بأنها صورة خاصة من صور الإرادة وهي في حالة كمون في أعماق الإنسان، ومحل النية القلب، ولا حاجة لإظهارها في عبادات الإنسان إلا ما نُصَّ عليه، ولكن النبة فيما عدا ذلك بحب أن تدل عليها أمارات خارجية تؤكد استجابة إرادة الإنسان لها، بحيث تقترن بالقصد في الفعل المقدور وبالعزم على الفعل المستقبل، سواء حركها باعث معين أو تحركت تلقائيًا، وسواء نشدت من وراء ذلك غابة معدينة أو لم تنشيدها، وهي في كل الأحوال ضرورية لتمييز العادات عن العيادات والارتفاع بالعادات إلى مرتبة القربات المثاب عليها، وتحديد درجة العبادة، سواء الزم الشرع إظهارها أم اكتفى ببقائها في محلها وهو القلب دونما حاجة للتعبير عنها، ولو وقف مُدْعوا الولاية والتصوف عند هذه الحقائق لما كانت هناك طرق ولا فرق.

#### المايترتب على التعريف

(1) النية لا تؤثر في الإضلاص، وإنما تتأثر
 النية بالإخلاص:

بحيث إنه إذا وجد الإخلاص، حسنت النية وأثيبَ المنتوي إذا تابع بها عقيدة الإسلام ونبي الإسلام، ولكن الدرجة تتفاوت، فهناك المخلص في بعض الأعمال؛ وهذا لا يكفي، وهناك المخلص في كل الأعمال، لأنه جمع بين جوانحه قلبًا صالحًا، وقد قال ﷺ في حديث النعمان بن بشير الذي رواه البخارى ومسلم: «ألا وإن في الجسد مضغة

إذا صلحت صلح الجسد كله وإذا فسدت فسد الجسد كله، فإخلاص القلب وصلاحه يقيم دعائم نية سليمة لا تهدف إلا إلى الخير، ولا تتمثل غير التقوى، ولا تتغيّى سوى الأمن التام في الآخرة: فيوَمْ لاَ يَنْفَعُ مَالَ وَلاَ بَنُونَ \* إِلاَ مَنْ أَتَى اللَّهَ بِقَلْبِ سليم ﴾ [الشعراء:٨٨-٨٩].

والنية التي تتاثر بالإخلاص لا تتجه إلا إلى الله، لذا فإنها إذا لم تتجه في عملها من منطلق الإخلاص تخلفت النية ديانة، ولذا يقول ابن حزم: (فإن نوت النفس بالعمل الذي تصرف فيه الجسد وجها ما، فليس لها غيره، وصح أن الله سبحانه وتعالى لا يقبل إلا ما أمر به، وقد أمر بالإخلاص له، فكل عمل لم يقصد به الوجه الذي أمر الله تعالى به فليس ينوب «أي ذلك العمل» عما أمر الله تعالى به (من عمل»)(1).

فمن توضا تبردا، أو تيمم بغير نية، أو مشى بالمناسك دون نية، فإن ذلك لا يجزيه عن الوضوء، أو التيمم، أو الحج المأمور به أو المتطوع به لله تعالى؛ لأنه لم يخلص في كل ذلك لله عز وجل، ولا فعله ابتغاء مرضاته تعالى، ولا نوى به ما أمر به(٢) ولانعدام التقوى التي محلها القلب، وانتفاء النية التي هي عمل القلب(٢)، وتخلف الإخلاص، حيث إن المخلص: (هو الذي لا يبالي لو خرج كل قدر له في قلوب الناس؛ من أجل صلاح قلبه مع الله عـز وجل، ولا يحب أن يطلع الفاس على مثاقيل الذر من عمله)(٤).

(فالعمل بغير نية عناء، والنية بغير إخلاص رياء، والإخلاص من غير صدق وتحقيق هباء)(٥).



وإذا فكلما كان الإنسان مخلصًا كلما كانت النية سليمة؛ لأن النية بغير إخلاص رياء، وفي سبيل التخلص من الرياء لا ينبغى للإنسان أن يترك العمل المشروع؛ لأن ذلك وقوع في مصايد الشبيطان ومكايده، ولعل أعظم الأعمال الآن هو الجهاد في سبيل الله، ومعلوم أن: «من قاتل لتكون كلمة الله هي العليا فهو في سبيل الله، كما قال المصطفى 🐲 في حديث أبي موسى، الذي رواه البخاري في كتاب الجهاد والسير، أما من قاتل ليقال: إنه شجاع فنيته سيئة وهو في النار شانه شبان المشبرك بالله، والمرائي والمنافق، فهم أشبد النيات سوءًا، سواء كان الشرك في الربوبية كالشرك النافي للربوبية والمعطل لها، وصبورته: قول من يقول بإفك فرعون: ﴿ وَمَا رَبُّ الْعَالَيْنَ ﴾، وإضافة الهة آخرى مع الله... أو كان شركًا في توحيد أسماء الله وصفاته كتشبيه الخالق بالمخلوق في السمع والبصر والإستواء، أو الإلحاد في أسماء الله، وكالشرك في توحيد الإلهية والعبادة، كأن يجعل الناس لله أندادًا يدعونهم ويسالونهم الشفاعة، وهو ما نراه كثيرًا في أيامنا هذه من المسلمين الغافلين عن أنه لا معبود بحق سوى الله، وأنه لا ند لله، ومثل الشبرك الأصبغر الذي من صوره: الرياء اليسبير، وطلب المنزلة والجاه عند الخلق.

#### افسام الريباء

أما الرياء فإنه ينقسم إلى أنواع منها؛ أن يعمل الإنسان عملا صالحًا، لا بنية طلب ثواب، وإنما بنية مراءاة الناس فهذا عمل حابط وقد يقوم بالعمل الصالح طلبًا للثواب في الدنيا، ومن يفعل ذلك فلا حظ له في ثواب الآخرة بحسب نيته، وأما النفاق فهو إن كان اعتقاديًا فإنه يخرج صاحبه من ملة الإسلام، ويكون ممن قال الله تعالى فيهم من المكذبين بأصول الدين والكافرين: فإنَّ المُنَافِقِينَ فِي الدُرِّكِ الأستَقْلِ مِنَ التَّارِ

(ب) إذا كان إظهار النية باللسان غير مطلوب في العبادات إلا ما نص عليه، فإن أفعال الشرك

التي تكون امتناعًا عما نهى الله ورسوله عنه، لا تحتاج في الصحيح إلى نية وتحصل الإثابة على النية العامة، فقد أمرنا الشرع الحنيف باجتناب ما نهى الله ورسوله عنه جملة واحدة، ولا يلزم لذلك استحضار المنهي عنه واستذكاره، ثم إتباع ذلك بنية اجتنابه، ففي هذا من الحرج والمشقة ما لا يخفى، والدين يسر، وقد مثل لذلك شيخ الإسلام ابن تيمية بقوله: (وأما طهارة الخبث فإنها من باب التروك، فمقصودها اجتناب الخبث؛ ولهذا لا يشترط فيها فعل العبد ولا قصده، بل لو زالت بالمو النازل من السماء حصل المقصود، كما ذهب إليه أئمة المذاهب الأربعة وغيرهم)(آ).

د/ محمد محمد شتا أبو سعد

وقال القرافي في ذلك المعنى إن الذواهي: (كلها يخرج الإنسان عن عهدتها بتركها وإن لم يشعر بها فضلا عن القصد إليها)(٧)، كما قال جلال الدين السيوطي: (وأما الترك كترك الزنا وغيره فلم يحتج إلى نية لحصول المقصود منها وهو اجتناب المنهي عنه بكونه لم يوجد وإن لم يكن نية)(٨).

وبالجملة فكل ما لا يخطر بالبال من النواهي بحيث لا يفكر فيها المكلف وهو يجتنبها لا تحتاج إلى نية، ولكن المنهيات إذا قصد المكلف الكفّ عنها تقربا إلى الله فإنها تصير عبادة يُثاب صاحبها ما دام قصد نلك.

وبالجملة فإن أقسام أعمال المكلفين من هذه الناحية قسمان: قسم يترتب المقصود منه بمجرد وقوعه، فلا يحتاج إلى نية؛ كاداء الديون والنفقات الواجبة وإقامة الحدود وإزالة النجاسات وغير ذلك من الأفعال التي يتحقق مقصودها ومرادها بنقس وقوع فعلها، وقسم آخر لا يحصل مراده بمجرده، بل يحتاج إلى النية (كالتلفظ بكلمة الإسلام، والتلبية في الإحرام، وكصورة التيمم، والطواف حول البيت والسعي بين الصفا والمروة المتعين من العبادات والحقوق لا يحتاج إلى نية المتعين من العبادات والحقوق لا يحتاج إلى نية والإرادة(١٠). وإذا لم يوجه الإخلاص فية العامل بطلت فيتكولم يقبل مثد العمل وترك العمل الشروع للتخلص من الرياء من قلييس الشيط\_\_\_ال

#### المعالم ومعقد النبة المعالم

دراساتشرعب

إنما الأعمال بالنيات، قوامه الإخلاص الذي هو مقصد قرآني بين، وهدف إسلامي كبير، فلا قوام للنية الحسنة بغير الإخلاص، لذا كانت نية العبادة مقرونة به، قال تعالى: ﴿ وَمَا أُمِرُوا إِلاً لِيَعْبُدُوا اللَّهَ مُخْلِصينَ ﴾ [البينة:٥]. وقال سبحانه: وَقُلْ إِنِّي أُمِرْتُ أَنَّ أَعْبُدَ اللَّهُ مُخْلِصًا لَهُ الدَّينَ وَأُمِرْتُ لَأَنْ أَكُونَ أَوْلَ الْسُنْلِمِينَ ﴾ [الزمر:١١-١٢]. وقال عز من قائل: ﴿ إِنَّا آنَزْزَلْنَا إِلَيْكَ الْكِتَابَ بِالحُقَّ فَاعْبُدِ اللَّهُ مُخْلِصًا لَهُ الدَينَ ﴾ [الزمر:٢١-٢٢].

ولا مُراء في أن الإخلاص يمكن أن يحول عادات الإنسان من أكل وشرب وخلاف ذلك، إلى طاعة يُثاب عليها الإنسان والإخلاص يستلزم النية فلا تتحول العادات إلى عبادات إلا بالنية(11).

وإذا كان ذلك هو شأن الإخلاص في العادات، فإن الإخلاص أكثر ضرورة في العقيدة، فلا إيمان بمجرد ترديد ذلك باللسان ما لم يملآ الاعتقاد القلب(١٢) ويطرد كل الشكوك، وإذا كان الإنسان ليس أهلا للذية فإنه لا تصح عبادته، فالمجنون لا صلاة له ولا عبادة أخرى، ولا تجب عليه الحدود، ولا تصح تصرفاته كبيعه ونكاحه(١٢).

#### مسلرمات الإحلاص

كما أن الإخلاص يستلزم معرفة الإنسان حكم العمل قبل أن يقدم عليه، فالنية تستلزم العلم بالمنوي، والقصد يستلزم العلم بالمقصود (1٤)، كما

#### هو امش:

- (١) الإحكام في اصول الأحكام لامن حزم، ج٥ ٨ ص٧٠٢.
- (٢) الإحكام في أصول الأحكام لابن حزم، جه ٨٠ ص٧٠٠
- (٣) بدائع القوائد لابن القيم ج٣ ص٢٢٩ (مطبعة القاهرة).
- (٤) شرح حديث إنما الأعمال بالنبات لشيخ الإسلام ابن تيمية ص٠٢.
- (٥) إحياء علوم الدين للفرالي ج٤ ص٣٥، والإخلاص لابن رجب الحنيلي مر٨.
  - (٦) مجموع فتاوى شيخ الإسلام ابن تيمية ج٢١ ص ٤٧٧.
    - (٧) القرافي، مخطوطة الأمنية في إدراك النية، لوحة ٦.
- (٨) الأشباء والنظائر ص٢١ ويلاحظ أن المباحات تصبر بالنبة عمادة فثلاب فاعلها.

أن الإخلاص كاف لتحقق الثواب وإن لم بأت الإنسان العمل الذي انتواه، ومن يعمل عملا دون إخسلاص فانه لا يشاب عليه، وقد ثبت في الصحيحين من أكثر من وجه قول النبي عد : «من هم بحسنة فلم يعملها كُتيت له حسنة، (١٥)، ومن نوى عمل الخير ولم يستطع إكماله كان له أحره كاملا، ففى الصحيح - مما له شواهد كثيرة - عن النبى صلى الله عليه وسلم أنه قال: «إذا مرض العبد أو سافر كتب له من العمل ما كان بعمله وهو صحيح مقدم (١٦)، وعن عبد الله بن عباس رضى الله عنهما عن رسول الله 🛎 فدما دروى عن ربه قال: قال رسول الله ﷺ: «إن ربك تسارك وتعالى رحيم، من هم بحسنة فلم يعملها كتبت حسنة، فإذا عملها كُتبت له عشرًا إلى سبعمائة ضعف إلى أضعاف كثيرة، ومن هم بسيئة فلم يعملها كتبت له حسنة فإن عملها كتبت له واحدة أو يمحــوها الله ولا يهلك على الله تعـالي إلا هالك (١٧).

وفي إطار الإخلاص تتحدد ماهية النية، فالنية هي أساس الأعمال كلها والإخلاص جوهرها، والمتابعة شرطها، والعمل الصالح ميزانها، والطاعة هي الحكمة الكامنة وراءها، وحبوط العمل ثمرة فسادها، وهذا ما يجب أن يراعيه كل من يدعي الولاية أو يزعم التصوف، ليكون شانه شان كل مسلم مخلص صادق العقيدة.

- (٩) مجموع فتاوى ابن تيمية (٤٧٧/٢١).
- (١٠) القرافي، مخطوطة الأمنية في إدراك النية لوحة ٦.
- (١١) شرح الأربعين النووية لابن دقيق العيد ص ٦٦ (القاهرة
- متحقيق طه الزيني) ٢٢٠ مع ما مع ما حاصه الما طلا الما
- (١٢) لللل والمحل للشهرستاني، ج١ ص١٤٥-١٥٤.
- (١٣) الإحكام في أصول الأحكام للأعدي. ج١، ص١٥١ (م. مؤسسة النور بالرياض).
- (١٤) د. صالح بن غائم السدلان، الذية واثرها في الإحكام الشرعية ص ٢٧.
- (١٥) صحيح البخاري ج٧ ص١٧٨ كتاب الرقاق، وصحيح مسلم ج١ ص١١٨ كتاب الإيمان.
- (١٦) أخرجه الإمام البخاري عن أبي موسى الأسعري ج1 ص١٦.
  (١٦) أخرجه البخاري ومسلم وأحمد.

### أولا اتباع الهوى

ومتابعة الهوى أصل الزيغ عن صراط الله المستقيم، قال تعالى: ﴿ وَمَنْ أَضَلُّ مِمْنِ اتَّبَعَ هَوَاهُ بِغَيْرٍ هُدًى مِنَ اللَّهُ [القَصص: ٥٠]، وقال تعالى: فَإِنْ لَمْ يَسْتَجِيبُوا لَكَ فَاعْلَمْ أَنَّمَا فَوَاهُ بِغَيْرٍ هُدًى مِنَ اللَّهُ [القَصص: ٥٠]، والابتداع بالهوى أضد أنواع الابتداع إثمًا عند الله تعالى، وأعظم جرمًا على الخلق، فكم حرف الهوى من شرائع، وبدل من ديانات، وأوقع الناس

ومن هذا الباب سُمي أهل البدع أهل الأهواء؛ لأنهم قدموا أهواءهم ورجحوا أراءهم، وجعلوها مساوية للنصوص الشرعية، أو أعلى منها درجة ودلالة، بل ربما جعلوا عقولهم وأذواقهم هي الأساس والأدلة الشرعية للتعضيد والاستئناس.

قال ابن القيم: (وكان السلف يسمون أهل الآراء المخالفة للسنة وما جاء به الرسول في في مسائل العلم الخبرية، وأهل مسائل الأحكام العملية يسمونهم أهل الشبهات والأهواء؛ لأن الرأي المخالف للسنة جهل لا علم، وهوى لا دين، فصاحبه ممن اتبع هواه بغير هدى من الله، وغايته الضلال في الدنيا والشقاء في الآخرة). [إغاثة اللهفان

قـال شـيخ الإسـلام في مـمـمـوع الفتاوى (٣٨٤/٣): وأصل الضلال اتباع الظن والهوى، كما قال تعالى في حق من ذمهم: ﴿ إِنَّ يَتَبِعُونَ إِلاَ الظُنُ ﴾، وقال في حق نبيه ﷺ: ﴿وَالنَّجُم إِذَا هَوَى (١) مَا ضَلَّ صَاحِبُكُمُ وَمَا غَوَى ﴾ [النجم: ١، ٢]، فنزهه عن الضلال والغواية اللذين هما الجهل والظلم، فالضال هو الذي لا يعلم الحق، والغاوي الذي يتبع هواه.

وأخـبـر أنه مـا ينطق عن هوى النفس، بل هو وحي أوحـاه الله إليـه،

العدد الثائي السنة الثالثة والثلاثور

بقلم / معاودة محمد همكل

الحمد لله والصلاة والسلام على

لقد كان الإعراض عن القرآن والسنة

بفهم سلف الأمة ولا يزال السبب الرئيس

فى ظهور البدع وانتشارها بن صفوف

الأمة مما كان له الأثر السبي في إفسياد

العقيدة والعيادة لدى كثير من المسلمين،

وفى هذا المقال نعرض للأسباب التي أدت

إلى الابتداع في دين الله عز وجل. فنقول

رسول الله، وبعد:

مستعينين بالله:

#### فوصفه بالعلم ونزهه عن الهوى. ا**تباع الهوى جناية على الشريعة**

ويشير ابن تيمية إلى وجوب تقديم الشرع على الهوى والرأي، وجعل ذلك أصلاً عظيمًا يفترق فيه أهل السنة المتبعون لرسولهم تلك عن مخالفيهم من جميع الطوائف والفرق، حيث قال: معلوم وجوب تقديم النص على الرأي، والشرع على الهوى، فالأصل الذي افتروق عليه المؤمنون بالرسل والمخالفون: تقديم نصوصهم على الآراء، وشرعهم على الأهواء، ممن نؤر الله قلبه، فراى في النص والشرع من الصلاح والخير. وأصل الشر في تقديم الرأي على النص، والهوى على الشرع.

وإلا فعليه الانقياد لنص رسول الله 📽 وشرعه. وليس له معارضته برآيه وهواه.

ويذكر ابن تيمية أن المبتدعة إنما يتصرفون باهوائهم، فقال: «وأيضًا فصاحب البدعة يبقى صاحب هوى يعمل بهواه لا ديانة، ويصدُّ عن الحق الذي يخالف هواه».

ويقول في موضع أخر أيضًا: وهذا حال أهل البدع المخالفة للكتاب والسنة، فإنهم لا يتبعون إلا الظن وما تهوى الأنفس، ففيهم جهل وظلم، لا سيما الرافضة، فإنهم أعظم ذوي الأهواء جهلاً وظلمًا.

وقال الشاطبي: "سمي أهل البدع أهل الأهواء لأنهم اتبعوا أهواءهم فلم يأخذوا الأدلة الشرعية، فأخذوا الأفتقار إليها، والتعويل عليها، حتى يصدروا عنها، بل قدموا أهواءهم واعتمدوا على أرائهم، ثم جعلوا الأدلة الشرعية منظورا فيها من وراء ذلك».

وقال عمر بن الخطاب رضي الله عنه: •وإياكم وأصحاب الرأي فإنهم أعداء السنن، أعيتهم الأحاديث أن يحفظوها فقالوا بالرأي فضلوا وأضلواء. [اللالكائي ١٢٣/١].

وهذا هو دأب أهل البدع، يضعون أهواعهم أولاً، ثم يطلبون الأدلة عليها من الشرع وكلام العرب، بعكس أهل الحق فإنهم يضعون الدليل أولاً، ثم ينقادون له فيعتقدون ويحكمون بعد ما يستدلون.

وأهل الأهواء إذا وجدوا الأدلة على خلاف ما يعتقدون، أولوها وحرفوها وصرفوها عن حقيقة معناها. [انظر الاعتصام ٢٤٩/١].

كما فعل المعتزلة في الأدلة المخالفة لأصولهم

الخمسة، وكما فعلت الجهمية في آيات الصفات. [مجموع الفتاوى ٤٢/١٦]. رد النُصوص الثَّابِنَة مِنْ عَلَامَاتَ أَهْلِ البِدِعِ

ومما يدل على أن اتباع الهوى هو أحد أسباب البدع، أنك تجد من أهل البدع من يرد النصوص الصريحة الصحيحة؛ بجرأة عجيبة لأنها خالفت أهواءهم.

من ذلك ما رواه عبيد الله بن معاذ عن أبيه؛ أنه سمع عمرو بن عبيد (إمام المعتزلة) يقول - وذكر حديث الصادق المصدوق: إن أحدكم يجمع في بطن أمه أربعين يوما نطفة. ثم يكون علقة مثل ذلك...الحديث: لو سمعت الأعمش يقول هذا لكذبته؛ ولو سمعته من زيد بن وهب لما صدقته؛ ولو سمعت ابن مسعود يقول هذا لما قبلته؛ ولو سمعت رسول الله تي يقول هذا لرددته؛ولو سمعت الله يقول هذا لقلت: ليس على هذا أخذت ميثاقنا؟!

وقال عمرو بن عبيد أيضا: لو كانت (تبت يدا أبى لهب وتب) المسد: أفي اللوح المحفوظ لم يكن لله على العباد حجة

فانظر إلي هذا العدوان السافر والجراة المتناهية في رد النصوص الثابتة المحكمة والاعتراض عليها وهي علامة من علامات الزندقة والفجور، تزداد بازدياد الفساد والضلال.

قال ابن تيمية في معرض حديثه عن الصوفية القائلين بوحدة الوجود: وحدثني الثقة الذي رجع عنهم لما انكشف له أسرارهم: أنه (يعني: التلمساني) قرأ عليه (فصوص الحكم) لابن عربي، قال: فقلت له: هذا الكلام يخالف القرآن! فقال: القرآن كله شرك، وإنما التوحيد في كلامنا (!!) .قال: فقلت له: فإذا كان الكل واحداً فلماذا تُحرم علي ابنتي وتحل لي روجتي فقال: لا فرق عندنا بين الزوجة والبنت، الجميع حلال! لكن المحجوبون قالوا: حرام، فقلنا حرام عليكم.

ولهذا يصف ابن تيمية غلاة الصوفية بقوله: ولهذا يوجد في هؤلاء وأتباعهم من ينفرون عن القرآن والشرع كما تنفر الحمر المستنفرة التي تفر من الرماة ومن الأسد، ولهذا يوصفون بأنهم إذا قيل لهم: قال المصطفى ﷺ، نفروا».

وقال أيضا: وأهل العبادات البدعية يزين لهم الشيطان تلك العبادات، ويبغض إليهم السبل

الشرعية، حتى يبغضهم في العلم والقرآن والحديث، فلا يحبون سماع القرآن والحديث ولا ذكره، وقد يبغض إليهم حتى الكتاب فلا يحبون كتابا، ولا من معه كتاب، ولو كان ما معه مصحفا أو حديثا، كما حكى النصرباذي أنهم كانوا يقولون: يدع علم الخرق ويأخذ علم الورق! قال: وكنت أستر ألواحي منهم، فلما كبرت احتاجوا إلى علمي».

وقال أيضا: فعدل كثير من المنتسبين إلى الإسلام إلى نبذ القرآن وراء ظهره، واتبع ما تتلو الشياطين، فلا يعظم أمر القرآن ونهيه، ولا يوالى من أمر القرآن بموالاته، ولا يعادى من أمر القرآن بمعاداته

ونظير هؤلاء زنادقة العصر الحديث من اليساريين والعلمانيين وأشباههم، الذين بلغت جرأتهم في رد النصوص والاعتراض عليها حدا عظيما - والعياذ بالله، ومن أمثلهم حالا من زعم منهم أن الدين تراث مقدس، لكنه ليس صالحا لهذا الزمان؛ ولهذا طالبوا بفصله عن جميع شؤون الحياة، الاجتماعية والسياسية، والاقتصادية، والإعلامية.. ونحوها - [انظر منهج التلقي والاستدلال /للمويان]

# ثانيا، الاستدلال بيعض النصوص دون النظرفي غيرها

منهج أهل السنة جمع النصوص الواردة في الباب الواحد، ووضع كل نص في موضعه اللائق به شرعا، فلا يجوز أن يؤخذ نص ويترك نص آخر ورد في الباب نفسه؛ فإن كثيرا من البدع والضلالات في القديم والحديث إنما ظهرت بسبب إهمال هذه القاعدة الجليلة. فبعض المبتدعة وجهلة المتفقهة والمقلدة ياخذون نصا ويتركون نصوصا أخرى قد تكون مخصصة أو مقيدة أو مبيئة أو ناسخة. أو نحو ذلك. فينظر إليها من زاوية ويترك زوايا أخرى، مما يؤدى إلى كثير من الخلط والإضطراب. وإليك هذين المثالين:

### المثال الأول منهج الخوارج

أخذ الخوارج بنصوص الوعيد، وتركوا نصوص الوعد، ففهموها على غير مرادها. وراحوا يكفرون المسلمين ويستبيحون دماءهم وأموالهم بغير حجة ولا برهان. فهم أخذوا قول الله - تعالى: (ومن يعص الله ورسوله ويتعد حدوده يدخله نارا خالدا فيها وله عذاب مهين) النساء: ١٤، ونحوها من الآيات.. وتركوا قوله - تعالى: (إن الله لا يغفر أن

يشرك به ويغفر ما دون ذلك لمن يشاء) النساء: ٤٨، وماشاكلها من النصوص.

## المثال الثانى، منهج المرجنة

أخذ المرجئة نصوص الوعد، وتركوا نصوص الوعيد، ففهموها على غير مرادها، وقالوا: لا يضر مع الإيمان معصية، كما لا ينفع مع الكفر طاعة. فهم أخذوا بقول الرسول ته: "من مات وهو يعلم أن لا إله إلا الله دخل الجنة، وما في معناه.. وتركوا قول الرسول ته: "لا يدخل الجنة قاطع، وأشباهه من النصوص.

وإزاء هذا الإفراط والتفريط توسط أهل السنة، وأخذوا بجميع النصوص الواردة، وألفوا بينها تاليفا علميا مستقيما يزيل الإشكال،ويدفع الخلط والاضطراب.

ومن لطائف مناظرات أهل السنة في هذا الباب: ما رواه قريش بن أنس قال: سمعت عمرو بن عبيد يقول: يؤتى بي يوم القيامة فاقام بين يدي الله فيقول لي: لم قلت: إن القاتل في النار فاقول: أنت قلته، ثم تلا هذه الآية ﴿ وَمَنْ يَقْتُلْ مُؤْمنًا مُتَعَمَّدًا فَجَزَاؤَهُ جَهَنَمُ حَالدًا فِيهَا ﴾ [النساء: ٩٣]. قلت له . وما في البيت أصغر مني: أرأيت إن قال لك:قد قلت: إنَّ الله لا يَعْفَرُ أَنْ يُتُسْرَكَ بِهِ وَيَعْفِرُ مَا دُونَ ذَلِكَ لِمَنْ يَشَاءُ ﴾ [النساء: ٤٨] من أين علمت أنى لا أشاء أن أغفر ؟! قال: فما استطاع أن يرد على شيئًا.

ولهذا قال ابن تيمية مبينا سبب ظهور البدع: «ومن هنا تتبين الضلالات المبتدعة في هذه الأمة: حيث هي من الإيمان ببعض ما جاء به الرسول دون بعض، وإما ببعض صفات التكليم والرسالة والنبوة دون بعض، وكسلاهما إما في التنزيل وإما في التاويل،

وقال ابن تيمية أيضا: «لكن التحقيق الجمع بين نصوص الوعد والوعيد، وتفسير بعضها ببعض من غير تبديل شيء منها كما يجمع بين نصوص الأمر والنهى من غير تبديل شيء منها.

وقال الشاطبي: «كثيرا ماترى الجهال يحتجون لأنفسهم بأدلة فاسدة وبأدلة صحيحة اقتصارا بالنظر على دليل ما، واطراحا للنظر في غيره من الأدلة الأصولية والفرعية العاضدة لنظره أو المعارضة له».

وللحديث بقية إن شاء الله



المؤلف: الإمام الحافظ عبد الغني بن عبد الواحد بن علي بن جعفر المقدسي.

مولده، عام ٤١٥ه بنايلس.

نشأته، نشأ الحافظ عبد الغني رحمه الله في اكناف أسرة شغوفة بالعلم فخاله هو العلامة الشيخ أحمد بن محمد بن قدامة المقدسي وابن خالته الإمام موفق الدين ابن قدامة صاحب كتاب المغني، كان الإمام المقدسي شغوفًا بالحديث وعلومه، فقد قضى جل طلبه في هذا الميدان حتى برز فيه وفاق مشايخه واقرانه وأصبح من جهابذته وأعلامه، وإنتاجه في هذا الفن يتميز بالجودة والدقة والإتقان، وعرف عنه تمسكه بعقيدة السلف والذب عنها وتاليف الكتب في إيضاحها وترسيخها.

من أبرز مشايخه، أبو المكارم عبد الواحد بن محمد، وأبو عبد الله محمد بن حمزة، ومن أبرز تلاميذه ابناه أبو موسى عبد الله بن عبد الغني المقدسي، وأبو الفتح محمد بن عبد الغني المقدسي ومن أشهر كتبه «الكمال في معرفة الرجال». على الكتب الستة وهو الذي هذبه الحافظ المزي في كتابه تهذيب الكمال ، وكتاب «عمدة الأحكام من كلام خير الأنام» وهو ما اتفق عليه البخاري ومسلم من أحاديث الأحكام.

وفاته، توفي عام ٢٠٠هـ بمصر.

موضوع الكتاب، إيضاح عقيدة السلف وتقريرها والرد على المبتدعة بالأدلة من الكتاب والسنة وأقوال أئمة السلف.

منهج المؤلف في الكتاب: يعرض عقيدة السلف بطريقة مختصرة وبأسلوب سهل وميسر مستدلا عليها بالأدلة من الكتاب والسنة وأقوال السلف. أهم ما جاء في الكتاب: بدأ كتابه فقال:

اعلم وفقنا الله وإياك لما يرضيه من القول والنية والعمل، وأعاذنا وإياك من الزيغ والزلل، أن صالح السلف، وخيار الخلف، وسادة الأئمة،

وعلماء الأمة، اتفقت أقوالهم، وتطابقت أراؤهم على الإيمان بالله عز وجل، وأنه أحد فرد صمد، حي قيوم، سميع بصير، لا شريك له ولا وزير، ولا شبيه له ولا نظير ولا عدل ولا مثل.

وأنه عز وجل موصوف بصفاته القديمة التي نطق بها كتابه العزيز الذي ﴿ لَا يَأْتِيهِ الْبَاطِلُ مَنْ بَيْنِ يَدِيَّهِ وَلَا مِنْ خَلَفِهِ تَنْزِيلُ مَنْ حَكِيمَ حَمِيد [فصلت:٤٢]، وصح بها النقل عن نبيه وخيرته من خلقه محمد سيد البشر، الذي بلغ رسالة ربه، وتصح لأمته، وجاهد في الله حق جهاده، وأقام الملة، وأوضح المحجة، وأكمل الدين، وقمع الكافرين، ولم يدع لمحد مجالا، ولا لقائل مقالا.

فامنوا بما قال الله سبحانه في كتابه، وصح عن نبيه، وأمروه كما ورد من غير تعرض لكيفية، أو اعتقاد شبهية أو مظلية، أو تأويل يؤدي إلى التعطيل. ووسعتهم السنة المحمدية، والطريقة المرضية، ولم يتعدوها إلى البدعة المردية الرُدية، فحازوا بذلك الرتبة السنية، والمنزلة العلدة.

فمن صفات الله تعالى التي وصف بها نفسه، ونطق بها كتابه، وأخبر بها نبيه: أنه مستو على عرشه كما أخبر عن نفسه فقال عز من قائل في سورة الأعراف: ﴿ إِنَّ رَبَّكُمُ اللَّهُ الَّذِي خَلَقَ السِّمَوَاتِ وَالأَرْضَ فِي سِتَّة أَيَّام ثُمُ اسْتَوَى على الْعَرْش ﴾ [الأعراف: ٥٤]. وقال في سورة يونس عليه السلام: ﴿ إِنَّ رَبَّكُمُ اللَّهُ الَّذِي خَلَقَ السَّمَواتِ وَالأَرْضَ فِي سِتَّةٍ أَيَّام ثُمُ اسْتَوَى على الْعَرْش ﴾ [يونس:٣].

وروى أبو هريرة رضي الله عنه قال: سمعت رسول الله ﷺ يقول: إن الله عز وجل كتب كتابًا قبل أن يخلق الخلق: إن رحمتي سبقت غضبي. فهو عنده فوق العرش،.

وفي نقده على من أنكر قول القائل: أين الله قال: ومَنُّ أجهلُ جهلا، واسخف عقَّلا، وأضل سبيلا ممن يقول إنه لا يجوز أن يقال: أين الله، بعد تصريح صاحب الشريعة بقوله أين الله؟!.

العدد الثاني السنة الثالثة والثلاثون



وفي إثبات صفة الوجه لله قال: ومن الصفات التي نطق بها القرآن، وصحت بها الأخبار: الوجه. قال الله عز وجل: ﴿ كُلُّ شَيَّءِ هَالِكُ إِلاَّ وَجُهَهُ ﴾ [القصص:٨٨].

وقال عرْ وجل: ﴿ وَيَبْقَى وَجْهُ رَبِّكَ ذُو الجُلاَلِ وَالاَخْرَامِ ﴾ [الرحمن:٢٧].

فهذه صفة ثابتة بنص الكتاب وخبر الصادق الأمين، فيجب الإقرار بها، والتسليم كسائر الصفات الثابتة بواضح الدلالات.

وفي نزول الله عز وجل إلى السماء الدنيا قال: وتواترت الأخبار، وصحت الأثار بأن الله عز وجل ينزل كل ليلة إلى سماء الدنيا فيجب الإيمان به، والتسليم له، وترك الاعتراض عليه، وإمراره من غير تكييف ولا تمثيل، ولا تاويل، ولا تنزيه ينفي حقيقة النزول.

وقد قال بعض العلماء: سئل أبو حنيفة عنه -بعني عن النزول - فقال: ينزل بلا كيف.

وفي إثبات صفة اليدين لله قال: ومن صفاته سبحانه الواردة في كتابه العزيز، الثابتة عن رسوله المصطفى الأمين: اليدان.

قال الله عز وجل: ﴿ بَلْ يَدَاهُ مَبْسُوطَتَانَ ﴾ [المائدة: ٢٤]. وقال عز وجل: ﴿ مَا مَنْعَكَ أَنَّ تَسْجُدُ لَمَا حَلَقَتْ سِدَىً ﴾ [ص:٧٥].

فلا نقول: يَدُ كَيَد، ولا نكيف، ولا نشبه، ولا نتاول اليدين على القدرتين كما يقول أهل التعطيل والتاويل، بل نؤمن بذلك ونثبت له الصفة من غير تحديد ولا تشبيه، ولا يصح حمل اليدين على القدرتين، فإن قدرة الله عز وجل واحدة، ولا على عز وجل: ﴿ وَإِنْ تَعْدُوا نِعْمَة اللَّه لا تُحْصَى، كما قال [إبراهيم: ٣٤] وكل ما قال الله عز وجل في كتابه، وصح عن رسوله بنقل العدل عن العدل مثل المحبة، والمشيئة والإرادة، والضحك، والفرح، والعجب، والبغض، والسخط والكره، والرضا، وسائر ما الجاهلين واستوحشت منها نقوس المعطلين.

وفي إثبات صفة الكلام لله عز وجل قال: ونعتقد أن الحروف المكتوبة والأصوات المسموعة عن كلام الله عز وجل، لا حكاية ولا عبارة، قال الله

عـز وجل: ﴿ الـم \* ذَلِكَ الْكِتَـابُ لاَ رَيْبَ فِـيـهِ ﴾ [البقرة:١-٢]. وقال: ﴿ المص \* كِتَابُ أُنْزِلَ إِلَيْكَ ﴾ [الإعراف:١-٢].

وقول القائل: بأن الحرف والصوت لا يكون إلا من مخارج باطل ومحال.

وفي إثبات الشفاعة قال: ويعتقد أهل السنة ويؤمنون أن النبي ت يشفع يوم القيامة لأهل الجمع كلهم شفاعة عامة، ويشفع في المذنبين من أمته فيخرجهم من النار بعدما احترقوا.

كما روى أبو هريرة رضي الله عنه أن رسول الله ﷺ قال: «لكل نبي دعوة يدعو بها، فأريد إن شاء الله أن أختبئ دعوتي شفاعة لأمتي يوم القدامة».

وفي إثبات الإيمان بعذاب القبر قال: والإيمان بعـذاب القـبر حق واجب، وفـرض لازه. رواه عن النبي ت علي بن أبي طالب، وأبو أيوب، وزيد بن ثابت، وأنس بن مـالك، وأبو هريرة، وأبو بكرة، وأبو رافع، وعثمان بن أبي العاص، وعبد الله بن عباس، وجابر بن عبد الله، وعائشة زوج النبي ت، واختها أسماء، وغيرهم.

وكذلك الإيمان بمساءلة منكر ونكير.

وفي الإيمان بخروج الدجال في آخر الزمان قـال: ونؤمن بأن الدجـال خـارج في هذه الأمــة لا محالة، كما آخبر رسول الله ﷺ وضح عنه.

وان عيسى بن مريم عليه السلام ينزل على المنارة البيضاء شرقي دمشق، فياتيه وقد حصر المسلمون على عقبة أفيق، فيهرب منه، فيقتله عند باب لد الشرقي. ولدَ من أرض فلسطين بالقرب من الرملة على نحو ميلين منها.

ثم ختم كتابه فقال، فهذه جملة مختصرة من القرآن والسنة، واثار من سلف، فالزمها، وما كان مثلها مما صح عن الله ورسوله، وصالح سلف الأمة ممن حصل الإتفاق عليه من خيار الأمة، ودع أقوال من كان عندهم محقوراً مهجوراً، مبعداً مدحوراً ومذموماً ملوماً، وإن اغتر كثير من المتأخرين باقوالهم وجنحوا إلى اتباعهم، فلا تغتر يكثرة أهل الباطل.

والحمد لله رب العالمين.



الحمد لله والصلاة والسلام على رسول الله، وبعد:

في هذا العـدد نبين إن شياء الله تعالى كيف كان يُعد رسول الله ﷺ شباب الإسلام ليكون قوة ضاربة في نحور أعدائهم، كما أنه كان يعلمهم حقوق الوالدين عليهم. (١١٣) ويجهزهم ﷺ للفزوفي سبيل الله

عن أنس بن مالك رضي الله عنه أن فتى من أسلم (أنصاري) قال: يا رسول الله، إني أريد الغزو وليس معي ما أتجهز، قال: «أئت فلاناً فإنه قد كان تجهز فمرض، فأتاه فقال:: إن رسول الله ت يقي يقرئك السلام، ويقول: أعطني الذي تجهزت به، فقال: يا فلانة، أعطيه الذي تجهزت به ولا تحبسي عنه شيئًا، فوالله لا تحبسي منه شيئًا فيبارك لنا فيه(1).

أرأيت أخي المربي هذا التفاعل العجيب والترابط المهيب بين أعضاء الأمة المسلمة ؛ إنهم تربوًا على توجيهات نبيهم: «مَن كان عنده فضل ظهر فليعد به على من لا ظهر له»، و«من جهز غازيًا فقد غزا، متفق عليه.

#### (١١٤) ولا يحرمهم 😳 نيل الشهادة في سبيل الله

عن سعد بن أبي وقاص رضي الله عنه قال: رأيت أخي عمير بن أبي وقاص قبل أن يعرضنا رسول الله ﷺ يوم بدر يتوارى، فقلت: ما لَك يا أخى ؟ قال: إنى أخاف أن يرانى رسول الله ﷺ فيردُني، وأنا أحب الخروج لعل الله يرزقني الشهادة، قال: فعرض على رسول الله ﷺ فردُه لصغره فبكى، فأجازة (قبله) عليه الصلاة والسلام. فكان سعد رضي الله عنه يقول: فكنت أعقد حمائل سيفه من صغره، فقاتل وهو ابن ست عشرة سنة رضي الله عنه (٢).

ولما خرج المسلمون إلى أحد للقاء المشركين استعرض النبي ت الجيش فرأى فيه صغارًا حشروا أنفسهم مع الرجال ليكونوا مع المجاهدين لإعلاء كلمة الله، فاشفق عليهم ت وردً من استصغر منهم، وكان فعمن ردهم عليه الصلاة

والسلام رافع بن خديج، وسمرة بن جندب، ثم أجاز رافعًا لما قيل له: إنه رام يحسن الرماية، فبكى سمرة وقال لزوج أمه: أجاز رُسول الله رافعًا وردّني، مع أني أصرعه، فبلغ رسول الله تش الخبر فأمرهما بالمصارعة، فكان الغالب سمرة فأجازه عليه الصلاة والسلام(٣).

إنه الجيل المبارك، عمير بن أبي وقاص يتوارى ويختبئ من النبي ﷺ ليجاهد الأعداء، فكيف لو سمع بان بعض الناس يختبئ ليهرب من ميادين الحهاد؟!

#### النساء يفرحن باستشهاد أبنائهن

فها هي أم سعد بن معاذ وقد فقدت ابنها عمرًا في غزوة أحد مع قتلى آخرين، فقال لها النبي ﷺ: بيا أم سعد أبشري وبشري أهلهم أن قتلاهم ترافقوا في الجنة جميعا، وقد شفعوا في أهلهم جميعا، قالت: رضينا يا رسول الله، ومن يبكي عليهم بعد هذا ؟!(٤).

وكذلك أم حارثة بن الربيع، رضي الله عنهما؛ يقول أنس رضي الله عنه إنها آتت النبي ، وكان حارثة ابنها قُتل يوم بدر، أصابه سهم غرب (خطا) ، فقالت يا رسول الله، ألا تحدَّثُني عن حارثة ، فإن كان في الجنة صبرت، وإن كان غير ذلك اجتهدت عليه في البكاء. فقال ، : بيا أم حارثة، إنها جنان في الجنة، وإن ابنك أصاب الفردوس الأعلى. قَال قصتادة: والفَصردوس ربوة الجنة وأوسطها وأفضلها(٥).

وأيضًا الخنساء بنت عمرو السلمية رضي اللَّه عنها، حضرت حرب القادسية ضد الفرس، ومعها بنوها الأربعة، تعظهم وتحرضهم على القتال وعدم الفرار، وتقول لهم: «إنكم أسلمتم طائعين، وهاجرتم مختارين، وإنكم لابن (أي أبناء) أب واحد وأم واحدة، ما حَبَتُّ أباؤكم (ما عجزت)، ولا فُضِحَت أخوالكم، فلما أصبحوا باشروا القتال واحدًا بعد واحد، حتى قُتِلوا جميعًا فبلغها الخبر، فقالت قولتها المشهورة: «الحمد لله الذي شرَّفني بقتلهم وأرجو من ربي أن يجمعنى بهم في مستقر

هدد القانى السفة القالفة والفلافون



# رحمته،(٦). (١١٥) ويعلمهم 🥸 لغة عدوهم

عن زيد بن ثابت رضي الله عنه قال: أمرني رسول الله ﷺ أن أتعلم له كلمات من كتاب يهود قال: إني والله ما أمن يهود على كتابي قال: فما مر بي نصف شهر حتى تعلمته له، قال فلما تعلمته: كان إذا كتب إلى يهود كتبتُ إليهم، وإذا كتبوا إليه قرأتُ له كتابهم(٧). وفي لفظ قال زيد: قال رسول الله ﷺ: بتُحسن السربانية ؟ إنها تاتيني كُتُب،، قال قلتُ: لا، قال: فتعلمها، فتعلمتها في سبعة عشر بوما(٨).

إن طالب الجامعة الآن، كم يقضي من السنين حتى يتخرّج متخصصًا في أي لغة من اللغات الأجنبية > ليحصل على ما يسمى بالليسانس أو المكالوريوس > ١٦ سنة.

وفي جامعة الإسلام الأولى، جامعة سيد البشر محمد ﷺ في كم من الزمن حصل زيد بن ثابت على التخصص في السريانية ١٦ يومًا بتقدير امتياز، في مقابل ١٦ سنة لطالب يبدأ من الابتدائية وينتهى بالجامعة !! أرأينا كم ينفق من الوقت في عمر الأمم ٢ إنها بركة هذا الدين والتوجه بالعمل إلى مالك

#### يوم الدين. (١١٦) ويهتم من بتعليمهم كتابة اللغة العربية

لقد اهتم النبي ته بتعليم أبناء الصحابة الكتابة واللغة، لغة القرآن والحديث، فكلما تمكن الشاب من اللغة سُهل عليه الولوج في كافة العلوم الشرعية، فلذلك كان اهتمام النبي ته بها أن يفدي الأسير من أسرى بدر مقابل تعليمه عشرة صبيان من أبناء الصحابة اللغة والكتابة.

قال ابن سعد: (أسر رسول الله ﷺ يوم بدر سبعين أسيرا: وكان يفادي بهم على قدر أموالهم، وكان اهل مكة يكتبون، وأهل المدينة لا يكتبون، فمن لم يكن عنده فداء- ما يفدي به نفسه من الأسر- دُفع إليه عشيرة غلمان من غلمان المدينة يعلّمهم، فإذا حذقوا- أتقنوا الكتابة- فهو فداؤه)(٩).

وقال: وبلغ فداء أهل بدر يومئذ ٤٠٠٠ فما دون

ذلك حتى إن كان الرجل يُحسن الخط ففودي على أن يعلَّم الخط(١٠). (وكانت العرب تعظّم قدر الخط، وتعدُّه من أجلَ نافع... لما هو مستقر في نفوسهم من عظم خطره وجلالة قدره، وظهور نفعه وأثره. وقد قال الله تعالى لنبيه تَ : ﴿ اقْرَأْ وَرَبَّكَ الْأَكْرَمُ × الَّذِي عَلَّم بِالْقَلَم ﴾ [ سورة العلق: ٣، ٤ ] .فوصف نفسه بانه علَّم بالقلم، كما وصف نفسه بالكرم، حتى اقسم به في كتابه، فقال سبحانه وتعالى: فو الْقَلَم ومَا يَسْطُرُونَ ﴾ [ القلم: ١ ] فاقسم بالقلم، كما أقسم بما يُخطُ بالقلم) (١١).

(۱۱۷) ويعلمهم 🛎 بر الوالدين وآدابه:

قـال ابن الأثير رحمه الله في النهاية (باب سبب): (وفي حديث أبي هريرة رضي الله عنه: الا تمشين أمام أبيك، ولا تجلس قبله، ولا تدْعُهُ باسمه، ولا تستسب له، أي لا تعرضه للسب وتجره إليه، بان تسب أبا غيرك فيسب أباك مجازاة لك، وقد جاء مُفَسَرًا في الحديث الآخر: (إن من أكبر الكبائر أن يسب الرجل والديه،. قيل وكيف يسب والديه ؟ قال: ريسب أبا الرجل فيسب أباه وأمه (١٢). 1 هـ.

وأورد الإمام النووي هذا الحديث في كتابه الأذكار وفسر قول النبي ﷺ: ولا تستسب له، قال: لا تفعل فعلاً تتعرض فيه لأن يسبك أبوك زجرًا لك وتأديبًا على فعلك القبيح، والولد البار يسر أهله، ويُدخل البهجة في نفوسهم، فتبتسم لهم الحياة، ويستحق الولد أن يكون قرة عين أهله، فهو بهم بار، وله أجر البر وعظيم ثوابه.

عن ابن عباس- رضي اللهُ عنهما- قال: قال رسول الله ﷺ: إذا نظر الوالد إلى ولده فسرُه،كان للولد عتق نسمة، قيل: يا رسول الله، وإن نظر ثلاثمائة وستين نظرة ؟ قال الله أكبر. (11).

(۱۱۸) ويبين لهم 🐲 أنهم ومالهم لأبائهم:

عن عمرو بن شعيب عن أبيه عن جده رضي اللهُ عنهم أن رجلاً أتى النبي ت فقال: يا رسول الله، إن لي مالاً وولداً، وإن والدي يحتاج أو يجتاح مالي، قال: «أنت ومالك لأبيك، إن أولادكم من أطيب كسيكم فكلوا من كسب أولادكم، (1٤). بل إن الأب لو

أعطى ابنه شيئًا ثم آراد أن يرجع في عطيته فله ذلك ولا جناح عليه، بعكس ما لو أعطاها لأحد من غير أبنائه فلا يجوز له الرجوع فيما أعطى، لما رواه ابن عمر وابن عباس يرفعانه: «لا يحل للرجل أن يعطي عطية، ثم يرجع فيها إلا الوالد فيما يعطي ولده، ومثل الذي يعطي العطية ثم يرجع فيها كمثل الكلب أكل حتى إذا شبع قاء ثم عاد في قيئه، (٥٠). قال الترمذي: قال الشافعي: لا يحل لمن وهب هبة أن يرجع فيها، إلا الوالد فله أن يرجع فيما أعطى ولده واحتج بهذا الحديث.

(١١٩) ويودّع الحُجاج منهم بالدعاء ماشيًّا معهم بعض الطريق:

ومن اهتمامات النبي ﷺ باداء الصبيان فريضة الحج ومشاركتهم فيها ما رواه ابن عمر رضي اللهُ عنهما قال: جاء غلام إلى النبي ﷺ فقال: إني أريد أن أحج، فمشى معه رسول الله ﷺ فقال: ميا غلام، زودك الله التقوى، ووجّهك في الخير، وكفاك الهم، فلما رجع الغلام على النبي ﷺ فقال:

(۱) مسلم، كتاب الإمارة , ۲۵۱۰ وأبو داود وأحمد.

- (۲) أخرجه أبن سعد في الطبقات ج٣ ص. ١٤٩ والحاكم ج٣ ح٤٢٤ وقال: صحيح الإسناد ولم يخرجاه.
  - (٣) سبق تخريجه بالفقرة (١١٢).
- (٤) السيرة الطبية، ٢/,٤٧ ينقل عنها صاحب الرحيق المختوم ص ٢٨٣,
- (°) البخاري كتاب الجهاد والسير ۲۰۹۸ والترمذي كتاب تفسير القران (۳۰۰۸).
- (٦) الإصابة في تمييز الصحابة، لابن حجر العسقلاني ٢٨٨/٢، والتعبير بأن يجمعها الله باولادها في مستقر رحمة الله خطا وغير ممكن لأن مستقر الرحمة هو الله سيحانه وتعالى؛ فقد اخرج البخاري في الأدب المفرد ج١ ح٢٩٨ أن أبا الحارث الكرماني قال: سمعت رجلا قال لأبى رجاء: أقرأ عليك السلام وأسال الله أن يجمع بيني وبينك في مستقر رحمته قال: وهل يستطيع أحد ذلك ؟ فما مستقر رحمته ؟ قال الجنة، قال: لم تُصب، قال: فما مستقر رحمته ؟ قال: رب العالمين. قال الألباني: صحيح الإستاد. وقال: هذا الأثر عنه بدل على فصله وعلمه، ودقة ملاحظته، فإن الجنة لا يمكن أن تكون مستقر رحمته تعالى؛ لأنها - الرحمة - صفة من صفاته، بخلاف الجنة فإنها خلق من خلق الله، وإن كان استقرار المؤمنين فيها إنما هو برحمة الله تعالى كما في قوله عز وجل واما الذين ابيضت وجوههم ففى رحمة الله هم فيها خالدون) [ ال عمران: ١٠٢ ] بعنى الحنة.

«يا غـلام، قـبِل الله <mark>حـجك، وغـفـر ذنبك، وأخلف</mark> نفقتك»(11).

وفي رواية: «زودك الله التقوى وغفر ذنبك ويسرُّ لك الخير حيثما كنت»(١٧).

قال المناوي في شرح فيض القدير»: قاله لرجل جاءه فقال: إني أريد سفرًا فزودنيّ، فقال: «زودك اللَّه التقوى». فقال: زدني، قال: «ويسر لك الخير حيثما كنت». اهـ.

قُلْتُ: ولم يذكر أن هذا السفر كان للحج.

لقد كان ﷺ يشجع الشباب الصغير على الحج، لما فيه من تعويدهم على الطاعة وترغيبهم فيها، وللأجر الذي يعود على آبائهم. قال ابن عباس رضي اللهُ عنهما: صدر رسول الله ﷺ فلما كان بالروحاء (قرب المدينة) لقي قومًا فقال: «من أنتم» وقالوا: المسلمون، قالوا: من أنت وقال: «رسول الله»، فاخرجت امراة صبيًا من المحفّة (الهودج) فقالت: الهذا حج وقال: «نعم ولك أحر، (١٨).

(٧) صحيح الترمذي (ح٢٧١٥).

- (٨) احمد ح ٢١٤٧٩، وقال محققه: إسناده صحيح.
  - (٩) أخرجه ابن سعد في الطبقات ج٢ ص, ٢٢
- (١٠) اخرجه ابن سعد في الطبقات ج٢ ص,٢٦
- (١١) أدب الدنيا والدين للماوردي ص, ٦٨
- (١٢) صحيح أبي داود للألباني ح ٤٢٨٧
- (١٣) البيب هقى في شعب الإيمان ج٦ ص. ١٨٦ ورواه الطبراني في الكبير والأوسط وقال فيه: لا يُروَي عن النبي تي إلا بهذا الإسناد، وإسناده حسن، فيه إبراهيم بن اعين ونقة ابن حبان وضعفه غيره. قاله الهيتمي في بن اعين ونقة ابن حبان وضعفه غيره. قاله الهيتمي في مجمع الزوائد ج٨ ص٢٥٦، وانظر ضعيف الجامع ح.١٧١
- (۱٤) صحيح سن ابي داود للالباني ح ٢٠١٥، وصحيح ابن ماجه له ايضًا ح ٢٢٩٢، وقال: حسن صحيح.
  - (١٥) صحيح سنن الترمذي (ح ٢١٣٢).
- (١٦) مجمع الزوائد ج٣ ص٢٢١ وقال: رواه الطبراني في الأوسط وفي الصحيح طرف من اوله وقيه مسلمة بن سالم الجهني ضعفه الدارقطني.
  (١٧) صحيح الجامع ح ٣٥٧٩ (حسن).

العدد الذانبي السنة الثالثة والثلاثون

معديدار المواقد الحويني بعيد عليها رأبو اسحاق الحويني

> ويسال القارئ: إبراهيم أسامة عبد الرحيم- اخميم- سوهاج- فيقول: سمعت بعض الخطباء يوم الجمعة يقول: إن الذئب أتى راعيًا فاخبره ببعثة رسول الله ، فهل ذلك صحيح.

والجواب : أن هذا الحديث صحيح.

أخرجه أحمد (٣/٣ - ٢٤) قال: حدثنا يزيد بن هارون، وعبد بن حميد في «المنتخب» (٨٧٧)، والبزار (٢٤٣١)، والطحاوي في «المشكل» (٨٥/ ٤٠، ٤٨١)، والعقيلي في الضعفاء (٣/ ٤٨٠ - ٤٧٨) عن مسلم بن إبراهيم، والحاكم (٤/ ٤٦٠ - ٤٦٤) عن وكيع بن الجراح. والبيهقي في «دلائل النبوة» (٢/ ٤ - ٤٢) عن عبيد الله بن موسى. وأبو نعيم في «الدلائل» (٢٧٠) عن أبي الوليد الطيالسي، وهدبة بن خالد، وأبي عمر الحوضي وهريم بن عثمان قالوا: ثنا القاسم بن الفضل، عن أبي نضرة، عن أبي سعيد الخدري، قال: عدا الذئب على شاة فاخذها،

فطلبة الراعي فانتزعها منه، فاقعى الذئب على ذنبه، وقال: الا تتقي الله، تنزع مني رزقًا ساقه الله إليَّ، فقال: يا عجبًا! ذئبُ مُقْع على ذنبه يكلمني بكلام الإنس؟ فقال الذئبُ الا أخبرك باعجب من ذلك: محمد ٢ بيشرب يخبر

الناس بأنباء ما قد سبق. قال: فأقبل الراعى يسوقُ غنمة حتى دخل المدينة، فرواها إلى زاوية من زواياها، ثم أتى رسول الله 🛎 فأخبره. فأمر رسول الله 😻 فنودي: الصلاة جامعة، ثم خرج، فقال للراعي: «أخبرهم» فأخبرهم. فقال رسول الله 🐲: «صـدق، والذي نفـسي بيـده! لا تقوم الساعة حتى تكلِّم السباعُ الإنسَ ويكلم الرجل عذبة سوطه، وشيراك نعله، ويخبره فخدة بما أحدث أهله بعده». وأخرجه الترمذي (٢١٨١) قال: حدثنا سفيان بن وكيع. وابن أبي شيبة (١٦٧/١٥)، والحاكم (٢٦٧/٤) عن أحمد بن حنبل. وأبو نعيم في «الحلية» (٨/٧٧٧-۳۷۸) عن آبی شعیب الواسطی محمد بن يزيد قالوا: ثنا وكيع، ثنا القاسم بن الفضل بهذا الإستاد بآخره. ثم رأيتُهُ عند ابن حسان (٦٤٦٠) فرواه عن أبي يعلى، قال: حدثنا هدية بن خالد، نا القاسم بن الفضل ثنا الجريرى، قال: حدثنا أبو



نضرة، عن أبي سعيد مرفوعًا. فجعل «الجريري» واسطة بين القاسم وأبي نضرة، وهذه رواية شاذةً. وقد رواه سائر أصحاب القاسم فلم يذكروا «الجريري» في إسناده، وتقدم أن هدبة بن خالد يرويه مصغل رواية

العدد الثانى السنة الثالثة والثلاثون

الجماعة ورواها عنه هشام بن على السيرافي، وقد ترجمه ابن حيان (٢٣٤/٩) وقال: «مستقيم الحديث». فإمًا أن يكون وهم فيها أبو يعلى أو هدبة بن خالد، وهدبة مع ثقته فقد ضعَّفه النسائي. والله أعلم. وقال الترمذي بعد تخريجه للحديث: «وهذا حديث حسن صحيح غرب، لا نعرفه إلا من حديث القاسم بن الفضل، والقاسم بن الفضل ثقة مأمون عند أهل الحديث، وثقه يحيى بن سعيد القطان وعبد الرحمن بن مهدي». انتهى. وقال الحاكم: «صحيح على شرط مسلم». وقال البيهقي في «الدلائل»: «هذا إسناد صحيح». وهذا هو الصواب، وليس الحديث على شرط مسلم كما قال الحاكم، أو على شرط الصحيح كما قال ابنُ كثير في «البداية والنهاية» (١٤٣/٦) لأن مسلمًا رحمه الله لم يرو في «صحيحه» للقاسم بن الفضل إلا عن شيخه: شيبان بن فروخ عن القاسم، فالصواب أن الإسناد صحيح بإطلاق وليس مقيداً بشرط مسلم، والله أعلم، ولا أدرى ما الذي حمل العقيلي على إيراده هذا الحديث فى «الضعفاء»، فإن الحكاية التي أوردها تثبت الحديث ولا تُعلَهُ. فقد روى من طريق مسلم بن إبراهيم، قال: كنتُ عند القاسم بن الفضل الحداني فأتاه شعبة فساله عن

حديث أبي نضرة، عن أبي سعيد، عن النبي : "بينا راع يسوق غنمه عدا الذئب عليه... فقال له شعبة: لعلك سمعته من شهر بن حوشب قال: بلى، حدثنا أبو نضرة، عن أبي سعيد، فما سكت حتى سكت شعبة. انتهى. فكان شعبة جادله في هذا، ولم

يسلم له القاسم حتى انقطعت حُجَّة شعبة أو مسالته، فحينئذ سكت القاسم، فهذا يدل على أن شعبة كان مستفهمًا لا مُعلاً، وقد أجابه القاسم بأنه سمعه من أبي نضرة، فلا وجه لإيراد الحديث ولا روايته في حتاب الضعفاء، أما رواية شهر بن حوشب، فقد أخرجها أحمد (٨/٨- ٨٩) قال: حدثنا أبو اليمان أخبرنا شعبة بن أبي حمزة، حدثني معبد الله بن أبي حسين، حدثني شهر، أن أبا المعيد حدثه مرفوعًا فذكر مثله. ورواه عبد سعيد حدثه مرفوعًا فذكر مثله. ورواه عبد موشب عن أبي سعيد مرفوعًا. أخرجه أحمد الحاسم واليبهقي في الدلائل (٤٣/٦) عن يونس بن بكير كلاهما عن عبد الحميد بهذا.

ورواه البيهقي أيضًا (٤٢/٦- ٤٣) من طريق معقل بن عبد الله، عن شهر بهذا. وشهر بن حوشب متكلم فيه بكلام كثير، وخلاصة الرأي عندي فيه أنه حسنُ الحديث إلا إذا خالفه من هو أمكنُ منه، وهو هنا متابعٌ من قبل أبي نضرة، فهذا يدلُّ على أنه حفظ. والعلمُ عند الله تعالى.

ويسال القارئ: عبد الله عبد الرحيم- كلية الزراعة- جامعة الإسكندرية عن درجة هذا الحديث: •إذا مُدح المؤمن في وجهه، ربا الإيمان في

حديث منكر . أخرجه الحاكم (٥٩٧/٣) قال: أخبرنا أبو جعفر محمد بن عبد الله البغدادي، والطبراني في «الكبير» (ج1/ رقم ٤٣٤)

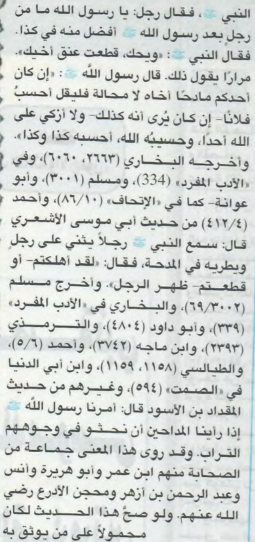
قلبه، والجـواب : فـهـذا

العدد الثانى السنة التالثة والثلاثون

قالا: ثنا محمد بن عمرو بن خالد الحراني، حدثني أبي، ثنا ابن لهيعة عن صالح بن أبي عريب، عن خلاد بن السائب، قال: دخلتُ على أسامة بن زيد، فمدحني في وجهي، فقال: إنه حملني أن أمدحك في وجهك أني سمعت رسول الله حيقول: «إذا مُدح المؤمن... الحديث».

وهذا إسناد ضعيف كما قال العراقي في «تخريج الإحياء»، وتبعه العجلوني في «كشف الخفاء» (٩٩/١). وقال الهيثمي في المجمع (١١٩/٨): «فيه ابن لهيعة، وبقية رجاله وثقوا». وهو يشير بقوله: «وثقوا» إلى ضعف التوثيق الوارد في صالح بن أبي عريب، فلم يوثقه إلا ابن حبان، ولذلك قال ابن القطان: «لا يعرفُ له حال». أما ابن لهبعة فالكلام فيه كثير، خلاصته أن من سمع قبل احتراق كتبه، فروايته مثل من رواية من سمع بعد احتراق كتبه، وعمرو بن خالد الحراني ليس من قدماء أصبحابه، ثم هذا المتن يخالف بعض الأحاديث الصحيحة، والتي نهى فيها رسول الله 📨 عن مدح الرجل أخاه في وجهه. فمن ذلك ما أخرجه البخاري في «صحيحه» (٢٠٢/٥، ٢٠١/٤٧٦)، وفي «الأدب المفررد» (٣٣٣)، ومرسلم (۳۰۰/۳۰۰)، وابو عصوانة في

«المستخرج» - كما في «إتحاف المهرة» (٢٩٨٤) - وأبو داود (٢٩٨٤)، والنسائي في وابن ماجه (٢٣٩)، وأحمد (٢١٤، ٢٦، ٧٧) وغيرهم من طريق عبد الرحمن بن أبي بكرة، عن أبيه أنهم ذكروا رجلاً عند





وأن المدح لا يضير من ير من . وأن المدح لا يضيره ولا يغرُه، بل يُرجى خيره حدث ذلك من مدح النبي صلى الله عليه وسلم لأبي بكر وعمر وعثمان وعلي رضي الله عنهم. والله الموفق لا رب سواه.

النابي السنة الثالثة والثلاثون

نواصل فى هذا التحذير تقديم البحوث العلمية الحديثية للقارئ الكريم حتى يقف على حقيقة هذه القصبة التي اشتهرت على السنة الخطباء والوعاظ والقصاص، وهي من الإسرائيليات الموضوعة التي تطعن في عصمة الأنساء.

#### أولادمتن القصة: مسيدا بالله ١٨٢٨ ١ ماليما بالند

وقع في نفس موسى: هل ينام الله تعالى نكره، فارسل الله إليه ملكًا فارقه ثلاثًا، ثم أعطاه قارورتين في كل يد قارورة، وأمره أن يحتفظ بهما قال: فجعل ينام، وتكاد يداه تلتقيان، ثم يستيقظ فيحبس إحداهما عن الأخرى، ثم نام نومة فاصطفقت يداه، وانكسرت القارورتان قال: ضرب الله له مثلاً أن الله لو كان ينام لم تستمسك السموات والأرض. أه.

### تانيا: التخريج:

القصة أخرجها ابن جرير في "تفسيره" (١٢/٣- طدار الغد) (ح٥٧٨٢) قال: حدثنا إسحاق بن أبي إسرائيل، قال: حدثنا هشام بن يوسف، عن أمية بن شبل، عن الحكم بن أبان، عن عكرمة عن أبي هريرة قال: سمعت رسول الله ﷺ يحكي عن موسى عليه السلام على المنبر قال :فذكره.

وأخرجها ابن الجوزي في العلل المتناهية في الأحاديث الواهية، (٤٠/١) (ح٢٢) قال: أخبرنا محمد بن عمر الأرموي، قال: حدثنا عبد الصمد بن المأمون، قال: أخبرنا الدارقطني، قال: حدثنا عبد الوهاب بن عيسى بن أبي دحية، قال: حدثنا إسحاق بن أبي إسرائيل به.

وأخرجها ابن الجوزي في الواهيات (٣٣) قال: أخبرنا ابو منصور عبد الرحمن بن محمد، قال: حدثنا أبو بكر أحمد بن علي الخطيب، قال: أخبرنا إبراهيم بن مخلد، قال حدثنا أبو عبد الله محمد بن أحمد بن إبراهيم الحكيمي، قال: حدثنا محمد بن إسحاق الصاغاني، قال: أخبرني يحيى بن معين، قال: حدثنا هشام بن يوسف له.

قلت: لذلك أخرجها الخطيب في تاريخ بغداد، (٢٦٨/١) في ترجمة محمد بن أحمد الحكيمي ترجمة رقم (١٠٢) وبعد أن ذكر الحديث الذي جاءت به هذه القصة بسنده قال: هكذا رواه أمية بن شبل عن الحكم بن أبان موصولاً مرفوعاً، وخالفه معمر بن راشد فرواه عن الحكم عن عكرمة من قوله ولم يذكر فيه النبي تاق ولا أبا هريرة.

قلت: وأخرجها من هذا الطريق الخطيب في «التاريخ» (٢٦٨/١)

• العدد الثاني السنة الثالثة والثلاثون

التوحي

الحلقة

الثالثة والأربعون»



فقال: أخبرنا الحسن بن على الجوهري، قال: أنبانا محمد بن العباس الخراز قال: أنبانا عبد الله بن محمد بن إسحاق المروزي، قال: حدثنا الحسن بن أبي الربيع، قال: أنبانا عبد الرزاق قال: قال معمر: أخبرني الحكم بن أبان عن عكرمة مولى ابن عباس في قوله تعالى: ﴿لا تَأْخُذُهُ سنَةُ وَلا نُوْمُ أَن موسى سال الملائكة هل ينام الله تعالى؟ فأوحى الله إلى الملائكة وأمرهم أن يؤرقوه ثلاثاً. الحديث مثله.

قلت: فالخبر الذي جاءت به هذه القصة يصبح من نوع (المقطوع) كما هو معروف عند أهل هذا الفن، حيث إن هذا الخبر من هذا الطريق ليس من قول النبي في ولا من قول الصحابي أبي هريرة ولكنه من قول عكرمة مولى ابن عباس، وقال الحافظ في «التقريب» (٣٠/٢): «عكرمة بن عبد الله مولى ابن عباس أصله بربري من الثالثة».

قلت: والثالثة من الطبقات قال فيها الحافظ ابن حجر في «التقريب» (٥/١): «الثالثة: الطبقة الوسطى من التابعين».

وقال البيقوني:

#### اوما أصيف للنبي المرفوع وميا لتسابع هو القطوع،

قلت: وبتطبيق هذا المصطلح على طبقة عكرمة نحد أن الخبر: مقطوع.

وهذا الخبر المقطوع أخرجه أيضًا ابن جرير في «تفسيره» (١٢/٣) (ح٥٧٨١) قال: حدثنا الحسن بن يحيى قال: أخبرنا عبد الرزاق به.

تالتا: التحقيق:

يظن من لا دراية له بهذا الفن أننا قد أسهبنا في جمع الطرق، ولكن الخبر معلل ولا بد للمعلل من جمع الطرق خاصة وأن الحكم بن أبان العدني الختلف عليه، و الحكم أورده الذهبي في «الميران» (٢١٦٩/٥٧٠،/١)، ونقل عن ابن المبارك أنه قال: الحكم بن أبان، وحسام بن مصك، وأيوب بن سويد، ارم بهؤلاء،. اه.

قلت: ثم بين الذهبي عـبادته فنقل عن أحـمـد العـجلي أنه قال: كان- أي الحكم بن أبان- يقف في البحر إلى ركبتيه قال يذكر الله مع حيتان البحر ودوابه حتى يصبح. أهـ.

قلت: لذلك قال الحافظ ابن حجر في «التقريب»

(١٩٠/١): «الحكم بن أبان العدني أبو عيسى صدوق عابد له أوهام». اهـ.

ثم قـال الحـافظ في «النخبـة» النوع (٢٩): «ثم الوهم، إن اطلع عليه بالقرائن وجمع الطرق فالمعلل». قلت: فـمن أجل أوهام الحكم بن أبان جـمـعنا

الطرق وجمع الطرق هو الطريق إلى معرفة المعلل. قال الحافظ في «شرح النخبة» (١٢٣): «المعلل:

قال الحافظ في الشرع ، حبب ( المعام المديث وادقها لا يقوم به هو من اغمض انواع علوم الحديث وادقها لا يقوم به إلا من رزقه الله تعالى فهما ثاقبًا، وحفظًا واسعًا، ومعرفة تامة بمراتب الرواة وملكة قوية بالأسانيد والمتون، ولهذا لم يتكلم فيه إلا القليل من أهل هذا الشان، كعلي بن المديني، وأحصد بن حنبل، والبخاري، ويع قوب بن شييبة، وأبي حاتم، والدارقطني.. اه..

## بيان الاختلاف على الحكم بن أيان

من جمع طرق الخبر الذي جاءت به هذه القصة متمان الآتي:

أ- الخبر من حديث أمية بن شبل عن الحكم بن
 أمان خبر (مرفوع).

ب- الخبر من حديث معمر بن راشد عن الحكم بن أبان خبر (مقطوع).

١- قال الإمام ابن الجوزي في «العلل المتناهية في الأحاديث الواهية» (٤١/١): «ولا يشبت هذا الحديث عن رسول الله ﷺ وغلط من رفعه، والظاهر أن عكرمة رأى هذا في كتب اليهود فرواه، فما يزال عكرمة يذكر عنهم أشياء لا يجوز أن يخفى هذا على نبى الله عز وجل». اه.

٢- أورد الحافظ ابن كثير في "تفسيره" (٣٨٧/١) الخبر المقطوع وعزاه لعبد الرزاق، ثم قال: وهكذا رواه ابن جرير عن الحسن بن يحيى عن عبد الرزاق فذكره.

ثم قال: وهو من أخبار بني إسرائيل، وهو مما يعلم أن موسى عليه السلام لا يخفى عليه مثل هذا من أمر الله عز وجل وأنه منزه عنه، وأغرب من هذا كله الحديث الذي رواه ابن جرير: حدثنا إسحاق بن إسرائيل، قلت: فساقه مرفوعًا كما تقدم، ثم قال: وهذا حديث غريب جدا والأظهر أنه إسرائيلي لا مرفوع.

E.



٣- قـــال الإمـــام الذهبي في الميـــزان ٣- قــال الإمــام الذهبي في الميــزان منكر، رواه عن الحكم بن آبان، عن عكرمة، عن آبي هريرة مرفوعا، قال: وقع في نفس موسى هل ينام الله.. الحديث. رواه عنه هشام بن يوسف، وخالفه معمر، عن الحكم، عن عكرمة من قوله، وهو أقرب. ولا يسوغ أن يكون هذا وقع في نفس موسى. اهـ.

#### - ستاج

نستنتج من أقوال الأئمة أن القصة واهية والحديث الذي جاءت قيه حديث منكر وأنه لا يثبت عن رسول الله ﷺ وغلط من رفعه، وهو من أخبار بني إسرائيل التي ذكرها عنهم عكرمة والأظهر أنه إسرائيلي لا مرفوع كما هو ظاهر من رواية معمر بن راشد وبهذا يتبين حقيقة الخلاف بين المرفوع والمقطوع مع الأخذ بعين الاعتبار أوهام الحكم بن أبان كما بينا أنفًا، وكما قال ابن عدي في الكامل الحكم بن أبان فيه ضعف ولعل البلاء منه لا من حسين بن عيسى. اه.

قلت: ولذلك أورد هذه القصبة الشبيخ الألباني رحمه الله في الضعيفة (١٢١/٣) (ح١٠٣٤) وأورد الحديث الذي جاءت به القصبة ثم قال: «منكر». وأفة هذا الحديث عندي الحكم بن أبان هذا. اهـ.

ثم أورد الشيخ الألباني قصة عبادة الحكم بن أبان وعزاها إلى ابن أبي حاتم (١١٣/٢/١) واثبتها بسندها وفيها أن الحكم بن أبان: «كان يصلي من الليل فإذا غلبته عيناه نزل إلى البحر فقام في الماء يُسبَّح مع دواب البحر». اه.

قلت: وقصة وقوفه في البحر ليلاً يذكر الله مع دواب البحر حتى يصبح أخرجها ابن آبي حاتم في الجرح والتعديل (١١٣/٣ – طدار إحياء التراث ) ترجمة (٥٢٣) وأقره الإمام المزي في تهذيب الكمال (٥/٨٧/٤ ١٤٠ ) واستنبط الشيخ الإلباني من هذا الغلو في العبادة استنباطاً قال فيه: فمثل هذه العبادة والغلو فيها حري بصاحبها أن لا يظل محتفظ بذاكرته التي متعه الله بها والاستفادة منها بضبط الحديث وحفظه.

وإن اضطرابه في هذا الحديث لمن اقوى الأدلة على عدم ضبطه لحديثه، فهو تارة يرويه عن عكرمة عن أبي هريرة مرفوعًا، وتارة عن عكرمة من قوله لا يتعداه، وهذا هو اللائق يمثل هذا الحديث أن يكون

موقوفا على عكرمة، وهو تلقاه من بعض أهل الكتاب فهو من الإسرائيليات التي لا يجب علينا التصديق بها، بل هو مما يجب الجهر بتخذيبه وبيان بطلانه، كيف لا، وفيه موسى كليم الله يجهل تنزه الله تبارك وتعالى عن السهو والنوم فيتساءل في نفسه: هل ينام الله وهل هذا إلا كما لو قال القائل: هل ياكل الله تبارك وتعالى هل كذا، هل كذا، وغير ذلك مما لا يحقى بطلانه على أقل مسلم، ولهذا يضعف هذا الحديث غير واحد من العلماء. فقال القرطبي في تفسيره (٢٧٣/١): ولا يصح هذا الحديث، ضعفه غير واحد منهم البيهقي. اهـ.

### قرائن تدل على بطلان هذه القصة

كيف يجهل موسى عليه السلام تنزه الله تبارك وتعالى عن النوم فيقع في نفسه: هل بنام الله»

هذا كذب على نبي الله موسى عليه السلام لأن النوم هو الوفاة الصغرى، فكيف يصبح الذي يتوفى الأنفس هو الْتُوَفَّى؟

والله سبحانه يقول: ﴿ وَهُوَ الَّذِي يَتَوَفَّ أَهُمْ بِاللَّيُّلِ وَيَعْلَمُ مَا جَرَحْتُمُ بِالنَّهَارِ ثُمَ يَبْعَثُكُمْ فِيهِ لِيُقَضَى آجَلُ مُسَمَى تُمُ إِلَيْهِ مَرْجِعْكُمْ ثُمَ يَنَبَئُكُمْ بِمَا كُنْتُمْ تَعْطَلُونَ (٦٠) وَهُوَ الْقَاهِرُ فَوْقَ عَبَادِهِ وَيُرْسِلُ عَلَيْكُمُ حَفْظَةً حَتَّى إِذَا جَاءَ أَحَدَكُمُ الْمُوْتَ تَوَفَّتُهُ رُسُلُنَا وَهُمْ لاَ يُفَرَطُونَ ﴾ [الأنعام: ٦٠، ٦١].

قلت: من هذا الدليل يتبين أن النوم هو الوفاة الصغرى، ونفي النوم عن الله عز وجل: فيه إثبات كمال الضد وهو الحياة، وهذا واضح في توحيد الأسماء والصفات في قوله تعالى: ﴿ اللَّهُ لَا إِلَهُ إِلاَّ هُوَ الحَيُّ الْقَيُّومُ لَا تَأْخُذُهُ سِنَةً وَلَا نَوْمٌ ﴾ [البقرة: ٢٥٥].

#### الخلاصة

قلت: يتبين للقارئ الكريم مما سبق الأثر السيئ لهذه القصة؛ لأن الجهل بتنزه الله عن النوم، جهل بالحي الذي له الحياة الكاملة المستلزمة لجميع صفات الذات وجهل بالقيوم الذي قام بنفسه وقام بغيره وذلك مستلزم لجميع الأفعال التي اتصف بها رب العالمين الحي القيوم الذي لا تأخذه سنة ولا نوم.

فهذه القصة من الإسرائيليات المدسوسة التي تطعن في الأنبياء والتي لا يجب علينا التصديق بها بل هي مما يجب الجهر بتكنيبه وبيان بطلانه.

هذا ما وفقني الله إليه وهو وحده من وراء القصد.

العدد الثانى السنة الثالثة والثلاثون

لتودير

حكم فصل رأس الصيد عن جسدد

سوال: من هواة الصيد من إذا اصطاد حمامة أو عصفورا أو طائرا يؤكل يسمى ويقصل بيده رأسه عن جسده فهل يكون بهذا كمن ذبحها، وهل يحل أكلها؟

الجواب: يشترط للأكل من الصيد:

١- التسمية.

٢- نزول الدم من الصيد؛ لقول النبي ﷺ: «إذا أصاب بحده فكل، وإذا أصاب بعرضه فقَتل فإنه وقيذ فلا تأكل». مسلم. ولا يحتاج الأمر لفصل الرأس عن الصيد ليحل الأكل، فمن أراد أن يصيد طيرًا مثلاً فيسمي الله فمن أراد أن يصيد طيرًا مثلاً فيسمي الله ياكل الصائد، وإن ضرب السهم الصيد ولم ينزل الدم فلا يأكل ولو قُطع الرأس لأن قطع الرأس لا يعد ذكاة، وإنما لو وجده حيا وجبت تذكيته بالذبح المعروف.

## حكم لبس المرأة البنطلون

سؤال؛ ما حكم لبس البنطلون الحريمي للنساء داخل المنزل دون الخروج به خارج المنزل؟



# تجيب عليها لجنة القتوى المركز العام

الجواب البنطلون على الصورة التي يخرج بها النساء في الشوارع الآن لم يكن عليه أمر النساء المسلمات قديمًا فهو مردود بصورته هذه فضلاً عن أنه تشبه بالرجال والشرع لعن المتشبهة من النساء بالرجال، وكذلك لم يكن معروفًا لبسه مجردًا داخل البيوت للنساء ولا حتى عند المحارم لكن لا يمنع أن تلبسه المرأة تحت ملابسها أو بينها وبين زوجها.

# كيفية التوبة من السرقات القديمة

يسال: م.م.ع من الجيزة عن: كيفية التوبة من السرقات التي سرقت من الناس؟

والجواب أخرج مسلم في صحيحه أن النبي تله حذر من أكل أموال الناس وحقوقهم وأن كل المسلم على المسلم حرام، دمه وماله وعرضه، فقال تله : «لا ألفين أحدكم يوم القيامة يحمل على رقبته بعيرًا له رغاء يقول: يا رسول الله أغثني، فأقول: لا أملك لك شيئًا» إلى آخر الحديث.

والنبي ﷺ يحذر في هذا الحديث من أخذ الأموال بغير حق وأن من فعل ذلك سيحمله على رقبته يوم القيامة، إلا إذا تاب فإن الله يتوب عليه، وشروط التوبة في هذا الصدد أن يرد الحقوق المأخوذة إلى أهلها، فإذا ردها أخذها إليهم مباشرة أو إلى من يوصلها إليهم فلا حرج، المهم أن يعود الحق لصاحبه ويتوب الله على من تاب. والله أعلم.

## حكم من نذر ألا ينظر إلى التلفاز

ويسأل: إيهاب شعبان- إسكندرية: عن أنه نذر ألا ينظر إلى التلفاز ثم رجع لينظر فيه إلى الأشياء النافعة فقط فهل عمله صحيح أم عليه كفارة؟

والجواب: أن التليف زيون يعرض من المشاهد ما هو نافع وما هو ضار، وضرره أكبر من نفعه، فمن نذر أن لا يرى فيه ما يغضب الله فهذا نذر في طاعة الله فليطعه، وأما إن كان نذر ألا يرى ما في ذلك الجهاز مطلقًا فأراد أن يعود لرؤية ما يباح رؤيته فيكفر كفارة يمين ويرى ما يباح ويظل باقيًا على طاعة الله في عدم رؤية ما حرم الله تعالى.

## من قال: أعاهد الله أن أفعل كذا هل حكمه حكم النذر؟

كما يسأل: عن رجل قال: أعاهد الله على فعل شيء أو على ترك شيء من المستحبات. فهل هذا نذر أم لا كفارة له؟

والجواب: أن الصيغة إذا لم يُذكر فيها لفظ «النذر، صريحًا ففي ذلك خلاف بين العلماء، منهم من يعتبره نذرًا واستدلوا بقول ابن عمر رضي الله عنهما في رجل قال: عليَّ المشي إلى الكعبة لله، هذا نذر فليمش، وقال بمثل قوله سعيد بن المسيب والقاسم بن محمد وحكاه ابن قدامة عن جماعة من العلماء والفريق الثاني يرى أنه لا يلزمه النذر ما دام لم يصرح بلفظ النذر وخروجًا من الخلاف فيكفر من قال ذلك عن قوله كفارة يمين فيطعم عشرة مساكين كل واحد نصف صاع فإن لم يستطع صام دثلاثة أدام.

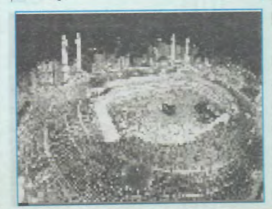
## حكم الزيادة على العدد المشروع في الأذكار

سؤال: سائل يسأل عن الأذكار المقيدة شرعا بعدد محدد هل على المسلم أن يتقيد. بها أم يمكن الاسترادة منها؟!

الجواب: الذكر مطلوب شرعًا من المسلم مرغب فيه وفي الإكثار منه، قال تعالى: ﴿ وَاذْكُرُوا اللَّهُ كَثِيرًا لَعَلَّكُمْ تُقْلِحُونَ ﴾.

والذكر ينقسم إلى نوعين: أحدهما الذكر المؤقت بوقت معين وصيغ معينة وعدد معين، فهذا يجب أن يلتزم المسلم فيه بما ورد عن النبي الله وقتًا وصيغةً وعددًا وخير الهدي هدي محمد الأمور محدثاتها، يندرج هدي محمد المسباح والمساء وأدبار الصلوات، ودخول المسجد والخروج منه إلى غير ذلك مما هو مدون في كتب السنة والأذكار.

وأما النوع الثاني فهو الذكر المطلق - غير المقيد بوقت معين ولا عدد معين ولا صيغة معينة فهذا يكثر منه بلا حرج كان يسبح مائة أو ألفًا، أو يهلل نحو ذلك أو يكبر ما شاء الله أن يكبر، أو يحوقل كما يريد لا يلتزم بعدد معين ولا تلزمه صيغة معينة ولا وقت معين. والله أعلم



العدد الغانى السنة الثالثة والثلاثون



## أجاب عنها: فضيلة الشيخ: ابن عثيمين رحمه الله

#### علاج الحسد

سُنّل: هل العين تصيب الإنسان، وكيف تعالج». وهل التحرر منها بنافي التوكل:

حاب راينا في العين أنها حق ثابت شرعا وحسبًا، قال الله تعالى: ﴿ وَإِنْ يَكَادُ الَّذِينَ كَفَرُوا لَتُزْلِقُونَكَ بِأَبْصَارِهِمْ ﴾ [القلم: ٥١]. قال ابن عباس وغدره في تفسيرها: أي يعينونك بأبصارهم، ويقول النبي 🐲 العين حق، ولو كان شيء سابق القدر سيدقت العين، وإذا استغسلتم فاغتسلوا». رواه مسلم. ومن ذلك ما رواه النسائي وابن ماجه أن عامر بن ربيعة مر بسهل بن حنيف وهو يغتسل فقال: «لم أر كاليوم ولا جلد مخباة .. فما لبث أن لبط به فأتى به رسول الله عنه، فقيل له: أدرك سهلاً صريعًا، فقال: «من تتهمون»، قالوا: عامر بن ربيعة، فقال النبي 🐲: علام يقتل أحدكم أخاه، إذا رأى أحدكم من أخده ما يعجبه فليدع له بالبركة". ثم دعا بماء فأمر عامرًا أن يتوضأ فيغسل وجهه ويديه إلى المرفقين، وركيتيه وداخلة إزاره وأمره أن يصب عليه، وفي لفظ يكف الإناء من خلف. والواقع شاهد بذلك، ولا يمكن انكاره.

وفي حالة وقوعها تستعمل العلاجات الشرعية، وهي:

١- القراءة: فقد قال النبي ﷺ: الا رقية إلا من عين أو حمة . أخرجه البخاري وقد كان جبريل يرقي النبي ﷺ ، في قول: باسم الله أرقيك، من كل شيء يؤذيك، من شر كل نفس، أو عين حاسد الله يشفيك. ماسم الله أرقيك .

 ٢- الاستغسال: كما أمر به النبي ٢ عامر بن ربيعة في الحديث السابق، ثم يصب على المصاب.

اما الأخذ من فضلاته العائدة من بوله أو غائطه فليس له أصل، وكذلك الأخذ من أثره، وإنما الوارد ما سبق من غسل أعضائه وداخلة إزاره ولعل مثلها داخلة (عمامته) وطاقيته وثوبه، والله تعالى أعلم.

والتحرز من العين مقدما لا بأس به ولا ينافي التوكل، بل هو التوكل؛ لأن التوكل الاعتماد على الله سبحانه مع فعل الأسباب التي أباحها أو أمر بها، وقد كان النبي ت يعوذ الحسن والحسين ويقول: أعيذكم بكلمات الله التامة من كل شيطان وهامة، ومن كل عين لامة. أخرجه ابن ماجه (٣٥٢٧). ويقول هكذا كان إبراهيم يعوذ إسحاق عليهما السلام. رواه البخارى.

## حكم الذيح لغير الله

## سئل: ما حكم الذبح تقربًا لغير الله٬ وهل يجوز الأكل من تلك الذبيحة٬

أحاب الذبح لغير الله شرك أكبر؛ لأن الذبح عبادة كما أمر به في قوله تعالى: فَصَلَ لرَبَّ وَانْصَرْهِ [الكوثر: ٢]، وقوله سبحانه: فَلَّ إَنَّ صَلاَتي وَسَلَكي وَمَحْيَاي ومماتي لله رَبَ الْعَالَيَنَ مَلاَتي وَسَلَكي وَمَحْيَاي ومماتي لله رَبَ الْعَالَينَ (١٦٢) لا شريك له وَبذلك أمرْت وآنا أولُ الْسُلَمينَ الانعام: ١٦٢، ١٦٣]، فمن ذبح لغير الله فهو مشرك شركا مخرجا من الملة- والعياذ بالله- سواء ذبح من الأنبياء، أو لحاليفة من الخلفاء، أو لولي من من الأنبياء، أو لحاليفة من الخلفاء، أو لولي من عز وجل- ومخرج عن الملة والواجب على المرء أن يتقي الله في نفسه، وأن لا يوقع نفسه في ذلك يتقي الله عليه البه فيه: وأنهُ مَنْ يُشَرِكُ بالله فقدً حَرَّمَ اللهُ عَلَيْ الله فيه: وأنهُ أنذار وما للظّالمي من أَسْمَار [المائدة: ٢٢].

وأما الأكل من لحوم هذه الذبائح فإنه محرم لأنها أهل لغير الله بها وكل شيء أهل لغير الله به، أو ذبح على النصب فإنه محرم كما ذكر الله ذلك في سورة المائدة في قوله تعالى: حُرَّمَتَ عَلَيْكُمُ المُنْتَةَ وَالدُّمُ وَلَحُمُ الْخَنْزِيرِ وَمَا أَهُلُ لِغَيْرِ اللَّهِ بِهِ وَالمُنْخَنَقَةُ وَالْمُقُودَةُ وَالْمُتَرَدَيَةُ وَالنَّطِيحَةُ وَمَا أَكَلَ السَّبُعُ إِلاَّ مَا الذبائح التي ذبحت لغير الله من قسم المحرمات لا يحل آكلها.

## قول فلان شهيد

#### سَنَّل: ما حكم قول: فلان شهيد" أجاب: الجواب على ذلك أن الشبهادة لأحد بأنه شهيد تكون على وجهن:

احدهما: أن تقيد بوصف مثل أن يقال كل من قتل في سبيل الله فهو شهيد، ومن قُتل دون ماله فهو شهيد، ومن مات بالطاعون فهو شهيد ونحو ذلك، فهذا جائز كما جاءت به النصوص، لأنك تشهد بما أخبر به رسول الله تن ، ونعني بقولنا: جائز أنه غير ممنوع، وإن كانت الشهادة بذلك واجبة تصديقًا لخبر رسول الله تن

الثاني: ان تقيد الشهادة بشخص معين مثل أن تقول لشخص بعينه إنه شهيد، فهذا لا يجوز إلا لمن

العدد التاني السنة الثالثة والثلاثون

شهد له النبي ٤ ، أو اتفقت الأمة على الشهادة له بذلك، وقد ترجم البخاري رحمه الله لهذا بقوله: باب لا يقال فلان شهيد . قال الحافظ في الفتح (١/٩٠): أي على سبيل القطع بذلك إلا إن كان بالوحي وكانه أشار إلى حديث عمر أنه خطب فقال: تقولون في مغازيكم فلان شهيد، ومات فلان شهيدا ولعله قد يكون قد أوقر راحلته، ألا لا تقولوا ذلك ولكن قولوا كما قال رسول الله ٤: من مات في سبيل الله، أو قتل فهو شهيد. وهو حديث حسن أخرجه أحمد وسعيد بن منصور وغيرهما من طريق محمد بن سيرين عن أبي العجفاء عن عمر. أه. كلامه.

ولأن الشبهادة بالشيء لا تكون إلا عن علم به، وشرط كون الإنسان شهيدا أن يقاتل لتكون كلمة الله هي العليا وهي نية باطنة لا سبيل إلى العلم بها، ولهذا قال النبي ته، مشيرا إلى ذلك: مثل المجاهد في سبيل الله والله أعلم بمن يجاهد في سبيل الله، وقال: والذي نفسي بيده لا يُكلم أحد في سبيل الله، والله أعلم بمن يكلم في سبيله إلا جاء يوم القيامة وكلمه يتعب دما، اللون لون الدم، والريح ريح المسك، رواهما البخاري من حديث أبي هريرة، ولكن من كان ظاهره الصلاح فإننا نرجو له ذلك، ولا نشهد له به ولا نسىء به الظن، والرجاء مرتبة بين المرتبتين، ولكننا نعامله في الدنيا بأحكام الشهداء فإذا كان مقتولا في الجهاد في سبيل الله دفن بدمه في ثيابه من غير صلاة عليه، وإن كان من الشهداء في ثيابه من غير صلاة عليه، وإن كان من الشهداء

ولأننا لو شهدنا لأحد بعينه أنه شهيد لرّم من تلك الشهادة أن نشهد له بالجنة وهذا خلاف ما كان عليه أهل السنة فإنهم لا يشهدون بالجنة إلا لمن شهد له النبي ٦٠ ، بالوصف أو بالشخص، وذهب أخرون منهم إلى جواز الشهادة بذلك لمن اتفقت الآمة على الثناء عليه وإلى هذا ذهب شيخ الإسلام ابن تيمية رحمه الله تعالى.

وبهذا تبين أنه لا يجوز أن نشهد لشخص بعينه أنه شبهيد إلا بنص أو اتفاق، لكن من كان ظاهره الصلاح فإننا نرجو له ذلك كما سبق، وهذا كاف في منقبته، وعمله عند خالقه سيحانه وتعالى.

## مكان اليدين بعد الرفع من الركوع

سُمَّلَ: قرأت في أحد الكتب عن كيلفية صيانة. النبي 25 مان وضع اليدين على الصدر بعد الرفع من الركوع بدعة ضلالة، فما الصواب حراكم الله عنا.

#### وعن المسلمين خيرا

الجواب: أولاً: أنا أتحرج من أن يكون مخالف السنة على وجه يسوغ فيه الاجتهاد مبتدعًا، فالذين يضعون أيديهم على صدورهم بعد الرفع من الركوع إنما يبنون قولهم هذا على دليل من السنة، فكوننا نقول: إن هذا مبتدع؛ لأنه خالف اجتهادنا، هذا ثقيل على الإنسان، ولا ينبغي للإنسان أن يطلق كلمة بدعة في مثل هذا؛ لأنه يؤدي إلى تبديع الناس بعضهم بعضًا في المسائل الاجتهادية التي يكون الحق فيها محتملاً في هذا القول أو ذاك، فيحصل به من الفرقة والتنافر ما لا يعلمه إلا الله.

فاقول: إن وصف من يضع يده بعد الركوع على صدره بانه مبتدع، وأن عمله بدعة هذا ثقيل على الإنسان، ولا ينبغي أن يصف به إخوانه.

والصواب: أن وضع اليد اليمنى على اليسرى بعد الرفع من الركوع هو السنة، ودليل ذلك ما ثبت في صحيح البخاري عن سهل بن سعد رضي الله عنه قال: أكان الناس يُؤمرون أن يضع الرجل يده اليمنى على ذراعه اليسرى في الصلاة.

ووجه الدلالة من الحديث: الاستقراء والتتبع؛ لأننا نقول: أين توضع اليد حال السجود؟

فالجواب: على الأرض.

ونقول: أين توضع حال الركوع

والجواب: على الركبتين.

ونقول: أين توضع اليد حال الجلوس

والجواب: على الفخذين، فيبقى حال القيام قبل الركوع أو بعد الركوع داخلاً في قوله رضي الله عنه: كان الناس يؤمرون أن يضع الرجل يده اليمنى على ذراعه اليسرى في الصلاة، فيكون الحديث دالاً على أن اليد اليمنى توضع على اليد اليسرى في القيام قبل الركوع وبعد الركوع، وهذا هو الحق الذي تدل عليه سنة النبي ٢٠.

فـصـار الجـواب على هذا السـؤال مكونًا من فقرتين:

الفقرة الأولى: أنه لا ينبغي لنا أن نتساهل في إطلاق بدعة على عمل فيه مجال للاجتهاد.

الفقرة الثانية: أن الصواب أن وضع اليد اليمنى على اليد اليسرى بعد الرفع من الركوع سنة وليس ببدعة، بدليل الحديث الذي ذكرناه وهو حديث سهل بن سعد رضي الله عنه لأنه عام، لكن يستثنى منه حال الركوع، والسجود، والقعود؛ لأن السنة جاءت بصفة خاصة في وضع اليد في هذه الأحوال.

العدد الثانى السنة الثالثة والثلاثون

أولا: لم سمَّى صفر ؟

الجواب : قيل : إنه سُمَّي صغرًا، لأنهم كانوا يغزون فيه القبائل فيتركون من لقوه صغرًا من المتاع والمال ، أي خلوا منهما. [المناهي اللفظية ص٣٤٣] دانيا : هل ممكن أن تطلق على صغر. صغر

داديا: هل ممكن أن تطلق على صغير. طلعتر الخير؟ الجواب : قال العلامة بكر عبد الله أبو زيد في المرجع

المضار إليه سابقًا: وبعضهم يقول: "صفر الخير، تفاؤلاً يرد ما يقع في نفسه من اعتقاد التشاؤم فيه ، وهذه لوثة جاهلية من نفس لم يصقلها التوحيد بنوره.

قلت : قال العلامة ابن عثيمين رحمه الله في (ص٤٥، ٤٥٢) من القول المفيد في شرح كتاب التوحيد: والأزمنة لا دخل لها في التأثير وفي تقدير الله عز وجل ، فصفر كغيره من الأزمنة يقدر فيه الخير والشر ، وبعض الناس إذا انتهى من شيء في صفر أرّخ ذلك وقال : انتهى في صفر الخير، وهذا من باب مداواة البدعة بالبدعة، والجهل مالجهل، فهو ليس شهر خير ولا شهر شر.

وأما شهر رمضان ، وقولنا : إنه شهر خير، فالمراد بالخير العبادة، ولا شك أنه شهر خير ، وقولهم : رجب المعظم؛ بناءً على أنه من الأشهر الحرم.

#### ثالثًا من بقايا الجاهلية :

بقلم/أبويكر الحنيلي

الحمد لله والصلاة والسلام

فإصلاح العقيدة أساس كل

اصلاح، لذلك فقد حرص الإسلام

أول ما حرص على حماية العقيدة

من كل ما يخدشها، حتى تظل

منبعة الجائب مصونة الحمى

وفي هذا المقال نتناول الحديث

بمشيطة الله تعالى عن صغر وما

احدثه الناس فيه من البدع.

فتقول مستعنين بالله:

على رسول الله وبعد:

قد اتفق علماء الإسلام على أن اعتقاد نحس هذا الشهر اعتقاد باطل في نظر الإسلام، وأنه من بقايا الجاهلية التي أنقذنا الله منها بنعمة الإسلام. فقد أبطل الإسلام عوائد الجاهلية فزالت من عقول جمهور المؤمنين، وبقيت بقاياها في عقول الجهلة من الأعراب البعداء عن التوغل في تعاليم الإسلام، فلصقت تلك العقائد بالمسلمين شيئًا فشيئًا مع تخييم الجهل بالدين بينهم.

ومن بقايا الجاهلية التشاؤم بشهر صفر ، حتى صار كثير من الناس يتجنب السفر في شهر صغر اقتباساً من حذر الجاهلية السفر فيه خوفًا من تعرض الأعداء ، ويجتنبون فيه ابتداء الأعمال خشية أن لا تكون مباركة .

ومن الناس من يعتقد أن يوم الأربعاء الأخير من صغر هو انحس أبام العام .

ومن العجب أنهم ينسبون ذلك إلى الدين الذي أوصاهم بإبطال عقائد الجاهلية فتكون هذه النسبة ضلالة مضاعفة ، يستندون في ذلك إلى حديث موضوع يُروى عن ابن عباس أن رسول الله في قال : «آخر أربعاء في الشهر يوم نحس مستمر». وقد نص الأئمة على أن هذا حديث موضوع . [كذا بمعجم المناهي اللفظية ص250].

قال الإمام مالك بن أنس رحمه الله: الأيام كلها أيام الله ، وإنما

العدد الثانى السنة الثالثة والثلاثون

يَفَضُلُ بعض الأيام بعضها بما جعل الله لها من ف الفضل فيما أخبر بذلك رسول الله في . رابعاً : صلاة مبتدعة في صباح الأربعاء في الم

# الأخير من صفر :

اخترع بعض الجهلة صلاة تصلى صباح يوم الأربعاء الأخير من صفر، وهي صلاة ذات أربع ركعات متواليات تقرأ في كل ركعة ، ويدعى عقب الصلاة بدعاء معين، وهي بدعة وضلالة ، إذ لا تتلقى الصلوات ذوات الهيئات الخاصة إلا من قبل الشرع، ولم يرد في هذه الصلاة من جهة الشرع أثر قوي ولا ضعيف فهي موضوعة, وليست من قبيل مطلق النوافل، لأنها غير جارية على صفات الصلوات النوافل، فليحذر المسلمون من فعلها، ولا سيما من لهم حظ من العلم، ونعوذ بالله من علم لا ينفع وهوى متعم. [كذا في المصرر السابق (ص٢٤٦)].

### خامسا : فقه حديث ، لا عدوى ولا طيرة ولا هامـة ولا صـفـر ، ، وزاد مسلم : ولا نوء ولا غول.

- أخرجه البخاري (٥٧٥٧) فتح الباري ، ومسلم في السلام (٢٢٢٠ ٢٢٢٢٢) عبد الباقي .

أ- «لا عــدوى» . لا نافـيـة للجنس ، ونفي الجنس أعم من نفي الواحـد والاثنين والثـلاثة، لانه نفي للجنس كله، نفى الرسول ٢ العدوى كلها.

والعـدُوى : انتـقـال المرض من المريض إلى الصحيح، وكما يكون في الأمراض الحسية يكون أيضًا في الأمراض المعنوية الخُلقية، ولهذا أخبر أن جليس السوء كنافخ الكير ؛ إما أن يحرق شيابك، وإما أن تجد منه رائحة كريهة.

فقوله : «لا عدوى»: يشمل الحسية والمعنوية، وإن كانت في الحسية أظهر .

ب. «ولا طيرة».

اسم مصدر تطير ؛ لأن المصدر منه تطير، مثل الخيرة اسم مصدر من اختار، قال تعالى: ﴿ وَمَا كَانَ لَؤَمْنِ وَلاَ مُؤْمِنَة إذا قَضَى اللَّهُ وَرَسُولُهُ أَمْرًا أَنْ يَكُونَ لَهُمُ الحَيَرَةُ مِنَّ أَمْرِهِمْ ﴾ [الإحزاب: ٣٦]. واسم المصدر يوافق المصدر في المعنى، ولذلك تقول كلَّمته كلامًا بمعنى علمته تكليمًا، وسلمت عليه سلامًا بمعنى سلمت عليه تسليما. لكن لما كان يخالف المصدر في البناء سموه اسم

مصدر.

والتطير : أصله مأخوذ من الطير، لأن العرب يتشاءمون أو يتفاءلون بالطيور على الطريقة المعروفة عندهم بزجر الطير، ثم ينظر: هل يذهب يمينًا أو شمالاً أو ما أشبه ذلك، فإن ذهب إلى الجهة التي فيها التيامن، أقدم، أو فيها التشاؤم؛ أحجم.

واصطلاحًا التطير : هو التشاؤم - بمرئى-أو مسموع - أو معلوم.

بمرئی : مـثل لو رأی طیـرًا فـتشـاءم لکونه موحشًا.

مسموع : مثل من همّ فسمع أحدًا يقول لآخر: يا خسران ، أو يا خائب ، فيتشاءم.

معلوم : كالتشاؤم ببعض الأيام أو بعض الشهور أو بعض السنوات فهذه لا ترى ولا تسمع.

واعلم أن التطير ينافي التـوحـيد، ووجـه منافاته له من وجهين:

الأول، أن المتطير قطع توكله على الله واعتمد على غير الله.

الثاني: أنه تعلق بامر لا حقيقة له، بل هو وهم وتخيل، فاي رابطة بين هذا الأمر ، وبين ما حصل له ، وهذا لا شك أنه يخل بالتوحيد، لإن التوحيد عبادة واستعانة، قال تعالى: ﴿ إِيَّاكَ نَعْبُدُ وَإِمَّاكَ نَسْتَعَنْ ﴾ [الفاتحة].

وقال تعالى : ﴿ فَاعْبُدُهُ وَتَوَكَّلُ عَلَيْهِ ﴾ [هود: ١٢٣].

فالطيرة محرمة ، وهي منافية للتوحيد كما سبق، والمتطير لا يخلو من حالين :

الأول : أن يحجم ويستجيب لهذه الطيرة ويدع العمل ، وهذا من اعظم التطير والتشاؤم.

الثاني : أن يمضي لكن في قلق وهمَّ وغمَّ يخشى من تاثير هذا المتطير به وهذا أهون.

وكلا الأمرين نقص في التوحيد وضرر على العبيد، بل انطلق إلى ما تريد بانشراح صدر واعتماد على الله عز وجل ، ولا تسيء الظن بالله عز وجل .

5- «ولا هامة» : بتخفيف الميم فسرت بتفسيرين:

التعسير الأول : أنها طير معروف يشبه البومة، أو هي البومة، تزعم العرب أنه إذا قتل

Card and and and and and

العدد الثانى السنة الثالثة والثلاثون

R

75

القتيل ، صارت عظامه هامة تطير وتصرخ حتى يؤخذ بثاره. وربما اعتقد بعضهم أنها وجه.

التصمير الثائي ، أن بعض العرب يقولون: الهامة: هي الطير المعروف ، لكنهم يتشاءمون بها، فإذا وقعت على بيت أحدهم ونعقت، قالوا : إنها تنعق به ليموت ويعتقدون أن هذا دليل قرب أجله ، وهذا كله - بلا شك عقيدة باطلة .

د - ولا صفر، : قيل : إنه شهر صفر، كانت العرب يتشاءمون به ولا سيما في النكاح .

وقــيل : إنه داء في البطن يصـيب الإبل وينتقل من بعير إلى آخر ، فيكون عطفه على العـدوى من باب عطف الخـاص على العـام. والاقرب صفر يعني الشهر ، وأن المراد نفي كونه مشؤوما، أي : لا شوم فيه ، وهو كغيره من الأزمان يقدر فيه الخير ويقدر فيه الشر .

وهذا النفي في هذه الأمور الأربعة لا عدوى ولا طيرة ولا هامة ولا صفر : ليس نفيًا للوجود ؛ لأنها موجودة، ولكنه نفي للتأثير، فالمؤثر هو الله ، فما كان منها سببًا معلومًا، فهو سبب صحيح، وما كان منها سببًا موهومًا ، فهو سبب باطل ، ويكون نفيًا لتأثيره بنفسه إن كان صحيحًا ، ولكونه سببًا إن كان باطلاً .

هـ «ولا نوء» : واحدة الأنواء.

والأنواء : هي منازل القـمـر ، وهي ثمـان وعشرون منزلة، كل منزلة لها نجم تدور بمدار السنة.

وهذه النجوم بعضها يسمى النجوم الشمالية، وهي لأيام الصيف ، وبعضها يسمى النجوم الجنوبية ، وهي لأيام الشتاء، وأجرى الله العادة أن المطر في وسط الجزيرة العربية يكون أيام الشتاء أما أيام الصيف فلا مطر .

فالعرب كانوا يتشاءمون بالأنواء ، ويتفاءلون بها ، فيقولون لبعض النجوم : هذا نجم نحس لا خير فيه ، وبعضها بالعكس يتفاءلون به فيقولون : هذا نجم سعود خير، ولهذا إذا أمطروا قالوا : مطرنا بنوء كذا ، ولا يقولون : مطرنا بفضل الله ورحمته. ولا شك أن هذا غاية الجهل .

السنا أدركنا هذا النوء بعينه في سنة يكون مطر وفي سنة أخرى لا يكون مطر<sup>6</sup>

ونجد السنوات تمر بدون مطر مع وجود

النجوم الموسمية التي كانت كثيرا ما يكون في زمنها الأمطار .

فالنوء لا تأثير له، فقولنا : طلع هذا النجم، حقولنا : طلعت الشمس فليس له إلا طلوع وغروب ، والنوء : وقت تقدير وهو يدل على دخول الفصول فقط.

و- «ولا غول» :

جمع غُولة أو غُولة ، ونحن نسميها باللغة العامية الهولة؛ لأنها تهول الإنسان .

والعرب كانوا إذا سافروا أو ذهبوا يمينًا وشمالاً تلونت لهم الشياطين بالوان مفزعة مخيفة، فتدخل في قلوبهم الرعب والخوف فتجدهم يكتئبون ويستحسرون عن الذهاب إلى هذا الوجه الذي أرادوا ، وهذا لا شك أنه يضعف التوكل على الله ، والشيطان حريص على إدخال القلق والحزن على الإنسان بقدر ما يستطيع ، قال تعالى : ﴿ إِنَّمَا النَّجْوَى مِنَ الشَيْطَانِ لِيَحْزُنَ الدِّينَ أَمَنُوا ولَيْسَ بِضَارَهِمْ شَيْئًا إِلاَّ بِإِذْنِ اللَهِ ﴾ [المجادلة: 11].

وهذا الذي نفاه الرسول 🛫 هو تأثيرها فلا تهمكم لأنها خوفتكم، فلا تلتفتوا إليها، وليس المقصود بالنفي نفي الوجود، واكثر ما يبتلى الإنسان بهذه الأمور إذا كان قلبه معلقًا بها، أما إذا كان معتمدًا على الله غير مبال بها، فلا تضره ولا تمنعه عن جهة قصده. [القول المفيد ج1ص 25- 201].

وفي الصحيحين من حديث أنس أن النبي عسالوه عن الفال قال: «الكلمة الطيبة».

ف الكلمة الطيبة، تعجبه ٢ ، لما فيها من إدخال السرور على النفس والانبساط والمضي قدمًا لما يسعى إليه الإنسان، وليس هذا من الطيرة، بل هذا مما يشجع الإنسان لأنها تؤثر عليه، بل تزيده طمانينة وإقدامًا وإقبالا.

وظاهر الحديث : الكلمة الطيبة في كل شيء، لأن الكلمة الطيبة في الحقيقة تفتح القلب وتكون سببًا لخيرات كثيرة، حتى أنها تدخل المرء في جملة ذوي الأخلاق الحسنة.

والحمد لله رب العالمين

العدد الثانى السنة الثالثة والثلاثون



حلق لغاية عظيمة . هي الابتلاء . فقال تعالى ﴿ وَنَبْلُوكُمْ بِالشَّرْ وَالخَيْر فِنْنَهُ وَإِلَيْنَا تُرْجِعُونَ ﴾ [الأنبياء:٣٥] وقد دلت نصوص تُرْجِعُونَ ﴾ [الأنبياء:٣٥] وقد دلت نصوص الشريعة على أنهما قد يجتمعان في النفس الواحدة فقال تعالى ﴿ هُمَ لِلْكُفَّر يَوْمَئَد أَقَرَبُ مَنْهُمُ لِلاِيمَانَ ﴾ [آل عمران:١٦٢] وقال: ﴿ قَالَت الأغرابُ آمَنًا قُلْ لَمُ تُوْمَئُوا وَلَكِنُ قُولُوا أَسْلَامًنَا وَلَا يَدْخُلُ الإِيمَانَ في قُلُوبِكُمْ ﴾ [الحجرات: 14] وهذا الاجتماع يكون على مراتب هي:

#### أن يكون الشر كفرا ويعلم حقيقته العبد

في هذه الحالة يجتمع الضدان في نفس العبد، الكفر والإسلام، ولا يمكن للعبد أن يدين بهما في السر والعلانية إنما يدين باحدهما سرا ويظهر الأخر علانية، فإن دان بالكفر سرا واظهر الإسلام علانية كان منافقًا، وقد أخبر الله عز وجل عن هذا الصنف بقوله تعالى: ﴿ وَمِنَ النَّاسِ مَنْ يَقُولُ آمَنًا بالله وَبَالْبَوْمِ الآخرِ وَمَا هُمْ بِمُؤْمِنِينَ \* بُخَادِعُونَ اللَّهُ والَّذِينَ امَنُوا وَمَا يَخْدَعُونَ إِلاَّ أَنْفُسَهُمْ وَمَا يَشْعُرُونَ ﴾ إلى قوله تعالى: ﴿ وَإِذَا لَقُوا الَّذِينَ آمَنُوا قَالُوا آمَنًا وَإِذَا خَلُوْا إِلَى شَيَاطِينِهِمْ قَالُوا إِنَّا مَعَكُمٌ إِنَّمَا نَحْنُ مُسْتَهْزِئُونَ ﴾ [البقرة:١٤:٨] وأوضح مثال على هذا القسم رأس المنافقين عبد الله بن أبى بن سلول حيث اجتمع فيه الكفر والإسلام ودان بالكفر سرا وأظهر الإسلام علاندة حتى فضحه الله عز وحل وبين حقيقته لرسوله 🐲 ولصحابته رضوان الله عليهم أحمعين.

وإن دان العبد بالإسلام سرا وأظهر الكفر علانية

## بقلم المستشار أحمد السيد على إيراهيم

وهو مضطر فلا إثم عليه لقوله تعالى: ﴿ مَنْ كَفَرَ بِاللَّهِ مِنْ بَعَد إِيمَانِهِ إِلاَّ مَنْ أَخَرِهَ وَقَلْبُ مُطْمَـئِنُ بَالإِيمَانِ وَلَكِنْ مَنْ شَرَحَ بِالْكُفُرِ صَدَرًا فَعَلَيْهِمْ عَضَبَ مُنَ اللَّهِ وَلَهُمْ عَـذَابٌ عَظَيمُ ﴾ [النحل:١٠٦] أوضح مثال على هذا القسم عمار بن ياسر رضي الله عنه حينما أكره على التلفظ بالكفر وقابه مطمـئن بالإيمان.

#### ٢. أن يكون الشر كفرا ولا يعلم بحقيقته العبد

فهذا يعذر بجهله لا يجوز تكفيره، وهذا ما فعله النبي ﷺ مع أصحابه حينما اجتمع فيهم خير وهو الإيمان، وشر وهو قول أو فعل كفري، ولم يعلموا بحقيقته، فلم يكفرهم ﷺ، بل عذرهم بجهلهم وبين لهم الصواب: ومما يدل على ذلك:

ما جاء عن أبي واقد الليتي رضي الله عنه أنه قال: خرجنا مع رسول الله ﷺ إلى حنين: ونحن حدثاء عهد بكفر وللمشركين سدرة يعكفون عندها وينوطون بها أسلحتهم، يقال لها ذات أنواط، فمررنا بسدرة فقلنا: يا رسول الله اجعل لنا ذات أنواط كما لهم ذات أنواط فقال رسول الله ﷺ : الله أكبر إنها السن، قلتم والذي نفسي بيده كما قالت بذو إسرائيل لموسى ﴿ اجْعلْ لَنَا إِلَهًا كَمَا لَهُمُ آلِهَةٌ قَالَ إِنْكُمْ هَوْمُ تَجْهَلُونَ ﴾ [الأعراف: ١٣٨] لتركين سن من كان قبلكم، [رواه الترمذي بسند صحيح]

وعن عبد الله بن أبي أوفى قال: «لما قدم معاذ من الشام سجد للنبي تلك فقال: ما هذا يا معاذ؟ قال أتيت الشام فوافيتهم يسجدون لأساقفتهم وبطارقتهم، فوددت في نفسي أن أفعل ذلك لك فقال رسول الله تلك : لو كنت أمرا أحدا أن يسجد لغير الله لأمرت المرأة أن تسجد لزوجها والذي نفس محمد بيده لا تؤدي المرأة حق ربها حتى تؤدي حق زوجها ولو سالها وهي على قتب لم تمنعه.

[رواه ابن ماجه وصححه الأرناؤوط وحسنه الالباني]

# العبد إذا فعل ذنبا يجهل أنه ذنب، فإن الله تعالى لا يعذب ه بذلك، وإن كان فعله للذنب ناتجا عن تقصيره في تحصيل العلم فإنه يُسأل عن تقصيره

## ۲. أن يكون الشر دون الكشر من المعاصي المختلفة ولا يعلم بحقيقته العبد

أي لا يعلم بحرمتها العبد، فهذا لا يسال عن فعلها لقوله تعالى: ﴿ وَمَا كُنَّا مُعَدَّبِينَ حَتَّى نَبْعَثَ رَسُولاً ﴾ [الإسراء:١٥]، وقوله تعالى: ﴿ وأُوحي إلَى هذا القُرَّانُ لأُنْدركُمْ به وَمَنْ بَلَغَ ﴾ [الانعام:١٩] وإنما يسال عن تقصيره في طلب العلم الشرعي ومعرفة الحلال والحرام ومثال ذلك من يأكل لحم ذي ناب من السباع أو ذي مخلب من الطيور أو يأكل أو يشرب في أنية الذهب والفضة وهو لا يعلم بحرمة ذلك فلا إثم عليه.

## ٤ . وأن يكون الشر دون الكفر من المعاصي المختلفة وبعلم بحقيقته العبد

فهذا مسلم عاص وأمره موكول إلى الله عز وجل، إن شاء عذبه وإن شاء عفا عنه قال تعالى: ﴿ إِنْ تَجْتَنِبُوا كَبِائَرَ مَا تُنْهَوْنَ عَنَّهُ نُكَفَّرُ عَنْكُمُ سَيَّئَاتِكُمْ وَتُدْخَلُكُمْ مُدْخَلاً كريما ﴾ [النساء: ٣١] وكمن يسرق وهو يعلم حرمة ذلك ومن ينظر إلى الحرام وهو يعلم حرمة ذلك.

## أقسام الناس عند عدم التمييز بين الخير والشر

يحدث في كثير من الأحيان أن يلتبس على الإنسان تمييز الخير من الشر وذلك بسبب قلة علمه بالحلال والحرام، فمنهم من يتوقف حتى يسال ومنهم من يفعل قبل أن يسال، ومنهم من يفعل ويبحث عما يؤيد فعله:

## القسم الأول: يتوقف حتى يسأل عن الحكم

اخرج الإمام احمد في مسنده بسند صحيح عن أم سلمة رضى الله عنها قالت: لما قدم المهاجرون المدينة على الأنصار تزوجوا من نسائهم وكان المهاجرون يجدون وكانت الأنصار لا تجبي فاراد رجل من المهاجرين امراته على ذلك فابت عليه حتى تسال رسول الله ، قالت: فاتته فاستحيت أن

تساله، فسالته أم سلمة فنزلت: ﴿ نِسَاؤُكُمْ حَرْثُ لَكُمْ فَأَتُوا حَرَّتُكُمْ أَتَّى شَيْتُمُ ﴾ [البقرة:٢٢٣]، فهذه المرأة الأنصارية لما أراد زوجها أن يجامعها من الخلف في القبل ولم تكن تعلم حكم ذلك ظنت أنه شبر توقفت حتى سالت النبي فنزلت الآية المتقدمة تبيح الفعل ففعلته.

## القسم الثاني، يفعل قبل ان يسال عن الحكم

أخرج أبو داود في سننه أن زينب إمراة عبد الله بن مسعود قالت: إن عبد الله راى في عنقي خيطا فقال: ما هذا قلت: خيط رقي لي فيه قالت: فأخذه ثم قطعه، ثم قال: أنتم آل عبد الله لاغنياء عن الشرك، سمعت رسول الله تي يقول: إن الرقى والتمائم والتولة شرك، فقلت: لقد كانت عيني تقذف ، وكنت أختلف إلى فلان اليهودي، فإذا رقى سكنت فقال عبد الله: إنما ذاك عمل الشيطان، كان ينخسها بيده، فإذا رقى كف عنها، إنما كان يكفيك أن تقولي كما كان رسول الله تي يقول: "أذهب الساس رب الناس واشف أنت الشافي لا شفاء إلا شفاؤك، شفاء لا يغادر سقما .

[ذكره الألباني في الصحيحة ((٣٣١) فامرأة عبد الله بن مسعود اشتكت من عينها فذهبت إلى يهودي ليعالجها فرقاها رقية شركية ثم معلها في خيط يعلق برقبتها فذهب ما بها من وجع فأخبرها زوجها أن الشيطان كان يضغط على عصب في عينها بيده فتشعر بالألم فإذا ذهبت إلى هذا اليهودي وتلا رقياه الشركية كن عنها، ثم علمها عبد الله بن مسعود الرقية الشركية كن عنها، ثم علمها عبد رسول الله في - فتوقفت عن الذهاب إلى ذلك اليهودي، وسبحان الله بعض الضعفاء يحتج على عدم تركه لشرب الدخان بانه يشعر بصداع إذا لم يشربه فإذا شربه شعر براحة وذهب عنه الصداع ونقول له ما قاله عبد الله بن مسعود إنما ذلك عمل الشطان فإنه يضغط على أعصاب المخ حتى يشعر

1

٥٥من السلمين من يستمع إلى الفسفا والحسيرم ثم يستدل على جوازة لك بأصاديث في غير موضعها

المدخن بالصداع فإذا عصى الله سبحانه وتعالى وشرب الدخان ترك العصب فيشعر بالراحة فيظن أن الدخان هو سبب راحته وهو مخطئ في ذلك.

القسم الثالث: يعصى ويبحث عما يؤيد معصيته

مثال ذلك من يضع أمواله في البنوك الربوية ويأخذ عليها فائدة ثم حينما ينهاه احد عن ذلك يتشدق بأن فلانا قد أباح ذلك، ومثاله أيضا من يستمع إلى الغناء المحرم ثم يستدل على جواز ذلك -باحاديث في غير موضعها. ولعل أفضل الأقسام الثلاثة هو القسم الأول الذي إذا التبس عليه الأمر فلم يستطع أن يفرق بين الخير والشر توقف حتى يسال، وأما القسم الثاني فقد يقع فيه بعض الصالحين فيقع في الشر ظنا منه أنه خير ثم إن بان له أنه شر كف عنه كما فعلت زينب امرأة عبد الله بن مسعود، وشر الأقسام القسم الثالث الذي يتقلب في الشر ثم يحاول أن يبحث عن الدليل الذي يؤيد ما هو عليه من باطل بالرغم من توضيح أهل العلم له مبطلان ما هو عليه.

#### ضوابط التفرقة بين الخير والشر

إذا عرض للإنسان أمر ولم يعلم حكمه أخير هو أم شرَّ فهناك بعض الضوابط التي يجب أن يتبعها للتفرقة حتى لا يقع في الشر وهي:

سوّال أهل العلم، قال تعالى: فَاسْأَلُوا أَهْلَ الذَّكْرِ إِنَّ كُنْتُمْ لاَ تَعْلَمُونَ ﴾ [النحل:٤٣] وقال ﷺ في حديث صاحب الشجة: قتلوه قتلهم الله، ألا سالوا إذ لم يعلموا فإنما شفاء العيّ السوّال، إنما كان يكفيه أن يتيمم [أخرجه أبو داود وصححه الألباني في صحيح أبي داود رقم ٣٢٦]، فسوّال أهل العلم ينير الطريق للحيران فيستطيع أن يميز بين الخير والشر فلا يقع قيه.

## التوقف عن الفعل لحين السؤال

في حالة عدم تمكن الإنسان من السوّال في

الحال وجواز تأخير فعل ما عرض له يستحد له أن يتوقف عن الفعل حتى يسال أهل العلم قال : إن الحلال بين وإن الحرام بين وبينهما أمور مشتبهات، لا يعلمهن كثير من الناس، فمن اتقى الشبهات فقد استبرأ لدينه وعرضه ومن وقع في الشبهات وقع في الحرام، [رواه البخاري ومسلم] وقال أيضا: ادع ما يريبك إلى ما لا يريبك.

[رواه النسائي والترمذي وصححه الإلباني في صحيح الجامع (٢٣٧٨/١) والإرواء (٢٠٧٤)] استصحاب الأصل

في حالة عدم التمكن من السؤال ولحوق المشقة بالإنسان من جراء تاخيره فعليه أن يُعْمل الأصل العام ويستصحبه وهو:

أ - الأصل في الأشياء - الأفعال والأعيان - الحل والدليل قوله تعالى: ﴿ هُوَ الَّذِي خَلَقَ لَكُمْ مَا فِي الأَرْض جَميعًا ﴾ [البقرة:٢٩]، وهذا عام في الأعيان والمنافع: أما المعاملات فمثل قوله تعالى: ﴿ وَأَحَلُ اللهُ النبيَّع وَحَرُمَ الرَّبَا ﴾ [البقرة:٢٧٥] فاحل المبايعة فالأصل فيها الحل وكذلك بقية العقود.

ب - الأصل في العبادات المنع: إلا إذا أذن بها الشرع، ودليل ذلك قوله ﷺ: من عمل عملا ليس عليه أمرنا فهو رد، رواه مسلم، وقوله تعالى: ﴿ أَمْ لَهُمْ شُرِكَاءُ شَرَعُوا لَهُمْ مِنَ الدِّينِ مَا لَمْ يَأْذَنْ بِهِ اللَّهُ ﴾ [الشورى:٢١].

ومن ثم فإذا قدم للإنسان طعام أو شراب ولا يستطيع أن يعرف حكمه من حل أو حرمه فالأصل الحل حتى يرد دليل على تحريمه، وإذا طلب من إنسان فعل عبادة ولا يعرف حكمها من جواز أو عدمه فالأصل التوقف حتى يرد الدليل على جواز الفعل، فإذا اتبع المسلم هذه الضوابط عند عدم التمييز بين الخير والشر استطاع أن ينجو بنفسه من الوقوع في الشر واستبرأ لدينه وعرضه.

وآخر دعوانا أن الحمد لله رب العالمين.

التوح



يسم الله والحمد لله والصلاة والسلام على رسول الله واله وصحبه ومن تبع هده. أما بعد: قان الله عز وجل قد رفع شان الصحابة رضوان الله عليهم في كتابه العزيز وكذلك فعل رسوله 24 في سنته، فقال سبحانه: ﴿ مُحَمَّدُ رَسُولُ اللَّه وَالَّذِينَ معة أَشَدًاءُ عَلَى الْكَفَّارِ رُحْماءُ بِيَنَهُمُ... ﴾ [الفتح: ٢٩]. قال الإمام مالك: بلغني أن التصارى كانوا إذا رأوا الصحابة رضوان الله عليهم الذين فتحوا الشام يقولون: والله لهؤلاء خير من الحواريين قيما بلغنا. وقال ابن الجوزي: وهذا الوصف لجميع الصحابة عند الجمهور.

> وقال الإمام مالك في قوله تعالى: ﴿ لِيَغْنِظُ بِهِمُ الْكُفُّارَ ﴾: من أصبح وفي قلبه غيظ على أصبحابً رسول الله ﷺ فقد أصابته هذه الآية.

وقال الإمام عبد الله بن إدريس: لا أمن أن يكونوا ضاهوا الكفار، يعني الرافضة؛ لأن الله تعالى يقول: ﴿ لِيغْنِظْ بِهِمُ الْكُفَارَ ﴾.

وقال تعالى: ﴿ لَكُنَّ الرَّسُولُ وَ الَّذِينَ آمَنُوا مَعَهُ جَاهَدُوا بِآمُوالِهِمْ وَ أَنْفُسَهِمْ... ﴿ [التوبة: ١٠٠]. وقال تعالى: ﴿ لَقَدْ رَضِيَ اللَّهُ عَنَ الْمُؤْمَنِينَ ﴾ [الفتح: ١٨]. وقال تعالى: ﴿ لِلْفُقَرَاءِ الْمُهَاجَرِينَ ﴾ [الحشر: ٨- ١٠].

وقال ابن كثير في تفسيره: وما أحسن ما استنبط الإمام مالك من هذه الآية الكريمة أن الرافضي الذي يسبُّ الصحابة ليس له في مال الفيء نصيب لعدم اتصافه بما مدح الله به هؤلاء في قولهم: ﴿رَبَّنَا اغْفَرُ لَنَا وَلإِخْوَانِنَا ﴾ [الحشر: ١٠].

وروى مسلم من حديث عروة بن الزبير قال: قالت عائشة: يا ابن أخي، أمروا أن يستغفروا لأصحاب النبي قل فسيُوهم. وقال تعالى: ﴿ فَإِنَّ أَمَنُوا بِمِثَلُ مَا أَمَنُتُمْ بِهِ فَقَد الشَّدَوَّا ﴾، فجعل إيمانهم مقياساً لإيمان الناس، وقال سبحافه: ﴿ لَقَدْ تَابَ اللَهُ عَلَى النَّبِيَ... ﴾ [التوبة: ١١٧، ١١٨].

وهذا في غـزوة تبـوك وقـد حضـرهـا جـمـيع الصـحـابة، إلا الثـلاثة الذين خُلفـوا، وقد ذكـر الله توبتهم في القرآن.

وقال تعالى: ﴿ لاَ يَسْتَوِي مِنْكُمْ مَنْ أَنْفَقَ مِن قَبْل الْفَتْح وَقَاتَلَ أُولَئَكَ أَعْظَمُ دَرَجَةً مِنَ الَّذِينَ أَنْفَقُوا مِنَ بَعْدُ وَقَاتَلُوا وَكُلاً وَعَدَ اللَّهُ الحُسْنَى ﴾ [الحديد: ١١]، و الحسنى: الجنة، واستدل ابن حزم بهذه الآية على أن الصحابة جميعًا من أهل الجنة؛ لقوله تعالى: < وكُلاً وعَدَ اللَّهُ الحُسْنَى ﴾.

إلى ذلك من الآيات.

وأما ما جاء في السنة فقد روى الشيخان من

بقه زکریا مشرف حدیث عبدالله بن مسعود رضی الله عنه، آن رسول

الله ﷺ قال: مَخَيَّر الناس قَرْني، ثم الذين يلونهم، ثم الذين يلونهم،. وروى الشيخان من حديث أبي سعيد الخدري

وروى السيحان من حديث ابي مسيحان من رضي الله عنه أن النبي ﷺ قـال: «لا تسـبُوا أصحابي، فلو أن أحدكم أنفق مثل أحد ذهبًا ما بلغ مُدُ أحدهم ولا نصيفه».

وروى الطبراني من حديث ابن عباس رضي الله عنهما أن رسول الله ﷺ قال: «من سب أصحابي فعليه لعنة الله والملائكة والناس أجمعين». [صحيح الجامع (٦٢٨٥]).

ومن عقيدتنا- عقيدة أهل السنة والجماعة-سلامة قلوبنا والسنتنا لأصحاب النبي 📽، ونؤمن يما جاء به كتاب الله تعالى وسنة رسوله 🛎 وانعقد عليه إجماع العلماء على فضائل الصحابة ومناقبهم، ونقدم من أنفق من قدل الفتح وقاتل في سبيل الله، على من أنفق من بعد وقاتل، وكالاً وعد الله الحسني، ونقدم المهاجرين والأنصبار، ونؤمن بانه لن يدخل النار أحدُ شهد بدرًا ولا أحد ممن بايع تحت الشجرة، الذين رضى الله عنهم جميعًا وكانواً أكثر من الف وأربعمائة رجل، وأيضًا نتوقف عما شبجر بين الصحابة، ونرى وجوب السكوت عن الخوض فيما جرى بينهم من الفتن رضى الله عنهم جميعًا من بعد مقتل عثمان رضى الله عنه، ونعتقد أن فتنة الجمل وقعت من غير اختيار على ولا طلحة ولا الزبير، وأن عائشة رضى الله عنها خرجت للإصلاح بين الناس، وأن القتال الذي حصل بينهم لم يكن على الخلافة، فإن أهل الجمل وصفين لم

Martin Barrier & Harris

يقاتلوا على نصب خليفة غير عليّ، ولا كان معاوية يقول إنه الإمام دون علي، وكذلك طلحة والزبير، وإنما وقع القتال لاختلاف اجتهادهم في كيفية القصاص من قتلة عثمان رضي الله عنه، وأكثر الصحابة اعتزلوا القتال واتبعوا النصوص الواردة في اعتزال الفتنة، ونعمل بقول عمر بن عبد العزيز رحمه الله: دماءً طهر الله منها يدي فلا أخضب بها للساني. ثم تلا قوله تعالى: ﴿ تِلْكَ أُمُةً قَدُ خَلَتً....

ونستغفر للقتلى من كلا الفريقين ونترحم عليهم ونعترف لهم بسبقهم وننشر مناقبهم؛ عملاً بقوله تعالى: ﴿ وَالَّذِينَ جَاءُوا من بَعْدِهِمْ يَقُولُونَ رَبِّنَا اغْفَرْ لَنَا وَلاِخُوانِنَا الَّذِينَ سَبَقُونَا بِالإِيمَانِ وَلا تَجْعَلُ فِي قُلُوبِنَا عَـلاً لِلَّذِينَ آمَنُوا رَبْنَا إِنِّكَ رَءُوفُ رَحِيمَ [الحَشُر: ١٠].

منزلة الصحابة عند علماء السلف

قيل لأحمد بن حنبل: يا أبا عبد الله، ماذا تقول فيما كان من عليّ ومعاوية رحمهما الله فقال أبو عبد الله: ما أقول فيهما إلا الحسني، رحمهما الله أجمعين.

قال الخلال: قال أبو بكر المروزي: قلت لأبي عبد الله: أيهما أفضل: معاوية أو عمر بن عبد العزين فقال: معاوية أفضل، لسنا نقيس بأصحاب النبي ﷺ أحدًا، قال النبي ﷺ: أخير الناس قرني الذين بعثت فيهم.

وقال أبو زرعة الرازي: إذا رأيت الرجل ينتقص أحدًا من أصحاب النبي تلف فاعلم أنه زنديق؛ وذلك لأن الرسول تلف حق، والقرآن حق، وما جاء به حق، فإنما أدى إلينا ذلك كله الصحابة، وهؤلاء يريدون أن يجرحوا شهودنا ليبطلوا الكتاب والسنة، والجرح بهم أولى، وهم زنادقة. أه. [الكفائة ص٤٤].

وقال الإمام أحمد بن حنبل رحمه الله تعالى: صفة المؤمن من أهل السنة والجماعة من شهد أن لا إله إلا الله وحده لا شريك له، وأن محمداً عبده ورسوله. إلى أن قال: وترحم على جميع أصحاب محمد ته صغيرهم وكبيرهم، وحدّث بفضائلهم وأمسك عما شجر بينهم.

وقال الطحاوي رحمه الله: ونحب أصحاب رسول الله تي ولا نفرط في حب أحد منهم، ولا نتبرا من أحد منهم، ونبغض من يبغضهم وبغير الحق ينكرهم، ولا ننكرهم إلا بخير، وحبهم دين وإيمان وإحسان، وبغضهم كفر ونفاق وطغيان. [شرح العقيدة الطحاوية ٢٨٩/٢].

ومن العجيب أن يخرج علينا في أيامنا هذه-التي تموج فيها الفتن كقطع الليل المظلم- من يخوض في هؤلاء الأصحاب بغير علم ولا هدى ولا كتاب منير، وهم الروافض [الشيعة] ومن يصدقهم

او يقول بقولهم، ويسير وراءهم بكتابة ذلك أو نشره أو تمثيله في مسرحيات أو غير ذلك كما حدث في سب عمرو بن العاص رضي الله عنه أو تنقصه.

وما كان لمسلم أن يصدر منه ذلك إلا عن كراهية حقيقة منه لصحابي، وإلا فقد وقع في الوعيد الشديد كما ذكر ذلك الإمام الطبري في مقدمة التاريخ، فقال: فما يكن في كتابي هذا من خير ذكرناه عن بعض الماضين مما يستنكره قارئه أو يستشنعه سامعه، من أجل أنه لم يعرف له وجهًا في الصحة، ولا معنى في الحقيقة، فليعلم أنه لم يؤت في ذلك من قبلنا، وإنما أتي من قبل بعض ناقليه إلينا، وإنما أدينا ذلك على نحو ما أدى إلينا، هذا من ناحية أدينا ذلك على نحو ما أدى إلينا، هذا من ناحية فينبغي أن يكون ذلك بميزان الشرع فنحب في الله ونبغض في الله.

وما ذكره هذا الرجل من سبب لبغضه لهذا الصحابي إن صح فلا يكون مسوّعًا لهذا التصريح الصادم لمساعر المسلمين وعقيدتهم والذي يتناول رمزًا من رموز الآمة الإسلامية عبر تاريخها.

ولو كان صاحب رجل الأقدار، استجاب لأمر الله تعالى إذ يقول: ﴿ فَاسْأَلُوا أَهْلَ الذَّكْرِ إِنْ كُنْتُمْ لا تَعْلَمُونَ ﴾ [النحل: ٤٣]، فسال عن المصادر الصحيحة التي تكلمت عن حياة عمرو بن العاص، خاصة وهو من أصحاب رسول الله تله لوجدها، ولقالت له بلسان حالها: ما من مسلم على أرض مصر يؤمن بالله واليوم الآخر إلا وياتي يوم القيامة في ميزان حسنات عمرو رضى الله عنه.

بل ولو سأل أهل العلم بأحاديث رسول الله التي تتكلم عن فضل هذا الصحابي لوجد قوله ﷺ: أسلم الناس وأمن عمرو بن العاص، [صحيح الجامع ٩٧١].

وأيضًا قوله ﷺ: «عمرو بن العاص من صالحي قريش». [صحيح الجامع ٤٠٩٥].

وقـوله ﷺ : «ابنا العـاص مـؤمنان؛ عـمـرو وهشام. [صحيح الجامع ٤٥].

وأخيرًا أقول لصاحب رجل الأقدار، خاصة، ولكل من يتناول أو تسول له نفسه أن يتناول واحدًا من أصحاب رسول الله تي بادنى تنقص: اتقوا الله في أنفسكم، واعلموا أنكم تأكلون لحم أناس اصطفاهم الله عز وجل لصحبة نبيه والدفاع عن دينه، أناس من أولياء الله بلا شك.

وتذكروا قول الله عز وجل في الحديث القدسي: «من عـادى لي وليًـا فـقـد أذنتـه بالحـرب». [رواه البخارى ٦٥٠٢].

جعلنا الله من حزبه ومن أوليائه، وصلى الله على محمد وآله وصحب وسلم. وآخر دعوانا أن الحمد لله رب العالمين.

العرب التالج/ السبية المللكة والملاكين



Shar BARShar

الحمد لله وحده والصلاة والسالام على من لا نبي والسالام على من لا نبي بعده... وبعد: بينا فيما سبق علاقة الملائكة بالمؤمنين، وصالاة الملائكة على المتقين وتسديدهم الملائكة على المتقين وتسديدهم بالنسبة للكفار والعصاة والفساق، فإن الملائكة تلعنهم وتنزل العذاب بهم، وتضرب وجاوههم وأدبارهم عند احتضارهم، وفيما يلي بيان ه العصاة: و العصاة:

## ١. اهلاکهم قری لوط:

لما جاءت الملائكة لوطًا عليه السلام في هيئة شباب وجوههم حسنة وصورهم جميلة، جاءه قومه مسرعين يمارونه في شأن

ضيوفه، ويحاولون فعل الفاحشة بهم، فسيء بهم وضاق بهم ذرعًا، فضربهم جبريل عليه السلام بجناحه فطمس أعينهم وأذهب أبصارهم، حتى لم يبق لها محل ولا أثر، ثم أهلكهم الله شدر هلاك ورفع جبريل عليه السلام قراهم إلى السماء وعاد بها منكسة إلى الأرض ثم أمطر الله عليهم حجارة من نار.

يقول سبحانه: ﴿ وَلَقَدْ رَاوَدُوهُ عَنَّ ضَنَيْفِهِ فَطَمَسْنَا أَعْيُنَهُمْ فَذُوقُوا عَذَابِي وَتُذُرِ ﴾ [القمر:٣٧]، ويقول سبحانه: ﴿ فَلَمُا جَاءَ أَمْرُنَا جَعَلْنَا عالِيهَا سَافِلَهَا وَأَمْطَرْنَا عَلَيْهَا حِجَارَةُ مِنْ سَجُيلٍ مَنْضُود

(٨٢) مُستومة عِنْدَ رَبِّكَ وَمَا هي من الظَّالين بَبَعِيدٍ. [هود:٨٢-٨٢].

## العصيةولاتصاحبارفقة العاصى:

ففى الحديث يقول النبى ع: «لا تدخل الملائكة بيتًا فيه كلب ولا صورة» رواه الشيخان عن أبى طلحة، وعن أبى هريرة رضى الله عنه قال: قال رسول الله 🚁: «لا تصحب الملائكة رفقة فيها کلب ولا جرس» رواه مسلم. ٢.١١للانكة تصرب وجوه الكف ارواديارهم عتد الاحتصار لأن روح الكافر تأبى الخروج، يقول سيحانه: ﴿وَلَوْ تَرَى إِذ الظَّالمونَ في غَمَرَاتِ المُوْتِ والملائكة باسطو أنديهم أخرجوا أنفسكم التوم

تُجْرَوْنَ عَذَابِ اللَّهُونِ بِمَا كُنْتُمْ تَقُولُونَ عَلَى اللَّهِ عَــيْـرَ الحَقَّ وَكُنْتُمْ عَنَّ ايَاتِهِ تَسْـتَكْبِرُونَ ﴾ [الانعام: ٣٣]، ويقول سبحانه: ﴿فَكَيْفَ إِذَا تَوَفُتُهُمُ المُلاَئِكَةُ يَضْـرِبُونَ وُجُـوهَهُمْ وَأَدْبَارَهُمْ ﴾ [محمد: ٢٧].

## . لا تقرب الملائكة جيفة الكافر والمتلطخ بالخلوق - أي المتلطخ بالزعفران لما فيه من التشبه

بالنساء. وفي الحديث: «ثلاثة لا تقربهم الملائكة: جيفة

الكافر، والمتلطخ بالخلوق، والجنب إلا أن يتوضا،

العدد الثاني السنة الثالثة والثلاثون

1

اخـرجـه أبو داود في سننه، صـحـيح التـرغـيب والترهيب (٧٣/١).

## ٥. لعنهم للكفار والفساق:

يقول جل شانه: ﴿ إِنَّ الَّذِينَ كَفَرُوا وَمَاتُوا وَهُمْ كُـفَّـارُ أُولَئِكَ عَلَيْهِمْ لَعْنَةُ اللَّهِ وَالْمَلَائِكَةِ وَالنَّاسِ أَجْمَعِينَ ﴾ [البقرة:١٦١].

## وهذه بعض الأعمال التي تلعن الملائكة أصحابها: ١. المرأة التي لا تستجيب لزوجها:

ففي صحيح البخاري عن أبي هريرة رضي الله عنه قال: قال رسول الله ﷺ: «إذا دعا الرجل امرأته إلى فراشه فابت، فبات غضبان عليها لعنتها الملائكة حتى تصبح».

### ٢. الذي يشير لأخيه بحديدة:

ففي صحيح مسلم، عن أبي هريرة رضي الله عنه قال: قال رسول الله ﷺ: «من أشار إلى أخيه بحديدة فإن الملائكة تلعنه، وإن كان أخاه لأبيه وأمه».

والحديث يشير إلى حرمة ترويع المسلم، وإلى حرمة هذا الفعل.

## . الذين يسبون أصحاب النبي 😅 :

إن سب أصحاب النبي ﷺ فضلًا عما فيه من الإثم والفجور فهو طعنٌ في الشريعة لأن الأحكام الشرعية وصلتنا عن طريقهم، وطعن في النبي ﷺ لأن الله اصطفاه واصطفى له أصحابه، وشرف الصحبة من شرف الصاحب ﷺ.

ولذلك قال ﷺ: «لا تسبوا أصحابي، فوالذي نفسي بيده لو أن أحدكم أنفق مثل أحد ذهبا ما بلغ مُدَّ أحدهم ولا نصيفَه» رواه البخاري ومسلم، وفي معجم الطبراني الكبير عن ابن عباس رضي الله عنهما قال: قال ﷺ: «من سب أصحابي فعليه لعنة الله والملائكة والناس أجمعين».

٤.الذين يعطلون شرع الله أن يحكم واقع الناس: عن ابن عباس رضي الله عنهما قال: قال رسول الله ٤٠ «من قتل عمدا فهو قود، فمن حال بينه وبين فعله لعنه الله والملائكة والناس أجمعين، رواه النسائي.

هذا بالنسبة لمن يعطل حدًا واحدًا فما بالنا بالذي يعطل حدود الله وأحكام الله كلها.

## ٥. الحدثون في دين الله المتدون على أحكامه والخارجون عن شريعته:

ففي حديث أبي داود والنسائي «من أحدث حدثًا أو أوى محدثًا فعليه لعنة الله والملائكة والناس أجمعين، صحيح الجامع (٨/٦).

وفي الحديث أيضًا: المدينة حرم، ما بين عير إلى ثور، فمن أحدث فيها حدثا أو أوى محدثًا، فعليه لعنة الله والملائكة والناس أجمعين، لا يقبل الله منه يوم القيامة صرفًا ولا عدلاً، رواه البخاري في صحيحه.

اللائكة تلعن من ادعى إلى غير أبيه أوانتمى الى غير أبيه أوانتمى الى غير والديه، لا يقبل الله منه يوم القيامة صرفًا ولا عدلا.

دمة السلمين واحدة يسعى بها الداهم فمن أخفر مسلمًا في ذمته فعليه لعنة الله والملائكة والناس أجمعين. رواه البخاري في صحيحه.

وقد سال الكفار النبي ﷺ رؤية الملائكة، ليدلل لهم على صدقه فجاءت الآيات تبين لهم، أن اليوم الذي يرون فيه الملائكة يوم شوّم عليهم، ذلك أنهم يرون الملائكة عندما يحل بهم العذاب وعندما ياتيهم الموت ويكشف عنهم الغطاء يقول سبحانه: وقدال الذين لا يَرْجُونَ لِقاءَنَا لَوُلاَ أُنْزِلَ عَلَيْنَا المُلائِكَةُ أَوْ نَرَى رَبَّنَا لَقَدِ اسْتَكْبَرُوا فِي أَنْفُسِهِمْ وعَتَوْا عُتُوا عَتُوا كَبِيرًا (٢١) يَوْمَ يَرَوْنَ المُلائِكَة لا بُسْرَى يوْمَتَذِ لِلْمُجْرِمِينَ وَيَقُولُونَ حِجْرًا مَحْجُورًا ﴾ [الفرقان: ٢١-٢٢].

ولو نُزل إليهم ملائكة، فإنهم لن يؤمنوا وإنما طلبوا ذلك على سبيل التعنت، يقول سبحانه: ﴿ وَلَوْ أَنَّنَا نَزْلُنَا إِلَيْ هِمُ الْمَلَائِكَةَ وَكَلَّمَ هُمُ الْمُوْتَى وَحَسَّرْنَا عَلَيْهِمْ كُلُّ شَيْءٍ قُبُلاً مَا كَانُوا لِيُؤْمِنُوا إِلاً أَنْ يَشَاءَ اللَّهُ وَلَكِنُ أَكْتَرْ مَا كَانُوا لِيُؤْمِنُوا إِلاً [الأنعام:111].

والله عز وجل لم يرسل الرسل من الملائكة لأن طبيعتهم مخالفة لطبيعة البشر. ولو أرسل الله ملكًا رسولاً لجعله من جنس البشر يقول سبحانه: ولَوَ جَعَلْنَاهُ مَلَكًا لجَعَلْنَاهُ رَجُلاً وللْبَسْنَا علَيْهِمْ مَا يَلْبِسُونَ ﴾ [الأنعام:٩].

والله من وراء القصد.

العدد الثانى السنة الثالثة والتلاثون

التوحيد



الحمد لله وبعد:

vill

إن وسائل الإعلام في كثير من البلدان في غالب الأحيان صارت عوامل هدم للمجتمعات، ومن هنا سارعت دول الكفر والمذاهب الهدامة إلى السيطرة على زمام تلك الوسائل لتبث من خلالها سمومها التي أشربتها كثير من القلوب فسقطت صرعى وهلكى، أو مرضى في طريق سيرها إلى الله والدار الآخرة، وكان من نتائج ذلك محاولات هدم أركان العقيدة ومحاربة الفضلة ونشر الرذيلة والفاحشة.

لتوحيد عبرمجلة التوحيد

فعُبدت القبور وذُبحت القرابين لغير الله عز وجل، وانتشر السحر والسحرة واتُبعت الشهوات وكثرت المنكرات، لكن سرعان ما تنبه العقلاء من المسلمين للخطر الداهم فسارعوا إلى معالجة المرضى وإنقاذ الهلكى، فكان من جهودهم هذه المجلة الغراء- مجلة التوحيد- منبر الدعوة السلفية بمصر، والتي عملت على نشر التوحيد منذ أكثر من ثلاثين عامًا.

ومن هذا المنطق ندعوكم أيها الأخوة - حفظكم الله - إلى نشر التوحيد عبر مجلة التوحيد بتوزيعها بالداخل؛ السنة الكاملة ب 10 ريالاً فقط قيمة اشتراك يُهدى إلى معلم أو واعظ يؤثر في مجتمعه، و 10 دولارًا قيمة اشتراك خارجي يُهدى إلى من يحتاج إلى من ينير له الطريق، فلا تحرم نفسك يا أخي من السُّنة الحسنة والأجر الجزيل.

قال ﷺ: «من دعا إلى هُدى كان له من الأجر مثل أجور من تبعه».

ويمكن المشاركة بدعم المجلة بعمل حوالة أو شيك مصرفي على بنك فيصل الإسلامي فرع القاهرة حسباب رقم ١٩١٥٩٠ باسم مجلة التوحيد - أنصار السنة.

وففنا الله وإياكم لها يدبه ويرضاه