

**Upload by: altawhedmag.com** 

# رئيس مجلس الإدارة د. جمال المراكبي



# السالام عليكم

# عاجل إلى وزارة الدكتور نظيف

لما قدم سعد بن أبي وقاص إلى المدينة أمَّره عمر رضي الله عنهما على حرب العراق وقال له:

«يا سعد، سعد بن وهيب؛ لا يغرنك من الله أن قيل خال رسول الله هي وصاحب رسول الله عن وجل لا يمحو السيء بالسيء ولكنه يمحو السيء بالحسن، فإن الله تعالى ليس بينه وبين أحد نسب إلا طاعته، فالناس شريفهم ووضيعهم في ذات الله سواء، الله ربهم وهم عباده، يتفاضلون بالعافية (أي السلامة من المعاصي)، ويدركون ما عنده بالطاعة، فانظر الأمر الذي رأيت رسول الله هي عليه منذ بُعث إلى أن فارقنا فالزمه فإنه الأمر، هذه عظتي إياك إن تركتها ورغبت عنها حبط عملك وكنت من الخاسرين».

فهل لوزرائنا الجدد في هذه الوجبة الدسمة من نصيب؟!

اللهم وفقهم إلى العمل بكتابك وسنة نبيك ﷺ آمين. آمين.

رئيس التحرير





إسلامية ثقافية شهرية

السنة الثالثة والثلاثون

العدد السابع-رجب ١٤٢٥هـ الثمن ١٥٠ قرشًا

المشرف العسام

د.عبداللهشاكر

اللجنة العلمية

د. عبد العظیم بدوي زكریاحسسیني جمال عبد الرحمن معاویة محمد هیكل



# البريدالإلكتروني

Mgtawheed@hotmail.com رئيس التحصور Gshatem@hotmail.com رئيس التحوي المنافعة المرابع والاشتراكات Ashterakat@hotmail.com www.altawhed.com www.ELsonna.com

التحرير / ۸ شارع قوله ـ عابدين القاهرة ت : ٣٩٣٦٦١٧ ـ فاكس : ٣٩٣٦٦١٧ قسم التوزيع والاشتراكات ت : ٣٩١٥٤٥٦

# لئيس التحرير جمال سعد حاتم مدير التحرير الفني حسين عطا القراط



# صاحبةالامتياز

المالق المالية

# ثمن النسخة

مصر ۱۵۰ قرشا ، السعودية ٦ ريالات ، الإمارات ٢ دراهم ، الكويت ٥٠٠ فلس، المفسرب دولار أمسريكى، الأردن ٥٠٠ فلس، قطر ٦ ريالات، عمان نصف ريال عماني، أمريكا ٢ دولار، أوروبا ٢ يورو.

# الاشتراك السنوي:

ا- في الداخل ٢٠ جنيها (بحوالة بريدية داخلية باسم مجلة التوحيد ـ على مكتب بريد عابدين). ٢ ـ في الخارج ٢٠ دولارا أو ٢٥ ريالا سعوديا أو ما يعادلها. ترسل القيمة بسويفت أو بحوالة بنكية أو شيك على ينك في صل الاسلامي ـ فرع القاهرة ـ باسم مجلة التوحيد ـ انصار السنة (حساب رقم / ١٩١٥٩٠).



# في هذا المد

| 4   | د. جمال المراكبي     | فتتاحية العدد                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
|-----|----------------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| 0   | رئيس التحرير         | كلمة التحرير                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| 4   | د. عبد العظيم بدوي   | باب التفسير: «سورة القلم» الحلقة الثانية                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| 14  | زكريا حسيني          | باب السنة: المحرمات من النساء بسبب الرضاع                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
|     |                      | منبر الحرمين: «الوسطية أبرز سمات الشريعة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| 17  | صالح أل طالب         |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| 19  | حمد علي عبد الرحيم   | من روائع الماضي: شبهر رجب وما ابتدع فيه ه                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| 11  | علي حشيش             | مشروع حفظ السنة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
|     | ف فيها،              | من علوم القرآن: «السور المكية والمدنية والمختل                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| 77  | مصطفى البصراتي       |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| 77  | د. عبد الله شاكر     | واجب المكلف نصو توصيد الله وعبادته                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
|     | A LANGE              | دراسات شرعية: من منقصات التوحيد                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| 49  | ن عبد العزيز الجبرين | الله بالله ب |
| 77  | معاوية محمد هيكل     | اتبعوا ولا تبتدعوا: سمات أهل البدع(٢) ه                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| 77  |                      | واحة التوحيد                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| 71  | عدنان الطرشية        | ماذا يحب الله وماذا يكره                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| ٤.  | عبد الرازق السيد عيد | وقفات مع القصة: بنو إسرائيل بعد موسى                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| £Y  | مجدي عرفات           | الإعلام بسير الأعلام:                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| 11  |                      | ركن الأسرة: البيت السعيد صالح بز                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| 27  | جمال عبد الرحمن      | ركن الأسرة: الأسرة المسلمة في ظلال التوحيد                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| 0.  | متولي البراجيلي      | باب الفقه: كتاب الطهارة - باب المياه                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| ٥٣  | و إسحاق الحويني      |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
|     | راء والمعراج         | من القصص الواهية: قصة بدء الأذان ليلة الإس                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| 00  | علي حشيش             |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| ٥٨  |                      | فتاوى المركز العام                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| 1.  |                      | فتاوى الشيخ ابن عثيمين، رحمه الله                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| 77  |                      | فتاوى هيئة كبار العلماء                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| 75  |                      | قرارات المجمع الفقهي                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| 77  | حسن زهرة             | فضل الخطابة ومكانتها في الإسلام                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| 7.7 | اسامة سليمان         | مفاهيم عقائدية: الإيمان بالرسل                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |

الركز العام: القاهرة ـ ٨ شارع قوله ـ عابدين هاتف: ٣٩١٥٥٧٦ ـ ٣٩١٥٤٥٦

تذكير الخالان باحكام الكتمان أحمد السيد علي إبراهيم رهن النبي الله درعة عند اليهودي ودلالاته الفقهية عاطف التاجوري

مطابع التجارية - قليوب - مصر

التوزيع الداخلى مؤسسة الأهسرام وفروع أنصار السنة المحمدية

Upload by: altawhedmag.com

# ولا تقريوا الفواحش

الحـمد لله والصالاة والصالاة والسالاة والسالاة والسلام على رسول الله. وبعد: فإن أمة الإسلام التي أكرمها الله بدينه وحباها برسالته قامت على دعائم قوية إذا اعتنت بترسيخها قويت عزيمتها وارتفع لواؤها وعز جاهها، وإذا فرطت في تلك الدعائم فعصت ربها وخالفت سنة نبيها هانت على عدوها، وإن من دعائم الإسلام هانت على عدوها، وإن من دعائم الإسلام تحريم الفواحش ما ظهر منها وما بطن.

وحرصا منا ورغبةً في نصح الأمة وتحذيرها من الفواحش وخطرها، نقول مستعينين بالله عز وحل:

# تعريفالفواحش

الفواحش: كل ما يشتد قبحه من الذنوب والمعاصي، وكل خصلة قبيحة فهي فاحشة، والفحش والفحش والفحش القبيح من القول والفحل، وجمعها الفواحش، ومنه قول النبي على المعائشة حين ردت على اليهود الذين دخلوا على النبي شخ فقالوا: السام عليك يا محمد عنون بالسام: الموت فقال لهم النبي من «وعليكم». فقالت عائشة رضي عنها: «عليكم السام واللعنة وغضب الله عليكم». فقال لها النبي تن «لا تقولي ذلك يا عائشة، فإن الله لا يحب الفحش ولا النفاحش».

فأراد النبي ﷺ بالفحش التعدي في القول، مع أن عائشة رضي الله عنها لم تذكرهم إلا بما هم عليه وبما وصفهم الله عز وجل به وحكم عليهم به من الغضب واللعنة.

وأصل الفحش الزيادة والكثرة، ولهذا يقرر الفقهاء أنه يُعفى عن يسير النجاسة التي لا يمكن التحرز منه، ولا يعفى عما فحش منها أي كثر.

وفي القرآن الكريم: ﴿ الَّذِينَ يَجْتَنْبُونَ كَبَائِرَ الإِثْمِ وَالْفَوَاحِشَ إِلاَّ اللَّمَمُ إِنَّ رَبَّكَ وَاسِعُ الْمُعْفِرَةِ... ﴾ [النحَم:٣٣].

ففرق الله بين كبائر الإثم والفواحش وبين اللمم، فجعل كبائر الإثم والفواحش لما فحش، وجعل اللمم لما صغر.

وكثيرًا ما ترد الفاحشة بمعنى الزنى، قال تعالى: ﴿ وَاللاّتِي يَأْتِينَ الفَاحِشَةَ مِن نَسَائِكُمْ فَاسْتَشْهُدُوا عَلَيْهِنَّ أَرْبَعَةً مَنكُمْ ﴾ [النساء: ١٥].

وقالَ تعالى: ﴿ فَإِذَا أُحْصِنُ فَإِنْ أَتَيْنَ بِفَاحِشِهَ فَعَلَيْهِ مِنْ العَدَابِ ﴾ فَعَلَيْهِ مِنَ العَدَابِ ﴾ [النساء: ٢٥].

وقال تعالى: ﴿ وَلاَ تَقْرَبُوا الزُّنَى إِنَّهُ كَانَ فَاحِشْنَةً وَسَاءَ سَبِيلاً ﴾ [الفرقان].

واحْتَلَفُوا فَي مُعنى قُولُ الله تعالى: ﴿ لاَ تُحْرِجُوهُنَ إِلاَّ أَن يَأْتِينَ تُحْرِجُوهُنَ إِلاَّ أَن يَأْتِينَ بِفَاحِشَةٍ مُّنْيَنَةً ﴾ [الطلاق]، فقيل المراد بالفاحشة: الزنى، وقيل: البذاء وسلاطة اللسان، والمعنى بعمهما.

# التبرج والعريمن الفواحش التي نهانا الله عنها

لما كان لباس التقوى خير لباس يتجمل به العبد جعله الله ينزع عمن نزع عن نفسه اللباس العبد جعله الله ينزع عمن نزع عن نفسه اللباس الساتر للعورات كما ذكر ربنا في كتابه الكريم: ﴿ يَا بَنِي اَدَمَ قَـدُ أَنَرُلْنًا عَلَيْكُمْ لِيَاسًا يُوارِي سَوْءَاتَكُمْ وَرِيشًا وَلِيَاسُ التَّقْوَى ذَلِكَ حَيْرُ ذَلِكَ مَنْ البَّهِ لَعَلَّمُمُ اللَّهُ يَعْمَلُ أَنْ اللَّهُ لَعَلَيْكُمُ النَّهُمَا المَّرْرَعُ أَبُويُكُم مِنَ الجَنَّةِ يَنزعُ عَنْهُمَا الشَّيْطَانُ كَمَا أَخْرَجَ أَبُويُكُم مِنَ الجَنَّةِ يَنزعُ عَنْهُمَا لِشَيْطَانُ كَمَا أَخْرَجَ أَبُويُكُم مِنَ الجَنَّةِ يَنزعُ عَنْهُمَا لِلنَّيْطَانُ كَمَا الْحُرْرَةِ أَبُويُكُم مِنَ الجَنَّةِ يَنزعُ عَنْهُمَا لِيَاسَهُمَا لِيُريهُما اللَّهُ إِنَّا جَعَلْنُا الشَّيْاطِينَ أَوْلِيَاءَ مِنْ وَقِيلِهُ لِللَّهُ وَلَيْكُمُ اللَّهُ لَا يَوْمَنُونَ ﴾ [الأعراف: ٢٦]، وقال تعالى: ﴿ وَإِلَا فَعَلُونَ اللّهُ لاَ يَامُنُ بِالْفَحُشَاءِ وَاللّهُ أَمْرَنَا بِهَا قُلْ إِنَّ اللّهُ لاَ يَامُنُ بِالْفَحُشَاءِ وَاللّهُ أَمْرُنَا بِهَا قُلْ إِنَّ اللّهُ لاَ يَامُنُ بِالْفَحُشَاءِ وَاللّهُ أَمْرُنَا بِهَا قُلْ إِنَّ اللّهُ لاَ يَامُنُ بِالْفَحُشَاءِ وَاللّهُ أَمْرُنَا بِهَا قُلْ إِنَّ اللّهُ لاَ يَامُنُ بِالْفَحُشَاءِ وَلَا اللّهُ لاَ يَعْلَمُونَ ﴾ [الأعراف: ٢٨].

وردت هذه الآية بعد التحذير من الشيطان الذي أخرج آدم وزوجه من الجنة وبيان أنه ولي للذين لا يوقنون، والامتنان على بني آدم بالستر باللباس والريش.

# الشيطان يأمر بالفحشاء:

قَـالَّ تعـالَى: ﴿ يَا أَيُّهَا النَّاسُ كُلُوا مِمًّا فِي الأَرْضِ حَلالاً طَيِّبًا وَلاَ تَتُبِعُوا خُطُواتِ الشَّيْطَانِ إِنَّهُ لَكُمُّ عَـدُوُّ مُبِينُ (١٦٨) إِنَّمَا يَاْمُرُكُم بِالسُّوءِ وَالْفَحْشَنَاءِ وَآنَ تَقُولُوا عَلَى اللَّهِ مَا لاَ تَعْلَمُونَ ﴾ [العقرة: ١٦٨-١٦٩].

ُ وَقَالَ تَعَالَى: ﴿ الشَّيْطَانُ يَعِدُكُمُ الفَقْرَ وَيَأْمُرُكُمُ الفَقْرَ وَيَأْمُرُكُمُ الفَّدُ اللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ المَّرَاد بِالفَحْسَاءِ هَنَا البَحْلُ والشَّعِ. هنا البَحْلُ والشَّعِ.

## دين قويم، يأمربكل جميل، وينهى عن كل قبيح

قال تعالى: ﴿إِنَّ اللَّهُ يَأْمُرُ بِالْعَدْلِ وَالإِحْسَانِ
وَإِيتَاءِ ذِي الْقُرْبَى وَيَنْهَى عَنِ الْفَحْشَاءِ وَالْمُنكِرِ
وَالْبَغْي يَعِظُكُمْ لَعَلَّكُمْ تَذَكَّرُونَ ﴾، وهذه الآية جامعة والنبعيات، لم يبق شيء إلا دخل فيها، فهي قاعدة ترجع إليها سائر الجزئيات، فكل مسألة مشتملة على عدل أو إحسان، أو إيتاء ذي القربى، فهي مما أمر الله به، وكل مسألة مشتملة على فحشاء أو منكر أو بغي، فهي مما نهى الله عنى فحة مما نهى الله والفرقان بين جميع الأشياء

# الغيرة من ارتكاب الفواحش

الغيرة على الأعراض من كريم الأضلاق ومحاسن الشيم التي يتحلى بها أصحاب الفطر السليمة والنفوس المستقيمة

عن عبد الله بن مسعود رضي الله عنهما قال: قال رسول الله ﷺ: «لا أحد أغير من الله من أجل ذلك حرم الفواحش وما أحد أحب إليه المدح من الله». [متفق عليه].

وفي رواية لمسلم كتاب التوبة (ح٤٩٥٨): «ليس أحدُ أحباً إليه المدح من الله عز وجل ومن أجل ذلك حرم الفواحش، وليس أحد أحباً إليه العذر من الله، من أجل ذلك أنزل الكتاب وأرسل الرسل».

وفي رواية عن المغيرة قال: قال سعد بن عبادة: لو رأيت رجلاً مع امرأتي لضربته بالسيف غير مُصْفَح، فبلغ ذلك رسول الله ﷺ، فقال: «أتعجبون من غيرة سعد، والله لأنا أغيرُ منه، واللهُ أغيرُ وورد بعدها: ﴿ قُلْ أَمَرَ رَبِّي بِالْقِسْطِ وَأَقِيمُوا وُجُوهَكُمْ عِنْدَ كُلِّ مَسْجِدٍ وَادْعُوهُ مُخْلِصِينَ لَهُ الدِّينَ كَمَا بَدَأَكُمْ تَعُودُونَ ﴾ [الأعراف: ٢٩]، وهذا دليل على أن العري من الفحش الذي يأمر به الشيطان ويدعو إليه، ويحرمه الله تعالى.

#### مفهوم خاطئ

إن منهج الناس في قصر مفهوم الفاحشة على جريمة الزنى يجعلهم يعتادون الفواحش ولا جريمة الزنى يجعلهم يعتادون الفواحش ولا ينكرونها: ﴿قُلْ إِنْمَا حَرَّمُ رَبِّيَ الفَوَاحِشَ مَا ظَهَرَ مَنْهَا وَمَا بَطَنَ وَالإِثْمُ وَالْبَعْيَ بِغَيْرِ الحَقِّ وَأَن تَقُولُوا تُشْرِكُوا بِاللَّهِ مَا لَمُّ يُنْزَلْ بِهِ سَلْطَانًا وَأَن تَقُولُوا عَلَى اللَّه مَا لَا تَعْلَمُونَ ﴾.

ولهذا اعتاد قوم لوط الفاحشة ولم يستحيوا من ارتكابها: ﴿ وَلُوطًا إِذْ قَالَ لِقَـوْمِهِ أَتَأْتُونَ الفَاحِشَةَ وَالْمِلَا عَنْ أَوْنَ الفَاحِشَةَ وَالْنَمْلُ: ٤٥]، ﴿ وَلُوطًا إِذْ قَالَ لِقَوْمِهِ أَتَأْتُونَ الفَاحِشَةَ مَا سَبَقَكُم بِهَا مِنْ أَحْدِ مِنَ العَالَانَ ﴾ [النمل: ٤٥]، ﴿ وَلُوطًا إِذْ قَالَ لِقَوْمِهِ أَتَأْتُونَ الفَاحِشِيَةَ مَا سَبَقَكُم بِهَا مِنْ أَحْدِ مِنَ العَالَانَ ﴾.

## الغرب المتحضر بشيع الفاحشة!

اللواط من أبشع الجرائم وأقبحها، وهو لوثة أخلاقية، ومرض خطير، فنجد جميع من يتصفون به، سيئي الخلق، فاسدي الطباع، فاقدي الجياء، لا يميزون بين الفضائل والرذائل، لا وجدان يؤنبهم ولا ضمير يردعهم.

ولقد وصلت حالة التدني والانحطاط مداها في هذا العصر، وسقطت الحضارة الأمريكية المزعومة، في حمأة الرذيلة، وجاء «رئيسها المتحضر» يطلب من الكونجس الأمريكي - وبلا أدنى حياء - إقرار قانون الزواج بين الشواذ إشاعة للفاحشة، وترويجًا لمبادئ الحرية الزائفة، وبعض الكنائس كذلك تبيح هذا الزواج، وهذه هي حضارة العالم الجديد التي يتغنى بها سدنتها وساستها، وهذا هو السر وراء حملات الاضطهاد المتواصل والتضيق على دعاة الفضيلة والطهر من المسلمين في العالم وهم بهذا المسلك الفاضح يضاهؤون منهج أسلافهم من الشواذ وقولهم ﴿أَخْرُجُوا اللَّهُ مُنَاسٌ يَتَطَهُرُونَ ﴾ [النمل:٢٥].

مني، ومن أجل غيرة اللهِ حَرُمَ الفواحش ما ظهر منها وما بطن، ولا أحد أحبُ إليه العذر من الله، ومن أجل ذلك بعث المبشرين والمنذرين ولا أحدً أحبُ إليه المِدْحَةُ من الله، ومن أجل ذلك وعد الجنة». [البخاري كتاب التوحيد ح٢٨٦٦، باب: لا شخص أغير من الله].

# حكم الزنى وتحريمه وعقوبة الزاني:

قَالَ تَعَالَى: ﴿ الزَّانِيَةُ وَالزَّانِي فَاحْلُدُوا كُلُّ وَاحِدٍ مِنْهُمَا مِائَةً حَلْدُةِ وَلاَ تَأْخُذُكُمْ بِهِمَا رِأْفَةً في دِينِ اللَّهِ إِنْ كُنْتُمْ تُؤْمِئُونَ بِاللَّهِ وَالْيَـوْمِ الآخِـرِ وَلْمَشْهُدْ عَذَامِهُمَا طَائِفَةٌ مَنَ الْمُؤْمِنِينَ ﴾ [النور:] وهذا الحكم، في الزاني والزانبة البكرين، أنهما يجلد كل منهما مائة جلدة، وأما التّبب، فقد دلت السنة الصحيحة المشهورة، أن حده الرجم، ونهانا تعالى أن تأخذنا رأفة بهما، في دين الله، تمنعنا من إقامة الحد عليهما، سواء رأفة طبيعية أو لأجل قرابة أو صداقة أو غير ذلك، وأن الإيمان، موحب لانتفاء هذه الرأفة المانعة، من إقامة أمر الله، فرحمته لحربان القدر عليه، فلا نرحمه من هذا الحانب. وأمر تعالى أن يحضر عذاب الزانيين طائفة، أو جماعة من المؤمنين ليشتهر، ويحصل بذلك الخزى والارتداع، وليشاهدوا الحد فعلاً، فإن مشاهدة أحكام الشرع بالفعل، مما يقوى به العلم، ويستقر به الفهم، ويكون أقرب لإصابة الصواب، فلا يزاد فيه، ولا ينقص. والله أعلم.

# حكم من وجد امرأته على فاحشة كيف يصنع؟

قال تعالى: ﴿ وَالنَّذِينَ يَرْمُونَ أَزْوَاجَهُمْ وَلَمْ يَكُنْ لَهُمْ شَهَدَاءُ إِلاَّ أَنْفُسُهُمْ فَشَيَهَادَةُ أَحَدِهِمْ أَرْبَعُ شَهَادَةُ أَحَدِهِمْ أَرْبَعُ شَهَادَةُ أَحَدِهِمْ أَرْبَعُ شَهَادَةُ أَتَ بِاللّهِ إِنَّهُ لَنَ الصَّادِقِينَ (٢) وَالخَّاسِنَةُ أَنْ لَعْنَةَ اللّهُ عَلَيْهُ أَنْ الْعَنَةَ اللّهُ عَلَيْهُ أَنْ الْعَدَابِ إِنَّهُ لَانَ الْعَدَابَ أَنْ تَشَنَّهُمَ أَرْبَعَ شَهَادَات بِاللّهِ إِنَّهُ لَنَ الْعَاذِبِينَ (٨) وَالخَّامِسِنَةَ أَنْ عَضْبَ اللّهُ عَلَيْهَا إِنْ الْعَاذِبِينَ (٨) وَالخَّامِسِنَةَ أَنْ عَضْبَ اللّهُ عَلَيْهَا إِنْ كَانَ مَنِ الطّهُ عَلَيْهُمَ اللّهُ عَلَيْكُمْ وَرَحْمَتُهُ وَأَنْ اللّهُ عَلَيْكُمْ وَرَحْمَتُهُ وَأَنَّ اللّهُ وَلَا فَعَلْمُ اللّهُ عَلَيْكُمْ وَرَحْمَتُهُ وَأَنَّ اللّهُ عَلَيْكُمْ وَالْمُ حَكِيمٌ ﴾ [النور: ٢-١٠].

وأخرج البخاري ومسلم من حديث سهل بن سعد الساعدي رضي الله عنه قال: «أن عويمرًا أتى عاصم بن عدي وكان سيد بني عجلان فقال: كيف تقولون في رجل وجد مع امرأته رجلا، فتقتلونه، أم كيف يصنع سل لي رسول الله على غن ذلك، فأتى عاصم النبي على فقال: يا رسول الله، فكره رسول الله المسائل، فسأله عويمر، فقال: إن رسول الله عي كره المسائل وعابها قال عويمر: والله لا

أنتهي حتى أسال رسول الله عن ذلك فجاء عويمر فقال: يا رسول الله، رجل وجد مع امرأته رجلا، أيقتله فتقتلونه أم كيف يصنع فقال رسول الله عن قد أنزل الله القرآن فيك وفي صاحبتك فأمرهما رسول الله عن بالملاعنة بما سمًى الله في كتابه فلاعنها ثم قال: يا رسول الله، إن حبستها فقد ظلمتها فطأقها، فكانت سنة لمن كان بعدهما في المتلاعنين، ثم قال رسول الله عن انظروا، فإن جاءت به أسحم أدعج العينين عظيم الأليتين خدلج وإن جاءت به أحيمر كانه وحرة فلا أحسب عويمرًا الا قد كذب عليها فجاءت به على النعت الذي نعت رسول الله على النعت الذي نعت رسول الله على من تصديق عويمر، فكان بعد رسول الله الله الله الله الله الله الله أمه».

# التفحش ليس من أخلاق المؤمنين

عن عبد الله بن عمرو قال: «لم يكن النبي فاحشنًا ولا متفحشا، وكان يقول: إن من خياركم أحاسنكم أخلاقًا». [رواه البخاري ومسلم]

قال رسول الله ﷺ: «إن شر الناس منزلة عند الله يوم القيامة من تركه الناس اتقاءَ فحشه». [متفق عليه]

## التوية من الفواحش

قال تعالى: ﴿ وَالَّذِينَ إِذَا فَعَلُوا فَاحِشَـهُ أَوْ ظَلَمُوا أَنْفُسَهُمْ ذَكَرُوا اللَّهَ فَاسْتَغْفَرُوا لِذُنُوبِهِمْ وَمَنْ يَغْفِرُ الدُّنُوبَ إِلاَّ اللَّهُ وَلَمْ يُصِرُّوا عَلَى مَا فَعَلُوا وَهُمْ يَعْلَمُونَ ﴾ [آل عمران:١٣٥].

فسبحان من يبسط يده بالليل ليتوب مسيئ النهار، وسبحان من يبسط يده بالنهار ليتوب مسيئ الليل، لقد ضمن الله عز وجل لمن تاب من الشرك وما دونه من الكبائر المغفرة والرحمة، وهذا حكم عام لكل تائب من كل ذنب، قال تعالى: ﴿قُلْ يَا عِبَادِيَ النّبِينَ أَسْرَقُوا عَلَى أَنْفُسِهِمْ لاَ تَقْنَطُوا مِنْ عِبَادِي اللّهِ إِنَّ اللّهَ يَغْفِرُ الذَّنُوبَ جَمِيعًا إِنَّهُ هُوَ الدَّمُوبَ جَمِيعًا إِنَّهُ هُوَ الدَّمُوبَ جَمِيعًا إِنَّهُ هُو الدَّمُوبَ جَمِيعًا إِنَّهُ هُو الدَّمُوبَ جَمِيعًا إِنَّهُ هُو الدَّموة والدمة على المعموم ذنب واحد، قسبحان من وسعت رحمته كل شيء.

فهل من توبة وعودة إلى شرع الله؟

فشريعة الإسلام تكفل للأمة أمنها وتضمن لها استقرارها فهل من توبة وعودة إلى الله لتستقيم بها حياتنا، ونستمطر بها رحمة ربنا، فننهض من سباتنا لنستانف دورنا في قيادة البشرية من جديد، وننشر الطهر في العالمين؟

هذا ما نأمله ونرجوه والله من وراء القصد.

الحمد لله المرجو عفوه وثوابه، أحمده حمد الشاكرين الذاكرين.. وبعد:

فإن الناظر والمتفحص من حوله يدرك جيدًا ما تواجهه أمثنًا الإسلامية اليوم من متغيرات متلاحقة تضاعفت من خلالها ننر الأخطار المتصاعدة، ومتغيرات وجدت فيها الأمة نفسها أمام نظام عالمي جديد دون أن تعلم موقعها فيه، ومكانتها في خارطته، متغيرات أصبحت فيه نداءات المسلمين وصرخات الأرض المباركة وأنات فلسطين واستغاثات الأقصى مهدّة بالضياع في دهاليز التيه وأنفاق الظلم وغدت حسرات أرض الفرات تتحشرج في الحلوق بين انعدام الأمن وضياع الحقوق، في ظل محتل غاشم يدنس الأرض ويهتك والعرض، ويذيق أهلها الهوان، وتطاول إرهاب الصنهاينة المعتدين لتنفيذ مؤامراتهم ضد أولى القبلتين ومسرى سيد الثقلين في قفزات متلاحقة لتحقيق أحلامهم في إقامة دولتهم الكبرى بزعمهم وإقامة جدار الفصل العنصري إذكاء لثقافة الصراع والعنصرية ولغة الحقد والكراهية بن الشعوب.

لجنة الحريات الدينية .. والتدخل السافر في الشئون الصرية

وفي واحدة من إفرازات مؤامرة ١١ سبتمبر أنتهت لجنة الحريات الدينية الأمريكية والتي زارت القاهرة مؤخرًا من إعداد واحد من أخطر التقارير الأمريكية والتي تمثل تدخلا سافرًا في الشئون المصرية خاصة فيما يتعلق بالتعليم الديني وحماية الأقليات ودور المفتي والمطالبة بإلغاء هذا المنصب والنص على اختيار رئيس المجلس القومي لحقوق الإنسان من الأقباط فقط، وإلغاء عقوبة الردة أو الإساءة إلى الأدبان الأخرى.

. وقد تضمن تقرير لجنة الحريات الدينية والتي زارت مصر في الآونة الأخير<mark>ة</mark> ثمانية عشر ملاحظة خطيرة حول كيفية ممارسة الحريات الدينية في مصر وأبرز هذه الملاحظات ما يلي:

الأولى: التعليم الأزهري.. حيث ترى اللجنة أن التعليم الإزهري السائد في مصر يكرس مبدأ الإنفصال بين المسلمين والمسيحيين ويؤدي إلى تشرذم المجتمع المصري وإذا كانت الحكومة المصرية وفقًا لما يرى التقرير لديها قدر معقول من المبررات في استمرار التعليم الديني باعتبار أن الأزهر يلعب دورًا سياسيًا لمصر في الدول الإسلامية إلا أن هذه الصرية في التعليم الديني يجب أن تكون متاحة وبذات القدر لكل الإقليات الدينية الأخرى ودون أي تدخل في شئونهم.

ويضيف التقرير: إن الأفكار الدينية في المجتمع المصري يجبّ أن تتضارع مع بعضها البعض وأن الفكرة الأقوى أو المبدأ الأقوى هو الذي سيشت أنه قادر على الانتصار وإزاحة الأفكار الأخرى من أمامه، فإذا كان هناك إصرار على أن يكون التعليم الأزهري وحده هو المسيطر على ساحة الفكر الديني في مصر وهو الفكر الذي يطلق عليه "الفكر السني الإسلامي"، فإن هذا إما دليل ضعف وعدم قدرة على التنافس مع الأفكار الأخرى، وإما دليل على ديكتاتورية الفكر السني فلابد أن تكون الحرية متاحة للجميع وبذات القدر في الإطلاع على كل الأفكار والرؤى، وأن الفرد الدية هو الذي يختار أيهما أقرب إلى فكره وإلى دليل إرشاده في الحياة.

مجلس لراقبة الحربات الدينية

الثانية: منح المجلس القومي لحقوق الإنسان سلطات واسعة لمراقبة الحريات الدينية في مصر وأن تكون رئاسة هذا المجلس لشخص من الأقليات الدينية في مصر وبالتالي يجب أن يُنص في القانون الأساس لهذا المجلس على أن تكون رئاسته لشخصية قبطية باعتبار الأقباط أكبر «أقلية دينية في مصر» خاصة أن أحد اختصاصات المجلس الأساسية هو بحث كيفية حصول الأقليات الدينية على حقوقها السياسية والاقتصادية والثقافية والاجتماعية والدينية!

ويرى التقرير الأمريكي ضرورة تطوير هذا المجلس في المرحلة القادمة إلى الحد الذي ينشأ معه آليات للعمل وأجهزة أخرى تابعة له تضمن وتراقب تطبيق الحريات الدينية في مصر، وأنه ومن أجل هذا الغرض فإن هذه الآليات يجب أن تعمل بشكل وثيق مع لجنة الحريات الدينية والكونجرس الأمريكي ووزارة الخارجية الأمريكية.

العلاقة بين الجلس ورئيس الجمهورية

الثالثة: «من أجل إعطاء البند السابق أهميته اللازمة وحتى يكون لهذا المجلس اختصاصاته الفعلية على أرض الواقع فلابد من إعطائه القوة اللازمة التي تمكنه من تنفيذ قراراته وتوصياته، ولتحقيق هذا الهدف فإن المجلس القومي لحقوق الإنسان لا يتبع رئيس الجمهورية بحيث يكون هو وحده المخول باتخاذ أي قرارات





# كلمة التحرير

New State of the State of Street,

has been be that they

ممايؤسف له أن «تقرير لجنة الحريات الدينية الأمريكية» يطالب بإلغاء منصب المفتي لأنه لا يعادله مناصب دينية السطوائيف والأقليات الدينية الأخرى ((

أو سياسات، وأن إحدى الأفكار المهمة في هذا الصدد هي إنشاء هيئة مستقلة للحريات الدينية على أن يكون رئيسها من داخل هذه الهيئة لكنها تتبع هرميًا رئيس الجمهورية، كما أن هذه الهيئة لابد وأن تعمل بشكل مسقل عن أجهزة الدولة فهي لا تخضع لرقابة أو توجيه من أي أجهزة أو وزارة في داخل مصر، ولكن يحق لرئيس الجمهورية أن يتدخل في بعض الأحيان من أجل الحفاظ على استتباب الأمن ويقترح تقرير اللجنة تشكيل هذه الهيئة المستقلة من كافة الأقليات الدينية التي يجب أن تمثل فيها بحسب حجمها، فالأقلية القبطية عليها أن تنتخب من ٣ – اليمثلوها في هذه الهيئة أما باقي الأقليات فمن ٢ – ٣، أما الأغلبية الدينية يقصد المسلمين و فيمثلها عدد يوازي أكبر أقلية دينية ممثلة في هذه الهيئة كما عدد أكبر أقلية دينية ممثلة في أن يعين عددًا يوازي عدد أكبر أقلية دينية أي خمسة أعضاء في حين يختار مجلس الشعب اثنين من عدد أكبر أقلية دينية أي خمسة أعضاء في حين يختار مجلس الشعب اثنين ما أعضائه لتمثيله في هذه الهيئة على أن يكون من بينهما واحد على الأقل من أعضائك الدينية وأن يتم اختيار مندوبين خاصين برئيس الوزراء ستكون مهمتهما الأساسية إجراء الاتصالات اللازمة مع الجهات المعنية في الدولة من أجل تنفيذ القرارات الصادرة عن هذه الهيئة.

الرابعة: تقليص مهام سلطات وزارة الداخلية وعدم السماح لها بالتدخل في إطار الحريات الدينية... وتقترح اللجنة هنا أن يقتصر دور «الداخلية» فقط على مجرد القيام بدور الضبطية.

الفاءمنصب المفتى ! !

الخامسة: وتتعلق بمنصب المُفتي وفي هذا الإطار يقول تقرير اللجنة «إن مفتي الدين الإسلامي في مصر لا يجوز له أن يتعرض في خطبه أو فتاواه لطبيعة العلاقة بين الأكثرية المسلمة والأقلية القبطية أو غيرها من الأقلبات الأخرى».

وتساءل التقرير عن الدور الذي يقوم به المفتى في مصر وهل يمكن الغاء هذا المنصب لانه لا يعادله مناصب دينية في الطوائف والأقليات الدينية الأخرى، وزعم التقرير أن هناك إزدواجية بين هذا المنصب ومنصب شيخ الأزهر، وأنه يجب الاحتفاء بالإبقاء على منصب شيخ الأزهر وإلغاء دور المفتى!! ولأن إلغاء دار الإفتاء سيؤدى إلى الحد من ظاهرة تعدد الشكاوى من الأقلدات الدينية الإخرى!!

السادسة: كما تطالب اللجنة بتحقيق أكبر قدر من الحرية الدينية من خلال التوسع في إنشاء الكنائس والمعابد الخاصة لكل الإقليات الدينية وما يتضمنه ذلك من إنشاء معاهد تعليمية خاصة بهما!

السابعة: إصلاح أوضاع الحريات العامة في مصر والنص على مبدأ الحريات الدينية بتفصيلات واضحة ليس فيها غموض أو لبس في صلب الدستور المصري!! الثامنة: مراجعة مناهج التعليم الديني وحذف كل ما من شانه إثارة الأكثرية الدينية على ما عداها من الأقليات الدينية والتفكير الجاد في إضافة كتاب جديد للتربية الدينية يعني بالحرية الدينية ويتناول بإيجاز التعريف بكل الأقليات الدينية في مصر!!

التاسّعة: اتباع سياسة إعلامية جديدة تؤكد على حماية الأقليات الدينية وتشِجيع الأكثرية المسلمة على الالتزام بذلك!!

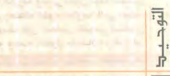
الحادية عشرة: وتقضي بإنشاء ما يطلق عليه ملتقى الشباب للأديان، والذي يضم نخبة من شباب المسلمين وشباب الأقباط والبهائيين والشيعة وغيرهم من الطوائف الأخرى هدفه إبراز روح التعايش بين الشباب!!

الثانية عشرة: التأكيد علّى مبدأ حرية العقيدة كمبدأ ثابت في الدستور المصري وأنه من حق أي شخص أن يعتنق ما يراه من دين أو مبادئ في أي لحظة يقررها، وأنه بالتالي لا مجال للحديث عن أفكار مثل الارتداد عن الإسلام أو الإساءة إلى الأديان الأخرى!!

الثالثة عشرة: مراعاة التناسب بين إنشاء المساجد والكنائس التي يقل عددها بدرجة كبيرة تؤثر على حرية العبادة للأقباط مع دراسة مطالب الأقليات الإخرى في هذا الصدد!!

الرابعة عشرة: أن تكون كافة الأقليات الدينية ممثلة في أجهزة الدولة الرسمية والشعبية!

الخامسة عشرة: إتاحة الفرصة للتزاوج بين الإقليات الدينية وبعضها وأيضًا



مع الأغلبية الدينية وإلغاء القيود المفروضة على منع الزواج!!

السادسة عشرة: وتقول فيها اللجنة أنه على الرغم من أنه لا يوجد اضطهاد مباشر وسياسات قهر واضحة ضد الأقليات الدينية الأخرى إلا أن الأخذ بهذه التوصيات سيؤكد أن مصر قد انتقلت إلى مرحلة أخرى من الحربات الدينية!!

السابعة عشرة: إيجاد الية تنسيق وتعاون بين المسئولين في مصر من أجل تنفيذ توصيات اللحنة!!

الثامنة عشرة: توصي فيها اللجنة بأن يكون من حق أي اقلية دينية أن تصدر كتبها ومؤلفاتها وأن تنشرها بالشكل الذي تراه وتتبع أسلوب الدعاية الذي يحقق الرواج الأكدر لأفكارها..!!

تلك هي أهم توصيات لجنة الحريات الدينية التي زارت مصر الشهر الماضي وهي توصيات لا تمثل تدخلا في الشئون الداخلية المصرية فحسب ولكنها تمثل محاولة مكشوفة لإثارة الفتنة بين أبناء الوطن الواحد بما يحقق أهداف الخطة الأمريكية الصهيونية الرامية إلى تقسيم الأمة إلى دويلات طائفية وعرقية لحساب الكيان الصهيوني في المنطقة!!

قنبلة أمريكية تبث الذعرفي قلوب الأوروبيين 11

ومع استمرار الأمريكان بكافة شرائحهم السياسية والعلمية في الصيد في الماء العكر والتي خلفتها تمثيلية ١١ سبتمبر ضد المسلمين، كان أحدث صيد أطلقه الأمريكي «برنارد لويس» خبير الأديان ومتخصص في دراسة الديانة الإسلامية في دراسته التي كانت بمثابة قنبلة جديدة فجرت الذعر في أوروبا حيث أرسل دراسته للاتحاد الأوروبي وإلى مراكز الدراسات الأوروبية.

وتحذر الدراسة من تحول أوروبا إلى دول إسلامية تهيمن عليها الأغلبية الإسلامية نهاية القرن الحالي، وقال الأمريكي والذي يعمل أستاذًا في جامعة «برنستون» في دراسته أن دول أوروبا ستتحول إلى غرب عربي، وستتغير الديمجرافية السكانية لحول أوروبا، وستميل كفة التركيبة السكانية لصالح المهاجرين العرب والمسلمين والذي لا يتوقف أفواج هجرتهم إلى أوروبا وتناسلهم على أرضها.

وزعم لويس في دراسته أن أحد أهم الأسباب تكمن في أن الأوروبيات يتزوجن في سن متأخرة وينجبن عددًا محدودًا من الأطفال، بينما الشباب والفقيات من المسلمين والعرب يقبلون على الزواج في سن مبكرة، وينجبون أعدادًا أكبر من الأطفال، ويمكن أن تتحول معظم دول أوروبا في نهاية القرن الحالي إلى جزء من دول المغرب، لأن المغاربة أكثر الجاليات تواجدًا وانتشارًا في تلك الدول الأوروبية، كما أن الأتراك بتواجدون في فرنسا، والباكستانيون يتواجدون في فرنسا،

مزاعم لويس عن ثورة اسلامية في أوروبا 11

ويستمر لويس في دراسته والتي جاء فيها ما آثار الذعر في الأوساط السياسية والدينية والمسيحية واليهودية الأوروبية زعم أن ما حدث في إيران من ثورة إسلامية عام ١٩٧٩م قد يحدث مثله في أوروبا حيث يمكن أن تشهد أوروبا ثورة على الطراز الإيراني، وكما لم تجد إيران أي عون خارجي يجعلها تواجه الثورة الإسلامية، لن تجد أوروبا أياد تعاونها بصورة حقيقية للتصدي لثورة إسلامية تهب على أراضيها، وسيكون مد الثورة الإسلامية مدًا قويًا لوجود الاتصالات القوية بين المسلمين خارج وداخل أوروبا.

وأنهى لويس دراسته بالتأكيد على ضرورة احتفاظ أوروبا بعلاقة قوية مع أمريكا لمواجهة ما يمكن أن يحدق بها من أخطار من قبل المسلمين في المستقبل، مشيرًا إلى أن التجربة الأمريكية مع المسلمين تُخجَّم طموحاتهم في أن يتحولوا إلى أغلبية في أمريكا، وعلى أوروبا التي تفهم عقلية المسلمين جيدًا ورغبتهم في التحول الأغلبية في أوروبا، أن تعمل مع أمريكا لترسيخ قواعد المستقبل، ووضع الإجراءات والاحترازات للحيلولة دون تحول أوروبا إلى قارة إسلامية!

دراسة يشوبها الخبث والدهاء ورائحة الصهيونية!!

فقد تجاهل لويس في دراسته عدة حقائق في اوروبا منها أن تعداد المسلمين في دول الاتحاد الاوربي البالغ ٢٥ دولة لا يزيد عن ٣٠ مليون مسلم وعربي، مقارنة بتعداد سكان دول الاتحاد الآن والذي يصل إلى ٣٠٠ مليون أي نسبة المسلمين لا تزيد عن ١٠٪ من تعداد سكان دول الاتحاد الأوروبي ولا يمكن باي صورة من صور الانقلاب الديمجرافي السكاني أن تتحول نسبة ١٠٪ إلى أغلبتة فوق المستحين أو

يطالب التقرير أيضًا بمراجعة مناهج التعليم الديني وحذف كل مامن شأنه إثارة الأكثرية الدينية على ماعداها من الأقليات الدينية الأقليات الدينية الأخسري (إلا

نهثل تهصيات لحنة الحب بات الدينيةالتيزارت مصر مؤخرا تدخلا سافرا في شئون مصرالداخلية ومحاولة مكشوفة لاثارة الفيتنة بين اءالـهط

البهود خلال قرن واحد من الزمان إلا بمعجزة إلهية تحدث انقلابًا ما في موازين التعداد السكاني الديني بأوروبا.

كما أسقط لويس من حساباته أن دول الاتحاد الأوروبي ودول أوروبا خارج الاتحاد قد أغلقت أبوانها بصورة شبه نهائية أمام المهاجرين العرب والمسلمين. وهذا بعني أنه لن تشبهد أوروبا أفواحًا من المهاجرين العرب والمسلمين في المستقبل، مما يعني أن الأغلبية المسلمة التي يزعمها لويس ستعتمد على إنجاب المسلمين المقدمين داخل أورويا لأكثر من ١٥٠ مليون مسلم خلال هذا القرن. حتى يصبح المسلمون أغلبية وهو أمر مستحيل بكل المقاييس الطبيعية.

ورغم هذه الحقائق الواضحة بالأرقام والوقائع الاأن الدراسة الأم يكية التحذيرية تلقى صدى هائلا ومخيفًا في جميع الأوساط الأوروبية والدينية وأيضًا

إسرائيل تحذر أوروبا من زيادة أعداد المسلمين بها !!

والكيد للمسلمين يتواصل في كل مكان وما من مصيبة تقع أو كارثة تحل إلا وتجد وراءها الأمريكان واليهود قطبي الشر في العالم ومع نشر دراسة لويس تطالعنا في نفس التوقيت صحيفة «معاريف» الإسرائيلية يتقرير سرى لوزارة الخارجية الإسرائيلية يعبر عن قلق إسرائيل حيال الزيادة الكبيرة في اعداد المسلمين في الدول الأوروبية وارتباطهم بما أسمته المنظمات الإرهابية

وحذر التقرير من أن المعطيات «الديمجرافية» تتوقع زيادة سريعة في أعداد المسلمين ووزنهم النسبى في دول أوروبا بسبب الهجرة المستمرة إليها والتكاثر الطبيعي مما يضاعف تأثير الإسلام والمسلمين على بلورة صورة أوروبا في

كما حذر التقرير من أن عشرات المنظمات المتأثرة بالدبولوجية بعض التنظيمات الإسلامية تنشط بشكل واسع في أوروبا عبر مساجد لا تخضع لرقابة السلطات المحلية، وأن الشبياب الذين يحضرون الدروس الدينية في تلك المساجد يشكلون مستودعًا للمتفجرات، بسبب تجنيد عدد منهم للقيام بعمليات إرهابية تحت شعار الأخوة والمصير المشترك!!

مؤامرة خسيسة أخرى ضد مصر !!

واستمرارًا لبسط النفوذ الأمريكي الصهيوني في كل بقعة من بقاع العالم الإسلامي وفي محاولة دؤوبه من الغرب وعلى رأسه أمريكا وإسرائيل للنيل من مصر ومحاولة زرع الفتن والخلافات بينها وبين جاراتها من دول حوض النيل وتشجيع الدول الأفريقية للاعتراض على إقامة السدود والقناطر على مجري النيل في نفس الوقت الذي نجد فيه أن الولايات المتحدة الأمريكية قد أقامت سدودًا وقَّناطر على طول الْمِهاري المائيـة هنا، وأن ٨٥٪ من مـجــاري الميــاه في الـولايـات المتحدة قد أقيمت عليها السدود والقناطر!!

وإذا كان الحديث عن أزمة المياه، فإن تلك الأزمة التي يحاول الصهائة والغرب إشعالها لهي ذات صلة وثيقة بما يجرى في دارفور وذلك لإشعال الفتن هناك وتأجيج الحروب بين القبائل. والقيادة السياسية في مصر حاولت جاهدة وخاصة بعد قرار مجلس الأمن الأخير الذي يضفى شرعية ويمهد طريقا للتدخل في شئون السودان فيما يخص شئونها الداخلية وتهديدها إذا هي لم تمتثل لقرار مجلس الأمن. حاولت القيادة السياسية بحس ووعى تفويت الفرصة على أعداء مصر ولأن ما يحدث في أي جزء على أرض السودان يمثل ضربة للعمق المصري فالسودان تشكل عمقًا استراتيجيًا لمصر!!

ويبقى السؤال الذي يطرح نفسه بإلحاح إزاء هذه الأوضاع المزرية وهو كيف نتحاوز سلسات هذه المرحلة

إن تجاوز هذه المرحلة العصيبة التي تمر بها أمتنا والتي تكالبت فيها كل قوى الأرض عليها ليحتاج إلى تضافر الأمَّة وتكاتفها بكل فصائلها وكتائبها من أجل نصرة هذا الدين، فنحن بحمد الله عز وجل خير أمة أخرجت للناس.

فيا أيها المسلمون الموحدون بادروا جميعًا ببذل كل ما استطعتم من أجل نصرة دين الله، معتصمين بشرعه المتين مستمسكين بهدى نبيه الأمين، مدركين أنه لا حول لنا ولا قوة إلا به، وهو حسبنا ونعم الوكيل، ولن ندرك غاياتنا إلا بهدايته، ولن نحقق أهدافنا إلا بتوفيقه ومعونته، ولن نخرج من المحن والبلاِيا والنوازل والرزايا إلا بإعزاز دينه والغيرة على محارمه، وتحكيم شريعته، ﴿وَاللَّهُ غَالِبُ عَلَى أَمْ رِهِ وَلَكِنَ أَكُثُ رَ النَّاسِ لاَ يَعْلَمُ ونَ ﴾ [يوسف: ٢١]، ﴿ إِنْ أَرِيدُ إِلاَ الإصْلاَحَ مَا

باب التفسير

قَالَ تَعَالَى: ﴿ إِنَّا بَلُوْنَاهُمْ كَمَا بَلُوْنَا أَصِيْحَانِ الحُنَّة إذْ أَقْسَمُوا لَيَصْرِ مُنَّهَا مُصِيْدِينَ (١٧) وَلاَ سَنْ تَ ثُنُونَ (١٨) فَطَافَ عَلَىْ هَا طَائِفٌ مِنْ رَبِّكَ وَهُمْ نَائِمُونَ (١٩) فَأُصِيْدَتْ كَالصِّرِيمِ (٢٠) فَتَنَادَهُ ا مُ صِيْدِهِ مِنْ (٧١) أَنِ اغْدُوا عَلَى حَبُّ ثُكُمُّ انْ كُنْتُمُّ صَارِمِينَ (٢٢) فَانْطَلَقُوا وَهُمْ يَتَخَافَتُونَ (٢٣) أَنْ لاَ نَدْخُلُنَّهُا الْنَوْمُ عَلَيْكُمْ مِسْكِينُ ﴿٢٤) وَغَدَوْا عَلَى حَرْدِ قَادِرِينَ (٢٥) فَلَمَّا رَأُوْهَا قَالُوا إِنَّا لَضَالُونَ يَلْ نَحْنُ مَحْرُو مُونَ (٢٧) قَالَ أُوْسِيَطُهُمْ أَلَمْ أَقُلْ لَكُمْ لُوْلاَ تُسْنَحُونَ (٢٨) قَالُوا سُنْحَانَ رَبِّنًا إِنَّا كُنَّا ظَالَمِنَ (٢٩) فَأَقْمَلَ مَعْضُهُمْ عَلَى مَعْض بِتَالُومُونَ الله قَالُوا يَا وَيْلَنَا إِنَّا كُنَّا طَاغِينَ (٢١) عَسَى رَبُّنَا أَنْ نُتُدِلَنَا خُـتُرًا مِنْهَا إِنَّا إِلَى رَبِّنَا رَاغِبُونَ (٣٢) كَذَلِكَ الْعَذَاتُ وَلَعَذَاتُ الآَخْرَةَ أَكْثَرُ لَوْ كَانُوا ىعْلَمُونَ (٣٣) إِنَّ لِلْمُتَّقِينَ عِندَ رَبِّهِمْ حِنَّاتِ النَّعِيمِ ٣٤) أَفَنَحْ عَلُ المُسْلِمِينَ كَالْمُحْرِمِينَ (٣٥) مَا لَكُمْ كَنْفَ تَحْكُمُونَ (٣٦) أَمْ لَكُمْ كِتَابٌ فَيهِ تَدْرُسُونَ (٣٧ إِنَّ لَكُمْ فِيهِ لِمَا تَخَيَّرُونَ (٣٨) أَمْ لَكُمْ أَنْمَانٌ عَلَيْنَا نَالِغَـةُ إِلَى بَوْمِ القِبَامَـةِ إِنَّ لَكُمْ لِمَا تَحْكُمُونَ سَنَّهُمْ أَيُّهُم بِذَلِكَ زَعِيمٌ ﴿ ﴿ ﴾ } أَمْ لَهُمْ شُرَكَاءُ فَلْمَأْتُوا بِشُرِكَائِهِمْ إِنْ كَانُوا صَادِقِينَ (١١) بَوْمَ يُكْشِيفُ عَن سَاقَ وَيُدُّعُونَ إِلَى السُّحُودِ فَلاَ يَسْتَطِيعُونَ (٤٢) خَاشِعَةً أَبْصِبَازُهُمْ تَرْهَقُهُمْ ذِلَّةٌ وَقَدْ كَانُوا يُدْعَوْنَ إِلَى السُّجُودِ وَهُمُّ سَالِمُونَ (٤٣) ﴾ [القلم: ١٧ - ٣٣].







# إعداد/د. عبد العظيم بدوي

هذا البستان ردّ فيه ما يحتاج إليه، وادخر لهم قوت سنتهم، وتصدق بالفاضل، فلما مات قالوا: لقد كان أبونا أحمق، إذ كان يصرف من هذه الثمار للفقراء من غير عمل عملوه، ولو أنا منعناهم لتوفر ذلك علينا، فاتفقوا على ذلك وأقسموا عليه، ولهذا قال تعالى: ﴿ إِذْ أَقْسَمُوا لَيَصَرُّمُنُهُا مُصْلِحِينَ ﴾ أي: حلفوا ليجذُنها في الصباح الباكر قبل انتشار الفقراء، ﴿ وَلاَ يَسَنَّتُنُونَ ﴾ في يمينهم، ولذا حنثهم الله فيها، في الماف عليهم الله فيها، أصابتها أفة سماوية، ﴿ فَاَصَنْبُحِتْ كَالْصُونَ ﴾ أي

## تفسر الآبات

هذا مثلُ ضربه الله سبحانه لكفّار قريش؛ إذْ بعث فيهم رسولاً منهم يتلو عليهم آياته ويزكيهم ويعلمهم الكتاب والحكمة، فكذبوه وكفروا بما جاءهم به، وهو أعظم نعمة لله عليهم، فضرب الله مثلاً أصحاب الجنة، ليروا كيف تكونُ عاقبة كفر النعمة في الدنيا، كيف تكونُ عاقبة كفر النعمة في الدنيا، وليحذا قال ألخرة أكْبَرُ لُوْ كَانُوا يَعْمُونَ ، وله وله ذا قال تعالى: ﴿ إِنّا بَلُونَاهُمْ ﴾ أي: أحتبرناهم وامتحناهم ببعثة محمد ﴿ فَهَ المستان المستمل على أنواع الثمار والفواكه وكانوا ورثوه من أبيهم، وكان أبوهم صالحًا، فكان إذا أخذ ثمار

العدد السابع السنة الثالثة والثلاثون

أرض جرداء سوداء لا زرع فيها ولا ماء. وهكذا يؤاخذ الله بالعزم دون الهمّ، والفرق بينهما: أن الهمّ: ما حدّث الإنسانُ نفسه به من غير أن يعقد قلبه قلبه عليه. والعزم ما حدّث به نفسه وعقد قلبه عليه، فهذا الثاني يؤاخذ الله به وإن لم يفعله الإنسان، يدل عليه قول النبي على «إذا التقى المسلمان بسيفيهما فالقاتل والمقتول في النار». قالوا: يا رسول الله، هذا القاتل، فما بال المقتول؟ قال: «إنه كان حريصًا على قتل صاحبه». [متفق عليه].

وأما الأول فقد صحت الأحاديثُ بأنَ من همّ بسيئة فلم يعملها كتبت له حسنة، وقوله تعالى: ﴿فَتَنْادُوا مُصْبِحِينَ (٢١) أَنِ اغْدُوا عَلَى حَرْثِكُمْ إِنَّ كُنْتُهُ صِارِمِينَ ﴾ أي: نادي بعضهم بعضًا في الصباح الباكر: إنْ كنتم حادين فيما عزمتم عليه من حرمان الفقراء فهذا وقت غدوكم، قبل أن يستيقظ الفقراء، ﴿فَانْطِلْقُوا وَهُمْ يَتَخَافِتُونَ ﴾ أي: يُخفون حديثهم خشية أن يسمعهم أحد. ولكن الله الذي يعلم السر وأخفى قد سمع سرهم ونجواهم فأخبرنا به، وهو قولهم: ﴿أَنْ لَا يُدْخُلُنُهَا الْيُوْمِ عَلَيْكُمْ مستكانٌ ﴾ يحذر بعضهم بعضنًا، لا تمكنوا المساكين من الدخول عليكم. ﴿وَغُدُوا عَلَى حَرِّكِ فَالرِّينَ ﴾ أي: غدوا إلى الجنة وهم - في ظنهم -قادرون على حرمان المساكين، وما أن وصلوا حتى كانت المفاجاة، ﴿فَلَمَّا رَأُوْهَا ﴾ وهي ﴿كَالصَّرْبِعِ ﴾ كما وصف الله سيحانه، وقفوا حياري، فـ ﴿قَالُوا إِنَّا لَصْنَالُونَ ﴾ أي قد تهنا عن جنتنا، لكن هذه معالمها، أليست هذه أرض فلان، وهذه أرض فلان ؟ فهده أرضنا، فعما تهنا إذن ! ﴿ لِن نَحْنُ محرومون ﴾ قد حُرمنا خير جنتنا وثمارها بسبب ما عزمنا عليه من حرمان المساكين، ﴿ وَحَزَّاءُ سَيِّئَةِ سَيِّئَةٌ مِثْلُهَا ﴾، ﴿قَالَ أُوسَطُهُمْ ﴾ أي أعدلهم وأقربهم إلى الله، ويبدوا أنه كان قد خالفهم الرأي، ونهاهم عما أرادوا، فلم يطبعوه، فلما أصابهم ما أصابهم ذكرهم بما قال لهم كالموبخ لهم على مخالفته، كما يقول الوالد لولده إذا رسب في الامتحان: ألم أقل لك ادرس. وكما يقول الله تعالى للمجرمين يوم القيامة: ﴿ أَلَمْ أَعْهَدُ إِلَنَّكُمْ بَا بَنِي آدَمَ أَنْ لاَ تَعْبُدُوا الشَّيْطَانَ إِنَّهُ لَكُمْ عَدُوٌّ مُبِينٌ (٦٠) وَأَن اعْبُدُونِي هَذَا صِرَاطٌ مُسْتَقِيمٌ ﴾ [يس: ٦٠،

٦١]، ﴿قَالَ أَوْسَطُهُمْ أَلَمُ أَقُلُ لَكُمْ لَوُلاَ تُسْتِحُونَ ﴾ أي: لولا تستثنون، لولا تقولون إن شياء الله، والآن فقط يستحييون له فيسيحون بعد فوات الأوان. ﴿قَالُوا سُنُحُانَ رَبُّنَّا إِنَّا كُنَّا طَالِمَنْ (٢٩) فَاقْبِل نَعْضُهُمْ عَلَى نَعْضَ نِتَالُومُونَ ﴾ أي بلوم بعضهم بعضيًا على ما كانوا عزموا عليه من حرمان المساكين، شأنهم في ذلك شأن رفاق السوء، الذين يتعاونون على الإثم والعدوان، فإذا أصابتهم مصيبة تنصل كلٌّ من أصحابه، وألقى بالتبعة عليهم: ﴿ فَأَقْبِلَ يَعْضُنُّهُمْ عَلَى يَعْضُ يَثَّلَأُومُونَ ﴾ لولا أنتم، ولولا أنتم فما كان حواب بعضهم لبعض إلا الاعتراف بالخطيئة والذنب، ف «قالوا» جميعًا: ﴿ وَثُلْنَا إِنَّا كُثُنَّا طَاعِينَ ﴾ أي: ظالمين ظلمًا شديدًا بما عزمنا عليه، ثم أعلنوا التوية والرغبة في رحمة الله، فقالوا: ﴿عُسَى رَبُّنَا ١٠ ئُنْدَلَنَا حَيْرًا مِنْهَا إِنَّا إِلَى رُبِّنًا رَاغِثُونَ ﴾. قال تعالى مذكرًا قريشًا وغيرهم من الذين بدَّلوا نعمة الله كِفْرًا، قال تعالى: ﴿كَذَٰلِكُ الْعَذَابُ ﴾ أي هكذا عداب من خالف أمر الله، ويخل بما آتاه، ومنع الفقراء والمساكين، ﴿وَلَعَدَابُ الأَخْرِةُ أَكُنَّرُ لُوْ كَالَّهِ ا معلمون .

فالواجب على أهل الزرع أن يؤتوا حقه يوم حصاده، ولا يبخلوا، فإن البخل شؤم، ومن شؤمه أنه يُذهب النعمة، كما جرى لأصحاب الجنة، بينما الصدقة خيرٌ وزكاةٌ وبركة، ولعل ما يبين بركة الصدقة هذا الحديث الذي كاد أن يحكى حال والد أصحاب الجنة قبل موته: عن أبي هربرة عن النبي عَلَىٰ عَبِينَا رَجِلُ بِفَلَاةٍ مِنَ الأَرْضِ، فسمع صوتًا في سحابة: استق حديقة فالأن. فتنحى ذلك السحاب، فأفرغ ماءه في حررة، فإذا سرجةٌ من تلك السِّراج قد استوعبت ذلك الماء كله، فتتبع الماء، فإذا رجلٌ قائم في حديقته يحول الماء بمسحاته. فقال له: يا عبد الله، ما اسمك ؟ قال: فلان. للاسم الذي سمع في السحابة. فقال له: با عبد الله، لم تسالني عن اسمى ؟ فقال: إنى سمعتُ صوتًا في السحاب الذي هذا ماؤه يقول: استق حديقة فلان، لاسمك. فما تصنعُ فيها ؟ قال: أما إذا قلت هذا، فإنى أنظرُ إلى ما يخرج منها، فاتصدّق بثلثه، وأكل أنا وعيالي ثلثًا، وأردُّ فيها ثلثه. [صحيح رواه ابن ماجه ٢٩٨٤/٢٩٨٤. وإذا كان هذا من ﴿يَعِدُهُمْ وَيُ<mark>مَنِّيهِمْ وَمَا يَعِدُهُمُ الشَّيْطَانُ إِلاَّ</mark> غُرُورًا ﴾.

الله الله مُ الله مُ اللَّهُ اللَّ صَادِقِينَ ﴾ ﴿ يَوْمَ يُكُثِيفُ عَنِ سِنَاقِ وَيُدُّعَـوْنَ الَّي السُّحُودُ قَلاَ سَنْتَطِيعُونَ (٤٢) خَاشِعَةُ أَنْصَارُهُمُّ تَرْهَقُهُمْ ذَلَّةُ وَقَدْ كَانُوا يُدْعَوْنَ إِلَى السُّجُودِ وَهُمَّ سَالُونَ ﴾، وقد فسر النبيُّ على هذه الآيات تفسيرًا رائعًا: فأخرج البخاري (٧٤٣٩) في صحيحه عن أبي سعيد الخدري قال: قلنا يا رسول الله، هل نرى ربنا يوم القيامة ؟ قال: هل تضارون في رؤية الشيمس والقمر إذا كانت صحوًا؟ قلنا: لا، قال: فإنكم لا تضارون في رؤية ربكم يومئذ، إلا كما تضارون في رؤيتهما. ثم قال: بُنادي مناد لدذهب كلُّ قوم إلى ما كانوا يعيدون، فيذهبُ أصحاب الصليبُ مع صليب هم، وأصحابُ الأوثان مع أوثانهم، وأصحاب كل آلهةٍ مع آلهتهم، حتى يبقى مَن كان يعبدُ الله مِن برِّ أو فاحِر، وعُبَرات من أهل الكتاب، ثم يؤتى بجهنم تعرض كأنها سراب، فيقال لليهود: ما كنتم تعبدون؟ قالوا: نعبد عزيرًا ابن الله، فيقال: كذبتم، لم يكن لله صاحبة ولا ولد، فما تريدون؟ قالوا: نريد أن تسقينا، فيقال: اشربوا، فيتساقطون في جهنم. ثم يقال للنصاري: ما كنتم تعبدون ؟ فيقولون: كنا نعبد المسيح ابن الله، فيقال: كذبتم، لم يكن لله صاحبة ولا ولد، فما تريدون ؟ فيقولون: نريد أن تسقينا، فيقال: اشربوا، فيتساقطون، حتى بيقى من كان بعيدُ الله من برّ أو فاحر، فيقال لهم: ما يحيسكم وقد ذهب الناس؟ فيقولون: فارقناهم ونحن أحوج منا إليه اليوم، وإنا سمعنا مناديًا ينادي: ليلحق كلّ قوم بما كانوا يعبدون، وإنما ننتظر ربنا. قال: فيأتيهم الجبار في صورة غير صورته التي رأوه فيها أول مرة، فيقول: أنا ربكم، فيقولون: أنت ربنا، فلا يكلمه إلا الأنساء. فيقول: هل بينكم وبينه أية تعرفونه ؟ فيقولون: الساق. فيكشف عن ساقه فيسجد له كل مؤمن،ويبقى من كان يسجد لله رياءً وسمعة فيذهب كيما يسجد فيعود ظهره طبقا واحدًا. ﴿جَزَاءً وفَاقًا ﴾ [الكهف: ٤٩]، ﴿ وَلا يَطْلُمُ رَبُّكَ أَحَدًا ﴾، ذلك أنهم ﴿ كَانُوا يُدْعُونَ إِلَى السُّجُودِ وَهُمْ سَالُونَ ﴾ فلا يسجدون إلا رياءً وسمعة. والحمد لله رب العالمين

بركة الصدقة، فإن من شؤم البخل منع القطر من السماء، كما قال النبي على: «يا معشر المهاجرين، خصس إذا ابتليتم بهن، وأعوذُ بالله أن تدركوهن؛ لم تظهر الفاحشة في قوم قط، حتى يعلنوا بها، إلا فشا فيهم الطاعون والأوجاعُ التي لم تكن مضت في أسلافهم الذين مضوا، ولم ينتقصوا المكيال والميزان، إلا أخُذوا بالسنين وشدة المئونة وجور السلطان عليهم. ولم يمنعوا زكاة أموالهم، إلا منعوا القطر من السماء، ولولا البهائم لم يُمطروا، ولم ينقضوا عهد الله وعهد رسوله إلا سلط الله عليهم عدوًا من غيرهم، فأخذوا بعض ما في ايديهم. وما لم تحكم أئمتهم بكتاب الله، ويتخيروا مما أنزل الله، إلا جعل الله بأسهم بينهم». [السلسلة الصحيحة].

لما ذكر الله تعالى حال أهل الجنة الدنيوية وما أصابهم فيها من النقمة حين عصوا الله عز وجل وخالفوا أمره أتبعه بذكر جنة الآخرة التي لا تَفني ولا تبيد، فقال تعالى: ﴿ إِنَّ لِلْمُتَّقِينَ عِندَ رِئْهِا حِنَّاتِ النَّعِيمِ ﴾، ولقد كان المشركون حين يسمعون النبي ﷺ بذكر الجنة والنار يقولون: نحن أولى بالجنة من محمد وأصحابه، وعلى أسوأ تقديراته إن دخلوا الجنة فهم شيركاؤنا فيها، فقال تعالى: الْفُنْجُعُلُ الْسُلِمِينَ كَالْجُرِمِينَ ﴾ أي: أفنساوي بين هؤلاء وهؤلاء في الجزاء؟ كما قال تعالى: ﴿ أَمْ نَحْعَلُ الَّذِينَ آمَنُوا وعَمِلُوا الصَّالحاتِ كَالْمُفْسِدِينَ فِي الأَرْضِ أَمْ نَجْعَلُ الْمُتَّقِينَ كَالْفُجَّارِ ﴾ [ص: ٢٨]، وكما قال تعالى: ﴿ أَمْ حَسِبَ الَّذِينَ احْتَرَحُوا السَّيِّ تَاتِ أَن نَّحْ عَلَهُمْ كَالَّذِينَ آمَنُوا وَعَمِلُوا الصَّالحِاتِ سنواءً مَّدْيَاهُمْ وَمَمَاتُهُمْ سناءَ مَا يَحُكُمُ ونَ ﴾ [الحاثية: ٢١]، ﴿ مَا لَكُمْ كَيْفَ تَحْكُمُونَ ﴾؟ ماذا بكم؟ وعلام تبنون أحكامكم ؟ ﴿ أَمُّ الْكُمُّ كِيتَابُ فِيهِ تَدُرُسُونَ (٣٧) إِنَّ لَكُمُّ فِيهِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ تَحْثُ رُونَ ﴾، هل عندكم كتاب من الله، فأنتم تدرسون فيه، أن لكم لما تخيرون من نعيم الحنة ؟ أى: أمعكم عهودٌ ومواثيقٌ من الله أن يكون لكم في الآخرة ما تشتهون ؟ فأنتم واثقون أن الله لا ينقض عهدًا ولا يخلف وعدًا ؟ ﴿ سِلَّهُمْ أَيُّهُم سِأَلِكُ وليس عندهم من هذا كلَّه شيءٌ، فليس عندهم كتاب، ولا معهم عهد، وإنما هي الأماني الكاذبة التي يمنيموها الشيطان، كما قال تعالى:

العدد السابع السنة الثالثة والثلاثون

# بابالسنة

إعداد زكريا حسيني

عن عروة أنَّ عائشة رضي الله عنها أخبرته أنه جاء أفلَحُ أخو أبي القُعْيسِ يستأذن عليها، بعد ما نزل الحجاب، وكان أبو القعيس أبا عائشة من الرضاعة، قالت عائشة فقلت: والله لا آذن لأفلح حتى أستأذن رسول الله ﷺ، فإن أبا القُعيسِ ليس هو أرضعني ولكنْ أرضعتني امرأته، قالت عائشة: فلما دخل رسول الله ﷺ قلت: يا رسول الله إن أفلح أخا أبي القُعيس جاءني يستأذن عليَّ فكرهت أن أذن له حتى أستأذنك قال: قالتَ: فقال النبي ﷺ «ائذني له».

قال عروة: فبُذلك كانت عائشة تقول: «حرموا من الرضاعة ما تحرمون من النسب».

هذا الحديث أخرجه الإمامان البخاري ومسلم في صحيحيهما، والسياق لمسلم، كما أخرجه أيضا أبو داود والترمذي والنسائي وابن ماجه، وكذلك أخرجه الامام أحمد في المسند.

#### شرح الحديث

قول عائشة رضي الله عنها: «حَرَّمُوا من الرضاعة ما تحرمون من النسب»: هو جزء من نص حديث جاء مصرحًا به من حديث ابن عباس رضي الله عنهما أن النبي على قال في بنت حمزة: «لا تحل لي، يحرم من الرضاع ما يحرم من النسب، هي ابنة أخي من الرضاع». خرجاه في الصحيحين.

وهنا نجد أن النبي وقد جعل المحرمات من الرضاع مثل المحرمات من الرضاع مثل المحرمات من النسب، فجعل المحرمات من النسب أصلا يقاس عليهن مثلهن من الرضاع، إنن لابد من معرفة المحرمات بالنسب حتى نعرف المحرمات بالرضاع فالمحرمات بالنسب بيئنتهن الآية من سورة النساء في قوله تعالى: ﴿ حُرُمَتْ عَلَيْكُمْ أُمُّهَا أَتُكُمْ وَبَنَاتُكُمْ وَآخُوَاتُكُمْ وَعَمَّاتُكُمْ وَجَنَاتُ الأَخْ وَبَنَاتُ الأَخْ وَبَنَاتُ الْأَحْ وَبَنَاتُ الْأَحْتِ ﴾ [النساء: ٢٣].

فالآية بيُّنت أن المحرمات بالنسب سبع وهن:

ا - الأم، وتشمل الأم والجدة لأم والجدة لأب وأم الجدة لأم وأم الجدة لأب، فيقال: الأم وإن علت.

 ٢ - البنت، وتشمل البنت، وبنتها، وبنت الابن وهكذا فيقال: البنت وإن لت.

٣ - الأخت، وتشمل الأخت الشقيقة، والأخت لأب، والأخت لأم.

٤ - العمة: وتشمل العمة أخت الأب شقيقة كانت أو لأب أو لأم، والعمة أخت الجدّ وهكذا، فيقال: العمة وإن علت.

و الخالة: وتشمل الخالة أخت الأم شقيقة كانت أو لأب أو لأم، والخالة أخت الجدة وهكذا، فيقال وإن علت.

٦ - بنت الأخ: وتشمل بنت الأخ الشقيق وبنت الأخ لأب، وبنت الأخ لأم،
 وبنت بنت الأخ وبنت ابن الأخ فيقال: بنت الأخ وإن نزلت.

٧- بنت الأخت، وتشمل بنت الأخت الشقيقة وبنت الأخت لأب أو لأم،
 وبنت بنت الأخت، وبنت ابن الأخت وهكذا فيقال: بنت الأخت وإن نزلت.

هؤلاء المحرمات بالنسب، وهن أصل يقاس عليهن المحرمات بالرضاع بقوله ﷺ: «يحرم من الرضاع ما يحرم من النسب» وفي حديث أخر: «إن الرضاعة تحرم ما يحرم من الولادة»

وفي رواية: «الرضاع يُصرم ما تصرمهُ الولادة» وكلها في الصحيحين من حديث عائشة وعبد الله بن العباس، وعلي رضي الله عنهم. فإذن اللائي يحرمن من الرضاع على هذا الترتيب هن:

١ - الأم التي أرضعت وأملها وأم زوجها صاحب اللبن فالأم تشمل الجدات فيصح أن يقال فيها: الأم وإن علت.

٢ - البنت من الرضاعة وإن نزلت، أي وبنتها وبنت بنتها وبنت ابنها، فيقال فيها: البنت وإن نزلت، وهذا مبني على أن لبن الفحل يُحَرِّم؛ أي نزلت، وهذا مبني على أن لبن الفحل يُحَرِّم؛ أي إثبات أبوة الفحل صاحب اللبن، وأن التحريم ينتشر منه كما ينتشر من المرأة، قال ابن القيم: وهذا هو الحق الذي لا يجوز أن يقال بغيره، وإن خالف فيه من خالف من الصحابة ومن بعدهم، فسنة رسبول الله ﴿ أحق أن تتبع، ويترك ما خالفها لأجلها، ولا تترك هي لقول أحد كائنا من خالفها لأجلها، أو لا تترك هي لقول أحد كائنا من بلوغها له، أو لتأويلها، أو غير ذلك لتركت الحجة إلى غيرها، وقول من يجب اتباعه إلى قول من لا يجب اتباعه إلى قول من لا يجب اتباعه إلى قول عير يجب اتباعه، وهذه بليّة، نسأل الله العافية منها وأن لا نلقاه بها بوم القيامة.

قال الأعمش: كان عمارة، وإبراهيم، وأصحابنا لا يرون بلبن الفحل بأسبًا حتى أتاهم الحكم بن عتيبة. بخبر أبي القعيس، يعني فتركوا قولهم، ورجعوا عنه، وهكذا يصنع أهل العلم إذا أتتهم السنة عن رسول الله و رجعوا إليها، وتركوا قولهم بغيرها. انتهى من الزادج ص ٢٥٥، ٥٦٥.

والمقصود بخبر أبي القعيس هو ما ورد في هذا الحديث، والعجب أن عائشة ناقشت الرسول في هذا فقالت: فإن أبا القعيس لم يرضعني، ولكن أرضعتني امرأته، فقال لها النبي أن الذني له فإنه عمك، وفي رواية قال لها: تربت يمينك، حاثًا لها على الاستجابة لأمره في بالإذن لأفلح، ومبينا أن لبن الفحل يحرم وتنتشر به الحرمة كما تنتشر بلبن المرأة.

٣- الأخت من الرضاع وهي كالأخت من النسب، أي بأنواعها الثلاثة الشقيقة، ولأب، ولأم والكلام في الأخت لأب من الرضاع ثابت أيضا بخبر أبي القعيس، وصورته أنه يحرم على الرجل أن يتزوج بنت صاحب اللبن من زوجة غير التي أرضعته.

أي أن رجلا له زوجتان أو أكثر، فأرضعت إحدى الزوجتين أو الزوجات طفلا، فإذا أراد هذا الطفل أن يتزوج من بنات هذا الرجل من الزوجة

الأخرى التي لم ترضعه فإنها لا تحل له، لأنها أخته لأبيه من الرضاع.

لعمة من الرضاع، وهي أخت زوج المرأة التي أرضعت، أي أخت صاحب اللبن، فهي عمة وكذلك أخت أبيه عمة فيقال فيها أيضا: العمة وإن علت.

ألخالة من الرضاع، وهي أخت المرأة التي أرضعت، وكذلك أخت أمها وهكذا فيقال فيها: الخالة وإن علت.

٦- بنت الأخ من الرضاع، وكذلك بنت ابن الأخ
 وبنت بنت الأخ من الرضاع فيقال فيها: بنت الأخ
 وإن نزلت.

 ٧- بنت الأخت من الرضاع، وكذلك بنت بنت الأخت، وبنت ابن الأخت من الرضاع، فيقال فيها: بنت الأخت وإن نزلت.

هؤلاء سبع من الرضاع حرمن كما حرمت مشيلاتهن من النسب وذلك بقول الرسول : «يحرم من النسب» وبقوله «يحرم من النسب» وبقوله : «الرضاعة تحرّم ما يَحْرُم من الولادة» وهكذا نرى انتشار المحرمية بالرضاع كانتشارها بالنسب تمامًا بتمام، وبقي من أسباب التحريم التحريم بالمصاهرة فهو قسم ثالث السبب فيه ليس الولادة ولا الرضاع وإنما سببه المصاهرة، سنتكلم عنه لكن بعد الكلام عن أمور بقيت في التحريم بالرضاء.

الأمر الأول:

المراد بالرضعة، وعدد الرضعات التي تحرّم، فأما الرضعة التي تنفصل عن أختها وتسمى رضعة فهي المرة من الرضاع، فمتى النّقَمَ الثدي فامتص منه ثم تركه باختياره من غير عارض كان ذلك رضعة، لأن الشرع ورد بذلك مطلقا، فيحمل على العرف وهذا هو المتعارف عليه، قال ابن القيم: والقطع العارض لتنفس أو استراحة يسيرة، أو لشيء يلهيه ثم يعود عن قرب لا يخرجه عن كونه رضعة واحدة.

ولو انتـقل من ثدي المرأة إلى ثديها الأخـر ليكمل الرضاع فهي رضعة واحدة أيضا.

وأما عدد الرضعات المحرمة فقد اختلف العلماء فيه على أقوال، المعتبر منها ثلاثة:

أولها: يحرم قليل الرضاع وكثيره، وهذا مروي عن طائفة من السلف والخلف، وهو مذهب أبي حنيفة ومالك، وهو رواية عن أحمد رحم الله الجميع، وقد احتج أصحاب هذا القول بان الله سبحانه علق التحريم باسم الرضاعة، فحيث وجد اسمها وحد حكمها،

التوحية

والنبي ﴿ قَالَ: يحسره من الرضاع ما يحرم من النسب، وهذا موافق لإطلاق القرآن، وإنسار العظم يحصل بقليل الرضاع وكثيره.

وثانيها: لا يثبت التحريم باقل من ثلاث رضعات وهذا قول داود بن علي الظاهري وهو رواية ثانية عن الإمام أحمد، وحجة القائلين بذلك أنه ثبت عن النبي ، «لا تحرم المصة ولا المصتان». رواه مسلم عن عائشة، وروى عن أم المضل أنها قالت قال رسول الله ، «لا تحرم الإملاجة والإملاجتان». وفي حديث أخر عنها الإملاجة والإملاجتان». وفي حديث أخر عنها مل تحرم الرضعة الواحدة؛ قال رجل يا رسول الله هل تحرم الرضعة الواحدة؛ قال بلا، قالوا: وهذه أحاديث صحيحة صريحة، لا يجوز العدول عنها، فأثبتنا التحريم بالثلاث لعموم الآية، ونفينا التحريم بما دونها بصريح السنة، إلى آخر ما

وثالث الأقوال المعتبرة: أنه لا يثبت تحريم بأقل من خمس رضعات، وهو مذهب الشافعي، وأحمد في ظاهر مذهب وهو قول ابن حرم الظاهري وقد خالف داود في هذه المسألة.

وحجة أصحاب هذا القول ما رواه مسلم في صحيحه عن عائشة رضي الله عنها أنها قالت: كان فيما أنزل من القرآن: عشر رضعات معلومات يُحرَّمْن، ثم نسخن بخمس معلومات. فتوفي رسول الله ، وهن فيما يقرأ من القرآن» أي توفي رسول الله ، والأمر على ذلك لم ينسخن بشيء، وفي قصة سالم مولى أبي حذيفة قال النبي ، «أرضعيه تحرمي عليه» قالت عائشة فأرضعته خمس رضعات.

وفي بعض روايات هذا الحديث: «أرضعيه خمس رضعات تحرمي عليه»: قالوا: وعائشة أعلم الأمة بحكم هذه المسألة هي ونساء النبي خي وكانت عائشة رضي الله عنها إذا أرادت أن يدخل عليها أحد أمرت إحدى بنات أخواتها أو إخوتها فأرضعته خمس رضعات. قالوا: ونفى التحريم بالرضعة والرضعتين صريح في عدم تعليق التحريم بقليل الرضاع وكثيره، قالوا: وإذا علقنا التحريم بالخمس لم نكن قد خالفنا شيئا من التحريم بالخمس وتقييد المطلق بيان لا نسخ ولا مطلقها بالخمس وتقييد المطلق بيان لا نسخ ولا تخصيص. إلى آخر ما هنالك من المناقشات بين أصحاب هذه الأقوال، ولكن يمكن العمل بهذه

إحداهما: أن يكون الزواج قد

تم بالفعل، ويُدِّعَى أن هناك رضاعا قد تم، ففي هذه الحال لا يفرق بين الزوجين إلا أن يشبت الرضاع يقينا ويكون خمس رضعات فاكثر، وليس أقل من خمس رضعات، قال بعض العلماء: لأن الزواج يقين، واليقين لا يزول بشبهة ولا بشك، ولكن بيقين مثله أو أقوى منه، وحينئذ تكون العبرة باكبر الأقوال وأكثرها في عدد الرضعات.

وثانيت عما أن تكون مجرد خطبة، ولم يتم زواج ولا شيء، فإن ادعى رضاع، فحينئذ لا يشترط عدد رضعات، بل لو كانت مصة واحدة لكفت في منع إقامة هذا الزواج، وذلك اتقاء للشبهات والأمر في هذا ليس فيه تفريق بين زوجين فيختلف عن الحالة الأولى.

#### الأمر الثاني؛

سن الرضاع المحرِّم: قد اختلف الفقهاء في ذلك اختلافا كبيرًا؛ والأقوال المعتبرة في ذلك ثلاثة:

الأول أنه ما كان في الحولين، ولا يحرم ما كان بعدهما، وهو قول الشافعي وأحمد وأبي يوسف ومحمد بن الحسن صاحبي أبي حنيفة. وحجتهم في ذلك قول الله تعالى: ﴿ وَالْوَالِدَاتُ يُرْضِعْنَ أَوْلاَدُمُنُ حَوْلَيْنِ كَامِلَيْنِ لِمِنْ أَرَادُ أَنْ يُتِمُ الرَّضَاعَةَ ﴾ [البقرة:٣٣٣]. وهذه هي مدة المجاعة التي ذكرها رسول الله ﴿ وقصر الرضاعة المحرمة عليها في قوله لعائشة: «انظرن من المرضاعة. فإنما الرضاعة من المجاعة» متفق عليه.

الثاني، الرضاع المحرم ما كان قبل الفطام ولم يَحُدَّهُ أصحاب هذا القول بزمن. تقدم الفطام أم تأخر وبعضهم حده بالحولين وما قاربهما وهو مشهور مذهب مالك، وقال أبو حنيفة وزفر: ثلاثون شهرًا.

الثالث عرم رضاع الكبير ولو كان شيخا: وهو قول عائشة وكذلك قول الكبير ولو كان شيخا: وهو قول عائشة وكذلك قول الليث بن سعد وأبي محمد ابن حزم. مستدلين بقصة سالم مولى أبي حذيفة، ويفعل عائشة رضي زاد المعاد الجزء الخامس مناظرة يطول ذكرها هنا بين القائلين بالحولين والقائلين برضاع الكبير، منتهاها أنه يظهر من المناظرة أن القائلين بعدم تحريم رضاع الكبير والعبرة به، قالوا إن أمر سالم فقالوا إنه عام يشمل الأمة كلها، وسلك جماعة من العلماء من المحقين مسلكا ثالثا: وهو أن حديث العلماء من المحقين مسلكا ثالثا: وهو أن حديث سهلة زوجة أبي حذيفة في رضاع سالم ليس بمنسوخ، ولا مخصوص، ولا عام في حق كل أحد،

وإنما هو رخصة للحاجة لمن لا يستغني عن دخوله على المرأة، ويشق احتجابها عنه. كحال سالم مع امرأة أبي حذيفة، فمثل هذا الكبير إذا أرضعته للحاجة أثر رضاعه، وأما من عداه فلا يؤثر إلا لرضاع الصغير، قال: وهذا مسلك شيخ الإسلام ابن تيمية رحمه الله تعالى. قال: والأحاديث النافية للرضاع في الكبير إما مطلقة فتقيد بحديث سهلة، أو عامة في الأحوال فتخصيص هذه الحال من عدمومها، وهذا أولى من النسخ ودعوى التخصيص بشخص بعينه، وأقرب إلى العمل بجميع الأحاديث من الجانبين، وقواعد الشرع بجميع الأحاديث من الجانبين، وقواعد الشرع

تشهد له، والله الموفق، أ.هـ.جه ص٩٣٥ زاد المعاد.

محرمية الرضاع تتساوى مع محرمية النسب تمامًا فلا فرق بينهما من حيث المحرمية وهذا رسول الله في يقول لعائشة: «ائذني لأفلح فإنه عمك من الرضاع» فالعم من الرضاع محرم مثل العم من النسب يدخل على المرأة ويخلو بها ولا حرج شرعا في ذلك.

الأمو المعانع:

كثيرًا ما يتساعل المتسائلون عن رضاع تم بين فتى وفتاة أو رجل وامرأة فهل يجوز له أن يتزوج أختها الصغرى مثلاً؟ كما أنه انتشر بين الناس أنه إذا لم يجتمع الإثنان على ثدى واحد فلا حرمة.

ففي الحالة الأولى نقول: بحب تحديد المرتضع؛ هل الفتى رضع من أم الفتاة؟ إن كان كذلك فإن هذا الفتى صار أبنا للمرأة التي أرضعته كما صيار ابنا أيضيا لزوجها صاحب اللين، فكل بنات هذه المرأة الكسرات والصغيرات وكذلك بنات هذا الرجل (صاحب اللبن) أخوات لهذا الفتي من الرضاع وأم المرأة المرضعة حدة له وأم زوجها -صاحب اللبن . حدة أيضا وأخوات المرأة المرضعة خالات، وأخوات الرحل صاحب اللبن عمات، وبنات أولاد هذه المرأة وأولاد زوجها بنات إخوة وأخوات وهكذا تنتشر المحرمية ببن الرضيع وفروعه ومن أرضعته وأصولها وفروعها وزوجها وأصوله وفروعه، وأما إخوة الرضيع الذين لم يرضعوا فلا تتعلق محرمية الرضاع بهم، وهكذا الفتاة إن كانت هي التي رضعت، فإن الإنسان الذي يرتضع من امرأة يصير واحدًا من أسرتها كأبنائها وبناتها وأبناء زوجها وبناته، وأما إخوته وأخواته فلا علاقة لهم بتحريم الرضاع.

وفي الحالة الثانية وهي ما انتشر من أنه إذا لم يجتمعا على ثدي واحد فلا حرمة، فهذا ليس صحيحًا على إطلاقه فإن الأخت لأب من الرضاع لم تجمع مع أخبها لأب على ثدى واحد.

وإتمامًا للفائدة نذكر القسم الثالث من المحرمات من النساء: الجرمات سبب الصاهرة

وهذا القسم فيه نوعان:

النوع الأول من حرمن على التأبيد وهو

كالآتى:

أ- زوجة ألأب، فيحرم على الرجل أن يتزوج زوجة أبيه - التي ليست أمه - بعد وفاة أبيه أو بعد طلاقها من أبيه، قال تعالى: ﴿ وَلاَ تَنْكِحُوا مَا نَكَحَ اللّهُ كَانَ فَاحِشَةً اللّهُ كُمْ مَنَ النِّسَاءِ إِلاَّ مَا قَدْ سَلَفَ إِنَّهُ كَانَ فَاحِشَةً وَمَقْتًا وَسَاءَ سَبِيلاً ﴾، وقد كان هذا معروفًا وشائعًا في الجاهلية، فنهي الإسلام عنه، بل وصفه القرآن بأوصاف جعله فيها أقبح من الزني، فبينما قال في الزني: ﴿ وَلاَ تَقْرَبُوا الرَّنِي إِنَّهُ كَانَ فَاحِشَةً وَسَادٍ لَهُ وَالْ تَقْرَبُوا الرَّنِي إِنَّهُ كَانَ فَاحِشَةً وَمَقْتًا وَسَاءً سَعِيلاً ﴾. قال في نكاح زوجة الأب: ﴿ إِنَّهُ كَانَ فَاحِشْهُ وَمَقْتًا وَسَاءً سَعِيلاً ﴾.

٢- زوجة الابن، فيحرم على الرجل أن يتزوج بزوجة ابنه بعد طلاقها أو وفاته عنها، قال تعالى بزوجة ابنه بعد طلاقها أو وفاته عنها، قال تعالى عاطفًا على المحرمات: ﴿وَحَلائِلُ أَبْنَائِكُمُ النّبِينَ مِنْ أَصْلابِكُمْ وَهِيد أصلابِكم يخرج زوجة الابن المتبنى، فإن الله أباحها في قوله تعالى: ﴿ فَلَمَّا قَضَى زَيْدٌ مَنْهَا وَطَرًا زَوَجْنَاكَهَا لِكَيْ لاَ يَكُونُ عَلَى المؤْمِنِينَ حَرَجُ فِي أَزْوَاجٍ أَدْعِيَائِهِمْ إِذَا قَضَوْا مِنْهُنُ وَطُرًا ﴾.

٣- أم الزوجة، إذا عقد الرجل على المرأة حرمت عليه أمها بمجرد العقد، قال تعالى: ﴿ وَأُمُّهَاتُ نِسْنَائِكُمْ ﴾.

٤- بنت الزوجة، إذا يخل الرجل بامراة حرمت عليه بنتها وهي الربيبة، لكن لا تحرم البنت بالعقد بل لا بد من الدخول بامها حتى تحرم، قال تعالى: ﴿ وَرَبَائِبُكُمُ اللاَّتِي فِي حُجُورِكُم مِن نَسَائِكُمُ اللاَّتِي ذَي حُجُورِكُم مِن نَسَائِكُمُ اللاَّتِي ذَي خُجُورُكُم مِن نَسَائِكُمُ اللاَّتِي ذَي حُجُورُكُم مِن نَسَائِكُمُ اللاَّتِي دَخَلْتُم بِهِنُ فَإِن لَمْ تَكُونُوا تُخَلَّتُم بِهِنُ فَإِن لَمْ تَكُونُوا تُخَلَّتُم بِهِنُ فَإِن لَمْ تَكُونُوا تَخَلَّتُم بِهِنُ فَلاَ جُنَاحَ عَلَيْكُمْ ﴾.

تُ النُّوع الثاني: المحرم<mark>ات تحريمًا مؤقتًا– أو</mark> تحريم جمع:

أ- أخت الزوجة، قال الله تعالى: ﴿وَأَن تَجْمَعُواْ بَيْنَ الأُخْتَيْنِ إلاَّ مَا قَدْ سَلَفَ ﴾.

٢- عمة الزوجة، قال 3: «لا تجمع المرأة على عمتها...»..

 المرأة المعتدة، سواء كانت في عدة طلاق أو في عدة وفاة، قال تعالى: ﴿وَلاَ تَعْزِمُوا عُقْدَةُ النَّكَاحِ حَتَّى بِيُلُغُ الكِتَابُ أَحِلَهُ ﴾.

والحمد لله رب العالمي

التهديا

# باب منبر الحرمين

# لفضيلة الشيخ / صالح أل طالب

# إمام المسجد الحرام

الحمد لله ربّ العالمين، الرّحمن الرّحيم، مالك يوم الدين، منه نستمدُ الهداية للطريق القويم والصراط المستقيم، ونساله أن يجدّبُنا طُرُق الضّائلة، وأشهد أن لا إلهُ إلاّ الله وحدّم لا شريك له الملك الحقّ المبين، وأشهد أنّ محمّدًا عبده ورسوله الآمين، صلّى الله وسلّم عليه وعلى آله وضحيه اجمعين.

امًا بعد: انها المسلمون، أوصبيكم ونفسي بتقوى الله عن وجل، ﴿ يَا أَيُّهَا اللَّهِ عَنْ وَجِلَ، ﴿ يَا أَيُّهَا اللَّهِ عَنْ وَجِلَ، ﴿ يَا أَيُّهَا اللَّهِ عَنْ وَجِلَ، ﴿ فَا أَلَّهُ مُ سَلِّمُ مُنْ اللَّهِ عَنْ وَاللَّهُ عَمْ اللَّهُ حَقَّ تُقَاتِهِ أَيَ اجْعَلُوا بِينِكُم وبِينِ عَدَابِهِ وقاليةً لكم بَعْلُ أَوْامِرَه وَاجتناب نواهيه، ولا تَمُوتُنَّ إلا وَأَنْتُمْ مُسْئِلُمُونَ مَسْتَسلمون الله في أَمْره وَنَهِبَهُ ، راضُونَ بشرعه وحُكمة، قمَن التَّزَم الإسلام بالتَّقوى فاز في الدُنيا وَالأُحْرَى، ومن قلَّ تقواه زَلُ في وَحلِ الشهوات، ومن لم يستسلم الله ضل في تبه الشبهات.

#### شريعة الاسلام نسخت ما قبلها على المساء

وبعد: أيها المؤمنون، خلق الله البشر ليعبدوه، وأورثهم الأرض ليوحدوه، وأرسل إليهم رسلاً، وشرع لهم شرائع تناسب ما هم عليه، كل أمّة بحسب حالها، كما قص الله تعالى عن اليهود: ﴿وَعَلَى الّذِينَ هَادُوا حَرُمْناً كُلُ ذِي ظُفُر وَمِنْ الْبَقَر وَالْغَنَم حَرَّمْنا عَلَيْهمْ شُحُومَهُمَا إِلاَّ مَا حَمَلَتْ ظُهُورُهمَا وَلا خَمَلَتْ ظُهُورُهمَا أَوْ الحُوايا أَوْ مَا اخْتَلَطَ بِعَظْم ذَلِكَ جَزَيْناهُمْ بِبَعْيهِ هِمْ وَإِنَّا لَصَادِقُونَ ﴾ وَأَ الحُوايا أَوْ مَا اخْتَلَطَ بِعَظْم ذَلِكَ جَزَيْناهُمْ بِبَعْيهِ هُ وَإِنَّا لَصَادِقُونَ ﴾ وألانعام: 121]، قال ابنُ كثير رحمُه الله: "أي: هذا التضييق إنما فعلناه بهم والزمناهم به مجازاة على بغيهم ومخالفتِهم أوامِرنا، كما قال الله تعالى: والزمناهم مِنْ الذينَ هَادُوا حَرُّمْنا عَلَيْهِمْ طَيِّبَاتٍ أُحِلَتْ لَهُمْ وَبِصَدَهمْ عَنْ سَبِيلِ والزمناهم مِنْ النّذِينَ هَادُوا حَرُّمْنا عَلَيْهِمْ طَيِّبَاتٍ أُحِلَتْ لَهُمْ وَبِصَدَهمْ عَنْ سَبِيلِ اللّه كَثِيرًا ﴾ [النساء: 17]، وإنّا لَصَادقُونَ أي :عادلون فيما جازيناهم به أنتهى كلامه رحمه الله. ثمّ إنّ الله تعالى ختم الشرائع بشريعة الإسلام التي التهى كلامه رحمه الله. ثمّ إنّ الله تعالى ختم الشرائع بشريعة الإسلام التي جاء بها نبيئنا محمد، فنسخت ما كان قبلَها، وجعلها الله خاتمة الأديان، فياء على أكم ينتكمْ وأتَّهَمْتُ عَلَيْكُمْ بِعْمَتِي وَرَضِيتُ لَكُمْ الإِسْلامُ والْمَادِيْنَهُمْ فَعَمْتُ عَلَيْكُمْ وأَتُمَمْتُ عَلَيْكُمْ وَالْمَادِيْنَ الْكُمْ الإِسْلامُ إِنْ اللهُ فَالْم وأَحسن إتقان، في جمال وجلال وصلاح لكلَّ البشرية والمَناه في المائدة: ٣].

وَمِنَ أَبِرِ سِمَات هذهِ الشريعة المحمدية الفاتمة الوسطية والاعتدال، وأنها بنيت على جَلب المصالح ودرء المفاسد والتيسير ودفع المشقّة، قال تعالى ﴿ وَمَا حَكُمُ عَلَيْكُمْ فِي الدّينِ مِنْ حَرَج ﴾ [الحج: ٧٨]، ﴿ يُرِيدُ اللّهُ بِكُمْ الْيُسْرَ وَلا يُرِيدُ بِكُمْ الْيُسْرَ وَلا يُرِيدُ بِكُمْ الْيُسْرَ وَلا يُرِيدُ بِكُمْ الْيُسْرَ وَلا يُرِيدُ بِكُمْ الْعُسْرَ ﴾ [البقرة: ١٨٥]. وفي وصف من شملتة رحمة الله من أهل الكتابُ ﴿ النّبِي اللّهُ مِنْ اللّهُ مِنْ اللّهُ مِنْ اللّهُ مَنْ اللّهُ مِنْ اللّهُ وَلِي اللّهُ مَنْ اللّهُ وَلِي اللّهُ مِنْ اللّهُ وَلِي اللّهُ وَلِي اللّهُ وَلا يُحْرَمُ عَلَيْهِمْ ﴾ [الإعراف: ١٥٧] أي: والخبائِث وَيَضَعُ عَنْهُمْ إصْرَهُمْ وَالأَغْلال الّتِي كَانَتْ عَلَيْهِمْ ﴾ [الأعراف: ١٥٧] أي: الخبائِث وَيَضَعُ عَنْهُمْ إصْرَهُمْ وَالأَغْلال الّتِي كَانَتْ عَلَيْهِمْ ﴾ [الأعراف: ١٥٧] أي: أنه جاء بالتيسير والسماحة والرَّفق ورفع الحرَج أو الحنيفيّة السمّحة، كما قال النبِي لأميريه معاذ وأبِي موسى الأشعري رضي الله عنهما لم بعثهما إلى اليمن: «سيرا ولا تعسرا، وبشرا ولا تنفرا، وتطاوعا ولا تختلفا ، رواه البخاري ومسلم، «سيرا ولا تعسرا، وبشرا ولا تنفرا، وتطاوعا ولا تختلفا ، رواه البخاري ومسلم، وقال صاحبُه أبو برزة الأسلميّ رضي الله عنه: إني صحبت رسول الله وشهدتُ

التوريا

تيسيره. وقد كانتِ الأممُ الذين من قبلِنا في شرائعِهم ضيقٌ عليهم، فوسنَّع الله على هذه الأمة أمورها وسهلها لهم.

من هذه المدادئ وغيرها صارت هذه الأمّةُ وسطًا كما قال الله عز وحل: و ﴿ كَذَلِكَ جَعَلْنَاكُمْ أُمَّةً وَسَطًا ﴾ [البقرة:١٤٣]، قال القرطبي رحمه الله وغيره: "أي: عُدولاً ﴿ خِيارا، والوسيطُ هو الخيار والأحود، كما يقال: قريشُ أوسطُ العَرب نُسِيًّا ودارًا، أى: خيرُها وأفضلها، وكان رسول الله وسطًا في قومه، أي: أشرفَهم نسئًا".

عبادَ الله، ولما حِعَلِ الله هذه الأمَّةُ وسطًّا خُصُّها بأكمل الشيرائع وأقوم المناهج وأوضح المذاهب كما قال تعالى: ﴿ هُوَ احْتَنَاكُمْ وَمَا حَعَلُ عَلَيْكُمْ فَي الدِّينَ مِنْ حَرَج مِلَّةَ أَبِيَكُمْ إِبْرَاهِيمَ هُوَ سَمَّاكُمْ الْمُسْلِمِينَ مِنْ قَبْلُ وَفِي هَذَا لِيكُونَ الرَّسُولُ ا شُهِيدًا عَلَيْكُمْ وَتَكُونُوا شُهُدَاءَ عَلَى النَّاسِ ﴾ [الحج:٧٨].

أيِّها المسلمون، لماذا الحديثُ عن الوسطية والسماحةِ في الدين والتشريع؛ ﴿ مُعَالِمُ مُعَالِمُ مُعَالِمُ الْمُعَا لقد مرَّت فِتَن أَشْرِيتَها قلوبُ وزلَّت فيها أقدام ولاكتها ألسُّنُ وخطَّتها أقلام ووافقت هوي عند فَيَّام، فكانت تبعاتُها لديهم اختلالاً في الرُّورَي واضطرابًا في التفكير، ولا غُروَ فإنَّ الظلامَ ينتشُر حين يخيو النور، لذا كان لزامًا على أهلَّ العلم أن يبينوا ويرشيدوا، وأن يَفْهَمَ المسلمون ويُقْهَمُوا المعانيّ والمقاصد الشرعيّة كما أرادها الله لا كما تفسِّرها أهواءُ البشير، مع أنّنا لا نعاني من أزمة إقناع بقدر ما نعاني من أصحاب الهوى والأغراض ومَن امتازت قلوبهم بالأمراض، بحرُّون الأمَّةُ إلى التّغريب، وبدفعونها عن دُينها دفعًا؛ عن طريق ا الطِّعن في الأسُس والشِّوابِت، بل تجـرُّا من لا علمَ عندَهم على الدين ذاتِه ليفسِّرُوهُ كيفَ شَاؤُوا، وليكيِّفوه على أهوائهم، حتى تجاوَزُوا المرجِئةَ في انتقاص فرائض الدين والجُراةِ على حدودِ ربِّ العالمين، كما بُليتِ الأمَّة بمنَّ ا يجتزئ الآياتِ ويَحْتزل النصوصَ ويُعمِل فهمَه الخاصّ، فسنُفِكت دماءُ، وأُتلِفَت ممتلكات، وروِّع أمنون، وقُتل مؤمنون ومستأمنون، ممّا حرَّ على الدين وأهله ويلات ونكَبات، يقول ابنُ القيم رحمه الله: 'فما أمرَ الله بأمر إلاّ وللشَّيطَان فيه نزغتان؛ إمَّا إلى تفريط وإضاعة، وإمَّا إلى إفراط وغلو، ودينُ الله وسنطُ بين الجافي عنه والغالي فيه، كالوادي بين جبلين والهدّي بين ضلالتين والوسط بين طرفين ذميمين" انتهى كلامه رحمه الله.

> فهديُ الإسلام بعيدٌ عن الغلوِّ والتنطِّع وإن حمَّلَ عليه رغبةً في الخبر ومحبَّةً في الدين، إلاَّ أنه عملُ غيرُ رشيد ومنهج غير سديد لمخالفتِه الكتابُ والسنة، وهما الميزان لصحَّة المنهج وسلامة المعتقد وصواب العمل.

وعلى هذا يُقاس إرادةُ الإصلاح، فكم من مصوِّت: "إنما نحن مصلحون" وهم في حقيقتهم مفسدون مخرِّبون، في طرفَى النقيض بعمَهون، قد اتَّخذت كلُّ ا طائفة الأخرى وسيلة لتبرير مواقفها وتمرير مخطّطاتها، والله أعلمُ بما يوعون، طرفٌ يكفُر المسلمين وطُرفُ يريد من المسلمين أن يكفُروا، أهلُ هُوي، لا يقتَّفون أثرَ نبيَّ، ولا يؤمنون بغيب، ولا يعفون عن عَيب، يأخذون بالشَّبهات، ويسيرون في الشَّهوات، المعروفُ عندُهم ما عرفوا، والمنكر ما أنكروا، مفزَّعُهم في المعضِلات إلى أنفسِهم، وتعويلُهم في المهمَّات على أرائهم، كأنَّ كلُّ امرئ ا منهم إمامُ نفسه، قد أخذ منهم فيما يرى بعُرى ثقات وأسباب محكمات، ألا فلتُجِب صيانةُ الدين من عَبِث العابِثين وإحاطةُ الشريعةِ بسياج يمنَع عنها

أنها المسلمون، مقاصدُ الشريعة وحدودُها لم توضّع على مقتضّى تشهَّى العباد وأغراضهم، بل هو حُكمُ العليم الخبير الذي هو أعلمُ بمن خلق وهو اللطيف الخبير. فالواجبُ المردُّ إلى شريعتِه سبحانه، لا إلى أهواء العِباد، ولا إلى ما تُمليه أذهانُ البَشَرِ أو معارضة الوحي بالاستحسان والنظر، ﴿ وَلَوْ اتَّبَعَ الحَقِّ أَهُواءَهُمُ لَفْسَدُتْ السَّمُوَاتُ وَالْأَرْضُ وَمَنْ فِيَهِنَ ﴾ [المؤمنون: ٧١].

وكما أنَّ الوسطَ يعني العَدلُ والذيارَ فالوسطيّة لا تعني التوسُّط بين الحقّ



Which office there

والباطل والإيمان والفسق، الوسطية لا تَعني التخلِّي عن ثوابت الإسلام ومقتضياته لأجل الاقتراب من غيره، الوسطية لا تعني خلَطَ الأديان أو جَمعَ الفضيلة مع الرذيلة، كما أنَّ الوسطية لا تعني اطراحَ الحق المست مَد من الوحيين حين لا يتفق مع الشهوات.

إنَّ مفهومَ الوسطية الحقيقيَ هو التمسُّك بجميع تعاليم الشريعة السيمحة بذاتها؛ لأنَّ الإسلامَ بتعاليمه وشريعته يمثُّل الوسطيَّة الحقيقيَّة في العقيدة و العيادة و السلوك و المعاملة.

فَالوسطيةُ في العقيدة أن يُعبَد الله وحده لا شريكَ له، وأن تصرف جميع أنواع العبادة له من غير شريكَ له، وأن تصرف جميع أنواع العبادة له من غير شرك ولا كهنوت ولا وسائط أو بدع، وقد قال الله تعالى لنبيه : ﴿ قُلْ يَا أَهْلَ الْحَبَّابُ تَعَالُوا إِلَى كَلْمَة سَوَاء بَيْنَنَا وَبَيْنَكُمْ أَلاً نَعْبُدُ إِلاَّ اللَّه وَلا نَشْرُك به شَيْئًا وَلا نَشْرُك به فَيْنًا أَرْبَابًا مِنْ دُون اللَّه فَيْرُ تَوَلُوا فَقُولُوا اشْ هَدُوا بِأَنًا مُسْلِمُ وَنَ ﴾ [آل عمل ان عَلْمَ ان الله على ال

المسطة في الملاعوال اع

والوسطيّةُ في ذاتِ العبادةِ أن لا يُعبَد الله إلاّ بما شرعه من طريق رسوله محمد، فالتقصيرُ فيها جفاءُ وفِسق، والزيادةُ عليها بدعةُ وغلو.

والوسطية في الولاء والبراء لا تحتاج إلى مزايدة أو تحكم، فقد حكمها الله تعالى بقوله: ﴿لا تحتاج إلى مزايدة أو تحكم، فقد حكمها الله تعالى بقوله: ﴿لا يَدْهُا كُمْ أَنْ تَبَرُّوهُمْ وَتُقْسِطُوا إليهُمْ إِنْ يُخْرِجُوكُمْ مِنْ دِيَارِكُمْ أَنْ تَبَرُّوهُمْ وَتَقْسِطُوا إليهمْ إِنْ اللّهُ عَنْ اللّه الله عَنْ اللّه عَنْ اللّه عَنْ المسلمين اللّه الله الله عن الله عنه الدعوة أصلاً.

أمّا في الرجال والنساء فقد قال الله تعالى:

﴿ وَلَهُنُ مِثْلُ الَّذِي عَلَيْهِنَ بِالْمُحْرُوفِ وَلِلرَّجَالِ عَلَيْهِنُ

دَرَجَةَ ﴾ [البقرة:٢٢٨]، وفي العلاقة بين الزوجين:

﴿ إمْ سَاكُ بِمَ عُ رُوفٍ أَوْ تَسْرِيحُ بِإِحْ سَانٍ ﴾ [البقرة:٢٢٩]. وكذا في السلوك فإنَّ الذي قال: ﴿ فُلا تَغُرُنَكُمُ الحُنِاةُ الدُّنْيَا ﴾ [اقمان:٣٣] هو الذي قال سبحانه: ﴿ قُلْ مَنْ حَرَّمَ زِينَةَ اللهِ الْتِي أَخْرَجَ لِعِبَادِهِ وَالطُّنْتَاتِ مِنْ الرَّزْقِ ﴾ [الأعراف:٣٣]

فهذا هو الصرَّراط المستقيم الذي جاءت به الشريعة من الحمل على الوسط من غير إفراط ولا تفريط، فمن خرَج عنه فقدٍ خرج عن قصد الشارع.

وقد كان النبي يحث على القصد في الأمور فقال لمعاذ رضي الله عنه لما أطال بالناس في الصالة: «أفتان أنت يا معاذ؟!» رواه النسائي وأحمد، وقال: «سددوا وقاربوا، وأغدوا وروحوا، وشيء من الدُلجة، والقصد القصد تبلغوا» رواه البخاري، ورد

على من أراد التبتُّلُ وهجر النساء والانقطاع للعبادة بقوله: «من رغب عن سنَّتي فليس منّي» رواه مسلم. وقال الشاطبيّ رحمه الله: "فإنَّ الخروج إلى الأطراف خارجُ عن العدل، ولا تقومُ به مصلحةُ الخَلق، فإنَّ طرف التشديد وطرف الانحلال كلاهما مَهلَكة".

شريعة الاسلامف المسط

أنها المسلمون، إنّ شريعة الإسلام بذاتها وبكلِّ تفاصيلها هي الوسطُ، فليست بحاجة إلى تخفيف أو تنقيص، ﴿ وَمَا جَعَلَ عَلَيْكُمْ فِي الدِّينِ مِنْ حَرَجٍ ﴾ [الحج:٧٨]. وعليه فيإنّ الواحبُ على المسلمين أن يعُوا هذه الحقيقة لئلاً تُنتَقص عليهم دينهم يحجَّة الوسطيَّة، فالله تعالى قد حكم فحعل شريعيَّه هي الوسيط، فمن نقص أو زاد فعن الوسطية قد حاد، وشريعةُ الله كاملة شياملةٌ لا تحتاج إلى تعديل أو تُوجِيه، ﴿ الْمَوْمَ أَكْمَلْتُ لَكُمْ دِينَكُمْ وَأَتْمَمْتُ عَلَيْكُمْ نَعْمَتِي وَرَضِيتُ لَكُمْ الاسْلامَ دِيثًا ﴾ [المائدة:٣]. ولكن يبقِّي الفقة والعلم الذِّي به يُعرف الموقف الشرعيّ الصحيح من كلِّ واقعة، وهذا هو دورُ العلماء الريانيِّين الراسخين في العلم بما استُحفظوا من كتاب الله وكانوا عليه شهداء، يعرفون مراد الله من شرعه، ويتُبعون الدليلَ وليسَ الهوي أو الفكرَ المجرِّد، ﴿ فَاسْأُلُوا أَهْلَ الذُّكْرِ إِنْ كُنْتُمْ لا تَعْلَمُ وِنَ بِالْبُنِّنَاتِ وَالزُّبُرِ وَأَنْزَلْنَا إِلَيْكَ الذِّكْرُ لِتُبَيِّنَ لِلنَّاسِ مَا نُزْلَ إِلَىْهِمْ وَلَعَلَّهُمْ يَتَفَكَّرُونَ ﴾ [النحل:٤٣، ٤٤].

أَيُها المسلمون، إنَّ الوسطية التي تلتزمُها الأمَةُ أو طائفة منها هي التي تنجيها بإذن الله من الأزمات وتُعينها على البقاء والثّبات، فقد كُسر الخوارج كما تُحرت المرجئة وإن كانوا في كلَّ عصر ينبتُون، لكن سرعان ما يُهزَمون، إلاَّ أنَّ الأَمْةَ الوسط بِنقية بمبادئها وثباتها، ﴿ فَأَمًّا الزَّبَدُ فَيَذْهَبُ جُفَاءً وَامًا ما يَنفَعُ النَّاسَ فَيَمْكُثُ فِي الأَرْضِ ﴾ [الرعد:١٧].

وإنَّ المسلمُ المت مَسكُ بكتاب ربَّهُ السائرَ على منهاج رسوله القاصد النجاة في الدنيا والآخرة لإ تصدُّهُ الفتن عن دينه، فلا يتنازلُ عما لديه من حقَّ لأنَّ بعضَ من انتسبَ إليه أخطاً في توظيفه أو رجا التقارب مع أهلِ الهوى والضلال، فدينُ الله كامل، وانتقاصُ جُزءَ منه خشية الفهم الخاطئ تغييبُ للوعي وسببُ لخَلط المفاهيم، يُنتِجَ جيلاً مفرطًا أو مفرطًا، يأخذ جانبًا من الدّبن ويجعله هو الدّبن.

وعليه فإن الواجب على المربين والمصلحين والإعلاميين والقائمين على مناهج التعليم مراعاة ذلك وتبصير الناس بامور دينهم وما يجب عليهم بالتبصير النافي للخلط، لا أن توارى النصوص أو تحور، فإن العلم الشرعي الصافي ضمانة بإذن الله تعالى ضد الانحراف الفكري أيًا كان اتَّجاهُه، وهذا هو التوازن الذي اتَّسمَت به هذه الشريعة. وكما يحرم التطب ممن لا يحسنه والفتوى ممن لا يعلمها فكذا يحرم الخوض في دين الله بلا علم.

واللهُ من وراءِ القصد.

الحمد لله رب العالمين والصلاة والسلام على أشرف المرسلين سيدنا محمد وعلى آله وصحبه أجمعين.

اعتاد كثير من عامة الأمة وخاصتهم، أنه إذا أقبل شهر رجب، خصوه بعبادة لم يشرعها الله تعالى.

فمنهم من يصوم الشهر كله، ظنًا منه أن صيام رجب أمر مرغوب فيه، ومنهم من يخصه بصيام أيام معدودات دون سيائر الشهور، والأنكى من ذلك أن يعمد العلماء وأئمة المساجد، إلى الاحتفال بليلة ٢٧ منه، زاعمين أنها ليلة أسري فيها بالرسول ، من المسجد الحرام إلى المسجد الأقصى بالشام (القدس)، ويقرعون قصة ينسبونها إلى ابن عباس رضي الله عنهما مع أنها قصة مشحونة بالأباطيل والخرافات ولم يقم دليل على صحتها إلا النزر السير منها.

كما أن كثيرًا من النساء يحدثن فيها بدعة قبيحة: يحملن الصدقات من أطايب الطعام والفاكهة، ويتوجهن إلى المقابر في يوم الخميس الأول من رجب، لزيارة موتاهن وتوزيع هذه المطعومات على المتسولين، واستقراء قراء يشترون بآيات الله ثمنًا قليلاً، فيرجعن من زيارة الموتى مأزورات غير مأجورات.

ناهيك باختلاط الرجال والنساء والقراء هناك. بالإضافة إلى أن زيارة القبور في هذا اليوم لم تشرع.

كما أن القرآن لم تشرع قراءته على المُوتى أو المقابر، وقد قال تعالى: ﴿لِيُنذِرَ مَن كَانَ حَيًا وَيَحِقُّ القَوْلُ عَلَى الكَافِرِينَ ﴾.

والحق الذي لا مراء فيه أن شهر رجب من الأشهر الحرم، التي هي أكد وأبلغ في المعصية من غيرها.

وقد كانت العرب في الجاهلية تحرم القتال في الأشهر الحرم، فيستتب الأمن، ويأمن المسافر على نفسه وماله من أخطار الطريق وخاصة في أشهر الحج، ولما جاء الإسلام، ورأى في ذلك من المصلحة للناس: أقر هذه الأشهر لما فيها من الأمن والأمان بن الناس ظعنًا وإقامة.

قال تعالى: ﴿ إِنَّ عِدَّةَ الشُّهُورَ عِندَ اللَّهِ اثْنَا عَشَرَ شَهَرًا فِي كِتَابِ اللَّهِ يَوْمَ خَلَقَ السَّمَوَاتِ وَالأَرْضَ مِنْهَا أَرْبَعَةٌ حُرُمٌ ذَلِكَ الدّينُ القَيِّمُ فَلَا تَظْلِمُوا فِيهِنَّ أَنْفُسَكُمْ ﴾ [التوية: ٣٦].

وقد بين النبي صلوات الله وسلامه عليه هذه الشهور،

لفضيلة الشيخ الركام الركام الركام الركام الركام الماط قال ابن كثير في تفسيره: وذلك من أحل مناسك الدج والعمرة، فحرم قبل الدج شبهرًا، وهو ذو القعدة، وحرم بعد الحج شهرًا وهو المحرم، ليرجعوا فيه إلى أقصى بلادهم آمنين، وحسرم شبهر رجب في وسط الحول، لأحل زبارة البيت والاعتماريه.

وقوله تعالى: ﴿فَلاَ تَظْلمُوا

فِيهِنَّ أَنْفُسَكُمْ ﴾ فيه نهي عن ارتكاب الظلم بكافية اشكاله، وإذا كان الظلم من الكسائر، فهو أشد حرمة في الأشهر الحرم.

وأفضل ما يتحلى به المسلم في شهر رجب وغيره من الأشبهر الحرم: ترك الظلم لنفسيه بارتكاب

المعاصى، وتجنب ظلمه لخق الله على الله المدينة، لم يحددوا لها ليلة ولا شهرًا، وإعراضه عن أوامر الله تعالى، فذلك من أقدح الظلم، ولذا قال الله تعالى: ﴿ وَمَنْ أَظْلُمُ مِمَّن ذُكِّرَ بِآيَاتِ رَبِّهِ ثُمَّ أَعْرَضَ عَنْهَا إِنَّا مِنَ المُحْرِمِينَ مُنتَ قِمُونَ ﴾، وظلم الخلق: أكل أموالهم والاعتداء عليهم باليد واللسان، «و المسلم من سلم المسلمون من لسانه ويده».

أما الصوم في رجب فجائز إن وافق عادة من اعتاد صوم الاثنين والخميس من كل أسبوع، أو صيام ثلاثة أيام من كل شهر.

فإن تجاوز ذلك وصام رجبًا كله فصومه على هذا النحو بدعة، كما أن صيام أيام منه دون غيره من الشبهور ابتداع في الدين.

والاحتفال بليلة السايع والعشرون منه أمر مستحدث، وكذلك إفراد هذا اليوم يصيام: يدعة لم يفعلها السلف الصالح. وقد صح عن عمر رضى الله عنه أنه كان بضرب صوام رجب بالدرة ويقول: كلوا فإنما هو شهر كانت تعظمه الحاهلية.

كما أن الأدعية التي تقال في رجب ونصف شعبان كلها مخترعة ولو كان خبرًا لسيقنا الصحابة اليه.

وحدير بالذكر أن الاستراء لم يقم دليل على ليلته ولا على الشهر الذي حدث فيه، فتخصيص ليلة السابع والعشرين: حدس وتخمين، ويندغي للعلماء بيان ذلك

للناس، ولكن أكثرهم حرصوا على هذه السعمة، حتى ظن العامة أنها من الدين.

والحافظ ابن كثير صاحب التفسير المشهور، أثبت في تفسيره في الحزء الثالث- حينما تكلم على الإسراء- أن الصحابة الكرام بعد أن هاجروا إلى

فمنهم من قال: إنه 🐸 أسرى به قبل الهجرة من مكة بعشرة أشهر، كما قال السدى: إنه أسرى به قبل الهجرة بستة عشر شهرًا.

وإذا كان الصحابة الكرام قد اختلفوا في تحديد الليلة والشبهر لعدم اهتمامهم بالاحتفالات فقد وجهوا اهتمامهم بنتائج الإسراء وأهمها فرض الصلاة.

وهل تحديد ليلة الاسراء بليلة معينة، يعتبر أمرًا قطعي الثيوت أو قطعي الدلالة؟ وهل نحن الذين لم نعاصر أهل القرون الأولى، أوفر علمًا وأرجح عقلاً.

والحمد لله رب العالمين

# شيئ تيسير حظالين دررالبحار من صحيح الأحاديث القصار

# اعداد/على حشيشً

۱۸۱ - «مَن قالَ سُبُحانَ اللهِ وَبحمدِهِ في يومٍ مائةَ مَرُةٍ، حُطُتْ خَطَايَاهُ وإِنْ كَانَتْ مِثلَ زُبَدِ بَحْرِه.

١٨٢-«كَان نَبِيُّ اللهِ ﷺ يقولُ: اللهمُّ إنِّي أعُودُ بِكَ مِن العَجْزِ(١) والْكَسَرِ(٢)، والجُبْزِ(٣) والْجَبْزِ(٣)
 والهرَم(٤)، واعودُ بِكَ من عَذابِ القَبْر، وأعُودُ بِكَ مِنْ فَثْنَةِ المحيا والمَمَاتِ».

[متفق عليه من حديث انس]

الملعق عليه من حديث السراء الدُّيكة، فاستْألُوا اللهَ مِنْ فَضْلِهِ؛ فَإِنَّها رَأَتْ مَلَكًا، وإِذَا سَمِعْتُم نَهِيقَ الحِمَارِ فَتَعَوِّدُوا باللهِ مِنِ الشَّيْطَانِ؛ فَإِنَّهُ رَأَى شَيْطَانًا». [متفق عليه من حديث أبي هريرة] ١٨٥-«اللهُ أفرحُ بتوبةِ عَبدِهِ مِن أحدِكُم سَقَطَ على بَعيرهْ وقد أَضْلُهُ في أرض فَادَةٍ».

[متفق عليه من حديث أنس]

١٨٦ – جَعَلَ اللهُ الرُّحمةَ مِائَةَ جُزْء، فَأَمَسَكَ عِنْدَهُ تِسْعَةُ وتسعِينَ جُزْءًا، وٱنزلَ في الأرضُّ جُزْءًا واحدًا، فمِنْ ذلك الجزءِ يَتَراحَمُ الخَلْقُ حَتَّى تَرفَعَ الفرسُ حَافِرَهَا عَنْ وَلَدِهَا خَشْيَةَ انْ تُصيبَهُ».

اللهِ الرَّجَالُ وَالنِّسَاءُ وَ النِّسَاءُ وَ النِّسَاءُ وَلَّاتُ: يا رسولَ اللهِ الرَّجَالُ وَالنِّسَاءُ وَالنِّسَاءُ وَالنِّسَاءُ وَالنِّسَاءُ وَالنِّسَاءُ وَالنَّسَاءُ وَالْفَرُ اللهِ الأَمْرُ اسْدُ مِنْ أَنْ يَهِمُهُم ذاكَ». [متفق عليه من حديث عائشة] يَنْظُرُ بَعْضُهُم ذاكَ». [متفق عليه من حديث عائشة] المَنْ مَنْ عَلَيْ العَالَمُنَ». حَتَّى يَغْيِبَ أَحَدُهُم فِي رَشَّحِهِ إلى أَنْصَافِ أُذُنِيهِ».

[متفق عليه من حديث ابن عمر]

١٨٩- «يَعْرَقُ النَّاسُ يَومَ القِيَامَةِ حتَّى يَذْهَبَ عَرَقُهم في الأرضُ سَبَعِينَ ذَرَاعًا، ويَلْجَمُهُمْ حتًى يَبُلُغَ اَذَانَهِمِ».

الله وانَّ محمدًا رسُولُ اللهِ عَرْبِهِ أَتِيَ، ثم شَهدَ أن لا إلهَ إلا اللهُ وانَّ محمدًا رسُولُ اللهِ وَلَنَّ محمدًا رسُولُ اللهِ وَلَنَّ محمدًا رسُولُ اللهِ وَلَهُ: ﴿ يُتَبِّتُ اللهُ الدِينَ آمَنُوا بِالْقُولِ الثَّابِتَ ﴾. ومنفق عليه من حديث البراء بن عارب]

١٩١- «إِذَا أَنْزَلَ اللهُ بقوم عَذَابًا، أَصِابُ العَدَابُ مَنْ كَانَ فِيهِم ثُمَّ بُعِثُوا على أعْمالِهم».

[متفق عليه من حديث ابن عمر]

١٩٢-«إذا هَلَكَ كِسْرَى فَلا كِسْرَى بَعْدَه وإذَا هَلَكَ قَيْصَرُ فَلاَ قَيْصَرَ بَعْدَه، والذِي نَفْسِي يَبِيهِ لَتُنْفَقَنْ كُنُوزُهُمَا في سَبِيلِ اللهِ». [متفق عليه من حديث جابر بن سَمُرُةً]

19٣- «تُقَاتِلُكُم اليَهُودُ فَتُسَلِّطُونَ عَليهم، ثم يَقُولُ الحَجَرُ: يا مُسْلِمُ هَذَا يَهُوديُّ وَرَائِي قَتْلُوم

فَاقْتُلْهُ». [متفق عليه من حديث ابن عمر]

١٩٤- «إنَّ اللهَ ليسَ باعورَ، الا إنَّ المَسِيحَ الدَجُّالَ أَعُورُ العَيْنِ اليُمْنَى كَانُّ عَيْنَهُ عِنْبَةُ طافيةُ »(٧).

مَّا بُعِثَ نَبِيُّ إِلا أَنْذَر أُمَّتُه الأَعورَ الكَذَّابَ، الا إِنَّه اعْورٌ، وإِنَّ رَبَّكُمَ لَيسَ بِأَعْورَ، وإِنَّ بَيْنَ عَيْنَكِهِ مَكْتُوبٌ كَافَرٌ». ويث انسَا

١٩٦-«إنَّ اللهَ كَتَبَ عَلَى ابن آدَمَ حَظُهُ مِن الرَّنا، أَدْرِكَ ذَلكَ لا مَحَالَةَ، فَزِنَا العَيْنِ النُظرَةُ، وَزِنَا العَيْنِ النُظرَةُ، وَإِنَّا اللَّمَانِ النُظرَةُ، وَالنَّفْسُ تَمنَّى وتَشْتَهِى، والفَرْجُ يُصدَقُّ ذِلك ويُكَذَّبُهُ».

[متفق عليه من حديث ابي هريرة]

١٩٧ – سُئِلَ رسولُ الله ﷺ عَن أَوْلاد الْمُشْرِكِينَ، فقال: «اللهُ، اذْ خَلَقَهُمْ، أَعْلَمُ بِمَا كَانُوا [متفق عليه من حديث ابن عياس] 19٨ «مَا مِن مَوْلُودِ إِلاَّ تُولَدُ عَلَى الفَطْرَةِ، فَأَنَوَاهُ تُهَوِّدَانِهِ أَوْ تُتَصِيِّرَانِهِ أَوْ تُمُحِيَّيَانِهِ، كَمَا تُنْتَجُ البَهِيمةُ يَهِيمةً جَمْعَاءً، هل تُحِسُّونَ فِيها مِن جَدْعَاءَ؟»(٨). ثم يقول أبو هريرة رضي الله عنه: ﴿ فِطْرَةَ اللَّهِ الَّتِي فَطَرَ النَّاسَ عَلَنْهَا لاَ تَنْدِيلَ لِخَلْقِ اللَّهِ ذَلِكَ الدِّينُ القَدِّمُ ﴾. • [متفق عليه من حديث أبي هريرة] - ١٩٩ «إِنَّ بَيْنَ يَدَى السَّاعَةِ أَيَّامًا: يُرْفَعُ فَيهَا العِلْمُ، وَيَنْزِلُ فيها الجَهْلُ، ويَكْثُرُ فِيهَا الهَرْجُ، و الهَرْجُ القَتْلُ». [متفق عليه من حديث أبي موسى] «إِنَّ مِن أَشْرَاطِ السِّاعَةِ: أَنْ يُرْفَعَ العِلْمُ، ويَثَّبُتَ الجَهْلُ، ويُشْرَبَ الخَمْرُ، ويَظْهَرَ [متفق عليه من حديث أنس] ٢٠١- «لَتَتَبِعُنَّ سَنَنَ (٩) مَنْ كَانَ قَبْلَكُم، شَيْرًا بِشَيْرٍ، وَيْرَاعًا بِدْرَاع، حَتَّى لَوْ يَخَلُوا جُحْرَ ضَبِّ تَبعْتُمُوهُمُّ». قُلْنَا مَا رسولَ الله: المَهُودُ والنُّصَارَى ۚ قَالَ: «فَمَنَّ». [متفق عليه من حديث أبي سعيد] ﴿ ﴿ ﴿ ﴿ ﴿ وَقُولُ اللَّهُ تَعَالَى: أَنَا عَنْدَ ظُنَّ عَبْدِي بِي، وأَنَا مَعَهُ إِذَا ذَكَرَنِي، فإنْ ذَكَرَني في نَفْسِهِ ذَكَرْتُهُ فِي نَفْسِي، وإنْ ذَكَرَني فِي مَالْ ذَكَرْتُهُ فِي مَالا خَبْرِ مِنْهُمْ، وإنْ تَقَرَّبَ إليَّ شبْرًا تَقَرَّبُتُ إليهِ نِرَاعًا، وإِنْ تَقَرَّبَ إِلَىِّ نِرَاعًا، تَقَرَّبِتُ إِلَيهِ بِاعًا، وإِنْ أَتَانِي بَمْشِي، أَتَنْتُهُ هَرْوَلَهُ». [متفق عليه من حديث أبي هريرة] ٢٠٢- إنْشُوُّ القمر عَلَى عَهْدِ رسول الله ﷺ شَقَّتَن، فقالَ النبيُّ ﷺ: «اشْهُدُو ا». [متفق عليه من حديث عبد الله بن مسعود] \* إِنَّ أَهْلَ مَكَّةُ سَأَلُوا رسولَ الله ﷺ أَنْ تُربَهم آنةً، فَأَرَاهُمُ انْشقَاقَ القَمَرِ». [متفق عليه من حديث أنس] • ٢٠٥ «إِنَّ القَمَرَ انْشُنَقُّ في زَمَانِ النبيُّ ﷺ». [متفق عليه من حديث ابن عباس] ٢٠١ «مَثَلُ المُؤْمن كالخُامَة من الزَّرْع، ثَفَيِّئُهَا (١٠) الرِّيحُ مَرْةً، وتَعْدِلُهَا مَرَّةً، وَمَثَلُ المُنافِق كَالْأَرْزُةِ، لاَ تَزَالُ، حَتَى نُكُونَ انْحِعَافُها(١١) مَرَّةً وَاحِدَةً». [متفق عليه من جديث كعب بن مالك] «سَدُّدُوا وَقَارِبُوا وانْشِيرُوا، فإنَّه لا نُدْخِلُ أَحَدًا الْحَنَّةُ عَمَلُهُ». قالُوا: وَلاَ أنتَ با رسولَ الله؛ قال: «وَلاَ أَنْ اللَّهُ اللَّهُ عَمْدُني اللَّهُ بِمَغْفِرَةِ وَرَحْمَةٍ». [متفق عليه من حديث عائشة] ٢٠٨- قال اللهُ: أَعْدَدْتُ لِعِبَادِيَ الصَّالِحِينَ مَا لاَ عَنْنَ رَأْتٌ، ولا أَذُنَ سَمِعَتْ، ولاَ خَطَرَ علَى قَلْبِ بَشَرِ. فَاقْرَءُوا إِنْ شَيِئْتُمُ: ﴿ فَلاَ تَعْلَمُ نَفْسٌ مَّا أُخْفِي لَهُم مِّن قُرَّةٍ أَعْيُن ﴾ [متفق عليه من حديث أبي هريرة] - "نَتْبَعُ المَيتَ ثَلاثُةٌ، فَيَرْجِعُ اثْنَان وَيَبْقَى مَعَه وَاحِدٌ، يَتْبَعُهُ اهْلُهُ ومَالُهُ وَعَمَلُهُ. فُرْحِعُ أَهْلُهُ وَمَالُهُ، ويَنْقَى عَمَلُهُ». [متفق عليه من حديث أنس] الكتاب».
 الكتاب». [متفق عليه من حديث عيادة بن الصامت] (١) العجز: عدم القدرة. 🌷 (٣) الكسل: التثاقل والفتور. " (٣) الدين: ضعف القلد (1) الهَرَم: اقصى الكِير. (٥) سقط على بعيره: عثر عليه من غير قصد (V) حدعاء: مقطوعة الأذن أو غيرها من الأعضاء غرلاً: جمع أغرل وهو الغير مختون.

# منادات من عليم السمورة الكيلة والاسلاميلة المسورة المسو

فقد اختلف العلماء في بيان المكي والمدني من السور على أقوال كثيرة ذكرها السيوطي في إتقانه، ومن السور ما اتفق العلماء على مكيتها أو مدنيتها ، ومنها ما اختلفوا في كونها مكية أو مدنية ، ولا يهولنك تشعب الاختلاف في هذا فمرد معرفة المكي والمدني إلى الأحوال والقرائن والملابسات ، ومثل هذه مما تختلف فيها الأنظار ، وتتنوع الاستنتاجات ، ومن هذه الأقوال ما ذكره الزركشي في البرهان أن جميع ما نزل في مكة خمس وثمانون سورة ، وجميع ما نزل في

المدينة تسع وعشرون سورة على اختلاف الروايات ، فيكون مجموعها مائة وأربع عشرة سورة. ■

ونحن نذكر هنا كلام الزركشي في البرهان بنصه لأنه ذكر السور المكية والمدنية على ترتيب نزولها بما في ذلك السور المختلف فيها وذلك لنتعرف على ترتيب نزول السور المكية والمدنية بصرف النظر عن كونه لم يذكر السور المختلف فيها سوى الفاتحة والمطففين ، ثم نُتْبعُ كلام الزركشي باقرب ما قيل إلى الصحة في هذه المسالة .

قال الزركشي في البرهان تحت عنوان: 

ذكر ما نزل من القرآن بمكة ثم ترتيبه

أول ما نزل من القرآن بمكة : ﴿ اقْرَأْ بِأَسْمُ رَبَكَ ﴾ ، ثم ﴿ نَ وَالْقَلَمِ ﴾ ، ثم ﴿ يَا أَيُّهَا الْمُزْمَّلُ ﴾ ، ثم ﴿ إِذَا لَشَّ مُس بُح اسْمُ رَبُكَ الْأَعْلَى ﴾ ، ثم ﴿ وَاللَّيْلِ إِذَا يَعْشَى ﴾ ، ثم ﴿ وَالْفَجْرِ ﴾ ، ثم ﴿ وَالْعَسَادِيَاتِ ﴾ ، ثم ﴿ إِنَّا مُعْشَيْتُكُ التَّكَاثُرُ ﴾ ، ثم ﴿ وَالْعَسَادِيَاتِ ﴾ ، ثم ﴿ إِنَّا أَعْطَيْنَاكَ الْكَوْثُرَ ﴾ ، ثم ﴿ وَالْعَسَادِيَاتِ ﴾ ، ثم ﴿ إِنَّا أَعْطَيْنَاكَ الْكَوْثُرَ ﴾ ، ثم ﴿ وَالْعَسَادِيَاتِ ﴾ ، ثم ﴿ أَلْهَاكُمُ التَّكَاثُرُ ﴾ ، ثم ﴿ وَالْعَلَى » ، ثم ﴿ الْفَلَق » ، ثم ﴿ النَّاس » ، ثم ﴿ وَالنَّجْمَ

إذًا هُوَى ﴾ ، ثم ﴿ عَصِيسَ وتُولِّي ﴾ ، ثم ﴿ إِنَّا أَنْزَلْنَاهُ ﴾، ثم ﴿ وَالشِّمْسِ وَضُدَاهَا ﴾ ، ثم ﴿ وَالسِّمَاءِ ذَاتِ الْبُرُوجِ ﴾ ، ثم ﴿ وَالتِّن وَالزُّنْ تُونِ ﴾ ، ثم ﴿ لالله قُرِيسٌ ﴾ ، ثم ﴿ الْقَارِعَةِ ﴾ ، ثم ﴿لا أُقْسِمُ بِنُوْمِ الْقِيَامَةُ ﴾ ، ثم الهمزة ، ثم المرسلات ، ثم ﴿ ق وَ الْقُرْآن ﴾ ، ثم ﴿ لا أُقْسِمُ بِهَ ذَا الْبَلَدِ ﴾ ، ثم الطارق ، ثم ﴿ اقْتَرِيَت السَّاعَةُ ﴾ ، ثم ﴿ ص وَالْقُرْآنِ ﴾ ثم الأعراف ، ثم الحن ، ثم «يس» ، ثم الفرقان ، ثم الملائكة (أي فاطر) ، ثم مريم ، ثم طه ، ثم الواقعة ، ثم الشعراء ، ثم النمل ، ثم القصص ، ثم بني إسرائيل (أي الإسسراء) ، ثم يونس ، ثم هود ، ثم يوسف ، ثم الحجر ، ثم الأنعام ، ثم الصافات ، ثم لقمان ، ثم سبأ ، ثم الزمر ، ثم حم المؤمن (أي غافر) ، ثم حم السجدة (أي فصلت) ، ثم حم عسق (أي الشوري) ، ثم حم الزخرف ، ثم حم الدخان ، ثم حم الجاثية ، ثم حم الأحقاف ، ثم (الذاريات) ، ثم الغاشية، ثم الكهف، ثم النحل، ثم نوح، ثم إبراهيم، ثم الأنبياء ، ثم المؤمنون ، ثم ﴿ الم × تَنْزيلُ ﴾ أي السجدة ، ثم (الطور) ، ثم الملك ، ثم

(الحاقـة) ، ثم ﴿ سَـَالُلُ سَـَائِلُ ﴾ (أي المعـارج) ، ثم ﴿ عَمُّ يَتَـسَـَاعَلُونَ ﴾ ، ثم ﴿ وَالنَّازِعَـاتِ ﴾ ، ثم ﴿ إِذَا السّمَاءُ انْفَطَرَتْ ﴾ ، ثم ﴿ إِذَا السَّمَاءُ انْشَقَتْ ﴾ ، ثم الروم .

واختلفوا في آخر ما نزل بمكة ، فقال ابن عباس : العنكبوت . وقال الضحاك وعطاء المؤمنون ، وقال مجاهد : ﴿ وَيُلُ لِلْمُطَفَّفِينَ ﴾ فهذا ترتيب ما نزل من القرآن بمكة ، وعليه استقرت الرواية من الثقات ، وهي خمس وثمانون سورة .

ثم قال رحمه الله :

# ذكر ترتسما نزل بالمدينة

وهو تسع وعشرون سورة:

فأول ما نزل فيها: سورة البقرة، ثم الأنفال، ثم أل عمران، ثم الأحزاب، ثم الممتحنة، ثم النساء، ثم ﴿إِذَا زُلْزِلَتِ ﴾، ثم الحديد، ثم محمد، ثم الرحمن، ثم ﴿هَلُ أَتَى ﴾ أي الإنسان ثم الطلاق، ثم ﴿لَمْ يَكُنْ ﴾ أي البينة، ثم الحشر، ثم ﴿إِذَا جَاءَ نَصْرُ اللّهِ ﴾ ثم النور، ثم الحج، ثم المنافقون، ثم المجادلة، ثم الحجرات، ثم ﴿يَا النّبِيُ لِمَ تُحَرّمُ ﴾ أي التحريم، ثم الصف، ثم الجمعة، ثم التفابن، ثم الفتح، ثم الجمعة، ثم التفابن، ثم الفتح، ثم التوبة، ثم المؤدة.

ومنهم من يقدم المائدة على التوبة ، وقرأ النبي المائدة في خطبة حجة الوداع وقال : «يا أيها الناس إن آخر القرآن نزولاً سورة المائدة ، فأحلوا حلالها وحرّموا حرامها» ، فهذا ترتيب ما نزل بالمدينة . وأما ما اختلفوا فيه : ففاتحة الكتاب ، قال ابن عباس والضحاك ومقاتل وعطاء : إنها مكية . وقال مجاهد : مدنية ، واختلفوا في وويّلٌ للمُطفّفين ﴾ فقال ابن عباس : مدنية ، وقال عطاء : هي آخر ما نزل بمكة ، فجميع ما نزل بمكة خمس وثمانون سورة ، وجميع ما نزل بالمدينة تسع وعشرون سورة على اختلاف الروايات .

وأما أقرب ما قيل في تعداد السور المكية والمدنية إلى الصحة أن المدني عشرون سورة وأن المختلف فيه اثنتا عشرة سورة ، وما عدا ذلك مكي وهذا ما ذهب إليه ابن الحصار ونقله عنه السيوطي في الإتقان . وخلاصة ما قاله ابن

io السور المدنية هي: (١) البقرة (٢) وال عمران (٣) والنساء (٤) والمائدة (٥) والأنفال (٦) والتوبة (٧) والنور (٨) والأحزاب (٩) ومحمد (١٠) والفتح (١١) والحجرات (١٢) والحديد (١٣) والمحادلة (١٤) والحشر (١٥) والمتحنة (١٦) والجمعة (١٧) والمنافقون (١٨) والطلاق (١٩) والتحريم (٢٠) والنصر .

وأما المختلف فيه فهي: (١) القاتحة (٢) والرحد (٣) والرحمن (٤) والصف (٥) والتغابن (٦) والتطفيف (٧) والقدر (٨) ولم يكن (البينة) (٩) وإذا زلزلت (١٠) والإخلاص (١١) قل أعود برب الفلق (١٢) قل أعود برب الناس.

وأما المكي فهو ما عدا ذلك ، وهي اثنتان وثمانون سورة .

صلات تتعلق بالمكي والمدني

هناك أنواع تتعلق بالمكي والمدني مسثل الحضري والسفري والليلي والنهاري والصيفي والشتائي وغيرها من الأنواع التي ذكرها أهل العلم، وقد أفاض السيوطي في الإتقان والزركشي في البرهان والزرقاني في مناهل العرفان، وكذلك الدكتور محمد أبو شهبة في المدخل، أفاض هؤلاء جزاهم الله خيراً في ضرب الأمثلة على هذه الأنواع، ولن نفعل مثل ما فعلوا ولكنا سنكتفي بضرب بعض الأمثلة، ومن أراد الاستيعاب فعليه النظر في الكتب إلتي ذكرناها.

ألصلة الأولى: الحضري والسفري

أكثر القرآن نزل في الحضر ولكن حياة رسول الله ﷺ كانت عامرة بالجهاد والغزو في سبيل الله ، حيث يتنزل عليه الوحي في مسيره وأسفاره ، فمن أمثلة ما نزل في السفر:

١- قوله تعالى: ﴿ وَإِذَا كُنْتَ فِيهِمْ فَاَقَمْتَ لَهُمُ الصَّلاَةَ فَلْتَقُمْ طَائِفَةً مِنْهُمْ مَعَكَ ﴾ [النساء: ١٠٢] نزلت بعسفان بين الظهر والعصر ، كما أخرجه أحمد عن أبي عياش الزرقي .

٢- قوله تعالى: ﴿ الْيَوْمَ أَكْمَلْتُ لَكُمْ دِينَكُمْ
 وَأَتْمُمْتُ عَلَيْكُمْ نِعْمَتِي وَرَضِيتُ لَكُمُ الإسلامَ دِينًا ﴾
 [المائدة: ٣] ، ففي الصحيح عن عمر أنها نزلت عشية عرفة يوم الجمعة عام حجة الوداع.

٣- قوله تعالى : ﴿لَوْ كَانَ عَرَضًا قَرِيبًا وَسَفَرًا
 قَاصِدًا لاَتُنِعُوكَ ﴾ [التوبة: ٢٢ وما بعدها] نزلت

في غزوة تبوك ، كما أخرجه ابن جرير عن ابن عباس .

البخاري في مصحيح البخاري في قصة عمر مع رسول الله الله النبي الله قال: لقد أنزلت علي الليلة سورة لهي أحب إلي مما طلعت عليه الليلة سورة لهي أحب إلي مما طلعت عليه الشمس، ثم قرأ: ﴿إِنَّا فَتَحْنَا لَكَ فَتْحًا مُبِينًا ﴾، وكان ذلك منصرفه من الصديبية، وأخرجه الحاكم في المستدرك عن المسور بن مخرمة ومروان بن الحكم قالا: «نزلت سورة الفتح بين مكة والمدينة في شأن الحديبية من أولها إلى أخرها».

# الصلة الثانية : النهاري والليلي

أمثلة النهاري كثيرة جدًا ، قال ابن حبيب النيسابوري : نزل أكثر القرآن نهارًا ، وأما الليلي فمن أمثلته :

ا- قوله تعالى: ﴿إِنَّ فِي خَلْقِ السَّمَوَاتِ وَالأَرْضِ وَاخْتِ الْفَيْلِ وَالنَّهُ الِ لَآيَاتِ لأُولِي وَالأَرْضِ وَاخْتِ الأُقيارِ وَالنَّهُ الِ لَآيَاتِ لأُولِي الأَنْبابِ ﴾ [آل عمران: ١٩٠] ، فقد أخرج ابن حبان في صحيحه ، وابن المنذر وابن مردويه وابن أبي الدنيا في كتاب «التفكر» عن عائشة أن بلالاً أتى النبي ﷺ يؤذنه لصلاة الصبح ، فوجده يبكي ، فقال : يا رسول الله، ما يبكيك قال : وما يمنعني أن أبكي وقد أنزل عليً هذه الليلة : ﴿إِنُ فِي خَلْقِ السَّمَوَاتِ ﴾ الآية ، ثم قال : ويل لمن قرأها ولم النفك .

٧- أية الثلاثة الذين خُلفوا: وهي: ﴿ وَعَلَى الثَّارَةَةِ النَّزِينَ خُلُفُوا ﴾ [التوبة: ١١٨]، ف في الصحيحين من حديث كعب بن مالك: فأنزل الله توبتنا حين بقي الثلث الأخير من الليل ، والثلاثة هم: كعب بن مالك ، وهلال بن أمية ، ومرارة بن الربيع .

٣- سورة مريم ، روى الطبراني عن أبي مريم الغسالي ، قال : أتيت رسول الله ﷺ ، فقلت : ولدت لي الليلة أنزلت علي سورة مريم ، سمّها مريم.

# الصلة الثالثة : الصيفي والشتائي

والظاهر أن مرادهم بالصيف أيام الحروما يقرب منها وبالشتاء أيام البرد وما يدنو منها ، وبهذا الاعتبار تكون السنة ما بن صيف وشتاء ،

إذ أيام الاعتدالين الربيع والخريف إما قريبة من الصيف أو قريبة من الشيتاء ، وقد أحصى أحد العلماء بعضًا من ذلك .

## فمن أمثلة الصيفي :

ا - روى مسلم في صحيحه عن عمر قال: ما راجعت رسول الله ﷺ في شيء ما راجعته في الكلالة، وما أغلظ في شيء ما أغلظ لي فيه، حتى طعن بأصبعه في صدري وقال: يا عمر ألا تكفيك أية الصيف التي في آخر النساء وهي قوله تعالى: ﴿ يَسْ تَعْفُ تُو يَكُ قُلِ اللّهُ يُفْتِ يِكُمْ فِي الْكَلاَلَةِ ﴾ ﴿ يَسْ تَعْفُ تُو يَكُ قُلِ اللّهُ يُفْتِ يكُمْ فِي الْكَلاَلَةِ ﴾ [النساء:١٧٦]؟ وقد كان ذلك في سفر حجة الوداع، في عد من الصيفي ما نزل فيها كأول المائدة و ﴿ الْيَوْمَ أَكُمُ لِينَكُمْ هُ .

ومن أمثلة الشيتائي:

١- قوله تعالى: ﴿إِنَّ النَّدِينَ جَاءُوا بِالإَفْكِ﴾
 إلى قوله: ﴿وَرَزْقُ كَرِيمٌ﴾ [النور: ١١]. ففي الصحيح عن عائشة أنها نزلت في يوم شات.

٧- الآيات التي نزلت في غيزوة الخندق في سورة الأحزاب، فقد كانت في شدة البرد كما يدل على ذلك القرآن، وما ذكر في المغازي، ففي حديث حينيفة تفيرق الناس عن رسول الله على للخزاب إلا اثني عشر رجلاً فاتاني رسول الله قلا فقال: «قم فانطلق إلى معسكر الأحزاب». قلت: يا فقال: «قم فانطلق إلى معسكر الأحزاب». قلت: يا رسول الله، والذي بعثك بالحق ما قمت لك إلا حياءً من البرد. الحديث. وفيه: فأنزل الله: ﴿يَا مُنُوا انْكُرُوا نِعْمَةُ اللهِ عَلَيْكُمْ إِنْ جَاعَتُكُمْ جُنُودٌ فَأَرْسَلْنَا عَلَيْهُمْ رِيحًا وَجُنُودًا لَمْ تَرَوْهَا ﴾ [الأحزاب: ٩ وما بعدها]. أخرجه البيهقي في الدلائل.

# واجب الكف نحو

وهكذا كل نبي كان يدعو قومه إلى هذا الأمر العظيم، كما حاء في مواطن قصيصهم في القرآن الكريم، ومنه قوله تعالى عن نوح وهود وصالح وشعيب وغيرهم أنهم قالوا لأقوامهم: «اعيدوا الله ما لكم من إله غيره»، ولهذا كان أول واجب على المكلف هو معرفة الله وتوحيده وعبادته، وهذا أول تكليف نزل من عند رب العباد للعباد، وكان النبي يدعو إليه ويأخذ البيعة من أصحابه عليه امتثالا لأمر ربه البه. قال تعالى: ﴿ يَا أَيُّهَا النَّبِيُّ إِذَا جَاءَكَ الْمُؤْمِنَاتُ يُبَايِعْنَكَ عَلَى أَنْ لاَ يُشْرِكْنَ بِاللَّهِ شَيْئًا وَلاَ يَسْرِقْنَ وَلاَ يَزْنِينَ وَلاَ يَقْتُلْنَ أَوْلاَدَهُنَّ وَلاَ يَأْتِينَ بِدُهُ تَانَ يَفْ تَرِينَهُ بَيْنَ أَيْدِيهِنَّ وَأَرْجُلِهِنَّ وَلاَ يَعْصِينَكَ فِي مَعْرُوفِ فَبَايِعْهُنَّ وَاسْتَغْفِرْ لَهُنَّ اللَّهَ إِنَّ اللَّهَ غَفُورٌ رَحِيمٌ ﴾ [الممتحنة:١٢]، وهذه الآية وإن كانت في بيعة النساء فإن النبي 🏙 كان بدايع الرجال على مضمونها كما في حديث عبادة بن الصامت رضي الله عنه أن رسول الله 👛 قال وحوله عصابة من أصحابه: «بايعوني على أن لا تشركوا بالله شيئا، ولا تسرقوا، ولا تزنوا، ولا تقتلوا أولادكم، ولا تأتوا ببهتان تفترونه بين أيديكم وأرجلكم، ولا تعصبوا في معروف، فمن وفي منكم فأجره على الله، ومن أصباب من ذلك شبيئًا ثم ستره الله فهو إلى الله: إن شياء عفا عنه، وإن شياء عاقبه»(١)، وكان ﷺ يتعاهد أصحابه على ما جاء في مضمون هذه البيعة من إفراد الله بالتوحيد ونفي الشريك، لأن هذا هو أول الواجبات على العباد، ففي حديث عوف بن مالك الأشجعي رضي الله عنه قال: «كنا عند رسول الله 🁑 تسعة أو ثمانية أو سيعة، فقال: ألا تبايعون رسول الله؛ وكنا حديثي عهد ببعة، فقلنا: قد بايعناك با رسول الله، ثم قال: ألا تدابعون رسول الله؛ فقلنا: قد بابعناك با رسول الله، ثم قال ألا تبايعون رسول الله؛ قال: فبسطنا أيدينا وقلنا: قد بايعناك يا رسول الله، فعلام نبايعك؟ قال: على أن تعبدوا الله ولا تشركوا به شيئا، والصلوات الخمس، وتطبعوا (وأسرٌ كلمة خفية)، ولا تسألوا الناس شبيئا»، فلقد رأيت بعض أولئك النفر يسقط سوط أحدهم، فما يسأل أحدا يناوله إياه(٢)، كما كان رسول الله 👑 يرسل دعاته ومعلميه إلى ملوك البلاد بدعونهم فيها إلى عبادة الله وحده دون سواه.

# التوحيد أول واجب على العبيد

وقد قال البخاري في أول كتاب التوحيد من صحيحه: «باب ما جاء في دعاء النبي الله تبارك وتعالى»، ثم ساق بسنده حديث ابن عباس رضي الله عنه أن النبي الله الكتاب فليكن أول نحو أهل اليمن قال له: «إنك تقدم على قوم من أهل الكتاب فليكن أول

الحمد لله رب العالمين، ولا والعاقبة للمتقين، ولا على الظالمين، والا على الظالمين، والمسلام على النبي المصطفى الأمين المصطفى المسلم وملى اله وصحبه ومن الهتدى بهديهم إلى يوم الدين و بعد:

الأمل المرابع منا واجعد معي المرابع الفلاك إليا المرابع

the thanks in the time to

فيان توحيد الله وعبادته أهم مقصود بعث به الأنبياء المرسلون، كما جاء ذكر ذلك في كثير من أيات التنزيل، كقوله تعالى: ﴿ وَلَقَدْ بَعَثْنَا في كُلُ أُمَّة رَسُولاً أَنَ اعْبُدُوا اللهِ وَاجْتَنيُوا الطَّاعُوتَ ﴾ لَا أَنُ اعْبُدُوا اللهِ وَمَا أَرْسَلْنَا مِنْ قَبْلِكُ مِنْ رَسُول إلا نُوحي إليه أَنَّهُ لا رَسُول إلا نُوحي إليه أَنَّهُ لا رَسُول إلا نُوحي إليه أَنَّهُ لا أَنَّا فَاعْبُدُونِ ﴾ رَسُول إلا نُوحي إليه أَنَّهُ لا رَسُول إلا نُوحي إليه أَنَّهُ لا رَسُول إلا نُوحي إليه أَنَّهُ لا الأنبياء: ٢٥].

نائب الرئيس العام

التوحيدأول دعوة الرسل وأول منازل الطريق، وأول مقاميقومفيه السالك إلى الله تعالى

التوحيد أول الأمر وآخرهفهوأولما يدخلبهالمروفي دين الله، وهو آخر مايخرجيهمن الدنيا

ما تدعوهم إلى أن يوحدوا الله تعالى، فإذا عرفوا ذلك فأخسرهم أن الله فرض عليهم خمس صلوات في يومهم وليلتهم، فإذا صلوا فأخبرهم أن الله افترض عليهم زكاة أموالهم تؤخذ من غنيهم فترد على فقيرهم، فإذا أقروا بذلك فخذ منهم وتُوَقُّ كرائم أموال الناس»(٣)، وفي رسالته 🐲 إلى هرقل عظيم الروم ما يؤكد هذه الحقيقة، وقد جاء فيها: «من محمد عبد الله ورسوله إلى هرقل عظيم الروم - سلام على من اتبع الهدى - أما بعد: فإنى أدعوك بدعاية الإسلام، أسلم تسلم بؤتك الله أحرك مرتين، فإن توليت فإن عليك اثم الأريسيين(٤)، ﴿ قُلْ يَا أَهْلَ الْكِتَابِ تَعَالُوْا إِلَى كَلِمَة سَوَاء مَنْنَفًا وَيَتْنَكُمُ أَلاَّ نَعْبُدُ إِلاَّ اللَّهُ وَلاَ نُشْرِكَ بِهِ شَيَئِنًا وَلاَ يَتَّخِذَ يَعْضَنَا يَعْضَا أَرْبَابًا مِنْ دُونِ اللَّهِ فَإِنْ تَوَلُّواْ فَقُولُوا اشْهَدُوا بِأَنَّا مُسْلِمُونَ ﴾ [آل عمران: ١٤]»(٥)، فهذه نصوص صريحة واضحة تثبت أن توجيد العبادة وإفراد الله بالوحدانية هو أول ما جاءت به الرسل عليهم الصلاة والسلام وقد ذهب إلى هذا أهل السنة والجماعة، قال الحافظ البيهقي - رحمه الله تعالى -: «باب أول ما يجب على العاقل المالغ معرفته والإقرار به. قال الله جل ثناؤه لنبيه محمد ﷺ: ﴿ فَاعْلُمْ أَنَّهُ لِأَ إِلَّهُ إِلَّا اللَّهُ ﴾، وقال له ولأمته: ﴿ فَاعْلَمُوا أَنَّ اللَّهُ مَوْ لِأَكُمْ ﴾، وقال: ﴿ فَاعْلَمُوا أَنَّمَا أُنْزِلَ بِعِلْمِ اللَّهِ وَأَنْ لاَ إِلَهَ إِلاَّ هُوَ فَهَلْ أَنْتُمْ مُسْلِمُونَ ﴾، وقال: ﴿ قُولُوا آمَنًا بِاللَّهِ وَمَا أُنْزِلَ إِلَنْنَا ﴾. الآبة، فوجب بالآبات قبلها معرفة الله تعالى وعلمه، ووجب بهذه الآبة الاعتراف به والشهادة له بما عرفه، ودلت السنة على مثل ما دلُّ عليه الكتاب، ثم ساق بسنده حديث جابر وأبي هريرة رضي الله عنهما أن النبي 🍩 قال: «أمرت أن أقاتل الناس حتى يقولوا لا إله إلا الله فإذا قالوها عصموا مني دماءهم وأموالهم إلا بحقها وحسابهم على الله عز وجل»(٦)، وقال ابن القيم - رحمه الله -: «التوحيد أول دعوة الرسل، وأول منازل الطريق، وأول مقام يقوم فيه السالك إلى الله تعالى. قال تعالى: ﴿ لَقَدْ أَرْسَلْنَا نُوحًا إِلَى قَوْمِهِ فَقَالَ يَا قَوْمِ اعْبُدُوا اللَّهَ مَا لَكُمْ مِنْ إِلَهِ غَيْرُهُ ﴾...، فالتوحيد: أول ما يدخل به في الإسلام، وآخر ما بخرج به من الدنيا كما قال ﷺ: «من كان أخر كلامه لا إله إلا الله دخل الحنة»، فهو أول واجب وآخر واجب، فالتوحيد: أول الأمر وآخره»(٧).

وقف المتكلمين من أول الواجبات على العبد ورد علماء الإسلام عليهه

ومع وضوح هذه الحقيقة من كتاب ربنا وسنة نبينا 🐲 ودعوة المرسلين من قبله ذهب فريق من علماء الكلام إلى أن أول واحب على

أول واجب على المكلف الإقسرار بالشهادتين وليس النظرأو القسطالي السطرولا السشاك.

مناويماواهم

الماليالياليه

المكلف هو النظر، أو أول جـزء من النظر، أو القـصـد إلى النظر، ثم رتبوا على كلامهم هذا فروعا فقالوا: إن قلنا الواجب النظر، فمن أمكنه زمان يسع النظر التام ولم ينظر فهو عاصي، ومن لم يمكنه أصلا فهو كالصبي، ومن أمكنه ما يسع النظر دون تمامه ففيه احتمال والأظهر عصيانه(٨)، كما ذهب فريق من المعتزلة إلى القول بالشك، وأوجبه أبو هاشم وطائفة معه وجعلوه أول الواجبات(٩)، وهذا كلام لا يتفق مع ما سبق ذكره من أدلة، ولا مع دعوة الأنبياء والمرسلين، ولهذا أبطله جمع من العلماء.

قال شيخ الإسلام الإمام ابن تيمية ـ رحمه الله تعالى ـ: «ولا ريب أن المؤمنين على عهد رسول الله و والصحابة والتابعين، لم يكونوا يؤمرون بالنظر الذي ذكره أهل الكلام المحدث، كطريق الأعراض والأجسام»(١٠)، وقال ابن القيم: «... ولهذا كان الصحيح: أن أول واجب على المكلف: شهادة أن لا إله إلا الله. لا النظر، ولا القصد إلى النظر، ولا الشك، كما هي أقوال أرباب الكلام المذموم»(١١)، وعقب شارح الطحاوية على قول ابن القيم فقال: «بل أئمة السلف كلهم متفقون على أن أول ما يؤمر به العبد الشهادتان، ومتفقون على أن من فعل ذلك قبل البلوغ لم يؤمر بتجديد ذلك عقيب بلوغه، بل يؤمر بالطهارة والصلاة إذا بلغ أو ميز عند من يرى ذلك، ولم يوجب أحد منهم على وليه أن يخاطبه حينئذ بتجديد الشهادتين، وإن كان الإقرار بالشهادتين واجبا باتفاق المسلمين ووجوبه يسبق وجوب الصلاة، بالشهادتين واجبا باتفاق المسلمين ووجوبه يسبق وجوب الصلاة، الكرة هو أدى هذا الواجب قبل ذلك»(١٢).

وقال الشيخ حافظ بن أحمد الحكمي - رحمه الله ـ:

أول واجب على الع<u>جب ي</u>

ثم شرح ذلك فقال: «أول واجب فرضه الله عز وجل على العبيد هو معرفة الرحمن، أي: معرفتهم إياه بالتوحيد الذي خلقهم له، وأخذ عليهم الميثاق به، ثم فطرهم شاهدين مقرين به، ثم أرسل رسله إليهم، وأنزل به كتبه عليهم»(١٣).

والحمد لله رب العالمين

#### هو امش:

- (۱) اخرجه البخاري في مواطن من كتاب الإيمان باب ۱۱ جـ ۱۹٪، وهذا لفظه، ومسلم في كتاب الحدود باب ۱۰ وغيرهما.
  - (٢) أخرجه مسلم في كتاب الزكاة باب ٣٥، وأبو داود والنسائي وابن ماجة وأحمد.
    - (٣) البخاري مع الفتح جـ٣٤٧/١٣.
      - (٥) اخرجه البخاري. كتاب بدء الوحى باب ٦ جـ ٣٢/١٠.
  - (١) الاعتقاد للبيهقي ص٧٤ه. (٧) مدارج السالكين ج٣/٢٢.
    - (٨) المواقف في علم الكلام للإبجى ص٣٢، ٣٣.
    - (٩) شرح المواقف جـ / ٢٧٨، ودرء التعارض جـ ١٩/٧.
    - \*) شرح المواقف جـ١٠/٢٧٨، ودرء التعارض جـ١٩/٧٤.
      - (۱۰) درء التعارض جـ٧/٨٠٤.
  - (۱۱) مدارج السالكين جـ٣/٢٦٤. (۱۳) معارج القبول جــــ(۱۳)



الحمد لله والصلاة والسلام على رسول الله وعلى آله وصحبه وسلم، أما بعد:

قبل أن نبدأ في الكلام على الأمور المنقصة المتوحيد نذكر الفرق بين منقصات التوحيد ونواقضه:

فمنقصات التوحيد: هي الأمور التي تنافي كمال التوحيد ولا تنقضه بالكلية، فإذا وُجدتُ عند المسلم قَدَحَتْ في توحيده، ونقص بها إيمانه، ولم يخرج من دين الإسلام، وهي المعاصي التي لا تصل إلى درجة الشرك الأكبر أو النفاق الأكبر، وعلى رأسها: الشرك الأصغر والكفر الأصغر والكفر الأصغر والنفاق الأصغر.

أما نواقض التوحيد: فهي الأمور التي إذا وجدت عند العبد خرج من دين الله بالكلية، وأصبح بسببها كافرًا أو مرتدًا عن دين الإسلام، وهي كثيرة، تجتمع في الشرك الأكبر، والكفر الأكبر، والنفاق الأكبر «الاعتقادي».

وساتكلم عن كل منقص من منقصات التوحيد السابقة في فصل مستقل فيما يلي إن شاء الله تعالى.

# الشرك الأصفر: تعريفه وحكمه:

تعريضه في الأصطالاح هو؛ كل ما كان فيه نوع شيرك لكنه لم يصل إلى درجية الشيرك الأكبر(١).

# اما حكمه فيتلخص فيما يأتى:

الذنوب بعد نواقض التوحيد.

٢- أن هذا الشرك قد يعظم حتى يؤول بصاحبه إلى الشرك الأكبر فيخرجه من ملة الإسلام، فصاحبه على خطر عظيم.

# لفضيلة الدكتور عبد الله بن عبد العزيز الجبرين

٣- أنه إذا صاحب العمل الصالح أبطل ثوابه، كما في الرياء وإرادة الإنسان الدنيا وحدها بعمله الصالح، والدليل قوله ﷺ فيما يرويه عن ربه جل وعلا: «أنا أغنى الشركاء عن الشرك، من عمل عملاً أشرك فيه معي غيري تركته وشركه». رواه مسلم.

## أنواع الشرك الأصغر:

للشرك الأصغر أنواع كثيرة، أشهرها:

النوع الأول: الشرك الأصغر في العبادات القلبية:

ومن أمثلة هذا النوع:

أولاً: الرياء: إن المالية المالية

الرياء في اللغة: مشتق من الرؤية، وهي: النظر، يقال: راعيتُه، مراءاة، ورياء، إذا أريتُه على خلاف ما أنا عليه.

وفي الاصطلاح: أن يظهر الإنسان العمل الصالح للآخرين أو يحسنه عندهم، أو يظهر عندهم بمظهر مندوب إليه ليمدحوه ويعظم في أنفسهم.

فمن أراد وجه الله والرياء معًا فقد اشرك مع الله غيره في هذه العبادة، أما لو عمل العبادة وليس له مقصد في فعلها أصلاً سوى مدح الناس فهذا صاحبه على خطر عظيم، وقد قال بعض أهل العلم: إنه قد وقع في النفاق والشرك المخرج من الملة(٢).

والرياء له صور عديدة، منها:

صور الرياء: عليم المراجعة على الما

١- الرياء بالعمل، كمراءاة المصلي بطول الركوع والسجود(٣).



 ٢- المراءاة بالقول، كسيرد الأدلة إظهارًا لغزارة العلم، ليقال: عالم(٤).

٣- المراءاة بالهيئة والزي، كإبقاء أثر
 السجود على الجبهة رياءً(٥).

وقد وردت أدلة كثيرة تدل على تحريم الرياء وعظم عقوبة فاعله، وأنه يبطل العمل الذي يصاحبه(٦)، منها: حديث محمود بن لبيد رضي الله عنه مرفوعًا: «إن أخوف ما أخاف عليكم الشرك الأصغر» قالوا: وما الشرك الأصغر يا رسول الله؟ قال: «الرياء، يقول الله عز وجل لهم يوم القيامة إذا جزى الناس بأعمالهم: انهبوا إلى الذين كنتم تراؤون في الدنيا، هل تجدون عندهم حزاءً». [رواه أحمد: ٥/٨٧٤]،

وحديث محمود بن لبيد رضى الله

عنه الآخر، قال: خرج النبي و فقال: خرج النبي و فقال: «أيها الناس، إياكم وشرك السرائر» قالوا: يا السرائر، قال: «يقوم الرجل فيصلي فيزين صلاته جاهدًا للارى من نظر الناس إليه، فذلك شرك السرائر». [رواه ابن أبي شيبة ٢٨١/٢، وابن خزيمة: ٩٣٧ بإسناد

حسن].

وحديث أبي هريرة في خبر الثلاثة الذين هم أول من تسعر بهم النار يوم القيامة، وهم: رجل قاتل في الجهاد حتى قُتل ليقال: جرئ، ورجل تعلم العلم وعلمه وقرأ القرآن ليقال: عالم وقارئ، ورجل تصدق ليقال: جواد. رواه مسلم.

ولهذا ينبغي للمسلم البعد عن الرياء والحذر من الوقوع فيه، وهناك أمور تعين على البعد عنه، أهمها:

١- تقوية الإيمان في القلب، ليعظم رجاء
 العبد لربه، ويعرض عن سواه، ولأن قوة الإيمان
 في القلب من أعظم الأسباب التي يعصم الله بها

العجد من وساوس الشيطان، ومن الانقياد لشهوات النفس.

٢- التزود من العلم الشرعي، وبالأخص علم العقيدة الإسلامية، ليكون ذلك حررًا بإذن الله من فتن الشبهات، وليعرف عظمة ربه جل وعلا، وضعف المخلوقين وفقرهم، فيحمله ذلك كله على مقت الرياء واحتقاره والبعد عنه، وليعرف أيضًا مداخل الشيطان ووساوسه، فيحذرها.

٣- الإكثار من الالتجاء إلى الله تعالى ودعائه أن يعيده من شر نفسه ومن شرور الشيطان ووساوسه، وأن يرزقه الإخلاص فيما يأتي وما يذر، والإكثار من الأذكار الشرعية التي

هي حصمن من شرور النفس والشيطان.

٤- تذكر العقوبات الأخروية العظيمة التي تحصل للمرائي، ومن أعظمها أنه من أول من تسعر بهم النار يوم القيامة.

 التفكر في حقارة المرائي وأنه من السفهاء ومن السفلة؛ لأنه يضيع ثواب عمله

الذي هو سبب لفوزه بالجنة ونجاته من عذاب القبر وشدة القيامة وعذاب النار من أجل مسدح الناس والحصصول على منزلة عند المخلوقين، فهو يبحث عن رضا المخلوقين بمعصية الخالق، ولهذا سئئل الإمام مالك رحمه الله عن السفلة؛ فقال: «من أكل بدينه»(٦).

7- الحرص على كل ما هو سبب في عدم الوقوع في الرياء، وذلك بالحرص على إخفاء العبادات المستحبة، وبمدافعة الرياء عندما يحظر بالقلب، وبالبعد عن مجالسة المداحين وأهل الرياء ونحو ذلك.

تنبيه:

وفي ختام الكلام على مسألة الرياء يحسن

التنبيه إلى أنه لا يجوز للمسلم أن يرمي مسلمًا أخر بالرياء، فإن الرياء من أعمال القلوب ولا يعلمه إلا علام الغيوب، واتهام المسلمين بالرياء هو من أعمال المنافقين.

والأصل في المسلم السيلامة، وأنه إنما أراد وجه الله، وأيضًا فإن المسلم يندب له في بعض المواضع أن يظهر عمله للناس، إذا أمن على نفسه من الرياء، كما إذا أراد أن يُقتدى به في الخير، فليس كل من حرص على إظهار عمله للناس يعتبر مرائبًا.

ثانياً: من أمثلة الشرك الأصفر في العبادات القلبية: إرادة الإنسان بعبادته الدنيا،

المراد بهذا النوع: أن يعمل الإنسان العبادة المحضة ليحصل على مصلحة دنبوية مباشرة.

وإرادة الإنسان بعمله الدنيا تنقسم من حيث الأصل إلى أقسام كثيرة، أهمها:

ان لا يريد بالعبادة إلا الدنيا وحدها، كمن يحج
 ليأخذ المال، وكمن يغزو من أجل
 الغنيمة وحدها، وكمن يطلب العلم
 الشرعى من أجل الشهادة والوظيفة ولا

يريد بذلك كله وجه الله البتة، فلم يخطر بباله احتساب الأجر عند الله تعالى، وهذا القسم محرم، وكبيرة من كبائر الذنوب، وهو من الشرك الأصغر، ويبطل العمل الذي يصاحبه.

ومن الأدلة على تحريم هذا القسم وأنه يبطل العمل الذي يصاحبه:

1- قوله تعالى: ﴿ مَن كَانَ يُرِيدُ الحَيَاةَ الدُّنْيَا وَرُيدُ الحَيَاةَ الدُّنْيَا وَرُيدُتَهَا نُوفَ إِلَيْهِمْ أَعْمَالَهُمْ فِيهَا وَهُمْ فِيهَا لاَ يُبْخَسُونَ (١٥) أُولَئِكَ الدِينَ لَيْسَ لَهُمْ فِي الآخِرَةِ إِلاَّ النَّارُ وَحَبِطَ مَا صَنَعُوا فِيهَا وَبَاطِلٌ مَّا كَانُوا يَعْمَلُونَ ﴾ [هود: ١٥، ١٦].

ب- حديث عمر رضي الله عنه مرفوعًا: «إنما الأعمال بالنيات، وإنما لكل امرئ ما نوى، فمن

كانت هجرته إلى الله ورسوله فهجرته إلى الله ورسوله، ومن كانت هجرته إلى دنيا يصيبها أو امرأة ينكحها فهجرته إلى ما هاجر إليه». رواه البخاري ومسلم.

ج حسديث أبي هريرة رضي الله عنه مرفوعًا: «من تعلم علمًا مما يبتغي به وجه الله لا يتعلمه إلا ليصيب به عرضًا من الدنيا لم يجد عرف الجنة». يعنى ريحها.

٢- أن يريد بالعبادة وجه الله والدنيا معًا،
 كمن يحج لوجه الله وللتجارة، وكمن يقاتل
 ابتغاء وجه الله وللدنيا، وكمن يصوم لوجه الله
 وللعلاج، وكمن يتوضأ للصلاة وللتبرد، وكمن

يطلب العلم لوجه الله وللوظيفة، فهذا الأقرب أنه مباح؛ لأن الوعيد إنما ورد في حق من طلب بالعبادة الدنيا وحدها، ولأن الله رتب على كثير من العبادات منافع دنيوية العبادات منافع دنيوية عاجلة، كما في قوله تعالى: ﴿ وَمَن يَتُق اللّهَ يَجْعَل لّهُ مَحْرُحًا (٢) وَنَرْزُقْهُ مِنْ حَنْثُ لاَ

يَحْتَسِبُ ﴿ [الطلاق: ٢، ٣]، وكما في قوله تعالى: ﴿ فَقُلْتُ اسْتَغْفِرُوا رَبُكُمْ إِنَّهُ كَانَ عَفَارًا (١٠) يُرْسِلِ السَّمَاءَ عَلَيْكُم مَدْرَارًا (١١) وَيُدِينَ وَيَجْعَلُ لُكُمْ جَنَّاتٍ وَيُحْسِعُلُ لُكُمْ جَنَّاتٍ وَيَجْسِعُلُ لُكُمْ أَنَّهُ الرَّهِ اللهِ [نوح: ١٠- ١٢]، والنصوص في هذا المعنى كشيرة، فهذه والنصوص تدل على جواز إرادة وجه الله وهذه المنافع الدنيوية معًا بالعبادة؛ لأن هذه المنافع الدنيوية ذكرت على سبيل الترغيب في هذه العبادات.

وهذا القسم لا يبطل العمل الذي يصاحبه، ولكن أجر هذه العبادة ينقص منه بقدر ما خالط نبته الصالحة من إرادة الدنيا.

والله من وراء القصد.

# رابعاً: الخلل في منهج التلقي والاستدلال

ومن ذلك:

#### ١- رد النصوص التي تخالف أصولهم:

من السمات المشتركة لعامة أهل الأهواء والبدع أنهم يردون نصوص الوحي من القرآن والسنة إذا خالفت أهواءهم ، أو عارضت أصولهم الفاسدة ، وقواعدهم الناطلة .

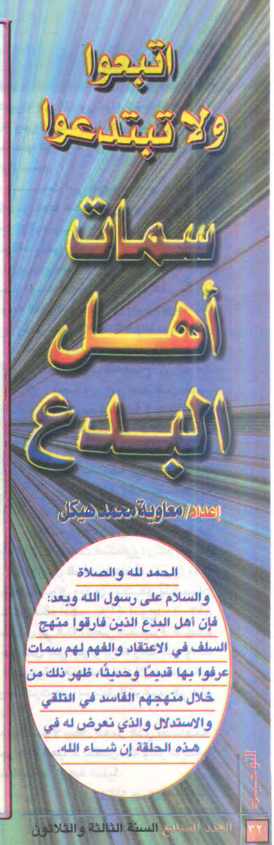
وفي ذلك يقول الشاطبي: «ومنها ردهم للأحاديث التي جرت غير موافقة لأغراضهم ومذاهبهم، ويدعون أنها مخالفة للمعقول، وغير جارية على مقتضى الدليل، فيجب ردها: كالمنكرين لعذاب القبر، والصراط، والميزان، ورؤية الله عز وجل في الآخرة، وكذلك حديث الذباب وأن في أحد جناحيه داء وفي الآخر دواء، وأنه يقدم الذي فيه الداء، وحديث الذي أخذ أخاه بطنه فامره النبي سقيه بسقيه العسل، وما أشبه ذلك من الأحاديث الصحيحة المنقولة نقل العدول، ربما قدحوا في الرواة من الصحابة والتابعين – رضي الله تعالى عنهم – وحاشاهم – وفيمن اتفق الأئمة من المحدثين على عدالتهم وإمامتهم. [الاعتصام ١٣١٨]

وتبعًا لذلك يردون أقوال الصحابة وآثار السلف، وفقههم للنصوص، مع أن الصحابة والتابعين وعلماء الإسلام، أعلم بمراد الله وأفقه لدين الله، ومنهجهم في الدين أعلم وأسلم وأحكم، لكن أهل الأهواء لا يفقهون.

«وذهبت طائفة إلى نفي أخبار الآحاد جملة، والاقتصار على ما استحسنته عقولهم في فهم القرآن ، حتى أباحوا الخمر بقوله: ﴿ لَيْسَ عَلَى النَّذِينَ آمَنُوا وَعَملُوا الصَّالَحِاتِ جُنَاحٌ فيما طَعمُوا ﴾ الآية ، ففي هؤلاء وأمثالهم قال رسول جُنَاحٌ فيما طَعمُوا ﴾ الآية ، ففي هؤلاء وأمثالهم قال رسول الله ﷺ «لا ألفين أحدكم متكنًا على أريكته يأتيه الأمر من أمري مما أمرت به أو نهيت عنه، فيقول : لا أدري ما وجدنا في كتاب الله اتبعناه». [أخرجه احمد في المسند، وأبو داود، والترمذي، وصححه الالباني في صحيح الجامع الصغير: ٧٠٤٩]

وهذا وعيد شديد تضمنه النهي لاحق بمن ارتكب رد السنة. [الاعتصام: ٢٣٢/١]

وقال: «ومنه دعاوى أهل البدع على الأحاديث الصحيحة مناقضتها للقرآن، أو مناقضة بعضها بعضًا، وفساد معانيها أو مخالفتها للعقول – كما حكموا بذلك في قوله الله المتحاكمين إليه: والذي نفسي بيده القضين بينكما بكتاب الله: المائة شاة والخادم ردُّ عليك، وعلى ابنك جلد مائة وتغريب عام، وعلى المرأة هذه الرجم واغدُ يأنيس على امرأة هذا فإن اعترفت فارجمها، فغدا عليها فاعترفت، فرجمها. [البخاري ١٨٣٧] قالوا: هذا مخالف لكتاب فله ؛ الأنه قضى بالرجم والتغريب، وليس للرجم والالتغريب في كتاب الله ذكر، فإن كان الحديث باطلاً فهو ما أردنا، وإن كان حقًا فقد ناقض كتاب الله بزيادة الرجم أردنا، وإن كان حقًا فقد ناقض كتاب الله بزيادة الرجم



والتغريب». [الاعتصام: ١/٢٤٦]

وقال شيخ الإسلام في أهل الأهواء: «يردون الأحاديث التي تعارض مقولاتهم- وإن كانت صحيحة- كما فعل الجبائي في رد حديث احتجاج آدم وموسى». [منهاج السنة: ٧٩/٧]

وهذا مجرد مثال لا يخص شخصًا أو أشخاصًا وأشخاصًا منهم ، بل نجد أن رد الأحاديث من أصول أهل الأهواء ومناهجهم وسماتهم الثابتة، كما فعلت القدرية في رد أحاديث القدر كحديث الصادق المصدوق .

وكما فعلت الجهمية والمعتزلة في رد أحاديث الرؤية والشفاعة ، وأحاديث الصفات.

وكما فعلت الضوارج في رد أحاديث الوعد والشفاعة .

وكما فعلت الرافضة في رد سائر السنة التي رواها الصحابة رضى الله عنهم.

وكما فعلت الصوفية في رد الأحاديث التي تنهى عن الابتداع .

ومن ذلك استدلالهم بالضعيف والموضوع وما لا أصل له ، وترك الدليل الأقوى والأصح.

قال شيخ الإسلام: «ومن ذلك أن أحدهم يحتج بكل ما يجده من الأدلة السمعية ، وإن كان ضعيف المتن والدلالة ، ويدع ما هو أقوى وأبين من الأدلة العقلية ، إما لعدم علمه بها، وإما لنفوره عنها ، وإما لغير ذلك ، وفي مقابلة هؤلاء من المنتسبين إلى الإثبات ، بل إلى السنة والجماعة أيضًا ، من لا يعتمد في صفات الله على أخبار الله ورسوله، بل قد عدل عن هذه الطريق وعزل الله ورسوله عن هذه الولاية ، فلا يعتمد في هذا الباب إلا على ما ظنه من المعقولاتهم أكثر من اضطراب أولئك في المنقولات ، معقولاتهم أكثر من اضطراب أولئك في المنقولات ، تجد هؤلاء يقولون : إنا نعلم بالضرورة أمرًا ، والأخرون يقولون : إنا نعلم بالنظر أو بالضرورة ما يناقضونهم في ذلك». [الصفية: ١٢٤/١]

وقــال: «وأهل الكلام الذين ذمّــهم السلف لا يخلو كلام أحـد منهم عن مخالفة السنة ، وردّ لبعض ما أخبر به الرسول ، كالجهمية والمشبهة ، والخوارج والروافض ، والقدرية، والمرجئة».

[درء التعارض: ١٨٢/٧]

لذلك كان السلف يتهمون كل من تردد في قبول الأحاديث أو ردّ شيئًا منها .

قال البربهاوي: «وإذا سمعت الرجل يطعن على أثار ولا يقبلها ، أو ينكر شيئًا من أخيار

رسول الله 🎏 فـاتهـمـه على الإسـلام ، فـإنه رجل رديء المذهب والقول». [شرح السنة للبربهاري: ٣٥]

ربي المربع المر

وهم في هذا صنفان : صنف يقول به صراحة، وصنف يُعَدُّ ذلك من لوازم منذهبه، قال شيخ الإسلام في قول بعض أهل الكلام وغيرهم بأن النصوص لا تفي بالشريعة كلها، أو قولهم بأن النصوص لا تفي بعشر معشيار الشريعية: «هذا القول قاله طائفة من أهل الكلام والرأي كأبي المعالى وغيره، وهو خطأ ، بل الصواب الذي عليه جمهور أئمة المسلمين أن النصوص وافية بجمهور أحكام أفعال العباد . ومنهم من يقول : إنها وافية بجميع ذلك ، وإنما أنكر ذلك من أنكره لأنه لم يفهم معاني النصوص العامة التي هي أقوال الله ورسوله وشمولها لأحكام أفعال العباد، وذلك أن الله بعث محمدًا 🍣 بجوامع الكلم ، فيتكلم بالكلمة الجامعة العامة التي هي قضيية كلية وقاعدة عامة تتناول أعيانًا لا تحصى ، فبهذا الوجه تكون النصوص محيطة بأحكام أفعال العداد». [الفتاوى: ٢٨٠/١٩]

وقال الشاطبي: «وثبت أن النبي الله من أمر حتى أتى ببيان جميع ما يحتاج إليه من أمر الدين والدنيا، وهذا لا مخالف عليه من أهل السنة، فإن كان كذلك، فالمبتدع إنما محصول قوله بلسان حاله أو مقاله: إن الشريعة لم تتم، وأنه بلسان حاله أو مقاله: إن الشريعة لم تتم، وأنه بقي منها أشياء يجب أو يستحب استداركها، لأنه لو كان معتقدًا لكمالها وتمامها من كل وجه لم يبتدع ولا استدرك عليها، وقائل هذا ضال عن الصراط المستقيم، قال ابن الماجشون: سمعت مالكًا يقول: من ابتدع في الإسلام بدعة يراها حسنة فقد زعم أن محمدًا وأضان الرسالة ؛ لأن الله يقول: ﴿ اليَوْمَ أَكُمُلْتُ لَكُمْ دِينَكُمْ ﴿ فَمَا لَم يكن يومئذ دينًا، فلا يكون اليوم دينًا». [الاعتصام: 19/1]

٣- ومن ذلك رد الوحي بقواعد محدثة وأوهام:

أهل الأهواء لا يتورعون عن رد الوحي المنزل من الله تعالى بقواعدهم الفاسدة المحدثة، وفي هذا مشاقة لله تعالى وللرسول ﷺ.

يقول الشاطبي: «والثالث: أن المبتدع معاند للشرع ومشاق له ؛ لأن الشارع قد عين لمطالب العبد طرقًا خاصة على وجوه خاصة، وقصر الخلق عليها بالأمر والنهي والوعد والوعيد، وأخبر أن الخير فيها ، وأن الشر في تعديها ، إلى

وقال ابن القيم : «وجاء أفضل متأخريهم فنصب على حصون الوحي أربعة مجانيق:

الأول ، أنها أدلة لفظية لا تفيد اليقين .

الثاني: أنها مجازات واستعارات لا حقيقة ا.

الثالث: أن العقل عارضها فيجب تقديمه عليها.

الرابع: أنها أخبار آحاد ، وهذه المسائل علمية فلا يجوز أن يحتج فيها بالأخبار».[الصواعق: ١٠٣٩/٣] وقال أبن القيم أيضنًا : «إن هؤلاء المعارضين للوحى بعقولهم ارتكبوا أربع عظائم:

إحداها: ردهم نصوص الأنبياء - صلوات الله وسلامه عليهم - .

الثانية: إساءة الظن به ، وجعله منافيًا للعقل خاقضًا له.

الثالثة: جنايتهم على العقل بردهم ما يوافق النصوص من المعقول، فإن موافقة العقل للنصوص التي زعموا أن العقل يردها أظهر للعقل في معارضته لها .

الرابعة: تكفيرهم أو تبديعهم وتضليلهم لمن خالفهم في أصولهم التي اخترعوها، وأقوالهم التي ابتدعوها، وأقوالهم التي ابتدعوها، مع أنها مخالفة للعقل والنقل، فصوبوا رأي من تمسك بالقول المخالف للعقل والنقل، وخطووا من تمسك بما يُوافِقُها، وراج نلك على من لم يجعل الله له نورًا، ولم يشرق على قليه نور النبوة، [الصواعق المسلة: ١٨٨٧].

أنهم جعلوا طنونهم وأوهامهم (يقينيات)، وجعلوا (كلام الله ورسوله) طنيات، وهذا غرور وتخليط، فكان أسلافهم الفلاسفة القدامى خيرًا منهم حين قرروا أن العلم الإلهي لا سبيل إلى اليقين فيه ، إنما الغاية من الكلام فيه الأخذ بالأولى والأخلق ، كما ذكر ذلك الرازي في المطالب العالية ، لكنه يخالف ذلك في مسلكه الكلامي أحدانًا ، وبضطرب في غالب الأحيان.

[بيان تلبيس الجهمية: ٢٥٢/٢]

#### ٦- الطعن في خبر الأحاد:

كان الصحابة والتابعون وسائر السلف في القرون الثلاثة وما بعدها ، يأخذون بكل ما صح عن رسول الله تق دون تفريق بين الآحاد وغيره ، ودون تفريق بين العمل والاعتقاد ، ولم يخالف في ذلك إلاً طوائف من الجهمية والمعتزلة والخوارج

# من ابتدع في الإسلام بدعة يراها حسنة، فقد زعم أن محمد على

# أهل البدع لا يتورعون عن ردنصوص الوحي إذا خالفت

# منهج السلف الصالح هو الأخذ بكل ما صح عن رسول الله عليه

ومن سلك سبيلهم ، ثم تجرأ أهل الكلام المتأخرون على ذلك ، ومن أشهر من طعن في خبر الآحاد الرازي ، وهو منهج أهل الكلام من الأشاعرة ومن سلك سبيلهم، يقول الرازي : «إن أخبار الآحاد مظنونة فلم يجز التمسك بها في معرفة الله تعالى وصفاته». [اساس التقديس: ١٦٨]

ثم قال: «إن أجل طبقات الرواة قدرًا وأعلاهم منصبًا الصحابة - رضي الله عنهم-، ثم إنا نعلم أن روايتهم لا تفيد القطع واليقين».

[أساس التقديس: ١٦٩، ١٧٠]

وذكر أن سبب ذلك طعن بعضهم ببعض، وكلامه يشبه كلام الرافضة هنا حيث سرد أمورًا زعم أنها مطاعن في الصحابة وأن بعضهم يطعن في بعض، ثم هو يلمز السلف رواة الحديث، بأنهم راجت عليهم – لسلامة قلوبهم – الأحاديث المنكرة، حيث يقول: «وأن جماعة من الملاحدة وضعوا أخبارًا منكرة واحتالوا في ترويجها على المحدّثين، والمحدثون لسلامة قلوبهم ما عرفوها، وللعلوها، [اساس التقديس: ١٦٨]

فإذا كانت هذه حال رواة الأحاديث العدول الثقات عند الرازي وأمثاله، فما بقي للأمة من دينها؟ وكذلك البغدادي وهو من رؤوس أهل الكلام (الأشاعرة) ، يقول : «وأما أخبار الآحاد فمتى صح إسنادها وكانت متونها غير مستحيلة في العقل كانت موجنة للعمل بها دون العلم». [الفرة: ٣٢٥]

والحمد لله أنه ليس في أخبار الآحاد الثابتة ما يحيله العقل ، اللهم إلا العقول الفاسدة، ولا اعتبار لها ، فتأمل حفظك الله.

وهذا الذي يزعمونه خلاف منهج السلف فإن التفريق بين خبر الآحاد وغيره حادث قالت به الجهمية والمعتزلة أولاً ، ثم ورثه عنهم أهل الكلام.

قال ابن عبد البر: «وكلهم- يعني أهل الفقه والأثر- يدين بخبر الواحد العدل في الاعتقادات، ويعادي ويوالي عليها، ويجعلها شرعًا ودينًا في معتقده، وعلى ذلك جماعة أهل السنة».[التمهيد: ١٨]

فالزم ذلك ، وفقني الله وإياك .

دون تفريق بين الأحاد وغيره، ودون تفريق بين العمل والاعتقاد

وقال شيخ الإسلام: «بإزاء هؤلاء المحدين بجنس الحديث ومن يقول عن أخبار الصحيحين وغيرهما: هذه أخبار أحاد لا تفيد العلم، وأبلغ من يقول: دلالة القرآن لفظية سمعية ودلالة السمعية اللفظية لا تفيد اليقين، ويجعلون العمدة على ما يدعونه من العقليات، وهي باطلة فاسدة، منها ما يعلم بطلانه وكذبه، وهؤلاء أيضًا قد يكفرون من خالف ذلك، كما فعل أولئك، وكلا الطريقين باطل ولو لم يكفر مخالفه، فإذا كفر مخالفه صار من أهل البدع الذين يبتدعون بدعة ويكفرون من خالفهم فيها، كما فعلت الخوارج وغيرهم، [الفتاوى: ٢٢/١٦]

#### عدم الاحتجاج بعديث الآحاد في العقيدة بدعة محدثة

قال الألباني رحمه الله: أدلة الكتاب والسنة، وعمل الصحابة، وأقوال العلماء تدل دلالة قاطعة على وجوب الأخذ بحديث الآحاد في كل أبواب الشريعة، سواء كان في الاعتقاديات أو العمليات، وأن التفريق بينهما، بدعة لا يعرفها السلف؛ ولذلك قال العلامة ابن القيم رحمه الله تعالى (٢١٧/٤):

«وهذا التفريق باطل بإجماع الأمة، فإنها لم ترل تحتج بهذه الأحاديث في الخبريات العلميات (يعني العقيدة)، كما تحتج بها في الطلبيات العمليات، ولا سيما والأحكام العملية تتضمن الخبر عن الله بأنه شرع كذا وأوجبه ورضيه ديئًا، فشرعه ودينه راجع إلى أسمائه وصفاته. ولم يزل الصحابة والتابعون وتابعوهم وأهل الحديث والشنة يحتجون بهذه الأخبار في مسائل الصفات والقدر والأسماء والأحكام، ولم ينقل عن أحد منهم والتبة أنه جوز الاحتجاج بها في مسائل الأحكام دون الأخبار عن الله وأسمائه وصفاته. فأين سلف المفرقين بين البابين؟! نعم سلفهم بعض متأخري المتكلمين الذين لا عناية لهم بما جاء عن الله ورسوله وأصحابه، بل يصدون القلوب عن الاهتداء في هذا الباب بالكتاب والسنة وأقوال

الصحابة، ويحيلون على أراء المتكلمين، وقواعد المتكلفين، فهم الذين يعرف عنهم التفريق بين الأمرين... وادعوا الإجماع على هذا التفريق، ولا يحفظ ما جعلوه إجماعًا عن إمام من أئمة المسلمين، ولا عن أحد من الصحابة والتابعين... فنطالبهم بفرق صحيح بين ما يجوز إثباته بخبر الواحد من الدين، وما لا يجوز، ولا يجدون إلى الفرق سبيلا إلا بدعاو باطلة... كقول بعضهم: الأصوليات هي المسائل العلميات، والفروعات هي المسائل العملية. (وهذا تفريق باطل أيضنًا، فإن المطلوب من العمليات) أمران: العلم والعمل. والمطلوب من العمليات العلم والعمل أيضًا، وهو حب القلب وبغضه، وحبه للحق الذي دلت عليه وتضمنته، وبغضه للباطل الذي يخالفها، فليس العمل مقصورًا على عمل الجوارح، بل أعمال القلوب أصل لعمل الجوارح، وأعمال الجوارح تبع. فكل مسألة علمية، فإنه يتبعها إيمان القلب وتصديقه وحبه، وذلك عمل، بل هو أصل العمل. وهذا مما غفل عنه كثير من المتكلمين في مسائل الإيمان، حيث ظنوا أنه مجرد التصديق دون الأعمال! وهذا من أقبح الغلط وأعظمه، فإن كثيرًا من الكفار كانوا جازمين بصدق النبي 🎏 غير شاكين فيه، غير أنه لم يقترن بذلك التصديق عمل القلب؛ من حب ما جاء به والرضا به وإرادته، والموالاة والمعاداة عليه، فلا تهمل هذا الموضع فإنه مهم جدًا، به تعرف حقيقة الإيمان.

فالمسائل العلمية عملية، والمسائل العملية علمية علمية، فإن الشيارع لم يكتف من المكلفين في العيمليات بمجرد العيمل دون العلم، ولا في العلميات بمجرد العلم دون العمل».

فتحرر من كلام ابن القيم رحمه الله تعالى أن التفريق المذكور مع كونه باطلا بالإجماع لمخالفته ما جرى عليه السلف، وتظاهر الأدلة على مخالفته، فهو باطل أيضًا من جهة تصور المفرقين عدم وجوب اقتران العلم بالعمل، والعمل بالعلم، وهذه نقطة هامة جدًا تساعد المؤمن على تفهم الموضوع جيدًا، والإيمان ببطلان التفريق المذكور يقينًا.

والحمد لله رب العالمين.

#### من نور كتاب الله

﴿قُلْ هَذِهِ سَنِيلِي أَدْعُو إِلَى اللّهِ عَلَى بَصِيرَةِ أَنَا وَمَنِ اتَّبُعُنِي وَسُبُحَانَ اللّهِ وَمَسُحَانَ اللّهِ وَمَسَحَانَ اللّهِ وَمَسَانَ اللّهِ وَمَسَانَ اللّهِ وَمَسَانًا أَنَا مِنَ الْمُشْسِرِكِينَ ﴾ [يوسف:١٠٨].

#### من هدى رسول الله علية

عن أبي بكر الصديق رضي الله عنه أنه قال للنبي ﷺ علمني دعاء أدعو به في صلاتي قال: قل: اللهم إني ظلمت نفسي ظلمًا كثيرًا ولا يغفر الذنوب إلا أنت فاغفر لي مغفرة من عندك وارحمني إنك أنت الغفور الرحيم.

[صحيح البخاري (٨٣٤]

#### مندررالتفاسير

قال ابن القيم رحمه الله: قال اكثر المفسرين في قوله تعالى: ﴿ وَلاَ تُفْسِدُوا فِي الأَرْضِ بَعْدَ إِصْلاَحِهَا ﴾ [الأعراف:٥٦]، أي لا تفسدوا فيها بالمعاصي والدعاء إلى غير طاعة الله بعد إصلاح الله لها ببعث الرسل وبيان

الشريعة والدعاء إلى طاعة الله، فإن عبادة غير الله والدعوة إلى غيره شيرك، والشيرك به هو أعظم فيساد الأرض في الرض، بل فسياد الأرض في الحقيقة إنما هو بالشرك بالله ومخالفة أمره.

[التفسير القيم ص٥٥٥]

#### من معانى الأحاديث

قوالنبي المعلوبيك والرب هو الشك والرب هو الشك والرب هو الشك مع التهمة ومعنى الحديث: دع ما تشك فيه إلى ما لا تشك فيه (النهاية في غريب الحديث ص١٨٦)

#### منوصايا السلف

عن علي بن أبي طالب رضي الله عنه قال: ليس الخير أن يكثر

مالك وولدك ولكن الخير ان يكثر علمك ويعظم حلمك وآن لا تباهي الناس بعبادة الله، وإذا أحسنت حمدت الله تعالى، وإذا أسات استغفرت الله تعالى. (١٧٤٨) نضرة النعيم]

#### اللهرقيبعليك

قـال أبو عــــــمــان: قـــال لي أبـو حــفص: إذا جَــاست للـناس فكن واعظًا لـنفـــسك وقلبك، ولا يغرنك اجتـماعهم عليك فإنهم يـراقبـون ظاهرك والله رقيب على باطنك. [٣٧١ - ٨ نضرة النعيم]

#### منسيرالسلف

قال وكيع بن الجراح: خرجنا مع سفيان الثوري في يوم عيد فقال: «إن أول ما نبدأ به في يومنا غض أبصارنا»

[الورع ابن ابي الدنيا ص٩٦٣]

#### من نصائح السلف

قال عبد الله بن مسعود

رضي الله عنه: «من كان منكم مستنا فليستن بمن قد مات إن الحي لا تؤمن عليه الفتنة أولئك أصحاب محمد كانوا أفضل هذه الأمة: أبرها قلوبًا وأعمقها علمًا وأقلها تكلفًا. اختارهم الله لصحبة نبيه ولإقامة دينه ما عرفوا لهم فضلهم واتبعوهم على أثرهم وسيرتهم فإنهم كانوا على المدى المستقدم»

[إغاثة اللهفان ١٥٩/١]

#### حسن الخلق

عن عبد الله ابن المُبارك قال: حسن الخلق أن تحتمل ما يكون من الغاس. [جامع العلوم والحكم ص13]

من أحبه الله أحبه الناس قال يحيى بن معاذ الرازى:



#### اللهفوق العرش

قال محمد بن كثير: سمعت الأوزاعي يقول: كنا والتابعون متوافرون يقولون أن الله تعالى فوق عرشه ونؤمن بما وردت به السنة من صفاته. [تاريخ الإسلام النهبي ٤٩٠]

يحيك الخلق، وقدر خوفك من الله يهايك

«على قدر حيك الله

[شعب الإيمان للبيهقي ٢٠٩/٣]

#### من نوادر الصحاية

عن نافع قال: كان عبد الله بن عمر يمازح مولاة له فيقول لها: خلقنى خالق الكرام وخلقك خالق اللئام فتغضب وتصيح وتبكى ويضحك عبد الله بن عمر.

#### مخالفات تقع فيها النساء

ركوب المرأة مع السائق الأجنبي (غير

المحرم) والخلوة معه وعدم التحجب عنه وكأنه من محارمها والرسول على قال: «لا يخلو أحدكم بامراة إلا مع ذي محرم». [متفق

#### أخطاءفي العقيدة والتوحيد

ومن الشرك أن نقيم الموالد والأعياد للأولياء والصالحين

وغيرهم من سكان الأضرحة، وطلب الحوائج منهم، والاستغاثة بهم والتوبة إليهم، فإن الميت قد انقطع عمله وهو لا يملك لنفسه ضرًا ولا نفعًا، فضلا عمن استغاث به أو سأله ليشفع له إلى الله تعالى.

[مصرع الشرك والخرافة ص٢٩١]

#### من أمثال العرب مافحر غيور قط

قاله بعض حكماء العرب، يعنى أن الغيور هو الذي يغار على كل أنتَى، وأن من تجرأ على محارم الناس هانت عليه محارمه.

[ص٣/٢٩٦مجمع الأمثال]

#### منبدعرجب

قال الحافظ ابن حجر في كتابه (تبين العجب بما ورد في فضل رجب كلم يرد في فضل شهر رجب ولا في صيامه شيء معين، ولا في قيام ليلة مخصوصه فيه حديث صحيح يصلح للحجة.

وقد سبقني إلى الجزم بذلك الإمام أبو إسماعيل الهروي الحافظ، وكذلك رويناه عن

غدره. [السنن والمبتدعات ص١٤١]

#### من فضائل الصحابة

عن حذيفة قال: «جاء العاقب والسيد إلى النبي على فقالا: أرسل معنا رحلا أمينًا أمينًا أمينًا، فقال التمي ﷺ: سارسل معكم رحالا أمينًا أمينًا أمينًا قال: فحدًا لها أصحاب النبي ﷺ على الركب. قال فبعث أبا عبيدة بن الجراح.

والسيد هو سيد القوم والعاقب هو من يلي سيد القوم. [صحيح البخاري]

#### الدماءالدماء

عن أبى الحارث قال: سألت أبا عبد الله في أمر كان حدث ببغداد، وهم قومٌ بالخروج فقلت يا

أبا عبد الله ما تقول في الخروج مع هؤلاء القوم، فأنكر ذلك عليهم وجعل يقول سبحان الله الدماء الدماء لا أرى ذلك ولا أمر يه» الصبر على ما نحن فيه خير من الفتنة بسفك فيها الدماء ويستباح فيها الأموال وينتهك فيها المحارم.

[السنة للخلال ص١/١٣٢]



قال رسول الله ﷺ:

«وصلاة الرجل مع الرجل
أزكى من صلاته وحده،

وصلاته مع الرجلين أزكى من صلاته مع الرجل، وما كان أكثر فهو أحب إلى الله تعالى، [صحيح

سنن أبي داود ، رقم: ١٨٥]

صلاة الجماعة: هي الصلاة التي يجتمع فيها عصد من المصلين لأداء مسلاة من الصلوات عصر وجل على المسلم المكلف، وكلما اجتمع عدد أكبر في الصلاة كان لك أحب إلى الله لأن فيها البلاد المساجد أحب المساجد أحب البلاد المساجد المساجد المسابد المسابد

المصلين ، ولأجل ذلك جعل الله جل وعلا صلاة المنفرد صلاة الجماعة تفضل على صلاة المنفرد بسبع وعشرين درجة ، قال صلاة الفذ بسبع وعشرين درجة».

[البخاري في كتاب الأذان باب فضل صلاة الجماعة]

وقد جعل الله عز وجل الجزيل من الأجر والتواب والإكرام للمشي إلى المساجد والعودة منها وانتظار الصلاة والصف الأول وغير ذلك . فقال رسول الله اعظم الناس أجررًا في الصلاة أبعدهم فأبعدهم ممشى ، والذي ينتظر الصلاة حتى يصليها مع الإمام أعظم أجرًا

من الذي يصلي ثم ينام». [اخرجه البخاري في كتاب الاذان، باب فضل صلاة

الفجر في جماعة]
وقال :
وقال :
وقال المن غدا إلى المسجد أو راح أعد الله له نزله من الجنة كلما غدا أو راح». [أخرجه وي في كتاب الأذان، باب فضل من غدا

إلى المسجد ومن راح]

وقال عليه الصلاة والسلاة :

«من تطهر في بيته ثم مشى إلى بيت من بيوت الله ليقضي فريضة من فالله كالت

إحداهما تحط خطيئة

والأخرى ترفع درجة».

وقال : «من خرج من بيته متطهرًا إلى صلاة مكتوبة فأجره كأجر الحاج المحرم». وقال : «بشر المشائين في الظلم الي المساجد بالنور التام يوم القيامة». وقال : «لو يعلم الناس ما في النداء والصف الأول ، ثم لم يجسدوا إلا أن يستهموا لاستهموا عليه». وقال : الملائكة تصلي على أحدكم ما دام في مصلاه ما لم يحدث تقول : اللهم اغفر له ، اللهم ارحمه . لا يزال أحدكم في صلاة ما دامت الصلاة تحبسه ، لا يمنعه أن ينقلب الى أهله إلا الصلاة».

ليمشى بين رجلين يعتمد عليهما حتى يأتى الصلاة في المسجد.

قال عبد الله بن ۱ مسعود : «من سره أن يلقى الله غداً مسلمًا فليحافظ على هؤلاء الصلوات حيث ينادى بهن ، فإن الله شرع لنبيكم عنن الهدى وإنهن من سنن الهدى ، ولو أنكم

صليتم في بيوتكم كما يصلى هذا المتخلف في

بيته لتركتم سنة نبيكم، ولو تركتم سنة نبيكم لضللتم، وما من رجل يتطهر فيحسن الطهورثم

لأتوهما ولو حبوًا ، لقد هممت أن أمر يعمد إلى مسجد من هذه المساجد إلا كتب

اللهلهبكلخطوة بخطوها حسنة ، ويرفعه بها درجة،

فأحرِّق على مَن لا يخرج إلى الصلاة بعد». ويحط عنه بها سيئة ، ولقد رأيتنا وما [اخرجه البخاري في كتاب الأذان، باب فضل العشاء في يتخلف عنها إلا منافق معلوم النفاق، ولقد كان الرجل يؤتى به يهادى بين وما كان يتخلف عن صلاة الجماعة في الرجلين حتى يقام في الصف». [اخرجه مسلم عهد رسول الله ﷺ إلا منافقون قد عُلم في كتاب المساجد ومواضع الصلاة ، باب فضل صلاة

المنافقون ، وأنه على هم بأن يُحرِّق بيوت من لا يخسرج إلى الصلاة، فقال 🎎: «ليس صلاة أثقل على المنافقين من القحر والعشاء، ولويعلمون مافعهما

بين لنا رسول

الله الله الله الله الا

يت خلف عن

صلاة

الحماعة في

المسحد

خاصة صلاتي

الفجر والعشياء إلا

المؤذن فيقيم ثم أمر رجلاً يؤم الناس ، ثم اعداد/عدنان الطرشة أخذ شعالاً من نار

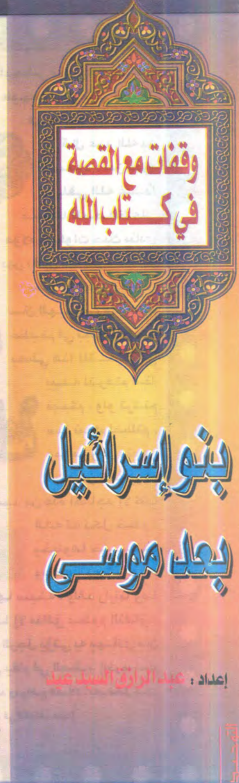
نفاقهم أو مريض ، بل إن كان المريض الجماعة والتشهد في التخلف عنها]

### خروج بني إسرائيل من التيه بقيادة يوشع بن نون عليه السلام

الحمد لله مالك الملك مدبر الأمر يُعزُّ من يشاء ويُذل من يشاء بيده الخير وهو على كل شيء قدير ، والصلاة والسلام على البشير النذير محمد صلوات ربي وسلامه عليه وعلى إخوانه المرسلين .

أما بعد : فقد تقدُّم الحديث عن سبب العقوبة التي قضى الله بها على بني إسرائيل أربعين سنة يتيهون في الصحراء ، وقد تحدثنا كذلك عن فترة مكثهم في التيه وما حدث لهم من الأمور العجيبة ، إلى أن توفي الله موسى عليه السلام قبل خروج بني إسرائيل من التيه ، وكان قد مات أخوه هارون قبله بسنتين ، وظل موسى طيلة فترة التيه يربى جيلاً جديدًا من بني إسرائيل صادق الإيمان بالتوراة (التي نزلت على موسى) عاملاً بها ، وقبل وفاة موسى أوصى لفتاه يوشع بن نون بخلافته في بني إسرائيل من بعده ، ويوشع بن نون من تلاميذ موسى عليه السلام ، وقد حاء ذكر مصاحبته لموسى في رحلته إلى الخضر في سورة الكهف، وقد ذكر ابن كثير نسبه فقال: «هو الخليل يوشع بن نون بن أفرائيم بن يوسف بن يعقوب بن إسحاق بن إبراهيم عليهم السلام، كما نقل أيضنًا: (إجماع أهل الكتاب على نبوته)، ولم يصرِّح القرآن بنبوته ، لكن الثابت أن الله سبحانه أوحى إليه بعد وفاة موسى وصار نبيًا قاد بني إسرائيل في أعظم ملحمة لهم ودخل بهم الأرض المقدسة ، وهذه معجزة أظهرها الله له وحعل عصره كله عصر انتصارات لبني إسرائيل بخروجهم من التيه في سيناء ودخولهم أرض الشام، وقد أشارت السنة النبوية الصحيحة إلى هذه القصة فيما رواه البخاري ومسلم في صحيحيهما من حديث أبي هريرة رضى الله عنه قال: قال رسول الله ﷺ : «غزا نبى من الأنبياء ، فقال لقومه: لا يتبعني رجلُ ملك بُضع امرأة وهو يريد أن يبني بها ، ولما يبن بها ، ولا أحدُ بني بيوتًا ولم يرفع سقفها، ولا أخر اشترى غنمًا أو خلفات وهو ينتظر ولادها ، فغزا فدنا من القرية صلاة العصر أو قريبًا من ذلك ، فقال للشمس: إنكِ مأمورة ، وأنا مأمور اللهم احبسها علينا فحبست حتى فتح الله عليهم . فجمع الغنائم ، فجاءت (النار) لتأكلها فلم تطعمها ، فقال: إن فيكم غلولا ، فليبايعني من كل قبيلة رجلٌ فلزقت يد رجل بيده ، قال : فيكم الغلول ، فليبايعني قبيلتك ، فلزقت يد رجلين أو ثلاثة بيده ، فقال فيكم الغلول ، فجاءوا برأس بقرة من الذهب فوضعوها فجاءت النار فأكلتها ، ثم أحل الله لنا الغنائم ، رأى ضعفنا وعجزنا فأحلها لنا».

وفي هذا الحديث لم يأت التصريح باسم النبي ؛ لكن جاء



التصريح في روايات أخرى منها ما رواه أحمد بسند صحيح إلى أبي هريرة رضي الله عنه قال: قال رسول الله ﷺ : «إن الشمس لم تُحبس على بشر إلا ليوشع ليالي سار إلى بيت المقدس، . وقد استدل الحافظ ابن حجر بهذا الحديث في الفتح وخرجه. وقال ابن كثير: تفرد به أحمد من هذا الوحه وهو على شرط البخاري.

وبعد هذا العرض نريد أن نقف معًا الوقفات التالية:

- ١- شرح مجمل لما ورد في الأحاديث .
  - ٧- استخلاص الدروس والفوائد .
- ٣- ربط القصة بما نزل في سياقها من القرآن

ونيدأ مستعينين بالله فيما قصدناه:

#### أولاً : خلاصة محملة للقصة من الأحاديث في النقاط التالية:

- \* يوشع بن نون نبي كريم من أنبياء بني إسرائيل وقائد عظيم من قادتهم .
- \* أراد وهو يُعدُّ العدُّة لفتح بيت المقدس أن يختار جنوده من الذين أقبلوا على الله بالكلية وتركوا الدنيا وراء ظهورهم.
- \* لهذا السبب اشترط على من يحضر معه ألا يكون واحدًا من ثلاثة:
- ١- الذي عقد نكاحه ويستعد لبنائه على زوجته، ولم يبن بعد .
- ٢- المشغول ببناء بيت أشرف على انتهائه ولم
- ٣- الذي اشترى غنمًا أو نوفًا حوامل وهو بنتظر ولادتها. فقا العساجة المعد
- \* خرج يوشع بجيشه إلى حيث أراد بيت المقدس، وتأخر الفتح إلى قبيل المغرب فدعا ربه أن بؤخر غروب الشمس ريثما يتحقق لهم النصر.
- \* استجاب الله دعاء نبيه بوشع وتأخر غروب الشمس حتى فتح الله عليهم.
- \* بعد انتهاء المعركة جمع الغنائم ليقدمها قربانًا لله ، وأية ذلك أن تأكلها النار.
- \* لم تأكل النار الغنائم في أول الأمر بسبب الغلول المعمدادا وهزاا والالتمال

\* طلب من قومه أن يصافحوه يدًا بيد حتى اكتشف الغلول وأحضره فأكلت النار الغنائم.

#### تانيا الدروس والفوائد:

- \* النصر في المعارك لا يكون بكثرة العدد ، ولكن بنوعية الرحال.
- \* الإخلاص لله وترك زينة الحياة الدنيا من أهم عناصر بناء الجند وتحقيق النصر بإذن الله.
- \* قد اعتمد يوشع ( عليه السيلام ) ذلك الميدأ عند اختيار جنده لذلك اشترط عليهم ما اشترط مما يدل على خبرته بالقيادة.
- \* يوشع بن نون نبئ كريم وقائد عظيم استجاب الله دعاءه وأمسك له الشمس عن المغيب واختصه الله دون غيره من البشر بهذه الآية إكرامًا له وتأبيدًا ، ونصرًا ومؤازرة .
- \* لله القدرة التامة والحكمة البالغة ، والشمس والقمر أيتان من أياته يسيران بإذنه - سيحانه -وتقديره ، ولا ينكسفان لموت أحد أو حياته .
- \* في الحديث إرشاد لمن يتولى أمر المسلمين أن يختاروا أهل الفضل والعدل على أمور المسلمين قبل أن يختاروا أهل الثقة والولاء.
- \* النصر من عند الله وما عند الله لا تُنالُ الا بطاعته .
- \* على الرغم من تصفية يوشع لجيشه من الذين يؤتى من قبلهم إلا أنه قد بقى فيه من ضعف إيمانهم، وهم الذين غلُّوا من الغنيمة.
- \* بيان إثم الغلول وأنه محرَّم في جميع الشرائع السابقة كما أنه محرَّم في الشريعة الخاتمة.
- \* لم تحل الغنائم لأمة قبل أمة محمد على ، فقد اختارها الله خير أمة وأكمل لها شريعتها وأتم عليها نعمته .
- \* في الحديث تصويب لما وقع في التوراة من تحريف ، فقد وصف العهد القديم عمليات الاقتحام والفتح بما تحتويه من البطش والعدوان والفتك بالبشر وصفًا تشمئز منه النفوس ، وتنفر منه القلوب في سفر يوشع في الفصل السادس مما يؤكد أن هذه التوراة كتبوها بأيديهم وليست من عند الله ، وتلك هي طبيعة قلوب بني إسرائيل القاسية وممارساتهم المضرية، وما يحدث كل يوم في فلسطين خير شاهد ، ولا حول ولا قوة إلا بالله .



### إعداد :مجدي عرفات

#### اسمه ونسبه:

الموا الأن الأضل والعمل على الدور المساوين قبل

هو أبو إسحاق عمرو بن عبدالله بن علي بن أحمد بن ذي يحمد بن السبيع كذا نسبه ابن سعد في الطبقات .

مولده؛ ولد لسنتين بقيتا من خلافة عثمان ورأى عليًا يخطب .

شيور الله الله الله الله الله الله والمغيرة بن شعبة وقيل لم يسمع منهما، وروى عن البراء بن عازب وجابر بن سمرة وعدي بن حاتم وزيد بن أرقم والنعمان ابن بشير وأبي جحيفة السوائي والأسود ابن زيد النخعي، وسعيد بن جبير والحارث الأعور والشعبي ومسروق بن الأجدع ومصعب بن سعد وعامر بن سعد ومحمد بن سعد بن أبي وقاص وموسى بن طلحة بن عبيد الله وأبي بردة بن أبي مسوسى

الرواة عنه، ابنه يونس وابن ابنه إسرائيل وقتادة وسليمان التيمي وإسماعيل بن أبي خالد والأعمش وجرير بن حازم ومحمد بن عجلان وشعبة ومسعود الثوري وهو أثبت الناس فيه وزهير بن معاوية وزائدة بن قدامة وحمزة الزيات وأبو حمزة السكري وشريك ومالك بن مغول وسفيان بن عيينة وأخرون.

ثناء العلماء عليه : قال الأعمش : كان أصحاب ابن مسعود إذا رأوا أبا إسحاق قالوا: هذا عمرو القارئ الذي لا بلتفت .

قال مغيرة: كنتُ إذا رأيتُ أبا إسحاق ذكرت به الضرب الأول .

 قال جرير بن عبد الحميد : كان يقال: من جالس أبا إسحاق فقد جالس عليًا رضى الله عنه.

قال شعبة عن أبي إسحاق قال: شهدت عند شريح في وصية فأجاز شهادتي وحدي.

قيل لشعبة: أسّمع أبو إسحاق من مجاهد؟ قال: وما كان يسمع به؟ هو أحسن حديثًا من مجاهد ومن الحسن وابن سيرين.

وقال علي بن المديني: حفظ العلم على الأمة ستة: فالأهل الكوفة أبو إسحاق والأعمش ولأهل البصرة قتادة ويحيى بن أبي كشير ولأهل المدينة الزهري. ولأهل مكة عمرو بن دينار.

قال أحمد بن حنبل ويحيى بن معين: أبو إسحاق ثقة .

قال النسائي : ثقة .

قال العجلي: كوفي تابعي ثقة .

قال أبو حاتم: ثقة وهو أحفظ من أبي إسحاق الشيباني ويُشبه الزهري في كثرة الرواية في الرجال.

قال أحمد بن عبدة: سمعت أبا داود الطيالسي يقول: وجدنا الحديث عند أربعة: الزهري، وقتادة، وأبو إسحاق والأعمش وكان قتادة أعلمهم بالاختلاف والزهري أعلمهم بالإسناد

وأبو إسحاق أعلمهم بحديث علي وابن مسعود ، وكان عند الأعمش من كل هذا.

قال الذهبي: الهمداني الكوفي الحافظ شيخ الكوفة وعالمها ومحدثها ، وقال : وكان رحمه الله من العلماء العاملين ومن جلة التابعين ، وقال: وكان طلابة للعلم كبير القدر .

من أحواله وأقواله:

قال ابن فضيل عن أبيه قال : كان أبو إسحاق يقرأ القرآن في كل ثلاث .

قال سفيان: واجتمع الشعبي وأبو إسحاق فقال له الشعبي أنت خير مني يا أبا إسحاق، قال: لا والله بل أنت خير منى وأسن منى.

قال سفيان : وقال أبو إسحاق : كانوا يرون السعة عونًا على الدين .

أبو بكر بن عياش قال : سمعت أبا إسحاق يقول : ما أفلت عيني غمضًا منذ أربعين سنة.

ابن فضيل قبال: حدثني أبي: أتيت أبا إسحاق بعدما كف بصره ، قال: قلت: تعرفني ؟ قال: فضيل ؟ قلت: نعم ، قال: إني والله أحبك، لولا الحياء منك لقبلتك فضمني إلى صدره ثم قال: حدثني أبو الأحوص عن عبد الله ﴿ لُوْ أَنْفَقْتَ مَا فَي الأَرْض جَمِيعًا مَا أَلَفْتَ بَيْنَ قُلُوبِهِمْ وَلَكِنَّ اللَّهُ أَنْفَانَهُمْ ﴾ نزلت في المتحابين.

قال يونس: كان أبي يقرأ كل ليلة ألف أية، وقال أبو الأحوص قال لنا أبو إسحاق: يا معشر الشباب اغتنموا يعني: قوتكم وشبابكم قلما مرت بي ليلة إلا وأنا أقرأ فيها ألف أية وإني لأقرأ البقرة في ركعة وإني لأصوم الأشهر الحرم وثلاثة أيام من كل شهر، والإثنين والخميس.

قال أبو إسحاق: ذهبت الصلاة مني وضعفت وإني لأصلي فما أقرأ وأنا قائم إلا البقرة وأل عمران.

قـال العـلاء بن سـالم العـبـدي : ضعف أبو إسـحـاق قبل موته بسنتين فما كان يقدر أن يقوم حتى يقام فإذا استتم قائمًا قرأ وهو قائم ألف أية. قلت : سبـحـان الله ، ما هذه الهمة العاليـة،

والشغف بالعبادة ؟ نسأل الله الهداية .

قال الأعمش : كنت إذا خلوت بأبي إسحاق حدثنا بأحاديث عبد الله غضةً ليس عليها غبار. قلت : يعنى التدليس والله أعلم .

قال الإمام أحمد: كان أبو إسحاق: تزوج امرأة الحارث الأعور فوقعت إليه كتبه.

قال عبد الله بن عون لأبي إسحاق: ما بقي منك؟ قال: أقرأ البقرة في ركعة. قال: بقي خيرك وذهب شرك.

قال أبو بكر بن عياش: ما سمعت أبا إسحاق يعيب أحدًا قط وإذا ذكر رجلاً من الصحابة فكأنه أفضلهم عنده.

قلت : هذا خلاف ما يذكر عنه من التشيع. قال مغيرة : ما أفسد حديث أهل الكوفة غير أبي إسحاق والأعمش .

قال الذهبي: لا يسمع قول الأقران بعضهم في بعض وحديث أبي إسحاق مجتج به في دواوين الإسلام ويقع لنا في عواليه.

قلت : لعل مغيرة يعنى تدليسهما .

قال ابن عبينة : كان أبو إسحاق بخضب .

قال شعبة : سمعت أبا إسحاق يحدث بحديث عن الحارث بن الأزمع ، فقلت له : سـمـعت منه؟ فقال : حدثني به مجالد عن الشعبي عنه .

قلت: قد دلس الإسناد وأسقط مجالدًا وهو ضعيف والشعبي.

قال شعبة: كان أبو إسحاق إذا أخبرني عن رجل قلت له: هذا أكبر منك، فإن قال: نعم علمت أنه لقى وإن قال أنا أكبر منه تركته.

قلت : لأنه يكون قد دلس عنه .

قال أبو إسحاق الجوزجاني: كان قوم من أهل الكوفة لا تحمد مذاهبهم – يعني التشيع هم رؤوس محدثي الكوفة مثل أبي إسحاق والأعمش ومنصور وزبيد وغيرهم من أقرانه احتملهم الناس على صدق ألسنتهم في الحديث ووقفوا عند ما أرسلوا لما خافوا أن لا تكون مخارجها صحيحة فأما أبو إسحاق فروي عن قوم لا يعرفون ولم ينتشر عنهم عند أهل العلم إلا ما حكى أبو إسحاق عنهم فإذا روى تلك الأشياء عنهم كان التوقيف في ذلك عندى الصواب.

قال الذهبي: قرأ عليه القرآن عرضًا حمزة بن حبيب فهو أكبر شيخ له في كتاب الله تعالى وغزا الروم في دولة معاوية.

وفاته : مات رحمه الله سنة سبع وعشرين وقيل تسع وعشرين ومائة .

المراجع:

-سير أعلام النبلاء . -تهذيب التهذيب . -تقريب التهذيب .

# ركن الأسرة



أهمية بناء الأسرة والالفة في بيت الزوجية

وإن من أعظم ما يؤثر في ذلك على الفُرد وعلى الجماعة: بناء الأسرة واستقامتها على الحق؛ فالله سبحانه بحكمته جعلها الماوى الكريم الذي هيأه للبشر من ذكر وانثى، يستقر فيه ويسكن إليه، يقول جل جلاله وتقدَّست اسماؤه- ممتنًا على عباده: ﴿ وَمِنْ آيَاتِهِ ٱنْ خَلَقَ لَكُم مِّنْ أَنفُسِكُمُ أَزْوَاجًا لِتَسْكُنُوا إِلَيْهَا وَجَعَلَ بَيْنَكُم مُودَةً وَرَحْمَةً إِنْ في ذَلِكَ لاَيَات لِقُوْم يَتَفَكُرُونَ ﴾ [الروم: ٢١].

نعم، ليسكن اليها، ولم يقل ليسكن معها، مما يؤكد معنى الاستقرار في السلوك والهدوء في الشعور، ويحقق الراحة والطمانينة باسمى معانيها؛ فكل من الزوجين يجد في صاحبه الهدوء عند القلق، والبشاشة عند الضدق.

إن أساس العلاقة الزوجية: الصحبة والاقتران القائمان على الودّ والأنس والتالف. إنَّ هذه العلاقة عميقة الجذور بعيدة الآماد، إنها اشبه ما تكون صلة للمرء بنفسه، بينها كتاب ربنا بقوله: ﴿هُنُّ لِبَاسُ لُكُنُّ وَالْبَقْرَةِ: ١٨٧].

فَضَلاً عما تُهيئُه هذه العلاقة من تربية البنين والبنات وكفالة النشء، التي لا تكون إلا في ظلَّ أمومة حانية وأبوة كادحة.

وأي بيئة أزكى من هذا الجو الأسري الكريم؟

دعائم بناء الأسرة المسلمة

هناك أمور كثيرة يقوم عليها بناء الأسرة المسلمة وتتوطُّد فيها العلاقة الزوجية، وتبتعد فيها عن رياح التفكك، وأعاصير الانفصام والتصرم:

١- الإيمان بالله وتقواه:

وأول هذه الأمور وأهمها: التمسك بعروة الإيمان الوثقى، الإيمان بالله واليوم الآخر، والخوف من المطلع على ما تكنه الضمائر، ولزوم التقوى والمراقبة، والبعد عن الظلم والتعسف في طلب الحق.

ُ ذَلَكُمْ يُّوعَظُ بِهِ مَن كَانَ يُؤْمِنُ بِاللَّهِ وَالْيَوَّمِ الْآخِرِ وَمَنْ يَتُقِ اللَّهَ يَجْعَلُ لَهُ مَخْرَجًا (٢) وَيَرْزُقْهُ مِنْ حَيْثُ لاَ يَحْتَسِبُ وَمَن يَتَوكَلْ عَلَى اللَّهِ فَهُوَ حَسْبُهُ ﴾ [الطلاق: ٢، ٣].

ويقوى هذا الإيمان: الاجتهاد في الطاعة والعبادة والحرص عليها والتواصي بها بين الزوجين، تأملوا قوله ﷺ: «رحم الله رجلاً قام من الليل فصلى وأيقظ امرأته فصلت، فإن أبت نضح في وجهها الماء-يعني رش عليها الماء رشًا رفيقًا- ورحم الله امرأة قامت من الليل فصلت وأيقظت زوجها فصلى، فإن أبى نضحت في وجهه الماء». أحمد في المسند ٢٥٠/٢، ٤٣٦].

إن العلاقة بين الزوجين ليست علاقة دنيوية مادية، ولا شهوانية بهيمية، إنها علاقة روحية كريمة، وحينما تصح هذه العلاقة وتصدق هذه الصلة، فإنها تمتد إلى الحياة الآخرة بعد الممات: ﴿جَنَّاتُ عَدْنَ يَدْخُلُونَ ۗ وَمَن صِلَحَ مِنْ إِنَائِهِمْ وَأَزْوَاجِهِمْ وَذُرِيًّاتِهِمْ ﴾ [الرعد: ٢٣].

إن مما يحفظ هذه العلاقة ويحافظ عليها: المعاشرة بالمعروف، ولا

الحبوسد لله والصبلاة والسبلام على رسبول الله وبعد:

فكثير من الناس يطلب السعادة، ويلتمس الراحة وينشد الاستقرار وهدوء النفس والبال، كما يسعى في البعد عن أسباب الشقاء والاضطراب، ومستسيات القلق، ولا سياما في البيوتات والأسر.

ولي علم أن كل ذلك لا يتحقق إلا: بالإيمان بالله وحده، والتوكل عليه، وتفويض الأصور إليه، مع الاخذ بما وضعه من سنن وشرعه من أسبان.

التهريد



## د. صالح بن عبد الله بن حميد إمام وخطيب السجد الحرام

يتحقق ذلك إلا بمعرفة كل طرف ما له وما عليه، وإن نُشدان الكمال في البيت وأهل البيت أمر متعذر، والأمل في استكمال كل الصفات فيهم أو في غيرهم شيء بعيد المنال في الطبع البشري.

دور الزوج في الحيضاظ على بيت الزوجيــة والعاشرة بالعروف:

ومن رجاحة العقل ونضج التفكير توطين النفس على قبول بعض المضايقات، والغض عن بعض المناقات، والغض عن بعض المنه حسات، والرجل- وهو رب الاسرة- مطالب بتصبير نفسه اكثر من المراة، وقد علم أنها ضعيفة في خلقها وخلُقها، إذا حوسبت على كل شيء، والمبالغة في تقويمها يقود إلى كسرها، وكسرها طلاقها، يقول المصطفى الذي لا ينطق عن الهوى على: «استوصوا بالنساء خيرًا فإنهن خلقن من ضلع، وإن أعوج شيء في الضلع أعلاه، فإن ذهبت تقيمه كسرته، وإن تركته لم يزل أعوج، فاستوصوا بالنساء خيرًا». البخاري ١٨٦٥، ومسلم ١٤٦٨، فالاعوجاج في المراة من أصل الخلقة، فلابد من مسايرته والصبر

فعلى الرجل ألا يسترسل مع ما قد يظهر من مشاعر الضيق من أهله وليصرف النظر عن بعض جوانب النقص فيهم، وعليه أن يتذكر جوانب الخير فيهم، وإنه لواجدُ في ذلك شيئًا كثيرًا.

وَفَيْ مَـٰثُلُ هَذَا يَقَـول الرسـول ﷺ: ﴿لا يَفْرِكُ مؤمن مؤمنة - أي لا يبغض ولا يكره - إن كره منها خلقًا رضي منها آخر». [مسلم ١٤٦٩]، وليتأن في ذلك كثيرًا فلئن رأى بعض ما يكره فهو لا يدري أن أسباب الخير وموارد الصلاح.

تُ يقول عز من قائل: ﴿ وَعَاشِرُوهُنُ بِالْمُعْرُوفِ فَإِن كَرِهْتُمُوهُنُ فَعَسَى أَن تُكْرَهُوا شَيْئًا وَيَجْعَلَ اللَّهُ فِيهُ خَبْرًا كَثِيرًا ﴾ [النساء: ١٩].

و كيف تكون الراحة؛ وأين السكن والمودة؛ إذا كان رَبُّ البيت ثقيل الطبع، سيئ العشرة ضيق الأفق، يغلبه حمق، ويعميه تعجُّل، بطيء في الرضى، سريع في الغضب، إذا دخل فكثير المن وإذا خرج فسيئ الظن، وقد عُلم أن حسن العشرة وأسباب السعادة لا تكون إلا في اللين والبعد عن الظنون والأوهام التي لا أساس لها، إن الغيرة قد تذهب ببعض الناس إلى سوء ظنَّ. يحمله على تأويل الكلام والشك في التصرفات، مما ينغص العش ويقلق الدال من غير مستند صحيح.

قال تعالى: ﴿وَلاَ تُضَارُوهُنُّ لِتُضَيَّقُوا عَلَيْهِنُ ﴾ [الطلاق: ٦]. كيف وقد قال ﷺ: «خيركم، خيركم لأهلي». [رواه الترمذي: ٣٨٩٠، وابن ماجه ١٩٧٧، وابن حبان في صحيحه ١٩٧٧].

دور الزوجية في الحضاظ على بيت الزوجيية والعاشرة بالمعروف:

أما المرأة السلمة: فلتعلم أن السعادة والمودة والرحمة لا تتم إلا حين تكون ذات عفة ودين، تعرف ما لها فلا تتجاوزه ولا تتعداه، تستجيب لزوجها؛ فهو الذي له القوامة عليها يصونها لوحفظها وينفق عليها، فتجب طاعته وحفظه في نفسها وماله، تتقن عملها وتقوم به وتعتني بنفسها وبيتها، فهي زوجة صالحة وأم شفيقة، راعية في بيت زوجها ولا تتنكر للفضل والعشرة الحسنة. يحنر النبي على من هذا التنكر ويقول: الحسنة. يحنر النبي على من هذا التنكر ويقول: أيكفرن بالله؛ قال: «لا، يكفرن العشير؛ لو أحسنت أيكفرن بالله؛ قال: «لا، يكفرن العشير؛ لو أحسنت بيك خدرًا قط».

فلابد من دَمْح- أي غفران- الزلات والغض عن الهَفُوات، لا تسيء إليه إذا حضر ولا تخونه إذا غاد.

بهذا يحصل التراضي وتدوم العِسْرة ويسود الإلف والمودة والرحمة. و«أيمًا امراة ماتت زوجها عنها راض دخلت الجنة». [رواه الترمذي: ١٦٦١ وحسنه، وابن ماجه: ١٨٥٤].

فاتقوا الله، واعلموا أنه بحصول الوئام تتوفر السعاة، ويتهيا الجو الصالح للتربية، وتنشأ الناشئة في بيت كريم مليء بالمودة عامر بالتفاهم، بين حنان الأمومة وحدب الأبوة، بعيدًا عن صخب المنازعات والاختلاف، وتطاول كل واحد على الآخر، فلا شقاق ولا نزاع ولا إساءة إلى قريب أو بعيد.. ﴿ رَبُنًا هَبُ لنَا مِنْ أَزْوَاجِنَا وَذُرِيَّاتِنَا قُرَةً أَعْيُن وَاجْعَلْنًا لِلْمُتَقِينَ إمامًا ﴾ [الفرقان: ٤٤].

أَعْيِنَ وَأَبْكُمْ اللّهَ رَجَّالاً مُحَمُّود السَّيْرِةُ، طيَّبِ السَّيْرِةُ، طيَّبِ السَّيْرِةُ، طيَّبِ السَّيْرِة، سَهلاً رفيقًا، ليَّنَّا رؤوفًا، رحيمًا بأهله حازمًا في أمره، لا يكلف شططاً ولا يرهق عُسرًا، ولا يهمل في مسئولية.

ورحم الله امرأة لا تطلب غلطًا ولا تكثر لغطًا صالحةً قانتةً حافظةً للغيب بما حفظ الله.

والحمد لله رب العالمين





ZLYGNZZICM

الحمد لله والصبلاة والسبلام على رسول الله وعلى آله وصحبه ومن والاه، وبعد..

إن إلهنا الواحد جل جلاله يعرف عباده على أوامره وشعائره وحرماته ليعظموها، فإن تعظميم حرماته جل وعلا من مقتضيات توحيده ولوازم العبودية له.

العبوا

العدد السابع السنة الثالثة والثلاثون

لفسل الرجل، وأحل له إتيانها في جميع الأوقات النسل الرجل، وأحل له إتيانها في جميع الأوقات إلا في أوقات محددة وحالات مخصوصة، كوقت إحرامها بالحج أو العمرة وعند الاعتكاف لأحدهما أو كليهما وعند صيام أحدهما أيضا أو كليهما وكذلك في حالة الحيض، والمرأة عادة ما تكون غير مستعدة للقاء زوجها في هذه الحالة من الحيض لما يصاحبها من ألام وأوجاع وتغيرات نفسية وبدنية، يصاحبها من ألام وأوجاع وتغيرات نفسية حتى تتم فضلا عن تحريم الإسلام المباشرة الجنسية حتى تتم الطهارة من الحيض، لأن في إتيانها ضررًا عظيما عبر عنه القرآن تعبيرًا دقيقا ﴿قُلُ هُوَ أَذًى﴾. وقد أثبت الطب هذه الأضرار بالتجارب فتبارك الله رب العالمين.

#### بين الرجل وزوجته

قال الله تعالى: ﴿ وَيَسْأَلُونَكَ عَنِ الْمَحِيضِ قُلْ هُوَ أَنَّى فَاعْتَزِلُوا النَّسَاءَ فِي الْمَحِيضِ وَلاَ تَقْرَبُوهُنَّ حَتَّى يَطْهُرْنَ فَإِذَا تَطَهَرْنَ فَأْتُوهُنَّ مِنْ حَيْثُ أَمَرَكُمُ اللَّهُ إِنَّ اللَّهَ يُخِبُّ اللَّتَطَهَّرِينَ (٢٢٢) نِسَاقُكُمْ اللَّهُ عَرِبُ اللَّتَطَهَّرِينَ (٢٢٢) نِسَاقُكُمْ حَرْثُ لَكُمْ فَأْتُوا حَرْثَكُمْ أَنَّى شِيظْتُمْ وَقَدَّمُوا لَأَنْفُسِكُمْ وَاتَّقُوا اللَّهَ وَاعْلَمُوا أَنْكُمْ مُلاَقُوهُ وَبَشَرِ المُؤْمِنِينَ ﴾ وَاتَّقُوا اللَّهَ وَاعْلَمُوا أَنْكُمْ مُلاَقُوهُ وَبَشَرِ المُؤْمِنِينَ ﴾ [البقرة:٢٢٧-٢٢٣].

قال أنس رضي الله عنه: كانت اليهود إذا حاضت المرأة منهن لم يؤاكلوها ولم يشكر البوها ولم يجامعوها في البيوت، فسئئل النبي على عن ذلك فأنزل الله تعالى: ﴿وَيَسْأَلُونَكَ عَنِ المُحِيضِ قُلْ هُوَ أَذًى فَاعْتَزِلُوا النَّسَاءَ فِي المُحيضِ ﴾ فأمرهم النبي على أن يؤاكلوهن ويشاربوهن وأن يكونوا معهن في البيوت، وأن يفعلوا كل شيء إلا النكاح، فقالت البيود، ما يريد محمد أن يدع من أمرنا شيئا إلا خالفنا فيه، فجاء عباد بن بشر وأسيد بن حضير إلى رسول الله على فأخبراه بذلك وقالا: يا رسول الله على المناخذي في المحيض فتمعر وجه رسول الله عن ظننا أنه غضب عليهما، فاستقبلتهما هدية من لبن فارسل لهما رسول الله على فسقاهما فعلما أنه لم يغضب. [مسلم]

الرحم في هذه الفترة.

٣-قد ترتفع حرارة المرأة وتصاب بحمى
 ميكروبية حادة نتيجة لدخول الدم الفاسد إلى
 جدار المهبل مرة أخرى، حيث أن الدم الفاسد في
 حالة خروج، وإيلاج الفرج يعيد دخول الدم مرة أخرى.
 أخرى.

#### ثانيًا: عند الرجل:

فالرجل عرضة للإصابة بهذه الأمراض كلها أو بعضها:

١ - تضخم حاد في الأعضاء الذكرية ومنطقة العانة.

٢ - التهابات وآلام وصعوبة في التبول.

٣- التهابات في مجرى البول والبروستاتا
 والمثانة بصاحبه ألم شديد.

٤ - تقرحات وبشورات مؤلمة على جلد القضيي.

هذا بالإضافة إلى التلوث للأعضاء
 التناسلية بالدم الفاسد المتعفن وما يصاحب ذلك
 من رائحة كريهة يعف عنها المؤمن النظيف.

«ورسول الله ﷺ قدوة الأمة ومعلمها، فقد كان ﷺ يباشر نساءه فوق الإزار وهن حُيَّض». [متفق عليه]

ومعنى المباشرة هنا الملاعبة بمس بشرته بشرتها فيشمل المعانقة والتقبيل ونحوه.

ومن أتى امرأته حال حيضها آثم لمخالفته النص الشرعي الصريح، وجمهور العلماء على أنه يستغفر الله تعالى ويتوب إليه ولا شيء عليه سوى التوبة والندم والاستغفار، كما ذهبوا إلى أن الطهر الذي به يحل جماع المرأة هو تطهرها بالماء الطهور وأنها لا تحل حتى ينقطع الدم وتغتسل بالماء وليس قبل ذلك.

تحذير إلى ربة البيت وزوجها

أختنا المسلمة .. أخانا المسلم؛ ليكن

وعن جابر رضي الله عنه قال: كانت اليهود تقول: من أتى امرأته في قُبُلها من دبرها كان الولد أحول، فنزلت: ﴿نِسَاؤُكُمْ حَرْثُ لَكُمْ فَأْتُوا حَرُنَكُمْ أَنَّى شِئِنَّمُ ﴾. [البخاري].

المراجع المستفي الأذن المعالم وعبول الله الله

أيتها المراة، هل عرفت أن اليهود كانت تبالغ في ابتعاد الرجل عن امراته حال حيضها ليس عن دين وشرع وإنما عن هوى وشيطان؟! فكانوا يعتبرونها في فترة المحيض كالداء والجرب والرجس والقذر، وكان النصارى على النقيض من ذلك فيفرطون غاية التفريط فيأتون المرأة وهي حائض رغم ما تعانيه من ألام وما يعقب ذلك من أخطار.

ثم جاء الإسلام إلى الأمة الوسط بالتشريع الوسط ليترك المرأة قريبة من فراش زوجها، هي سكن له وهو سكن لها غير أنه لا يجامعها، فيفعل معها كل شيء كان يفعله وأحله الإسلام، ويؤجل النكاح حتى تظهر المرأة، فإذا تطهرت أتاها من خبث أمره الله.

أرأيت أيتها المرأة كيف أنصفك الإسلام من الإفراط والتفريط، من ظلم اليهود ومن تهاون النصارى؛ فكيف بك اليوم تتركين أحكام الإسلام وتتبعين سنن من كان قبلنا منهم؟ هل جزاء الإحسان إلا الإحسان، فأحسني كما أحسن الله الدك.

### الأذى الناجم عن جماع الحائض

فالأذى حاصل وواقع كما نص القرآن، ولا يغتر من غلبته شهوته وشقوته فلم ير الأذى عيانا مرةً من المرات. حيث أنه إن قُدر حمل بينهما فيكون الجنين عرضة للتشوه. والأذى يقع عند الرجل وعند المراة.

أولا: عند الرأة: والمال وما المال والما

١ - التهابات مهبلية ورحمية.

٢ - تقرحات في عنق الرحم وجروح مؤلمة
 وذلك بسبب احتقان جدار المهبل وضعفه وعنق

llage - H

أمام أعيننا ملء قلوبنا دائما عداوة الشيطان الذي لا يزال يحسرش بين المراة وزوجها، بل يبذل أعلى جهد للتفريق بينها وبينه، قال على: «إن إبليس يضع عرشه على الماء ثم يبعث سراياه فادناهم منه منزلة أعظمهم فتنة، يجيئ أحدُهم فيقول: فعلت كذا وكذا (أي من إغواء وإضلال) فيقول: ما صنعت شيئًا، ثم يجيئ أحدهم فيقول: ما تركته حتى فرقت بينه وبين امرأته، قال: فيدنيه منه أو قال: فيلتزمه ويقول: نعم أنت». [مسلم عن حاير]

إذَن فإبليس يعطي أعلى المكافآت لأوليائه من استطاع منهم أن يخرب البيوت ويشرد الذرية، ويوقع العداوة بين الأسر والعائلات، والقبائل والجماعات، عليه اللعنات.

فالحذر كل الحذر من وسوسة الشيطان وتحريشه وإيقاعه العداوة والبغضاء فهو يعد الناس ويمنيهم وما يعدهم إلا غرورًا، يعدهم الفقر ويأمرهم بالفحشاء، ويوقع بينهم العداوة والبغضاء في الخمر والميسر ويصدهم عن ذكر الله وعن الصلاة، فهل الناس منتهون، ومنه مستعيدون وبالذي أوحى إليهم مستمسكون؟

الشيطان يقعد لابن أدم بطريقه المستقيم ليصده عن كل أمر حكيم، إنه يأمر الناس بالشرك وفعل المحرم وتغيير خلق الله ومن يتخذ الشيطان وليا من دون الله فقد خسر خسرانا مبينا والعياذ بالله.

الشيطان يشارك الناس في كسب المال وفي إنفاقه وفي تربية الأولاد على غير هدى، فهل عرفت الأسرة المسلمة خطورته ﴿إِنَّ الشَّيْطَانَ لَكُمْ عَدُو السَّعْطَانَ مَنْ أَصْحَابِ السَّعِيرِ ﴾ [فاطر: ٦] وهو مع الإنسان في كل وقت وحين يوسوس وينفث ويهمز وينفخ ويخنس ويجري منه مجرى الدم في العروق، ويلقى في القلوب والأماني الشر

والشك وسوء الظن. ولذلك قسال تعسالى: ﴿ أَفَتَتَّ خِذُونَهُ وَذُرِّيَّتَهُ أَوْلِيَاءَ مِنْ دُونِي وَهُمُّ لَكُمُّ عَدُوٌّ بِئِسَ لِلِظَّالِينَ بَدَلاً ﴾ [الكهف: ٥٠].

#### مامنا إلا ومعه شيطان رجيم

عن عائشة رضي الله عنها أن رسول الله عنه خرج من عندها ليلا قالت: «فغرت عليه، فجاء فرأى ما أصنع فقال: مالك يا عائشة اغرث فقالت: وما لي لا يغار مثلي على مثلك فقال: أو معي قد جاء شيطانك قالت: يا رسول الله؛ أو معي شيطان قال: نعم. قالت: قلت: ومع كل إنسان قال: نعم، قلت: ومعك يا رسول الله قال: نعم ولكن ربي عز وجل أعانني عليه حتى أسلم».

فهل بقى لمسلم أو مسلمة اتخاذ هذا اللعين وليًا من دون الله يطاع في وسوسته وتحريشه؟ بئس للظالمين بدلا.

#### بين الخاطب والخطوبة

ومما يتعضل فيه الشيطان بين الأسر التشويش على الخاطب عند اختيار مخطوبته فتراه يُطَمِّعه في ذات المال دون ذات الدين، وعند هذا يمكن أن يوجه إلى مثل هذا الخاطب قول الله تعالى: ﴿ الشَّيْطَانُ يَعِدُكُمُ الْفَقْر رَ ﴾ [البقرة:٢٦٨] لأن الفقر الحقيقي في التعلق بما في أيدي الناس، وإنشاء العلائق بينهم على هذا الأساس.

كذلك فإن الشيطان يزين المرأة حتى يراها الخاطب ذات جمال فيتخير ذلك على دينها. وقل ذلك في حسبها ونسبها.

#### أسساختيارالزوجة

#### أولا: الدين:

هذا الأساس يوضحه رسولنا ﷺ فيقول: «تنكح المرأة لأربع، لمالها ولحسبها، ولجمالها ولدينها، فاظفر بذات الدين تربت يداك».

ولا مانع أن يرغب الإنسان في الجمال والمال والمال والمال والمال على حساب

الدين، وقد قال ربنا الكريم: ﴿ وَلَأَمَةُ مُؤْمِنَةٌ خَيْرٌ مِنْ مُشْرِكَةٍ وَلَوْ أَعْجَبَتْكُمْ ﴾ [البقرة: ٢٢١] ويبين سبحانه أن من تعرت عن دينها فإنها داعية إلى

قَالَ تَعَالَى: ﴿ أُولَئِكَ يَدْعُونَ إِلَى النَّارِ وَاللَّهُ يَدْعُو إِلَى الجُنَّةِ وَالمُغْفِرَةِ بِإِذْنِهِ وَيُبَيِّنُ آيَاتِهِ لِلنَّاسِ لَعَلُّهُمْ يَتَذَكَّرُونَ ﴾ [البقرة: ٢٢١].

قال ابن حجر في الفتح ١٦٤/٩: قال القرطبي: معنى الحديث أن هذه الخصال الأربع هي التي يُرغُب في نكاح المرأة لأجلها، فهو خير عما في الوجود من ذلك؛ لا أنه وقع الأمر بذلك، بل ظاهره إباحة النكاح لقصد كل من ذلك، لكن قصيد الدين أولى. اهـ.

#### ثانيا: الكفاءة:

وأفضل ما قاله الفقهاء في الكفاءة على وجه العموم أنها المماثلة والمقاربة في التدين والحال، أي السلامة من العيوب الموجية للخيار، وقالوا هي مساواة مخصوصة بين الرجل والمرأة. ولم يشترطوها في المرأة بالقدر الذي اشترطوه في الرجل. [الموسوعة الفقهية، باب: الكفاءة. يتصرف

وإجمالا فكلما كان الرضا بين الزوج وزوجته والقرب في الصفات الخُلْقية والخُلقية كان ذلك أدعى لدوام العشرة ورسوخ المودة والرحمة بينهما. والله أعلم.

#### أبناءنا في الأسرة المسلمة

إن أيام عمركم كالدر واللآلئ، فلا تضيعوها فتنشروا الدر النفيس على الغنم، إن أخصب فترات أعشاركم هي الفترة الأولى التي يرغب أعداء الإسلام بإلحاح أن يضيعوها عليكم فتضيع منكم أغلى أماني الصبا «شاب نشا في

نرجو أن يتحرك في عروقكم حب الله

ورسوله وكتابه وعياده الصالحين، فإن الشيطان يجري من ابن أدم مجرى الدم.

نرجو ألا نبخل على الإسلام والدعوة إليه بأفضل عقولنا ومواهبنا من أصحاب الشهادات والكفاءات، فهل المناسب أن يقال: إن أفضل المواهب تعد لكي تمتهن مهنة أم أنَّ الأشرف لها الدعوة إلى الله ﴿ وَمَنْ أَحْسَنُ قَوْلاً مِمِّنْ دَعَا إِلَى اللَّهِ وَعَمِلَ صَالَحِا وَقَالَ إِنَّنِي مِنَ الْمُسْلِمِينَ ﴾ [فصلت: ٣٣].

أبناءنا في الأسرة المسلمة، هذه رءوس أقلام لعُلها تثير في الجسد الهمة وفي القلب العزيمة والنبة الصالحة.

١ - هل تعلمون أن من أبناء السلف من حضر مجلس العلم وسمع الحديث وله أربع سنين، وحفظ القرآن وله خمس سنين؟!

٢ - ومنهم من تعلم لغة اليهود (لغة أجنبية) واتقنها في خمسة عشر يومًا؟!

٣ - ومنهم من ركب فرسًا وحضر مع أبيه حرب اليرموك وله عشر سنين؟!

٤ - ومنهم من عهد إليه أبوه بملك الدولة وله إحدى عشرة سنة؟!

٥ - ومنهم من صلى بالمسلمين إمامًا وله ست سنين؟!

٦ - ومنهم من حفظ القرآن بالروايات العشير وله عشر سنبن؟!

٧ - ومنهم من لم يضع جنبه للنوم في رمضان ليلا ولا نهارا؟! فأين موقعكم أيها الأبناء من إنجازات هؤلاء؟

إنه بالنية الخالصة والعزيمة الصادقة ودعاء الله والتوكل عليه وابتغاء وجهه بصل الإنسان إلى معالى الأمور، وأعلى معاليها جنات ونهر في مقعد صدق، عند مليك مقتدر.

والحمد لله رب العالمين.

ورحم الله الإمام الشافعي الذي قال: «الناس عيال في الفقه على أبي حنيفة»، منذ ما يزيد عن ألف ومائتي سنة، فكيف بنا اليوم؟!

لا شك أننا اليوم عيال في الفقه على علمائنا السابقين، هذه مسلمة لا تحتاج إلى تقرير أو طرح.

واليوم وأنا أكتب هذه المقالات في مجلة التوحيد، أجد أمامي إشكالاً يتمثل في اختلاف نوعية القراء الذين تخاطبهم المجلة، بين طلاب علم متعددي المستويات، وعوام، وأنا أحاول أن أضعهم نصب عيني عند الكتابة، لذا فقد وضعت لنفسي منهجًا – أرجو أن أوفق فيه إن شاء الله – هذا المنهج قائم على الوسطية، فلا سهولة تقتحمها العين، ولا صعوبة مستغلقة طاردة، وذلك بأن لا أطيل في المسائل التي أرى عدم اهتمام القارئ الحديث بها الآن، مدللاً على كل مسئلة بالدليل من الكتاب والسنة – قدر الإمكان – متحريًا صحة الأحاديث «وطالما وُجد الدليل فنحن بالأثر»، وأما المسائل التي لا نستطيع أن نظمئن فيها إلى رأي واحد، فنحن فيها برأي الجمهور عملاً بقول القائل: «عليك بسن الجمهور». والله أسأل أن يتقبل منا، ويوفقنا لصالح العمل.

كتاب الطهارة: «باب المياه»

ينقسم الماء إلى ثلاثة أقسام (١)؛

القسم الأول: الماء الطاهر في نفسه، وهو الباقي على خلقته التي خُلق عليها - وهو يشمل كل ما نزل من السماء كلطر والثلج والدرد.

لقوله تعالى: ﴿ وَأَنزُلْنَا مِنَ السُّمَاءِ مَاءً طَهُ ورًا ﴾ [الفرقان: ٤٨].

ولحديث النبي ﷺ في افتتاح الصلاة: وهو ما يقال بين تكبيرة الإحرام وقراءة الفاتحة:

«اللهم باعد بيني وبين خطاياي كما باعدت بين المشرق والمغرب، اللهم نقني من الخطايا كما يُنقى الثوب الأبيض من الدنس، اللهم اغسل خطاياي بالماء والثلج والبرد». [متفق عليه]

ويشمل ماء البحر والنهر، لحديث النبي ﷺ: «... هو الطهور ماؤه، الحل ميتته». [صحيح الجامع: ٧٠٤٨، والإرواء: ٨٠] لمن سأله عن الوضوء بماء البحر.

ويشمل ماء البئر، لحديث بئر بضاعة، وقد سئل النبي ﷺ عن الوضوء منها (وهي بئر يلقى فيها الحيض ولحوم الكلاب والنتن).

فقال ﷺ: «الماء طهور لا ينجّسه شيء».

[صحيح الجامع: ٦٦٤٠، والإرواء: ١٤]







## إعداد متولى البراجيلي

الحـمـد لله وحـده، والصـلاة والسلام على من لا نبي بعده، وبعد: بين يدي الباب:

هذا باب جـــديدٌ كُلفت به من مشايخي بالمجلة- حفظهم الله- أسأل الله تعالى أن يتقبله ويجعل له القبول بين الناس.

والكتابة في الفقه تحتاج إلى الصبر من الكاتب والقارئ، وقد ترك علماؤنا الأفذاذ- جزاهم الله خيرًا- تراثًا فقهيًا رائعًا تشبهد به مؤلفاتهم المختلفة الثريَّة، بيَّنوا المسائل وفرَّعوا الفروع واستنبطوا وقعدوا...

لتوحيه

القسم الثاني: ماء طاهر غير مطهر: وهو الذي يرفع الخبث (النجاسة)، لكن لا يرفع الحدث، أي لا ىتطهر يه.

وهو الماء إذا خالطه طاهر فغلب عليه وصار ينسب إليه، كماء الورد، أو ماء الزعفران أو ماء الصابون مثلاً.

أما إذا كان التغيير طفيفًا بمخالطة هذه الطاهرات، بحيث يبقى الماء على أصل خلقته، فهذا لا يؤثر في الماء ويظل ماءً مطلقًا يستخدم في رفع الحدث (الوضوء، والجنابة)، حتى ولو ظهر فيه لونه أو طعمه أو ريحه.

ودليل ذلك قول النبي على للنسوة اللاتي قمن بتجهيز ابنته بعد وفاتها: اغسلنها ثلاثًا، أو خمسًا، أو أكثر من ذلك إن رأيتن، يماء وسيدر، واحعلن في الآخرة كافورًا أو شبيئًا من كافور. [متفق عليه]

فإضافة الكافور والسدر في الحديث لم تغير من إطلاق الماء.

وقد اغتسل النبي على هو وزوجه ميمونة رضي الله عنها من إناء واحد من قصعة فيها أثر العجين.

فعن أم هانئ، أن رسول رسول الله ﷺ اغتسل هو وميمونة من إناء واحد، في قصعة فيها أثر العجين. [صحيح سنن النسائي: ٢٤٠، وصحيح سنن ابن ماجه: ٣٧٨] القسم الشالث: الماء النجس: وهو ما تغير

بمخالطة النجاسة، وينقسم إلى نوعين:

أ- ما خالطته النجاسة فغيرت وصفًا من أوصافه الثلاثة (اللون، والطعم، والرائحة)، فهذا ماء نجس، ودليل ذلك الإجـمـاع الذي حكاه ابن المنذر وابن الملقن.

ب- ما خالطته النجاسة ولم تغير أحد أوصافه الثلاثة، فالراجح- والله أعلم- عدم نجاسته؛ لحديث بئر بضاعة السابق، فقد جوَّز النبي ﷺ الوضوء منه رغم ما يلقى فيه من نجاسات، وقال: الماء طهور لا ينجسه شيء. وقد قيدُ بعضهم هذا الحديث بحديث النبي ﷺ: «إذا بلغ الماء قلتين لم يحمل الخبث».

[الإرواء: ٢٣]

فقالوا: إذا كان الماء أقل من قلتين وخالطته النجاسة ولم تغير وصفًا من أوصافه فهو نجس لحديث القلتين، وإذا زاد عن القلتين ولم يتغير بمخالطة النحاسة فليس بنحس.

وقد اختار شيخ الإسلام ابن تيمية وحماعة من أهل العلم أن الماء لا ينجس إلا بالتغير مطلقًا سواء بلغ القلتين أو لم يبلغ، لكن ما دون القلتين(٢) يجب على الإنسان أن يتحرز إذا وقعت فيه النجاسة.

[الشرح المتع لابن عثيمين]

#### فوائد في المياه:

١- ماء زمزم: بحوز الوضوء به، لحديث على بن أبى طالب رضى الله عنه: أن رسول الله ﷺ دعا بسيجُل (وعاء به ماء) من ماء زمزم فشرب منه وتوضاً. [رواه عبد الله ابن الإمام أحمد في زوائد المسند، وقال الشيخ أحمد شاكر: صحيح، وقال الشيخ الألباني: إسناده حسن في تمام المنة]

أما بالنسبة للغسل منه، قال ابن قدامة في المغنى: ولا يكره الوضوء والغسل بماء زمزم.

وكذا قال في منار السبيل: ولا يكره ماء زمزم إلا في إزالة الخيث، تعظيمًا له.

وإن قال شيخ الإسلام ابن تيمية: لا يستحب الاغتسال من ماء زمزم. [الفتاوى: ج٢٦]

٢- الماء الأجن أو الأسن (وهو المتغير بطول المكث في وعاء أو مكان):

يجوز الوضوء منه، قال ابن اللمنذر: أجمع كل من نحفظ عنه أن الوضوء بالماء الآجن جائز سوى ابن سيرين. [منار السبيل]

قال ابن تيمية: أما ما تغير بمكثه ومقره فهو باق على طهوريته باتفاق العلماء. (مجلد ٢١)

٣- الماء المسخن بالشمس:

يجوز الوضوء به، وحديث النهى عن ذلك الذي رُوي عن رسول الله ﷺ: «لا تفعلي فانه يورث البرص». والذي احتج به الإمام الشافعي فقال بكراهة الطهارة بما قصد تشميسه حديث موضوع. [منار السبيل، إرواء الغليل]

وبالتالي فلا دليل على منعه.

٤- الماء المستعمل (وهو المنفصل من أعضاء المتوضيع والمغتسل):

وهذا يجوز الوضوء والغسل منه، وحكمه أنه طهور كالماء المطلق سواءً بسواء ولا يوجد دليل يخرجه عن طهوريته.

بل الأدلة على جواز استعماله وطهوريته، فعن الرُّبيِّع بنت معوذ- رضى الله عنها- في وصف وضوء رسول الله ﷺ قالت: ومسح رأسه بما بقى من وضوء في يديه، وفي رواية: أن رسول الله على مسح رأسه من فضل ماء كان بيده.

[صحیح ابی داود: ۱۳۰]

ولقوله تعالى: ﴿ فَلَمْ تَجِدُوا مَاءً فَتَيَمُّمُوا ﴾

وهذا الماء المستعمل يدخل في عموم الآية ولم يأت دليل ينص على عدم طهوريته.

[الشرح الممتع، فقه السنة، الروضة الندية، تمام المنة للعزازي] وعن ابن عباس رضى الله عنهما قال: اغتسل بعض أزواج النبي ﷺ في جفنة، فجاء النبي ﷺ ليتوضأ منها أو يغتسل، فقالت له: يا رسول الله، إنى كنت جُنُبًا؟ فقال رسول الله عَد: إن الماء لا

يَجِنْبُ. [صحيح سنن ابي داود ٦٨]

قال ابن المنذر: روي عن علي وابن عصر وابي أمامة وعطاء والحسن ومكحول والنخعي: أنهم قالوا فيمن نسي مسح راسه فوجد بللاً في لحيته: يكفيه مسحه بذلك، قال: وهذا يدل على أنهم يرون الماء المستعمل مطهرًا، وبه أقول. [فقه السنة]

٤- وضع اليد في الماء بعد القيام من النوم:

في الحديث المتفق عليه قال رسول الله ﷺ: «...وإذا استيقظ أحدكم من نومه فليغسل يديه قبل أن يدخلهما في الإناء، فإن أحدكم لا يدري أين باتت يده».

وفي رواية مسلم: «فليغسل يديه قبل أن يدخلهما في الإناء ثلاثًا».

قيل: لأن نوم الليل غائبًا يكون طويلاً، ويده تطيش في جسمه، فلعلها تصيب بعض المستقذرات وهو لا يعلم، فشرع له غسلها للنظافة المشروعة.

والجمهور على أن النوم الذي يشرع بعده غسل اليد هو كل نوم سواءً في الليل أو النهار.

وقيل: بل الأمر تعبدي، قال البسّام في تيسير العلام: فيشرع غسلها، ولو حفظها بكيس ونحو ذلك. [تيسير العلام شرح عمدة الإحكام للبسّام]

ولو وضع يده في الإناء قبل غسلها لا يؤدي ذلك لنجاسة الماه.

قال شيخ الإسلام ابن تيمية: وأما نهيه ولله أن يغسم القائم من نوم الليل يده في الإناء قبل أن يغسلها ثلاثًا، فهو لا يقتضي تنجيس الماء بالإتفاق. [فناوي ابن تبدية: ج١٧]

٥- هل ينتفع بالماء المتنجس؟

والمتنجس عند الجمهور لا يُنتفع به ولا يستعمل في طهارة ولا غيرها إلاً في نحو سقى بهيمة أو زرع، أو في حالة الضرورة كعطش.

[تقريب المنفعة إلى فقه المذاهب الأربعة: عبد السلام علوش]

٦- الاغتسال من إناء واحد:

عن أم سلمة رضي الله عنها قالت: كنت اغتسل أنا ورسول الله ﷺ من إناء واحد من الجنابة.

[متفق عليه]

وورد مثله أيضًا عن عائشة رضي الله عنها. ٧- الماء المسخن بنجاسة: مثل لو جمع رجل روث حمير وسخن بها الماء.

قال الشيخ ابن عثيمين: فإنه يكره، فإن كان مكشوفًا (أي الماء) فإن وجه الكراهة فيه ظاهرة، لأن الدخان يدخله ويؤثر فيه، وإن كان مغطى ومحكم

الغطاء؛ قال: والصواب: أنه لا يُكره. [اشرح المتع] ولما سُئل شيخ الإسلام عن ذلك قال: وأما المسخن بالنجاسة فليس بنجس باتفاق الأئمة إذا لم يحصل له ما ينجسه، وأما كراهته ففيها نزاع، وأما ما وصل

إليه دخان من النجاسة رجّح الشيخ القول بعدم نجاسته؛ لأن الدخان والبخار المستحيل (المتحول) عن النجاسة طاهر، عنده.

وأما التسخين بارواث ما يؤكل لحمه من الإبل والبقر والغنم والخيل، فإنها طاهرة في أصبح قولي العلماء. [فتاوى ابن تيمية: ج٢١]

٨- إذا شك في نجاسة الماء أو طهارته:

بنى على اليقين، فإن كان أصله طاهرًا طرح الشك في نجاسته وتطهر به، مثل هذا لو كان عندك ماء لا تعلم نجاسته ثم وجدت فيه روثة لا تدري أروثة بعير أو روثة حمار، والماء متغير من هذه الروثة فحصل شك هل هو نجس أم طاهر، فيئقال: ابن على اليقين، واليقين أنه طهور، فتطهر به ولا حرج.

ومثل ذلك لو مر شخص تحت ميزاب (مزراب) وأصابه منه ماء، فإنه لا يسال، وقالوا: ولا يجب عليه أن يشمه أو يتفقده.

بل قال شيخ الإسلام: لم يلزم السؤال، بل يكره، ونقل عن الأزجي: أن المسئول إن علم النجاسة وجب الجواب، وإلا فلا. [الشرح المنع]

٩- ماء البئربين القبور؛

كره الإمام أحمد ماء بئر بين القبور، وشوكها ويقلها، وقال في منار السبيل: وماء يكره استعماله مع عدم الاحتياج إليه وهو ماء بئر بمقبرة.

[منار السبيل]

1٠- مقدار طهور الثبي ﷺ في الفسل والوضوء؛ كان النبي ﷺ يتوضأ بالمد ويغتسل بالصاع، والماء، والصاع أربعة أمداد.

والمقصود: أن النبي ﷺ كان يقتصد في استعمال الماء.

قال شيخ الإسلام ابن تيمية: فالذي يكثر صب الماء حتى يغتسل بقنطار ماء أو أقل، أو أكثر: مبتدع مخالف للسنة، ومن تدين [به] عوقب عقوبة تزجره وأمثاله عن ذلك كسائر المتدينين بالبدع المخالفة للسنة. [فتاوى ابن تيمية: ج٢٠]

11- لا تطهر النجاسة بالجشاف، ولا تصح الأحاديث الواردة في ذلك.

والحمد لله رب العالمين.

#### هوامش

(۱) من العلماء من انكر تقسيم الماء إلى ثلاثة اقسام، وقال: هما قسمان فقط طهور ونجس؛ كشيخ الإسلام ابن تيمية، لكن جرى العمل عند غالب أهل العلم على هذا التقسيم الثلاثي. (۲) القلتان تساويان: خمس قرب تقريبًا. [منار السبيل]. والجوابُ بحول الملك الوهاب:أنِّه حديث صويف.

ورد من حديث جابر، وابن عمر ، وابن عباس، وأبي هريرة، وعائشة، ومن مرسل طاوس والزهري.

🛂 حديث حاير رضي الله عنه:

أخرجه أبنُ مَاجَهُ (١٣٣٩)، والآجري في «أخلاق حملة القرآن» (٨٣)، وفي «فوائده»، وابنُ أبي داود في «كتاب الشريعة». كما في «إتحاف السادة» (٢١/٤) - من طرق عن عبد الله بن جعفر المدينيُ، عن إبراهيم ابن إسماعيل بن مجمع، عن أبي الزيبر، عن حاير مرفوعًا فذكره.

قَالَ العراقي فِي «تَخْرِيجِ أَحَادِيثُ الإحياء» (٢٨٦/١): «سندُهُ ضعيفُ». وقال البوصيري في «الزوائد» (٢/٤٣٦): «هذا إسنادُ ضعيفُ لضعف

وقال البوطنيزي في «الروائد» (١/٤١٠): «هذا إسناد ص إبراهيم بن إسماعيل بن مجمع، وعيد الله ابن جعفر».

قُلْتُ: وَعَنَعَنَةَ أَبِي الزَّبِيرِ أَيضًا، فالصوابُ أن السَّنَد ضعيفُ جدًا، واللهُ علدُ

الله عنهما: عمر رضي الله عنهما:

أخرجه ابن حبان في «المجروحين» (١٥٧/١) قال: حدثنا أبو بشر أحمد بن محمد بن مصعب قال: ثنا أبي وعمي قالا: ثنا أبي ثنا يحيى بن عثمان ثنا شعبة والثوري، عن عبد الله بن دينار، عن ابن عمر أن النبي على سئل: أيُّ الناس أحسن صوتًا؟ قال: «من إذا قرأ رأيت أنه بخشى الله عز وحل».

وهَذا سندُ ساقط. وشيخ أبن حبان قال فيه ابن حبان: "مكّان ممن يضع المتون للآثار ويقلب الإسانيد للأخبار.. ولعله اقلب على الثقات أكثر من عشرة آلاف حديث».

لكن له طريق أخر عن عبد الله بن دينار:

أخرجه البزار (ج٣/رقم ٢٣٣٦)، والرَّوياني في «مسنده» (ج٣/ق ١/١/١)، والرَّوياني في «مسنده» (ج٣/ق ١/١٤)، والطب رانيُّ في «الأوسط» (ج١/ق٢/١٠-٢/١٨٤)، وتمام الرازي في «القوائد» (١٤٥٨)، والخطيبُ في «تاريخه» (١٤٩٨)، والخطيبُ في «تاريخه» (٢٠٨/٣)، وفي «تلخيص المتشابه» (١/١٤٩) من طريق محمد بن معمر البحراني، نا حميد بن حماد بن أبي الخوار، عن مسعر، عن عبد الله بن دينار، عن ابن عمر، قال: قبل للنبيُّ في من أحسنُ صوتًا بالقرآن؟ قال: «من إذا سمعت قراءته، رأيت أنه يخشى الله عز وجل».

قال البزار: «لم يتابع حميدٌ على روايته هذه، إنما يرويه مسعرٌ، عن عبد الكويم، عن مجاهد مرسلا، ومسعرٌ لم يحدث عن عبد الله بن دينار بشيء ولم نسمع هذا الحديث إلا من محمد بن معمر، أخرجه إلينا من كتابه».

وقال الطبرانيُّ: «لم يرو هذا الحديث عن مسعر، إلا حميد بن حماد، تفرّد

وقال أبنُ عديّ: «وهذا عن مسعر، عن عبد الله بن دينار، عن ابن عمر، لم يروه إلا حميد بن حماد هذا، وقد رويٌ هذا الحديث عن مسعر، عن عبد الكريم المعلم، عن طاوس قال: سئل النبي ﷺ... مرسلٌ، ووصله إسماعيل بن عمرو البجلي، عن مسعر، عن عبد الكريم، عن طاوس، عن ابن عباس».

وقال الخطيب؛ «تفرّد بروايته ابن خوار، وخالفه إسماعيل ابن عمرو، عن مسعر، عن عبد الكريم، عن طاوس، عن ابن عباس، عن النبي ﷺ.

قَلْتُ: وَحَمِيدَ بَنْ حَمَادَ بِنْ أَبِي الْخُواْرِ - بِضُمُ الْخَاءَ الْعَجِمَةِ، وتَخْفِيفُ الواو، آخره راء - ضعفه أبو داود.

وقال ابنُ عديّ: «هو قليل الحديث، وبعضُ أحاديثه على قلتها لا يتابع عليه».

ومن تدبر مــا أورده له ابنُ عــدي في «الكامل» علم أنه وام، وخــالفــه إسماعيل بن عمر البجلي كما في.

الله عنهما:

فيرويه إسماعيل بن عمرو البجليُّ، عن مسعر، عن عبد الكريم، عن طاوس، عن ابن عباس، قال: سُئل النبي ﷺ: من أحسن الناس قراءةً؟ قال: «من إذا قرأ، رأيت أنه يخشى الله عز وجل».

أُخْرِجَه ابنَ عديَّ في «الْكَامَلَ» (٦٩٣/٢)، والبيهقيُّ في «الشعب»

25 200

التوحية

العدد السابع السنة الثالثة والثلاثون

(ج٥/رقم١٩٥٨)، وأبو نعيم في «الحلية» (١٩/٤)، وفي «أخبار أصبهان» (٩٠/٢).

قال أبو نعيم: «غريبُ من حديث مسعر، لم يروه عنه مرفوعاً موصولا، إلا إسماعيل، اه... وإسماعيل هذا منكر الحديث؛ لذلك قال ابنُ

عدي: والروايتان جميعًا غير محفوظتين».

يعني حديث ابن أبي الخوار وإسماعيل بن عُمرو كليهما عن مسعر.

و خَالَفَهِماً: وكيغُ بن الجراح، وجعفر بن عون، وابو أسامة حماد بن أسامة، فرووه عن مسعر، عن عبد الكريم، عن طاوس، قال: سُئل النبي ﷺ عن أحسن الناس قراءة... الحديث.

أَضْرِجِهُ الدارميُّ (٣٣٨/٢)، وابنُ ابي شيبة (٣٢/٣٥ و ٤٦٤/١٠ - ٤٦٤)، وابن نصر في «كتاب الصلاة» ـ كما في «إتحاف السادة» (٢١/٤) ،، والبيهقيُّ في «الشعب» (ج٥/رقم١٩٥٩).

قال أبنُ عدى: «الصواتُ مرسلُ».

وقَّالْ الزبيَّدي في «الْإِتكَافَّ»: «هذا مرسلُ حسنُ السند».

كذا!! وعبد الكريم هو ابنُ أبي المخارق وهو ضعيفُ، ومع ضعفه فإن الإرسال هو الصواب قطعًا، وقد سنُئل الدارقطنيُّ - كما في «العلل» (١/٣٨/٢) - عن الحديث، فقال: «المحفوظ عن مسعر، عن عبد الكريم، عن طاوس، مرسلُّ،

وُمُمًا يؤيد هذا الحكم أنَّ ابن جريج رواه عن عبد الكريم، عن طاوس مرسلا.

. اخترجه عبد الرزاق في «المصنف» (ج٢/رقم٤١٨٥).

رع (٢٠٠٥)، وأخرجه أبو عبيد في «الفضائل» (ص٨٠)، قال: حدثنا قبيصة، عن سفيان الثوري، عن ابن جريج، عن ابن طاوس، عن أبيه، وعن الحسن بن مسلم، عن طاوس مرسلا.

وخولف أبو عبيد:

خَالِفُه أَحَمُّد بِنَّ عمر الوكيعي قال: حدثنا قبيصة، ثنا سفيانُ، عن ابن جريج، عن عطاء، عن ابن عباس، قال: شئل النبيُّ ﷺ: أيُّ الناس أحسنُ قراءُة وقال: «إذا قرأ، رأيت أنه يخشى الله».

أخـرجـه أبو نعـيم في «الحليــة» (٣١٧/٣)، وقال: «هذا حديث غريبً، من حديث الثوريّ، عن ابن جريج، عن عطاء، انفرد به: أحمد بن عمر، عن قدمــة» أله

قلت: والوكيعي وثقه ابنُ معين وغيرُهُ، ولكن قال ابنُ حبان: «كان يغرب» فرواية أبي عبيد أرجح من روايته، والله أعلم.

و أخرجه ابن المبارك في «الزهد» (١١٣) من طريق عمر بن سعيد بن أبي حسين، عن رجلٍ، عن طاه س م سلا.

وأخرجه أبو عبيد في «الفضائل» (ص٨٠)، وفي «الغريب» (١٤١/٢) من طريق ليث بن أبي سليم، عن طاوس قوله. وليث ضعيف الحديث.

و خالفهم عمرو بن دينار، فرواه عن طاوس، عن ابن عباس أن رسول الله ﷺ قال: «إن احسن الناس قراءةً، من إذا قرأ تحرِّنُ».

أُخْسرجِـــه ألطبِّسرانيُّ في «الكبِــيــر»

(ج/۱۱/رقم/۱۰۸۵)، ومن طريقــه أبو نعــيم في «الحلية» (۱۹/۶) قال: حدثنا يحيى بن عثمان بن صالح، ثنا أبي، ثنا أبنُ لهيعة، عن عمرو أبن بينار فذكره.

وابنُ لهيعة يضعُفُ في الحديث.

ورواه الأحول، عن طاوس، عن ابن عمر أنَّ النبي عَلَيْ قيل له: أيُّ الناس أحسن قراءةً قال: «الذي إذا سمعت قراءته، رأيت أنه بخشي الله».

أُخْرِجِهِ ابنُ نصر في «قيام الليل» (ص١٣٨) من طريق مرزوق أبي بكر، عن الأحول.

والأحول، هو: عاصم.

ومرزوق أبو بكر الباهلي مختلفُ فيه، فوثقه أبو زرعة، وابنُ حبان، وقال «يخطئ».

وقال ابن خزيمة: «أنا بريءٌ من عهدته» وهذه عادته فيمن لا يحتج به.

ثمُّ رأيتُ الحديثُ في «المنتخب» (٨٠٢) لعبد بن حميد، و«اخبار أصبهان» (٣٠٣/١) لأبي نعيم، لكنه سمًّى الأحول: «سلمان».

وسليمان بن أبي مسلم الأحول يروي عن طاوس أيضًا، وإنْ كان المذكور في ترجمة مرزوق الباهلي، هو: «عاصم»، فالله أعلم.

وهذه الرواية أولى من رواية ابن لهيعة، لكن تنقى المخالفة.

وذكر الزبيدي في «الإتحاف» (٢٢/٤) أنَّ السَّجزي رواه في «الإبانة» من طريق طاوس عن السِجزي رواه في «الإبانة» من طريق طاوس.

والصواب عندي في هذا الحديث الإرسال. وقد أخد حيه ابنُ الميارك في «النهد» (١١٤)

وقد أخرجه ابن البارك في «الزهد» (١١٤)، وعنه الأجري في «أخلاق حملة القرآن» (٨٤) من طريق يونس بن يزيد، عن الزهري، قال: بلغنا أن رسول الله على قال: «إن من أحسن الناس صوتًا بالقرآن، الذي إذا سمعته يقرأ أريْت أنه يخشى الله عز وحل».

وهذا سندُ معضلُ أو مرسلُ.

رايعاً حديث عائشة رضي الله عنها:

أخرجه أبو نعيم في «أخبار أصبهان» (٥٨/٢) من طريق ابن أشكيب، ثنا يحيى بن عثمان بن صالح المصري، ثنا أبي، ثنا أبن لهيعة، عن يزيد بن يزيد - وهو أبن جابر -، عن أبن شبهاب، عن عروة، عن عائشة مرفوعًا: «إن أحسن الناس قراءة، الذي إذا قرا رأيت أنه يخشى الله».

... قلّت: وهذا من وجوه الاختالاف على ابن لهنعة فنه.

وقد خالف الطبراني ابن اشكيب فرواه عن يحيى بن صالح المصري، عن أبيه، عن ابن لهيعة، عن عمرو بن دينار، عن طاوس، عن ابن عباس كما مر ذكره.

وكل هذه الوجوه ضعيفة لا يعتبر بها، ولا يتقوى بها الحديث؛ لأن طرقه تعددت من أثر أضطراب رواته.

والصواب في الحديث الإرسال كما قدمت، والله تعالى أعلم.

والحمد لله رب العالمين

العدد السائع السنة الثالثة والثلاثون

1

-11

3000/2010/2011/12/2012/1

#### ها البراد مع اربقسقان ته الأولى الا تعلمه

رُوي عن على بن أبي طالب رضي الله عنه أنه قال: لما أراد الله تبارك وتعالى أن يعلم رسوله الأذان أتاه حيريل بداية بقال لها: البراق، فذهب بركيها، فاستصعبت، فقال لها حيريل: اسكني، فوالله ما ركيك عيد أكرم على الله من محمد صلى الله عليه وسلم.

قال: فركيها حتى انتهى إلى الحجاب الذي يلي الرحمن تعارك وتعالى.

قال: فينتما هو كذلك؛ إذ خرج ملك من الحجاب، فقال رسول اللَّه: «يا جبريل، من هذا؟» فقال: والذي بعثك بالحق، إنى لأقرب الخلق مكانًا، وإن هذا الملك ما رأيته منذ خُلِقَتُ قبل ساعتی هذه.

فقال الملك: الله أكبر، الله أكبر.

قال: فقيل له من وراء الحجاب: صدق عبدي أنا أكبر، أنا أكد .

ثم قال الملك: أشهد أن لا إله إلا الله.

قال: فقيل له من وراء الحجاب: صدق عبدي لا إله إلا

قال: فقال الملك: أشبهد أن محمدًا رسول الله.

قال: فقيل من وراء الحجاب: صدق عبدي أنا أرسلت

فقال الملك: حي على الصلاة حي على الفلاح، قد قامت الصلاة، ثم قال: الله أكبر، الله أكبر.

قال: فقيل له من وراء الحجاب: صدق عبدي أنا أكبر أنا أكدر.

ثم قال: لا إله إلا الله، قال: فقيل من وراء الحجاب: صدق عبدى: لا إله إلا أنا. قال: ثم أخذ الملك بيد محمد صلى الله عليه وسلم فقدمه، فأمّ أهل السماء؛ فيهم أدم ونوح

قال أبو جعفر محمد بن على: فيومئذ أكمل الله لمحمد صلى الله عليه وسلم الشرف على أهل السماوات والأرض. ثانيا: البخريج: والما المالية المالية

أخرجه البزار في «كشف الأستار» (١٧٨/١) (ح٣٥٢) وقال: حدثنا محمد بن عثمان بن مخلد الواسطى ثنا أبي عن زياد بن المنذر عن محمد بن على بن الحسين عن أبيه عن جده عن على. فذكر القصة.





نواصل في هذا التحذير تقديم البحوث العلمية الحديثية للقارئ الكريم حتى يقف على حقيقة هذ القصة التي اشتهرت على السنة كثير من الوعاظ والخطباء والقصناص

العدد السابع السنة الثالثة والثلاثون



#### ثالثًا: التحقيق:

قال البزار بعد أن أخرج حديث القصة: لا نعلمه يُروى عن علي بهذا اللفظ إلا بهذا الإسناد، وزياد بن المنذر شيعي روى عنه مروان بن معاوية وغيره.

ولقد بيّن الإمام المزّي في «تهذيب الكمال» (٢٠٨/٦) أن محمدًا بن علي بن الحسين بن علي بن أبي طالب ممن روى عن زياد بن المنذر.

والقصة واهية وعلتها زياد بن المنذر.

أورده الإصام الذهبي في «الميزان» (٢٩٣/٥،٩٣/٢) قال: قال ابن معين: كذّاب.

ثم أروده الإمام النسائي في كتابه «الضعفاء والمتروكين» (٣٢٥) قال: زياد بن المنذر أبو الجارود متروك الحديث.

وأورده الإمام الدارقطني في كتابه «الضعفاء والمتروكين» ترجمة (٢٣٤) وقال: زياد بن المنذر أبو الجارود كوفي عن أبي الطفيل والسبيعي وأبي جعفر محمد بن على.

وقد يظن من يقرأ عبارة الدارقطني هذه أنه لم يذكر في زياد بن المنذر جرحًا ولا تعديلاً، وهذا لعدم درايته بشرط الكتاب الموضوع في المقدمة، وإلى القارئ الكريم بيان هذا الشرط.

قال أبو بكر أحمد بن محمد بن غالب الخوارزمي البرقاني: طالت محاورتي مع أبي منصور إبراهيم بن الحسين بن حَمَّكَان لأبي الحسن علي بن عمر الدارقطني عفا الله عني وعنهما في المتروكين من أصحاب الحديث فتقرر بيننا وبينه على ترك من أثبته على حروف المعجم في هذه الورقات.

وبهذا يتبين أن كل من ذكر اسمه في كتاب «الضعفاء والمتروكين» للدارقطني فقد أجمع على تركه الأئمة الثلاثة البرقاني وابن حَمَكان والدارقطني.

ولقد أورده الإمام ابن حبان في كتابه «المجروحين» (٣٠٢/١) وقال: زياد بن المنذر أبو الجارود الثقفي كان رافضيًا يضع الحديث في مثالب أصحاب النبي صلى الله عليه وسلم ويروي في فضائل أهل البيت أشياء ما لها أصول، لا تحل كتابة حديثه، قال يحيى: زياد بن المنذر أبو الجارود كذّاب عدو لله ليس يساوي فلسًا.

قلت: وأخرج هذا القول بسنده الإمام الحافظ ابن عدي في كتابه «الكامل» (١٨٩/٣) ترجمة (١٩٠/٥). وبهذا يتبين للقارئ الكريم أن هذه القصة واهية.

#### رابعاً:ماصح في قصة بدء الأذان:

القصة الأولى: لقد بوب البخاري بابًا في كتاب «الأذان» قال فيه: «باب بدء الأذان»، ثم ذكر فيه حديث ابن عمر (ح١٠٤) كان يقول: «كان المسلمون حين قدموا المدينة يجتمعون فيتحينون الصلاة ليس ينادي لها، فتكلموا يومًا في ذلك، فقال بعضهم: اتخذوا ناقوسًا مثل ناقوس النصاري، وقال بعضهم: بل بوقًا مثل قرن اليهود. فقال عمر: أولا تبعثون رجلاً ينادي بالصلاة؟ فقال رسول الله صلى الله عليه وسلم: يا بلال قم فناد بالصلاة».

قلت: والحديث أخرجه الإمام مسلم في «صحيحه» (ح٣٧٧) وذلك في كتاب الصلاة باب «بدء الأذان» من حديث عبد الله بن عمر رضي الله عنهما.

# قول ابن عمر رضي الله عنهما: «كان المسلمون

حيث قدموا المدينة وفي الوقت نفسه يدل على كذب القصية التي أشرنا إليها «قصية بدء الأذان ليلة الإسراء والمعراج».

#### القصة الثانية،

أوردها الإمام الشوكاني في "نيل الأوطار" (٩٩/٢) باب "صفة الأذان" من حديث عبد الله بن زيد بن عبد ربه قال: لما أجمع رسول الله صلى الله عليه وسلم أن يضرب بالناقوس وهو له كاره لموافقته النصارى طاف بي من الليل طائف وأنا نائم رجل عليه ثوبان أخضران وفي يده ناقوس يحمله، قال: فقلت: يا عبد الله أتبيع الناقوس؟ قال: وما تصنع به؟ قال: قلت: ندعو به إلى الصلاة. قال: أفلا أدلك على خير من ذلك؟ فقلت: بلى، قال: تقول: الله أكبر، الله أكبر، أشهد أن لا إله إلا الله أشهد أن لا إله إلا الله أشهد أن محمدًا رسول الله، أشهد أن محمدًا رسول الله أكبر، الله



أكس أشبهد أن لا إله إلا الله، أشبهد أن محمدًا رسول الله، حي على الصلاة، حي على الصلاة، حي على الفلاح، قد قامت الصلاة، قد قامت الصلاة، الله أكبر الله أكس لا إله إلا الله. قال: فلما أصبحت أتبت رسول الله صلى الله عليه وسلم فأخيرته بما رأيت، فقال رسول الله صلى الله عليه وسلم: «إن هذه الرؤيا حق إن شاء الله»، ثم أمر بالتأذين، فكان بلال مولى أبى بكر يؤذن بذلك ويدعو رسول اللَّه صلى الله عليه وسلم إلى الصلاة، قال: فحاءه فدعاه ذات غداة إلى الفجر، فقيل له: إن رسول الله صلى الله عليه وسلم نائم، فصرخ بالل بأعلى صوته: الصلاة خير من النوم. قال سعيد بن المسيب :فأدخلت هذه الكلمة في التأذين إلى صلاة الفجر. رواه أحمد وأبو داود من طريق محمد بن إسحاق عن محمد بن إبراهيم التيمي عن محمد بن عبد الله بن زيد عن أبيه وفيه: «فلما أصبحت أتبت رسول الله صلى الله عليه وسلم فأخبرته بما رأيت، فقال: إنها لرؤبا حق\_ إن شياء الله- فقم مع بلال فألق عليه ما رأيت فإنه أندى صوتًا منك، قال: فقمت مع بلال فحعلت ألقيه عليه ويؤذن به، قال: فسمع ذلك عمر بن الخطاب رضى الله عنه وهو في بيته فخرج يجر رداءه يقول: والذي بعثك بالحق لقد رأيت مثل الذي رأى، فقال رسول الله صلى الله عليه وسلم: فلله الحمد». وروى الترمذي هذا الطرف منه بهذه الطريق وقال: حديث عيد الله بن زيد حديث حسن صحيح.

قال الإمام الشوكاني: وأخرجه أيضًا ابن خزيمة وابن حبان في صحيحيهما والبيهقي وابن ماجه، قال محمد بن يحيى الذهلي: ليس في أخبار عبد الله بن زيد أصح من حديث محمد بن إسحاق عن محمد بن إبراهيم، يعني هذا لأن محمد قد سمع من أبيه عبد الله بن زيد.

وقال ابن خزيمة في صحيحه: هذا حديث صحيح ثابت من جهة النقل؛ لأن محمد سمع من أبيه، وابن إسحاق سمع من التيمي وليس هذا مما دلسه.

وقد صحح هذه الطريق البخاري فيما حكاه الترمذي في العلل عنه.

قلت: وهذا الكلام الذي ذكره الشوكاني من تصحيح الأئمة لهذا الحديث وإقراره له ذكره بنصه الحافظ ابن حجر في «تلخيص الحبير» (١٩٦/١) وأقره.

قلت: ولقد أقر تصحيح هؤلاء الائمة محدث وادي النيل الشيخ أحمد شاكر رحمه الله في تخريجه لسن الترمذي فعندما قال الترمذي عن حديث عبد الله بن زيد: حديث حسن صحيح. قال: وقد روى هذا الحديث إبراهيم بن سعد عن محمد بن إسحاق أتم من هذا الحديث وأطول، وذكر فيه قصة الاذان مثنى والاقامة مرة مرة.

قلت: فقام محدث وادي النيل بتخريج ما ذكره الترمذي في تخريج سنن الترمذي (٣٦٠/١- شاكر ) حيث قال::

«ورواية إبراهيم بن سعد التي أشار إليها رواها أحمد في المسند (٤٣/٤) عن يعقوب بن إبراهيم بن سعد عن أبيه عن ابن إسحاق، ورواها أبو داود (١٨٧/١) عن محمد بن منصور الطوسي عن يعقوب، والحديث رواه أيضنًا ابن ماجه (١٢٤/١)، عن عبيد بن ميمون عن محمد بن عبيد محمد بن المسلمة الحراني عن ابن إسحاق، وفي كل هذه الروايات صرح ابن إسحاق بسماعه من محمد بن إبراهيم ورواه أيضنًا البيه قي في السنن الكبرى إبراهيم ورواه أيضنًا البيه قي في السنن الكبرى أم روى عن محمد بن عبد الله بن زيد لأن محمدًا سمع من أبيه، وابن أبي ليلي لم يسمع من عبد الله بن زيد.

ثم نقل عن كتاب «العلل الكبير» للترمذي قال: سألت محمد بن إسماعيل البخاري عن هذا الحديث؟ فقال: هو عندي حديث صحيح.

قلت: وكفى بتصحيح أمير المؤمنين في الحديث الإمام البخاري لحديث قصة عبد الله بن زيد في الأذان.

وبهاتين القصتين الثابتتين يتبين أن قصة «بدء الأذان ليلة الإسراء والمعراج قصة واهدة».

وهذا ما <mark>وفقني الله إليه وهو وحده من وراء</mark> القصد.



#### شهادات الاستثمار

#### يسأل سائل: ما هو حكم شهادة استثمار « ج » في البنك الأهلى؟

الجواب: شبهادة الاستثمار حرام شرعًا لأنها تتضمن الربا والمقامرة؛ لأن الفائدة على مبالغ الشهادات يجمع ويتم إخراجه في صورة جوائز، ثم تكون الجوائز للبعض دون البعض الآخر.

تسأل: صباح أحمد إبراهيم مدينة بدر: ما هو الحكم الشرعي في المرأة المتنمصة تحت النقاب بحجة أنها لا يراها أحد أو بحجة التزين لزوجها؟ -

الجواب؛ النَّمص حرام، وهو كبيرة من الكبائر؛ لأن النبي ﷺ لعن النامصة والمتنمصة، ولا يحلُّ للمرأة وإن كانت ذات زوج، لأنه لا طاعة لمخلوق في معصية الخالق، ولا يجوز لها أن تعتذر عن النمص بكونها منقبة لا يراها الأجانب، فإن النمص نفسه معصية لا يحلّ ولو كانت المرأة لا يراها أحد. والله أعلم.

يسأل: محمد أحمد عبد المجيد- إسكندرية: امراة طلبت من زوجها الطلاق على أن تبرئه من جميع حقوقها، ففعل، فهل هذا خلع، أم طلاق؟ . صح عمل معالم

الجواب: هذا خلع، ولا جناح عليك فيما أخذت، ولا جناح عليها فيما أعطت أو تنازلت لك عنه، قال تعالى: ﴿ وَلاَ يَحِلُّ لَكُمْ أَنْ تَأْخُذُوا مِمَّا آتَيْتُمُوهُنَّ شَيْئًا إِلاَّ أَنْ يَخَافَا أَلاَّ يُقِيمَا حُدُودَ اللَّهِ فَإِنْ خِفْتُمْ أَلاَّ يُقِيمَا حُدُودَ اللَّهِ فَالَّ جُنَاحَ عَلَيْهِمَا فِيمَا افْتَدَتْ بِهِ ﴾، والخلع لا يُعدّ طلاقًا، ولا يحتسب من عدد الطلقات، فإن الله تعالى قال: ﴿ الطُّلاَقُ مَرَّتَانَ فَإِمْسَاكُ بِمَعْرُوفٍ أَوْ تَسْرِيحُ بِإِحْسَانَ ﴾، ثم ذكر الخلع فيما ذكرناه أعلاه، ثم قال: ﴿ فَإِنْ طُلُّقَهَا فَلاَ تَحِلُّ لَهُ مِنْ بَعْدُ ﴾، يعنى فإن طلقها الثالثة، فلم يعد الخلع طلاقًا، وعليه فإن المختلعة تجوز مراجعتها ولو كانت مطلقة



وكان ذلك مرتين.

لكن لابد من تذكير النساء بقول النبي ﷺ: «المختلعات هن المنافقات». «صحيح: ص. ت: ١١٨٦»، وقوله ﷺ: «أيما امرأة سالت زوجها الطلاق من غير بأس فحرام عليها رائحة الجنة». «صحيح. ص. ت: ١١٨٧».

#### التفريق بين الأزواج إذا وجد رضاعة

يسأل نوفل محمد أحمد - قنا، شخص تزوج وبعد مرور (٢٠) عاما قضاها مع زوجته التي أنجب منها اثنين من الذكور أقر الأهل بأن الزوج والزوجة رضعا معا مرات، ويتجاوز حاليا عمر الزوج والزوجة ما بين الأربعين إلى الخمسين هما حكم الدين هي

الجواب: إذا كان الأهل أجمعون قد أقروا بثبوت الرضاع وتحققوا من أنه لا ينقص عن خمس رضعات مشبعات معلومات فعلى الزوجين أن يتفرقا فورًا ولا جناح عليهما فيما مضى، والأولاد أولاد شرعيون، ونحذر من استمرار الحياة بين هذين الزوجين بعد العلم بالحرمة، كما نحذر الأهل الذين يتساهلون في الأمر في بداية الزواج، ثم بعد ذلك يكون الحرج والمشقة. أما إذا كان الرضاع أقل من الزوجين، والله أعلم.

#### المساعية والرضاعة الصناعية والمساعية

تسأل أم مريم سيد عبد المطلب فتقول، ورد في جسريدة الأهرام بتساريخ ٢٠٠٣/٨/١م عن إحدى دور رعاية الأيتام، وورد فيه أن الدار تقوم باستخدام جهاز للرضاعة الصناعية يدراللبن من ثدي الأم الكفيلة للطفل-حتى ولو لم يسبق لها

الحمل أو الرضاعة، فيصبح- حسب قولهم-الطفل ابنا للأم الكفيلة، حتى ولو لم تكن ذات زوج؟

هل يشترط في انتشار الحرمة بالرضاع أن تكون المرضعة لها أطفال ترضعهم، أو تكون متزوجة؟

الجواب، تكون الحرمة بالرضاع «إذا درّ اللبن من ثدي المرأة، سواء كانت بالغة أو غير بالغة، وسواء كانت بالغة أو غير بالغة، وسواء كانت يائسة من المحيض أم غير يائسة، وسواء كان لها زوج أم لم يكن، وسواء كانت حاملاً أم غير حامل». «فقه السنة ٢/٦٩»، وقال في «المغني» (٢/٥٤٦): «وإن ثاب لامرأة لبن من غير وطء فأرضعت به طفلاً نشر الحرمة في أظهر الروايتين، وهو قول ابن حامد، وقد ذهب إلى ذلك مالك والثوري والشافعي وأبو ثور وأصحاب الرأي، وكل من يحفظ عنه ابن المنذر، لقول الله تعالى: ﴿وَأُمُّ هَا اللَّاتِي أَرْضَعْنَكُمْ ﴿ ﴾»، ولأنه لبن المرأة، فتعلق به التحريم كما لو ثاب بوطء، ولأن ألبان النساء خلقت لغذاء الأطفال.

والله أعلم.

#### هذاالرهن بهذه الطريقة ريا

يسأل: سيد حمدان قتا طوخ: في قريتنا إذا احتاج الفلاح مالا رهن نصف فدان أو فدانا مقابل مبلغ من المال، فيرزع صاحب المال هذه الأرض لحساب نفسه بلا مقابل حتى يرد الفلاح إليه ماله، فيرد عليه أرضه؟ فما الحكم؟

الجواب هذا الرهن بهذه الطريقة ربا، لأنه قرضٌ جرّ نفعًا، وكل قرضٍ جرّ نفعًا فهو ربا، والصورة أن صاحب والصواب في مثل هذه الصورة أن صاحب المال إذا زرع الأرض فعليه قيمة إيجارها بالمعروف، فإما أن يدفعه للمالك، وإما أن يخصمه من أصل ماله. والله أعلم.

聖人下品

# ٲ<mark>ڿٳڽٷڸٳۥڷڡٚۑڸڎٳڷؿٷٳڕ۠ٷؿۑۑڗڕڝٳڶ</mark>ڶ

ب البدائية البدائية

#### الإرادة الكونية والإرادة الشرعية

السماوات والأرض فهو بمشيئة الله.

#### الإيمان بصفات الله كما وردت

سُــثل: من العلوم أن الليل يدور على الكرة الأرضية، والله عـروجل ينزل إلى السماء الدنيا حين يبقى ثلث الليل الآخر فمقتضى ذلك أن يكون كل الليل في السماء الدنيا، فما الجواب عن ذلك ؟

أجاب: الواجب علينا أن نؤمن بما وصف الله وسمى به نفسه في كتابه، وعلى لسان رسوله ولا تمثيل، فالتحريف، ولا تعطيل، ولا تكييف، ولا تمثيل، فالتحريف في النصوص، والتعطيل في المعتقد، والتكييف في الصفة، والتمثيل في الصفة أيضًا إلا أنه أخص من التكييف ؛ لأنه تكييف مقيد بمماثلة، فيجب أن تبرأ عقيدتنا من هذه المحاذير الأربعة. ويجب على الإنسان أن يمنع نفسه من السؤال بـ «لم» ؟ وكيف؟ فيما يتعلق بأسماء الله وصفاته، وكذا يمنع نفسه من التفكير في الكيفية، وهذا الطريق يمنع نفسه من التفكير في الكيفية، وهذا الطريق إذا سلكه الإنسان استراح كثيرًا، وهذه حال السلف رحمهم الله، ولهذا جاء رجل إلى مالك بن أنس رحمه الله قال: يا أبا عبد الله «الرحمن على العرش استوى» كيف استوى؟

فأطرق برأسه وعَلَتْه الرحضاء، وقال: «الاستواء غير مجهول، والكيف غير معقول، والإيمان به واجب، والسؤال عنه بدعة، وما أراك إلا مندعًا».

وهذا يقول إن الله ينزل إلى السماء الدنيا حين يبقى ثلث الليل الآخر كل ليلة فيلزم من هذا أن يكون كل الليل في السماء الدنيا ؛ لأن الليل يدور على جميع الأرض، فالثلث ينتقل من هذا المكان إلى المكان الآخر.

جوابنا عليه أن نقول: هذا سؤال لم يساله الصحابة رضوان الله عليهم، ولو كان هذا يرد سنل من القسام الإوادة ٤ ما الله الله الله الله الله

اجاب: الإرادة تنقسم إلى قسمين:

القسم الأول: إرادة كونية. القام السواطسال

القسم الثاني: إرادة شرعية.

فما كان بمعنى المشيئة فهو إرادة كونية، وما كان بمعنى المحبة فهو إرادة شرعية، مثال الإرادة الشرعية قوله تعالى: ﴿وَاللّٰهُ يُرِيدُ أَنْ يَتُوبَ عَلَيْكُمْ ﴾ [النساء: ٢٧]. لأن «يريد» هنا بمعنى يحب ولا تكون بمعنى المشيئة لأنه لو كان المعنى: «والله يشاء أن يتوب عليكم» لتاب على جميع العباد وهذا أمر لم يكن فإن أكثر بني آدم من الكفار، إذن ﴿يُرِيدُ أَنْ يَتُوبَ عَلَيْكُمْ ﴾ يعني يحب أن يتوب عليكم، ولا يلزم من محبة الله للشيء أن يقع لأن الحكمة الإلهية البالغة قد للشيء من وقوعه.

ومثال الإرادة الكونية قوله تعالى: ﴿ إِنْ كَانَ اللّهُ يُرِيدُ أَنْ يُغْسويكُمْ ﴾ [هود: ٣٤]. لأن الله لا يحب أن يغوي العباد، إذن لا يصح أن يكون المعنى إن كان الله يحب أن يغويكم، بل المعنى إن كان الله يحب أن يغويكم، بل المعنى إن

ولكن بقي لنا أن نقول: ما الفرق بين الإرادة الكونية والشرعية من حيث وقوع المراد؟

فنقول: الكونية لابد فيها من وقوع المراد إذا أراد الله شيئًا كونًا فلابد أن يقع ﴿ إِنَّمَا أَمْرُهُ إِذَا أَرَادَ شَيْئًا أَنْ يَقُولَ لَهُ كُنْ فَيَكُونُ ﴾ [يس: ٨٢].

أما الإرادة الشرعية فقد يقع المراد وقد لا يقع، قد يريد الله عز وجل هذا الشيء شرعًا ويحبه، ولكن لا يقع لأن المحبوب قد يقع وقد لا يقع.

فإذا قال قائل: هل الله يريد المعاصى ؟

فنقول: يريدها كونًا لا شرعًا ؛ لأن الإرادة الشرعية بمعنى المحبة، والله لا يحب المعاصي، ولكن يريدها كونًا أي مشيئة، فكل ما في

على قلب المؤمن المستسلم لبينه الله ورسوله وشقول ما دام ثلث الليل الأخير في هذه الجهة باقيًا فالنزول فيها محقق، ومتى انتهى الليل انتفى النزول، ونحن لا ندرك كيفية نزول الله، ولا نحيط به علمًا، ونعلم أنه سبحانه ليس كمثله شيء، وعلينا أن نستسلم وأن نقول: سمعنا، وأمنا، واتبعنا، وأطعنا، هذه وظيفتنا.

#### المديح الجائز للنبي عظ

سئل: ما حكم جعل مدح الثبي \* تجارة ؟ أجاب، حكم هذا محرم، ويجب أن يُعلم بأن المديح للنبي ﷺ ينقسم إلى قسمين؛

أحدهما أن يكون مدحًا فيما يستحقه الله بدون أن يصل إلى درجة الغلو فهذا لا بأس به، أي لا بأس أن يمدح رسول الله الله الله على من الأوصاف الحميدة الكاملة في خلقه وهديه

والقسم الثاني: من مديح الرسول ، قسم يخرج بالمادح إلى الغلو الذي نهى عنه النبي ألله ، وقال: «لا تطروني كما أطرت النصارى المسيح بن مريم، فإنما أنا عبد، فقولوا عبد الله ورسوله». فمن مدح النبي ، بأنه غياث المستغيثين، ومجيب دعوة المضطرين، وأنه مالك الدنيا والآخرة، وأنه يعلم الغيب وما شابه ذلك من ألفاظ المديح فإن هذا القسم محرم، بل قد يصل إلى الشرك الأكبر المخرج من الملة، فلا يجوز أن يمدح الرسول عليه الصلاة والسلام بما يصل إلى درجة الغلو لنهي النبي ، عن نلك.

ثم نرجع إلى اتضاد المديح الجائز حرفة يتكسب بها الإنسان، فنقول أيضًا: إن هذا حرام ولا يجوز؛ لأن مدح الرسول عليه الصالاة والسالم بما يستحق وبما هو أهل له هم من مكارم الأخلاق والصفات الحميدة، والهدي المستقيم مدحه بذلك من العبادة التي يتقرب بها إلى الله، وما كان عبادة فإنه لا يجوز أن يتخذ وسيلة إلى الدنيا لقول الله تعالى: ﴿مَنْ كَانَ يُرِيدُ الحُياةُ الدُّنيَا وَزينَتَهَا نُوفً إِلَيْهِمْ أَعْمَالَهُمْ في الآخِرَةِ إلا النَّارُ وَحَبطَ مَا صَنَعُوا لَيْسَ لَهُمْ في الآخِرَةِ إلا النَّارُ وَحَبطَ مَا صَنَعُوا

فِيهَا وَبَاطِلٌ مَا كَاثُوا يَعْمَلُونَ ﴾ [هود: ١٥، ١٦]، والله الهادي إلى سواء الصراط.

#### الصاق الكعب بالكعب عند القيام للصارة

سنن، ما المعتمد في إقامة الصفوف ؟ وهل يشرع للمصلي أن يلصق كعبه بكعب من بجانبه؟ أفتونا مأجورين ؟

أجاب؛ الصحيح أن المعتمد في تسوية الصف محاذاة الكعبين بعضهما بعضًا، لا رؤوس الأصابع، وذلك لأن البدن مركب على الكعب، والأصابع تختلف الأقدام فيها، فهناك القدم الطويل، وهناك القدم القصير، فلا يمكن ضبط التساوي إلا بالكعب.

وأما إلصاق الكعبين بعضهما ببعض فلا شك أنه وارد عن الصحابة رضي الله عنهم فإنهم كانوا يسوون الصفوف بإلصاق الكعبين بعضهما ببعض، أي أن كل واحد منهم يلصق كعبه بكعب جاره لتحقق المحاذاة وتسوية الصف، فهو ليس مقصودًا لذاته، لكنه مقصود لغيره كما ذكر ذلك أهل العلم، ولهذا إذا تمت الصفوف وقام الناس ينبغي لكل واحد أن يلصق كعبه بكعب صاحبه لتحقق المساواة، وليس معنى ذلك أن يلازم هذا الإلصاق ويبقى ملازمًا له في جميع الصلاة.

ومن الغلو في هذه المسألة ما يفعله بعض الناس من كونه يلصق كعبه بكعب صاحبه ويفتح قدميه فيما بينهما حتى يكون بينه وبين جاره في المناكب فرجة فيخالف السنة في ذلك، والمقصود أن المناكب والأكعب تتساوى.

#### حكم الصافحة وقول ، تقبل الله ، بعد الصادة

سُئل ما رأي فضيلتكم في الصافحة وقول: « تقبل الله ، بعد الضراغ من الصلاة مباشرة؟ وجُزاكم الله خيرا.

أجاب لا أصل للمصافحة، ولا لقول: «تقبل الله» بعد الفراغ من الصلاة، ولم يرد عن النبي الله» ولا عن أصحابه – رضى الله عنهم.

#### هل تهدى الهداية أو تباع؟

سنل: رجل تأتيه هدايا، فيقوم ببيع هذه الهدايا فهل عمله صحيح؟

اجاب يجوز له ذلك، لأنه قد ملكها، فالهدايا تدخل في ملكه، له أن يستعملها وله أن يبيعها.

[المفتي: الشيخ ابن جبرين]

#### اعطاء الشقيقة من الزكاة المعقا

سئل: هل يجوز أن أعطى شقيقتى من الزكاة.

أجاب إذا كانت محتاجة فالزكاة تحل لها، كان تكون ذات أولاد وليس لديها ما يسد حاجتهم فتدخل في الأصناف الثمانية الذين تحل لهم الزكاة والله تعالى يقول: ﴿ إِنَّمَا الصّدَقَاتُ لِلْفُقَرَاءِ وَالْسَاكِينِ ﴾ [النوبة: ٦٠]. [الفتى: الشيخ ابن جبرين]

#### التتازل عن الحق مقاتل مال

سئنل: قضية بين شخصين رفعت للمحكمة والشرطة، ومن رفعها رفض أن يتنازل عن حقه الشخصي ثم عرض عليه مبلغ من المال على أن يتنازل من حقه الخاص فوافق، فما حكم هذا المال؟

أجاب: هذا من الصلح قام على التراضي بين الطرفين على أن يتنازل صاحب الحق عن حقه مقابل ما يحصل عليه من المال، وكلما تنازل صاحب الحق عن حقه وعفا واصلح بدون مقابل كان أقرب للخير والفضل وأجره على الله، قال تعالى: ﴿فَمَنْ عَفَا وَاصْلُحَ فَأَحُرُهُ عَلَى الله ﴾ [الشورى: ٤٠].

[المفتي: الشيخ ابن جبرين]

#### أين يقف المأموم الواحد بالنسبة للإمام؟

سُئل: فلاحظ عندما يصلي اثنان جماعة أن المأموم يتأخر قليلاً عن الإمام. فهل هذا صحيح وما السنة في ذلك، جزاكم الله خيرًا؟

أجاب: هذا الفعل لا أصل له، والصحيح أن الماموم يصاف إمامه ويقف محاذيًا له عن يمينه إذا كانا اثنين، أما إذا كانوا جماعة أكثر من اثنين فليقفوا خلف الإمام. [الفتى: الشيخ عبد الله ال الشيخ]

#### التشابلغ وغث التعليا سلس الربح لتماج التعس

سئل: شخص يعاني من غازات مستمرة تخرج منه ثم يتوضئ وتستمر في الخروج حتى أثناء الصلاة فهل يعيد الصلاة وما الحكم؟

أجاب: هذه الغازات المستمرة أو الريح المستمر الذي ذكره السائل لا يضره إن شاء الله لما في مدافعتها من المشقة فإذا توضا وصلى فلا يلتفت إليه ولا يعيد الصلاة ولا يضره ذلك.

[المفتي: الشيخ ابن جبرين]

#### لاتتطيب المرأة عند خروجها

سُئل: فضيلة الشيخ، ما الضابط في وضع المرأة الطّب ؛

أجاب: المرآة إذا كانت ستخرج للمسجد أو كانت ذاهبة للسوق وأماكن الرجال، فلا يجوز لها التطيُّب حذرًا من الافتتان بها، وأما في بيتها وليس عندها من هو أجنبي عنها فلا بأس لها بالطيب.

[المفتى: الشيخ ابن جبرين]

#### اقوال خاطئة

سُئل: يقول بعض الناس لبعض: أنت لا ترحم ولا تترك رحمة «ربنا» تنزل، فهل في هذا القول محذور شرعي؟

أجاب: قول بعض الناس: أنت لا ترحما لا بأس به، وهو من باب الإنكار على الجبابرة العتاة، ولكن قولهم: ولا تترك رحمة ربنا تنزل، قول خطأ وضلال، ولا يجوز النطق به؛ لأنه لا أحد يمنع رحمة الله النازلة، قال تعالى: ﴿مَا يَفْتَحَ اللَّهُ لِلنَّاسِ مِن رَحْمَة فَلاَ مُرْسِلَ لَهُ مِنْ بَعْدِمِ ﴾ فَلاَ مُرْسِلَ لَهُ مِنْ بَعْدِم ﴾ والنبي على يقول مخاطبًا ربه عز وجل: «لا مانع لما أعطيت، ولا معطي لما منعت». [رواء البخاري في صحيحه: ١٠٥٠١ من حديث المغيرة بن شعبة]

وإن كان قصد القائل إنَّ المضاطب يكره نزول رحمة الله على عباده، فهذا هو الحسد المذموم الذي يُنكر على صاحبه، فالمعنى صحيح، ولكن اللفظ خطا، والصواب أن يقال: وتكرهُ أن تنزل رحمة الله عيده. [الفتي: الشيخ صالح الفوزان]

الحمد لله رب العالمين والصلاة والسلام على سيدنا محمد خاتم النبيين وعلى آله وصحبه أجمعين... أما بعد:

#### أحكام المسابقات والجوائز والبطاقات

قرار رقم ۱۲۷ (۱٤/۱) بشأن بطاقات المسابقات إن مجلس مجمع الفقه الإسلامي الدولي المنبثق عن منظمة المؤتمر الإسالامي المنعقد في دورته الرابعة عشرة بالدوحة (دولة قطر) من ۸ إلى ۱۳ ذو القعدة ۱۲۶۳هـ الموافق ۱۱ - ۱۲ بناير ۲۰۰۳م.

بعد اطلاعه على البحوث الواردة إلى المجمع بخصوص موضوع بطاقات المسابقات، وبعد استماعه إلى المناقشات التي دارت حوله.

قرر ما يلى:

أولا: تعريف المسابقة: المسابقة هي المعاملة التي تقوم على المنافسة بين شخصين فأكثر في تحقيق أمر أو القيام به بعوض (جائزة)، أو بغير عوض (جائزة).

ثانيًا: مشروعية المسابقة:

 المسابقة بلا عوض (جائزة) مشروعة في كل أصر لم يرد في تحريمه نص ولم يترتب عليه ترك واجب أو فعل محرم.

 (۲) المسابقة بعوض جائزة إذا توافرت فيها الضوابط التالية:

 أ - أن تكون أهداف المسابقة ووسائلها ومجالاتها مشروعة.

ب - ألا يكون العوض (الجائزة) فيها من جميع المتسابقين.

ج - أن تحقق المسابقة مقصدًا من المقاصد المعتبرة شرعًا.

د - ألا يترتب عليها ترك واجب أو فعل محرّم.

ثالثًا: بطاقات (كوبونات) المسابقات التي تدخل قيمتها أو جزءٌ منها في مجموع الجوائز لا تجوز شرعًا؛ لأنها ضرب من ضروب الميسر.

رابعًا: المراهنة بين طرفين فأكثر على نتيجة فعل لغيرهم في أمور مادية أو معنوية حرام؛ لعموم الآيات والأحاديث الواردة في تحريم الميسر.

خامساً: بفع مبلغ على المكالمات الهاتفية للدخول في المسابقات غير جائز شرعًا إذا كان ذلك المبلغ أو جزء منه يدخل في قيمة الجوائز منعًا لأكل أموال الناس بالناطل.

سادسنًا: لا مانع من استفادة مقدمي الجوائز من

#### إعداد/التحرير

ترويج سلعهم فقط دون الاستفادة المالية عن طريق المسابقات المشروعة شريطة الاتكون قيمة الجوائز أو جزء منها من المتسابقين، وأن لا يكون في الترويج غشُّ أو خداعٌ أو خيانةً للمستهلكين.

سابعًا: تصاعد مقدار الجائزة وانخفاضها بالخسارة اللاحقة للفوز غير جائز شرعًا.

ثامنًا: بطاقات الفنادق وشركات الطيران والمؤسسات التي تمنح نقاطًا تجلب منافع مباحة، هي جائزة إذا كانت مجانية «بغير عوض» وأما إذا كانت بعوض فإنها غير جائزة لما فيها من الغرر.

#### توصيات:

يوصي المجمع عموم المسلمين تحري الحلال في معاملاتهم ونشاطاتهم الفكرية والترويحية والابتعاد عن الإسراف والتبذير. والله تعالى أعلم.

> الإرهاب..والجهاد..والعلاقة مع غير المسلم قرار رقم ۱۲۸ (۱٤/۲) بشان

#### حقوق الإنسان والعنف الدولي

إن مجلس مجمع الفقه الإسلامي الدولي المنبثق عن منظمة المؤتمر الإسلامي المنعقد في دورته الرابعة عشرة بالدوحة (دولة قطر) من ٨ إلى ١٣ ذو القعدة ١٤٢٣م.

بعد اطلاعه على البحوث الواردة إلى المجمع بخصوص موضوع حقوق الإنسان والعنف الدولي، وبعد استماعه إلى المناقشات التي دارت حوله.

قرر ما يلى:

 ١ - الإسلام يكرم الإنسان من حيث هو إنسان، ويُعنى بتقرير حقوقه، ورعاية حرماته، والفقه الإسلامي هو أول فقه في العالم يقدم تشريعًا داخليًا ودوليًا للعلاقات البشرية في السلم والحرب.

٢ - الإرهاب: هو العدوان أو التخويف أو التهديد ماديًا أو معنويًا الصادر من الدول أو الجماعات أو الأفراد على الإنسان، دينه أو نفسه أو عرضه أو عقله أو ماله بغير حق بشتًى صنوفه وصور الإفساد في الأرض.

 ٣- يؤكّد المجمع أن الجهاد والاستشهاد لنشر العقيدة الإسلامية والدفاع عنها وعن حرمة الأوطان ليس إرهابًا، وإنما هو دفاع عن حقوق أساسية، ولذلك كان من حق الشعوب المغلوبة على أمرها

lipe - B

٤ - إن تجديد مفاهيم المصطلحات الخاصة مثل الجهاد والإرهاب والعنف التي شاع استخدامها في وسائل الإعلام المختلفة مصطلحات علمية، لا يجوز استغلال أي مصطلح منها في غير ما يدل عليه أو يراد به.

ه - وأما حكم ما يتعلن بالانغماس في العدو العمليات الاستشهادية - فقد رأى المجلس تأجيله إلى
 دورة لاحقة لإعداد بحوث مستقلة فيه.

#### توصات

ا - يوصي المجسمع بوجسوب تدوين مسدونة إسلامية في القانون الدولي الإنساني على غرار المدونات القانونية المعهودة، ثم تترجم هذه المدونة في إلى مختلف اللغات العالمية، وتوضع هذه المدونة في مكتبات الجامعات ومؤسسات هيئة الأمم، فذلك أجدى بكثير من تردادنا القول بأن الإسلام لا يعرف الإرهاب، ولكي يقف غير المسلمين على موقف الإسلام في وضوح لا غموض فيه.

٢ - يوصي المجمع بتشكيل لجنة من أهل الذكر لوضع ميثاق إسلامي يبين في جلاء التصور الإسلامي للعلاقة مع غير المسلمين وترجمة هذا الميثاق إلى اللغات العالمية مع نشره بمختلف وسائل الإعلام المعاصرة، فهذا سبيل لدحض كثير من المفتريات، وتوضيح الحقائق الإسلامية لغير المسلمين. والله تعالى أعلم.

#### عقد المقاولة والتعمير

قرار رقم ۱۲۹ (۱۲/۱۱)

بشأن عقد المقاولة والتعمير: حقيقته، تكييفه، وره.

إن مجلس مجمع الفقه الإسلامي الدولي المنبثق عن منظمة المؤتمر الإسلامي المنعقد في دورته الرابعة عشرة بالدوحة (دولة قطر) من ٨ إلى ١٣ ذو القعدة ١٤٢٣م.

بعد اطلاعه على البحوث الواردة إلى المجمع بخصوص موضوع عقد المقاولة والتعمير.. حقيقته، تكييفه، صوره، وبعد استماعه إلى المناقشات التي دارت حوله، ومراعاة لادلة الشرع وقر واعده ومقاصده، ورعاية للمصالح العامة في العقود والتصرفات.

ونظرًا لما لأهمية عقد المقاولة ودوره الكبير في تنشيط الصناعة، وفتح مجالات واسعة للتمويل والنهوض بالاقتصاد الإسلامي.

قرر ما يلى:

ا . عقد المقاولة . عقد يتعهد أحد طرفيه بمقتضاه بأن يصنع شيئًا أو يؤدي عملا مقابل بدل يتعهد به الطرف الآخر . وهو عقد جائز سواء قدم المقاول العمل والمادة وهي المسمى عند الفقهاء بالاستصناع، أو قدم المقاول العمل وهو المسمى عند الفقهاء بالإجارة على العمل.

٢- إذا قدم المقاول المادة والعمل فينطبق على
 العقد قرار المجمع رقم ٦٥ «٧/٣» بشأن موضوع
 الاستصناع.

٣- إذا قدم المقاول العمل فقط، فيجب أن يكون الأجر معلومًا.

٤ - يجون الاتفاق على تحديد الشمن بالطرق
 الآتية:

 أ - الاتفاق على ثمن بمبلغ إجمالي على أساس وثائق العطاءات والمخططات والمواصفات المحددة يدقة.

ب- الاتفاق على تحديد الثمن على اساس وحدة قياسية يحدد فيها ثمن الوحدة والكمية وطبقًا للرسومات والتصميمات المتفق عليها.

ج - الاتفاق على تحديد الثمن على أساس سعر التكلفة الحقيقية، ونسبة ربح مئوية. ويلزم في هذه الحال أن يقدم المقاول بيانات وقوائم مالية دقيقة ومفصلة وبمواصفات محددة التكاليف يرفعها للجهة في العقد ويستحق حينئذ التكلفة بالإضافة للنسبة المتفق عليها.

 ه - يجوز أن يتضمن عقد المقاولة شرطًا جزائيًا،
 بمقتضى ما اتفق عليه العاقدان ما لم يكن هناك ظروف قاهرة، وتطبق في هذه الحال قرار المجمع في الشرط الجزائي رقم ١٠٩ «١٢/٣».

 ت يجوز في عقد المقاولة تأجيل الثمن كله أو تقسيطه إلى أقساط لآجال معلومة أو حسب مراحل إنجاز العمل المتفق عليها.

٧ ـ يجوز الاتفاق على التعديلات والإضافات.

٨ - إذا أجرى المقاول تعديلات أو إضافات بإذن
 رب العمل دون الاتفاق على أجره، فللمقاول عوض
 مثله.

 ٩- إذا أجرى المقاول تعديلات أو إضافات دون اتفاق عليها فلا يستحق عوضًا زائدًا عن المسمى، ولا يستحق عوضًا على التعديلات أو الإضافات.

 ١٠ ـ يضمن المقاول إذا تعدى أو فرط أو خالف شروط العقد، كما يضمن العيوب والأخطاء التي تسبب فيها، ولا يضمن ما كان بسبب من رب العمل، أو بقوة قاهرة.

١١ - إذا شرط رب العمل على المقاول أن يقوم
 بالعمل بنفسه لا يجوز له أن يتفق مع مقاول أخر من

17 - إذا لم يشرط رب العمل على المقاول أن يقوم بالعمل بنفسه جاز له أن يتفق مع مقاول من الباطن، ما لم يكن العمل بعينه مقصود أداؤه من المقاول نفسه لوصف مميز فيه مما يختلف باختلاف الأحراء.

١٣ - المقاول مسؤول عن عمل مقاوليه من الباطن،
 وتظل مسؤولية المقاول الأصلي تجاه رب العمل
 قائمة وفق العقد.

١٤ ـ لا يقبل في عقد المقاولة اشتراط نفي
 الضمان عن المقاول.

١٥ - يجوز اشتراط الضمان لفترة محددة.

 ١٦ - لا يقبل في عقد المقاولة اشتراط البراءة من العيوب طيلة فترة الضمان المنصوص عليها في العقد.

#### توصيات:

\* يوصى المجمع بدراسة بعض صيغ عقود المقاولات من مثل ما يسمى BOOT أي بناء وتملك وإدارة نقل ملكية.

#### الشركات الحديثة والشركات القابضة

قرار رقم ۱۳۰ (٤/٤)

بشأن الشركات الحديثة: الشركات القابضة وأحكامها الشرعية.

إن مجلس مجمع الفقه الإسلامي الدولي المنبثق عن منظمة المؤتمر الإسلامي المنعقد في دورته الرابعة عشرة بالدوحة (دولة قطر) من ٨ إلى ١٣ ذو القعدة ١٤٢٣م.

بعد اطلاعـه على البحـوث الواردة إلى المجمع بخصـوص موضـوع الشركات الحديثة: الشركات القابضة وأحكامها الشرعية، وبعد استماعه إلى المناقشات التي دارت حوله.

قرر ما يلى:

أولا: التعريف بالشركات الحديثة:

 ١ - شركات الأموال: هي الشركات التي تعتمد في تكوينها وتشكيلها على رؤوس أموال الشركاء بغض النظر عن الشخصية المستقلة لكل مساهم، وتكون أسهمها قابلة للتداول، وتنقسم إلى:

أ - شركة المساهمة: هي الشركة التي يكون رأسمالها مقسمًا إلى أسهم متساوية قابلة للتداول، ويكون كل شبريك فيها مسؤولا بمقدار حصته في رأس المال.

ب ـ شركة التوصية بالأسهم: هي الشركة التي يتكون رأس مالها من أسهم قابلة للتداول، ويكون الشركاء فيها قسمين: شركاء متضمنين ومسؤولين

تضامنية كاملة عن ديون الشركة، وشركاء موصين مسؤوليتهم محدودة بمقدار حصصهم.

ج - الشركة ذات المسؤولية المحدودة: هي الشركة التي يكون رأسمالها مملوكا لعدد محدود من الشركاء لا يزيد عن عدد معين «يختلف ذلك باختلاف القوانين»، وتتحدد مسؤولية الشركاء فيها بمقدار حصة كل واحد منهم في رأس المال، ويتفقون على اقتسام الأرباح والخسائر الناشئة عن عمل تجاري واحد أو أكثر يقوم به الشركاء أو أحدهم باسمه الخاص، وتكون المسؤولية محدودة في حق مباشر العمل فيها.

٣- الشركة القابضة: هي الشركة التي تملك أسهمًا أو حصصًا في رأسمال شركة أو شركات أخرى مستقلة عنها، بنسبة تمكنها قانونًا من السيطرة على إدارتها، ورسم خططها العامة.

لا الشركة متعددة الجنسيات: هي شركة تتكون من مجموعة من الشركات الفرعية، لها مركز أصلي يقع في إحدى الدول، بينما تقع الشركات التابعة له في دول أخرى مختلفة، وتكتسب في الغالب جنسيتها، ويرتبط المركز من الشركات الفرعية من خلال استراتيجية اقتصادية متكاملة تهدف إلى تحقيق أهداف استثمارية معينة.

ثانيًا: الأصل في الشركات الجواز إذا خلت من المحرمات والموانع الشرعية في نشاطاتها، فإن كان أصل نشاطها حرامًا كالبنوك الربوية أو الشركات التي تتعامل بالمحرمات كالمتاجرة في المخدرات والأعراض والخنازير في كل معاملاتها أو بعضها، فهي شركات محرمة لا يجوز تملك أسهمها ولا المتاجرة بها، كما يتعين أن تخلو من الغرر والجهالة المفضية للنزاع، وأي من الأسباب الأخرى التي تؤدي إلى بطلان الشركة أو فسادها في الشريعة.

ثالثًا: يحرم على الشركة أن تصدر أسهم تمتع أو أسهم امتياز أو سندات قرض.

رابعًا: في حالة وقوع خسارة لرأس المال فإنه يجب أن يتحمل كل شيريك حصيته من الخسارة بنسبة مساهمته في رأس المال.

خامسًا: إن الساهمة في الشركة يملك حصة شائعة من موجوداتها بمقدار ما يملكه من أسهم، وتبقى ملكية الرقبة له إلى أن تنتقل إلى غيره لأي سبب من الأسباب، من تخارج أو غيره.

سادسًا: فيما يتعلق بطريقة تحصيلٌ زكاة الأسهم من الشركاء في الشركات القابضة والشركات متعددة الجنسيات، يراجع في ذلك قرار المجمع رقم: ٢٨ (٤/٣) في دورته الرابعة: ورقم: ١٢٠ (١٣/٣) في دورته الثالثة عشرة. والله تعالى اعلم.

التوحياة

# فضل الخطابة ومكانتها

الحمد لله والصلاة والسلام على رسول الله وبعد:

بلغت الأدلة على فضل الدعوة إلى الله مبلغًا عظيما - قرآنية كانت أم سنية عن المعصوم كله.

قال تعالى: ﴿ وَمَنْ أَحْسَنُ قَوْلاً مِمَّنْ دَعَا إِلَى اللّهِ وَعَـمِلَ صَالحِا وَقَالَ إِنَّنِي مِنَ اللّهِ الْمُعَالِمِينَ ﴾ [فصلت:٣٣].

فلا أحد أحسن قولا ولا أفضل عملا، ولا أكرم سعيًا، ممن دعا إلى مولاه، واقتدى برسوله، واهتدى بهداه. مما يوضح أهمية الدعوة إلى الله وفضلها وما يجنيه الداعي إلى الله من عظيم أجر وكثير فضل، واستغفار الملائكة.

وكفى الداعي إلى الله شرفًا أنه وريث الأنبياء قال الله « من سلك طريقًا يلتمس فيه علمًا سهل الله له طريقًا إلى الجنة، وإنَّ الملائكة لتضع أجنحتها لطالب العلم رضًا بما يصنع، وإنَّ العلماء ورثة الأنبياء وإنَّ الأنبياء لم يورثوا دينارًا ولا درهمًا إنما ورثوا العلم فمن أخذه أخذ بحظ وافر». [صحيح الجامع ح١٢٩٠]

وقال ﷺ: «فضل العالم على العابد كفضلي على أدناكم وإنَّ الله عز وجل ومالئكته وأهل السماوات والأرض حتى النملة في جحرها وحتى الحوت ليصلون على معلم الناس الخير». [صحيح الجامع ح٢١٣٤]

هذه الأحاديث وغيرها كثير تحثنا على طلب العلم ونشره بين الناس وتعليمه لهم وهي كافية لتكون تمهيدًا لمن أراد لنفسه التصدر في دعوة الناس وهدايتهم، حتى يهتم بدعوته ويطور من أسلوبها، ويتعلم كيف ينمي حصيلته العلمية وينظم لها

الطريق الذي يصل به إلى الناس بصورة مفيدة، ومشوقة ونافعة.

ولأن الخطابة صورة من أبرز صور الدعوة إلى الله تعالى فقد نالت تلك المكانة السامية في الإسلام فبها «تتهذب النفوس، وتنتبه العقول من غفلتها، وتستيقظ من رقدتها، وتستنير البصائر بنور الطاعة، بعد أن أظلمتها المعاصي» [هداية المرشدين ص٩٣]، وهي فوق ذلك كله «سلاح من أسلحة الدعوة يُحِقُ الله به الحق، ويبطل الباطل، وعندما يكثر المبطلون في الأرض، ويظهر شرهم في البر والبحر، فإن الخطيب واحد من الذين وتصدون لهذا الشر كسرًا لشوكته مع غيره من رفاق السلاح على طريق الحق».

[الخطابة في موكب الدعوة د/ عمارة ص٥٥]

«لذلك فقد عنى الإسلام بالخطابة فشرع الخطب أيام الجمع والأعياد ليقوم الخطيب فيها بإرشاد يراعى فيه حال الأمة فيقرع أسماعها بالموعظة الحسنة ويستنهضها للأعمال التي تكفل عزها في الدنيا وسعادتها في الأخرة». [المصر السابق]

«إن الخطيب يرشد السامع إلى ما يحتاج إليه من أمور دينه ودنياه ويقيم له مراسيم لتقويم عيشه والاستعداد إلى ميعاده، وحسب الخطابة شرفًا أنها وظيفة قادة الأمم من الأنبياء والمرسلين صلوات الله وسلامه عليهم أجمعين». [فن الخطابة ص١٥]

«والخطابة وحدها هي السبيل لمخاطبة العقل والوجدان وتحريك المشاعر وتنبيه القلوب والأفئدة لتستيقظ بعد غفلة وتنتبه بعد غربة وتهتدي بعد ضلال».

[الخطابة الإسلامية د/ أبو العمايم]



«وأكدت التجربة أن الخطابة بالدرجة الأولى استعداد... ولكنه ينمو بالممارسة والتلقي عن نماذج حَيَّة تأخذ عنها مباشرة، ومن وراء الاستعداد رصيد من الثقافة يغترف منه الخطيب... وملاحقة للأحداث الجارية بما يناسبها من علاج على ضوء الشرع.

إن الخطابة ليست علمًا يُسْتَوْعَبُ وتُحْفَظُ قواعده لكنها ممارسة ومعاناة».

[الخطابة في موكب الدعوة ص٥، ٦]

المنبر الذي نعنيه ليس هو فقط مجرد القطعة الخشبية المكونة من ثلاث درجات، أو حتى تلك الكلمة التي يزعمها كل من اعتلى منصة فتكلم من فوقها.

ولكننا نقصد تلك المكانة المعنوية، والهيبة الدينية، المستمدة من بيت الله والدعوة إلى الله، حتى وإن لم تكن منبرًا على صورة منبر الرسول على أو خلفائه، بل لو وقف المتحدث (الخطيب) أمام المصلين بلا منبر فهو على منبر الحق، ويعتلي أفضل مكانة، وأحسن منزلة، بوقوفه هذا، فالعبرة ليست بالقطعة الخشبية، ولكن العبرة والمقصود هو الفائدة المرجوة من وقوفه وبمن يُخَوِّفُ ويُنْذِرُ ويعظُ، فهو يبلغ عن الله، ويحدث عن رسول الله على ويُخوِّفُ بالنار، وينذر بالعذاب، ويُبشر بالجنة ورحمة ربً العالمين.

هذا هو الذي نعنيه ونريد أن نبرز دوره، وخطورة إهماله، لذا حاول أعداء الدين إضعافه وتهميش دوره لما لديهم من علم مسبق أنه مصدر الإصلاح والخير، وموقظ الهمة، ومبعث العزة وهو أيضًا مصدر تعليم الناس وتنويرهم.

فالمنبر هو مكان رسول الإسلام عليه

الصلاة والسلام ولابد من وقفة متأنية لكل من أراد أن يعتليه، يسأل نفسه لماذا تقف هذا الموقف؟ ومكان من هذا؟ وماذا تقول من فوقه؟ ان هذه الأسئلة مهمة في أن تُوَضَّ مَنْ

إن هذه الأسئلة مهمة في أن تُروِّضَ مَنْ يندفع للخطابة وليس لها بأهل.

إن المنبر هو تلك المكانة المرموقة التي غُرسَتُ في نفوس المسلمين وعقولهم، وهو المنزلة الرهيبة التي يهابها الجميع.

فمهما وقف الخطيب أمام الطلبة في الجامعة؛ ومهما تحدث في الندوات واللقاءات أمام ألوف الناس فهذا شيء والمنبر شيء أخر، فالمنبر يبث فيمن يعتليه الرهبة وفي الجالسين أمامه المهابة.

ثم مكان من هذا؟! إنه موقف محمد المعصوم الذي علم شد من فوقه البشرية ووجهم ووعظهم وخوفهم ونصح لهم وأرشدهم. وموقف السلف من بعدم شد.

أن هذا المكان حِكْرُ- أو ينبغي أن يكون حِكْرًا - على الصالحين المصلحين، خاصاً البالدعاة إلى رب العالمين، لا نصيب فيه للأفاكين، أو المضللين، أو لبائعي دينهم بدنيا غيرهم، فالمنبر أطهر بقعة في الأرض وكيف لا وهو في أفضل وأطهر مكان ألا وهو المسجد واختص به الرسول والمسجد فهل بعد هذا الوصف يجرؤ مفرط أن يعتلي فهل بعد هذا الوصف يجرؤ مفرط أن يعتلي المنبر وهو يعلم من نفسه أنه فارغ العلم، فاقد النصح لغيره، عديم النفع لهم؟!

ثم يسئل نفسه: ماذا أقول من فوقه؟ من أجل تلك المكانة وهذه المنزلة كان لزامًا على كل غيور على دينه أن يقوم بدوره لإعادة الهيبة للمنبر ولمن يعتليه.

الما الما الما الما الما الما القصد.

التورية

العدد السابع السنة الثالثة والثلاثون

الحمد لله وحده والصلاة والسلام على من لا نبي بعده... وبعد:

فإن بشرية الأنبياء أمر لا يقبل الجدل، بل إن أعداء الرسل كانوا يعترفون ببشرية الرسل يقول سبحانه وتعالى: ﴿ وَمَا مَنَعَ النَّاسَ أَنْ يُؤْمِنُوا إِذْ جَاءَهُمُ الْهُدَى إِلاَّ أَنْ قَالُوا أَبْعَثَ اللَّهُ بَشَرًا رَسُولاً ﴾ [الإسراء: 8٤].

ويقول سبحانه وتعالى - عن قوم نوح - عليه السلام: ﴿فَقَالُوا أَبْشَرُا مِنًا وَاحِدًا نَتُبِعُهُ إِنَّا إِذًا لَقِي ضَلاَل وَسُعُر ﴾ [القمر: ٢٤]، وتعجب المسركون من بشرية الرسول ﷺ فقالوا: ﴿مَا لِهَذَا الرُسُول يَأْكُلُ السَّعُهُ الرُسُول يَأْكُلُ الْمُنْلِ إِلَيْهِ مَلَكُ فَيَكُونَ مَا لَهُمْ الله يقررون تلك مَعَهُ نَدِيرًا ﴾ [الفرقان: ٧]، ورسل الله يقررون تلك الحقيقة لاقوامهم ﴿قَالَتْ لَهُمْ رُسُلُهُمْ إِنْ نَحْنُ إِلاَ بَشَرُ مِ سَلِّلُكُمْ وَلَكِنَ الله يَمْنُ عَلَى مَنْ يَشَاءُ مَنْ عِبَادِمِ ﴾ مِثْلُكُمْ وَلَكِنَ الله يَمْنُ عَلَى مَنْ يَشَاءُ مَنْ عِبَادِمِ ﴾ [إبراهيم: ١١]، مع إيماننا بهذا، إلا أننا نؤمن أيضًا أن الله اصطفاهم وأنعم عليهم وخصهم بصفات يتميزون بها على سائر البشر.

#### من هذه الصفات: ١- الوحي:

الوحي هو الإعلام الخفي السريع [لسان العرب]، ويأتي بمعان عديدة في القرآن؛ فيقصد به الإلهام الفطري للإنسان: ﴿وَأَوْحَيْنَا إِلَى أُمْ مُوسَى أَنُ أَرْضِعِيهِ فَإِذَا خَفْتِ عَلَيْهِ فَٱلْقِيهِ فِي الْيُمْ ﴾ [القصص:٧]، وقد يقصد به الإلهام الغريزي للحيوان: ﴿وَأَوْحَى رَبُّكَ إِلَى يقصد به الإلهام الغريزي للحيوان: ﴿وَأَوْحَى رَبُّكَ إِلَى النَّحْلِ أَنِ اتَّخِذِي مِنَ الجَبَالِ بُنُوتًا ﴾ [النحل:٨٨] وقد يقصد به الإيحاء والإشارة ﴿فَخَرَجَ عَلَى قَوْمِهِ مِنَ النَّحْرَابِ فَأَوْحَى إِلَيْهُمْ أَنْ سَنبَحُوا بُكْرَةٌ وَعَشيبًا ﴾ يقصد به الإيحاء والإشارة ﴿فَخَرجَ عَلَى قَوْمِهِ مِنَ النَّحْرَابِ فَأَوْحَى المِنْ الله مِن عباده بطريقة سرية خفية، غير معتادة البشر، وللوحي مقامات وردت في قول الله تعالى: طبيق ﴿وَمَا كَانَ لِيَشَاءُ إِنَّهُ عَلَى اللهُ وَمُ وَرَاءِ حَبِي أَنْ فِي اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى وَحْيَا أَوْ مِنْ وَرَاءِ حَبِيمًا وَالشورى:١٥].

فَالْصَامُ الأولَ هُو: الإلقاء في روع النبي الموحى إليه، وفي هذه قال الله: «إن روح القدس نفث في روعي أن نفسنا لن تموت حتى تستكمل رزقها وأجلها، فاتقوا الله، وأجملوا في الطلب، رواه ابن حبان في صحيحه، ويدخل في هذا المقام الرؤيا فإن رؤيا الأنبياء وحي يقول - سبحانه وتعالى - ﴿يَا بُنِيَّ إِنِّي أَرَى فِي المُنَامُ لَنَّي الْمُنَامُ لَنَّ الْمُنَامُ لَنَّ الْمُنَامُ الْمُنَامُ لَنَا المُنْتِكِ فَانْظُرْ مَاذًا تَرَى قَالٌ يَا أَبْتِ افْعَلْ مَا تُؤْمَرُ لَي المَنامِينَ ﴾ [الصافات:١٠٢]، ستَجِدُنِي إِنْ شَاءَ اللهُ مِنَ الصَابِرِينَ ﴾ [الصافات:١٠٢]، وفي المحديث «أول ما بدئ به رسول الله الله الله على الوحي

الرؤيا الصالحة في النوم وكان لا يرى رؤيا إلا جاءت مثل فلق الصبح». [رواه البخاري ومسلم]

أما المقام الثاني للوحي فهو: هو تكليم الله رسله:

يكلم الله رسله من وراء حجاب وذلك كان لموسى عليه السلام - قال سبحانه وتعالى: ﴿وَكَلَمُ اللّهُ مُوسَى تَكْلِيمًا ﴾ [النساء: ١٦٤] وكلم الله أدم - عليه السلام -، يقول الله سبحانه وتعالى: ﴿قَالَ يَا أَدَمُ أَنْبِ شُهُمُ لِيَا سَامُ مُنْبُوهُمُ ﴾ [البقرة: ٣٣]، وكلم الله عبده ورسوله مُحمدًا ﷺ في رحلة المعراج.

والقام الثالث الوحي إلى الرسول بواسطة الملك وهو الذي ورد في قـوله تعالى: ﴿أَوْ يُرْسِلَ رَسَلُولاً فَيُوحِيَ بِإِذْنِهِ مَا يَشَاءُ ﴾ وفي هذا يقول سبحانه: ﴿نَرَلَ مِنْ المُنْذِرِينَ ﴾ به الرُوحُ الأَمِينُ \* علَى قَلْبِكَ لِتَكُونَ مِنَ المُنْذِرِينَ ﴾ [الشعراء: ١٩٣] وتتعدد أحوال الوحي المنزل على رسل الله فتارة يأتي في صورته التي خلق عليها وتارة يأتي كصلصلة الجرس وتارة يتمثل الملك في صورة بشرية وهذا هو أخف الأحوال على الرسول.

والوحي خص الله به الأنبياء والرسل ﴿ إِنّا أَوْحَيْنًا إِلَيْكَ كَمَا أَوْحَيْنًا إِلَى نُوحٍ وَالنّبِيِّينَ مِنْ بَعْرِهِ ﴾، ولقد انقطع الوحي بموت النبي ﷺ خاتم الانبياء ﷺ، فكل من زعم النبوة بعده فهو كذاب يحمل كذبه في دعوته، ولذلك لما جاء إلى الخليفة العباسي من يدعي أنه نبي فقال له الخليفة لكل نبي معجزة فما هي معجزتك وقال معجزتي أني أعلم ما في نفوسكم، قال ما في نفوسنًا وقال في نفوسكم أنني كذاب.

والذين طعنوا في قضية الوحي، أرادوا بذلك أن يسقطوا كل النصوص الشرعية لأن مصدرها الوحي ومن ثم كان أول كتب البخاري في صحيحه بدء الوحي لأن الدين مداره على الوحي، وتخبط أقوام فزعموا أن الوحي الذي كان يأتي النبي على هو نوع من الصرع أو من اتصال الشياطين، وهذا إفك ظاهر وتخبط فاضح إذ المصروع يصفر لونه ويفقد توازنه ولا يدري ما قال بعد إضافته، لكن الرسول على كان عند اتصاله بالملك يشرق وجهه ويسمع الحضور دويًا كدوي النحل ثم يفيق وهو يعي ويحفظ ما جاء به الوحي، ويردده على وهو يعي ويحفظ ما جاء به الوحي، ويردده على أصحابه ويأمرهم بحفظه في السطور بل كان يتفصد عرفًا في اليوم الشديد البرودة بل إن ناقته كادت تبرك من شدة الوحي المنزل عليه، ولما كان يه يجلس بجوار من شدة الوحي المنزل عليه، ولما كان يه يجلس بجوار أحد أصحابه، كادت قدم الصحابي تنكسر من ثقل قدم رسول الله على.

# إعداد المستشار أحمد السيد علي إبراهيم

الحمد لله رب العالمين والصلاة والسلام على أشرف المرسلين سيدنا محمد وعلى آله وصحبه أحمعين.

الكتمان فضيلة من الفضائل التي ينبغي لكل مسلم أن يتحلى بها، إلا أنه قد يصبح رذيلة من الرذائل التي ينبغي للمسلم أن يتجنبها وينأى بنفسه عنها ولتفصيل ذلك لابد من الحديث عن أحكام الكتمان فنقول وبالله التوفيق:

الدليل على أهمية الكتمان:

أولاً: من القرآن:

قُالُ تعالى: ﴿إِذْ قَالَ يُوسُفُ أَبِيهِ يَا أَبِتِ إِنِّ قَالَ يُوسُفُ أَبِيهِ يَا أَبَتِ إِنِي رَأَيْتُ أَحَدُ عَشَرَ كَوْكَبًا وَالشَّمْسَ وَالْقَمَرَ رَأَيْتُهُمْ لِي سَاجِدِينَ (٤) قَالَ يَا بُنَيًّ لاَ تَقْصَصُ ْرُؤْيَاكُ عَلَى إَخُوتِكَ فَيَكِيدُوا لَكَ كَيْدًا إِنَّ الشَّيْطَانَ للإِنسَانِ عَدُو مُنِينَ ﴾ كَيْدًا إِنَّ الشَّيْطَانَ للإِنسَانِ عَدُو مُنِينَ ﴾ كَيْدًا إِنَّ الشَّيْطَانَ للإِنسَانِ عَدُو مُنِينَ ﴾ كَيْدًا إِنَّ الشَّيْطَانَ للإِنسَانِ عَدُو مُنِينَ هَا لَكِيهَ عَلَى كَيْدُهُ الآية عَلَى كَيْمانِ ما فضل الله به بعض عباده من أنواع الإكرام والإختصاص عمن يتوقع منه الحسد والحقد.

وقال تعالى حاكيًا عن أصحاب الكهف: ﴿ فَابْعَتُوا أَحَدَكُم بِوْرِقِكُمْ هَذِهِ إِلَى المُدِينَةِ فَلْيَنظُرْ أَيُّهُمَا أَزْكَى طُعَامًا فَلْيَاتْكُمْ بِوْرِقِكُمْ هَذِهِ إِلَى المُدِينَةِ فَلْيَنظُرْ أَيُّهُمَا أَزْكَى طُعَامًا فَلْيَاتُكُمْ بِرَرْجُمُوكُمْ أَوْ يُعِيدُونُكُمْ فِي مِلْتِهِمْ إِنَّ يَقْلُهُ رُوا عَلَيْكُمْ يَرْجُمُوكُمْ أَوْ يُعِيدُونُكُمْ فِي مِلْتِهِمْ وَلَن تَقْلِحُوا إِذَا أَبَدًا ﴾ [الكهف: ١٩، ٢٠]، فالفتية وصواً صاحبهم بكتمان أمرهم إذا ذهب إلى المدينة لشراء الطعام حتى لا يفتضح أمرهم.

وقالَ تعالَى حَاكِيًّا عن مؤمن آل فرعون: ﴿ وَقَالَ رَجُلُ مُّؤْمِنُ مَنْ آلِ فِرْعَوْنَ يَكْتُمُ إِيمَانَهُ أَتَقْ تُلُونَ رَجُلًا أَن يَقُولَ رَبِّيَ اللَّهُ ﴾ [غَافر: ٢٨].

ثانياً: من السنة:

عَنْ مَعَادُ بِن حِيَانَ رضي الله عنه أن النبي الله قال: «استعينوا على إنجاح الحوائج بالكَتْمَانَ فإن كل ذي نعمة محسود». [رواه الطبراني وصححه الالباني]

وعن جابر بن عبد الله رضي الله عنه أن النبي ﷺ قال: «إذا حدث الرجل بالحديث ثم التفت فهي أمانة».

[رواه ابو داود وسنده حسن]

ثالثًا: من أقوال الصحابة:

كان العباس بن عبد المطلب عم النبي على يقول لولده عبد الله بن عباس: يا بني إني أرى أمير المؤمنين عمر بن الخطاب ويستشيدك ويقدمك على الأكابر من أصحاب رسول الله على أوإني أوصيك بخلال أربع: لا تفشين له سرًا، ولا يجربن عليك كذبًا، ولا تغتابن عنده أحدًا، ولا تطو عنه نصيحة، ولما قيل لعبد الله بن عباس: كل واحدة "من هذه الخلال» خير من ألف، قال: إي والله ومن عشرة الأف.

 ٢- كان عمر بن الخطاب رضي الله عنه يقول: «من كتم سره كان الخيار في يده».

٣- كان علي بن أبي طالب يقول: «سرك أسيرك فإذا
 تكلمت به صرت أسيره».

 ٤- وكان عمرو بن العاص رضي الله عنه يقول ما استودعت رجالاً سرًا فأفشاه، فلمته لأني كنت أضيق صدرًا حين استودعته.

6- وفي ولاية عمر بن الخطاب رضي الله عنه قال الوليد بن عتبة بن أبي سفيان لأبيه: «إن أمير المؤمنين أسر إلي حديثًا ولا أراه يطوى عنك ما يبسطه لغيرك، أفلا أحدثك به؟ فقال له عتبة لا يا بني إنه من كتم سره كان الخيار له ومن أفشاه كان الخيار عليه، فلا تكونن مملوكًا بعد أن كنت مالكًا، فقال الوليد: وإن هذا يجري بين الرجل وأبيه؟ فقال عتبة: لا، ولكني أكره أن تذلل لسانك بأحاديث السر، وقال الوليد- وهو يروي هذا الحوار الذي دار بينه وبين أبيه-: لقد حدثت به معاوية فقال معاوية: يا وليد لقد أعتقك أخى من رق الخطأ».

أقسام الكتمان:

ينقسم الكتمان إلى:

أولاً: الكتمان الواجب: وهو كتمان أحاديث السر والتي وصفها النبي ﷺ بأنها أمانة، كما في حديث جابر بن عبد الله سالف الذكر، ومنه كتم الأسرار العائلية لقوله ﷺ: «إن من أشر الناس عند الله منزلة بوم القيامة: الرحل

التوحية

العدد السابع السنة الثالثة والثلاثون

يفضي إلى امرأته وتفضي إليه ثم ينشر سرها». رواه مسلم عن أبي سعيد الخدري.

ومنه كتم أسرار الدولة والتي يترتب على إفشائها ضرر بالمسلمين، ولقد ذهب بعض العلماء إلى جواز قتل المسلم نفسه إن خشي أن يقع في أسر الكفار وعلم من نفسه أنه سيفشي أسرار جيش المسلمين إن تعرض للتعذيب وذلك تأسيسًا على أنه إذا تعارضت مفسدتان روعي أعظمهما ضررًا بارتكاب أخفهما.

ثانيًا: الكتمان المستحب: ومثاله ما ثبت عن ابن رافع رضي الله عنه أن النبي ش قال: من غسل مسلمًا فكتم عليه غفر له الله أربعين مرة، ومن حفر له فأجدً أجرى عليه كأجر مسكن أسكنه الله إياه يوم القيامة، ومن كفنه كساه الله يوم القيامة من سندس وإستبرق الجنة.

[أخرجه الحاكم وصححه الإلياني]

وهذه المسألة فيها تفصيل فأن كان الميت مشهورًا بالصلاح ورأى المغسل عليه شيئًا حسنًا استحب له أن يخبر به، وإن رأى شيئًا مكروهًا استحب له أن يكتمه، أما إذا كان الميت مشهورًا بالفساد والبدعة ورأى المغسل عليه شيئًا حسنًا استحب له أن يكتمه، وإن رأى شيئًا مكروهًا استحب له أن يخبر به.

#### مفاسد عدم الكتمان الواجب أو المستحب:

قد يترتب على عدم التزام الإنسان بالكتمان بعض المفاسد، وليس أدل على ذلك مما جاء بقصة موسى عليه السلام حيث كان الإسرائيلي- الغوي المبين سببًا في إفشاء سره حين قال لموسى عليه السلام: ﴿ يَا مُوسَى أَتُرِيدُ أَن تَقُونُ جَبُّارُا في نَفْسَا بالأَمْس إِن تُريدُ إلا أَن تَكُونُ جَبُّارُا في الأَرْضِ وَمَسا تُريدُ إلا أَن تَكُونُ مِنَ المُصْلِحِينَ ﴾ الأَرْض وَمَسا تُريدُ أَن تَكُونُ مِنَ المُصلحِينَ ﴾ [القصص: 19]، فسمعها الفرعوني ولم يكن قد شهد واقعة القبل بالأمس غير موسى والإسرائيلي، فذاع الخبر واضطر موسى للخروج من مصر فرارًا بنفسه ودينه.

ثالثًا: الكتمان الحرام: وهو كتم ما يترتب على كتمه مفسدة، ومنه:

 ١- كتم الحق: قال تعالى: ﴿ وَلاَ تَلْبِسُوا الحَقِّ بِالْبَاطِلِ وَتَكْتُمُوا الحَقّ وَأَنتُمْ تَعْلَمُونَ ﴾ [البقرة: ٤٢].

كتم العلم: قال تعالى: ﴿إِنَّ الَّذِينَ يَكْتُمُونَ مَا أَنزَلْنَا مِنَ البَيْنَاتَ وَالْهُدَى مِنْ بَعْدِ مَا بَيْنَاهُ لِلنَّاسِ في الحتاب أُوْلَئِكَ يَلْعَنْهُمُ اللَّهُ وَيَلْعَنْهُمُ اللَّهُ وَيَلْعَنْهُمُ اللَّهُ وَيَلْعَنْهُمُ اللَّهُ وَيَلْعَنْهُمُ اللَّهُ وَيَلْعَنْهُمُ اللَّهُ مِنَ الكِتَابِ وَيَشْتُرُونَ بِهِ فَمَنَا يَكْتُمُونَ مِا أَنزَلَ اللَّهُ مِنَ الكِتَابِ وَيَشْتُرُونَ بِهِ فَمَنَا يَكْتُمُونَ فِي بُطُونِهِمْ إِلَّا النَّارَ وَلاَ يُنكَيمُهُمُ اللَّهُ يَوْمُ القِيامَةِ وَلاَ يُزكَيهِمْ وَلَهُمْ عَذَابُ يُكَلِّمُهُمُ اللَّهُ وَلَهُمْ عَذَابُ أَلِيمٌ ﴿ وَلَهُمْ عَذَابُ مَا يَاكِمُ وَقَلْ البَيْلِ عَنْ اللهِ النَّالَ وَلاَ يَلْكُمُ مِنَا اللهُ عَنْ علم قَالَ قَالَ رسول اللَّهُ عَنْ : «مِنْ سُئِعْلِ عَنْ علم عنه قَالَ: قَال رسول اللَّهُ عَنْ : «مِنْ سُئِعْلِ عَنْ علم عنه قَالَ: قَال رسول اللَّهُ عَنْ : «مِنْ سُئِعْل عَنْ علم

يعلمه فكتمه ألجم يوم القيامة بلجام من نار».

[رواه ابن ماجه وصححه الالباني]

٣- كتم الشبهادة: قال تعالى: ﴿ وَلاَ تَكْتُمُوا الشِّهَادَةَ وَمَن يَكْتُمُهَا فَإِنَّهُ آثِمُ قَلْبُهُ ﴾ [البقرة: ٢٨٣]، وقال: ﴿ وَمَنْ أَظْلُمُ مَمِن كَتَمَ شَهَادَةً عِندَهُ مِنَ اللهِ ﴾ [البقرة: ١٤٠].

كتم بقاء العدة أو انقضائها: قال تعالى: ﴿ وَالْمُطَلَّقَاتُ يَتَربُصُنَ بَانَفُ سِهِنَّ ثَلاثَةَ قُرُوءٍ وَلاَ يَحلُ لَهُنَّ أَن يَكْتُمْنَ مَا خُلَقَ اللَّهُ فِي أَرْحَامِهِنَّ إِن كُنتُمْنَ مَا خُلَقَ اللَّهُ فِي أَرْحَامِهِنَّ إِن كُنتُ مُن مَا خُلَقَ اللَّهُ فِي أَرْحَامِهِنَّ إِن كُنتُ مُؤْمِنُ بِاللَّهِ وَالْيُومِ الآخِرِ ﴾ [البقرة: ١٧٤].

٥- كتم العيوب في المبيع: أخْرج البخاري عن حكيم بن حزام رضي الله عنه أن رسول الله الله قال: «البيعان بالخيار ما لم يفترقا، فإن بينا وصدقا بورك لهما في بيعهما، وإن كذبا وكتما محقت بركة بيعهما».

٦- كتم صفات اللقطة: عن عياض بن حمار قال: قال رسول الله ﷺ: «من وجد لقطة فليشهد ذا عدل أو ذوي عدل ثم لا يغيره ولا يكتم فإن جاء ربها فهو أحق بها وإلا فهو مال الله يؤتيه من يشاء». [رواه أبو داود وصححه الاباني]

#### رابعا: الكتمان المكروه:

ومثاله كتمان فضل الله على الناس: قال تعالى: ﴿ النَّاسُ بِالْبُحُلِ
تعالى: ﴿ النَّذِينَ يَبُّخَلُونَ وَيَأْمُرُونَ النَّاسَ بِالْبُحُلِ
وَيَكْتُمُونَ مَا آتَاهُمُ اللَّهُ مِن فَضْلِهِ وَأَعْتَدْنَا لِلْكَافِرِينَ
عَذَابًا مُّهِينًا ﴾ [النساء: ٣٧]، قال ابن كثير: فالبخيل جَحود لنعمة الله ولا تظهر عليه ولا تبين لا في ماكله ولا في ملبسه ولا في إعطائه وبذله.

ثم قال رحمه الله: «والكفر هو الستر والتغطية فالبخيل يستر نعمة الله عليه ويكتمها ويجحدها فهو كافر لنعمة الله عليه». وعن جابر بن عبد الله رضي الله عنه قال: قال رسول الله هذا ومن أعطى عطاء فوجد فليجز به، ومن لم يجد فليثق، فإن من أثنى فقد شكر ومن كتم فقد كفر، ومن تحلى بما لم يعطه كان كلابس ثوبي زور». [رواه ابو داود وصححه الاباني]. وعنه أيضنًا أن النبي هذا كفار». [رواه ابو داود وصححه بلاء فذكره فقد شكره وإن كتمه فقد كفره». [رواه أبو داود وصححه أبو داود وصححه الالباني]، وقوله هذا وققد كفره.

مضاسد الكتمان الحرام والكروه: يترتب على الكتمان الحرام أو المكروه مفاسد كثيرة منها على سبيل المثال:

٢- فساد القلب: قال تعالى في جزاء كتم
 الشهادة: ﴿ وَمَن يَكْتُمُهُا فَإِنَّهُ آثِمُ قَلْتُهُ ﴾.

 ٣- محق البركة: قال ﷺ: «وإن كذبا وكتما محق بركة ببعهما».

والله من وراء القصد



## إعداد عاطف التاجوري

الحمد لله والصلاة والسلام على رسول الله ﷺ وعلى أله وصحبه ومن والاه.

إن رسول الله على قد أوتي جوامع الكلم، فاقواله وتقريراته هي مرجع المسلمين إلى قيام الساعة، فكان العلماء على مر القرون يستنبطون من الكلام القليل والفعل اليسير لرسول الله على الفوائد الجليلة والعظيمة، ومن أمثلة ذلك هذا الحديث الذي نتناوله في هذه المقالة وهو حديث مروي في العديد من كتب السنة، فقد رواه البخاري ومسلم والترمذي والنسائي وابن ماجه وأحمد في مسنده ومالك في الموطأ والدارمي في سننه وابن حبان في صحيحه الموطأ والدارمي في سننه وابن حبان في صحيحه ورواه أيضًا غيرهم في كتب السنة الأخرى.

وسنذكر أهم طرق الحديث ثم نتبع ذلك بالفوائد الفقهية التي استنبطها العلماء من الحديث.

ففي صحيح البخاري ومسلم وغيرهما عن عائشة رضي الله عنها أن النبي ﷺ اشترى طعامًا من يهودي إلى أجل ورهنه درعًا من حديد.

وروى البخاري وغيره عن أنس رضي الله عنه أنه مشى إلى النبي ﷺ بخبز شعير وإهالة سنخة ولقد رهن النبي ﷺ درعًا له بالمدينة عند يهودي

وأخذ منه شعيرًا لأهله، ولقد سمعته يقول: «ما أمسى عند آل محمد ﷺ صاع بر ولا صاع حب وإن عنده لتسع نسوة».

أما الفوائد المستنبطة من الحديث فهي ما يلي:

ا- جواز الرهن في الحضر: فقد قال النووي في شرح صحيح مسلم: وفيه جواز الرهن في الحضر وبه قال الشافعي ومالك وأبو حنيفة وأحمد والعلماء كافة إلا مجاهدًا وداود فقالا لا يجوز إلا في السفر تعلقًا بقوله تعالى: ﴿وَإِن كُنتُمْ عَلَى سَفَر وَلَمْ تَجدُوا كَاتِبًا فَرِهَانُ مُقَّبُوضَةً ﴾، واحتج الجمهور بهذا الحديث وهو مقدم على دليل خطاب الآية.

وقال ابن حجر في فتح الباري: وقوله أي البخاري في الترجمة وذلك في كتاب الرهن الرهن البخاري في الترجمة وذلك في كتاب الرهن الرهن في الآية خرج مخرج الغالب فلا مفهوم له لدلالة الحديث على مشروعيته في الحضر وهو قول الجمهور وإنما قيده بالسفر لأنه مظنة فقد الكاتب فأخرجه مخرج الغالب.

١- أن الرسول على كان قد دعاه اليهودي لذلك فأجاب دعوته فقد قال ابن حجر في شرحه للحديث في كتاب البيوع باب شراء النبي على بالنسيئة: وقوله: «ولقد سمعته يقول» هو كلام أنس والضمير في سمعته للنبي على أي قال ذلك لما رهن الدرع عند اليهودي مظهراً للسبب في شرائه إلى أجل.

وقال في كتاب الرهن باب في الرهن في الحضر وقول الله عز وجل: ﴿ وَإِن كُنتُمْ عَلَى سَفَر وَلَمْ تَجدُوا كَنتُمْ عَلَى سَفَر وَلَمْ تَجدُوا كَاتِبًا فَرِهَانُ مُقْبُوضَةً ﴾ [البقرة: ٢٨٣]، قُوله: «ولقد رهن درعه» هو معطوف على شيء محذوف، بينه أحمد من طريق أبان العطار عن أنس رضي الله عنه: «أن يهوديًا دعا رسول الله يَّكُ فأجابه».

٣- أن الرسول ﷺ عندما قال: «ما أصبح لآل محمد» أو «ما أمسي في آل محمد» لم يفعل ذلك متضجرًا ولا شاكيًا - معاذ الله من ذلك - وإنما قاله معتذرًا عن إجابته دعوة اليهودي ولرهنه عنده درعه.

وفي شرحه لهذا الحديث في كتاب الهبة من صحيح البخاري استنبط ابن حجر الأحكام الفقهية الآتية:

(۱) جواز معاملة الكفار فيما لم يتحقق تحريم عين التعامل فيه وعدم الاعتبار بفساد معتقدهم ومعاملاتهم فيما بينهم، وهذا يعنى أن التعامل مع

الكفار من غير المسلمين جائز بشرط أن يكون المتعامل فيه ليس محرمًا، ولا يؤثر فساد معتقدهم، حيث إنهم على الكفر ولا فساد معاملاتهم فيما بينهم حيث إنهم لا يراعون فيها الحلال والحرام، لا يؤثر ذلك في هذا التعامل.

(۲) جواز معاملة من أكثر ماله حرام. وهذا يعني أنه سواءً كان المتعامل معه مسلمًا أم كافرًا فالتعامل معه جائز ما دامت المعاملة نفسها شرعية والمتعامل فيه غير محرم، وسواءً كانت هذه المعاملة تجارة بالبيع والشراء، أو إجارة بأن يعمل عنده مقابل أجر ويتقاضى هذا الأجر مقابل عمل غير محرم، أو غير ذلك من أنواع المعاملات الشرعية، أي أن المال الذي يكون حرامًا بالنسبة لشخص ما قد يصل إلى شخص آخر عن طريق معاملة شرعية من شراء أو إجارة أو هبة أو غير ذلك فيكون حالاً في حق الشخص الآخر.

(٣) جواز بيع السلاح ورهنه وإجارته وغير ذلك من الكافر ما لم يكن حربيًا. لأن الكافر الحربي يمكن أن يستعمل هذا السلاح في حرب المسلمين ولكن الكافر غير الحربي أي الذي لا يحارب المسلمين لن يستعمل هذا السلاح في حربهم.

(٤) ثبوت أملاك أهل الذمة في أيديهم. فلا يعتدى عليها ولا تؤخذ من أيديهم إلا بأنواع المعاصلات الشرعية التي يبيحها الإسلام، فقد بقيت هذه الدرع عند اليهودي ولم يفك رهنها الرسول عند اليهودي الرسول ثم افتكها أبو بكر رضي الله عنه بعد موت الرسول على قول أو على بن أبي طالب رضي الله عنه في قول أخر.

(°) جواز الشراء بالثمن المؤجل، ذلك لأن الرسول على المسترى الطعام من اليهودي إلى أجل ورهنه درعه، فالدرع لم تكن ثمنًا وإنما رهن فقط، ولقد ترجم البخاري لحديث عائشة وحديث أنس في كتاب البيع عائشة والمسيئة، وقال ابن حجر: النسيئة بكسر المهملة والمد أي بالأجل، قال ابن بطال: الشراء بالنسيئة جائر بالإجماع.

 (٦) جواز اتخاذ الدروع والعدد وغيرها من آلات الحرب وأنه غير قادح في التوكل.

بل ذلك واجب لقول الله تعالى: ﴿ وَاَعِدُوا لَهُم مَّا اسْتَطَعْتُم مِّن قُوَّةٍ وَمِن رَبّاطِ الخَيْلِ تُرْهِيُونَ بِهِ عَدُوً اللهِ وَعَدُوكُمْ ﴾ [الأنفال: ٦٠].

(V) أن أكثر قوت ذلك العصر الشعير قاله

الداودي.

(A) وفيه ما كان عليه النبي هم من التواضع والزهد في الدنيا والتقلل منها مع قدرته عليها.

(٩) وفيه ما يدل على كرم الرسول ﷺ الذي أفضى به إلى عدم الادخار حتى احتاج إلى رهن درعه.

(١٠) وفيه الصبر على ضيق العيش والقناعة باليسير.

(۱۱) وفضيلة لازواجه لصبرهن معه على ذلك. قلت: فلتقتد بهن زوجات المسلمين ولا تتضجر إحداهن بمجرد مرور زوجها بضائقة مالية أو ببعض الابتلاءات.

(١٢) قال العلماء: الحكمة في عدوله على معاملة مياسير الصحابة إلى معاملة اليهود إما لبيان الجواز أو لأنهم لم يكن عندهم إذ ذاك طعام فاضل عن حاجتهم، أو خشي أنهم لا يأخذون منه ثمنًا أو عوضًا فلم يرد التضييق عليهم، فإنه لا يبعد أن يكون فيهم إذ ذاك من يقدر على ذلك وأكثر منه.

(١٣) وقال ابن حجر في الحديث التالي لهذا الحديث في كتاب الرهن: وقع في أواخر المغازي من طريق الثوري عن الأعمش بلفظ: «توفى رسول الله ورعه مرهونة»، وفي حديث أنس عند أحمد: «فما وجد ما يفتكها به»، وفيه دليل على أن المراد بقوله صلى الله عليه وسلم في حديث أبي هريرة: «نفس المؤمن معلقة بدينه حتى يقضى عنه». قيل: هذا محله في غير نفوس الأنبياء فإنها لا تكون معلقة بدين فهي خصوصية.

(١٤) وفي كتاب المغازي في شرح نفس الحديث قال ابن حجر: فوجه إيراده هنا الإشارة إلى أن ذلك من آخر أحواله وهو يناسب حديث عمرو بن الحارث في الباب الأول أنه ﷺ لم يترك دينارًا ولا درهمًا.

(١٥) وفي باب شراء الإمام الحوائج بنفسه من كتاب البيوع أورد البخاري نفس الحديث أي حديث عائشة رضي الله عنها، وقال ابن حجر: وفائدة الترجمة رفع توهم من يتوهم أن تعاطي ذلك يقدح في المروءة.

هذه بعض الفوائد المستنبطة من هذا الحديث ومن يبحث فيه يجد المزيد، هذا والله أعلم، وصلّ اللهم على محمد وعلى آله وصحبه وسلم.

# 

جماعة أنصار السنة المحمدية وأسرة تحرير مجلة التوحيد تتقدم بخالص التهنئة للأخ الفاضل الشيخ/

# عبد الرحمن بن راشد الراشد

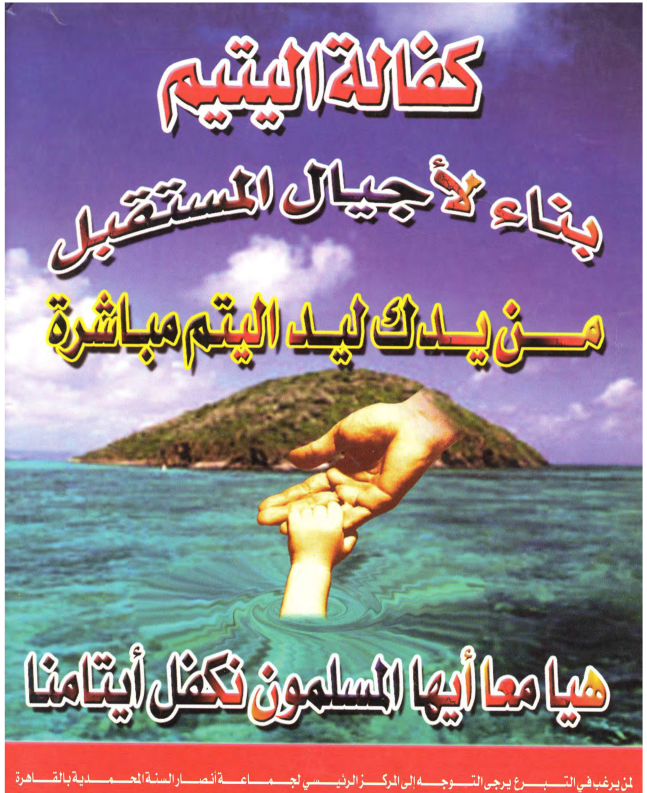
نائب قنصل المملكة العربية السعودية بالسويس، لحصوله على درجة الماجستير بتقدير امتياز من كلية التربية جامعة الأزهر الشريف. وكانت الرسالة بعنوان:

(عزوف الشباب عن العمل المهني، وأثره على بعض مشكلات التنمية بالمملكة العربية السعودية).

وقد نوقشت الرسالة بالقاعة الكبرى بمركز الشيخ صالح بجامعة الأزهر وتكونت لجنة المناقشة من:

- أ.د. محمد عبد السميع عثمان الأستاذ بكلية التربية جامعة الأزهر.
  - أ. د. إكرام السيد غلاب الأستاذ بكلية التربية جامعة الأزهر.
- أ. د. محمود محمد محمود ـ الأستاذ بكلية الخدمة الاجتماعية جامعة الأزهر.
- أ. د. محمد عبد الرزاق خالد الأستاذ بكلية التربية جامعة الأزهر. وجماعة أنصار السنة المحمدية بمصر وأسرة تحرير مجلة التوحيد يتقدمان بخالص التهاني القلبية للشيخ/ عبد الرحمن بن راشد الراشد متمنن له دوام التوفيق والنجاح.

رئيس التحرير



لمن يرغب في التبيع يرجى التوجه إلى المركز الرئيسي لجهاعة أنصار السنة المحهدية بالقاهرة المركز الرئيسي لجهاعة أنصار السنة المحهدية بالقاهرة المسارع قولة على حساب رقم ٣٩٥٩٢٠٣ أو على حساب رقم ٣٩٥٩٢٠٣ بنك في صلى الإسلامي عرجى إرسال صورة المحولة على الفساكس رقم ٣٩٥٩٢٠٣ أو على نفس العنوان أو عمل حوالة بريدية باسم / مدير إدارة الأيتام على مكتب بريد عابدين على نفس العنوان

Upload by: altawhedmag.com