

رئيس مجلس الإدارة د. جمال المراكبي

السيالام عليكم



إسلامية ثقافية شهرية

السنة الرابعة والثلاثون

العدد ٤٠٤ ـ شعبان ١٤٢٦هـ

الثمن ١٥٠ قرشًا

المشرف العام

د.عبدالله شاكر

اللجنة العلمية

د.عبد العظيم بدوى

زكريا حسينى

جمالعبدالرحمن

معاويةمحمدهيكل

فقه الطلاق وأحكامه، ولم يستقر في قلوبهم تعظيم حرمات الله وشعائره، الذي هو من تقوى القلوب، حتى صار بعضهم يطلق امرأته بالثلاث طلاقًا باتًا محرمًا على كل مذهب لا بحله شيخ ولا يحرمه شييخ، وأخر يقول لزوجته: أنت طالق ثلاثًا وكلما حللت حرمت! وأخر جعل الطلاق يحرك به زوجته فيقول: أنت طالق إذا خرجت، وطالق إذا دخلت... إلخ!! وأخر يستهزئ فيقول: علىّ الطلاق من امرأة صاحبي، أو: عليَّ الطلاق من ذراعي ومن قميصي.

بمنالأحمق

جهل كثير من الناس بسبب المعد عن الله-

حتى نذر فقيهم نذرًا فلم يستطع الوفاءيه، فقال: اللهم إنك تعلم أنى لا أجد شيئًا أوفى به نذري، والذي أستطيع فعله أن أقول: امرأتي طالق لوحه الله!!

التحرين

# البريدالإلكتروني

Mgtawheed@hotmail.com Gshatem@hotmail.com التوزيعوالاشتراكات Ashterakat@hotmail.com www.altawhed.com www.ELsonna.com

موقع الجلة على الانترنت مقعال كزالعام

التحرير / ٨ شارع قوله \_ عابدين القاهرة ت: ۲۹۳۰۵۱۷ . فاکس: ۳۹۳۰۵۱۲ قسم التوزيع والاشتراكات ت: ٣٩١٥٤٥٦ مطابع 🕬 التجارية - قلبوب - مصر

# شيس التحرير جمال سعد حاتم مدير التحرير الفني حسين عطا القراط

القد قنيوت مصرفي الارملة المالية مدلا

and the stand white Barris I like IN I W

فى هذا العدد

|     |                     | AD THE REAL PROPERTY AND A DESCRIPTION OF A DESCRIPTION O |
|-----|---------------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| ۲   | د. جمال المراكبي    | الافتتاحية: ماذا نريد من الرئيس؟                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| 0   | رئيس التحرير        | كلمة التحرير: المحالي المعال                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
|     |                     | باب التفسير: «سورة الجن» الحلقة الأولى                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| ٩   | . عبد العظيم بدوي   | Beiling Magane En warrend                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| 11  | زكريا حسينى         | باب السنة: أعمال توجب سخط الله                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| 17  | على الوصيفي         | لماذا لا نخاف الله                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| ۱۸  | عاطف التاجوري       | وفاءً لا غدرًا                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| 7+  | الثانى              | مسابقة القرآن الكريم بالمركز العام - العام                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| 11  | على حشيش            | درر البحار من صحيح الأحاديث: (٢٦)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
|     | ائد وأحكام (٢)      | مختارات من علوم القرآن: قراءة القرآن فو                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| 77" | مصطفى النصراتي      | the latter and the autocant                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
|     |                     | سد الذرائع المؤدية إلى الشرك بالله (٣)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| 77  | الله شاكر الجنيدى   |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| ٣.  | صالح آل طالب        | منبر الحرمين: المبادرة بالأعمال الصالحة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
|     |                     | وقفات مع القصة: «قصة سليمان عليه الس                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| 45  | د الرزاق السيد عيد  |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| 177 | علاء خضبر           | واحة التوحيد                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
|     | » عند الصوفية       | اتبعوا ولا تبتدعوا: حقيقة «الشيخ والمريد                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| ۳۸  | معاوية محمد هيكل    |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| 11  | متولى البراجيلي     | دراسات شرعية: مسائل في السنة (٧)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| 27  | جمال عبد الرحمن     | الأسرة المسلمة في ظلال التوحيد                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| 29  | التحرير             | المشروع فى شىھر شىعيان                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| 01  | مجدي عرفات          | الإعلام يسير الأعلام                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| 01" | و إسحاق الحويني     | اسئلة القراء عن الأحاديث                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
|     | د من المجنون ا      | تحذير الداعية: «قصة خروج الجَرْو الأسو                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| 07  | على حشيش            |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| 01  | لفتوى بالمركز العام | فتاوى لجنة ا                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| 7.  | اللجنة الدائمة      | فتاوى فبعقار عدر المعية                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| 77  | محمد فتحى           | إعلام الناس بأحكام اللباس                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| 72  | حسين الدسوقي        | ليلة النصف من شعبان اتباع لا ابتداع                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| 77  | أسامة سليمان        | الخوارج بين الماضي والحاضر                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| 79  | صلاح عبد الخالق     | من أداب المساجد                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
|     |                     |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |

اسباب مغفرة الذنوب من أقوال الرسول ﷺ وليد أمين الرفاعي ٧١

صاحبة الامتياز

# ثمنالنسخة

مصر ١٥٠ قرشا ، السعودية ٢ ريالات ، الإمارات ٢ دراهم ، الكويت ٥٠٠ فلس ، المصرب دولار أمريكي، الأردن ٥٠٠ فلس، قطر ٦ ريالات، عمان نصف ريال عماني، أمريكا ٢ دولار، أوروبا ٢ يورو.

# الاشتراك السنوي:

۱- في الداخل ۲۰ جنيها (بحوالة بريدية داخلية باسم مجلة التوحيد ـ على مكتب بريد عابدين). ٢ ـ في الخارج ۲۰ دولارا أو ۲۵ ريالا سعوديا أو ما يعادلها. ترسل القيمة بسويفت أو بحوالة بنكية أو شيك على بنك فيصل الاسلامي ـ فرع القاهرة ـ باسم مجلة التوحيد ـ انصار السنة (حساب رقم / ۱۹۱۵۹).



المركز العام: القاهرة - ٨ شارع قوله - عابدين هاتف: ٣٩١٥٤٥٦ - ٣٩١٥٤٥٦

الله المحكم ومحكم المتلك ليتم المسالية الما المالة. المحكم المحكم المسالية الأرسية المسالية والم

المتحمل عذا ممنع من مضارحة إيضابية

التوزيع الداخلي مؤسس ١٢ هم الأهر ام وفروع أنصار السنة المحمدية

**7** nie اعداد الرئيسالعام 5 A 10 107.2 ٢ التوحير العدد ٢٠٤ السنة الرابعة والثلاثون

الحمد لله وحده، والصلاة والسلام على محمد وآله وصحبه وبعد: فقد شبهدت مصر في المرحلة الحالية جدلاً سياسيًا واسعًا بعد تعديل المادة ٧٦ من دستور ١٩٧١م والتحول من ظاهرة الاستفتاء الشعبى كطريق لانتخاب رئيس الجمهورية إلى انتخاب الرئيس بالاقتراع الحر المباشر من بين أكثر من مرشح للرئاسة وما استتبع ذلك من حالة رواج سياسى بعد حالة من الجمود، وقد تجلى هذا في تقدم المرشحين ببرامج انتخابية تعبر عن رؤية كل منهم للمرحلة المستقبلية؛ وتبع ذلك حالات من الجدل الفكرى بين عموم الناس وكشرت الأسئلة حول رؤية أنصار السنة للحالة الراهنة.

ومن ثم كان هذا الحوار:

قال لي محاورًا: ما هذه السلبية التي تتمتعون بها؟ لماذا لا يكون لكم دور إيجابي ومشاركة فعالة في الحياة السياسية؟

قلت له: أي عمل سياسي تقصد؟

قال: انتخاب الرئيس واختيار النواب في البرلمان.

> قلت له: نحن نهتم بأمر أكثر أهمية. قال متعجبًا: أكثر أهمية!!

قلت: بلى، دعوة الناس إلى الله وتوحيده واتباع منهاج الرسول ﷺ ونبذ البدع والخرافات والضلالات التي يعج بها المجتمع المسلم وتعوق تقدمه وازدهاره.

قال: وهل هذا يمنع من مشاركة إيجابية في العمل السياسي؟

قلت له: أما باسم جماعتنا فنحن لا نشارك في هذه السياسة إلا بالمناصحة والأمر بالمعروف والنهي عن المنكر وطاعة ولاة الأمر في المعروف ما لم يأمروا بمعصية، فلا طاعة

في المعصبة، وهذا موقف قديم ومعلن منذ أن تأسست هذه الجماعة عام ١٩٢٦م فنحن جماعة دعوة ولسنا حزبًا سياسيًا نسعى للوصول إلى السلطة وإنما نحن نسعى إلى التغدير في القاعدة العريضة من الشعب يدعوة الناس إلى منهج الرسول 攀 وإلى العـمل بكتـاب الله وسنة رسـول الله 🐸 وإجماع الأمة - أعنى سلف هذه الأمة - فلن تصلح هذه الأمة إلا بما صلح به أولها، أما على المستوى الفردي فنحن لا نقاطع الانتخابات فأنا بنفسى أشارك في عملية الانتخاب ولكننا ندعو الناس إلى فهم سليم واختدار دقدق براعى فيه اختيار الأصلح، ومدار الصلاحية على العلم والقوة والأمانة؛ قال تعالى ﴿ قَالَتْ إِحْدَاهُمَا يَا أَبَتِ اسْتَأْجِرْهُ إِنَّ خَيْرَ مَنِ اسْتَأْجَرْتَ الْقُوِيِّ الأَمِينَ ﴾

[القصص:٢٦].

وقــال تعـالى على لســان يوسف عليــه السـلام: ﴿ اجْعَلْنِي عَلَى خَـزَائِنِ الأَرْضِ إِنِّي حَفِيظٌ عَلِيمٌ ﴾ [بوسف:٥٥].

فالمسلمون جميعًا مسئولون عن تولية أصلح الناس وأقــواهم على تحــمل هذه الأمـانة دون تهـاون أو تقـصـيـر، ومـدار الصلاحية كما قلنا على القوة والأمانة.

القـوة والقـدرة على تحـمل أعـبـاء هذا المنصب، والأمانة التي تجعله يؤدي لكل ذي حق حقه.

وما أعظم وما أخطر شأن هذه الأمانة وفي هذا يقول النبي ﷺ: "إنها أمانة وإنها يوم القيامة خـزي وندامة إلا من أخـذها بحقها وأدى الذي عليه فيها".

[مسلم ك الإمارة ح ١٨٢٥]

وضياع هذه الأمانة في الأمة من أشراط الساعة وأسباب قربها وفي هذا يقول نبينا ": "إذا ضيعت الأمانة فانتظر الساعة، قيل: يا رسول الله وما إضاعتها؟ قال: إذا وسد الأمر إلى غير أهله فانتظر الساعة".

[البخاري ك العلم ح٥٩]

فــهل يُظن بمن يؤمن بهــذا أن يكون سلبيًا؟؟ ولكن أحيانًا يكون المعروض المتاح من البرامج والأفكار لا يتناسب مع طموحنا كمحكومين وهنا نسـعي إلى الدعـوة إلى

الحق وبيانه المؤيد بالدليل، وهذا ما نطمح إليه.

قال: وما هي طموحاتكم؟

قلت: أولا أن نُحكم كأغلبية مسلمة بقوانين لا تتعارض مع شريعتنا، هل يعقل أن تكون البرامج الانتخابية المعروضة من جميع المرشحين لا تتناول مسألة تعديل الشريعة الإسلامية؛ فإمكانية التغيير متاحة؛ إذ يعلن أكثر من مرشح في برنامجه إلغاء قانون الطوارئ أو تعديله بينما لا نجد أحدًا يشير من قريب أو بعيد لتعديل مواد القانون الجنائي التي تخالف صراحة شريعة الإسلام مثل القوانين المتعلقة بجريمة الزنا مع أن تقاليد الشعب المصري ترفض مثل هذه القوانين البالية ولا تتعامل

إننا نعيش مخالفة دستورية منذ تم تعديل دستور ١٩٧١م في عهد الرئيس السابق أنور السادات واشتمل التعديل فقرتين، الأولى: تجديد انتخاب الرئيس لمد تالية بدلا من كلمة (مدة تالية)، والثانية: الشريعة الإسلامية المصدر الرئيسي) وهذا يعني أن تكون كل القوانين موافقة لأحكام الشريعة، وإلا كانت غير دستورية وأن تكون الشريعة الإسلامية هي أم القوانين وألا يصدر تشريع أو لأئحة تخالف الشريعة الإسلامية.

وها هو التعديل الأول يُطبق إلى الآن، أما عن التعديل الثاني فالقوانين ما زالت حبيسة الأدراج في المجلس الموقر، وعلى المجالس التشريعية والحكومة تقع تبعة هذه المخالفة.

قال محاوري: وماذا عن المشاكل التي يعاني منها الشعب من بطالة وتدن في مستوى المعيشة وكذلك الإصلاحات التي تمت طيلة السنوات الماضية ألا تمثل لكم قيمة تختارون على أساسها من يمثلكم في الحكومة والدرلمان؟؟

قلت: نحن لا ننكر هذه الأشياء ولا نعيش بمعزل عنها ولكننا نرى أن تطبيق أحكام

العدد السنة الرابعة والثلاثون ٣

الشريعة الإسلامية لا يمنع من الإصلاح ولا يعني العودة بالمجتمع إلى قرون ماضية مظلمة كما يروج لذلك دعاة العلمنة، بل إن المضي في هذا الطريق الذي ندعو إليه هو السبيل الأعظم للقضاء على البطالة ولرفع مستوى المعيشة وزيادة الإصلاحات، وكذلك مستوى المعيشة وزيادة الإصلاحات، وكذلك يؤدي إلى القضاء على ظاهرة الإرهاب وعلى كل فكر ينبت في الظلام ويدعو إلى التكفير، فإن هؤلاء يرتكزون في منهجهم التكفيري على قضية غياب الشريعة الإسلامية.

إن أخوف ما نخافه أن تفرز المرحلة التي نعيشها الآن مزيدًا من العلمنة وأن تدير مصر في المرحلة المقبلة ظهرها لتراثنا وشريعتنا بدعوى التحرر وتحقيق النموذج الأمريكي والغربي باعتباره المثل الأعلى والنموذج الذي ينبغي أن يُحتذى، وهذا ما يروج له بعض المرشحين ويدندن حوله كثير ممن يزعمون الإصلاح ويسمون أنفسهم إصلاحيين.

قال محاوري: ولكننا لا نعيش وحدنا في هذا الوطن، بل معنا إخوة في الوطن من غير المسلمين، فكيف نطبق عليهم أحكام الشريعة الإسلامية؟

قلت: نحن لا ننكر وجود غير المسلمين، وشريعتنا لا تصادر حقوق غير المسلمين،

والقوانين النابعة من الشريعة الإسلامية لا تمس حقوقهم من قريب أو بعيد وهذا أمر بديهي معلوم.

إننا نطبق قانون الميراث المستوحى من الشريعة الإسلامية والفقه الإسلامي في مصر ولم يقل أحد إن تطبيق مثل هذا القانون يمس حقوق غير المسلمين.

قال: فما الذي ترجوه من الرئيس القادم؟ قلت: الذي نريده من الرئيس القادم؟ يجعل هذه النصيحة نصب عينيه، فإن رسول الله ﷺ يقول "الدين النصيحة. قلنا لمن يا رسول الله؟ قال: لله ولكتابه، ولرسوله، ولأئمة المسلمين، وعامتهم". [رواه مسلم]؟ وقال ﷺ : "إن الله يرضى لكم ثلاثًا ويسخط لكم ثلاثًا: يرضى لكم أن تعدوه ولا تشركوا به شيئًا، وأن تعتصموا بحبل الله جميعًا ولا تفرقوا، وأن تناصحوا من ولى الله أمركم، ويسخط لكم: قيل وقال، وإضاعة المال وكثرة السؤال". [رواه احمد ومسلم]

وأن يجعل التعديلات للقوانين المخالفة للشريعة في حيز الاهتمام والتنفيذ، وأن يضرب بيد من حديد على الفساد والمفسدين، والله يعلم إني لناصح إن أريد إلا الإصلاح ما استطعت وما توفيقي إلا بالله عليه توكلت وإليه أنيب.

paul family dyna family,



بالنسبة لما نسب إلينا أننا بايعنا الرئيس حسني مبارك أميرا للمؤمنين، وحكمنا على غيره من المرشحين أنهم آثمون فإننا نقول ، إن الرئيس حسني مبارك وليس أحد غيره - قد بادر مبادرة غير مسبوقة دعى فيها الشعب للاستفتاء على تغيير المادة ٢٧، ومن خلال هذه المادة فتح باب الترشيح لرئاسة الجمهورية وأصبح الرئيس مبارك بموجب ذلك مرشحا مثل غيره من المرشحين وذلك من الناحية الاستورية، ومن هنا لا يمكن الحكم على مرشح أنه آثم بتقدم للترشيح للرياسة، ولا يُعد ذلك خروجا على الرئيس القائم، ولا خلعا ليد الماعة عنه، ولا منازعة له في حقوقه، والذي يقع عليه الاختيار بعد ذلك رئيسًا لمسر له حق الطاعة في المعروف، ولا يجوز شرعا الخروج على الرئيس الحاكم بعد تنصيبه، ولا التشهير به في المجالس ولا نصحه على المنابر، بل يُدعى لولاة الأمور بالتوفيق والسداد، ففي توفيقهم وصلاحهم وسدادهم صلاح البلاد والعباد.

والله أسأل أن يوفق رئيسنا لما يحب ويرضى، ولما يحقق طموح هذا الشعب والأمة في هذه المرحلة المقبلة.

٤ التوحير العدد ٢٠٤ السنة الرابعة والثلاثون

رنيس التجرير جمال سعد حاتم

الحمد لله على إحسانه، والشكر له على توفيقه وامتنانه. وبعد:

أيام قليلة وتستقبل الأمة هذا الزائر المحبوب بفرح غامر وسرور ظاهر، وبهجة بقدوم رمضان، فيوم إقباله لهو يوم تفتح له قلوبنا وصدورنا، فاستقبلناه بملء النفس غبطة واستبشارًا، استبشرنا بساعة صلح مع النفس نتسابق إلى الطاعات بعد طول إعراضنا وإباقنا، أعاننا الله على بره، فكم تاقت له الأرواح، وهفت لشدو أذانه الآذان، وهبَتُ سحائبُه الندينَة بالرحمة والغفران، في رحابه تورق الأيادي والنفوس فتفيض بالبر والإحسان.

أيام قليلة ويهل علينا شهر كريم وحال الأمة ليس بأفضل من سابقه، وأمتنا الإسلامية ما تزال تعاني جراحات عظيمة، وتعايش مصائب كبرى، وطعنات شديدة تنم عن حقد وكيد للإسلام والمسلمين، فها هي الأيام تثبت خبث الأمريكان ومؤامراتهم على المسلمين في كل بقاع الدنيا، ففي العراق نجد مذاق السُّم والمرارة وقد بثه الأمريكان واليهود وأعداء الإسلام ممن يناصرونهم قد ملأ الحلوق، والكيد والمؤامرة في سوريا ولبنان وأفغانستان ومصر والسسودان، ﴿ وَيَمْكُرُونَ وَيَمْكُرُ اللَّهُ وَاللَّهُ خَيْرُ الْمَاكِرِينَ ﴾

#### كيف نستقبل الشهر الكريم؟

إنها فرحة كبرى تعيشها الأمة الإسلامية، فها هي إزاء دورة جديدة من دورات الفَلَك، تمر الأيام وتمضي الشهور، ويحل بنا هذا الموسم الكريم، وهذا الشهر العظيم، فيا لها من فرصة عظيمة؛ ومناسبة كريمة، تصفو فيها النفوس، وتهفو إليها الأرواح، وتكثر فيها دواعي الخير، تفتح الجنات، وتتنزلُ الرحمات، وترفع الدرجات، وتغفرُ الزلات.

إن استقبالنا لرمضان يجب أن يكون أولا بالحمد والشكر لله جل وعلا، والفرح والاغتباط بهذا الشهر العظيم، والتوبة والإنابة من جميع الذنوب والمعاصي، والخروج من المظالم، وردَّ الحقوق إلى أصحابها، والعمل على استثمار أيامه ولياليه صلاحًا وإصلاحًا، فبهذا الشعور والإحساس: تتحقق الأمال، وتستعيد الأفراد والجماعات كرامتها، أمَّا أن يدخُل رمضان ويراه بعض الناس تقليدًا موروثًا، وأعمالا صورية الأثر، ضعيفة العطاء، فإن ذلك يعد جهلا بحقيقة رمضان وما ينبغي أن يكون الناس عليه فه.

ولقد جهل أقوامُ حقيقة الصيام فقصروه على الإمساك عن الطعام والشراب؛ فترى بعضهم لا يمنعه صومُهُ من إطلاق اللسان، والوقوع في الغيبة والنميمة والكذب والبهتان، ويطلقون للأعيُن والآذان الحَبُّلَ والعنان، لتقع في الذنوب والعصيان، وقد قال ﷺ: «من لم يدع قول الزور والعمل به والجهل، فليس لله حاجة أن يَدَعْ طعامه وشرابه». [صحيح البخاري ٦٠٥٧]

فيا من أوجعته الذنوب وأزري به العصيان، بادر برفع يد ِفي

JUSTURIA

Bar Charles and

Martine Section

يُهلُ علينا بعد أيام قليلة شهر كريم، وحال الأمة ليس بأفضل من سابقه، وأمتنا الإسلامية ما تزال تعاني جراحات عظيمة، وتعايش مصائب كبرى، وطعنات شديدة تنم عن حقد وكيد للإسلام

ظلام الليل تدعو الله أن يقبل توبتك وأن يمحو خطاياك. ولا تقنط من رحمة الله الكريم الذي يقول بين آيات الصيام: ﴿ وَإِذَا سَأَلَكَ عِبَادِي عَنَّى فَإِنَّى قَرِيبٌ أُجِيبُ دَعْوَةَ الدَّاعِ إِذَا دَعَانِ فَلْيَسْتَجِيبُوا لِي وَلَيُؤُمِنُوا بِي لَعَلُّهُمْ يَرْشُدُونَ ﴾ [البقرة:١٨٦].

وَرَعْمَ أَنْفَ مِن أَدركه رمضان فلم يغفر له، وذلك لما فيه من النفحات والرحمات التي لا يحرمها إلا من حرَم نفسه ففي الصحيحين أن النبي قال: «إذا جاء رمضان فتحت أبواب الجنة وغُلَّقَت أبواب الذار وصفدت الشياطين». [صحيح البخاري ومسلم]

نستقبل شهر رمضان؛ شهر القيام والتراويح والذكر والتسابيح، فاعمرو لياليه بالصلاة والدعاء وقراءة القرآن، ورُبُّ دعوة صادقة بجوف ليل تسري حتى تجاوز السماء فيكتب الله بها لك سعادة الدارين.

نستقبل شهر القرآن حيث كان جبريل عليه السلام يلقى النبي فيه كل ليلة فيدارسه القرآن، ﴿شَهُرُ رَمَضَانَ الَّذِي أُنْزِلَ فِيهِ الْقُرْآنُ هُدُى للِنَّاسِ وَبَيَنَّاتٍ مِنَ الْهُدَى وَالْفُرْقَانِ ﴾ [البقرة:١٨٥] وقد كان السلف رحمهم الله إذا جاء رمضان تركوا الحديث وتفرغوا لقراءة القرآن، وسيرتهم إلى وقت قريب شاهدة لمن يختم القرآن في رمضان كل يوم أو كل ثلاثة أيام. فالهجوا بذكر ربكم، ورطبوا السنتكم بتلاوة كتابه، فبه تزكو النفوس وتنشرح الصدور وتعظم الأجور.

نستقبل شهر الجود والإنفاق وهو مرتبط بالقرآن، فعن ابن عبّاس رضي الله عنهما قال: «كان رسول الله أجود الناس، وكان أجود ما يكون في رمضان حيث يلقاه جبريل فيدارسه القرآن، فلرسول الله الله حين يلقاه جبريل أجود بالخير من الريح المرسلة» [رواه البخاري ومسلم] وذلك أن رمضان شهر يجود الله فيه على عباده بالرحمة والمغفرة والعتق من النار والرزق والعقل فمن جاد على عباد الله جاد الله عليه.

فياً من أفاء الله عليه من الموسرين، إن الله هو الذي يعطي ويمنع، ويحفض ويرفع وهو الذي استخلفكم فيما رزقكم لينظر كيف تعلمون، والمؤمن في ظل صدقته يوم القيامة ﴿وَمَا أَنْفَقْتُمْ مِنْ شَيْءٍ فَهُوَ يُخْلِفُهُ وَهُوَ حَيْرُ الرَّازِقِينَ ﴾ [سبا:٣٩] ولن يعدم الموسر محتاجًا يعرفه بنفسه أو جهات موثوقة تعينه.

نستقبل الصوم والصومُ حكَمُ وأسرار، ومنها أنه حرمان مشروع، وتاديب بالجوع، وخشوع لله وخضوع، يستثير الشُفقة ويحض على الصدقة، يكسر الكبر، ويعلَّم الصبر، ويسنُّ خلالَ البر، حتى إذا جاع من ألف الشُبع، وحُرِم المترفُ أسباب المتع عرف الحرمان كيف يقع والجوع كيف ألمه إذا لذع.

نستقبل شهر رمضان شهر الفتوحات والانتصارات، وبقدر ما نستبشر بحلوله بقدر ما نعقد الآمال أن يبَّدل الله حال الآمة إلى عز ونصر وتمكين وأن يردها إليه ردًا جميلا، وإلا فإن رمضان يحل بنا والآمة مثخنة بالجراح، مثقلة بالآلام، يحل رمضان ومسرى رسول الله نه ما يزال يئن تحت وطأة خنازير اليهود بمباركة الآمريكان ودعمهم.

٦ التوجيرة العدد ٤٠٤ السنة الرابعة والثلاثون

يحل علينا الشهر الكريم والمؤامرة الأمريكية اليهودية على أبناء شعبنا الفلسطيني تُشمَّ رائحتها العفنة في محاولة قذرة لضرب الوحدة الفلسطينية.. واقتلاع روح الجهاد من نفوس أبناء شعبنا البطل وبث الخلافات والفرقة والتناحر بين الفصائل الفلسطينية وبينها وبين السلطة بعد الانسحاب الإسرائيلي من غزة والذي يأتي في إطار المؤامرة لضرب الوحدة الفلسطينية ولإظهار الفلسطينيين للعالم أنهم غير قادرين على بسط سلطتهم على المناطق التي ستنسحب منها إسرائيل على الرغم من أن هذا الانسحاب أحادي الجانب يأتي نتيجة مباشرة لأعمال المقاومة الفلسطينية وللخسائر الكبيرة التي يتكبدها اليهود في غزة، ومحاولتهم القبيحة ضرب وحدة الشعب الفلسطيني!

ومع استقبال هذا الشهر الكريم فإننا نتذكر شعبنا الفلسطيني بدعاء صادق، فادعوا الله لهم في سجودكم وشاطروهم آلامهم وآمالهم؛ فمن لم يهتم بأمر المسلمين فليس منهم ﴿عَسَى اللَّهُ أَنْ يَكُفُ بَأْسَ الَّذِينَ كَفَرُوا وَاللَّهُ أَشَدُ بَأْسًا وَأَشَدَّ تَنْكِيلاً ﴾ [النساء:14].

# المحاسبة والتدبر .. والتقويم والتفكر

يحل علينا الشهر الكريم والأمة بحاجة ماسة إلى أن يستدعي أبناؤها معاني المحاسبة والتدبير، والتقويم والتفكر التي يبرزها هذا الشهر الكريم الذي يمثل جامعة للخير والبر، ومدرسة للحلم والصبر، ومنارة للإيمان والتقوى، وحصنًا من الفتن والأدواء، وغذاءً للأرواح، وبلسمًا للجراح، وكابحًا للشهوات والغرائز، وشاحدًا للهمم والعزائم، وجاليًا لسخائم النفوس وأمراض القلوب، وطريقًا لتالف الأمة، وجاليًا لسخائم النفوس وأمراض القلوب، وطريقًا لتالف الأمة، وتراحم أبنائها وتعاونهم، فهو - بحقٍّ - ربيع المؤمنين، وغنيمة الصالحين، وفرصة العصاة والذنبين، به تتذكر أمة الإسلام مجدها الخالد، وعزها التالدَ، وماضيها المشرق، وانتصاراتها الباهرة، يحفرُ الخالد، وغذها التالدَ، وماضيعا المشرق، وانتصاراتها الباهرة، يحفرُ ما الخالد، وغزها التالدَ، وماضيعا المشرق، وانتصاراتها الباهرة، يحفرُ وتذك الهمم، ويُصنق الماعر والأحاسيس، ليقف كل مسلم موقف جدً محاسبا لنفسه، هل تنبه في هذا الشهر الكريم من غفلته، واستيقظ من رَقْدَتِه، أو أن حاله في هذا الشهر كحاله في غيرِه، تأسره المعاصي، وتلهيه سكرة الهوى وطول الأمل.

نستقبل شهرًا كريمًا والأخطاء المتفشية في واقع الصائمين جديرة بالمعالجة وتشخيص أسبابها التي يجمعها قلة البصيرة في دين الله، وضعف الارتباط بفقه حكمه وأحكام، وإنه لينبغي لكل صائم - يرجو قبول صيامه - أن يبادر إلى عرض حاله في هذه الفريضة العظيمة على ميزان الشرع، ومعيار السُنَّة المطهرة؛ فسوء فهم بعض المسلمين لهذه الشعيرة العظيمة جعل لهذه الظواهر رواجًا في واقع المسلمين؛ وإلا فمن لم يستفد من عبادة الصوم دروسيًا وعبرًا، وأثارًا وفكرًا فمتى يستفيد؟! ومن لم يُقَوِّم نفسه في رمضان فمتى يقومها؟!

#### اغتنام الأوقات في شهر البركات

نستقبل الشهر الكريم وعلى المسلم ألا يستكثر عمله من صيام وقيام وصدقة واعتكاف، وتلاوة ودعاء، فكل عَمّله ـ مهما كثُر ـ قليل في جـانب نِعَم المولى ـ عـز وجل ـ عليــه، وإنه لمن الحـرمـان والغبن

المؤامرات مستمرة من أمريكا والغرب لضرب الشعوب بالحكومات وتفتيت الدول العربية والإسلامية كما فعلت من قبل بالاتحاد السوفيتي ودول أوروب

التوجير العدد 2+ \$ السنة الرابعة والثلاثون ٧

MASINGAL

نستقبل شهر رمضان شهر الفتوحات والانتصارات، وبقدر ما نستبشر بحلوله بقدر ما نعقد الآمال أن يبتدل الله حال الأمة إلى عزونصر وتمكين وأن يردها إليه رد أجميل

والخسارة، أن تمر أيام هذا الشهر المبارك ولياليه من المسلمين من لم يرفع رأسًا لاغتنام هذه الأوقات، فيقطعون النهار بالنوم والكسل، والليل بالسهر واللهو والمحرمات، والتفنن في المشتهيات والملذات، وإطلاق الجوارح إلى ما حرَّم الله عز وجل.

نستقبل شهرًا كريمًا ونحن نتذكر سُرْعَةً زوال هذا الشهر؛ ألا نحسن الأدب مع شهر الله المبارك؛ ألا نعتبر بمن كان معنا في رمضان الماضي ولكن حال الموت بينهم وبين إدراك رمضان هذا العام؛ بل وافاهم وهم تحت الثرى، وقد سرى فيهم البلى، ونحن لا ندري هل ندرك قدوم هذا الشهر أم يحول بيننا وبين ذلك هادم اللذات ومفرق الجماعات، فاللهم بلغنا رمضان.

ننتظر حلول الشبهر العظيم وأمة الإسلام قد أحاطت بها الفتن، وتكاثرت عليها المحن، وتداعت عليها الأمم، فجدير بأمة الإسلام أن تأخذ من ماضيها المجيد الدروس والعبر، فأمة لا ماضي لها، لا حاضر ولا مستقبل لها، ونحن أمة لها حضارة وأصالة وتاريخ، لها ماض تليد، وحاضر عتيد، ومستقبل - بإذن الله - مشرق سعيد، ولا صلاح لآخر هذه الأمة إلا بالسير على ما صلح عليه أولها.

## مصائب ومؤامرات أعداء الإسلام

وإذا كنا ننتظر شهر الخير والبركات والبركة والانتصارات فإننا نتضرع إلى المولى عز وجل أن يعز شعب العراق الذي لاقى أبشع أنواع العذاب من أعداء الإسلام الذين ألبسوا أنفسهم ثوب الشفافية وجعلوا من أنفسهم المنقذ لشعوب العالم الإسلامي فأذاقوا الشعب ألوان العذاب وأبشع أنواع التعذيب من يلبسون ثوب الإصلاح ونشر الديمقراطية الزائفة بدستور ماكر بغيض أرادوا من خلاله أن يثبتوا محروبتها وأن يقطعوا أوصال دولة عربية وإسلامية بأن يقتلعوها من الشيعة والأكراد لتشتعل الحرب الأهلية بينهم بعد أن قسم العراق من الشيعة والأكراد لتشتعل الحرب الأهلية بينهم بعد أن قسم العراق من خلال مشروع الدستور المقترح على أسس طائفية لتتطاحن مع بعضها، نفس المؤامرة التي افتعلتها أمريكا مع الموساد الإسرائيلي في بعنها، نقس المؤامرة التي افتعلتها أمريكا مع الموساد الإسرائيلي في بعنو عالمان بقتل رئيس الوزراء السابق الحريري وتوجيه أصابع الاتهام بعد وقوع الحادث بدقائق إلى سوريا.

والمؤامرات مستمرة لضرب الشعوب بالحكومات وتفتيت الدول العربية والإسلامية كما فعلت من قبل بالاتحاد السوفيتي ودول أوروبا الشرقية، إنه المارد الجبار ولكن جبار الجبابرة حي لا يموت فهو القادر على أن يفتت أمريكا والغرب إلى دويلات صغيرة بإذنه تعالى، ورب القرآن قادر على أن يمزق من مزَّق كتابه في جوانتانامو.

اللهم فبلغنا شهر رمضان، وارزقنا فيه توبة نصوحًا، تمحى بها الأوزار، ونرتقي بها إلى منازل الأبرار، وآخر دعوانا أن الحمد لله رب العالمين.

٨ التوحير العدد ٤٠٤ السنة الرابعة والثلاثون





الحلقة الأولى

اعداد د. عبد العظيم بدوى

الحمد لله والصلاة والسلام على رسول الله وبعد: فسورة الجن مكية، شأنها شأن السور المكيّة في الاهتمام بترسيخ العقيدة وبيان أصول الدين وأركان الإيمان، ولا سيما هذه الأركان: التوحيد، والرسالة، والبعث. ومحور السورة يدور حولَ هذا العالم من عوالم الغيب، وهو عالم السورة يدور حولَ هذا العالم من عوالم الغيب، وهو عالم العرب المخاطبون بهذا القرآن أول مرة يعتقدون أن للجنَ سلطانًا في الأرض، فكان الواحدُ منهم إذا أمسى بواد أو قفر لجا إلى الاستعاذة بعظيم الجنّ الحاكم لما نزل فيه من الأرض، فقال: أعوذ بسيد هذا الوادي من سفهاء قومه، ثم بات آمنًا.

كذلك كانوا يعتقدون أن الجنّ تعلّمُ الغيب، وتخبرُ به الكهّان فيتنبُون بما يتنبأون، وفيهم من عَبَدَ الجنّ، وجعل بينهم وبين الله نسبًا، وزعم له سبحانه وتعالى زوجةً منهم تلد له الملائكة.

والاعتقادُ في الجنّ على هذا النحو أو شببهه كان فاشيًا في كل جاهلية، ولا تزالُ الأوهامُ والأساطيرُ من هذا النوع تسود بيئات كثيرةً إلى يومنا هذا، وقد تكفَلتْ هذه السورة بتصحيح ما كان مشركو العرب وغيرُهم يظنّونه عن قدرة الجنّ ودورهم في هذا الكون، كما تكفّلت بوضع حقيقة هذا الخلق المغيب في موضعها بلا غُلو ولا اعتساف.

وأنا الآن أقدم لك بين يدي تفسير السورة مقدمةً عن هذا العالم، مأخوذةً مما ذكر عنه في غير هذه السورة، وفي سنة النبي نه، فمن هم الجنّ؟ ومتى خُلِقُوا؟ وممَ خُلِقُوا؟ وأين يسكنون؟ وهل يأكلون ويشربون؟ وهل يتناكحون ويتناسلون؟ وما هي حقيقة الحرب المشتعلة بين الجنّ والإنس؟ ومتى بدأت؟ وما هي قدراتُ الجنّ؟ وهل يقدرون على إيذاء الإنس؟ ولماذا يؤذونهم؟ وكيفً يصون الإنسان نفسه عن أذاهم؟

أقول وبالله التوفيق:

الجنّ عالمُ غيرُ عالم الإنس والملائكة، وبينهم وبين الإنس قدر مشتركٌ في العقل والإدراك، والقدرة على سلوك طريق الخير والشر وسُمِّي بهذا الاسم- عالم الجنّ- لاجتنانهم، أي استتارهم عن أعين الإنس، قال الله تعالى عن الشيطان: ﴿ إِنَّهُ يَرَاكُمْ هُوَ وَقَبِيلُهُ مِنْ حَيْثُ لاَ تَرَوْنَهُمْ﴾ [الأعراف: ٢٧]، فهو إذن من عوالم الغيب، وإنما قلنا بوجوده لإخبار الله عنه، ﴿ وَمَنْ أَصَدَقَ مِنَ اللَّهِ

التوحيا العدد ٢٠٤ السنة الرابعة والثلاثون ٩

حَرِيثًا ﴾ [النساء: ٨٧]، فالإيمان بعالم الجن واجب كالإيمان بغيره من الغيبيات، التي أخبرنا الله بها.

وقد كـان خلق الجن قـبل خلق الإنس، قـال تعالى: ﴿وَلَقَدْ خَلَقْنَا الإنستانَ مِن صَلْصَالٍ مِّنْ حَمَا مُـسْنُون (٢٦) وَالجُـانُ خَلَقْنَاهُ مِن قَـبْلُ مِن نَّارِ السَمُوم ﴾ [الحجر: ٢٦، ٢٧].

فهذه الآية تبين متى خُلق الجانَ، كما تُبين مم خُلقَ، وقال تعالى: ﴿ حَلَقَ الإنسانَ مِن صَلَّصَالِ كَالْفَخُارِ (١٤) وَخَلَقَ الجَانَّ مِن مَّارِج مَّن نَّارٍ ﴾ [الرحم: ١٤، ١٠] أي من ألسنة اللهب التي تُخرجُ مَن النار عند اشتعالها، وقد بين النبي صلى الله عليه وسلم أصلَ خَلْقٍ كلَ عالم من هذه العوالم الثلاث: الملائكة، والجن، والإنس، فقال: «خُلقت الملائكة من نور، وخُلق الجانُ من مارج من نار، وخُلِقَ آدمُ مما وُصِفَ لكم». [سلم: [سلم: المار].

وهم ثلاثة أصناف: صنّف لهم أجنحة يطيرون في الهواء، وصنف حيّات وكلاب، وصنف يحلّون ويظعنون، وهؤلاء يسكنون الأماكن الخربة والفلوات، كما يسكنون في الحشوش وهي أماكن الخلاء، ولذا قال النبي ﷺ: «إنّ هذه الحشوش محتَضرة فإذا أتى أحدُكم الخلاء فليقل: اللهم إني أعوذ بك من الخُبُث والخبائث».

#### [ابو داود:٦، وابن ماجه: ٢٩٦]

وقد يسكنون بيوت الإنس حين يَنْسَوْن ذِكْرَ الله، ولذا قال النبي عند دخوله وعند طعامه قال فذكر الله تعالى عند دخوله وعند طعامه قال الشيطان لأصحابه: لا مبيت لكم ولا عشاءً، وإذا دخل فلم يذكر الله تعالى عند دخوله قال الشيطانُ أدركتمُ المبيت، وإذا لم يذكر الله تعالى عند طعامه قال: أدركتم المبيت والعشاء». [مسلم: ٢٠١٨، وأبو داود: عال: أدركتم المبيت والعشاء». [مسلم: ٢٠١٨، وأبو داود: وانكروا اسم الله، فإن الشيطان لا يفتح بابًا مغلقًا». [البناري: ٢٣٨]

والجنّ بأكلون ويشربون.

ولذا نهانا النبي ﷺ عن الاستنجاء بالعظم والرَوِث، وقال: «إنها طعام إخوانكم من الجن». [مسلم: ٤٩٠]

وقد يشاركون الإنسان طعامه وشرابه، وذلك إذا لم يذكر اسم الله عليهما، كما سبق في الحديث، وقد رأى النبي ت رجلاً يشرب قائمًا، فأمره أن يستقيء، فقال: لم يا رسول الله؟ قال: أيسرك أن يشرب معك الهر؟ قال: لا، قال: قد شرب معك من هو شرّ منه، الشيطان. [السلسلة الصحيحة معك من هو شرّ منه، الشيطان. [السلسلة الحدكم معلي ما الذي ولياكلها، ولا يَكَعْها للشيطان». [صحيح: رواه مسلم: ٢٠٣٤]

# الجن يتناكحون ويتناسلون

والجنّ يتناكحون ويتناسلون، قال تعالى عن نساء الجنة- الحور العين-: ﴿لَمْ يَطْمِنْهُنَّ إِنِسٌ قَبَّلَهُمْ وَلَا جَانٌ ﴾ [الرحمن: ٥٦]، فدل على أن الجانَ يطمت، أي يجامع النساء، وقال تعالى: ﴿وَإِذْ قُلْنَا للْمُلائِكَةِ اسْجُدُوا لاَدَمَ فَسَجَدُوا إِلاَ إِبْلِيسَ كَانَ مِنَ الحِنَّ فَفَسَقَ عَنْ أَمْرِ رَبَّهِ أَفَتَتَخَذُونَهُ وَذُرَيِّتَهُ أَوَّلِياً ءَ مِن دُونِي وَهُمْ لَكُمْ عَصَدُو أُمِتَتَخذُونَهُ وَنَرَيَّتَهُ أَوَّلِياءَ مِن دُونِي وَهُمْ لَكُمْ عَصَدُو أُمِتَتَخذُونَهُ وَنَرَيَّتَهُ أَوَّلِياءَ مِن دُونِي وَهُمْ لَكُمْ عَصَدُو أُمَتَتَخذُونَهُ وَذَرَيَّتَهُ أَوَّلِياءَ مِن دُونِي وَهُمْ لَكُمْ عَصَدُو أُمَتَتَخذُونَهُ وَنَرَيَّتَهُ أَوَّلِياءَ مِن دُونِي وَهُمْ لَكُمْ عَصَدُو أُمَا الْجَنَ مِنَا الْعَنْ مَا لَمَ أَمَ وقد اختلف العلماء في أصل الجنّ هل هو إبليس أم لاَ والراجح أن إبليس أصل الجنّ وهم ذريته، كما تدل عليه الآية.

#### قدرات الجن

وللجن قُدُرات، منها أنهم يقدرون على التشكل باشكال مختلفة، وقد تشكل إبليس يوم بدر بصورة سراقة بن مالك، وخرج مع المشركين يحتُهم على الثبات ويعدُهم النصر، فلما التقى الجمعان ونزلت الملائكة فرّ عدو الله، وفي ذلك يقول ربنا سبحانه: ﴿يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا إِذَا لَقِيتُمْ فَئَةً قَاتَبُتُوا ﴾ إلى قوله: ﴿وَلاَ تَكُونُوا كَالَذِينَ عَن سَبِيلِ اللَّهُ وَاللَّهُ بِمَا يَعْمَلُونَ مُحيطً (٤٧) وَإِذْ مَن النَّاس وَإِنِّي جَارُ لَحُمُ فَتَمَانَ لاَ غَالِبَ لَحُمُ اليَوْمَ مِن النَّاس وَإِنِّي جَارُ لَحُمُ فَتَمَانَ لاَ غَالِبَ لَحُمُ اليَوْمَ مِن النَّاس وَإِنِّي جَارُ لَحُمُ فَلَمًا تَرَاءَتِ الفَرَانِ نَحَصَ مِنَ النَّاس وَإِنِّي جَارُ لَحُمُ فَلَمًا تَرَاءَتِ الفَئَتَانِ نَحَصَ مَن النَّاس وَإِنِّي حَارُ لَحُمُ فَلَمًا تَرَاءَتِ الفَئَتَانِ نَحَصَ تَرَوُنَ إِنِّي آخَافُ اللَّهُ وَاللَّهُ شَدِيدُ العَقَابِ ﴾

#### [الأنفال: ٤٥- ٤٨].

كما جاء أن الشيطان تمثّل في صورة رجل وسرق من مال الصدقة، فعل ذلك ثلاث مرات، في

١٠ التوحيا العدد ٤٠٤ السنة الرابعة والثلاثون

كل مرة بمسكه أبو هريرة، وكان الموكل بحفظ الصدقة، فيشتكى له فقرًا وحاجة، فيتركه أبو هريرة، وهو يظنه واحدًا من أهل المدينة، حتى أخبره النبى 👑 أنه الشيطان.

عن أبي هريرة رضى الله عنه قال: «وكلّني رسول الله 🛎 يحفظ زكاة رمضان، فأتى أت فجعل يحثو من الطعام، فأخذْتُه وقلت: لأرفعنك إلى رسول الله 🐸 ، قال: إنى محتاج، وعلىّ عيال، وبى حاجة شديدة، قال: فخليت عنه، فأصبحت، فقال النبي 🏜 : «يا أبا هريرة، ما فعل أسيرك البارحة؟» قلت: يا رسول الله، شكا حاجةً وعيالاً، فرحمتُه فخلَنت سبيله، قال: أما إنّه قد كذَبك وسيعود، فعرفتُ أنه سيعود، لقول رسول الله ﷺ، فرصدتُه، فحاء بحثو من الطعام، فأخذتُه، فقلت: لأرفعنك إلى رسول الله ﷺ، قال: دعنى فإنى محتاج، وعلىّ عيال، لا أعود، فرحمته فخليت سبيله، فأصبحتُ، فقال رسول الله 🐸 : يا أبا هنّ، ما فعلَ أسيرك؟ قلت: يا رسول الله، شكا حاجةً شديدةً وعيالاً، فرحمتُه فخليتُ سبيله، قال: أما إنه قد كذبك وسيعود، فرصدتُه الثالثة، فجعل يحثو من الطعام فأخذته فقلت: لأرفعنك إلى رسول الله 🌌 ، وهذا أخرُ ثلاثِ مرات، إنَّك تزعم لا تعود، ثم تعود، قال: دعنى أعلمك كلمات بنفعُك الله بها. قلتُ: ما هنَّ؟ قال: إذا أويت إلى فراشك فاقرأ آية الكرسى: ﴿ اللَّهُ لاَ إِلَهَ إِلاَّ هُوَ الحَيُّ القَيُّومُ ﴾ حتى تختم الآية، فإنَّك لا يزال عليك من الله حافظٌ، ولا يقربك شيطان حتى تصبيح، فخليت سيبيله، فأصبحتُ، فقال لى رسول اللَّه 👑 : «ما فعلَ أسيرُك البارجية؟» قلت: يا رسبول الله، زعم أنه يعلّمني كلمات بنفعني الله بها فخليت سبيله، قال: ما هى؟ قلت: قـال لى: إذا أويت إلى فِراشك فـاقرأ أية الكرسيَّ مِن أولها حتى تختم الآية: ﴿ اللَّهُ لَا إِلَهُ إِلَّهُ إِلَّهُ إِلَّهُ إِلَّهُ إِلَّهُ هُوَ الحَيُّ القَيُّومُ ﴾ وقال لى: لن يزال عليك من الله حافظ ولا يقربُك شيطان حتى تصبح، وكانوا أحرصَ شيء على الخير، فقال النبي 👑 : أما إنه قد صندَقَك وهو كذوب، تَعْلَمُ من تخاطِبُ مذ ثلاث ليال يا أبا هريرة؟ قال: لا. قال: «ذاك شيطان». [البخاري تعليقًا ٢٣١١]

وقال الحافظ في الفتح (٤٨٧/٤، ٤٨٨): «هكذا أورد البخاري هذا الحديث هنا ولم يصرح فيه بالتحديث، وقد وصله النسائي والإسماعيلي وأبق نُعيم من طرق إلى عشمان المذكور، وذكرته في تغليق التعليق من طريق عبد العزيز بن منيب وعبد العزيز بن سلام وإبراهيم بن يعقوب الجوزجانى وهلال بن بشر الصواف ومحمد بن غالب الذي يقال له تمتام، وأقربهم لأن يكون البخارى أخذه عنه- إن كان ما سمعه من ابن الهيثم- هلال بن بشر، فإنه من شيوخه، أخرج عنه في حزء «القراءة خلف الإمام»، وله طريق أخرى عند النسائى أخرجها من رواية أبى المتوكل الناجي عن أبي هريرة، ووقع مثل ذلك لمعاذ بن حبل، أخرجه الطبراني وأبو بكر الروياني. اه.

#### صور أخرى للحن

وقد يتشكل بشكل الحيّة، فعن أبي سعيد الخدري قال: كان فتى منا حديث عهد بعرس، فخرجنا مع رسول الله 🤯 إلى الخندق، فكان ذلك الفتى يستأذنُ رسول الله 👹 بأنصاف النهار، فيرجع إلى أهله، فاستأذنه يومًا، فقال له رسول الله 🐲 : «خُذْ عليك سلاحَك، فإنى أخشى عليك قريظة». فأخذ الرجل سلاحه، ثم رجع، فإذا امرأته دين البادين قائمة، فأهوى إليها بالرمح ليطعنها يه، وأصبابته غَيْرة، فقالت له: اكْفُف عليك رُمْحَك، وادخُل البيت حتى تنظر ما الذي أخرجني؟ فدخل فإذا بحية عظيمة منطوبة على الفراش، فأهوى إليها بالرمح فانتظمها به، ثم خرج فركزه في الدار، فاضطريت عليه، فما يُدْرَى أيهما كان أسرع موتًا: الحدّة أم الفتى؟ قال: فجئنا إلى رسول الله 🐲 فذكرنا ذلك له، وقلنا: ادعُ الله يحييه لنا، فقال: «استغفروا لصاحبكم». ثم قال: «إنَّ بالمدينة جدًّا قد أسلموا، فإذا رأيتم منهم شيئًا فأذنوه ثلاثة أيام، فإنْ بدا لكم بعد ذلك فاقتلوه، فإنما هو شيطان». [مسلم: ۲۲۳۲، وأبو داود: ۲۳۳۵].

وآخر دعوانا أن الحمد لله رب العالمين.

التوحيي العدد 2+ السنة الرابعة والثلاثون ١١

عن أبي هريرة رضي الله عنه قال: قال رسول الله ﷺ: «ثلاثة لا ينظر الله إليهم يوم القيامة، ولا يزكيهم، ولهم عذاب أليم؛ رجل كان له فضل ماء بالطريق فمنعه من ابن السبيل، ورجل بايع إمامه لا يبايعه إلا لدنيا، فإن أعطاه منها رضي، وإن لم يعطه منها سخط، ورجل أقام سلعته بعد العصر، فقال: والله الذي لا إله غيره لقد أعطيت بها كذا وكذا، فصدقه رجل» ثم قرأ هذه الآية ﴿ إِنَّ الَّذِينَ يَشْتَرُونَ بِعَهْدِ اللَّهِ وَأَيْمَانِهِمْ ثَمَنًا قَلِيلاً أُولَئِكَ لاَ خَلاَقَ لَهُمْ فِي الآخِرَةِ وَلاَ يَكَلَّمُهُمُ اللَّهُ وَلاَ يَنْظُرُ إِلَيْهِمْ نَوْمَ الْقِيَامَةِ وَلاَ يُزَكِّيهِمْ وَلَهُمْ عَذَابُ أَلِيمٌ ﴾ [أل عمران:٧٧].

> هذا الحديث أخرجه الإمام البخاري في خمسة مواضع من صحيحه بأرقام [٨٣٥٨ -٢٣٦٩ - ٢٦٢٢ - ٢٦٢٢ - ٢٧٤٦] كما أخرجه الإمام مسلم في كتاب الإيمان برقم (١٠٨)، وأخرجه أبو داود في البيوع باب منع الماء برقم (٣٤٧٤)، والنسائي في البيوع باب منع الماء الحلف الواجب للخديعة (٤٤٦٧)، وابن ماجه في التجارات باب ما جاء في كراهية الأيمان في الشراء برقم (٢٢٠٧) وفي كتاب الجهاد باب الوفاء بالبيعة برقم (٢٨٧٠) وأحمد في مؤسسة الرسالة.

install al

# شرح الحديث

قــوله: «ثلاثة لا ينظر الله إليـهم يوم القيامة»: تعددت روايات حديث أبي هريرة بزيادة لفظة ونقص أخــرى، ولكن رواية صحيح مسلم جمعت الألفاظ كلها وهي: «ثلاثة لا يكلمهم الله يوم القيامة ولا ينظر إليهم ولا يزكيهم ولهم عذاب أليم». فجمع عقوبات أربع وهي: عدم تكليم الله لهم يوم القيامة، وعدم النظر إليهم، وعدم تزكيتهم، وإثبات العذاب الأليم لهم.

وأما الثلاثة المذكورون في هذا الحديث

زكرباحسني

فهم:

١ - رجل يملك فضل ماء بطريق أو بفلاة أي صحراء، والمقصود بطريق في الصحراء يمنع هذا الماء من ابن سبيل.

٢ - رجل بايع إمامًا لا يبايعه إلا لدنياه إن أعطاه ما يريد أي من أمر الدنيا وعرضها وفى له، وإن لم يعطه ما يريده لم يف له.

٣ - رجل بايع رجلا بسلعة بعد العصر، فحلف بالله لقد أعطي بها كذا وكذا فصدقه فأخذها ولم يُعْطِ بها».

وهناك حديث أخر لأبي هريرة رضي الله عنه أيضا حاء فيه أن الثلاثة هم:

 ١ - شيخ زان، والمقصود بالشيخ من كبرت سنه، فإنه يكون أبعد من التفكير في المعصية.

۲ - مَلِكَ كذاب، أي حاكم يكذب على رعيته، وليس بحاجة إلى الكذب.

٣ - عائل مستكبر، فالعائل أي الفقير لا يملك أسباب الكبر والخيلاء فليس عنده ما ددفعه إليهما.

وهناك حديث أبى ذر رضى الله عنه فيه

١٢ التوجيرة العدد ٢٠٤ السنة الرابعة والثلاثون

ثلاثة هم:

 ١ - المسبل، أي الذي يسبل إزاره أو قميصه خيلاء وعجبا وكبرًا كما قيده بعض العلماء.
 ٢ - المنان، وجاء في رواية أنه الذي لا يُعطى

شيئًا إلا منِّه.

٣ ـ المنفَق سلعته بالحلف الكاذب، وفي رواية بالحلف الفاجر.

فتحصل من الأحاديث الثلاثة تسعة أصناف يستحقون هذه العقوبات الأربع فلنقف على العقوبات ومعانيها ثم نذكر بشيء من التفصيل هؤلاء الأصناف التسعة. العقوبة الأولى:

لا يكلمهم الله: يُحْرَمون كلام الله تعالى وهذا نوع عقوبة، فإن الله تعالى يكلم أهل الإيمان الصالحين كلامًا يسرهم كما جاء في الحديث: «اليوم أحل عليكم رضواني فلا أسخط عليكم أبدًا».

وقيل: لا يكلمهم بكلام أهل الخيرات الذين يظهر لهم الرضى بل يكلمهم بكلام أهل السخط والغضب، بل يُعرض عنهم إعراضا، وقال جمهور المفسرين في تفسير الآية من سورة آل عمران: لا يكلمهم كلامًا ينفعهم ويسرهم، وكفى بها عقوبة فإن الإنسان طبع على أن يُسَرَّ بتكليم من هو أعلى منه رتبة من البشر وقد يزهو على غيره بذلك، فما بالك بتكليم رب العالمين مالك الملك ومالك يوم الدين، يا له من شرف عظيم، ويا حسرة من حرم هذا الكلام وأعرض عنه رب الناس.

لا ينظر الله إليهم: أي لا ينظر إليهم فيرحمهم، فحيث نفى ربنا النظر إلى أحد من عباده أو نفاه رسوله في قإن هذا النفي يجعله نوعًا من العقوبة، أما المؤمنون الصالحون فإنهم يرون ربهم كما يرون القمر ليلة البدر لا يضامون في رؤيته، وينظر إليهم ربهم فيرحمهم وكفى بذلك عزًا للمؤمنين ونعيمًا في الآخرة، وكفى بالعاصي والفاسق حرمانًا من ذلك.

لا يزكيهم: أي لا يطهرهم من دنس ذنوبهم، أو لا يثني عليهم، ولا شك أن تطهير العبد من

ذنوب أو الثناء عليه يعد منقبة ومنزلة يتبوؤها بفضل الله تعالى عليه ورحمته، فإذا حرمها فهذا من العقوبات التي يعاقبها العبد وهي من أثار غضب الله تعالى عليه وجلب العذاب الأليم.



المنع، نقل النووي عن الواحدي قوله: يقال عذبته عذبًا إذا منعته، وسمي الماء عذبًا لأنه يمنع العطش، وسمي العذاب عذابًا لأنه يمنع المعاقب من معاودة مثل جرمه، ويمنع غيره من مثل فعله، والله أعلم، والأليم أي المؤلم. قال الواحدي: هو العذاب الذي يخلص إلى قلوبهم وجعه.

#### الأصناف التسعة الذين ورد ذكرهم في الأحاديث الثلاثة

الأول: رجل يملك فضل ماء بطريق أو بفلاة يمنع ماءه هذا من ابن السبيل، وابن السبيل إذا احتاج إلى الماء وجب بذله إليه، فمن كان عنده فضل ماء فمنعه من ابن السبيل المحتاج إليه فلا شك في تغليظ تحريم ما فعل وعظم قبحه، لأنه إذا كان من يمنع فضل الماء الماشية عاصيًا فكيف بمن يمنعه الآدمي المحترم؟ فلو كان ابن السبيل غير محترم كالحربي والمرتد إذا أصبر على الكفر لم يجب بذل الماء إليه، وقد جاء في إحدى روايات البخاري: «ورجل منع فضل مائه، فيقول الله: اليوم أمنعك فضلى كما منعت فضل ما لم تعمل يداك». وكأن البدّر ليست من عمل يده إذ هو لم يحفرها، أو أنه حفرها، ولكن لم تكن له يدّ في نبع الماء منها، فلذلك يقال له: «ما لم تعمل بداك»، ثم إن نص هذا الحديث بدل على أن صاحب الدئر أو الماء أحق بأصله من غيره، وأما الفضل وهو الزائد عن الحاجة- فليس أولى به، بل يجب عليه بذله لابن السبيل ولا يحوز له منعه.

التوجيب العدد عمالسنة الرابعة والثلاثون ١٣

#### الثانى: رجل

ains N بابع إمامًا لا بيابعه إلا لدنياه، وهذا الذي يبايع الأمدر لا بدايعه إلا من أحل عرض من أعراض الدنيا لم ينظر في بيعته إلى مصالح المسلمين العامة بل نظر في يبعته إلى مصلحته الخاصة به من قرابة أو صداقة أو ولاء لفريق أو حزب معين وهو يعلم أن غيره أولى بالإمارة منه، فذلك مستحق للعقوبة المذكورة والوعيد الشيديد لغشيه المسلمين وإمامهم، ومن أوصافه أنه إذا حقق الإمام المبايع له ما

يريد وَفَى له بالبيعة، وإذا لم يحقق له غرضه نكث بيعته، فيؤدى نكثه البيعة إلى فتن بين المسلمين، لا سيما إن كان ممن يقتدى به في تصرفاته وأفعاله، بل إن الذي بطلب الإمامة وهو ليس أهلاً لها فإنه يضر بنفسه، ومجتمعه ويغش نفسسه ويغش الناس، والنبي 💐 بين أنها أمانة وسيسأل عنها العبد يوم القيامة لأنه سيسأل عن رعيته ويحاسب على أمانته فيهم، فمن طلبها على علم وأمانة أعين عليها، ومن طلبها خالبًا من الصدق والعلم والأمانة وكل إليها كما بين ذلك خير البشر وسيدهم 😻 .

قال الحافظ في الفتح: وفي الحديث وعبد شديد في نكث البيعة، والخروج على الإمام لما في ذلك من تفرق الكلمة، ولما في الوفاء من تحصين الفروج والأموال وحقن الدماء، والأصل في مبايعة الإمام أن يبايعه على أن يعمل بالحق ويقيم الحدود ويأمر بالمعروف وينهى عن المنكر، فمن جعل مبايعته لمال يعطاه دون ملاحظة المقصبود في الأصل فقد خسير خسيرانًا مبينًا ودخل في الوعبيد المذكور، وحاق به إن لم يتجاوز الله عنه، وفيه أيضًا أن كل عمل لا يقصد به وجه الله وأريد به عرض الدنيا فهو فاسد وصاحبه آثم. اه.

الثالث: رجل أقام سلعته بعد العصير فحلف بالله لقد اعطى بها كذا وكذا- فصدقه فأخذها-ولم تعطيها، والمقصود أن صاحب السلعة يحلف بالله كاذبًا ليقتطع مال أخيه المسلم، ثم

تحديد الحلف بوقت ما بعد العصر، فهذا جمع ثلاثة منهيات بعضبها أشد من بعض، أولها: الكذب في أنه أخذ السلعة بثمن دفعه قيها هو کذا، کما جاء فی روایة مصرحًا به «أخذها بكذا»، ولم يكلف أحد أن يكذب قائلا: قد اشتريتها بكذا، وثانيها: أنه حلف مؤكدًا هذا الكذب، والكذب حرام بأصله بدون يمين، فإذا أضيفت إليه يمين الكاذب ازداد جُرمًا، ولقد جاء في الرواية التي معنا أنه قال في حلفه: «والله الذي لا إله غيره». وفي الحلف صدقًا تعظيم لله عز وجل، فإن حلف بالله كذبًا دل على استهانته بهذه اليمين، الثالث: أنه جمع إلى الكذب واليمين كونهما بعد العصر، وتخصيص هذا الوقت بتعظيم الإثم فبه لأن الله تعالى عظم شان هذا الوقت بأن جعل الملائكة تحتمع فيه «ملائكة الليل وملائكة النهار». وهو وقت ختام أعمال اليوم، والأعمال بخواتيمها، فغلظت العقوبة فيه لئلا يقدم عليها متجربًا، لأن من تجرأ على المعصية فيه اعتادها في غيره، وكان السلف يحلفون بعد العصر.

الرابع: الشبيخ الزاني، وهو الرجل كبير السن، وهذا لكمال عقله وتمام معرفته بالحلال والحرام، بالإضافة إلى ضعف أسباب الجماع والشبهوة للنساء واختلال دواعيه عنده، فإنه يملك ما يريحه من دواعي الحالال في ذلك ويخلى باله منه، فكيف بالزنا المصرم أصلاً، وإنما يدعو لذلك الشيباب والحرارة الغريزية وقلة المعرفة وغلبة الشهوة لضعف العقل وصغر السن، فهذه جريمة تقع ممن لا يظن أنها تقع منه، وإلا فالزنا محرم على كل حال.

الخامس؛ الملك الكذاب، فإن الإنسان قد يكذب ويداهن ويصانع بالكذب وشبيهه من يحذره ويخشى أذاه ومعاتبته، أو يطلب بذلك عنده منزلة أو منفعة، والإمام غني عن الكذب مطلقًا فإنه لا يخشى أحدًا من رعيته ولا يحتاج إلى مداهنته ومصانعته فهذا التزم المعصية مع بعدها عنه وعدم ضرورته إليها وضعف دواعيها عنده، وإن كان أحدٌ لا يعذر في كذب.

السادس؛ العائل أي الفقدر- المستكدر، قد عدم المال والثروة التي هي سبب في الفخر

12 التوحيي العدد 2 • 1 السنة الرابعة والثلاثون

والخيلاء والتكبر والارتفاع عن القرناء، فالثري يرى غيره من الناس محتاجًا إليه طامعًا فيه وهذا فقير قد عدم أسباب احتياج الناس إليه، فَلِمَ يستكبر ويحتقر غيره؟ فَلِمَ يبق سبب لتكبره واحتياله إلا الاستخفاف بحق الله تعالى.

السابع؛ المسبل إزاره، أي المرخى له، الجارُّ طرفه خيلاء كما جاء مصرحًا به في الحديث الآخر: «لا ينظر الله إلى من جر ثوبه خيلاء». وهذا التقييد بالجر خيلاء يخصص عموم المسبل إزاره، ويدل على أن المراد بالوعيد من جره خيلاء، وقال بعض العلماء: الإسبال من غير خيلاء محرم، وأما إذا كان على سييل الخيلاء فهو الكبيرة التي وردت في هذا الحديث وغصره؛ أنه لا تكلمه الله ولا ينظر إلته يوم القيامة ولا يزكيه وله عذاب أليم، وأما من سقط رداؤه رغمًا عنه وبدون قصد فلا يدخل في هذا الوعيد، فإن الرسول 👑 رخص في ذلك لأبي بكر الصديق رضي الله عنه، وقال: «لست منهم». ولقد نقل النووي عن ابن جرير الطبري وغيره القول: وذكر إسبال الإزار وحده لأنه كان عامة لباسهم، وحكم غيره من القميص وغيره حكمه، قال: قلت وقد جاء ذلك مبينًا منصوصًا عليه من كلام رسبول الله ﷺ في الحديث الذي رواه أبو داود والنسائي وابن ماجه بإسناد حسن عن سالم بن عبد الله بن عمر رضى الله عنهم: «الإسبال في الإزار والقميص والعمامة من حر شيئًا خيلاء لم ينظر الله إليه يوم القيامة».

الثامن: المنان وهو الذي يمن على الناس بعطاياه، وجاء في رواية: «الذي لا يعطي شيئًا إلا منَّه، والذي يعطي غيره من مال الله الذي استخلفه فيه يجب أن يحمد الله تعالى أن خصه بهذا المال، وجعله منفقًا منه فجعل يده هي العليا وهي خير من اليد السفلى، ثم وفقه أن يجد من يعطيه وينفق عليه من مال الله، فهذا كله توفيق من الله تعالى، لكنه بدلاً من أن يحمد الله تعالى على عطائه وتوفيقه يريد أن يحمد نفسه وكذا يريد أن يحمده الناس فيمن عليهم بعطاياه وكانه هو الذي رزق نفسه هذا المال ومن ثم يرزق غيره، فالحق أن الرزاق هو

الله، والمنة لله وحده، قال تعالى: ﴿وَاتُوْهُم مَن مَّالِ اللَّهِ الَّذِي آتَاكُمْ ﴾، وقال: ﴿ وَأَنْفِقُوا مِصًا جَعَلَكُم مُسْتَخْلُفَينَ فِيهِ ﴾، وقديمًا قال قارون عندما دعى للإنفاق من المال الذي أتاه الله: ﴿إِنَّمَا أُوتِيتُهُ عَلَى عِلْم عِندِي ﴾.

التَّاسعِ: المَنفُق سلعتَ ه بالحلف الكاذب: وفي رواية بالحلف الفاجر، أما المُنفق فهو بتشديد الفاء مكسورة، فأما الحلف فبكسر اللام وقد تسكن، وتنفيق السلعة وترويجها بالحلف الكاذب لا

شك أنه كبيرة من الكبائر، ومما ابتليت به الأمة، فقلَّ أن تجد تاجرًا صادقًا في بيعه أو في تجارته، مع أن النبي تله بين ذلك لنا أتم البيان وأوضحه، فلقد صح عنه تله أنه قال: «التاجر الصدوق الأمين مع النبيين والصديقين والشهداء». أخرجه الترمذي برقم (١٢٠٩).

ورواه ابن ماجه بلفظ «التاجر الأمين الصدوق المسلم مع الشهداء يوم القيامة». وروى الترمذي بسنده عن رفاعة أنه خرج مع النبي تي إلى المصلى فرأى الناس يتبايعون فقال: «يا معشر التجار»، فاستجابوا لرسول الله ورفعوا أعناقهم وأبصارهم إليه، فقال: «إن التجار يبعثون يوم القيامة فجارًا إلا من اتقى الله وبر وصدق». وعن عبد الرحمن بن شبئل رضي الله عنه قال: سمعت رسول الله تي يقول: أن التجار هم الفجار». قالوا: يا رسول الله، اليس قد أحل الله البيع؟ قال: «بلى، ولكنهم يحلفون فيأثمون، ويُحَدَثون فيكذبون». رواه الإمام أحمد والحاكم وقال صحيح الإسناد.

[صحيح الترغيب والترهيب]

نسال الله تعالى أن يطهر قلوبنا ونفوسنا وأسواقنا ومجتمعاتنا من كل مخالفة ومن كل فساد، وأن يردنا إلى دينه ردًا جميلاً، وأن يصلح ذات بين المسلمين ويؤلف قلوبهم ويوحد صفوفهم، والحمد لله أولاً وآخرًا.



التوحيية العدد عد السنة الرابعة والثلاثون 10

21X

حين تعرض الآيات القرآنية على الكافرين فإنهم يتولون مدبرين بطرق شتى.

قال تعالى: ﴿ وَإِذَا ذَكَرْتَ رَبَّكَ فِي القُرْآنِ وَحْدَهُ وَلَّوْا عَلَى أَدْبَارِهِمْ نُفُورًا ﴾ [الإسراء: ٤٦]، وقال تعالى: ﴿ فَمَا لَهُمْ عَنِ التَّذْكِرَةِ مُعْرضينَ (٤٩) كَأَنَّهُمْ حُمُرُ مُسْتَنفَرَةُ (٥٠) فَرَتَّ مِن قَسْوَرَةٍ ﴾ [المدثر: مُسْتَنفَرَةُ (٤٠)، فَرَتَّ مِن قَسْوَرَةٍ ﴾ [المدثر: لا تَسْمَعُوا لِهَذَا القُرْآنِ وَالْغَوْا فِيهِ لَعَلَّكُمْ تَعْلِيُونَ ﴾ [فصلت: ٢٦].

فهم فى حقيقة الأمر يسمعون القرآن والمواعظ وذكر القبر والنار وعذاب الأخرة قوارع مانعة من الفجور والظلم والمعصية، فيعرضون عن سماعها ومجالسة أهلها، لئلا تؤثر فيهم، قال تعالى: ﴿ بَلْ يُرِيدُ الإِنسَانُ لِيَفْجُرَ أَمَامَهُ ﴾ [القيامة: ٥]، وقال تعالى: ﴿ كَلاَّ بَل لاَّ يَخَافُونَ الأخررة ﴾ [المدثر: ٥٣]، فقوارع القرآن ترهبهم وتخيفهم وهم يتقونها بالهروب منها، فمن يقيهم من قوارع النار يوم القيامة؛ وهذا حال الكافرين الغافلين كحال أبى جهل وأمثاله، قال تعالى: ﴿وَنُخَوِّفُهُمْ فَمَا يَزِيدُهُمْ إِلاَّ طُغْيَانًا كَبِيرًا ﴾ [الإسراء: ٦٠]، قال أبو جهل عندما قرعت آية الزقوم أذنيه: إنها من ثريد وزيد، لئن رأيتها لأزقمنها زقمًا، فأنزل الله تعالى في وصفها: ﴿ إِنَّ شَجَرَتَ الزُّقُومِ (٤٣) طَعَامُ الأَثِيم (٤٤) كَالْمُهْل يَغْلِي فِي البُطُون (٤٥) كَعْلَى الحَمِيم ﴾ إلى قوله تعالى: ﴿ ذُقْ إِنَّكَ أَنْتَ العَزِيزُ الحَريمُ ﴾ [الدخان: ٤٣- ٤٩].

# التخويف بالآيات

ومن أجل تخويف العباد وحثهم على دعاء

الله تعالى وحده وسوَّاله، واللَّحَا إلاه والاستغاثة به والإنابة إليه، أرسل الله تعالى الآيات البينات، الدالة على صدق الرسل، قال تعالى: ﴿ ...وَمَا نُرْسِلُ بِالآيَاتِ إِلاَّ تَخْوِيفًا ﴾ [الإسراء: ٥٩]، فمن كذبها عوقب بالعذاب الشديد في الدنيا والآخرة كما عوقب بالطوفان قوم نوح وقوم فرعون بالغرق، وقوم هود بالصيحة، وأخذ أصحاب الأيكة عذاب يوم الظلة، ورفعت قرية سدوم في السماء فجعل عاليها سافلها... إلخ. ثم منع الله تعالى نزول الآيات بعد ذلك حتى لا يحل بالناس نقمة الله تعالى، قال تعالى: ﴿ وَمَا مَنْعَذَا أَن نُّرْسِلَ بِالآيَاتِ إِلاَّ أَن كَــذُبَ بِهَـا الأولُونْ... ﴾ [الإسـراء: ٥٩]، ولكنه تعالى أبقى علامات لعلها تزلزل القلوب والأنفس، قال تعالى: ﴿هُوَ الَّذِي يُرِيكُمُ البَرْقَ خَوْفًا وَطَمَعًا وَيُنْشِئُ السَّحَابَ الثَّقَالَ ﴾ [الرعد: ١٢]، وأنقى خسوف الشمس والقمر تخويفًا للعباد، فهي علامة دالة على غضب الله على بعض عداده، داعية إلى طلب رضاه والفزع إليه والصلاة بين يديه، لتزول الغمة وتنكشف الكربة، قال النبي 🐲: «إن الشيمس والقمر أيتان من آيات الله لا يخسفان لموت أحد ولا لحياته فإذا رأيتموهما فافزعوا إلى الله». [متفق عليه روام البخاري (٩٩٩)]

ولا تزال الآيات تترى مؤذنة باقتراب الساعة، حتى إذا طلعت الشمس من مغربها لا ينفع الخوف ولا تفيد القربة؛ لقوله ته: لا تقوم الساعة حتى تطلع الشمس من مغربها، فإذا راها الناس أمن من عليها، فذاك حين ﴿ لاَ يَنفَعُ نَفْسًا إِسمَانُهَا لَمْ تَكُنْ أَمَنَتْ مِن قَعْلُ ﴾

[متفق عليه وهذا لفظ البخاري ٤٣٥٩]

#### عتاب الله للمؤمنين

الخشية من الله تعالى طريق العلم، والعلم لا يكون إلا مقترناً بالخشية، قال تعالى: ﴿ إِنَّمَا يَخْشَى اللَّهَ مِنْ عِبَادِهِ العُلَمَاءُ ﴾ [فاطر: ٢٨]، وقال ﷺ: «فوالله لأنا أعلمهم بالله وأشدهم له

١٦ ألتوحين العدد ٤٠٤ السنة الرابعة والثلاثون

خشيدة». [منفق عليه، رواه البخاري ٥٧٥٠]

الخوف الذي تقشعر منه الأبدان وتلين له الجلود وتدمع الأعين ينبع من الإيمان فإذا خلا الإيمان من هذه الشمائل فهذا أمر يقتضي العتاب، عن ابن مسعود قال: «ثم ما كان بين إسلامنا وبين أن عاتبنا الله بهذه الآية: ﴿ أَلَمْ يَأْن لِلَّذِينَ آمَنُوا أَن تَخْشَعَ قَلُوبُهُمْ لِنِكْر اللَّه ﴾ إلا أربع سنين. [رواه مسلم] والعتاب باق لكل متغافل عن نفسه. فالعودة العودة إلى الله وإلى دينه، كما يحب الله للعبد أن يعود، وليعرض كل منا نفسه على القرآن والسنة وآثار الصحابة فتلك الموازين الثابتة.

#### الخوف عبادة واجبة

كيف لا يضاف من قلبه بين أصبعين من أصبابع الرحمن يقلبه كيف بشباء وهو لايدرى أيسبق عليه الكتاب فيكون من أهل الجنة أم يسبق عليه الكتاب فيكون من أهل النار؟ وكيف لا يخاف أهل البدع النفاة المعطلون لصفات الله حين يعجزون عن نشر الحجج وتفصيل الأعذار بين يدى الله؛ وكيف لا يضاف أهل المظالم حين يعجزون عن الوفاء والقضاء؟ وكيف لا يخاف من زال ملكه وانقطع أمله؛ وكيف لا يخاف أهل المعاصى والشبهوات وقد يؤخذون بغتة فلا يمهلون للتوبة؛ وكيف لا بخاف من اقترب أجله وجاءه النذير وقد قل زاده، وكيف لا يخاف من هجم عليه المال من كل صوب وفتحت عليه النعم من كل حدب وهو مستدرج مطرود؟ وكيف لا يخاف من لا يدري أقبل عمله أم لم يقبل؟ وكيف لا يخاف من لا يدرى إلى الجنة هو ذاهب أم إلى النار وارد؟ فهل أمن هؤلاء بالعهود الموثقة أم ملكوا الجنة والنار؟

هيهات هيهات أن ينجو مغرور أو يفلح كافر وهو يساق إلى العذاب أو يرجع نادم إلى الدنيا ليصلح ما فات.

أريد أن أخاف

علي الوصيفي

اعداد

أريد الخوف من الله ومن معاصية وعذابه، وقد حالت الحوائل وكثرت الشواغل فكيف السبيل؟ فقد جمدت الدموع، وقست القلوب.

والجواب: لا سبيل إلى الخوف إلا بمعرفة الله أولا وذلك بمعرفة أسمائه وصفاته وأفعاله وفهم معانيها ومعرفة آثارها لينضيط سلوك العبد، ثم تدبر القرآن وفهم آياته، ثم الإكثار من ذكر الله بالقلب واللسان، ثم قيام اللدل سيما وقت السحر، ثم صحبة الأتقباء الخائفين، ثم زيارة المقابر، ثم تعاهد ذكر الخوف من الله دائمًا وسماع أخبار الخائفين، ثم ذكر النار وعذابها وصراخ أهلها، وذكر طعامهم وشرابهم ولياسهم، وعظم خلق أهلها ليذوقوا العذاب، وانقطاع أملهم في النجاة، ثم ذكر دركات النار وسوادها وعمقها وقعرها وخزنتها وزباندتها وحيَّاتها وعقاربها وحرها وزمهريرها، فإن ذلك يقطع الأمال الواهية، ويضرب المعاصى المتمكنة، ويلين القلوب القاسية، سيما إذا أكثر الداعي سؤال الله تعالى الخوف منه في السر والعلن، فيقول كثيرًا: «اللهم اقسم لنا من خشيتك ما تحول به بيننا وبين معصيتك». وعلامة سلامة القلب وصدق رجائه أكل الحلال، وترك الشبهات، وكثرة البكاء، وحب الصالحين.

فاللهم يا مؤمن الخائفين، هذا حالهم في الدنيا مشفقون ومن العذاب خائفون، كما أحييتهم على تلك الحال فتركوا الحرام، وزهدوا في الزينة والمتاع، ورابطوا على الثغور ابتغاء الدرجات، وصاموا في يوم شديد حره يتقون به سوء العذاب، وصلوا بالليل والناس نيام، يدعون ربهم خوفًا وطمعًا، فامن علينا وعليهم بالنجاة من العذاب وأدخلنا وإباهم الجنة مع المتقين الأبرار.

وصلِّ اللهم على محمد وعلى آله وصحبه وسلم.

الحمد لله رب العالمين، والصلاة والسلام على رسوله المصطفى الأمين، صلى الله عليه وعلى آله وصحبه ومن تبعهم بإحسان إلى يوم الدين وسلم تسليما كثيراً، أما بعد: ففي تفسير قوله تعالى من سورة الأنفال الآية ٨٥: (وَإِمَّا تَخَافَنَّ مِن قَوْم خِيَانَةً فَانبِذْ إِلَيْهِمْ عَلَى سَوَاءٍ إِنَّ اللَّه لاَ يُحِبُّ الْحَائِذِينَ ﴾، قال الحافظ ابن كثير رحمه الله تعالى: يقول تعالى لنبيه تذابن كثير رحمه الله تعالى: يقول تعالى لنبيه مواء وَإِمَّا تَحَافَنَ مِن قَوْم ﴾ قد عاهدتهم سواء إن ينقضاً لما بينك وبينهم من المواثيق والعهود، ﴿فَانبِذْ إِلَيْهِمْ ﴾ أي عهده ﴿ عَلَى سَوَاء ﴾ أي اعلمهم بانك قد نقضت عهدهم متواء ﴾ أي اعلمهم بانك قد نقضت عهدهم حتى يبقى علمك وعلمهم بانك حرب لهم وهم حرب لك، وأنه لا عسهد بينك وبينهم على السواء، أي تستوي أنت وهم في ذلك.

١٨ التوحير العدد ٢٠٤ السنة الرابعة والثلاثون

وعن الوليد بن مسلم أنه قال في قوله تعالى: ﴿ فَانبِذْ إِلَيْهِمْ عَلَى سَوَاءِ﴾ أي على مهل ﴿ إِنَّ اللَّهَ لاَ يُحَبُّ الْخَائِنِينَ ﴾ أي حتى ولو في حق الكفار لا يحب الخيانة أيضًا.

قال الإمام أحمد: عن سليم بن عامر قال: كان معاوية يسير في أرض الروم وكان بينه وبينهم أمد فأراد أن يدنو منهم فإذا انقضى الأمد غزاهم، فإذا شيخ على دابة يقول: الله أكبر، الله أكبر، وفاء لا غدرًا، إن رسول الله تق قال: «ومن كان بينه وبين قوم عهد فلا يحلن عقدة ولا يشدها حتى ينقضي أمدها أو ينبذ إليهم على سواء». قال: فبلغ ذلك معاوية رضي الله عنه فرجع فإذا بالشيخ عمرو بن عبسة رضي الله عنه. [صحيح الجامع: ١٣٥٦].

فانظر – رعاك الله – إلى معاوية رضي الله عنه ماذا فعل، إنه كان يسير في أرض الروم، وأراد أن يدنو منهم فإذا انقضى الأمد الذي كان بينه وبينهم غـزاهم، ولم يرد أن يغـزوهم في أثناء فترة العهد، ولكن بعد انقضائها، ومع ذلك سمع الإنكار من الصحابي الجليل عمرو بن عبسة، لأنه عليه أن ينتظر حتى تنتهي فترة العهد بينهما ثم ينذرهم بالحرب أولاً حتى يكونوا هو وهم في العلم بذلك على سواء.

فكيف بمن يظن أنه يمكن أن يعتدي على قوم- ولو كانوا غير مسلمين- في أثناء عهدهم مع المسلمين، أو فترة أمانهم التي أعطاهم إياها المسلمون فتأصبحوا مستأمنين في بلاد المسلمين؟

والذي يؤكد هذا التصرف ما نقله ابن كثير أيضًا في تفسير الآية نفسها، عن الإمام أحمد رضي الله عنه أن سلمان الفارسي رضي الله عنه انتهى إلى حصن أو مدينة فقال لأصحابه: دعوني أدعوهم كما رأيت رسول الله يدعوهم فقال: إنما كنت رجلاً منكم فهداني الله عز وجل للإسلام، فإن أسلمتم فلكم ما لنا وعليكم ما علينا، وإن أبيتم فأدوا الجزية وأنتم صاغرون وإن أبيتم نابذناكم على سواء: «إن

# إعداد/عاطف التاجوري

الله لا يحب الخائذين». يفعل ذلك بهم ثلاثة أيام، فلما كان اليوم الرابع غدا الناس إليها ففتحوها بعون الله.

نذكر هذه النصوص حتى لا يظن أحد أن ما يحدث من قـتل المستـأمنين - بأي صـورة من الصور التي نراها- أنه جـهاد في سبيل الله، وأنه يعتبر ردًا على هؤلاء الكفار على ما يفعلونه في بلاد المسلمين التي يحتلونها.

إنه بون شاسع جدًا بين الجهاد في سبيل الله بأخلاقه وآدابه، وبين ما نراه يحدث الآن سواء في بلاد المسلمين أو في غيرها.

#### قتل المعاهدين المستأمنين

وفي حديث البخاري عن عبد الله بن عمرو رضي الله عنه أن رسول الله ﷺ قال: «من قتل معاهدًا لم يرح رائحة الجنة، وإن ريحها ليوجد من مسيرة أربعين يومًا».

فـهـؤلاء المعـاهدون جـاءوا إلى بلادنا مستأمنين فلا يجوز نقض هذا العهد وهذا الأمان، ويحرم قتلهم، ومن فعل ذلك استحق العقوبة الشديدة المذكورة في الحديث.

وإذا كان ما سبق حديثا عن عصمة دماء المستأمنين من غير المسلمين، فما القول في دماء المسلمين الأبرياء التي تهدر في بلادهم من بني جلدتهم؟ لا شك أنها أعظم حرمة من غيرهم، وهذا يدفعنا إلي معرفة: متى يحل دم المسلم؟

إن رسول الله الله عنول في الحديث المتفق عليه: من حديث ابن مسعود رضي الله عنه: «لا يحل دم امرئ مسلم يشهد أن لا إله إلا الله وأني رسول الله إلا بإحدى ثلاث: الثيب الزاني، والنفس بالنفس، والتارك لدينه المفارق للجماعة».

وحتى لا يساء فهم هذا الحديث أيضًا. نوضح معناه:

فالحديث ذكر فيه ثلاثة أصناف تحل دماؤهم، أولهم الثيب الزاني وهو الزاني

المحصن فيقام عليه حد الرجم، ولابد من إقامة البينة قبل إقامة الحد والبينة في هذه الحالة أصعب البينات على الإطلاق وهي أربعة شهود يشهدون الزنى في حالة حدوثه فإذا تخلف واحد وشهد ثلاثة يقام حد القذف على الثلاثة لعدم اكتمال نصاب الشهادة، والذي يقيم الحدود عمومًا هو ولي الأمر وليس أحاد الناس.

الصنف الشاني: النفس بالنفس وهو القصاص ممن قتل نفسًا بغير نفس، والقصاص له أحكامه؛ فقبله يكون تخيير أولياء المقتول بين العفو أو الدية، ولا يقام أيضًا إلا بعد إقامة البينة من شهود أو غير ذلك، ولا يقيمه إلا ولي الأمر.

الصنف الثالث: التارك لدينه المفارق للجماعة، وهو المرتد الذي قال فيه الرسول ﷺ: «من بدل دينه فاقتلوه». رواه البخاري عن ابن عباس رضى الله عنهما.

#### إذا التقا المسلمان بسيفيهما

وفي الحديث المتفق عليه عن أبي بكرة رضي الله عنه أن رسول الله في قال: «إذا التقى المسلمان بسيفيهما، فقتل أحدهما صاحبه، فالقاتل والمقتول في النار، قيل: يا رسول الله، هذا القاتل فما بال المقتول؟ قال: إنه كان حريصًا على قتل صاحبه».

فانظر كيف لم يسأل الصحابة رضوان الله عنهم عن القاتل لأنه لا يحتاج إلى استفسار فقالوا: يا رسول الله، هذا القاتل، أي إنه يستحق الجزاء المذكور في الحديث، ولكن السؤال والاستفسار عن المقتول، فبين لهم الرسول في أن المقتول كان حريصًا على قتل صاحبه، وفي حالتنا هذه يقدم القاتل على قتل الأحاد والعشرات عن طريق التفجيرات، فكيف يجيب يوم القيامة عندما يسأل عن دماء هؤلاء كلهم.

نسال الله أن يهدي شباب المسلمين ويفقهم في دينهم.

التوحيي العدد 2+3 السنة الرابعة والثلاثون 19

# مسابقة القرائة الكريم بالزكز الطم

#### ا-مستودات السابقة:

A MART STATISTICS AND A MARKED

- ١- حفظ القرآن الكريم كاملاً مجودًا مع تفسير نصف الجزء الرابع من قوله تعالى: ﴿ كُلُّ الطَّعَامِ كَانَ حِلاً لَبَنِي إِسْرَائِيلَ ﴾ إلى قوله تعالى: ﴿ يَسْتَبْشِرُونَ بِنِعْمَةٍ مَنَ اللَّهِ وَفَضَلْ وَأَنَّ اللَّهَ لاَ يُضِيعُ أَجْرَ المُؤْمِنِينَ ﴾.
  - ٢- حفظ القرآن الكريم كاملاً مجودًا.
  - ٣- حفظ عشرين جزءًا مع التجويد.
  - ٤- حفظ عشرة أجزاء مع التجويد.
  - ٥- حفظ خمسة أجزاء مع التجويد.

ب- يقوم كل فرع من فروع أنصار السنة باختبار تصفية للطلاب المتقدمين إليه، ثم يرشح كل فرع طائباً واحداً في كل مستوى من مستويات المسابقة، ولا يقبل أكثر من طائب واحد في كل مستوى من مستويات المسابقة، تجرى المسابقة على النحو التالي:

- ١- السبت ٢٤ شوال ١٤٢٦هـ الموافق ٢٠٠٥/١١/٢٦م اختبار الفرع الأول (القرآن والتفسير).
- ٢- الأحد ٢٥ شوال ١٤٢٦هـ الموافق ٢٠٠٥/١١/٢٧م اختبار الفرع الثاني (القرآن كاملاً مجودًا).
- ٣- الاثنين ٢٦ شوال ١٤٢٦هـ الموافق ٢٠٠٥/١١/٢٨م اختبار الفرع الثالث (عشرون جزءًا مجودًا).
  - ٤- الثلاثاء ٢٧ شوال ١٤٢٦هـ الموافق ٢٠٠٥/١١/٢٩م اختبار الرابع (عشرة أجزاء مجودة).
- ٥- الأربعاء ٢٨ شوال ١٤٢٦هـ الموافق ٢٠٠٩/١١/٣٠م اختبار الفرع الخامس (خمسة أجزاء مجودة).
   ج- شروط المسابقة:
- ١- أن لا يزيد عمر المتسابق في المستوى الأول والثاني عن ثلاثين سنة، وفي الثالث لا يزيد عن خمس وعشرين سنة، والرابع عن عشرين سنة، والخامس عن خمسة عشر عامًا.
  - ٢- يُرفق المتسابق مع الأوراق المطلوبة ما يثبت تاريخ ميلاده.
- ٣- آخر موعد لقبول أسماء المرشحين من الفروع بالمركز العام يوم الأحد ١١ شوال سنة ١٤٢٦هـ الموافق

د-جواتر السابقة:

المستوى الأول: الفائز الأول: ١٠٠٠ جنيه، والثاني: ٨٠٠ جنيه، والثالث: ٦٠٠ جنيه، والرابع: ٥٠٠ جنيه، والخامس: ٣٣٠جنيه.

المستوى الثاني: الفائز الأول: ٨٠٠ جنيه، والثاني ٦٠٠ جنيه، والثالث: ٤٠٠ جنيه، والرابع ٣٠٠ جنيه، والخامس: ٢٥٠ جنيها.

المستوى الثالث: الفائز الأول ٦٠٠ جنيه والفائز الثاني ٤٠٠ جنيه والفائز الثالث ٣٠٠ جنيه والفائز الرابع ٢٥٠ جنيها والفائز الخامس ٢٠٠ جنيه.

المستوى الرابع: الفائز الأول: ٤٠٠ جنيه، والثاني: ٣٥٠ جنيها، والثالث: ٣٠٠ جنيه، والرابع: ٢٠٠ جنيه، والخامس: ١٥٠ جنيها.

المستوى الخامس؛ الفائز الأول: ٣٠٠ جنيه، والثاني: ٢٥٠ جنيها، والثالث: ٢٠٠ جنيه، والرابع: ١٥٠ جنيها، والخامس: ١٠٠ جنيه.

علمًا بأن المسابقة تشمل البذين والبنات.

مدير إدارة شئون القرآن

للعام الثانى

الشيخ / زكريا حسيني

إعداد / على حشيش

٥٧٩- «اللَّهُمُّ ارْزُقْ آل مُحمد قُوتًا». [متفق عليه من حديث ابي هريرة رضي الله عنه] ٥٧٦- عن عائشية رضي اللَّهُ عنها، قالت: مَا أكلَ آلُ مُحَمَّد ﷺ، أَكْلَتَيْن في يَوْمٍ، إلاً إحْدَاهُما تَمْرُ.

ُ ٥٧٣- لَيْسَ مَنْ بَلَدٍ إِلاَّ سَيَطَوُّهُ الدَّجَّالُ، إِلاَّ مَكَّةَ والمَدِينَةُ، لَيْسَ لَهَ مِنْ نَقَابِهَا نَقْتُ، إِلاَّ عَلَيْهِ المَلائِكَةُ صَافَينَ يَحْرُسُونَهَا، ثم تَرْجُفُ المَدِينَةُ بِأَهْلِهَا ثَلاَثَ رَجَفَاتَ، فَيُخَرِجُ اللَّهُ كُلَّ كافرٍ ومُنَافِقٍ

٤٤ - عَنُ المُغيَرة بن شُعْبَة، قال: ما سَأَلَ آحَدُ النبيُ الله، عن الدَّجَّال، ما سَأَلْتُهُ، وإنه قال لي: «ما يَضُرُّكَ منه؟». قُلْتُ: لأنهُم يقولون إنَّ معهُ جَبَلَ خُبْز ونَهْرَ ماء، قال: «هُوَ آهُونُ على الله من ذلك».

٥٧٥ – عَنْ حُذَيْفَةَ رضي اللَّهُ عنه قال: لقد خَطَبَنَا النَّبِيُ اللَّهُ حُطُبَةً ما تَرَكَ فيها شَنيئًا إلى قينام السَّاعة إلا ذَكرَهُ، عَلِمَهُ من عَلَمَهُ، وجَهلَهُ مَنْ جَهلَهُ؛ إن كنت لأَرَى الشَّيءَ قد نَسِيتُ فَاعْرِفُ ما يَعْرِفُ الدَّجُلُ إذا غَابِ عَنْهُ فَرَاهُ فَعَرَفَهُ. [منفق عليه من حديث حذيفة]

٥٧٦- سَتَكُونُ فِتَّنُ القاعِدُ فِيها خَيرُ مِن القائم، والقَائِمُ فيها خَيرُ مِن المَاشي، والمَاشي فيها خَيرُ من السَّاعِي، ومَن يُشْرِفُ لها تَسْتَشْرِفُهُ، ومن وَجَدَ مَلْجَأً أو مَعَادًا [مَتَفَقَعَلِهُ من حديث ابي هريرة]

٨٠- «الخَيْمَةُ دُرَّةُ مَجَوَّفَةً، طُولُهَا في السَّمَاءِ ثَلاثُونَ مِيلاً، في كُلَّ زَاوِيَةٍ فيها للمؤمنِ أهل، لا يَرَاهُمُ الآخرُونَ».

٨١- «إِنَّ في الجَنَّةِ لَشْنَجَرةً يَسَبِيرُ الرَّاكِبُ في طَلِّهَا ماِئَةَ عام لا يَقْطعُهَا». [مُتفق عليه من حديث ابي سعيد]

٥٨٢- إنْ كان النبيُّ لَيَقُومُ أو لِيُصلَّيَ حَتًى تَرِمُ قَدَمَاهُ، أو سَاقًاهُ، فَيُقَالُ له، فيقول: «أفلاً أكُونُ عبدًا شكورًا؟». ٥٨٣- «لَيسَ أحدُ، أو ليسَ شيءُ أصْبر عَلَى أذَىً سَمِعَهُ مِن اللَّه، إنَّهم لَيدعُونَ له ولدًا، وإنه لَيُعَافِيهم ويَرْزُقُهُم».

٥٨٤ - عَنْ قَيس، قَالَ: أَتَبِتُ خَبَّابًا، وقد اكْتَوى سَبَّعًا في بَطَنِهِ، فسمعتُهُ يقولُ: لَوْلاً أَنَّ النبيَ ﷺ نَهَانًا أَنَّ نَدْعُوَ بِالمَوْتِ، لَدَعَوْتُ بِهِ. [متفق عليه من حديث خبّاب]

٥٨٥- «إنَّ للَّهِ تَسْتُعَةً وتَسْعِينَ اسْمًا، ماِئَةً إلا واحدًا، من أحصناها دَخْلَ الجِنَّةَ. وزَادَ في رواية أخرى: «وهو وَتَرُ يُحَبَّ الوَترَ». [متفق عليه حديث ابي هريرة]

التوحيي العدد ١٠٤ السنة الرابعة والثلاثون

Upload by: altawhedmag.com

(١) والفَرَعُ أوَّلُ النُّتَاجِ كانوا يذبحونه لطواغيتهم والعتيرة: الذبيحة كانت تذبح ويراق دمها على الإصنام.

العدد ٤٠٤ السنة الرابعة والثلاثون

الْقَتْلَ». [مَتَفَقَ عَلَيه مَن حديث ابن مسعود] ١٠٠ - «إِنَّ النبِيَّ الشَّتَرَى طَعَامًا مِنْ يَهُودِيٍّ إلى أَجَلِ، وَرَهَنَهُ دِرْعًا مِنْ حَدِيدٍ».

[متفق عليه من حديث عائشة]

مُعَنَّ هُعِد بَعْتَ عِنْبَهُ قَالَتَ: يَا رَسُولُ اللَّهِ، إِنَّ أَبَا سَتَقَيَّانَ رَجَلَ شَحَيحَ، وليسَ يُعطيني مَا يَكْفِيني وَوَلَدِي، إِلاَّ مَا أَخَذتُ مِنِه وهو لاَ يَعْلَمُ. فقالَ: خُزِي مَا يَكْفِيكِ وَوَلَدَكِ اِمَتْفَقَ عَلَيْهِ مِنْ حَدِيثَ عَائِشَةً] ٥٩٩- «لا تُقْتَلُ نَفْسٌ ظُلْمًا إِلاَّ كان عَلَى ابْنِ آدمَ الأَوْلِ كِفْلُ مِنْ دَمِهَا، لأَنَّهُ أَوَلُ مَنْ سَنً

٥٩٣- «لا فَرَعَ ولا عَتيرَةَ»(١). [منفق عليه من حديث ابي هريرة] ٥٩٤- «البُرْكَةُ في نُواصي الخَيْلِ». [منفق عليه من حديث انس] ٥٩٥- «نهى رسول الله ﷺ أَنْ يُسْتَافَرَ بِالقُرَانِ إلى أرضِ العَدُقِ». [منفق عليه من حديث ابن عمر]

تُؤْجَرُوا، ويَقْضِي اللهُ على لِسَانِ نَبِيَّهِ ﷺ مَا شَاءَ». [متفق عليه من حديث ابي موسى] ٥٩٢- عن عبد الله بن عُمرَ، قَالُ: صلَّى بِنا النبيُّ ﷺ العِشاءَ، في آخر حَيَاتِهِ، فَلَمًا سلَّمُ قام فقال: «أَرَايْتَكُم لَيْلَتَكُمْ هَذَه؟ فإنَّ رأسَ مائةِ سنَةٍ منها، لا يَبْقَى مِمَّنْ هُوَ عَلَى ظَهْرِ الأرض أحدُ».

متفق عليه من حديث ابي سعيد] مَتْلُ الجَلِيس الصُّالِحَ وَالسُّوعِ، كَحَامِلِ المِسُكِ، ونَافِخِ الكِيرِ؛ فَحامِلُ المِسُكِ إِمَّا أَنْ يُحْذِيكَ، وإِمَّا أَنْ تَبْتَاعَ مِنْهُ، وإِمَّا أَنْ تَجدَ مِنْهُ رَبِحًا طَيَّبَةً، وَنَافِحُ الكِيرِ إِمَّا أَنْ يُحرِقَ ثِيَابَكَ، وإِمَّا أَنْ تَجدَ رِيحًا خَبِيثَةً».

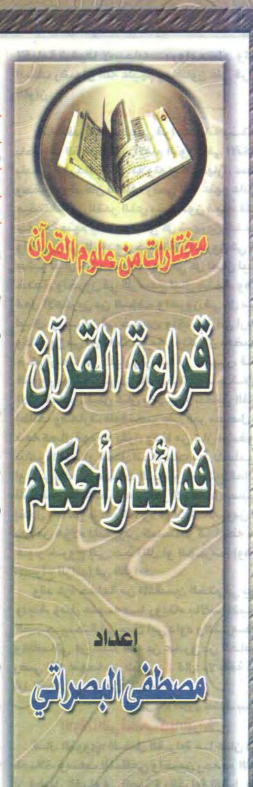
٥٩١- كان رسولُ الله عنه، إذَا جَاءَهُ السَّائلُ، أو طُلِبَتْ إليه حَاجَةً، قال: «اشْنُفَعُوا

ضَبِّ تَبِعْتُمُوهُمْ». قُلْنا: يا رسول اللهِ! اليَهُودُ والنَّصَارَى؛ قالَ: «فَمَنْ؛».

٥٨٧- «لا يَقُولُنَّ أَحَدُكُمُ اللَّهُمُ اغفِرْلي اللَّهمَ ارْحَمني إِنْ شَنِّتَ، لِيَعْزِمَ المَسطَّلَةَ، فإنَّه لا مُكرِهَ لَهُ». ٥٨٨- «يَتَقَارِبُ الزَّمانُ، ويَنْقُصُ العَمَلُ، ويُلْقَى الشُّحُ وتَظْهَرُ الفِتَنُ ويَكْثُرُ الهَرْجُ». قالوا: يا رسول الله، أَيَّما هُوَ؟ قال: «القتلُ، القَتلُ». [منفق عليه من حديث آبى هريرة]

٥٨٩- «لَتَثْبَعُنُ سَنَنَ مَنْ كَان قَبْلَكُمْ، شَبِرًا بِشَبِرٍ، ونِراعًا بِذِرَاعٍ، حَتَّى لَوْ دَخَلُوا جُحْرَ

٥٨٦- «إذَا دَعَا أَحَدُّكُمْ، فَلِيعَزِمِ المَسْئَلَةَ، ولا يقولنَّ، اللهمُّ إن شَبِثْتَ فَأَعْطِنِي فإنه لاَ [منفق عليه من حديث انس]



الحمد لله والصلاة والسلام على رسول الله وعلى آله وصحبه ومن والاه.. وبعد: فلقراءة القرآن من الثمرات ما لا يُحصى، وقد جاءت بذلك الأحاديث الصحيحة والآثار الواردة عن الصحابة والتابعين، وقد لخصها بعض العلماء فيما يلى:

١- إن قارئ القرآن في مصاف العظماء ومن
 أفضل الناس، وأعلاهم درجةً.

٢- يكتسب القارئ عن كل حرف حسنة والحسنة بعشر أمثالها.

٣- تشـملُ القـارئ ظلةُ الرحـمـةِ ويُحـاطُ بالملائكة وتتنزل عليه السكينة.

 ٤- يُضيئُ الله قلبَ القارئِ، ويقيه ظلمات يوم القيامة.

٥- القارئُ رائحتُهُ ذكيَّةُ ومذاقَةُ حُلُو كَالأُنَّرجَّةِ (وهي ثمرةُ جامعة لطيب الطعم والرائحة وحسن اللون)، ومن هنا فهو جليس صالح يقترب منه الصالحون العاملون ليشموا منه عطره وينفحوا من شذاه.

٦- قارئ القرآن لا يَحْزُنُهُ الفَرْعُ الأكبر؛ لأنه في حماية الله ولأن القرآن يشفع له.

٧- قارئ القرآن سبب في رحمة والديه، وإغداقهما بالنعيم ويمدهما الله بالأنوار المتلالئة جزاء قراءة ولدهما.

٨- قارئ القرآن يرقى إلى قمة المعالي في
 الجنة ويصعد إلى ذروة النعيم.

٩- يَغْبِط الصالحون قارئ القرآن ويتمنون أن يكونوا في درجته السامية عند الله تعالى ويودون أن يعملوا مثله.

 ١٠ - قارئ القرآن تدعو له الملائكة الكرام بالرحمة والمغفرة.

١١- قارئ القرآن مُستمسكُ بالعروة الوثقى،
 ويتمتعُ بالشَفاء الناجع، ويُعصم من الزيغ،
 وينجو من الشدائد.

١٢- قارئُ القرآن من أهل الله وخاصته

العدد السنة الرابعة والثلاثون ٢٣

المتقربين إليه، ومن العاملين الشنغوفين بطاعة الله والقانتين له.

١٣- قارئ القرآن يرتفع به درجات في الدنيا أيضًا إذ يرفع الله به أقوامًا ويخفض آخرين (ممن أعرضوا عنه أو هجروه).

١٤ - قارئ القرآن يُكتبُ عند الله من الذاكرين
 الله كثيرًا.

١٥ - قارئ القرآن ممن يشهدُ لهم رسول الله
 يوم القيامة.

١٦- الماهرُ بالقرآن يبعث يوم القيامة مع السُّفرةِ الكرام البررة ( السفرة: الملائكة الكتبة، البررة: جمع بار وهو المطيع).

 ١٧ - قارئ القرآن تبتعد عنه الشياطين وتخرج من بيته.

٨- قارئ القرآن يستنير عقله ويمتلئ قلبه
 بالحكمة وتتفجر منه ينابيع العلم.

١٩– قارئ القرأن فيه قبسٌ من النبوة (غير أنه لا يُوحى إليه).

٢٠ حامل القرآن لا يجهل مع من يَجْهَل لأن
 القرآن في جوفه يحميه من الحدَّة والغضب.

 ٢١- بالقرآن الكريم تعمرُ القلوبُ والبيوت، ويعمها الخير والبركة.

٢٢- قـراءة القـرآن تُورث القلبَ خُـشـوعًـا والنفس صنفاءً.

٢٣– قارئ القرآن يسال الله به فُيُجِيبُهُ فُضلاً منه وكرمًا.

٢٤ أهلُ القـرآن يذكـرهم الله فـيـمن عنده وكفى بذلك فضلاً وشرفًا.

٢٥– في القرآن غِنِيَّ لأهلِهِ تَسْعَدُ بِه قلوبِهِم كما يَسْعَدُ صاحب المال بِمالِهِ.

#### حكم القراءة ومقدار ما يقرآ

قراءة القرآن سنة من سنن الإسلام، والإكثار منها مُستحب حتى يكون المسلم مستنير الفؤاد بما يقرأ من كتاب الله، والتلاوة مع إخلاص النية وتحسين القصد عبادة يؤجرُ عليها المسلم بدليل ما ورد عن ابن مسعود رضي الله عنه من قوله ته: «من قرأ حرفًا من كتاب الله فله به حسنة... الحديث». رواه الترمذي وقال: حسن صحيح، وما جاء في حديث أبي أمامة رضي الله عنه مرفوعًا: «اقرعوا القرآن فإنه يأتى يوم

القيامة شفيعًا لأصحابه....» رواه مسلم. وكان السلف رضوان الله عليهم يحافظون على قراءة القرآن.

#### مقدارالقراءة

أما القدر الذى ينبغى قراءته فإنه يختلف باختلاف الناس، يقول الإمام النووي في الأذكار: ينبغي أن يحافظ على تلاوته لدالاً ونهارًا، سفرًا وحضرًا، وقد كان للسلف رضى الله عنهم عادات مختلفة في القدر الذي يختمون فيه، فكان جماعة منهم يختمون في كل شهرين ختمة، وأخرون في كل شبهر ختمة، وأخرون في كل عشر ليال ختمة، وأخرون في كل ثمان لدال ختمة، وأخرون في كل سبع ليال ختمة، وهذا فعل الأكثرين من السلف، وآخرون في كل ست ليال، وأخرون في خمس، وأخرون في أربع، وكثيرون في كل ثلاث ختمة .. وذكر أن بعضهم ختم أربعًا في الليل وأربعًا في النهار، قال النووى: والمختار أن ذلك بختلف باختلاف الأشخاص، فمن كان يظهر له يدقيق الفكر لطائف ومعارف فليقتصر على قدر يحصل له معه كمال فهم ما يقرأ، وكذا من كان مشغو لأ ينشير العلم، أو فصل الحكومات من المسلمين، أو غير ذلك من مهمات الدين، والمصالح العامة للمسلمان فلدقتصر على قدر لا يحصل يسبيه إخلال بما هو مرصد له، ولا فوات كماله، ومن لم يكن من هؤلاء المذكورين فليستكثر ما أمكنه من غير خروج إلى حدَّ الملل أو الهَذْرَمَة (وهي الإسراع الزائد) في القراءة.

وقد كرة جماعة من المتقدمين الختم في يوم وليلة، ويدل عليه ما رويناه بالأسانيد الصحيحة في سنن أبي داود والترمذي والنسائي عن عبد الله بن عمرو بن العاص رضي الله عنهما عن النبي الله علي قال: «لا يفقه من قرأ القرآن في أقل من ثلاث».

#### [انتهى كلام النووي بتصرف يسير] الأوقات التي تستحب فيها القراءة

قال النووي: أفضل القراءة ما كان في الصلاة، ومذهب الشافعي وأخرين رحمهم الله: أن تطويل القيام في الصلاة بالقراءة أفضل من تطويل السجود وغيره.

٢٤ التوحيا العدد ١٠٤ السنة الرابعة والثلاثون

وأما القراءة في غير الصلاة فأفضلها قراءة الليل، والنصفُ الأخيـر منه أفـضل من الأول، والقراءةُ بين المغرب والعشاء محبويةً.

وأما قراءة النهار فأفضلها ما كان بعد صلاة الصبح، ولا كراهة في القراءة في وقت من الأوقات، ولا في أوقات النهي عن الصلاة (النافلة).

ومن السنة كثرةُ الاعتناء بالقراءة في شهر رمضان، وفي العشر الأُخَر منهُ أفضل وليالي الوتر أكد ومن ذلك العَشْرُ الأُول من ذي الحجة، ويوم عرفة، ويوم الجمعة.

# آيات وسور مخصوصة في صلوات مخصوصة 💷

قال النووي: السنة أن يقرأ في صلاة الصبح يوم الجمعة بعد الفاتحة في الركعة الأولى (السجدة) بكمالها، وفي الثانية ﴿هَلْ أَتَى عَلَى الإنسَانَ ﴾ بكمالها، ولا يفعل ما يفعله كثير من أئمة المساجد من الاقتصار على آيات من كل واحدة منهما مع تمطيط القراءة بل ينبغي أن يقرأهما بكمالهما ويدرج قراءته مع ترتيل.

والسنة أن يقرأ في صلاة الجمعة في الركعة الأولى سورة (الجمعة) بكمالها، وفي الثانية سورة (المنافقون) بكمالها، وإن شاء ﴿سَبَّح اسْمَ رَبَّكَ الأَعْلَى ﴾ وفي الشانية ﴿ هَلُّ أَتَّاكَ حَدَيِثُ الغَاشِيَةِ ﴾ فكلاهما صحيح عن رسول الله ﷺ

والسنة في صلاة العيد في الركعة الأولى أن يقرأ سورة (ق) وفي الثانية ﴿ اقْتَرَبَتَ السَّاعَةُ ﴾ بكمالها، وإن شاء (سبح اسم ربك الأعلى)، و﴿ هَلْ أَنَاكَ ﴾، فكلاهما صح عن رسول الله ﷺ.

ويقرأ في ركعتي سنة الصبح بعد الفاتحة في الأولى: ﴿ قُلْ يَا أَيُّهَا الكَافِرُونَ ﴾ وفي الثانية ﴿ قُلْ هُوَ اللَّهُ أَحَدَ ﴾ وإن شاء قرأ في الأولى ﴿قُولُوا أَمَنًا بِاللَّهِ وَمَا أُنزَلَ إِلَيْنَا ﴾ [البقرة: [١٣٦]، وفي الثانية: ﴿قُلْ يَا أَهْلَ الكِتَابِ تَعَالَوْا إِلَى كَلِمَةٍ سَوَاءٍ بَيْنَنَا وَبَيْنَكُمْ ﴾ [آل عمران: ٢٤]، فكلاهما صحيح من فعل رسول اللَّه ﷺ.

ويقرأ في سُنة المغرب في الأولى ﴿قُلْ يَا أَيُّهَا الكَافِرُونَ ﴾، وفي الثانية ﴿قُلْ هُوَ اللَّهُ أَحَدُ ﴾ ويقرأهما أيضًا في ركعتي الطواف وركعتي الاستخارة.

ويقرأ من أوتر بشلاث ركعات في الركعة الأولى: "سببح اسم ربك الأعلى»، وفي الشانية (قُلْ يَا أَيُّهَا الكَافِرُونَ ﴾ وفي الشالثة: ﴿قُلْ هُوَ اللَّهُ أَحَدُ ﴾ والمعوذتين (الفلق) و(الناس).

# سور مخصوصة في أوقات ومواضع مخصوصة

أما في غير الصلاة فمن المستحب أن يقرأ سورة الكهف يوم الجمعة، كما يستحب أيضًا أن يقرأها ليلة الجمعة لما جاء في حديث الدارمي عن أبي سعيد الخدري رضي الله عنه موقوفًا، قال: «من قرأ سورة الكهف ليلة الجمعة أضاء له من النور فيما بينه وبين البيت العتيق، قال محقق التبيان حديث صحيح.

[ونكره الألباني في صحيح الجامع مرفوعًا ح(٦٤٧١) وفيه .... يوم الجمعة،]

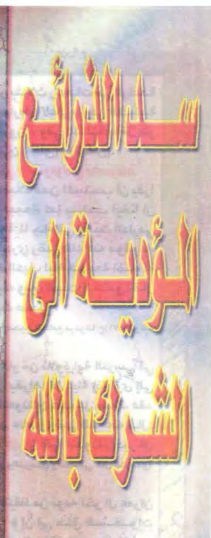
ويستحب الإكثار من تلاوة أية الكرسي في جميع المواطن وأن يقرأها كل ليلة إذا أوى إلى فراشه، وأن يقرأ المعوذتين عقب كل صلاة، فقد صحّ عن عقبة بن عامر رضي الله عنه قال: «أمرني رسول الله في أن أقرأ المعوذتين دبر كل صلاة». [رواه ابو داود والترمذي والنسائي. قال الترمذي: حديث حسن صحيح]

وأن يقرأ إذا استيقظ من نومه آخر آل عمران من قوله تعالى: ﴿ إِنَّ فِي خَلْقِ السَّمَ وَاتِ وَالأَرْضِ ﴾ (الآية ١٩٠- إَلَى آخر السورة) لما ثبت في الصحيحين أن رسول الله الله المورة) إذا خواتيم آل عمران (الآيات العشر الأواخر) إذا استيقظ من الليل للصلاة.

ويستحب أن يقرأ عند المريض بالفاتحة، و﴿قُلْ هُوَ اللَّهُ أَحَدُ ﴾ والمُعوذتين.

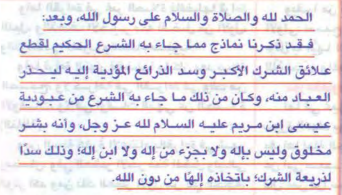
وعن طلحة بن مصرف قال: كان يقال: إن المريض إذا قُرىَّ عنده القرآن وجد لذلك خفة، فدخلت على خيثمة بن سليمان وهو مريض، فقلت: إني أراك اليوم ضاحكًا، فقال: إنه قُرىََ عندي القرآن، وروى الخطيب أبو بكر البغدادي بإسناده: أن أحمد بن منصور الرمادي رحمه الله كان إذا اشتكى شيئًا قال: هاتوا أصحاب الحديث، فإذا حضروا قال: اقرؤوا عليَّ الحديث فهذا في الحديث فالقرآن أوَّلي.

والله من وراء القصد.



# الحلقة الثالثة

I sit US in all the se



ونتحدث في هذه الحلقة إن شاء الله تعالى عن عبودية . النبي ﷺ لله رب العالمين، وأن دعاء غير الله شرك. العامي الله المرك . ٢-الأيات الدالة على عبودية النبي ﷺ:

جاعت آيات كشيرة في القرآن الكريم تدل وترشد إلى حقيقة هامة آلا وهي أن النبي الله بشر كسائر البشر، ولكنه فُضل عليهم بالنبوة والرسالة التي توجب محبته وطاعته والانقياد لأمره الله، وقد نهى الله عن الغلو والإطراء في شخصه، وذلك سدًا لذريعة اتخاذه شريكًا مع الله، أو صرف أي لون من ألوان العبادة له الله، قال تعالى: ﴿قُلْ لاَ أَمَّكِ لِنَفْسِي نَفْعًا وَلاَ ضَرَا إِلاَ مَا شَاءَ اللهُ ولَوْ كُنتُ أَعْلَمُ الغَيْبَ لَقَوْمٍ يُؤْمِنُونَ ﴾ [الأعراف: ١٨٨].

وَلِهِذَا حَانَتَ العَبُودِيةَ هِي أَشَرِفَ مَقَامَ للَّذِبِي ٥ وَقَدَ خَاطَبَهُ رَبِهُ بِها فِي أَشَرِفَ المَنَاسَبَاتَ وَأَعظَمَ المَقَامَاتَ، قَالَ تَعَالَى: ﴿ سُبُحَانَ الَّذِي أَسْرَى بِعَبْدِهِ ﴾ [الإسراء: ١]، وقال تعالى: ﴿ الحُمُّدُ لِلَهِ الَّذِي أَنزَلَ عَلَى عَبْدِهِ الحَتَابَ وَلَمْ يَجْعَلَ لَهُ عَوَجًا ﴾ [الحُهُفَ: ١]، وقال سبحانه: ﴿ تَبَارَكَ الَّذِي نَزَلَ الفُرْقَانَ عَلَى عَبْدِهِ لِيَكُونَ لِلْعَالَيْنَ نَذِيرًا ﴾ [الفرقان: 1]، وقال الفُرْقَانَ عَلَى عَبْدِهِ لِيَكُونَ لِلْعَالَيْنَ نَذِيرًا ﴾ [الفرقان: 1]، وقال تعالى: ﴿ وَأَنَّهُ لَمَا قَامَ عَبْدُ اللَّهِ يَدْعُوهُ كَادُوا يَكُونُونَ عَلَيْهِ لِيَدًا (١٩) قُلْ إِنَّمَا أَدْعُو رَبِّي وَلاَ أَشْرِكُ بِهِ أَحَدًا (٢٠) قُلْ إِنِّي لاَ أَمَّلِكُ لَكُمْ ضَرًا وَلاَ رَشَدًا ﴾ [الجن: ١٩- ٢١].

وإذا كان رسول رب العالمين الذي هو أكمل الخلق واقربهم إلى الله عز وجل لا يملك ضرًا ولا رشدا بنص كتاب الله الكريم فغيره من سائر الخلق ممن هم دونه من ماب أولى واحرى، بل إنه منه ما سبق غيره إلا بكمال عبوديته

٢٦ التوحييد العدد ٢٠٤ السنة الرابعة والثلاثون

نائب الرئيس العام

00

#### Upload by: altawhedmag.com

لريه.

قال ابن القيم رحمه الله: «فاكمل الخلق أكملهم عبودية وأعظمهم شهودًا لفقره وضرورته وحاجته إلى ربه وعدم استغنائه عنه طرفة عين، ولهذا كان من دعائه ت «أصلح لي شاني كله، ولا تكلني إلى نفسي طرفة عين، ولا إلى أحد من خلقك».

[أبو داود: ٣٢٦/١١، واحمد في المستد] وكان يدعو: «يا مقلب القلوب ثبت قلبي على دينك». [الترمذي ٥٠٤/٩، واحمد]، فهو معلم 🍩 أن قلبه بيد الرحمن عز وجل لا يملك منه شيئًا، وأن الله سيحانه تُصيَرفه كما بشاء، وهو يتلو قوله تعالى: ﴿ وَلَوْلَا أَن تُتُتَّنَّاكَ لَقَدْ كِدِتَّ تَرْكُنُ إِلَيْهِمْ شَيْئًا قَلِيلاً ﴾ [الإسراء: ٧٤]، فضرورته 🦥 إلى ربه وحاجته إليه بحسب معرفته به وحسب قربه منه ومنزلته عنده، ولهذا كان أقرب الخلق إلى الله وسيلة وأعظمهم جاها وأرفعهم عنده منزلة لتكميله مقام العبودية والفقر إلى ربه، وذكره الله سبحانه بسيمة العبودية في أشرف مقاماته، مقام الإسراء، ومقام الدعوة، ومقام التحدي، وفي حديث الشفاعة: «أن المسيح يقول لهم: اذهبوا إلى محمد عبد غفر الله له ما تقدم من ذنبه وما تأخر». [البخاري: ٣٩٢/١٣، ومسلم ١٨٠/١١، ١٨١]. فنال ذلك المقام بكمال عبوديته لله ويكمال مغفرة الله له. [طريق الهجرتين].

وللعلامة الشيخ محمد الأمين الشنقيطي رحمه الله كلام جميل على هذا الموضوع يحسن إيراد شيء منه هنا لتتم الفائدة: قال وهو يفسر أوائل سورة الحجرات: مسألتان: الأولى: اعلم أن عدم احترام النبي ألاستخفاف به، أو الاستهزاء به ردة عن الإسلام وكفر بالله، وقد قال الله تعالى في الذين استهزءوا بالنبي في وسخروا منه في غزوة تبوك لما ضلت راحلته: ﴿ وَلَئَن

سَٱلْتَهُمْ لَيَقُولُنَّ إِنَّمَا كُنَّا نَحُوضُ وَنَلْعَبُ قُلْ أَبَاللَّهِ وَآيَاتِهِ وَرَسَولِهِ كُنتُمْ تَسْتَهْزِعُونَ (٦٥) لاَ تَعْتَذِرُوا قَدْ كَفَرْتُمْ بَعْدَ إِيمَانِكُمْ ﴾

[التوبة: ١٣، ١٢]. المسالة الثانية: وهي من أهم المسائل: اعلم أنه يجب على كل إنسان أن يميز بين حقوق الله تعالى التي هي من خصائص ربوبيته التي لا يجوز صرفها لغيره، وبين حقوق خلقه كحق النبي تق ليضع كل شيء في موضعه على ضوء ما جاء به النبي ق في هذا القرآن العظيم والسنة الصحيحة.

وإذا عرفت ذلك فاعلم: أن من الحقوق الخاصة بالله التي هي من خصائص ربوبيته التجاء عبده إليه إذا دهمته الكروب التي لا يقدر على كشيفها إلا الله، فالتحاء المضطر الذى أحاطت به الكروب ودهمته الدواهي لا يجوز إلا لله وحده؛ لأنه من خصائص الربوبية، فصرف ذلك الحق لله وإخلاصه له هو عين طاعة الله ومرضاته، وطاعـة رسـوله 🐸 ومـرضـاته، وهو عين التوقير والتعظيم للنبي 🏙 لأن أعظم أنواع توقيره وتعظيمه هو اتباعه والاقتداء به في إخلاص التوحيد والعبادة لله وحده جل وعلا، وقد بين جل وعلا في آيات كثيرة من كتابه أن التجاء المضطر من عباده إليه وحده في أوقات الشدة والكرب من خصائص ربوبيته تعالى، قال تعالى: ﴿قُل الحَمْدُ لِلَّهِ وَسَلامٌ عَلَى عِبَادِهِ الَّذِينَ اصْطَفَى آللُهُ خَبْرُ أَمَّا بُشْرِكُونَ ﴾ [النمل: ٥٩]، ثم بين من خصائص ربوبيته الدالة على أنه المعبود وحده، فقال: ﴿ أَمَّنْ خَلَقَ السُّمَوَاتِ وَالأَرْضَ وَأَنزُلَ لَكُم مِّنَ السِّمَاء مَاءُ فَأَنْتَثْنًا بِه حَدَائِقَ ذَاتَ بَهْجَةٍ مَّا كَانَ لَكُمْ أَن تُنْبِتُوا شَجَرَهَا أَإِلَهُ مُعَ اللَّهِ بَلْ هُمْ قَـوْمُ بَعْدِلُونَ ﴾ [الذمل: ٦٠]، فهذه المذكورات التي هي خلق السماوات

والأرض وإنزال الماء من السماء وإنبات الحدائق ذات البهجة التي لا يقدر على إنبات شجرها إلا الله من خصائص ربوبية الله، ولذا قال تعالى بعدها: «أإله مع الله» يقدر على خلق السماوات والأرض وإنزال الماء من السماء وإنبات الحدائق به، والجواب: «لا، لأنه لا إله إلا الله وحده».

#### [اضواء البيان: ١٧/٧٦- ٢٢١] ٣- الآيات الدالة على أن دعاء غير الله واللجوء إليه شرك:

جاءت أيات كثيرة في القرآن الكريم تبين أن الدعاء والإستعاذة والإستغاثة لا تكون إلا بالله وحده لا شريك له، وأن الآلهة الباطلة التي عبدت من دونه لا تملك لنفسها نفعًا ولا ضرًا، فكيف يرجو العبد منها شيئًا لا تملكه، وذلك سدًا لذريعة التعلق بها، أو اعتقاد نفع فيها، ويسلك القرآن الكريم في ذلك مسلكًا عظيمًا يضيق المقام عن استقصائه، ولكن تكفى الإشارة إلى بعض من ذلك.

[باختصار وتصرف من كتاب: دعوة التوحيد د/ محمد خليل هراس: ص٣٥- ٤٩]

أ- بيان عجز هذه الآلهة المزعومة وإبراز فقرها وضعفها كقوله تعالى: ﴿قُلِ ادْعُوا الَّذِينَ زَعَمْتُم مَن دُونِهِ فَلاَ يَمْكِخُونَ كَمْنُفَ المَّتُرَ عَنكُمُ وَلاَ تَحْوِيلاً (٥٦) أُوَّلَئِكَ الَّذِينَ يَدْعُونَ يَبْتَغُونَ إِلَى رَبَّهُمُ الوَسِيلَةَ أَيُّهُمْ أَقْرَبُ وَيَرْجُونَ رَحْمَتَهُ وَيَخَافُونَ عَذَابَهُ إِنَّ عَذَابَ رَبَكَ كَانَ مَحْدَقُورًا ﴾ [الإسراء: ٥٦- ٥٩]، وكقوله تعالى: ﴿قُلْ أَرَاَيْتُم مَا تَدْعُونَ مِن دُونِ اللَّهِ أَرُونِي مَاذَا حَلَقُوا مِنَ الأَرْضِ أَمْ لَهُمْ شَرِرَكَ فِي السَّمَوَاتِ الْتُونِي بِكِتَابَ مَن لَهُمْ شَرِرَكَ فِي السَّمَوَاتِ الْتُونِي مِحَابَهُ إِنَ عَذَابَهُ لَهُمْ شَرِرَكَ فِي السَّمَوَاتِ الْتُونِي مِكَابَهُمْ أَوْرَى أَمْ يَسْتَجِيبُ لَهُ إِلَى يَوْم القَيَامَة وَهُمْ عَن دُعَائِهِمْ يَسْتَجِيبُ لَهُ إِلَى يَوْم القَيَامَة وَهُمْ عَن دُعَائِهِمْ

غَافِلُونَ (٥) وَإِذَا حُشِرَ النَّاسُ كَانُوا لَهُمْ أَعْدَاءً وَكَانُوا بِعِبَادَتِهِمْ كَافِرِينَ ﴾ [الأحقاف: ٤- ٦]. فقد بينت هذه الآيات سانًا شافعًا قاطعًا للعذر أن غير الله لا يُدعى لأنه إلى جانب أنه لا ينفع ولا يضر لم يخلق شيئًا بالاستقلال، كما لم يخلق شيئًا بالشركة، وليس عند المشركين أى دليل على ما يفعلون، ثم بينت الآيات ضلال من يدعو من دون الله من لا يستجيب له إلى يوم القيامة، بل نصبت على أن المدعو غافل عن دعاء الداعي، مما يبين عجزه وضعفه وشدة احتياجه إلى ربه وخالقه، وقد ذكر القاسمي- رحمه الله- في تفسير الآيات الأخيرة لطيفة نقلها عن يعض المفسرين السابقين: في قوله: «إلى دوم القدامة»، وذلك أنه جعل يوم القيامة غاية لعدم الاستجابة، ومن شنان الغاية انتهاء المُغيًّا عندها لكن عدم الاستجابة مستمر بعد هذه الغادة، لأنهم في يوم القيامة أيضًا لا يستحييون لهم، فالوجه- والله أعلم- أنها من الغايات المشعرة بأن ما بعدها، وإن وافق ما قبلها، إلا أنه أزيد منه زيادة بينة تلحقه بالثاني، حتى كأن الحالتين وإن كانتا نوعًا واحدًا لتفاوت ما بينهما كالشيء وضده، وذلك أن الحالة الأولى التي جعلت غايتها القيامة، لا تزيد على عدم الاستجابة، والحالة الثانية التى فى القيامة زادت على عدم الاستجابة بالعداوة والكفر بعبادتهم إياهم، فهو من وادي ما تقدم أنفًا في سورة الزخرف في قوله: ﴿ بَلْ مَتَّعْتُ هَؤُلاء وَآبَاءَهُمْ حَتَّى جَاءَهُمُ الحَقِّ وَرَسُولُ مُّبِينُ (٢٩) وَلَمَّا جَاءَهُمُ الحَقُّ قَالُوا هَذَا سِحْرُ وَإِنَّا بِهِ كَافِرُونَ ﴾ [الزخرف:٢٩، ٣٠].

no

ومثل هذه الآيات ما جاء في قوله تعالى:

٢٨ التوحيد العدد ٢٠٤ السنة الرابعة والثلاثون

﴿ يُولِجُ اللَّيْلَ فِي النَّهَارِ وَيُولِجُ النَّهَارَ فِي اللَّيْلِ وَسَخَرَ الشَّمْسَ وَالْقَمَرَ كُلُّ يَجْرِي لأَجَلَ مُسْمَى ذَلِكُمُ اللَّهُ رَبُّكُمْ لَهُ المُلْكُ وَالَّذِينَ تَدْعُونَ مِن دُونِهِ مَا يَمْلِكُونَ مِن قَطْمِير (١٣) إِن تَدْعُوَهُمْ لاَ يَسْمَعُوا دُعَاءَكُمْ وَلَوْ سَمَعُوا مَا اسْتَجَابُوا لَكُمْ وَيَوْمَ القِيَامَةِ يَكْفُرُونَ بِشِرْكِكُمْ وَلاَ يُنْبَتَّكَ مِثْلُ خَبِيرٍ ﴾ [فاطر: ١٣، ١٤].

فقد أخبر الله فيها عن حال المدعوين من دونه من الملائكة والأنبياء وغيرهم بما يدل على عجزهم وضعفهم، وأنهم قد انتفت عنهم الأسباب التي تكون في المدعو، وهي الملك، وسماع الدعاء، والقدرة على استجابته، فمتى لم توجد هذه الشروط تامة بطلت دعوته، فكيف إذا عدمت بالكلية.

[انظر فتح المجيد شرح كتاب التوحيد: ١٨٨] ب- التشنيع بحال العابدين لهذه الآلهة الباطلة ورميهم بالضلال والسفه وعدم التعقل والتفكر، حيث رضوا لأنفسهم أن يعبدوا من لا يستحق العدادة ممن لا يملك لهم ولا لغيرهم نفعًا ولا ضرًا ولا يسمع ولا يبصر، ولا يملك من أمر نفسه شيئًا، وذلك لأن الإله يجب أن يكون متصفًا بصفات الجلال والكمال منزهًا عن صفات العجز والنقص والحدوث والاحتداج، لأن كل ذلك مناف للإلهية، قال تعالى عن إبراهيم- عليه السلام- في خطابه لقومه: ﴿ أُفَّ لَكُمْ وَبَلَا تَعْبُدُونَ مِنْ دُونِ اللَّهِ أَفَلاَ تَعْقِلُونَ ﴾ [الأنساء: ٦٧]، وقال تعالى: ﴿ لَهُ دَعْوَةُ الحَقِّ وَالَّدْينَ يَدْعُونَ مِن دُونِهِ لاَ يَسْتَجِيبُونَ لَهُم بِشَيْءٍ إِلاَّ كَبَاسطِ كَفُيْهِ إِلَى المَاءِ لِيَبْلُغُ فَاهُ وَمَا هُوُ بِبَالِغِهِ وَمَا دُعَاءُ الكَافِرِينَ إِلاَّ فِي ضَلال ﴾ [الرعد: ١٤].

ج- بيان ما سيكون يوم القيامة بين العابدين والمع بودين، وبين الأتباع والمتبوعين من التبرؤ والمعاداة وتنصل

يقول ابن كثير في هذه الآيات: «وفي هذا تبكيت عظيم للمشركين الذين عبدوا مع الله غيره، ممن لا يسمع ولا يبصر، ولا يغنى عنهم شيئًا، ولم يأمرهم بذلك ولا رضى به ولا أراده، بل تبرأ منهم في وقت ما أحوجهم فيه إلى من يغيثهم، وقد تركوا عبادة الحي القيوم السميع البصير، القادر على كل شىء، العليم بكل شىء، وقد أرسل رسله وأنزل كتبه أمرًا بعبادته وحده لا شريك له ناهيًا عن عبادة ما سواه، كما قال تعالى: ﴿ وَلَقَدْ بَعَثْنَا فِي كُلَّ أُمُّةٍ رَّسُولاً أَن اعْدُدُوا اللَّهَ وَاجْتَنِبُوا الطَّاغُوتَ فَمِنْهُم مَّنْ هَدَى اللَّهُ وَمِنْهُم مَّنْ حَقَّتْ عَلَيْهِ الضَّلالَةُ ﴾ [النحل:٣٦]، وقال تعالى: ﴿ وَمَا أَرْسَلْنَا مِن قَبْلِكَ مِن رُسُولِ إِلاَّ نُوحِي إِلَيْهِ أَنَّهُ لاَ إِلَهَ إِلاَّ أَنَا فَاعْبُدُونَ ﴾ [الأنبياء:٢٥]، وقال: ﴿وَاسْأَلْ مَنْ أَرْسَلُنَا مِن قَبْلِكَ مِن رُسْلِنَا أَجَعَلْنَا مِن دُون الرَّحْمَنِ آلِهَةً تُعْتَدُونَ ﴾ [الزخرف: ٤٥].

والمشركون أنواع وأقسام كثيرون قد ذكرهم الله في كتابه، وبين أحوالهم وأقوالهم ورد عليهم فيما هم فيه أتم رد. [تفسير ابن كثير ٢٠١/٣، ٢٠١]

وللحديث بقية إن شاء الله تعالى.



الحمد لله والصلاة والسلام على رسول الله وبعد: فاتقوا الله تعالى حقَّ التقوى، واستمسبكوا منَ الإسلام بالعروة الوثقى، (يَا أَيُّهَا الَّذِينَ أَمَنُوا اتَّقُوا اللَّهَ وَقُولُوا قَوْلاً سَدِيدًا يُصلَّحُ لَكُمْ أَعْمَالَكُمْ وَيَغْفِرْ لَكُمْ ذُنُوبَكُمْ وَمَنْ يُعلِعْ اللَّهَ وَرَسُولَهُ فَقَدْ فَازَ فَوْرًا عَظِيمًا ﴾ [الإحزاب: ٧، ٧١].

#### التذكيربالأخرة فللمسا

واعلَموا أنَّ الدُنيا ممرُّ وأنَّ الآخرة هي المستقرّ، فاستيقوا الخيرات قبل فواتها، وحاسبوا انفسكم على زلاًتها وهفواتها، وكفّوها عن الإغراق في شهواتها، فالكيس من دان نفسته وعمل لما بعد الموت، والعاجز من أتبع نفسته هواها وتمنى على الله الأماني، ومن أصلح سريرتَه أصلح ألله وبين الله كفاه الله ما بينة وبين الناس، قاللة الله في السرائر، فما ينفعُ في فسارها جمالُ الظاهر.

ايتها المسلمون، في رُحمة الحياة ومع تراكم مشاغل الدنيا وتواليها قد يغفّل الإنسانُ عن وظيفته الأساس التي من أجلها وُجد والغاية التي لها خلق وولا، ألا وهي عبادة الله سبحانه وطاعته، ﴿وَمَا خَلَقْتُ الله وهي عبادة الله سبحانه وطاعته، ﴿وَمَا خَلَقْتُ الله الرسلَ وأنزل الكتبَ وخلق للإنسان وسخر له ما في السموات والأرض كلَّ ذلك لاجل القيام بحقً العبودية ومقتضياتها لله سبحانه، ووعد بالجنّة من أطاعه، وتوعد بالنار من عصاه، وأخبر جلّ في علاه أنه سياتي يوم تعرض الخلائقُ فيه على الله وتُنشَر الصحف وتوزُن الأعمال، فينظر كلُّ لميزانه بإشفاق ووجل، يتمنَّى كمالَ عملِه وحُسنَ ما قدُم،

علّ ميزانَه أن يَتَقُلَ بالحسنات. سياتي يومُ يكون الحساب والجزاءُ فيه بالإعمال، وللذَرة قيمةُ وميزان، وللحَسَنة تاثيرُ يشْحُ بها المرءُ على أمّه وابيه وزوجه وبنيه واخيه، ﴿ وَجِيءَ يَوْمَئْذِ بِجَهَنَّمَ يَوْمَئِذِ يَتَذَكُرُ الإِسْتَانُ وَأَنَّى لَهُ الذَّكْرَى يَقُولُ يَا لَيْتَنِي قَدَّمْتُ لَحِيَاتِي ﴾ [الفجر:٢٢، ٢٤]، فما من احد إلاً سَيندَم، فالمقصد يندَم على تقصييره، والعامل يندَم أن لم يكن قد ازدادَ.

في يوم القيامة مواقف وعرَصات وأهوال وكُرُبات ووزَنُ للحسنات والسَيَّئات، لن ينجو منها إنسٌ ولا جانَ إلاً بالعَمَل إذا رحمه الرحيم الرحمن، فماذا قدّمت لحياتك الأخرى يا عبدَ الله 18 ما مقدارُه وذوعُه 18 وما مدى كَمالِه وتمامه 18

رَوى لذا معادُ بن جبل رضي الله عنه أنّ النبيُ احد بيده وقال: «يا صُعادَ، والله إنَّي لأحبك، اوصيكَ يا معاد: لا تدعنُ في دبُر كلَّ صلاة تقول: اللهمّ أعنَّي على ذكرك وشُكرك وحسن عبادتك، رواه أبو داود في سندُه بإسناد صحيحَ(١). فهذا إرشادُ نبويّ كريم بان ندعو الله بعد الفراغ من الصلاة ونسالَه حُسنَ عبادته، وقبل ذلك يقول الحقّ سبحانه وتعالى: ﴿ الَّذِي خَلَقَ الْمُوْتَ وَالحَيَّاةَ الكريمان على أنّ حسنَ العبادةِ مرتَبَة زائدةُ على مجردُ أدائها، ولأجل ذلك فإنّ العبادةَ الكاملِة محردُ أدائها، ولأجل ذلك فإنّ العبادةَ الكاملِة محرد المنها، ولأجل ذلك فإنّ العبادةَ الكاملِة مرابقة تؤتي ثمارَها وتبلُغ بالعبدِ منازلَ عظيمة من القَبول والمثوبةِ والمغفرة والجزاءِ الحسن.

وفي صحيح مسلِم أنَّ عثمانَ بن عفان رضي الله عنه قال: سمعتُ رسول الله يقول: «ما من امرئ مسلم تحضرُه صلاةً مكتوبة فيُحسن وضوعُها وخشوعَها وركوعَها إلاَّ كانت كفَارةً لما قبلَها من الذنوب ما لم تُؤْتَ كبيرةً، وذلك الدهرَ كلُه،(٢). ولئن كانَ الكثيرُ من المسلمِين حريصين على أداء عباداتهم وما افترَضَه الله عليهم، فإنُ القليلَ منهم هم الحريصون على أدائِها بإحسان،



كاملة السنَّن والواجبات والأركان، سالمة من الخلَل والنقصان. وايمُ الله، إنَ المسلمَين ليحرُجان متوضئَين للصلاة ساعِيَين إلى المسجد يصلَيان خلفَ إمام واحد ينصرفان من صلاتَيهما وبَينهما كما بين السماء والأرض في المتوبة والجزاء، مسمعة رسولَ الله يقول: «إنَّ الرَجلَ لينصرف وما تحبي له إلاَ عُشر صلاته، تُسعها، تُمنها، سُبعها، مدسمها، خمسها، ربعها، تُلتُها، نصفُها، رواه أبو داود بإسناد حسن كما أخرجه الإمام أحمد في مستده(٢)، بل إنَ من المصلَّين من تلَفَ صلاتُه مدينة، أو يرمى بها في وجهه، وقد قال النبي لرجل: دارجع فصلًة فإنكَ لم تصلَّ (٤)، مع أنَه أتى بافعالُها الظاهرة.

ريبة ليؤدي والتحصر بالجاريسة بالمقاد

إنّ مما ينبغي للمسلِم معرفتَه واستحضاره أنّ للواجبات والمفروضات من العبادات جانبَين: جانب الإجزاء وجانب الجزاء، فإذا أدى المسلمُ عبادتَه الواجبة برئت ذمتُه منها وأجزأته وأصبحَ غيرَ مطالَب بها، أما الجزاء فهو المتوبة والأجرُ المترتَّب على أداء هذه العبادة، فقد يتساوَى عابدان في الإجزاء ويختلفان كما بين المشرق والمغرب في الجزاء، وهذا الاختلاف والتباينُ مردُّه إلى حرصِ أحدهما على حسن عبادته وتمامها وتقصير الآخر فيها.

#### الحث على إحسان العمل

عباد الله، حقَّ على كلَّ مسلِمٍ يرجو لقاءَ الله يطمَع في جنَتِه ويستجير به من نارم أن يسعَى لإحسانِ عمله في تمام وكَمال يسُرَه ويُنجيه يومَ تبيئض وجوهُ وتسوُد وجوه، وإليكم - رعاكُم الله -بعضُ ما تحسُن به العبادة:

#### شرطقبول العمل المستعد

فاوّلُ ذلك وراستُه شرطُ صحّتها وهو الإخلاصُ لله والمتابعة لرسوله ، فنذالكم هو مقتضًى الشهادتين. والمرادُ بالإخلاص نوعاه العامَ

والخاص: المحمد المحم

فالعامَ أن لا يكونَ العبدُ متلبَّسًا بشيء من الشُرك في حياته كدعاء غير الله أو الاستغاثة أو الاستعانة بغيره أو صرف شيء من العبادات لغير الخالق الواحد سبحانه وتعالى، وهذا بابُ عظيم ينبغي العناية به، فقد قال الله تعالى لرسوله الكريم: ﴿ وَلَقَدْ أُوحِيَ إِلَيْكَ وَإِلَى الَّذِينَ مِنْ قَبْلِكَ لَئِنْ أَشْرَكْتَ لَيَحْبَطَنُ فَمَلُكَ وَلَتَكُونَنُ مِنْ الخَاسِرِينَ بَلْ اللَه فَعَلَكَ وَلَتَكُونَنُ مِنْ الخَاسِرِينَ بَلْ الله فَعَمَكَ وَلَتَكُونَ مِنْ الشَّاكِرِينَ بَلْ الله فَاعْبُدُ وَكُنْ مِنْ الشَّاكِرِينَ بَلْ اللَه فَاعْبُدُ وَكُنْ مِنْ الشَّاكِرِينَ بَلْ الله فَاعْبُدُ وَكُنْ مِنْ الشَّاكِرِينَ فَا الله فَاعْبُدُ وَكُنْ مِنْ الشَاعِلَ على أنَ فَالواجِ على المسلم أن يتفقد القسرة دومًا وأن يوحَدَ الله في كل شؤونه.

> وأمّا النوع الثاني وهو الخاص مما ينبغي العناية به في جانب الإخلاص فهو أن تكونَ العدادةُ المؤدّاة سالمة من الرياء مُرادًا بها وجه الله وحدَه، وفي الحديث القدسي: مقال الله تبارك وتعالى: أنا أغنى الشركاء عن الشرك، من عمل عمادً أشرك فيه معيَّ غيري تركتُه وشركه، رواه مسلم(ه).

أمًا الشرط الثاني من شروط صحة العبادة فهو المتابعة لرسول الله ٢٥ ، والمراد بها تادية العبادة على الصفة التي جاعت عن النبي من غير زيادة ولا نقصان. ومعنى هذا أنه لا يجوز أن يعبد الله إلاً بما شرعه رسول الله مبلغًا عن ربه، فالتعبد بما لم يشرعه الله ولم يرد صحيحًا عن رسول الله هو البدعة التي قال عنها النبي في حديث عائشة رضي الله عنها: «من عمل عملاً ليس عليه أمرنًا فهو رد» رواه البخاري ومسلم(٢)، وفي

التوحيية العدد ٢٠١ السنة الرابعة والثلاثون ٢١

Inner Balance

رواية البخاريّ: «من أحدَث في أمرنا هذا ما ليس منه فهو ردّ»(٧)، والله تعالى يقول: ﴿ أَمْ لَهُمْ شُرَكَاءُ شَـرَعُـوا لَهُمْ مِنْ الدَّينِ مَـا لَمْ يَأْذَنْ بِهِ اللَّهُ ﴾ [الشورى:٢١]، وقالَ سبحانه: ﴿ فَاسْتَقِمْ كَمَا أُمِرْتَ وَمَنْ نَابَ مَعَكَ وَلا تَطْغُوْا ﴾ [هود:١١٢].

وثمة أمر أخر بتعلَّق بالمتابعة وهو أنَّ العابدُ قد يؤدِّي عبادتَه كما أمر لكنه ينقص من سننها ويجتزئ من واجبها، وقد تتخلُّلُها بعضُ المكروهات أو بداخلها شيء من المحرَّمات، فهذه العبادةُ وإن أجرَأت إلاً أنَّه بنقُص من ثوابها بمقدار ما نقص من حسبها، والغنُّ كلَّ الغُنْ . يا عبادَ الله . أن يفعلَ الإنسان ما يفعلُه غيرُه ثم ياخذ اجرَه انقص بكثير من صاحبه، بل ربما لم يأخُذ من ثوابه شيديًا، وريما فعَل العبدُ فعلاً بريدُ به من الله الزلفي على هيئة لم يشرعْها الله تعالى ولم ترد عن رسوله الكريم، فيقصيه الله بهذا العمل، ويكتب في عداد المتدعين شيبها بالضالين. سبيل تحسين العبادة

ومما تحسن به العبادات الواجبات تكميلها بالنوافل التى من جنسبها، فاركانُ الإسلام مثلاً عبادات متحتمات، ومن جنسها ذو افلُ ومستحدًات، كنو افل الصلاة من رواتت وصلاة ليل ووتر، وكنوافل الصيام من صيام الاثنين والخميس وستُ شوال وعاشوراء وعرفة، وكذلك نوافل الإنفاق في سبيل الله في عموم وجوم الخير فوق الزكاة الواجبة، ونافلة الحجّ وغير ذلك، فكلُّ ما سيبق جابرُ لما نقص من الفرائض والواجيات كما في الحديث القدسيّ الذي رواه الترمذيَّ وابن ماجه بإسناد صحيح «أنَّ الله عزَّ وجلَ يقول يومَ القيامة: انظروا هل لعبدى من تطوع، فيُكمَّل بها ما انتقص من الفريضة، (٨). مبطلات الأعمال

عبادَ الله، ومَن إحسان العمل حَفظُ الحسنات من الضبياع وتجنُّ ما يبطل الثـوابَ وينقص

الجزاء، وقد قال الحقِّ سيحانه: ﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا أَطْدِعُوا اللَّهَ وَأَطْدِعُوا الرُّسُولَ وَلا تُنْطِلُوا أَعْمَالَكُمْ ﴾ [محمد:٣٣]، في إشارة إلى أنَّ المعصيَّةُ قد تبطل العمل، وقال سيحانه: ﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ امَدُوا لا تُبْطِلُوا متددَق اتِكُمْ بِالْمَنَّ وَالأَدَى ﴾ [البقرة:٢٦٤]، وفي صحيح مسلم عن النبيّ أنّ رحالاً قال: «والله، لا يغفر الله لفلان، فقال الله عز وجل: من ذا الذي يتالَّى علىَ أن لا أغفرَ لفلان، إني قد غفرتُ له وأحبطتُ عملَك (٩)، قال ابو هريرة رضى الله عنه: تكلُّم بكلمــة أوبقت دنيـاه وأخرته(١٠)، وفي الصحيحين أنَّ النبيُّ قال: «إنَّ الرجلُ ليتكلم بالكلمة ما يتبينُ فيها يزلُ بها في النَّار أبعدُ مما بِينَ المشرق والمغرب (١١). فهل يعي هذا من أطلقٌ لسانًه وأرخى للكلام عنانَه، لا يبالي بما قال وكتَب؟! هل يعى هذا من يتحوَّضون في دين الله بلا علم ويعترضونَ شريعتَه وحكمَه بما استحسنوه من منطقهم؟! أم هل يزدجر بهذا من يستطيل في أعراض المسلمين سواء بالدّعوة إلى الفاحشة أو بالغيبة والثميمة والكذب وشهادة الزور؟! إنَّ أفاتِ اللسان كثيرةُ وخطيرة، ومن اخطرها ما يحمل لَفظًا شركيًّا أو تسخُّطًا على أقدار الله واعتراضًا على حكمه، وقد قال الله تعالى عن المشركين: ﴿ وَقَدِمْنَا إِلَى مَا عَمِلُوا مِنْ عَمَل فَجَعَلْنَاهُ هَبَاءُ مَنْتُورًا ﴾ [الفرقان:٢٣].

ومما يضيعُ الحسناتِ ويجلِب الحسرات الظلمُ والتعدي على عباد الله بغير حق وأكل أموال الناس بالباطل، ففي الصحيح عن أبي هريرة رضي الله عنه قال: قالَ رسولُ الله : «أتدرونَ من المفلِس؟، قالوا: المفلِس فينا من لا دينارَ ولا درهمُ له ولا متاع، فقال: «المفلسُ من أمّتي من ياتي يوم القيامة بصلاة وصيام وزكاة، وياتي وقد شتَم هذا وقدف هذا وأكل مالَ هذا وسفكَ دمَ هذا وضرَب هذا، فيعطى هذا من حسناتِه وهذا من حسناتِه، فإن فنيت حسناتُه قبل أن يقضيَ ما عليه أخذ من فإن فنيت حسناتُه قبل أن يقضيَ ما عليه أخذ من معلم(١٢)، كما ورد أيضًا في الحديثِ عند أبي داود بسند فيه مقال: «إنَّ الحسَدَ ياكل الحسناتِ كما تأكل النار الحطَب،

أيَّها المؤمنون، إذا استشعر المسلم أن هذه

٢٢ التوحيي العدد ٤٠٤ السنة الرابعة والثلادون

العبادةُ أمرُ الله وفيها رضاه قد رضيّ سبحانه أن تكونُ من الإنسان زلفي له وقريةً منه يرفع بها الدرجات ويمجو بها السيئات كان هذا أدغى للإنسان أن يهتم بعبادته ويعظّمها ويجودها ويحسننها، فيحذر المسلم من تقديم العبادة بشكل هزيل أو مظهر عليل؛ لأنَّ الواجبَ تعظيم شعائر الله، ذَلِكَ وَمَنْ يُعَظِّمُ شَعَائِرَ اللَّهِ فَإِنَّهَا مِنْ تَقُوى الْقُلُوبِ ]الحج:٣٢ . [ولذا كان الإحسان اعلى مراتب الدين لاستشعار مراقية الله للعُبد كما في الحديث المُحرَّج في الصحيحين أنَّ النبيُّ قال: «الإحسانُ أن تعسب الله كانك تراه، فإن لم تكن تراه، فابنه يراك»(١٣) قال النووي رحمه الله تعالى: `هذا من جوامع الكلم التي أوتيَها النبيَّ ؛ لأنَّا لو قَدَرِنا أنَّ أحدنا قام في عبادة وهو يعاين ربه سيحانه وتعالى لم يترك شيئًا ممًا يقدر عليه من الخضوع والخشوع وحسن السمت واجتماعه بظاهره وباطنه على الاعتناء بتتميمها على أحسن وجوهها إلاً اتى به (١٤) فالتتميم المذكورُ في حال العيان إنما كان لعلم العبد باطلاع الله سبحانه عليه، فلا يقدم العبدُ على تقصير في هذا الحال، وإذا كانت مجالسة الصالحين مندوية لتكون مانعا

من تلبُّس الإنسان بشيء من النقائص احترامًا لهم واستحياءً منهم، فكيف بمن لا يزالُ الله تعالى مطَّلعًا عليه في سرّه وعلانيته؟! ومن أحسنَ الظنُّ بالله أحسنُ العمل، ومن أحسن القصيد أحسن العمل.

نسأل الله تعالى أن يكتبنا في المصنين الذين قـال عنهم: ﴿ لِلَّذِينَ أَحْسَنُوا الحُسنَّنَى وَزِيَادَةً ﴾ [يونس:٢٦]، وقال: ﴿ فَأَتَابَهُمْ اللَّهُ بِمَا قَالُوا جَنَّاتِ تَجْرِي مِنْ تَحْتِهَا الأَنْهَارُ حَالِدِينَ فِيهَا وَذَلِكَ جَزَاءُ المُحْسَنِينَ ﴾ [المائدة:٨٥].

> هذا وصلُوا وسلَّمـوا على الهـادِي البشير والسراج المنير، رسول الله محمد بنِ عبد الله الهاشميَ القرشيَ.

> > اللهم صلاً على محمد وعلى آل محمد، كما صليتَ على إبراهيم وعلى آل إبراهيم إنك حميد مجيد، ويارك على محمد وعلى آل محمد، كما باركت على إبراهيم وعلى آل إبراهيم إنك حميد مجيد.

- (١) سنن أبي داود: كتاب الصلاة، باب: في الاستغفار (١٥٢٢)، وأخرجه أيضا أحمد (٥/٢٤٧)، والنسائي في السهو، باب: نوع أخر من الدعاء (١٣٠٣)، وصححه ابن خزيمة (٢٥١)، وابن حبان (٢٠٢٠)، والحاكم (٤٠٧/١)، وقال النووي في الخلاصة كما في نصب الراية (٢٣٥/٢): أيسناده صحيح، وصححه الحافظ في الفتح (١٣٣/١١)، وهو في صحيح سنن أبي داود (١٣٤٧).
  - (٢) صحيح مسلم: كتاب الطهارة (٢٢٨).
- (٣) سنن أبي داود: كتاب الصلاة (٧٩٦)، مسند أحمد (٤/١٩٩، ٣٢١)، ورواه أيضا النسائي في الصلاة من الكبرى (١١٣)، والبيهقي (٢٨١/٢)، وصححه ابن حبان (١٨٨٩)، وحسنه الألباني في صحيح الترغيب (٥٣٧).
  - (٤) رواه البخاري في الأذان (٧٥٧، ٧٩٣)، ومسلم في الصلاة (٣٩٧) عن أبي هريرة رضي الله عنه.
    - (°) صحيح مسلم: كتاب الزهد (۲۹۸۰) عن أبي هريرة رضي الله عنه.
  - (٦) صحيح البخاري: كتاب البيوع وكتاب الاعتصام معلقًا، صحيح مسلم: كتاب الأقضية (١٧١٨).
    - (٧) صحيح البخاري: كتاب الصلح (٢٦٩٧)، وهي أيضا عند مسلم في كتاب الأقضية (١٧١٨).
- (٨) سنن الترمذي: كتاب الصلاة (٢١٦)، سنن ابن ماجه: كتاب الصلاة (١٤٢٥) من حديث رضي الله عنه، ورواه أيضا أحمد (٢٣٥/٢)، وأبو داود في الصلاة (٨٦٤)، والنسائي في الصلاة (٢٦٤)، وقال الترمذي: "حديث حسن غريب من هذا الوجه'، وصححه الحاكم (٩٦٩)، وهو في صحيح سنن الترمذي (٣٣٧).
  - (٩) صحيح مسلم: كتاب البر (٢٦٢١) عن جندب رضي الله عنه.
- (١٠) هذا قاله أبو هريرة بعد حديث يرويه عن النبي في معنى حديث جندب المتقدم، رواه أحمد (٣٢٣/٢)، وأبو داود في الأدب (٤٩٠١)، وحسنه الألباني في تعليقه على شرح الطحاوية (٣٦٤).
  - (١١) صحيح البخاري: كتاب الرقاق (٦٤٧٧)، صحيح مسلم: كتاب الزهد (٢٩٨٨) من حديث أبي هريرة رضي الله عنه.
    - (١٢) صحيح مسلم: كتاب البر (٢٥٨١) من حديث أبي هريرة رضي الله عنه.
    - (١٣) صحيح البخاري: كتاب الإيمان (٥٠)، صحيح مسلم: كتاب الإيمان (٩) من حديث أبي هريرة رضي الله عنه.
      - (11) شرح صحيح مسلم (1/١٥٧-١٥٨).

التوحيي العدد 2 \* 2 السنة الرابعة والثلاثون ٣٣



قصة سليمان عليه السلام (٦)

الحمد لله الذي خضع كل شيء لعظمته، واستسلم كل مخلوق لكلمته، ووسع كل شيء رحمة وعلمًا، وأرسل رسله رحمة لأقوامهم، وأرسل محمداً تله رحمة للعالمين، فصلاة الله وسلامه عليه وعلى إخوانه من الأنبياء والمرسلين ومن تبعهم بإحسان إلى يوم الدين، أما بعد:

فنواصل بعون الله وحوله وطوله الحديث عن عرش بلقيس، فقد وقف بنا اللقاء السابق عند استقرار العرش عند سليمان قبل وصول بلقيس إليه، وقد اعترف سليمان بالفضل والمئة لله رب العالمين الذي استجاب دعاء عباده الصالحين وأحضر عرش بلقيس من الميان إلى فلسطين قبل أن يرتد طرف سليمان إلى فلسطين قبل أن يرتد طرف سليمان تجاه اليمن- مكان عرش سليمان تجاه اليمن- مكان عرش بلقيس- وقبل أن ينتهي من نظرته كان العرش أمامه وفي قصره في بيت المقدس بقدرة الله الذي يقول للشيء كن فيكون، فسبحانه وتعالى عما يصف الظالمون، والآن وقد

حضر عرش بلقيس قبل حضر عرش بلقيس قبل صليمان عليه الصلاة والسلام بالعرش هذا ما سنعرفه من خلال الآيات الكريمة التالية: قال تعالى: ﴿قَالَ نَكُرُوا

لَهَا عَرْشَهَا نَنظُرْ أَتَهْتَدِي أَمْ تَكُونُ مِنَ الَّذِينَ لاَ يَهْتَدُونَ (٤١) فَلَمًا جَاعَتْ قَيلَ أَهَكَذَا عَرْشُكِ قَالَتْ كَأَنَّهُ هُوَ وَأُوتِينَا العِلْمَ مِن قَبْلِهَا وَكُنَّا مُسْلِمِينَ (٤٣) وَصَدَهُمَا مَا كَانَت تَعْبُدُ مِن دُون اللَّهِ إِنَّهَا كَانَتْ مِن قَوْم كَافِرِينَ (٤٣) قِيلَ لَهَا وَكَشَفَتْ عَن سَاقَيْهَا قَالَ إِنَّهُ صَرْحُ مُمَرَدُ مَن قَوَارِيرَ قَالَتْ رَبَ إِنِّي طَلَعْتُ مُمَرُدُ مَن قَوَارِيرَ قَالَتْ رَبَ إِنِّي طَلَعْتُ مَعْرَدُ مَن قَوَارِيرَ قَالَتْ رَبَ إِنِي طَلَعْتُ

أولاً: قال سليمان عليه السلام لمن عنده: غيرًوا في سرير ملكها بعض الشيء إلى حال تنكره إذا رأته؛ لنرى أتهتدي إلى معرفته أم لا؟

فلما جاءت الملكة إلى مجلس سليمان قبل لها: أهكذا عرشك فنظرت الملكة إلى العرش وتعجبت في نفسها من الأمر إنه يشبه عرشها تمامًا إلا من تغيير بسيط، لكن ما الذي جاء به إلى هذا بهذه السرعة وتمكَّن من إحضاره من بين الحراس، دار هذا الحوار في نفسها سريعًا لكنها لم تتلعثم وقالت في سرعة بديهة (كانه هو) فدلت إجابتها على رجاحة عقلها، وحسن تصرُّفها في المواقف الحرجة.

ولعل سنائلاً يستال: إذا كانت الملكة بهذا الفهم وهذه الحكمة فلماذا ضلًت عن سبيل الله؟

جاعت الإجابة في التعقيب التالي على الموقف: ﴿ وَصَنَّهَا مَا كَانَت تُعْبُدُ

٢٤ التوحييج العدد ١٠٤ الستة الرابعة والثلاثون



من دُونِ اللهِ إِنَّهَا كَانَتْ مِن قَوْم كَافِرِينَ ﴾ أي منعها عن عبادة الله وحده ما كانت تعبده من دون الله تعالى، إنها كانت كافرة ونشأت في بيئة كافرة أورثتها الكفر والباطل، فإنً العقائد الباطلة تُذهب بصيرة القلب وتحجبه عن الهداية إلى الصراط المستقيم.

وقد عرفنا من سنة نبينا ﷺ أن المولود يولد على الفطرة فــــأبواه يهــودانه أو ينصرانه أو يمجـسانه، وقد كانت من قوم كافرين فكفرت مثلهم.

كان سليمان عليه السلام قد أمر ببناء قصر من زجاج يجري الماء من تحته لاستقبالها، فقيل لها ادخلي القصر، فلما راته الملكة حسبته لجةً من الماء فكشفت عن ساقيها استعدادًا لخوض الماء فقال لها سليمان- عليه السلام-: لا تفعلي إنه سطح من زجاج تحته ماء، عند ذلك أدركت بلقيس عظمة ملك سليمان، وقالت: ﴿رَبَّ إِنِّي ظَلَمْتُ فَقُسِي ﴾ بما كنت عليه من الشرك، والآن فأسلَمْتُ مَعَ سَلَيْمَانَ لِلَّهِ رَبَّ العَالَيْنَ ﴾.

هذه التساؤلات هدف ها إبراز بعض الفوائد العاجلة من هذا الموقف نحن بحاجة ماسة إليها قبل أن نعود للفوائد المجتمعة من هذه القصة في مقال لاحق- إن شاء الله-.

لماذا اهتم سليمان عليه السلام ببناء القصر على الصورة التي ذكرناها أنفًا؛ الم يكن يكفيها أية إحضار عرشها أمامها؟

والإجابة على النحو التالي:

-في بناء القصر على النحو السابق برهانُ على ما امتن الله به على سليمان عليه السلام من تسخير الجن والإنس والطير

إعداد عبد الرزاق السيد عيد

فبهو أية تدل على نعمة العلم المادى على سليمان، لكن الفرق بين سليمان وغيره من ملوك الدنيا هو أن هؤلاء الملوك علمهم مقصور على الحياة الدنيا ﴿ يَعْلَمُونَ ظَاهِرًا مُنَ الحَـبَاةِ الدُّنْيَا وَهُمْ عَنِ الآخِرَةِ هُمْ غافلون ( [الروم: ٧]، أما سلامان فقد احتمع له علم الدنيا والأخرة، ولهذا قال معقبًا: ﴿ وَأُوتِينًا العِلْمَ مِن قَتْلَهَا وَكُنَّا مُسْلِمِينَ ﴾ أي قد رَزَقْنا الله من علم الدنيا ما سبقنا به ملوك الأرض وقد تمدرنا علدهم بأعظم مدزة ألا وهي الإسلام، أما عن اجتماع بناء القصر مع حضور العرش فلعل إحضار العرش بالصورة المشار إليها آنفا فيه إبراز لقوة الإيمان لقوله تعالى: ﴿ فَلَمَّا رَاهُ مُسْتَقِرًا عِنْدَهُ قَـالَ هَذَا مِنْ فَـضْلُ رَبِّي... ﴾، وبناء القصر إبراز لقوة السلطان، وقد احتمعا لسليمان- عليه السلام- فهو ملك نبى أتاه الله من الملك ما لم يؤت أحدًا من العالمين من بعده، وكذلك بدل بناء القصير على تنويع أساليب الدعوة أمام المدعوين وتقديم الدليل تلو الدليل والبرهان بعد البرهان على صدق النبيِّ في دعوته مما يحمل المدعو على التسليم بغير شك ولا تردد، وذلك الذي حدث ليلقيس فلم يكن أمامها بعد الذي رأته إلا أن تعلن بصدق: ﴿ رَبَّ إِنَّى ظَلَمْتُ نَفْسِبِي وَأُسْلَمْتُ مَعَ سُلَيْمَانَ لِلَّهِ رَبِّ العَالَيْنَ ﴾.

انظر أخي الكريم كيف قالت أسلمت مع سليمان ولم تقل أسلمت لسليمان، فقد علمَتْ أن رب سليمان هو رب العالمين فأسلمت له وأذعنت.

والحـمد لله رب العـالمين، وإلى لقـاء إن شاء الله تعالى.

لتوحيي المدد ٢٠٤ السنة الرابعة والثلاثون ٢٥

## من نوركتاب الله الاستعداد لمواسم الخيرات

﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا ارْكَعْ وا وَاسْجُدُوا وَاعْبُدُوا رَبِكُمْ وَافْعَلُوا الحَّيْرَ لَعَلَّكُمْ تُفْلِحُونَ ﴾ [الحج ٧٧] مَنْ دُرْرِ الْتَفْاسِيرِ

في قوله تعالى ﴿ إِن تَبْدُوا خَيْرًا أَوْ تُخْفُوهُ أَوْ تَعْفُوا عَن سُوْءٍ فَإِنْ اللهُ كَانَ عَفُوا قَدِيرًا ﴾ إي إن تظهروا آيها الناس خيرا أو اخفيتموه أو عفوتم عمن أساء إليكم فإن ذلك مما يقربكم عند الله ويجزل ثوابكم لديه، فإن من صفاته تعالى أن يعقو عن عباده مع قدرته على عقابهم ولهذا قال: فإن الله عباده مع قدرته على عقابهم ولهذا قال: فإن الله كان عفوا قديرا، وفي الحديث الصحيح ما نقص مال من صدقة ولا زاد الله عبدا يعفو إلا عزا، ومن تواضع لله رفعه . إنفسير ابن عثيرا من فضائل شهر شعبان

عن أبي موسى رضي الله عنه أن النبي صلي الله عليه وسلم قال: إن الله تعالى ليطلع في ليلة النصف من شعبان فيغفر لجميع خلقه إلا لمشرك او مشاحن. [١٨٩ في محيح الجامع] من هدي رسول الله من

فيشهر شعبان

عن أسسامة رضي الله عنه أن رسسول الله صلي الله عليه وسلم قال: شعبان بين رجب و شهر رمضان تغفل الناس عنه، ترفع فيه اعمال العباد فاحب أن لا يرفع عملي إلا و أنا صائم.

> الاتاني صحيح الجامع] وعن عائشة رضي الله عنها قالت: لم يكن النبي عنه يصوم من شهر أكثر من شعبان؛ فإنه كان يصوم شعبان كله. وفي رواية: كان يصوم شعبان إلا قليلاً. [منف عله]



# من دلائل نبوته الله عنه الله عنه الله عنه الله عنه

عن سهل بن سعد رضي الله عنه أن رسول الله قال يوم خيبر: لأعطين هذه الراية غداً رجلا يفتح الله على يديه يحب الله و رسوله و يحبه الله ورسوله. قال: فبات الناس يدوكون ليلتهم أيهم يعطاها، فلما أصبح الناس غدوا على النبي كلهم يرجو أن يعطاها، فقال: أين علي بن أبي طالب؟ فقالوا هو يا رسول الله يشتكي عينيه. قال: فأرسل إليه فأتى، فبصق رسول الله في عينيه و دعا له، فبرأ حتى كان لم يكن به وجع . [صبح البناري]

منفصائل الصحاية

عن أبي هريرة رضي الله عنه أن رسول الله صلي الله عليه وسلم قال: نعم الرجل أبو بكر نعم الرجل عمر نعم الرجل أبو عبيده بن الجراح نعم الرجل أسيد بن حضير نعم الرجل ثابت بن قيس بن شماس نعم الرجل معاذ بن جبل نعم الرجل معاذ بن عمرو بن الجموح نعم الرجل سهيل بن بيضاء.

[رواد الترمذي وصححه الالباني برقم ٢٧٩٥] من جوامع الدعاء

عن عائشة رضي الله عنها، أن رسول الله كان يدعو بهؤلاء الدعوات: اللهم! فإني أعوذ بك من فتنة النار، وعذاب النار، وفتنة القبر، وعذاب القبر، ومن شر فتنة الغنى، ومن شر فتنة الفقر، وأعوذ بك من شر فتنة المسيح الدجال،

اللهم! أغسسل خطاياي بماء الثلج والبرد، ونق قلبي من الخطايا كما نقيت الثوب الأبيض من الدنس، وباعد بيني وبين خطاياي كما باعدت بين المشرق والمغرب، اللهم! إني أعوذ بك من الكسل، والهرم، والمائم، و المغرم. [صحيح سلم ٢٩٧١]

٣٦ التوحيية العدد عدة السنة الرابعة والثلاذون

#### تحذيرات نبوية..!

عن البراء رضي الله عنه أن النبي الله قال يا معشر من أمن بلسانه و لم يدخل الإيمان قلبه: لا تغتابوا المسلمين و لا تتبعوا عوراتهم فإنه من تتبع عورة أخيه المسلم تتبع الله عورته و من تتبع الله عورته يفضحه و لو في جوف بيته.

> [سنن ابي داود وصححه الالباني] حكم ومواعظ

قال إبراهيم التيمي: ينبغي لمن لم يحزن أن يخاف أن يكون من أهل النار، لأن أهل الجنة قالوا:

﴿ الحَصْدُ لِلَهِ الَّذِي أَذَهَبَ عَنًا الحَرْنَ ﴾ وينبغي لمن لم يشفق أن يحاف أن لا يكون من أهل الجنة لأنهم قالوا: ﴿ إِنَّا كُنَّا قَبْلُ فِي أَهْلِنَا مُسْفَقِينَ ﴾. [التخويف من النار لابن رجب]

قال أبو حاتم ً إن العاجل لا يكاد يلحق، كما أن الرفق لا يكاد يسبق، والساكت لا يكاد يندم، ومن نطق لا يكاد يسلم، وإن العَجِل يقول قبل أن يعلم، ويجيب قبل أن يفهم ويحمد قبل أن يجرب.

قـال سـعيـد بن العـاص: مـا شـاتمت رجـلا، لأني إنْ شـاتمت لم أشـاتم إلا أحـد رجلين: إمـا كريم فـأنا أحق أن أجله، وإمـا لئيم فـأنا <mark>أولي</mark> أن أرفع نفسي عنه <sup>:</sup>

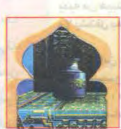
[روضة العقلاء]

## العلم قبل الاعتقاد والعمل (

قال الحسن البصري: العامل علي غير علم كالسالك على غير طريق، والعامل على غير علم

the state of the second

يفسد أكثر مما يصلح، فاطلبوا العلم لا تضروا بالعيادة، واطلبوا العبادة طلبا لا تضروا بالعلم، فإن قومًا طلبوا العبادة وتركوا العلم حتى خرجوا باسيافهم على أمة محمد ولو طلبوا العلم لم يدلهم على ما فعلوا. [جامع بيان العلم لابن عبد البر]



الغاية من جمع المال قال سعيد بن المسيب وقد ترك دنانيرر "اللهم إنك تعلم اني لم

بم يُسُودُ الرجل؟ قال أبو عمرو من العلاء <sup>-</sup> كان أهل الحاهلية

لا يسودون إلا من كانت فيه ست خصال وتمامها

الإسلام زيادة عفاف.

في الإسلام سابعة: السخاء، والنحدة،

بعض إخواني من أصحاب رسول الله ﷺ أن ضع أمر أخيك على أحسنه ما لم يأتك ما يغليك،

ولا تظنن بكلمة خرجت من امرئ مسلم شرا

وأنت تجد لها في الخير محملا، ومن عرض

نفسه للتهم فلا بلومن إلا نفسه، ومن كتم سره

كانت الخيرة في يده، وما كافأت من عصى الله

وصفاللينيا

عن مالك بن دينار: قيل لعلى

رضي الله عنه، يا أبا الحسن، صف لذا الدنيا، قال: أطيل أم أقصر؟

قالوا: بل أقصر، قال: حلالها حساب،

وعنه أيضاً قالوا: يا أمير المؤمنين، صف

لذا الدنيا قال: وما أصف لكم من دار، من صبح

فيها أمن، و من سقم فيها ندم، و من افتقر فيها

تعالى بمثل أن تطبع الله تعالى فيه :

وحرامها النار.

حزن، و من استغنى فيها فتن.

والصبر، والحلم، والبيان، والحسب، وفي

من تصانح السلف

عن سعيد بن المسيف: كتب إلى

[الأداب الشرعية لابن مفلح]

[شعب الإيمان للبيهقي]

أجمعها إلا لأصون بها ديني وحسبي، لا خير فيمن لا يجمع المال فيقضي دينه ويصل رحمه ويكف به وجهه آي عن السؤال".

[الأداب الشرعية لابن مفلح]

[نم الدنيا لابن ابي الدنيا]

العدد في السنة الرابعة والثلاثون ٧

الحمد لله والصلاة والسلام على رسول الله، وبعد:

igas il lic

لقد مارس أساطين التصوف وشيوخه مسخًا وتشويهًا لعقائد الأمة وقلبًا وتحريفًا لمفاهيم القرآن والسنة، ولكن الله جلت قدرته قيض لهذه الأمة رجالاً يدافعون عن هذا الدين وينافحون وعن حياضه يزودون، ففندوا اقوالهم وأبانوا خطاهم فانكشفت بذلك الغمة وتبددت الظلمة ولله الحمد والمنة.

۲۸ التوحيية العدد ٤٠٤ السنة الرابعة والثلاثون

وفي هذا المقال نعرض لضلالة جديدة من ضلالات الصوفية افسدت على الناس عقائدهم وهي ضلالة «الشيخ والمريد» وحتى يحقق الصوفية ماريهم البسوا شيوخهم لباس العصمة والقداسة واوجبوا على المريد أن يتخذ شييخاً ليرشده على الطريقة ويدله على الحقيقة. فماذا قال القوم عن العلاقة بين الشيخ والمريد.

قال القشيري: 'يجب على المريد أن يتادب بشيخ، فإن لم يكن له استاذ لا يفلح أبداً، هذا أبو يزيد يقول: من لم يكن له استاذ فإمامه الشيطان '.

#### (الرسالة القشيرية صدا ١٨)

وقال الغزالي : فكذلك المريد يحتاج إلي شيخ واستاذ يقتدي به لا محالة ليهديه إلي سواء السبيل، فإن سبيل الدين غامض وسبُل الشيطان كثيرة ظاهرة، فمن لم يكن له شيخ يهديه، فإن الشيطان إلي طرقه لا محالة ( رجاء علوم البن ٣٥/٣) .

#### من أداب المريد

ومن أهم آداب المريد عندهم أن يكون مع شيخه كالميت بين يدي مغسله.

قال القشيري: "وأن لا يخالف شيخه في كل ما يشير عليه " (الرسالة القشيرية ١٨٢). وقال الغزالي: " ومهما أشار عليه المعلم بطريق في التعلم فليقلده، وليدع رأيه، فإن خطا مرشده أنفع له من صوابه في نفسه " (إحياء علوم الدين ١/ ٥٠). وقال: " فمُعتَصم المريد بعد تقديم الشروط المذكورة شيخه، فليتمسك به تمسك الأعمي على شاطئ النهر بالقائد، بحيث يفوض أمره إليه بالكلية، ولا يخالفه في ورده ولا مكرّره، ولا يبغي في متابعته شيئا ولا يذر، وليعلم أن نفعه في خطا شيخه لو اخطا اكثر من نفعه في صواب نفسه لو أصاب (للمسر السابق ٢٩/٢)

وقال علي وفا: " المريد الصادق مع شيخه كالميت مع مغسله، لا كلام، ولا حركة، ولا يقدر أن ينطق بين يديه من هيبته، ولا يدخل، ولا يخرج، ولا يخالط أحداً، ولا يشتغل بعلم ولا قرآن ولا ذكر إلا بإذنه .

الم عن الم مناهات (الانوار القدسية ١٨٧/١)

قال ابن عربي: إن من شرط الإمام الباطن أن يكون معصوماً، وليس الظاهر إن كان غيره له مقام العصمة ( الفتوحات المعه ١٨٣/٢) وقال القشيري: من أجل الكرامات التي تكون للأولياء دوام التوفيق للطاعة والعصمة من المعاصي والمخالفات .

(الرسالة القشيرية صد١٦٠)

وانت أيها المريد المخدوع المضلل نفذ ما يملي عليك، كما قالوا لك: ` أحسن الظن ولا تنتقد بل اعتقد، والتسليم أسلم، والله بكلام أوليائه أعلم ( الفتوحات المعية ١/٥) ويقول أيضاً:

ما حرمة الشيخ إلا حرمة الله فـــقم بهـــا أدبأ لله بالله هم الأدلاء والقــربي تؤيدهم على الدلالة تأييــدأ على الله كالانبياء تراهم في محاربهم لا يسالون من الله سـوى الله فــان بدا منهم حـال تولهم عن الشريعـة فاتركهم مع الله

[الفتوحات المكية باب ١٨١]

ويقول محمد أمين الكردي: "...... ومنها أن لا يعترض عليه فيما فعله، ولو كان ظاهره حراماً، ولا يقول: لم فعل كذا؟ لأن من قال لشيخه " لم؟ لا يفلح أبداً، فقد تصدر من الشيخ صورة مذمومة في الظاهر وهي محمودة في الباطن" (تنوير القوب مر٥٢٨). ولذلك زخرت كتب المتصوفة بحكايات لترسيخ هذه الأكاذيب في قلوب المريدين المخدوعين.

قال القشيري في باب حفظ قلوب المشايخ وترك الخلاف عليهم: "سمعت الشيخ أبا عبد الرحمن السلمي يقول: أن شقيقاً البلخي وأبا تراب النخشبي قدماً على أبي يزيد فقدمت السفرة، وشاب يخدم أبا يزيد (هو أبو يزيد البسطامي ) فقال له: كل معنا يا فتي، فقال: أنا صائم، فقال أبو تراب: كل ولك أجر صوم شهر، فأبي، فقال شقيق: كل ولك أجر صوم سنة، فأبي، فقال أبو يزيد: دعوا من سقط من عن الله تعالي، فأخذ ذلك الشاب في السرقة بعد سنة فقطعت يده " ( الرسالة القسيرة مراه)

وهذا هو الغرض من إيراد القصة، أى لبيان عاقبة من ترك طاعة شيخه ولو أمره بإفساد طاعة الصوم التي دخل فيها، وهكذا يصل الأمر عندهم إلي حد أن من قال لشيخه: لا، لا يفلح أبداً.

فكل هذه مبالغات قد تؤدي إلي مفاسد كثيرة، أقلها الإقرار بالمنكر إن ظهر من أحد الشيوخ القراماً بهذه الآداب الغريبة، وبذلك يهدم المبدأ الإسلامي العظيم مبدأ الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر .

( موقف ابن تيمية من التصوف والصوفية صـ ٢١٣)

غواية.. لاولاية

وكذلك كشرت في كتب هم حكايات تروج الرذيلة، لأنهم ضعنوا سكوت المريدين ومنها على سبيل المثال لا الحصر.

قال الدباغ: ` يُتصور في طور الولاية أن يقعد الولي مع قوم يشربون الخمر، وهو يشرب معهم فيظنونه شارب خمر، وإنما تصورت روحه في صورة من الصور وأظهرت ما أظهرت (البزيز ٢/١٤). وقال ` إن الولي الكبير فيما يظهر للناس يعصي، وهو ليس بعاص، وإنما روحه حجبت ذاته، فظهرت في صورتها، فإذا أخذت في المعصية فليست بمعصية ` (البزيز ٢/١٤) هكذا تروج كتب المتصوفة للرذيلة وتقرر أنها فضيلة.

وما ذكرت ذلك إلا مثلاً، ليستغيق من كان على عينه غشاوة، وإلا فما ذكرنا من كتب وغيرها من كتب المتصوفة مليئة بمثل هذه الخرافات، مشحونة بتلك الترهات التي سموها كرامات، ليضلوا بها الأمة عن سبيل الله. إن هذه الأمثلة والأقوال سردها يكفى في نقضها ودحضها ........ وكفى الله المؤمنين

•• لقد اتخذ المتصوفة من شيوخهم أندادا يحبونهم كحب الله أو أشد حبا كما تدل على ذلك أقوالهم.

وإذاكان الشيخ - مهما كان شأنه-يملي على مريديه ما يوافق الكتاب والسنة فتعمت الطريقة ونعم السلك، وإن كان ما يمليه عليهم مخالفًا للكتاب والسنة فالواجب رفضه.

•• لقد كثرت في كتب المتصوف قحكايات تروج الرذيلة لأنهم ضحي منواسكوت الريدين عنها.

التوجيرة العدد ١٠٠ الستة الرابعة والثلاثون ٢٩

القتال...... لكن يالحظ المستقرئ للطريقة يرم الصوفية أن الشيخ أهم أركانها.

## وصحبة شيخ هي اصل طريقهم قما نبتت أرض بغير فلاحة

إن الشيخ الصوفي له مواصفات إله كما هو ظاهر من اقوال اقطابهم وعارفيهم وهي لم تزل حية في الذاكرة ..... لكنها داحضة إذا عرضت على حجة الله البالغة والدلائل الدامغة من كتاب الله وسنة رسوله.

قال تعالى: ﴿وَمِنَ النَّاسِ مَنْ يَتَحَدُّ مِنْ دُونِ اللَّهِ أَنْدَادًا يُحِبُّونَهُمْ كَحُبَّ اللَّهِ وَالَّذِينَ آمَنُواً أَشَدُّ حُبًا لِلَّهِ ﴾ [البقرة:١٦٩].

لقد اتخذ المتصوفة من شيوخهم أندادًا يحبونهم كحب الله بل أشد حبًا... كما تدل على ذلك أقوالهم: قال علي وفا: 1... فكما أن الله لا يغقر أن يشرك به، فكذلك محبة الأشياخ لا تسامح أن يشرك بها».

وهذا الشعراني يقول: «سمعت آخي أفضل الدين رحمه الله يقول: حقيقة حب الشيخ أن يحب الأشياء من أجله ويكرهها من أجله، كما هو الشان في محبة ربنا عز وجل».

[الانوار القسية (١/١٨٧، ١٦٩)] وبذلك جعلوا محبة شيوخهم فوق محبة

## الله عز وجل. فبعدًا لقوم لا يعقلون. بطلان استدلالهم بقصة الخضر مع موسى عليهما السلام

استدل الصوفية بقصة الخضر مع موسى عليهما السلام علي جواز مبالغتهم في طاعة المريد للشيخ. يقول السهروردي:

وينبغي للمريد انه كلما أشكل عليه شئ من حال الشيخ يذكر قصة موسى مع الخضر عليهما السلام، كيف كان الخضر يفعل أشياء ينكرها موسى، وإذا أخبره الخضر بسرها يرجع موسى عن إنكاره، فما ينكره المريد لقلة علمه بحقيقة ما يوجد من الشيخ، فللشيخ في كل شئ عذر بلسان الحكمة".

(عوارف المعارف للسهروردي ص ٤٠٩ ) وفى الرد على هذه الفرية نقول:

## أولا الاطاعة لخلوق في معصية الخالق

لقد بين شيخ الإسلام ابن تيمية حدود الطاعة المشروعة وضوابطها للشيخ من المريد بما حاصله، أن المسلمين قاطبة لهم مرجع

يرجعون إليه لا يخالفونه قيد أنملة، وذلك المرجع هو الكتاب والسنة فإن كان الشيخ-مهما علا أمره وارتفع شانه - يملى على مريديه ما يوافق الكتاب والسنة فنعمت الطريقة ونعم المسلك، وإن كان ما بمليه عليهم مخالفاً للكتاب والسنة. فالواحب رفضه، فإنه \* لاطاعة لمخلوق في معصية الخالق وليس أحدُ معصوماً إلا رسول الله 🐲 ، وهذا في الشيخ الذي ثبتت معرفته بالدين وعلمه به، وأما إن كان ميتدعاً بدعة ظاهرة، أو فاجراً فجوراً ظاهراً فهذا يجب الإنكار عليه في يدعته وفجوره لا أن يطاع فيما يامر به، وإن أمر أحد من الشيوخ أو غيرهم بما أمر الله به ورسوله وجبت طاعة الله ورسوله. فإن طاعة الله ورسوله واحبة على كل أحد في كل حال، ولو كان الأمر بها كائناً من كان.

#### (مجموع الفتاوي ج١١ ص١٧٥ بتصرف)

أما مسالة محبة الشيخ المستوجبة لطاعته العمياء – فهذه مسالة قد أظهر الحق فيها شيخ الإسلام ابن تيمية رحمه الله فقال: واما من أحب شخصاً لهواه مثل أن يحبه لدنيا يصيبها منه أو لحاجة يقوم له بها، أو الأشياء، فهذه ليست محبة لله، بل هذه محبة الأشياء، فهذه ليست محبة لله، بل هذه محبة لهوي النفس، وهذه المحبة هي التي توقع أصحابها في الكفر والفسوق والعصيان. وما أكثر من يدعي حب مشائخه لله، ولو كان الحبوب لأجل غيره تكون محبته لمحبة ذلك الغير. (مجموع الفارى جا(مدام)

## ثانيا دعاوى صوفية باطلة

فقد بين شيخ الإسلام ابن تيمية: أن قصة الخضر مع موسى عليهما السلام - ليس فيها ما يفيد - كما تزعم الصوفية - أن المريد يجب أن يطيع الشيخ طاعة عمياء، وأنه كلما أشكل عليه شئ من حال الشيخ لا يعترض عليه أو ينكره، وإنما يتذكر حال الخضر مع موسى عليهما السلام، كما ذكر ذلك السهروردى.

#### وهذا قياس باطل من وجوه:

اولاً: القياس الذي جاء في كلامهم بين ما يجب للشيخ منهم، وما جاء في قصة الخضر قياس مع الفارق، فإن الشيخ الذي اوجبوا على

٤٠ التوحيرة العدد ٤٠٤ السنة الرابعة والثلاثون

المريد طاعته شخص عادي مكلف بما جاء به النبي ﷺ أما الخضر عليه السلام فهو شخص منحه الله تعالى من عنده رحمة، وعلمه من لدنه علمًا، فأين شيخ الصوفية من هذا الشخص الذي ميزه الله تعالي وأوحى إليه وأمره بذلك، وأنزل فيه أية في كتابه الكريم، وأخبر أنه غير مامور بشريغة موسى، بل علمه من الله مباشرة.

ثانياً: بعد هذا الفرق العظيم بين الخضر عليه السلام وبين غيره من المشايخ فإن موسى عليه السلام لم يكن مطيعاً طاعة عمياء، كما هو مطلوب من المريد في التصوف، بل كان يعارضه ويناقشه فيما جاء ليتعلمه منه. كما جاء في الآيات وبعد هذا، فلم يترك موسى جاء في الآيات وبعد هذا، فلم يترك موسى الخضر حتى نباه بالحكمة فيما أتاه من أعمال، فهل كان موسى في هذه القصة مطيعاً من المريد؟ فأين الحجة في طلب الطاعة العمياء من المريد للشيخ في هذه القصة؟

إلا إذا قلنا: إن موسى عليه السلام كان مخطئاً في كل ما فعله مع الخضر عليه السلام، وهذا ما لم يقله القرآن الكريم، وحاشا أن يتكرر الخطا من النبي بهذه الصورة إن كان ذلك خطاً فعلاً، والدليل من القرآن الكريم أن الخضر عليه السلام قال لموسى عليه السلام في أول صحبتهما: ﴿ إِنَّكَ لَن تَسْتَطِيعَ مَعِيَ صَبُرًا ﴾ [العهد: ١٧].

اي أنه كان يعرف أن موسى عليه السلام لتمسكه بالشرع الذي أنزل الله إليه سيندفع إلي إنكار ما يراه منكراً، ولو صدر من الخضر نفسه لأن هذا هو الوضع السليم للمؤمن الحق.

ولكن حين يعرف سر العمل الذي أنكره ويعلم أنه صادر من الله تعالى ,لا من عبد مثله لا يملك ضرأ ولا رشداً، هنا يرتفع الإنكار ويحل محله الاستسلام والطاعة، لذلك قال الخصر لموسى عليه السلام في نهاية صحبتهما ﴿وَمَا فَعَلْتُهُ عَنْ أَمْرِي ذَلِكَ تَأْوِيلُ مَا لَمْ تَسْطِع عَلَيْهِ صَبْرًا ﴾ [الكهف: ٨٢].

ثالثاً: إذا كان الخضر - عليه السلام - قال لموسى - عليه السلام - "يا موسى إني علي علم من علم الله علمنيه لا تعلمه "، وإذا كان

هذا خروجاً من الخضر عن شريعة موسى في هذا الباب، فإن ذلك لا يجوز قوله في شريعة محمد في التي قال الله فيها ﴿ الْيَوْمَ أَكْمَلْتُ لَكُمْ دِينَكُمْ ﴾ [المائدة ٣]، فما خرج الخضر عن شريعة موسى في هذا إلا لشرع آخر من الله امره به، أما شريعة نبينا محمد في فإنها بقيلة إلي قيام الساعة، ولا يستبدل أو يستغنى عنها بشيء آخر البتة، ولا يجوز أن يقول قائل: انا علي علم من الله لم يؤته محمد يقول قائل: انا علي علم من الله لم يؤته محمد الذي يجب أن يكون مشكاة للمسلمين كلهم، لا يستثنى منهم أحد في الخروج عنه، وقد قال منه وَهُوَ في الآخرَةَ مِنَ الخُاسِرِينَ ﴾[ل عران ما]

وذلك تاكيد من الله علي عدم حصول وحي منه علي أحد غير النبي ﷺ وهو في الوقت نفسه يفيد تحريم أخذ شئ من الأمور التعبدية عن غير هذا الطريق. (الوحام النزالي والنصوف مر٢٩٦)

وبعد هذا البيان يتضح لذا ان القصة فيها حجة علي الصوفية، لا لها، وإن طرح كلام الصوفية يؤدي إلي التسليم بان الشيخ والولي يجوز أن ياتي بما ينكره الشرع، ويجب علي المريد حينئذ أن يتبعه في ذلك بدون إنكار عليه، وهذا غاية الفساد والضلال والعياذ بالله. (موقف الإمام بن نيمية من التصوف والصوفية ص ٢٢ - ٢٢٢ بتصرف)

ويذلك يتبين أن فهم المتصوفة للقصة فهم شاذ، وتاسيهم بها شاذ أيضاً – فالصحابة، والتابعون، وتابعوا التابعين – لم يفهموا منها هذا الفهم، ولم يبنوا عليها منهجًا يرتب علي أساسه العلاقة بين المريد والشيخ، ولا يعقل أن يكون المتصوفة قد قُتح عليهم من فهم هذه الآية، واخفى على أولئك الأفاضل الذين لم يقلد أحد منهم ولا أفاضل الأئمة – فيما بينهم – ما الصوفية، وتذرعوا بتلك القصة ، تلبيساً منهم على عوام الخلق.

فالخير كل الخير في اتباع من سلف والشر كل الشر في ابتداع من خلف والله الهادي إلى سواء السبيل والحمد لله رب العالمين.

Lastan

إعداد / متولي البراجيلي

الحمد لله وحده والصلاة والسلام على من لا نبي بعده، وبعد:

في العدد السابق تكلمنا عن التعارض الظاهري بين النصوص، ورأينا أن النصوص مبرأة من التعارض والتناقض، فادلة الشرع حق، والحق لا يتناقض بل يصدُق بعضه بعضًا، وأن التعارض إنما يكون في ذهن المتلقي، إما لقصور في علمه أو في فهمه أو في تدبره، وذكرنا أنه إذا ظهر التعارض، فالواجب فعله على الترتيب:

١٤ التوحيية العدد ٢٠٤ السنة الرابعة والثلاثون

أولاً: الجمع بين المتعارض ما أمكن. ثانيًا: النسخ. ثالثاً: الترجيح.

رابعًا: طلب الدليل في المسالة من غيرها. خامسًا: التوقف.

وسنرى- إن شاء الله- في هذا العدد كيفية دفع التعارض بين النصوص بالأمثلة العملية. وكما سبق أن أشرنا في الحلقة السابقة، فإننا سنركز الحديث عن التعارض المتوهم بين نصوص السنة لطبيعة المقالات التي نكتبها تحت عنوان: «مسائل في السنة».

## مثال للتعارض بين آية وحديث:

عن عائشة رضي الله عنها أن رسول الله ﷺ قال: طيس أحدُ يحاسب يوم القيامة إلا هلك،

[صحيح البخاري]

وفي الآية، قـال الله تعـالى: ﴿ فَأَمًا مَنْ أُوتِيَ كِتَابَهُ بِيَمِينِهِ (٧) فَسَوْفَ يُحَاسَبُ حِسَابًا يَسِيرًا ﴾ [الانشقاق: ٧، ٨].

## وجه التعارض:

أن لفظ الحديث عام في تعذيب كل من حوسب، ولفظ الآية دال على أن بعضهم لا يعذب.

كيفية دفع التعارض:

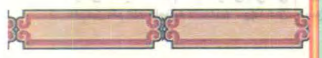
الواجب أولاً الجـــمع، إذ الأصل في الدليلين الإعمال لا الإهمال.

ووجه الجمع بينه لنا المعصوم منه عندما سالته عائشة رضي الله عنها عن الآية والحديث؛ لأنها تمسكت بظاهر لفظ الحساب لأنه يتناول القليل والكثير - كما في صحيح البخاري - فقال لها رسول الله تق: «إنما ذلك العرض (يعني الحساب الذي في الآية) وليس أحد يناقش الحساب يوم القيامة إلا غُنُب،.

قـال القـرطبي: مـعنى قـوله ﷺ: ،إنما ذلك العرض، أن الحساب المذكور في الآية إنما هو أن تعرض أعمـال المؤمن عليه حتى يعرف منة الله عليه في سترها عليه في الدنيا وفي عفوه عنها في الأخرة. [نتع الباريع٤١٠/١١]

وقد وقع ذلك لغير عائشة رضي الله عنها، فوقع لحفصة رضي الله عنها لما سمعت حديث النبي ﷺ: «لا يدخل النار أحد ممن شهد بدرًا والحديبية».

قــالت: اليس الله بقــول: ﴿ وَإِن مَنكُمُ إِلاَ وَاردُهَا ﴾ ، فـاجـيـبت بقـوله: ﴿ ثُمَّ نُنَجَّي الُّذِينَ الْقُوَّا ﴾ [مريخ ٧١- ٧٢]. [فتح الباري ج١٣٨/١]



قال الحافظ ابن حجر: ولأحمد وجه أخر عن عائشة: سمعت رسول الله تلك يقول في بعض صلاته: «اللهم حاسبني حسابًا يسيرًا»، فلما انصرف قلت: يا رسول الله، ما الحساب اليسير؟ قال: «أن ينظر في كتابه فيتجاوز له عنه، إن من نوقش الحساب يا عائشة يومئذ هلك».

افتح الباري ج١١/٤٠٤] أمثلة للتصارض بين حديثين والجمع بينهما:

١- عن عائشة رضي الله عنها قالت: إن كان رسول الله ﷺ ليصلي الصبح، فينصرف النساء ملتفقات (متلفعات) بمروطهن(1)، ما يعرفن من الغلس(٢). [محيح سن الترمذي ١٥٣]

-عن رافع بن خــديج رضي الله عنه قــال: سمعت رسول الله ﷺ يقول: «أسفروا بالفجر فإنه اعظم للأجره. [صحيح سن الترمذي: ١٩٤]

#### وجه التعارض:

في حديث عائشة رضي الله عنها (وهو في الصحيحين أيضًا) أن النبي الله كان يصلي الفجر ويضرج الناس في الظلام، وفي حديث رافع حتُ النبي الله على الإسفار بالفجر، والإسفار هو ظهور النور قبل طلوع الشمس مباشرة.

قال الترمذي: وقد اختار التغليس بصلاة الفجر غير واحد من أهل العلم من أصحاب النبي ﷺ منهم أبو بكر وعمر – ومن بعدهم من التابعين.

وبه يقول الشافعي واحمد وإسحاق، وهو قول مالك أيضًا.

وقـال أيضًا: وقـد رأى غير واحد من أهل العلم من أصـحاب النبي 🐲 والتابعين الإسفار بصلاة الفجر وبه يقول سفيان الثوري، وهو قول الحنفية.

#### كيفية دفع التعارض:

من العلماء من قال: إن حديث التغليس كان في ابتداء الإسلام ثم نسخ، ومنهم من قال: حديث عائشة رضي الله عنها فعلي، وحديث رافع رضي الله عنه قولي، فيُقدم القول على الفعل عند التعارض، ومنهم من أول الإسفار بانه أن يَضِحَ (يضيء) الفجر فلا يُشك فيه... إلى غير ذلك.

وكما قلنا: إنه لو أمكن الجمع وجب لعدم طرح دليل والعمل بأخر، وهذا ما ذهب إليه ابن

القيم في إعلام الموقعين، فقال: وهذا بعد ثبوته (يعني حديث الإسفار)، إتما المراد به الإسفار دوامًا لا ابتداءً فيوخل فيها مغلسًا ويخرج منها مسفرًا، كما كان يفعله الله، فقوله موافق لفعله لا مناقض

والذي ذهب إليه ابن القيم هو الذي اختاره الطحاوي في شرح الآثار، فقال: فالذي ينبغي، الدخول في الفجر في وقت التغليس والخروج منها في وقت الإسفار على موافقة ما روينا عن رسول الله ﷺ واصحابه وهو قول أبي حنيفة وأبي يوسف ومحمد بن الحسن.

ويؤيد الجمع على ما ذكر الإمامان ابن القيم والطحاوي ما جاء عن عمر بن الخطاب رضي الله عنه أنه كتب إلى أبي موسى رضي الله عنه أن صلِّ الصبح بسواد أو قال بغلس وأطل القراءة.

وكذلك ما ورد عن أبي بكر رضي الله عنه في تغليسه في صلاة الفجر وتطويله القراءة فيها حتى خيف عليه طلوع الشمس، وهذا بحضرة اصحاب رسول الله ﷺ ولم ينكر عليه أحد.

[سنن الترمذي، تحفة الاحوذي بتصرف] ٢- حديث طلق رضي الله عنه: أن رجلاً سال

النبي 😻 عن رجل يمس ذكره هل عليه الوضوء؟ فقال: لا، إنما هو بضعة منك.

[الخرجه الإمام احمد وابو داود والترمذي والنسائي] حديث بسترة بنت صفوان رضي الله عنها

عن الرسول ॐ: «من مسُّ ذكره فليتوضا». [محيح ابن ماجه والنسائي والترمذي]

#### وجه التعارض:

في حديث طلق قال النبي 🐝 لما سنئل هل عليه الوضوء؟ قال: لا، يعني ليس عليه وضوء.

بينما في حديث بسرة أمر النبي 🖑 من مسً ذكره بالوضوء.

كيفية دفع التعارض: من العلماء من قال بنسخ حديث بسرة لحديث طلق، ومنهم من قال بترجيح حديث بسرة، كما قال البخاري: أصح حديث في الباب حديث بسرة.

ومن العلماء من جمع بين الدليلين وهو الأولى- والله أعلم- كشيخ الإسلام ابن تيمية كما ذكر ذلك الألباني في تمام المنة ورجحه.

ونقل الشيخ ابن عثيمين في

مسيح العدد 1 + 1 السنة الرابعة والثلاثون 71

شرح الأصول من علم الأصول، قول يعض العلماء بالجمع، وقالوا: إن الترجيح متعذّر؛ لأن رفعها وهي قوله: إنما هو بضعة منك، فهذه علة لا يمكن أن تزول، فإذا ثبت الحكم لعلة لا تزول لا يمكن رفعه، فهو بضعة منك كما لو لمست أذنك أو فخذك أو قدمك لم ينتقض الوضوء... إلى أن قال: واختلفوا في الجمع على طريقين:

الطريق الأول: أن يحــمل الأمــر في قــوله: «فليتوضأ، على الاستحباب.

الطريق الثاني: أن يحمل قوله: «فليتوضا» على ما إذا مسته بشهوة، قالوا: وهذا الحمل يومئ إليه قوله: «إنما هو بضعة منك كما تمس مسست ذكرك على أنه بضعة منك كما تمس سائر الأعضاء لا يحصل بذلك شهوة، وإذا مسسته لشهوة فارق بقية الأعضاء وصار مستك إياه لمعنى يختص به، وهو مظنة الحدث مثل النوم، ورجح الشيخ القول بالجمع. [الوجيز: لعبد العظيم بيوي، وتمام المنة للالباني، وشرح الأصول لإبن عليمين]

٣- حديث جابر رضي الله عنه في وصف حجة النبي في وصف حجة النبي في وهو في صحيح مسلم: أن النبي في حسلم.

وجه التعارض؛ أن النبي الله حجّ مرة واحدة في حياته وهي حجة الوداع فكيف يصلي الظهر في حديث جابر- يوم النحرر- بمكة، وكيف يصليها في حديث ابن عمر بمني. دفع التعارض:

من العلماء من قال بالترجيح فرجّح حديث جابر لأنه وصف حجة النبي كلها وكان متتبعًا لها ولم يفته عامة أفعاله في فيكون أضبط من غيره. ورجّح البعض الآخر حديث ابن عمر لأنه في الصحيحين، وكما هو معلوم فإن الحديث المتفق عليه بين الشيخين البخاري ومسلم أرجح مما انفرد به أحدهما وحديث جابر لم يروه البخاري.

لكنه يمكن الجمع بينهما- وهو أوَّلى- بدلاً من توهيم جابر أو ابن عمر رضي الله عنهم، فإن هذا بعيد؛ لأنهما يحكيان فعلاً فعله رسول الله ﷺ بأصحابه، فالوهم فيه بعيد.

فالجمع بينهما يكون بان النبي قصلى الظهر بمكة في أول الوقت بالحرم، ولما خرج إلى منى وجد بعض أصحابه لم يصل، فصلى بهم لانه الإمام ق، فصارت له نافلة ولهم فريضة، ولا غرابة في هذا، فقد فعل هذا معاذ بن جبل رضي الله عنه وهو دون النبي ش مرتبة، فكان يصلى العشاء مع النبي ش ثم يخرج إلى قومه فيصلي بهم وهي له نافلة ولهم فريضة، وهذا بعلم رسول الله ق وإقراره.

[شرح الأصول: لابن عثيمين. بتصرف]

٤- حديث أبي قتادة رضي الله عنه أن رسول الله في قال: «إذا دخل أحدكم المسجد فليركع ركعتين قبل أن يجلس». [منفق عليه]

حديث أبي هريرة رضي الله عنه أن رسول الله الله عن الصلاة بعد العصر حتى تغرب الشمس، وعن الصلاة بعد الصبح حتى تطلع الشمس. [منفق عليه]

وجه التعارض؛ أن النبي الله أمر الداخل إلى المسجد في حديث أبي قتادة أن يصلي تحدية المسجد، وهذا عام يشمل كل الأوقات، وأنه نهى عن الصلاة بعد الصبح حتى تطلع الشمس وبعد العصر حتى تغرب الشمس في حديث أبي هريرة.

كيفية دفع التعارض: من العلماء من قال: إن النهي عن الصلاة بعد الصبح وبعد العصر نهي عام يشمل جميع الصلوات بما فيها تحية المسجد لذا كره أبو حنيفة والأوزاعي والليث صلاة تحية المسجد في وقت النهي.

والأولى الجمع بينهما فنخص الحديث العام في النهي عن الصلاة بعد الفجر ويعد العصر بالصلاة ذات السبب كمثل تحية المسجد، فهي تصلى في كل الأوقات، ويؤيد هذا ما ذكره الإمام النووي في شرح مسلم أن النبي الله لم يترك تحية المسجد في حال من الأحوال، بل أمر الذي دخل المسجد يوم الجمعة وهو يخطب فجلس أن يقوم فيركع ركعتين، مع أن الصلاة في حال الخطبة تُمنع إلا التحية، فلو كانت التحية تترك في حال من الأحوال لتركت وقت الخطبة.

١- يكتفي الرواتب القبلية عن تحية المسجد لأن المقصود ألا يجلس في المسجد قبل أن يأتي بصلاة، فإذا أتى بالراتبة كفى ذلك، وهكذا إذا جاء وقد أقيمت الصلاة كفت الفريضة عن تحية

22 الموحسية العدد - + السنة الرابعة والثلاثون

المسجد. [فتاوى اللجنة الدائمة (٧/ ٢٧٠)]

٢- يلحق بتحية المسجد في صلاتها في كل الأوقات الصلوات ذات السبب، من ذلك سنة الوضوء، فتصلى في أي وقت، وكذلك صلاة الاستخارة، لكن صلاة الاستخارة فيها تفصيل، فإن كانت في أمر يفوت قبل زوال النهي فصلها، وإن كانت في أمر لا يفوت فلا تُصلّى وتصلى في غير أوقات النهى.

وكذلك «إعادة الصلاة» لمن صلاها وجاء إلى مسجد فوجد الجماعة فإنه يصلي معهم ولو بعد الصبح والعصر؛ لأمر النبي الملجلين اللذين صليا في رحالهما أن يصليا جماعة، فقال : «إذا صليتما في رحالكما ثم أتيتما مسجد جماعة فصليًا معهم فإنها لكما ذافلة»، وهذا كان بعد صلاة الصبح».

[منتيع سنة القرمذي، شرح منتيع مسلم النووي] - حديث أبي هريرة رضي الله عنه عن رسول الله ﷺ قبال: «لا عدوى ولا صفر ولا هامة». فقال أعرابي: يا رسول الله، فما بال الإبل تكون في الرمل كأنها الظباء فيجيء البعير الأجرب فيدخل فيها فيجربها كلها؟ قال: «فمن أعدى الأول» [منفق عليه].

-حــديث أبي هريرة رضي الله عنه، قــال رسول الله 🦉: «لا يُوَرَدَنُ مُفْرِضُ على مُصِحٍّ». [منفق عليه]

-حديث أبي هريرة عن الرسول ﷺ : «... وفر من المجذوم كما تفرُّ من الأسد». [البخاري]

وجه التعارض: الحديث الأول ينفي العدوى، بينما الحديثان الثاني والثالث يثبتانها.

كيفية دفع التعارض: من العلماء من قال إن حديث: «لا يوردن ممرض على مصح» منسوخ بحديث: «لا عدوى».

قال الإمام النووي في شرح مسلم: «وهذا غلط ( أي النسخ ) لوجهين: أحدهما أن النسخ يكون عند تعذر الجمع بين الحديثين، ولم يتعذر. والثاني: أنه يشترط فيه معرفة التاريخ،

وتأخر الناسخ وليس ذلك موجودًا هنا. وقال أخرون: حديث «لا عدوى» على ظاهره،

وأما النهي عنّ إيراد المرض على المصح فليس للعدوى، بل للتاذى بالرائصة الكريهة، وقبح صورته، وصورة المجذوم.

والصحيح أن العدوى منفية وغير ثابتة بدليل قوله 🍣 : «لا يعدي شيء شيئًا».

والأمر بعدم الدخول على المريض والفرار من المجذوم فمن باب محد الذرائع، أي لئلا يتفق للشخص الذي يخالط المجذوم، أو المريض حصول شيء له من ذلك المرض، بتقدير الله تعالى ابتداءً لا بالعدوى المنفية، فيظن أن ذلك كان بسبب مخالطته له، فيعتقد صحة العدوى وأنها تعدي بطبعها وينسى أن ذلك كله بقدر الله تعالى فيقع في الإثم،

[محيح مسلم بشرح النووي، التاسيس لمصطفى سلامة] - حديث عائشة رضي الله عنها قالت: من حدثكم أن النبي ته كان يبول قائمًا، فالا تصدَّقوه، ما كان يبول إلا قاعدًا.[محيح سن الترمني] -حديث حذيفة رضي الله عنه أن النبي ته اتى سُبَاطة(٣) قوم، فبال عليها قائمًا، فاتيته بوضوء، فذهبت لاتاخر عنه، فدعاني حتى كنت عند عقيبه، فتوضا، ومسح على خفيه.

[صحيح سنن الترمذي]

وجه التعارض: التناقض بين حديثي عائشة وحذيفة رضي الله عنهما، فهذا ينفي وهذا يثبت.

كيفية دفع التعارض؛ من العلماء من قال: إن حديث البول قائمًا منسوخ بحديث عائشة رضي الله عنها.

والصحيح الجمع، فنفي أم المؤمنين عائشة هو نفي لما لا تعلم من أن النبي 鄰 لم يبل قائمًا قط في البيوت.

وإثبات حذيفة رضي الله عنه لبول النبي قائمًا كان في خارج بيوت النبي ﷺ، والمثبت كما هو معلوم معه زيادة علم.

ف الغالب على النبي 🦥 البول قاعدًا، مع جواز البول قائمًا إذا احتاج إلى ذلك وأمن رشاش البول.

وقد ثبت عن عـمـر وعلي وزيد بن ثابت وغيرهم أنهم بالوا قيامًا، ولم يثبت عن النبي ق النهى عنه شيء.

تحفة الاحوذي، تاويل <mark>مخ</mark>تك الحديث، لابن قنيبة] هذا والله أعلم، وللحديث بقية.

> (۱) المروط: جمع مراط، وهو كساء معلم من صوف أو خز.
>  (۲) الغلس: ظلمة أخر الليل.
>  (۳) سُباطة: هي المزيلة.

حيا العدد ٤٠٤ السنة الرابعة والثلاثون ٥٤

الأسرة السلمة

تلك الأسرة التي صورتها الناصعة صورة أسلافنا الكرام؛ عرفت الأهمية العظمى لتربية النشء، فكان بعضهم ياتون بمربين أفاضل تتوفر فيهم الخبرة الكافية والمقدرة العالية لتربية النشء الذي يُرجى أن يكون من صفاته الشهامة والرجولة، والنخوة والفحولة، والكرم والشجاعة، والشدة والباس والفروسية، والنجدة ومكارم الأخلاق، وكانوا لا يبخلون في سبيل تحقيق ذلك بغال ولا رخيص، وعلى الأخص الموسرون منهم.

فهذا عبد الملك بن مروان يقول لمؤدب ولده ومعلمه: علمهم الصدق كما تعلمهم الآية من القرآن، وجنَّبْهم السقلة، فإنهم أسوأ الناس ورعًا، وأقلهم أدبًا، وجنَّبهم الخدم فإنهم لهم مفسدة، وأطعمهم اللحم يقوَوْا، وعلمهم الشَّعر يمجدوا وينجدوا (يرتفعوا)، ومُرهم أن يستاكوا (بالسواك) عرضًا، ويمصوا الماء مصًا ولا يعبّوه عبًا، وإذا احتجت أن تتناولهم بأدب (تاديب وتوبيخ) فليكن ذلك في ستر لا يعلم به أحد من الفاشية (أي الذين يفشون الأسرار).

وقال هشام بن عبد الملك لسليمان الكلبي مؤدب ولده: «إن ابني هذا جلدة ما بين عيني وقد وليتك تاديبه، فعليك بتقوى الله واد الأمانة، واول ما أوصيك به أن تأخذه بكتاب الله ثم روَّه من الشَّعر أحسنه ثم تخلل به في أحياء العرب فخذ من صالح شعرهم، وبصرَّه طرفًا من الحلال والحرام، والخطب والمغازي».

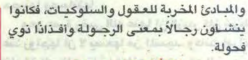
وقال الرشيد لمعلم ولده الأمين: «إن أمير المؤمنين قد دفع إليك مهجة نفسه وثمرة قلبه، فصيرً يدك عليه مبسوطة، وطاعته لك واجبة، فكن بحيث وضعك أمير المؤمنين، أقرئه القرآن وعرفه الأخبار، وروِّه الأشعار، وعلمه السنن، ويصرِّه بمواقع الكلام وبدئه، وامنعه من الضحك إلا في أوقاته، وحَدْه بتعظيم مشايخ بني هاشم إذا دخلوا عليه، ورفع مجالس القواد إذا حضروا مجلسه، ولا تَمُرُنُ بك ساعة إلا وانت مغتنم فائدة تفيده إياها من غير أن تُحرنه فتميت ذهنه، ولا تمعن في مسامحته فيستحلي الفراغ ويالفه، وقوّمه ما استطعت بالقرب والملاينة، فإنُّ أباهما فعليك بالشدة والغلظة،

بهذه الهمة العالية والنصائح الغالية كان كبار القوم وعليتهم يحرصون على تربية أبنائهم، أما من لم يتيسر له المال في إلحاق ولده بمعلم فكان يذهب به إلى البادية ليقيم مع العشائر البدوية فترة من الزمن، يتعلم من حياة البادية الصفات العربية الأصيلة والعادات الكريمة، والشَّيم النبيلة كالكرم والشجاعة والنخوة وإغاثة اللهفان ومعاونة الضعيف وغير ذلك، وكل ذلك يتم في جو لا وجود فيه للصفات الهدامة الحسميد لله، والمسيلاة والسلام على من لا نبي بعده، وبعد:

فإن الأسرة المسلمة حقًا، تقوم يحق الله تعالى كما أمر، وكما علمها سيدها سيد البشر محمد في فهي تعرف التوحيد الخالص ولوازمه وحقوقه، ومقتضياته، وما يترتب عليه، وهي تؤمن بالله ورسله، لا تفرق بين أحد من مسله، والدين عندها كله لله، قالا تؤمن بب عض وتكفر بالب عض الآخر، صلاتها ونسكها ومحياها ومماتها لله رب العالمي، وهذا الذي أمرت مه.



٢٦ التوحيية العدد ٢٠٤ السنة الرابعة والثلاثون



## من لأولادنا في عصرنا ؟ !

في عصرنا الحالي تغير الحال تمامًا مع النشء؛ الغنى فيهم والفقير، فمعلمهم حميعًا يبث لهم ليل نهار علومًا بجلسون في تلقيها فاغرين أفواههم، شاخصين أيصبارهم كأن على رؤوسهم الطير، والذي حاله هكذا ينتهل انتهالاً ويشترب قلبه من ذلك المصندر الخطير، يجلس أبناؤنا أمام ذلك المربى بالساعات الطويلة دون ملل أو كلل ويطلبون المزيد، لا يصبرفهم إلا ذيذية العبنين من كثرة ما شاهدت، وتهالك الحسم من طول المتابعة والسهر، وصداع الرأس من سوء ما حشيت به مما لا نفع فيه ولا خير يرحَى منه، وينصرفون وقد تشربوا تعاليم وثقافة وأخلاقا وأفكارًا وأساليب في الصياة، من ذلك المربى المقيت الذي لابد للقارئ الحكيم أن يكون قد عرفه؛ ألا وهو التلفاز البغيض، ذلك الجهاز الذي ييث ما يمار به صفحات قلوب أولادنا من غزو فكرى، وانحطاط أخـلاقي، يـهطل على رعوسـهم هطول الأمطار الغزيرة المتواصلة، ثم أضيف إلى ذلك الفضائيات التي تبث البرامج المملوءة بالمجون والانحطاط، وتقذف بالفتيات العاريات شده الكاسدات المختلطات بالمائعين من الشيداب والمراهقين في رقص ومجون ومداخلات هابطة، ينتسبون إلى الإسلام ولا يعرفونه، ويصلون على النبى ولا يوقرونه، وقدوتهم في سائر حسياتهم المطربون والمطربات والراقصون والراقصات أصحاب الحركات المثبرة، فوا أسفاه! ما حيلة هذا الشيباب الذي أسلمه أهله للذيح؟ نعم فقد ذُبحت عند أمثالهم الفضيلة يسكين الرذيلة ولا حول ولا قوة إلا بالله.

أيها الربي اعلم أيها الربي سبحانه وتعالى كلفك بحماية نفسك واسرتك جميعًا من هذه المفاوز واسرتك جميعًا من هذه المفاوز السحيقة والأودية المهلكة التي لا توصل إلا إلى جهذم ساعت مستقرًا ومقامًا، قال إلا إلى جهذم ساعت مستقرًا ومقامًا، قال أنْفُسَكُمْ وَأَهْلِيكُمْ نَارًا وقُودُهَا النَّاسُ وَالحَجَارَةُ علَيْها مَلائِكَةً عَلاظ شِدادٌ لا يَعْصُونَ اللهُ مَا أَمَرَهُمْ وَيَقْعَلُونَ مَا يُؤْمَرُونَ ﴾ [التحريم ا].

وقال ٢: «كلكم راع وكلكم مسئول عن رعيته». فهل أعددت أيها ألراعي للسؤال جوابًا» إن مرحلة الطفولة هي أهم مرحلة في وضع اللبنات الأساسية في ثقافة أولادنا وشخصياتهم، كما أن مرحلة المراهقة تعتبر أخطر المراحل، فهي مرحلة التمرد والإستقلالية والاعتراض على سلطة البيت والمربين، وقيود القيم والمبادئ، فإهمال المرحلة الأولى ينعكس سلبًا على المرحلة الثانية إلا من رحم الله وعصم.

ولا يكفى حسن النية من الآباء، وإحسان الظن بالأبناء، ولا يقبل عذرًا قولُ الآباء: إننا مشغولون بتوفير لقمة العيش والحياة الكريمة، فمثل هذه الحياة على ما سبق وصفه ليست حياة كريمة، وقد ذم الله تعالى في كتابه الذين يركزون في الحياة الدنيا على البطون والشهوات والمتعة، وبَيَّنَ أن ذلك هو الهدف كَفَرُوا يَتَمَتَّعُونَ وَيَأْكُلُونَ كَمَا تَأْكُلُ الأَنْعَامُ وَالنَّارُ مَفُوى لَهُمْ إحمد ١٢)، فكيف بنا وقد قلنا إننا رضينا بالله ربًا وبالإسلام ديئًا وبمحمد صلى الله عليه وسلم نبيًا ورسولاً ثم يصير حالنا كحالهم؟ عياذًا بالله.

التوحيي العدد 11 السنة الرابعة والثلاثون 2

## أيتهاالريية

إن المرأة المسلمة الصالحة هي التي تستطيع بإذن الله تعالى أن تباشر أولادها بالتربية الصحيحة النقية، ومن هؤلاء كثرة لكنهن في تيار الفتن الجارف قلة كالشعرة البيضاء في جسد الثور الأسود.

ومن أرادت أن تعلم أولادها الفضيلة فعليها أن تبدأ بنفسها لتكون قدوة في ذلك، ولتكون هي مقتدية بالصالحات القانتات من سلف الأمة.

وفي قصبة موسى ﷺ مع المراتين في سورة القصص قال الله تعالى: ﴿ وَلَمَا وَرَدَ مَاءَ مَدْيَنَ وَجَدَ عَلَيْهِ أُمُةً مَنَ النَّاس يَسْعَقُونَ وَوَجَدَ مِن دُونِهِمُ امْرَأَتَيْن تَذُودَان قَالَ مَا خَطْبُكُمَا قَالَتَا لاَ نَسْعَيَ حَتَّى يُصَدِّرَ الرِّعَاءُ وَأَبُونَا شَيْحٌ كَبِيرُ ﴾ [القصص: ١٣].

فامتنعت المرأتان عن سقى غذمهما ابتعادًا عن مخالطة الرجال على البدر، وكان بإمكانهما أن يسقيا الغذم قبل كثير من الناس، وذلك بالتعرف على بعض الرجال الذين يحبون مخالطة النساء، كما يحدث من كثيرات ممن تظن أنها صاحبة فهم وحسن تصرف الكنهما - رضى الله عنهما -لعفتهما امتنعتا عن مجرد الوقوف عند الرجال على البئر. فاعتزلتا بالغنم حتى بفرغ الرعاة من سقی غنمهم، ثم لما سالهما موسی 🐉 - ولم یکن بُعث بعد- عن خطبهما وحالهما ذكرتا أنهما لا تريدان مخالطة الرجال على السئر، وأن الذي دفعهما واضطرهما للخروج هكذا كبر سن الوالد المُقعد في المنزل فقالتا: ﴿وَأَنُونَا شَنْحُ كَبِدِرُ ﴾، فلما جاء موسى إلى أبيهما وعلمت البنتان بقوته وأمانته وعفته أظهرتا رغبتهما في القرار في البيت وترك الخروج وقالت إحداهما: ﴿ مَا أَبَت اسْتَأْجِرْهُ إِنَّ خَبْرَ مَنَ اسْتَأْجَرْتَ القَوِيُّ الأَمِنُ ﴾ [القصص: ٢٦]، لكن أباهما حريص على بناته وعفتهما - وما أحوجنا إلى ذلك الحرص في أيامنا- فكيف يستأجره فيختلط سناته بالا مَحْرَم والرجل ضعيف الحال كبير مقعد؛ فرأى أن زواج موسى بإحدى ابنتيه سيكون حالاً للمشكلة، بل جعل المهر أيضًا عملاً يُسهم في حلها، فقال لموسى: ﴿ إِنَّى أُرِيدُ أَنْ أُنكِحَكَ إِحْدَى ابْنَتَى هَاتَيْن

عَلَى أَن تَأْجُرَنِي ثَمَانِيَ حِجَج فَإِنْ أَتْمَمْتَ عَشْرًا فَمِنْ عِندِكَ ﴾ [القصص: ٢٧]، يعنيُ يكون المهر خدمة الوالد في بيته وعمله ثمان سنوات أو عشرًا، فرضى موسى عليه السلام.

إن المربية العاقلة هي التي تعرف أن بيتها حصنها وصيانتها.

وعن عمرة رضي الله عنها أن الزبير كان شرَط عند زواجها أن لا يمنعها من المسجد، وكانت امرأة خليقة (أي ذات خلق) فكانت إذا تهيأت للخروج للصلاة قال لها: والله إنك لتخرجين وإني لكاره، فتقول: فامنعني فأجلس، فيقول: كيف وقد شرطت لك ألا أفعل؟ فاحتال لها على الطريق في الغلس (ظلمة الليل)، فلما مرت وضع يده على كِفَّلها فاسترجعت، ثم انصرفت إلى منزلها، فلما حان الوقت الذي كانت تخرج فيه إلى المسجد لم تخرج، فقال لها الزبير: ما لك لا تخرجين إلى الصلاة؟ قالت: فسد الناس، والله لا أخرج من منزليا! فعلم أنها ستفي بما قالت، فقال: لا روع يا ابنة عمر، وأخبرها الخير. [الاستيعاب لابن عبد البر: ١٩/٤]

وكثير من النساء تتساهل في التستر وفي صيانة نفسها عن مجامع الرجال وخاصة في الحج فكيف بغير الحج<sup>9</sup> فيكشفن وجوههن ويختلطن بالرجال ويتعللن بعلل لا تشفي غليلاً ولا تصلح دليلاً، فتقول إحداهن: نحن في حج والقلوب صافية! وتقول أخرى: المهم القلب. إلخ. ونسال: هل قلوب تلك النساء ومن حولهن من الرجال أصفى من قلوب نساء أصحاب النبي تق ومن حولهن من الصحابة؟

والجواب: لا، فلماذا إذن قالت فاطمة بنت المنذر رضي الله عنها وهي العفيفة التقية النقية وكانت في الحج: «كنا نحمّر وجوهنا ونحن محرمات مع أسماء بنت أبي بكر- تعني جدتها-قال ابن المنذر: أجمعوا على أن المرأة تلبس المخيط كله والخفاف ( الخف )، وأن لها أن تغطي رأسها وتستر شعرها إلا وجهها فتسدل عليه الثوب سدلاً خفيفًا تستتر به عن نظر الرجال.

وقى الله نساعنا الشرور وجنبهن التبرج والسفور.

والسلام عليكم ورحمة الله وبركاته.

٨٤ التوحيرة العدد ٤٠٤ السنة الرابعة والثلاثون



إعداد/التحرير

الحــمـد لله الذي أكــمل لنا الدين، وأتم علينا النعمة، والصلاة والسلام على نبيه ورسوله محمد ه، إما بعد:

فقد قال الله تعالى: ﴿ اليَوْمَ أَكْمَلْتُ لَكُمْ دِينَكُمْ وَأَنْمَمْتُ عَلَيْكُمْ نِعْمَتِي وَرَضِيتُ لَكُمُ الإسْلامَ دِينًا ﴾، وقال تعالى: ﴿ أَمْ لَهُمْ شُرَكَاءُ شَرَعُوا لَهُمْ مِّنَ الدَّيْنِ مَا لَمْ يَأْذَنْ بِهِ اللَّهُ ﴾، وفي الصحيحين، عن عائشة رضي الله عنها، عن النبي صلى أنه قال: «من أحدث في أمرنا هذا ما ليس منه فهو رد». وفي لفظ لمسلم: «من عمل عملاً ليس عليه أمرنا فهو رد».

وفي صحيح مسلم، عن جابر رضي الله عنه، أن النبي في كان يقول في خطبة الجمعة: «أما بعد فإن خير الحديث كتاب الله، وخير الهدي هدي محمد في ، وشر الأمور محدثاتها، وكل بدعة ضلالة». والآيات والأحاديث في هذا المعنى كثيرة.

وهي تدل دلالة صريحة على أن الله سبحانه وتعالى قد أكمل لهذه الأمة دينها، وأتم عليها نعمته، ولم يتوقف نبيه عليه الصلاة والسلام إلا بعد ما بلغ البلاغ المبين، وبين للأمة كل ما شرعه الله لها من أقوال وأعمال، وأوضح تله ما يحدثه الناس بعده وينسبونه إلى دين الإسلام من أقوال أو أعمال فكله بدعة مردود على من أحدثه، ولو حسن قصده، وقد عرف أصحاب رسول الله تله هذا الأمر، وهكذا علماء الإسلام بعدهم، فانكروا البدع وحذروا منها، كما ذكر ذلك من صنَف في تعظيم السنة وإنكار البدعة؛ كابن وضاح، والطرطوشي، وأبي شامة، وغيرهم.

## سبب تسمية شعبان بهذا الاسم

قال ابن حجر رحمه الله: سمّي شعبان لتشعبهم في طلب المياه أو في الغارات بعد أن يخرج شهر رجب الحرام، وقيل غير ذلك. أهـ. [الفتح: ٢٥١/٤] كثرة صيامه ﷺ في شعبان:

عن عائشة رضي الله عنها قالت: كان رسول الله عن عائشة رضي نقول لا يفطر، ويفطر حتى نقول لا يصوم، وما رأيتُ رسول الله 🚜 استكمل صيام شهر

إلا رمضان، وما رأيته أكثر صيامًا منه في شعبان. [البخاري: ١٩٦٩، ومسلم: ١١٥٦].

قال ابن حجر: «وفي الحديث دليل على فصّل الصوم في شعبان». [فتح الباري: ٢٥٣/٤].

قال ابن رجب: «وأما صيام النبي ﷺ من أشهر السنة فكان يصوم شعبان ما لا يصوم من غيره من الشهور». [لطائف المعارف: ص٢٤٧].

وقال الصنعاني: وفيه دليل على أنه يخصُّ شعبان بالصوم أكثر من غيره. [سبل السلام: ٢٤٢/٦]

وعن عائشة رضي الله عنها قالت: كان أحبُ الشهور إلى رسول الله ﷺ أن يصومه شعبانُ ثم يصله برمضان. [احمد في مسنده: ١٩٨/١]

قال السبكي: كان صوم شعبان أحب إلى رسول الله ﷺ من صوم غيره من بقية الشهور التي كان يتطوع فيها بالصيام. [النهل العنب: ١٠/١٨]

عن عائشة رضي الله عنها قالت: لم يكن النبي عن يصوم شهرًا أكثر من شعبان، وكان يصوم شعبان كله. [البناري: ١٩٧٠]

وفي رواية: ولم أره صائمًا من شهر قط أكثر من صيامه من شعبان، كان يصوم شعبان كله، كان يصوم شعبان إلا قليلاً. [سلم: ١١٥٦]

وقد استُشْكل حديث عائشة رضي الله عنها هذا مع حديثها السابق الذي فيه: وما رأيت رسول الله استكمل صدام شهر إلا رمضان.

[البخاري: ١٩٦٩، ومسلم ١١٥٦]

وفي رواية قـالت: مـا علمتـه صـام شـهـرًا <mark>كله إلا</mark> رمضان. [مسلح ١١٥٦]

وفي حديث ابن عباس رضي الله عنهما قال: ما صام رسول الله ﷺ شهرًا كاملاً قط غير رمضان.

> وللعلماء في الجميع بين الحديثين أقوال: القول الأول: تفسير أحد الحديثين بالآخر:

روي عن ابن المبارك أنه قال في هذا الحديث: دوهو جائز في كلام العرب إذا صام أكثر الشهر أن يقال: صام الشهر كله، ويقال: قام فلان ليلته أجمع،

التوحيي العدد 1 + 1 السنة الرابعة والثلاثون 8

ولعله تعشى واشتغل ببعض أمرهه.

قال الترمذي: «كان ابن المبارك قد رأى كلا الحديثين متفقين، يقول: إنما معنى هذا الحديث أنه كان يصوم أكثر الشهر». [جامع الترمذي: ٢٣٦/٢]

قال القاضي عياض في شرحه لرواية: كان يصوم شعبان كله، كان يصوم شعبان إلا قليلاً: «الكلام الثاني تفسير للأول، وعبَّر بالكل عن الغالب والأكثر». [إعمال الملح: ٢٠/٤]

وصوب هذا القول الحافظ ابن حجر لدلالة الروايات عليه. [انح الباري: ٢٥٢/٤]

القـول الثـاني: صبيـامـه كـامـلاً مـرة، وعـدم الاستكمال مرة أخرى.

قال القاضي عياض: وقد قيل: معناه ما استكمل شهرًا قط بالصيام إلا رمضان، يعني معينًا، وأن ما ورد مما ظاهره استكمال شعبان أي: غير مداوم، بل مرة أكمله ومرة لم يكمله، وقد يحتمل هذا قوله: كان يصوم شعبان كله، كان يصوم شعبان إلا قليلاً، أي مرة كذا ومرة كذا، لئلا يخص بصومه غير رمضان.

[إكمال المعلم: ٢٠/٤ شرح صحيح مسلم (٣٧/٨) وفتح الباري (٢٥٢/٤)]

ومال إلى هذا القول: الطيبي. [شرح المشكاة: ١٧٦/٤]

القول الثالث: معنى صيامه كل شعبان صيامه من أوله ووسطه وأخره.

قال القاضي عياض: وقيل: يعني بصومه كله أي: يصوم في أوله ووسطه وآخره، لا يخص شيئًا منه ولا يعمّه بصيامه. [إكمال المعم: ١٢٠/٤ شرح صحيح مسلم (٨/٣٧) وفتح الباري (٢٩٢٤)]

#### الترجيح

والقول الأول هو الصواب، لأنه تفسير للرواية برواية أخرى، وأولى ما تفسيّر به الرواية رواية أخرى، والله أعلم. [قتع الباري: ٢٥٢/٤]

قال العلماء: وإنما لم يستكمل غير رمضان لئلا يظن وجوبه. [شرح صديح سلم للنووي ٢٧/٨]

عن عطاء قال: كنت عند ابن عباس قبل رمضان بيـوم أو يومين فقـرب غداءه فـقال: «افطروا أيها الصيام؛ لا تواصلوا رمضان بشيء وافصلوا».

[رواه عبد الرزاق في مصنفه: ١٩٨/٤]

قال ابن عبد البر: استحب ابن عباس وجماعة من السلف رحمهم الله أن يفصلوا بين شعبان ورمضان بفطر يوم أو أيام، كما يستحبون أن يفصلوا بين صلاة الفريضة بكلام أو قيام أو مشي أو تقدم أو تأخر من المكان. [الاستنكار: ١٠/١٣]

#### الحكمة في إكثاره في الصيام في شعبان،

عن أسامه بن زيد رضي الله عنهما قال: قلت: يا رسول الله، لم أرك تصوم شهرًا من الشهور ما تصوم من شعبان؟ قال: «ذاك شهر يغفل الناس عنه، بين رجب ورمضان، وهو شهر ترفع فيه الأعمال إلى رب العالمين، فأحب أن يرفع عملي وأنا صائم».

[أحمد ٢٠١/ وحسنه الأباني في صحيح الترغير (٢٠٢٣)] قال ابن رجب: وفي قوله: «يغفل الناس عنه بين رجب ورمضان، إشارة إلى أن بعض ما يشتهر فضله من الأزمان أو الأماكن أو الأشخاص قد يكون غيره أفضل منه، إما مطلقًا، أو لخصوصية قد لا يتفطن لها أكثر الناس، فيشتغلون بالمشهور عنه، ويفوتون تحصيل فضيلة ما ليس بمشهور عندهم. [اطلف المارف: ص ٢٠- ٢١]

والمعنى الثاني المذكور في الحديث هو أن شهر شعبان ترفع فيه الأعمال إلى رب العالمين فكان 🐲 يحب أن يُرفع عمله وهو صائم.

وذكروا لذلك معنى آخر وهو التمرين لصيام رمضان، قال ابن رجب: «وقد قيل في صوم شعبان معنى آخر، وهو أن صيامه كالتمرين على صيام رمضان، لئلا يدخل في صوم رمضان على مشقة وكلفة، بل يكون قد تمرن على الصيام واعتاده، ووجد بصيام شعبان قبله حلاوة الصيام ولذته، فيدخل في صيام رمضان بقوة ونشاط.

[لطائف المعارف: ص٢٥٢]

سيب إكثاره 😂 من الصيام في شعبان دون المحرم:

عن أبي هريرة رضي الله عنه قال: قال رسول الله ﷺ : «أفضل الصيام بعد رمضان شهر الله المحرم، وأفضل الصلاة بعد المفروضة صلاة الليل». [مسلم: ١١٦٣]

استشكل العلماء إكثاره 🦥 من الصيام في شعبان مع تصريحه بأن أفضل الصيام بعد رمضان صيام المحرم.

أجاب النووي عن ذلك فقال: «لعله لم يعلم فضل المحرم إلا في أخر الحياة قبل التمكن من صومه، أو لعله كان يعرض له فيه أعذار تمنع من إكثار الصوم فيه كسفر ومرض وغيرهما». [مسلم: ٢٧/٨]. والله من وراء القصد.

٥٠ التوحيد العدد ٢٠٤ السنة الرابعة والثلاثون



اسمها، هو أبو عبد الله محمد بن إسماعيل بن إبراهيم بن المغيرة بن بردزبه (كلمة فارسية معنها: الزراع) الجعفي مولاهم، البخاري، أسلم المغيرة على يدي اليمان الجعفي والي بخاري وكان مجوسيًا.

طُلب إسماعيل والده العلم فقال عنه ابنه: سمع أبي مالكًا ورأى حماد بن زيد وصافح ابن المبارك بكلتًا يديه.

مولده، ولد البخاري سنة (١٩٤) في شوال ومات والده وهو صغير فنشا في حجر أمه وكانت عابدة صاحبة كرامات روى اللالكائي في كرامات الأولياء في شرح السنة أن محمد بن إسماعيل ذهبت عيناه في صغره فرأت والدته الخليل إبراهيم في المنام فقال لها: يا هذه قد رد الله على ابنك بصره بكثرة دعائك، قال: فاصدح وقد رد الله عليه بصره.

كان البخاري خفيف الجسم لا بالطويل ولا بالقصير.

ثناء العلماء عليه: قال نعيم بن حماد: محمد بن إسماعيل فقيه هذه الأمة.



وقال قتيبة: لو كان محمد بن إسماعيل في الصحابة لكان أية. وقال بندار لما دخل البخاري البصرة: اليوم دخل سيد الفقهاء. وقال أحمد بن حنبل: ما أخرجت خراسان مُثلَ محمد بن إسماعيل.

وقال ابن خزيمة: ما رأيت تحت أديم السماء أعلم بحديث رسول الله في وأحفظ له من محمد بن إسماعيل. وقال مسلم بن الحجاج وقد جاء إلى البخاري: دعني أقبل رجلك يا أستاذ الأستاذين وسيد المحدثين وطبيب الحديث في علله.

وقال موسى بن هارون: لو أن أهل الإسلام اجتمعوا على أن يُنْصَبُوا أخر مثل البخاري ما قدروا عليه.

ذكر الذهبي عن أبي الخطاب بن دحية: أن الرملي الكذابة قال: البخاري مجهول لم يرو عنه إلا الفربري، قـال أبو الخطاب: والله كذب في هذا وفجر والتقم الحجر، بل البخاري مشهور بالعلم وحمله، مجمع على حفظه ونبله، جـاب البلاد وطلب الرواية والإسناد، وروى عنه جماعة من العلماء.

وقــال ابن حـجـر: جـبل الحـفظ وإمــام الدنيا في فقه الحديث. من أحواله وأقواله:

## ورعه وفضله وعبادته، .... وي معاد اله

قال البخاري رحمه الله: أرجو أن ألقى الله ولا يحاسبني أني اغتبت أحدًا. قال الذهبي: صدق رحمه الله ومن نظر في كلامه في الجرح والتعديل علم ورعه في الكلام على الناس وإنصافه فيمن يضعفه فإنه أكثر ما يقول: منكر الحديث سكتوا عنه، فيه نظر، ونحو هذا، وقلُّ أن يقول فلان كذاب أو كان يضع الحديث، حتى أنه قال: إذا قلتُ فلان في حديثه نظر فهو متهم واه، وهذا معنى قوله: لا يحاسبني الله أني اغتبت أحدًا وهذا هو والله غاية الورع.

قال وراقه: كان أبو عبد الله يصلي في وقت السحر ثلاث عشرة ركعة، وكان لا يوقظني في كل ما يقوم، فقلت: أراك تحمل على نفسك ولم توقظني، قال: أنت شاب ولا



التوحيي العدد 2 . ؟ السنة الرابعة والثلاذون (٥

أحب أن أفسد عليك نومك.

وقال بكر بن منير: وكان محمد بن إسماعيل يصلي ذات ليلة فلسعه الزنبور سبع عشرة مرة فلما قضى الصلاة، قال: انظروا إيش آذاني، وفي رواية قال له بعض القوم: كيف لم تخرج من الصلاة أول ما أبرك؟ قال: كنت في سورة فاحببت أن أتمها.

تصانيقه:

١- «التاريخ الكبير»: قال البخارى: قَلَّ اسم في التاريخ إلا وله قصة إلا أني كرهت تطويل الكتاب، وأخذ إسحاق بن راهويه كتاب التاريخ فادخله على عبد الله بن طاهر فقال: أيها الأمير ألا أريك سحرًا؟ قال: فنظر فيه عبد الله فتعجب منه وقال: لست أفهم تصنيفه.

۲- الجامع الصحيح المسند لحديث رسول الله وسننه وأيامه: وهو الشهير باسم صحيح البخاري.

قال البخاري رحمه الله: كنت عند إسحاق بن راهويه فقال بعض أصحابنا: لو جمعتم كتابًا مختصرًا لسنة النبي في فوقع ذلك في قلبي فاخذت في جمع هذا الكتاب، وقال: أخرجت هذا الكتاب من زهاء ست مائة ألف حديث: ما وضعت في كتاب «الصحيح» حديثًا إلا اغتسلت قبل ذلك وصليت ركعتين، وقال: ما أدخلت في هذا الكتاب إلا ما صح وتركت من الصحيح في ست عشرة سنة الكتاب، وقال: صنفت الصحيح في ست عشرة سنة وجعلته حجة فيما بيني وبين الله تعالى.

وصحيحه أصح كتاب بعد كتاب الله عز وجل. قال الفربري: سمع كتاب الصحيح لمحمد بن إسماعيل تسعون ألف رجل فما بقي أحد يرويه غيري، وله من المصنفات الكثير غيرهما.

حفظه وسعة علمه وكثرة شيوخه:

قال البخاري رحمه الله: لقيت أكثر من ألف رجل من أهل الحجاز والعراق والشام ومصر لقيتهم كرات فما رأيت واحدًا منهم يختلف في هذه الأشياء؛ أن الدين قول وعمل، وأن القرآن كلام الله. قال: أحفظ مائة ألف حديث صحيح وأحفظ مائتي ألف حديث غير صحيح.

طلبة للعلم؛ قال وراقه محمد بن أبي حاتم: قلت لأبي عبد الله كيف كان بدء أمرك؛ قال: ألهمت حفظ الحديث وأنا في الكتاب، فقلت: كم كان سنك؟ فقال: عشر سنوات أو أقل ثم خرجت من الكتاب بعد العشر فجعلت اختلف إلى الداخلي وغيره، فقال يومًا فيما كان يقرأ للناس: سفيان عن أبي الزبير عن إبراهيم، فقلت له: إن أبا الزبير لم يرو

عن إبراهيم فانتهرني فقلت له إرجع إلى الأصل، فرجع فنظر فيه ثم خرج فقال لى: كيف هو يا غلام؟ فقلت: هو الزبير بن عدي عن إبراهيم، فأخذ القلم منى وأحكم الكتاب، وقال: صدقت، فقيل للبخاري: ابن كم كنت حين رددت عليه؟ قال: ابن إحدى عشرة سنة فلما طعنت في ست عشرة سنة كنت قد حفظت كتب ابن المبارك ووكيع وعرفت كلام هؤلاء ثم خرجت مع أمى وأخى أحمد إلى مكة فلما حججت رجع أخى بها وتخلفت في طلب الحديث، وقال أيضًا: كنت أختلف إلى الفقّهاء بمرو وأنا صبى فإذا جئت أستحى أن أسلم عليهم فقال لى مؤدب من أهلها كم كتبت البوم؟ فقلت: اثنين وأردت بذلك حديثين فضحك من حضر المحلس فقال شيخ منهم: لاتضحكوا فلعله بضحك منك يومًا، وقال أيضًا: دخلت على الحميدي وأنا ابن ثمان عشرة سنة وبينه وبين أخر اختلاف في حديث فلما بصر بي الحميدي قال: قد جاء من يفصل بيننا فعرضا على فقضيت للحميدي على من يخالفه، ولو أن مخالفه أصر على خلافه ثم مات على دعواه لمات كافرًا.

وضائم: قال عبد القدوس بن عبد الجبار السمرقندي: جاء محمد بن إسماعيل إلى خرتنك وكان له بها أقرباء فنزل عندهم فسمعته ليلة يدعو وقد فرغ من صلاة الليل: اللهم إنه قد ضاقت على الأرض بما رحبت فاقبضني إليك فما تم الشهر حتى مات، وكانت وفاته ليلة السبت، ليلة الفطر ودفن يوم الفطر بعد مسلاة الظهر سنة ست وخمسين ومائتين رحمه الله.

فوائد من الترجمة:

العلماء هم العباد حقًا؛ فالعلم الخشية.

٢- وجوب الجرح للمجروح لكن مع الورع في الألفاظ والعبادات.

٣- معرفة مكانة صحيح البخاري عند الأمة التي أجمعت على صحته إلا القليل المختلف فيه.

٤ حفظ الحديث الضعيف مهم مثل الصحيح حتى لا يخلطه الضعفاء وأصحاب الأهواء بالصحيح.

 ٥- الدين وهو الإسلام وهو الإيمان وكلها عند البخاري بمعنى قول وعمل يزيد وينقص.

٦- القرآن كلام الله وهو من صفاته سبحانه غير مخلوق، والله أعلم.

المراجع:

-سير أعلام النبلاء.- هدي الساري مقدمة فتح الباري.- مقدمة إرشاد الساري- تهذيب الكمال-تقريب التهذيب.

٥٢ التوحيي العدد 2- 1 السنة الرابعة والثلاثون

Site:WWW.alheweny.info

06200 0

يسأل القارئ، محمود إبراهيم يزيد - سوهاج مركز البلينة عن درجة هذه الأحاديث: ١- «من ترك الصف الأول مخافة أن يؤذي أحدا، أضعف الله له أجر الصف الأول». ٢- «إن للصلاة المكتوبة عند الله وزئا، من انتقص منها شيئا حوسب به فيها على ما انتقص». ٣- «من غسل واغتسل وبكر وابتكر، ومشى ولم

يركب ودنا من الأمام فاستمع ولم يلغ كان له بكل خطوة عمل سنة أجر صيامها وقيامها ». وما معنى هذا الحديث؟

٤- «من جمع مالا حرامًا، ثم تصدق به لم يكن له فيه أجر، وكان إصرة عليه ».

٥- «أن الثبي ﷺ مرَّ على قبر فأشار إليه وقال: «ركعتان أحبُّ إلى صاحب هذا القبر من دنياكم». هه فالجواب بعون الملك الوهاب:

أما الحديث الأول: فإنه باطل، أخرجه الطبراني في «الأوسط» (٥٣٧) من طريق الوليد بن الفضل العنزي، نا نوح بن أبي مريم، عن زيد العمّي، عن سعيد بن جبير، عن ابن عباس مرفوعًا: فذكره. قال الطبرانيَّ: «لا يروى هذا الحديثَ عن ابن عباس إلاَ مهذا الإسناد، تفرد به الوليد بن الفضل». اه.

قُلْتُ: والوليد ترجمه ابن أبي حاتم في «الجرح والتعديل» (١٣/٢/٤)، ونقل عن أبيه قال: «مجهول»، وترجمه ابنُ حبان في «المجروحين» (٨٢/٣): «شيخٌ يروي المناكير التي لا يشكُّ من تبحر في هذه الصناعة أنها موضوعة، لا يجوز الاحتجاج به بحال إذا انفرد». اه. ولم يتفرد به كما قال الطبراني، بل تابعه أصرم بن حوشب، ثنا نوح بن أبي مريم به بلفظ: «من ترك الصف الأول مخافة أن يؤذي مسلمًا فقام في الصف الثاني أو الثالث، ضاعف الله أجر الصف الأول».

أخرجه ابن عدي في «الكامل» (٢٥٠٧/٧)، وهذه المتابعة كسراب بقيعة، وأصرم بن حوشب صرمُ من الخير والفضل فقد كان كذابًا خبيثًا كما قال ابن معين. وقال ابن حبان: كان يضعُ الحديث على الثقات، وتركه البخاريُّ ومسلم والنسائيُّ، وأيضًا في

التوجيح العدد ٢٠٤ السنة الرابعة والثلاثون ٥٣

إسناده نوح بن أبى مريم كان يلقب بـ«الجامع» لأنه جمع علومًا كثيرًا لكنه كان يضع الحديث ويكذب على رسول الله 👑 ، وهو الذي وضع الأحاديث في فضائل سور القرآن، فلما سنئل عن ذلك قال: رأيتُ الناس شعلوا بفقه أبي حنيفة ومغازي ابن إسحاق عن قراءة القرآن، فوضعت هذه الأحاديث حسبة لله تعالى؛ فما أشدُّ غفلته، إذ يتقرب إلى الله تعالى بالكذب على النبي 🐝 ، وقد صدق ابنُ حبان إذ قال فيه: «جمع كلَّ شيء إلا الصدق». وفي الإسناد أيضًا: زيد العمى وهو ضعيف، وقد روى ابن حبان هذا الحديث في «المجروحين» (۲۸/۳) من طريق أصر بن حوشب بسنده سواء، ثم قال: «وأصرم بن حوشب وزيد العمى قد تسرأنا من عهدتهما»، فالسند في غاية السقوط، ثم معناه منكر لأنه يخالف الأحاديث الصحيحة التي ترغَّب في الصف الأول حتى لو وصل الأمر إلى إحراء القرعة: من يظفر بالفرجة في الصف الأول؟ فأخرج البخاري (٢٠٨/٢) عن أبى هريرة مرفوعًا: «ولو يعلمون ما في الصفِّ المقدم لاستهموا». قال الحافظ في «الفتح»: «والصف المقدم: هو الذي لا يتقدمه إلاَّ الإمام». وهو عند مسلم، وفي لفظ المسلم (٤٣٩): «لو يعلمون ما في الصف المقدَّم لكانت قـرعـة». وأخـرج مسلم (٤٤٠) وغيره عن أبي هريرة مرفوعًا: «خير صفوف الرجال أوَّلُها... الحديث»، وأخرج مسلم (١٣٠/٤٣٨)، والنسائي (٨٣/٢)، وابن خزيمة (١٥٦٠) عن أبى سعيد الخدري قال: رأى رسول الله 👹 في أصحابه تأخرًا فقال لهم: «تقدموا فائتموا بي، وليأتم بكم من

بعدكم، لا يزال قوم يتأخرون حتى يؤخرهم الله». وبوًب عليه ابن خزيمة بقوله: «باب التغليظ في التخلف عن الصف الأول». والأحاديث في هذا الباب كثيرة، والله أعلم.

امًا الحديث الثاني: «إن للصلاة المكتوبة...، فهو حديث موضوع. أخرجه الأصبهاني في «الترغيب» (١٨٩٢) من حديث عائشة رضى الله عنها، وفي إسناده أبو يكر بن عبد الله بن أبى سبرة وهو هالك ألدتة. قال أحمد: «كان يضع الحديث». وكذلك قال ابن حبان وابن عدى وتركه النسائي، وقال البخاري: «منكر الحديث»، وهو جرح شديد عنده، والحديث ضعفه المنذري في «الترغيب» (رقم ٧٤٢) فصدره بقوله: «روى» كما هو مصطلحه فى «كتابه». وكان حقَّه أن يحذف من الكتاب، فأمثال هذه الأحاديث لا خبر فيها ولا فائدة من نشرها، والله أعلم. امًا الحديث الثالث: «من غسلًا

واغتسل....» فهو حديث صحيح.

أخرجه أبو داود (٢/١٠-١١)، والنسائي في «المجتبى» (٣/٥٥- ٢٦)، وفي «كتاب الجمعة» (٣١)، والترمذي (٣/٣- ٤)، وقال: «حديث حسن»، وابن مراجه (٢/٧٧- ٣٧٧)، والدارمي مراجه (٢/٧٧- ٣٧٨)، والدارمي (٢٠٢/١)، وأحمد في «المسند» (٢/٨، ٩، أبي أوس رضى الله عنه.

وصححه ابن خزيمة (١٢٨/٣-وصححه ابن خزيمة (١٢٩-) وابن حبان (٥٥٩)، والحاكم (٢٨١/١- ٢٨٢)، أما معناه؛ فقال ابن خزيمة: «معناه: جامع فاوجب الغسل على زوجته أو أمته، واغتسل هو». فقوله: «غسل» بتشديد السين. وقال

٥٤ التوحيية العدد 2+3 السنة الرابعة والثلاثون

الخطابي في «معالم السنن» ١٠٨/١): «قولُه: غسلً واغتسل وبكَّر وابتكر، اختلف الناس في معناهما، فمنهم من ذهب إلى أنه من الكلام المتظاهر الذي براد به التوكيد، ولم تقع المخالفة بين المعنيين لاختلاف اللفظين، وقال: ألا تراه بقول في هذا الحديث: «ومشبى ولم يركب»، ومعناهما واحدٌ، وإلى هذا ذهب الأثرم صاحبُ أحمد، وقال بعضهم: قوله: غسَّل معناه غسل الرأس خاصة، وذلك لأن العرب لهم لمُ وشعورٌ، وفي غسلها مؤونةٌ، فأفرد ذكر غــسل الرأس من أحل ذلك، وإلى هذا ذهب مكحولٌ، وقوله: «واغتسل» معناهُ غسل سائر الحسد، وزعم بعضتُهم أن قوله: «غسل» معناه أصاب أهله قبل خروجه إلى الجمعة ليكون أملك لنفسه، وأحفظ في طريقه لعصره، قال: ومن هذا قولُ العرب: «فَحْلٌ غُسْلَةٌ» إذا كان كـثـبر الضـراب. وقـولُه: «بكَر وابتكر» زعم معضيهم أن معنى «مكر» أدرك ماكورة الخطمة، وهي أولها، ومعنى: «ابتكر» قدَّم في الوقت. وقال ابنُ الأنباري: معنى: «بكّر» تصدّق قدل خروجه، وتأوَّل في ذلك ما رُوى في الحديث من قوله: «باكروا بالصيدقية، فإن البلاء لا يتخطّاها». انتهى كلام الخطابي. والحديث الذى ذكره ابنُ الأنباري أخرجه البيهقيُّ في «شعب الإيمان» (٣٣٥٣)، وفي إسناده بشير بن عبيد منكرُ الحديث جدًا، ورجح المنذرى في «الترغيب» (١٢٨٦) أنه موقوف على أنس. والله أعلم. وأخرجه الطبرانيُّ في «الأوسط» (٥٦٤٣)، وفي إسداده عيسى بن عبد الله متروك واتهم بالوضع.

٥ أمَّا الحديث الرابع: «من جمع مالاً حراما...» فهو حديث حسن.

أخرجه ابن خزيمة (٢٤٧١)، وابنُ حبان (٧٩٧)، والحاكم (٢٩٠/١)، وابن الجارود (٣٣٦)، والبيهقى (٨٤/٤) من طريق عمرو بن

الحارث، حدثني دراج أبو السمح، عن ابن حجيرة، عن أبي هريرة مرفوعًا: «إذا أديت زكاة مالك فقد قضيت ما عليك فيه، ومن جمع مالاً حرامًا... الحديث».

وأخرج أوله: الترمذي (٦١٨)، وابنُ ماجه (١٧٨٨)، والبغوي في «شرح السنة» (٦٧/٦)، وقال الترمذي: «حديثُ حسنُ غريبُ». وضعَف إسناده الحافظ في «التلخيص» (٢٠/٢)، أمًا الحاكم فقال: «صحيح الإسناد». كذا نقله المنذري في «الترغيب» (١٦١٤)، والذي رأيتُهُ في «المستدرك» أنه قال: «شاهدُ صحيحُ من في «المستدرك» أنه قال: «شاهدُ صحيحُ من الإسناد حسنٌ، ودراج صدوق متماسكُ، وإنما وقعت المناكير في روايته عن أبي الهيثم وليس هذا منها، والله أعلم.

۵ أمًّا الحديث الخامس: « ركعتان أحب....» إلخ. فهو حديث حسن.

أخرجه الطبراني في «الأوسط» (٩٢٠) قال: حدثنا أحمد، قال: نا حفص بن عبد الله الحلواني، قال: نا حفص بن غياث، عن أبي مالك الأشجعي، عن أبي حازم، عن أبي هريرة أن النبي الله على قبر. وذكره.

وقال الطبرانيُّ: «لم يرو هذا الحديث عن أبي مالك، إلاَّ حفصُ بن غياث، تفرَّد به: حفص بن عبد الله».

قُلْتُ: وهو صدوقٌ كما قال أبو حاتم. وشيخ الطبراني هو أحمد بن يحيى الحلواني ثقة أيضًا، وانظر «تاريخ بغداد» (٢١٢/٥)، ويقية رجاله مشاهيرٌ من رجال «التهذيب».

وقــال المنذري في «الـتــرغـــيب» (٥٥٦): «إسنادُهُ حسنٌ».

وقــال الـهـيــــميُّ في «المجــمع» (٢٤٩/٢): «رجالهُ ثقات». و الحمد لله رب العالمين.

التوجير العدد : : ؛ السنة الرابعة والثلاثون ٥٥

Chapill Chap الحلقة الواحدة والستون

نواصل في هذا التحذير تقديم البحوث العلمية الحديثية للقارئ الكريم؛ حتى يقف على حقيقة هذه القصة التي صارت دليلاً من الأدلة التي يعتمد عليها أصحاب المخالفة العصرية الجديدة ألا وهى «التعامل مع الجان».

ولقد بيئت من قبل في هذه السلسلة «تحذير الداعية من القصص الواهية» في الحلقة الرابعة فرية إحضار الجان، وبطلان ما نسبوه إلى رسول الله في من أن النبي في حدًد أيات عند قراءتها في أذن المجنون يحضر الجان، وبينت أن القصة واهية، وبينت أيضًا في الحلقة «الخامسة والخمسين» بطلان قصة «ضرب النبي في للمجنون»، وبينت عدم صحة استنباط بعضهم من هذه القصة الواهية دليلاً على ضرب المرضى والمجانين، وبينت أن هذا الاستنباط كان له أثره السيئ حيث تمادى المعالجون ومنهم جهلة قاصرون، واعتبروا أن أنفع الوسائل هي الضرب المبرح والخنق وإيذاء المريض بحجة أنه يؤذي الجن المتلبس، وقد حدثت ماس بل حالات قتل ما لها اسم سوى القتل وسوى إزهاق النفس التي حرم الله بغير حق، فيا ويل هؤلاء القتلة من إثم هذا القتل.

وسأواصل إن شاء الله بيان هذه الأدلة الواهية التي بها احترفت مهنة «التعامل مع الجان»، وانتشرت من جديد العرافة والكهانة بصورة جديدة، وكانت هذه المرة وراء ادعاء العلاج بالقرآن الكريم حتى يظلوا يمارسون هذا التعامل في حماية رسم القرآن الكريم وكي تزداد قوة تأثيرهم في عامة الناس.

والعامة لا يفرقون بين الرقى الشرعية ألثابتة عن النبي وبين هذه المخالفة العصرية: مخالفة التعامل مع الجان، والتي يدعي فيها صاحب المخالفة، انه يعتمد على السُنة في إحضار الجان والتعامل معه.

فليفرق القارئ الكريم بين هذه المخالفة التي أصبح لها متخصصون في كل مكان يلجأ ضحايا هذه المخالفة إليهم، وتتعلق قلوبهم بهم، وبين الرقى الشرعية الثابتة بالكتاب والسنة، وفيها يلجأ الناس إلى الله تعالى يوجهون وجوههم لله لا يلتفتون إلى أشخاص فيحقق الله لهم وعده في قوله تعالى: ﴿وَإِذَا سَأَلَكَ عِبَادِي عَنِّي فَإِنَّي قَرِيبُ أُحِيبُ دَعُوَةُ الدَّاعِ إِذَا دَعَانَ فَلَيُسْتَجِيبُوا لِي وَلَيُوَقُمِنُوا بِي لَعَلَّهُمُ يَرْشُدُونَ ﴾ [العقرة: ١٨٢].

## أولاء متنقصة خروج الجرو الأسود من الجنون

«إن امرأة جاءت بولدها- (بابن لها) إلى رسول الله ﷺ فقالت: يا رسول الله إن ابني به لمًا (جنون) وإنه ياخذه عند طعامنا (غدائنا وعشائنا) فيفسد (فيخيث) علينا طعامنا، قال: فمسح رسول الله ﷺ صدره ودعا له فُتُعُ شعّةً فخرج من فيه (جوفه) مثل الجرو الأسود فشفي (فسعي).

هذه القصة أخرجها أحمد (٢٢٩/١) ح(٢١٣٣)، عن يزيد بن هارون (٢٥٤/١) ح(٢٢٨٨)، عن عفان، (٢٦٨/١) ح(٢٤١٨)، عن أبي سلمة، والدارمي (٢٤/١) ح(١٩) عن الحجاج بن منهال، وأبو نعيم في «الدلائل» عن الحجاج أيضًا كلهم عن حماد بن

07 التوحيية العدد ٢٠٤ السنة الرابعة والثلاثون

سلمة عن فرقد السبخي عن سعيد بن جبير عن ابن عباس. فذكر القصة.

ملاحظة:

۱- القصة من رواية أحمد ح(۲۱۳۳).

٢- وما بين الأقواس رواية الدارمي وأحمد ح(٢٤١٨، ٢٢٨٨).

٣- فَتْعٌ تُعَدَّ في الرواية حم ح(٢٤١٨) يعني: سعل.

## ثالثاً: التحقيق

هذه القصبة واهية والحديث الذي جاءت به غريب تفرد به فرقد السبخي عن سعيد بن جبير عن ابن عباس كما هو ظاهر من التخريج وعلة هذه القصة هو فرقد السبخي:

١- قال ابن حبان في «المجروحين» (٢٠٥/٢): فرقد بن يعقوب السبخي: كنيته أبو يعقوب، كان أصله من أرمينية، وانتقل إلى البصرة، ونسب إلى سبخة كان يأويها، يروي عن الحسن وسعيد بن وبير، روى عنه العراقيون، مات قبل الطاعون، وكان الطاعون سنة إحدى وثلاثين ومائة، وكان فرقد حائكًا من عباد أهل البصرة وقرائهم وكان فيه غفلة ورداءة حفظ، فكان يهم فيما يروي فيرفع المراسيل وهو لا يعلم، ويسند الموقوف من حيث لا يفهم، فلما كثر ذلك منه وفحش مخالفته الثقات بطل الاحتجاج به. اه..

٢- نقل الإمام الذهبي في «الميزان» (٣٤٦/٣) ترجمة (٦٦٩٩) أقوال أئمة الجرح والتعديل في فرقد السبخي:

أ- قال أبو حاتم: ليس بقوي. 📶

ب- وقال البخاري: في أحاديثه مناكير.

ج- وقال النسائي: ليس بثقة.

د- وقال- أيضًا- هو والدارقطني: ضعيف. هـ- وقـال حمـاد بن زيد: ذُكِر فرقد عند أيوب فقال: لم يكن بصاحب حديث.

و- وقال يحيى القطان: ما يعجبني الرواية عن فَرْقد.

٣- وأورده الدارقطني في «كتاب الضعفاء والمتروكين» رقم (٤٣٥) حيث قال في مقدمة الكتاب: قال أبو بكر أحمد بن محمد بن غالب الخوارزمي البَرْقاني طالت محاورتي مع أبي منصور إبراهيم بن الحسني بن حمكان لأبي الحسن علي بن عمر الدارقطني عفا الله عني وعنهما في المتروكين من أصحاب الحديث فتقرر بيننا وبينه على ترك من أشبته على حروف المعجم في هذه الورقات، وحيث كتب الاسم «فرقد السبخي أبو يعقوب بصري عن مرة الطيب والنخعي».

ولم يكتب أمامه شيئًا من الجرح والتعديل، فيتوهم من لا دراية له بهذه القاعدة أن الدارقطني سكت عنه، ولكن مجرد إثبات اسم فرقد السبخي يدل على اتفاق الثلاثة على تركه كما هو مبين في القاعدة. اه.

٤- أورده البخاري في «الضعفاء الصغير» ترجمة (٢٩٨) قال: فَرْقد السَّبخي أبو يعقوب عن سعيد بن جبير في حديثه مناكير.

٥- أورده النسائي في «الضعفاء والمتروكين»
 ترجمة (٤٩٠) وقال: «ضعيف».

٦- ونقل الحافظ ابن حجر في «التهذيب» (٢٣٧/٨) أقوال أئمة الجرح والتعديل في فرقد السبخي:

-قال سليمان بن حرب عن حماد بن زيد سالت ايوب عنه فـقـال: ليس بشيء، وفي رواية لم يكن بصاحب حديث.

-وقال يعقوب بن شيبة: رجل صالح ضعيف الحديث جدًا.

-وقال ابن سعد: كان ضعيفًا منكر الحديث. -وقـال عـبـد الله بن أحـمد: سـالت أبي عنه فحرك يده كانه لم يرضه.

-وقال الساجي: كان يحيى بن سعيد يكره الحديث عنه.

-وقال ابن المديني: لم يكن بثقة.

-وقال ابن شاهين: قال أحمد: ليس بثقة.

-وقال الحاكم أبو أحمد: منكر الحديث. اهـ.

قلت: بهذا يتبين للقارئ الكريم أن هذه القصة باطلة، كـمـا هو ظاهر من أقـوال أئمـة الجـرح والتعديل.

ولكنَّ أصحاب هذه المخالفة العصرية يتخذون هذه القصدة الواهية دليلاً لاتخاذ هذه المخالفة مهنة، تلك المخالفة التي سمّاها الشيخ الألباني رحمه الله: «ضلالة»، فعندما سئل الشيخ رحمه الله في فتاويه المسجلة عن التعامل مع الجن وسؤال الجن هل أنت مسلم؟ هل أنت نصراني؟ أجاب قائلاً: «التعامل مع الجن ضلالة عصرية، ولا يجوز لمسلم أن يزيد على الرقية الشرعية كما هي ثابتة في الكتاب والسنة وأدعية الرسول ٢٠٠٠. اه.

وما فعل الشيطان بهؤلاء الذين يلجأون إلى أصحاب هذه الضلالة إلا لإعراضهم عن ذكر الله إعراض تلاوة أو إعراض عمل أو هما معًا، قال تعالى: ﴿ وَمَن يَعْشُ عَن ذِكْر الرُّحْمَنِ نُقَيَّصْ لَهُ شَيْطَانًا فَهُوَ لَهُ قَرِينٌ ﴾ [الزُحْرَف: ٣٦].

هذا ما وفقني الله إليه، وهو وحده من وراء القصد.

التوحيي العدد فعة السنة الرابعة والثلاثون ٥٧





# تجيب عليها لجنة الفتوى بالمركز العام

\_\_\_\_\_ مواريت

يسأل: خالد عبد اللطيف- بورسعيد: مات رجل وترك زوجة وبنتا واحدة وأخًا من أم وأبناء عم كيف يتم توزيع التركة توزيعًا شرعيًا.

مع العلم بأنه أعطى كل شيء لابنته كتابة وقامت البنت ببيع جزء من التركة، وربح هذا الجزء هل يتم تقسيم الربح على الورثة أم يعتبر هذا الجزء من خلال نصيبها الشرعي في التركة حيث إن البيع حدث منذ ست سنوات. وكيف يتم التصرف الشرعي بعد كتابة كل شيء للبنت.

الجواب: ما فعله هذا الرجل حرام، إذ أعطى ابنته كل ماله وحرم باقي الورثة، وهذا من الجور والظلم، والنصيحة لبنت هذا الرجل أن تصحح هذا الوضع، وأن تقسم التركة على النحو التالي:

للبنت النصف فرضًا، وللزوجة الثمن فرضًا، ولأبناء العم الذكور الباقي تعصيبًا، دون الإناث، وأما الأخ من الأم فصحجوب بالفرع الوارث وهو البنت.

وإذا عجزت البنت عن ذلك أو رفضت، فالنصيحة لأبناء عم الميت أن يعفوا عن زلة ميتهم ويتجاوزوا عنه عسى الله أن يعفو عنه وعنهم. والله أعلم.

توريع التركة حال الحياة

ويسأل: سعيد إسماعيل سالم- فكتوريا: عصري ٦٣ سنة ولي زوجة وأربعة أبناء

وبنت واحدة، أمتلك منزلاً به شقتان ودكان خال مغلق، الابن الأكبر متزوج ويقيم في شقعً منه ويريد الاستيلاء على الدكان ليفتحه، كيف يتم توزيع هذه التركة حال حياتي وبعد مماتي، وحتى لا يُظلم أحد. وجزاكم الله خيرًا؟

الجواب: لا يجوز توزيع التركة حال الحياة، لأن المال لا يقال له تركة إلا إذا تركه المورث بالموت، ويجوز لك أن تعطي أبناءك ما ينفعهم على سبيل الهبة بشرط أن تسوي بينهم، وأنصحك بأن لا تخرج من مالك لهم، وأما توزيع التركة بعد الموت فيكون على النحو التالى:

للزوجة الثمن فرضًا.

والباقي للأولاد تعصيبًا للذكر مثل حظ الأنثيين، ولا نعلم من يموت قبل من، ولا من يرث من مَن والله أعلم.

## سفر المراة بدون محرم (

تسال سائلة: ما هي المسافة التي يجوز للمرأة أن تسافر إليها بدون محرم؟

الجواب: عن ابن عباس قال: سمعت رسول الله ﷺ يقول: «لا تسافر المرأة إلا مع ذي محرم» [متفق عليه] والسفر شرعا كل ما كان في عرف الناس سفرا، وما ليس في عرفهم بسفر فليس بسفر، كالانتقال من قرية إلى قرية، ومن مدينة إلى مدينة متجاورة، ويجوز للمرأة أن تخرج إليه بدون محرم إذا أمنت على نفسها.

٥٨ التوحيا العدد ٢٠٠ السنة الرابعة والثلاثون

## قصالمرأة شعرها

وتسال سائلة: يتساقط شعري أثناء الحمل والرضاعة ويصعب عليَّ تسريحه، فهل يجوز لى قَصَّه؟

يجوز لك ذلك، لقول عائشة رضي الله عنها: «كان أزواج النبي ﷺ يأخذن من رؤوسهن حتى تكون كالوفرة» [مسلم ٣١٩] والوفرة أن يبلغ شعر الرأس إلى شحمة الأذن. قال النووى: وفيه دليل على جواز تخفيف الشعور للنساء. والله أعلم [شرح مسلم ٤/٤].

## اداب الليكو

ويســال ســائل: هـل للورد الـيــومي آداب معينة يُرجى التادب بها؟

يجوز للمسلم أن يذكر الله على كل أحيانه، ويستحب عند قراءة القرآن أو ذكر الله بما تيسر من الأذكار: أن يتوضأ ويستاك، ويجلس مفترشا، مستقبل القبلة، وأن يقطع الشواغل التي تشغله عن الذكر، وعند قراءة القرآن ينبغي حضور القلب والتدبر، وإذا مرّ بآية فيها تسبيح سبتح، وإذا مرّ بآية رحمة سأل الله من فضله، وإذا مرّ بآية عذاب استعاذ بالله منه.

قراءة القرآن جماعة فى يوم واحد

ما حكم اجتماع الناس في المسجد في يوم من الأسبوع لقراءة القرآن كله، وكل واحد يقرأ جـزءًا ثم يدعـون وبعـد الدعـاء يقـولون: «الفاتحة»؟.

هذا الاجتماع يعد بدعة، لأنه لم يُنقل عن النبي ﷺ ولا عن الصحابة رضوان الله عليهم أجمعين، والعبادة أصلها التوقف والاتباع، قـال تعـالى: ﴿قُلْ إِنْ كُنْتُمْ تُحِـبُ ونَ اللَّهَ فَاتَبِعُونِي ﴾، فاتبعوا ولا تبتدعوا فقد كفيتم.

## العلاجمن المس

ما هي كيفية علاج المرأة من المسَّ؟

قال تعالى: ﴿ وَلَنَبْلُونَكُمْ سَنَيْءٍ مِنَ الخُوْفِ وَالجُ وِعِ وَنَقْص مِنَ الأَمْ وَالَ وَالأَنْفُسِ وَالتُّمَرَاتِ وَبَشَئر الصَّابِرِينَ ﴾. وعن عطاء بن أبي رباح قال: قال لي ابن عباس: ألا أريك امرأة من أهل الجنة؟ فقلت: بلى. قال: هذه المرأة السوداء، أتت النبي ﷺ فقالت: إني أصرع وإني أتكشف، فادع الله تعالى لي. قال: إن شئت صبرت ولك الجنة، وإن شئت دعوت الله تعالى أن يُعافيك، فقالت: أصبر. فقالت: إني أتكشف فادع الله أن لا أتكشف، فدعا لها». [متفق عليه]

فالنصيحة الصبر أولا، ثم المحافظة على الصلوات في أول وقت ها، وعلى الأذكار المشروعة بعدها، وعلى أذكار الصباح والمساء، وأن يظل اللسان رطبا من ذكر الله، ثم الإكثار من الرقية الشرعية وهي قراءة سور الإخلاص والمعوذتين والفاتحة، وما تيسر من الرقى الصحيحة الثابتة في السنة، ترقي المرأة نفسها، ولا بأس أن يرقيها ذو محرم، ونسأل الله العظيم رب العرش العظيم أن يشفيها ومرضى المسلمين أجمعين.

التوجيي العدد 2 . 2 السنة الرابعة والثلاثون ٥٩



# فتاوي اللجنة الدائمة

الفتاوى

## - حکم التوسل بالقرآن

س: هل يمكن التوسل بالقرآن والأيام كأن يقول العبد: «أدعوك ربي بحق يوم عرفة وما شابهه»؟

الجواب: يجوز التوسل بالقرآن لأنه كلام الله لفظًا ومعنى وكلامه تعالى صفة من صفاته فالتوسل به توسل إلى الله بصفة من صفاته وهذا لا ينافي التوحيد وليس ذريعة من ذرائع الشرك، وأما التوسل بيوم من الأيام كالمثال الذي ذكرته فلا يجوز لانه توسل بمخلوق فهو ذريعة إلى الشرك، ولأن ذلك مخالف للأدلة الشرعية مثل قوله ﷺ: «من عمل عملاً ليس عليه أمرنا فهو رد». أخرجه مسلم.

## التبخر بالشب والاعشاب

س: هل يجوز التبخر بالشب أو الأعشاب أو الأوراق وذلك من إصابة العين؟

الجواب: لا يجوز علاج الإصابة بالعين بما ذكر، لأنها ليست من الأسباب العادية لعلاجها وقد يكون المقصود بهذا التبخر استرضاء شياطين الجن والاستعانة بهم على الشفاء، وإنما يعالج ذلك بالرقى الشرعية ونحوها مما ثبت فى الأحاديث الصحيحة.

## غكالسجر بالسحر

س: أرسلت إحدى الأخوات إلى زوجتي بسؤال أنه لما سحر رسول الله ﷺ لم ينفك السحر عنه إلا عندما جاءه جبريل عليه السلام وأخبره بمكان السحر كما هو ثابت وصحيح فلو سحر المرء منا فماذا يصنع؟

الجواب: لا يجوز حل السحر بسحر مظه

وينبغي لمن أصيب بسحر أن يتعالج بالأدوية الشرعية من الرقية بالقرآن واستعمال الأدوية والعقاقير المباحة لقول النبي ﷺ: «تداووا ولا تتداووا بحرام فإن الله ما أنزل داء إلا أنزل له دواء». وكذلك له أن يفكه باستخراج ما سحر فيه كما فعل النبي ﷺ إذا عرف مكانه.

## الكيمياء الحديثة ليست سحرا

س: قرأت في بعض الكتب أن علم الكمياء وهو نوع من أنواع السحر فهل هذا صحيح علمًا بأني سمعت عن كتاب لابن القيم اسمه بطلان الكميا من أربعين وجهًا فهل التجارب الكيميائية التي تجرى في المدارس والجامعات لدراسة المواد والعناصر حرام باعتبار كونها سحرًا أم لا، مع أني قد مارست بعضًا منها في المدرسة ولم أرى أي أثر لوجود السحر كتدخل الجن أو وجود طلاسم وما إلى ذلك، أفيدوني أفادكم الله؟

الجواب: ليس علم الكيمياء الذي يدرس لطلاب المدارس من جنس الكيمياء التي منعها العلماء وقالوا إنها سحر وحذروا الناس منها وذكروا أدلة على بطلانها وبينوا أنها أيضًا تحداع وتمويه يزعم أصحابها أنهم يجعلون الحديد مثلاً ذهبًا والنحاس فضة ويغشون بذلك تدرس في المدارس في هذا الزمن فهي تحليل المادة إلى عناصرها التي تركبت منها أو تحويل العناصر إلى مادة تركب منها تخالف صفاتها تلك العناصر بواسطة صناعة وعمليات تجرى عليها فإنها حقيقة واقعية وليست من أنواع السحر الذي جاءت النصوص في الكتاب والسنة بتحريمه والتحذير منه.

٦٠ التوحيات العدد ٢٠٤ السنة الرابعة والثلاثون

## الريساء

س: قال الفضيل بن عياش رحمه الله: ترك العمل لأجل الناس رياء والعمل لأجلهم شرك، وأنا وإخوة لي كثير نضطر أحيانًا إلى ترك بعض السنن لأجل الناس مخافة إما الفتنة لأنفسنا والضرب والإهانة، وإما فتنة الناس لعامة الإخوة وتشديد الحكومة عليهم، فبالله أستحلفك أنكون إذ ذاك قد وقعنا في مغبة الرباء؟ وإن كان ذلك واقعًا فما الخلاص منه؟

الجواب: أما قوله: إن العمل من أجل الناس شرك فهو صحيح؛ لأن الأدلة من سماه الكتاب والسنة تدل على وجوب إخلاص العبادة لله وحده وتحريم الرياء وقد سماه النبي ﷺ الشرك الأصغر وذكر أنه أخوف ما يخاف على أمته عليه الصلاة والسلام.

وأما قوله: إن ترك العمل من أجل الناس رياء فليس على إطلاقه بل فيه تفصيل، والمعول على ذلك على النية لقول النبي تحدي المعني المعني المعنية الأعمال بالنيات وإنما لكل امرئ ما نوى» مع الأعمال لقوله عليه الملاة والسلام: «من عمل الأعمال لقوله عليه أمرنا فهو رد»، فإذا وقع عملاً ليس عليه أمرنا فهو رد»، فإذا وقع للإنسان حالة ترك فيها العمل الذي لا يجب عليه لتكلا يظن به ما يضره فليس هذا من الرياء بل النوافل عند بعض الناس خشية أن يمدحوه بما يضره أو يخشى الفتنة به، أما الواجب فليس له أن يتركه إلا لعذر شرعي.

س: هل المتحيمم إذا مسلح على يده إلى أين يصل المسلح إلى الكوعين أم إلى المرفقين، وكم عدد الأوقات يصلى بالتيمم الواحد، وكم عدد

التنمم

الضربات في التيمم؟ الجواب: يمسح كفيه كل واحدة بالأخرى من

أطراف الأصابع إلى مفصل الكف من الذراع، والمفصل الذي يلي الكف داخل في المسح لا إلى المرفقين، ويصلي بتيممه ما لم يجد الماء أو يحصل منه ناقض للوضوء، والأفضل في التيمم أن يضرب الأرض ضربة واحدة بيديه ثم يمسح بهما وجهه وكفيه؛ لما ثبت في الصحيحين من جديث عمار رضي الله عنه عن النبي ﷺ أنه قال: «إنما كان يكفيك أن تضرب بيديك الأرض ضربة واحدة ثم تمسح بهما وجهك وكفيك».

## العمولة لشروعة

س: أخذت زبونًا إلى أحد المصانع أو المحلات لشراء بضاعة، فأعطاني صاحب المصنع أو المحل عصولة على الزبون، هل هذا المال حلال ( العمولمة )؟ وإذا زاد صاحب المصنع مبلغًا معينًا على كل قطعة يأخذها الزبون، وهذه الزيادة أخذها أنا مقابل شراء الزبون لهذه البضاعة، فهل هذا جائز؟ إذا كان غير جائز فما هى العمولة الجائزة؟

الجواب: إذا كان المصنع أو التاجر يعطيك جزءًا من المال على كل سلعة تباع عن طريقك؛ تشجيعًا لك لجهودك في البحث عن الزبائن، وهذا المال لا يزاد في سعر السلعة، وليس في ذلك إضرار بالأخرين ممن يبيع هذه السلعة، حيث إن هذا المصنع أو التاجر يبيعها بسعر كما يبيعها الآخرون، فهذا جائز ولا محذور فيه.

أما إن كان هذا المال تأخذه من صاحب المصنع أو المحل، يزاد على المشتري في ثمن السلعة؛ فلا يجوز لك أخذه، ولا يجوز للبائع فعل ذلك؛ لأن في هذا إضرارًا بالمشتري بزيادة السعر عليه.

التوحي العدد ٢٠٤ السنة الرابعة والثلاثون

إعلام الناس بأحكام

الحـمـد لـله والصـلاة والسـلام على رسول الله ﷺ، وبعد:

فإن اللباس من نعم الله تعالى التي خصّ بها الإنسان من بين المخلوقات؛ ليستر به عورته ويواري سواته، ويحفظ كرامته، ويتجمل به في حياته، ويُستر به بعد مماته.

وجعل الله للإنسان لباسًا أحسن منه وهو لباس التقوى، الذي يجمل ظاهره وباطنه في الدنيا والأخرة.

قـال تعـالى: ﴿ يَا بَنِي ادَمَ قَـد أَنزَلْنَا عَلَيْكُم لِبَاسًا يُوَارِي سَـوْءَاتِكُم وَرِيشًا وَلِبَاسُ التُّقْوَى ذَلِكَ حَيْرُ ذَلِكَ مِنْ آيَاتَ اللَّهِ وَلِبَاسُ التُّقْوَى ذَلِكَ حَيْرُ ذَلِكَ مِنْ آيَاتَ اللَّهِ لَعَلَّهُمْ يَذَكُرُونَ ﴾ قـال الطبري: يقـول جل ثناؤه للجـهلة من العـرب الذين كـانوا يتعرون للطواف اتباعًا منهم أمر الشيطان وتركا منهم طاعة الله، فعرفهم انخداعهم بغروره لهم حتى تمكن منهم فسلبهم من ستر الله الذي أنعم به عليهم حتى أبدى سوآتهم وأظهرها بينهم مع تفضل الله عليهم بتمكينهم مما يسترونها به، وأنهم الذين دلاهما بغرور حتى سلبهما ستر الله الذي كان أنعم به عليهما حتى آبدى الله الذي كان أنعم به عليهما حتى آبدى

[تفسير الطبري: ج م ص١٤٦] قال شيخ الإسلام رحمه الله: اللباس له منفعتان: إحداهما: الزينة بستر السوءة. والثانية: الوقاية لما يضر من حر أو برد أو عدو. فذكر اللباس في سورة الأعراف لفائدة

الزينة وهي المعتبرة في الصلاة والطواف كما دل عليه قوله: ﴿ حَٰذُوا زِينَتَكُمْ عِندَ كُلَّ مَسْجِدٍ ﴾، وقال: ﴿ يَا بَنِي آدَمَ قَدْ أَنزَلْنَا عَلَيْكُمْ لِبَاسًا يُوَارِي سَوْءَاتِكُمْ ﴾. وقال: ﴿قُلْ مَنْ حَرُّمَ زِينَةَ اللَّهِ الَتِي أَخْرَجَ لِعِبَادِهِ وَالطَّيَّبَاتِ مِنَ الرَّرْقِ ﴾ ردًا على ما كانوا عليه في الجاهلية من تحريم الطواف في الثياب الذي قدم بها غير الحمس، وذكره في النحل لفائدة الوقاية في قوله: ﴿ وَجَعَلَ نَسْلَمُونَ ﴾، ولما كانت هذه الفائدة حيوانية تُسْلِمُونَ ﴾، ولما كانت هذه الفائدة حيوانية النعم، ولما كانت تلك فائدة كمالية قرنها النعم، ولما كانت تلك فائدة كمالية قرنها

بالأمر الشرعي. وتلك الفائدة من باب جلب المنفعة بالتزين؛ وهذه من باب دفع المضرة فالناس إلى هذه أحوج. [مجموع الفتاوى: ج10 ص٢١٨]

وقال العامة ابن القيم: فإن الله سبحانه أنزل لباسين؛ لباساً ظاهرًا يواري العورة ويسترها، ولباساً باطناً من التقوى يجمل العبد ويستره، فإذا زال عنه هذا اللباس انكشفت عورته الباطنة كما تنكشف عورته الظاهرة بنزع ما يسترها. [إغاثة اللهفان جا ص١٢٢]

إن المرء لم يلبس ثيابًا من التقى تقلب عريانًا وإن كان كاسيًا وخير لياس المرء طاعة ربه ولا خير فيمن كان لله عاصيًا

يتضح مما سبق أن اللباس له شان عظيم ويرتبط ارتباطًا كبيرًا بالوجود الإنساني، فانه لما خلق الله أدم وحواء

٦٢ التوجير العدد ٢٠٤ السنة الرابعة والثلاثون



عليهما السلام وأسكنهما الجنة خاطب آدم عليه السلام بقوله: ﴿ إِنَّ لَكَ أَلاَّ تَجُوعَ فِيهَا وَلاَ تَعْرَى ﴾ فامتن عليه بنعمة اللباس، فلما عصى آدم عاقبه ربه بحرمانه من تلك النعمة وأزال عنه تلك المنة فبدت لهما سوءاتهما وانكشفت عوراتهما فبادرا إلى الستر وطفقا يخصفان عليهما من ورق الجنة، وهذا يدل على أن ستر العورات أمر فطري مغروز في فطرة الإنسان، ودليل على أن التعري والتكشف خلاف الفطرة وهو من عمل الشيطان.

ومن هذا يظهر مدى ارتباط اللباس بالفطرة والإيمان والدين وأن العُري سمة حيوانية بهيمية.

لذا كانت الحرب الضروس على هذه الأمة المسلمة من قبل أعدائها بالمحاولات الماكرة المتتابعة لتغيير فطرتها ونزع لباس العفة والحياء عنها في محاولة لتذويب هوية هذه الأمة رجالاً ونساءً بل وأطفالاً.

فلا عجب أن ترى العُري المعاصر يقف وراءه شياطين من بيوت الأزياء العالمية، لمسخ هوية هذه الأمسة، واتخسذوا لذلك أساليب شتى كان من أعظمها: التركيز على نزع حجاب المرأة المسلمة العفيفة.

قال تعالى: ﴿فَقُلْنَا يَا آدَمُ إِنَّ هَذَا عَدُوً لَكَ وَلِزَوْجِكَ فَـلاً بُحْـرِجَنَّكُمَا مِنَ الجَنَّةِ فَتَشَعَى (١١٧) إِنَّ لَكَ أَلاً تَجُوعَ فِيهَا وَلاَ تَعْرَى ﴾، فكشف العورات مخطط شيطاني، إذ أن أول معصية وقعت ترتب عليها انكشاف العورة، ﴿يَا بَنِي آدَمَ لاَ يَفْتِنَنَّكُمُ الشُيْطَانُ كَمَا آخْرَجَ أَبَوَيْكُم مِّنَ الجَنَّةِ يَنزِعُ عَنْهُمَا لِبَاسَهُمَا ﴾، فإبليس اللعين وجنوده

محمد فتحي عبدالعزيز

من الجن والإنس يتولون ذلك بمؤامراتهم وكيدهم وخبثهم ووسوستهم وتزيينهم للمعصية ليصلوا إلى نتيجة هي المخالفة لأوامر الله، ﴿ يَنْزِعُ عَنَّهُ مَا لِبَاسَ هُ مَا لِيُرِيَهُمَا سَوْءَاتِهِمَا ﴾، ولقد وصلت المعركة ذروتها في هذا الزمان عندما استجاب كثير من الناس لنداء إبليس وجنوده، فصارت هناك أندية للمرأة وشواطئ للعراة، وقنوات فضائية للعراة، وأخرى لعروض الأزياء الفاضحة، ومحلات خليعة تعرض فيها الأجساد دون خجل أو حياء، ومسابقات ملكات الحمال، إلى غير ذلك مما ابتليت به البشرية في عصر الرقي والحضارة- زعموا- وليس ذلك في بلاد الكفار فحسب بل في بلاد المسلمين وبيوتهم!! حتى تسابق الكثير لجلب ذلك لبيته وأهله من خلال أجهزة الفساد وأطباقه، فكانت النتيجة المخزية والثمار المُرة من انتشار السفور والعرى في بلاد المسلمين، وصبار الحجاب والسبتر غريبًا على أهل الإسلام، ولا تزال المعركة قائمة لاجتثاث البقية الباقية من حياء المسلمين وعفافهم.

لما سبق وغيره تضافرت جهود الغيورين من هذه الأمة للوقوف في وجه ذلك الطوفان الجارف ليكونوا سدًا أمام تلك الفتن وهذه الدعوات من خلال كشف الزيف وفضح المخططات ودعوة الناس إلى الطهر والنقاء والحشمة والحياء؛ وبيان حكم الشرع الكامل المطهر ليعود الناس إليه ويتمسكوا به.

وإلى بيان ذلك في الحلقة القادمة إن شاء الله نستودع الله دينكم وأمانتكم وخواتيم عملكم. الحمد لله والصلاة والسلام على رسول الله، وبعد، فإن ليلة النصف من شعبان ليلة مغفرة ورحمة من الله تعالى لغباده، والله عز وجل الذي خلق الزمان وفضل بعضه على بعض شرع من الطاعات ما يتقرب بها العباد إلى ربهم، ويتعرضون بها إلى نفحات رحمته تعالى بهم.

ولا يعني أن ليلة النصف من شعبان ليلة مغفرة ورحمة أن تخصص لها من الطاعات ما لم ياذن به الله ولا رسوله ﷺ، فالذي يُخَصِّص زمان دون زمان بطاعات هو الشرع الحنيف.

قال ﷺ: دمن عمل عملاً ليس عليه امرنا فهو رده. [مسلم].

andi

وقال تعالى: ﴿ فَلْيَحْذَرِ الَّذِينَ يُخَالِفُونَ عَنْ أَمْرِهِ أَن تُصِيبَهُمْ فَتْنَةُ أَوَّ يُصِيبَهُمْ عَذَابٌ أَلِيمُ ﴾.

وكل ما صح في ليلة النصف من شعبان عن رسول الله الله الله تنال: «يطُلع الله تبارك وتعالى إلى خلقه ليلة النصف من شعبان فيغفر لجميع خلقه إلا لمشرك أو مشاحن».

قال الألباني: وقد رُوي عن جماعة من الصحابة من طرق مختلفة يشد بعضها بعضًا، وهم معاذ بن جبل، وأبو ثعلبة الخشني، وعبد الله بن عمرو، وأبو موسى الأشعري، وأبو هريرة، وأبو بكر الصديق، وعوف بن مالك، وعائشة.

[السلسلة الصحيحة ع:1/٤] ولا يفهم من هذا الحديث اتخاذ هذه الليل موسما يحييها الذاس، بقيام أو يخصون يومها بصيام والذي يُفهم من الحديث:

أولاً: أن الله تعالى يغفر في ليلة النصف من شعبان لكل من حقق التوحيد. فما أحوجنا إلى أن نفتش في داخلنا

عــمـا يمكن أن نكون قــد ابتلينا به من شركيات، فإنه لا يامن على نفسه من الوقوع في الشرك إلا من هو جاهل به، وبما يخلصه منه.

عن أبي موسى الأشعري رضي الله عنه قال: خطبنا رسول الله ﷺ ذات يوم فقال: «يا أيها الناس، اتقوا هذا الشرك فإنه أخفى من دبيب النمل». [اخرجه أحمد ٢٢/٤، وحسنه الالباني في صحيح الترغيب والترهيب ٢٣]

إن التوحيد ليس متاعًا يُورَّث حتى نقول إننا موحدون أبناء موحدين رغم ما يقع فيه المرء منا من صور الشرك وهو لا يدري، قال ته اللهم إني أعوذ بك أن أشرك بك وأنا أعلم واستغفرك لما لا أعلم».

[صحيح الجامع (٣٧٣١)]

فهل الجهل بحقيقة التوحيد يعفي صاحبه من الشرك؟! وهل ينفعنا بين يدي الله أو يعفينا من العاقبة دعوى تقليد من أضلونا؟!

وإن من أبرز مظاهر الشرك أن يُعبد الله بما لم يأذن به، فتُتخذ الأحبار والرهبان أو

٦٤ التوحيية العدد ٢٠٤ السنة الرابعة والثلاثون



الأهواء أو الذوق والحس إلهًا من دون الله، قال الله تعالى: ﴿ أَمْ لَهُمْ شُرَكَاءُ شَرَعُوا لَهُم مَّنَ الدِّينِ مَا لَمْ يَأْذَنْ بِهِ اللَّهُ وَلَوْلا كَلِمَةُ الفَصْلِ لَقُصْبَيَ بَيْنَهُمْ وَإِنَّ الظَّالِينَ لَهُمْ عَذَابٌ أَلِيمُ ﴾ [الشورى: ٢١].

وقال تعالى: ﴿ اتُخَذُوا أَحْبَارَهُمْ وَرُهْبَانَهُمْ أَرْبَابًا مِّن دُونِ اللَّهِ وَالْسَبِيحَ ابْنَ مَـرْيَمَ وَمَـا أُمِرُوا إِلاَّ لِيَحْبُدُوا إِلَهًا وَاحِدًا لاَ إِلَهَ إِلاَّ هُوَ سُبُحَانَهُ عَمًا يُشْرِكُونَ ﴾ [التوبة: ٣١].

وقال تعالى: ﴿ أَرَأَيْتَ مَنِ اتَّخَذَ إِلَهَهُ هَوَاهُ أَفَأَنْتَ تَكُونُ عَلَيْهِ وَكِيلاً ﴾.

ثانيًا: أنه سبحانه وتعالى يغفر في هذه الليلة لكل من سلم صدره لأخيه، فالشحناء والبغضاء والحقد يمنع المغفرة، وقد وصف الله عز وجل أهل الإيمان بسلامة صدورهم لإخوانهم من المؤمنين، فقال سبحانه وتعالى عنهم: ﴿ وَالَّذِينَ جَاءُوا مِنْ بَعْدِهِمْ يَقُولُونَ رَبَّنَا اغْفِرْ لَنَا وَلِإِخْوَانِنَا الَّذِينَ سَبَقُونًا بِالإِيمَانِ وَلَا تَجْعَلْ فِي قُلُوبِنَا غِلاً لَلَّذِينَ آمَنُوا رَبَّنَا إِنَّكَ رَعُوفُ رُحِيمٌ ﴾ [الحشر: ١٠].

ولا يزال الشيطان بالعبد يُبغض إليه إخوانه حتى يُصيره وحيدًا فيتسلط عليه، قال عه: «فإنما بأكل الذئب من الغنم القاصية».

[صحيح سنن ابي داود: ٥١١، وقال: حديث حسن] وعن أبي قُلابة قال: «إذا بلغك عن أخيك شيء تكرهه فالتمس له العذر جهدك، فإن لم تجد له عذرًا فقل في نفسك: لعل لأخي عذرًا لا أعلمه». [صفة الصفوة: ٢٣٨/٣]

هذا كل ما ثبت في هذه الليلة من الفضل، وتلك وظائف هذه الليلة؛ من تحقيق للتوحيد، وسلامة للصور وإصلاح ذات البين.

أما إحداث البدع من تخصيص هذه الليلة

بصيام أو صلاة أو دعاء مخصوص أو اجتماع فإن أهل تلك البدع يحرمون أنفسهم ببدعهم هذه من التعرض إلى رحمات الله تعالى ومغفرته.

قال الشيخ ابن باز رحمه الله: فلو كان تخصيص شيء من الليالي بشيء من العبادة حائزًا لكانت ليلة الجمعة أولى من غيرها؛ لأن يومها هو خير يوم طلعت عليه الشمس بنص الأحاديث الصحيحة عن رسول الله 🐸 فلما حذر النبي 🐸 من تخصيصها بقيام من بين الليالى دل ذلك على أن غيرها من الليالي من باب أولى لا يجوز تخصيص شيء منها بشيء من العبادة إلا بدليل صحيح يدل على التخصيص، ولما كانت ليلة القدر وليالي رمضان يشرع قيامُها والاجتهاد فيها نبه 🐸 على ذلك وحث الأمة على قيامها وفعل ذلك بنفسه، فلو كانت ليلة النصف من شعبان يشرع تخصيصها باحتفال أوشىء من العبادة لأرشد النبي 🐸 الأمة إليه أو فعله بنفسه، ولو وقع شيء من ذلك لنقله الصحابة رضى الله عنهم إلى الأمة ولم يكتموه. اه. ادعاءات حول ليلة النصف من شعبان

ادعى أهل البدع والأهواء أمورًا يؤصلون بها بدعتهم في نفوس العوام، فرّعموا أن ليلة النصف من شعبان هي الليلة التي يُعْرِق فيها كل أمر حكيم، وابتدعوا دعاءً سموه بدعاء ليلة النصف من شعبان وادعوا أنها الليلة التي يُفرق فيها كل أمر حكيم. وقالوا: «اللهم إن كنت كتبتني عندك في أم الكتاب شقيا أو محرومًا أو مطرودًا أو مقترًا عليّ في الرزق فامح اللهم بفضلك شقاوتي وحرماني وطردي واقتار رزقي، واثبتني عندك في أم الكتاب

التوجيب العدد 2 . 2 السنة الرابعة والثلاثون 10

سعيدًا موفقًا للخيرات». ولا يعلمون أن ما كتبه الله على العباد هو ما علمه من الأسباب المفضية إلى مصائرهم، وعواقب أمورهم وخواتيم شئونهم مما يجري على سنته تعالى التي قال عنها: ﴿فَلَنْ تَجِدَ لِسُنَّةِ اللَّهِ تَبْدِيلاً ولَنْ تَجِدَ لِسُنَّةِ اللَّهِ تَحْوِيلاً ﴾.

والحق أن المراد بهذه الليلة «ليلة القدر». وبه قـال ابن عبـاس والحـسن البصـري ومجـاهد وأبو عبد الرحمن السلمي وعكرمة وقتادة وغيرهم من السلف.

وقوله تعالى في سورة القدر: ﴿ إِنَّا أَنزَلْنَاهُ فِي لَيْلَةِ القَدْرِ ﴾، وقوله هنا في سورة الدخان: ﴿ إِنَّا أَنزَلْنَاهُ فَي لَيْلَةٍ مُّبَارَكَةٍ ﴾ يوجب أن تكون هذه الليلة المباركة هي تلك المسماة بليلة القدر.

وقوله تعالى في الآية التي بعدها مباشرة في سورة الدخان: ﴿ فِيهَا يُفْرَقُ كُلُّ أَمْر حَكِيم ﴾ يكون مرجع الضمير عائدًا على الليلةً المباركة التي هي ليلة القدر.

وانظر إلى التناسب في الآيات بين آيات سورة الدخان والتي فيها قوله تعالى: ﴿فِيهَا يُقْرَقُ كُلُّ أَمَّر حكيمَ ﴾، وسورة القدر التي فيها قوله تعالى: أُرْتَنَزَّلُ المَلائِكَةُ وَالرُّوحُ فِيهَا ﴾ أي بامر الله عز وجل، وقوله في سورة الدخان: ﴿ أَمَّرًا مِّنُ عِندِنَا ﴾، وقوله في سورة الدخان: القدر: ﴿ بِإِدْنَ رَبَّهِم مَّن كُلَّ أَمَّر ﴾ تجد أن التناسب والتقارب بهذه الصورة يُوجب القول بان إحدى الليلتين هي الأخرى؛ لأن القرآن كلام الله تعالى يفسر بعضه بعضًا ولا يتناقض.

قـال ابن العربي رحـمه الله: وجـمهور العلماء على أنها ليلة القدر، ومنهم من قال: إنها ليلة النصف من شعبان وهو باطل؛ لأن الله تعالى قـال في كتابه الصادق القـاطع: (شَهُرُ رَمَضَانَ الَّذِي أُنزِلَ فِيهِ القُرْآنُ ﴾، فنص على أن مـيقات نزوله رَمضان، ثم عبر عن

زمانه وهو الليل هاهنا بقوله: ﴿ إِنَّا أَنزَلْنَاهُ فِي لَيْلَةٍ مُبَارَكَةٍ ﴾، فمن زعم أنه في غيره فقد أعظم الفرية على الله. [احكام القرآن: ١٦٩٠/٤]

قال الشوكاني رحمه الله: والحق ما ذهب إليه الجمهور من أن هذه الليلة المباركة هي ليلة القدر لا ليلة النصف من شعبان؛ لأن الله سبحانه أجملها وبينها في سورة البقرة بقوله: ﴿شَهْرُ رَمَضَانَ الَّذِي أُنزَلْ فِيهِ القُرْانُ ﴾، وبقوله في سورة القدر: ﴿إِنَّا أُنزَلْنَاهُ فِي لَيْلَةِ القَدْرِ ﴾، فلم يبق بعد هذا البيان الواضح ما يوجب الخلاف ولا ما يقتضى الاشتباه.

[فتح القدير: ٨١١/٤]

وزعموا أنها الليلة التي حوّلت فيها القبلة من بيت المقدس إلى الكعبة المشرفة.

وقد نُوَّهنا في عدد شعبان من العام الماضي أن هذا الزعم مبني على الظن؛ لأن الروايات الصحيحة كما عند البخاري (ح٤٤٩٢) من حديث البراء أنه قال رضي الله عنه صلينا مع النبي الله نحو بيت المقدس ستة عشر أو سبعة عشر شهرًا ثم صرفه نحو القدلة.

وقد هاجر النبي ﷺ في ربيع الأول، وعلى ذلك فلا يمكن أن يُستدل منه على أن القبلة قد حولت في شعبان فضلاً عن القطع بأنها كانت في ليلة النصف من شعبان بالتحديد.

فـما أحـوجنا إلى اتباع الهـدي النبـوي ومخالفة الهوى والوقوف عند أوامر الشرع ونواهيه، وقد أكمل الله لنا الدين وأتم علينا النعمة، وواجب على كل مسلم أن يكون متبعًا للنبي المحمية على كل مسلم أن يكون متبعًا للنبي النعيم الأخرة كما قال :: «كل أمتي يدخلون الجنة إلا من أبى». قـالوا: ومن يأبى يا رسـول الله؟ قـال :: «مَن أطاعني دخل الجنة، ومن عصاني فقد أبي». [البخاري (٢٢٨٠] هذا، والحمد لله رب العالمين.

٦٦ التوحيات العدد ٤٠٤ السنة الرابعة والثلاثون

## أولاً: التعريف بالخوارج

الخوارج: جمع خارج وهو مشتق من الخروج. وسموا بذلك لأنهم خرجوا على أمير المؤمنين علي رضي الله عنه كما قال الأشعري في مقالات الإسلاميين، أما ابن حزم فيرى أن اسم الخارجي يلحق كل من خرج على إمام وقته وهو بذلك يتفق مع الشهرستاني في تعريف الخوارج.

## ثانيًا أسماء الخوارج:

| ٣- الشيراه  | للحوارج اسماء حيره منها: |            |
|-------------|--------------------------|------------|
|             | ٢- الحرورية              | ١- الخوارج |
| ٦- المارقة. | ٥- المحكمة               | ٤- النواصب |

أما تسميتهم بالخوارج فلخروجهم على الأئمة والأمراء، أما تسميتهم بالحرورية فنسبة إلى مكان قرب الكوفة خرجوا منه، وأما تسميتهم بالشراة فلأنهم زعموا أنهم المقصودون بقوله تعالى: ﴿ إِنَّ اللَّهُ الْشَتَرَى مِنَ المُؤْمِنِينَ أَنفُسُهُمْ وَأَمُوْالَهُم بأنَّ لَهُمُ الجَنَّةَ ﴾، وأما المارقة فلمروقهم من الدين كما يمرق السهم من الرمية كما أخبر النبي ت عنهم بذلك، وسموا كذلك بالمحكمة لرفضهم تحكيم الحكمين ولقولهم لا حكم إلا لله لا لمعاوية ولا لعلي وهي كلمة حق أريد بها باطل، أما تسميتهم بالذواصب فلأنهم نصبوا العداء لعلي ومعاوية رضى الله عنهما.

#### ثالثًا: نشاة الخوارج:

اختلف المؤرخون في تحديد نشاة الخوارج على أقوال: القـول الأول: يرى أنهم ظهـروا في زمن النبي ٤٠ ، وذلك حينما قام ذو الخـويصرة التمـيمي واعترض على قسمة رسـول الله ٤٠ ونسـبه إلى عـدم العـدل، وهذا رأي الشهرستاني وابن حزم وابن الجوزي والآجري، وهذا يمثل نشـاة أصل الخـوارج لأنهـا تعـد حـادثة فـردية فلم تظهـر الخوارج كفرقة.

وأما القول الثاني فيرى أصحابه أن الخوارج ظهروا في عهد عثمان رضي الله عنه عندما خرجوا عليه، إلا أن هذا الرأي مرجوح من ناحية أن من خرج على عثمان رضي الله عنه كان له هدف: هو دم عشمان رضي الله عنه ولم يشكل هؤلاء فرقة مستقلة.

القول الثالث: يرى أصحابه أنهم ظهروا حين خرج من خرج على على رضي الله عنه وهو أقوى الآراء وأرجحها.

رابعًا: محاورات على رضي الله عنه مع الخوارج:

لقد وقعت محاورة بين أمير المؤمنين علي رضي الله عنه والخوارج في النهروان تبين سطحية تلك العقول وتعصبها الأعمى، فحينما سألهم رضي الله عنه عن أسباب خروجهم أجابوه بأسئلة أجابهم عليها حيث سالوه أربعة أسئلة:

ا– لماذا لم يبح لهم في معركة الجمل أخذ النساء والذرية كما أباح لهم أخذ المال؟

٢- لماذا محا لفظة أمير المؤمنين وأطاع معاوية رضي الله عنه في ذلك عندما كتب كتاب الهدنة في صفين؟

٣- قوله للحكمين إن كنت أهلاً للخلافة فأثبتاني فهذا يعد شكًا في أحقيته بالخلافة؟

الأمة نبين منهج الخوارج فيما يلى:

and

iladu da u

على من لا نبى بعده، وبعد:

الحمد لله وحده والصلاة والسلام

فإن فرقة الخوارج من الفرق

الاعتقادية، التي تمثل حركة ثورية عتيقة

في تاريخ الإسلام السياسي، ولأن بعض

أفكار الخوارج لإزالت ترتع في مجتمعات

المسلمين وتجد لها أنصارًا وأتباعًا

يتمثل ذلك في حالات القتل والتفجيرات

والاغتيالات، وخروج البعض على أولياء

الأمور بالشعارات والصدام بين أبناء

الأمة الواحدة والتحزب على غير منهج

السلف، ولخطورة تلك المعتقدات على

التوحيا العدد 3+3 السنة الرابعة والثلاثون ٦٧

٤- لماذا رضى بالتحكيم في حق كان له؟

فأجابهم رضي الله عنه بأجوبة أفحمتهم، لكن التعصب الأعمى والهوى يفعل بصاحبه ما يفعل.

ففي السؤال الأول أجابهم بأن النساء والأطفال لم يشتركوا في قتال ولم يكن منهم موقف يبيح لهم استرقاتهم، ثم قال لهم: لو أبحت لكم استرقاق النساء فايكم يأخذ عائشة رضي الله عنها في سهمه؟ فخجل القوم من هذا ورجع منهم الكثير. وأجابهم عن الشبهة الثانية بأنه فعل كما فعل رسول الله 20 يوم الحديبية، وعن الشبهة الثالثة أنه أراد بذلك إنصافًا مع معاوية رضي الله عنه، والنبي 20 باهل وفد نجران مع تيقنه بأن الحق معه ولكن كان ذلك من باب الإنصاف.

أما الشببهة الأخيرة وهي لماذا رضي بالتحكيم؟ فاجابهم أن رسول رسول الله مع حكم سعد بن معاذ رضي الله عنه في بني قريظة في حق كان له، ورب العزة سبحانه أمر بالتحكيم في حال شقاق الزوج والزوجة، قال سبحانه: ﴿وَإِنْ خَفْتُمُ شِقَاقَ بَيْنَهِمَا فَابْعَثُوا حَكَمًا مَنْ أَهْلِهِ وَحَكَمًا مَنْ أَهْلِهَا إِن يُرِيدًا إِصْلاحًا يُوَفَقَ اللهُ بَيْنَهُمَا ﴾.

#### اسباب ظهور الخوارج

وقد ظهر الخوارج لأسباب منها:

- ١- النزاع في أمر الخلافة.
  - ٢- قضية التحكيم.
- ٣- جور الحكام فظهرت المنكرات.
- ٤- التعصب القبلي.
  ١- النزاع في أمر الخلافة:

وهو من أقوى أسباب ظهور الخوارج، وذلك لأن نظرة الخوارج للخليفة معقدة وشديدة وقاسية للغاية، فهم يرون أن الحكام في عهدهم لا يستحقون الخلافة، بالإضافة إلى تفسيرهم للخلاف الذي دب بين علي رضي الله عنه ومعاوية رضي الله عنه بأنه نزاع حول الخلافة، ومن ثم خرجوا عليهما، ولا يخفى علينا أن الحسد الذي ملا صدورهم ضد قريش كان من أهم الاسباب في هذه النقطة.

#### ٢- التحكيم:

فمع كونهم هم الذين أجبروا عليًا رضي الله عنه على قبول التحكيم، لكنهم عادوا وطلبوا منه أن يرجع عنه ويعلن إسلامه فعنفهم تعنيفًا شديدًا، ولقد كان التحكيم من الأسباب القوية التي أدت لظهور الخوارج، وقد شذ بعض كتاب الفرق حين وصف قضية التحكيم بأنه شابها المكر والخداع، فهذا مما لا يليق بأصحاب رسول الله في الذين أثنى الله عليهم ومدحهم في كتابه فاجتهادهم ماجور، وخطاهم مغفور بحسناتهم الماحة.

## ٣- جور الحكام وظهور المنكرات:

فقد ركز الخوارج في خطبهم وكتاباتهم على جور

الحكام والمنكرات الفاشية في عصرهم، وبالتامل فيما فعلوم نجد أن ما قاموا به من استحلال دماء الموحدين واتهام الحكام كلهم بالظلم دون تحر أو إنصاف أكبر بكثير من المنكرات والظلم الذي كان موجودًا في عصرهم.

#### ٤- التعصب القبلي:

وهذا التعصب الأعمى هو الذي يؤدي في كل الأزمنة والعصور إلى التفرق والتحزب، وقد نهى الإسلام عن الفرقة وأمر بالوحدة فقال سبحانه وتعالى: وولاً تَكُونُوا كَالَذِينَ تَفَرَّقُوا وَاحْتَلَقُوا مِنْ بَعْدِ مَا جَاءَهُمُ البَيْنَاتُ ﴾، وقال جل شانه: ﴿ وَاعْتَصِمُوا بِحَبَّلِ معظمهم من ربيعة التي أعماها التعصب فنقمت على معظمهم من ربيعة التي أعماها التعصب فنقمت على الإقتصادية المثلة في ثورتهم على عثمان رضي الله رضي الله عنه في معركة الجمل، وكذا حماسهم الديني رضي الله عنه في معركة الجمل، وكذا حماسهم الديني الذي دفهم إلى الغلو ونقصد الحماس إلى سفك الدماء بضابط الشرع، حيث أدى ذلك الحماس إلى سفك الدماء والخروج على المجتمع.

#### معتقدات الخوارج:

إن للخوارج معتقداتهم التي تميزهم عن سواهم من الفرق الأخرى، فقد خاضوا في مسائل الاعتقاد كشان سائر الفرق إلا أن معتقدات الخوارج وصلت إلينا عن طريق كتب أهل السنة ولم تصل عن طريق كتبهم؛ ذلك لندرة تلك الكتب وعدم ذيوعها.

#### حكم مرتكب الذنوب:

إن من أهم معتقدات الخوارج: تكفيرهم لعصاة الموحدين مستدلين بأدلة أساءوا فهمها وضلوا في فقهها، ومن ذلك:

١- قوله سبحانه: ﴿ هُوَ الَّذِي خَلَقَكُمْ فَمَنِكُمْ حَافِرُ وَمِنكُم مُؤْمِنُ ﴾ [التغابن: ٢]، فالآية عندهم قد حصرت الناس في قسمين: قسم ممدوح وهم المؤمنون، وقسم مذموم وهم الكفار، والفساق يدخلون مع الكفار لكنهم من القسم المذموم، وقد فهم الخوارج أن ذكر الفريقين يعني نفي ما عداهما، وحذار من سوء فهمهم، فإن هناك قسما ثالثاً هم العصاة لم يذكروا في الآية وليس معنى ذكر القسمين نفي ما عداهما، والآية واردة على سبيل التبعيض لا أكثر، فبعض الناس مؤمن وبعضهم كافر.

ومن ذلك استدلالهم بقول الله تعالى: ﴿ وَمَن لَمَّ يَحْكُم بِمَا أَنزَلَ اللَّهُ فَأُوْلَئَكَ هُمُ الكَافِرُونَ ﴾، فقد زعموا أنها شاملة كل أهل الذنوب، ذلك أن مرتكب المعصية لابد وأن يكون قد حكم بغير ما أنزل الله، واستدلالهم مردود لأن الآية واردة في من اشتمل الحكم بغير ما أنزل الله، أما المقر بأن الحق في حكم الله فهو من أصحاب المعاصى والذنوب.

وللحديث بقبة إن شباء الله:

1٨ التوحير العدد ٢٠٤ السنة الرابعة والثلاثون



الحـمد لله ولـي المتقين، والصـلاة والسـلام على سيد الأنبياء والمرسلين، أما بعد:

فإن للمساجد أدابًا ينبغي لكل مسلم أن يراعيها إذا جاءها، ونُحمل القول فيها في ما يلي: أ**ولاً : آداب المُشَّى إلى بيوت الله تعال**ى

#### ١- الاخلاص:

عن أبي هريرة رضي الله عنه قال: قال رسول الله ك: «من أتى المسجد لشيء فهو حظه». [صحيح سن أبي داود: ٩٤/١]. وهذا يدل على أن من أتى المسجد لقصد حصول شيء أخروي أو دنيوي فذلك الشيء حظه ونصيبه؛ لأن لكل أمرئ ما نوى، وفيه تنبيه على تصحيح النية في إتيان المساجد لثالا يكون مختلطًا بغرض دنيوي، كالتمشية أو اللقاء مع الأصحاب بل ينوي الاعتكاف والعزلة والانفراد والعبادة وزيارة بيت الله واستفادة علم وإفادته ونحوها. [عون المعبود: ٢٩/٢١]

وعن أبي أمامة عن النبي ﷺ قال: «من غدا إلى المسجد لا يريد إلا أن يتعلم خيرًا أو يُعلمه كان له كأجر حاج تامًا حجته». [محيح الترغيب: ٨٢]

## ٢- الوضوء:

عن أبي أمامة رضي الله عنه قال: قال رسول الله • «من خرج من بيته متطهرًا إلى صلاة مكتوبة فاجره كأجر الحاج المحرم». [صحيح الجامع (٦٢٢٨]

## ٢- اجتناب أكل الثوم والبصل وما يكره رائحته:

والسبب في منع أكل الثوم والبصل من دخول المسجد أن الثوم والبصل يخرج منهما روائح كريهة تؤذي المصلين وكذلك الملائكة.

في «صحيح مسلم» قوله ﷺ : «من أكل من هذه الشجرة المنتنة فلا يقربن مسجدنا، فإن الملائكة تتاذى مما يتاذى منه الإنس».

قال العلماء: «ويلحق بالثوم والبصل والكراث كل ما له رائحة كريهة من الماكولات وغيرها».

#### ٤- التزين والتجمل للصلاة:

قال الله تعالى: ﴿يَا بَنِي آدَمَ خُذُوا زِينَتَكُمٌ عِنْدَ كُلِّ مَسْبُدٍ ﴾ [الأعراف: ٣١].

قال الحافظ ابن كثير: ولهذه الآية وما ورد في معناها من السنة؛ يُستحب التحمل عند الصلاة ولا سيما يوم الجمعة ويوم العيد، وكذا يستحب الطيب لأنه من الزينة والسواك لأنه من تمام ذلك، وأفضل اللباس البياض، فعن ابن عباس رضي الله عنهما قال: قال رسول الله ت: «البسوا من ثيابكم البياض فإنها من خبر ثبابكم». [مسند احمد]



قــال رســول الله ﷺ : «إن الله جــمــيل يحب الجمال». [محيح مسلم]

وللأسف بعض المصلين يذهب إلى المســجــد بملابس نومــه ألا يدري هذا المصلي أنه يقف أمــام ملك الأرض والسماوات.

#### ٥ - المشي بسكينة ووقار:

وفي الصحيحين عن أبي هريرة رضي الله عنه قال: قال رسول الله 🐨 : «إذا سمعتم الإقامة فامشوا إلى الصلاة وعليكم السكينة والوقار ولا تسرعوا فما أدركتم فصلوا وما فاتكم فأتموا».

في هذا الحديث أدب رفيع؛ ألا وهو المشي إلى المسجد بهدوء وسكينة ووقار؛ حتى لو أقيمت الصلاة، فلا تسرع لأنك في صلاة، وحتى تخشع في صلاتك وإن فاتك بعض الصلاة فاتم ما فاتك بخشوع وسكينة.

## ثانياً: آداب دخول المسجد ١- الدخول بالرجل اليمني:

عن عبد الله بن عمرو بن العاص رضي الله عنهما عن النبي الله عن إذا دخل المسجد قال: «أعوذ بالله العظيم وبوجهه الكريم وسلطانه القديم من الشيطان الرجيم»، قال: فإذا قال ذلك قال الشيطان: حُفظ منى سائر الدوم. [صحيح إلى داود: ٤٦٥]

وعن أبي حميد وأبي أسيد رضي الله عنهما قالا: قال رسول الله ﷺ : «إذا دخل أحدكم المسجد فليسلم على النبي ﷺ ثم ليقل: اللهم افتح لي أبواب رحمتك». ثم بعد ذلك يقول: بسم الله. [صحيح مسلم]

٢- السلام على من في المسجد:

يسلم الداخل على من في المسجد بصوت يسمعه من صوله؛ لحديث أبي هريرة رضي الله عنه أن رسول الله في قال: «لا تدخلون الجنة حتى تؤمنوا، ولا تؤمنوا حتى تحابوا، أولا أدلكم على شيء إذا فعلتموه تحابيتم، أفشوا السلام بينكم». [مسلم (١٩٤)] ٢- صلاة تحية المسجد،

فإذا كان المؤذن قد أذن بعد دخول الوقت صلى السنن الراتبة إن كان للصلاة راتبة فإن لم يكن لها راتبة قبلها، فسنة ما بين الأذانين، لأن بين كل أذانين

التوحيية العدد عدة السنة الرابعة والثلاثون ٦٩

صلاة وتجزئ عن تحية المسجد، فإن دخل المسجد قبل دخول وقت الصلاة صلى ركعتين، لحديث أبي قتادة رضي الله عنه أن رسول الله صلى قال: «إذا دخل أحدكم المسجد فلا يجلس حتى يصلي ركعتين». [متفق عله]

#### ٤- الحرص على الصف الأول:

بعد صلاة النافلة يحرص على الصف الأول على يمين الإمام- إذا تيسىر ذلك- بلا مزاحمة ولا أذى لأحد؛ لحديث أبي هريرة رضي الله عنه: أن رسول الله تقال: «لو يعلم الناس ما في النداء والصف الأول ثم لم يجدوا إلا أن يستهموا عليه لاستهموا».

[متفق عليه] ولحديث عائشة رضي الله عنها قالت: قال رسول الله ﷺ : «إن الله ومـلائكتـه يصلون على مـيـامن

#### الصفوف». [رواه ابو داود وابن ماجه] ٥- الجلوس مستقبلاً القبلة:

يقرأ القرآن أو يذكر الرحمن لحديث أبي هريرة رضي الله عنه قال: قال رسول الله ﷺ: «إن لكل شيء سيدًا وإن سيد المجالس قبالة القبلة».

#### [رواه الطبراني في الاوسط وإسناده حسن] ٦- انتظار الصلاة ولا يؤذي أحداً بقوله أو فعله:

فإن بقي وقت قبل الصلاة أو أراد أن يجلس في المسجد ينوي انتظار الصلاة ولا يؤذي أحدًا بقوله أو بفعلة لأنه في صلاة ما انتظر الصلاة وتصلي عليه الملائكة قبل الصلاة وبعدها ما دام في مصلاه. ففي الصحيحين عن أبي هريرة رضي الله عنه: قال رسول الله تحد لا يزال العبد في صلاة ما كان في مصلاه ينتظر الصلاة وتقول الملائكة: اللهم اغفر له، اللهم ارحمه». وفي لفظ مسلم: «والملائكة يصلون على أحدكم ما دام في مجلسه الذي صلى فيه يقولون: اللهم ارحمه، اللهم اغفر له، اللهم تُب عليه، ما لم يؤذ وما لم يحُدث، يُحدث: ينقض وضوءه.

#### عدم نشدان الضالة في السجد،

عن أبي هريرة رضي الله عنه قال: قال رسول الله ﷺ: «من سمع رجلاً ينشد ضالة في المسجد فليقل: لا ردها الله عليك، فإن المساجد لم تبن لهذا». [محيع البخاري] وعن بريدة رضي الله عنه أن النبي صلى ثم قام رجل فقال: «من دعا إلى الجمل الأحمر؟ فقال ﷺ: لا وجدت إنما بُنيت المساجد لم بُنيت له». [محيع مسلم] معنى: ينشد: يطلب. الضالة: الشيء الضائع.

قال الإمام الصنعاني: الحديث دليل على تحريم السـوَّال عن الضـالة في المسـحِـد، وهل يلحق به السوَّال عن غيرها من المتاع ولو ذهب في المسجد؟ قبل: بلحق للعلة. والعلة: أن المساحد لم تن لهذا.

[سبل السلام ٢٩٩/١] قال الإمام النووي: قوله 🥗 لا وجدت، وأمر

النبي ﷺ أن يُقال هذا هو عقوبة له على مخالفته وعصيانه، ولسامعه أن يقول: لا وجدت فإن المساجد لم تبن لهذا. [شرح مسلم]

قال ابن حجر: قوله ﷺ: «لا ردها الله عليك» هو دعاء على الطالب- الذي يطلب ضالته في المسجد-ألا يجد ما يطلبه لأنه ارتكب في المسجد ما لا يجوز. إفتح الباري]

وقال الإمام الصنعاني: «إن من ذهب عليه متاع فيه أي في المسجد وغيره- جلس على باب المسجد يسال الخارجين والداخلين إليه». [سبل السلام]

ويمكن تعليق ورقة على باب المسجد من الخارج ليُعلن عليها الشيء الضائع. والله تعالى أعلم.

#### ٨- تحريم البيع والشراء في السجد:

عن أبي هريرة رضي الله عنه أن رسول الله 👺 قـال: «إذا رأيتم من يبيع أو يبتاع في المسجد، فقولوا: لا أربح الله تجارتك؟!». [صحيح الترمذي: ١٣٢١]. يبتاع: يشتري.

والحديث يدل على تحريم البيع والشراء في المسجد وأنه ينبغي لمن رأى ذلك أن يقول: «لكل من البائع والمشتري لا أربح الله تجارتك جهرًا للفاعل». [سبل السلام: ١٨٩/٢]. وهذا فيه تعزير بالدعاء، والعلة في قوله ﷺ فيما سلف فإن المساجد لم تبن لذلك.

## ٩- عدم رفع الصوت في السجد:

يحرم رفع الصوت في المسجد على وجه يشوش على المصلين ولو بقراءة القرآن ويستثنى من ذلك درس العلم. [فقه السنة: ١/٢٢١]

عن أبي سعيد الخدري رضي الله عنه قال: «اعتكف رسول الله تلفي المسجد فسمعهم يجهرون بالقرآن فكشف الستر وقال: ألا إن كلكم مناج ربه فلا يؤذين بعضكم بعضًا ولا يرفع بعضكم على بعض في القراءة، أو قال في الصلاة». [صحيح ابي داود: ١٣٣٢]

هذا النهي وقع عندما رفع المصلون أصواتهم بالذكر والقرآن فكيف إذا كان بكلام فيه ما فيه من الحرمة والتشويش.

## ١٠- شغل الوقت في الذكر والقرآن:

اعتاد بعض الناس - إلا من رحم الله - أن يشغل الوقت بين الآذان والإقاصة مع الذي يجلس بجواره في أمور الدنيا والقيل والقال والإعراض عن قراءة القرآن والذكر.

عن عبد الله بن مسعود رضي الله عنه يرفعه: «سيكون في آخر الزمان قوم يجلسون في المساجد حلقًا حلقًا إمامهم الدنيا فلا تجالسوهم فإنه ليس لله فيهم حاجة». [الصحيحة: ١١٦٣]

## وفي حديث أبي أسيد أن رسول الله 🛸 قال ... وإذا خـرج أحـدكم فليـقل: «اللـهم إني أسـالك من فضلك». [مسلم]

٧٠ 👘 العدد السنة الرابعة والثلاثون

<u>سبار محمرة الثاكردم.</u>

الحمد لله، نحمده ونستعينه ونستغفره، ونعوذ بالله من شرور أنفسنا وسيئات أعمالنا، من يهده الله فلا مضل له، ومن يضلل فلا هادي له، وأشهد أن لا إله إلا الله وحده لا شريك له، وأشبهد أن محمدًا عبده ورسوله، أما بعد:

فهذه بعض أسباب مغفرة الذنوب وأدلتها من أحاديث رسول الله ﷺ جمعتها لكي يعم النفع بها، وأسال الله تعالى أن يرزقنا الإخلاص في القول والعمل، إنه على كل شيء قدير.

## مناسباب معقرة الذنوب

## ١- الذكر عند سماع الأذان:

روى مسلم في صحيحه: قال رسول الله ﷺ : «من قال عندما يسمع المؤذن: وأنا أشبهد ألا إله إلا الله وحده لا شريك له وأشهد أن محمدًا عبده ورسوله، رضيت بالله ربًا وبمحمد رسولاً وبالإسلام دينًا غفر له ما تقدم من ذنبه».

#### ٢- المكت في المسجد بعد الصلاة:

روى البخاري ومسلم في صحيحيهما من حديث أبي هريرة أنه قـال: قـال رسـول اللَّه ﷺ : «الملائكة تصلي على أحدكم ما دام في مصلاه الذي صلى فيه ما لم يُحدث، تقول: اللهم اغفر له، اللهم ارحمه».

## ٢- المشي على الأقدام إلى صلاة الجماعة:

روى ابن ماجه في سننه من حديث أبي هريرة أنه قال: قال رسول الله ﷺ : «كفارات الخطايا: إسباع الوضوء على المكاره، وإعمال الأقدام إلى المساجد، وانتظار الصلاة بعد الصلاة».

#### [محيح سنن ابن ماجه رقم ٤٢] [صحيح سنن ابن ماجه رقم ٤٢] ٤- من وافق تأمينه تأمين اللائكة:

روى البخاري ومسلم في صحيحيهما من حديث أبي هريرة أنه قـال: قـال رسـول اللَّه ﷺ : «إذا أمن الإمام فأمنوا فإنه من وافق تامينه تامين الملائكة غفر له ما تقدم من ذنبه».

## ٥- من وافق قوله عند سماع سمع الله لن حمده قول الملائكة:

روى البخاري ومسلم في صحيحيهما من حديث أبي هريرة أنه قـال: قـال رسـول اللَّه ﷺ : «إذا قـال الإمام سـمع الله لمن حـمده فقولوا: اللهم ربنا لك الحمد فإنه من وافق قوله قـول الملائكة غـفر له ما تقدم من ذنبه».

## - صلاة ركعتين لا سهو فيهما:

قال الإمام أحمد في مسنده عن زيد بن خالد الجهني أن النبي 🖑 قال: مَن توضاً فأحسن

## إعداد/ وليد أمين الرفاعي

الوضوء ثم صلى ركعتين لا يسهو فيهما غفر له ما تقدم من ذنبه. [حسن اخرجه ابو داود برقم ٩٠٠]

## ٧. الوضوء:

روى الإمام مسلم في صحيحه من حديث أبي هريرة رضي الله عنه أن رسول الله ٢ قال: «إذا توضأ العبد المسلم أو المؤمن فغسل وجهه خرج من وجهه كل خطيئة نظر إليها بعينيه مع الماء أو مع أخر قطر الماء، فإذا غسل يديه خرج من يديه كل خطيئة كان بطشتها يداه مع الماء أو مع أخر قطر الماء، فإذا غسل رجليه خرجت كل خطيئة مشتها رجلاه مع الماء أو مع آخر قطر الماء حتى يخرج نقيا من الذنوب». [سلم (٣٩)]

## ٨- الحج المبرور:

روى البخاري في صحيحه من حديث أبي هريرة أنه قال: قال رسول الله ﷺ : من حج لله فلم يرفث ولم يفسق رجع كيوم ولدته أمه.

وروى الدارقطني في سننه عن جابر قال: قال رسول الله ﷺ : «أديموا الحج والعمرة فإنهما ينفيان الفقر والذنوب كما ينفي الكير خبث الحديد». [صحيح الجامع برقم: ٢٥٣]

وروى الإمـام أحـمـد في مسنده من حـديث ابن عمر أن النبي 🐲 قـال: «إن مسح الحجـر الأسـود والركن اليماني يحطان الخطايا حطًا».

[صحيح الجامع برقم: ٢١٩٤]

## ٩. الاجتماع على ذكر الله:

روى الإمام أحمد في مسنده عن سهل بن الحنظلية قال: إن النبي ﷺ قال: «ما اجتمع قوم على ذكر فتفرقوا عنه إلا قيل لهم: قوموا مغفورًا لكم». [صحيح الجامع برقم: ٥٠٧]

## ١٠ قول: لا إله إلا الله والله أكبر ولا حول ولا قوة إلا بالله.

روى الإمام أحمد في مسنده والإمام الترمذي في سننه من حديث ابن عمرو أن النبي ﷺ قال: ما على الأرض أحد يقول: لا إله إلا الله والله أكبر ولا حول ولا قوة إلا بالله إلا كفرت عنه خطاياه، ولو كانت مثل زبد البحر. [جام الترمذي برقم: ٢٤٦٠]

#### ا.قول سبحان الله وبحمده مائة مرة:

روى البخاري ومسلم في صحيحيهما من حـديث أبي هريرة أن النبي 😂 قــال: «من قــال:

التوجيح العددة السنة الرابعة والثلاثون ٧١



سبحان الله وبحمده في يوم مائة مرة، حطت خطاياه وإن كانت مثل زبد البحر».

١٢ ـ قـول: لا إله إلا الله وحـدة لا شريك له، له الملك وله الحمد وهو على كل شيء قدير، مائة مرة.

روى البخاري ومسلم في صحيحيهما من حديث أبي هريرة أن النبي في قال: من قال: لا إله إلا الله وحده لا شريك له، له الملك وله الحمد وهو على كل شيء قدير في يوم مائة مرة كانت له عدل عشر رقاب، وكتب له مائة حسنة، ومحيت عنه مائة سيئة وكانت له حرزًا من الشيطان يومه ذلك حتى يمسي ولم يات أحد يافضل مما جاء به إلا أحد عمل عملاً أكثر من ذلك.

١٣ . قول سبحان الله والحمد لله ولا إله إلا الله والله أكبر:

روى الإمام أحمد في مسنده من حديث أنس بن مالك أن النبي تن قال: إن سبحان الله والحمد لله ولا إله إلا الله والله أكبر تنفض الخطايا كما تنفض الشجرة ورقها. [محيح الجامع برقم ٢٨٠٩]

١٤ - المرض والصبر عليه:

روى الإمام أبو داود في سننه من حديث أم العلاء أن النبي علم قال: يا أم العلاء، أبشري قإن مرض المسلم يذهب الله به خطاياه كما تذهب النار خبث الذهب والفضة. [محيح الجامع برقم: ٢٠٩٢]

وروى الإمام الحاكم في المستدرك من حديث أبي هريرة أن النبي 🐲 قــال: «... وَصَبُ المؤمن كـفـارة لخطاياه». [صحيح الجامع برقم: ٧١٠٩]

وروى الإمام أحمد في مسنده عن أنس بن مالك أن النبي 📷 قال: إذا ابتلي العبد المسلم ببلاء في جسده قال الله عز وجل: اكتب له صالح عمله، فإن شفاه غسله وطهره، وإن قبضه غفر له ورحمه.

[محيع الجامع برقم: ٢٥٨] ١٥- المبيت على طهارة:

روى الطبراني عن ابن عمر أن النبي ﷺ قال: «طهورا هذه الأجساد طهركم الله فإنه ليس عبد يبيت طاهرًا إلا بات معه ملك في شعاره لا ينقلب ساعة من الليل إلا قال: اللهم اغفر لعبدك فإنه بات طاهرًا». [صحيح الجامع برقم: ١٣٦٦]

13. الذكر في تعارمن الليل، ٢٠٠٠ ١١ - ٢٠٠٠

روى البخاري في صحيحه عن ابن عمر أن النبي الله عن تعار من الليل فقال حين يستيقظ لا إله إلا الله وحده لا شريك له، له الملك وله الحمد يحيي ويميت بيده الخير وهو على كل شيء قدير، سبحان

الله والحمد لله ولا إله إلا الله والله أكبر ولا حول ولا قـوة إلا بالله، ثم قـال: اللهم اغـفـر لي أو دعـا استجيب له، فإن قام فتوضا ثم صلى قبلت صلاته». 17. صلاة الضجر في جماعة والذكر بعدها

حتى تطلع الشمس ثم صلاة ركعتين: س سايديه

روى الترمذي في سننه من حديث أنس بن مالك أن النبي ﷺ قال: «من صلى الفجر في جماعة ثم قعد يذكر الله حتى تطلع الشمس ثم صلى ركعتين كانت له كأجر حجة وعمرة تامة تامة تامة».

[حسن مشكاة المصابيح (٩٧١)]

## ١٨ - المشي من البيت إلى السجد متوضئًا،

روى أبو داود في سننه أن النبي 25 قـال: «إذا توضا أحدكم فاحسن الوضوء ثم خرج إلى الصلاة لم يرفع قدمه اليمنى إلا كتب الله عز وجل له حسنة، ولم يضع قدمه اليسرى إلا حط الله عنه سيئة، فليقرب أحدكم أو ليبعد، فإن أتى المسجد فصلى في جماعة غفر له فإن أتى المسجد وقد صلوا بعضًا وبقي بعض صلى ما أدرك وأتم ما بقي فإذا أتى المسجد وقد صلوا فأتم الصلاة كان كذلك».

[صحيح. اخرجه ابو داود برقم: ٥٦٣]

١٩ - العبادة في الهرج والفتن: روى مسلم في صحيحه عن معقل بن يسار أن

النبي ﷺ قال: «العبادة في الهرج كهجرة إليُّ». ٢٠- انتظار الصلاة بعد الصلاة:

روى مسلم في صحيحه من حديث أبي هريرة قال: قال رسول الله ﷺ: «ألا أدلكم على ما يمحو الله به الخطايا ويرفع به الدرجات؟ إسباغ الوضوء على المكاره، وكثرة الخطا إلى المساجد، وانتظار الصلاة بعد الصلاة، فذلكم الرباط، فذلكم الرباط. فذلكم الرباطه.

## ٢١ - صيام يوم عرفة:

روى الترمذي في سننه من حديث أبي قتادة قال: قال رسول الله ﷺ: «صيام يوم عرفة أحتسب على الله أن يكفر السنة التي قـبله والسنة التي بعده». [اخرجه الترمذي برقم: ٢٤٩].

المعادية والمعالية الم

٢٢ - صيام يوم عاشوراء: روى الترمذي في سننه من حديث أبي قتادةان رسول الله ٢ سئئل عن صيام عاشوراء فقال ٤: «إني أحتسب على الله أن يكفر السنة التي قبلها».

YY التوجير العدد ٢٠٠ السنة الرابعة والثلاثون



ندعوك أخي المسلم للمشاركة في نشر العقيدة المحيحة والعلم النافع عسى الله أن يهدي بك بعض خلقه، قال صلى الله عليه وسلم: «لأن يهدي الله بك رجلاً واحدًا خيرٌ لك من حمّر التَّعم».

يمكنك المشاركة بدعم مجلة التوحيد بتوزيعها بالداخل؛ السنة الكاملة ٢٠ جنيهًا مصريًا أو ١٥ ريالاً، أو ٢٠ دولارًا أو ٧٥ ريالاً قيمة الاشتراك الخارجي، لتوزع مجانًا لطالب علم، أو معلم، أو واعظ ينفع الله به مجتمعه.

ويمكنك المشاركة بدعم المجلة بعمل حوالة بنكية أوسويفت أو تلكس أوشيك مصرفي على بنك فيصل الإسلامي- فرع القاهرة- حساب رقم ١٩١٥٩٠ باسم مجلة التوحيد- أنصار السنة. ونسأل الله التوفيق للجميع

