

العدد ١١١ ع السنة الخامسة والثلاثون ربيع أول ١٤٢٧هـ الثمن ١٥٠ قرشا



Upload by: altawhedmag.com



• صاحبة الامتياز •

## المالية المالية المالية

السنة الخامسة والثلاثون العدد ٤١١ ـ ربيع الأول ١٤٢٧هـ

رئيس مجلس الإدارة

د. جمال المراكبي



المشرف العام د. عبد الله شاكر الجنيدي

اللجنبة العلمية د. عبد العظيم بدوي زكرياحسيني جمال عبد الرحمن معاوية محمد هيكل

## السلام عليكم

#### سبيل النجاة

لما فتح رسول الله الله المناس إلا أربعة رجال وامرأتين أمر بقتلهم وإن كانوا متعلقين بأستار الكعبة، منهم عكرمة بن أبي جهل، الذي هرب وركب سفينة في البحر، فأصابتهم ريح قاصف كادت أن تغرق السفينة، فقال أهل السفينة لبعضهم البعض: أخلصوا لله في الدعاء فإن آلهتكم لا تغني عنكم شيئا هاهنا. فقال عكرمة: والله لئن لم يُنج في البحر إلا الإخلاص فإنه لا ينجي في البر غيره، اللهم إن لك علي عهدًا إن أنت عافيتني مما أنا فيه أن أتي محمدًا الله بإخلاصه يدي في يده فلأجدنه عفوا كريمًا، فنجاه الله بإخلاصه وصدقه وجاء فأسلم.

فلن ينجي الناس في البر والبحر من المهالك؛ إلا الإخلاص لله، ثم تغيير أسطول العبارات المتهالك، ونبذ ما يُعرض عليه من المنكرات وأشرطة الفيديو الخليعة كذلك.

التحرير

#### التحرير

۸ شارع قوله ـ عابدين القاهرة ت: ٣٩٣٦٥١٧ ـ فاكس: ٣٩٣٦٥١٧ قسم التوزيع والاشتراكات ت: ٣٩١٥٤٥٦

Upload by: altawhedmag.com

## رئيسه االتحرير

## جمال سعد حاتم

المعايير االتخرير االفني

حسنعطاالقراط



مصر ١٥٠ قرشًا ، السعودية ٦ ريالات ، الامارات ٦ دراهم ، الكويت ٥٠٠ فلس، المفرب دولار أمريكي، الأردن ٥٠٠ فلس، قطر ٦ ريالات، عـمان نصف ريال عمانی، أمريكا ٢ دولار، أوروبا ٢ يورو.



#### الاشتراك السنوى:

١- في الداخل ٢٠ جنيها (بحوالة بريدية داخلية باسم مجلة التوحيد - على مكتب بريد عابدين).

٢ \_ في الخارج ٢٠ دولارا أو ٧٥ ريالا سعوديا أو ما

ترسل القيمة بسويفت أو بحوالة بنكية أو شيك على بنك فيصل الاسلامي - فرع القاهرة - باسم مجلة التوحيد انصار السنة (حساب رقم/

#### البريدالالكتروني

Mgtawheed@hotmail.com -Gshatem@hotmail.com Ashterakat@hotmail.com المناور المالة على المالة ا www.altawhed.com موقع الجلة على الانترنت www.ELsonna.com وقع المركسر العسام

وعالما الألعارة

الافتتاحية: العداء الغربي لنبي الإسلام 🛎

د. حمال المراكبي رئيس التحرير د. عبد العظيم بدوي كلمة التحرير: باب التفسير: «سورة المدثر (٣)» باب السفة: طلاق السفة وطلاق البدعة "

منهج السلف في تفويض الصفات (٢) محمد عبد العليم الدسوقي

صلاح نجيب الدق ١٨ فقه الصلاة على النبي ته درر البحار: الحلقة (٢٧) درر البحار: الحلقة (٣٧) من علوم القرآن: الأحاديث الضعيفة والموضوعة الواردة في

فضائل سورة الفاتحة سد الذرائع المتعلقة بالإمامة والخروج على الحاكم

د. عبد الله شاكر الجنيدي ٢٦

القصة في كتاب الله: بنو إسرائيل من بعد سليمان عليه السلام عيد الرازق السيد عيد ٢٨

منير الحرمين: الشمائل المحمدية على عبد الرحمن السديس ٣٠ حدث في مثل هذا الشهر واحة التوحيد

مسائل في السنة: الحلقة الثانية عشرة ، الحديث الموضوع،

معاوية محمد هيكل ٢١ تحذير من الاحتفال بالموالد محدى عرفات ٥١ الإعلام بسير الأعلام: المسلم بن حجاج

شوقى عبد الصادق ٨٤ حمال عبد الرحمن ١٥٠ الأسرة المسلمة في ظلال التوحيد

صلاح عبد الخالق ۵۳ به السلام علی حشیش ۵۱ لجنة الفتوی بالمرکز العام ۱۰ الصاءهو الحياة تحذير الداعية: قصة خاتم سليمان عليه السلام

فتاوى اللجنة الدائمة بيان مجمع فقهاء الشريعة بامريكا حول افتراءات الصحف

القربية على خاتم الانبياء كالما الماليم ١٢ التحرير 11

عذاب القبر بين الإقرار والإنكار حكم الاحتفال بأعياد أهل الضلال

اللجنة الدائمة للافتاء 🐧 حياة الأنبياء والأولياء في قبورهم اللجد جنائز اليوم بين هدي الشريعة والإبتداع (٢)

راشد بن عبد المعطى بن محفوظ ٧١

#### المركز العام

القاهرة ـ ٨ شارع قوله ـ عابدين هاتف: ۲۹۱۵۵۲۳ ـ ۲۵۱۵۱۴۳

#### التوزيع الداخلي

مؤسسة الأهرام وفروع أنصار السنة المحمدية

مطامع ١١٨٨ النجارية - قلبوب - مصر



## الرئيس العام د. جمال المراكبي

تكلمنا في حلقات ماضية عن ذكر الله عز وجل، كيف أمرنا الله تعالى بالإكثار منه، واثنى على أهله، وجعله أفضل العصمل وأرضاه عند المليك المقتدر، وبين أن الملائكة تتبع مجالسه، وأنه العاصم من الشيطان الرجيم، وأن الغفلة عن ذكر الله عز وجل موات للقلوب التي عالما الران والصدا وغلفتها القسوة، وأصار النقاق منهاجًا لها.

ثم تحدثنا عن ارتباط العبادات بذكر الله عز وجل، فالصلاة تقام لذكر الله تعالى، والحج يقوم على ذكره وتعظيم شعائره.

وها نحن بقصل الله وعونه ومدده وتوفيقه نتحدث عن أنواع الذكر وأقسامه:

# الذكر حصن من كيد الشيطان

••أولاً: ذكر الله تبارك وتعالى بأسمائه الحسنى وبصفاته العليا، والثناء عليه بهما، وتنزيهه وتقديسه عما لا يليق به تبارك وتعالى، وهذا إما بإنشاء الثناء عليه سبحانه تسبيحًا وتحميدًا وتكبيرًا، وإما بالإخبار عنه سبحانه بأحكام أسمائه وصفاته.

مثال الأول: قول الذاكر سبحان الله والحمد لله ولا إله إلا الله والله اكبر ولا حول ولا قوة إلا بالله.

وأمثال هذه الكلمات التي هي من أحب الكلام إلى الله عز وجل، بل هي أحب إلى الذاكر مما طلعت عليه الشمس؛ لأنها تمحو الذنوب وإن عظمت، وتثقل الموازين يوم القيامة، ففي الصحيح عن النبي عن الحب الكلام إلى الله عز وجل بعد القرآن: سبحان الله والحمد لله ولا إله إلا الله والله أكبر، لا بضرك بأبهن بدأت، إرواه سنم]

«لأن أقول سبحان الله والحمد لله ولا إله إلا الله والله أكبر، أحب إليُّ مما طلعت عليه الشمس». [رواه سنم]

«من قال سبحان الله وبحمده في اليوم مائة مرة حُطت خطاياه وإن كانت مثل زيد البحر». متفق عليه.

«كلمتان خفيفتان على اللسان، ثقيلتان في الميزان، حبيبتان إلى الرحمن: سبحان الله وبحمده، سبحان الله العظيم». [متفق عليه]

ومثل قوله 🐲: «والحمد لله تملأ الميزان» [مسم]

وقوله و لام هاني: «سبحي الله مائة تسبيحة، فإنها تعدل مائة رقبة تعتقينها، واحمدي الله مائة تحميدة تعدل مائة فرس مسرحة تحملين عليها في سبيل الله، وكَبْري الله مائة تكبيرة فإنها تعدل مائة بدئة مقلدة متقبلة، وهللي الله مائة تهليلة تمال ما بين السماء والأرض، ولا يرفع لأحد عمل إلا أن ياتي بمثل ما أتيت به، (رواه احد وحسه المنزي، وحسه الاساني في الصحيحة ٢٠٣٣).

ومثل قوله 🐲 لأبي موسى الأشعري: «لا حول ولا قوة إلا بالله كنز من كنوز الجنة». [منف عله]

ويلحق بهذه الكلمات قول الذاكر: استغفر الله، وإنا لله وإنا إليه راجعون عند المصيبة، وحسينا الله ونعم الوكيل، وغيرها كثير يرددها الذاكر لله كثيرًا. والأحاديث في هذا الباب كثيرة.

وأفضل هذا النوع من الذكر ما كان جامعًا للثناء والمدح مثل قول الذاكر: «سبحان الله وبحمده عدد خلقه وزنة عرشه ورضا نفسه ومداد كلماته». فهذا أفضل من مجرد قولك سبحان الله وبحمده فقط، وهذا هو الذكر المضاعف الثواب.

وقد روى مسلم في صحيحه عن جويرية رضي الله عنها أن النبي خخ خرج من عندها بكرة حين صلى الصبح، وهي في مسجدها، ثم رجع بعد أن أضحى وهي جالسة، فقال: ما زلت على الحال التي فارقتك عليها؟ قالت: نعم، فقال النبي خيد القد قلت بعدك أربع كلمات، ثلاث مرات، لو وزنت بما قلت منذ اليوم لوزنتهن: سبحان الله وبحمده، عدد خلقه، ورضا نفسه، وزئة عرشه، مداد كلماته.

وفي المسند عن أبي أمامة أن رسول الله على مرّ يه، وهو يحرك شفتيه، فقال: ماذا تقول يا أبا أمامة ؟ قال: أذكر ربي، فقال على ألا أخبرك بافضل من ذكر الليل مع النهار، والنهار مع الليل، أن تقول: سبحان الله عدد ما خلق، وسبحان الله ملء ما خلق، وسبحان الله عدد ما في الأرض والسماء، وسبحان الله ملء ما في الأرض والسماء، وسبحان الله عدد ما أحصى كتابه، وسبحان الله عدد كل شيء، وسبحان الله ملء كل شيء، والحمد لله مثل ذلك، [صحبح الجامع

قال الشوكاني رحمه الله: صحح حديث ابي أمامة هذا باعتبار البعض من طرقه ثلاثة أئمة: ابن حبان والصاكم وابن خريمة، وحسنه المنذري والهنثمي،

ومثال الثاني: الإخبار عن الرب سبحانه وتعالى باحكام أسمائه وصفاته، مثل قولك: الله يسمع أصوات عباده ويرى أعمالهم، ولا يخفى عليهم شيء في الأرض ولا في السماء وهو أرحم بعباده من الوالدة بولدها، وأنه سبحانه يفرح بتوبة عبده، وأنه يرضى لعباده أن يعبدوه ولا يشركوا به شيئًا، وأن يعتصموا بحبل الله جميعًا ولا يتفرقوا، وأن يناصحوا من ولى الله أمرهم، وأنه يكره لهم قيل وقال وكثرة السؤال وإضاعة المال، وأنه يكره لهم قيل للناس، وأحب العمل إليه سبحانه انفعهم المسلمين وقضاء حوائجهم، وأنه سبحانه استوى على عرشه، وأنه ينزل إلى السماء الدنيا كل ليلة فينادي: هل من تائب فاتوب عليه، هل من سائل فاعطه، ... إلخ.

والقرآن الكريم، والحديث الشريف مملوءان بنماذج لا تحصى من هذا النوع المتضمن للثناء على الله سيحانه بما اثنى به على نفسه، وبما أثنى به عليه أعلم الخلق به محمد صلوات ربي وسلامه عليه، وآهل الحق يثبتون لله تعالى هذا من غير تحريف ولا تعطيل، ومن غير تكييف ولا تمثيل، ويتعبدون لله تعالى بذكر هذه العبارات والكلمات، والوقوف على ما تتضمنه من معانى الكلمات لذي الجلال والإكرام، ويرون هذا كله من ذكر الله تعالى بأسمائه الحسنى وصفاته العليا إنشاء وإخبارًا عن الله، ثناء ومدحًا، وتسبيحًا وتحميدًا وتمجيدًا، والله سبحانه وتعالى يحب هذا من عبده ويثنى به عليه بين ملائكته كما ورد في الحديث الصحيح في فضل فاتحة الكتاب، فإذا قال العبد: ﴿ الرَّحْمَنِ الرَّحِيمِ ﴾، قال الله تعالى: اثنى على عبدي، فإذا قال العبد: ومالك يؤم الدِّين {، قال الله تعالى: «مجدني عبدي»، فإذا قال العبد: ﴿ إِنَّاكَ نَعْبُدُ وَإِنَّاكَ نَسْتُعِينُ ﴾ قال الله تعالى:

«هذا بيني وبين عيدي ولعيدي ما سال» فَإِذَا قَالَ العَبِد: ﴿ اهْدِنَا الصَّرَاطَ المُسْتَقَيِمَ ﴾ قال الله تعالى: «هذا لعبدي! الحديث رواه سلم]

#### و ثانيا: ذكر الله تعالى بذكر أمره ونهيه وأحكام شرعه علما وعملاً ودعوة وتعليما:

وهذا على اقسام: منها:

ذكر أو امره ونواهيه وأحكام شرعه علماً وتعليمًا، بالإخبار عنه سبحانه أنه أمر بكذا، ونهى عن كذا، وأحب كذا وكره كذا، وأباح كذا، وتدارس ذلك في دروس العلم بالحلال والحرام، وهي بهذه المثابة من مجالس الذكر كما قال عطاء بن أبي رباح وغيره من السلف: مجالس الذكر هي مجالس الحلال والحرام، كيف تصلي وتصوم وتنكح وتطلق وتحج وتعتمر وتبيع وتشتري.

وكان أحد أنَّماة السلف في حلقة مع الناس يتذاكرون العلم، فقال لهم شاب: قولوا: سبحان الله والحمد لله، فقال الرجل: ويحك، في أي شيء كنا إذًا.

ومنها: ذكر أوامر الرب ونواهيه عملاً، عند تنفيذها وتطبيقها بالمبادرة إلى الصلاة في أوقاتها وتحقيق أركانها وشروطها والحرص على الطمأنينة والخشوع فيها، وكذا في الصوم والحج والبيع والشراء وسائر العبادات والمعاملات، فذكر أمر الله ونهيه شيء، وذكره عند أمره ونهيه بالانقياد والامتثال شيء أخر، وبهما يحقق العبد حقيقة التقوى بان يعبد الله على نور من الله يرجو ثوابه ويخشى عقابه ويسارع في مرضاته سبحانه.

ويدخل في هذا النوع ذكر الوعد والوعيد والثواب والعقاب علمًا وعملاً، وذكر الموت، وذكر الحنة والنار.

فإن العبد إذا أكثر من ذكر الموت والاستعداد له، وذكر الجنة والنار والثواب والعقاب كان ذلك أدعى إلى إحسسان العسمل وإتقسانه، وكف النفس عن شهواتها، وقد صبح عن النبي في أنه قال: اذكر الموت في صلاتك، فإن العبد إذا ذكر الموت في صلاته فإنه حري أن يحسن صلاته، وصل صلاة رجل لا يظن أنه يصلى صلاة غيرها، صحيح الجامع.

•• ثالثًا: ذُكر الله تعالى بذكر آلائه وإنعامه ومواقع فضله:

وهذا يكون أولاً بمعرفة النعم ومعرفة صاحب النعم ثم بشكر المنعم على سابغ نعمه علمًا وعملاً. قال تعالى: ﴿ وَمَا بِكُم مَنْ نَعْمَةٍ فَمَنَ اللَّهِ ﴾.

وال تعالى: ﴿ وَإِنْ تَعُدُّوا نِعْمَتَ اللَّهِ لاَ تُحْصُوهَا وقال تعالى: ﴿ وَإِنْ تَعُدُّوا نِعْمَتَ اللَّهِ لاَ تُحْصُوهَا إِنَّ الإنسَانُ لَظُلُومُ كَفَّارُ ﴾.

وُقد جعل المولى تبارك وتعالى لذلك عبودية خاصة هي الشكر، قال تعالى: ﴿ اعْطُوا أَلْ دَاوُودَ



شُكْرًا وَقَلِيلٌ مِّنَّ عِبَادِي الشَّكُورُ {، وَقَالَ لَعَسَرَجُكُم مِّنَ بُطُونَ أَخْسَرَجُكُم مِّنَ بُطُونَ أَمُسَاتِكُمْ لاَ تَعَلَّمُونَ شَيْتًا وَجَعَلَ لَكُمُ السَّمُّعَ وَالأَيْصَارُ وَالأَفْدُةَ لَعَلَّكُمْ تَشْكُرُونَ ﴾ [النحل ١٧] وقال تعالى: ﴿ لَمِّنْ شَكَرْتُمْ لاَزِيدَتُكُمْ وَلَئِنْ كَفُرْتُمْ لاَنِيدَتُكُمْ وَلَئِنْ كَفُرْتُمْ لاَزِيدَتُكُمْ ولَئِنْ كَفُرْتُمْ لاَنْ عَذَائِي لَشَدِيدٌ ﴾ .

واركّان الشكر: الاعتراف بالنعمة باطنًا، والتحدث بها ظاهرًا، وتصريفها فيما يرضّي مسديها وواهمها.

وقد كان رسول الله الله وقوم من الليل حتى تتفطر قدماه، فقيل له: هون على نفسك، تفعل هذا وقد غفر الله لك ما تقدم من ننبك وما تاخر ؟ فقال الله الله عندا شكورًا». وأفلا أكون عندا شكورًا».

وقد أوصى حبيبه معاذ بن جبل، وأوصانا أن نقول دبر كل صلاة: اللهم أعنا على ذكرك وشكرك وحسن عدادتك.

#### • ورابعا: ذكر الله عز وجل عند الابتلاء بالمصائب:

ويكون ذلك بالاسترجاع والصبر والرضا بالقضاء، قال تعالى: ﴿ وَاسْتَعِينُوا بِالصَّرِّرُ وَالصَّلَاةُ وَانَّهُمْ اللهُ الْحَاشِعِينُ (٤٠) الدِّينَ يَظُنُونَ الْهُمْ مُلَّلَقُوا رَبِّهُمْ وَانَّهُمْ اللهُ رَاجِعُونَ ﴾ الله والله والله وقال تعالى: ﴿ وَالْكُرُونِي النَّهُمُ اللهُ وَاسْتُكُرُوا لِي وَلاَ تَقُولُوا لِي وَلاَ اللهُ اللهِ الدِّينِ امنُوا استَعينُوا بَالصَّبِرِ وَالصَّلَاةِ إِنَّ اللهُ مَعْ الصَّابِرِينِ (١٥٣) وَلاَ تَقُولُوا لَمِن يُقْتَلُ فِي سَبِيلِ اللهُ امْواتُ بَلْ اَحْيَاءٌ وَلَكِنَ لاَ تَشْعُرُونَ يُقْتَلُ فِي سَبِيلِ اللهُ امْواتُ بَلْ اَحْيَاءٌ وَلَكِنَ لاَ تَشْعُرُونَ مِنْ الخَوْفُ وَالْجُوعِ وَفَقُصِ مِنْ الخَوْفُ وَالْجُوعِ وَفَقُصِ مِنْ الخَوْفُ وَالْجُوعِ وَفَقُصِ مِنْ الخَوْفُ وَالْجُوعِ وَفَقُصِ (١٥٥) اللهُ وَانَّ مِنْ الجَوْفُ وَالْمُ اللهُ وَإِنَّا لِلهُ وَإِنَّا لِللهُ وَأَنْ اللهُ وَانَّا لِللهُ وَانَّا لِللهُ وَإِنَّا لِللهُ وَانَّا لِللهُ وَانَّا لِللهُ وَانَّا لِللهُ وَانَّا لِللهُ وَانَّا لِللهُ وَانَّا لِللهُ وَانَّاكُ مُنْ الْبُعْدُونَ ﴾ [البيد عمرات عمرات مَن ربُهُمُ وَرَحْمَةُ وَأُولُئِكُ هُمُ الْمُهْتَدُونَ ﴾ [البيد عمرات واللهُ مِنْ ربُهُمُ الْمُهْتَدُونَ ﴾ [البيد عمرات والله مِنْ ربُهُمُ وَرَاكُونَ اللّهُ اللهُ اللهُ اللهُ وَانَا لِللهُ وَانَّا لِللهُ وَانَا لِللهُ وَانَا لِللّهُ وَانَا لِللهُ وَانَا لِللهُ وَانَا لِللّهُ وَانَا لِللهُ وَانَا لِللّهُ وَانَا لِللّهُ وَانَا لَاللّهُ وَانَا لِللّهُ وَانَا لِللهُ وَانَا لِللّهُ وَانَا لِللّهُ وَانَا لِللّهُ وَانَا لِللهُ وَانَا لَوْلِنَا لِللّهُ وَانَا لِللّهُ وَانَا لِللّهُ وَانَا لِللّهُ وَانَا لِللّهُ وَلَالْوالْوَانَ مِنْ رَبّهُمْ اللّهُ وَلَالِهُ وَانَا لِللّهُ وَلَالْوالْوَلَالِيلُ وَلَالْوالْوَانَ وَانَا لِللّهُ وَلَاللّهُ وَانَا لَهُ لِللّهُ لَاللّهُ وَلَالْوالْوَلُونَ اللّهُ لِلْهُ وَلَالْوالْوَلَالَّهُ اللّهُ لِللّهُ لِللّهُ لَاللّهُ لِللّهُ لِللّهُ وَلَالْوالْوَلَاللّهُ لِلْهُ لِللّهُ لِللّهُ لَاللّهُ لِلْلّهُ لِلْهُ لِلللّهُ لِلّهُ لِلْهُ لِللّهُ لِللّهُ لِلْهُ لِلْواللّهُ لِلْمُ لَلْمُلْول

فالمؤمن يجمع بين دوام الذكر لله عز وجل وشكره على سابغ نعمه، والصبر على قضائه وبلائه فيقوده لك إلى مقام الرضا بالله والرضا عن الله، وفي الحديث الصحيح يقول النبي في: عجبًا لأمر المؤمن إن امره كله له خير، وليس ذلك لأحد إلا للمؤمن، إن أصابه سراء شكر فكان خيرًا له، وإن أصابه ضراء صعر فكان خيرًا له، وإن أصابه ضراء صعر فكان خيرًا له، وإن أصابه ضراء

وفي الصحيح أيضًا يقول النبي ﷺ: «ذاق طعم الإيمان من رضي بالله ربًا وبالإسلام دينًا وبمحمد نبيًا». رأواه سلم]

#### ٥٥ خامسا: ذكر الله عز وجل عند العصية:

والمعاصي لا تقع من العبد المؤمن إلا حال الغفلة، قال تعالى: ﴿ وَلَقَدْ عَهِدْنَا إِلَى ادْمُ مِن قَبْلُ فَنَسِي وَلَمْ نَجِدٌ لَهُ عَرْمًا ﴾ [طه 10]، ثم ساق قصة إغواء الشيطان لابناء ادم وزوجه، وكيف انه وسوس لهما، وكذب عليهما، وغرهما، ﴿ فُوسُوسَ إِليَّهُ الشَّيْطَانُ قَالَ يَا آدَمُ

هَلُّ أَدُلُكُ عَلَى شَجِرَةِ الخَلْدِ وَمُلْكَ لاَ يَبْلَى (١٢٠) فَأَكَلاً مِنْهَا فَبَدَتُ لَهُمَا سَوْءًاتُهُمَا وَطَفَقًا يَخْصِفَانِ عَلَيْهِمَا مِنْ وَرَقَ الجَنَّةِ وَعَنَصَى ادَمُ رِبُهُ فَصَّفَ وَى (١٢١) ثُمُّ الجُنْنَاهُ رَبُهُ فَصَّفَ وَى (١٢١) ثُمُّ الجُنْنَاهُ رَبُّهُ فَتَابَ عَلَيْهِ وَهَدَى ﴾ [ط-١٣-١١].

والشاهد من الآيات أن الشيطان يسلك مع بني أدم نفس السحيل الذي سلكه مع أدم، وأن الإنسان الذي عرف ربه وأمن به لا يقع في الذنوب إلا في حال الغفلة عن الله وعن ذكر الله عز وجل، وفي حالة من الاغترار، وغلبة الشهوة وتمكنها منه، فلو ذكر الله عز وحل قبل المعصية لخاف، ولو ذكر أمره ونهيه ووعده ووعده لانزجر، ولكنه نسى وغفل عن ذكر ربه تحت وطاة ووسوسة الشيطان وغوايته، وشهوات النفس الأمارة بالسوء، والاغترار باللذة العاجلة، والشهوة المسطرة، فوقع في الذنب، وسقط في شرك الشيطان ومصايده، ولكنه مع ذلك إذا ذكر ربه فاسرع الله لاحدًا الله تائدًا قان الله عز وجل بتوب عليه كما تاب من قبل على الله أدم وبيدل الله بعد التوبة سيئاته حسنات فضلاً منه ورحمة، كما قال سيحانه: ﴿ وَالَّذِينَ لَا يَدُّعُونَ مَعَ اللَّهِ إِلَهُ الْمُلَّا أَخْدِ وَلَا يَقْتُلُونَ النَّفْسَ الَّتِي حَرِّمَ اللَّهُ إِلَّا بِالحِّقِّ وَلاَ يَزُّنُونَ وَمَن يَفْعَلْ ذَلِكَ بِلُقِ أَثَامًا (٦٨) يُضَاعَفُ لَهُ العَذَابُ يُومُ القِيامَةِ وَيَخُلُدُ فِيهِ شُهَانًا (٦٩) إِلاَّ مَن تَابٍ وَآمَنَ وَعَمِلَ عَمُلا صالحا فَأُولَٰئِكَ بُنِدَّلُ اللَّهُ سَبِّنَاتِهِمْ حَسِنَاتِ وَكَانَ اللَّهُ غَفُورًا رُحِيمًا (٧٠) وَمِن تَابَ وَعَمِلَ صَالِحًا فَإِنَّهُ نَتُوبُ إلى الله مَتَانًا ﴾ [الفرقان: ٦٠- ٧١].

وقد ربط الله سبحانه بين الذكر والاستغفار في سلوك عبداد الله المؤمنين المسارعين إلى مرضاته، فقال: ﴿ وَسَارِعُوا إلى مَغْفِرة مِّن رَبِّكُمْ وَجِنْهُ عَرْضُهُا السَّمُواتُ والأَرْضُ أَعَدَّتُ للْمُتَّقِينَ (١٣٣) الَّذِينَ يُنْفَقُونَ في السَّرَّاء والضَّرَاء والمَّاطِّمِينَ الْقَيْطُ والْعافِينَ عَن النَّاسِ والله يُحبُّ المُحسنِينَ (١٣٤) والَّذِينِ إِذَا فَعَلُوا الله سُوالله يُحبِّ المُحسنِينَ (١٣٤) والَّذِينِ إِذَا فَعَلُوا فَعَلُوا الله فَاسَتَغْفَرُوا للله وَلَمْ يُصِرُوا على مَا فَعَلُوا وَهُمْ بِعَلَمُونَ (١٣٥) أُولِئكُ جَزَاؤُهُم مَعْفُرةُ مَا فَعَلُوا وَهُمْ بِعَلَمُونَ (١٣٥) أُولِئكُ جَزَاؤُهُم مَعْفُرةُ مَن رَبُهمْ وَجَنَاتُ تَجْرِي مِن تَحْتِها الأَنْهارُ ضَالِدِينَ فَيها وَنَعُمْ أَجْرُ العَاملِينَ ﴾ [ال عمران ١٣٣-١٣].

والله الموفق

الحمد لله ما سبُّحت بحمده السنةُ الذاكرين، وسبحان الله ما اشرقت بأنوار طاعته وجوه العابدين وبعد:

إن المضاطر التي تحيط بالأمة كثيرة، وإن مكر الأعداء كبير، وإن المستهدف هو الإسلام وأهله، فالمآسي تلفح وجوهنا في كل شبر وواد من كل باغ وعاد. حتى تكاثرت الابتلاءات ما بين نكبة عبارة يقولون عنها السلام، وكوارث وأوبئة باتت تنخر في جسد قطاع عريض من الأمة، وتدمر اقتصادياتها، ما بين «انفلونزا» يقولون إنها للطيور، أصبحت تنهش في جسد الأدميين، بعد أن دمرت اقتصاد الثروة الداجنة، وقضت على صناعة الدواجن في مصر وغيرها، وحمى قلاعية تصيب الحيوانات ذات الحافر، مثل الأبقار والجاموس والأغنام والماعز، وبين أعداء الأمس واليوم الذين مازالوا يصبون جام كرههم وحقدهم في كل منحى بعد أن أذوا الأمة بالإساءة إلى حبيبها المصطفى متذرعين بالحرية المزعومة والإصلاح ـ وهم أبعد ما يكونون عنه ـ فاساؤوا إلى أمة المليار ونصف المليار مسلم!!

التحنيرمن الاعتذارعن الرسوم المسيئة للرسول ع إن السيرة النبوية هي الشمس الساطعة التي تربي عليها الأجيال بمنهج الوسط والاعتدال بعد أن تلقفتهم حِمافل الغرائز والشهوات، وطوقتهم فيالق الشبهات في شبكات ومنتديات، وغزتهم كتائب الانهزامية والفرقة والشيقات إلا من رحم الله، حتى جفت في قلوبهم ينابيع الحب المورق لنبيِّهم ﷺ، وشمائله وصحبه رضوان الله عليهم، وأعداء الإسلام مازالوا يعلنون عن أنفسهم، ويكشفون عن وجههم القبيح، فها هو «خوسيه ماريا اثنار» رئيس الحكومة الأسمانية السابق، والحليف المقرب لواشنطون يحذر أثناء زيارته لها الغرب من الاعتذار للمسلمين عن نشر العديد من الصحف الأوروبية لرسوم كاريكاتورية مسيئة لرسول الله على، وأن الاعتذار من قبل الدول الغربية عن نشر الصحف لتلك الرسوم سوف يضعف الموقف الغربي في عملية الإصلاح «المزعوم» والذي يراد تطبيقه في الدول العربية والإسلامية، وكذلك في الموقف الغربي تجاه ملف المجال النووي.

وأكد «اثنار» قائلا: «إذا قدمنا اعتذارًا عن الرسوم المسلمين فكيف يمكن أن يأخذوا تصريحاتنا مأخذ الجد عندما نتحدث عن الأسلحة النووية، رابطًا بذلك الوضع الناجم عن نشر تلك الرسوم المهينة التي اعتبر أنها مجرد «عمل صبياني» بالمفاوضات الجارية من أجل منع حكومة طهران من مواصلة المضي قدمًا في أبحاثها النووية. ووصف رئيس الحكومة الأسبانية السابق ردود الأفعال الأوروبية على الأعمال العنيفة التي قام بها المتظاهرون المسلمون بأنها «اعتراضات فاترة إلى حد كبير» حيث اعتبر

أن التسامح هو احترام القانون!! فَنْ يُوقَدُ نَارِهَا الْجِرِمُونَ

إن أكثر ما يوغر الصدور، ويشق الصفوف التعرض لمقدسات الأمم ودور العبادة فيها، أنَّا كانت القناعات تجاهها، وما حدث في الأيام الأخيرة في العراق بعد مرور ثلاث سنوات من الاحتلال الحاثم على أرض العراق من استفزاز صريح واستعداء صارخ لفئة على فئة أخرى بالاعتداء على قبرين، هو استفزازُ واستعداء لا يقره دين ولا ترعاه مصلحة راشدة، وإنما هي إثارة للفتنة واستنزاف للدم المسلم، وإثخان في حسد العراق المنهك والذي صار يُمسى على جرح، ويصبح على ذبح، ببيت على خطف وتشرق شمسه على نزف، ولئن كان المعتدي على حرمة القير محهولا فكنف بحوز أن بكون المعتدى على المساحد وأئمتها معلومًا؟!! كيف تُقَائل حادثة تتعدد احتمالات منفذيها بحريمة فاعلُها كاشف وجهه ظاهر رأسه؟!! كيف يُقَابَل الاعتداء على قبور عباد الله بالاعتداء على بيوت الله، أو يكون المساسُ بمراقد أحفاد رسول الله ﷺ رد فعله حرقُ لكتاب الله وقتل للمسلمين ومنعُ للصلاة؟!! ما لكم كيف تحكمون؟! أفلا تعقلون؟! قال تعالى: ﴿ وَمَنْ أَظْلُمُ مِمِّنْ مَنَعَ مَسَاجِدَ اللَّهِ أَنْ يُذْكَرَ فِيهَا اسْمُهُ وَسَعَى فِي خُرَابِهَا أُولَٰئِكَ مَا كَانَ لَهُمْ أَنَّ يَدْخُلُوهَا إِلاَّ خَائِفِينَ لَهُمْ فِي الدُّنْيَا خِزِّيُّ وَلَهُمْ فِي الْآخِرَةِ عَذَاتٌ عَظِيمٌ ﴾ [البقرة:١١٤].

مائة وسبعون مسجدًا تحرَق وتخرُب، وقُتل المصلون فيها، حتى سُحلوا في الشوارع!! حسبنا الله ونعم الوكيل!! فما هي إلا فتن يوقد نارها المجرمون، ويصطلي بعذابها الآمنون، وما دام المحتلُ جاثمًا والكلمة متفرقة والأضغان تنفث سمومها فإن الواقع ولائدً بثور.

وما يحدث في العراق على أيدي قوات الاحتلال ليس بأقل مما يحاك لسوريا ولبنان وإيران والسودان التي تعقد على أرضها - خلال ساعات من كتابة هذه السطور - واحدة من القمم العربية التي أصبحت تسير على الدرب المرسوم لها من قبل أمريكا والغرب مع ضخامة ما تواجهه هذه القمة من ماس ومؤامرات يراد تنفيذها في دارفور السودانية، وهي واحدة من مواطن الثروات التي تريد أمريكا ومعها حلفاؤها الانقضاض عليها، ولأجل هذا الهدف تبث الفتن والمؤامرات لإشاعة الرعب والقتل بن أبناء الشعب الواحد.

وإذا كان حال الأمة هكذا فلا يشغلنا ذلك عن الذود عن رسولنا الحبيب في وإننا بحاجة إلى المواجهة بكلمة الحق الصادعة، والقول السديد الذي ينهض به العالمُ والمعلّم، والمواعظ والخطيب، والمفكر والكاتب، إن على العلماء والمفكرين واصحاب الرأي والقلم وهم حُرّاس الدين والديار والقيم، عليهم مسئولية كبرى في رد تلك الهجمة الصليبية على الإسلام والمسلمين، ولابد من حسن التوظيف لمنابر الإعلام ووسائل النشر، والسعى الجاد نحو حفظ الدين والأمة والديار،

••إن المخساطرالتي تحيط بالأمة كثيرة، وإن مكر الأعداء كبير، وإن المستهدف هو الإسلام وأهله.

•• المآسي تلفح وجوهنا في كل شبر وواد من كل باغ وعاد.. حتى تكاثرت الابتلاءات ما بين نكبة عبارة، وكوارث وأوبئة باتت تنحر في جسد قطاع عريض من الأمة.

الم العدد السنة الحامسة والثلاثون

كما يجب التوجه نحو حفظ الحقوق وبناء القوة والسعي الجاد في جمع الكلمة والمحافظة على وحدة الصف، ومعرفة فقه الخلاف وادب الاختلاف، وحسن الدعوة إلى الله والجدال بالتي هي أحسن لا بالتي هي أخشن، والحوار الهادئ والنقد البنّاء.

إن سنة الطغيان وطريق العدوان واحد في كل زمان ومكان، إنها مسارعة إلى الشرفى كل دروبه، تحقيقًا للأغراض وتوصلاً للأطماع التي يسلكون إلى بلوغها كل سبيل، ويركبون إليها كل مركب، وهم متصفون بأوصاف من ذكرهم الله تعالى بقوله سبحانه: ﴿لاَ يَرْقُ بُونَ فِي مُؤْمِنِ إِلاَّ وَلاَ ذِمَّةٌ وَأُولَئِكَ هُمُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِي

وأهل الكفر ممن سولت لهم أنفسهم الكيد للمسلمين والإساءة إلى النبي الأمين الله لل يتوانوا في توجيه الضربات للمسلمين ما لم يهب المسلمين للدفاع عن نبيهم الله والزود عن إسلامهم، وقد يتحقق ذلك من خلال اتباعنا لبعض الوسائل التي نوجزها كالتالى على المستوى الفردي:

• التفكر والتدبر في دلائل نبوته و القاطعة بأنه رسول رب العالمين، وأصلها القرآن الكريم، وما تضمنه من دلائل على صدق نبوته .

تعلم الأدلة من القرآن والسنة وإجماع سلف الأمة على
 وجوب طاعة النبي ﷺ، والأمر باتباعه والاقتداء به ﷺ.

• العلم والمعرفة بحفظ الله تعالى لسنة نبيه ، وذلك من خلال الجهود العظيمة التي قام بها أهل العلم على مر العصور المختلفة، فبينوا صحيحها من سقيمها، وجمعوها على أدق الأصول التي انفردت بها هذه الأمة عن غيرها.

• استشعار محبته الله القلوب وذلك بتذكر كريم صفاته الخَلْقية والخُلُقية، وقراءة شمائله وسجاياه الشريفة، وكيف أنه قد اجتمع فيه الكمال البشرى في صورته وفي أخلاقه الله البشرى في المناسبة المنا

• استحضار عظيم فضلة وإحسانه على كل مسلم، إذ بلّغنا دين الله أحسن بلاغ وأتمه وأكمله، فقد بلغ الرسالة، وأدى الأمانة ونصح الأمة.

• عَزْوُ كَلْ فَضَلْ دنيوي وأَخْرُوي نَوْفَقَ إليه ونتنعم به إلى الله سبحانه الذي أمتن على البشرية برسوله الأمين، فكان سببًا في هدايتنا فجزاه الله عنا خير ما جزى نبيًا عن أمنه.

التعرف على الآيات والأحاديث الدالة على عظيم منزلته الله عند ربه ورفعة قدره عند خالقه عز وجل، ومحبة الله تعالى له، وتكريم الخالق سبحانه له غاية التكريم.

• الالتزام بأمر الله تعالى لنا بحبه ، بل تقديم محبته على محبة النفس لقوله ته: «لا يؤمن أحدكم حتى أكون أحب إليه من نفسه وولده ووالده والناس أجمعين».

وه ما يحدث في العراق على أيدي قصوات الاحتلال الصليبية ليس بأقل مما يحاك للمسلمين في سوريا ولبنان وإيران والمؤامرة الكبرى لزرع الفتن والاقتتال بين القبائل المحاك خيوطها لكي تتفذ في دارفور حيث البحث عن مواطن البحث عن مواطن الشروات من قبل بوش وأعوانه في الغرب الإ

الالتزام بامر الله تعالى لنا بالتادب معه على وقبول سنته لقوله تعالى: ﴿ يَا أَيُهَا النَّذِينَ آمَنُوا لاَ تَرْفَعُوا أَصْوَاتَكُمْ فَوْقَ صَوْت النِّبِيَ وَلاَ تَجْهَرُوا لَهُ بِالْقَوْلِ كَجَهْر بَعْضِكُمْ لِبَعْضِ أَنْ تَحْبَهُر بَعْضَكُمْ لِبَعْضَ أَنْ تَحْبَهُر بَعْضَكُمْ لِبَعْضَ أَنْ تَحْبَهُر بَعْضَكُمْ لِبَعْضَ أَنْ لَدُينَ تَحْبَهُر أَعْشَعُرُونَ ﴾ وقوله تعالى: ﴿ إِنَّ الدِّينَ اللَّهُ نَعْضُونَ أَصْول الله أُولَئِكَ الذِينَ المُتَحَنَ اللَّهُ تُلُوبَهُمْ لِلتَّقُونَ لَهُمْ عَنْدَ رَسُولِ الله أُولَئِكَ الذِينَ المُتَحَنَ اللَّهُ تُلُوبَهُمْ لِلتَّقُونَ لَهُمْ مَعْفَرَةٌ وَآجَرٌ عَظِيمٌ ﴾ [الحجرات].

الانقياد لأمر الله تعالى بالدفاع عن النبي على، ومناصرته وحمايته من كل أذى يراد به أو نقص يُنسب إليه كما قال تعالى: ﴿ لِتُ وَّمِدُوا بِاللَّهِ وَرَسُ ولِهِ وَتُعَرَّرُوهُ وَتُوقَّرُوهُ ﴾ تعالى: ﴿ لِتُ وَمُثُوا بِاللَّهِ وَرَسُ ولِهِ وَتُعَرَّرُوهُ وَتُوقَّرُوهُ ﴾ [الفتح ٨].

•• استحضار النية الصادقة وتجديدها نصرة له وذبًا عنه ﷺ.

استحضار الثواب الجزيل في الأخرة لمن حقق محبة النبي على الوجه الصحيح، طمعًا في أن يكون رفيقه على الجنة، لقوله على لمن أنت مع من الحنة، لقوله على لمن أحبت».

الحرص على الصلاة على النبي شي كلما ذكر، وبعد الأذان، ويوم الجمعة، وفي كل وقت، رجاء الثواب العظيم المترتب على ذلك وهذا من عظيم حقه شي علينا.

قراءة سيرة النبي شه الصحيحة، مع الوقوف على حوادثها موقف المستفيد من حكمها وعبرها، والاستفادة من الفوائد المستخلصة منها، ومحاولة ربطها بحياتنا وواقعنا.

تعلم سنته ته بقراءة ما صححه أهل العلم من الأحاديث المروية عنه ته مع محاولة فهم تلك الأحاديث، واستحضار ما تضمنته تلك التعاليم النبوية من الحكم الجلية والأخلاق الرفيعة والتعيد الكامل لله تعالى بها.

• • اتباع سنته ﷺ كلها مع تقديم الأوجب منها على غيره.

• • الحرص على الاقتداء به ﷺ في كل شيء.

• الحذر والبعد عن الاستهزاء بشيء من سنته على.

الفرح بظهور سنته ﷺ بين الناس والحزن على اختفاء
 بعضها وغربتها بين الناس.

محبة آل بيته ﷺ من أزواجه وذريته، والتقرب إلى الله
 تعالى بمحبتهم.

محبة أصحاب النبي ﷺ، وتوقيرهم، واعتقاد فضلهم
 على من جاء بعدهم في العلم والعمل والمكانة عند الله تعالى.

تربية الأبناء على محبة الرسول في جميع أحواله وتشجيعهم على حفظ الأذكار وتعلم السنن النبوية وتطبيق ذلك.

أرع محبة الرسول في نفوس الطلبة والطالبات من خلال إبراز حقه في على أمته والتذكير بشمائله وخلقه في.

 تخصيص أركان خاصة في المكتبات لكل ما له علاقة بالرسول عن وسيرته، والاهتمام به. •• أهل الكفرممن سولت لهم أنفسهم الكيد للمسلمين والإساءة إلى النبي الأمين على لنيتوانوا في توجيه الضربات للمسلمين ما لم يهب المسلمون للدفاع عن المسلمون للدفاع عن السلمون للدفاع عن السلامهم ((

• العمل على إعداد أعمال موسوعية أكاديمية غنية في السيرة النبوية تصلح كأعمال مرجعية وترجمتها إلى اللغات الأجنبية.

•• العمل على دعوة الناس وهدايتهم إلى هذا الدين بجميع أجناسهم وقبائلهم.

• بيان فضائل الرسول الله وخصائص أمته بأسلوب ممتع.

 بيان مواقفه شه مع أهله وجيرانه وأصحابه رضوان الله تعالى عليهم.

•• بيان كيفية تعامله ﷺ مع أعدائه من أهل الكتاب والمشركين والمنافقين.

• • بيان منهجه على في حياته اليومية.

•• إضافة حلقات لتحفيظ السنَّة النبوية إلى جوار حلقات تحفيظ القرآن الكريم في المساجد.

•• تصحيح المفاهيم الخاطئة لدى عامة الناس حول سُنته الله والدعوة إلى التمسك بما صح عنه فيها.

•• دحض وتفنيد الشبهات التي تثار حول الرسول ﷺ سدته.

• فشر ما ذكره المنصفون من غير المسلمين بشانه 3.

•• تخصيص صناديق تبرع لتمويل حملات نصرة الرسول

•• تكوين مجموعات تتولى إبراز محاسن هذا الدين ونظرة الاسلام لحميع الأنبياء بنفس الدرجة من المحبة والتوقير.

•• إنشاء مواقع أو منتديات أو تخصيص نوافذ في المواقع القائمة تهيم بسيرة المصطفى وإبراز محاسن الدين الإسلامي لمن لا يعرفونه.

• المساهمة في إنشاء القنوات الفضائية والإذاعات والمجلات التي تتحدث عن الإسلام ونبي الإسلام باللغات المختلفة وخاصة الانحليزية.

إنها سنة ربانية عامة لم يستثن الله منها أنبياءه ورسله، سنة الابتلاء مع علو مقامهم وشرف منزلتهم وكرمهم على ربهم، بل جعلهم الله أشد الناس بلاءً لما جاء في الحديث الشريف الصحيح عن سعد بن أبي وقاص رضي الله عنه قال: قلت: يا رسول الله، أي الناس أشد بلاء فقال: «أشد الناس بلاء الأنبياء، ثم الأمثل فالأمثل، يُبتلي الرجل على حسب دينه، فإن كان في دينه صلبًا اشتد بلاؤه، وإن كان في دينه رقة ابتلي على قدر دينه فما يبرح البلاء بالعبد حتى يتركه يمشي على قدر دينه فما يبرح البلاء بالعبد حتى يتركه يمشي على الأرض وما عليه خطيئة». فاللهم ارفع عنا البلاء.. وانصرنا على أعدائك وأعداء نبيك الأمين وأخر دعوانا أن الحمد لله رب العالمين.

وسنة الابت الاء سنة ربانية عامة لميستثن الله منها أنبياء ورسله، مع علو مقامهم وشرف منزلتهم وكرمهم على ربهم، بل جعلهم الله أشد الناس بلاء، فيبتلى الرجل على حسب دينه فإن كان في دينه وقة ابتلي على قدر البلاء دينه وقة ابتلي على قدر بالعبد حتى يتركه يمشي في الأرض وما يبرح البلاء يمشي في الأرض وما عليه خطيئة

الحلقة الأخيرة المكرث الحلقة الأخيرة المكرث المكرث

يقول الله تعالى: ﴿ كَلاَّ وَالْقَمَرِ (٣٣) وَاللَّيْلِ إِذْ أَدْبَرَ (٣٣) وَالصَّبْحِ إِذَا أَسْفَرَ (٣٣) إِنَّهَا لِإِحْدَى الكُبَرِ (٣٥) نَذِيرًا لَلْبَشَرِ (٣٠) لِمن شَاءً مِنكُمْ أَن يَتَقَدَّمَ أَوْ يَتَأَخَّرَ (٣٧) كُلُّ نَفْس بِمَا كَسَبَتْ رَهِيئَةٌ (٣٨) إِلاَّ أَصِحْابَ الْيَمِينِ (٣٩) في جَنَّاتٍ يَتَسَاطُونَ (٤٤) عَن المُجْرِمِينَ (٤١) مَا سَلَكَكُمْ فِي سَقَرَ (٣٤) قَالُوا لَمْ نَكُ مِنَ المُصلِّينَ (٣٤) وَلَمْ نَكُ نُطُعِمُ المِسْكِينَ (٤٤) وَكُنَّا نَحُوضُ مَعَ الخَائِضِينَ (٥٤) وَكُنَّا نُحُوضُ مَعَ الخَائِضِينَ (٥٤) وَكُنَّا نَحُوضُ الدَّينِ (٤٦) حَتَّى أَتَانَا اليَقِينُ (٧٤) فَمَا تَنفَعُهُمْ شَفَاعَةُ الشَّاوِيقِينَ (٨٤) فَمَا تَنفَعُهُمْ شَفَاعَةُ الشَّاوِيقِينَ (٨٤) وَكُنَّا نَحُورَةً مَعْرَضِينَ (٤٩) كَانَّهُمْ حُمُرُ مُسْتَنفِرَةُ (٥٠) فَمَا لَهُمْ عَن التَّذُكُرَةِ مَعْرضِينَ (٤٩) كَانَّهُمْ حُمُرُ مُسْتَنفِرَةُ (٠٠) فَرَتْ مِن قَسْوَرَةِ (٥٠) بَلْ أَن يَثِيدُ كُلُّ امْرِئَ مَنْهُمْ أَن يُؤْتَى صَبُحُفًا مُنْشَرَةً (٢٥) كَلاً بَل لاَ يَخَافُونَ الآخِرَةَ (٣٥) كَلاً التَّقُوى وَآهَلُ النَّعْورَةُ (٤٥) فَمَن شَاءَ ذَكَرَهُ (٥٥) وَمَا يَذْكُرُونَ إِلاَّ أَن يَشَاءَ اللَّهُ هُو آهُلُ التَّقُوى وَآهَلُ النَّعْفِرَة ﴾ [المِرْبَيَةُ وَلَى السَّعُورَة ﴿ وَلَى السَّعُورَة ﴾ [المِرْبَيَة -١٥].

#### تفسو الأبات

يقسم الربّ سبحانه على أنّ النار من الأصور العظام التي لا يجوز أن يُستهان بها، في قول سبحانه: ﴿ كَلاً وَالْقَمَرِ (٣٣) وَاللّيُل إِذْ أَنْبَرَ ﴾ أي سبحانه: ﴿ وَالصَّبْحِ إِذَا أَسْفَرَ ﴾ أي أشرف ﴿ إِنَّهَا لاحْدَى الكبر ﴾ أي النار إحدى الأمور العظام، ﴿ نَذِيرًا للَّبْشَرِ (٣٦) لِمِن شَاءَ مِنكُمْ أَن يَتَقَدَّمَ ﴾ نحو طاعة غير الله هربًا من هذه النار، ﴿ أَوْ يَتَأَخَّرَ ﴾ عن الطاعة إلى المعصية، فتخطفه كلاليب جهنم.

ويخبر الله تعالى أن ﴿ كُلُّ نَفْسَ بِمَا كَسَبَتُ رَهِينَهُ ﴾ أي محبوسة مقيدة، كما قال تعالى: ﴿ كُلُّ امْرَىٰ بِمَا كَسَبَ رَهِينُ ﴾ [الطور: ٢١]، ثم استثنى فقال: ﴿ إِلاَّ أَصْحَابَ اليَمِينِ ﴾ ﴿ فِي جَنَّاتٍ يَتَسَاءَلُونَ ﴾، فإنهم أحرار طلقاء، لم يكتسبوا ما يحبسهم، فأنهم محدهم الله برحمته، وأذن لهم في دخول الجنة، ﴿ فَاقَتْبِلَ بَعْضُهُمْ عَلَى بَعْضِ يَتَسَاءَلُونَ ﴾ [الصافات: ٥٠]، ﴿ فَاقْبُلَ بَعْضُهُمْ عَلَى بَعْضِ يَتَسَاءَلُونَ ﴾ [الصافات: ٥٠]،

أسباب دخولكم النار؟ ﴿قَالُوا لَمْ نَكُ مِنَ الْمُصَلِّينَ ﴾ أي: أجاب المجرمون من أهل النار مبينين أسباب دخولهم النار بقولهم: لم نك من المصلين، أي لم نتبع هذا الدين ولم نُصَلَ كما يصلي المسلمون، وفي هذا بيان لأهمية الصلاة كركن أعظم في هذا الدين.

﴿ وَلَمْ نَكُ نُطُعِمُ المِسْكِينَ ﴾ أي: ما عبدنا ربنا، ولا أحسنا إلى خلقه من جنسنا، وقد تقدّم أن الإحسان هو سبب دخول الجنة، وهؤلاء لم يحسنوا فيما بينهم وبين الله، ولم يحسنوا فيما بينهم وبين عباد الله، فذاقوا مس سقر، ﴿ وَكُنّا نَخُوضُ مَعَ الخَافِضِينَ ﴾ في أيّ أمر، وفي أيّ مسالة، لا نبالي الخَافِضِينَ ﴾ في أيّ أمر، وفي أيّ مسالة، لا نبالي بالحرام، ولا نتقي الكفر، بل كلما غوى غاو غوينا، بالحرام، ولا نتقي الكفر، بل كلما غوى غاو غوينا، ﴿ وَكُنّا نُكُذُ اللّهِ عَلَى اللّهِ اللّهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ الله الذي يقطع الحال ﴿ حَتّى أَتَانَا اللّهَ اللهُ يعني الموت، الذي يقطع كل شيء، وينهي كل زينة، وقد أمر الله تعالى نبيه

## إعداد / دعبد العظيم بدوي

أن يعبده حتى يأتيه الموت، فقال: ﴿ وَاعْبُدُ رَبُّكَ حَتَّى يَأْتِيكُ الْيَقِينُ ﴾ [الحجر: ٩٠]، ولما دخل رسول الله على عثمان بن مظعون رضي الله عنه وقد مات فقال على : «أما هو فقد جاءه والله اليقين».

وقد ضل قوم جعلوا اليقين درجة من درجات الدين، بل أعلى درجات الدين، وزعموا أن من وصلها سقط عنه التكليف، فليفعل ما يشاء، واستدلوا على سقط عنه التكليف، فليفعل ما يشاء، واستدلوا على يأتيك اليقين أو قالوا: فمن بلغ اليقين ترك العبادة: ﴿ وَاعْبُدُ رَبُكَ حَتَى كَذَبا ﴾ [التعفة أو]، ﴿ وَلَقَدْ قَالُوا كَلِمةَ الكُفُر وكَفُرُوا بَعْدَ كَذبا ﴾ [التعبة أو]، ﴿ وَلَقَدْ قَالُوا كَلِمةَ الكُفُر وكَفُرُوا بَعْدَ رَبِكَ حَتَى يَأْتِيكَ اليقينُ ﴾، ورأيناه ألنبيه أو التعبد ربه حتى مات، فهل مات أقبل أن يبلغ اليقين الذي يبلغه القوم المات ألجواب منهم المناهدة الأن الولي عندهم أفضل من النبي، حتى قال قائلهم: لقد خُصُنا بحرًا وقف الأنبياء بساحله ! وقال الآخر:

ــقــــام الشيـــوة في بررُخ فــويق الرســول ودون الولي

أما نحن فنقول: نبي واحد افضل من جميع الأولياء، وأن القوم ﴿ الشُيْطَانُ سَوَلَ لَهُمْ ﴾ [محد: ٢٠]، حتى قالوا ما قالوا، ولو كانوا يتدبرون القرآن لرجعوا عن قولهم بل عن كفرهم، وإلا فلي جعلوا انفسهم مع أهل سقر الذين قالوا: ﴿ وَكُنّا نُكَنّبُ بِيوْم الدّين (٢٦) حَتَّى أَتَانَا النّيقِينُ ﴾، قال تعالى: ﴿ فُمَا تَنفَعُهُمْ شَفَاعَةُ الشَّافِعِينَ ﴾؛ لأن الشفاعة لأهل الكبائر من أهل لا إله إلا الله، وأما من مات على غير لا إله إلا الله ﴿ فَمَا تَنفَعُهُمْ شَفَاعَةُ الشَّافِعِينَ ﴾.

ثم أنكر تعالى على المكذبين بيوم الدين إعراضهم عن التذكرة والهدى، فقال: ﴿ فَمَا لَهُمْ عَنِ التَّذْكُرةِ مُ مُعْرضِينَ (٤٩) كَأَنَّهُمْ ﴾ في إعراضهم عن الحق ﴿ حُمُرُ مُسْتَنفِرةٌ (٠٠) فَرَتْ مِن قَسُورة ﴾، شبه الله تعالى الكفار في فرارهم من الرسول وإعراضهم عن القرآن واستماع ما فيه من المواعظ بحمر وحشية جرت في نفارها ممن طاردها من اسد أو روعها من قانص أو أفرعها من صائد، وفي

تشبيههم هذا بالحمر مذمة ظاهرة، وتسفيه، وشهادة عليهم بخفة العقل والبله.

ثم كشف اللَّهُ عما في صدور القوم مما يمنعهم من الإيمان فقال: ﴿ يَلْ يُرِيدُ كُلُّ امْرِئُ مُنْهُمْ أَن يُؤتِّي صُحُفًا مُنْشَرَّةً ﴾، فهو الحسد الذي أكل قلوب القوم! لمَ بِخِتِصُّ مِحِمدُ بِالوحِي دُونِهِمِ ! ﴿ لُوُّلا نُزُلَ هَذَا القُرْآنُ عَلَى رَجُلُ مِّنَ القَرْيَتُسْ عَظِيمٍ ﴾ [الزخرف:٣١]، أو يُؤتِّي كلُّ واحد منهم كتابًا كما أوتي محمدٌ ! كما قال تعالى: ﴿ وَإِذَا جَاءَتُهُمْ آيَةٌ قَالُوا لَنَ نُؤْمِنَ حَتَّى نُؤْتَى مِثْلَ مَا أُوتَى رُسُلُ اللَّهِ ﴾ [الانعام: ١٢٤]، وقال تعالى: ﴿ وَقَالُوا لَنَ نُؤُمِنَ لَكَ دَتِّي تَفْجُرَ لَنَا مِنَ الأَرْضِ يَنْدُوعًا ﴾ إلى أن قالوا: ﴿ أَوْ تَرْقَى فِي السِّمَاءِ وَلَن نُؤْمِنَ لِرُقِبِكَ حَتَّى تُنَزَّلَ عَلَيْنَا كِتَابًا نُقْرَؤُهُ ﴾ [الإسراء: ٩٠-٩٠]. فهذا بعض ما في نفوسهم، وأخرُ بذكره اللهُ تعالى في قوله: ﴿ كَلاُّ بَل لاَّ يَضَافُونَ الآخرة ﴾ ، فهم ينفرون من الدعوة، ويناون عن التذكرة لأنهم لا يضافون عذاب الأضرة، لأنهم به مكذبون، ولو استشعرتْ قلوبهم حقيقة الآخرة لكان لهم شانُ غير هذا الشان المريب، ثم يقول تعالى: ﴿ كَلاَّ إِنَّهُ تَذَّكِرَةً ﴾ أي حقًا إن القرآن تذكرة أي موعظةً، ﴿ فَمَن شَاءَ ذَكَرَهُ ﴾ أي اتَّعظ به، ولكنَّ مشيئته مرتبطة بمشيئة الله، ولذا قال تعالى: ﴿ وَمَا نَذْكُرُونَ إِلَّا أَن يَشَاءَ اللَّهُ ﴾، والعبد لا يعرف ماذا بشياء اللَّهُ به، فهذا من الغيب المحجوب عنه، ولكنَّه يعرفُ ماذا يريدُ الله منه، فهذا مما بينه له، فإذا صدقت نيته في النهوض بما كلِّف أعانه اللَّه ووفقه إلى ما يرضي الله عنه، فالعبد لا يتحرك ولا يسكن الا بمشيئة الله تعالى وحسب مراده.

والله سبحانه ﴿هُوَ آهُلُ التَّقُوى ﴾ أي هو أهلُ أن يُخشى، لأنّه العزيزُ الجبار المتكبر، وهو سبحانه ﴿ أَهْلُ الْغُفِرَةِ ﴾ لمن يخشاه، كما قال تعالى: ﴿ إِنَّ اللّهِ مَا يُغْفِرَةُ وَأَجْرٌ كَبِيرٌ ﴾ اللّه ارزقنا خشيتك في السر والعالانية، واغفر لنا ننوبنا كلها، يقها وجلها، وأولها وآخرها. والحمد لله رب العالمين.

## الطلاق الشني والطلاق البلاعي

الحمد لله رب العالمين، الرحمن الرحيم، نحمده تعالى ونشكره، ونتوب إليه ونستغفره، ونصلي ونسلم على خير خلق الله محمد بن عبد الله صلاة وسلامًا دائمين إلى يوم الدين، وعلى آله وصحابته أجمعين، والتابعين ومن تبعهم بإحسان إلى يوم الدين، وبعد:

عن ابن عباس رضي الله عنهما قال: كان الطلاق على عهد رسول الله في وأبي بكر وسنتين من خلافة عمر، طلاق الثلاث واحدة، فقال عمر بن الخطاب رضي الله عنه: إن الناس قد استعجلوا في أمر قد كانت لهم فيه أناة، فلو أمضيناه عليهم! فأمضاه عليهم.

هذا الحديث أخرجه الإمام مسلم في صحيحه في كتاب الطلاق باب طلاق الثلاث برقم (١٥/١٤٧٢، ١٦، ١٥/١٤ ورواه الإمام أحـمـد في المسند برقم (٢٨٧٥)، ووفرجه عبد الرزاق في مصنفه بالأرقام (٢٣٣١، ١١٣٣٧)، وأخرجه النسائي برقم (٣٤٣٥) في كتاب الطلاق باب طلاق الثلاث المتفرقة قبل الدخول بالزوجة ، وأبو داود برقم (٢٢٠٠) في كتاب الطلاق باب «نسخ المراجعة بعد التطليقات الثلاث، وكذا أخرجه الطبراني والدارقطني والبيهقي.

قوله: «كانت لهم فيه أناة» أي مهلة، وبقية استمتاع لانتظار المراجعة.

وقوله: «تتابع الناس في الطلاق» جاء في بعض روايات الحديث: «فلما كان في عهد عمر تتابع الناس في الطلاق، تتابع بتاءين بعدهما ألف وبعد الآلف باء، أي آكثروا من إيقاع الطلاق الثلاث، وقال الإمام النووي في شرح مسلم: «هو بالياء رواية الجمهور، وضبطه بعضهم بالباء الموحدة وهما بمعنى (أي بمعنى واحد)، قال: لكن بالمثناة يستعمل في الشر وبالموحدة يستعمل في الشر وبالموحدة يستعمل في الخير والشر، فالمثناة هنا أحدد.

## اختلاف الفقهاء في العمل بهذا الحديث من القول الأول: القول الق

قول جمهور فقهاء الأمة وهو وقوع الطلاق الثلاث في "فم واحد" أي بلفظ: (أنت طالق ثلاثًا)، أو في مجلس واحد، أي بلفظ: (أنت طالق، أنت طالق، أنت طالق)، وحجتهم في ذلك ما استدلوا به وأورده ابن عبد البر في كتاب الاستذكار على النحو التالي:

ا – عن مالك أنه بلغه أن رجلاً قال لعبد الله بن عباس رضي الله عنهما: إني طلقت أمرأتي مائة تطليقة، فماذا ترى علي وقال له ابن عباس: طلقت منك لثلاث، وسبع وتسعون اتخذت بها أيات الله هُزُواً. (قال محقق الاستذكار: وأخرجه عبد الرزاق في المصنف، والبيهقي في السنن، وانظر المحلّي).

٢- عن مالك أنه بلغه أن رجلاً جاء إلى عبد الله بن مسعود رضي الله عنه فقال: إني طلقت امرأتي ثماني تطليقات، فقال ابن مسعود: فماذا قيل لك؟ قال: قيل لي إنها قد بانت مني، فقال ابن مسعود: صدقوا؛ من



طلق كما أمره الله فقد بين الله له، ومن لبس على نفسيه لبسنا جعلنا لبسنه مُلْصقاً به، لا تَلْبسنوا على الفسيكم ونتحمله عنكم، هو كما يقولون. (انظر تخريج الأثر السابق فإن هذا مثله).

"- أورد ابن عبد البر ما رواه ابن أبي شببة في مصنفه بسنده عن ابن عباس؛ أثاه رجل فقال: إن عمي طلق امراته ثلاثًا، فقال: إن عمك عصى الله، فاندمه الله ولم بجعل له مخرجًا.

 ٤- وآورد عنه أيضًا بسنده عن أنس قال: كان عمر إذا أُتي برجل يطلق أمراته ثلاثًا في مجلس واحد أوجعه ضربًا، وفرق بينهما.

ه- واورد عنه ایضا بسنده إلی عـمـران بن
 حـصين آنه سـئل عن رجل طلق امـراته ثلاثاً في
 مجلس، قال: عصى ربه وحرمت عليه.

٣- وكذا أورد عن ابن عمر قال: من طلق امراته ثلاثًا فقد عصى ربه، وبائت منه امرأته، ثم قال أبو عمر بن عبد البر: لا اعلم لهؤلاء الصحابة مخالفًا إلا ما خلا ذكره عن ابن عباس وهو شيء لم بروه عنه إلا طاووس، وسائر أصحابه رووه عنه خلافه.

٧- ثم أورد ما رواه عبد الرزاق في مصنفه وابن أبي شييبة بسنديهما عن ابن عباس رضي الله عنهما: أنه سئل عن رجل طلق أمراته عدد نجوم السماء، قال: يكفيه من ذلك رأس الجوزاء (أي ثلاث). ثم قال ابو عمر: فهذا سعيد بن جبير ومجاهد

ثم قال ابو عمر: فهذا سعيد بن جبير ومجاهد وعطاء وعمرو بن دينار وغيرهم يروون عن ابن عباس في طلاق الثلاث المجتمعات، انهن لازمات واقعات، قال: وذلك دليل واضح على وهي رواية طاووس عنه، وضعفها حين روى عنه في طلاق الثلاث المجتمعات انها كانت تعد واحدة على عهد رسول الله وابي بكر وصدر من خلافة عمر، ثم قال: ما كان لابن عباس ليخالف رسول الله والخليفتين إلى رأي نفسه، ورواية طاووس وهم وغلط، لم يعرج عليها أحد من ققهاء الأمصار بالحجاز والعراق والمغرب والمشرق والشام.

وممن قبال بذلك؛ أي أن الطلاق الشلاث بكلمة واحدة تلزم موقعها، ولا تحل له امراته حتى تنكح زوجًا غيره الأئمة الأربعة، وأصحابهم والتوري وابن ابي ليلي والاوزاعي والليث بن سعد وعثمان البتي

#### إعداد/زكريا حسيني

وإسحاق بن راهويه وغيرهم.

قال ابن عبد البر: وما أعلم أحدًا من أهل السنة قال بغير ذلك إلا الحجاج بن أرطأة، ومحمد بن إسحاق، وكلاهما ليس بفقيه ولا حجة فيما قاله.

القول الثاني: (عدم وقوع الطلاق الثلاث) حكاه ابن حزم، قال ابن القيم في زاد المعاد: حكي للإمام احمد فانكره، وقال: هو قول الرافضية، قال ابن عبد البر: ولم يقل به من أهل السنة إلا الحجاج بن الطاة.

وهو أنها لا تقع شيئًا، بل ترد لأنها بدعة محرمة، والبدعة مردودة لقوله : من عمل عملاً ليس عليه أمرنا فهو رد . ثم قال ابن القيم: وقد اعترف أبو محمد بن حزم بأنها لو كانت بدعة محرمة لوجب أن ترد وتبطل.

#### ي القول الثالث الله و عدم والسراء عالما ما الما

انه يقع به طلقة واحدة رجعية، قال ابن القيم: وهذا ثابت عن ابن عباس رضي الله عنهما، ذكره أبو داود عنه، قال الإمام أحمد: وهذا منهب ابن إسحاق: يقول: خالف السنة فيرد إلى السنة، وهو قول طاووس وعكرمة، وهو اختيار شيخ الإسلام ابن تيمية، وقد أيد ابن القيم هذا القول وانتصر له، ونهب إليه الشوكاني.

### واحتج القائلون بهذا القول بالنص والقياس، فأما النص فأحاديث منها:

الحديث ابن عباس الذي معنا والذي رواه عنه طاووس أن آبا الصهباء قال لابن عباس: آلم تعلم أن الثلاث كانت تجعل واحدة على عهد رسول الله وأبي بكر، وصدرًا من إمارة عمر ؟ قال: نعم، وقد سبق تخريجه في صدر المقال.

٢- ما رواه عكرمة عن ابن عباس رضي الله عنهما قال: طلق عبد يزيد - أبو ركانة وإخوته- أم ركانة، ونكح امراة من مزينة، فجاءت النبي فقالت: ما يغني عنى إلا كما تغني هذه الشعرة - لشعرة أخذتها من رأسها، ففرق بيني وبينه، فأخذت النبي حمية، فدعا بركانة وإخوته، ثم قال

لحلسائه: «ألا ترون أن فلانًا بشيبه منه كذا وكذا من عبد يزيد، وفلانًا منه كذا وكذا ؟ قالوا: نعم، قال النبي 🥌 لعبد يزيد: «طلقها» ففعل، ثم قال: «راجع امراتك أمُّ ركانة وإخوته، فقال: إنى طلقتها ثلاثًا يا رسول الله، قال: «قد علمت، راجعها» وتلا: ﴿ يَا أَنُّهَا النَّبِيُّ إِذَا طَلَّقْتُمُ النَّسَاءَ فَطَلَّقُوهُنَّ لِعِدَّتِهِنَّ ﴾.

[هذا لفظ أبي داود]

٣- وعند أحمد في المسند: «طلق ركانة بن عبد يزيد أخو بني المطلب امرأته في مجلس واحد، فحزن عليها حزنًا شديدًا، قال: فسأله رسول الله 🐷: كيف طلقتها؟» فقال: طلقتها ثلاثًا، فقال: «في مجلس واحد؟، قال: نعم، قال: «فإنما تلك واحدة فارجعها إن شئت، قال: فراجعها، فكان ابن عباس يرى أنما الطلاق عند كل طهر.

٤- ما أخرجه النسائي من حديث محمود بن لبيد رضى الله عنه قال: أخبر رسول الله 😅 عن رجل طلق امراته ثلاث تطليقات جميعًا، فقام غضبان ثم قال: «أيلعب بكتاب اللَّه وأنا بين أظهركم!! « حتى قام رجل وقال: يا رسول الله، ألا أقتله ؟

قال الشبيخ أحمد شاكر: نقل الشبوكاني عن ابن كثير أنه قال: «إسناده جيد». وقال ابن حجر في «بلوغ المرام»: «رواته موثقون»، وقال في فتح الباري: ·ورجاله ثقات، لكن محمود بن لبيد ولد في عهد النبي 🎏 ولم يثبت له منه سماع».

وأما القياس: فإنهم قالوا: قد تقدم أن جمع الثلاث محرم ويدعة، والبدعة مردودة؛ لأنها ليست على أمر رسول الله 👟، قالوا: وسائر ما تقدم في بيان التحريم يدل على عدم وقوعها جملة، قالوا: ولو لم يكن معنا إلا قوله تعالى: ﴿ فَشَنَهَادَةُ أَحَدِهِمْ أَرْبَعُ شُهَادَاتٍ بِاللَّهِ ﴾ [التوبة: ٦]، وقوله تعالى: ﴿ وَيَدْرَأُ عَنْهَا العَذَابَ أَن تَشْهُدَ أَرْبَعَ شُهَادَاتٍ بِاللَّهِ ﴾ [النور: ٨]، قالوا: وكذلك كل ما يعتبر له التكرار من حلف أو إقرار أو شهادة أو تسبيح أو تحميد أو تكبير، كما في قول النبي صلى الله عليه وسلم: «تحلفون خمسين يمينًا، وتستحقون دم صاحبكم،

قال ابن القيم رحمه الله تعالى في إعلام الموقعين (ج٣ ص٣٣): وما كان مرة بعد مرة لم يملك المكلف إيقاع مراته كلها حملة واحدة كاللعان، فإنه لو قال: «أشهد بالله أربع شهادات إنى لمن الصادقين»، كان مرة واحدة، ولو حلف في القسامة وقال: «أقسم بالله خمسين يمينًا أن هذا قاتله،، كان ذلك بمبنًا واحدة،

ولو قال المقر بالزنا: «أنا أقر أربع مرات أنى زنيت»، كان مرة واحدة؛ فمن يعتبر الأربع لا يجعل ذلك إلا إقرارًا واحدًا، وقال النبي 🍲: «من قال في يومه: سيحان الله ويحمده مائة مرة حُطت عنه خطاياه ولو كانت مثل زيد البحر». فلو قال: «سيحان الله ويحمده مائة مرة» لم يحصل له هذا الثواب حتى يقولها مرة بعد مرة، وكذلك قوله: «من سبح اللَّه دبر كل صلاة ثلاثًا وثلاثين، وحمده ثلاثًا وثلاثين، وكبره ثَلاثًا وثَلاثين». الحديث، لا يكون عاملاً به حتى يقول ذلك مرة بعد مرة، ولا يجمع الكل بلفظ واحد، وكذلك قوله تعالى: ﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا لِيَسْتَأْذِنكُمُ الَّذِينَ مَلَكَتُ أَيْمَانُكُمْ وَالَّذِينَ لَمْ يَبْلُغُوا الحُلُمُ مِنكُمْ ثَلاثَ مَرُاتِ ﴾، وهكذا قوله 🥶 في الحديث: «الاستئذان ثلاث مرات، فإن أذن لك وإلا فارجع»، لو قال الرجل ثلاث مرات هكذا كانت مرة واحدة، حتى يستأذن مرة بعد مرة. وهذا كما أنه في الأقوال والألفاظ، فكذلك هو في الأفعال سواء؛ كقوله تعالى: ﴿ سَنُعَذَّ بُهُم مُرِّتَيْنَ ﴾، إنما هو مرة بعد مرة، إلى أن قال: وهذه النصوص المذكورة وقوله تعالى: ﴿ الطُّلاقُ مَرِّتَانَ ﴾ كلها من باب واحد ومن مشكاة واحدة، والأحاديث المذكورة تفسر المراد من قوله: ﴿ الطَّلاقُ مُرِّتَانَ ﴾ فهذا كتاب الله وهذه سنة رسول الله 🐷، وهذه لغة العرب، وهذا عرف التخاطب، وهذا خليفة رسول الله 🍲 والصحابة كلهم معه في عصره وثلاث سنين من عصر عمر على هذا المذهب؛ فلو عدهم العاد بأسمائهم واحدًا واحدًا لوحد أنهم كانوا يرون الثلاث واحدة، إما بفتوى وإما بإقرار عليها، ولو فرض فيهم من لم يكن يرى ذلك فإنه لم يكن منكرًا للفتوى به، بل كانوا ما بين مفت ومقر بفتيا وساكت غير منكر.

القول الرابع: يقع الشلاث على المدخول بها، وتقع واحدة على غير المدخول بها، وذاهب إلى هذا الحسن البصري وإسحاق بن راهويه، وقد استدل أصحاب هذا القول برواية طاووس عن أبي الصهباء أنه قال لابن عباس رضى الله عنهما: أما علمت أن الرجل كان إذا طلق امرأته ثلاثًا قبل أن يدخل بها جعلوها واحدة على عهد رسول الله 🚈 وأبي بكر وصدرًا من إمارة عمر ؟ قال ابن عباس: بلي، كان الرجل إذا طلق امرأته ثلاثًا قعل أن يدخل بها جعلوها واحدة على عهد رسول الله 🐸 وأبي بكر وصدرًا من إمارة عمر، فلما أن رأى عمر الناس قد

تتابعوا فيها قال: أجيزوهن عليهم. رواه أبو داود.

والجمهور لم يفرق بين المدخول بها وغير المدخول، وهذا الحديث فيه التنصيص على غير المدخول بها، وهو مخالف لعامة الروايات للحديث نفسه، بالإضافة إلى أنه يرويه أيوب عن قوم مجهولين عن طاووس، فلا حجة فيه.

هذا، ولقد كتب العلامة الشيخ أحمد شاكر بحثًا في نظام الطلاق في الإسلام، وأفاض في الكلام حول وقوع الطلاق الثلاث، وقرر أن الخلاف بين التابعين فمن بعدهم في ذلك ونحوه إنما هو في تكرار الطلاق: قال رحمه الله تعالى: أعنى أن يطلق الرجل امراته مرة ثم يطلقها أخرى ثم ثالثة، وأعنى أيضًا: أن موضوع الخلاف هو: هل المعتدة يلحقها الطلاق؟ أى إذا طلقها المرة الأولى فصارت معتدة، ثم طلقها الثانية في العدة؛ فهل تكون طلقة واقعة ويكون قد طلقها طلقتين ؟ فإذا ألحق بهما الثالثة وهي لا تزال في عدتها الأولى؛ هل تكون طلقة واقعة أيضًا ويكون قد أوقع جميع الطلقات التي له عليها وأبانها وبت طلاقها وأن المعتدة لا يلحقها طلاق وفإذا طلقها الطلقة الأولى كانت مطلقة منه، وهي في عدتها، لا يملك عليها إلا ما آذن به اللَّه: ﴿ إِمْسَاكُ بِمَعْرُوفَ أَوْ تَسْرِيحُ بِإِحْسَانَ ﴾ إن ندم على الفراق راجعها فأمسكها، وإن أصر على الطلاق فليدعها حتى تنقضى عدتها ثم يسرحها بإحسان من غير مُضارة، ثم هو بالنسعة المها بعد ذلك إن رغب في عودتها حكمه حكم غيره من الرجال: خاطبٌ من الخُطَّاب، ثم قال رحمه الله: هذا هو موضع الضلاف على التحقيق، وأما كلمة: «أنت طالق ثلاثًا» ونحوها فإنما هي محال، وإنما هي تلاعب بالألفاظ، بل هي تلاعب بالعقول والأفهام!! ولا يعقل أن تكون موضع خلاف بين الأئمة من التابعين فمن بعدهم.

ولقد أطال الشيخ أحمد شاكر رحمه الله في تقرير ما ذهب إليه، فساق الآيات القرآنية والأحاديث النبوية، وقال بعد سردها والحديث عنها: وليس المقصود من الطلاق اللهو واللعب حتى يزعم الرجل لنفسه أنه يملك الطلاق كما يشاء، وكيف شاء ومتى شاء، وأنه إن شاء أبان المرأة بتة، وإن شاء جعلها معتدة يملك عليها الرجعة، كلا، ثم كلا، بل تشريع منظم دقيق من لدن حكيم عليم، شرعه لعباده رحمة بهم، وعلاجًا شافيًا لما يكون في الأسرة بين الزوجين من شقاق وضرار، ورسم قواعده وحد حدوده بميزان

العدالة الصحيحة التامة، ونهى عن تجاوزها، وتوعد على ذلك، ولهذا تجد في آيات الطلاق تكرار ذكر حدود الله، والنهي عن تعديها وعن المضارة: وتلك حُدُودُ الله فَلاَ تَعْتَدُوهَا وَمَن يَتَعَدُ حُدُودَ الله فَأَوْلَئِكَ هُمُ الظّالِمُونَ ﴾، ﴿ وَتِلْكَ حُدُودُ اللّهِ يُبْيَنُهُا لِقَوْم يَعْلَمُونَ ﴾، ﴿ وَتِلْكَ حُدُودُ اللّهِ يُبْيَنُهَا لِقَوْم يَعْلَمُونَ ﴾، ﴿ وَتِلْكَ حُدُودُ اللّهِ يُبْيَنُهَا لِقَوْم يَعْلَمُونَ ﴾، ﴿ وَتِلْكَ حُدُودُ اللّه يُبْيَنُهَا وَمَن يَفْعَلُ ذَلِكَ فَقَدْ ظُلَمَ نَفْسَهُ وَلاَ تَتُخِذُوا آيَاتِ اللّهِ هُزُوا ﴾، ﴿ وَاعْلَمُ وا آنُ اللّهَ يَعْلَمُ مَا فِي آنفُسكُمْ فَاحَدُرُوهُ ﴾.

وبعد هذا العرض لأقوال العلماء في وقوع الطلاق الشالاث؛ يقول الرجل لامراته: «أنت طالق ثلاثًا»، أو يقوله: «أنت طالق، أنت طالق، أنت طالق»، نرى أن القول الراجح في هذه المسالة هو قول الجمهور، وهذا لا يمنع الحاكم أو القاضى أن ياخذ بالقول المرجوح وهو القول الثالث الذي ذهب إليه شيخ الإسلام وتلميذه ابن القيم وقال به بعض العلماء مثل الشوكاني، ونرى أن المحصلة النهائية لكلام العلامة أحمد شاكر توافق ما قال به هؤلاء، ولا ينبغى أن يشنع على من يأخذ بهذا ولا أن يعد مبتدعًا كما يحلو لبعض من كتب في الطلاق إذ أن القول الفقهي وإن كان مرجوحًا فله وجه من الصحة، ولا مانع من الأخذ به في بعض الأحوال والأماكن والأزمان، ولقد وضع ابن القيم هذه المسالة تحت عنوان: تغير الفتوى بتغير الزمان والمكان، من كتابه إعلام الموقعين، كما أن زماننا هذا قد تهاون الناس فيه بالطلاق - وذلك لجهل كثير من المسلمين بأحكام دينهم - فيوقعون أنفسهم في الحرج، وربما شتت أسرُ، وتقطعت روابط بسبب التعجل في الطلاق، فإن كان أمير المؤمنين عمر بن الخطاب رضى الله عنه قد رأى تأديب الناس بإيقاع الطلاق الثلاث عليهم وإلزامهم بما الزموا به انفسهم، فإنما كان يؤدب أناسنًا رأى فيهم أن في إلزامهم ما ألزموا به أنفسهم زجرًا لهم ومانعًا من التعجل في أمر جعل الله لهم فيه فسحة، فلكل زمان أهله وحكامه الذين يوقعون باهل زمانهم ما يناسبهم.

فنسال الله تعالى أن يلهم عامة المسلمين رشدهم وأن يوفق علماءهم وأمراءهم لما فيه صالح العباد والبلاد، وأن يرزقنا والمسلمين العلم النافع والعمل الصالح، إنه ولى ذلك والقادر عليه.

وصلى الله وسلم وبارك على عبده ورسوله محمد وآله وصحبه أجمعين.

# منهج السلف في تفويض الصفات

#### ووالحلقة الثالثة وو

#### إعداد/د. محمد عبد العليم الدسوقي

استوى على عرشه حقيقة، وخص عرشه بذلك لأنه أعظم مخلوقاته، وإنما جهلوا كيفية الاستواء، فإنه لا تُعلم حقيقته، قال مالك رحمه الله: (الاستواء معلوم- يعني غير مجهول المعنى في لغة العرب- والكيف مجهول والسؤال عنه يدعة) (٨).

ولابى حنيصة عمن يقول: (لا أعرف ربي في السماء أو في الأرض)، قال: قد كفر، لأن الله تعالى يقول: (الرَّحْمَنُ عَلَى الْعَرْشِ اسْتُوى..طه/ ٥)، وعرشه فوق سماواته، وعمن يقول: (هو على العرش ولكن لا يدري العرش في السماء أو في الأرض)، قال: إذا أنكر أنه في السماء فقد كفر (٩)، كما سئل عن حديث النزول فقال: "بنزل بلا كيف (١١). ومما جاء عن عالم الدبار المصربة في وقته الإمام أنى حعفر الطحاوي الحنفي في العقيدة التي الفها، قوله: القرآن كلام الله، منه بدا بلا كيفية قولاً وأنزله على نبيه وحياً وصدّقه المؤمنون على ذلك حقاً وأيقنوا أنه كلام الله بالحقيقة ليس بمخلوق... والرؤية لأهل الجنة حق بغير إحاطة ولا كيفية، وكل ما في ذلك من الصحيح عن رسول الله ﷺ فهو كما قال، ومعناه على ما أراد.. إلى أن قال: والعرش والكرسى حق كما بين في كتابه، وهو مستغن عن العرش وما دونه محيط بكل شيء وفوقه (١١).

ولمحمد بن إدريس الشافعي رحمه الله تعالى فيما رواه عنه الحافظ المقدسي وشيخ الإسلام أبو الحسن على بن محمد الهكاري بسنده، قال: القول في السنة التي أنا عليها ورأيت عليها الذين رأيتهم فاخذت عنهم مثل سفيان بن عيينة ومالك فأخذت عنهم مثل سفيان بن عيينة ومالك محمدا رسول الله، وذكر شيئا ثم قال: وأن الله على عرشه في سمائه يقرب من خلقه كيف يشاء وينزل إلى سماء الدنيا كيف يشاء وذكر سائر الاعتقاد (١٦) والسيخه عالم الكوفة وكيع بن الجراح قوله في ولشيخه عالم الكوفة وكيع بن الجراح قوله في أحاديث الصفات مثل (حمل السماوات على أصبع)، أحاديث الم بين أصبعين من أصابع الرحمن): فسلم بهذه الإحاديث كما جاءت، ولا نقول: كيف سلم بهذه الإحاديث كما جاءت، ولا نقول: كيف

ومما قاله أبو الحسن الكرخي الشافعي في

من كلام فقهاء المذاهب وإجماعاتهم على وجوب الوقوف على مغانى الصفات وعدم البحث عما وراءها من الكنفية

ومن أقوال أهل العلم وأثمة السلف المؤيدة لما سبق ذكره ما أورده الذهبي عن سفيان الثوري قال: كنت عند ربيعة بن ابي عبد الرحمن - شبيخ مالك -فساله رحل فقال: (الرحمن على العرش استوى. طه/ ٥) كيف استوى فقال: (الاستواء غير مجهول والكيف غير معقول والإيمان به واحب والسؤال عنه بدعة)(١١، وفي لفظ أخر صح عن ابن عبينة وبنحوه عن اللالكائي قال: سئل ربيعة كيف استوى فقال: (الاستواء غير مجهول والكيف غير معقول ومن الله الرسالة وعلى الرسول البلاغ وعلينا التصديق) (٢)، وهو ثابت عن أم سلمة زوج النبي عليه السلام لكن بلفظ: (الكيف غير معقول والاستواء غير مجهول والإقرار به واجب والجحود به كفر)(٣)، وعن الإمام مالك إمام دار الهجرة (٤). ومن أقواله: الرحمن على العرش استوى كما وصف نفسه، ولا يقال كيف وكيف عنه مرفوع ، وفي رواية ذكرها أبو سعيد الدارمي بسنده عن جعفر بن عبد الله- وكان من آهل الحديث ثقية- أنه(٥) حين سيئل عن ذلك أخذته الرحضاء- أي العرق- وأطرق وجعلنا ننظر ما يأمر به في السائل فزاد: (والسؤال عنه بدعة، وإني أخاف أن تكون ضالاً) ثم أمر به فأخرج، قال أبو سعيد: وصدق مالك، لا بعقل منه كيف ولا يحهل منه الاستواء، والقرآن بنطق ببعض ذلك في غير آبة (١)."

وهو قول اهل السنة قاطبة ان كيفية الاستواء لا نعقلها بل نجهلها، وان استواءه كما أخبر في كتابه وانه كما يليق به، لا نتعمق ولا نتحذلق، ولا نخوض في لوازم ذلك نفياً ولا إثباتاً، بل نسكت ونقف كما وقف السلف، ونعلم أن لو كان له تاويل لبادر إلى بيانه الصحابة والتابعون، ولما وسعهم إقراره وإمراره والسكوت عليه، ونعلم يقيناً مع ذلك أن الله جل جلاله لا مثل له في صفاته و لا في استوائه ولا في نزوله، سبحانه وتعالى عما يقول الظالمون علوا كبيرا (٧) ومن أقوال الإمام القرطب صاحب عنهم لا يقولون بنفي الجهة ولا ينطقون بذلك، بل التفسير الكبير: وقد كان السلف الأول رضي الله عنهم لا يقولون بنفي الجهة ولا ينطقون بذلك، بل نطقوا هم والكافة بإثباتها لله تعالى كما نطق كتابه نطقوا شم والكافة بإثباتها لله تعالى كما نطق كتابه وأخبرت رسله، ولم بنكر أحد من السلف الصالح أنه

قصيدته التي زادت عن مائتي بيت:

العقيدة أصحاب الحديث فقداسمت

سارينات دين البليه استنبى اشراتب

ع ق الدهم أن الإله بذاته

على عبرسية مع علمية بالغبوات وأن استنبواء الرب يعتقل كبوته

ويجهل فيه الكيف جهل الشهارب (١٤)

ومن كلام الإمام البارع الحافظ عماد الدين اسماعيل بن كثير الشافعي صاحب التقسير المعروف باسمه، في هذا الصدد: واما قوله تعالى: (ثُمُ استَّتَوَى على العَرْش.) الأعراف/ ٥٤ يونس/ ٣ الرعد/ ٢ القرقان/ ٥٩ السجدة/ ٤ الحديد/ ٤)، فللناس فيها مقالات كثيرة جداً ليس هذا موضع بسطها، وإنما نسلك في هذا المقام مذهب السلف الصالح مالك والأوراعي والشوري والليشبن السلف سعد والشافعي وأحمد واسحاق بن راهويه وغيرهم من أمّمة المسلمين قديما وحديثاً، وهو إمرازها كما جاءت من غير تكييف ولا تشبيه ولا

ولاحمد بن حنبل قوله قبيل موته: أخبار الصفات تمر كما جاءت بلا تشبيه ولا تعطيل، وروى عنه ولده عبد الله بن احمد في كتاب السنة قال: سالت ابى عن قوم يقولون: لما كلم الله موسى

لم يتكلم بصوت، فقال لي أبي: (بل تكلم بصوت، وهذه الأحاديث تروى كما جاءت) (١٦)، كما روى عنه حنيل قوله: 'ادركنا الناس وما ينكرون من هذه الإحاديث شيئاً- أحاديث الرؤية- وكانوا يحدثون بها على الجملة، يعرونها على حالها غير منكرين لذلك ولا مــرتابين (١٧١)، وعن أحــمــد في رواية لبعضهم: لا يقال في صفات الرب عز وجل (كيف؟) و(لم) ، وعنه قوله: "نحن نؤمن بان الله عز وجل على العرش كنف شناء وكما شناء بلا حد ولا صفة يبلغها واصف ويحدها حاد، لما روى عن سعيد ين المسبب عن كعب الأحسار قال: قال الله تعالى في التوراة: (أنا من فوق عبادي وعرشي فوق جميع خلقي، وانا على عرشي ادبر عبادي ولا يخفي على شييء..)، وكونه عز وجل على العرش مذكور في كل كتاب أنزل على كل نبى أرسل بلا كيف.. ولا نخرج من الكتاب والسنة، نقرا الآية والخبر ونؤمن بما فيهما ونكل الكيفية في الصفات إلى علم الله عز

ومما جاء عن أبي محمد البربهاري شيخ حنابلة عصره ببغداد قوله: لا يُتكلم في الله إلا بما وصف به نفسه، ولا نقول في صفاته: (لم°) ولا (كيف°)، يعلم السر وأخفى، وعلى عرشه استوى، وعلمه بكل مكان (۱۸). والحمد لله رب العالمين.

- (١) وهي لفظ لمالك في رواية اخرجها الذهبي وابن مندة عن عالم المشرق يحيى بن يحيى النيسابوري وينظر في شانها المختصر ص
- (۲) العلو ص ٩٨ومختصره ص١٣٢و السنة للالكائي٣/ ٩٨مجلد٢و الاسماء والصفات ص١٦٥وفتح الباري٢١٢ و٤٣ باب (وكان عرشه على الماء)، واجتماع الجيوش ص٤٤ومعارج القبول١٣٢/١ وقال ابن تيمية في الحموية ص٤٢رواه الخلال بإسناد كلهم أئمة ثقات.
  - (٣) أخرجه مسلم في صحيحه واللالكائي في كتاب السنة من طريق الحسن البصري عن أمه عنها.
- (٤) يقول ابن قدامة: من المحتمل أن يكون ربيعة ومالك بلغهما قول أم سلمة فاقتديا بها وقالا مثل قولها لصحته وحسنه وكونه قول احدى أزواج النبي ١٤٠ ، ومن المحتمل أن يكون الله تعالى وفقهما للصواب والهمهما من القول السديد مثل ما الهمها .. ذم التاويل لابن قدامة ص١٢٠ .
- (٥) اي مالك بن أنس بن مالك الأصبحي الحميري،إمام دار الهجرة وأحد الأئمة الأربعة ولد سنة ٩٣ بالمدينة وتوفي بها سنة ١٧٩ . التذكرة / ٢٠٧ والتقريب/ ٢٢٣ .
  - (٦) الرد على الجهمية للدارمي ص ٢٨٠من عقائد السلف، وينظر شرح أصول السنة٣/ ٣٩٨مجلد٢ودم التاويل ص٥
- (٧) أخرجه الدارمي في الرد على الجهمية ص٣٣ وينظر مختصر العلو ص١٤١، ١٤٢ والأسماء والصفات للبيهقي ص١٦، ١٥ ووفتح الباري٣١/ ١٤٥ماب (وكان عرشه على الماء)، وعقائد السلف ص٥٨٧عن تفسير القاسمي المسمى بـ (محاسن التأويل) ومعارج القبول/١٣٥٠ .
  - (٨) العلوص١٩٤ ومختصره ص٢٨٣ وينظر القرطبي٣/ ٢٧٣٧ واجتماع الجيوش ص١٠٣، ١١٠ والمعارج ١/ ١٥٢.
  - (٩) العلو ص ١٠١ ومختصره ص١٣٦، ١٣٧ وينظر الفاروق للهروي وشرح الطحاوية ص ٢٦٧ والمعارج١ /١٣٤ .
    - (١٠) الأسماء والصفات للبيهقي ص ٧٧ه
    - (١١) العلو ص ١٥٨ ومختصره ص٢٣٥ وينظر اجتماع الجيوش ص٩٨ و المعارج ١٤٧/ .
- (١٢) العلو ص١٢٠ومختصره ص١٧٦وينظر وصية الإمام الشافعي ص٤٥والمعارج ١٣٨/١والاسماء والصفات ص١٧٥وعون المعبود ٤١/١٣، ٤٤وساقه ابن أبي يعلى في طبقات الحنايلة بإسناده المتصل إلى الشافعي ٢٨٣١.
  - (١٣) العلو ص ١٧ اومختصره ص٢٩ والسنة لعبد الله بن أحمد بن حنبل ص٦٤ والصفات للدارقطني ص٧١ .
  - (١٤) العلو ص ١٩١، ١٧٢مختصر ص٢٨١، ٥٥٥والمعارج ١٥٢/١ والشهارب جمع شهرب وهو العجوز الكبير.
    - (۱۰) تفسير ابن كثير٢/ ٢٢٠ .
    - (١٦) السنة ص ٧٠. ٧١وينظر فتح الباري١٣/ ٢٤٣باب(وكان عرشه على الماء).
      - (۱۷) المعارج ١/٢٧٦
    - (١٨) العلو ص ١٦٤ ومختصره ص٤٤٢ والشذرات لابن العماد ١٤٧/٢لمعارج١٧٤٧.

# فقهالصارة

# على النبي عليه

#### اعداد/صلاح نجيب الدق

الحمد لله كما ينبغي لجلال وجهه وعظيم سلطانه، والصلاة والسلام على من لا نبى بعده، أما بعد:

فإن للصلاة على النبي الله منزلة كبيرة في قلب كل مسلم، لذا سوف نتحدث بإيجاز عن الأحكام الفقهية المتعلقة بها، فنقول وبالله التوفيق:

قال الله تعالى في كتابه العزيز: ﴿إِنَّ اللهِ وَمَلائِكِتُهُ يُصلَّونَ عَلَى النَّبِيُّ يَا أَيُّهُ اللَّذِينَ آمَنُوا صَلُّوا عَلَيْهِ وَسَلَّمُوا تَسْلَيمًا ﴾ [الاحزاب: ٥٠].

قال ابن كثير رحمه الله: «المقصود من هذه الآية أن الله أخبر عباده بمنزلة عبده ونبيه عنده في الملأ الأعلى بأنه يثني عليه عند الملائكة، وأن الملائكة تصلي عليه، ثم أمر تعالى أهل العالم السفلي بالصلاة والتسليم عليه ليجتمع الثناء عليه من أهل العالمي، العلوى والسفلي جميعًا».

[تفسیر ابن کثیر ج۳ ص۱۹]

الجواب: لأن السلام هو تسليم النبي مما يؤذيه، فلما الجواب: لأن السلام هو تسليم النبي مما يؤذيه، فلما جاءت هذه الآية عقيب ذكّر ما يؤذي النبي من ﴿ وَمَا كَانَ لَكُمْ أَن تُوْدُو اللّهِ وَلا أَن تَنكِحُوا أَزْوَاجَهُ مِنْ بَعْدِهِ أَبَدًا إِنَّ ذَلِكُمْ كَانَ عَثْدِهِ أَبَدًا إِنَّ ذَلِكُمْ كَانَ عَثْدِهِ اللّهِ وَلا أَن تَنكِحُوا أَزْوَاجَهُ مِنْ بَعْدِهِ أَبَدًا إِنَّ ذَلِكُمْ كَانَ عَثْدِهِ اللّهِ وَلا أَن تَنكِحُوا أَزُواجَهُ مِنْ بَعْدِهِ أَبَدًا إِنَّ ذَلِكُمْ كَانَ عَثْدِهِ اللّهِ عَظْيِمًا ﴾ [الاحزاب ٣٠]، والأذية إنما هي من البشر، فناسب التخصيص بهم والتأكيد، وإليه الإشارة بما ذكره بعده، والنه الإلهة العجيلي ج٣ صُ١٥٤]

#### معنى الصلاة على النبي ك:

قال أبو العالية: «صلاة اللّه ثناؤه عليه عند الملائكة، وصلاة الملائكة الدعاء (أي أن الملائكة تطلب من اللّه الزيادة من ثنائه على النبي).

وقال ابن عباس: «يصلون: يُبَركون» (أي يدعون له بالبركة) البخاري - كتاب التفسير - باب ١٠).

قال الحليمي: معنى الصلاة على النبي 🚁: تعظيمه، فمعنى قولنا: اللهم صلَّ على محمد: عظمُ محمدًا.

قال ابن حجر: المراد تعظيمه في الدنيا بإعلاء ذكره وإظهار دينه، وإبقاء شريعته، وفي الآخرة بإجزال مثوبته وتشفيعه في أمته، وإبداء فضيلته بالمقام المحمود.

وقال ابن حجر أيضًا: معنى صّلاة اللّه على نبيه: ثناؤه عليه وتعظيمه، وصلاة الملائكة وغيرهم: طلب ذلك له من اللّه تعالى، والمراد طلب الزيادة، لا طلب أصل الصلاة. [فتح الباري جـ١١ ص١٦]

وقال أبن القيم: معنى صلاة الله على النبي في: الثناء على الرسول في، والعناية به، وإظهار شرفه، وفضله وحرمته، وصلاتنا على النبي في: تعني أننا نطلب من الله الزيادة في ثنائه على النبي في وإظهار فضله وشرفه وتكريمه وتقريبه له. [جلاء الأنهام ص٢١٠ ٢٦١]

#### معنى التسليم على النبي 🝜:

التسليم: معناه السلام، الذي هو اسم من أسماء الله تعالى، ومعنى التسليم أيضًا: لا خلوت يا محمد من الخيرات والبركات، وسلمت من المكاره والأفات والنقائص، فعندما نقول: اللهم سلّم على محمد، فإنها تعني: اللهم اكتب لمحمد في دعوته وأمته وذكره السلامة من كل نقص، فيزداد على مَرَّ الأيام عُلوًا، وأمته تكاثرًا، وذِكْره ارتفاعًا،

[فضل الصلاة على النبي للشيخ عبد المحسن العبّاد ص١٨٨]

#### حكم الصلاة على النبي عا:

الصلاة على النبي 😸 فرض على كل مسلم بالغ عاقل، مرة واحدة في العمر، وما عدا ذلك فهي سنة مستحبة.

[الشفا للقاضي عياض جـ٢ ص٦٢]

#### فضل الصلاة على النبي عا:

جاء في فضل الصلاة على النبي 😅 أحاديث كثيرة، سوف نذكر بعضًا منها:

ا- روى مسلم عن أبي هريرة أن رسول الله = قال: «من صلى على صلاة واحدة، صلى الله عليه عشراً». [مسلم حديث ٤٠٨]

٢- روى النسائي عن أنس أن النبي قال: «من صلى علي صلاة واحدة، صلى الله عليه عشر صلوات، وحُطت عنه عشر خطيئات، ورُفعت له عشر درجات».

[حديث صحيح: صحيح النسائي للألباني جا ص١٤]

٣- روى النسائي عن ابن مسعود أن النبي
 قال: «إن لله ملائكة سياحين في الأرض يبلغوني
 عن أمتى السلام».

[حديث صحيح: صحيح النسائي للألباني جـ١ ص١٤]

[حديث حسن: صحيح الجامع للألباني حديث ١٣٥٧]

٥- روى الترمذي عن أبي بن كعب قال: "كان رسول الله من إذا ذهب ثلثا الليل قام فقال: "يا أيها الناس: اذكروا الله، اذكروا الله، جاءت الراجفة تتبعها الرادفة، جاء الموت بما فيه، جاء الموت بما فيه، قال أبيّ: فقلت: يا رسول الله، إني أكثر الصلاة عليك فكم أجعل لك من صلاتي عليك "قال: ما شئت، قإن زدت فهو خير لك. قلت: فالنصف "قال: ما شئت، وإن زدت فهو خير لك، قلت: فالثلثين "قال: ما شئت فإن زدت فهو خير لك، قلت: فالثلثين "قال: ما شئت فإن زدت فهو خير لك، قلت: فالثلثين "قال: ما شئت كلها" وأل: إذا تُكفّى همك ويغفر ذنبك».

[حديث حسن: صحيح الترمذي للألباني حديث ١٩٩٩]

قال المنذري: قوله: «فكم أجعل لك من صلاتي» معناه: إني أكثر الدعاء، فكم أجعل لك من دعائي صلاة عليك؟» [الترغيب والترهيب جـ٢ ص٢٨٩]

وقال المباركفوري: قوله: «أجعل لك صلاتي كلها» أي أصرف بصلاتي عليك جميع الذي كنت أدعو به لنفسي. وقوله: «إذًا تُكفى همك» يعني إذا صرفت جميع أزمان دعائك في الصلاة علي أعطيت خَيْري الدنيا والآخرة. [تحفة الاحوني جلاص ١٢٨]

#### التحدير من ترك الصلاة على النبي عمداً:

١- روى الترمذي عن أبي هريرة أن رسول الله
 قال: «رَغِمَ أنفُ رجل ذُكرتُ عنده فلم يصلً
 علىُ». [حديث صحيح صحيح الترمذي حديث ٢٨٧٠]

رغم أنف: يعني لصق بالتراب ذلاً وهوانًا.

٢- روى الترمذي عن علي بن أبي طالب أن النبي قال: «البخيل مَنْ ذُكِرْتُ عنده فلم يصلً علي». [حديث صحيح، صحيح النرمذي حديث ٢٨١١]

"- روى الترمذي عن أبي هريرة أن النبي " قال: «ما جلس قوم مجلسًا لم يذكروا الله فيه، ولم يصلوا على نبيهم، إلا كان عليهم ترة (حسرة

وندامة) فإن شناء عذبهم وإن شناء غفر لهم». [حديث صحيح: صحيح الترمذي حديث ٢٦٩١]

صفة الصارة على النبي الله الله

سوف نذكر أصح صبغ الصلاة على النبي 🥌 ما بلہ:

ا- روى الشيخان عن كعب بن عُجْرة قال:
«خرج علينا النبي ق، فقلنا: يا رسول الله، قد
علمنا كيف نُسلَم عليك، فكيف نصلي عليك وقال:
قولوا: اللهم صل على محمد وعلى آل محمد، كما
صليت على آل إبراهيم، إنك حميد مجيد، اللهم
بارك على محمد وعلى آل محمد، كما باركت على
إبراهيم إنك حميد مجيد،

[البخاري حديث ٦٣٥٧، ومسلم حديث ٢٠٦]

٧- روى الشيخان عن أبي حميد الساعدي قال: قالوا: يا رسول الله، كيف نصلي عليك قال: قالوا: اللهم صل على محمد وعلى أزواجه ونريته، كما صليت على آل إبراهيم، وبارك على محمد وعلى أزوجه ونريته كما باركت على إبراهيم، إنك حميد مجيد. [البخاري حديث ٢٣٦٩، ومسلم ٤٠٠٠]

٣- روى النسائي عن زيد بن خارجة أن رسول
 الله قال: «صلوا عليً واجتهدوا في الدعاء،
 وقولوا: اللهم صلً على محمد وعلى أل محمد».

[حديث صحيح: صحيح النسائي جـ١ ص١٤]

#### حكم جهر المؤذن بالصلاة على النبي بعد الأذان:

إن جهر كثير من المؤذنين بالصلاة على النبي عـقب الأذان بدعـة لم يفـعلهـا النبي ق، والمؤذنون في عهده، ولم يفعلها الصحابة والخلفاء الراشدون والتابعون مع علمهم بفضل الصلاة على النبي ق، وحرصهم على الطاعات، ولو كان ذلك خيرًا لسبقونا إليه، ومن المعلوم أن الفاظ الأذان عبادة مبنية على التوقيف، لا يجوز الزيادة فيها ولا النقصان.

روى البخاري عن عائشة رضي الله عنها أن النبي على قال: «من أحدث في أمرنا هذا ما ليس منه فهو رد». [البخاري ٢٩٩٧]

قال الإمام مالك بن أنس: من ابتدع في الإسلام بدعة يراها حسنة، فقد زعم أن محمدًا على خان الرسالة؛ لأن الله تعالى يقول: ﴿ اليَوْمُ أَكُمْتُ لَكُمْ رِينَكُمْ وَأَنْمَمْتُ عَلَيْكُمْ نِعْمَتِي وَرَضِيتُ لَكُمُ الإسلام بينًا ﴾ [المائدة ٣]، فما لم يكن يومقد دينًا، فلا يكون اليوم دينًا، ولا يكون اليوم دينًا، ولا يكون

#### حكم الصلاة على غيرنيينا محمد علاء

سوف نتناول الحديث عن هذه المسالة من عدة وجوه بإيجاز شديد: أولاً: الصلاة على الأنبياء والمرسلين:

قال ابن القيم: سائر الأندياء والمرسلين يصلى عليهم ويُسلم. [جلاء الأقهام ص١٢٧]

روى البيهقي عن أبي هريرة أن رسول الله 🛎 قال: «صلوا على أنبياء الله ورسله فإن الله بعثهم كما بعثنيه. [حديث حسن صحيح الجامع للألباني حديث ٢٧٨٢]

ثانيا: الصارة على آل نبينا محمد على حميما

بمعنى أن نقول: اللهم صلَّ على أل محمد. قال ابن القيم: أل النبي 🥌 يُصلي عليهم بلا خلاف بين الأمة. [جلاء الأفهام ص١٣٦]

#### ثالثًا: هل نصلي على آل نيبنا محمد منفردين؟

بمعنى أن يفرد واحد منهم بالذكر، فيُقال: اللهم صلِّ على على، أو اللهم صلِّ على الحسسن أو الحسين أو فاطمة ونحو ذلك، وهل يُصلى على أحد من الصحابة ومَنْ بَعُدهم؟ لم حياه إليس له عمال

قال الإمام النووي رحمه الله عند الإحابة عن هذين السؤالين: الصحيح، الذي عليه الأكثرون أنه مكروه كراهة تنزيه، لأنه شعار أهل البدع، وقد نَهِينًا عَنْ شَيْعَارِهُمْ. [الأنكار للنووي ص١٥٩]

قال ابن القيم: إن الرافضة إذا ذكروا أئمتهم يصلون عليهم بأسمائهم، ولا يصلون على غيرهم ممن هو خبير منهم وأحب إلى رسول الله 😇 ، فينبغى أن تُخالفوا في هذا الشعار.

[حلاء الأفهام ص ١٤٠]

#### فائدة هامة:

قال الإمام النووى: اتفق العلماء على حواز جعل غير الأنبياء تبعا لهم في الصلاة، فيُقال: اللهم صلَّ على محمد وعلى أل محمد وأصحابه وأزواجه وذريته وأتباعه، للأحاديث الصحيحة في ذلك، وقد أمرنا به في التشهد، ولم يزل السلف عليه خارج الصلاة أيضنا. [الأذكار للنووي ص١٦٠]

#### حكم قول: قلان عليه السلام:

فرق أهل العلم بين السيلام والصيلاة، فقالوا: السلام يُشرع في حق كل مؤمن، حي وميت، حاضر وغائب، فإنك تقول: بلغ فلانًا منى السلام، وهو تحية أهل الإسلام، ولذا يجوز أن نقول: فلأن عليه

وأما الصلاة فإنها من حقوق الرسول 🥌 ، ولهذا يقول المصلى: السلام علينا وعلى عباد الله الصالحين، ولا يقول: الصلاة علينا وعلى عياد الله الصالحين. [جلاء الأفهاء ص١٦٦، ١٢٠]

#### أوقات الصلاة على الثبي ته:

ذكر أهل العلم أوقاتًا وأحوالاً يُستحبُ عندها أن تصلى على النبي 🍑 ، يمكن أن توجزها فيما

الماري المسالي عن السراق السي القالمية ١- بعد ترديد نداء المؤذن للصلوات المفروضة.

- ٢ عند دخول المسجد والخروج منه.

٣- بعد التشهد الأخير في الصلاة.

٤- عقب دعاء القنوت.

٥- في صلاة الجنازة بعد التكبيرة الثانية.

٦- قبل الدعاء ويعده على الإطلاق.

٧- عند خطية الجمعة والعيدين والاستسقاء وغيرها.

رها. ۸- عند ذِکْر اسمه 🎏 او کتابته.

٩- عند الصفا والمروة في الحج والعمرة.

١٠- يوم الجمعة.

١١- عند الصياح والمساء

١٢ - عند ختام المحلس.

١٣- عند القاء دروس العلم و ختامها.

١٤- ين التكسرات أثناء صيلاة العبدين. [الشفا للقاضي عباض جـ٢ ص٦٦- ٧٢، جلاء الأفهام ص٤٦٣. ٢١١]

#### ثمرات الصلاة على النبي عند

ذُكر الإمام ابن القيم ثمرات للصلاة على النبي

🥌 ، يُمكن أن نجملها فيما بلي: 🎎 🏂 🏂

١- أنها امتثال لأمر الله تعالى.

٢- سبب للحصول على الحسنات ورفع الدرجات ومحو السيئات.

٣- شفاعته يوم القيامة لمن يصلي عليه.

٤- أنها سبب لقرب المسلم من النبي 😅 يوم

٥- أنها سبب لصلاة الله والملائكة على المسلم.

٦- أنها سبب لإجابة الدعاء.

٧- أنها سبب لمغفرة الذنوب وجلاء الهموم.

٨- أنها سبب لطيب المجلس. عالم ليساح الم

٩- أنها تنفى عن قائلها صفة البخل.

١٠- أنها سبب لدوام محية قائلها للنبي 🥌

١١- أنها متضمنة لذكر الله وشكره، ومعرفة نعمه على عياده بإرساله النبي الهداية الناس.

١٢- أنها سبب للبركة في ذات المصلي وعمره

وعمله وأسباب مصالحه. إجلاء الإقهام ص١٦٦. ٦٢٦] واحر دعوانا أن الحمد لله رب العالمين.

وصلى الله وسلم على نبينا محمد وعلى آله وصحبه والتابعين لهم بإحسان إلى بوم الدين

## مشروع تيسير حفظ السنة

## دررالبحار من صحيح الأحاديث القصار

## ألف حديث كل ثلاث سنوات

الحلقة السابعة والعشرون إعداد / علي حشيش

٧٨١- عَنْ حُذَيْفَةَ، قَالَ: قَالَ النبيُّ 😅 لأَهْلِ نَجْرانَ: ﴿ لأَبْعَثَنَّ - يَعْنِي عَلِيكُمْ، يَعْنِي - أَمِينًا حَقُّ آمِينِ، فَأَشْرُفَ [متفق عليه من حديث حديقة] أَصْحَابُهُ، فَيَعَثُ أَبًا عُبِيْدَةً رضى الله عنه. [متفق عليه من حديث على] ٧٨٢- «خَيْرُ نِسْنَائِهِا مَرّْيُمُ ابْنَةً عِمْرَانَ، وَخَيْرُ نِسِنَائِهَا خَدِيْجِةً «. ٧٨٣- اكَمُّلُ مِنَ الرَجَالِ كَثِيرٌ، وَلَمْ يَكُمُلْ مِنْ النِّسَاءِ إِلاَّ آسِيَةٌ امْرَأَةُ فِرْعَوْنَ، وَمَرْيَمُ بِنْتُ عِمْرَان وَإِنَّ فَضْل [متفق عليه من حديث ابي موسي] عَائِشَةً عَلَى النَّسَاءِ كَفَضْلُ الثُّريد(١) عَلَى سَائِرِ الطُّعَامِ.. ٧٨٤- أَتَى جِبْرِيلُ النَّبِيِّ 📚 فَقَالَ: يَا رَسُولَ اللَّهِ، هَذَه خُديجَةَ قَدُّ أَنَتْ مَعَها إِنَاءُ فِيهِ إِدَامٌ أَوْ طُعَامُ أَوْ شُرَابٌ، فَإِذَا هِيَّ أَتَتَٰكَ فَاقْرَأْ عَلَيْهَا السَّلامَ مِنْ رَبِّهَا وَمَنِّي وَبَشَّرْهَا بَبْيتٍ فِي الجَنَّةِ مِنْ قَصَبِ(٢)، لاَ صَخَبَ(٣) فِيهِ وَلاَ امتفق عليه من حديث ابي هريرة] ٧٨٠- عَنْ عَائِشْنَةَ أَنَّ النَّبِيُّ 😻 قَالَ لَهَا: ﴿ أُرِيتُكِ فِي الْمُنَامِ مَرَّتَيْنَ أَرَى أَنُّكُ فِي سَرَقَةً ( ٩) مِنْ حَرِيرٍ، وَيَقُولُ: هَذِهِ [متفق عليه من حديث عائشة] امْرَاتُكَ، فَأَكْثَيْفُ، فَإِذَا هِيَ أَنْتِ، فَأَقُولُ: إِنْ يَكُ هَذَا مِنْ عِنْدِ اللَّهِ يُمْضِهِ،. ٧٨٦- «يَا عَائِشَةُ هَذَا جِبُرِيلُ يَقُرأُ عَلَيْكِ السَّلامِ». فَقَالَتْ: وعليه السَّلامُ وَرَحْمَةُ اللَّهِ وَبْرِكَاتُهُ. تَرَى مَا لاَ أَرَى. [متفق عليه من حديث عائشة] تُريدُ النَّبِيُّ 😇. [مثفق عليه من حديث البراء] ٧٨٧- قَالَ النَّبِيُّ 👺 لحمنَانَ: «اهْجُهُمْ أَوْ هَاجِهِمْ وَجِبْرِيلُ مَعْكَ». ٧٨٨- عَنْ عَائَشِمَةَ قَالَتْ: اسْتَأْذَنَ حَسَّانُ النَّبِيِّ 😸 فِي هِجَاءِ المُشْرِكِينَ. قالَ: «كَيْفَ بِنُسَبِي»، فَقَالَ حَسَّانُ: [مثلق عليه من حديث عائشة] لأَسْلُنُكُ مِنْهُمْ، كَمَا تُسَلُّ الشُّعَرَّةُ مِنَ العَجِينِ». ٧٨٩- عَنْ أَنْسَ بْنُ مَالِكِ قَالَ: حَزِيْتُ عَلَى مَنْ أَصِيبَ بِالحُرِّةِ، فَكَتَبَ إِلَى َّزَيْدُ بْنِ أَرْقَمَ - وَبَلَغَهُ شَيِدَةُ حُزُنى -[متفق عليه من حديث زيد] يَذْكُرُ أَنَّهُ سَمِعَ رَسُولِ اللَّهِ 📚 يقولُ: «اللَّهُم اغْفِرْ للأَنْصِارِ وَلاَبْنَاءِ الأَنْصَارِ . . ٧٩٠- إيَّاكُمُ وَالطِّنُّ، فإنَّ الظُّنَ أَكْذَبُ الحُديثِ وَلاَ تَجَسَّسُوا، وَلا تَجَسَسُوا، ولاَ تَناجَشُوا، ولاَ تَحاسنُوا، ولاَ [متعق عليه من حديث ابي هريرة] تَبَاغَضُوا، وَلاَ تُدَابِرُوا، وَكُونُوا عِبَادَ اللَّهِ إِخُوانًا». ٧٩١ - عَنْ عَائِشَةَ قَالَتُ: اسْتَاذَنَ رَجُلُ عَلَى رَسُولِ اللَّهِ 🍣 فَقَالَ: «النَّذَنُوا لَهُ، بِنُّسَ أَخُو العَشِيرِةِ، أَوْ ابْن العَشْيِرَةِ». فَلَمَّا دَخَلَ الْإِنْ لَهُ الكَلَامَ. قُلْتُ: يَا رَسُولَ اللَّهِ، قُلْتَ: الذي قُلْتَ ثُمُّ اَلَئْتَ لَهُ الكَلَامَ. قَالَ: أَيْ عَائِشَةَ، إِنْ شَنَّ [مثفق عليه من حديث عائشة] النَّاسِ مَنْ تَرَكَهُ النَّاسُ آوِ وَدَعَهُ النَّاسُ اتَّقَاءَ فُحُشِهِ . ٧٩٢- عَنْ جَابِر بْنْ عَبْدِ اللَّهِ قَالَ: مَرَّ رَجُلُ في الْمُسْجِدِ، وَمَعَهُ سِهَامُ، فَقَالَ له رسولَ اللَّه 💝 : «أَمْسِكُ [متفق عليه من حديث جابر] ٧٩٣- بكَانَ رَسُولُ اللَّهِ 📚 إِذَا ارْتَحَلَ قَبِّلَ أَنْ تَرْيغَ الشَّمْسُ أَخُرُ الظُّهُّرَ إِلَى وَقُتِ العَصَّر، ثُمَّ نَزَلَ فَجَمَعَ

Maria de la Caracte

[متفق عليه من حديث انس]

[مثفق عليه من حديث المغيرة]

٧٩٤- "آرايتم لَوْ آنُ نَهْرًا بِبَابِ آحَدَكُمْ يَغْسِلُ فِيه كُلُ يَوْم خَمْسًا، مَا تَقُولُ ذَلِكَ يُبْقِي مِنْ دَرَنِهِ " قَالُوا: لا يُبْقَي مِنْ دَرَنِهِ شَيْئًا. قَالَ: "فَذَلِك مِثْلَ الصَّلُواتِ الخَمْسِ، يَمْحُو اللَّهُ بِهِنُ الخَطَايَا " [مَالَقَ عَلَيْه مَن حَبِيث الله مربرة] مِنْ دَرَنِهِ شَيْئًا. قَالَ: "فَذَلِك مِثْلُ الصَّلُواتِ الخَمْسِ، يَمْحُو اللَّهُ بِهِنُ الخَطَايَا " [مَالَق عَلَيْه مَن حَبِيث الله مربرة] من المُغيرةِ بنِ شَعْبَةَ، قَالَ: كُسِفِقتِ الشَّمْسُ عَلَى عَهْدِ رَسُولُ الله عَلَى عَهْدِ رَسُولُ الله عَلَى عَهْدِ رَسُولُ الله عَلَى الله عَلَى اللهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللهُ ع

بِيْنَهُمَا، فَإِذَا زَاغَت الشَّنُمُسُ قَبْلَ أَنْ يَرْتَحِلَ صَلَّى الظُّهْرِ ثُمُّ رَكِبَ..

رَأَنْتُمْ فَصِلُّوا، وَادْعُوا اللَّهُ ..

٧٩٦- عَنْ جَابِر بْنِ عَبْدِ اللَّهِ قَالَ: ﴿قَالَ لَنَا رَسُولُ اللَّهِ 😇 يَوْمَ الحُدَيْبِيَةَ: أَنْتُمْ خَيْرُ أَهْلِ الأَرْضِ». وكُنَّا أَلْفًا وَأَرْبُعُماِئَةٍ. وَلُو كُنْتُ أُبْصِرُ اليَوْمَ لأَرَيْتُكُمْ مَكَانَ الشُّجَرَةِ. [متلق عليه من حديث جابر] ٧٩٧- «تَكَفُّلُ اللَّهُ لِمْنْ جَاهَدَ فِي سَبِيلِهِ، لاَ يُخْرِجُهُ إِلاَّ الجِهَادُ فِي سَبِيلِهِ، وتَصْدِيقُ كَلِمَاتِهِ بِأَن يُدْخِلَهُ الجِنَّةَ، أَوْ [منقق عليه من حديث ابي هريرة] نُرْحِعَهُ إِلَى مَسْكَنَّهُ الذِي خَرَجَ مِنْهُ مِنْ أَجْرِ أَوْ غَنيمةٍ .. ٧٩٨- ﴿ لاَ يَزِالُ مِنْ أُمَّتِي أُمَّةً قَائِمةً بِأَمِرِ اللَّهِ لاَ يَضُرُّهُمْ مَنْ خَذَلَهُمْ وَلاَ مَنْ خَالَفَهُمْ حَتَّى يَأْتِيَهُمْ أَمُّرُ اللَّهِ وَهُمْ [متفق عليه من حديث معاوية] ٧٩٩- عَنْ أَنَسَ بْن مَالِكِ قَالَ: مَرَّ النَّبِيُّ ﷺ بِامْرَاةٍ تَبَكي عِنْدَ قَبْرِ فَقَالَ: «اتَّقِي اللَّهُ واصّْبِري». قَالَتْ: إِلْيَكَ عَنِّي، فَإِنَّكَ لَمْ تُصَبُّ بِمُصِيبِتِي وَلَمْ تَعْرِفَهُ فَقِيلَ لَهَا: إِنَّهُ النَّبِيِّ ﷺ؛ فَأَتْتُ بَابَ النبيِّ ﷺ فَلَمْ تَجِدْ عِنْدَهُ بَوَّابِينَ؛ [متفق عليه من حديث انس] فَقَالَتْ: لَمْ أَعْرِفْكَ. فَقَالَ: «إِنَّمَا الصِّنْرُ عِنْدَ الصَّدْمَةِ الأُولِيَ». ٨٠٠- إِذًا رَأَى أَحُدُكُمُ جِنَازَةً، فَإِنْ لَمْ يَكُنْ مَاشِيًا مَعَهَا، فَلْيَقُمْ حَتَّى يُخَلُّفَهَا أَو تُخَلُّفُهُ ؟ أَوْ تُوضَعَ مِنْ قَبْل أَنْ [مثقة عليه من حديث عامر بن ربيعة] تُخلفه .. ٨٠٨- «دَعَا النّبيّ 😻 الأَنْصَارَ، فَقَالَ: «هَلْ فِيكُمْ أَحَدُ مِنْ غَيْرِكُمْ» قَالُوا: لأَ، إِلاَّ ابْنُ أُخْتِ لَنَا، قَالَ رَسُولُ اللّهِ [متفق عليه من حديث انس] عه: «انْنُ أَخْتِ القَوْمِ مِنْهُمْ». ٨٠٢ - عَنْ أُمَ الفَضَّلُ بِنْتِ الحَارِثِ، أَنُّ نَاسًا اخْتَلُفُوا عِنْدَهَا، يَوْمَ عَرَفَةَ فِي صَوْم النَّبِيِّ ﷺ، فَقَالَ بَعْضُهُمْ: هَوَ صَائِمٌ، وَقَالَ بَعْضُهُمْ: لَيْسَ بِصَائِمٍ. فَأَرْسَلَتْ إليهِ بِقَدَح لَبْنِ، وَهُوَ وَاقِفُ عَلَى بَعيرِه، فَشَرَبَهُ. [متفق عليه من جديث أم الفضل] ٨٠٣- «قَاتَلَ اللَّهُ يَهُودَ، حُرِّمَتْ عَلَيْهِمُ الشُّحُومُ(٦) فَبَاعُوهَا وأَكَلُوا أَتُّمَانُهَا». [متفق عليه من حديث ابي هريرة] ٨٠٤- عَنْ ابْنِ عَبَّاسِ رَضِيَ اللَّهُ عَنهما قَالَ: بَلَغَ عُمَرَ أَنَّ فُلاَنًا بَاعِ خَمْرً<mark>ا. فَق</mark>َالَ: قَاتَلَ اللَّهُ فُلاَنًا، أَلَمْ يَعْلَمْ أَنُّ رَسُولَ اللَّهِ 📚 قَالَ: ﴿قَاتَلَ اللَّهُ الدِّيهُودَ، حُرِّمَتْ عَلَيْهِمُ الشُّحُومُ فَجِملوَها فَبَاعُوهَا ﴾. ﴿ وَتَعَقَ عَلَيْهُ مِنْ حَدِيثُ عَمْرٍ ا ٨٠٥- ﴿إِنَّ اللَّهُ حَرُّمَ عَلَيكُمْ عُقُوقَ الأُمُّهَاتِ، وَوَأْدَ البَثَاتِ، وَمَنْعَ وَهَاتِ، وَكُره لكم قِيلَ وَقَالَ، وَكَثْرَةَ السُّؤَالِ، [مثقق عليه من حديث المغيرة بن شعبة] و اضاعة المال». ٨٠٦- «إِنَّ امْرَاةً وُجِدَتْ، في بَعْض مَغَازِي النَّبِيِّ ﷺ مَقْتُولَةً؛ فَأَنْكَرَ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ قَتْلَ النِّسَاءِ والصِّبْيانِ». [متقق عليه من حديث ابن عمر] ٨٠٧- «لاَ يَقْتَسِمْ وَرَثَتِي بِينَارًا، مَا تَرَكْتُ، يَعْدَ نَفَقَةٍ نِسِنَائِي وَمَثُونَةٍ عَامِلِي، فَهُو صَدَقَةُ .. منفق عليه من حديث أبي هريرة] ٨٠٨- عن النَّبِيِّ ﷺ قَالَ: رأى عِيسَى ابْنُ مَرْيَمَ رَجِلاً يَسْرِقُ، فَقَالَ لَهُ أَسْرَقْتَ ؟ قَالَ: كَلاَّ، واللَّهِ الذي لاَ إله إلاّ [متفق عليه من حديث ابي هريرة] هُو، فقالَ عِيسَى: آمَنْتُ بِاللَّهِ وَكَذَّبْتُ عَيْنِي». ٨٠٨- عَنْ حَارِثَةَ بْن وَهْبِ الخُزَاعِي قَالَ: صَلِّي بِنَا النَّبِيُّ 😅، وَنَحْنُ أَكْثَرُ مِا كُنَّا قَطُّ، وآمَنَهُ بِمِنَى رَكَعَتَيْنِ». [منفق عليه من حديث حارثة] ٨١٠- عَنْ عُمَرَ، قَالَ: كَانَ رَسُولُ اللَّهِ 😻 يُعْطيني العَطَاءَ فاقُولُ: اعْطِهِ مَن هُوَ أَفْقُرُ إليهِ مِنيَّ، فَقَالَ: خُذْهُ، إِذَا حَاءَكَ مِنْ هَذَا المَال شَيْءٌ وَأَنْتَ غَيرُ مُشْرُفٍ وَلاً سَائِل فَخُذْهُ، وَمَا لاَ، فلا تُثْبعُهُ نَفْسَك، ٨١١ - عَن النبيُّ ﷺ قال: «قَالَ سُلَيْمَانُ بْنُ دُاوِدَ لأطُوفَنَّ اللَّيْلَةَ عَلَى سَبْعِينَ امْرَأَةً، تَحْملُ كُلُ امْرَأةٍ فَارسُنا يُجاهِدُ فِي سَبِيلِ اللَّهِ، فَقَالَ لَهُ صَاحِبُهُ: إِنْ شَاءَ اللَّهُ، فَلَمْ يَقُلْ، وَلَمْ تَحملْ شَبِينًا، إِلاَّ وَاحِدًا سَاقِطًا إحْدَى شَيِّقُيْهِ، فقالَ النبيُّ ﷺ: «لُو قَالَها لجَاهَدُوا فِي سَبِيلِ اللَّهِ». وقالَ النبيُّ الله عليه من حديث ابي هريرة] اهـ.

- (١) الثريد: كانوا يعملون الثريد فيما طبخ باللحم.
- (٢) قصيد المراديه قصب اللؤلؤ المجوف، المادية
  - (٣) الصفيد الصوت المختلط المرتفع.
    - (٤) النصب الشقة والتعب
      - (٥) سرقة: هي القطعة من الحرير.

# مفتارات من علوم القرآن

## الأحاديث الضعيفة والموضوعة الواردة في فضائل سورة الفاتحة

الحمد لله والصلاة والسيلام على رسول الله ﷺ، وبعد:

فقد ذكرنا في الأعداد السابقة كلام بعض آئمة المسلمين حول فضائل سورة الفاتحة وما ورد فيها من احاديث صحيحة والتعليق عليها وتوضيح ما فيها من معان جليلة، وإتمامًا للفائدة رأيت أن أجمع الأحاديث الضعيفة والموضوعة الواردة في فضائل سورة الفاتحة ليحذر القارئ

#### منها، وإليك نصوصها:

#### ١- وبسم الله الرحمن الرحيم مفتاح كل كتاب، ضعيف جداء

رواه الخطيب في «الجامع» كما في «المنتقى منه» (١/١٩) قال الشيخ الألباني في السلسلة الضعيفة رقم (١٧٤١): وهذا إسناد ضعيف مسلسل بالضعف والعلل، فإنه مع كونه مرسلاً أو معضلاً سقط من إسناده الصحابي والتابعي على الأقل.

٢- أتاني جبريل عليه السلام، فقرأ، (بسم الله الرحمن الرحيم) فجهر فيها . موضوع.

قال الشيخ الألباني رحمه الله في السلسلة الضعيفة رقم (٢٤٩١): موضوع: أخرجه الدارقطني في «السنن» (١٨/٣٠٧/١) ثم قال رحمه الله: هذا إسناد تالف، والمتهم به (خالد بن إلياس) فإنه متروك، بل قال ابن حبان في المجروحين (٢٧٩/١): يروي الموضوعات عن الثقات، حتى يسبق إلى القلب أنه الواضع لها.

قَال الشيخ الألباني: ولا يصح في الجهر بالبسملة حديث، وكل ما ورد في الباب لا يصح إسناده وفي الصحيح خلاف ذلك، فراجع «نصب الراية» وغيرها.

٢- من كتب، بسم الله الرحمن الرحيم ولم يغم الهاء التي في (الله) تعالى كتب الله له ألف ألف حسنة، ومحا عنه ألف ألف سيئة ورفع له ألف ألف درجة، موضوع.

ذكره المُلاعلي القاري في «الأسرار المرفوعة في الأخبار الموضوعة، رقم (١١٣٨)، وقال: رواه ابن العباس بن الضحاك البلخي، كذاب اشر. وابن عراق الكناني في «تنزيه الشريعة المرفوعة عن الأحاديث

الشنيعة الموضوعة»، وقال: فيه العباس بن الضحاك. وذكره الشـوكـانـي في «الفـوائد المجـمـوعـة في

In the particular of the last of the

الأحاديث الموضوعة، بلفظ «من كتب بسم الله الرحمن الرحيم ولم يُعَوِّر الهاء...» ثم قال: قال ابن حبان: المبتدئ يعلم أن هذا (موضوع)، والعباس بن الضحاك البلخي - يعني المذكور في إسناده - دجال. والمراد والله أعلم من كلمة (يُعْم) المذكورة في

هذا الخبر (الطول).

قال ابن فارس في معجم المقاييس في اللغة: (عَمُ) العين والميم أصلُ صحيح واحد يدلُ على الطُول والكثرة والعلو.

#### ٤- ، فاتحة الكتاب شفاء من السم ،. موضوع.

رواه سعيد بن منصور في سننه والبيهقي عن أبي سعيد، وأبو الشيخ في الثواب عن أبي هريرة وأبي سعيد معًا، وأخرجه الديلمي في «فردوس الأخبار» رقم (٤٣٦٤)، وقد حكم عليه الشيخ الألباني بالوضع في السلسلة الضعيفة (٣٩٩٧).

هُ - إِنَّ اللهُ عَزُ وَجِلَ أَعَطَانَيَ فَيمَا مَنَّ بِهُ عَلَيْ، إِنِي أَعَظِي تَكُ فَاتَحَةَ الكَتَابِ، وَهِي مَنْ كَنُورَ عَرَشَي، ثم قسمتها بيني وبينك نصفين .. ضعيف.

رواه الديلمي في «فردوس الأخبار» رقم (٦٣٦)، عن صالح بن بشير المري عن ثابت عن أنس مرفوعًا، وذكره السيوطي في الجامع الصغير رقم (١٦٨٧)، وذكره العقيلي في الضعفاء (١٩٩/٢) في ترجمة صالح بن بشير المري وضعفه. وذكره الإلباني رحمه الله في السلسلة الضعيفة رقم (٣٠٥١) وقال: وهذا إسناد ضعيف، صالح هذا – وهو ابن بشير – قال

الحافظ في التقريب: ضعيف، وقال الذهبي في «الضعفاء»: قال النسائي وغيره: متروك.

اذرات فاتحة الكتاب من كنز تحت العرش - معدف.

أخرجه الديلمي من طريق أحمد بن بديل. قال الشيخ الألباني بعد ما ذكر سنده: هذا إسناد ضعيف. (السلسلة الضعيفة رقم ٤٠٢٤).

٧- ، قال ريكم: ابن آدم أنزلت عليك سبع آيات. ثلاث لي وثلاث لك، وواحدة بيني وبينك. فأما التي لي في ﴿ الحُمْدُ لِلهِ رَبِّ العَالَمِينَ (٢) الرَّحْمَنِ الرَّحِيمِ (٣) مَالِكِ يَوْم الدَّين ﴾، والتي بيني وبينك: ﴿ إِيَّاكَ نَعْبُدُ وَإِيَّاكَ نَسْتَعِينُ ﴾ منك العبادة وعلي العون لك، وأما التي لك، في ﴿ اهْدِنَا الصَرَّاطَ المُسْتَقِيمَ ﴾ هذه لك، ﴿ صراط الدِينَ أَنْعَمْتَ عَلَيْهِمْ عَيْرِ المُغْضَوْبِ عليْهِمْ ﴾ اليهود. ﴿ وَلاَ الضَّالَينَ ﴾ النصاري، ضعيف جدا.

أخرجه الطبراني في الأوسط (٦٤١١) من طريق سليمان بن أرقم عن الزهري عن أبي سلمة بن عبد الرحمن بن أبي بن كعب، قال: قرأ رسول الله ﷺ فاتحة الكتاب، ثم قال:... فذكره.

واخرجه الهيشمي في مجمع الزوائد برقم (٢٦٥).

وقال فيه سليمان بن أرقم وهو متروك. وقال الألباني رحمه في السلسلة الضعيفة رقم (٥٤٤٣)، وهذا إسناد ضعيف جدًا، أفتُه ابن أرقم هذا، فإنه متروك، كما قال الذهبي في «الكاشف» والهيثمي في المجمع وبه أعله.

ثم إن في متنه نكارة، فقد صح بلفظ «قال الله تعالى: قسمت الصلاة بيني وبين عبدي نصفين، ولعبدي ما سال، فإذا قال العبد: (الحمد لله رب العالمين)، قال الله: حمدني عبدي...). الحديث. رواه مسلم وأبو عوانة في صحيحيهما وغيرهما، وهو مخرج في الإرواء (٥٠٢).

مرات وضعت جنبك على الضراش، وقرات فاتحة الكتاب و(قل هو الله أحد) فقد أمنت من كل شيء إلا الموت مضعيف.

أخرجه البزار من حديث انس مرفوعا، وقال المنذري: رجاله رجال الصحيح إلا غسان بن عبيد. وكذا قال الهيثمي في مجمع الزوائد رقم (١٧٠٣٠): فيه غسان بن عبيد، وهو ضعيف، ووثقه ابن حبان وبقية رجاله رجال الصحيح. وإليه أشار الحافظ ابن حجر بقوله في «بذل الماعون في فضائل الطاعون» وفي سنده راو ضعيف. وانظر السلسلة الضعيفة للألباني رقم (٥٠٦٢).

ان فاتحة الكتاب وأية الكرسي والآيتين من (أل عمران): ﴿ شَهِدَ اللَّهُ أَنَّهُ لاَ إِلَهَ إِلاَّ هُوَ وَالْمُلائِكَةُ وَأَلُهُ أَنَّهُ لاَ إِلَهَ إِلاَّ هُوَ وَالْمُلائِكَةُ وَأُولُوا العلم قَائِمًا بِالْقَسْطُ لاَ إِلَهَ إِلاَّ هُوَ العَرْيِرُ

الحَكِيمُ (١٨) إِنَّ الدِّينَ عِندَ اللهِ الإسْسالامُ ﴾ و ﴿ قُلُ اللَّهُمُ مَاكِ المُلْكِ بَقُوْتِي الْمُلْكَ مَن تَشَاءُ وَتَنزِعُ المُلْكَ مَمُنَ اللّهُ عَلَيْكَ مَن تَشَاءُ وَتَنزِعُ المُلْكَ مَمُن تَشَاءُ وتَعْزِعُ المُلْكَ مَمُن اللّهَ عَيْدِ حَسَابٍ ﴾ هن مَشفعات ما بينهن وبين الله حَجابَ. فقلن: يا رب: تهبطنا إلى أرضك وإلى من يعصيك ؟ قال الله: بي حلفت لا يقرؤهن أحد من عبادي دبر كل صلاة إلا جعلت الجنة مأواه على ما كان فيه، وإلا اسكنته حظيرة الفردوس، وإلا قضيت له كل يوم سبعين حاجة أدناها المففرة، وموضوع.

رواه ابن حبان في المجروحين، وابن السني، عن محمد بن زنبور، عن الحارث بن عمير: ثنا جعفر بن محمد، عن أبيه، عن جده، عن علي بن أبي طالب رضي الله عنه مرفوعًا. وقال ابن حبان: موضوع لا أصل له، والحارث كان ممن يروى عن الأثبات الموضوعات. قال الشيخ الألباني في السلسلة الضعيفة رقم (٦٩٨): قلت: وثقه المتقدمون مثل ابن معين وغيره، لكن قال الذهبي في «الميزان»: وما أراه إلا بين الضعف فإن ابن حبان قال في «الضعفاء»: روى عن الأثبات الأشياء الموضوعات.

وقال الحاكم: روى عن حميد وجعفر الصادق أحاديث موضوعة.

وقال ابن الجوزي عقب هذا الحديث: قلت: كنت قد سمعت هذا الحديث في زمن الصبا فاستعملته نحوا من ثلاثين سنة لحسن ظني بالرواة، فلما علمت انه موضوع تركته، فقال لي قائل: اليس هو استعمال خير، قلت: استعمال الخير ينبغي أن يكون مشروعا، فإذا علمنا أنه كذب خرج عن المشروعية.

الكتاب فهي خداج (أي ناقصة) إلا أن يكون وراء إمام ...

رواه الدارقطني في سننه رقم (٢٢٨)، عن يحيى بن سلام عن مالك ابن أنس، عن وهب بن كيسان، عن جابر بن عبد الله: أن النبي تق قال: «كل صلاة لا يقرأ .... وقال عقبه، يحيى بن سلام ضعيف، والصواب موقوف. وأورده الغساني في تضريح الأحاديث الضعاف رقم (١٢٢٨).

القرآن، ولو أن فاتحة الكتاب تجزئ ما لا يجزئ شيء من القرآن، ولو أن فاتحة الكتاب جعلت في كفة الميزان، وجعل القرآن في الكفة الأخرى لفضلت فاتحة الكتاب على القرآن سبع مرات، ضعيف جدا.

أخرجه الديلمي في (فردوس الأخبار) رقم (كرجه). عن أبي نعيم معلقًا، من طريق إسماعيل بن عمرو البجلي: حدثنا يوسف بن عطية، عن سفيان، عن زاهر الأزدي، عن أبي سلمة، عن أبي الدرداء رضي الله عنه رفعه.

قَال الشيخ الألباني رحمه الله في السلسلة

الضعيفة رقم (٣٩٩٦): هذا سند ضعيف جدًا، أفته يوسف بن عطية متروك، وزاهر الأزدي، لم أعرفه، وإسماعيل بن عمرو، ضعيف.

الكرسي و(شهد الله) و(قل الله رب العالمين)، وأية الكرسي و(شهد الله) و(قل اللهم مالك الملك) إلى (بغير حساب)، تعلقن بالعرش، وقلن، انزلتنا على قوم يعملون بمعاصيك؟ فقال، وعزتي وجلالي وارتفاع مكاني لا يتلوكن عبد دبر كل صلاة مكتوبة الا غضرت له ما كان فيه وأسكنته جنة الضردوس ونظرت إليه كل يوم سبعين مرة، وقضيت له سبعين حاجة أدناها المغضرة. موضوع.

قال الشيخ الألباني في السلسلة الضعيفة (٦٩٩): رواه الديلمي في «مسند الفردوس» من طريق محمد بن عبد الرحمن بن مُجبَر: حدثنا عمرو بن الربيع بن طارق: حدثنا يحيى بن أيوب: حدثنا إسحاق بن أسيد، عن يعقوب بن إبراهيم، عن محمد بن ثابت بن شرحبيل، عن عبد الله بن يزيد الخطمي، عن أبي أيوب رضى الله عنه مرفوعًا.

وأبن ريسان هذا قال عنه الذهبي: اتهمه ابن عدي، وقال ابن يونس: ليس بثقة، وقال أبو الخطيب: كذاب، ثم ساق له حديثين ثم قال: وهذان باطلان، وقال ابن حبان في المجروحين: كان ممن ينفرد بالمعضلات عن الثقات، ويأتي بأشياء مناكير عن أقوام مشاهير لا يحتج به.

18 - كان يقرأ: بسم الله الرحمن الرحيم، المحدد الحمد لله رب العالمين، الرحمن الرحيم، إلى آخر السورة، قطعها آية آية، وعدها عد الأعراب، وعد: بسم الله الرحمن الرحيم آية، ولم يعد: عليهم، وواد الداوقطتي في سننه رقم (١١٦٢).

وأورده الغساني في «تضريج الأصاديث الضعاف» رقم (٢١٤).

الصعاى، رهم رهم رهم رهم الله المعتادة الم يقرأ فيها بأم القرآن فهي الحداج غير نهام . قال: فقلت: يا أبا هريرة، إني ربما كنت مع الأمام قال: فقمر ذراعي ثم قال: أقرأ بها في نفسك، فإني سمعت رسول الله على يقول: وقال الله عز وجل: إني قسمت الصلاة بيني وبين عبدي نصفين، فنصفها له. يقول عبدي إذا افتتح الصلاة بسم الله الرحمن الرحيم، فيذكرني عبدي، ثم يقول: الحمد لله رب العالمين، فأقول: حمدني عبدي، ثم يقول: الرحمن الرحيم، فأقول: حمدني عبدي، ثم يقول: الرحمن الرحيم، فأقول: أثنى عبدي، ثم يقول: الرحمن الرحيم، فأقول: أثنى مجدني عبدي، ثم يقول: اياك نعبد وإياك نعبد وإياك نعبد وإياك نصفين، فهذه الآية بيني وبين عبدي نصفين، وأخر السورة لعبدي، ولعبدي ما سأل.

رواه الدارقطني في سننه عن ابن سمعان، عن

العلاء بن عبد الرحمن، عن أبيه، عن أبي هريرة رضي الله عنه عن رسول الله على أنه قال: «من صلى صلاة لم يقرأ فيها...». قال الدارقطني عقبه: ابن سمعان هو عبد الله بن زياد بن سمعان، متروك الحديث.

وأورده الغساني في «تضريج الأصاديث الضعاف» رقم (٢٢٢).

المسجد حتى أخبرك بأية. أو قال: بسورة لم تنزل على نبي بعد سليمان غيري، قال: بسورة لم تنزل على نبي بعد سليمان غيري، قال: فمشى، وتبعته حتى انتهى إلى باب المسجد، فأخرج رجله من أسكفة المسجد، ويقيت الأخرى في المسجد، فقلت بيني وبين نفسي: أنسي ؟ قال: فأقبل على بوجهه، وقال: «بأي شيء تضتح الضراءة إذا افتتحت الصلاة ؟ قال: قلت: ببسم الله الرحمن الرحيم، قال: «هي هي، دثم خرج»

رواه الدارقطني رقم (١١٧٠)، عن سلمة بن صالح الأحمر، عن يزيد بن أبي خالد، عن عبد الكريم أبي أمية، عن ابن بريدة، عن أبيه قال: قال رسول الله عن اخرج من المسجد حتى... وذكره، وأورده الفساني في "تذريج الأحاديث الضعاف، رقم (٢١٨).

١٧- من صلى صلاة مكتوبة مع الإمام فليقرأ
 بفاتحة الكتاب في سكتاته، ومن انتهى إلى أم القرآن
 فقد أجزأه،

رواه الدارقطني في سننه رقم (١١٩٦)، عن محمد بن عبد الله بن عبيد الله بن عمير، عن عطاء، عن ابي هريرة، قال: قال رسول الله ﷺ: «من صلى صلاة...» وقال عقبه، محمد بن عبدالله بن عبيد الله ضعيف.

وأورده الغساني في "تضريح الأصاديث الضعاف" رقم (٢٦٠) بلفظ "من صلى صلاة مكتوبة، أو تطوعًا، فليقرأ فيها بأم الكتاب وسورة معها، فإن انتهى إلى أم الكتاب فقد أجزأ، ومن صلى صلاة مع إمام يجهر فليقرأ بفاتحة الكتاب في بعض سكتاته، فإن لم يفعل فصلاته خداج (أي ناقصة) غير تمام".

وقال عقبه: محمد بن عبد الله بن عبيد ضعيف. ١٨- و آمين قوة للدعاء .. ضعيف جدا.

رواه ابن عدي عن عبد الله بن بزيع عن الحسن بن عمارة: حدثني الزهري، عن أبي سلمة، عن أبي هريرة رضي الله عنه مرفوعًا. قال الشيخ الألباني رحمه الله في السلسلة الضعيفة (١٤٨٨): وهذا سند ضعيف جدًا، وفيه علتان:

الأولى: ابن عمارة، قال الحافظ: متروك. بل قال الإمام أحمد: كان منكر الحديث وأحاديثه موضوعة.

الثانية: عبد الله بن بزيع فإنه ضعيف، وقال ابن عدي في «الكامل» (٤١٧/٥): ليس هو عندي ممن بحتج بحديثه.

في هاتين الآيتين الكريمتين يأمر الله جماعة المؤمنين بطاعة الله وطاعة رسوله 🥌 والاجتماع على كلمته وعدم مخالفته، حتى لا يحدث نزاع بينهم فيقع ما حذرت منه الآيتان.

يقول الشيخ رشيد رضا في شرحه للاية الثانية:
«أطيعوا الله في هذه الأوامر المرشدة إلى أسباب الفلاح في
القتال وفي غيرها، وأطيعوا رسوله فيما يأمر به وينهى عنه
من شئون القتال وغيرها من حيث إنه المبين لكلام الله الذي
أنزل إليه على ما يزيده تعالى منه، والمنفذ له بالقول والعمل
والحكم، ومنه ولاية القيادة العامة في القتال، فطاعة القائد
العام هي جماع النظام الذي هو ركن من أركان الظفر».

[تفسير المنارج ١٠/١٠]

وقال القاسمي في تفسيره بعد شرحه للآية: «تنبيه: قال بعض المفسرين في قوله تعالى: ﴿وَلاَ تَنَازَعُوا ﴾ أي: لا تختلفوا فيما أمركم به من الجهاد، بل ليتفق رأيكم، قال: ولقائل أن يقول: استثمر من هذا وجوب نصب أمير على الجيش ليدبر أمرهم ويقطع اختلافهم، فإنه بلزوم طاعته ينقطع الاختلاف وقد فعله في السرايا، وقال: اسمعوا وأن أمر عليكم عبد حبشي، [البخاري ١٢١/١٣]

ا- عن أبي هريرة رضي الله عنه عن النبي على قسال:
 «كانت بنو إسرائيل تسوسهم الأنبياء كلما هلك نبي خلفه نبي، وإنه لا نبي بعدي، وستكون خلفاء فيكثرون، قالوا فما تأمرنا؟ قال: فوا ببيعة الأول فالأول، أعطوهم حقهم، فإن الله سائلهم عما استرعاهم». [مسلم ١٤٨٠/٣]

قال النووي في شرح الحديث: ومعنى هذا الحديث: إذا بويع لخليفة بعد خليفة فبيعة الأول صحيحة يجب الوفاء بها، وبيعة الثاني باطلة يحرم الوفاء بها، ويحرم عليه طلبها، واتفق العلماء على أنه لا يجوز أن يعقد لخليفتين في عصر واحد، سواء اتسعت دار الإسلام أم لا، وقال إمام الحرمين في كتابه الإرشاد: قال أصحابنا: لا يجوز عقدها لاشخصين، قال: وعندي آنه لا يجوز عقدها لاثنين في صنّع لشخصين، قال: وعندي آنه لا يجوز عقدها لاثنين في صنّع واحد (ناحية واحدة)، وهذا مجمع عليه، قال: فإن بعد ما بين الإمامين وتخللت بينهما شسوع فللاحتمال فيه مجال. قال: وهو خارج من القواطع، وحكى المازري هذا القول عن بعض المتأخرين من أهل الأصول وأراد به إمام الحرمين وهو قول فاسد مخالف لما عليه السلف والخلف ولظواهر إطلاق فاسد و والله أعلم، [شرح النووي على مسلم ج١١ ص١٣٦]

وقال ابن حجر: «فوا» فعل أمر من الوفاء، والمعنى: «أنه إذا بويع لخليفة بعد خليفة، فبيعة الأول صحيحة يجب الوفاء بها، وبيعة الثاني باطلة». [فتح الباري ٤٩٧/٦]

وقال ابن تيمية رحمه الله: وإنه في سنُ الاجتماع على إمام واحد في الإمامة الكبرى وفي الجمعة والعيدين والاستسقاء وفي صلاة الخوف وغير ذلك، مع كون إمامين في صلاة الخوف آقرب إلى حصول الصلاة الاصلية، لما في التفريق من خوف تفريق القلوب وتشتت الهمم، ثم إن محافظة الشارع على قاعدة الاعتصام بالجماعة وصلاح ذات

اعداد

عبدالله شاكر الجثيد

نائب الرئيس العام

وجود تنصيب افاه واحد والاجتماع عليه

من المعلوم أن الإمامة(١) شرعت لحفظ الدين وسياسة الدنيا به، ومن هنا دعا الإسلام إلى وجود إمام واحد تجتمع عليه القلوب، وتكون به الجماعة، وتعدد الائمة مدعاة للتفرق والاختلاف، لما يمكن أن يقع بينهم من تناحر وشقاق، لذا كان من شريعة الإسلام الدعوة إلى إمام واحد سدًا لنريعة التفرق والاختلاف، وها هي بعض الادلة على ذلك من القران والسنة.

。原因以此所以此一种

قَـال تعـالى: ﴿ وَا أَبُهَا الَّذِينَ آَمَنُوا أَطِيعُوا اللَّهُ وَاطْيِعُوا الرَّسُولَ وَأُولِي الأَمْرِ مِنكُمْ ﴾ [النساء: ٥٩]. وقال تعالى: ﴿ وَآطِيعُوا اللَّهُ وَرَسُولُهُ وَلاَ تَنَازَعُوا فَيَا اللَّهُ وَرَسُولُهُ وَلاَ تَنَازَعُوا فَيَا اللَّهُ وَاصْدِ بِرُوا إِنْ اللَّهُ مَعَ الصَّابِرِينَ ﴾ [الانفال: ٤٦].

السنة الخامسة والثلاثون

77

البين وزجره عما قد يفضي إلى ضد ذلك في جميع التصرفات لا يكاد ينضبط، وكل ذلك يشرع لوسائل الألفة وهي من الأفعال، وزجر عن ذرائع الفرقة وهي من الأفعال أيضًا». [مجموعة الفتاوى الكبرى ١٤٤/٣]

وقال ابن القيم: «إن الشارع أمر بالاجتماع على إمام واحد في الإمامة الكبرى، وفي الجمعة والعيدين والاستسقاء وصلاة الخوف، مع كون صلاة الخوف بإمامين أقرب إلى حصول صلاة الأمن، وذلك سدًا لذريعة التفريق والاختلاف والتنازع، وطلبًا لاجتماع القلوب وتالف الكلمة، وهذا من اعظم مقاصد الشرع، وقد سد الذريعة إلى ما يناقضه بكل طريق، حتى في تسوية الصف في الصلاة، لشلا تختلف القلوب، وشواهد ذلك أكثر من أن تذكر». [إعلام للوقعن ١١٨٣]

ترك الخروج على الحاكم وطاعته في غير معصية الله

يرى أهل السنة والجماعة عدم الخروج على الحاكم المسلم الظالم الجائر، ما لم يصل ظلمه وجوره إلى الكفر البواح، وذلك سدًا لمفسدة الخروج عليه، وما يترتب عليه من إراقة للدماء، وانتشار الفوضى في البلاد وبين العباد والأدلة على ذلك من السنة ما يلي:

١- حديث عبادة بن الصامت - رضي الله عنه- قال: «بايعنا رسول الله ≥ على السمع والطاعة في العسر والمنشط والمكره، وعلى أثرة علينا، وعلى أن لا ننازع الأمر أهله، إلا أن تروا كفراً بواحًا عندكم من الله فيه برهان منفق عليه إلى المنازع الأمر أمنفق عليه إلى المنازع الأمرازية المنازع المنازع

٧- عن عوف بن مالك الأشجعي رضي الله عنه قال: سمعت رسول الله ﷺ يقول: خيار أثمتكم الذين تحبونهم ويحلون عليهم ويصلون عليكم، وشرار أثمتكم الذين تبغضونهم ويبغضونكم وتلعنونهم ويلعنونكم. قالرا: قلنا: يا رسول الله، أفلا ننابذهم عند ذلك، قال: لا ما أقاموا فيكم الصلاة، ألا من ولى عليه وال فرآه يأتي شيئًا من معصية الله فليكره ما بأتى من معصية الله ولا ينزعن يدًا من طاعة...

[اخرجه مسلم ١٤٨١/٣]

وقد وردت أحاديث كثيرة حول هذا المعنى، وهي تفيد: ترك الخروج على الأئمة، ووجوب الطاعة في المعروف، وعدم طاعته في المعصية مع كراهة ما يأتي منها. وقد ذهب إلى القول والعمل بهذه الإحاديث أهل السنة الجماعة.

قال النووي في شرحه لحديث عبادة السابق ذكره: ومعنى الحديث لا تنازعوا ولاة الأمور في ولايتهم ولا تعترضوا عليهم إلا أن تروا منهم منكرًا محققًا تعلمونه من قبواعد الإسلام، فإذا رأيتم ذلك فأنكروه عليهم، وقولوا بالحق حيث ما كنتم، وأما الخروج عليهم وقتالهم فحرام بإجماع المسلمين، وإن كانوا فسقة ظالمين، وقد تظاهرت الأحاديث بمعنى ما ذكرته.. قال العلماء: وسبب عدم انعزاله وتحريم الخروج عليه ما تترتب على ذلك من الفتن وإراقة الدماء وفساد ذات

البين فتكون المفسدة في عزله أكثر منها في بقائه». [شرح النووي على مسلم ٢٢٩/١٢]

وقال ابن تيمية: "وقد استفاض وتقرر في غير هذا الموضع - ما قد أمر به قد - من طاعة الأمراء في غير معصية الله ومناصحتهم والصبر عليهم في حكمهم وقسمهم، والغزو معهم والصبلاة خلفهم ونحو ذلك من متابعتهم في الحسنات التي لا يقوم بها إلا هم، فإنه من باب التعاون على البر والتقوى، وما نهى عنه من تصديقهم بكذبهم وإعانتهم على ظلمهم وطاعتهم في معصية الله ونحو ذلك مما هو من باب التعاون على الإثم والعدوان. ولا يُزالُ المنكر بما هو أنكر منه، بحيث يخرج عليهم بالسلاح، وتقام الفتن كما هو معروف من أصول أهل السنة والجماعة، وكما دلت عليه النصوص النبوية في ذلك من الفساد الذي يربو على فساد ما يكون من ظلمهم، بل يطاع الله فيهم وفي غيرهم، ويفعل ما أمر به ويترك ما نهي عنه». أمموع الفتاوى ٢١.٢٠/٢٠]

وقال الحافظ ابن حجر: «وقد آجمع الفقهاء على وجوب طاعة السلطان المتغلب والجهاد معه، وأن طاعته خير من الخروج عليه، لما في ذلك من حقن الدماء وتسكين الدهماء». [فتح الباري ٧/١٣]

وقال ابن القيم: «نهى النبي عن قتال الأمراء والخروج على الأئمة - وإن ظلموا أو جاروا - ما أقاموا الصلاة، سدًا لذريعة الفساد العظيم والشر الكثير بقتالهم كما هو الواقع، فإنه حصل بسبب قتالهم والخروج عليهم أضعاف ما هم عليه، والأمة في بقايا تلك الشرور إلى الآن». [إعلام الموقعين ١٣٠/٣]

وقال عبد الرحمن بن يحيى المعلمي: «وقد جرب المسلمون الخروج فلم يروا منه إلا الشر، خرج الناس على عشمان يرون أنهم يريدون الحق، ثم خرج أهل الجمل يرى رؤساؤهم ومعظمهم أنهم إنما يطلبون الحق فكانت ثمرة ذلك بعد اللتيا والتي أن انقطعت خلافة النبوة، وتاسست دولة بني أمية، ثم اضطر الحسين بن علي إلى ما اضطر إليه فكانت تلك الماساة، ثم خرج أهل المدينة فكانت وقعة الحرة».

[التنكيل لما ورد في نائيب الكوثري من الأباطيل ١/٩٩]

وهكذا سرد المعلمي مفاسد الخروج الكبيرة في فترة من فترات الإسلام العظيمة، مبينا ثمرات هذا الخروج وأثاره على الأمة الإسلامية، لهذا جاء الشرع الحكيم بسد الباب، ووضع أثمة أهل السنة ضوابط جليلة لمنع إراقة الدماء وحفاظًا على المسلمين من النمزق والضياع(٢).

- (١) الإمامة رئاسة عامة في الدين والدنيا خلافة عن النبي ﷺ، انظر الموسوعة الفقهية (٢١٦/١).
- (٣) براجع للفائدة كتاب الإمامة العظمى عند آهل السنة والجماعة للنكتور عبد الله بن عمر النميجي (ص٤٩٠-٥٤٨).

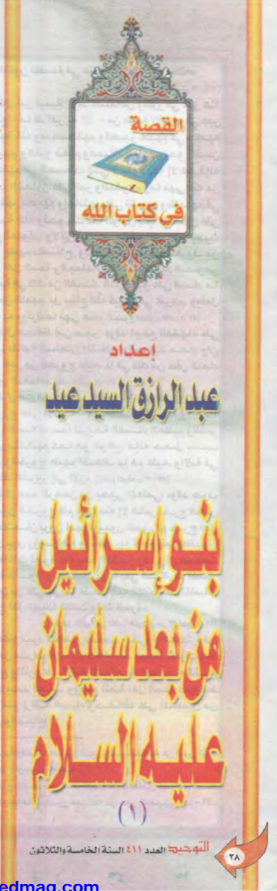
الحمد لله مالك الملك يؤتي الملك من يشاء وينزع الملك ممن يشاء ويعز من يشاء بيده الخير وهو على كل شيء قدير، والصلاة والسلام على سيدنا محمد وعلى آله وصحبه وإخوانه من الأنبياء والمرسلين، أما بعد:

فقد تقدِّم بنا الحديث عن ملك بني إسرائيل في عهد النديين الكريمين داود وسليمان عليهما السلام، ورأينا كيف مكِّن الله لهم واتسع الملك وازداد رضاءًا واستقرارًا في مدِّة حكم سليمان ونبوته التي امتدت قراية عشرين عامًا، لكن ماذا حدث بعد موت سليمان عليه السلام؟ هذا ما سنحاول الإحاية عليه من خلال دراستنا لآيات سورة الإسراء التي يقول الله سيحانه فيها: ﴿ وَقَضَيْنَا إِلَى بَنِي إِسْرَائِيلَ فِي الكِتَابِ لَتُفْسِدُنَّ فِي الأَرْضِ مَرَّتَيْنِ وَلَتَعْلُنَّ عُلُوًّا كَبِيرًا (٤) فَإِذَا حَاءَ وَعْدُ أُولِاهُمَا يَعَثْنَا عَلَيْكُمْ عِبَادًا لَّنَا أُولِي بَأْسِ شَندِيدٍ فَجَاستُوا خِلالَ الدِّيارِ وَكَانَ وَعْدًا مُّ فُعُولاً (٥) ثُمَّ رَدَدْنَا لَكُمُّ الكَرَّةَ عَلَيْهِمْ وَأَمْدَدْنَاكُم بِأَمْوَالِ وَبَنِينَ وَجَعَلْنَاكُمْ أَكْثَرَ نَفِيرًا (٦) إِنْ أَحْسَنتُمْ أَحْسَنتُمْ لأَنفُسِكُمْ وَإِنْ أَسَأْتُمْ فَلَهَا فَإِذَا جَاءَ وَعُدُ الأَحْرَة لِنَسُوؤُوا وُجُوهَكُمْ وَلِيَدْخُلُوا الْسُبْجِدَ كَمَا دَخَلُوهُ أَوَّلَ مَرَّةٍ وَلَيُتَبِّرُوا مَا عَلَوْا تَتْبِيرًا (٧) عَسَى رَبُّكُمْ أَن يَرْحَ مَكُمْ وَإِنْ عُدِتُمْ عُدْنَا وَحَعَلْنَا حَهَنَّمَ للْكَافِرِينَ مُصِيرًا ﴾ [الاسراء: ٤- ٨]، وسننظر في الأبات السابقة على النحو التالي:

#### أولاً: معانى بعض المفردات:

- ۱- «قضينا»: أخيرنا.
- ٢- «الكتاب»: التوراة.
- ٣- «الأرض»: بيت المقدس وما حوله من أرض لسطين.
- ٤- «جاسوا» الجوس: الطواف بالليل والطلب مع الاستقصاء.
  - ٥- «تتبيرا»: هلاكًا وتدميرًا. الما
    - ٦- «البأس» القوة والشيدّة.

تانيا: نظرة في كتب التفسير، وهنا آحب أن أشير إلى أن المفسرين اختلفوا سلفًا وخلفًا في تعيين العباد المسلطين على بني إسرائيل، ولكنهم اتفقوا على كونهم من الكفار، وكون ذلك كان قبل الإسلام،



Upload by: altawhedmag.com

ولعل اختلاف المفسرين كان بسبب اختلاف الدولة اليهودية وانقسامها إلى قسمين بعد موت سليمان عليه السلام، وسننظر في أقوالهم نظرة هامة شاملة مختصرة في البيان التالي:

1- أُخْبَرُنا بني إسرائيل في التوراة التي أُنزلت عليهم بانه لا بد أن يقع منهم إفساد مرتين في "بيت المقدس" وما حوله، وسيكون إفسادهم بالمعاصي والظلم وقتل الأنبياء والعلماء والتكبر والطغيان والعدوان.

٢- فإذا وقع منهم الإفساد الأول سلطنا عليهم عبادًا لنا ذوي شبجاعة وقوة، قيل (سنمارين) الفارسي وقيل (بختنصر) البابلي طافوا بين ديار بني إسرائيل إهلاكًا وتدميرًا.

"- تم رددنا لكم - يا بني إسرائيل - الغلبة والظهور على أعدائكم، وأكثرنا أرزاقكم وأولادكم وقويناكم وجعلناكم أكثر عددًا، وذلك بسبب إحسانكم وخضوعكم لله، وقيل ذلك كان بقيادة (العزير)، ولكنهم عادوا إلى الإنساد فعاد التسليط عليهم.

3- فَإِذَا حَانَ مُوعِدُ الإِفْسَادُ الثّاني والذي سمَّاهُ القَرآنَ "وعد الآخرة» سلَّط الله عليهم مَرِّة أخرى، وكان هذا الإفساد الثاني بامور بلغ قمتها قتل يحيى وزكريا (عليهما السلام)، ومحاولة قتل عيسى عليه السلام، ﴿ وَمَا قَتَلُوهُ وَمَا صَلَّبُوهُ وَلَكِن شُبِّهُ لَهُمْ ﴾ [النساء: ١٥٧]، وهنا سلَّط عليهم الله الرومان بقيادة هادريان ومن بعده... فسام وهم سوء العذاب ودمروا كل شيء وأخرج وهم من ديارهم وشتتوهم في أنحاء الأرض.

٥- ﴿وَإِنْ عُدتُمْ عُدْنَا ﴾ لم يتوقف اليهود عن الإفساد، فهو يسري في نفوسهم سريان الدَّم في العروق وتنتشر سمومهم انتشار النار في الهشيم في كل مكان ذهبوا إليه، وقد سلط الله عليهم من يسومهم سوء العذاب في كل مرة، ففي جزيرة العرب أفسدوا فسلط الله عليهم

الرسول الكريم محمدًا ومن معه من المسلمين حستى الملائكة حساربوا مع المسلمين ضد اليهود وأخرجوا من جزيرة العرب.

وفي أوربا سلط الله عليهم هتار وغيره، وها هم اليوم يعودون للإفساد مرة أخرى في أرض فلسطين، وليسلطن الله عليهم من يسومهم سوء العذاب تصديقًا لوعد الله القاطع، وفاقًا لسنته التي لا تتخلف ولا تتبدل.

والحقيقة التي يجب أن نعيها أننا نتعامل مع سنن الله الثابتة التي لا تتغير ولا تتبدل ولا تحابي أحدًا: ﴿إِنْ أَحْسَنَتُمْ وَإِنْ أَسَأْتُمْ فَلَهَا ﴾، ﴿وَإِنْ أَحْسَنَتُمْ فَلَهَا ﴾، ﴿وَإِنْ عَدتُمْ عُدْنَا ﴾ وهذا الكلام ليس لليه ود فحسب، بل هو قانون رباني عام لجميع الخلق، والله سبحانه عندما يقص علينا من أخبار السابقين إنما يريد منا أن نعتبر بها ونتعلم منها الدروس والعبر التي تنفع الأمة في مسيرتها أفرادًا وجماعات.

قال الشيخ السعدي رحمه الله: وفي هذه الآيات التحذير لهذه الأمة من العمل بالمعاصي لئلا يصيبهم ما أصاب بني إسرائيل، فسنت الله واحدة لا تتغير، ومن نظر إلى تسليط الكفرة والظلمة على المسلمين، عرف أن ذلك بسبب ذنوبهم، عقوبة لهم وأنهم إذا أقاموا كتاب الله وسنة رسبوله مكن لهم في الأرض، ونصرهم على أعدائهم. اهـ.

هذا، ولنا نظرة أخرى مع المؤرخين لا يتسع لها المجال في هذا العدد، ونتبعها بالفوائد والدروس، فإلى ذلك نستودعكم الله الذي لا تضيع ودائعه.

والسلام عليكم ورحمة الله وبركاته.

# الشمائل اليحملية

الحصد لله الذي ابان الطريق واوضح المحجة، وأشبهد أن لا إله إلا الله وحده لا شريك له، أرسل رسله مبشرين ومنذرين لئلا يكون للناس على الله حجة، وأشبهد أن نبينا وحبيبنا محمداً عبد الله ورسوله،

كساه من حُلل النبوة ما زاده مهابة وبه جـة، صلى الله وسلم وبارك

عليه، وعلى آله وأصحابه الذين

فدوه بكل ما لديهم من نفس

ومهجة، والتابعين ومن

تبعهم بإحسان ما امُ هذا

البيت زائر واعتمره

وحجه

أما بعد: فيا أيها المسلمون، حينما يتعاظم ركام الفتن في الأمة وتخيم على سمائها الصافية غيوم الغمة فيلتبس الحق بالباطل، وتخفى معالم الحق على كثير من أبناء الملة، ويختلط الهوى بالهدى، فإن تقوى الله سبحانه هي التي تنير طريق الهداية، ويبدد نورها ظلمات الجهل والغواية. من وهبة الله التقوى فقد وهبه نورا يمشي به على درب النجاة في سالامة من المؤثرات العقدية والمنهجية، وفي بعد عن اللوثات الفكرية والسلوكية. ألا ما أحوج الأمة اليوم إلى أن تُعمر قلوبُ أبنائها بالتقوى والتمكين.

معاشر المسلمين، قضيتُنا الكبرى التي يجب أن لا تُنسى في جـديد التـحديات وفي زخم الحوادث والمؤامرات، حيث إنها الركيزة العظمى

التي تُبنى عليها الأمجاد والحضارات، بل وتتحقق بها التطلعات والانتصارات، وتخرج بها الأمة من دوامة الصراعات، هي أننا أمة عقيدة إيمانية صافية، ورسالة عالمية سامية، أمة توحيد خالص لله، واتباع مطلق للحبيب رسول الله

هذه القضية الكبرى هي حديث المناسبة وكل مناسبة، والتذكير بها موضوع الساعة وكل ساعة إلى قيام الساعة. وإن خير ما عُني به المسلمون وتحدَّث عنه المصلحون العقيدة الإيمانية والسنة المحمدية والسيرة النبوية، فهي للأجيال خير مرب ومؤدَّب، وللامة افضل معلم ومهذب، وليس هناك أمتع للمرء من التحدث عمن يُحب، فكيف والمحبوب هو حبيب رب العالمين وسيد الأولين والآخرين، فهو منة الله على البشرية، ورحمته على الإنسانية، ونعمته على الإنسانية، ونعمته على الأمة الإسلامية. فبالله ثم بمحمد بن عبد الله قامت شرعة وشيًدت دولة وصنبعت حضارة وأسسَّت ملة من ملل الهدى غراءً.

بُنيت على التوحيد وهي حقيقةً نادى بها الحكماء والعقالاء

وليس هناك أحدُ من البشر نال من الحب والتقدير ما ناله المصطفى و فباسمه تلهج ملايين الالسنة، ولذكره ته تر قلوب الملايين، ولكن العبرة أن يتحول هذا الحب إلى محض اتباع دقيق لكل ما جاء به عليه الصلاة والسلام، كما قال الحق تبارك وتعالى مبيناً معيار المحبة الصادقة: ﴿ قُلْ إِن كُنتُمُ تُحبُونَ اللَّهُ فَاتَبعُونِي يُحْبِبْكُمُ اللَّهُ وَيَعْفِرُ لَكُمْ ذُنُوبِكُمْ وَاللَّهُ عَفُورٌ رُحيمٌ ﴾ [آل عمران: ٣١].

إخُوة الإيمان، ولم تكن حاجةُ الأمة في عصر ما إلى الاقتباس من مشكاة النبوة والسنةُ المباركة ومعرفة السيرة العطرة معرفة اهتداء واقتداء أشد إليها من هذا العصر الذي تقاذفت فيه الأمة أمواجُ المحن، وتشابكت فيه حلقات الفتن، وغلب فيه الأهواء، واستحكمت المزاعم

التوحيد العدد القالسنة الخامسة والثلاثون

## على عبد الرحمن السديس

إمام السجد الكي

ويعلو بالأخلاق ويقوِّم المسيرة.

ويعوب المصطفى ويراس يه يخطئ كثيرون حينما ينظرون إلى المصطفى وسيرته كما ينظر الآخرون إلى عظمائهم في نواح قاصرة، محدودة بعلم أو عبقرية أو حنكة. فرسولنا قد جمع نواحي العظمة الإنسانية كلها في ذاته وشمائله وجميع أحواله، لكنه مع ذلك ليس ربأ فيقصد، ولا إلها فيُعبَد، وإنما هو نبي يُطاع ورسول يُتُ بع، خرَج البخاري في صحيحه أن رسول الله الله النصارى ابن مريم، إنما أنا النصارى ابن مريم، إنما أنا عبد أفقولوا: عبد الله ورسوله».

أمة الإسلام، تأملوا هديه وشمائله - بأبي هو وأمي عليه الصلاة والسلام -في جوانب الدين والدنيا بأسرها.

ففي مجال توحيده لربه صدّع بالتوحيد ودعا إليه ثلاث عشرة سنة بمكة وعشرا بالمدينة، كيف لا وهو المنزل عليه قوله سبحانه: ﴿قُلْ إِنُ صَلَّتِي وَنُسْكِي وَمَحْيانَ وَمَمَاتِي لللهِ رَبَ الْعَالَمِينَ ﴾ [الأنعام: ١٦٧]. وإن أول واجب على محبيه أن يُعنوا بأمر الدعوة إلى توحيد الله التي قامت عليها رسالته عليه الصلاة

والآراء، وواجهت فيه الأمة الوانا من التصدي السافر والتحدي الماكر والتامر الجائر من قبل أعداء الإسلام الذين رموه عن قوس واحدة، والذي تولى كبره منهم ﴿مَن لُعَنهُ اللّهُ وَغَضِبَ عَلَيْهِ وَجَعَلَ مِنْهُمُ الْقِردَةُ وَالخُنازِيرَ وَعَبَدَ الطَّاغُوتَ ﴾ [المائدة: ٦٠]، من اليهود المعتدين والصهاينة الغاشمين، ويوالي مسيرتهم دعاة التثليث وعبدة الصليب، ويشد أزرهم المفتونون بهم المتاثرون بعفن أفكارهم وسموم ثقافاتهم، من أهل العلمنة ودعاة التغريب.

ويزداد الأسى حين يجهل كثير من أهل الإسلام حقائق دينهم وجوهر عقيدتهم، ويسيرون مع التيارات الجارفة دون تمحيص ولا تحقيق، أو يجمدون على موروثات مبتدعة دون تجلية ولا تدقيق، وقد صح عن المعصوم أنه قال: «من عمل عملاً ليس عليه أمرنا فهو رد» [خرجه مسلم في صحيحه]

بعض شمائل الصطفى ع

أيها الإخوة في الله، يا أحباب رسول الله عن همه وقفات ومقتطفات مع جانب من أهم جوانب السنة العطرة والسيرة المباركة، ذلكم هو جانب الشمائل النبوية والسجايا المحمدية والآداب المصطفوية، فهي معينُ ثرَّ، وينبوع صاف متدفق، يرتوي من تميزه كلَّ من آراد السلامة من لوثات الوثنية والنجاة من أكدار الجاهلية، بل هي المنظومة المتألفة والكوكبة المتألئة والشمس الساطعة والسنا المشرق وللشعل الوضاء الذي يبدد ركام الظُّم والظُّم، والئن فات كثيرين رؤيتُه عبابصارهم، فإن في تأمَّل شمائله لعزاءً وسلوانا، فالمطبقون لشمائله إن لم يصحبوا نفسة أنفاسة صحبوا.

إن فاتكم ان تروه بالعيون فما

يفوتكم وصفُه هاذي شمائله مكمًّل الذات في خَلُق وفي خُلُق

وفي صفات فلا تحصى فضائله

إخوة العقيدة، إننا بحاجة إلى تجديد المسار على ضبوء السنة المطهرة، وتصحيح المواقف على ضبوء السيرة العطرة، والوقوف طويلا للمحاسبة والمراجعة. نريد من مطالعة السنة والسيرة ما يزيد الإيمان، ويزكي السريرة،

والسلام، ومحاذرة كل ما يخدش صحيح المعتقد وصفو المتابعة، من ضروب الشركيات والبدع والمحدثات.

وفي مجال عبوديته لربه قام من الليل حتى تفطرت قدماه، فيقال له: تفعل هذا وقد غفر الله لك ما تقدم من ذنبك وما تأخر؟! فيقول: «أفلا أكون عبداً شكوراً؟!».

إخرجه الشيخان من حديث ابي هريرة رضي الله عنه إ يا أمة محمد ، وفي مجال الأخلاق تجده مثال الكمال في رقة القلب، وسماحة اليد، وكف الأذى، وبذل الندى، وعفة النفس، واستقامة السيرة. كان عليه الصلاة والسلام دائم البشر، سهل الطبع، لين الجانب، ليس بفظ ولا غليظ، ولا صخاب في الأسواق، ولا يدفع السيئة بالسيئة، ولكن يعفو

> زانتُه في الخلق العظيم شـمائلٌ

يُغرى بهن

ويولع الكرماء

وأعظم من ذلك وأبلغ ثناءُ ربه عليه بقوله: ﴿ وَإِنْكَ لَعَلَى خَلُقَ عَظِيم ﴾ [القلم: ٤]، ﴿ فَيمَا رَحْمُة مَنْ اللَّهِ لِنِتَ لَهُمْ وَلَوْ كُنْتَ فَطًا عُلِيظ الْقَلْبِ لِانْفَضُواْ كُنْتَ فَطًا عُلِيظ الْقَلْبِ لِانْفَضُواْ مِنْ حَـوْلِكَ ﴾ [آل عـمران:١٥٩]، يقـول أنس رضي الله عنه: ما مسست ديباجاً ولا حريراً ألينَ من عف رسول الله عنه، ولا شممت رائحة قط أحسن من رائحة رسول الله عنه، ولقد خدمت رسول الله عنه عشر سنين، فما قال لي: أف قط ولا قال لشيء فعلتُه؛ ولا لشيء لم أفعله، ولا لشيء فعلتُه؛ لم أفعله، ولا لشيء

تلك لعمرو الحق عراقة الخلال وسمو الخصال، وكريم الشمائل وعظيم الفضائل، فسبحان من رفع قدره، وشرح صدره، وأعلى في العالمين ذكره.

وشـــقُ له من اسمــه ليجلُه فذو العرش محمود وهذا محمد

فهل من يتغنون اليوم بسيرته يقتفون أثره في هديه وشمائله؟!

وهناك صفحة أخرى يا رعاكم الله، في معاملاته لأصحابه وأهل بيته وزوجاته، يقول عند المؤمنين إيماناً أحسينهم خلقاً، وخياركم خياركم لنسائهم، [خرجه تحدد واهل السن]

وهكذا في سياسة الدولة الإسلامية وفي عبادته لربه، وفي نفقته وبذله، وفي قوته وجهاده، وحرصه على أداء رسالة الله وتبليغ دعوة ربه تبارك وتعالى.

وهاكم - رعاكم مولاكم - أنمونجاً على حكمته في الدعوة، ورفقه بالمدعوين ورحمته بالناس، مسلمين وغير مسلمين، ﴿وَمَا أَرْسَلْنَاكَ إِلاَّ رَحْمَةً لَلْعَالَمِينَ ﴾ [الانبياء:١٠٧]، ومراعاته لحقوق الإنسان، بل ورفقه حتى بالحيوان، في وقت تتغنى فيه حضارة اليوم بدوس كرامة الإنسان ورعاية أحط حيوان، فالله المستعان.

ويتجلى هذا الأنموذج الرائع في قصسة الأعرابي الذي بال في ناحية المسجد، حين نهره الصحابة رضي الله عنهم، فقال ﴿ «دعوه، لا تزرموه» أي: لا تنهروه، فقال لهم ﴿ إنما بعثتم مبشرين، ولم تبعثوا معسرين» وأرشده برفق وحكمه، وكانت النتيجة أن قال الأعرابي: اللهم ارحمني ومحمداً، ولا ترحم معنا أحداً.

[متفق عليه]

وفي قصة ثمامة بن أثال حينما أسر وربط بسارية المسجد وهو مشرك وسيد قومه، ورسول الله عندي يمر به ويقول: «ماذا عندك يا ثمامة» فيقول: عندي خير يا محمد، إن تقتل تقتل ذا دم، وإن تنعم تأنعم على شاكر، وإن كنت تريد المال فسل تعط منه ما شئت، فيقول عبعد أن أكرمه ورفق به وأحسن معاملته: «أطلقوا ثمامة» فانطلق ثمامة فاغتسل ثم دخل المسجد، وقال: ورسوله، والله يا محمد، ما كان على وجه الأرض ورسوله، والله يا محمد، ما كان على وجه الأرض اليوم أحب الوجوه كلها إليً، وما كان من دين اليوم أحب الوجوه كلها إليً، وما كان من دين البين كله إلى، والله ما كان من بلد أبغض إليً من دينك الدين كله إلى، والله ما كان من بلد أبغض إليً

التوحيح العدد ١١١ أاستة الخامسة والثلاثون

[خرجه الشيخان]

الله أكبر، تلك آثار الدعوة بالرفق والرحمة والحسنى، والبعد عن مسالك العنف والغلظة والفظاظة، وهو درس بليغ للدعاة إلى الله إلى قيام الساعة.

بنيت لهم من الأخسلاق ركناً فخانوا الركن فانهدم اضطرابا

وكان جنابهم فيها مهابا وللأخلاق اجدرُ أن تهابا

ولما قيل له عليه الصلاة والسلام: ألا تدعو على المشركين؟! قال: ﴿إِنِّي لَمَّ أَبِعَثُ لَعَانًا، وإنَّمَا بعثت رحمة للعالمين». [خرجه مسلم]، وقال لهم: «ما تظنوني أنى فاعلُ بكم؟ قالوا: خيراً، أخُ كريم وابن أخ كريم، قال: «اللهم اغفر لقومي فإنهم لا يعلمون، اذهبوا فأنتم الطلقاء.

الا فلتعلم الإنسانية قاطبة والبشرية جمعاء هذه الصفحات الناصعة من رحمة الإسلام ورسول الإسلام والسلام عليه الصلاة والسلام، الذي يجدون ذكر شمائله في توراة موسى وفي بشارة عيسى، وليعلم من يقفُ وراء الحملات المغرضة ضد الإسلام ورسول الإسلام وأهل الإسلام ما يتمتع به الإسلام من مكارم وفضائل، ومحاسن وشيمائل، ومدى البون الشاسع بين عالميته السامية وعولمتهم المأفونة في إهدار للقيم الإنسانية وإزراء بالمثل الأخلاقية.

وهل تدرك الأمة الإسلامية اليوم الطريقة المثلى للدعوة إلى دينها وإحياء سنة رسولها 🥞 إحياءً عملياً حقيقياً، لا صوريا وشكلياً؟!

وإن الأمة البوم يأمس الصاحبة في هذه اللحظات الحاسمة من تاريخها إلى التمسك الصحيح بدينها وسنة رسولها 👺، في محبة وتألف واعتصام، وفي سماحة ويسر ووئام، وبذلك تتحقق وحدة الصف وجمع الشمل وتوحيد الكلمة على منهج الكتاب والسنة بفهم سلف الأمة رحمهم الله، فلن يصلح أمرُ أخر هذه الأمة إلا بما صلح به أولها، وبذلك تنكشف الغمة عن هذه الأمة، وما ذلك على الله بعزيز.

أعوذ بالله من الشبطان الرجيم: ﴿ لُقَدْ كَانَ لَكُمْ فِي رَسُولِ اللَّهِ أُسُوَّةُ حَسَنَةٌ لَمْن كَانَ يَرْجُو اللَّهُ وَالْيَـوْمُ الآخِـرَ وَذَكَـرَ اللَّهُ كَــُوبِـراً ﴾

[الأحزاب:٢١].

فاتقوا الله عباد الله، ورووا قلوبكم وأرواحكم من شمائل نبيكم 😻، وتأمَّلوا خصاله العظيمة وشمائله الكريمة، واربطوا أنفسكم وناشئتكم وأسركم بها رباطأ محكماً وثيقاً يسمو عن التخصيص في أوقات، والتعيين في مناسبات، فليس هذا من منهج السلف الثقات.

واعلموا - رحمكم الله - أن هذه الشمائل المصطفوية والسجايا النبوية ينبغى أن يكون لها تأثير عملي في إصلاح المنهج، وأثرُ تطبيقي في إحكام المسيرة والبناء، في عصر كثرت فيه المتغيرات، وتسارعت فيه المستجدات عبر كثير من القنوات والشبكات، فالسنة خير عاصم من شرور هذه القواصم.

وإن الأمة اليوم بحاجة أكثر من أي زمان مضى إلى الاتحاد على منهج الكتاب والسنة حتى تتالقي الجهود في ميدان واحد نصو الهدف السامي الذي يسعى إليه كل مسلم لقيادة سفينة الأمة إلى بر الأمان وشاطئ السلامة بعيداً عن كل ما يعكّر صفو ورودها. وإن كل مسلم على ثغر من ثغور الإسلام في خدمة دينه وعقيدته وسنة رسوله 👺 بحسب مكانه ومسؤوليته.

فأروا الله- أيها المسلمون- من انفسكم خيراً، سيروا بخطى متوازنة يتوجها العلم الشرعي، الذي من خلاله يُبنى الوعى الواقعي؛ لتأخذ هذه الأمة دورها القيادي ومكانها الريادي من جديد في مقدمة الركب، ولتقود البشرية الحيرى مرة أخرى إلى مواطن العز والشرف، ﴿ وَاللَّهُ غَالِبُ عَلَى أَمْرِهِ وَلَكِنَّ أَكْثَرُ النَّاسِ لا يَعْلَمُونَ ﴾ [يوسف: ٢١].

-صلوا عليه صلاةً متَّبع له محبٌّ له مقتفر أثارَه متمسك بسنته، فلا إطراء ولا جفاء، كما أمركم بذلك ربكم جل وعالاً، فقال تعالى قولاً



#### ولادة النبي ع

النص عند الجمهور على أن ذلك في شهر ربيع الأول فقيل لليلتين خلتا منه، قاله ابن عبدالبر في الاستيعاب. ورواه ابن أبي شيبة في مصنفه عن عفان عن سعيد بن مينا عن جابر وابن عباس أنهما قالا؛ ولد رسول الله على عام الفيل يوم الاثنين الثامن عشر من ربيع الأول.

#### هجرة النبي تق ا

قال البخاري: عن ابن عباس قال: بعث النبي الأربعين سنة فمكث فيها ثلاث عشرة يوحى إليه، ثم أمر بالهجرة فهاجر عشر سنين ومات وهو ابن ثلاث وستين سنة، وقد كانت هجرته عليه السلام في شهر ربيع الأول سنة ثلاث عشرة من بعثته عليه السلام وذلك في يوم الاثنين.

#### دخول النبي على المدينة:

كما رواه الإمام أحمد عن ابن عباس أنه قال: ولد نبيكم يوم الاثنين وخرج من مكة يوم الاثنين، ونبئ يوم الاثنين، وتوفي يوم الاثنين.

ولما بلغ الأنصار مخرج رسول الله في من مكة، كانوا يخرجون كل يوم إلى الحرة ينتظرونه، فإذا اشتد حر الشمس رجعوا إلى منازلهم، فلما حميت الشمس رجعوا، فصعد رجل من اليهود على أطم (الأُطُم: الحصن، والجمع أطام) من أطام المدينة، فرأى رسول الله في واصحابه مبيضين يزول بهم السراب، فصرخ باعلى صوته: يا بني قيلة، هذا السراب، فصرخ باعلى صوته: يا بني قيلة، هذا الأنصار إلى السلاح ليتلقوا رسول الله في، وسمعت الوجبة (الحركة) والتكبير في بني عمرو بن عوف، وكبر المسلمون فرحا بقدومه، وخرجوا للقائه فتلقوه وحدود بتحية النبوة وأحدوما به مطيفين حوله.

#### وفاته 🖘:

عن محمد بن قيس قال: اشتكى رسول الله تثلاثة عشر يومًا فكان إذا وجد خفة صلى، وإذا ثقل صلى أبو بكر رضي الله عنه، وقال محمد بن إسحاق: توفى رسول الله والمنتي عشرة ليلة خلت من شهر ربيع الأول في اليوم الذي قدم فيه المدينة مهاجرًا واستكمل رسول الله في في هجرته عشر سنين، قال الواقدي وهو المثبت عندنا وجزم به محمد بن سعد كاتبه، قال ابن كثير: والمشهور قول ابن إسحاق والواقدي.

#### غزوة بواطفى السنة الثانية للهجرة:

قال الوليد: ثم غزا رسول الله في في مائتين من أصحابه حتى بلغ بواط في شهر ربيع الأول يعترض لعيرات قريش وفيها أمية بن خلف ومائة رجل من قريش وألفان وخمسمائة بعير ثم رجع ولم يلق كيدًا، وكان يحمل لواءه سعد بن أبي وقاص واستخلف على المدينة سعد بن معاذ في غزوته هذه، قال: ثم غزا في ربيع الأول في طلب كرزين بن جابر الفهري في المهاجرين وكان قد أغار على سرح المدينة وكان يرعى بالجماء فاستاقه فطلبه رسول الله ختى بلغ بدرًا فلم يلحقه وكان يحمل لواءه علي بن أبي طالب رضي الله عنه واستخلف على المدينة زيد ن حارثة.

#### مقتل زعيم اليهود كعب بن الأشرف،

قال أبو جعفر الطبري: وفي السنة القانية للهجرة كذلك سَرَى النبي اللهجرة كذلك سَرَى النبي اللهجرة وزعم الواقدي أن النبي وجه إليه في شهر ربيع الأول من هذه السنة.

لما أصيب أصحاب بدر وقتل من قتل من المشركين، قال كعب بن الأشرف: والله لئن كان محمد أصاب هؤلاء القوم لبطن الأرض خير لنا من ظهرها.

ثم شبب بنساء من المسلمين (تغزل بهن ووصف حسنهن) حتى أذاهم، فقال النبي عند من لي من ابن الأشرف، فقال محمد بن مسلمة أخو بني عبد الاشهل: أنا لك به يا رسول الله، أنا أقـتله، قـال: فافعل إن قدرت على ذلك، ولابد لنا من أن نقول، قال: قلووا ما بدا لكم فأنتم في حل من ذلك. قال: فاجتمع في قتله محمد بن مسلمة، وسلكان بن سلامة بن وقش وهو أبو نائلة أحد بني عبد الأشهل، وكان أخا عبد الأشهل، والحارث بن أوس بن معاذ أحد بني عبد الأشهل وأبو عبس بن جبر أخو بني حارثة، عبد الأشهل المارث بن أوس بن معاذ أحد بني وسيد قيم إلى ابن الأشرف سلكان بن سلامة أبو وسيد قيم إلى ابن الأشرف سلكان بن سلامة أبو

#### رواج عثمان رضي الله عنه بأم كلثوم بنت النبي عنه ،

زعم الواقدي أن في ربيع الأول من هذه السنة تزوج عثمان بن عفان أم كلثوم بنت رسول الله والخلت عليه في جمادى الأخرة وأن في ربيع الأول من هذه السنة غزا رسول الله عفي غزوة أنمار ويقال لها ذو أمر. [تاريخ الطبري]

#### تجديد مسجد النبي ت وحجراته لأول مرة

وذكر ابن جرير أنه في شهر ربيع الأول من سنة (٨٨هـ) قدم كتاب الوليد على عمر بن عبد العزيز يامره بهدم المسجد النبوي وإضافة حُجَر أزواج رسول الله ، وأن يوسعه من قبلته وسائر نواحيه حتى يكون مائتي نراع في مائتي نراع، فجمع عمر بن عبد العزيز وجوه الناس والفقهاء العشرة وأهل المدينة وقرأ عليهم كتاب أمير المؤمنين الوليد، فشق عليهم ذلك، كتب عمر بن عبد العزيز إلى الوليد بما أجمع عليه الفقهاء العشرة، فأرسل إليه يأمره بالخراب وبناء المسجد على ما ذكر وأن يعلي سقوفه، فلم يجد عمر بدًا من هدم الحُجْر، وأرسل الوليد إليه فعولاً كثيرة فادخل فيه الحجر النبوية الوليد إليه فعولاً كثيرة فادخل فيه الحجر النبوية وحكى أن

سعيد بن المسيب أنكر إدخال حجرة عائشة في المسجد، كأنه خشي أن يتخذ القبر مسجدًا، والله أعلم.

#### سقوط حجارة من السماء:

وفي ربيع الأول من سنة ١٨٥هـ يوم الأحد لعشرة بقين منه، ارتفعت بنواحي الكوفة ظلمة شديدة جدًا ثم سقطت أمطار برعود وبروق لم ير مثلها وسقط في بعض القرى مع المطر حجارة بيض وسود وسقط برد كبار وزن البردة مائة وخمسون درهمًا واقتلعت الرياح شيئًا كثيرًا من النخيل والأشجار مما حول دجلة وزادت دجلة زيادة كثيرة حتى خيف على بغداد من الغق. [البداية والنهاية لابن كثير]

#### وقوعبردمهلك

ثم دخلت سنة ١٨ ٤هـ في ربيع الأول منها وقع برد أهلك شيئًا كثيرًا من الزروع والثمار وقتل خلقًا كثيرًا من الدواب، قال ابن الجوزي: وقد قيل إنه كان في برده كل بردة رطلان وأكثر وفي واسط بلغت البردة أرطالاً وفي بغداد بلغت قدر البيض.

#### والازل ورياح

في سنة ٤٧٨هـ زلزلت أرجان فهلك خلق كثير من الروم ومواشيهم وفيها كثرت الأمراض بالحمى والطاعون بالعراق والحجاز والشام وأعقب ذلك موت الفجأة ثم ماتت الوحوش في البراري ثم تلاها موت البهائم حتى عزت الألبان واللحمان ومع هذا كله وقعت فتنة عظيمة بين الرافضة والسنة فقتل خلق كثير فيها وفي ربيع الأول هاجت ريح سوداء وسفت رمالاً وتساقطت أشجار كثيرة من النخل وغيرها ووقعت صواعق في البلاد حتى ظن بعض الناس أن القيامة قد قامت ثم انجلى ذلك، والحمد الله. [البداية والنهاية لابن كثير]

#### أمطار كالحجارة العظيمة بيضاء

وفي سنة ٨٧٢هـ في أواخر ربيعها الأول أمطرت السماء وقت العصر حصى أبيض زنة الحصاة ما بين رطل أو أكثر أو أقل مع رعد وبرق وظلمة، ثم وقع في عصر الذي يليه مطر على العادة.

[شذرات الذهب ج٧ ص٢٤٣]

#### من نوركتاب الله عيسى عبد الله ورسوله

وَقَالُوا اتَّخَذَ الرُحْمَنُ وَلَدُا = لَقَدْ جَنْتُمْ شَيْئُا إِدًا \* تَكَاتُ السُّمُواتُ يَتَغَطُّرُنَ مِنَّهُ وَتَنْشَقُ الْأَرْضُ وَتَحَرُّ الجَبَالُ هَدًا \* أَنْ دَعُوا للرُحْمَنِ وَلَدًا \* وَمَا يَنْبَغَي للرُحْمَنِ أَنْ يَتُخِدُ وَلَدًا \* إِنْ كُلُ مَنْ فِي السِّمَوَاتِ وَالأَرْضَ إِلاَّ آتِي الرُحْمَنِ عَبْدًا \* فِي السِّمَوَاتِ وَالأَرْضَ إِلاَّ آتِي الرُحْمَنِ عَبْدًا \* لَقَدْ أَحْصَاهُمُ وَعَدَهُمْ عَدًا \* وَكُلُّهُمْ اللَّهُ مَا اللَّهُ مَنْ عَبْدًا \* لَقَدْ أَحْصَاهُمُ وَعَدَهُمْ عَدًا \* وَكُلُّهُمْ اللَّهُ مَا اللَّهُ مَنْ وَلَدًا اللَّهُ مَنْ عَبْدًا اللَّهُ مَنْ عَبْدًا اللَّهُ مَنْ عَدًا \* وَكُلُّهُمْ اللَّهُ اللَّهُ مَنْ عَدًا اللَّهُ مَنْ وَلَدًا اللَّهُ مَنْ عَلَيْ اللَّهُ مَنْ عَدًا اللَّهُ مَنْ اللَّهُ اللَّهُ مَنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ عَلَا عَلَيْ اللَّهُ مَنْ اللَّهُ مَنْ اللَّهُ مَنْ اللَّهُ مَا اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ اللَّهُ مَا الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُعْلِمُ اللَّهُ الْمُنْ الْمُنْ

[مريم:٨٨-٩٥]

# من هدي رسول الله الله الكادكره لله سبحانه وتعالى

عن جويرية رضي الله عنها أن النبي خرج من عندها بكرة حين صلى الصبح، وهي في مسجدها، ثم رجع بعد أن أضحى، وهي جالسة، فقال: «ما زلت على الحال التي فارقتك عليها» قالت: نعم. قال النبي تَّهُ: «لَقَدْ قَلْتُ بعُدُكُ أَرْثِحَ كَلِمَاتٍ، ثَلاثُ مَرَّاتٍ، لُوْ وُرُزَتْ بما قُلْتٍ مُنْذُ اللهِ وَبُحَمْدِهِ، عَدَدَ الْلهِ وَبُحَمْدِهِ، عَدَدَ الْلهِ وَبُحَمْدِهِ، عَدَدَ خُلُقه، وَرَضِا نَفْسِه، وَرَنْةً عُرْشُه،

وَمِدَادَ كُلِمَاتِهِ». [سن الترمذي]

#### من فضائل الصحابة

عن أبي هربرة رضي الله عنه أن النبي ق قال: «إنّ أهل الدّرجات العلى يراهم من هو أستقل منهم كما تُروَّن الكوُكب الطّالِع في أفْق السّماء، وإن أبا بكر وعمر منهم وانعيضاء، إست

#### من أقوال السلف

في أن الله في السماء على عرشه بائن من
 قه،

قال البخاري في تاريخه: عن ابن عمر رضي الله عنهما قال: لما قبض رسول ﷺ الله دخل أبو بكر رضي الله عنه عليه أي (على رسول الله ﷺ) فأكب عليه وقبل جبهته، وقال: بأبي أنت وأمي، طبت حنًا ومبنًا.

وقال: من كان يعبد محمدًا فإن محمدًا قد مات،

#### حکم ومواعظ

ومن كان يعبد الله فإن الله في السماء حي لا يموت. وقال ابن أبي خيثمة في تاريخه: عن سليمان

التدمى قال: لو سئلت: «أبن الله» ؟ لقلت: في السماء.

كنا والتابعون متوافرون نقول: إن الله تعالى جل

ذكره فوق عرشه ونؤمن بما وردت السنة به من

وروى السهقي باستاد صحيح إلى الأوزاعي، قال:

عن سفيانَ بْنِ عُيَيْنَةَ قال: قيل للزهري: ما الزهد؟ قال: من لم يغلب الحرامُ صبرَه، ولم يمنع الحالالُ شكره. قال أبو سعيد: معناه الصبر عن الحرام والشكر على الحلال. قال: والشكر على الحلال؛ الإعتراف لله به واستعمال النعمة في الطاعة.

و عن الحسن قال: المؤمّن في الدنيا كالغريب؛ لا ينافِس في عزها ولا يجزع من ذلها، للناس حال وله حال ,الناس منه في راحة؛ ونفسه منه في شغل.

وعن ابن المبارك قال: اغتنم ركعتين زلفي إلى
الله إذا كنت فارغاً مستريحًا، و إذا ما هممت
بالنطق في الباطل فاجعل مكانه تسبيحًا،
فاغتنام السكوت أفضل من خوض وإن
كنت في الحديث فصيحاً. [شعب الإيمان]

#### مندعائه

عن عائشة رضي الله عنها أن رسول الله ﷺ كان يدعو في صلاته: اللهم إني أعوذ بك من عذاب القبر وأعوذ بك من فتنة المسيح الدجال واعوذ بك من المائم المحيا والممات، اللهم أني أعوذ بك من المائم والمغرم، وهو ( الدين أن فقال له قائل ما أكثر ما تستعيد من المغرم؛ فقال: إن الرجل إذا غرم حدث فكذب، ووعد فاخلف. (سين ابي داود)

#### من عظمة الإسلام

عن ميمون بن مهران قال: ثلاثة المسلم والكافر فيهن سواء؛ من عاهدته وف بعهده مسلما كان أو كافرا فإنما العهد لله عز و جل. ومن كانت بينك و بينه رحم فصلها مسلماً كان أو كافراً. و من ائتمنك على أمانة فادها إليه مسلماً كان أو كافراً. (شعب الإيمان)

### إعداد/علاء خضر

#### منالطبالنبوي

عن أبي هريرة رضي الله عنه أن رسول الله ﷺ قال: «عليكم بالحبة السوداء فإن فيها شفاءً من كل داء إلا السام» قال أبن شهاب: السام: الموت. ومنف عيم الحبة السوداء: هي الشونيز بلغة فارس، وهي الكمون الأسود في السودان، وتسمى الكمون الهندي. وتعرف في مصر وبلاد الشام باسم حبة البركة، أو الحبة السوداء.

#### من معاني الأحاديث

#### كيف ننصر المطفى على

نصرة الرسول و ليست بالخطب الحماسية ولا بالمظاهرات الحماسية ولا بالمظاهرات الحاشدة، بل بالاقتداء به و والامتثال لأمره ونهيه وإن من السنة النبوية للنبي تحذيره و من اتخاذ القبور مساجد كما روى مالك في الموطأ أن رسول الله في قال: «اللهم لا تجعل قبري وثناً يُعبد، اشتد غضب الله على قوم اتخذوا قبور أنبيائهم مساجد، وإن من اتخذوا القبور مساجد فقد خالفوا صريح نهي النبي الذي جعله الله أسوة حسنة.

#### من خلاق السلف الصدق

عن زياد بن الربيع اليحمدي، عن أبيه قال: رأيت محمد بن واسع يبيع حماراً له بسوق مرة، فقال له رجل: يا أبا عبد الله؛ أترضاه لي؟ قال: لو رضيته لم أبعه. [شعد الإيمان]

#### مخالفات تقع فيها النساء

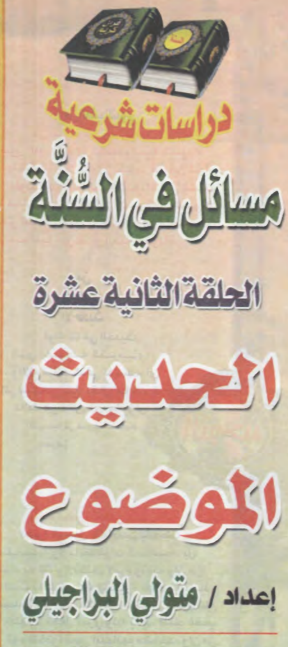
تجاوز مدة الحداد على الميت أكثر من ثلاث ليال ما لم يكن المتوفى هو زوجها، قال تن الالم يحل لامرأة تؤمن بالله واليوم الآخر أن تحد على ميت فوق ثلاث ليال، إلا زوج فإنها تحد عليه أربعة أشهر وعشرا، إنتق عليه إ

#### من آثار العصية

ومن عقوبتها: انها تضعف سير القلب إلى الله والدار الأخرة، أو تعوقه وتوقفه وتقطعه عن السير، فلا تدعه يخطو إلى الله خطوة، هذا إن لم ترده عن وجهته إلى ورائه، فالذنب يحجب الواصل، ويقطع السائر، وينكس الطالب، والقلب إنما يسير إلى الله بقوته، فإذا مرض بالذنوب ضعفت تلك القوة التي تسيره، فإن زالت بالكلية انقطع عن الله انقطاعًا يبعد تداركه. [الحواد الكافي]

#### من مصائد الشيطان

ومن كيده للإنسان: انه يورده الموارد التي يخيل إليه أن قيها منفعته، ثم يصدره المصادر التي قيها عطبه، ويت خلى عنه ويسلمه، ويقف يشمت به ويضحك منه، فيامره بالسرقة والزنا والقتل ويدل عليه ويفضحه، قال تعالى: ﴿ وَإِذْ زَيْنَ لَهُمُ الشَّيْطَانُ أَعْمَالُهُمْ وَقَالَ لاَ عَالِبَ لَكُمُ اليُوْمَ مَنَ النَّاسِ وَإِنِّي جَارٌ لُكُمْ فَلَمًا تَرَاءَت الفِئَ تَانِ نَكَصَ على عَقبَيْه وقالَ إِنِّي بَرِيءٌ مَّنكُمْ إِنِّي أَرَى مَا لاَ تَرَوْنُ إِنِّي أَخَافُ اللَّهُ وَاللَّهُ شَديدُ العقابِ ﴾ مَا لاَ تَرُونُ إِنِّي أَخَافُ اللَّهُ وَاللَّهُ شَديدُ العقابِ ﴾ والانفاذ اللهان)



الحمد لله رب العالمين، والصلاة والسلام على أشرف المرسلين، وبعد:

علم الحديث مفخرة من اعظم مفاخر المسلمين، شهد بهذا الداني والقاصي، حتى قال بعض المستشرقين: فليفخر المسلمون بعلم حديثهم.

التوحيح العدد ١١٤ السنة الخامسة والثلاثون

وقد كان الناس أيام فيوض العدالة يقبلون حديث النبي في ولا يسالون عن إسناده، حتى وقعت الفتن فبدأوا يسالون عن الإسناد، وكما قال ابن سيرين: «لم يكونوا يسالون عن الإسناد، فلما وقعت الفتنة قالوا: سمُّوا لنا رجالكم، فينظر إلى أهل السنة فيؤخذ حديثهم وينظر إلى أهل البدع فلا بؤخذ حديثهم، . [مقدمة صحيح سلم]

وقد وضع العلماء الأفذاذ منهجًا علميًا صارمًا لقبول الحديث أو رده، وهذا - وايم الله - من نعم الله تعالى على هذه الأمة، أن قيض للسنة هؤلاء السادة ينبُّون عنها كل عادية وينقونها من كل شائبة، منذ ما بعد عهد النبوة إلى يومنا هذا، وإلى أن يرث الله الأرض ومن عليها، ولما لا؟ وقد قال الله تعالى: ﴿إِنَّا نَحْنُ نَزُلْنَا الذَّكْرَ وَإِنَّا لَهُ لَحَافِظُونَ ﴾.

وسنرُى - إن شاء الله تعالَى - تحقيق هذا في الكلام عن الحديث الضعيف وما يتعلق به.

أولاً: ما هو الحديث الضعيف؟

الحديث الضعيف هو الحديث الذي اختل فيه شرط أو أكثر من شروط الحديث الصحيح، وقد جمع أهل العلم هذه الشروط في خمسة شروط، وهي:

 ١- اتصال السند: وهو أن ياخذ كل راو من رواة الحديث مباشرة عمن فوقه من أول السند إلى منتهاه.

٢- عدالة الرواة: وهي أن يتصف كل راو من الرواة بصفات وضوابط، مثل أن يكون مسلمًا، بالغًا، عاقلاً، غير فاسق، وليس به خارم من خوارم المروءة.

٣- ضبط الرواة: وهو أن يكون كل راو من الرواة تام الضبط، وذلك بان يحفظ ما يسمع ويؤديه كما هو (ضبط الصدر)، أو يدونه في كتاب ويحفظ هذا الكتاب من التلف أو الاعتداء (ضبط كتاب).

٤- عدم الشــذوذ: أي لا يكون الحــديث شــاذًا،
 بمعنى أن يخالف الثقة من هو أوثق منه.

٥- عدم العلة: والعلة سبب غامض خفي يقدح
 في صحة الحديث، مع أن الظاهر السلامة منه.

مثال لحديث صحيح تتوافر فيه هذه الشروط الخمسة:

قال البخارى: حدثنا عبد الله بن يوسف أخبرنا

Upload by: altawhedmag.com

مالك عن ابن شهاب عن محمد بن جبير بن مطعم عن أبيه قال: سمعت رسول الله ﷺ قرأ في المغرب بالطور.

فالسند متصل إذ كل راو سمع من شيخه بدون واسطة، والرواة عدول ضابطون: عبد الله بن يوسف: ثقة متقن، مالك: هو الإمام مالك بن انس إمام أهل المدينة، ابن شهاب: هو محمد بن شهاب الزهري إمام فقيه حافظ متفق على جلالته وإتقانه، محمد بن جبير: ثقة، جبير بن مطعم: صحابي.

والحديث غير شاذ إذ لم يعارضه من هو أقوى منه، وليس فيه علة من العلل، وبالتالي فقد استكمل شروط الصحة الخمسة. [تيسير مصطح الحديث للطحان، صقل الأفهام الجلية مصطفى سلامة]

فلو اختل شرط من هذه الشروط المذكورة انتقل الحديث من الصحة إلى الضعف.

ثانيًا: أقسام الحديث الضعيف:

يمكن إرجاع أسباب الضعف إلى سببين رئيسين:

١- انقطاع الإسناد.

٢- الطعن في الراوي سواء كان من جهة
 العدالة أو الضبط، والشذوذ والعلة مرجعهما إلى
 الطعن في الراوي.

وتحت هذين السببين توجد أنواع كثيرة للحديث الضعيف.

أولاً: الصديث الضعيف بسبب انقطاع في الإسناد:

1- الحديث المعلّق: وهو الذي حـنف من أول اسناده من جهة المصنف أو المخرّج راو أو أكثر على التوالي، حتى لو حنف جميع السند، وسمى بالمعلق لتشبيهه بالشيء المعلق بالسقف لا يصل إلى الآخر، فلو أن راوي الحديث حنف شيخه فقط كان الحديث معلقًا، ولو حنف شيخه وشيخ شيخه على التوالي كان معلقًا، ولو حنف كل السند وصولاً إلى الصحابي أو النبي على كان أيضًا

مثال: ما أخرجه البخاري في مقدمة باب ما يذكر في الفخذ: وقال أبو موسى: غطّى النبي عصل ركبتيه حين دخل عثمان.

فهذا حديث معلق، لأن البخاري حذف جم إسناده إلا الصحابي.

ومثله: ما علقه البخاري عن النبي عسب عذاب القبر فقال: وقال النبي الماحب القبر من بوله.

فجزم به عن النبي ﷺ، أي أنه ثابت عنه، وقد وصله في مواضع أخرى من صحيحه.

والحديث المعلق حديث مردود لأنه فقد شرطًا من شروط القبول (الصحة) وهو اتصال السند مع عدم علمنا بحال المحذوفين من الرواة.

وهنا يثار سؤال هام: إذا كان الحديث المعلق حديثًا ضعيفًا، فما حكم الأحاديث المعلقة التي في صحيحي البخاري ومسلم، وهما كتابان قائمان على الصحيح من حديث النبي 30 20

أولاً: الأحاديث المعلقـة التي في صـحـيح البخاري:

تنقسم إلى قسمين، القسم الأول: ما كان بصيغة الجزم كقال، وفعل، وأمر، وروى، وذكر فلان، فهو حكم بصحته إلى المضاف إليه، ويبقى النظر في باقى الإسناد، وهو أقسام:

 ا ما يلتحق بشرط البخاري لكنه علقه ولم يصله، إمًا الاستغناء بغيره عنه مع إفادة الإشارة إليه، وعدم إهماله بإيراده معلقًا مختصرًا.

وإمًا لكونه لم يسمعه من شيوخه، أو سمعه مذاكرة، أو شك في سماعه، فما رأى أن يسوقه مساق الأصول، قال الحافظ: وقد استعمل هذه الصيغة فيما لم يسمعه من شيوخه فيوردها بصيغة قال فلان ثم يوردها في موضع آخر بواسطة بينه وبينهم.

٢- ما لا يلتحق بشرط البخاري لكنه صحيح على شرط غيره؛ كقوله في الطهارة، وقالت عائشة: كان النبي على يذكر الله على كل أحيانه، فهذا الحديث اخرجه مسلم في صحيحه.

٣- ما هو حسن صالح للحجة، كقوله: وقال بهز بن حكيم عن أبيه عن جدد: الله احق أن يستحيي منه. فقد أخرجه أصحاب السنن.

٤- ما هو ضعيف لا

Upload by: altawhedmag.com

من ناحية السند، فليس هناك قدح في رجاله، بل من جهة اتقطاع يسير في إسناده، كقوله في الزكاة، وقال طاوس: قال معاذ بن جبل لأهل اليمن: نتوني بعرض ثياب (قميص أو لبيس في الصدقة مكان الشعير والذرة أهون عليكم وخير لأصحاب النبي على بالمدينة، وقد استدل به البخاري رحمه الله على جواز أخذ (العرض) في الزكاة، والعرض هو ما عدا النقدين) الحديث، فإسناده إلى طاووس صحيح، إلا أن طاوساً لم يسمع من معاذ.

وهذا القسم أحاديثه لا يستفاد منها الصحة إلى من علق عنه ولا تنافيها أيضًا لكن فيها ما هو صحيح وما ليس بذلك، وهو يأتي بهذا القسم إما لكونه رواه بالمعنى، كقوله في الطب: ويُذكر عن ابن عباس عن النبي في الرُقى بفاتحة الكتاب.

فإنه أسنده في موضع آخر بلفظ: أن نفرًا من الصحابة مروا بحي فيه لديغ، فذكر الحديث في رقيتهم للرجل بفاتحة الكتاب، وفيه: إن أحق ما أخذتم عليه أجرًا كتاب الله.

-وإما لأنه ليس على شرطه كقوله في الصلاة: ويُذكر عن عبد الله بن السائب قال: قرأ النبي عن «المؤمنون في صلاة الصبح، حتى إذا جاء ذكر موسى وهارون – عليهما السلام – أخذته سعلة فركع، وهو صحيح أخرجه مسلم، إلا أن البخاري لم يخرج لبعض رواته».

-أو لكونه (أي البخاري) ضم للحديث ما لم يصح، فاتى بصيغة تستعمل فيهما (أي في الصحيح وغيره)، كقوله في الطلاق باب: لا طلاق قبل نكاح، عن علي بن أبي طالب، وابن المسيب، وذكر نحوًا من ثلاثة وعشرين تابعيًا أنها لا تطلق (أى لا يقع الطلاق قبل النكاح).

وقد يورده أيضًا في الحسن، كقوله في البيوع: ويُذكر عن عثمان بن عفان أن النبي على قال له: إذا بعت فُكِلْ، وإذا

ابتعت فاكتل.

هذا الحديث رواه

الدارقطني من طريق عبيد الله بن المغيرة، وهو صدوق، عن منقذ مولى عثمان، وقد وثق، عن عثمان، وتابعه سعيد بن المسيب، ومن طريقه أخرجه الإمام أحمد في مسنده، إلا أن في إسناده ابن لهيعة، ورواه ابن أبي شيبة في مصنفه من حديث عطاء عن عثمان، وفيه انقطاع، والحديث حسن لما عضده من ذلك.

-ومن أمثلته ما أورده من ذلك وهو ضعيف قوله في الوصايا: ويُذكر عن النبي الله قضى بالدين قبل الوصية، وقد رواه الترمذي موصولاً من طريق الحارث عن على، والحارث ضعيف.

وهذا الضعيف (الذي لا عاضد له) قليل جدًا، وحيث يقع يتعقبه البخاري بالتضعيف، وهذه عادته في ضعيف لا عاضد له من موافقة إجماع أو نحوه، ومثال ذلك في كتاب الصلاة: ويُذكر عن أبي هريرة ورفعه: لا يتطوع الإمام في مكانه، فقد قال عقبه: ولم يصح.

وهذا الحديث أخرجه أبو داود من طريق ليث بن أبي سلّيم، وهو ضعيف، وشيخ شيخه لا يعرف وقد اختلف عليه فيه.

وما أورده البخاري في الصحيح مما عبر عنه بصيغة التمريض ليس بوام لإدخاله في الكتاب الموسوم بالصحيح، فإيراده في الصحيح يشعر بصحة أصله إشعارًا يؤنس به ويركن إليه.

لذا يقول ابن الصلاح: إذا تقرر حكم التعاليق المذكورة، فقول البخاري: ما أدخلت في كتابي إلا ما صح، وقول الحافظ أبي نصر السجزي: أجمع الفقهاء وغيرهم أن رجلاً لو حلف بالطلاق أن جميع البخاري صحيح، قاله رسول الله ﷺ لا شك فيه لم يحنث، وقد أفتى بذلك إمام الحرمين كما ذكر العراقي في نكته على مقدمة ابن الصلاح.

واعلم أيضًا أن الحافظ ابن حجر أغلق معلقات البخاري في كتابه: تغليق التعليق.

ومن أمثلة الإحاديث المعلقة حديث المعارف الذي علقه الإمام البخاري جزمًا (أي هو صحيح بالنسبة للمضاف إليه - كما سبق).

قال البخاري: وهشام بن عمار من شيوخ البخاري الذين لقيهم وسمع منهم وتحمل عنهم

وعلق الحديث عنه بصيغة الجزم، وهذا لا يقتضي إسقاط راو بينه وبين شيخه، وإنما هو عند أهل العلم على الاتصال إلا ابن حزم الظاهري، خالف فقال هو منقطع. ثم ساق البخاري السند عن رسول الله عن ليكونن من أمتي أقوام يستحلون الحر والحرير والخمر والمعازف... وقرر إباحة المعازف ومشى على نهجه كل من أخذ بقوله، والحديث صحيح للآتي:

١- علقه البخاري بصيغة الجزم.

٢- أغلقه الحافظ ابن حجر في كتاب «تغليق التعليق».

"- اخرج الحديث الإمام أحمد في مسنده، وأبو داود في سننه، والبرقاني في صحيحه، والطبراني والبيهقي، مسندًا متصلاً إلى هشام بن عمار وغيره فصح الحديث.

ثانيًا: الأحاديث المعلقة التي في صحيح مسلم: هي قليلة جدًا، ذكر ابن الصلاح أنها وقعت في أربعة عشر موضعًا، وهذه المواضع الأربعة عشر وصلها مسلم نفسه في الصحيح.

قال الحافظ العراقي: فعلى هذا ليس في كتاب مسلم بعد المقدمة حديث معلق لم يصله إلاً حديث واحد فقط وهو حديث أبي الجهم: أقبل رسول الله خو بئر جمل، علقه الإمام مسلم وقال: وروى الليث بن سعد...

وهذا الحديث في صحيح البخاري: أقبل النبي المنافي من نحو بئر جمل، فلقيه رجل فسلم عليه، فلم يرد النبي أن محتى أقبل على الجدار فمستح بوجهه ويديه ثم رد السلام. [البخاري ١٣٣٧، تدريب الراوي شرح نزمة النظر لابن عثيمين، تيسير مصطلح الحديث للطحان، اسئلة وأجوية في مصطلح الحديث للعدوي بتصرف]

٢- الحديث المعضل: وهو ما سقط من إسناده مني، ف وبالكرا، التوالي ومثاله؛ ما رواه الحاكم وبالكرا، في «معرفة علوم الحديث» بسنده إلى القعنبي عن ثم يقال مالك أنه بلغه أن أبا هريرة رضي الله عنه قال: قال ولا رسول الله ﷺ: «للمملوك طعامه وكسوته تعالى.

بالمعروف، ولا يكلف من العمل إلا ما يطبق، قال الصاكم: هذا معضل عن مالك أعضك مكذا في الموطأ.

وهذا الحديث معضل لأنه سقط من إسناده راويان متواليان بين مالك وأبي هريرة، وقد عرفنا أنه سقط منه هذان الاثنان من رواية الحديث خارج الموطأ هكذا: عن مالك عن محمد بن عَجْلان عن أبيه عن أبي هريرة.

والحديث المعضل حديث ضعيف وهو أسوا حالاً من الحديث المرسل والمنقطع لكثرة المحذوفين من الإسناد، فهو مردود من جهتين: لانقطاع الإسناد، والجهالة بالرواة المحذوفين.

ويت عرف على الحديث المعضل بجمع طرق الحديث والنظر في كل راو، عن من روى، ومن الذي يروي عنه، ويمكن التعرف على الرواة الذين سقطوا من السند إذا جاء الحديث متصلاً في مكان آخر، كالمثال السابق.

وقد جعل ابن الصلاح (في المقدمة) الحديث الذي حذف منه الصحابي والنبي 🍜 معضلاً.

ومثاله قول الأعمش عن الشعبي: يقال للرجل يوم القيامة عملت كذا وكذا، فيقول: ما عملته فيختم على فيه فتنطق جوارحه أو لسانه، فيقول لجوارحه: أبعدكن الله، ما خاصمت إلا فيكن».

[رواه الحاكم]

وهذا الحديث أعضله الأعمش، وقد رواه مسلم عن الشعبي عن أنس قال: كنا عند رسول الله عضحك فضحك فقال: «أتدرون ممن ضحكت ؟» فقلنا: الله ورسوله أعلم، فقال: «من مضاطبة العبد ربه يوم القيامة، يقول: يا رب ألم تجرني من الظلم، فيقول: بلى، قال: فإني لا أجيز اليوم على نفسي شاهدًا إلا مني، فيقول: كفى بنفسك اليوم عليك شهيدًا، وبالكرام الكاتبين عليك شهودًا، فيختم على فيه، ثم يقال لأركانه انطقي...». الحديث.

وللحديث بقية إن شاء الله عالى. ويأتي هذا المقال تحذيرًا من هذه البدعة التي أفسدت حقائق هذا الدين الحق وشوهت معالمه عند الكثيرين، وكانت سببًا في نشر العقائد الهدامة في الأمة بدعوى محبة النبي في وآل بيته.

العيد اسم لما يعود من الاجتماع العام على وجه معتاد، إما بعود السنة، أو بعود الأسبوع، أو الشهر، أو نحو ذلك، فالعيد كل اجتماع عام يحدثه الناس أو يعتادونه في زمان معين أو مكان معين أو هما معا، وكذلك كل أثر أو مشهد أو مقام يعتاد الناس مجيئه

سواء كان قديمًا أو حديثًا، فإنه يصدق عليه مسمى العيد. العيد. ••الأدلة التي تين حرمة اتخاذ القبور أعبادًا ••

ثبت عنه صلى النهي الصريح عن ذلك في أدلة صحيحة صريحة منها:

[رواه أبو داود وصححه الالبائي ١/١٧ه]

قال شيخ الإسلام ابن تيمية رحمه الله في شرح الحديث: «فمن هذه الأمكنة قبور الأنبياء والصالحين، وقد جاء عن النبي السلام النهي عن اتضانها عيدًا، عمومًا وخصوصًا». [الاقتضاء:٢٥٩/٢]

قال ابن القيم رحمه الله: «فاتخاذ القبور عيدًا هو من أعياد المشركين التي كانوا عليها قبل الإسلام، وقد نهى عنه رسول الله على سيد القبور، منبهًا به على غيره.. [إغاثة اللهفان ص١٩٧]

"ويؤخذ منه أن اجتماع العامة في بعض أضرحة الأولياء في يوم أو شهر مخصوص من السنة، ويقولون: هذا يوم مولد الشيخ، ويأكلون ويشربون، وربما يرقصون فيه، منهي عنه شرعًا، وعلى ولي الأمر ردعهم على ذلك وإنكاره عليهم وإبطاله».

[فيض القدير ٢٦٣/٤]

ثانياً: وعن علي بن الحسين: أنه رأى رجلاً يجيء الى فرجة كانت عند قبر النبي في فيدخل فيها فيدعو، فدعاه فقال: ألا أحدثك بحديث سمعته من أبي عن جدي عن رسول الله ق قال: «لا تتخذوا قبري عيدًا ولا بيوتكم قبورًا، وصلوا علي فإن صلاتكم وتسليمكم بيوتكم حيثما كنتم».

[رواه ابن ابي شيبة وصححه الالباني في تحذير الساجد (٩٥)] ثالثاً: عن سهيل بن أبي سهيل قال: راني الحسن بن الحسن بن علي بن أبي طالب رضي الله عنه عند القبر فناداني، وهو في بيت فاطمة يتعشى فقال: هلم

اعداد/معاوية محمد هيكل

الله، وبعد:

قان محبة النبي واجبة على كل مسلم، بل هي اعظم من محببة النفس والولد والوالد والتاس اجمعين. ومحبته و تقتضي طاعته واتباعه فيما أمر، والا تبتدع في الدين ما ليس منه، وإن من الامور المحدثة التي خالف فيها كثير من الناس منهج الحق اتخاذ اعباد غير مشروع بقصدونها في اوقات معينة ومواسم معروفة للتعدّ عندها لغير ذلك.

كالمنافع العدد ١١١ السنة الخامسة والثلاثون

Upload by: altawhedmag.com

إلى العشاء، فقلت: لا أريده، فقال: ما لي رأيتك عند القبر فقلت: سلمت على النبي فقال: إذا دخلت المسجد فسلم، ثم قال: إن رسول الله فقال: «لا تتخذوا قبري عيدًا ولا تتخذوا بيوتكم قبورًا، وصلوا على فإن صلاتكم تبلغني حيث ما كنتم، لعن الله اليهود اتخذوا قبور أنبيائهم مساجد». [رواه سعيد بن منصور في «الاقتضاء» وقوى إسناده الاباني في احكام الجنائز]

والحديث دليلٌ على تحريم اتخاذ قبور الأنبياء والصالحين عيدًا، قال شيخ الإسلام ابن تيمية في «الاقتضاء» (ص٥٥٥ - ١٥٦): «ووجه الدلالة أن قبر النبي 🍲 أفضل قبر على وجه الأرض وقد نهى عن اتخاذه عيدًا، فقبر غيره أولى بالنهي كائنًا من كان، ثم قرن ذلك بقوله 👟: ﴿ وَلا تَتَخَذُوا بِيُوتَكُمْ قَبُورُا ۗ أَي لا تعطلوها عن الصلاة فيها والدعاء والقراءة، فتكون بمنزلة القبور، فأمر بتحري العبادة في السوت، ونهى عن تحريها عند القبور عكس ما يفعله المشركون من النصاري ومن تشبه بهم. قال: فهذا أفضل التابعين من أهل بيته على بن الحسين رضى الله عنهم، نهى ذلك الرجل أن يتحرى الدعاء عند قبره 👛، واستدل بالحديث الذي سمعه من أبيه الحسين عن جده على، وهو أعلم بمعناه من غيره، فتبين أن قصده أن يقصد الرجل القبر للسلام عليه ونحوه عند غير دخول المسجد، ورأى أن ذلك من الدعاء ونحوه اتخاذه عيدًا، وكذلك ابن عمه الحسن بن الحسن شيخ أهل بيته كره اتخاذه عيدًا، فانظر هذه السنة كيف أن مخرجها من أهل المدينة وأهل البيت الذين لهم من رسول الله 😻 قرب النسب وقرب الدار لأنهم إلى ذلك أحوج من غيرهم فكانوا له

والعيد إذا جعل اسمًا للمكان فهو المكان الذي يقصد الاجتماع فيه وإتيانه للعبادة عنده أو لغير العبادة؛ كما أن المسجد الحرام ومنى ومزدلفة وعرفة جعلها الله عيدًا مثابة للناس، يجتمعون فيها ويرتادونها للدعاء والذكر والنسك، وكان للمشركين أمكنة برتادونها للاجتماع عندها، فلما جاء الإسلام محا الله ذلك كله، وهذا النوع من الأمكنة يدخل فيه قبور الإنبياء والصالحين.

٥٥ احتجاجات باطلة ٥٥

وقد استدل من أجازوا جعل القبور عيدًا بعدة أدلة، لا يصح الاحتجاج بواحد منها:

قال رسول الله ﷺ: «من زار قبر والديه أو أحدهما يوم جمعة فقرأ (يس) غفر له». [حديث موضوع:انظر «سلسلة الأحاديث الضعيفة والموضوعة» [٦٦/

قيال رسول الله ﴿ مِنْ زَارٍ قَـبِرِ أَبُويِهُ أَوْ أحدهما في كل جمعة غفر له وكتب برًا ».

ومديث موضوع: اورده السيوطي في الاحاديث الموضوعة ص٢٦٦] قال عد: «إذا أعيتكم الأمور فعليكم باصحاب

القبور»، وفي لفظ: «إذا تحيرتم في الأمور فاستعينوا بأهل القبور». [قال شبخ الإسلام ابن تيمية: هو كنب باتفاق اهل المعرفة، الفتاوى ٢٩٣/١١]

# • • صور من اتخاذ القبور اعبادا • • الأولى: الاحتصال بالمولد النبوي:

مولد النبي ﷺ هو الذي يقيمه الصوفية في الثاني عشر من شهر ربيع الأول من كل عام إظهارا للسرور بمولده، وتوسع بعضهم فأجازه في أي وقت من أوقات السنة طالما أنه مظهر سرور بالنبي ﷺ.

ويرجع تاريخ ظهور هذه البدعة إلى الدولة العبيدية التي تسمت بالدولة الفاطمية، حيث أحدثت هذه البدعة لجذب قلوب الناس إليها، والظهور بمظهر من يحب رسول الله على.

مع أنها من أكثر الدول التي فشا فيها الإلحاد والزندقة تحت شعار التشيع وحب آل البيت. وعن طريقهم انتشرت الموالد وراجت رواجًا كبيرًا لدى الصوفية. [محبة النبي عليه بين الاتباع والابتداع]

فصارت كل طريقة تعمل لشيخها مولدًا يتناسب ومقام الطريقة وشيخها!! هذا مع حرصهم على مولد النبي في كل عام وتسير المواكب في الطرقات، وتنشد القصائد، وتقام الحفالات إلى غير ذلك من مظاهر الاحتفال بالمولد النبوي.

#### والاحتفال بمولده 🎏 بدعة منكرة؛ لما يلي؛

اتخاذه عيدًا شرعيًا، والأعياد الشرعية يومان الفطر والأضحى كما جاء بذلك النص، قال عنه «إن الله أيدلكم بهما يومى الفطر والأضحى».

العام المسلم الله الله محتى الله الله محتى الله معض البلدان يتهمون من لم يحضر المولد بالجفاء والمروق من الدين أحيانًا.

[رسائل الشيخ عبد الله بن زيد ال محمود ٤٩٣/١]

٣- عدم فعل السلف له مع أنهم أشد الناس حبا له صلوات الله وسلامه عليه، وهم أعرف الناس حقوقه، ولو كان خيرًا لسبقونا إليه.

 إن عمل المولد يتضمن أمورًا منهيًا عنها شرعًا كإنشاء القصائد الشركية والغلو فيه ق وتشويه صورة الدين باعمال الخرافيين والمشعوذين والدجالين على ما يجري عمله في أكثر البلاد.

و الاحتفال بالمولد بدعة فيها مشابهة للنصارى في احتفالهم بمولد المسيح عليه السلام لأن دينهم المحرف قام على الغلو في الأشخاص، وديننا ينهانا عن الغلو.

هذا، وقد استغلت الصوفية وسائل الدعاية لترويج هذه البدعة بدعوى أنها من أكبر مظاهر حبه أن فالفوا فيها الرسائل والكتب وسودوا بها صحائف كانت بيضاء، ونعتوا كل ناقد وموجه بعدم

الحب والولاء لرسول الله 🍩.

الثانية: اقامة الموالد الموسمية. كقولهم: «هذا مولد الولى الفلاني أو العالم الفلاني،، ومثال ذلك: مولد الحسين رضى الله عنه، حيث يحدث عند هذا المشبهد المزعوم في القاهرة ما يندى له الحدين، ويقرح قلوب الموحدين؛ حيث يبدأ الاستعداد قبل المولد باسبوع بنصب السرادق في الساحات المحيطة حول المسجد؛ لاستقبال جموع الناس المتو افدين لزيارة الضريح المزعوم؛ حيث بيدا مشايخ الطرق الصوفية بالانتشار في هذه الساحات. وحولهم الأتباع، ويبدؤونه بالرقص والطرب، ويصلون إلى مراحل من السكر والإغماء حتى أذان الفجر، لا يوقفهم عن غيهم أذان، ولا صلاة، بل تحد، المغرر بهم يأتونه بالقرابين والنذور والهبات؛ لترمى عند الضريح وحوله، رجاء تفريح الكربات، فيتلقاها السيدنة الأفاكون، ويعطونهم الوعود بأن مطالبهم ستتحقق، ورسائلهم وحوائجهم إلى صاحب المقام والضريح سترفع، وهكذا يتكرر هذا العيد الشركي في كل عام أسبوعًا، أما العبد الأسبوعي فعنه حدث ولا حرج، فلقد شاهدت عند الصنم الذي يعبد في طنطا المسمى بضريح أو مقام السيد البدوي ما يفتت الكبود؛ حيث يتوافد في صبيحة كل يوم حمعة في كل أسبوع عشرات الآلاف من مدن وقرى وأرياف مصر إلى هذا الصنم؛ ليعكفوا عنده، ويطوفوا حوله، ويتمسحوا بحوائطه وجدرانه، ولقد شاهدت امراة تقف أمام الضريح في كل خشوع تتضرع إليه وتتوسل، وترجوه رجاء الضائف الضرير، وتدعوه دعاء المذنب الذليل قد رأيتها وقد أبكت القلوب من شدة بكائها، وهي ترجوه أن يفرج همها، وما علمت أنها تدعو من لا يملك لنفسه نفعًا ولا ضرا، ولا موتًا، ولا حياة، ولا نشورًا.

وقبل هذا يعمدون حال وصولهم إلى ضريح البدوي، فيطوفون به طواف القدوم، على نحو ما يفعل القاصدون لحج بيت الله الحرام، ويقولون: إن هذه كانت سنة الشيخ عبد العال خليفة السيد، ولهم في هذا الاحتفال بدع شتى، وهذه صورة من صور اتخاذ القبور أعيادا [السيد البدوي ودولة الدراويش (١٣١-١٣٢]]

٥٥ الموالد وأثرها في افساد العقائد ٥٠

وهذا الفعل محاكاة لليهود والنصارى باتخاذ قبور أنبيائهم وصالحيهم مساجد، حيث يقصدون العبادة عندها، وهو بعينه ما نهى عنه في ، فارباب الموالد لا يقصدون المشاهد والقبور إلا طلبا للبركة أو الاستغاثة أو الدعاء، فيذبحون لها، ويطوفون بها، ويمرغون الخدود على أعتابها، وهذا الفعل محادة لله ولرسوله في ، مناف لكلمة التوحيد؛ لأن العبادة لا تكون إلا لله عز وجل، ومن صرف نوعا من

أنواعها لغير الله، فقد وقع فيما يناقض «لا إله إلا الله».

وما يفعله أولئك نابع من عقيدة أن الأولياء لهم التأثير في الكون كما يزعم الصوفية ،، وأن الاحتفال بمولد الأولياء والعكوف على قبورهم من الدين وأنه قبربة، فالذين لا يحتفلون بالأولياء ولا يزورون قبورهم ولا يقدمون النذور لهم محجوبون من رحمة الله وبركته، بل من لم يفعل هذه الموالد قد يسلب منه الإيمان، وتصيبه الأمراض والأسقام، بسبب امتناعه أو اعتراضه على حد زعمهم. [بدع القبورة ٢٣]

#### ٥٥ سيحانك هذا بهتان عظيم ٥٥

ولا تظن أن هذا القول تجن على أصحاب الموالد، أو هو من نسج الخيال، بل هذه هي حقيقة تلك الاحتفالات.

فقد زعم الشعراني أن الأحياء والأسوات يحضرون الاحتفال بمولد سيده عند ضريحه، بل ويحضره النبي على وسائر الأنبياء والأولياء. وأما من ينكر المولد ويمتنع عن حضوره فعن ضياع إيمانه حدث ولا حرج.

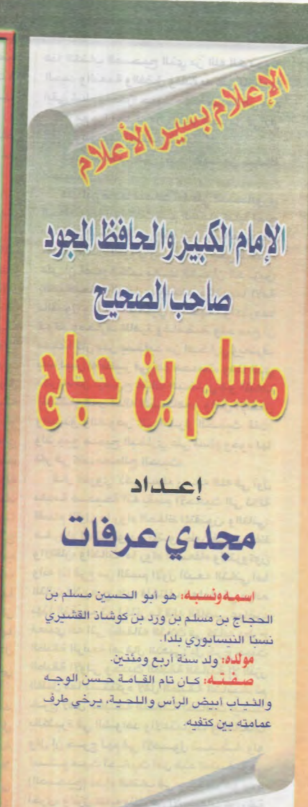
قال الشعراني: اخبرني شيخنا الشيخ محمد الشناوي رضي الله عنه أن شخصًا أنكر حضور مولده فسلب الإيمان، فلم يكن فيه شعرة تحن إلى دين الإسلام، فاستعان بسيدي أحمد رضي الله عنه فقال: بشرط آلا تعود، فقال: نعم. فرد عليه ثوب المانه.

فهذه نتيجة من ينكر مولد البدوي، أو يمتنع عن حضوره، كما يزعم الشعراني، أما من يحضره فالبدوي يحفظه، ويرعاه، ويشمله بشفاعته، ويغفر خطيئته حيث قال: وعزة ربي، ما عصى أحد في مولدي، إلا تاب وحسنت توبته. [الطبقات للشعراني 177/]

بمثل هذا الهراء والكذب الصراح انتشر صيت البدوي وهذا اسلوب كافة الصوفية الدراويش في إثبات كرامات من يزعمون له الولاية، وبهذه الدعايات الخرافية الأسطورية استطاعوا أن يجعلوا لمولد البدوي قداسة في النفوس المريضة، كأنها قداسة الحج إلى ببت الله الحرام بل أشد.

وختامًا، فإن الاحتفال بالموالد بدعة منكرة يجب على المسلمين منعها ومنع غيرها من البدع، والاشتغال بإحياء السنن، والتمسك بها، ولا يُغتر بمن يروج لهذه البدعة ويدافع عنها، فإن هذا الصنف يكون اهتمامه بإحياء البدع أكثر من اهتمامه بإحياء السنن، ومن كان هذا شأنه لا يجوز تقليده والاقتداء به، وإنما يقتدى بمن سار على نهج السلف الصالح الذين لم يحتفلوا بالموالد، وهم أشد الناس حبًا لرسول الله وال بيته ولو كان خيرًا لسيقونا إله.

والله من وراء القصد.



شيوخه: كثيرون يزيدون عن المئتين وقد جمعتهم في مصنف وسميته (إسعاف المحتاج) نذكر من هؤلاء الإمام أحمد ابن حنبل، أحمد بن يونس، إسحاق بن راهويه، إسحاق بن منصور، حرملة بن يحيى، الحسن الخلال، خلف بن هشام، زهير بن حرب، سعيد بن منصور، والإمام الدارمي عبد الله بن عبد الرحمن، عبد الملك بن شعيب بن الليث، على بن حجر السعدي، محمد بن بشار بندار، محمد بن رمح، محمد بن عبد الله بن نمير، أبو كريب، محمد بن المثنى العنزي، محمود ابن غيلان، يحيى بن معين، يحيى بن يحيى، يونس بن عبد الأعلى، وأبو الربيع الزهراني، أبو زرعة، أبو كامل الجحدري وغيرهم رحمهم الله، ولم يرو في الصحيح عن ابن المديني والذهلي وعلى

الرواة عنه: روى عنه صالح بن محمد جزرة، الترمذي في الجامع، إبراهيم بن أبي طالب رفيقه، إبراهيم بن محمد بن سفيان الفقيه راوي (الصحيح)، عبد الرحمن بن أبي حاتم، أبو بكر بن خزيمة يحيى بن محمد بن صاعد، الحافظ أبو عوانة وغيرهم.

ثناء العلماء عليه: قال إسحاق بن راهويه له: لن نعدم الخير ما أبقاك الله للمسلمين.

قال أحمد بن سلمة: رأيت أبا زرعة وأبا حاتم يقدمان مسلمًا في معرفة الصحيح على مشايخ عصرهما.

قال ابن أبي حاتم كان مسلم ثقة من الحفاظ كتبت عنه بالري.

قال محمد بن بشار حفاظ الدنيا أربعة: أبو زرعة بالري ومسلم بنيسابور وعبد الله الدارمي بسمرقند ومحمد بن إسماعيل بيخاري.

قال محمد بن عبد الوهاب الفراء: مسلم بن الحجاج من علماء الناس ومن أوعية العلم.

قال الحافظ بن عقدة وقد سئل عن البخاري ومسلم: كان محمد عالمًا ومسلم عالمًا.

أما صحيحه ففي الرتبة الثانية من الصحة بعد صحيح البخاري قال عنه: صنفت هذا (المسند الصحيح) من ثلاث مئة الف حديث مسموع.

قال أحمد بن سلمة: كنت مع مسلم في تأليف صحيحه خمس عشرة سنة، قال: وهو اثنا عشر الف حديث.

قال الذهبي يعني بالمكرر بحيث إذا قال حدثنا قتيبة وأخبرنا ابن رمح يعدان حديثين اتفقا في لفظيهما أو اختلفا في كلمة.

وقال النووى أيضًا: وأجمعوا على جلالته وإمامته وعلو مرتبته وحذقه في هذه الصنعة وتقدمه فيها وتضلعه منها ومن اكبر الدلائل على جلالته وإمامته وورعه وحذقه وقعوده في علوم الحديث واضطلاعه منها وتفننه فيها كتابه الصحيح الذي لم يوجد في كتاب قبله ولا بعده من حسن الترتيب وتلخيص طرق الحديث بغير زيادة ولا نقصان والاحتراز من التحويل في الأسانيد عند اتفاقها من غير زيادة، وتنبيهه على ما في الفاظ الرواة من اختلاف في متن او إسناد ولو في حرف واعتنائه بالتنبيه على الروايات المصرحة بسماع المدلسين وغير ذلك مما هو معروف في كتابه، ثم قال: وعلى الجملة فلا نظير لكتابه في هذه الدقائق وصنعة الإسناد وهذا عندنا من المحققات التي لا شك فيها للدلائل المتظاهرة عليها ومع هذا فصحيح البخاري أصح وأكثر فوائد، هذا هو مذهب جمهور العلماء وهو الصحيح المختار لكن كتاب مسلم في دقائق الأسانيد ونحوها أجود كما ذكرنا وينبغى لكل راغب في علم الحديث أن يعتنى به ويتفطن في تلك الدقائق فيرى فيها العجائب من المحاسن وإن ضعف عن الاستقلال باستخراجها استعان بالشرح المذكور (بعني شرحه).

ثم قال: واعلم أن مسلمًا رحمه الله أحد أعلام أئمة هذا الشان وكبار المبرزين فيه وأهل الحفظ والاتقان والرحالين في طلبه إلى أئمة الأقطار والبلدان والمعترف له بالتقدم فيه بلا خلاف عند أهل الحذق والعرفان والمرجوع إلى كتابه والمعتمد عليه في كل الأزمان، ثم قال: وصنف مسلم في علم الحديث كتبًا كثيرة منها

هذا الكتاب الصحيح الذي منّ الله الكريم وله الحمد والنعمة والفضل والمنة به على المسلمين أبقى لمسلم به ذكرًا جميلا وثناءً حسنا إلى يوم الدين مع ما أعد له من الأجر الجزيل في دار القرار وعم نفعه المسلمين قاطبة. أهـ

قال الخطيب: كان أحد الأئمة من حفاظ الحديث.

قال ابن منده: سمعت أبا علي النيسابوري الحافظ يقول: ما تحت أديم السماء كتابا أصح من كتاب مسلم، قلت: وهذا خلاف ما عليه أهل الحديث، قال النووي رحمه الله: اتفق العلماء على أن أصح الكتب بعد القرآن العرين: (الصحيحان) البخاري ومسلم، وتلقتهما الأمة بالقبول وكتاب البخاري اصحهما وأكثرهما فوائد ومعارف ظاهرة وغامضة، وقد صح أن مسلما كان ممن يستفيد من البخاري ويعترف بنه ليس له نظير في علم الحديث، وهذا الذي مكرناه من ترجيح كتاب البخاري هو المذهب المختار الذي قاله الجماهير وأهل الإتقان والحدق والغوص على أسرار الحديث. قلت: ولاترجيح صحيح البخاري على مسلم وجوه لها ولترجيح صحيح البخاري على مسلم وجوه لها ذكر في كتب مصطلح الحديث:

قال النووي: ذكر مسلم رحمه الله في أول مقدمة صحيحة أنه يقسم الأحاديث إلى ثلاثة أقسام الأول: ما رواه الحفاظ المتقنون، والثاني: ما رواه المستورون المتوسطون في الحفظ والاتقان، والثالث: ما رواه الضعفاء والمتروكون وأنه إذا فرغ من القسم الأول أتبعه الثاني أما الثالث فلا يعرج عليه فاختلف العلماء في مراده بهذا التقسيم ثم اختار ما قاله القاضي عياض: فعندي أنه أتى بطبقاته الثلاث في كتابه وطرح الطبقة الرابعة أه قال الذهبي: بل خرج حديث الطبقة الأولى وحديث الطبقة الثانية إلا النزر القليل مما يستنكره لأهل الطبقة الثانية، ثم خرج لأهل الطبقة الثالثة أحاديث ليست بالكثيرة في الشواهد والاعتبارات والمتابعات وقل إن خرج لهم في الأصول شيئًا، ولو استوعبت احاديث اهل هذه الطبقة في (الصحيح) لجاء الكتاب في حجم ما هو مرة أخرى، ولنزل كتابه بذلك عن الاستيعاب عن رتبة الصحة وهم كعطاء بن السائب وليث، ويزيد بن أبي زياد، وأبان بن صمّعة ومحمد بن إسحاق ومحمد بن عمرو بن علقمة، وطائفة أمثالهم فلم يخرج لهم إلا الحديث بعد الحديث إذا كان له أصل، وإنما يسوق أحاديث هؤلاء ويكثر منها أحمد في مسنده وأبو داود والنسائي وغيرهم، فإذا انحطوا إلى إخراج آحاديث الضعفاء الذين هم آهل الطبقة الرابعة اختاروا منها ولم يستوعبوها على حسب آرائهم واجتهاداتهم في ذلك. أهـ

قلت: ولم يترجم مسلم لأبواب كتابه إنما ترجم للكتب واعتنى في ترتيب احاديث كل كتاب بالتناسب بينها وترتيبها دون ترجمة فوضع الإمام النووي لكل جملة من هذه الأحاديث ترجمة تناسبها ولذلك ربما طالت تراجمه بحسب ما في الأحاديث من فوائد، بخلاف البخاري الذي ترجم للكتب ولأبواب كل كتاب ووضع فيها فقهه والله اعلم.

قال ابن حجر: ثقة حافظ إمام مصنف عالم الفقه.

قال الذهبي: وهو كتاب نفيس كامل في معناه فلما رأه الحفاظ أعجبوا به ولم يسمعوه لنزوله (أي لطول أسانيده) فعمدوا إلى أحاديث الكتاب فساقوها من مروياتهم عالية بدرجة وبدرجتين ونحو ذلك حتى أتوا على الجميع هكذا وسموه «المستخرج على صحيح مسلم».

قال مسلم: لو أن أهل الحديث يكتبون الحديث مئتي سنة فمدارهم على هذا «السند» بعنى السند الكبير. وقال:

ما وضعت في هذا «المسند» شيئًا إلا بحجة ولا أسقط شيئا منه إلا بحجة.

#### من أحواله وأقواله:

وكان مسلم من أهل الجرح والتعديل، قال مكي بن عبدان: سالت مسلمًا عن علي بن الجعد فقال: ثقة ولكنه كان جهميًا، وسالته عن محمد بن يزيد فقال: لا يكتب عنه: وسالته عن محمد بن عبد الوهاب وعبد الرحمن بن بشر فوثقهما، وسالته عن قطن بن إبراهيم فقال: لا يكتب حديثه.

وعيب عليه حديث أحمد بن عبد الرحمن الوهدي فقال: إنما نقموا عليه بعد خروجه من

مصر، أي أنه سمع منه قبل التغير، قال مسلم: إذا قال ابن جريج حدثنا وأخبرنا وسمعت فليس في الدنيا شيء أثبت من هذا.

قال الحاكم: كان متجر مسلم خان محمش ومعاشه من ضياعه بأستوا (من نواحي نيسابور، رأيت من أعقابه من جهة البنات في

قال الحاكم عن طاهر بن محمد عن مكي بن عبدان: كان مسلم بن الحجاج يظهر القول باللفظ (أي لفظي بالقرآن مخلوق، ويعني حركة اللسان والهواء الخارج ونغمة الصوت) ولا يكتمه ولما استوطن البخاري أكثر مسلم الاختلاف إليه حتى هُجر، وسافر من نيسابور قال: فقطعه أكثر الناس غير مسلم فبلغ محمد بن يحيى فقال يومًا، إلا من قال باللفظ فلا يحل له أن يحضر مجلسنا، فأخذ مسلم رداءه فوق عمامته فقام على رؤوس الناس ثم بعث إليه بما كتب عنه على ظهر جمال، وقال: وكان مسلم بظهر القول باللفظ ولا يكتمه.

قال الخطيب: كان مسلم يناضل عن البخاري حتى أوحش ما بينه وبين محمد بن يحيى سسيه.

وفاته: توفى مسلم في شهر رجب سنة إحدى وستين ومئتين بنيسابور عن بضع وخمسين سنة.

#### فوالد ملتقطه من الترجمة:

- ١ الرحلة في طلب العلم سنة عن سلفنا
   ولذك استكثر مسلم بسببها من الشيوخ.
- ٢ ـ الصــبــر في طلب العلم ونشــره يورث
   الرفعة في الدنيا والآخرة.
- ٣ ـ مسحيح مسلم من أصول دواودين
   الإسلام التي يجب الرجوع إليها.
- ٤ الجرح والتعديل من علوم الشرع الهامة
   ولا يتعاطاها إلا العلماء وليس كل أحد.
- هـ الوفاء سمة العلماء فهذا مسلم هجر الجميع وفاءًا لشيخه الإمام البخاري.
   الدوجة:
  - تاريخ بغداد. تهذيب الكمال. سير أعلام النبلاء. تقريب التهذيب.

فهذا أمر الله سبحانه لرسوله بأن يكون أولى الناس بالمجالسة هم الصالحون، ومثل له أروع الأمثلة فقال فيما رواه أبو موسى الأشعري: «مثل الجليس الصالح والجليس السوء كحامل المسك ونافخ الكير فحامل المسك إما أن يحذيك وإما أن تبتاع منه وإما أن تجد منه ريحًا طيبة». [اللؤلؤ والمرحان ١٦٨٧]

وهذا الحديث يفيد أن الجليس الصالح جميع أحواله مع من يجالسه خير وبركة ونفع ومغنم، مثل حامل المسك الذي تنتفع بما معه، إما بهبة، أو بيع أو برائحة المسك التي تنبعث منه.

#### ثمار مجالسة الصالحين

#### اولا: لا يشقى بهم جليسهم:

فقد أخرج الشيخان من حديث أبي هريرة قال: قال رسول الله 🐲: «إن لله مالئكة يطوفون في الطرق يلتمسون أهل الذكر فإذا وجدوا قومًا يذكرون تنادوا هلموا إلى حاجتكم». قال فيحفونهم بأجنحتهم إلى السماء الدنيا، قال: فيسألهم ربهم وهو أعلم بهم ما يقول عبادي ؟ قال: يقولون: يسبحونك ويكبرونك ويحمدونك ويمجدونك. قال فيقول: هل رأونى ؟ قال: فيقولون: لا والله ما رأوك، قال: فيقول: وكيف لو رأوني ؟ قال: يقولون: لو رأوك كانوا أشد لك عبادة وأشدُّ لك تمجيدًا وأكثر لك تسبيحًا، قال: فيقول: فما يسألوني ؟ قال: يسألونك الجنة، قال: يقول: وهل راوها ؟ قال: يقولون: لا والله ما رأوها، قال: يقول: فكيف لو رأوها، قال: يقولون لو أنهم راوها كانوا أشد عليها حرصنا وأشد لها طلبًا وأعظم فيها رغبة، قال: فمم يتعوذون ؟ قال: يقولون من النار، قال: يقول: وهل رأوها، قال: يقولون: لا والله يا رب ما رأوها، قال: يقول فكيف لو راوها قال: يقولون: لو راوها كانوا أشد منها فرارًا وأشد لها مخافة، قال: فيقول فأشهدكم أنى قد غفرت لهم، قال: يقول ملك من الملائكة: فيهم فلان ليس منهم إنما جاء لحاجة. قال: هم الجلساء لا يشقى بهم جليسهم». [اللؤلؤ والمرجان ١٧٢٢]

قال القاضي عياض رحمه الله: نِكْرُ الله ضربان؛ نكر بالقلب وذكر باللسان، وذكر القلب نوعان؛ الماليين إعداد إعداد إعداد

الحسميد لله الذي خلق فسوى وقيدر فيهدى. والصالة والسالام على النبي المجتبى، وبعد:

قمحالسة الصالحين قضيلة أمر الله سيحانه بيده بها، فقال تعالى: واصير وصير تقسيل مع الدين يدعون ربيهم بالغداة والعشي يريدون وجهة ولا تغد عيناك علهم تريد رينة الحياة الثنيا ولا تعل من اغفلتا قلبة عن ذكرنا والبع هواه وكان أصره فرطا و الديد ١٨، وقال تعلى ولا تطرد الدين يدعون ربهم بالغداة والعشي يريدون وجهة ما عليك من حسابهم من شيء ومنا من حسابك عليهم من شيء فتطردهم فتكون

أحدهما وهو أرفع الأنكار وأجلها الفكر في عظمة الله وجلاله وجبروته وملوكته وآياته في سماواته وأرضه، والثاني ذكره بالقلب عند الأمر والنهي؛ فيتمثل ما أمر به ويترك ما نهي عنه ويقف عما أشكل عليه، وأما ذكر اللسان مجردًا فهو أضعف الأذكار ولكن فيه فضل عظيم كما جاءت به الأحاديث. انتهى.

# ثانيًا؛ يحشر المجالس للصالحين معهم في الأخرة:

ففي الصحيحين من رواية أنس بن مالك أن رجالاً من أهل البادية أتى النبي على فقال: يا رسول الله متى الساعة قائمة ؟ قال: "وما أعددت لها إلا أني أحب الله ورسوله، قال: "إنك مع من أحببت".

دالثا؛ يستفاد من مجالسة الصالحين علم وصلاح وفقه:

فهذا موسى عليه السلام يقول للخضر:

همْلْ أَتَّبِعُكَ عَلَى أَن تُعَلَّمَنِ مِمًّا عُلَّمْتَ رُشْدًا ﴾
همْلْ أَتَّبِعُكَ عَلَى أَن تُعَلَّمَنِ مِمًّا عُلَّمْتَ رُشْدًا ﴾
ويتردد عليها في المحراب فتثير فيه الرغبة في الدعاء وطلب الولد من الله تعالى الذي يعطي بأسباب وبغير أسباب، لما رأى عندها رزقًا في غير ميعاده فسألها أنى لك هذا وقالت: هو من الله إن الله يرزق من يشاء بغير حساب فتوجه إلى ربه بالسؤال: ﴿هُنَالِكَ دَعَا زَكَرِيًا رَبَّهُ قَالَ رَبَّ اللهُ عِم الذَّاكَ ذُرِيَّةً طَيَّبَةً إِنَّكَ سَمِيعُ الدُّعَاءِ ﴾

#### رابعاً: الجليس الصالح يُذكر صاحبه بالله:

ويجدد فيه كوامِنُ الإيمان ويوقظ التوكل والخوف والرجاء وشاهد ذلك ما رواه الشيخان من حديث أبي بكر رضي الله عنه قال: قلت للنبي وأنا في الغار: لو أن أحدهم نظر تحت قدميه لأبصرنا، فقال: «ما ظنك يا أبا بكر باثنين الله ثالثهما؟».

وهؤلاء أصحاب موسى عليه السلام يقولون له: ﴿ إِنَّا لَمُدْرَكُ وِنَ (٦١) قَـالَ كَـلاً إِنْ مَـعِيَ رَبِّي سَنَهْدِينَ ﴾ [الشعراء: ٦٦، ٦٢].

#### خامسا: الجليس الصالح ربما كان سببا في خروجك من الدنيا على التوحيد والإيمان:

فقد أخرج البخاري عن أنس قال: كان غلام يهودي يخدم النبي في فمرض فأتاه النبي في يعوده فقعد عند رأسه، فقال له: أسلم، فنظر إلى أبيه وهو عنده، فقال له: أطع أبا القاسم في فأسلم، فخرج النبي في وهو يقول: الحمد لله الذي أنقذه من النار. [فتح الباري ١٣٦/٣]

وذكره الألباني في أحكام الجنائز بزيادة قوله عليه السلام: «فلما مات قال: صلوا على صاحبكم». [أحكام الجنائز ص٢٦]

فأي فضل نال هذا الصبي اليهودي بجلوس النبي عنده في هذا الساعة الحرجة من عمره حتى خرج من الدنيا بالإسلام وأنقذه الله من النار.

والجليس الصالح قد يكون إنسانًا حيًا، ولا يكون صالحًا إلا إذا كان ذا دين متمسمًّا بالكتاب والسنة وبفهم سلف الأمة موحدًّا ربه كمال التوحيد.

وقد يكون كتابًا، وأسمى الكتب وأعلاها صلاحًا وإصلاحًا كتاب الله تعالى وما صح عن نبينا على من سنة قولية أو فعلية أو تقريرية أو تركية.

وقد يكون هذا الجليس شيئًا معنويًا لا يرى ولا يسمع ولكنه يؤثر في جليسه ويظهر عليه حسن المجالسة وشاهد ذلك حديث الصحيحين من رواية أبي هريرة قال: قال رسول الله دن الله عنه يظلهم الله في ظله يوم لا ظل إلا ظله، وكان أضرهم ورجل ذكر الله خاليًا ففاضت عيناه». [اللؤلؤ والمرجان برقم 17]

ولنا أن نتخيل من هو فليس الرجل السابع إنه ذكر الله بالتفكر والقلب واللسان الذي عاش معه فترة من الوقت فأثر فيه حتى فاضت عيناه شوقًا إلى مولاه ورجاءً في ثوابه ورضاه وخوفًا من عذاه وأذاه.

وصلى الله وسلم على نبينا محمد.

#### النبي العلم السلمين تعظيم الله والعبودية له

عن ابن عباس رضي الله عنهما قال: قال رسول الله عنهما قال: قال رسول الله عن الله عن الله جل وعلا: «الكبرياء ردائي، والعظمة إزاري، فمن نازعني واحداً منهما قذفته في النار».

[صحیح: اخرجه احمد عن ابي هریرة]

وفي رواية عند الطيالسي قال: «إن العز إزاري، والكبرياء ردائي فمن نازعني فيهما عنبته».

[صحيح عن على، في صحيح الجامع]
معناه أن العظمة والكبرياء من الصفات التي
تختص بالله جل وعلا ولا تنبغي لأحد غيره كما أن
رداء الإنسان وإزاره يختص به لا يشارك فيه، وفيه
تحذير شديد من الكبر الذي من آفاته بطر الحق وعمى
القلب عن معرفة آيات الله وفهم أحكامه، والمقت
والبغض من الله، وإن خصلة تثمر لك المقت من الله،
والخزي في الدنيا والنار في الآخرة، وتقدح في الدين؛
لحري أن تتباعد عنها، وقد قيل: عجبًا للمتكبر وهو
يعلم عجزه وذلته، وفقره لجميع الموجودات، وأن قرصة
النملة تؤلم، والمرحاض يطلبه لدفع آلم البول والاذي
عنه، ويفتقر إلى كسرة خبز يدفع بها آلم الجوع عن
نفسه، فمن صفته هذه كل يوم وليلة كيف يصح أن

#### النبي ﴿ يعلمنا الثناء على الله واللجوء اليه سيحانه وقت الشدة

كان يومُ غزوة أحد يومَ شدة وكرب على المسلمين، أصيبوا فيه إصابات بالغة، استحرُ فيهم القتل، وأثخنتهم الجراح، وجُرح رسول الله ، وقُتل عمه حمزة أسد الله وسيد الشهداء، وكان الغم الأشد لما أشيع أن النبي و قُتل، وبثباته و بعد حفظ الله سبحانه له، وثبات ثلة من عظماء أصحابه حوله؛ يئس المشركون من القضاء عليهم فرجعوا إلى مكة خائبين.

يقول عبيد الله بن رفاعة الزرقي رضي الله عنه: لما كان يوم أحد وانكفأ المشركون؛ أي مالوا ورجعوا، قال رسول الله 🐸: استووا حتى أثنى على ربي، فصاروا خلفه صفوفًا، فقال: «اللهم لك الحمد كله، اللهم لا قابض لما بسطت، ولا باسط لما قبضت، ولا هادي لما أضللت، ولا مضل لمن هديت، ولا معطى لما منعت، ولا مانع لما أعطيت، ولا مقرب لما باعدت، ولا مباعد لما قريت، اللهم ابسط علينا من بركاتك ورحمتك وفضلك ورزقك، اللهم إني أسالك النعيم المقيم الذي لا يحول (يتحرك) ولا يزول، اللهم إنى أسالك النعيم يوم العيلة، والأمن يوم الخوف، اللهم إنى عائذ بك من شر ما أعطيتنا وشير ما منعت، اللهم توفنًا مسلمين وأحينا مسلمين وألحقنا بالصالحين غير خزايا ولا مفتونين، اللهم قاتل الكفرة الذين يكذبون رسلك، ويصدون عن سبيلك، واجعل عليهم رجزك وعذابك، اللهم قاتل الكفرة الذين أوتوا الكتاب إله الحق». [رواه أحمد والبزار، ورجال أحمد رجال الصحيح. قاله الهيثمي في مجمع الزوائد (١٢١/٦)]



وهذا عثمان بن أبي العاص رضي الله عنه أتى العزيز، وفدت عليه الوفود من كل بلد لتُبيِّن حاجتها وهذا عثمان بن أبي العاص رضي الله عنه أتى وللتهنئة، فوفد عليه الحجازيون، فتقدم غلام هاشمي النبي على بشكو البه تسلط الشيطان عليه في صلاته

وهذا عثمان بن أبي العاص رضي الله عنه أتى النبي عنه يشكو إليه تسلط الشيطان عليه في صلاته ووسوسته له فيها، فألجأه النبي في إلى الله يستعيذ به، فأذهب الله عنه كيد الشيطان.

قال عثمان: يا رسول الله، إن الشيطان قد حال بيني وبين صلاتي وقراءتي يُلبسها علي فقال رسول الله عنى الله خنرب، فإذا المستحة فتعوذ بالله منه واتفل على يسارك ثلاثًا، قال: ففعلت ذلك فأذهبه الله عنى.

#### طفلنا السلم:

ومن عناية رسول الإسلام الله بفلذة أكباد الأسر وقرة أعيانها دعاؤه لهم ومسحه على رءوسهم فماهد:

#### بناء السلف يتعلمون الأذكار وينطقون بالحكمة

فهذا ابن عباس رضي الله عنهما؛ مات رسول الله عنه ولعبد الله بن عباس ثلاث عشرة سنة، وقد دعا له النبي الله عنهما: مسح التاويل، قال ابن عباس رضي الله عنهما: مسح النبي عنه رأسي ودعى لي بالحكمة.

فابناء السلف كانوا محل اهتمام آبائهم ومن يلي أمرهم، ولقد حرص أهلوهم أن يعلموهم ذكر الله ودعاءه، فبذكر الله تطمئن القلوب، وبدعائه تنفس الكروب وتهون الخطوب، لذا فقد تعلم آبناء السلف الاستعادة بالله من سوء الفعال، ورديء الخصال، ومن فتنة الدنيا وعذاب الآخرة، وطلبوا من الله هدايته، وعافيته وولايته، والبركة في عطيته، والوقاية من سوء القضاء، فالله أهل لكل مدح وثناء.

عن مصعب بن سعد قال: كان سعد يعلمنا خمسنا يذكرهن النبي في: «اللهم إني أعوذ بك من البخل، وأعوذ بك من أن أُرد إلى أرذل العمر، وأعوذ بك من فتنة الدنيا، وأعوذ بك من عذاب القبر،. [مسند ابي يعلى ١٦/٢]

وقال الحسن بن علي رضي الله تعالى عنهما: علمني رسول الله على كلمات أقولهن في الوتر: «اللهم اهدني فيمن هديت، وعافني فيمن عافيت، وتولني فيمن توليت، وبارك لي فيما أعطيت، وقني شر ما قضيت، فإنك تقضي ولا يُقضى عليك، وإنه لا يذل من واليت، تباركت ربنا وتعاليت».

[اخرجه الترمذي: ٤٦٤/٢، وقال: هذا حديث حسن]

وهذا الجنيد رحمه الله يقول كلامًا عظيمًا في معنى الشكر لا يقوله إلا من ألهم الحكمة.

قال الجنيد: كنت بين يدي السري العب وأنا ابن سبع سنين، فتكلموا في الشكر، فقال: يا غلام، ما الشكر؟ قلت: أن لا يعصى الله بنعمته، فقال: أخشى أن يكون حظك من الله لسانك. قال الجنيد: فلا أزال أبكى على قوله. [سير اعلام النبلاء ١٦/١٤]

وحينما ولي الخلافة أمير المؤمنين عمر بن عبد

وللتهنئة، فوفد عليه الحجازيون، فتقدم غلام هاشمي للكلام، وكان حدثَ السن، فقال عمر: لينطق مَن هو أسن منك، فقال الغلام: أصلح الله أمير المؤمنين، إنما المرء بأصغرَيْه، قلبه ولسانه، فإذا منح الله عبدًا لسانًا لافظًا وقلبًا حافظًا؛ فقد استحق الكلام، وعرف فضله مَن سمع خطابه، ولو أن الأمر با أمير المؤمنين بالسن؛ لكان في الأملة من هو أحق بمجلسك هذا منك، فقال عمر: صدقْتَ، قُل ما بدا لك. فقال الغلام: أصلح اللَّه أمير المؤمنين، نحن وفد تهنئة، لا وفد مُرْزِئَة، وقد أتيناك لمنَّ اللَّه الذي مَنَّ علينا بك، ولم نُقْدِمُنا الله رغبةُ ورهبة، أما الرغبة فقد أتيناك من بلادنا، وأما الهيبة فقد أمنًا جورك بعدلك. فقال عمر: عظني يا غلام! فقال الغلام: أصلح الله أمير المؤمنين، إن ناسًا من الناس غرهم حلم الله عنهم، فَرْلَتَ بِهِمَ الْأَقْدَامِ فَهُوَوْاْ فَي النَّارِ، فَلَا يَغُرُّنُكَ حِلْمَ اللَّهُ عنك، وطول أملك، وكشرة ثناء الناس عليك، فترلُّ قدمك، فتلحق بالقوم، فلا جعلك الله منهم، والحقك بصالحي هذه الأمة، ثم سكت. فقال عمر: كم عمر الغلام و فقيل: هو ابن إحدى عشرة سنة، ثم سال عنه، فإذا هو من ولد الحسين بن على رضى الله عنهم، فاثنى عليه ودعا له. [التمهيد ٢٠٤/٢٣]

نعم، والبلد الطيب يخرج نباته بإذن ربه.

#### اختتا السلمة:

#### الرأة السلمة مبلغة للنساء حديث النبي 🗃

قال النبي : «بلُغوا عني ولو آية». [البخاري (حه ١٥٤)] وها هي امراة ممن بايعن رسول الله على الإسلام وعلى ألا يعصين في معروف، توضح للمسلمات شيئًا مما أُخذ عليهن من المعروف الذي لا تعصي فيه المرأة فتقول: «ألا نخمش وجهًا (أي عند المصيبة)، ولا ندعوا ويلاً على الميت، ولا نشق جيبًا، وألا ننشر شعرًا». [صحبح ابي داود ح ٢٦٨٥]

والدعاء بالويل هو النياحة، وشق الجيب أي شق الثناب.

إنها تقول ذلك لأن كثيرًا من النساء إذا أصباتها مصيبة لطمت الخدود وشعّت الجيوب، ودعت بدعوى الجاهلية، والأمثلة من المسلمات المبلغات عن رسول الله ق أكثر من أن تُحصر، لكن يكفي أن تعلم المبلغة أن النبي على دعا لها بان ينضر الله وجهها يوم تُنضر الوجوه، فقال: «نضر الله عبدًا سمع مقالتي فوعاها ثم بلغها عني، فرب حامل فقه غير فقيه، ورب حامل فقه إلى من هو أفقه منه».

[صحیح ابن حبان ج۲، ح،۲۸]

#### الرأة السلمة تتجنب الفتئة وتصمد عند وقوعها

وهذه أم كلثوم بنت عقبة بن أبي معيط ـ رضي الله عنها ـ أسلمت بمكة وبايعت ولم يتهيأ لها هجرة إلى سنة سبع، وكان خروجها ـ إلى المدينة ـ زمن صلح الحديبية، فخرج في إثرها - خلفها - أخواها الوليد وعُمارة، فما زالا حتى قدما المدينة، فقالا: يا محمد "ف" (أي: أوْف لنا) لنا بشرطنا - وكان من الشروط في صلح الحديبية أن يرد النبي ق من جاءه مسلما إلى الكفار - فقالت أم كلثوم: أتردني يا رسول الله إلى الكفار يفتنونني عن ديني ولا صبر لي، وحال النساء في الضعف ما قد علمت فأنزل الله تعالى: ﴿ إِذَا جَاءَكُمُ المُؤْمنَاتُ مُ هَا المحتذاراتُ فَانْ للله تعالى: ﴿ إِذَا جَاءَكُمُ المُؤْمنَاتُ مُ هَا حَرِيَاتُ فَانْ للله تعالى: ﴿ إِذَا جَاءَكُمُ المُؤْمنَاتُ مُ هَا المحتذاراتِ فَانْ للله تعالى: ﴿ إِذَا جَاءَكُمُ المُؤْمنَاتُ مُ هَاحِراتِ فَانْ للله ورسوله والإسلام عا خرجتن لزوج ولا مال الله ورسوله والإسلام عا خرجتن لزوج ولا مال فإذا قلن ذلك لم يرجعهن إلى الكفار».

[سير أعلام النبلاء (٢٧٦/٢)]

فام كلثوم خشيت من الكفار أن يفتنوها في دينها، وأكدت لرسول الله في خشيتها بضعف النساء المعلوم، فأيد الله تعالى رأيها ورحم حالها وبارك فعالها وأنزل الفرج: ﴿ فَإِنْ عَلِمْتُمُوهُنُ مُؤْمِنًاتِ فَلاَ تُرْجِعُوهُنُ إِلَى الْكُفَّارِ ﴾.

لكن إذا وقعت الفتنة فما على المسلمة إلا الصبر والاستعانة بالله العظيم.

فها هي سمية أم عمار بن ياسر، سابعة سبعة في الإسلام، عنبها أبو جهل وطعنها في قُبلها بحربة، فماتت، فكانت أول شهيدة في الإسلام، فكانوا يعنبونها وهي تأبى غير الإسلام، حتى قتلوها، وكان رسول الله على يمر بعمار وأمه وأبيه ياسر وهم يُعنبون بالإبطح - مكان في أعلى مكة - في رمضاء مكة حرها الشديد - فيقول: "صبرًا أل ياسر، فإن موعدكم الجنة، [الطبقات الكبرى لابر سعد (١٣٦/٤)]

سمُ يه ألا تبالي حين تُلقَى

عداب اَلنَّكر يومَّا او تهونا وتابى ان تردُّدُ مــا ارادوا

وكانت في عداد الصابرين

نساء خالدات في نصرة النبي ع

عن أبي هريرة رضي الله عنه قال: أتى جبريل النبي ققال يا رسول الله، هذه خديجة قد أتت معها إناء فيه إدام أو طعام أو شراب فإذا هي أتتك فاقرا عليها السلام من ربها ومني، وبشرها ببيت في الجنة من قصب لا صخب فيه ولا نصب. [منفق عله]

لماذا جاءت البشرى ببيت من قصب ولماذا لقصب بالذات

قال ابن حجر: قصب بفتح القاف: قال ابن التين: المراد به لؤلؤة مجوفة واسعة كالقصر المنيف. قلت: عند الطبراني في «الأوسط» من طريق أخرى عن ابن أبي أوفي: يعنى: قصب اللؤلؤ. وعنده في «الكبير» من حديث أبي هريرة: «بيت من لؤلؤة مجوفة»، وأصله في «مسلم»، وعنده في «الأوسط» من حديث فاطمة قالت: قلت: يا رسول الله، أين أمي خديجة» قال: «في بيت من قصب». قلت: أمن هذا القصب؟ قال:

«لا، من القصب المنظوم بالدر واللؤلؤ والياقوت».

قال السهيلي: النكتة في قوله: (من قصب) ولم يقل: من لؤلؤ؛ أن في لفظ القصب مناسبة لكونها أحرزت قصب السبق بمبادرتها إلى الإيمان دون غيرها، ولذا وقعت هذه المناسبة في جميع ألفاظ هذا الحديث. اهد. [فنح الباري (١٧١/٠)]

وفي القصب مناسبة آخرى من جهة استواء أكثر أنابيبه، وكذا كان لخديجة من الاستواء ما ليس لغيرها، إذ كانت حريصة على رضاه بكل ممكن، ولم يصدر منها ما يغضبه قط كما وقع لغيرها.

وأما قوله: «ببيت»، فقال أبو بكر الإسكاف في فوائد الأخبار: المراد به بيت زائد على ما أعد الله لها من ثواب عملها، ولهذا قال: «لا نصب فيه» أي لم تتعب بسبيه.

قال السهيلي: لذكر البيت معنى لطيف؛ لأنها كانت ربة بيت في الإسلام منفردة به، فلم يكن على وجه الأرض في أول يوم بعث النبي على بيت إسلام إلا بيتها، وهي فضيلة ما شاركها فيها أيضا غيرها.

قال: وجرّاء الفعل يذكر غالبًا بلفظه، وإنّ كان أشرف منه، فلهذا جاء الحديث بلفظ البيت دون لفظ القصر. اهـ.

قال المناوي: البيت عبارة عن القصر، وتسميته الكل باسم الجزء معلوم في لسانهم، ويلوح الجزاء من جنس العمل في قول الرسول عن الا صخب فيه ولا نصب، فالصخب: الصياح والمنازعة برفع الصوت، والنصب؛ التعب.

قال السهيلي: مناسبة نفي هاتين الصفتين . أعني المنازعة والتعب انه في لما دعا إلى الإسلام أجابته خديجة طوعا، فلم تحوجه إلى رفع صوت ولا منازعة ولا تعب في ذلك، بل ازالت عنه كل نصب، وأنسته من كل وحشة، وهونت عليه كل عسير، فناسب أن يكون منزلها الذي بشرها به ربها بالصفة المقابلة لفعلها. اهد. إفتح الباري (١٧٢/٧)

كانت الطاهرة امنا خديجة - رضوان الله عليها - من وراء رسول الله تشد أزره، وتشاركه في حمل الأذى من قومه بنفس راضية صابرة محتسبة، حتى قضى الله تعالى قضاءه في المقاطعة الظالمة المريرة التي مكثت سيفًا مصلتا على اعناق المحاصرين المؤمنين برسالة محمد على اثناء الحصار الذي فرضته قريش على النبي على وأصحابه.

انتهى الحصار، وخرجت الطاهرة خديجة أم المؤمنين . رضي الله عنها . من الحصار ظافرة بثمرة صبرها لتتابع مع رسول الله من سيرها في الحياة زوجة أمينة مستظلة بظل الوفاء وصدق الإيمان وحسن الصبر، فواسته عن حين تعب، أزرته لما جهد، فاستحقت أن يرسل إليها رب العالمين سلاما خاصا مع الروح الأمين.

والحمد لله رب العالمين

# malifered to de cale y cale of all its على العبوس التي تتعرض لفذنة أعمل الأوش

## عداد/ صارح عبد الخالق

الحمد لله وكفي، والصلاة والسلام على النبي المصطفى، وبعد:

ومليول إلى الشاك الله فكان الجدراء من

الحياء ملك الأخلاق الحميدة وسلطان

الأخلاق الرشيدة، وسيد الأخلاق المجيدة، وله ثمار عديدة، وحسنات فريدة، فهو مفتاح لكل خير وسعادة، ومغلاق لكل شر وتعاسة، مفتاح لكل الطاعات، مغلاق لكل المعاصى والموبقات،

#### تعريف الحياء

قال الحافظ ابن حجر: الحياء: خلق يبعث صاحبه على اجتناب القبيح ويمنع من التقصير في حق ذي الحق. [فتع الباري: ١٨/١]

مغلاق للنار، مفتاح للجنات. على معادق النار،

#### علاقة الحياء بالحياة:

قال ابن القيم رحمه الله: الحياء مشتق من الحياة، والغيث يسمى حيًا - بالقصر - لأن به حياة الأرض والنبات والدواب وكذلك سميت بالحياة حياة الدنيا والآخرة، فمن لا حياء فيه فهو ميت في الدنيا شعقى في الأخرة. [الداء والدواء: ٩٦]

النظرة اللغوية لمعنى الحياء تشير إلى بعد أخرهو العلاقة اللفظية الواضحة بين الحياء والحيا والحياة الدالحياء مدد للفضائل والقيم كما أن الحيا هو المطريحيي الأرض وينشر الخير والخصب، وإذا كانت الحياة تعنى الحيوية والعطاء

والنمو والتأثير فإن الحياء يعني ذلك كله بالنسبة للمنهج الأخلاقي في كل أعراف البشر.

#### من فضائل الحياء:

للحياء فوائد حميدة، وفضائل عديدة وثمار مديدة منها:

#### ١. الحياء مفتاح كل خير:

في الصحيحين: عن عمران بن حصين قال: قال النبي ﷺ: والحياء لا يأتي إلا بخير،

يقول ابن حجر رحمه الله: إذا صار الحياء عادة وتخلق به صاحبه يكون سببًا يجلب الخير إليه فيكون منه الخير بالذات والسبب.

#### [فتح الباري: ١٠/٥٣٩]

الحياء أصل كل خير وذهابه ذهاب الخير أجمعه. [الداء والدواء ٩٦] و من المع مالمه عدد حالمت

#### ١. الحياء مفلاق لكل شر:

في صحيح البخاري (٢١٢٠) عن أبي مسعود قال رسول الله ﷺ: «إن مما أدرك الناس من كلام النبوة الأولى: إذا لم تستح فاصنع ما شئت.

قال الخطابي: الحكمة في التعبير بلفظ الأمر دون الخبر في الحديث أن الذي يكف الإنسان عن مواقعة الشر هو الحياء فإذا تركه صار كالمأمور نارتكاب كل شر. [فتح الباري: ٥٤٠/١٠]

قال ابن القيم: خُلق الحياء من أفضل الأخلاق واحلها واعظمها قدرًا واكثرها نفعًا بل هو خاصة الإنسانية، فمن لا حياء فيه فليس معه من الإنسانية إلا اللحم والدم وصورتهما الظاهرة كما أنه ليس معه من الحدر شيء. [مفتاح دار السعادة ٢٢٧] ال

إن الحياء في حقيقته شجاعة تملأ القلب فتمسك بتلابيب النفس حتى لا تنغمس في شهواتها وتتورط في هواها وتنطلق تتعدى الحدود وتحطم القيود.

نلاحظ هنا: أن الحياء الحقيقي هو الذي يغلق أمامك كل أبواب الشر ويفتح لك أبواب الخير.

#### ٢- الحياء مقتاح لكل الطاعات؛

في الصحيحين عن أبي هريرة رضي الله عنه قال: قال رسول الله ﷺ: «الإيمان بضع وسبعون أو بضع وستون شعبة فأفضلها قول لا إله إلا الله، وأدناها إماطة الأذى عن الطريق والحياء شعبة من الإيمان».

وقد سمى الحياء من الإيمان؛ لكونه باعثًا على فعل الطاعة وحاجزًا عن فعل المعصية فإن قيل لِمَ أفرد بالذكر هنا ؟ أجيب بأنه – الحياء – كالداعي إلى باقى الشُعُب – أي شعب الإيمان. [الفتح: ١٨/١]

معنى ذلك أن الحياء الحقيقي يحفرك على فعل باقي شعب الإيمان الكثيرة وكافة الطاعات.

#### ٤. الحياء مفتاح محبة الله تعالى:

عن أبي هريرة رضي الله عنه قال رسول الله إذا الله تعالى إذا أنعم على عبد يحب أن يرى أثر النعمة عليه ويكره البؤس والتباؤس ويبغض السائل الملحف ويحب الحيى العفيف المتعفف،

[صحيح الجامع ١٧١١]

فاللَّه تعالى يحب الحياء وبالتالي يحبُ أهل الحياء ومن أحبه الله تعالى صار سعيدًا في كل حياته وعند مماته وفي قبره ويوم لقاء اللَّه تعالى.

#### ٥. الحياء من مفاتيح الزينة والبهاء:

عن أنس رضي الله عنه قال رسول الله ﷺ: «ما كان الفحش في شيء إلا شانه، وما كان الحياء في شيء إلا زانه». [رواه الترمذي (١٩٧٤) وصححه الالباني]

وقال القرطبي: من الحياء ما يحمل صاحبه على الوقار بأن يُوقر غيره ويتوقر هو في نفسه.

[الفتح ١٠/٨٣٥]

#### ٦- الحياء من مفاتيح الأمن يوم القيامة،

في صحيح البخاري (٦٦٠) عن أبي هريرة رضي الله عنه عن النبي تله قال: «سبعة يظلهم الله في ظله يوم لا ظل إلا ظله: الإمام العادل، وشاب نشا في عبادة ربه، ورجل قلبه معلق في المساجد، ورجلان تحابا في الله اجتمعا عليه وتفرقا عليه، ورجل دعته

امرأة ذات منصب وجمال فقال: إني أضاف الله، ورجل تصدق أضفى حتى لا تعلم شماله ما تنفق يمينه، ورجل ذكر الله خاليًا ففاضت عيناه،

نلاحظ في هذا الحديث أن قوة الحياء الحقيقية متوافرة فيهم أجمعين، ويأتي منهم هذا الرجل العجيب الذي تعرض لفتنة عظيمة ألا وهي فتنة النساء؟! امرأة كاملة الأوصاف من مال وجمال ومنصب تدعوه إلى الزنى، ومن العجب أنها مع الجمال والمنصب هي التي تدعوه إلى الفاحشة، ولكن قوة الحياء من الله تعالى تمنعه، ويقول: إني أخاف الله، فكان الجزاء من جنس العمل فاظله الله في ظل عرشه يوم الفزع جنس العمل فاظله الله في ظل عرشه يوم الفزع

قال القرطبي: قوله: «إني أخاف الله إنما يصدر ذلك عن شدة خوف من الله تعالى ويقين وتقوى». [فتح الباري ٢٠٠/٢]

#### ٧- الحياء من مفاتيح الجنة:

عن أبي هريرة رضي الله عنه قال: قال رسول الله ﷺ: «الحياء من الإيمان، والإيمان في الجنة».

[رواه الترمذي (٢٠٠٩) وصححه الالباني]

#### نماذج من أهل الحياء:

#### ۱ ـ نبيتا محمد عه:

﴿ لَقَدْ كَانَ لَكُمْ فِي رَسُولِ اللَّهِ أَسُوّةٌ حَسَنَةً لَمُنْ كَانَ يَرْجُو اللَّهُ وَالْيَوْمَ الآخِرَ وَذَكَرَ اللَّهُ كَثِيرًا ﴾ [الاحزاد: ٢١].

في الصحيحين عن أبي سعيد الخدري رضي الله عنه قال: كان رسول الله ﷺ أشد حياءً من العنراء في خدرها، فإذا رأى شيئًا يكرهه عرفناه في وجهه.

العذراء: هي المرأة التي لم تتزوج وهي شديدة الحياء لأنها لم تتزوج وتعاشر الرجال فتجدها حيية في خدرها (سترها)، فرسول الله ﷺ آشد حياء منها. [شرح رياض الصالحين]

#### ٢- نبى الله موسى عليه السلام:

في كتاب الله عز وجل نرى هذا الموقف: ﴿ فَسَقَى لَهُمَا ثُمُ تُولُى إِلَى الظُّلُّ فَقَالَ رَبَّ إِنِّي لِمَا أَنزَلْتَ إِلَيُ مِنْ خَيْرِ فَقِيرٌ (٢٤) فَجَاءَتُهُ إِحْدَاهُمَا تَمْشَيى عَلَى اسْتَجْدَاءَ قَالَتُ إِنَّ أَبِي يَدْعُوكَ لِيَجْزِيكَ أَجْرَ مَا سَقَيْتَ لَنَا فَلَمًا جَاءَهُ وَقَصُ عَلَيْهِ القَصصص قَالَ لاَ تَخَفُ نَجَوْتَ مِنَ القَوْمِ الظَّلَيْنَ (٢٥) قَالَتُ إِحْدَاهُمَا يَا أَبَتِ

اسْتَأْجِرْهُ إِنَّ خَيْرَ مَنِ اسْتَأْجَرْتَ القَوِيُّ الأَمِينُ ﴾ القصص: ٢٤- ٢١].

قال ابن عباس رضي الله عنهما: سار موسى عليه السلام من مصر إلى مدين ليس له طعام إلا البقل وورق الشجر وكان حافيًا فما وصل إلى مدين حتى سقطت نعل قدميه وجلس في الظل وهو صفوة الله من خلقه، وإن بطنه للاصق بظهره من الجوع وإن خضرة البقل لترى من داخل جوفه وإنه لمحتاج إلى شق تمرة. [تفسير ابن كثير: ٣٩٧٣]

فُوجد امرأتين فاحسن إليهما وسقى لهما الغنم وجلس يستريح في الظل يدعو الله قائلاً: ﴿ رَبَّ إِنِّي لِمِن خَيْر فَقير ﴾ . فكانت إجابة الدعاء سريعة، يقول تعالى: ﴿ فَجَاءَتُهُ إِحْدَاهُمَا تَمْشي على السّتحْيَاء قَالَتْ إِنْ أَبِي يَدْعُوكَ لِيَجْزِيكَ أَجْرَ مَا سَقَيْت لِنَا ﴾ . ﴿ وَمُشي على السّتحْيَاء ﴾ مشية الفتاة الطاهرة الفاضلة العقيفة النظيفة حين تلقى الرجال على الستحياء، في غير ما تبدل ولا تبرح ولا تبجح ولا إغواء، جاءته لتنهى إليه دعوة في أقصر لفظ وأخصره يحكيه القرآن بقوله: ﴿ إِنْ أَبِي يَدْعُوكَ لِيحُرْنِكَ أَحْرَ مَا سَقَيْتُ لَنَا ﴾ .

هذا الحياء علم المرأة طاعة الله تعالى، وعلمت عن موسى عليه السلام الأمانة، ولذلك قالت المرأة لأبيها: ﴿ يَا أَبُتِ اسْتَأْجِرُهُ إِنَّ خَيْرَ مَنِ اسْتَأْجَرُتَ القَوَيُّ القَصَى: ٢٦].

كيف نكتسب الحياء ؟

الحياء موجود في فطرة الإنسان ويحتاج إلى أن ننميه في اقوالنا وافعالنا، وذلك عن طريق:

جامع أوصاف الحياء:

عن ابن مسعود رضي الله عنه قال: قال رسول الله ﷺ: «استحيوا من الله تعالى حق الحياء، قال: قلنا يا رسول الله إنا نستحي والحمد لله، قال: ليس ذلك، ولكن الاستحياء من الله حق الحياء أن تحفظ الرأس وما وعى، البطن وما حوى، ولتذكر الموت والبلّى، ومن أراد الآخرة ترك زينة الدنيا، فمن فعل ذلك فقد استحيا من الله حق الحياء».

[صحيح سنن الترمذي وحسنه]

فالحياء من الله تعالى أن تحفظ الرأس وما وعى: يدخل فيه حفظ السمع والبصر واللسان من المحرمات، وحفظ البطن وما حوى: يتضمن حفظ القلب عن الإصرار على ما حرم الله ويتضمن أيضًا

حفظ البطن من إدخال الحرام إليه من الماكل والمشارب، ومن أعظم ما يجب حفظه من نواهي الله عز وجل اللسان والفرج. [جامع العلوم والحكم ٢٠٦]

هناك صور يرفضها الإسلام لأنها ليست من الحياء في شيء، منها على سبيل المثال:

#### ١ . الحياء في طلب العلم،

في صحيح مسلم عن سعيد بن المسيب أن آبا موسى قال لعائشة رضي الله عنها: إني أريد أن أسالك عن شيء وأنا أستحي منك. فقالت: سل ولا تستحي فإنما أنا أمك، فسألها عن الرجل يغشى ولا ينزل، فقالت عن النبي قلل قال: "إنه إذا أصاب الختان الختان فقد وجب الغسل». قال مجاهد: لا يتعلم العلم مستحي ولا مستكبر، وقالت عائشة رضي الله عنها: نعم النساء نساء الأنصار، لم يمنعهن الحياء أن يتفقهن في الدين.

[فتح البارى: ٢٢٩/١]

#### ٢. الحياء من الأمر بالمروف والنهي عن المنكر:

عن أبي سعيد الخدري رضي الله عنه قال: سمعت رسول الله تق يقول: «إن الله ليسال العبد يوم القيامة حتى يقول: ما منعك إذ رأيت المنكر أن تنكره فإذا لقن الله عبدًا حجته قال: يا رب رجوتك وفرقت من الناس». [رواه ابن ماجه وصححه الالباني]

معنى فرقت: خفت من الناس.

فإذا رأيت مسلمًا يفعل منكرًا فلا يجوز أن تتركه يلقي بنفسه في النار بحجة أننا نستحي أن ننكر عليه.

#### ١. الحياء من ترك مصافحة الأجنبية،

أن يصافح الرجل المرأة الأجنبية زعمًا منه أنه استحيا منها لأنها مدت يدها لتصافحه!

قال رسول الله ﷺ: «لأن يُطعن في رأس أحدكم بمخيط من حديد خير له من أن يمس امرأة لا تحل له». [صححه الالباني في صحيح الجامع: ٥٠٤٥]

#### المروج المرأة سافرة

خروج المرأة سافرة متبرجة كاشفة جسدها للأجانب فإذا نظر إليها رجل احمر وجهها وحاولت أن تستر جسدها، هذا ليس من الحياء في شيء، وإنما الحياء أن تلبس حجابها وتستر جسدها. والله ولى التوفيق.

نواصل في هذا التحذير تقديم البحوث العلمية الحديثية للقارئ الكريم حتى يقف على حقيقة هذه القصة التي اشتهرت وانتشرت في معظم التفاسير المشهورة وتناقلها القصاص والوعاظ، وهي من الإسرائيليات الموضوعة التي تطعن في الأنبياء، أمّا ما تطرق من الإسرائيليات إلى التفسير والحديث، فقد وقف علماء المسلمين ومحدثوهم أمام هذا الخطر موقف حزم وعزم وتصدوا لهذه المقتريات، فبينوا زيفها وبطلانها، وإلى القارئ الكريم بيان قصة «خاتم سليمان عليه السلام».

#### أولا : المتن:

يُرُوي عن ابن عباس قال: حكان الذي أصباب سليمان بن داود في سبب أناس من أهل أمرأة بقال لها حرادة، وكانت من أكرم نسائه عليه، قال: فكان هوى سليمان أن يكون الحق لأهل الجرادة فيقضى لهم، فعوقب حين لم يكن هواه فيهم واحدا. قال: وكان سليمان بن داود إذا أراد أن يدخل الخلاء، أو ياتي شيئًا من نسائه، أعطى الجرادة خاتمه، فلما أراد الله أن يبتلي سليمان بالذي ابتلاه به أعطى الجرادة ذات يوم خاتمه، فجاء الشيطان في صورة سليمان فقال لها: هاتي خاتمي فأخذه فلبسه، فلما لبسه دانت له الشياطين والجن والإنس، قال: فجاءها سليمان فقال: هاتي خاتمي، فقالت كذبت، لست بسليمان، قال: فعرف سليمان أنه بلاء ابتلى به، قال: فانطلقت الشبياطين فكتبت في تلك الأيام كتبًا فيها سحر وكفر، ثم دفنوها تحت كرسي سليمان، ثم أخرجوها فقرأها على الناس وقالوا: إنما كان سليمان يغلب الناس بهذه الكتب، قال: فيرئ الناس من سليمان وأكفروه، حتى بعث الله محمدًا 😅 فأنزل جل ثناؤه: ﴿ وَاتَّبِعُوا مَا تَتَّلُو السَّيَاطِينَ عَلَى مُلَّكِ سُلَّيْمَانَ ﴾ بعنى الذي كتب الشياطين من السحر والكفر: ﴿ وَمَا كَفَرَ سُلَنْمَانَ وَلَكِنَ الشَّيْبَاطِينَ كَفَرُوا ﴾ [البقرة: ١٠٢]». اهـ.

قلت: ولقد وضع الوضاعون قصة أخرى باطلة ترتبط بهذه القصة تبين ما كتبته الشياطين.

فقد رُوي عن شهر بن حوشب قال: الما سلب سليمان ملكه، كانت الشياطين تكتب السحر في غيبة سليمان. فكتبت: «من أراد أن يأتي كذا وكذا، فليستقبل الشمس وليقل كذا وكذا، ومن أراد أن يفعل كذا وكذا، فليستدبر الشمس وليقل كذا وكذا». فكتبته وجعلت عنوانه: «هذا ما كتب أصف بن برخيا للملك سليمان بن داود من ذخائر كنوز العلم. ثم دفنته تحت كرسيه فلما مات سليمان، قام إبليس خطييًا فقال: يا أيها الناس، إنّ سليمان لم يكن نبيا، وإنما كان ساحرًا فالتمسوا سحره في متاعه وبيته، ثم دلهم على المكان الذي دفن فيه، فقالوا: والله لقد كان سلامان ساحرا، هذا سحره، بهذا تعبُّدنا، وبهذا قهرنا، فقال المؤمنون: بل كان نبيًا مؤمنًا، فلما بعث الله محمدًا ﴿ ، جعل يذكر الأنبياء حتى ذكر داود وسليمان، فقالت اليهود: انظروا إلى محمد يخلط الحق بالباطل يذكر سليمان مع الأنبياء وإنما كان ساحرا يركب الريح، فأنزل الله تعالى: ﴿ وَاتَّبِعُوا مَا تَتُّلُو الشِّياطِينَ عَلَى مُلْكَ سُلُنْمَانَ وَمَا كَفَرَ سُلُنْمَانُ ﴾ [البقرة: ١٠٢]». اهـ.

#### ثانياء التخريج،

القصة أخرجها ابن جرير في تفسيدره، (١/٧٧١) الذيبر (١٦٦٣) عن ابن عباس، والقصة الأضرى المرتبطة اضرصها أيضنا ابن جرير في الفسيره (١/١٥٩) الفير (١٦٦٩) عن شهر بن حوشب واورد القصية الشعلبي في قصص الأنساء ، (ص٢٥٤) وقيها بيان لأحد نساء سليمان وهي الحرادة بنت الملك صيدون، تلك القصة التي وضعها الوضاعون وحعلوا هذه المراة سينا في سلب ملك داود، حيث قال التعليي: روى محمد بن اسحاق عن بعض العلماء أن سليمان أخبر أن في حزيرة من حزائر البحر رجالا بقال له؛ صعدون ملك عظدم الشان لم يكن للناس إليه سيبيل لمكانه في البحر، وكان الله قد أتى سليمان في ملكه سلطاناً لا يمتنع عليه شيء في برولا بحر، فَخرج إلى تلك المدينة فحملته الريح على ظهرها حتى نزل عليها بحثوده من الجن والإنس فقتل ملكها وسبى ما فيها، فأصاب فيما أصاب بنتًا لذلك الملك بقال لها حرادة لم ير مثلها حسنًا وجمالاً فاصطفاها لنفسه ودعاها للإسلام فأسلمت على يديه في الظاهر خيفة منه وقلة ثقة، فأحيها حيًّا شديداً لم يحيه أحدًا من نسائه وكانت منزلتها عنده منزلة عظيمة، وكانت على منزلتها عنده لا يذهب حزنها ولا برقا دمعها، فشبق ذلك على سليمان فقال لها: ويحك، ما هذا الحــزن الذي لا يذهب والدمع الذي لا يرقباً، فقالت: إنى أذكر أبي وأذكر ملكه وسلطانه وما كان فيه بحرنني ذلك، فقال لها سليمان: قد أبدلك الله ملكًا هو أعظم من سلطانه، قالت: إن ذلك حق ولكنى إذا ذكرته أصابني ما ترى من الحزن، فلو انك أمرت الشماطين بصورون لي صورته في داري التي أنا فيها أراه بكرة وعشيبة لرجوت أن يذهب ذلك حزني ويسليني عن بعض ما أجد في نفسي، فامر سليمان الشياطين أن يمثلوا لها صورة أبيها في دارها حتى لا تنكر منه شيئًا فمثلوه لها حتى نظرت إلى أبيها بعينه إلا أنه لا روح فيه، فعمدت البه حين صنعوه فازرته وقمصته وعممته وردته بمثل ثيابه التي كان يلبسها، ثم أنها كانت إذا خرج سليمان من دارها تغدو، إليه في ولائدها فتسحد له ويسحدن له معها كما كانت تصنع معه

أ- القصة واهية ومنكرة ولا أصل لها عن النبي

🍱 ، بل هي من الأخبار المقطوعة والموقوفة المنكرة، وهي من الأخبار التي أوردها ابن جربر رحمه الله، وقد اسندها، ومن التخريج بتبين أن جميع طرق القصة لم يوجد بها «الخير الصحيح المسند».

ب- والأخبار القطوعة والموقوفة التي جاءت بها القصة واهية منكرة. وإلى القارئ الكريم

تحقيقها: المساوس بالما والراساء المساوري

١- قال ابن جرير، حدثني ابو السانب السوائي قال: حدثنا أبو معاوية، عن الإعمش، عن المنهال، عن سعيد بن جيير، عن ابن عياس، قال: اكان الذي أصاب سليمان بن داود في سبب

أناس من أهل أمراة بقال لها حرادة ... ، القصة.

قلت: وهذا الخسر لم يصبرح فيه الأع مش بالسماع ولكنه عنعن: يعنى (قال: عن المنهال).

قال ابن المديني: الأعمش كان كثير الوهم في أحاديث مؤلاء الضعفاء.

قال الجوزجاني: قال وهب بن زمُّعة المروزي؛ سمعت ابن المبارك يقول: إنما أفسد حديث أهل الكوفة أنو إسحاق، والأعمش.

قال الذهبي: «من صغار التابعين؛ ما نقيوا عليه إلا التدليس.

قال على بن سعيد: سمعت أحمد بن حنبل يقول: منصور أثبت أهل الكوفة، ففي حديث الأعمش اضطراب شديد.

قال حرير بن عبد الحميد: سمعت مغيرة يقول: أهلك أهل الكوفة أبو إسحاق وأعيشكم هذا.

قلت: وهو مردود خاصة بتدليس الأعمش عن المنهال بن عمرو الكوفي، وتفرده عن المنهال عن سعيد بن جبير عن ابن عباس، وهذا مما أنكره الذهبي في «الميزان» (١٩٢/٤، ٢٠٨٠).

٢- تخريج الإمام النسائي للقصة، ولقد اخرج هذه القصة الإمام النسائي في «السنن الكبرى» (٦/٧٨٧، ٨٨٨)، (ح١٠٩٩٣) قال: أخبرنا محمد بن العلاء حدثنا أبو معاوية حدثنا الأعمش عن المنهال، عن سعيد بن جبير عن ابن عباس قال: فذكر القصة في تسعة وعشرين سطرًا،

قلت: تبين أن الإمام النسائي أخرج القصة ينفس السند الذي جاءت به القصة عند ابن جرير والقصة موقوفة وبها التدليس إلا أنه بمقارنة المتن عند ابن جرير بالمتن عند النسائي وجد أن ابن حرير اختصر المتن اختصارًا شديدًا أدى إلى السقط الكثير خاصة فيما بين نكارة المتن مثل:

أ- في رواية القصة عند ابن جرير:

 ن- في رواية القصة عند النسائي: «جاءها سلامان قال: هاتي خاتمي، قالت: اخرُج، لست بسليمان، قال سليمان: إنّ ذاك من أمر الله، إنه بلاء ابتلى به، فخرج فجعل إذا قال: أنا سليمان رجموه حتى يدموا عقبه، فخرج يحمل على شاطئ البحر، ومكث هذا الشيطان فيهم مقيما ينكح نساءه ويقضى بينهم، فلما أراد الله عز وجل أن برد على سلدمان ملكه انطلقت الشياطين وكتبوا كتبا فيها سحر وفيها كفر فدفنوها تحت كرسي سلىمان».

ح- قلت: انظر إلى السقط في رواية ابن جرير

بين جملة: «إنه بلاء ابتلى به» وجملة: "فانطلقت الشياطين، تجد العجب.

١- الشيطان تمثل بنبي الله سليمان واخذ خاتمه من امرأته ودانت له الشياطين والانس

٧- سليمان النبي إذا قال لهم أنا سليمان كذبوه ورجموه حتى بدموا عقبه.

٣- الشيطان يحكم، وسليمان النبي على شاطئ البحر بحمل الأسماك بالأحر.

٤- الشيطان تمثل بسليمان حتى وصل به الأمر إلى أنه أصبح مقيمًا في ملك سليمان يحكم بين الناس وينكح نساء سليمان.

٥- وإن تعجب فعجب كيف يكون هذا مصير نبي ابن نبي والأعـجب كـيف يذكـر في كـتب التفاسير والسنن ؟!

ماكتبته الشياطين أما القصة الأخرى الباطلة التي ترتبط بهذه القصة تمام الارتباط كما بينًا أنفا فهي أوهي من السابقة، حيث قال ابن جرير:

حدثنا القاسم، قال: حدثنا الحسن، قال: حدثني حجاج، عن أبي بكر، عن شهر بن حوشب قال: الما سلب سليمان ملكه، كانت الشياطين تكتب السحر». القصة.

أ- متن هذه القصية مقطوع وليس بمرفوع حيث قال الحافظ في «التقريب» (٣٥٥/١): «شهر بن حوشب الأشعري الشامي من الثالثة».

قلت: والثالثة هي الطبقة الوسطى من التابعين كما هو مبين في مقدمة التقريب.

اوسا اضيف للنبي المرقوع ا لتابع هو القطوع،

فما نقل في هذه القصة ليس هو عن النبي 📧. ب- شهر بن حوشب: أورده الإمام الذهبي في «الميزان» (٣٧٥٦/٢٨٣/٢)، وحتى لا يقول قائل: إنه من رجال مسلم، فقد بيِّن الذهبي أنه لم يرو له مسلم احتجاجًا، ولكن روى له مقرونًا ونقل عن ابن عون قال: إن شهرًا تركوه.

قال ابن عدي في «الكامل» (٣٦/٤) (٨٩٨/١٨): «عامة ما يرويه شهر وغيره من الحديث فيه من الإنكار ما فيه، وشهر هذا ليس بالقوي في الحديث وهو ممن لا يحتج بحديثه ولا بتدين به. أهـ.

قال ابن حيان في «المجروحين» (٣٥٧/١): «شهر بن حوشب: كان ممن يروى عن الثقات المعضلات وعن الأثبات المقلوبات».

ج- وعلة أخرى أبو بكر: وهو أبو بكر عبد الله بن محمد بن أبي سبرة، أورده الصافظ أبن حجر في «التهذيب» (٣١/١٢)، ونقل عن عبد الله بن أحمد عن أبيه قال: أبو بكر بن عبد الله بن محمد بن أبي سبرة: «ليس بشيء كان يضع

الحديث ويكذب.

قال ابن حيان في «المحروجين» (١٤٧/٣): «أبو بكر بن عبد الله بن محمد بن أبي سيرة «كان ممن يروى الموضوعات عن الأثبات، لا يحل كتابة حديثه ولا الاحتجاج به بحال كان أحمد بن حنبل يكذبه..

قال ابن عدي في «الكامل» (٢٩٥/٧) (٢٠٠/١٢): ولأبى بكر بن أبي سبرة غير ما ذكرت من الحديث وعامة ما يرويه غير محفوظ وهو في حملة من يضع الحديث، اهـ. فالقصة واهية بالمتروكين و الكذابين.

لة عسادة التسمائيل في دارسليمان النبي وهذه هي القصة الثالثة الأخرى الباطلة مرتبطة بالقصتين السابقتين تمام الارتباط، كما بينا أنفا، وهي أوهي من السابقتين حيث قال الثعلبي: «روى محمد بن إسحاق عن بعض العلماء أن سليمان...» القصة.

قلت: سند هذه القصبة مظلم باطل بالتدليس

أ- تدليس محمد بن إسحاق:

فقد أورده الحافظ ابن حجر في "طبقات المدلسين، في الطبقة الرابعة رقم (٩١) وقال: محمد بن إسحاق بن يسار المطلبي المدنى صاحب المغازى مشهور بالتدليس عن الضعفاء والمحهولين وعن شر منهم وصفه بالتدليس ابن حبان. اهـ.

قلت: حكم رواية أصحاب هذه الطبقة:

قال ابن حجر في مقدمة «كتاب المدلسين»: الرابعة: من اتفق على أنه لا يحتج بشيء من حديثهم إلا بما صرحوا فيه بالسماع لكثرة تدليسهم على الضعفاء والمجاهيل. اهـ.

قلت: وابن إسحاق عنعن ولم يصرح بالسماع. ب- جهالة ابن إسحاق يتبين ذلك من السند: «روى محمد بن إسحاق عن بعض العلماء أن سليمان...» وهذا النوع من أنواع المجهول بسمي «المبهم» ومن أبهم اسمه جهلت عدنه وحهلت عدالته، فمن باب أولى لا تقبل روايته وفوق التدليس والجهالة فالخبر مقطوع.

رابعا: فرائن تدل على أن هذه القصاة من الإسرائيليات قال شيخ الإسلام ابن تيمية رحمه الله في «مجموع الفتاوي» (١٤٨/١٥ - ١٥٠): «وما ينقلونه في ذلك ليس هو عن النبي 🥌 ولا مستند لهم فيه إلا النقل عن بعض أهل الكتاب، وقد عرف كلام اليهود في الأنبياء وغضهم منهم، كما قالوا في سليمان ما قالوا، وفي داود ما قالوا، فلو لم يكن معنا ما يرد نقلهم لم نصدقهم فيما لم نعلم صدقهم فيه، فكيف نصدقهم فيما قد دل القرآن على

قلت: بالبحث عن هذه المرأة التي تسمى الجرادة بنت الملك صيدون والتي تروى هذه

القصة الواهية أن سليمان أحبها حبًا شديدًا لم بحيه أحدًا من نسائه حتى اتبع هواه في الحكم لقومها الصيدونيين والصيدونيات، وأمالت قلب سليمان وعبدت التماثيل في بيته، وجدت أن هذا موجود عند أهل الكتاب في الكتاب الذي يسمونه د «الكتاب المقدس» سفر «آلملوك الأول» الإصحاح الحاديث عشير من (١- ١١) (ص٥٥٥) جاء فيه: (١) وأحب الملك سليمان نساء غريبة كثيرة مع بنت فرعون: موابيات، وعمونيات وادوميات، وصيدونيًات وحثيات (٢) من الأمم الذين قال عنهم الرب لبنى إسرائيل لا تدخلون إليهم، وهم لا يدخلون إليكم لأنهم يُميلُون قلوبكم وراء الهتهم، فالتصق سليمان بهؤلاء بالمحبة (٣) وكانت له سَبْعُ مائة من النساء السيدات، وثلاث مائة من السراري، فأمالت نساؤه قلبه (٤) وكان في زمان شيخوخة سليمان أن نساءه أملن قلبه ورآء آلهة أخرى ولم يكن قلبه كاملاً مع الرب إلهه كقلب داود أبيه (٥) فذهب سليمان وراء عشتوث إلاهة الصديونيين وملكوم رجس العمونيين (٦) وعمل سليمان الشر في عيني الرب ولم يتبع الرب تمامًا كداود أبيه (٧) حينئذ بني سليمان مرتفعة لكموش رحس الموآبدين على الجبل الذي تجاه أورشليم، ولمولك رجس بنى عمُّون (٨) وهكذا فعل لجميع نسائه الغريبات اللواتي كن يوقدن ويذبحن لالهتهن (٩) فغضب الرب على سليمان لأن قلبه مال عن الرب إله إسرائيل الذي تراءى له مرتين (١٠) وأوصاه في هذا الأمر أن لا يتبع ألهة أخرى. فلم يحفظ ما أوصى به الرب (١١) فقال الرب لسليمان من أجل أن ذلك عندك ولم يحفظ عهدي وفرائضي التي أوصيتك بها فإنى أمزق المملكة عنك تمزيقاً

وأعطيها لعبدك، اهـ (١١/إصحاح ١١/ ملوك ١). قلت: انظر إلى الكتاب الذي يسمونه «الكتاب المقدس» كيف جعل نبي الله سليمان عليه السلام رجلاً شهوانيًا أحب النساء حتى أملن قلبه حتى أشرك بالله في شيخوخته»

هذا هو كتابهم المقدس كتاب سب الأنبياء، وكما بينا آنفا في سب نبي الله داود وابنه نبي الله سليمان عليهما السلام، ولمّا لم يستطيعوا أن يسبوا النبي محمدًا على في كتابهم المقدس ذهبوا إلى صحف الزنادقة والملاحدة ليسبوا خاتم النبيين محمدًا على فاليهود وغيرهم ممن ينتمون إلى ما يسمى بالكتاب المقدس وراء سب الأنبياء وسب مسك ختامهم محمد

خامسا ، تكريم القرآن لنبي الله سليمان عليه

 ١- سليمان عليه السلام نبي رسول وليس بساحر ولا مشرك، قال تعالى: ﴿ إِنَّا أَوْحَيْنَا إِلَيْكَ

كَمَا أَوْحَيْنَا إِلَى نُوح وَالنَّبِيَّينَ مِنْ بَعْدِهِ وَأَوْحَيْنَا إِلَى إِبْرَاهِيمَ وَإِسْ مَاءِ بِلَ وَإِسْ حَاقَ وَيَعْ قُوبَ وَالأَسْ حَاقَ وَيَعْ قُوبَ وَالأَسْ جَاطِ وَعِيسَى وَأَيُّوبَ وَيُونِسُ وَهَارُونَ وَسُلُيْمَانَ وَأَتَيْنَا دَاوُودَ زَبُورًا (١٦٣) وَرُسُلًا قَدْ قَصَصَنْاهُمْ عَلَيْكَ مِن قَبَلُ وَرُسُلًا لُمْ نَقْصُصُهُمْ عَلَيْكَ وَكُلُمَ اللَّهُ مُوسَى تَكُلِيمًا ﴾ [انساء: ١٦٤، ١٦٤].

٧- سليمان علية السلام قلبة في أعلى اعمال القلوب وهو «الإحسان»، قال تعالى عن إبراهيم عليه السلام: ﴿ وَوَهَبْنَا لَهُ إِسْحَاقَ وَيَعْقُوبَ كُلاً هَدَيْنَا مِنْ قَبْلُ وَمِن ذُرِيَّتِهِ دَاوُودَ وَسُلْيْمَانَ وَأَيُّوبَ وَيُوسِئُفَ وَمُوسَى وَهَارُونَ وَكَذَلِكَ أَجْزى الْمُصْنِينَ ﴾ [الانعام: ١٤].

ُ ٣ُ - وصف نبي الله سليمان عليه السالم بالفهم والحكم والعلم قال تعالى: ﴿ فَفَهُ مُنَاهَا سَلَنْمَانَ وَكُلاً آتَيْنَا حُكْمًا وَعِلْمًا ﴾ [الانباء ١٧].

3- اتصف نبي الله سليمان عليه السلام بأنه رجًاع إلى الله في جميع أحواله بالتاله والإنابة والمحبة والنصرع والاجتهاد في مرضاة الله وتقديمها على كل شيء، قال تعالى: ﴿ وَوَهَبُنَا لِدَاوُودَ سُلَيْمَانَ نِعْمُ العَبْدُ إِنَّهُ أَوَّابُ ﴾

قلت: هذا هو القرآن وتكريم نبي الله سليمان عليه السلام، أما هذه القصص التي أوردناها فقد أوردها ابن كثير في «تفسيره» للآية (١٠٢ البقرة)، (٣٠: ص)، وقـــال: «وأرى هذه كلهـا من الاسرائيليات».

وقال: «الظاهر أنه إنما تلقاه ابن عباس رضي الله عنه - إن صح عنه - من أهل الكتاب وفيهم طائفة لا يعتقدون بنبوة سليمان عليه السلام، فالظاهر أنهم بكذبون عليه». أه.

وقال: "وحاصلها راجع في تفصيلها إلى أخبار بني إسرائيل إذ ليس فيها حديث مرفوع صحيح متصل الإسناد إلى الصادق المصدوق المعصوم الذي لا ينطق عن الهوى، وظاهر سياق القرآن إجمال القصة من غير بسط، ولا إطناب فيها، فنحن نؤمن بما ورد في القرآن على ما أراد الله تعالى، والله أعلم».

وَاخْتُمْ بِدِعَاءَ نَبِي اللَّهُ سليمان عليه السلام في قول اللَّه تعالى: ﴿ رَبِّ أَوْزَعْنِي أَنْ أَشَكُرُ نِعْمَ تَكَ الْتِي أَنْ أَشَكُرُ نِعْمَ تَكَ الْتِي أَنْ أَشَكُرُ نِعْمَ تَكَ الْتِي أَنْ غَمْلَ صَالحا تَرْضَاهُ وَٱلْخِلْنِي بِرَحْمَتِكَ فِي عِبَادِكَ الصَّالحِينَ ﴾ تَرْضَاهُ وَٱلْخِلْنِي بِرَحْمَتِكَ فِي عِبَادِكَ الصَّالحِينَ ﴾ [النمايه]. هذا ما وفقني اللَّه إليه وهو وحده من وراء القصد.



# تجيب عليها لجنة الفتاوى بالمركز العام

#### دفع أموال للحصول على إجازة

يسأل س. م. أ: هل يجوز إعطاء مبلغ من المال لطبيب التأمين الصحي ليعطيني إجازة حيث نفذ رصيد إجازاتي ؟ الجنواب: لا يجوز: لان هذه رشوة، وقد لعن رسول الله ﷺ الراشي والمرتشي. [صحيح ابي داود: ٥٠٥٠]

#### شهةوجوانها

تقول السائلة: أ. ك.م: إنها أشكل عليها قول النبي كن اطلعت على النار فإذا أكثر أهلها النساء، مع أن في النساء من الصالحات الكثيرات الكثيرات

والجواب أن الله تعالى كرم النساء وجعلهن شقائق الرجال في الثواب والجزاء، فقال تعالى: في الشواب والجزاء، فقال تعالى: في الشيخاب لهم ربهم أنى لا أضيع عمل عامل منكم من ذكر أو أنتى في وقال تعالى: فمن عمل صالحا من ذكر أو أنتى وهو مؤمن فلنحيينه حياة طيبة ولنجزينهم باحسن ما كانوا يعملون في الحسن ما كانوا يعملون في المناس في المناس

وقد بين النبي ﷺ في الحديث المسار إليه في السؤال سبب كثرة النساء في النار وهو «آنهن يكثرن اللعن ويكفرن العشير» وهاتان صفتان تشيعان في النساء أكثر منها في الرجال.

قاجتهدي - رحمك الله - في طاعة الله، لتنقذي نفسك من النار. وتدخلي الجنة، قال رسول الله ت: اذا صلت المرأة خمسها وصامت شهرها وحصنت فرجها وأطاعت بعلها، دخلت من أي أبواب الجنة شاعت، إخرجه الرحيان في صحيحه من حديث الى مريرة]

#### التهاون في صلاة الجمعة

يستأل سبائل، ظروف عنملي تقتد ضي أن أصلى الجمعة واحيانًا لا أصلي الجمعة وأصلي الظهر فما الحكم في ذلك ؟ ارجو الإفادة ؟

الحواب صلاة الجمعة من أكد الفروض، أمر الله تعالى بالسعى إليها عقب النداء في السورة التي سماها باسمها سورة الجمعة، وحذر النبي الله من التهاون بها، فقال: «من ترك ثلاث جمع تهاونا بها طبع الله على قلبه». [صحيع إلى داود: ٩٢٨]

. فأسَّتعن بالله، وحافظ على الجمعة والجماعة كما أمرك الله.

#### حكم الصلاة في مسجد به بدع

يسأل الأخ مأمون السيد عبد القصود - منشية أبو ماضي - بلقاس دفهلياة -

عن مشجدين بالقرب فيه أخدهما يه بدع والأخر خال من البدع، والأول به كثير من الصلون والأخر عدد الصلين به قليل فايهما أولى بالصلاة فيه. ؟

والجنواب الأولى بالصبلاة فيه هو المسجد الخالى من البدع حتى ولو كان العدد به قليلاً، لأن النبي حدر من البدع والمحدثات في الدين في اكثر من حديث، ومن ذلك قوله عن فعليكم بسنتي وسنة الخلفاء الراشدين من بعدي، وإياكم ومحدثات فإن كل بدعة ضلالة.

#### المداومة على القنوت في صلاة الصبح

كما يسأل عن المداومة على القنوت في صلاة الصبح أسنة هو أم بدعة ؟

والجواب: القنوت في صبلاة الصبح من الأمور المختلف فيها بن الفقهاء، فمن فعله فلا باس، ومن تركه فلا حرج عليه، ولكن المداومة عليه توقع العامة في وهم أن الصبلاة لا تصح بدونه، فعلى من يقنت في صلاة الصبح أن يتركه في بعض الإيام، حتى يعلم الناس أنه من السنن المستحبة وليس بركن ولا واحد، وأن الصلاة بدونه صحيحة.

قال العلامة الشيخ آجمد شاكر رحمه الله تعالى في التعليق على سبن الترمذي: ثبت في أحاديث صحيحة القنوت في الصبح، ومن حفظ حجة على من لم يحفظ، والمتبت مقدم على النافي، وهو نفل لا واجب، فمن تركه فلا باس، ومن فعله فهو اقضل!!.

ويسال عمن ازاد ان يقور باجر حجة وعمرة بعد اسلاة الفجر في جماعة ايكون ذلك في السجد ولايد أم يمكن ان يكون في البيت أ

والجواب: أن جماعة الرجال إنما تكون في المسجد، والأجر المنصوص عليه كما جاء في الحديث يترتب على صلاة الجماعة والمكث في المصلى حتى تطلع الشمس ثم ركوع ركعتين، وأما بالنسبة للنساء فإنها إذا صلت في بيتها وتيمسر لها أن تجلس في مصلاها حتى تطلع الشمس ثم صلت ركعتين، فنرجو الا تحرم الأجر، والله أعلم.

 (١) الأحاديث التي تثبت القنوت في الفجر، وتعليق الشيخ احمد شاكر عليها: انظر سنن الترمذي (ج٢ ص٢٥١).

# الفتاوي

# تجيب عليها اللجنة الدائمة للإفتاء بالسعودية

فتاوى حول بعض عقائد الصوفية في النبي عظ

#### دعاءونداءالنبي 🕾 عند قبره

س: هل يسمع النبي 🍮 كل دعاء ونداء أو صلوات خاصة عند قبره ألشريف حين يصلّى عليه كما في الحديث: من صلى على عند قبري سمعته. إلى آخر الحديث؛ أهذا الحديث صحيح أو ضعيف او موضوع على رسول الله

الجواب: الأصل أن الأموات عمومًا لا يسمعون نداء الأحياء من بني آدم ولا دعاءهم كما قال تعالى: ﴿ وَمَا أَنَّتَ بِمُسْمِعٌ مَنْ فِي القَّبُورِ ﴾، ولم يثبت في الكتاب ولا في السنّة الصحيحة ما يدل على انّ النبي 🤝 يسمع كل دعاء أو نداء من البشر حتى يكون ذلك خصوصية له وإنما ثبت عنه 🚰 أنه يبلغه صلاة وسيلام من يصلي ويسلم عليه فيقط سواء كان من يصلي عليه عند قبره او بعيدا عنه كلاهما سواء في ذلك لما ثبت عن على بن الحسين بن على رضى الله عنهم أنه رأى رجلاً بجيء إلى فرجة كانت عند قبر النبي من فيدخل فيها فيدعو فنهاه وقال: الا احدثُكم حديثًا سمعته من أبي عن جدي عن رسول الله 🎏 أنه قال: لا تتخذوا قبري عيداً ولا بيوتكم قبورا وصلوا على فإن تسليمكم يبلغني أين كنقم. [الإمام احمد ٢ ١٧٣

أما حديث: من صلى على عند قبري سمعته ومن صلى على بعيدًا بلغته، فهو حديث ضُعيف عند أهل العلم، وأضا ما رواه أبو داود بإسناد حسن عن أبي هريرة رضي الله عنه أن النبي 🐷 قال: «ما من أحد يسلم على إلا رد الله على روحي حتى أرد عليه السيلام. [الإمام احمد ٢/٧٢٥]

فليس بصريح أنه يسمع سلام المسلم بل يحتمل أنه برد عليه إذا بلغته الملائكة ذلك، ولو فرضنا سماعه سلام المسلم لم يلزم منه أن يلحق به غيره من الدعاء والنداء.

### الاستعانة بالنبي في الصائب

س: ما حُكم نداء النبي 🥃 ودعاؤه في كل حاجة والاستعانة به في المصائب والنوائب من قريب أعني عند قيره الشريف أو من بعيد

الجواب: دعاء النبي 😅 ونداؤه والاستعانة به بعد موته في قضاء الحاجات وكشف الكربات شرك

أكبر يضرج من ملة الإسلام سواء كان ذلك عند قبره أم بعيدًا عنه، كان يقول يا رسول الله اشفني أو رد غَائْبِي أو نصو ذلك لع موم قوله تعالى: ﴿ وَأَنَّ المساحد لله فلا تَدْعُوا مَعَ اللَّهِ آحَدًا ﴾، وقوله عز وجل: ﴿ وَمَنْ يَدُّعُ مَعَ اللَّهِ الَّهِ الْهَا آخَـرَ لَا بُرُّهَانَ لَهُ بِهِ فَانَّمَا حِسَابُهُ عِندَ رَبِّهِ إِنَّهُ لاَ يُفَلِّحُ الكَافِرُونَ ﴾، وقولُه عَزُ وحِل: ﴿ ذَٰلِكُمُ اللَّهُ رَبُّكُمْ لَهُ الْمُلَّكُ وَالَّذِينَ تَدَّعُونَ مِن دُونه ما يَمْلِكُونَ مِن قطم ير (١٣) إِن تَدْعُ وَهُمْ لا يَسْمُ عُوا دُعَاءَكُمْ وَلَوْ سَمَعُوا مَا اسْتُجَابُوا لَكُمْ وَيَوْم القيامة بكُفْرُون بشيرْككُمْ ولا يُنبِئْكُ مِثْلُ خُبِيرٍ ﴾.

#### الصارة والسارم على اللبي عند قبره

س: أي الصلوات أفضل عند قبره الشريف أعنى الصلاة والسلام عليك يا رسول الله، أو: اللهم صل على محمد وعلى آل محمد بصيغة الطلب وهل ينظر النبي 😅 إلى الرجل الذي يصلى عليه عند قبره الشريف وهل أخرج النبي 🥶 يده من قبره الشريف لأحد من الصحابة العظام أو للأولياء الكرام لجواب

الجواب: أ- لم يثبت عن النبي 🍅 - فيما نعلم صيغة معينة في الصلاة والسلام عليه عند قبره فيجوز أن يقال عند زيارته: الصلاة والسلام عليك يا رسول الله، فإن معناها الطلب والإنشياء وإن كان اللفظ ذبرا، وبجوز أن يصلي عليه بالصلاة الإبراهيمية فيقول: اللهم صلَّ على محمد، والأفضل أن يسلم عليه بصيغة الخبر كما يسلم على بقية القبور، ولأن ابن عمر رضي الله عنهما كان إذا زاره يقول: السلام عليك يا رسول الله، السلام عليك يا أبا بكر، السلام عليك يا أبتاه ثم ينصرف. [الموط ١٦٦/١]

ب- لم يثبت في كتاب ولا في سنة صحيحة أن النبي 🥶 يرى من زار قبره، والأصل عدم الرؤية حتى بثبت ذلك بدليل من الكتاب أو السنة.

حـ الأصل في الميث نبيًا أو غيره أنه لا يتحرك في قبره بمدَّ يده أو غيرها، فما قيل من أن النبي اخرج يده لبعض من سلم عليه عير صحيح بل هو وهم وخيال لا أساس له من الصحة.

وبالله التوفيق، وصلى الله على نبينا محمد وآله وصحبه وسلم.

# بيان مجمع فقهاء الشريعة بأمريكا

يتابع مجمع فقهاء الشريعة بأمريكا ببالغ القلق والغضب والاستياء ما أقدمت عليه بعض الصحف الدنمركية من نشر بعض الرسوم الكاريكارتيرية المسيئة للنبي ، والتي تعكس جهلاً فاحشاً بسيرة أعظم مخلوق مشى على ظهر الأرض منذ أن دب على ظهرها حياة وأحياء، وما أعقب ذلك من تجاهل السلطات الدنمركية لنداءات عشرات الهيئات والمؤسسات الإسلامية الحكومية والشعبية التي طالبتها بالتدخل لمنع هذه الجريمة النكراء وملاحقة مرتكبيها بالقضاء العادل الذي يضع الأمور في نصابها، وما تلا ذلك من تداعيات وتصعيدات، وما يتوقع مع استمرار هذا التجاهل من تداعيات لا تُحمد عقباها ويصعب التكهن بأنعادها !

وإن المجمع ليهيب من موقعه بالولايات المتحدة الأمريكية وباسم مئات المراكز الإسلامية التي تضم عشرات الألاف من المسلمين المقيمين في المهجر، والذين أنهلتهم الصدمة وصكت مسامعهم هذه الأنباء كافة المسئولين في الحكومة الدنمركية أن يستمعوا إلى صوت العقل، وأن يدركوا أن الإصرار على هذا المسلك يمثل إعلانًا للصرب على ما يزيد على مليار وثلث من المسلمين في أنحاء العالم الذين يتعبدون الله تعالى بمحبة نبيه 🤝 محبة تفوق محبتهم لأنفسهم وأبائهم وأبنائهم وأزواجهم وعشائرهم، ويرون الزود عن عرضه دينا يبذلون دونه مه جهم وأرواحهم ونفائس أموالهم، وأن يجنبوا العالم عامة ومجتمعهم خاصة ما قد يترتب على هذا التجاهل من توترات وويلات وتصعيدات لا تزيد العالم إلا شقاء، ولا تزيد خروقه إلا اتساعًا، ويصعب توقع أبعادها أو السيطرة على تداعياتها!

كما يهيب بهم أن يعتبروا بدروس التاريخ، وأن يحيوا ذكرى اسلافهم من القياصرة الذين أكرموا كتاب النبي ورسوله عندما وقد عليهم فثبت ملكهم، وتوطدت عروشهم، وأن يعتبروا بمن أهانوا كتابه ورسوله من الأكاسرة فمزقوا في الأرض شر ممزق، وأن يقدروا ما اتفقت عليه المواتيق الدولية قاطبة من احترام للخصوصيات وصيانة المقدسات، وعلى رأس ذلك وفي مقدمته صيانة حرمات الأنبياء والمرسلين صفوة الله من خلقه وخيرته من عباده، وعدم انتهاكها بدعوى حرية التفكير وحرية التعبير،

لأن الحرية - فيما يجمع عليه عقلاء العالم- لا تعني الفوضى ولا تعني العدوان على الآخرين، فإن الحرية إن تجردت من المسئولية تصبح فيضانًا جامحًا يغرق البشرية كلها في طوفان من الخراب والدمار، وتلك أبجديات لا ينبغي تجاهلها ولا يجمل قضاء ولا سياسة تجاحدها؛

كما يهيب بهم أن يشرفوا أنفسهم بالاطلاع على سيرة خاتم الانبياء من مصادرها المحايدة ليعرفوا مدى العظمة والشموخ التي جبلت عليها شخصية المصطفى في وليدركوا أي نعمة حملتها رسالته إلى البشرية، وماذا خسر العالم بتجاهلها وشن الغارة عليها:

اليس من منكر القول وزوره ما تضمنته هذه الرسوم من اتهامه على بالحرابة والعدوان عندما رسمت له مسخًا مشوهًا يعتم بعمامة على هيئة القنبلة ؛ في إشارة حقيرة وظالمة إلى هذه الفرية ؛ وقد علم المنصفون في العالم أجمع أنه رحمة الله للعالمين، كما قال تعالى: ﴿وَمَا أَرْسَلْنَاكَ إِلاَّ رَحْمَةُ لللهَ للْعَالَمِينَ ﴾ [الانبياء ١٠٠]، ﴿وأنه الذي لم ينتقم لنفسه قط إلا أن تنتهك حرمة الله فينتقم لله بها». [منفق عليه].

وانه الذي أمكنه الله من مخالفيه يوم الفتح بعد حربهم له وتاليبهم على عدواته على مدى سني البعثة كلها، فقال لهم: «أذهبوا فأنتم الطلقاء». [رواه البيهةي في سنه الكبري]، وأنه الذي أعلن على الناس أن قيام الناس بالقسط هو المقصود الكلي من بعثة جميع المرسلين، كما قال تعالى: ﴿ لَقَدْ أَرْسَلْنَا رُسُلُنَا

### إعداد/د. السيد عيد الحليم

الصليبين ليبت المقدس!

إننا نؤكد لأهل الدنمرك حكومة وشعبًا وللعالم أجمع أننا على يقين من نُصرة الله جل وعلا لنبيه م وعلى ثقة بوعيد بيتر من شيئاة وعاداه، فقد قال تعالى: ﴿ إِنَّ شَانِئُكَ هُو الْأَنْتُرُ ﴾ [الكوثر: ٣]، وقال في الحديث القدسي: ‹من عادي لي وليًا فقد أذنته بالصرب، [رواه البخاري في صحيحة]، فكيف بمن عادي سعد الأولياء وإمام الأنبياء؟! وإن في التاريخ عبرة لمن اعتبر! لقد كبت الله كل من آذوا نبيه فمزقهم في الأرض كل ممزق وجعلهم أحاديث ! وبقيت سيرة امام الأنساء نسراسًا للعالم أجمع، تجسد الطهر والنقاء في أرفع صوره وأقدسها، وتقدم طوق النجاة لكل من يتطلع إلى الفرار من جحيم الشهوات الفاجرة في الأرض، وتهفو روحه إلى الفوز بنعيم الخلد وحنة الأبد في الآخرة.

إن العالم المعاصر وقد أشقته هذه المادية الطاغية وهذه الدعوات الإلصادية الفاتنة لأمس ما يكون حاجة إلى قبس من نور تحمله رسالة خاتم الأنبياء التي حملت النور والأمن إلى العالم أجمع، وتمتعت البشرية في ظلها بأقصى ما تبلغه أحلامها وتطلعاتها من رضاء واستقرار، وإن العالم اليوم وهو برزح تحت وطاة هذه الكوارث المعاصرة، ويشقى مما يتجرعه من غصص المنازعات الدولية وويلاتها، ليتطلع يمنة ويتطلع يسرة، يهفو إلى منقذ ويتطلع إلى مخلص، ويتخيل لهذا المنقذ ولذلك المخلص اوصافًا وملامح، لم ولن تنطبق إلا على هذا الرسول الكريم وما جاء به من البينات والهدى!

فلا تسلموا عقولكم إلى الأراجيف والأباطيل، ولا تحرموا أنفسكم ولا شعوبكم شرف التعرف على هذا الرسول الكريم، وتدبر ما جاء به من الآيات والذكر

فإن أبيتم فلا أقل من أن تكفوا سفهاءكم عن مثل هذه الافتراءات الظالمة، التي لا تعكس إلا الجهالة والحماقات، ولا تنم إلا عن الضَّغائن والأحقاد !!

فإن أبيتم فقد أنذرتكم صاعقة مثل صاعقة عاد وثمود ! وسيعلم الذين ظلموا أي منقلب يتقلبون!

بالْبَيِّنَاتِ وَٱنْزَلْنَا مَعَهُمُ الكِتَابِ وَالْمَيْزَانَ لِيَقُومَ النَّاسُ بَالْقِسُطُ ﴾ [الحديد: ٢٥]، وأنه الذي توعد على الظلم أبلغ وعيد وأعلن على العالم قول الله عز وجل: ﴿ وَمَنْ يَظْلِمِ مُنكُمْ نُذِقَّهُ عَذَابًا كَبِيرًا ﴾ [الفرقان: ١٩]، وأعلَن أن « دعوة المظلوم يرفعها اللَّه فوق الغمام ويقول لها: وعزتي وجلالي لأنصرنك ولو بعد حان، [رواه الترمذي، وقال: هذا حديث حسن]. وبين أنه: «ما من شيىء أجدر بأن تعجل عقوبته في الدنيا من البغي وقطيعة الرحم».

[رواه الترمذي، وقال: هذا حديث حسن صحيح] وأنه الذي ما خدر بين أمرين إلا أخذ أيسرهما ما لم يكن إثمًا فإن كان إثمًا كان أبعد الناس منه. متفق عليه]. وأنه الحفيظ على عهده مع مخالفيه في الدين، وأنه الذي أعلن أنه حجيج من ظلمهم أو اعتدى عليهم يوم القيامة، وقد جعل ذلك كلمة باقية في أمته لا تزال تدوي على مدى الزمان وعلى مدى المكان: «إلا من ظلم معاهدًا أو انتقصه أو كلفه فوق طاقته أو أخذ منه شيئًا بغير طيب نفس فأناً حجيجه يوم القيامة». [رواه أبو داود وصححه الألباني]، وأنه الذي شدد الوعيد على سفك دمائهم في مثل قوله ت: «من قتل معاهدًا لم يرح رائحة الجنة وإن ريحها يوجد من مسيرة أربعين عامًا ". [رواه البخاري في صحيحه]

وانه الذي يأمر بصلة الرحم وإن كانت مشركة كما قال تعالى: ﴿ وَإِنْ جَاهَدَاكَ عَلَى أَنْ تُشْرِكَ بِي مَا لَيْسَ لَكَ بِهِ عِلْمُ فَلاَ تُطِعْهُمَا وَصَاحِبْهُمَا فَي الْدُّنْيَا مَعْرُوفًا ﴾ [لقمان: ١٥]، وكما قال 🍲 لأسماء بنت أبي بكر رضي الله عنهما جاءتها أمها راغبة في صلتها وهي مشيركة: «صلى أمك». [منفق عليه]. وأنه الذي ما فتئ يدعو لمخالفيه في الدين كما دعا لأهل مكة الذين بالغوا في إيذائه واستضعفوا أصحابه قائلاً: «رب اغفر لقومي فإنهم لا يعلمون، [متفق عليه]. وكما دعا لدوس ولثقيف. [منفق عليه] وغيرهم، ودعا لمن كانوا يتعاطسون عنده من البهود رجاء أن يشمتهم، فكان يقول: «يهديكم الله ويصلح بالكم». [رواه أبو داود والترمذي وقال: هذا حديث حسن صحيح]. الخ.

وأن جملة من قتلوا في حروبه وغزواته من الفريقين لم يتجاوزوا ألفًا، بينما كان حصاد الحربين العالمية الأولى والثانية بالملايين! ومن قبل حُصد سبعون الفًا في غداة واحدة ساعة اقتحام

نعوذ بالله من عذاب القبر. قال: تعوذوا بالله من عذاب النار.قالوا: نعوذ بالله من عذاب النار. قال: تعوذوا بالله من الفتن ما ظهر منها وما بطن. قالوا: نعوذ بالله من الفتن ما ظهر منها وما بطن. قال: تعوذوا بالله من فتنة الدجال. قالوا: نعوذ بالله من فتنة الدحال..

وفي صحيح البخاري ومسلم عن أبى أبوب الأنصاري قال خرج النبي وقد وجبت الشمس، فقال: يهود يعنبون في قبورهم [وجبت الشمس،أي غابت].

وفي الصحيحين عن عائشة رضى الله عنها قالت دخلت على عجوز من عجائز يهود المدينة، فقالت: إن أهل القبور يعذبون في قبورهم. قالت: فكذبتها ولم انُّعُمُّ أَنْ أصدقها، قالتَ: فخرجت فدخل عليُّ رسول الله الله عجوز من عجائز اهل المدينة الم دخلت على، فزعمت أن أهل القبور يعذبون في قبورهم. فقال: صَدَقَتُ، إنهم يعنبون عذابًا يسمعه البهائم كلهافما رأيته بعد في صلاة إلا يتعوذ من عذاب القبر.

وهذا الحديث قد رواه أهل السنن والمسانيد مطولًا، كما في سنن أبي داود وغيره عن البراء بن عارب رضي الله عنه قال خرجنا مع رسول الله 🍯 في جنازة رجل من الأنصار، فانتهينا إلى القبر ولما يلحد، فجلس النبي 🥶 وجلسنا حوله . كأنما على رؤوسنا الطير، وفي يده عود ينكت به الأرض، فرفع رأسه فقال: استعيدوا بالله من عذاب القبرمرتين أو ثلاثًا، وذكر صفة قبض الروح وعروجها إلى السماء، ثم عودها إليه. إلى أن قال: وإنه ليسمع خَفِّق نعالهم إذا ولُوا مديرين حين يقال له : يا هذا، من ربك وما دينك ومن نبيك .

فقد صرح الحديث بإعادة الروح إلى الجسد، وباختلاف أضلاًعه، وهذا بين في أن العذاب على الروح والعدن محتمعين.

وحديث البراء المتقدم اطول ما في السنن، فإنهم اختصروه لذكر ما فيه من عذاب القبر، وهو في المسند وغيره بطوله.

وفي الصحيحين عن قتادة عن أنس بن مالك رضي الله عنه أن النبي 🎏 قال: ﴿ إِنَّ العبد إِذَا وَضَعَ فِي قَبْرِهُ، وتولى عنه أصحابه، إنه ليسمع خفّق نعالهم، أتاه ملكان فيقررانه. فيقولان: ما كنت تقول في هذا الرجل محمد فأما المؤمن فيقول: أشهد أنه محمد عبد الله ورسوله قال: فيقول: انظر إلى مقعدك من النار قد الله به مقعدًا من الجنة. قال رسول الله عن: فيراهما كليهما". قال قتادة: وذكر لنا انه يفسح له في قبره سبعون نراعًا، ويملا عليه خضرًا إلى يوم يبعثون. ثم نرجع إلى حديث أنس: وباتيان الكافر

ملكل تسخخ الإستبلام قبدس اللة روضه وهو بمصبر عن [عنداب القَسرُ أَ: مُل مُو على النَّفُس والنبدن او على النفس دون البدن؛ والمنت بعثب في قبره حيا الإسينا وإن عادت الروح إلى الحسيد ام لم نغذ أ فهل ينشاركان في العذاب والتعيم أو يكون ثلك على احدهما دون الأخرا

فاجاب رجعه الله: الحمد

بل العذاب والنعيم على النفس والبدن

جميعًا باتفاق أهل السنة والجماعة، تنعم النفس وتعذب منفردة عن البدن، وتعنب متصلة بالبدن والبدن متصل بها، فيكون النعيم والعذاب عليهما في هذه الحال مجتمعتين، كما يكون للروح منفردة عن البدن. ثم قال: اعلم أن مذهب سلف الأمة وأئمتها: أن الميت إذا مات يكون في نعيم أو عذاب، وأن ذلك يحصل لروحه ولبدنه، وأن الروح تبقى بعد مفارقة البدن منعمة أو معنبة، وأنها تتصل بالبدن أحيانًا، فيحصل له معها النعيم والعذاب.

ثم إذا كان يوم القيامة الكبرى أعيدت الأرواح إلى أجسادها، وقاموا من قبورهم لرب العالمين.

ومعاد الأبدان متفق عليه عند المسلمين، واليهود، والنصاري.

وهذا كله متفق عليه عند علماء الحديث والسنة. وهل يكون للبدن دون الروح نعيم أو عذاب أثبت ذلك طائفة منهم، وأنكره أكثرهم.

ونص نذكر ما بيين ما ذكرناه.

فأما أحاديث عذاب القبر ومسالة منكر ونكير: فكثيرة متواترة عن النبي 🐷، مثل ما في الصحيحين: عن ابن عباس رضى الله عنهما أن النبي 🤝 مرّ بقبرين فقال: 'إنهما ليُعَذِّبان وما يُعَزِّبان في كبير، أما أحدهما فكان بمشى بالنُّميمة، وأما الآخر فكان لا نستَّتر من بَوَّله، ثم دعا بجريدة رطبة فشقها نصفين، ثم غرز في كل قبر واحدة. فقالوا: يا رسول الله، لم فعلت هذا قال: لعله يُخفف عنهما ما لم يبيساً.

وفي صحيح مسلم عن زيد بن ثابت قال بينا رسول اللَّهُ 😇 في حائط لبني النجار على بغلة ونحن معه إذ جالت به، فكادت تلقيه، فإذا أقبر سنة أو خمسة، أو أربعة. فقال: من يعرف هذه القبور؟ فقال رجل: أنا. قال: فمتى هؤلاء قال: ماتوا في الإشراك. فقال: إن هذه الأصة تبتلي في قبورها؛ فلولا ألا تدافنوا لدعوت اللَّه أن يُسمعكم من غذاب القبر الذي أسمع منه. ثم أقبل علينا بوجهه فقال: تعودوا بالله من عداب القبر قالوا:

والمنافق فيقولان: ما كنت تقول في هذا الرجل فيقول: لا أدري، كنت أقول كما يقول الناس. فيقول: لا دريت ولا تليت. ثم يضرب بمطارق من حديد بين أذنيه، فنصيح صيحة فيسمعها من عليها غير الثقلين.

وروى الترمذي وأبو حاتم في صحيحه وأكثر اللفظ له عن أبي هريرة رضي الله عنه قال: قال رسول الله أ: إذا قبر أحدكم الإنسان، أناه ملكان أسودان أرزقان، يقال لهما: منكر والآخر نكير. فيقولان له: ما كنت تقول في هذا الرجل محمد فهو قائل ما كان يقول، فإن كان مؤمنا قال: هو عبد الله ورسوله، أشهد أن لا إلا الله، وأشهد أن محمدا عبده ورسوله. فيقولان: إنا كنا لنعلم أنك تقول ذلك.

ثم يفسح له في قبره سبعون ذراعا، وينور له فيه، ويقال له: نم. فيقول: أرجع إلى أهلي فأخبرهم. فيقولان له: نم، كنومة العروس الذي لا يوقظه إلا أحب أهله إليه، حتى يبعثه الله من مضجعه ذلك. وإن كان منافقاً قال: لا أدري، كنت أسمع الناس يقولون شيئًا فقلته. فيقولان: إنا كنا نعلم أنك تقول ذلك. ثم يقال للأرض: التئمي عليه، فتلتئم عليه، حتى تختلف فيها أضلاعه، فلا يزال معذبًا حتى يبعثه الله من مضجعه ذلك وهذا الحديث فيه اختلاف أضلاعه وغير ذلك، مما يبين أن البدن نفسه يعذب.

وعن أبي هريرة رضي الله عنه أن النبي قال: احتضر الميت أتته الملائكة بحريرة بيضاء فيقولون: اخرجي كاطيب ريح المسك، حتى إنه ليناوله بعضهم بعضا، حتى يأتوا به باب السماء، فيقولون: ما أطيب هذا الريح متى جاءتكم من الأرض فيأتون به أرواح المؤمنين، فلهم أشد فرحا به من أحدكم بغائبه يقدم عليه، يسالونه: ماذا فعل فلان فيقولون: دعوه، فإنه في غم الدنيا، فإذا قال: إنه أتاكم. قالوا: ذهب إلى أمه الهاوية. وإن الكافر إذا احتضر أنته ملائكة العذاب بمسح. فيقولون: اخرجي مسخوطاً عليك إلى عذاب الله، فتخرج كانتن جيفة، حتى يأتوا به أرواح الكفار.

رواه النسائي والبزار ورواه مسلم مختصراً عن أبى هريرة رضى الله عنه.

وعند الكآفر ونتن رائحة روحه، فرد رسول اللّه ويطّة كانت عليه على أنفه هكذا.

[ والرِّيطةُ: ثوب رقيق لين مثل الملاءة].

واخرجه آبو حاتم في صحيحه وقال: إن المؤمن إذا حضره الموت حضرت ملائكة الرحمة، فإذا قبضت نفسه جُعلت في حريرة بيضاء، فتنطلق بها إلى باب السماء، فيقولون: ما وجدنا ريحًا اطب من هذه الرائحة، فيقال: دعوه يسترح، فإنه كان في غم الدنيا، فيقال: ما فعل فلان، ما فعلت فلانة وأما الكافر إذا قبضت روحه ذهب بها إلى الأرض تقول خزنة الأرض: ما وجدنا ريحًا آنتن من هذه، فيبلغ بها في الأرض السفلي.

ففي هذه الأصاديث ونحوها اجتماع الروح والبدن

في نعيم القبر وعذابه، وأما انفراد الروح وحدها فقد تقدم بعض ذلك.

وعن كعب بن مالك رضي الله عنه أن النبي تقل قال: إنما نَسَمَة المؤمن طائر يُعْلُقُ في شجر الجنة حتى برجعه إلى جسده يوم يبعثه .

رواه النسائي، ورواه مالك والشافعي كلاهما [نسمة المؤمن: أي روحه].

َ وقولُه: [يَعُّلُق] بالضم أي: ياكل] ، وقد نقل هذا في غير هذا الحديث.

ققد أخبرت هذه النصوص أن الروح تنعم مع البدن الذي في القبر إذا شاء الله وإنما تنعم في الجنة وحدها، وكلاهما حق.

وقد روى ابن أبي الدنيا في [كتاب ذكر الموت] عن مالك بن أنس قال: بلغني أن الروح مرسلة، تذهب حيث شاءت.

وهذا يوافق ما روي: (أن الروح قد تكون على أفنية القبور) [أفنية: جمع فناء، وهو المتسع أمام الدار] كما قال مجاهد: إن الأرواح تدوم على القبور سبعة أيام، يوم يدفن الميت، لا تفارق ذلك، وقد تعاد الروح إلى البدن في غير وقت المسالة، كما في الحديث الذي صححه أبن عبد البر عن النبي أنه قال: أما من رجل يمر بقبر الرجل الذي كان يعرفه في الدنيا فيسلم عليه، إلا رد الله عليه روحه حتى يرد عليه السلام.

وفي سنن آبي داود وغييره، عن أوس بن أوس الثقفي، عن النبي تقانه قال: إن خير أيامكم يوم الجمعة، فأكثروا عليَّ من الصلاة يوم الجمعة، وليلة الجمعة، فإن صلاتكم معروضة عليَّ قالوا: يا رسول الله، كيف تعرض صلاتنا عليك وقد أرمُّت افقال: إن الله حرم على الأرض أن تأكل أجساد الأنبياء .

وهذا الباب فيه من الأحاديث والآثار ما يضيق هذا الموقت عن است قصائه، مما يبين أن الأبدان التي في القبور تنعم وتعذب إذا شاء الله ذلك كما يشاء، وأن الأرواح باقية بعد مفارقة البدن، ومنعمة ومعذبة.

ولهذا أمر النبي السلام على الموتى، كما ثبت في الصحيح والسن أنه كان يعلم أصحابه إذا زاروا القبور أن يقولوا: السلام عليكم أهل الديار من المؤمنين، وإنا إن شاء الله بكم لاحقون، يرحم الله المستقدمين منا ومنكم والمستاخرين، نسال الله لنا ولكم العافية. اللهم لا تَحْرَمُنا أجرهم ولا تَفْتِنا بعدهم، واغفر لنا ولهم.

وقد انكشف لكثير من الناس ذلك حتى سمعوا صوت المعنبين في قبورهم، وراوهم بعيونهم يعنبون في قبورهم في اثار كثيرة معروفة، ولكن لا يجب ذلك ان يكون دائمًا على البدن في كل وقت، بل يجوز أن يكون في حال دون حال.

وفي الصحيحين عن أنس بن مالك رضي الله عنه أن

النبي ترك قتلي بدر ثلاثًا، ثم أتاهم فقام عليهم فقال: يا أيا حهل بن هشام، يا أميَّة بن خُلف، يا عُتَّيَّة بن ربيعة، يا شبية بن ربيعة، اليس قد وجدتم ما وعدكم ربكم حقًّا " فإني وجدت ما وعدني ربي حقًّا ". فسمع عمر رضى الله عنه قبول النبي 🔼 فقال: يا رسول الله، كىف يسمعون وقد حيَّفُوا وفقال: والذي نفسي بيده ما أنتم باسمع لما أقول منهم، ولكنهم لا يقدرون أن يجيبوا ثم أمر يهم فسحبوا فالقوا في قليب يدر".

وقد أخرحاه في الصحيحين عن ابن عمر رضي الله عنه ما أن النبي 🥏 وقف على قليب بدر فقال: "هل وجدتم ما وعدكم ربكم حقًّا " ، وقال: "إنهم ليسمعون الأن ما أقول ، فذكر ذلك لعائشة، فقالت: وهم أبن عمر، إنما قال رسول الله : إنهم ليعلمون الآن أن الذي قلتُ لهم هو الحق ثم قرآت قوله تعالى: ﴿ إِنَّكَ لاَ تُسْمِعُ المُوْتَى ﴾ [النمل: ٨٠] حتى قرأت الآبة.

وأهل العلم بالحديث والسنة اتفقوا على صحة ما رواه أنس وابن عمر، وإن كانا لم بشبهدا بدرًا، فإن أنسا روى ذلك عن أبى طلحة، وأبو طلحة شهد بدرًا.

كما روى أبوحاتم في صحيحه عن أنس عن أبي طلحة رضى الله عنه أن النبي ﴿ أَمْرُ بُومُ بَدُرُ بَارِيعَةُ وعشرين رجلًا من صناديد قريش، فقذفوا في طوى [اي: بئر مطوية] من أطواء بدر، وكان إذا ظهر على قوم أحب أن يقيم في عَرْصَتِهم [العَرْصَة: كل يُقعة بين الدور واسعة، ليس فيها بناء] ثلاث ليال. فلما كان اليوم الثالث أمر براحلته فشد عليها فحركها، ثم مشي وتبعه أصحابه. وقالوا: ما نراه ينطلق إلا لبعض حاجته؛ حتى قام على شفاء الركي [أي: البئر] ؛ فجعل يناديهم بأسمائهم وأسماء آبائهم، بافلان بن فلان، أيسركم أنكم أطعتم الله ورسوله؟ فإنا قد وجدنا ما وعدنا ربنا حقًا. فهل وحدتم ما وعدكم ربكم حقاً ؟ قال عمر بن الخطاب: يا رسول الله، ما تكلم من أحساد ولا أرواح فيها؟ فقال النبي الله والذي نفسي بيده، ما انتم بأسمع لما أقول منهم.

قال قتادة: أحياهم الله حتى سمعهم، توبيخًا وتصغيرًا، ونقمة وحسرة وتنديمًا.

وعائشة تاولت فيما ذكرته كما تاولت أمثال ذلك.

والنص الصحيح عن النبي مقدم على تاويل من تأول من أصحابه وغيره، وليس في القرآن ما ينفي ذلك فإن قوله: ﴿ إِنَّكَ لَا تُسْمِعُ الْمُوتَى ﴾ [النمل: ٨٠] إنما أراد به السماع المعتاد، الذي ينفع صاحبه، فإن هذا مَثُل ضُرِّب للكفار، والكفار تسمع الصوت، لكن لا تسمع سماع قبول بفقه واتباع، كما قال تعالى: ﴿ وَمَثُلُ الَّذِينَ كَفَرُواْ كَمَثُلُ الَّذِي يَنْعِقُ بِمَا لاَ يَسْمَعُ إلاَّ دُعَاء وَنَدَاء ﴾ [العقرة: ١٧١].

فهكذا الموتى الذين ضرب لهم المثل، لا يجب أن ينفى عنهم حميعُ السماع المعتاد أنواع السماع، كما لم ينف ذلك عن الكفار، بل قد انتفى عنهم السماع المعتاد الذي ينتفعون به، وأما سماع آخر فلا ينفي عنهم.

وقد ثبت في الصحيحين وغيرهما أن الميت يسمع حَفِّق نعالهم، إذا ولوا مدبرين، فهذا موافق لهذا، فكيف يدفع ذلك ومن العلماء من قال: إن الميت في قبره لا يسمع ما دام ميتًا، كما قالت عائشية، واستدلت به من القرآن.

وأما إذا أحياه الله فإنه يسمع كما قال قتادة: أحياهم الله له.

وإن كانت تلك الحياة لا يسمعون بها، كما نحن لا نرى الملائكة والجن، ولا نعلم ما يحس به المبت في منامه، وكما لا يعلم الإنسان ما في قلب الآخر، وإن كان قد بعلم ذلك من أطلعه الله عليه.

وهذه جملة يحصل بها مقصود السائل، وإن كان لها من الشرح والتفصيل ما ليس هذا موضعه، فإن ما ذكرناه من الأدلة البينة على ما سال عنه ما لا يكاد

وصلى الله على محمد وعلى أله وصحبه وسلم.

هامش

(١) هذه فتوى من تراث السلف وهي لشيخ الإسلام ابن تعمية رحمه الله.

#### تنويه

لعل القارئ يلمس من كلمات شيخ الإسلام ثبوت عذاب القبر ونعيمه وقد أجمع جمهور السلف على ذلك، ومع هذا فهو مسألة غيبية تقع كما أخبر بها القرآن والسنة، ولا نعلم الحقيقة التي تكون عليها، فلا يأتي إنسان مًا ويقول مثلا: كيف يجلس الميت في قبره والمكان لا يتسع أو أننا نفتح القبر فلا نلمس أثر نعيم أو عذاب، نقول لهؤلاء: إن هذه مسألة كما ذكرنا غيبية ولا يعلم كيفية وقوعها وحصولها إلا رب العباد، وعلى العبد التسليم لما جاء عن الله أو عن رسوله 🎏 وبناءً على ذلك فلا نرى القطع بنعيم ظاهر، أو أثر عذاب بارز وأنه هو ما أراده رب العباد، لأن ذلك مرده إلى الله وحده. وهذه الشريعة هي الصراط المستقيم الذي هو طريق المنعم عليهم من النبيين والصديقين والشهداء والصالحين. وما خالفها فهو طريق المغضوب عليهم والضالين من المهود والنصارى والمشركين.

وأنت أيها المسلم في كل ركعة من صلاتك تدعو ربك أن بهديك الصراط المستقيم، وأن يجنبك طريق المغضوب عليهم والضالين حينما تقرأ سورة الفاتحة - التي قراءتها ركن من أركان الصلاة - في كل ركعة، فتأمل هذا الدعاء ومقاصده وثماره إنه يعني أول ما يعني الاقتداء بالرسول 🚟 والتمسك بشريعته في العبادات وفي المعاملات وفي الأداب والأخلاق العامة والخاصة، كما يعنى مخالفة الكفار والتشبيه بهم؛ لأن التشبه بهم في الظاهر يورث محبتهم في الباطن. ولهذا تضافرت الأدلة من الكتاب والسنة على الأمر بمخالفتهم، والنهى عن التشبيه بهم إنعادًا للمسلم عما فيه مضرته؛ لأن أعمال الكفار باطلة، ومساعيهم ضالة، ونهايتهم إلى الهلاك. فجميع أعمال الكافر وأموره لابد فيها من خلل يمنعها أن تتم له بها منفعة قال تعالى: ﴿ وَالَّذِينَ كَفَرُواْ أَعْمَالُهُمْ كَسَرَاب بقيعة بَحْسَنُهُ الظَّمَّانُ مَاء حَتَّى إِذَا حَاءَهُ لَمْ يَحِدْهُ شَيْئًا ﴾ [النور:٣٩]. وقال تعالى: ﴿مُثَلُ الَّذِينَ كَفَرُواْ بِرِبُهِمْ أَعْمَالُهُمْ كَرَمَادِ اشْتُدَّتْ بِهِ الرِّيحُ فِي يَوْم عَاصِفِ ﴾ [إبراهيم:١٨].

ومما أمر الله تعالى به في مخالفة غير المسلمين مخالفتهم في أعيادهم وفي الاحتفال بها بل وتهنئتهم عليها.

جاءت الأدلة الشرعية تحذر من التشبه بالكافرين عموماً، كما حذرت من المشاركة في أعيادهم خصوصاً

قال تعالى: ﴿ ثُمْ جِعَلْنَّاكَ عَلَى شُرِيعَة مِنَ الْأَمْرِ فَاتَّبِعُهَا وَلا

تتبع أهواء الذين لا يعلمون ﴾ [الجانية:١٨].

فَهِذَا نَهِي صَرِيحَ عَنَ أَتَبَاعَ غَيْرِ المسلمين فيما يفعلون بأهوائهم. وعن أبي سعيد الخدري عن النبي تقال: «لتتبعن سنن من كان قبلكم شبراً شبراً وذراعاً بذراع حتى لو دخلوا جحر ضب تبعتموهم، قلنا: يا رسول الله اليهود والنصاري؟ قال: فمن؟».

[رواه البخاري ح ٣٢٦٩، ومسلم ح٢٦٦٩]

-قال 🏥: «من تشبه بقوم فهو منهم».

[رواه ابو داود ح٢٠٠١]، واحمد ح٢٠١٥] واحمد ح٢٠١٥] حقال تعالى في وصف عباد الرحمن ﴿ والذين لا يشهدون الزور ﴾ [الفرقان: ٢٧]. قال ابن سيرين: هو الشعانين (عيد من اعياد النصارى). وقال مجاهد: أعياد المشركين ونحوه مروى عن الضحاك.

وعن عبد الله بن عمرو قال: قال : "من بنى بارض المشــركين وصنع نيــروزهم ومهرجانهم وتشبه بهم حتى يموت حشر معهم يوم القيامة".

[رواه البيهقي في السنن الكبرى ٢٣٤/٩] قال عطاء بن يسار (من كبار التابعين) قال عمر: إياكم وأن تدخلوا على المشركين يوم عددهم في كنائسهم.

الأعياد من خصائص

وهذا يعني أن لكل أمة منسكها

الأطلال الألكال الألكا

الحمد لله الذي لم يتخذ ولدًا ولم يكن له شريك في الملك والله أكبر كبيرًا، والصلاة والسلام على من بعثه الله تعالى هاديًا ومبشرًا ونذيرًا. وبعد:

إن الله سبحانه قد أغنى المسلمين، وأنعم عليهم بشريعة كاملة شاملة لكل مصالح الدين والدنيا. وعلق السعادة في الدنيا والأخرة على العمل بها والتمسك بهديها. قال تعالى: ﴿مَنِ

اتَّبَعَ هُدَاىَ فَلاَ يَضِلُّ ولاَ يَشْفَى ﴾ [طه: ١٢٣]، وقال تعالى: ﴿فَمَن تَبِعَ هُدَايَ فَلاَ خَوْفُ عَلَيْهِمْ وَلاَ هُمْ يَحْرَنُونَ ﴾ [الدقرة: ٣٨].

وبدر يحي رن حن بد

وأعدادها:

جاء في حديث عائشة أن النبي قال: «يا أبا بكر أن لكل قوم عيداً وهذا عيدنا».

[رواه مسلم ۸۹۲، والبخاري ۹۵۲]

- وفي حديث عقبة بن عامر أن النبي قال: «يوم عرفة ويوم النحر وأيام منى عيدنا أهل الإسلام، وهي أيام أكل وشرب» [أبو داود ٢٤١٨]

-وعن أنس على قال: قدم رسول الله على المدينة، ولهم يومان يلعبون فيهما، فقال: «ما هذان اليومان؟ قالوا: كنا تلعب فيهما في الجاهلية فقال رسول الله: إن الله قد أبدلكما خيراً منهما: يوم الأضحى وعيد الفطر، [رواه أبو داود ع ١٩٤٢، والنساش ١٩٥٦، واحمد ع ١٩٤١] علم النس عن التشبه بالكافرين؛

إن المشابهة ولو في أمور دنيوية تورث المحبة والموالاة، قال ابن تيمية: لو اجتمع رجلان في سفر أو بلد غريب وكانت بينهما مشابهة في العمامة أو المياب أو المسعر أو المركوب ونحو ذلك لكان بينهما من الائتلاف أكثر مما بين غيرهما، وكذلك تجد أرباب الصناعات الدنيوية يألف بعضهم بعضاً ما لا يالفون غيرهم فإذا كانت المشابهة في أمور دينية فإن إفضاءها إلى نوع من الموالاة أكثر وأشد، والمحبة لهم تنافي الإيمان.

نصوص الشريعية تأمير بمخالفة الكافرين واجتناب أفعالهم الديثية والدنيوية:

لقد قطع الإسلام مادة المشابهة للكفار من أصلها، ففي الصحيحين: خالفوا المشركين، أحفوا الشوارب وأوفوا اللحي»، وروى أبو داود عن شيداد بن أوس أن النبي 🥌 قال: «خالفوا المهود، فإنهم لا يصلون في نعالهم ولا في خفافهم ، وروى مسلم في صحيحه أن الرسول 😇 قال: فصل ما بين صيامناً وصيام أهل الكتاب أكلة السحرة، وروى أبو داود وابن ماحه والحاكم وصححه أنه 🐷 قال: الا بزال الدين ظاهرًا ما عبدل الناس الفطر؛ لأن السهبود والنصارى يؤخرون، ويقول أنس بن مالك رضى الله عنه كانت البهود إذا حاضت فيهم المراة لم يؤاكلوها ولم يجامعوها في البيوت، فسال أصحاب النبى السول الله الله عن ذلك، فانزل الله: ﴿ وَيُسْالُونُكُ عَنَّ الْمُصِيضَ قُلَّ هُوَ أَذَى فَاعْتَرَلُوا النساء في المحيض ﴿ [البقرة ٢٢٢]، فقال 😸 : «اصنعوا كل شيء إلا النكاح، فبلغ ذلك البهود فقالوا: ما يريد هذا الرجل أن يدع من أمرنا شيئًا إلا خالفنا فيه.

[رواه مسلم في صحيحه]

لقد جاءت اوامر الشريعة ناهية عن كل ما فيه مشابهة حتى في اخص عبادات المسلمين

ومعاملاتهم، أفيرضى عاقل بعد ذلك أن يوافق اليهود أو النصارى في أعيادهم وأكانيبهم اليهود أو النصارى في أعيادهم وأكانيبهم المصلى رسول الله في مرضه جالسًا وصلى خلفه الصحابة قيامًا أشار إليهم فقعدوا، فلما سلموا قال: وإن كدتم أنفًا تفعلون فعل فارس والروم، يقومون على ملوكهم وهم قعود، فلا تفعلوا، ائتموا بائمتكم أرواه الإمام مسل]. ولما جاء الرسول في إلى المدينة وجد اليهود يصومون يوم عاشوراء، فأمر الناس بصيامه، ثم قال: «صوموا يوم عاشوراء وخالفوا اليهود؛ صوموا يومًا قبله أو يومًا بعده».

ومع أن الله سبحانه قد حذرنا سلوك سبيل المغضوب عليهم والضالين إلا أن قضاءه نافذ بما خبر به رسوله فيما جاء في الصحيحين أنه قال: «لتتبعن سنن من كان قبلكم حذو القذة بالقذة بالقذة برسول الله، اليهود والنصاري قال: «فمن!»، وفي رواية في البخاري: «لا تقوم الساعة حتى تأخذ أمتي مأخذ القرون شبرًا بشبر وذراعًا بذراع»، قيل: يا رسول الله، كفارس والروم قال: «ومن الناس إلا أسبه الأمم ببني إسرائيل سمتًا وهديًا، تتبعون أشبه الأمم ببني إسرائيل سمتًا وهديًا، تتبعون عملهم حذو القذة بالقذة، غير أني لا أدري أتعبدون العحل أم لا)

إِنَّ الْبِيهِ ود والنصارى لا يقرّ لهم قرار حتى بفسدوا على الناس دينهم، ﴿ وَدَّ كَتَّ بِرُ مِنْ أَهُلِ الْكِتَابِ لُوْ يَرُدُونَكُمْ مِنْ بَعْد إيمانِكُمْ كُفَّارًا حَسَدًا مِنْ عِدْ انْفُسِهِمْ ﴾ [البقرة: ١٥]. ﴿ وَلَنْ تَرْضَى عَنْكَ الْيَهُودُ وَلاَ النَّصَارِي حَتَّى تَتَّبُعُ مَلْتَهُمْ ﴾ [البقرة: ١٢].

وإن المسلمين هم أهدى الناس طريقا وأقومهم سييلاً وأرشيدهم سلوكًا في هذه الحياة، وقد أقامهم الله تعالى مقام الشبهادة على الأمم كلها، ﴿ وكذلك جِعَلْنَاكُمْ أُمَّةً وَسَطَا لِتَكُونُوا شُهِدَاءَ عَلَى النَّاسِ وَيَكُونَ الرُّسُولُ عَلَيْكُمْ شَهِيدًا ﴿ [البقرة:١٤٣]، فكنف بتناسب مع ذلك أن يكون المسلمون أتباعًا لغيرهم من كل ناعق، يقلدونهم في عاداتهم، ويحاكونهم في أعيادهم وتقاليدهم اورسول الله 🧰 نهى المسلمين جميعًا أن يتلقوا عن أهل الكتاب، فعن جابر أن عمر بن الخطاب رضى الله عنهما أتى النبي 🐸 بكتاب أصابه من بعض أهل الكتاب فقرأه عليه، فغضب رسول الله ثم قال: «أوفى شك با ابن الخطاب؟! لقد جئتكم بها بدضاء نقية، لا تسالوهم عن شيء فيخبرونكم بحق فتكذبوا به، أو بناطل فتصدقوا به. والذي نفسى بيده، لو أن موسى كان حيًا ما وسعه إلا أن يتبعني». [رواه احمد وابن ابي شبية ]

#### قرارإشهار

#### رقم ١٦١٤ بياريخ ١١/١/١٠ج

تشهد مديرية الشئون الاجتماعية بالشرقية عن قيدها لجمعية أنصار السنة المحمدية بناحية عزبة أبو السفين عمال . ديرب نجم وذلك طبقًا لأحكام القانون رقم ٨٤ لسنة ٢٠٠٢م ولائحته التنفيذية.

أولا: سماع الأصوات من خواص الأحياء فإذا مات الإنسان ذهب سمعه فلا يدرك أصوات أهل الدنيا ولا يسمع حديثهم، قال الله تعالى: ﴿ وَمَا أَنْتَ بِمُسْمِعٍ مُنْ فَى القَبُورَ ﴾ (فاطر: ٢٢).

فاكد تعالى لرسوله عدم سماع من يدعوهم إلى الإسلام بتشبيههم بالموتى، والأصل في المشبه به أنه أقوى من المشبه في الاتصاف بوجه الشبه، وإذا فالموتى الخل في عدم السماع وأولى بعدم الاستجابة من المعاندين الذين صموا أذانهم عن دعوة الرسول عليه الصلاة والسلام وعموا عنها وقالوا قلوبنا غلف، وفي هذا يقول تعالى: ﴿إِن تَدْعُوهُمُ لاَ يَسْمَعُوا دُعَاءَكُمُ وَلُو سَمِعُوا مَا اسْتَجَابُوا لَكُمْ وَيُومُ القَيْامَةُ يَكُفُرُونَ بِشَرْكَكُمْ وَلُو لَعْلَى الْمَالِيَامَةً يَكُفُرُونَ بِشَرْكَكُمْ وَلُو لَعْلَى الْمَلْكُولُ مَا اسْتَجَابُوا لَكُمْ وَيُومُ القَيْامَةُ يَكُفُرُونَ بِشَرْكَكُمْ وَلُو لَعْلَى اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ اللهِ اللهُ ال

وأما سماع قُتلَى الكفار الذين القوا في القليب يوم بدر نداء رسول الله في إياهم وقوله لهم: «هل وجدتم ما وعد ربكم حقّا، فإنا وجدنا ما وعدنا ربئا حقّا، وقوله لاصحابه: «ما أنتم باسمع لما أقول منهم حينما استنكروا نداءه أهل القليب. [البخاري ١٠١/٢]، فذلك من خصوصياته التي خصه الله بها فاستثنيت من الأصل العام بالدليل.

ثانيا؛ دل القرآن على أن الرسول على ميت ومن ذلك قوله تعالى: ﴿ إِنَّكَ مَيِّتُ وَإِنَّهُم مُيِّتُونَ ﴾ [الزمر:٣٠]، وقوله تعالى: ﴿ كُلُّ نُفْسِ ذَائِقَةَ الْمُوْتِ ﴾ [ال عمران:١٨٥]، وهو 👺 داخل في هذا العموم، وقد أجمع الصحابة رضى الله عنهم وأهل العلم بعدهم على موته وأجمعت عليه الأمة، وإذا انتفى ذلك عنه 🐉 فانتفاؤه عن غيره من الأولياء والمشابخ أولى، والأصل في الأمور الغيبية اختصاص الله بعلمها، قال الله تعالى: ﴿ وَعَندَهُ مَفَاتَحُ الْغَيْبِ لاَ يَعْلَمُهَا إِلاَّ هُو وَيَعْلَمُ مَا فِي البِرِّ وَالْبِحُرِ وَمَا تَسْقُطُ مِن ورقة إلا يعلمها ولا حبة في ظلمات الأرض ولا رطب ولا يَاسِ إِلاَّ فِي كِتَابِ مُدِينِ ﴾ [الإنعام: ٥٩]، وقال تعالى: ﴿ قُل لاَ يَعْلَمُ مَنْ فِي السَّمَ وَأَتْ وَالأَرْضِ الْغَيْبُ إِلَّا اللَّهُ وَمَا يَشْغُرُونَ أَنَّانَ يُبْعَثُونَ ﴾ [النمل: ٦٠]، لكن الله تَعَالَى يطلع من ارتضى من رسله على شيء من الغبيب، قال اللَّهُ تعالى: ﴿ عَالِمُ الغَيْبِ فَلا يُظْهِرُ عَلَى غَيْمِهِ أَحَدًا (٢٦) إِلاَّ مَن ارْتَضَى مِن رُسُولُ فَإِنَّهُ يَسَلُّكُ مِنَّ بِيْنَ يَدَيَّهِ وَمِنْ خَلْفُهِ رَصَدًا ﴾ [ال عمران: ١٨٥]، وقَال تعالى: ﴿ قُلْ مَا كُنتُ بِدْعًا مَنَ الرُّسُلُ وَمَا أَدُّرِي مَا يُفْعِلُ بِي وَلاَ بِكُمْ إِنَّ أَتَّبِعُ إِلاَّ مَا يُوحَى إِلَى وَمَا أَنَا إِلاَ تَذِينَ مُدِينَ ﴾ [الاحقاف: ١]، وثبت في حديث طويل من طريق أم العلاء أنها قالت: الما توفي عثمان بن مظعون الرجناه في اثوابه فدخل علينا رسول الله 🐲 فقلت: رحمة الله عليك أبا السائب، شبهادتي عليك فقد أكرمك الله عز وجل، فقال رسول الله 🃚: ﴿وَمَا بدريك أن الله أكرمه. فقلت: لا أدرى بأبي أنت وأمي، فقال رسول الله ﷺ: «أما هو فقد جاءه البقين من ربه، وإنى لأرجو له الخير، والله ما أدري وأنا رسول الله ما يفعل بي . فقلت: والله لا أركى بعده أحدًا أبدًا ، رواه احمد، وأورده المخاري في كتأب الجنائز من صحيحه

ما حكم من يعتقد حياة الرسول 😇 والأولماء والمشايخ أو يعتقد أن أرواح المشايخ حاضرة تعلم، وكذلك ما حكم من يعتقد أن الرسول على نور وينفى عنه البشرية؟! وفي رواية له: «ما أدري وأنا رسول الله ما يفعل به». وقد ثبت في أحاديث كثيرة أن النبي تقفد أعلمه الله بعواقب بعض أصحابه فبشرهم بالجنة، وفي حديث عمر بن الخطاب رضي الله عنه المخرج في صحيح مسلم أن جبريل سأل النبي تقفي السائل». [البخاري أهما المسؤول عنها باعلم من السائل». [البخاري

ثم لم يزد على أن أخبره بأماراتها، فدل على أنه علم من الغيب ما أعلمه الله به دونما سواه من المغيبات وأخبره به عند الحاجة، كما أن الله سبحانه أخبر نبيه في أنه مغفور له في سورة الفتح، وعنه في أنه قال: «النبي في الجنة، وأبو بكر في الجنة، وعمر في الجنة، وعلي في الجنة، وطلحة في الجنة، والزبير في الجنة، وعبد الرحمن بن عوف في الجنة، وسعد بن مالك في وعبد الرحمن بن عوف في الجنة، وسعد بن مالك في الجنة، وأبو عبيدة بن الجراح في الجنة، (رواه احمد الجنة، وأبو داود ١٨٥٠، والترسني ١٨٥٠، وابن ماجه الخبة، (ماه علم الغب الذي أطلع الله نبيه عليه.

ثالثًا: وصف الرسول تلك مانه نور من نور الله، إن أريد به أنه نور أتى من نور الله فهو مخالف للقرآن الدال على بشريته، وإن أريد بأنه نور باعتبار ما جاء به من الوحى الذي صبار سيسًا لهداية من شاء من الخلق فهذا صحيح، وقد صدر منا فتوى في ذلك هذا نصها: للنبي 😅 نور هو نور الرسالة والهداية التي هدى الله بها بصائر من شياء من عباده، ولا شك أن نور الرسالة والهداية من الله، قال تعالى: ﴿ وَمَا كَانَ لِيَشْهَرِ أَن يُكَلِّمَهُ اللَّهُ إِلاَّ وَحُيًّا أَوْ مِن ورَاء حجاب أوْ تُرْسِلَ رَسُولًا فَتُوحِي بَاذْنِه مَا نَشَاءُ إِنَّهُ عَلَى حَكِيمُ (٥١) وكَذَلِكَ أَوْحَـثِنَا إِلَيْكَ رُوحًا مِّنَّ أَمْ رِنَا مَا كُنتَ تُدْرِي مَا الكِتَابُ وَلاَ الإيمَانُ وَلَكِن حَعَلْنَاهُ نُورًا نَهْدِي بِهِ مِن نَشِياءُ مِنْ عِيادِيا وَانْكَ لَتَهُدِي إِلَى صِرَاطِ مُسْتَقِيمِ (٥٢) صِرَاطِ اللَّهِ الَّذِي لَهُ مَا فِي السَّمُواتِ وَمَا فِي الأَرْضِ الاَ إِلَى اللَّهِ تَصِيرُ الأمور ﴾ [الشورى: ٥١- ٥٣].

وليس هذا النور مكتسبًا من خاتم الأولياء كما يزعمه بعض الملاحدة، أما جسمه في فهو دم ولحم وعظم... إلخ، خُلق من أب وأم ولم يسبق له خلق قبل ولادته، وما يروى أن أول ما خلق الله نور النبي محمد في ونظر إليها فتقاطرت فيها قطرات فخلق من كل قطرة نبيًا، أو خلق الخلق كلهم من نوره في فهذا وأمثاله لم يصح منه شيء عن النبي في.

إص٢٠٠ وما بعدها من مبدوع الفتاوى لابن تبدية الجزء الثامن عشرا رابعاً: القول بان الرسول لله ليس بشراً مثلنا بحتمل حقًا وباطلاً، وقد صدر منا فتوى في ذلك هذا نصها: هذه الكلمة مجملة تحتمل حقًا وباطلاً، فإن اريد بها إثبات البشرية للنبي الله وانه ليس مماثلاً

للبشر من كل وجه بل يشاركهم في جنس صفاتهم، فتأكل ويشرب ويضح ويمرض ويذكر وينسي ويحيا ويموت ويتنزوج النساء ونحو ذلك ويختص بما حباه الله به من الإيصاء إليه وإرساله إلى الناس بشيرًا ونذيرًا وداعيًا إلى الله بإذنه وسراحًا منبرًا، فهذا حق، وهو الذي شبهد به الواقع وأخبره به القرآن، قال الله تعالى: ﴿ قُلْ إِنَّمَا أَنَا بَشُرُ مُ ثُلُكُمُ يُوحَى إِلَىٰ أَنْمَا إِلَهُكُمْ إِلَهُ وَاحِدُ فَمَن كَانَ يَرْجُو لِقَاءَ رَبُّهُ فَلْدُعُمَلُ عَمَالاً صَالِحًا وَلاَ تُشْرِكُ بعدادة رُبُّه أحدًا ﴾ فامره أن يخير أمتِه بأنه بشر مثلهم إلا أن الله اصطفاه لتحمل أعساء الرسالة وأوحى إلسه بشريعة التوحيد والهداية. إلخ. وقال تعالى في بيان مــا جــرى من تحــاور بين الرسل وأممهم: ﴿ قَــالَتْ رُسُلُهُمْ أَفَى اللَّهُ شَكَّ فَاطِرِ السِّمُواتِ وَالْأَرْضِ بَدَّعُوكُمْ ليَغْفِرُ لَكُمْ مَن ذُنُوبِكُمْ وَيُؤْخُرِكُمْ إِلَى أَجِلِ مُسْمَى قَالُوا إِنَّ أَنتُمْ إِلَّا بَشُنَّرُ مُثُلِّنًا تُرِيدُونَ أَن تَصُدُونَا عَمًا كَانَ نَعْدُدُ أَنَاؤُنَا فَأَتُونَا بِسُلِّطَانِ مِّينِ (١٠) قَالَتْ لَهُمْ رُسُلُهُمْ إِن نُحُنُ إِلاَ يَشْيرُ مَثْلُكُمْ وَلَكِنَّ اللَّهُ يَمُنُ عَلَى مَن يَشْاءُ مِنْ عِبَادِهِ وَمَا كَانَ لَنَا أَن ثَأْتِيكُم بِسُلُطَانِ إِلاَّ بِإِذْنِ اللَّهِ وَعَلَى اللَّهِ فَلْنَتُوكُلِ الْمُؤْمِثُونَ ﴾ [الرامسي،١٠]

فَاقر الرسل بانهم بشر مثلناً ولكن الله من عليهم بالرسالة فإن الله سبحانه يمن علي من يشاء من عباده بما شاء، ويصطفى منهم من أراد ليخرج به الناس من الظلمات إلى النور، ومثل هذا في القرآن الكريم كثير.

وإن أريد به أن الرسول ليس بشرًا أصلاً أو أنه بشر لكنه لا يماثل البشر في جنس صفاتهم فهذا باطل يكذبه الواقع، وكفر صريح لمناقضته لما صرح به القرآن من إثبات بشرية الرسل ومماثلتهم للبشر فيما عدا ما اختصهم الله به من الوحي والنبوة والرسالة والمعجزات.

وعلى كل حال لا يصح إطلاق هذه الكلمة نفيًا ولا إثباتًا إلا مع التفصيل والبيان لما فيها من اللبس والإجمال ولذا لم يطلقها القرآن إثباتًا إلا مع بيان ما خص به رسله كما في الآيات المتقدمة كما في قوله خص به رسله كما في الآيات المتقدمة كما في قوله تعالى: ﴿ قُلُ إِنْمَا أَنَا بَشْسُرُ مَ تُلْكُمْ يُوحَى إِلَيَّ أَنَّمُا لِلْهُمُّمُ إِلَّهُ وَاحِدُ فَاسْتَقِيمُوا إِلَيْهِ وَاسْتَقْفُرُوهُ وَوَيْلُ للمُسْرِكِينَ (٦) الَّذِينَ لاَ يُؤْتُونَ الرُّكَاةَ وَهُم بِالآخِرَةِ هُمْ للمُسْرِكِينَ (٦) الَّذِينَ لاَ يُؤْتُونَ الرُّكَاةَ وَهُم بِالآخِرَةِ هُمْ لَلْمُسْرِكِينَ (١) النَّذِينَ لاَ يُؤْتُونَ الرُّكَاةَ وَهُم بِالآخِرةِ هُمْ للمماثلة مِ السَّرِ بالله المسلم والتذرع بمماثلتهم للبشر بإطلاق انتقاص الرسل والتذرع إلى إنكار رسالتهم يخشى من النفي للمماثلة بإطلاق الغلو في الرسل وتجاوز الحد بهم إلى ما ليس من النهر بني من شدون الله سيدهانه، فالذي ينبغي للمسلم التقصيل والبيان لتمييز الحق من الباطل والهدى من الضلال.

وبالله التوفيق وصلى الله وسلم على نبينا محمد وآله وصحبه وسلم.

# عاربال البرين الماري المارية ا

الحصد لله رب العالمين مالك الملك، وملك يوم الدين، وصلاة وسلامًا دائمين على رسولتًا الكريم محمد في إلى يوم الدين.

ثم اما بعد:

فاستكمالاً لما بدأناه في الحلقة الأولى من موضوع جنائزنا اليوم بين هدي الشريعة والابتداع، وقد وقفنا فيه عند الحديث عن ضرورة وفاء دين المتوفى حتى لا يكون بينه وبين دخول الجنة مانع أو عائق، وكان ذلك انطلاقًا من حديث النبي الذي رواه جابر بن عبدالله رضي الله عنهما.

ونقول بتوفيق الله تعالى:

كان صحابة رسول الله ورضي الله تعالى عنهم أحرص ما يكونون على عدم مخالفتهم هدي نبينا في، لذلك كانوا يوصون قبل موتهم أو في حال احتضارهم باجتناب مخالفة هدي النبي في الذي تعلموه منه، وعاهدوه على عدم مخالفة ما أمرهم به، ونذكر هنا بعضاً من وصايا هؤلاء الصحب الكرام لاهليهم وذوبهم.

1- فعن عامر بن سعد بن أبي وقاص رضي الله عنهما: أن أباه قال في مرضه الذي مات فيه: «الحدُوا لي لحدًا، وانصبوا علي اللبن نصبًا كما صنع رسول الله عنه «. أخرجه مسلم والبيه قي (٤٠٧/٣) هغد هما.

وعن حذيفة قال: إذا مِتُ فلا تؤذنوا بي آحدًا فإني أخاف أن يكون نعيًا وإني سمعت رسول الله عن النعيء. أخرجه الترمذي (١٢٩/٢) وقال: حديث حسن.

ويستحب استحبابًا مؤكدًا أن يوصيهم (أي أهله) باجتناب ما جرت العادة به من البدع في الجنائز، ويؤكد العهد بذلك (١).

#### ما يجب على من يعود مريضا:

يجب على من يعود المريض؛ أن يدعو الله له بالشفاء؛ لقوله ﷺ في الحديث الصحيح من رواية

# إعداد/راشد بن عبد المعطي بن محفوظ

ابن عباس رضي الله عنهما قال: قال رسول الله ﷺ:

«من عاد مريضًا لم يحضر أجله، فقال عنده سبع
مرات: أسال الله العظيم رب العرش العظيم، أن
يشفيك، إلا عافاه الله من ذلك المرض (٢).

وكذلك يجب على من عاد مريضًا أن لا يقول إلا خيرًا؛ لقول النبي على كما في صحيح مسلم رحمه الله من حديث أم سلمة رضي الله عنها قالت: قال رسول الله عنه: إذا حضرتم المريض، أو الميت، فقولوا خيرًا فإن الملائكة يؤمنون على ما تقولون. قالت: فلما مات أبو سلمة أتيت رسول الله في فقلت: يا رسول الله، إن أبا سلمة قد مات، قال: قولى: اللهم اغفر لي وله، واغقبني منه عُقبى حسنة، قالت: فقلت: فقلت: فقلت: فاعقبني الله من هو خيرً منه: محمد على (٣).

وفي حديث عبد الله بن عمرو رضي الله عنهما أن رسول الله عنه قال: ﴿إِذَا جَاءَ الرَجِل يعود مريضًا فلي قل: اللهم اشف عبدك فلائًا، ينكا لك عدوًا (أي يقتل لك عدوًا من نكى في العدو نكاية: قتل وجرح) أو يمشى لك إلى الصلاة، حديث حسن (٤).

هكذا علمنا رسول الله 🍪 كيف نت عامل مع المريض.

فإذا ما أشرف المريض على الموت استوجب أمرًا آخر وهو التلقين.

#### تلقين المحتضر؛ لا إله إلا الله

للوحيد العدد/١١ السنة الخامسة والتازمون

وفي صحيح البخاري رحمه الله ذكر أنه قبل لوهب بن منبه اليس مفتاح الجنة لا إله إلا الله ؟ قال: بلي، ولكن ليس مفتاح إلا له اسنان فإن حئت بمفتاح له أسنان فتح لك، وإلا لم يُفتح لك(١).

وتلقين الميت شمهادة أن لا إله إلا الله أمرُ عظيم؛ لقوله 😸: القنوا موتاكم لا إله إلا الله، من كان أخر كلامه لا إله إلا الله عند الموت دخل الحنة يومًا من الدهر، وإن أصابه قبل ذلك ما أصابه.

وكان يقول 🎏: «من مات وهو يعلم أنه لا إله الا الله دخل الحنة».

وفي حديث أخر: "من مات لا يُشيرك بالله شبينًا بخل الجنة (١). اخرجه مسلم في صحيحه والزيادة في الحديث الأول عند ابن حيان (٧١٩ - موارد ).

كيف نلقن موتانا الشهادة ؟

وليس التلقين ذكر الشهادة بحضرة الميت وإسماعها إياه، بل هو أمره بأن بقولها خلافًا لما يظن البعض - ونحن نعلم أن المنت في حال احتضاره بكون في شدة ما بعدها شدة، وإبليس وحنوده من حوله بحولون بينه ويين النطق بالشبهادة ولا يكون ذلك إلا بمساعدة من حول المحتضر ليساعده على النطق بها، ويا حيدًا لو كان ذلك الذي يدعوه للنطق بالشبهادة من أحب الناس اليه من أهله.

والدليل على ضرورة أمر المحتضر بالنطق بالشبهادة حديث أنس رضى الله عنه أن رسول الله 🛎 عاد رجلاً من الأنصار، فقال: ١٠١ خال؛ قل لا إله إلا الله، فقال: أخال أم عم وفقال: بل خال، فقال: فخير لى أن أقول: لا إله إلا الله ؟ فقال النبي على: نعم».

فإذا قالها المحتضر ولو مرة واحدة ولم يتكلم بعدها بكلام فإن هذا كفاية له، ويدخل بها الحنة بإذن ربه وعفوه وكرمه كما في حديث النبي 🛎 الذي رواه مسلم رحمه الله وأشرنا إليه أنفًا وفيه: امن كان أخر كلامه لا إله إلا الله دخل الحنة،

[صحيح سن أبي داود للألباني]

ما يجب على أهل الميت بعد موته ؟! الصبر والتسليم.

بوّب البخاري رحمه الله باب الصبير عند

الصدمة الأولى، وقال عمر بن الخطاب رضى الله عنه: نعْم العدُّلان ونعْمَ العلاوة: ﴿ الَّذِينَ إِذَا أَصَابَتُّهُم مُّصِيعَةُ قَالُوا إِنَّا لِلَّهِ وَإِنَّا إِلَيْهِ رَاحِعُونَ (١٥٦) أُولَٰتُكَ عَلَيْهِمْ صَلُواتٌ مِنْ رَبِّهِمْ وَرَحْمَةٌ وَأُولَٰتُكَ هُمُ الْمُهْتَدُونَ ﴾ (فتح الباري ٣/ ٢٠٥) [البقرة: ١٥١، ١٥٧].

وقال ابن حجر رحمه الله في شرحه على هذا الأثر: وظهر بهذا مراد عمر بالعدلين والعلاوة، وأن العدلين: الصلاة والرحمة، والعلاوة: الاهتداء.

قال: مَنْ رسول الله 🛎 يامراة عند قير وهي تبكى، فقال لها: «اتقى الله واصدرى». فقالت: إلىك عنى، فإنك لم تُصب بمصيبتي، فأخذها مثل الموت، فأتت باب رسول الله 🐲 فلم تحد عنده بواسن فقالت: يا رسول الله، إنى لم أعرفك، فقال رسول الله 😅: «إن الصدر عند أول الصدمة».

[البخارى ٣/١١٥، ١١٦]

والأمر الآخر مما يجب على الأقارب: الاسترجاع، وهو أن يقال: «إنا لله وإنا إليه راجعون، كما جاء في الآية المتقدمة ويزيد عليه قوله: «اللهم أجرني في مصيبتي واخلف لي خيرًا منها، لحديث أم سلمة رضى الله عنها قالت: سمعت رسول الله 🍩 يقول: اما من مسلم تصيبه مصيبة فيقول ما أمره الله: إنا لله وإنا إليه راجعون، اللهم أجرني في مصيبتي واخلف لى خيرًا منها، إلا أخلف الله له خيرًا منها». قالت: فلما مات أبو سلمة قلت: أي المسلمين خير من أبي سلمة، أولُ بيت هاجر إلى رسول الله 🎥 ؟ ثم إنى قلتها، فأخلف الله لي رسول الله 😅.

[اخرجه مسلم (۳۷/۳)]

هذا وبالله التوفيق والحمد لله أولاً وأخبرًا.

<sup>(</sup>١) احكام الجنائز وبدعها.

<sup>(</sup>٢) صحيح الجامع الصغير (١٠٩٢/٢) ح١٣٨٨).

<sup>(</sup>T) صحيح مسلم (T/۱۹۷):(۹۱۹).

<sup>(</sup>٤) صحيح الجامع الصغير (١٤٣/١٤٢/١).

<sup>(</sup>٥) صحيح مسلم - نووي (١٩٤/٧).

<sup>(</sup>٦) فتح الباري (١٣١/٣).



Upload by: altawhedmag.com

