

Upload by: altawhedmag.com

السنة الخامسة والثلاثون

العدد ١٤ جمادي الأخرة ١٤٢٧ هـ



• صاحبة الامتياز •

عالم المالية

رئيس مجلس الإدارة

د. جمال المراكبي

المشرف العام

د.عبد الله شاكر الجنيدي

اللجنةالعلمية

د. عبد العظيم بدوي زكرياحسيني جمال عبد الرحمن معاوية محمد هيكل

التحرير

۸ شارع قوله عابدین القاهرة ت : ۲۹۲۰۵۱۷ عاکس : ۲۹۲۰۵۱۷ قسم التوزیع والاشتراکات ت : ۲۹۱۵٤۵۲ المرکز العام هاتف : ۲۹۱۵۵۷۳ هـ ۲۹۱۵۵۵۳

## السلام عليكم

## جهود العلماء في دعوة الزعماء

كتب ملك الهند إلى عمر بن عبد العزيز كتابًا يقول فيه: إلى ملك العرب الذي لا يشرك بالله شيئًا، أما بعد، فإني بعثتُ إليك بهدية، وما هي بهدية ولكنها تحية (وهي الرسالة)؛ قد أحببت أن تبعث إليً رجلاً يعلمني ويفهمني الإسلام، والسلام.

لا يخلو العالم الذي يكتظ بزعمائه من غير المسلمين، ممن حاله كحال ملك الهند، فالناس لا ينعدم فيها الخير.

ولقد سمعنا وقرانا أن أحد زعماء أوربا وهو ولي العهد البريطاني الأمير تشارلز يثني على الإسلام عقيدة ومنهاجًا، وصدرت صحف إسلامية صفحاتها الأولى بهذا الخبر.

وكنا نود أن نرى في هذا العالم العلماء الربانيين الذين تظهر فيهم الديانة والورع والزهد والقدوة الحسنة، والتجرد والعمل لله، بحيث يكون قبيلة صالحة معتبرة يتجه إليها من أراد معرفة الإسلام وفهمه، كما كان عمر بن عبد العزيز قبيلة لملك الهند، فيكونون بذلك قد ساعدوا البشرية في التعرف على الإسلام والدخول فيه، بدلاً من أن يسهلوا لهم الخروج منه.

التحرير

Ship gr-pip

ڴٷڸڡڕڎٙ<u>ڹؿؠڔ۩ڎٳؿ</u> ڮ<u>ۊٞڗڬڎػٵؠڶڎڐؿٮۅۑۣ؏ڶؠ٤؆ڡڿڶڵٵٷڡڿڶڰٲڷٷڿۑڸٮٷٷ؆؊ڹڎػٳ؞ڶڎؖ</u>

Upload by: altawhedmag.com

## رئيس التحرير

## جمال سعد حاتم

## هديرالتحريرالفني

## حسين عطا القراط

### ثمنالنسخة

مصر ١٥٠ قرشا ، السعودية ٦ ريالات . الأمارات ١ دراهم ، الكويت ٥٠٠ فلس، الغرب دولار أمريكي، الأردن ٥٠٠ فلس، قطر ٦ ريالات، عسمان نصف ريال عماني، أمريكا ٢ دولار، اوروبا ۲ يورو.

#### الاشتراك السنوى:

١- في الداخل ٢٠ جنيها (بحوالة بريدية داخلية باسم مجلة التوحيد - على مكتب بريد عابدين). ٢ . في الخارج ٢٠ دولارا أو ٧٥ ريالا سعوديا أو

ترسل القيمة بسويفت أوبحوالة بنكية أو شيك على بنك فيصل الاسلامي - فرع القاهرة باسم مجلة التوحيد انصار السنة (حساب رقم / ۱۹۱۵۹).

#### التريدالالكتروني

Mgtawheed@hotmail.com \_\_\_ Gshatem@hotmail.com Ashterakat@hotmail.com www.altawhed.com موقع الجنة على الانشرائة www.ELsonna.com

> التوزيع الداخلي مؤسس لة الأهرام وفروع أنصار السنة المحمدية

طبع بمطابع الأهرام التجارية \_قليوب مصر



صورة الفلاف

د. حمال المراكبي رئيس التحرير ٥ كلمة التحرير:

د. عبد العظيم بدوي باب التفسير: سبورة الإنسان (١)» بات السنة: «من الإعجاز العلمي في الطب النبوي»

زكريا حسيني ١٤ سعيد عامر ١٩ احكام الذبائح (٦ . ذبائح اهل الكتاب)

على حشيش ٢١ مشروع حفظ السنة (٣٠) مختارت من علوم القرآن: افضائل سورة البقرة،

مصطفى المصراتي ٢٣

خاتم الأنبياء والمرسلين رحمة من رب العالمين (٣)

د. عيد الله شاكر الجنيدي ٢٦

صالح بن عبد الله بن حميد ٣٠ المنهج الأمثل لخطبة الجمعة (١) دراسات شرعية: «القياس» المصدر الرابع للتشريع (٢)

متولى البراجيلي ٣٢

واحة التوحيد

حدث في مثل هذا الشهر التحرين ٢٨ اتبعوا ولا تبتدعوا: ،عقائد الشبعة في ميزان الشريعة،

معاوية محمد شيكل

القصة في كتاب الله: «أصحاب السبت» عبد الرازق السيد عيد 1 الرسول ﷺ وأصحابه والسلف الصالح هم القدوة في الدين

ناصر عبد الكريم العقل ٢٦

حمال عبد الرحمن ١٩ ركن الاسرة: «الأسرة في ظلال التوحيد،

اسامة سليمان ٥٣ موقف الامة من مدعي النبوة

منهج السلف في تقويض الصفات (١٠)

د. محمد عبد العليم الدسوقي

تحذير الداعية: وقصة خلق النخلة ونسبها لأدم عليه السلام،

فتاوى اللجنة الدائمة

الحلقات القرانية.. نشاتها وتطورها د. نصر سعید ۱۶

نصر الله وتيس ١٦ عناية الإسلام بالمال

صلاح نجيب الدق ٦٩ الحسد أسبانه وعلاجه صلاح عبد الخالق ٧١

٥٥٥ دولا الله يطابها كارج مصر شاملة سعر الشحل.

Upload by: altawhedmag.com

# دورالمؤسسات الدعوية في

الحمد لله والصلاة والسلام على رسول الله،

أما بعد:

فقد وردت إلينا دعوة كريمة من لجنة الشئون الدينية والاجتماعية والأوقاف بمجلس الشعب لحضور عدة جلسات لمناقشة موضوع «توحيد الخطاب الديني ودور المؤسسات الدينية في صد الموجات المضادة للإسلام والمسلمين، بحضور الأستاذ الدكتور محمود حمدي زقزوق وزير الأوقاف.

وكان من الواجب علينا تلبية هذه الدعوة وتمثيل الجمعية في مثل هذه اللقاءات،وتوجهت إلى المجلس في الموعد المحدد، وطلبت الدخول وحضرت الحوار وكانت المناقشات الساخنة تدور حول قضايا عامة مثل البنوك الربوية وفتوى شيخ الأزهر بمشروعية التعامل معها، وكانت الأصوات تعلو، والمقاطعة للمتحدث تتكرر، ويتدخل في النقاش بعض الحاضرين، والكل يسعى للحديث أو

طلب الكلمة على المنصة، فقلت في نفسي: لن أتكلم إلا إذا دعيت للحديث.

فجاء أحد المسئولين عن اللجنة ليتعرف على اسمى، فكتبت له اسمى وصفتى في أوراق يحملها فلما عرفني رحبً بي وانصرف، وبعد دقائق جاء مسئول اخر وقال لي: هل تريد أن تقول كلمة يا دكتور جمال فقلت له لا مانع عندي، فذهب ودون اسمى في الكشف المدون به اسماء الذين يطلبون الحديث وإلقاء الكلمات.

وتكلم السبيد الوزير عن جهود الوزارة في الدعوة إلى الله، وضم المساجد الأهلية إلى وزارة الأوقاف وتعيين الأئمة والخطباء في المساجد عن طريق مسابقات لانتقاء افضل المتقدمين، بعد أن كان التعيين يتم عن طريق وزارة القوى العاملة، وعمل الدورات التدريبية لرفع مستوى الأئمة، والاستعانة بأصحاب الكفاءة من خارج الوزارة الحاصلين على تراخيص ممارسة الدعوة. وكان الحديث لا يخلو من مقاطعات ومعارضات من بعض الحضور، وتقدم بعض الأعضاء بطلبات إحاطة بخصوص ضم المساجد، وبناء المساجد الجديدة.

وهنا تدخلت السيدة وكيلة المجلس، معلنة أن ما يجري في الجلسة يعيد كل البعد عن الموضوع الذي دعينا من أجل مناقشته، وقاطعها أحد الأعضاء الذين يريدون التعليق وارتفعت الأصوات، وتدخل الأعضاء والضيوف لتهدئة الأمور، وتكلم الدكتور أحمد عمر هاشم رئيس اللجنة قائلاً: لقد وجهنا الدعوة لكل المهتمين بالدعوة إلى الله كالجمعية

الشرعية وجماعة أنصار السنة والعشيرة المحمدية. وكشرت الشكوى من التفريعات الجانبية وعدم التركيز على موضوع المناقشة، وقال الدكتور رئيس اللجنة إن آمامي أربعة عشر اسمًا يريدون الحديث، والوقت المصدد كاد بنتهي، واقترح أن تؤجل المناقشيات والكلمات لموعد قادم، وكان قد تكلم اثنان أو ثلاثة قبل التأجيل عن ضرورة توحيد الجهود وتوحيد الكلمة حتى يظهر المسلمون بالمظهر اللائق أمام غيرهم، وانتهت الجلسة على وعد باللقاء، وقمت من مكانى وصافحت رئيس اللجنة ووزير الأوقاف، واعتذر لي الدكتور أحمد عمر هاشم بأن طالبي الكلمات كثيرون، وأننى ساتكلم في الجلسة القادمة إن شاء الله والقيت السلام وانصرفت. وكنت اردد في نفسى: سبحان الله، المفترض أن الحضور في هذه اللجنة هم أهل الحل والعقد في هذا البلد، ومع هذا فالأداء في غاية الضعف، وكثير من السادة الاعضاء والسادة الضيوف بحتاجون إلى معرفة آداب الحوار، وأداب الإضتلاف، بل وأدب الإنصبات والاستماع حتى لا يتحول اللقاء إلى نوع من حوار العشوائية، حوار يتكلم فيه الجميع، ولا يسمع أحد ما يقوله الأخرون، حوار الباعث على الكلام فيه إثبات الذات وحب الظهور ولكن ماذا نملك وهذا ما أفرزته الانتخابات وهذا هو الحوار الديمقراطي

ولا أدري لماذا لم يُفَعِّل السادة النواب شعار

# توحيدالخطابالديني

### إعداد/د. جمال المراكبي الرئيس العام

و فرل. [رواه البخاري في اخر كتاب الإيمان رقم ٥٨]

وقول معقل بن يسار - وقد عاده عبيد الله بن زياد في مرضه الذي مات فيه -: إنى محدثك حديثا سمعته من رسول الله ، سمعت النبي ت يقول: «ما من عبد يسترعيه الله رعية، فلم يُحُطّها بنُصحه لم يجد رائحة الجنة». [رواه البخاري في كتاب الاحكام -١٩٥٠]

والقضية التي اجتمعت اللجنة الدينية بمجلس الشعب لمناقشتها قضية خطيرة، إنها قضية أمة وصفها رب العزة سيحانه بقوله: ﴿ كُنْتُمْ خَيْرَ أُمَّةٍ أَخْرِجَتُ لِلنَّاسِ تَأْمُرُونَ بِاللَّهُ وَوَ وَتَنْهُونَ عَنِ اللَّكَرِ وَتَنْهُونَ عَنِ اللَّكَرِ وَتَوْمُنُونَ بِاللَّهِ ﴾ [ال عمران١٠٠]

ولكن الأمة اليوم ليست هي الأمة وقت نزول هذه الآية، الأمة الآن ليست في طور عزها وريادتها، وإنما هي طواخف وشيع باسها بينها شديد، تحسبهم جميعا وقلوبهم شتى، والله تعالى قد حذر الأمة من هذا الواقع المربر فقال: ﴿ وَاعْتَصِمُوا بِصَبِّلِ اللهِ حَمِيعًا وَلاَ تَفَرَقُوا وَانْكُرُوا نِعْمَةَ اللهُ عَلَيْكُمْ إِذْ كُنْتُمْ وَكُنْتُمْ عَلَى شَفَا حُفْرة مِن النّار فَانَقْدَكُمْ مِنْهَا كَذَلكَ يُعْمَلُ اللهُ لَكُمْ أَيْاتِه لَعْلَكُمْ تَهْتَدُونَ (١٠٣) وَلَتَكُنْ مِنْهُمْ عَلَى اللّهُ لَكُمْ أَيَاتِه لَعْلَكُمْ تَهْتَدُونَ (١٠٣) ولَتَكُنْ مِنْكُمْ أُمُّةُ يَدْعُونَ إِلَى الخُنْرِ وَيَأْمُرُونَ بِالْمُعْرُوفِ وَيَنْهُونَ عَنِ اللّهُ لَكُمْ وَالْتَكُنُ مِنْكُمْ أَمْنُهُ وَلَا تَكُونُوا كَالْدِينَ اللّهُ لَكُمْ الْفُلْحُونَ (١٠٤) ولا تَكُونُوا كَالْدِينَ تَقَرَقُوا وَاخْتُلُوا مِنْ بَعْدِ مَا جَاعَمُمُ الْبَيْنَاتُ وَأُولَنْكُ لَهُمُ عَذَاكِ عَظِيمٌ ﴾ [ال عمران ١٠٠٣] ولا تكونُوا كالذينَ تَقَرَقُوا وَاخْتَلُفُوا مِنْ بَعْدِ مَا جَاعَمُمُ الْبَيْنَاتُ وَأُولَنْكُ لَهُمْ عَذَاكِ عَظِيمٌ ﴾ [ال عمران ١٠٠٣].

ولكن قدر الله غالب فاصاب الأمة داء الأمم قبلها ووقعت في التفرق والاختلاف فكيف يستقيم الحديث عن توحيد الخطاب الديني، ولكل فرقة من فرق الأمة منهاجها ومنطلقها الذي تنطلق منه في خطابها ودعوتها، ولهذا فليكن منطلقنا في هذا الحوار حتى لا يأخذنا التشاؤم إلى درجة التسليم بالضعف والعجز، ونبينا كان ينهى عن الطيرة . التشاؤم وكان يحب الفال، والفال قد يأتى بكلمة طيبة.

فاقول: لاشك أن هناك احتلافات كثيرة بعضها سائغ وبعضها مما يثير التنازع والشقاق، ولا شك اننا نرتكز في دعوتنا على كتاب ربنا عز وجل، وسنة نبينا الله عن وهذا لا يخالف فيه احد منا يفضل الله عن

الإسلام هو الحل إلى واقع عملي في هذه الجلسة فإن الإسلام يعلمنا دون شك ادب الحوار ويعلمنا دون شك ادب الحوار ويعلمنا دون شك ادب الدعوة إلى الله. قال الله تعالى ﴿ ادّعُ إِلَى سَبِيلِ رَبَّكَ بِالحَكْمَةُ وَالْمُوعِظَةُ الحُسْنَةُ وَجَادِلُهُمُ بِالنَّتِي هَي أَحْسَبُ وَبَادِلُهُمُ بِالنَّهِ مَنْ صَلّ عَنْ سَبِيلِهُ وهُو أَعْلَمُ بِمَنْ صَلّ عَنْ سَبِيلِهِ وهُو أَعْلَمُ بِالمُهَدِّينِ ﴾ النجل ١٢٥.

وقال تعالى: ﴿ وشاورُهُمْ في الأَمْرِ فَاذَا عَرَمْتُ فَتُوكُلُّ عَلَى اللَّهِ إِنَّ اللَّهَ يُحِبُّ الْمُتُوكُلِينَ ﴾ [ال عران 10]. سبحان الله. أين نحن من هذا الهدي القويم الرحمة والرفق واللين والدعوة بالحكمة والموعظة الحسنة، أين نحن من المشاورة وهي من سبيل المؤمنين ﴿ قَمَا أُوتِيتُمْ مِنْ شَيْءٍ فَمَنَاعُ الحَياةِ الدُّنَّيَا وَمَا عِنْدُ اللَّهُ حَبِّرٌ وَأَبْقَى لِلْدَينَ آمَنُوا وَعَلَى رَبُهِمْ يَتَ وَكُلُونَ (٣٦) وَالدِّينَ يَجَدِّينَ مِنْ عَيْدُرُونَ (٣٧) والدِّينَ وَالْفُواحِسُ وَإِذَا مَا عَضِيبُوا هُمْ يَعْفُرُونَ (٣٧) والدِّينَ اسْتُجَابُوا لَرَبُهُمْ وَأَقَامُوا الصَلاَةُ وَأَمْرُهُمْ شُورِي نَتَهُمْ وَمِمّا رَزُقْنَاهُمْ يُنْفَقُونَ (٣٨) والدِّينَ إِذَا أَصَابَهُمْ سُورِي

الْبَغْيُ هُمْ يَنْتَصِرُونَ (٣٩) وَجِزَاءُ سَيَنَةً سَيْنَةً مِثْلُهَا

فَـمَنُ عَـفَـا وَأَصِّلُحَ فَـأَجِّـرُهُ عَلَى اللَّهِ إِنَّهُ لاَ يُحِبُّ الظَّالَمِينَ ﴾ (الشورى: ١٦-٤).

وإذا كانت السيدة وكيلة المجلس قد تكلمت عن صورة المسلمين في الغرب، ووجوب تحسين هذه الصورة وعرض الصور الصحيحة للإسلام على الآخر، فإنني أقول إن هذه الصورة الصحيحة لديننا الحنيف يجب علينا أولا أن نعرفها نحن، يجب علينا أو لا أن نعرفها نحن، يجب علينا ولا تنكلي باداب وأخلاق هذا الدين حتى نستطيع توصيل هذه الصورة لغير المسلمين ولا تنك أن فاقد الشيء لا يعطيه لغيره وهذا مدخل مهم لكلمتي التي أعرضها على كل مسلم يهتم بأمر دينه ويهتم لأمر المسلمين وينصح لإخوانه في الدين لأثمت هم وعامتهم عملاً بقول نبينا على الدينا النصيحة. قالوا: لمن يا رسول الله قال: لله ولكتابه ولرسوله ولائمة المسلمين وعامتهم، [رواد سلم]

ولقول جرير بن عبد الله البجلي يوم مات المغيرة بن شعبة والى الكوفة سنة ١٥٠هـ فقام جرير فحمد الله واننى عليه وقال: عليكم باتقاء الله وحده لا شريك له، والوقار والسكينة حتى ياتيكم امير، فإنما ياتيكم الآن، ثم قال: استعفوا لأميركم فإنه كان يحب العفو، ثم قال: اما بعد فإني اتيت النبي على قلت ابايعك على الإسلام، فشرط على: والنصح لكل مسلم، ورب هذا المسجد إنى لناصح لكم. ثم استغفر الله

وجل، فلنبدا إذن دعوتنا من هذا المنطلق الذي لا نختك فيه ولا تختلف عليه، لابد أن نُفعَلَ هذا الذي نتفق عليه، تنظلق منه في خطابنا الدعوي، ونحتكم إليه عند اختلافتا، ونعلم الخلاف السائغ فيعذر بعضنا فيه بعضنا ونعلم الخلاف الذي لا يجوز فتحتر من الوقوع فيه، لأنه يؤدي إلى النزاع وإلى الشقاة.

THE REAL PROPERTY AND THE PERSON WITH THE

إننا جميعا ننتسب إلى أهل السنة والجماعة، هذا المذهب الوسط في فرق الأمة فكما أن هذه الأمة هي الأمة الوسط ﴿ وَكَنْ اللَّهُ مِنْ عَلْنَاكُمْ أَمُّ لَهُ وَسُطًا لتَكُونُوا شَهْدَاءُ عَلَى النَّاسِ ﴾ [البقرة: ١٤٢]. فأهل السنة والجماعة هم الوسط بين فرق الأمة. يجب علينا نشر هذا المنهج الوسط بين دعاتنا وبين شبيابنا، هناك مسائل كثيرة بطرحها شبيابنا أو ريما تأتيهم من الضارج تدور حول قضايا فكرية تثبير الضلاف والاختلاف مثل قضابا وحوب تحكيم الشبريعة الإسلامية، وقضايا التعامل مع ولاة الأمور والسمع والطاعة لهم في المعروف أو نبذ السمع والطاعة وتزين منهج الضوارج في التكفير والضروج على ولاة الأمور، وهناك قضابا اخرى بطرحها دعاة المذاهب المضالفة لمذهب أهل السنة والجمناعة مثل قضايا الإمامة، وعدالة الصحابة واعتبار السنة أو الطعن في السنة وهناك نوع اخسر يطرحه من بعتنقون العلمانية وضرورة فصل الدين عن الدولة، وهؤلاء الذبن بمتطون الدبن لتحقيق طموحاتهم السياسية، ولا شك أن هذه الأفكار وهذه القضايا ستحد سوقا رائحة بين شيبابنا النبن يفقدون الحضائة، والحصانة التي أعنيها ليست في الحصانة التي بمنحها الدستور لأعضاء مجلس الشعب ولكنها الحصانة التي بمنحها العلم بالمنهاج الصحيح لأهله. إن هذه القضايا والأفكار الخطيرة التي تروج بين شيباينًا، ويتكلم فيها من يعلم ومن لا يعلم، يتحرج كثير من أهل العلم من الضوض فيها ريما يدافعهم إلى ذلك مصلحة استقرار الدعوة، والخوف من مخاطبة ولاة الأمر في قضايا حساسة، فيقولون ندرا المفاسد ونجلب المصالح، ولا شك أن درء المفاسد وجلب المصالح من القواعد المهمة عند أهل السنة، ولكن قرك الخوض في هذه القضايا بضوابط أهل السنة والجماعة يؤدى إلى وقوع الشباب في شراك المروجين لهذه الشبهات، والواجب علينا الانترك هذه المسائل المهمة لمن لا يحسنون الحديث عنهاء إنتي أطالب شيخ الأزهر ووزير الوقاف بإصدار كتاب سنوى أو شهري تناقش فيه هذه القضايا من خلال منهج أهل السنة والجماعة، وأذكر شيخ الجامع الأزهر بكتاب اهذا بيان للناس، الذي عالج بجراة كثير من هذه القضايا، وكذلك أنكر وزير الاوقاف بسلسلة ، كتاب

الإمام، وغيره من الكتب التي صدرت عن المجلس الأعلى للشدون الإسلامية سنة ١٩٨٦م مثل كتاب المنبر، هذا بعض ما يجب علينا للإصلاح الداخلي، إضافة إلى منح المزيد من تراخيص الوزارة للخطباء والدعاة المعروفين بالاعتدال والوسطية ويمارسون الدعوة ممارسة فعلية ليكون ذلك بإشراف من الوزارة بدلاً من العمل خارج هذا الإطار.

اصا عن الدعوة إلى الله في الضارج، وصد الموجات المعادية للإسلام والمسلمين فهذا يحتاج إلى جهد كبير لا يمكن أن نتحمله وزارة الأوقاف أو الأزهر أو الجمعيات الأهلية المعنية بالدعوة إلى الله، بل لابد من دور ظاهر للدولة في هذا المجال، وليبدأ هذا الدور من اللجنة الدينية بمجلس الشعب يتقديم توصيات للحكومة وأجهزة الدولة المعنية.

### وو واقترح بعض هذه التوصيات وو

أولا: إنشاء معهد دعوي متخصص لتخريج دعاة متميزين في العلوم الشرعية والثقافية الإسلامية وكذلك الثقافية الإسلامية المعهد إلا المتميزون من خريجي الجامعة، ومن يشاركون في الدراسات العليا، ويشارك مع هؤلاء يعض الدعاة المتميزين على الساحة الدعوية ويكون هذا المعهد على غرار معاهد إعداد القادة، أو ما يعرف بغرقة أركان الحرب في القوات المسلحة، ويتم توجيه هؤلاء بعد الدراسة للدعوة إلى الله في البلاد المختلفة لنشر صحيح الدين، وذلك من خلال الملحق الإسلامية، ولابد من تعاون الدولة مع غيرها من الدول المسلمة المعنية بهذا الشان.

ثانيا: إنشاء مجلس قومي للدعوة الإسلامية، تكون له ميزانية خاصة، وظيفته الدعوة في الخارج وتكون له سلطة التعاون والتنسيق مع وزارة الخارجية لتوجيه الممثلين الدعولين من خلال السفارات المصرية، وذلك على غرار المجالس القومية للتخصصة.

ثالثًا: إنشاء قناة فضائية تبث باللغة العربية وباللغات الأجنبية لبيان صحيح الدين وعدم الاكتفاء بالجهود الفردية في هذا المجال.

رابعاً: تفعيل المواقع الدعوة على شبكة الإنترنت وذلك بالنعاون مع كل المعنيين بهذا الشان.

وأخيرًا فإن الهداية بيد الله تعالى يهدي من يشاء ويضل من يشاء، وإنما ندعو للآخذ بالإسباب وبالله التوفيق.

و و ما أَرْبِدُ أَنَّ أَخَالِفُكُمْ إِلَى مَا أَنَّهَاكُمْ عَنَّهُ إِنَّ أُرِيدُ إِلاَّ الإصْلاحَ مَا اسْتَطَعْتُ وَمَا تَوْفِيقِي إِلاَّ بِاللهُ عَلَيْهِ تَوكُلُتُ وَالنَّهُ أَنْبِينَ ﴾ [فود.٨٨]. والله من وراء القصد.

りにようにようしんりのなっている

الحمد لله وليً الصالحين، أحمده سبحانه تعالى وأشكره وأثني عليه الخير كله وأشهد أن لا إله إلا الله وحده لا شريك له وأشهد أن نبينا محمدًا عبده ورسوله إمام المتقين وخاتم النبيين وبعد:

تمر المواسم وتنتهى.. فها هي مواسم الطاعات تأتي ونستعد لها وما أن تنتهي تلك المواسم وقد جنى كلُ ثمار ما قدم من أعمال، وما أدرك من طاعات، سرعان ما يعود إلى ما كان عليه، منهم من يراجع نفسه ويحاسبها، ومنهم من بتركها للهوى تلهو وتعيث مضيعًا ما فات، ناسيًا أو متناسبًا ما يجب عليه من فرائض، وما لغيره من الحقوق، فمن راقب ربُّه وخشبيّه وحاسب نفسه والزمها بما بقريُّه إلى الله ويُبَاعِده من الذنوب والأثام صلح باله وحسنُنَ حاله وماله، قال تعالى: ﴿ وَأَمُّا مَنْ خَافَ مَقَامَ رَبُّهِ وَنَهَى النَّفْسِ عَنِ الْهَـوَى (٤٠) فَإِنَّ الجُنَّةَ هِيَ الْمُنْوَى ﴾ [النازعات: ١٠-اع]. فمن حاسب نفسه وراقبها وسيطر عليها صبر على عبادة الله عز وجل التي هي أعظم إكرام للعبد من ربِّه امتثالا لقوله تعالى: ﴿ رَبُّ السُّمَوَاتِ وَالأَرْضِ وَمَا بَيْنَهُمَا فَاعْبُدُهُ وَاصْطَبِرْ لِعِهَادَتِهِ هَلْ تَعْلَمُ لَهُ سَمِيا ﴾ [مريم: ٦٥] وامتثالا لقوله تعالى: ﴿ وَأَمُّرْ أَهْلَكَ بِالصُّلَاةِ وَاصْطَبِرْ عَلَيْهَا لاَ نَسْأَلُكَ رِزْقًا نَحْنُ نَرْزُقُكَ وَالْعَاقِيَةُ لِلتَّقْوَى ﴾ [طه] وقوله تعالى: ﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا اصْبُرُوا وَصَابِرُوا وَرَابِطُوا وَاتَّقُوا اللَّهَ لَعَلَّكُمْ تُفْلِحُونَ ﴾ [ال عمران: ٢٠٠].

وبعد أيام قليلة ينتهي موسم آخر من المواسم وهو موسم الامتحانات لندخل موسمًا جديدًا وهو الأجازة الصيفية، وفي غمرة الغفلة ينسى فريق من الناس أن من نعم الله السابغة نعمة الفراع، ذلك الفراغ الذي ينقطع به كد المرء ونصبه بانتهاء ما كان واجبًا عليه، وإن الغفلة عن هذه النعمة تفضي إلى إضاعتها وعدم رعايتها حق رعايتها، فتكون العاقبة نقصانًا وخسرانًا بضياع فرص العُمر وتبدد أسباب الريح وذلك هو الغبن الذي بيئة رسول الله عنه في الحديث الذي أخرجه البخاري في صحيحه والترمذي وابن ماجه في سننهما عن ابن عباس رضي الله عنهما أن النبي عنه قال: «نعمتان مغبون فيهما كثير من الناس: الصحة والفراغ».

وقوله في اغتنام نعمة الفراغ حيث قال: «اغتنم خمسًا قبل خمس: حياتك قبل موتك، وصحتك قبل سقمك، وفراغك قبل شغلك، وشبابك قبل هرمك، وغناك قبل فقرك». [أخرجه الحاكم والبيهقي من حديث ابن عباس رضي الله عنهما]

شباب الأمة وأغتثام الأوقات

يدخل علينا موسم آخر من نوع آخر هو موسم الأجازة الصيفية، فهل نحوله إلى موسم ننهل فيه من طاعة ربنا

لصيفية والتوجيهات ونُقبل على ما ينفعنا من علوم سواءً كان هذا العلم من علوم الدنيا، أو من علوم الآخرة نحصلها تقربًا إلى الله سبحانه.

وأولى من يُوجَهُ إليهم هذا الخطاب هم الشباب الذين يستقبلون أيام أجازتهم التي أظلّهم زمانُها، وكذلك من يقوم على شوّونهم من الآباء والأمهات والمربّين وأمثالهم، ممن يدرك قدر هذه النعمة، ويعلم أيضًا أن نفس الإنسان التي بين جنبيه إن لم يشغلها بالحق شغلته بالباطل، كما قال الإمام الشافعي رحمه الله في مدارج السالكين ١٢٩/٣ لذا كان لزامًا عليهم التخطيط المحكم من أجل كمال الانتفاع بهذه الأجازة وذلك التخطيط المحكم من أجل كمال الانتفاع بهذه الأجازة وذلك بصرف الطاقات واستثمار الأوقات في كل ما يحل، وينفع، ويحمد ولا يُعاب، من أنشطة علمية وتربوية، وخيرية وترفيهية. ومن سفر مُباح هادف نظيف، سالم من إضاعة المال منزه عن قصد الفخر والخيلاء، ومن عناية بالأقربين الذين قد تكون قصد الشواغل والصوارفُ سببًا في القُعود عن أداء ما يجب لهم من بروصلة.

شباب الأمة، والالتزام بالنهج الصحيح! إ

يدخل علينا موسم الأجازة الصيفية، ونحن في عصر قد تنوعت فيه، مسالك الشبهات، وتأججت نوازع الشهوات، وغدا شبابنا معرض لسهام مسمومة، ورماح غزو مافونة.

ففي ميدان الأفكار المنحرفة والفرق والمُلل الباطلة لم يتلوث فجتمع الرعيل الأول «جيل الصحابة» من فتنها، فقد كان تحصين الرسول على الهذا الجيل قويًا. فقد خرج الرسول على أصحابه وهم يتنازعون في القدر هذا ينزع آية، وهذا ينزع أية، فكانما فقئ في وجهه حبّ الرّمان فقال على: «بهذا بعثتم أن تضربوا كتاب الله بعضه ببعض?! إنما ضلت الأمم قبلكم في مثل هذا، إنكم لستم مما هاهنا في شيء، انظروا الذي أمرتم به فاعملوا به، والذي نهيتم عنه فانتهوا». [اخرجه احمد]

وسلامة القاعدة الأخلاقية في حياة الأمة سبيل استقرارها، ومناط قوتها، وإذا انحرف سلوك الأفراد وانف جر بركان الشهوات، وسيطرت النزوات، أشرفت الأمة على الهلاك، وأذن بزوالها، قال تعالى: ﴿وَإِذَا أَرَدْنَا أَنْ نُهُلِكَ قَرْيَةً أَمَرْنَا مُتْرَفِيها فَحَقٌ عَلَيْها اللّقَوْلُ فَدَمّرْنَاهَا تَدْمِيرًا ﴾ [الإسراء: ١٦].

إن الدين أعظم حصانة للشباب من كل انحراف، وقراءة إن الدين أعظم حصانة للشباب من كل انحراف، وقراءة التاريخ تُجلّى لنا أن ظهور الفرق وبروز الانحراف وشيوع الجريمة لم تنل حظها في المجتمعات، ولم تفعل فعلها في القلوب والعقول إلا على فترة من الدّعوة واندراس من الشريعة، ولا أخالُ مُنصفًا يُنْكر هذا، وبالتالي يحيي سُنَنَا وعبرة، قال تعالى: ﴿ إِنَّ هَذَا الْقُرْآنَ يَهْدِي لِلَّتِي هِيَ أَقُومُ ﴾

وفي غياب الدين الصحيح، والإيمان القويم، والمنهج الوسط

أيامقليلة ويهل علينا موسم الأجازة الصيفية وفي غمرة الغفلة ينسى فريق من الناس أن من نعم الله السابغة نعمة الفراغ، وأن الغفلة عن هذه النعمة يفضي إلى إضاعتها وعدم رعايتها فتكون العاقبة خسرانا ونقصانا بضياع فرص العمر وعدم اغتنام الأوق يكون الشباب معرضًا للانحراف، وخاصة وهو يعاني فراغًا قاتلا، وظلمة موحشة إن لم تجد ما يغذيه ويملأ فراغه بطاعة الله، وصلة الرحم وفعل الخيرات ونبذ المنكرات، قد يقع فريسة الإجرام والإرهاب والتطرف، أو الارتماء في أحضان الأعداء، أو الوقوع في مصائد المنحرفين، أو يسيطر عليه الضياع حتى يُصبح كالسنَّم في جسد الأمة والمعول في كيانها، يحطم مستقبلها وسُنتقبله ويهدم كيانها وكيانه.

يدخل علينا موسم الأجازة الصيفية، والرغبة راسخة في جعل المواسم كلها مواسم طاعات، واحدة تلو الأخرى، مع ضرورة التخطيط الهادف للانتفاع بفرصة نعمة الفراغ وذلك للمحافظة على الوقت الذي هو العُمر حتى لا تطوى صحائف الأعمال ولم يكتب فيها من الخير ما يَسُرُ صاحبه ويرتفع بمقامه عند ربّه في يوم لا ينفع فيه مالُ ولا بنون إلا من أتى الله بقلب سليم، وهو أيضًا باعث على حفظ الشباب من أن يكون معول هدم في بناء مجتمعه وأمّته حين تُثرك فرصة الاستحواذ عليه متاحة للأعداء من أهل الشبهات والشهوات ﴿ النّبِينَ صَلّ سَعْيُهُمْ مَا الشّبهات والشهوات ﴿ النّبِينَ صَلّ سَعْيُهُمْ فِي الحُياةِ الدُّنيَا وَهُمْ يَحْسَبُونَ أَنّهُمْ يُحْسَبُونَ صَنْعًا ﴾ في الحُياة الدّينة وسول الله عَلى حلية بعنة.

والفراغ سببٌ من أسباب الانحراف، والوقت إذا لم يُوظف توظيفًا سليمًا فإنه ينقلب بآثاره السيئة على صاحبه فيكون أكثر استعدادًا للانحراف.

وفي الفراغ قد تتسلل فتتمكن فكرة منحرفة أو نزوة عابرة أو شهوة جامحة، فتقع الواقعة، لذا وجب على المؤسسات الدعوية القيام بعمل الدورات الصيفية الشرعية، ونشر حلقات تحفيظ القرآن في المساجد والمدارس والمعاهد ومراكز الشباب والأندية، وتوفير المحاضن التربوية الآمنة لاستيعاب وإصلاح ما تيسر من شباب جعل الفراغ الغلو طريقًا له، شباب رضى بالعيش على هامش الحياة، فافترش الأرصفة وتسكع في الأسواق، شباب وقع فريسة للخمور والمخدرات، قال علي رضي الله عنه: «من أمضى يومًا من عمره في غير حق قضاه أو فرض أدّاه أو مجد بناه أو حمد حصله أو خير سمعه أو علم اقتبسه فقد عق يومه وظلم نفسه». [فيض القبر ٢٨٨٨٢]

والعَالمُ يعيش اليوم حالة من الإثارة الشهوانية العارمة التي تلهب مشاعر الشباب، ومن أبرز سُبُلُ الانحراف ومن أبرز سبل حبائل شياطين الإنس هذه الفضائيات التي يزيّنُ معظمها الانحراف ويَجُرُ إلى الضلالة، لقد تراجع دور مؤسسات التربية أمام هذه الفضائيات التي أطلقت أبواقها وسخرت جهودها في فتح أبواب الانحراف من تلويث العقول وإفساد

في غياب الدين الصحيح، والإيمان القويم، والمنهج الوسطيكون الشباب معرضاً للانحراف، وخاصة وظلمة موحشة إن لم تجد وظلمة موحشة إن لم تجد ما يغذيه ويملأ فراغه بطاعة الله، وصلة الرحم وفعل الخيرات ونبية وفعل الخيرات ونبية الإجسرام والإرهاب الإجسرام والإرهاب والتطرف، أو الارتماء في أحياء،

القلوب ونزع جلباب الحياء، سهّات الغزو الفكري، ونقلت ثقافة وأخلاق بلدان لا تمثل الإسلام ولا تدين به، شجّعت على الفسق والسنفور، جرأت على الجرعة والانحراف. ساعد على ذلك؛ الفراغ القاتل تلك النعمة التي لم تستغل حق الاستغلال كما أوصى بذلك ربنا عز وجل وكما بين لنا رسولنا الكريم صلوات الله وتسليمه عليه، وهنا تأتي رسالة المسجد للقيام بالدعوة إلى الله بالحكمة والموعظة الحسنة، وإحياء دوره في التوجيه والإصلاح، وقيام الدعاة والمربين بواجبهم، وتحمل مسئوليتهم، بل كل فرد منا يُعتبر حارسًا أمينًا ومسئولا عن حماية أمته من الفساد والانحراف، وتوجيه الشباب إلى مجانبة الهوى والمحافظة على نقاء وبقاء المجتمع السوي، قال تعالى: ﴿ وَمَا كَانَ رَبُكَ لِيُهْلِكَ الْقُرَى بِظُلُم وَأَهْلُهَا مُصْلِحُونَ ﴾ [مود:١١٧].

يحلُّ علينا موسم الأجازة الصيفية وقضية الترويح ومفهومه، والفراغ وهمومه تشغل بال الكثيرين من الآباء والمربين، فمع بداية الأجازة نجد أنفسنا أمام مسالة خطيرة ألا وهي الكيفية التي نستطيع بها ومن خلالها جعل حياة الشباب من أبنائنا في أعلى مستويات الإيمان ودرجات الكمال في نفس الوقت الذي نجد أنفسنا أمام أمر آخر وهو كيفية الترفيه والترويح لنزيل تعب شبابنا ومعاناته بعد موسم دراسي طويل وفترة امتحانات مرهقة، نحتاج إلى برنامج ترويحي يزيل التعب والإرهاق، ويجدد النشاط، ويساعد على العمل، ويزيد الطاقة والإرهاق، ويجدد النشاط، ويساعد على العمل، ويزيد الطاقة ولعبًا، ويَشْغُل الأوقات بالعبث والمجون، أو بالعكوف على أفلام ومجلات خليعة، تثير الغرائز، وتفسد القلوب. بل كما قال المصطفى في: «ساعة وساعة». وقد كان عبد الله بن مسعود يقول: «وإني أتخولكم بالموعظة كما كان النبي في يتخولنا بها مخافة السامة علينا». [البخاري ومسلم]

والتخول هو التحول من حال إلى حال، لكن الفهوم السقيمة تتكئ على هذه النصوص لتضيق ساعة الذكر والجد والحزم، وتوسّع ساعة الترويح واللهو، فتهجر مجالس العلم والوعظ إلا

وقد ينقدح في بعض الأذهان عند الحديث عن الترويح أنه سلوك بلا ضوابط، وممارسة بلا منهج، وتعد على حدود الشرع، فيمارسون الترويح بأي وسيلة، دون تقيد بحلّ أو حرمة أو فضيلة.

فالترويح وسيلة سامية تخدم مصالح ومقاصد عالية، تُبنى في ظلها سمات الشخصية، تُقوِّي الأجساد، تُهنَّب الأخلاق، تدرَّب على الرجولة والجد، تفتح أفاقًا من العلم والعمل، مسابقةً بالأقلام، مصارعة لتربية الأجسام، تحفيزًا على تعلم الرمي،

إن الأمة التي تملأ وقتها بقراءة المفيد، وتعلم العلم النافع، ترقى في سلم التقدم والحضارة، وتكون قادرة على فهم الحياة، واصلاح حالها، وبلوغ أهدافها، أما الأمة التي لا تتعدى ثقافتها ميادين اللهو واللعب والأزياء، ستظل تابعة ذليلة في مؤخرة الركب لا وزن لها مؤخرة الركب لا وزن لها

سَابَقَ رسول الله ﷺ أصحابه، كما سَابَقَ عائشة. [أحمد وأبو داود] وقد خرج رسول الله ﷺ ذات يوم على قوم من أسلم يتناضلون في السوق فقال: «أرموا بني إسماعيل فإن أباكم كان راميًا». [البخاري]

ويقول عمر بن عبد العزيز: «تحدثوا بكتاب الله وتجالسوا عليه، وإذا مللتم فحديث من أحاديث الرجال حسنٌ جميل».

[السهقي في الشعب]

وليس من الترويح المباح التجول في الشوارع والأسواق، وتتبع العورات، والجلوس في المقاهي والشوارع والطرقات، الترويح في الإسلام ليس كأي ترويح بل هو ترويح بريء من كل إسفاف، أو خروج على الأخلاق الإسلامية، حماية للرجال والنساء من الاختلاط والنظرة المحرمة، ترويح تترتب عليه مصالح وفوائد، لا يتضمن سخرية بالأخرين، ولمزا للمسلمين، ولا غيبة ونميمة، لا يتضمن كذبًا وافتراءً، فالنفس لها إقبال وإدبار، قال ابن مسعود رضي الله عنه: «إن للقلوب شهوة وإقبالا، وفترة وإدباراً، فخذوها عند شهواتها وإقبالها، وذروها عند فترتها وإدبارها». [بهجة المجالس، والفوائد]

وقد كان رسول الله على يمزح ويداعب؛ فقد جاءته امرأة عجوز تقول: يا رسول الله ادع الله لي أن يدخلني الجنة، فقال لها: "يا أم فلان، إن الجنة لا يدخلها عجوز"، وانزعجت المرأة وبكت، ظنًا أنها لا تدخل الجنة، فلما رأى ذلك فيها بين لها غرضه أن العجوز لن تدخل الجنة عجوزٌ، بل يبعثها الله خلقًا غرضه أن العجوز لن تدخل الجنة عجوزٌ، بل يبعثها الله خلقًا أخر، فتدخلها شابة بكرًا، وتلا قول الله تعالى: ﴿إِنَّا أَنْشَأْنَاهُنَّ أَبُكَارًا (٣٦) عُرُبًا أَتْرَابًا ﴾ [الواقعة:٣٠-٣٧]».

[أخرجه هناد في الزهد والطبراني في الأوسط]

فهذه الشخصية التي تمارس المزاح والمداعبة هي ذاتها التي تقوم الليل وتصوم النهار، تجاهد في سبيل الله، تبذل النفس والنفيس، ويدها سخّاء، قال ﷺ: «إن لربك عليك حقّا، ولنفسك عليك حقّا، ولأهلك عليك حقّا، فأعط كل ذي حقه حقه».

[أخرجه البخاري]

إن الأمة التي تملآ وقتها بقراءة المفيد، وتعلم العلم النافع، ترقى في سلم التقدم والحضارة، وتكون قادرة على فهم الحياة، وإصلاح حالها، وبلوغ أهدافها، أما الأمة التي لا تتعدى ثقافتها ميادين اللهو واللعب والأزياء، ستظل تابعة ذليلة في مؤخرة الركب لا وزن لها. قال عمر بن الخطاب: ﴿إِن هذه الأيدي لابد أن تُشغل بطاعته، قبل أن تشغلك بمعصيته».

اللهم إنا نسئالك ونحن واقفون ببابك بين يديك وأنت في عليائك وكبريائك أن تنصر الإسلام والمسلمين، وأن تعز شبابنا وتحفظهم من كل مكروه وسوء، وأخر دعوانا أن الحمد لله رب العالمين.

إن عالم اليوم يعيش حسالة من الإثارة الشهوانية العارمة التي الشهوانية العارمة التي تلهب مشاعر الشباب، وإن من أبرز سُ بئل الانحراف وحبائل شياطين الإنس يزين معظمها الانحراف يزين معظمها الانحراف ويجر إلى الضلالة، والتي أطلقت أبواقها وسخرت أطلقت أبواقها وسخرت جهودها في فتح أبواب الانحراف من تلويث العقول وإفساد القلوب

# المالية الإكسان

### \_: ﴿ بينيدي السورة ﴾ :\_

سورة مكية، تعرف الإنسان بنفسه: مَن هو ومن أين جاء و ولماذا جاء و وإلى أين ينتهي وماذا بعد النهاية وهذه الأسئلة التي حارت فيها أفهام، وضلّ بسببها أقوام، ﴿ فَهَدَى اللّهُ الّذِينَ آمَنُوا لِمَا احْتَلَفُوا فِيهِ مِنَ الحَقِّ بِإِذْنِهِ وَاللّهُ يَهْدِي مَن يَشَاءُ إلى صَرَاطِ مُسُتَقَيم ﴾ [البقرة: ٢٣].

وقد أَوْجَزَتِ السورةُ في ذكر عذاب الكفار، وأطالتْ في ذكر نعيم الأبرار، ثم خُتمتُ بالحديث عن القرآن، وأمر النبي بالصبر على ما يلقاه من المكذبين من الأذى، فإنَ اللَّه قادرُ على أن يبدل خيرًا منهم: ﴿ وَمَا ذَلِكَ عَلَى اللَّه بعَزين ﴾

[ابراهیم:۲۰]

فلو أن إنسانًا حائرًا، شاكًا مترددًا قرأ هذه السورة أو استمع إليها، وهو منزه قلبه عن الهوى والعصبية والحمية الجاهلية، ما تردد بعدها لحظة، ولا شك بعدها بُرهة، فإنها كلامُ الله: ﴿وَمَنْ أَصْدَقُ مِنَ اللهِ قِيلاً ﴾ [النساء: ١٢٢] ؟ ﴿أَلاَ يَعْلَمُ مَنْ خَلَقَ وَهُوَ اللَّهِيفُ الخَبِيرُ ﴾ [اللك: ١٤].

قال تعالى: ﴿ هَلْ أَتَى عَلَى الإِنسَانِ حِيثُ مَنَ الدُّهْرِ لَمْ يَكُن شَيْئًا مُدْخُورًا (١) إِنَّا خَلَقْنَا الإِنسَانَ مِن نُطْفَة إِمَّشَاج تُبْتَلِيهِ فَجَعَلْنَاهُ سَمِيعًا بَصِيرًا (٢) إِنَّا هَدَيْنَاهُ السَّبِيلَ إِمَّا كَفُورًا ﴾

[الإنسان: ١-٣]

﴿ هَلْ أَتَّى عَلَى الإِنْسَانِ حِينٌ مِنَ الدُّهْرِ لَمْ يكُنْ شَنْئًا مَذْكُورًا (١) إِنَّا خَلَقْنَا الإِنْسَانَ مِنْ نُطْفَةٍ أَمْشَاجٍ نَبْتَلِيهِ فَجَعَلْنَاهُ سَمِيعًا نَصِيرًا (٢) إِنَّا هَدَيْنَاهُ السَّبِيلَ إِمَّا شَاكِرًا وَإِمَّا كَفُورًا (٣) إِنَّا أَعْتَدْنَا لِلْكَافِرِينَ سَلَاسِلاً وَأَغْلَالًا وَسَعِيرًا (٤) إِنَّ الْأَبْرَارَ يَشْرُبُونَ مِنْ كَاْس كَانَ مِزَاجُهَا كَافُورًا (٥) عَيْنًا يَشْرُبُ بِهَا عِبَادُ اللَّهِ يُفَجِّرُونَهَا تَفْجِيرًا (٦) يُوفُونَ بِالنُّذْرِ وَيَخَافُونَ يَوْمًا كَانَ شَرُّهُ مُسْتَطِيرًا (V) وَيُطْعِمُونَ الطُّعَامَ عَلَى حُبِّهِ مِسْكِينًا وَيَتِيمًا وَأُسِيرًا (٨) إِنَّمَا نُطْعِمْكُمْ لِوَجُّهِ اللَّهِ لاَ نُرِيدُ مِنْكُمْ جَزَاءً وَلاَ شُكُورًا ﴿ اِنَّا نَخَافُ مِنْ رَبِّنًا يَوْمًا عَبُوسًا قَمْطُرِيرًا (١٠) فَوَقَاهُمُ اللَّهُ شَيرٌ ذَلِكَ الْيَوْمِ وَلَقَّاهُمْ نَضْرُرَّةً وَسُرُورًا (١١) وَجَـزَاهُمْ بِمَا صَـبَرُوا جَنَّةً وَحَريرًا (١) مُتَّكِئِينَ فِيهَا عَلَى الأَرَائِكِ لاَ يَرَوْنَ فِيهَا شَمْسًا وَلاَ زَمْهَرِيرًا (١٣) وَدَانِيَةً عَلَيْهِمْ ظِلاَلُهَا وَذُلِّلَتْ قُطُوفُهَا تَذْلِيلاً (١٤) ﴾

**建筑中国中国中国中国中国中国中国** 

[الإنسان: ۱- ۱٤]



## إعداد / د. عبد العظيم بدوي

## -: ﴿ تَفْسِرالأَبَاتَ ﴾ : -

قوله تعالى: ﴿ هَلْ أَتَى عَلَى الإِنسَانِ حِينُ مَّنَ الدَّهُرِ لَمْ يَكُن شَيْئًا مُذْكُورًا ﴾، هذا سؤال للتقرير، ومعناه: قد أتى على الإنسان زمانُ لم يكن شيئًا مذكورًا، كما تقولُ لمن أكْرَمْتَه: هل أكرمتُك ؟ ولمن أحسننت إليه: أأحسنت إليك ؟ كلّ مولود له تاريخ ميلاد، فأين كان قبل ذلك التاريخ ؟ ﴿ لَمْ يَكُن شَيْئًا مَذْكُورًا ﴾ كان عَدَمًا، إذن: مِنْ أين جاء الإنسانُ ؟ مِن للعدم. ومَن الذي جاء به ؟ ﴿ إِنَّ خَلَقْنًا الإنسانَ عَن مَن لله وجود هو الله: ﴿ أَمْ خُلِقُوا مِنْ غَيْر شَيْءً﴾ ؟ الوجود هو الله: ﴿ أَمْ خُلِقُوا مِنْ غَيْر شَيْءً﴾ ؟

مستحيل، ﴿ أَمْ هُمُ الْخَالِقُونَ ﴾ [الطور: ٣٥] أنفسهم ؟ أيضًا مستحيل، هل ادُّعي أحدُ أنه خلق نفسه أو غيره ؟ لا، بل الكل متفق على أن الخالق هو اللَّه، قال تعالى: ﴿ وَلَئِن سَالْتَهُم مَّنْ خَلَقَهُمْ لَدَقُولُنَّ اللَّهُ ﴾ [الزخرف: ٨٧]، والله تعالى خُلُقُ الإنسان الأول أدم من طين، أما الإنسان المذكور هذا فالمراد به بنو أدم، والله يقول: ﴿ إِنَّا خَلَقْنَا الإنسَانَ مِن نُطْفَةَ أَمْشَاجٍ ﴾ أي من نطفة مختلطة، والمراد بها نطفةُ الرجل ونطفةُ المراة، كما قال تعالى: ﴿ فَلْيَنظُرِ الإنسَانُ مِمَّ خُلِقَ (٥) خُلقَ مِن مَّاءِ دَافِق (٦) يَخْرُجُ مِنْ بَيْنِ الصُّلْبِ وَالتَّرائِب ﴾ [الطارق: ٥-٧]، والمراد بالصلب صلُّب الرحل، والمراد بالترائب ترائب المرأة، قال الله تعالى: ﴿ الَّذِي أَحْسَنَ كُلُّ شَيَّءٍ خَلَقَهُ وَبَدَا خَلْقَ الإنسَانِ مِن طين (٧) ثُمَّ جَعَلَ نَسْلَهُ مِن سُلِالَةٍ مِّن مَّاء مُهِين ﴾ [السجدة: ٧، ٨]، وقال تعالى: ﴿ وَلَقَدْ خَلَقْنَا الإنسَانَ مِن سُلالَة مِّن طِين (١٢) ثُمُّ جَعَلْنَاهُ نُطُفَّةً فِي قَرَار مُكِين (١٣) ثُمَّ ذَلَقْنَا النُّطْفَةَ عَلَقَةً فَ ذَلَقْنَا العَلَقَةَ مُضْغَةً فَخَلَقْنَا الْمُضْغَةَ عَظَامًا فَكَسَوْنَا العَظَامَ لَحُمًّا ثُمُّ

أَنشَاْنَاهُ خَلُقًا آخَرَ فَتَبَارِكَ اللَّهُ أَحْسَنُ الخَالِقِينَ ﴾ [الؤمنون: ١٢-١٤]

ولماذا خَلَقَ اللهُ الإنسانَ ؟ قال تعالى: ﴿ إِنَّا خَلَقْنَا الإِنسَانَ مِن نُطْفَة إِمَّشَاج نَبْتَلِيه ﴾ أي لنختبره ونمت حنه، كـما قال تعالى: ﴿ الّذِي خَلَقَ المُوْت وَالحَيْاةَ لِيَبْلُوكُمْ أَيُكُمْ أَحْسَنُ عَمَلاً ﴾ [الله: ٢]، وقال تعالى: ﴿ إِنَّا جَعَلْنَا مَا عَلَى الأَرْضِ زِينَةُ لُهَا لِنَبْلُوهُمْ أَيُهُمْ أَحْسَنُ عَمَلاً ﴾ [الله: ٧]، وقال تعالى: ﴿ وَهُوَ اللّذِي خَلَقَ السّمَوَاتِ وَالأَرْضَ فِي سِتَّة أَيّام وَكَانَ الدِي خَلَقَ السّمَوَاتِ وَالأَرْضَ فِي سِتَّة أَيّام وَكَانَ عَرْشُهُ عَلَى المَا عَلَى الأَرْضَ فِي سِتَّة أَيّام وَكَانَ عَرْشُهُ عَلَى المَاء لِيَبْلُوكُمْ أَيّكُمْ أَحْسَنُ عَمَلاً ﴾ [مود: ٧]، وأن لم يخلق اللهُ الخلق عبثًا، وما كان ليتركهم سندًى، بل خلق الخلق ليختبرهم ويمتحنهم بالأمر والنهي، كما قال تعالى: ﴿ وَمَا خَلَقْتُ الْجِنُ وَالإنسَ وَالنهي، كما قال تعالى: ﴿ وَمَا خَلَقْتُ الْجِنُ وَالإنسَ أَطَاعنى دخل الذار.

وحتى يتمكن الإنسان من معرفة ما خُلق له والقيام به أعطاه الله وسائل المعرفة والعلم والإدراك وهي المذكورة في قوله تعالى: ﴿ فَجَعَلْنَاهُ سَمِيعًا بَصِيرًا ﴾ فبالسمع يستمع إلى آيات الله المقروءة، وبالبصر يتأمل آيات الله المنظورة، فيومن به ويعبده، وهذا كقوله تعالى: ﴿ وَاللّهُ أَخْرَجَكُم مَنْ بُطُونِ أُمُّهَاتَكُمْ لا تَعْلَمُونَ شَيْئًا وَجَعَلَ لَكُمُ السَمْعَ وَاللّهُ مَنْ الوسائل أعطاه الله القدرة على سلوك أي السبل شاء، سبيل الله، أو سبيل الشيطان.

ثم بعد ذلك كله أرسل إليه الرسل ﴿ مُّ بَشَّرِينَ وَمُنذِرِينَ لِثَالًا يَكُونَ لِلنَّاسِ عَلَى اللَّهِ حُـجُّةً بَعُدَ الرُّسُلُ ﴾ [النساء: ١٦٥]، قال تعالى: ﴿ لَيَهْلِكَ مَنْ هَلَكَ عَنْ بَيْنَةٍ ﴾ [الانفال: ٤٢]، قال بَيْنَةٍ ﴾ [الانفال: ٤٢]، قال تعالى: ﴿ إِنَّا هَدَيْنَاهُ السَّبِيلَ إِمَّا شَاكِرًا وَإِمَّا كَفُورًا ﴾



المراد بالهداية هنا هداية البيان والإرشاد، فالله تعالى قد هدى الإنسان أي بين له طريق الخير والشر، وأرشده إلى طريق الخير، وحذره من طريق الشر، كما قال تعالى: ﴿ وَهَدَيْنَاهُ النَّجْدَيْنِ ﴾ [البد ١٠] أى الطريقين، طريق الخير وطريق الشر.

وهذه الهداية يقوم بها الأنبياء واتباعهم، فمن قبلها منهم واتَّبَعَهُمْ مَنَّ اللهُ عليه بالهداية الثانية وهي هداية التوفيق، وهو خلَّقُ قُدرةِ الطاعة، ومَنْ رفض هداية الانبياء وكذب وتولى حقت عليه كلمة العذاب، كما قال تعالى: ﴿ وَأَمَّا ثَمُودُ فَهَدَيْنَاهُمْ فَاسْتَحَبُّوا العَمَى علَى الهُدَى فَأَخَذَتُهُمْ صَاعِقةً العذاب الهُونِ بِمَا كَاثُوا يَكْسِبُونَ ﴾ [قصلت ١٧]، والهداية هنا هي هداية البيان والإرشاد التي هداهم إليها أخوهم صيالحُ عليه السيلام، ولكنهم أثروا الباطل على الحق، ﴿ فَأَخَذَتُهُمْ صَاعِقَةً العَذَابِ الهُونِ بِمَا كَانُوا يَكْسِبُونَ ﴾ [قصلت ١٧]،

وقوله تعالى: ﴿ إِنَّا هَدَيْنَاهُ السّبِيلَ إِمَّا شَاكِرًا وَإِمَّا كَفُورًا ﴾ أي آن الإنسان بعد بيان الأنبياء له، وهدايتهم إياه، إمّا أن يتبعهم على ما جاءوا به من الهدى ودين الحق فيكون شاكرًا، وأمّا أن يتولى عنهم ويرفض الذي جاءوا به فيكون كفورًا، ﴿ وَمَن يَشْكُرُ فَإِنَّمَا يَشْكُرُ لِنَفْسِهِ وَمَن كَفَر فَإِنَّ اللَّهُ غَنيُ حَمد ﴾ ﴿ وَاللَّهُ عَنيُ حَمد ﴾ ﴿ لِنَهانَ ١٢].

فإن قيل: لِمَ جمع الله تعالى بين الشاكر والكفور، ولم يجمع بين الشكور والكفور مع اجتماعهما في المبالغة و فالجواب: أنه سبحانه إنما جمع بين الشاكر والكفور نفيًا للمبالغة في الشكر، وإثباتًا لها في الكفر، لأن شكر الله تعالى لا يؤدى كاملاً، فانتفت عنه المبالغة، ولم تنتف عن الكفر لأنه كثير، فقل شكرُه لكثرة النعم عليه، وكُفْرُه وإن قل فكثير لكثرة الإحسان إليه.

قال تعالى: ﴿ إِنَّ الأَبْرَارَ يَشْنَرَبُونَ مِن كَأْسِ كَانَ مِزَاجُهَا كَافُورًا....﴾. هذه الآيات تخبر عماً للناس عند الله بعد رجوعهم إليه، ولما كان ﴿ مِنْهُمُ الْمُؤْمِنُونَ وَأَكْثَرُهُمُ الفَاسِقُونَ ﴾ [ال عمران ١١٠]، بيُن سبحانه

جِزاء كلُّ فقال: ﴿إِنَّا أَعْتَدْنَا لِلْكَافِرِينَ سَلَاسِلَ وَأَغْلَالًا وَسَعِيرًا ﴾، والسلاسلُ قيودُ الأرجل، والأغلالُ قيودُ تُوضع في الأيدي وتضمها إلى الأعناق، كما قال تعالى: ﴿ إِذِ الْأَغْلَالُ فِي أَعْنَاقِهِمْ وَالسَّلَاسِلُ يُسْحَبُونَ (٧١) فِي الحَمِيمِ ثُمُّ فِي النَّارِ يُسْجَرُونَ ﴾ [غافر: ٧٠، ٧٢]، وقد أخبر سبحانه عن طول السلسلة الواحدة فَقَالَ: ﴿ ثُمُّ فِي سِلْسِلَةِ ذَرُّعُ هَا سَبْعُونَ ذِرَاعًا فَاسْلُكُوهُ ﴾ [الحاقة: ٣٢]. وأما السعير فهو اللهب والحريق في نار جهنم، وحسبهم ما ذُكِرَ، أما الأبرار فيفصل ربنا سبحانه ما أعد لهم من النعيم فيقول: ﴿ إِنَّ الْأَبْرَارَ يَشْرُبُونَ مِن كَأْسِ كَانَ مِزَاجُهَا كَافُورًا ﴾، الأبرار: جمع بارٌ من البر، وهو اسمُ جامعُ للخير كله، كما قال تعالى: ﴿ لَيْسَ البِرُّ أَن تُولُوا وُجُوهَكُمْ قِبِلَ الْمُشْرِقِ وَالْمُغْرِبِ وَلَكِنُ البِرُ مَنْ آمَنَ بِاللَّهِ وَالْيَوْمِ الآخر وَالْمُلائِكَة وَالْكِتَابِ وَالنَّبِيِّينَ وَأَتَّى الْمَالَ عَلَى حُنَّه ذُوى القُرْبِي وَالْنِتَامَى وَالْسَاكِينَ وَابْنَ السَّبِيلِ وَالسَّائِلِينَ وَفِي الرُّقَابِ وَأَقَامَ الصَّلاةَ وَٱتَى الزُّكَاةَ وَالْمُوفُ وِنَ بِعَنْهُ دِهِمْ إِذَا عَنَاهَدُوا وَالصَّابِرِينَ فِي التأساء والضِّرَّاء وحينَ البَّأْسِ أُوَّلِّئِكَ الَّذِينَ صَدَقُوا وَأُولَئِكَ هُمُ الْمُتَّقُونَ ﴾ [البقرة: ١٧٧].

أولئك يشربون في الجنة ﴿ مِن كَأْسِ كَانَ مِزَاجُهَا كَافُورًا ﴾ والكافورُ أطيبُ من الطيب. قال العلماء: كان الناس إذا شربوا الخمر وضعوا عليها شيئًا من الكافور لتطيب رائحتها، فذكر الله تعالى أنَ الأبرار يشربُون في الجنة من الخمر التي ﴿ لاَ يُصنَدُعُونَ عَنها وَلاَ يُنْزِفُونَ ﴾ [الواقعة 18]، وهي مع ذلك قد مُرْجِت بالكافور زيادة في طيبها، بينما المقربُون يشربون من الكافور الخالص غير الممزوج، كما قال تعالى: ﴿ عَيْنًا يَشْرُبُ بِهَا عِبَادُ اللّهِ يُفَجَرُونَهَا تَفْجِيرًا ﴾، والأبرار هم المقتصدون، بينما المقربون هم السابقون في الخيرات، الذين اجتهدوا في الطاعات فَرْضِها ونفلها، وتركوا المحرمات وغيرها من المكروهات، ومِنْ أعمال الأبرار التي نالوا بها ما نالوه أنهم ﴿ يُوفُونَ بِالنَّذُرِ ﴾ فإذا ألزمُوا أنفسهم شيئًا من الطاعات غير اللازمة أوْقوا بما التزموا به،

وإذا أدُوا ما ألْزَموا به أنفسهم من الطاعات فلا بد أنهم أكثرُ أداءً وأكثرُ وفاءً لما ألْزَمهم به الله سبحانه، ويخافُونَ يَوْمًا كَانَ شَرَّهُ مُسْتَطِيرًا ﴾ أي منتشرًا عامًا في كل الناس، إلا من رحم الله، قال قتادة: استطار - والله - شرّ ذلك اليوم حتى ملا السماوات والأرض، ﴿ وَيُطْعِمُونَ الطُّعَامُ عَلَى حُبَّهِ مِسْكِينًا وَيَتِيمًا وَاسْبِيرًا ﴾، وهذا مما يُنال به البّر، كما قال ويَتلكى: ﴿ لَن تَنَالُوا البِرِّ حَتَّى تُنفِقُوا مِمًا تُحبُّونَ ﴾ وعمودًا فإن الإيثار أعظمُ منه حمدًا، قال تعالى: ﴿ وَيُوثُرُونَ عَلَى أَنفُسِهمْ وَلَوْ كَانَ بِهِمْ خَصَاصَةً ﴾ وويؤثرُونَ على حبه قد لا يكون محتاجًا إليه، أمّا الذي يؤثر على نفسه فهو محتاج إلى ما يُؤثرُ به غيره، وهذا أمرُ لا تطيقه كلّ النفوس.

وإطعامُ الطعامُ عملُ من أعمال البر، ولكنَ أعمال البرر لا تنفع إلا إذا أُريد بها وجه الله، ولذا قال الأبرار: ﴿ إِنَّمَا نُطُعِمُكُمْ لِوَجْهِ اللهِ لاَ نُرِيدُ مِنِكُمْ جَزَاءَ الأبرار: ﴿ إِنَّمَا نُطُعِمُكُمْ لَوَجْهِ اللهِ لاَ نُرِيدُ مِنِكُمْ جَزَاءَ وَلاَ شَكُورًا ﴾ ، فقد يُطعِمُ الرجلُ طمعًا في أن يُطعم، وقد يُعطي طمعًا في اللاح والثناء، ولكنَ الأبرار يُطعُمونَ الطعام على حبه يرجون رحمة الله، كما قال تعالى: ﴿ فَأَنذُرْتُكُمْ نَارًا للظّي (١٤) لا يَصَالهُ إلا الأَسْاتِ قَي (١٥) الذي كَذُبَ تَلظّي (١٤) وسَيُجنَّبُها الأَتْقَى (١٧) الذي يُؤْتِي مَالهُ يَتَرَكِّي (١٨) وَمَا لاَحَد عِندَهُ مِن نَعْمَة تُجْزَى (١٩) إلا يَتَعِي يُرْضَى ﴿ لاَهُ اللّهُ عَلَى (٢٠) ولسَوْفَ يَرْضَى ﴿ الللهُ عَلَى الْكَالِيدُ عَلَى اللهُ ال

وقوله تعالى: ﴿ إِنْمَا نُطْعِمُكُمْ لِوَجْهِ اللهِ لاَ نُرِيدُ مِنكُمْ جَزَاءٌ وَلاَ شُكُورًا ﴾ قال مجاهد وسعيد بن جبير: أما والله ما قالوه بالسنتهم، ولكن علم الله به من قلوبهم فاثنى عليهم به، ﴿ أَوْ لَيْسَ اللّهُ بِأَعْلَمَ بِمَا فِي صدُور العَالَمِينَ ﴾ [العنكبوت: ١٠].

وقوله تعالى: ﴿إِنَّا نَخَافُ مِن رَبِّنَا يَوْمًا عَبُوسًا قَمُطُرِيرًا ﴾ يبين علة إطعام الطعام لوجه الله، فهم يخافون يومًا ضيقًا شديدًا، كان شرّه مستطيرًا، فهم ﴿ يُوفُونَ بِالنَّذْرِ وَيَخَافُونَ يَوْمًا كَانَ شَرَّهُ مُسْتَطِيرًا

(٧) وَيُطْعِمُونَ الطُّعَامَ عَلَى حُبِّهِ مِسْكِينًا وَيَتِّيمُا وأسبيرًا ﴾ عسى الله أن يقيهم شرّ ذلك اليوم، وقد وقاهم، قال تعالى: ﴿ فَوَقَاهُمُ اللَّهُ شُرَّ ذَلِكَ البِّوْم ولَقَّاهُمْ نَضْرُةً وَسُرُورًا ﴾، لقد كانوا يخافون شر ذلك اليوم ﴿ فُوقًاهُمُ اللَّهُ شَيرٌ ذَلِكَ اليَّوْمِ ﴾ ، وهذه وحدها كافية، ولكنَّ اللَّه زادهم منْ فضله، ﴿ وَلَقَّاهُمْ نَضْرَةُ ﴾ في وجوههم، ﴿ وَسُرُورًا ﴾ في قلوبهم، والقلبُ إذا سُرّ استنار الوجه، ﴿ وَجَزَاهُم بِمَا صَبَرُوا ﴾ على طاعته، وعن معصيته، وعلى قَدَره، ﴿جَنَّهُ ﴾ ﴿ عَالِيَةٍ (٢٢) قُطُوفُهَا دَانيَةً ﴾، ﴿ وَحَرِيرًا ﴾ كما قال تعالى: ﴿ إِنَّ اللَّهَ يُدَّخِلُ الَّذِينَ آمَنُوا وَعَـمِلُوا الصَّالحِاتِ حَنَّاتِ تَحْرِي مِن تَحْتِهَا الأَنْهَارُ يُحَلِّوْنَ فِيهَا مِنْ أساور من ذَهَب ولُؤُلُوا وَلِيَاسُ هُمْ فِيهَا حَرِيرٌ ﴾ [الحج: ١٣]، ﴿ مُتَكُنِّينَ فِيهِا عَلَى الأَرَائِكِ ﴾ والإتكاءَ حلسة الاستراحة، وعُنُّوانُ خُلُو الدال، وطمأنينة الفؤاد، وكلّ ما حولهم يعين على ذلك، ﴿ لا يَرَوْنَ فِيهَا شَمْسًا ﴾ يزعجهم حرّها، ﴿ وَلا زَمْهَريرًا ﴾ يؤذيهم يرده، ﴿ وَدَانِيةَ عَلَيْهِمْ ظَلَالُهَا ﴾ أي قريبة إليهم أغصانُها، ﴿ وَذُلَّكُ قُطُوفُهَا تَذْلِيلاً ﴾ بحيث إنه إنْ قام ارتفعت معه، وإن قعد تذللت له، وإن اضطجع تذللت له، قاله محاهد , حمه الله.

فإلى عشاق النزهة والفسحة، وإلى طُلاب ظلَ الأشجار وضفاف الأنهار، أما ترغبون في مثل هذه الأشجار الما ترغبون في مثل هذه الأنهار! أما ترغبون في هجنة عالية (٢٢) قُطُوفُها دانية أو الداقة ٢٢، ٢٢]، اسمعوا وعوا: ﴿ إِنَّ أَصَحَابِ الجَنَّةِ اليَّوْمَ فِي شُعُلُ فَاكِهُ وَالْكُهُ وَأَزُواجُهُمْ فِي ظَلال على الأَرَائِكِ مُتَكِثُونَ (٥٦) لَهُمْ قَيها فَاكِهة وَلَهُم مًا يَدُعُونَ (لاه) سَلامٌ قَوْلاً مَن رُبِّ رُحيم ﴾ [س: ٥٥- ٨٥] فمن رغب فلي عمل، فإن الله يقول: ﴿ وَمَنْ أَرَادَ الآخِرة وَسَعَى لَهَا سَعْيَها وَهُو مُؤْمِنُ فَأُولئِكَ كَانَ سَعْيُهُم مُشْكُورًا ﴾

وللحديث بقية إن شاء الله تعالى.

## التداوي بألبان الإبل وأبوالها

الحمد لله وحده، والصلاة والسلام على نبي الهدى والرحمة محمد بن عبد الله وعلى آله وصحبه ومن اهتدى بهدية. وبعد:

عن أنس بن مالك رضي الله عنه قال: قدم ناس من عُكُلِ أو عُرَيَّنَهُ، فاجتوَوُوا المدينة، فأمرهم النبي ﴿ بِلِقَاحِ، وأن يشربوا من أبوالها والبانها، فانطلقوا، فلما صَحُوا قتلوا راعي النبي 🛎 واسْتَاقُوا النُّعَم، فجاء الخبر في أول النهار، فبعث في آثارهم، فلما ارتفع النهارُ جيء بهم، فأمر بقطع أيديهم وأرجلهم وسُمِّرَتْ آعْ يُنْهم وألْقُوا في الحرَّة، سَنْتَسْقُونِ فلا يُسْقُونُ. قال أبو قِلابَةَ: فهؤلاء سَرقُوا، وقتلُوا، وكفروا بعد إيمانهم، وحاربوا الله ورسوله.

إعداد/زكرياحسني

هذا الحديث أخرجه الإمام البخاري في صحيحه مالارقام: [٣٣٣، ١٠٠١، ١٩٠٣، ١٩١٤، ١٩١٣، ١٢١٠، 01.00, TATO, VOVO, Y.15, Y.15, 3.15, 0.15, ٦٨٩٩]. كما أخرجه الإمام مسلم في كتاب الحدود من صحيحه برقم [١٦٧١/٩ - ١٤]، وأخرجه الإمام أبو داود برقم (٤٣٦٤)، والإمام الترمذي في الطب برقم (٢٠٤٢)، والإمام النسائي في المحاربة بالأرقام (٢٠٤٩ - ٤٠٤٨)، والإمام ابن ماجه في الطب برقم (٣٥٠٣)، والإمام أحمد في المسند [١/١٩٢، ٣/١٠، ١٦١، ١٧٧، AP1, 0.7, VAY, .PT, .YY]. شرح الحديث

قول انس رضي الله عنه: «قدم أناس» أي على رسول الله 🐷.

قوله: «من عُكُلِ أو عُرَيْنة» قال الحافظ في الفتح: الشك من حماد، ثم ساق الروايات التي بها شك، والروايات التي اقتصرت على إحداهما، ثم قال: وفي المغازي: «من عكل وعرينة» بالواو العاطفة، وهو

الصواب، ويؤيده ما رواه أبو عوانة والطبري من طريق سعيد بن بشير عن قتادة عن أنس قال: كانوا أربعة من عرينة وثلاثة من عكل، ولا يخالف هذا ما عند المصنف في الجهاد، وفي الديات عن أبي قلابة عن أنس: «أن رهطًا من عكل ثمانية» لاحتمال أن يكون الثامن من غير القبيلتين وكان من أتباعهم فلم ينسب، وزعم ابن التين تبعًا للداودي أن عرينة هي عكل، وهو غلط، بل هما قبيلتان متغايرتان، عكل من عدنان وعرينة من قحطان، وقد روي أن قدومهم كان في سنة ست من الهجرة بعد غزوة (ذي قَرَد) أو بعد الحديبية، والله أعلم. انتهى من الفتح باختصار.

قوله: «فَاجْتُووُا المدينة». قال ابن فاس: يقال: اجتويت البلاد إذا كرهتها وإن كنت في نعمة، قال: ومن هذا الجوى وهو داء القلب. وقال ابن الأثير في النهاية: اجْتَوُوا أي أصابهم الجُوي، وهو المرض

# الطبالثبوي

## اعداد زکریا حسینی

وداء الجوف إذا تطاول. ونقل ابن حجر عن ابن العربي: الجوى داء يأخذ من الوباء، قال ابن حجر: وفي رواية أخرى هي رواية أبي رجاء: «استوخموا المدينة». وهو بمعنى «اجتووا»، وللمصنف في كتاب الطب: «إن ناستا كان بهم سقم قالوا: يا رسول الله، أونا وأطعمنا، فلما صحوا قالوا: إن المدينة وخمة».

والظاهر أنهم قدموا سبقامًا فلما صحوا من السقم السقم كرهوا الإقامة بالمدينة لوخمها، فأما السقم الذي كان بهم فهو الهزال الشديد والجهد، فعند أبي عوانة: «كان بهم هزال شديد، وعنده أيضًا: «مصفرة الوانهم»، وأما الوخم الذي شكوا منه بعد أن صحت أجسامهم فهو من حمى المدينة كما عند أحمد من أجسامهم فهو من حمى المدينة كما عند أحمد من قرة عن أنس، ووقع عند مسلم من رواية معاوية بن قرة عن أنس: «وقع بالمدينة المُومُ» أي البرسام (وهو سريان معرب) أطلق على اختلال العقل، وعلى ورم الصدر، والمراد هنا الأخير، فعند أبي عوانة في هذه القصة: «فعظمت بطونهم».

قوله: «فأمرهم بلقاح»، وللبخاري في رواية قتادة: «فأمرهم أن يلحقوا براعية»، وله عن حماد: «فأمر لهم بلقاح». وفي رواية أيوب أنهم قالوا: «يا رسول الله أَبْغِنِا رِسُلاً» أي اطلب لنا لبنا، قال: ما أجد لكم إلا أن تلحقوا بالذود».

واللِّقَاحُ: جمع لِقْحَة؛ وهي النوق ذات الألبان، قال الحافظ: قال أبو عمرو: يُقال لها ذلك إلى ثلاثة أشهر، ثم هي لبون. وظاهر ما مضى أن اللقاح كانت لرسول الله عن وصرح بذلك في كتاب المحاربين: «إلا أن تلحقوا بإبل رسول الله عن وللبخاري في رواية أخرى في كتاب المحاربين: «فأمرهم أن يأتوا إبل الصدقة والجمع بينهما: أن إبل الصدقة كانت ترعى خارج المدينة، وصادف بعث النبي على بلقاحه إلى المرعى طلب هؤلاء النفر الخروج إلى الصحراء لشرب

البان الإبل فأمرهم أن يخرجوا مع راعيه فخرجوا معه ففعلوا ما فعلوا».

قوله: «وأن يشربوا»: أي وأمرهم أن يشربوا، وللبخاري في رواية أبي رجاء: «فاخرجوا فأشربوا من ألبانها وأبوالها بصيغة الأمر، وفي رواية شعبة عن قتادة: «فرخص لهم أن يأتوا الصدقة فيشربوا». فأما شربهم ألبان الصدقة فلأنهم من أبناء السبيل، وأما شربهم لبن لقاح النبي على فبإذنه المذكور.

قال الحافظ في الفتح: وأما شربهم البول فاحتج به من قال بطهارته، أما من الإبل، فبهذا الحديث، • وأما من مأكول اللحم فبالقياس عليه. اهـ.

قوله: «فلما صحوا» في السياق حذف تقديره: «فشربوا من أبوالها وألبانها، فلما صحوا».

قوله: «واستاقوا النُّعَم» من السُّوْقِ وهو السير العنيف.

قوله: «فجاء الخبر»، وفي رواية وهيب عن أيوب «الصّريخُ» وهو فعيل بمعنى الفاعل أي أنه صرخ بالإعلام بما وقع منهم، وهذا الصارخ أحد الراعيين كما ثبت في صحيح أبي عوانة من رواية معاوية بن قرة عن أنس: «فقتلوا أحد الراعيين وجاء الآخر قد جزع فقال: قد قتلوا صاحبي وذهبوا بالإبل».

قوله: «فبعث في آثارهم». زاد في رواية الأوزاعي «الطلب»، وفي حديث سلمة بن الأكوع: «خيالاً من المسلمين آميرهم كرز بن جابر الفهري»، وفي رولية النسائي: «فبعث في طلبهم قافة» جمع قائف وهو الذي يقفو الأثر ويقتصه.

قوله: •فلما ارتفع • فيه حذف تقديره فأَدْركوا في ذلك اليوم فأخُذوا ، فلما ارتفع النهار جيء بهم إلى رسول الله عنه أسارَى.

قوله: «فأمر بقطع أيديهم وأرجلهم»، وفي معظم الروايات فقطع أيديهم وأرجلهم، وللبخاري: ولم التامة

#### التداوى بأليان الايل

هذا، وقد عنون الإمام ابن القيم في زاد المعاد لهذا الحديث بقوله: «فصل في هديه في داء الاستسقاء وعلاجه، ثم ساق الحديث برواية الصحيحين، ثم قال: والدليل على أن هذا المرض كان الاستسقاء ما رواه مسلم في صحيحه في هذا الحديث أنهم قالوا: إنا اجتوينا المدينة، فعظمت بطوننا، وارتهشت أعضاؤنا، وذكر تمام الحديث. ولقد بحثت في صحيح مسلم فلم أجد هذا اللفظ، وإنما لفظ: «اصفرت ألوانهم وعظمت بطونهم» كما سبق بيانه في رواية النسائي وعند أبي عوانة كما وضحه الحافظ في الفتح.

ونقل ابن القيم عن الرازي قوله: لبن اللقاح يشفي أوجاع الكبد، وفساد المزاج، ونقل عن الإسرائيلي قوله: «لبن اللقاح أرق الألبان، وأكثرها مائية وحدة، وأقلها غذاء، فلذلك صار أقواها على تلطيف الفضول وإطلاق البطن، وتفتيح السدود، ويدل على ذلك ملوحته اليسيرة التي فيه لإفراط حرارة حيوانية بالطبع، ولذلك صار أحض الألبان بتطرية الكبد، وتفتيح سددها، وتحليل صلابة الطحال إذا كان حديثًا، والنفع من الاستسقاء خاصة إذا استعمل لحرارته التي يخرج بها من الضرع، مع بول الفصيل وهو حار كما يخرج من الحيوان، فإن ذلك مما يزيد في ملوحته، وتقطيعه الفضول وإطلاق البطن.

ثم نقل عن صاحب القانون (ابن سينا): ولا يلتفت إلى ما يقال، من أن طبيعة اللبن مضادة لعلاج الاستسقاء. قال: واعلم أن لبن النوق دواء نافع لما فيه من الجلاء برفق، وما فيه من خاصية، وأن هذا اللبن شديد المنفعة، فلو أن إنسانًا أقام عليه بدل الماء والطعام شُغيّ به، وقد جرب هذا في قوم دُفعوا إلى بلاد العرب، فقادتهم الضرورة إلى ذلك فعوفوا، وأنفع الابوال: بول الجمل الأعرابي، وهو النجيب.

من الأبحاث الطبية الحليثة,

يحسمهم، أي يكون قطع منهم بالنار ليقطع الدم بل تركه بنزف.

قوله: "وسُمَرت أعينهم" بتشديد الميم، وفي رواية أبي رجاء: "وسَمَر" بتخفيف الميم، وروايات البخاري كلها بالراء، وأما مسلم ففي رواية عبد العزيز عنده: "سَمَل" باللام، قال الخطابي: والسَّمُل فَقّ العين باي شيء كان.

قوله: «والقوا بالحرة» هي أرض ذات حجارة سود معروفة بالمدينة، وقد القوا فيها لأنها بالقرب من المكان الذي فعلوا فيه فعّلتهم.

قوله: «يَسْتَسقُون فلا يُسْقُونْ». زاد ابن وهب:
«حتى ماتوا»، وفي رواية أبي رجاء: «ثم نبذهم في
الشمس حتى ماتوا»، وفي رواية شعبة عن قتادة:
«يَعَضُون الحجارة»، وفي الطب قال أنس: «فرأيت
الرجل منهم يكدم الأرض بلسانه حتى يموت».

ثم ساق ابن حجر أقوال القائلين بنسخ المثلة والنهي عنها، وأقوال القائلين بأن النبي أيما فعل بهم ذلك لأنهم كذلك فعلوا بالراعى أو الرّعاءِ.

قوله: «قال أبو قلابة: فهؤلاء سرقواً» لأنهم أخذوا اللقاح من حرز مثلها.

قوله: «وقتلوا» أي الرعاء أو الراعى.

قوله: «وحاربوا الله ورسوله» ثبت عند أحمد من رواية حميد عن أنس في أصل الصديث: «وهربوا محاربين».

قال الحافظ في الفتح: وفي الحديث غير ما تقدم: ١- قدوم الوفود على الإمام.

٢- نظره في مصالحهم.

٣- مشروعية الطب والتداوي بالبان الإبل

٤- وأن كل جسد يُطَبُّ بما اعتاده.

ه- قتل الجماعة بالواحد سواء قتلوه غيلة أو حرابة.

٦- الماثلة في القصاص وليس ذلك من المثلة
 لنهى عنها.

 ٧- جواز استعمال أبناء السبيل إبل الصدقة في الشرب وغيره.

٨- العمل بقول القائف، وللعرب في ذلك المعرفة

في مقال بجريدة الاتحاد في عددها ١٩٥٥ بتاريخ ٢٠٠٦/٧/٢٤ تتناول دراسة الدكتور محمد مراد في مجال الطب والصحة إلى أنه في الماضي استخدم العرب حليب الإبل في معالجة الكثير من الأمراض ومنها: أمراض المعدة، والأمعاء، والإستسقاء، وأمراض الكبد، وخاصة اليرقان، وتليف الكبد، وأمراض الربو وضيق التنفس، ومرض السكرى، كما استخدم لمعالجة الضعف الجنسي، كما أنه يساعد على نمو العظام عند الإطفال، ويقوي عضلة القلب، وجاء في دراسته أن أبوال الإبل استخدمت - كمادة مطهرة للجروح والقروح، ولنمو الشعر ولتقويته، وتكاثره ومنع تساقطه، وكذا لمعالجة مرض القرع والقشرة. إلخ.

وأشارت دراسات أخرى للباحث «محمد أوهاج» أنه توصل إلى أن بول الإبل يشفى من طائفة من أمراض الجهاز الهضمي، وعلى رأسها التهاب الكند.ويقول الناحث «محمد أوهاج»: إن التحاليل المخدرية تدل على أن يول الحمل يحتوى على تركيز عال من الدوتاسيوم والبولينا والبروتينات الزلالية، والأزمولارتي وكميات قليلة من حمض البوريك والصوديوم والكرياتين، وأوضح الباحث أن الذي دعاه إلى تقصى خصائص بول الإبل العلاجية هو أنه رأى أفراد قبيلة يشربون ذلك البول حينما بصابون باضطرابات هضمية، واستعان ببعض الأطباء لدراسة البول الإبلى فأتوا بمجموعة من المرضى وسقوهم ذلك البول لمدة شهرين وكانت النتيجة أن معظهم تخلصوا من الأمراض التي كانوا يعانون منها، أي أنه ثبت علميا أن بول الإبل مفيد إذا شُربَ على الريق، كما توصل «أوهاج» إلى أن بول الإبل يمنع تساقط الشعر.

وهناك دراسات للدكتور عبد العاطي كامل رئيس بحوث الأبقار بمركز البحوث الزراعية التابع لوزارة الزراعة أثبت فيها أن ألبان الإبل تحتوي على كمية فائقة من فيتامين ﴿ج﴾ وهو الأمر الذي يجعل لإلبان الإبل أهمية عظيمة لسكان المناطق الصحراوية التي لا توجد فيها الخضروات الورقية الطازجة والفواكه،

كما أشار الدكتور عبد العاطي كامل إلى أن معدلات الفيتامينات والمعادن في ألبان الإبل تتفوق على مثيلاتها في ألبان البقر والغنم حتى تصل إلى ثلاثة اضعاف ما في البقر والغنم، بل وتصل إلى ضعف ونصف ما في البان الأمهات من النساء.

وثم دراسة لعميد كلية المختبرات الطبية بجامعة الجزيرة السودانية البروفيسور أحمد عبد الله أحمداني كشف فيها عن تجربة علمية باستخدام (بول الإبل) لعلاج أمراض الاستسقاء وأورام الكبد أثبتت نجاحها لعلاج المرضى المصابين بتلك الأمراض.

وهناك دراسات كثيرة في كثير من البلاد منها في السعودية حتى توصلت الدكتورة أحلام العوضي إلى استخدام بول الإبل في علاج الأمراض الجلدية، وفي اكتشاف آخر توصلت إلى علاج يكافح الأمراض وهو عبارة عن سلالات بكتيرية معزولة من بول الإبل، وهناك مجموعة من الباحثات السعوديات بكلية البنات بجدة تشرف عليهن الدكتورة أحلام العوضي، وأثبتت دراسة لإحدى الباحثات التي تشرف عليها الدكتورة العوضي: أن بول الإبل حتوي على عدد من العوامل العلاجية كمضادات يحتوي على عدد من العوامل العلاجية كمضادات حيوية (البكتريا الموجودة به، والملوحة واليوريا).

وفي دراسة مصرية أشارت إلى أن ألبان الإبل هي أفضل غذاء للمخ والأعصاب وللوقاية من السكر والكوليسترول.

واوضح باحثون في كلية الطب البيطري بجامعة القاهرة أن حليب النوق يحتوي على بروتينات تشبه في عملها هرمون الأنسولين المنظم لسكر الدم إلى جانب العديد من الأملاح المعدنية المفيدة كالفسفور والمنجنيز والحديد والبوتاسيوم، ونبه الباحثون إلى أن لحليب الإبل خصائص طبية كثيرة تجعله مناسبًا لعلاج أمراض الاستسقاء واليرقان ومشكلات الطحال والسل والربو والأنيميا والبواسير، وتحسين وظائف الكبد وأمراض الربو ومرض السكري وعالج نزلات البرد والنزلات الشعبية إضافة إلى قرحة المعدة والسرطان وأمراض

الكند والتهاباته.

#### موقف بعض المسلمين من الطب النبوي

لقد اعتاد كثير من المسلمين وخاصة منهم من تربي تربية غربية أو شرقية . اعتادوا على التنكر لما ينسب إلى دين الإسلام ونبى الإسلام ولا سيما في المجالات الطبية وغيرها، ومع وجود هذه الأبحاث والدراسات، فإن بعض المسلمين لا يزالون يعيشون بمناي عنها وعن تصديق الرسول 🐷 ، فكتب بعضهم يقول: النبي لم يبعث طبيبا وإنما بعث هاديا، وهذه بلا شك كلمة حق ولكن أريد بها باطل، أريد بها رد ما ثبت عن النبي 😅 من كلام في الطب، وأيد الكاتب كلامه بقوله: يكفينا قول الرسول: «أنتم أعلم بشبئون دنياكم، وهنا يتضح ما رمى إليه هذا الكاتب وقد صرح بان الذين يذهبون إلى التداوي بالبان الإبل وأبوالها أناس خرافيون، يلجأون إلى الخرافة، والكاتب ليس وحده في ذلك وإنما نسمع ونقرأ بين الحين والحين من يردد هذا الكلام ويحاول أن ينتصر له، وينضم إلى أولئك بعض الأطباء؛ ومن يتكلم في ذلك من الأطباء؛ فهو أحد صنفين: إما مشفق على نفسه من انقطاع الرزق بانصراف المرضى عنه، وإما حرصًا على المهنة وعدم تكديرها بشيء خارج عنها فيما يزعم، ولقد رأيت عددًا من الأطباء يذهبون للتداوي بالبان الإبل وأبوالها، فبعضهم يذهب على استحياء، ويتكتم على الخبر لا يريد أن يعرف زملاؤه عنه شيئًا، فأحدهم قال لي: إن زميله أشار عليه بعد أن اكتشف ورمًا في الكبد أن يذهب ليبحث عن التداوي بالألبان والأبوال، ولكنه كان متحرجا في أن يشير عليه بذلك ولقد رأيت في رحلتي الأخيرة إلى منطقة مطروح أكثر من مائة وعشرين مريضا يترددون على صاحب مزرعة الإبل التي نشرب فيها اللبن والبول، وهم من جميع فئات الشعب منهم ثلاثة أطباء أحدهم مدير مستشفى مركزي بإحدى محافظات مصر، ومنهم لواءات شرطة ولواءات جيش ومهندسون ومن كل الفئات.

ولكن من تربوا على المكابرة، ورَدَّ كل ما جاء عن النبي 🍩 يصفونهم بانهم مخرفون ويستنكرون هذا

الدواء، بل إنهم ينكرون أن يكون القرآن شفاء كلابدان، قائلين إن القرآن نزل هداية، والمراد بالشفاء فيه الهداية من الكفر إلى الإيمان ومن الضلال إلى الهدى... إلخ، وهؤلاء الذين ينكرون شفاء القرآن للأبدان، وينكرون ما ورد عن النبي في الطب ويزعمون أن القرآن ما آنزل إلا للهداية وكذلك النبي ما آرسل إلا لهداية الناس، نقول لهم ليتكم اهتديتم ما آرسل إلا لهداية الناس، نقول لهم ليتكم اهتديتم في حياتكم بهدي القرآن وبهدي رسول الله في كنهم في واد والقرآن والسنة في واد أخر، وأما أن القرآن فيه شفاء للأبدان فهذا ثابت بالقرآن والسنة، وأما أن القرآن النبي أوصى بادوية وأشفية فهذا ثابت في الصحيحين وكتب السنن والمسانيد ودواوين الإسلام، كالتداوي بألبان الإبل وأبوالها، وبالحبة السوداء، وبالتلبينة، وبالحجامة، والكحل والإثمد، والمن، والقسط الهندي، وإطفاء الصمى بالماء، إلى

لكن قومنا اعتادوا ألا يصدقوا شيئا إلا إذا جاء من الغرب أو الشرق أي من الإفرنج، فيثقون فيه ويعملون به، وكان رسولنا عامرنا ألا نصدقه إلا إذا صدقه الغرب، فلو علمنا وفهمنا أن رسول الله لا ينطق عن الهوى وإنما هو وحي يوحي، ولكن غيره إنما يتكلم بالتجارب والظنون، ثم إننا لو علمنا أن الغرب إنما أخذ عنا هذه العلوم وعمل على تطويرها، وأن الأصل عندنا لوثقنا في ما عندنا وعلمنا أنه الحق الذي لا يأتيه الباطل، وأفدنا منه، بدلا من البدائل الكيماوية التي تدمر حياتنا وأجسامنا وأصبح ضررها أكثر من نفعها، إن ديننا هو الحق وكلام ربنا حق وسنة نبينا حق، وماذا بعد الحق إلا الضلال!!

نسال الله تعالى أن يوفقنا والمسلمين لما يحب ويرضى وأن يردنا إلى دينه ردًا جميلا، وأن يهدي ضال المسلمين إلى صراطه المستقيم.

وصلى الله وسلم وبارك على عبده ورسوله محمد وعلى آله وصحبه أجمعين. و الحمد لله رب العالمين.

الحمد لله والصلاة والسلام على خاتم النبيين وإمام المرسلين والمبعوث رحمة للعالمين... وبعد: فقد سبق بيان أن الله تعالى جعل الذكاة شيرطًا لحل الأكل من الحيوانات كالإبل والبقر والغنم الطبور كالأوز والبط... إلخ.

وعلمنا أن الذكاة تكون فيما يذبح من البقر والغنم ونحوهما، وبالنحر فيما ينحر وهو الإبل، وبها يطيب اللحم ويحل.

#### - : ﴿ تَحْرِيمِ مَا أَهُلُ لِهُ لَقِيرِ اللَّهُ ﴾ : -

وحرم الله تعالى ما أهل لغير الله به، وهو ما ذكر عليه اسم غير اسمه تعالى، قال سبحانه: ﴿ قُلْ لاَّ أَحِدُ فِي مَا أُوحِيَ إِلَىُّ مُحَرِّمًا عَلَى طَاعِمٍ يَطْعَمُهُ إِلاَّ أَنْ بِكُونَ مَـيْـتَـةُ أَوْ دَمُـاً مُسْفُوحًا أَوْ لَحْمُ خِنزيرٍ فَإِنَّهُ رجْسُ أَوْ فِسِنْقًا أَهِلُ لِغَيْرِ اللَّهِ بِهِ ﴾ [الانعام: ١٤٥].

وأصل الإهلال: رفع الصوت، وكل رافع صوته فهو مُهلِّ، وكان العرب في الجاهلية يرفعون أصواتهم عند الذبح بأسماء أصنامهم وأوثانهم فذلك هو الإهلال.

والمراد من قبوله: «لغبير الله» الصنم والوثن وغيرهما كالعزير والمسيح والصليب والكعية، فلا يحل شيء من الذبائح التي أهِلُّ بها لغير الله تعالى، ومنها: ﴿ وَمَا ذُبِحَ عَلَى النَّصِينَ ﴾، قال تعالى: ﴿ حُرِّمَتْ عَلَيْكُمُ الْمَيْتَةَ وَالدُّمُ وَلَحْمُ الْخِنْزِيرِ وَمَا أَهِلُ لغَبْرِ اللَّهُ بِهِ وَالْمُنْخَنِقَةُ وَالْمُوْقُوذَةُ وَالْمُتَرَدِّيَّةً وَالنَّطِيحَةُ وَمَا أَكُلُ السَّبُعُ إِلاَّ مَا ذَكَّيْتُمْ وَمَا ذَبِحَ عَلَى النَّصُبِ ﴾

والنصب: هي الأحجار كانت منصوبة حول الكعبة يذبحون عليها، ولعل ذبحهم عليها كان علامة لكونه للأصنام ونحوها. وقيل: هي الأصنام تنصب فتعبد من دون اللَّه، فالنصب: صنمٌ أو حجر، وكانت الحاهلية تنصيه وتذبح عنده.

: ﴿ تحريم ما لم يذكر اسم الله عليه ﴿ :

كما حرم الله تعالى ما أهل به لغير الله، حرم ما لم يذكر اسم الله عليه، وجعل ذكر اسمه وحده على الذبيحة شرطًا في حل أكلها سواء أكان الذابح مسلمًا أم كتابيًا، لقول الله تعالى: ﴿ وَلاَ تَأْكُلُوا مِمَّا لَمْ نُذْكَرِ اسْمُ اللَّهِ عَلَيْهِ وَإِنَّهُ لَفِسْقٌ ﴾ [الانعام: ١٢١]، فنهى عن الأكل من متروك التسمية، وعن تركها، وأخبر بأنه فسق، وهو ظاهر في حالة ترك التسمية عمدًا، لا سهوًا، لأن الناسي لا تُلحقه سمة الفسق.

### اعداد/سعيد عامر

وإلى ذلك ذهب الحنفية وأحمد والثوري والحسن. وذهب داود والشعبي وهو مروي عن مالك وأبي ثور، إلى أن التسمية شرط مطلق لعدم فصل الأدلة بين حالتي العمد والسهو وإليه ذهب ابن حزم في

وذهب ابن عباس وأبو هريرة وطاووس والشافعي وهو مروى أيضًا عن مالك وأحمد إلى أن التسمية ليست شرطًا لحل الأكل بل هي سنة.

والتسمية الواجية هي ذكر الله، والأفضل أن يقول: ياسم الله والله أكبر.

ويشترط في التسمية أن تكون من الذابح حتى لو سمى غيره وهو ساكت ذاكرًا غير ناس، ولا يحل عند من أوجب التسمية. [البدائع للكاساني: ٥٨/٥]

٢- أن يريد بها التسمية على الذبيحة، فإن أراد بها التسمية لافتتاح العمل لا يحل.

٣- أن يُعينها؛ لأن ذكر اسم الله عليها لا يتحقق إلا مذلك. [المرجع السابق: ٥/٩٤، ٥٠]

اما الكتابي فقد قال الإمام مالك: لا تشترط في حقه التسمية؛ لأن الله تعالى أباح ذبائح أهل الكتاب وهو يعلم أن منهم من يترك التسمية.

واشترطها الجمهور في الكتابي:

قال تعالى: ﴿ الْيَوْمَ أَحِلُّ لَكُمُ الطَّيِّبَاتُ وَطَعَامٌ الَّذِينَ أُوتُوا الكتَّابَ حِلُّ لَكُمْ وَطَعَامُكُمْ حِلُّ لَهُمْ ﴾ [المائدة: ٥]

طعام الذين أوتوا الكتاب: المراد به ذبائحهم عند الجمهور، وهو الراجح، لا الخبر والفاكهة والمطعومات، فهي مباحة للمؤمنين قبل أن تكون لأهل الكتاب، وبعد أن تكون لهم، فالا وجاه

لتخصيصها بأهل الكتاب.

«أهل الكتـاب»: المقـصـود بهم في باب الذبائح اليهودي والنصراني ذمنًا كان كل منهما أو حربيًا، ذكرًا أو أنثى، حرًا أو رقيقًا، لا المجوس. [البدائع ٥٠/٥]

وخص هذا الحكم بأهل الكتاب لان المجوس لا يحل أكل ذبائحهم ولا التزوج بنسائهم، وكذلك فإن الوثنيين لا يحل أكل ذبائحهم ولا التزوج بنسائهم لقوله تعالى: ﴿ وَلاَ تَأْكُلُوا مِمّا لَمْ يُذْكُرِ اسْمُ اللّهِ عَلَيْهِ ﴾، أما أهل الكتاب، فلهم حكم خاص من حيث الذبائح والنكاح.

ولذلك فإن أطعمتهم التي فيها نجاسة كالخمر والخنزير يجب اجتنابها، فقد ذهب ابن عباس وغيره إلى أن الطعام الذي أحل لنا ذبائحهم.

فعلى هذا تحل ذبيحة أهل الكتاب لأنه كتابي قد ذبح لدينه، وكانت هذه ذبائحهم قبل نزول القرآن وأحلها الله في كتابه.

وجاء في قَتاوى اللجنة الدائمة للبحوث العلمية والافتاء (٣٠٢/٣) برقم (٧١٥):

آهل الكتاب هم اليهود والنصارى مع شركهم، وقد كان هذا الشرك موجودًا فيهم وقت نزول القرآن على نبينا ح.

فقد أخبر سبحانه عن تأليه النصارى المسيح عليه السلام وجعلهم إياه إلها مع الله يعبدونه معه، فقال تعالى: ﴿ لَقَدْ كَفَرَ النَّذِينَ قَالُوا إِنَّ اللّٰهَ هُوَ المسيخُ ابْنُ مَرْيَمَ ﴾ [المادة: ١٧]، كما أخبر عن اليهود أنهم قالوا عزير ابن الله، وأخبر سبحانه عن أهل الكتاب جميعًا أنهم اتخذوا أحبارهم ورهبانهم أربابًا من دون الله: ﴿ وقَالَتِ اليهودُ عُرْيُرُ ابْنُ اللّٰهِ وَقَالَتِ النَّصَارَى المسيحُ ابْنُ اللّٰهِ... ﴾ [التوبة: ١٣٠، ٣٠].

وقاًل تعالى: ﴿ قُلُ بِنَا أَهُلُ الكِتَابِ تَعَالَوُا إِلَى كَلَمَةٍ سَـوَاء بِيُنْنَا وَبَيْنُكُمْ أَلاَ نَعْبُدَ إِلاَّ اللَّهُ وَلاَ نَشْرُكَ بِهِ شَيْئًا وَلاَ يَتَّذِذَ بَعْضُنَا بَعْضًا أَرْبَابًا مِنْ دُونِ اللَّهِ ﴾

واخبرنا سبحانه عن قولهم بالتثليث ونهاهم عنه. ﴿ يَا أَهْلَ الْكَتَابِ لاَ تَعْلُوا فِي دِينِكُمْ وَلاَ تُقُولُوا عَلَى اللّهَ إِلاَّ الْحَقَّ إِنَّمَا الْمُسِيحُ عَيْسَى ابْنُ مَرْيَمُ وَلاَ تَقُولُوا رَسُولُ اللّهَ وِكُمِنَةُ الْقَاهَا إِلَى مَرْيَمَ وَرُوحُ مُنَّهُ فَامنُوا بِاللّهِ وَرُسُلِهِ وَلاَ تَقُولُوا تَلاَثُةُ انتَهُوا خَيْرًا لَكُمْ إِنَّمَا اللّهُ وَلَهُ مَنْ وَرُوحُ مُنَّهُ فَامنُوا اللّهُ وَلَهُ وَلَا تَقُولُوا تَلاَثُةُ انتَهُوا خَيْرًا لَكُمْ إِنَّمَا اللّهُ وَلَهُ مَا فِي اللّهُ وَلَا تَقُولُوا تَلاَثُهُ ان يَكُونَ لَهُ وَلَدُ لَهُ مَا فِي السَّمَوات وَمَا فِي الأَرْضُ وَكَفَى بِاللّهُ وَكِيلاً ﴾ [انساء: السَّمَوات ومَا فِي الأَرْضُ وكَفَى بِاللّهُ وكِيلاً ﴾ [انساء: وكولاً أَنْ الله وكول الوحي، وقد سماهم أهل كتاب في غير موضع من القرآن. أهـ.

وفي الفت وى رقم (٢٩٩١ ص٢٩٩) أباح الله للمسلمين أن يأكلوا من طعام الذين أوتوا الكتاب وهو ذبائحهم بقوله في سورة المائدة: ﴿ طعامُ الّذِينَ أُوتُوا الكِتَابِ حَلُّ لَكُمْ ﴾ [المائدة: ٥]، مع أن الله تعالى أخبر عن اليهود والنصاري في نفس السورة

بِانهم كفار، قال تعالى: ﴿ لَقَدْ كَفَرَ الَّذِينَ قَالُوا إِنَّ اللَّهَ هُوَ الْسَبِيحُ ابْنُ مَرْيَمَ ﴾ [المائدة: ١٧].

وجاء في فتاوى سماحة الشيخ ابن باز رحمه الله في «مجموع فتاوى ومقالات متنوعة» (٣٩٦/٥): يجوز أكل ذبائحهم ما لم يعلم أنها ذبحت بغير الوجه الشرعي؛ لأن الأصل حلّها كذبيحة المسلم. أه.

ومذهب الجمهور على أن حل ذبائح أهل الكتاب في آية المائدة، مشروط بالإهلال عليها باسم الله وحده. فإذا أهل باسمه تعالى وحده، حلت ذبيحته كالمسلم سواء، وإذا أهل بغيره تعالى حرمت كالمسلم سواء، وإذا لم يعلم هل سمى الله وحده أو سمى الله مع غيره، أو سمى غير الله فقط، فقد حلت ذبيحته.

إذا ذبح اليهودي أو النصراني وذكر غير الله تعالى وأنت تسمع فلا تاكل، فإذا غاب عنك فكل، فقد أحل الله ذلك لك، روى البخاري عن الزهري، لا باس بذبيحة نصارى العرب، ومن إن سمعته يُسمى لغير الله فلا تأكل، فإن لم تسمعه فقد أحله الله وعلم كفرهم. [الفتح ٥/٢٥]، وعن النخعي: إذا توارى عنك فكل، وعن حماد: كُلُ ما لم تسمعه أهلً به لغير الله.

وجاء في البدائع (٥/٦): وتؤكل ذبيحة الكتابي لقوله تعالى: ﴿وَطَعَامُ النَّذِينَ أُوتُوا الكِتَابِ حِلُّ لُكُمْ ﴾، والمراد ذبائحهم، وإنما تؤكل ذبيحته إذا لم يشهد ذبحه، ولم يسمع منه شيئًا، أو سمع وشهد تسمية الله تعالى وحده، لأنه إذا لم يسمع منه شيء يُحمل، على أنه سمى الله تعالى، وجرد التسمية تحسينًا للظن به كما بالمسلم، فاما إذا سمع منه أنه سمى المسيح وحده أو مع الله، فإنه لا تؤكل ذبيحته لقوله تعالى: ﴿ وَمَا أُهِلُ بِهِ لِغَيْرِ اللَّهِ ﴾. أهـ. ملخصًا.

وَفَيُ الْمُغَنِي لَابِنَ قَدَامَةَ (١٩٧/٨): فَإِن لَم يَعْلَمُ السَّمِي الذَّابِحِ أَم لا، أَوْ ذَكْرِ اسْمَ غَيْدِرَ اللَّهُ أَم لا، فَذَبِيحِتَهُ حَلال، لأَن اللَّهُ تَعَالَى أَبِاحَ لِنَّا أَكُل ذَبِيحَةُ المُسلَمُ وَالْكَتَابِي، وقد علم أَنْنَا لا نقف على كل ذابح.

وفي المحلى لابن حزم (٤٥٧/٩)، ٤٥٨): وكل ما غاب عنا مما ذكاه مسلم فاسق، أو جاهل، أو كتابي فحلال أكله، لما أخرجه البخاري عن عائشة: أن قومًا قالوا للنبي عن إن قومًا ياتوننا باللحم لا ندري أذكروا اسم الله عليه أم لا وقيال عليه الصلاة والسلام : «سموا الله أنتم وكلوا». قالت عائشة: وكانوا حديثي عهد يكفره.

حيث أباح لهم أكله بدون اهتمام بالسؤال عنه، وجملة القول في ذبيحة الكتابي: أنها تحل عند الجمهور إذا لم يُسمع وهو يهل بها لغير الله، بخلاف ما إذا سمع فإنها تحرم، فما يذبحه إذا لم يعلم أنه ذكر اسم الله عليه، أو لم يذكره حلال باتفاق، والله أعلم.

- ٨٧١ - «نعْمَتَان مَغْبِونُ ١١ فيهما كَثِيرُ مِنَ النَّاسِ الصَّحَّةُ وِ الفَراغُ».

الخرجه (١٠٤١)، ت (٢٠٠٤)، ق (٢٠٠٤)، هـ (٢١٤٠)، حم (٢٤٤/١) من حديث ابن عياس]

عن ابْن عَمر قال: أَخَذَ رسولُ اللَّه 👛 بِمَنْكِي فِقالَ: ﴿ كُنْ فِي الدُّنِيا كَأَنُّكَ غَرِيبٌ أَوْ عَابرُ سَبِيلٍ ﴿ وكَانَ ابْنُ عُمَرَ يِقُولُ: ﴿إِذًا أَمْسَيْتَ فَلا تُنْتَظِرِ الصَّبِّاحَ، وإِذَا أَصّْبَحتَ فَلاَ تَنْتَظِر المسَاءَ، وَخُذْ مِنْ [خ (۲۶۱۳)، ت (۲۳۳۳)، ف (۱۱۱۶)، حم (۲۴/۲، ۱۳۲ ) من حدیث ابن عمر] صحتك لمرضك ومن حياتك لموتك.

٨٧٣- دَاعْدَرَ ١٦ اللَّهُ إِلَى امْرِيُ أَخَرَ أَجِلُه حَتَّى بِلِّغَهُ سِتِينَ سَنَةً . [ح (١٤١٩)، حد (٢٧٥/١) من حديث ابي هريرة]

٨٧٤- ﴿ فَوَالَّذِي نَفْسِي بِيَدِهِ لاَ يُؤْمِنُ أَحَدُكُمْ حَتَّى أَكُونَ آحَبَ إِليَّهِ مِنْ وَالدِهِ وَوَلَدهِ ..

[+ (١٤)، ن (٥٠١٥) من حديث الي هريرة]

٨٧٥- برُوشِكُ أَنْ يَكُونُ خَيْرَ مال المُسْلِم غَنَمُ يتبعُ بِهَا شَعَفَ ١٤ الجبال، وَمُواقِعُ الْقَطْر يَفرُ بدينه مِنَ الفتن. [ + ١٩١ ، ٢٠٠٠ ، ٢٠٠٠ ، ٧٠٨ ، د (٤٢٧٦) . هـ (٣٩٠٠) ، ن (٥٠٣٦) ، حم (٦/٣ ، ٣٠ ، ٤٣ ، ٧٥) من حديث ابي سعيد الخدري

﴿إِنَّ الدِّينِ يُسْرُ وَلَنْ يُشْنَادُ(٥) الدِّينَ آحدُ إِلاَّ غُلَيهُ فَسَدَّدُوا وَقَارِبُوا، وَٱبْشِرُوا واسْتَعينُوا بِالغَدْوَةِ [ - (۳۹ ، ۱۷۲۳ ، ۱۶۲۳ ، ۲۲۳ ) من حدیث ایی هریرة]

و الرُّوْحَة وَشَيَّءِ مِنَ الدُّلْجُةِ اللَّهِ.

- مَنْ عُبَادَهِ بِنَ الصَّامِتِ أَنَّ رسولَ اللَّهِ ﷺ خَرجَ يُخْبِرُ بِلَيِّلَةِ القَدَّرِ فَتَلاحَى رَجُلان مِنَ المُسْلِمِينَ فَقَالَ: الِّنِّي خَرَجْتُ لَأُخْبِرَكُم بِلَيْلَةِ القَدْرِ وإِنَّهُ تَالْحَي فَالانُ وفُلانُ فَرَفِعَتْ وَعَسَى أَنْ يكُونَ خَيْرًا لَكُمْ، التَمسُوها في السبّع والتسبع والخَمْس». ﴿ ﴿ ٤٠، ٣٠٢٣، ١٠٤٩]، مالك (٧٠٠)، الدارمي (١٧٨١) من حبيث عبادة

عَنْ أَنْسَ عَنِ النَّبِيُّ ﷺ: ﴿ أَنُّهُ كَانَ إِذًا سَلَّمَ سَلَّمَ شَلَّمُ اللَّهُ ، وإذا تَكلُّمُ بكلِمَة أَعَادَهَا ثَلاثًا ».

[+ (عه. ۹۵, عع۲۲)، ت (۲۷۲۳، ۲۳۲۰) من حدیث انس]

٨٧٩ عَن أُمْ سَلَّمَةً قَالَتُ: اسْتَثِقُظَ النبيُّ ﴿ ذَاتَ لَئُلَةٍ فَقَالَ: "سَنُدْحَانَ اللَّه، مَاذَا أُنْزِلَ اللَّئِلَةَ مَنَ الفَتَن وَمَاذَا فُتِحَ مِنَ الخَزَائِنِ ۚ أَيْقِظُوا صَوَاحِبَاتِ الحُجَرِ ۖ فَرُبُّ كاسِيَةٍ فِي الدُّنْيَا عَارِيةَ فِي الآخَرَةِ».

[خ (١١٥، ١١٢١، ١٩٥٩، ١٤٢٥، ١٢١٨، ٢٠١٩)، ت (٢١٩٦) من من حديث ام سلمة

🔥 عن ابْن عَنَاس: «تَوَضَّنَا النَّنِيِّ 👺 مَرَّةُ مَرَّةً». 📑 (١٥٧)، ت (٢١)، د (١٣٨)، ن (٨٠٠) من حديث ابن عباس]

🗚 عَنْ عَنْدِ اللَّه بْنَ زِيْدٍ أَنَّ النَّبِيُّ 😸: «تَوضَّا مَرَّتَيْنَ مَرَّتَيْنَ». ﴿ إِلَّهُ اللَّهُ بِن زِيدٍ ]

- إِنَّ رَجُلاً قَالَ لِعَبْدِ اللَّهِ بْن زَيْدِ: أَتَسْتَطِيعُ أَنْ تُريَنِي كَيْفَ كَانَ رَسُولُ اللَّهِ 📚 يَتَوَضَّأُ 🤊 فَقَالَ عَبْدُ اللَّهِ بْن زَيْد: نَعَمْ، فَدَعَا بِمَاءٍ فَافْرَغَ عَلَى يَدَيْهِ فَغَسَلَ مَرَّتَيْن ثُمُّ مَضْمُضَ واستَنثَرَ ثَلاثًا ثُمُّ غَسَلَ وَحْهَهُ ثَلاثًا؛ ثمُّ غَسَلَ يَدَيْهِ مَرَّتَيْن مَرَّتَيْن إلى المِرْفَقَيْن، ثُمَّ مَسَيّحَ رَأْسَهُ بِيَدَيْهِ فَأَقْبَلَ بِهِمَا وأَدْبَرَ، بِدَا بِمُقَدَّم رَاْسِهِ حَتَّى ذَهَبَ بِهِمَا إِلَى قَفَاهُ، ثُمُّ رَدُهُمَا إِلَى الْمَكَانِ الَّذِي بَدَأَ مِنْهُ ثُمُّ غَسَلَ رِجْلَيْهِ ..

[+ (١٨٥/ ١٨٦ ، ١٩١ ، ١٩٢ ، ١٩٧ ، ١٩٩ )، هـ (٤٣٤) من حديث عبد الله بن زيد]

٨٨٣- عَن ابْن عُمَرَ عَنْ سَعْدِ بِن أَبِي وقاص عن النبِيِّ 🍪 أَنَّه مَسَحَ عَلَى الخُفِّينِ، وأنَّ عَبْدَ اللَّهِ بِنَ عُمَرَ سِيَالَ عُمَرَ عَن ذَلِكَ فَقَالَ: نَعَمْ إِذًا حَدَّثُكُ شُئِئًا سَعْدُ عَنِ النَّبِي عَنْ فَلاَ تَسْأَلُ عَنْهُ غَيْرُه.

[+ (۲۰۲) من جدیث سعد]

٨٨٤ عَنْ عَمرِهِ بن أميةَ قالَ: رَأَنْتُ النبيُّ ﴿ يَمْسَحُ عَلَى عِمَامَتِهِ وَخُفُّنِّهِ.

[خ (۲۰۵)، هـ (۲۰۵) من حديث عمرو بن امية]

- «إذا نَعَسَ أَحَدُكُمُّ فِي الصَّلَاةِ فَلْيَتَمُّ حَتَّى يَعُلُمُ مَا يَقُّرُاْ». [ح (٢١٣)، حم (١٠٠/٣) من حديث انس]

- «أِذَا وُضِعَتِ الجِنَّارَةُ واحتملها الرجالُ عَلَى أَعْنَاقِهِمْ فَإِنْ كَانَتُ صَالَحِةُ قَالَتُ: قَدَّمُوني، وإِنْ كَانَتْ عَالَحَةً قَالَتُ: قَدَّمُوني، وإِنْ كَانَتْ عَلَى أَعْنَاقِهِمْ فَإِنْ كَانَتْ صَالَحِةً قَالَتُ: قَدَّمُوني، وإِنْ كَانَتْ عَلَى عَيْدُ مَا الْحَدِيَ عَلَى اللّهُ عَلَى الللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى الللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى الللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى الل اللّهُ عَلَى اللّهُ عَل

٨٨٧ عَن ابنةِ خَالدِ بن سعيدِ بن العاصِ انُّها سَمِعتِ النبيُّ ﴿ وَهُو يَتَعَوَّدُ مِنْ عَذَابِ القَبْرِ.

[ع (١٣٧٦، ١٣٧١)، حم (٢٦٤/٦) من حديث ابنة خالد بن سعيد]

٨٨٨ - عَن البَرَاءِ قال: لمَّا تُوفَيَ إبراهيمُ قالَ رسولُ الله 🐲: ﴿إِنَّ لَهُ مُرْضِعًا في الجِنَّةِ ،،

[ع (١٢٨٢، ٢٠٥٥، ١٢٨٥)، حم (٢٠٠/ ٢٠٠١) من حديث البراء]

٨٨٩ « لأَنْ يَاخُذَ أحدُكُمْ حَبْلَهُ فَياْتِيَ بِحُرْمَةِ الحَطَبِ على ظَهْرِهِ فَيبِيعَهَا فَيكُفُ اللَّهُ بِهَا وَجُهَهُ خَيرُ لَهُ مِنْ
 آنْ يَسْأَلُ النَّاسَ آعْطُوهُ أَوْ مَنْعُومُهُ.
 إلى الموام]

• ٨٩- «لَيَأْتِينُ على الناس زُمَانُ لا يُبالي المَرْءُ بِمَا آخذَ المَالَ آمِنْ حَلالٍ أَمْ مِنْ حَرامِ».

[ع (٢٠٨٣، ٢٠٠٩)، ن (٢٤٣/٧) (٤٤٥٤) من حديث أبي هريرة]

٨٩١- «إِذَا وَقَعَ النَّبَابُ في شَرَابِ أَحَدِكُم فَلْيَعْمِسِنَهُ ثُمِّ لِيَنْزِعْهُ فإنَّ في إِحْدَى جَنَاحَيْهِ دَاءً والأُخْرَى شَفَاءً». [ع (٣٢٤، ٥٧٨)، د (٣٨٤)، هـ (٣٥٠) من حديث ابي هريرة]

٨٩٢ «كان النبي ﷺ يُعَوِّدُ الحَسَنَ والحُسنِينَ وَيَقُولُ: ﴿إِنَّ أَبَاكُمَا كَانَ يُعَوِّدُ بِهِمَا إِسْمَاعِيلَ وإِسْحَاقَ،
 أَعُودُ بِكَلِمَاتِ اللهِ التَّامَّة مِنْ كُلَّ شَيْطَانِ وَهَامَّةٍ وَمِنْ كُلَّ عَيْنِ لِامَةً».

[خ (۲۲۷۱)، ت (۲۰۲۰)، (۲۰۲۷)، هـ (۲۰۲۰) من حدیث ابن عباس]

٨٩٣- «الكَرِيمُ ابنُ الكَرِيمِ ابنِ الكَرِيمِ ابْنِ الكَرِيمِ يوسفُّ بنُ يعـ قـ وبَ بنِ إسـ حَــاقَ بنِ إبَرَاهيمَ عليــهمُ السُّلامُ».

٨٩٤- «إِنَّمَا سُمِّيَ الخُصْنِ آنَّهُ جَلَسَ عَلَى فَرْوَةِ بَيْضَاءَ فَإِذَا هِيَ تَهْتَزُ مِنْ خَلْفِهِ خَصْرًاءً».

[خ (۲۴۰۲)، ت (۳۱۵۱) من حدیث ایی هریرة]

٨٩٥ «بلّغُوا عَنّي وَلَوْ آيَةً، وَحَدَّثُوا عَنْ بَنِي إِسْرَائِيلَ وَلاَ حَرَجَ، وَمَنْ كُذَّبَ عَلَيْ مُتَعَمَّدًا فَلْيَتَبَوا مَقْعُدَهُ مِنَ
 النّار،.
 النّار،.

٨٩٦ «إِنَّهُ قَدْ كَانَ فِيمَا مَضَى قَبْلَكُم مِنَ الأُمَمِ مُحَدَّثُونِ(١) وإِنَّهُ إِنْ كَانَ فِي أُمَّتِي هذه مِنْهم فَإِنَّه عُمَرُ بْنُ [ع (٢١٨٣ ٢٦١)، حم (٣٩٨/١) من حديث ابي هريرة]

٨٩٧- «إِنْ مِمَّا أَدْرِكَ النَّاسُ مِنْ كَلامِ النُّبُوِّةِ إِذَا لَمْ تَسَتَّحِ فَاصْنَعْ مَا شَيْتَ».

[خ (۲۱۳ ، ۲۲۸۳ ، ۲۱۲ )، د (۲۷۹۷)، هـ (۲۱۸۳) من حدیث عقبة بن عمرو]

٨٩٨- «بَيْنَمَا رَجُلُ يَجُرُّ إِزَارَهُ مِنَ الخُيلاءِ خُسِفَ بِهِ فَهُوَ يَتَجَلْجَلُ فِي الأَرْضِ إِلَى يَوْمِ القِيَامَةِ».

[خ (٥٧٩، ٣٤٨٠)، ت (٢٤٦١)، ن (٣٢٦٠) من حديث ابن عمر]

٨٩٩ «أَلاَ تَعْجَبُونَ كَيْفَ يَصْرُفُ اللَّهُ عَنِّي شَيْتُمَ قُرَيْشِ وَلَعْنَهُم ؟ يَشْتُمُونَ مُذَمَمًا وَأَنَا مُحَمَّدُ». [خ (٣٤٣٣)، ن (٣٤٣٨) من حديث ابي هريرة]

(١) رموز «دُرر البصار» (خ): البخاري، (م) مسلم، (د) لأبي داود، (ت) للترمذي، (ن) للنسائي، (هـ) لابن ماجه، (حم) لأحمد -: وهذه المجموعة من افراد البخاري.

٧) مغيون فيهما: أي ذو خسران فيهما حيث لا ينتفع بالصحة والفراغ كالمغبون في البيع.

(٤) شعف: جمع شعفة وهي رؤوس الجبال.

(٣) اعذر: الإعدار أزالة العدر، والمعنى أنه لم يبق له اعتدار.

(٦) الدلجة: سير اخر الليل

(٥) المشادة: المغالبة، والمعنى الشطح في الدين.

(V) الحُجْرِ: منازل أزواج النبي 😂،

## إعداد / مصطفى البصر

الحمد لله والصلاة والسلام على رسول الله، وعلى آله وصحبه ومن والاه، وبعد:

فقد تحدثنا في المقال السابق عن بعض فضائل سورة البقرة، وكان أخرها تعظيم الصحابة لها، واليوم نكمل - إن شاء الله تعالى - بقية فضائل هذه السورة الكريمة:

### ٦- تخصيصها مع الفاتحة بأنهما نوران:

روى مسلم في صحيحه عن عبد الله بن عباس رضى الله عنهما قال: بينما جبريل قاعدٌ عند النبي 😅 سمع نقيضًا من فوقه فرفع راسه فقال: هذا باب من السماء فُتح اليوم لم يفتح قط إلا اليوم: فنزل منه ملك فقال: هذا ملكُ نزل إلى الأرض لم ينزل قط إلا البوم، فَسَلَّم وقال: أنشر بنُورين أوتيتهما لم يؤتهما نبي قبلك: فاتحة الكتاب وخواتيم سورة البقرة، لن تقرأ بحرف منهما إلا أعطبتهُ..

قال القرطبي: قوله: «سمع نقيضًا من فوقه» أي صوتًا. والنقيض: صوتُ الباب عند فتحه- وقوله: «بنورين» أي: بامرين عظيمين، نيرين، تُبيِّن لقارئهما، وتنوره، وخُصَّت الفاتحةُ بهذا، لما ذكرناه: من أنها تضمنت جملة معانى الإيمان والإسلام والإحسان، وعلى الحملة: فهي آخذة بأصول القواعد الدينية.

وخُصئت خواتيم سورة البقرة بذلك؛ لما تضمنته من الثناء على النبي 攀 وعلى أصحابه رضي اللَّه عنهم، بجميل انقيادهم لمقتضاها، وتسليمهم لمعناها والتهالهم إلى الله، ورجوعهم إليه في جميع أمورهم، ولما حصل فيها من إجابة دعواتهم، بعد أن علموا فخفُّف عنهم، وغفر لهم ونُصروا، وفيها غير ذلك مما يطول تتبعه.

٧- كفاية أيتس منها لمن قراهما:

روى البخاري عن عبد الله بن مسعود رضى الله

عنه قال: قال النبي 🍩: «من قرأ بالأيتين من أخر سورة البقرة في ليلة كفتاه.

قال ابن حجر في الفتح (١٠/٨٠): قوله (كفتاه) أى أجزأتا عنه عن قراءة القرآن مطلقًا سواء كان داخل الصلاة أم خارجها، وقيل: معناه أجزأتاه فيما يتعلق بالاعتقاد لما اشتملتا عليه من الإيمان والأعمال إحمالاً، وقيل: معناه كفتاه كل سوء، وقيل: كفتاه شير الشيطان، وقيل: دفعتا عنه شير الإنس والحن، وقبل: معناه كفتاه ما حصل له بسببهما من الثواب عن طلب شيء آخر، وكأنهما اختصتا بذلك لما تضمنتاه من الثناء على الصحابة بجميل انقيادهم إلى الله وابتهالهم ورجوعهم إليه وما حصل لهم من الإحابة إلى مطلوبهم، وذكر الكرماني عن النووي أنه قال: كفتاه عن قراءة سورة الكهف وأية الكرسي، كذا نقل عنه جازمًا به، ولم يقل ذلك النووي وإنما قال ما نصه: قيل: معناه كفتاه من قيام الليل، وقيل: من الشيطان، وقيل: من الأفات ويحتمل من الجميع. هذا آخر كلامه. انتهى.

قال ابن حجر: «وعلى هذا فأقول: يجوز أن يراد جميع ما تقدم، والله أعلم».

وروى مسلم عن عبد الرحمن بن يزيد، قال: لقيتُ أنا مسعود الأنصاري عند البيت، فقلت: حديثً بلغنى عنك في الآيتين من سنورة البقرة. فقال: نعم، قال رسول الله 🐸: «الآيتان من أخر سورة البقرة،

من قراهما في ليلة كفتاه.

عن النعمان بن بشير أن رسول الله قال: «الآيتان ختم بهما سورة البقرة لا تقرآن في دار ثلاث ليال فيقربها شيطان». [اخرجه احمد والترمدي والنسائي والدارمي والبغوي في شرح السنة وصححه الحاكم ووافقه الذهبي]

من فوائد الأيتين من آخر سورة البقرة ا الآية الأولى وهي: ﴿ آمَنَ الرُّسُولُ بِمَا أُنزِلَ إِلَيْهِ مِن رُبَّه وَالْمُؤْمِنُونَ كُلُّ آمَنَ بِاللَّهِ وَمَالاَئِكَتِه وَكُـتُبِهِ

مَّ رَبِّهُ وَالْمُوسُولُ عَلَى الْمُلِيَّةِ وَأَلُوا سَمِعْنَا وَرُسُلِهِ لَا نُفْرَقُ بَيْنَ أَحَدِ مِّن رُسُلِهِ وَقَالُوا سَمِعْنَا وَرُسُلِهِ لَا نُفْرَقُ بَيْنَا وَإِلَيْكَ الْمُصِيرُ ﴾ [البقرة: ٢٨٥].

١- من فوائد الآية: أن محمدًا من مخلف بالإيمان
 بما أنزل إليه، ولهذا قال في: أشهد أني رسول الله،
 في قصة دين جابر رضى الله عنه كما في صحيح
 البخارى.

٣- ومنها: إثبات علو الله عز وجل، لأن النزول لا
 يكون إلا من أعلى، لقوله تعالى: ﴿ بِمَا أُنزِلَ إِلَيْهِ ﴾.

٤- ومنها: إثبات رسالة النبي : القوله تعالى:
 و أمن الرسُولُ ، وقوله تعالى: ﴿ بِمَا أُنزِلَ إِلَيْهِ مِن رُبُّه ﴾.

٥- ومنها: أن المؤمنين تبع للرسول في لقوله تعالى: ﴿ أَمَنَ الرَّسُ ولُ بِمَا أُنزِلَ إِلَيْهِ مِنْ رَبَّهِ وَالمُؤْمِنُونَ ﴾ وجه التبعية أنه ذكر ما أمن به قبل أن يذكر التابع - أي أنه لم يقل: «آمن الرسول والمؤمنون بما أنزل إليه»، وهذا يدل على أنهم أتباع للرسول في لا يستقلون بشريعة دونه.

آ- ومنها: أنه كلما كان الإنسان أقوى إيمانًا بالرسول الله كان أشد اتباعًا له، وجهه أنه تعالى قال: ﴿ بِمِا أُنزِلَ إِلَيْهِ مِن رُبِّهِ وَالْمُؤْمِنُونَ ﴾، يعني: والمؤمنون آمنوا بما أنزل على محمد في من ربه، وعليه فكل من كان أقوى إيمانًا كان أشد اتباعًا.

٧- ومنها: أن الإيمان بالرسل ليس فيه تفريق، لا نقول مثلاً: نؤمن بمحمد قولا نؤمن بعيسى لأن عيسى من بنى إسرائيل، ونحن لا نفرق بين الرسل

(لا نفرق) بقلوبنا والسنتنا (بين أحد من رسله)، فالكل عندنا حق، فمحمد وصادق فيما جاء به من الرسالة، وعيسى ابن مريم عليه السلام صادق، وموسى عليه السلام صادق، ووسلح عليه السلام صادق، ولوط عليه السلام صادق، وإبراهيم عليه السلام صادق، وهكذا، لا نفرق بينهم في هذا الأصر بينهم فيما كلفنا به: فنعمل بشريعة محمد وأما شريعة اولئك فما جاءت شريعتنا بخلافه فالعمل علي ما جاءت به شريعتنا؛ لأنه منسوخ، وأما ما لا يخالف شريعتنا فاختلف العلماء في العمل به، والصحيح أنه يعمل به، وبسط ذلك في أصول الفقه، والمحيح أن يعمل به، وبسط ذلك في أصول الفقه، والإنجيل الذي بايدي النصاري لا يوثق بهما، لأنهم ورقوا وبدلوا، وكتموا الحق.

٨- ومنها: أن من صفات المؤمنين السمع والطاعة، لقوله تعالى: ﴿ وَقَالُوا سَمِعْنَا وَاطَعْنَا ﴾ وهذا كقوله تعالى: ﴿ وَقَالُوا سَمِعْنَا وَاطْعَنَا ﴾ إلى الله ورَسُولِه لِيَحْكُم بِيْنَهُمْ أَن يَقُولُوا سَمِعْنَا وَأَوْلَئِكَ هُمُ المُقْلِحُ وَنَ (٥١) وَمَن يُطِع اللّهَ وَرَسُولَهُ وَيَحْشَ اللّهُ وَيَتَقَّه فَأُولَئِكَ هُمُ الفَائِزُونَ ﴾ ورَسُولَه ويَحْشَ اللّه ويَتَقَّه فَأُولَئِكَ هُمُ الفَائِزُونَ ﴾

والناس في هذا الباب على ثلاثة أقسام:

القسم الأول، من لا يسمع ولا يطيع، بل هو معرض، ولم يرفع لأمر الله ورسوله رأسنا.

القصم الثاني: من يسمع ولا يطيع، بل هو مستكبر، اتخذ آيات الله هزوا، كقوله تعالى: ﴿ وَإِذَا تُتُلَى عَلَيْهِ آيَاتُنَا ولَى مُسْتَكْبِرًا كَأَنَ لَمْ يَسْمَعُهَا كَأَنُ فِي أُذُنَيْهِ وَقُرًا فَبَشَرَّهُ بِعَذَابِ آليم ﴾ [لقمان: ٧]، ويقوله تعالى: ﴿ وَيَقُولُونَ سَمِعُنَا وَعَصَيْنَا ﴾ وهذا أعظم جرمًا من الأول.

القسم الثالث: من يسمع ويطيع وهؤلاء هم المؤمنون الذين قالوا سمعنا واطعنا، وقال الله سبحانه وتعالى فيهم: ﴿ وَمَن يُطعِ اللَّهُ وَرَسُولَهُ فَقَدْ فَأَزْ فَوْزُا عَظِيما ﴾ [الاحزاب ٧].

ومنها: أن كل أحد محتاج إلى مغفرة الله، لقوله تعالى: ﴿ غُفْرَائِكَ ﴾، فكل إنسان محتاج إلى المغفرة، ولهذا المغفرة - حتى النبي ﷺ محتاج إلى المغفرة، ولهذا

قال النبي الله عنه الله المناه ولا أنت يا رسول الله ؟ قال: «ولا أنا، إلا أن يتغمدني الله منه برحمة ". [رواه مسلم]

وقال اللَّه تعالى: ﴿ إِنَّا فَتَحْنَا لَكَ فَتُحَّا مُبِينًا (١)

لِيَغْفِرُ لَكَ اللَّهُ مَا تَقَدَّمُ مِن ذَنْبِكَ وَمَا تَأْخُرُ ﴾ [الفتح ٢٠١]. وقال تعالى: ﴿ فَاعْلَمْ أَنَّهُ لاَ إِلٰهَ إِلاَّ اللَّهُ وَاسْتُغْفِرْ لذُنْكَ وَللْمُؤْمِنِينَ وَالْمُؤْمِنَاتِ ﴾ [محمد: ١٩]، واعلم أن الإنسان قد يكون بعد الذنب أعلى مقامًا منه قيل الذنب، لأنه قبل الذنب قد يكون مستمرئًا للحال التي كان عليها، وماشيًا على ما هو عليه معتقدًا أنه كامل، وأنه ليس عليه ذنوب، فإذا أذنب، وأحس بذنبه رجع إلى الله، وأناب إليه وأخبت إليه فيزداد إيمانًا، يرتفع مقامه عند اللَّه، وهذا كثيرًا ما يقع، إذا أذنب الإنسان عرف قدر نفسه وأنه محتاج إلى اللّه ورجع إلى الله وأحس بالخطبيَّة، وأكثر من الاستغفار، وصيار مقامه بعد الذنب أعلى من مقامه قبل الذنب.

الآية الأخيرة من البقرة، وهي: ﴿ لاَ يُكَلُّفُ اللَّهُ نَفْسًا إِلاَّ وُسُعْهَا لَهَا مَا كَسَبَتَّ وَعَلَيْهَا مَا اكْتَسَبَتْ رَبُنَا لاَ تُؤَاخِذْنَا إِن نُسِينَا أَوْ أَخْطَأْنَا رَبُنَا وَلاَ تَحْمِلْ عَلَيْنَا اصْرًا كَمَا حَمَلْتَهُ عَلَى الَّذِينَ مِن قَبَّلْنَا رَبُّنَا وَلاَ ثُحَ مِلْنَا مِنَا لاَ طَاقَـةَ لَنَا بِهِ وَاغْفُ عَنَّا وَاغْـ فَرْ لَنَا وَارْحَمْنَا أَنْتَ مَوْلانَا فَانْصُرُنَا عَلَى القَوْمِ الْكَافِرِينَ ﴾

١- من فوائد الآية: بيان رحمة الله سيحانه وتعالى بعباده، حيث لا يكلفهم إلا ما استطاعوه.

٢- ومنها: إثبات القاعدة المشهورة عند أهل العلم وهي: لا واجب مع العجز، ولا محرم مع

٣- ومنها: أن الإنسان لا يحمل وزر غيره، لقوله تعالى: ﴿ وَعَلَنْهَا مَا اكْتُسَنَتْ ﴾.

٤- ومنها: يسر الدين الإسلامي، لقوله تعالى: وَ لَا يُكُلُّفُ اللَّهُ نَفْسًا إِلَّا وُسُعُهَا وَ.

فالقادر على القيام في الفريضة يلزمه القيام، والعاجز عن القيام يصلى قاعدا، والعاجز عن القعود يصلى على جنب، وكذلك القادر على الجهاد ببدنه يلزمه الجهاد ببدنه إذا كان الجهاد فرضًا، والعاجز لا يلزمه، وكذلك القادر على الحج بيدنه وماله يلزمه

أداء الحج ببدنه، والعاجز عنه ببدنه عجزًا لا يرحى زواله القادر بماله يلزمه أن ينيب من يحج عنه والعاجز بماله وبدنه لا يلزمه الحج.

٥- ومنها: أن للإنسان طاقة محدودة لقوله تعالى: ﴿ إِلَّا وُسْعُهَا ﴾ فالإنسان له طاقة محدودة في كل شيء، في العلم والفهم، والحفظ، فيكلف يحسب

٦- ومنها: رحمة الله سيحانه وتعالى بالخلق، حيث علمهم دعاء يدعونه به، واستجاب لهم إياه في قوله تعالى: ﴿ رَبُّنَا لَا تُؤَاخِذُنَا إِن نُسِينَا أَوْ أَخْطَأْنَا ﴾.

٧- ومنها: أن النسبان وارد على البشير، والخطأ وارد على البشير، وجهه قبوله تعالى: ﴿ رَبُّنَا لاَ تُؤَاخِذُنَا إِن نُسِينًا أَوْ أَخْطَأْنَا ﴿ فَقَالَ تَعِالَى: اقد فعلت، وهذا إقرار من الله سيحانه وتعالى على وقوع النسيان والخطأ من البشر.

٨- ومنها: امتنان الله على هذه الأمة برفع الأصار التي حملها على من قبلنا لقوله تعالى: ﴿ رَبُّنَا وَلاَ تَحْمِلْ عَلَيْنَا إِصْرًا كَمَا حَمَلْتُهُ عَلَى الَّذِينَ من قَبْلنًا ﴾ فقال الله تعالى: «فقد فعلت».

٩- ومنها: أن من كان قيلنا مكلفون بأعظم مما كلفنا به؛ لقوله تعالى: ﴿ رَبُّنَا وَلاَ تَحْمِلْ عَلَيْنَا إِصّْرًا كَمَا حَمَلْتَهُ عَلَى الدِّينَ مِن قَبَّلْنَا 6.

١٠- ومنها: أنه ينبغي للإنسان سؤال الله العفو؛ لأن الإنسان لا يخلو من تقصير في المأمورات، فيسال الله العفو عن تقصيره، لقوله تعالى: ﴿ وَاعْفُ عَنَّا ﴾ وسؤال الله المغفرة من ذنوبه التي فعلها؛ لقوله تعالى: ﴿ وَاغْفِرْ لَنَا ﴾ لأن الإنسان إن لم تُغفر له تراكمت عليه الذنوب، ورانت على قليه، وريما توبقه وتهلكه.

١١- ومنها: أنه ينبغي للإنسان أن يسال الله أن يرحمه في مستقبل أمره، فيعفو عما مضى ويغفر ويرحم في المستقبل لقوله تعالى: ﴿ وَ ارْحَمْنَا ﴾.

١٢- ومنها: أن المؤمن لا وليُّ له إلا ربه، لقوله تعالى: ﴿ أَنْتُ مَوْلَانًا ﴾.

إلى غير ذلك من الفوائد التي احتوت عليها الأنة. والله أعلم.

# خَاتُمُ الْأَنْبِيَاءِ وَالْمُرْسُلِينَ

الحمد لله وحده، والصلاة والسلام على من لا نبي بعده، وبعد:

فقد تحدثت في اللقاء السابق عن عموم بعثة النبي الله وشيء من عفوه ورحمته. وأواصل في هذا اللقاء الحديث حول هذا الموضوع فأقول:

أخرج البخاري في صحيحه عن أنس بن مالك - رضي الله عنه - قال: "كنت أمشي مع رسول الله وعليه بُرْدُ نجراني غليظ الحاشية، فادركه أعرابي فجبذه بردائه جبذة شديدة، حتى نظرت إلى صفحة عاتق رسول الله و - قد أثرت بها حاشية البرد من شدة جبذته، ثم قال: يا محمد، مُرْ لي من مال الله الذي عندك، فالتفت إليه رسول الله شم ثمر له بعطاء»، فهو هنا - و الم يقابل جفاء الأعرابي وشدته وقسوته عليه بما فعل، بل التفت إليه وضحك، وزاد على ذلك أن أعطاه شيئًا من المال.

وفي صحيح البخاري ومسلم عن جابر بن عبد الله - رضي الله عنهما - قال: غزونا مع رسول الله في غزوة قبل نجد، فأركنا رسول الله في في وادكثير في العَضاة الله فنزل رسول الله في تحت شجرة فعلق سيفه بغصن من أغصانها. قال: فعلق سيفه بغصن من أغصانها. قال: بالشجر. قال: فقال رسول الله في: "إن رجلاً بالشجر. قال: فقال رسول الله في: "إن رجلاً وهو قائم على رأسي فلم أشعر إلا والسيف مني وهو قائد على رأسي فلم أشعر إلا والسيف مني وال: قلت: الله، ثم قال في الثانية: من يمنعك مني مني وقال: قلت: الله، قم اله يعرض له رسول الله فها هو جالس»، ثم لم يعرض له رسول الله فها هو جالس»، ثم لم يعرض له رسول الله

أن ومع هذا العفو والصفح كان من الشجع الناس، بل إنه قد بلغ فيها مكانة عظيمة لم يصل إليها أفذاذ الأبطال كخالد بن الوليد وعلي بن أبي طالب وغيرهما ممن عرفوا بالبطولات والشجاعات النادرة، ففي صحيح مسلم عن أبي إسحاق قال: جاء محيح مسلم عن أبي إسحاق قال: جاء رجل إلى البراء فقال: أكنتم وليتم يوم حنين يا أبا عمارة ؟ فقال: أشهد على نبي الله عمارة ؟ فقال: أشهد على نبي الله ما وليّ، ولكنه انطلق أخ فًاءُ من الناس وحسنر أن من هذا الحي من هوازن وهم قوم رماة، فرموهم برَشْق من نبل، كأنها رجلٌ من جراد أن فانكشفوا، فاقبل القوم إلى رسول بغلته، فنزل ودعا واستنصر وهو يقود به بغلته، فنزل ودعا واستنصر وهو يقول:

# رحمة مِنْ رَبِّ الْعَالَمِينَ

الحلقة الثالثة

#### 34 0

## د. عبد الله شاكر الجنيدي نائب الرئيس العام

للحق، وطلبًا للنجاة من العذاب، وفورًا بالنعيم المقيم الذي أعده رب العالمين لمن آمن وصدِّق واتبع خاتم الأنبياء والمرسلين على، ولقد أخذ الله العهد الميثاق على جميع الأنبياء والمرسلين أن يؤمنوا بالنبي 🎏 إذا بعث فيهم، وأن هذا شيرع شيرعه وأوجيه على جميع من مضى من الأنبياء والأمم. قال تعالى: ﴿ وَإِذْ أَخَذَ اللَّهُ مِيثَاقَ النَّبِيِّسُ لَمَا آتَيْتُكُم مِّن كِتَاب وَحِكْمَة ثُمُّ جَاءَكُمْ رَسُولُ مُّصندًقٌ لمَّا مَعَكُمْ لَتُؤْمِنُنَّ بِهِ وَلَتَنصُّرُنَّهُ قَالَ أَأَقُّرَرُتُمْ وَأَخَذْتُمْ عَلَى ذَلِكُمْ إِصْرِي قَالُوا أَقْرِرْنَا قَالَ فَاشْهِ دُوا وَأَنَا مَعَكُم مِّنَ الشِّاهِدِينَ ﴾ [العمران: ٨١]. قال القاسمي رحمه الله: «اعلم أن المقصود من هذه الآيات تعديد تقرير الأشبياء المعروفة عند أهل الكتاب مما يدل على نبوة محمد 🐲 قطعًا لعذرهم وإظهارًا لعنادهم، ومن جملتها ما ذكسره الله تعسالي في هذه الآية، وهو أنه تعالى أخذ الميثاق من الأنبياء الذين أتاهم الكتاب والحكمة بأنهم كلما حاءهم رسول مصدق لما معهم، وإن كان ناسخًا ليعض

«أنا النبي لا كذب، أنا ابن عبد المطلب. اللهم نَزِّلْ نصرك». قال البراء: كنا والله إذا احمر الياس نتقى به، وإن الشجاع منا للذي يُصَاذِي بِه، يعني النبي 🍜 ، وهذا الجواب الذي أجاب به البراء - رضى الله عنه - من بديع الأدب، لأن تقدير الكلام: أفررتم كلكم؟ فيقتضى أن النبي 👺 وافقهم في ذلك، فقال البراء: لا والله ما فر رسول الله على، ولكن حماعة من الصحابة حرى لهم كذا وكذا(^)، وقول النبي 😻 - في الحديث عن نفسه: أنا ابن عبد المطلب، ونسب نفسه إلى حده دون أبيه؛ لأن شهرته بجده أكثر، وقد توفى عبد اللَّه شابًا في حياة أبيه عبد المطلب، وكان عبد المطلب مشهورًا شهرة ظاهرة شائعة، فإن قيل: كيف يقول النبي 📚: «أنا ابن عبد المطلب، مع أنه لا يجوز أن يضاف عيدٌ إلا اللّه عـز وجل؟ فالجـواب: إن هذا ليس إنشاءً، بل هو خبر، فاسمه عبد المطلب ولم يسمه النبي 🥸، ولا يعد هذا إقرارًا ولكنه خبر عن أمر واقع، والحديث يفيد أن النبي 🥸 ثبت في الميدان شبحاعًا قويًا، حتى ثاب إليه أصحابه، وقاتل بهم حتى انتصر نصرا ساحقًا على أعدائه، وأمسوا في قيضته، ولهذا الموقف نظيره في أحد أيضًا، ومثل هذه المواقف تدعو أصحاب البصائر إلى وجوب الإيمان برسالته واتباع دبنه توخئا

أحكامهم بما دلت الحكمة على اقتضاء الزمان ذلك، أمنوا به ونصروه أيضًا، ولا يمنعهم ما هم فيه من العلم والنبوة من اتباع شرعه ونصره، وأخبر أنهم قبلوا ذلك، وحكم بأن من رجع عن ذلك كان من الفاسقين...، وقد روى عن علي بن أبي طالب وابن عباس - رضي الله عنهما :-ما بعث الله نبيًا من الأنبياء إلا أخذ عليه الميثاق ولينصرنه، ومن أثر علي هذا فهم بعض ولينصرنه، ومن أثر علي هذا فهم بعض العلماء اختصاص هذا الميثاق نبينا كما نقل القاضي عياض في الشفاء عن أبي الحسن القابسي قال: اختص الله تعالى محمدًا عن في هذه الأبه تعالى محمدًا عن في هذه الأبه.

وقد غضب النبي 📚 حينما رأى في يد عمر بن الخطاب رضى الله عنه أوراقًا من التوراة وأخبر أنه لو اتبع أحد موسى -عليه السلام - بعد بعثته 😅 لكان من الضالين. ففي مسند أحمد عن عبد الله بن ثابت رضى الله عنه قال: جاء عمر بن الخطاب رضى الله عنه إلى النبي 😅 فقال: يا رسول الله، إني مررت باخ لي من بني قريظة فكتب لى جوامع من التوراة الا أعرضها عليك ؟ قال: فتغير وجه رسول الله 😂، قال عبد الله - يعنى ابن ثابت - فقلت: ألا ترى ما بوجه رسول الله 📚 ؟ فقال عمر: رضينا بالله تعالى ربًا وبالإسلام دينًا وبمحمد 📚 رسولاً. قال: فسرى عن النبي 🎏 وقال: «والذي نفسي بيده لو أصبح فيكم موسى ثم اتبعتموه وتركتموني لضللتم، إنكم حظى من الأمم وأنا حظكم من (1.) (Uin)

فالرسول 🎏 إذا هو النبي الخاتم الذي لو وجد في أي عصر لكان هو الواجب الطاعة والاتباع المقدم على غيره من جميع الأنبياء والمرسلين، وكان إمامهم لما اجتمعوا ببيت المقدس ليلة الإسراء، وقد أخبر الله في كتابه أن علماء أهل الكتاب يعرفون صحة ما جاء به الرسول 📚 كما يعرف أحدهم ولده ولكنهم يكتمون الحق مع وضوصه، قال تعالى: ﴿ الَّذِينَ آتَيْنَاهُمُ الكِتَابَ يَعْرِفُونَهُ كَمَا يَعْرِفُونَ أَبْنَاءَهُمْ وَإِنَّ فَرِيقًا مِّنْهُمْ لَيَكْتُ مُونَ الحَقِّ وَهُمْ يَعْلَمُونَ ﴾ [البقرة: ١٤٦]، وقد شهد بعض علماء أهل الكتابين بالنبوة والرسالة لرسول الهدى والرحمة 📚 واتبعوه ودخلوا في دينه، واكتفى هنا بذكر شهادة بعضهم، ففي البخاري عن أنس بن مالك رضى اللَّه عنه قال: بلغ عبد الله بن سلام مقدم النبي 🍩 -فأتاه فقال: إنى سائلك عن ثلاث لا يعلمهن إلا نبى، قال: ما أول أشراط الساعة ؟ وما أول طعام ياكله أهل الجنة ؟ ومن أي شيء ينزع الولد إلى أبيه ومن أي شيء ينزع إلى أخواله ؟ فقال رسول الله 😅: «خبرني بهن حبريل أنفًا ». فقال عبد اللَّه: ذاك عدو اليهود من الملائكة، فقال رسول الله 😂: «أما أول أشراط الساعــة فنار تحــشــر الناس من المشرق إلى المغرب، وأما أول طعام يأكله أهل الجنة فزيادة كبد الحوت، وأما الشبه في الولد فإن الرجل إذا غشى المرأة فسبقها ماؤه كان الشبه له، وإذا سبق ماؤها كان الشبيه لها». قال: أشهد أنك رسول اللَّه، ثم قال: يا رسول الله، إن اليهود قوم بهت إن علموا بإسلامي قبل أن تسالهم بهتوني

عندك، فجاءت اليهود ودخل عبد الله البيت، فقال رسول الله في: أي رجل فيكم عبد الله بن سلام وقلم قلوا: أعلمنا وابن أعلمنا وابن أعلمنا وأخيرنا وابن أخيرنا، فقال رسول الله في أفرأيتم إن أسلم عبد الله وقالوا: أعاده الله من ذلك، فخرج عبد الله إليهم، فقال: أشهد أن لا إله إلا الله وأشهد أن محمداً رسول الله في فقالوا: شرنا وابن شرنا ووقعوا فيه (١١).

وشهادة عبد الله بن سلام وهو من أعلام اليهود قبل إسلامه لمن أعظم الشهادات لنبينا على بالنبوة والرسالة، وقد بينت هذه الشهادة أن اليهود قوم بهت وأصحاب ضلالات وانحرافات استحقوا بها غضب الله عليهم، نعوذ بالله من الخذلان. وللحديث صلة إن شاء الله.

- (۱) البخاري كتاب اللباس (ج٠١/٢٧٥).
  - (٢) هي كل شجرة ذات شوك.
  - (٣) صلتا: بفتح الصاد وضمها، أي: مسلولاً.
- (٤) فشام السيف يعنى: غمده ورده في غمده.
- (٦) اخفاء من الناس وحسر؛ فسر في رواية اخرى بانهم شباب خرجوا مستعجلين ليس عليهم سنلاح ولا معهم دروع، وقد واجهوا قومًا رماة من المشركين.
- (٧) يعني كانها قطعة من جراد، قال في النهاية:
   الرجل بالكسر: الجراد الكثير.
  - (٨) انظر شرح النووي على مسلم جـ١١٧/١٢.
    - (٩) محاسن القاويل جـ٤ /٨٧٥ ٨٧٦ .
      - (۱۰) مسند احمد جـ١٤/٢٦٥، ٢٦٦ .
- (11) آخرجه البخاري في صحيحه كتاب آحاديث الإنبياء باب ١ جـ٢٦/٦٦ .

TO A CONTROL OF THE ALL OF THE AL

## دعوة للمشاركة صدقة جارية علم ينتفع بي بادراخي السلم وأختي السلمة

بالشاركة بجزء من مالك ومن الزكوات أو الصدقات لنشر التوحيد عبر مجلة التوحيد من خلال المساركة في الأعمال التالية:

- طباعة كتيب يوزع مع مجلة التوحيد مجاناً تتكلف النسخة خمسة وسبعين قرشا يطبع مين كل كتيب مائية وخمسون ألف نسخة.
- فشر تراث الجماعية مين خلال طبع المجلة وتجليده على المجلة وتجليده المحدد واحد أعدد واحد وذلك لعمل كرتونية كاملة ٢٤ سنة من المجلة. دعم مشروع المليون نسخية من مجلة التوحيد.
- نسخة من المجلة لكل خطيب من خطباء الأوقـــاف والأزهر تصله على عنوانه.

كما يمكنك المشاركة ودعم ذلك بعمل حوالة أو شبك مصرفي على بنك فيصل الإسلامي فرك القاهرة حساب رقم ١٩١٥٠٠ باسرم مجلة التوحيد الحمد لله، والصلاة والسلام على رسول الله، وعلى آله وصحبه ومن دعا بدعوته واهتدى بهداه، وبغد:

فإن الخطيب والواعظ له دور كبير وأثر بالغ في بيئته ومجتمعه وسامعيه وقومه، فهو قرين المربي والمعلم، ورجل الحسبة والموجّه، وبقدر إحسانه وإخلاصه يتبوأ من قلوب الناس مكانًا، ويضع الله له قبولاً قد لا يزاحمه فيه اصحاب الوجاهات ولا يدانيه فيه دوو المقامات، ومردُّ ذلك إلى حسن الإجادة، وجودة الإفادة والقدرة على التاثير المكسو بلباس التقوى والمُدَثَّر بدثار الإخلاص والورع.

وهذه كلمات في النموذج الأمثل في إعداد الخطبة وصفات الخطيب، وقد حرصت أن تكون شاملة لخصائص الخطيب والخطبة ووجوه التأثير في الخطبة وإحسان إعدادها مقدمًا لذلك بمقدمة في مهمة الخطيب الشاقة وتعريف الخطبة وأنواعها وبيان أثرها.

# اللاوي الأمثال الخمعاة

### الاستعداد الكافي للخطيب:

فضيلة الشيخ

مهمة الخطيب مهمة شاقة ولا ريب، مشقة تحتم عليه أن يستعد الاستعداد الكافي في صواب الفكر وحسن التعبير وطلاقة اللسان وجودة الإلقاء.

مطلوب من الخطيب أن يُحَدُّثُ الناسُ بما يمسُّ حياتهم ولا ينقطع عن ماضيهم، ويردهم إلى قواعد الدين ومبادئه، يبصرهم بحكمه وأحكامه برفق ويُعرفهم أثار التقوى والصلاح في الآخرة والأولى، مهمته البعد عن المعانى المكرورة وجالبات الملل.

الدعوة إلى التجديد والتحديث والبعد عن الدعوة إلى التجديد والتحديث والبعد عن المكرور، لا يغير من الحقيقة الثابتة شيئًا، وهي أن حياة الناس وأحوالهم في كل زمان ومكان صورة واحدة؛ من تصارع الغرائز، واضطراب النفوس، وغليان الأحقاد، وفي مقابل ذلك تلقي أحوالاً من البرود والانصراف والغفلة وعدم المبالاة.

و الخطيب عليه أن يُهَدَّئُ الثَّائر، ويبعث الفاتر، يطفئ ثورة الغريزة ويخفض حدة الأحقاد، ويشيع روح المودة، ويبث الإخلاص والتعاون.

نعم إن حياة الناس صورة معادة وتغيرات متناوبة، فأحداث الاس متناوبة، فأحداث الاس مي أحداث الأمس، والبواعث والمشيرات في الماضي هي ذاتها في الحاضر.

فإنسان الغابة هو إنسان المدنيّة، غير أن الأول يحارب بحجر والثاني يرمي بقنبلة، والأول قد يقتل واحدا أو اثنين، والثاني يقتل عشرات ومئات،

القوي في الغابة يستولي على مرعى أو بئر، أما قوي المدنية فيستولي على قطر بأكمله، ويأكل قوت شعب بجملته، وشعوب برمتها ويستبد بمصادر طاقة، وموارد حياة مصيرية.

طاقه، وموارد خياه متصوريد. إذا كان ذلك كذلك فكيف يكون الحال لو نجح الدعاة المصلحون في تهذيب الفرائز والتسامي بها.

إنَّ خطيب المُسجِّد وواعظ الجماعة أشد فاعلية في نفوس الجماهير من أي جهاز من أجهرة التوجيه والحكم في المجتمع سواء أكان واليا أو رجل عسكر أو حارس أمن، إن الجمهور قد يهابون أمثال هؤلاء لكنهم قد لا يحبونهم، أما الخطيب بلسانه ورقة جنانه وتجرده، يقتلع جذور الشر في نفس المجرم ويبعث في نفسه خشية الله، وحب إصلاح الضمائر، وإيقاظ العواطف النبيلة في أنفوس الأمة، وبناء الضمائر الحية، وتربية النفوس العالية في عمل خالص وجهد متجرد، يرجو ثواب الله ويروم نفع الناس.

ومن هذا فإنك ترى أن أداء الخطيب عمله علي ومن هذا فإنك ترى أن أداء الخطيب عمله علي وجهه يكسوه بهاءً وبشِّرًا، ويرفعه إلى مكان علي عند الناس.

ولت علم أن هذا ليس إطراءً ولا مديحًا، ولكنه تنبيه إلى شرف العمل ومشقته وعظم مسئوليته وثقل رسالته، وما تتطلبه من حسن است عداد وشعور صادق بالمسئولية.







وكيف لا يكون ذلك وهذه هي رسالة الأنساء والصديقين والصالحين وحسن أولئك رفيقًا، ولا غرابة أن يصادف إيذاءً وعداءً، وحسبه أن يكون مقبولاً عند الله والصفوة من عباد الله.

لا يقصد من الكتابة عن الخطابة وأسسها ومبادئها وأدابها، أن تكون مادة ليدرسها الدارس لتجعل منه خطيبًا مفوِّها ومتحدثًا مصقعًا، إن الكتابة والأبصاث والمناهج لا تجعل من العيي فصيحًا ولا اللسان المعقود طليقًا، ولكن هذه الكتابات والدراسات والبحوث نبراس ومنار يضيء لصاحب المواهب والاستعداد مشعلاً ينمى الموهبة ومصباحًا ينير السبيل فلا يكون حاطب ليل.

هذه الكتابات والبحوث يتكون منها علم بنبر الطريق ولا يحمل على السلوك، يرشد إلى الدرب ولا تقسر على السير.

وأنت خبير بأن السراج المنير لا يستفيد منه غير البصير، أما ذو الرمد فغير منتفع، وبكفيك إشبارة بأن الكاتب في علم الاقتصاد والعالم في أسسبه وقواعده قد يكون أقل الناس مالاً وأضعفهم

الخطية: يضم الذاء كلام منثور مسدوع ومرسل، أو مزدوج بينهما غايته التأثير والإقناع.

ويقصد بها هذا الخطب التي تلقى على المنابر يوم الجمعة، بقصد حمل الناس على الخدر، وترغيبهم فيه، وصرفهم عن الشر ودواعيه، وتبصيرهم بأحوالهم وواقع أمرهم حسب ما يقتضيه أمر الشرع.

والخطية من جانب الخطيب مقدرة على التصرف في فنون الكلم، مرماها التأثير في نفس السامع ومخاطبة وجدانه.

الدعوة إلى الصلاح والإصلاح، والاستمساك بأمور الشبريعة، وإقامة الحق والعدل، ونشبر الفضائل، وتسكين الفتن، وفضّ المشكلات، وتهدئة النفوس الثائرة، وإثارة النفوس الفاترة، ترفع الحق، وتخفض الباطل، هي صوت المظلومين، وواعظ الظالمين، ولسان الهداية، ولقد نادى موسى عليه السلام ربه: ﴿ قَالَ رَبِّ اشْرَحْ لِي صَدَّرِي (٢٥) ويسَرُّ لِي أَمْرِي (٢٦) وأَحْلَلْ عُقَدَةً مِن لَسَانِي (٢٧) يَفْقَهُوا قَوْلِي ﴾ [طه: ٢٥- ٢٨]، فجاء الجواب الرباني: وقد أوتيت سنولك يا موسني و (طه ٣٦).

والغرض هنا الإشارات إلى مجمل الأغراض، وسوف يُزاد الأمر بيانًا من خلال الحديث عن أنواع الخطب وخصائص الخطب المنبرية، والفقرة التالية في أثر الخطبة تعطى مزيد بسط في المقصود.

لا يكاد ينجح صاحب فكرة، أو ينتصر ذو حق، أو يقورُ داعية إصلاح إلا بالكلمة البليغة، والحجة الظاهرة، والخطبة الباهرة.

الخطيب المفوّه يلحق بحجته، ويسبق إلى

غابته، فبعلو سلطانه، ويتسع ميدانه.

ولهذا فإنَّ القائد المحنك في الجيش يتميز فيما بتميز بذراية لسانه وحسن خطايه، فيكون خطيبًا مصقعًا ولسنًا مفهوهًا، ولا يُذكر حين يُذكر إلا منذر الحيش نبينا محمد 🍩، ومن يعده خطباء أصحابه أبو بكر وعمر وعشمان وعلى، ثم من بعدهم من صالح سلف الأمة وأئمتها ممن علواً المنابر فاصغت لهم الآذان ودانت لهم الرقاب.

ولئن كانت الخطبة في بعض مساراتها طريقًا للمجد الشخصى في نيل غايتها وعظيم أثرها فإنها طريق للنفع آلعام والإصلاح الشامل.

والخطابة مظهر حضاري للمجتمع الراقي المستنسر، يعلو قدرها، ويروج سوقها برقي المجتمع، وانتشار الثقافة فيه، كما أنها تخبو حين ضعفه وذلته.

وثمت جانب في التأثير آخر ينبغي مراعاته، وهو أن تأثير الخطيب في سامعيه ليس بالإلزام او الإفحام، بل مردّه إلى إثارة العاطفة، وحمل السامع على الإذعان والتسليم، ولا يكون ذلك بالدلائل المنطقية تُساق جافة، ولا بالبراهين العقلية تقدم عارية، ولكنه بإثارة العاطفة ومخاطبة الوجدان.

ومن هنا فإنّ الخطيب قد يستغنى عن الدلائل العقلية ولكنه لا يمكن أن يستغنى عن المثيرات العاطفية، ولعلك تدرك أن أكثر ما يعتمد عليه الخطيب في حمل السامعين على المراد مخاطبة وحدانهم والتأثير في عواطفهم.

إنّ الخطيب المرموق - كما هو معلوم - ياخذ سامعيه باستدراجه اللبق وكلماته الساحرة وصبوته العذب المتردد انخفاضا وارتفاعا وإثارة وهدوءًا يُنشئ جوًا عاطفيًا مشحونًا، وهذا معين في التأثير لا ينضب ولا يُملِّ.

أما البراهين العقلية فجافة تجلب السامة.

وحينما يذكر خطاب العاطفة وأثرها فلا يخطر بالبال أن ذلك يعنى دغدغة العواطف بالكذب والتزييف، ومخالفة الأقوال للأفعال، فهذا حيله قصير بل ضعيف وام، وهذا ما سيبدو موضحًا في صفات الخطيب إن شاء الله تعالى.

الناظر في أغراض الخطبة ومقاصدها ومتطلبات المحتمع من ذلك يستطيع إدراك أنواعها، وهذا سردٌ لأهم أنواعها:

 ١- الخطب النيابية، وهي الخطب التي تكون في دور النيابة والشوري عاكسة ما يجري داخل هذه القاعات من مناقشات ومداولات وأسئلة واستجوابات مؤيدة ومعارضة.

٢- الخطب الانتخابية، وهي خطب تعد وتلقى من أجل الترشيح والتركية لشخص أو

حزب او مدادئ، مع ما بشتمل عليه ذلك من رد على المعارضين.

٣- الخطب الشقافية، وهي ما يلقي في النوادى الثقافية والأنشطة العلمية والجامعية وهي في العادة تتخذ مسارًا ثقافيًا وأدبيًا وعلميًا واحتماعيا وتوجيهيا بما يبتعد عن الأغراض السياسية والقضائية والوعظ، وتعلو النبرة فيها يما يعرف بالمعارك الأديسة بين المنتدبين حسب اتجاهاتهم الأدبية، شعرًا ونثرًا وتليدًا وجديدًا وهي في العادة خطب لطبقة مثقفة متادبة ذات تميز ثقافي خاص.

١- الخطب القضائية، ويظهر هذا النوع في دور القضاء وقاعات المحاكم، حين ينبري المدعون بالقاء حججهم والسعى في إثبات دعواهم، فيقابلهم المحامون بالدفاع عن موكليهم باسلوب خطابي بليغ مؤثر ذي الفاظ منتقاة وإلقاء متميز وحركات مدروسة.

٥- الخطب المسكرية، وهي ما يلقيه قائد العسكر على جنده وزمائه بغرض بث الروح المعنوية والقتالية فيهم وبيان شرف موقعهم وكرم موقفهم وشرح خططه العسكرية والميدانية

باسلوب انفعالي مؤثر.

٦- خطب المنبر والمواعظ، وهذا هو محل البحث والنظر والتفصيل هنا، وهذا النوع يتجلى في أبهي صوره وكامل هيئته وانتظام شكله في خطب الجمعة المنبرية، وهي خطب أسبوعية دورية تتخذ أغراضًا عدة وترمى إلى مقاصد متنوعة، نشير في هذا التعريف إلى نماذج منها، إذ من المعلوم أن هذه المقاصد والأغراض تتجدد وتتنوع حسب حاجات الناس وتغير الأحوال وتقلب الظروف ودواعي التذكير.

أغراض الخطب المنبرية:

من هذه الأغراض:

ا- تثبيت العقيدة وتقوية الإيمان.

ب- الدعوة إلى الإسلام والدفاع عنه وبيان

ح- خطب الإصلاح ومحاربة المنكرات.

د- خطب ذات موضوع خاص أو مسالة مفردة من مسائل الاسلام كالصلاة والصوم وحقوق الوالدين والجوار وحرمة الزنا والخمر والسرقة ونحو ذلك، مما مقصده التذكير والوعظ والتعليم،

ه- معالجة القضايا المستجدة بنظرة شرعية. ٧- انواع أخرى من الخطب؛ الأنواع السابقة ليست أنواعا حاصرة ولكنها تشيير إلى الأنواع الدارزة السائدة المتميزة في موضوعاتها ومقاصدها، وثمت أنواع أخرى للخطبة غير شبهیرة ذات موضوعات ومقاصد آخری، کخطب النكاح والصلح والمدائح والمراثى والمناسبات الاحتماعية والمحافل الشعيية.

وللحديث بقية إن شاء الله تعالى.

# الحلقة المحكول المحلي المحلقة المحلقة المحلقة المحلول المحلول المحلول المحلول المحلول المحلول المحلقة المحلقة



الحمد لله رب العالمين، والصلاة والسلام على أشرف المرسلين، وبعد:

تحدثنا في اللقاء السابق عن تعريف القياس لغة واصطلاحًا، وضربنا أمثلة بيّنا بها أركان القياس وكيفيته، وعن حجية القياس وضوابطه، ثم ذكرنا أن للقياس أقسامًا متعددة لعدة اعتبارات، أولاً: باعتبار العلة ينقسم إلى أقسام ثلاثة: قياس العلة، وقياس الدلالة، والقياس في

معنى الأصل، ونواصل البحث إن شاء الله.

#### ثانيا: القياس باعتبار قوته وضعفه:

 ١- القياس الجلي: وهو أقوى أنواع القياس ويسمى بمفهوم الموافقة، وهو ما قُطع فيه بنفي الفارق المؤثر بين الأصل والفرع، أو ثبتت العلة فيه بالنص أو الإجماع.

-إحراق مال اليتيم وإغراقه قياسًا على أكله في الحرمة الثابتة في قوله تعالى: ﴿ إِنْ الَّذِينَ يَأْكُلُونَ أَمْ وَالَ اليَتَامَى ظُلُمًا إِنْمًا يَأْكُلُونَ فِي بُطُونِهِمْ نَارًا وَسَيَصِلُونَ فِي بُطُونِهِمْ نَارًا وَسَيَصِلُونَ فِي بُطُونِهِمْ نَارًا

وكما قلنا هو اقوى أنواع القياس لكونه مقطوعًا به، وهو متفق عليه.

٢- القياس الخفي: وهو القياس الذي ثبتت علته بالاستنباط، أو هو ما لم يقطع فيه بنفي الفارق، ولم تكن علته منصوصًا عليها، أو مجمعًا عليها.

#### ثالثًا: تقسيم آخر للقياس باعتبار قوة العلة:

مبنى القياس - كما ذكرنا - اشتراك الفرع مع الأصل في العلة، إلاً أن العلة قد تكون في الفرع أقوى منها في الأصل أو أضعف منها أو مساوية لها، فننتج عن هذا ثلاثة أقسام:

#### ١- قياس الأولى:

وهو ما كانت علة الفرع أقوى منها في الأصل، فيكون ثبوت حكم الأصل للفرع أولى من ثبوته للأصل بطريق أولى.

مثال: قوله تعالى: ﴿ فَالاَ تَقُل لَّهُ مَا أُفُّ ﴾ [الإسراء: ٢٣].

فالنص يحرم التافيف للوالدين، والعلة هي ما في هذا اللفظ من الإيذاء، وهذه العلة موجودة في ضرب الوالدين أو سبهما بشكل أقوى وأشد مما في الأصل، فيكون تحريم ضرب الوالدين أو سبهما بالقياس على موضع النص، وبالنظر إلى أركان القياس الأربعة:

- ١- الأصل ( المقيس عليه ): التأفيف.
- ٢- الفرع (المقيس): الضرب أو السب.
  - ٣- حكم الأصل: النهى (التحريم).
    - ٤- العلة الجامعة: الإيداء.

٢- القياس المساوي: وهو ما كانت العلة التي بنى عليها الحكم في الأصل موجودة في الفرع بقدر ما هي متحققة في الأصل.

مُثال: قوله تعالى: ﴿ إِنَّ الَّذِينَ يَأْكُلُونَ أَمُّ وَالَّ الدِّ تَامَى ظُلْمًا إِنْمَا يَأْكُلُونَ فِي بُطُونِهِمْ نَارًا وَسَيَصُلُونَ سَعِيرًا ﴾ [الساء: ١٠].

فالنص يحرم أكل مال اليتيم ظلمًا، وإحراق مال اليتيم ظلمًا، وإحراق مال اليتيم ظلمًا يساوي واقعة النص والعلة (علة الحكم هي الاعتداء على مال اليتيم وإتلافه عليه)، فيكون حكم حرقه كحكم أكله ظلمًا، وتطبيق أركان القياس الأربعة:

۱- الأصل (المقيس عليه): الاعتداء على مال البتيم.

٢- الفرع (المقيس): حرق مال اليتيم.



- حكم الأصل: التحريم.

إيداء البيم في الاعتداء على
 إيداء البيم في الاعتداء على

٣- قياس الأدنى، وهو ما كان تحقق العلة في الفرع أضعف وأقل وضوحًا مما في الأصل، وإن كان الاثنان متساويين في تحقق أصل المعنى الذي به صار الوصف علته، كالإسكار، فهو علة تحريم الخمر وقد يكون على نحو أضعف في نبيذ أخر (كالبيرة مثلاً)، وإن كان في الاثنين صفة الإسكار.

رابعاً: تقسيم القياس باعتبار معله:

القياس في التوحيد والعقائد: اتفق أهل السنة على أن القياس لا يجري في التوحيد إن آدى إلى البدعة والإلحاد وتشبيه الخالق بالمخلوق وتعطيل أسماء الله وصفاته وأفعاله، وإنما يصح القياس في باب التوحيد إذا استدل به على معرفة الصانع وتوحيده، ويستخدم في ذلك قياس الأولى، لئلا يدخل الخالق والمخلوق تحت قضية كلية تستوي أفرادها (القياس الشمولي)، ﴿ وَلِلّه المثلُ الأَعْلَى ﴾ [النحل: ٦٠]، ولئلا يتماثلان أيضًا في شيء من الأشياء (القياس التمثيلي أو قياس المثل)، بل الواجب أن يُعلم أن كل كمال - لا نقص فيه بوجه ثبت للمخلوق فالخالق أولى به، وكل نقص وجب نفيه عن المخلوق فالخالق أولى بنفيه عنه (قياس الأولى).

### ٢- القياس في الأحكام الشرعية:

منع البعض إجراء القياس في جميع الأحكام الشرعية؛ لأن في الأحكام ما لا يعقل معناه فيتعذر إجراء القياس في مثله، وهذا غير صحيح، بل كل ما جاز إثباته بالنص جاز إثباته بالقياس، لأنه ليس في هذه الشريعة شيء يخالف القياس، قال شيخ الإسلام ابن تيمية: ومن كان متبحرًا في الأدلة الشرعية أن يستدل على غالب الأحكام بالنصوص و الإقيسة.

وقال ابن القدم: إنه ليس في الشريعة شيء يخالف القياس، ولا في المنقول عن الصحابة الذي لا يعلم لهم فيه مخالف، وأن القياس الصحيح دائر مع أوامرها ونواهيها وجودا وعدما.

خامسا تقسيم القياس باعتبار الصحة والبطلان

وينقسم إلى ثلاثة أنواع: صحيح وفاسد ومتردد بينهما:

الأول: القياس الصحيح: وهو ما جاءت به

الشريعة في الكتاب والسنة، وهو الجمع بين المتماثلين.

ويعرف ذلك إمّا بعدم وجود فارق مؤثر بين الأصل والفرع، ومثال الفارق غير المؤثر: وقوع الفارة في السمن، فإن النبي على قال: «القوها وما حولها وكلوا سمنكم».

فالأصل هي الفارة، ومثال الفرع الهرة، فإذا سقطت في سمن كان حكمها حكم الفارة، لأن الفارق بينهما غير مؤثر.

وإمّا أن يعلق الشارع الحكم على معنى مشترك، ومعنى ذلك أن ينص الشارع على حكم لمعنى من المعانى، ويحون ذلك المعنى موجودا في غيره، فإذا قام دليل على أن الحكم متعلق بالمعنى المشترك بين الأصل والفرع سوي بينهما (مثل حرمة الخمر لعلة الإسكار)، وكان هذا قياساً صحيحًا، ودائمًا القياس الصحيح يوافق دلالة النص، فلا يوجد نص يخالف قياساً صحيحًا.

الثاني: القياس الفاسد: وهو قياس يُعلم فساده، وهو مضاد للقياس الصحيح، ويعلم فساد القياس بأمور:

آ- تخصيص الحكم بمورد النص: ومثال ذلك أن الحج خُص بالكعبة، وأن صيام الفرض خُص به شهر رمضان، وأن الاستقبال في الصلاة خُص به الكعبة، وأن المفروض من الصلوات خُص به الخمس... وهكذا.

ب- أو إذا دل النص على فساده فهو فاسد.
 ج- أو إذا ألحق منصوص بمنصوص يخالف
 حكمه فقياسه فاسد.

 د- أو إذا سوى بين شيئين أو فرق بينهما، بغير الأوصاف المعتبرة في حكم الله ورسوله، فقياسه فاسد.

الثالث؛ القياس المتردد بين الصحة والفساد:

فلا يقطع فيه بالصحة أو الفساد، فهذا يُتوقف فيه حتى يتبين الحال، فيقوم الدليل على الصحة أو الفساد.

- فلفظ القياس إذن لفظ مجمل يدخل فيه الصحيح والفاسد، ولذلك لا يصبح إطلاق القول بصحته أو ببطلانه، ولهذا تجد في كلام السلف ذم القياس وأنه ليس من الدين، وتجد في كلامهم أيضا استعماله والاستدلال به، وهذا حق وهذا حق، فمراد من ذمه القياس الباطل (الفاسد)، ومراد من استعمله

واستدل به القياس الصحيح.

أدلة القياس:

أُولاً أدالة الكتاب: قال الله تعالى: ﴿ هُوَ الَّذِي اَدُي النَّهِ الدَّي الْمُولِ الْدَي الْمُولِ الْدَيْنِ كَفَرُوا مِنَّ أَهْلِ الكتّابِ مِن دِيَارِهِمْ لأَولِ الكَشَّرِ مَا ظَنَنتُمْ أَن يَخْرُجُوا وَظَنُّوا انَّهُم مَانِعتُهُمْ حُصُونَهُم مِن الله فَأَنَاهُمُ اللهُ مِنْ حَيْثُ لَمْ يَحْتَسِبُوا وَقَنْفُ فِي قُلُوبِهِمُ الرُّعْبَ يُخْرِبُونَ بُيُوتِهُم بأَيْدِيهِمْ وَأَيْدِي الْأَبْصَارِ ﴾ [العسر:٢].

في قوله تعالى: ﴿ فَاعْتَبِرُوا يَا أُولِي الْأَبْصَارِ ﴿.

- فالاعتبار في اللغة من العبور، ومنها عبرت النهر: أي انتقلت من جهة إلى الجهة الأخرى.

-الآية جاءت في الحديث عن بني النضير الذين كفروا بالله وحادوا الرسول على فأصابهم الله بما كفروا.

وجه الاستدلال: أن الله تبارك وتعالى يرشد عباده في كل زمان ومكان بأن عقوبة من كفر بالله وحاد الرسول عن أن يصيبه ما أصاب بني النضير، وهذا قياس واضح، لأن القياس هو إلحاق حكم الأصل بالفرع لعلة جامعة ببنهما.

الأصل (المقيس عليه): بنو النضير. الفرع (المقيس): الناس في كل زمان ومكان. حكم الأصل: العذاب والنكال.

العلة الحامعة: الكفر ومعاداة الرسول 🛎.

فمتى وجدت هذه العلة في الفرع الحق به حكم الأصل (وهذا يسمّى بالاستدلال بالمعين على العام).

-قــال الله تعــالى: ﴿ أَفَلَـمْ يَسِـيــرُوا فِي الأَرْضِ فَيَنظُرُوا كَيْفَ كَانَ عَـاقَيـةٌ الّذِينَ مِن قَبِّلِهِمْ دَمُّرِ اللّهُ عَلَيْهِمْ وَلِلْكَافِرِينَ أَمْثَالُهَا ﴾ [محمد: ١٠].

سوق الأيات التي تحمل القصص عن الأمم السابقة وما حاق بهم من عذاب بما كفروا بايات الله، إرشاد من الله تبارك وتعالى بالاعتبار بهم وعدم مماثلتهم، وإلا حاق بنا ما حاق بهم.

وقال تعالى: ﴿ كُمَّا بَدَأْنَا أَوْلَ خُلُقٍ نُعِيدُهُ ﴾ [الانساء: ١٠١].

ووجه الاستدلال: تشبيه إعادة الخلق بابتدائه. -وقال تعالى: ﴿ وَاللَّهُ الَّذِي أَرْسَلَ الرَّيَاحَ فَتُثِيرُ سَحَابًا فَسُقْنَاهُ إِلَى بَلَد مُيّتِ فَأَحُيْيِنَا بِهِ الأَرْضَ بَعْدَ مَوْتِهَا كَذَلِكُ النُّشُورُ ﴾ (فاطر: ١).

ووجه الاستدلال تشبيه إعادة الخلق بإحياء الأرض بعد موتها.

ونظير ذلك أيات كشيرة تأمر بالاعتبار

والاستفادة من الأمثال المضروبة وأخذ الأحكام منها، وأن للنظير حكم نظيره.

- ومن الأقيسة الصحيحة في القرآن، قوله تعالى: ﴿ إِنْ مَثَلَ عِيسَى عِنْدَ اللَّهِ كَمَثَلِ أَدَمَ خَلَقَهُ مِن تُرَاب ثُمُ قَالَ لَهُ كُن فَتَكُونُ ﴾ [ال عمران ٥٩].

وُذلك لما قال اليهود: إن عيسى لا يمكن أن تلده مريم إلا من رجل زنا بها، فقالوا لها: ﴿ يَا أُخْتَ مَارُونَ مَا كَانَ أَبُوكِ امُراً سَوَّء وَمَا كَانَتْ أُمُّك بَغِيًا ﴾ الدد ١٧٠.

فالله تعالى قاس لهم هذا الولد (عيسى عليه السلام) على آدم بجامع أن آدم لم يكن له أم ولا أب، فالذي خلق آدم بغير أبوين قادر على أن يخلق عيسى من أم بلا أب.

-كما استدل سبحانه بقياس الأولى واستدل بأن من خلق السـمـاوات والأرض لا يعـجـز عن خلق الإنسان الصغير بعد الموت:

قَالَ تعالى: ﴿ أَأَنْتُمْ أَشَدُ خَلُقًا أَم السُمَاءُ بَنَاهَا (٢٧) رَفَعَ سَمْكَهَا فَ سَوَّاهَا (٢٨) وَأَغْطُشَ لَيْلُهَا وَأَخْرَجَ ضُحَاهًا ﴾ [النازعات: ٢٧ - ٢٩].

وكذلك قوله تعالى في سورة يونس: ﴿ قُلُّ يُحْيِيهَا الَّذِي أَنشَاَهَا أَوْلُ مُرُّةٍ ﴾ جوابًا لمن قال ﴿ مَن يُحْيِيهَا النِّذِي أَنشَاهَا وَهِي رَمِيمُ ﴾.

ووجه الاستدلال بهذه الآية أن الله تعالى استدل على ما أنكره منكروا البعث بالقياس، فقاس سبحانه وتعالى إعادة المخلوقات بعد فنائها على بدء خلقها وإنشائها أول مرة، لإقناع الجاحدين بأن من قدر على بدء الخلق أول مرة قادر على أن يعيده، بل هذا أهون عليه.

فهذا الاستدلال بالقياس إقرار لحجية القياس وصحة الاستدلال به.

وهذه الآيات الدالة على حجية القياس أيدها في دلالتها أن الله سبحانه وتعالى في عدة آيات من آيات الأحكام قرن الحكم بعلته، مثل قوله تعالى في المحيض: ﴿ قُلْ هُو آذُى فَاعْتَ زِلُوا النَّسَاءَ في المحيض ﴾، وقوله في إباحة التيمم: ﴿ مَا يُرِيدُ اللّهُ لِيَجْعَلَ عَلَيْكُم مَنْ حَرَج ﴾. لأن في هذا إرشادا إلى أن الأحكام مبنية على المصالح ومرتبطة بالأسباب، وإرشاده إلى أن الحكم يوجد مع سببه وما بني

#### ثانيا ادلة السنة

وللحديث بقية إن شاء الله تعالى.

#### من فضائل الصحابة استخلاف أبي بكر رضي الله عنه

عن عائشة رضي الله عنها قالت: قال لي رسول الله عنها أبا بكر، أباك وأخاك، حتى أكتب كتابًا. فإني أخاف أن يتمنى متمن ويقول قائل أنا أولى. ويأبى الله والمؤمنون إلا أبا بكر، [رواه مسلم]

#### المناتا بالا الماحكم ومواعظ بالم

عن بلال بن سعد قال: إن المعصية إذا خُفِيت لم تضرُ إلا صاحبَها و إذا أُعْلِنَتْ فلم تُغَيِّرُ ضرَّت العامة. و في رواية ابن بشران: إن الخطيئة إذا خُفيت لم تضر إلا عاملِها و إذا ظهرت ضرَّت العامة.

وعن الحسن بن عبد العزيز الجردي قال: عاتب رجلُ اخاً له فقال: هل دللتني قطُّ على مريض هل دللتني قط على جنازة هل دللتني على خد ؟

وعن ابن المبارك قال: إنه ليعجبني من القراء كلُّ طلْق مِضْحَاك، فأما من تلقاه بالبشر و يلقاك بالعبوس - كانه يمن عليك بعمله - فلا أكثر اللهُ في القراء مثلًه.

[شعب الإيمان]

#### من جوامع الدعاء

عن شداد بن أوس قال قال رسول الله ﷺ:

«سيد الاستغفار أن تقول: اللهم أنت ربي لا إله

إلا أنت خلقتني وأنا عبدك وأنا على عهدك

ووعدك ما استطعت، أعوذ بك من شر ما صنعت،
أبوء لك يتعمتك على وأبوء بذنبي فاغفر لي فإنه
لا يغفر الذنوب إلا أنت، قال: "ومن قالها من
النهار موقدًا بها فمات من يومه قبل أن يمسي
فهو من أهل الجنة، ومن قالها من الليل وهو
موقن بها فمات قبل أن يصبح فهو من أهل

#### من نوركتاب الله الصير على الطاعات سبب لدخول الجنات

قال الله تعالى ﴿ وَالَّذِينَ صَبْرُوا ابْتِغَاءَ وَجُهُ رَبِّهِمْ وَأَقَامُوا الصَّلاةَ وَآنَفَقُوا مِمَّا رَزُقْنَاهُمْ سَرًّا

وَعَلَانِيةَ وَيَدْرَءُونَ بِالحُسْنَةِ السُيِّنَةَ أُولَئِكَ لَهُمْ عُقْبَى الدَّارِ (٢٢) جَنَّاتُ عَنْنَ يَدْخُلُونَهَا وَمَن صَلَحَ مِنْ آبَائِهِمْ وَآزُواجِهِمْ وَثَرَيَّاتِهِمْ وَالْلائِحَةُ يَدْخُلُونَ عَلَيْهِم مِّن كُلَّ بَابِ (٣٣) سَلامٌ عَلَيْكُم بِمَا صَبَرَتُمْ فَنِعْمَ عُقْبَى الدَّارِ ﴾ سَلامٌ عَلَيْكُم بِمَا صَبَرَتُمْ فَنِعْمَ عُقْبَى الدَّارِ ﴾ [الرح ٢:١٢]

#### من هدي رسول الله ﷺ من تجاوز عن المسر تجاوز الله عنه

عن أبي مسبعود أن رسول الله ﷺ قال:. حوسب رجل ممن كان قبلكم فلم يوجد له من الخير شيء إلا أنه كان رجلاً موسرًا و كان يضالط الناس و كان يامر

غلمانه أن يتجاوزوا عن المعسر وهو الذي عليه دين ولا يستطيع السداد، فقال الله عز و جل لملائكته: نجن أحق بذلك منه، تجاوزوا عنه.

[جامع الترمذي]

#### من دلائل النبوة الله يحفظ نبيه من إغواء الشيطان

عن أنس رضي الله عنه أن رسول الله عنه أثاه جبيريل وهو يلعب مع العلمان، فاخذه فصوعه، فشق عن قلبه، فاستخرج منه علقة، فقال هذا حظ الشيطان منك ثم غيسله في طست من ذهب بماء زمرم، ثم لأمه وأعاده في مكانه، وجاء العلمان يسعون إلى آمه (يعني ظئره) (مرضعته). فقالوا إن محمدا قد قتل، فاستقبلوه وهو منتقع اللون، قال أنس: فكنت أرى أثر المخيط في صدره.

رواه مسلم]

#### اعداد رعلاء خضر

لهما بياض اسنانك كشفا لك عما هنالك، ومتى لقيتهما بوجه عابس وقيت شرهما في فتح لك بذلك باب الشر ويغلق عنك باب الخير. [إغانة الليفان باختصار]

#### من الطب النبوي التلبينة

عن عروة ان عائشة زوج النبي ، كانت إذا مات الميت من أهلها، فاجتمع لذلك النساء، ثم تفرقن إلا أهلها وخاصتها، أمرت ببرمة من تلبيئة فطبخت، ثم صنع تريد فصئت التلبيئة عليها، ثم قالت: كان منها، فإني سمعت رسول الله تقول: (التلبيئة مُجمعة مريحة لفؤاد المريض، تذهب ببعض الحزن). التلبيئة: حساء يتخذ من دقيق الشعير وربما جعل بعسل أو لبن وشبهه باللبن لبياضه. و لماء الشعير منافع حمة لا تخفي على الإطباء.

#### أخطاء في العقيدة من أول الخلق؟

من الخطأ الاعتقاد أن الله تعالى خلق أول ما خلق نور محمد ته، و الأحاديث التي في هذا الباب أحاديث موضوعة وضعيفة؛ كحديث جابر: «أول ما خلق يا جابر نور نبيك» أو حديث «أول ما خلق الله نوري . قال السيوطي: في الحاوي: ليس له إسناد يعتمد عليه وحديث كنت نبيا و أدم بين الطين والماء قال السخاوي لم أقف عليه والصحيح أن اول مخلوق الماء ثم العرش ثم القلم وفي الصحيح أنه قال: كان الله ولم يكن شيئ قبله، وكان عرشه على الماء، وكتب في الذكر كل شئ وخلق السماوات والأرض قال ابن حجر: معناه أنه خلق الماء سابقًا ثم خلق العرش على الماء وقد وقع في قصة نافع بن زيد الصميري بلفظ: كان عرشه على الماء ثم خلق القلم فقال: اكتب ما هو كائن ثم خلق السماوات والأرض وما

و العرش. و الله أعلم.

#### من أداب الصحبة

عن الحسين الوراق قال: سالت أبا عثمان عن الصحبة فقال: الصحبة مع الله بحسن الأدب و دوام الهيبة، والصحبة مع الرسول صلى الله عليه و سلم باتباع سنته و لزوم ظاهر العلم، و الصحبة مع أولياء الله بالاحترام والحرمة، والصحبة مع الأهل بحسن الخلق، و الصحبة مع الإخوان بدوام البشر و الانبساط ما لم يكن إثما، والصحبة مع البهال بالدعاء لهم و الرحمة والصحبة مع البهال بالدعاء لهم و الرحمة عليهم و رؤية نعمة الله عليك أنه لم يبتلك بما أنلاهم به. [شعب الإيمان]

#### من آثار المعاصى

قال ابن القيم: ومن عقوباتها أنها

تنسي العبد نفسه فإذا نسي نفسه، (هملها وأفسدها واهلكها، قال تعالى: ﴿ وَلاَ تَكُونُوا كَالَّذِينَ نَسُوا اللَّهُ فَانَسَاهُمْ آنفُسَهُمْ أَنفُسَهُمْ الفَّاسِقُونَ ﴾ فلما نسوا ربهم أولئك هُمُ الفَّاسِقُونَ ﴾ فلما نسوا ربهم سبحانه نسيهم وأنساهم أنفسهم، ونسيانه سبحانه للعبد إهماله وتركه وتخليه عنه، وأما إنساؤه نفسه فهو إنساؤه لحظوظها العالية وأسباب سعادتها وفلاحها وأصلاحها، وهذا من أعظم العقوبة للعامة والخاصة، فاي عقوبة أعظم من عقوبة من أهمل نفسه وضيعها ونسي مصالحها وداءها ودواءها وأسباب سعادتهما وصلاحها وفلاحها وحياتها الأبدية في النعيم

#### من مكائد الشيطان

المقيم. [الحواب الكافي باختصار]

ومن مكايده: أنه يأمسرك أن تلقى المساكين ونوي الحاجات بوجه عبوس، ولا تربيهم بشرا ولا طلاقة فيطمعوا قبك ويتجرءوا عليك وتسقط مبيتك من قلوبهم، فيحرمك صالح أدعيتهم وميل قلوبهم إليك ومحبتهم لك، فيامرك بسوء الخلق، ومنع البشر والطلاقة مع هؤلاء، وبحسن الخلق والبشر مع أهل البدع أو النساء، فمتى كشقت

فيهن فصرح بترتيب المخلوقات بعد الماء



#### حدث في مثل هذا الشهر (جمادي الأخرة) غزوة العشيرة سنة ٢هـ

ثم خرج 🛎 في جمادي الآخرة في مائة وخمسين من المهاجرين يعترضون عبرا لقريش ذاهية إلى الشام . وخرج في ثلاثين بعيرا يتعاقبونها . فبلغ ذات العشيرة من ناحية ينبع . فوجد العير فاتته بأبام وهى التي خرجوا لها يوم بدر لما جاءت عائدة من الشام.

## زواج عثمان بام كلثوم بنت النبي ع

تزوج عثمان بن عفان أم كلثوم بنت رسول الله 🐸 بعد وفاة أختها رقية وأدخلت عليه في جمادي الآخرة من هذه السنة . [البداية والنهاية]

#### غروة ذات السلاسل سنة ٨هـ

وهى وراء وادي القرى وبينها وبين المدينة عشرة أيام وكانت في حمادي الأخرة سنة ثمان . قال ابن سعد : بلغ رسول الله 🛎 أن جمعا من قضاعة قد تجمعوا يريدون أن يدنوا إلى أطراف المدينة فدعا رسول الله 👺 عمرو بن العاص فعقد له لواءً أبيض وجعل معه راية سوداء ويعده في للاثمائة من سراة المهاجرين والأنصار ومعهم ثلاثون فرسنا وامره ان يستعين بمن مر به ، فسار الليل وكمن النهار فلما قرب من القوم بلغه أن لهم جمعا كثيرا فبعث إلى رسول الله 🎏 يستمده، فبعث إليه 🛎 أبا عبيدة بن الجراح في مائتين وعقد له لواء وبعث له سراة المهاجرين والأنصار وفيهم أبو بكر وعمر وأمره أن يلحق بعمرو وأن يكونا جميعا ولا بختلفا فلما لحق به أراد أبو عبيدة أن يؤم الناس فقال عمرو: إنما قدمت على مددا وأنا الأمير فأطاعه أبو عبيدة فكان عمرو يصلى بالناس وسار حتى وطئ بلاد قضاعة فدوخها حتى اتى إلى أقصى بلادهم . ولقى في أخر ذلك جمعا فحمل عليهم المسلمون فهربوا في البلاد وتفرقوا وبعث عوف بن مالك الأشجعي بريدا إلى رسول الله 🐸

فأخبره بقفولهم وسلامتهم وما كان في غزاتهم . .

فَانْدَهُ فَقَهِيهُ: وفي هذه الغزوة احتلم أمير الجيش عمرو بن العاص وكانت ليلة باردة فخاف على نفسه من الماء فتيمم وصلى بأصحابه الصبح فذكروا ذلك للنبي 🐲 فقال: 👊 عمرو صليت بأصحابك وأنت جنب، فأخبره بالذي منعه من الاغتسال وقال إني سمعت الله تعالى يقول: ولا تقتلوا أنفسكم إن الله كان بكم رحيما، فضحك رسول الله 👺 ولم نقل

#### ستخلاف الخليفة الراشد عمرين الخطاب رضى الله عنه سنة ١٣هـ

استخلف عمر بن الخطاب في يوم الثلاثاء لثمان بقين من جمادى الآخرة سنة ثلاث عشرة من الهجرة . ولى الخلافة بعهد من أبي بكر قال الزهري: استخلف عمر يوم توفى أبو بكر وهو يوم الثلاثاء لثمان بقين من جمادي الآخرة وقام بالأمر أتم قيام، وكثرت الفتوح في أيامه :ففي سنة أربع عشرة فتحت دمشق ما بين صلح وعنوة وحمص ويعليك صلحا والبصرة والأبلة كلاهما عنوة . [البداية والنهاية - تاريخ

#### وفاة الخليفة الجاهد الوليدين عبد الملك سنة ٩٦هـ

قال الذهبي: أقام الجهاد في أيامه وفتحت فيها الفتوحات العظيمة كأيام عمر بن الخطاب.إ.هـ ومع هذه الفتوحات العظيمة كان بختن الأبتام (يعني مجانا)، ويرتب لهم المؤدبين (المعلمين)، ويرتب الصحاب الأمراض المزمنة، من يخدمهم، وللأضراء (جمع ضرير وهو الأعمى) من يقودهم وعمر المسجد النبوي ووسعه، ورزق الفقهاء والضعفاء والفقراء وحرم عليهم سؤال الناس، وفرض لهم ما يكفيهم، وضبط الأمور أتم ضبط.

وقال ابن أبي علبة: رحم الله الوليد! وأين مثل الوليد افتتح الهند والأندلس وبني مسجد دمشق وكان يعطيني قطع الفضة أقسمها على قراء مسجد بيت المقدس. ولى الوليد الخلافة بعهد من أبيه في شوال سنة ٨٦ ، وفي سنة ٨٧ شيرع في بناء جامع دمشق وكتب بتوسيع المسجد النبوى وبنائه، وفيها فتحت بيكند وبخارى وسردانية ومطمورة وقميقم وبحيرة الفرسان عنوة .وفي سنة ٨٨ فتحت جرثومة وطوانة . وفي سنة ٨٩ فـتحت حـزيرتا منورقـة

وميورقة ، وفي سنة ٩١ فتحت نسف وكش وشيومان ومدائن وحصون من بحر أنربيجان . وفي سنة ٩٢ فتح إقليم الأندلس بأسره ومدينة أرماييل وقتربون. وفي سنة ٩٣ فتحت الدبيل وغيرها ثم الكرح ويرهم وباجة والبيضاء وخوارزم وسمرقند والصفد . وفي سنة ٩٤ فتحت كابل وفرغانة والشاش وسندرة وغيرها . وفي سنة ٩٥ فتحت الموقان ومدينة الباب وفي سنة ٩٦ فتحت طوس وغيرها .. ثم مات في نصف جمادي الآخرة من السنة نفسها وله ٥١ سنة ، بعد عشير سنوات هي عمر خلافته . رحم الله الوليد!

وأين مثل الوليد ععه إتاريخ الخلفاء انتثار الكواكب كيوم القيامة سنة ٢٠٠ه

وورد الخبر بانخساف جبل بالدِّيْنُور يعرف بالتل، وخروج ماء كثير من تحته أغرق عدة من القري، ووصل الخبر بانخساف قطعة عظيمة من حيل لينان وسقوطها في البحر، وورد كتاب من صاحب البريد يذكر أن بغلة وضعت فلوة، وفيها كثرت الأمراض والعلل والعفن، ببغداد في الناس، وكليت الكلاب والذئاب في البادية، وكانت تطلب الناس والدواب والبهائم فإذا عضت إنسانا أهلكته، ومدت دجلة مدا عظيما، وكثرت الأمطار، وتناثرت النجوم في ليلة الأربعاء لسبع بقين من جمادي الآخرة تناثرا عجيبا كلها إلى جهة واحدة نحو خراسان. [المنتظم لابن الجوزي]

بلاء شديد بذنوب الناس سنة ٢٢٢ هـ

قال ابن الجوزي في المنتظم: وفي شهر أيار تكاثفت الغيوم واشتد الحرُّ جدا فلما كان آخر يوم منه وهو الخامس والعشرون من جمادي الأخرة منها هاجت ريح شديدة جدا واظلمت الأرض واسودت إلى بعد العصر ثم خفّت ثم عادت إلى بعد العشباء الآخرة. [البداية والنهاية]

تحكم العبيديين الروافص في تعيير الأذان سنة ٢٦٠ هـ

أعلن المؤذنون في الجامع بدمشق وسائر مأذن الطد وسائر المساجد احي على خير العمل) بعد حي على الفلاح امرهم بذلك جعفر بن قلاح أول تائب للعبيديين على دمشق ولم يقدروا على مخالفته ولا وحدوا من المسارعة إلى طاعته بدا ، وفي يوم الجمعة الثامن من جمادى الآخرة أمر المؤذنون أن يثنوا الأذان والتكبير في الاقامة مثنى مثنى وأن

يقولوا في الاقامة حي على خير العمل فاستعظم الناس ذلك وصبروا على حكم الله تعالى، [البداية والنهاية]

عجيبة في وفاة يديع الزمان الهمداني سنة ١٩٨هـ

صاحب المقامات أحمد بن الحسين بن يحيى بن سعيد أبو الفضل الهمذاني الحافظ المعروف بسديع الزمان صاحب الرسائل الرائقة والمقامات الفائقة وعلى منواله نسج الحريري واقتفى أثره وشكر تقدمه واعترف بفضله وقد كان أخذ اللغة عن ابن فارس ثم برز، وكان أحد الفضلاء الفصحاء ، ويقال إِنَّهُ سُمُّ وَأَخَذَ سَكِتَةً فَدُّفَنَ سَرِيعًا ثُم عاش في قبره وسمعوا صراخه فنبشوا عنه فإذا هو قد مات وهو آخذ على لحيته من هول القير وذلك يوم الحمعة الحادي عشير من جمادي الأخرة منها رحمه الله تعالى . [البداية والنهاية]

عجانبوغرانبسنة ٨٤٤هـ

قال ابن الجوزي: وفي العشر الثاني من جمادي الأخرة ظهر وقت السحر كوكب له ذؤابة طولها في رأى العين نحو من عشرة أذرع وفي عرض نحو الذراع ولبث كذلك إلى النصف من رجب ثم اضمحل وذكروا أنه طلع مثله بمصر فملكت وخطب بها للمصريين وكذلك بغداد لما طلع فيها ملكت وخطب بها للمصريين، وفيها الزم الروافض بترك الأذان بحي على خير العمل وأمروا أن ينادي مؤذنهم في أذان الصبح بعد حى على الفلاح الصلاة خير من النوم مرتين وأزيل ما كان على أبواب المساجد ومساجدهم من كتابة محمد وعلى خير البشر ودخل المنشدون من ياب النصرة إلى باب الكرخ ينشدون بالقصائد التي فيها مدح الصحابة وذلك أن نوء الرافضة أضمحل لأن يني يويه كانوا حكاما وكانوا يقوونهم وينصرونهم فزالوا وبادوا وذهبت دولتهم وجاء بعدهم قوم أخرون . [البداية والنهاية]



الحمد لله والصلاة والسلام على رسول الله، وعلى أله وصحبه ومن والاه وبعد:

ففي سلسلة حديثنا عن الشيعة وخطرهم على الأمة تحدثنا في الحلقة السابقة عن اعتقاداتهم الفاسدة في صحابة رسول الله 🐲 وفي هذه الحلقة نتحدث عن صور من غلوهم في الأئمة، من خالال كتبهم وكالم شيوخهم، وذلك تحذيرًا للأمة وإبراءً للذمة، ولتستين سبيل المجرمين ليهلك من هلك عن بينة ويحيى من حي عن بينة، فنقول مستعينين بالله:

#### أولا: عصمة الأنمة عند الشيعة؛ والعلا والمالا على الأ

يعتقد الشيعة أن أئمتهم معصومون من جميع المعاصى صغيرها وكبيرها حتى السهو والنسيان، فإنهم معصومون من كل ذلك من ولادتهم إلى وفاتهم.

قال محمد رضا المظفر في كتابه عقائد الإمامية ص٩١: "ونعتقد أن الإمام كالنبي، يجب أن يكون معصومًا من جميع الرذائل والفواحش، ما ظهر منها وما بطن، من سن الطفولة إلى الموت عمدًا وسهوًا، كما يجب أن يكون معصومًا من السهو والخطأ والنسيان.

ويقول أيضًا: «بل نعتقد أن أمرهم أمر الله تعالى، ونهيهم نهيه، وطاعتهم طاعته، ومعصيتهم معصيته، ووليهم وليه وعدوهم عدوه، ولا يجوز الرد عليهم، والراد عليهم كالراد على رسول الله، والراد على الرسول كالراد على الله تعالى».

ويقول الخميني في كتابه الحكومة الإسلامية ص٩١: «نحن نعتقد أن المنصب الذي منحه الأئمة للفقهاء لا يزال محفوظا لهم، لأن الأئمة الذين لا نتصور فيهم السهو أو الغفلة، ونعتقد فيهم الإحاطة بكل ما فيه مصلحة للمسلمين، كانوا على علم بأن هذا المنصب لا يزول عن الفقهاء من بعدهم بمجرد وفاتهم. ويقول عالمهم الزنجاني في كتابه عقائد الاثني عشر ١٥٧/٢



ما نصه: اعتقادنا في الأنبياء والرسل والأئمة أنهم معصومون، مطهرون من كل دنس، وأنهم لا يذنبون لا صغيرا ولا كبيرا، ولا يعصون الله ما امرهم ويفعلون ما يؤمرون ومن نفى عنهم العصمة في شيء من أحوالهم فقد جهلهم، ومن حهلهم فهو كافر..

قال شيخ الإسلام ابن تيمية: «والقاعدة الكلية في هذا: الا نعتقد أن أحدًا معصوم بعد النبي 😻 بل الخلفاء يجوز عليهم الخطأ». [مقتاح السنة (١٩٦٦/١)] ثانيا: تفضيل الأنمة الاثنى عشر على الأنبياء

إنهم لا ينظرون إلى أهل البيت رضى الله عنهم كما ينظر إليهم أهل السنة، فأهل البيت عندهم هم الأئمة الاثنا عشر حيث يفضلونهم على الأنبياء نعم يفضلونهم على أنبياء الله عليهم السلام!!

يقول أحد مشايخهم وهو السيد أمير محمد الكاظمي القزويني في كتابه «الشيعة في عقائدهم وأحكامهم ص٧٣ : «الأئمة من أهل البيت عليهم السلام أفضل من الأنساء.

ويقول آية الله السيد عبد الحسين وهو أحد أعوان الخميني في كتابه (البقين ص٤٦): «وانمتنا الاثنا عشير عليهم السيلام أفضل من جميع الأنبياء باستثناء خاتم الأنبياء 👛 ولعل أحد أسباب ذلك هو أن اليقين لديهم أكثر».

والخميني (في كتابه الحكومة الإسلامية ص٥٢) يعتقد أن لهم مقامًا لا يصله ملك مقرب ولا نبي مرسل، وقد نقل عبارته غير واحد من كتاب ومفكري أهل السنة، وقبل هؤلاء شيخهم محمد بن على بن الحسين القمى الملقب عندهم بالصدوق في كتاب عيون اخبار الرضا وشيخهم محمد بن الحسن الحر العاملي في كتاب الفصول المهمة.

وهذا نص كلام الخميني فإن للإمام مقامًا

محمودًا، ودرجة سامية، وخلافة تكوينية تخضع لولايتها وسيطرتها جميع ذرات هذا الكون. وإن من ضروريات مذهبنا أن لأئمتنا مقامًا لا يبلغه ملك مقرب ولا نبى مرسل.

لاحظ أيها القارئ أن كالمهم كله مجرد زعم ليس فيه مقال الله أو قال الرسول.

ويقول العاملي النباطي البياضي في كتابه «الصراط المستقيم» (١٠١/١): في مساواة أمير المؤمنين لجماعة النبيين: «موسى أحيا الله بدعائه قُومًا في قُولِه تعالى: ﴿ ثُمُّ بِعَ ثُنَاكُمْ مِنْ بَعْدِ مَوْتَكُمْ ﴾ [البقرة: ٦٠]، وأحيا لعلى أهل الكهف وروي أنه أحيا سام بن نوح وأحيا له جمجمة الجلندي ملك الحيشة..

ويقول البياضي (١٠٢/١): «وعلىَ سلَّمتْ عليه الحيتان وجعله الله إمام الإنس والجان.

ويقول أيضًا في صراطه (١٠٥/١): «قال له أصحابه . أي عليّ .: إن موسى وعيسى كانا يُريان المعجزات فلو أريتنا شيئا لنطمئن إليه فأراهم عليه السلام جنات من جانب وسعيرًا من جانب وقال أكثرهم: سحر، وثبت اثنان فأراهم حصى مسجد الكوفة باقوتا فكفر أحدهما ويقى الأخر».

وفي الموضع المذكور من صراطه المستقيم!!! قال: «اختصم خارجي وامراة فعلى صوته فقال له عليه السلام: اخساً فإذا رأسه رأس كلب.

وقال البياضي (١٠٧/١): ﴿ لما رجع من صفين كلم الفرات فاضطربت وسمع الناس صوتها بالشبهادتين والإقرار له بالخلافة، وفي رواية عن الصادق عليه السلام عن آبائه عليهم السلام أنه ضربها بقضيب فانفجرت وسلمت عليه حيتانها واقرت له بأنه الحجة.

وأورد البياضي (١٠٥/١) رواية طريفة أيضا إليك نصها: «قال على لرجل قد حمل جروا: قد حمل هذا إسرائيليا فقال الرجل: متى صار الجُرَى (تصغير جرو وهو ولد الكلب) إسرائيليًا وقال عليه السلام: إن الرجل يموت في اليوم الخامس فمات فيه ودفن فيه فرفس عليه السلام قبره برجله فقام قائلا: «الراد على على كالراد على الله

ورسـوله فقال: عد في قبرك فعاد فانطبق

.adale

وهذه من المصائب والباليا التي أوردها زين الدين العاملي النباطي البياضي والتي لم ينكرها عليه آية الله المرعشي وهو أحد مراجع الشيعة المعاصرين وهو يقدم للكتاب ويترجم للمؤلف مما يدل على قبوله لها ولغيرها من الخرافات التي لم يتعقبه عليها.

فقال مابحًا كتاب الصراط المستقيم الذي أخذنا منه النقول السابقة: ومن أحسن ما رايته في هذا المضمار بحيث لا يُعد في عَدَه من النمط الأول والصف المقدم، هو كتاب الصراط المستقيم إلى مستحقي التقديم للعلامة البحاثة المتكلم النحرير الشيخ زين الدين أبي محمد علي بن يونس العاملي النباطي البياضي قدس الله لطيفه و أجزل تشريفه... ولعمري إنه الكتاب العجيب في موضوعه.

وصدق فهو كتاب عجيب بالفعل في ضلالاته وانحرافاته عن الصراط المستقيم الذي سمى به كتابه زورًا وبهتانًا.

#### ثالثًا: صفة خلق الأنمة عند الشيعة:

قال الخميني في (كتابه زبدة الأربعين حديثًا ص٢٣٢: «اعلم أيها الحبيب، أن أهل بيت العصمة عليهم السلام، يشاركون النبي في مقامه الروحاني الغيبي قبل خلق العالم، وأنوارهم كانت تسبح وتقدس منذ ذلك الحين وهذا يفوق قدرة استيعاب الإنسان، حتى من الناحية العلمية.

قال: وورد في النص الشريف بيا محمد، إن الله تبارك وتعالى، لم يزل منفردًا بوحدانيته، ثم خلق محمدًا وعليا وفاطمة، فمكثوا ألف دهر، ثم خلق جميع الأشياء، فأشهدهم خلقها، وأجرى طاعتهم عليها، وفوض أمورها إليهم، فهم يحلون ما يشاؤون أو يحرمون ما يشاؤون، ولن يشاؤوا إلا أن يشاء الله تعالى. ثم قال: يا محمد، هذه الديانة التي من تقدمها مرق، ومن تخلف عنها محق، ومن لزمها لحق، خذها البك يا محمد.

وسئل التبريزي في تعليقاته وقتاويه بـ٣ ص/٤٣: هل هناك خصوصية للزهراء عليها السلام في خلقتها؟

أجاب التبريزي: نعم، فإن خلقتها كخلقة سائر

وسئل المرجع الشيعي الميرزا حسن الحائري في كتابه الدين بين السائل والمجيب ج٢ ص١٤٠ ما حكم المتقدم على ضريح المعصوم (ع) في الصلاة، أي يكون الضريح خلف المصلي في داخل الحرم الشريف وما رايكم بالنسبة إلى الشهداء والصالحين من أبناء المعصومين وما الحكم إذا صلى جنب الضريح المقدس؟

أجاب الحائري: «لا يجوز التقدم على ضريح المعصوم في الصلاة، والصلاة باطلة، باتفاق من علماء الإمامية، لأن الحكم بعد وفاتهم كما كان حال حياتهم، وأما الصلاة أمام ضريح أبي الفضل العباس (ع) مثلا، خلاف احترامه، وجسارة بمقامه. ولا بأس بالصلاة في جانبي ضريح المعصوم، ما لم يتقدم على قبره المطهر الذي في داخل ضريحه......

#### رابعا: الشيعة يخلعون على أنمتهم صفات الألوهية

لم تتوقف ضلالات الشيعة عند جعل الأئمة فوق الأنبياء والرسل وأنهم معصومون متميزون في خلقتهم عن بقية البشر، بل وصل جرمهم إلى حد خلعوا فيه على أئمتهم صفات الالوهية فزعموا أنهم يعلمون أعمار الناس وأجالهم، وأنهم يعلمون علم ما كان وما يكون، ولا تخفى عليهم خافية، إلى غير ذلك من الطامات التي تزلزل لها قلوب الموحدين.

وفي هذه المسالة بالذات لن نكتب نقولاً عن هؤلاء الضائل من الشيعة لكثرتها لان جرمهم وضلالهم تكاد السماوات يتفطرن منه وتنشق الأرض وتضر الجيال هذا، ولكننا سنكتفي فقط ونطلب من القارئ الكريم أن يطالع بنفسه عناوين بعض الأبواب من فهارس الكتب المعتبرة عند الشيعة والتي تمثل الحجة لديهم، ليتعرف القارئ على مصائب القوم وعقائدهم الفاسدة، ونترك له الحكم في النهاية، وإلى البيان:

#### ا ـ بعض الأبواب من فهرس كتاب أصول الكافي للكليني ج11

باب أن الأئمة (ع) نور الله عز وجل. باب أن الآيات التي ذكرها الله عز وجل في كتابه هم الأئمة.

باب أن الأثمة (ع) إذا شاؤوا أن يعلموا علموا. باب أن الأئمة (ع) يعلمون متى يموتون وأنهم لا يموتون إلا باختيار منهم.

باب أن الأثمة (ع) يعلمون علم ما كان وما يكون وأنه لا يخفى عليهم شيء صلوات الله عليهم.

ياب أن الله عز وجل لم يُعلم نبيه علمًا إلا أمره أن يعلمه أمير المؤمنين (ع) وأنه كان شريكه في

باب أن الأئمة معدن العلم وشحرة النبوة ومختلف الملائكة.

ياب أن الأئمة (ع) عندهم حميع الكتب التي نزلت من عند الله عز وجل وأنهم يعرفونها على اختلاف السنتها.

باب أن الأئمة (ع) يعلمون جميع العلوم التي خرجت إلى الملائكة والأنبياء والرسل (ع).

٢ ـ بعض الأبواب في فهرس بحار الأنوار لخاتمة المجتهدين محمد باقر المجلسي جـ٢٢ - ٢٧ كتاب

ياب: أنه لا يحجب عنهم شيء من أحوال شبعتهم وما تحتاج إليه الأئمة من جميع العلوم، وأنهم يعلمون ما يصيبهم من البلايا ويصبرون عليها، ولو دعوا الله في دفعها لأجيبوا، وأنهم يعلمون ما في الضمائر وعلم المنايا والعلايا وقصل الخطاب والمواليد.

ياب: أن عندهم جميع علوم الملائكة والأنبياء، وأنهم أعطوا ما أعطاه الله الأنبياء، وأن كل إمام يعلم جميع علم الإمام الذي قيله، ولا يدقى الأرض

ياب: أنهم أعلم من الأنبياء عليهم السلام.

باب: أحوالهم بعد الموت وأن لحومهم حرام على الأرض وأنهم يرفعون إلى السماء.

باب: أن أسماءهم عليهم السلام مكتوبة على العرش والكرسى واللوح وحياه الملائكة وباب الجنة وغيرها.

باب: أنهم يقدرون على إحياء الموتى وإبراء الأكمه والأبرص وجميع معجزات الأنبياء عليهم

يان: أنهم عليهم السلام سخر لهم السحاب ويسر لهم الأسياب.

ياب: أنهم عليه السلام لا يحجب عنهم علم

السماء والأرض والجنة والنار، وأنه عرض عليهم ملكوت السموات والأرض ويعلمون علم ما كان وما يكون إلى يوم القيامة.

#### غلو الشيعة في قبور أنمتهم

٢. بعض أبواب من فهرس كتاب (كامل الزيارات) لأبي القاسم جعفر بن محمد بن قلوية.

الباب (٩١): ما يستحب من طين قبر الحسين عليه السلام وأنه شفاء.

الياب (٩٣): من أبن يؤخذ طبن قبر الحسين عليه السلام وكيف يؤخذ.

الباب (٩٤): ما يقول الرجل إذا أكل طبن قسر الحسين عليه السلام.

وقد صنّف شيخهم ابن النعمان، المعروف عندهم بالمفيد . وهو شيخ الموسوى والطوسى . كتانًا سماه: (مناسك المشاهد)!!، جعل قبور المخلوقين تُحج كما تحج الكعية.

وقد علم بالاضطرار من دين الإسلام أنَّ النبي لم يامر بما ذكروه من أمر المشاهد، ولا شرع لأمته مناسك عند قبور الأنبياء والصالحين، بل هذا من دين المشركين». [٧٤١-٤٧٤ منهاج السنة لابن تيمية]

وهكذا يظهر لك أن تأليه الأئمة وتقديس القبور والمشاهد ركن من أركان المعتقد الشبيعي، فالشبيعة أول من بنى مشاهد على القبور وجعلوها شعارهم.

فهؤلاء هم القوم وهذه عقائدهم أعاذنا الله منها ومنهم، وهم بذلك ﴿ يُضَاهِئُونَ قَوْلَ الَّذِينَ كَفَرُوا مِنْ قَتْلُ قَاتَلَهُمُ اللَّهُ أَنِّي يُؤْفَكُونَ ﴾ [التوبة:٣٠].

#### نداءالي دعاة التقريب

وفي الختام نقول لدعاة التقريب المتباكين على وحدة الأمة ما رأيكم بعدما قرأتم ما سطر في كتب القوم من ضلالات وانحرافات وشركيات؟، أما زلتم مصرون على دعوتكم إلى التقريب والوحدة، وأنه لا فرق بين شيعة وسنة، اترضون أن تتحد الأمة على ضلال فترضون بذلك الناس وتسخطون عليكم رب الناس، ما للعقول أبن ذهبت وما للتفكير كيف غاب.

إن وحدة الأمة لا تكون إلا في الاعتصام بالكتاب والسنة، يا دعاة التقريب اتقوا الله وكفاكم تزييفًا للحقائق وتضليلاً للأمة، فكلمة التوحيد قبل توحيد والله من وراء القصد. الكلمة. وقال تعالى في سورة الأعراف: ﴿ وَاسْئَلُهُمْ عَنِ القَرِيّةِ اللّهِ كَانَتُ حَاضِرَةُ البَحْرِ إِذْ يَعْدُونَ فِي السَّبْتِ إِذْ تَأْتِيهِمْ حَذَاكِ حِيتَانُهُمْ يَوْمَ سَبْتِهِمْ شُرِعًا وَيَوْمَ لاَ يَسْبُتُونَ لاَ تَأْتِيهِمْ كَذَاكِ نَبْلُوهُم بِمَا كَانُوا يَقْسُقُونَ (١٦٣) وَإِذْ قَالَتُ أُمَّةُ مَنْهُمْ لِمَ تَعِظُونَ قُومًا اللَّهُ مُهْإِكُهُمْ أَوْ مُعَذَّبُهُمْ عَذَابًا شَدِيدا قَالُوا مَعْذَرة إِلَى رَبُكُمْ وَلَعْلُهُمْ يَتَقُونَ (١٦٤) فَلَمًا نَسُوا مَا ذُكَرُوا بِهِ أَنْجَيْنَا الذِينَ يَنْهُونَ عَنِ السَّوَءِ وَتَخَذْنَا الذِينَ طَلَمُوا بِخَذَابِ بَبْيسِ بِمَا كَانُوا يَفْسُقُونَ (١٦٥) فَلَمًا عَتَوْا عَنِ مَا نُهُوا عَنْهُ وَلَعْلُهُمْ وَلَعْلُهُمْ فَيَ السَّوِءِ وَتَخَذْنَا الذِينَ طَلَمُوا بِخَذَابِ بَعْنِينَا الْذِينَ يَنْهُونَ عَنِ السَّوْءِ وَتَخَذْنَا الذِينَ عَلَمُوا عَنْمًا نُهُوا عَنْمًا فَهُوا عَنْهُمُ اللّهُمْ كُونُوا قِرُدَةُ خَاسِئِينَ ﴾ [الاعراف: ١٦٣-١٦].

هذه الآيات الكريمة جاءت في موضوع واحد وقصة واحدة وجاءت آيات سورة الأعراف تفصيلاً لما تقدم في آيات سورة البقرة، والقرية هي (آيلة) وهي التي يدعونها اليوم إيلات، والسؤال هنا المقصود به سؤال توبيخ وتقريع على عصيانهم لعلهم يتوبون أو يرجعون إلى الحق، ولا يعرضون أنفسهم لعقوبات الله التي نزلت باسلافهم السابقين، فهذا تقرير للحق الذي أنكره اليهود المعاصرون للنبي وتحذير لهم من كتمان الحق فيلحقهم من العقوبة ما نزل بإخوانهم الذين اعتدوا في السبت من قبل، وفي هذه القصة دليل من أدلة صدق النبي محمد الذي يجدونه مكتوبا عندهم في التوراة والذي يعرفونه كما يعرفون أبناءهم ولكنهم كتموا نبوته، كما كتموا هذه القصة لما فيها من عار وشنار لما حل نبسلافهم من سوء أعمالهم.

قال الإمام ابن كثير رحمه الله: "أي واسال- يا محمد - هؤلاء اليهود الذين بحضرتك عن قصة أصحابهم الذين خالفوا أمر الله ففاجأتهم نقمته على صنيعهم واعتدائهم واحتيالهم في المخالفة، وحذر هؤلاء من كتمان صفتك التي يجدونها في كتبهم لثلا يحل بهم ما حل بإخوانهم وسلفهم، وهذه القرية هي (أيلة) وهي على شاطئ بحر القلزم". اه.

وقال الإصام القرطبي رحمه الله: وهذا سؤال توبيخ وتقرير وكان كذلك علامة صدق النبي ، إذ أطلق الله تلك الأمور التي لا سبيل إلى معرفتها بغير الوحي، وكانوا يقولون: نحن أبناء الله وأحباؤه؛ لأنا من سبط إسرائيل ومن سبط موسى كليم الله ومن سبط ولده عزير فنحن أولادهم، فقال الله لنبيه سلهم - يا محمد - عن القرية، أما عذبتهم بذنوبهم عندما غيروا فروع الشريعة ، اهـ.

[تفسير القرطبي مع تصرف يسير]

وقال أيضًا في موضع آخر: «ورُوي في قصص هذه الآية أنها كانت في زمن داود عليه السلام وأن إبليس أوحى إليهم، فقال: إنما نهيتم عن أخذ الحيتان يوم السبت واتخذوا



الحياض فكانوا يسوقون الحيتان إليها يوم السبت فتبقى فيها فلا يمكنها الخروج فيأخذونها يوم الأحد، اهـ تفسير القرطبي.

قال ابن عباس رضى الله عنهما: «إن اليهود أمروا باليوم الذي آمرتم به وهو يوم الجمعة فتركوه واختاروا السبت فابتلاهم الله تعالى به وحرم عليهم الصيد فيه وأمرهم بتعظيمه فإذا كان يوم السبت شرعت لهم حيتانهم ينظرون إليها فإذا انقضى السبت ذهبت وما تعود إلا في السبت المقبل، وذلك بلاءً ابتلاهم الله به فذلك معنى قوله تعالى: ﴿ وَيَوْمَ لَا يَسْبِتُونَ لَا تَأْتِيهِمْ ﴾، وخلاصة ما تقدُّم أن الله سيحانه ابتلى أهل هذه القرية تمحيصا لهم واختبارا فكانت الأسماك تأتيهم يوم السبت من كل نوع وتشرع لهم برؤسها، وفي الأيام الأخرى لا يجدون في البحر أي نوع من السمك فاشتد الأمر عليهم، وكانت حياتهم تقوم على الصيد بسبب موقع القرية من شاطئ البحر الأحمر وهم في الأصل قد اختاروا يوم السبت وحرموا على أنفسهم العمل فيه فابتلاهم اللّه باختبارهم بما سبق.

#### موقف أهل القرية من هذا الابتلاء

۱- فرقة اعتدت واحتالت وفسقت وكانت هذه الأغلبية، فكانوا يحتالون بوضع شباك يوم الجمعة ليحبس فيها السمك ثم يتخذونه يوم الأحد أو يصنعون حياضًا أو أي حيلة أخرى.

٢- جماعة أخرى وهم الناجون أهل الأصر بالمعروف والنهي عن المنكر نصحوا هؤلاء وبينوا لهم سوء فعلهم وحذروهم من عاقبته وقاطعوهم في كل شيء بعدما وجدوا منهم إصرارًا.

٣- جـ ماعـة ثالثـة يئـست من النصح ومن إصلاح المعتدين، بل قالوا للناصحين كما حكى القرآن عنهم: ﴿ لِمَ تَعِظُونَ قَوْمًا اللَّهُ مُ هُلِكُهُمْ أَوْ مُعَذَّبُهُمْ عَذَابًا شَدِيدًا ﴾.

وقد رد الناصحون ردا فيه حكمة وعلم قالوا: ﴿ مَعْذَرَةُ إِلَى رَبَّكُمْ وَلَعَلَّهُمْ يَتَّقُونَ ﴾ يعني دعونا نستفيد فائدتين الأولى: نؤدي ما آمرنا الله به من الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر فقد أعذرنا بذلك. الثانية: لعل الموعظة تأتى بنتيجة مع واحد أو

أكثر، والله أعلم.

#### ماذا كانت النتيجة ؟

جاءت النتيجة كما أخبر الله - سبحانه وتعالى-: ﴿ فَلَمّا نَسُوا مَا نُكُرُوا بِهِ أَنجَيْنَا النَّينَ النَّينَ طَلَمُوا بِعَدَابِ يَنْهَ وَنَ عَنِ السُّوءِ وَآخَذُنَا النّينَ ظَلَمُوا بِعَدَابِ بِعَيْهَ وَنَ عَنِ السُّوءِ وَآخَذُنَا النّينَ ظَلَمُوا بِعَدَابِ بِئِيسٍ بِمَا كَانُوا يَفْسُقُونَ (١٦٥) فَلَمّا عَتَوْا عَن مّا نُهُوا عَنْهُ قُلْنَا لَهُمْ كُونُوا قِرَدة خَاسِئِينَ ، هذه كَانت النتيجة نجاة اهل الأمر بالمعروف، وعنب الله الظالمين المعتدين بعذاب بئيس ثم مسخهم قردة خاسئن.

قال الشيخ ابن عثيمين رحمه الله: قال الله لهم قولاً قدريًا (كونيًا): ﴿ كُونُوا قَرْدَةُ ﴾ لأن القرد أشبه ما يكون بالإنسان، وفعلهم الخبيث أشبه بالحلال: لأنه حيلة فالذي يراهم ظاهريًا يقول ما صادوا يوم السبت فالصورة تخالف الحقيقة فصارت العقوبة مناسبة تمامًا للعمل، هذا موقف الطائفة الناجية، والأخرى الهالكة.

#### موقف الطائفة الثالثة:

يرى بعض المفسرين: أنها لم تنج لأنها لم تنه عن المنكر فضلاً عن أنها لامت الناصحين لغيرهم.

ويرى جمهور المفسرين انها نجت، لانها كانت كارهة لما فعله العادون يوم السبت، ولم ترتكب شيئًا مما ارتكبوه، ويرى جماعة آخرى من العلماء أن الواجب السكوت عنهم كما سكت عنهم القرآن ومنهم الشيخ ابن عثيمين حيث قال رحمه الله: «فاختك العلماء: هل الطائفة الساكتة أُخذت بالعذاب أم أنها نجت والذي ينبغي أن نسكت كما سكت الله ويسعنا ما في كتاب الله عز وجل».

أخي القارئ الكريم: هذا عرض مجمل الحداث هذه القصة وما زلنا في حاجة إلى الخرى معها نتامل أحداثها جيدًا ونستخلص الدروس.

إن المتامل للآيات الست السابقة يجدها تسجل وتكرر على اليهود أوصاف (الظلم، والتبديل، والاعتداء، والفسق، والتناسي، والاستخفاف بنذر العذاب الشديد. وأخيرًا (العُثُو).

وللحديث بقية إن شاء الله تعالى.

# الرسول على وأصحابه والسين والسلف الصالح هم القدوة في الدين

الحمد لله والصلاة والسلام على رسول الله وعلى آله وصحبه ومن والاه، وبعد:

الرسول ﷺ هو القدوة في الدين، ثم أصحابه - رضي الله عنهم أجمعين - لأن الله تعالى زكاهم؛ ولأن الرسول ﷺ رباهم، وتوفي وهو عنهم راض، وهم حملة الدين علمًا وعملاً، فقد نقلوا لنا القرآن وسنة النبي ﷺ وعملوا بمقتضاهما، ولم تظهر فيهم الأهواء والبدع والمحدثات في الدين.

فإن الحق والهدى يدوران معهم حيث داروا، ولم يجمعوا إلا على حق، بخلاف غيرهم من الطوائف والمنتسبين للأشخاص والشعارات والفرق فإنهم قد يجتمعون على الضلالة.

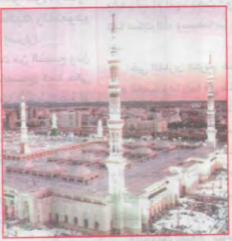
ثم السلف الصالح من: التابعين وتابعيهم، وأئمة الهدى في القرون الثلاثة الفاضلة، هم القدوة بعد الصحابة؛ لأنهم كانوا على منهاج النبوة وسبيل الصحابة لم يغيروا ولم يبدلوا.

وعلى هذا المنهج سار أئمة الدين، وأهل السنة إلى يومنا، وإلى أن تقوم الساعة، ملتزمين بما جاء في الكتاب والسنة، ومقتفين

سَبِيلِ الْمُؤْمِنِينَ ثُولَهِ مَا تَولَى وَنُصِيْهِ جَهَنَّمَ وَسَاءَتْ مُصِيرًا ﴾ [النساء: ١١٥].

وبذلك يتقرر أن سبُّ الصحابة والسلف

الصالح والطعن فيه، طعن في الدين الذي جاء طعن في الدين الذي جاء به النبي في كسما أنه خيانة للأمة وعامة المسلمين؛ لأنه طعن في عمد أهل الأهواء والبدع والافتراق إلى الطعن في والافتراق إلى الطعن في والسلف الصالح أو السلف المسالح أو والسلف المسالح أو بعضهم كما سيأتي بيانه.





#### اعداد

المنهج الحق، منهج السلف الصالح، أهل السنة والجماعة يقوم على: أن مصادر الدين: الكتاب والسنة، والإجماع (هو مبنى عليهما)، وما عدا ذلك فهو باطل؛ لأنه بموت النبي 👺 انقطع الوحي، وقد أكمل الله تعالى الدينَ، قال تعالى: ﴿ الْيَـوْمَ أَكُـمَلْتُ لَكُمْ دِينَكُمْ وَأَتَّهُ مُتُ عَلَيْكُمْ نِعْمَتِي وَرَضِيتُ لَكُمُ الإسْلامَ دينًا ﴾ [المائدة: ٣]، والرسول 👺 قد أدى الرسالة وبلغ الأمانة، وقال 😻: «تركت فيكم شيئين لن تضلوا بعدهما: كتاب الله وسنتي، ولن يتفرقا حتى بردا على الحوض».

[صحيح الجامع الصغير: ٢٩٣٤]

والدين الحق يقوم على التسليم لله تعالى؛ والتسليم يرتكز على: التصديق والامتثال، والاتباع لرسول الله 😻 وهو دين الله تعالى، أنزله على رسوله 👺 بالوحى وأكمله فليس

لأحد أن نُحْدث شيئًا زاعمًا أنه من الدين لأن النبي صلى الله عليه وسلم قال: «من أحدث في أمرنا هذا ما ليس منه فهو رد ". [متفق عليه]

فالدين كله عقيدة وشريعة، لا يجوز استمداده إلا من الوحى. والعقيدة هي أصول الدين وثوايته وقواطعه، وعليه فإن: مصادر تلقى العقيدة الحق، هي:

الكتاب، والسنة وإجماع السلف، وهذه هي مصادر الدين، ويتفرع من هذه القاعدة العظيمة الأصول التالية:

١- إذا اختلفت فهوم الناس لنصوص الدين، فإنَّ فَهُمَ السلف (الصحابة والتابعين ومن سلك سبيلهم) هو الحجة، وهو القول الفصل في مسائل الاعتقاد وغيرها لأنهم خيار الأمة، وأعلمها وأنقاها وقد أمرنا الله وأمرنا رسوله 🐲 بالاقتداء بهم، والرجوع إليهم، وتوعد من اتبع غير سبيلهم، وعليه فإن:

٢- منهج السلف في تقرير العقيدة يعتمد على الكتاب والسنة، ولذلك كان هو الأعلم والأسلم والأحكم، ويتمثل ذلك بأثارهم المبثوثة في مصنفاتهم، وفي كتب السنة والأثار.

٣- العقيدة توقيفية لا يجوز تلقيها من غير الوحى؛ لأنها غدي لا

تحيط بها مدارك البشير، ولا عقولهم ولا علومهم.

٤- العقيدة غيبية في تفاصيلها، فلا تدركها العقول استقلالاً، ولا تحيط بها الأوهام، ولا تدرك بالحواس والعلوم الإنسانية ولا غيرها.

٥- كل من حاول تقرير العقيدة واستمدادها من غدر مصادرها الشرعدة فقد افترى على الله كذبًا، وقال على الله بغير علم.



٦- كما أن العقيدة مبناها على التسليم والاتباع: التسليم لله تعالى، والاتباع لرسوله ﷺ.

قال الزهري: «مِنَ اللَّه - عز وجل - الرسالة، وعلى الرسول ﷺ البلاغ، وعلينا التسليم».

[البخاري ١٣/٨٠٥]

٧- الصحابة رضي الله عنهم وائمة التابعين وتابعيهم وأعلام السنة - السلف الصالح - كانوا على هدي رسول الله ﷺ، وسبيلهم هو سبيله المؤمنين، وأثارهم هي السنة والطريق المستقيم. قال الأوزاعي: «عليك بأثار من سلف، وإن رفضك الناس، وإياك وأراء الرجال، وإن رخرفوه لك بالقول، فإن الأمر ينجلي وأنت على طريق مستقيم». [رواه ابن عبد البر في جامع بيان العلم وفضله (٢٠٧٧, ٢٠٧٧)]

#### مصادر التلقى عند أهل الأهواء:

أما أهل الأهواء فقد تفرقت بهم السبل في مصادر تلقي الدين والعقيدة، وتنوعت مشاربهم ومصادرهم، فجعلوا من مصادر الدين وتلقي العقيدة:

العقليات والأهواء والآراء الشخصية،
 والأوهام والظنون وهي من وساوس الشياطين

وأوليائهم، ومن اتباع الظن وما تهوى الأنفس.

٢- الفلسفة وتقوم على أفكار الملاحدة والمسركين من الصبابئة واليونان والهنود والدهريين ونحوهم، والفلسفة أوهام وتخرصات ورجم بالغيب.

٣- عقائد الأمم الأخرى ومصادرها، مثل كتب أهل الكتاب وأقوالهم، والمجوس والصابئة، والديانات الوضعية الوثنية.

3- الوضع والكذب (لدى الرافضية والصوفية وغالب الفرق)، ومصدره الزنادقة ورؤوس أهل البدع، فإنهم يكذبون على النبي ورؤوس أهل المحابة والتابعين وأثمة الهدى وسائر الناس، ويضعون الأحاديث والروايات باسانيد وهمية ومختلقة.

الرؤى والأحالام والكشف والذوق (لدى الصوفية والرافضة ونحوهم)، ومصدرها الأهواء وإيحاء الشياطين.

٦- المتشابه والغريب والشاذ من الأدلة الشرعية واللغة وأقوال الناس.

 ٧- الاعتماد على آراء الرجال دون عرضها على الشرع أو القول بعصمتهم وتقديسهم.
 وللحديث يقية إن شاء الله.

> نبياء پيتيه<u>گل سلم</u>

الوجاء



تُعلن مجلة التوحيد عن وجود مجلدات للبيع وقد تقرران يكون سعر المجلد لأي سنة داخل مصر للأفراد والهيئات والمؤسسات ودورا لنشر ٧٠ جنيها مصريًا، ويتم البيع عنيها مصريًا، وفروع أنصار السنة الحمدية ١٨ جنيها مصريًا، ويتم البيع للأفراد خارج مصر بسعر ١٠ دولارات أمريكية، والهيئات والمؤسسات ودور النشر ٨ دولارات أمريكية.

لأول مرة نقدم القارئ كرتونة كاملة تحتوي على ٢٤ مجلدًا من مجلة التوحيد عن ٢٤ مجلدًا من مجلة

م ١٢٠ جنيه للكرتونة الأفراد والهيئات والمؤسسات داخل مصر.

۲۲۰ دولارا لن يطلبها خارج مصر شاملة سعر الشحن.

علمًا بأنّ منفذ البيع الوحيد في المركز العام هو الدور السابع بمقر مجلة التوحيد

Upload by: altawhedmag.com

#### الله حل وعلا حبي ستبر

عن يعلى بن أمية : أن رسول الله 📚 رأى رجلا يغتسل بالبراز بلا إزار فصعد المنبر فحمد الله وأثنى عليه ثم قال 👛 : ﴿إِنَّ اللَّهُ عَنْ وَجِلَ حَيِّي ستيريحب الحياء والستر فإذا اغتسل أحدكم

[اخرجه احمد وصححه الالباني برقم: ١٧٥٦ في صحيح الجامع] وعن سلمان رضى الله عنه قال: قال رسول الله 😅 : اإن الله تعالى حيى كريم يستحى إذا رفع الرحل إليه يديه أن يردهما صفرا خائبتين».

[اخرجه احمد والترمذي وصححه الشيخ الألباني برقم: ١٧٥٧ في

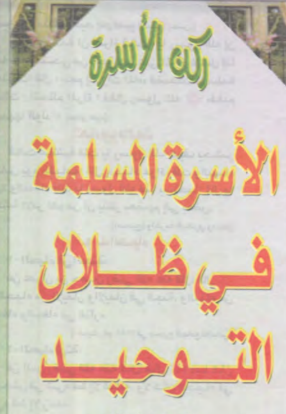
كما أن الحساء خلق كل دين : عن أنس وابن عباس مرفوعا إن «لكل دين خلقا »، وإن خلق الإسلام الحماء. [حسنه الالباني برقم: ٢١٤٩ في صحيح الجامع]

كيف نستحيى من الله؟

عن ابن مسعود رضى الله عنه، قال رسول الله 🛎 : «استحبوا من الله تعالى حق الحياء، من استحيا من الله حق الحياء فليحفظ الرأس وما وعي وليحفظ البطن وماحوى وليذكر الموت والبلي ومن أراد الأخرة ترك زينة الحياة الدنيا فمن فعل ذلك فقد استحيا من الله حق الحياء».

[اخرجه احمد والترمذي وحسنه الشيخ الالباني برقم: ٩٣٥ في

وقوله 🐲: «استحيوا من الله حق الحياء» أي حياء ثابتا ولازما صادقًا، قاله المناوي، وقيل: أي اتقوا الله حق تقاته «قلنا يا نبى الله إنا لنستحيى» لم يقولوا حق الحياء اعترافًا بالعجز عنه (والحمد لله) أي على توفيقنا به (قال: ليس ذاك) أي ليس حق الحداء ما تحسبونه، بل أن يحفظ جميع جوارحه عما لا يرضى (ولكن الاستحياء من الله حق الحياء أن تحفظ الرأس أي عن استعماله في غير طاعة الله بأن لا تسجد لغيره، ولا تصلي للرباء، ولا تخضع به لغير الله ولا ترفعه تكبراً. (وما وعي) أي ما حمعه الرأس من اللسان والعين والأذن كل ذلك تُحفظ عما لا يحل استعماله، (وتحفظ البطن) أي عن أكل الحرام (وما حوى) أي ما اتصل اجتماعه به من الفرج والرجلين واليدين والقلب فإن هذه الأعضاء متصلة بالحوف، وحفظها بأن لا تستعملها في المعاصى بل في مرضاة الله تعالى (وتتذكر الموت والبلي) بكسر الداء من بلي الشيء إذا صار خلقا متفتتا بعنى تتذكر صدرورتك في القدر عظامًا بالدة (ومن أراد الأخرة ترك زينة الدنيا) فانهما لا



الحياءمن الله

الحمد لله والصلاة والسلام على رسول الله 😅 ، وبعد

فإن الحياء من أعظم الأخلاق التي يتخلق بها المسلم ، بل هو قرين الأعمال حميعًا، ولذلك أكد عليه الإسلام، ونبه عليه الشرع في مواضع عديدة ، والله تعالى لا يستحيى من الحق ، والرسول 🐉 كان أشيد حياءً من العذراء في خدرها، والحياء خلقٌ ببعث على فعل الحسن وترك القسح.

وهو قسمان غريزى ومكتسب وكان رسول الله 👛 في الغريزي أشد حياءً من العذراء في خدرها، وفي المكتسب في الدروة العليا.



يجت معان على وجه الكمال <mark>حتى</mark> للأقوياء قاله القارىء.

وقال المناوي لأنهما ضرتان فمتى أرضيت إحداهما أغضبت الأخرى (فمن فعل ذلك) أي جميع ما ذكر فقد استحيا من الله حق الحياء.

[تحفة الأحوذي (جزء ٧ - صفحة ١٣١)]

#### الحياء أحد شعب الإيمان

قال رسول الله ﷺ: «الإيمان بضع وسبعون شعبة فأفضلها قول: لا إله إلا الله وأدناها إماطة الأذى عن الطريق والحياء شعبة من الإيمان».

[مسلم عن ابي هريرة]

\* لماذا ذكر الحياء من بين الشعب جميعا؟ والجواب لأن جميع الشعب من الحياء والحياء منها فكان الإيمان قرين الحياء يبقى ببقائه ويذهب بذهابه.

- عن ابن عمر مرفوعًا: ﴿إِنَّ الْحَيَّاءُ وَ الْإِيمَانَ قُرنا جميعًا فَإِذَا رَفْعُ أَحَدَهُمَا رَفْعُ الْآخَرِ».

[صححه الشيخ الالباني برقم: ١٦٠٣ في صحيح الجامع] ولذلك جعل النبي 🍩 فُقّد الحياء مسوعًا

لارتكاب أي منكر . روى أبو مسعود البدري مرفوعًا «إن مما أدرك الناس من كلام النبوة الأولى إذا لم تستح فاصنع ماشئت». [رواه البخاري]

- وعن ابن عمر أن رسول الله على مر على رجل من الأنصار وهو يعظ أخاه في الحياء، فقال رسول الله تن الدياء، فقال رسول الله تن الديمان، [متفق عليه]

وعن عائشة أن أسماء بنت يزيد سالت النبي عن غسل المحيض قال: «تأخذ إحداكن ماءها وسدرتها فتطهر إلى أن قال: ثم تأخذ فرصة ممسكة فتطهر بها «قالت أسماء: وكيف أتطهر بها «قالت سبحان الله تطهري بها . وسالته عن غسل الجنابة فقال: تأخذين ماءك إلخ فقالت عائشة: نعم النساء الأنصار لم يمنعهن الحياء أن يتفقهن في الدين. [أخرجه مسلم]

- عن عائشة أن أسماء سالت النبي على بمعناه قال: «فرصة ممسكة» قالت: كيف أتطهر بها؟ قال: «سبحان الله تطهري بها واستتري بثوب» وزاد وسالته عن الغسل من الجنابة فقال: «تأخذين ماءك فتطهرين أحسن الطهور وابلغه ثم تصبين على رأسك الماء ثم تدلكينه حتى يبلغ شؤون راسك ثم تقيضين عليك الماء» قال: وقالت عائشة نعم النساء نساء الأنصار لم يكن يمنعهن الحياء أن يسائن عن نساء الأنصار لم يكن يمنعهن الحياء أن يسائن عن

الدين وأن يتفقهن فيه. [قال الشيخ الألباني: (حسن)]

وعن أم سلمة أن امرأة قالت: يا رسول الله إن الله لا يستحي من الحق هل على المرأة غسل إذا احتلمت قال: «نعم إذا رأت الماء» فضحكت أم سلمة فقالت: أتحتلم المرأة ؟ فقال رسول الله ﷺ: «ففيم يشبهها الولد؟» [منف عيه]

#### الحياءويوماليعث

قالت عائشة قلت يا رسول الله كيف يحشر الناس يوم القيامة قال: «حفاة عراة» قلت والنساء قال: والنساء قلت يا رسول الله فما يستحيا قال يا عائشة الأمر أهم من أن ينظر بعضهم إلى بعض.

[(صحيح) وأخرجه البخاري ومسلم]

#### فوائدالحساء

#### ١- الحياء في الجنة:

عن عمران بن حصين رضي الله عنه قال: قال عنه الحياء من الإيمان والإيمان في الجنة، والبذاء من الجفاء والجفاء في النار».

[ حديث رقم: ٣١٩٩ في صحيح الجامع للإلباني]

٢- الحياء زينة:

عن أنس رضي الله عنه قال: قال ﷺ: «ما كان الفحش في شيء قط إلا شانه، ولا كان الحياء في شيء قط إلا زانه».

[حديث رقم: ٥٦٥٥ في صحيح الجامع للألباني]

٣- الحياء خيركله:

عن عمران بن حصين رضي الله عنه قال: قال عنه الحياء لا يأتي إلا بخير». [متفق عليه]

٤- الحياء يجلب رضا الله لأن الله يحب الحياء: عن أشج بني عصر قال: قال لي رسول الله ﷺ: «إن فيك لخلتين يحبهما الله عز وجل». قال قلت: وما هما» قال: «الحلم والحياء» قال قلت: قديمًا كانتا فيً أم حديثًا قال: «قديمًا» قال: الحمد لله الذي جبلني على خلتين يحبهما الله عز وحل.

[إسناده صحيح على شرط الشحيخين إلى اشتح بني عصر وهو صحابي نزل البصرة ومات بها، ويقال أشج عبد القيس واسمه المنذر بن عائذ بن المنذر]

- عن بهر بن حكيم عن أبيه عن جده أن رسول الله قال: «أحفظ عورتك إلا من زوجتك أو ما ملكت يمينك قيل: إذا كان القوم بعضهم في بعض؟ قال: إن استطعت أن لا يرينها أحد فلا يرينها »، قيل: إذا كان أحدنا خاليا قال: الله أحق أن يستحيا منه من الناس». [أخرجه أحمد والحاكم وحسته الشيخ الألباني برقم: الجامع]

#### امثلة في الحياء (حياء النبي المثلة في الحياء (حياء النبي

عن أبي سعيد الخدري رضي الله عنه قال: كان النبي ﷺ اشد حياءً من العذراء في خدرها.

[صحيح البخاري ومسلم]

(العذراء) البكر سميت بذلك لأن عذرتها وهي جلدة البكارة باقية. (خدرها) سترها وقيل الخدر ستر يجعل للبكر في جانب البيت . والتشبيه بالعذراء لكونها أكثر حياء من غيرها والتقييد بقوله (في خدرها) مبالغة لأن العذراء يشتد حياؤها في الخلوة أكثر من خارجها لأنها مظنة وقوع المعاشرة والفعل بها .

#### حياءالأنكار

قالت عائشة: يا رسول الله إن البكر تستحي قال: «رضاها صماتها». [منفق عنه]

حياء عثمان رضى الله عنه

87/0 – قال رسول الله 😸 آلا أستحي من رجل تستحي منه الملائكة ؟ – يعني عثمان –

[أخرجه مسلم وأحمد]

#### حياء المرأة السوداء

عن عطاء بن أبي رباح قال: قال لي أبن عباس: الله أريك أمراة من أهل الجنة قلت: بلى، قال: هذه المرأة السوداء أتت النبي فقالت: إن شئت صبرت وإني أتكشف فادع الله لي، قال: إن شئت صبرت ولك الجنة وإن شئت دعوت الله أن يعافيك، فقالت: أصب، فقالت إني أتكشف فادع الله أن لا أتكشف فعاله أن لا أتكشف فعاله الها. [أخرجه البخاري ومسلم]

(امرأة) قيل اسمها سعيرة الأسدية وقيل شقيرة (أصرع) يصيبني الصرع وهو علة في الجهاز العصبي تصحبها غيبوبة في العضلات وقد يكون هذا بسبب احتباس الريح في منافذ الدماغ وقد يكون بسبب إيذاء الكفرة من الجن (أتكشف) أي فأخشى أن تظهر عورتي وأنا لا أشعر (صبرت) على هذا الابتلاء (ولك الجنة) أي درجة عالية فيها بمقابل صدك.

وهذه عبرة للنساء، فهي امراة رغم مرضها وعذرها سعت واجتهدت في ستر نفسها وبدنها، والعجيب أن نساءٌ يجتهدون في كشف عوراتهن بلا عذر، فايتهما تستحق الجنة؛

#### حباء فاطمة بنت عنية بن ربيعة

عن عائشة قالت: جاءت فاطمة بنت عتبة بن ربيعة تبايع النبي الله فاخذ عليها ﴿ أَنْ لا يَسْرِكنَ بالله شيئًا ولا يزنين ﴾ الآية قالت: فوضعت يدها

على رأسها حياءً فأعجب رسولُ الله على ما رأى منها فقالت عائشة: أقري أيتها المرأة فوالله ما بايعنا الاعلى هذا قالت: فنعم إذا فبايعها بالآية.

#### دور المرأة السلمة في الجتمع

قال النبي في: «بلّغوا عني ولو آية». [صحيح البخاري (١٧٠/٣)]. وها هي امرأة ممن بايعن رسول الله على الإسلام وعلى آلا يعصين في معروف، توضح للمسلمات شيئًا مما أخذ عليهن من المعروف الذي لا تعصي فيه المرأة فتقول: «آلا نخمش وجهًا (أي عند المصيبة)، ولا ندعو ويلاً (وهي النياحة على الميت)، ولا نشق جيبًا (أي ثوبًا)، وألا ننشر شعرًا». [صحيح ابو داود ح١٢٠٠] إنها تقول ذلك لأن كثيرًا من النساء إذا أصابتها مصيبة لطمت الخدود وشقّت الجيوب، ودعت بدعوى الجاهلية.

والأمثلة من المسلمات المبلغات عن رسول الله اكثر من أن تُحصر، لكن يكفي أن تعلم المبلغة أن النبي على دعا لها بأن ينضر الله وجهها يوم تُنضر الوجوه، فقال: «نضر الله عبدًا سمع مقالتي فوعاها ثم بلغها عني، فرب حامل فقه غير فقيه، ورب حامل فقه إلى من هو أفقه منه».

#### [صحبح ابن حبان ج٢، ح٢٠٠، وانظر صحبح الجامع رقم (٣٧٦٥)] الراق السلمة وتجنبها الصنة، وثباتها عند وقوعها

هذه أم كلثوم بنت عقبة بن المعيط وضي الله عنها واسلمت بمكة وبايت ولم يتهيا لها هجرة إلى سنة سب صخروجها وإلى المدينة ومن صلح الله عنها وغمارة، فما زالا حتى قدما المدينة، أخواها الوليد وعمارة، فما زالا حتى قدما المدينة، فقالا: يا محمد في (أوق لنا) لنا بشرطنا وكان من الشروط في صلح الحديبية أن يرد النبي من من الشروط في صلح الحديبية أن يرد النبي من من مسلما إلى الكفار فقالت أم كلثوم: أتردني يا رسول الله إلى الكفار فقالت أم كلثوم: أتردني يا لي، وحال النساء في الضعف ما قد علمت فأنزل الله تعالى والرحيم والمنعة ما قد علمت فأنزل مهاجرات فام تحضوه ألا المنعة والا منان في ورسوله والإسلام ما خرجتن لزوج ولا مال فإذا ورسوله والإسلام ما خرجتن لزوج ولا مال فإذا قلن ذلك لم يرجعهن إلى الكفار. [سر اعلام السلاء (١٠٤٢)]

فأم كلثوم خشيت من الكفار أن يفتنوها في دينها، وأكدت لرسول الله على خشيتها بضعف النساء المعلوم، فأيد الله تعالى رأيها ورحم حالها وبارك فعالها وأنزل الفرج: ﴿ قَانَ عَلَمْ تُمُوهُنَ مُؤْمِنَاتَ فَلا تَرْجِعُوهُنَ إِلَى الْخُفُارِ ﴾.

لكن إذا وقعت الفتنة فما على المسلمة إلا الصبر والثبات والاستعانة بالله العظيم.

فها هي سمية أم عمار بن ياسر، سابعة سبعة في الإسلام، عذبها أبو جهل وطعنها في قُبلها بحربة، فمات، فكانت أول شهيدة في الإسلام، فكانوا يعذبونها وهي تأبى غير الإسلام، حتى قتلوها، وكان رسول الله على يمر بعمار وأمه وأبيه ياسر وهم يُعذبون بالإبطح مكان في أعلى مكة . في رمضاء مكة . حرها الشديد . فيقول: "صبرا أل ياسر،

فإن موعدكم الجنة». [الطبقات الكبرى لابن سعد (١٣٦/٤)]

ســمــيــةُ لا تبالي حين تَلقَى عـــذاب النُّكر يومَــا أو تلبــينا وتــابــى آن تـردَّدَ مــــــــا أرادوا وكــانت في عــدَاد الصــابرينا صيالنا الصفار

العلم خادم للدعوة إلى الله ومن أهداف أبناء السلف النبيلة في طلب العلم خدمة الدعوة الإسلامية؛

فلما كان طلبهم العلم من أجل الله وإعزاز دينه، وإعلاء كلماته وخدمة الدعوة الإسلامية؛ جعل الله تعالى البركة في علم هم وعملهم، فأنجزوا في الأوقات اليسيرة المهام الشاقة العسيرة.

فعن زيد بن ثابت قال: أمرني رسول الله المعنى أن أنعلم له كتاب يهود، قال: «إني والله ما أمن يهود على كتابي» قال: فما مر بي نصف شهر حتى تعلمته له. قال: فلما تعلمته كان إذا كتب إلى يهود كتبت البهم، وإذا كتبوا إليه قرأت له كتابهم.

[الترمدي (۲۷۱٥)]

ومما لا يخفى أن هذا الصحابي زيد بن ثابت الضحاك الأنصاري الخزرجي النجاري المقرئ الفرضي كاتب وحي النبي ، قبل أبوه يوم بعاث حرب كانت بين الأوس والخزرج - قبل الهجرة، فقدم النبي وزيد صبي ذكي نجيب وعصره إحدى عشرة سنة، فأسلم وأمره النبي أن يتعلم خط اليهود، فجود الكتابة، وكتب الوحي، وحفظ القرآن، وشهد الخندق وما بعدها، استدعاه الصديق لجمع القرآن فتتبعه؛ ثم عَيُنه عثمان لكتابة المصحف، وثوقًا بحفظه ودينه وأمانته وحسن كتابته، قرأ عليه القرآن جماعة؛ منهم ابن عباس وأبو عبد الرحمن السلمي. [تدرة الحفظ (١/ ٢٠)]

فلينظر الآباء كيف يعمل الصبي لخدمة دينه إذا وُجه توجيهًا صحيحًا، وتمت الاستفادة من طاقته منذ الصغر.

فاللهم ارحمهم رحمة واسعة، واجعل لأبنائنا في الأسوة بهم أوفر الحظ.

وهذا الصابوني الإمام العلامة القدوة المفسر المحدث شيخ الإسلام أبو عثمان إسماعيل بن عبد الرحمن... النيستابوري الصابوني، ولد سنة ثلاث وسبعين وثلاثمائة، وأول مجلس عقده للوعظ إثر قتل أبيه في سنة ثنتين وثمانين وهو ابن تسع

قال أبو بكر البيهقي: حدثنا إمام المسلمين حقًا وشيخ الإسلام صدقًا أبو عثمان الصابوني، ثم ذكر حكاية.

وقال عبد الله المالكي: أبو عثمان ممن شهدت له أعيان الرجال بالكمال في الحفظ والتفسير.

وقال عبد الغافر في السياق: الاستاذ أبو عثمان اسماعيل الصابوني، شيخ الإسلام المفسر المحدث الواعظ، أوحد وقته في طريقه، وعظ المسلمين سبعين سنة، وخطب وصلى في الجامع نحوا من عشرين سنة، وكان حافظا كثير السماع والتصانيف، حريصًا على العلم، سمع بنيسابور وهراة وسرخس والحجاز والشام والجبال، وحدث بخراسان والهند وجرجان والشام والثغور والحجاز والقدس، ورزق مقبولاً عند الموافق والمخالف، مُجمعًا على أنه عديم العز والجار، وسيف السنة ودامغ البدعة، وكان أبوه النظير، وسيف السنة ودامغ البدعة، وكان أبوه الإمام أبو نصر من كبار الواعظين بنيسابور، فَفتك المحلس الوعظ وحضره أثمة الوقت.

[سير اعلام النبلاء (۱۸ / ٤٠)]

يُرى مما سبق أن علم هذا الإمام ومنزلته كان نتيجة جهد ورعاية منذ الصغر.

فلينظر طلبة العلم إلى رحلة هذا الشباب الإمام في طلب العلم وتحصيله، ثم في تحديثه وتدريسه، وكم طاف هذا الفتى العالم بالبلدان العديدة يطلب العلم، ثم بعد ذلك طاف أيضًا بالأقطار الكثيرة محدثًا وداعية وواعظًا، وحدث الأئمة في عصره ووعظهم وله من العمر تسع سنين.

فلا إله إلا الله! ما هذه الهمة العالية والانقطاع للعلم من أجل خدمة الدعوة الإسلامية.

ولقد أعزه الله تعالى ورفع ذكره، فكان له العز والجاه في الدنيا والدين، وأتته الدنيا وهي راغمة. قال تعالى: ﴿ يَرْفَع اللهُ النّينَ آمَنُوا مِنْكُمْ وَالنّينَ أُوتُوا الْعُلْمَ دَرَجَاتِ ﴾ [الجابلة ١١].

والحمد لله رب العالمين.

الحمد لله وحده والصلاة والسلام على من لا نبى بعده، وبعد:

فإن الله تعالى ختم النبوة بالنبي محمد

وتلك إحدى العقائد الأساسية في الإسلام التي لا يصح إيمان العبد إلا بها، وهي من الأمور المعلومة من الدين بالضرورة، إلا أن هذه العقيدة تعرضت في القديم والحديث لكيد ماكر من أعداء الأمة الإسلامية

بشتى أساليب المكر والخداع، وصدق النبي 🍜: «لا تقوم

الساعة حتى يُبْعَثُ دجالون كذابون قريبًا من ثلاثين

كلهم يزعم أنه رسول الله». رواه البخاري ومسلم،

وفي رواية للترمذي وابن ماجه: «إنه سيكون في أمتي

ثلاثون كذابون كلهم يزعم أنه نبي».

وقد باءت محاولات مدعي النبوة بالفشل في القديم وأغلق الباب في وجوههم، وأصبحت قصصهم وأخبارهم تنقل في كتب النوادر- وأخبار الحمقى والمغفلين، بيد أنه في العصر الحاضر وجد ادعاء النبوة قبولاً عند بعض المسلمين لجهاهم وبعدهم عن شرع ربهم، ونجح الاستعمار وأعداء الدين في استدارج بعض أصحاب الدعوات الباطلة والفرق المنحرفة الكافرة، ومن هذه الفرق الضالة القاديانية والبابية والبهائية وبعض غلاة الصوفية، ومن ثم جاء هذا البحث

> ... ١- أدلة عقيدة ختم النبوة من القرآن والسنة. ٢- أقوال سلف الأمة في عقيدة ختم النبوة.

٣- موقف الأمة من مدعي النبوة.

٤- شبهات ترد على بعض العقول.

٥- البهائية الضالة وختم النبوة.

أولا: أدلة عقيدة ختم النبوة من القران والسنة

قوله سبحانه وتعالى: ﴿ مَا كَانَ مُحَمَّدٌ أَبَا أَحَدُ مُن رُجَالِكُمْ ولَكِن رُسُولَ اللَّهِ وَخَاتَمَ النَّبِيِّينَ ﴾ [الاجزاب: ١٠]، يقول شيخ المفسرين الطبري رحمه اللَّه: مما كان محمد أيها الناس أبا لزيد بن أيها الناس أبا لزيد بن حارثة، ولا لأحد من رجالكم، وإنه كان رسول الله وخاتم النبيين الذي رسول الله وخاتم النبيين الذي ختم النبوة فطبع عليها فلا





تفتح لأحد بعده إلى قيام الساعة..... ويقول ابن الجوزي رحمه الله: «من قرا خاتم بكسر التاء فمعناه: وخُتُمُ النبيين، ومن فتحها فالمعنى: أخر النبيين، وهذا فهم كل المفسرين من سلف الأمة من صدر الإسلام إلى اليوم.

٢- قـوله جِل شـانه: ﴿ قُلُ يَا أَيُّهَـا النَّاسُ إِنِّي رَسُولُ اللَّهِ إِلَيْكُمْ جَمِيعًا ﴾ [الأعراف: ١٥٨]، فعموم رسالته 🤝 من خصائصه 🐷 التي فضل بها على غيره من الأنبياء والرسل، يقول الحافظ ابن كثير رحمه الله: «يقول تعالى لنبيه ورسوله محمد 🝜 قل للناس جميعا الأحمر منهم والأسود والعربي والعجمى: إنى رسول الله إليكم جميعًا، وهذا من شرفه وعظمته 🥟 أنه خاتم النبيين ومبعوث إلى الناس كافة». أهـ. ويفهم من عموم رسالته 🧽 أنها خاتمة الرسالات وأخرها، فلا تحتاج البشرية بعده إلى دين حديد.

٣- قوله عـز وجل: ﴿ النِّـوْمَ أَكْمَلْتُ لَكُمْ دِينَكُمْ وَأَتُّمَ مْتُ عَلَيْكُمْ نِعْ مَتِي وَرَضِيتُ لَكُمُ الإسْلامَ دِينًا ﴾ [المائدة: ٣].

وهذا من أكبر نعم الله على عباده، حيث أكمل لهم سبحانه الدين فليسوا بحاجة إلى دين جديد، ولا إلى نبى بعد نبيهم 🥗، ومن ثم جعله سبحانه خاتم النبيين وبعثه إلى الثقلين الإنس والجن.

٤- قوله 🌅 : «أعطيت خمسًا لم يعطهن أحد من الأنبياء قبلي: نُصرت بالرعب مسيرة شهر، وجُعلت لى الأرض مسجدًا وطهـورًا، فـأيما رجل من أمـتي أدركته الصلاة فليصل، وأحلت لي الغنام ولم تحل لأحد قبلي، وأعطيت الشفاعة، وكان النبي ببعث إلى قومه خاصة وبعثت إلى الناس عامة.. [رواه البخاري]

وفي رواية مسلم وأحمد: «وختم به النبيون»، وهذا الحديث قال عنه الإمام السيوطي إنه بلغ حد التواتر، وهو يؤكد عقيدة ختم النبوة ويقررها في

٥- قوله 🐷 : «ذهبت النبوة وبقيت المبشرات». رواه أحمد وأبن ماجه، في روايات أخرى قيل: يا رسول الله، وما المبشرات، قال: «الرؤيا الصالحة براها المسلم أو تُرى له،

٦- قوله 🥌 : «أنا محمد وأنا أحمد وأنا الماحي الذي يمحو الله بي الكفر، وأنا الحاشير الذيّ يحشر النّاس على عقبي، وأنا العاقب، [رواه البخاري ومسلم]

والعاقب الذي لا نبي بعده. ثانيا: اقوال السلف في عقيدة ختم النبوة

١- قال عمر رضى الله عنه: «إن ناسًا كانوا يؤاخذون بالوحى في عهد رسبول الله 写 وإن الوحى قد انقطع وإنما نأخذكم الآن بما ظهر لنا من أعمالكم». [البخاري]

٢- قول أنس رضى الله عنه: «كان إبراهيم ابن النبي 🥌 قد ملاً الأرض ولو بقى لكان نبيًا، ولكن لم يبق لأن نبيكم أخر الأنبياء». [رواه أحمد في مسنده]

٣- زعم مسيلمة الكذاب الشركة في النبوة مع رسول الله 🚅 ، فتوجهت إليه سيوف الصحابة رضى الله عنهم: «قتلوا عشرة الاف من أتباعه واستباحوا دماءهم وأموالهم، وقد جاء في كتابه الذي بعثه إلى رسول الله 😂: من مسيلمة رسول الله إلى محمد رسول الله: سلام عليك، أما بعد: فإنى قد أشركت في الأصر صعك فإن لنا نصف الأصر ولقريش نصف الأمر ولكنْ قريشُ قوم لا يعدلون».

[البداية والنهاية لابن كثير ٥١/٥]

٤- إجماع الصحابة على أن الوحي قد انقطع بموت النبي 🍜:

٥- تهكم الصحابة رضى الله عنهم بالمتنبئين والدجالين الكذابين؛ فعندما طلب خالد بن الوليد رضى الله عنه من أصحاب طليحة الذين أسلموا وحسن إسلامهم أن يُسمعوه مما قال شبيئًا قالوا: إنه كان يقول: الحمام واليمام والصرد الصوام قد صمن قبلكم بأعوام ليبلغن ملكنا العراق والشيام».

[البداية والنهاية لابن كثير جـ٦ ص٢١٨] ثالثًا: موقف الأمة من مدعى النبوة

بعد أن عرضنا لبعض النصوص الشرعية من الكتاب والسنة لعقيدة ختم النبوة، وذكرنا بعض أقوال سلف الأمة حول تلك العقيدة، نعرض لأقوال بعض علماء الأمة لبيان مدى رسوخ تلك العقيدة عند المسلمين عبر العصور إلى اليوم.

١- قال البغدادي رحمه اللَّه: «كل من أقر بنبوة محمد أقر بأنه خاتم الأنبياء والرسل وأقر بتأييد شريعته وامتناع نسخها». [اصول الدين ص١٦٢]

 ٢- قال القاضي عياض رحمه الله: «أخبر 🐸 أنه خاتم النبيين لا نبي بعده وأخبر اللَّه تعالى أنه خاتم النبيين وأنه أرسل للناس كافة وأجمعت الأمة على حمل هذا الكلام على ظاهره وأن مفهومه المراد منه دون تأويل ولا تخصيص» [الشفا ٢٧١/٢]

٣- قال أبو يوسف - يعقوب بن إبراهيم -: «إذا خرج متنبئ وادعى النبوة فمن طلب منه الحجة بكفر لأنه أنكر النصوص وكذلك لو شك فيه».

٤- قال الباقلاني رحمه الله: «ويجب أن يعلم أن

نبينا محمدًا 🧓 مبعوث إلى كافة الخلق وأن شرعه لا نُنْسَخُ بل هو ناسخ لجميع من خالفه...

رابعا:شبهات ترد على بعض العقول

ولسائل أن يسال هل هناك فرق بين النبي والمحدُّث؟ حيث إن بعض الأحاديث أخبرت أن عمر بن الخطاب رضى الله عنه كان محدِّثًا، فعن أبي هريرة رضى الله عنه قال: قال 📚 : «لقد كان فيماً قبلكم من الأمم محدِّثون فإن بك في أمتى منهم أحد فإنه عمر»، رضى الله عنه. [رواه البخاري]

والمُحَدِّثُ هو الرجل الصادق الظن الذي يلقى في روعه الشيء فيجري الصواب على لسانه، بيد أن هناك فروقًا بين المحدّث والنبي، منها:

أن النبي يوحي إليه بوحي يعلم أنه وحي من اللَّه عز وجل، ولا يحتاج للتأكد من صحة ما أوحى إليه بعرضه على وحي سابق، وكذلك النبي معصوم فيما يخبر به عن الله عز وجل.

أما المحدث فرأيه يكون ظنًا لا علمًا، فقد كان عمر رضى الله عنه يقول: ﴿ لا يقولن أحد قضيت بما أراني الله، فإن الله عز وجل لم يجعل ذلك إلا لنبيه 🔄، وأما الواحد منا فرأيه يكون ظنًا ولا يكون علمًا..

فالمحدث يعرض كلامه على الكتاب والسنة فهما الميزان لصحة ما قال، لذا فإن عمر رضى الله عنه النبي 🎥 لمَّا مات أنكر موته، فلما سمع الصديق رضى الله عنه يقرأ: ﴿ وَمَا مُحَمِّدُ إِلَّا رَسُولُ قَدْ خَلَتْ مِن قَبِّلِهِ الرُّسِئُلُ آفَإِن مَّاتَ أَوْ قُتِلَ انْقَلَبْتُمْ عَلَى أَعْقَابِكُمْ وَمَن يَنْقَلِبُ عَلَى عَقِيبُهِ فَلَن يَضُرُّ اللَّهُ شَيْئًا وسَيَجْزى اللَّهُ الشَّاكِرِينَ ﴾ [ال عمران: ١٤]، عاد إلى صوابه ورجع عن قوله إلى ما سمع من كتاب الله.

وفي صلح الحديبية قال رضى الله عنه: ما زلت

أتصدق وأصوم وأصلى وأعتق من الذي صنعت يومئذ مخافة كلامي الذي تكلمت به.

وقد يرد على البعض شبهة نزول عيسى عليه السالام وهو نبي، فيما معنى قوله 🐸 : الا نبي بعدي. والجواب: أن عيسى عليه السلام عند نزوله إنما ينزل متبعا لشريعة النبي محمد 🍜 ويصلي صلاة المسلمين مأمومًا خلف إمامهم ليبين ذلك المعنى من أول وهلة.

#### خامسا البهائية الضالة وعقيدة ختم النبوة

ومن الفرق الضالة التي شذت عن الصراط المستقيم وتخبطت في ظلمات الجهل والكفر، البهائية حيث ذهب مؤسسها إلى أنه نبي يوحي إليه بعد رسول الله 😅 مستندًا إلى تفسير للقرآن تفسيرًا باطنًا، وزعم أيضًا أن اللَّه أوحى إليه كتاب الأقدس، وهو عبارة عن أفكار صوفية يهيم بها صاحبها في أودية الخيال، فمن خرافاته في أول الاقدس: «قد ماجت بحور الحكمة والبيان بما هاجت نسمة الرحمن اغتنموا با أولى الألباب». [الأقدس

ومن ذلك الهراء قوله: «وقد أخذهم سكر الهوى على شنأن لا يرون مولى الورى". [الاقدس ص١٥٣]

هذه بعض نصوص الأقدس الذي يزعم صاحبه نه وحى السماء، ومع وضوح جنونه وشنوذه إلا انه له أتباعًا يصل عددهم في العالم إلى ستة ملايين، أليس ذلك دليلا على أن الشيطان يعمل في حزبه كيفما شناء وحسيما أراد: ﴿ إِنَّمَا يَدْعُو حِزْبَهُ لتكونُوا مِنْ أَصْحَابِ السُّعِيرِ ﴾.

ولا حول ولا قوة إلا بالله، وحسينا الله ونعم الوكيل

## ق راداشهار

رقم ۷۹۲ بتاریخ ۱۰/٤/۱۰م

تشبهد مديرية الشئون الاجتماعية بأسوان قيد جمعية أنصار السنة المحمدية بادفو -محافظة أسوان، وذلك طبقًا للقانون رقم ٨٤ لسنة ٢٠٠٢ ولائحته التنفيذية

## قراراشهار

رقم ۱٤٩٤ بتاريخ ١٠٥/٥/١٠م

تشهد مديرية الشئون الاجتماعية بالقاهرة قيد جمعية أنصار السنة المحدية بوسط القاهرة - ١٣ ش درب نصير - حارة اليهود - الجمالية - القاهرة، وذلك طبقًا للقانون رقم ١٤ لسنة ٢٠٠٢ ولائحته التنفيذية

الحمد لله والصلاة والسلام على رسول الله وبعد، ففي هذه الحلقة نواصل ما بداناه في المقالات السابقة فنقول مستعينين بالله:

. الظاهر أن الذي حمل من يج هلون طريقة السلف ويغيب عنهم مذهبهم في الصفات ، على القول بالتفويض والادعاء بأنه مذهب آهل السنة والجماعة، مرجعه إلى أمرين:

الأمر الأول: ما ورد من نهي السلف عن تفسير الصفات والخوض في معانيها والزعم من ثمّ أنها من المتشابه:

فقد وردت في أقوال السلف عبارات لم يدرك جل الأئمة الذين ينسبون إلى السلف معتقد التفويض حقيقتها ولا المراد منها، كإمرار التابعين وتابعيهم بإحسان رحمة الله عليهم لمعانى الصفات وكامتناعهم ونهيهم عن تفسيرها، في نحو ما أوردناه من قول الوليد بن مسلم: "سالت الأوزاعي ومالك بن أنس وسفيان الثوري والليث بن سعد عن الأحاديث التي فيها الصفات؛ فكلهم قالوا لي: أمروها كما جاءت بلا تفسير ".. وما أوردناه عن محمد بن الحسن من قوله: "اتفق الفقهاء كلهم من المشرق إلى المغرب على الإيمان بالقرآن والأحاديث التي جاء بها الثقات عن رسول الله 🐸 في صفة الرب عز وجل من غير تفسير ولا وصف ولا تشبيه، فمن فسير شيئاً من ذلك فقد خرج عما كان عليه النبي 🥌 وفارق الجماعة، فإنهم لم ينفوا ولم يفسروا، ولكن أمنوا بما في الكتاب والسنة ثم سكتوا، فمن قال يقول جهم فقد فارق الجماعة، لأنه وصفه بصفة لا شيء .. وما جاء في قوله في أحاديث (إن الله يهبط إلى السماء الدنيا)، ونحو هذا من الأحاديث هي: أحاديث قد روتها الثقات، فنحن نرويها ونؤمن بها ولا نفسرها

وكذا ما جاء عن شيخ المحدثين يحيى بن معين قال: "شهدت زكريا بن عدى سأل وكيعاً فقال: يا أيا سفيان، هذه الأحاديث مثل حديث (الكرسي موضع القدمين) ونحو ذلك..؟، فقال: كان إسماعيل بن أبي خالد والثوري ومسعر بن كدام- يروون هذه الأحاديث، لا يفسرون منها شيئاً ... وما جاء عن سفيان بن عيينة- فيما نقله عنه الإمام أحمد- قال: كل وصف وصف الله به نفسه في كتابه، فتفسيره قراءته لا تفسير له غيرها، ولا نتكلف غير ذلك فإنه غيب لا مجال للعقل في إدراكه ... وما جاء عن أبي عبيد القاسم بن سلام - فيما رواه عنه البيهقي وغيره بإسناد صحيح- في أحاديث الرؤية والكرسي وموضع القدمين وضحك ربنا وحديث (أين كان ربنا قبل أن يخلق السماء) و(أن جهنم لا تمتلئ حتى يضع ربك عز وجل قدمه فيها فتقول قط قط) وأشباه هذه الأحاديث، فقال: 'هذه أحاديث صحاح حملها أصحاب الحديث والفقهاء بعضهم عن بعض، وهي عندنا حق لا نشك فيه، ولكن إذا قيل لنا كيف وضع قدمه فيها وكيف يضحك، قلنا لا نفسر هذا ولا سمعنا أحداً يفسره"، إلى غير ذلك من نصوص فهمَ متأخرو الأشاعرة من مؤداها إدخال أسماء الله وصفاته أو بعض ذلك في المتشابه الذي استأثر الله بعلمه.

وقد أتى السيوطي وهو يحتج ببعض هذه الأقوال بما يفيد أن السلف كانوا يقولون بتفويض الصفات ، وهذا توهم منه لا يبعد أن يكون قد تأثر فيه بما تراجع متأخرو الأشاعرة عنه ولم

ببلغه ذلك، كما لا يبعد أن يكون غيره كذلك قد تأثر به فيه.. والجواب عن هذا أن المعنى الذي نفوه، وأبوا حمل التفسير عليه، هو المعنى الذي ابتكره المعطلة من الجهمية وغيرهم ممن ابتدعوا تفسيرات للصفات على خلاف ما كان عليه الصحابة والتابعون من الإثبات .. أو أن يكون المراد من ذلك ترك التفسير الذي يخرج عن ظاهر اللفظ أو الذي يؤدي إلى معرفة الكيفية أو الكنه، ذلك - وببساطة شديدة - أن التفسير إنما يكون لما أنبهم من الكلام، وصفاته تعالى ليست مبهمة وإنماهي ظاهرة معلومة المعنى، والمجهول هو الكيف ومن ثم كان هو الذي يحتاج إلى تفسير، ولما كان هذا الكيف مجهولاً للخلق ولا مطمع في إدراكه قال السلف: أمروها بلا

وليس أدل على صحة ذلك الجواب، من أن السلف مع نفيهم الكيفية، أنكروا على المعطلة نهجهم الذي يقضى بنفى الصفات وعدم إثباتها، ومن أقوال أئمة السلف في ذلك ما نقل عن الإمام أحمد من قوله: ليس كمثله شيء في ذاته.. وصفاته غير محدودة، ولا معلومة إلا بما وصف به نفسه، قال: فهو سميع بصير بلا حد ولا تقدير، ولا يبلغ الواصفون صفته، ولا نتعدى القرآن والحديث بل نقول كما قال ونصفه بما وصف به نفسه.. نؤمن بالقرآن كله محكمه ومتشابهه، ولا نزيل عنه صفة من صفاته بشناعة شنعت.. سميع بصبر لم يزل متكلماً عالماً غفوراً.. فهذه صفات وصف بها نفسه لا تدفع ولا ترد وهو على العرش بلا حد كما قال تعالى: (ثم استوى على العرش.. الأعراف/ ٥٤ يونس/ "الرعد/ ٢ الفرقان/ ٥٩ السجدة/ ٤ الحديد/ ٤) كيف شياء،

المُسْيِنَة إليه والاستطاعة إليه، ليس كمثله شيء وهو خالق كل شيء وهو سميع بصير بلا حد ولا تقدير، لا نتعدى القرآن والحديث، تعالى الله عما يقول الحهمية والمشيهة

ومن أدلته كذلك أن السلف أنكروا تفسير أولئك المعطلة وأثبتوا مع إنكارهم لتفسيراتهم تلك، تفسيرات أخري هي الموافقة لما دلت عليه نصوص الكتاب والسنة، ليتضمن كلامهم الرد على كلتا الطائفتين المبتدعتين طائفة المعطلة وطائفة المشبهة، يقول حنبل بن إسحاق: سألت أبا عبد الله أحمد بن حنبل عن الأحاديث التي تروى عن النبي 🍜: (إن الله ينزل إلى السماء الدنيا) فقال لي: "اسكت عن هذا، مالك ولهذا! أمض الحديث على ما روى بلا كيف ولا حد كما جاءت به الآثار ويما جاء به الكتاب، قَـالَ الله عـز وجل: (فَـلاً تَضَّربُواْ لِلَّهِ الأَمْـثَـالَ.. النحل/٧٤)، ينزل كيف يشاء بعلمه وقدرته وعظمته أحاط بكل شيء علماً، لا يبلغ قدره وصف واصف، ولا يناى عنه هرب هارب ... ويقول محدث الكوفة في وقته الحافظ أبو جعفر محمد بن عثمان بن محمد ابن أبي شبية العبسى ت٢٩٧ في كتابه عن العرش وذلك فيما نقله عنه الحافظ الذهبي: ذكروا أن الجهمية يقولون: ليس بين الله وبين خلقه حجاب، وأنكروا العرش وأن يكون الله فوق، وقالوا: إنه في كل مكان، ففسرت العلماء (وَهُوَ مُعَكُمْ.. الحديد/ ٤) يعنى علمه، ثم تواترت الأخبار أن الله تعالى خلق العرش فاستوى عليه، فهو فوق العرش متخلصاً من خلقه بائناً منهم

والحمد لله رب العالمين.

(١) احترامنا الشديد لهم واعترافنا بفضلهم وإقرارنا بموالاتهم وبانهم أرادوا الحق فاخطاوه، وما قصدوا مخالفته ولا تعمدوا الخروج فيه على إجماع المسلمين ولا سلف الأمة، ومن تم فلا عذر لمقلديهم ولا للاحتجاج - فيما خالفوا فيه السلف - باقوالهم كما يفعل البعض، لاسيما وأنهم ما دعوا الناس إليه ولا جعلوه مذهباً يضاهئون به قول أهل الحق أو يحرضون الدهماء على الانتصار له أو يدعون من خلاله إلى خرم ما اتفق أهل السنة عليه، وما عمدنا إلى إظهار ما كتبوه إلا لبيان الحق ومعرفة وجه الصواب فيه والتحذير مما وقعوا فيه بعد إقامة الحجة وتسجيل تراجع جلهم إلى الحقّ، وحاشانا أن يكون المارب من وراء ذلك القدح في معتقداهم ولا التشهير بهم ولا اتهامهم في دينهم انضاً كما يفعل البعض، والله من وراء القصد وهو الهادي إلى سواء السبيل.

- (٢) العلو ص ١٠٤ ومختصره ص١٤٢ .
- (٣) ينظر اللالكائي ٣/ ٣٣٤وذم التاويل ص٦والعلو ص١١٣ واجتماع الجيوش ص٨٧.
- (٤) الصفات للدارقطني ص٦٩وذم التأويل ص٩والعلو ص ٩٠١والتوحيد لابن مندة٣/ ١١٦ .
- (٥) عقائد السلف ص٧١ه وينظر العلو ص ١٨٣، ١٩٢ والصفات للدارقطني ص٧٠ والتوحيد لابن مندة ٣/ ٣٠٨. ٣٠٨.
- والمعارج ١١٤/١ ٢٧٣ والحجة ١/ ٢٣٩
  - (٩) ينظر اجتماع الجيوش ص٨٣ والمعارج١ /٢٩٧ .
- (V) ينظر الإتقان ص٥٠٥ .
- (٨) الحموية ص١١٥.
- (11) العلو ص ١٤٨ ومختصره ص٢٢٠ :
  - (١٠) اللالكائي٣/ ٥٣ مجلد٢ وينظر علاقة الإثبات ص٧٢ والصواعق ٢/ ٢٥٢ .



• الحلقة الحادية والسبعون • •

إعداد

الشيخ اعلي حشيش

التوحيك العدد ١٤ السنة الخامسة والثلاثون

نواصل في هذا التحذير تقديم البحوث العلمية الحديثية للقارئ الكريم حتى يقف على حقيقة هذه القصة والتي حاول أحد الدعاة أن يجعل من هذه القصة بين النخلة وبين أدم نسبًا، وهذه القصة بنيت عليها الندوة التي عقدت في أحد المساجد المشهورة ونشرتها جريدة المساء في عددها (١٤٠٨٠) في الصفحة السادسة، وإلى القارئ الكريم نص ما نشر عن القصة:

كشفت ندوة دينية عن أسرار جديدة في عالم النخل، تبين أن النخلة خلقها الله عز وجل من بقية طينة آدم عليه السلام، وقال عنها رسول الله عن أكرموا عماتكم النخل، وإنما سماها عماتنا لأنها خلقت من فضلة طينة آدم، ثم أوضح الداعية أن النخلة هي الإنسان، لأنها خلقت من فضلة طينة أدم عليه السلام أو أنها تشبه الإنسان من حيث استقامة قدها، وطولها، وامتياز ذكرها عن أنثاها، واختصاصها باللقاح وكذلك لو قطع رأسها لهلكت، ولطلعها رائحة الحيوان المنوي، ولها غلاف كالمشيمة التي يكون الولد فيها، والجمار الذي على رأسها لو أصابه أفة هلكت النخل مثل مخ الإنسان الذي على رأسها لو أصابه أفة هلكت النخل مثل مخ الإنسان تمامًا، ولو قطع منها غصن لا يرجع بدله كعضو الإنسان تمامًا، ولو قطع منها غصن لا يرجع بدله كعضو الإنسان المامًا..... اهـ.

قلت: ولقد استمرت الجريدة في نقل كلام الشيخ في الندوة الدينية والتي اعتبرته كشفًا علميًا من أسرار جديدة في عالم النخلة لإدم عليه السلام.

وإلى القارئ الكريم تضريج وتحقيق قصة خلق النخلة ونسبها لآدم عليه السلام:

#### أولا القصة

من حديث على بن أبي طالب رضى الله عنه:

أ- رُوي عن علي بن أبي طالب عن النبي قال: «أكرموا عمتكم النخلة فإنها خُلقت من فضلة طينة أبيكم آدم، وليس من الشجر شجرة أكرم من الشجر شجرة أكرم على الله من شجرة ولدت تحتها مريم بنت عمران، فأطعموا نساءكم الولد الرُطب، فإن لم يكن الرطب فالتمر».

٢- التخريج:

أخرج حديث قصة خلق النخلة أبو يعلى في «مسنده»

(١/٣٥٣) (ح٥٥٥)، والعقيلي في «الضعفاء الكبير» (١٩٦٤- ١٨٥٣)، وابن عدي في «الكامل في ضعفاء الرجال» (٢٩١/٦)، وابن الجوزي في «الموضوعات» (١٨٤/١)، وأبو نعيم في «الحلية» (١٢٣/٦) كلهم من طريق مسرور بن سعيد التميمي عن الأوزاعي، عن عروة بن رويم

#### ٣- التحقيق،

عن على بن أبي طالب مرفوعًا.

أ- هذا الطريق الذي جاءت به قصة خلق النخلة طريق غريب حيث قال أبو نعيم في «الحلية» (٢٣/٦): «غريب من حديث الأوزاعي عن عروة تفرد به مسرور بن سعيد».

ب- وقال العقيلي في «الضعفاء الكبير» (١٨٥٣/٢٥٦/٤): «مــسـرور بن سـعـيـد عن الأوزاعي، حديثه غير محفوظ، ولا يعرف إلا به».

ج- قال ابن عدي في «الكامل في ضعفاء الرجال» (٤٣١/٦): «مسرور بن سعيد التميمي منكر الحديث». اهـ.

ثم أخرج حديث القصة ثم قال معقبًا: «وهذا حديث عن الأوزاعي منكر، وعروة بن رويم عن علي ليس بالمنصل ومسرور بن سعيد غير معروف لم أسمع بذكره إلا في هذا الحديث». أه.

قلت: هكذا بين الإمام الحافظ أبو أحمد عبد الله بن عدي علل الحديث من النكارة والانقطاع والجهالة والتي بها تصبح قصة خلق النخلة ونسبها واهبة.

د- قال الإمام الحافظ ابن حبان في كتابه «المجروحين» (۴/٤): «مسرور بن سعيد التميمي: يروي عن الأوزاعي المناكير التي لا يجوز الاحتجاج بمن يرويها». اهـ.

هـ- قال الإمام ابن الجوزي في «الموضوعات» (١٨٤/١): «هذا حـديث لا يصح عن رسول الله في ، فحديث على تفرد به مسرور، قال ابن عدي غير معروف وهو منكر الحديث»، ثم نقل قول ابن حيان واقره.

وإلى القارئ الكريم الطريق الثاني للقصة:

#### ثانيا، قصة خلق النخلة من حديث ابن عمر:

أُ رُويَ عن ابن عمر عن النبي قال: «أحسنوا إلى عمتكم النخلة فإن الله خلق أدم ففضل من طينته فخلق منها النخلة».

#### ٢-التخريج:

قال ابن عدي في «الكامل» (١٥٦/٢) (٣٤٨/٢٣): حدثنا جعفر بن أحمد بن علي بن بيان، حدثنا أبو صالح كاتب الليث، حدثنا وكيع، عن الأعمش، عن مجاهد، عن ابن عمر قال: قال رسول الله فذكره.

واضرجه ابن الجوزي في «الموضوعات» (١٨٤/١) من طريق ابن عدي.

#### ٢- التحقيق:

علة حديث ابن عمر في خلق النخلة جعفر بن أحمد بن علي بن بيان بن زيد بن سيابة قال الإمام ابن عدي في «الكامل» (١٥٦/٢): «حدثنا جعفر بن أحمد أبو الفضل الغافقي مصري يعرف بابن أبي العالاء عن أبي صالح كاتب الليث وغيره بأحاديث موضوعة، وكنا نتهمه بوضعها بل نتيقن في ذلك». اه.

قلت: ثم أخرج له حديثين أحدهما حديث قصة خلق النخلة ونسبها.

ثم قال: «هذان الحديثان بإسناديهما موضوعان ولا شك أن جعفرًا وضعهما». اهـ.

ثم ختم ترجمته بقوله: "وعامة أحاديثه موضوعة وكان قليل الحياء في دعاويه على قوم لعله لم يلحقهم ووضع مثل هذه الأحاديث". اهـ.

وأقر هذا الحافظ ابن حجر في «اللسان» (١٣٧/٢) (١٩٦٣/٩٦)، ونقل عن أبي سـعـيـد النقاش أن جعفرًا هذا: «حدث بموضوعات».

وقال الدارقطني: «جعفر لا يساوي شيئًا».

وبهذا التحقيق لقصة خلق النخلة من حديث ابن عمر تبين أن الحديث موضوع وهو الكذب المختلق المصنوع المنسوب إلى النبي 🝜.

فهذا الطريق لا يصلح للمتابعات ولا الشواهد، بل يزيد القصة وهنًا على وهن كما هو مقرر عند أهل الفن. وإلى القارئ الكريم الطريق الثالث للقصة: ثَالثًا: قصة حَاق النَّحَاةُ مِنْ حَدِيثُ أَبِي سَعِيدَ الْخُدْرِي:

أخرجه ابن عساكر في «تاريخه» كما في «اللزّلئ» (١٥٩/١) من حديث أبي سعيد الخدري قال: سالنا رسول الله مم خلقت النخلة ؟ قال: «خلقت النخلة والرمان والعنب من فضل طينة آدم عليه السلام». ولم يذكر السيوطي سنده.

فقال المعلمي اليماني في تحقيقه لكتاب «الفوائد المجموعة في الأحاديث الموضوعة» (ص٤٩٠): «لم يسق في «اللآلئ» سنده ولن يكون الاساقطًا».

قلت: «وما قاله المعلمي اليماني هو الحق، حيث أكده الشيخ الألباني في «الضعيفة» حيث أكده الشيخ الألباني في «الضعيفة» «تاريخه» (٢٨٢١) فساق سنده عن ابن عساكر في «تاريخه» (٢/٣٠٩/٢) عن الحاكم بن عبد الله سعيد البحراني من أهل قزوين، عن يحيى بن العبدي عن أبي سعيد الخدري سألنا رسول الله عم خلقت النخلة » فذكره، ثم قال: وهذا إسناد ضعيف جدًا وأبو هارون العبدي اسمه عمارة بن جوين وهو متروك ومنهم من كذبه كما في «التقريب». اهه.

اً - قلت: وفي «الميزان» (٦٠١٨/١٧٣/٣) عمارة بن جوين كذبه حماد بن زيد وقال شعبة: «لأن اقدَّم فتضرب عنقي أحبَ إليَّ من أن أحدث عن أني هارون».

. ب- وقال الجوزجاني: أبو هارون كذاب فتر.

ج- قال النسائي في «الضعفاء والمتروكين» (ت/٤٧٦): «عمارة بن جوين أبو هارون العبدي متروك الحديث بصري».

قلت: وهذا المصطلح عند النسائي له مدلوله حيث قال الحافظ في «شرح النخبة» (ص٦٩): «ولهذا كان مذهب النسائي أن لا يترك حديث الرجل حتى يجتمع الجميع على تركه».

د- قال ابن حبان في «المجروحين» (١٧٧/٢): عمارة بن جوين أبو هارون العبدي كان رافضيا

يروي عن أبي سعيد ما ليس من حديثه، لا يحل كتابة حديثه إلا على جهة التعجب».

قلت: وحاولت أن أذكر طرق الحديث مبينًا درجة ضعفها حتى لا يُقال: إن الحديث الضعيف إذا جاء من عدة طرق قوى بعضها بعضًا، ولا يدرى أن هذا ليس على إطلاقه كما هو مبين من قول الحافظ ابن كثير في «اختصار علوم الحديث» (ص١٦).

قال الشيخ أبو عصرو: «لا يلزم من دور الحديث من طرق متعددة أن يكون حسنًا لأن الضعيف يتفاوت فمنه ما لا يزول بالمتابعات يعني لا يؤثر كونه تابعًا أو متبوعًا كرواية الكذابين والمتروكين».

قلت: وهذه القاعدة الحديثية تنطبق على حديث قصة خلق النخلة ونسبها لادم فطرقها كما بينا أنفًا لا تخلو من وضاع أو متروك أو كذاب.

وكم لهذه الأحاديث الموضوعة والقصص الواهية من الأثر السيئ حتى اعتبرتها الصحف أنها كشف جديد في عالم النخل لثقتهم بالشيخ ومكانته الإدارية، حيث أخذ الشيخ يربط بين النخلة والإنسان من النواحي الخلقية والشكلية.

ومـــثل هذه الأحــاديث المكذوبة والتي بهـا قــصص الخلق ولا يعــرف الكثــيـر درجــتــهـا ويروجونها في الندوات وتنشرها الصحف تفتح بابًا للطعن في الإســلام، حـيث أثبـتت البحــوث العلمية الحديثة بحقائق علمية ترى رأي العين أن الله أعطى كل شيء خلقه ثم هدى.

فكل خلية تحت المجاهر المكبرة تشهد بأن الكل مخلوق خلقه من كرومسومات (الأمشاج) وعليها جيئات، ولا يشاركها فيها كائن آخر، فلكل كائن جيئاته التي أعطاها الله سبحانه: فلكل كائن جيئاته التي أعطاها الله سبحانه: ﴿ رَبّنَا الَّذِي أَعْطَى كُلُّ شَيْء خَلْقَهُ ثُمُ هُدَى ﴾ [طه: ٥٠]، ﴿ سبْحَانَ الّذِي خَلَقَ الأَرْواج كُلُها ممًا تُثْبِتُ الأَرْصُ ومِنْ أَنفُسِهمْ وَممًا لاَ يَعْلَمُونَ ﴾ [س: ٣٦]، ﴿ وَمِن كُلُ شَيْء خَلَقْنَا رَوْجيْنِ لَعَلَمُونَ ﴾ [س: ٣٦]، ﴿ وَمِن كُلُ شَيْء خَلَقْنَا رَوْجيْنِ لَعَلَمُونَ ﴾ [س: ٣٦]،

فعلوم الكشف عن سنن الله الكونية تشهد

بحقائقها العلمية لهذه الآيات القرآنية ولا يمكن الحقيقة علمية من سنن الله الكونية في آياته في الآفاق أن تصطدم بآية قرآنية لقوله تعالى: ﴿ سَنَرْيِهِمْ آيَاتِنَا فِي الآفَاقِ وَفِي آنفُسِهِمْ حَتَّى يَتَبِيْنَ لَهُمْ آتُهُ الحَقِّ أَوَ لَمْ يَكُفَ بِرَيَّكَ آنَّهُ عَلَى كُلُّ شَيْءٍ شَهِيدٌ ﴾ [قصلت: ٣].

فَالخُلُقَ خلقه والأمر أمره، قال تعالى: ﴿ أَلاَ لَهُ الخَلْقُ وَالأَمْدُ تَبَارِكَ اللَّهُ رَبُّ العَالَمِينَ ﴾ [الإعراف: ٤٥].

#### منشأ التعارض وأثره السيئ

ينشأ المتعارض من أمرين:

الأول، ينشأ التعارض من أن يعتقد الإنسان أن الأمر حقيقة دينية فيصطدم مع الحقائق العلمية الكونية من سنن الله الكونية والتي يراها الإنسان في الأفاق شاهدة الشمس في ضحاها كالاعتقاد بأن النخلة عمة الإنسان لأنها خلقت عن بقية طينة آدم وأثبتنا آنفا أنها قصة مكذوبة منسوبة إلى

فتصطدم مع الحقيقة العلمية في سنن الله الكونية في خلقه والتي أعطى الله فيها خلايا الانسان النخل خلقها، وأعطى سبحانه خلايا الإنسان خلقها من كرومسومات (الأمشاج) وما عليها من جينات، كما هو مقرر عند علماء الخلية وما بها من آيات تشهد بتوحيد الربوبية ولازمها توحيد الألوهية.

الثاني ينشأ التعارض من أن يعتقد الإنسان الأمر حقيقة علمية فيجزم بنسبة غير واقعة كتعلق دارون بالمظاهر الخارجية للقرد وربط بين هذه المظاهر وبنى بهواه نظريته الخاطئة في التطور لأن الله لم يشأ يومها أن توجد المجاهر وعلم الخلية التي يرى آيات الله في خلايا الكائنات فبنى نظريته على جهل فعارض خلق الله لادم عليه السلام في الآيات القرآنية.

#### الأثر السيق

اعتقد الشيخ محمد عبده عفا الله عنا وعنه في العلاقة والتطورية بين القرد والإنسان وتوهم أن نظرية دروان في التطور حقيقة علمية

لا يمكن فقال: «إن قصة أدم في القرآن تمثيل». باته في ولقد وقف شيخ الأزهر الدكتور:

ولقد وقف شيخ الأزهر الدكتور عبد الحليم محمود رحمه الله في قاعة الإمام محمد عبده في المحاضرة التي ألقاها في ٢٧ مارس ١٩٦٢ وحضرها عمداء الكليات بمصر وغيرها وعميد كلية الزيتونة وكان مما قاله في هذه المحاضرة: وإننا جميعًا نُجِلُّ الشيخ محمد عبده ونحترمه وندين له بكثير من تخليص الدين من الخرافات والأساطير ولكن حين نقراً له تفسير قصة أدم فنجده يقول: بأنها تمثيل. نتساءل: لماذا اتجه الشيخ محمد عبده هذا الاتجاه ؟ لماذا اتجه في قصة أدم إلى أنها تمثيل؟ حينما نتساءل حقيقة عن السر العميق - في الشعور أو اللاشبعور-نجد أن الشيخ محمد عبده رأى أن فكرة التطور منتشرة في جميع أوربا، بل والعالم وهي - فيما يرى - تتعارض مع التعاليم التي تنبئ أن أدم هو أول البشير، وهو الذي خلقه الله وسواه وخاطب الملائكة في شانه وأمرهم أن يسجدوا له رأى الشيخ محمد عبده أن كل ذلك لا يتلاءم كثيرًا مع فكرة التطور المزعومة فماذا صنع ؟

فقرر بانها قصة، وأنها تمثيل... وأصبحت فقرة التطور مسيطرة على الكثيرين فانقادوا لها وأدخلوها في المحيط الديني، فأفسدوا كثيرًا من القضايا.

ونعود فنترحم على الشيخ محمد عبده، وإذا كنا ننتقده ونحن نحاضر في قاعته فذلك أننا نعلم أنه رحمه الله كان من سعة الصدر ومن سعة الأفق بحيث لا يضيق بنقد، ونعتقد أنه لا يضيق بنقدنا ولا يقلل هذا من شانه. اهـ.

قلت: قوله: «وأصبحت فكرة التطور مسيطرة على الكثيرين فانقادوا لها وأدخلوها في المحيط الديني، فافسدوا كثيرًا من القضايا».

قلت: نعم تحت ما يسمى بتطوير الخطاب الديني وتطوير الأذان فمن لها اليوم في قاعة الإمام، ليسمع الآذان، والله المستعان.

هذا ما وفقني الله إليه وهو وحده من وراء





## فتاوى اللجنة الدائمة للإفتاء بالسعودية

#### موقف المأموم من الإمام

س: هل الأفضل أن يكون الصلي في أيمن الصف مع بعده عن الإمام أو في أيسر الصف مع قربة من الإمام ؟

الجواب الأفضل أن يكون في الجانب الأيمن من الصف، سواء قرب من الإمام أو بعد؛ لعموم حديث: «إن الله وملائكته يصلون على ميامن الصفوف». رواه أبو داود وابن ماجه وابن حبان.

#### الشك في الطواف بعد الانتهاء منه

س: هل يلت فت إلى الشك في عدد الركعات أو عدد أشواط الطواف أو السعي بعد الانتهاء منها. وكذلك الحال بالنسبة للوضوء أم لا ؟ بمعنى أنه لا ينظر إلى الشك بعد الانتهاء من العبادة ؟

الجواب: الشك بعد الانتهاء من الطواف والسعي والصلاة لا يلتفت إليه؛ لأن الظاهر سلامة العبادة.

#### ذكرسجود السهو وسجود التالاوة

س: ماذا يقال في سجود السهو وكذلك سجود التالوة ؟

الجواب يقال في سجود السهو وسجود التلاوة ما يقال في سجود الصلاة من تسبيح

ودعاء؛ لأنهما سجودان مشروعان فأشبها سحود الصلاة.

#### الكتب والأشرطة الموقوفة للمساجد

س: تقدم مكتبة المسجد بعض الكتب والأشرطة النفيسة للقراء، غير أن الإيجار يكون بدفع ثمن رمزي لكل شيء يؤخذ للدة معينة، هل هذا جائز أم أنه يكون عبارة عن تعارة؟

الجواب: ما في مكتبة المسجد من الكتب وغيرها يعتبر وقفًا لا يجوز أخذ الأجرة على استعماله.

#### نسيان سجدة في الصلاة

س: من سها عن سجدة من سجدتي ركمة. ثم قام واقف اورده المأموم فهل يستجيب ويسجد الثانية أم ماذا يفعل ؟

الجواب: يجب عليه أن يست جيب لهم فيرجع ويسجد الثانية، إذا لم يكن شرع في القراءة ثم يسجد للسهو آخر الصلاة، أما إن كان قد شرع في القراءة فإنه لا يرجع وعليه أن يست مر في الصلاة ويأتي بركعة بدلاً من الركعة التي ترك سجودها ثم يسجد للسهو؛ لأن الركعة التي ترك سجدة من سجدتيها قد ألغيت وقامت التي بعدها مقامها.

# الفتاوي



#### امامةالصبي

س: دخل رجل المسجد ووجد مجموعة من الشباب أكبرهم يبلغ من العمر اثنتي عشرة سنة. فهل تصح إمامة هذا الشاب الذي يبلغ عمره اثنتي عشرة سنة ؟

الجواب: تصح إمامة الصبي الذي يعقل الصلاة؛ لقول النبي : «يؤم القوم أقرؤهم لكتاب الله» الحديث، ولما ثبت في صحيح البخاري عن عمرو بن سلمة الجَرْمِي قال: قدم أبي من عند النبي فقال: إنه سمع النبي فقال: إنه سمع النبي يقول: «إذا حضرت الصلاة فليؤمكم أكثركم قرآنًا». قال: فنظروا فلم يجدوا أحدًا أكثر مني قرآنًا فقدموني وأنا ابن ست أو سبع سنين.

#### أحكام الوصية

س: ما حكم الشرع في الوصية، أي: ما يوصي به الشخص قبل موته، وما هي صيفتها، وما هو الشيء الذي تجب الوصية بشأنه ؟

الجواب: من أراد أن يوصي من ماله فعليه المبادرة بكتابة وصيته قبل أن يفاجئه الأجل، وعليه الاعتناء بتوثيقها والإشهاد عليها، وهذه الوصية تنقسم إلى قسمين:

القسم الأول؛ الوصية الواجبة، كالوصية ببيان ما عليه وما له من حقوق، كدين أو قرض أو قيام بيوع، أو أمانات مودعة عنده، أو بيان حقوق له في ذمم الناس. فالوصية في هذه الحالة واجبة؛ لحفظ أمواله وبراءة ذمته، ولئلا يحصل نزاع بين ورثته بعد موته وبين

أصحاب تلك الحقوق؛ لقول النبي : " أما حق امرئ مسلم له شيء يوصي فيه يبيت ليلتين إلا ووصيته مكتوبة عنده " أخرجه البخاري ومسلم، وهذا لفظ البخاري (١٨٦/٣).

القسم الثاني: الوصية المستحبة، وهو التبرع المحض، كوصية الإنسان بعد موته في ماله بالثلث فأقل لقريب غير وارث أو لغيره أو الوصية في أعمال البر من الصدقة على الفقراء والمساكين أو في وجوه الخير، كبناء المساجد والأعمال الخيرية؛ لما رواه خالد بن عبيد السلمى، أن رسول الله 😅 قال: «إن الله عز وجل أعطاكم عند وفاتكم ثلث أموالكم زيادة في أعمالكم»، قال الهيثمي في «مجمع الزوائد»: رواه الطبراني وإسناده حسين، وأخرج الإمام أحمد في مسنده نحوه عن أبي الدرداء، ولحديث سعد بن أبى وقاص رضى الله عنه المخرج في الصحيحين قال: جاء النبي 👛 يعودني وأنا بمكة، وهو يكره أن يموت بالأرض التي هاجر منها، قال: «يرحم اللَّه ابن عفراء»، قلت: يا رسول اللَّه، أوصى بمالى كله ؟ قال: «لا». قلت: فالشطر ؟ قال: «لا». قلت: الثلث؛ قال: «الثلث والثلث كثير، إنك إن تدع ورثتك أغنياء خير من أن تدعهم عالة يتكففون الناس في أيديهم». والحديث لفظ البخاري، وفي لفظ للبخاري أيضًا: قلت: أريد أن أوصى وإنما لى ابنة، قلت: أوصى بالنصف ؟ قال: «النصف كثير». قلت: فالثلث ؟ قال: «الثلث، والثلث كثير - أو - كبير». قال: فأوصى الناس بالثلث وجاز ذلك لهم.

وبالله التوفيق، وصلى الله على نبينا محمد وآله وصحبه وسلم.

الحمد لله والصلاة والسلام على رسول الله وعلى آله وصحبه ومن والاه، أما بعد: فعن أبي هريرة رضي الله عنه عن النبي ﷺ قال: «..ما اجتمع قوم في بيت من بيوت الله تعالى يتلون كتاب الله ويتدارسونه بينهم، إلا نزلت عليهم السكينة، وغشيتهم الرحمة، وحفتهم الملائكة، وذكرهم الله فيمن عنده. [رواه مسلم ٢٦٩٩]

الحلقة القرآنية هي: اجتماع في بيت من بيوت الله، أو في أي مكان طاهر مرضى،

لتدارس القرآن الكريم مدة من الزمن.

#### نشأة الحلقات القرآنية وانتشارها حلقة القرآن في غار حراء

لعلُّ أول حلقة قرآنية تشرُّف الكون بانعقادها كانت حين بزغ أول شعاع من أنوار الإسلام، لتُعقد هناك أوَّل حلقة قرأنية في الأرض: الحلقة «النور» بين الأمينين: أمين أهل السماء جبريل عليه السلام، وأمين أهل الأرض محمد على ولتعلن بدء السنة الأولى من البعثة النبوية الكريمة.

روى الشيخان عن عائشة رضى الله عنها قالت: «أول ما نُدئ به رسول الله من الوحي الرؤما الصالحة في النوم، فكان لا يرى رؤيا إلا جاءت مثل فلق الصبح، ثم حُبب إليه الخلاء، فكان يخلو بغار حراء فيتحنث - وهو التعبد - فيه الليالي ذوات العدد قبل أن ينزع إلى أهله، ويتزود لذلك، ثم يرجع إلى خديجة رضى الله عنها فيتزود لمثلها، حتى جاء الحق وهو في غار حراء، فجاءه الملك فقال: اقرأ، قال: ما أنا بقارئ، قال: فأخذني فغطني حتى بلغ منى الجهد، ثم أرسلني فقال: اقرأ، قلتُ: ما أنا بقارئ، فغطني الثانية حتى بلغ منى الجهد، ثم أرسلني فقال: اقرأ، فقلتُ: ما أنا بقارئ، فأخذني فغطني الثالثة ثم أرسلني فقال: ﴿ اقْراْ بِاسْم رَبِّكَ الَّذِي خُلَقَ (١) خُلَقَ الإنسَانَ مِنْ عَلَقَ (٢) اقْرَأُ ورَبُّكَ الأَكْرَمُ ﴾، فرجع بها رسول الله ىرحف فؤاده».

إذن فقد كانت «اقرأ» هي أول كلمة افتتح بها ذلك اللقاء المبارك بين الأمينين، وكان «غار حراء» هو أول الأمكنة تشرفًا بذلك اللقاء، ثم تعددت أماكن اللقاء بعد ذلك، وتنوعت أزمنته وأشكاله، خلال ثلاث وعشرين سنة، هي مدة نزول الوحي.

فكان الصحابة يأخذون دُوْرَ النبي في الاتصالات للوحى، ويأخذ الدور جبريل في تلقينهم ما نزل من عند الله سبحانه، وكانت دارُ الأرقم بن أبى الأرقم من أولى الأماكن التي تشرفت بهذا الفضل. [سيرة ابن هشام ٢٥٣/١]

وانتشر النوريين أصحاب رسول الله وطفقوا يتلقون القرآن من في رسول الله . يكتبونه في الصحف، ويحفظونه في الصدور، فكان من كُتَّاب الوحى: معاوية، وزيد بن ثابت رضى الله عنهما، وكان من حُفاظ الصدور: ابن مسعود رضى الله عنه الذي حدَّث عن نفسه فقال: «أخذت من في رسول الله 🍑 سبعين سُورة لا ينازعني فيها أحد ". [البخاري ٥٠٠٠]

امًا في المرحلة المدنية - وفي المدينة المنورة: طيبة الطيبة - فقد كان انتشار هذا النور أوسع، فأهلها هم الأنصار الذين فتحوا قلوبهم للذكر والتنزيل، وأسلموا أرواحهم فداءً له.

ولقد كان أول سفير للنبي مالقرأن الكريم

# نشأتها وتطورها

# إعداد/د. نصر المعلا كلية القرآن الكريم. طنطا

إليها: مصعب بن عمير رضي الله عنه، فقد اختاره مبعوقًا إليها قُبيلَ هجرته، يفققَهُ أهلها في دين الله، ويعقد فيها أولى الحلقات القرآنية مع أسعد بن زُرارة الخرزجي رضي الله عنه تاليًا على الناس ما معه من كتاب ربّه، حَتَّى سمِّيَ عند أهلها بالمقرئ.

وزاد هذا النور انتشارًا بقدومه اليها، حيث تولى بنفسه مهمة الإقراء والتعليم لكتاب الله تعالى، فقد روى أنس رضي الله عنه قال: «أقبل أبو طلحة رضي الله عنه يومًا فإذا النبيً قائم يُقرئ أصحاب الصُفّة، على بطنه فصيلُ من حجر يُقيم به صلبه من الجوع».

كما آثار توجيه النبي في حديث آبي هريرة رضي الله عنه المتقدم: "وما اجتمع قوم في بيت من بيوت الله، يتلون كتاب الله... الحديث، وقوله في الحديث الذي رواه البخاري في صحيحه: "بلغوا عني ولو آية". همم الصحابة وشمَدَ عزائمهم في المسارعة إلى اكتساب هذا الخير ونشره، فطفقوا يعقدون حلقات القرآن الكريم، ويقرآ بعضهم على بعض، ويعلَّم بعضهم بعضاً آيات الله سبحانه، حتى آن الأكبر منهم سنا وسابقة ليعرض القرآن على من هو أصغر منهم، فقد رُوي عن ابن عباس - رضي الله عنهما - قال: منت اقرئ عبد الرحمن بن عوف ذات ليلة ونحن بمني». [البخاري ١٣٢٣]

وامتلأ مسجد رسول الله بحلقات الإقراء، يفتتحها النبي ويشرف على اختيار جلة أصحابه لتوليها، فعن عبادة بن الصامت رضي الله عنه وكان أنصاريًا، قال: «كان الرجل إذا هاجر دفعه النبي إلى رجل منا يعلمه القرآن، فدفع إلي رسول الله رجلاً فكنت أقرئه القرآن،

وقد افتتح رضي الله عنه حلقة للقرآن الكريم

بين أهل الصُّفَّة في مسجد النبي ... ، وقال في ذلك: «علمتُ ناسًا من أهل الصُّفَّة الكتابة والقرآن».

ويكفي دليلاً على سعة انتشار حلقات القرآن الكريم، وكثرة حفًاظه من الصحابة في المدينة: إرسال النبي في السنة الرابعة من هجرته المباركة سبعين من الصحابة – على الصحيح – كانوا يسمُون بالقراء، إلى خارج المدينة لنشر القرآن وتعليمه، فقُتلوا رضوان الله عليهم عن أخرهم ببئر «معونة»، وقنت النبي قبل الركوع شهرًا يدعو على من قتلهم، ثم تركه لمًا جاءوا تأبين مسلمين. [رواه البخاري ۲۹۹۹]

وقد اورد البخاري في صحيحه - بثلاث روايات - سبعة من الحفّاظ على عهد النبي هم: عبد الله بن مسعود، وسالم - مولى أبي حذيفة - ومعاذ بن جبل، وأبي بن كعب، وزيد بن ثابت، وأبو زيد بن السكن، وأبو الدرداء، رضي الله عنهم جميعا.

وهذا الحصر عن الإمام البخاري للسبعة المذكورين آنفًا، لا يلزم منه أن سواهم لم يحفظ القرآن الكريم ولم يجمعه على عهد النبي ، لا سيما وأنَّ الصحابة كُثرُ، وقد تفرقوا في البلاد وحفظ بعضهم عن بعض. قال الإمام ابن حجر رحمه الله -: ولا يلزم من ذلك ألا يكون أحد في ذلك الوقت شاركهم في حفظ القرآن، بل كان الذين يحفظون مثل الذين حفظوه وأزيد، منهم جماعة من الصحابة.

وقال القرطبي: «وقد قُتل يوم اليمامة زمن الصدِّيق - فيما قيل - سبعمائة من القراء».

[تفسير القرطبي ٧٣/١]

نسال الله عز وجل أن يرزقنا العناية بالقرأن حفظًا وعلمًا وتعليمًا وعملاً لعلنا نكون من أهل الله وخاصته. آمين.

والحمد لله رب العالمين.

# عنايةالإسلامبالال

الحمد لله رب العالمين،

والصلاة والسلام على الرسول الأمين، وبعد:

لاشك أن المال ضرورة في الحياة، فهو آحد الضروريات الخمس التي جاء الإسلام

بالحفاظ عليها، وهي: الدين والنفس والعقل والعرض والمال، فالعبد يحتاج المال في كافة شدون

حياته؛ في طعامه وشرابه ومسكنه ومنكحه ومليسه، ويه يجلب الناس مصالحهم ويستدفعون الضرر عن

الفسيهم، وتقام به العبادات والمعاملات، وبه يتعقف الناس عن ذل السؤال، وقد جعل الشرع للمال حُرمة

عظيمة وأولاد عناية واهتمامًا، لأن الناس مجبُّولون على حبه. قال تعالى: ﴿ وَتُحبُّونَ الْمَالَ حُبًّا جِمًّا ﴿

[اللجر ٢٠]، وسمى الله عز وجل المال خبرًا فقال تعالى: ﴿ وَإِنَّهُ لَحِبُ الْخُثِرِ لَسُدِيدٌ ﴾ [العاليات]،

قال السعدي: أي: اكتبر الحب للمال، إنسس الكريم الرحم (ص١٨٨).

وقال تعالى عن سليمان عليه السلام: ﴿فَقَالَ إِنِّي الْحَبْرِ ﴾ [ص ٣٦]، قال السعدي: أي آثرت حب الخير الذي هو المال عمومًا. [الرجع السابق (ص١٩٥]، وحتى لا يُغالى الناس في حبهم للمال فيصيرون عبيدًا له من دون الله تعالى، وحتى لا يترك الناس السعي في تحصيله تواكلاً فيكونون عالة على غيرهم مُضيعين لحقوق من يعولونه جاء الإسلام ليحدد العلاقة بين الإنسان والمال؛ فبين قيمته وطرق تحصيله ووجوه استعمالاته وإنفاقه ومصارفه وفيما يلى نبذة مختصرة عن ذلك:

أولاً: قيمة المال:

للمال قيمة عظيمة في الإسلام، فبه تقام العبادات كالزكاة والحج والجهاد في سيبل الله، قال تعالى: ﴿ انفِرُوا خِفَافًا وَتِقَالاً وَجَاهِدُوا بِأَمْوَالِكُمْ وَٱنفُسِكُمْ فِي سَبِيلِ اللّهِ ﴾ [التوبة: ١٤].

والمال هو الحسب كما قال رسول الله ﷺ: «الحسب المال». [رواه الترمذي وابن ماجه وصححه الالباني في إرواء الغليل برقم ١٨٧٠]، وقال أيضًا: «إن أحساب الناس بينهم هذا المال» [رواه النسائي وحسنه الالباني في إرواء الغليل ١٨٧١]، وهو من مظاهر قوامة الرجل على المراة، قال

تعالى: ﴿ الرِّحَالُ قُوَّامُونَ عَلَى النِّسَاءِ بِمَا فَضَّلَ اللَّهُ يَعْضَهُمْ عَلَى يَعْضَ وَيِمَا أَنفَقُوا مِنْ أَمُّوَالِهِمْ ﴾ [النساء: ٢٤]، وبالمال يتناكح الناس ويتبايعون ويسافرون من أجله ويرتحلون، وهو يدخل في كل مجالات الحياة، ولعظيم قيمة المال لا يحوز تمكين السفهاء منه، قال تعالى: ﴿ وَلاَ تُؤْتُوا السُّفَهَاءَ أَمْوَالَكُمُ ﴾ [النساء: ٥]، فيحب أن يكون تحت أيد أمينة تقوم برعايته وتنميته. وقد ورد ما يدل على عدم جواز دفع أموال من لا رشد لهم السهم كما في قوله تعالى: ﴿ فَإِنْ آنَسْتُم مِّنْهُمْ رُشْدًا فَادْفَعُوا إِلَيْهِمْ أَمُوالَهُمْ ﴾ [النساء: ٦]، فجعل الرشيد شرطًا لدفع أموالهم إليهم، ومن الأولى عدم جواز دفع أموال غيرهم إليهم مع عدم الرشيد، كذلك شرع الحَجْرُ على السفيه الذي لا يُحسن التصرف في ماله لحفظ ماله بما لا يعود عليه بالضرر، إلى أخر ذلك من الأدلة على عظيم قيمة المال في الإسلام وحرمة التعدي على مال الغير إلا بوجه مشروع سواءً كان المال لمسلم أو لكافر، ومن أتلف مال غيره ضَمنَ ما أتلفه حتى ولو كان صغيرًا أو مجنونًا سواءً ضمنه بالمثل أو بالقيمة، وشُرعَ قطع يد السارق للحفاظ على المال.

#### ثانيا: طرق تحصيل المال:

حَثُ الإسلام على السعي لكسب المال من وجه مباح والحصول عليه خاليًا من الظلم والتعدي وأكل الأموال بالباطل، قال تعالى: ﴿ فَإِذَا قُضِيَتِ الصَّلاةُ وَانتَشْرُوا فِي الأَرْضِ وَابْتَغُوا مِن فَضُلُ اللَّهِ ﴾ [اجمعة يَبْتَغُونَ مِن فَضُلُ اللَّه ﴾ [اجمعة يَبْتَغُونَ مِن فَضُلُ اللَّه وَأَخْرُونَ يَضْربُونَ فَي الأَرْضِ لِيَبْتَغُونَ مِن فَضُلُ اللَّه وَأَخْرُونَ يُقَاتَلُونَ فِي سنبيلِ اللَّه ﴾ [المرابع: ﴿ أي علم اللَّه ان منكم مسافرين للتجارة ليستغنوا عن الخلق، [تفسير السعدي: ص٠٥٨]، وعن أبي هريرة رضي الله عنه قال: قال رسول الله عنه: ﴿ لأن يحتطب أحدكم حُرْمة على ظهره خير له من أن يسال أحدًا فيعطيه أو يمنعه، وأخرجه البخاري ٤٠٠٤، والترمذي ٧٠٤].

فيجوز التكسب بالصلال المشبروع من كافة الأعمال التي أجازها الشرع الحنيف، فعلى سبيل المثال: التكسب بالنجارة: قال رسول الله 🍲: اكان زكريا عليه السلام نجارًا». [مسلم ٢٣٧٩]، كذلك من التجارة، قال تعالى: ﴿ إِلَّا أَن تَكُونَ تِجَارَةً عَن تَرَاض مُنكُمْ ﴾ [النساء: ٢١]، وكان موسى عليه السلام قد عمل في رعى الغنم، وكذلك الأنبياء، ومنهم نبينا محمد ك، وعمل داود عليه السلام في صناعة الدروع وأسلحة الحرب، ولا بأس أن يعمل زارعًا أو صانعًا أو حدادًا أو مدرسنًا أو حارسًا أو صيادًا أو بناءً أو طبيبًا أو مهندسًا، كل ذلك مباح وجائز في شرعنا، فكل عمل أو مهنة أو حرفة لا تضالف الشرع، فهي مباحة ولا بأس بالتكسب منها، كما علينا أن نحصل على المال خالبًا من الظلم والتعدي، قال تعالى: ﴿ يَا أَنُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا لاَ تَأْكُلُوا أَمْوَالَكُم بَيْنَكُم بِالْبَاطِلِ ﴾ [النساء: ٢٩]، قال السعدي (ص١٥٥): «ينهي اللَّه عباده المؤمنين أن يأكلوا أموالهم بينهم بالباطل، وهذا يشمل أكلها بالغصوب والسرقات وأخذها بالقمار والمكاسب الرديئة». اهـ. وقال رسول الله 🕮: مخذوا ما حلّ ودعوا ما حرّم». [رواه ابن ماجه: ١٧٤٣، وصحمه الإلباني]، وقال أيضًا: «كل المسلم على المسلم حرام ماله ودمه وعرضه ، [اخرجه سلم وابو داود وابن ماجه] ويدخل في اكتساب المال من وجه مُحرَم ما يعود على النفس والعرض والجماعة بالفساد؛ كالربا والرشوة والاختلاس والغش والتدليس وخيانة الأمانة وأكل أموال البتامي ظُلمًا، والحصول عليه

من البيوع المحرمة؛ كبيع الخنزير والأصنام وثمن

## إعداد/نصرالله ونيس

الكلب والقط ومهر البغي وأجر الراقصات والمغنيات والكهانة والعرافة والسحر وفتح دور الفساد والبغاء والاتجار في المسكرات بأنواعها، ونشر كتب الفساد، والزندقة، إلى آخر تلك الطرق المخالفة لشرع الله عز وجل، واعلم أن كل ما تم تحصيله من وجه حرام فهو سحت وباطل ومُحرَم، وكل جسد نبت منه فإلى النار مصيره، قال رسول الله عنه «كل جسد نبت من سحت فالنار أولى به». [رواه الترمذي وابن حبان بعناه، وصححه الالباني في صحبح الجامع ١٩٥٤]

فلا يحل مال الغير عينًا ولا انتفاعًا إذا خالف

#### فيه الشرع. ثالثًا:طرق استعماله ووجود انفاقه،

حتى لا ينحرف الناس في كيفية إنفاق المال وطريقة استعماله أوجب الإسلام إنفاقه في طُرق مشروعة، وحرم إنفاقه فيما نهى عنه فلا يُنفق المال في المعاصي والذنوب التي لا تعود إلا بالضرر والدمار، ولا يمسكه عن إخراجه في الواجبات، كذلك لا يُسرف ولا يُبنر كما أنه لا يبخل ولا يقتر فلا إفراط ولا يقر فلا إفراط ولا تفريط، قال تعالى: ﴿ وَالنّينَ إِذَا أَنفَقُوا لَمْ يُسْرفُوا وَلَمْ يَقْتُرُوا وَكَانَ بَيْنَ ذَلِكَ قُوامًا ﴾ [الموان ١٦] يُسُرفُوا وَلَمْ يَقْتُرُوا وَكَانَ بَيْنَ ذَلِكَ قَوامًا ﴾ [الموان ١٦] تبسطها كُلُ البسط ﴿ وَالأَسْرِفُوا وَلاَ تَحْعَلُ يَدَكُ مَعْلُولَةً إِلَى عُنقِكَ وَلاَ تَبْسُرفُوا وَلاَ تُسْرفُوا إِنّهُ لاَ يُحبُ المُسْرفِينَ ﴾ والإعراب التي تحت على ﴿ وَكُلُوا وَاشْرِبُوا وَلاَ تَسْرفُوا إِنّهُ لاَ يُحبُ المُسْرفِينَ ﴾ الإعراب التي تحت على الإعراب الله تبذير ولا بخل ولا شح، كما قال ﴿ الله مخبلة ، [رواه البخاري]

وعن عبد الله بن الشخير قال: أتيت النبي و وعن عبد الله بن الشخير قال: يقول ابن أدم: وهو يقرأ: ﴿ أَلُهُ اكُمُ التُكَاثُرُ ﴾ قال: يقول ابن أدم: مالي مالي، وهل لك يا ابن أدم إلا ما أكلت فافنيت، أو لسنت فابليت، أو تصدقت فامضيت».

[رواه مسلم ۲۹۵۸]

فلا يجوز للمسلم الانحراف في إنفاق ماله. قال السعدي رحمه الله (ص٣١٥): «فانحراف الإنسان في ماله يكون باحد أمرين: إما أن ينفقه في الباطل الذي لا يجدي عليه نفعًا، بل لا يناله إلا الضرر المحض وذلك كإخراج الأموال في المعاصي والشهوات التي لا تعين على طاعة الله، وإخراجها للصد عن سبيل الله، وإما أن يُمسك ماله عن إخراجه في الواجبات». اهـ.

#### نظرة الاسلام للثراء والغنبي:

لا بأس أن يكون الرجل غنيًا من غير ضرر ولا ضرار، لكن لا يجوز كنز المال ومنع الحقوق الواجبة فيه، فهذا مذموم شرعًا، قال تعالى: ﴿ وَالّذِينَ يَكْنِرُونَ المُالُهُمُ وَالْذِينَ يَكْنِرُونَ المُّالَّةُ مَنَ اللَّهِ فَيَشَرِّهُمُ الذَّهُبُ وَالْفِضَةُ وَلا يُنْفَقُونَهَا فِي سَبِيلِ اللَّهِ فَيَشَرِّهُمُ اللَّهُ فَيَشَرُهُمُ عَلَيْهُا فِي عَالِ جَهَنَّمُ فَكُونَ بِهَا حَبَاهُهُمْ وَجُنُوبُهُمْ وَطُهُورُهُمْ هَذَا مَا كَنْتُمْ تَكْنُونَ ﴾ [التوبة على الله فيقرا مَا كُنتُمْ تَكْنِرُونَ ﴾ [التوبة على الله من فضله هو حَيْرًا لَهُم بلُ هُو شَمَرً لَهُمْ الله من فضله هو حَيْرًا لَهُم بلُ هُو شَمَرً لَهُمْ القيامة ﴾ [ال عمران ١٨٠]، وقيال تعالى عن الفيء: ﴿ كَيْ لا يكونَ دُولَةً بيْنَ وقيال تعالى عن الفيء: ﴿ كَيْ لا يكونَ دُولَةً بيْنَ الْغَيْنَاء مِنكُمْ ﴾ [العمران ١٨٠]،

#### فمن وسائل توزيع الثروات بين العباد حتى لا يكون متداولا بين الأغنياء دون الفقراء:

-الزكاة بانواعها: (النقود، الحلي، الزروع والثمار، المواشي، الركاز، الفطر).

كذلك فرض ربنا عز وجل نفقات واجبة: كالنفقة على الزوجة والأبناء والعبيد، إلى غير ذلك، وفتح الإسلام بابا للحث على: الصدقات ووعد بالإخلاف لمن انفق، قال تعالى: ﴿ وَمَا أَنفَقَتُمْ مَن شَيْء فَهُ وَيُخُلُفُهُ ﴿ [سبنه ٢٩]، وقال تعالى: ﴿ لَن تَنَالُوا البر حَتَى يُخْلُفُهُ ﴾ [سبنه ٢٩]، وقال تعالى: ﴿ لَن تَنَالُوا البر حَتَى يُخْلُفُهُ ﴾ [سبنه ٢٩]، وحث على عتق الرقاب فجعلها كفارة للظهار وللي مين المنع قدة وللقتل الخطأ وأفضلها أكثرها ثمنا، قال أبو در رضي الله عنه وأكثرها ثمناً، قال أبو در رضي الله عنه وأكثرها ثمناً. [البخاري ١٥٩، ومسلم ١٨]، واليد العليا خير من اليد السفلى ولن أعطى الطول على من أخذ، وحث الإسلام على الهدايا والهبات والتي تدخل في يادن العطايا.

كذلك فتح باب العقوبات المالية: كالديات، والتعزير بالمال، والكفارات بأنواعها كل حسب حاله، هذا أثناء حياة صاحب المال، أما بعد موته فمن وسائل توزيع الثروات: الميراث لمستحقيه، كذلك إن كان هناك وصية في المال الذي تركه الميت، فهذه أبواب لتوزيع المال حتى لا يكون حكرًا على فئة دون

أخرى، وهذا من رحمة الله بالعباد؛ لمنفق المال والآخذ معًا:

#### رابعا: عنانة الأسلام يحفظ المال:

لم يترك الإسلام أمر المال سندى، بل هذاك طرق لحفظه من الضياع والتلف.

أولها: حد السرقة لردع من تسول له نفسه الاعتداء على مال غيره، ثم الوعيد الشديد لمن أكل مال غيره بالباطل.

ومن وسائل حفظ المال:

الكتابة التي فيها قطعٌ للتنازع والشجار وحفظ للحقوق من الضياع والسلامة من النسيان والذهول وللاحتراز من الخونة، وكذلك الإشهاد ممن هم أهل لذلك على أن يكونا رجلين أو رجلاً وامرأتين ممن يكونون مقبولين، ومن وسائل حفظ المال أيضنًا: الرهن للاستيثاق بالدين، والضمان، والكفالة، واستخدام وسائل أخرى سواءً كان في الحضر: كحفظه في الخزائن الحديدية، والسحب والإيداع أو في حال التنفل والترحال عن طريق: الشيكات، بطاقات الصرف، والتحاويل المصرفية وكل وسيلة تستجد لحفظ المال يشرع الأخذ بها.

وختامًا: هذا هو ديننا قد هذب علاقة المسلم بالمال فلا يكون له عبدًا كالرأسماليين وأصحاب المذاهب الهدًامة، أولئك لم يعرفوا قدر الحياة فنظرهم قاصر على ظاهر الحياة الدنيا ومفاتنها فانشغلوا بتحصيلها وجمعها والتمتع بها عن العمل لما بعدها فالغوا عقولهم وستخروا طاقاتهم وضيعوا أوقاتهم فيما لا يبقى لهم، ولا يبقون هم له، فهولاء أضل من الأنعام، وماواهم النار وبئس فهولاء أضل من الأنعام، وماواهم النار وبئس المصير، قال تعالى: ﴿مَن كَانَ يُرِيدُ الحَيَاةَ الدُنْيَا وَرَينَتَهَا نُوفَ إِلَيْ هِمْ أَعْمَالَهُمْ فِيهَا وَهُمْ فِيهَا لاَ يُبْخَسُونَ (١٥) أُولئكَ الذينَ لَيْسَ لَهُمْ فِي الأَخْرَةَ إِلا النَّارُ وَحَبِطَ مَا صَنَعُوا فِيهَا وَبُاطِلُ مًا كَانُوا في طلى المعشة.

عن جابر بن عبد الله: قال رسول الله ﷺ: «أيها الناس، اتقوا الله وأجملوا في الطلب فإن نفسنًا لن تموت حتى تستوفي رزقها وإن أبطأ عنها». [رواه ابن ماجه، وصحمه الأباني في صحيح الجامع: ١٧٤٣]

وصلى الله على محمد وآله وصحبه وسلم.



إعداد اصلاح نجيب الدق

الحمد لله والصلاة والسلام على

رسول الله، أما بعد: فقد اعتاد الناس أن يذهبوا إلى الأطباء لعلاج أبدانهم من الأمراض التي أصابتهم، وذلك لأنهم يشاهدون آثار تلك الأمراض، ومع ذلك يغفل الكثير منهم عن نوع أخر من الأمراض، التي هي أكثر ضررًا من أمراض الأبدان، وهي أمراض القلوب، وهل التأثير حقيقة إلا على الروح والقلب! فما البدن إلا تابع لهما. ومن هذه الأمراض: الحَسندُ، وهو من الأمراض الخطيرة، وهو سبب لضياع الدين والدنيا معًا، من أجل ذلك أحببت أن أُذُكر نفسي وإخواني الكرام بأسباب الحسد وعلاجه، فأقول وبالله التوفيق:

معنى الحسدُ:

الحسد هو أن يرى الرجلُ لأخيه نعمة، فيتمنى أن تزول عنه، وتكون له دونه. [النهاية لاين الاثير جا ص١٦٣]

كلمة الحسد في القرآن:

جاءت كلمة الحسد في القرآن الكريم بمشتقاتها المختلفة خمس مرات. [المعجم المفرس لإلفاظ القران ص١٠١]

الرد على من ينكر الحسد:

قال الإمام ابن القيم رحمه الله: لا ربي أن الله سبحانه خُلُقَ في الأجسام والأرواح قوى وطبائع مختلفة، وجعل في كثير منها خواص، وكيفيات مُؤثرة، ولا يمكن لعاقل إنكار تاثير الأرواح في الأجسام، فإنه أمرٌ مُشاهد محسوس. فانت ترى الوجه كيف يحمرُ حمرة شديدة إذا نظر إليه من يستحي منه ويصُّغر صُغْرة شديدة عند نظر من يخافه اليه. وقد شاهد

الناس من يُستَّقم من النظر وتضعف قواه، وهذا كله بواسطة تأثير الأرواح ولشدة ارتباطها بالعين يُنسبُ الفعل إليها وليست هي الفاعلة، وإنما التأثير للروح.

والأرواح مختلفة طبائعها وقواها وكيفياتها وخواصها، فروح الحاسد مؤذية للمحسود أذى بَيْنًا، ولهذا أمر الله سبحانه رسوله في أن يستعيذ به من شبره، وتأثير الحسد في أذى المحسود أمرٌ لا ينكره إلا من الحسد في أذى المحسود أمرٌ لا ينكره إلا من الإصابة بالعين، فإن النفس الخبيئة الحاسدة تتكيف بكيفية خبيئة، وتقابل المحسود، فتؤثر فيه بتلك الخاصية، وأشبه الأشياء بذلك الأفعى، فإن السئم كامن فيها بالقوة، فإذا قابلت عدوها انبعثت منها قوة غضبية وتكيفت بكيفية مؤذية، فمنها ما تشند كيفيتها وتقوى حتى تؤثر في إسقاط الجنين، ومنها ما تؤثر في طهس البصر.

روى الشيخان عن ابن عمر رضي الله عنهما أن رسول الله قف قال: «اقتلوا الحيّات، واقتلوا الحيّات، واقتلوا ذا الطفيتين (خطان أبيضان على ظهر الحيّة) والإبتر (قصير الذنب أو مقطوع الذّنب)، فإنهما يطمسان البصر ويُسقطان الحبّل، (الجنبنُ في بطن أمه). [البخاري حديث ٢٢٧، ومسلم ٢٢٢٢، زاد المعاد لإبر القيم جاء ص٢٦٦]

أنواع الحسد:

الحسد نوعان: حسد مذموم، وحسد محمود، وسوف نتحدث عنهما بإيجان

أولاً: الحسد المذموم: المقصود بالحسد المذموم هو أن يرى الإنسان نعمة على إنسان أخر فيكره ذلك ويتمنى زوالها عنه وانتقالها إليه. وهذا النوع من الحسد ذمه الله وحرمه في كتابه وحذرنا منه النبي في في سنته المطهرة.

قال تعالى: ﴿ وَدُ كَثِيرٌ مَنَّ أَهُلَ الكِتَابِ لَوُّ يَرُدُونَكُمْ مَنْ بَقْدِ إِيمَانَكُمْ كُفَّارًا حَسَدًا مَنْ عَنْدِ أَنْفُسِهُم مَنْ بَعْدِ مَا تَبْيِنَ لَهُمُ الحَقِّ فَاعْفُوا أَنْفُسِهُم مَنْ بَعْدِ مَا تَبْيِنَ لَهُمُ الحَقِّ فَاعْفُوا وَاصْفُحُوا حَتَى اللَّهُ بِأَمْرِهِ إِنَّ اللَّهُ عَلَى كُلُّ شَيْءَ قَدِيرٌ ﴾ [البقرة: ١٠٨].

قال ابن كثير رحمه الله: يحذر الله تعالى عبداده المؤمنين من سلوك الكفار من اهل الكتاب، ويُعَلَّمُ هم بعداوتهم لهم في القاهر والباطن، وما هم مشتملون عليه من الحسد للمؤمنين. إنسير ابن كثير جـ٢ ص١١٥)

وقال سبحانه: ﴿ أَمْ يَحْسَدُونَ النَّاسَ عَلَى

مَا آتَاهُمُ اللَّهُ مِن فَصَلِهِ فَقَدْ آتَئِنَا آلَ إِبْرَاهِيمَ الكِتَابَ وَالحِكْمَةُ وَآتَنْنَاهُم مُلْكًا عَظِيمًا ﴾

[النساء: ١٥].

قال القرطبي: قوله تعالى: ﴿ أَمْ يَحْسُدُونَ ﴾ يعني: اليهود، وقوله تعالى: ﴿ النَّاسِ ﴾ يعني النبي ﷺ خاصة.

قَال ابن عباس ومجاهد وغيرهما: حسدوه على النبوة، وأصحابه على الإيمان به.

[تفسير القرطبي جـ٥ ص٢٥٢]

وحذرنا النبي ﷺ من الحسد المذموم لما يترقب عليه من مفاسد في الدين والدنيا، وذلك من خلال أحاديثه الشريفة، والتي سوف نذكر يعضًا منها:

روى الشيخان عن آنس أن النبي الله قال: «لا تباغضوا، ولا تحاسدوا ولا تدابروا ولا تقاطعوا وكونوا عباد الله إخوانًا».

[البخاري حديث ٢٠٧٦، ومسلم حديث ٢٥٥٩]

روى الترمذي عن الزبير بن العوام ان النبي ت قال: «دَبُّ إليكم داء الأمم قبلكم: الحسد، والبغضاء هي الحالقة، لا أقول تَطُقُ الشعر ولكن تحلق الدين». [صحيح الترمذي ٢٠٣٨]

روى النسائي عن أبي هريرة أن النبي 👺 قال: «لا يجتمعان في قلب عبد: الإيمان والحسد». [محبع النسائي ٢٩١٢]

مراتب الحسيد المذموم: ذكر اهل العلم مراتب للحسد المحرم، سوف نذكرها فيما يلي:

المرتبة الأولى: أن يحب الإنسان روال النعمة عن الغير، وأن تنتقل إليه، ولذا يسعى بكافة السُبُل المحرِّمة إلى الإساءة إليه ليحصل على مقصوده، كأن يحصل على داره، أو يجعله يطلق أمراته ليتروجها، أو يكون صاحب منصب، فيحب أن يحصل عليه بدلاً من ذلك الغيس. وهذه المرتبة هي الغالبة بين

المرتبة التانية: أن يحب الإنسان زوال النفصة عن الغير، وإن كانت هذه النعصة لا تنتقل إليه، وهذه المرتبة في غاية الخُبُث ولكنها دون المرتبة الإولى.

المرتبة الثالثة: أن لا يحب الإنسان نفس هذه النعمة لنفسه، ولكنه يشتهي أن يكون لديه مثلها، فإن عجز عن الحصول على مثلها، أحب زوال هذه النعمة عن الغير كي لا يظهر التفاوت بينهما. [الإحباء للغزالي جـ٣ صر٢٩٨]

وللحديث بقية إن شاء الله تعالى،

فالكذب: هو أن يخبر الإنسان بخالف الواقع، فيقول: حصل كذا وهو كانب، أو قال فلان كذا وما أشبه ذلك فهو الإخبار بخلاف الواقع. [رياض الصالحين ص٥٦٠]

التخويف من الكذب: حديث القول عن الكذب: الكذب من السلوكيات المذمومة التي حذر منها القرآن في ٢٨٣ أية من كتاب الله عز وجل. [المعم المهرس ٥٩٨٥]

هناك أيات تحمل التهديد الأكيد والوعيد الشديد، ومن الخوف المزيد لمن كان الكذب سلوكه وخلقه ومسلكه من هذه الأعات:

الحرمان من نعمة الهداية: قال تعالى: ﴿إِنَّ اللّهُ لاَ يَهُدِي مَنْ هُوَ مُسْرِفٌ كَذَابٌ ﴾ [عافر: ١٨]، في هذه الآية تهديد وتخوف من الكذب لأن الكذاب محروم وبعيد عن هداية الله تعالى بعيد عن الصراط المستقيم لأنه اختار الطريق المعوج المظلم طريق الكذب.

٢- الطرد من رحمة الله تعالى: قال تعالى: ﴿ لُعْنَةَ اللهِ عَلَى الكَانِينِ ﴾ [ال عمران ١٦]. الكذاب مطرود من رحمة الله تعالى، هذه الرحمة يتمناها كل صاحب عقل وقلب رشيد.

حديث السنة عن الكذاب؛ السنة النبوية المطهرة فيها احاديث تشبيب لها الولدان من شدة الخوف والتحذير من الكذب فعلى سبيل المثال:

عن عبد الله بن مسعود رضي الله عنه: قال رسول الله عنه: قال رسول الله عنه: «إياكم والكذب فإن الكذب يهدي إلى الفجور، وإن الفجور يهدي إلى النار، وما يزال الرجل يكذب ويتحرى الكذب حتى يكتب عند الله كذابًا ». [البخاري ١٩٤٠، وسلم ١٦١٧]

تلاحظ في هذا الحديث لهجة التحذير والتخويف في قوله: «إياكم» لماذا ؟ لأن الكذب يؤدي إلى الفجور،

ما معنى الفجور؟ قال الراغب: أصل الفجور الشق، فالفجور شق في ستر الديانة ويطلق على الميل إلى الفساد وعلى الانبعاث في المعاصي وهم اسم جامع للشر

[فتح الباري ١١٠ ٢٥٢٥]

والفجور: هو الميل عن الحق والاحتيال في رده، ومعنى قوله ﷺ: «إياكم والكنب، يعني: ابتعدوا عنه واجتنبوه، وهذا يعم الكذب في كل شنيء ولا يصبح قبول من قال: إن الكذب إذا لم يتضمن ضررًا على الغير فلا باس به فإن هذا قول باطل، لأن النصوص ليس فيها هذا القول والنصوص تحرم الكذب مطلقًا يعني إذا كذب الرجل في حديثه فإنه لا يزال فيه الأمر حتى يصل إلى الفجور والعياذ بالله هو الخروج عن الطاعة والتمرد والعصيان. (شرح رياض الصالحين ١٩١١٤)

٢- الكذب مفتاح النفاق، عن عبد الله بن عمرو بن العاص رضى الله عنهما: قال رسول الله ﷺ: أربع من كن فيه كان منافقاً خالصًا، ومن كانت فيه خلة منهم كانت فيه خلة من النفاق حتى يدعها: إذا حدث كذب، وإذا عاهد غدر، وإذا وعد أخلف، وإذا خاصم فجر». [البخاري ٢٤ ومسلم ٥٠]

معنى خلة: خصلة او صفة.

قال الإمام النووي رحمه الله: الذي قاله المحققون



الحصد لله رب العالمين، والصلاة والسلام على الصادق الأمين وعلى اله وصحبه أجمعين. فالكذب أمره خطير وشره مستطير، انتشر في كل مكان وظهر في كل رمان - إلا ما رحم الرحشن - فهو من كبائر الذنوب وقواحش العيبوب، أبغض الأخالق إلى كل الأنبياء، صاحبه في قلق واضطراب وحيرة وارتباب، ممحق للبركات، مكثر للسيئات، مفتاح لكل الوبقات، مغلاق لكل الخيرات، موجب للعذاب، طارد من الجنات إلى جحيم المهلكات.

مطابعتي الغين وبدمي القلب أن صرض الكذب متخلفا في بعض النفوس كالسرطان الضبيت ويقع للأنبف الشديد من الأباء أمام الإبشاء، ومن المعلمين أمام المتعلمين، فصبال المجتمع مريضاً - إلا ما رحم الله - بهذا المرض العضال، فكان لابد من وقفة للعتاب.

تعريف الكذب يقول الإمام النووي رحمه الله: اعلم أن صنعب أهل السنة أن الكذب هو الإخبيار عن الشيء مخلاف ما هو عليه سواء تعميد ذلك أم حيهات لكن لا بالدعي الجهار وإنما يالد في العدد. [الأنكار: ص ٢٠٤]

والأكثرون وهو الصحيح المختار: أن معناه أن هذه الخصال خصال نفاق، وصاحبها شبيه بالمنافقين في هذه الخصال ومتخلق بأخلاقهم فإن النفاق هو إظهار ما يبطن خلافه وهذا المعنى موجود في صاحب هذه الخصال قوله ﷺ: «كان منافقًا خالصًا» معناه شديد الشبه بالمنافقين بسبب هذه الخصال. [شرح سلم ٢٣٠/٢]

قال الحافظ ابن حجر: المراد بإطلاق النفاق الإنذار والتحذير عن ارتكاب هذه الخصال.

[فتح الباري ١١٣/١]

٢- الكذب خيانة كبيرة؛ عن النواس بن سمعان رضي الله عنه قال رسول الله ﷺ؛ «كبرت خيانة أن تُحدث أخاك حديثًا هو لك مصدق وانت له كاذب.

[قال الخافظ العراقي في تخريج الإصباء (١٤٧/٣): رواه احمد والطيراني بإسناد جيد]

قيل في منشور الحكم: الكذب لص لأن اللص يسرق مالك والكذب يسرق عقلك، وقال علي بن أبي طالب رضى الله عنه: الكذاب كالسراب.

[الب الدنيا والدين ص٢٦٤]

آهات الكنب اللكذب أفات وأضرار متوالية في الليل والنهار لا تنتهي إلى أن تقويه إلى النار، من هذه العقوبات والآفات:

أولاً: في الدنيا:

المعدى قال: قلت للحسن بن على: ما حفظت من السعدي قال: قلت للحسن بن على: ما حفظت من رسول الله ﷺ: رسول الله ﷺ: «دع ما يريبك إلى ما لا يريبك فإن الصدق طمانينة وإن الكذب ريبة». [محمه الالباني في صحيح الترمذي ٢٥١٨] الريب: القلق والاضطراب.

[جامع العلوم والحكم ص١٦٩]

مسعنى ذلك: أن الكذب شك واضطراب قلق وإزعاج وانعدام طمانينة النفس عدم هدوء البال وانشراح الصدر.

الكذب: جسماع كل شسر وأصل كل نم لسبوء عواقبه وخبث نتائجه لأنه بنتج عنه النميمة والنميمة تنتج البغضاء والبغضاء تؤول إلى العداوة وليس مع العداوة أمن ولا راحة.

[الب الدنيا والدين ص١٦٧]

٢- الكذب يمرض القلب: الكذب يؤدي إلى مرض القلب والقلب المريض لا يشعر بالاطمئنان والسكينة ونجد ذلك بوضوح في قوله تعالى: ﴿ وَمَن النَّاسِ مَن يَقُولُ آمَنًا بِاللَّهِ وَبِالْيَوْمِ الآخِرِ وَمَا هُمْ بِمُؤْمِنِينَ (٨) يُضَادِعُونَ اللَّهُ وَالَّذِينَ آمَنُوا وَمَا هُمْ بِمُؤْمِنِينَ (٨) يُضَادِعُونَ اللّهُ وَالَّذِينَ آمَنُوا

وَمَا يَخْدَعُونَ إِلاَّ أَنَفُسَهُمُّ وَمَا يَشَّعُرُونَ (٩) في قُلُوبِهِم مُرُضَ فَزَادَهُمُ اللَّهُ مَرَضًا ولَهُمُّ عَذَابُ الْيِمُ بِمَا كَانُوا يَكْذِبُونَ ﴾ [البقرة ٨-١٠].

فالكاذب مريض القلب؛ لأن الكذب نقيض الصدق والصدق يهدي إلى البر والكذب يهدي إلى الفجور والإنسان الفاجر يحيا في الآلام النفسية بما تصوره له نفسه الأمارة بالسوء على أنه سعادة. [الكني الله العصر ص١٣]

٣- دنيا الكذاب جعيم، قال الإمام ابن القيم: لا تحسب أن قوله تعالى: ﴿ إِنَّ الأَبْرَارَ لَفَي نَعِيم (١٣) وَإِنَ الْقُبِحَارَ لَفِي جَحِيمٍ ﴾ [الانفطان: ١٣ - ٤١] مقصور على نعيم الآخرة وجحيمها فقط بل في دورهم الثلاثة كذلك، أعني دار الدنيا ودار البرزخ ودار القرار، فهؤلاء في نعيم وهؤلاء في جحيم، وهل النعيم إلا نعيم القلب، وهل العذاب إلا عذاب القلب ؟!

وأي عذاب أشد من الخوف والهم والحرن وضيق الصدر وإعراضه عن الله والدار الآخرة وتعلقه بغير الله وانقطاعه عن الله بكل وادر منه شعبة وكل شيء تعلق به وأحبه من دون الله فإن يسومه سوء العذاب فكل من أحب شيفًا غير الله عُذب به ثلاث مرات. [الجواب الكاني من ١٠٠]، وصدق الله إذ يقول: ﴿ وَمَنْ أَعْرَضَ عَن نِكْرِي فَإِنْ لَهُ مَعْشَةً ضَنَكًا ﴾ [مه].

٥- زوال البركة والتماء: عن حكيم بن حزام رضي الله عنه عن النبي قال: «البيعان بالخيار ما لم يتفرقا، فإن صدقا وبينا بورك لهما في بيعهما، وإن كذاب وكتما مُحقت بركة بنعهما».

المعنى: إن كتما وكذبا: كتم البائع وأخفى عيوب السلعة فكذب وحلف بالأيمان المغلظة بأن سلعته سليمة وذكر ثمنًا مرتفعًا جدًا لا تستحقه السلعة وكذب المشتري بأن أعطى البائع ثمن أقل ما تستحقه هذه السلعة مستغلاً صدق البائع نتيجة الكذب: ترتب على الكذب في البيع والشراء زيادة في المبيع فإنه سحت زيادة في الثمن أو زيادة في المبيع فإنه سحت والعياذ بالله لانه مبني على الكذب والكذب باطل وما بنى على باطل فهو باطل.

[شرح رياض الصالحين ١٩٢/٤]

بسبب شؤم التدليس والخداع والكذب: يزيل الله عز وجل بركة هذا البيع وبركة المكسب فترى الكذاب يزداد ربحه ولكن لا بركة فيه فيضيعه فيما لا فائدة فيه في المخدرات مثلاً ولا يبارك الله في حياته ولا آهله ولا أولاده.

وقانا الله وإياكم، والحمد لله رب العالمين.



