

السنة الخامسة والثلاثون

العدد ١٥٥ رجيب ١٤٢٧ هـ



أساس البنيان

من أراد علو بنيانه فعليه بتوثيق أساسه وإحكامه وشدة الاعتناء به. فإن علو البنيان على قدر توثيق الأساس وشدة الاعتناء به. فإن علو البنيان وأساسها الإيمان، ومتى وإحكامه، فالأعمال والدرجات بنيان وأساسها الإيمان، ومتى كان الأساس وثيقا حمى البنيان واعتلى عليه. وإذا تهدم شيء من البنيان سهل تداركه، وإذا كان الأساس غير وثيق لم يرتفع البنيان ولم يثبت، وإذا تهدم شيء من الأساس سقط البنيان أو كاد، فالعالم همته تصحيح الأساس وإحكامه، والجاهل يرفع في البناء عن غير أساس، فلا يلبث بنيانه أن والجاهل يرفع في البناء عن غير أساس، فلا يلبث بنيانه أن يسقط قال تعالى: ﴿ أَفَمَنْ أَسَسٌ بُنْيَانَهُ عَلَى تَقْوَى مِنَ اللّهِ وَرِضْوَانٍ خَيْرٌ أَمْ مَنْ أَسَسٌ بُنْيَانَهُ عَلَى شَفَا جُرُفٍ هَارٍ فَهُنَّ أَسُسٌ بُنْيَانَهُ عَلَى شَفَا جُرُفٍ هَارٍ فَهُنَّ أَسُسٌ بُنْيَانَهُ عَلَى شَفَا جُرُفٍ هَارٍ فَهُنَّ أَسُ اللّهِ وَالتوبة: ١٠٩].

فما أعظم نعمة الإيمان.

التحرير

لِنَهُ الْمَعْنَ الْحَيْمِ اللَّهُ الْمَعْنَ الْحَيْمِ اللَّهُ الْمُعْنَادُهُ وَ الْمُعْنَادُهُ وَ المُعْنَادُه

المالية المالية المالية

رئيس مجلس الإدارة

د. جمال المراكبي

المشرف العام

د.عبدالله شاكر الجنيدي

اللجنةالعلمية

د. عبد العظيم بدوي زكريا حسيني جمال عبد الرحمن معاوية محمد هيكل

سكرتيرالتحرير مصطفى خليل أبو المعاطى

التحرير: ۸شارع قوله عابدين القاهرة ت:۲۹۲۰۵۱۷ - فاكس: ۲۹۳۰۵۱۲ قسم التوزيع والاشتراكات: ت: ۳۹۱٥٤٥٦ المركز العام: ت: ۳۹۱۵۵۷ - ۳۹۱۵٤۵۳



Upload by: altawhedmag.com

## رئيس التحرير جمال سعد حاتم هديرالتحريرالفني حسين عطا القراط

مصر ١٥٠ قرشا ، السعودية ٢ ريالات الإمسارات ودراهم الكويت وه فلس، المفرب دولار أمريكي، الأردن ٥٠٠ فلس، قطر ١ ريالات، عـــان نصف ريال عماني، أمريكا ٢ دولار، اوروپا ۲ پورو.

#### الاشتراك السنوي:

ا-في الداخل ٢٠ جنيها (بحوالة بريدية داخلية باسم مجلة التوحيد - على مكتب بريد عابدين).

٢ ـ في الخارج ٢٠ دولارا أو ٧٥ ريالا سعوديا أو

ترسل القيمة بسويفت أوبحوالة بنكية أو شيك على بنك فيصل الاسلامي فرع القاهرة ـ باسم مجلة التوحيد \_ انصار السنة (حساب رقم / ۱۹۱۵۹۰).

#### العريدالالكتروني

Mgtawheed@hotmail.com -Gshatem@hotmail.com Ashterakat@hotmail.com www.altawhed.com مرقع الجلة على الإنترات www.ELsonna.com

#### التوزيع الداخلي مؤسسة الأهرام وفروع أنصار السنة المحمدية

مطابع الأهرام التجارية . قلبوب . مصر



صورة الفلاف

الافتتاحية: «امة الخيرية وزمن الغثائية» د. جمال المراكبي

كلمة التحرير: «هجمة صهيونية .. وواقع سريرا! رئيس التحرير .

باب التفسير: «سورة الإنسان (٢)» د. عبد العظيم بدوي ١٠

باب السنة: «الحية السوداء شفاء من كل داء» زكريا حسيتي الأمة المنصورة منهجها . صفتها سيد عبد الحليم ١٨

درر البحار من صحيح الأحاديث القصار (٣١) على حشيش ٢١

محتارات من علوم القرآن: فضائل سورة البقرة وآل عمران (١٠) مصطفى البصرائي ٢٢

خاتم الأنبياء والمرسلين رجمة من رب العالمين (٣)

د. عبد الله شاكر ۲۹

الأسرة المسلمة في ظلال التوحيد جمال عبد الرحمن ٢٩

حدث في مثل هذا الشهر التحرير ٢٢ لطائف المعارف النبوية

يد ملك مالهدل المرس ٢٤ واحة التوحيد

دراسات شرعية: القياس المصدر الرابع للتشريع (٣)

متولي البراجيلي ٣٨

منبر الحرمين: «الإنسان بين العبودية والطغيان،

سعود بن إبراهيم الشريم ٢٤

اتبعوا ولا تبتدعوا: معاوية محمد هيكل ١١

المنهج الأمثل لخطبة الجمعة (٢) صالح بن عبد الله بن حميد ٥٠ تحذير الداعية (٧١): «قصة بكاء النبي ك من مشاهد تعنيب

النساء ليلة الإسراء والمعراج على حشيش ٢٥

أقوال وأفعال واعتقادات خاطئة (١) طلعت ظهران ٢٥

من أحكام الذبائح (Y) العتبرة سعید عامر ۸۰

لحسد اسبابه وعلاجه صلاح تجيب الدق ١٠ الكذب اقة كل عصر

صلاح عبد الخالق ٦٣

الإعلام بسير الأعلام: (الإمام القدوة مطرف بن الشخير،

القصة في كتاب الله: «أصحاب السبت (٢)» عبد الرازق السيد عبد 14

سلامة منهج الاستدلال عند السلف ناصر عبد الكريم عقل ٧١

by: altawhedmag.com

الحمد لله، والصلاة والسلام على رسول الله، وعلى

فعجيب شان هذه الأمة، أمة التوحيد، حاملة لواء الدعوة إلى الله عز وجل، صاحبة هدي النبي محمد والتي يعلو فيها صوت الأذان بالتكبير والتهليل في كل يوم وليلة وفي مشارق الأرض ومغاربها الله أكبر الله أكبر الله أكبر الله إلا إله إلا الله في كل ساعة من ليل أو نهار.

ما الذي أصاب هذه الأمة فأفقدها عزها وسيادتها وريادتها للعالم أجمع ؟

هل هذه الأمة هي التي قال فيها ربنا عز وجل ﴿ كُنتُمْ خَيْرَ أُمُّهُ إِنَّا عَنِ الْمُنكَرِ أُمُّهُ وَنَ عَنِ الْمُنكَرِ أُمُّهُ وَتَنْهُ وَنَ عَنِ الْمُنكَرِ وَقُوفُ وَتَنْهُ وَنَ عَنِ الْمُنكَرِ وَقُومُ وَتَنْهُ وَنَ عَنِ الْمُنكَرِ وَقُومُونُ وَالعَمِرانَ ١١٠].

هُل صُحيح ما يردده البعض اليوم اننا كنا خير أمة أخرجت للناس، ولم يعد فينا ذرة من خير؟

هل هذه الأمة هي الأمة التي طمع رسول الله أن تكون نصف أهل الجنة فأعطاه الله عز وجل أكثر مما رجا فجعلها ثلثي أهل الجنة كما ورد في الحديث: «أهل الجنة عشرون ومائة صف ثمانون منها من هذه الأمة». [رواه احد والترمذي]

هل هذه هي الأمة التي بكى رسول الله ت شفقة عليها فقال له ربه عز وجل: « إنا سنرضيك في أمتك ولا نسوؤك » [رواه مسلم]، وذلك تصديقاً لقول الله تعالى: «ولسوف يعطيك ربك فترضى».

لا شك أن حالة الضعف والوهن التي تعيشها الأمة منذ فترة طويلة، ونراها الآن مجسدة في تسلط الحثالة من أحفاد القردة والخنازير على مصائرها، تضرب وتقصف وتحاصر وتجوع الشعب الفلسطيني الأسير في غزة، من أجل جندي أسرته المقاومة في فلسطين، ثم نراها تضرب وتدمر لبنان لذات السبب ولا نجد في هذه الأمة حراكاً!

الم يبق في هذه الأمة ومضة من أمل وجذوة من خير لتغيير هذا الموضع، والخروج من هذا المازق؟

لماذا نجد أصحاب البدعة والضلالة من هذه الأمة من حملة لواء التكفير من الخوارج والروافض يرفعون راية الجهاد في سبيل الله، والأمة في سبات عميق ؟

هل صار حرب الله ممثل الروافض في لبنان هو رمز المقاومة والدفاع عن هذه الأمة، وهل صارت القاعدة أمل الأمة في التصدي لهذا الواقع المرير؟ هيهات هيهات، فهل يأتي الشر بالخير، وهل يجلب الخوارج والروافض خيراً لهذه الأمة وهم في الأصل من أعظم أسباب نكبتها على مدى تاريخها كله؟!



ماذا يفعل الضعفاء والأبرياء من الأطفال والنساء تحت وطاة القصف والنيران المعتدية صباح مساء، وماذا يفعل أصحاب الضمائر الحية من هذه الأمة أمام هذه الحالة من الضعف والتردي سوى ان يقولوا: حسبنا الله ونعم الوكيل... هو سبحانه حسبنا وكافينا وعاصمنا من كل سوء، وعليه وحده نعتمد، وإليه سبحانه نلجا، باكف الضراعة نبتهل إليه أن يرفع مقته وغضبه عنا، وأن لا يأخذنا بما فعل السفهاء منا، ولنا في ذلك أسوة وقدوة في خليل الرحمن إبراهيم عليه وعلى نبينا الصلاة والسلام وفي نبينا محمد وأصحابه رضي الله ونعم الوكيل.

عن ابن عباس رضي الله عنهم قال: «حسبنا الله ونعم الوكيل قالها إبراهيم حين القي في النار، وقالها محمد على حين قالوا إن الناس قد جمعوا لكم فاخشوهم فزادهم إيماناً وقالوا حسبنا الله ونعم الوكيل، [رواه البخاري]، فنجى الله إبراهيم من النار، قال تعالى: ﴿ قُلْنَا يَا نَارُ كُونِي بُرْداً وَسَلَاهاً عَلَى إِبْرَاهِيمَ (٦٩) وَأَرَادُوا بِهِ كَيْداً قَحَ عَلْنَاهُمُ الْخُسُرِينَ ﴾ [الانباء ٢٠-٧].

ونصر الله نبيه والذين استجابوا لله والرسول من بعد ما أصابهم القرح والجراح ، ﴿ فَانقَلْبُواْ بِنِعْمَةٍ مَنَ اللّهِ وَقَضْلُ لُمْ يَمْسَسْهُمْ سُوءُ وَاتَّبَعُواْ رضْوَانَ اللّهِ وَاللّهُ ذُو فَضْلًا عَظْمِهِ ﴾ [ال عمران:١٧].

ما اشبه حال المستضعفين من أمة مُحمد ته اليوم يحال الجارية التي أنطق الله الصبي الرضيع بشانها فقد مروا بها وهم يضربونها ويقولون لها ظلماً وعدواناً زنيت، سرقت، وهي تقول حسبي الله ونعم الوكيل، فقالت أم الصبي: اللهم لا تجعل ابني مثلها، فترك الرضاع ونظر إليها وقال: اللهم اجعلني مثلها، [رواه مسلم]

فلم تملك هذه الجارية المظلومة المستضعفة أن تدفع عن نفسها إلا بهذه الكلمة التي تتضمن معاني اللجوء إلى الله عز وجل والرضى بحكمه وقضائه والثقة بعدله سبحانه ونصره لأوليائه ولو بعد حين.

ولا شك أن المولى سبحانه يبتلي أولياءه ليرفع من شانهم ومنزلتهم عنده سبحانه، ويميز الخبيث من الطيب، لآجل هذا يؤيد أولياءه ويثبت عنده سبحانه، ويميز الخبيث من الطيب، لآجل هذا يؤيد أولياءه ويثبت قلوبهم بقوله: ﴿ وَلاَ تَهِنُوا وَلاَ تَحْرَنُوا وَأَنتُمُ الأَعْلَوْنَ إِن كُنتُم مُّ وُمِنِينَ (١٣٩) إِن يَمْسَسُكُمْ قَرْحُ قَقَدْ مَسُ الْقَوْمَ قَرْحُ مَثْلُهُ وَتِلْكَ الْآيامُ نُدَاوِلُهَا بَيْنَ النَّاسِ وَلَيْعَلَمَ اللَّهُ النِينَ آمَنُواْ وَيَتَّخِذَ مِنكُمْ شُهُدَاء وَاللَّهُ لاَ يُحِبُّ الظَّلينَ (١٤٠) وَليُمَحَصَ اللَّهُ النَّذِينَ آمَنُواْ وَيَمْحَقَ الْكَافِرِينَ (١٤١) أَمْ حَسِيْتُمْ أَن تَدُخُلُواْ الجُنْةَ وَلَمْ يَعْلَمُ الصَابِرينَ ﴾

[ال عمران: ١٣٩- ١٤٢]

إن هذا البلاء يعم الدنيا باسرها إلى قيام الساعة ونبينا في يخبرنا أن من وعى ذلك لا يتلذذ بنعمة في الدنيا لأن الأخرة تشغل باله وهمه فيقول: « كَيْفَ أَنْعَمُ وَصَاحِبُ الْقَرْنَ – إسرافيل – قَدْ النَّقَمَ الْقَرْنَ وَاسْتَمَعَ الْإِذْنَ مَتَى يُؤْمَرُ بِالنَّفْحَ فَيَنْفُحُ . فَكَانَ ذلك ثقل على أصحاب النبي فقال لهم قولوا: «حسبنا الله ونعم الوكيل على الله توكلنا».

إرواه الترمذي وحسنه] فالنبي تله يعلم أصحابه هذه الكلمة التي هي من اسس التوحيد

ممالاشك فيه أن حالة الضعف والوهن التي تعيشها الأمة منذ فترة طويلة هي بسبب بعدها عن كتاب ربها وسنة نبيها

ان الخيرية لا تنتزعمن الأمة بحال من الأحوال فهي رغم ضعفها وتخاذلها لا يزال الخير فيها بحمد الله.

والاعتماد على الله عز وجل والتوكل عليه كما علمه ربه سبحانه وتعالى فقال عز وجل: ﴿ وَإِن يُرِيدُواْ أَن يحَدْعُوكَ فَإِنْ حَسَبْكَ اللهُ هُو الَّذِي آيُدُكَ يَرِيدُواْ أَن يحَدْعُوكَ فَإِنْ حَسَبْكَ اللهُ هُو الَّذِي آيُدُكَ بَيْنَ قُلُوبِهِمْ لَوْ أَنفَقَتُ مَا فَي الأَرْضِ جَمِيعًا مَا اَلْفَتْ بَيْنَ قُلُوبِهِمْ لَوْ وَلَكَنُّ اللّهُ أَلْفُ بَيْنَ قُلُوبِهِمْ لَوْ وَلَكَنُ اللّهُ أَلْفُ بَيْنَ قُلُوبِهِمْ اللّهُ وَمِن اتّبَعْكَ مِنَ الْمُوْمِنِينَ (٢٣) يَا أَتُهَا النّبِيُ حَسِيكَ اللّهُ وَمِن اتّبَعْكَ مِنَ المُوْمِنِينَ (٢٤) يَا أَتُها النّبِيُ حَرَضِ المُؤْمِنِينَ عَلَى الْقِتَالَ إِن يَكُن مَنْكُمْ مَسْرُونَ صَابِرُونَ يَغْلِيُواْ مِنْتَيْنِ وَإِن يَكُن مَنْكُم مَنْ مُنْكُمْ مَنْدُولُ فَا اللّهِ فَوْمُ لاَ النّبِينَ كَفَرُوا بِأَنْهُمْ قَوْمُ لاَ مُنْتَنِينَ وَإِن يَكُن مَنْكُمْ مَنْكُمْ مَنْكُمْ مَنْكُمْ فَنْوُ لَا اللّهِ وَأَنْ النّبِينَ كَفَرُوا بِأَنْهُمْ قَوْمُ لاَ النّبِيلُ عَلَيْكُ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهُ وَمِن النّبِينَ كَفَرُوا بِأَنْهُمْ قَوْمُ لاَ مُنْكُمْ مَنْكُمْ عَشْرُونَ مِاللّهُ وَمَنْ النّبِينَ كَفَرُوا بِأَنْهُمْ قَوْمُ لاَ لَيْكُونَ فَي إِلْعَلَى اللّهُ ال

فاين نحن الينوم من هذا التاييد ومن هذا الحسب والكفاية، وهل يمن الله تعالى علينا بمثل هذا التالف والتناصر والتعاضد مرة أخرى فنصبح بنعمة الله تعالى علينا إخواناً ويتحقق فينا قول نبينا على المسلم اخو المسلم لا يظلمه ولا بخذله ولا يسلمه ..

هل يتحقق فينا قول ربناً عَرْ وَجِلَ: ﴿ وَالْكُرُواْ لَيُعْمَثُ اللّهِ عَلَيْكُمُ إِلَّا كُنتُمْ أَعْدَاء قَالَفَ بَيْنَ قُلُوبِكُمْ فَأَصَابِكُمْ عَلَى شَفّا حُفُرة فَأَصَابِكُمْ عَلَى شَفّا حُفُرة مَّن النّارِ فَانَقْذَكُم مَنْهَا ﴾ [العبران ١٠٣].

لا شَكَ أَنْ ذَلِكَ مَمَكُنْ إِذَا اسْتَجِبْنَا لِلهُ وللرسولُ 
قَ وَاعْتَصِمْنَا بِحِبْلِ اللهُ جِمْيِعَا، وَلَمْ نَسْمَحُ 
للتَّفْرِقَ وَالشَّفَاقَ أَنْ يَعْصِفُ بِنَا، فَإِنْ لَمْ نَفْعَلَ 
فَحَسْبِي قُولَ رَبِي: ﴿ فَإِنْ تَوْلُوا ۚ فَقُلْ حَسِّبِي اللّهُ لا 
إِلَهُ إِلاَّ مُو عَلَيْهُ تَوَكِّلْتُ وَهُو رَبُّ الْعَرْشِ الْعَظْيِمِ ﴾ 
[التوبة 112]

وقوله عن وجل: ﴿ آلَيْسَ اللّهُ بِكَافَ عَبِدُهُ وَيُحْوَفُونَكَ بِالنّبِينَ مِن دُونِهِ وَمَن يُصْلِلُ اللّهُ فَمَا لَهُ مِنْ هَا لَهُ مِنْ هَصْلُ اللّهُ فَمَا لَهُ مِنْ هَصْلُ اللّهُ فَمَا لَهُ مِنْ هَصْلُ اللّهُ يَعْزِيرَ ذِي انْتِقَام (٣٧) ولئِن سَالتَّهُم مِنْ خَلُقَ اللهُ بِعَزِيرَ ذِي انْتِقَام (٣٧) ولئِن سَالتَّهُم مِنْ خَلُقَ السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضَ لَيقُولُنُ اللّهُ قُلْ آفَورَاتُتُم مِنْ اللهُ قُلْ آفَورَاتُتُم مِنْ اللهُ عَلْهُ مِنْ مُنْ مُنْ هُنْ كَاشَفِاتُ صَلْرُهُ أَوْ أَرَادَنِي بِرَحْمَةٍ هَلْ هُنْ مُمْسِكَاتُ كَاشُوكُنُ المُتُوكُلُونَ ﴾ رَحْمَةٍ قُلْ هُنْ مُمْسِكَاتُ رَحْمَةٍ قُلْ هُنْ مُمْسِكَاتُ رَحْمَةٍ قُلْ هُنْ مُمْسِكَاتُ رَحْمَةٍ قُلْ هُنْ مُمْسِكَاتُ رَحْمَةٍ قَلْ هُنْ مُمْسِكَاتُ رَحْمَةٍ قَلْ هُنْ مُمْسِكَاتُ رَحْمَةٍ قَلْ هُنْ مُمْسِكَاتُ وَلَا اللّهُ عَلَيْهُ يَتُوكُلُ المُتُوكُلُونَ ﴾

[الزمر: ٣٦ - ٢٨]

ولنعلم يقيناً أن العاجز المفرط الذي لا يحسن التوكل على الله لا يقبل منه قول اللسان حسبي الله ونعم الوكيل لأن هذا القول يتضمن معتقدا راسخاً في القلب يدعو ويدفع إلى العمل والحرص على ما ينفع من أمري الدنيا والآخرة، وهذا من قوة الإيمان واليقين، قال رسول الله على المؤمن

القوي خير واحب إلى الله من المؤمن الضعيف وفي كل خير احرص على ما ينفعك واستعن بالله ولا تعجز فإن اصبابك شيء قلا تقل لو اني فعلت كذا لكان كذا وكذا ولكن قل قدر الله وما شاء فعل فإن لو تفتح عمل الشيطان». (روامسلم)

أما المفرط المتكاسل فتقول له ما قاله النبي الله للرجل الذي قضى عليه في قضية فقال حسبنا الله وتعم الوكيل فقال في: « إن الله يلوم على العجن، ولكن عليك بالكيس فإذا غلبك أمر فقل حسبي الله وتعم الوكيل». [رواه الوداود واحد]

والسؤال الذي بلح علينا، ما الذي أصاب الأمة وهل فقدت الأمة خيريتها، وأين عز الأمة وظهورها والجواب: أن الأمة قد أصابها داء الأمم قبلها من التنافس في الدنيا، والتحاسد والتباغض، فصارت غثاء مثل الغثاء الذي يحمله السيل ويلقيه فلا خير فيه ﴿ فَأَمَّا الرُّبِدُ فَيَذْهُمُ حُفَّاء وَأَمَّا مَا يَنْفَعُ النَّاسِ فَعَيْمُكُ فِي الأَرْضِ كَذَلك يَصَدّرِبُ اللّهُ النَّاسُ فَعَيْمَكُمُ فِي الأَرْضِ كَذَلك يَصَدّرِبُ اللّهُ النَّاسُ فَالِمَعَلَى المَالِيَةِ المَالِيَةِ المَالِيَةِ المَالِيَةِ المَالِيَةِ المَالِيَةِ المَالِيةِ المَالْمُلِيةِ المَالِيةِ المَالِيةِ المَالِيةِ المَالِيةِ المَالِيةِ المَالْمُلْكُولِيةِ المَالِيةِ المَالْمُلِيةِ المَالِيةِ المَالِيةِ المَالْمِيلِيةِ المَالْمُلِيةِ المَالِيةِ المَالِيةِ المَالِيةِ المَالْمُلْكُمُ المَالِيةِ مَالْمُلْكُمُ المَالِيةِ المَالِيةِ المَالِيةِ المَالِيةِ المَالْمُلِيّةِ المَالِيةِ المَالِيةِ المَالِيةِ المَالْمُلِيّةِ المَالْمُلِيْلُولِيقِيقِيْلِي المَالِيقِيقِ المَالِيةِ المَالِيقِ المَالِيقِ

وقد حدث النبي في اصحابه عن هذا المصير فقال في حديث ثوبان: «يوشك أن تداعى عليكم الأمم كما تداعى الأكلة إلى قصعتها » فقال قائل: أومن قلة نحن يا رسول الله " قال: «بل انتم يومئذ كثير ولكنكم غثاء كغثاء السيل، ولينزعن الله من صدور عدوكم المهابة منكم، ولي قذفن الله في قلوبكم الوَهْنُ يا رسول الله قال: «حب الدنبا وكراهبة الموت».

إذن فقد فقدت الامة عزها وريادتها وقيادتها حين أصابها داء الأمم قبلها، ولذلك اسباب سوف نعرض لها بشيء من التفصيل إن شاء الله.

اما الخيرية فهي لا تنتزع من الامة بحال من الأحوال، فهي رغم ضعفها وتخاتلها لا تزال فيها خير، ولكنه عزيز ونادر الا تزال طائفة من امتي ظاهرين على الحق لا يضيرهم من خالفهم ولا من ختلهم حتى ياتي امر الله وهم على ذلك، [منف علم]

وهؤلاء هم الغرباء في الأمة الذين يُصلحون إذا فسيد الناس، ويُصلحون ما أفسيده الناس من السنة في زمن الغربة، وصيدق رسبول الله في إن يقول: بيدا الإسلام غربباً وسيعود غربياً كما بدا فطوبي للغرباء الذين يُصلحون ما أفسد الناس من بعدى من سنتي،

إِقَالَ أَبُو عَسِنَى: هَذَا حَنِثُ حَسَنُ صَمِيحٌ واصله عند مسلم) وللحديث بقية إن شّناء الله تعالى الحمد لله رب العالمين، مسبب الأسباب وخالق الناس من تراب، وأشبهد أن لا إله إلا الله وحده لا شريك له منزل الكتاب ومُجري السحاب وهازم الأحزاب.. وبعد:

فقد توالت على الأمة المحن والفتن من كل اتجاه، وتضاعفت الحوادث والكوارث الكونية، وما ذلك إلا نذرٌ إلهية يخوِّف الله بها عباده، ويوقظهم من سبات الغفلة، وأصبحت ديار المسلمين مستهدفة من قبل أعدائها فما أن تضمد جراح للمسلمين في بقعة من بقاع ديارها، حتى يلتهمها أعداء الأمة المتربصون بها في ديار أخرى. قتل وتخريب، ومؤامرات تحاك بنا من كل جانب.. تجتمع قوى الشر من كل فج عميق فما زالت دماء المسلمين تنزف في العراق منذ أن وطأتها قوات التآمر - عفوا اقصد قوات التحالف - بقيادة راعية قوى الشر والعدوان رعاة البقر، وما من يوم يمر إلا ونشاهد بأعيننا على الفضائيات مئات القتلى والجرحي.. خطف واعتقالات، وتدمير وتخريب، ومؤامرات وانتهاكات كلها تصب في مجرى واحد وهو الحفاظ على أبناء القردة والخنازير، ولا فرق بين شارون وهارون، وأولمرت وبوش .. دسائس وفتن، وإجرام وتجويع، وخطف وترويع للصغار والكبار على أيدي عصابات القتل الأمريكية، أو العميلة للأمريكان، وعلى أبدي زبانية المعتقلات الأمريكية في «أبو غريب»، و«جوانتاناموا» وغيرها من المعتقلات، وعلى بقعة أخرى لم تجف دماء المسلمين منذ وطأتها أقدام اليهود بمؤامرة وعد بلفور تدخل الدبابات والمجنزرات إلى قطاع غزة تقتل العشرات وتجرح المئات، وتعتقل الوزراء من حكومة فلسطين نصف وزارة ونصف برلمان من أجل جندي حقير أختطف، ودموع الأطفال، والأمهات ممن يقبع عائلهم بالآلاف في معتقلات الصهاينة يلاقون أشد العذاب دون أن يحرك ذلك ساكنًا.. وسرعان ما تتكرر الماساة في لبنان من أجل جنديين اختطفا، دمار وتخريب، مئات القتلى والجرحي من اللبنانيين، وحصار جوي وبري وبحري محكم على الشعب اللبناني وضرب ونسف ودمار لمحطات الكهرباء والمياه والمجمعات السكنية للمدنيين، ونزوح عشرات الآلاف بدون ماوى، كل ذلك يقع على مرأى ومسمع من قادة العرب والمسلمين بلا حراك، بل على مرأى ومسمع من قادة التحالف الدولي، ومجلس الأمن الأمريكي والاتحاد الأوربي، وإنا لله وإنا إليه راجعون!!

الإجرام اليهودي والتخاذل الدولي

سرعان ما يدرك كل ذي بصيرة نافذة أن الواقع المعاصر لأمتنا الإسلامية هو من أمرً ما مر بها عبر تاريخها الطويل، إن

لتحقيق المصلحة العليا وهي أمن إسرائيل والحفاظ عليها، ولا حول ولا قوة إلا بالله العلي العظيم. حول ولا تقوة إلا بالله العلي العظيم. حال الأمة وسنة الابتلاء

إن ما يقع بالأمس واليوم في ديار المسلمين على أيدي اليهود والأمريكان وأعوانهم من أعداء الأمة المتربصين بها وسط تقاعس وتخاذل من الجميع ليدفع الإنسان دفعًا إلى مراجعة فورية مع النفس وذلك باللجوء إلى الله في السراء والضياء والسيعة والضيق فما خاب من اتقاه، ولا أيس من رجاه، وما ذل من اعتصم به ﴿ وَعَدَ اللّهُ الّذِينَ آمَنُوا مِنْكُمْ وَعَملُوا الصّالحاتِ لَيَسنتَخْلُونَ أَهُمْ دِينَهُمُ النّذِي ارْتَضَى لَهُمْ وَلَيُبَدَدُنَهُمُ مِنْ بَعْدِ خَوْفِهِمْ أَمْنًا لَهُمْ دِينَهُمُ النّذِي ارْتَضَى لَهُمْ وَلَيُبَدَلَنَهُمْ مِنْ بَعْدِ خَوْفِهِمْ أَمْنًا والنور: ٥٠].

لقد صدق الله وعده وهو أصدق القائلين، وأنجز لنبيه ما وعده به ومن هنا حمل هذا الدين رجال وقادة علَّمهم نبيُّهم الله يخاف العبد إلا ربه، وألا يذلّ إلا لمن ذلّ له كل شيء ولمن بيده أسباب الأمن وحده: ﴿ إِنَّمَا ذَلِكُمُ الشَّيْطَانُ يُخَوِّفُ أَوْلِيَاءَهُ فَلاَ تَخَافُوهُمْ وَخَافُون إِنْ كُنْتُمْ مُؤْمِنِينَ ﴾ [ال عمران: ١٧٥]

والعالم الإسكامي اليوم يمرّ بحالة عصيبة وخطوب مستعصية، والأمة المسلمة برُمّتها شاخصة أبصارها ألمًا وحيرة وذهولا لما يقع من ماسي وآلام بفعل اليهود والأمريكان، بل يزداد ألم الأمة وفاجعتها حينما ترجع البصر كرّات ومرّات، ثم ينقلب إليها البصر خاسئًا وهو حسير، فإذا بالضربات تتوالى عليها وتتقاذف كحُمم بركانية لا تجد الأمة أمامها ملجأ أو مغارات أو مدخلا يحميها من الظلم الطاغي والإرهاب الدولي العاتي، بل أنها تتلقى الضربات تلو الضربات ثم هي تُصرع

••إنمايحدث للأمةالإسلامية في كلأرجاءالدنيا من تكالبالأعداء عليها لهو بسبب تخاذلها وبعدهاعن كتاب ربها وسنة نبيها عليها على

التوجيد العدد ٤١٥ السنة الخامسة والثلاثون

Upload by: altawhedmag.com

أمامها ذلك كله كان سببًا ولا شك في أن يغشى الأمَّة، وهمُ يوقفها أمام مرآة المفزعات حتى لقد بلغ الوهم في صفوفها مبلغًا مثّل لها الضعيف قويًا والقريب بعيدًا والموئل مهلكًا، فجعلت تتخبّط إزاء هذا الوهم تخبّط المصروع، لا يرى ماذا أدركه وماذا تركه.

إننا نعيش في زمن بئيت فيه أمة الإسلام بتفريق الكلمة وتصارع الأهواء، وحُجبت بالجهل والكبت عن معرفة أحوال عدوها وصنائعه، مما جعلها تستسلم للمحتل الباطش ببعض سلاحهم المدجّج الذي أثار فيها خواطر الوهم بأنها أمام قوة لا تستطيع التغلب عليها، بل هي حاكمة على أقطار واسعة وأنحاء شاسعة، وهي جمعيها في عين عديم الوهم ضعيفة واهنة لا تستطيع ذودًا ولا دفاعًا، وإن أخفُ حركة تنبثق هنا أو واهنة لا تستطيع ذودًا ولا دفاعًا، وإن أخفُ حركة تنبثق هنا أو مناك توجب زعزعة في تلك القوة إن لم توجب هدمها بالمرة، إن تلك القوى لتتوجس من كل حركة في العالم، وكل ملمة تلم بالعالم الإسلامي والعربي تحدث زلزلة في قوى الظلم والجبروت، وقد رأينا وسمعنا أسلحة بدائية لبعض رجال المقاومة في الجنوب اللبناني وفي أرض فلسطين تجعل الأعداء يهرولون وفي الملاجئ تحت الأرض ينزلون، تتوالى صرخاتهم.

إن الأوجاع التي تصيب الأمة في مقتلها في هذا العصر لتدفع الأمة أن تقف أمامها وقفة ناشدة للإصلاح، راضية بقضاء الله وقدره، وأن ما أصاب الأمة لم يكن ليخطئها، وأن ما أخطأها لم يكن ليصيبها، وأن النصر لا يكون إلا مع البلاء والضيق لم يكن ليصيبها، وأن مع العسر يسرًا ﴿إِنَّ مَعَ الْعُسْرِ يُسْرًا ﴾ [الشرح:٦] وأنه لن يَعْلبَ عُسُرٌ يُسْرُين.

وأن تعمل الأمة جاهدة في وحدة صفها وجمع كلمتها وتوحيد مصدر التلقي عندها إن هي أرادت النجاة، بحيث تكون المصدرية متمثلة في كتاب الله وسنة رسوله على بفهم سلف الأمة، والعزم على إقصاء كل الشعارات العصبية والأهواء العبية. كما يجب عليها أن تعترف بخطئها فيما ارتكتبه من تقصير في جنب الله وتهميش لشريعته الخالدة، فالنوح وحده لا يجدي شيئًا، فكيف بالشجب والاستنكار ، فلسنا ننقب عن نائحة مستأجرة تسمعنا نحيبها أو تفجعنا بلطم خديها، لأن البكاء لا يحيى الميت، والاسف لا يرد الغائب.

والأمة المسلمة بحاجة ماسة إلى احتساب المصائب التي تطالها عند الله تعالى، وأن تعلم أنها على أجر ومثوبة إن هي صبرت وجاهدت فما يصيب المرء من نصب ولا وصب حتى الشوكة يشاكها إلا كتب الله له بها أجرًا كما ذكر ذلك نبي الأمة

••إن الأوجاع التي تصيب الأمة في هذا العصصر ليدفعها دفعًا إلى الاعتصام بخالقها وتوحيد صفها وجمع كلمتها ••

ورسولها ﷺ، وبمثل هذا الاستحضار تبرز الشجاعة وينبثق الإقدام والتسليم بأقدار اليوم والغد وبأن العزة والقوة لله جميعًا، ﴿ الَّذِينَ قَالَ لَهُمُ النَّاسُ إِنَّ النَّاسَ قَدْ جَمَعُوا لَكُمُ فَاذَ شُنُوهُمْ فَرَادَهُمْ إِيمَانًا وَقَالُوا حَسْبُنَا اللَّهُ وَنِعْمَ الْوَكِيلُ (١٧٣) فَانْقَلَبُوا بِنِعْمَة مِنَ اللَّهِ وَقَضْلٍ لَمْ يَمْسَسْهُمْ سُوءٌ وَاتَّبَعُوا رِضْوَانَ اللَّهِ وَاللَّهُ ذُو فَضْل عَظِيم ﴾ [ال عمران ١٧٣، ١٧٤].

وانه بمثل هذا تتعالى صيحات الذائين عن حياضهم والحامين لدينهم حين يلاقون قوى الشرّ والظلم قائلين لهم: ﴿ قُلُ لَنْ يُصِيبَنَا إِلاَّ مَا كَتَبَ اللَّهُ لَنَا هُوَ مَوْلاَنَا وَعَلَى اللَّهِ فَلْيَتَوَكُلُ الْمُؤْمِنُونَ ﴾ [التوبة: ١٥]، وقائلين لهم أيضًا: ﴿ قُلْ هَلْ قَرْبُصُونَ بِنَا إِلاَّ إِحْدَى الحُسننينِ ﴾ [التوبة: ٢٥]، يعنون بذلك كسب المعركة بالنصر على الأعداء وقوى الظلم والجبروت أو الموت في سبيل الله، لأن ما عند الله خير وأبقى، بخلاف أعداء الدين وقوى الظلم والشير منهم فهم بين عذابين: أجل أو عاجل، ﴿ وَنَحْنُ نَتَ رَبُّصُ بِكُمْ أَنْ يُصِيبِ بَكُمُ اللَّهُ بِعَدَابٍ مِنْ عِنْدِمِ أَوْ بِأَيْدِينَا فَتَرَبَّصُونَ ﴾ [التوبة: ٢٥].

ولتعلم الأمة أن الله قد كتب العزة والرفعة والعلو لعباده المؤمنين فالمسلمون هم الأعلون بدينهم وعقيدتهم ومبادئهم وإن هزموا عسكريًا ووطأتهم قوى الاحتلال، فالله جل وعلا يقول: ﴿ وَلاَ تَحْرَنُوا وَأَنْتُمُ الْأَعْلُونَ إِنْ كُنْتُمْ مُؤْمِنِينَ ﴾

[ال عمران: ١٣٩]

ولما قال أبو سفيان يوم أحُد: أعلُ هُبل، قال رسول الله ﷺ: «ألا تجيبوه؟!» قالوا: ما نقول؟ قال: «قولوا: الله مولانا ولا مولى لكم». [أخرجه البخاري في الجهاد]

نكبات الأمة بسبب تفريطها

إن ما يحدث للأمة الإسلامية في كل أرجاء الدنيا من تكالب الأعداء عليها لهو بسبب تخاذلها وبعدها عن كتاب ربها وسنة نبيها ﷺ.

وإن الكثير منا ليتساءل إثر كل بلية تحل بدار الإسلام: ما السبب وكيف ولم ومم ؟؟؟ كل صور الاستفهام تتناثر صيحاتها في مسامعنا حينًا بعد آخر، والمتصفح لكتاب الله عز وجل العالم بمواضع السنن الربانية ليجيب على هذا التساؤل بكل وضوح، فما حدث للرعيل الأول في أحد خير شاهد على ذلك فقد بين الله تبارك وتعالى ذلك في كتابه فقال: ﴿أَوَلًا أَصَابَتُكُمْ مُصِيبَةٌ قَدْ أَصَبَتُهُمْ مِثْلَيْهَا قُلْتُمْ أَنَى هَذَا ﴾ [العمران:١٥٠]. فيجيبهم الله بخمس كلمات، لم ينسب ولا في كلمة واحدة سبب الهزيمة إلى جيش، ولا إلى عدة، ولا إلى تحرّف في قتال، وإنما قال لهم

• هلتسارعالدول العربية إلى عقد مؤتمرقمة عاجل يدعى إليه كذلك دول منظمة المؤتمر الإسلامي لوقف هذا الجنون اليهودي على المسلمين وحتى تستعيد الأمة شيئا من كرامتها وعرزتها الإه

بصريح العبارة: ﴿قُلْ هُوَ مِنْ عِنْدِ أَنْفُسِكُمْ ﴾.

تقع الهزائم والنكبات والماسي ليستيقظ الناس، قال تعالى: ﴿ وَمَا أَصَابِكُمْ يَوْمَ الْتَقَى الجُمْعَانِ فَبِإِذْنِ اللّهِ وَلِيَعْلَمَ الْمُؤْمِنِينَ (١٦٦) وَلِيَعْلَمَ الَّذِينَ نَافَقُوا وَقِيلَ لَهُمْ تَعَالُوْا قَاتِلُوا فِي سَبِيلِ اللّهِ أو ادْفَعُوا ﴾ [ال عمران: ١٦٠، ١٦٧].

لقد وعد الله رسله وأولياءه بالنصر فقال سبحانه: ﴿ كَتَبَ اللّهُ لِأَعْلِينُ أَنَا وَرُسُلِي إِنِّ اللَّهَ قَوِيٍّ عَزِيزٌ ﴾ [الجدلة: ٢١] ولكن الله سبحانه علَّق هذا النصر بتحقيق الإيمان في القلوب واستيفاء مقتضياته في كل مناحي الحياة، وهذه هي سنة الله في النصر، وسنة الله لا تحابى أحدًا.

وحين تقصر الأمة وتفرط فعليها أن تقبل النتيجة المُرَّة لأنها مع كونها مسلمة إلا أن، ذلك لا يقتضي خرْق السُنَنَ وإبطال النواميس.

إن من الخطأ أن يغفل الإنسان عن تشخيص المرض بصورته الحقيقية ويلقي اللوم على الآخرين.

اقتناص الفرصة قبل فوات الأوان

والناس إن لم يجمعهم الحق شعبهم الباطل، وإذا لم توحدهم عبادة الرحمن فرقتهم غواية الشيطان وإن لم يستهوهم نعيم الآخرة احتالهم متاع الدنيا فتخاصموا عليها. فهل تسارع الدول العربية إلى عقد مؤتمر قمة عربي، وهل تسارع بتحديد موعد عاجل لعقد تلك القمة ويدعى إليها في جلسة مشتركة دول منظمة المؤتمر الإسلامي وتصدر الدول العربية والإسلامية قرارات تعيد للأمة عزتها وكرامتها، ويتدارك قادة الأمة ما فاتهم على مر السنين ولنت خلص من عباءة الأمريكان والغرب وترفع راية الإسلام لإنقاذ ما يمكن إنقاذه، وقد أعلن عمرو موسى أن عملية السلام قد ماتت وشيعت بلا رجعة وأن تعرف أنه متى دب الضعف وتأخر النصر فإن هناك أسبابًا لتأخره بلا ريب؛ وأن الله لم يغيروا ما بأنفسهم ولذلك كان الغنم بالغنم، والغرم بالغرم والله جل شانه يقول: ﴿ إِنَّ اللهُ لاَ يُغيَرُوا مَا بِأَنْفُسِهِمْ وَإِذَا أَرَادَ اللهُ بِقُومٍ سُوءًا فَلاَ مَرَدُ لِهُ وَمَا لَهُمْ مِنْ دُونِهِ مِنْ وَال ﴾ [الرعياد].

وكم في طيات المحن من منح وكم في ثنايا الابتلاء من نعم وتلك سنة الله الكونية والشرعية، والموقق من قومته الدروس وأثارته المواقف فأدرك أول الأحداث وأخرها، وفهم أثارها وأسرارها وعواقبها، والله هو هادي الخلق إلى الحق، وهو المستعان وعليه التكلان ولا حول ولا قوة إلا بالله العلى العظيم.

••تعقدالمؤتمرات الصهيونية وتصدر الصهيونية وتصدر التسسريحات من أعسود أعسوان اليسهود وأدعياء الإصلاح وذلكمن أجسل وخساط على أمن الحضاط على أمن إسرائيل ومصلحتها في المنطقة •••

# كأث اليتيستكر

# سُورة الإنسان

قال تعالى: ﴿وُبُطَافُ عَلَيْهِمُ بِآنِيَةٍ مِنْ فَضَّةٍ وَأَكُوابٍ كَانَتُ قُوَارِيرًا (١٥) قُوَارِيرَا مِنْ فَضَّةَ قَدُّرُوهَا تَقُديرًا (١١) وَيُسْقُوْنَ فِيهَا كَأْسًا كَانَ مِزَاجُهَا زَنْجِيبِلاً (١٧) عَيْنًا فِيهَا تُسَمَّى سَلْسَبِيلاً (١٨) وَيُطُوفُ عَلَيْهِمْ وَلْدَانَّ مُخُلَّدُونَ إِذَا رَّأَيْتُهُمْ حَسبْتَ هُمْ لُؤُلُوًّا مَنْتُورًا (١٩) وَإِذَا رَأَيْتَ تُمَّ رَأَيْتَ نَعيمًا وَمُلْكًا كَبِيرًا (٢٠) عَاليَهُمْ ثَيَـابُ سُنْدُس خُضْرٌ وَإِسْتَبْرَقٌ وَحُلُّوا أَسَاورَ منْ فَ ضَّة وَسَ قَاهُمْ رَبُّهُمْ شُكَرَابًا طَهُ ورًا (٢١) إِنَّ هَذَا كَانَ لَكُمْ جَزَاءُ وَكَانَ سَعْ يُكُمْ مَشْ كُورًا (٢١) إِنَّا نَحْنُ نَزَّلْنَا عَلَيْكَ الْقُرْآنَ تَـنْزِيلاً (٢٣) فَاصْبِرْ لْحُكُم رَبُكُ وَلاَ تُطعْ مِنْهُمْ آثُمًا أَوْ كَفُورًا (١٤) وَاذْكُر اسْمَ رَبُّكُ بُكْرَةً وَأَصِيلاً (١٥) وَمِنَ اللَّيْلِ فَاسْجُدْ لَهُ وَسَبِّحُهُ لَيْلاً طَوِيلاً (١٦) إِنَّ هَوُلاء يُحبُّونَ الْعَاجِلَةَ وَيَذُرُونَ وَرَاءَهُمْ يَوْمًا تُقيلاً (٢٧) نَحْنُ خَلَقْنَاهُمْ وَشُدَدْنَا أَسْرَهُمْ وَإِذَا شَئْنَا بَدَّلْنَا أَمْ تَالَـهُمْ تَبْدِيلاً (٢٨) إِنَّ هَذَه تَذْكَرَةٌ فَمَنْ شَـاءَ اتُّخَذَ إِلَى رَبُّه سَبِيلاً (٢٩) وَمَا تَشْاءُونَ إِلاًّ أَنْ يَشَاءَ اللَّهُ إِنَّ اللَّهَ كَانَ عَليمًا حَكِيمًا (٢٠) يُدْخِلُ مَنْ يَشَاءُ في رَحْمَته وَالظَّالِينَ أَعَدَّ لَهُمْ عَـذَابًا ٱليمًا (٣١)} [الإنسان: ١٥- ٣١].

### SPARWS SICH

## إعداد / د. عبد العظيم بدوي

#### تفسيرالآيات

بينما الأبرار متكتون على الأرائك بين الظلال الوارفة، والقطوف الدانية، ﴿ وَيُطَافُ عَلَيْهِم بِآنِيَةٍ مِّن فِضَةً وَأَخْوَاب كَانَتْ قُوارِيرا (١٥) قَوَارِيرا مِن فِضَةً قَدُرُوهَا تَقْدِيرًا ﴾ أي: يطوف عليهم الخدم بآنية الطعام، وأكواب يطوف عليهم الخدم بآنية الطعام، وأكواب الشراب، وأكواب الشراب قوارير، والقوارير لا تكون إلا من زجاج، فهذه الأكواب من فضة في تكون إلا من زجاج، يُرى ما في باطنها من ظاهرها، وهذا مما لا نظير له في الدنيا، كما قال ابن عباس رضي الله عنهما: ليس في الجنة شيء إلا قد أعطيتم مثله في الدنيا، إلا قوارير من فضة.

ومعنى قوله: ﴿قَدَّرُوهَا تَقُّدِيرًا ﴾ أي أنَّ هذه الأكواب جاءتٌ على قَدْرِ الحاجة بحيثُ لا تبقى باقيةٌ، ولا يطلبون زيادة.

و ويُسْقُونَ فِيهَا كَأْسُا كَانَ مِزَاجُهَا رَبْجَبِيلاً ﴾، وقد سبق قولُه تعالى: ﴿إِنَّ الأَبْرَارَ يَسْرُبُونَ مِن كَأْسِ كَانَ مِزَاجُهَا كَافُورًا ﴾ فتارة يمزج يضرج لهم الشراب بالكافور، وتارة يمزج بالزنجبيل، بينما المقربون يشربون من كلَّ منهما صرْفًا، ولذا قال تعالى هنا: ﴿عَيْنًا فِيهَا تُسَمَّى سَلْسَبِيلاً ﴾، وقد سبق قوله سبحانه: ﴿عَيْنًا يَشْرَبُ بِهَا عِبَادُ اللَّهِ يُفَجَرُونَهَا تُسَمَّى سَلْسَبِيلاً ﴾، وقد سبق قوله سبحانه: ﴿عَيْنًا يَشْرَبُ بِهَا عِبَادُ اللَّهِ يُفَجَرُونَهَا تَسْمَى سَلْسَبِيلاً ﴾، ومعنى قوله: ﴿عَيْنًا فِيهَا تُسَمَّى سَلْسَبِيلاً ﴾ أي الزنجبيل عينُ في الجنة تسمّى سلسبيلاً لسلاسة سيلها، وحدة جريها.

﴿ وَيَطُوفُ عَلَيْ هِمْ وِلْدَانُ مُ خَلَّدُونَ ﴾ أي

الذين يطوفون على الأبرار ﴿ بِأَنِيلَةٍ مِّن فِضَّةٍ وَأُكْوَابِ كَانَتْ قُوَارِيرًا ﴾ غلمانٌ، ليس لهم أباء ولا أمهات، إنما كانوا بكلمة كنْ، خلقهم الله لخدمة أهل الجنة كما خَلَقَ الحَور العين، لا يشيبون ولا يهرمون، ولا يموتون، بل ﴿ ولْدَانُ مُّ خَلَّدُونَ إِذَا رَأَيْتَ هُمْ ﴾ وهم يطوف ون على الأبرار ﴿ حَسِبْ تَهُمْ لُؤْلُوًا مُّنثُ ورًا ﴾ وذلك لصباحة وجوههم، وحسن ألوانهم وثيابهم وحليهم، ولا يكون في التشبيه أحسن من هذا، ولا في المنظر أحسن من اللؤلؤ المنشور على المكان الحسن، فإذا كان هؤلاء الخدم، فما بالك بالسادة المخدومين ؟! قال تعالى: ﴿ وَإِذَا رَأَيْتَ ثُمُّ رَأَيْتَ نَعِيمًا وَمُلْكًا كَبِيرًا ﴿، وذلك أن أدني مُلك فيها عشرة أمثال الدنيا، كما في الصحيح عن عبد الله بن مسعود رضى الله عنه قال: قال النبي : «إنى لأعلم أخر أهل النار خروجًا منها، وأخر أهل الجنة دخولاً، رحلُ يضرجُ من النار حبوًا، فيقولُ الله: اذهب فادخل الجنة فيأتيها فيُخيل إليه أنها ملأي، فيرجع فيقول: يا رب وجدتها ملأى، فيقول: انهب فادخل الجنة، فيأتيها فيُخيل إليه أنها ملأى، فيرجع فيقول: يا رب وجدتها ملأى، فيقول: اذهب فادخل الجنة، فإنّ لك الدنيا وعشيرة أمثالها، فيقول: تَسْخَرُ منَّى، أو تَضْمُكُ منى، وأنت الملك»، فلقد رأيت رسول الله 😅 ضَحِكَ حتى بُدتْ نواجِدْه، وكان يُقال: ذلك أدنى أهل الحنة منزلة ».

وقوله تعالى: ﴿ عَالِيَهُمْ ثِيَابُ سُنَدُس خُضْرٌ

وَإِسْتَ بُرقٌ ﴾ هذه من أنواع الحرير الذي يلبسونه، والسندسُ هو رفيعُ الحرير، كالقهم، كالقهم صان ونحوها مما يلي أبدانهم، والإستبرقُ منه ما فيه بريقٌ ولمعان، وهو مما يلي الظاهر كما هو المعهودُ في اللباس، ﴿وَحُلُّوا أَسَاوِرَ مِن فَضَةً ﴾ يعني الأبرار، أمّا المقربون في أَسَاوِرَ مِن فَضِةً ﴾ يعني الأبرار، أمّا ولَوْ لُوَّالُوًا ﴾، وقد قال عن جنتان مِنْ فضة أنيتهما وما فيهما، وجنتان من ذهب أنيتهما وما فيهما، وما بين القوم وبين أن ينظروا إلى ربهم إلا رداءُ الكبرياءِ على وجهه في جنة ربهم إلا رداءُ الكبرياءِ على وجهه في جنة عدن».

فالجنتان من فضه للأبرار، والجنتان من ذهب للمقربين.

"ولما ذكر سبحانه زينة الظاهر بالحرير والحلي قال بعده: ﴿ وَسَقَاهُمْ رَبُّهُمْ شَرَابًا طَهُورًا ﴾ أي طهر بواطنهم من الحسد والحقد والغل والأذى وسائر الأخلاق الرديئة». [ابن كثير ٤٥٧/٤].

وقوله تعالى: ﴿إِنَّ هَذَا كَانَ لَكُمْ جَزَاءُ وَكَانَ لَكُمْ جَزَاءُ وَكَانَ وَقُولَهُ عَيْحُمُ مَّ شُخُورًا ﴾ كقوله تعالى: ﴿ كُلُوا وَاشْرَبُوا هَنِيئًا بِمَا أَسْلَقْتُمْ فِي الأَيّامِ الخَالِيةِ ﴾، وقوله تعالى: ﴿ وَنُودُوا أَن تِلْكُمُ الخَالِيةِ ﴾، وقوله تعالى: ﴿ وَنُودُوا أَن تِلْكُمُ الجَنَّةُ أُورِثْتُمُوهَا بِمَا كُنتُمْ تَعْمَلُونَ ﴾، وهذا النداءُ يزيدهم نعيمًا فوق النعيم الذي هم فيه، حيث يحمدون عاقبة سعيهم، حين يرون جزاءه ويسمعون هذا القول: ﴿ إِنَّ هَذَا كَانَ لَكُمْ حَرَّاءُ وَكَانَ سَعَيْكُم مُسْتُكُورًا ﴾.

وإِنَّا نَحْنُ نَرَّأُنْا عَلَيْكَ الْقُرْآنَ تَنْزِيلاً ﴾ لقد المشركون ﴿ تَنْزِيلُ الْكِتَابِ مِنَ اللَّهِ الْعَزِينِ الحُكِيمِ ﴾ [الزمر: ١]، ﴿ وَقَالُوا أَسْاطِيرُ الأُولِينَ الْخُولِينَ الْخُولِينَ الْأُولِينَ الْخُولِينَ اللَّهِ بَكْرةً وَأَصِيلاً ﴾ المُتَتَبَهَ هَا فَهِيَ تُمْلَى عَلَيْهِ بُكْرةً وَأَصِيلاً ﴾ [الفرقان: ٥]، ولذلك كثر في القرآن ذكر مصدره

الوحيد الذي نزل منه، كقوله تعالى: ﴿ تَنْزِيلُ الْكِتَابِ مِنَ اللَّهِ الْعَزِيزِ الحُكِيمِ ﴾ [الزمر: ١]، ﴿ تُنْزِيلُ الْكِتَابِ مِنَ اللَّهِ الْعَزِيزِ الْعَلِيمِ ﴾ [غافر: ٢]، ﴿ تَنْزِيلُ مِنَ الرَّحْمَنِ الرَّحِيمِ ﴾ [فصلت: ٢]، ﴿ وَإِنَّهُ لَتَنْزِيلُ رَبِّ الْعَالَينَ ﴾ [الشعراء: ١٩٢]، ﴿ إِنَّا نَحْنُ نَزُّلْنَا الذُّكْرَ وَإِنَّا لَهُ لَحَافِظُونَ ﴾ [الحجر: ٩]، وقال هاهنا: ﴿ إِنَّا نَحْنُ نَزُّلْنَا عَلَيْكَ الْقُرْرُانَ تَنْزِيلاً ﴾، وإذا عُلم أن اللَّه هو الذي نزل عليك الكتاب بالحق ﴿ فَاصْبِرُ لَجِكُم رَبُّكُ ﴾ أي كما أكرمك بما أنزل عليك فاصبر على قضائه وقدره، واعلم أنه سيدبر أمرك بحسن تدبيره: إن الأمور مرهونة بقدر الله، وهو يُمهل الباطل، ويطيلُ أمد المحنة على المؤمنين والابتلاء والتمحيص وهذا يستدعى الصبر، كل أولئك لحكمة يعلمها، يجري بها قدرُه، وينفذُ بها حكمه، فأمر الله تعالى بالصبر حتى يجيء موعده المرسوم. الصبر على الأذي والفتنة، والصبر على الباطل بغلب، ثم أمره: اصبر أكثر على ما أوتيته من الحق الذي نزل به القرآن عليك، اصبر ولا تستمع لما يعرضونه من المصالحة والمداهنة على حساب العقيدة: ﴿ وَلا تُطِعْ مِنْهُمْ آثِمًا أَوْ كَفُورًا ﴾، فهم لا يَدْعُونَك إلى طاعة، ولا إلى بر، ولا إلى خير، بل هم أثمون كفّار، يَدْعُونَك إلى شيء من الإثم والكفر، إذَنْ حين يدعونك إلى المصالحة والمداهنة، وحين يعرضون عليك ما يظنونه يُرضيك ويُغريك... ﴿ فَاصْبِرْ لَحِكْم رَبُّكَ ولاَ تُطعْ مِنْهُمْ آثِمًا أَوْ كَفُورًا ﴾ فإنّه لا لقاء سنك ويينهم، ولا يمكنُ أن يكون لقاء بينك ويبنهم لأن هناك أمورًا تفصل منهجك من منه جهم، وحقُّك عن باطلهم، وإيمانك عن كفرهم، ونورك عن ظلماتهم، ومعرفتك بالحق عن جهلهم به.

والصبر - كما يقولون - مرّ، وقد يصبرُ الإنسانُ سنةً أو سنتين، ثم إذا طالت المدةُ ربما نفد صبره، ولذلك أرشد اللهُ تعالى نبيه إلى ما يستعينُ به على الصبر فقال: ﴿ وَاذْكُر اسْمَ رَبِّكَ بُكْرَةً وَأَصِيلًا (٢٥) وَمِنَ اللَّيْلِ فَاسْجُدُ لَهُ وَسَبِّحُهُ لَيْلاً طُويِلاً ﴾، فالمادّةُ التي تغذِّي الصبر وتزيده هي ذكر الله. فعلى الدعاة أن يصبروا على الأذي، والتكذيب، وطول المدة، وتأخير النتائج، وعليهم أن لا يستعجلوا، فمن استعجل الشيء قبل أوانه عُوقب بحرمانه، وعليهم أن يعلموا أنه لا يلزم أن يجنوا ثمرة دعوتهم، بل قد يجنيها غيرهم، كما أنه كثيرًا ما يزرعُ الرجلُ ويأكل غيره، فليدعوا إلى الله، وليتركوا الأمور لله يدبرها بحسن تدبيره، وعليهم أن يستعينوا على الصبر بذكر اللَّه بكرةً وأصيلاً، يعنى أوَّل النهار وآخره، وبالتسبيح بحمد الله بالليل والناسُ نيامُ. وهذه الآيات كقوله تعالى: ﴿ وَلَقَدْ خُلُقْنًا السُّمُواتِ وَالأَرْضُ وَمَا بَيْنَهُمَا فِي سِبَّةِ أَيَّامٍ وَمَا مَسِّنَا مِنْ لُغُوبِ (٣٨) فَاصَّبْرُ عَلَى مَا يَقُولُونَ وَسَبِّحْ بِحَمْدِ رَبِّكَ قَبْلَ طُلُوع الشُّمْس وَقَبْلَ الْغُرُوبِ (٣٩) وَمِنَ اللَّيْلِ فَسَبِّحْهُ وَأَدْبَارَ السُّجُ ود ﴾ [ق: ٣٨- ٤٠]، وكقوله تعالى: ﴿ وَاصْبِرْ لَجِكُمْ رَبُّكَ فَإِنُّكَ بِأَعْنَيْنَا وَسَبِعْ بِحَمْدِ رَبِكَ حِينَ تُقُومُ (٤٨) وَمِنَ اللَّمْل فُسَبِّحْهُ وَإِدْبَارَ النَّجُومِ ﴾ [الطور: ٤٨، ٤٩]، وكقوله تعالى: ﴿ يَا أَيُّهَا الْمُزْمَلُ (١) قُم اللَّيْلَ إِلاًّ قُلِيلاً (٢) نِصِفُهُ أَوِ انْقُصْ مِنْهُ قَلِيلاً (٣) أَوْ زِدْ عَلَيْهِ وَرَتِّلِ الْقُرْآنَ تَرْتِيلاً ﴾ [المزمل: ١ - ٤]. وهكذا يقضى الداعية نهاره في الدعوة فتواجهه عقباتُ، وتواجهه مشاكلُ، فإذا جنَّه الليل وأوى الناسُ إلى فرشهم، أوى هُو إلى ربه، فقام بين بديه، بشكو بشه وحزنه اليه،

ويستمد العون منه، فهو الذي يعين الدعاة ويلهمهم الصبر؛ لأن الدعوة دعوته، وهو الذي كلف بها، فلابد أن يُعين الدعاة وينصرهم، ثم قال تعالى منكرًا على الكافرين حبّهم الدنيا ونسيانهم الآخرة: ﴿إِنْ هَوُّلاً ﴾ الذين يصدّون عن سبيل الله ويبغونها عوجًا، والذين عن سبيل الله ويبغونها [القلم: ٩]. هؤلاء ﴿وَدُوا لَوْ تُدْهِنُ فَيُدْهِنُونَ ﴾ [القلم: ٩]. هؤلاء الذين نهاك ربك عن طاعتهم، ﴿إِنْ هَوُلاً يُحبُّونَ الْعَاجِلَةَ ﴾ أي الدنيا ﴿وَيَدَرُونَ وَرَاءَهُمُ عَبُومًا كَانَ شَرَّهُ مُسْتَطِيرًا ﴾، يُومًا كَانَ شَرَّهُ مُسْتَطِيرًا ﴾، وأسره، قضاؤه نازل بهم، ومشيئتُه نافذة واسره، قضاؤه نازل بهم، ومشيئتُه نافذة فيهم، ولو شاء لذهب بهم، كما قال تعالى: في مَنْ خَلُقْنَاهُمْ وَشَدَدُنَا أَسْرَهُمْ وَإِذَا شيئنًا مُثَالَهُمْ تَبْدِيلاً ﴾، ﴿وَمَا هُمْ بُمُعْجَزِينَ ﴾.

وأخيرا يجيء الختام مذكرا بالفرصة المتاحة للعباد: ﴿ إِنَّ هَذِهِ تَذْكِرَةً ﴾ إن هذه السورة تذكرةُ ﴿ فَمَنْ شَاءَ اتَّخَذَ إِلَى رَبُّهِ سَبِيلاً ﴾ أي فمن شاء سلك سبيل الرحمة، ومن شياء سلك سبيل الشيطان، كما قيال تعالى: ﴿ وَقُلُ الدُّقُّ مِنْ رَبِّكُمْ فَمَنْ شَنَاءَ فَلْيُؤْمِنْ وَمَنْ شَاءَ فَلْيَكْفُرْ ﴾ [الكهف: ٢٩]، ولكنَ مشيئة الخلق ليست مطلقة، وإنما هي مقيدة بمشيئة اللَّه تعالى، ولذا قال تعالى: ﴿ وَمَا تَشَاءُونَ إِلاُّ أَنْ يَشْنَاءَ اللَّهُ إِنَّ اللَّهَ كَانَ عَلِيمًا حَكِيمًا ﴾ «عليمًا» بمن يقبلُ الهداية ويَصِّلُح لها، فيؤهِّله لها، ويأخذ بيده إليها، «حكيمًا» فلا يضعُ الهداية في محلِّ لا يقبلها، وبعلمه سبحانه وحكمته: ﴿ يُدْخِلُ مَنْ يَشَاءُ فِي رَحْمَتِهِ وَالظَّالِمِينَ أَعَدُّ لَهُمْ عَذَابًا أَلِيمًا ﴾. اللهم أدخلنا في رحمتك، ولا تجعلنا مع القوم الظالس.

والحمد لله رب العالمين

# من الإعجاز العلمي في الطب النبوي

الحمد لله رب العالمين، حمدًا كثيرًا طيبًا مسلم: «إن في الحبة السوداء مسلم: «إن في الحبة السوداء مباركًا فيه كما يحب ربنا ويرضى، والصلاة

والسلام على المبعوث رحمة للعالمين، نبينا محمد وعلى آله الطيبين الطاهرين وصحابته الغر المنامن والتابعين ومن تبعهم بإحسان إلى يوم

الدين. وبعد:

عن ابي هريرة رضي الله عنه أنه سمع رسول الله عنه يقول: في الحبّة السوّداء شفّاء من كل داء إلا السّام، قال ابن شهاب: والسام الموت، والحدة السوداء الشونين

هذا الحديث أخرجه الإمام البخاري في صحيحه في كتاب الطب باب «الحبة السوداء» برقم (٥٦٨٨)، كما أخرجه من حديث عائشة رضى الله عنها برقم (٥٦٨٧)، وأخرجه الإمام مسلم عن أبي هريرة في كتاب السلام باب التداوي بالحبة السوداء برقم (٢٢١٥)، وأخرجه الإمام الترمذي عن أبي هريرة أيضًا في كتاب الطب باب ما جاء في الحدة السوداء برقم (٢٢١٥)، وأخرجه الإمام الترمذي عن أبى هريرة أيضًا في كتاب الطب باب ما جاء في الحبة السوداء برقم (٢٠٤١) وقال: وفي الباب عن بريدة وابن عمر وعائشة، وابن عمر بالأرقام (٣٤٤٧- ٣٤٤٩ - ٣٤٤٨)، وأخرجه الإمام أحمد في المسند عن أبي هريرة برقم (٧٢٨٧)، قال محقق المسند: وأخرجه الحميدي (١١٠٧)، كما أخرجه الإمام أحمد من حديث بريدة الأسلمي رضي الله عنه، ومن حديث عائشة رضي الله عنها.

#### ووشرح الجديث وو

قـوله: «في الحـبـة السـوداء»، وفي رواية مسلم: «إن في الحبة السوداء شفاءً». وفي رواية أحمد في المسند: «عليكم بهذه الحبـة السوداء فان فدها شفاءً من كل داء».

وقد فسر الحبة السوداء ابن شهاب بالشُّونِيُّزِ». قال ابن حجر: وتفسير الحبة السوداء بالشونيز لشبهرة الشونيز عندهم إذ ذاك، وأما الآن فالأمر بالعكس، والحبة السوداء أشهر عند أهل هذا العصر من الشونيز بكثير، وتفسيرها بالشونيز هو الأكثر والأشهر. قال ابن حجر: ونقل إبراهيم الصربي في «غريب الحديث، عن الحسن البصرى أنها الخردل، وحكى أبو عبيد الهروي في «الغريبين» أنها النُطْمُ، واسم شحرتها «الضَّرُوُ»، وقال الجوهري: هو صمغ شجرة تدعى الكمكما تجلب من اليمن، ورائحتها طيبة وتستعمل في البخور، قال الحافظ: قلت: وليست المراد هنا جزمًا، ونقل عن القرطبي قوله: تفسيرها بالشونيز أولى من وجهين: الأول أنه قول الأكثر، والثاني: كثرة منافعها بخلاف الخردل والبُطْم.

قـــوله: «من كل داء»: هذا أوسع من أن تستعمل على وجه واحد، وكيفية واحدة، بل تستعمل مفردة أي وحدها بلا إضافة، ومركبة بإضافتها إلى غيرها من المواد، ومسحوقة، وقد تستعمل أكلاً، وشربًا، وسنعُوطًا، وضمادًا، وغير ذاك.

قال الحافظ في الفتح: وقيل إن قوله علا داء تقديره: يقبل العلاج بها، فإنها تنفع من الأمراض الباردة، وأما الحارة فلا، نعم قد تدخل في بعض الأمراض الحارة اليابسة بالمعرض في بعض الأمواض الحارة اليابسة بالمعرض فتوصل قوى الأدوية الرطبة الباردة إليها بسرعة تنفيذها، ثم قال: قال أهل العلم بالطب: إن طبع الحية السوداء حارً يابس، وهي مذهبة للنفخ، نافعة من حمى الربع، والبلغم، مُفتحة للسدد والريح، مجفقة لبلة المعدة، وإذا دقت للسدد والربع، مجفقة لبلة المعدة، وإذا دقت الحصاة وأدرت البول والطمث واللبن، وفيها جلاء وتقطيع، وإذا شرب منها وزن مثقال بماء الصداع البارد، وإذا طبخت بخل وتمضمض الصداع البارد، وإذا طبخت بخل وتمضمض

بها نفعت من وجع الأسنان، وقد ذكر ابن البيطار وغيره ممن صنف في المفردات هذا الذي ذكرته في منافعها وأكثر منه.

وقال الخطابي في أعلام الحديث: وهذا من عموم اللفظ الذي يراد به الخصوص [يعني قوله: «من كل داء، إذ ليس يجتمع في شيء من النبات والشجر جميع القوى التي تقابل الطبائع كلها في معالجة الأدواء على اختلافَها وتباين طبائعها، وإنما أراد أنه شفاء من كل داء يحدث من الرطوبة. اهـ.

وقال أبو بكر بن العربي: العسل عند الأطباء أقرب إلى أن يكون دواءً من كل داء من الحبة السوداء، ومع ذلك فإن من الأمراض ما لو شرب صاحبه العسل لتأذى به، فإن كان المراد بقوله في العسل: «فِيهِ شَفَّاءُ للنَّاسِ» الأكثر الأغلب، فحمل الحبة السوداء على ذلك أولى.

وقال غيره: كان النبي 💝 يصف الدواء بحسب ما يشاهده من حال المريض، فلعل قوله في الحبة السوداء وافق مرض من مزاجه بارد، فيكون معنى قوله: ﴿شَنْفَاءُ من كل داء، أي من هذا الجنس الذي وقع القول فيه، والتخصيص بالحيثية شائع كثير والله أعلم. ثم قال الحافظ: وقال الشيخ أبو محمد بن أبي جمرة: تكلم الناس في هذا الحديث وخصوا عمومه، وردوه إلى قول أهل الطب والتجربة، ولا خفاء بغلط قائل هذا، لأنا إذا صدقنا أهل الطب ووافق علمهم غالبًا إنما هو على التجربة التي بناؤها على ظن غالب- فتصديق من لا ينطق عن الهوى أولى، وكلامه أولى بالقبول من كلامهم. انتهى.

وقد تقدم توجيه حمله على عمومه بأن يكون المراد بذلك ما هو أعم من الإفراد والتركيب، ولا محذور في ذلك ولا خروج عن ظاهر الحديث، والله أعلم. اهـ. من

وقال صاحب تحفة الأحوذي بعد أن ساق قول الخطابي، وساق بعده كلامًا للطيبي هو قوله: ونظيره قوله تعالى في حق بلقيس: ﴿ وَأُوتِيَتُ مِنْ كُلُّ شَيُّءٍ ﴾ [النمل: ٢٣]. وقوله تعالى: ﴿ تُدَمِّرُ كُلُّ شَيَّء بِأَمْرِ رَبُّهَا ﴾ [الأحقاف: ٢٥] في إطلاق العموم وإرادة الخصوص. انتهى. وقيل: هي باقية على عمومها، وأجيب عن قول الخطابي بقول الشاعر:

أن يجمع العالم في واحا

وأما قول الطيبي، ففيه أن الآيتين يمنع حملهما على العموم عند كل أحد على ما هو معلوم، وأما

أحاديث الباب فحملها على العموم متعين لقوله 🤝 فيها: ﴿ إِلَّا السَّامِ . كقوله: ﴿ إِنَّ الإِنْسَانَ لَفِي خُسُرُ (٢) إِلَّا الَّذِينَ آمَنُوا وَعَمِلُوا الصَّالحاتِ ﴾ [العصر: ٢، ٣]. اهـ.

ولقد سبق هؤلاء العلماء ابن القيم رحمه الله تعالى، فذكر في زاد المعاد - الجيزء الرابع- الحبة السوداء والحديث الوارد فيها، وعدد منافعها وكيفيات استعمالها، فذكر الذي نقلناه عن فتح الباري وزيادة، وكأن الحافظ نقل عنه بعض ما كتبه بشان الحبة السوداء والأمراض التي تعالجها وتداويها ويُبْرأ منها بإذن الله تعالى.

#### و الحية السوداء عند الأطباء القدامي والحدثين وو أولاً: عند القدامي:

في بحث أعداه الدكتور/ حسام عرفة تحت الحبة السوداء ذات الأيادي البيضاء يقول: حين أزاح اللورد «كارتر» الستار عن كشفه الأثري المهم، وهو مقبرة الملك الفرعوني «توت عنخ أمون»، لم يكن يعلم ماهية الزيت الأسود اللون الذي وجد ضمن مقتنيات هذا الملك الشاب، والذي عرف فيما بعد بزيت «حبة البركة» أو «الحبة السوداء».

عرف المصريون القدماء نبات حبة البركة، ولكن لم يعرف على وجه التحديد كيف استخدموه في حياتهم اليومية، وكانوا يعرفونها باسم «شنتت»، إلا أن اكتشاف زيت هذا النبات ضمن مقتنيات أحد ملوكهم يدل بصورة قاطعة على مدى أهمية هذا النبات في هذه

ويشير العهد القديم في سفر «أشعياء» إلى أهمية حبة البركة والطرق المتبعة حينئذ للحصول على الزيت، وقد عرف العبرانيون النبات الذي كان ينمو بصورة واسعة في مصر وسوريا، باسم «كيتساه».

وكتب «ديسكوريدس» وهو طبيب يوناني شهير عاش في القرن الأول الميلادي - أن «بذور» حبة البركة كانت تستخدم في علاج الصداع واحتقان الأنف وآلام الأسنان، بالإضافة إلى استخدامها لطرد الديدان، كذلك استخدمت كمدر للبول واللبن.

أما في التراث الإسلامي فقد ورد حديث في

صحيح البخاري عن عائشة رضي الله عنها أنها قالت: قال رسول الله ع: «إن هذه الحبة السوداء شفاء من كل داء إلا السام». قلت: وما السام، قال: الموت.

وقد كتب البيروني وهو من علماء المسلمين (١٠٤٨م – ٩٧٣هـ) عن الأصل الهندي لهذا النبات ومدى قيمته الغذائية والصحية، وتحتل حبة البركة في الطب اليوناني – العربي – الذي وضع أسسه «هيبوقراتس» و«جالن» و«ابن سينا» مكانة كبيرة؛ حيث كانت لها أهمية كبيرة في علاج أمراض الكبد والجهاز الهضمي، وفي كتابه الشهير «القانون في الطب»، يرى ابن سينا أن حبة البركة يمكن أن تحفز الطاقة وتساعد على الإرهاق والإجهاد.

#### ماهي حية البركة ؟

هي عشب نباتي ينمو سنويًا في منطقة البحر الأبيض المتوسط، ولكنه يزرع في مناطق عديدة أخرى في شمال أفريقيا وأسيا والجزيرة العربية.

#### ثانيا في الدراسات الحديثة:

لقد ظهر حديثًا من خلال الدراسات والأبحاث التي أجريت على الحبة السوداء آنها تلعب دورًا هامًا في تقوية الجهاز المناعي في جسم الإنسان، ولما كانت قدرة الجسم على مجابهة الأمراض مرتبطة بقوة الجهاز المناعي، فإن الحبة السوداء بتقويتها للجهاز المناعي تشكل شقاءً لكل الادواء، وهي تغيد في علاج الأمراض بما فيها السرطانات والإيدز والأمراض المستعصية التي تصيب الإنسان.

#### 00 القوائد العلاجية للحبة السوداء كانت للأسباب الأتية 00

الزيت الطيار الموجود في الحبة السوداء يحتوي على مادة (النيجلون) وهي مضادة للهستامين، ومنها يظهر فائدة الحبة السوداء في علاج الربو بتوسيع الشعب، وفي علاج ارتفاع ضغط الدم بتوسيع الأوعية الدموية، وفي علاج بعض الأمراض الهضمية بإزالة التشنجات المعدية والمعوية.

- تُحتوي الحبة السوداء على مواد لها صفة الصنّادًات؛ توقف نمو الجراثيم، ولا تسمح بالنمو في وسط غذائي يحتوي على الحبة السوداء.

-استخلص من الحبة السوداء صبغة لها خواص مسكنة ومنومة لطيفة، ومن هنا ظهرت فائدة الحبة السوداء كدواء مسكن؛ خاصة في تسكين آلام الأسنان بالغرغرة، وفائدتها كمنوم خفيف يمكن استخدامه للأطفال.

-تحتوي الحبة السوداء على زيت إيتيري يجعلها تفيد في حالات المغص المعوي كطارد للغازات.

- اثبتت الدارسات الحديثة أن الحبة السوداء تنشط جهاز المناعة في جسم الإنسان بزيادة نسبة التائيات المناعية مقارنة مع التائيات المنبطة، ومن هنا كانت فائدة الحبة السوداء في مكافحة الأمراض بشكل

عام، والأمراض الفيروسية بشكل خاص.

#### الأمراض التي تعالجها حية البركة (الحية السوداء)

تساقط الشعر - الصداع - الأرق- للقمل وبيضه-للدوخة والام الأذن- للقراع والشعلبة- للقوباء-لأمراض النساء والولادة- للأسنان وألام اللوز والحنجرة- لحب الشبياب- للأمراض الجلدية-للثاليل- للبهاق والبرص- لسرعة التئام الكسور-للكدمات والرضوض- لمرض السكر- لارتفاع ضغط الدم- لإذابة الكوليسترول في الدم- للالتهابات الكلوية- لتفتيت الحصوة وطردها- لعسر التبول- لمنع التبول اللاإرادي- للاستسقاء- لالتهابات الكبد-للحمى الشبوكية- للمرارة وحصوتها- للطحال-لأمراض الصدر والبرد- للقلب والدورة الدموية-للمغص المعوي- للإسهال- للقيء والغثيان- للغازات والتقلصات- للحموضة- للقولون- لأمراض العيون-للأميب - للبله ارسيا- لطرد الديدان - للعقم-للبروستاتاً للقرحة للسرطان للضعف الجنسي– للضعف العام- لفتح الشهية للطعام- لعلاج الخمول والكسل- للتنشيط الذهني وسرعة الحفظ- لعلاج

ُ هُذَا، وكيفية استعمال الحبة السوداء موجودة في الكتب الخاصة بالأعشاب، والله تعالى هو الشافي.

ويذكر الدكتور / حسام عرفة أن أكثر من ١٥٠ بحثًا، تم نشره مؤخرًا في الدوريات العلمية المختلفة عن فوائد استخدام حبة البركة، والتي تؤكد على الفوائد العديدة التي ذكرها القدماء عن هذا النبات، وياتي معظم هذه الأبحاث من أوربا وتحديدًا النمسا طب الأعشاب كطب بديل، وهكذا ظهرت حبة البركة في مستحضرات طبية متنوعة بين أقراص وكبسولات وأشربة وزيوت في العديد من الدول الأوربية، وكذلك الولايات المتحدة، هذا بالإضافة إلى بلدان العالم العربي والإسلامي.

#### ط بقة عملها

عكف العلماء منذ زمن على معرفة كيفية عمل الحبة السوداء وخاصة دورها في عملية التئام الجروح، والذي استدعى معرفة مكونات البذور، والتي وُجِدِ أنها تحتوي على العديد من الفيتامينات والمعادن والبروتينيات النباتية، بالإضافة إلى بعض الأحماض الدهنية غير المشبعة.

الجدير بالذكر، أن كثيرًا من الزيوت النباتية ومنها زيت حبة البركة تحتوي على العديد من الأحماض الدهنية الإساسية والمهمة لصحة الجلد والشعر والأغشية المخاطية، وكذلك عملية ضبط مستوى الدم وإنتاج الهرمونات بالجسم وغيرها من الوظائف الحدوية المهمة.

كما تحتوي حبة البركة على مادة النيجيللون، وهي مادة بلُورية تم استخلاصها لأول مرة في عام ١٩٢٩، ويعد النيجيللون هو أحد مضادات الأكسدة

الطبيعية مثل فتيامين "ج" و"ا"، وكذلك الجلوتاثيون، والتي تلعب دورًا اساسيًا في حماية الجسم ضد مخاطر ما يسمى بالشوارد الحرةfree radicals عن دور وهناك العديد من الأبحاث التي نشرت مؤخرًا عن دور الحماية الذي يلعبه النيجيللون في حماية الجسم من مخاطر العديد من المواد الغربية .xenobiotics

FOFOTOF

#### وو استخدامات الحية السوداءوو

أ- مصدر للطاقة، حيث وجد أن حبة البركة تساعد على الاحتفاظ بحرارة الجسم الطبيعية، خاصة وأن طبيعة الغذاء الغربية والمسيطرة الآن على العادات الغذائية في بلدان العالم المختلفة، مثل: تناول الأيس كريم والزبادي والبيتزا والجبن والهامبرجر وغيرها، تستهلك الكثير من طاقتنا الحيوية، مما يؤدي لظهور الكثير من الأمراض.

الرضاعة: تساعد حبة البركة على إدرار اللبن، كذلك تعد مصدرًا غذائيًا مهمًا للأم والطفل على السواء.

التاعد البياعة البياعة الدراسات التاثير المُحفَّز
 لحبة البركة على جهاز المناعة؛ مما يفسر معنى «شفاء من كل داء».

الأرجينين، وهو حمض مهم وضروري لنمو الطفل.

أَ الشَّيِّ مُوحِّةً تعد الحبة السوداء غذاء صحيًا مهمًا ومفيدًا لكبار السن؛ نظر لاحتوائها على مواد غذائية متعددة ومتنوعة.

وبعد: فإنه مع وجود الدراسات والبحوث الطبية الحديثة التي تُجْرَى حول ما أرشد إليه النبي حم هذه البحوث تجرى في الشرق تارة وفي الغرب أخرى، ويبحث فيها المتخصصون في الطب والعلوم الكيميائية والحيوية، والعالم يبهر بما ثبت عن النبي

أقول: مع وجود تلك البحوث إلا أن هناك من المسلمين من لا تزال عقولهم - التي يعبدونها - من دون الله تملي عليهم أن كل قديم إنما هو خرافة وجري وراء الخرافة، بل لا يستحي من وصف ما جاء عن النبي تبالقذارة، ولم يستح من وصف حجاب المرأة بل وصف دعاء الله تعالى بالطقوس الشكلية، ووصف من يتمسكون بدينهم أنهم يتمسكون بالنفاق وعدم الإتقان والبلطجة اللفظية والسلوكية.

إن الخلط بين ما ثبت عن رسول الهدى وبين الأباطيل التي أحدثها الجهلة والمبتدعة من التبرك بالقبور وأصحابها وترابها، وزيت القنديل، هذا الخلط دليل على قلة العلم وعدم المعرفة، كما أن الخلط بين ما ثبت عن النبي وبين ما يدعيه من يتخصص في المعالجة بالأعشاب، هذا الخلط أيضًا دليل على البعد عن معرفة الصحيح من السقيم ومعرفة الحق من الباطل، وكون بعض الناس يوهم أنه يعالج بالطب

النبوي ويفتح عيادة للنصب وينسب هذا للطب النبوي، لا يعيب الطب النبوي ولا يلغيه من قاموس الطب، بل الإعجاز العلمي في الطب النبوي يقوم به باحثون في الطب الحديث ويستخرجون منه المواد العلمية والمواد الفعالة.

ولقد اعترف من يعيب الطب النبوي ويصفه بأنه من اختراع النصابين المُحدثين، بأن بعض الأطباء المعاصرين حولوا مهنة الطب إلى نصب البتزاز أموال الناس، وهو ليس من اختراع أحد، إنما سجله من سجل أحاديث الإيمان والإسلام والطهارة والصلاة والزكاة والصوم والحج والنكاح والطلاق، والمعاملات، إنه باسم الطب في دواوين السنة، وليس مهنة يمتهنها النصابون، أما النصابون فإنهم في كل والر يه يمون، منهم الأطباء الذين يأكلون أموال الناس بالباطل، ومنهم المهندسون والمحامون والمدرسون والمحاسبون والصناع والتجار وفي كل مهنة تجدهم يا من تشفق على الأمة من النصب فتنكر ما ثبت عن النبي 🍮، وهل أنكر أحد ما وصل إليه الطب الحديث؛ وهل قارن أحد بين طب رسول الله 💝 وطب غيره، إن الناس يلجأون إلى الطب القديم فيما لم يجدوا له علاجًا عند الأطباء المحدثين، أو تعجزهم النفقات لإحراء جراحة عند الأطباء المحدثين، وهل طلب أحد إغلاق المستشفيات والصيدليات وشركات الأدوية ليحل محلها التداوي بالأعشاب؟! إن هذا لشيء عجاب!! إن شركات الادوية تنتج الآن مجموعة من العلاجات النباتية والعشبية وتفخر الشركة بان تكتب على منتجها أنه نبات طبيعي، وتفخر بأن تعلن أن منتجاتها من الأعشاب الطبية!! فمتى يفيق قومنا ويستيقظون الظاهر أنهم لن يستيقظوا إلا إذا جاءتهم التعليمات من أوربا أو أمريكا بتغيير ما هم عليه، ويومئذ يسمونه طبًا حديثًا ويلهثون وراءه لأنه جاءهم من الغرب.

يا من تدعي الإصلاح!! اتق الله تعالى في نفسك ولا تخلط الأمور بعضها ببعض، ولا تقل على الله ورسوله بغير علم، وماذا صنع لك أهل النقاب والحجاب والجلباب والأدعية والبكاء، هل ترى أن هؤلاء هم سبب التخلف الذي نحن فيه، إن التخلف جاءنا من ترك ديننا وجهلنا به، والدليل على ذلك أن السابقين من المسلمين لما تمسكوا بدينهم وعرفوه حق المعرفة سادوا الدنيا وعلموا أهل الأرض وكانوا أساتذة العالم، فلما تركوا الدين وعملوا بالبدع والخرافات أصابنا ما أصابنا. فحسبنا الله ونعم الوكيل، ولا حول ولا قوة إلا بالله العلي العظيم، ونسال الله الله داية للجميع، والحمد لله أولاً وأخرًا. والحمد لله رب العالمين.







الحمد لله رب العالمين، والصيلاة والسيلام على اشرف الأنبياء والمرسلين، وبعد:

فإن الأمة السعيدة القوية المنصورة المؤيِّدة لها منهج وصفات تخالف به الأمة الخائرة الضعيفة المتخاذلة الشقية، وهذا ينبثق من تفضيل الله للإنسان وتكريمه له حيث قال سيحانه: ﴿ وَلَقَدُ كُرُفْنَا بِنِي أَذَمْ وحملناهم في السر والبحر ورزقناهم من الطُّنْدَات وَفَضَلْنَاهُمْ عَلَى كَثْمِر مُمَّنَّ

خَلَقْنَا تَقْضِيلًا مُ الإسراء ١٧٠.

فكرم الله - عز وجل - بني أدم بالنطق والتمييز، والعقل والمعرفة، والصورة، والتسلط على ما في الأرض والتمتع به، ويستر لهم أسباب المعاش والمعاد بالسير في طلبها وتحصيلهم فنون المستلذات التي لم يرزقها غيرهم من المخلوقات.

لذلك حق عليهم أن يشكروا هذه النعم، فيخلصوا العبودية للمتفضل بها وحده ويقيموا شرائعه وحدوده.

والمزية الكبرى، والنعمة العظمى التي وهبها الله الإنسان وفضله بها هي العقل والأدب:

ما وهب الله لامري هده اف صل من ع قله وأدبه هما حمال الفتى فإن فقدا

والمراد بالأدب هنا الأدب النفسى، وهو الخلق الحسن، وبه تتفاوت الأمم ارتقاء وانحطاطًا، وقوة وضعفًا، وسيادة وعبودية.

فما من أمة كثر حظها من خلق حسن إلا بلغت أوج الرقى، وغاية السعادية، وإن كانت قليلة العدد، أو كانت أرضها ضيقة، أو قليلة الغناء والخير، غير صالحة للزرع والضرع، قليلة الحواصل، والثمرات، ضعيفة الغلات، فإن جميع ما في الأرض منُ الخيرات والبركات يُحمل إليها: ﴿ وَضَرَبَ اللَّهُ مَثَلًا قَرْيَةً كَانَتُ أَمِنَةُ مُطْمَئِنُةً بَأْتِيهَا رِزْقُهَا رَغَدًا مِّن كُلِّ مَكَانٍ ﴿ [النمل: ١١٢].

يقول ابن عباس فَى قول الله تعالى: ﴿ يَا آيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا قُوا أَنْفُسَكُمْ وَأَهْلِيكُمْ نَارًا ﴾. «اعملوا بطاعة الله، واتقوا معاصي الله، وأمروا أهليكم بتقوى الله.

ويقول قتادة: «تأمرهم بطاعة الله، وتنهاهم عن معصية الله، وأن تقوم عليهم بأمر الله، وتأمرهم به، وتساعدهم عليه، فإذا رأيت لله معصية قدعتهم عنها وزجرتهم عنها، وهكذا قال الضحاك ومقاتل: «حق على المسلم أن يعلم أهله من قرابته وإمائه وعبيده ما فرض الله عليهم، وما نهاهم الله عنه».

وفي معنى هذه الآية الحديث الذي رواه الإمام أحمد وأبو داود والترمذي من حديث عبد الملك بن الربيع بن سبرة عن أبيه عن جده قال: قال رسول الله 😅: «مروا الصبي بالصلاة إذا بلغ سع سنين، فإذا بلغ عشر سنين فاضربوه عليها».

قال الفقهاء: وهكذا في الصوم ليكون تمرينًا على العبادة والطاعة، ومجانبة المعاصى، وترك المنكر.

وقد عاش المسلمون السابقون العمل بالإسلام فوجدوه كفيلأ بسعادة الروح والبدن، وضابطًا لمصالح الدين والدنيا... فالعجب من قوم يكون عندهم هذا الدين الحنيف محفوظًا خالصًا، لا تشوبه شائبة، ويرون كيف سعد به أسلافهم، ثم يتنكرون له، ويجهلونه، ويجهلون عليه، ويرددون أقوال أعدائه، وينشرونها بين قومهم، مع ما فيها من الكذب والتدليس، والتمويه

قَالَ الله سبحانه: ﴿ وَأُمُرْ أَهْلَكَ بِالصِّلَاةِ وَاصْطُبِرْ عَلَيْهَا لاَ نُسْأَلُكُ رِزْقًا نُحْنُ نَرْزُقُكَ وَالْعَاقِيَةُ لِلتَّقْوَى ﴾ [طه: ١٣٢].

يقولُ فيها العلامة ابن كثير: استنقذهم من عذاب الله بإقام

الصلاة، واصبر أنت على فعلها، فإذا أقمت الصلاة نرزقك من حيث لا تحتسب، قال النووي: «لا نسالك رزقًا، يعني لا نكلفك الطلب». وقال ابن أبي حاتم بسنده إلى هشام عن أبيه: «أنه كان إذا بخل على أهل الدنيا فرأى من دنياهم طرفًا، فإذا رجع إلى أهله فدخل الدار قرز ﴿ وَلاَ تَصُدُنُ عَيْنَيْكَ ﴾ إلى قوله: ﴿ نُحْنُ نَرْزُقُكَ ﴾ ثم يقول: «الصلاة رحمكم الله».

وقد روى الترمذي وابن ماجه من حديث أبي هريرة رضي الله عنه قال: قال رسول الله عنه الله تعالى: يا ابن أدم تفرغ لعبادتي أملاً صدرك غنى، وأسد فقرك، وإن لم تفعل ملأت صدرك شغلاً، ولم أسد فقرك.

[خرجه الترمذي برقم (٢٤٦١) وصحد الاباني] وروى ابن ماجه من حديث ابن مسعود: سمعت النبي قي يقول: «من جعل الهموم همًا واحدًا، همّ المعاد كفاه الله همّ دنياه، ومن تشعبت به الهموم في أحوال الدنيا، لم يبال الله في اي اوديته هلك.

[صحيح بن ماجة برقم (٢٠٧) صحيح الجامع برقم (٢١٨١) وروى أيضًا من حديث ثابت رضي الله عنه: سمعت رسول الله على يقول: «من كانت الدنيا همه، فرق الله عليه أمره، وجعل فقره بين عينيه، ولم يأته من الدنيا إلا ما كُتب له، ومن كانت الآخرة نيته جمع له أمره، وجعل غناه في قلبه، واتته الدنيا وهي راغمة».

﴿ وَالْعَاقِبَةُ لِلتَّقُوى ﴾ أي وحسن العاقبة في الدنيا والآخرة لمن اتقى.

وفي الصحيح أن رسول الله قال: ورأيت الليلة كانا في دار عقبة بن رافع وانًا أوتينا من رطب ابن طاب، فأولت ذلك أن الرفعة لنا في الدنيا، والعاقبة في الأخرة، وأن ديننا قد طاب،

وفي خطاب الآية الكريمة تزهيد له والمنته في الدنيا وزخارفها. وإيعاد لهم عن الافتتان بزهرتها وزينتها؛ لأن من فتن بها أهلكته وشغلته عن ذكر الله، وهذا مع العلم بان النبي كان رئيس الدولة، وكان يُعطي عطاء من لا يخاف الفقر، والأموال كلها بيديه، ولكنه كان زاهدًا فيها، مفضّلاً التقشّف في المعيشة طوعًا واختيارًا، لا حاجة واضطرارًا، فكان ينام على الحصير حتى يؤثر في جسده الشريف. وكان يمر الشهر والشهران لا توقد النار في بيته، وإنما يعيش هو وأهله على الماء والتمر، كما في وحديث عائشة في الصحيحين، فكان عروة بن

الزبير إذا دخل بيته يعظ نفسه وأهله بهذه الآية وينادي فيهم: «الصلاة الصلاة» فغيها نعيم وقرة عين المتقين كما قال النبي ت: «وجعلت قرة عيني في الصلاة». أي الفرح والسرور، لأن الصلاة تعين كل محتاج، وتفرّج كربه واستعينوا بالصبر والصلاة ...

وهذه سنة سائر الأنبياء إذا نزل بهم أمر يكرهونه يفزعون إلى الصلاة فيدفع الله عنهم بها كل مكروه، ويبدلهم بالعسر يسرًا، وبالضيق سعة، وبالشدة رخاء، وهذا هو ديدن المؤمنين الصادقين شبابًا كانوا أم كهولاً أم شيوخًا – أن يفعلوا إذا نزل بهم ما يكرهون، أن يستعينوا بالصبر والصلاة، فالصبر يهون المصائب، ويفتح باب الفرج، والصلاة استغاثة واستعانة بالله تعالى.

إن في الحديث القدسي: «يا ابن أدم تفرغ لعبادتي أملاً صدرك غنى وأسد فقرك، وإن لم تفعل ملأت صدرك شغلاً ولم أسد فقرك». لجواب للذين يسالون عن أوقات الصلاة إذا فرض فيها شغل دنيوي - كصلاة العصر مشلاً - هل يتفرغون لعبادة الله ويؤدون فريضتهم، ويدعون شغلهم جانبًا، فإذا فعلوا ذلك ملا الله صدرهم، وأبديهم غنى، وأزال فقرهم الحسى والمعنوي، فالمعنوى: هو فقر القلب وجزعه، وشعله بالتفكير في الرزق، أو في أي وسيلة يظن أن الرزق يأتي بسببها، وإن هم لم يستجيبوا لدعوة الله، وتمادوا في شغلهم، واعرضوا عن الصلاة حتى يخرج وقتها، فحينئذ يمتلئ صدره غمًا وشُغلا، وإنما مثلنا بصلاة العصر لأن صلاة العصر تجيء عادة وسط الأشغال وبها يُمتحن المؤمن، فإن كان صادق العزم ثابت اليقين اوقف الشغل الدنيوي، وتفرغ لعبادة الله، واستحاب لدعوته، فيريده الله قوة إلى قوته، ويملأ صدره غنى وثقة به، وذلك هو الظفر والنصر المبين، وإن كان خائر العزم، ضعيف الإرادة، كبرُ عليه ترك شغله، وخيل له أن في تركه خسارة، لا تعوض، فيستمر في شغله عاصيًا ربه، خائنًا دينه، فحينئذ يمتلئ صدره غمًا وشنُغلاً بلازمانه أبدًا.

أخرج البخاري في كتاب المواقيت من صحيحه عن أبي المليج قال: «كُنّا مع بريدة في غزوة في يوم ذي غيم فقال: «بكُروا بصلاة العصر، فإن النبي في قال: من ترك صلاة العصر حبط عمله».

وأخرج البخاري ومسلم عن ابن عمر أن

رسول الله 🚤 قال: «الذي تفوته صلاة العصر كانما وتر أهله وماله».

نف هم من الحديث الأول ومن غيره من الأحاديث الصحاح، ومن الآيات البينات: أن من ترك صلاة العصر عمدًا بلا عذر شرعي حتى يخرج وقتها فقد بطل عمله الصالح كله، فإن تاب وعاهد الله عهدًا صادقًا أن لا يتعمد ترك الصلاة المفروضة أبدًا فإن الله يرد له ما حبط من عمله.

ومثل هذا قوله تعالى: ﴿ وَلَقَدْ أُوحِيَ إِلَيْكَ وَإِلَى الَّذِينَ مِن قَبْلِكَ لَئِنْ أَشْرَكْتَ لَيَحْبَطَنُ عَمَلُكَ وَلَتْكُونَنُّ مِنَ الخَاسِرِينَ ﴾ [الزمر: ٢٠].

وحديث جابر الذي رواه مسلم أن النبي عقد قال: «بين الرجل وبين الكفر ترك الصلاة». وإذا كان ترك الصلاة عمدًا كفر فلا إشكال في حبوط العمل.

وأما الحديث الثاني: الذي تفوته صلاة العصر فكانما وتر أهله وماله؛ أي خسر ماله وأهله، وبقى فردًا بلا أهل ولا مال، ومثل ذلك قوله تعالى: ﴿ قُلُ إِنَّ الْخَاسِرِينَ الَّذِينَ خُسِرُوا أَنفُ سَا هُمْ وَأَهْلِهِ هُمْ يَوْمَ القِيامَةِ أَلاَ ذَلِكَ هُوَ الخُسْرَانُ المُسنُ ﴾ [الزمر: ١٥]، وكل فريضة حدد وقتها بحب على المسلم أن يترك كل شيغله بشيغله عن أدائها: ﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا إِذَا نُودِيَ لِلصَّلاةِ مِن يَوْم الجُمُعَةِ فَاسْعَوْا إِلَى ذِكْرِ اللهِ وَذَرُوا البَيْعَ ذَلِكُمْ خَيْرٌ لُكُمْ إِن كُنتُمْ تَعْلَمُونَ (٩) فَإِذَا قُضِيتِ الصَّالَةُ فَانتَـشِرُوا فِي الأرْض وَانْتَغُوا مِن فَضَّلِ اللَّهِ وَاذْكُرُوا اللَّهَ كَثِيرًا لَعَلَّكُمْ تُفْلَحُونَ ﴾ [الجمعة: ٩-١٠]. فحرّم الله على المسلمين أن يشتغلوا بالبيع وغيره من أمور الدنيا بعد أذان الحمعة، وأوجب عليهم أن يسعوا إلى المسجد لأداء صلاة الجمعة حتى إذا سلم الإمام من صلاة الحمعة فقد أذن الله لهم أن يخرجوا من المسجد وينتشروا في الأرض، ليشتغلوا بأعمالهم التي تكفل لهم رزقهم.

ومثل ذلك قوله تعالى: ﴿إِنَّ الإنسَانَ خُلِقَ هَلُوعًا (١٩) إِذَا مَسْتُهُ الشَّرُ جَرُوعًا (٢٠) وَإِذَا مَسْتُهُ الخَيْرُ مَنُوعًا (٢١) إِلَّا المُصَلِّينَ (٢٢) الدِّينَ هُمْ عَلَى صَالَتِهِمْ دَائِمُ وَنَ (٢٣) وَالدِّينَ فِي المُوالِهِمْ حَقِّ مُعْلُومُ (٢٤) لِلسَّائِلِ وَالْحُرُومِ (٢٥) وَالدِّينَ يُصِدَقُونَ بِيَوْمِ الدِّينِ (٢٦) وَالدِّينِ هَمْ مَنْ عَذَابِ رَبِّهِمِ مُثَنْ فِقُونَ (٧٧) إِنَّ عَذَابَ رَبِّهِمْ غَيْرُ مَامُونَ (٨٨) وَالدِّينَ هُمْ لِفُرُوجِهِمْ حَافِظُونَ (٢٩) إِنَّا عَلَى أَزْوَاجِهِمْ أَوْ مَا مَلَكَتْ أَيْمَانُهُمْ فَائِتُهُمْ غَيْرُ مِلُومِينَ (٣٠) فَمَن النَّتَ غَي وَرَاءَ ذَلِكَ فَأُولَئِكَ هُمُ

العَادُونَ (٣١) وَالَّذِينَ هُمْ لَأَمَانَاتِهِمْ وَعَهُ دِهِمْ رَاعُونَ (٣٢) وَالَّذِينَ هُم شِنَهَادَاتِهِمْ قَائِمُونَ (٣٣) وَالَّذِينَ هُمْ عَلَى صَالَتِهِمْ يُصَافِظُونَ (٣٤) أُولَئِكَ فِي جَنَّاتٍ مُكْرَمُونَ ﴾ [العارج: ٢١ - ٢٥].

أخبرنا الله سبحانه أن الإنسان - يعني جميع الناس - خُلق هلوعًا، حصل من طبعه الهلع، وهو الجزع وشدة الحرص. فتفسير «هلوعًا» هو ما بعده: ﴿وَإِذَا مَسَّهُ الخَيْرُ ﴾ وهو الغنى والصحة والقوة والنصر وسائر النعم منوعا، بخيلاً لا ينفع غيره بشيء، ثم استثنى الله تعالى من الناس المجبولين مع ذلك الطبع الخبيث المصلين، وأكد وصفهم بقوله تعالى: ﴿ الذينَ هُمْ عَلَى صَلاتِهِمْ دَائِمُونَ ﴾ أي محافظون على أوقاتها وشروطها وأركانها وآدابها، ووصفهم بصفات بدأها بالمحافظة على الصلاة، وختمها بالمحافظة على الصلاة،

أولاً: أن في أموالهم حقًا معلومًا للفقراء والمحتاجين، سواءً أكانوا من الذين يظهرون فقرهم وحاجتهم ويسالون الناس، أم كانوا من المتعففين الذين يكتمون فقرهم، ولا يسالون الناس، وهم القسم المعبر عنه بالمحروم؛ لأن أكثر الناس يحرمونهم الصدقة.

ثانيًا: أنهم يُصدُّقون بيوم الدين، أي يؤمنون بيوم القيامة، وهو يوم الجزاء، ويجعلونه نصب أعينهم، فيبعثهم ذلك على مراقبة الله تعالى فلا يضيف

تُالثًا: الخوف من الله تعالى، فهم يخافون عذابه ولا يأمنون مكره، فإنه لا يأمنه إلا القوم الخاسرون.

رابعًا: انهم يحفظون فروجهم عما حرَّم الله ويقتصرون على ما أحل الله.

خامستًا: أنهم يحافظون على عهدهم إذا عاهدوا مسلمًا أو ذميًا، أو معاهدًا أو مصالحًا لا ينقضونه أبدًا.

سادسًا: انهم يقومون بشهاداتهم فيؤدونها كما علموها، ولو كانت على الوالدين والأقربين، لا يزيدون فيها ولا ينقصون، ولا يُبدّلون ولا يغيرون، ولا يكتمون أبدًا، ومن يكتمها فإنه آثم قلده.

فهذه صفات المؤمنين الصادقين، لا جُرَم أن كل مجتمع سادت فيه هذه الصفات يكون سعيدًا في دنياه وأخراه عزيزًا مؤيدًا منصورًا، جعلنا الله من أهلها.

وللحديث بقية بإذن الله تعالى.

## مشروع تيسير حفظ السنة درر البحار من صحيح الأحاديث القصار (٣١) الفحديث كل ثلاث سنوات

# اعداد اعلي حشيش

﴿ ﴿ ﴾ ﴿ وَأَبْرِدُوا بِالطُّهْرِ فَإِنَّ شِيدًةَ الحَرَّ مِنْ فَيْح جَهَنَّمْ . ﴿ ﴿ ﴿ ﴿ ٥٣٨ وَ ٢٧٩ من حديث ابي سعيد]

﴿ ﴿ ﴾ ﴿ ﴿ وَعَنَ الْأَسُودِ قَالَ: سَالَتُ عَائِشْنَةَ: مَا كَانَّ النَّبِيُّ ﷺ يَصْنَعُ فِي بَيْتِهِ ؟ قَالَتْ: كَانَ يَكُونُ في مِهْنَةِ أَهْلِهِ – تَعْنَى خِدْمَةِ أَهْلِهِ – فإذا حَضَرَتْ الصَّلاةُ خَرَجَ إلى الصَّلاةِ».

[خ (۲۷۱، ۱۲۲۰ مرد ۱۲۹۸)، ق (۲۶۸۹) من حدیث عادقید]

١٠٠ «لا يَسْمَعُ مَدَى صَوْتِ المُؤَذِّنِ جِنُّ وَلا إِنْسُ وَلا شَيْءٌ إِلا شَهِدَ لَهُ يَوْمُ القِيامَةِ».

[خ (٢٠٩، ٢٠٩٦، ٨٤٥٧)، ف (١٤٤) من حديث ابي سعيد]

مَا لَمْ يُحْدِثِ». ﴿ يَتُوَضَّا أُعِنْدَ كُلِّ صَلاَةٍ. قُلْتُ: كَيْفَ كُنْتُمْ تَصْنَعُونَ ؟ قَالَ: يُجْزِئُ أَحَدَنَا الوُضُوءُ مَا لَمْ يُحْدِثِ».

﴿ ﴿ ﴾ ﴿ ﴿ وَاَمْ أَعْرَابِيُّ فَبَالَ فِي الْمَسْجِدِ فَتَنَاوَلَهُ النَّاسُ. فَقَالَ لَهُمْ النَّبِيُّ ۞: دَعوهُ وَهَرِيقُوا على بَوْلِهِ سَجُلاً مِن مَاءٍ أَو دَنُوبًا مِنْ مَاءٍ فإنَّما بُعَثْتُم مُيَسَّرِينَ وَلَمْ تُبْعَثُوا مُعَسِّرينَ».

خ (۲۲۰، ۲۲۸)، ت (۱٤٧)، د (۲۸۰) من حدیث ابي هريرة]

اسْمَعُوا وَأَطِيعُوا وإِنْ اسْتُغْمِلَ حَبَشِيٌّ كَأَنَّ رَأْسَهُ زبِيبَهُ ﴿ (١٩٣، ١٩٦، ١٩١٧)، ﴿ (٢٨٦٠) من حسد الس

الصَّبِيِّ فَيُخَفَّفُ مَخَافَةَ أَنْ تُقْتَنَ أُمَّهُ ﴾. (١٣٧) من حديث السَّبِيِّ فَيُخَفِّفُ مَخَافَةَ أَنْ تُقْتَنَ أُمَّهُ ﴾.

﴿ ﴿ ﴾ ﴾ وعن أبي مَعْمَر قال: قُلْنَا لَخِبَّابِ: أَكَانَ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ يَقْرَأُ في الظُّهْرِ والعَصْرُ؟ قالَ: نَعَمُ. قُلْنَا: بِمَ كُنْتُمْ تَعْرِفُونَ ذَاكَ؟ قَالَ: باضطِرَابِ لَحِيثَهِ إِ. ﴿ لَا اللَّهِ ﷺ إِنَّا ﴿ ﴿ ﴿ ﴿ ﴿ ﴿ ﴿ ﴿ ﴿ ﴿ ﴿ ﴿

اللهِ عَنْ عَائِشَةُ رَضِي اللهُ عَنِهَا قَالَت: سَنَالْتُ رَسُولَ اللهِ عَنْ الْالتِفَاتِ فِي الصَّلاةِ فَقَالَ: «هُو الخُّتِلاسُ يَخْتَلِسُهُ الشَّيْطَانُ مِنْ صَلاَةِ العَبْدِ». [خ (۱۱۹۱، ۲۲۱۱)، د (۲۱۰)، د (۲۱۰)، ن (۱۱۹۱)]

النَّبِيِّ هَنْ أَبِي بَكْرَةَ أَنَّهُ انْتَهَى إلى النبِيِّ قَهُو رَاكِعٌ فَركَعَ قَبْلُ أَنْ يَصِلَ إلى الصَّفَّ فَذَكَرَ ذَلِكَ للنَّبِيِّ هَا فَقَالَ: زَادَكَ اللَّهُ حِرْصًا وَلا تَعُنْ.. [ج (١٨٣]، ن (١٨٣)، ن (١٨٣))

11 ﴿ «لاَ تَسُبُوا الأَمْواتَ فَابِنُهُمْ قَدْ أَفْضَوا إلى مَا قَدَّمُوا». ﴿ ﴿ ١٣٩٢، ١٥٦، ن(١٩٢٦)، د (٤٨٩٩) من حديث عائشة

﴿ وَمَنْ آتَاهُ اللهُ مَالاً فَلَمْ يُؤْدً زُكَاتُه مُثَلً لَهُ مَالُه يَومَ القِيَامَةِ شُجُاعًا آقُرْعَ له زَبيبتان يُطَوَقُه يَومَ القيامَةِ ثُمُ يَأْخُذُ بِلهْزِمَتَيْهِ – يَعْنِي بِشِيدٌقَيْهِ – ثُمَّ يَقُولُ: أَنَا مَالُكَ آنَا كَنْزُكَ». ثم تلا: ﴿ وَلاَ يَحْسَبَنُ الّذِينَ الّذِينَ يَبْخَلُونَ ﴾ [ال عمران ١٨٠].

١١٠ ﴿ خَيْرُ الصَّدَقَةِ مَا كَانَ عَنْ ظُهْرِ غِنْي وَابْدَأُ بِمَنْ تَعُولُ ۗ.

خ (۱۲۲۱، ۲۲۸، ۵۳۵، ۲۰۳۰)، ن(۲۵۲، ۱۵۴۶)، د (۱۲۷۱) من حدیث ابي هريرة]

116- وفيمًا سَقَتِ السَّمَاءُ والغُيُونُ أو كَانَ عَثَرِيًا العُسْرُ ومَا سُقِيَ بِالنَّضْيْحِ نصفُ العُسُرِي.

(خ (۱۲۸۳)، تا(۲۶۰)، ن(۲۲۸۸)، د (۱۵۹۳) من حدیث عبد الله بن

والله وإنَّ مِنْ أَعْظُمُ الفِرَى أَنْ يَدُّعِيَ الرَّجُلُ إلى غَيْرِ أَبِيهِ، أو يُرى عَيْنَهُ مَا لَمْ تَرَ أَوْ يَقُولَ عَلَى رسولِ [(491/4) == (40.4) +] الله 🍜 منا لَمْ يَقُلْ». [خ (۲۲٤)، د (۲٤٥) من حديث انس] 111 «كَانُ النَّبِي 👺 والمُرأةُ مِنْ نِسِائِهِ يَغْتَسِلانِ مِنْ إِنَّاءٍ وَاحِدٍ». ٩١٧- وبُعِثْتُ مِنْ خَيْرِ قُرُون بَنِي آدَمَ قَرْنًا فَقَرْنًا حَتَّى كُنْتُ مِنَ القَرْن الَّذِي كُنْتُ فِيهِ، [+(YV7/Y) == (TOOY) +] ١٨٠ المْ يَكُنْ أَحَدُ أَشْنِهَ بِالنَّبِي قِي مِنْ الحَسَن بِن عَلِي». [ + (۳۷۵۲)، ت (۳۷۷٦) من حدیث انس] ٩١٩- «عَنْ أُسْنَامَةَ بْن زَيْدٍ - رَضِيَ اللَّهُ عنهما - عَن النَّبِيَّ 😅 - أَنَّهُ كَانَ يَاْخُذُهُ وَالحَسَنَ فَيَقُولُ: «اللَّهُمُّ [خ (۲۷۲۰, ۷۷۲۷, ۲۰۲۳)، ت (۲۷۲۹) من حدیث اسامة] أحِبُّهُمَا فَإِنِّي أُحِبُّهُمَا». ﴿ ١٢ ﴿ وَعُثْمًا ثُنَّ النَّبِيُّ ﷺ صَعِدَ أَحُدًا وَآبُو بَكْرٍ وعُمَّرٌ وعُثْمًانُ فَرَجَفَ بِهِمْ فَقَالَ: ﴿ اثَّبُتُ أَحُدُ فَإِنَّمَا اح (۱۷۵ مرد ۱۳۸۹ ۱۹۹۹)، ت (۱۹۲۷)، د (۱۹۲۱) من حدیث انس عَلَيْكَ نَبِيٌّ وَصِدِّيقٌ وَشَهِيدَانٍ». ٩٢١ عَنْ أَبِي سَعِيد الخدري قال: كُنَّا نحمل لبنةَ لبنة وعَمَّارُ لبنتين لبنتين فَرَّاهُ النبيُّ 😅 فينفُضُ التُّرَابِ عنه ويقولُ: «وَيْحَ عَمَّار تَقْتُلُهُ الفئةُ البَاغيةُ يَدْعُوهُمْ إلى الجِنَّةِ ويَدْعُونَهُ إلى النَّارِ». قال: يقولُ عمارُ: أعوذُ بالله من الفتن. [خ (٢٨١٢)، حم (٩٠/٣) من حديث ابي سعيد الخدري] \* ٩٢٢ قال رسول الله 🎏: «لا تغلينكُم الأعرابُ على اسم صَلاتِكم المَغْرب». آج (٥٦٣)، حم (٥٥/٥) من حديث عبد الله بن مغفل] ٩٢٣- «مَنْ قَالِ حِينَ يَسِمِعُ النِّدَاءَ: اللُّهُم رَبِّ هذه الدعوة التَّامةِ والصِّلاةِ القائمةِ، آتِ محمدًا الوسيلةَ والفضيلةَ وابْعِثْهُ مقامًا مُحمُودًا الذي وعدتهُ، حَلْتُ له شَفَّاعتي يومَ القيامةِ». [خ (۲۱۶، ۲۷۹)، د (۲۹۹)، هـ (۲۲۲)، ت (۲۱۱)، ن (۲۸۰) من حدیث جابر] ٩٧٤ عن سعيد بن الحارث قال: صلَّى لنَّا أبو سعيد فَجَهَر بالتَّكبير حين رَفَعَ رأسهُ مِنْ السُّجود وحين سنجد وحين رفّع وحين قام من الركعتين وقال: هكذا رأيت النبي 🥮، [خ (٨٢٥)، حم (١٨/٢) من حديث سعيد بن الحارث] ٩٢٠ «ما أَكَل أحدُ طَعَامًا قطُّ خيرًا من أن يَاكُلُ مِنْ عَملَ يدِهِ، وإنَّ نبيَّ اللَّهِ داودَ عليه السلامُ كان يأكُلُ [خ (۲۰۷۲)، هـ (۲۱۲۸) من حديث القدام] منْ عَمل بده». ٩٢٦ «رُحِمَ اللهُ رَجُلاً سَمْحًا إذا بَاعَ وإذا اشترى وإذا اقتضي، [خ (٢٠٧٦)، ت (١٣٢٠)، هـ (٢٠٧٦) من حديث جامر بن عبد الله] ٩٢٧ - «أم القُرآن هي السئنعُ المثاني والقُرآنُ العظيم». [+ (٤٠٠٤)، ت (١٨٧٩، ٢١٢٤، ٢١٦٥)، ن(٩١٤)، د(١٤٥٧) من حديث ابي هريرة] ٩٢٨- وإذا رَأَى أحدكُم رؤيًا يحبُّها فإنَّما هي مِن اللَّه فلْيحمَدِ اللَّهَ عَليها وليُحدثْ بها، وإذَا رَأَى غير ذلِكَ مما يكرهُ فإنَّما هي مِنَ الشيطان فليستعذ مِن شَرهَا ولا يَذكُرُهَا لأحد ِفإنَّها لا تَضرُّهُ، [خ (۲۹۸۵)، ت(۲۴۵۳) من حدیث ابی سعید] ٩٢٩- «انًا وكافلُ اليَتِيم في الجِنةِ هَكَذَا». وأشارُ بالسُّبابةِ والوسْطَى وفَرُّجَ بَيْنَهُمَا. اخ (۲۰۰۵، ۵۰۰۵)، ت (۱۹۱۸)، د (۱۹۱۰) من حدیث سهل] • ﴿ وَكَانِ النَّبِيُّ عَنْ إِذَا أَخَذَ مضجِعَهُ مِنَ اللَّيْلِ قال: اللهم باسمك أموتُ وأحْيًا ، فإذا استيقظَ قال:

الحمدُ للَّهِ الذي أحيانًا بَعْدِمَا أَمَاتَنَا وإليه النشُورُ.

[خ (١٣٢٥، ١٣٢٥)، واحمد (١٥٤/٥) من حديث ابي نر]

# مختارات من علوم القرآن المفرة وآل عمران ح

اعداد / مصطفى البصراتي

• الحلقة العاشرة • •

الحمد لله، والصلاة والسلام على رسول الله، وعلى أله وصحبه ومن اهتدى بهداه، وبعد:

فمازال الحديث متصلاً حول فضائل سورة البقرة، وآل عمران، فنقول مستعينين بالله تعالى:

11- روى مسلم في صحيحه عن أبي أمامة الباهلي قال: سمعت رسول الله على يقول: «اقرؤا القرآن، فإنه يأتي يوم القيامة شفيعًا لأصحابه، اقرؤوا الزهراوين البقرة وسورة آل عمران، فإنهما تأتيان يوم القيامة كانهما غمامتان، أو كأنهما غيايتان أو كأنهما فرقان من طير صواف، تحاجان عن أصحابهما، اقرؤوا سورة البقرة فإن أخذها بركة، وتركها حسرة ولا يستطيعها البطلة». قال معاوية: بلغني أن البطلة السحرة.

قال في «فتح المنعم»: وفي القرآن سورة تفضل الله بزيادة الأجر لقارئها، وحث عليها، لما فيها من عظات وآلاء وتمجيد وتحميد فالبقرة وأل عمران لهما من أنوار التنزيل ما استحقا به أن يسميا بالزهراوين أي الكوكبين النيرين، يأتيان يوم القيامة كالظلة لقارئهما من حر الموقف وتدافعان عنه وتشفعان له يوم القيامة، نعم القرآن كله يشفع لقارئه لكن البقرة وأل عمران تتقدمان القرآن كما يتقدم الوفد رؤساؤه، وفي أخر البقرة آيتان فيهما اعتراف وإيمان وثناء ودعاء، من قراهما أجيب دعاؤه، ومن بات

عليهما بات محصناً لا يقربه شر الشيطان، قوله على الشيطان، قوله على الزهراوين: البقرة وآل عمران». قالوا: سميتا الزهراوين لنورهما وهدايتهما وعظيم أجرهما، يقال: زهر السراج والقمر والوجه زهورًا تلألا كالزهر و«البقرة وآل عمران» بدل من الزهراوين، والبدل على نية تكرار العامل، والتعبير يفيد المبالغة في المدح حيث جمع لهما الوصف العام أولاً ثم حصره فيهما.

وقال القاضي عياض في إكمال المعلم: قوله: «اقرؤوا الزهراوين: البقرة وآل عمران، حجة لمن أجاز أن يقال: سورة البقرة وآل عمران، واختار بعضهم أن يقال: السورة التي تذكر فيها كذا، ومعنى «الزهراوين» المنيرتان إما لهدايتهما قارئهما، أو لما يسبب له أجرهما من النور يوم القيامة.

وقوله عنه : «كانهما غمامتان أو كانهما غيايتان» قال أهل اللغة: الغمامة والغياية كل شيء أظل الإنسان من فوق رأسه من سحابة وغبرة وغيرهما. نقله النووي. وفي القاموس: الغمامة: السحابة أو البيضاء من السحب. والغياية كل ما أظل الإنسان من فوق رأسه كالسحاب ونحوه. والمراد أن ثوابهما يأتي بهذا المنظر.

وقوله ﷺ: «أو كأنهما فرقان من طير صواف» الفرقان والحزقان: معناهما واحد، وهما قطيعان وجماعتان، يقال في الواحد: فرق وحزق وحزيقه، أي جماعة، ومعنى «صواف»: باسطة أجنحتها ملتصق بعضها سعض كما

كانت تظلل سليمان عليه السلام، وقوله عه: «تحاجان عن أصحابهما» أي تدافعان بالحجة عن أصحابهما.

قوله عن «فإن أخذها بركة وتركها حسرة» أي قراءتها بركة وترك قراءتها حسرة وخسارة. قوله عن «ولا تستطيعها البطلة» فُسرت البطلة: بالسحرة، تسمية لهم باسم فعلهم، لأن ما ياتون به الباطل، وإنما لم يقدروا على قراءتها ولم يستطيعوها لزيغهم عن الحق وانهماكهم في الباطل، ويصح أن يكون المعنى ولا يستطيع دفعها واختراق تحصينها لقارئها السحية.

وقيل: المراد من البطلة أهل البطالة، أي لا يستطيعون قراءتها وتدبر معانيها لكسلهم.

17- وروى مسلم عن النّواس بن سمعان الكلابيّ، قال: سمعت النبي على يقول: «يُؤتى بالقرآن يوم القيامة وأهله الذين كانوا يعملون به، تقدمُهُ سورة البقرة وأل عمران، وضرب لهما رسولُ الله على ثلاثة أمثال. ما تستهن بعد، قال: «كأنهما غمامتان أو ظلتان سوداوان بينهما شرق، أو كانهما حزقان من طير صواف، تحاجان عن صاحبهما».

قال القرطبي في المفهم (٢٣٢/٢): وقوله على المفهم (٢٣٢/٢): وقوله على في حديث النواس: «كانهما غمامتان، أو ظلتان سنوداوان أو كانهما حزقان»، هذا يدلُ على أن (أو) ليست للشبك، لأنه مثل السورتين بالثلاثة الأمثال، فيحتمل أن يكون «أو» بمعنى الواو، كما قال الكوفيُّ، وأنشدوا عليه:

نال الخيلافية أو كيانت له قيدرًا كيميا أتى ربيّة شوسى على قيدر وأنشدوا أيضًا:

وقد زعمت ليلى باني فاجر لنفسي تقاها أو عليها فجورها وقالوه في قوله تعالى: ﴿ أَوْ كَصَيَّبٍ مِّنَ السَّمَاءِ فِيهِ ﴾ [البقرة: ١٩].

والغمام: السَّحابُ الملتف. وهي الغياية، إذا

كانت قريبًا من الرأس والظلة أيضًا وصفتا بالسواد لتكاتفهما وتراكم بعضها على بعض وهو أنفع ما يكون من الظلال. و(الشرق): قال القاضي عياض: رويناه بكسر الراء وفتحها، قيل: وهو الضياء والنور. قلتُ: والأشبه أن الشرق بالسكون بمعنى المشرق.

يعني: أن بين تلك الظلتين السوداوين مشارق الأنوار، وبالفتح: هو الضياء نفسه، وإنما نبه في هذا الحديث على هذا الضياء؛ لأنه لما قال: سوداوان، قد يُتوهم أنهما مظلمتان، فنفى ذلك بقوله: «بينهما شرق» أي مشارق الأنوار أو أنوار، حسب ما قررناه، ويعني بوصفهما بسوداوين: أي: من كثافتهما التي بسببها حالتا بين من تحتهما، وبين حرارة الشمس وشدة اللهب، والله أعلم.

١٣ - عن أنس بن مالك رضى الله عنه أن , حلاً كان بكتب للنبي على وكان قد قرأ البقرة وآل عمران، وكان الرجل إذا قرأ البقرة وأل عمران جد فينا - يعنى عظم - فكان النبي 😅 يملي عليه غفورًا رحيمًا فيكتب عليمًا حكيمًا فيقول له النبي 🍇: اكتب كذا وكذا، اكتب كيف شئت. ويملى عليه عليمًا حكيمًا. فيقول: اكتب سميعًا بصيرًا. فيقول: اكتب كيف شئت فارتد ذلك الرجل عن الإسلام، فلحق بالمشركين. وقال: أنا أعلمكم بمحمد، إن كنت لأكتب ما شئت. فمات ذلك الرجل فقال النبي 🐉: ﴿إِنَ الأَرْضُ لَم تقبله». وقال أنس: فحدثني أبو طلحة أنه أتي الأرض التى مات فيها ذلك الرجل فوجدوه منبوذًا، فقال أبو طلحة: ما شنأن هذا الرجل ؟ قالوا: قد دفناه مرارًا فلم تقبله الأرض، أخرجه الامام أحمد برقم (١٢٢١٥)].

والحديث أخرجه البخاري ومسلم بدون ذكر الشاهد، فأخرجه البخاري في كتاب المناقب ولفظه: «عن أنس رضي الله عنه قال: كان رجل نصرانيًا فأسلم وقرأ البقرة وآل عمران، فكان يكتب للنبي على، فعاد نصرانيا، فكان يقول: ما يدري محمد إلا ما كتبت له، فأماته الله، فدفنوه فأصبح وقد لفظته الأرض، فقالوا: هذا فعل محمد وأصحابه، لما هرب منهم نبشوا عن صاحبنا فألقوه فحفروا له فأعمقوا، فأصبح وقد لفظته الأرض. فقالوا: هذا فعل محمد وأصحابه نبشوا عن صاحبنا لما هرب منهم فألقوه خارج القبر فحفروا له وأعمقوا له في الأرض ما القبر فحفروا له وأعمقوا له في الأرض ما ليس من الناس، فألقوه، وأخرجه مسلم في ليس من الناس، فألقوه، وأخرجه مسلم في

في هذا الحديث الشريف يبين الصحابي الجليل أنس بن مالك رضي الله عنه أن من قرأ سورتي البقرة وأل عمران كان له شأن عظيم بين الصحابة رضوان الله عليهم، لما فيهما من علم كثير وأحكام عظيمة، ولما لهما من مكانة عظيمة عند الله تعالى، وهذا الرجل لما ارتد عن الإسلام وكانت له هذه المنزلة العظيمة، فإن الله تعالى عاقبه عقابًا شديدًا، فأهلكه وقصم عنقه، وأمر الأرض فنبذته على ظهرها ليكون عبرة لغيره، وهذا من علامات النبوة لسيدنا محمد عنية، وغيرة أخبر أن الأرض لن تقبله.

اللهم أحينا مسلمين، وأمتنا مسلمين، واحشرنا في زمرة الصالحين.

وقد التبس فهم هذا الحديث على بعض الناس، بل على بعض أهل العلم ممن لم يكلفوا أنفسهم بالبحث عن معانيه، ظنًا منهم أن الرجل كان من كتاب الوحي، وأن النبي على كان يملي عليه (غفور رحيمًا) فيكتب (عليمًا حكيمًا)، فيقول له النبي على أكتب ما شئت - إلى آخر الحديث - وبئس ما ظنوا وحاشاه أن يُغير أو يبدل شيئًا مما أوحاه الله إليه من القرآن؛ لأن النبي على لا ينطق عن الهوى، فعامة الروايات في هذا الحديث جاءت مطلقة غير مقيدة، وليس فيها أنه كان يكتب الوحي، وقد ذهب الطحاوي إلى أنه كان يكتب الرسائل يبعث بها رسول الله

#### ع في دعائه الناس إلى الإسلام.

قال الطحاوي في "مشكل الآثار" (٢٤١/٨):

"والذي في هذا الحديث قد يحتملُ أن يكون فيما
كان رسول الله في يُمليه على ذلك الكاتب من
كتبه إلى الناس في دعائه إيًاهم إلى الله عز
وجل، وفي وصفهم له ما هو جلٌ وعزُ عليه من
الأشياء التي كان يأمرُ ذلك الكاتب بها، ويكتب
الكاتب خلافها فما معناها، معناها (أي مما
يقارب المعنى المقصود)، إذ كانت كلها من صفات
الله عز وجل، فبان بحمد الله وبنعمته أن لا
تضاد في شيء من ذلك ولا اختلاف». اهـ

#### فيهما اسم الله الأعظم؛

14 عن أبي أمامة رضي الله عنه عن رسول الله عنه أمامة رضي الله عنه عن رسول الله عنه أب الله عنه عن رسول الله عنه قال: «اسم الله الأعظم الذي إذا دعي به أجاب في سور ثلاث: في البقرة، وأل عمران، وطه، يعني: الحي القيوم». أخرجه الفريابي وابن ماجه والحاكم والطحاوي في مشكل الآثار وأبو يعلى وابن مردويه بإسناد حسن.

#### ويشهد له هذا الحديث،

١٥ حديث أسماء بنت يزيد رضي الله عنها أن النبي قص قال: «اسم الله الأعظم في هاتين الآيتين: ﴿ وَإِلَهُكُمْ إِلَهُ وَاحِدٌ لا إِلَهَ إِلاَّ هُوَ الرَّحْمَنُ الرَّحِيمُ ﴾ [البقرة: ١٦٣]، وفاتحة أل عمران: ﴿ الم (١) اللهُ لاَ إِلَهُ إِلاَّ هُوَ الحَيُّ القَدِيُ وَمُ ﴾.
أخرجه الإمام أحمد وأبو داود وابن ماجه والترمذي وقال: هذا حديث حسن صحيح.

#### ومن قرأهما برئ من النفاق:

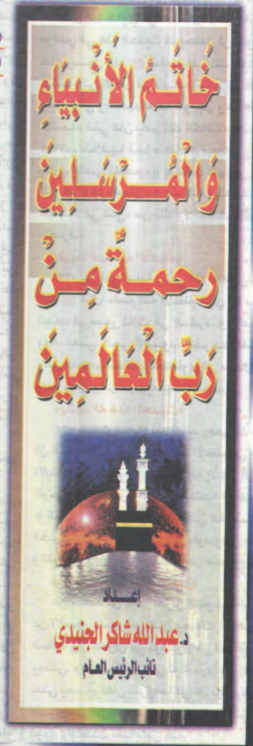
عن سعيد بن عبد العزيز التنوخي، أن يزيد بن الأسود الجرشي كان يحدث: أنه من قرأ البقرة وآل عمران في يوم برئ من النفاق حتى يمسي، ومن قرأهما في ليلة برئ من النفاق حتى يصبح، فكان يقرؤهما في كل يوم وكل ليلة سوى جرئه. (أي سوى ورده الذي يقرؤه كل يوم). وللحديث بقية بإذن الله.

#### الحــمــد لله رب العــالمين، والصــلاة والسلام على خاتم الأنبياء والمرسلين، وعلى

#### اله وصحبه ومن تبعهم بإحسان، وبعد :

فقد تحدثت في اللقاء السابق عن شهادة عبد الله بن سلام وهو حبر من أحبار اليهود للنبي الله بن سلام وهو حبر من أحبار اليهود للنبي النبوة والرسالة، وأواصل الحديث في هذا اللقاء عن بعض شهادات غيره بالنبوة والرسالة لسيد الورى على ، فاقول:

لقد شهد كثير من علماء النصاري للنبي 😅 بالنبوة والرسالة، ومن هؤلاء النجاشي ملك الحبشة، وقد أمن بالله ودخل في الإسلام، وقد نعاه جبريل عليه السلام يوم وفاته للنبي 🐲، وصلى عليه هو وأصحابه صلاة الغائب، كما شهد هرقل عظيم الروم للنبي 🍔 بالنبوة والرسالة، وقد قال لأبي سفيان - رضى الله عنه - بعد أن سأله أسئلة متعددة عن النبي على، جاء فيها : اسالتك عن نسبه فذكرت أنه فيكم ذو نسب، فكذلك الرسل تبعث في نسب قومها، وسألتك هل قال أحد منكم هذا القول؟ فذكرت أن لا، فقلت: لو كان أحد قال هذا القول قبله لقلت رجل يأتي بقول قبل قبله، وسألتك هل كان من آبائه من ملك فذكرت أن لا، قلت: فلو كان من آبائه من ملك قلت رجل يطلب ملك أبيه، وسألتك هل كنتم تتهمونه بالكذب قبل أن يقول ما قال؟ فذكرت أن لا، فقد أعرف أنه لم يكن ليذر الكذب على الناس ويكذب على الله، وسالتك أشراف الناس اتبعوه أم ضعفاؤهم فذكرت أن ضعفاءهم اتبعوه، وهم أتباع الرسل، وسألتك أيزيدون أم ينقصون؟ فذكرت أنهم يزيدون، وكذلك أمر الإيمان حتى يتم، وسألتك أيرتد أحد سَخْطة لدينه بعد أن يدخل فيه افذكرت أن لا، وكذلك الإيمان حين تخالط بشاشيته القلوب، وسالتك هل يغدر؟ فذكرت أن لا، وكذلك الرسل لا تغدر، وسالتك بم يأمركم فذكرت أنه يأمركم أن تعبدوا الله ولا تشركوا به شيئًا وينهاكم عن عبادة الأوثان ويامركم بالصلاة والصدق والعفاف، فإن كان ما تقول حقًا فسيملك موضع قدمي هاتين، وقد كنت أعلم أنه خارج لم أكن أظن أنه منكم، فلو أنى أعلم أنى أَخْلُصُ إليه لتجشِّمْتُ لقاءه، ولو كنت عنده لغسلت قدمه (١).



وهذه شهادة عظيمة وكلمات دقيقة في صدق بعثة نبينا ، خرجت من هذا الرجل المشرك المعتقد بأن الله ثالث ثلاثة، وإنني أدعو عموم النصارى في العالم اليوم لقراءتها وتدبرها، واعتقاد ما جاء فيها، ثم الإيمان والتصديق بالهادي البشير . وقد وبخ الله العرب الكافرين لعدم إيمانهم بالنبي عمع وجود آية عظيمة تدل على صدق نبوته، وثبوت رسالته، وه

وقد وبخ الله العرب الكافرين لعدم إيمانهم بالنبي على مع وجود آية عظيمة تدل على صدق نبوته، وثبوت رسالته، وهي معرفة علماء بني إسرائيل وشهادتهم له بانه نبي من عند الله كما قال تعالى: ﴿ أَوَلَمْ يَكُن لُهُمْ آيَةً أَن يَعْلَمَهُ عُلَمَاءُ بَنِي إِسْرًائيلٍ ﴾ [الشعراء: ١٩٧].

قال الإمام ابن كثير - رحمه الله -: «أي: أوليس يكفيهم من الشاهد الصادق على ذلك: أن العلماء من بني إسرائيل يجدون ذكر هذا القرآن في كتبهم التي يدرسونها؟ والمراد العدول منهم، الذين يعترفون بما في أيديهم من صفة محمد ومعثه وأمته، كما أخبر بذلك من أمن منهم كعبد الله بن سلام، وسلمان الفارسي، عمن أدركه منهم ومن شاكلهم، وقال الله تعالى: ﴿ النّينَ يَتْبِعُونَ الرّسُولَ النّبِيُّ الْأُمِّيُّ الذّبِي يَجِدُونَهُ مَكْتُوبًا عِنْدَهُمُ فِي النّوْرَاةِ وَالإنْجيل ﴾ (١/).

وفوق هذه الشهادات كلها لنبينا 🍩 بالنبوة والرسالة شبهادة رب العالمين وملائكة الله المقربين، قال تعالى: ﴿ رُسُلاً مُبَشِّرينَ وَمُنْذِرِينَ لِئَالَّا يَكُونَ لِلنَّاسِ عَلَى اللَّهِ حُجَّةٌ بَعْدَ الرُّسُلّ وَكَانَ اللَّهُ عَزِيزًا حَكِيمًا (١٦٥) لَكِن اللَّهُ يَشْهُدُ بِمَا أَنْزُلَ إِلَيْكَ أَنْزُلَهُ بِعِلْمِهِ وَالْمُلاَئِكَةُ يَشَنْهُدُونَ وَكَفَى بِاللَّهِ شَهِيدًا ﴾ [النساء: ١٦٠، ١٦٦]، ومعنى شبهادة الله بما أنزل إليه: إثباته لصحته، بإظهار المعجزات، كما تثبت الدعاوى بالبينات، إذ الحكيم لا يؤيد الكاذب بالمعجزة، ومعنى أنزله بعلمه. أي: وهو عالم به، رقيب عليه، وكفى بالله شبهيدًا على صحة ثبوته، وإن لم يشهد غيره له، وفي هذا تسليـة للنبي 🎏 ، وقــال الإمــام ابن جــرير رحــمــه الله في تفسيره : «... لكن الله يشهد بتنزيله إليك ما أنزله من كتابه ووحيه أنزل ذلك إليك بعلم منه بأنك خيرته من خلقه، فإنه إذا شبهد لك بالصدق ربك لم يضرك تكذيب من كذبك وخلاف من خالفك، وكفى بالله شهيدًا، يقول: وحسبك بالله شاهدًا على صدقك دون ما سواه من خلقه، فإنه إذا شهد لك بالصدق ربك لم يضرك تكذيب من كذيك، (٣)، وشهادة الله تعالى لنبيه 🥞 بالنبوة والرسالة تنقسم إلى قسمين: شهادة إخبار، وشهادة معجزات، فشبهادة الإخبار هي: ما أخبر به تعالى في كتابه عن وحيه لرسوله واصطفائه له، ووجوب طاعته ونصرته، وذلك في أيات كثيرة من كتابه كقوله : ﴿ إِنَّا أَوْحَنِنًا إِلَيَّكَ كَمَا أَوْحَنِنًا إِلَى نُوحٍ وَالنَّبِيِّينَ مِنْ بَعْدِهِ ﴾، ويلاحظُ في هذه الآية أن الله قدم النبي في الذكر فقال : أوحينا إليك، رغم أن إرساله مُتَأْخُرٌ عن غيره من الأنبياء والمرسلين، إلا أنه مقدم عليهم في الفضل والذكر والرتبة

تدل على صل نبوته، وثبوت رسالته، وهي معرفة علماءيني ه شهادتهم لهه بأنهنبسيمن عنداللهوو

وهذا كقوله تعالى: ﴿ وَإِذْ أَخَذْنَا مِنَ النّبِيَّيْنَ مِينَاقَهُمْ وَمِنْكَ وَمِنْ نُوح وَإِبْرَاهِيمَ وَمُوسَى وَعِيسَى مِينَاقَهُمْ وَمِنْكَ وَمِنْ نُوح وَإِبْرَاهِيمَ وَمُوسَى وَعِيسَى بُن مَرْيَمَ ﴾ [الاحزاب ١٠]، وقال تعالى في شهادته لنبيه بالنبوة والرسالة: ﴿ يَا أَيُّهَا النّبِيُّ إِنَّا أَرْسَلْنَاكَ وَسَاهِدُا وَمُبَشَرًا وَنَذِيرًا (٤٥) وَدَاعِياً إِلَى اللّهِ بِإِنْنِهِ وَسِرَاجًا مُنيرًا ﴾ [الإحزاب ١٠٤، ٢٤]، وقد أخبر سبحانه في كتابه أن عيسى ابن مريم – عليه السلام – قد بشر بنبينا ﴿ وَ اللّهُ اللّهِ النّبُكُمُ مُصَدَقًا بشر بنبينا ﴾ قال تعالى: ﴿ وَإِذْ قَالَ عِيسَى ابْنُ مَرْيَمُ يَا بَنِي إِسْرَائِيلَ إِنّي رَسُولُ اللّهِ إِلَيْكُمْ مُصَدَقًا لِمُ بَنْ مُنْ اللّهِ النّبَيْنَاتِ قَالُوا هَذَا بَعْدِي اسْمُهُ أَحْمَدُ قَلْمًا جَاءَهُمْ بِالْبَيْنَاتِ قَالُوا هَذَا بَعْدِي اسْمُهُ أَحْمَدُ قَلْمًا جَاءَهُمْ بِالْبَيْنَاتِ قَالُوا هَذَا لِيَهْدِي النّهُ وَلَيْكُمْ مُصَدِينًا اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ الللهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللهُ اللللهُ اللهُ الللهُ الللهُ الللهُ اللللهُ الللهُ الل

وقد ذكرت جريدة «المؤيد» عدد (٣٢٨٤) صفحة (٢) تحت عنوان: «لا يعدم الإسلام منصفًا قول «مارسيه» وكان في مدرسة اللغات الشرقية قوله: إن محمدًا على هو مؤسس الدين الإسلامي أن محمد جاء من مادة «حمد» ومن غريب الاتفاق أن نصارى العرب كانوا يستعملون اسماء

من نفس المادة يقرب في المعنى من «محمد» وهو «احمد» ومعنى أحمد صاحب الحمد، وهذا ما دعا علماء الدين الإسلامي أن يثبت وا بأن كتب المسيحيين قد بشرت بمجيء النبي محمد المسيحين قد بشرت بمجيء النبي محمد وقد أشيار القرآن نفسه إلى هذا بقوله عن المسيح: ﴿ وَمُبْشَرًا بِرَسُولِ يَأْتِي مِنْ بَعْدِي اسْمُهُ أَحْمَدُ ﴾ (٧).

واقول بعد هذا: «والفضل ما شهدت به الأعداء».

#### فاثدة

قال الإمام ابن القيم - رحمه الله - في جلاء الأفهام: «الفرق بين محمد وأحمد من وجهين: أحدهما : أن محمدًا هو المحمود حمدًا بعد حمد، فهو دال على كثرة الحامدين له، وذلك يستلزم كثرة موجيات الحمد فيه، وأحمد أفعل تفضيل من الحمد، يدل على أن الحمد الذي يستحقه أفضل مما يستحقه غيره، فمحمد زيادة حمد في الكمية، واحمد زيادة في الكيفية، فيحمد أكثر حمد، وأفضل حمد حمده البشير، والوجه الثاني: أن محمدًا هو المحمود حمدًا متكررًا كما تقدم، وأحمد هو الذي حمده لربه أفضل من حمد الحامدين غيره، قدل أحد الاسمين - وهو محمد - على كونه محمودًا، ودل الاسم الثاني وهو أحمد على كونه أحمد الحامدين لريه، وهذا هو القياس، إلى أن قال: وابضًا فإن الاسمين إنما اشتقا من أخلاقه وخصاله المحمودة التي لأجلها استحق أن يسمى محمدًا وأحمد، فهو الذي يحمده أهل الدنيا وأهل الآخرة، ويحمده أهل السموات والأرض، فلكثرة خصاله التي تفوق عدُ العادين سمى باسمين من أسماء الحمد، يقتضيان التفضيل والزيادة في القدر والصفة».

وللحديث صلة - إن شياء الله - والسلام عليكم ورحمة الله.

<sup>(</sup>١) اخرجه البخاري في صحيحه كتاب بدء الوحي باب جا ١٣١/ ٣٢، ومسلم في صحيحه كتاب الجهاد والسير باب ٢٦ حـ ٢ / ١٣٩٢ - ١٣٩٧ .

٢) تفسير ابن كثير (ج٤/١٨٠) . (٣) تفسير ابن جرير (جـ٢٣/١) . (٤) راجع تتمة اضواء البيان (جـ١٨٠/٨).

<sup>(</sup>م) هكذا قال . والصواب أن يقال : بعث بالدين الإسلامي ؛ لأن الله أوحى به إليه ، وحتى لا يتوهم متوهم أنه جاء به من عند نفسه .

 <sup>(</sup>٦) الكاتب وهو نصرائي لم يذكر الصلاة والسلام على النبي ﴿ وَاثْنِتْهَا لُوجُونِهَا على السلم عند ذكر اسمه ﴾.
 (٧) انظر محاسن التاويل للقاسمي (ج٩٨٨/٦٦).

#### أولا: رجال الإسلام ينصرون السنة وصاحبها عي:

أخرج ابن حبان في صحيحه ١٥/١٠ من حديث معقل بن يسار رضي الله عنه قال: بايعنا رسول الله عنه قال: بايعنا الشجرة عن وجهه، فبايعناه على ألا نفر، لم نبايعه على الموت، فقيل له: كم كنتم ؟ قال: الف واربع مائة، وقال بعضهم: الصحيح: الف وخمسمائة.

يَا لَسَعَادَةَ من يميط الأذى عن وجه رسول الله ﷺ بأبي هو وأمي، ونفسي له الفداء، ويَا لَفُوْرُ من يزيح البدعة من طريق السنة.

ولقد كان سلف هذه الأمة رضوان الله عليهم حول رسولهم الله عيد من قام بنشر السنة والذب عنها، وكانوا جادين في ذلك إلى أن بلغ بهم الأمر إلى الجدية في والذب الحسبي من طريق المسلمين، الذي هو شعبة من شعب الإيمان وإن كانت أدنى الشعب؛ لكنهم حافظوا على الأدنى والأعلى والقليل والكثير.

وقد جاء عن النبي الحاديث متعددة في فضل إماطة الآذى عن الطريق كما ثبت في صحيح مسلم ١٣/١ من حديث أبي هريرة رضي الله عنه قال: قال رسول الله عنه الإيمان بضع وستون شعبة، فأفضلها قول: لا إله إلا الله، وأدناها إماطة الآذى عن الطريق.

وفي سنن أبي داود (٢١٩/٤): «وأدناها إماطة العظم عن الطريق».

وفي صحيح ابن خزيمة (٢٧٦/٢) من حديث أبي ذر قال: قال النبي ﷺ: «عُرضت عليُّ أعمال أمتي؛ حسنها وسيئها، فوجدت في محاسن أعمالها إماطة الأذى عن الطريق». الحديث.

وفي كتاب الأذان من صحيح البخاري عن أبي هريرة رضي الله عنه أن رسول الله قال: «بينما رجل يمشي بطريق وجد غصن شوك على الطريق فاخره، فشكر الله له، فغفر له».

أين من هذه الأداب أبناء الإسلام في أيامنا، وقد كثرت قماماتهم من بين أيديهم ومن خلفهم وعن أيمانهم وعن أيمانهم وعن أيمانهم وعن أيمانهم وعن شمائلهم وأمام بيوت الله، بل وفي داخل بيوت الله، وأما عن الأماكن العامة فحدث ولا حرج، ولا تدل هذه المناظر المؤذية إلا على فساد في الطبع وسوء في الخلق، والله سائل كل امرئ عما كسب وعما تسبب في وجود الاذي في طرقات المسلمين.

إن أهل الإسلام الحق يعملون بسنة نبيهم



الحمد لله الذي أرسل إلينا خير رسله، وجعل له أصحابًا كالنجوم من حوله، صدقوا ما عاهدوا الله على فعله، فارتفعت بهم رايات الدين كله، والصلاة والسلام على خير البرية وسيد البشرية، وعلى الآل والصحب والذرية، وبعد:

فإن توحيد الله تعالى حقه التسليم، ﴿ فَالِهُكُمْ الله وَاحِدُ فَلَهُ اَسْلِمُوا وَبَشْنِ الْمُحْبِتِينَ ﴾ [الحج]، وأهل الإسلام الذين آمنوا بالله واعتصموا به واخلصوا دينهم لله؛ لا تغييب عن قلوبهم وأرواحهم هذه الحقيقة، فهم خُلقوا من أجلها، وعاشوا في ظلها، ولقوا الله مؤمنين بها.



📚 الذي كان قدوة في النظام والنظافة، وقد أمر بإخراج رجل من المسجد عليه ريح الثوم والبصل، وساله آخر فقال: يا رسول الله؛ أحدنا يحب أن يكون نعله حسنًا وثويه حسنًا، فقال: «إن الله جميل بحب الجمال». وقال مرة: «إذا استيقظ أحدكم من نومه فليغسل يديه ثلاث مرات قبل أن يدخلها في الإناء فإن أحدكم لا بدري أبن باتت يده.

أخرج الدارمي في سننه ١٣٢/٢ عن الحسن قال: كان معقل بن بسار بتغدى فسقطت لقمته فأخذها فأماط ما بها من أذى ثم أكلها، فحعل أولئك الدهاقين (تجار أعاجم) يتغامزون به، فقالوا له: ما ترى ما يقول هؤلاء الأعاجم؟ يقولون: انظروا إلى ما بين يديه من الطعام، وإلى ما يصنع بهذه اللقمة، فقال: إنى لم أكن لأدع ما سمعت من رسول الله على لقول هؤلاء الأعاجم، إنا كنا نؤمر إذا سقطت من أحدنا لقمة أن يميط ما يها من اذى وأن يأكلها.

قال في «مصباح الزجاجة» بعد ذكر هذا الحديث: اهذا إسنادُ رحاله ثقات غير أنه منقطع ". قال أبو حاتم: «الحسن لم يسمع من معقل بن يسار». انتهى. ورواه مسدد فی مسنده عن یزید بن زریع

بإسناده ومتنه، وله شاهد في صحيح مسلم وغيره من حديث جاير بن عبد الله وأنس بن مالك. اهـ.

وفدما فعله معقل - رضى الله عنه - حثُ للناس حميعًا أن يحرصوا على العمل بسنة النبي 🀲 حتى لو سخر بهم الناس، فإن العمل بالسنة دليل على الإيمان وقوة العقيدة في القلوب، وتركُ السنة لأجل سخرية الناس وضحكهم دليل على ضعف الإيمان، لذا فالواجب على المسلم أن يعتز بإسلامه، ويظهر شعائر دينه ويذر الذين اتخذوا دينهم لهوا ولعيا، وغرتهم الحياة الدنيا، فإنه على الحق، ومن كان على الحق لم يضره اجتماع الناس كلهم ضده؛ لأن الله -تعالى - معه بتابيده ونصره، وأما أولئك الساخرون من المؤمنين فإنهم يكونون يوم القيامة في أحط الدركات، لما كانوا يفعلونه من الاستهزاء بالمؤمنين، ﴿ قَالَ اخْسَئُوا فِيهَا وَلاَ تُكَلِّمُونِ (١٠٨) إِنَّهُ كَانَ فَرِيقٌ مِنْ عِنَادِي يَقُولُونَ رَبُّنَا آمَنَّا فَاغْفَرْ لَنَا وَٱرْحَمْنَا وَٱنْتَ خَيْرُ الرَّاحِمِينَ (١٠٩) فَاتَّخَذْتُمُوهُمْ سِخْرِيًا حَتَّى أَنْسَ وْكُمْ ذِكْرِي وَكُنْتُمْ مِنْهُمْ تَضْحَكُونَ (١١٠) إِنِّي جَ زَيْتُ هُمُ الْيَوْمَ بِمَا صَبَرُوا أَنَّهُمْ هُمُ الْفَائْزُونَ ﴾

ثانيا: المرأة المسلمة توالي رسول الله 🍩

هذه هند بنت عتبة زوجة أبى سفيان، وصفوها بأنها من عاقلات النساء، كانت قبل إسلامها لا تكره أحدًا مثلما كانت تكره بيت النبي 🥌، وبعد أن

أسلمت لم تكن تحف أهل بيت مثلما أحيت بيت النبي على، وها هي تصارح رسول الله مله تلك الحقيقة التي تحمل في طياتها اعتذارًا عن شقُّها بطن عمه حمزة رضى الله عنه وهو مقتول بمعركة أحد، وإخراجها كبده ومضغه تشفيًا وكراهية، وهي تعلم أن ذلك أثر في نفس النبي على، فلما أن أرادت بعد إسلامها أن تثبت صدقها في حبها آل بيت النبي ﷺ؛ قدمت أولاً بأنها لم تكن تكره بيتًا أشد من بيته 🥮، واعترافها بهذا راضية غير مكرهة وصدقها فيه يدل على صدقها في الأخرى وهي حب أل بيته عن أم المؤمنين عائشة رضى الله عنها قالت: جاءت هند بنت عتبة رضى الله عنها إلى النبي 攀 فقالت: يا رسول الله، والله ما كان على ظهر الأرض أهل خباء أحب إلى أن يُذلُّوا من أهل خبائك، ثم ما أصبح اليوم على ظهر الأرض أهل خياء أحب إلى أن يُعزُّوا من أهل خيائك. فقال النبي البخاري وأنا أيضًا والذي نفسى بيده». الحديث [البخاري ٢٦١٣/٣]، رحم الله هند بنت عتبة ورضى عنها.

لقد عفا عنها النبي 🎏 وقبل منها وقابلها بنفس شعورها وأقسم على ذلك رغم ما فعلته مع عمه حمزة رضى الله عنه، لكنها كانت قد فعلت ذلك تحت وطأة الكفر الذي يكن للإنسان كل عداوة، ثم بعد ذلك أسلمت، والإسلام يجب ما قبله، أي يمحو كل ما سيقه من انصراف، ورسول الله 😸 جاء ليدخل الناس في الإسلام لا لينتقم منهم لنفسه، فلذلك لم يصبح أهل بيت أحب إلى قلب هند من أن يُعزوا من بيت النبي 🍜

ومن الولاء لرسول الله 📚 طاعته واتباع أمره واحتناب نهيه:

#### ثالثًا: أبناء الأسلام وتعظيم رسول الله 🍩 وخدمته وبيعته وحب صحابته

عن ابن عياس رضى الله عنهما قال: أتبت النبي وهو يصلى أخر الليل، فقمت وراءه، فأخذني فاقامني حذاءه - بجواره - فلما أقبل على صلاته انخنست (أي رجعت إلى الوراء)، فلما انصرف قال: «ما لك أجعلك حذائي فتخنس؟ قال: قلت: ما ينبغي لأحد أن يصلى حذاءك وأنت رسول الله، فأعجبه، فدعا الله أن يزيدني فهمًا وعلمًا.

[الحاكم ٢٢٧٩/٣، وقال: هذا حديث صحيح على شرط الشيخين] ومعلوم أن ابن عياس في ذاك الوقت كان دون العاشرة أو فوقها بقليل، لأن النبي 🎏 توفي ولابن عباس من العمر ثلاث عشرة سنة.

قلت: وليس معنى إعجاب الرسول 👺 بقول ابن عداس رضي اللَّه عنهما أن ابن عباس علَّم النبي أين يقف المصلي المفرد بجواره، فهذا علم ثابت راسخ عند النبي على من قبل ابن عباس ومن بعده، لكن محل إعجاب النبي على كان من إدراك هذا الغلام الحدث لهذا المعنى الدقيق؛ أنه لا ينبغي أن يحاذي النبي وهو رسول الله تعالى، فهل يدركها أصحاب الشهادات المسماة عالية، وأصحاب الأسماء اللامعة والشهرة الواسعة، من الذين يقدمون بين يدي الله ورسوله، ويحاولون جاهدين أن يجعلوا من أهوائهم ونظرياتهم هديًا أفضل من هدي النبي

فانظريا ابن الإسلام إلى هذا التعبير العظيم والفهم الواعي عند ابن عباس الشاب الصغير لدرجة أن الرسول المجاب بهذا الفهم وذلك التعبير حتى دعا له النبي المريد من العلم والفقه.

وهذا أنس بن مالك بن النصر الخررجي النجاري، أتت به أمه أم سليم رضي الله عنها وهو ابن عشر سنين فاهدته إلى النبي ته: يخدمه، فخدم نبي الله ته عشر سنين، وانتقل من المدينة بعد أن بُصرت البصرة أيام عمر بن الخطاب وسكنها، وكان يصفر لحيته بالورس، توفي في سنة إحدى وتسعين وكنيته أبو حمزة. [مشاهير علماء الاسمار ٢٧/٨]

قلت: فكان عُمُر انس يوم أن بدأ يخدم النبي عشر سنين وهذا يرشدنا إلى الاستفادة من صغار النابغين في خدمة الصالحين كي يستفيدوا منهم، وينقلوا عنهم - بل ويحرص الشباب على بيعته وهي بيعة الإسلام واتباع هدي خير الانام.

وليست بيعة للمجاملة والقرب والتزلف وتحقيق المصالح، بل بيعة أخذ العهد والميثاق على توحيد الله وعدم الشرك به والتزام شرعه.

عن هشام بن عروة عن أبيه قال: خرجت أسماء بنت أبي بكر رضي الله عنها حين هاجرت إلى رسول الله في عبد الله بن الزبير فنفسته، فأتت به النبي في ليحنكه، فأخذه رسول الله فوضعه في حجره، وأتى بتمرة فمصها ثم مضغها ثم وضعها في فيه فحنكه بها، فكان أول شيء دخل بطنه ريق رسول الله في، قالت: ثم مسحه رسول الله وسماه عبدالله.

ثم جاء بعدُ وهو ابن سبع سنين أو ابن ثمان سنين ليبايع النبي ق، أمره أبوه الزبير بذلك، فتبسم النبي ق حين رأه مقبلاً وبايعه، وكان أول من وُلد في الإسلام بالمدينة مَقْدِم رسول الله ق، وكانت اليهود تقول: قد أخذناهم فلا يولد لهم بالمدينة ولد ذكر، فكبر أصحاب رسول الله ع حين ولد عبد الله.

ولأن شباب السلف كانوا صادقين في بيعتهم للنبي ﷺ، فكانوا يفدونه بأعز ما لديهم، (أرواحهم) فيقاتلون من يؤذي أو يسب رسول الله ﷺ.

فعن عبد الرحمن بن عوف قال: بينا أنا واقف في الصف يوم بدر، فنظرت عن يميني وشمالي، فإذا أنا بغلامين من الانصار حديثة أسنانهما (يعنى صغيرين) تمنيت أن أكون بين أضلع منهما، فغمزني أحدهما: فقال: يا عم؛ هل تعرف أبا جهل ؟ قلت: نعم، ما حاجتك إليه يا ابن أخي؟ قال: أخبرت أنه يسب رسول الله 🐉، والذي نفسى بيده لئن رأيتُه لا يفارق سوادي سواده حتى يموت الأعجل منا، فتعجبت لذلك، فغمرني الآخر فقال لي مثلها، فلم أنشب أن نظرت إلى أبي جهل، يجول في الناس، قلت: الا إن هذا صاحبكما الذي سالتماني، فابتدراه (عاجلاه) بسيفيهما فضرباه حتى قتلاه، ثم انصرفا إلى رسول الله 🥞 فاخبراه، فقال: «أبكما قتله ؟، قال: كل واحد منهما: أنا قتلته، فقال: رمسحتما سيفيكما؟، قالا: لا، فنظر في السيف فقال: «كلاكما قتله». وقضى بسليه لمعاذ بن عمرو بن الجموح. وكانا معاذ بن عفراء، ومعاذ بن عمرو بن الجموح.

[اخرجه البخاري ٢٩٧٢/٣ ومسلم وغيرهما]

والسبب في أن النبي ققضى بسلب أبي جهل لمعاذ بن عمرو دون معاذ بن عفراء؛ كما قال النووي رحمه الله: قال أصحابنا: اشترك هذان الرجلان في جراحته، لكن معاذ بن عمرو بن الجموح اثخته أولا فاستحق السلب، وإنما قال النبي ق: «كلاكما قتله، تطييبًا لقلب الآخر، من حيث إن له مشاركة في قتله، وإلا فالقتل الشرعي الذي يتعلق به استحقاق السلب هو الإثخان. أه. والإثخان هو المبالغة في القتل.

[شرح النووي ١٢/١٢]

ف انظر أخي إلى هذين الصبين، ينقضان انقضاض الأسود على طاغية قريش أبي جهل، وسط حرب ضروس مستعرة بتلك الهجمة الفدائية التي لو سئبًل عنها بعض أهل زماننا لقال: عملية انتحارية وإلقاء باليد إلى التهلكة ؟!

وأختم هذا الكلام السديد في ذلك الجيل الفذ الفريد، بهذا المطلب الرشيد؛ هل نسعى لتربية جيل يحمل هذه العقيدة ؟ وهي أنه لا ينبغي أن يساوي أحد رسول الله ولا يحانيه قولاً وعملاً وامتثالاً، وحبًا وتعظيمًا وإجلالاً، ولا يُقدَّمُ قولاً على قوله ولا فعلاً على فعله ، والله على ذلك المستعان. والحمد لله رب العالمين.



#### الهجرة إلى الحبشة سنة ٥ يعد النبوة

لما رأى رسول الله 🕮 ما يصيب أصحابه من البلاء والعذاب، وما هو فيه من العافية بمكانه من الله عز وجل، ودفاع أبى طالب عنه وأنه لا بقدر أن يمنعهم، قال : «لو خرجتم إلى أرض الحبشة فإن فيها ملكًا لا يظلم أحد عنده حتى يجعل الله لكم فرجًا ومخرجًا مما أنتم فيه، .

وكان اسم النجاشي وقتئذ أصحمة بن أبجر . والنجاشي اسم لكل ملك يلى الحبشة، فخرجوا متسللين سرًا وذلك في شهر رجب سنة خمس من بعد النبوة (سنة ١٥٥م)، وكانوا اثنى عشر رجلاً وأربع نسوة، حتى انتهوا إلى الشعيبة فمنهم الراكب والماشي، وأوقف الله للمسلمين ساعة جاءوا سفينتين للتجارة حملوهم فيها إلى أرض الحبشة، وخرجت قريش في أثارهم حتى جاءوا البحر حيث ركبوا فلم يدركوا منهم أحدًا، قالوا: قدمنا أرض الحبشة فجاورنا خير جار أمنا على ديننا وعبدنا الله لا نؤذى ولا نسمع شيئًا نكرهه .

كان عدد المهاجرين قليلاً، ولكن كان لهجرتهم هذه شيأن عظيم في تاريخ الإسالام، فإنها كانت برهانًا ساطعًا لأهل مكة على مبلغ إخلاص المسلمين وتفانيهم في احتمال ما يصيبهم من المشقات والخسائر في سبيل تمسكهم بعقيدتهم، وكانت هذه الهجرة مقدمة للهجرة الثانية إلى الحبشة ثم الهجرة إلى المدينة.

#### وهدد أسماء الماجرين والماجرات:

عثمان بن عفان ومعه امراته رقية بنت رسول الله 📽 ، أبو حذيفة بن عتبة ومعه امراته سهلة، مصعب بن عمير، الزبير بن العوام، عبد الرحمن بن عوف، أبو سلمة بن عبد الأسد ومعه أمراته أم سلمة، عثمان بن مظعون، عبد الله بن مسعود، عامر بن

ربيعة ومعه امراته ليلي، أبو سبرة، حاطب بن عمرو، سهل بن بيضاء . [محمد رسول الله ١٢٥/١]

#### سرية عبدالله بن جحش سنة ١٥

بعث رسول الله 🐉 عبد الله بن جحش إثر مرجعه من بدر الأولى في شهر رجب، بعثه بثمانية من المهاجرين وهم أبو حذيفة بن عتبة، وعكاشة بن محصن بن اسد بن خزيمة، وعتبة بن غزوان بن مازن بن منصور، وسعد بن ابي وقاص، وعامر بن ربيعة العنزي حليف بنى عدي، وواقد بن عبد الله بن زيد مناة بن تميم، وخالد بن البكير بن سعد بن ليث، وسهيل بن بيضاء بن فهر بن مالك، وكتب له كتابًا وأمره أن لا ينظر فيه حتى يسير يومين ولا بكره أحدًا من أصحابه، فلما قرأ الكتاب بعد يومين وجد فيه أن تمضى حتى تنزل نخلة بين مكة والطائف وترصد بها قريشًا وتعلم لنا من أخبارهم، فأخبر أصحابه وقال: حتى ننزل النخلة بين مكة والطائف ومن أحب الشهادة فلينهض ولا أستكره أحدًا فمضوا كلهم وضل لسعد بن أبي وقاص وعتبة بن غزوان في بعض الطريق بعير لهما كانا يعتقبانه فتخلفا في طلبه، ونفر الباقون إلى نخلة فمرت بهم عير لقريش تحمل تجارة فيها عمرو بن الحضرمي وعثمان بن عبد الله بن المغيرة وأخوه نوفل والحكم بن كيسان مولاهم وذلك آخر يوم من رجب فتشاور المسلمون وتحرج بعضهم الشهر الحرام، ثم اتفقوا واغتنموا الفرصة فيهم فرمى واقد بن عبد الله عمرو بن الحضرمي فقتله وأسروا عثمان بن عبد الله والحكم بن كيسان وافلت نوفل، وقدموا بالعير والأسيرين وقد أخرجوا الخمس فعزلوه فأنكر النبي فعلهم ذلك في الشهر الحرام فسقط في أيديهم ثم أنزل الله تعالى: ﴿ يَسْأَلُونَكَ عَنِ الشَّهْرِ الحَرَامِ قِتَالَ فِيهِ ﴾ الآية، إلى قوله: ﴿ حَتَّى يَرُدُّوكُمْ عَنْ دِينَكُمُ إِن استُطَاعُوا ﴾ فسري عنهم، وقَبَضُ النبي 🐸 الخمس، وقسم الغنيمة، وقبل الفداء في الأسيرين، وأسلم الحكم بن كيسان منهما، ورجع سعد وعتبة سالمين إلى المدينة، وهذه أول غنيمة غنمت في الإسلام وأول غنيمة خمست في الإسلام، وقُتْلُ عمرو بن الحضرمي هو الذي هيج وقعة بدر الثانية. [تاريخ ابن خلاون ٢٤٢٤]

#### تحويل القبلة سنة ٢هـ

وكان النبي 🐲 يصلي إلى قبلة بيت المقدس ويحب أن يصرف إلى الكعبة وقال لجبريل: «وددت أن يصرف اللَّه وجهى عن قبلة اليهود، . فقال : إنما أنا عبد فادع ربك واساله، فجعل يقلب وجهه في السماء يرجو ذلك حتى أنزل الله عليه: ﴿ قَدْ نَرَى تَقَلُّبَ وَجْهِكَ فِي السُّمَاءِ فَلَنُولَّينُّكُ قِبْلَةً تَرْضَاهَا فُولَ وَجُهِكَ شَطْرَ الْسُجِدِ الحَرَامِ ﴾ [البقرة:١٤٤]، وذلك بعد ستة عشر شهرًا من مقدمه المدينة قبل وقعة بدر

قال محمد بن سعد: أخبرنا هاشم بن القاسم قال: أنبأنا أبو معشر عن محمد بن كعب القرظي، قال: ما خالف نبي نبيًا قط في قبلة ولا في سنة إلا أن رسول الله 📚 استقبل بيت المقدس حين قدم المدينة ستة عشر شهرًا ثم قرأ: ﴿ شَرَعَ لَكُمْ مِنَ الدِّينَ مَا وَصَّى بِهِ نُوحًا وَالَّذِي أَوْحَـثِنَا إِلَيْكَ ﴾

وكان لله في جعل القبلة إلى بيت المقدس ثم تحويلها إلى الكعبة حكم عظيمة ومحنة للمسلمين والمشيركين والبهود والمنافقين. فأما المسلمون فقالوا: سمعنا وأطعنا وقالوا: ﴿ أَمَنَّا بِهِ كُلُّ مِنْ عِنْدِ رَبِّنًا ﴾ [ال عـمران: ٧]، وهم الذين هدى الله ولم تكن كبيرة عليهم . وأما المشركون فقالوا : كما رجع إلى قبلتنا يوشك أن يرجع إلى ديننا وما رجع إليها إلا

وأما اليهود فقالوا : خالف قبلة الأنبياء قبله ولو كان نبيا لكان يصلي إلى قبلة الأنبياء، وأما المنافقون فقالوا: ما بدري محمد أبن بتوجه إن كانت الأولى حقًا فقد تركها وإن كانت الثانية هي الحق فقد كان على باطل، وكثرت أقاويل السفهاء من الناس وكانت كـمـا قـال اللَّه تعـالي : ﴿ وَإِنْ كَـانْتُ لَكُبِيرَةُ إِلاَّ عَلَى الَّذِينَ هَدَى اللَّهُ ﴾ [البقرة:١٤٣]، وكانت محنة من الله امتحن بها عباده ليرى من يتبع الرسول منهم ممن ينقلب على عقبيه .

#### سرية الغبطسنة ١٥

سمى البخاري هذه السرية بغزوة اسيف البحر، بكسر السين واشتهرت «بسرية الخبط» بعث رسول

الله 🐸 في شهر رجب سنة ثمان (نوفمبر ٦٢٩م) أبا عبيدة بن الجراح على رأس ثلاثمائة رجل، وكان فيهم عمر بن الخطاب إلى أرض جهينة ليلقى عيرًا لقريش ولمحاربة حي من جهينة فنفد ما كان معهم من الزاد فاكلوا الخبط وهو ورق السلم وأصابهم جوع شديد . قال أهل السير: ثم أخرج الله لهم دابة من البحر تسمى العنبر وهي سمكة كبيرة فأكلوا منها.

[محمد رسول الله ١/١٧٤]

#### غزوةتبوكسنةهم

قال محمد بن إسحاق المطلبي: ثم أقام رسول الله 🥰 بالمدينة ما بين ذي الحجة إلى رجب ثم أمر الناس بالتهيؤ لغزو الروم.

وقد ذكر لنا الزهري ويزيد بن رومان وعبد الله بن أبي بكر وعاصم بن عمر بن قتادة، وغيرهم من علمائنا، كل حدَّث في غزوة تبوك ما بلغه عنها، وبعض القوم يحدّث ما لا يحدث بعضُ أن رسول الله 👺 أمر أصحابه بالتهيؤ لغزو الروم، وذلك في زمان من عسيرة الناس وشدة من الحر وجدب من البلاد وحين طابت الثمار، والناس يحبون المقام في ثمارهم وظلالهم ويكرهون الشخوص على الحال من الزمان الذي هم عليه وكان رسول الله 👺 قلما يخرج في غزوة إلا كنى عنها، وأخبر أنه يريد غير الوجه الذي يصمد له إلا صاكان من غزوة تبوك، فإنه بينها للناس لبعد الشقة وشدة الزمان وكثرة العدو الذي يصمد له ليتاهب الناس لذلك أهبته، فأمر الناس بالجهاز واخبرهم أنه يريد الروم، فأقام رسول الله تبوك بضع عشرة ليلة لم يجاوزها، ثم انصرف قافلا إلى المدينة



#### ١-نسانسنامحمد عي:

هو محمد بن عبد الله بن عبد المطلب بن هاشيم بن عبد مناف بن قصى بن كلاب بن مُرة بن كعب بن لُؤي بن غالب بن فِهْر بن مالك بن النضر بن كنانة بن خزيمة بن مُدْركة بن إلياس بن مُضر بن نذار بن مَعْد بن عدنان. إلى هذا معلوم الصحة ومتفق عليه بين النسابين، ولا خلاف أن عدنان من ولد إسماعيل بن إبراهيم عليهما السلام. [البخاري ٢٨. سيبرة ابن هشام ٢٣/١، طبقات ابن سعد ٢٦/١، دلائل النبوة للبيهقي ١٧٩/١]

#### ٢-قابلة النبي ﷺ:

هي الشفاء بنت عوف بن عبد الحارث بن زهرة، وهي والدة عبد الرحمن بن عوف، رضي الله عنه. [النداية والنهاية ٢/٢٤٦]

#### ٣- أولاد النبي 😅:

كان للنبي الأبناء سبعة، ثلاثة من الذكور وهم: القاسم، وعبد الله (يُلقب بالطيب، والطاهر)، وإبراهيم.

وأما بناته فهن: زينب، ورقية، وأم كلثوم وفاطمة. وكل الأولاد والبنات من خديجة - رضى الله عنها - ما عدا إبراهيم فمن مارية بنت شمعون المصرية وكانت من ملِّك يمين النبي على وكل أولاد النبي ك، ماتوا في حياته إلا فاطمة، رضى اللَّه عنها، ماتت بعد

النبي ملك بستة أشهر.

#### [زاد المعاد ١/٣/١] ٤-مرضعات النبي عند

ثويبة مولاة ابى لهد، ثم حليمة السعدية. [صفة الصفوة ١/٥٦، ٥٧]

أمه أمنة بنت وهد، وتُوبية مولاة أبي لهد، وحليمة السعدية، والشيماء بنت حليمة السعدية، وأم أيمن بركة الحبشية. [زاد المعادجا ص١٦]

٦- إخوة النبي الله وأخواته من الرضاعة: حمزة بن عبد المطلب عم النبي على، وأبو سلمة بن عبد الأسد المخزومي، وعبد الله بن الحارث، وانيسة بنت الحارث، وجُدامة بنت الحارث وهي الشيماء»، وهؤلاء الثلاثة الأخيرون هم أولاد حليمة السعدية، مرضعة النبي 🛎 [الطبقات الكبرى ٨٧/١، ٨٩] ٧- أعمام النبي ﷺ:

أعمام النبي الله أحد عشر رجلاً، وهم: الحارث، والزبير، وأبو طالب «اسمه عبد مناف»، وعبد الكعبة، وحمزة، والمقُوم، وحَجْلُ اسمه المغيرة»، وضرار وقُثُم، وأبو لهب «واسمه:

عبد العُزى، والغَبْداق «اسمه مصعب» لم يُسلم منهم إلا حمزة والعباس، رضى الله عنهما.

[الطبقات لابن سعد ١/٧٤/، ٥٥]

#### ٨-عمات النبي ﷺ:

عمات النبي 🎏 ست وهن: أميمة، وأم حكيم، ويرة، وعاتكة، وصفية، وأروى.

[سدرة ابن هشام ١٦٩/١]

#### ٩-خاتم النبوة على:

خاتم النبوة هو قطعة لحم بارزة مثل بيضة الحمام كانت في ظهر النبي على وين كتفيه.

[11 alua]

#### ١٠- زوجات النبي على:

لقد تزوج النبي 👺 إحدى

Upload by: altawhedmag.com

امــراة دخل بهن وهن بالترتيب كما يلي:

ا- خديجة بنت خويلد ٢- سودة بنت زمعة ٣- عائشة بنت أبي بكر الصديق ٤- حفصة بنت عمر بن الخطاب ٥- زينب بنت خزيمة ٦- أم سلمة: هند بنت أمية المخزومية ٧- زينب بنت جحش ٨- جويرة بنت الحارث المصطلقية ٩- أم حبيبة: رَمُلة بنت أبي سفيان بن حرب ١٠- صفية بنت حبي بن أخطب ١١ - ميمونة بنت الحارث المحارث المحارث المحارث

مات في حياة النبي الله وريب في أوجتان هما خديجة بنت خويلد، وزينب بنت خزيمة رضي الله عنهن حميعًا.

#### ١١- ملك يمين النبي عليه

كان للنبي الربع من ملك يمين امراة تباع وتُشتري، وهن: مارية بنت شمعون المصرية وهي التي بعث بها المقوقس، حاكم مصر إلى النبي النبي وهي أم ولده إبراهيم، وريحانة بنت زيد، وجارية أصابها في الحرب، وجارية وهبتها له زوجه زينب بنت جحش. [صفة الصفوة ١/١٤/١]

#### ١٢- أول ما أنزل على النبي على من القرآن؛

قول الله تعالى: ﴿ اقْرَأْ بِاسْم رَبَكَ الَّذِي خَلَقَ (١) خَلَقَ الإنْسَانَ مِنْ عَلَقَ (٢) اقْرَأْ وَرَبُكَ الأَكْرَمُ (٣) الله عَلَمُ بِالْقَلَمِ (٤) عَلَمُ الإنْسَانَ مَا لَمْ يَعْلَمُ ﴾ الله عَلَمُ بِالْقَلَمِ (٤) عَلَمُ الإنْسَانَ مَا لَمْ يَعْلَمُ ﴾ [العلق: ١-٥].

#### ١٢- آخرمانزل من القرآن على النبي على:

قوله تعالى: ﴿ وَاتَّقُوا يَوْمًا تُرْجَعُونَ فِيهِ إِلَى اللَّهِ ثُمُّ تُوْفَى كُلُّ نَفْسٍ مَا كَسَنَبَتْ وَهُمْ لاَ يُظْلَمُونَ ﴾ [البقرة: ٢٨١].

## [السنن الكبرى للنسائي ٣٠٧/٦ حديث ١١٠٥٧] ١١٠٥ - ماموماً:

صلى الرسول الله مامومًا مرتين: خلف أبي بكر الصديق، وخلف عبد الرحمن بن عوف، رضي الله عنهما. [مسند ١٨١٨٢/٣]

#### ١٥- أول من آمن بالنبي على :

أول من أمن بالنبي على من الرجال: أبو بكر الصديق، ومن النساء: خديجة بنت خويلد، ومن الصبيان: علي بن أبي طالب، ومن الموالي: زيد بن حارثة، ومن العبيد: بلال بن رباح.

[تفسير القرطبي ٢١٩/٨]

#### ١٦- أول صلاة مفروضة صلاها النبي على:

هي صلاة الظهر. [تفسير القرطبي ٢٠١/١.٢٠٧/٣] - ١٢٨٠

كان خاتم النبي على من الفضة، وكان مكتوبًا عليه: محمد رسول الله: محمدً: سطرٌ، ورسولُ: سطرٌ، والله: سطرٌ الله: سطرٌ، والله: سطرٍ، والله: سطرٌ، والله: سطرٍ، والله: سطرٌ، والله: سطرٌ، والله: سطرٌ، والله: سطرٍ، والله:

#### ١٨- شعراء النبي على:

كعب بن مالك، وعبد الله بن رواحة، وحسان بن ثابت. [زاد المعاد ١٢٨/١]

#### ١٩ - خدام النبي علي:

أنس بن مالك، وكان على حوائجه، وعبد الله بن مسعود، صاحب نَعْله وسواكه، وعقبة بن عامر الجهني، صاحب بغلته يقود به في الأسفار، وأسلع بن شريك وكان صاحب راحلته، وبلال بن رباح، وسعد، مُوليا أبي بكر الصديق، وأبو نر الغفاري، وأيمن بن عُبيد، وكان على مطهرته وحاحته. [زاد المعاد 11/1/ 11/1)

#### ۲۰- منبرالنبي 🐸 ۽

كان للنبي الله منبر من الخشب له ثلاث درجات يخطب عليه في الجمعة وغيرها.

[صحيح الترغيب للألباني ١٦٧٩]

وللحديث بقية إن شباء الله تعالى.

من نوركتاب الله حرمة الأشهر الحرم

﴿ إِنَّ عِدُّةَ الشَّهُورِ عِندَ اللَّهِ اثَّنَا عَشَرَ شَهْرًا فِي كِتَابِ اللَّهِ يَوْمُ خُلُقَ السَّمَاوَات وَالأَرْضَ مَنِّهَا أَرْيَعَةً حُرُمُ ذَلِكَ الدِّينُ الْقَيْمُ فَلاَ تَظْلُمُواْ فِيهِنَ أَنفُسَكُمْ ﴾ [النوبة:٣٠]

رجبمن الأشهر الحرم

عن أبي بكرة أن النبي في خطب في حجته فقال: إن الزمان قد استدار كهيئته يوم خلق الله السماوات والأرض، السنة اثنا عشر شهرا منها أربعة حرم ثلاث متواليات: ذو القعدة وذو الحجة والمحرم، ورجب مضر الذي بين جمادي وشعبان. [منفق عليه]

من هدي رسول الله ﷺ فضل العالم على العابد

النهار ويقوم الليل، أيهما أفضل هذا أفضل قال رسول الله تها «فضل هذا العالم الذي يصلي المكتوبة ثم يجلس فيعلم الناس الخير على العابد الذي يصوم النهار ويقوم الليل كفضلى على أدناكم».

[رواه الدار مي وحسنه الألباني في المشكاة]

مندلائل النبوة

عن يزيد بن أبي عبيد قال رأيت أثر ضربة في ساق سلمة بن الأكوع فقلت: يا أبا مسلم ما هذه الضربة وققال: هذه ضربة أصابتني يوم خيبر، فقال الناس: أصيب سلمة. فأتيت النبي وفقت فيه ثلاث نقات فما اشتكيتها حتى الساعة.

[رواه البخاري]

من فضائل الصحابة

وعن ابن عمر قال: كنا في زمن النبي في لا نعدل بأبي بكر أحدا ثم عمر ثم عشمان ثم نترك أصحاب النبي لله لا نفاضل بينهم. وفي رواية لأبي داود قال كنا نقول ورسول الله في حي أفضل أمة النبي في بعده أبو بكر ثم عمر ثم عثمان رضى الله عنهم.

[رواه البخاري]

حكم ومواعظ

عن إبراهيم بن بشار الرمادي قال: قلت لسفيان بن عيينة: أيسرك أن يهدى إليك عييك قال: أما من صديق فنعم، و أما من مويخ أو شامت فلا.

عن هشام بن عروة عن أبية قال: مكتوب في الحكمة: فليكن وجهك بسطاً وكلمتك طيبة تكن أحب إلى الناس من الذي يعطيهم العطاء.

عن يحيى بن معاذ الرازي قال: هيبة الناس من المؤمن على قدر هيبته من الله، وحياؤهم منه على قدر حيائه من الله، وحبهم له على قدر حبه لله عز وحل. [شعب الإيمان]

من جوامع الدعاء

عن أبي هريرة قال: كان رسول الله وقد يقسول: «اللهم أصلح لي ديني الذي هو عصمة أمري، وأصلح لي دنياي التي فيها معاشي، وأصلح لي أخرتي التي فيها معادي، وأجعل الحياة زيادة لي قي كل خير، واجعل الموت راحة لي من كل شر».

لاعتاب على الصديق!

عن وكيع بن الجراح قال: اعتل سفيان الشوري فتأخرت عن عيادته، ثم عدته فاعتذرت إليه فقال لي: يا أخي لا تعتذر، فقلً من اعتذر إلا كذب، و اعلم أن الصديق لا يحاسب على شيء، و العدو لا يحسب له شيء. [شعب الإيمان]

اعداد/علاء خضبر

وتقبيل يده، وقد كان رسول الله الله يخرج إلى السوق وكان يشتري حاجته ويحملها بنفسه، وكان أبو بكر رضي الله عنه يخرج إلى السوق يحمل الثياب فيبيع ويشتري.

[إغاثة اللهفان بتصرف]

من الطب النبوي التحصين بالعجوة ضد السم والسخر

عن عامر بن سعد، عن أبيه قال: قال رسول الله عن ممن تصنبح كل يوم سبع تمرات عجوة، لم يضره في ذلك اليوم سم ولا سحر». [صحيح البخاري]

من البدع التي استحدثت في رجب

صلاة الرغائب وهي التي يصلونها في ليلة أول جمعة من رجب

بين صلاة المغرب والعشاء - صلاة النصف من رجب،

صيام أول أيام من رجب - تخصيصه بالصيام والاعتمار فيه

خاصة ليلة السابع والعشرين

- الاحتفال بليلة سبع وعشرين على أساس أنها ليلة الإسراء والمعراج - العتيرة وهي ذبيحة تذبح في رجب . كل هذه من البدع المحدثة التي حذر منها العلماء و التي لم تثبت عن المصطفى عن وفيها من الشهور ، والمخصصون له استندوا إلى أحاديث بعضها ضعيف وكثير منها موضوع.

ولفضل الأشهر الحرم يشرع الاجتهاد في هذه الأشهر من صبيام وصلاة وفعل الخير والكف عن المعاصى والمنكرات.

والأشهر الحرم هي: المحرم، ورجب، وذو القعدة، وذو الحجة.

من آثار المعاصي دنو الشيطان من العاصي وبعد الملك عنه

ومن عقوباتها أنها تباعد عن العبد وليه وأنصح الخلق له وأنفعهم له وهو الملك الموكل به، وتدني منه عسوه وأغش الخلق له وأعظمهم ضررا له وهو الشيطان، فليس أحد أنفع يقظته ومنامه وحياته وعند موته وفي قبره ومؤسسه في وحشته فهو يحارب عنه عدوه ويدافع عنه ويعينه عليه ويعده بالخير ويبشره به ويحثه على التصديق بالحق، وإذا أشتد قرب الملك من العبد تكلم على وإذا أبعد منه وقرب الشيطان من العبد تكلم على وإذا أبعد منه وقرب الشيطان من العبد تكلم على التصديق العبد

[الجواب الشافي بتصرف]

من أخلاق السلف كظم الغيظ

عن عبد الرزاق قال: جعلت جارية لعلي بن الحسين تسكب عليه الماء فتهيا للصلاة فسقط الإبريق من يدها على وجهه فشجه، فرفع علي بن الحسين رأسه إليها، فقالت الجارية: إن الله عز و جل يقول: «و الكاظمين الغيظ»، فقال لها: قد كظمت غيظي. قالت: «والعافين عن الناس» فقال لها: قد عفا الله عنك. قالت: «والله يحب المحسنين» قال اذهبي فأنت حرة. [شعب الإيمان]

#### من مصائد الشيطان

يامر الرجل بانقطاعة في مسجد أو رباط أو زاوية و يقول له: متى خرجت تبذلت للناس وسقطت من أعينهم وذهبت هيبتك من قلوبهم وربما ترى في طريقك منكرا، وللشيطان في ذلك مقاصد خفية يريدها منه: منها الكبر واحتقار الناس وقيام الرياسة، فهو يريد أن يُزار ولا يزور، ويقصده الناس ولا يقصدهم، ويفرح بمجيء الأمراء إليه واجتماع الناس عنده

#### الحلقة الثالثة

الحمد لله رب العالمين، والصلاة والسلام على أشرف المرسلين، وبعد:

تحدثنا في اللقاعين السابقين عن تعريف القياس وحجيته وضوابطه، ثم ذكرنا أقسام

القياس وأدلته من القرآن، ونواصل البحث - إن شاء الله -:

#### ثانيا أدلة السنة:

وفي السنة آثار كثيرة تدل على أن النبي 📚 نبه إلى القياس ودل على صلاحيته لاستنباط الأحكام

١- حديث معاذ المشهور رضى الله عنه أن الرسول 🐲 لما بعثه إلى اليمن قال: «كيف تقضى إذا عُرض عليك قضاء؟».

قال: أقضى بكتاب الله.

قال: «فإن لم تجد في كتاب الله ؟».

قال: فبسنة رسول الله 🐲.

قال: «فإن لم تجد في سنة رسول الله 📚 ولا في كتاب الله ؟».

قال: اجتهد رأيي ولا آلو.

فضرب رسول الله 🐲 صدره وقال: «الحمد لله الذي وفق رسولُ رسول الله 😅 لما يرضى رسول الله». [أبو داود والترمذي]

وقد صحح الخطيب البغدادي الحديث قائلاً: على أن أهل العلم قد تقبلوه واحتجوا به فوقفنا بذلك على صحته عندهم. [الفقيه والمتفقه]

إلا أن من المحدثين من ضعفه من جهة السند مع القول بصحة معناه، وقد ذهب الشبيخ الألباني-, حمه الله - إلى ضعف الحديث سندًا وأن في متنه مخالفة لأصل مهم، وهو عدم جواز التفريق في التشيريع بين الكتاب والسنة ووجوب الأخذ بهما معًا. [السلسلة الضعيفة ح١٨٨]

وقال ابن عبد البر في جامع بيان العلم وفضله: وهو الحجة في إثبات القياس عند جميع الفقهاء القائلين مه.

٢- أن رجلاً أتى النبي 🐲 فقال: يا رسول الله، ولدى غلام أسود [منكرًا لونه الأسود]، فقال له رسول الله 📚: «هل لك من إبل ؟» قال: نعم. قال: ما ألوانها ؟ قال: حمر . قال: «هل فيها من أورق؟» (الأسود غير الحالك) قال: نعم. قال: فأنَّى ذلك ؟ قال: لعله نزعه عرق، قال ﷺ: «فلعل ابنك هذا نزعه عرق». [متفق عليه]

٣- وعندما سألت الخشعمية عن الحج عن أبيها الذي أدركته فريضة الحج وهو شيخ كبير لا

يستطيع أن يثبت على الراحلة، فأجابها النبي 🐸 مستخدمًا القداس: أرأيت لو كان على أبيك دين فقضيته؛ أكان ينفعه ؟ قالت: نعم. قال ﷺ: «ودين اللُّه أحق أن يُقضى .. [البخاري]

٤- وعندما قال عمر: يا رسول اللَّه، لقد صنعت الموم أمرًا عظيمًا، قبلت وأنا صائم، فأحابه رسول الله مستخدمًا القياس: أرأيت لو تمضمضت بالماء؟ فقال: لا بأس، قال الرسول 👺: "فمه" (أي فماذا عليك). [احمد وأبو داود]

٥- قـوله 🐲: «أرأيتم لو أن نهرًا بياب أحـدكم يغتسل منه خمس مرات، هل يبقى من درنه شيء ؟" قالوا: لا. قال: فذلك مثل الصلوات الخمس بمحو الله

بهن الخطايا. [البخاري]

فالقياس: كما أن الماء مطهر من الأدران الحسية فالصلاة مطهرة من الأدران (السيئات) المعنوية. إلى غير ذلك من أحاديث النبي 🍩 التي استخدم فيها

١- كتاب عمر رضى الله عنه إلى أبي موسى الأشبعري رضى الله عنه في القضاء، وفيه: اعرف الأشباه والأمثال وقس الأمور، ثم الفهم الفهم، فيما أَدُّلَىَ إِلَيكَ مما ورد عليك مما ليس في قرآن ولا سنة، ثم قايس الأمور عندك واعرف الأمثال، ثم اعمد فيما ترى إلى أحبها إلى الله وأشبهها بالحق.

٢- ولما بعث عمر رضى الله عنه شريدًا على قضاء الكوفة، قال له: انظر ما تبين لك في كتاب الله فلا تسال عنه أحدًا، وما لم يتبين لك في كتاب الله فاتبع فيه سنة رسول الله 👺، وما لم يتبين لك فيه

السنة فاحتهد رأبك.

٣- وقال عبد الله بن مسعود رضى الله عنه: من عُرَض له منكم قضاءً فليقض بما في كتاب اللَّه، فإن لم يكن في كتاب الله فليقض بما قضي به نبيه 😻، فإذا حاء أمر ليس في كتاب الله ولم يقض فيه نبيه 📚 فليقض بما قضي به الصالحون، فإن جاء أمر ليس في كتاب الله ولم يقض به نبيه ولم يقض به الصالحون فليجتهد رأيه، فإن لم يحسن فليقم ولا ىستحى.

# STANIST THE STANIST OF THE STANIST O

## ٩

٤- وكان ابن عباس رضي الله عنهما إذا سئئل عن شيء، فإن كان في كتاب الله قال به، وإن لم يكن في كتاب الله وكان عن رسول الله ق قال به، فإن لم يكن في كتاب الله ولا عن رسول الله ق ولا عن أبي بكر وعمر، اجتهد رآيه.

قال ابن تيمية رحمه الله: هذه الآثار ثابتة عن عمر وابن مسعود وابن عباس - رضي الله عنهم -وهم من أشهر الصحابة بالفتيا والقضاء.

[مجموع الفتاوي ٢٠١/١٩]

٥- ومن ذلك أيضًا: تقديم الصحابة لأبي بكر رضي الله عنه إمامًا للمسلمين وجعله خليفة رسول الله قدياسًا على تقديم النبي قله له في الصلاة، فقالوا: رضيه رسول الله قلا لأمر ديننا، أفلا نرضاه لأمر دنيانا؟!

رابعا: أدلة المعقول:

ا- إن الله سبحانه ما شرع حكمًا إلاً لمصلحة، وإن مصالح العباد هي الغاية المقصودة من تشريع الأحكام، فإذا ساوت الواقعة التي لا نص فيها الواقعة المنصوص عليها في علة الحكم التي هي مظنة المصلحة، قضت الحكمة والعدالة أن تساويها في الحكم تحقيقًا للمصلحة التي هي مقصود الشارع من التشريع.

ولا يتفق وعدل الله وحكمته أن يحرم شرب الخمر لإسكاره محافظة على عقول عباده، ويبيح نبيذًا آخر فيه خاصية الخمر، وهي الإسكار، لأن مآل هذا هو: المحافظة على العقول من مسكر، وتركها عرضة للذهاب بمسكر آخر.

٢- إن نصوص القرآن والسنة محدودة ومتناهية، ووقائع الناس وأقضيتهم غير محدودة ولا متناهية، فلا يمكن أن تكون النصوص المتناهية وحدها هي المصدر التشريعي لما لا يتناهى، فالقياس هو المصدر التشريعي الذي يساير الوقائع المتجددة، ويكشف حكم الشريعة فيما يقع من الحوادث ويوفق بين التشريع والمصالح.

"- إن القياس دليل تؤيده الفطرة السليمة والمنطق الصحيح، فإن من نهى عن شراب لانه سام، يقيس بهذا الشراب كل شراب سام، ومن حرم عليه تصرف لأن فيه اعتداءً وظلمًا لغيره، يقيس بهذا كل تصرف فيه اعتداء وظلم لغيره، ولا يُعرف بين الناس اختلاف في أن ما جرى على أحد المثلين يجري على الآخر، ما دام لا فارق بعنهما.

ولعل القياس من أهم الأسباب التي جعلت

الشريعة الإسلامية صالحة لكل زمان ومكان، حيث تتسع لكل ما يطرأ على مصالح العباد وتصرفاتهم. نقاة القياس وادلتهم:

ومع أن الجمهور على أن القياس حجة شرعية، وأنه في المرتبة الرابعة من الحجج الشرعية بعد القرآن والسنة والإجماع؛ إلا أنه يوجد من أهل العلم من انكرالقياس، كأهل الظاهر وخاصة ابن حزم – برحمه الله –.

وأوردوا أدلة مختلفة من القرآن وآثار الصحابة ومن المعقول تنفي القياس، وسننظر إلى هذه الأدلة وكيف وجهها أهل العلم في الرد عليهم.

أولاً: من القرآن:

أ- قوله تعالى: ﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا لاَ تُقَدِّمُوا
 بَيْنَ يَدَى اللهِ وَرَسُولِهِ ﴾ [الحجرات ٢٩].

فقال أهل الظاهر إن القياس يعارض هذه الآية لانه تقدم أو تقديم بين يدي الله ورسوله بحكم يقول به في واقعة لم يرد فيها نص من كتاب أو سنة.

٢- قوله تعالى: ﴿ وَلا تُقْفُ مَا لَيْسَ لَكَ بِهِ عِلْمُ ﴾
 [الإسراء ٢٦].

فقالوا: أي لا تتبع ما ليس لك به علم، والقياس أمر ظني مشكوك فيه، فيكون العمل به بغير علم، ومن قبيل الظن الذي لا يغني عن الحق شيئًا، كما جاء في القرآن الكريم.

٣- قوله تعالى: ﴿ وَنَزِلْنَا عَلَيْكَ الْكِتَابَ تَبْيَانَا لَكُلَّ شَيْءٍ ﴾. ففي القرآن بيان كل حكم فلا حاجة معه للقياس، لأنه إذا جاء بحكم ورد في القرآن، ففي القرآن الكفاية، وإن جاء بما يخالفه فهو مرفوض غير مقبول.

وَمِنْ مَـثُل ذلك، قـوله تعـالى: ﴿ مَّـا فَـرُطْنَا فِي الكِتَّابِ مِن شَنِّع ﴾ [الانعام: ٣٨].

وقوله تعالى: ﴿ وَلا رَطْبِ وَلا يَاسِ إِلا فِي كِتَابِ مُبْيِنِ ﴾ [الانعام: ٥٠].

تُانيا: من آثار الصحابة:

قالوا: وربت آثار كثيرة عن الصحابة بذم الرأي وإنكار العمل به، ومن ذلك قول عمر رضي الله عنه: إياكم وأصحاب الرأي، فإنهم أعداء السنن، أعيتهم الأحاديث أن يحفظوها، فقالوا بالرأي فضلوا.

وقوله أيضنًا: إياكم والمطايلة، قيل: وما المطايلة ؟ قال: المقايسة.

وقال علي بن أبي طالب: لو كان الدين يؤخذ بالرأي لكان باطن الخف أولى بالمسح من ظاهره،



وهذا يدل على ذم القياس، وأنه ليس بحجة فلا يعمل به.

شالثًا؛ ومن العقول؛

قالوا: إن القياس يؤدي إلى الاختلاف والنزاع بين الأمة لأنه مبني على أمور ظنية من استنباط علة الأصل وتحققها في الفرع، وهذه أمور تختلف فيها الأنظار، فتختلف الإحكام، ويكون في الواقعة الواحدة أحكام مختلفة، فتتفرق الإمة، والتفرق امر مذموم غير محمود، وما يؤدي إليه مذموم أيضنا وهو القياس.

ثم إن أحكام الشريعة لم تبن على أساس التسوية بين المتماثلين، والتفريق بين المختلفين، ولهذا نجد في الشريعة أحكاماً مختلفة لأمور متماثلة مثل: إسقاط الصوم والصلاة عن الحائض في مدة حيضها، وتكليفها بقضاء الصوم دون الصلاة بعد طهرها، وإيجاب قطع يد السارق وعدم قطع يد المنتهب، ولا فرق بين الاثنين، وإقامة الحد على القاذف بالزنا دون القاذف بالكفر، مع أن الكفر أقدح من الزنا.

كما نجد في الشريعة احكامًا متماثلة لأمور مختلفة مثل: جعل التراب طهورًا كالماء، وهما مختلفان.

فإذا كانت الشريعة لم تراع التماثل بين الأشياء في تشريعها الأحكام، فلا حجة في القياس، لأنه يعتمد المساواة والتماثل والشريعة لم تعتبرهما.

الأحكام الشرعية معللة، أي أنها بنيت على علل وأوصاف اقتضت هذه الأحكام، سواء كانت عبادات أو معاملات، ولكن على العبادات محجوبة عنا لا سبيل إلى إدراكها تفصيلاً، وإن كنا جازمين بوجود هذه العلل.

أما في المعاملات فإن عللها يمكن إدراكها بطريق سائغ مقبول، لذا يمكن طرد أحكامها في جميع الوقائع التي تشتمل على هذه العلل جريًا وراء نهج الشريعة، في التشريع وأخذًا بقانون التماثل الذي دل عليه القرآن في كثير من نصوصه، والتسوية بين المتماثلين والتفريق بين المختلفين أمر مشهود له بالصحة والاعتبار، قال تعالى: ﴿ أَفَنَجُعُلُ المُسْلَمِينَ كَالْمُجْرِمِينَ (٣٥) مَا لَكُمْ كَيْفَ تَحْكُمُونَ ﴾ [القد ١٣٠٠].

وقَال تعالى: ﴿ أَمُّ حُسِبَ الَّذِينَ آجُ تَرَحُوا السَّنِ اَجُ تَرَحُوا السَّنِ لَا اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِيهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ ا

فالقرآن إذن شاهد على صحة قانون التساوي بين المتماثلين والتفريق بين المختلفين، وما القياس إلا أخذًا بهذا القانون.

أما ما احتج به نفاة القياس: فالآيات القرآنية لا

حجة لهم فيها، لأن القياس يؤخذ به حيث لا نصُّ في المسالة، فلا يكون تقديمًا بين بدى الله ورسوله.

ولأنه يكشف عن حكم الله في الواقعة التي لم يرد بحكمها نص صريح، فهو مظهر لحكم ثابت وليس مثبتا لحكم غير موجود، فلا يكون مخالفًا لاية: ﴿ وَأَن احْكُم بِنْنَهُم بِمَا أَنْزَلَ اللهُ ﴾.

وأن القياس يفيدنا الظن الراجح في صحة الحكم مع مالحظة أن من النصوص ما هو ظني الدلالة، والظن الراجح كاف في إثبات الأحكام العملية، فلا يكون مخالفا لآية: ﴿ وَلاَ تَقَفُ مَا لَيْسَ لَكَ بِهِ عِلْمُ ﴾ [الإسراء: ٢٦]، وآية: ﴿ وَإِنْ الظُنُ لاَ يُغْنِي مِنَ الْحَدَةِ مُنْ الْخُنْ لَا يُغْنِي مِنَ الْحَدَةُ مُنْ الْخُنْ لاَ يُغْنِي مِنَ الْحَدَةُ مُنْ الْحَدَةُ الْحَدَةُ الْحَدَةُ مُنْ الْحَدَةُ اللّهُ الْحَدَةُ الْحَدَةُ

وكون القرآن تبيانًا لكل شيء، يعني تبيانه للأحكام لفظًا أو معنى، وليس معناه النص الصريح على كل حكم.

-أما الأثار الواردة عن الصحابة في ذم الرأي والقياس، فتحمل على الرأي الفاسد والقياس الفاسد، ونحن نسلم أن من القياس ما هو فاسد، كما أن منه ما هو صحيح، والصحيح هو ما توافر فيه الأركان والشروط التي ذكرناها من قبل، والفاسد ما كان خلاف ذلك، مثل قياس المبطلين الذين: ﴿ قَالُوا النّهُ مُثْلُ الرّبَا ﴾ [النقرة: ٢٧٥].

على أن حقيقة البيع تخالف حقيقة الريا.

ومثل ما قص الله علينا من قول إخوة يوسف عليه السلام: ﴿ إِن يُسْرُقْ فَقَدْ سَرَقَ آخُ لُهُ مِن قَبْلُ ﴾ [بوسف ٧٧].

وكقياس إبليس المبني على أن النار أفضل من الطن، وغيره.

ولكن وجود قياس فاسد لا يقدح في حجية الصحيح منه، فإننا نجد مما ينسب إلى السنة ما هو باطل قطعًا كالاحاديث الموضوعة، ولكن لا يقدح هذا في وحوب اتباع السنة.

وأما قولهم إن القياس مثار اختلاف ونزاع، فالرد عليهم: أن الاختلاف موجود في استنباط الأحكام الشرعية العملية، وهو سائغ طالما لا يوجد نص صريح قطعي الدلالة في المسالة المختلف فيها، بل إن نفاة القياس أنفسهم اختلفوا فيما بينهم في كثير من الأحكام حتى ولو كانوا من مذهب واحد، والاختلاف المذموم هو ما كان في المسائل الاعتقادية في أصول الدين لا في فروعه، وفي الأحكام القطعية أو المجمع عليها، لا في الإحكام الظنية.

- وأما ما قاله بعضهم من أن الشريعة جاءت بالتفريق بين المختلفات والتسوية بين المختلفات وبهذا فيهدم أساس القياس، فهو قول غير سديد مطلقاً، فالشريعة لم تأت قط بما ينافي ما هو مركوز في الفطر السليمة من تفريق بين المختلفين وتسوية بين المتماثلين وأحكامها الدالة على ذلك كثيرة.

أما إذا جاءت الشريعة باخ تصاص بعض الأنواع بحكم يفرق بين نظائره، فلا بد أن يخ تص هذا النوع بوصف يوجب اختصاصه بالحكم، ويمنع مساواة غيره به، فليس في الشريعة أحكام تخالف قانون التماثل، وأما الأمثلة التي ضربوها فبيانها:

-أن الحائض بعد طهرها تقضي الصيام ولا تقضي الصلاة، فهذا مبني على رفع الحرج في قضاء الصلاة دون الصوم، لكثرة أوقات الصلاة، والحرج مرفوع شرعا.

أما وجوب حد القاذف بالزنا دون الكفر، لأن القذف بالزنا لا سبيل للناس للعلم بكذب القاذف، فكان حده تكذيبا له وتبرئة لعرض المقذوف ودفعًا للعار عنه، لا سيما إن كانت امرأة، أما الرمي بالكفر فإن مشاهدة حال المسلم واطلاع المسلمين عليه كاف في تكذيب القاذف، وباستطاعة المقذوف أن ينطق بكلمة الإيمان فيظهر كذب القاذف، أما الرمي بالزنا، فعل المقذوف حتى يظهر كذب القاذف،

وكذلك إيجاب قطع يد السارق دون المنتهب، لأن السارق يهتك الحرز ويكسر القفل وينقب الدور، ولا يمكن لصاحب المتاع الاحتراز باكثر من ذلك، فكان لابد من إيجاب القطع على السارق حسما لهذا البلاء على الناس، وهذا بخلاف المنتهب فإنه ينهب المال على مراى من الناس فيمكن مطاردته وانتزاع المال من يده، كما يمكن الشهادة عليه لدى الحاكم فينزع منه الحق، وفضلاً عن ذلك فإن المنتهب يعاقب تعزيرا، فليست حقيقة السرقة كحقيقة النهب، فافترقا في الحكم.

-وأماً التراب لما صار طهورًا ورافعًا للحدث عند فقد الماء، فهذا حكم تعبدي، والأحكام التعبدية لا تعلل.

وما أجمل المناظرة التي جرت بين أبي العباس أحمد بن سريج الشافعي، ومحمد بن داود الظاهري. قال أبو العباس له: أنت تقول بالظاهر وتنكر القياس، فما تقول في قوله تعالى: ﴿ فَمَن يعْمَلُ مِثْقَالَ ذَرَةً خَيْرًا يَرَهُ (٧) وَمَن يعْمَلُ مِثْقَالَ ذَرَةً شَرًا يَرَهُ ﴿ (٧) وَمَن يعْمَلُ مِثْقَالَ ذَرَةً شَرًا يَرَهُ ﴿ (١) وَمَن يعْمَلُ مِثْقَالَ ذَرَةً شَرًا يَرَهُ ﴿ (الزّلِنَةُ ١٨٠).

فَمْنَ يَعْمَلُ مَثْقَالُ نَصِفَ ذَرَةً مَا حَكُمُهُ

فسكت ابن داود الظاهري طويلاً، ثم قال: أبلعني

قال أبو العباس: قد أبلعتك دجلة.

قال ابن داود الظاهري: أنظرني ساعة.

قال له أبو العباس: أنظرتك إلَى قيام الساعة... وافترقا رحمهما الله.

ولقد حمل ابن حزم الظاهري رحمه الله على الأئمة حملة شديدة لأخذهم بالقياس وقال: إن كل ما لم يأت بنص من كتاب أو سنة لا يجوز البحث عنه، فهو مما سكت الله عنه، وهو عفو.

لكن - يقول الشنقيطي - ليس كل ما سكت عنه الوحي فهو عقو، بل الوحي يسكت عن آشياء ولابد من حلها، ومن أمثلة ذلك مسالة العول (في الميراث)، فأول عول نزل في زمن عمر بن الخطاب رضي الله عنه:

ماتت أمراة وتركت زوجها وأخّتيها، فجاء زوجها وأختاها إلى أمير المؤمنين، فقال الزوج: يا أمير المؤمنين، هذه تركة زوجتي ولم تترك ولدا، والله يقول في كتابه: ﴿ وَلَكُمْ نَصُفُ مَا تَرِكَ أَزُواجَكُمْ إِنَّ لَمْ يَكُنُ لَهُنَّ ولدُ فَإِنْ كَانَ لَهُنَّ وَلَدُ ﴾ [النساء ١٠].

فهذه زوجتي ولم يكن لها ولد، فلي نصف ميراثها بهذه الآية ولا أتنازل عن نصف الميراث بدانق.

فقالت الأختان: يا أمير المؤمنين هذه تركة أختنا ونحن اثنتان، والله يقول: ﴿ فَإِن كَانَتَا اثْنَتَيْنَ فَلَهُمَا الثُّلْثَانَ مِمَّا تَرَكَ ﴾ [النساء ١٧٦]، والله لا نقبل النقص عن الثلثين بدائق.

فقال عمر: ويلك يا عمر، والله إن اعطيت الزوج النصف لم يبق للأختين ثلثان، وإن أعطيت الثلثين للأختين لم يبق للزوج النصف.

(فهنا الوحي سكت ولا يمكن أن يكون عفوا، فلم يبين أي النصين ماذا نفعل فيهما، فلا بد من حل، فلا نقول لهم: تهارشوا على التركة تهارش الحمر أو ننزعها من واحد إلى الآخر، فلابد من الاحتهاد).

فجمع عمر رضي الله عنه الصحابة واسف كل الأسف انه لم يسال رسول الله عن العول لمثل

فقال له العباس بن عبد المطلب رضي الله عنه: يا أمير المؤمنين، أرأيت هذه المرأة لو كانت تطالب (مدينة) بسبعة دنانير وتركت ستة دنانير فقط، ماذا كنت فاعالاً وقال: أجعل الدنانير السقة سبعة أنصباء، وأعطى كل واحد من أصحاب الدنانير نصياً من السبعة، قال: كذلك فافعل.

وللحديث بقية إن شاء الله تعالى.

١- الوجيز في أصول الفقه: د. عبد الكريم زيدان.
 ٢- معالم أصول الفقه عند أهل السنة والجماعة:

لجيزاني.

٣- علم أصول الفقه: عبد الوهاب خلاف.

٤- التأسيس في أصول الفقه: مصطفى سلامة.

٥- مذكرة في أصول الفقه: للشنقيطي.

٦- أصول الفقه: د. شعبان محمد إسماعيل.

٧- أقيسة الصحابة وأثرها في الفقه الإسلامي:
 د. محمود حامد عثمان.

٨- الفقيه والمتفقه للخطيب البغدادي.

٩- جامع بيان العلم وفضله لابن عبد البر.

١٠ - السلسلة الضعيفة للألباني.

١١- فتاوى شيخ الإسلام ابن تيمية.

الحمد لله رب العالمان، والصيلاة والسيلام على المبعوث رحمة للعالمين نبينا محمد وعلى آله وصحبه أجمعين، أما بعد:

اتقوا الله أيها المسلمون، وراقبوه في السر والنحوى والخلوة والجلوة، وفإنَّ اللَّهُ لا يُخْفَى عَلَيْهِ شَيْء فِي الأَرْض وَلاَ فِي السَّمَاء هُو الَّذِي يُصَوَرُكُمْ فِي الأَرْحَامَ كَيْفَ بَشَيَاء لا إِلَـاهُ إِلاً هُوَّ الْعَزِيزُ الحَكِيمُ ﴾ [ال عمران: ١٠]، أما بعد:

فيا عياد الله، إن الباري سيحانه وتعالى بحكمته وعلمه خلق هذا الكون علويه وسفاته ظاهره وباطنه، وأودعه من الموج ودات الملائكة والإنس والجن، والحدوان والنسات والجمادات، وغبرها من الموجودات التي لا بعلمها إلا هو. كلُّ ذلك لأجل أمر واحد لا ثاني له، ولأجل حقيقة كبرى لا حقيقة وراعها، إنه لأجل أن تكون العبودية له وحده دون سواه، ولأحل أن تعترف هذه الموجودات بربوبيته وتحقق الوهيدة ، وتُقرّ بفقرها واحتياحها وخضوعها له حل شانه. ومن ثمّ فإن تحقيق العبودية لا يمكن أن يبلغ مكانه الصحيح إلا بتحقيق الطاعة والاستقامة ولزوم الصراط المستقيم، ليكون الدين لله والحكم لله والدعوة إلى الله. كلُّ ذلك بقوم به من حسعلهم الله مستخلفين في الأرض مستعملين فيها، ومثل هذا لا يتم ليني الإنسان من بين سائر المخلوقات إلا من خلال قول اللسان والقلب وعمل القلب والجوارح على حد سواء. كما أنه لا يمكن إتمام العدودية على أكمل وجه إلا بتكميل مقام غاية الذل والانقياد مع غاية المحبة لله سيحانه وتعالى. فأكملُ الخلق عبودية لله هو أكملهم له ذلاً وانقيادًا وطاعة.

وحماع العدودية . عياد الله . أنها هي الدين، فالدين عند الله الإسلام، ﴿ وَمَن يَنْتُغ غَيْرَ الْإِسْلام دِينًا فَلَن يُقْبَلَ مِنْهُ وَهُو فِي الْآخِرَةِ مِنْ الْخُاسِرِينَ ﴾ [ال عمران: ٨٥]، وهذا هو سرّ خلق الله للخلق، وغَالْةُ إيجاده لهم على هذه البسيطة، ﴿ وَمَا خَلَقْتُ الجَنِّ وَالْإِنْسَ إِلَّا لِيَعْتُدُونَ ﴾ [الذاريات:٥٥]. ﴿ أَفَحَسِيْتُمْ أَنَّمَا خَلَقْنَاكُمْ عَيَثًا وَأَنَّكُمُّ إِلَيْنَا لاَ تُرْجَعُونَ ﴾ [المؤمنون:١١٥]، ﴿ أَنَحْسِبُ الانسَانُ أَن تُثْرَكَ سُدِّي ﴾ [القيامة:٣٦].

أيها المسلمون، يقول الله تعالى: ﴿ أُولُمْ بَنظُرُهِ أَ في مَلكُوت السُّمَاواتِ وَالأَرْضِ وَمَا خَلَقَ اللَّهُ مِن شَيُّء ﴾ [الإعراف ١٨٥]، ويقول عائبًا فَتُه من البشر عافلةً ساهية لم تأخذ العبرة والعظة مما تشاهده ليلاً ونهارًا في أنحاء هذا الكون المعمور: ﴿ وَكَأَيْنَ مِنَ ءائة في السِّمَاوات وَالأرْض يَمُرُونَ عَلَيْهَا وَهُمْ عَنْهَا مُعْرِضُونَ وَمَا يُؤْمِنُ آكْثُرُهُمْ بِاللَّهِ إِلاَّ وَهُمْ مُشْرَكُونَ ﴾

فيا سبحان الله، أفلا يرون الكواكب الزاهرات والأفلاك الدائرات والجميع بأمره مسخرات وكم في الأرض من قطع متجاورات وحدائق وجنات وحدال راسيات وبحار زاخرات وأمواج متلاطمات وقفار شاسعات، ثم هم يجعلون لله البنات، ويعبدون من دونه من هو كالعزى واللات، فسبحان الواحد الأحد خالق جميع المخلوقات. وثمَّ أمرٌ لذي اللبِّ المتامل بجعل العجب بأخذ من نفسه كلُّ مأخذ حينما يرى أمرَ هذا الكائن النشري وهو ينكص على عقيبه ويولى الدبر، منصرفًا عن عبودية خالقه ومولاه، منشعلاً بالأولى عن الأخرى والفاني عن الباقي، يتقلُّب بين الملذات والشبهوات، ملتحفًا بأكنافها بعد أن اكرمه الله وكرّمه وحمله في البر والبحر وفضله على كثير ممن خلق تفضيلاً، وبعد أن أسبغ عليه نعمه ظاهرة وباطنة، وبعد أن خلقه وصوره وشق سمعه وبصره، ﴿ وَآتَاكُم مَن كُلَّ مَا سَالْتَمُوهُ وَإِن تَعُدُواْ نَعْمَةَ اللَّهِ لا تُحْصُوهَا ﴾ [إبراهيم:٣٤]، ومع ذلك يستكبر الإنسان، ويكفر الإنسان، ويجهل الإنسان، ويقتر الإنسان، ويجادل الإنسان، فيقول الله عنه: ﴿ إِنَّ الْإِنْسَانَ لَظُلُومٌ كَفَالٌ ﴾ [إبراهيم: ٣٤]، ﴿ إِنَّهُ كَانَ ظُلُومًا حَهُولًا ﴿ [الأحزاب: ٧٧]، ﴿ قُتُلُ الْإِنسَانُ مَا أَكْفُرَهُ ﴾ [عيس١٧]، ﴿ وَكَانَ الإِنْسَانُ قَتُورًا ﴾ [الإسراء:١٠١]، ﴿ وَكَانَ الانْسَانُ أَكْثُرَ شَيء جَدلاً ﴾ [الكيف: ١٥]، ﴿ كَلاَّ إِنَّ الإنسَانَ لَيَطْفَى أَن رُءاهُ اسْتَغْنَى ﴾ [العلق:٦، ٧]، ﴿ بَلْ نُرِيدُ الإنسَانُ لِيَفْجُنَ أَمَامَهُ ﴾ [القيامة: ٥]، ﴿ إِنَّ الإنسَانَ لفي حُسْر ﴾ [العصر:٢].

وقد كان الأجدر بهذا الإنسان وقد كَرُمه الله ونعَمه أن يكون عابدًا لا غافلاً، طائعًا لا عاصيًا، مقبلاً إلى ربه لا مديرًا، شكورًا لا كفورًا، محسنا لا

إن المتأمل في كثير من المخلوقات في هذا العالم المشبهود ليبرى أنها لم تُعطُّ من العناية والرعاية والعمارة والاستخلاف كما أعطى الإنسان، ولا كُلُفت كتكليف ابن أدم، بل جعلها الله خادمة مسخرة له، وهُو الذي خُلُقَ لَكُم مَّا فِي الأَرْضِ جَمِيعًا ﴾ [البقرة:٢٩]، بل حتى الملائكة سخرها الله لابن أدم، فجعل منهم الكتية عليهم والدافعين عنهم من معقبات من بين

# والطغيان

آيديهم ومن خلفهم يحفظونهم من أمر الله، وجعل منهم المسخرين لإرسال الربح والمطر، كما جعل الله من أكبر وظائفهم الاستغفار لبني آدم، ﴿ وَالْمُلائِكَةُ يُسْبَحُونَ بِحَمْدِ رَبّهِمْ وَيَسْتَغْفِرُونَ لِمِن فِي الْأَرْضِ ﴾ للسنويون بحمْدِ رَبّهِمْ وَيَسْتَغْفِرُونَ لِمِن فِي الأَرْضِ ﴾ السنويون ب

ومع ذلك . عباد الله . فإن هذه المخلوقات عدا ابن الم قد كمّلت في عبوديتها لله جل شأنه، وخضوعها له، وذلّها لقهره وربوبيته والوهيته، إلا بعض المخلوقات العاصية كالشياطين وعصاة الجن وبعض الدواب كالوزغ والذي قال عنه النبي ﷺ: «اقتلوا الوزغ، فإنه كان ينفخ النار على أبينا إبراهيم». [رواه المعالاً]

غير أن أولئك مع عصيانهم إلا أنهم لا يبلغون مبلغ عصيان بعض بني آدم، وما ذاك إلا لأنه قد وُجد في بني آدم من يقول: أنا ربكم الأعلى، ووُجد فيهم من يقول: إن الله هو المسيح ابن مريم، وإن الله ثالث ثلاثة، ووُجد فيهم من يقول: أن أحيى وأميت، ووُجد من يقول: اجعل لنا إلها كما لهم آلهة، ووُجد فيهم من يقول: إنْ هذا إلا قول البشر، ومن يقول: إنْ هذا إلا آساطير الأولين، ناهيكم عباد الله عمن يقول: يد الله مغلولة، ومن يجعل الملائكة الذين هم عباد الرحمن إناقاً، فكيف إذا بمن يقول: إن الله فقير ونحن أغنياء.

وهكذا . عباد الله . تمتد حبال الطغيان والجبروت في بني الإنسان إلى أن يخرج من يقول: إن الشريعة الإسلامية غيرُ صالحة لكل زمان ومكان، أو من يقول بفصل الدين عن الدولة، فلا سياسة في الدين ولا دين في السياسة، أو من يقول: الدين لله والوطن للجميع، أو من يقول: دع ما لله لله، وما لقيصر، أو من يصف الدين بالرجعية، والحدود والتعزيرات بالهمجية والغلظة، أو أن يصفه بالمقيد للمراة والظالم لها والمحجر على يصفه بالمقيد للمراة والظالم لها والمحجر على يتمثّل في خروجها من حدود ربها، وإعلان عصيانها لشريعة خالقها ومولاها، وجعلها نهبًا لكل سارق وإناءً لكل والغ ولقيطًا لكل لاقط، جسدًا للإغراء والمتاجرة، وحبّ شيوع الفاحشة في الذين آمنوا.

هذه هي بعض مقولات بني الإنسان، فهل من التفاتة ناضحة إلى مواقف إبليس اللعين في كتاب ربنا لتروا: هل تجدونه قال شيئًا من ذلك غير أنه وعد بالغواية؟! بل إن غاية أمره أنه فضل جنسه على جنس آدم، فاستكبر عن السجود لمن خلق طيئًا، بل إنه قد قال لبعض البشر: إني آرى ما لا ترون إني أخاف الله والله شديد العقاب.

فلله ما اعظم عصيان ابن أدم، وما أشد

## سعودين إبراهيم الشريم

#### امام الحرم الكي

استكباره ومكره السيئ، ﴿ وَلاَ يَحِيقُ الْمُكُرُ السُّيَيَ ا إِلاَّ بِأَهْلِهِ فَهِلْ يَنظُرُونَ إِلاَّ سُنَّةً ٱلأُولِينَ فَلَن تَجِدَ لِسُنَةٍ اللَّهُ تَثْدِيلاً وَلَن تَجِدَ لِسُنَّةِ اللَّهِ تَحْوِيلاً ﴾ [فاطن؟].

ويؤكد الباري جل شانه حقيقة عصيان بعض بنى أدم من بين سائر المخلوقات واستنكافهم أن يكونوا عبيدا لله الذي خلقهم وفطرهم فقال سبحانه: ﴿ أَلَمْ تَرَ أَنَّ اللَّهُ يَسْجُدُ لَهُ مَن في السِّمَ اواتِ وَمَن فِي الأرْض وَالشِّمْسُ وَالْقَمَرُ وَالنَّجُومُ وَالجَبَالُ وَالشَّجَرُ وَالدُّواتُ وَكَثِيرٌ مَنَ النَّاسِ وَكَثِيرٌ حَقٌّ عَلَيْهِ الْعَذَابُ وَمَن يُهِنِ اللَّهُ فَمَا لَهُ مِن مُّكْرِم إِنَّ اللَّهَ يَفْعَلُ مَا يَشَاء ﴾ [الحج: ١٨]، فدل على أن أكثر بني أدم عصاة مستكبرون ضالون، ﴿ وَإِن تُطعْ أَكْثَرَ مَن فِي الأَرْضِ يُضلِوكَ عَن سَعِيلِ اللَّهِ ﴾ [الانعام:١١٦]، ﴿ وَقَلِيلٌ مَنْ عَبَادِي الشَّكُورُ ﴾ [سبا:١٣]، ﴿ وَمَا أَكْثُرُ النَّاسِ وَلَوْ حرصت بمؤمنين ﴿ [يوسف ١٠٣].

أيها المسلمون، من أجل أن نصل وإياكم إلى غاية واحدة، وهى استشعار عبوديتنا لله سيحانه وتعالى، وأن منا مفرطين ومستنكفين، وأن من اطاع الله بشيء من العمل أخذه الإعجاب بنفسه كلّ ماخذ، وأقنع نفسه ومحتمعه بانه بعيش أحواء الأمن والأمان والاستقامة والهداية وأنه أدى ما عليه، فليس هناك دواع معقولة للتصحيح والارتقاء بالنفس إلى البُّلغة المرجوَّة، إنه لأجل أن نعلم ذلك، ولأجل أن نزدري عملنا مهما كان صالحًا في مقابل أعمال المخلوقات الأخرى من جماد ونباتات وحبوان، فإن من المستحسن هذا أن نسلط الحديث على بعض أمثلة متنوعة لمخلوقات الله سبحانه، لنبرهن من خلالها على الهُوِّةِ السحيقة بيننا وبينهم في كمال العبودية لله والطاعة المطلقة له.

فمن ذلك. عباد الله. ما أودعه الباري سبحانه بعض الجمادات من الغيرة على دينه والتأذي من انتهاك ابن أدم لحرمات الله سبحانه، ففي الحديث أن النبي في مُر عليه بجنازة فقال: «مستريخ ومستراح منه»، فقالوا: يا رسول الله، ما المستريح

وما المستراح منه والله وإن العبد المؤمن يستريح من نصب الدنيا وأذاها إلى رحمة الله تعالى، والعبد الفاحر يستريح منه العياد والبلاد والشجر والدواب، [رواه البخاري](١).

انظروا ـ با رعاكم الله ـ كيف يتأذي الشبجير والدواب من الرجل الفاجر وما يحدثه في الأرض من فساد وتخريب، وإعلان لمعصية الله تعالى، والتي لا يقتصر شؤمها على ابن أدم فحسب.

وفي مقابل ذلك فإن بعض الدواب تفرح بالتديُّن، وتشعر بأثره في ابن آدم، وببركته على وجه الأرض، ولذلك فهي تدعو له، وتصلى عليه، وتستغفر له، فقد روى الترمذي في حامعه أن النبي 🥸 قال: وإن الله ومالائكته وأهل السموات والأرض، حتى النملة في جحرها، وحتى الحوت، ليصلون على معلم الناس الخير (١٠).

بل إن الدواب جميعًا لتشفق من يوم القيامة وتفرق من قيام الساعة خوفا من هولها وعرصاتها، فقد قال النبي 🍲: ١ما من دابة إلا وهي مصيخة يوم الجمعة خشية أن تقوم الساعة .. [رواه احمد (المسيخة هي

ولقد ورد أيضًا ما يدل على عبودية الديك لله ودعوته للخير والفلاح، فقد قال النبي 🍩 : «لا تسبوا الديك، فإنه يدعو إلى الصلاة».

[رواه احمد وابو داود] (م). وقد روى الامام أحمد عن النبي 😅 أنه قال: ﴿إِنَّهُ لِيسَ مِنْ فرس عربي إلا يؤذن له مع كل فحر بدعو بدعوة يقول: اللهم إنك خولتني من خولتني من ابن أدم، فأجعلني من أحب أهله وماله إليه»، فيقول: «إن هذا الفرس قد

استجيب له دعوته (رواه احمد) [١٠]. وأما النمل . يا رعاكم الله . فتلك أمةً من الأمم المسيحة لله سيحانه، مع صغر خلقتها وهوان حالها وازدراء البشر لها، وهي التي قال الله عنها: ﴿ حَتَّى إِذًا أَتُوا عَلَى وَادِي النَّمُلُّ قَالَتُّ نَمْلَةُ بِالنَّهَا النِّمْلُ ادْخُلُواْ مَسَاكِنَكُمْ لا يَحْطُمَنُكُمْ سُلُنْمَانُ وَحُنُودُهُ وَهُمْ لاَ يَشْعُرُونَ ﴾ [النمل:١٨].

هذه النملة يقول النبي 👛 عنها: «قرصت نملة نبيًا من الأنبياء، فأمر بقرية النمل فأحرقت، فأوحى الله إليه: أفي أنْ قرصتك نملة أحرقتُ أمة من الأمم تسبيح لله؟!» [رواه البخاري] (ال

وأما الشجر وهو من النبات عباد الله، فقد قال الله عنه: ﴿ وَالنَّحُمُّ وَالشَّجَرُ يُسْجُدُانَ ﴾ [الرحس ٢]، وروى ابن ماجه عن النبي 🎏 أنه قال: «ما من ملبِّ

يلبى إلا لبى ما عن يمينه وشماله من حجر أو شجر أو مدر، حتى تنقطع الأرض من ها هنا وها هنا الما.

وأما ولاء الحجر والشجر للمؤمنين ونصرته لدين الله حينما يستنطقه خالقه فينبئ عن عمق عبوديته لربه وغيرته على دينه، فإن رسول الله قد قال عنه: ﴿ لا تقوم الساعة حتى يقاتل المسلمون البهود، فيقتلهم المسلمون، حتى يختبئ اليهودي من وراء الحجر والشجر فيقول الحجر أو الشجر: يا مسلم، يا عبد الله، هذا يهودي خلفي تعال فاقتله» رواه البخاري(١).

فانظروا . يا رعاكم الله . إلى هذه المخلوقات الأنفة، إضافةً إلى الجبال الراسيات والأوتاد الشامخات، كنف تسبح بحمد الله، وتخشع له، وتشفق وتهبط من خشية الله، وهي التي خافت من ربها وخالقها إذ عرض عليها الأمانة فأشفقت من حملها، وكيف أنه تدكُّدك الجبل لما تجلى ربنا لموسى عليه السلام، فهذه هي حال الجبال، وهي الحجارة الصلية، وهذه رقتُها وخشيتها وتدكدُكُها من جلال ربها وعظمته، وقد أخبر الله أنه لو أنزل عليها القرأن لتصدعت من خشعة الله.

فيا عجبا من مضغة لحم أقسى من صخر صلب، تسمعُ أيات الله تتلى عليها ثم تصرُّ مستكبرة كأن لم تسمعها، كأن في أذنيها وقراً، فهي لا تلين ولا تخشع، ولا تهبط ولا تصدع، ولو وعظها لقمان أو تليت عليها أيات القرآن، ولكن صدق الله: ﴿ أَفُلُمْ يُسْيِرُواْ فِي الأَرْضِ فَتَكُونَ لَهُمْ قُلُوبٌ يَعْقِلُونَ بِهَا أَوْ ءَاذَانٌ يَسْمُعُونَ بِهَا فَإِنْهَا لاَ تَعْمَى الأَبْصَارُ وَلَكِن تَعْمَى الْقُلُوبُ الَّتِي فِي الصُّدُورِ ﴾ [الحج ٤١].

بارك الله لي ولكم في القَرآن العظيم، ونفعني وإياكم بما فيه من الآيات والذكر الحكيم، أقول ما تسمعون، وأستغفر الله إنه كان غفارًا.

أنها الناس، تكلُّم ذئبٌ كلامًا عجيبًا إبانَ حياة النبي على علاما يفيد بأن الذئب يؤمن بأن الرزق من عند الله، بل قد أمر هذا الذئب راعي الغنم بتقوى الله سبحانه، إضافة إلى علم هذا الذئب بنبوة محمد 🥶 ورسالته.

فلقد أخرج أحمد في مسنده من حديث أبي سعيد الخدري رضى الله عنه قال: عدا ذئبُ على شاة فأخذها، فطلبه الراعى فانتزعها منه، فأقعى الذئب على ذنبه قال: ألا تتقى الله تنزع مني رزقا ساقه الله إلى الفقال: يا عجبي، ذئبٌ مقع على ذنبه بكلمني كلام الناس، فقال الذئب: ألا أخبرك بأعجب من ذلك؟! محمد بيثرب يخبر الناس بأنباء ما قد سبق... الحديث الصور واية للبخاري: فقال الناس: سبحان الله، ذئب يتكلم! فقال: «فإنى أؤمن بذلك أنا وأبو بكر وعمر الأ

فاتقوا الله أيها المسلمون، واقدروه حق قدره، واستشعروا أثر عبودية الجماد والنبات والحيوان، وكمالها لله تعالى، وهي أقل منكم فضلاً وتكريمًا.

واعلموا أنكم مقصرون مهما بلغتم، وظالمون لأنفسكم مهما ادعيتم القصد أو الكمال، فإن بعد البشر عن المعرفة الحقيقية، وضعف يقينهم بالأمر الناهي، وغلبة شهواتهم مع الغفلة، تلك كلها تحتاج إلى جهاد أعظمَ من جهاد غيرهم من المخلوقات الطائعة المستحة لله تعالى.

يصبح أحدنا وخطابُ الشرع يقول له: استقم في عبادتك، واحذر من معصيتك، وتنبُّه في كسبك، وقد قبل قبلُ للخليل عليه السلام: اذبح ولدك بيدك، واقطع ثمرةً فؤادك بكفُّك، ثم قم إلى المنجنيق لتُرمى في النَّارِ، ويقال للغضبان: اكظم، وللبصير: اغضض، ولَّذي القول: اصمت، ولمستلذِّ النوم: تهجَّد، ولمن مات حبيبه: اصبر، وللواقف في الجهاد بين الغمرات: لا يحلُّ لك أن تفرَّ، وإذا وقع بك مرض فلا تشلُّكُ لغير

فاعرفوا . أيها المسلمون . شرف أقدار بني أدم بهذا الاستخلاف، وصنونوا هذا الجوهر بالعبودية الحقة عن تدنيسها بشؤم الذنوب ولؤم التفريط في الطاعة، واحذروا أن تحطَّكم الذنوب إلى حضيضً أوهد، فتخطفكم الطير أو تهوي بكم الريح في مكان سحيق. ﴿ ذَالِكَ وَمَن يُعَظِّمُ شَعَائِرٌ اللَّهِ فَإِنَّهَا مِن تَقْوَى الْقُلُوبِ ﴾ [الحج:٣٢].

والعجب يا عباد الله . ليس من مخلوقات ذُلُل لها الطريق فلا تعرف إلا الله، ولا من الماء إذا جرى؛ أو من منحدر يُسرع، ولكن العجب من متصاعد يشقّ

الطريق شقا، وبغالب العقبات معالجة، ويتكفُّأ الريح إقبالاً، ولا عجب فيمن هلك: كيف هلك، ولكن العجب فيمن نجا: كيف نجا؟ ﴿ وَمَا يُلَقَّاهَا إِلَّا الَّذِينَ صَبَرُواْ وَمَا يُلَقَّاهَا إِلاَّ ذُو حَظَّ عَظْيم ﴾ [فصلت ٢٥].

والعبد كلما ذل لله وعظم افتقارًا إليه وخضوعًا له كان أقرب له، وأعزُّ وأعظم لقدره، فأسعد الخلق أعظمهم عبودية لله، يقول النبي 🐸: «قال الله سبحانه وتعالى: يا ابن آدم، تفرُّغُ لعبادتي أملاً صدرك غنى وأسد فقرك، وإن لم تفعل ملأت صدرك شعلاً ولم أسد فقرك، رواه ابن ماجه الله

هذا، وصلوا - رحمكم الله - على خير البرية وأزكى البشرية، محمد بن عبد الله بن عبد المطلب، صاحب الحوض والشفاعة، فقد أمركم الله بأمر بدأ فيه بنفسه، وثنى بملائكته المسيحة بقدسه، وأيّه بكم أيها المؤمنون، فقال عز مِن قائل عليم: ﴿ يَاأَيُّهَا الَّذِينَ ءامنوا صلوا عليه وسلموا تسليما [الأحزاب:٢٥].

اللهم صل على محمد وعلى آل محمد، كما صليت على إبراهيم وعلى أل إبراهيم إنك حميد

- (١) اخْرجِه احمد (٢٠٠/٦) من حديث عائشة وضي الله عنها، وهو ايضا عند ابن راهويه في مسنده (١١٠٣)، والنسائي في المناسك (٢٨٣١)، وابن ماجه في الزهد (٣٣٣١)، وصححه الإلباني في صحيح ابن ماجه (٣٦١٦)، ويشهد له حديث ام شريك رضى الله عنها عند البخاري (٢٣٥٩).
- (٣) اخرجه البخاري في الرقاق (١٥١٣) من حديث ابي قتادة بن ربعي الأنصاري رضي الله عنه، وهو ايضنا عند مسلم في
- (٣) اخْرِجِه الشَّرْمِذِي في العلم (٣٦٨٥) من طريق القاسم أبي عبد الرحمن عن أبي أمامة رضي الله عنه، وقال: "حديث حسن غريب صحيح"، وهو أيضًا عند الطبراني في الكبير (٢٣٤/٨)، وذكره الهيثمي في المجمع (١٣٤/١) وقال: 'فيه القاسم أبو عبد الرحمن وثقه البخاري وضعفه أحمد . والحديث في صحيح الترغيب (٨١).
- (٤) اشرجه احمد (٤٨٦/٢) من حديث ابي هريرة رضي الله عنه. وهو ايضنا عند ابي داود في الصلاة (٤٠٤٦)، والنسائي في الجمعة (١٤٣٠)، وصححه ابن غزيمة (١٧٢٧)، وابن حبان (٢٧٧٢)، والصاكم (١٠٣٠)، والضياء في المختارة (٣٩٦)، وهو في صحيح
- (٥) اخرجه احمد (١٩٢/٥)، وأبو داود في الإدب (١٠١٠) من حديث زيد بن خالد الجهني رضي الله عنه، وهو أيضنا عند النسائي في الكبرى (١٠٧٨٢)، والطبراني في الأوسط (٣٦٢٠) والكبير (١٠/٠٤)، وصحته ابن حيان (١٠٧٨)، وكذا النووي في الإنكار، ورمز له السيوطي بالحسن، وجود إسناده العجلوني في الكشف (٤٧٨/٣)، وهو في صحيح الترغيب (٢٧٩٧).
- (٦) اشرجه احمد (١٧٠/٥) من صديث ابي تر رضي الله عنه، وهو أيضًا عند النسائي في الخيل (٣٥٧٩)، والبزار (٣٨٩٣)، والبيهقي (٣٣٠/٦)، وصححه الحاكم (٢٤٥٧)، وهو في صحيح الجامع (٢٤١٤)، وليس فيه أن النبي 🎏 قال: ،إن هذا القرس قد استجيب له دعوته،
  - (٧) أخرجه البخاري في الجهاد (٢٠١٩) من حديث أبي هريرة رضي الله عنه.
- (٨) اخرجه ابن ماجه في المناسك (٢٩٢١) من حديث سهل بن سعد الساعدي رضي الله عنه. وهو ايضا عند الترمذي في الحج (٨٢٨)، وصححه ابن خزيمة (٢٦٣٤)، والحاكم (١٦٥٦)، وهو في صحيح الترغيب (١١٣٤).
- (٩) أخرجه البخاري في الجهاد (٢٩٣٦) من حديث أبي هريرة رضي الله عنه. وهو أيضًا عند مسلم في الفتن (٢٩٢٣) واللفظ له. (١٠) أخرجه أحمد (٨٣/٣)، وهو أيضًا عند عبد بن حميد (٨٧٧)، قال الهيثمي في المجمع (٢٩١/٨): 'رجال أحد إستادي أحمد رجال الصحيح'. وانظر:
- (١١) اخْرِجِها البخَارِي في للزارِعة (٢٣٢٤)، ومسلم في فضائل الصحابة (٢٣٨٨) من حديث ابي هريرة رضي الله عنه. (١٢) اضُرِجه ابن ماجه في الرَّهد (٤١٠٧) من حديث ابي هريرة رضي الله عنه، وهو ايضًا عند احمد (٢٥٨/٢)، والترمذي (٢٤٦٦) وقال: 'حديث حسن
  - غريب ً. وصححه ابن حبان (٣٩٣)، والحاكم (٣٦٥٧)، وهو في صحيح ابن ماجه (٣٣١٥).

الحمد لله، والصيلاة والسيلام على رسيول الله، وعلى اله وصحبه ومن والاه، وبعد:

فيعتقد أهل السنة كجميع طوائف المسلمين بأن القرآن المجيد الذي انزله الله على نبينا محمد 🍩 هو الكتاب الأخير المنزل من عند الله إلى الناس كافة، وأنه لم يتغير ولم يتبدل، وليس هذا فحسب، بل إنه لن يتغير ولن يتبدل إلى أن تقوم الساعة، وهو الموجود بين دفتي المصاحف لأن الله قد ضمن حفظه وصيانته من أي تغيير أو زيادة أو نقصان على خلاف الكتب المنزلة القديمة، السالفة، من صحف إبراهيم وموسى، وزبور وإنجيل وغيرها، فإنها لم تسلم من الزيادة والنقصان بعد وفاة الرسل، ولكن القرآن حينما أنزله الله سيحانه وتعالى قال: ﴿ إِنَّا نَحْنُ نَزُلْنَا الذِّكْرَ وَإِنَّا لَهُ لَحَافِظُونَ ﴾ [الحجر: ٩]، وقال: ﴿ إِنَّ عَلَيْنَا جَمْعَهُ وَقُرْآنَهُ (١٧) فَإِذَا قَرَأْنَاهُ فَاتَّبِعْ قُرْآنَهُ (١٨) ثُمٌّ إِنُّ عَلَيْنَا بَيَانَهُ ﴾ [القيامة: ١٧- ١٩]، وقال: ﴿ لاَ يَأْتِيهِ الْبَاطِلُ مِنْ بَيْنَ يُدَيْهِ وَلاَ مِنْ خُلْفِهِ تُنْزِيلُ مِنْ حَكِيم حَمِيدٍ ﴾ [فصلت: ٤٢].

وإن عدم الإيمان بحفظ القرآن وصيانته يجر إلى إنكار القرآن وتعطيل الشريعة التي جاء بها رسول الله 🐸، لأنه حين ذاك يحتمل في كل أية من أيات الكتاب الحكيم أنه وقع فيها تبديل وتحريف، وحين تقع الاحتمالات تبطل الاعتقادات والإيمانيات، لأن الإيمان لا يكون إلا باليقينيات، وأما بالظنيات والمحتملات فلا.

#### عقيدة الشيعة في القرآن

وأما الشبيعة فإنهم لا يعتقدون بهذا القرآن الكريم الموجود بأيدي الناس، والمحفوظ من قبل الله عز وجل بل يظنونه محرفًا مغيرًا وناقصًا، مخالفين بذلك جميع الفرق المسلمة، والمذاهب الإسلامية، ومنكرين لجميع النصوص الصحيحة الواردة في القرآن والسنة، ومعارضين كل ما يدل عليه العقل والمشاهدة، مكابرين للحق وتاركين للصواب.

فهذا هو الاختلاف الحقيقي الأساسي بين السنة والشيعة، أو بالتعبير الصحيح بين المسلمين والشيعة.

قال الشيخ محب الدين الخطيب - رحمه اللَّه - في كتابه «الخطوط العريضة»: وحتى القرأن الذي كان ينبغي أن يكون المرجع الجامع لنا ولهم على التقارب والوحدة، هم لا يعتقدون به. ثم ذكر بعض الأمثلة التي تدل على أن الشبعة لا يعتقدون القرآن الذي في أيدينا وأيدي الناس، بل يظنونه محرفًا، مغيرًا وناقصاً.

وها نحن نذكر جملة من الأحاديث والروايات الصريحة من كتبهم المعتمدة عندهم والتي لا تقبل الشك والتي تدل صراحة على تحريف القرآن وتبديله والنقصان منه كما يزعمون.

١ - يروي المحدث الشيعي الكبير الكليني الذي هو بمنزلة



# في بيزان الشريعة

الإمام البخاري عند المسلمين في «الكامل في الأصول»: عن هشام بن سالم عن أبي عبد الله عليه السلام قال: إن القرآن الذي جاء به جبرئيل عليه السلام إلى محمد صلى الله عليه وآله سبعة عشر آلف آية. [الكافي في الأصول ٢٠٤/٢]

والمعروف أن أيات القرآن لا تتجاوز ستة الأف

٢ - وتنص على هذا رواية «الكافي» أيضنًا عن أبي بصير قال: «دخلت على أبي عبد الله عليه السلام فقلت: جعلت فداك إني أسالك عن مسالة، أهاهنا أحد يسمع كلامي؟ قال: فرفع أبو عبد الله سترًا بينه وبين بيت آخر، فاطلع فيه ثم قال: سل عما بدا لك، قال: قلت: إن شيعتك بتحدثون أن رسول الله صلى الله عليه وآله علم عليًا بابًا يفتح منه ألف باب؟ قال: فقال: علم رسول الله صلى الله عليه وآله عليًا ألف باب يفتح من كل باب آلف باب، قال: قلت: هذا والله العلم، قال: فنكت ساعة في الأرض، ثم قال: إنه لعلم وما هو بذاك، قال: يا أبا محمد، وإن عندنا الجامعة، وما يدريهم ما الجامعة؟ قال: قلت: جعلت فداك وما الجامعة؟ قال: صحيفة طولها سبعون ذراعًا بذراع رسول الله صلى الله عليه وآله، وإمالئه من فلق فيه، وخطّ على بيمينه، فيها كل حلال وحرام وكل شيء يحتاج إليه الناس... ثم سكت ساعة ثم قال: وإنا عندنا الجفر، وما يدريهم ما الجفر؟ قال: قلت: وما الجفر؟ قال: وعاء من أدم فيه علم النبيين والوصيين وعلم العلماء الذي مضوا من بني إسرائيل، قال: قلت: إن هذا هو العلم، قال: إنه لعلم وليس بذاك، ثم سكت ساعة، ثم قال: وإن عندنا لصحف فاطمة عليها السلام، وما يدريهم ما مصحف فاطمة ؟ قال: قلت: وما مصحف فاطمة؟ قال: مصحف فيه مثل قرآنكم هذا ثلاث مرات، والله ما فيه من قرآنكم حرف واحد،. إلخ. [الكافي في الاصول ١/٩٣١- ٢٤١] وهذا هو المقصود بالعلم

وهذه هي الخرافات والأباطيل التي أسست عليها عقائد الشيعة وفيها تصريح أن ثلاثة أرباع القرآن قد حذف وأسقط من المصحف الموجود،

والمعتمد عليه عند المسلمين قاطبة سوى الشيعة، فماذا يقول الشيعة المتظاهرون بالإنكار على من قال بالتحريف في القرآن - تقية وخداعا للمسلمين - وماذا يقولون أيضًا في الروايات التالية والتي لا حصر لها عن الشيعة والتي تدل وتخبر بأن القرآن عندهم غير محفوظ من التغيير والتبديل والتحريف، وأن القرآن الذي بين أيدينا مختلق بعضه ومحرف بعضه.

". فانظر إلى ما يرويه الكليني في «الكافي» صراحةً أن أبا الحسين موسى عليه السلام كتب إلى علي بن سويد وهو في السجن: ولا تلتمس دين من ليس من شيعتك ولا تحبن دينهم فإنهم الخائنون الذين خانوا الله ورسوله وخانوا أماناتهم، وهل تدري ما خانوا أماناتهم المتمنوا على كتاب الله، فحرفوه وبدلوه.

[الكافي كتاب الروضة، ١٢٥/٨]

٤ - ويروي صدوق الشيعة ابن بابويه القمي في كتابه: حدثنا محمد بن عمر الحافظ البغدادي قال: حدثنا الأجلح عن أبي الزبير عن جابر قال: سمعت رسول الله صلى الله عليه وآله يقول: يجيء يوم القيامة ثلاثة يشكون: المصحف، والمسجد، والعترة، يقول المصحف: يا رب حرفوني ومزقوني... إلخ.

[كتاب: الخصال ص٨٣]

من حرف القرآن وغيره في نظر الشيعة ؟

وأصبرح من ذلك كله ما رواه الطبرسي في كتابه «الاحتجاج» المعتمد عليه عند جميع الشبيعة ما يدل على اعتقاد الشبيعة في القرآن وما يكنونه من الحقد على عظماء الصحابة من المهاجرين والأنصار الذين رضي الله عنهم وأرضاهم عنه، فيقول المحدث الشيعي: وفي رواية أبي ذر الغفاري أنَّه لما توفي رسول الله صلَّى اللَّه عليَّه وأله، جمع على القرآن وجاء به إلى المهاجرين والأنصار، وعرضه عليهم لما قد أوصاه بذلك رسول الله صلى اللَّه عليه وآله، فلما فتحه أبو بكر خرج في أول صفحة فتحها فضائح القوم، فوثب عمر وقال: يا على! أردده فلا حاجة لنا فيه، فأخذه علي عليه السلام وانصرف، ثم أحضر زيد بن ثابت وكان قارئًا للقرآن، فقال له عمر: إن عليًا جاعنا بالقرآن وفيه فضائح المهاجرين والأنصار، وقد رأينا أن تؤلف القرآن وتسقط منه ما كان فيه من فضيحة وهتك للمهاجرين والأنصار، فأجابه زيد إلى ذلك، ثم قال: فإن أنا فرغت من القرآن على ما سألتم وأظهر على القرآن الذي ألفه أليس قد بطل كل

ا عملتم ؟

قال عمر: فما الحيلة؟ قال

زيد: أنتم أعلم بالحيلة، فقال عمر: ما حيلة دون أن نقتله ونستريح منه، فدبر في قتله على يد خالد بن الوليد فلم يقدر على ذلك – فلما استخلف عمر، سأل عليا عليه السلام أن يدفع إليهم القرآن فيحرفوه فيما بينهم، فقال عمر: يا أبا الحسن، إن جئت بالقرآن الذي كنت قد جئت به إلى أبي بكر حتى نجتمع عليه، فقال: هيهات ليس إلى ذلك سبيل، إنما بعثت به إلى أبي بكر لتقوم الحجة عليكم ولا تقولوا يوم القيامة ﴿إِنَّا كُنَّا عَنْ هَذَا عَافِلِينَ ﴾ [الإعراف ١٧٢]، أو تقولوا ما جئتنا به، إن القرآن الذي عندي لا يمسه إلا المطهرون والأوصياء من ولدي، فقال عمر: فهل لإظهاره وقت معلوم فقال عليه السلام: نعم إذا قام القائم من ولدي يظهره ويحمل الناس عليه فتحرى السنة به صلوات الله عليه.

[الاحتجاج للطبرسي ص٧٦، ٧٧]

ماذا بقول دعاة التقريب؟

آين آهل العدل والإنصباف؟ وآين القائلون بالحق والصدق؟ فإن كان عمر رضي الله عنه هكذا كما يزعم الشيعة، فمن يكون آمينًا، صادقًا، محافظًا على القرآن والسنة من صحابة الرسول على القرآن والسنة من صحابة الرسول

فماذا يقول فيه دعاة التقريب من الشبيعة في بلاد السنة؟

وهل من أهل السنة واحد يعتقد ويظن في علي رضي الله عنه، وأولاده ما يعتقده الشيعة في زعماء الملة، الحنيفية، البيضاء، وخلفائه الراشدين الثلاثة، أبي بكر وعمر وعثمان رضي الله عنهم أجمعين ومن والاهم وتنعهم إلى يوم الدين؟

وهل في سبيل الوحدة المزعومة أن نترك عقائدنا ونغمض عن أعراض أسلافنا التي تنتهك من قبل هؤلاء الشيعة، ونصفح عن جراحات أكلت قلوبنا واقلقت مضاجعنا؟!

أهذه هي دعوة التقريب بين الشبيعة واهل السنة؛ أن تحتقروا أسلافنا وتسبوهم وتخوضوا في أكابرنا؛ أبي بكر وعمر وعثمان وأولادهم اهذه هي دعوة التقريب؟

إن أصدق وصف لدعوتكم أنها دعوة لتخريب

عقائد الأمة وتكذيب للكتاب والسنة وسب لخيار هذه الأمة.

يا دعاة التقريب اتقوا يومًا ترجعون فيه إلى لله.

ومـــثل تلك الرواية المكذوبة على الأئمــة التي رواها الطبرسي في «الاحتجاج» توجد رواية اخرى في بخاريهم «الكافي» عن أحمد بن محمد بن أبي نصر قال: رفع إليّ أبو الحسن عليه السلام مصحفًا وقال: لا تنظر فيه، ففتحته وقرات فيه: ﴿لَمْ يَكُنِ النّينَ كَفَرُوا ﴾ [البينة: ١]، فوجدت فيها اسم سبعين رجلاً من قريش باسمائهم وأسماء آبائهم، قال: فبعث إلىّ، ابعث إلىّ بالمصحف.

[الكافي في الأصول ٢/٦٣١]

وقال نعمة الله الحسيني في كتّابه «الأنوار»: قد استفاض في الأخبار أن القرآن كما أنزل لم يؤلفه إلا أمير المؤمنين. [الانوار النعمانية في بيان معرفة النشاة الانسانية للسيد نعمة الله الجزائري]

ويؤيد هذه الرواية ذلك الحديث الشيعي المشهور، الذي رواه محمد بن يعقوب الكليني عن جابر الجعفي قال: سمعت أبا جعفر عليه السلام يقول: ما ادعى احد من الناس أنه جمع القرآن كله كما أنزل إلا كذاب، وما جمعه وحفظه كما أنزل إلا على دن أبي طالب والأئمة. [الكافي في الاصول ٢٢٨/١]

أين مصحف الشيعة المزعوم ؟

فابن ذلك المصحف الذي أنزله الله على محمد و الذي حمعه وحفظه على بن أبي طالب و يجيب على ذلك الحديث الشيعي الذي يرويه أيضنا الكليني عن سالم بن سلمة قال: قرأ رجل على أبي عبد الله عليه السلام وأنا أسمع حروفاً من القرآن ليس على ما يقرأه الناس، فقال أبو عبد الله عليه السلام: كف عن هذه القراءة اقرآ كما يقرأه الناس حتى يقوم القائم، فاذا قام القائم قرأ كتاب الله عز وحل على حدة، وأخرج المصحف الذي كتبه على عليه السلام، وقال: أخرجه على عليه السلام إلى الناس حين فرغ منه وكتبه، فقال لهم: هذا كتاب الله عز وجل كما أنزله الله على محمد صلى الله عليه وأله، قد جمعته من اللوحين، فقالوا: هو ذا عندنا مصحف جامع فيه القرآن، لا حاحة لنا فنه، فقال: أما والله لا ترونه بعد يومكم هذا ابدًا إنما كان على أن أخب ركم حين جمعته لتقرؤوه. [الكافي في الأصول ٢/٣٣٥]

فارخل ذلك يعتقد الشيعة أن مهديهم المزعوم الذي دخل في السرداب، ولم يزل هناك، دخل ومعه ذلك المصحف ويخرجه عند خروجه من ذلك السرداب الموهوم، كما يذكر شيخ الشيعة أبو منصور احمد بن أبي طالب الطبرسي المتوفى سنة ٥٨٨هـ في كتابه الإحتجاج على اهل اللجاج .

يذكر في هذا الكتاب أن الإمام المهدي المزعوم

[فصل الخطاب للطبرسي ص٢٢٧]

ونقل أيضًا عن الجرائري: «أن الأصحاب قد أطبقوا على صحة الأخبار المستفيضة بل المتواترة الدالة بصريحها على وقوع التحريف في القرآن». أفصل الخطاب ص٠٠٠]

وذكر مثل هذا المفسر الشيعي المعروف محسن الكاشي والمسمى عندهم بفيلسوف الفقهاء حيث قال: المستفاد من مجموع هذه الأخبار وغيرها من الروايات من طريق أهل البيت عليهم السلام أن القرآن الذي بين أظهرنا ليس بتمامه كما أنزل على محمد صلى الله عليه وآله بل منه ما هو خلاف ما أنزل الله، ومنه ما هو مغير، محرف، وأنه قد حذف منه أشياء كثيرة منها اسم علي عليه السلام في كثير من المواضع ومنها اسم علي عليه السلام في ومنها أسماء المنافقين في مواضعها وغير ذلك، وأنه ليس أيضنا على الترتيب المرضي عند الله وعند رسوله. [تفسر الصافي]

فتلك بعض الروايات والأحاديث المروية عن أئمة الشبيعة المنسوبة إلى المعصومين عندهم، الصحيحة النسيسة والرواية حسب قولهم، المروية في صحاحهم، المعتمدة عندهم، وهذه بعض الأراء لأكابرهم في هذه المسالة، وهناك روايات لا تعد ولا تحصى حتى زادت على الفي حديث ورواية كما ذكره الميرزانوري الطبرسي. وبعد هذا لا يبقى محال للشك بأن الشبيعة يعتقدون التحريف في القرآن الحكيم الذي أنزله الله هدى ورحمة للمؤمنين، وللتفكر والتدبر للناس كافة، والذي قال فيه: ﴿ ذَٰلِكَ الْكِتَابُ لاَ رَبِّ فِيهِ ﴾ [البقرة: ١]، و ﴿ لاَ يَأْتِيهِ النِّياطُلُ مِنْ بَيْنَ بِدَيْهِ وَلاَ مِنْ خَلْفِهِ تَنْزِيلُ مِنْ حَكِيم حَمِيدٍ ﴾ [فصلت ١٤]، و﴿ إِنَّا نَحْنُ نَزُّلْنَا ٱلذُّكُرِ وَإِنَّا لَهُ لَمَافِظُونَ ﴾ [الحجر: ٩]، و ﴿ إِنَّ عَلَيْنَا جَمْعَهُ وَقُرْآنَهُ (١٧) فَإِذَا قَرَأْنَاهُ فَاتَّبِعْ قُرَّآنَهُ (١٨) ثُمَّ إِنَّ عَلَيْنَا بِيَانَهُ ﴾ [القيامة: ١٧ - ١٩]، و ﴿ كِتَابُ أَحْكِمَتُ آيَاتُهُ ثُمُّ فُصِلَتْ مِنْ لَدُنْ حَكِيمِ خَبِيرٍ ﴾ [هود: ١]، و ﴿ يَا أَيُّهَا الرُّسُولُ بَلِّغُ مَا أُنْزِلَ إِلَيْكُ مِنْ رَبُّكَ ﴾ [المائدة: ١٧]، و أوما هو على الْغَـيْب بضنين ﴿ [التعوير: ٢٤]، و ﴿ وَقُرْانًا فَرَقْنَاهُ لِتَ قُرِآهُ عَلَى النَّاسِ عَلَى مُكُثِّ وَنَزُلْنَاهُ تَعْزِيلاً ﴾ [الإسراء: ١٠٦]، و﴿ إِنَّ فِي ذَلِكَ لَعِبْرَةً لأولى الأبْصَارِ ﴾ [ال عمران ١٣]، و﴿ أَفَالَا يَتَدَبُّرُونَ الْقُرْانَ أَمْ عَلَى قُلُوبِ أَقْفَالُهَا ﴾ [محمد: ٢٤].

وقال تعالى: ﴿ إِنْ هَذَا الْقُرُانَ يَهُدِي لِلَّتِي هِي اللَّهِ وَصَدِقَ اللَّهُ الْعَظَيمِ: ﴿ فَإِنْهَا لَا الْعَظَيمِ: ﴿ فَإِنْهَا لَا الْعَظَيمِ: ﴿ فَإِنْهَا لَا اللَّهِ الْعَظَيمِ: ﴿ فَإِنْهَا لَا تَعْمَى الْقُلُوبُ الَّتِي فِي الصَّدُورِ ﴾ [الحج ٤٤].

وللحديث بقية إن شاء الله.

حينما يظهر: يكون عنده سلاح رسول الله، وسيفه ذو الفقار، وتكون عنده صحيفة فيها آسماء شيعته إلى يوم القيامة، ويكون عنده الجامعة وهي صحيفة طولها سبعون ذراعًا، فيها جميع ما يحتاج إليه ولد آدم، ويكون عنده الجفر الأكبر والأصغر، وهو إهاب كبش فيه جميع العلوم، ويكون عنده مصحف فاطمة على الما اللجاح س٢٢٣]

وورد أيضًا في «الكافي» ما رواه الكليني بسنده عن عدة من أصحابنا عن سهل بن زياد عن محمد بن سليمان عن بعض أصحابه عن أبي الحسن عليه السلام قال: قلت له: جعلت فداك إنا نسمع الآيات في القرآن ليس هي عندنا كما نسمعها ولا نحسن أن نقرأها كما بلغنا عنكم، فهل ناثم ؟ فقال: لا اقرؤوها كما تعلمتم فيجيئكم من يعلمكم؟.

[الكافي في الأصول ٢/٩/٢]

يقول المحدث الشيعي الجزائري في كتابه (الانوار): قد ورد في الأخبار انهم (أي الأثمة) أمروا شيعتهم بقراءة هذا الموجود من القرآن في الصلاة وغيرها والعمل باحكامه حتى يظهر مؤلانا صاحب الزمان (المهدي)، فيرتفع هذا القرآن من آيدي الناس إلى السماء، ويخرج القرآن الذي الفه أمير المؤمنين، فيقرأ ويعمل بأحكامه. [الشيعة والسنة / لإحسان إلهي الطهير] ونقل شيخهم محمد بن محمد صادق الصدر في تاريخ ما يعد الظهه، (بعني ظهه، المهدي) (ص ١٣٨)

ونقل شيخهم محمد بن محمد صادق الصدر في تاريخ ما بعد الظهور (يعني ظهور المهدي) (ص١٣٨) عن آبي جعفر عليه السلام قال: "يقوم القائم في وتر من السنين إلى أن قال: فوالله لكاني انظر إليه بين الركن والمقام يبايع الناس بأمر جديد وكتاب جديد وسلطان جديد من السماء».

وفي يوم الخلاص لكامل سليمان (ص٣٧٣) عن الإمام جعفر الصادق قال: إذا قام القائم عليه السلام قرأ كتاب الله عز وجل على حده وأخرج المصحف الذي كتبه على عليه السلام.

وفي يوم الخلاص ايضًا (٣٧٢) عن أمير المؤمنين عليه السلام قال: «كاني أنظر إلى شبيعتنا بمسجد الكوفة وقد ضربوا الفساطيط يعلمون القرآن كما أنزل».

يا شيعة العالم .. استيقظوا

فهذه هي عقيدة الشيعة في القرآن ولا يستطيع أحد أن يرد هذه الأخبار والأحاديث المستفيضة عندهم والتي يؤكدها علماؤهم، يقول العلامة الشيعي حسين بن محمد نقي التوري الطبرسي في كتابه المشهور "فصل الخطاب في إثبات تحريف كتاب رب الأرباب، ناقلاً عن السيد تعمة الله الجرائري أن الأخبار الدالة على ذلك (أي على التحريف في الكتاب الحكيم) تزيد على آلفي حديث، والحي استفاضتها جماعة كالمقيد، والمحقق الدماد، والعلامة المجلسي وغيرهم.

الحمد لله رب العالمين والصلاة والسلام على خاتم النبيين وأشرف المرسلين سيدنا محمد وعلى آله وصحبه أجمعين، أما بعد:

بعد ما سبق من مقدمات وممهدات في تعريف الخطبة وغرضها وانواعها واثرها هذا دخول في جزء مهم من مقاصد هذا البحث، ذلكم هو جزء الإعداد والبناء، وسوف ينتظم ذلك الحديث عن: عناصر البناء وطريقة البناء.

توطئة: لا يتوهم متوهم أن إعداد الخطبة وتحضيرها مما يعيب القدرة أو يشكك في الأهلية، ولكن أن يتفوه المتصدر للخطابة وحديث الناس بكلام مبتذل لا قيمة له هزيل في معناه متهدم في مبناه. فهذا مما لا يرتضيه عاقل.



على الخطيب أن يعلم أنه كالخائض غامار معركة، فليتدرع بدروعها ويتترس بتروسها ويلبس لها لأمتها، ولا يكون ذلك إلا بالاستعداد والتهيوء وأخذ العدة لكل موقف.

إن ذا الاطلاع الواسع والعلم الغزير إن لم يراجع نفسه حينًا بعد حين ويُفكر طويلاً فيما يعتزم قوله ويزوق في نفسه أو قرطاسه من الالفاظ والعبارات المناسبة، فلسوف يهتز موقفه ويضعف أسلوبه ويتراخى أداؤه، ويتناقص عطاؤه، وينحدر في منجرف الابتذال السحيق وتكون معالجاته سطحية تفقد تاثيرها وتخسر جمهورها.

#### عناصر البناء:

من المعلوم مما سبق ويتاكد فيما سياتي أن الخطبة وسائر الأعمال العلمية والأدبية تحتاج إلى اسس ثلاثة:

قلب مفكر، وبيان مصور، ولسان معبر.

فالأول يكون به إيجاد الموضوع وابتكاره وتوليده، وبالثاني تنسيقه وترتيبه ورصه، وبالثالث عرضه والتعبير به.

وهذا بسط لهذه العناصر.

#### ١- الإيجاد والابتكار (القلب المفكر).

وقد يعبر عنه بالاختيار (اختيار الموضوع).

من المعلوم أن بواعث الاختيار متعددة، والخطيب كلما كان صادقًا في قصده مهتمًا بجمهوره وسامعيه جادًا في طرحه فسوف يحسن الاختيار ويقدح زناد فكره بجدية نحو الابتكار وحسن الاختيار، يُضاف إلى ذلك الظروف المحيطة والأحوال المستجدة والأغراض الباعثة التي تستدعي الحديث عن بعض الوقائع والتعليق على بعض الأحداث والتفسير لبعض المواقف وتصحيح بعض المفاهيم، ونظر الخطيب الحصيف يدله على تقديم بعض وتأخير بعض وحسن التفسير ونوع التعليق.







#### ٢- التنسيق والترتيب: ( البيان المصور ):

لا يخفى أن طريق البيان المصور هو الأسلوب. للأسلوب سلطان على القلوب والأسماع، الأسلوب الفاظ وجمل ينطق بها المتكلم، ويتحدث بها الخطيب، لا تكاد تخرج من فيه حتى تعلو الهيبة وجوه السامعين، وتمتد الأعناق له احترامًا، ألفاظ وجمل تثير في النفوس صورًا لاحدُ لها ولا انحصار، محفوفة بالإكبار والتقدير، إذا كان هذا هو بعض أثر الأسلوب وتأثيره فكيف يكون الشان في المعنى المحكم وقد كسى بلفظ جميل، والقى بأداء منسجم، وعبارات تثير في النفس أخيلة وأماني.

وينبغي أن يلحظ أن ثمت فرقًا بين أسلوب الخطابة وغيرها من ألوان الكتابة والأدب، فالمستمع يتوجه نحو الخطيب بسمعه وذوقه وفكره، فللكلمات أثر على السمع، وللجرس في النفس وقع.

ومن أجل هذا فينبغى أن تكون الفاظ الخطبة سهلة النطق لا يتعثر اللسان في إبرازها، ولا تتزاحم

حروفها فلا تتقارب مخارجها ولا تتباعد، كما ينبغي أن تكون ذات جرس خاص يهـ ز النفس ويثـيـر الشعور، وتكون الجمل ذات مقاطع قصيرة كل جملة كاملة في معناها.

إن من أهم خصائص الأسلوب الخطابي عنصر الشعور والوجدان، والإثارة والتشويق وإذا فَقَدُ ذلك فَقَدَ أكبر خصائصه.

أسلوب التكرار والتفنن في التعبير عنصر في الخطابة هام، فالخطيب محتاج إلى تكرار فكرته ومغايرة تصويره، فمرة بالتقرير ومرة بالاستفهام وأخرى بالاستنكار ورابعة بالتهكم.

أما فن الإيجاز والإطناب فيختلف من حال إلى حال فيراعى حال السامعين في إقبالهم ومللهم ونوع الموضوع وظروف الإلقاء وردود الفعل عند

أما الفاظ الخطبة وعباراتها فينبغى أن تتسم بالوضوح والبيان لتكون سهلة الإدراك من السامعين سريعة الإيصال إلى المقصود بعيدة عن التكلف.

وفي ذات الوقت تبقى محترمة غير مبتذلة تحفظ للخطيب وخطبته الهيبة والوقار وللموقف مكانته وجلاله

فهي الفاظ منتقاة في غير إغراب، اسلوبها سهل ممتنع يفهمه الدهماء ولا يجفو عنه الأكفاء.

ومن الحقق في المعرفة أن يُدرك الخطيب أن خطاب الحماس غير خطاب التألم، وحديث الترغيب غير حديث الترهيب، وأسلوب تعداد المفاخر وزرع الثقة غير أسلوب التواضع وذم الكبر والمتكبرين، والخطيب المتمرس هو الذي يضع كل نوع في موضعه ويختار لكل كلمة قالبها وميدانها.

أما السجع فيجمل منه ما ليس بمتكلف، قصير الفقرات، سهل المأخذ، يخف على السمع، ويحرك المشاعر بحسن جرسه، ويكون خفيفًا سهلاً إذا سلم من الغثاثة وجانب الركاكة، اللفظ فيه تابع للمعنى وليس المعنى تابعًا للفظ، ذلك أن السجع حلية والحلية لا تحقق غرضها في الجمال ما لم تكن قليلة غير متكلفة حسنة التوزيع تبرز المصاسن ولا تغطيها.

ويرتبط بالسجع رعاية المقاطع والفواصل فتكون جملاً قصيرة نظرًا للفائدة عند الوقف في آخرها، والجملة إذا طالت وتأخرت إفادتها للسامع أدركه الثقل والملل، وضاعت عليه الفائدة وحسن المتابعة.

اللسان المعبر:

ويقصد به الإلقاء وحسن الإجابة فيه، وقبل أن نبسط القول فيه يحسن التطرق لحديث مقارنة بين الارتحال و الكتابة.

بن الارتجال والكتابة:

كثير من الكاتبين والناقدين يستحسنون في الخطيب أن يلقي خطبته ارتجالاً، فهذا عندهم أعظم أثرًا وأكثر انفعالاً وأقدر على إعطاء الموقف متطلباته من خفض ورفع وتهدئة وزجر، وقد يدون المرتجل عناصر مقولته في كلمات أو جمل يعاود النظر إليها بين فينة وفينة.

وقد يوجد في الخطباء من يعد الخطبة ويحسن تحبيرها ثم يحفظها حفظًا عن ظهر قلب.

والارتجال بأنواعه وطرقه لا يكون مؤثرًا ما لم يسبقه إعداد محكم وحبك للعناصر في النفس على نحو ما سبق في الكلام عن الأسلوب.

وثمت فئة من الناس تكتب الخطبة وتلقيها من القرطاس وهو مسلك مقبول، ولكن ذلك لا يؤتي ثمرته ولا يحقق غايته، ما لم يكن الخطيب أحسن الإعداد وتأمل فيما كتب وأعاد النظر فيه تأملاً وقراءة وإصلاحًا وتخيرًا للألفاظ وانتقاءً للعبارات، بحيث يكون في إلقائه متفاعلاً مع ما يقول مستوعبًا لما يلقي ليحرك المشاعر ويثير العواطف ويستحسن أن يكون في قراءته وإلقائه مشرفًا على السامعين بنظره بين فترة وأخرى ليعرف حالهم ويسبر مشاعرهم وانفعالاتهم.

الالقاء

هو الغاية التي ينتهي إليها الإعداد والبناء، وهو الصورة التي يتلقى بها السامع، حصيلة ما جاد به خطيبه فلا يبقى للخطبة أثرها ولا لحسن الأسلوب وقعه ولا لجودة التحضير ثمرتها ما لم يُصب في قالب من الإلقاء يحفظ الجهد ويبقي المهابة ويشنف الأسماع، ومن أجل تحقيق ذلك يحسن مراعاة ما يلي:

#### جودة النطق:

فيخرج الحروف من مخارجها من غير تشدق أو تكلف فيلقيها حسنة صحيحة واضحة في يسر وترفق وتدفق.

مجانية اللحن:

ينبغي للخطيب أن يعتني عناية تامة باللغة العربية صرفًا ونحوًا فينطق لغة عربية صحيحة، فصيحة فاللحن يفسد المعنى ويقلب المقصود، وإذا فسد المعنى أو التبس ذهب رونق الخطبة وبهاؤها وحُسن وقعها إضافة إلى فساد المعنى من حيث يدرى أو لا يدري.

التمهل في الإلقاء،

النطق السريع المتعجل يفقد المتابعة كما أنه قد يشوه إخراج الحروف فيختلط بعضها ببعض وتتداخل المعاني وتلتبس العبارات وقد يؤدي به التعجل إلى إهمال الوقوف عند المقاطع ورعاية الفواصل.

ومن جهة أخرى فإن التمهل والترسل في الأداء من أول الدلائل على رباطة الجأش فيجتمع للخطيب الهدوء في الكلام، والأناة في النطق، والجزالة في الصوت.

وهذا التمهل الذي ندعو إليه لا ينبغي أن يقود إلى هدوء بارد وتشاقل مميت ولكنه تمهل لا يعارض ما يُطلب من الخطيب من خفض ورفع وعلو نبرات مما يبعث على الحياة وحسن المتابعة ودفع السامة.

للإشارات والحركات أثرها أثناء الحديث والخطابة، ومن هذه الحركات ما هو لا إرادي فالغاضب يقطب جبينه ويعبس وجهه، وذو الحماس تنتفخ أوداجه وتحمر عيناه، ومنهم من تنقبض أصابعه وتنبسط، ومنهم من يبكي خشوعًا ورقة ويعلو صوته حماسًا وتفاعلاً.

وبعضها إرادي من إشارات توجيهية يحتاج إليها في تنبيه لبعيد أو قريب إشارات تعكس الانفعال والمشاعر وتعين على مزيد من المتابعة والتوضيح.

وينبغي أن تكون إشارات منضبطة بقدر معقول وانفعال غير متكلف ومتساوية مع الشعور الحقيقي. وللحديث بقية إن شاء الله تعالى نواصل في هذا التحذير تقديم البحوث العلمية الحديثية للقارئ الكريم حتى يقف على حقيقة هذه القصة التي اشتهرت على السنة الوعاظ والقصاص خاصة عند ذكر حدث الإسراء والمعراج، ومما زاد في انتشارها طبعها وتوزيعها على الناس.

#### والى القارى الكريم تحقيق هذه القصة الواهية:

رُوِي عن علي بن أبي طالب رضي الله عنه قال: دخلت على النبي الله فاطمة رضي الله عنها، فوجدناه يبكي بكاء شديدا، فقلت له: فداك أبي وأمي يا رسول الله، ما الذي أباك وقال: «يا علي، ليلة أسري بي إلى السماء رأيت نساء من أمتي يعذبن بأنواع العذاب، فبكيت لما رأيت من شدة عذابهن، ورأيت امرأة معلقة بشعرها يغلي دماغها، ورأيت امرأة معلقة بشعرها يعلي دماغها، ورأيت امرأة معلقة بشديها، ورأيت امرأة ومعلقة بثديها، ورأيت امرأة رأسها ناصيتها، ورأيت امرأة معلقة بثديها، ورأيت امرأة رأسها العذاب، ورأيت امرأة على صورة الكلب والنار تدخل من رأس خنزير وبدنها بدن حمار عليها ألف ألف لون من العذاب، ورأيت امرأة على صورة الكلب والنار تدخل من فيها وتخرج من دبرها والملائكة يضربون رأسها بمقامع من نار».

فقامت فاطمة رضي الله عنها وقالت: حبيبي وقرة عيني ما كان أعمال هؤلاء حتى وضع عليهن العذاب؟

عيدي مع حس المعارف و المعلقة بشعرها (يغلي دماغها) فإنها كانت لا تغطي شعرها من الرجال، وأما التي معلقة بلسانها (والحميم يصب في حلقها) فإنها كانت تؤذي زوجها، وأما المعلقة بثدييها فإنها كانت تفسد فراش زوجها، وأما المعلقة بثدييها فإنها كانت تفسد فراش ناصيتها وقد سلط عليها الحيات والعقارب فإنها كانت لا تنظف بدنها من الجنابة والحيض وتستهزئ بالصلاة، وأما التي رأسها رأس خنزير وبدنها بدن حمار (وعليها الف الف لون من العذاب) فإنها كانت نمامة كذابة، وأما التي على صورة الكلب والنار تدخل من فيها وتخرج من دبرها فإنها كانت منانة حسادة، ويا بنية الويل لامراة تعصى زوجها.

أولاء التخريج والتحقيق

هذه القصة لا أصل لها، أوردها الذهبي في «الكبائر» (ص١٩٣) في «نشوز المرأة على زوجها».

وهي قصة موضوعة كما نبه على ذلك الإمام ابن القيم

#### في «المنار المنيف» في التنبيه رقم (١٢). ثانيا : شاهد واد جدا للقصة

هناك شاهد لتعليق النساء بدثيهن مع مشاهد أخرى في قصة المعراج رُويَ عن أبي سعيد الخدري عن النبي 🎥 أنه قال له أصحابه: يا رسول الله، أخبرنا عن ليلة أسرى بك فيها ؟ قال: دخلت أنا وجبريل عليه السلام بيت المقدس فصلى كل واحد منا ركعتين ثم أتيت بالمعراج. قال: فصعدت أنا وجبريل فإذا أنا بملك يقال له: إسماعيل وهو صاحب سماء الدنيا وبين يديه سبعون ألف ملك مع كل ملك جنده مائة ألف ملك، قال: وقال اللَّه عز وجل: ﴿ وَمَا يَعْلَمُ جُنُودٌ رَبِّكَ إِلَّا هُو ﴾ [المدثر: ٣١].

فاستفتح حدريل باب السماء، قيل: من هذا ؟ قال: جبريل، قيل: ومن معك ؟ قال: محمد، قيل: وقد بُعِثُ إليه ؟ قال: نعم، فإذا أنا بادم كهيئته يوم خلقه الله على صورته تعرض عليه أرواح ذريته المؤمنين فيقول: روح طيبة ونفس طيبة اجعلوها في عليين، ثم تعرض عليه أرواح ذريته الفجار فيقول: روح خبيثة ونفس خبيثة اجعلوها في سجين، ثم مضت هنية فإذا أنا بأخونة يعنى الخوان المائدة التي يؤكل عليها لحم مُشرَّح ليس بقربها أحد وإذا أنا بأخونة أخرى عليها لحم قد أروح ونت، عندها أناس يأكلون منها، قلت: يا حسريل، من هؤلاء ؟ قال: هؤلاء من أمتك يتركون الحلال ويأتون الحرام، قال: ثم مضت هنية فإذا أنا بأقوام بطونهم أمثال البيوت كلما نهض أحدهم خريقول: اللهم لا تقم الساعة، قال: وهم على سابلة آل فرعون، قال: فتحئ السابلة فتطؤهم، قال: فسمعتهم يضجون إلى الله

قلت: يا جبريل، مَن هؤلاء ؟ قال: هؤلاء من أمتك الذين يأكلون الربا لا يقومون إلا كما يقوم الذي يتخيطه الشيطان من المس، قال: ثم مضت هنية، فإذا أنا بأقوام مشافرهم كمشافر الإبل، قال: فتفتح على أفواههم ويلقون ذلك الحجر؛ ثم يخرج من أسافلهم، فسمعة هم يضجون إلى الله عز وحِل، فقلت: يا جبريل، من هؤلاء ؟ قال: هؤلاء من أمتك ياكلون أموال البتامي ظلمًا إنما يأكلون في يطونهم نارًا وسيصلون سعيرًا، قال: ثم مضت

هنية فإذا أنا بنساء يعلقن بثديهن فسمعتهن بصحن إلى الله عز وجل، قلت: يا جبريل، من هؤلاء النساء؟ قال: هؤلاء الزناة من أمتك، قال: ثم مضيت هنية فإذا أنا بأقوام تقطع من جنوبهم اللحم فيلقمون فيقال له: كل كما كنت تأكل من لحم أخيك. قلت: يا جبريل من هؤلاء ؟ قال: هؤلاء الهمازون من أمتك اللمازون». اهـ.

#### ثالثًا: التحقيق

هذه القصة أخرجها البيهقي في «الدلائل» (٣٩٠/٢) قال: أنبأنا أبو عبد الله محمد بن عبد الله الحافظ قال: حدثنا أبو العباس محمد بن بعقوب قال: حدثنا أبو بكر يحيى بن أبي طالب، قال: أندأنا عبد الوهاب بن عطاء قال: أنبأنا أبو محمد بن أسد الحماني عن أبي هارون العبدي عن أبى سعيد الخدري عن النبي 🏂 أنه قال لأصحابه، فذكر حديث قصة شاهد المعراج.

وأخرجه ابن جرير الطبري في «تفسيره» (۱۳/۸) (ح۲۲۰۲۳) قال: حدثنا محمد بن عبد الأعلى، قال: حدثنا محمد بن ثور عن معمر، عن أبي هارون العبدي عن أبي سعيد الخدري به.

وقال ابن جرير: حدثني الحسن بن يحيى قال: أخبرنا عبد الرزاق قال: حدثنا معمر قال: أخبرنا أبو هارون العبدي عن أبي سعيد الخدري به.

وهذه القصة واهية والحديث الذي جاءت به موضوع وعلته: أبو هارون العبدي وهو عُمارة بن

أورده الإمام الذهبي في «الميران» (١٧٣/٣) (ح١١٨٠) وقال:

١- كذبه حماد بن زيد.

٢- وقال شعبة: لأنَّ أُقَدُّم فَتُضَّرب عنقى أحب إلى من أن أحدث عن أبي هارون.

٣- وقال أحمد: ليس بشيء.

قلت: وقال الإمام النسائي في «الضعفاء والمتروكين، ترجمة (٤٧٦): «عُمارة بن جوين أبو هارون العبدي، متروك الحديث، بصري».

قلت: وهذا المصطلح عند الإمام النسائي له معناه الذي بينه الصافظ ابن حجر في «شرح النخية، (ص٦٩) حيث قال: مذهب النسائي أن لا بترك حديث الرجل حتى يجتمع الجميع على تركه، اه.

قال الإمام ابن حبان في «المجروحين» (١٧٧/٢): «عمارة بن جوين أبو هارون العبدي كان رافضيًا، يروى عن أبى سعيد ما ليس من حديثه لا يحل كتابة حديثه إلا على جهة التعميه. اهـ.

وقال الذهبي: قال السُّليماني: سمعت أبا بكر بن حامد يقول: سمعت صالح بن محمد أبا على وسئل عن أبي هارون العبدي، فقال: أكذب من فرعون». اهـ.

بهذا التحقيق يتبين أن هذه القصة واهية، وقصة المشاهد باطلة.

#### رابعا: شاهد آخر وادجدا للقصة

رُوي عن راشد بن سعيد المقرائي قال: قال رسول الله 🐸: الما عرج بي مررت برجال تقرض جلودهم بمقاريض من نار، فقلت: من هؤلاء يا حبريل ؟ قال: الذين يتزينون للزينة».

قال: ثم مررت بجب منتن الريح، فسمعت فيه أصواتًا شديدة، فقلت: من هؤلاء يا جبريل ؟ قال: نساء كن يتزين للزينة، ويفعلن ما لا يحل لهن.

ثم مررت على نساء ورجال معلقين بشديهن فقلت: مَن هؤلاء ما جمريل ؟ فقال: هؤلاء اللمازون والهمازون وذلك قوله عز وجل: ﴿ وَيُلُّ لِكُلُّ هُمَزَةً

#### خامسا: التخريج

أخرج هذه القصة البيهقي في اشعب الإيمان، (٥/٩/٥) (ح٠٩/٥) قال: أخبرنا أبو عبد اللَّه الحافظ وأحمد بن الحسن قالا: حدثنا أبو العباس محمد بن يعقوب حدثنا أبو عتبة حدثنا بقية حدثنا سعيد بن سنان عن سعد بن خالد عن عمه راشد بن سعد المقرائي قال: قال رسول الله 🎫... فذكر قصة المعراج والمشاهد.

قصة هذه المشاهد في حديث راشد بن سعد المقرائي الحمصي قصة واهية، وعلتها سعيد بن سنان أبو مهدى الحمصى.

١- قال الإمام النسائي في «الضعفاء والمتروكين، ترجمة (٢٦٨): «سعيد بن سنان أبو المهدي الحمصى، متروك الحديث. اهـ.

 ٢- وقال الإمام البخاري في كتابه «الضعفاء الصغير» ترجمة (١٣٥): «سعيد بن سنان أبو

مهدي الكندي الحنفي الحمصي: منكر الحديث».

قلت: وهذا المصطلح عند الإمام البخاري له معناه حيث قال السيوطي في «تدريب الراوي» (٣٤٩/١): «البخاري يطلق فيه نظر وسكتوا عنه فيمن تركوا حديثه، ويطلق منكر الحديث على من لا تحل الرواية عنه». اهـ.

٣- وأورده الإمام الذهبي في الميزان، (٣٢٠٨/١٤٣/٢) وقال: ضعفه أحمد، وقال يحيى: ليس بشقة، وقال مرة: ليس بشيء، وقال الجوزجاني: أخاف أن تكون أحاديثه موضوعة».

قلت: بهذا يتبين أن قصة المشاهد التي جاءت من حديث على بن أبي طالب وأبي سعيد الخدري رضى الله عنهما ومن حديث راشد بن سعد المقرائي التابعي قصة واهية لما فيها من كذابين ومتروكان.

١- هناك قصة المعراج الصحيحة كما في حديث مالك بن صعصعة رضى الله عنه وهو حديث متفق عليه؛ أخرجه الإمام البخاري في كتاب بدء الخلق (٥٩) باب (٦) ذكر الملائكة، والإمام مسلم في كتاب الإيمان - باب الإسراء برسول الله 😇 إلى السماوات وفرض الصلوات.

٢- وكذلك حديث أبى ذر وهو حديث متفق عليه أخرجه البخاري في كتاب الصلاة - باب كيف فرضت الصلاة في الإسراء، وأخرجه مسلم أبضًا في كتاب الإيمان.

٣- وكذلك حديث ابن عباس رضى الله عنهما المتفق عليه، أخرجه البخاري في كتاب بدء الخلق - باب إذا قال أحدكم آمين والملائكة في السماء، وأخرجه مسلم في كتاب الإيمان.

٤- وكذلك حديث أبي هريرة رضي الله عنه المتفق عليه أخرجه البخاري في كتاب الأنبياء -باب قول الله تعالى: ﴿ وَهَلْ أَتَاكَ حَدِيثُ مُوسَى ﴾، وأخرجه مسلم أيضًا في كتاب الإيمان.

٥- إلى غيرها مما انفرد به البخاري وانفرد به مسلم وصبح عند غيرهما.

هذا ما وفقني الله إليه، وهو وحده من وراء القصد.

#### ١. تبادل الذهب بالذهب مع أخذ أو دفع الفرق:

فإن هذا لا يجوز؛ لقوله تن «لا تبيعوا الذهب بالذهب، ولا الورق بالورق، إلا وزنًا بوزن، مثلاً بمثل، سواءً بسواء».

[صحیح رواه مسلم ۲۲۱۳]

وقال ت: «مَنْ كان يؤمن بالله واليوم الآخر فلا يأخذن إلا مشلاً بمثل - يعني الذهب بالذهب». [صحيح - رواه مسلم].

وقال : «الذهب بالذهب، والفضة بالفضة، والبر بالبر، والشعير بالشعير بالشعير بالشعير بالشعير بالشعير بالملح، مثلاً بمثل، يدًا بيد، فمن زاد أو استزاد فقد أربى، الأخذ والمعطى فنه سواء».

[صحیح - رواه مسلم ۳۶۶۳]

وثبت في «الصحيحين»
وغيرهما في قصة بلال رضي
الله عنه، أنه جاء إلى النبي تتمر جيد فقال له: «أكلُّ تمر خيبر هكذا ؟» قال: لا، ولكننا نبتاع الصاع من هذا بالصاعين، والصاعين بالثلاثة. فقال رسول الله عن الربا عين الربا عين الربا

ثم اشتر بالدراهم جنيبًا». أي تمرًا جيدًا.

العمل في تفصيل ملابس النساء الخارجية الضيقة والقصيرة والشفافة والفتوحة من الخلف أو الأمام؛

كل هذا لا يجوز؛ لأن هذا يعمل على إظهار المفاتن ويشجع على الإثارة والفاحشة، قال تعالى: ﴿إِنَّ الَّذِينَ يُحِبُّونَ أَنْ

تَشْبِيعَ الْفَاحِشَةُ فِي الَّذِينَ آمَنُوا لَهُمْ عَذَابٌ أَلِيمٌ فِي الدُّنْيَا وَالآَخْرَةِ ﴾ [النور: ١٩].

٣- بيع ما لا تملكه،

فلا يجوز للإنسان أن يبيع شيئًا لا يملكه؛ لقوله 👟: «لا تبعْ ما ليس عندك».

[صحيح]

فمثلاً: رجلٌ يريد شراء سلعة وليس عنده ثمنها، فيذهب إلى من عنده المال فيشتريها له، ثم يأخذ منه الثمن مؤجلاً أكثر من

ثمنها، حيلةً على الربا واضحة جدًا، وهي صورة من بيع العينة، قال تعالى: ﴿يَمْ حَقُ اللهُ الرَّبَا وَيُرْبِي الصُّدُقَاتِ ﴾[البقرة: ٢٧٦]

أما إذا اشتراها وتسلمها ودخلت في ملكه وضمانه ثم باعها نسيئة فلا حرج.

أكل أموال الناس بالباطل من أخذ رشوة أو خلو الرجل - أو الهدايا لإنهاء مصلحة - أو أخذ مسلخ من المال نظير رختم الاستمارات بالختم الرسمي، أو استخدام السيارات الحكومية

قال ﷺ: «كل جسد نبت من سحت فالنار أولى به».

التكسي منعاء

قال : «يأتي على الناس زمان ما يبالي الرجل من أين أصاب المال؟ من حالال أو حرام». [صحيح رواه النسائي ٢٠٠٣]

وقال تعالى: ﴿ وَلْيَخْشَ النَّذِينَ لَوْ تَرَكُوا مِنْ خَلْفُهِمْ ذُرِّيَّةً ضِعَافًا خَافُوا عَلَيْهِمْ فَلْيَتَّقُوا اللهَ وَلْيُقُولُوا قَوْلاً سَدِيدًا ﴾ [النساء: ٩].

#### ٥. الاقراض أو الاقتراض بفائدة،

قال الله تعالى: ﴿ الَّذِينَ يَأْكُلُونَ الرِّبَا لاَ يَقُومُونَ إِلاَّ كَمَا يَقُومُ الَّذِي يَتَخَبِّطُهُ الشَّيْطَانُ مِنَ الْمُسِّ ذَلِكَ بِأَنْهُمْ قَالُوا إِنَّمَا الْبَيْعُ مِثْلُ الرِّبَا وَأَحَلُّ اللَّهُ الْبَيْعَ وَحَرُّمَ الرِّبَا فَمَنْ جَاءَهُ

> مَوْعِظَةُ مِنْ رَبِّهِ فَانْتَهِى فَلَهُ مَا سَلُفَ وَأَمْرُهُ إِلَى اللهِ وَمَنْ عَادَ فَأُولَئِكَ أَصْحَابُ النَّارِ هُمْ فيها خَالِدُونَ ﴾ [البقرة: ٢٧٥].

وعن جابر رضى الله عنه قــال: «لعن رســول الله 😅: أكل الربا، وموكله، وكاتبه، وشاهديه». وقال: «هم سواء». [مسلم برقم ١٥٩٧]

وعن سمرة بن جندب رضي الله عنه قال: قال النبى 🎏: «رأيت الليلة رجلين أتيانى فأخرجاني إلى أرض مقدسة، فانطلقنا حتى

أتينا على نهر من دم فيه رجل قائم، وعلى وسط النهر رجل بين يديه حجارة، فأقبل الرجل الذي في النهر، فإذا أراد أن يضرج يعلم، أشدُّ من ستَّ وثلاثين زنية». رمى الرجل بحجر في فيه فَرُدُّ حيث كان، فجعل كلما جاء ليخرج رمى في فيه بحجر فيرجع كما كان، فقلت: ما هذا ؟ فقال: الذي رأيته في النهر أكل الربا». [البخاري برقم ٢٠٨٥]، وعن ابن مسعود رضى الله عنه عن النبي انه قال: «ما أحد أكثر من الربا إلا كان عاقبة أمره إلى قلة». [سنن ابن ماجه ٧٦٥/٢ برقم ٢٢٧٩، وقال الشيخ الألباني في صحيح الجامع الصغير

٥/١٢٠ حديث صحيح]

#### إعداد/ طلعت زهران

وعن أبي هريرة رضى الله عنه، عن النبي 🚁 قال: «ليأتين على الناس زمان لا يبالى المرء بما أخدذ المال أمن

الحلال أم مِنَ الحرام». [البخاري مع الفتح ٢٠٨٣ برقم ٢٠٨٣ و١٩٦/٤، برقم ٢٠٥٩ باب من لم يبال من حيث كسب ١٨١١]

أخبر النبي 🍜 بهذا تحذيرًا من فتنة المال، فهو من بعض دلائل نبوته 🥶 بإخباره بالأمور التي لم تكن في زمنه، ووجه الذمّ من حهة التسوية بين الأمرين، والا فأخذ المال من الحلال ليس مذمومًا من حيث هو، والله أعلم. [الفتح ٤/٢٩٧]

ورُوى عن عبد الله بن حنظلة غسيل الملائكة، أنه قال: قال رسول الله 👟: «درهم ربا يأكله الرجل وهو

[السلسلة الصحيحة ٢٩/٢ برقم ١٠٣٣]

وعن ابن عباس رضي الله عنهما قال: نهى رسول الله 😅 أن تشترى الثمرة حتى تطعم، وقال: «إذا ظهر الزنا والربا في قرية فقد أحلوا بأنفسهم عذاب الله».

[أخرجه الحاكم وصححه ووافقه الذهبي ٢٧/٢]

إلى اللقاء في الحلقة القادمة

#### اولا: التعريف:

١- العتيرة لغة، أول ما ينتج، كانوا يذبحونها Klaige.

نسحة كانت تذبح في رجب يتقرب بها أهل الجاهلية والمسلمون، فنسخ ذلك.

يقول ابن الأثير: كان الرجل من العرب ينذرُ النُّذْر، بقول: إذا كان كذا وكذا، أو بلغ شاؤه كذا فعليه أن يذبح من كل عشرة منها في رجب كذا، وكانوا يسمونها العتائر، وقد عَثِّر يَعْتر عَترًا إذا ذُبَح العتبرة، وهكذا كان في صدر الإسلام وأوَّله، ثم نسخ. اه (۱۷۸/۳)

قال الخطائي: العتيرة تفسيرها في الحديث أنها شاةٌ تذبحُ في رجب، وهذا هو الذي يشب معنى الحديث ويليقُ بحكم الدين. وأما العتيرة التي كانت تَعْتِرُها الجاهلية فهي الذبيحة التي كانت تذبح للأصنام، فيصب دمها على رأسها. [المرجع السابق]

٢- العتيرة اصطلاحا: لا يذرج المعنى الاصطلاحي عن المعنى اللغوى: فقد جاء في لسان العرب: قال الأزهري: العتيرة في رجب، وذلك أن العرب في الجاهلية كانت إذا طلب أحدهم أمرًا نذر: لئن ظفر به ليذبحن من غنمه في رجب كذا وكذا، فإذا ظفر به، فريما ضاقت نفسه عن ذلك وضن بغنمه، فيأخذ عددها ظباء، فيذبحها في رحب مكان تلك الغنم، فكأن تلك عتائره.

وقد انفرد ابن يونس من المالكية بتفسير خاص. قال: العتيرة: الطعام الذي يبعث لأهل المت. [البدائع ١٩/٥]. فالعتيرة: ذبيحة كانوا بذيحونها في العشر الأول من شهر رجب ويسمونها الرجبية.

#### ٢- حكم العتيرة:

كانت العرب في الجاهلية تفعل بعض أفعال الخير، لكن بعقيدة خاطئة، فكانت مثلاً تذبح ناقة أو يقرة في شهر رجب إذا بلغ ما يملكه أحدهم خمسين تقربًا إلى الأصنام، لتبارك لهم الهتهم في أنعامهم، ويوزعون اللحوم على الفقراء والمساكين، وتسمى هذا بالعتيرة أو الرجبية.

وجاء الإسلام فحارب الشرك وحارب الذبح للأصنام، لكنه لم يحارب توزيع اللحوم على الفقراء والمساكين، ففي الحديث المتفق عليه من حديث أبي هريرة رضى الله عنه قال: قال رسول الله 😅: «لا فُرْعَ ولا عتيرة».

أ- استحياب العتبرة؛

روى الترمذي وأبو داود والنسائي وابن ماجه



في حلقات حديثنا عن أحكام الذبائح

بينا في الحلقة السابقة حكم ذبائح أهل الكتاب، وفي هذه الحلقة نبين أحكام العتبرة، فأقول:

التوجيك العدد ١٥٤ السنة الخامسة والثلاثون



والبيهقي وأحمد من حديث نبيشة رضى الله عنه قال: نادي رجل رسول الله 🍮 فقال: إنا كنا نعتر عتيرة في الجاهلية في رجب فما تأمرنا؟ قال: «اذبحوا لله في أي شيء كان، وبروا الله وأطعموا».

وروى البيهقي بإسناده عن الحارث بن عمرو قال: أتيت النبي 😸 بعرفات، أو قال: بمنى وساله رحل عن العتبرة، فقال: «من شاء عتر ومن لم يشاء لم يعتر، ومن ذلك قالت الشافعية والحنابلة بإباحة

#### -- كراهية العتسرة:

قال الأحناف والمالكية بكراهة العتيرة، ففي الحديث المتفق عليه من حديث أبي هريرة رضى الله عنه قال: قال رسول الله 😅 «لا فرع ولا عتيرة».

وهو نفى في معنى النهي، يدل عليه ما في رواية النسائي عن أبي هريرة رضي الله عنه قال: نهى رسول الله عن الفرع والعتيرة.

قال النووي: الصحيح عند أصحابنا استحباب الفرع والعتيرة، وأجابوا عن حديث: «لا فرع ولا عتبرة، بثلاثة أوجه:

أحدها: أن المراد نفى الوجوب.

الثاني أن المراد نفى ما كانوا يذبحونه لأصنامهم.

الثالث: أن المراد أنهما ليستا كالأضحية في الاستحباب أو ثواب إراقة الدم. فأما تفريق اللحم على المساكين فبر وصدقة. وقد نص الشافعي أنها إن تيسرت كل شهر كان حسنًا. [شرح مسلم ١٣٧/١٣]

وادعى القاضى عياض أن الأمر بالفرع والعتيرة منسوخ عند جماهير العلماء. وقالوا: حديث أبي هريرة متاخر، فإنه أسلم في السنة السابعة من

وردُ بما تقدم عن الحارث بن عمرو، فحديثه كان في حجة الوداع، وقد كانت بعد إسلام أبي هريرة، وهو صريح في الإباحة.

وخلاصة القول: أن النهي ليس لأصل العتيرة، وإنما لصفة العتيرة، فكان النهي لخصوص الذبح في شهر رجب قال الحافظ ابن حجر: وأما الحديث الذي أخرجه أصحاب السنن من طريق أبي رملة عن مخنف بن محمد بن سليم قال: كنا وقوفًا مع النبي 😅 بعرفة، فسمعته يقول: «يا أيها الناس، على كل أهل بيت في كل عام أضحية وعتيرة، هل تدرون ما العتيرة ؟ هي التي يسمونها الرجبية». فقد ضعفه الخطابي، لكن حسنه الترمذي ويمكن رده إلى ما حمل عليه حديث نبيشة: «اذبحوا لله في أي شهر كان». [راجع الفتح (١٢/٩)]

وكذلك كان النهي لأن الذبح كان لأصنامهم، فبين النبي 📨 : لا عتيرة للطواغيت.

فأهل الشيرك كانوا يذبحون عن أهل البيت في رجب ويتقربون بها لأصنامهم، فكان النهى عن ذلك وليس لأصل الذبح الذي لا يتقيد بزمن أو بشهر، ويكون لله رب العالمين، وقد صرح 🥶 بذلك كما في مسلم: «اذبحوا لله في أي شهر كان» أي: اذبحوا إن شئتم، واجعلوا الذبح لله، ولا تجعلوه في رجب خاصة دون غيره من الشهور.

وعلى هذا المعنى يحمل حديث أبي داود: أن النبي 🍲 سُئل عن العتيرة فحسنها. وغير ذلك من الأحاديث التي دلت على الإباحة.

وتحمل أحاديث النهي: «لا فرع ولا عتيرة» على تخصيصها بشهر رجب، أو للطواغيت، قال تعالى: ﴿ قُلْ إِنَّ صَلَاتِي وَنُسْكِي وَمَحْسَايَ وَمَمَاتِي لِلَّهِ رَبِّ الْعَالَمَينَ (١٦٢) لاَ شَـريكَ لَهُ وَبِذَلِكَ أُمِـرْتُ وَأَنَا أُوّلُ المسئلمين ﴾ [الانعام: ١٦٢، ١٦٢].

وعلى ذلك يحمل كلام الشافعي: اذحبوا إن شئتم، واجعلوا الذبح لله في أي شهر كان، لا أنها في رجب دون غيره من الشهور، ولا للطواغيت، ولعموم الأحاديث الدالة على فضل إطعام الطعام، وأن يكون من الطيب.

روى مسلم من حديث أبى هريرة رضى الله عنه قال: قال رسول الله 🐷: «يا أيها الناس، إن الله طيب لا يقبل إلا طيبًا، وإن الله أمر المؤمنين بما أمر بِهُ الْمُرسِلِينِ \*. فَقَالَ: ﴿ يَا أَيُّهُا الرُّسُلُ كُلُوا مِنَ الطُّيِّبَاتِ وَاعْمَلُوا صَالحًا ﴾، وقال: ﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا كُلُوا مِنْ طَئِبَاتِ مَا رَزَقْنَاكُمْ ﴾.

وروى البخاري من حديث ربيعة أنه سمع القاسم بن محمد يقول: كان في بريرة ثلاثُ سُنُن: أرادت عائشة أن تشتريها فتعتقها، فقال أهلها: ولنا الوّلاء. فذكرتْ ذلك لرسول الله 🛫 ، فقال: «لو شئت شُرَطْتِهِ لهم، فإنما الولاء لمن أعتق». قال: وأعتقت فخيرت في أن تقرُّ تحت زوجها أو تفارقه. ودخل رسول الله 🐲 يومًا بيت عائشية وعلى النار بُرمةً تفور فدعا بالغداء، فأتى بخبز وأدَّم من البيت، فقال: «ألم أرَّ لحمًا؟، قالوا: بلي يا رسول الله، ولكنه لحم تَصِدُق بِهِ عَلَى بِرِيرة فَأَهْدِتَهُ لِنَا، فَقَالَ: «هُو صِيدَقَةُ عليها وهدية لناء.

وحديث جابر عند الإمام أحمد لما أضاف النبي وذبح له شاة، فلما قدمها إليه قال 🐷 له: «كأنك قد علمت حينا للحم،

وصلى الله وسلم وبارك على نبينا محمد وأله، وللحديث بقية.



الحمد لله،

إعداد/ صلاح نجيب الدق

والصلاة والسلام على رسول الله، وبعد:

فقد تحدثنا في العدد الماضي عن الحسد في القرآن والرد على من ينكر الحسد وأنواعيه ومراتبه، والبوم نستكمل - بحول الله وقوته - ما بدأناه في العدد الماضي:

ثانيا: الحسد المحمود المقصود بالحسد المحمود هو أن يرى الإنسان نعمة على غيره،

فيتمنى أن يكون له مثلها دون أن يكرهها أو يتمنّى زوالها عن ذلك الغير.

[النهاية لابن الأثير جـ ا ص٣٨٣]

ويُسمى هذا النوع من الحسد المحمود بالغيطة أو المنافسة، ومن المعلوم أن المنافسة في عمل الخيرات وطلب الآخرة أمر حثنا عليه الله في كتابه والنبي 💝 في سنته المطهرة.

قَالَ تَعَالَى: ﴿ سَابِقُوا إِلَى مَغْفِرَةٍ مِّنْ رَّبِّكُمْ وَحَنَّةً عَرْضُهَا كَعَرْضَ السَّمَاءِ وَالأَرْضِ أَعِدُّتُّ لِلَّذِينَ آمَنُوا بِاللَّهِ وَرُسُلُهِ ذَلِكَ فَضْلُ اللَّهَ يُؤْتِيهِ مَن يَشْنَاءُ وَاللَّهُ ذُو الفَضْلُ العَظِيمِ ﴾ [الحديد: ٢١]، وقال سيحانه: ﴿ وَفِي ذَٰلِكُ فَلْيَـتَنَافُس الْمُتَنَّافِسُونَ ﴾ [المطفقين: ٢٦].

روى البخاري عن أبي هريرة أن رسول الله قال: «لا حسد إلا في أثنتين: رجل علمه الله القرآن فهو يتلوه أنّاء الليل وأناء النهار، فسمعه جارٌ له فقال: ليتني أوتيتُ مثلما أوتي فلان، فعملت مثل ما يعمل، ورجل أتاه الله مالا فهو يُهلِكه في الحق، فقال رجل: ليتني أوتيتُ مثل ما أوتى فلان فعملت مثل ما يعمل.

[العذاري حديث ٥٠٢٦]

#### عمر بنافس أبا بكر الصديق رضى الله عنهما

روى أبو داود عن عمر بن الخطاب قال: أمرنا رسول الله 😅 أن نتصدق، فوافق ذلك مالاً عندي، فقلت: اليوم أسبق أبا بكر إن سيقته بومًا. قال: فحئت ينصف مالي، فقال رسول الله 🥌 : «ما أبقيت لأهلك؟» قلت: مثله. وأتى أبو بكر بكل ما عنده. فقال: «يا أبا بكر، ما أبقيت لأهلك؟ قال: أبقيت لهم الله ورسوله. قلتُ: والله لا أسابقك إلى شيء أبدًا.

[صحيح أبي داود للألباني حديث ١٤٧٢]

من صفات عباد الرحمن أنهم لا يحسدون أحدًا على نعمة أنْعُمُ الله بها عليه.

قال تعالى: ﴿ وَالَّذِينَ تَبُوُّءُوا الدَّارَ وَالْإِيمَانَ مِن قَبْلِهِمْ يُحِبُّونَ مَنْ هَاجَرَ إِلَيْهِمْ وَلاَ يَجَدُونَ فِي صُدُورِهِمْ حَاجَةَ مُمَّا أُوتُوا وَيُؤْثِرُونَ عَلَى أنفسهمْ وَلُوْ كَانَ بِهِمْ خَصَاصِيَةً وَمَن يُوقِ شُيحً نَفْسِهِ فَأُولَتِكَ هُمُ الْمُفْلَحُونَ ﴾ [الحشر: ٩].

قال ابن كثير - رحمه الله -: قوله تعالى: ﴿ وَلاَ يَجِدُونَ فِي صَنُدُورِهِمْ حَاجَةً مَّمًّا أُوتُوا ﴾ أي: ولا يجدون في أنفسهم حسدًا للمهاجرين

فيما فَضَّاهِم الله به من المنزلة والشرف والتقدير في الذَّكر والرتبة.

[تفسير ابن كثير جـ١٣ ص٤٨٩]

#### لعان حق

إن الحسد بالعين ثابت بالكتاب والسنة ولا ينكره إلا جاحر

#### معثى العان

نظرُ باستحسان مشوبٌ بحسد من خُبْث الطبع يحصلُ للمنظور إليه ضرر منه.

[فتح الباري لابن حجر جـ١٠ ص٢١٠]

قَــال تعــالى: ﴿ وَإِنْ يَكَادُ الَّذِينَ كَــفَــرُوا لَنُزُلِقُونَكَ بِأَبْصِارِهِمْ لِمَّا سَمِعُوا الذَّكْرُ وَيَقُولُونَ إِنَّهُ لَمَّنُونُ (٥٠) وَمَا هُو إِلاَّ ذِكْرُ لَنْعَالَمِنَ ﴾

[القلم: ٥١، ٥٧].

قال ابن عباس ومجاهد وغيرهما: ﴿ لَيُزْلِقُونَكَ بِأَبْصَارِهِمْ ﴾ بمعنى يحسدونك لبغضهم إياك لولا وقاية الله لك وحمايته إياك منهم. وفي هذه الآية دليل على أن العين إصابتها وتأثيرها حق بأمر الله عز وجل.

[تفسیر ابن کثیر جـ۱۶ ص۱۰]

عن ابن عباس أن النبي قد قال: «العين حق، ولو كان شيء سابق القدر لسبقته العين، وإذا استغسلتم فاغسلوا». [مسلم حديث ٢١٨٨]

عن ابن عباس رضي الله عنهما قال: «كان رسول الله عنهما قال: «كان رسول الله عنهما قال: «كان أعيذكما بكلمات الله التامة من كل شيطان وهامة ومن كل عين لامة، ويقول: كان أبوكم إبراهيم يعود بهما إسماعيل وإسحاق».

[البخاري حديث ٣٣٧١]

عن عائشة قالت: «أَمُر النَّبِي فَ أَنْ نَسْتَرَقَى مِن العَيْنِ».

[البخاري حديث ٥٧٣٨، ومسلم حديث ٢١٩٥]

عن أسماء بنت عُمَيْس قالت: قال رسول الله عن أسماء بنت عُمَيْس قالت: قال رسول الله عن الله عن الله عن الله عن الله عن الله عن أخي (أبناء جعفر بن أبي طالب) ضارعة (نحيفة) تصيبهم الحاجة (الجوع). قالت: لا، ولكن العين تسرع الله عن قال: أرقيهم، [مسلم حديث ٢١٩٨]

#### مقارنة بين الجاسد والعائن:

الحاسد والعائن يشتركان في الأثر، وهو أن كل منهما يقع منه الضرر، ويختلفان في الوسيلة، فالعائن مصدر حسده العين، والحاسد مصدر حسده القلب حيث يتمنى زوال النعمة عن الغير. [بدائع الغوائد لإن القيم جا ص

كيف تؤثر العين في المحسود ؟

قال ابن القيم رحمه الله: قالت طائفة: إن العائن إذا تكيفت نفسه بالكيفية الرديئة، انبعث من عينيه قوة سُمْيَّة تصل المُعِين

(المحسود) فيتضرر. قالوا: ولا يُستنكر هذا، كما لا يُستنكر انبعاث قوة سُميُّة من الأفعى تتصل بالإنسان فيهلك، وهذا أمر قد اشتهر عن نوع من الأفاعي أنها إذا وقع بصرها على الإنسان هلك، فكذلك العائن. وقالت فرقة أخرى: لا يُستبعدُ أن ينبعث من عيون بعض الناس، جواهر لطيفة، غير مرئية فتصل المعين وتتخلل مسام جسمه فيحصل له الضرر.

[زاد المعاد جـ٤ ص١٦٥، ١٦٦]

#### الوقاية من حسد العين:

يجب على المسلم الذي يريد أن يتجنب الحسد عن طريق العين أن يبتعد عن مواجهة الإنسان المعروف بداء حسد العين وسَتُر محاسن الشيء الذي يخاف عليه الحسد.

[زاد المعاد لابن القيم جـ٤ ص١٧٣]

#### علاج حسد العين:

إذا تأكدنا أن أحد الناس حسد آخر بالعين، فإننا نطلب من الحاسد أن يتوضأ في إناء ثم ناخذ هذا الماء ونصبه على رأس وظهر المحسود من خُلُفه، فيبرأ بإذن الله تعالى.

التمهيد لابن عبد البر جـ٩ ص٣٥٧، ومسلم بشرح النووي جـ٧ ص٤٢٧]

عن سهل بن حنيف - وذلك عندما نظر عامر بن ربيعة إلى سهل فحسده - قال: فدعا رسول الله عامرًا فتغيظ عليه، وقال: «عَلاَمَ يقتلُ أَحَدُكُمُ أَخَاهُ! هلا إذا رأيت ما يعجبك بركت (أي قلت: اللهم بارك له). ثم قال له: اغتسل له. فغسل وجهه ويديه ومرفقيه وركبتيه وأطراف رجليه وداخلة إزاره في قدح ثم صب ذلك الماء عليه. يَصُبه رَجُلٌ على رأسه وظهره من خَلْفه، ثم يكفئ القدح وراءه، ففعل ذلك، فراح سهل مع الناس ليس به بأس».

[حديث صحيح: مسند احمد جـ٢ ص٤٨٦]

عن عائشة رضي الله عنها قالت: «كان يُؤمر بالعائن، فيتوضا، ثم يغتسل منه المُعين.. [صحيح ابي داود للآلباني حديث ٢٨٦٦]

#### الوقاية من الحسد

ذكر الإمام ابن القيم عشرة أسباب للوقاية من الحسد، يمكن أن نوجزها فيما يلي:

الأول: التعوذ بالله وحده من شرّ الحسد: فإن الله تعالى سميع لمن استعاذ به وعليم بما يستعيذ العبد منه.

التَّانِي: تقوى الله وحفظه عند أمره ونهيه: فمن اتقى الله، تولى الله حفظه ولم يكله إلى غيره. قال تعالى: ﴿ وَإِن تَصْبُرُوا وَتُتَّقُوا لاَ يَضُوُكُمْ كَنْدُهُمْ شَنْتًا ﴾ [ال عمران: ١٢٠].

الثالث الصبر على عدوه: فلا يقاتله ولا

يشكوه ولا يُحَدِّث نفسه باذاه أصلاً، فما نُصر على حاسده وعدوه بمثل الصبر عليه.

الرابع: التوكل على الله: فإنه من اقوى الأسباب التي يدفع بها العبد عن نفسه ما لا يطيق من أذى الخلق وظلمهم وعداوتهم. قال تعالى: ﴿ وَمَن يَتُوكُلُ عَلَى اللهِ فَهُوَ حَسْبُهُ ﴾ [الطلاق: ٣]، أي: كافيه، ومن كان الله كافيه وواقيه فلا مطمع فيه لعدوه.

الخامس: فراغ القلب من الاستغال بالحسد: يجب على المسلم أن يمحو الحسد من قلبه كلما خطر له، ولا يلتفت إليه ولا بخافه ولا بماذ قلبه بالفكر فيه.

السادس؛ الإقبال على الله وإخلاص العمل له: فالإخلاص هو سبب انتصار العبد على الشيطان الرجيم، قال تعالى حكاية عن الشيطان: ﴿قَالَ فَبِعِرْتِكَ لَأَغُونِتُهُمْ أَجْمَعِينَ ﴿ (٨٢) إِلاَّ عِبَادَكَ مِنْهُمُ المُخْلَصِينَ ﴾ [ص: ٨٠ ، ١٨]، فمن دخل في حصن الإخلاص، لم يخلص إليه أحد من الجن والإنس.

ألساب تجريد التوبة إلى الله من الدنوب: وليعلم العبد أن ما يصيبه إنما هو من ذنوبه، قال تعالى: ﴿وَمَا أَصَابَكُم مُن مُنوبه، قال تعالى: ﴿وَمَا أَصَابَكُم مُن مُصِيبَةً فَيمَا كَسَبَتُ أَيْدِيكُمْ ﴾ [الشورى ٣٠]، وقال سبحانه لاصحاب تبيه ﴿: ﴿أَوَ لِمَّا صَابَتُكُمْ مُصَيبَةً قَدْ أَصَابَتُم مُثَلَيْهَا قُلْتُمْ أَنَى هَذَا قُلْ هُوَ مِنْ عِندِ أَنفُسِكُمْ ﴾ [ال عمران ١٥٠]، هذا قُلْ هُوَ مِنْ عِندِ أَنفُسِكُمْ ﴾ [ال عمران ١٥٠]، فكلما تاب العبد من ذنوبه، كلما كان ذلك سببًا لتجنبه الحسد من الناس.

الشامن الصدقة والإحسان إلى الناس: لكي يتجنب المسلم الحسد ينبغي له أن يكثر من الصدقات في السر والعلانية، ويحسن إلى الناس، فإن لذلك تأثيرًا عجيبًا في دفع الدلاء عن المؤمن ودفع الحسد كذلك.

وهذا واقع ملموس فمن النادر أن يتسلط الأذى والحسد على صاحب صدقة خالصة لله تعالى وإن أصابه شيء من الحاسد فإن الله ينطف به جزاء ما قدَّم لله وحده.

الله يتعقى بدرسان إلى الحاسد: إن من اعظم الاسباب لدفع الحسد، والتي لا يوفق إلى الحاسد، والتي لا يوفق إلى الحاسد والباغي والمؤذي بالإحسان إليه، قال تعالى: والباغي والمؤذي بالإحسان إليه، قال تعالى: هي أَحْسَنُ فَإِذَا الَّذِي بَيْنَكَ وَبَنْنَهُ عَدَاوَةً كَأَنَّهُ وَلاَ السِّيْقَةُ الْفَعْ بِالتِي وَلِيُّ حَمِيمٌ (٣٤) ومَا يَنْفَكَ وَبَنْنَهُ عَدَاوَةً كَأَنَّهُ وَلاَ اللّهِ الدِّينَ صَبَرُوا وَلَيُ اللّهِ الدِّينَ صَبَرُوا وَمَا يَلْقَاهَا إِلاَّ الدِّينَ صَبَرُوا وَمَا يَلْقَاهَا إِلَّا الدِّينَ صَبَرُوا وَمَا يَلْقَاهَا إِلَّا الدِّينَ صَبَرُوا

العاشرُ: تجريد التودُيد: يجب على العبد أن يشغل فكره دائمًا بالله تعالى فهو

وحده مسبب الأسباب، ولا يحدث شيئ في هذا الكون إلا بإرادته ومشيئته، قال تعالى: ﴿ وَإِنْ يَمْسَسُكُ اللهُ بِضُرُّ فَلاَ كَاشِفَ لَهُ إِلاَّ هُوَ وَإِنْ يَمْسَسُكُ اللهُ بِضُرُّ فَلاَ كَاشِفَ لَهُ إِلاَّ هُوَ وَإِنْ يُرِدُكَ بِخَيْرٍ فَلاَ رَادٌ لِفَضْلِهِ ﴾ [يونس: هُوَ وَإِنْ يُرِدُكَ بِخَيْرٍ فَلاَ رَادٌ لِفَضْلِهِ ﴾ [يونس: العبد التوحيد لله تعالى فقد خرج من قلبه خوف ما سواه، وكان عدوه أهون عليه من أن يخافه مع الله؛ فالتوحيد حصن الله الاعظم من دخله كان من الآمنين.

ويمكن أن توجز علاج الحسد فيما يلي،

ا صَرَاحَ الْعَوْدَاتَ وهما سورة ﴿ قُلْ أَعُوذُ بِرَبُ الْفَلَقَ ﴾ وسورة ﴿قُلْ أَعُوذُ بِرَبُ النَّاسِ ﴾، هذا ثابت عن النبي ﴿ ...

[صحیح ابن ماچه حدیث ۲۸۳۰]

بقول العالج للمحسود، وباسم الله ارقيك من كل شيء يؤذيك، ومن شركل نفس أو عين حاسد، الله يشفيك، باسم الله أرقيك».

[مسلم ۲۱۸۹]

 الإكتار من الدعاء: وخاصة عند السجود وفي ثلث الليل الآخر، وبين الأذان والإقامة ويوم الجمعة ويوم عرفة وعند إفطار الصائم وغير ذلك من الأوقات الفاضلة.

وعلى المسلم أن يوقن بأن الله سيجيب دعاءه، قال تعالى: ﴿ وَقَالَ رَبُكُمُ الْغُونِي رَعَاءه، قال تعالى: ﴿ وَقَالَ رَبُكُمُ الْغُونِي أَسْتَ جَبُّ لَكُمْ ﴾ [غافر: ١٠]، قال تعالى: ﴿ وَإِذَا سَأَلُكُ عَبَادِي عَنِي فَإِنِّي قَرِيبُ أُجِيبُ لُحُمْ وَإِذَا لِلِدًا عِ إِذَا دَعَانَ فَلْيَسْتَجَيبُوا لِي وَلْيُؤْمِنُوا بِي لَعَلَّهُمْ يَرُسُدُونَ ﴾ [البقرة: ١٨٦]، وقال سيحانه: ﴿ أَمُّن يُحِيبُ لُكُمْ خُلُفاءَ الأَرْضِ أَإِلَهُ مُعَ اللهِ السَوْءَ وَيَكُشُوفُ اللهِ وَيَكُمْ خُلُفاءَ الأَرْضِ أَإِلَهُ مُعَ اللهِ قَلِيلًا مُا تَذَكُرُونَ ﴾ [النما: ١٦].

أ الحافظة على الصلوات الصروضة: جماعة في المساجد والإكثار من الاستغفار وتلاوة القرآن ونوافل الصلوات والصيام والصدقات والأنكار الثابتة عن النبي ك، وهذا كله من الادوية النافعة بإذن الله تعالى لعلاج الحسد. عن سمرة بن جندب رضي الله عنه قال: كان رسول الله عنه مما يكثر أن يقول الأصحابه: هل رأى أحد منكم من رؤيا فيقص عليه من شاء الله أن يقص وإنه قال لنا ذات غداة: إنه أتاني الليلة أتيان وإنهما قالا لي: انطلق وإني انطلق معهما فأتينا على رجل مستلق لقفاه وإذا آخر قائم عليه بكلوب من حديد وإذا هو يأتي أحد شقي وجهه فيشرشر شدقه إلى قفاه. وفي رواية: فيدخله في شدقه حتى يبلغ قفاه ومنخره إلى قفاه وعينه إلى قفاه ثم يتحول إلى الجانب الآخر في في في على المجانب الأخر حتى يصح ذلك الجانب كما كان ثم يعود عليه فيفعل مثل ما فعل في المرة الأولى: قال قلت: سبحان الله، من هذا ؟ فقالا:... والذي رأيته يشق شدقه فكذاب يحدث بالكذبة فتحمل عنه حتى تبلغ الآفاق فيُصنع به ما رأيت إلى يوم القيامة. [اخرجه البخاري]

#### وه معنى الحديث وو

يشرشر: يقطع. كلوب: حديدة عقفاء تكون في طرف رحل الرجل يعلق فيها الزاد. [المعجم الوسيط ص٢٦٨]

قال ابن حجر: استحق الكذاب هذا التعذيب لما ينشأ عن تلك الكذبة من المفاسد وهو فيها مختار غير مُكره ولا ملجأ، قال ابن هبيرة: لما كان الكاذب يساعده أنفه وعينه ولسانه على الكذب بترويج باطله وقعت

المشاركة بينهم في العقوبة. [فتح الباري ١٤٦٥/١٢]

من فوائد هذا الحديث: أن بعض العصاة يعذبون في

البرزخ من تعمد الكذب.

تحذير: تحذير إلى مروجي الإشاعات الذين ينقلون الأخبار الكاذبة فإنهم سيعذبون في قبورهم إلى يوم القيامة كل بحسب مفاسد الكذب الذي نشره.

#### عمن عقوبات الكذاب في الأخرة

١- يعقد بين شعرتين:

عن ابن عباس رضي الله عنهما أن النبي قال:

«من تحلم بحلم لم يره، كُلف أن يعقد بين شعيرتين
ولن يفعل، ومن استمع إلى حديث قوم وهم له
كارهون صبّ في أذنيه الآنك يوم القيامة،
ومن صور صورة عُـذب وكلف أن
ينفخ فيها الروح، وليس بنافخ».

[البخاري ٧٠٢] قال العلامة ابن عثيمين رحمه الله: قوله تعلي من كذب في الرؤيا قلال رأيت في المنام كذا وكذا وهو كاذب فإنه يوم القيامة مُكلف أن يعقد بين إعداد

صالح عبد الخالق

الحمد لله، والصلاة والسلام على رسول الله، وعلى أله وصحبه ومن والاه، وبعد:

فقد تكلمنا في العدد الماضي عن آفة الكذب وأوردنا عقوبات الكذاب في الدنيا، وفي هذا العدد نبين عقوبات الكذاب في القبر.

التوحيك رجب ١٤٢٧هـ ٣

شعيرتين، والمعلوم أن الإنسان لو حاول مهما حاول أن يعقد بين شعيرتين فإنه لا يستطيع ولكنه لا يزال يُعذب ويُقال لا بد أن تعقد بينهما وهذا وعيد يدل على أن التحلم بحلم لم يره الإنسان من كبائر النوب وهذا يقع من بعض السفهاء يتحدث ويقول: رأيتُ البارحة كذا وكذا لأجل أن يضحك الناس، وهذا حرام عليه. [شرح رياض الصالحين ١٩٧٤]

#### ٢- عداب آليم:

عن أبي هريرة رضي الله عنه أن النبي قال:

«ثلاثة لا يكلمهم الله يوم القيامة ولا ينظر إليهم
ولهم عذاب أليم». قال: فقرأها رسول الله شائلات
مرات، قال أبو ذر رضي الله عنه: خابوا وخسروا من
هم يا رسول الله ؟ قال: «المسبل والمنان والمنفق
سلعته بالحلف الكاذب». [مسلم ١٠٦]

وفي رواية لمسلم: وملك كذاب.

معنى لا يكلمهم الله: أي لا يكلمهم تكليم أهل الخيرات بإظهار الرضى بل بكلام أهل السخط والغضب ولهم عذاب أليم أي عذاب مؤلم.

#### ٢- الكذب يؤدي الى الثار:

في الصحيحين عن ابن مسعود رضي الله عنه قال: قال رسول الله في: «إن الكذب يهدي إلى الفجور، وإن الفجور يهدي إلى النار، وهذا مصداق لقوله تعالى: ﴿ وَإِنَّ الْفُجُ الرَّافِي جَحِيم (١٤) يَصَلَوْنَهَا يَوْمَ الدَّينِ (١٥) وَمَا هُمْ عَنْهَا بِغَائِدِينَ ﴾ الانقطان ١٤٠ - ١١.

يقول العلامة السعدي رحمه الله: الفجار: هم الذين قصروا في حقوق الله تعالى وحقوق عباده لفي جحيم، أي في عذاب اليم في دار الدنيا ودار البرزخ وفي القرار جهنم. [تفسير السعدي ص ٩١٤]

أين مكان الكذاب في النار؟

عن بهز بن حكيم عن أبيه عن جده قال: سمعت رسول الله عن يقول: «ويل للذي يحدث بالحديث ليضحك به القوم فيكذب، ويل له ويل له».

[محيح الترمذي ٢١٠١، صحيح الجامع ٢٩٢٠]

ذلاحظ في هذا الحديث تحذير شديد
لمن كان هذا خلقه، وهذه عادة سيئة
منتشرة بين الناس، ونقول: إننا نمزح
ولمن يريد أن يمزح كاذبًا يسمع إلى هذا

التهديد والوعيد الشديد وشدة التاكيد بقوله 🍜: «ويل» ثلاث مرات. الحديث.

ماذا نعرف عن ويل: قال عطاء بن يسار: الويل وادر في جهنم، لو سيرت فيه الجبال لماعت، وقيل الوبل: الهلاك.

وعن أبي عياض: ويلٌ: صديد في أصل جهنم. [تفسير ابن كثير ١١٧/١]

#### ووالعلاجوو

الكذب من الأمراض المدمرة، علينا أن نتخلص منه بكل الوسائل المتاحة حتى نعيش في أمن وأمان في الدنيا ويوم لقاء الرحمن.

ومن الوسائل العينة على التخلص من هذه الأفة،

#### ١- الاستعانة بالله تعالى

قَالَ تَعَالَى ﴿ وَمَنْ يَتَوَكُّلُّ عَلَى اللَّهِ فَهُوَ حَسُبُهُ ﴾ [الطلاق].

وفي صحيح مسلم عن أبي هريرة رضي الله عنه قال: قال رسول الله عنه (احرص على ما ينفعك، واستعن بالله ولا تعجز، فاستعن بالله وتوكل عليه وجاهد نفسك في التخلص من أفة الكذب.

#### ٢- مصاحبة الصادقين:

قال تعالى: ﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا اتَّقُوا اللهَ وَكُونُوا مَعَ الصَّادِقِينَ ﴾ [التوبة: ١٠٩].

يقول العلامة السعدي رحمه الله: كونوا مع الصادقين في أقوالهم وأفعالهم وأحوالهم الذين أقوالهم صدق وأعمالهم وأحوالهم لا تكون إلا صدقا خلية من الكسل والفتور سالمة من المقاصد السيئة مشتملة على الإخلاص والنية الصالحة.

[تفسير السعدي ص٥٥٥]

وفي الصحيحين – واللفظ لمسلم (٢٦٠٧) – عن ابن مسعود رضي الله عنه قال: قال رسول الله عنه الله عنه عليكم بالصدق، فإن الصدق يهدي إلى البر، وإن البريه يهدي إلى الجنة، وما يزال الرجل يصدق ويتحرى الصدق حتى يكتب عند الله صديقًا».

البر: اسم جامع للخيرات كلها ويطلق على العمل الخالص الدائم.

[فتح البارى ١٠/١٣٥]

معنى ذلك أن الصدق يفتح لك كل أبواب الخير الموصلة إلى الإخلاص الدائم في الأعمال الصالحة والإكثار منها.



يقول الشباعر:

اختر قرينك واصطفيه تفاخرا

إن القدرين إلى المقيارن ينسب

ودع الكتوب فيلا يكن لك صناحيًا

إن الكذوب بشين من بصحب

#### ٢- الصدق في المراح،

ومعنى زعيم: أي: كفيل وضامن.

في مجتمعنا نسمع كثيرًا من الناس يتكلم بكلمات شبه مضحكة وهي في حقيقتها كانبة بدعوى أننا نمزح ونفرح أنفسنا، وهم بذلك يقعون في شيء خطير، وذلك بحصد كثير من السيئات والافتراء على الأبرياء، لماذا نذهب بعيدًا عن قدوتنا أجمعين إلى يوم الدين كما حكم رب العالمين في قوله: ﴿ لَقَدْ كَانَ لَكُمْ فِي رَسُولِ اللهِ أُسْوَةٌ حَسَنَةً لَمُن مَرْجُو اللهَ وَالْيَوْمَ الآخِرَ وَنَكَرَ اللهَ تُشِيرًا ﴾.

لقد كان النبي 😸 يمزح: فعن أبي هريرة رضي الله عنه قال: قالوا يا رسول الله إنك تداعبنا ؟ قال: «إنى لا أقول إلا حقًا». [صحيح الترمدي ١٩٩٠]

ومعنى تداعينا: أي تمازحنا.

أخي المسلم: يا من تريد أن تمزح وتضحك؛ عليك بالصدق وأبشر ببيت في وسط الجنة إذا تركت الكذب في المزاح.

#### ٤- هجر الكاذب والكذاين،

عن عائشة رضي الله عنها قالت: كان رسول الله الله إذا اطلع على أحد من أهل بيته كذب كذبة لم يزل معرضًا عنه حتى يُحدث توبة. [صحيح الجامع ٤٤٦]

وهذا نوع من الهجر التربوي حتى لا يوافق المربى على الكذب ويصبح هذا الطفل والابن كذائاً

وحتى لا يظن أن الأب موافق على الكذب، وخير دليل على ذلك هجر الثلاثة الذين تخلفوا عن

غزوة تبوك [صحيح]

#### ٥- القدوة العملية:

عن عبد الله بن عامر رضي الله عنه قال: دعتني أمي يومًا ورسول الله

قاعد في بيتنا، فقالت: ها تعال أعطيك، فقال لها رسول الله عنه: ما أردت أن تعطيه ؟ قالت: أردت أن أعطيه تمرًا. فقال لها رسول الله عنه: أما إنك لو لم تعطيه شيئًا كتبت عليك كذبة.

في هذا الصديث يضع لنا عبدانًا عمليًا للتخلص من أفة الكذب وذلك بالصدق مع الأولاد بالكلام وفي الوعود؛ لأن بعض الأباء - إلا من رحم الله - ينهي ابنه عن الكذب ويكذب أمام ابنه ويأمر بالكذب، وهنا الطامة الكبرى وانعدام الثقة في الأب واتخاذه قدوة غير صالحة.

فاحذر أخي المسلم من الكذب أمام الأولاد، ولا تظن أن الصغار يمكن أن تخدعهم على الدوام.

#### ماساحس الكذب

قال الإمام النووي رحمه الله: اعلم أن الكذب وإن كان أصله محرمًا فيجوز في بعض الأحوال، إن الكلام وسيلة إلى المقاصد، فكل مقصود محمود يمكن تحصيله بغير الكذب يحرم الكذب فيه وإن لم ىكن تحصيله إلا بالكذب جاز الكذب، ثم إن كان تحصيل الكذب ذلك المقصود مباحًا كان الكذب مباحًا وإن كان واجبًا كان الكذب واجبًا، فإذا اختفى مسلم من ظالم يريد قتله أو أخذ ماله وأخفى ماله وسئل إنسان عنه وجب الكذب بإخفائه وكذا لو كان عنده وديعة وأراد ظالم أخذها وجب الكذب وإخفاؤها، والأحوط في ذلك كله أن يُورِّي، ومعنى التورية أن بقصد بعبارته مقصودًا صحيحًا ليس هو كاذبًا بالنسبة إليه، وإن كان كاذبًا في ظاهر اللفظ وبالنسبة إلى ما يفهمه المخاطب ولو ترك التورية وأطلق عبارة الكذب فليس بحرام في هذا الحال، واستدل العلماء: لجواز الكذب في هذا الحال بحديث أم كلثوم رضى الله عنها أنها سمعت رسول الله 🔤 يقول: «ليس الكذاب الذي يصلح بين الناس فينمي خيرًا أو يقول خيرًا». متفق عليه.

وزاد مسلم في رواية: قالت أم كلثوم ولم أسمعه يرخص في شيء مما يقول الناس إلا في ثلاث: تعني الحرب والإصلاح بين الناس وحديث الرجل امرأته، وحديث المرأة زوجها.

[رياض الصالحين] والحمد لله رب العالمين



مولده ولد في حياة النبي ع.

شيوخه روى عن أبيه وعلي وعمار وأبي ذر وعثمان وعائشة ومعاوية وعمران بن حصين وغيرهم من الصحابة رضى الله عنهم.

تَلامِدْتِهِ حدث عنه الحسن البصري وأخوه يزيد بن عبد الله بن الشخير وثابت البناني وقتادة وحميد بن هلال وسعيد الجريري وخلق كثير.

ثناء العلماء عليه

١- ذكره ابن سعد فقال: روى عن أبي بن كعب وكان ثقة
 له فضل وورع وعقل وأدب.

٢- وقال العجلي: كان ثقة لم ينج بالبصرة من فتنة ابن
 الأشعث إلا هو وابن سيرين ولم ينج منها بالكوفة إلا
 خيثمة بن عبد الرحمن وإبراهيم النخعي.

وقال: بصري ثقة من كبار التابعين رجل صالح.

وقال ابن حجر: ثقة فاضل.

من احواله واقواله:

قال مهدي بن ميمون: حدثنا غيلان بن جرير أنه كان بينه وبين رجل كلام فكذب عليه فقال: اللهم إن كان كاذبًا فأمته، فخر ميتًا مكانه، قال: فرفع ذلك إلى زياد فقال: قتلت الرجل، قال: لا ولكنها دعوة وافقت أجلاً.

وعن غيلان أن مطرفًا كان يلبس المطارف والبرانس ويركب الخيل ويغشى السلطان ولكنه إذا أفضيت إليه أفضيت إلى قرة عين.

قال مسلمة بن إبراهيم: حدثنا أبو طلحة بشر بن كثير قال: حدثتني امرأة مطرف أنه تزوجها على ثلاثين ألفًا وبغلة وقطيفة وماشطة، وروى مهدي بن ميمون أن غيلان قال: تزوج مطرف امرأة على عشرين ألفًا.

قال الذهبي: كان مطرف له مال وثروة وبزة جميلة ووقع في النفوس، وروى أبو خلدة أن مطرفًا كان يخضب بالصفرة.

وقال أبو نعيم: حدثنا سليمان بن أحمد، حدثنا إسحاق، أنبانا عبد الرزاق، حدثنا معمر عن قتادة قال: كان مطرف بن عبد الله وصاحب له سَرَيًا في ليلة مظلمة فإذا طرف سوط أحدهما عنده ضوء فقال: أما إنه لو حدثنا الناس بهذا كذبونا، فقال مطرف المكذب أكذب، يقول: المكذب بنعمة الله أكذب.

عن ابن أبي عروبة عن قتادة عن مطرف قال: لقيت عليًا رضي الله عنه فقال لي: يا أبا عبد الله ما بطأ بك؟ أُحُب عثمان؟ ثم قال: لئن قلت ذاك لقد كان أوصلنا للرحم وأتقانا للد...

وقال أبو نعيم أيضًا: حدثنا عمارة بن زاذان قال: رأيت على مطرف بن الشخير مِطْرَف خز أخذه بأربعة آلاف درهم. وقال حميد بن هلال: أتت الحرورية مطرف بن عبد الله



التوجيك العدد ١٥ السنة الخامسة والثلاثون

يدعون إلى رايهم، فقال: يا هؤلاء لو كان لى نفسان بالعتكم بإحداهما وأمسكت الأخرى فإن كان الذي تقولون هدى أتبعتها الأخرى وإن كان ضلالة هلكت نفسى وبقيت لى نفسى ولكن هي نفس واحدة لا

قال سليمان بن حرب: كان مطرف مجاب الدعوة. قال سليمان بن المغيرة: كان مطرف إذا دخل بيته سبحت معه أنية بيته.

قال مهدي بن ميمون عن غيلان بن حرير قال: حبس السلطان ابن أخى مطرف فلبس مطرف خلقان ثيابه وأخذ عكازًا وقال: استكين لربي لعله أن يشفعني في ابن أخي.

كان يقول: الناس على قدر زمانهم.

وروى قتادة عن مطرف بن عبد الله قال: فضل العلم أحب إلى من فضل العبادة وخير دينكم الورع. وفي الحلية روى أبو الأشهب عن رجل قال مطرف بن عبد الله لأن أبيت نائمًا وأصبح نادمًا أحب إلى من أن أبيت قائمًا وأصبح معجبًا.

وعن ثابت البناني عن مطرف قال: لأن يسالني الله تعالى يوم القيامة فيقول: يا مطرف ألا فعلت. أحب إلى من أن يقول لم فعلت؟

جرير بن حازم حدثنا حميد بن هلال قال: قال مطرف بن عبد الله: إنما وجدت العبد ملقى بين ربه وبين الشيطان فإن استشالاه ربه واستنقذه نجا وإن تركه والشيطان ذهب به.

جعفر بن سليمان حدثنا ثابت قال: قال مطرف: لو أخرج قلبي فجعل في يساري وجيء بالخير فجعل في يميني ما استطعت أن أولج قلبي منه شيئًا حتى يكون الله يضعه.

حماد بن يزيد عن داود بن أبى هند عن مطرف بن عبد الله قال: ليس لأحد أن يصعد فيلقى نفسه من شاهق ويقول: قدر لي ربي ولكن يحذر ويجتهد ويتقي فإن أصابه شيء علم أنه لن يصيبه إلا ما كتب الله له.

وقال أيوب: قال مطرف: لأن أحَذ بالثقة في القعود أحب إلى من أن التمس فضل الجهاد بالتعزيز.

وعن محمد بن واسع قال: كان مطرف يقول: اللهم ارض عنا فإن لم ترض عنا فاعف عنا فإن المولى قد يعفو عن عبده وهو عنه غير راض.

وعن مطرف أنه قال لبعض إخوانه: يا أبا فلان إذا كانت لك حاجة فلا تكلمني واكتبها في رقعة فإني

أكره أن أري في وجهك ذل السؤال.

وقال مهدي بن ميمون: قال مطرف: لقد كاد خوف النار يحول بيني وبين أن أسال اللَّه الجنة.

قال قتادة: قال مطرف: لأن أعافي فأشكر أحب إلى من أن أبتلي فأصبر.

روى ابن عساكر بسنده إليه أنه قال: إنى لاستلقى من الليل على فراشى فأبتدر القرآن كله فأعرض نفسى على أعمال أهل الجنة فأرى أعمالهم شديدة ﴿ كَانُوا قَلِيلاً مِّنَ اللَّيْلِ مَا يَهُ جَعُونَ ﴾، ﴿ بَيِيتُونَ لِرَبِّهِمْ سُجِّدًا وَقَيَامًا ۞، ﴿ أَمُنْ هُوَ قَانِتُ أنَاءَ اللَّيْلِ سَاجِدًا وَقَائِمًا ﴾، فلا أرى صفتى منهم، وأعرض نفسي على أعمال أهل النار قالوا: ﴿ مَا سَلَّكَكُمْ فِي سَقَرَ (٤٢) قَالُوا لَمْ نَكُ مِنَ الْمُصَلِّينَ (٤٣) وَلَمْ نَكُ نُطْعِمُ المِسْكِينَ (٤٤) وَكُنَّا نَخُ وَضُ مَعَ الخَائِضِينَ (٤٥) وَكُنَّا ثُكَذَّبُ بِيَوْمِ الدِّينِ (٤٦) حَتَّى أَتَانًا السَّقِينُ ﴾ فأرى القوم مكذبينَ فلا أراني فيهم فأمر بهذه الآبة ﴿ وَآخَرُونَ اعْتَرَفُوا بِذُنُوبِهِمْ خُلَطُوا عَمَلاً صِالِحِا وَآخَرَ سَيَتًا عَسَى اللَّهُ أَن يَتُوبَ عَلَيْهِمْ ﴾ فأرجو أن أكون أنا وأنتم يا إخوتاه منهم.

وقال: يا إخوتاه؛ اجتهدوا في العمل فإن يكن الأمر كما نرجو من رحمة الله وعفوه كانت لنا درجات في الحنة، وإن يكن الأمر شديدًا كما نخاف ونحاذر لم نقل: ﴿ رَبُّنَا أَخْرِجْنًا نَعْمَلُ صَالِحٍا غَيْرَ الَّذِي كُنَّا نَعْمَلُ ﴾، نقول: قد عملنا فلم ينفعنا ذلك.

وقال: القبر منزل بين الدنيا والآخرة من نزله يزاد ارتحل منه إلى الأخرة إن خيرًا فخير وإن شيرًا

قال: ما مدحني أحد قط إلا تصاغرت إليّ نفسي. قال: لو أتاني أت من ربي فخيرني بين أن يخيرني أفي الجنة أنا أم في النار وبين أن أصير ترابًا لاخترت أن أصير ترابًا.

وكان يقول: لو أن رجلاً رأى صيدًا والصيد لا يراه يختله آليس يوشك أن يأخذه ؟ قالوا: بلى قال: فإن الشيطان هو يرانا ونحن لا نراه وهو يصيب

وقال: من صفا عمله صفا لسانه، ومن خَلط خُلط

وقال لابنه: يا بني إن العلم خير من العمل، وإن الحسنة بين السيئتين، وإن خير العمل أوساطه، قال اللَّه عز وجل: ﴿ وَالَّذِينَ إِذَا أَنفَقُوا لَمْ يُسْرَفُوا وَلَمْ يَقْتُرُوا وَكَانَ مِيْنَ ذَلِكَ قُوامًا ﴾، وقال: ﴿ وَلاَ تَجُعَلُ يَدَكَ مَغْلُولَةً إِلَى عُنُقِكَ وَلاَ تَبْسُطُهَا كُلُّ البِّسْطِ فَتَقْعُدَ

مَلُومًا مُحْسُورًا ﴾ وقال: ﴿ وَلاَ تَجْهَرْ بِصَلاتِكَ وَلاَ تُخَافِتْ بِهَا وَابْتَغ بَيْنَ ذَلِكَ سَبِيلاً ﴾، وقال: خير الأمور أوسطها والحسنة بين السيئتين وشر السير

قال الأصمعي: قوله: «الحسنة بين السيئتين» بعني: أن الغلو في العبادة سيئة، والتقصير سيئة والاقتصاد بينهما حسنة. وقوله: «شير السير الحقحقة، هو أن يلجَ في شدة السير حتى تقوم عليه راحلته وتعطب فيبقى منقطعًا به، وهذا مثل ضربه للمجتهد في العبادة حتى يخسر.

وكان يقول: صلاح قلب بصلاح عمل، وصلاح عمل بصلاح نية.

قال: كأن القلوب ليست منا، وكأن هذا الحديث نعنى به غيرنا.

قال: إنى إنما وجدت ابن أدم كالشبيء الملقى بين الله عز وجل وبين الشيطان فإن أراد الله أن ينعشه اجتره إليه وإن أراد به غير ذلك خلَّى بينه وبن

قال: إن أقوامًا يزعمون أنهم إن شاعوا دخلوا الحنة وإن شاءوا دخلوا النار فابعدهم اللَّه إن دخلوا النار (هؤلاء هم القدرية الذين ينفون عن اللَّه التقدير لكل شيء وأن لهم مشبئة مستقلة لا مشبئة لله علمهم)، ثم قال: والله الذي لا إله إلا هو - ثلاثا محتهدًا - لا يدخل الجنة عيدُ أبدًا حتى يدخله الجنة

قال: إن أقوامًا بزعمون أن الله عز وجل لم يخلق الشر، لشر هو أشر من الشيطان، خلق الله الشيطان وخلق النار وخلق الشير، والشيطان قائد لكل شير حتى بكيه في النار.

قال: نظرت في بُدوِّ هذا الأمر ممن هو ؟ فإذا هو من الله، ونظرت على من تمامه ؟ فإذا تمامه على اللُّه، ونظرت ما ملاكه ؟ فإذا ملاكه الدعاء.

قال: إن الله لم يوكل الناس إلى القدر وإليه ىعودون.

قال: ما أوتى رجل بعد الإيمان بالله خير من

قال قتادة: كان مطرف إذا كانت الفتنة نهى عنها وهرب، وقال مطرف: لبثت في فتنة ابن الزبير تسعًا أو سيعًا ما أخبرت فيها بخبر ولا استخبرت فيها

قال مطرف: إن من أحب عباد الله إلى الله الصبار الشكور الذي إذا ابتلى صبر، وإذا أعطى شكر.

قال ثابت: كان عبد الله بن مطرف بن عبد الله بلغ في الدنيا حتى استعمل فمات فخرج مطرف وعليه ثياب من صالح ما كان يليس، فقالوا له: موت عبد الله وتلبس مثل هذه الثياب قال مطرف: أستبكى وقد وعدنى الله عليها ثلاث خصال أحب إلى من الدنسا كلها ؟ قال الله تعالى: ﴿ الَّذِينَ إِذَا أَصَانَتْهُم مُصِيدَةُ قَالُوا إِنَّا لِلَّهِ وَإِنَّا إِلَيْهِ رَاجِعُونَ ﴾ إلى قوله: ﴿ هُمُ مُّهُتَدُونَ ﴾ فقد استرجعت كما أمرني ربي وكل واحدة من هذه الخصال أحب إليُّ من

ذكر له أهل الدنسا فقال: لا تنظروا إلى خفض عيشبهم ولين رياشهم ولكن انظروا إلى سرعة ظعنهم وسوء منقليهم.

وكان مطرف يقول: اللهم إنى أعوذ بك من شير السلطان، ومن شر ما تجرى به أقلامهم، وأعوذ بك أن أقول بحق أطلب به غير طاعتك، وأعوذ بك أن أتزين للناس بشيء يشينني عندك، وأعوذ بك أن أستعين بشيء من معاصيك على خير نزل بي، وأعوذ بك أن تحطني عبرة لأحد من خلقك، وأعوذ بك أن تجعل أحدًا أسعد يما علمته منى، اللهم لا تخزني فإنك بي عالم، اللهم لا تعذبني فإنك على قادر.

قال مطرف: أفسد الموت على أهل النعيم نعيمهم، فاطلبوا نعيمًا ليس فيه موت.

وفاته: توفى رحمه الله سنة ست وثمانين وقيل غير ذلك في أول ولاية الحجاج.

#### فوائد الترحمة

- ١- الزينة والحمال في الثياب والبدن لا ينافي التقوى والورع.
  - ٢- إحابة الدعاء منوطة بالتقوى والورع.
- ٣- احرص على نفسك فلا تهلكها بالبدع والشبهات.
  - ٤- العلم أفضل من العدادة بجهل.
    - ٥- الإعجاب بالعمل بفسده.
- ٦- ﴿ وَمَا بِكُم مِّن نَعْمَةٍ فَمِنَ اللَّهِ ﴿ فَهُو الذَي يوفقك ويهديك لا بقدرتك.
- ٧- الشكر على النعمة أقرب من الصبر على العلاء وكلاهما من الابتلاء.

تاريخ دمشيق - حلية الأولياء - سير أعلام النبلاء - تهذيب التهذيب - تقريب التهذيب.

الحمد لله الملك القدوس السلام المؤمن المهيمن العزيز الحدار المتكبر سبحان الله عما يشركون، والصلاة والسلام على رسوله الكريم ونبيه الأمين محمد بن عبد الله وعلى آله وصحبه ومن والاه، وبعد:

اخى الكريم: هذا لقاؤنا الثاني مع قصة أصحاب السبت، وقدمنا القصة مجملة في المقال السابق واليوم موعدنا لوقفات تأملية نستوضح ما قد خفى من أمور، ونتامل ما ننتفع به في مسيرتنا إلى الله، وهذا من أَجَلُّ أهداف القصة القرآنية، ونستعين بالله ونبدأ بهذه الأسئلة والإحاية عنها:

أولاً: هذا سؤال طرحه الصحابة على رسول الله على وأجابهم عنه ﷺ، وهذا السؤال قد يخطر ببال أحدنا كما خطر ببالهم - رضوان الله عليهم - في صحيح مسلم من حديث عبد الله بن مسعود رضى الله عنه قال: سالنا رسول الله ﷺ عن القردة والخنازير هي من نسل اليهود؟ فقال: ﴿ لا ، إن الله لم يلعن قومًا قط فيمسخهم فكان لهم نسل، ولكن هذا خلق كان فلما غضب الله على البهود مسخهم وحعلهم مثلهم، وفي الحديث إشارة إلى وجود القردة والخنازير منذ بدء الخلق وقبل وجود اليهود، وجاء المسخ على صورة أشياء موجودة في الواقع من باب التنكيل والتوبيخ

ثانيًا: ماذا حدث للممسوخين ؟ وهل كان لهم نسل

نقل ابن كثير عن مجاهد عن ابن عباس رضى الله عنهما قال: ﴿إِنَّمَا كَانَ الَّذِينَ اعتدوا في السبِّت فَجُعلُوا قردة فُواقًا(١) ثم هلكوا ما كان للمسخ نسل، وفي رواية عن الضحاك عن ابن عباس - أكثر تفصيلاً - قال: «فمسخهم الله قردةُ بمعصيتهم إذ لا يحيون في الأرض إلا ثلاثة أيام، ولم يعش مسنخ قط فوق ثلاثة أيام، ولم يأكل ولم يشرب ولم ينسل، وقد خلق الله القردة والخنازير وسائر الخلق في الستة الأيام التي ذكرها في كتابه، ومسخ هؤلاء القوم على صورة القردة وكذلك يفعل الله يمن شاء ما شاء، اهـ.

ثالثًا؛ ما الذي فعله أصحاب السبت حتى استحقوا هذه العقوبة المخرية ؟ وقد يقول قائل: معلوم أن اليهود أهل معاص وجرائم وفساد، فكم استباحوا من محرمات، وكم فعلوا من منكرات أعظم إثمًا مما فعلوا يوم السبت،

Trefragle Plantie Upload by: altawhedmag.com

التوجيك رجب ١٤٢٧هـ

فلماذا استحقوا هذه العقوية؟

نقول وباسلوب أخر: أي قدر من وقاحة النفس، وقساوة القلب وفظاعة الذنب ذلك الذي أغضب الرب الحليم الصبور ؟

إن المتامل للآيات الست في سورة الأعراف والتي صاغت قصة أصحاب السبت يجدها تسجل وتكرر على البهود أوصاف: (الظلم، والتبديل، والاعتداء، والفسق، والتناسى، والاستهانة بالحق، والاستخفاف بنذر العذاب الشديد).

رابعاً: يجيبنا الإمام ابن القيم رحمه الله فيقول: «ولكن لما استحلوا محارم الله بأدنى الحيل، وتلاعبوا بدينه وخادعوه مخادعة الصبيان ومسخوا دينه بالاحتيال مسخهم الله تعالى قردة».

ويقول رحمه الله في موضع أخر: «وكذلك الحيل نوعان: نوع يتوصل به إلى فعل ما أمر الله تعالى وترك ما نهى عنه، وتخليص المظلوم من يد الظالم فهذا النوع محمود يُثاب فاعله، ونوع بتضمن إسقاط الواجبات، وتحليل المحرمات، وقلب المظلوم ظالمًا، والظالم مظلومًا، والحق باطلاً والباطل حقًا، فهذا الذي اتفق السلف على ذمه وصاحوا بأهله من أقطار الأرض، ثم قال: إن الله تعالى أخير عن أهل السبت من اليهود بمسخهم قردة لما تحايلوا على إباحة ما حرّم الله تعالى عليهم من الصيد في يوم السبت بأن نصبوا الشباك يوم الجمعة فلما وقع فيها الصيد أخذوه يوم الأحد "، ثم يواصل فيقول رحمه الله: «قال بعض الأئمة: ففي هذا زجر عظيم لمن يتعاطى الحيل على المناهي الشرعية ممن يتلبس بالفقه وعلومه وهو غير فقيه، إذ الفقيه من يخشى الله تعالى بحفظ حدوده، وتعظيم حرماته والوقوف

خامساً: يتضح مما تقدم أن أصحاب السبت يما فعلوه من إثم يبدو في ظاهره صبغيرًا وهو عند الله عظيم؛ لأنهم بذلك وقعوا في الظلم فقد ظلموا انفسهم بارتكاب ما حرّم الله والاعتداء على حدوده - سيحانه - والخروج عن شريعته

والتهاون باحكامه وحدوده والجهل الشنيع بأسماء الله وصفاته، والكذب وتغيير الحق أو كتمانه، فكان الحزاء من حنس العمل، ولا يظلم ربك احدًا. وفي ذلك تحذير لمن يسمع ويرى، هذه عقوبتهم في الدنسا، وفي الآخرة بقال لهم والأضر الهم: ﴿ وَنَلَكُمْ ظُنُّكُمُ الَّذِي ظَنَّئُتُمْ بِرَبِّكُمْ أَرْدَاكُمْ فَأَصِيْدَ حُتُمُ مِنَ الخُاسِرِينَ (٢٣) فَإِنْ يَصْبِرُوا فَالنَّارُ مَثُّولِي لَهُمْ وَإِنْ يَسْتَعْتِبُوا فَمَا هُمْ مِنَ المُعْتَدِينَ ﴾ [فصلت: ٢٣، ٢٤].

#### سادساً: فوائد في سطور:

١- الحذر الحذر من الاستخفاف بشيء من شريعة الله فذلك هو الهلاك.

٢- النحاة النحاة في الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر.

٣- من أمرته بالمعروف فلم يأتمر، ونهيته عن المنكر فلم ينته وجب اعتزاله.

٤- الساكتون عن الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر مع قدرتهم على خطر عظيم.

٥- ليحذر أهل الفقه من مداهنة أهل المعصية يأى صورة من الصور.

٦- من استخدم الحيلة في تحليل ما حرُّم الله أو تحريم ما أحل الله فهو جاهل بأسماء الله وصفاته لا يرجو لله وقارًا.

٧- من تعاطى شيئًا من الفقه فليتق الله حين نسال عن احكام الدين.

٨- اصل فساد الدين من طريقين: ١- الابتداع في الدين. ٢- اتباع الهوى.

يقول ابن القيم رحمه الله: «وهذان هما أصل كل شرٌّ وبلاء، وبهما كُذَّبَت الرسلُ وعُصى الربُّ -سيحانه - ودُخلت النار، وحلَّت العقويات، اهـ.

٩- الجزاء من جنس العمل ولا يظلم ربك أحدًا. هذا، واسال الله أن ينفعني وإياكم بما تقدم، وإلى لقاء جديد، أستودعكم الله، والسلام عليكم ورحمة الله ويركاته.

(١) أي قدر الفُوَّاق: وهو ما بين الحليتين.

## with the state of the state of

الحمد لله، والصلاة والسلام على رسول

الله وعلى الله وصحبه ومن والاه، وبعد:

فحديثنا في هذا العدد عن سلامة منهج الاستدلال عند السلف أهل السنة، وفساد مناهج المخالفين في ذلك.

منهج الاستدلال هو: الأصول والقواعد، والطريقة التي يتم بها تلقي الدين وتقرير العقيدة، واستنباط الأحكام من النصوص الشرعية وقواعد الشرع المننة عليها.

ومنهج الاستدلال عند أهل السنة والجماعة يقوم على القواعد التالية؛

١- حصر الاستدلال في الدليل الشرعي (الوحي).
٢- مراعاة قواعد الاستدلال، فلا يضربون الأدلة الشرعية بعضها ببعض، بل يردون المتشابه إلى المحكم، والمجمل إلى المبين، ويجمعون بين نصوص الوعد والوعيد والنفي والإثبات، والعصوم والخصوص، ويقولون بالنسخ في الأحكام ونحو

 ٣- يعملون بكل ما صح من الأدلة الشرعية دون تفريق بن أحاد وغيره.

إ- يعتمدون تفسير القرآن بالقرآن، والقرآن بالسنة والعكس، ويعتمدون معاني لغة العرب ولسانهم؛ لأنها لغة القرآن والسنة، ويردون ما بخالف ذلك.

و- يعتمدون تفسير الصحابة، وفهمهم للنصوص وأقوالهم وأعمالهم وأثارهم؛ لأنهم أصحاب رسول الله ، وهم أفضل الأمة وأزكاها، وعاشوا وقت تنزل الوحي وأعلم باللغة ومقاصد الشرع، ثم آثار السلف الصالح أئمة الهدى الذين هم بهم مقتدون.

- ما بلغهم وعلموه من الدين عملوا به، وما اشتبه عليهم علمه، أو علم كيفيته، (كبعض نصوص الغيبيات والقدر) يسلمون به ويردون علمه إلى الله - سيحانه وتعالى - ولا بخوضون فيه.

بت جنبون الألفاظ البدعية في العقيدة
 (كالجوهر والعرض والجسم) لاحتمالها للخطا
 والصواب ولأن في الفاظ الشرع غني وكمالا.

٨ يتجنبون المراء والخصومات في الدين، ولا

#### إعداد/ناصرعبد الكريم العقل

بجادلون إلا بالتي هي احسن.

- ◄ ينفون التعارض بين العقل السليم والفطرة وبين نصوص الشرع، وبين الحقيقة والشرع، وما يتوهمه أهل الأهواء من التعارض بين العقل والنقل فهو من عجز عقولهم وقصورها.
- ١٠ يتجنبون التاويل في العقيدة والغيبيات-بغير دليل شرعي صريح - لانه قول على الله بغير علم؛ ولان مسائل العقيدة والغيبيات توقيفية لا مجال للرأي ولا للعقل فيها ولا تدرك بالعلوم الحسنة.

المنون بالإسناد وثقة الرواة وعدالتهم لحفظ الدين.

#### أما منهج الاستدلال عند أهل الأهواء والبدع والافتراق إجمالاً فإنه يقوم على الأسس التالية،

- ا عدم حصر الاستدلال على الدليل الشرعي، حتى في العقائد، (وهي توقيفية)، فإنهم يستدلون بالظنيات والأوهام، والفلس فات، ويس م ونها (العقليات)، كما يستدلون بالحكايات والأساطير وما لا أصل له، وبالأحاديث الموضوعة والأثار المكذوبة، وآراء الرجال في الدين، وما يسمونه الكشف والذوق والأحلام، ونحو ذلك.
- ال يراعون قواعد الاستدلال، فيتبعون المتشابه ولا يردونه إلى المحكم: ﴿ فَيَتُبِعُونَ مَا تَشَابَهُ مِنْهُ ﴾ ولا يردونه إلى المحكم: ﴿ فَيَتُبِعُونَ مَا تَشَابَهُ مِنْهُ ﴾ [ال عصران ٧]، ويضربون الأدلة بعضمها ببعض، ويزعمون التعارض بينها، ويستدلون بالمجمل ولا يردونه إلى المبين، ولا يجمعون بين نصوص الوعد والوعيد، ولا النفي والإثبات، ولا العصوم والخصوص.
- ويضعون لانفسهم اصولاً يبتدعونها باهوائهم، وينترعون لها ادلة من القرآن والسنة، على غير المنهج الشرعي في الاستدلال، وما لا يوافق اصولهم وأهواءهم من نصوص الشرع، يردونه، أو يؤولونه.
- القسرون نصوص الشرع باهوائهم، قالا يعتمدون تفسير بعضها بيعض، ولا يعتمدون معاني اللغة، وبعضهم قد يستدل ببعض وجوه اللغة بمعزل عن فهم السلف، وعن الدلالات الأخرى.
- ٥- لا بعتمدون تفسير الصحابة والسلف

الصالح ولا فهمهم للتصوص، ولا أنارها وعطهم

مفوضون فيمانهي الله عنه من نصوص القدر والصفات والسمعيات ونحوها: ﴿ ابْتِغَاءَ الفِتْنَةُ وَانْتِغَاءُ تَأُولِهِ وَمَا يَعْلَمُ تَأُولِلَهُ إِلَّا اللَّهُ ﴾ [ال

٧- يعتمدون الألفاظ البدعية في الصفات وسائر العقيدة (كالجسم والعرض والجوهر).

٨- يقوم منهجهم على المراء والخصوصات والحدال بالناطل.

٩- يتوهمون التعارض بين العقل والشرع، وبين الحقيقة والشريعة، وبين القدر والشرع، وبين أصولهم والشرع، ثم يحكمون أهواءهم وأصولهم وعقلياتهم الفاسدة ويقدمونها على الشرع.

١٠- يعتمدون على التاويل في العقيدة، ويقولون على الله بغير علم: ﴿ ابْتَغَاءَ الفَتُّنَّةِ وَابْتِغَاءَ تُأُوبِلِهِ ﴾

١١- ليس لهم عناية بالإسناد؛ لتعويلهم على الأهواء وآراء الرجال، والوضع وما لا أصل له، ولذلك يعتمدون الأحاديث الموضوعة والضعيفة، وما أصل له، وبالمقابل قد بردون الأحاديث الصحيحة إذا خالفت أهواءهم كما سبق بيانه.

#### عبارة: أهل السنة والجماعة ، وصف شرعى:

زعم بعض أهل الأهواء (قديمًا وحديثًا) أن أهل السنة والحماعة، وصف أطلقه السلف على أنفسهم وأتباعهم، والحق أن: أهل السنة والجماعة وصف شبرعي لأهل الحق الذين يتمسكون بالسنة حين يضرج عنها اصحاب السبل أهل الأهواء والبدع والافتراق، وأهل السنة هم الطائفة التي تبقى على الحق ظاهرة كما صبح عن النبي 🐲 آنه قال: ﴿لا تزال طائفة من أمتى ظاهرين على الحق، لا يضرهم من خذلهم حتى يأتي أمر الله وهم كذلك،. [متفق عليه].

فقد نص حديث رسول الله 🀲 هذا على أن هذا الدين سيبقى ممثلاً بطائفة، وهي الفرقة الناجية، التي استثناها الرسول ته، من الفرق الهالكة عند الافتراق والاختلاف في الدين، فقد صح عن النبي ﷺ أنه قال في الحديث الذي رواه أبو هريرة رضي الله عنه وغيره أنه 🧱 قال: «تفترق الدهود على إحدى وسبعين فرقة، أو اثنتين وسبعين قرقة. والنصاري مثل ذلك، وتقترق أمتى على ثلاث وسبعين فرقة». [صححه الألباني في ظلال الجنة]

وقد احمع أهل العلم واثمة الهدى على أن هذه القرقة الناحية هم أهل السنة والحماعة.

ه مد الصحابة والتابعون وهديهم، بل تحاليونهم، وينبعون عير سجيل إوالسك الصالح وأثمة الهدي، أهل الحديث والعلم والفقه في الدين في القرون الثالثة الماضلة، ومن اقتفى أثرهم واتبع سبيلهم، ولم يحدث ولم يبندع في الدين ما لم يكن من هديهم، لأنهم كانوا على المحمة السضاء، على سنة من ربهم، لم تعصف بهم الأهواء والفتن، ولم تصرفهم البدع عن العروة الوثقى والصراط المستقيم.

وأهل السنة هم كل من اهتدى بما كان عليه الرسول 🐉 ، وأصحابه والتابعون، في الهدي الظاهر والباطن.

وهدي الرسول 🐲 وصحابته والسلف الصالح بين واضح، منقول مسطور محفوظ، هو كتاب الله وسنة رسول الله على، كما فهمها وعمل بها السلف الصالح، وأتباعهم.

ومع وضوح هذا الأمر، فإن الكثير من المسلمين في هذا العصر مع اختلاط الثقافات، وانتشار البدع، واستعلاء الفرق والمذاهب الضالة، وظهور التيارات التي تشكك في المسلمات، جهلوا كثيرًا من أمور دينهم وعقيدتهم.

وكان مما أصبح مجهولاً لدى الكثير من المسلمين: مفهوم أهل السنة والجماعة، وأصولهم؛ وهديهم، مما جعل بعض الجاهلين بدعى: أن أهل السنة تاريخ مضى.

أو أنه ليست هناك طائفة يصدق عليها هذا الوصف

أو أن مناهج السلف إنما هي أصبول نظرية مثالية.

أو أن المسلمين جميعًا على مختلف مشاريهم على السنة.

أو أن مناهج السنة عفا عليها الزمن، ولابد من البدائل بالتحديد

أو أن أئمة السلف الصالح هم الذين اخترعوا لأنفسهم هذا الوصف.

أو أن وصف أهل السنة لم يعد يصدق على أحد؛ لأن الكل يدُّعيه ولا يُسلِّم له ذلك.

كما ظهرت أخيرًا دعاوى، ومزاعم وشعارات من قبل أهل الأهواء وبعض الفرق والجماعات، التي تخالف السنة والجماعة، بأنها هي أهل السنة والجماعة، أو أنها منهم أو تنتمي المهم، وهذه مزاعم عربة من الدليل والبرهان.

وللحديث بقية بعون الله تعالى.

## النشيخ عبد اللجيد مجمد صالح (امِنَ الصوفية إلى السلفية)

(TTP14- F. +T)

فقدت جماعة أنصار السنة المحمدية واحداً من رجالها القدامي الذين أفنوا حياتهم في خدمة العقيدة السلفية التي تقوم على كتاب الله وما صح عن رسول الله ، ألا وهو فضيلة الشيخ/ عبد الجبد محمد صالح.

مولده: ولد في ١٩٢٦/٣/٢٣م بوادي العرب محافظة أسوان.

طلبه للعلم؛ يعد من الرعيل الأول للجماعة، حيث استمع إلى الشيخ محمد حامد الفقي رحمه الله، وتتلمذ على يد علماء الجماعة الأوائل، وقد بدأ الشيخ حياته في التصوف، وقد طوف فيه كثيراً، لكنه عاد إلى طريق التوحيد بعد ذلك وجعل تعليم التوحيد للناس هدفه الأساسي في الدعوة.

وفاته توفي يوم الأربعاء ٢٠٠٦/٧/٥ بمستشفى الهدى الإسلامي بحلوان، وأم الناس في صلاة الجنازة الأستاذ الدكتور/ عبد الله شاكر ذائب رئيس الجماعة.

والله نسأل أن يخلف الجماعة خيراً، وأن يقيض لدعوة التوحيد من يرفع لواءها ويزود عن حياضها ويحمي بيضتها، وأن يجزيه خير الجزاء، وصلى الله وسلم وبارك على عبده ورسوله محمد.

کتبه أخوه / فتحي أمين عثمان مدير مركز التراث

### إعلان وظائف شاغرة

تعلن مجلة التوحيد عن حاجتها إلى خريجين لشغل بعض الوظائف، على أن يتوفر في المتقدم الشروط التالية:

- ١. خريجي كليات الإعلام والتجارة والكليات الأزهرية والمؤهلات العليا الأخرى.
  - ٢.دبلوم متوسط حديث التخرج.
  - ٣. مراجع لغوي خبرة في مراجعة الكتب الدينية.
  - إجادة الكمبيوتر والبرامج الختلفة المستخدمة في الإخراج الصحفي.
    - ٥.أن يكون المتقدم من سكان القاهرة الكبرى.

وعلى الراغبين الاتصال بالجلة على تليفون: ٣٩٣٦٥١٧ لتحديد موعد للمقابلة ومعرفة والأوراق المطلوبة

