



### رئيس مجلس الإدارة

### د. جمال المراكبي



### صّا ال صال صا ملدلف

### صاصت الامتياز

جماعة أنصار السنة المحمدية

### محلة التوجيد

إسلامية - ثقافية - شهرية السنة الثامنة والثلاثون العدد فقة المحرم ١٤٣٠ هـ

### المشرف العام

د. عبدالله شاكر

### اللجنة العلمية

د. عبدالعظیم بدوي زكریا حسیني محمد جمال عبدالرحمن معاویة محمد هیکل

### سكرتير التحرير

مصطفى خليل أبو المعاطي

### التحرير

۸ شارع قولة - عابدين - القاهرة ت: ۲۳۹۳٦۵۱۷ - فاكس: ۲۳۹۳۲۵۱۷

قسم التوزيع والاشتراكات

I: 50301977

المركز العام

هاتف: ۲۷۵۱۲۳۳ - ۲۵30۱۳۳۲

### "السرام عليكم"

### عندما بغتر الطغاة

كان أبو يوسف يعقوب بن يوسف بن عبد المؤمن أحد الملوك الموحدين بمراكش ، وكان بينه وبين الأدفونش النصراني صاحب طليطلة مكاتبات. فكان منها رسالة كتب بها الأدفونش إلى الأمير يعقوب يتوعده ويتهدده ويطلب منه يعض الحصون ؛قال: أما بعد .. فانه لا بخفي على ذي ذهن ثاقب أنك أمير الملة الحنيفة كما أنا أمير الملة النصرانية. وقد علمت ما عليه رؤساء المسلمين في الأندلس من التخاذل والتواكل والتكاسل وإهمالهم أمر الرعبة وإخلادهم إلى الأمنية. وأنا أسومهم يحكم القهر إخلاء الديار وإسباء الذراري (يعني أسر الذرية)، وأمثل بالرجال وأذبقهم عذات الهون وشديد النكال. ولا عذر لك في التخلف عن نصرتهم إذا أمكنتك يد القدرة ، وعساكرك وجنودك رأى وخبرة. وأنتم تزعمون أنَّ الله تعالى قد فرض عليكم قتال عشرة منا بواحد منكم ، ونحن الأن نقاتل عشرة منكم بواحد منا ، إذ لا تستطيعون دفاعًا ولا تملكون امتناعًا. وقد حُكى عنك أنك تماطل نفسك سنة بعد أخرى ، وتقدم رَجُّلاً وتؤخر أخرى. فلا أدرى أكان الحُبن أبطأ بك أم التكذيب بما وعدك به ربك!

الجبى ابطا بك ام التعديب بنا وعدل به ربط. فلما وصل الكتاب إلى أمير المسلمين مزقه وكتب على قطعة منه: "ارجع إليهم فلناتينهم بجنود لا قبل لهم بها ولنخرجنهم منها أذلة وهم صاغرون". الحواب ما ترى لا ما تسمع.

ثم أمر باستنفار الجيوش من الأمصار ،وعبَر من زقاق سبتة ودخل بالاد الإفرنج فكسرهم كسرة شنيعة وعاد يعنائمهم رحمه الله تعالى .

حقاً لقد صار ذلك المغرور- كما يقول المثل العربي-: اذل من الحذاء.

> مضاماة كيري كيري

لأول مرة نقدم للقارئ كرتونة كاملة تحتوي على ٣٧ مجلداً من مجلدات مجلة التوحيد عن ٣٧ سنة كاملة

التدريع الداخل مؤسسة الأهرام وفروع أنصار السنة الحمدية

Upload by: altawhedmag.com

### رئيس التحرير

### حمال سعد حاتم

### مدير التحرير الفني حسين عطا القراط

77

04

11

### ثمن النسخة

مصر ١٥٠ قرشا، السعودية ٦ ريالات، الأمارات : دراهم ، الكويت ٥٠٠ فلس ، المقرب دو لار أمريكي، الأردن ٥٠٠ فلس، قطر ٦ ريالات، عمان نصف ريال عماني . أمريكا ٢ دو لار ، أوروبا ٢ يورو

### الاشتراك السنوي

١. ك الداخل ١٠ جنسا (بحوالة بريدية داخلية باسم مجلة التوحيد على مكتب بريد عابدين).

٢. ١ الخارج ٢٠ دولارا أو ٧٥ ريالا سعوديا أو ما بعادلهما.

ترسل القيمة بسويفت أو بحوالة بنكية أو شيك على بثك فيصل الإسلامي - فرع القاهرة - باسم مجلة التوحيد - أنصار السنة (حساب رقم / ١٩١٥٩٠).

### البريدالإلكتروني

### الحلة:

MGTAWHEED@HOTMAIL.COM رئيس التحرير:

GSHATEM@HOTMAIL.COM GSHATEM@HYAHOO.COM التوزيع والاشتراكات،

SEE2070@HOTMAIL.COM

موقع الجلة على الانترنت؛

WWW.ALTAWHED.COM

موقع المركز العام:

WWW.ELSONNA.COM

### "في هذا العدد

افتتاحية العدد: الرئيس العام كلمة التحرير: يقلم رئيس التحرير ياب التفسير: د. عبد العظيم بدوي باب السنة: زكريا حسيني محمد اليس كمثله شيء .. »: شوقي عبد الصادق درر البحار:على حشيش فقه التغيير: د/عبد الله شاكر القصة في كتاب الله: عبد الرازق السيد عيد وسائل التغريب في بلاد الغرب: أسامة سليمان الطفيل بن عمرو: نايف بن حمد ياب التراحم: فتحى أمين عثمان واحة التوحيد: إعداد: علاء خضر دراسات شرعية: متولى البراجيلي 24 «كذب جمال البنا ... اعداد: محمود المركبي عقيدتنا في الصحابة: صلاح نجيب الدق ياب الأسرة المسلمة: حمال عبد الرحمن تحذير الداعية من القصص الواهية المدخل إلى الفقه الإسلامي: د. حمدي طه

إعلام المصلين والوالاة المستشار: أحمد السيد الإيمان بالكتب: محمد عبد الرحمن

من محبطات الاعمال: عبده احمد الأقرع ٧٠

١٨٠ جنيها ثمن الكرتونة للأفراد والهيئات والمؤسسات داخل مصر ٢٣٠ دولار لن يطلبها خارج مصر شاملة سعر الشحن

Upload by: altawhedmag.com

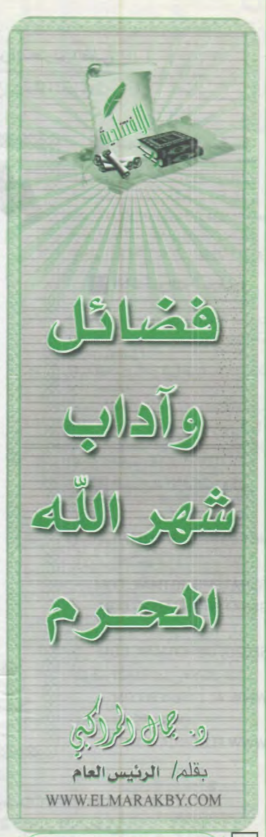
الحمد لله رب العالمين، والصلاة والسلام على الرسول الأمين، نبينا محمد وعلى آله وصحبه اجمعين، وبعد:

فإن الله سبحانه وتعالى فضل بعض الأيام والشبهور على بعض، فخير الأيام عند الله يوم النحر، وهو يومُ الحج الأكبر كما في «السنن» عنه صلَّى الله عَلَيْهِ وَسَلَّمَ أَنَّهُ قَالَ: «أَفْضَلُ الْأَيَّامُ عَنْدُ اللَّهُ يُومُ النَّحْرِ، ثُمُّ بَوْمُ القَرِّ، وقبل: بومُ عرفة أفضلُ منه، وهذا هو المعروف عند أصحاب الشافعي قالوا: لأنه يوم الحج الأكبر، وصيامُه يكفر سنتين، وما منْ يوم يعتقُ اللهُ فيه من الرقاب مثل بوم عرفة. وكذلك فضل عشير ذي الحجة على غيره من الأيام، فإنّ أيامه أفضلُ الأيام عند الله، وقد ثبت في الصحيح عن ابن عباس رضى الله عنهما قال: قال رسول الله صَلِّي اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ: «مَا مَنْ أَيَّام العملُ الصَّالِح فيها أحبُ إلَى الله من هذه الأيام العشر، قَالُوا: وَلاَ الجِهَادُ في سِينِيلِ اللهِ؟ قَالَ: ﴿ وَلاَ الجِهَادُ في سَبِيلِ اللهُ، إِلاُّ رَجُلٌ خَرَجَ بِنَفِّسِهِ وَمَالِهِ، ثُمُّ لَمْ يَرَّجِعْ مَنَّ ذَلِكُ بِشْنَىءٌ». [رواه ابن حبان والبيهقي، وصححه الالباني]. وهي الليالي العشر التي أقسم الله بها في كتابه بقوله: ﴿ وَالْفُجِّرِ وَلَيالَ عَشَّرٍ ﴾ [الفجَّر: ٢٠١] ولهذا يستحب فيها الإكثارُ من التكْبير والتهليل والتحميد، كما قال النبي صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ: ﴿ فَاكْثُرُوا فِيهِنَ مِنَ التَّكْدِيرِ وَالتُّهُلِيلُ وَالتَّحْميد،.

وَمَنْ ذَلِك تَفَضَيلُ شَهِر رَمَضانَ على سائر الشهور، وتَفضيلُ ليلة القدر على سائر الليالي، وتَفضيلُ ليلة القدر على الفدر على القدر على الفدر على الفدر على الفدر على الفدر على الفدر مان نسبه إليه وجعله شهرا حراما وجعل الصيام فيه أفضل من غيره من الشهور بعد الفريضة. قال الله تعالى: ﴿إِنَّ عَدَّ الشَّهُورِ عندَ الله الْثَبَا عَشَرَ شَهْرًا في كتَابِ الله يَوْمَ خَلَقَ السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضَ مَنْهَا أَرْبَعَةُ حُرِّمٌ ذَلِكَ الدّينُ خَلَقَ السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضَ مَنْهَا أَرْبَعَةُ حُرِّمٌ ذَلِكَ الدّينُ كَمْ وقاتلُوا المُشْرِكِينَ كَافَةُ إِنْمَا النَّهُ مَعَ المُتَقِينَ (٣٣) يَحْلُونَهُ عَامًا لِيُواطؤوا عَدَةَ مَا حَرَمَ اللهُ فَيُحلوا مَا حَرَمُ اللهُ فَيَحلوا مَا حَرَمُ اللهُ فَيَحلوا مَا حَرَمُ اللهُ فَيَحلوا مَا حَرَمُ اللهُ فَيَحلوا مَا حَرَمُ اللهُ لَيْ يَهْدِي

وقد أجَمع العلماء على أن الأشهر الأربعة المذكورة هي رجب وذو القعدة وذو الحجة والمحرم وقد اختلف في الابتداء بعددها فذهب أهل المدينة إلى أنه يبتدا بذي القعدة فيقال ذو القعدة وذو الحجة والمحرم ورجب ويحتجون على ذلك بأن النبي عدها في خطبة حجة الوداع كذلك فقال السنة اثنا عشر شهرا منها أربعة حرم ثلاثة متواليات وواحد فرد ذو القعدة وذو الحجة والمحرم ورجب واختاره أبو حعفر النحاس.

وذهب أهل الكوفة إلى أنه يبتدأ بالمحرم فيقال المحرم ورجب وذو القعدة وذو الحجة لياتوا بها من سنة واحدة. وكانت العرب في الجاهلية مع ما هم عليه من الضلال والكفر يعظمون هذه الأشهر ويحرمون القتال فيها حتى لو لقى الرجل فيها قاتل أبيه لم يهجه



إلى أن حدث فيهم النسيء فكانوا بنسئون المحرم فيؤخرونه إلى صفر فيحرمونه مكانه وينسئون رجبًا فيؤخرونه إلى شعبان فيحرمونه مكانه ليستبيحوا القتال في الأشهر الحرم. واعلم أنه يحوز أن يضاف لفظ شهر إلى جميع الأشهر فيقال شهر المحرم وشهر صفر وشهر ربيع الأول وكذا في البواقي على أن منها ثلاثة أشهر لم تكد العرب تنطق بها إلا مضافة إليها وهي شهرا ربيع وشهر رمضان ويؤيد ذلك في رمضان ما ورد به القرآن من إضافته قال تعالى: «شَهْرُ رمضان الَّذِي أُنْزَلَ فيه الْقُرَّانُ» ويقال في المحرم أيضًا شهر الله المحرم ويقال في الربيعين ربيع الأول وربيع الآخر وفي الجمادين جمادي الأولى وجمادي الأخرة. قال النحاس: وإنما قالوا ربيع الآخر وجمادي الأخرة ولم يقولوا ربيع الثاني وجمادي الثانية كما قالوا السنة الأولى والسنة الثانية لانه إنما يقال الثاني والثانية لما له ثالث وثالثة ولما لم يكن لهذين ثالث ولا ثالثة قبل فيهما الآخر والآخرة كما قبل الدنيا والآخرة. ويقال في رجب الفرد لانفراده عن بقية الأشهر الحرم ويقال فيه أيضًا رجب مضر الذي بين جمادى وشعبان، ويقال في شعبان: المكرم لتكرمته وعلو قدره، وفي رمضان: المعظم لعظمته وشرفه، وفي شوال: المبارك للفرق بيئه وبين شعبان خشية الالتباس في الكتابة، ويقال في كل من ذي القعدة وذي الحجة الحرام كما قال النبي في خطبة عرفة: «أي يوم هذا؟ فسكتنا حتى ظننا أنه سيسميه بغير اسمه، قال: أليس يوم الحج الأكبر؟ قلنا: بلى. ثم قال: أي شهر هذا؟ فسكتنا حتى طننا أنه سيسميه بغير اسمه، فقال: أليس شهر الله المحرم؟ قلنا: بلي.. 00 صوم الحرم 10 عن حميد بن عبد الرحمن عن أبي هريرة، عن النبي تلك قال: ﴿ أَفْضَلُ الصِّيامُ بِعد رَمْضَانَ شَهْرُ الله المحرم ا قَالَ الْحَافِظَ أَبُو ِ الْفَصْلُ الْعَرَاقِيَ في شَرْحِ التَّرْمِذِيِّ: الْحَكْمَة في تَسِمْيَةَ الْمُحَرِّم شَهْرِ اللَّه وَالشَّهُورِ كُلَّهَا للَّه، يحتَّمل أنْ يُقَال: إنَّهُ لَمًا كَانَ منْ الأَشْهُرِ الْحَرْمِ الْتَي حَرْمَ اللَّهُ فَيِهَا الْقَتَالِ وَكَانَ أَوْلَ شُهُورِ السَّنَّةَ أَصْيِفَ إِلَيْهُ إضافة تَخْصيص، وَلَمْ يَصِحُ إِضَافَة شَهْر مِنْ الشَّهُورِ إِلَى اللَّه تَعَالَى عَنْ النَّبِيِّ صَلَّى اللّه عَلَيْه وَسَلَّم إِلاَّ شَهْرِ اللّه الْمُحرِّم. وقال البغوي: نسبه إلى نفسه على جهة التعظيم مع أن الشهور كلها لله، كما قال الله سبحانه وتعالى: «نَاقَةَ اللَّهِ وَسُقِّياهَا» [الشمس: ١٣]. وكان سفيان بن عيينة يقول في قوله عز وجل: «وَاعْلَمُوا أنَّمَا غَنمْتُمْ منْ شَيْء فَأَنَّ لَلَّهُ خُمْسِهُ ۚ [الأنفال: ٤١]، تسب المغتم إلى نفسه لأنه أشرف الكسب، ولم يقل ذلك في الصدقة، فقال: ﴿إِنَّمَا الصُّدُقَاتُ للْفُقْرَاءِ ﴿ التَّوْيَةِ: ٦١] ولم يقل: لله، لأنها أوساخ النَّاس، واكتسابها مكروه إلا للمضطر إليها. قال ابنَ رجب: ولما كان هذا الشهر مختصاً بإضافته إلى الله تعالى، وكان الصيام من بين الأعمال مضافاً إلى الله تعالى، ناسب أن يختص هذا الشهر المضاف إلى الله بالعمل المضاف إليه المختص به وهو الصيام. وقال السيوطي: سئلت لم خص المحرم بقولهم: شبهر الله دون سائر الشبهور مع أن فيها ما يساويه في الفضل أو يزيد عليه كرمضان ووجدت ما يجاب به أن هذا الاسم إسلامي دون سائر الشهور قإن أسماءها كلها على ما كانت عليه في الجاهلية وكان اسم المحرم في الجاهلية صفر الأول، والذي بعده صفر الثاني فلما جاء الإسلام سماه الله المحرم فأضيف إلى الله بهذا الاعتبار وهذه الفائدة لطيفة رأيتها في الجمهرة. قال القرطبي: إنما كان صوم المحرم أفضل الصبيام من أجل أنه أول السنة المستانفة فكان استغتاحها بالصوم الذي هو أفضل الأعمال. فإن قلت: قد ثبت إكثار النبي 🝜 من الصوم في شعبان وهذا الحديث يدل على أن أفضل الصيام بعد صيام رمضان صيام المحرم، فكيف أكثر النبي 🐲 منه في شعبان دون المحرم ؟ قلت: لعله لم يعلم فضل المحرم إلا في اخر الحياة قبل التمكن من صومه، أو لعله كان يعرض فيه أعذار تمنع من إكثار الصوم فيه كسفر ومرض وغيرهما كذا نقله النووي رحمه الله في شرح مسلم عن القرطبي. قال ابن رسلان: فإن قبل كيف كان رسول الله 🐉 يخص شُعبان بصيام التطوع فيه مع أنه قال أفضل الصيام بعد رمضان شهر الله المحرم فالجواب أن جماعة أجابوا عن ذلك بأجوبة غير قوية لاعتقادهم أن صيام

قال ابن رسلان: فإن قيل كيف كان رسول الله كي يخص شعبان بصيام التطوع فيه مع أنه قال أفضل الصيام بعد رمضان شهر الله المحرم فالجواب أن جماعة أجابوا عن ذلك بأجوبة غير قوية لاعتقادهم أن صيام المحرم أفضل من شعبان كما صرح به الشافعية وغيرهم، كما قال النووي: أفضل الشهر للصوم بعد رمضان الأشهر الحرم، وأفضلها المحرم، ويلي المحرم في الفضل رجب، والأظهر كما قال بعض الشافعية والحنابلة وغيرهم أن أفضل الصيام بعد شهر رمضان شعبان لمحافظته كلى صومه أو صوم أكثره فيكون قوله أفضل الصيام بعد رمضان المحرم محمولا على التطوع المطلق وكذا أفضل الصلاة بعد المكتوبة قيام الليل إنما أريد به تفضيل قيام الليل على التطوع المطلق دون السنن والرواتب التي قبل الفرض وبعده خلافا لبعض الشافعية، فكذلك ما كان قبل رمضان أو بعده من شوال تشبيها له بالسن والرواتب. اهـ.

فمن أحب أن يصوم أفضل الصيام بعد شهر رمضان، فعليه أن يصوم في شهر الله المحرم، فصوم يوم من هذا الشهر أفضل من صوم أي يوم من آيام العام، ولا يُفهم من هذا القول أنه يُلغي أو يُبطل أفضلية صيام ما ورد الشرع بذكره والتنويه به وبيان فضله، مثل صيام الإيام البِيض، أو صيام يومي الاثنين والخميس، أو

صيام يوم عرفة، فالتنويه بشيء ليس بالضرورة ملغيًا فضيلة غيره. ثم إن قولنا إن الصيام في المحرِّم افضل الصيام، يعني تفضيل شهر المحرم في الصوم على غيره من الأشهر على العموم، ويبقى التنويه بانواع من الصيام، يعني تفضيل شهر المعاشر من هذا الشهر يومُ عاشوراء وصيامُه يكفَّر السنة التي قبله.

عن أبي هريرة رضي الله تعالى عنه قال: قال رسول الله صلى الله عليه وآله وسلم «أفضل الصيام بعد رمضان شهر الله المحرّم». وعنه رضي الله عنه يرفعه «قال: سُئل: أي الصلاة أفضل بعد المكتوبة ؟ وأي الصيام أفضل بعد شهر رمضان؟ فقال: أفضل الصلاة بعد الصلاة المكتوبة الصلاة في جوف الليل، وأفضل الصيام بعد شهر رمضان صيام شهر الله المحرم».

سهر رمصان بن سعد عن علي رضي الله عنه قال «سأله رجل فقال: أي شهر تأمرني أن أصوم بعد شهر من النعمان بن سعد عن علي رضي الله عنه قال «سأله رجل فقال: أي شهر تأمرني أن أصوم بعد فقال: يا رمضان ؟ فقال له: أي شهر تأمرني أن أصوم بعد شهر رمضان ؟ قال: إن كنت صائماً بعد شهر رمضان، فصم المحرم رسول الله: أي شهر تأمرني أن أصوم بعد شهر رمضان ؟ قال: إن كنت صائماً بعد شهر رمضان، فصم المحرم فإنه شهر الله فيه يوم تاب الله فيه على قوم ويتوب فيه على قوم آخرين «. رواه الترمذي. وقال: هذا حديث حسن غريب. وأقر المنذري تحسين الترمذي له. ورواه أحمد بلفظ عن علي قال: «أتى النبي ﷺ رجل فقال: يا رسول الله أخبرني بشهر أصومه بعد رمضان ؟ فقال رسول الله شهراً بعد رمضان فصم المحرم، فإنه شهر الله، وفيه يوم تاب فيه على قوم، ويتاب فيه على آخرين».

وو حدث في شهر الله الحرم ١٠٠

١- نجاة موسى ومن معه من المؤمنين من فرعون:

فإن النبي صلى الله عليه وعلى آله وسلم قدم المدينة، ووجد اليهود يصومون يوم العاشر من المحرم، فسالهم: لماذا تصومون؟ قالوا: إنه يوم نجى الله فيه موسى وقومه وأهلك فرعون وقومه، فنصومه شكراً لله، فقال النبي صلى الله عليه وعلى آله وسلم: «نحن أولى بموسى منكم»، ثم صامه وأمر بصيامه.

٢- سرية أبي سلمة بن عبد الأسد إلى طليحة الأسدي سنة ٤ هـ.

وعاد أبو سلمة وقد نفر عليه جرح كان قد أصابه في أحد، فلم يلبث حتى مات.

٣- سرية محمد بن مسلمة قبل نجد، وهي التي اسر فيها ثمامة بن اثال سنة ٦ هـ.

وكانت أول سرية بعد الفراغ من الأحرّاب وقريظة، وكان عدد قوات هذه السرية ثلاثين راكباً.

٤- خروجه 🛎 إلى خيبر سنة ٧ هـ.

٥- زواجه ﷺ بصفية بنت حيي بن اخطب رضي الله عنها.

٦- وفاة أبي قحافة التيمي والد أبي بكر الصديق رضي الله عنهما سنة ١٤هـ.

٧- وفاة مارية أم إبراهيم بن رسول الله ﷺ سنة ١٦هـ.

٨- قتل الحسين رضي الله عنه يوم الجمعة، العاشر من المحرم، سنة ١٦هـ.
 ◘ بداية التاريخ الهجري ◘

اتفق المسلمون على أن يكون هذا الشبهر هو افتتاح السنة، وذلك أن الناس فيما سبق حتى في أول عهد الإسلام كانوا لا يؤرخون، فامة العرب أمة أمية لا تقرأ ولا تكتب، ربما يؤرخون مثلاً بعام الفيل، فيقولون: هذا حصل عام الفيل، لكن في عهد عمر رضي الله عنه عندما اتسعت رقعة الإسلام شرقاً وغرباً وشمالاً وجنوباً، وصارت الرسائل تأتيه، ويشتبه عليه: هل هذه الرسالة قبل الرسالة الآخرى أو بعدها؟ قال: لا بد من تاريخ، فتشاوروا كعادتهم في النوازل: من أين نبدأ التاريخ ؟ هل من مولد النبي عليه الصلاة والسلام، أو من بعثته، أو من هجرته؛ إن بدأ من مولده صار المسلمون اتباعاً للنصارى؛ لأن النصاري ابتدَّوا التاريخ من مولد عيسي، والمسلمون أمة مستقلة، ذات طابع خاص،وكيان خاص متميزة عن غيرها. قالوا. إذا نبدا من البعثة؛ لأن ببعثته بدا النور ينزل على هذه الأمة: ﴿ وَأَنْزَلْنَا إِلَيْكُمْ نُوراً مُبِيناً ۚ [النساء:١٧٤] فيكون من البعثة، ولكن البعثة لم يظهر فيها للإسلام دولة، ونحن نريد أن نؤرخ تاريخاً خاصاً بدولة الإسلام، والدولة لم تكن إلا بعد الهجرة، فإنه بعد الهجرة صار للأمة الإسلامية بلد خاص مستقلُ. قالوا: إذا يكون ابتداء التاريخ من الهجرة التي تكونت بها الدولة الإسلامية. ثم احْتَلفوا احْتَلافاً آخر قالوا: من أي الشبهور؟ قال بعضهم: من شبهر رمضان؛ لأنه الشبهر الذي أَنْزَلَ فَيِهُ القَرَانَ. وقال آخرونَ: بل من شَهر ربيع الأول: لأن ربيعًا الأول هو الذي ولد فيه رسول الله صلى الله عليه وعلى اله وسلم، وهو الذي كانت فيه هجرة الرسول عليه الصلاة والسلام، وهو الشهر الذي توفى فيه الرسول عليه الصلاة والسلام، ولكن يخشى أن يكون هذا ذكرى لوفاته، ثم اختاروا أن يكون ابتداء التاريخ من المحرم؛ لأنه الذي ينصرف فيه المسلمون من أداء آخر أركان الإسلام وهو الحج، فكأن شهر ذي الحجة به تمام الأركان، فبداوا التاريخ من شبهر المحرم.

وه عاشوراءبين السنة والبدعة وه وه أولاً: صوم عاشوراء وه

روى البخاري في صحيحه، باب صوم عاشوراء: عن عائشة رضي الله عنها قالت: «كان يوم عاشوراء

تصومه قريش في الجاهلية وكان رسول الله 🐉 يصومه فلما قدم المدينة صامه وأمر بصيامه فلما فرض رمضان ترك يوم عاشوراء فمن شياء صامه ومن شياء تركه.

وعن ابن عباس رضى الله عنهما قال: قدم النبي 🚁 المدينة فرأى اليهود تصوم يوم عاشوراء فقال: ما هذا؟، قالوا هذا يوم صالح، هذا يوم نجى الله بني إسرائيل من عدوهم فصامه موسى، قال: فأنا أحق بموسى منكم،، فصامه وأمر يصيامه.

وعن أبي موسى رضي الله عنه قال: كان يوم عاشوراء تعده اليهود عيدًا قال النبي ﷺ: «فصوموه أنتم». وعن ابن عباس رضي الله عنهما قال:«ما رأيت النبي 🎏 يتحرى صيام يوم فضله على غيره إلا هذا اليوم يوم عاشوراء وهذا الشهر يعنى شهر رمضان

وعن سلمة بن الأكوع رضي الله عنه قال: أمر النبي ﷺ رجلاً من أسلم أن أذن في الناس أن من كان أكل فليصم يقية يومه ومن لم يكن أكل فليصم فإن اليوم يوم عاشوراء..

وعن إسْمَاعِيلُ بْن أُمَيَّةَ أَنْهُ سَمِعَ أَبَا غَطَفَانَ بْنَ طَرِيفِ الْمُرِّيُّ يَقُولُ سَمِعْتُ عَبْدَ اللّه بْنَ عَبَّاسٍ - رضي الله عنهما – يُقُولُ حَينَ صَامَ رَسُولُ اللَّه ﷺ يَوْمَ عَاشُورَاء وَأَمْرُ بِصِيامِه قَالُوا: يَا رَسُولَ اللَّه إِنَّهُ يَوْمُ تُعَظَّمُهُ الْيَهُودُ وَالنَّصَارَى. فَقَالَ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ: ﴿فَإِذَا كَانَ الْعَامُ الْمُقْبِلُ - إِنْ شَاءَ اللَّهُ - صُمُّنَا الْيَوْمَ التَّاسَعِ». قَالَ فَلَمْ يَأْتِ الْعَامُ الْمَقْبِلُ حَتَّى تُوفِّي رسُولُ اللَّهِ ﷺ.

عَنْ عَبْدِ اللَّهُ بْنُ عَبَّاسٍ - رضَى الله عنهما - قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللَّه ﷺ: ﴿لَئَنْ بَقِيتُ إِلَى قَابِلِ لأَصُومَنُ التَّاسِعَ ۗ. قال الحافظ في الفتح: الأكثر على أن عاشوراء هو اليوم العاشر من شبهر الله المحرم وهو مقتضى الاشتقاق والتسمية وقيل هو اليوم التاسع فعلى الأول فاليوم مضاف لليلته الماضية، وعلى الثاني هو مضاف لليلته الآتية، وقيل: إنما سمى يوم التاسع عاشوراء أخذًا من أوراد الإبل كانوا إذا رعوا الإبل ثمانية أيام ثم أوردوها في التاسع قالوا: وردنا عشراً، بكسر العين.

وروى مسلم من طريق الحكم بن الأعرج انتهيت إلى بن عباس وهو متوسد رداءه فقلت أخبرني عن يوم عاشوراء قال إذا رأيت هلال المحرم فاعدد واصبح يوم التاسع صائمًا. قلت: أهكذا كان النبي 👺 يصومه؟ قال: نعم وهذا ظاهره أن يوم عاشوراء هو اليوم التاسع. لكن قال الزين بن المنير: قوله: إذا أصبحت من تاسعة فاصبح يشعر بانه أراد العاشر لأنه لا يصبح صائما بعد أن أصبح من تاسعة إلا إذا نوى الصوم من الليلة المقيلة وهو الليلة العاشيرة.

قلت: ويقوى هذا الاحتمال ما رواه مسلم أيضًا من وجه آخر عن ابن عباس أن النبي ﷺ قال: النَّن بقيت إلى قابل لأصومن التاسع». فمات قبل ذلك، فإنه ظاهر في أنه ﷺ كان يصوم العاشر وهم بصوم التاسع فمات قبل ذلك ثم ما هم به من صوم التاسع يحتمل معناه أنه لا يقتصر عليه بل يضيفه إلى اليوم العاشر إما احتياطا له وإما مخالفة لليهود والنصاري وهو الأرجح وبه يشعر بعض روايات مسلم ولأحمد من وجه آخر عن ابن عباس مرفوعا صوموا يوم عاشوراء وخالفوا اليهود صوموا يوماً قبله أو يوماً بعده وهذا كان في آخر الأمر، وقد كان 🚟 يحب موافقة أهل الكتاب فيما لم يؤمر فيه يشبيء ولا سيما إذا كان فيما يخالف فيه أهل الأوثان فلما فتحت مكة واشتهر أمر الإسلام أحب مخالفة أهل الكتاب أيضاً كما ثبت في الصحيح، فهذا من ذلك، فوافقهم أولاً، وقال: نحن احق بموسى منكم. ثم أحب مخالفتهم فأمر بأن يضاف إليه يوم قبله ويوم بعده خلافا لهم، ويؤيده , و ابية الترمذي من طريق أخرى بلفظ أمرنا رسول الله 🐉 بصبيام عاشوراء يوم العاشر، وقال بعض أهل العلم قوله ﷺ في صحيح مسلم لئن عشت إلى قابل لأصومن التاسع يحتمل أمرين أحدهما أنه أراد نقل العاشر إلى التاسع والثاني أراد أن يضيفه إليه في الصوم فلما توفي 👺 قبل بيان ذلك كان الاحتياط صوم اليومين وعلى هذا فصيام عاشوراء على ثلاث مراتب ادناها أن يصام وحده وفوقه أن يصام التاسع معه وفوقه أن يصام التاسع و الحادي عشر، و الله أعلم.

### و ثانیا بدع عاشوراء و

قال ابن رجب: وكل ما رُوى في فضل الاكتحال في يوم عاشوراء والاختصاب والاغتسال فيه فموضوع لا يصح. وأما التوسعة فيه على العيال فقال حرب: سالت أحمد عن الحديث الذي جاء: امن وسع على أهله يوم عاشور اء» فلم يره شيئا. وقال العقيلي: هو غير محفوظ وقد روى عن عمر من قوله وفي إسناده مجهول لا يعرف. وأما اتضاده ماتما كما تفعله الرافضة لأجل قتل الحسين بن على رضى الله عنهما فيه فهو من عمل من ضل سعيه في الحياة الدنيا وهو يحسب أنه يحسن صنعًا، ولم يأمر الله ولا رسوله باتخاذ أيام مصائب الأنبياء وموتهم ماتما فكيف يمن دونهم.

والله سيحانه وتعالى يعلم أننا نحب الحسين ونتولاه في الدنيا والآخرة ونحب كل آل بيت رسول الله 🐲 ونعلم أن الحسين قُتل شهيداً مظلوماً، ونبرا إلى الله عز وجل ممن قتله، ونبرا كذلك من منهج أهل الضلالة الذين يتاجرون بدم الحسين وهو منهم ومن منهاجهم براء.

والله من وراء القصد.

### לוו ליון

### وقفة سالبا

الحمد لله رب البريات، المحمود في جميع الحالات، المرتجى منه الخيرات، المستعان على الكريات، جلت قدرته على القدرات، وامتاز اسمه على المسميات، أحمده حمد عبد معترف بتقصيره في الواجبات، وبعد:

فما من يوم يَنشقُ فجره إلا وينادي: يا ابن آدم، أنا خلق جديد، وعلى عملك شهيد، فتزود مني فإني إذا مضيت لا أعود إلى يوم القيامة.

وها نحن نستقبل داخل طيات أعمارنا أيامًا تشهد علينا، أو تشهد لنا، أيامًا تطوي صغحة عام، طَوَتْ الأرض فيه ما شاء الله أن تطوي، ممن كانوا بالأمس القريب يمرحون ويفرحون معنا، ثم انفلتت سهامهم في الحياة وحظوظها.

ومن تلوح لهم في الأفاق ذكريات رجلين يَشْقُان غُبار الصحراء، وسيظل التاريخ والسير يخور في جهادهما إلى قيام الساعة، إنه سيد البشر محمد ﷺ، ورفيق كفاحه الصديق أبو بكر رضي الله عنه، وعن بقية أصحاب رسول الله ﷺ أجمعين، ويجوبان الفيافي والقفار لتاسيس أمة على دعائم التوحيد، على دعائم التوحيد، على دعائم الطهر والنقاء والحب والإخاء؟!

سنظل نتقتدي باثارهم ونتتبع خطواتهم ونسير على دربهم.

وعندما أعلن بوش الصليبي المستفر انه يعتذر انه بني حربه على العراق على معلومات خاطئة فنال ما لا يتمنى، ووقع ضحية للوهم الذي حاول تسويقه عالميًا لعدة سنوات، آراد أن يُودع ارض أمجاده وأوهامه في حفاوة تليق بحجم ما أنجز وترحاب يكافئ عدد الضحايا العراقيين والأمريكيين والمسلمين في كل مكان في العالم، ولكن المفارقة وحدها هي التي وضعت زيارته للعراق في دائرة ضوء مجهر سوف يلاحقه لسنوات طويلة.

فلقد أضاءت هذه الزيارة فردتا حذاء لصحفي عراقي يبدو أنه انتظر تلك اللحظة طويلاً على مرأى ومسمع من العالم بأسره ليكمل الزيارة الأخيرة في ولايته وينال جائزة انتصاراته - المزعومة -، فقد خرج من العراق بما قدر الله له أن يكون، «لَهُمْ في الدُّنْيَا خَزْيُ ولَهُمْ في النَّخرَة عَذَابٌ عَظيمٌ» [البقرة: ١١٤]، «وَمَنْ نُهُن اللَّهُ فَمَا لَهُ مَنْ مُكْرِم» [الحج: ١١٤].

### و توديع واستقبال.. والفائز من فهم السؤال وه

ها نحن نستقبل عامًا ونودع آخر، وحري بمن ينتسبون للإسلام أن يقفوا متاملين برهةً مع أنفسهم، وقفة المراقبة والمحاسبة، وليسأل كل منا نفسه كم زلة وهفوة وسقطة، وكم منكرًا ومعصية سواءٌ في حق الله تعالى أو في حق عباد الله صدر منه في عامه هذا ؟

اسال نفسك: «بَلِ الإِنْسَانُ عَلَى نَفْسِهِ بَصِيرَةُ ﴿ القيامة: ١٤] ، أترضى فراق عامك هذا وحالك هكذا؟ كم من المال بدون حق أخذت، كم مسلمًا اغتبته وخضت في عرضه ؟! كم كذبة كذبتها وعلى العباد دُلَسْتُها؟! كم

## رئيس التحرير

وزرًا شاركت فيه ؟! كم وجهًا لَبسَّتَهُ من وجوه المنافقين؟! كم سَكَتُّ على الحق وأنت به عالمٌ ومسئول؟ وكم..

فلتبادر بالتوبة والإنابة، واللجوء والفرار إلى الله قبل فوات الأوان، فالتوبة تجب ما قبلها، ولا تنس رد الحقوق إلى أصحابها، أقبل على الله علام الغيوب، وعلى النية الصادقة على فعل الخيرات، وترك المنكرات: «إِلَّا مَنْ تُنابَ وَأَمَنَ وَعَملَ عَمَلاً صَالحًا فَأُولَئكَ يُبِدِّلُ اللَّهُ سَيِّئَاتِهِمْ حَسَنَاتٍ وَكَانَ اللَّهُ غَفُورًا رَحِيمًا» [الفرقان:

### وه والفائز من فهم السؤال وه

فهل تستقبل عامك الجديد متذكرًا الموت وسكراته ؟ وشدَّة هوله وكُرباته ؟ وشدة نزع الروح منك ؟ فالموت كما قيل: أشد من ضرب السيوف، ونشر بالمناشير، وقرض بالمقاريض، فتفكر وتذكر يا مغرور في الموت وسكراته، وصعوبة كاسه ومرارته، فللموت موعد ما اصدقه، وهو حاكم ما أعدله، فالموت لا يخشى أحدًا، ولا يبقى على أحد، ولا تاخذه شفقة على أحد، فقف مع نفسك وقفة صادقة للمحاسبة.

نستقبل عامنا الحديد فهل تذكرت القبر وظلمته؛ وضيقه ووحشته ؟ هل تذكرت ذلك المكان الضيق الذي يَضُمُّ بِين حِوانِيه حِثْث الموتى من عظيم وحقير، وحكيم وسفيه ؟ وصالح وطالح ؟ وبر وفاجر؟ ورئيس ومرؤوس؟ فالقدر إما روضة من رياض الجنة، أو حُفرة من حفر النار.

تذكر حين توضع في قبرك، وقد جُردْتُ من الثياب، وتوسَدْت التراب، وفارقت الأهل والأحباب، وتركت الأصحاب، ولم يكُنْ مُعَكُ أنيسٌ أو جليسٌ إلا عملك الذي قدمته في الدنيا، ماذا تُحب أن تقدم لنفسك وأنت في زمن الإمهال حتى تجده في انتظارك يوم انتقالك إلى قبرك: «يَوْمَ تَجِدُ كُلُّ نَفْس مَا عَملَتْ منْ خَيْر مُحْضَرًا وَمَا عَملَتْ مِنْ سُوء تَوَدُّ لَوْ أَنَّ بِيْنَهَا وَبِيْنَهُ أَمَدًا بَعِيدًا وَيُحَذَّرُكُمُ اللَّهُ نَفْسَهُ وَاللَّهُ رَغُوفٌ بِالْعَبَادِ ۗ [آل .[ + : i) se

### وه وقفة في تعاقب السنين وو

إن المسافر حين بجتاز مرحلة طويلة من الطريق فيحط الرحال، ويقف ليستريح يلتفت وراءه ليرى كم قطع ! وينظر أمامه ليرى ويبصر كم بقى !

والتاجر تنتهي سنته، فيقيم موازينه، ويحسب غَلْتُهُ ليعلم ماذا ربح وماذا خسر ! قال تعالى: «مَا أَنُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا اتَّقُوا اللَّهَ وَلْتَنْظُرُ نَفْسُ مَا قَدَّمَتْ لغَد وَاتَّقُوا اللَّهَ إِنَّ اللَّهَ خَبِيرٌ بِمَا تَعْمَلُونَ» [الحَسْر: ١٧]، فما أحرانا أن نكون أشدُّ حرصًا على أعمارنا وأوقاتنا من التجار والصناع وغيرهم، قال الإمام الحسن البصري رحمه الله: «أَدْرَكْتُ أقُوامًا كان أحدُهم أشبَحُ على عمره منه على درهمه». [شرح السنة للبغري]،

ينقضي العام فنظن أننا عشناه وزدنا عامًا، وفي الحقيقة قد فقدنا ونقصنا عامًا من أعمارنا، وربما بعجب من هذا الكلام! وهو حق، قال الحسن البصري: «با ابن آدم، إنما أنت أبامٌ، كلما ذهب يومٌ ذهب بعضك». [ حلية الأولياء ٢ / ١٤٨. فكل عام يمضي من أعمارنا نقترب به من الموت، ونهاية المطاف أشبه بالموظف الذي يأخذ إجازة ثلاثين يومًا، إذا قضى منها عشرة أيام يكون قد خسر منها عشرة أيام فصارت عشرين يومًا، فإذا انقضت الإجازة فكأنها لم تكن.

إن آنت لم تـــزرع وأبــصـــرت حـــاصـــدا نـــدمْتَ عــلى الـــتــفــريط في زمن الـــبــذر و لا يأتى عام إلا والذي بعده شرمنه و

عام ينقضي بكل ما حمل في طياته من آلام وآمال، ويأتي عام آخر نتذكر معه قول النبي ﷺ: «لا يأتي زمانٌ إلا والذي بَعَدَهُ أشرُّ منه حتى تلقوا ربكم». [فتح الباري ١٣ / ١٩ / ٢٠].

وهذا الحديث من أعلام النبوة ؛ لإخباره ﷺ بفساد الأحوال، وذلك من الغيب الذي لا يُعلم بالرأي وإنما يُعلم بالروحي، والمقصود لا يأتي زمان إلا والذي بعده أشر منه، مثل كثرة الفتن، وابتعاد الناس عن معين الشريعة وانغماسهم في المعاصي كلما مرت السنون والأعوام.

ويقول عبد الله بن مسعود رضي الله عنه معلقًا على قوله ﷺ: «لا يأتي عليكم يوم إلا وهو شر من اليوم الذي كان قبله حتى تقوم السّاعة»: لَسْتُ أعني رجاءً من العيش يصيبه ولا ما لا يفيده، ولكن لا يأتي عليكم يوم إلا وهو أقل علمًا من اليوم الذي مضى قبله، فإذا ذهب العلماء استوى النّاس فلا يأمرون بالمعروف ولا ينهون عن المنكر، فعند ذلك يهلكون. ومصداق ذلك قوله ﷺ: «إن الله لا يقبض العلم انتزاعًا ينتزعه من صدور العباد، ولكن يقبض العلم بقبض العلماء، حتى إذا لم يبق عالمًا اتخذ الناس رؤوسًا جهالاً فسئلوا، فأفتوا بغير علم فضلوا وأضلوا ». [البخاري ومسلم].

### و يا غافلا .. أفق وانتبه قبل الرحيل وو

إن الناظر في حال الناس اليوم يرى رُخص النفوس عند أهلها، ويرى الخسارة في حياتها لعدم محاسبتها، والذين فقدوا أو تركوا محاسبة نفوسهم سيتحسرون في وقت لا ينفع فيه التحسر، يقول جل شانه: «أنْ تَقُولَ نَفْسُ يَا حَسْرَتَا عَلَى مَا فَرَّطْتُ في جَنْبِ اللّهِ وَإِنْ كُنْتُ لَمِنَ السَّاخِرِينَ الرَّارِمِ: ٢٥١، وترك محاسبة النفس من تسلط الشيطان الذي دعا إلى المعصية، وحذر من الطاعة، وزين الباطل، وثبط عن العمل الصالح وصد عنه، وبترك محاسبة النفس تمكنت الغفلة من الناس، فأصبح لهم قلوب لا يفقهون بها، وأعين لا يبصرون بها، وأذان لا يسمعون بها، اولئك كالأنعام بل هم أضل، أولئك هم الغافلون.

يقول جل وعلا: «يَا أَيُّهَا الَّذِينَ أَمَنُوا اتَّقُوا اللَّهَ وَلْتَنْظُرُ نَفْسٌ مَا قَدُمَتْ لِغَد وَاتَّقُوا اللَّهَ إِنَّ اللَّهَ خَبِيرٌ بِمَا تَعْمَلُونَ ﴿ آلَحُسُرِ ، لَغُمضُ عينيه عن العواقب تَعْمَلُونَ ﴿ آلَحُسُرِ ، لَكُمْ مَن عينيه عن العواقب متكلاً على العفو، فيهمل محاسبة نفسه والنظر في العاقبة، وإذا فعل ذلك سَهُل عليه مواقعة الذنوب، وأنس بها وعَسُر عليه فطامها ولو حَضَرَهُ رُشْدُه لعلم أن الحمية أسهلُ من الفطام وترك المالوف والمعتاد.

وكتب عمر بن الخطاب رضي الله عنه إلى بعض عماله: «حاسب نفسك في الرخاء قبل حساب الشدة، فإن من حاسب نفسه في الرخاء قبل حساب الشدة، عاد أمره إلى الرضا والغبطة، ومن ألهته حياته وشغلته أهواؤه عاد أمره إلى الندامة والخسارة».

### وو لا تغرنكم زخارف الكريسماس وو

نودع عامًا وفي ختام عامنا يُرى هلال جديد منير، يَطُوي يومًا أخيرًا في شهر أقسم المولى الجليل بعشر منه هي أفضل أيام الدنيا !!

فلا يُغرنكم زخارف الكريسماس، وهدايا البابا نويل عن إشراقات هجرة سيد الورى، وخير من وطئ

الثرى، محمد بن عبد الله ﷺ، فإن كلمة الله وروحه المسيح عليه السلام، بريء من هؤلاء، وسينزل من السماء، ليصلي مع أتباع محمد ﷺ! فليهنئ نفسه من طوى عامه على هجرة مباركة كثرت فيها صحائفه البيضاء وليعاهد نفسه على صفحة جديدة من قصر وأساء، وسلام على المرسلين، البرآء من كل من بدل وحرف وذل لهواه وانحرف، «وَسَيَعْلَمُ النَّذِينَ ظَلَمُوا أَيُّ مُنْقَلَبٍ يَنْقَلِبُونَ» [الشعراء: ٢٢٧].

نستقبل عامًا جديدًا، ولئن دار الزمان دورته فإن العام الهجري الجديد ضيف محبب لطيف ومَغْنَم آهلً وريفَ، فيه الأمل والانشراح، والتفاؤل والارتياح، وهجر للماسي والجراح، ولكن بكل أسى انبلج صبح هذا العام الجديد، ولم تختط أمتنا الإسلامية بعد سبيلاً يبلغ بها معارج العزة والصلاح، ولم تقم لها عزا يعصمها من تطاول الطامع والمحتاج، ومع هذه الخطوب الوشيكة الملمة والعواطف المحدقة المدلهمة يبقى التفاؤل ديدننا والأمل المشرق رائدنا، أما دماء الأمة فبالتوحيد تجري، وأما قلوبها فبالإيمان تثري، "والله مُتم نُوره ولَوْ كُره الْكَافِرُونَ الصف: ٨].

نستقبل عامنا الجديد راجين الله سبحانه أن تكون مناسبة الهجرة النبوية خير آوان للتصحيح والمراجعة، وأفضل زمان للتصفية والمحاسبة، لتدرك الآمة أن تأسيس الأمور وإحكامها وتمهيد القواعد وإتمامها رهين استعصامها بكتاب ربها واستمساكها بسنة نبيها .

### وه التطلعات للخروج من الفتن ( ا وه

نستقبل عامنا الجديد ولن تستبدل الأمة ضعفها بالقوة، وهواها بالعزة إلا إذا عادت الأمة إلى ذلك الطراز العالي الذي سطره السلف في العصور الخوالي، أعني إبراز الحقائق والمحاسن لهذا الدين، والتي سعد بها المصطفى على وأصحابه، رضي الله عنهم، وأسعدوا بها العالم قرونًا من الزمان، وسيصلح الله شأننا إذا نظرنا في مرآة الشريعة ما عشنا، ومما يعين على امتثال ذلك لزوم المصداقية مطلقًا مع النفس والمجتمع والأمة في القول والعمل، «يَا أَيُّهَا الّذينَ أَمَنُوا اتّقُوا اللّه وَكُونُوا مَعَ الصادقين [التربة: 11]، وما ازدهار الأمم ورفعتها إلا ثمرة الإعمال المخلصة التي يقدمها المخلصون البررة وبنوها الصادقون المهرة.

فما أحوج الأمة الإسلامية اليوم وهي تتفيأ ظلال عام جديد مفعم بالتفاؤل والتطلعات للخروج عن الفتن والمشكلات وتجاوز العقبات والأزمات ومواجهة التحديات والنكبات أن تقرآ تأريخها إذ فيه العز.

استفتحوا عامكم بالتوبة والإنابة والرجوع إلى المولى عز وجل والندم على ما فات، وخذوا من مرور الليالي والأعوام عبرًا، ومن تصرُّم الشهور والأعوام مدكرًا ومزدجرًا، وإياكم والغفلة عن الله والدار الآخرة.

والله تعالى المسئول أن يجعل هذا العام عام خير وبركة، ونصر وتمكين للإسلام والمسلمين، وعام أمن وأمان وعدل وسلام للإنسانية قاطبة، وأن يجمع فيها كلمة المسلمين، ويوحد صفوفهم، ويطهر مقدساتهم، وينصرهم على أعدائهم، إنه خير مسئول وأكرم مآمول.

وآخر دعوانا أن الحمد لله رب العالمين.



### إعداد: د/ عبدالعظيم بدوي

ظن البعض.

ثم عظم الله شأن هذه الليلة فقال: "وَمَا أَدْرَاكَ مَا لَيْلَةُ الْقَدْرِ خَيْرٌ مِنْ آلْفِ شَهْرِ"، وَهِي تقريبًا بضعُ وثمانون عامًا، فمن وُفَق لفعل الخير فيها كان له ثوابُ آلف شهر، بل خير من ذلك. وقوله تعالى: «تَنْزُلُ الْمَلاَئِكَةُ وَالرُّوحُ فِيهَا بِإِذْنِ رَبِهِمْ مِنْ كُلِّ آمْرِ الى: يكثر تنزلُ الملائكة مع كبيرهم جبريل عليه السلام في هذه الليلة لبركتها، حتى قال النبي : إن الملائكة تلك البركتها، حتى قال النبي : إن الملائكة تلك الليلة في الأرض أكثر من حصى الأرض». [حديث حسنه، الألباني في المحيحة، (٢٢٠٥)].

«سَلَامٌ هِيَ حَتَّى مَطْلَعِ الْفَجْرِ»: قال مجاهد: هي سالمة لا يستطيع الشيطانُ أن يعمل فيها سوءًا، أو يعمل فيها أذى.

وبعد: فلقد كان رسول الله ﷺ يحثُ على قيام هذه الليلة فيقول: «من قام ليلة القدر إيمانًا واحتسابًا غُفر له ما تقدم من ذنبه». [متفق عليه].

ولا نجزم بأنها في ليلة معينة، بل نقول كما قال النبي ﷺ: «التمسوا ليلة القدر في العشر الأواخر من رمضان في وتر، فإني قد رأيتها فنسيتها». [صححه الألباني في صحيح الجامع].

ولحكمة نُسيها ، حتى يجتهد المجتهدون، ويتنافس المتنافسون، وقد وصفها النبي ، فقال: «ليلةُ القدر ليلةُ بلجةٌ، لا حارةٌ ولا باردةٌ، ولا يُرمى فيها بنجم، ومن علامة يومها تطلع الشمس لا شُعاع لها». [حسد الألباني في صحيح الجامع].

يقول تعالى: «إِنَّا أَنْزَلْنَاهُ فِي لَيْلَةَ الْقَدْرِ (١) وَمَا أَدْرَاكَ مَا لَيْلَةً الْقَدْرِ حَيْرٌ مِنْ أَلْفِ الْقَدْرِ حَيْرٌ مِنْ أَلْفِ الْقَدْرِ حَيْرٌ مِنْ أَلْفِ شَهْرٍ (٣) تَنَزَلُ الْمَلاَئِكَةُ وَالرُّوحُ فَي هَلْ كُلُ أَمْرٍ (٤) في هَا بِإِذْنِ رَبِّهِمْ مِنْ كُلُ أَمْرٍ (٤) في هَا بِإِذْنِ رَبِّهِمْ مِنْ كُلُ أَمْرٍ (٤) سَلاَمُ هِي حَتَّى مَطْلَعَ الْفَجْرِ»

### ٥٥ بين يدي السورة ٥٥

سورةً مكية، تتحدثُ عن هذه الليلة ذات القدر، التي خُصَتْ بتنزيلِ الكتابِ من الله العزيز العليم، فهي حقًا ليلة القدر، وقد اشتملت على عظيم رحمة الله بعباده، قتنزلت فيها الآيات الأولى من القرآن الذي هو رحمة للمؤمنين، وجعلها الله لهم خيرًا من الف شهر، فمن فعل فيها خيرًا كانت له خيرًا من الف شهر، ولا يُحرم الخير فيها إلا محروم.

### ووتفسيرالأيات وو

يخبر الله تعالى أنه أنزل القرآن في ليلة القدر، وهي الليلة التي قال الله تعالى فيها: «إِنَّا أَنْرُلْنَاهُ في الليلة النصف من شعبان، في لَيْلَة مُبَارِكَة»، وليست ليلة النصف من شعبان، كما زعم البعض، وإنما هي في رمضان، كما قال تعالى: «شَمَهْرُ رَمَضَانَ النَّذِي أُنْزِلَ فيه الْقُرْآنُ» [البقرة: ١٨٥]، وليست ليلةً من ليالي العام كما

سورة البيئة

يقول تعالى: المُّ نكُن الدُّننُ كَفَرُوا مِنْ أَهْلِ الْكِتَابِ وَالْمُشْرِكِينَ مُنْفَكِينَ حتَّى تَأْتَيَهُمُ الْبَيِّنَةُ (١) رَسُولُ مِنَ اللَّهِ يَثُلُو صَحْفًا مُطَهِّرةً (٢) قَدِهَا كُتُبُ قَدِّمَةُ (٣) وَمَا تَفَرُقَ الذين أوتُوا الْكتاب إلا منْ بعد ما جَاءَتْهُمُ الْبَيِّنَةُ (٤) وَمَا أَمْرُوا إِلاَّ ليَعْبُدُوا اللَّهَ مُخْلِصِينَ لَهُ الدُّينَ حنفاء ونقيموا الصلاة ونؤثوا الرِّكَاةُ وَذَلِكَ دِينُ الْقَيْمَةِ (٥) إِنَّ النَّذِينَ كَفَرُوا مِنْ أَهْلِ الْكِتَابِ وَ الْمُشْرِكِينَ فِي نَارِ جَهِنَّمَ خَالِدِينَ فيها أولَتُك هُمْ شَيرُ الْبُرِيَّة (٦) إِنَّ الندين أمنوا وعملوا الصالحات أُولِئِكَ هُمْ خَيْرُ الْبَرِيَّةِ (٧) حَزَاؤُهُمْ عند رَبِّهِمْ حَنَّاتُ عَدْن تَحْرِي مِنْ تَحْتَهَا الْأَنْهَارُ خَالدِينَ فَنَهَا أَبِدًا رضى الله عنهم ورضوا عنه ذلك لمنْ خُشي رَبُّهُ [البينة: ١- ٨].

### ٥٥ بين يدي السورة ٥٥

سورة مدنية، تقرر أن الله لم يكن ليترك الخلق سند، بل لا بد أن يرسل إليهم رسلاً، ثم هُمْ بعد ذلك منهم من يكفر، ومنهم من يؤمن، ولكل جزاؤه: وإن الدين كَفْرُوا مِنْ أَهْلِ الْكتَابِ وَالْمُشْرِكِينَ فِي نَارِ جَهَنَمَ خَالِدِينَ فِيهَا أُولَئِكُ هُمْ شَرِّ الْبَرِيَّة (٢) إنُّ الدينَ أَمنُوا وعملُوا الصالحاتِ أُولَئِكَ هُمْ خَيْرُ الْبَرِيَّة ،

### وه تفسير الأيات وه

يقول تعالى: «لَمْ يَكُنِ النَّذِينَ كَفَرُوا مِنْ أَهْلِ الْكِتَابِ وَالْمُشْرِكِينَ مُثْفُكِّينَ حُتَّى تَأْتِيَهُمُ الْبَيِّنَةُ» يعنى لم يكن الكافرون من اليهود والنصارى

وغيرهم من مشركي العرب متروكين هكذا كالإنسان المنفكُ المطلق غير المقيد، يعنى لم يكونوا متروكين لارادتهم، ولذاتهم وشهواتهم، «حتى تَأْتَيَهُمُ الْبَيِّنَةُ، أي: حتى يبعث الله إليهم رسولاً منهم، يتلو عليهم أياته ويعلمهم ما عليهم وما لهم، كما قال تعالى: «أَيَحْسَبُ الإنْسَانُ أَنْ يُثْرَكَ سندى» [القبامة: ٣٦]، أي يُترك هكذا مهملاً، لا يُؤْمر ولا يُنهى، وكما قال تعالى: «أَفَنَضْرِبُ عَنْكُمُ الذِّكْرَ صَفْحًا أَنْ كُنْتُمْ قَوْمًا مُسْرِفِينَ ﴿ [الرَّحَرَفَ: ٥]، يعنى: الئن كنتم قومًا مسرفين في الذنوب والمعاصي نترككم من غير امر ولا نهى، ولا نرسل إليكم رسولاً بين لكم ما انتم فيه من الضلال، والحالُ أنه «مَا كُنَّا مُعَنَّدِينَ حَتَّى نَبْعَثُ رَسُولًا، [الإسراء: ١٥]، فلا بد من إرسال الرسول بالدينة حتى تُقام الحجة عليكم، ف "مَنْ كَفَرَ فَعَلَيْه كُفْرُهُ وَمَنْ عَملَ صَالَحًا فَلاَنْفُسِهِمْ بَمْهَدُونَ، [الروم: ٤٤].

وقوله تعالى: "رَسُولُ مِنَ اللَّهِ بدلُ مِن البينة، "يَثْلُو صُحُفًا مُطَهَّرةً" مِن الدنس، ومن الكذب، ومن الشرك والكفر والنفاق، كما قال تعالى: "كَلاَ إِنَّهَا تَذْكَرَةُ (١١) فَمَنْ شَاءَ ذَكَرَهُ (١٢) فِي صُحُف مُكَرُّمَة (١٣) مَرْفُوعَة مُطَهَّرة (١٤) بِأَيْدِي سَفْرَة (١٥) كِرَامُ بررَة " [عبس: ١١-١٦]، وقال تعالى: "فَلاَ أَقْسِمُ بمواقع النُّجُوم (٧٥) وَإِنَّهُ لَقَسَمُ لَوْ تَعْلَمُونَ عَظِيمُ (٢٧) إِنَّهُ لَقُرْآنُ كَرِيمُ (٧٧) فِي كَتَابِ مَكْنُونَ (٧٨) لاَ يَمَسُهُ إِلاَ المُطهَرُونَ (٧٩) تَنْزِيلُ مِنْ رَبَ الْعَالَمِينِ السَّةَ وَلا المُعَلَّمُونَ (٧٩) تَنْزِيلُ مِنْ رَبَ الْعَالَمِينِ السَّقَةَ وَلاَ المُعلَّمُونَ (٧٩)

وقوله تعالى: ﴿فَيهَا كُتُبُ قَيْمَةٌ: ﴿الكتَابُ يُطلقُ على الموضوع، كما يُقال: كتابُ الطهارة، وكتاب الصلاة، وكتابُ القدر، وكتابُ القيامة، وهذه الصحف المطهرة – وهي هذا القرآن – فيها كتبُ قيمة، أي موضوعاتُ وحقائق قيمة.

وقوله تعالى: "وما تَفَرُقَ النَّدِينَ أُوتُوا الْكتَابِ إِلاَّ مِنْ بُعْدِ مَا جَاءَتُهُمُ الْبَيْنَةُ": لقد كان آهل الكتاب مَتْفَقَين على أن الله سبحانه يبعث في آخر الزمان نبيا يختم به الأنبياء، يؤمنون به، ويقاتلون معه أعداءهم، فينصرهم الله عليهم، "فَلَمًا جَاءَهُمْ مَا عَرفُوا كَفَرُوا بِه فَلَعْنَةُ الله عليهم، "فَلَمًا جَاءَهُمْ مَا مَرفُوا كَفَرُوا بِه فَلَعْنَةُ الله عليهم، "فَلَمًا جَاءَهُمْ مَا كَرفُوا كَفَرُوا بِه فَلَعْنَةُ الله على الْكَافِرِينَ" [البقرة: ٨٨]، ولذا نهانا الله عما وقعوا فيه، فقال: "ولا تَكُونُوا كَالدِّينَ تَفَرقُوا وَاخْتَلَقُوا مِنْ بَعْدِ مَا جَاءَهُمُ الْنَعْدَنَاتُ وَأُولَئِكَ لَهُمْ عَذَابٌ عَظِيمٌ" [آل عمران ١٠٥].

وقوله تعالى: «وَمَا أُمرُوا إِلاَّ لَيَعْبُدُوا اللَّهُ مُخْلِصِينَ لَهُ الدِّينَ حُنَفَاءَ ويُقيمُوا الصَّلاَّةَ ويُؤْتُوا الزُّكَاةَ وَذَلِكَ دِينُ الْقَيْمَةِ، يعنى: ما أُمرُوا أَهْل الكتاب في كُتبهم وعلى السنة رسلهم إلا بإخلاص الدين لله، وإفراده بالعبادة دون سواه، فعلى هذا اتفق المرسلون، كما قال تعالى: «وَمَا أَرْسَلْنَا مِنْ قَبْ لِكَ مِنْ رَسُولِ إِلاَّ نُوحِي إِلَيْهِ أَنَّهُ لاَ إِلَّهَ إِلاَّ أَنَّا فَاعْبُدُونِ السَّمَلِ ٢٦]، ولكن الذين كفروا من أهل الكتاب «اتُخَذُوا أحْبَارِهُمْ ورُهْبَانَهُمْ أَرْبَابًا مِنْ دُونِ اللَّهِ، [الموبة: ٣١]، "وَمَا أُمرُوا إِلاَّ لَيَغْبُدُوا اللَّهُ مُذْلصين لَهُ الدِّينَ حُنَّفَاءً» أي: مائلين عن الشرك إلى التوحيد، وعن الأديان كلها إلى دين الإسلام، وقوله تعالى: "ويُقيمُوا الصَّلاةَ" يعنى أنهم أمروا باخلاص العبادة كلها لله، ﴿وَيُقْتِمُوا الصَّلاَّةُ \* التَّي هي أشرف العبادات وأعظم حق الله، "وَنُوّْتُوا الزُّكَاةَ " وهي أعظم حق للعباد الفقراء على الأغنباء، "وذَلكُ دينُ الْقَيْمَةِ" أي: الملة العادلة كما قَالَ تَعَالَى: ﴿ إِنَّ الْحُكُمُ إِلَّا لِلَّهِ أَمَرَ أَلَّا تَعْبُدُوا إِلَّا إِيَّاهُ ذَلِكَ الدُّينُ الْقَيْمُ وَلَكنَّ أَكْثَرَ النَّاسِ لاَ يَعْلَمُونَ ابرسف: ١٤٠، وقال تعالى لنبيه ﷺ: ﴿ قُلْ إِنَّنِي هَدَاني رَبِّي إِلَى صراط مستقيم دينًا قيمًا ملَّة إِبْرَاهِيمَ حَنيفًا وَمَا كَانَ مِنَ الْمُشْرِكِينَ (١٦١) قُلْ إِنَّ صَلَاتِي وَنُسُكِي وَمَحْيَايَ وَمَمَاتِي لِلَّهُ رَبِّ الْعَالَمِينَ (١٦٢) لاَ شَـرِيكَ لَهُ وَبِـذَلِكَ أُمِـرِتُ وَأَنَـا أُولُ المسلمين، [الأنعام: ١٦١-١٦٣].

فَهَذَه قاعدةُ الدين على الإطلاق: عبادةُ الله وحده، وإخلاص الدين له، والميل عن الشرك وآهله، وإقامة الصلاة، وإيتاء الزكاة: "وذلك دينُ الْقَيْمَة". عقيدةُ خالصةُ في الضمير، وعبادةُ لله، تُترجم عن هذه العقيدة، وإنفاقُ للمال في سبيل الله، وهو الزكاة، فمن حقق هذه القواعد، فقد حقق الإيمان كما أمر به أهل الكتاب، وكما هو دين الله على الإطلاق. قوله إنُ الدين كفروا منْ أهل الكتاب وألمشركين في نار جَهنَم خالدين فيها أولئك هُمْ شر البَريَة (٦) إنُ الذين أمنوا وعملوا الصالحات في هذه الإيات جزاء الكفرة الفجرة، وجزاء الذين أمنوا وعملوا الصالحات، فيقول: "إن الذين أمنوا وعملوا الصالحات، فيقول: "إن الذين كفروا منْ أهل الكتاب والمشركين في نار جَهنَم خالدين كفروا منْ أهل الكتاب والمشركين في نار جَهنَم خالدين فيفه أهل النها الذين المنوا في هذه أهل الكتاب والمشركين في نار جَهنَم خالدين فيها وهم فيه أهل النها الزين الذين كفروا منْ المنها الرخرف: ٧٥-٧٧]، "لا يُفتَرُ عنهمٌ وهمُ فيه

مُبْلسُون (٧٥) وَمَا ظَلَمْنَاهُمْ وَلَكِنْ كَانُوا هُمُ الظَّالِمِينَ (٧٦) وَنَادُوْا يَا مَالِكُ لِيَقْضِ عَلَيْنَا رَبُكَ قَالَ إِنَّكُمْ مَاكَثُونَ، [الرحرف: ٧٥-٧٧]، كُلُمَا أَرَادُوا أَنْ يَخْرُجُوا مِنْهَا مِنْ غَمَّ أُعِيدُوا فِيهَا وَذُوقُوا عَذَابَ الْحَرِيقِ، [الحج: ٢٢]، أُولَئِكَ هُمْ شَرُّ الْبَرِيَةِ، أي: شَرَ الخليقة التي برأها الله وذراها، كما قال تعالى: إن شير الدواب عِنْدَ الله الدين كَفَرُوا فَهُمْ لاَ يُؤْمِنُونَ [الأعال: ٥٥].

ثم يذكر سيحانه جزاء الأبرار المتقين فيقول: إِنَّ الَّذِينَ آمَنُوا وعَملُوا الصَّالحَاتِ أُولَئِكَ هُمْ خَيْرٌ الْبَرِيَّة (٧) جَزَاؤُهُمْ عِنْدَ رَبِّهِمْ جَنَّاتُ عَدْنَ تَجْرَى مِنْ تَحْتِهَا الأَنْهَارُ خَالدينَ فيهَا» «لاَ يَبْغُونَ عَنْهَا حوَلاً» [الكهف: ١٠٨]، "وَمَا هُمُّ مِنْهَا بِمُخْرَجِينَ" [الحر: ٤٨]، رضي الله عنهم ورضوا عنه، ورضاه عنهم أعظم من النعيم الذي أوتوه، كما قال تعالى: «وعد الله الْمُؤْمِنِينَ وَالْمُؤْمِنَاتِ حِنَاتِ تَحْرِي مِنْ تَحْتِهَا الأَنْهَارُ خَالدينَ فيهَا وَمُسَاكِنَ طَيْبَةً في جَنَّات عَدْنَ ورضُوانٌ من اللَّه أَكْثِرُ ﴿ التوبة : ٧٧]، أي: أكبر وأجل وأعظم مما هم فيه من النعيم، كما في الحديث عن أبى سعيد الخدري رضى الله عنه أن رسول الله 🛎 قال: ﴿ إِن الله عز وجل يقول لأهل الجنة: يا أهل الجنة، فيقولون: لبيك ربنا وسعديك، والخير كله في يديك، فيقول: هل رضيتم؟ فيقولون: وما لنا لا نرضى يا رب وقد أعطيتنا ما لم تُعط أحداً من خلقك، فعقول: ألا أعْطعكم أفضل من ذلك فيقولون: يا رب، وأي شيء أفضل من ذلك؟ فيقول: أحلّ عليكم رضواني فلا أسخط عليكم بعده أبداً ، [متفق عليه] .

وقوله تعالى: «ذلك لمنْ خَشْيَ رَبُهُ» يعني ذلك المَرْاء المَذْكُور إِنما أَعد لمَن خَشْيَ رِبه، كما قال تعالى: «وَأَمَّا مَنْ خَافَ مَقَامَ رَبَه وَنَهَى النَّفْسَ عَنِ الْمَوْيَ (٤٠) قَإِنُ الْجَنَّةَ هِيَ الْمَوْيَ» [النازعات: الهُوى (٤١)، وقال تعالى: «ولمنْ خاف مقام رَبّه جَنْتَانِ» [الرحم: ٤١)، وقال تعالى: «إِنَّ النَّذِينَ جَنْشُونَ رَبُّهُمْ بِالْغَيْبِ لَهُمْ مَغْفَرَةٌ وَأَجْرُ كَبِيرً» يَخْشُونَ رَبُّهُمْ بِالْغَيْبِ لَهُمْ مَغْفَرَةٌ وَأَجْرُ كَبِيرً» الله: ١١٦، وأولى الناس بهذا الوعد وأسعدهم به العلماء، لأنهم أهلُ الخشية والخوف، كما قال تعالى: «إِنْمَا يَخْشَى اللّهُ مَنْ عِبَادِهِ الْعُلَمَاءُ» [قاطر: تعالى: «إِنَّمَا يَخْشَى اللّهُ مَنْ عِبَادِهِ الْعُلَمَاءُ» [قاطر: تعالى: «إِنْمَا يَحْشَى اللّهُ مَنْ عِبَادِهِ الْعُلَمَاءُ» [قاطر:

اللهم ارزقنا خشيتك في السر والعلانية.



بالساء قصة صلح الحديبية

والسدروس

施

-

المستنبطة

منها.

الحلقة الثانية

اعداد/ زكريا حسيني محمد



الحمد لله، الواحد الأحد، الذي لم يلد ولم يولد ولم يكن له كفواً أحد، والصلاة والسلام على نبينا محمد الذي أرسله ربه كافة للناس بشيراً ونذيراً، وداعياً إلى الله بإذنه وسراجاً

منيراً، وعلى آله وصحبه ومن اهتدى بهديه الى بوم الدين... وبعد:

فقد تحدثنا في العدد الماضي عن قصة

صلح الحديبية والدروس المستنبطة منها.

وفي هذا العدد نكمل - بعون الله ومدده -

شرح هذا الحديث.

### وو تكملة شرح الحديث وو

قوله: «حتى إذا هم بقترة الجيش فانطلق يركض نذيرًا لقريش»: القَتَرةُ: الغبار الأسود، فانطلق، أي: خالد بن الوليد لينذر قريشًا.

قوله: "وسار النبي قدتى إذا كان بالثنية " في رواية ابن إسحاق في السيرة "فقال ق: من يخرجنا على طريق غير طريقهم التي هم بها " قال: فحدثني عبد الله بن أبي بكر بن حزم أن رجلاً من أسلم قال: أنا يا رسول الله، فسلك بهم طريقًا وعرًا، فأخرجوا منها بعد أن شق عليهم، وأمضوا إلى أرض سهلة، فقال لهم: استغفروا الله ففعلوا. فقال: والذي نفسي بيده إنها للْحِطَّةُ التي عُرِضَتْ على بني إسرائيل فامتنعوا».

قوله: «فالَحُتْ»: أي لزمت المكان وتمادت في عدم القيام، وهو من الإلحاح.

قوله: «خلأت القصواء»: الخَلاءُ للإبل كالحران للخيل، والقصواء: اسم ناقة النبي ه، وكانت مَقْصُوةَ الأُذُنِ، وهو قطع طرف من الأذن، فيقال: ناقة قصواء: أي مقصوة، جاء بلفظ الفاعل، ومعناه المفعول، ولم يقولوا: حمل أقصى.

قوله: «وما ذاك لها بخلق» أي: ليس ذلك عادة

لها فيما مضى.

قوله: «حبسها حابس الفيل». أي: حبسها الله تعالى عن دخول مكة، كما حبس الفيل عنها، حين جاء به أبرهة الحبشي يريد هدم الكعبة واستباحة الحرم، قال الخطابي: والمعنى في ذلك – والله أعلم – أنهم لو استباحوا مكة لأتى القتل على قوم – في علم الله – أنهم سيسلمون، أو سيضرج من أصلابهم نرية مؤمنون. قال: فهذا موضع التشبيه لحبسها بحبس الفيل. قال الحافظ في الفتح: وكان بمكة عام الحديبية جمع كثير مؤمنون من المستضعفين من الرجال والنساء والولدان، فلو طرق الصحابة – أي دخلوها – لما أمن أن يصاب ناس منهم بغير عمد كما أشار إليه قوله تعالى: "ولولا رجال مؤمنون" الآية.

قوله ﷺ: والذي نفسى بيده، فيه تاكيد القول باليمين فيكون أدعى للقبول، قال ابن القيم في «الزاد»: وقد حفظ عن النبي ﷺ الحَلِفُ في أكثر من ثمانين موضعًا. والله أعلم.

قوله ﷺ: «لا يسالوني خطة»: بضم الخاء أي خصلة «يعظمون فيها حرمات الله» أي: من ترك القتال في الحرم، وفي رواية ابن إسحاق: «لا تدعوني قريش اليوم إلى خطة يسالونني فيها صلة الرحم إلا أعطيتهم إياها». قال الحافظ وهي من جملة حرمات الله، وقيل: المراد بالحرمات حرمة الحرم والإحرام، قال: وفي الثالث نظر لانهم لو عظموا الإحرام ما صدوه.

قوله: «إلا أعطيتهم إياها»: أي: أجبتهم إليها، قال السهيلي: لم يقع في شيء من طرق الحديث أنه قال: إن شاء الله، مع أنه مامور بها في كل حال، والجواب: أنه كان أمرًا واجبًا حتمًا فلا يحتاج فيه إلى الاستثناء. كذا قال. وتعقب بأنه تعالى قال في هذه القصة: «لتدخُلنُ المستجد الحرام إن شاء الله أمنين». فقال: «إن شاء الله، مع تحقق وقوع ذلك تعليمًا وإرشادًا، فالأولى أن يحمل على أن الاستثناء سقط من الراوي – قلت: أو من الناسخ – أو كانت القصة قبل نزول الأمر بذلك، ولا يعارضه كون الكهف مكية إذ لا مانع أن يتاخر نزول بعض السورة.

قوله: «ثم رُجرها» اي: الناقة، «فوثبت» أي: قامت. قوله: «فعدل عنهم» في رواية ابن سعد: «فولى راجعًا»، وفي رواية ابن إسحاق: «ثم قال للناس: انزلوا ؛ قيل له: يا رسول الله، ما بالوادي ماء، فننزل عليه».

قوله: «على تُمد اي: حفيرة فيها ماءٌ مَثْمُودٌ، أي:

قليل، وقوله: «قليل الماء»، تأكيد لدفع توهم أن يراد لغة من يقول: إن الثمد الماء الكثير، وقيل: الثمد ما يظهر من الماء في الشتاء ويذهب في الصيف.

قوله: «يَتَبرُّضُهُ الناس» التَبرُّضُ هو الأخذ قليلاً قليلاً، والبرض بفتح الراء وسكونه: اليسير من العطاء. وذكر أبو الأسود في روايته عن عروة: «وسبقت قريش إلى الماء فنزلوا عليه ونزل النبي على الحديبية في حر شديد وليس بها إلا بئر واحدة».

قوله: «فَلم يُلْبِثُهُ» من الإلباث، وقال ابن التين: بفتح اللام وكسر الموحدة الثقيلة ؛ آي: لم يتركوه يلبث أي يقيم.

قوله: «فانتزع سهمًا من كنانته» أي: آخرج سهمًا ن جعبته.

قوله: «ثم أمرهم»: في رواية ابن إسحاق عن بعض أهل العلم عن رجال من أسلم أن الذي نزل في القليب بسهم رسول الله في ناجية بن جندب وهو سائق بدن رسول الله في ناجية بن جندب وهو لي بعض أهل العلم أن البراء بن عازب كان يقول: أنا الذي نزلت بسهم رسول الله في قال الحافظ: وروى الواقدي من طريق خالد بن عبادة الغفاري قال: «أنا الذي نزلت بالسهم ويمكن الجمع بانهم تعاونوا الذي نزلت بالصفو وغيره وعند المصنف من حديث البراء بن عازب في المغازي أنه في جلس على البئر ثم دعا بإناء فمضمض ودعا الله ثم صبه فيها، ثم شاد «عورا بعد ذلك. قال الحافظ: ومكن الجمع بأن يكون الأمران معًا وقعا.

قوله: "يَجِيشُ" أي: يفور، وقوله: "بالرِّي" بكسر الراء ويجوز فتحها، وقوله: "صدروا عنه: أي رجعوا رواة بعد أن وردوا. زاد ابن سعد: "حتى اغترفوا بأنيتهم جلوسا على شفير البئر».

قوله: «إذا جاء بُدَيْلُ بِن وَرُقاء» اما بُدَيل فبصيغة التصغير، وورقاء بفتح الواو وسكون الراء والقاف المفتوحة بعدها آلف ممدودة. صحابي مشهور.

قوله: «في نفر من قومه». قال الحافظ: سمى الواقدي منهم عمرو بن سالم وخراش بن أمية. وفي رواية أبي الأسود عن عروة (منهم خارجة بن كرز وزياد بن آمية).

قوله: وكانوا عَيْبَةً نُصْح العَيْبةً: ما توضع فيه الثياب لحفظها، أي انهم موضع النصح له والأمانة على سره، وقوله: "من أهل تهامة" تهامةً: هي مكة وما حولها، وأصلها من التهم، وهو شدة الحر وركود الربح، وخزاعة كانوا من جملة أهل تهامة.

قوله: «إني تركت كعب بن لؤي وعامر بن لؤي». قال الحافظ: إنما اقتصر على هذين لكون قريش الذين كانوا بمكة أجمع ترجع أنسابهم إليهما، قال: وقد وقع في رواية أبي المليح: «وجمعوا لك الأحابيش» من التحبش وهو التجمع.

قوله: «نزلوا أعداد مياه الحديبية» الأعداد جمع العد، وهو الماء الدائم الذي لا ينقطع. قال الحافظ وقول بُدين هذا يشعر أنه كان بالحديبية مياه كثيرة وأن قريشنا سبقوا إلى النزول عليها، فلهذا عطش المسلمون حيث نزلوا على الثمد المنكور.

قوله: "ومعهم العُوذُ المطافيل" العُوذُ: جمع عائذ وهي الناقة ذات اللبن، والمطافيل: الأمهات اللاتي معها أطفالها، يريد أنهم خرجوا معهم بذوات الألبان من الإبل ليتزودوا بالبانها ولا يرجعوا حتى يمنعوه، أو المراد أنهم خرجوا معهم بنسائهم وأطفالهم لإرادة طول المقام وليكون أدعى إلى عدم الفرار، ويحتمل إرادة المعنى الأعم.

قوله: «نَهِكَتَّهُم الحرب» أي: أبلغت فيهم حتى أضعفتهم، أي: أضعفت قوتهم وأموالهم.

قوله ﷺ: «ماددتهم» أي: جعلت بيني وبينهم مُدُهُ بترك الحرب بيننا وبينهم فيها.

قوله: «فإن أظهر وإن شاءوا» شرط بعد شرط، وتقدير الكلام: فإن ظهر غيرهم علي كفاهم المؤنة، وإن أظهر أنا على غيرهم فإن شاءوا أطاعوني وإلا فلا تنقضي مدة الصلح إلا وقد جموا أي استراحوا. ووقع في رواية ابن إسحاق: «وإن لم يفعلوا قاتلوا وبهم قوة». وإنما ردد الأمر مع أنه جازم بأن الله تعالى سينصره ويظهره لوعد الله تعالى له بذلك، على طريق التنزل مع الخصم وفرض الأمر على ما زعم الخصم.

قوله: محتى تنفرد سالفتي، السَّالفَةُ: صفحة العنق، وكنى بذلك عن القتل ؛ لأن القتيل تُنفرد مقدمة عنقه.

قوله: «ولينفذن الله أمره»: أي ليمضين الله أمره في نصر دينه. قال الحافظ: وحسن الإتيان بهذا الجزم - بعد ذلك التردد - للتنبيه على أنه لم يورده إلا على سبيل الفرض.

قوله: وققال بُديْلُ سابلغهم ما تقول، أي: فاذن له. قوله: وفحدثهم بما قال، زاد ابن إسحاق في روايته فقال لهم بديلٌ ومن معه: يا معشر قريش إنكم تعجلون على محمد، إن محمدًا لم يأت لقتال، إنما جاء زائرًا هذا البيت، فاتهموهم، وقالوا: وإن كان

جاء ولا يريد قتالاً، فوالله لا يدخلها علينا عَنْوَةُ أَبدُا، ولا تَحَدُّثُ بذلك العربِ عنا.

قوله: ﴿فقام عروةُ بن مسعودُ بن مُعَتَّبِ الثَّقَفَيِ ا ووقع في رواية ابن إسحاق عند أحمد: عروة بن عمرو، والصواب الأول وهو الذي وقع في السيرة.

قوله: «الستم بالوالد والست بالولد ؟ قالوا: بلى». كذا لغير أبي ذر وهو الصواب وهو الذي في رواية أحمد وابن إسحاق وغيرهما. ولأبي ذر بالعكس: «الستم بالولد والست بالوالد؟». وقد كانت أم عروة هي سبيعة بنت عبد شمس بن عبد مناف، فأراد بقوله: «الستم بالوالد، أنكم حي قد ولدتموني في الجملة لكون أمي منكم». قال الحافظ: وجرى بعض الشراح على ما وقع في رواية أبي ذر، فقال: أراد بقوله: «الستم بالولد» أي: أنتم عندي في الشفقة والنصح بمنزلة الولد، قال: ولعله كان يخاطب بذلك قومًا هو أسن منهم.

قوله: «فلما بَلْحُوا» أي: امتنعوا. والتبلح: التمنع من الإجابة.

قوله: قد عرض عليكم خُطّة رُشْد، في رواية الكشميهني: عرض لكم، والخطّة بضم الخاء وتشديد الطاء، والرُشْد. بضم الراء وسكون الشين وبفتحهما. أي قد عرض عليكم أو لكم خصلة خير وإنصاف، ولقد بين ابن إسحاق أن سبب تقديم عروة بن مسعود لهذا الكلام عند قريش ما راه من ردهم العنيف على من يجيء من عند المسلمين.

قوله: «دعوني أته بالمد مجزوم جوابًا للأمر، أي: أجيء إليه، «قالوا: أنّته» بهمزة وصل بعدها همزة قطع.

قوله: «اجتاح» أي: أهلك أهله بالكلية، وحذف الجزاء من قوله: «وإن تكن الأخرى» تادبًا مع النبي على المعنى: وإن تكن الغلبة لقريش لا أمنهم عليك. وقوله: «فإني والله لأرى وجوهًا...» إلخ. كالتعليل للقدر المحنوف، ومقتضى كلام عروة أنه ردد الأمر بين شيئين غير مستحسنين وهما هلاك قومه إن غُلب، وذهاب أصحابه إن غُلب. لكن الأمرين مستحسنين شرعًا كما قال تعالى: «قُلْ هَلْ تَرَبُّصُونَ بِنَا إِلاَّ إِحْدَى الْحُسْنَيْنِ».

قوله: «اشتُوابًا» بتقديم الشين على الواو، كذا للأكثر، ووقع لأبي ذر عن الكشميهني: «أوشابًا» بتقديم الواو. فالأشواب الأخلاط من أنواع شتى، والأوشاب والأوباش الأخلاط من السفلة، فالأوباش أخص من الأشواب.

قوله: «خليقًا» أي: حقيقًا وزنًا ومعنى، ويقال للواحد والجمع، ولذلك وقع صفة لأشواب.

قوله: "ويدعوك" أي: يتركوك، وفي رواية أبي المليح عن الزهري: "وكأني بهم لو قد لقيت قريشاً قد أسلموك فتؤخذ أسيرًا فأي شيء أشد عليك من ذلك". قوله: "فقال له أبو بكر الصديق": قال الحافظ: زاد ابن إسحاق: "وأبو بكر الصديق خلف رسول الله عليه فقال".

قوله: «امصص بظر اللات». قال الحافظ: زاد ابن عائذ من وجه آخر عن الزهري: «وهي - آي اللات - طاغيته التي يعبد». آي: طاغية عروة. وقوله: امْصص بالف وصل وصادين الأولى مفتوحة ؛ بصيغة الأمر، قال في لسان العرب وهو الفصيح الجيد، وفي القاموس: امْصصُ ؛ بضم الأولى، فالصيغة الأولى: من: مصص يَمْصص، والثانية من في قرح المرآة، واللات: اسم أحد الأصنام التي كانت قريش وثقيف يعيدونها، وكانت عادة العرب الشتم بذلك لكن بلفظ الأم، فأراد أبو يكر المبالغة في سب عروة بإقامة معبوده مقام أمه. وحمله على ذلك ما أغضيه من نسبة المسلمين إلى القرار.

قوله: «لولا يد» أي: نعمة، وقوله: «لم أجزك بها» أي: لم أكافئك بها، زاد ابن إسحاق ولكن هذه بها». أي: جازاه بعدم إجابته عن شتمه بيده التي كان أحسن إليه بها، وبين عبد العزيز الإمامي عن الزهري في هذا الحديث أن اليد المذكورة أن عروة كان تحمل بدية فأعانه أبو بكر فيها بعون حسن، وفي رواية الواقدي: عشر قلائص.

قوله: «فكلما كلمه اخذ بلحيته». وفي رواية ابن إسحاق: «فجعل يتناول لحية النبي وهو يكلمه». قوله: «والمغيرة بن شعبة قائم على رأس النبي عومعه السيف» في مغازي عروة بن الزبير رواية ابي الأسود عنه: «أن المغيرة لما رأى عروة بن مسعود مقبلاً لبس لأمته وجعل على رأسه المغفر ليستخفي من عمه عروة».

قوله: «بنعل السيف» هو ما يكون أسفل القراب من فضة وغيرها.

قوله: «أخر يدك» فعل أمر من التأخير، زاد ابن إسحاق في روايته: «قبل آلا تصل البك» وزاد عروة بن الزبير: «فإنه لا ينبغي للشرك أن يمسه»، وفي رواية ابن إسحاق: «فيقول عروة: ويحك ما أفظك وأغلظك، وكانت عادة العرب أن من كلم أحدًا تناول

لحيته ولا سيما عند الملاطفة، وغالبًا ما يصنع ذلك النظير بنظيره، لكن النبي كان يغضي لعروة عن ذلك تاليفًا له واستمالة لقلبه، والمغيرة يمنعه إجلالاً للنبي ك وتعظيمًا.

قوله: "فقال: من هذا ؟ قالوا: المغيرة". وفي رواية ابن إسحاق: فتبسم رسول الله هي، فقال عروة: من هذا يا محمد ؟ قال: "هذا ابن أخيك المغيرة بن شعبة". قال الحافظ وكذا أخرجه ابن أبي شيبة من حديث المغيرة بن شعبة نفسه بإسناد صحيح، وأخرجه ابن حبان.

قوله: «أيْ غُدُرُ» وزن عمر معدول عن غادر مبالغة في وصفه بالغدر.

قوله: «ألست أسعى في غدرتك ؟ "أي: ألست أسعى في دفع شر غدرتك ؟ قال ابن هشام في السيرة: أراد عروة بقوله هذا أن المغيرة قبل إسلامه قتل ثلاثة عشر رجلاً من بني مالك. من ثقيف، فتهايج الحيان من ثقيف: بنو مالك رهط المقتولين، والأحلاف رهط المغيرة، فودى عروة المقتولين ثلاث عشرة دية، وأصلح ذلك الأمر. قال الحافظ: وقد ساق ابن الكلبي والواقدي القصة، وحاصلها أنهم كانوا خرجوا زائرين المقوقس بمصر، فأحسن إليهم وأعطاهم وقصر بالمغيرة فحصلت له الغيرة منهم، فلما كانوا بالطريق شربوا الخمر، فلما سكروا وناموا وثب المغيرة فقتلهم ولحق بالمدينة فأسلم.

قوله: "فجعل برمُق" أي: يلحظ.

قوله: «فدلك بها وجهه وجلده...» إلخ. قال الحافظ في الفتح: ولعل الصحابة فعلوا ذلك بحضرة عروة وبالغوا في ذلك إشارة منهم إلى الرد على ما خشيه من قرارهم، وكأنهم قالوا بلسان الحال: من يحب إمامه هذه المحبة ويعظمه هذا التعظيم كيف يُظنُّ به أنه يَفرُ عنه ويُسنَّلمه لعدوه ؟ بل هم أشد اغتباطًا به وبدينه وبنصره من القبائل التي يراعي يعضها بعضاً بمجرد الرحم.

قوله: «ووفدت على قيصر...» إلخ. هو من ذكر الخاص بعد العام، وذكر الثلاثة لكونهم أعظم ملوك ذاك الزمان، وفي مرسل علي بن زيد عند ابن أبي شيبة: «فقال عروة: أي قوم، إني قد رأيت الملوك، ما رأيت مثل محمد وما هو بملك، ولكن رأيت الهدي معكوفًا، وما أراكم إلا ستصيبكم قارعة، فانصرف هو ومن اتبعه إلى الطائف».

نكمل بقية شرح الحديث في العدد القادم إن شاء الله تعالى، وصلى الله على نبينا محمد وآله وصحبه وسلم.

### ليس كمثله شيء وهو السميع البصير

الحمد لله وحده، والصلاة والسلام على من لا نبي بعده، وعلى آله وصحبه، وبعد:

فنكمل حديثنا عن صفات الله عز وجل، فنقول وبالله تعالى التوفيق:

وو صفة الحبة وو

وهي صفة ثابتة لله تعالى بكتابه ؛ لقوله تعالى: «قُلْ إِنْ كُنْتُمْ تُحبُونَ اللَّهَ فَاتُّبِعُونِي يُحْبِبُكُمُ اللَّهُ وَيَغْفِرْ لَكُمْ ذُنُوبِكُمْ وَاللَّهُ غَفُونَ رَحِيمُ ﴿ [آل عَمْرَانَ ٢١]، وقوله: «يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا مَنْ يَرْتَدُ مِنْكُمْ عَنْ دينه فَسَوْفَ يَاْتِي اللَّهُ بِقَوْمٍ بُحِبُّهُمْ وَيُحِبُّونَهُ أَنْلُهُ عَلَى الْمُؤْمِنِينَ أَعِزُة عَلَى الْكَافِرِينَ، [المالدة: ١٥]، وثابتة لله تعالى بسنة رسوله 🛎 من حديث سلمة بن الأكوع رضى الله عنه قال: قال رسول الله ﷺ: «لأعطين الرابة» أو قال: «ليأخذن غدًا رجل يحبه الله ورسوله». أو قال: «يحب الله ورسوله، يفتح الله عليه». [اللؤلة والرجان ١٥٥٨]، وحديث أبي موسى الأشعري رضى الله عنه: «من أحب لقاء الله أحب الله لقاءه». [اللؤلؤ والرجان ١٧٢٠]، والمحية أجمع السلف على ثبوتها لله تعالى حقيقة من غير تحريف ولا تعطيل ولا تكييف ولا تمثيل، وفسرها أهل التعطيل بالثواب وهو تفسير مردود.

### ووصفة الكراهة وو

والكراهة من الله سبحانه لن يستحقها ثابتة بالكتاب لقوله تعالى: «وَلَوْ أَرَادُوا الْخُرُوجَ لِأَعَدُوا لَهُ عُدُّةً وَلَكِنْ كَرَهَ اللَّهُ الْبِعَاتَهُمْ فَتَبَطَهُمْ وَقِيلَ اقْعُدُوا مع الْقَاعِدينَ (السرية ٢٤)، وثابتة بالسنة لَحديث المغيرة بن شعبة رضي الله عنه قال: قال رسول الله عقوق

### اعداد/ شوقى عبدالصادق

الأمهات، ومنعا وهات، ووأد البنات، وكره لكم قيل وقال، وكثرة السؤال، وإضاعة المال». [البخاري ٥٧٥ ]. والكراهة حقيقة من الله تليق به وهي من صفات الأفعال أجمع السلف على تبوتها لله من غير تحريف ولا تعطيل وتفسيرها بالإبعاد مردود.

وصفة الضحك ثابتة لله سبحانه بما صح عن رسوله 🛎 من حديث أبي هريرة رضي الله عنه قال: قال رسول الله ﷺ: «يضحك الله إلى رجلين يقتل أحدهما الآخر يدخلان الجنة، يقاتل هذا في سبيل الله، فيُقتل ثم يتوب الله على القاتل فيستشهد ». [اللؤلؤ والرجان ١٢٣٨]. والتفسير العملي لما جاء في الحديث هو قتلُ وحشى رضي الله عنه لما كان على الكفر قتل أسد الله (حمزة بن عبد المطلب)، ثم أسلم وحسن إسلامه، وذكر البخاري طرفًا من ذلك، قال: لما ساله رسول الله 🍩 عن كيفية قتل حمزة رضى الله عنه وأخبره، قال رسول الله ﷺ: "ويحك غيب عنى وجهك فلا أَرِينَكَ \*. قال: فكنت أتنكب رسول الله ﷺ حيث كان لئلا يراني حتى قبضه الله. [فتح الباري ٧ / ٤٠٧٢]. ثم كان له الفضل في قتل مسليمة بنفس الحربة، وقال: إن كنت قتلته فقد قتلت خير الناس بعد رسول الله 🏖 (حمزة)، وقد قتلت شر الناس؛ مسلمة. [السيرة لابن هشام ٣ / ٣٣].

فالحديث الشريف أثبت الضحك لله تعالى كما يقول ابن عثيمين - رحمه الله - وهو ضحك حقيقي لكنه لا يماثل ضحك المخلوقين، ضحك يليق بجلاله وعظمته ولا يمكن أن نمثله لأننا لا يجوز لنا أن نقول إن لله فمّا وأسنانًا أو ما أشبه ذلك، لكن نثبت الضحك لله على الوجه الذي يليق به سبحانه، والرسول هم لا يتكلم في مثل هذا إلا

عن وحي لأنه من أمور الغيب ليس من الأمور الاجتهادية، وتفسيره بالرضا والثواب تحريف للكلم عن مواضعه وصرف للنص عن ظاهره بلا علم وإثبات خلاف الظاهر بلا علم اشرح العقيدة الواسطية ١٩٠٥.

### 00 صفة النزول 00

وهو من الصفات الفعلية الثابتة بالسنة المتواترة في حديث أبي هريرة رضي الله عنه قال: قال رسول الله عنه البنزل ربنا تبارك وتعالى كل ليلة إلى السماء الدنيا حين يبقى ثلث الليل الأخر يقول: من يدعوني فاستجيب له، من يسالني فأعطيه، من يستغفرني فأغفر لهه . [اللاللا والرجان].

وقال ابن عثيمين رحمه الله: فعلينا أن نؤمن يه ونصدق ونقول: ينزل ربنا إلى السماء الدنيا وهي أقرب السماوات إلى الأرض وينزل في هذا الوقت من الليل للقرب من عياده كما يقرب منهم عشية عرفة، وهناك من حرّف الحديث وقالوا بنزول أمر الله، وأخرون قالوا: بل ينزل رحمة الله وقالوا: بل الذي ينزل ملك من ملائكة الله وهذا كله باطل يبطله الحديث، وليسو أعلم بالله من رسول الله، وأصحاب رسول الله 🌣 قالوا سمعنا وآمنا وقبلنا وصدقنا ولم يقولوا كما قال المجادلون إذا نزل أين العلو وإذا نزل أين الاستواء على العرش، وإذا نزل فالنزول حركة وانتقال النزول حادث والحوادث لا تقوم إلا بحادث، ونحن نقول بنزوله لكنه تعالى على خلقه لأنه ليس معنى النزول أن السماء ثقله والسماوات الأخرى تظله لأنه لا يحيط به شيء من مخلوقاته.

ويقول ابن تيمية رحمه الله: إنه لا يخلو منه العرش لان أدلة استوائه على العرش محكمة والحديث هذا محكم والله تعالى لا تقاس صفاته بصفات الخلق فيجب علينا أن نبقي نصوص الاستواء على إحكامها ونص النزول على إحكامه ونقول مستو على عرشه نازل إلى السماء الدنيا، والله أعلم بكيفية ذلك وعقولنا أقصر

وأحقر من أن تحيط بالله تعالى. [شرح العقيدة الواسطية - ٢٨٢ بنصرف].

قلت: وهذا مثال من السنة الشريفة ثبتت عجز العقول عن إدراك ماهية شيء من المخلوقات، وهذا الشيء هو سر الحياة في جميع البشر، فقد روى مسلم من حديث أم سلمة رضي الله عنها قالت: دخل رسول الله على أبي سلمة، وقد شق بصره فأغمضه ثم قال: إن الروح إذا قبض تبعه البصر فضح ناس من أهله، فقال: لا تدعوا على انفسكم إلا بخير فإن الملائكة يؤمنون على ما تقولون، ثم قال: اللهم اغفر لأبي سلمة وارفع درجته في المهديين واخلفه في عقبه في الغابرين واغفر لنا وله يا رب العالمين، وافسح له في قبره، ونور له فيه. اسلم به مسلمة ورفع

قال النووي: إن الروح إذا قبض تبعه البصر ناظرًا أين يذهب. قلت: فهذه الروح هي سر الحياة في جميع البشر ولا يراها الناس ولا يشمونها ولا بدركونها بأي حاسة من حواسهم وهم أحياء ويعلمون علم اليقين أنها موجودة في كل ذرة من كنانهم حتى إذا خرجت منهم تبعها البصر ناظرا ان تذهب ولا يمكن للمحتضر أن يخبرنا عن تفاصيل وأوصاف الروح التي ينظر إليها ببصره الشاخص، والروح مخلوقة وهي سر حياتنا ولا ندرك كيفيتها ولا ماهيتها فكيف نسمح للعقول أن تتخيل أوصاف وصفات الخالق سبحانه، كذلك الأثير الذي يحمل موجات فيهات مواعظ، وموحات فيها مواعظ وفواحش لاتستطيع العقول أن تدرك ماهية الأثر، وكذلك الكهرباء، فإذا عجر العقل عن إدراك ماهية وكنه كثير من المخلوقات فهو عن إدراك ماهية صفات الله سبحانه أعجز وأقصر وأحقر: «لَيْسَ كَمثُّله شَيُّءُ وَهُوَ السَّمِيعُ الْبَصِيرُ».

### و صفة الهرولة وو

سبق في الحديث عن صفة النفس حديث أبي هريرة رضي الله عنه قال النبي ﷺ: "قول الله تعالى: أنا عند ظن عبدي بي وأنا معه إذا نكرني، فإذا نكرني في نفسه، وإن نكرني في ملا نكرته في ملا نكرته في ملا نكرته في ملا خير منهم، وإن تقرب إلي بشبر تقرب إلي دراعاً، وإن تقرب إلي دراعاً،

تقربت إليه باعًا، وإن أتاني يمشي أتيته هرولة ".

فالصفة معلومة لله تعالى ولكن كيفيتها غير
معلومة، ولا يشبه تعالى صفات خلقه كما قالت أم
سلمة والإمام مالك رحمهما الله: الاستواء معلوم،
والكيف مجهول، والإيمان به واجب، فالهرولة
معلومة، لله تعالى، ولكن كيفيتها غير معلومة، ولا
يشبه تعالى صفات خلقه كما قالت أم سلمة
والإمام مالك رحمهما الله: الاستواء معلوم،
والكيف مجهول، والإيمان به واجب، فالهرولة
معلومة، ولكن الكيفية مجهولة، "ليس كمثله شيءُ
وهو السمعة التصير».

### ٥٥ صفة الجيء ٥٥

يقول تعالى: «هَلْ بَنْظُرُونَ إِلاَّ أَنْ بَأْتَنَهُمُ اللَّهُ في ظُلُل مِنَ الْغَمَامِ وَالْمَلاَئِكَةُ وَقُضِيَ الأَمْرُ وَإِلِّي اللَّه تُرْحَعُ الْأُمُورُ ، [البقرة: ٢١٠]، قال ابن كثير رحمه الله يعنى يوم القيامة، لفصل القضاء بن الأولين والأخرين فيجزى كل عامل بعمله إن خيرا فخير وإن شر فشر، كما قال تعالى: «كَلاَّ إِذَا دُكُّت الأَرْضُ دَكًا دَكًا (٢١) وَجَاءَ رَبُّكَ وَالْمَلَكُ صَفًا صَفًا »، وقوله: «هَلْ مِنْظُرُونَ إِلاَّ أَنْ تَأْتِيهُمُ الْمَلاَئِكَةُ أَوْ يَأْتِي رَبُّكَ أَوْ يَأْتِي يَعْضُ أَيَاتَ رَبُّكُ يَوْمَ يَأْتِي يَعْضُ أَيَاتَ رَبُّكَ لاَ سَنْفَعُ نَفْسًا إِيمَانُهَا لَمْ تَكُنْ أَمَنَتْ مِنْ قَبْلُ أَوْ كَسَبَتْ في إيمانها خَيْرًا»، وذكر حديث ابن مسعود عن النبي من قال: ويجمع الله الأولين والأخرين لميقات يوم معلوم قياما شاخصة أبصارهم إلى السماء ينظرون فصل القضاء، وينزل الله تعالى في ظلل من الغمام من العرش إلى الكرسي.. [صحيح الترغيب والتوهيب ٣٥٩١، وتفسير ابن كثير ١ / ٣٤٩].

الإتيان في الحديث إتيان حقيقي يليق بجلاله تعالى لا يشبه إتيان المخلوق ولا نتأوله على إتيان رحمته أو ملك من ملائكته بل نثبته كما أثبته السلف بلا تشبيه ولا تمثيل ولا تأويل ولا تعطيل لقوله تعالى: «لَيْسَ كَمِثْلِهِ شَيْءٌ وهُو السّمِيعُ البُّصِيرُ».

### ووصفة الفرح وو

وقد أثبتت السنة هذه الصفة فيما رواه الشيخان واللفظ لمسلم قال رسول الله ع: طله أشدُّ فرحاً بتوبة عبده المؤمن من رجل في أرض دوية مهلكة.. راحلته عليها طعامه وشرابه فنام

فاستيقظ وقد ذهبت، فطلبهاحتى أدركه السعطش، ثم قسال: أرجع إلى مكاني الذي كنت فيه فآنام حتى أموت فسوضع رأسه على ساعده ليسموت فاستيقظ وعنده راحلته عليها زاده وطعامه وشرابه فالله أشد فرحًا بتوبة العبد المؤمن من هذا براحلته وزاده .. إسلم

وفرح هذا العبد براحلته فاق حده حتى إن العبد كما في رواية اخرى أخطأ من شدة الفرح وقال: اللهم أنت عبدي وأنا ربك، ولم بملك كيف يتصرف في الكلام، وفرح الله تعالى بتوبة عبده المؤمن أشد من فرح هذا العبد الذي فاق حدّه، وهذا الفرح بالنسبة لله تعالى صفة قال عنها العلامة ابن عثيمين رحمه الله: إنه فرح حقيقي ولكنه ليس كفرح المخلوقين فالفرح بالنسبة للإنسان هو نشوة وخفة يجدها الإنسان من نفسه عند حصول ما يسره، ولهذا تشعر بانك إذا فرحت بالشيء كانك تمشى في الهواء، لكن بالنسبة لله تعالى لا نفسر الفرح بمثل ما نعرفه من أنفسنا فهو فرح بليق بالله تعالى مثل بقية الصفات، لله ذات، ولكن لا تماثل ذواتنا، وكذلك له صفات لا تماثل صفاتنا؛ لأن الكلام عن الصفات فرع عن الكلام في الذات، ونحن على خطر إذا قلنا المراد بالفرح الثواب، أو إثابته التائب أو إرادة الثواب. [شرح العفيدة

### و صفة الرجل، أو القدم وو

وهذه الصفة ثابتة لله تعالى بالسنة الصحيحة؛ لما رواه البخاري عن أبي هريرة رضي الله عنه قال: قال النبي ﷺ: «تحاجت الجنة والنار، فقالت النار: أوثرت بالمتكبرين والمتجبرين، وقالت الجنة: ما لي لا يدخلني إلا ضعفاء الناس وسقطهم، قال الله تبارك وتعالى للجنة: أنّت رحمتي أرحم بك من اشاء من عبادي، وقال للنار: إنما أنت عذاب أعذب بك من أشاء من عبادي، ولكل واحدة منهما ملؤها، فاما النار فلا تمتلئ حتى يضع رجله فتقول قط،

قط، قط، فه ناك يمتلئ ويروى بعضها إلى بعض، ولا يظلم الله عز وجل من خلقه أحدًا، وأما الجنة فإن الله عز وحل بنشئ لها خلقًا». [البخاري

وفي رواية أنس قال ﷺ: «....يلقى في النار وتقول: هل من مزيد، حتى يضع قدمه فتقول: قط قط». [4444].

وقال ابن عثيمين رحمه الله: أما الرجل والقدم فمعناهما واحد، وسميت رجل الإنسان قدمًا لأنها تتقدم في المشي، فإن الإنسان لا يستطيع أن يمشى برجله إلا إذا قدمها، وأن لله تعالى رجلاً وقدمًا حقيقة لا تماثل أرجل المخلوقين، ويسمى أهل السنة مثل هذه الصفة: الصفة الذاتية الخبرية لأنها لا تعلم إلا بالخبر ولأن مسماها أبعاض لنا وأجزاء، لكن لا نقول بالنسبة لله إنها أبعاض وأجزاء لأن هذا ممتنع على الله تعالى، وخالف الأشاعرة وأهل التحريف وفسروا الرجل بالطائفة من العباد المستحقين للدخول، والرجل معناها الطائفة، كما في حديث أيوب: «رجل جراد من ذهب». يعنى طائفة من جراد، وهذا التحريف باطل لأن قوله عليها يمنع ذلك ولا يمكن أن يضيف الله تعالى أهل النار إلى نفسه لأن إضافة الشيء إلى الله تكريم وتشريف، وشرط القدم بمعنى مقدم أي يضع عليها من يقدمهم إلى النار، وهذا باطل أيضًا لأن أهل النار لا يقدمهم البارى تعالى ولكنهم "يُدَّعُونَ إِلْشِي نَارِ جَهَنَّمَ دُعًا"، فالمحرفون فروا من شيء ووقعوا في شير منه، فروا من تنزيه الله عن القدم والرجل، لكنهم وقعوا في السفه ومجانبة الحكمة في أفعال الله تعالى، والحاصل أنه يجب علينا أن نؤمن بأن لله تعالى قدمًا وإن شئنًا قلنًا: رحلاً على سبيل الحقيقة، مع عدم المماثلة، ولا نكيف الرجل ؛ لأن النبي الخبرنا مان لله تعالى رجلاً أو قدماً، ولم يخبرنا كنف هذه الرجل أو القدم. اشرح العقيدة

٥٥ صفتا السمع والبصر ٥٥

قال تعالى: "قَالَ لاَ تَخَافَا إِنَّنِي مَعَكُمَا أَسْمَعُ وَأَرَى" [طه: ٤٦]، وقوله: "قُلِ اللّهُ أَعْلَمُ بِمَا لَبِثُوا لَهُ عَيْبُ السَّمَاوَات وَالأَرْضِ أَبْصِرْ بِهِ وَاَسْمَعْ مَا لَهُمْ مِنْ دُونِه مِنْ وَلَيَّ وَلاَ يُشْرِّكُ فِي حُكْمِهِ أَحَدًا" [التهف: مِنْ دُونِه مِنْ وَلَيٍّ وَلاَ يُشْرِّكُ فِي حُكْمِهِ أَحَدًا" [التهف: ٢٦]، عن آية طه يقول ابن كثير رحمه الله: لا تخافا منه فإنني اسمع كلامكما وكلامه، وارى مكانكما ومكانه لا يخفى علي من أمركم شيء، وعن آية الكهف يقول: فلا أحد أبصر من الله ولا أسمع يرى الكهف يقول: فلا أحد أبصر من الله ولا أسمع يرى أعمالهم ويسمع ذلك منهم سميعًا بصير (٣)

والإنسان خلقه الله سميعًا بصيرًا: "إِنَّا خَلَقْنَا الإِنْسَانَ مِنْ نُطُفَة أَمْشَاج نَبْتَابِيهِ فَجَعَلْنَاهُ سَمِيعًا". الإِنْسَانَ مِنْ نُطُفَة أَمْشَاج نَبْتَابِيهِ فَجَعَلْنَاهُ سَمِيعًا". وعن أبي موسى قال: لما غزا رسول الله تخذير أشرف الناس على واد فرفعوا أصواتهم بالتكبير: الله أكبر، لا إله إلا الله، فقال رسول الله تحد "اربعوا على أنفسكم إنكم لا تدعون أصم ولا غائبًا، إنكم تدعون سميعًا قريبًا وهو معكم". [اللؤلؤ والرجاد ١٧٢٨].

وعن عبد الله بن عمر رضي الله عنهما قال: ذكر النبي تقديماً بين ظهري الناس المسيح الدجال، فقال: «إن الله ليس بأعور، ألا إن المسيح الدجال أعور العين اليمنى، كان عينه عنبة طافية». واللولو والرجان ١٨٥٤.

وعن عائشة رضي الله عنها قالت: الحمد لله الذي وسع سمعه الأصوات، لقد جاءت المجادلة إلى النبي على تكلمه وأنا في ناحية البيت ما السمع ما تقول، فأنزل الله عز وجل قوله: «قَدْ سَمِعَ اللهُ قَوْلُ النبي تُجَادِلُكَ» [صحح سي السائي].

والشاهد من هذه الآيات والأحاديث ثبوت صفتي السمع والبصر لله تعالى على الوجه الذي يليق به من غير تأويل ولا تشبيه ولا تعطيل وأن سمعه وبصره لا يشبه سمع وبصر المخلوقين، النس كَمثْله شَيْءُ وهُو السّميعُ الْبَصِيرُ».

اللهم علمنا ما ينفعنا، وانفعنا بما علمتنا، وزدنا علماً، وصلى الله وسلم على نبينا محمد.

الواسطية ٢٩٣ - ٢٩٤ بتصرف .

## دررالبحار (۱۰)

### ه مشروع تيسير حفظ السنة ع من صحيح الأحاديث القصار

### اعداد/ على حشيش

١٦٨٠ - عن عائشة رضي الله عنها قالت: كَانَ إِذَا اشْنْتَكَى رَسُولُ اللهِ ﷺ رَقَاهُ جِبْرِيلُ قَالَ: «بِاسْمِ اللهِ يُبْرِيكَ، وَمَنْ كُلُّ دَاء يَشْفُيكَ، وَمَنْ شَرِّ حَاسِدِ إِذَا حَسَدَ وَشَرَّ كُلُّ ذِي عَيْنِ». ﴿٢١٨٥).

١٦٨١ – عَنْ أبي سعيد رضي الله عنه: أنْ جِبْرِيلَ أتى النَبِيِّ 🐸 فقال: يا محمد اشْتَكَيْتَ؟ فقال: «نَعَمْ» قال: بِاسْمُ اللهِ أَرْقِيكَ مِنْ كُلُّ شَيْءٍ يُؤْذِيكَ، مِنْ شَرَّ كُلُّ نَفْسٍ أَوْ عَيْنِ حَاسِدٍ، اللهُ يَشْفَيكَ بِاسْمِ اللهِ أَرْقَيكَ. م(٢١٨٦)، ت(١٩٧٢)، ن(١٩٧٣ / ٦- كبرى)، جه (٣٥٣٣).

17.٨٢ – عن ابن عباس رضي الله عنهما عن النبي 🍣 قال: «الْعَيْنُ حَقٌ، وَلَوْ كَانْ شَيْءُ سَابَقَ القَّدَرَ سَبَقَتْهُ العَّنْنُ، وَإِذَا اسْتُغْسِلْتُمْ فَاغْسِلُوا \*. م(٢١٨٨)، ت(٢٠٦٢)، حب (٢٠١٧)، حق (٩ / ٣٥١).

١٦٨٣ – عن أنس بن مالك رضي الله عنه في الرُّقّى قال: رُخُصَ في الحُمَةِ(١) والنَّمْلَةِ وَالْغَيْنِ. م(٢١٩٦)، حم (١٢١٧٤)، (١٢١٧٥)، (١٢١٩٥)، (١٢٨٤)، ت(٢٠٥٦)، جه (٢٥١٦)، ن(٢٥٤١ / ٤ - كبرى)، حب (٢١٠٤).

١٦٨٤ – عن جابر بن عبد الله رضي الله عنهما يقول: رَخُصَ النَّبِيُّ ﷺ لاّلِ حَزْم في رُفْيَةِ الحَيَّةِ، وَقَالَ لأَسْمَاءُ بِنْت عُمَيْسٍ: «مَا لِي أَرَى أَجْسَامَ بَنِي أَخِي ضَارِعَةَ تُصِيبُهُمْ الحَاجَةُ». قَالَتْ: لا وَلَكِنِ الْعَيْنُ تُسْرِعُ إِلْيهِمْ. قَالَ: «أَرْقيهِمْ». قالت: فَعَرَضْتُ عَلَيه فَقَالَ: «أَرْقِيهِمْ». «(٢١٩٨)، حم(١٤٥٧٩).

17.00 عن جابر بن عبد الله رضي الله عنهما يقول: أَرْخُصَ النَّبِيُّ فَي رُقْيَة الحَيَّة لِبَنِي عمرو، وقال: لَدغَتْ رَجُلاً مِنًا عَقْرَبُ، وَنَحُنُ جُلُوسُ مَعَ رَسُولِ اللهِ قَقَالَ رَجُلُ: يَا رَسُولَ اللهِ أَرْقِي ؟ قال: «مَنَ اسْتَطَاعَ مِنْكُمْ أَنْ يَنْفَعَ آخَاهُ فَلْيَقْعَلُ». م(٢١٩٩)، حم (١٤٢٣٥)، (١٤٥٩٠)، (١٥٠٢)، (١٥٠٢)، (١٠٥٢)، (٢٠٩١)، (٢٠٩١)، (٢٠٩١)، (٢٠٩١)، (٢٠٩١)، (٢٠٩١)، (٢٠٩١)، (٢٠٩١)، (٢٠٩١)، (٢٠٩١)، (٢٠٩١)، (٢٠٩١)، (٢٠٩١)، (٢٠٩١)، (٢٠٩١)، (٢٠٩١)، (٢٠٩١)، (٢٠٩١)، (٢٠٩١)، (٢٠٩١)، (٢٠٩١)، (٢٠٩١)، (٢٠٩١)، (٢٠٩١)، (٢٠٩١)، (٢٠٩١)، (٢٠٩١)، (٢٠٩١)، (٢٠٩١)، (٢٠٩١)، (٢٠٩١)، (٢٠٩١)، (٢٠٩١)، (٢٠٩١)، (٢٠٩١)، (٢٠٩١)، (٢٠٩١)، (٢٠٩١)، (٢٠٩١)، (٢٠٩١)، (٢٠٩١)، (٢٠٩١)، (٢٠٩١)، (٢٠٩١)، (٢٠٩١)، (٢٠٩١)، (٢٠٩١)، (٢٠٩١)، (٢٠٩١)، (٢٠٩١)، (٢٠٩١)، (٢٠٩١)، (٢٠٩١)، (٢٠٩١)، (٢٠٩١)، (٢٠٩١)، (٢٠٩١)، (٢٠٩١)، (٢٠٩١)، (٢٠٩١)، (٢٠٩١)، (٢٠٩١)، (٢٠٩١)، (٢٠٩١)، (٢٠٩١)، (٢٠٩١)، (٢٠٩١)، (٢٠٩١)، (٢٠٩١)، (٢٠٩١)، (٢٠٩١)، (٢٠٩١)، (٢٠٩١)، (٢٠٩١)، (٢٠٩١)، (٢٠٩١)، (٢٠٩١)، (٢٠٩١)، (٢٠٩١)، (٢٠٩١)، (٢٠٩١)، (٢٠٩١)، (٢٠٩١)، (٢٠٩١)، (٢٠٩١)، (٢٠٩١)، (٢٠٩١)، (٢٠٩١)، (٢٠٩١)، (٢٠٩١)، (٢٠٩١)، (٢٠٩١)، (٢٠٩١)، (٢٠٩١)، (٢٠٩١)، (٢٠٩١)، (٢٠٩١)، (٢٠٩١)، (٢٠٩١)، (٢٠٩١)، (٢٠٩١)، (٢٠٩١)، (٢٠٩١)، (٢٠٩١)، (٢٠٩١)، (٢٠٩١)، (٢٠٩١)، (٢٠٩١)، (٢٠٩١)، (٢٠٩١)، (٢٠٩١)، (٢٠٩١)، (٢٠٩١)، (٢٠٩١)، (٢٠٩١)، (٢٠٩١)، (٢٠٩١)، (٢٠٩١)، (٢٠٩١)، (٢٠٩١)، (٢٠٩١)، (٢٠٩١)، (٢٠٩١)، (٢٠٩١)، (٢٠٩١)، (٢٠٩١)، (٢٠٩١)، (٢٠٩١)، (٢٠٩١)، (٢٠٩١)، (٢٠٩١)، (٢٠٩١)، (٢٠٩١)، (٢٠٩١)، (٢٠٩١)، (٢٠٩١)، (٢٠٩١)، (٢٠٩١)، (٢٠٩١)، (٢٠٩١)، (٢٠٩١)، (٢٠٩١)، (٢٠٩١)، (٢٠٩١)، (٢٠٩١)، (٢٠٩١)، (٢٠٩١)، (٢٠٩١)، (٢٠٩١)، (٢٠٩١)، (٢٠٩١)، (٢٠٩١)، (٢٠٩١)، (٢٠٩١)، (٢٠٩١)، (٢٠٩١)، (٢٠٩١)، (٢٠٩١)، (٢٠٩١)، (٢٠٩١)، (٢٠٩١)، (٢٠٩١)، (٢٠٩١)، (٢٠٩١)، (٢٠٩١)، (٢٠٩١)، (٢٠٩١)، (٢٠٩١)، (٢٠٩١)، (٢٠٩١)، (٢٠٩١)، (٢٠٩١)، (٢٠٩١)، (٢٠٩١)، (٢٠٩١)، (٢٠٩١)، (٢٠٩١)، (٢٠٩١)، (٢٠٩١)، (٢٠٩١)، (٢٠٩١)، (٢٠٩١)، (٢٠٩١)، (٢٠٩١)، (٢٠٩١)، (٢٠٩١)، (٢٠٩١)، (٢٠٩١)، (٢٠٩١)، (٢٠٩١)، (٢٠٩١)، (٢٠٩١)، (٢٠٩١)، (٢٠٩١)، (٢٠٩١)، (٢٠٩١)، (٢٠٩١)، (٢٠٩١)، (٢٠٩١)، (٢٠٩١)، (٢٠٩١)، (٢٠٩١)، (٢٠٩١)، (٢٠٩١)، (٢٠٩١)، (٢٠٩١)، (٢٠٩١)، (٢٠٩١)، (٢٠٩١)، (٢٠٩١)، (٢٠٩١)، (٢٠٩١)، (٢٠٩١)،

١٦٨٦ – عن عوف بن مالك الأشجعي رضي الله عنه: قال رسول الله 🍣 : «اعْرِضُوا عَلَيْ رُقَاكُمْ لاَ بَأْسَ بِالرُّقَى مَا لَمْ يَكُنْ فيه شَرْكُ». م(٢٢٠٠)، د(٣٨٨٦)، حب (٦٠٩٤)، هق (٩ / ٣٤٩).

۱٦٨٧ – عَن عثمان بن أبي العاص أنه شكا إلى رسول الله على وَجَعًا يَجِدُهُ في جَسَدهِ مُنْذُ أَسْلَمَ فقال له رسول الله على وَجَعًا يَجِدُهُ في جَسَدهِ مُنْذُ أَسْلَمَ فقال له رسول الله على الله على الله عَن الله عَنْ الله عَنْ الله عَن الله عَن الله عَن الله عَن الله عَن الله عَنْ أَسْلَمُ عَل الله عَن اللهُ عَنْ الله عَن الله عَنْ الله عَن الله عَن الله عَنْ الله عَنْ الله عَن الله عَن الله عَنْ الله عَنْ الله عَنْ الله عَنْ الله عَنْ الله عَن الله عَن الله عَنْ الله عَنْ الله عَن الله عَن الله عَنْ الله عَنْ الله عَن الله عَن الله عَن الله عَن الله عَن الله عَنْ الله

١٦٨٨ - عن عثمان بن أبي العاص رضي الله عنه أتى النبي على فقال: يا رسول الله، إنَّ الشيطان قد حَالَ بَيْنِي وَبَيْنَ صَلَاتِي وقراءتي يَلْبِسُهَا عَلَيُّ، فقال رسول الله على: «ذَاكَ شَيْطَانُ يُقَالُ لَهُ: خَنْزَبُّ، فَإِذَا أَحْسَسْتَهُ فَتَعَوُّذُ بالله منْهُ، وَاتْقُلُ عَلَى يَسَارِكَ ثَلَاثًا ً. قال: فَفَعَلُتُ ذَلكَ قَانْهَبَهُ اللهُ عَني. م(٢٢٠٣)، حم (١٧٩١٧).

١٦٨٩ - عن جابر عن رسول الله ﷺ أنه قال: «لِكُلِّ دَاء دَوَاءٌ فَإِذَا أُصِيبَ دَوَاءٌ الدَّاءِ بَرَأَ بِإِذْنِ اللهِ عَزُّ وَجَلُّ». مر(٢٢٠٤). حم(١٤٦٠٢).

-١٦٩٠ عن جابر رضي الله عنه أن أم سلمة استاذنت رسول الله 🌞 في الْحِجَامَةِ فَأَمَرَ النبيُّ أَبَا طَيْبِةَ أَن

تحدِمَهَا. م(٢٢٠٦)، حم (١٤٧٨١)، د(١٠٥٤)، جه (٣٤٨٠)، حب (٢٠٦٥)، هق (٧ / ٩٦).

الشيؤم. م(٢٢٧)، ن(٣٥٧٣)، (٤٤١٢ / ٣ - كبرى).

1791 – عن جابر رضي الله عنه قال: بَعْثَ رسول الله 🍣 إلى أُبَيِّ بن كعبٍ طبيبًا فَقَطَعَ مِنْهُ عِرْقًا ثُمُّ كَوَاهُ عَلْنُهُ. مِ(٢٢٠٧)، حم (١٤٣٨٦)، د(٣٨٦٤)، جه(٣٤٩٣).

۱۲۹۲ – عن جابر رضي الله عنه قال: رُمِيَ سَعْدُ بنُ مُعَاذِ في أَكْدَلِهِ قال: فَدَسَمَهُ(١) النبيُّ عَ بِيَدِهِ بِمِشْقُص، وُرْمَتْ فَدَسَمَهُ (١) النبيُّ عَ بِيَدِهِ بِمِشْقُص، وُرْمَتْ فَدَسَمَهُ الثَّانِيَةَ. م(٢٢٠٨)، دم (٢٢٠٩)، (١٤٣٤)، (٢٨٦٦)، د (٣٨٦٦)، د (٣٨٦٦)، د (٣٨٦٦)، د (٣٤٦٨)، د (٣٨٦٦)، دو (٣٤٦٨)، دو (٣٤٢٨)، دو (٣٤٦٨)، دو (٣٤٠٨)، دو (٣٤٦٨)، دو (٣٤٦٨)، دو (٣٤٦٨)، دو (٣٤٠٨)، دو (٣٠٤٨)، دو (٣٠٨)، دو (

١٩٩٣ - عن جابر رضي الله عنه قال: قال رسول الله 😂: «لاَ عَدْوَى ولا طَيْرَةَ ولا غُولَ». م(٢٢٢٢)، حم (١٤١١٩)، ٥٥ (١٤١٠)، (١٥١٠٥)، حب (٦١٢٨).

١٦٩٤ عن أبي هريرة رضى الله عنه قال رسول الله ﷺ: «لا عَدُوى وَلاَ طِيْرَةَ وَأَحِبُ الفَالَ الصَّالِح». م(٢٢٢٣).
 ١٦٩٥ عن جابر رضي الله عنه عن رسول الله ﷺ قال: «إِنْ كَانَ فِي شَيْءٍ فَفِي الرَّبُعُ وَالْخَادِمِ وَالْفَرَسِ». يعني:

١٦٩٦ – عن صفية عن بعض آزواج النبي 🍣 عن النبي 🎏 قال: «مَنْ أَتَى عَرَافًا فَسَاَلَهُ عَنْ شَيَّءٍ لَمْ تُقْبَلْ لَهُ صَلَاةُ أَرْبَعِينَ لَيْلَةً». «(٢٢٣٠)، حم(١٦٦٣٨)، هق (٨ / ١٣٨)،

١٦٩٧ – عن عمرو بن الشبريد عن أبيه قال: كان في وفد ثقيف رجل مجذوم فأرسل إليه النبي 😂: ﴿إِنَّا قَدْ يَابِعُنَاكَ فَارْجِعْ». م(٢٢٣١)، حم (١٩٤٨٥)، ن(٤١٩٣)، (٧٨٠٠ / ٤ – كبرى)، جه (٣٥٤٤).

1 أ المَكِلُ. و(٢٢٣٢)، حُورُ ٢٤٣٢). وَ اللَّهُ عَنْهَا قَالَتْ: أَمْرُ رُسُولُ اللَّهُ عَنْهُا لَيْكُ بِقَتْلُ ذِي الطُّفْيِتِينَ(١) فَإِنَّهُ يَلْتَمِسُ الْبَصَرَ

- ١٦٩٩ - عن عامر بن سعد عن أبيه رضي الله عنه أن النبي 😂 أَمَرَ بِقَتْلِ الْوَزَغِ(٣) وَسَمَّاه فُويْسقًا. م(٢٢٣٨)، حم (١٥٢٣)، د(٢٦٢)، هـق (٥ / ٢١١).

- ١٧٠٠ عن أبي هريرة رضي الله عنه قال رسول الله ﷺ: «مَنْ قَتَلَ وَزُعَةً فِي أُولِ ضَرْبَةَ فَلَهُ كَذَا وكذا حَسَنَةً، وُمَنْ قَتَلَهَا فِي الضَّرْبَةِ التَّانِيَةِ فَلَهُ كَذَا وكَذَا حَسَنَةً لِدُونِ الأُولَى، وَإِنْ قَتَلَها فِي الضَّرْبَةِ التَّالِثَةِ فَلَهُ كَذَا وَكَذَا حَسَنَةً لدُونِ التَّانِيَةِ ». م(٢٢٤٠)، حم (٨٦٣٧)، حم (٨٦٣٥)، (٨٦٢٥).

۱۷۰۱ - عن علقمة بن وائل عن أبيه عن النبي 🎏 قال: ﴿لاَ تَقُولُوا: الْكَرْمُ، وَلَكِنْ قُولُوا: الْحَبُلَةُ ،، يعني: العنب، مر(۲۲٤٨)، حد (۱۹۸٤)، حد (۱۹۸٤).

المَّنِي المُرْآةُ مِنْ بَنِي سَعِيدِ الْخَدرِي رضي الله عَنَهُ عن النبي قال: كَانَتِ امْرَآةُ مِنْ بَنِي إِسْرَائيلَ قَصَيِرَةُ تَمَشِي مَعْ امْرَآقَيْنِ طَوِيلَتَيْنِ فَاتَّخَذَتْ رِجْلَيْنِ مِنْ خَشَب، وَخَاتَمًا مِنْ ذَهَب مُغْلَق مُطْبَقُ ثُمُّ حَشْنَةً مَسْنُكُ، وَهُو أَطْيَبُ الْمُرْآقَيْنِ فَاتَّ يَعْرِفُوهَا، فَقَالُت بِيَدِهَا هَكَذَا. م(٢٢٥٢)، حم (١١٣٦٤)، (١١٤٣٩)، (١١٨٣٧)، د(٢١٥٨)، و(٩٩١)، (١١٨٣٨)، د(٩٩١)، (٩٩٢)، (١١٨٣٨)، د(٩٩١)، (٩٩٢)، (٩٩٤)، (٩٩٤)، (١١٨٣٠)، دو(٩٩١)، (٩٩٤)، (٩٩٤)، (٩٩٤)، (٩٩٤)، (٩٩٤)، (٩٩٤)، (٩٩٤)، (٩٩٤)، (٩٩٤)، (٩٩٤)، (٩٩٤)، (٩٩٤)، (٩٩٤)، (٩٩٤)، (٩٩٤)، (٩٩٤)، (٩٩٤)، (٩٩٤)، (٩٩٤)، (٩٩٤)، (٩٩٤)، (٩٩٤)، (٩٩٤)، (٩٩٤)، (٩٩٤)، (٩٩٤)، (٩٩٤)، (٩٩٤)، (٩٩٤)، (٩٩٤)، (٩٩٤)، (٩٩٤)، (٩٩٤)، (٩٩٤)، (٩٩٤)، (٩٩٤)، (٩٩٤)، (٩٩٤)، (٩٩٤)، (٩٩٤)، (٩٩٤)، (٩٩٤)، (٩٩٤)، (٩٩٤)، (٩٩٤)، (٩٩٤)، (٩٩٤)، (٩٩٤)، (٩٩٤)، (٩٩٤)، (٩٩٤)، (٩٩٤)، (٩٩٤)، (٩٩٤)، (٩٩٤)، (٩٩٤)، (٩٩٤)، (٩٩٤)، (٩٩٤)، (٩٩٤)، (٩٩٤)، (٩٩٤)، (٩٩٤)، (٩٩٤)، (٩٩٤)، (٩٩٤)، (٩٩٤)، (٩٩٤)، (٩٩٤)، (٩٩٤)، (٩٩٤)، (٩٩٤)، (٩٩٤)، (٩٩٤)، (٩٩٤)، (٩٩٤)، (٩٩٤)، (٩٩٤)، (٩٩٤)، (٩٩٤)، (٩٩٤)، (٩٩٤)، (٩٩٤)، (٩٩٤)، (٩٩٤)، (٩٩٤)، (٩٩٤)، (٩٩٤)، (٩٩٤)، (٩٩٤)، (٩٩٤)، (٩٩٤)، (٩٩٤)، (٩٩٤)، (٩٩٤)، (٩٩٤)، (٩٩٤)، (٩٩٤)، (٩٩٤)، (٩٩٤)، (٩٩٤)، (٩٩٤)، (٩٩٤)، (٩٩٤)، (٩٩٤)، (٩٩٤)، (٩٩٤)، (٩٩٤)، (٩٩٤)، (٩٩٤)، (٩٩٤)، (٩٩٤)، (٩٩٤)، (٩٩٤)، (٩٩٤)، (٩٩٤)، (٩٩٤)، (٩٩٤)، (٩٩٤)، (٩٩٤)، (٩٩٤)، (٩٩٤)، (٩٩٤)، (٩٩٤)، (٩٩٤)، (٩٩٤)، (٩٩٤)، (٩٩٤)، (٩٩٤)، (٩٩٤)، (٩٩٤)، (٩٩٤)، (٩٩٤)، (٩٩٤)، (٩٩٤)، (٩٩٤)، (٩٩٤)، (٩٩٤)، (٩٩٤)، (٩٩٤)، (٩٩٤)، (٩٩٤)، (٩٩٤)، (٩٩٤)، (٩٩٤)، (٩٩٤)، (٩٩٤)، (٩٩٤)، (٩٩٤)، (٩٩٤)، (٩٩٤)، (٩٩٤)، (٩٩٤)، (٩٩٤)، (٩٩٤)، (٩٩٤)، (٩٩٤)، (٩٩٤)، (٩٩٤)، (٩٩٤)، (٩٩٤)، (٩٩٤)، (٩٩٤)، (٩٩٤)، (٩٩٤)، (٩٩٤)، (٩٩٤)، (٩٩٤)، (٩٩٤)، (٩٩٤)، (٩٩٤)، (٩٩٤)، (٩٩٤)، (٩٩٤)، (٩٩٤)، (٩٩٤)، (٩٩٤)، (٩٩٤)، (٩٩٤)، (٩٩٤)، (٩٩٤)، (٩٩٤)، (٩٩٤)، (٩٩٤)، (٩٩٤)، (٩٩٤)، (٩٩٤)، (٩٩٤)، (٩٩٤)، (٩٩٤)، (٩٩٤)، (٩٩٤)، (٩٩٤)، (٩٩٤)، (٩٩٤)، (٩٩٤)، (٩٩٤)، (٩٩٤)، (٩٩٤)، (٩٩٤)، (٩٩٤)، (٩٩٤)، (٩٩٤)، (٩٩٤)، (٩٩٤)، (٩٩٤)، (٩٩٤)، (٩٩٤)، (٩٩٤)، (٩٩٤)، (٩٩٤)، (٩٩٤)، (٩٩٤)، (٩٩٤)، (٩٩٤)، (٩٩٤)، (٩٩٤)، (٩٩٤)، (٩٩٤)، (٩٩٤)، (٩٩٤)، (٩٩٤)، (٩٩٤)،

### وو هـ وامــش وو

- ١- الحمة: كل ذات سم.
  - ٢- حسمه: كواه.
- ٣- ذو الطفيتين: نوع من الحيات له خطان أبيضان على ظهره.
  - ٤- الوزغ: سام أبرص.

الحمد لله رب العالمين، والصلاة والسلام على اشرف الأنبياء والمرسلين، وعلى وصحبه ومن تبعه إلى يوم الدين، وبعد:

فمما لا شك فيه أن الأمم تمر بفترات مختلفة، وتكون قوية في حين، وضعيفة في حين أخر، والغيورون على الأمة الإسلامية يسعون دائمًا إلى تغيير الواقع الانهزامي أو الضعيف بالأمة والوصول بها إلى مصاف العزة والقوة والسيادة، وهذا يحتاج إلى فقه سديد ونظر رشيد، وإذا أردنا القيام به فلا بُدّ أن نبدأباهم الأمور فنعتنى أولاً بتغيير العقائد الباطلة والأفكار المنحرفة والتصورات الخاطئة ؛ لتحل محل ذلك العقيدة الصحيحة والمفاهيم السليمة المستقيمة، ثم نعتني بعد ذلك بجميع الجوانب التي تتعلق بحياة المسلم وعزته وكرامته، ويجب أن تُراعى قاعدة المصالح الشرعية في ذلك، فتغيير المنكر أمر يحبه الله ورسوله، ولكن إذا كان تغييره سيؤدي إلى منكر أكبر منه وأعظم، فإنه لا يسوغ إنكاره حينئذ، وهذا كالإنكار على المُلوك والولاة، بالخروج عليهم، فإنَّه أساس كل شر وفتنة إلى آخر الدهر، وقد استأذن الصحابة رسول الله 😅 في قتال الأمراء الذين يؤخرون الصلاة عن وقتها وقالوا: أفلا نقاتلهم؟ فقال: «لا ؛ ما أقاموا الصلاة». وقال: «من رأى من أمدره شدئًا بكرهه فليصبر فإنه من خرج من السلطان شبراً مات ميتة جاهلية». [متفق عليه].

ومن تامل ما جرى على الإسلام في الفتن الكبار والصغار رآها من إضاعة هذا الأصل وعدم الصبر على منكر، وقد كان رسول الله على منكر، وقد كان رسول الله على يرى بمكة أكبر المنكرات ولا يستطيع تغييرها، بل لما فتح الله مكة وصارت دار إسلام، عزم على تغيير البيت وردّه على قواعد إبراهيم ومنعه من ذلك – مع قدرته عليه

النوحيد الم م ١٤٢٩ ه

- خشية وقوع ما هو أعظم منه من عدم احتمال قريش ذلك ؛ لقرب عهدهم بالإسلام وكونهم حديثي عهد بكفر، ولهذا لم يأذن في الإنكار على الأمراء باليد لما يترتب عليه من وقوع ما هو أعظم. [إعلام الموقعين ٣/١٥].

قال الإمام النووي رحمه الله - في شرحه للحديث السابق -: "وفي هذا الحديث دليل لقواعد من الاحكام منها: إذا تعارضت المصالح أو تعارضت مصلحة ومفسدة وتعذر الجمع بين فعل المصلحة وترك المفسدة بدئ بالاهم، لأن النبي في أخبر أن نقض الكعبة وردها إلى ما كانت عليه من قواعد إبراهيم في مصلحة، ولكن تعارضه مفسدة أعظم، وهي خوف فتنة بعض من أسلم قريبًا، وذلك لما كانوا يعتقدونه من فضل الكعبة فيرون تغييرها عظيمًا فتركها في ومنها: تألف قلوب الرعية وحسن حياطتهم وألا ينفروا، ولا يتعرض لما يخاف تنفيرهم بسببه، ينفروا، ولا يتعرض لما يخاف تنفيرهم بسببه، ما لم يكن فيه ترك أمر شرعي - كما سبق -».

وقال ابن حجر رحمه الله في فوائد هذا الحديث: «ترك بعض الاختيار مخافة أن يقصر عنه فهم بعض الناس، والمراد بالاختيار المستحب، وفيه اجتناب ولي الأمر ما يتسرع إلى إنكاره، وما يُخشى منه تولد الضرر عليهم في دين أو دُنيا، وتالف قلوبهم بما لا يُترك فيه أمر واجب، وفيه تقديم الأهم فالأهم من دفع المفسدة وحل المصلحة». [فنح الباري ٣/ ٤٤٨].

وقد ذكر ابن القيم رحمه الله حادثة عن شيخه ابن تيمية رحمه الله تدل على فقهه في تغييرالواقع، فقال: «وسمعت شيخ الإسلام ابن تيمية – قدس الله روحه ونور ضريحه – يقول: مررت أنا وبعض أصحابي في زمن التتار بقوم منهم بشربون الخمر، فأنكر عليهم من كان معي، فانكرت عليه، وقلت: إنما حرم الله الخمر لأنها تصد عن ذكر الله وعن الصلاة، وهؤلاء يصدهم الخمر عن قتل النفوس وسبي الذرية وأخذ الأموال، فدعهم».

فلله دره ما أفقهه وأعلمه.

وقد كان الصحابة رضي الله عنهم وهم أفقه الناس لهذه الشريعة، أكثر الناس استعمالاً للمصلحة واستناداً إليها، فهذه المصلحة هي التي جعلت أبا بكر رضي الله عنه يجمع الصحف المفرقة التي كان القرآن مدوناً فيها من قبل في مصحف واحد، وهو أمرٌ لم يفعله النبي في وضع التي وجهت عمر رضي الله عنه إلى وضع الضراج وتدوين الدواوين، وهي التي جعلت عثمان رضي الله عنه يجمع المسلمين على مصحف واحد. وهكذا. [ضواط الخلاف ص١٠٥]. فالشريعة - إذن - مبنية على مصالح العباد في العاجل والأجل، وقد حصرها الشاطعي رحمه الله في ثلاثة أقسام:

أحدها: أن تكون أضرورية»، وهي ما لا بد منها في قيام مصالح الدين والدنيا، بحيث إذا فقدت لم تجر مصالح الدنيا على استقامة، بل على فساد وتهارج وفوت حياة، وفي الآخرة فوت النجاة والنعيم المقيم، والرجوع بالخسران المبين، ومجموع الضروريات خمسة، وهي حفظ الدين، والنفس، والنسل، والمال، والعقل، وقد قالوا إنها مراعاة في كل ملة.

والثاني: أن تكون «حاجية» ومعناها: أنها مفتقر لليها من حيث التوسعة ورفع الضيق المؤدي - في الغالب - إلى الحرج والمشقة اللاحقة بفوت المطلوب، فإذا لم تراع دخل على المكلفين - على الجملة - الحرج والمشقة، ولكنه لا يبلغ مبلغ الفساد العادي المتوقع في المصلحة العامة.

الثالث: أن تكون «تحسينية»، ومعناها الأخذ بما يليق من محاسن العادات، وتجنب الأحوال المدنسات التي تأنفها العقول الراحجات، ويجمع ذلك قسم مكارم الأخلاق. [الموافقات، للشاطبي ٢ / ٨-١١].

وبناءً على ما سبق: يجب أن يُراعى في فقه التغيير أحوال البلاد والعباد، والقوة والضعف، وأن تُراعي سُنة التدرج مع الناس كي يقع منهم القبول، وقد تدرِّج الإسلام في فرض الفرائض كالصلاة والصيام والجهاد، كما تدرِّج بهم في

تحريم المحرمات كالخمر ونحوها، وعند تجدّ طروف مماثلة لظروف قيام المجتمع الأول، أو قريبة منها، نستطيع الأخذ بهذه السنة «سنة التدرج»، وهو تدرج في «التنفيذ»، وليس تدرجا في «التشريع قد تَمُ واكتمل بإكمال الدّين، وإتمام النعمة، وانقطاع الوحي، وهذا هو المنهج الذي سلكه النبي على لتغيير الحياة الجاهلية إلى حياة إسلامية ؛ فقد ظل ثلاثة عشر عاماً في مكة، كانت مهمته فيها تنحصر في تربية الجيل المؤمن الذي يستطيع - فيما بعد - أن يحمل عبء الدعوة وإنشاء الأمة والدولة، وتكاليف الجهاد لنشرها في الآفاق.

وبعد هجرة النبي في وتكوين الدولة الإسلامية، تتابعت الأحكام بعد بناء الأساس، وأقبل الناس على الطاعة والتسليم بعد التربية والإعداد.

ومن طريف ما يُذكر: أن عبد الملك بن عمر بن عبد العزيز قال لأبيه: «ما لك لا تُنفذُ الأمور ؟ فوالله ما أبالي لو أن القدور غلت بي وبك. فقال له عمر: لا تعجل يا بني، فإن الله ذم الخمر في القرآن مرتين، وحرمها في الثالثة، وإني أخاف أن أحمل الحق على الناس جملة، فيدفعوه جملة، ويكون من ذا فتنة». [الموافقات، للشاطبي ٢/

ويقول الشاطبي رحمه الله – معلقًا على ذلك 

-: «وهذا معنى صحيح معتبرٌ في الاستقراء العادي، فكان ما كان أجرى بالمصلحة معتبرٌ في الاستقراء وأجرى على جهة التأنيس، وكان أكثرها على أسباب واقعة، فكانت أوقع في النفوس حين صارت تنزلُ بحسب الوقائع، وكانت أقرب إلى التأنيس حين كانت تنزلُ حُكمًا محكمًا، وجزئية جزئية، لأنها إذا نزلت كذلك لم ينزل حُكمً إلا والذي قبله صار عادة، واستأنست به نفس المكلف، فإذا نزل الثاني كانت النفسُ أقرب للانقياد». [الموافقات ٢ / ٩٤].

### 00 أهم النتائج التي نخرج بها من هذا البحث 00

١- عظمة الفقه الإسلامي ومرونته، وقوة معانيه والفاظه، حيث تتسع لكل ما يجد

ويحدث من نوازل.

٣- الشريعة الإسلامية صالحة ومصلحة لكل
 زمان ومكان وهذه حقيقة ثابتة معلومة من دين
 الإسلام بالضرورة.

٤- النبي محمد خاتم النبيين ورسالته
 هي الرسالة الخاتمة ورسالته خالدة باقية إلى
 بوم الدين، فلا نسخ لها ولا زوال.

٥- للشريعة الإسلامية اوصاف كثيرة قد جعلتها صالحة لكل زمان ومكان، من هذه الأوصاف: العموم، البقاء، الحفظ، الشمول، المرونة، والاتساع.

7- الفتوى لا تتغير بحسب الهوى والتشهي واستحسان العباد واستقباحهم، وإنما بضوابط دقيقة اشرت إليها في البحث، ولا يصلح أن يكون تغير الزمان والأحوال سببًا لتغير الفتوى، وإنما يصلح أن يكون هذا سببًا يدعو المجتهد لإعادة النظر في مدارك الأحكام، فإذا تحقق من ضعف المدرك أو زواله، أو ترجيح غيره عليه لمصلحة معتبرة شرعًا غير موهومة نظر في أمر تغيير الفتوى معتمدًا على الدليل الشرعي.

الشريعة قائمة على مراعاة المصالح ودرء
 المفاسد، ويجب أن يؤخذ هذا في الاعتبار، وعلى
 المجتهد أن يفهم الواقع وأحوال الأمم وأن يعمل
 بسنة التدرج.

۸- تغیر الفتوی مقصور علی طائفة من الناس وهم حملة الشریعة وورثة الأنبیاء، أهل الاجتهاد والفتوی، فلیس لأحد أن ینازعهم هذا الحق، ولا أن یقول علی الله بغیر علم. و الله من و راء القصد.

النوخيد المرم ١٤٢٩ ه

الحمد لله الذي أرسل رسوله بالهدى ودين الحق ليظهره على الدين كلّه، فبلغ الرسالة، وهدى الله به من الضلالة، وقتح به قلوبًا غلغًا، وآذانًا صمًّا، واعينًا عميا فصلاة ربي وسلامه عليه وعلى اله وصحبه ومن تبعهم بإحسان إلى يوم الدين، أما بعد:

فنكمل ما ذكرناه في المقالة السابقة بإظهار الحق الواضح في كتاب الله، ومما صح عن رسول الله في في خبر «يونس، عليه السلام، بل وفي كل أمر، قال تعالى: ﴿ بُلُّ نَقْذَفُ بِالْحَقَ عَلَى الباطل فَيدُمغُهُ فَازِدًا هُو زَاهقٌ ﴾ [الأنبياء: ١٨]، ومع الحق نعيش ونعرض لقضيتنا على النحو

التالي:

أولاً: الآيات التي وردت فيها القصة عدا الموضعين السابقين اللذين ذكرناهما في المقال السابق من سورتي النساء والأنعام.

١- قال تعالى: ﴿ وَذَا النُّونِ إِذ ذُهُبَ مُغَاضِبًا فَظَنُ أَن لُا إِلَهُ إِلاَّ أَنْتَ أَن لاَ إِلَهَ إِلاَّ أَنْتَ لَن لاً إِلَهَ إِلاَّ أَنْتَ سَبْحَانَكَ إِنَى كُنتُ مِنَ الظَّالِمِينَ (٨٧) فَاسْتَجَبْنًا لَهُ وَنَجَيْنًاهُ مِن الغَمَّ وَكَذَلِكَ ثُنْجِي المُؤْمِنِينَ ﴾ [الانبياء: ٨٨-٨٨].

٢- قال تعالى: ﴿ وَإِنْ يُونْسَ لَمِنَ الْمُرْسَلِينَ (١٣٩) إِذْ أَبَقَ إِلَى الغُلْكِ المُشْحُونِ (١٤٠) فَسَاهَمَ فَكَانَ مِنَ المُدْحَضِينَ (١٤١) فَالْتَقَمَّهُ الحُوتُ وَهُو مُلِيمٌ (١٤٧) فَلَوْ تَقْمَ الحُوتُ وَهُو مُلِيمٌ (١٤٧) فَكَوْ تُونُو مَلْيمٌ (١٤٧) فَكَرْ اللّهِ عَلَى بَطْنَهِ إِلَى يَوْم يُبْعَثُونَ (١٤٤) فَنَبَذَّنَاهُ بِالْعَرَاءِ وَهُو سَقِيمٌ (١٤٥) وَأَنْسَلْنَاهُ إِلَى وَأَنْبَثَنَا عَلَيْهِ شَجَرَةً مَن يَقْطِينِ (١٤٦) وَأَرْسَلُنَاهُ إِلَى مَا فَةَ أَلْف أَوْ يُرْيدُونَ ﴾ [الصافات: ١٤٦-١٤٥].

٣- قال تعالى: ﴿ قُلُولًا كَانَتْ قَرْيَةٌ آمَنَتْ قَنَفَعَهَا إِلهُ قَوْمَ يُونُسَ لَمًا آمَنُوا كَشَفْنَا عَنْهُمْ عَذَابَ الحَزْي فِي الحَيَاةِ الدُّنْيَا وَمَتُعْنَاهُمْ إِلَى حِينٍ ﴾ [يونس:

٤- قال تعالى: ﴿ فَاصْبِرْ لِحُكْم رَبِكَ وَلاَ تَكُن كَمُ اللّهِ وَلاَ تَكُن كَمُاحِب الحُوت إِذْ نَادَى وَهُوَ مَكْظُومُ (٤٨) لَوْلا أَن تَدَاركَةُ نَعْمَةُ مَن رُبّه لنُبَدْ بالْعَراء وَهُوَ مَذْمُومُ (٤٨)



### ka aka aka aka aka aka aka aka aka aka

### فَاجْتَبَاهُ رَبِّهُ فَجَعَلَهُ مِنَ الصَّالِحِينَ ﴾ [القلم: ٤٨-٥٠]. ثانيا: عرض مجمل للقصة:

نقدَّم هذا عرضًا مجملاً للقصة على ضوء الآيات السابقة، وبما صح من أقوال أهل العلم:

ا- قال الإمام ابن كثير - رحمه الله - في تفسير سورة الأنبياء: «هذه القصة مذكورة ههنا وفي سورة السمافات وفي سورة أن ، وذلك أن يونس (عليه السلام) بعثه الله إلى أهل قرية نينوي، وهي قرية في أرض الموصل فدعاهم إلى الله تعالى فأبوا عليه وتمادوا في كفرهم، فخرج من بين أظهرهم مغاضبا لهم ووعدهم بالعذاب بعد ثلاث، فلما تحققوا من ذلك وعلموا أن النبي لا يكذب خرجوا إلى الصحراء باطفالهم وأنعامهم ومواشيهم وفرقوا بين الأمهات وأولادها، ثم تضرعوا إلى الله عز وجل، وجاروا إليه الغنم وسخالها، فرفع الله عنهم العذاب، وذلك قوله الغنم وسخالها، فرفع الله عنهم العذاب، وذلك قوله قوم يُونس لما أمنوا كشفنا عنهم عذاب الخزي في الحياة الدُنْيَا ومَتَعْنَاهُمُ إلى حين الد. المدالة المنالة ال

٢- أما يونس (عليه السلام) فاستمر في طريقه إلى أن ركب سفينة مزدحمة بالركاب، وتغيرت حالة البحر، وارتفع الموج، وتهدد الركاب بالغرق، ووقع على يونس السهم بالاقتراع للتخلص منه بإلقائه في البحر، وسخر الله له حوتًا في انتظاره، فالتقمه ولم يكسر له عظمًا أو يمزق له لحمًا بامر الله له، إلى أن القاه بعد ذلك على الشاطئ وعاد إلى قومه مرشدًا حتى توفاه الله - سبحانه - ودفن هناك وقبره معروف الآن (عليه السلام) في الموصل من أرض العراق ومعلوم للناس.

7- نقل ابن حجر - رحمه الله - في الفتح عن ابن أبي حاتم من طريق السدي عن أبي مالك قال: ولبث يونس في بطن الحوت أربعين يومًا، ومن طريق طريق جعفر الصادق قال: سبعة أيام، ومن طريق قتادة قال: ثلاثًا ومن طريق الشعبي قال: التقمه ضحى، ولفظه عشية «. اهـ. والله تعالى أعلم بالصواب.

### ثالثًا: وقفات في تدبرُ الأيات نصوعها في كلمات:

الأولى: هذاك فرق بين غضب ومغاضبة وقتال

ومقاتلة:

حول قوله تعالى: «وَذَا النُّون إذ ذُهُبّ مُغَاضِيًا ... مغاضية على وزن مفاعلة مثل مقاتلة ومصارعة لاتكون إلابين طرفين فقوم يونس أغضبوه بإصرارهم على كفرهم، وقد مكث فيهم يدعوهم اكثر من ثلاثين سنة فلم يؤمن معه إلا رحلان فغضب عليهم وهددهم بوقوع العذاب عليهم سعد ثلاث وهجرهم، وقد روى السدِّي في تفسيره باسانيده عن ابن مسعود وغيره: «إن الله بعث يونس إلى أهل نينوى فكذبوه فوعدهم بنزول العذاب في وقت معين، وخرج عنهم مغاضبًا لهم، وقد روى ابن أبى حاتم من طريق عمرو بن ميمون عن ابن مسعود رضى الله عنه بإسناد صحّمه الحافظ ابن حجر في الفتح وفيه: "وأصبح يونس فأشرف على القرية فلم ير العذاب، وكان في شريعتهم من كذب قُتل فانطلق مغاضيًا ، وهناك رواية أخرى عن ابن مسعود أيضًا من طريق ابن مردويه عن النبي ﷺ، وفيها «أن يونس لما وعدهم العذاب خرج عنهم - وكانت الأنبياء إذا وعدت قومها العذاب خرجت عنهم».

وفي ذات الرواية أيضا: "وقعد يونس في الطريق يسال عن الخبر فمر رجل فساله: ما فعل قوم يونس فحدثه بما صنعوا، فقال: لا أرجع إلى قوم قد كنبوني وانطلق مغاضباً .. هذا هو المعنى الصحيح لقوله تعالى: "مغاضباً ،، وقد نقله جميع المفسرين إلا من تأثر بقول اليهود كما أسلفنا فهم الذين رعموا أن يونس خرج مغاضباً لربه أي هارباً من أمره وحكمه، ولا حول و لا قوة إلا بالله.

وإتمامًا للبيان فقد نقل صاحب فتح البيان: أن «مغاضبًا» اي مراغمًا لقومه لا ربه، ولكنه هناك ذكر نكتة لطيفة الا وهي نقله عن الحسن والشعبي وسعيد قولهم في معنى «مغاضبًا» أي مناجبًا لربه، واختار هذا القول ابن جرير والتعنبي، لكن المعنى مغاضبًا لأجل لربه ولآجل دين ربه، وقد نقل رحمه الله توضيح هذا المعنى عن ابن مسعود رضي الله عنه فيعود المعنى في جميع الأحوال مغاضبًا قومه لأحل ربه.

وللحديث بقية إن شاء الله تعالى.

# وسائل التغريب

الحمد لله وحده، والصلاة والسلام على من

لا نبي بعده... وبعد:

ذكرنا أن الغرب استخدم كثيرًا من الوسائل الإحداث التغيير في المجتمعات المسلمة وصبغها بالصبغة الغربية، وإزالة هويتها الإسلامية وتخريج جيلا خال من الدين يتبنى اللادينية والعقلانية ودفعه إلى المناصب القيادية، وعزل أصحاب العقيدة وأتباع السلف عن الحياة والتوجيه والتأثير بهدف إبعاد الطابع الإسلامي عن واقع المسلمين، فكانت سياسة الاستعمار في كل بلاد المسلمين، تمكين المستعمرين والعلمانيين لتولى عملية التحول لبلاد المسلمين بعد رحيله

عن البلاد بجنوده ومدافعه.

وكان من أبرز تلك الوسائل: ١- البعثات والإرساليات العلمية:

كان محمد علي باشا هو رائد تلك الغاية، شجعه على ذلك فرنسا، فتبنى إرسال عدد من أبناء المسلمين إلى بلاد أوروبا في بعثات دراسية بهدف صنع دعاة للفكر الغربي وتخريج دارسين لصناعة أوربا متعلقين بالمجتمع الأوروبي، منبهرين بزخارف حضارته المادية، ومن أبرز مفاكة الذين نادوا بتقليد الغرب واتباع ثقافته: رفاعة الطهطاوي، وطه حسين، وقاسم أمين، وعبد الرحمن الكواكبي، ومحمد عبده، وأحمد لطفي السيد، وعلى عبد الرزاق، والخديوي

### المامة سليمان أسامة سليمان

إسماعيل، وسعد زغلول، وآخرون يعتبرهم الكثير من العوام من الأعلام بيد أنهم في ميزان الشرع أقزام.

### ١- رفاعة رافع الطهطاوي:

مع أنه صعيدي النشاة وأحد خريجي الأزهر، إلا أنه كان من أوائل المبعوثين إلى أوربا، مكث في فرنسا ما يقرب من خمس سنوات ١٨٣١ – ١٨٣١ مثلم فيها الفرنسية، وخالط أهلها وتأثر بهم وعاد من فرنسا ينادي بالوطنية والفرعونية والقومية وإطلاق الحريات وتقنين الشريعة على نمط المدونات الأوروبية الوضعية، بالإضافة إلى حديثه عن تحديد الطلاق ومنع تعدد الزوجات واختلاط الجنسين الطلاق ومنع تعدد الزوجات واختلاط الجنسين الفتوة فضلاً عن ترجمته لبعض الكتابات الأوروبية التي ساعدت على انتشار العلمانية وتفعيلها في مصر المسلمة.

### ٢- طه حسان

من أبرز دعاة التغريب في العالم الإسلامي، تلقى علومه على يد المستشرق اليهودي (دور كايم)، فتربى على شبهات المستشرقين وتأثر بآرائهم وتبنى الكثير منها، يتضح ذلك جليًا في كتابيه «الشعر الجاهلي»، و«مستقبل الثقافة في مصر» إلى حيث دعا في كتابه «مستقبل الثقافة في مصر» إلى السير على سيرة الأوروبيين في الحكم والإدارة والتشريع، ونادى بحمل مصر على الحضارة الغربية، لأن مصر في زعمه جزء من أوروبا، وأن العقل المصري عقل بوناني غربي، ومن ذلك قوله: «إن سبل النهضة واضحة بينة مستقيمة ليس فيها عوج ولا التواء وهي أن نسير سيرة الأوربيين

ونسلك طريقهم لنكون لهم أندادا ولنكون شركاء لهم في الحضارة».

وإيان صدور هذا الكتاب تولى منصب وزير المعارف كمقابل له على إبداعه وانصبهاره مع العقل الغربي، ووصفه للشريعة الإسلامية بالنظام العتيق الذي يجب أن نتخلص منه إلى اللادينية والذي يجب أن يكون نظام الحكم فيه على أساس مدنى لا دخل للدين فيه.

أما في كتابه «الفتنة الكبرى»، فالتشنيع على الصحابة الاطهار والانتقاص منهم وإثارة الشيهات حولهم هو المنهج الذي سلكه في الكتاب، وإليك نماذج مما قال:

١- قوله عن عمرو بن العاص رضى الله عنه: وهنا ظهر عمرو بن العاص الذي لم يكن أقل دهاء ولا أدنى مكرًا ولا أهون كيدًا من معاوية...».

٧- يقول عن معاوية رضى الله عنه في موقفه من أبي ذر رضي الله عنه: «وقد ضاق معاوية برجل عظيم الخطر من أصحاب النبي 📚 هو أبو ذر ولم يستطع أن يبطش به لمكانه من رسول الله 🥶 وإيشاره إياه ولسابقته في الإسلام، ولم يستطع أن يفتنه عن دينه بالمال.

٣- أما عن خالد بن الوليد رضى الله عنه فيقول عنه: «إنه قتل مالك بن نويرة حبا في امرأته، فضلاً عن وصفه بالعجب والخيلاء، بل ذهب إلى أن خالدًا في فتوحاته أجرى ماء النهر ىدماء أعدائه.

ولم يسلم منه كذلك أمير المؤمنين عمر بن الخطاب رضى الله عنه، حيث وصفه في أكثر من موضع بالبطش وأنه لم يمت حتى مَلْكَتُّه قريش، وأن الصحابة كانوا بنافقونه.

ليس هذا فحسب، بل راح بطعن في كيار الصحابة كابن عباس، والزبير، وطلحة، وعلى، وسعد بن أبى وقاص، وأبى هريرة، وعثمان بن عفان، وغيرهم، وصورهم بالقتال على الدنيا، ومن أحل متاعها الزائل.

ولم يكن كتاب «الفتنة الكبرى» فقط هو السبيل لطعن طه حسين على صحابة النبي الأخيار، وإنما راح أيضًا في كتبه: «مرأة الإسلام»، و«الشيخان»، والوعد الحق ليشكك في نظام الحكم الإسلامي في عهد أبي بكر وعمر رضي الله عنهما بالإضافة إلى جحوده ونفيه لشخصية عبد الله بن سبأ المهودي الخبيث الذي صنع الرفض بمعتقداته الساطلة، وحول هذا المعنى يقول: «إن الناس كانوا

بعارضون حكم عمر ولكنهم يخشبونه ويخافون منه، والثورة على عثمان دليل فشل التجرية الإسلامية، وأن الوقت لم يعد في مصلحة الحكم والخلافة الإسلامية».

ويقول أيضاً: "ويخيل لى أن الذين يكبرون من أمر ابن سبأ إلى هذا الحد يسرفون على أنفسهم وعلى التاريخ إسرافًا شديدًا».

أما في كتابه «الشعر الجاهلي» الذي استمد معظم أرائه فيه من المبشر زويمر والمستشرق اليهودي مارجليون، فقد راح طه حسين يشكك في كل ما ينكره عقله وهواه، حتى إنه حوكم بسبب كتابه هذا الذي ادعى فيه أن الشعر الجاهلي من وضع المسلمين الأوائل ولا علاقة له بالجاهلية وضعه المسلمون الأوائل ترويجا لدينهم وتعظيما لنبيهم القرشي وتصديقًا لنبوته، وهذا وصف لهم بالتلفيق والكذب والوضع، فهل هذا يليق بسلف الأمة؛ ولكنه عمى البصيرة، ولا يفوتك أخي ما لهذا الادعاء من عدم تصديق السلف الصالح في كل ما نقلوا لنا من أحاديث وآثار لأن الثقة فيهم لم تعد معتبرة بزعم طه حسين.

وتزداد مصائب عميد الأدب حينما يثنى على رسائل إخوان الصفا ووصفهم بالمجددين المصلحين مع إحماع أهل العلم المعتبرين على شرها وخروجها واحتوائها على عقائد فلسفية من اعتقادات الباطنية والفلاسفة والتي منها:

١- إنكار البعث بالأجساد في الآخرة.

٢- إنكار الشياطين على الصورة المعروفة عند Hulani.

٣- اعتقاد أن النبوة تكتسب عن طريق الرياضة وصفاء القلب.

٤- المدل إلى معتقدات الرافضة من عصمة الأئمة والتقية.

٥- الدعوة إلى وحدة الأديان.

٩- تفسير الكفر والعذاب تفسيرا باطنيا

هذا قليل من كثير عن دور عميد الأدب الذي بتبنى البعض أفكاره، ويصورونه للأجيال بأنه قاهر ألظلام، وأنه جعل التعلم كالماء والهواء، وأنه من الأعلام ورواد الفكر والثقافة.

والله من وراء القصد.

الحمد لله وحده، والصلاة والسلام على من لا نبي بعده، وبعد:

فهذه كلمات يسيرة في ترجمة سيد من سادات العرب في الجاهلية والإسلام، وحكيم من حكمائهم وشاعر من شعرائهم إنه سيد دوس الطفيل بن عمرو، فقد كان مطاعًا في قومه، شاعرًا لبيبًا شريفًا كثير الضيافة، قدم مكة أول الدعوة.

### وونسبه وو المحمدة

الطفيل بن عمرو بن طريف بن العاص بن شعلبة بن سليم بن قهم بن غنم بن دوس الدوسي، وقيل: هو ابن عبد عمرو بن عبد الله بن عالك بن عمرو بن فهم لقبه ذو النور.

وو اسالامله وو

قال ابن إسحاق: وكان رسول الله على على ما يرى من قومه يبذل لهم النصيحة ويدعوهم إلى النجاة مما هم فيه، وجعلت قريش حين منعه الله منهم يحذرونه الناس ومن قدم عليه من العرب.

وممن حذرته قريش الطفيل رضي الله عنه، فها هو يروي لنا كيف أسلم، فيقول: كنت رجلاً شاعرًا سيدًا في قومي، فقدمت مكة فمشيت إلى رجالات قريش فقالوا: يا طفيل إنك امرؤ شاعر سيد مطاع في قومك وإنا قد خشينا أن يلقاك هذا الرجل فيصيبك ببعض حديثه فإنما حديثه كالسحر فاحذره أن يُدخل عليك وعلى قومك ما أدخل علينا وعلى قومنا فإنه يفرق بين المرء





پن عورو

الكوسي



إعداد/ نايف بن أحمد الحمد

وابنه وبين المرء وزوجه وبين المرء وأبيه فوالله ما زالوا يحدثونني في شأنه وينهونني أن أسمع منه حتى قلت: والله لا أدخل المسجد إلا وأنا ساد أذني.

قال: فعمدت إلى أذني فحشوتهما كرسفًا ثم غدوت إلى المسجد، فإذا برسول الله على قائم في المسجد، قال: فقمت منه قريبًا وأبى الله إلا أن يسمعني بعض قوله. قال: فقلت في نفسي: والله إن هذا للعجز، والله إني امرؤ ثبت ما يخفى عليً من الأمور حسنها ولا قبيحها والله لاستمعن منه فإن كان أمره رشدًا أخذت منه وإن كان غير ذلك اجتنبته فقلت بالكرسفة فنزعتها من أذني فألقيتها ثم استمعت له فلم أسمع كلامًا قط أحسن من كلام يتكلم به. قال: قلت في نفسي: يا سبحان الله، ما سمعت كاليوم لفظًا أحسن منه ولا أجمل. قال: ثم انتظرت رسول الله على منه بيته فدخلت معه بيته الله عدة على انصرف فاتبعته فدخلت معه بيته

فقلت له: يا محمد، إن قومك جاؤوني فقالوا كذا وكذا فأخبرته بالذي قالوا وقد أبى الله إلا أن أسمعني منك ما تقول، فقد وقع في نفسي أنه ما أقول، فقال النبي في: هات. فأنشدت. فقال رسول الله في: وأنا أقول فاسمع. ثم قرا: أعوذ بالله من الشيطان

الرجيم، بسم الله الرحمن الرحيم: "قُلْ هُو اللّهُ أَحَدٌ» [الإخلاص: ١] إلى آخرها، و"قُلْ آعُوذُ بِرَبً الْفَلَقِ» [الفلق: ١] إلى آخرها، و"قُلْ آعُوذُ بِرَبً النّاسِ» [الناس: ١] إلى آخرها، وعرض عليً الإسلام، فلا والله ما سمعت قولاً قط أحسن منه ولا أمراً أعدل منه فأسلمت.

### ون تهديد قريش له وي المناس

وبعد إسلامه بلغ ذلك قريشًا فهددوه وتوعدوه وذكرهم بانه سيد دوس، وأنهم لو تعرضوا له فلن تتركهم فهابوه وتركوه.

### 

قال رضي الله عنه: قلت: يا رسول الله، إني أرجع إلى دوس وأنا فيهم مطاع، وأنا داعيهم إلى الإسلام لعل الله أن يهديهم فادع الله أن يجعل لي آية تكون لي عونًا عليهم فيما أدعوهم إليه، فقال: «اللهم اجعل له آية تعينه على ما ينوى من الخير».

قال: فخرجت حتى أشرفت على ثنية أهلي التي تهبطني على حاضر دوس. قال: وأبي هناك شيخ كبير وامرأتي ووالدتي، قال: فلما علوت الثنية وضع الله بين عيني نوراً يتراءاه الحاضر في ظلمة الليل وأنا منهبط من الثنية. فقلت: اللهم في غير وجهي فإني أخشى أن يظنوا أنها مثلة لفراق دينهم فتحول في رأس سوطى فلقد رأيتني



أسير على بعيري إليهم وإنه على رأس سوطي كأنه قنديل معلق فيه حتى قدمت عليهم.

### ت من المنافعة النور ١٥٥ من المنافعة النور ١٥٥ من المنافعة النور ١٥٥ من المنافعة النور ١٥٥ من المنافعة النور ١٥٥

قال: فأتاني أبي فقلت: إليك عني فلست منك ولست مني، قال: وما ذاك يا بني ؟ قال: فقلت: أسلمت واتبعت دين محمد. فقال: أي بني، فإن ديني دينك. قال: فأسلم وحسن إسلامه ثم أتتني صاحبتي فقلت إليك عني فلست منك ولست مني. قالت: وما ذاك بأبي وأمي أنت. قلت: أسلمت وابتعت دين محمد فلست تحلين لي ولا أحل لك. قالت: فديني دينك، قال: قلت:

فاعمدي إلى هذه المياه فاغتسلي منها وتطهري وتعالي. قال: ففعلت ثم جاءت فأسلمت وحسن اسلامها.

وهنا نلاحظ كيف أنه رضي الله عنه وقد قطع تلك المسافة الطويلة من

مكة إلى بلده على جملة ومع ذلك بدأ بالدعوة إلى الله تعالى قبل أن يرتاح ويلقي تعب السفر ووعثاءه عنه فهم القوم صدقوا الله تعالى فصدقهم.

قال رضي الله عنه: ثم دعوت دوسًا إلى الإسلام فأبت علي وتعاصت ثم قدمت على رسول الله عنه، فقلت: يا رسول الله، غلب على دوس الزنا والربا فادع الله عليهم. فقال: «اللهم اهد دوساً». [البخاري ٢٧٢٠، ومسلم ٤٩٥٦].

ثم رجعت إليهم، قال: وهاجر رسول الله على المدينة فأقمت بين ظهرانيهم أدعوهم إلى

الإسلام حتى استجاب لي منهم من استجاب، وسبقني بدر وأحد والخندق مع رسول الله ، ثم قدمت على رسول الله ، بثمانين أو تسعين أهل بيت من دوس إلى المدينة، فكنت مع رسول الله على حتى فتح الله مكة.

### 🙃 هدمه احد اصنام مشركي العرب 😳

وبعد فتح مكة في السنة الثامنة بدأ النبي وبعث رسله لهدم الأصنام وحرقها وممن بعثه الطفيل رضي الله عنه، فقال: قلت: يا رسول الله، ابعثني إلى ذي الكفين صنم عمرو بن حممة الدوسي -

وهو الصنم الذي كان يعبده
في الجاهلية - حتى
أحرقه، قال: أجل،
فاخرج إليه فحرقه،
قال: فخرجت حتى

فحعلت أوقد النار

وهو يشتعل بالنار واسمه ذو الكفين وأنا أقول:

يا ذا الكفين لست من عبادكا ميلادنا أكبر من ميلادكا إني حشوت النار في فؤادكا

قال: فلما أحرقته أسلموا جميعًا.

نستفيد هنا أنه رضي الله عنه طلب أن يهدم صنم قومه بيده نصرة لله ورسوله ﷺ.

وانحدر معه من قومه أربعمائة سراعًا فوافو النبي على الطائف بعد مقدمه بأربعة أيام.

### و تعلمه القرآن وو

قرأ القرآن على أبي بن كعب رضي الله عنه

في حياة النبي 🛎، ومن بركاته رضي الله عنه ما رواه مسلم عن جابر رضى الله عنه: أن الطفيل بن عمرو الدوسي أتى النبي 😅، فقال: يا رسول الله، هل لك في حصن حصين ومنعة ؟ قال: حصن كان لدوس في الجاهلية فأبي ذلك النبي 🛎 للذي ذُخَرُ الله لأنصار، فلما هاجر النبي ﷺ إلى المدينة هاجر إليه الطفيل بن عمرو وهاجر معه رجل من قومه فاجتووا المدينة فمرض فُجَزع فأخذ مشاقص له فقطع بها

براجمة فشخبت يداه حتى مات،

فرأه الطفيل بن عمرو في منامه فرآه وهيئته حسنة ورآه مغطيًا ىدىه، فقال له: ما صنع بك ربك؟ فقال: غفر لى بهجرتى إلى نىيە 🍜. فقال: ما لى أراك مغطيًا يديك؟ قال: قيل لي: لن نصلح

منك ما أفسدت، فقصها الطفيل

على رسول الله 👺، فقال رسول الله 👺: «اللهم وليديه فاغفر». [مسلم ١١٦].

### الرحالية المحوفاتية فعالم المحاطرة

لما توفي النبي 😻 وارتد من ارتد من العرب عن دين الله تعالى واتفق الصحابة على قتال المرتدين وبدأ خليفة رسول الله 🥮 أبو بكر رضى الله عنه ببعث الجيوش لقتالهم، كان الطفيل رضى الله عنه ممن ذهب لقتال مسيلمة الكذاب، وخرج معه ابنه عمرو، قال رضى الله

عنه: حتى إذا كنا بعض الطريق رأيت رؤيا فقلت الصحابي إني رأيت رؤيا عبروها، قالوا: وما رأيت ؟ قلت: رأيت رأسي حلق وأنه خرج من فمي طائر وأن امرأة لقيتني وأدخلتني في فرجها وكان ابنى يطلبني طلبًا حثيثًا فحيل بيني وبينه. قالوا: خيرًا. فقال: أما أنا والله فقد أولتها، أما حلق رأسي فقطعه، وأما الطائر فروحي، وأما المرأة التي أدخلتني في فرجها فالأرض تحفر لي وأدفن فيها، فقد رجوت أن

أقتل شهيدًا، وأما طلب ابني إياي، فلا أراه إلا سيغدو في طلب الشهادة ولا أراه يلحق سفرنا هذا.

فقتل الطفيل رضي الله عنه شهيدا يوم اليمامة وقطعت يدا ابنه، ثم استيل وصحت يده، فبينا هو عند عمر رضى الله عنه إذ أتى بطعام فتنحى عنه، فقال عمر: ما لك لعلك تنحيت

لمكان يدك؟ قال: أجل، قال: والله لا أذوقه حتى تسوطه بيدك، فوالله ما في القوم أحد بعضه في الحنة غيرك.

ثم خرج ام اليرموك في خلافة عمر رضي الله عنه فقتل شهيدًا.

رضى الله عنهم أجمعين، وحشرنا وإياهم في زمرة سيد المرسلين نبينا محمد، والحمد لله رب العالمين، وصلى الله على نبينا محمد وعلى أله وصحبه أجمعين. مولده: ولد في (٢٠ جمادي الأخر سنة ١٣٣٩هـ) الموافق ٢٨ فيراير ١٩٢١م من أسرة تنتمى إلى قبيلة بنى هلال المعروفة والتي انتقلت إلى مصر في منتصف القرن الرابع الهجري.

وهلال هو ابن عامر بن صعصعة بن قيس عيلان من مضرين نزارين معدين عدنان.

- حفظ القرآن الكريم في الكُتاب.

- التحق بالأزهر الشريف وحصل على الثانوية الأزهرية، ثم التحق بكلية الشريعة وحصل منها على شهادة العالمية.

- عُن مدرساً بمدرسة الحنينة بيلاد النوية، وذلك في شوال سنة ١٣٦٤هـ الموافق ١ أكتوبر من عام ١٩٤٥م.

صلته بالشيخ حامد الفقى - رحمه الله -وأنصار السنة المحمدية بمصر:

يقول - حفظه الله -: عندما كنت طالبًا بالمعهد الديني بالأزهر درست على يد الشيخ عبد الجليل عيسى أبو النصر، عضو هيئة كبار العلماء - أنذاك وعميد كلية اللغة العربية كتاب صفوة صحيح البخاري وشرحه له، وقد كان حريصًا على دحض الخرافات والأباطيل المنتشرة، ولا سيما ما يتصل بتحذيره من اتخاذ القبور مساجد، ودعاء غير الله، فتأثرت به.

وقد حاول أن بطبق ذلك مع أهل قريته، حيث كانوا يرددون قصيدة للمرغنى يدعو فيها الناس لعبادته، حيث يقول:

إذا كسنت في هم وغم فسنسادني أيا مرغني أنجيك من كل ضية فاسمى مكتوب على ساق عرشه

وفى اللوح محفوظ فاتقن عبادتي وللشيخ شيبة الحمدقصيدة ينصح فيها



هؤلاء القوم ويبين لهم أن هذا شرك أكبر وسماها النصيحة، ثم شرحها بشرح لطيف اسماه: «الروضة الفسيحة في شرح النصيحة». ويقول: قلت في شرح قولى:

### فخسر الورى المختار ما كان مالكا

## لنفع وذا نتلوه في نص أية

أعنى بذلك أن رسول الله 🐲 مع قربه لربه وعظم منزلته لم يكن يملك لنفسه ولا لغيره نفعًا ولا ضرًا، حيث يقول له عز وجل: «قُل لا أَمْلكُ لنَفْسى نَفْعًا وَلاَ ضَرًا إلاَّ مَا شَاءَ اللَّهُ وَلَوْ كُنتُ أَعْلَمُ الغَسْ لاسْتَكْثَرْتُ مِنَ الخَيْرِ وَمَا مَسِّني السوء».

لما عين عام ١٣٧٠ مدرسًا في الزقازيق اختارته أنصار السنة لأن يكون رئيسا للجماعة هناك، وفي العام ١٣٧٠هـ حج وصاربينه وبين الشيخ محمود شويل رحمه الله مودة، وحضر عنده مدعوا للغداء في بيته بالشامية بمكة، وقد حضر معه من المدعوين الشبيخ حامد الفقى والشيخ عيد الرزاق حمزة، والشيخ عيد الرزاق عفيفي، والشيخ عبد العزيز بن عبد الله بن حسن أل الشيخ، والشيخ عبد المهيمن أبو السمح إمام المسجد الحرام، رحم الله الجميع.

- ولما حضر إلى مصر الشيخ عبد العزيز بن محمد بن إبراهيم آل الشيخ للتعاقد مع مدرسين للمعاهد الدينية وصاه الشيخ حامد بالحرص على التعاقد مع الشيخ شيبة الحمد، وكان ذلك عام ١٣٧٥هـ.

تولى التدريس في معهد بريدة العلمي التداء من ١ / ١ / ١٣٧٦هـ إلى أن عين مدرسا في كليتي الشريعة واللغة العربية في الرياض في مطلع العام الدراسي ١٣٨٠هـ، واستمر في عمله

هذا حتى عين مدرسًا بالقسم العالى في الجامعة الإسلامية في ١ / ٥ / ١٩٨٢م.

وقد درس في كليات الشريعة والدعوة وأصول الدين والقرآن.

انتدب للتدريس في المعهد العالى للدعوة الإسلامية التابع لجامعة الإمام محمد بن سعود الإسلامية، ثم انتقل للتدريس في قسم الدراسات العليا في الجامعة الإسلامية في المدينة المنورة.

- كما قام بتفسير القرآن العظيم في المسجد النبوي وانتهى منه في أربعة عشر عامًا.

إنتاجه العلمى:

#### من مؤلفاته المطبوعة:

«حقوق المرأة في الإسلام»، و«الأديان والفرق والمذاهب المعاصرة»، و«إمتاع العقول بروضة الأصول في أصول الفقه»، و الثبات القياس في الشريعة الإسلامية والرد على منكريه،، و«من المذاهب الهدامة»، و«تحقيقات عن ليلة القدر»، و«قصص الأنبياء: القصص الحق»، و«القصص الحق في سيرة سيد الخلق»، و«تفسير سورة (ق)، و(ق)، و(النجم)، و(اقتربت الساعة) التي أمليت على طلبة الشهادة العالمية في كلية اللغة العربية بالرباض في عام ١٣٧٩هـ، وقد طبعت تحت عنوان (أضواء على التفسير) في مجلة الجامعة الإسلامية في المدينة المنورة.

- وقصيدة النصيحة وشرحها المسمى «بالروض الفسيحة».

ومن مؤلفاته المطبوعة: «تهذيب التفسير وتجويد التأويل مما لحق به من الأباطيل»، وقد تم من أول سورة الفاتحة إلى سورة التوبة في ٦ مجلدات، كذلك قام بتحقيق كتاب فتح الباري.

فحزاه الله خير الحزاء، ومتعه بالصحة والعافية.



# وه من نوركتاب الله وه

و ابدأ عامك بالتجارة مع الله و

إِنَّ الَّذِينَ يَتْلُونَ كِتَابَ اللَّهُ وَأَقَامُوا الصَّلاةَ وَأَنْفَقُوا مَمَّا رَزَقْنَاهُمْ سِرًا وَعَلاَئِيَةً يَرْجُونَ تِجَارَةً لَنَّ تَبُورَ (٢٩) لِيُوفَيْهُمْ أَجُورِهُمْ ويزيدَهُمْ مِنْ فَضَلِّهُ إِنَّهُ غَفُورٌ شَكُورٌ ،

[فساطسر: ۲۹، ۳۰].

### 🙃 من هدي رسول الله 🕸 🙃

و الصيام في شهر الحرم وو

عن أبي هريرة رضي الله عنه أن النبي صلي الله علية وسلم قال: «أفضل الصلاة بعد المكتوبة الصلاة في جوف الليل، وأفضل الصيام بعد شهر رمضان شهر الله المحرم». [صحيح مسلم].

# فضل صيام عاشوراء

عن أبي قتادة الأنصاري رضي الله عنه أن رسول الله عن صوم عاشوراء ؟ فقال: يكفر السنة الماضية ». [صحيح مسلم].

# و من فضائل الصحابة وو

عن عائشة رضى الله عنها قالت: قال لي رسول الله تخفي في مرضه ادعى لي أبا بكر أباك وأخاك حتى أكتب كتابًا فإني أخاف أن يتمنى متمن ويقول قائل أنا ولا. (آي: أنا أحق، أي بالخلافة). ويأبى الله والمؤمنون إلا أبا بكر. [صحيح مسلم].

#### وه من دلائل النبوة وه وه إخباره بفتح فارس والروم عد

عن ابن عمرو رضي الله عنهما قال: قال عَنْ: «إذا فتحت عليكم فارس والروم اي قوم أنتم قيل: نكون كما أمر الله، قال: أو غير ذلك تتنافسون ثم تتحاسدون ثم تتدابرون ثم تتباغضون ثم تنطلقون في مساكين المهاجرين فتجعلون بعضهم على رقاب بعض. [صحيح مسلم].

فالرسول ﷺ حذر من التنافس الواقع بين المسلمين وسببه اتباع الشهوات وترك ما عليه الرسول واصحابه.

# وه من أقوال السلف وه

عن عمر بن عبد العزيز - رحمه الله - أنه قال في خطبته: ألا إن ما سن رسول الله ﷺ وصاحباه فهو دين ناخذ به وننتهي إليه، وما سن سواهما فإنا نرجيه (أي نؤخره).

وعن ابن مسعود قال: أتحب أن يسكنك الله وسط الجنة عليك بالجماعة. [كنز العمال].





# أثرالسياف

الحمد لله رب العالمين، والصلاة والسلام على أشرف المرسلين، وبعد:

فإن فهم النصوص فهما صحيحًا يؤدي إلى ضبط التصور، وبالتالي صحة العمل، وإن عدم الفهم الصحيح يؤدي إلى أخطاء وضلالات، قلَّت أو كثرت، فكلُ بحسبه.

فها البدع - الكبرى والصغرى - التي ظهرت على مدى تاريخ الإسلام إلا بسبب الفهم الخاطئ للنصوص.

يقول الشاطبي في «الاعتصام» عند الكلام عن استدلال أهل البدع: «...كان الواجب عليه (المبتدع) أن يأخذ الاستدلال مأخذ أهله العارفين بكلام العرب وكليات الشريعة ومقاصدها، كما كان السلف الأول يأخذونها».

وو أهمية السياق وو

إن عدم اعتبار السياق للنص تؤدي إلى الخطأ في فهم النص، سواءً كان هذا الخطأ كلياً أو جزئيًا.

يقول الإمام الشاطبي في «الموافقات» مبررًا أهمية السياق: كلام العرب على الإطلاق لا بد من اعتبار معنى المساق (أي السياق فهم كانوا يستخدمون المساق والمساقات بمعنى السياق) في دلالة الصيغ، وإلا صار ضحكة وهزءة.

ويقول أيضًا: إن المساقات تختلف باختلاف الأحوال، والأوقات، والنوازل، وهذا معلوم في علم المعاني والبيان، فالذي يكون على بال من المستمع والمتفهم: الالتفات إلى أول الكلام وآخره بحسب القضية، وما اقتضاه الحال فيها، لا ينظر في أولها دون أخرها، ولا في أخرها دون أولها.

ويقول الإمام الشافعي في «الرسالة»: وتبتدئ الشيء من كلامها (أي العرب) يبين أول لفظها فيه عن آخره، وتبتدئ الشيء يبين آخر لفظها منه عن أوله.

ويقول الإمام ابن حزم في الإحكام: والحديث والقرآن كله كلفظة واحدة فلا يحكم بآية دون أخرى، ولا بحديث دون آخر، بل يضم كل ذلك بعضه إلى بعض، إذ ليس بعض ذلك أولى بالاتباع من بعض، ومن فعل غير هذا، فقد تحكم بلا دليل. [الموافقات، الرسالة، الإحكام في أصول الأحكام، السياق وأثره في دلات الأفاظ، د. عبد المجيد السوسوة].

أمثلة على أهمية السياق من
 أمثلة على أهمية السياق من
 أمثلة على: «ذُقْ إِنْكَ أَنْتَ الْعَزِينُ

ثم أرجع السبب في ذلك: «...إما لعدم الرسوخ في معرفة كلام العرب والعلم بمقاصده، وإما لعدم الرسوخ في العلم بقواعد الأصول التي من جهتها تستنبط الأحكام الشرعية، وإما لعدم الأمرين جميعًا...».

ثم تكلّم عن خطأ استدلالهم وفه مهم، فقال:...وهو شان من ياخذ الأدلة من أطراف العبارة الشرعية، ولا ينظر (يربط) بعضها ببعض، فيوشك أن يزل، وليس هذا من شأن الراسخين...

ثم يقول أيضًا عن أسباب البدع:...إذ أن حصر التدبر في جزئية من جزئيات النص، قد يؤدي إلى الخطأ في الفهم والاستنباط، فربما استنبط حكمًا من نص عام دون أن يعرف مخصصه، أو استنبط حكمًا من نص مطلق دون أن يعرف أن يعرف مقيده، أو من نص مرجوح دون معرفة الراجح، أو من نص منسوخ، أو ما شاكل ذلك فيحدث الزلل في الفهم والاستنباط.

وإن من أهم ما يساعد على فهم النص، هو سياق النص، فما هو هذا السياق؟

السياق: هو الأسلوب الذي يجري عليه الكلام.

اصطلاحًا: هي القرائن التي تحيط بالنص، وتساهم في عملية فهمه، وقيل: هو الغرض الذي سيق لأجله الكلام، ويستدل على هذا الغرض، إما من ذكره في النص أو من نص آخر آو من أسباب النزول وأسباب الورود.

# أعرب أعلى الأولم

# اعداد/ متولي البراجيلي

تَعْمَلُونَ» [المائدة: ١٠٥].

لو أخذنا قوله تعالى: «يَا أَيُّهَا الَّذِينَ أَمَنُوا عَلَيْكُمْ أَنْفُسِكُمْ... ، دون سياقها، لأدى هذا إلى فهم خاطئ تمامًا، ولقد احتج يعضهم يهذه الأية احتجاجًا خاطئًا على أنه لا شان له بالأخرين الضالين، وهذا ليس بصواب على إطلاقه، بل له قيود، ففي الآية السابقة قال تعالى عن الكافرين: «وَإِذَا قِيلَ لَهُمْ تَعَالَوْا إِلَى مَا أَنْزُلَ اللَّهُ وَإِلَى الرَّسُولِ قَالُوا حَسْبُنًا مَا وَجَدْنًا عَلَيْهِ آبَاءَنَا أُولُو كَانَ أَبَاؤُهُمْ لا يَعْلَمُونَ شَيْئًا وَلا يَهْتَدُونَ» [المائدة: ١٠٤]. فهؤلاء دعوا إلى الإيمان بالله تعالى، فصدوا، وأعرضوا، ولم يقبلوا، واكتفوا بما عليه الآباء، ولقد حاول معهم النبي 🍩 كثيرًا، حتى قال الله له: ﴿ لَعَلُّكَ بِاحْعُ نَفْسِكَ الْا يكونوا مؤمنين، [الشعراء: ٣]، وحاول معهم المؤمنون، فأبوا إلا الضلال، فواساهم الله تعالى بأنكم بذلتم ما في الوسع وحاولتم جاهدين ولم يجد ذلك معهم، فالزموا تقوى الله ولا يضركم كفرهم.

إضافة إلى أنه في نفس الآية قيد آخر: «لا يضررُكُمْ مَنْ ضَلَّ إِذَا اهْ تَدَيْتُمْ»، وإن من تصام الهدى الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر، لأننا أمة الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر، لأننا تعالى: «كُنْتُمْ خَيْرَ أُمَّة أُخْرِجَتْ للنَّاسِ تَأْمُرُونَ باللَّهُ وَتُؤْمِنُونَ بِاللَّه».

فالسياق هي القرائن التي تحيط بالنص،
 وهذه القرائن تنقسم إلى قسمين:

ر ١- قرائن لفظية، وهذه بدورها تنقسم إلى قسمن: قرائن متصلة، وقرائن منفصلة.

٢- قرائن غير لفظية (حالية)، وهي أيضًا
 تنقسم إلى قسمين: قرائن مقترئة بالخطاب،
 قرائن منفصلة عن الخطاب.

- وإن من أهم ما يحقق العمل بالسياق

الْكَرِيمُ" [الدخان: ٤٩]، لو أخذنا الآية بغير سياقها لم نفهم معناها الصحيح، لكن لو وضعنا الآية في سياقها، "خُدُوهُ فَاعْتَلُوهُ إِلَى سَوَاءِ الْجَحِيمِ (٧٤) ثُمُّ صُبُّوا فَوْقَ رَأْسِهُ مِنْ عَذَابِ الْحَمِيمِ (٨٤) ذُقٌ إِنْكَ أَنْتَ الْعَزِيزُ الْكَرِيمُ" [الدخان: ٧٤ - ٤٩].

فُهمنا أن المُقصود هو العكس: أي الذليل الحقير، لأن سياق الكلام عن الكافر وجزائه.

٧- في قول الله تعالى: «لَتَجِدَنُ أَشَدُ النَّاسِ عَدَاوَةُ للَّذِينَ أَشَدُ النَّاسِ عَدَاوَةُ للَّذِينَ أَشْرَكُوا وَلَيْجِدَنُ أَشْرَكُوا وَلَتَجِدَنُ أَقْرَبَهُمْ مَوَدَّةُ لللَّذِينَ آمَنُوا الَّذِينَ قَالُوا إِنَّا نَصَارَى ذَلِكَ بِأَنَّ مِثْهُمٌ قسيسينَ وَرُهْبَانًا وَأَنَّهُمْ لاَ يَسْتَكُبُرُونَ» [المُلَدَة: ٨٠].

فلو آخذنا هذه الآية فقط بغير سياقها، لفهمناها فهما غير صحيح، لأن الله تعالى بين أن أقرب الناس مودة للذين آمنوا هم النصارى، وذلك لأسباب ذكر بعضها في هذه الآية: وهي أن منهم قسيسين ورهبائا: أي علماء متزهدين، وعباداً في الصوامع متعبدين.

ثم ذكر بقية الأسباب التي تبين لنا الفهم الصحيح لهذا النص في الآيات التالية، فقال تعالى: "وَإِذَا سَمعُوا مَا أُنْزِلَ إِلَى الرَّسُولِ تُرَى أَعْيُنَهُمْ تَفْيضُ مَنَ الدُمْعِ مَمّا عَرَفُوا مِنَ الْحَقَّ يَقُولُونَ رَبُنًا أَمِنًا فَاكْتُبْنَا مَعَ الشَّاهِدِينَ» [المَائدة: ١٨].

وأنهم لما سمعوا القرآن رقت له قلوبهم وفاضت أعينهم بالدمع، فأمنوا بما أنزل الله على نبيه في، ودعوا ربهم أن يكتبهم مع الشاهدين، وهم أمة محمد في، كما قال تعالى: وكذلك حَعَلْنَاكُمْ أُمّةً وسَطًا لتَكُونُوا شُهَدَاءَ عَلَى النّاسِ وَيكُونَ الرّسُولُ عَلَيْكُمْ شَهيدًا» [البقرة: ١٤٣].

فأخذ النص بدون سياقه أدى إلى الفهم غير

سَلَّ عَلَيْكُمْ الله تعالى: «يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آَمَنُوا عَلَيْكُمْ الَّذِينَ آَمَنُوا عَلَيْكُمْ الله تعالى: «يَا أَيُّهَا النَّذِينَ آَمَنُوا عَلَيْكُمْ الْأَيْضُلُكُمْ مَنْ ضَلُ إِذَا اهْتَدَيْثُمْ إِلَى اللَّهُ مَرْجِعُكُمْ جَمِيعًا فَيُنْبَّنُكُمُ بِمَا كُنْتُمُ

حمع النصوص الواردة في موضوع واحد إلربط بينها، فإن ذلك يؤدي إلى صحة الاستدلال وبالتالي ضبط فقه المسألة إلى حد كسر، فإن الذين أخذوا نصاً وتركوا نصا أو نصوصاً، حادوا عن الفكر المستقيم، وغاب عنهم الحق، وهناك أقوام لم يراعوا السياق في فهم النص، فاقتصروا على جانب واحد. (النظرة الجزئية للنصوص). فنتج عن ذلك سوء فهم كبير، وبدع لا أول لها ولا أخر، وما بدع الضوارج والمرجئة والباطنية والقدرية والمعتزلة... إلا لأنهم لم يجمعوا النظير إلى النظير، ليفهموا النص حق فهمه.

فالخوارج مثلأ عندما أخذوا بأيات الوعيد وأحاديثه فقط، ضللوا المسلمين وكفروا مرتكب الكبيرة، وعلى نقيضهم كان المرجئة الذين أخذوا بنصوص الوعد (الرجاء) فقط، وحكموا لمن اقتصر على الشهادتين بكامل الإيمان والنجاة من النار وأن إيمانه كإيمان أبي بكر وعمر، وإن لم يعمل خيراً قط.

وه أولاً: القرائن اللفطية وه

قد تكون هذه القرائن في داخل النص، وهذه هي القرائن اللفظية المتصلة، وقد تكون خارج النص، وهذه هي القرائن اللفظية المنفصلة.

١- القرائن اللفظية المتصلة

وهذه تكون في سياق النص نفسه، أو سباقه (أي ما سبقه من نصوص) أو لحاقه (أي ما لحقه من نصوص).

ولهذا أمثلة متعددة في القرآن والسنة.

قال الله تعالى: «نسَاؤُكُمْ حَرْثُ لَكُمْ فَأْتُوا حَرْثَكُمْ أَنِّي شَيْئُتُمْ" [البقرة: ٢٢٣]، فلفظة أنِّي هنا مُشْكُلة لأن لها استعمالات متعددة، فهي تأتي بمعنى من أبن، كما في قوله تعالى: «أنَّى لَك هَذَا ﴾ [ال عمران: ٣٧]، أي: من أين لك هذا ؟ ويمعنى كيف، كما في قوله تعالى: «أنَّى يَكُونُ لَى غُلاَمُ» [مريم: ٢٠]، أي كيف يكون لي غلام.

فهل المعنى في الآية: فأتوا نساءكم أين ما شبئتم، أو ائتوا نساءكم كيفما شبئتم، فالذي بين أن أني هذا بمعنى كيف هو السياق: كلمة محرثكم، فشبه النساء بالحرث (الزرع) الذي يلقى قيه البذر من أجل انتظار المحصول، وكذلك

المرأة، فإن إتيانها من أجل النسل، والنسل هذا لا يتأتى إلا من موضع واحد، وهو موضع الولد. فالسياق هنا هو الذي كشف لنا أن «أنَّى» هنا بمعنى كيف: قاعدة أم مضطجعة أو على جنبها أم من أمامها أو خلفها، المهم في موضع واحد، هو موضع الحرث (القبل).

فائدة: الآية فيها صورتان بالاغتيان:

الأولى: التشبيه البليغ: إذ شبه النساء بالحرث، لما بين ما يلقى في أرحامهن من النطف، وبين البدور من المشابهة، ووجه الشبه أن كلاً منهما مادة ما يحصل منه.

الثانية: الكناية: فقد كنِّي بإتيان الحرث في أية كيفية عن إتيان المرأة في الكيفية التي يشاؤها المرء من غير حظر ولا حرج ما دام الماتي واحدًا، وهو موضع الحرث. (إعراب القرآن للدرويش).

(لاحظ أننا لم نضم الحديث أو الأحاديث الواردة حول الآية، لأن هذا من شأن القرائن المنفصلة وليس المتصلة).

في قوله تعالى: ‹هَلْ أَتَى عَلَى الإنْسَانِ حِينُ منَ الدُّهْرِ لَمْ يَكُنْ شَيَيْنًا مَذْكُورًا» [الإنسان: ١]. فإن «هل» مُشْكلة، فهي تأتي على معان متعددة، تأتي بمعنى الاستفهام، كما في قوله تعالى: ﴿فَهَلْ وَحِدْتُمْ مَا وَعَدَ رَبِّكُمْ حَقًا ، [الأعراف: 13].

وتأتي بمعنى الأمر، كقوله تعالى: «فَهَلْ أَنْتُمْ مُنْتَهُونَ»، وتأتى بمعنى «ما» في الجَحْد والنفي، كقوله تعالى: «هَلْ جَزَاءُ الإحْسَانِ إلاَّ الإحْسَانُ» [الرحمن: ٦٠]، وقوله تعالى: «مَا عَلَى الرِّسُولِ إِلاَّ الْبَلاَغُ»، إن «هل» في سورة الإنسان ليست على معنى من المعانى الثلاثة السابقة، بل في الإنسان جاءت بمعنى «قد».

والذي يرشح المعنى المقصود من هذه المعانى المذكورة، هو السياق، فالله تعالى في سورة الإنسان يذكر حال الإنسان، بدايته ونهايته وما بين البداية والنهاية.

فذكر تعالى أنه قد أتى على الإنسان زمان طويل، وهو الذي قبل وجوده، وهو معدوم، والأبة التالية توضح المعنى السابق، قال تعالى: وإنَّا خَلَقْنَا الإنْسَانَ مِنْ نُطْفَة أَمْشَاج نَبْتَليه فَحَعُلْنَاهُ سَمِيعًا بَصِيرًا» [الإنسان: ٢]، فبعد أن كان معدومًا وأراد خلقه، خلق أدم عليه السلام من

طين، ثم جعل نسله من نطقة امشياج، اي ماء مهين مستقدر.

بينما السياق في سورة الأعراف يبين أن المقصود بالاستفهام به هل، حقيقة الاستفهام، إذ نادى أصحاب الجنة أصحاب النار، وسالوهم، كما قال تعالى: "وَنَادَى أَصْحَابُ النَّارِ أَنْ قَدْ وَجَدْنَا مَا وَعَدَنَا رَبُنَا حَقًا فَهَلْ وَجَدْتُمْ مَا وَعَدَنا رَبُنَا حَقًا فَهَلْ وَجَدْتُمْ مَا وَعَدَنا رَبُنا [الأعراف: ٤٤]، فأجاب أصحاب النار على سؤال أصحاب الجنة: «نعم».

وفي سياق سورة الرحمن «هَلْ جَزَاءُ الإِحْسَانِ إِلاَّ الاحْسَانِ إِلاَّ الاحْسَانُ» [الرحمن ١٠]، فهل هنا بمعنى «ما» لأنها جاءت في سياق الجحد، فيكون المعنى، كما قال ابن عباس. (تفسير القرطبي): ما جزاء من قال لا إله إلا الله وعمل بما حاء به محمد ه إلا الحنة.

وكما في تقسير ابن كثير: لا لمن أحسن العمل في الدنيا إلا الإحسان إليه في الآخرة، كما قال تعالى: "للذين أحسنوا الحسنية وزيادة". [تفسير القرطبي، تفسير ابن كثير، تفسير السعدي، إعراب القران الكريم: للدرويش].

وفي سياق سورة المائدة: «إنَّ مَا يُرِيدُ الشَّيْطَانُ أَنْ يُوقِعَ بَيْنَكُمُ الْعَدَاوة وَالْبَغْضَاءَ فِي الْخَمْرِ وَالْمَيْسِرِ وَيَصُدُكُمْ عَنْ ذَكْرِ اللَّهِ وَعَنِ الصَّلاَة فَهَلْ أَنْتُمْ مُنْتَهُونَ اللَّائِدة (١٩). فهل هنا حرف استفهام معناه الأمر من الله تعالى بالانتهاء عن الخمر والميسر.

#### وه المثال الثالث وه

في قوله تعالى: "وَمَا يَعْرُبُ عَنْ رَبُكَ مِنْ مَتْقَالِ ذَرُة في الأَرْضِ وَلاَ في السَّمَاء وَلاَ أَصْغُرَ مَنْ ذَلِكَ وَلاَ أَكْبَرَ إِلاَّ في كتَابَ مُبِينٍ» [يونس: ٢١]. نجد في النص "إلاَّ، وهي مشكلة ولا يوضح معناها إلاَّ السياق، فد "إلاَّ» آداة استثناء، والأصل في الاستثناء أن يكون المستثنى بعض

المستثنى منه، ويسمى بالاستثناء المتصل. فلو قلنا: إن الاستثناء في الآية متصلاً لكان المعنى غير صحيح، لأن المعنى سيكون أنه لا يعزب عن ربك من مثقال ذرة... إلا في كتاب فعزب، وهذا معنى فاسد.

فالاستثناء في الآية هنا ليس بمتصل لأن المعنى لا يستقيم، وإنما هو استثناء منقطع

وهو الذي لا يكون المستثنى بعض المستلنى منه، فتكون إلا يمعنى «لكن»، فيكون المعنى: وما يعزب عن ربك من شيء ولكن جميع الأشياء في كتاب مبين، فيستقيم المعنى، فالذي أدى إلى عدولنا عن الاستثناء المتصل (أصل الاستثناء) إلى الاستثناء المنقطع، هو السياق.

٢- القرائل الفظية المنفصلة:

وهي القرائن التي تكون في نص أخر أو نصوص أخرى مستقلة عن النص الذي يراد فهم معناه وبيانه، فقد لا يتضح معنى النص وما فيه من دلالات إلا بأن يضم إليه النصوص الأخرى الواردة في ذات الموضوع.

يقول الشاطبي: فشأن الراسخين (في العلم) تصور الشريعة، صورة واحدة يخدم بعضها بعضاً، كأعضاء الإنسان إذا صورت صورة متحدة.

وشأن متبعي المتشابهات أخذ دليل ما - أي دليل كان - عفوا، وأخذا أوليا، وإن كان ثم ما يعارضه من كلي أو جزئي، فكان العضو الواحد لا يعطي في مفهوم أحكام الشريعة حكما حقيقيا، فمتبعه متبع متشابه، ولا يتبعه إلا من في قلبه زيغ، كما شهد الله به: «وَمَنْ أَصْدَقُ مِنَ الله قيلاً» [النساء: ١٢].

# أمثلة على القرائن اللفظية المنفصلة

المثال الأول: في قوله تعالى: «الُّذِينَ أَمَنُوا وَلَمْ يَلْجِسُوا إِيمَانَهُمْ بِظُلْمِ أُولَئِكَ لَـهُمُ الأَمْنُ وَهُمْ مُهْتَدُونَ» [الأنعام: ٨٠].

لما نزلت هذه الآية شقّت على الصحابة رضي الله عنهم، كما في البخاري.

فالنبي استخدم السياق - القرائن اللفظية المنفصلة - بأن بين للصحابة رضي الله عنهم، وقد التبس عليهم معنى الظلم، أن الظلم في الآية ظلم خاص وضحته وحددته الآية الأخرى من سورة لقمان.

المثال الثاني، قوله تعالى: «حُرِّمَتْ عَلَيْكُمُ الْمَيْتَةُ

والدَّمْ وَلَحْمُ الْخَنْزِيرِ...» [المائدة: ٣].

فالسياق للنص بمفرده يشير إلى تحريم كل أنواع الميتة والدم، لكن لو ضممنا إليه حديث النبي عنه الحلت لنا ميتنان ودمان، أما الميتنان فالحوت والجراد، وأما الدمان فالكبد والطحال... (رواه احمد وابن ماجه، وهو في السلسلة الصحيحة للألباني).

الثال الثالث؛ إلله تعالى بين لنا المحرمات من النساء في سورة النساء آية ٢٣، ٢٤، ثم قال سبحانه وتعالى: «وَأُحِلُ لَكُمْ مَا وَرَاءَ ذَلِكُمْ أَنْ تَبْتَخُوا بِامْوالِكُمْ مُحْصِنِينَ غَيْرَ مُسَافِحِينَ. [النساء: ٢٤].

لكن النبي ﷺ أضاف محرمات آخرى ليست في النص، فقال ﷺ: يحرم من الرضاع ما يحرم من النسب. [متفق عليه].

وبين أيضًا أنه لا يجوز أن يُجمع بين المراة وعمتها أو بين المرأة وخالتها، فلو أننا لم نضم النصوص الواردة في المسالة إلى بعضها- القرائن المنفصلة - لأدى ذلك إلى استحلالنا المحرمات.

المثال الرابع: عن الشربقائما: فإن النبي عن الشربقائما: فإن

حديث أنس رضي الله عنه - نبهى أن يشرب الرجل قائمًا - كما في صحيح مسلم - وكذلك في حديث أبي سعيد الخدري رضي الله عنه وفيه أن النبي في زجر عن الشرب قائمًا. والحديث في صحيح مسلم.

وأحاديث أخرى وردت في النهي عن الشرب وأحاديث أخرى وردت في النهي عن الشرب قائمًا، ثم لا يضم إليها أحاديث الجواز - كما بالبخاري - عن النزال بن سبرة يحدَّث عن علي رضي الله عنه أنه صلى الظهر، ثم قعد في حوائج الناس في رحبة الكوفة حتى حضرت صلاة العصر، ثم أتي بماء فشرب وغسل وجهه ويديه - وذكر رأسه ورجليه - ثم قام فشرب فضله وهو قائم، ثم قال: إنا ناساً يكرهون الشرب قائمًا، وإن النبي على صنع مثل ما

وكذلك حديث ابن عباس رضي الله عنهما قال: شرب النبي على قائمًا من زمزم. (صحيح

البحاريا. فإذا لم يضم هذه الأحاديث بعضها إلى عض، فإنه لن يفقه المسالة على النحو السليم،

وقد أورد الحافظ ابن حجر مسالك العلماء في الجمع بين هذه الأحاديث، وهي: المسلك الأول: ترجيح أحاديث الجواز على أحاديث النهي، وقالوا: لأنها أثبت.

المسلك الثاني: دعوى النسخ، فقالوا: إن أحاديث النهي – على تقدير ثبوتها – منسوخة بأحاديث الجواز بقرينة عمل الخلفاء الراشدين ومعظم الصحابة والتابعين بالجواز.

المسلك الثالث: الجمع بين أحاديث النهي وأحاديث الجواز بالتأويل، فقالوا: المراد بالقيام هنا المشي، وقالوا: إن أحاديث النهي محمولة على من لم يسم عند شربه.

المسلك الرابع: هو مسلك الجمع بين النهي والجواز، فحملوا أحاديث النهي على كراهة التنزيه، وأحاديث الجواز على بيانه.

واختار ابن حجر المسلك الأخير - الجمع - وقال: هذا أحسن المسالك وأسلمها وأبعدها من الاعتراض، وقال الأثرم بذلك: إن ثبتت الكراهة حملت على الإرشياد والتأديب لا على التحريم، وبذلك جزم الطبري وآيده.

ولقد ذهب المازري إلى أن الجمهور على جواز الشرب قائمًا، وقال: إن الأمر في حديث أبي هريرة لمن نسي وشرب قائمًا أن يستقيء، أنه لا خلاف بين أهل العلم في أنه ليس على أحد أن يستقىء. (فتح الباري بنصرف واختصار كبير).

- وخلص الإمام النووي في شرحه على صحيح مسلم إلى أن النهي محمول على كراهة التنزيه، وأن شربه في قائمًا لبيان الجواز، واستبعد النسخ، وكذلك استبعد تضعيف أحاديث النهي.

- وعن ابن عمر رضي الله عنهما قال: كنا ناكل على عهد رسول الله من ونحن نمشي ونشرب ونحن قيام. (صحيح الترمذي).

وفي الموطأ: أن عمر وعثمان وعليًا رضي الله عنهم كانوا يشربون قيامًا.

قلت: والنبي الله الله ياتي بمكروه، وقد ثبت أنه شرب قائمًا حتى أخريات حياته في حجة الوداع، لكن النبي الله قد يفعل خلاف الأولى للنان الجواز، والله أعلم.

وللحديث بقية إن شاء الله تعالى.

# $\Diamond\Diamond\Diamond\Diamond\Diamond\Diamond\Diamond\Diamond\Diamond$

# كذب جمال البنا وتابعه متولي إبراهيم في الطعن على حديث أمرت أن أقاتل الناس

أفسحت إحدى الحرائد للأستاذ / حمال البنا مقالا يوم السبت الموافق ٢٢/ ١١/ ٢٠٠٨، ولم تفسح المجال للرد عليه، فاثرنا أن ننشره في حصن السنة ومعقلها الأخير مجلة التوحيد التي نسال الله أن يديمها والعاملين عليها لنصرة النبي على، والأستاذ البنا شخصية يدور حولها كثير من الجدل بين أوساط المسلمين لأنه يحوم حول الشبهات ولا بحدثنا إلا بالغريب منها بل والشاذ من أراء الفقهاء، فتارة بحل التدخين في نهار رمضان، ويحل قبلة المرأة الأجنبية، وتارة برفض الحديث الصحيح الذي أخذته الأمة بالقبول طوال تاريخها، لأنه بعقله القاصر لا يوافق القرآن، واليوم يفاجئنا بمقالة في علم الحديث ويستعين بمجهول في الأبحاث ويفرد المقالة للأستاذ متولى إبراهيم الذي خدم السنة بالكمبيوتر، ومع أنني أعمل من عشرين سنة في مجال تطويع الحاسب حققت خلالها برنامج حوامع الكلم الذي يضم ١٤٠٠ كتاب ومخطوط من مصادر الحديث وهو بعد أضخم خدمة للسنة من أربعة عشر قرنا من الزمان، ويعد درعا لحماية السنة

من الأقرام الدنين يهاجمونها، وسنثبت بالدليل الدامغ أن الأستاذ البنا وتابعه متولي لم يحققا إلا الخبية والخسران.

# اعداد/ محمود المراكبي

فحديث أمرت أن أقاتل الناس حتى يقولوا لا إله إلا الله ، يريد الأستاذ البنا أن يمحوه من الوجود لأنه يصادم عقولهم المريضة بدعوى أنه يخالف حرية الاعتقاد، والحديث لو فهماه كما دلت عليه الفاظ الحديث، لما لفقا التحقيق الذي نشر، وسنشرح الحديث ولكن بعد أن نبين الكذب في مقالة البنا.

ذكر الاستاذ البنا ومتولي أن عدد طرق الواية الحديث ٢٣٤ وهو خطا فادح فعدد طرقه وفق نتائج برنامج جوامع الكلم هو ٢٣١ طريقا، منها ١٥٤ طريقا صحيحا وفق أصول وقواعد المحدثين، و٢٥٨ طريقا حسنا، ومنها ١٧٤ طريقا ضعيفا، و٤١ طريقا شديد الضعف، ومنها ٢ طرق فيها وضاع أو متهم بالوضع، والحديث لو صح له طريق واحد يعد صحيحا فما بالك ونحن أمام ١٥٤ طريقا و٢٥٨ طريقا حسنا حكمه حكم الصحيح ولا ريب، فنحن لدينا ٢١٤ طريقا ما بين صحيح وحسن، هذه هي الزلة الأولى، والثانية أنه أخفى عدد الصحابة الذين رووا الحديث، وهو ٢٧ صحابيا أي حديث

متواتر، والتواتر هو استحالة اتفاق رواته على الكذب، ويكفي أن الإمام البخاري رواه 7 مرات في صحيحه، وفي كل المواضع تصريح بالسماع، في أربعة أحاديث منها ابن شهاب الزهري الذي





يطعن فيه البنا ومتولي، وهذا يثبت الكذب المتعمد، فهو يقول ولم يصرح بالسماع، والزهري يصرح بالسماع من شيخه فيقول في الحديثين الأول والثاني حدثنا، وفي الحديث الثالث والرابع أخبرني، وهما ينطقان بالسماع ولكن "فإنها لا تعمى الأبصار ولكن تعمى القلوب التي في الصدور" (الحج: ٤١)

الْحديثُ الأول: رقم ١٣١٨ ونصه حَدُّثَنَا أَبُو الْيَمَانِ الْحَكِمُ بْنُ نَافِعِ، أَخْبَرِنَا شُغَيْبُ بْنُ أَبِي حَمْزَةَ، عَنِ الزُّهْرِيَ، حَدُّثَنَا عُبَيْدُ اللَّه بْنُ عَبْدِ اللَّه عَنْه، قَالَ: لَمَّا تُوفِّيُ رَسُولُ اللَّه فَي وَكَانَ أَبُو بَكُرْرضي الله عنه وَكَفَرَ مَنْ كَفَرُ مَنْ الْعُرَب، فَقَالَ عُمْرُ رضي الله عنه: كَيْفَ تُقَاتِلُ النَّاسَ \* وَقَدْ قَالَ رَسُولُ اللَّه عَنْه : فَمَنْ قَالَلُ النَّاسَ \* وَقَدْ قَالَ رَسُولُ اللَّه عَنه : مُرْتُ أَقَاتِلُ النَّاسَ \* وَقَدْ قَالَ يَقُولُوا لاَ إِلَه إِلاَ اللَّهُ، قَمَنْ قَالَهَا فَقَدْ عَصَمَ مَنِّي مَالُهُ، وَمَنْ قَالَهَا فَقَدْ عَصَمَ مَنِّي

الحديث التُأني: رَقَمْ ٢٧٤٢ ونصه حَدُثْنَا أَبُو الْيَمَانِ، أَخْبَرَنَا شُعَيْبُ، عَنْ الرَّهُرِيَّ، حَدُثَنَا الله عنه، سَعِيدُ بْنُ المُسَيِّب، أَنْ أَبَا هُرَيْرَةَ رضي الله عنه، قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللَّه عِنْ: " أُمرْتُ أَنْ أَقَاتَلَ النَّاسَ حَتَّى يَقُولُوا لاَ إِلهَ إِلاَّ اللَّهُ فَمَنْ، قَالَ: لاَ إِلهَ إِلاَّ اللَّهُ فَمَنْ، قَالَ: لاَ إِلهَ إِلاَّ اللَّهُ فَمَنْ، قَالَ: لاَ إِلهَ إِلاَّ اللَّهُ فَمَنْ قَالَ: لاَ إِلهَ إِلاَّ اللَّهُ فَمَنْ قَالَ: لاَ إِلهَ إِلاَّ اللَّهُ فَمَنْ قَالَ: لاَ إِلهَ إِلاَّ وَحَسَابُهُ فَقَدْ عَصَمَ مَنِي نَفْسَهُ وَمَالَهُ إِلاَّ بِحَقَّهُ وَحَسَابُهُ عَلَى اللَّه.

الحديث الثالث: رقم ٣٤٤٣ ونصه حدثنا يَحْيَى بِنُ بُكَيْرٍ، حَدَّثنا اللَّيْثُ، عَنْ عُقَيْلٍ، عَنِ ابْنِ شَهابٍ، أَخْيَرَنِي عُبِيْدُ اللَّه بْنُ عَبْدِ اللَّه بْنْ عُتْبَةً، أَنَّ أَبَا هُرِيْرَةً، قَالَ: لَمَا تُوفِقَي النَّبِيُّ فِي وَاسْتُخْلِفَ أَبُو بَكْرٍ وَكَفَر مَنْ كَفَر مِنَ الْعَرَب، قَالَ عُمَرُ: يَا أَبَا بِكْرٍ عَيْفَ تُقَاتِلُ النَّاس، وقَدْ قَالَ رَسُولُ اللَّه فَيْ أُمِرْتُ عَيْفًا رَسُولُ اللَّه فَيْ أُمِرْتُ

أَنَّ أَقَاتِلَ النَّاسَ حَتَّى يَقُولُوا: لأَ إِلَهَ إِلاَّ اللَّهُ، فَمَنْ قَالَ: لاَ إِلهَ إِلاَّ اللَّهُ فَقَدٌ عَصَمَ منَّي مَالَهُ وَنَقْسَهُ إِلاَّ بِحَقَّهِ وَحِسَابُهُ عَلَى اللَّه

الحديث الرابع: رقم ١٧٧٠٠ ونصه حَدُّثنَا قُتَيْبَةُ بْنُ سَعِيد، حَدُّثَنَا لَيْثُ، عَنْ عُقَيْل، عَنْ

الزُّهْرِيُّ، أَخْبَرَنِي عُبُيْدُ اللَّه بْنُ عَبْداللَّه بْنِ عُتْبَةَ، عَنْ أَبِي هُرِيْرَةَ، قَالَ: لَمَّا تُوفَّيَ رَسُولُ اللَّه عَنَ وَاسْتُ خُلْفَ أَبُو بَكْر بَعْدَهُ وَكَفَرَ مَنْ كَفَرَ مِنَ الْعَرَب، قَالَ عُمَرُ لابِي بَكْر: كَيْفَ تُقَاتِلُ النَّاس، وَقَدْ قَالَ رَسُولُ اللَّه عَنَ أَمْرْتُ أَنْ أُقَاتِلُ النَّاسَ حَتَّى يَقُولُوا: لاَ إِلَّه إِلاَّ اللَّه، فَمَنْ قَالُ لاَ إِلَه إِلاَّ اللَّه، فَمَنْ قَالُ لاَ إِلَه إِلاَّ اللَّه عَصمَهُ مِثْي مَالُهُ وَنَقْسَهُ إِلاَّ بِحَقَّه وَحِسَابُهُ عَلَى الله.

والحديث أيضا رواه الإمام مسلم رواه خمس مرات في صحيحه، والترمذي رواه ؟ مرات وقال في الأربعة المواضع وهذا حديث حسن صحيح، وأبو داود رواه ؟ مرات، والنسائي راوه في المجتبى ٢١ مرة، وفي السنن الكبرى ٢٠ مرة، وابن ماجة في ٥ مرات، والدارمي مرة، وأحمد بن حنبل في مسنده في ٢٠ موضعاً.

والأستاذ البنا يعرفنا بنابعه متولي إبراهيم بقوله: باحث كفء ومجهول، أما كونه كفئا فقد أدركنا ضعف بحثه ومخالفته لمنهج علماء الحديث، والأستاذ البنا حكم عليه بالضعف قبل أن يقدمه حسب منهج المحدثين فالرواي المجهول يضعف الإسناد لجهالة الراوي، ومع أني أعرف العاملين في مجال خدمة السنة بالحاسب الآلي وكلهم تلاميذي ولا فخر، فلم أسمع يوما طوال العشرين سنة الماضية عن باحث اسمه متولي إبراهيم، وفي أي مؤسسة بعمل، وهل اطلع العلماء على عمله، وأقروا بسلامة منهجه، اعتقد أن الأستاذ البنا قد ضيع الباحث ووضعه في خانة من يحب الغرائب، وأخرجه من حير العدالة، إنه يقول إن تحفة وأخرجه من حير العدالة، إنه يقول إن تحفة

الأشـراف و إتحـاف المهرة لا يشـفيـان غليله.

تبقى نقطة لم يستوعبها البنا وهي قضية التدليس التي راح ينعت الحفاظ بها



ويرفض حديثهم، فالتدليس نوعان تدليس شيوخ وتدليس تسوية، والنوع الأول لا خوف منه إذا عنعن الراوي عن شيخه، وصرح بالسماع في إحدى طرق الرواية فتنتفي شبهة تدليسه في هذا الحديث، ورواية البخاري لأي مدلس يجبر تدليسه لأنه لا يروي عن مدلسين لأنه تتكد من سماعه للحديث.

وقضية رفض أحاديث الراوي لأنه مدلس قضية خطيرة، فابن شهاب الزهري يقول عنه علماء الحديث.

قال ابن حجر العسقلاني في التقريب: الفقيه الحافظ متفق على جلالته وإتقائه.

وقال ابن منجويه: كان من أحفظ أهل زمانه وأحسنهم سياقا لمتون الأخبار.

وقال الذهبي أحد الأثمة الأعلام، وعالم أهل الحجاز والشام.

وقال الليث بن سعد المصري ما رأيت عالما قط أحمع من ابن شهاب ولا أكثر علما منه.

وقال أبو بكر الهذلي جالسنا الحسن وابن سيرين فما رأينا أحدا أعلم من الزهري.

وقال أبو حاتم الرازي: الزهرى أحب إلي من الأعمش يحتج بحديثه وأثبت أصحاب أنس الزهري، وسئل عن الزهرى عندك فقيه فقال نعم فقيه وجعل يفخم امره.

وقال أبو حاتم: ذكره ابن حبان في الثقات وقال: رأى عشرة من أصحاب رسول الله في وكان من أحفظ أهل زمانه وأحسنهم سياقا لمتون الأخبار وكان فقيها فاضلا روى عنه الناس، وقال أبو داود السجستاني عن الزهري: أحسن الناس حديثا.

وقال أيوب بن أبي تميمة السختياني: ما رأيت أحدا أعلم من الزهري.

وقال سفيان بن عيينة : لم يكن في الناس أحد أعلم بسنة منه.

وقال عمرو بن دينار الأثرم: ما رأيت أنص للحديث منه. وقال

قتادة بن دعامة السدوسي، ما بقى على ظهرها إلا اثنان الزهرى وآخر.

وقال الإمام مالك بن أنس: بقى ابن شهاب وماله في الدنيا نظير، ومرة: أول من أسند الحديث ابن شهاب.

وقال محمد بن سعد كاتب الواقدي: الزهري ثقة كثير الحديث والعلم فقيه جامع.

اليس من غير المعقول أن يكون هذا رأي هؤلاء الأعلام في الإمام الزهري ويتجرأ البنا ومتولي كذبا وزروا وبهتانا على أعلامنا شهوة ورغبة في الظهور وإعلانا للغرائب.

أما الحديث الذي نتحاور حوله فهو أمرت أن أقاتل الناس وليس أقتل الناس، فقتل الناس وليس أقتل الناس، فقتل الناس، فقتل الناس لم يرد عن النبي في ويخالف جميع الشرائع، ولا يمكن أن يكون مراد النبي من الحديث، وإنما نص الحديث ورد بلفظة أقاتل الناس، يقاتلك عن دينك ليثنيك عنه فمرحبا بالقتال عندئذ، والزود عن المعتقد أسمى أنواع المقاتلة، فالبنا لا يفهم اللغة ولا يعرف الحديث ويحلو له أن يصف نفسه بالمفكر الإسلامي، فالرجل ليس مفكرا وليس إسلاميا فبضاعته مزجاة، فالرجل يشابه المستشرقين الذين يحقدون على الإسلام، ولا ينصفونه. فأصبح وجهه من الوجوه المكروهة بين الإسلاميين.

أما أن للبنا أن يتوب إلى الله، ويستعد للقائه، ويكف عن التفكير الذي يسميه وحده بالإسلامي، وإذا تركناه لتفكيره فسينقضي أجله ويهلك كما هلك من قال الله فيهم «وكنا

نخوض مع الخائضين» (المدرد ٥٤). وأخر دعوانا أن الحمد لله رب العالمين.





# اعداد/ صلاح نجيب الدق

الحمد لله الذي لم يتخذ ولدا، ولم يكن له شريك في الملك، وخلق كل شيء فقدره تقديرًا، والصلاة والسلام على نبينا محمد وعلى اله وصحبه اجمعين،

قال تعالى: ﴿إِنَّا نَحْنُ نَزَّلْنَا النَّكُرُ وَإِنَّا لَهُ لحافظون، [المحر: ٩].

لقد جعل الله تعالى لحفظ الإسلام أسيابًا. ومن أعظم هذه الأسباب أنه اختار اصحاب نبيه فحفظوا القرآن والسنة، وصدقوا ما عاهدوا الله عليه، وقاموا بواجيهم كاملاً نحو دين الله تعالى، فيذلوا في سبيل الله كل شيء، فكانوا أهلاً لتزكية الله تبارك وتعالى إياهم في القرآن وعلى لسان نبيه 🍅 ، ولذا كان من دقهم علينا أن نظهر فضائلهم، وندافع عنهم يكل ما نملك ضد اصحاب العقائد الغاسدة، فتقول وبالله تعالى التوفيق:

من هو الصحابي

الصحابي هو كل من لقى النبي 🕸 مؤمنًا به ومات على الإسلام، فيدخل في ذلك كل من لقى النبي وطالت مجالسته له أو قصرت، ومن روى عن النبي 🛎 ومن لم يرو، ومن غزا معه أو من لم يغز،

ومن راه رؤية ولو لم يجالسه، ومن لم يره لعارض كالعمى ويخرج بقيد الإيمان من لقيه كافرًا ولو اسلم بعد ذلك إذا لم يجتمع به مرة أخرى. [الإصابة ج١ ص١٠ لابن حجر العسقلاني].

### المنحانة: المنحانة: الله على وست الله و الله

روى ابن كثير عن أبي زرعة الرازي قوله: - توفي النبي 🍩 ومن رآه وسمع منه زيادة على مائة آلف إنسان من رجل وامرأة، كلهم قد روى عنه سماعاً أو رؤية. [البداية والنهاية جـ٥ ص٣٠٩].

#### عدالة الصحابة:

اتفق أهل السنة والجماعة على عدالة جميع أصحاب النبي 👺، وعدالةُ الصحابة ثابتةُ معلومةُ بتعديل اللَّه لهم وإخباره عن طهارتهم في كتابه العزيز واختياره لهم، وكذلك ركاهم النبي 👺 وبين فضلهم على من بعدهم، إن كثرة الآيات الكريمة والأحاديث الصحيحة تقتضى القطع بتعديلهم، ولا يحتاج أحد منهم مع تعديل الله له إلى تعديل أحد من الخلق.

روى أحمد عن عبدالله بن مسعود رضى الله عنه أنه قال: إن اللَّه نظر في قلوب العباد، فوجد قلب محمد 📚 خير قلوب العباد فاصطفاه لنفسه، فابتعثه برسالته، ثم نظر في قلوب العباد بعد قلب محمد، فوجد قلوب أصحابه خير قلوب العباد، فجعلهم وزراء نبيه، بقاتلون على دينه، فما رأى المسلمون حسنًا فهو عند الله حسن، وما رأواً سديًا فهو عند الله سدع. [حديث حسن: مسند احمد حة ص١٨٤

#### و ثبوت عدالة الصحابة في القرآن الكربم وه

يِقُولِ اللَّهِ تَعَالَى: ﴿ وَالَّذِينَ آمَنُواْ وَهَاجِرُواْ وَجَاهَدُواْ في سبيل الله والذين أووا ونصروا أوليك هُمُ الْمُؤْمِنُونَ حقًا لَهُم مُغْفَرةٌ وَرِزْقٌ كُرِيمٌ، [الأنفال: ٧٤].

وقال سبحانه: ﴿وَالسَّابِقُونَ الأُولُونَ مِنَ الْمُهَاجِرِينَ والأنصار والندين اتبع وهم بإحسان رضي الله عنهم وَرَضُوا عَنَّهُ وَأَعَدُ لَهُمْ جَنَّاتٍ تَجْرِي تَحْتَهَا الْأَنْهَارُ خَالِدِينَ فيها أبدًا ذَلكُ الفُوْزُ العَظيمُ، [التوبة: ١٠٠].

وقال حل شانه: ﴿ وَاعْلَمُوا أَنَّ فِيكُمْ رَسُولَ اللَّهُ لُو يُطِيعُكُمْ فِي كَثِيرٍ مِنْ الْأَمْرِ لَعَنتُمْ وَلَكِنَّ اللَّهِ حَبِّبَ إِلَيْكُمْ الإيمَانَ وَزَيُّنَهُ فَي قُلُوبِكُمْ وَكَرَّهُ إِلَيْكُمُ الكُفْرَ وَالْفُسُوقَ وَ الْعَصْيَانَ أُولَتَكَ هُمُ الرَّاشِدُونَ الحجرات: ٧].

وقال تعالى: ﴿لاَ يَسْتُوي مِنكُم مِنْ أَنْفُقَ مِنْ قَبْلِ الْفَتَّحِ وقَاتَلَ أُولَئِكَ أَعْظُمُ دَرَجَةً مِنَ الَّذِينَ أَنفَقُوا مِنْ بَعْدُ وَقَاتَلُوا وكُلاً وعَدَ اللَّهُ الحُسْنَى وَاللَّهُ بِمَا تَعْمَلُونَ خَبِيرِ [الحديد:

# 00 ثبوت عدالة الصحابة في السنة 00

لقد ثبتت عدالة الصحابة في كثير من احاديث نبينا محمد 😂، وسوف نذكر بعضاً منها:

١- عن عبد الله بن مسعود رضي الله عنه أن رسول الله 🐲 قال: خير الناس قرني، ثم الذين يلونهم، ثم الذين بلونهم. [البخاري ح١٥٦١، ومسلم حديث ٢٥٣٢].

٢- عن أبي سعيد الخدري رضى الله عنه أن النبي

قال: «لا تسبوا اصحابي، فلو أن أحدكم أنفق مثل أحد ذهبًا ما بلغ مد أحدهم ولا نصيفه». [البخاري ح٣٢٧٣، ومسلم حديث ٢٥٤١].

٣- عن البراء بن عازب رضي الله عنه أن النبي قال: «الأنصار لا يحبهم إلا مؤمن، ولا يبغضهم إلا منافق، فمن أحبهم أحبه الله، ومن أبغضهم أبغضه الله». [البخاري ٣٧٨٣].

٤- عن سهل بن سعد رضي الله عنه قال: جاءنا رسول الله ق ونحن نحفر الخندق وننقل التراب على اكتافنا، فقال رسول الله ق: «لا عيش إلا عيش الأخرة فاغفر للمهاجرين والأنصار». [البخاري ح٣٧٩٧، ومسلم حديث ١٨٠٤].

#### عقيدة أهل السنة في الصحابة:

أخي الكريم: اعلم أن عقيدتنا هي عقيدة أهل السنة والجماعة، ومن أصول عقيدة أهل السنة والجماعة سلامة قلوبهم والسنتهم في أصحاب النبي ، ونحن بحمد الله تعالى نقبل ما جاء به كتاب الله تعالى وسنة رسوله وإجماع العلماء من فضائل الصحابة ومراتبهم.

فنحن نقدم من أنفق من قبل الفتح، وهو صلح الحديبية، وقاتل في سبيل الله على من أنفق من بعد وقاتل، وكلاً وعد الله الحسني.

ونقدم المهاجرين على الأنصار، ونؤمن بان الله تعالى قال لأهل بدر- وكانوا ثلاثمائة وبضعة عشر-: «اعملوا ما شئتم فقد غفرت لكم (١)، ونؤمن بانه لن يدخل النار أحد بايع تحت الشجرة، وأن الله رضي عنهم حميعًا، وكانوا أكثر من الف وأربعمائة.

روى مسلم من حديث جابر أن النبي تقال: «لا يدخل النار آحد بايع تحت الشجرة». [مسلم حديث ٢٤٩٦].

ونشهد بالجنة لمن شهد لهم رسول الله ته كالعشرة المبشرين بالجنة، وغيرهم ممن عينهم رسول الله ته ونؤمن بأن خير هذه الأمة بعد رسول الله تق أبو بكر الصديق، ثم عمرين الخطاب، ثم عثمان بن عفان، ثم علي بن أبي طالب، رضي الله عنهم جميعًا.

أخي الكريم: ومن عقيدتنا أيضًا ؛ وجوب السكوت وعدم الخوض في الفتن التي جرت بين الصحابة، رضوان الله عليهم جميعًا، وذلك بعد مقتل عثمان بن عفان، ونعتقد أن فتنة الجمل قد تمت من غير اختيار من علي بن أبي طالب، ولا من طلحة بن عبيد الله، ولا من الزبير بن العوام، رضي الله عنهم، وأن عائشة رضي الله عنها خرجت للإصلاح بين المسلمين. مع العلم بأنهم جميعًا من الذين بشرهم رسول الله عبالجنة, فيما أخرجه الترمذي من حديث عبدالرحمن بن عوف. [صحيح الترمذي للالباني حديث عبدالرحمن بن عوف. [صحيح الترمذي للالباني حديث عبدالرحمن بن

ومن عقيدتنا: اننا نحب كل أصحاب النبي ، ولا

نُقْرِطُ في حب احد منهم، ولا نتبرا من أحد منهم، ونبغض من يبغضهم وبغير الخير يذكرهم، ولا نذكرهم إلا بخير، وحبهم دين وإحسان، وبغضهم كفر ونفاق وطغيان.

روى البخاري من حديث أنس بن مالك رضي الله عنه أن رجلاً سأل رسول الله عنه أن رجلاً سأل رسول الله عنه متى الساعة قال: «وما أعددت لها؟ قال: لا شيء إلا أني أحب الله ورسوله. قال: «أنت مع من أحببت». قال أنس: فما فرحنا بشيء فرحنا بقول النبي عنه «أنت مع من أحببت». قال أنس: فأنا أحب النبي وأبا بكر وعمر، رضي الله عنهما، وأرجو أن أكون معهم بحبي إياهم، وإن لم أعمل بمثل أعمالهم. [البخاري حديث 1778].

ونسال الله تعالى أن يجمعنا بهم في الفردوس الأعلى من الجنة بحبنا لهم، وإن لم نعمل بمثل اعمالهم.

ومن عقيدتنا أيضًا ؛ أن نتوقف عما شجر بين علي بن أبي طالب، ومعاوية بن أبي سفيان، رضي الله عنهما، مع اعتقادنا أن الحق كان مع علي بن أبي طالب وأصحابه، وأن معاوية كان متأولاً في قتاله لعلي بن أبي طالب.

## ا معانل معاوية بن أبي سفيان عن معادية بن أبي سفيان

وردت احاديث في <mark>فضل معاوية بن أبي سفيان</mark> نذكر منها ما يلى:

روى مسلم من حديث ابن عباس أن النبي ﷺ قال له: «اذهب فادع لي معاوية، قال: فجئت فقلت: هو يأكل. فقال: لا أشبع الله بطنه». [مسلم حديث ٢٦٠٤].

قال أهل العلم: هذا الحديث من مناقب معاوية بن أبي سفيان، وذلك لما أخرجه مسلم عن أبي هريرة أن النبي قال: اللهم إني أتخذ عندك عهدًا لن تخلفنيه فإنما أنا بشر فأي المؤمنين أنتيه شتمته لعنته جلاته فاجعلها له صلاة وزكاة وقربة تقربه بها إليك يوم القيامة. [مسلم حديث ٢٦٠١].

روى الترمذي عن عبد الرحمن بن أبي عميرة وكان من أصحاب رسول الله تله عن النبي الله الله الله المعاوية: اللهم أجعله هاديًا مهديًا وأهد به، [صحيح الترمذي -1918].

ونعتقد أن القتال الذي حصل بين الصحابة رضوان الله عليهم لم يكن على الإمامة، فإن أهل الجمل وصفين لم يقاتلوا على نصب إمام غير علي بن أبي طالب، ولا كان معاوية يقول إنه الإمام دون علي، وكذلك طلحة و الزبدر.

#### 😙 أسباب الفتنة بين على ومعاوية 📆 💮

اعلم أخي الكريم أن الفتنة قد حدثت عندما طلب معاوية ومن صعه من علي بن ابي طالب تسليم قتلة عثمان بن عفان إليهم، وذلك لكون معاوية ابن عمه، فامتنع على ظنًا منه أن تسليم قتلة عثمان إليهم على الفور، مع كثرة عشائرهم واختلاطهم بعسكر علي، يؤدى إلى اضطراب في أمر الخلافة، التي بها انتظام

كلمة أهل الإسلام خاصة وهي في بدايتها، فرأى علي بن أبي طالب أن تأخير تسليم قتلة عثمان رضى الله عنه أصوب إلى أن يرسخ قدمه في الخلافة، ويتحقق التمكن من الأمور فيها، ويتم اتفاق كلمة المسلمين ثم بعد ذلك يلتقطهم واحداً فواحداً ويسلمهم إليهم، ويدل على ذلك أن بعض قتلة عثمان رضي الله عنه عزم على الخروج على على بن أبي طالب ومقاتلته لما نادى يوم الجمل بان يخرج عنه قتلة عثمان رضى الله عنه. [الصواعق المحرقة لابن حجر الهيتمي ص٣٥].

واعلم أخي الكريم أيضًا: أنَّ أكثر الصحابة قد اعتزلوا القتال واتبعوا النصوص الثابتة عن النبي الله قد في قتال الفتنة.

قال ابن كثير: روى الإمام أحمد عن إسماعيل بن علية عن أيوب عن محمد بن سيرين قال: هاجت الفتنة وأصحاب رسول الله على عشرات الألوف فلم يحضرها منهم مائة، بل لم يبلغوا ثلاثين. [البداية والنهاية جـ٧

ومن عقيدتنا أن نستغفر للقتلى من كلا الفريقين ونترحم عليهم ونحفظ فضائلهم ونعترف لهم بسبقهم وننشر مناقبهم عملاً بقول الله تعالى: «وَالنّدِنَ جَاءُوا من بعدهمْ يَقُولُونَ رَبّنَا اغْفِرُ لَنَا وَلاخْوانَنَا النّدِينَ سَبَقُونَا بِالإِيمَانِ وَلاَ تَجْعَلُ فِي قُلُوبِنَا غُلًا لَلّذِينَ آمنُوا رَبّنًا إِنْكَ رَءُوفٌ رُحِيمُ [الحشر: ١٠].

#### وه مترَّ لهُ الصحابة عند السلف الصالح وي

نذكر بعضًا من أقوال سلفنا الصالح في أصحاب ننبي ﴾:

ا روى اللالكائي بسنده عن البيهقي قال: سب عبيد الله بن عمر بن الخطاب المقداد بن الأسود، فهم عمر رضي الله عنه بقطع لسانه، فكلمه فيه أصحاب محمد ، فقال: نروني أقطع لسان ابني حتى لا يجترئ أحد بعده بسب أحد من أصحاب محمد الداً. [شرح أصول اعتقاد أهل السنة ج٤ رقم ٢٣٧٧].

٢- قال عمار بن ياسر: من فضل على أبي بكر وعمر أحدًا من أصحاب رسول الله في فقد أرزى (عاب وأنكر)
 على اثني عشر ألفًا من أصحاب رسول الله في. [شرح اعتقاد أهل السنة ج٧ ص١٤٤].

٢- قال عبد الله بن عباس: لا تسبوا أصحاب محمد قفإن الله عز وجل قد أمرنا بالاستغفار لهم وهو يعلم أنهم سيقتتلون. (شرح اعتقاد أهل السنة ج؟ رقم ٢٣٢٩).

3- قال جعفر بن محمد: برئ الله ممن تبرأ من أبي
 بكر وعمر رضي الله عنهما. (شرح اعتقاد أهل السنة ج٤ رقم ٢٣٩٣).

٥- قال عبد الله بن المبارك: السيف الذي وقع بين الصحابة فتنة، ولا أقول لأحد منهم هو مفتون. (سير أعلام النبلاء جـ٨ ص٤٠٠).

٦- قال أبو نعيم: الواجب على المسلمين في أصحاب رسول الله في إظهار ما مدحهم الله تعالى به

وشكرهم عليه من جميل أفعالهم وجميل سوابقهم وأن يغضوا عما كان منهم في حال الغضب، والإغفال عما فرط منهم عند استذلال الشيطان إياهم، وناخذ في ذكرهم بما أخبر الله تعالى به. فقال تعالى: "والدُنن جاءُوا من بعدهم يقولُون رَبِّنَا اغْفِرْ لَنَا وَلاِخُواننَا الدِّينَ سبقُونَا بالإيمان ولا تَجْعَلْ في قُلُوبِنَا عَلاَ للَّذِينَ آمنُوا رَبِّنَا إِنَّكَ رَءُوفُ رُحِيمٌ "[الحشر: ١٠]. فإن الهفوة والزلل والغضب والحدة والإفراط لا يخلو منه أحد وهو لهم مغفور. [شرح اعتقاد اهل السنة ج٧ ص١٤٧].

٧- قال الإمام أحمد بن حنبل: إذا رأيت أحداً يذكر أصحاب رسول الله في بسوء فاتهمه على الإسلام. [اعتقاد اهل السنة جـ؛ رقم ٣٣٥٨].

قيل لأحمد بن حنبل: يا أبا عبدالله، ما تقول فيما كان من علي ومعاوية، رحمهما الله؛ فقال أبو عبدالله: ما أقول فيهما إلا الحسني، رحمهم الله أجمعين. [السنة للخلال ص ٢٠٤ رقم ٢١٣].

قال الخلال: قال أبو بكر المروذي: قلت لأبي عبد الله: أيما أفضل ؛ معاوية، أو عمر بن عبدالعزيز \* فقال: معاوية أفضل، لسنا نقيس بأصحاب النبي محاددًا، قال النبي عد: «خير الناس قرني الــذي بعثت فيهم». [السنة للخلال ص٤٣٤، رقم ٦٦٠].

٨- قال أبو زرعة الرازي- رحمه الله: إذا رأيت الرجل ينتقص أحدًا من أصحاب رسول الله في فاعلم أنه زنديق، وذلك أن الرسول في حق، والقرآن حق، وما جاء به حق، وإنما أدى إلينا ذلك كله الصحابة، وهولاء يريدون أن يجرحوا شهودنا ليبطلوا الكتاب والسنة والجرح بهم أولى وهم زنادقة. [الكفاية في علم الرواية للخطيب العفدادي ص٤٩].

٩- القاضي عياض: أما الحروب التي جرت فكانت لكل طائفة شبهة اعتقدت تصويب نفسها بسببها، وكلهم عدول، رضي الله عنهم، ومتأولون في حروبهم وغيرها، ولم يخرج شيء من ذلك أحدا منهم عن العدالة ؛ لأنهم مجتهدون، اختلفوا في مسائل من محل الاجتهاد كما يختلف المجتهدون بعدهم في مسائل من الدماء وغيرها، ولا يلزم من ذلك نقص أحد منهم.
[معارج القبول ج٢ ص٥٠٥، ٥٠٦].

١٠ قال ابن عبدالبر في الحديث عن سنن النبي ومن أوكد آلات السنن المعينة عليها والمؤدية إلى حفظها، معرفة الذين نقلوها عن نبيهم رسول الله عصحابته الذين وعوها وأدوها محتسبين حتى كمل بما نقلوه الدين، وتبت بهم حجة الله عز وجل على المسلمين، فهم خير القرون وخير أمة أخرجت. ثبتت عدالة جميعهم بثناء الله عز وجل عليهم ويلا أعدل ممن ارتضاه الله لصحبة نبيه ونصرته ولا تزكية أفضل من ذلك ولا تعديل أكمل منه. والاستيعاب ص١١٧٠ ١١٨٠].

١١- قال ابن حجر: قال أبو محمد بن حزم:

الصحابة كلهم من أهل الجنة قطعًا، قال تعالى: ﴿لاَ يَسْتُوي مِنْكُمُ مُنْ أَنْفَقَ مِنْ قَبْلِ الفَتْحِ وَقَاتَلُ أُوْلِئِكُ أَعْظَمُ لَرَّجَةً مِنْ الْدُينَ الْنَقُوا مِنْ بَعْدُ وَقَاتَلُوا وَكُلاً وَعَدَ اللَّهُ الحُسْنَى [الحديد: ١٠]، وقال تعالى: ﴿إِنْ الذِينَ سَبَقَتْ لَهُمُ مَنَّا الحُسْنَى أُولْئِكَ عَنْهَا مُبْعَدُونَ [الانبياء: ١٠١].

منهم النار لأنهم المخاطبون بالآية السابقة. [الإصابة ج١ ص١٠].

١٢ روى مسلم عن أبي بكرة أن النبي قال: إذا تواجه المسلمان بسيفيهما فالقاتل والمقتول في النار. قال: فقلت أو قيل: يا رسول، هذا القاتل، فما بال المقتول؟ قال: إنه قد أراد قتل صاحبه. [مسلم حديث.].

قال الإمام النووي عند شرحه لهذا الحديث: اعلم أن الدماء التي جرت بين الصحابة رضي الله عنهم ليست داخلة في هذا الوعيد، ومذهب اهل السنة والجماعة والحق: إحسان الظن بهم، والإمساك عما شجر بينهم، وتاويل قتالهم، وأنهم مجتهدون متاولون، لم يقصدوا معصية ولا محض الدنيا، بل اعتقد كل فريق أنه على الحق، ومخالفه باغ، فوجب عليه قتاله، ليرجع إلى امر الله، وكان بعضهم مصيبًا، وبعضهم مخطئًا معذورًا في الخطأ، لأنه اجتهاد والمجتهد إذا اخطا لا إثم عليه، وكان بعضهم المسيبًا، وبعضهم الخطا لا إثم عليه، وكان علي رضي الله عنه هو المحق المصيب في تلك الحروب، هذا مذهب اهل السنة، وكانت القضايا مشتبهة حتى إن جماعة من الصحابة تحيروا ليها، فاعتزلوا الطائفتين ولم يقاتلوا ولم يتيقنوا الصواب، ثم تأخروا عن مساعدة أي منهم. [مسلمبشرح النووي ج٩ ص٢٩٩].

الذين الدين القدح في خير القرون الذين صحبوا الرسول عقدح في الرسول الدين صحبوا الرسول المستول المستول

18- قال الذهبي: يعرف فضائل الصحابة رضي الله عنهم من تدبر أحوالهم وسيرهم وأثارهم في حياة رسول الله عنهم من تدبر أحوالهم وسيرهم وأثارهم في حياة والمجاهدة للكفار ونشر الدين وإظهار شعائر الإسلام وإعلاء كلمة الله ورسوله، وتعليم فرائضه وسننه، ولولاهم ما وصل إلينا من الدين أصل ولا فرع، ولا علمنا من الفرائض والسن سنة ولا فرضا، ولا علمنا من الأحاديث والأخبار شيئا، فمن طعن فيهم أو سبهم فقد خرج من الدين ومرق من ملة المسلمين، لأن الطعن لا يكون إلا من اعتقاد مساويهم وإضمار الحقد فيهم وإنكار ما ذكره الله تعالى في كتابه من ثنائه عليهم، وبيان فضائلهم ومناقبهم وحبهم، ولانهم أرضى

الوسائل من الماثور والوسائط من المنقول، والطعن في الروسائط طعن في الأصل والازدراء بالناقل ازدراء بالمنقول، وهذا ظاهر لمن تدبره وسلم من الزندقة والإلحاد في عقيدته.

١٥- قال ابن كثير تعليقًا على قول الله تعالى: «والسّابِقُونَ الأولُونَ من المُهاجرِينَ وَالأنصَارِ وَالنّنِينَ البّعُوهُم بِإحْسَانِ رُضَي اللهُ عَنْهُمْ وَرَضُوا عَنْهُ وَأَعَدُ لَهُمْ جَنَاتَ تُجْرِي تَحْتَهَا الأنْهَارُ خَالِدِينَ فِيهَا أَبِدًا ذَلِكَ الفَوْرُ العَظْدُمُ، [التوبة: ١٠٠].

أخبر الله العظيم أنه قد رضي عن السابقين الأولين من المهاجرين والانصار، الذين اتبعوهم بإحسان، فيا ويل من أبغضهم أو سبهم، ولا سيما سيد الصحابة بعد الرسول وخيرهم وأفضلهم، أعني الصديق الأكبر والخليفة الأعظم أبا بكر بن أبي قحافة، رضي الله عنه، فإن الطائفة المخذولة من الرافضة يعادون أفضل الصحابة ويبغضونهم ويسيونهم عيادًا بالله من ذلك، وهذا يدل على أن عقولهم معكوسة، وقلوبهم منكوسة، فأين هؤلاء من الإيمان بالقرآن، إذ يسبون من رضي الله عنهم، ويسبون من سبه الله ورسوله، رضي الله عنهم، ويسبون من سبه الله ورسوله، ويوالون من يوالي الله ويعادون من يعادي الله، وهم متبعون لا مبتدعون. [تفسير ابن كثير ٧ / ٢٧٠، ٢٧٠].

#### من أهم أعداء الصحابة؟

يجب على كل مسلم أن يعرف من هم أعداء الصحابة لكي يحذرهم ويتصدى لأقوالهم الباطلة دفاعًا عن أصحاب نبينا عن لأن الدفاع عن الصحابة إنما هو في حقيقة الأمر دفاع عن القرآن والسنة، وأعداء الصحابة هم الخوارج والشيعة والروافض، وهم الفرقة الضالة.

#### 🔞 حکم من سباصحاب نبینا 🍲 🔞

ينقسم سب الصحابة إلى قسمين، ولكل منهما حكم يخصه كما يليالقسم الأول: من سب الصحابة سبًا يقدح في عدالتهم بالكفر أو الردة، أو الفسق، فهذا كافر ومرتد عن الإسلام، وذلك لأن السب بهذه الطريقة يعني أن الذين نقلوا القرآن والسنة كفار أو مرتدون أو فساق، وبذلك يقع الشك في القرآن والسنة، لأن الطعن في النقلة طعن في المنقول، وهذا القول تكذيب لعدالتهم والرضا عنهم في القرآن الكريم.

القسم الثاني: من سب الصحابة سبًا لا يقدح في عدالتهم ولا في دينهم (مثل وصف بعضهم بالبخل أو الجبن أو قلة العلم أو عدم الزهد)، فهذا السب حرام يستحق صاحبه التعزير والتاديب. (الصارم المسلول لابن تمية ص٥٧٥، ٥٨٧).

وختامًا نسال الله أن يجعل هذا العمل خالصًا لوجهه الكريم، وآخر دعوانا أن الحمد لله رب العالمين.



الحمد لله، والصلاة والسلام على رسول الله 🧽 وبعد:

فقد انتهينا في مقالنا السابق من الحديث عن أحكام الزواج وأهم المشكلات التي تواجه الزوجين

# وطرق العلاج وفي هذا المقال نتحدث عن: (الكفاءة في الزواح).

فالزواج أية من أيات الله عز وجل، ونعمة من نعمه، تزداد هذه النعمة ويظهر أثرها كلما كان التالف والتوافق والتكافؤ ظاهراً بين الروجين، وقد بوب الإمام البخاري في صحيحه: "باب الأكفاء في الدين، وذكر قول الله تعالى: "وهُو النّذي خَلَقُ من الماء بَشَراً فَجَعَلَهُ نَسَبًا وَصِهْراً وَكَانَ رَبُّكَ قَدِيراً" [الفرقان:

و الأكفاء : جمع كفء ، وهو المثل والنظير. «من الماء»: من نطفة . «فجعله قسمين . «نسبا» : ذوي نسب أي ذكوراً ينسب إليهم . «وصهراً»: نوات صهر أي إناتًا يصاهر بهن والإتيان بالآية يفيد أن البشر من منشا واحد فلا تمايز بينهم من حيث الجنس، وإنما ينبغي أن يكون التمايز من حيث الدين، ولذلك كانت الكفاءة بين الزوجين معتبرة بالدين لا بغيره.

واعتبار الكفاءة في الدين متفق عليه، فلا تحل المسلمة لكافر أصلاً، وقد جزم بأن اعتبار الكفاءة مختص بالدين: مالك، ونُقل عن ابن عمر، وابن مسعود، ومن التابعين عن محمد بن سيرين، وعمر بن عبد العزيز.

واعتبر الكفاءة في النسب الجمهور، ولم يثبت في اعتبار الكفاءة بالنسب حديث، وتوسط الشافعي فقال: ليس نكاح غير الأكفاء حرامًا، فاراد به النكاح، وإنما هو تقصير بالمرأة والأولياء، فإذا رضوا صح ويكون حقًا

# اعداد/ جمال عبدالرحمن

لهم تركوه، فلو رضوا إلا واحداً فله فسخه. وذكر أن المعنى في اشتراط الولاية في النكاح كيلاً تضيع المراة نفسها في غير كفء. انتهى.

وقد ذكر البخاري في الباب أربعة أحاديث: الحديث الأول حديث عائشة رضي الله عنها:

١- عن عائشة رضى الله عنها: أن أبا حذيفة بن عتبة بن ربيعة بن عبد شمس، وكان ممن شهد بدرًا مع النبي 🍣 تبنى سالًا وانكحه بنت أخيه هند بنت الوليد بن عتبة بن ربيعة، وهو مولى لامراة من الأنصار، كما تبنى النبي 🍣 زيدًا، وكان من تبنى رجلاً في الجاهلية دعاه الناس إليه، وورث من ميراثه، حتى أنزل الله: «ادْعُوَهُمْ لاَبَائِهِمْ هُوَ أَقْسَطُ عِندَ اللَّهِ فَإِن لَّمْ تَعْلَمُوا آبَاءَهُمْ فَإِخْوَانْكُمْ فِي الدِّينِ وَمُوالدِّكُمْ، فردوا إلى آبائهم، فمن لم يُعلم له أب كان صولى وأخًا في الدين، فجاءت سهلة بنت سهيل بن عمرو القرشي، ثم العامري - وهي امرأة أبي حذيفة - النبي 👺 ، فقالت: يا رسول الله، إنا كنا نرى سالمًا ولدًا، وقد أنزل الله فيه ما قد علمت. فذكر الحديث. صحيح البخاري. وتكملته عند أبي داود: قالت سهلة: فكيف ترى ؟ فقال رسول الله 🍩: أرضعيه، فارضعته خمس رضعات، فكان بمنزلة ولدها من الرضاعة، فبذلك كانت عائشة تأمر بنات إخوتها

وبنات أخواتها أن يرضعن من أحبت أن يراها ويدخل عليها وإن كان كبيراً خمس رضعات، ثم يدخل عليها، وأبت أم سلمة وسائر أزواج النبي في أن يدخلن عليهن بتلك الرضاعة أحداً من الناس حتى يرضع في المهد، وقلن لعائشة: والله ما ندري لعلها رخصة من رسول الله السالم دون الناس.

وواضح في هذا الحديث أن أبا حذيفة - وهو من أشراف قريش وسادتها - لم يعتبر كفاءة النسب، حيث زوج مولاه سالمًا بنت أخيه الحرة السيدة، لكن سالمًا رضي الله عنه كان عالي القدر بالقرآن الذي معه، وقد عينه النبي في إمامًا لتعليم القرآن، وتلك أعظم شهادة، قال في: «خذوا القرآن من أربعة عبد الله بن مسعود، وسالم مولى أبي حذيفة، وزيد بن شابت،…». [الترمذي والحاكم عن ابن عمر، وصححه الالباني].

وأبو حذيفة اسمه مهشم على المشهور، وقيل: هاشم، وقيل غير ذلك، وهو خال معاوية بن أبي سفيان، كان تبنى سالمًا، اتخذه ولدًا، وذلك قبل أن يُحرم التبني، وسالم هو ابن معقل مولى أبي حذيفة، ولم يكن مولاه وإنما كان يلازمه، بل كان من حلفائه، وكان استشهاد أبي حذيفة وسالم جميعًا يوم اليمامة في خلافة أبي بكر، رضي الله عن الجميع.

وقد زوج أبو حذيفة سالمًا هند بنت أخيه الموليد بن عتبة أحد من قتل ببدر كافرًا، كما تبنى النبي في زيد بن حارثة، قالت سهلة: فكان سالم ياوي معي ومع أبي حذيفة في بيت واحد فيراني فُضلا أي: متبذلة في ثياب المهنة، بمعنى أنه كان يدخل عليها وهي منكشف بعضها، يقال: تفضلت المرأة في بيتها إذا كانت في ثوب كقميص لا كُمّين له، فلما أنزل الله فيه الآية وهي: «ادْعُوهُمُ لاَبَائهُمْ»، وقوله: «وما جُعُلُ أَرْعَيَاءَكُمْ أَرْبَائهُمْ»، وقوله: «وما جُعُلُ أبي حذيفة إلى النبي في تساله كيف يكون التعامل مع سالم بعد ذلك.

الحديث الثاني: الذي يدل على أن الكفاءة في الدين هي المقصودة، وليس النسب؛ حديث عائشة رضي الله عنها قالت: دخل رسول الله عنها قالت: دخل رسول الله على ضباعة بنت الزبير، فقال لها: «لعلك أدرت الحج». فقالت: والله لا أجدني إلا وجعة، فقال لها: «حجي واشترطي، قولي: اللهم محلي فقال لها: «حجي واشترطي، قولي: اللهم محلي حيث حبستني». أي: مكان تحللي من الإحرام هو المكان الذي قدرت لي فيه الإصابة بعلة المرض وعجزت عن الإتيان بالمناسك. (رواه البخاري).

وكانت ضباعة تحت المقداد بن الأسود، أي زوجة له، وهي بنت الزبير بن عبد المطلب بنت عم رسول الله على أن الكفاءة ليست معتبرة بالنسب وإلا لما جاز للمقداد أن يتزوج ضباعة وهي بنت أشراف القوم وزوجها المقداد كان حليفاً متبنى.

وللذي يعتبر الكفاءة في النسب أن يجيب بانها رضيت هي وأولياؤها، فسقط حقهم من الكفاءة وهو جواب صحيح يثبت أصل اعتبار الكفاءة في النسب.

الحديث الثالث: حديث أبي هريرة رضي الله عنه عن النبي على قال: «تنكح المرأة لأربع لمالها ولحسبها وجمالها ولدينها فاظفر بذات الدين تربت يداك أي تنكح ويُرغب فيها لأجل خصال أربع مجتمعة أو منفردة. (لحسبها) هو ما يعده الناس من مفاخر الآباء وشرفهم، والحسب في الأصل: الشرف بالآباء وبالأقارب مأخوذ من الحساب، لانهم كانوا إذا تفاخروا عدوا مناقبهم وماثر آبائهم وقومهم وحسبوها فيحكم لمن زاد عدده على غيره، وقيل: المراد بالحسب هنا الفعال الحسنة، كما تنكح المرأة للمال والجمال والدين، فاظفر بذات الدين تربت يداك ولصقت بالتراب وافتقرت إن لم تفعل ذلك.

والراغب في المرأة لجمالها يؤخذ منه استحباب تزوج الجميلة إلا في حالة تعارض الجميلة هيئة الدين مع غير الجميلة صاحبة الدين، نعم لو تساوتا في الدين فالجميلة أولي.

وعد قوم الكفاءة في المال ؛ مستدلين بحديث بريدة يرفعه إلى النبي 🍪 «أحساب أهل الدنيا الذي يذهبون إليه المال». صحيح ابن حبان وحسنه الالناني.

فيحتمل أن يكون المراد أن المال حسب من لا حسب من لا حسب له، أو أن من شأن أهل الدنيا رفع من كان كثير المال ولو كان وضيعًا، وكذلك حديث سمرة يرفعه: «الحسب المال، والكرم التقوى». أخرجه أحمد والترمذي، وصححه، وبهذا الحديث تمسك من اعتبر الكفاءة بالمال.

والخلاصة أن الأنظار تختلف حول المال والحسب والجمال، ويمكن التنازل والتغاضي عن فوات بعض ذلك أو كله لمن شاء، لكنها تتفق جميعًا على أن الدين هو الأساس الذي إذا ضاع يضيع كل شيء، ولا بديل له ولا عوض ولا عزاء، أما غير الدين إذا ضاع وبقي الدين فقد بقي كل شيء.

ولذلك رأينا سلفنا الكرام من كان في خلقته دمامة لكنه من أهل الجنة، وكذلك مَنْ كان فقيرًا لكنه من أهل الجنة، ومن كان من العبيد والموالى لكنه من أهل الجنة.

والمعنى أن اللائق بذي الدين والمروءة أن يكون الدين مطمح نظره في كل شيء لا سيما فيمن تطول صحبته ويكون رفيق العمر وشريك الحياة، فأمره النبي 🎏 بتحصيل صاحبة الدين الذي هو غاية البغية، وفي الحديث: «لا تزوجوا النساء لحسنهن، فعسى حسنهن أن يرديهن، أي يهلكهن، ولا تزوجوهن لأموالهن فعسى أموالهن أن تطغيهن، ولكن تزوجوهن على الدين، ولأمة سوداء ذات دين افضل، رواه ابن ماجه عن عبد الله بن عمرو. وإن كان هذا الحديث ضعيفًا، لكن الآية الكريمة تظهر معناه. قال تعالى: ﴿وَلاَ تَنكِحُوا الْمُشْرِكَاتِ حَتَّى يُؤْمِنَّ وَلَأَمَةً مُّؤْمِنَةً خَيْرٌ مِّن مُشْرِكَة وَلَوْ أَعْجَبَتْكُمْ وَلاَ تُنكحُوا المُشْركينَ حَتَّى يُؤْمِنُوا ولَعَبْدُ مُّؤْمِنُ خَيْرٌ مِّن مُّشْرِك ولَوْ أَعْجَبَكُمْ أُوْلَئَكَ يَدْعُونَ إِلَى النَّارِ وَاللَّهُ يَدْعُو إِلَى الحِنَّةِ وَالْمَغْفَرَةِ بِإِنْنِهِ وَيُبَيِّنُ آيَاتِهِ لِلنَّاسِ لَعَلَّهُمْ

ىَتَذَكّْرُونَ».

الحديث الرابع: عن سهل قال: مر رجل على رسول الله في فقال: «ما تقولون في هذا ؟» قالوا: حري إن خطب أن يذكح وإن شفع أن يشفع وإن قال أن يسمع. قال: ثم سكت فمر رجل من فقراء المسلمين، فقال: «ما تقولون في هذا؟» قالوا: حري إن خطب أن لا ينكح، وإن شفع أن لا يشفع، وإن قال أن لا يسمع. فقال رسول الله يشفع، وإن قال أن لا يسمع. فقال رسول الله متفق عليه.

# ون باب الأكفاء في المال وتزويج الفقير ذات الشراء وه

والمقل: الفقير: والمُثرية: دَات الثراء أي لغني.

عن عروة: أنه سأل عائشة رضى الله عنها «وَإِنْ خَفْتُمْ أَلاً تُقْسِطُوا في اليِّتَامَى». قالت: يا ابن أختى هذه البتيمة تكون في حجر وليها فيرغب في مالها وجمالها ومالها ويريد أن ينتقص صداقها فنهوا عن نكاحهن إلا أن يقسطوا في إكمال الصداق وأمروا بنكاح من سواهن قالت: واستفتى الناس رسول الله 🏂 بعد ذلك فأنزل الله: ﴿وَيَسْتَقْتُونَكَ فَي النَّسَاء قُل اللَّهُ يُفْتِيكُمْ فِيهِنَّ وَمَا يُتَّلِّي عَلَيْكُمْ فِي الكِتَابِ فِي يِتَامَى النَّسَاء اللَّتِي لاَ تُؤْتُونَهُنَّ مَا كُتِبَ لَهُنَّ وَتَرْغَبُونَ أَن تَنكَحُوهُنَّ»، فأنزل الله لهم أن اليتيمة إذا كانت ذات جمال ومال رغبوا في نكاحها ونسبها في إكمال الصداق وإذا كانت مرغوبا عنها في قلة المال والجمال تركوها وأخذوا غيرها من النساء، قالت: فكما يتركونها حين يرغبون عنها فليس لهم أن ينكحوها إذا رغبوا فيها إلا أن يقسطوا لها ويعطوها حقها الأوفى في الصداق.

والحمد لله أولاً وآخرًا، وصلى الله وسلم وبارك على عبده محمد وآله وصحبه أجمعين.

# تحذير الداعية من القصص الواهية الحلقة (١٠٢)



# قصة صعود أبى بكر رَضَاللهُ عَنهُ إلى الغار وهو يحمل النبي سي

العداد/ على حشيش

نواصل في هذا التحذير تقديم البحوث العلمية الحديثية للقارئ الكريم حتى يقف على حقيقة هذه القصة التي اشتهرت على السنة الخطباء والوعاظ والقصاص، واغتر كثير من الناس بها، وكم من قصص واهية في الهجرة خرجناها وحققناها في هذه السلسلة وبينا بطلانها، ونذكر القارئ الكريم بما أوردناه من قصص واهية حول الهجرة اشتهرت وانتشرت ليأخذ حذره: «قصة ثعبان الغار،، و«قصة عنكبوت الغار والحمامتين»، و«قصة غناء بنات النجار في الهجرة»، و«قصة لطم أبي جهل لأسماء بنت أبي بكر في الهجرة،، واقصة أبي طالب في الهجرة ووصيته للنبي ﷺ،، واقصة للجوء إلى الغار عند الشيدائد»، و قصة تحكيم إبليس في دار الندوة »، و قصة تبول المشرك عند

ولقد بينا بطلان هذه القصص بالبحوث العلمية الحديثية، ثم أتينا عقب كل قصة بالقصص الصحيحة في الهجرة، ونواصل في هذا العدد التحذير من القصص الواهية التي جاءت في الهجرة، وهي قصة "صعود أبي بكر إلى الغار وهو يحمل النبي على عاتقه".

### का हिंधि को विकास कर कि

رُوي عن ضيَّة بن محصن العنزي، عن عمر بن الخطاب رضى الله عنه في قصة ذكرها قال: فقال عمر: والله لليلة من أبي بكر ويوم خير من عمر عمر، هل لك أن أحدثك بليلته ويومه ؟

قال: قلت: نعم يا أمير المؤمنين، قال: أما ليلته فلما خرج رسول الله 😸 هاربًا من أهل مكة خرج ليلاً قتيعه أبو بكر، فجعل يمشى مرة أمامه، ومرة خلفه، ومرة عن يمينه، ومرة عن يساره، فقال له رسول الله ﷺ: «ما هذا يا أبا بكر ما أعرف هذا من

فعلك؛ قال: يا رسول الله، أذكر الرصد فأكون أماك، وأذكر الطلب فاكون خلفك، ومرة عن يمينك، ومرة عن يسارك، لا أمن عليك، قال: فمشى رسول الله 👺 ليلته على أطراف أصابعه، حتى حفيت رجلاه، فلما رأى أبو بكر رضى الله عنه أنها قد حفيت حمله على كاهله، وجعل يشتد به حتى أتى به فم الغار، فأنزله، ثم قال: والذي بعثك بالحق لا تدخله حتى أدخله، فإن كان فيه شيء نزل بي قبلك، فدخل فلم ير شيئًا، فحمله فأدخله، وكان في الغار خرق فيه حيات وأفاع، فخشى أبو يكر أن يخرج منهن شيء يؤذي رسول

الله ﷺ، فالقمه قدمه فجعلن يضربنه ويلسعنه: الحيات والأفاعي، وجعلت دموعه تنحدر، ورسول الله ﷺ يقول له: يا أبا بكر، لا تحزن إن الله معنا، فانزل الله سكينته الإطمئنانية لأبي بكر، فهذه ليلته، اهـ.

قلت: ومما ساعد على اشتهار هذه القصة أن صفي الرحمن المباركفوري أورد هذه القصة: قصة حمل أبي بكر للنبي في كتابه «الرحيق المختوم» (ص١٦٧) تحت عنوان: «من الدار إلى الغار»، هذا الكتاب الذي اشتهر بين طلبة العلم فوزه بالجائزة الأولى والتي أعلنت رابطة العالم الإسلامي عنها في «المؤتمر الإسلامي الأسيوي الأول» الذي عقد في كراتشي في شهر شعبان سنة ١٣٩٨هـ، كما أعلن على ذلك في جميع الصحف، وطبع بعدة لغات، مما أدى إلى اشتهار القصة.

فقال المباركفوري في «الرحيق المختوم» (ص١٦٧): «سلك النبي ﷺ الطريق الواقع جنوب مكة نحو خمسة أميال حتى بلغ إلى جبل يعرف بجبل ثور، وهذا جبل شامخ وعر الطريق، صعب المرتقى، ذا أحجار كثيرة، فحفيت قدما رسول الله ، وقيل: بل كان يمشي في الطريق على اطراف قدميه كي يخفي اثره، فحفيت قدماه، وأيًا ما كان، فقد حمله أبو بكر حين بلغ إلى الجبل، وطفق يشتد به حتى انتهى به إلى غار في قمة الجبل، عرف في التاريخ بغار ثور». اهه.

قلت: هكذا أورد القصة المباركفوري - رحمه الله من غير تخريج ولا تحقيق.

#### 00 ثانياً:التخريج 00

هذه القصة الواهية التي اشتهرت، أخرج حديثها أبو بكر أحمد بن الحسين البيهقي في «دلائل النبوة» (٢ / ٤٧٦، ٤٧٧) قال: «أخبرنا أبو الحسين علي بن محمد بن عبد الله بن بشران العدل ببغداد قال: حدثنا أحمد بن سليمان النجار الفقيه إملاء، قال: قرئ على يحيى بن جعفر وأنا أسمع قال: أخبرنا عبد الرحمن بن إبراهيم الراسبي، قال:

حدثني فرات بن السائب عن ميمون بن مهران، عن ضبة بن محصن العنزي عن عمر بن الخطاب رضي الله عنه في قصة ذكرها.....

#### و ثالثًا؛ تحقيق القصة وو

القصة «موضوعة». والموضوع: هو الكذب المختلق المصنوع المنسوب إلى رسول الله هي، وأجمع العلماء على أنه لا تحل روايته لأحد علم حاله في أي معنى كان إلا مع بيان سبب وضعه. (كذا في «التدريب»: ١ / ٢٧٤).

وفي القصة علتان:

الأولى: عبد الرحمن بن إبراهيم الراسبي.

أورده الإسام الذهبي في «الميزان» (٢ / ٥٤٥ / ٤٨٠٤)، ثم قال: «عبد الرحمن بن إبراهيم الراسيي عن مالك، أتى بخبر باطل طويل، وهو المتهم به، وأتى عن فرات بن السائب عن ميمون بن مهران عن ضبة بن محصن عن أبي موسى قصة الغار، وهو شبه وضع الطرقية».

قلت: واقر الحافظ ابن حجر في السان الميزان، (٣/ ٤٩١) (٦٠٢/ ٤٩٥٣) قول الإمام الحافظ الذهبي في قصة الغار بأنها شبه وضع الطرقية.

العلة الأخرى: فرات بن السائب.

أورده الإمام الذهبي في «الميزان» (٣ / ٣٤١ / ٦٦٨٩)، ثم قال: «فرات بن السائب عن ميمون بن

قال البخاري: منكر الحديث.

وقال ابن معين: ليس بشيء.

وقال الدارقطني وغيره: متروك.

وقال أحمد بن حنبل: قريب من محمد بن زياد الطحان عن ميمون يتهم بما يتهم به ذاك.

وأقر الحافظ ابن حجر في «اللسان» (٤ / ٥٠٣، ٥٠٤) (٥٠ / ٢٥٢٢) ما أورده الإمام الذهبي، ثم قال: «وقال أبو حاتم الرازي: ضعيف الحديث، منكر الحديث.

وقال الساجي: تركوه.

وقال النسائي: «متروك الحديث».

قُلْتُ: وإلى القارئ الكريم بيان معاني هذه المصطلحات عند أئمة الجرح والتعديل:

١- «وقول الإمام النسائي في فرات بن السائب: «متروك الحديث» قاله في كتابه «الضعفاء والمتروكين» ترجمة (٤٨٨).

وهذا المصطلح عند الإمام النسائي له معناه، حيث قال الحافظ ابن حجر في «شرح النخبة» (ص٦٩): «كان مذهب النسائي أن لا يترك حديث الرجل حتى يجتمع الجميع على تركه».

٢- وكذلك ما نقله الإمام الذهبي عن البخاري في فرات بن السائب أنه "منكر الحديث" حققناه في "التاريخ الكبير" (٧ / ١٣٠) حيث قال: "فرات بن السائب أبو سليمان عن ميمون بن مهران تركوه منكر الحديث". اهـ.

وهذا المصطلح للإمام البخاري له معناه، يظهر هذا من تنبيهات السيوطي في «التدريب» (١ / ٣٤٩) حيث قال: «البخاري يطلق منكر الحديث على من لا تحل الرواية عنه».

٣- وكذلك ما نقله الإمام الذهبي عن الإمام ابن
 معن في فرات بن السائب أنه: «ليس بشيء».

قال الإمام ابن أبي حاتم في كتابه «الجرح والتعديل» (٣/ ٣٢١ / ٣٤٩): «عن يحيى بن معين أنه قال: لا شيء يعني - ليس بثقة». اهـ.

قلت: بهذا التحقيق في فرات يتضح ما أورده الإمام ابن حبان في «المجروحين» (٢٠٧/ حيث قال: «الفرات بن السائب الجزري، يروي عن ميمون بن مهران، كان ممن يروي الموضوعات عن الأثبات، ويأتي بالمعضلات عن الثقات، لا يجوز الاحتجاج به، ولا الرواية عنه، ولا كتابة حديثه إلا على سبيل الاختبار». اه..

وهذا التحقيق له فائدة عظيمة لطالب هذا العلم عندما يقارن بين قول ابن حبان الذي نكرناه أنفًا في فرات بن السائب، وبين ما قاله الحافظ ابن حجر في التقريب (١ / ٢٩٢) في ميمون بن مهران حيث قال: مميمون بن مهران حيث قال: مميمون بن مهران الجزري أبو أيوب - أصله كوفي،

نزل الرقة، ثقة فقيه ولي الجزيرة لعمر بن عبد العزيز». اهـ.

بهذا يتبين أن الفرات بن السائب الجزري متروك، منكر الحديث، ليس بثقة، كان ممن يروي الموضوعات عن الثقات، كما روى هذه القصة الواهية عن ميمون بن مهران الجزري.

ر اسعًا:

١- نستنتج من هذا التخريج والتحقيق أن
 القصة واهية والحديث الذي جاءت به موضوع،
 وهي كما قال الإمام الذهبي: خبر باطل طويل هو
 شبه وضع الطرقية.

٢- وأن لكل إمام من أئمة هذا الفن مصطلحه الذي يبين مذهبه في الراوي، والذي يحتم على طالب هذا الفن أن يعرف معناه، حتى يقف على مرتبة الراوي.

٣- علم المصطلح التطبيقي يتوقف على:

أ- علم التخريج، وبه يحصل الباحث على الطريق أو الطرق الموصلة للمتن.

ب- علم الجرح والتعديل: وبه يحصل الباحث على مرتبة كل راو.

جـ علم المصطلح: وبه يحصل الباحث على
 درجة الحديث بتطبيقه على مرتبة الراوي ومدى ما
 به من علة وشذوذ.

خامسًا: الصحيح في الهجرة:

وإلى القارئ الكريم بعض القصص والأحاديث الصحيحة التي جاءت في الهجرة:

۱- اصحیح البخاري، ح(۱۳۵۳، ۱۹۲۲، ۱۲۳۹)، ومسلم ح(۲۳۸۱).

۲- والبخاري ح(۳۹۰، ۳۹۰،)، ومسلم ح(٤٠٨٣).

٣- والبخاري ح(٢٠٩٠، ٢٩٠٨)، وهسام

٤- والبخاري ح(٢٩١٠)، ومسلم (٢١٤٨).

٥- والبخاري ح(٣٩١١).

٦- ولقد بوب الإمام البخاري بابًا في «صحيحه»

في كتاب «مناقب الأنصار» الباب (٤٥) باب «هجرة النبي على وأصحابه إلى المدينة».

هذا على سبيل المثال لا الحصر لبيان القصص والأحاديث الصحيحة في الهجرة.

فليتمسك بها الداعية، وليحدر من مثل هذه القصة الواهية التي تجعل النبي في غاية الضعف وهو في طريقة إلى الغار، لدرجة أنه لم يستطع المشي فحملة أبو بكر الصديق على كاهلة، والكاهل من الإنسان ما بين كتفيه. كذا في السان العرب (١١/ /١٠)، حتى بلغ الجبل ثم صعد به الجبل إلى فم الغار وأنزله، حتى يتبين ما في داخل الغار، وهذه القصة الواهية تجعل النبي في في غاية الضعف، لدرجة أنه لم يستطع أن يدخل من فم الغار إلى داخل الغار فحملة أبو بكر فادخله!!

انظر كيف سولت للوضاعين أنفسهم أن يضعوا مثل هذه القصة المنكرة!!

سادسا: قصة صحيحة تدل على نكارة هذه القصة:

وإلى القارئ الكريم هذه القصة التي تدل على قوة نبينا ﷺ في اشد المواقف التي يعجز فيها أقوى الرحال.

فقد أخرج الإمام البخاري في صحيحه ح(٤١٠١) قال: حدثنا خلاد بن يحيى، حدثنا عبد الواحد بن أيمن عن أبيه قال: «أتيت جابرًا رضي الله عنه فقال: إنًا يوم الخندق نحفر فَعَرضَت كُديّة شديدة، فجاءوا النبي عنه، فقالوا: هذه كُدية عرضت في الخندق، فقال: أنا نازل، ثم قام وبطنه معصوب بحجر، ولبثنا

ثلاثة أيام لا نذوق ذواقاً، فأخذ النبي ت المعول فضرب في الكدية، فعاد كثيبًا أهيل...».

قلت: والكدية: هي القطعة الصلبة الصماء من الجبل أعجزتهم فلجأوا إلى النبي و فضرب في الكدية فعاد كثيبًا أهيل - أي رملاً يسيل ولا يتماسك، قال الله تعالى: وكَانْت الْجِبَالُ كَثِيبًا مُهِيلًا، [المزمل: ١٤]، أي: رملاً منهالا منتثراً.

هذه هي القوة التي أعطاها الله لنبينا على تنهال أمامها أشد الصخور، وهو في أشد أوقات الجوع ثلاثة أيام لا يذوق نوقًا على هو وأصحابه، وهنا تظهر في نفس قصة الكدية معجزة تكثير الطعام حتى شبع المهاجرون والأنصار وبقي بقية، فقال النبي على لامرأة جابر: على هذا وأهدي، فإن الناس أصابتهم مجاعة،. كل هذا بصاع من شعير وعناق، وهي أنثى المعز.

انظر إلى صخرة شديدة ومجاعة شديدة فكانت المعجزتان: معجزة فتتت الصخرة، ومعجزة آنهبت المجاعة. وبهذا تتبين الحكمة من الصخرة والمجاعة فتطمئن قلوب الصحابة بدلائل النبوة في أشد الغزوات التي تجمع فيها الأحزاب، ورزقهم الله بالاطمئنان الثبات حتى نصر الله عبده واعز جنده وهزم الأحزاب وحده.

هذا ما وفقني الله إليه، وهو وحده من وراء القصد.

وو إشهار وو

تشهد مديرية التضامن الاجتماعي بمحافظة دمياط، أنه قد تم قيد لائحة النظام الأساسي لجمعية أنصار السنة المحمدية بسيف الدين تحت رقم (٤٤٦) بتاريخ ٣ / ١١ / ٢٠٠٨م، طبقًا للقانون (٨٤) لسنة ٢٠٠٢ بشأن الجمعيات والمؤسسات الأهلية واللائحة التنفيذية لذلك القانون.



# ، عليها لجنة الفتوى بالمركز العام

### ور من أحكام العمعة و

الحيرة بقول:

هل بشترط للحمعة أن يحضر المصلي ويستمع للخطية، وهل تكون الصلاة صحيحة

الحواب: اختلف الفقهاء في المقدار الذي تُدرك به صلاة الجمعة، فمنهم من قال: لا تصح الحمعة لمن لم يدرك شيئًا من خطبة الإمام، وحدتهم أن الإمام لو لم يخطب بالناس لم بصلوا إلا أربعًا، وهذا لا شك مخالف لصريح

> وفريق قال: من أدرك الإمام يوم الجمعة في أي جزء من صلاة صلى معه ما أدرك وأكمل الجمعة فإنه أدركها، حتى وإن أدركه في التشهد أو سجود السهو، وهذا قول أبى حنيفة وأبي يوسف. واستدلوا بأن صلاة الجمعة ركعتان بجماعة، ومن أدرك الإمام قيل سلامه فقد أدرك الجماعة،

غاية ما هناك أنه مسبوق، والمسبوق يصلى مع الإمام ما أدرك ثم يتم ما فاته، وما فاته هنا ركعتان فلا يجب عليه أن يصلى أكثر مما أحرم ناويًا صلاته، ودليلهم في ذلك قول النبي ﷺ: «فما أدركتم فصلوا وما فاتكم فأتموا».

فريق ثالث وهو أكثر أهل العلم وجمهور الفقهاء إلى أن من أدرك الركعة الثانية مع الإمام فقد أدرك الجمعة، وعليه أن يأتي بركعة أخرى بعد فراغ الامام فإن لم يدرك منها ركعة ؛ وذلك بعدم إدراكه ركوع الركعة الثانية، فإنه يأتي بعد فراغ الامام باربع ركعات ظهرا لأنه لم يدرك

الحمعة أصلاً، وهذا القول مروي عن أنس وابن مسعود وابن عمر، وسعيد بن المسيب والحسن البصري وعروة، وأحمد وكثير من أهل العلم. قال أحمد: إذا فاته الركوع - الثاني - صلى أربعًا، وإذا أدرك ركعة صلى إليها أخرى.

# وه التوسل بالنبي على حياوميتا وه

يسال: سيد فرغلي مسعد - ملوي - المنيا يقول:
يفتي بعض الناس بجواز التوسل بالنبي ﷺ حيا
وميثا، ولا شيء على المتوسل، بل يجاب دعاؤه
ويؤخذ على القبول ويستشهدون لذلك بحديث الاعمى
الذي فقد بصره وذهب إلى النبي ﷺ فأشار إليه أن
يتوجه إلى الله بالدعاء ويقول: اللهم إني اتوجه إليك
يتبيك ورسولك... إلخ. وقد علمت من كتب العقيدة عدم
جواز التوسل بالنبي ﷺ ميثاً فما الحكم

الجواب: أخرج أحمد وغيره بسند صحيح عن عثمان بن حنيف: أن رجلاً ضرير البصر أتى النبي

و الله أن يعافيني. قال: «إن شئت دعوت لك، وإن شئت أخرت ذاك فهو خير». وفي رواية: «وإن شئت صبرت فهو خير لك». فقال: ادعه، فأمره أن يتوضأ فيحسن وضوءه فيصلي ركعتين ويدعو بهذا الدعاء: اللهم إني أسالك وأتوجه إليك بنبيك محمد نبي الرحمة يا محمد إني توجهت بك إلى ربي في حاجتي هذه فتقضي لي اللهم فشفعه في. (وشفعني فيه). قال: ففعل الرجل فبراً،

يرى المضالفون: أن هذا الحديث يدل على جواز التوسل في الدعاء بجاه النبي في أو غيره من الصالحين؛ إذ فيه أن النبي في علم الأعمى أن يتوسل به في دعائه، وقد فعل الأعمى ذلك فعاد الصدأ.

وأما نحن فنرى أن هذا الحديث لا حجة لهم فيه على التوسل المختلف فيه وهو التوسل بالذات، بل هو دليل على التوسل المشروع الذي أسلفناه ؛ لأن توسل الأعمى إنما كان بدعائه، والأدلة على ما نقول من الحديث نفسه كثيرة ومنها:

أولاً: أن الأعمى إنما جاء إلى النبي الله اليدعو له أولك قوله: «ادع الله أن يعافيني». فهو قد توسل إلى الله تعالى الله على الله تعالى الله الله يعلم أن دعاءه الله بخلاف دعاء عند الله بخلاف دعاء غيره، ولو كان قصد الله التوسل بذات

النبي النبي النبي الله او حقه لما كان ثمة حاجة به إلى أن يأتي النبي الله ويطلب منه الدعاء له، بل كان يقعد في بيته ويدعو ربه بأن يقول مثلاً: «اللهم إني أسالك بجاه نبيك ومنزلته عندك أن تشفيني وتجعلني بصيراً». ولكنه لم يفعل، لماذا؟ لأنه عربي يفهم معنى التوسل في لغة العرب حق الفهم، ويعرف أنه ليس كلمة يقولها صاحب الحاجة يذكر فيها اسم المتوسل به بل لابد أن يشمل على المجيء إلى من يعتقد فيه الصلاح والعلم بالكتاب والسنة وطلب الدعاء منه له.

ثانياً: أن النبي ﴿ وعده بالدعاء مع نصحه له ببيان ما هو الأفضل له وهو قوله ﴿ : ﴿ إِن شَئْتُ معوتُ وإِن شَئْتُ صبرت فهو خير لك ، وهذا الأمر الثاني هو ما أشار إليه ﴿ في الحديث الذي رواه عن ربه تبارك وتعالى أنه قال: ﴿إِذَا ابتليت عبدي بحبيبتيه - أي عينيه - فصبر عوضته منهما الجنة ،

ثَّالَتُّا: إصرار الأعمى على الدعاء، وهو قوله: «فادع». فهذا يقتضي أن الرسول ك دعا له لأنه كن خير من وفي بما وعد، وقد وعده بالدعاء له إن شاء كما سبق، فقد شاء الدعاء وأصر عليه، فإذن لابد أنه

الأعمى بدافع من رحمته وبحرص منه على أن يستجيب الله يتعالى دعاءه فيه وجهه إلى النوع الثاني من التوسل المشروع وهو التوسل بالعمل الصالح ليجمع له الخير من أطرافه فأمره أن يتوضأ ويصلي ركعتين ثم يدعو لنفسه، وهذه الأعمال طاعة لله سبحانه وتعالى يقدمها بين يدي دعاء النبي على له وهي تدخل في قوله تعالى: ﴿ وَابْتَغُوا إِلَيْهُ الوَسِيلَةُ ﴾.

وهكذا فلم يكتف الرسول في بدعائه للأعمى الذي وعده به، بل شغله بأعمال فيها طاعة لله سبحانه وتعالى وقربة إليه ليكون الأمر مكتملاً من جميع نواحيه وأقرب إلى القبول والرضا من الله سبحانه وتعالى، وعلى هذا فالحادثة كلها تدور حول الدعاء – كما هو ظاهر – وليس فيها ذكر شيء مما يزعمون، ولما كان الدعاء

من بعد انتقاله إلى الرفيق الأعلى غير معلوم بالنسبة للمتوسلين في شتى الحوائج والرغبات وكانوا هم انفسهم لا يتوسلون بدعائه تق بعد وفاته لذلك اختلف الحكم.

رابعًا: أن في الدعاء الذي علمه رسول الله ﷺ إياه أن يقول: «اللهم فشفعه في». وهذا يستحيل حمله على التوسل بذاته ﷺ.

هذه الحملة صحت في الحديث أخرجها أحمد والحاكم وصححه ووافقه الذهبي، وهي وحدها حجة قاطعة على أن حمل الحديث على التوسل بالذات باطل كما ذهب إليه بعض المؤلفين حديثًا والظاهر أنهم علموا ذلك، ولهذا لم يوردوا هذه الجملة مطلقًا الأمر الذي يدل على مبلغ أمانتهم في النقل. ولهذا نرى المخالفين بتحاهلونها ولا يتعرضون لها من قريب أو من بعيد لأنها تنسف بنيانهم من القواعد وتجتثه من الجذور وإذا سمعوها رأيتهم ينظرون إليك نظر المغشى عليه. ذلك أن شيفاعة الرسول ﷺ في الأعمى مفهومة ولكن شفاعة الأعمى في الرسول ﷺ كيف تكون ؟ لا جواب لذلك عندهم البتة، ومما يدل على شعورهم بأن هذه الجملة تبطل تأويلاتهم أنك لا ترى واحدًا منهم يستعملها فيقول في دعائه مثلاً: «اللهم شفع في نبيك وشفعني فيه أو جاهه أو حقه إذ أن المعنى: اللهم أقدل شفاعته على في، أي اقبل دعاءه في أن ترد على بصرى والشفاعة لغة الدعاء وهو المراد بالشفاعة الثابتة له عليه ولغيره من الأنبياء والصالحين يوم القيامة، وهذا يبين أن الشفاعة أخص من الدعاء إذ لا تكون إلا إذا كان هناك اثنان يطلبان

> أمرًا فيكون أحدهما شفيعًا للآخر بخلاف الطالب الواحد الذي لم يشفع غيره. فثبت بهذا الوجه أيضًا أن توسل الأعمى إنما كان بدعائه الله لا بذاته.

> خامساً: إن مما علم النبي ﷺ الأعمى أن يقوله: وشفعني فيه.. أي: اقبل شفاعتي أي دعائي في أن تقبل شفاعته ﷺ أي دعاءه في أن ترد علي بصري. هذا الذي لا يمكن أن يفهم من هذه الجملة سواه.

سادساً: إن هذا الحديث ذكره العلماء في معجزات النبي الله ودعائه المستجاب، وما أظهر الله

سركة دعائه من الخوارق والإبراء من العاهات فإنه بدعائه ﷺ لهذا الأعمى أعاد الله عليه يصره ولذلك رواه المصنفون في «دلائل النبوة» كالبيهقي وغيره، لهذا يدل على أن السر في شفاء الأعمى إنما هو دعاء النبي ﷺ ويؤيده انه لو كان السر هو في دعاء الأعمى وحده دون دعائه على لكان كل من دعا به من العمدان مخلصا إليه تعالى منيبا إليه قد عوفي بل على الأقل لعوفي واحد منهم وهذا ما لم يكن ولعله لا بكون أبدًا، كما أنه لو كان السر في شفاء الأعمى أنه توسل بجاه النبي ﷺ وقدره وحقه كما يفهم عامة المتأخرين لكان من المفروض أن يحصل هذا الشفاء لغيره من العميان الذين يتوسلون بجاهه على بل ويضمون النه أحيانا حاه جميع الأنبياء والمرسلين وكل الأولياء والشهداء والصالحين وجاه كل من له حاه عند الله من الملائكة والإنس والجن أجمعين ولم نعلم ولا نظن أحد قد علم حصول مثل هذا خلال هذه القرون الطويلة بعد وفاته على إلى اليوم إذا تبين للقارئ الكريم ما أوردناه من الوجوه الدالة على أن حديث الأعمى إنما يدور حول التوسل بدعائه 👺 وأنه لا علاقة له بالتوسل بالذات فحيننذ يتبين له أن قول الأعمى في دعائه: «اللهم إني أسالك وأتوسل إليك بنبيك محمد على المرادية: أتوسل إليك بدعاء نبيك أي: على حذف المضاف وهذا أمر معروف في اللغة. كقوله تعالى: ﴿وَاسْأَلِ القُرْيَةُ الَّتِي كُنَّا فَيِهَا وَالْعِيرَ الَّتِي أَقْبِلُنَّا فِيهَا ۗ أَي: أَهُلَ القَرِيةَ وأصحاب العدر. ونحن و المخالفون متفقون على ذلك أي على تقدير مضاف محذوف وهو مثل ما راينا في دعاء عمر وتوسله بالعباس، فإما أن يكون التقدير: إنى أتوجه اليك بحاه نبيك، ويا محمد إنى توجهت بذاتك، أو

مكانتك إلى ربي كما يزعمون، وإما يكون التقدير إني أتوجه إليك بدعاء نبيك، ويا محمد إني توجهت بدعائك إلى ربي كما هو قولنا ولا بد لترجيح أحد التقديرين من دليل يدل عليه فأما تقديرهم «بجاهه»، فليس لهم عليه دليل لا من هذا الحديث ولا من غيره إذ ليس في سباق الكلام ولا سياقه تصريح أو إشارة إلى ذكر الجاه أو ما يدل عليه المقرآن أو من السينة أو من فعل الصحابة يدل على التوسل بالجاه المحدابة يدل على التوسل بالجاه في تقديرهم من غير مرجح فسقط من الاعتبار، والحمد لله.

mbunatle

ويسال: م. م. س- دمياط - سيف الدين يقول: تقدمت لحجز شقة قام بطرحها صندوق التمويل العقاري، ويتم سداد الثمن بمقدم بقل أو بكثر والناقي نقسط بزيد وينقص على حسب المقدم المدفوع وجهة التعامل في البتك، فما حكم شراء هذه الشقة ؟

الحواب: إذا كان البنك وسيطًا في دفع ثمن الشقة كاملاً لصندوق التمويل

العقاري، ويستوفيها من المسترين بالتقسيط ولا يمتلك شققًا من الأصل، فهو بذلك وسيط ربوي يقوم بإقراض المبلغ نقناً وسيأخذه منك بزيادة، والتعامل بهذه الصورة لا بحوز، أما إذا كان البنك ممتلكا للشقق فسعه صحيح نقدا كان أو بالتقسيط.

٣- وسيال سؤالا ثانيا:

يقول: تم تعييني في وظيفة حكومية وكنت قبل ذلك مقيداً بنقابة مهنية وتم ضم هذه المدة مع مدة عملي الجديد، وبناءً عليه تم منحى علاوات سنوية زاد معها أساس راتبي أكبر مما كان عليه، علمًا بأننى لم أزاول المهنة الحرة بالنقابة المهنية من الناحية العملية.

الجواب: ما دمت في إطار اللوائح والقوانين فلا حرج عليك مما تكافئك به الدولة زيادة أو نقصًا، اما تقصيرك في عملك المكلف به أو تحايلك بأنك تعمل وفي الحقيقة لا تعمل، فهذا من التحايل والوصول إلى المال بالحيلة، وهو محرم شرعًا ويأثم فاعله، والله سائلك عن مالك من أين اكتسبته وفيم أنفقته، فأعد للسؤال جوابًا، والله تعالى أعلم.

#### و الصارة في مقر العمل عن

ما حكم الصلاة داخل الشركة التي نعمل بها في حالة كثرة عند عمال الشركة عن رواد المسجد خارج

الحواب إذا كان الأمر كما ذكر السائل فليتخذوا داخل الشركة مكانًا يجعلونه مسجدًا يجتمعون ويصلون فيه جميعًا، والله تعالى يقول: ﴿فَاتُّقُوا اللَّهُ مَا اسْتَطَعْتُمْ ۚ أَي: ابذلوا وسعكم في تقوى الله وطاعته، وما لا تقدرون عليه فلا يكلف الله نفسًا إلا ما استطاعت.

# ووقيادة المرأة للسيارة وو

ما حكم قيادة المراة للسيارة، وحدها داخل المدينة؛ وهل تجوز لها مع أحد محارمها؛

الحواب القاعدة الشرعية أن درء المفاسد مقدم على جلب المنافع، وقيادة المرأة للسيارة وحدها يعرضها للاختلاط بالرجال، ٥ إذا تعطلت السيارة فماذا تصنع وأبن تذهب ؟ وريما كانت في مكان منقطع عن الناس فمر مهاسفهاء الأخلاق فساوموها على إصلاح السيارة، أو خدعوها، أو

اعتدوا عليها، كما أن قيادة المرأة السيارة يعرضها للسفر بدون محرم خاصة في الأماكن البعيدة التي يقطعها الماشي في يوم وليلة، وقد حرم الإسلام أن تسافر المرأة مسيرة يوم وليلة بدون محرم، أما قيادتها لها مع أحد المحارم فكيف تكون المرأة قائدًا للرجل ؟! وهل سيكون محرمها معها في

كل مرة، وهو هذه المرة شيء مباح، لكنه يؤدي في الغالب إلى مفاسد، فدرء المفاسد أولى، وسد الذرائع أحرى، والغيرة على المرأة والأعراض من الأولويات العظمى. والله أعلم.

فإن شريعة الإسلام هي المحجة البيضاء والصراط المستقدم، شرعها الله تعالى بعلمه وأنزلها على خاتم أنبيائه ورسله، ووفر لها من أسباب القوة والحفظ ما جعلها خالدة على الدهر، معصومة عن أن تميل إلى باطل، أو تنحرف إلى ضلال، ويسر لها منذ عصر الصحابة والتابعين ومن بعدهم، اقواما أمنوا بها، وأخلصوا لها، فشيمروا عن سواعد الجد في خدمتها، ولقد كان الفقه الإسلامي في مختلف العصور، مظهرا من مظاهر عناية الأمة بهذه الشريعة المطهرة، وكانت المذاهب التي تستند إلى أصوله الثابتة، وقواعده المقررة، مدارس للنظر والبحث والاستنباط والترجيح اعتمادا على الأدلة المستمدة من كتاب الله وسنة رسوله على، وما استند إليهما من أصول، ولما كان الفقه علما مستقلاً ناسب ذكر مبادئه أو التي يعبر عنها بالمقدمات التي ينبغي لقاصد كل علم أن يعرفها، لتصور ذلك العلم قبل الشروع فيه، وقد نظمها بعضهم في قوله:

إن مبادئ كل علم عشرة

الحد والموضوع ثم المشمرة ونسبة وفضله والواضع والاسم الاستمداد حكم الشارع

مسائل والبعض بالبعض اكتفى

ومن درى الجـمـيع حـاز الـشـرفـا وعلى ذلك فأول ما ينبغي الكلام عليه في أي علم هو الحد - أي التعريف -:

و أولا: تعريف الفقه وه

١- الفقه في اللغة: قال في القاموس المحيط (٤ /
 ٢٩١): الفقه بالكسر العلم بالشيء والفهم له.

وقال ابن فارس: وكل علم لشيء فهو فقه. [معجم مقاييس اللغة ٤ / ٤٤٢].

فالفقه هو الفهم لما ظهر أو خفي، قولاً كان أو غير قول، ومن ذلك قوله تعالى على لسان قوم شعيب: «مَا نَفْقَهُ كَثِيرًا ممًا تَقُولُ» [هود: ٩١]، وقوله تعالى: «وَلَكِنْ لاَ تَقْقَهُونَ تَسْبِيحَهُمْ» [الإسراء: ٤٤].



اعداد: د/

الحمد لله رب العالمين، وأشهد أن لا إله إلا الله ولي الصالحين، وأشهد وأشهد أن محمداً عبده ورسوله، الصادق الوعد الأمين، صلوات ربي وسلامه عليه وعلى أله وصحبه ومن سار على طريقته وانتهج نهجه إلى يوم الدين، .. اما بعد:

ليَتَفَقَهُوا في الدَّينِ [النوبة: ١٢٢]، وهذا الاستعمال قد استمر أمداً ليس بالقصير، يرشدنا إلى هذا ما نقل عن الإمام أبي حنيفة رحمه الله: من أن الفقه هو معرفة النفس ما لها وما عليها، لهذا سمى كتابه في العقائد (الفقه الأكبر). [موسوعة الفقه الإسلامي ١/٩].

ثم دخل التخصيص على هذه اللفظة - الفقه -ونتيجة لذلك وجد تعريف خاص بعلماء أصول الفقه وأخر للفقهاء لهذه الكلمة.

أ- تعريف الفقه عند علماء أصول الفقه: إن الأصوليين اتجهت عنايتهم إلى بيان مفهوم الفقه في اصطلاحهم بالمعنى الوصفي، أي الحال التي إذا وجد عليها المرء سمي فقيهًا، ولم يعرضوا لمعناه الأسمى، أي المسائل والأحكام التي يطلق عليها اسم الفقه.

وأشهر التعريفات التي جرى عليها جمهور الأصوليين في تعريف الفقه هو: «أن الفقه العلم بالأحكام الشرعية العملية المستنبطة أو المكتسبة من أدلتها التفصيلية». [الموسوعة الفقهية الكويتية ١/ ١٣].

وهذا التعريف وردت به الفاظ يحسن بنا ان نتعرف عليها؛ فلفظ العلم المقصود به هو إدراك المعلوم على ما هو به، وعكسه الجهل، والعلم نوعان:

الأول: ضروري، وهو ما لا يحتاج إلى نظر لاكتسابه، وهو ما عبر عنه الإمام الشافعي في الرسالة بقوله: علم العامة. (الرسالة ص٣٥٧).

وهو ما علم من الدين بالضرورة كوجوب الصلاة والزكاة وحرمة الزنا والسرقة.

الثاني: علم مكتسب، وهو ما يحتاج إلى نظر واستدلال ليكتسب كمعرفة هل لمس المرأة الأجنبية ينقض الوضوء أم لا؟ إلى غير ذلك من الأحكام الفرعية.

وهذا النوع الثاني وهو العلم المكتسب المراد الاحكام وهو جمع حكم، والمراد به هنا: خطاب الله تعالى المتعلق بافعال المكلفين على سبيل الاقتضاء أو التخيير أو الوضع فهو عبارة عما يوجهه الله تعالى إلى عباده على جهة الاقتضاء – أي الأمر والنهي – لانها صيغة الحكم (افعل أو لا تفعل)، فإن كان الأمر على سبيل الحتم والإلزام فهذا يقتضي الدجم والإلزام فهذا يقتضي والإلزام فهذا يقتضي الندب – أي الاستحباب – وإن كان النهي على سبيل الحتم والإلزام فهذا يقتضي الدحم والإلزام فهذا يقتضي الدب أي الاستحباب – وإن الحرمة وإن كان النهي على سبيل الحتم والإلزام فهذا يقتضي الدامة على الحكم بين افعل ولا تفعل الصيغة الدالة على الحكم بين افعل ولا تفعل فتقتضى الاناحة، وما سبق يطلق عليه الحكم

التكليفي، والوضع هو جعل الشيء سببًا لشيء أو شرطًا له أو مانعًا منه أو صحيحًا أو فاسدًا، وهو ما يُطلق عليه الحكم الوضعي، وهو - أي الأحكام -المستفادة من أمر الشارع صراحة أو دلالة.

وجاءت كلمة الشرعية في التعريف ليخرج بها الأحكام العقلية والحسية واللغوية لأنها ليست علما بالأحكام الشرعية، وكلمة العملية ليخرج بها الأحكام الشرعية الاعتقادية التي هي أصول الدين، وكذلك الأحكام الشرعية القلبية التي ترجع إلى أعمال القلوب كحرمة الحقد والحسد والرياء إلى غير ذلك.

وكلمة المستنبطة أو المكتسبة ليخرج بها علم جبريل عليه السلام وعلم النبي ، بما طريقه الوحي لأنه ليس فقها، حيث إنه غير مستفاد بطريق الاستنباط والاستدلال، بل بطريق الوحي، وكذلك معرفة الأحكام العملية بطريق التقليد كمعرفة الحنفي فرضية مسح ربع الرأس، ومعرفة الشافعي جواز الاكتفاء بمسح بعض الرأس في الوضوء لأنها غير حاصلة بطريق الاستنباط [الموسوعة الفقهية الكويتية ١/ ١٣، والمدخل الفقهي العام ١/ ١٥].

وكلمة الأدلة التفصيلية:

هي الأدلة الخاصة بكل مسالة فقهية فرعية سواء كأنت من القرآن أو السنة، فيخرج بذلك علم الأصولي إذ أن قواعد أصول الفقه تستفاد من الأدلة الإجمالية.

ومن هذا التعريف يتبين لنا أن لفظ الفقيه عند الأصوليين لا يطلق إلا على من كانت له ملكة الاستنباط ويستطيع أن يستنبط الأحكام من أدلتها التفصيلية.

٢- تعريف الفقه عند الفقهاء: يطلق الفقه عندهم على أحد معنيين: أولهما: حفظ طائفة من الأحكام الشرعية العملية الواردة في الكتاب أو السنة، أو وقع الإجماع عليها أو استنبطت بطريق القياس المعتبر شرعًا، أو بآي دليل آخر يرجع إلى هذه الأدلة، سواء أحفظت هذه الأحكام بأدلتها أم بدونها، فعلى هذا يكون الفقيه عندهم لا يجب أن يكون مجتهدًا كما هو رأي الأصوليين.

ثانيهما: أن الفقه يطلق على مجموعة الأحكام والمسائل الشرعية العملية، فإذا ذكرت دراسة الفقه أو فهم الفقه أو ما ورد في الفقه أو التكاليف في الفقه أو كتب الفقه، أو ما هو من هذا القبيل، فإنهم لا يعنون إلا هذه المجموعة التي تحتوي على الأحكام الشرعية العملية التي نزل بها الوحي. [موسوعة الفقه الاسلام].

ثانيًا: موضوع علم الفقه: يتناول علم الفقه كما

ذكرنا في التعريف افعال المكلفين، سواء كانت بين الإنسان ونفسه، أو بينه وبين ربه، أو بينه وبين غيره من الناس، كما سيأتي بيانه في أقسام الفقه لمعرفة حكم الله تعالى على هذه الأفعال من حيث الحكم التكليفي المتمثل في الوجوب والندب والحرمة والكراهة والإباحة أو الحكم الوضعي من حيث الصحة والفساد.

ثالثًا: الثمرة، (أي الفائدة التي يجنيها الإنسان من تعلم الفقه):

إن علم الفقه من أوفر العلوم حظًا، ذلك لأنه الأصل الذي يرن به المسلم عمله أحلال أم حرام؟ أصحيح أم فاسد ؟ والمسلمون في جميع العصور حريصون على معرفة الحلال والحرام والصحيح والفاسد من تصرفاتهم سواء ما يتصل بعلاقتهم بالله أو بعباده؛ لأن عمل الإنسان لا يقبل إلا بشرطين الأول أن يكون خالصًا لله، والثاني أن يكون موافقا لما شرعه الله وكلا الشرطين لا يعرف إلا عن طريق الفقه، ومن هذا تظهر أهمية علم الفقه والثمرة من تعلمه.

رابعًا: فضله:

علم الفقه من أشرف العلوم الشرعية، وقد أورد الخطيب البغدادي في كتابه الفقيه والمتفقه باباً مستقلاً في فضل الفقه، ولكن أكثر ما أورده فيه من أحاديث لا تصبح ويكفينا هنا أن نورد حديث رسول الله الذي بين فيه فضل التفقه في الدين كما عند البخاري ومسلم من حديث معاوية رضى الله عنه قال: قال رسول الله هنه نمن يرد الله به خيراً يفقهه في الدين، فدل ذلك على أن التفقه في الدين وطلب العلم بوجه عام من علامات إرادة الخير بالعبد المؤمن.

خامسًا: الواضع:

والمقصود به هذا أول من صنف في علم الفقه، وقد ذكر أبو هلال العسكري في كتابه الأوائل أن أول من الف في فقه الإمام مالك بن أنس صاحب المذهب المشهور وإمام الهجرة، فكان كتابه الموطأ أول ما صنف في هذا العلم، وكان ذلك بأمر من الخليفة العباسي المنصور حين قال له: ديا أبا عبد الله، ضم هذا العلم ودون كتابًا، وتجنب فيه شدائد عبد الله بن عمر ورخص ابن عباس وشواذ ابن مسعود، وأقصد أوسط الأمور وما اجتمع عليه الأئمة والصحابة.

ثامنًا: المسائل:

إن رجال الفقه الأول لم يذكروا أقسامًا للفقه، فقد ذهب لهذا الفقهاء من بعدهم إلا أن المتتبع لمسائل

الفقه يجد أن للفقه تقسيمات شتى لاعتبارات شتى نكتفى منها بالأتى:

> أولاً: تقسيم مسائله باعتبار أدلته: وهو بهذا:

١- فقه معتمد على أدلة قطعية في ثبوتها ودلالتها: وذلك مثل مقدار ما يستحقه الورثة من أصحاب الفروض ووجوب الصلاة والزكاة والحج مما لا بختلف فيه بين أهل العلم.

٧- فقه يعتمد على أدلة ظنية: وهي إما أن تكون ظنية الثبوت أو ظنية الدلالة فيدخلها الاحتمال، وتختلف وجهات نظر أجل العلم فيها مثل القدر الواجب أهل مسلحه من الرأس في الوضوء وعدة ذات الحيض هل هي الحيض أم الطهر، إلى غير ذلك من المسائل التي تكون على هذه الصفة.

ثانيًا: تقسيم مسائله باعتبار موضوعاته:

يتناول الفقه كل ما يصدر عن العبادا، وبهذا تعددت موضوعاته في الأحكام التي تنظم علاقة العبد بالله تعالى سميت بالعبادات وهي إما بدنية محضة كالصلاة والصوم، وإما مالية محضة كالزكاة، وإما منهما كفريضة الحج.

والأحكام التي تنظم علاقة العبد بغيره سميت بالمعاملات سواء ما يتعلق منها بالبيوع وسائر المعاملات أو ما يتعلق باحكام الأسرة من زواج وطلاق ومواريث أو ما يتعلق بشئون الدولة وهو ما يسمى بالسياسة الشرعية، أو ما يتعلق بعلاقة الدول بعضها ببعض، وهي العلاقات الدولية في الاسلام.

ثالثًا: تقسيم مسائله باعتبار حكمته:

تنقسم مسائل الفقه من حيث إدراك حكمة التشريع فيه أو عدم إدراكها إلى قسمين:

١- أحكام معقولة المعنى: وقد تسمى أحكام معللة، وهي تلك الأحكام التي تدرك حكمة تشريعها إما للتنصيص عليها، أو يسر استنباطها، وهذه هي الأكثر فيما شرع الله تعالى، كتشريع المهر في الزواج والعدة في الطلاق والوفاة، إلى غير ذلك.

٢- احكام تعبدية: وهي تلك التي لا تدرك فيها المناسبة بين الفعل والحكم المرتب عليه، وذلك كعدد الصلوات وعدد ركعات كل صلاة، وأفعال الحج، إلى غير ذلك.

هذا ما تيسر لنا تلخيصه من مبادئ الفقه الإسلامي، نسال الله تعالى أن ينفع به، وهو من وراء القصد، وهو يهدى السبيل.

# ـــ. إعلى المطلين والولاق

الحلقة العاشرة

الحمد لله رب العالمين، والصلاة والسلام على النبي الأمين، وبعد:

فقد لا يستطيع المسلم النطق بتكبيرة الإحرام لأنه أبكم أو أخرس، أو لوجود عنر يمنعه من الكلام فتصح صلاته، والأصل قراءة الفاتحة في الصلاة، إلا أنه قد يسلم كافر غير عربي من العجم فيريد أن يصلى وهو لا يحفظ الفاتحة، فتصح صلاته حتى يتعلم، فإن لم يستطع تعلمها أو تعلم شيئًا من القرآن اكتفى بالتسبيح والتهليل، وقد لا يستطيع المسلم أن يركع بحيث تمس يداه ركبتيه إذا كان معتدل الخلقة، وذلك بسب عنر كمريض طريح الفراش، أو أسير مربوط واقفًا إلى سارية أو شجرة فيقبل منه الإيماء أو ما يستطيعه، والأصل أن يسجد المصلي على سبعة أعظم، فعن ابن عباس رضي الله عنهما قال: قال رسول الله عنه أمرت أن أسجد على سبعة أعظم: على الجبهة، وأشار بيده على أنفه، والبين، والركبتين، وأطراف القدمين، [متفق عليه].

وعنه أيضًا قال: قال رسول الله ﷺ: ﴿لا صلاة لمن لا يصيب أنفه من الأرض ما يصيب جبينه». [رواه الدارقطني وصححه الالباني].

إلا أن المسلم قد يعتريه شيء يمنعه من السجود على هذه العظام السبعة، فقد يصلي على كرسي ويومئ للسجود فصلاته صحيحة إن كان معذورًا. ٤-حكمن تركركنا من الأركان:

القاعدة أن الركن لا يسقط عمدًا ولا سهوًا ولا جهلاً، فإذا ترك المصلي ركناً من أركان الصلاة متعمدًا بطلت صلاته بمجرد الترك، أما إن كان ناسيًا فعليه أن يأتي بالركن المتروك ثم يسجد سجدتين للسهو، وقد فرق العلماء بين تذكر الركن المتروك قبل أن يصل إلى مثله من الركعة التالية، وبين تذكره بعد أن يصل إلى مثله من الركعة التالية، فإذا لم يصل فعليه أن يأتي بالركن المتروك ثم يستمر في صلاته، وإن تذكر بعد أن وصل فلا تحتسب الركعة التي ترك

مثال ذلك: رجل صلى فنسي آن يركع، ثم سجد وجلس بين السجدتين، ثم تذكر أنه لم

يركع، يجب عليه أن يقوم فيركع، ثم يستمر في صلاته حتى يكملها، ثم يسجد سجدتين للسهو بعد السلام، فإن تذكر حينما وصل إلى موضع الركوع من الركعة التالية، فلا تحتسب الركعة التي ترك فيها الركن، فإن كانت الأولى وتذكر في الثانية كان كأنه صلى ركعة واحدة، وإن كانت الثانية وتذكر في الثالثة كان كانه صلى ركعتين، وإن كانت الثالثة وتذكر في وتذكر في الرابعة كان كانه صلى ثلاثاً، وهكذا، أما إن تذكر بعد التسليم والفراغ من صلاته، فإن كان الفاصل الرمني بين الفراغ والتذكر يسيرا أتى بالركن وسجد سجدتين للسهو، وإن كان الفاصل كبيراً أعاد صلاته كلها، فإن ترك سجدة مثلاً وتذكر بعد السلام أتى بركعة كاملة وسجد سجدتين للسهو، بعد السلام أتى بركعة كاملة وسجد سجدتين للسهو،

الدليل على ذلك: عن أبي هريرة رضي الله عنه قال: صلى بنا رسول الله هيه إحدى صلاتي العشي (الظهر أو العصر)، فصلى ركعتين ثم سلم، فقام إلى خشبة معروضة في المسجد، فوضع يده عليها كأنه غضبان، فشبك أصابعه ووضع يده اليمنى على ظهر كفه اليسريوخرجت السرعان من المسجد (الذين يخرجون مسرعين)، فقالوا: أقصرت الصلاة؛ وفي

# بين يقديونه إباية العيلة

القوم أبو بكر وعمر، فهابا أن يكلماه وفي القوم رجل في يده طول يقال له: ذو اليدين، فقال: يا رسول الله، أنسيت أم قصرت الصلاة؟ قال: الم أنس ولم تقصر». فقال: «أكما يقول ذو اليدين؟» قالوا: نعم قال: فتقدم فصلى ما ترك من صلاته، ثم سلم، ثم كبر وسجد مثل سجوده أو أطول، ثم رفع رأسه فكبر، ثم كبر وسجد مثل سجوده أو أطول، ثم رفع رأسه فكبر، قالوا: فريما سألوه ثم سلم. [متفق عليه].

٥- الحكم في حالة الشك في ترك ركن من الأركان:

إذا شك في ترك ركن من أركان الصلاة، فهو لا يخلو من الحالات الآتية:

الأولى:أن يكون الشك وهمًا لا حقيقة له، فهذا لا يؤثر عليه ويستمر في صلاته كان لم يحدث له شك.

الثانية: أن يكون الشك كثيراً معه، كما يوجد عند كثير من الموسوسين. نسال الله لنا ولهم والعافية، فلا يلتفت إليه أيضًا وليستمر في صلاته، حتى لو خرج من صلاته وهو يرى أنه مقصر فيها فلا يلتفت إلى ذلك.

الثالثة: أن يكون شك بعد الفراغ من الصلاة، فلا بهتم به ما لم يتبقى أنه ترك.

الرابعة: أن يكون الشك في أثناء الصلاة وكان شكًا حقيقيًا، ليس وهمًا ولا وسواسًا، فلا بد عليه أن يأتي بالركن المتروك ثم يسجد سجدتين للسهو، فإن شك هل ركع أو لم يركع و فيجب عليه أن يركع لأن الأصل عدم الركوع ثم يسجد سجدتين للسهو.

أما إذا شك فلم يدر كم صلى فليبن على ما استيقن ثم يسجد سجدتين للسهو، فعن أبي سعيد الخدري رضي الله عنه قال: قال رسول الله عنه: «إذا شك أحدكم في صلاته فلم يدر كم صلى أثلاثا أم أربعا، فليطرح الشك وليبن على ما استيقن، ثم يسجد سجدتين قبل أن يسلم، فإن كان صلى خمسا شفعن له صلاته، وإن كان صلى تمام الأربع كانت ترغيما للشيطان، (إخرجه مسلم).

٦- كيفية الاخلال الواقع في الصلاة:

## إعداد المستشار/ أحمد السيد على

١- الإخلال الواقع في ركن القيام:

ذكرنا أنه يجب على المسلم القيام في صلاة الفريضة دون النافلة، إذ أن النافلة لا يشترط لها القيام لقوله في الحديث الذي أخرجه البخاري: إن صلى قائمًا فهو أفضل، ومن صلى قاعدًا فله نصف أجر القائم، ومن صلى نائمًا نصف أجر القاعد». ولفعله في فقد كان يصلي النافلة على راحلته في السفر، فلو ترك الإمام القيام في صلاة الفريضة بغير عذر بطلت صلاته وصلاة من خلفه، فإذا قدر أنه منحني الظهر فإنه يقف ولو كراكع، ولا يسقط عنه القيام، لأن هذا هو قيامه، لأن القيام في الحقيقة يعتمد على انتصاب الظهر وانتصاب الرحلين فإذا فات أحد الانتصابين وجب الآخر.

٢- الإخلال الواقع في ركن تكبيرة الإحرام
 يكون ذلك الإخلال على الصور الآتية:

 أ- أن يترك تكبيرة الإحرام متعمدًا، فتبطل صلاته وصلاة من خلفه، أو يتركها ناسيًا أو جاهلاً فيذكره المامون فلا يعود إليها ويأتي بها.

 ب- أن يستبدلها بلفظ آخر مثل الله أعظم أو ما أشبه ذلك.

ج- أن يخطئ فيها خطأ يغير معناها كما سبق
 أن ذكرنا عند الكلام عن أركان الصلاة.

٣- الإخلال الواقع في ركن قراءة الفاتحة:

قبل الكلام عن صور الإخلال لابد أن نعرض الآتى:

أولا: وجوب قراءة الفاتحة في الصلاة للقادر على قراءتها: وذلك للأدلة الأتية:

ا- عن عبادة بن الصامت رضي الله عنه قال: قال رسول الله هذا «لا صلاة لم يقرأ بفاتحة الكتاب». [رواه البخاري ومسلم]. فقوله: «لا صلاة»

نفي، والأصل في النفي أن يكون نفياً للوجود فإن لم يكن فهو نفي للصحة، ونفي الصحة نفي للوجود الشرعي، فإن لم يكن فنفي الكمال، فهذه مراتب النفي، فمثلاً إذا قلت: لا واجب الوجود إلا الله، فهذا نفي للوجود، لا يوجد شيء واجب الوجود إلا رب العالمين، وكذلك لا خالق إلا الله، وإذا قلت: لا صلاة بغير وضوء، فهذا نفي للصحة، وإذا قلت: لا صلاة بحضرة الطعام فهو نفي للكمال، فقوله في: الا مسلاة، نفي للصحة، فمن لم يقرأ بفاتحة الكتاب وهو قادر على قراءتها فصلاته غير صحيحة.

٢- عن أبي هريرة رضي الله عنه أن رسول الله قال: «من صلى صلاة لم يقرأ فيها بأم الكتاب فهي خداج، فهي خداج غير تمام». [رواه الترمذي وصححه الالباني]. والخداج، بكسر الخاء النقصان.

٣- عن أبي سعيد الخدري رضي الله عنه قال: «أمرنا أن نقرأ بفاتحة الكتاب وما تيسر». [رواه أبو داود وصححه الألباني].

اعترض البعض على اصحاب هذا القول وقالوا: إن الصلاة تجزئ بدون فاتحة الكتاب مع الإساءة ولا تبطل صلاته، بل الواجب مطلق القراءة واقله ثلاث آيات قصار أو آية طويلة، واستدل بالأتي:

أ- بقوله تعالى: ﴿فَاقْرَءُوا مَا تَيْسُرُ مِنَ القُرْانِ»
 [المزمل: ٢٠]، قالوا: فهذا يدل على أن الواجب أن يقرأ
 أي شيء تيسر من القرآن.

ب- وبقوله الله المسيء في صلاته: «ثم اقرأ ما تيسر معك من القرآن». قالوا: قوله الله يدل على التخيير بين قراءة الفاتحة وغيرها.

د- حملوا حديث عبادة: «لا صلاة لمن لم يقرأ بفاتحة الكتاب، على نفي الكمال لا على نفي الحقيقة، فمعناه: لا صلاة كاملة لمن لم يقرأ بفاتحة الكتاب، ومن ثمُّ تصح الصلاة مع الكراهة.

ه- قالوا: حديث أبي هريرة: «فهي خداج» أي: ناقصة، وهذا يدل على جوازها مع النقصان، لأنها لو لم تكن جائزة لما أطلق عليها اسم النقصان، لأن إثباتها ناقصة ينفي بطلانها، إذ

. لا يجوز الوصف بالنقصان للشيء الباطل الذي لم يثبت منه شيء.

#### الردعلى هذا الاعتراض:

أ- الرد على الاستدلال بالآية: بأن الآية جاءت مجملة مطلقة، وقد بينت النصوص أنه لا بد من قراءة الفاتحة فيحمل هذا المجمل المطلق على المبين المقيد وهو قراءة الفاتحة، ثم إن الغالب أن أيسر ما يكون من القراءة قراءة الفاتحة، لأنها تقرأ كثيرًا في الصلوات الجهرية فيسمعها كل أحد، وهي تكرر في كل صلاة جهرية مرتين بخلاف غيرها من القرآن.

ب- الرد على الاستدلال بقوله ﷺ: اثم أقرآ ما تيسر معك من القرآن:

قال النووي رحمه الله: قوله: «ما تيسر» محمول على الفاتحة فإنها متيسرة، أو على ما زاد من الفاتحة بعد أن يقرأها، أو على من عجز عن الفاتحة. أه.. كما أنه جاء في رواية رفاعة بن رافع تفسير ما تيسر بالفاتحة فقد قال على المسيء في صلاته: «ثم اقرأ بأم القرآن وبما شاء الله أن تقرأ». [اخرجه أبو داود وحسنه الالباني].

د- الرد على استدلالهم بحديث عبادة:

أن النفي نفي الصحة لأن الحديث عام لم يستثن منه شيء، والأصل في النصوص العامة أن تبقى على عمومها فلا تخصص إلا بدليل شرعي، إما نص أو إجماع أو قياس صحيح، ولم يوجد واحد من هذه الثلاثة بالنسبة لعموم قوله: «لا صلاة لمن لم يقرأ بفاتحة الكتاب».

د- الرد على استدلالهم بقوله ﷺ: "فهي خداج":

فالنقص هنا يبطل ويفسد الصلاة، ولا يجيزها مع الإثم، كما أن مواظبة النبي و على قراءة الفاتحة وعدم تركها بحال من الأحوال يدل على بطلان الصلاة لمن تركها بغير عنر، فعن أبي قتادة أنه قال: «كان رسول الله و يصلي بنا فيقرآ في الظهر والعصر في الركعتين الأوليين بفاتحة الكتاب وسورتين، ويسمعنا الآية أحيانًا وكان يطول في الركعة الأولى من الظهر، ويقصر الثانية وكذلك في الصبح». [رواه مسلم]. وفي رواية: "ويقرأ في الركعتين الأخريين بفاتحة الكتاب».

وللحديث بقية إن شاء الله تعالى.

# الإيمان بالكتب ٧

# الحدد لله، والصلاة والسلام على رسول

الله، وعلى آله وصحبه ومن والاه، وبعد:

فهذه مباحث فيها بيان الإيمان بالكتب، وهو أحد أركان الإيمان، تشتمل على بيان معناه وأحكامه وآدابه وتفصيل بعض مفرداته، نشرها بالمجلة على حلقات متتالية بإذن الله تعالى:

#### ٥٥ الراد بالكتب ٥٥

الكتب: جمع كتاب، والكتاب لفظ عربي مشتق من الفعل «كتب»، والكاف والتاء والباء أصل في لغة العرب لمعنى ضمّ الشيء بعضه إلى بعض، تقول العرب: تكتّب الرجل، إذا حزم ثيابه عليه وضم بعضها إلى بعض، وتسمي العرب الخياطة كتابة لأن الثوب يضم بعضه إلى بعض بها، ومنه «الكتيبة» سميت بذلك لأنها تضم جماعة من الجنود. [مقاييس اللغة ٥ / ١٥٨].

ومنه سمي الكتاب كتابًا، لأن مباحثه وأبوابه جمعت وضم بعضها إلى بعض فيه بالكتابة.

فالمقصود بالكتب في قول الشرع: «الإيمان بالكتب، على هذا الأصل اللغوي هو: ما جمع وضم في كتاب مما أنزله الله على أنبيائه، وظاهر حديث أبي ذر الذي فيه سؤال النبي تنه الكم كتابًا أنزل الله؟ قال تنه «أنزل مائة وأربع كتب، إن صح الحديث – وهو لم يصح – أن هذا هو المراد.

ولكن قد يكون المراد بالكتب جميع ما أنزل الله من وحيه على رسله سواء جمع في كتاب أم

## اعداد: د/ محمد بن عبدالرحمن الجهني

لا، ويكون التعبير بالكتب من باب ذكر الخاص وإرادة العام، ومن التعبير بالجزء عن الكل، لأن الذي في أصول الإيمان وجوب الإيمان بجميع ما أنزل الله على الأنساء، ومعلوم أنه ليس كل نبي معه كتاب، قال الله: «قُولُوا أَمَنًا بِاللَّه وَمَا أُنْزِلَ إِلَيْنَا وَمَا أُنْزِلَ إِلَى إِبْرَاهِيمَ وَإِسْمَاعِيلَ وإستحاق ويعقوب والأستباط وما أوتى موسى وَعَيْسَى وَمَا أُوتَى النَّبِيُّونَ مِنْ رَبِّهِمْ لاَ نُفَرِّقُ بِيْنَ أحد منْهُمْ وَنَحْنُ لَهُ مُسْلِمُونَ \* [البقرة: ١٣٦]، فجعل الإيمان إيمانًا بجميع ما أنزل إلى المؤمنين على الأنبياء، وبجميع ما أوتوه، فهذا هو أصل الإيمان في هذا الياب، فيكون ذكر الكتب على الوجه الذي ذكرنا، وقد قال سبحانه: «الَّذينَ كَذُّبُوا بِالْكِتَابِ وَبِمَا أَرْسَلْنَا بِهِ رُسُلَنَا فَسَوُّفَ مُعْلَمُونَ» [غافر: ٧٠]، فذكر «الكتاب» وهو اسم جنس لكتب الله، وذكر معه «ما أرسلنا به رسلنا » أي: من الوحى وسائر الآيات. وه المراد بالإيمان بالكتب وه

معلوم من دلالات نصوص الوحيين، وهو أحد أصول أهل السنة، أن الإيمان قول القلب واللسان والجوارح، والإيمان بالكتب يجري على هذه الثلاث، فهو إيمان القلب واللسان والجوارح بالكتب، أما صورة إيمان القلب بالكتب فهي:

اعتقاده أنها منزلة من عند الله، وهي كلامه ووحيه لأنبيائه، منه بدأت، ليست من إنشاء الرسل.

واعتقاد أنها تضمنت مراد الله من خلقه اعتقادًا وشريعة وسلوكًا.

واعتقاد وجوب العمل بمق<mark>ت</mark>ضاها وتعبد الله

وأما صورة إيمان اللسان فهي: الإقرار بذلك الذي اعتقده القلب، والإخبار عنه، والشهادة به. وأما صورة إيمان الجوارح فهي: امتثالها أوامر الله في كتبه، وكفها عن نواهيها، وتأدبها بأدابها.

#### ٥٥ تسميات الكتب ٥٥

أطلق الله على كتبه أسماءً متنوعة الألفاظ، كل لفظ يدل على معنى جليل هو من صفاتها، وهذا عرضٌ لذلك:

- أما تسميتها بالكتب، فتقدم ذكر معناه، ووروده كثير في كتاب الله، منه قوله سبحانه: «أَمَنَ الرَّسُولُ بِمَا أُنْزِلَ إِلَيْهِ مِنْ رَبَّهِ وَالْمُؤْمِنُونَ كُلُّ أَمَنَ بِاللَّهِ وَمَلاَئِكَتِهِ وَكُتُبِهِ وَرُسُلُهِ السَقرة: كُلُّ أَمَنَ بِاللَّهِ وَمَلاَئِكَتِهِ وَكُتُبِهِ وَرُسُلُهِ [البَقرة: ٥٨٥].

وسماها الله بـ «الكتاب» وهو على الجنس، كما في قوله: «وَلَكِنُّ الْبِرُّ مَنْ أَمَنَ بِاللَّهِ وَالْيَوْمِ الْأَخْرِ وَالْمَلَائِكَةَ وَالْكَتَابِ وَالنَّبِيِّنِّ» [البقرة: ١٧٧].

وسُمى كتبه «الزبر» كما في قوله: «وَإِنَّهُ لَفِي زُبُرِ الأَولِينَ» أي: ذكر القرآن في كتب الأنبياء السابقين، و«الزبر» جمع زبور، وقد سماها الله «زبورًا» على الجنس في قوله سبحانه: «وَلَقَدْ

كَتَبْنَا فِي الزِّبُورِ مِنْ بَعْدِ الذَّكْرِ، [الإنبياء: ١٠٥] أي: في كتب الإنبياء بعد أم الكتاب.

وهو مشتق من الفعل «زبر»، وهو في اللغة لتلاثة أصول من المعانى:

۱- بمعنى أحكم وأتقن، تقول: زبر الكاتب الكتاب إذا أتقنه وأحكمه، فيكون معنى تسمية كتب الله به على هذا الأصل: أنها محكمة الألفاظ والمعانى.

٢- بمعنى حبس وزجر، تقول: زبر الوالد ولده، أي:

حبسه وزجره، فيكون معنى تسمية كتب الله به على هذا الأصل: أنها تحبس الناس عن معصية الله وتزجرهم عنها.

٣- بمعنى كتب، وبمعنى قرأ، فيكون معنى تسمية كتب الله به على هذا الأصل: أنها تكتب وتقرأ. [معجم مقاييس اللغة ٣ / ٤٤]. وهذه المعاني جميعها حق في كتب الله، فيحمل معنى تسميتها «زبراً» عليها جميعها مجتمعة.

- وسمى الله كتبه «صحفًا» كما في قوله: «أَوْلَمْ تَاْتِهِمْ بَيِّنَةُ مَا فِي الصُّحُفِ الأُولى» [طه: ١٣٣].

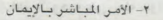
وهو مشتق من الفعل: "صحف"، وهو في اللغة يدل على الانبساط، ومنه الصّحفة وهي القصعة يبسط فيها الطعام للأكل، فيكون معنى تسمية كتب الله به على هذا: أنها تُبسط وتُنشر لقراءتها، ووردت أسماءُ أعلام على آحاد كتب الله خاصة بكل واحد منها سيأتي ذكرها عند التفصيل إن شاء الله.

#### ٥٥ حكم الإيمان بالكتب ٥٥

الإيمان بالكتب واجب، بل هو من أكد الواجبات، وقد وردت الأدلة في الشرع تقرر وجوبه من وجوه عديدة، منها:

١- الإخبار عن كتب الله أنه أنزلها على

رسله، وهذا الخبر واجب الإيمان به لأنه خبر الرب سبحانه والجحود به كفر، ومن امثلة هذا الإخبار: قوله سبحانه: «كَانَ النّاسُ أُمُّهُ وَاحدَةً فَبَعَثَ اللّهُ النّبينِ مُمَّةً مُبْشَرِينَ وَمَنْذِرِينَ وَأَنْزِلَ مُعَهُمُ مُبْشَرِينَ وَمَنْذِرِينَ وَأَنْزِلَ مُعَهُمُ اللّهُ النّبيين كتبا الْكتَابَ بالْحقَّ [البقرة: ٢١٣]، فأخبر أنه أنزل مع النبيين كتبا فأخبر أنه أنزل مع النبيين كتبا بالحق، ومنه قوله: «لقدْ أَرْسَلْنَا مُعَهُمُ رُسُلْنَا مَعَهُمُ الْكتَابَ» [الحديد: ٢٥]، ونحو هذا الْكتَابَ» [الحديد: ٢٥]، ونحو هذا الْكتَابَ» [الحديد: ٢٥]، ونحو هذا





بالكتب، ومنه قوله: «يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آَمَنُوا آَمِنُوا أَمِنُوا وَالْكَتَابِ الَّذِي نَرُلُ عَلَى رَسُولِه وَالْكَتَابِ الَّذِي نَرُلُ عَلَى رَسُولِه وَالْكَتَابِ الَّذِي نَرُلُ عَلَى رَسُولِه وَالْكَتَابِ النَّذِي أَنْزَلَ مِنْ قَبْلُ» [النساء: ١٣٦]، فامر بالإيمان بكتب الأنبياء جميعًا، ومنه قوله: «قُولُوا آمَنًا بِاللَّه وَمَا أُنْزِلَ إِلَيْنَا وَمَا أُنْزِلَ إِلَى إِلَيْنَا وَمَا أُنْزِلَ إِلَى إِلَيْنَا وَمَا أُنْزِلَ إِلَى إِلَيْنَا وَمَا أُنْزِلَ إِلَى وَمَا أُنْزِلَ إِلَى وَمَا أُنْزِلَ إِلَى وَمَا أُوتِي مُوسَى وَعِيسَى وَمَا أُوتِي النَّبِيُّونَ مِنْ رَبِّهِمْ» [البقرة: ١٣٦]، ونحو هذا كثير.

٣- إخباره سبحانه بأن الإيمان بالكتب من البر، قال سبحانه: «لَيْسَ الْبِرَّ أَنْ تُولُوا وَجُوهَكُمْ قَبِلَ الْمَشْرِقِ وَالْمَغْرِبِ وَلَكِنَّ الْبِرُ مَنْ أَمَنَ بِاللَّهِ وَالْمَعْرِبِ وَلَكِنَّ الْبِرُ مَنْ أَمَنَ بِاللَّهِ وَالْمَوْمَةِ مَا الْمَثْرِقِ وَالْمَلَاثَكَةَ وَالْمَتَابِ وَالنَّبِينَ اللَّهِ الْبَعْرَةِ: ١٧٧]. والبر من الأسماء الجامعة لما يحبه الله ويرضاه.

3- إخباره سبحانه أن النبي والمؤمنين يؤمنون بالكتب في معرض الثناء عليهم وتسجيل صفات الإيمان لهم التي بها يستحق العبد صفة الإيمان وحكمه، قال سبحانه: «أَمَنَ الرَّسُولُ بِمَا أُنْزِلَ إِلَيْه منْ رَبِّه وَالْمُؤْمِنُونَ كُلُ أَمَنَ بِاللَّه وَمَلاَئِكَته وَكُتُبه وَرُسُله لاَ نُفَرَقُ بَيْنَ أَحد مَنْ رَسُله لاَ نُفَرَقُ بَيْنَ أَحد مَنْ رَسُله» [البقرة: ٥٨٧]، وقال سبحانه في صفات المتقين: «وَالدِينَ يُؤْمِنُونَ بِمَا أُنْزِلَ إِليْكُ وَمَا أُنْزِلَ إِليْكُ

عليها السلام بعد أن ضربها مثلاً للذين أمنوا: «وَصَدُقَتْ بِكَلِمَاتِ رَبِّهَا وَكُتُبِهِ» [التحريم: ١٢]، ونحو هذا.

٥- إخباره سبحانه بأن تكذيب المكذبين وكفرهم إنما كان لجحودهم بالكتب، فمن جحد بالكتب فمن جحد بالكتب كفر وخرج من الملة، فظهر ملازمة وجوب الإيمان بالكتب للإيمان، قال سبحانه: "فَإِنْ كَذَبُوكَ فَقَدْ كُذَّبَ رُسُلُ مَنْ قَبْ لِكَ جَاءُوا بِالْبِينَاتِ وَالرِّبُرِ وَالْكِتَابِ الْمُنيرِ» إلى عمران المُنيرِ» وقال سبحانه: "وَإِنْ

يُكَذِّبُولَ فَقَدْ كَذَّبَ الَّذِينَ مِنْ قَبْلِهِمْ جَاءَتُّهُمْ رُسُلُهُمْ بِالْبَيِّنَاتِ وَبِالرُّبُرِ وَبِالْكِتَابِ الْمُنيرِ» [فاطر: ٢٥]، أي: جاءتهم الرسل بالكتب ولكنهم كذبوا بها.

7- إخباره سبحانه بان الكفر بالكتب ضلال بعيد، قال سبحانه: "وَمَنْ يَكْفُرْ بِاللَّه وَمَلاَئكَته وَكُتُبه وَرُسُله وَالْيَوْمِ الْاَخْرِ فَقَدْ ضَلُّ ضَلَاً كُنَه بعيداً» [النساء: ١٣٦]، فوصف من كفر بالكتب بانه «قد ضل»، وقد للتحقيق، ثم لم يكتف بهذا حتى أكده بالمصدر، فقال: «ضلالاً»، ثم لم يكتف بهذا حتى حتى أكد المصدر بوصفه فقال: «بعيداً»، وهو دليل مقرر لكون الإيمان بالكتب واجب.

٧- إخباره سبحانه عن جزاء المكذبين بالكتب، قال سبحانه: «النّذينَ كَذّبُوا بِالْكتَابِ وَمِمَا أَرْسَلْنَا بِه رُسُلَنَا فَسَوْفَ يَعْلَمُونَ (٧٠) إِذَ الأَعْلاَلُ فِي أَعْنَاقِهمْ وَالسَّلاَسِلُ يُسْحَبُونَ (٧١) في الْخَلْرِ فِي النَّارِ يُسْجَرُونَ» [غافر: ٧٠-٧٢]. في الْحَمِيم ثُمَّ في النَّارِ يُسْجَرُونَ» [غافر: ٧٠-٧٢]. وفي هذا دلالة على وجوب الإيمان بالكتب. منزلة الإيمان بالكتب.

مما تقدم ذكره من وجوه دلالات النصوص، قام البرهان على وجوب الإيمان بالكتب ولذلك كان الإيمان بالكتب من أركان الإيمان، فهو ركن في الدين لا يقوم إلا به، وقد عده النبى في أركان الإيمان، كما في حديث

جبريل عليه السلام حين سأل النبي ﷺ .... فأخبرني عن الإيمان قال ﷺ: «أن تؤمن بالله وملائكته وكتبه ورسله». الحديث. [أخرجه مسلم 1 / 77 رقم 1].

وقد عده الله سبحانه من أركان الإيمان في آيات منها أية البقرة: «كُلُّ أَمْنَ بِاللَّهِ وَمَلاَئْكَته وكُتُ بِهِ وَرُسُلُهِ» [البقرة: ٢٨٥].

وللحديث بقية إن شاء الله تعالى.



# من محبطات الأعمال

# رأذي الجار»

الحمد لله رب العالمين، والصلاة والسلام الأتمان الأكملان على سيد المرسلين وإمام المتُقين، نبينًا محمد وعلى آله وأصحابه ومن تعهم بإحسان إلى يوم الدّين، وبعد:

فمع المحبط السادس للأعمال وهو: «أذى الحار»:

عن أنس بن مالك رضى الله عنه قال: نَرْلُ بِالنبي ﷺ أضيافُ من البحرين فدعا النبي ﷺ بوضوئه فمسحوا منه وجوههم ورءوسهم وصدورهم، فقال لهم النبي ﷺ: «ما دعاكم إلى ذلك عالوا: حُبُنا لك، لعل الله يحبنا يا رسول الله، فقال ﷺ: «إن كنتم تريدون أن يحبكم الله ورسوله فحافظوا على ثلاث خصال: صدق الحديث، وأداء الأمانة، وحسن الجوار، فإن أذى الجار يمحو الصمينات كما تمحو الشمس الجليد». [الصحيحة

فقد شاع بين ضعاف النفوس الإساءة إلى الجار ومضارته، وتناسى الكثير حقوق الجار وعظم حقه.

وأن الله تعالى قد أوصى بالجار من فوق سبع سماوات، فقال تعالى: «وَاعْبُدُوا اللّهَ وَلا تُشْرِكُوا بِهُ شَيْتًا وَبِالْوَالِدَيْنِ إِحْسَانًا وَبِذِي الْقُرْبَى وَالْيَتَامَى وَالْمُسَاكِينِ وَالْجَارِ ذِي الْقُرْبَى وَالْجَارِ الْجُنُبِ وَالْبَالُكِينِ وَالْجَارِ ذِي الْقُرْبَى وَالْجَارِ الْجُنُبِ وَالْبَالِيلِ وَمَا مَلَكَتْ الْجُنُبِ وَالْنِ السَّبِيلِ وَمَا مَلَكَتْ أَيْمَانُكُمْ إِنَّ اللَّهَ لَا يُحِبُ مَنْ كَانَ مُخْتَالًا فَخُورًا السَّادِ اللهُ لَا يُحِبُ مَنْ كَانَ مُخْتَالًا فَخُورًا السَّادِ اللهُ اللهُ لَا يُحِبُ مَنْ كَانَ مُخْتَالًا فَخُورًا السَّادِ اللهُ اللّهُ اللّهُ

وتناسى الكثير أن إيذاء الجيران من مبطلات الأعمال الصالحة ومحبطات أجرها وثوابها كما أخبر بذلك رسول الله الله الذي لا يضطق عن الهوى، فقال رسول الله الله الفان أذى الجار يمحو

# إعداد/عبده الأقرع

الحسنات كما تمحو الشمس الجليد». ووعظم الإسلام حق الجاروه

عن ابن عمر وعائشة رضي الله عنهم قالا: قال رسول الله ﷺ: «ما زال جبريل عليه السلام يوصيني بالجار حتى ظننت أنه سيورثه». [متفق عله].

وعن رجل من الانصار قال: خرجت مع أهلي أريد النبي على، وإذا أنا به قائم، وإذا رجل مقبل عليه، فظننت أن لهما حاجة، فجلست، فوالله لقد قام رسول الله على حتى جعلت أرثي له من القيام، ثم انصرف، فقمت إليه، فقلت: يا رسول الله، لقد قام بك هذا الرجل حتى جعلت أرثي لك من طول القيام. قال: «أتدري من هذا ؟» قلت: لا. قال: «ذاك جبريل على ما زال يوصيني بالجار حتى ظننت أنه سيورثه، أما إنك لو سلمت عليه لرد عليك السلام».

ونفى رسول الله ﷺ الإيمان عن الذي لا يأمن جاره شره: فعن أبي هريرة رضي الله عنه أن رسول الله ﷺ قال: «والله لا يؤمن، والله لا يؤمن، والله لا يؤمن، قيل: من يا رسول الله ؟ قال: «الذي لا يأمن حاره يوائقه». [متفق عليه].

وعن أبي شريح الكعبي رضي الله عنه قال: قال رسول الله عنه والله لا يؤمن، والله لا يؤمن، والله لا يؤمن، والله لا يؤمن، قيل: يا رسول، لقد خاب وخسر، من هذا ؟ قال: «من لا يامن جاره بوائقه». قالوا: وما بوائقه ؟ قال: «شره». [صحيح الجامع: ٢١١٧].

👓 والذنب يعظم إذا ارتكب في حق الجار ويضاعف إثم صاحبه 👓 عن المقداد بن الأسود رضى الله عنه قال: قال رسول الله ﷺ لأصحابه: «ما تقولون في الزنا ؟ قالوا: حرامً، حرَّمه الله ورسوله، فهو حرام إلى يوم القيامة، فقال رسول الله عنه: «لأن يزنى الرجل معشرة نسوة أيسر عليه من أن يزنى بامرأة حاره».

قال: «ما تقولون في السرقة؟» قالوا: حرَّمها الله ورسوله فهي حرام، قال: «لأن يسرق الرجل من عشرة ابيات، ايسر عليه من أن يسرق من بيت حاره، [رواه احمد ٢ / ٨].

👓 وبين 🕸 أن حسن الجواريعمر الديار، ويزيد في الأعمار 🚥 عن عائشة رضى الله عنها أن رسول الله 👺 قال: «صلة الرحم، وحسن الخلق، وحسن الجوار يعمرن الديار، ويزدن في الأعمار». [صحيح

٥٥ وجعل على الإحسان إلى الجارعتوان الإيمان ٥٥

عن أبي شريح الخزاعي رضي الله عنه، أن النبي على قال: «من كان يؤمن بالله واليوم الآخر، فليحسن إلى جاره، ومن كان يؤمن بالله واليوم الأخر، فليكرم ضيفه، ومن كان يؤمن بالله واليوم الآخر، فليقل خيرًا أو ليسكت. [مسلم ٤٨].

وعن أبى هريرة رضى الله عنه قال: قال رسول الله عنى هذه الكلمات فيعمل بهن أو يعلم من يعمل بهن؟ ، فقال أبو هريرة: قلت: أنا يا رسول الله. فاحَدْ بيدي فعد حُمسًا، فقال: «اتق المحارم تكن أعبد الناس، وارض بما قسم الله لك تكن اغنى الناس، وأحسن إلى جارك تكن مؤمنًا، وأحب للناس ما تحب لنفسك تكن مسلمًا، ولا تكثر الضحك، فإن كثرة الضحك تميت القلب، [صحيح الحامع: ١٠٠].

00 وجعل عدم أذية الجارعنوان الإيمان أيضا 00

عن أبي هريرة رضى الله عنه، أن رسول الله عَنْ قَالَ: «مَن كان يؤمن بالله واليوم الأخر، فلا يؤذ جاره، ومن كان يؤمن بالله واليوم الأخر فليكرم ضيفه، ومن كان يؤمن بالله واليوم الأخر، فلدقل خيرًا أو ليسكت، [متفق عليه].

وعن أنس بن مالك رضى الله عنه، أن رسول

قلبه، ولا يستقيم قلبه حتى يستقيم لسانه، ولا يستقيم لسانه ولا يدخل الجنة حتى يأمن جاره يوائقه». [صحيح الترغيب: ٢٥٥٤].

وعنه رضي الله عنه قال: قال رسول الله 🐲: «المؤمن من أمنه الناس، والمسلم من سلم المسلمون من لسانه ويده، والمهاجر من هجر السوء، والذي نفسى بيده لا يدخل الجنة عبد لا يأمن جاره يو اتّقه». [صحيح الترغيب: ٢٥٥٥]. "

وفي هذا دليل على تحريم العدوان على الجار، سواء كان ذلك بالقول أو بالفعل، أما بالقول فأن يسمع منه ما يزعجه ويقلقه، وإن من شر ما ابتلى به الجيران من جيرانهم رفع صوت المسجل والتلفاز، فإن هذه الأصوات العالية تشوش على المصلي، وتؤذي الطالب، وتزعج المريض، وهذا لا

وهل المؤمنُ إلا من أمنهُ الناس على دمائهم وأموالهم وأعراضهم، وهل الإيمان إلا من الأمن؟ فإذا كان الجار لجاره حربًا، وعليه ضدًا فكيف يكون من المؤمنين الذين اخلصوا دينهم لله؟ لقد كان الواجب عليه أن يتفقد أمور جاره، ويساعده بكل ما استطاع، ويعمل على جلب الخير له ودفع ما يضره، حتى يكون في عيشة راضية وحياة طيبة، كما يعمل بعض الجيران المحسنين الذين بالفون ويؤلفون.

ومن الأذية بالقول أن تؤذيه بالسب وغير ذلك فإن ذلك يحبط الأعمال.

عن أبي هريرة رضى الله عنه قال: قال رجلٌ: يا رسول الله، إن فلانة يذكر من كثرة صلاتها وصدقتها وصيامها، غير أنها تؤذى جيرانها ىلسانها.

قال: «هي في النار». قال: يا رسول الله، فإن فلانة بذكر من قلة صيامها وصدقتها وصلاتها وانها تتصدق بالاتوار من الاقط، ولا تؤذي جيرانها بلسانها. قال: هي في الجنة. [صحيح الترغيب: ٢٥٦٠].

الاتوار: جمع تور وهي القطعة من الأقط. الاقط: هو شيء يتخذ من مخيض اللبن

الغنمي.

فاصبر على جارك السوء وصابر واحذر أن يضيق صدرك عليه فتؤذيه بلسانك فيحبط عملك.

وأما بالفعل فيكون بمضايقته في بناء أو ممر أو بميزاب يصب عليه، أو بقدر أو وسخ تلقيه أمام منزله، أو إغلاق الباب دونه.

عن ابن عمر رضي الله عنهما قال: قال رسول الله ﷺ: «كم من جار متعلق بجاره يقول: يا رب، سل هذا: لم أغلق عني بابه ومنعني فضله». [صحيح الترغيب: ٢٥٦٤].

فاحذر كل الحذر أن تؤذي جارك بقول أو فعل. عن وحسك أن شهادة جارك بالخير من أسباب مغفرة الذنوب عن

قال ﷺ: «ما من مسلم يموت فيشهد له أربعة من أهل أبيات جيرانه الأدنين أنهم لا يعلمون عنه إلا خيرًا، إلا قال الله تبارك وتعالى: قد قبلت قولكم، أو قال: شهادتكم، وغفرت له ما لا تعلمون...

مورعرف السلم نفسه إذا كان قد أحسن إلى جيرانه أو أساء إليهم . ٥٥ عن ابن مسعود رضي الله عنه قال: قال رجلً للنبي عن : يا رسول الله، كيف لي أعلم إذا أحسنتُ أو أساتُ ؟ فقال النبيُ عنه: «إذا سمعت جيرانك يقولون: قد أحسنت، فقد أحسنت، وإذا سمعتهم يقولون: قد أسات؛ فقد أسات». [صحيح

فينبغي للجار أن يتعاهد جاره بإهداء ما تيسر، وبداءته بالسلام والصفح عن زلاته، وإظهار البشر له، وعيادته وتعزيته عند المصيبة وتهنئته بما يفرحه، ويستر ما انكشف له من عورة، ويغض بصره عن محارمه، ويمنع أولاده وأهله من أذية أولاد جاره وأهلهم.

ويعمل كل ما فيه نفعُ لهم ويقدر عليه، ويدفع عنهم ما يضرهم ما استطاع.

فبهذه الأشياء تقع بإذن الله الآلفة والمحبة، وبها تحصل المودة ويصبح المرء بين جيرانه محبوبًا موقّرًا يتفقدونه إذا غاب ويسألون عنه.

وحسب المسلم أن الصبر على أذى الجار يجلب لصاحبه محبة الله ورسوله ﷺ: فعن أبي هريرة رضي الله عنه قال: جاء رجل إلى رسول الله ﷺ يشكو جاره، فقال له: «أذهب فاصبر».

فأتاه مرتين أو ثلاثًا، فقال: «اذهب فاطرح

متاعك في الطريق، ففعل، فجعل الناس يمرون ويسالونه، فيخبرهم خبر جاره، فجعلوا يلعنونه: فعل الله به وفعل، وبعضهم يدعو عليه، فجاء إليه جاره فقال: ارجع فإنك لن ترى مني شيئًا تكرهه. [البخاري في الأدب المفرد: ١٢٤].

عن مطرف - يعني ابن عبد الله - قال: كان يبلغني عن أبي ذر حديث، وكنت أشتهي لقاءه، فقلت: يا أبا ذر، كان يبلغني عنك حديث، وكنت أشتهي لقاءك. قال: لله أبوك، لقد لقيتني فهات، قلت: حديث بلغني أن رسول الله على حدثك، قال: "إن الله عز وجل يُحب ثلاثة ويبغض ثلاثة». قال: فما إخالني أكذب على رسول الله عن. قال: فما إخالني أكذب على رسول الله عن. قال: فمن هؤلاء الثلاثة الذين يحبهم الله عز وجل وقل: "رجل غزا في سبيل الله صابراً محتسبا فقاتل حتى قتل، وانتم تجدونه عندكم مكتوباً في كتاب الله عز وجل». ثم تلا: "يُقاتلُونَ في سبيله صفًا كَأنّهُمْ بُنْيَانُ مَرْصُوصٌ» [الصف: ٤]، قلت: ومن ؟ قال: "رجل كان له جار سوء يؤذيه في سبيل على أذاه حتى يكفيه الله إياه بحياة أو فيصبر على أذاه حتى يكفيه الله إياه بحياة أو موت». [صحيح الترغيب: ٢٥٦٩].

وعن عبد الرحمن بن أبي قراد قال: قال رسول الله ﷺ وأن أحببتم أن يحبكم الله تعالى ورسوله فادوا إذا ائتمنتم، واصدقوا إذا حدثتم، وأحسنوا جوار من جاوركم.. [صحيح الجامع: ١٤٠٩].

قال ابن عبد البر: ثلاثٌ إذا كن في الرجل لم يشك في عقله وفضله: «إذا حمده جاره وقرابته ورفيقه».

فاطلب لنفسك جيرانًا تسرُّ بهم لا تصلح الدار حتى يصلح الجارُ.

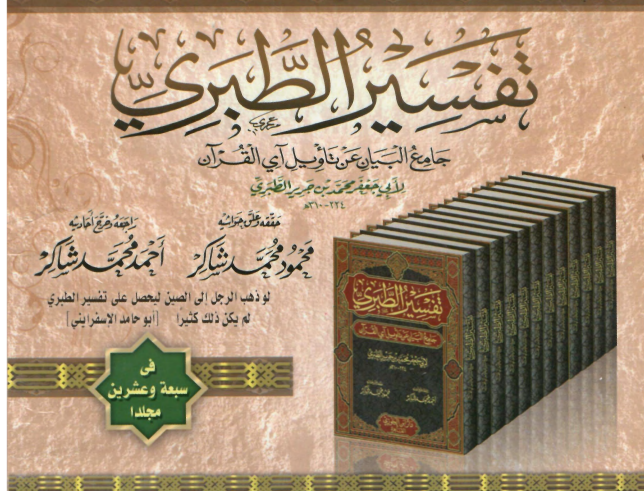
وحسبك قول ابن مسعود رضي الله عنه لرجل أتاه وقال له: إن لي جارًا يؤذيني ويشتمني ويضيق عليً. فقال له: اذهب فإن عصى الله فيك فاطع الله فيه.

وقول الحسن: ليس حسن الجوار كف الأذى، ولكن حسن الجوار احتمال الأذى. [جامع العلوم والحكم ص١٢١].

وللحديث بقية إن شاء الله.



المراب القاهرة الدولي لعام 2009 م 1430هـ المراب العلم في جميع انحاء العالم بعد طول انتظار



أكملها مجموعة ماهرة في تحقيق التراث حرصوا أن يضبطوا النص على نفس المخطوط الذي اعتمده الشيخان أحمد شاكر ومحمود شاكر وغيره فيما نقص منه ، وقابلوا النص على كتب التفسير التي نقلت عن تفسير الطبري والطبعات المحققة له ، وأضيئت الحواشي بتخريج الأحاديث والآثار ودراسة أسانيد الطبري وأحوال رجاله ، وبعزو نقول الطبري من كتب اللغة ، وبتخريج الأشعار والقراءات القرآنية والألفاظ الغربية ، وبترجمة الأعلام والأماكن والبلدان.

احجز نسختك من الان

فقط اتصل على رقم 0020225061621 0020225061903

يوجد لدينا وكلاء توزيع في انحاء الجمهورية وجميع انحاء العالم

دار بن الجوزي للطبع والننتزر والتوزيع القاهره- درب الأتراك خلف الجامع الأزهر تليفون فاكس: 0020225061620 جوال 0020103350697

E-mail:DAR\_EBNELGAWZY@YAHOO.COM

Upload by: altawhedmag.com