



#### صّا الا صالا صاأ ملدل

#### طاست االشاا

جماعة أنصار السنة المحمدية

#### محلة التوحيج

إسلامية - ثقافية - شهرية السنة الثامنة والثلاثون العدد ٨٤٨ ربيع الآخر ١٤٣٠ هـ

#### المشرف العام

د. عبدالله شاک

#### اللجنة العلمية

د. عبدالعظيم بدوي زكريا حسيني محمد جمال عبدالرحمن معاوية محمد هيكل

#### سكرتيرالتحرير

مصطفى خليل أبو المعاطي

#### التحرير

٨ شارع قولة - عابدين - القاهرة ت: ۱۲۹۲۰۲۷ - فاکس: ۱۲۲۰۳۳۲

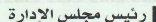
قسم التوزيع والاشتراكات

₩: F0301P77

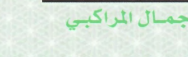
المركز العام

هاتف: ۲۷۵۱۵۲۲ - ۲۵۹۱۵۲۲

## کلای



د. جمال المراكبي



osel cálle

=\\=\\=\\=\\=\\=\\=\\\=\\\=\\\

#### ووهلك التنطعهن وو

المتنطعون قوم يسالون دائمًا عن الأغلوطات والمسائل العويصة، والتي لا ينفع العلم بها، ولا يضر الجهل بها.

من ذلك ما بروى أنه سبأل رجل الإمام مالك بن نس عن قوله تعالى: «الرَّحْمَنُ عَلَى العَرْشِ اسْتُوَى»، كيف الاستواء؟ فقال: الاستواء معلوم، والكيف محهول، ولا أظنك إلا رجل سوء.

ومن ذلك أسضًا أن رجلاً سأل عمر بن قيس عن الحصاة بحدها الإنسان في ثوبه أو في خفه أو في جبهته من حصى المسجد، فقال: ارم بها، فقال الرحل: زعموا أنها تصبح حتى تُرد إلى المسجد، فقال: دعها تصيح حتى ينشق حلقها، فقال الرحل: سبحان الله! ولها حلق؟ قال: فمن أين تصيح؟

وقال رجل لابن عباس رضى الله عنهما: ما تقول في رجل طلق امرأته عدد نجوم السماء، فقال: يكفيه منها كوكب الجوزاء.

ومن الناس من يقول: قلت لامرأتي: أنت طالق على كل مذهب لا يحلك شبيخ ولا يحرمك؛ فما الحكم؟ ولذلك كان ابن سيرين إذا سنئل عن مسالة فيها

أغلوطة قال للسائل: أمسكُها حتى تسأل عنها أخاك إيلىس.

التحرير

X=XX=XX=XX=XX=XX=XX

لأول مرة نقدم للقارئ كرتونة كاملة تحتوى على ٣٧ مجلداً من مجلدات مجلة التوحيد عن ٣٧ سنة كاملة

التوزيع الداخلي: مؤسسة الأهرام وفروع أنصار السنة المحمدية

Upload by: altawhedmag.com

#### رئيس التحرير

#### جمال سعد حاتم

### مدير التحرير الفني حسين عطا القراط

#### النسخة النسخة

مصر ۱۵۰ قرشاً، السعودية ٦ ريالات، الإمارات ٦ دراهم، الكويت ٥٠٠ فلس، المغرب دولار أمريكي، الأردن ٥٠٠ فلس، قطر ٦ ريالات، عمال نصف ريال عماني، أمريكا ٢ دولار، أوروبا ٢ يورو

#### الاشتراك السنوي

 ٢٠ في الخارج ٢٠ دو لارا أو ٧٥ ريالا سعوديا أو ما يعادلهما.

تُرسلُ القيمة بسويفت أو يحوالة بنكية أو شيك على بنك قيصل الإسلامي - فرع القاهرة - باسم مجلة التوحيد - أنصار السنة (حساب رقم / ١٩١٥٩٠).

#### البريد الإلكتروني

الجلة؛

MGTAWHEED@HOTMAIL.COM

GSHATEM@HOTMAIL.COM

التوزيع والاشتراكات،

SEE2070@HOTMAIL.COM

GSHATEM@HYAHOO.COM

موقع المجلة على الأنترنت؛ WWW.ALTAWHED.COM

موقع المركز العام:

WWW.ELSONNA.COM

#### في هذا العدد"

| 7     | الافتتاحية: بقلم الرئيس العام د/ جمال المراكبي           |
|-------|----------------------------------------------------------|
| 7     | كلمة التحرير: بقام رئيس التحرير/ جمال سعد حاتم           |
| 1.    | باب التفسير: د/ عبدالعظيم بدوي                           |
| 12    | باب السنة: زكريا حسيني محمد                              |
| 14    | باب الفقه: د/ حمدي طه                                    |
| 71    | درر البحار: على حشيش                                     |
| 44    | لطائف من سورة آل عمران: مصطفى البصراتي                   |
| 77    | النهى عن الخروج على الأئمة: د/ عبدالله شاكر الجنيدي      |
| ٣.    | دراسات شرعية: متولي البراجيلي                            |
| 45    | القصة في كتاب الله: عبدالرازق السيد عيد                  |
| m     | واحة التوحيد: علاء خضر                                   |
| 47    | الإباضية في ضوء الكتاب والسنة: أسامة سليمان              |
| ٤٠    | اتبعوا ولا تبتدعوا: معاوية محمد هيكل                     |
| علاة: | إعلام المصلين والولاة بمن يقدمونه لإمامة الص             |
| 20    | المستشار/ أحمد السيد على                                 |
| ٤٧    | من الآداب الإسلامية (الاستئذان): سعيد عامر               |
| 29    | خطر الطلاق: شوقي عبدالصادق                               |
| 01    | باب التراجم: فتحي أمين عثمان                             |
| 04    | باب الفتاوى: لجنة الفتوى بالمركز العام                   |
| ov    | تحذير الداعية من القصص الواهية: على حشيش                 |
| 11    | بدعة الاحتفال بشم النسيم: صلاح نجيب الدق                 |
| 77 /  | من محبطات الأعمال (الذهاب إلى العرافين) عيده الاقرع      |
| 79    | الردعلى منكري لسنة النبوية من للعاصرين دار محدود للراكبي |
|       |                                                          |

١٨٠ جنيها ثمن الكرتونة للأفراد والهيئات والمؤسسات داخل مصر ١٨٠ دولار لمن يطلبها خارج مصر شاملة سعر الشحن

متضد النيع الوميد بمضر مملة التوميد الدور السابع

مردار الجمهورية للصحافة

الحمد لله، والصلاة والسلام على رسول الله، وعلى آله وصحبه ومن والاه، وبعد:

فقديما كتب أحد الزنادقة أبياتًا من الشعر يصور فيها العلاقة بين الإسلام والنصرانية فقال: في الأرض قيامت ضحية

ما بين أحمد والمسيح هذا بناقوس يحدق ولا بمئذنة يصيح كل يعظم ديدنه

بالبت شعرى ما الصحيح

لقد حاول هذا الزنديق الوقيعة بين أنبياء الله ورسله فصور العلاقة بين النبي محمد وبين المسيح عيسى ابن مريم عليه السلام على أنها علاقة صراع وصدام بينما ختم هذه الأبيات بما يؤكد سوء نيته وخبث طويته وفساد معتقده وبيان حيرته وشكه في الدين الصحيح.

وحديثا يحاول بعض أهل الضلال الوقيعة بين المسيح عيسى ابن مريم وبين نبينا محمد صلى الله عليهما وسلم ,وقد سبق أن كتبت مقالا بعنوان (من هو الأعظم) رداً على هذه الافتراءات مبينا عقيدة المؤمن في أنبياء الله ورسله ,وقول الله تعالى «لا نُقرِّقُ بَيْنَ أَحَد منْهُمْ» (البقرة: ١٣٦).

وفي الأسابيع الماضية أذاعت القناة العاشرة الإسرائلية برنامجا طعنت فيه على المسيح عيسى ابن مريم وأمه وسبتهما سبا شنيعا ,ثم تناولت هذه القناة القذرة نبينا محمد على بالطعن والاستهزاء.

وقد عبر مجمع الفقه الإسلامي عن استنكاره لإساءات وسائل الإعلام الصهيونية لرسول الله عيسى ابن مريم عليه السلام وأمه مريم الصديقة.

جاء ذلك في بيان أصدره المجمع أوضح فيه أن أمانة مجمع الفقه الإسلامي الدولي التابع لمنظمة المؤتمر الإسلامي بتمثيله الواسع لعلماء الأمة وفقهائها من داخل العالم الإسلامي وخارجه تابعت ما تناقلته وسائل الإعلام المختلفة حول ما نشرته بعض وسائل الإعلام الصهيونية من إساءات للسيد المسحح وأمه السيدة مريم عليهما السلام.

وسين أن أي إساءة لأي نبى أو رسول يعد



خروجاً للمسلم من الإسلام ولا يقبل صدوره من أي شخص بحال من الأحوال وذلك انطلاقاً من إيمان المسلمين بنبوة السيد المسيح وبرفعة منزلته رسولاً من عند الله سبحانه وتعالى وبعظيم مكانة أمه الصديقة عليها السلام وإيمانهم بجميع الأنبياء والمرسلين عليهم السلام.

وقال لا يصح الاختباء في هذا المجال وراء ما يسمى بحرية التعبير أو حرية الرأي، لأن مثل تلك الإساءات ليست من هذا الباب

كما استنكر الأمين العام لمنظمة المؤتمر الإسلامي تجرؤ القناة على التطاول على مقام رسول الله عن واهانة مشاعر وعقيدة المسلمين.

قائلا: «هذا التطاول يؤكد الوجه الحقيقي العنصري للمؤسسة الإسرائيلية وسعيها الدءوب لخلق الفتن وإذكاء الصراعات».

وقال: لقد صدمت مشاعر المسلمين في أرجاء العالم الإسلامي من استمرار الحملة الشريرة التي تعرض لها الإسلام ونبيه عليه السلام حيث إن هذه الحملة المشيئة قد تجاوزت كل المحرمات وأمعنت في قذف النبي الكريم بالسباب وازدراء دين سمح يتبعه ويدين به أكثر من مليار مسلم.

😋 اليهود سبوا الله عزوجل وقتلوا أنبياء الله بغير حق 😳

وليس هذا غريبًا على قوم سبوا الله عز وجل .وقتلوا أنبياء الله بغير حق .وحفل تاريخهم بكل نقيصة، ولعنهم أنبياء الله ورسله .وقد سجل القرآن عليهم هذه الجرائم .وتوعدهم بالعقاب الأليم.

قال الله تعالى: «لُقَدْ سَمِعَ اللَّهُ قَوْلَ الَّذِينَ قَالُواْ إِنَّ اللَّهَ فَقَيرٌ وَنَحْنُ أَغْنِياء سَنَكْتُبُ مَا قَالُواْ وَقَتْلَهُمُّ الْأَنْدِيَاء بِغَيْرِ حَقَّ وَنَقُولُ ذُوقُواْ عَذَابَ الْحَرِيقِ (١٨١) ذَلكَ بِمَا قَدُمْتْ أَيْدِيكُمْ وَأَنَّ اللَّهَ لَيْسَ بِظَلَام لِلْعَبِيدِ (١٨٣) الَّذِينَ قَالُواْ إِنَّ اللَّهَ عَهِدَ إِلَيْنَا أَلَا نُوْمَنَ لِرَسُولِ حَتَّى يَأْتِينَا بِقُرْبَانِ تَأْكُلُهُ النَّارُ قُلْ قَدْ جَاءكُمْ رُسُلُّ (١٨٣) الذِينَ قَالُواْ إِنَّ اللَّهَ عَهِدَ إِلَيْنَا أَلاَّ نُوْمَنَ لِرَسُولِ حَتَّى يَأْتِينَا بِقُرْبَانِ تَأْكُلُهُ النَّارُ قُلْ قَدْ جَاءكُمْ رُسُلُّ مَا لَذِي اللَّهُ عَهِدَ إِلَيْنَا أَلاَّ نُوْمَنَ لِرَسُولِ حَتَّى يَأْتِينَا بِقُرْبَانِ تَأْكُلُهُ النَّارُ قُلْ قَدْ جَاءكُمْ رُسُلُّ مَا لَا عَمِرانَ ١٨٤ - ١٨٥.

وقال تعالى: «وَقَالَتِ الْيَهُودُ يَدُ اللَّهِ مَغْلُولَةٌ غُلَّتَّ آيْديهِمْ وَلُعِنُواْ بِمَا قَالُواْ بَلْ يَدَاهُ مَبْسُوطَتَانِ يُنْفِقُ كَيْفَ يَشَاء وَلَيَزِيدَنَّ كَثَيرًا مَنْهُم مَّا أَنزَلَ إِلَيْكَ مَن رَبِّكَ طُغْيَانًا وَكُفْرًا وَٱلْقَيْنَا بَيْدَهُمُ الْعَدَاوَةَ وَالْبَغْضَاء إِلَى يَوْمِ الْقَيَامَةَ كُلُمَا أَوْقَدُواْ نَارًا لَلْحَرْبِ أَطْفَأَهَا اللَّهُ وَيَسْعَوْنَ فِي الأَرْضِ فَسَادًا وَاللَّهُ لاَ يُحِبُّ الْمُفْسَدِينَ» (اللَّذَةَ: ٤٤).

وقالَ تعالى: «لُعِنَ الَّذِينَ كَفَرُواْ مِن بَنِي إِسْرَائِيلُ عَلَى لِسَانِ دَاوُودَ وَعِيسَى ابْنِ مَرْيَمٌ ذَلِكَ بِمَا عُصَوَا وَكَانُواْ يَعْتَدُونَ (٧٨) كَانُواْ لاَ يَتَنَاهَوْنَ عَن مُّنكِرٍ فَعَلُوهُ لَبِثْسَ مَا كَانُواْ يَفْعَلُونَ» (المائدة: ٧٨، ٧٩).

عد اليهود ادوا موسى عد

قد يعتقد البعض أن هؤلاء المغضوب عليهم هم أتباع موسى عليه السلام ولكن الحقيقة أن موسى لم يسلم من تطاولهم.

قال الله تعالى: «يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا لا تَكُونُوا كَالَّذِينَ آذَوْا مُوسَى فَبَرَّاهُ اللَّهُ مِمَّا قَالُوا وَكَانَ عِنْدَ اللَّه وَجِيهًا » (الاحزاب: ٦٩).

روى البخاري عن أبي هريرة رضي الله عنه قال: قال رسول الله عنه إن موسى، عليه السلام، كان رجلا حَيِيا ستَيرا، لا يُرَى من جلده شَيء استحياء منه، فأذاه من آذاه من بني إسرائيل، فقالوا: ما يتستر هذا التستر إلا من عيب بجلده، إما برص وإما أدْرة وإما أفة، وإن الله، عز وجل، أراد أن يُبرثَه مما قالوا، فخلا يوما وحده، فخلع ثيابه على حجر، ثم اغتسل، فلما فرغ أقبل إلى ثيابه ليأخذها، وإن الحجر عدا بثوبه، فأخذ موسى عصاه وطلب الحجر، فجعل يقول: ثوبي حَجَر، ثوبي حَجَر، حتى انتهى إلى ملا من بني إسرائيل، فرأوه عُريانا أحسن ما خلق الله، عز وجل، وأبرأه مما يقولون، وقام الحجر، فأخذ ثوبه فلبسه، وطَفق بالحجر ضربًا بعصاه، فوالله إن بالحجر لتَدبًا من أثر ضربه ثلاثًا أو أربعًا أو خمسًا -قال: فذلك قوله تعالى: ﴿ فَيَا أَيُّهَا الدِّينَ أَمَنُوا لاَ تَكُونُوا كَالَّذِينَ أَذَوْا مُوسَى فَبَرَأُهُ الله مَا قَالُوا وكَانَ عَنْد الله وحبه الله والإدران؛ ٢٩.

وهذا الحديث من أفراد البخاري دون مسلم .ورواه أحمد كذلك.

وعن عبد الله بن مسعود رضي الله عنه قال: قسم رسول الله 🕿 ذات يوم قسما، فقال رجل من الأنصار: إن هذه القسمة ما أريد بها وجه الله. قال: فقلت: يا عدو الله، أما لأخبرن رسول الله 😇 بما قلت. قال: فذكر ذلك للنبي 🐸 فاحمرً وجهه، ثم قال: «رحمة الله على موسى، فقد أوذي بأكثر من هذا فصير ». متفق عليه.

#### ده اليهودسيوامريم ده

لم تسلم السيدة العذراء البتول مريم ابنة عمران من تطاول هؤلاء المغضوب عليهم , والطعن عليها على مدى التاريخ.

قال تعالى: «فَبِمَا نَقْضهم مَّيثَاقَهُمْ وَكُفُّرهم بَايَات اللَّه وَقَتْلهمُ الأَنْبِيَاء بِغَيْر حَقٌّ وقَوْلهمْ قُلُوبُنَا غُلْفٌ بَلْ طَبَعَ اللَّهُ عَلَيْهَا بِكُفْرِهِمْ فَلاَ يُؤْمِنُونَ إِلاَّ قَلِيلاً (١٥٥) وبِكُفْرِهِمْ وَقَوْلهِمْ عَلَى مَرْيَمَ بُهْتَانًا عَظيمًا (١٥٦) وَقَوْلَهِمْ إِنَّا قَتَلْنَا الْمُسيحَ عيسَى ابَّنَ مَرَّيْمَ رَسُولِ اللَّهِ وَمَا قَتَلُوهُ وَمَا صَلَبُوهُ وَلَكِن شُبَّهَ لَهُمْ وَإِنَّ الَّذِينَ اخْتَلَفُواْ فيه لَفي شَكَّ مَّنَّهُ مَا لَهُم به منْ علْم إلاَّ اتَّبَاعَ الظِّنَّ وَمَا قَتَلُوهُ يَقينًا (١٥٧) بَل رُفَعَهُ اللَّهُ إِلَيْه وَكَانَ اللَّهُ عَزِيزًا حَكِيمًا " (النساء: ١٥٥- ١٥٩).

قال أبو جعفرالطبري: يعنى بذلك جل ثناؤه: وبكفر هؤلاء الذين وصف وقولهم على مريم بهتانًا

يعنى: بفريتهم عليها، ورميهم إياها بالزنا، وهو«البهتان العظيم»، لأنهم رموها بذلك، وهي مما رموها به بغير ثبت ولا برهان بريئة، فبهتوها بالباطل من القول ثم نقل هذا التفسير عن ابن عباس

والحق المبين أن مريم سيدة نساء العالمين التي طهرها الله واصطفاها على نساء العالمين.

قال الله تعالى: "وَإِذْ قَالَت الْمَلاَئِكَةُ يَا مَرْيَمُ إِنَّ اللَّهُ اصْطَفَاك وَطَهُرَك وَاصْطَفَاك عَلَى نسنَاء الْعَالَمينَ (٤٢) يَا مَرْيَمُ اقْنُتِي لرَبُك وَاسْجُدي وَارْكَعِي مَعَ الرَّاكِعِينِ.

عن عبد الله بن جعفر قال سمعت عليا رضى الله عنه يقول: سمعت النبي 😅 يقول: «خير نسائها مريم ابنة عمران وخير نسائها خديجة». متفق عليه.

وعن أبي موسى رضى الله عنه قال: قال رسول الله 👟: «كمل من الرجال كثير ولم يكمل من النساء إلا أسية امراة فرعون ومريم بنت عمران وإن فضل عائشة على النساء كفضل الثريد على سائر الطعام». متفق عليه.

وفي رواية خارج الصحيح: «كُمُلُ مِن الرجال كثير، ولم يكمُل من النساء إلا مريم بنتُ عمران، وأسيةُ امراةُ فرعون، وخديجةُ بنتُ خويلد، وفاطمةُ بنت محمد، وفَضْلُ عائشة على النساء كفضل الثريد على سائر الطعام».

#### سأحمدوالسيح النبى اولى الناس بعيسى ابن مريم

روى البخاري ومسلم عن أبي هريرة رضي الله عنه قال: قال رسول الله 😅: «أنا أولى الناس بعيسى ابن مريم في الدنيا والآخرة والأنبياء أخوة لعلات أمهاتهم شتى ودينهم واحد".

وَعَنْ آبِي هُرَيْرَةَ ,رَضَى اللَّهُ عَنْهُ ,قَالَ: قَالَ رَسُولُ الله صَلَّى الله عَلَيه وَسَلَّم: «الأَنْبِيَاءُ أُخُوةُ لعَلاَّت، أَمُهَا تُهُمْ شَتَى، وَدِينُهُمْ واحدُ، فَأَنَا أَوْلَى النَّاسِ بِعِيسَى ابْنِ مَرْيَمَ، لأَنَّهُ لَمْ يكُنْ بَيْنِي وَبَيْنَهُ نَبِيَّ، وإنَّهُ نَازِلُ فَيكُمْ، فَإِذَا رَأَيْتُمُوهُ فَاعْرِفُوهُ، فَإِنَّهُ رَجُلُ مَرْبُوعٌ إِلَى الْحُمْرَةِ وَالْبِيَاض، بَيْنَ مُمْصرَتَيْن، كَأَنَّ رأْسَهُ تَقْطِرُ وَلَمْ يُصِيُّهُ بِلَلْ، وَإِنَّهُ سَيَكْسِرُ الصَّلِيبِ، ويَقْتُلُ الْخَنْزِيرِ، ويَفِيضُ الْمَالُ، حَتَّى يُهْلِكَ اللَّهُ في زمانه الْمَلَلَ كُلُّهَا غَيْرَ الْإِسْلَامِ، وحَتَّى يُهْلِكُ اللَّهُ في زَمَانِهِ مَسِيحِ الضَّلَالَةِ الْأَعْورَ الْكَذَّابِ، وتَقَعُ الأَمَانَةُ في الأَرْضِ، حَتَّى يَرْعَى الأَسَدُ مَعَ الإِبلِ، وَالنَّمْرُ مَعَ الْبَقَرِ، وَالذَّنَّابِ مَعَ الْغَنَم، وتَلْعبُ الصَّبْيَانُ بِالْحَيَّاتِ، وَلَاَّ

يَضُرُّ بَعْضُهُمْ بَعْضًا، وَيَبْقَى في الأَرْضِ أَرْبَعِينَ سَنَةً ثُمُّ يَمُوتُ، وَيُصَلِّى عَلَيْهِ وَيَدْفِنُونَهُ . رَوَاهُ أَبُو دَاوُدَ الطَّيَالِسِيُّ، وَاللَّفْظُ لَهُ، وَأَبُو بَكْرٍ بْنُ آبِي شَيْبَةَ، وَأَحْمَدُ بْنُ حَنْبَلٍ، وَآبُو يَعْلَى الْمَوْصِلِيُّ، وَابْنُ حِبَانَ فِي صَحيحَه.

قال الحافظ ابن حجر أي أقربهم إليه لأنه بشر بأن يأتي من بعده ولا منافاة بينه وبين قوله تعالى «إِنُّ أَوْلَى النَّاسِ بِإِبْرَاهِيمَ لَلَّذِينَ اتَّبَعُوهُ وَهَذَا النَّبِي (آل عمران: ٦٨) لأنه هو أولى الناس بإبراهيم من جهة الاقتداء وأولاهُم بعيسى ابن مريم من جهة قرب العهد. انتهى.

لكن لا يخفى أن مجرد قرب العهد لا يلائمه قوله الأنبياء أخوة فالأولى أن الموجب لكونه أولى الناس بعيسى عليه الصلاة والسلام أنه كان أقرب المرسلين إليه وأن دينه متصل بدينه وأن عيسى كان مبشرا به ممهدا لقواعد دينه داعيا الخلق إلى تصديقه ثم قال وهذه الجملة استئناف فيه دليل على الحكم السابق كأن سائلا سأل عن المقتضي للأولوية فأجاب النبي بذلك وبين أن الأخوة التي بين الأنبياء ليست بينهم وبين سائر الناس جعل ذلك كالنسب الذي هو أقرب الأسباب ثم بقرب زمانه من زمانه واتصال دعوته بدعوته كما ستجيء الإشارة إليه والدلالة عليه بقوله وليس بيننا نبي.

#### وه الشهادة للمسيح بالثبوة والرسالة وه

عن عُبَادةُ بْنُ الصَّامِت رضي الله عنه قَالَ قَالَ رَسُولُ اللَّه ﴿ ﴿ مَنْ قَالَ أَشْهَدُ أَنْ لاَ إِلَهَ إِلاَّ اللَّهُ وَحْدَهُ لاَ شَرِيكَ لَهُ وَأَنْ مُحَمَّدًا عَبْدُهُ وَرَسُولُهُ وَأَنْ عِيسَى عَبْدُ اللَّهُ وَابْنُ أَمتِه وَكَلَمتُهُ الْقَاهَا إِلَى مَرْيَمَ وَرُوحٌ مِنْهُ وَأَنَّ الْجَنَّةَ حَقَّ وَأَنَّ النَّارَ حَقَّ أَدْخَلَهُ اللَّهُ مِنْ أَي أَبُوابِ الْجَنَّةِ الثُّمَانِيَةِ شَاءَ». مَثَفَقَ عليه. وفي رواية: «أَدْخَلَهُ اللَّهُ الْجَنَّةُ عَلَى مَا كَانَ مِنْ عَمَل».

#### 👊 النهي عن إطراء النبي 🕮 وعيسي 👊 🔻

عن ابن عباس رضي الله عنهما قال سمعت عمر رضي الله عنه يقول على المنبر: سمعت النبي صلى الله عليه و سلم يقول: «لا تطروني كما أطرت النصارى ابن مريم فإنما أنا عبده فقولوا عبد الله ورسوله».

الإطراء: هو الإفراط في المديح ومجاوزة الحد فيه وقيل هو المديح بالباطل والكذب فيه. كما أطرت النصارى ابن مريم أي بدعواهم فيه الألوهية وغير ذلك.

#### 🐽 النبي 😅 يتمثل مقالة المسيح يوم القيامة 👊

عن أبن عباس رضي الله عنهما قال: قال رسول الله صلى الله عليه و سلم: (تحشرون حفاة عراة غرلا ثم قرأ: «كُمَّا بَدَأْنَا أُولَ خُلُق نُعيدُهُ وَعْدًا عَلَيْنًا إِنَّا كُنَّا فَاعلِينَ». فأول من يكسى إبراهيم ثم يؤخذ برجال من أصحابي ذات اليمين وذات الشمال فأقول أصحابي فيقال إنهم لم يزالوا مرتدين على أعقابهم منذ فارقتهم فأقول كما قال العبد الصالح عيسى ابن مريم «وَكُنْتُ عَلَيْهمْ شَهِيدًا مَا دُمْتُ فيهمْ فَلَمَّا تَوَفَيْتَنِي كُنْتَ أَنْتَ الرُقيبَ عَلَيْهمْ وَأَنْتَ عَلَى كُلِّ شَيْء شَهِيدٌ (١١٧) إِنْ تُعَذَّبُهُمْ فَإِنَّهُمْ عِبَادُكَ وَإِنَّ تَعْفَرْ لَهُمْ فَإِنَّكَ أَنْتَ الرُقيبَ عَلَيْهِمْ (المَائدة: ١١٧). ١١٥)، متفق عليه.

#### 🔞 نزول المسيح عيسى ابن مريم 🔞 🗀

عن ابن شهاب أن سعيد بن المسيب سمع أبا هريرة رضي الله عنه قال: قال رسول الله صلى الله عليه و سلم: (والذي نفسي بيده ليوشكن أن ينزل فيكم ابن مريم حكما عدلا فيكسر الصليب ويقتل الخنزير ويضع الجزية ويفيض المال حتى لا يقبله أحد حتى تكون السجدة الواحدة خيرا من الدنيا وما فيها). ثم يقول أبو هريرة واقرؤوا إن شئتم: "وَإِنْ مِنْ أَهْلِ الْكِتَابِ إِلاَّ لَيُؤْمِنَنُ بِهِ قَبْلَ مَوْتِهِ وَيَوْمَ الْقَتَامَة نَكُونُ عُلَنْهِمْ شَهُداً».

والحمد لله رب العالمين

## المعكمة الجنائية الظاللة ...

#### الحمد لله الذي نصب الكائنات على ربوبيته دليلاً، رب المشرق والمغرب لا إله إلا هو فاتخذه وكيلاً، احمده سيحانه واشكره، اولانا من فضله وكرمه عطاء جزيلاً. وبعد:

فإن حركة التاريخ في السنن والنواميس تعطي أفقًا واسعًا للنظر والتأمل والتدبر، أسباب تجتمع بإذن الله فيكون باجتماعها انتصار وقوة، ثم تجتمع بطريقة أخرى ليكون بها التشرذم والانحسار والضعف، لا مفر من سنن الله الجارية في التاريخ، فهي لن تحابي أحدًا.

قال تعالى: ﴿ أَوْلَمًا أَصَابَتُّكُمْ مُصِيبَةٌ قَدْ أَصَبُّتُمْ مِثْلَيْهَا قُلْتُمْ أَنَّى هَذَا قُلْ هُوَ مِنْ عِنْدِ أَنْفُسِكُمْ ﴾

[ال عمران: ١٦٥].

إن الأمة تعيش ماس في مشارق الأرض ومغاربها، والفتن والمؤامرات تُحاك بالأمة من أعداء الإسلام في بقاع المعمورة، تساعدهم وتسائدهم شرذمة من مرضى القلوب من بني جلدتنا لإشعال فتن داخلية لن يكون فيها رابح سوى العدو المتربّص، ولن نُحصّل من ورائها إلا الثمار المرة.

الأمة تعتصر آلمًا وتكتوي لوعة واسى، ويشتد البلاء، ويعظم الخطب ، والتاريخ باحداثه على مر العصور يكشف للأمة أن أبرز مصائبها ولأوائها وخَلَخْلة أركانها من داخلها، قال تعالى: «الدِّينَ صَلُ العصور يكشف للأمة أن أبرز مصائبها ولأوائها وخَلَخْلة أركانها من داخلها، قال تعالى: «الدِّينَ صَلُ سَعْيُهُمْ في الْحَيَاةِ الدُّنْيَا وَهُمْ يَحْسَبُونَ أَنَّهُمْ يُحْسِبُونَ صَنْعًا » [الكهف: ١٠٤]، وقال تعالى: « الدِّينَ يُفسدُونَ في الأَرْضِ وَلاَ يُصلِّحُونَ » [الشعراء: ١٥٢]، فيعَم فسادهم وينتشر في غفلة، متناسين أنهم سيلقون ربًا عليمًا غفورًا يعلم ما دبروه في ليل، وسيفضحهم على الملا ويكشف تدبيرهم، وحسبنا الله ونعم الوكيل.

#### عد لن تموت الأمة مهما بلغت جراحها عد

إن الظلم اليوم بلغ من القسوة غايته، ومن الجبروت اقصاه، لا تحركه إلا لغة المصالح الأرضية والمطامع الدنيوية، ومهما بلغت جراح الأمة فإنها لن تموت، وليل الظلم قد أزف زواله، فإن الفجر قد دنا وأشرقت أنواره.

والأمم تَتَقَلُّب في أطوار وأطباق، ما بين عزة وذلة، وكثرة وقلة، وغنى وفقر، وعلم وصناعة، وجهل وإضاعة، والأمة الواعية مهما عانت من ضراء وعالجت من بلاء، وكابدت من كيد أعداء، فإنها سرعان ما تفيق من غَفَّتها، وتستيقظ من رقدتها، فتُقيم المائد، وتُقَوِّم الحائد، وترتق الفتق لتعود عزيزة الجانب لا يتجاسر عليها غادر، ولا عدوً ماكرْ.

والأمة الإسلامية تُعايشُ حروبًا ثائرة، وشرورًا متطايرة، تُشتت نظامها، وتُشْنَعَبُ التئامها، يقودها قوم كفرة فجرة، غدرة مكرة، خونة خَسرة، لا يرقبون في مُؤْمنِ إلاً ولا نمة.

ومعذرة على تلك المقدمة التي فرضتها علي أحاسيس مشحونة بالأسى والشجون مما يراه المرء المامه ويَسْمَعه من فئة نسيت أو تناست أن هناك رب عفور عليم خبير يعلم خائنة الأعين وما تخفى الصدور، أناس ترعرعوا في الفتن وتربوا فيها، فتن تعاظم اليوم خطرها، وتطاير شرها وتزايد ضررها، فتن يُوشك أن تنال كثرة كاثرة من أبناء المسلمين تؤثر عليهم في دينهم ودنياهم، لا سيما من لا يميز بين نافع وضار، ولا بين حسن وقبيح، فتن تثير الشك من بعض المسلمين في ثوابت دينهم

# بقلم وكالمر الغرب والصهابينة بكال سور حاتم

ومقررات شريعتهم، وتسبب الحيرة لكثيرين والانحراف لأخرين.

إن الفتن يصيبُ ضررها الجميع ويكون معها الشر والفساد للبلاد والعباد، إذا لم تُعالج بميزان الشرع، ولم يحكم الناس أنفسهم بتعاليمه ويوقفوها عند حدودها، ولم يقدروا الأمور حق قدرها، وينظروا للنوازل والمدلهمات، والفتن يقوى تأثيرها وتظهر آثارها على ضعاف الإيمان، ومتبعي الشهوات فلا تجد الفتن حينئذ مقاومًا ولا مدافعًا، فتفتك بالعبد فتكًا، وتُمزقه كما يُمزَّق السهَّمُ الرَّمية.

أخرج ابن أبى شبيبة عن حذيفة رضى الله عنه قال: «لا تَضُرُكُ الفتنة ما عرفت دينك، إنما الفتنة إذا اشتبه عليك الحق بالباطل». [مصنف ابن أبي شبية ٧ / ٤٦٨]،

وفي صحيح مسلم من حديث عبد الله بن عمرو أن النبي ﷺ قال: «إن أمتكم هذه جعل عافيتها في أولها، وسيصيب آخرها بلاء وأمور تنكرونها، وتجيءُ فتنُ يُرققُ بعضها بعضًا، وتجيء الفتنة فيقول المؤمن: هذه مهلكتي، ثم تنكشف، ثم تجيء الفتنة فيقول: هذه هذه، فمن أحب أن يُزَحْزح عن النار ويدخل الجنة فُلْتَاتِهِ مَنيته وهو يؤمن بالله واليوم الآخر، وليأت إلى الناس الذي يُحبُ أن تؤتى إليه». ويدخل الجنة فُلْتَاتِهِ مَنيته وهو يؤمن بالله واليوم الآخر، وليأت إلى الناس الذي يُحبُ أن تؤتى إليه».

#### ٥١٠ العدل والعدالة الدولية العرجاء ١١٠

إن الحضارات الإنسانية لا تبلغ أوج عزها، ولا ترقى إلى قوة مجدها إلا حين يعلو العدل تاجها، ويتلاّلا به مفرقها، تُبْسُطُهُ على القريب والبعيد، والقوي والضعيف، والغني والفقير، والحاضر والباد.

لقد دُلُتْ الأدلة الشرعية وسنن الله في الأولين والأخرين أن العدل دُعامة بقاء الأمم، ومستقر أساسات الدول، وباسط ظلال الأمن، ورافع أبنية العز والمجد، ولا يكون شيء من ذلك بدونه.

ولكن ببدو أن هناك نوعًا من العدل مختلفٌ مُفهومه، إنه عدل الجبارين والمتآمرين على الإسلام والمسلمين، عَدْلُ الخونة والعملاء المُستَسين.

وفى الأيام الأخيرة شُغل العالم الإسلامي في ربوع المعمورة بتفاصيل المؤامرة التي ينفذها «أوكامبو» المدعي العام للمحكمة الجنائية الأمريكية الغربية!! عفواً أقصد المحكمة الجنائية الدولية، بتعليمات من أمريكا والصهاينة اليهود والدول الغربية المتآمرة معهم.

وبنظرة سريعة حول هذا الموضوع الذي أضحى يشكل هاجساً للقيادات العربية والإسلامية، فإننا نجد أن الرئيس «البشير» منذ أن تولى السلطة في السودان في أواخر يونيو ١٩٨٩م، والحرب مُعلنة عليه من كل اتجاه، الاتهامات تُلاحقه والإعلام الغربي يطارده، وكانه يريد إظهاره في صورة الحاكم «الإرهابي»، المنتمى إلى أصول إسلامية متطرفة، فاتهموه بأنه صنيعة الجبهة الإسلامية المتطرفة كما يقولون وزعيمها حسن الترابي، وأنه يحمل أجندة معادية للمسيحيين في الجنوب، أجندة تسعى إلى إحداث حرب تطهير عرقى للقبائل الإفريقية في العديد من ربوع السودان.

فبدأوا حربًا جائرة عليه، وتأمروا عليه سرًا وعلانية، تحالفوا ورصدوا الأموال، ومدوا أياديهم للمتأمرين والمتمردين في الجنوب، ثم سرعان ما راحوا يمارسون أدوارهم التأمرية في غرب السودان وشرقه، وبدأوا وكأنهم أعدوا العُدة لمخطط التفتيت. وعندما تفجرت مشكلة دارفور منذ أكثر من ست سنوات بدأ الغرب يُضخ الأموال، وأوعز إلى بعض حلفائه بتدريب عناصر التمرد ومدها بكل أنواع الأسلحة، وراحوا يفرضون حمايتهم على العديد من المنظمات التي أثارت الفتنة في المنطقة، بل وفتحوا الباب أمام رعاية قادة هذه الحركات في بلدانهم خاصة فرنسا وبريطانيا.

ومنذ ذلك الوقت سخر الغرب آلته الإعلامية وأطلق يد عملائه لشن أكبر حرب ضد النظام الوطني الحاكم في السودان.

#### ت اللوبي الصهبوتي يوظف منظمات الجتمع المدني د

ومنذ تفجر الأزمة زار دارفور حوالي ٤٠٠ مراسل أجنبي ويوجد على أرض دارفور حوالي ٣٠٠ منظمة أجنبية يعمل بها أكثر من ١٧ ألف عامل علاوة على أكثر من ١٣ ألف جندي يمثلون قوات الأمم المتحدة والاتحاد الإفريقي، إلا أن أحدًا منهم لم يقل إن هناك حرب إبادة تُشن، ولم يكتشفوا مقبرة جماعية تكشف أن هناك ترصدًا وقتلاً متعمدًا، غير أن الغرب راح يتفنن في صناعة الحدث بالضبط كما يتفنن في صناعة النجوم من الساسة الجدد والعلماء في المنطقة والعالم.

وقد استطاع اللوبي الصهيوني في الغرب أن يوظف العديد من منظمات المجتمع المدني في هذا الوقت وشَكُل منها تحالفًا باسم «تحالف إنقاذ دارفور» يضم ١٨٠ منظمة منها ٣٠ منظمة يهودية هدفها الترويج للافتراءات والأكاذيب وإنتاج الصورة التي تناقض الحقيقة على أرض الواقع في دارفور.

لم تكن المشكلة بالنسبة لهؤلاء هي وجود حرب تطهير عرقية - كما يدعون -، ولم تكن المشكلة هي تقاسم السلطة والثروة في دارفور، وإنما كان الهدف هو السودان نفسه، فالمؤامرة تستهدف الخرطوم، وهؤلاء ليسوا سوى ادوات لها، وإن قيام حركة تحرير السودان التي يتزعمها عبد الواحد نور، وهي واحدة من أبرز منظمات التمرد في دارفور قام بافتتاح مكتب لها في تل أبيب، وقيام رئيسها بزيارة الكيان الصهيوني كان هو الرد الأبلغ على مروجي الادعاءات والأكاذيب حول دارفور.

وانظر مثلاً إلى موقف قادة حركة العدل والمساواة «تلاميذ حسن الترابي»، لقد رجعوا إلى الخرطوم انطلاقاً من تشاد وحاولوا إسقاط النظام والاستيلاء على مقاليد السلطة، وبعد فشل المحاولة الانقلابية حاولت الحكومة القطرية جمع الشمل بين قادة الحركة وممثلين عن الحكومة السودانية، واستطاعوا التوصل إلى صيغة اتفاق بين الطرفين، وما أن أعلنت المحكمة الجنائية الدولية عن إصدار قرارها بخصوص طلب المدعي لتوقيف الرئيس البشير، حتى تجاهل رئيس الحركة «خليل إبراهيم» اتفاقه مع الحكومة وقال: «إن حركته ستركز جهودها للإطاحة بالرئيس السوداني إذا أصدرت المحكمة الجنائية الدولية مذكرتها باعتقال البشير في الرابع من شهر مارس».

إن أهداف هذه المؤامرة على السودان لا تخفى على أحد، والقضية هنا أكبر من الرئيس البشير، إنها تستهدف السودان ووحدته شعبًا وأرضًا، فالمطلوب هو تقسيمه وتفتيته ليلحق بالعراق تنفيدًا لمخطط الشرق الأوسط الجديد.

#### ت عصر القوة والمؤامرات الدولية ي

إننا نعيش عصر القوة الغاشمة، فلا شيء يتكلم الآن سوى القوة، ولا صوت مسموع سوى صوت الأقوياء الذين يحتكرون حق تعريف المفاهيم والمصطلحات ولديهم الجرأة على تسمية المقاومة إرهابًا، ووصف الإرهاب بأنه حق مشروع للدفاع عن النفس !!

هؤلاء الاقوياء هم الذين يتلاعبون بمواصفات حقوق الإنسان من بلد إلى آخر وليس لأحد أن يناقشهم حول ازدواجية المعايير ؛ لأن المعايير عندهم لا تنطلق من التزام بالمبادئ والقوانين الدولية، وإنما تنطلق من حسابات مصالحهم، وقد رأينا على مدى السنوات الأخيرة كيف تتحول الدولة المارقة إلى دولة معتدلة والعكس، فالمسميات عند أقوياء العصر تتغير بين يوم وليلة وفقًا لمعاييرهم وحسابات مصالحهم.

في عصر القوة يملك الأقوياء أن ينتصروا للشرعية الدولية في مكان، وأن يدوسوا عليها بالأحذية والأقدام في مكان آخر، وبالتالي لم يعد غريبًا أن يتم تصنيف أي دولة تتجرأ على أن تقول: «لا»، على أنها دولة مارقة ومتمردة، ونظام حكمها غير شرعي وديكتاتوري.

المطلوب في عصر القوة أن تدخل الدول الصغيرة والضعيفة بيت الطاعة حتى تنال شرف تصنيفها ضمن قوائم الاعتدال، ولا يتم اتهامها بعرائض الاتهام التي تبدأ بتهمة عدم احترام حقوق الإنسان، وتندرج حتى تصل إلى درجة الاتهام بارتكاب جرائم حرب!!

#### الحكمة الجنائية... وتامر الفرب والصهايئة ١١ ...

إن الأمة الإسلامية هي المستهدفة وليس السودان وحده ممثلاً في رئيسها عمر البشير، ولقد جاء البشير إلى الحكم في نهاية يونيه ١٩٨٩، ومنذ اليوم الأول قرر أن يحكم بلاده مستندًا إلى الشريعة الإسلامية، وانحاز إلى قضايا الأمة، ورفض أن يكون طرفًا في الأحلاف المشبوهة، ووقف إلى جانب المقاومة في كل بقعة مسلمة، ورفض كل الضغوط التي مورست على بلاده لإجبارها على إقامة علاقات مع الكيان الصهيوني.

وقد تدخلت "أمريكا" أكثر من مرة ومارست ضغوطها، وبعد فشلها في ذلك راحت توجه ضرباتها إلى عمق السودان، وتطلق صواريخها على مصنع الشفا للأدوية والتي زعمت أنه مصنع لإنتاج الأسلحة الكيماوية، لكنها فشلت أيضًا، فراحت تستخدم أدواتها وتفتح جروحًا غائرة في المجتمع السوداني، وتسعى إلى تأجيجها وصب الزيت على النار لإشعالها.

ووصل الأمر إلى حد أن الصهاينة ومعهم الغرب أصبحوا ممولاً أساسياً لميشيات الجنجاويد التي أحرقت قلوب أهالي وقبائل دارفور وأشاعت العنف والفوضى في كل ركن فيها، والجنجاويد عادة ما يلبسون ثيابًا بيضاء مثل أهل السودان ويركبون الخيل ويهاجمون السكان والمتمردين معاً في دارفور، يستهدفون قبيلة الزغاودة الأفريقية التي خرج منها أحد زعماء التمرد في دارفور تتهمهم بانهم أعوان الحكومة السودانية، والحكومة تقسم باغلظ الأيمان بأنها لا ولاية لها عليهم وأنهم يهاجمون قوائها أيضًا، والنتيجة هي الحصاد المر الذي يحقق أجندة إسرائيل والغرب، فهذه المياشيات حققت الأرقام القياسية في القتل والإغتصاب والإبادة الجماعية والنهب، وحرق عشرات الألاف من البيوت، وتشريد مئات الألوف من الأشخاص.

والبديهي ألا ترى الأمم المتحدة شيئًا من المخالفات والجرائم التي تحدث في الكون، فلا يشد انتباهها إلاً ما حدث في دارفور، فتقول: إن أسوا أزمة شهدها العالم تظهر جليًا في منطقة دارفور غرب السودان، ونفس الشيء بالنسبة لمجلس الأمن وكل منظمات حقوق الإنسان.

إنها سياسة الكيل بمكيالين، بل قل إنها لغة القوة التي لا تتعامل مع الأقوياء، بل تتعامل مع من هانوا وضعفوا واستكانوا، فأصبحت بلادهم مستباحة، واهلها يُقتلون ويشردون على مرأى ومسمع من العالم المتحجر الذي انتفت عنه صفة الإنسانية التي يتشدق بحقوقها.

ولا عجب للموقف الأمريكي والغربي والصهيوني، فمئات الآلاف الذين يُقتلون في كل بقعة من أرض الإسلام لا يعد انتهاكاً، وخنازير اليهود يرتكبون عشرات المجازر ولا تكون عصابتهم الحاكمة منذ عام ١٩٤٨م حتى الآن مطلوبة للعدالة والجزار بوش الذي غزا العراق والصومال وأفغانستان هو وزمرته العسكرية لا يلاحقون من قبل المحكمة الدولية.

وكذلك مجازر غزة تجرى على مرأى ومسمع من هذا العالم الجبان والزمرة الدولية الخائنة.. وزعماؤنا يتشابكون بالكلمات ويتعايرون بالعمالة مع أمريكا وإسرائيل، فهل يتق الله قادتنا في أنفسهم أولاً وفي شعوبهم ثانياً ويجتمعوا على قلب رجل واحد؛ حتى لا يجد أعداء الإسلام - من سدنة الفساد الدولي - فرصة لكي يعبروا من خلالها إلى تفريق أمتنا وتمزيقها؟

وحسبنا الله ونعم الوكيل، ولا حول ولا قوة إلا بالله العلي العظيم.



### تفسير سورتي

## الهمزة والفيل

#### إعداد: د/ عبدالعظيم بدوي

تعالى: «الَّذِينَ بَلْمِزُونَ الْمُطُّوعِينَ مِنَ الْمُؤَّمِنِينَ في الصدقات والذبن لأ يحدون إلا جهدهم فيسخرون منَّهُمْ سَخَرَ اللَّهُ مِنْهُمْ وَلَهُمْ عَذَابِ أَلِيمٌ، (التوبة: ٧٩)، وقال تعالى: «إنَّ الَّذِينَ أَحْرَمُوا كَانُوا مِنَ الَّذِينَ أَمَنُوا يضْحَكُونَ (٢٩) وإذا مروا بهم يتَغَامَرُونَ (٣٠) وإذا انْقَلَبُوا إِلَى أَهْلَهُمُ انْقَلَبُوا فَكَهِينَ (٣١) وَإِذَا رَأُوْهُمْ قَالُوا إِنَّ هَؤُلاءَ لَضَالُونَ (٣٢) وَمَا أُرْسِلُوا عَلَيْهِمْ حَافِظِينَ » (المطففين: ٢٩- ٣٣)، وقد نهي الله تعالى نبيه ت عن طاعة من هذه صفته، فقال: «ولا تُطع كل الله عن طاعة من هذه صفته، فقال: «ولا تُطع كل الله عنه الله حَلاَف مَهِينَ (١٠) هَمَّارَ مَشَّاء بِنَمِيمِ، (القلم: ١٠، ١١)، ونهى المؤمنين عن هذه الصفات، فقال: «يَا أَيُّهَا الَّذِينَ أَمَنُوا لاَ يَسْخَرُ قُومُ مِنْ قُومٍ عَسَى أَنْ يَكُونُوا خَيْراً مِنْهُمْ وَلاَ نَسَاءُ مِنْ نِسَاء عَسَى أَنْ يَكُنَّ خَيْرًا مِنْهُنَّ وَلا تَلْمِزُوا أَنْفُسِكُمْ وَلَا تَنَّابِزُوا بِالْأَلْقَابِ بِنِّسَ الْاسْمُ الْفُسُوقُ بَعْدَ الابمَانِ وَمَنْ لَمْ بَتُبْ فَأُولَٰ بَكُ هُمُ الظَّالمُونَ (المجرات: ١١).

ثم وصف الله الهمزة اللمزة بأنه: «الذي حمم مالا وعدده .. كما قال تعالى: ﴿ وَلاَ تُطعُ كُلُ حَلاَّف مُهِين (١٠) هَمَّاز مَشْنَاء بِنَمِيم (١١) مَنَّاع لَلْخَبْر مُعْتَد أَشْيِمِ (١٢) عُتُلُ بَعْدَ ذَلِكَ زَنْيِمِ (١٣) أَنْ كَانَ ذَا مَالِ وَيَنْ إِنَّ اللَّهِ اللَّ (١٥) سَنَسمُهُ عَلَى الْخُرْطُومِ، (القلم: ١٠- ١٥)، فكثرة المال تُطْغي، والكثيرُ المال يربو بنفسه فوق الناس، فيراهم دونه، فيزدريهم ويحتقرهم، ويسخر منهم، كما كان منْ صاحب الجنتين، قال تعالى: ﴿ وَاضْرِبُ لَهُمْ مَثَلاً رَجِلُيْن جِعَلْنَا لأَحَدَهُمَا حَنْتَيْنَ مِنْ أَعْنَاب وَحَفَقْنَاهُمَا بِنُخُلِ وَحَعَلْنَا بِنُنَهُمَا زُرْعًا (٣٢) كَلْتَا الْحِنْتَسْنِ أَتَتْ أَكُلُهَا وَلَمْ تَظْلُمْ مَنْهُ شَبِينًا وَفَجِّرْنَا خَلَالَهُمَا نَهُرًا (٣٣) وَكَانَ لَهُ ثُمَرٌ فَقَالَ لَصَاحِبِهِ وَهُوَ يُحَاوِرُهُ أَنَا أَكْثَرُ مِنْكَ مَالاً وَأَعَرُ نَفَرًا ﴿ (الكهف: ٣٢-٣٤)، وكما كان من قارون، قال تعالى: ﴿إِنَّ قَارُونَ كَانَ مِنْ قَوْمٍ مُوسِنِي فَيَغَى عَلَيْهِمْ وَأَتَيْنَاهُ مِنَ الْكُنُورِ مَا إِنَّ مُفَاتِحَهُ لَتَنُوءُ بِالْعُصْبَةِ أُولَى الْقُوَّةِ، (القصص: ٧٦).

وقوله تعالى: «الَّذِي جَمَعَ مَالاً وَعَدَدُهُ» يعني: أنه مشغول أبدًا بهذا المال، فهو طول النهار يعدَه عدًا، يقول الله تعالى: "وَيْلُ لِكُلُّ هُمَرَة لُمَرَة (١) الَّذِي جَمِعَ مَالاً وعدده (٢) يحسبُ أنَّ مَالَهُ أَخْلَده (٣) كَلاَّ لَيُنْبَذَنُ فِي الْحُطَمة (٤) وما أَدْراك مَا الْحُطَمة (٥) نَارُ الله الْمُوقَدَةُ (١) اللَّي تَطلعُ عَلى الأَفْئدَة (٧) إِنَّهَا عَلَيْهِمْ مُؤْصِدَةُ (٨) فِي عَمَد مُمَدَدة (الهمزة: ١- ٩).

#### و بين يدي السورة و

سورةٌ مكية، قد توعدت الذين يعيبون الناس، "وَالَّذِينَ بِكُنزُونَ الدُّهَبِ وَالْفِضُةُ وَلاَ يُنْفَقُونَهَا في سَبِيلِ اللَّهِ» (التوبة: ٣٤)، وذكرت أن مأواهم جهنم وبنُس المهاد.

قوله: • ويُلُ لكُلُ هُمَرَةَ لُمَرَةً • اختلف العلماءُ في الهمز واللمز، هل هما بمعنى واحد، أم يختلفان ؟ فقال بعضهم: هما بمعنى واحد، وقال بعضُهم: يختلفان، فالهمزُ: هو عَيْبُ الغير باللسان في غيابه.

واللَّمرُ: هو عَيْبُ الغير باليد، أو بالعين أو بالإشارة، أو بالكلمة الخفية في حضوره، وعلى كلَّ حال، فالمراد بالهمز واللمز عيب الناس، وازدراؤهم، واحتقارُهم.

وقد استفتحت السورة بهذا الوعيد الشديد:

وَيْلُ لِكُلِّ هُمَزَة لُمَزَة، قيل: الويل كلمة تقال للزجر
والردع، وقيل: وَيْل، وَاد في جهنم، تستغيث جهنم
بالله من شدة حره، فالهمز واللمز من الكبائر، وهما
من عمل المنافقين والكافرين، قال تعالى: "وَمَنْهُمْ مَنْ
يَلْمِزُكُ فِي الصَدْقَات فَإِنْ أَعْطُوا مِنْهَا رَضُوا وَإِنْ لَمْ
يَعْطُواْ مِنْهَا إِذَا هُمُّ يَسْخَطُونَ، (التوبة: ٥٠)، وقال

فإذا كان الليل نام كالجيفة، نسأل الله العافية.

وقوله تعالى: بحسب أن ماله أحلده أي: يظن الجاهل أن ماله يدفع عنه الموت وينجيه منه، فيكون من الخالدين، حتى لو ظن أنه يموت اعتقد أن الآخرة خير له من الأولى، كما كان من صاحب الجنتين إذ «نَحَلَ حَبْتَهُ وَهُو ظَالمُ لِنَفْسه قَالَ مَا أَظُنُ أَنْ تَبِيد هَذه أَبَدا (٣٥) وما أَظُنُ السَاعَة قَائمة وَلَئنْ رُدنتُ إلى رَبِي لأَجِدَنُ خَيْرا منها مَنْقلَبًا « (الكهف: ٣٥، ٣٦)، قال تعالى: كلا ليس الأمر كما يظن، «ما أغنى عنه ماله وما كسب» (المسد: ٢)، فالمال لا يدفع الموت عن أحد، ولو كان المال يُغنى عن صاحبه شبيئًا لأغنى عن قارون، الذي أوتي من الكنوز «ما إن مفاتحة لتنوء بالعصسبة أولى القود، ومع ذلك حَسف الله به وبداره الأرض «قما كان له من فقة ينصرونه من دون الله وما كان من المنتصرين» (القصص: ٨١).

ثم قال تعالى متوعداً: اليندن في الحطمة (3) وما أدراك ما الحطمة أي: ليرمين في النار التي يحطم بعضها بعضا، وما أدراك ما الحطمة سؤال لتفخيم أمرها وتعظيم شانها، جوابه: دار الله الموقدة وإضافتها إلى الله أيضًا لتفخيم أمرها وتعظيم شأنها، قال النبي عن إن ناركم هذه التي توقدون جزء من سبعين جزءًا من نار جهنم، قالوا: يا رسول الله، إن كانت لكافية قال: ولكنها فضلت عليها بتسعة وستين جزءًا، كلها مثل حرها.

وقوله تعالى: التي تطلع على الأفئدة يعني: أنها تأكل اللحوم حتى تطلع على الأفئدة فتمسَّها، ومع ذلك لا يموتون، كما قال تعالى: ﴿وَالَّذِينَ كَفَرُوا لَهُمَّ نَارُ جَهَنَّمَ لاَ يُقْضَى عَلَيْهِمْ فَيَمُوتُوا وَلاَ يُخَفُّفُ عَنْهُمْ مِنْ عَذَائِهَا \* (فاطر: ٣٦)، وقال تعالى: «كُلُمَا نَضِحَتُ حُلُودُهُمْ بَدُلْنَاهُمْ جُلُودًا غَيْرَهَا ليَذُوقُوا الْعُذَابِ، (النساء: ٥٦)، وقوله تعالى: «أنها عليهم مُؤْصِدَةُ أَي: مُغْلَقَةٌ، على خلاف الجِنة فإنها مفتحة الأبواب، كما قال تعالى: ﴿هَذَا ذَكُرٌ وَإِنَّ لِلْمُتَّقِينَ لَحُسْنَ مَأَبِ (٤٩) حَنَّاتِ عَدْنِ مُفَتَّحَةً لَهُمُ الْأَبُوابِ (ص: ٤٩، ٥٠)، لأنها دار السلام والأمان، وأما جهنم فدارُ الخوف والقلق والعذاب، وإغلاق الأبواب يقطع الأمال، ويخيب الرجاء، وقوله تعالى: ﴿ فَي عَمْدُ ممددة اي أن على أبواب جهنم عمدًا ممدة، قد أغْلَقتْ بها فلا تُفتحُ لهم، وأشبه شيء بهذه العمد العمد التي كان اصحاب المحلات قديمًا يُغْلقون بها محلاتهم، كنا نرى قديمًا على باب المحل عمودًا طويلاً ممددًا في عُروة من هذه الناحية، وعروة من تلك، وفي هذا العمود القفلُ، فهذه العمد القديمة أشبه ما تكون بالعمد الممددة على أبواب جهنم.

نسال الله تعالى باسمائه الحسنى، وصفاته العلى، أن يجيرنا وسائر المسلمين من النار ومن عذاب النار.



#### و بن بدى السورة وه

سورة مكية، تذكر أهل مكة بنعمة الله عليهم حين رد أصحاب الفيل بغيظهم لم ينالوا خيرًا، وكانوا قد جاءوا لهدم الكعبة، فأرسل الله عليهم طيرًا أبابيل، ترميهم بحجارة من سجيل، فجعلهم كعصف ماكول، فواجب عليهم أن يشكروا الله على هذه النعمة وأن يعبدوه، ويؤمنوا برسوله حيما أنها تذكّر النبي عليه بهذه الحادثة حتى يصبر على أذى قومه، ويعلم أن الله ناصره وجاعلُ العاقبة له.

#### و تفسير الأيات و

قوله تعالى: الم تركيف فعل ربك باصحاب الفيل اي: الم تعلم. فالرؤية هنا رؤية البصيرة لا رؤية البصيرة لا رؤية البصير، إذ ان النبي في أرجح الاقوال ولح عام الفيل، فلم ير بعينه كيف فعل ربه باصحاب الفيل، وقوله تعالى: الم يجعل كيدهم في تضليل يعني أنه تعالى خيب سعيهم، في تضليل يعني أنه تعالى خيب سعيهم، مما أرادوا، وأرسل، الله عليهم طيرا أبابيل يعني جماعات جماعات، بعضها في إثر بعض، نرميهم بحجارة من سجيل أي بحجارة من طين متحجر، لا تصيب أحدًا إلا قتلته، فجعلهم متحجر، لا تصيب أحدًا إلا قتلته، فجعلهم تعصف مأتول أي: كورق الشجر الذي عصفت به الريخ، وأكلته الدواب، ثم راثته.

وكان من شان أصحاب الفيل: أنه كان على

الممن منْ قبل ملك الحبشية رجلُ يقال له: أرياط، وكان معه في جنده أبْرهة، قنازعه حتى تفرقت الجنود عليهما، فانحاز إلى كلّ منهما طائفةً، ثم سار أحدُهما إلى الآخر، فلما تقارب الناس أرسل أبرهة إلى أرياط: إنك لن تصنع بأن تُلقى الحبشة بعضها ببعض، حتى تفنيها شيئًا فشيئًا، فابرزُ لى وأبرزُ لك، فأيِّنا أصاب صاحبه انصرف إليه حنده، فأرسل إليه أرياط: أنْصَفْت، فخرج إليه أبرهة، وكان رحلاً قصيراً لحيماً، وكان ذا دين في النصرانية، وخرج إليه أرياط، وكان رجلاً جميلاً عظيمًا طويلًا، وفي يده حربةً له، وخلُّف أبرهة غلام يقال له: عَتْوُدَةُ، يمنع ظهره، فرفع أرياط الحربة فضرب أبرهة يريد يافُوخَةُ، فوقعت الحربة على جبهة أبرهة، فشرمت حاجبه وعينه وأنفه وشفته، فبذلك سمى «أبرهة الأشرم»، وحمل عَتُودَةُ على أرياط منْ خلف أبرهـ ققتله، وانصرف جند أرباط إلى أبرهة، فاجتمعت عليه الحبشة باليمن، وودى أبرهة أرياط، فلما بلغ ذلك النجاشي ملك الحبشة الذي بعثهم إلى اليمن غضب غضبا شديدًا على أبرهة وقال: عدا على أميرى فقتله بغير امرى! ثم حلف لا يدعُ ابرهة حتى بطأ بلاده وبخرُّ ناصبته، فحلق أبرهة رأسه وملا جراباً من تراب اليمن، ثم بعث به إلى النجاشي، ثم كتب اليه: أنها الملك إنما كان أرياط عبدك وأنا عبدك، فاختلفنا في أمرك، وكلُّ طاعته لك، إلا أني كنت أقوى على أمر الحدشة وأضْبطُ لها واسوس منه، وقد حلقتُ رأسي كله حين بلغني قسم الملك، ومعثتُ المه بجراب تراب من أرضى ليضعه تحت قدمه فيير قسمه في، فلما انتهى ذلك إلى النجاشي رضي عنه وكتب إليه أن اثبت بأرض اليمن حتى يأتيك أمري، فأقام أبرهة باليمن.

اليم حتى ياتيك المري، عادم البرسة التيم حمد البرسة الم أن أبرهة بنى القليس بصنعاء، كنيسة لم يُر مثلها في زمانها بشيء من الأرض، وكتب إلى النجاشي: إني قد بنيت لك كنيسة لم يُبن مثلها للك كان قبلك، ولست بمنته حتى أصرف إليها حج العرب، فلما تحدثت العرب بكتاب أبرهة إلى النجاشي، غضب رجل من كنانة، فخرج حتى أتى «القليس» فقعد فيها - أي أحدث فيها - ثم خرج فلحق بأرضه، فأخبر أبرهة بذلك. فقال: من صنع ذلك وقيل: رجل من أهل هذا البيت الذي تحجه العرب، لما سمع بقولك أنك تريد أن تصرف حج العرب إلى بيتك هذا غضب، فجاء فقعد فيه، أي:

وحلف ليسيرنَ إلى البيت حتى يُهْدمُه، ثم أمر الحبشة فتهيأتْ وتجهزّت، ثم سار وخرج معه بالفيل، وسمعت العربُ بذلك فأعظموه، ورأوا جهاده حقًّا عليهم، فخرج إليه رجلٌ كان من أشراف أهل اليمن وملوكهم يُقال له ذُو نفر، فدعا قومه ومن أجابه من سائر العرب إلى حرب أبرهة وجهاده عن بيت الله الحرام، وما يريد من هدمه، ثم عرض له فقاتله، فهزم ذو نفر وأصحابه، وأخذ أسيرًا، فلما أراد أبرهة قتله قال: با أنها الملك: لا تَقْتُلني، فإنه عسى أن يكون بقائي معك خيرا لك من القتل فتركه، وحبسه عنده في وثاق، ثم مضى أبرهة على وجهه حتى أتى خَتْعَمَ، فعرض له نُفَيْلُ بنُ حبيبِ الخَثْعُمي ومنْ تابِعه من العربِ فقاتله، فهزمه أبرهة وأخذه أسيرا، فلما هم بقتله قال له تُفيلُ: أيها الملك، لا تقتلني فإني دليلك بأرض العرب، فخلى سبيله، وخرج معه يدله، حتى إذا مر بالطائف خرج إليه رجالُ ثقيف فقالوا له: أيها الملك انما نحن عسدك، سامعون لك مطيعون، ليس عندنا لك خلافٌ، وليس بيتنا هذا البيت الذي تريد - يعنون اللات - إنما تريد البيت الذي بمكة، ونحن نبعث معك من يدلك عليه، فتجاوز عنهم، فبعثوا معه أبا رغال، فخرج أبرهة ومعه أبو رغال حتى أنزله بالمُغْمس، فلما أنزله به مات أبو رغال هناك، فَرَحَمَتْ قبره العرب، ثم إن أبرهة بعث رحلاً من الحدشة على خيل له حتى انتهى إلى مكة، فساق إليه أموال تهامة من قريش وغيرهم، وأصاب فيها مائتي بعير لعبد المطلب ابن هاشيم، وهو يومئذ كبير قريش وسيدها، فهمت قريش وكنانة وهذيل ومن كان بذلك الحرم بقتاله، ثم عرفوا أنه لا طاقة لهم به، فتركوا ذلك، وبعث ابرهة حناطة الحميريّ إلى مكة، وقال له: سلُّ عن سيد هذا البلد وشريفهم، ثم قُلْ له: إن الملك يقول لك إنى لم أت لحربكم، إنما جئت لهدم هذا البيت، فإن لم تعرضوا لنا دونه بحرب فلا حاجة لي سدمائكم، فإنَّ هو لم يُرد حربي فائتنى به، فلما دخل حناطة مكة بسال عن سيد قريش وشريفها، فقيل له عيد المطلب بن هاشيم، فجاءه فقال له ما أقره به أبرهة، فقال له عبد المطلب: والله ما نريد حربه، وما لنا بذلك من طاقة هذا بيت الله الحرام، وبيتُ خليله إبراهيم عليه السلام، فإنْ يمنعُه منه فهو حرمه وبيته، وإن يُخُلُّ بينه وبينه فوالله ما عندنا دفع عنه، فقال له حناطة: فانْطلق معى إليه، فإنه قد أمرني أن أتيه بك، فانطلق معه عبد المطلب

ومعه بعضُ بنيه، حتى أتى العسكر فسأل عن ذي نُفر، وكان له صديقًا، حتى دخل عليه وهو في محسبه، فقال له: يا ذا نُفَر هل عندك من غَناء فيما نزل بنا ؟ فقال له ذو نَفَر: وما غناءً رجل أسير بيدي ملك، ينتظر أن يقتله غدوا أو عشيا ؟ ما عندي غَناءٌ في شيء مما نزل بك، إلا أن أنيسا سائس الفيل صديقٌ لي، فأرْسلُ إليه وأوصيه بك، وأعْظمُ عليه حقَّك، وأسأله أن يستأذن لك على الملك فتكلمه بما بدا لك، ويشفع لك عنده بخير إن قدر على ذلك. فقال: حسبي، فبعث ذو نفر إلى أنيس، فقال له: إن عبد المطلب سيد قريش، وصاحب عين مكة، بطُّعمُ الناس بالسبهل؛ والوحوش في رؤوس الحيال، وقد أصباب له الملك مائتي بعير، فاستأذن له عليه، وانفعه عنده بما استطعت. قال: أفعل. فكلِّم أنيس أبرهة، فقال له: أيها الملك، هذا سيد قريش ببابك يستأذن عليك، وهو صاحب عين مكة، وهو الذي يُطعم الناس بالسهل، والوحوش في رؤوس الحِدال، فائذن له عليك فليكلمك في حاجته، فأذن له أبرهة، وكان عبد المطلب أوسم الناس وأعظمهم وأجملهم، فلما رآه أبرهة أَجلُه وأكَّرُمَهُ عن أن يُجلسه تحته، وكره أن تراه الحبشة يُجلسه معه على سرير ملكه، فنزل أبرهة عن سريره فحلس على بساطه وأجلسه معه عليه إلى جانبه، ثم قال لترجمانه: قل له: حاجتك ؟ فقال له ذلك الترحمان. فقال: حاجتي أن يرد على الملك مائتي بعير أصابها لي، فلما قال له ذلك قال أبرهة لترجمانه: قل له لقد كنت أعجبتني حين رأيتك، ثم قد زهدت فيك حين كلمتني، أتكلمني في مائتي بعير أصبتها لك وتترك بيتًا هو دينك ودين أبائك قد حئت لأهدمه لا تكلمني فيه ؟ فقال له عبد المطلب: إنى أنا ربّ الإبل، وإنّ للبيت ربّا سيمنعه. فقال: ما كان ليمتنع منّى. قال: أنت وذاك. فردّ على عيد المطلب إيله.

ثم انصرف عبد المطلب إلى قريش فأخبرهم الخبر، وامرهم بالخروج من مكة، والتحرز في رؤس الجبال، ثم قام عبد المطلب فأخذ بحلقة باب الكعبة وقال:

لا هم إن الصعدد يم ضع رضله فامضع رضالك لا يخلبن صاحبهم ومحالهم عدوا محالك إن كست تاركهم وقب

ثم انطلق هو ومن معه من قريش إلى شُعَفَ الجِبال يتحرزون فيها ينتظرون ما أبرهةُ فاعلُ، فلما أصبح أبرهةُ تهيا لدخول مكة، وهدأ فدله وعدا جيشيه، وكان اسم الفيل محمودًا، فلما وجهوا الفيل إلى مكة اقبل نُفَيْلُ بن حبيب حتى قام إلى الفيل، ثم أَخَذَ بأذنه فقال: ابرك محمود، وارْجع راشدا من حيث أتيت؛ فإنك في بلد الله الحرام، وأرسل أذنه، فيرك الفيل، وخرج نفيل يشتد حتى أصعد في الحدل، وضربوا الفيل ليقوم فأبي، قضربوا رأسه فأبى، فأدّخلوا محاجن لهم في مراقه فبزغوه بها ليقوم فأبي، فوجهوه راحعًا إلى اليمن فقام يُهرُولُ، ووجهوه إلى الشيام ففعل مثل ذلك، ووجهوه إلى المشرق ففعل مثل ذلك، ووحوه إلى مكة فبرك، وأرسل الله عليهم طيرًا من البحر أمثالُ الخطاطيف، مع كلّ طائر منها ثلاثة أحجار يحملها، حجر في منقاره، وحجران في رجليه أمثال الحمص والعدس، لا تصيب منهم أحدًا إلا هلك، وليس كلهم أصابت وخرجوا هاربين يبتدرون الطريق التي حاءوا منها ويسالون عن نفيل بن حبيب ليدلهم على الطريق إلى اليمن، فحعل نفيل يقول:

#### أين المنفس والإله النظالبُ والأشرم المغلوب ليس الغالب

فخرجوا يتساقطون بكل طريق ويهلكون بكل مهلك على كل منهل، وأصيب أبرهة في جسده، وخرجوا به معهم ليسقط انملة انملة الملام سقطت انملة تبعتها منه مدة تُمثُ (أي تنزف) قيحًا ودمًا، حتى قدموا به صنعاء، وهو مثل فرخ الطائر، فما مات حتى انصدع صدره عن قلبه فيما بزعمون.

فلما بعث الله محمداً كان مما يعد الله على قريش من نعمته عليهم وفضله ما رد عنهم من أمر الحبشة لبقاء أمرهم ومدتهم، فقال تعالى: «ألمْ تَر كَيْفُ فَعَلَ رَبُّكَ بِأَصْحَابِ النفيلِ...». السورة. أه. من «البداية والنهاية» لابن كثير، بتصرف (٢/ ١٦٩- ١٧٤).

والحمد لله رب العالمين.

الحمد لله وحده، والصلاة والسلام على من لا نبي بعده، نبينا محمد واله وصحبه ومن اهتدى بهديه إلى يوم الدين.

#### وبعد:

عن أبي هريرة رضي الله عنه أن رسول الله عقال: «تفتح أبواب الجنة يوم الاثنين ويوم الخميس، فيغفر لكل عبد لا يشرك بالله شيئًا، إلا رجلاً كانت بينه وبين أخيه شحناء. فيقال: أنظروا هذين حتى يصطلحا، أنظروا هذين حتى يصطلحا،

هذا الحديث اخرجه الإمام مسلم في صحيحه، كتاب البر والصلة باب النهي عن الشحناء والتهاجر، برقم (٢٥٦٥)، كما أخرجه الإمام مالك في الموطأ في كتاب حُسن الخُلق باب ما جاء في المهاجرة، برقمي (١٦٨٧ - ١٦٨٨)، كما في الاستذكار لابن عبد البر، وأخرجه الإمام أحمد في المسند برقم (٣/ ٢٨٩، ٢٠٠٠) من مسند أبي هريرة رضي الله عنه، وأخرجه الإمام أبو داود في سننه في كتاب الأدب في هجرة البرجل أخاه، برقم (٢٩١٤)، وأخرجه أيضًا الإمام الترمذي في جامعه في كتاب البر والصلة باب ما جاء الترمذي في سننه في كتاب البر والصلة باب ما جاء ماجه في سننه في كتاب الصيام باب صيام الأثنين والخميس، برقم (١٧٤٠)، وأخرجه الإمام الدارمي في السنن كتاب الصوم باب صيام يوم الأثنين والخميس، برقم (١٧٤٠)،

#### وو شرح الحديث وو

بين النبي في هذا الحديث أن أبواب الجنة تفتح يوم الاثنين والخميس من كل أسبوع لرفع الاعمال وقبولها وإعطاء الثواب الجزيل عليها، وكثرة الصفح والغفران ورفع الدرجات والمنازل فيها، وقد قال ذلك كما جاء في بعض روايات الحديث رداً على من ساله عن صيامه خينك اليومين، وإكثاره من الصيام فيهما.

وجاء في رواية مسلم بن أبي مريم عند الإمام مسلم وغيره: «تعرض الأعمال في كل يوم خميس واثنين»، وفي رواية له أخرى: «تعرض أعمال الناس في كل جمعة مرتين؛ يوم الاثنين ويوم الخميس». والروايات يفسر بعضها بعضًا، فتفسير فتح أبواب الجنة بعرض الأعمال وقبولها واضح من روايات

وقوله ﷺ: "فيغفر لكل عبد لا يشرك بالله شيئًا"، فيه بيان خطورة الشرك، وأنه محبط للأعمال لا يقبل معه عمل، ولا تغفر معه خطايا ولا سيئات، ولا أثام



ولا زلات، فضلاً عن عدم غفران الشيرك نفسه، ولقد سن الله عز وجل خطر الشيرك وأنه أعظم الذنوب وأنه لا يغفر أبدًا، كما في قوله تعالى: «إنَّ اللَّهُ لا سَغْفَرُ أَنْ يُشْرَكَ بِهِ وَيَغْفَرُ مَا دُونَ ذَلِكَ لَمَنْ يَشَاءُ، (النساء: ٤٨، و١١٦)، وقال تعالى: «وَمَنْ يُشْرِكُ بِاللَّهِ فَكَأَنَّمَا خَرُ مِنَ السَّمَاء فَتَخْطَفُهُ الطَّيْرُ أَوْ تَهُوي بِهِ الرِّيحُ في مَكَانَ سحيقَ (الحج: ٣١)، وقال تعالى في أول وصايا لقمان لابنه: «يَا بُنِّي لا تُشْرِكُ بِاللَّهِ إِنَّ الشِّرُكَ لَظُلُّمُ عَظِيمًا (لقمان: ١٣)، بِل إِن الله عز وجِل خاطب خاتم أنسائه وسيد أصفيائه وإمام أتقيائه بقوله تعالى بأسلوب القسم المؤكد: «وَلَقَدْ أُوحِيَ إِلَيْكَ وَإِلَى الدِّينِ مِنْ قَدِلكَ لَئِنْ أَشْرِكْتَ لَيَحْبِطَنْ عَمِلُكَ وَلَتَكُونَنَّ مِنَ الْخَاسِرِينِ، (الزَّمر: ٦٥)، وقال بعد هذه الآية مباشرة: «بَل اللَّهُ فَاعْبُدُ وَكُنْ مِنَ الشَّاكرينَ» (الزمر: ٦٦)، آمرا نبيه 🍣 بتوحيده وعدم الإشراك به بتقديم لفظ الجلالة المفعول به على الفعل، وهذا أسلوب يدل على الاختصاص، وقد أمرنا أن نقراً في كل ركعة من ركعات صلاتنا سورة الفاتحة، ولا تقوم صلاة بغيرها؛ وفيها: «إيَّاك نَعْبُدُ وإيَّاكَ نَسْتَعِينُ» أي: نخصك وحدك بالعيادة، ولا نشرك بعيادة ربنا أحدًا ولا شيئًا، ونخصك وحدك بالاستعانة فنستعينك وحدك ولا نستعين غيرك من أحد ولا شيء.

وإن يعض المسلمين يتوجهون إلى بعض أهل القبور بالاستغاثة والاستعانة وطلب الشفاء وكشف البلوي، إلى غير ذلك، وهذا فيه شرك في الألوهية بطلب ما لا يقدر عليه إلا الله تعالى من المخلوق الذي لا يملك ضرا ولا نفعًا، وفي الحقيقة إن من يطلب من مخلوق أن يمده بما لا يقدر عليه إلا الله تعالى قد أشرك ذلك المخلوق في ربوبية الله تعالى؛ لأنه لم بطلب منه إلا وقد اعتقد أنه يملك له ما يطلبه منه، والالو كان بعلم علم البقين أنه مخلوق مثله لا يملك نفقعًا ولا ضرًا ما طلب منه قضاء حاجته ولا دفع مضرته، وكذلك قد أشرك في أسماء الله تعالى وصفاته حيث أعطاه بعض صفات الخالق؛ لأنه يعلم أن غيرة كثيرون يستغيثون بهذا المخلوق الذي يستغيث به في اللحظة نفسها فهو يعتقد أنه لا بشيغله سمعه إياه عن سمع غيره، وأنه يقدر على عطاء الكل في وقت واحد، وأن خزائنه لا تغيض، وهذا ليس إلا لله تبارك وتعالى، وبعض هؤلاء يغالي في وصف الرسول 🥌 ومدحه بمنحه بعض صفات الله تعالى، وفي حقيقة الأمر قد لا يقصدون الوقوف بذلك عند شخص رسول الله 🥌 ، وإنما يريدون أن بتوصيلوا من وراء ذلك لإعطاء أوليائهم هذه الأوصاف، ويزعمون محبة رسول الله 👛، وهم أبعد

الناس عن سنته 🌃 . ومن المعلوم أن المحب لمن يحب مطيع، ولكنهم يرمون أهل السنة المتمسكين بهدي رسول الله 📷 بعدم محبة الرسول 🐷 ، وهم بذلك يفترون على الله الكذب، ووراء عوام المسلمين وجهلتهم أناس ينتمون الى العلم بزينون لهم الناطل، ويحسنون إليهم الشيرك بالله تعالى ويهونون من خطره، ونخشى على هؤلاء أن يصدق فيهم قول الله تعالى: ﴿ وَقَيلَ لَهُمْ أَيْنَ مَا كُنْتُمْ تَعْبُدُونِ (٩٢) مِنْ دُونِ اللَّهِ هَلْ نَنْصُرُونَكُمْ أَوْ بِنْتَصِرُونَ (٩٣) فَكُبْكِبُوا فِيهَا هُمْ وَالْغَاوُونَ (٩٤) وجُنُودُ إِنْلِيسَ اجْمَعُونَ (٩٥) قَالُوا وَهُمْ فِيهَا يَخْتُصِمُونَ (٩٦) تَالِلُهُ إِنْ كُنَّا لَفِي ضَلَالِ مدين (٩٧) إذْ نُستويكُمْ بربُ الْعَالَمِينَ (٩٨) ومَا أَصَلَّنَا الاً الْمُجْرِمُونَ» (الشعراء: ٩٢ - ٩٩)، فيقول الذين أشركوا عمن أضلوهم وزينوا لهم الشرك: «وُمَا أَضَلُنَا إِلَّا الْمُجْرِمُونَ.

وقد جاء في بعض روايات الحديث: "فيغفر لكل امرئ لا يشرك بالله شيئًا». وفي رواية أخرى: «فيغفر لكل عبد مؤمن. وهناك أحاديث كثيرة في بيان عظم الشيرك وأنه أعظم الذنوب؛ منها ما جاء في الصحيحين من حديث ابن مسعود رضي الله عنه: «أي الذنب أعظم؟ قال: أن تجعل لله ندا وهو خلقك».

وقوله 🥨: ﴿ إِلا عبدًا كانت بينه وبين أخيه شَحْنَاءُ». وفي رواية: «إلا امرءًا كانت بينه وبين أخيه شحناء،. فأما العبد والمرء فهما بمعنى وأحد، ويشمل الذكر والأنثى من كل عبد مؤمن بالله تعالى موحد لا يشرك به أحداً، وأما الشحناء؛ فقال في النهاية: العداوة. وفي المعجم الوسيط: (الشحناء): الحقد والعداوة والبغضاء.

وأما حديث: ايغفر الله لكل عبد ما خلا مشركًا أو مشاحنًا ،. فقال في النهاية: قال الأوزاعي: أراد بالمشاحن هنا صاحب البدعة المفارق للجماعة. وجاء في بعض روايات حديث أبي هريرة؛ حديثنا هذا: ﴿ إِلا المتهاجرين، وفي رواية الترمذي: ﴿ إِلَّا المُهتجرينِ». وقال الترمذي: ومعنى قوله: «المهتجرين، يعنى: المتصارمين، وهذا مثل ما روى عن النبي 🎏 أنه قال: «لا يحل لمسلم أن يهجر أخاه فوق ثلاثة أيام».

وقوله 🐷 : «أنظروا هذين حتى يصطلحا ، ثلاث مرات للتأكيد، وأنظروا: أي أخروا، وفي رواية الترمذي: «ردوا هذين». قال الترمذي: ويروى في سعض الحديث: «دروا هذين»، وفي رواية لمسلم: «أركوا هذين». قال النووى: «اركو» هو بالراء الساكنة وضم الكاف، والهمزة في أوله همزة وصل، أي اخروا، يقال: ركاه يركوه: ركوا إذا أخره، قال صاحب

التحرير: ويجوز أن يرويه بقطع الهمزة المفتوحة من قولهم: أَرْكَيْتُ الأمر إذا أخرته، وذكر غيره أنه يروي بقطعها ووصلها، والشحناء: العداوة كانه شُحنِ بغضًا حتى امتلاً. أهـ.

وفي رواية: «اتركوا هذين»، قال أبو عمر بن عبد البر في «الاستذكار: «اركوا» معناه: اتركوا، وقيل: معناه آخروا هذين، يقال: أخَّر هذا وأنْظِرَّ هذا، وأرْج هذا، وأرْك هذا؛ كل ذلك بمعنى واحد.

وقوله: «حتى يفيئا» قال ابن عبد البر: معناه حتى يرجعا إلى ما عليه اهل المؤاخاة والمصافاة من الأخلاء والأولياء على ما كانا عليه من قبل أن يتهاجرا. قال: والفيء الرجوع والمراجعة؛ قال الله عز وجل: «فَقَاتلُوا الَّتِي تَبْغِي حَتَّى تَفِيءَ إِلَى أَمْرِ الله». وقال في الذين يؤلون من نسائهم: «فَإِنْ فَاعُوا فَإِنْ الله عَن الله عَدْور رحيم» أي: رجعوا إلى ما كان عليه من وطء أزواجهم، وحنثُوا أنفسهم في أيمانهم. اهـ.

قال ابن عبد البر: وفيه (أي في الحديث) تعظيم ذنب المهاجرة والعداوة والشحناء لأهل الإيمان، وهم الذين يامنهم الناس على دمائهم وأموالهم وأعراضهم، المصدقون بوعد الله تعالى ووعيده، المجتنبون كباثر الإثم والفواحش. والعبد المسلم من فهؤلاء لا يحل لاحد أن يهجرهم، ولا أن يبغضهم، بل محبتهم دين، وموالاتهم زيادة في الإيمان واليقين. محبتهم دين، وموالاتهم زيادة في الإيمان واليقين. العباد؛ إذا تساقطوها وغفرها بعضهم لبعض، أو خرج بعضهم لبعض عما لزمه منها، سقطت المطالبة من الله عز وجل بدليل قوله في هذا الحديث:

هذا، وقد كثر بين بعض المسلمين التباغض والتدابر والهجران، وذلك لأسباب دنيوية، وامور مادية، بل ربما كان التهاجر بين الأقارب والأرحام وتنعدم بينهم المودة والتراحم، بسبب البعد عن التخلق بأخلاق الإسلام التي يُقتدى فيها برسول أو ، ويسود سوء الخلق، مع أن النصوص القرانية والأحاديث النبوية تنص على تحريم التدابر والتخاصم والتقاطع، ومن ذلك قوله تعالى: وأنما المُومنون إخوة... (الحجرات: ١٠)، وقوله تعالى: وأنما واعبدوا الله ولا تُشركوا به شيئا وبالوالدين والجار المؤبى واليتامى والمساكين والبار والسبيل وما ملكت ايمائكم إن الله لا يُحبُ وابن السبيل وما ملكت ايمائكم إن الله لا يُحبُ من كان مُخْتَالاً فَخُوراً (النساء: ٣١)، فعطف الأقارب على الوالدين، وعطف على الإقارب اليتامى والمساكين، والمساكين، والمساكين، والمساكين، وعطف على الإقارب اليتامى والمساكين،

والجيران والزوجات وأبناء السبيل وملك اليمين ليشمل الإحسان المجتمع كله، والآيات في هذا المعنى كثيرة، فيها الوصية بالوالدين والأولاد وغيرهم حتى يعيش الناس في أمن وأمان وحسن جوار وحسن خلق، وفي أحاديث النبي التصريح بالنهي عن التدابر والتقاطع والتهاجر، ومن ذلك حديث أنس بن مالك رضي الله عنه أن رسول الله قال: الا تباغضوا، ولا تحاسدوا، ولا تدابروا وكونوا عباد الله إخوانا، ولا يحل لمسلم أن يهجر أخاه فوق ثلاث، متفق عليه. وكذا حديث أبي أيوب الأنصاري رضي الله عنه فوق ثلاث ليهجر أخاه فوق ثلاث ليهجر أخاه فوق ثلاث ليهجر أخاه فوق ثلاث ليهجر أخاه فوق ثلاث ليال، يلتقيان فيعرض هذا، ويعرض هذا، وخيرهما الذي يبدأ بالسلام، متفق عليه.

ولقد حثر رسول الله على التواد والتعاطف والتراحم بين المسلمين، وأنهم كالجسد الواحد، إذا اشتكى بعضه أشتكى كله، من ذلك حديث ابي موسى الأشعري رضي الله عنه قال: قال رسول الله عنه قال: قال رسول الله عنه قال: قال رسول الله متفق عليه، وحديث النعمان بن بشير رضى الله عنهما قال: قال رسول الله عنهما قال: قال رسول الله عنه مثل المؤمنين في توادهم وتراحمهم وتعاطفهم مثل الجسد الواحد، إذا اشتكى منه عضو تداعى له سائر الجسد بالسهر والحمى والسهري، وفي رواية: «المؤمنون كرجل بالحمى والسهر». وفي رواية أخرى: «المسلمون كرجل واحد، إن اشتكى رأسه الشتكى عينه أن اشتكى كله، وإن اشتكى رأسه اشتكى كله».

آلا فليبادر المسلمون إلى التواصل والتحاب والتواد والتراحم، وليسرع كل متخاصمين متدابرين إلى الصلح: لأن الصلح خير، وحتى ترفع أعمالهما مع عباد الله الصالحين، وذلك لقول النبي ص في بعض روايات هذا الحديث: "فإذا اصطلحا غفر لهما". ولقول الله تبارك وتعالى في الزوجين: "فلا جناح عليهما أن يصلحا بينهما صلحا والصلح خير". وغير الزوجين يجب عليهم أن يصلحوا حتى تفتح لهم أبواب الجنة لرفع الأعمال وقبولها وإعطاء الثواب الجزيل عليها، وكثرة الصفح والغفران، ورفع الدرجات والمنازل فيها.

نسال الله تعالى أن يشفي صدور المؤمنين، وأن ينزع من قلوب المسلمين الغل والحقد والحسد والبغضاء والعداوة والشحناء، إنه ولي ذلك والقادر عليه. وصلى الله وسلم وبارك على عبده ورسوله نبينا محمد وآله وصحبه أجمعين، والحمد لله رب العالمين.

#### وو النجاسات الختلف فيها وو

#### ١- نجاسة الكلب:

للعلماء فيه ثلاثة أقوال معروفة:

أحدها: أنه نجس كله حتى شعره، وهو قول الشافعي وأحمد في إحدى الروابتين عنه وعليه أكثر

الثاني: أنه طاهر حتى ريقه، وهو قول مالك في المشهور عنه، وداود الظاهري.

الثالث: أن ربقه نحس، وأن سائر جسده وشعره طاهر، وهو مذهب أبى حنيفة المشهور عنه، وعليه أكثر أصحابه، وهو الرواية الأخرى عن أحمد واختاره شيخ الإسلام ابن تيمية. (مجموع الفتاوي ٢١/ ٣٤٩. والفقه الإسلامي وأدلته د. وهبة الزحيلي ١/ ٣٠٥).

واحتج من قال بنجاسة الكلب بقوله 🐸: «إذا شرب الكلب في إناء أحدكم فليغسله سبعًا ". متفق عليه من حديث أبي هريرة، قال الأمير الصنعاني: وهو ظاهر في نجاسة فمه، والحق به سائر بدنه قياسًا عليه، وذلك لأنه إذا ثبت نجاسة لعابه، ولعابه جزء من فمه، أو هو عرق فمه، ففمه نجس، إذ العرق حزء مستحلب من البدن، فكذلك بقية البدن. اهـ. (سبل السلام ١/ ٢٥).

قلت: والفم أطب أحرائه لكثرة ما يلهث فيقيته

أما القائلون بعدم نجاسة الكلب فقالوا: إن الأمر مالغسل للتعدد لا للنحاسة، إذ إنه لو كان للنجاسة لاكتفى بما دون السبع، إذ نجاسته لا تزيد على العذرة، وأجيب عنه: بأن أصل الحكم، وهو الأمر بالغسل معقول المعنى، ممكن التعليل بأنه للنجاسة، والأصل في الأحكام التعليل، والتعيد إنما هو في العدد فقط. (سيل السلام ١/ ٥٢).

أما القائلون بأن فم الكلب وحده أو لعابه ورجيعه هو النحس فقالوا: إن الأصل في الأعدان الطهارة، فلا بحوز تنجيس شيء ولا تحريمه إلا بدليل، كما قال تعالى: «وَقَدْ فَصِلَ لَكُمْ مَا حَرَّمَ عَلَيْكُمْ إِلاَّ مَا اضْطُرِرْتُمْ إلَيْه ، (الأنعام: ١١٩)، وفي السنن عن سلمان الفارسي رضى الله عنه مرفوعًا ومنهم من جعله موقوفًا عليه أنه قال: «الحلال ما أحل الله في كتابه، والحرام ما حرم الله في كتابه، وما سكت عنه فهو مما عفا عنه». رواه الترمذي (۱۷۲٦)، وابن ماجه (۳۳۹۷).



وإذا كان كذلك، فإن الأحاديث الواردة كلها ليس فيها إلا ذكر الولوغ، ولم ينكر سائر الأجزاء، فتنجيسها إنما هو بالقياس وهو ليس بصحيح هنا. (مجموع الفتاوي ٢١/ ٣٥٠ بتصرف).

#### ٢- الدد:

10

207

ш

超

10

т

ш

ذهب جمهور أهل العلم إلى نجاسة دم الأدمي غير الشهيد؛ دم الحيوان غير المائي، الذي انفصل عنه حيًا أو ميتًا، إذا كان مسفوحًا - أي جاريًا - كثيرًا، أما قليل الدم فمعفو عنه. (الفقه الإسلامي وادلته // ٣٠٣).

وذهب بعض أهل العلم إلى طهارة الدم. (مذكرة الفقه لابن عثيمين ١/١٥٠).

واحتج القائلون بنجاسة الدم بادلة منها قوله تعالى: «أَوْ دَمًا مَسْفُوحًا أَوْ لَحْمَ خَنْزِيرِ فَإِنَّهُ رِجْسُ، (الأنعام: ١٤٥)، فقوله: «فَإِنَّهُ رِجْسُ» صَيغة مؤكدة على أنه رجس، والرجس: النجس. (موسوعة الفتاوى الإسلامية للشنقيطي نقلاً عن فتاوى علماء البلد الحرام ص ٩٤).

وكذلك قوله 📚 للمرأة المستحاضة: «إذا أدبرت الحيضة فاغسلي عنك الدم وصلي». متفق عليه من حديث عائشة.

واحتج من قال بعدم النجاسة بأن الرسول خلا يأمر بغسل دماء الشهداء، ولو كانت نجسة لغسلها، وأن المسلمين كانوا يصلون في جراحاتهم، ولا سيما الرجلان اللذان بعثهما النبي خليكونا عينًا على العدو، فجعل أحدهما يصلي والثاني ينظر، فطعن الآخر وهو يصلي، ولكنه بقي في صلاته حتى أتمها. (أخرجه الحاكم 1/ ٥٠).

فلو كان الدم نجسًا لما أتم صلاته. وقالوا: إن الأصل الطهارة، ولا دليل على نجاسة الدم، وقالوا: إن قوله تعالى في الآية: إنه رجس يعود على أقرب مذكور وهو الخنزير. (مذكرة الفقه ١/ ١٤٩).

ورد الجمهور بأن الاستدلال بالحديث السابق لا يستقيم لأن هذا الدم معفو عنه كدم المستحاضة، فهو نجس، وإنما عفي عنه لمكان الغلبة، فدم المستحاضة نجس، ومع ذلك آمر النبي المستحاضة بثعب معها. (موسوعة الفتاوي الإسلامية).

والأرجح ذهب جمهور العلماء من نجاسة الدم المسفوح لقوة ادلتهم.

#### ٣- الخصر:

ذهب جمهور أهل العلم منهم الأثمة الأربعة إلى نجاسة الخمر نجاسة عينية، وذهب البعض كربيعة الرأي والشوكاني إلى طهارة الخمر العينية وأن نجاستها نجاسة معنوية، والخمر تشمل كل مائع مسكر عند الجمهور، واحتجوا على نجاستها بقوله تعالى: «إنّما الْخَمْرُ وَالْمَيْسِرُ وَالأَنْصَابُ وَالأَرْلاَمُ رِجْسٌ مِنْ عَمَلِ الشّيْطَانِ فَاجْتَنبُوهُ لَعَلّكُمْ تُقلّحُونَ، (المائدة: ٩٠)، والرجس في اللغة: الشيء القدر والنتن. (الموسوعة الفقهية ٥/ ٧٢).

وقالوا: لا يضر قرن الميسر والأنصاب والأزلام بها مع أن هذه الأشياء طاهرة؛ لأن الثلاثة خرجت بالإجماع فبقيت الخمر على مقتضى الكلام.

قال النووي: "ولا يظهر من الآية دلالة ظاهرة لأن الرجس القذر ولا يلزم من ذلك نجاسته، وكذا الأمر بالاجتناب لا يلزم منه النجاسة، المنع من الخمر لكونها سببًا للعداوة والبغضاء، وتصد عن ذكر الله وعن الصلاة كما صرحت به الآية الكريمة، وأقرب ما يقال ما ذكره الغزالي: أنه يحكم بنجاستها تغليظًا وزجرًا عنها قياسًا على الكلب وما ولغ فيه». (المجموع ١/ ٨٠٥).

واحتج من قال بعدم نجاستها بأن الأصل في الأشياء الطهارة حتى يقوم دليل على النجاسة، والجواب عن الآية من وجهين:

الأول: أنها قرنت بالأنصاب والأزلام، والميسر، ونجاسة هذه الأشياء معنوية.

الثاني: أن الرجس في الآية قيد بقوله: "منْ عَمَلِ الشّيْطَانِ" فهو رجس عملي وليس رجسا عينياً. (الشرح الممتع لابن عثيمين ١/ ٣٦٧). وسبل السلام ١/ ٨٢).

واحتجوا كذلك بحديث أنس رضي الله عنه: أن الخمر لما حُرمت خرج الناس، وأراقوها في الأسواق. رواه البخاري.

وجه الدلالة أن أسواق المسلمين لا يجوز أن تكون مكانًا للنجاسة، فلو كانت نجسة لما أراقها المسلمون في الأسواق، وكذلك ما رواه مسلم من حديث ابن عباس رضي الله عنهما أن رجلاً جاء براوية خمر، فأهداها للنبي فأهداها للنبي أبقال: أما علمت أنها حرمت وفساره – أي أسر إليه – رجل أن بعها، فقال النبي

«إن الله إذا حرم شيئًا حرم ثمنه». ففك الرجل الروية ثم أراقها بحضرة النبي .

ووجه الدلالة أن النبي الم يأمر الرجل بغسل الراوية، وهذا كان بعد تحريم الخمر، فلو كانت الخمر نجسة لأمره بغسلها كما أمرهم بغسل القدور من لحم الحُمر الأهلية كما في حديثي أنس وسلمة بن الأكوع. (الشرح الممتع ١/ ٣٦٧، ٣٦٧ بتصرف).

#### ٤- بول وروث ما يؤكل لحمة:

هناك اتجاهان فقهيان: أحدهما القول بالطهارة، والثاني القول بالنجاسة؛ الاتجاه الأول للمالكية والحنابلة، والثاني للحنفية والشافعية. (الفقه الإسلامي وأدلته 1/ ٣١٢).

واحتج من قال بالنجاسة لذلك بمسلكين أثري ونظري، أما الأثري فحديث ابن عباس رضي الله عنهما: أن رسول الله ق مر بقبرين فقال: «إنهما ليعذبان، وما يعذبان في كبير، أما أحدهما فكان لا يستتر من الدول». منفق عليه.

والبول اسم جنس محلى باللام فيوجب العموم فيشمل بول الإنسان وبول غيره، وإذا كان النبي تقد أخبر بالعذاب من جنس البول، وجب الاحتراز والتنزه عن جنس البول. وأجيب عنه بأن المراد بول الإنسان كما في صحيح البخاري بلفظ "كان لا يستنزه من بوله". (مجموع الفتاوي ٢١/ ٣١٠).

قال البخاري: لم يذكر سوى بول الناس، فالتعريف في البول للعهد.

المسلك النظرى: وهو من ثلاثة أوجه:

أحدها: القياس على البول المحرم فنقول: بول وروث فكان نجسًا كسائر الأبوال.

الثاني: إذا فحصنا وبحثنا عن الحد الفاصل بين النجاسات والطهارات، وجدنا ما استحال في أبدان الحيوان عن أغذيتها، فما تحول لمنفعة أعضاء الحسم فهو طيب الغذاء، وما فضل فهو خبيثه.

الثالث: أنه في الدرجة السفلى من الاستخباث كما شهد به أنفس الناس وليس لنا إلا طاهر أو نجس وإذا فارق الطهارات دخل في النجاسات. (مختصرًا من مجموع الفتاوى ٢١/ ٣١٠، ٣١١).

وقد أفاض شيخ الإسلام في بيان ضعف هذه الأقيسة ببحث ماتع لا يتسع المقام لذكره. (انظر مجموع الفتاوي ۲۱/ ۳۱۲ وما بعدها).

واحتج من قال بطهارة أبوال وأرواث مأكول اللحم بأدلة أهمها:

١- حديث أنس بن مالك رضي الله عنه: أن رهطاً من عكل أو قال عرينة قدموا فاجتووا المدينة، فأمر لهم رسول الله على بلقاح وأمرهم أن يخرجوا فيشربوا من أبوالها وألبانها. متفق عليه.

فدل ذلك على طهارة أبوال الإبل بالنص، وأما غيرها مما يؤكل لحمه فبالقياس. (فتح الباري ١/ ٤٠٤ مختصراً).

واستدلوا لصحة هذا الاستدلال بقوله : "إن الله لم يجعل شفاؤكم فيما حرم عليكم". (علقه البخاري في الأشربة: الفتح ١٠/ ٨١، ووصله ابن آبي شيبة في مصنفه ٥/ ١٤٣١).

قالوا: إن التحريم يستلزم النجاسة، والتحليل يسلتزم الطهارة، فتحليل التداوي بها دليل على طهارتها، فأبوال الإبل وما يلحق بها طاهرة. (نيل الإوطار للشوكاني ١/ ١٥٨).

٢- أن الأصل الجامع طهارة جميع الأعيان حتى
 تتبين نجاستها لثلاثة أوجه:

أحدها: أن الطاهر ما حل ملابسته ومباشرته وحمله في الصلاة والنجس بخلافه.

الشاني: أنه إذا شبت أن الأصل جواز أكلها وشربها فلأن يكون الأصل ملابستها ومخالطتها الخلق أولى وأحرى، وذلك لأن الطعام يخالط البدن فيصير مادة وعنصرا له، فإذا كان خبيثًا صار البدن خبيثًا، وأما ما يماس البدن ويباشره فيؤثر في البدن من ظاهر، لكن تأثيرها دون تأثير المخالط، فإذا حل مخالطة شيء فحل مباشرته أولى.

الثالث: أن الفقهاء كلهم اتفقوا على أن الأصل في الأعيان الطهارة، وأن النجاسات محصاة مستقصاة وما خرج عن الضبط والحصر فهو طاهر. (مجموع الفتاوى بتصرف ٢١/ ٣٠٨).

وبعد هذا العرض لأدلة الفريقين نرى أن القول بطهارة أبوال وأوراث ماكول اللحم أرجح، والله اعلم.

#### 41 -0

وهو الماء الغليط الدافق الذي يخرج عند اشتداد الشبهوة. (المغني لابن قدامة ١/ ١٩٩).

وفي نجاسته وطهارته رأيان إن كان من الأدمى،

10

100

100

100

田

أما غير الآدمي فهو نجس عند الحنفية والمالكية، طاهر عند الحنابلة إن كان من مأكول اللحم، والأصح عند الشافعية: طهارة مني غير الكلب والخنزير وفرع أحدهما. (الفقه الإسلامي وأدلته 1/ ٣١٥).

وما يهمنا هنا البحث فيما يتعلق بمني الآدمي: قال الحنفية والمالكية: المني نجس يجب غسل أثره، إلا أن الحنفية قالوا: يجب غسل رطبه، فإذا جف على الثوب، أجزاً فيه الفرك. (المصدر السابق).

واستدلوا بحديث عائشة رضي الله عنها قالت:

«كنت أفرك المني من ثوب رسول الله عنه ثم يذهب فيصلي فيه رواه الجماعة إلا البخاري، وفي لفظ متفق عليه: «كنت أغسله من ثوب رسول الله علم ثم يخرج إلى الصلاة وأثر الغسل في ثوبه بقع الماء الماء والغسل لا يكون إلا لشيء نجس، وأجيب بانه لم يثبت الأصر بغسله من قوله على في شيء من أحاديث الباب، وإنما كانت تفعله عائشة ولا حجة في في فعلها حتى لو علم النبي على بفعلها لأن غاية ما هنالك أنه يجوز غسل المني من الثوب، وهذا مما لا خلاف فيه. (نيل الأوطار ١/ ١٦٨).

وقال من انتصر لمذهب الحنفية: والصواب ان المني نجس يجوز تطهيره بأحد الأمور الواردة والماء لا يتعين لإزالة جميع النجاسات. (المصدر السابق بنصرف).

واحتج من قال بطهارة مني الأدمي وهم الشافعية والحنابلة بأدلة منها:

 ان الأصل في الأشياء الطهارة، فيجب القضاء بطهارته حتى يجيئنا ما يوجب القول بانه نجس.

Y- أن عائشة كما ثبت عند مسلم كانت تفرك اليابس من مني النبي 
ولو كان نجسا ما اكتفت فيه بالقرك، وقال النبي 
للمراة في دم الحيض، يصيب الثوب: تحته، ثم تقرصه بالماء، ثم تنضحه، ثم تصلي فيه. فلا بد من الغسل بعد الحت، ولو كان نجسا لابد من غسله بكل حال، وبما ثبت عنهما عند أحمد في مسنده: كان رسول الله 
يسلت المني من شوبه بعرض الإذخر ثم يصلي فيه. وهذا من شوبه بعرض الإذخر ثم يصلي فيه. وهذا من خصائص المستقنرات، لا من أحكام النجاسات. (مجموع الفتاوى ۲۱/ ۳۳۶، والشرح الممتع لابن عثمن).

ولا النجاسة عندمن المستقنرات، والشرح الممتع لابن عثمن).

و المنافرة المنافرة المنافرة المنافية عندمن المنافرة المنافية عندمن المنافرة المنافرة

٣- أن هذا الماء - أي المني - أصل عباد الله

المخلصين من الخبيين والصديقين والشهداء والصالحين، وتأبى حكمة الله تعالى أن يكون أصل هؤلاء البررة نجساً. (الشرح المتع).

وما ذهب إليه الشافعية والحنابلة من طهارة بول الأدمي هو الأقوى دليلاً، وهو الأرجح، والله أعلم.

7- رطوبة فرج المرأة: وهي ماء أبيض متردد بين المذي والعرق. (مغني المحتاج للخطيب الشربيني ١/ ٢٢٩). وقد اختلف الفقهاء في نجاسة رطوبة فرج المرأة، فذهب المالكية والصاحبان من الحنفية إلى نجاستها، وذهب أبو حنيفة والحنابلة إلى طهارتها، وقسم الشافعية رطوبة الفرج إلى ثلاثة أقسام: طاهر قطعًا، وهي ما تكون في المحل الذي يظهر عند جلوس المرأة، وهو الذي يجب غسله في الغسل والاستنجاء، ونجسة قطعًا وهي الرطوبة الخارجة من باطن الفرج، وطاهرة على الأصح وهي ما يصله ذكر المجامع. (الموسوعة الفقهية الكويتية ٢٢/ ٢٠٠ يصرف).

ومن قال بنجاسة رطوبة فرج المرأة علل ذلك بأن جميع ما خرج من السبيل، فالأصل فيه النجاسة إلا ما قام الدليل على طهارته، وأجيب عنه بأن في هذا الحقول من الحرج والمشقة ما لا يعلمه إلا الله، خصوصًا من ابتلي به من النساء، ومن قال بالطهارة علل ذلك بأن الرجل يجامع أهله، ولا شك في أن هذه الرطوبة سوف تعلق به، ومع ذلك لا يجب عليه أن يغسل ذكره، وهذا كالمجمع عليه من عهد رسول الله يعسل ذكره، وهذا كالمجمع عليه من عهد رسول الله على هذا عند الناس. (الشرح المتع ١/ ٢٩١). فعلى هذا من قال بنجاسة رطوبة فرج المرأة عليه فعلى هذا من قال بنجاسة رطوبة فرج المرأة عليه

فعلى هذا من قال بنجاسة رطوبة فرج المرأة عليه أن يأتي بالدليل على ذلك، وخاصة وقد سبق أن أهل العلم اتفقوا على أن الأصل الطهارة حتى يأتي دليل ناقل عن هذا الأصل.

هذه أهم أنواع النجاسات المختلف فيها، وقد تركت أنواعًا أخرى لعدم الإطالة ولقلة الحاجة إليها، وبقي لنا الحديث عن كيفية تطهير النجاسات وهو ما سنتناوله في الحلقة القادمة بإذن الله تعالى، وهو من وراء القصد، وهو يهدي السبيل.

70

M

16

200

m

10

litt.

10

200



### مشروع تيسير حفظ السنة 🏿 من صحيح الأحاديث القصار

#### اعداد/ على حشيش

١٧٦٢ - عن أبي هريرةَ رضى اللهُ عنه قال: قال رسولُ الله 🐲: ﴿ خُدْرُ أُمُّتِي الْقُرْنُ الَّذِينَ بُعثْتُ فيهمْ، ثُمَّ الذين بِلُونَهُمْ. و اللَّه أعلم أذكر الثالث أم لا، قال: ﴿ ثُمُّ بِخُلُفُ قَوْمُ يُحِبُونَ السِّمَانَةَ (١)، يَشْهَدُونَ قَبْلَ أَن يُسْتَشْهُدُوا».

١٧٦٣ - عن عائشة رضى الله عنها قالت: سالَ رَجُلُ النبيُّ ﷺ: أَيُّ النَّاسِ خَبْرٌ ۖ قال: ﴿القَّرْنُ الَّذِي أَنا فيه، ثُمُّ الثَّانِي، ثُمُّ الثَّالثُ،. م(٢٥٢٦)، حم(٢٥٢٨٨).

١٧٦٤ - عن جابر بن عبد الله رضى الله عنهما قال: سمعت رسول الله 🐸 يقول، قَبْلَ أَنْ يَمُوتَ بِشُهْر: «تَسْأَلُوني عَن السَّاعَة؛ وَإِنَّمَا عِلْمُهَا عِنْدَ الله، وأقْسِمُ بِاللَّه، مَا عَلَى الأَرْضِ منْ نَفْس مَنْفُوسِنَة تَأْتَى عَلَيْهَا مائَّةُ سنة ، در۲۰۲۸)، حدر(۲۵۲۸)، (۱۲۶۸)، (۱۰۲۰)، (۱۰۲۰)، حب (۲۹۸۷)، (۲۹۹۰).

١٧٦٥ - عن أبي سعيد رضي الله عنه قال: لما رُجَعَ النَّبِيُّ 🛎 منْ تَبُوكَ سَأَلُوهُ عَن السَّاعَة، فَقَالَ رَسُولُ اللَّه: ﴿لاَ تَاتِي مائَةُ سَنَة، وَعَلَى الأَرْضِ نَفْسُ مَنْفُوسِةُ الْيَوْمَ، م (٢٥٣٩)، حد (٢٩٨٦).

١٧٦٦ - عن أبي هريرةَ رضي الله عنه قال: قال نبيُّ الله 🎏: ﴿ لاَ تَسُنُّوا أَصْحَابِي، لا تَسُنُّوا أَصْحَابِي، فَوَالَّذِي نَفْسِي بِيَدِه لَوْ أَنَّ أَحَدُكُمْ أَنْفُقَ مِثْلُ أُحُد ذَهَيًا مَا أَدْرِكَ مُدَّ أَجُدِهِمْ وَلاَ نَصِيفَهِ». ﴿٢٥٤)، حِه (١٦١)،

١٧٦٧ - عن عمرَ رضي الـله عنه: أن رسولَ الله 🤓 قال: «إنَّ رَجُلاً يَأْتِيكُمْ مِنْ النَّيَمَن يُقَالُ لَهُ: أُويُسٌ، لاَ يَدَعُ بِالْبَمَنِ غَيْرَ أُمَّ لَهُ قَدْ كَانَ بِهِ بَيَاضٌ فَدِعا اللَّهَ فَأَذْهَبَهُ عَنْهُ إِلاَّ مَوْضِعَ الدَّبِيارِ أَوِ الدُّرْهَمِ، فَمَنْ لَقَيَهُ مِنْكُمْ فَلْيَسْتَغَفَّرْ لكم،، م(٢٥٤٢)، حم (٢٦٢).

١٧٦٨ – عن أبي ذر رضى الله عنه قال: قال رسولُ الله 🐲: ﴿إِنَّكُمْ سَتَقْتَحُونَ أَرْضًا يُذْكُرُ فِيهَا الْقَيرَاطُ، فَاسْتَوْصُوا بِأَهْلِهَا خَيْرًا، فَإِنَّ لَهُمْ ذَمَّةً وَرَحمًا، فَإِذَا رَأَيْتُمْ رَجُلَيْن يَقْتَتلاَن في مَوْضع لَبِنَة فاخْرُجُ منْهَا». فَمَرٍّ برَبِيعَةُ، وعبد الرحمن ابْنَيْ شُرَحْبِيل بْن حُسَنَةَ يتنازعان في موضع لَبِنَة فخرجَ منها. ﴿٢٥٤٣)، حم (٢٥٥٦)،

١٧٦٩ - عن أبي بَرْزَةُ رضي الله عنه قال: بعث رسولُ الله 🎏 رجلاً إلى حَيَّ منْ أحياء العَرَب فَسَبُّوهُ وضَرَبُوهُ، فجاءَ إلى رسول الله 👛 فَأَخْبَرَهُ، فقال رسولُ الله 👛: «لَوْ أَنَّ أَهْلَ عُمَانَ أَتَيْتَ، مَا سَيُّوكَ وَلاَ ضَرَيُوكَ». ﴿٢٥٤٤).

-١٧٧٠ عن ابن عمر رضى اللهُ عنهما قال: قال رسولُ الله 😅: «تُحدُونَ النَّاسَ كَابِل مائةَ لاَ بَحدُ الرُّحلُ فيهَا رُاحِلُهُ، م(٢٥٤٧)، حم (٢٨٢٣)، ت(٢٨٧٢)، حب (١١٧٢)، هق (١٠/١٠٥).

١٧٧١ - عن أبي هريرة رضى الله عنه عن النبي 🍩 قال: «رَغَمَ أَنْفُ، ثُمُّ رَغَمَ أَنْفُ، ثُمُّ رَغَمَ أَنْفُ». قَيلَ: مَنْ يا رسولَ الله؛ قال: «مَنْ أَدْرَكَ أَنُويْهُ عَنْدَ الْكُبَرِ أَحَدُهُمَا أَوْ كَلَيْهِمَا فَلَمْ يَدْخُلُ الْجَنَّةُ». م(٢٥٥١)، حم(٨٥٦٥).

١٧٧٧ – عن ابن عمرَ رضى الله عنهما قال: سمعتُ رسولَ الله 😅 يقولُ: «إِنَّ أَبَرَّ الْبِرُّ صِلَةُ الْوَلَد أَهْلَ وُدُّ أَسِه». د(۲۰۵۲)، حد(۲۱۲۰)، (۲۰۲۰)، (۲۰۲۰)، (۲۲۱)، د(۲۱۲۰)، ت(۲۰۱۳)، حد(۲۳۰)، (۲۳۱).

١٧٧٣– عن النَّوَّاسِ بْنِ سَمْعَانَ الأنصاريَّ، قال: سالتُ رسولَ الله 🁛 عن البرِّ والإثم؟ فقال: «البرُّ حُسْنُ الخُلُق، وَالاثْمُ مَا حَاكَ في صَدْرِك وَكَرِهْتَ أَنْ بَطُّلِعَ عَلَيْهِ النَّاسُ،. ﴿٢٥٥٣)، حو(١٧٦٤٨)، (١٧٦٤٩)، (٥٧٦٥٠)، ت(٢٣٨٩)، حد (۲۹۷)، هم (۱۹۲/۱۹).

١٧٧٤ – عن عائشنةَ رضى اللهُ عنها قالت: قال رسولُ الله 👛: «الرُّحمُ مُعَلِّقةٌ بِالْعَرّْشِ تَقُولُ: مَنْ وَصَلَنى وَصَلَهُ اللهُ، وَمَنْ قَطَعَني قَطَعُهُ اللهُ». (٢٥٥٥)، حم (٢٤٣٩٠).

١٧٧٥ - عن أبي هريرة رضي الله عنه أن رَجُلاً قال: يا رسولَ الله، إن لي قَرابَةُ، أصلُهُم ويقطَعُوني، وأحْسنُ

اليهم ويُسيئون إليَّ، وَأَحْلُمُ عِنْهِم وِيَجْهِلُونَ عليَّ، فقال: «لَئِنْ كُنْتَ كَمَا قُلْتَ، فَكَأَنَّما تُسفُّهُمُ الْمَلِّ(٣)، وَلاَ يَزَالُ مَعَكَ من الله ظَهيرُ عَلَيْهِمْ، مَا دُمْتَ عَلَى ذَلِكَ،. مِ(٢٥٥٨)، حم (٧٩٩٨)، (٤٥١)، حب (٤٥١، ٤٥١).

١٧٧٦ - عن عبد الله بنِ عمر رضي الله عنهما أن رسول الله 🎏 قال: «لاَ يَحِلُّ للمؤمنِ أَنْ يَهُجُرَّ أَخَاهُ فَوْقَ ثَلاثَةَ أَنَّامٍ». م(٢٥٦١).

/١٧٧٧ عن أبي هريرةَ رضي الله عنه أن رسولُ الله 📚 قال: ﴿لاَ هِجُرْةَ بَعْدُ ثَلَاثُ»ٍ. ﴿(٢٥٦٢)، حم(٨٩٢٨).

١٧٧٨ عن أبي هريرة رضي الله عنه: قال رسولُ الله ﷺ: «لا تَحَاسَدُوا، وَلاَ تَنَاجَشُوا، وَلاَ تَبَاعَضُوا، وَلاَ تَبَاعَضُوا، وَلاَ تَبَاعَضُوا، وَلاَ يَدَابَرُوا، وَلاَ يَبِعْ بَعْضُهُمْ عَلَى بَيْعِ بَعْض، وَكُونُوا عِبَادَ الله إِخْوَانًا، الْمُسْلِمُ أَخُو الْمُسْلِم، لاَ يَظْلَمُهُ، وَلاَ يَخْذُلُهُ، وَلاَ يَحْذُلُهُ، وَلاَ يَحْدُرُهُ، التَّقُوى هَاهُنَا »، يُشيرُ إلى صَدْره ثلاثَ مرات، «بِحَسْبِ امْرِئ مِنْ الشُرِّ أَنْ يَحَوِّرُ أَخَاهُ الْمُسْلِم، كُلُّ الْمُسْلِم عَلَى الْمُسلِم حَراهُ، دَمُهُ وَمَالُهُ وَعَرْضُهُ،. مَ (٢٩٤٤)، (٢٩٤٠)، (٢٩٠٠)، (٢٩٠٠)، (٢٩٠٠)، (٢٩٤٠)،

- ۱۷۷۹ عَنْ أَبِي هريرةَ رضي الله عنه أن رسولَ الله على قال: «تُقْتَحُ أَبْوَابُ الْجَنَّةِ يَوْمَ الاثْنَيْنِ وَيَوْمَ الْخَميس، فَيُقْفَرُ لَكُلُّ عَبْدٍ لاَ يُشْرِكُ بِاللهِ شَيِئًا، إلاَّ رَجُلاً كَانَتْ بِيِّنَهُ وَبَيْنَ أَخِيهِ شَحَنًاءُ، فَيُقَالُ: أَنْظُرُوا هَذَيْنِ حَتَّى يَصْطَلَحَا، وَ(١٦٨٧)، ط(١٦٨٨)، ط(١٦٨٧)، حم (١٦٨٧)، (١٢٩٨)، تـ(٧٤٧)، (٢٠٤٣)، حه (١٧٤٠)، حه (١٧٤٠)، حه (١٧٤٠)، حه (١٧٤٠)، حه (١٧٤٠)، حه (١٧٤٠)،

- ١٧٨٠ عن أبي هُريرةَ رضي الله عنه قال: قال رسولُ الله ﷺ: ﴿إِنَّ اللهَ يَقُولُ يَوْمَ الْقِيَامَةِ: أَيْنَ الْمُتَّحَابُونَ بِجَلاَلِي، الْيَوْمَ أَطْلُهُمُ فِي طَلِّي، يَوْمَ لا طَلُّ إِلاً طَلِّي». م(٢٥٦٦)، ط(١٧٧٦)، حم (٨٤٤٨)، حب(٥٧٤).

۱۷۸۱ - عن قُوْبَانُ رَضَي الله عنه: قَالَ رَسُولُ الله 🎏 : «عَائِدُ الْمَرِيضِ في مَخْرَفَة(٣) الجَئَّةِ حتى يُرْجِعَ». ه(٢٥٦٨)، حم (٢٢٤٢٦)، (٢٢٤٢٨)، (٢٢٤٥٢)، (٢٢٥١٤)، (٢٢٤٦٧)، (٢٢٤٦٧)، تـ(٩٦٧)، هق (٢٨٣٨).

١٧٨٢ - عن عائشة رضى الله عنها قالت: ما رَأَيْتُ رَجُلاً أَشَدُ عَلَيْهِ الوَجَعُ مِنْ رسول الله 🎂 . ﴿ ٢٥٦٩ ﴾.

١٧٨٣ عن أبي هريرة رضي الله عنه قال: لَمَّا نَزَلَتْ: «مَن يَعْمَلُ سُوءًا يُجُزَ بِهِ» بَلَغَتُ مِنَ المسلمين مَبْلَغًا شَدِيدًا، فقال رسول الله ﷺ: «قَارِبُوا وَسَدَّدُوا، فَفِي كُلُّ مَا يُصابُ بِهِ الْسُلْمُ كَفَّارَةٌ، حَتَّى النَّكُبَةِ يُنْكَبُهُا أَو الشَّوْكَةِ يُسْلَمُ عَالَى اللهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّه

١٧٨٤ عن جابر بن عبد الله رضي الله عنهما أن رسولَ الله عنه دخلَ على أمَّ السائب، أو أمَّ المُسيَّب، فقال:
 «مَا لَكَ يَا أُمُّ السَّائِب، أَوْ يَا أُمُّ المُسيِّب تُرَفِّرْ فِينَ إِيُّا)؟ قالت: الحُمَّى، لا باركَ اللهُ فيها، فقال: ﴿لا تَسُبِّي الحُمُّى، فَإِنَّها تُذْهِبُ الْكَمُّى وَلَيْ الْحَمُّى، فَإِنَّها تُذْهِبُ الْكَيْرُ خَبَثُ الْحَدِيد. ﴿ (٢٩٣٨)، حب (٢٩٣٨).

ُ ١٧٨٥ - عن جَابِرِ بنِ عبد الله رضي اللهُ عنهما أن رسولَ الله ﷺ قال: «اتُّقُوا الظُلْمَ، فَإِنَّ الظُلْمَ ظُلماتُ يَوْمَ الْقَيامَة، وَاتَّقُوا الشُّحُّ، فَإِنَّ الشُّحُّ أَهْلَكَ مَنْ كَانَ قَبْلَكُمْ، حَمَلَهُمْ عَلَى أَنْ سَفَكُوا دِمَاءَهُمْ، واسْتَحَلُّوا مَحَارِمَهُمْ، ﴿(٢٥٧٨).

١٧٨٦ - عن أبي هريرةَ رضي الله عنه أنَّ رسولَ الله ﷺ قال: «لَتُؤَدُّنُ الحُقُوقَ إِلَى أَهْلِهَا يَوْمَ القِيَامَةِ، حَتَّى يُقَادَ للشَّاةَ الْجَلْحَاء منْ الشَّاةَ الْقَرْنَا ۗعَه. «(٢٥٨٧)، حم(٧٣٠٨).

۱۷۸۷ - عن أبي هريرة رضي الله عنه أن رسول الله عنه قال: «المُسْتَبُّانِ مَا قَالاً، فَعَلَى البَادِئِ، مَا لَمْ يَعْتَدِ المُظْلُومُ». م(۲۵۸۷)، حم(۲۷۰۷)، (۲۰۲۳)، (۱۰۷۰۸)، د(۱۹۸۱)، ت(۱۹۸۱)، حب (۵۷۲۸)، هق (۱۰/۲۳۵).

١٧٨٨ – عن أبي هريرةَ رضي الله عنه عن رسولِ الله 👺 : «مَا نَقَصَتْ صَدَقَةٌ مِنْ مَالٍ، وَمَا زَادَ اللهُ عَبْدًا بِعَقُو إِلاً عزًا، وَمَا تَوَاضَعَ أَحَدُ للّهُ إِلاَّ رَفَعَهُ اللهُ.. م(٢٥٨٨)، حم(٢٠١٠)، (٢٠١٨)، تـ(٢٠٢٩)، حب(٣٢٤٨).

۱۷۸۹ عن أبي هريرةَ أن رسولَ الله ﷺ قال: «أَتَدْرُونَ مَا الغيبَةُ ؟» قالوا: اللهُ ورسولُه أعلم. قال: «ذَكْرُكَ أَخَاكَ بِمَا يَكْرَهُ». قيلَ: أَفْرَأَيْتَ إِنْ كَانَ فِيهِ مَا أَقُولُ ؟ قال: «إِنْ كَانَ فِيهِ مَا تَقُولُ فَقَدِ اغْتَبْتَهُ، وَإِنْ لَمْ يَكُنْ فِيهِ فَقَدْ بَهَتَهُ». مَرْكَهُ؟)، حم (۷۱۲۹)، (۹۹۹۸)، (۹۹۷۸)، د(۷۱۹۸)، د(۷۸۹۸)، (۷۹۹۸)، (۷۹۹۸)، (۷۱۹۸)

الهوامش:

- ١- السَّمَانَةُ: كثرة اللحم والشحم.
  - ٢- المُلُ: الرماد الحار.
- ٣- المخرفة: سكة بين صفين من نخل يخترف من أيهما شاء.
  - أَزُفْرُونِ: ترتعدين.

今公众公众公公公

الحمد لله، والصلاة والسلام على رسول الله واله واله وصحبه ومن والاه، وبعد:

فلا يزال حديثنا متصلاً حول قصة مريم وأية ولادة عيسى عليه السلام، وسنتكلم في هذا العدد بإذن الله تعالى حول الأية التاسعة والأربعين من سورة آل عمران.

قَالَ تَعَالَى: ﴿ وَرَسُولًا إِلَى بَنِي إِسْرَائِيلَ أَنِّي قَدُ حِفَّتُكُمُ 

بَآيَةٍ مِنْ رَبِّكُمْ أَنِّي أَخُلُقُ لَكُمْ مِنَ الطَّيْنِ كَهَيْئَة الطُيْرِ فَأَنْفُخُ فِيهِ

فَيَكُونُ طَيْرًا بِإِذْنِ اللَّهِ وَأَبْرِئُ الأَكْمَة وَالْأَبْرِصَ وَأَحْبِي الْمَوْتَى 
بِإِذْنِ اللَّهِ وَأَنْبُثُكُمْ بِمَا تَأْكُلُونَ وَمَا تَدُخُرُونَ فِي بُيُوتِكُمْ إِنْ فِي 

نَلِكَ لَأَيَةً لَكُمْ إِنْ كُنْتُمُ مُؤْمِنِينَ (ال عمران 19).

#### دد قوله تعالى: ورسولا إلى بنى اسرائيل ، دد

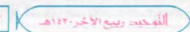
"ورَسُولاً" الواو حرف عطف، "ورَسُولاً" منصوب بفعل محذوف تقديره: ونجعله رسولاً، وهنا بحث جيد يجدر بنا أن نذكره في هذا المقام وهو الفرق بين النبي والرسول وقد تعددت الاقوال في الفرق بين النبي والرسول، وكلها لا تخلو من مناقشة، ولا تسلم من اعتراضات ترد عليها وسأذكر هنا بعض أقوال أهل العلم في هذه المسألة:

قال ابن عثيمين رحمه الله: الرسول: هو الذي أوحى إليه بشرع وأمر بتبليغه، فإن لم يؤمر بتبليغه فهو نبي، هذا هو المشبهور عند عامة العلماء رحمهم الله، وقيل: إن النبي لم يوح إليه بشرع وإنما كان مؤيدًا لشبريعة قبله، يعنى يوحى إليه بتأييد الشريعة التي قبله، فكانت الأنبياء فيما سبق كالعلماء في هذه الأمة، وقد رجح رحمه الله تعريف الجمهور في النبي والرسول، وقد رد هذا القول العلامة الشنقيطي في أضواء البيان فقال رحمه الله: «إن ما اشتهر على السنة أهل العلم، من أن النبي هو من أوحى إليه وحي، ولم يؤمر يتبليغه، وأن الرسول هو النبي الذي أوحى إليه، وأمر بتبليغ ما أوحى إليه غير صحيح، لأن قوله تعالى: ﴿وَمَا أَرْسَلْنَا مِنْ قَبْلِكَ مِنْ رَسُول وَلاَ نُبِيِّ الآية، يدل على أن كلا منهما مرسل، وأنهما مع ذلك بينهما تغاير واستظهر بعضهم أن النبي الذي هو رسول أنزل إليه كتاب وشرع مستقل مع المعجزة التي ثبتت بها نبوته، وأن النبي المرسل الذي هو غير الرسول، هو من لم ينزل عليه كتاب وإنما أوحى إليه أن يدعو الناس إلى شريعة رسول قبله، كانبياء بنى إسرائيل الذين كانوا يرسلون ويؤمرون بالعمل بِما في التوراة كما بينه تعالى بقوله: «يَحْكُمُ بِهَا النَّبِيُونَ الَّذِينَ أَسْلَمُوا ، الآية.

وقد ذكر شيخ الإسلام ابن تيمية رحمه الله فروقًا كثيرة بين النبي والرسول، وهذه الفروق مبنية على الكتاب والسنة، فضرج تفريقه بين النبي والرسول من أرجح التفريقات ومن أسلمها من الانتقادات.

ويمكن تلخيص هذه الفروق قيما يلي:





هو من يُنبئ بما أنبأه الله به، ولا يُسمى رسولاً عند الإطلاق لأنه لم يرسل إلى قوم بما لا يعرفونه، بل كان يامر المؤمنين بما يعرفونه أنه حق كالعالم، ولهذا قال النبي 🎏 عن العلماء: «العلماء ورثة الأنبياء». إذ النبي يعمل بشبريعة من قبله، فقوله: «ومَا أَرْسَلُنَا منْ قَبْلكَ مِنْ رَسُولِ وَلاَ تَبِيُّ وَلَكِل عَلَى أَنِ النَّبِي مُرْسَل فالأبنياء يأتيهم وحي من الله بما يفعلونه ويأمرون به المؤمنين الذين عندهم، لكونهم مؤمنين بهم، كما يكون أهل الشريعة الواحدة يقبلون ما يبلغه العلماء عن الرسول، وكذلك أنبياء بني إسرائيل يأمرون بشريعة التوراة وقد يوحى إلى أحدهم وحي خاص في قضية معينة، ولكن كانوا في شرع التوراة كالعالم الذي يفهمه الله في قضية ما معنى يطايق القرآن.

فالأنساء بنبئهم الله، فيخبرهم بأمره ونهيه وخبره وهم ينبئون المؤمنين بهم ما أنبأهم الله من الخير والأمر النهي.

#### ٢- الرسول:

هو من أنبأه الله وأرسله إلى من خالف أمره ليبلغه رسالة من الله إليه فهو رسول.

فالرسل من أرسلوا إلى كفار يدعونهم إلى توحيد الله وعبادته وحده لا شيريك له، ولا بد أن يكذب الرسلُ قومُ، قال تعالى: «كَذَلَكَ مَا أَتَى الَّذِينَ مِنْ قَيْلَهِمْ مِنْ رَسُولِ إِلاَّ قَالُوا سَاحِرٌ أَوْ مُجْنُونُ»، وقال تعالى: «مَا يُقَالُ لَكَ إِلاَّ مَا قَدْ قَيلَ للرَّسْلُ مِنْ قَبْلكَ»، فإن الرسل ترسل إلى مخالفين، فيكذبهم بعضهم.

والرسول يسمى رسولاً على الإطلاق، لأنه يرسل إلى قوم بما لا يعرفونه، وليس من شرط الرسول أن ياتي بشريعة جديدة، فإن يوسف عليه السلام كان رسولا، وكان على ملة إبراهيم عليه السلام وداود وسليمان عليهما السلام كانا رسولين، وكانا على شريعة التوراة.

والإرسال: اسم عامٌ بتناول إرسال الملائكة، وإرسال الرياح وإرسال الشياطين، وإرسال النار، قال تعالى: «يُرْسَلُ عَلَيْكُمَا شُواطُ مِنْ نَارٍ ونُحَاسُ» (الرحمن: ٣٥). وقال تعالى: «جاعل الْمَلائكَة رُسُلاً أُولَى اجنحة (فاطر: ١)، فهنا جعل الملائكة كلهم رسلاً، والملك في اللغة: هو حامل الألوكة وهي الرسالة، وقد قال في موضع آخر: «اللَّهُ يصطفى من الْمَلَائِكَةَ رُسُلاً ومن النَّاس، (الحج: ٧٥)، فه وَّلاء الذين يرسلهم بِالْوحِي، كما قال: ﴿وَمَا كَانَ لَبَشَرَ أَنْ يُكَلِّمَهُ اللَّهُ إِلَّا وحْيا أَوْ مِنْ وراء حجابِ أَوْ يُرْسِلُ رَسُولاً فَيُوحِي بِإِذْنِهِ مَا يِشْنَاءُ» (السُّورِي: ٥١)، وقال تعالى: «أَنَا أَرْسَلْنَا الشياطين على الْكافرين تؤزُّهُمْ أزًا " (مريم: ٨٣).

لكن الرسول المضاف إلى الله: إذا قيل: رسول

الله، فُهم منْ ياتي برسالة من الله، من الملائكة، والبشر، كما قال: «اللَّهُ بَصَّطَفَى مِنَ الْمَلاَئِكَةِ رُسُلاً وَمَنَ النَّاسِ ، وقالت الملائكة: «يَا لُوطُ إِنَّا رُسُلُ رَبُّكَ لن يصلوا الدك (هود: ٨١):

وأما عموم الملائكة، والرياح، والجن: فإن إرسالها لتفعل فعلاً لا لتبلغ رسالة، قال تعالى: «اذْكُرُوا نَعْمَةُ اللَّهُ عَلَيْكُمْ إِذْ جَاءَتْكُمْ جُنُودٌ فَأَرَّهُمْلُنَا عَلَيْهِمْ رِيحًا وَجُنُودًا لَمَّ تَرَوُّهَا وَكَانَ اللَّهُ بِمَا تَعْمَلُونَ يصيرا» (الأحزاب: ٩).

فرسل الله الذين يبلغون عن الله أمره ونهيه: هم رسل الله عند الإطلاق، وأما من أرسله الله ليفعل فعلاً بمشيئة الله وقدرته: فهذا عامٌ يتناول كل الخلق، كما أنهم كلهم يفعلون بمشبيئته وإننه المتضمن لشبيئته، لكن أهل الإيمان يفعلون بامره، ما يحبه ويرضاه، ويعيدونه وحده، ويطيعون رسله، والشياطين يفعلون بأهوائهم، وهم عاصون لأمره، متبعون لما يسخطه وإن كانوا يفعلون بمشيئته وقدرته. وأما حكمته في إرسال بشر، فقد ذكر أنه من جنسهم، وأنه بلسانهم فهو أتم في الحكمة والرحمة، وذكر أنهم لا يمكنهم الأخذ عن الملك لأن رؤية الملائكة أمر صعب وخطير وأنه لو نزل ملكًا، لكان يجعله في صورة بشر، ليأخذوا عنه، قال تعالى: «وَلَوْ جَعَلْنَاهُ مَلَكَا لَجَعَلْنَاهُ رَجُلاً وَلَلْبَسْنَا عَلَيْهِمْ مَا بلسون الانعام: ٩)، ولهذا لم يكن للملائكة إلا أن تأتى في صورة الأدميين، كما كان جبريل ياتي في صورة دحية الكلبي، وكما أتى مرة في صورة أعرابي.

ولما جاءوا إبراهيم وامرأته حاضرة، كانوا في صورة بشر، وبشروها بإسحاق ومن وراء إسحاق يعقوب، قال تعالى: «وما مَنْعَ النَّاسَ أَنْ يُؤْمِنُوا إِذْ جاءَهُمُ الْهُدَى إِلاَّ أَنْ قَالُوا أَبِعَثَ اللَّهُ بِشَرَا رَسُولًا (٩٤) قُلْ لَوْ كَانَ فَي الأَرْضِ مَلاَئكَةً بِمُشُونِ مُطْمَنَّكِينَ لَنْزُلْنَا عَلَيْهِمْ مِنَ السَّمَاء مَلَكًا رَسُولًا.

والرسالة أعلى مرتبة من النبوة، وعدد الأنبياء لا يحصى إذ يزيد عددهم على ما جاء في بعض الأثار مائة وعشرين الفًا، آما الرسل فهم قلة، والذين ذكروا في القرآن الكريم يجب الإيمان بهم تفصيلاً، وهم خمسة وعشرون وكلهم من الرسل، وهؤلاء الذين ذكروا في القرآن يجب الإيمان بهم تفصيلاً، بمعنى أنه يتعين التصديق برسالتهم بأشخاصهم وأسمائهم، لأنهم ذكروا في القرآن الكريم، أما بقية الأنبياء فيجب الإيمان بهم جملة بمعنى أن نصدق بأن هناك أنبياء غير هؤلاء الذين ذكروا في الكتاب العزيز؛ لأن الله تبارك وتعالى قد أخبر عنهم بقوله: "ورُسُلاً قَدْ قَصَصْنَاهُمْ عَلَيْكَ مِنَّ قَبْلُ وَرُسُلاً لَمْ نَقْصَصَهُمْ عَلَيْكَ وَكُلِّمَ اللَّهُ مُوسَى تَكْلِيمًا " (Himls: 371).

فالأنبياء والمرسلون هم الصفوة المختارة من عباد الله الذين شرفهم الله بالنبوة وأعطاهم الحكمة، ورزقهم قوة العقل، وسداد الرأي، واصطفاهم ليكونوا وسطاء بينه وبين خلقه يبلغونهم أوامر الله عز وجل، ويحذرونهم غضبه وعقابه ويرشدونهم إلى ما فيه سعادتهم في الدنيا والآخرة.

وهؤلاء الأنبياء والرسل الأطهار ليسوا بدرجة واحدة من الفضل والمكانة، بل بعضهم أفضل من بعض، فقد جعلهم الله تعالى درجات، وفي ذلك يقول الله تعالى: «تلك الرسل فضلنا بعضهم على بعض، (البقرة: ٣٥٣)، ويقول أيضاً: «ولُقدُ فضلنا بعض النبيين على بغض وأتبنا داود زبورا» (الإسراء: ٥٥).

ومن الرسل الكرام من سماهم القرآن الكريم الولى العزم، وهم قادة الأنبياء وسادتهم، وقد ذكرهم الله تعالى بالثناء العاطر، وأمر رسوله ق أن يقتدي بهم في جهادهم وصبرهم وإن كان من من الرُسل، من قائل: «فَاصَّبِرْ كَمَا صَبِرَ أُولُو الْعَزْم مِنَ الرُسل، (الأحقاف: ٣٥)، وإنما سموا به «أولى العَرْم»؛ لأن عزائمهم كان شديدا، وابتلاءهم كان شديدا، وجهادهم كان شاقًا ومريرًا.

ونرجع إلى ما كنا نتحدث فيه حول آية آل عمران وقوله تعالى: ورَسُولاً إلى بني إسْرائيل، وبني السرائيل، وشه والمعنين المرائيل، وهل هذا اسم قبيلة أو اسم أشخاص معينين الجواب: أنه اسم قبيلة، كما يقال: بنو تميم، والعلماء رحمهم الله يفرقون بين ابن وبني إذا كان اسما لقبيلة أو اسما لشخص معين، وذكروا ذلك في باب الوقف وفرعوا عليه مسائل، فإذا قلت: هذا وقف على بني فلان وهم قبيلة كبني تميم مثلاً، فهل يعم الجميع وهل يشمل الذكور والإناث والكن لا يجب التعميم فيجوز أن يوزع هذا الوقف على ثلاثة من بني تميم فقط وبحوز أن يوزع هذا الوقف على ثلاث نساء فقط؛ لأنه لا يختص بالرجال بل يعطى ثلاث نساء فقط؛ لأنه لا يختص بالرجال بل

اما لو قلت: هذا وقف على ابن فلان (واحد معين من الناس) فإنه يجب للذكور دون الإناث، لأن الابن غير البنت، ولأن بني فلان المعين يمكن حصرهم فيجب تعميمهم، والتساوي بينهم وإخراج النساء منهم.

فبنو إسرائيل من أي الصنفين؟ الجواب: من الأول، من القبيلة، وإسرائيل هو يعقوب بن إسحاق بن إبراهيم، وهم بنو عم لبني إسماعيل، ولهذا لما بعث النبي في بني عمهم - بني إسماعيل - غارت اليهود وأنكروه وكانوا بالأول يستفتحون على

الذين كفروا، ويقولون: سيبعث نبي آخر الزمان، وظنوا آنه سيكون من بني إسرائيل، وليس ظنّا حقيقيّا، بل هو وهْمُ، لأنهم يعرفون النبي على كما يعرفون أبناءهم، ويعلمون أنه سيبعث في مكة، لكن توهموا ذلك، أوهمتهم أنفسهم الكاذبة، فلما بعث في بني إسماعيل أنكروه وكذبوه، ومعنى إسرائيل في السريانية أو في العبرية: عبد الله، والآن تسمى الدولة اليهودية إسرائيل.

"أني قد جنتكم باية من ربكه يعني بعلامة على صدق قولي، وكما قال ذلك لهم قالوا وما هذه الآية، قال: «أني أخلق أي أصور وأقدر وأهيئ بيدي وقوله: «لكم تقييد لقوله: «أخلق لأنه يدل دلالة ما، على أنه لم يُرد الإيجاد من العدم، ويصرح بذلك قوله: «بإذن الله»، ومنه قوله تعالى: «وتخلقون إفكا والعنكبوت لا)، قال ابن عباس: هو نحت الأصنام، سماها «إفكا» توسعًا من حيث يفترون بها الإفك في أنها ألهة، وقال مجاهد: هو اختلاق الكذب في أمر الأوقان وغر ذلك.

«من الطين» يصور من الطين شكل طير، ثم ينفخ فيه فيطير عيانًا بإذن الله عز وجل الذي جعل هذا معجزة له تدل على أنه أرسله.

وقوله: «أَخْلُقُ لَكُمْ مِنَ الطَّينِ كهيْئَة الطُيْرِ» آي: كمثله وصورته فينفخ فيه فيكون طيرا، وفي قراءة لنافع وابي جعفر ويعقوب: «فيكون طائرا بإذن الله»، والباقون: «فيكون طيراً»، والقراءتان لكل واحدة منهما معنى يكمل الأخرى، فقوله: «فَيكُونُ طَيْرًا، أي: طيرا حيا بعد أن كان على صورة الطير وليس فيه روح، وقوله: «فيكون طائراً» أي: يطير، تشاهدونه بطير بالفعل، فعندنا ثلاث مراتي:

- ١- تصوير على هيئة الطير.
- ٢- طير فيه روح على قراءة (فيكون طيرا).
- ٣- طير يطير بالفعل على قراءة (طائرا) بإذن الله.
   وعلى هذا فيكون: يخلق شيئا على هيئة الطير فينفخ فيه فيكون فيه روح ثم يطير.

وقوله: "باذن الله " هذا من أجل تحقيق التوحيد حتى لا يظن ظُان أنه يخلق استقلالاً؛ لأنه لولا هذا التقييد "بإذن الله التوهم النصراني وغير النصراني أن عيسى عليه السلام يخلق كما خلق الله أدم من طين على صورته، ثم نفخ فيه الروح فصار بشرا فيظن الظان أن عيسى يخلق كخلق الله، فلهذا كان يقول عليه السلام: بإذن الله.

وللحديث بقية نستكمله في العدد القادم إن شناء الله. وآخر دعوانا أن الحمد لله رب العالمين.

### جمع كلمة الأمة علم الكتاب والسنة

الحمد لله رب العالمين، والصلاة والسلام على الشرف الأنبياء والمرسلين، وعلى آله وصحبه ومن تبعهم بإحسان إلى يوم الدين، وبعد:

فقد تحدثنا في اللقاء السابق عن أهمية جمع كلمة المسلمين على الحق المبين، وهذا المسلك الذي أشرت إليه سابقًا، ولا يزال الحديث حوله متصلاً هو منهج العلماء الربانيين الذين لم تختلف قلوبهم، ولم يتبعوا أهواءهم، ولم تتعدد سبلهم، وقد بين الله تعالى في كتابه أن صراطه واحد وأمر باتباعه، ونهى عن الطرق المنحرفة المتعددة، قال تعالى: ﴿ وَأَنُ هَذَا صِرَاطِي مُسْتَقِيمًا فَاتّبِعُوهُ وَكُلْ تَتّبِعُوا السُّبُلُ فَتَقَرّقَ بِكُمْ عَنْ سَبِيلِهِ نَلِكُمْ وَصَاّكُمْ بِهِ لَعَلَّمُ تَتَّقُونَ» (الانعام 101).

قال القرطبي - رحمه الله - في هذه الآية: «هذه آية عظيمة عطفها على ما تقدم، فإنه لما نهى وأمر، حذر هنا عن اتباع غير سبيله، فأمر فيها باتباع طريقه على ما نبينه بالأحاديث الصحيحة وأقاويل السلف... «ومستقيماً» نصب على الحال، ومعناه مستوياً قويماً لا اعوجاج فيه، فأمر باتباع طريقه الذي طَرُقَه على لسان نبيه محمد وشرعه ونهايته الجنة، وتشعبت منه طرق فمن سلك الجادة نجا، ومن خرج إلى تلك الطرق أفضت به إلى النار، وهذه السبل تعم اليهودية والنصرانية والمجوسية وسائر أهل الملل وأهل البدع والضلالات من أهل الأهواء والشذوذ في الفروع، وغير ذلك من أهل التعمق في الجدل والخوض في الكلام،





﴿ عبدالله شاكر

الذوكيد العدد ٨٤٤ استة الثامنة والثلاثون

### والنهب عن الخروج على الأئمة

هذه كلها عرضة للزلل ومظنة لسوء المعتقد». قاله ابن عطية(١).

وقال ابن كثير: "إنما وحد سبيله لأن الحق واحد، ولهذا جمع السبل لتفرقها وتشعبها كما قال تعالى: "الله وَلَيُّ الَّذِينَ أَمَنُوا يُحْرِجُهُمْ مِنَ الظُّلُمَات إِلَى التُّورِ وَالَّذِينَ كَفَرُوا أَوْلِيَاؤُهُمُّ الطَّلُمَات إِلَى الظُّلُمَات الطَّاعُوتُ يُحْرِجُونَهُمْ مِنَ النُّورِ إِلَى الظَّلُمَات أُولئكَ أَصَدَابُ النَّارِ هُمْ فيها خَالدُونَ (٢):

وعن عبد الله بن مسعود رضي الله عنه قال: «خط رسول الله ﷺ خطًا بيده، ثم قال: هذا سبيل الله مستقيمًا، قال: ثم خط عن يمينه وشماله، ثم قال: هذه السبل ليس منها سبيل إلا عليه شيطان يدعو إليه (٢).

وهذه دعوة صريحة إلى وجوب توحيد المنهج وسلوك صراط الله المستقيم الذي لا يتعدد، وترك الأهواء والبدع والضلالات، وقد ذكر الشاطبي رحمه الله عن مجاهد في قوله تعالى: «ولا تتبعوا السبل» قال: البدع والشبهات، وقال عن عبد الرحمن بن مهدي أن مالك بن أنس رضي الله عنه سُئل عن السنة فقال: هي ما لا اسم له غير السنة، وتلا: «وَأَنُ هَذَا صَرَاطِي مُسْتَقيمًا فَاتَبِعُوهُ وَلاَ تَتَبِعُوا السُبُلُ قَتَفَرَقَ بِكُمْ عَنْ سَبِيله ﴿٤٤).

وعليه أقول: يجب على عموم الأمة أتباع صراط الله المستقيم، والمنهج القويم الذي كان عليه نبينا على وتبعه عليه فيه صحابته الأخيار، ويحرسه أهل السنة والجماعة ويدافعون عنه، وهولاء هم الذين تبيض وجوههم يوم القيامة، بخلاف من زاغ عن الطريق، أو اختلف أو زاغ عن الكتاب، قال تعالى: "وَلاَ تَكُونُوا كَالّذِينَ تَفَرّقُوا وَاخْتَلَقُوا منْ بعْد مَا جَاءَهُمُ ٱلْبينَاتُ وَأُولِئِكَ لَهُمْ عَذَابٌ عَظيمٌ بعْد مَا جَاءَهُمُ ٱلْبينَاتُ وَأُولِئِكَ لَهُمْ عَذَابٌ عَظيمٌ (١٠٥) يَوْمَ تَبْيضُ وُجُوهُ وَتَسْوِدُ وُجُوهُ وَخُوهُ وَأَسْوَدُ وَجُوهُ وَأَمُا

الَّذِينَ اسْوَدَتْ وَجُوهُ هُمْ أَكَفَرْتُمْ بَعْدَ إِيمَانِكُمْ فَذُوقُوا الْعَذَابَ بِما كُنْتُمْ تَكْفُرُونَ (١٠٦) وَأَمَّا النَّذِينَ البِّيضَتُ وُجُوهُهُمْ فَفِي رَحْمَةَ اللَّهِ هُمْ فَيهَا خَالدُونَ (ال عمران ١٠٠٠).

وفي هذه الأسات وعيد شديد لمن خالف الآيات البينات التي جاءت من عند رب البريات، ولذلك فإني ادعو كل صاحب منهج أقامه على غير الكتاب والسنة أن يطرحه وراء ظهره، وأن يُقبل على منهج أهل السنة، ولقد فهم سلفنا الصالح - رحمهم الله - هذا من هذه الآيات.

قال القرطبي - رحمه الله - في تفسيره لهذه الآية: "فمن بدل أو غير أو ابتدع في دين الله ما لا يرضاه الله ولم يأذن به الله، فهو من المطرودين عن الحوض المبعدين منه، المسودي الموجوه، وأشدهم طردًا وإبعادًا من خالف جماعة المسلمين وفارق سبلهم، كالخوارج على اختلاف فرقها، والروافض على تباين ضلالها، مبدلون ومبتدعون، وكذلك الظلمة المسرفون في مبدلون ومبتدعون، وكذلك الظلمة المسرفون في الجور والظلم وطمس الحق وقتل أهله وإذلالهم، والمعلنون بالكبائر المستخفون بالمعاصي، وجماعة أهل الزيغ والأهواء والبدع، كل يخاف أن يكونوا عنوا بالآية والخبر كما بينا، ولا يخلد في النار إلا كافر جاحد ليس في قلبه مثقال حبة خردل من إيمان (ه).

وقد ذكر الإمام الحافظ أبن كثير - رحمه الله - عن ابن عباس - رضي الله عنهما - آنه قال في قول الله تعالى: "يَوْمَ تَبْيَضُ وُجُوهُ وَتَسْوَدُ وَجُوهُ" يعني: يوم القيامة، حين تبيض وجوه أهل البدعة والجماعة، وتسود وجوه أهل البدعة والفرقة(1).

وهذا القول المنقول عن ابن عباس - رضي الله عنهما - نُقل مثله عن الإمام مالك، يعني أنه

النوحيد ربيع الأخر١٤٣٠هـ

جعل أهل الأهواء والبدع هم الذين تسود وجوههم يوم القيامة، وهذا موافق لكلام ابن عباس - رضى الله عنهما -: قال ابن وهب: «سمعت مالكًا يقول: ما أية في كتاب الله أشد على أهل الاختلاف من أهل الأهواء من هذه الآية: «يُوْمُ تَبْيَضُ وُجُوهُ وَتَسْوَدُ وُجُوهُ» إلى قوله: «بِمَا كُنْتُمْ تَكْفُرُونِ»، قال مالك: فأي كلام أبين من هذا؟ فرأيته يتأولها لأهل الأهواء، وفي قول ابن عباس السابق بأن الذين تبيض وجوههم يوم القيامة هم أهل السنة والجماعة دليل على أن هذا الاسم كان معروفًا ومستعملاً منذ زمن الصحابة - رضوان الله عليهم - وأنهم كانوا يستعملونه ويطلقونه على أهل الحق المتمسكين بالكتاب والسنة في مقابل أهل الأهواء والبدع والفرقة والخلاف، وما بعث الله نبيه 📚 وأنزل عليه شريعته إلا ليسلك الناس طريق الكتاب والسنة، وينتهوا عن الهوى والبدعة.

يقول الشاطبي - رحمه الله -: "إن الشريعة موضوعة لإخراج المكلف عن داعية هواه، حتى يكون عبداً لله، وهذا أصل قد تقرر في قسم المقاصد من كتاب الموافقات، لكن على وجه كلي للبق بالأصول"(٧).

وقد تتابعت اقوال السلف على هذه الحقيقة وتقريرها، فعن أبي الصلت قال: كتب رجل إلى عمر بن عبد العزيز يسأله عن القدر، فكتب: أما بعد، أوصيك بتقوى الله، والاقتصاد في أمره(٨) واتباع سنة نبيه هي وترك ما أحدث المحدثون بعد ما جرت به سنته، وكفوا مؤنته، فعليك بلزوم السنة فإنها لك - بإذن الله عصمة، ثم اعلم أنه لم يبتدع الناس بدعة إلا قد مضى قبلها ما هو دليل عليها أو عبرة فيها، من الخطأ والزلل والحمق والتعمق، فارض من الخطأ والزلل والحمق والتعمق، فارض علم وقفوا، وببصر قد كُفُوا، وهم على كشف علم وقفوا، وببصر قد كُفُوا، وهم على كشف

فإن كان الهدى ما أنتم عليه لقد سبقتموهم إليه، ولئن قلتم: إنما حدث بعدهم، فما أحدثه إلا من اتبع غير سبيلهم، ورغب بنفسه عنهم، فإنهم هم السابقون، فقد تكلموا فيه بما يكفي، ووصفوا منه ما يشفي، فما دونهم من مَقْصر(٩)، وما فوقهم من مَحْسر(١٠)، وقد قصّر قوم دونهم فَجَفَوْا، وطمح عنهم أقوام فغلوا، وإنهم بين ذلك لعلى هدى مستقيم (١١).

قال الشيخ / محمد شمس الحق في شرحه لكلام عمر بن عبد العزيز: «والحاصل أنه أوصاه بأمور أربعة: أن يتقى الله تعالى، وأن يقتصد أي يتوسط بين الإفراط والتفريط في أمر الله، أي: فيما أمره الله تعالى لا يزيد على ذلك ولا ينقص منه، وأن يستقيم فيما أمره الله تعالى لا يرغب عنه إلى اليمين ولا إلى اليسار، وأن يتبع سنة نبيه 🎏 وطريقته، وأن يترك ما ابتدعه المبتدعون بعد ما جرت به سنته وكفوا مؤنته، ومعنى كفوا مؤنته، أي: كفاهم الله تعالى مؤنة ما أحدثوا، أي أغناهم الله تعالى عن أن يحملوا على ظهورهم ثقل الإحداث والابتداع، فإنه تعالى قد أكمل لعباده دينهم، وأتم عليهم نعمته، ورضى لهم الإسلام دينًا، فلم يترك إليهم حاجة للعباد في أن يحدثوا لهم في دينهم، أي يزيدوا عليه شيئًا أو ينقصوا منه شيئًا، وقد قال 📚: شر الأمور محدثاتها (۱۲).

وقال الإمام مالك - رحمه الله -: "قبض رسول الله قوقد تم هذا الأمر واستكمل، فينبغي أن يتبع آثار رسول الله قواصحابه ولا يتبع الرأي، فإنه من اتبع الرأي جاءه رجل آخر أقوى في الرأي منه فاتبعه، فكلما غلبه رحل اتبعه (۱۳).

وهذا الذي ذكرته عن أعلام من السلف هو المنهج الصحيح الذي يجب أن يتبع، وعلى كل داعية ناصح لدينه وأمته أن يسلكه وأن يدعو الناس إليه، وأن يحذر المضالفين الذين قل اعتمادهم على الكتاب والسنة، ولشيخ الإسلام ابن تيمية - رحمه الله - كلام نفيس في هذا

حاء فيه: «إن السلف كان اعتصامهم بالقرآن والإيمان، فلما حدث في الأمة ما حدث من التفرق والاختلاف صار أهل التفرق والاختلاف شيعًا، وصار هؤلاء عمدتهم في الباطن ليست على القرآن والإيمان، ولكن على أصول ابتدعها شيوخهم عليها يعتمدون في التوحيد والصفات والقدر والايمان بالرسول 🎏، وغير ذلك، فعلى كل مؤمن الا يتكلم في شيء من الدين إلا تبعًا لما حاء به الرسول 🛎، ولا يتقدم بين يديه، بل بنظر ما قاله فيكون قوله تبعاً لقوله، وعلمه تبعًا لعلمه، فهكذا كان الصحابة ومن سلك سبيلهم من التابعين لهم بإحسان وأئمة المسلمين، فلهذا لم يكن أحد منهم يعارض النصوص بمعقوله، ولا يؤسس دينًا غير ما جاء يه الرسول 🛎، وإذا أراد معرفة شيء من الدين والكلام نظر فيما قاله الله والرسول على، فمنه يتعلم، وبه يتكلم، وفيه ينظر ويتفكر، وبه يستدل، فهذا أصل أهل السنة، وأهل البدع لا يجعلون اعتمادهم في الباطن ونفس الأمر على ما تلقوه عن الرسول 🚟، بل على ما رأوه أو ذاقوه، ثم إن وجدوا السنة توافقه، وإلا لم بنالوا بذلك، فإذا وجدوها تخالفه أعرضوا عنها تفويضًا أو حرفوها تأويلاً، فهذا هو الفرقان بين أهل الإيمان والسنة، وأهل النفاق والبدعة (١٤).

والناظر في جماعات المسلمين اليوم يجد كثيراً منهم سلكوا طرق المبتدعة وتركوا منهج أهل السنة، والواجب على الجميع اتباع القرآن والسنة بفهم سلف الأمة، وقد سُئل الشيخ ابن عثيمين رحمه الله السؤال التالى:

بالنظر إلى العالم الإسلامي اليوم نجد أن هناك كثيراً من الجماعات التي تدعو إلى الإسلام، وكل منهم يقول: أنا على منهج السلف ومعي الكتاب والسنة، فما موقفنا نحو هذه الجماعات

فأجاب: «الحكم على هذه الجماعات التي تدعى كل طائفة منها أنها على الحق – سهل

جداً -، فإنا نسالهم: ما الحق؟ الحق ما دل عليه الكتاب والسنة، والرجوع إلى الكتاب والسنة، والرجوع إلى الكتاب البع هواه فلا ينفع فيه شيء، قال تعالى: "فَإِنْ تَنَازَعْ تُمْ في شيْء فَرُدُّوهُ إِلَى اللَّه والرسُولِ النساء: ٥٩)، فنقول لهذه الجماعات: اجتمعوا ولينو النية الحسنة أنه سيأخذ بما دل عليه القرآن والسنة، مبنيا على التجرد من الهوى لا مبنيا على التقليد والتعصب (١٥).

وإضافة إلا ما قاله الشيخ؛ فإنه إن زعم أهل كل طائفة أنهم على الكتاب والسنة، فيكون الحجة بفهم سلف الأمة؛ لأن كل الفرق الضالة إنما ضلت من تحريف أو تأويل فاسد للكتاب والسنة أبضًا.

أسأل الله تبارك وتعالى أن يجمع قلوب أهل الإيمان على التسليم لما جاء من عنده جلً في علاه، وصلى الله وسلم وبارك على نبينا محمد وعلى آله وصحبه أجمعين.

وللحديث صلة بإذن الله تعالى.

الهو امش

١- تفسير القرطبي الجامع لإحكام القرآن ج٢٥٧٣،٤،
 ٢٥٧٤.

۲- تفسیر این کثیر ج۲/۲۲۳.

٣- مسند أحمد جه١/٤٦٥، والحاكم في المستدرك جه٢٨/١، وقال: صحيح الإسناد.

٤- الاعتصام للشاطعي ج٤٤/١.

٥- تفسير القرطبي الجامع لأحكام القران ج٢/ ١٤١٠.

٦- انظر تفسير ابن كثير ج١/٥٣٦.

٧- الاعتصام للشاطعي ج٩٩٤/٢.

٨- اراد بالاقتصاد: التوسط بين الإفراط والتفريط

 ٩- «مُقْصَر» مصدر ميمي أو اسم ظرف، ومادته من قصر الشيء قصرًا، أي حبسه.

١٠ - «مُحْسَر» مصدر ميمي أو اسم طرف، ومادته من حسر الشيء يحسره، أي: كشفه، يقال: حسر كمه من ذراعه، أي: كشفها.

١١ - سنن أبي داود، كتاب السنة باب ٧، ج١٨ ٥-٢٠.

١٢ - عون المعبود شرح سنن ابي داود ج١٢/٣٦٦،

١٣ - الاعتصام للشاطبي ج٢/ ٣٨٣.

۱٤- مجموع فتاوي ابن تيمية ج١٢/ ٥٨، ١٢، ٦٢.

 ١٥ من لقاءات الباب المفتوح مع الشبيخ ابن عثيمين يرقم (٨٧٥).

النوحيد ربيع الأخر ١٤٣٠هـ

44



## أثر السياق

الحمد لله رب العالمين، والصلاة والسلام على أشرف المرسلين، وبعد:

القرائن الحالية المنفصلة تنقسم إلى ثلاثة أقسام: أسباب النزول، أسباب الورود، بيئة الخطاب، ولقد تكلمنا عن القسمين الأولين في الحلقة السابقة، وبدأنا الكلام عن بيئة الخطاب.

#### وه ثالثًا: بينة الخطاب وه

وكما ذكرنا فإنها من أقسام القرائن الحالية المنفصلة (وهي القرائن غير المتصلة بالنص ذاته وإنما تكون في نصوص أخرى)، وهي تشمل حال المخاطبين، والمخاطبين وعاداتهم وأعرافهم اللغوية، وهذه القرائن - بيئة الخطاب - تساهم في فهم النص، والأمثلة توضح ذلك.

#### و أمثلة من كتاب الله تعالى على مراعاة بيئة الخطاب وه

القرآن الكريم - يراعي أحوال المخاطبين في كثير من آياته، بل نستطيع القول إن القرآن الكريم يراعي أحوال المخاطبين وأعرافهم في آياته كلها، وليس أدل على ذلك من نزول القرآن باللغة العربية وبالإعراف اللغوية المعهودة عند العرب.

ومن أمثلة مراعاة الأحوال في كتاب الله تعالى:

الثال الأول ....

في قوله تعالى: "وَدُ كَتْبِرٌ مِنْ أَهْلِ الْكِتَابِ لَوْ يَرُدُّونَكُمْ مِنْ بَعْد إِيمَانِكُمْ كُفَّارًا حَسِدا مِنْ عَنْد الْفُسهِمْ مِنْ بعْد ما تَبِينَ لَهُمُ الْحَقُ فَاعْفُوا وَاصْفَحُوا حَتَّى يَأْتِي اللَّهُ بِأَمْرِهِ إِنَّ اللَّهُ عَلَى كُلُّ شَيْءٍ قَدِيرٌ اللَّهُ عَلَى كُلُّ شَيْءٍ قَدِيرٌ اللَّهُ عَلَى كُلُّ شَيْءٍ قَدِيرٌ اللَّهِ عَلَى كُلُّ شَيْءٍ قَدِيرٌ اللَّهُ عَلَى كُلُّ شَيْءٍ قَدِيرً اللَّهُ عَلَى كُلُّ شَيْءٍ قَدْدِيرً اللَّهُ عَلَى كُلُّ مِا عَلَيْكُ اللَّهُ عَلَى كُلُّ شَيْءٍ قَدْدِيرُ الْعَلْ اللَّهُ عَلَيْلُ لَهُ اللَّهُ عَلَى عُلُولًا فَعُولُوا وَالْعَلْقِيلُ اللَّهُ عَلَى كُلُولُ اللَّهُ عَلَى كُلُّ شَيْءٍ قَدِيرٍ الللَّهُ عَلَى كُلُّ شَيْءٍ قَدِيرً اللَّهُ عَلَى كُلُّ شَيْءٍ قَدِيرً اللَّهُ عَلَى كُلُّ سُنِّ عَلَيْلِ اللَّهِ عَلَى كُلُّ سُنِّ عَلَيْلِ اللَّهِ عَلَى كُلِّ سُنِّ عَلَيْلِ اللَّهِ عَلَى كُلُّ سُنِّ عَلَيْلِ اللَّهِ عِلْمِ لَا اللَّهِ عَلَيْلُ اللَّهِ عَلَى كُلُّ سُنِّ عَلَيْلِ اللَّهِ عَلَى كُلُّ سُنِّ عَلَيْلُ اللَّهُ الْمُعْلِقُ اللْهِ عَلَيْلِ اللَّهِ عِلْمِ الْمِنْ عَلَيْلُولُ اللَّهِ عَلَى كُلُولُ اللَّهِ عَلَيْلِولُ اللْهُ الْمِنْ عَلَيْلُولُ اللَّهُ عَلَيْلُ اللَّهِ عَلَيْلُ اللَّهُ عِلْمُ الْمِنْ فَالْمُ لَالِهُ عَلَيْلُ اللَّهِ عَلَيْلِ اللْهُ عَلَيْلُ الْمُعْلِقِيلِ اللْمِنْ الْمِنْ الْمُعْلِقُ الْمِنْ الْمُعْلِقِيلُ الْمُعْلِقُ الْمِنْ الْمُنْ الْمِنْ الْمُعْلِقُولِ الْمِنْ الْمِنْ الْمِنْ الْمُ الْمِنْ الْمِنْ الْمِنْ الْمُعْلِقُ الْمِنْ الْمُنْ الْمِنْ الْمُعْلِلْمُ الْمِ

قَالله تعالى يامر النبي قو والمؤمنين بقوله:
 فَاعُفُوا وَاصْفُحُوا حَتَّى يَأْتِي اللَّهُ بِأَمْرِهِ مراعياً
 لحالهم ولتطور الشريعة من مرحلة إلى آخرى،
 فيامرهم بالعفو والصفح، حتى ياتي الله بامره،
 وهو الأمر بالقتال.

فعن ابن عباس - رضي الله عنهما - قال في قوله تعالى: "فَاعْفُوا واصَّفَحُوا حَتَّى بِأْتَى اللهُ عِلْمُره" نسخ ذلك بقوله تعالى: "فَاقْتُلُوا الْمُشْرِكِينَ حَيْثُ وَجِدْتُمُوهُمْ"، وقوله تعالى: "فَاتَلُوا الْدُينَ لاَ يُوْمِنُونَ بِاللهُ ولاَ بِالْبِوْم الأَخْرِ، إلى قوله تعالى: "وهُمْ صَاغَرُونَ (التَوبة: ٢٩)، فنسخ هذا عَفُوهُ عن المشركين، وكذا قال أبو العالية، والربيع بن أنس، وقتادة، والسدي: إنها منسوخة باية السيف، ويرشد إلى ذلك أيضًا قوله تعالى: "حتَّى يَأْتَى اللهُ بَامْره».

وعن أسامة بن زيد - رضي الله عنهما - قال: كان رسول الله ﷺ وأصحابه يعفون عن المشركين وأهل الكتاب، كما أمرهم الله، ويصبرون على الآذي،

قال الله: ﴿فَاعْفُوا وَاصْفَحُوا حَتَّى يَأْتِيَ اللَّهُ بِأَمْرِهِ إِنَّ اللَّهُ عَلَى كُلُّ شَيْءَ قَدِيرٌ ، وكان رسول الله ﷺ يتأول من العفو ما أمره الله به، حتى آذن الله فيهم بقتل، فقتل الله به من قتل من صناديد قريش، (قال ابن كثير: هذا إسناده صحيح ولم أره في شيء من الكتب الستة، ولكن له أصل في الصحيحين عن أسامة بن زيد. تفسير ابن كثير، وأشار إلى صحته أسامة بن زيد. تفسير ابن كثير، وأشار إلى صحته

فالله تعالى راعى أحوال المؤمنين الأول (المخاطبين)، فأمرهم في حال ضعفهم لقلة عددهم بالعفو والصفح، لكن إلى حين، وهو مجيء أمر الله تعالى بالقتال.

الألباني في تحقيقه لفقه السيرة للغزالي).

- لَذَا نَجِدَ الآية التالية لهذه الآية، يقول الله فيها: وأقيمُوا الصّلاة وأتُوا الرّكاة وما تُقدّمُوا لأنْفُسكُمْ مَنْ حَيْر تَجِدُوهُ عِنْدَ اللّهِ إِنَّ اللّهُ بِمَا تَعْمَلُونَ بَصِيرٌ (البقرة: ١١٠).

فامرهم بالاشتغال في الوقت الحاضر بإقامة الصلاة، وإيتاء الزكاة، وفعل كل القربات، ووعدهم أنهم مهما فعلوا من خير فإنه لا يضيع عند الله... (تفسير السعدي).

ووالمثال الثاني وو

في قوله تعالى: «لا جُنَاحَ عَلَيْكُمْ إِنْ طَلَقْتُمُ النَّسَاءَ مَا لَمْ تَمَسُّوهُمُنَّ أَوْ تَقْرِضُوا لَهُنَّ قَرِيضَةً وَمَتَّعُوهُنَّ عَلَى الْمُوسِعِ قَدَرُهُ وَعَلَى الْمُقْتِرِ قَدَرُهُ مَتَّاعًا بِالْمَعْرُوفِ حَقًا عَلَى الْمُدْسِنِيْ (البقرة، ٣٣٦).

القرآن الكريم يراعي أحوال المكلفين (المخاطبين) في تكليفهم، فيثبت في كل حال ما يناسبها، لذا قال تعالى: «على الموسع قدرُهُ وعلى المُقْتر قدرُهُ».

قال الشافعي في الجديد (مذهبه الجديد): لا يُجبر الزوج على قدر معلوم، إلا على أقل ما يقع عليه اسم المتعة، وأحب ذلك إلى أن يكون أقله ما تجزئ فعه الصلاة.

وقال الشافعي في القديم (مذهبه القديم): لا أعرف في المتعة قدرًا إلا أني أستحسن ثلاثين درهمًا، لما روي عن ابن عمر رضي الله عنهما. (تفسير ابن كثير).

يقول الطبري في تفسيره: "وَمَتَّعُوهُنَّ":

## فحي فمر النعام الرابعة

واعطوهن ما يتمتعن به من أموالكم على أقداركم ومنازلكم من الغنى والإقتار.

ثم نقل كلام أهل العلم في مقدار المتعة، فوجدنا اختلافًا كثيرًا في أقوالهم، وذلك لأن الله تعالى لم يحدد مقدار المتعة، ولو شاء لحدّد، لكنه راعى أحوال المكلفين يسرأ وعسراً مع ندبه تعالى للمعاملة بالفضل ولا تنسوًا الفَضَل بَيْنَكُمْ.

وفي تفسير القرطبي: وقد قيل إن حالة المراة معتبرة أيضًا، قاله بعض الشافعية، قالوا: لو اعتبرنا حال الرجل وحده لزم منه أنه لو تزوج امراتين إحداهما شريفة والأخرى دنية ثم طلقهما قبل المسيس ولم يسم لهما أن تكونا متساويتين في المتعة فيجب للدنية ما يجب للشريفة، وهذا خلاف ما قال الله تعالى: متاعًا بالمعروف».

فالله تعالى راعى في الآية أحوال المخاطبين - كما رايت -، كما راعى في الآية ايضًا أعراف الناس. وفي تفسير السعدي: وهذا يرجع إلى العرف، وانه يختلف باختلاف الأحوال، ولهذا قال: «متّاعًا بالمعروف»، فهذا حق واجب على المحسنين ليس لهم أن يتخسوهن.

فكما تسببوا لتشوفهن واشتياقهن، وتعلق قلوبهن، ثم لم يعطوهن ما رغبن فيه، فعليهم - في مقابلة ذلك - المتعة.

(فائدة: علمنا أن المتعة لم يحددها الشرع وتركها لأعراف الناس ويستارهم وإعسارهم، لكن هل أصل المتعة واجب؟

يقول الشنقيطى فى «أضواء البيان»: «... وظاهر قوله: «وَمَتَّعُوهُنَّ»، وقوله: «وَللْمُطلُقَاتِ مَتَاعٌ يقتضى وجوب المتعة في الجملة خلافًا لمالك ومن وافقه في عدم وجوب المتعة أصلاً، واستدل بعض المالكية على عدم وجوب المتعة بأن الله تعالى قال: «حَقًا عَلَى المُحْسَنَين (البقرة: ٣٣١).

وقال: «حَقَّا عَلَى الْمُتَّقِينَ» (البقرة: ٢٤١)، قالوا: فلو كانت واجبة لكانت حقًا على كل أحد، وبأنها لو كانت واجبة تعن فيها القدر الواجب.

- قال مقيده (الشنقيطي) عفا الله عنه: هذا الاستدلال على عدم وجوبها لا ينهض فيما يظهر، لأن قوله: «على المُحسنين»، و«على المُتَقين»، تأكيد للوجوب، وليس لأحد أن يقول: لست متقياً مثلاً لوجوب التقوى على جميع الناس.

#### إعداد/ متولي البراجيلي

- قال القرطبي في تفسير قوله تعالى:

«ومتَّعُوهُنَّ» الآية ما نصه: وقوله: «على المُتُقينَ»

تاكيد لإيجابها؛ لأن كل واحد يجب عليه أن يتقي الله
في الإشراك به ومعاصيه، وقد قال تعالى في القرآن

الكريم: «هُدَى للْمُتُقِينَ» (البقرة: ٢)، وقولهم: لو كانت
واجبة لعين القدر الواجب فيها، ظاهر السقوط،
فنفقة الأزواج والأقارب واجبة ولم يعين فيها القدر

- وإعطاء المتعة من محاسن التشريع، وذلك لجبر قلبها المنكسر بالطلاق، وقد أورد السعدي في «القواعد الحسان»، القاعدة الثامنة والثلاثين قال فيها: قد دلت أيات كثيرة على جبر المنكسر قلبه، ومن تشبوفت نفسه لأمر من الأمور إيجابا واستحيانا.

ثم قال: وهذه قاعدة لطيفة، اعتبرها الباري وأرشد عباده إليها في عدة آيات، منها المطلقة: فإنها لما كانت في الغالب منكسرة القلب حزينة على فراق بعلها، أمر الله بتمتيعها على الموسع قدره وعلى المقتر قدره، متاعا بالمعروف).

#### وه الثال الثالث وه

في قوله تعالى: "وَمَنَ النَّاسِ مَنْ يَقُولُ أَمَنًا بِاللَّهِ وَبِالْيَوْمِ الأَخْرِ وَمَا هُمْ بِمُؤْمِنِينَ (٨) يُخَادِعُونَ اللَّهَ وَالَّذِينَ آمَنُوا وَمَا يَخْدَعُونَ إِلاَّ أَنْفُسَهُمْ وَمَا يَشْعُرُونَ اللَّهَ (البقرة: ٨، ٩).

كان القرآن في مكة يخاطب المؤمن والكافر؛ لأن مكة كانت تضم من آمن بالله ورسوله ومن كفر، لكن لما هاجر النبي في إلى المدينة، وبعد أن انتصر المسلمون في غزوة بدر ظهرت طائفة جديدة، نطقت كلمة الإسلام بالسنتها، وتظاهرت به، واضمرت الكفر في قلوبها، وهم المنافقون – فالله – عز وجل – راعى بيئة الخطاب في العهد المكي، ثم راعى تغير بيئة الخطاب في العهد المدني، فبين عوارهم وخبيئة صدورهم للنبي في وللمؤمنين، وفي سورة البقرة وصف الله المؤمنين في صدر السورة بأربع آيات، ثم عرف حال الكافر بايتين، ثم شرع تعالى في بيان حال المنافقين الذين يظهرون الإيمان ويبطنون الكفر في الثفتي عشرة آية – وذلك من المشرع سبحانا وتعالى كما قلنا مراعاة لتغير بيئة الخطاب عما

عان امرهم يشتبه على كثير من الناس أطنب في مخرهم بصفات متعددة، كل منها نفاق، كما أنزل سورة براءة فيهم، وسورة المنافقون فيهم، وذكرهم في سورة النور وغيرها من السور، تعريفا لأحوالهم لتُجتنب، ويُجتنب من تلبس بها أيضاً.

- والنفاق: هو إظهار الخير وإسرار الشر، وهو أنواع: اعتقادي، وهو الذي يخلد صاحبه في النار،

وعملى وهو من أكبر الذنوب.

- فالله تعالى في هذه الآيات يعلم نبيه على بكذب المنافقين، وأن ما قالوه بالسنتهم هو تقية ولا يغني عنهم الإيمان وما هُمْ يعْني عنهم الإيمان وما هُمْ منين،

ثُمْ قَالَ تَعَالَى: «يُخَادِعُونَ اللَّهُ وَالَّذِينَ أَمَنُوا».

وذلك بما أظهروا بالسنتهم أنهم على الإسلام ليدرؤوا عن أنفسهم ما يلحق بالكافرين من القتل والسبى وغير ذلك من أحكام الكافرين.

وهم يظنون أنهم يخادعون الله والمؤمنين بذلك، فقال الله عنهم: "وما يخْدعُون إلاَّ أنْفُسهُمْ وما يشْعُرُون، إذ ركب المنافق هواه وأمانيه واختار عاجل الدنيا، وغفل أو تغافل عن العاقبة، فأورد نفسه المهالك، والدرك الأسفل من النار، وذلك هو خداعه نفسه.

- كما قال تعالى: ﴿إِذَا جَاءَكَ الْمُنَافِقُونَ قَالُوا نَشْهَدُ إِنَّكَ لَرَسُولُ اللَّهِ (المنافقون: ١) أي: إنما يقولون ذلك إذا جاءوك فقط لا في نفس الأمر، ولهذا يؤكدون في الشهادة بـ ﴿إِنِّ ولام التأكيد...

فلجهل المنافقين ظنوا أنهم يخدعون الله بما أظهروه من الإيمان مع إسرارهم الكفر، وأن ذلك نافعهم عنده، وأنه يروج عليه كما يروج على بعض المؤمنين، كما قال تعالى: "بوم يبعثهم الله جميعاً فيحلفون له كما يحلفون لكم ويحسبون أنهم على شيّء ألا إنهم هم الكانبون» (المجادلة: ١٨). (تفسير الطبري وتفسير ابن كثير بتصرف).

يقول القرطبي في «تفسيره»: «يُخَادعُونَ اللَّهُ وَالَّذِينَ آمَنُوا وَمَا يُخْدعُونَ إِلاَّ أَنْفُسَهُمْ وَمَا يَشْعَرُونَ، قال علماؤنا: معنى «يُخَادعُونَ اللَّهُ» آي: يخادعونه عند أنفسهم وعلى ظنهم.

وقيل: قال ذلك لعملهم عمل المخادع.

وفي تفسير البغوي: "وهُو خادعُهُمْ أي: يفسد عليهم نعيمهم في الدنيا بما يُصيرُهم إليه من عناب الآخرة، فإن قيل: ما معنى قوله: "يُخادعُون الله والمفاعلة للمشاركة، وقد جل الله تعالى عن المشاركة في المخادعة، قيل: قد ترد المفاعلة لا على معنى المشاركة كقولك: عافاك الله، وعاقبت فلائًا، وطارقت

المثال الرابع ...
 قوله تعالى: «قَالَت الأعْرَابُ أَمَنًا قُلْ لَمْ تُؤْمنُوا

ألفه خعد العدد ٤٤٨ استة الثامنة والثلاثون

وَلَكِنَّ قُولُوا أَسْلُمْنَا وَلَمَّا يَدْخُلُ الإيمَانُ فِي قُلُوبِكُمْ وَإِنْ تُطِيعُوا اللَّهُ وَرَسُولَهُ لاَ يَلِتَّكُمْ مَنْ أَعْمَالَكُمْ شَيْئًا إِنَّ اللَّهُ غَفُورُ رُحِيمُ (الحجرات: ١٤).

وهذه طائفة جديدة وهم الأعراب، والله – سبحانه وتعالى – يراعي تغير بيئة الخطاب، فبيّن للنبي على والمؤمنين أحوالهم.

قالله يامر نبيه الله عليهم ما ادعوه من الإيمان. تؤمنوا بعد، وأنكر الله عليهم ما ادعوه من الإيمان. - وفي تفسير الطبري، «بسنده عن الزهري قال:

الإسلام: الكلمة، والإيمان: العمل».

وقد بين الله في الآيات التالية ما هو الإيمان الحقيقي، فقال: «إِنَّمَا الْمُؤْمِنُونَ الَّذِينَ أَمِنُوا بِاللَّه ورَسُولِه ثُمَّ لَمَّ يَرْتَابُوا وجاهَدُوا بِأَمُّوالِهِمْ وَأَنْفُسِهِمْ في سَبِيلَ اللَّهُ أُولَئِكَ هُمُ الصَّادِقُونَ» (الحجرات: ١٥).

فَأَعْمَالِهِمْ صِدَّقَتُ أَقُوالِهِمْ، أَمَا الأَعْرَابِ فَقَالُوا كَلامًا وَلِم تَصِدُقُ اعْمَالُهِمْ أَقُوالُهِمْ.

وفي تفسير الطبري بسنده عن قتادة: «لَمْ تُؤْمِنُوا وَلَكِنْ قُولُوا أَسْلَمْنَا «قال: لم تعمّ هذه الآية الأعراب، إن من الأعراب من يؤمن بالله واليوم الآخر، ويتخذ ما ينفق قربات عند الله ولكنها في طوائف من الأعراب.

وَلَمَا يَدْخُلِ الإيمَانُ فِي قُلُوبِكُمْ، وِلَمَا يَدخَل العَلَم بِشَرائِع الإيمان، وحُقائق مُعانيه في قلوبكم.

وفي تفسير ابن كثير: وقد استفيد من هذه الإية الكريمة: آن الإيمان اخص من الإسلام كما هو مذهب أهل السنة والجماعة، ويدل عليه حديث جبريل عليه السلام، حين سال عن الإسلام، ثم عن الإيمان، ثم عن الإحسان، فقد رقى من الأعم إلى الأخص، ثم للأخص منه...

وهولاء الأعراب المنكورون في هذه الآية ليسوا بمنافقين، وإنما هم مسلمون لم يستحكم الإيمان في قلوبهم، فادعوا لانفسهم مقاماً أعلى مما وصلوا إليه، فأدبوا في ذلك، وهذا معنى قول ابن عباس، وإبراهيم النخعي، وقتادة، واختاره ابن جرير، وإنما قلنا هذا لان البخاري، رحمه الله، ذهب إلى أن هؤلاء كانوا منافقين يظهرون الإيمان وليسوا كذلك.

وفي تفسير القرطبي: فأخبر الله تعالى أنه ليس كل من أسلم مؤمنًا، فدل على أنه ليس كل مسلم مؤمنًا، وقال تله لسعد بن أبي وقاص لما قال له: أعط فلانًا فإنه مؤمن، فقال النبي تله: «أو مسلم». الحديث أخرجه مسلم.

فدل على أن الإيمان ليس الإسلام، فإن الإيمان باطن، والإسلام ظاهر، وهذا بين.

وقد يطلق الإيمان بمعنى الإسلام، والإسلام ويراد به الإيمان، للزوم آحدهما الآخر وصدوره عنه، كالإسلام الذي هو ثمرة الإيمان ودلالة على صحته، فاعلمه،

- وفي الآيات إشارة إلى أنه ينبغي ترك رؤية

السياق التي تساعد على الفهم الصحيح للنص الأعمال والعلم بأن المنة في الهداية لله الملك المتعال. ومن أمثلة ذلك:

🙃 فاندة؛ في الفرق بين الإسلام والإيمان 🚥

قد ياتيان بمعنى واحد، كما في قوله تعالى: «فَأَخْرَجْنَا مَنْ كَانَ فِيهَا مِنَ الْمُؤْمِنِينَ (٣٥) فَمَا وَجَدْنَا فيها غَيْرَ بِيْتِ مِنْ الْمُسِلْمِينَ، (الذاريات: ٣٥، ٣٦).

(تفسير الألوسي).

وباتيان بمعنيين مختلفين، وذلك إذا جاءا في سياق واحد، كما يحديث جيريل عليه السلام، عندما سال النبي 📚 عن الإسلام قال: «الإسلام أن تشهد أن لا إله إلا الله وأن محمدًا رسول الله، وأن تقيم الصلاة، وتؤتى الزكاة، وتصوم رمضان، وتحج البيت، وفي الإيمان قال: «أن تؤمن بالله وملائكته وكتبه ورسله واليوم الآخر والقدر خيره وشره

فانصرف معنى الإيمان إلى أعمال القلب، والإسلام الى الأعمال الظاهرة، ومن الأدلة على ذلك أيضًا الآية التي نحن بصددها: «قَالَت الأَعْرَابُ أَمَنَّا قُلْ لَمْ تُؤْمِنُوا ولَكِنْ قُولُوا أَسْلَمُنَا ..

وإذا جاء الإيمان في سياق مستقل، فيشمل الإسلام أيضًا كما في حديث وفد عبد القيس أن النبي 🍩 قبال لهم: «أمركم بالإيمان بالله وحده»، أتدرون ما الإيمان بالله وحده، شبهادة أن لا إله إلا الله، وأن محمدًا رسول الله...

يقول ابن عثيمين - رحمه الله - في تفسيره: «ولهذا قال أهل السنة والجماعة: إن الإسلام والإيمان إذا احتمعا (افترقا، وإذا افترقا احتمعا)، بعنى إذا ذُكرا في سياق واحد فهما شيئان، وإذا ذكر أحدهما دون الآخر فهما شيء واحد..

ويدل على هذا أن النبي 🎏 عدَّد أعمالاً هي من الإسلام، وحعلها من الإيمان، فقال: الإيمان يضع وسبعون شعبة، أعلاها قول لا إله إلا الله،، مع أنها من الإسلام.

قال: «الإسلام أن تشبهد أن لا إله إلا الله» (حديث حبريل)، وأدناها إماطة الأذي عن الطريق»، و«إماطة الأذي عن الطريق، من الإسلام، لأنها عمل، والأعمال أعمال الحوارح، و«الحياء شعبة من الإيمان»، وهذا في القلب، فالمهم الإيمان والإسلام إذا افترقا فهما شيء واحد، وإذا اجتمعا فهما شيئان).

والأمثلة في القرآن كثيرة، راعي المشرع -سيحانه وتعالى - فيها بيئة الخطاب، وتغير الأحوال من مكان إلى مكان (مكة والمدينة وما حولهما)، وكذلك من زمان إلى آخر، ولعل ذلك من فوائد نزول القرآن منجماً على مدى ثلاث وعشرين سنة، ليواكب تغير بيئة الخطاب وأحوال المخاطِّين ممرور الأوقات.

- وكما أن المشرع راعى أحوال المخاطبين، فكذلك راعى العرف اللغوى المتعارف عليه عند المخاطبين، ومعرفة العرف اللغوي في زمن التنزيل من قرائن

وو الثال الأول وو

قول الله تعالى: ﴿وقَضَى رَبُّكُ أَلَّا تَعْبُدُوا إِلَّا إِيَّاهُ وَ بِالْوِ الدِّيْنِ إِحْسِانًا إِمَّا يَتِلْغَنَّ عِنْدَكَ الْكِيرِ أَحَدُهُمَا أَوْ كلاَّهُمَا فَلاَ تَقُلْ لَهُمَا أَفَ وَلاَ تَنْهَرْهُمَا وَقُلْ لَهُمَا قَوْلاً كريما ، (الإسراء: ٢٣).

فلفظ «أف» المنهى عنه في سياق الآية، يدل بالوضع على تحريم التافف من الوالدين، ومن حيث العرف اللغوى هو عام في كل ما فيه أذى لهما. (اصول الفقه الذي لا يسع الفقيه جهله: د. عياض بن نامي السلمي)،

- فه «أف»: كل ما غلظ من الكلام وقبح. (تفسير

كما في قول إبراهيم عليه الصلاة والسلام لقومه: «أَفْ لَكُمْ وَلَمَا تَعْبُدُونَ مِنْ دُونِ اللَّهُ أَفَلا تَعْقَلُونَ، (الأنساء: ٦٧).

يقول - كما في تفسير الطبري - قبحاً لكم وللآلهة التي تعبدون من دون الله، أفلا تعقلون قبح ما تفعلون من عبادتكم ما لا يضر ولا ينفع...

وكذلك قوله تعالى: ﴿وَالَّذِي قَالَ لُوَالَّذِيْ أَفُّ لَكُمَا أَتَعِدَانِنِي أَنْ أُخْرِجِ وقَدْ خَلْتِ الْقُرُونَ مِنْ قَبْلِي وَهُمَا يُسْتَغِيثَانِ اللَّهُ وَيُلِكَ أَمَنْ إِنَّ وَعُدَ اللَّهُ حَقَّ فَيَقُولُ مَا هَذَا إِلاَّ أَسَاطِيرُ الأُولِينَ ﴿ (الْأَحْقَافَ: ١٧).

وهذا نَعْتُ من الله تعالى ذكره، نَعْتُ به ضالا به كافر، ويوالدين عاق، وهما محتهدان في نصبحته ودعائه إلى الله، فلا تريده دعاؤهما إياه إلى الحق ونصبحتهما له إلا عتوا وتمردا على الله وتماديا في حهله.. «أف لَكُما». يقول: قَدْرًا ونتنًّا. (تفسير الطبري).

وه المثال الثاني وه

قوله تعالى: وعندهُمْ قَاصِرَاتُ الطُّرُف عِينُ (٤٨) كَأْنُهُنَّ بَيْضٌ مَكَّنُونُ، (الذاريات: ٤٨، ٤٩)، فشيبه سيحانه وتعالى نساء الجنة بالبيض المكنون، كما هو عرف العرب في تشبيه كل مصون بالمكنون، ولحب العرب للون الأسض في النساء.

يقول ابن كثير في تفسيره: «...كانْهُنْ سُضُ مُكِّنُونٌ : وصفهن بترافة الأبدان بأحسن الألوان، وتقول العرب عن اللؤلؤ: «البيض»، كما قال ابن عياس رضى الله عنهما: «كَانْهُنُ بِيْضُ مَكْنُونُ». يقول: اللؤلؤ المكنون. (تفسير ابن كثير).

ويؤيد هذا قوله في وصفهن: "وحُورٌ عينُ (٢٢) كَامَّتَالَ اللَّوْلُوُ الْمَكْنُونِ» (الواقعة: ٢٢، ٢٣).

- وفي سنة النبي 😻 نجد نصوصًا كثيرة براعي فيها النبي 🍣 بيئة الخطاب بعناصرها المتعددة، من حال المخاطب والمخاطب والعادات والأعراف في ما يعهدونه من معان للألفاظ عند سماعها، كما سنرى إن شاء الله تعالى.

وللحديث يقية، والحمد لله رب العالمين.

النوحيد ربيع الأخر ١٤٢٠هـ

### ر عليه السلام» من مي السلام»



الحمد لله الذي وسع كل شيء رحمة وعلمًا، والصلاة والسلام على الرحمة المهداة

والنعمة المسداة محمد بن عبد الله، وعلى آله وصحبه ومن والاه، وبعد:

حقيقة نحن الأن أمام تحد كبير، والتحدي الذي أقصده يكمن في كثرة الفوائد

المستخلصة والعبر المستفادة من قصة النبي الكريم يونس عليه السلام، والتي نريد أن

نجملها ونوردها في هذا اللقاء، مع قصره فادعو الله أن يوفقني لحسن الاختيار والسداد

في القول، أمين.

#### ولنشرع وبالله العون والتوفيق:

on أولاً: وطن الدعوة on

ونبدأ بسؤال: ما وطن ال<mark>دعوة؟ وهل للدعوة</mark> وطن؟

والإجابة أن الأرض لله والخلق عبيد الله، والأنبياء رسل الله، فحيث ما أمرهم نفذوا أمره وبلغوا دعوته، فإن من القواعد المقررة شرعًا أن محبة الله مقدمة على محبة الأهل والمال والوطن، وطاعة الله مقدمة على كل طاعة، هذا في حق أحاد المؤمنين فكيف بالنبيين والمرسلين؟

فالرسل والأنبياء برآء من التعصب المقيت لقومية أو وطنية، بل هي دعوى الجاهلية وليست دعوة الرسل ومنهم يونس عليه السلام، فقد نفذ أمر الله وذهب لأهل نينوي بالموصل بارض العراق خلافًا لما ادعاه اليهود، نعم يونس عليه السلام من بني إسرائيل ومولده بالشام لكنه لم يخالف أمر الله فموسى عليه السلام أول أنبياء بني إسرائيل لم يدع فموسى عليه السلام أول أنبياء بني إسرائيل لم يدع مصر وسليمان بن داود عليهما السلام، وهو من أهل مصر وسليمان بن داود عليهما السلام، وهو من أشهر أنبياء بني إسرائيل من بعد موسى، دعا ملكة سبأ باليمن وأسلمت لله على يديه، والقصة معروفة.

هذا بخصوص الأنبياء والمرسلين قبل نبينا محمد ﷺ أما نبينا محمد ﷺ فهو خاتم النبيين ورسول الله للعالمين، وهو القائل: «كان كل نبي يُبعث

لقومه خاصة، وبعثت للناس كافة». (ولا تنفي هذه الخصوصية أن يدعو غيرهم كما بينا في قصة موسى عليه السلام).

ومصداق ذلك في كتاب الله تعالى: "ومَا أَرْسَلُنَاكَ الاَّ كَافَةُ لَلنَّاسِ بَشْيِرًا وَنَذِيرًا وَلَكِنَّ أَكْثَرَ النَّاسِ لاَ يُعْلَمُونَ" (سبا: ٢٨)، والآيات والأحاديث في هذا يطول بنانها، وليس هذا مكانه ولا أوانه.

### ثانياً: المعبود واحد - سبحانه - والرسل إخوة والأمة واحدة ٢٠٠٠

وتأسيسًا على ما تقدم، يتضح الآتي:

 ١- الله سبحانه وتعالى هو الذي أرسل جميع الرسل وأنزل جميع الكتب.

٢- الإيمان بجميع الرسل وبجميع الكتب واجب،
 والكفر بواحد منهم كفر بالمرسل - سبحانه -.

٣- قد قص الله علينا من خبرهم في كتابه ما قص، نؤمن به تفصيلاً، وهناك رسل لم يقصصهم علينا نؤمن بهم إجمالاً، ولا نفرة بين أحد من رسله.

الله - سبحانه - قص علينا في كتابه مسيرة الرسل والأنبياء ثم عقب بقوله - سبحانه -: «إِنَّ هَذِهِ أُمْتُكُمْ أُمُّةٌ وَاحَدَةٌ وَأَنَا رَبُّكُمْ فَاعْبُدُونَ» (الانبياء: ٩٢).

#### وو ثالثًا: سفينة النجاة وو

عندما استقر يونس في بطن الحوت نادى من الأعماق، «أَنْ لاَ إِلهَ إِلاَّ أَنْتَ سُبْحَانَكَ إِنِّي كُنْتُ مِنَ الظَّالمينَ»، وكان على يقين أن الله سيسمعه كما

اعداد/ عبدالرازق السيدعيد

سمع دعاء أبيه إبراهيم من قبل وهو يُلقَى في النار، وكما سمع لنوح ولوط وأيوب وزكريا ومريم وغيرهم، كما كان على يقين أن الله منجيه كما أنجاهم، وقد استجاب الله له ونجاه، وقال: «وَكَذَلكُ نُنْجِي الْمُؤْمِنِينِ، مِن السابقين واللاحقين، ولذلك قال خاتم النبيين: ودعوة ذي النون لم يدع بها مسلم ريه في شيء إلا استجيب له. فإذا المُّ بك مكروه فالحا الى من يحيب المضطر إذا دعاه واسلك سييل النجاة.

# 😄 رابعا: إثبات السمع والبصر لله 😋

في قصبة الحوت دليل قوى على إثبات السمع لله، وإثبات النصر له - سيحانه - وإحاطة سمعه يحميع المسموعات، وإحاطة يصره يجميع المرئيات، وله سيحانه جنود السماوات والأرض، فالحيتان في أعماق البحر من جنده، والطير في أجواء الفضاء من جنده، ويسبح الرعد بحمده والملائكة من خيفته.

# وو خامسا: الصير زاد الدعوة وو

الصنر زاد الدعوة وروحها وقوامها، والسكينة والوقار سمت الدعاة والمصلحين، ويتفاضل الأنبياء بالصبر في دعوتهم وأعظمهم صبرا أولو العزم منهم، ولنبينا 👺 المقام الأعلى، لذا فهو صاحب الشفاعة العظمي، ومن هذا أمره الله ألا يكون كصاحب الحوت في ضعف صبره وعجلته على قومه، قال تعالى: ﴿ فَاصْبِرُ لَحُكُمْ رَبُّكَ وَلا تَكُنُّ كَصَاحِبِ الْحُوتِ، الآبة.

نزلت مرتبة صاحب الحوت في الصبر عن منزلة أولى العزم من الرسل، وبهذا أوخذ، والله أعلم.

# 👊 سادسا؛ قــوم بونــس (أمــة عظيمـة) وبونــس

أثنى الله - سيحانه وتعالى - عليهم لتوبتهم من عنادهم ولحوتهم إلى الله، «فَلُولًا إِذْ جَاءَهُمْ سأسنا تضرعوا ولكنْ قستْ قُلُونِهُمْ وزين لَهُمُ السَّيْطَانُ مَا كَانُوا يَعْمَلُونَ (الإنعام: ٤٣)، وقال تعالى: ِ فَلُوْ لاَ كَانَتْ قَرْبَةً أَمَنَتْ فَنَفَعَهَا إِيمَانُهَا إِلاَّ قَوْمَ يُونُسَ لَمُا أَمَنُوا كَثَنَفُنَا عَنْهُمْ عَذَابِ الْحَزِّي فِي الْحَيَاةِ الدُّنْيَا وَمَتَّعْنَاهُمْ إِلَى حِينِ، (يونس: ٩٨)، هذا في حق الأمم غير قوم يونس. اما قوم يونس فأمنوا وبادروا بالتوبة قبل نزول العذاب عند أول علاماته وكانت

أول علامات العذاب عندهم خروج يونس عليه السلام من بين ظهرانيهم، وقد كان معلومًا عندهم أن خروج النبي علامة على إتيان العذاب لا محالة، فبادروا بالتوبة والإنابة فقبل الله توبتهم وكشف عنهم العذاب في الدنيا ومتعهم بحياة طيبة لمَّا كانوا على الإيمان، وأعاد لهم نبيهم يونس معززًا مكرمًا معلّما ومرشدا فعاش بينهم حتى توفاه الله وهو بين قومه، ونتعلم من هذا الموقف:

١- سعة رحمة الله بعباده وقبوله توية التائب حتى ولو كان كافرا وتاب من كفره.

٢- كرامة يونس على ربه حيث نجاه من الظلمات الثلاث وأنبت عليه شجرة من يقطين، وحتى عجلته على قومه كانت من أسباب سرعة تويتهم.

٣- كانت أمة يونس أمة عظيمة في عددها فمائة الف وزيادة في ذلك الزمن عدد كبير، وهي كذلك أمة عظيمة في أخلاقها حيث بادرت بالتوبة، وهي أيضًا عظيمة في حضارتها في ذلك الزمن القديم.

٤- قبول التوبة بكون قبل معاينة العذاب، وليس بعد وقوعه، وهذا الذي حدث لقوم بونس عليه السلام.

# وو سابعا: سر البقطين وو

تحدث بعض الباحثين حول سبب اختيار المولي - سيحانه - لشحرة التقطين بنيتها على عبده يونس وهو سقيم، فذكروا فوائد لهذا النيات منها:

- سرعة نموه، وظل أوراقه ونعومتها وكبرها فكانت كالمهد، وطردها للحشرات وبخاصة الذباب، وتحدثوا عن فوائد ثمره الذي يزيل العطش ويبعث الحبوبة في الكبد والكلى والبدن عموما، واستأنسوا في ذلك بحب رسول الله 👺 لثمر التقطين كما صح الخير بذلك، وهذه جهود مشكورة، لكن تبقى الحكمة العليا بختص بها العليم الحكيم، وما علمناه فهو نزر يسير، وأرحو أن ينفعني الله وإباكم بهذا الذي ذكرناه، وأحسب أن ما سكتنا عنه لا يضرنا سكوتنا عنه، وفقنا الله لحسن القول واحسان العمل، إنه على ما بشاء قدير، وبالإجابة حدير، وهو نعم المولى ونعم النصير.

والى لقاء حديد ياذن الله تعالى.







# النافية في في النافية

الحمد لله وحده، والصلاة والسلام على من لا نبى بعده... وبعد:

فإن ظهور الفرق في الأمة الإسلامية كان له اسباب داخلية وأخرى خارجية لعل من أهمها:

انحراف المجتمعات الإسلامية عن المنهج الإسلامي الصحيح والمحجة البيضاء.

٢- تأثر بعض المجتمعات الإسلامية بالتيارات الأجنبية الوافدة إليها من الثقافات المنحرفة عن الصراط المستقيم.

٣- ركون بعض المسلمين إلى السلبية وعدم قيامهم بواجب الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر.

4- عدم الاستفادة من دروس الماضي لتفويت الفرصة على أعداء الإسلام، والوقوف صفًا واحدًا على منهج واحد - منهج أهل السنة والحماعة.

# وه نشأة الفرق الإسلامية وه

وبدأت الفتنة والفرقة في أواخر عهد الخليفة الراشد عثمان رضي الله عنه بالشكوى أولاً من ولاته الذين ولاهم على الأمصار، ثم امتدت بعد ذلك إلى شخصه بدعوى باطلة فحواها أنه قرب ذوي رحمه على غيرهم، ثم اتسعت للطعن في دينه رضي الله عنه، حتى قتل مظلوماً بيد فئة ظالمة غرر بها، ثم آل الأمر بعد عثمان إلى علي، رضي الله عنهما، الذي اتهم ظلماً وزوراً بموالاته لقتلة عثمان وعدم القصاص منهم، ومنذ وقوع التحكيم بين على القصاص منهم، ومنذ وقوع التحكيم بين على

ومعاوية رضي الله عنهما، كانت البداية الحقيقية للافتراق بظهور الخوارج والرافضة. (الموسوعة المسرة في الاديان والمذاهب المعاصرة ص٢٠).

ويعتبر الخوارج هم أول من فارق الجماعة، يقول شيخ الإسلام ابن تيمية رحمه الله: «كان أول من فارق جماعة المسلمين من أهل البدع الخوارج المارقون»، والخوارج هم أول من كفر أهل القبلة بالذنوب مع استحلال دمائهم، ومن أسمائهم الناصبة لمناصبتهم العداء لعلي رضي الله عنه، وكان ظهورهم سنة ٣٧ه ببيعتهم العبد الله بن وهب الراسبي. (الموسوعة الميسرة ٣٠٥).

والإباضية هي إحدى فرق الخوارج، وتنسب إلى مؤسسها عبد الله بن إباض التميمي الذي يعتبر نفسه امتدادًا للمحكمة الأولى من الخوارج، ومع أن الإباضية ليسو من غلاة الخوارج فإنهم يتفقون معهم في كثير من المعتقدات، والتي منها:

ا- تعطيل الصفات الإلهية التي أثبتها رب العالمين لذاته، أو أثبتها له نبيه في، وتعطيلهم للصفات انطلق من منطلق عقدي حيث يزعمون أنهم لجأوا للتأويل حتى لا يقعوا في دائرة التشبيه والتمثيل، فحادوا عن المنهج الوسط منهج أهل السنة الذي أثبت لرب العالمين ما أثبته لنفسه من صفات دون تحريف ولا تكييف ولا تمثيل ولا تعطيل، يقول الله عز وجل: «لَيْسَ كَمَثّله شَيْءٌ وَهُو السَمْيعُ الْبَصِيرُ» (الشورى ١١).

٣- ينكرون رؤية الله في الآخرة، مع تضافر الأدلة عليها؛ يقول الله عز وجل: «وُجُوهُ يُوهُ عَدْ الأدلة عليها؛ يقول الله عز وجل: «وُجُوهُ يُوهُ عَدْ تَاضَرةُ (٢٢) إِلَى رَبِّهَا نَاظَرةٌ» (القيامة: ٢٠. ٣٣). ويقول سبحانه: «للذينَ أَحْسَنُوا الْحُسْنَى وَزِيَادةٌ» (يونس: ٢٦)، والزيادة: هي النظر إلى رب العالمين كما فسرها سيد المرسلين في، وفي الحديث المتواتر: «إنكم سترون ربكم عيانًا كما ترون القمر ليلة البدر لا تضامون في رؤيته».

# Alam

# ماعداد/ أسامة سليمان

أو عاص، فالكبائر لا تخرج صاحبها من دائرة الايمان كما هو اعتقاد أهل السنة، يقول سيحانه: «وَإِنْ طَائِفَتَانِ مِنَ الْمُؤْمِنِينَ اقْتَتَلُوا فَأَصْلِحُوا بَيْنَهُمَا» (الحجرات: ٩)، ووجه الدلالة أنهما مع قتالهم فاسم الإيمان لم يفارقهم.

٧- ينفون شرط القرشية في الإمامة، فكل مسلم صالح للإمامة إذا ما توافرت فيه شروطها مع جواز خلع الإمام الذي انحرف وتولية غيره إذا كانت الظروف مواتية والمضار قليلة، أما إذا كانت الظروف غير مواتية والمضار كثيرة فهذا الجواز عندهم يصل إلى المنع.

٨- الإمامة بالوصية باطلة عندهم بخلاف الرافضة فاختيار الامام عند الإياضية يتم عن طريق البيعة مع جواز تعدد الأئمة في أكثر من

٩- يقع يعضهم في بعض أصحاب رسول الله 🐉 كعثمان وعلى ومعاوية وعمرو بن العاص، رضى الله عنهم أجمعين.

وقد انشق عن الإياضية عدة فرق غالت وانحرفت حتى تبرأ منهم الإباضية لكفرهم وشططهم كالحفصية والحارثية واليزيدية.

وختامًا فإن للإياضية دولتهم المستقلة في عمان، ويتواجدون بنسب عالية في ليبيا وتونس والجزائر.

والله من وراء القصد.

# ٥٥ المراجع والمصادر ٥٥٠

- الإباضية في موكب التاريخ، على يحيى
  - الإباضية، لجابر طعيمة.
- الإباضية بين الفرق الإسلامية، على
- الإباضية دراسة تاريخهم وأصولهم، على ىدىي.

٣- يــ وُولــون بــعض أمــور الآخــرة تـــأويلاً مجازيًا كالميزان والصراط، وهذا هو التأويل المذموم الذي لا يستند إلى قرينة ولا دليل، إنما يعتمد على الهوى، شانهم شأن بنى إسرائيل الذين قال لهم رب العالمين: «النَّخُلُوا الْبَابَ سُجِّدًا وَقُولُوا حطَّةً"، فحرفوا الفعل والقول حيث دخلوا على مقاعدهم وقالوا: حنطة.

٤- يقولون بخلق القرآن، وقد وافقوا الضوارج في ذلك القول، يقول الأشعري في مقالات الإسلاميين: «والخوارج جميعًا يقولون بخلق القرآن»، ولا يخفى عليك ما في هذا القول من زندقة والحاد.

قال أحمد بن حنيل رحمه الله: "من قال إن القرآن مخلوق فهو زنديق، فالقرآن كلام الله والقول بخلقه وصف للخالق سبحانه بالتغير والحدوث وصدق سبحانه «أَلاَ لَهُ الْخَلْقُ وَالْأَمْرُ تَبَارِكَ اللَّهُ رَبُّ الْعَالَمِينَ» (الإعراف: ٥٤).

٥- ينكرون الشفاعة في الآخرة، فعصاة الموحدين عندهم مخلدون في النار، وهذا المعتقد يعارض ما ثبت في الكتاب والسنة من ثبوت الشفاعة لأهل الكبائر الذين ماتوا على التوحيد، يقول ﷺ: «شفاعتى لأهل الكبائر من أمتى»، ويقول الله سيحانه وتعالى: «مَنْ ذَا الَّذِي يَشْفَعُ عنْدَهُ إِلاَّ بِإِذْنِهِ» (البقرة: ٢٥٥)، ويقول عز وجل: «مَا للظَّالمينَ منَّ حَميم وَلاَ شَنفيع يُطَاعُ الغافر: ١٨)، والظالمون في الآية الكريمة هم الكافرون، أما المؤمنون الذين ثبت لهم الإيمان مع المعاصي فالشفاعة في حقهم ثابتة بنصوص القرآن والسنة المتواترة، فكيف يستوى أهل الكفر مع أهل الإيمان، ورب العالمين يقول: «أَفَنَجْعَلُ الْمُسْلِمِينَ كَالْمُجْرِمِينَ (٣٥) مَا لَكُمْ كَيْفَ تَحْكُمُونَ» (القلم: ٣٥، ٣٦).

٦- مرتكب الكبيرة عندهم كافر كفر نعمة أو كفر نفاق لا كفر ملة، وهم بذلك يخالفون أهل السنة الذبن بطلقون على مرتكب الكبيرة فاسق



الحمد لله والصلاة والسلام على رسول الله ، وبعد:

فجماعة انصار السنة المحمدية منذ أن تأسست على يد رعيلها الأول، وعلى امتداد تاريخها الدعوي المبارك وهي تعتقد معتقدالفرقة الناجية الطائفة المنصورة أهل السنة والجماعة في التوحيد وأصول الإيمان، وقد استقينا أصول هذا المعتقد من القرآن والسنة وأقوال علماء سلف الأمة، فهذا بيننا، وهذه عقيدتنا التي ندين الله عز وجل بها. نضعها بين يدي القارئ الكريم حتى يعلم الجميع عقيدتنا، فنقول مستعينين بالله عز وجل:

# و أولا الايمان بالله وو

التوحيد هو أول الدين وآخره وظاهره وباطنه وهو دعوة جميع الرسل، وأول واجب على المكلف، وحق الله على عباده، وأول مسالة في الدعوة إلى الله عز وجل، فمن أجل التوحيد خلق الله الخلق، وعليه يكون مصيرهم في الأخرة، والشرك أكبر الكيائر، وأول ما ينهي عنه كما نصت على ذلك نصوص الشريعة، وأصل التوحيد إفراد الله عز وجل باسمائه وصفاته، وإفراده بصفات الربوبية وما يستلزم ذلك من إفراد الله تعالى بكل الوان العدادة الظاهرة والباطنة، وهذا مقتضى كلمة الا إله

# ون أقسام التوحيد ون

# ١- توحيد الربوبية:

هو الاعتقاد الجازم بأن الله هو الرب الخالق الرازق، الذي بدير الأمر ويعطى ويمنع، ويخفض وبرفع، ويحيى ويميت، لا شيريك له في ذلك، وهو المالك لكل ذرة في هذا الكون بلا ند ولا معين، ولا شفيع بغير إذنه، وهو وحده السيد الآمر الذي لا يشرع للبشر غيره، قد دل على ذلك الشرع والنقل.

ومن مظاهر الشرك في الربوبية:

أ- اعتقاد حلول الرب في بعض خلقه أو اتحاده

ب- الاعتقاد بأن في الكون أقطاباً وأبدالاً من الصالحين أو غيرهم لهم قدر من التصرف في حياة الناس من نفع وضر وإعطاء ومنع قال تعالى: ﴿وَإِنَّ يَمْسَسُكُ اللَّهُ بِضُرُّ فَلاَّ كَاشِفَ لَهُ إِلاَّ هُو وَإِنْ يَمْسَسُكُ

# اعداد/ معاوية محمد هيكل

بِخَيْرِ فَهُوَ عَلَى كُلِّ شَيَّء قَديرٌ \* (الأنعام: ١٧). ح- الاعتقاد بأن أرواح الأولياء والصالحين لها تصرف بعد موتهم حتى أصبحت المشاهد والقبور والأضرحة ملاذ كل خائف وملجاً كل محتاج.

د- الرهبة من الجن والخوف منهم، والاستغاثة بهم وتقديم القرابين لهم اعتقاداً أن لهم تصرفات خارجة عن إرادة الله وتدبيره وذلك شرك في

#### ٢- توحيد الأسماء والصفات:

قال تعالى: «وَلِلَّهِ الأَسْمَاءُ الْحُسْنَى فَادْعُوهُ بِهَا وَذَرُوا الَّذِينَ يُلْحِدُونَ فِي أَسْمَاتُهِ» (الأعراف: ١٨٠)، فالإيمان بأسماء الله وصفاته، ودعاؤه بها والتعيد له بمقتضاها أشرف العلوم لأن شرف العلم بشرف المعلوم، وطريق التلقى في ذلك هو القرآن والسنة بِفهم سلف الأمة، فنؤمن بكل ما وصف الله به نفسه ووصفه به رسوله 👺 ؛ من غير تعطيل ولا تحريف ومن غير تكييف ولا تمثيل ؛ وليس العقل وعلم الكلام والفلسفة مصدرًا في معرفة ذلك، ولا يجوز تشبيه الله بخلقه ولا تعطيل صفة من صفاته سيحانه، قال تعالى: "وَلَمْ يَكُنْ لَهُ كُفُوا أَحَدُ" (الإخلاص: ٤)، وقال سيحانه: النس كمثَّله شيء وهو السَّميعُ الْبَصِيرُ» (الشورى: ١١)، والكف عن التَّاويل في هذا الباب هو إجماع علماء السلف، وإجماعهم حجة على من بعدهم لا تجوز مخالفته، وطريقتهم أسلم وأعلم وأحكم، والتأويل كقول البعض (استوى:

# بعقيدت انصار السنة

# الدلقة الأولى

بمعنى استولى، واليد: بمعنى القدرة ,والنزول: بمعنى نزول الأمر) بدعة وليس من عقيدة أهل السنة والجماعة، والكلام في الصفات فرع عن الكلام في الذات، فكما أن إثبات ذات الرب إثبات وجود لا اثنات تكنيف، فكذلك إثبات الصفات إثبات وجود لا اثبات تكييف؛ إذ ذاته سيحانه وتعالى لا تشابه ذوات المخلوقين، وكذلك صفاته سيحانه وتعالى لا تشابه صفات المخلوقين، والسلف بثبتون الصفة دالة على معناها مع تفويض الكيفية إلى الله تبارك وتعالى، كقول مالك رحمه الله: الاستواء معلوم، والكيف مجهول، والإيمان به واجب، والسؤال عنه بدعة. فتفويض السلف تفويض كيف لا تفويض معنى، ومن نسب إليهم تفويض المعنى، وأن أيات الصفات من المتشابه بمعنى أنه لا يعلم معناها بالكلية، وأن ظاهرها غير مراد فقد جمع بين التعطيل والحهل يعقيدة السلف.

٣- توحيد الألوهية:

الاعتقاد الحازم بأن الله وحده هوالاله الحق المستحق للعبادة دونما سواه، وتحقيق هذا التوحيد يقتضي صرف حميع أنواع العبادات الظاهرة والعاطنة لله وحده، وطريقة القرآن الكريم هي إلزام المشركين بتوحيد الألوهية بكونهم يقرون بإفراد الله بالربونية، فمشركو العرب وأهل الكتاب وغيرهم كانوا يقرون بأن الله هو الخالق الرازق المحيي المميت، ومع ذلك صرفوا العبادة لغير الله، قال تعالى: «أَمُنْ بَيْداً الْخُلْقِ ثُمْ يَعِيدُهُ وَمِنْ يُرِزُقُكُمْ مِنْ السَّماء والأرض أإلَّهُ مع اللَّهِ، (النَّمَل: ٦٤)، و لا إله الا الله، هي كلمه التوحيد ومعناها لا معبود بحق إلا الله، قال تعالى: ﴿ فَمَنْ يُكُفُّرُ بِالطَّاغُوتِ وَيُؤْمِنْ بِاللَّهِ فَقَد اسْتُمْسِكَ بِالْعُرُوةِ الْوَثْقَى لاَ انْفَصَامَ لَهَا ﴿ الْبَقِرَةِ ٢٥٦] . والعدادة: اسم حامع لكل ما يحده الله عز وحل ويرضاه من الأقوال والأعمال الظاهرة والعاطنة، قال تعالى: قُلْ إِنَّ صَلَاتَى وَنُسُكَى وَمَحْبَايَ وَمَمَاتَى لِلَّهُ رَبِّ الْعَالَمِينَ (١٦٢) لاَ شُرِيكُ لَهُ وَبِذَلِكَ أُمِرْتُ وَأَنَّا أُولُ المُسلمينَ (الأنعام ١٦٣ ، ١٦٢).

ومن مظاهر الشرك في الألوهيه:

 ١- دعاء غير الله والاستغاثة به (فيماً لا يقدر عليه إلا الله) وطلب المدد منه، قال تعالى «قُل ادْعُوا

الَّذِينَ زَعَمْتُمْ مِنْ دُونِهِ فَلاَ يَمْلِكُونَ كَشَيْفَ الضُّرُّ عَنْكُمٌ وَلاَ تَحْوِيلاً» (الإسراء: ٥٩).

٢- ألاستعادة بغير الله، كالاستعادة بالجن وغيرهم، قال تعالى: ﴿وَأَنَّهُ كَانَ رِجَالٌ مِنَ الإنسِ بَعُودُونَ بِرِجَالُ مِنَ الْجِنْ فَرَادُوهُمْ رَهَقًا » (الجن: ٦).

٣- الذبح لغير الله، قال تعالى: «فَصَلُ لِربُكَ وَالْحَرِ» (الكوثر: ٢). وقال رسول الله على الله من دبح لغير الله» (رواه مسلم).

4- التبرك بالإحجار والأشجار اعتقاداً أنها تنفع وتضر؛ لحديث أبي واقد الليثي رضى الله عنه قال: خرجنا مع رسول الله على إلى حنين ونحن حدثاء عهد بكفر، وللمشركين سدرة يعكفون عندها وينوطون بها أسلحتهم يقال لها ذات أنواط، فمررنا بسدرة، فقلنا: يا رسول الله، اجعل لنا ذات أنواط، فمررنا كما لهم ذات أنواط، فقال رسول الله على الله أكبر إنها السنن، قلتم والذي نفسي بيده كما قالت بنو إسرئيل لموسى: «اجعل لنا إلها كما لهم ألهة قال إلى الترمذي وصححه). وكذلك لبس الحلقة والخيط وتعليق التمائم لدفع البلاء أو رفعه. قال رسول الله على الرسول الله على الرسول الله الترمذي والتمائم والتولة شرك» (صحيح الجامع وتعليق التمائم والتولة شرك» (صحيح الجامع المرادي

ه- الاستسقاء بالأنواء؛ للحديث القدسي: «من قال: مطرنا بنوء كذا وكذا فهو كافر بي مؤمن بالكوكب، فالاعتقاد بأن النجوم تنزل المطر وكذلك طلب ذلك منها شرك أكبر، أما ذكر ذلك باللسان مع سلامة المعتقد بأن الله تعالى هو المصرف للأمور لكن الأنواء علامة على مجيء المطر، فالراجح تحريمه.

آ- إتيان العرافين والكهان وتصديقهم فيما يدعون من علم الغيب، والاعتقاد انهم يعلمون مفاتح الغيب الخمسة هو شرك اكبر، قال تعالى: «وَعِنْدُهُ مُفَاتِحُ الْغَيْبِ لاَ يَعْلَمُهَا إلاَّ هُو " (الانعام: ٥٩)، فلا يحل تعلم الكهانة، ولا سؤال الكهان، كما لا يجوز قراءة الفنجان والكف، أو ضرب الرمل و الودع؛ لقوله ﷺ: «من أتى عرافا أو كاهنا فصدقه بما يقول، فقد كفر بما أنزل على محمد " (رواه احمد والحاكم وصححه بالاياني في الارواء).

٧ - السحر، قال تعالى: ﴿وَمَا كَفُرُ سُلُّمُانُ وَلَكُنَّ الشُّعَاطِينَ كَفُرُوا يُعَلِّمُونَ النَّاسُ السَّحْرَ ، (البقرة: ١٠٢)، والسحر له حقيقة وتعلمه وتعليمه حرام وفي تكفير الساحر تفصيل عند أهل العلم

٨- الغلو في الصالحين وبناء المشاهد والمساحد على قبورهم وإقامة الموالد حولها وشد الرحال إليها مما حذر منه النبي على أشد التحذير، فقال على العن الله المهود والنصاري اتخذوا قدور أنسائهم مساحد، بحذر ما صنعوا. متفق عليه. وقال 👺: الا تتخذوا قدري عددا، (رواه أبو داوود وصححه الالباني).

وقد صرف القبوريون العيادات كالذبح والنذر وغير ذلك لغير الله بزعم محبة الأولياء والصالحين، وهذا من أعظم أسساب البلاء، لذلك كان من أهم الواجبات على الدعاة إلى الله محاربة هذه البدع.

٩ - التوسل في الدعاء، يعني دعاء الأموات والغائبين؛ بدعة بالاتفاق، وكذلك التوسل بمعنى السؤال بالحق والحاه والذات، فالصحيح منعه إذ لم يرد عن الصحابة رضى الله عنهم، بل تركوا ذلك مع وحود المقتضى وانتفاء الموانع، فإن اعتقد المتوسل أن معنى الجاه تصريف الكون والنفع والضر فيكون بذلك شركاً، كذلك دعاء غير الله وطلب المدد منه على جهة الشنفاعة، فهذا شرك أكبر، والمشروع في التوسل إلى الله تعالى أن يكون بأسمائه وصفاته وبالعمل الصالح وبدعاء الصالحين الأحياء، كأن تطلب ممن تتوسم فيه الصلاح أن يدعو لك.

١٠ - الشفاعة الشركية من جنس ما يعتقده المشركون في الأصنام أنها تشفع عند الله بغير إذنه كما بشفع الوزراء عند الملوك ، أما الشفاعة الشرعية يوم القيامة فهي لمن أذن الله له من النبيين والملائكة والصالحين، وتكون شفاعتهم لأهل التوحيد خاصة.

وهكذا فالشرك بنقسم إلى قسمين: أكبر وأصغر. فالشرك الأكبر: صرف أي عبادة من العبادات لغير الله تعالى.

والشيرك الأصغر: كل ذريعة أو سبب يؤدي إلى الشرك الأكبر كالرباء أو الحلف بغير الله وما بجرى على الألسنة كقولهم ما شياء الله وشيئت , توكلت على الله وعليك، وكذلك التطير، وإرادة الإنسان بعمله الدنيا وحكم الشيرك الأصغر حكم الكيائن فصاحبه لا بخلد في النار.

# وو ثانياً:الإيمان بالملائكة وو

١- نؤمن بأنهم عباد مكرمون خاضعون لربهم مشفقون بررة مقريون لا يعصون الله ما أمرهم ويفعلون ما يؤمرون.

٧- خلقهم الله عز وجل من نور ليسوا بنات لله، ولا أولادا، ولا شركاء معه ولا أنداداً.

٣- من صفاتهم الخلقية أن لهم أجنحة يتفاوتون في عددها، قال تعالى: «أولى أجْنَحَة مَثَّنَى وَثُلاَّثُ ورباع، (فاطر: ١)، لا ياكلون، ولا يشربون، ولا ينامون، ولا يفترون عن طاعة الله عز وجل، مطهرون من الشهوات، منزهون عن الآثام والخطايا، يتاذون مما يتأذى منه بنو أدم، ولديهم مقدرة على التشكل، ولديهم سرعات كبيرة، وقدرات عظيمة.

٤- منهم حيريل الموكل بالوحى، ومتكائيل الموكل بالقطر، وإسرافيل الموكل بالصور، وملك الموت الموكل بقيض الأرواح، وله أعوان، ومنهم الموكل بكتابة الأعمال، ومنهم الموكل بحفظ العبد في كل حالاته ومنهم خزنة الجنة، ومنهم خزنة جهنم، ومنهم حملة العرش، وغيرهم ممن لا يحصيهم إلا الله.

٥- ويحب على المؤمن أن يحب جميع ملائكة الله، ومن عادى أحدا منهم فهو كافر «من كان عدوا لله وملائكته ورسله وحبربل ومبكال فإن الله عدو للْكَافِرِينَ، (البقرة: ٩٨)، وعليه أن يتشبه بالملائكة في المداومة على الطاعة وتسوية الصفوف في الصلاة ويبتعد عن إيذائهم بالمعاصى والذنوب.

### 00 ثالثاً: الإيمان بالكتب 00

١- نؤمن بالكتب كلها وأنها منزلة من عند الله، وأنها كلام الله لا كلام غيره تكلم الله بها حقيقة كما شياء وعلى الوجه الذي أراد.

٢- الاعتقاد بكل ما فيها من الشرائع وأنه كان واجباً على الأمم التي نزلت فيهم هذه الكتب الانقياد لها والحكم بما فيها.

٣- الاعتقاد بأن جميع الكتب المنزلة يصدق بعضها بعضاً.

٤- الايمان بأن نسخ الكتب الأولى بعضها ببعض حق كما نُسخت شريعة التوراة بالإنجيل، كما قال تعالى في حق عيسى ولأحل لكم بعض الذي حرم عليكم» (ال عمران: ٥٠). وكما نسخت شريعة الإسلام ما قبلها من الشرائع.

٥- الاعتقاد كذلك أن نسخ القرآن بعضه ببعض حق قال تعالى: ما ننسخ من أنه أو ننسها نات بخير منها أو مثلها « (البقرة:١٠٦).

٦- يجب الإيمان بما سمى الله في كتابه منها: القرآن، والتوراة، والإنجيل، والزبور، وصحف اير اهيم وموسي.

٧- القرآن مهيمن على ما قبله من الكتب، أي شاهد مصدق لما فيها من الحق، مين لما زاده أهل الملل السابقة عليها، مما ليس منها، ولما نقصوه،

# ويدلوه، وحرفوه.

٨- ما بأيدي أهل الكتاب اليوم من كتب، هي مما وقع فيه التحريف بنص القرآن إما تحريف كتاب وَ وَيُلُ لِلَّذِينَ يَكْتُبُونَ الْكِتَابِ بِأَيْدِيهِمْ ثُمْ يِقُولُونِ هَذَا منْ عند الله (البقرة:٧٩). أو تحريف لسان قال تعالى: «وإن منهم لفريقاً يلوون السنتهم بالكتاب، (ال عمران:٧٨) أو تحريف معانى: «يُحرِّفُونَ الْكُلُّمَ عَنْ مو اضعه». (المائدة:١٣).

٩- والقرآن كلام الله حقيقة، حروفه ومعانيه، غير مخلوق، منه بدأ، والبه بعود، ولا يسع أحدا الخروج عن شريعته إلى يوم الدين.

### وورابعا: الإيمان بالرسل وو

الرسول من أوحى الله إليه وأمره بتبليغ رسالة، والنبي من أوحى الله إليه، ولم يؤمر بتبليغ رسالة، والرسل حميعهم دينهم واحد، وهو الإسلام ان الدِّينَ عِنْدَ اللَّهِ الإسْلامُ، (آل عمران:١٩).

ودعوتهم واحدة هي التوحيد، وكلهم صادقون مصدقون، بارون راشدون، هداة مهتدون أتقياء أمناء كرام بررة، بلغوا كل ما أمروا به، والكفر بواحد منهم كفر بجميعهم، وكفر بالله الذي أرسلهم، وأفضلهم أولوا العزم: محمد، وإبراهيم، وموسى، وعيسى، ونوح صلى الله عليهم وسلم أحمعين ، وخاتمهم وافضلهم محمد 🐲 والتفضيل بينهم لله لا للناس، ولا يكون بانتقاص المفضول، ومعنى عدم التفريق بين أحد منهم أي في الإيمان بهم جميعاً، وإن كان يعضهم أفضل من يعض.

والرسل رحال، ويشير من البشير، باكلون الطعام، ويمشون في الأسواق، وجعل الله لمن شاء منهم أزواجاً وذرية، فلا يُعبِدون ولا يُغالى فيهم، وقد خصهم الله بالأخلاق العظيمة: من الصدق، والأمانة، والطهر والنزاهة، وعصمهم من المعاصى، وأجمع أهل السنة على عصمتهم من الكبائر، والصحيح أن لهم العصمة من الصغائر أيضاً، لا من النسيان، والسبهو، وسائر العوارض التشرية، لذا فهم قدوة للعداد وأولين الذين هدى الله فيهداهم اقتده (الأنعام: ٩٠).

وبحب الايمان بالأنبياء الذين ذكرهم الله عز وحل في القرآن، والإيمان بأن هناك رسلاً آخرين لم يقصهم الله على نبيه في القرآن.

واتباع محمد 👺 فرض على كل مكلف من الإنس والجن إلى يوم القيامة، إذا بلغته رسالته، لا يقبل الله من أحد صرفاً ولا عدلاً إلا أن يؤمن به ويتبعه.

قال تعالى: ﴿ قُلْ مَا أَنُّهَا النَّاسُ إِنِّي رَسُولُ اللَّهُ النَّكُمْ حَمِيعًا ، (الأعراف:١٥٨).

وقال النبي 😅: ﴿ وَالذِّي نَفْسَى بِيدِهُ لا يسمع بي احد من هذه الأمة يهودي ولا نصراني، ثم لا يؤمن بي إلا أدخله الله النار .. (رواه مسلم).

وكل من ادعى النبوة بعد النبي محمد 🍣 فهو كافر لا يحوز تصديقه، قال تعالى: «ما كان محمد أبا أَحَد مِنْ رِجَالِكُمْ وَلَكِنْ رِسُولَ اللَّهِ وَخَاتُمَ النَّبِيِّينَ» (الأحزاب:٤٠)، وقال النبي 🥌: «لا نبي بعدي». فطوائف البابية والبهائية والقاديانية وما شابهها كلها خارحة من ملة الاسلام تجرى عليها أحكام المرتدين، والمسلمون هم أتباع كل الأنبياء إذ دين الأنساء واحد - هو الإسلام - وإنما تعددت الشرائع، وشيريعة الإسلام مهيمنة على سائر الشيرائع.

وكل نبى افضل من جميع الأولياء بالإجماع، والصحابة هم سادات الأولياء بعد الأنبياء وكل مؤمن تقى ولى من أولياء الله، ويحسب إيمانه وتقواه تكون ولايته له تعالى.

والنبوة لا تنال بالكسب والاجتهاد، بل هي فضل ومنة من الله: «اللَّهُ أَعْلَمُ حَيْثُ يَجْعَلُ رِسَالَتُهُ (الأنعام: ١٢٤). وإذا رايت الرجل يطير في الهواء أو يمشى على الماء فلا تصدقه حتى يعرض عمله على القرآن والسنة، فهذا هو الفارق بين الكرامة الرحمانية والخارقة الشيطانية، والاستقامة هي اعظم كرامة.

### و خامساً: الإيمان باليوم الأخرو

ويشمل الإيمان بالموت وسؤال القير وفتنته وعذايه ونعيمه، وعلامات الساعة، والبعث والنشور، والحساب، والميزان، والصراط، والجنة والنار.

١- الموت حق على جميع المخلوقات: (كُلُّ شَيَّء هَالِكُ إِلاَّ وَجُهُهُ، (القصص: ٨٨)، والمقصود الأعظم هو الاستعداد له قبل نزوله بالإيمان والعمل الصالح.

٢- يحب الإيمان يسؤال الملكين لكل ميت عن ربه، ودينه، ونسه، وأن العيد إذا مات يكون في نعيم أو عذاب، وذلك يحصل لروحه وبدنه، ومن كذب بهذا فهو ضال ميتدع.

٣- ويحب الايمان باشراط الساعة الصغرى

فمن الصغرى: رفع العلم، وظهور الجهل، وضياع الأمانة، وكثرة النساء، وكثرة القتل، وغيرها مما ثبت في النصوص.

ومن الكبرى: ظهور المهدي، وظهور المسيح الدجال، ونزول عيسى ابن مريم يحكم بشريعة الإسلام، ويكسر الصليب، ويقتل الخنزير، ويضع الجزية، (أي لا يقبلها) ويقتل الدجال، وخروج يأجوج ومأجوج، والخسف، والدخان، والدالة، وطلوع الشمس من مغربها، وأخر ذلك نار تخرج من

اليمن تطرد الناس إلى محشرهم.

إلا الله، فلا يطلع وقت قيام الساعة إلا الله، فلا يطلع عليها ملك مقرب ولا نبي مرسل.

ويجب الإيمان بالنفخ في الصور، وقيام الأجساد بعد عودة الأرواح إليها والحساب والميزان والصراط، وكتب الإعمال التي تؤخذ باليمين أو بالشمال، والشفاعة، والحوض، مما استفاضت به الأحاديث.

٥- الإيمان بالجنة والنار، وهما موجودتان الآن، لا تفنيان أبدًا ولا يفنى من فيهما، ونعيم الجنة، حسى ومعنوي، وأعظم نعيم أهل الجنة النظر إلى وجه الله تعالى بأبصارهم، والنار كذلك عذابها حسى ومعنوي، ولا يبقى فيها أحدُ من أهل التوحيد ممن قال: لا إله إلا الله، بل لابد أن يخرجوا منها بشفاعة الشافعين وبرحمة رب العالمين.

ووسادسا: الإيمان بالقدرو

ونؤمن بالقدر خيره وشره، فمن كذب بالقدر فقد نقض تكذيبه توحيده، كما قال ابن عباس رضي الله عنهما: والقدر سر الله تعالي في خلقه لم يطلع على ذلك ملك مقرب ولا نبي مرسل، والتسليم بالقدر إنما يكون في المصائب لا في المعايب، إذ لابد من الانتهاء عنها شرعاً، كما لابد من بذل الوسع في تعاطي ما أمر الله به من الأسباب، ومراتب القضاء ومشيئته وخلقه لها.

١- الإيمان بعلم الله السابق:

وذلك أن نؤمن بان الله تعالى عليم بالخلق وبما هم عاملون بعلمه القديم الذي هو موصوف به أزلاً وأبداً، وعلم جميع أحوالهم من الطاعات والمعاصى والأرزاق والآجال.

٢- ثم الإيمان بكتابة الله سبحانه وتعالى
 المقادير ويدخل فيه خمسة تقادير:

أ- التقدير [(الأزلي] كتابة المقادير قبل خلق السماوات والأرض قال تعالى «وكل شيء أحصيناه في إمام مبين» (س٢٠).

ب- وتقدير [شقاوة العباد وسعادتهم] وأخذ المثاق:

قَالَ تَعالَى: ﴿ وَإِذْ أَخَدْ رَبُّكَ مِنْ بَدِي آدَم مِنْ طُهُورِهِمْ ذُرِيَّتَهُمْ وَآشُهُدَهُمْ عَلَى آنفُسِهِمْ السَّتُ بربَكُمْ قَلَى آنفُسِهِمْ السَّتُ بربَكُمْ قَلَى آنفُسِهِمْ السَّتُ بربَكُمْ قَالُوا بِنَى الْقَيَامَةِ إِنَّا كُنَّا عَنْ هَذَا عَافِلُوا بِنَمَا أَشْرِكُ ابَاوُنَا مِنْ قَبُلُ وَكُنَّا ذُرِيَّةٌ مِنْ بَعْدِهِمْ أَقَتُهُلِكُنَا بِمَا فَعَلَ الْمُبْطِلُونَ قَبْلُ وَكُنَا ذُرِيَّةٌ مِنْ بَعْدِهِمْ أَقَتُهُلِكُنَا بِمَا فَعَلَ الْمُبْطِلُونَ (۱۷۲) وَكَذَلِكَ نُفُصَلُ الآياتِ وَلَعَلَهُمْ يَرْجِعُونَ (۱۷۳) وَكَذَلِكَ نُفُصَلُ الآياتِ وَلَعَلَهُمْ يَرْجِعُونَ (الأعراف: ۱۷۲ : ۱۷۴).

ج- والتقدير [العمري] وهو تقدير شقاوة العباد

وسعادتهم وأرزاقهم وأجالهم وأعمالهم وهم في بطون أمهاتهم.

د- والتقدير [الحولي] في ليلة القدر:

يقدر كل ما يكون في السنة إلى مثلها، قال تعالى: ﴿إِنَّا أَنْزَلْنَاهُ فِي لَيْلَةَ مُبَارَكَةَ إِنَّا كُنَّا مُنْزَرِينَ (٣) فيها يُقْرَقُ كُلُّ أَمْرِ حَكِيمٍ (٤) أَمْرًا مِنْ عِنْدِنَا إِنَّا كُنَّا مُرْسِلِينِهِ (الدخان: ٣:٥).

هـ- والتقدير [اليومي] قال تعالى: «يسْأَلُهُ مَنْ في السُمُوات والأرْض كُلُ يؤم هُو في شَأْنَ \* (الرحمن:٢٩).

وهذا التقدير التابع لعلمه سبحانه يكون في مواضع جملة وتفصيلا، فقد كتب في اللوح المحفوظ ما شاء، وإذا خلق الجنين قبل نفخ الروح فيه بعث إليه ملكا فيؤمر باربع كلمات؛ فيقال له اكتب رزقه وأجله وعمله وشقى أو سعيد، ونحو ذلك فهذا التقدير كما يقول ابن تيمية كان ينكره غلاة القدرية قديماً ومنكروه اليوم قليل.

٣- الإيمان بمشيئة الله تعالى النافذة:

وذلك أن نؤمن بمشيئة الله تعالى النافذة وقدرته الشاملة وأن ما شاء الله كان وما لم يشا لم يكن، وأن ما في السماوات وما في الأرض من حركة أو سكون هو بمشيئة الله سبحانه، لا يكون في ملكه إلا ما يريد، وأنه سبحانه على كل شيء قدير. فما من مخلوق في الأرض ولا في السماء إلا الله خالقه سبحانه لا خالق غيره ولا رب سواه، ومع ذلك فقد أمر العباد بطاعته وطاعة رسله ونهاهم عن معصيته وهو سبحانه يحب المتقين والمحسنين، ويرضى عن الذين أمنوا وعملوا الصالحات، ولا يحب الكافرين ولا يرضى عن القوم الفاسقين، ولا يأمر بالفحشاء، ولا يرضى لعباده الكفر، ولا يحب الفساد.

 ١٤ الإيمان بأن الله عز وجل خالق أفعال العباد وقدراتهم وإرادتهم:

فالعباد فاعلون حقيقة، والله خالق أفعالهم، والعبد هو المؤمن والكافر والبر والفاجر والمصلي والصائم وللعباد قدرة على اعمالهم، ولهم إرادة، والله خالقهم وإرادتهم.

كما قال تعالى: "لمَنْ شَاءَ مِنْكُمْ أَنْ يَسْتَقِيمَ (٢٨) وَمَا تَسْبَاءُونَ إِلاَّ أَنْ يَسْبَاءَ اللَّهُ رَبُّ الْعَالَمِينَ اللَّهُ رَبُ الْعَالَمِينَ اللَّهُ رَبُ الْعَالَمِينَ اللَّهِ (التكوير:٢٨)، وهذه الدرجة - كما يقول ابن تيمية رحمه الله - يكذب بها عامة القدرية الذين سماهم النبي على مجوس هذه الأمة،، ويغلو فيها قوم من أهل الإثبات الذين سلبوا العبد قدرته واحتياره، ويخرجون عن أفعال الله وأحكامه حكمها ومصالحها. وللحديث بقية إن شاء الله.

والله من وراء القصد.

# إعلام المعلين والولة يقدمونه لإمامة العلاة

الحمد لله حمداً لا ينفد افضل ما ينبغي أن بحمد، وصلى الله على نبينا محمد وعلى آله وصحبه ومن تبعه إلى يوم الدين... أما بعد:

فما نزال نعيش مع صور الإخلال الواقع في أركان الصلاة، فنقول وبالله تعالى التوفيق: ٦- الإخلال الواقع في ركن السجود

قبل أن نبين الإخلال لا بد أن نعرض هيئة السجود الواجبة التي بينها النبي 🍜، وهي السجود على سبعة أعضاء، فعن ابن عباس رضى الله عنهما عن النبي 🎏 قال: «أمرت أن أسجد على سبعة أعظم، على الحبهة، وأشار إلى أنفه، واليدين والركبتين وأطراف القدمين، ولا نكفت الثياب والشيعر، (متفق عليه).

فالأعضاء السبعة هي: القدمان والركبتان، والبدين، والجبهة، والأنف منها، فالأنف من الجبهة حكمًا لا حقيقة، إذ لو كان من الجبهة حكمًا وحقيقة ما أشار إليه ولو كان عضوا مستقلاً لنص عليه وجعله مستقلاً وقال: "وعلى الجبهة وعلى الأنف"، فدلت إشارته 🍣 إلى أنفه بعد قوله: «على الجبهة» على أنه تابع لها حكمًا لا حقيقة، فلا بد أن يسجد المسلم على هذه الأعضاء التي حددها النبي 👺.

حكم وضع حائل بين العضو وبين ما يسجد عليه الحوائل تنقسم إلى ثلاثة أقسام:

الأول: قسم من أعضاء السجود:

كأن يضع جبهته على كفيه مثلاً، أو يضع يديه إحداهما على الأخرى، أو يضع إحداهما على الأخرى، فهذا السجود عليه حرام، ولا يجزئ السجود، لأنه إذا فعل ذلك فكأنما سحد على عضو واحد.

الثاني: قسم من غير أعضاء السجود لكنه متصل

مثل الثوب الذي يليه المصلى، وطرف العمامة وما أشبهها، فهذا السجود عليه مكروه ولا يباح إلا لحاجة، وذلك لقول أنس بن مالك رضى الله عنه قال: «كنا نصلي مع النبي 📚 في شدة الحر فإذا لم يستطع أحدنا أن يمكن جبهته من الأرض بسط ثوبه فسجد عليه، (متفق عليه). فمن لم يستطع أن يسجد إلا مع وجود حائل متصل فليس عليه حرج في ذلك، أما من

# إعداد المستشار/ أحمد السيد على

# وضع الحائل دون حاجة فمكروه.

مثل أن يسجد على سجادة، فهذا جائز ولا شيء فيه، وذلك لأنه ثبت عن النبي 🐲 أنه صلى على الخُمرة. (منفق عليه). وهي عبارة عن خصيف من النخل يسع جبهة المصلى وكفيه فقط، ولكن ذكر بعض أهل العلم أنه بكره أن بخص جبهته فقط بما يسجد عليه وذلك لشابهة من يفعل ذلك بالشبعة الرافضة حيث يتخذون قطعة من المدر كالفخار للسجود عليها لظنهم أنه لا يجوز السجود إلا على شيء من جنس الأرض فلا يجوز السجود عندهم على الحصير أو السجاد.

00 صورالإخلال 00

١- أن يسجد على حائل من أعضاء السجود: كما ذكرنا في القسم الأول؛ كأن يضع جبهته على كفيه أو يضع يديه إحداهما على الأخرى، أو يضع رجليه إحداهما على الأخرى.

٢- أن يترك السجود على هذه الأعضاء أو بعضها مع القدرة على السجود عليها، فلو سجد على جبهته دون أنفه، فقد أخل بركن السجود، ولو سجد على أصابع يديه رافعًا يديه فقد أخل بركن السجود لضرورة وضع الكفين على الأرض، ولو رفع رجليه أو إحداهما فقد أخل بركن السجود، فلا يجوز للمصلى أن يرفع عضوا من أعضائه حال سجوده لا بدا، ولا رجلاً، ولا أنفًا ولا جبهة فإن فعل ذلك في جميع حال السجود، فإن سجوده لا يصح لأنه نقص عضوا من الأعضاء التي يجب أن يسجد عليها، وأما إذا كان في أثناء السجود - أي بعضه - فقد قال العلامة ابن عثيمين رحمه الله: «أما إن كان في أثناء السجود؛ معنى أن رجلاً حكته رجله مثلاً فحكها بالرجل الأخرى، فهذا محل نظر، قد يقال: إنها لا تصح صلاته لأنه ترك هذا الركن في بعض السجود، اهـ. من الشرح الممتع.

فإن عجز المصلى عن السجود فهنا نفرق بين

الأولى: أن يعجز عن السجود بجميع أعضائه السبعة، فهذا لا شيء عليه؛ لقوله تعالى: ﴿فَاتَّقُوا اللَّهُ

ما استُطَعِّتُمْ (التغابن ١٦)، ولقوله ﷺ: وإذا أمرتكم بأمر فائتوا منه ما استطعتم، (متفق عليه)، ومثاله أن يصلي وهو جالس على كرسي قلا يستطيع ان يسجد على جبهته ولا على يديه وركبتيه.

الثانية: أن يعجز عن السجود ببعض هذه الأعضاء، فعليه أن يسجد على باقيتها، ومثاله أن تكون إحدى يديه جريحة فلا يستطيع أن يسجد عليها، فليسجد على الأخرى، أو يكون الأنف جريحاً فليسجد على الأخرى، أو تكون الجبهة والأنف جريحين، فيومئ برأسه ويسجد بيديه وركبتيه ورجليه، ومن هنا يتضح لك أيها القارئ الكريم ما يقع فيه كثير من المصلين من إخلال بركن السجود، فهذا لا يضع أنفه على الأرض، وذاك يرفع رجليه، وثالث يسجد على اطراف اصابع يديه، ولا حول ولا قوة إلا بالله العلى العظيم.

 ۳- أن يترك السجود متعمدًا سواء ترك السجود الأول أو ترك السجود الثاني.

أن ينسى إحدى السّجدتين أو كليهما ثم لا ياتي بها أو بهما – إذا لم يصل إلى نفس الركن المتروك من الركعة التالية وإلا أتى بركعة كاملة ولا يحسب التي ترك فيها الركن – وذلك إذا ذكره المصلون.

# ٧- الإخلال الواقع في ركن الجلوس بين السجدتين:

أ- وذلك بأن يترك الجلوس متعمدًا.

ب- أو ينسى الجلوس ثم لا يأتي به بعد تذكيره. ٨- الإخلال الواقع في ركن التشهد الأخير والجلوس له:

سبق وأن ذكرنا عند الحديث عن أركان الصلاة أن التشبهد الأخير ركن من أركان الصلاة وليس من واجباتها ويكون الإخلال فيه كالآتي:

وصيغة التشهد التي وردت عن النبي ﷺ هي:

ا- عن عبد الله بن مسعود رضي الله عنه قال:
علمني رسول الله ﷺ التشهد - كفي بين كفيه - كما
يعلمني السورة من القرآن: «التحيات لله، والصلوات
الطيبات، السلام عليك أيها النبي ورحمة الله
وبركاته، السلام علينا وعلى عباد الله الصالحين،
أشهد أن لا إله إلا الله وأشهد أن محمدا عبده
ورسوله». (متفق عليه).

ب- عن ابن عباس رضي الله عنهما قال: كان رسول الله عنهما السورة من رسول الله عنهما التشهد كما يعلمنا السورة من القرآن، فيقول: قولوا: «التحيات المباركات، الصلوات الطيبات لله، سلام علينا أيها النبي ورحمة الله وبركاته، سلام علينا وعلى عباد الله الصالحين، أشهد أن لا إله إلا الله وأن محمدًا رسول الله. (اخرجه مسلم).

خ- قال مالك: «أفضل التشهد تشهد عمر بن
 الخطاب رضي الله عنه: التحيات لله الزاكيات لله
 الصلوات لله». وسائره كنشهد ابن مسعود.

وما هو الراجح منها:

قال العلامة ابن عثيمين رحمه الله: من العلماء من رجح ومنهم من جمع، أما من رجح فقال: ما اتفق عليه الشيخان البخاري ومسلم أرجح، قاختار تشهد ابن مسعود، وأما من جمع فقال: كلاهما صحيح ولكن أقول هذا مرة، وأقول هذا مرة، وهذه الطريق أحسن وأفضل من الطريق الأولى، أعني الجمع بين ما يمكن جمعه فيقال مرة هذا، ومرة هذا، وهذه طريقة شيخ الإسلام ابن تيمية – رحمه الله – وفي سلوكها فوائد:

أ- تحقيق اتباع السنة: حيث عملت بالوجهين،
 ولو رجحت لتركت العمل بوجه من وجوه السنة.

ب- في سلوك هذه الطريقة إحياء السنة، لأنك إذا لم تعمل بها نسبتها فماتت وهذا مشاهد، فلو سالت كثيراً، طلبة العلم كيف تشهد عبد الله بن عباس فإنه لا يدري، لأنه لم يعمل به، فكونك تعمل به يكون إحياء للسنة.

ج- أنه أدعى لحضور القلب: لأن الإنسان إذا راعى عند الذكر أنه يختار هذا أو هذا حضر قلبه، لكن إذا أمسك بوجه واحد من وجوه الذكر صار يقوله من دون شعور كانه عادة. (اهد من الشرح الممتع).

# ٩- الإخلال الواقع في ركن الترتيب:

وذلك بأن يأتي بالأركان على غير هيئتها التي علمنا النبي ﴿ إياها كأن يسجد قبل أن يركع مثلاً، أو يقعد قبل أن يسجد فصلاته غير صحيحة.

# ١٠ - الإخلال الواقع في ركن الطمأنينة:

ما هو الاطمئنان الذي هو ركن؟ اختلف العلماء في ذلك على قولين:

الأول: قالوا: السكون وإن قل، حتى وإن لم يتمكن من الذكر الواجب.

الثاني: قالوا: السكون بقدر الذكر الواجب، ففي الركوع يطمئن بقدر ما يقول: «سبحان ربي العظيم» مرة واحدة، وفي الاعتدال منه بقدر ما يقول: «ربنا ولك الحمد»، وفي السجود بقدر ما يقول: «سبحان ربي الأعلى»، وفي الجلوس بقدر ما يقول: «رب اغفر ليي الأعلى»، وفي الجلوس بقدر ما يقول: «رب اغفر لي».

الراجح: القول الثاني القائل بان الطمانينة بقدر القول الواجب في الركن، وحتى يرجع كل فقار إلى موضعه.

صور الإخلال:

ألا يأتي بالركوع على هيئته فتراه ينحني انحناء يسيرة، وإذا رفع من الركوع فلا يعتدل قائمًا، بل يهوي من الركوع إلى السجود، وإذا سجد نقر في صلاته كنقر الديك ولا تستغرق منه الصلاة سوى دقائق معدودة لا تكفى لصلاة ركعة واحدة!!

# ١١- الإخلال الواقع في ركن التسليم:

وصورته أن يترك التسليمتين أو يسلم تسليمة واحدة، سواء ترك التسليمة متعمدا أو ناسيًا ولم يفعله حال تذكيره من المصلين. وللحديث بقية إن شاء الله تعالى.

ألفو حيد العدد ٨٤٤ اسنة الثامنة والثلاثون

# و أولا: والله جعل لكم من بيوتكم سكنا ، وه (التحل: ۸۰).

لقد جعل الله تعالى البيوت سكنًا يفيء البها الناس فتسكن أرواحهم، وتطمئن نفوسهم، ويأمنون على عوراتهم وحرماتهم، وهي كالحرم الآمن لأهله، لا يستبيحه أحد إلا بعلم أهله وإذنهم، وفي الوقت الذي يريدون، وعلى الصالة التي يحبون أن يلقوا عليها

فالإسلام ضمن للفرد أن يعيش آمنًا مطمئنًا في بيته، وحذر الآخرين من أن يطلعوا على البيوت - بيوت غيرهم - من الخارج، وأن يدخلوا من غير إذن صاحبه، فأمر بالاستئذان عند إرادة الدخول، بل وبالتلطف عند طلب الاستئذان، وبالسلام على أهل المنزل؛ لأن ذلك مما يدعو إلى المحبة والوئام، ويجعل الزائر محترمًا مكرمًا مستأنسًا به، وإذا لم يؤذن له فعليه بالرجوع لأن للبيوت حرمة.

# وو تانيا: مفهوم الاستندان وو

لغة: طلب الإذن في شيء ما بمعنى الإباحة، فالاستئذان طلب الإباحة. (المصباح المنير، والقاموس المحيط، مادة: إذن).

شرعًا: طلب الإذن في دخول البيوت للمستأذن، قال تعالى: «يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا لاَ تَدْخُلُوا بُيُوتًا غَيْرَ بُيُوتِكُمْ حَتَّى تَسْتَأْنسُوا وَتُسَلِّمُوا عَلَى أَهْلَهَا ذَلَكُمْ خَيْرٌ لَكُمْ لَعَلَّكُمْ تَذَكّرُونَ» (النور: ۲۷).

والاستئناس هنا بمعنى الاستئذان؛ لأنهم إذا استأذنوا أو سلموا أنس أهل البيوت بذلك، وهذا يعطى مُعْنَى دقيقًا، فليس المراد من اللفظ مجرد الإذن، إنما المراد معرفة أنس أهل البيت بدخول الزائر عليهم، فكلمة الاستئناس أعم وأشمل من كلمة الاستئذان، فتشمل الاستعلام

والمعنى: حتى تستعلموا وتستكشفوا الصال، هل يُـؤذنُ لكم أوْ لا ؟ أي: تـعـرفت واستعلمت، قال تعالى: «فَإِنْ أَنَسْتُمْ مِنْهُمْ رُشْدًا...، (النساء)، وذلك الاستعلام والاستشكاف إنما يكون بالاستئذان. (راجع: أضواء البيان في إيضاح القرآن بالقرآن).

# وو ثالثًا؛ حكم الاستئذان وو

حكم الاستئذان مرتبط ارتباطًا وثبقًا بالإذن، فحيثما توقف حلَّ التصرف على الإذن،

# من الآداب الإسلامية



الحمد لله، والصلاة والسلام على خير خلق الله وعلى أله وأصحابه ومن والاه... وبعد:

فقد حاء الإسلام بأحكام سامية، وأداب , اقعة الكن أهملها كثير من الناس، فاحسنا أن نذكر بجملة من هذه الأداب الاحتماعية الإسلامية التي درست بين الناس، امتثالاً لقول الله تعالى: «وَذَكَّرْ قَانَ الذُّكْرَى تَنْفَعُ الْمُؤْمِنِينَ، (الذاريات: ٥٥)، ولقول الرسول ﷺ: «الدين النصيحة...» (celo anda).

وسيق أن تحدثنا عن التحية المباركة «السلام» وأحكامه، ويأتي الحديث بعد ذلك عن أدب رفيع براعي حرصة البيوت، واحترام خصوصيات الناس وهو «الإستئذان».

اعداد/ سعيد عامير

كان الاستئذان فيه و اجبًا، كاستئذان الأجنبي لدخول بيت غير بيته. (راجع: موسوعة الفقه، ٣/ ١٤٤، ١٤٥).

فلا يجوز للإنسان أن يدخل بيت غيره بدون الإستثذان، والآية صريحة في ذلك: «يَا أَيُّهَا الَّذِينَ أَمَنُوا لاَ تَدْخُلُوا بُيُوتًا غَيْر بُيُوتَكُمٌّ حَتَّى تَسْتَأْنِسُوا الله (النور: ٢٧).

وهذا نهى صريح ظاهره التحريم.

فحكم الاستئذان واجب بإجماع العلماء، والمالكية قالوا: الاستئذان واجب وجوب الفرائض، فمن ترك الاستئذان فهو عاص لله.

# وورابعاً: حكمة الاستئذان وو

كانوا في الجاهلية يهجمون على البيوت هجوماً فيدخل الزائر البيت بدون إذن، وكان يقع آن يكون صاحب الدار مع آهله في الحالة التي لا يجوز آن يراهما عليها آحد، وكان يقع آن تكون المراة عارية أو مكشوفة العورة هي أو الرجل، وكان ذلك يودي ويجرح، ويحرم البيوت أمنها وسكينتها، كما يعرض النفوس للفتنة حن تقع العن على ما بثيره.

من أجل ذلك أدّب الله المسلمين بهذا الأدب العالى؛ الاستئذان على البيوت، والسلام على أهلها، لإيناسهم وإزالة الوحشة من نفوسهم قبل الدخول، لايناسهم وإزالة الوحشة من نفوسهم قبل الدخول، لايناسهم وياوي إليه لراحته، ويستقر فيه، لينجز عملاً، أو يطلب علماً، أو يرعى أهلاً وولداً... إلخ. فلو تُرك وقته نهبا لكل طارق، فاتت عليه مصالحه، واضطربت أحواله، مما يُضيق صدره، ولذا من معاني الاستئذان هل أنت موجود، أم غير موجود وأون كنت موجوداً، فهل ظروفك تناسب أن تاذن لي ؟.. وعليه فلا يجوز عالى: قال الاستئذان والانتظار أمام الإيواب. قال تعالى: قان لم تَجُدُوا فيها أحداً قلاً تَدْخُلُوها حتى يُؤذَن لَكُم وان قيل لَكُم أربعوا فارجعوا هو أزْكَى لكم والله بما تعملون عليه الدور. ١٨

والآية تنهى عن الدخول في حالتين:

أَ - في حالة الاعتذار الضَّمني: "فَإِنْ لَمْ تَجِدُوا فيهَا أَحَدُا"، وهي إشارة إلى عدم الإذن.

ب- في حالة الاعتذار الصريح: "وَإِنَّ قِيلَ لَكُمُّ ارْجِعُوا فَارْجِعُوا ، وهي تصريح بعدم الإذن الصريح، فربما كان في البيت صاحبه ولم يرد على الزائر، أو لم ياذن له، فيصدق على المستاذن آنه لم يجد أحداً، قال العلامة ابن كثير: قال بعض المهاجرين: لقد طلبت عمري كله هذه الآية فما أدركتها.. أن أستاذن على بعض إخواني فيقول لي: ارجع، فارجع وأنا معتبط لقوله تعالى: "وإنَّ قيلَ لَكُمُّ ارجع، فارجع وأنا معتبط لقوله تعالى: "وإنَّ قيلَ لَكُمُّ

ارْجِعُوا فَارْجِعُوا هُو أَزْكَى لَكُمْ" (النور: ٢٨)، "أَزْكَى لَكُمْ" (النور: ٢٨)، "أَزْكَى لَكُمْ" (النور: ٢٨)، "أَزْكَى لَكُمْ" اي: اطهر واكرم لنفوسكم وهو خير لكم من الإلحاح والعناد والوقوف على الأبواب، فالرجوع في مثل هذه الحال أشرف وأطهر للإنسان العاقل، فإذا لم يؤذن له فعليه بالرجوع، فذلك خير له من الوقوف على الأبواب، فقد يكون أهل البيت في شغل شاغل عن استقبال احد من الزائرين.

وإذا لم يكن في البيت آحد فلا يجوز الدخول أو الاقتحام لأن للبيوت حرمة، ولا يحل دخولها إلا بإذن أربابها، وربما كان أهل البيت لا يرغبون أن يطلع احد على ما عندهم في المنزل من مال أو متاع، وربما أدى الدخول إلى فقدان شيء أو ضياعه ووقعت التهمة على ذلك الإنسان.

وكما يتخذه - أيضا - سترا لأمواله، وعورات أهله، فإنه يتخذه - أيضا - سترا لأمواله، ومتاعه، وكما يكره الإنسان اطلاع غيره على نقسه، فكذلك يكره اطلاعه على أمواله، فكان الاستئذان لئلا يقف على الأحوال التي يطويها الناس في العادة عن غيرهم، ويتحفظون من اطلاع أحد عليها، ولأنه تصرفُ في ملك غيره، فلا بد أن يكون برضاه، وإلا أشبه الغصب والتغلب، ففي الحديث الصحيح عن سهل بن سعد رضي الله عنه، قال: اطلع رَجُلُ من حُجْرة في حُجر النبي ، ومع النبي من مدرى - مشط - يحكُ بها راسه، فقال: الو أعلم أنك تنظر مشط - يحكُ بها راسه، فقال: الو أعلم أنك تنظر لطعنت به في عينك، إنما جُعل الاستئذان من أجل النصر». متفق عليه.

فيحرم على المستاذن أن ينظر في بيوت غيره على حين غفلة منهم.

روى الإمام مسلم من حديث أبي هريرة رضي الله عنه أن رسول الله في قال: «مَنِ اطُلَعَ في بيت قوم بغير إذنهم، فقد حَلَّ لهم أن يفقاوا عينتُهُ. وفي رواية: «..ففقاوا عينهُ، فلا دية، ولا قصاص».

وفي الصديث المتفق عليه: «لو أن رجلاً اطلّعَ عليك بغير إذن، فحذفتهُ بحصاة، ففقات عَيْنَهُ، ما كان عليك جَنَاحُ».

وقال شريح القاضي: إذا دخل رجلّ دار قوم بغير إذنهم، فَعَقَرَهُ كلبهم، فلا شيء عليهم.

وهذا عنترة الشاعر الجاهلي يقول:

# واغض طرفي إن بدت لي جارتي حـتى يُـوارى جـارتى مـاواهـا

وصلى الله وسلم وبارك على عبده المصطفى ورسوله المجتبى، والحمد لله رب العالمين، وللحديث بقية إن شاء الله تعالى.

# خطرالطلاق

الحمد لله خلق الزوجين الذكر والأنثى من نطفة إذا تمنى، وله الحمد خلق فسبوى وقدر فهدى، والصلاة والسلام على رسوله وخليله المجتبى، ويعد:

والتكوين، وهي عامة في الإنسان الله في الخلق والتكوين، وهي عامة في الإنسان والنبات والتعلق والحدوان، قال تعالى: «سُبْحَانَ النَّذِي خَلَقَ الأَزْوَاجَ كُلُهُا مِمًا تُنْبِثَ الأَرْضُ وَمَنْ أَنْفُسِهِمْ وَمَا لاَ يَعْلَمُونَ، كُلُهُا مِمًا تُنْبِثَ الأَرْضُ وَمَنْ أَنْفُسِهِمْ وَمَا لاَ يَعْلَمُونَ، وَمَنْ كُلُ شَيْء خَلَقَنَا زَوْجَيْنِ لَعَلّمُهُمْ تَنْكُرُونَ (الذاريات: 14)، وقال: «يًا أَنُهَا النَّاسُ اتَّقُوا رَبُّكُمُ النَّي خَلَقَكُمْ مِنْ نَفْس واحدة وخَلَقَ منْهَا زَوْجَهَا وَبَثُ منْ فَسْ واحدة وخَلَقَ منْها زَوْجَها وَبَثُ منْ نَفْس واحدة وخَلَقَ منْها زَوْجَها تَسْاءُ وَاتَقُوا اللّهُ الّذي تَسَاءُ وَاتَقُوا اللّهُ الّذي اللّهَ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّ

وهذه الحياة الزوجية بين بني الإنسان يحرص شياطين الإنس والجن على هدمها، والإتيان على بنيانها من القواعد، كما قال تعالى: ﴿وَالْبَيَانِ عَلَى بَنَيانَهَا مَن القواعد، كما قال تعالى: ﴿وَالنَّبُعُوا مَا تَتُلُو الشَّيَاطِينُ عَلَى مَلْكُ سُلِيْمَانُ وَمَا كَفَرَ سُلَيْمَانُ وَلَكِنَّ الشَّيَاطِينَ كَفَرُوا يُعَلِّمُونَ النَّاسَ السَحْرُ وَمَا أُذْرَلَ عَلَى الْمَلَكِيْنِ بِنَائِلِ هَارُوتَ وَمَارُوتَ وَمَا يُعَلَّمَانَ مِنْ أَحَد حَتَّى يَقُولًا إِنِّمَا نَحْنُ فَتَّنَةً فَلاَ تَكْفُرُ مَنْ أَحَد حَتَّى يَقُولًا إِنِّمَا نَحْنُ فَتَّنَةً فَلاَ تَكْفُرُ فَيْ بِنَا المَرْءُ ورُوْجِه وَمَا فَيُعَلِّمُونَ بِهِ بَيْنَ الْمَرْءُ ورُوْجِه وَمَا هُمُ نِصَارُ بِنَ بِهِ مِنْ أَحَد اللَّهِ اللَّهُ (اللَّهُ اللَّهُ (اللَّهُ (الْهُ أَلَى الْفَالِيْ الْمُا الْمُنْ أَلَّهُ الْمُلْتَكُونُ الْمُولِ اللَّهُ (اللَّهُ (اللَّهُ (اللَّهُ (اللَّهُ الْمُلْتَكُونُ الْمُنَانِ (اللَّهُ وَرُوْجِهُ وَمُا أَلْمُ اللَّهُ اللَّهُ (اللَّهُ (اللَّهُ (اللَّهُ الْمُنْ أَلَّهُ اللَّهُ (اللَّهُ الْمُلْعُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُلْعُ اللَّهُ الْمُلْعُلُولُ اللَّهُ الْمُلِلْولُولُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُلْعُلُولُ اللَّهُ الْمُلْعُلُولُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُلْعُ اللَّهُ الْمُلْعُلُولُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُلْعُلُولُ اللَّهُ الْمُلْعُلُولُ اللَّهُ الْمُلْعُ اللَّهُ الْمُلْعُلُولُ اللَّهُ الْمُلْعُولُ اللَّهُ الْمُلْعُلُولُ اللَّهُ الْمُلْعُلُولُ اللَّهُ الْمُلْعُلُولُ اللَّهُ الْمُلْ

يُقول ابن كثير في تُفسيرها: أي فيتعلم الناس

من هاروت وماروت من علم السحر ما يتصرفون به فيما يتصرفون به فيما المذمومة، ما إنهم ليفرقون بين الروجين مع ما بينهما من الخلطة والائتلاف، وهذا من عن جابر بن عبد الله رضي الله عن جابر بن عبد الله رضي الله الشيطان ليضع عرشه على الماء في الناس الشيطان ليضع عرشه على الماء فاقربهم عنده منزلة أعظمهم عنده فتنة، يجيء احدهم عنده فتنة، يجيء احدهم في والتاس في التاس عنده فتنة، يجيء احدهم في في التاس في التاس عنده فتنة، يجيء احدهم في التاس في التاس في التاس عنده في التاس عنده في التاس عنده في التاس في التاس عنده في التاس في

# ماعداد/ شوقى عبدالصادق

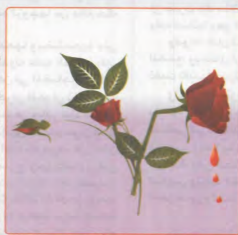
تركته وهو يقول كذا وكذا، فيقول إبليس: لا والله ما صنعت شيئًا! ويجيء أحدهم فيقول: ما تركته حتى فرقت بينه وبين أهله، قال: فيقربه ويدنيه ويلتزمه، ويقول: نعْم أنت، (ابن كثير ١/ ٢١٠).

فإن التفريق بين الزوجين مهما طال اجتماعهما، ومهما كان الأنس والمودة بينهما، ومهما كان عَدَدُ وصين أولادهما، هو أعظم فتنة يحرص عليها الشيطان ليفتن بها بني الإنسان وخصوصا الإنسان المسلم، حيث إن الأسرة بالمعنى الحقيقي لا وجود لها إلا في المجتمع المسلم، والذي يحرص الشيطان وأعوانه على هدمه وتدميره من خلال تدمير الأسرة، وقد حقق الشيطان وحزبه شيئا من ذلك حتى ضرجت الإحصائيات في أهرام يوم الاثنين الموافق ضرجت الإحصائيات في أهرام يوم الاثنين الموافق سنتين أربعة ألاف وسبعمائة وسبع عشر حالة، ونشير أيضًا بالأهرام في ٧/ ١/ ٢٠٠٠ أن كل ست دقائق تقع حالة طلاق، هذا هو المنشور، فكيف المستور!!

فقد أصبح من المعلوم لكل ذي بصيرة أن هناك خطرًا يهدد الأسرة المسلمة وهو الطلاق، وبالتأمل في أسبابه وطرق علاجه تبين لنا بتوفيق الله سبحانه وتعالى أن هناك أسبابًا كلية رئيسية تنطوي تحتها أسباب أخرى فرعية، وهذه الأسباب الرئيسة هي:

و أولاً؛ عدم معرفة كل من الزوجين طبيعة الأخرون

وعلاجاً لهذه الأمية في الفهم من جانب الرجل والمرأة نستعرض القرآن والسنة، فيكشف لنا القرآن الكريم عن طبيعة فلما وضعتها قالت رب أعلم بما وضعت والله الذكر كالأستى واليس سميتها مريم وإني سميتها مريم وإني المحدثة الكوربية المريم وإني



الشُّبُطَّانِ الرَّحِيمِ» (آل عمران: ٣٦)، وقرأ ابن عامر وشبعية ويعقوب وضعت يضم التاء على أنها تاء المتكلم ويكون ذلك من تمام قول امرأة عمران وهي أنثى ويكون كلامها وليس الذكر كالأنثى، فهذه امرأة تقرر ما هو مغروس في الفطرة السليمة التي لم يصيبها داء الحضارة الغربية أن الذكر ليس كالأنثى ولا الأنثى كالذكر، وقرأ الجمهور: "وضعت" بتسكين التاء على أنه قول رب العالمين فيكون التقرير الإلهي «وليس الذكر كالأنثي»، فلو تنازل الرجل عن قوامته صار كالأنثى، ولا تستقيم الحياة بين مثلين، وإذا انسلخت المرأة من أنوثتها صارت كالرجل، ولا تستقيم الحياة بين مثلين، فالقوامة صفة ملازمة للرجل؛ لقوله تعالى: «الرجال قوامون على النساء بِمَا فَضَلَ اللَّهُ بِعُضْهُمْ عَلَى بَعْضِ» (النساء: ٣٤)، وهي تعنى كما قال ابن كثير أنه رئيسها وكبيرها والحاكم عليها ومؤديها إذا اعوجت؛ لأن الرجال أفضل من النساء والرحل خير من المرأة، ولهذا كانت النبوة مختصة بالرجال، وكذلك الملك الأعظم؛ لقوله عليه الصلاة والسلام: «لن يُقْلح قوم ولوا أمرهم امرأة». (البخاري: ٤٤٢٥).

والقوامة للرجل لقوله تعالى: ﴿ وَاللَّاتِي تَخَافُونَ نُشُوزَهُنْ فَعِظُوهُنُ وَاهْ جُرُوهُنُ فِي الْمَضَاجِعِ وَاضْرِبُوهُنُ فَإِنْ أَطَعْنَكُمْ فَلاَ تَبْغُوا عَلَيْهِنَّ سَبِيلاً إِنْ اللَّهَ كَانَ عَلياً كَبِيراً ﴾.

يقول أبن كتير: أي والنساء اللاتي تخافون أن ينشزن على أزواجهن والنشوز هو الارتفاع، فالمرأة الناشيز هي المرتفعة على زوجها التاركة لأمره المعرضة عنه، المبغضة له، فمتى ظهر منها أمارات النشوز فليعظها ويخوفها عقاب الله في عصيانه، فإن الله قد أوجب حق الزوج عليها وطاعته، وحرم عليها معصيته لما له عليها من الفضل والإفضال، وقال رسول الله عن الو كنت أمرًا أحدًا أن يسجد لأحد لأمرت المرأة أن تسجد لزوجها من عظم حقه

والهجر هو أن لا يجامعها ويضاجعها على فراشها، ويوليها ظهره؛ لقوله عليه السلام: «فإن خفتم نشوزهن فاهجروهن في المضاجع، وإذا لم يرتدعن بالموعظة ولا بالهجران فلكم أن تضربوهن ضربًا غير مبرح، كما ثبت عن جابر عند مسلم: «واتقوا الله في النساء فإنهن عددكم عوان ولكم عليهن أن لا يوطئن فُرشكم أحدًا تكرهونه، فإن فعلن ذلك فاضربوهن ضربًا غير مبرح، ولهن عليكم رزقهن وكسوتهن بالمعروف، (ابن كثير ١/ ٥٧٥- ٧٧٧ بتصرف). ولا يجوز للمراة إذا حدث خلاف أن تهجر زوجها

ولا يجوز للمراة إدا حدث حلاف أن تهجر زوجها في الفراش لتأديبه أو تضر به ليطيع أمرها لمخالفة صريح الآية السابقة، ولقوله عليه السلام فيما رواه

أبو هريرة: «إذا دعا الرجل امرأته إلى فراشه فأبت عليه لعنتها الملائكة حتى تصبح». (البخاري ٣٢٣٧).

وليس معنى القوامة من الرجل هي التسلط والتكبر، ولكن مع التقويم والتعليم والتسديد والنصح تكون المساعدة والمعاونة، ويكون الزوج كما كان رسوله الكريم ، فقد بوب البخاري في صحيحه، كتاب الأدب، باب: كيف يكون الرجل في أهله؛ عن الأسود قال: سالت عائشة: ما كان النبي يصنع في أهله؟ قالت: كان في مهنة أهله فإذا حضرت الصلاة قام إلى الصلاة. (٢٠٣٩).

وقال ابن حجر في معرض شرحه للحديث: وقع في رواية هشام بن عروة عن أبيه: قلت لعائشة: ما كان رسول الله ويعمل عليه ويعمل ما يعمل الرجال في بيوتهم. وعنها بلفظ: «ما كان إلا بشرًا من البشر، كان بفلي ثوبه، وبحل شاته، وبخدم نفسه».

وعلى المراة أن تفهم نفسها وطبيعتها وتتواضع وتقرر ما قرره نبي الإسلام أن فيها عوجًا، وفيها نقصًا، وأن هذا الشيء مغروز في خلقتها وفطرتها وفي المادة التي خُلقت منها، فإنها خُلقت كما ذكر الرسول في فيما أخرجه البخاري كتاب النكاح باب الوصاة بالنساء: «واستوصوا بالنساء خيرًا فإنهن خُلقن من ضلع وإن أعوج شيء في الضلع أعلاه، فإن ذهبت تقيمه كسرته، وإن تركته لم يزل أعوج، فاستوصوا بالنساء خيرًا». (البخاري ١٨٦٥).

وقال ابن حجر عن ابن عباس: إن حواء خُلقت من ضلع آدم الأقصر الأيسر. وقال: ويستفاد من هذا الحديث نكتة التشبيه وأنها عوجاء مثله لكون أصلها منه، وقوله: "وإن أعوج شيء في الضلع اعلاه، فيه إشارة إلى أنها خُلقت من أعوج أجزاء الضلع مبالغة في إثبات هذه الصفة لهن، ويحتمل أن ضرب ذلك مثلاً لأعلى المرأة؛ لأن أعلاها رأسها، وفيه لسانها وهو الذي يحصل منه الأذى.

وقوله: «فإن ذهبت تقيمه كسرته» والضمير للضلع، ويحتمل أن يكون للمرأة لما عند مسلم: «وإن ذهبت تقيمها كسرتها، وكسرها طلاقها».

وقوله: «واستوصوا بالنساء خيراً» يؤخذ منه ألا يتركها على الاعوجاج إذا تعدت ما طبعت عليه من الدخص إلى تعاطي المعصية بمباشرتها أو ترك الواجب، وإنما يتركها على اعوجاجها في الأمور المباحة، وفي الحديث الندب إلى المداراة لاستمالة النفوس وتالف القلوب، وفيه سياسة النساء باخذ العفو منهن والصبر على عوجهن.

(فتح الباري ٩/ ١٦٢، ١٦٣ بتصرف). وللحديث بقية إن شاء الله تعالى. مولده: ولد عام ١٣٣٦ه، وقد تربى يتيمًا في حجر والدته رحمها الله، فقد توفي والده وهو في الثالثة من عمره، ونشأ وترعرع من غير أن يدخل المدارس النظامية، لكنه علم نفسه، فحفظ ألفية ابن مالك، وقرأ القرآن الكريم وبعض متون الفقه الشافعي على بعض مشايخ اليمن، كما تأثر في شبابه بمجلة الهدي النبوي التي كانت تنشر عقيدة التوحيد، وكان يكتب فيها علماء كبار أمثال الشيخ محمد حامد الفقي، والشيخ عبد الظاهر أبو السمح، والشيخ أبو الوفاء درويش، والشيخ عبد الرحمن الوكيل، وشيخ الأزهر الإمام محمود شتلوت، وغيرهم.

هاجر آل باشميل - أجداده رحمهم الله - من منطقة (العَبْر) شمال حضرموت في الطرف الغربي من صحراء الربع الخالي منذ ٤٠٠ عام واستقر أكثرهم في «الوسمة»، وهي من كبريات قرى وادي الأيسر.

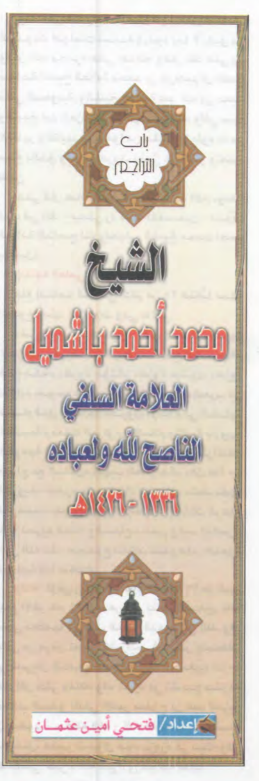
- وآل باشميل يرجع نسبهم إلى قبائل الأزد الكهلانية ثم القطحانية، وقد ذكر ذلك الشيخ باشميل في بعض كتاباته.

- كان رحمه الله في بداية طلبه للعلم كثير القراءة للمطولات من أمهات كتب التاريخ، يجردها ويكرر قراءتها مثل: «مروج الذهب» للمسعودي، و«تاريخ الرسل والملوك» للطبري، و«الكامل في التاريخ» لابن الأثير، و«البداية والنهاية» لابن كثير، وكثير من كتب المغازي والسير.

- رحل إلى إريتريا عام ١٣٥٦، وقد ساهم في إنشاء جماعة أنصار السنة المحمدية في إريتريا وبلاد العفر، وظل يدعو إلى التوحيد زمنًا طويلاً مع ما تعرض له من محن ومواجهات مع مخالفيه، ذكرها في مجلة الهدي النبوي التي كان يكتب فيها.

وقد عده الدكتور أحمد محمد طاهر في رسالة الدكتوراه التي كتبها عن جماعة أنصار السنة المحمدية بأنه من أشهر كتاب مجلة الهدي النبوي، واصفًا إياه بأنه من مناصري منهج السلف في حضرموت وإريتريا، ثم الملكة العربية السعودية.

وقد مكث - رحمه الله - في إريتريا حتى عام ١٣٦٨هـ تزوج خلالها امرأة من بنات عمومته، ثم عاد مرة أخرى إلى مسقط رأسه، وجهر بدعوة التوحيد، مما أدى به إلى السجن، وقد أشار إلى ذلك في مقالات نشرت في مجلة الهدي النبوي تحت عنوان: «بل نقذف بالحق على الباطل فيدمغه فإذا هو زاهق»، في عدد المحرم ١٣٧١هـ وما بعده، وقد قدم لها الشيخ محمد حامد الفقي رحمه الله مؤسس أنصار السنة المحمدية ورئيس تحرير الهدي النبوي بقوله:



ولقد قام أخونا المجاهد الصابر الشيخ محمد أحمد باشميل في ميدان الجهاد بالوسمة من أعمال المكلا بحضرموت مقالاً يشكر الله له ويثيبه عليه ما هو له أهل من واسع فضله وجزيل إحسانه.

وكان موضوع المقالات هو الرد على الاستاذ سعيد الفقيه باشميل وتشمل:

١- الرد على النذر للأولياء الأموات.

٢- الرد على قوله: إن محمدًا چة نور على نور،
 وأن الكون مخلوق من نور محمد.

 ٣- الرد على قوله: التوسل بالأولياء والأموات وجعلهم واسطة بين العبد وربه في قضاء الحوائج حائز.

٤- قوله بصحة قراءة دلائل الخيرات.

وفي عام ١٣٧٠ه هـاجـر - رحـمه الـله - إلى المملكة العربية السعودية متنقلاً بين جدة ومكة المكرمة مقر عمله في هيئة الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر، وقد كان - رحمه الله - كما يقول عنه ابنه عبد اللطيف: محبًا للعلم والعلماء، سلفيًا على الجادة، مقبلاً على طلب العلم والبحث والكتابة، عفيف النفس محبًا للخير، زاهدًا في الدنيا، لينًا مع مفل السنة، صلبًا مع مخالفيهم، نابدًا للتحزب والتعصب، مبغضًا لهما، قوي الحجة مع مناظريه، غيورًا على دينه، متحمسًا للذب عنه ونصرة أهله.

وقد تجلى ذلك بوضوح خلال عمله مع الشيخ عبد الملك ابن إبراهيم بن عبد اللطيف آل الشيخ رحمه الله (١٣٧٤ – ١٤٠٤هـ)، والذي كان رئيسًا عامًا لهيئة الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر في الحجاز، والذي كان الشيخ باشميل معه على علاقة قوية في الحسبة والدعوة إلى الله عز وجل.

وقد كان له نشاط مكثف في الحسبة، بكتابة المقالات في الصحف والمجلات والدوريات وتأليف الكتب ونشرها وبالخطابة وإلقاء المحاضرات والبرامج الإذاعية.

- عمل أيضًا عضوًا مراقبًا دينيًا في وزارة إعلام.

- كما كان عضواً في اللجنة الثقافية برابطة العالم الإسلامي بمكة المكرمة، وكان من زملائه فيها: «الشيخ محمد بن صالح العثيمين، والشيخ عبدالله خياط، والشيخ أحمد على أسد الله، والأستاذ أحمد محمد جمال، والشيخ عبد الله بسام، وكان رئيسها الشيخ إبراهيم الشورى». (علماء نجد ٢/٤٩٢ - ترجمة محمد بن صالح العثيمين).

وقد لاقى الشيخ باشميل من بعض أصحاب الشبهات اتهامات شديدة ورموه بما لا يليق به، ولكن الله نصره على أعدائه، وكان ذلك على يد سماحة الشيخ العلامة محمد بن إبراهيم آل الشيخ مفتي السعودية، والشيخ العلامة عبد الله بن حميد، والشيخ عبد العزيز بن باز، رحمهم الله، ولقي منهم التقدير والتاييد لما علموا من حقيقة ما يقوم به من صدع بالحق وأمر بالمعروف ونهي عن المنكر ونصرة للدين.

حتى قال عنه الشيخ ابن باز رحمه الله: «وممن كتب في ذلك - يعني رد شبه المفسدين - آخونا العلامة الناصح لله ولعباده الشيخ محمد أحمد باشميل».

#### إنتاحه العلمى:

بلغ إنتاجه العلمي أكثر من ٢٨ كتابًا منها المطبوع ومنها المخطوط، وهي كالأتي:

«غزوة بدر الكبرى» «غزوة أحد» «غزوة الأحزاب» «غزوة بني قريظة» «صلح الحديبية» «فتح مكة» «غزوة مؤتة» «غزوة حثين» «غزوة تبوك» «موسوعة الغزوات الكبرى» «العرب في الشام قبل الإسلام» «حروب الإسلام في الشام» «القادسية ومعارك العراق» «الإسلام ونظرية دارون» «القومية في نظرة الإسلام» «أكذوبة الاشتراكية» «صراع مع الباطل» «لهيب الصراحة» «هل هذا من العروبة – شعر» «لا يا فتاة الحجاز» «كيف نفهم التوحيد» «كيف نحارب الإلحاد» «إسكات الرعاع بادلة تحريم الغناء والسماع» «نحن وعبد الناصر» «أفي الله شك، «مجموع مقالات متنوعة» «الدعوة الوهابية كما عرفتها».

وفاته: توفي رحمه الله يوم الجمعة ٢٦ من شهر ربيع الآخر عام ١٤٢٦هـ عن عمر يناهز التسعين عامًا قضى معظمها في طلب العلم والدعوة إلى الله، وقد عانى من مرض تصلب الشرايين، ثم مرض بتجلطات في شريان الدماغ سبب له شللاً نصفيًا الزمه الفراش حتى وفاته، وقد شارك في تشييع جنازته صاحب السمو الملكي الأمير ممدوح بن عبد العزيز ال سعود - حفظه الله - لأنه كان محبًا للشيخ باشميل، كثير السؤال عنه، يزوره في بيته وفي المستشفى، فجزاه الله خيرًا، ورحم الله عالمنا.

# فتاوس





تسال: س. م ع - من البلاشون شرقية تقول:

تقدم لي شباب يعمل في شركة للإنشباءات والتعمير، تقوم هذه الشركة بيناء المساكن والعمارات السكنية، واحيانًا تاخذ مقاولات لبناء قرى سياحية، فهل يجوز لي قبول هذا الشباب الذي يعمل مهندسًا بهذه الشركة علمًا بأنه على خُلُق كريم ويحفظ القرآن العظيم

الجواب يجوز للشخص معاملة حائز المال المختلط من حلال وحرام، كقبول هدية وأكل طعام أو شراب، ولهذه السائلة قبول هذا الشاب خاصة إذا كان متصفًا بالخُلق والدين، ولو كان يعمل بهذه الشركة التي يظهر من السؤال أن أكثر عملها في حلال، ويُنصح هذا الشاب إذا طلب منه تصميم للمباني المستخدمة كقرى سياحية أن ينظر إذا كان عملها وما ستقوم به هذه القرى خاليًا من الإثم والفجور فلا حرج عليه في عملها وتصميمها، وإذا كانت سيتم استخدامها في حرام وحلال فيكره مشاركته في بنائها، أما إذا استخدمت للفجور المحض وعلم المهندس ذلك قبل بنائها فلا

ووالزواجبهن يعمل في مال مختلط وو

يشارك في تأسيسها لأنه يكون بذلك متعاونًا على الإثم والعدوان، يقول تعالى: «وَتَعَاوِنُوا عَلَى الْبِرُّ وَالتَّقُوَى ولا تعاونُوا عَلَى الإثْم وَالْعَدُوانَ وَاتَّقُوا اللَّهُ إِنَّ اللَّهُ شَدِيدُ الْعَقَابِ» (المائدة: ٢).

وعلى ذلك الشاب أن يتعلل للشركة بأن هذا إثم ولا يريد أن يشارك فيه ويطلب الانتقال إلى موقع أخر من مواقع الشركة، والله تعالى يقول: "وَمَنْ يَتُقِ اللَّهَ يَجْعَلْ لَهُ مَخْرَجًا (٢) وَيَرْزُقُهُ مِنْ حَيْثُ لاَ يَحْتَسِبُ" (الطلاق: ٢، ٣).

والله تعالى الموفق والهادي إلى سواء السبيل.

# و حكم الرتبات إذا كانت من أموال مختلطة و

وتسال ايضاً سؤالاً تقول فيه:

ما حكم الإسلام في
الأجور والمرتبات التي
نتقاضاها من الوظائف مع
علمنا انها ربما تاتي من اموال
ربا وخمور وسياحة تختلط
باموال أخرى من مصادر

الجواب: لا مانع من العمل إذا لم يكن حرامًا أو في معصية، ولا مانع من أخذ الأجر عليه وإن كان الأجر المرتب مصدره المال المختلطيجوز الأخذ منه والإنفاق منه وقبول الهدايا منه.

ىسال: أ، س، م، بحامعة القاهرة بقول:

هل ما يسمى به الرواج العرفي الذي يتم سرا بين الشباب والشبابة دون علم أهل الشباب أو علم أولياء البنت صحيح أم باطل؟ وهل هو زني

99

الجواب: الواجب على كل المسلم مسلم ومسلمة الالتزام بشرع الله تعالى وتعظيم حرماته، فالشرع 🄀 🚺 🚅 واج حين يشترط الولي والشهود 🏑 🌓 وفي والإشهار إنما ذلك لحماية الأسر

من تبرؤ الرجل من المرأة بعد ذلك أو العكس، أو تبرؤ أحدهما من الطفل الناتج بينهما، فإذا تم الزواج بدون علم الولى وموافقته فهو باطل، باطل، باطل، كما ذكر

ذلك نبينا 🥌 في قوله: «أيما امرأة نكحت بغير إذن وليها فنكاحها باطل، فنكاحها باطل، فنكاحها باطل، فإن دخل بها فلها المهر بما استحل من فرجها، فإن اشتجروا فالسلطان ولى من لا ولى له». أخرجه أحمد في مسنده وهو حديث صحيح.

ومن هنا يجب فسخ هذا النكاح الباطل والزواج إذا بهذه السرية وبدون علم الأولياء فهو والزنا سواء.

# وو استيفاء الحقوق بغير قضاء وو

يسال إبراهيم أحمد الغرباوي - العياسية - القاهرة بقول:

وعدنا صاحب العمل بائتنا إذا سافرنا بعثة شهرين لصالح العمل في الشركة فإنه. سيعطينا أربعة أضعاف مرتباتنا الحالية، وبعد رجوعنا من السفر لم يوف لنا بما اتفعنا ي عليه، ونحن تحت أبدينا عهدات مالية يمكننا ان ناخذ حقوقنا يسهولة دون و علم صاحب العمل، فما حكم ذلك؟

> الحواب: إن الله تعالى أمر أن يعطى كل ذي حق حقه، وحرم على من عليه

الحق أن يجحده أو يمنعه أو يماطل فيه، وشرع سيحانه القضاء وفصل أحكامه ليأخذ كل ذي حق حقه حين يقع النزاع ويحتاج الناس إلى من يحكم بينهم، فمن كان له حق يريد أن يستوفيه ممن عليه الحق فإما يستوفيه باختياره وطيب نفس منه، وإما أن يرفع أمره إلى القضاء ليأخذ

لكن حين لا يتمكن صياحت الحق من أخذ حقه بكلا الطريقين؛ فمن عليه الحق لم يعطه حقه، وتعذر عليه أخذه عن طريق القضاء لأى سبب يمكن أن يكون مانعًا من ذلك، عندئذ أحاز العلماء استيفاء الحق من غير قضاء بشرط ألاً يترتب على أخذه فتنة. والله أعلم.

000000000

# وو قول: أمين ، بعد الفاتحة وو

بسال السيد نشده من منيا القمح - يقول: يدعى بعض الناس أن قول أمين بعد الفائحة في الصلاة لا يكون إلا في الصلاة الجهرية خلف الإيام، أما في الصلوات السرية وكذلك المنفرد فلا يقول القارئ بعد الفاتحة أمين، فما تحقيق هذه المسالة -

والحواب يُندب لكل مصلُ قول: «آمين» بعد قراءة الفاتحة، كما يُندب الجهر بها للإمام والمأموم في الصلوات الجهرية، ويُتَحرِّي موافقة المأموم للإمام فيها؛ لقول النبي على: ﴿إِذَا أَمِنُ الْإِمَامُ فَأَمِنُوا فَإِنَّهُ مِنْ وَافْقَ تَأْمِينَهُ تَأْمِينَ الْمُلائكة غُفُر له ما تقدم من ذنيه .. متفق عليه.

والتأمين شعار في الصلاة حسدت اليهود أهل الإسلام عليه، كما أخبر بذلك نبينا محمد 👟 بقوله: «ما حسدتكم اليهود على شيء ما حسدتكم على السلام والتأمين.. (رواه أحمد في المسند).

وقوله 🍩 - وقد ذكرت اليهود عنده -: ﴿إِنهِم لم يحسدونا على شيء كما حسدونا على الجمعة التي هدانا الله لها وضلوا عنها، وعلى القبلة التي هدانا الله لها وضلوا عنها، وعلى قولنا خلف الإمام: أمين. (رواه أحمد في المسند، وصححه الألباني).

وأخرج مسلم وغيره من حديث أبي موسى الأشعري رضي الله عنه قال: قال رسول الله 📚: ﴿إِذَا صَلَيْتُمْ فاقيموا صفوفكم وليؤمكم أحدكم، فإذا كبِّر فكبروا، وإذا قال: «غَيْر الْمَغْضُوبِ عَلَيْهِمْ وَلاَ الضَّالِّينَ، فقولوا: أمين، يجبكم، يعنى يجبكم الله تعالى.

وليس هناك دليل على استثناء المنفرد بالصلاة وحده، وكذلك المصلين صلاة سرية؛ من قول أمين بعد الفاتحة، وقد قال النووي في «الأذكار»: ويجهر به الإمام والمنفرد في الصلاة الجهرية.

وقال الشوكاني: وأما الإمام والمنفرد فمندوب، وقال الألباني: وأما قول: "آمين" فيقولها الإمام والمنفرد ندباً وسنة، ويقولها المأموم فرضا ولايد.

وقال أيضًا: قال الشافعي في الأم: فإذا فرغ الإمام من قراءة أم القرآن قال: آمين، ورفع بها صوته ليقتدي به من خلفه، فإذا قالها قالوها. والله أعلم.

# وه هل يتوضأ من أصابته نجاسة ؟ وو

يسال عمرو عبد رب النبي احمد من الإسكندرية - يقول: ما معنى حديث: اولا نتوضا من موطاء، وهل هو حديث صحيح ا

الحواب: أخرج ابن ماجه في سننه من حديث عبد الله بن مسعود رضى الله عنهما قال: أمرنا الانكف شعرا ولا ثوبا، ولا نتوضاً من موطأ. (صححه الإلياني).

ومعنى الحديث: أن

المسلم إذا صلى كُره له أن يكف ثويه فلا يتركه على حاله يسقط حيثما سقط، دون أن برفعه أو يجمعه ين رجليه، وكذلك على صاحب الشعر الطويل المسترسل ألا يكف شيعره عند ركوعه أو سجوده بل يتركه على حاله، وقوله: ولا نتوضا من موطأ: أي ما يوطأ من الأذى في الطريق، أراد أنه لا يعيد الوضوء من وطأ الأذي وإنما يكتفى بغسله دون إعادة

# و ارتياد المواقع الإباحية و

يقول ع. ع. ع - إمبابة - الجيزة:
كثيرًا ما يجرني الشيطان بوسوسته
إلى النظر على اشبكة المعلومات إلى
المناظر الإباحية، ومن وسوسة الشيطان
أنه يلقي في نفسي أن الصحابة كان لهم
زوجات وملك يمين وانا لا استطيع
الزواج، فيمكن اعتبار هذه المناظر كملك

الجواب: إن الله سبحانه وتعالى يبتلي بعض الناس بتسهيل المعصية لينظر من يخافه بالغيب.

وكذلك أنت يا أخي السائل ابتليت عافاك الله - بتسهيل المعصية أمامك،
فبمجرد النقر على أزرار «النت» ترى النساء
أمامك عاريات، وتتقلب من منظر قبيح إلى
غيره أقبح، فماذا ستصنع إذا جيء بك يوم
القيام تتقلب بوجهك في نار جهنم جزاء ما
كان بصرك يتقلب بين مناظر العاهرات

قال تعالى: «يَوْمَ تُقَلَّبُ وُجُوهُهُمْ فِي النَّارِ أُ يَقُولُونَ يَا لَيْتَنَا أَطَعْنَا اللَّهَ وَأَطَعْنَا الرَّسُولاَ»

(الأحزاب: ٢٦).

فيا أخي: هذه فتنة مضرة كما قال ﷺ: «ما تركت فتنة بعدي أضر

على الرجال من النساع». (أخرجه أحمد، وصححه الألباني في السلسلة الصحيحة).

وانت أخي السائل تسعى إلى هذه الفتنة بنفسك وبيديك ورجليك، مستجيبًا لأمر إبليس الذي سيتبرأ من فعلك يوم القيامة، ويقول لأتباعه: "وَمَا كَانَ لِي عَلَيْكُمْ مِنْ سِلْطَانِ إِلاَّ أَنْ دَعَوْتُكُمْ فَاسْتَجَبْتُمْ لِي قُلاَ تَلُومُونِي وَلُومُوا أَنْفُسَكُمْ مَا أَنَا بِمُصْرِخِكُمْ وَمَا أَنَا بِمُصْرِخِيًّ (إبراهيم: ٢٢).

فكيف سيكون حالك يوم الحسرة والندامة حين تلقى الله وأنت مطلع على العورات والقاذورات وتلقى ربك بهذه النحاسات.

ويقول لك الشيطان: هذه ملك يمين، فأين ما تملكه من هذه النساء، وأنت ليس لديك إلا نظرة محرمة.

فعليك أخي أن تتجنب مواضع المعصية ولا تجلس دائمًا في خلوة، واشغل نفسك مع إخوانك في المسجد بحفظ ما تيسر من كتاب الله وسنة رسوله حتى تتغلب على الفراغ الذي يملؤه لك الشيطان بهذه الوساوس والمعاصى، عافاك الله.

فاحذر ما يفسدك ويفسد عملك.

> والله الموفق. ووووووووووو

تحذير الداعية من القصص الواهية الحلقة (١٠٥)

# قصة مفتراة

# في إسلام عمر

رَضِي ٱلله عَبْنَهُ

اعداد/ على حشيش

# ा विषया कार्या विकास कार

يروى عن أنس بن مالك قال: "خرج عمر متقلد السيف، فلقيه رجل من بني زهرة، فقال له: أين تعمد يا عمر؟ فقال: أريد أن أقتل محمدًا. قال: وكيف تأمن من بني هاشم وبني زهرة وقد قتلت محمدًا ؟ قال: فقال له عمر: ما أراك إلا قد صبوت وتركت دينك الذي أنت عليه، قال: أفلا وتركا دينك الذي أنت عليه، قال: فهل وتركا دينك الذي أنت عليه، قال: فمشي عمر ذامرًا حتى أتاهما، وعندهما رجل من المهاجرين يقال له خباب قال: فلما سمع خباب بحس عمر توارى في البيت، فدخل عليهما فقال: ما هذه الهينمة التي سمعتها عندكم ؟ قال: وكانوا يقرأون: طه، فقالا: ما عدا حديثًا تحدثناه بيننا، قال: فلعلكما قد صبوتما، فقال له ختنه: يا عمر

نواصل في هذا التحذير تقديم البحوث

العلمية الحديثية للقارئ الكريم لبيان حقيقة هذه القصة التي اشتهرت على السنة الوعاظ والقصاص بما فيها من افتراءات، تجعل في يوم إسلام عمر: قصة تقلده للسيف لقتل رسول الله ، وقصة ضرب زوج أخته، وقصة إدماء وجه أخته.

تلك قصص واهية مركبة بعضها فوق بعض من داخل قصة إسلام عمر، فهي ظلمات بعضها فوق بعض.

وإلى القارئ الكريم تخريج وتحقيق هذه القصة، ثم بيان الصحيح في إسلام عمر.

إن كان الحق في غير دينك ؟ قال: فوثب عمر على ختنه، فوطئه وطأً شديدًا، قال: فجاءت أخته لتدفعه عن زوجها، فقالت وهي غضبى: وإن كان الحق في غير دينك ؟ إني أشهد أن لا إله إلا الله، وأشهد أن محمدًا رسول الله.

فقال عمر: أعطوني الكتاب الذي هو عندكم فاقرأه، قال: وكان عمر يقرأ الكتب، فقالت أخته: إنك رجس، وإنه لا يمسه إلا المطهرون، فقم فاغتسل أو توضأ، قال: فقام عمر فتوضأ، ثم أخذ الكتاب فقرأ: «طه - حتى انتهى إلى - إننى أنا الله لا إله إلا أنا فاعبدني وأقم الصلاة لذكرى». قال: فقال عمر: دلوني على محمد، فلما سمع خباب قول عمر، خرج من البيت، فقال: أيشر يا عمر، فإنى أرجو أن تكون دعوة رسول الله 😅 ليلة الخميس: اللهم أعز الإسلام بعمر ين الخطاب، أو بعمرو بن هشيام. وكان رسول الله 🥌 في الدار التي في أصل الصفا. قال: فانطلق عمر، حتى أتى الدار، وعلى باب الدار: حمزة وطلحة، وناس من أصحاب رسول الله 🛎 ، فلما رأى حمزة وجل القوم من عمر فقال حمزة: هذا عمر إن يرد الله بعمر خيرًا يسلم، فيتبع النبي على، وإن يرد غير ذلك يكن قتله علىنا هينا.

قال: والنبي قداخل يبوحى إليه، قال: فخرج رسول الله قدمتى أتى عمر، فأخذ بمجامع ثوبه وحمائل السيف، فقال: ما أنت بمنته يا عمر حتى ينزل الله عز وجل بك من الخزي والنكال ما أنزل بالوليد بن المغيرة، فهذا عمر بن الخطاب: اللهم أعز الإسلام أو الدين بعمر بن الخطاب، فقال عمر: أشهد أن لا إله إلا الله وأنك عبده ورسوله، وأسلم وقال: أخرج يا رسول الله».

#### 👊 ثانيا: التغريج 👊

القصة أخرجها البيهقي في «الدلائل» (٢٢٨) حيث قال: «أخبرنا أبو الحسين على بن محمد بن عبد الله بن بشران ببغداد، قال: أخبرنا أبو جعفر محمد بن عمرو الرزاز،

قال: حدثنا محمد بن عبيد الله هو ابن يزيد الحناوي، قال: حدثنا إسحاق بن يوسف يعني الأزرق، قال: حدثنا القاسم بن عثمان البصري، عن أنس بن مالك قال: فذكر القصة.

وأخرجها ابن سعد في «الطبقات الكبرى» (٣/٢٦٧)، والدارقطني في «السنن» مختصرًا (١/٣٠٢) ح(٤٣٤)، والطبطبراني في «الأوسط» (٢/٥١٢) ح(١٨٨١) مختصرًا.

### و ثالثا: التحقيق و

۱- هذه القصة واهية، وعلتها: القاسم بن عثمان أبو العلاء البصري. ولقد انفرد بها عن أنس. ولذلك قال الإمام الطبراني: «لا تروى عن أنس إلا يهذا الإسناد تفرد بها القاسم». اهـ.

٢- قلت: وأورده الإمام الذهبي في «الميزان» (٣/٣٧٥/٦٨٢٥) وقال: «القاسم بن عشمان البصري عن أنس. قال البخاري: له أحاديث لا يتابع عليها، ثم قال الذهبي: حدّث عنه إسحاق الأزرق بقصة إسلام عمر وهي منكرة جداً». اه.

٣- قـلت: وأورده الإمام العقيلي في «الضعفاء الكبير» (٣/٤٨٠/١٥٣٨) وقال: «القاسم بن عثمان، عن أنس، لا يتابع على حديثه، حدث عنه إسحاق الأزرق أحاديث لا يتابع منها على شيء». اه..

 ٤- قلت: واقر الحافظ ابن حجر قول الإمام البخاري وقول الإمام العقيلي وحكم الإمام الذهبي على قصة إسلام عمر بانها منكرة جدًا.

# العا طريق أخرا

وإلى القارئ الكريم قصة إسلام عمر وضربه لأخته يتخذها القصاص والوعاظ شاهداً من حديث ثوبان لهذه القصة الواهية التي أوردناها آنفاً.

القصة أخرجها إلإمام الطبري في «المعجم الكبير» (٢/٩٧) حرك قال: «حدثنا أحمد بن محمد بن يحيى بن حمزة ثنا إسحاق بن إبراهيم حدثنا يزيد بن ربيعة ثنا أبو الأشعث عن ثوبان قال: قال رسول الله :: «اللهم أعز الإسلام بعمر بن الخطاب» وقد

ضرب اخته اول الليل وهي تقرأ: «اقرآ باسم ربك الذي خلق حتى ظن أنه قتلها ثم قام من السحر فسمع صوتها تقرأ: «اقرأ باسم ربك الذي خلق فقال: والله ما هذا بشعر ولا همهمة، فذهب حتى أتى رسول الله في فوجد بالأ على الباب فدفع الباب. فقال بالال: من هذا ؟ فقال: مسول الله من هذا ؟ فقال: مسول الله من الخطاب. فقال بالال: من هذا ؟ فقال: رسول الله من فقال بالال: يا رسول الله عمر بالباب. فقال رسول الله من أن يرد الله بعمر فقال رسول الله في الدين». فقال لبلال: «افتح»، بالباب. فقال رسول الله في بضبعيه فهزه فقال: «ما الذي تريد؟» وما الذي جئت ؟ فقال له عمر: اعرض على الذي تدعو إليه، قال: «تشهد أن لا الله وحده لا شريك له وأن محمدًا عبده ورسوله». فاسلم عمر مكانه وقال: «أخرج».

# وو خامسا، التحقيق وو

وهذه أيضًا قصة واهية لا تصلح للشواهد ولا المتابعات، بل تزيد القصة وهنًا على وهن، وعلتها: يزيد بن ربيعة الرحبي.

١- أورده الإمام البخاري في كتابه «التاريخ الكبير» (٤/٢/٣٣١) ترجمة (٣٢١٠) وقال: «يزيد بن ربيعة أبو كامل الرحبي الدمشقي الصنعاني صنعاء دمشق عن أبى أسماء حديثه مناكير».

٢- وأورده الإمام النسائي في «الضعفاء
 والمتروكين» ترجمة (٦٤٣) وقال: «يزيد بن
 ربيعة، متروك الحديث».

#### ورفائكة وو

قال الصافظ في «شرح النخبة» (ص١٩١): «ولهذا كان مذهب النسائي أن لا يترك حديث الرجل حتى يجتمع الجميع على تركه».

٣- وأورده الإمام الدارقطني في «الضعفاء
 والمتروكين» ترجمة (٥٩٠) وقال: «يزيد بن ربيعة
 أبو كامل الرحبي، من صنعاء دمشق». اهـ.

#### رو فاسله وو

يظن من لا دراية له بكتاب «الضعفاء والمتروكين» للإمام الدارقطني، بقوله الذي أوردناه في يزيد بن ربيعة، أن الدارقطني سكت

عنه، ولا يدري أنه بمجرد ذكر أسمه في كتابه «الضعفاء والمتروكين» إجماع على تركه، كما جاء في «المقدمة» حيث قال الإمام البرقاني:

«طالت محاورتي مع ابن حمكان لأبي الحسن علي بن عمر الدارقطني عفا الله عني وعنهما في المتروكين من أصحاب الحديث، فتقرر بيننا وبينه على ترك من أثبته على حروف المعجم في هذه الورقات». اهـ.

قلت: وبهذا التحقيق تصبح القصة واهية بهذا الشاهد الذي لا يزيدها إلا وهنًا على وهن.

#### وه فائسدة و

اوردها الحافظ ابن كثير في «اختصار علوم الحديث» تنطبق تمام الانطباق على هذه القصة الواهية، لما فيها من متروكين، حيث نقل عن ابن الصلاح قوله: «لا يلزم من ورود الحديث من طرق متعددة، أن يكون حسنًا، لأن الضعف يتفاوت، فمنه ما لا يزول بالمتابعات، يعني لا يؤثر كونه تابعًا أو متبوعًا، كرواية الكذابين والمتروكين». اه.

# 🙃 سادسا: من الروايات الصحيحة في قصة إسلام عمر 👓

1- لقد بوب الإمام البخاري في "صحيحه" في كتاب "مناقب الأنصار" باباً رقم (٣٥): إسلام عمر بن الخطاب رضي الله عنه، وتحت هذه الترجمة أخرج حديث (٣٨٩٠) فقال: "حدثنا علي بن عبد الله حدثنا سفيان قال عمرو بن دينار سمعته قال: قال عبد الله بن عمر رضي الله عنهما: لما أسلم عمر، اجتمع الناس عند داره وقالوا: صبا عمر – وأنا غلام فوق ظهر بيتي – فجاء رجل عليه قباء من ديباج فقال: قد صبا عمر، فما ذاك ؟ فأنا له جار، قال: فرأيت الناس تصدعوا عنه، فقلت: من هذا ؟ قالوا: العاص بن وائل». اهـ.

٢- وأورده الحافظ ابن كثير في «البداية والنهاية» (٣/٨١) في إسلام عمر بن الخطاب: قال ابن إسحاق: وحدثني نافع مولى ابن عمر عن ابن عمر قال: لما أسلم عمر قال: أي قريش أنقل للحديث ؟ فقيل له: جميل بن معمر

الجمحي. فغدا عليه، قال عبد الله: وغدوت أتبع أثره، وأنظر ما يفعل وأنا غلام أعقل كل ما رأيت، حتى جاءه فقال له: أعلمت يا جميل أنى أسلمت ودخلت في دين محمد 👺 ؟ قال: فوالله، ما راجعه حتى قام يجر رداءه، واتبعه عمر، واتبعته أنا، حتى إذا قام على باب المسجد صرخ بأعلى صوته: يا معشر قريش، وهم في أنديتهم حول الكعية، ألا إن ابن الخطاب قد صبا، قال: يقول عمر من خلفه: كذب، ولكنى قد أسلمت، وشهدتً أن لا إله إلا الله وأن محمدًا رسول الله، وثاروا إليه فما برح يقاتلهم ويقاتلونه حتى قامت الشيمس على رؤوسهم، قال: وطلع فقعد، وقاموا على رأسه وهو يقول: افعلوا ما بدا لكم، فأحلف بالله أن لو قد كنا ثلاثمائة رحل لقد تركناها لكم، أو تركتموها لنا. قال: فبينما هم على ذلك، إذ أقبل شبيخ من قريش عليه حُلَّةُ حَبِرَةُ وقميصٌ مُوشَى حتى وقف عليهم، فقال: ما شانكم ؟ فقالوا: صباً عمر، قال: فمه، رجل احتار لنفسه أمرًا، فماذا تريدون ؟ أترون بني عدي يسلمون لكم صاحبكم هكذا ؟ خلوا عن الرجل. قال: فوالله لكأنما كانوا ثوبًا كشط عنه، قال: فقلت لأبي بعد أن هاجر إلى المدينة: يا أبت من الرجل الذي زجر القوم عنك يمكة يوم أسلمت وهم يقاتلونك؟ قال: ذاك أي بني، العاص بن وائل السهمي.

وهذا إسناد جيد قوي، وهو يدل على تأخر إسلام عمر، لأن ابن عمر عرض يوم أحد وهو ابن أربع عشرة سنة، وكانت أحد في سنة ثلاث من الهجرة، وقد كان مميزًا يوم أسلم أبوه، فيكون إسلامه قبل الهجرة بنحو من أربع سنين، وذلك بعد البعثة بنحو تسع سنين، والله أعلم..

قلت: وأورد هذه القصة أيضًا الحافظ ابن كثير في كتاب «السيرة النبوية» نقلاً عن ابن إسحاق، ثم ذكر هذا التحقيق، وكذا ابن هشام

في السيرة النبوية (١/٤٣٧) ح(٣٣٤) نقلاً أيضًا عن ابن إسحاق، وكذا ابن الأثير في "أسد عن ابن إسحاق، وكذا ابن الأثير في "أسد الغابة، حتى جاءه فقال له: أعلمت يا جميل أني الغابة، (١/٥٠) نقلاً عن ابن إسحاق، وآخرجه الملمت ودخلت في دين محمد ؟ قال: فوالله، الحاكم (٣/٨٥) من طريق ابن إسحاق وقال: ما راجعه حتى قام يجر رداءه، واتبعه عمر، على شرط مسلم، ووافقه الذهبي، وهو واتبعته أنا، حتى إذا قام على باب المسجد كما بينا أنفًا، قال ابن كثير: "وهذا إسناد جيد عوي». اهـ.

قلت: ويرداد قوة بأن البخاري أخرجه حرد (٣٨٦٤) حيث قال: «حدثنا يحيى بن سليمان قال: حدثني ابن وهب، قال: حدثني عمر بن محمد قال: فأخبرني جدي زيد بن عبد الله بن عمر عن أبيه قال: «بينما هو في الدار خائفًا إذ جاءه العاص بن وائل السهمي أبو عمرو عليه حلة حبرة وقميص مكفوف بحرير - وهو من بني سهم وهم حلفاؤنا في الجاهلية - فقال: ما بالك ؟ قال: زعم قومك أنهم سيقتلونني إن أسلمت. قال: لا سبيل إليك، بعد أن قالها أمنت. فخرج العاص فلقي الناس قد سال بهم الوادي. فقال: أين تريدون ؟ فقالوا: نريد هذا ابن الخطاب الذي صباً. قال: لا سبيل إليه، فكر الناس.. اهد.

قلت: بهذا التحقيق يتبين الصحيح من السقيم في قصة إسلام عمر رضي الله عنه؛ فكم من قصص واهية وضعت في يوم إسلام عمر، كما بينا أنفًا في هذه القصة الواهية المركبة من قصص واهيات، ومن قبل قد بينا القصة الواهية الموضوعة في إسلام عمر، والتي جعلت عمر يخرج في مظاهرة في صفين: حمزة في أحدهما، وعمر في الآخر، واتخذها من لا دراية لهم بالتخريج وأصول التحقيق دليلاً على مشروعية المظاهرات، وما تسبب عنها من أضرار في البلاد وقتل للعباد.

هذا ما وفقني الله إليه، وهو وحده من وراء القصد.

# بجعة الحتفال بيئير النسير

# وو نشأة عبدشم النسيم وو

كان للمصرين القدماء أعيادٌ كثيرة، منها أعياد الزراعة التي تتصل بمواسمها، والتي ارتبط بها تقويمهم إلى حد كبير، فإن لسنتهم الشمسية التي حدُوها باثني عشر شهراً ثلاثة فصول، كل منها أربعة أشهر، وهي فصل الفيضان، ثم فصل البذر، ثم فصل الحصاد، ومن هذه الأعياد عيد النيروز الذي كان أول سنتهم الفلكية بشبهورها المعروفة الآن، وكذلك عيد شم النسيم. (أغرب الإعياد لسيد عبد الفتاح ص١٦٥، وفتاوى عطبة صقر ح٢ ص٩٥٠).

# و سب تسمية عبدشم النسيم وو

ترجع تسمية عيد النسيم إلى الكلمة الفرعونية «شمو» ويرمز بها عند قدماء المصريين إلى بعث الحياة، وكانوا يعتقدون أن ذلك اليوم هو أول الزمان، وفيه بدأ خلق العالم، وأضيف كلمة «النسيم» إليه لارتباط هذا اليوم باعتدال الجو، حيث تكون بداية الربيع، وترجع بداية الاحتفال به بشكل رسمي إلى عام ٢٧٠٠ قبل الميلاد، وكانوا يحتفلون به في الاعتدال الربيعي عقب عواصف الشتاء وقبل هبوب رياح الخماسين.

إن الاحتفال بالربيع كان معروفًا عند الأمم القديمة من الفراعنة والبابليين والأشوريين، وكذلك عرفه الرومان، وكانت له أسماء مختلفة عندهم فهو عند الفراعنة عيد شم النسيم، وعند البابليين والأشوريين عيد ذبح الخروف، وعند اليهود عيد الفصح، وعند الرومان عيد القمر. (اعياد مصر لسعيد محمد الملط، ص٠٠، وفتاوى عطية صقر ٢٩٨٨).

# العالقة بين عيد الفصح عند اليه ودوعيد شم النسم وه

نقل بنو إسرائيل عيد شم النسيم عن

الحمد لله الذي أكمل لنا الدين، واتم علينا نعمته، ورضي لنا الاين، واتم علينا نعمته، ورضي لنا الإسلام دينا، وجعلنا من خير امة أخرجت للناس، تامر بالمعروف وتنهى عن المنكر، وتؤمن بالله العزيز الحكيم، والصلاة والسلام على نبينا محمد، أما بعد:

فإن العقيدة الصحيحة والدعوة إليها هي أساس الإسلام، من أجل ذلك أردت أن أذكر نفسي وإخواني الكرام بحكم الاحتفال بعيد شم النسيم «عيد الربيع»، فأقول وبالله التوفيق:

# إعداد/ صلاح نجيب الدق

# و الأعياد في الاسلام و

يجب أن يكون من المعلوم لكل مسلم أن الأعياد في الإسلام ثلاثة وهي:

- عيد الفطر: وياتي كل عام بعد انتهاء المسلمين من صوم شهر رمضان.

– وعيد الأضحى: ويـاتي كل عام في ختـام العشرة الأولى من ذي الحجة.

- وعيد ثالث يتكرر في كل اسبوع مرة، وهو يوم الجمعة، وليس في الإسلام عيد سوى هذه الأعياد الثلاثة، وليس في الإسلام عيد بمناسبة، كذكرى غزوة بدر، ولا غزوة الفتح، ولا غيرها من الغزوات العظيمة التي انتصر فيها المسلمون انتصارًا باهرًا. (الشرح المنع لابن عثيمين جه ص٢٨).

النوعيد ربيع الأخر ١٤٢٠هـ

# 👊 عقيدتنافي عيسي ابن مريم عليه السلام 🖭

يجب على كل مسلم أن يعتقد اعتقاداً جازماً بأن عيسى ابن مريم هو عبد الله ورسوله وكلمته القاها إلى مريم وروح منه، وأن الله سبحانه وتعالى قد رفعه حياً بجسده إلى السماء وسوف ينزل في آخر الزمان فيقتل المسيح الدجال، ويكسر الصليب، ويقتل الخنزير ولا يقبل من الناس إلا الإسلام، ويعمل بشريعة نبينا على، وهذه عقيدة أهل السنة والجماعة والتي يجب على كل مسلم أن يموت عليها، وهذا ثابت في القرآن والسنة.

قال الله تعالى حكاية عن اليهود: ﴿وقَوْلهِمْ إِنَّا قَتَانَا الْمُسِيحُ عِيسَى ابْنَ مَرْيَمَ رَسُولَ اللَّهُ وَمَا قَتَلُوهُ وَمَا صَلَبُوهُ وَلَكِنْ شُبِهُ لَهُمْ وَإِنْ الدِّينَ الْحُتَلَقُوا فِيهِ لَفِي شَكَّ مِنْهُ مَا لَهُمْ بِهِ مِنْ عَلْمَ إِلاَّ التَّبَاعَ الظُنْ وَمَا قَتَلُوهُ يَقِينًا (١٥٧) بَلُ رَفَعَهُ اللَّهُ النَّهُ وَكَانَ اللَّهُ عَزِيزًا حَكِيمًا (١٥٨) وَإِنْ مِنْ أَهْلِ الْكَتَابِ اللَّهُ عَنِيزًا حَكِيمًا (١٥٨) وَيُومُ الْقَيامَةَ لِكُونُ عَلَيْهُمْ شُهِيدًا» (النساء: ١٥٥ -١٥٩).

روى الشيخان عن أبي هريرة رضي الله عنه قال: قال رسول الله عنه والذي نفسي بيده ليوشكن أن ينزل فيكم ابن مريم حكما عدلاً فيكسر الصليب ويقتل الخنزير ويضع الجزية ويفيض المال حتى لا يقبله أحد، حتى تكون السجدة الواحدة خيراً من الدنيا وما فيها». ثم يقول أبو هريرة: واقرعوا إن شئتم: "وَإِنْ مَنْ يَقُولُ الْكِتَابِ إِلاَّ لَيُؤْمِنَنَ بِهِ قَبْلَ مَوْتِهِ وَيَوْمَ الْقَيَامَةِ يَكُونُ عَلَيْهِمْ شَهَيداً». (البخاري، حَمَدَيَهُمْ وَمَسلم حَمَّ).

وروى مسلم عن أبي هريرة رضي الله عنه عن النبي تقال: «والذي نفسي بيده ليهلن ابن مريم بفج الروحاء حاجًا أو معتمرًا أو ليثنينهما». (مسلم ١٢٥٠).

# و أطعمة عيدشم النسيم وو

إن لشم النسيم - عيد الربيع - اطعمة خاصة ترتبط بخرافات، ومعتقدات شركية عند القدماء المصريين، سوف نتحدث عنها بإيجاز:

بيض شم النسيم: يعتبر البيض الملون مظهراً من مظاهر عيد شم النسيم، ومختلف أعياد الفصح والربيع في العالم أجمع، وترجع فكرة صبغ البيض باللون الأحمر عند النصارى الفراعنة لما خصره وقد اتفق مصر، وقد اتفق يوم خروجهم مع مع معد احتفال الفراعئة لما إسرائيل بالعيد بعد خروجهم ونجاتهم، وأطلقوا عليه اسم عيد الفصح، والقصح عليه اسم عيد الفصح، والقصح العبورة، كما اعتبروا ذلك اليوم – أي يوم بدء الخلق عند الفراعنة – بداية لسنتهم الدينية العبرية تيمنًا بنجاتهم، وبدء حياتهم الجديدة. (اغرب الإعياد ص١٥)،

# و العلاقة بين عيد القيامة عند النصاري وعيد شم النسبم و

لما ظهرت المسيحية في الشام احتفل النصارى بعيد الفصح كما كان يحتفل اليهود، ثم تأمر اليهود على صلب المسيح وكان ذلك يوم الجمعة ٧ من إبريل سنة ٣٠م، الذي يعقب عيد الفصح مباشرة، فاعتقد المسيحيون أنه صلب في هذا اليوم، وأنه قام من بين الأموات بعد الصلب في يوم الأحد التالي، فرأى بعض طوائفها أن يحتفلوا بذكرى الصلب في يوم الفصيح، ورأت طوائف أخرى أن يحتفلوا باليوم الذي قام فيه المسيح من بين الأموات، وهو عيد القيامة، يوم الأحد الذي يعقب عيد الفصح مباشيرة، وسارت كل طائفة على رأيها، وظل الحال على ذلك حتى رأى قسطنطين الأكبر إنهاء الخلاف في سنة ٣٢٥م، وقرر توحيد العيد، على أن يكون في أول أحد يكون القمر بدرًا في الاعتدال الربيعي أو يعقبه مباشرة، وحسب الاعتدال الربيعي وقتذاك، فأصبح عيد القيامة كما بزعم النصاري - في أول أحد يكون القمر فيه بدراً، وبعد هذا التاريخ اطلق عليه اسم عيد الفصح المسيحي تمييزا له عن عيد الفُصح اليهودي. (أغرب الأعياد ص١٨٥، وفتاوي عطية صقر ج٢ ص٠٠٤).

إلى رغبتهم في أن يتذكروا دائمًا دم المسيح عليه السلام الذي سفكه اليهود، وذلك حسب اعتقادهم الباطل والمناقض للقرآن والسنة.

الفسيخ (السمك المملح): كان الفراعنة يقدسون النيل، ويعتبرونه نهر الحياة، ويعتقدون أن الحياة في الأرض بدأت في الماء ويعبر عنها بالسمك الذي تحمله مياه النيل.

البصل: كان القدماء المصريون يعتقدون أن النصل بطرد الأرواح الشريرة.

خس شم النسيم: كان الفراعنة يعتقدون أن الخس من النباتات التي تعلن عن حلول الربيع باكتمال نموها ونضجها، وقد اعتبروه من النباتات المقدسة الخاصة بإله التناسل.

حمص شم النسيم: هي شمرة الحمص الأخضر، وكان الفراعنة يعتبرون نضجها وامتلاءها إعلانًا عن ميلاد الربيع، وهو ما أخذ منه اسم الملانة. (اغرب الإعياد ص٥١٥، ٥٢٥).

# و حكم الاحتفال بعيد شم النسيم وه

سوف نذكر بعضًا من فتاوى علماء الأزهر في حكم الاحتفال بعيد شم النسيم:

١- فتوى الشيخ على محفوظ. عضو هيئة كبار العلماء في

قال الشيخ علي محفوظ - رحمه الله تعالى -: يوم شم النسيم، وما أدراك ما شم النسيم؟ هو عادة ابتدعها أهل الأوثان لتقديس بعض الأيام تفاؤلاً به أو تزلفاً لما كانوا يعبدون من دون الله، فعمرت آلافاً من السنين حتى عمت المشرقين، واشترك فيها العظيم والحقير، والصغير والكبير، ويا ليتها كانت سنة محمودة فيكون لمستنها أجر من عمل بها، ولكنها ضلال في الآداب وفساد في الأخلاق.

وقال رحمه الله أيضاً: فهل هذا اليوم - يوم شم النسيم - في مجتمعاتنا الشرعية التي تعود علينا بالخير والرحمة ؟ كلا، وحسبك أن تنظر إلى الأمصار، بل القرى، فترى في ذلك اليوم ما يزري بالفضيلة، ويخجل معه وجه الحياء من منكرات تخالف الدين، وسوءات تجرح الذوق السليم، وينقبض لها صدر الإنسانية، إن الرياضة واستنشاق الهواء، ومشاهدة الأزهار من ضرورات الحياة في كل أن لا في ذلك اليوم الذي تمتلئ فيه المزارع

والخلوات تحماعات الفجار وفاسدى الأخلاق، فتسربت إليها المفاسد، وعمتها الدنايا، فصارت سوقا للفسوق والعصيان، ومرتعا لإراقة الحياء، وهتك الحجاب، نعم، لا تمر بمزرعة أو طريق إلا وترى فيه ما بخجل كل شريف، ويؤلم كل حي، فأجدر به أن يسمى يوم الشيؤم والفجور!! ترى المركبات والسيارات تتكدس يحماعات عاطلين بموج بعضهم في بعض بين شيب وشيبات ونساء وولدان يتزحون إلى العساتين والأنهار، ترى السفن فوق الماء مملوءة بالشبان يفسقون بالنساء على ظهر الماء، ويفرطون في تناول المسكرات، وارتكاب المخازي، فاتبعوا خطوات الشيطان في السوء والفحشياء في البر والبحر، وأضاعوا ثمرة الاجتماع فكان شراً على شر، ووبالاً على وبال، تراهم ينطقون بما تصبان الآذان عن سماعه، ويخاطبون المارة كما يشاؤون من قبيح الألفاظ، وبذيء العبارات، كأن هذا اليوم قد أبيحت لهم فيه جميع الخبائث، وارتفع عنهم فيه حواجز التكليف، «أُولَـٰ ثُكَ حَزْبُ الشُّيْطَانِ أَلاَ إِنَّ حَزْبُ الشيطان هم الخاسرون، (المجادلة: ١٩).

فعلى من يريد السلامة في دينه وعرضه أن يحتجب في بيته في ذلك اليوم المشؤوم، ويمنع عياله وأهله، وكل من تحت ولايته عن الخروج فيه حتى لا يشارك اليهود والنصبارى والسفهاء في مراسمهم، والفاسقين الفاجرين في أماكنهم، ويظفر بإحسان الله ورحمته. «الإبداع لعلى محفوظ ص٧٧-٢٧٠.

# ٢- فتوى الشيخ عطية صقر رئيس لجنة الفتوى بالأزهر الشريف:

قال الشيخ عطية صقر - رحمه الله تعالى -: لا شك أن التمتع بمباهج الحياة من أكل وشرب وتنزه أمر مباح ما دام في الإطار المشروع، الذي لا ترتكب فيه معصية ولا تنتهك حرمة ولا ينبعث من

عقيدة فاسدة، قال تعالى: «يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَـِثُوا لاَ تُحَرِّمُوا طَيَبَات مَا آحَلُّ اللَّهُ لَكُمُ وَلاَ تَعْتَدُوا إِنَّ اللَّهُ لاَ يُحِبُّ الْمُعْتَدِينَ»

وقال سبحانه: ﴿قُلْ مَنْ حَرَّمَ زيئَةَ اللَّهِ النَّتِي أَخْرَجَ لِعَبَادِهِ وَالطَّيَبَاتِ مِنَ الرَزْقِ قُلْ هِيَ لَلَّذِينَ أَمَنُوا فِي الْحَيَاةِ الدُّنْيَا خَالَصَةً يَوْمُ الْقيامَة كَذَلِكَ ثُفَصِلُ الأَياتِ لِقَوْم تعُلْمُونَ (الأعراف: ٣٢).

لكن، هل للتزين والتمتع بالطيبات يوم معين أو موسم خاص لا يجوز في غيره، وهل لا يتحقق ذلك إلا بنوع معين من المأكولات والمشروبات، أو بظواهر خاصة ؟ هذا ما نحب أن نلفت الأنظار إليه.

إن الإسلام يريد من المسلم أن يكون في تصرفه على وعي صحيح وبعد نظر، لا يندفع مع التيار فيسير حين يسير ويميل حين يميل، بل لا بد أن تكون له شخصية مستقلة فاهمة، حريصة على الخير بعيدة عن الشر والانزلاق إليه، وعن التقليد الأعمى، لا ينبغي أن يكون كما قال الحديث: «إمعة» يقول: إن أحسن الناس أحسنت، وإن أساءوا أسات، ولكن يجب أن يوطن نفسه على أن يحسن إن احسنوا، وألا يسيء إن أساءوا، وذلك حفاظًا على كرامته واستقلال شخصيته، غير مبال من هذا النوع.

عن أبي سعيد رضي الله عنه أن النبي القال: «لتتعبن سنن (طريق) من قبلكم شبراً بشبر وذراعًا بذراع، حتى لو سلكوا جحر ضب لسلكتموه». قلنا: يا رسول الله، اليهود والنصارى؟ قال: فمن. (البخاري ح٢٥٤٣، ومسلم ح٢٦٩٠).

فلماذا نحرص على شم النسيم في هذا اليوم بعينه، والنسيم موجود في كل يوم ؟ إنه لا يعدو أن يكون يومًا عاديًا من أيام الله حكمه كحكم سائرها، بل إن فيه شائبة تحمل على اليقظة والتبصر

والحذر، وهي ارتباطه بعقائد لا يقرها الدين، حيث كان الزعم أن المسيح قام من قبره وشم نسيم الحياة بعد الموت، ولماذا نحرص على طعام بعينه في هذا اليوم، وقد رأينا ارتباطه بخرافات أو عقائد غير صحيحة، مع أن الحلال كثير وهو موجود في كل وقت، وقد يكون في هذا اليوم أردا منه في غيره أو أغلى ثمناً.

إن هذا الحرص يبرر لنا أن ننصح بعدم المشاركة في الاحتفال به مع مراعاة أن المجاملة على حساب الدين والخلق والكرامة ممنوعة لا يقرها دين ولا عقل سليم، والنبي على يقول: "من التمس رضا الله بسخط الناس كفاه الله مؤونة الناس، ومن التمس رضا الناس بسخط الله وكله الله إلى الناس". رواه الترمذي، ورواه ابن حبان في صحيحه. (فتاوى عطية صقر ج٢ ص٣٠٤-

# ٣- فتوى شيخ الاسلام ابن تيمية

قال شيخ الإسلام ابن تيمية: لا يبيع المسلم ما يستعين المسلمون به على مشابهة غير المسلمين في أعيادهم، من الطعام واللباس ونحو ذلك؛ لأن في ذلك إعانة على المنكرات. (اقتضاء الصراط المستقيم لابن تيمية ص٢٦١).

وقال شيخ الإسلام ابن تيمية أيضًا: لا يبيع المسلم لغير المسلمين ما يستعينون به على عيدهم، من الطعام واللباس والريحان ونحو ذلك أو إهداء ذلك لهم، فهذا فيه نوع إعانة على إقامة عيدهم المحرم. (اقتضاء الصراط المستقيم لابن تيمية ص٢٦٣).

وبناءً على هذه الفتاوى السابقة، نقول وبالله تعالى التوفيق:

لا يجوز للتجار المسلمين أن يتاجروا بالهدايا الخاصة بهذا العيد من بيض منقوش، أو مصبوغ مخصص لهذا العيد، أو سمك مملح لأجله، أو بطاقات تهنئة، أو غير ذلك مما هو مختص به؛ لأن المتاجرة بذلك فيها إعانة على المنكر الذي لا يرضاه الله تعالى ولا رسوله على كما لا يحل لمن أهديت له هدية هذا العيد أن يقبلها؛ لأن في قبولها إقرارًا لهذا العيد، ورضًا به، ولا يعني ذلك حرمة بيع البيض أو السمك أو البصل أو غيره مما أحله الله تعالى، وإنما

الممنوع بيع ما خصص لهذا العيد بصبغ أو نقش أو تمليح أو ما شابه ذلك، ولكن لو كان المسلم يتاجر ببعض هذه الأطعمة ولم يخصصها لهذا العيد لا بالدعاية، ولا بوضع ما يرغب زبائن هذا العيد فيها فلا يظهر حرج في بيعها ولو كان المشترون منه يضعونها لهذا العبد.

# ي موقف السلم من عيد شم النسيم ي

يمكن أن نوجز موقف المسلم من عيد شم النسيم (عيد الربيع) فيما يلي:

 ا- عدم الاحتفال به، أو مشاركة المحتفلين به في احتفالهم، أو حضور الاحتفال به، والتشبه بهم فيما يخصهم محرم فكيف بالتشبه بهم في شعائرهم.

٧- عدم إعانة من يحتفل به من غير المسلمين بأي نوع من أنواع الإعانة، كالإهداء أو التهنئة، أو الإعلان عن وقت هذا العيد أو مراسيمه أو مكان الاحتفال به، أو إعارة ما يعين على إقامته، أو بيع ذلك لهم، فكل ذلك محرم؛ لأن فيه إعانة على ظهور شعائرهم الباطلة، فمن أعانهم على ذلك كذه يقرهم عليه، ولهذا حرم ذلك كله.

٣- الإنكار بالحكمة والموعظة الحسنة على
 من يحتفل به من المسلمين.

٤- عدم تبادل التهاني بين المسلمين بعيد شم النسيم، لأنه عيد للقدماء المصريين ولمن تبعهم من اليهود والنصارى، وليس عيدًا للمسلمين.

ه- يجب على أهل العلم توضيح حقيقة عيد شم النسيم وأمثاله من الأعياد التي ابتدعها الناس في هذا الزمان، وبيان حكم الاحتفال بها، والتأكيد على ضرورة تميز المسلم بدينه، ومحافظته على عقيدته، وتذكيره بمخاطر التثبه بغير المسلمين في شعائرهم الدينية كالأعياد، أو بما يختصون به من سلوكياتهم وعباداتهم؛ نصحاً للأمة، وأداء لواجب الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر الذي بإقامته صلاح البلاد والعباد.

على كل مسلم، يريد السلامة لنفسه في
 دينه، أن يجلس في بيته في يوم شم النسيم،

ويمــنع أهـله وأولاده وكـل مـن تحـت ولايـته من الخـروج لـلـمشـاركـة في هـذا العـيـد، وذلك بـالحـكمـة والموعظة الحسنة.

# دو نبينا ﷺ يحدرنا من مشابهة غير السلمان دو

عن عبد الله بن عمر رضي الله من عنهما قال: قال رسول الله عنهما قال: قال رسول الله عنه منهم المناهم الم

قال شيخ الإسلام ابن تيمية: «هذا الحديث أقل أحواله أنه يقتضي تحريم التشبه بغير المسلمين». (اقتضاء الصراط المستقيم لابن تيمية ص١٠٤).

وعن أبي سعيد الخدري رضي الله عنه أن النبي هال النبي هال: «لتتبعن سنن من قبلكم شبراً بشبر وذراعاً بذراع حتى لو سلكوا جحر ضب لسلكة موه. قلنا: يا رسول الله، اليهود والنصاري، قال: فمن». (البخاري حديث ٢٤٥٦، ومسلم حيث ٢٦٦٩).

قال ابن حجر العسقلاني: قال ابن بطال: أخبرنا رسول الله أن أمته ستتبع المحدثات من الأمور والبدع والأهواء كما وقع للأمم قبلهم، وقد أنذر في أحاديث كثيرة بأن الأخر شر، والساعة لا تقوم إلا على شرار الناس، وأن الدين إنما يبقى قائمًا عند خاصة من الناس. قال ابن حجر: وقد وقع معظم ما أنذر به وسيقع بقية ذلك. (فتح الباري لابن حجر ج١٢ ص٢١١).

وختامًا: أحذرك أخي المسلم الكريم أن تبتدع في دين الله تعالى ما ليس منه أو أن تشارك بقولك أو فعلك في أعياد ما أنزل الله تعالى بها من سلطان، فتطردك الملائكة عن حوض نبينا محمد ، واعلم أنك سوف تقف وحدك للحساب بين يدي الله تعالى يوم القيامة.

وأخر دعوانا أن الحمد لله رب العالمين.

الذكاب إلى العالفين من محبطات الأعمال

إعداد/ عبده الأقرع

الحمد لله المتفرد بالوحدانية، القائم على كل نفس بما كسبت، يعلم أحوال النفوس وأجالها، خلق الخلق ونفذت فيهم مشيئته، لا راد لقضائه، ولا معقب لحكمه وهو الحكيم العليم، وأصلي وأسلم على نبينا محمد عبده المجتبى، ورسوله المرتضى، وعلى آله وأصحابه الأبرار، ما تعاقب الليلُ والنهار، وبعد:

# فمع المحبط التاسع للأعمال وهو:

# و النهاب إلى العرافين، و

عن بعض أزواج النبي 🐷، عن النبي 🐷 قال: «من أتى عرافًا، فساله عن شيء، لم تقبل له صلاة أربعين يومًا». (مسلم: ٢٢٢).

قال البغوي: العراف: الذي يدعي معرفة الأمور بمقدمات يستدل بها على المسروق ومكان الضالة ونحو ذلك. (شرح سنة: ١٢/ ١٨٢).

وقال ابن تيمية: العَرَّافُ: اسم للكاهن والمنجم والرمَّال ونحوهم. (مجموع الفتاوي ٣٥/ ١٣٧).

ظاهر الحديث أن مجرد سؤاله يوجب عدم قبول صلاته أربعين يومًا، ولكنه ليس على إطلاقه، فسؤال العرّاف، ينقسم إلى أقسام:

القسم الأول: أن يساله سؤالاً مجردًا، فهذا حرام؛ لقول النبي ﷺ: «من أتى عرافًا فساله عن شيء، لم تُقبل له صلاة أربعين يومًا».

فَإِثْبات العقوبة على سؤاله يدل على تحريمه، إذ لا عقوبة إلا على فعل محرم.

القسم الثاني: أن يساله فيصدقه فهذا كفر.

ففي الحديث عن أبي هريرة رضي الله عنه قال: قال رسول الله 😅 : «من أتى عرافًا أو كاهنًا فصدقه بما يقول، فقد كفر بما أنزل على محمد». (صحيح الحامع: ٥٩٣٩).

الفوحيد العدده فاسته الثامنة والثلاثون

اي: بالذي أنزل على محمد ، والذي أنزل عليه القرآن أنزل عليه القرآن أنزل إليه بواسطة جبريل عليه السلام، قال الله تعالى: ﴿وَإِنَّهُ لَتَنْزِيلُ رَبَّ الْعالَمِينَ (١٩٢) نَزَلَ بِهِ الرُّوحُ الأَمْينُ (١٩٣) نَزَلَ بِهِ الرُّوحُ

وقال تعالى: ﴿قُلْ نَرْلُهُ رُوحُ الْقُدُسِ مِنْ رَبِكَ ﴾ (النحل: ١٠٢). وقد قال الله تعالى فيما أنزل على محمد ﷺ: ﴿قُلْ لاَ يَعْلَمُ مَنْ فِي السَّمَاوَاتِ وَالأَرْضِ الْغَيْبَ إِلاَّ اللَّهُ ﴾ (النمل: ٥٠).

وعن أبي شريرة رضي الله عنه قال: قال رسول الله عنه أنى الله عنه قال: «من أتى كاشنًا فصدقه بما يقول، أو أتى امرأة في دبرها، فقد برئ مما أنزل على محمد. (صحيح الجامع: ٩٤٢).

وعن عمران بن حصين أن النبي 😇 قال: «ليس منا من تطير ولا من تطير له، أو تكهن أو تكهن له، أو تسحر أو تسحر له». (صحيح الجامع: ٥٤٣٥).

القسم الثالث: أن يساله ليختبره: هل هو صادق أو كانب، لا لأجل أن يأخذ بقوله، فهذا لا بأس به.

وقد سال النبي ﷺ ابن صياد، فقال: «ماذا خبات لك؟ قال: الدُّخ. فقال: «اخسا، فلن تعبو قدرك». (متفق عليه). فالنبي ﷺ ساله عن شيء أضمره له، لأجل أن يختبره، فاخيره به.

القسم الرابع: أن يساله ليظهر عجره وكذبه، فيمتحنه في أمور يتبين بها كذبه وعجزه، وهذا مطلوب، وقد يكون واجبًا، وإبطال قول الكهنة لا شك أنه أمرُ مطلوب، وقد يكون واجبًا. (القول المفيد على كتاب التوحيد ١/٤/٤).

فتصديق أدعياء علم الغيب، وإتيانُ الكهنة والعرافين، والرمالين والمنجلين، والمحالين، والرمالين والمنجمين، والمشعونين، والدجالين، النين يزعمون، الإخبار عن الغيبيات زوراً وبهتانًا، وكذبا وادّعاء، فهذا كله ضلال وباطل، وداء خطيرُ وشر مستطيرٌ، فعلم الغيب، مما استاثر الله به وحده، قال سبحانه: «قُلْ لا يَعْلَمُ مَنْ فِي السُمَاوَاتِ وَالأَرْضِ الْغَيْبِ إِلاَّ اللهُ وَلَا الْمَانِ ٥٠).

وفي تعاطى السحر والتعامل به جمع بين الكفر والاضرار بالناس عد

فيلت هذه الأية الكريمة على أن الذين يتعلمون السحر إنما يتعلمون ما يضرهم ولا ينفعهم، وأنه ليس لهم عند الله من خلاق.

أي: «من حظ»، وهذا وعيد عظيم يعل على شدة خسارتهم في الدنيا والآخرة، وأنهم باعوا أنفسهم بايخس الأثمان، ولهذا نمهم الله سيحانه وتعالى على ذلك بقوله: «ولَيثُسُ مَا شَرَوا بِه أَنْفُسهُمْ لَوْ كَانُوا يعلَّمُونَ (البقرة ١٠٠)، والشراء هنا بمعنى: البيع، ولقد نفى الله الفلاح عن الساحر، فقال سبحانه: «ولا يُقْلحُ الساحرُ حَيْثُ أَتَى» (طه: ١٩) أي: لا يفورُ ولا ينجو حيث أتى من الأرض.

### السحر من المويقات أي المهلكات

عن أبي هريرة رضي الله عنه عن النبي قال:
«اجتنبوا السبع الموبقات، قالوا: يا رسول الله، وما هن؛
قال: «الشرك بالله، والسحر، وقتل النفس التي حرم الله
إلا بالحق، وأكل الربا، وأكل مال اليتيم، والتولي يوم
الزحف، وقذف المحصنات المؤمنات الغافلات».

عد رسول الله 🎏 السحر بعد الشرك وقبل القتل.

معنى: «الـتولي يـوم الـزحف، أي: الفرار من صف القتال يوم زحف المسلمين على العدو.

معنى: «المحصنات» أي: العفيفات.

قَالَ الله تَعَالَى: «إِنَّ النَّبِينَ يَرْمُونَ الْمُحْصِفَاتِ الْغَافِلَاتِ الْمُؤْمِنَاتِ لُعِنُوا فِي النَّنْيَا وَالأَخْرِةَ وَلَهُمْ عَذَابٌ عَظِيمٌ (النُورِ: ٢٣).

والكهنة والعرافون يتعاملون مع الشياطين يقينًا، ولا يساعد الشيطان قرينه الآدمي إلا إذا أصبح وليًا له، قال الله تعالى: «هَلْ أَنْدَنْكُمْ عَلَى مَنْ تَذَرُّلُ الشّياطينُ (٢٢١) تَذَرُّلُ عَلَى كُلُّ أَقُاكِ أَثِيمٍ» (الشّعراء: ٢٢١)، وقال تعالى: «وَإِنْ الشّياطينَ لَيُوحُونَ إِلَى أَوْلِيائِهِمُ لِيُجَالِلُوكُمْ وَإِنْ أَطَعْتُمُوهُمْ إِنْكُمْ لَمُشْرِكُونَ» (الإنعام: ٢١١).

فحذار أيها المسلم حذار من نهابك أو نهاب زوجتك أو ولدك أو بعض أهلك للكهنة وسؤالهم إياهم، فإنَّ هذا صد عن الدين، وقد علمت أن الله عز وجل لم يقبل صلاة أربعين يوما لمن يسال العراف أو الكاهن، وحكم رسول الله على بكفر من يساله ويصدقه، قما بالك بالعراف نفسه

عن معاوية بن الحكم رضي الله عنه قال: قلت: يا رسول الله، إني حديث عهد بجاهلية وقد جاء الله تعالى بالإسلام، وإنّ منا رجالاً ياتون الكهان؟ قال: «فلا تاتهم». (مسلم: ٣٧٧).

# و شبهة وجوانها دو

يقول بعض الناس: إننا جربنا سؤال هؤلاء العرافين فوجدناهم يصدقون في حديثهم عن بعض الأمور:

والجواب: أن رسول الله الخبر بذلك عن عائشة رضي الله عنها قالت: سأل رسول الله اناس عن الكهان، فقال: «ليسوا بشيء». فقالوا: يا رسول الله، إنهم يحدثوننا أحيانا بشيء فيكون حقّا ؛ فقال رسول الله أن الكلمة من الحق يخطفها الجني فيقرها في أنن وليه، فيخلطون معها مائة كذبة». (متفق عليه).

وفي رواية للبخاري عن عائشة رضي الله عنه أنها سمعت رسول الله ته يقول: «إن الملائكة تنزل في العنان – وهو السحاب – فتذكر الأمر قُضي في السماء، فيسترق الشيطان السمع، فيسمعه، فيوحيه إلى الكهان، فيكذبون معها مائة كذبة من عند أنفسهم». (صحيح الجامع: ١٩٥٥).

فالساحر دعيَ كذابٌ ولو طار في الهواء، ومثنى على الماء، ولُبُس على الجهلة والدهماء.

فَأَينَ عَقُولُنَا ؟ مَاذَا أَصَابِ الْعَقُولِ ؟ إِذَا كَانَ صَفُوةً خَلَقَ الله، وأَفْضَلَ عَبَادِ الله – عليه الصلاة والسلام – يخاطبه الله بقوله سبحانه: «قُلْ لاَ أَمْلكُ لِنَفْسِي نَفْعًا ولا ضَرًا إِلاَ مَا شَاءَ اللّهُ وَلَوْ كُنْتُ أَعْلَمُ الْغَيْبَ لِاسْتَكْثَرْتُ مَنَ الْخَيْرِ وَمَا مَسْنِي السُّوءَ إِنْ أَنَا إِلاَّ نَذِيرُ وَبَشْيِرُ لِقَوْمِ لُؤُمْنُونَ « (الإعراف: ١٨٨).

وَنَهاه سَبِحانه بقوله: "ولا تَدْعُ مِنْ دُونِ اللَّه مَا لاَ يَدْعُ مِنْ دُونِ اللَّه مَا لاَ يَدْفَعُكُ ولا يضُرُكُ فَإِنْ فَعِلْتَ فَإِنَّكَ إِذَا مِنَ الظَّالِمِينَ (١٠٦) وَإِنْ يَمْسَنْكَ اللَّهُ بِضُرَّ فَلاَ كَاشَفَ لَهُ إِلاَّ هُو وَإِنْ يُرِدُكَ بِخَيْرٍ فَلاَ كَاشَفَ لَهُ إِلاَّ هُو وَإِنْ يُرِدُكَ بِخَيْرٍ فَلاَ رَادُ لَفَضْلُه يُصِيبُ بِهِ مِنْ يَشَاءُ مِنْ عَبَادِهِ وَهُو النَّغُورُ الرَّحِيمُ (يونَسَ ١٠٠، ١٠٧).

إذا كان ذلك في حقه – عليه الصلاة والسلام – فغيره أولى وأحرى أن يحذر من ذلك: «ذَلكَ بِأَنْ اللَّه هُو الْحقُّ وأنْ ما يَدْعُونَ مَنْ دُونه هُو الْبَاطلُ» (لقمان ٣٠). فكونوا على حذر – يا عباد الله – من المشعوذين والدجالين.

وعلقوا أمالكم بالله فهو سبحانه دافع الضر ومالك النفع، له الأمر كله، وإليه يرجع الأمر كله، قضاؤه نافذ، وقدره كائن، لا صانع لما أعطى، ولا معطى لما منع، ولا راد لما قضى، ولا واصل لما قطع: «قُلْ أَفَرَأَيْتُمْ ما تَدْعُونَ مِنْ يُونِ الله إِنْ أَرادني الله بضر هل هن كاشفات ضره أو أرادني برحمة هل هن مسكات رحمته قُلْ حسبي الله عليه متوكل المتوكلون، (الزمر: ٣٨).

بُ من البوذية في ما الأملة ومن المسادرة

لايجبر الناس عظما أنت كاسره

ولا به بضون عظمًا أنت حاسره

وإذا كان الابتلاء سنة - والبشر عرضة للأمراض والأسقام - فإنّ التداوي المشروع أمرٌ مطلوب.

عن جابر رضي الله عنه قال: قال رسول الله عنه: الكل داء دواء، فإذا أصبب دواء الداء برأ بإنن الله

تعالى .. (مسلم: ٢٢٠٤).

وعن ابي هريرة رضي الله عنه قال: قال رسول الله وعن ابي هريرة رضي الله عنه قال: قال رسول الله عنه أنزل اله شفاء". (صحيح الجامع: موه،). وعن اسامة بن شريك أن النبي قال: «تداووًا عباد الله، فإن الله تعالى لم يضع داء إلا وضع له دواء، غير داء واحد: الهرم، وهو الشيخوخة. (صحيح الجامع: ٢٩٣٠. وغاية المرام: ٢٩٦).

فالتداوي المشروع لا ينافي التوكل على الله، وقد أخير الله عن القرآن بانه هدى وشفاء من كل مرض وداء، فقال تعالى: "وتُنْتَزَلُ مِنَ الْقُرْانِ مَا هُو شَفَاءُ ورحْمَةُ للمُؤْمِنِينَ (الإسراء: ٨٢). وقال تعالى: "قُلْ هُو لِلَّذِينَ آمَنُوا هُدًى وَشَفَاءُ" (فصلت ٤٤). وقال تعالى: "وَمَنَّ أَصْدَقُ مِنَ الله حَدِيثًا " (النساء: ١٢٢).

فحصنوا انفسكم واولادكم بالرقى المشروعة، والأوراد المأثورة، فهي حصن حصين، وحرز آمين بإنن الله الشافي الرحيم، داوموا على أوراد الصباح والمساء، وأدعية الدخول والخروج، والنوم والاستيقاظ، وهاكم – عباد الله – وصفة طبية نبوية، هي خير لكم وأمان.

عن عشمان بن عفان - رضي الله عنه - قال: قال رسول الله عنه : «ما من عبد يقول في صباح كل يوم، ومساء كل ليلة: بسم الله الذي لا يضر مع اسمه شيءٌ في الأرض ولا في السماء وهو السميع العليم (ثلاث مرات)، فنضره شيء». (صحبح الجامع: ٥٧٤٥).

وعن عبد الله بن خبيب رضي الله عنه قال: قلت لرسول الله عنه ماذا أقول قال: «قُلْ هُو اللهُ أَحَدُ» والمعونتين حين تُمسي، وحين تصبح - ثلاث مرات تكفيك من كل شيء. (صحيح الجامع: ٤٤٠٦).

وعن سعد بن أبي وقاص رضي الله عنه قال: قال رسول الله ﷺ: «مَن تصبح كل يوم سبع تمرات عجوة لم يضره في ذلك اليوم سم ولا سحر». (صحيح البخاري: ٩٥/٥٨، ٢٤٤٧، ١٠/٣٢٨، ومسلم: ٢٠٤٧).

وعن عائشة رضي الله عنها أن رسول الله ﷺ قال: «إن في عجوة العالية شفاء، وإنها ترياقُ من أول البكرة». (صحيح مسلح ٢٠٤٨).

و العالية المقصود بها: عالية المدينة، وجمعها عوال، وهي مكان في الجهة الجنوبية من المدينة وأدناها إلى المسجد النبوي يبعد ميلاً.

«الترياق»: ما يستعمل لدفع السم من الأنوية والمعادن.

«أول البكرة»: المراد أكلها في الصباح قبل أن يأكل أي شيء آخر.

وللحديث بقية إن شاء الله تعالى.

# الرد على منكري السنة النبوية من المعاصرين



اعداد: د/ محمود المراكبي

بتزعم الأستاذ/ حمال البنا إنكار السنة النبوية - والرجل لا مكن الله له قرارا - بينه وبين حديث "من بدل دينه فاقتلوه" أزمة نفسية تجعله يصرخ برايه في الإعلام المرئي والمسموع، ونحن بلد الأزهر، وعلماؤنا يغضون الطرف عنه، ولو تناولوا فكره لأسكتوه.

والرجل يزعم أنه ليس في السنة دليل على حد الردة، وأن الحديث يناقض صريح القرآن، وأنه لم يطبق في عهد النبي 🎏 ولا في عهد أصحابه الكرام، وهذا كذب مفتري على الله ورسوله 🚁 ، وتدليس صريح على عامة المسلمين وتشكيك في دين الله،

> من المهم إدراك اكتمال الدين يوم حجة الوداع، وأن قيامه على أساس الإيمان والاتباع للكتاب والسنة، وما كان عليه فهم الصحابة والسلف الصالح لهما، فإذا ثبت وصح بالنقل الصحيح قضاء الله ورسوله في المرتد، يكون فتح الكلام في الموضوع من جديد خروجا عن نصوص الدين الكامل، فماذا بعد الحق إلا الضلال المدين، والمسلم يتساءل ما الذي يحدث هذه الأسام لماذا نهدم كل الثوابت التي استقرت الأمة عليها من قرون، ولمصلحة من هذه العمالة الذليلة، ولماذا نناقش حد الردة اليوم، هل نشجع المارقين عن الدين للكفر بالإسلام، أم نروج لمفاهيم الاستخراب الذي تصدره الولايات المتحدة، بدعوى رعايتهم للحريات الشخصية، وهدفهم إزاحة المسلمين عن دينهم وعقيدتهم، ويستعملون

عملاء علمانيين مفتونين بالحضارة الغربية، ينكرون ثوابت الدين تارة، ويهاجمون الإمام البخاري تارة أخرى، ولا يحركهم إلا الكراهية للإسلام كله، ويفرضون علينا بقوة القانون ما أملته عليهم الولايات المتحدة الأمريكية، وهم اليوم يريدون أن يسمحوا للشيعة والبهائية والقاديانية وكل الفرق الضالة أن يكون لها اعتراف، وأن تقام لها المساحد والمعابد، والاعتراف بفرقهم في البطاقات القومية، مع إفساح المجال لحملات التبشير النشيطة وسط المسلمين، فيجدوا حد الردة سيفا على رقابهم، فيظهر أمثال الأستاذ/ جمال البنا ببدعة إنكار السنة، ولم يعلموا أن النبي 🐲 وأصحابه وسلف الأمة قد طبقوا الحد، وها هي الأدلة على

# أولا: الرسول يطبق حد الردة:

قد روي: أنَّ نَاسًا منْ عُرَيْنَةَ قَدمُوا الْمَدينَةَ فَاجْتَوَوْهَا، فَبِعَثَهُمْ رَسُولُ اللَّه = في إبل الصَّدُقَة، فَقَالَ: «اشْرَبُوا أَبْوَالُهَا وَأَلْبَانَهَا »، فَقَتَلُوا رَاعِيَ رَسُولِ اللَّهِ 3 ، وَاسْتَاقُوا الْإِبِلَ، وَارْتَدُوا عَنَ الْاسْلامِ، فَأَتِيَ النَّبِيُّ عَنِ الْإِسْلامِ، فَقَطَعَ أَيْدِيَهُمْ وَأَرْجُلَهُمْ مِنْ خلاف، وَسَمَرَ أَعْيُنَهُمْ، وَٱلْقَاهُمُ بِالْحَرِّةِ، قَالَ أَنْسُ: قَدْ كُنْتُ أَرَى أَحَدَهُمْ يَكُدمُ الأرْضَ بِفِيهِ حَتَّى مَاتُوا، وَرُيْمَا قَالَ حَمَّادُ: يَكْدُمُ الأرْضَ بِفِيهِ حَتَّى مَاتُوا وَحَدُثُنِي مُحَمَّدُ بْنُ سيرينَ، أَنَّ هَذَا قَبْلَ أَنْ تُنْزَلَ الْحُدُودُ، يقول ابن القيم في زاد المعاد: أن النبي 🐸 سمل أعينهم لما سملوا عين الراعي، والنبي 🥶 قطع أيديهم وأرجلهم حدا لله على حرابهم وإفسادهم، فقد تلقوا استضافة النبي 🚟 لهم بالجحود والنكران، وسيرقوا إبله واستاقوها إلى ديارهم، ولما كفروا بعد إسلامهم، تركهم في الشمس حتى ماتوا، وقد ظهر أن القصة محكمة، ليست منسوخة، وإن كانت قبل أن تنزل الحدود، والحدود قد نزلت بتقريرها لا إبطالها، وجعلت الحد القتل بالسيف.

# ثانيا: الصحابة يطبقون حد الردة:

 الصديق يقيم حد الردة: فقد قتل أبو بكر الصديق رضي الله عنه امرأة ارتدت بعد إسلامها يقال لها أم قرفة(١)، وعند البيهقي أن أبا بكر استتابها فلم تتب فقتلها مُثلة.

٣- عمر بن الخطاب يأمر بالاستتابة ثلاثا قبل إقامة حد الردة: فقد قبل له: رجل كفر بعد إسلامه، قال: ما فعلتم به؟ قالوا: قربناه فضربنا عنقه، قال: فهلا حبستموه ثلاثا، وأطعمتموه كل يوم رغيفا، واستتبتموه لعله يتوب، ويراجع أمر الله»(٣).

٣- معاذ بن جبل وأبو موسى الأشعري يطبقان حد الردة: ورد في الحديث الصحيح عَنْ أبي بُرْدَةَ، عَنْ أبي مُوسَى، أنَّ رَجُلا أَسْلَمَ، ثُمُ تَهَوَّدَ، فَأتَى مُعَاذُ بنُ جَبل وَهُوَ عَنْدَ أبي مُوسَى، فَقَالَ: مَا لهَذَا ؟، قَالَ: «أَسْلَمَ ثُمَّ تَهَوَّدَ، قَالَ: لا أَجْلسُ حَتَّى أَقْتُلَهُ قَضَاءُ الله ورَسُوله ﴿ (٣) إن الله ورَسُوله ﴿ (٣) إن

معاذ بن جبل، وأبا موسى الأشعري يطبقان القتل كحد للردة في اليمن على رجل يهودي أسلم ثم ارتد، ولا مجال لمتنطع أن يصرف هذه الرواية عن مضمونها، وانظر إلى قولهم قضاء الله ورسوله، لتعلم استقرار حد الردة في قلوب أصحاب النبي

2- علي بن أبي طالب وعبد الله بن عباس يطبقان حد الردة: إن قومًا من أتباع عبد الله بن سبأ زعموا أن علي بن أبي طالب هو الله، فلما بلغه ذلك جمعهم واستتابهم ثلاثًا ثم حفر لهم وأوقد في الحفرة نارًا ليخوفهم حتى يرجعوا عن كفرهم، فلما أبوا حرقهم والقاهم فيها، والقصة يرويها البخاري في صحيحه فلما بلغ أبْن عباس ذلك، فَقَالَ: لَوْ كُنْتُ أَنَا لَمْ أُحَرَقُهُمْ لأنَّ النبي عَبُاس قالَ: لا تُعذَبُوا بعذاب الله، ولَقَتَلْتُهُمْ ، كَمَا قَالَ النبي عَبُ وَلَقَتُلْتُهُمْ النبي عَباس قالَ لا تُعذَبُوا بعذاب الله، ولَقَتَلْتُهُمْ ، كَمَا قَالَ النبي عَباس قالَ وليع ترقهم بالنار النبي على قتلهم ولكنه توقف في حرقهم بالنار لا يعذب بها إلا الله. ولما عرف علي تعليق ابن عباس قال: ويْح أبْنِ أُمَّ الْفَضْل، إنه لغواص على الْهَنَات، وأقر بأنه أخطأ بحرقهم.

إِنَّ رَسُولَ اللَّهِ ﴿ قَالَ فِي آخِرِ خُطْبَةَ خَطَبَهَا: «إِنَّ هَذِه الْقَرْيَةَ، يَعْنِي الْمَدينَةَ، لا يَصِلُحُ فِيهَا ملتَّانَ، فَأَيْمَا نَصْرَانِي أَسْلَمَ ثُمُّ تَنْصُر، فَاضْرِبُوا عُنُقَهُ».

وفي حديث مشهور قارب حد التواتر رواه ثمانية من الصحابة؛ أبو هريرة، علي بن أبي طالب، وابن عباس، معاذ بن جبل، معاوية بن حيدة الأنصاري، عبد الله بن عمر، والحسن بن علي بن أبي طالب، وزيد بن أسلم، وأرسله الحسن البصري، وورد ١٠٤ مرة في مصادر الحديث الشريف وفق استقصاء برنامج جوامع الكلم، وهو أول جمع حقيقي للسنة المطهرة، يقول النبي عن: «مَنْ بَدّلَ دِينَهُ فَاقْتُلُوهُ» وفي رواية: «من رجع عن دينه فاقتلوه» وفي لفظ «من ارتد عن دينه فاقتلوه» ومي النصوص عامة براي قيد أو شرط، ودون استثناء أو تخصيص.

ثالثا: أثار التابعين حول الردة: خصص

الامام البخاري كتابا في صحيحه سماه استتابة المرتدين والمعاندين وقتالهم، وكذا صنع كثير من مصنفى مصادر الحديث، ومنهم من ذكر حد الردة في كتاب الحدود، فالأمر مستقر طوال القرون الثلاثة الأولى التي سماها النبي خير القرون. كما كثرت اقوال التابعين عن حد المرتد، ولا خلاف بينهم على قتل الرجل المرتد، والخلاف بينهم حول المرأة المرتدة، وننقل جملة من آثار أعلام التابعين حول حد الردة، ومنها:

عن طاوس قال: لا يقبل منه دون دمه، الذي يرجع عن دينه(٤).

عن إبراهيم النخعي في المرتد قال: يستتاب، فإن تاب ترك، وإن أبي قتل(٥).

عن ابن شهاب الزهري أنه قال: يدعى إلى الإسلام ثلاث مرات، فإن أبي ضربت عنقه (٦).

عن عطاء قال في الإنسان يكفر بعد إسلامه، يدعى إلى الإسلام، فإن أبي قتل(٧).

عن ابن حريج أنه قال: أخبرني عمرو بن دينار في الرجل يكفر بعد إيمانه، قال: سمعت عبيد بن عمير يقول: يقتل(٨).

رابعا: حكم الردة في المذاهب الأربعة

١- مذهب الأحناف: بقول الكاساني في بدائع الصنائع: «منَّهَا - أي من أحكام المرتد - إباحةً دَمه إِذَا كَانَ رَجُلا، حُرًا كَانَ أَوْ عَبْدًا؛ لسُقُوط عَصْمَتِه بِالرِّدَّة قَالَ النَّبِيُّ ﷺ مَنْ بَدُلَ دِينَهُ فَاقْتُلُوهُ". وَكَذَا الْعَرَبُ لَمَّا ارْتَدَّتْ بَعْدَ وَفَاة رَسُول اللَّه ﷺ أَجْمَعَتْ الصَّحَابَةُ رَضَىَ اللَّهُ عَنْهُمْ عَلَى قَتْلَهِمْ» (بدائع الصنائع ١٥ / ٤٢١)،

٧- مذهب المالكية: قال ابن عبد البر في الكافي في فقه أهل المدينة: حكم المرتد ظاهرًا، وحكم من أسر الكفر، أو جحد فرضًا مجتمعًا عليه، أو أبى من أدائه أو سحر، وكل من أعلن الانتقال عن الإسلام إلى غيره من سائر الأديان كلها طوعًا من غير إكراه، وجب قتله بضرب عنقه. «الكافي ٢ / ٢١٠».

٣- مذهب الشافعية: قال الإمام النووي في المجموع شرح المهذب: «إذا ارتد الرجل وجب قتله، سواء كان حرا أو عبدا، لقوله 🥌 (لا يحل

دم امرئ مسلم إلا بإحدى ثلاث، رجل كفر بعد إسلامه، أو زنى بعد إحصان، أو قتل نفسا بغير نفس).»، ثم قال: «وقد انعقد الإجماع على قتل المرتد، وإن ارتدت امرأة حرة أو أمة وجب قتلها، ويه قال أبو يكر الصديق رضي الله عنه والحسن والزهري والأوزاعي، والليث ومالك وأحمد واسحاق». (المجموع شرح المهذب ١٩ /٢٢٨).

٤- مذهب الحنائلة:قال ابن قدامة في المغنى: ْ وَأَجْمَعَ أَهْلُ الْعِلْمِ عَلَى وُجُوبِ قَتْلِ الْمُرْتَدِّ. وَرُويَ ذَلكَ عَنْ أَبِي بَكْرٍ، وَعُمَرَ وَعُثَّمَانَ، وَعَلَىٰ، وَمُعَاذٍ، وَأَبِي مُوسِنِي، وَابْنِ عَبَّاسِ، وَخَالِد، وَغَيْرِهُمْ، وَلَمْ سُنْكُرْ ذَلِكَ، فَكَانَ إِحْمَاعًا». (المغنى مع الشرح الكبير ٩ /

خامسا: القول في الإكراه في الدين: يقول ابن حرم في المحلى بالأثار: فَبَقِّيَ الأَنَ الْكَلامُ في احْتِ حَادِهِمْ بِقُولِ اللَّهِ تَعَالَى «لا إِكْرَاهَ في الدِّينِ» فَوْجَدْنَا النَّاسُ عَلَى قَوْلَيْن: أَحَدُهُمَا: أَنَّهَا مَنْسُوخَةً، وَالثَّانِي: أَنَّهَا مَخْصُوصَةً.

فَأَمَّا مَنْ قَالَ: إِنَّهَا مَنْسُوخَةً، فَيَحْتَجُّ بِأَنَّ رَسُولَ اللَّه 😇 لَمْ يَقْبَلْ مِنْ الْوَثَنِيِّينَ، فَيُقَالُ لَهُمْ لَمْ يَخْتَلَفْ مُسْلِمَانِ فَي أَنَّ رَسُولَ اللَّه 🍜 لَمْ يَقْبَلْ مِنْ الْوَتُنِينَ مِنْ الْعَرَبِ إِلا الإسْلامَ أَوْ السِّيْفَ إِلَى أَنَّ مَاتَ 🍜 فَـهُوَ إِكْرَاهُ في الدِّينِ، فَـهَذه الآيَـةُ مَنْسُوخَةٌ، مَنْ قَالَ: إِنَّهَا مَخْصُوصَةٌ، فَإِنَّهُمْ قَالُوا: إِنَّمَا نَزَلَتْ فِي الْمَهُودِ وَالنَّصَارَى خَاصَّةً، كَمَا رُويَ عَنْ عُمَرَ بْنِ الْخُطَّابِ أَنَّهُ قَالَ لِعَجُونِ نَصْرَانيَّة: أَنَّتُهَا الْعَدُونُ أَسْلُمِي تَسْلَمِي، إِنَّ اللَّهُ تَعَالَى بَعَثَ أَنَّاهُمَا الْعُدُونُ أَسْلُمِي اِلَيْنَا مُحَمِّدًا ﴿ يَالْحَقُّ فَقَالَتْ الْعَجُوزُ: وَأَنَا عَجُوزُ كَبِيرَةُ وَأَمُوتُ إِلَى قَرِيبِ قَالَ عُمَرُ: اللَّهُمَّ الثَّهُدُ، لا إكْرَاهُ في الدِّينِ، وَيِمَا رُوِّينَا عَنْ ابْن عَيَّاسِ قَالَ: كَانَتْ امْرَأَةٌ تَجْعَلُ عَلَى نَفْسِهَا إِنْ عَاشَ وَلَدُهَا تُهُوِّدُهُ، فَلَمَّا أَجْليَتْ بِنُو النَّضيرِ كَانَ فيهمْ منْ أَبْنَاء الأَنْصَارِ، فَقَالَتْ الأَنْصَارُ: لا نَدَعُ أَبْنَاءَنَا، فَأَنْزَلَ اللَّهُ تَعَالَى «لا إِكْرَاهَ في الدِّين». فَقَدْ صَحُّ أَنَّ رَسُولَ اللَّهِ ﴿ قَدْ قَاتَلَ الْكُفَّارَ إِلَى أَنْ مَاتَ عَلَيْهِ السُّلامُ حَتَّى أَسْلَمَ مَنْ أَسْلَمَ مَنْ أَسْلَمَ مَنْهُمْ. وَصَبِّ عَنْهُ الإكْرَاهُ فِي الدِّينِ، ثُمَّ نَزَلَ بَعْدَ ذَلِكَ «فَإِذَا انْسَلَخَ الْأَشْهُرُ الْحُرُمُ فَاقْتُلُوا الْمُشْرِكِينَ حَيْثُ

وجُدْتُ مُوهُمْ الآيةَ إِلَى قَوْله تَعَالَى " فَخَلُوا سَبِيلَهُمْ". وَنَزَلَ قَوْله تَعالَى "قَاتلُوا الّذينَ لا يُؤْمِثُونَ بِاللَّهِ وَلا بِالْيَوْمِ الأَخْرِ» إِلَى قُولُه تَعَالَى « حَتَّى بُعْطُوا الْحِزْيَةَ عَنْ بَد وَهُمْ صَاغِرُونِ»، فَإِنْ قَالَ قَائِلُ: فَأَيْنَ أَنْتُمْ مَنْ قَوْلِه تَعَالَى «فَانْبِذْ إِلَيْهِمْ عَلَى سَوَاءِ ". فَيُقَالُ لَهُمْ: لا يَخْتَلَفُ اتَّنَانَ في أَنَّ هَذه الآيةَ نَزَلَتْ قَبْلَ نُزُولِ «بَرَاءَةٌ» فَإِذْ ذَلكَ كَذَلكَ فَإِنَّ «بَرَاءَةُ» نَسَخَتْ كُلُّ حُكْم تَقَدَّمَ، وَأَبْطَلَتْ كُلُّ عَهْد سَلَفَ بِقَوْلِه تَعَالَى «كَيْفَ يَكُونُ لِلْمُشْرِكِينَ عَهْدٌ عِنْدَ اللَّه وعِنْدَ رَسُولِه إلا الَّذِينَ عَاهَدْتُمْ عِنْدَ الْمُسْجِدِ الْحَرَامِ، وَإِنْمَا كَانَتْ آيَةُ النَّبْذِ عَلَى سواء أنَّامَ كَانْتُ الْمُهَادَنَاتُ جَائِزَةً، وَأَمَّا بَعْدَ نُزُولِ "فَإِذَا انْسَلَخَ الأَشْهُرُ الْحُرُمُ فَاقْتُلُوا الْمُشْرِكُ مَنْ حَنْثُ وَحَدْتُمُوهُمْ " فَلا يَحلُّ تَرْكُ مُشْرِك أَصْلا، إلا بِأَنْ يُقْتَلَ، أَوْ يُسْلَم، أَوْ يُثْبَدُ إِلَيْه عَهْدُهُ بِعْدَ التُّمَكُّن مِنْ قَتْلِهِ حَبْثُ وُحِدَ، إِلا أَنْ بَكُونَ مِنْ أَنْنَاء الَّذِينَ أُوتُوا الْكِتَابَ فَيُقَرُّ عَلَى الْحِزْنَة وَالصَّغَارِ، كَمَا أَمَرَ اللَّهُ تَعَالَى، أَوْ يَكُونَ مُسْتَحِيرًا فَيُحَارَ حَتَّى يُقْرَأَ عَلَيْهِ الْقُرْآنُ، ثُمُّ يُرِدُ إِلَى مَأْمَنِهِ وَلا بُدِّ، إِلَى أَنْ يُسْلِمَ، وَلا يُتَّرَكَ أَكْثُرَ مِنْ ذَلِكَ، أَوْ رَسُولاً فَيُتْرِكَ مُدَّةً أَدَاء رِسَالَتَه، وأَخْذ جُوابِه، ثُمُّ يُرِدُ إِلَى بِلَده، وَمَا عَدَا هَؤُلاء فَالْقَتْلُ

وَلا بُدُّ، أَوْ الاسْلامُ، كَمَا أَمَرَ اللَّهُ تَعَالَى في نَصَّ

الْـقُرُّانِ، وَمَا صَبَحُّ عَنْ رَسُولِ اللَّـهِ ﴿ . (المَحلى لابنَ حزم ١١ / ١٩٦).

ونكتفى بهذا القدر خشية الإطالة بعد أن أثبتنا حد الردة من فعل النبي وأصحابه ثم التابعين رضوان الله عليهم أجمعين، وبهذا يظهر أن السعى إلى رضا دول الغرب على حساب ثوابت الدين، أمر لا يقدم عليه إلا أعوان الظلمة وأتباع الشياطين، إن الإسلام لا يرغم أحدًا على الدخول فيه لقوله تعالى: ﴿ لاَ إِكْرَاهَ فِي الدِّينِ»، وليس معنى هذا ترك الياب مفتوحًا أمام اللاهين والعائش، يدخلون اليوم ويخرجون غدا، إن الحدود في الإسلام تقيد اللذة، فالزاني والزانية لتمتعان بالمتعة الحرام، والرجم قيد لحريتهما من العيث بمحارم الله، وقطع بد السيارق، تكالاً عندما أطال يديه ومدهما إلى مال غيره، فحريته في سرقة مال غيره، تجعل الإسلام يقطع يده، ولا أحد يقول إن حرية السارق مسلوبة، وحبه للمال يقدده الاسلام، وعندما حارب الصديق مانعي الـزكاة، وهي ركن من أركان الإسلام، أفيترك الإسلام من يهدم ركنه الأول وهو شهادة التوحيد بلا قصاص، فلا نامت أعين الخيثاء أصحاب الأهواء.

والله ولي التوفيق.

#### وو الهواميش وو

1 – آخرجه الدارقطني في سننه ٢٨١١، والبيهقي في سننه الصغير ١٤٥٠، وفي السنن الكبرى حديث ١٥٥٢١، الأموال للقاسم بن سلام حديث ٤١٨، وكتاب المحاربة من موطأ ابن وهب حديث ٢٣ .

٢ - أخرجه الشافعي في الأم حديث ٢٤٣

٣ أخرج البخاري في كتاب الأحكام من صحيحه حديث رقم ٦٦٥٣، وابن حزم بإسناد حسن رجاله ثقات في المحلى
 بالإثار حديث ١٤٩٤، والنسائي بإسناد حسن رجاله ثقات في السنن الصغرى حديث رقم ٢٠٢٤

٤- مصنف عبد الرزاق حديث ١٨٠٨٨، وطاوس بن كيسان كما قال عنه أبو سعد السمعاني: حجة باتفاق، وقال عنه أبو حاتم بن حبان البستي: من عباد أهل اليمن، ومن فقهائهم ومن سادات التابعين، وقال عنه النووي: اتفقوا على جلالته وفضيلته، ووقور علمه، وصلاحه، وحفظه، وتثبته

٥- مصنف ابن ابي شيبة ٢٨٤١٠، وإبراهيم النخعي ثقة باتفاق

٦- مصنف ابن أبي شيبة حديث رقم ٢٨٤١٣، وابن شهاب الزهري إمام محدث معروف، قال عنه ابن حجر
 العسقلاني في التقريب: الفقيه الحافظ متفق على جلالته وإتقائه

٧- مصنف ابن أبي شيبة حديث رقم ٣٨٤١٣، وأما عطاء فهو بن أبي رباح أسلم، قال عنه أبو حاتم بن
 حبان البستي: كان من سادات التابعين فقها وعلما وورعا وفضلا، وقال عنه الذهبي: ثبت رضي حجة إمام
 كسر الشأن

٨- مصنف ابن ابي شيبة ٢٨٤١٣، وكان شعبة بن الحجاج بن الورد احد اعلام المصدين لا يقدم على عمرو بن دينار احدا، يعنى في الثبت، ومرة؛ لم أر مثله، وكان ابن شهاب الزهري يقول: ما رأيت شيخا انص للحديث الجيد منه

سياري .... أخي المسلم وأختي المسلمة بالمشادكة بجزء من مالك ومن الزكوات أو الصدقات لنشر التوحيد من خلال

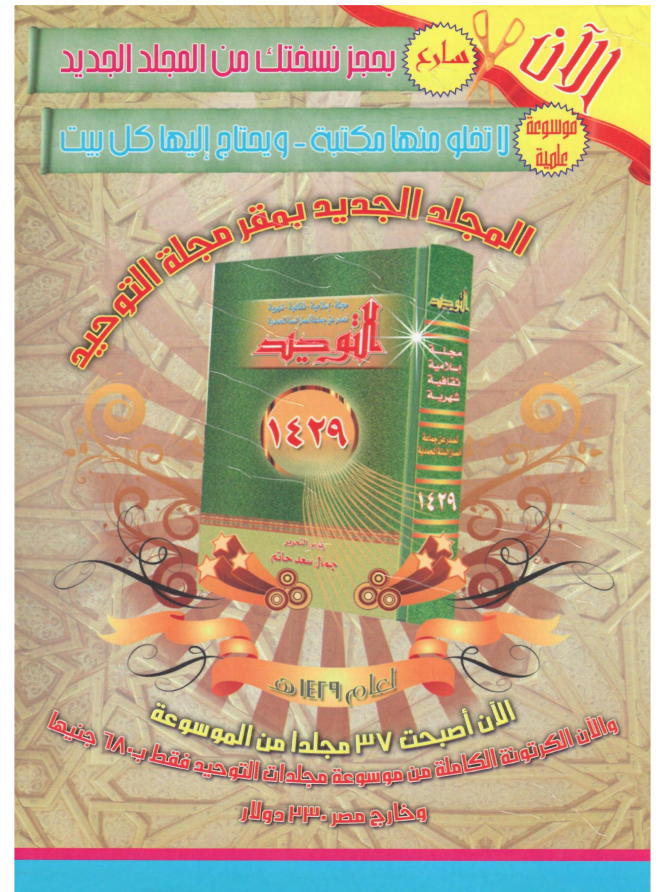
المشادكة في الأعمال التالية:

طُباعة كتيب يوزع مع مجلة التوحيد مجاناً وتتكلف النسخة خمسة وسبعين قرشاً .. يطبع من كل كتيب مائة وخمسون ألف نسخة .

نشر تراث الجماعة من خلال طبع المجلة و تجليد أعداد السنة في مجلد واحد وذلك لعمل كرتونة كاملة ٧٧ سنة من المجلة.

خ دُعُم مشروع المليون نسخة من مجلة التوحيد - نسخة من المجلة لكل خطيب من خطباء / الأوقاف والأزهر تصله على عنوانه.

نكن بانتطال كم .. يمكنم المشاركة ودعم ذلك بعمل حوالة أو شيك مصرية على بنك فيصل الإسلامي. .. فرع القاهرة حساب رقم ١٩١٥٩٠ باسم مجلة التوحيد.



Upload by: altawhedmag.com