

## لهم الله الرخواليم

#### صالاً ما ال صنأ ملدلف السنة الامتياز

#### جماعة أنصار السنة المحمدية

السنة التاسعة والثلاثون العدد ٢١١ جمادي الأولى ١٤٢١ هـ

#### رئيس مجلس الإدارة

- د. عبدالله شاكر
- المشرف العام
- د. عبدالعظيم بدوي

#### اللجنة العلمية

زكريا حسيني محمد جمال عبدالرحمن معاوية محمد هيكل

المركز العام هاتف: ٢٣٩١٥٥٧٦ - ٢٣٩١٥٤٧٦ موقع المركز العام: WWW.ELSONNA.COM

#### مسن النسخة

مصر ۱۵۰ قرشاً، السعودية ٦ ريالات، الإمارات ٦ دراهم، الكويت ٥٠٠ فلس، المغرب دولار أمريكي، الأردن ٥٠٠ فلس، قطر ٦ ريالات، عمان نصف ريال عماني، أمريكا ٢ دولار، أوروبا ٢ يورو

#### الاشتراك السنوي

١. قالداخل ٢٥ جنيها (بحوالة بريدية داخلية باسم مجلة التوحيد - على مكتب بريد عابدين).
 ٢. قالخارج ٢٠ دولاراً أو ٧٥ ريالاً سعودياً أو ما يعادلهما.
 ترسل القيمة بسويفت أو بحوالة بنكية أو

درسل الفيمة بسويطنا أو بحوالة بندية أو شيك على بنك فيصل الإسلامي - فرع القاهرة - باسم مجلة التوحيد - أنصار السنة (حساب رقم/ ١٩١٥٩٠).

م. دار الجمهورية للصحافة

#### "السرام عليكم"

#### ٥٥ شيخ الأزهر ٥٥

شيخ الأزهر على مدى القرون عالم عامة، وممثل أمة، يُذكر بمناقب من سلف، ويالف ويؤلف لمن وافقه ومن اختلف، متجرد لله الواحد في علاه، لا يشغله اسم ولا رسم، ولا يسعى لوصف ولا وسم؛ حتى تكون أمة المصطفى على صبغة الله وكفى، ومَنْ أحسن من الله صبغة، سبحانه له الحكم وإليه الرجعة.

شيخ الأزهر إمام سليل أئمة، بكل معنًى تحمله الكلمة، في أخلاقه الرقة والدّماثة، وفي لحيته الوقار والكثاثة، لا يخاف في الله لومة لائم، ولا يقوم له دون إرضاء الله قائم.

هو للتوحيد الخالص في حراسة، وفي نصر السنة وقمع البدعة على وعي وفراسة، يجدد في القلوب حب الله والشوق إلى لقائه، ويدفع عن الإسلام كند خصومه وأعدائه.

لا يغريه منصب ولا كثرة ثناء، ولا يغفل عما يدبره الأعداء. حـتى صار الكل -بالحق- له طائعًا؛ لأنه متبوع وليس تابعًا.

يجتهد في نشر العفة والحشمة والفضيلة، وينفض عن الناس غبار السوء والرذيلة. ينصح للأمة وبغير المنكر، فنفرض عليها حيّه بالا حند ولا عسكر.

يوقن أنه بصغير الناس وكبيرهم مكلّف، وليس مجرد صاحب منصب وموظف.

وفق الله الجميع لما يحب ويرضى.

التحرير





مجلة التوحيد لا يستغني عنها مسلم

رنيس التحرير

### جمال سعد حاتم

### مدير التحرير الفني

### حسين عطا القراط

#### المكرتير التحرير

مصطفى خليل أبو المعاطي

#### التنفيد الفني

أحمد إبراهيم صوابي



نقدم للقارئ كرتونة كاملة تعتوي على ٢٨ مجلدا من مجلدات مجلة التوحيد عن ٢٨ سنة كاملة ٢٠٠ جنيها للأفراد والهيئات والمؤسسات داخل مصر و ٢٥٠ دولارا خارج مصر شاملة سعر الشحن

#### البريد الإلكثروني

MGTAWHEED@HOTMAIL.COM

GSHATEM@HOTMAIL.COM GSHATEM@YAHOO.COM

SEE2070@HOTMAIL.COM

والحلة على الانتراث

WWW.ALTAWHED.COM

#### التحرير

۸ شارع قولة - عابدين - القاهرة ت: ۲۲۹۳۲۵۱۷ - فاكس: ۲۲۹۳۲۵۱۷

TT910207:5

مؤسسة الأهرام وفروع أنصار السنة المحمدية



## ُضي هذا العدد "

| 4    | افتقاحية العدد: بقلم الرئيس العام                                                           |
|------|---------------------------------------------------------------------------------------------|
| 0    | كلمة التحرير: بقلم رئيس التحرير                                                             |
| 14   | باب السنة : إعداد : زكريا حسيني                                                             |
| 17   | باب الفقه: إعداد: د. حمدي طه                                                                |
| > 4. | مسابقة إدارة الدعوة والإعلام                                                                |
| 11   | درر البحار : إعداد : علي حشيش                                                               |
|      | مختارات من علوم القرآن: إعداد: مصطفى البصراتي                                               |
| TV   | من الآداب الإسلامية : إعداد : سعيد عامر                                                     |
| 4.   | الاقتصاد الإسلامي: د. علي السالوس                                                           |
| 34   | الشيخ احمد شاكر محدث العصر                                                                  |
| 41   | واحة التوحيد: إعداد: علاء خضر                                                               |
| TV   | دراسات شرعية: إعداد: متولي البراجيلي                                                        |
| ٤٢ ٢ | إعلام المصلين والولاة: إعداد: المستشار أحمد السي                                            |
| 25   | باب الأسرة: إعداد: جمال عبد الرحمن                                                          |
| - 41 | الشبيعة الدروز: إعداد: أسامة سليمان                                                         |
| 0.   | أصحاب النبي ﷺ : إعداد : محمد فتحي                                                           |
|      | تحذير الداعية من القصص الواهية: إعداد: علي حشيش                                             |
| ov   | علاج الغفلة: إعداد: محمد رزق ساطور                                                          |
| 7.   | اتقاء الفتن: إعداد شوقي عبد الصادق                                                          |
| 75   | باب الفتاوى: لجنة الفتوى بالمركز العام                                                      |
| 77   | فضائل بر الوالدين: إعداد: صلاح نجيب الدق                                                    |
| * *  |                                                                                             |
| 11   | القصة في كتاب الله : عبد الرازق السيد عيد<br>تذكير الإبرار برخص الإسفار : إعداد : أيمن دياب |







لا تخلو منها مكتبة ويحتاج إليها كل بيت

الحمد لله رب العالمين، والصلاة والسلام على اشرف الأنبياء والمرسلين، وعلى اله وصحبه، ومن نهج نهجهم إلى يوم الدين.. وبعد:

فاقد تكلمت في الحلقتين السابقتين عن بعض الشبهات التي استند إليها القائلون بالمولد، وناقشتهم فيها، وقد بينت من خلال ما نكرتُ أن الاحتفال بالمولد بدعة محدثة، لم تُؤثر عن النبي ، ولا عن احد من اصحابه - رضوان الله عليهم، ولا عن التابعين ومن ساك مساكهم من الأئمة الأعلام المهديين، وإنما أحدثها من أراد صرف الأمة عن الحق، والابتعاد بها عن الوحي الرباني، وطمس معالم السنن والأثار، وقد قيض الله لهذا الدين من يرفع لواءه، ويدافع عن سنة نبيه ك، ويتصدى لأهل البدع والضادلات في كل زمان ومكان.

ولهذا أثرت في هذا اللقاء أن أذكر طرفًا يسيرًا من أقوال أئمة العلم المعتبرين في الموالد التي أحدثها المبتدعة؛ وذلك حتى يتبين الحق ويعلم الجميع أننا نسلك سبيل أهل التقي، ولندفع عن أنفسنا ما ذكره البعض من أننا لا نحب النبي 😅، وهذا من الكذب والمهتان، نعوذ بالله من الضلال.

ونيدا يسؤال وُجّه لشيخ الإسلام ابن تيمية -رحمه الله- عمن يعمل كل سنة ختمة في ليلة مولد النبي 🚁 وهل ذلك مستحب أم لا؟

فأجاب: «الحمد لله: جمع الناس للطعام في العيدين، وأيام التشريق سنَّة، وهو من شعائر الإسلام، التي سنها رسول الله 😇 للمسلمين، وإعانة الفقراء بالإطعام في شهر رمضان هو من سنن الإسلام، فقد قال النبي 💯: «من فطر صائمًا فله مثل أجره» [الترمذي ٨٠٧ وصححه الألباني].

وأما اتخاذ موسم غير المواسم الشرعية كبعض ليالي شهر ربيع الأول التي يُقال: إنها ليلة المولد، أو بعض ليالي رجب، أو تُنامن عشير ذي الحجة، أو أول جمعة من رجب، أو ثامن شوال الذي يسميه الجهال: عبد الأبرار؛ فإنها من البدع التي لم يستحبها السلف ولم يفعلوها، والله سيحانه وتعالى أعلم. [مجموع فتاوى ابن تيمية: ٢٥ / ٢٩٨].

وقال ابن الحاج: «فصل في المولد: ومن جملة ما أحدثوه من البدع -مع اعتقادهم أن ذلك من أكبر العبادات وأظهر الشعائر- ما يفعلونه في شهر ربيع الأول من المولد، وقد احتوى على بدع ومحرمات في الحملة، ومن ذلك: استعمالهم المغاني وآلات الطرب من الطر المصرصر والشيابة، وغير ذلك». [«الشيابة»: آلة من



الات اللهو معروفة. و الطُّرُّ: ما صُنع من الوبر، والمصرصر: يعني المشدود. [انظر لسان العرب (٤ / ٤٥١، ٤٩٩]). فانظر - رحمنا الله وإياك - إلى مخالفة السنة المطهرة ما اشنعها واقبحها من مخالفة!! وكيف تجر إلى المحرمات؟!

الا ترى أنهم لما خالفوا السنة المطهرة، وفعلوا الموالد لم يقتصروا على فعلها، بل زادوا عليها ما تقدم نكره من الأباطيل المتعددة، فالسعيد السعيد من شد يده على امتثال الكتاب والسنة، والطريق الموصلة إلى ذلك، وهي اتباع السلف الماضين، رضوان الله عليهم أجمعين؛ لأنهم أعلم بالسنة منا؛ إذ هم أعرف بالمقال، وأفقه بالحال. [الدخل لابن الحاج ٢ / ٢-١٠].

واقول: ما أحسن هذا الكلام الصادر من عالم فقيه متبع معظُم للكتاب والسنة، متّبع للسلف

الصالح الذين لم يعرفوا هذه البدعة.

وقد أشار في كلامه إلى أن المبتدعة أدخلوا أنواعًا من المنكرات في الموالد، وهذا أمر مشاهد حتى اليوم، فهم في هذه الاجتماعات يميلون ويرقصون، ويطربون على أنغام الموسيقى وآلات اللهو المحرمة، مع ذكر كلمات فيها من الغلو ما ياباه الله ورسوله ...

وقال الشيخ تاج الدين عمر بن على اللخمي المعروف بابن الفاكهاني: «فإنه قد تكرر سؤال جماعة من المباركين عن الاجتماع الذي يعمله بعض الناس في شهر ربيع الأول، ويسمونه المولد: هل له أصل في الشرع، أو هو بدعة وحدث في الدين؟

وقصدوا الجواب عن ذلك مبيِّنًا، والإيضاح عنه معيِّنًا، فقلت وبالله التوفيق:

لا أعلم لهذا المولد أصلاً في كتاب ولا سنة، ولم يُنْقل عمله عن أحد من علماء الأمة الذين هم القدوة في الدين، المتمسكون بأثار المتقدمين، بل هو بدعة أحدثها المبطلون، وشهوة نفس اعتنى بها الأكالون، بدليل أنّا إذا أدرنا عليها الأحكام الخمسة. قلنا: إما أن يكون واجبًا، أو مندوبًا، أو مباحًا، أو مكروهًا، أو محرمًا، وليس هو بواجب إجماعًا، ولا مندوبًا؛ لأن حقيقة المندوب ما طلبه الشارع من غير ذم على تركه، وهذا لم يأذن فيه الشارع، ولا فعله الصحابة ولا التابعون ولا العلماء المتدينون فيما علمت.

وهذا جوابي عنه بين يدي الله تعالى، إن سُئلت عنه. ولا جائزًا ولا مباحًا؛ لأن الابتداع في الدين ليس مباحًا بإجماع المسلمين، فلم يبق إلا أن يكون مكروهًا أو محرمًا». [الإنصاف فيما قبل في المولد من الغلو والإححاف، للشيخ أبي بكر الجزائري، ص٥٥- ٥٥].

وقال الشيخ محمد عبد السلام الشقيري: فصل في شهر ربيع الأول وبدعة المولد فيه: لا يختص هذا الشهر بصلاة ولا ذكر، ولا عبادة، ولا نفقة ولا صدقة، ولا هو موسم من مواسم الإسلام كالجُمع والأعياد التي رسمها لنا الشارع صلوات الله وتسليماته عليه، وعلى سائر إخوانه من الأنبياء والمرسلين.

ففي هذا الشهر وُلد 🥒، وفيه توفي، فلماذا يفرحون بميلاده ولا يحزنون لوفاته؟!!

فاتخاذ مولده موسمًا، والاحتفال به بدعة منكرة ضلالة لم يرد بها شرع ولا عقل، ولو كان في هذا خير؛ فكيف يغفل عنه أبو بكر وعمر وعثمان وعلي، وسائر الصحابة والتابعين وتابعيهم، والأئمة وأتباعهم؟!!

لا شك أنه ما أحدثه إلا المتصوفون الأكالون البطالون أصحاب البدع، وتبع الناس بعضهم بعضًا فيه، إلا من عصمه الله ووقَّقه لفهم حقائق الإسلام. ثم أي قائدة تعود، وأي ثواب في هذه الأموال الباهظة التي تعلق بها هذه التعاليق، وتنصب بها هذه السرادقات، وتضرب بها الصواريخ ؟!!

واي رضًّا لله في اجتماع الرقاصين والرقاصات، والطبالين والزمارين، واللصوص والنشالين، ما فائدة هذا كله!!!

فائدته سخرية الإفرنج بنا وبديننا، وآخذ صور هذه الجماعات لأهل أوروبا؛ فيفهمون أن محمدًا وحاشاه حاشاه حاشاه – كان كذلك هو وأصحابه، فإنا لله وإنا إليه راجعون». [السنن والمبتدعات ص١٤٠]. وما ذكره الشقيري – رحمه الله – من منكرات تقع في الموالد، وإنفاق المال في عصره يقع مثله في هذه الأيام، وقد تحدث الشيخ محمد عبده – رحمه الله – مع رجل يقوم صديق له بعمل الموالد، وسأله: كم ينفق صاحبك في احتفاله بالمولد؛ قال: أربعمائة جنيه. قال له الإمام: لا شك أن هذا في سبيل الشيطان، فلو كلمت صاحبك في أن يجعل ذلك لجماعة من المجاورين في الأزهر يستعينون به على طلب العلم؛ فيكون بذله شرعيًا، وهؤلاء المجاورون سيذكرونه بخير ويدعون له». [تفسير المنار ٢ / ٧٥].

فانظر - رحمك الله - هذا المبلغ الكبير (في ذلك الوقت) الذي يُصرف في المولد في عهد الشيخ

محمد عبدهاا

ولنا أن نتساءًل: هل هذا في طاعة الرحمن أو في طاعة الهوى والشيطان؟ لا شك أنه في طاعة الشيطان؛ لانه أمر مُحدَث؛ لا يشهد له كتاب ولا سنة، بل سرى إلينا تقليدًا منا للأمم الضالة من قبلنا، وكان هذا من أهم أسباب تأخر المسلمين وضياعهم.

ومن المنكرات التي تحدث في المولد - إلى جانب ما سبق نكره - صناعة الحلوى على هيئة فارس يركب حصانًا، أو على هيئة عروس، ومن المعلوم أن النبي في نهى عن التصوير والتماثيل، بل كانت بعثته للقضاء على ذلك، فكيف نصنعه بعد ذلك في يوم ميلاده لا شك أن فعل هذا محادة لله ولرسوله في ياسم الحد والدين!!

\_\_ وقد يقول قائل: وما قول علمائنا في الأزهر الشريف في ذلك؟ \_\_\_\_\_

أقول: سبق أن ذكرت قول الإمام الشيخ محمد عبده، وقد كان مفتيًا للديار المصرية.

ومن المنكرين للموالد من ائمة وعلماء الأزهر شبيخ الأزهر الشبيخ محمود شلتوت - رحمه الله -، وقد سئل عن حكم الدين في إقامة الموالد؟

فاجاب: الموالد: هي هذه الحفلات الصاخبة، أو المجتمعات السوقية العامة التي ابتدعها المسلمون في عهودهم المتآخرة باسم تكريم الأولياء، وإعلاء قدرهم ومكانتهم، ومهما قال عشاق الموالد والمتكسبون بها ومروجوها من أن فيها ذكر الله والمواعظ، وفيها الصدقات وإطعام الفقراء، فإن بعض ما تراه فيها ويراه كل الناس من الوان الفسوق، وأنواع المخازي، وصور التهتك والإسراف في المال، ما يحتم على رجال الشئون الاجتماعية، وقادة الإصلاح الخُلُقي والديني المبادرة بالعمل على إبطالها ومنعها، ووضع حد لمخازيها، وتطهير البلاد من وصمتها، [فتاوى هامة، الشيخ فتحي عنمان ص٢٥ - ٢٧].

وقال الشيخ عبد المجيد سليم - رحمه الله - مفتي الديار المصرية في عصره: عمل الموالد بالصفة التي يعملها العامة الآن لم يفعله أحد من السلف الصالح، ولو كان ذلك من القُرب لفعلوه، [موقع دار الإفتاء المصرية، فتوى رقم (٥٨٩]).

وفي الحوار الذي أجرته جريدة الأهرام مع وزير الأوقاف في عصره الدكتور محمد حسين الذهبي - رحمه الله - ذكر أن الموالد مليئة بأمور لا تليق بالمسلمين، وقيها الكثير مما لا يقره الإسلام بمثل صور الذّكر بالطبول و الراقصات. [جريدة الأهرام، الجمعة: ١٩ ديسمبر ١٩٧٥م].

وبعد هذا البيان، فهل يجوز لقائل أن يستحسن الموالد، أو أن يشارك في شيء منها؟!

إن واجب علماء الأمة أن يبينوا الحق للناس، وأن يهتدوا بهدي الكتاب والسنة، وأن يتركوا المناهج البدعية التي زاحمت السنة النبوية، ولو كان في إقامة مولد للمصطفى المختار خير لسبقنا إلى ذلك الصحابة وأئمة التابعين، فهم كانوا على الخير أحرص، ومحبتهم للنبي أعظم، وقد بذلوا أنفسهم وأموالهم في إقامة الدين الذي بُعث به النبي أن ومع ذلك فلم يقعوا في لون من الوان هذه البدع المظلمة التي سلكها المتأخرون. والمحبة الحقيقية الصادقة للنبي أن تظهر وتحصل في طاعته فيما أمر، وتصديقه فيما أخبر، واجتناب ما نهى عنه وزجر، وألا يُعبد الله إلا بما شرع.

#### ووالخارصة وو

أن عمل المولد بدعة محدثة، لم تُؤْثَر عن النبي ﴿ ، ولا عن احد من اصحابه - رضوان الله عليهم اجمعين -، ولا عن التابعين، ولا عن أحد من أئمة السلف الصالح.

والبدعة مهما عمل بها الناس، وانتشرت بينهم، ومهما مرَّت عليها الأزمنة والعصور، لن تكون في يوم من الأيام سنةً يُؤجّر على فعلها، بل هي بوصفها بدعة تكون من الضلالات التي يجب أن ينتهي الناس عنها.

ولهذا فإني أوجه نداءً إلى العلماء والمسئولين أدعوهم فيه إلى منع هذه الموالد، واتباع الصراط المستقيم، والتمسك بما كان عليه نبينا ﴿ وَاذَكُر الجميعَ بقول الله تعالى في محكم التنزيل: ﴿ وَمَنْ يُشَاقِقِ الرُّسُولَ مِنْ بَعْدِ مَا تَبَيْنَ لَهُ الْهُدَى وَيَتَبِعُ غَيْرَ سَبِيلِ الْمُؤْمِنِينَ نُولًهُ مَا تَوَلَى وَيُتَبِعُ غَيْرَ سَبِيلِ الْمُؤْمِنِينَ نُولًهُ مَا تَولًى وَنُصُلُه جَهَدُمُ وَسَاءَتْ مُصَيِراً ﴾ [النساء: ١٥٥].

وآخر دعوانا أن الحمد لله رب العالمين.

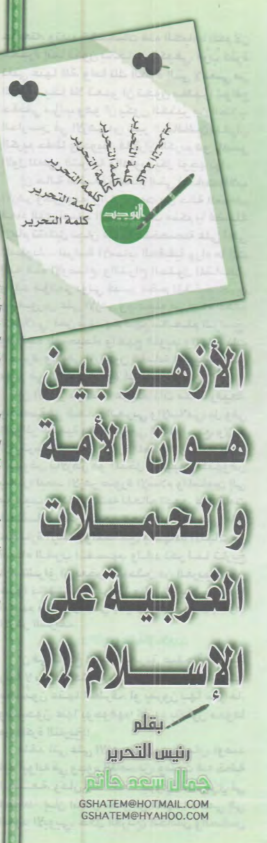
الحمد لله رب العالمين، والصلاة والسلام على المبعوث رحمة للعالمين وعلى آله الطيبين الطاهرين، وصحابته الغرّ الميامين، وبعد:
فبين حالة من الوَهن والضعف والتقزُّم تصيب أمة الإسلام، وبين عدوً متربص بالأمة في كثير من بؤر الصراع، يجيء تعيين الدكتور أحمد الطيّب

أمة الإسلام، وبين عدوً متربص بالأمة في كثير من بؤر الصراع، يجيء تعيين الدكتور أحمد الطيب شيخاً للأزهر الشريف، والمسلمون في أنحاء العالم يتطلعون صوب الأزهر الشريف، عسى أن يجمع الله به شملهم، ويوحد كلمتهم، ونحن في مستهل عهد جديد للأزهر الشريف الذي تراجع دوره ومكانته في قيادة الأمة من أكبر مَرْكز سُنّي في العالم، كي يواجه سيل العداء للإسلام والمسلمين، ويعمل على نشر الإسلام الصحيح والعقيدة الصافية.

وإنني في مقدمة هذا المقال؛ أتذكر مقولة قالها لي الشيخ حماد الإنصاري - رحمه الله - أستاذ الدراسات العليا بالجامعة الإسلامية في المدينة النبوية عندما أجريت معه حوارًا نشر على صفحات مجلة التوحيد؛ حيث قال: «عندما زرت مصر للمرة الأولى، ودعوني لإلقاء كلمة في الأزهر؛ قلت لهم: أنتم أيها الأزهريون لو قمتم بواجبكم الدعوي على الوجه المطلوب لملكتم الدنيا كلها ، اه. وإني لأتمنى على الله أن يُمكّن قادة الأزهر وشيخه للعودة بازهرنا إلى قيادة الأمة، وليس ذلك على الله ببعيد.

#### الأزهرين الماضي والحاضر ا

بين آلام الحاضر وآمال المستقبل تهفو قلوب المسلمين إلى أن يتبوأ الأزهر مكانته العالية الرفيعة في قلب كل مسلم، فقد كان الأزهر منذ إنشائه وحتى النصف الأول من القرن الماضي (القرن العشرين) منارة للدارسين من كل أنحاء العالم الإسلامي، وللأقليات المسلمة في شتى أنحاء المعمورة، وقد كان للعلم الشرعي قيمة ومكانة كبرى في المجتمع، وكان أهله محل تقدير واحترام من كل الطبقات، حتى من السلطة التي كانت في بعض الحقب التاريخية



النوحيد جمادي الأولى ١٤٣١ هـ Upload by: altawhedmag.com



تعتبر الأزهر لسانها المعبِّر عنها، وقد كان اعتزاز الأزهر بمكانته ذا أثر قوي في احترام المسئولين في مصر والعالم كله، ولم يلجأ بعضهم إلى الأزهر لإلقاء كلمة من فوق منبره إلى الأمة والعالم أجمع في المواقف المصيرية إلا لما له من المكانة السامية الرفيعة في عقول وقلوب هؤلاء للأزهر الشريف وعلمائه، وجامعته العريقة التي تخرج منها مئات الألاف الذين يتبوءون في بلادهم أعلى المناصب وارفعها، من رؤساء ووزراء وعلماء في كل العلوم والمناحى.

ولأسباب ظاهرة وغير ظاهرة تستحق بعض القضايا من الجميع -وعلى رأسهم شيخ الأزهر الجديد- أن يبحثوا عن حل لها؛ وهي تلك المتمثلة في تراجع دور الأزهر الشريف، واتجاهه نحو الجمود والتهميش؛ حتى صار في وضع لا يُحسدُ عليه، كمؤسسة عالمية لها تاريخها المجيد في الحقل المعرفي والعلمي، والثقافي والسياسي والاجتماعي، بل أصبح هناك بَوْنُ شاسع بين اليوم وما كان عليه بالأمس.

#### والمائة السلولية والدور اللقى على عالق شيخ الأرهرون

إن أمانة المسئولية، وعظم الدور المُلقى على عاتق شيخ الأزهر، تبدو عظيمة وكبيرة، وتحتاج من فضيلته إلى شحذ الهمم، والأخذ بالأسباب للعودة بأزهرنا الشريف إلى ما كان عليه بالأمس؛ ليتبوأ دوره العظيم في قيادة الأمة، فالنظرة الموضوعية لا تلقى بالأ بكثرة معاهده، وكليات

جامعته، وتعدد تخصصات هذه الكليات؛ ذلكم لأن العبرة إنما تكون بالجانب الكيفي، فرُبُ كثرة تغني عنها قلة، وأما تلك الكثرة التي لا تغني من الحق شيئًا فلا تعدو أن تكون مظهرا لواقع حقيقي مؤلم، وهو أن يكون الكثير من الطلاب الدارسين في الأزهر من غير الحافظين للقرأن الكريم حفظًا وتجويدا، فالقرآن الكريم هو المصدر الأول للعلوم الشرعية واللغوية بكل توجهاتها.

إن حالة الضعف العام التي أصابت طلاب الأزهر وخريجيه، والتي نبعت من حالة الضعف العام الذي أصاب الأمة، يتطلب منكم يا فضيلة الإمام تشكيل لجان علمية متخصصة على أعلى المستويات؛ لدراسة الأسباب الحقيقية وراء ما آلت إليه هذه الأوضاع، واقتراح الحلول المناسبة، وعقد مؤتمر دولي كبير يضم المتخصصين والغيورين على الأزهر وجامعته من أبناء العالم والعقيدة الصحيحة، والمنهج القويم، والإدارة ذات الخبرة، والأولى أن تكون القيادة السياسية في مصر هي الرائدة للدعوة لمثل هذا المؤتمر.

إن الأزهر مؤسسة عريقة، ذات مكانة رفيعة، وخاصة في العالم العربي والإسلامي، بل وفي الدوائر العلمية والثقافية في العالم أجمع، ولا بد أن يترسخ في عقل الإدارة المصرية ووجدائها أن النهوض بالأزهر هو المدخل الطبيعي للنهوض بمصر؛ ليعيد الأزهر صورة الإسلام والمسلمين إلى ما يجب أن تكون عليه للعالم أجمع، فقد قامت الحضارة الغربية في العصور الوسطى على المضارة الإسلام والمسلمين بشهادة الأثبات من أبناء الغرب أنفسهم، ولقد ذكر لنا تاريخ أبناء العربية من الباحثين من الغربيين ممن أبناء العربية والإسلامية لم يجدوا أمامهم من مركز علمي يعينهم على مهمتهم سوى الأزهر الشريف.

#### ي الأزهر وعالمة الأساد من

إن في تاريخ الأزهر العريق صفحة منسية ربما لا يعرفها كثيرون، بل إن بعض من يعرفونها يغضون عنها الطرف، أو يمرون بها سراعًا، ويشيحون عنها بوجوههم؛ كانهم يتمنون محوها من ذاكرة التاريخ!!

فلقد أتى على الأزهر قرن من الزمان، أوصد فيه أبوابه في وجوه القاصدين، ومنعت فيه خطبة الجمعة، وكان ذلك -كما يروي المقريزي في الخطط- إبان انتقال مصر من العهد الفاطمي إلى العهد الأيوبي، خلال القرنين الخامس والسادس

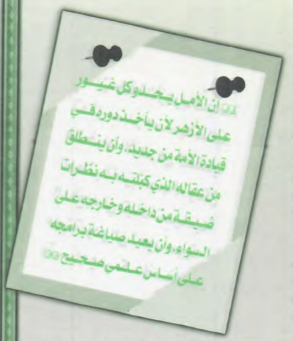
الهجريين؛ ذلك الانتقال الذي لم يقتصر أثره على الحكم والسياسة فقط، بل كان اختلافًا في الرؤى والمنهج، وتباعدًا في العقيدة والمذهب، وكان لا بد لهذا الانتقال الجوهري أن يصحبه حدث شديد الوقع، وهل ثمة حدث أشد وقعًا من أن يوصد الزهر أبوابه في وجوه قاصديه؟!

ففي الفترة الأولى، فترة الحكم الفاطمي: كان الأزهر مكبلاً باثقال المذهب الشيعي الباطني باسراره الغامضة، وعلومه المكتومة، ورموزه المستورة، وكان من المستحيل على مذهب كهذا المذهب أن يكون وعاء لدعوة الإسلام العالمية الرحيبة، تلك الدعوة التي تسع أفاقها الناس جميعا، وتنفذ إلى قلوبهم وعقولهم في بساطة فطرية بريئة من الرمزية الموغلة في الاستتار والغموض!!

وقد بدا واضحًا أن الأزهر إذا ما أراد أن يكون عالمي الدعوة، فلا بد أن ينوح عن كاهله تلك الأثقال، وأن يتحول بدعوة الإسلام إلى التركيز على قيم الإسلام ومبادئه وفضائله، وليس على الإمامة والرجعة، وعلوم الأئمة المستورة، ورموزهم المكتومة!

وكان لا بد إذن للأزهر أن ينبذ الرؤية الفاطمية إلى رؤية أخرى يتمكن فيها من إبراز الدعوة إلى عالمية الإسلام، ففي هذه الدعوة العالمية إلى الإسلام: التعبير الأعمق عن جوهره، ثم التعبير الأصدق عن الشخصية المصرية المُشْرِية بروح الإسلام وعقيدته السُّنية، كما كان للأزهر أيضًا أن يعد نفسه مكانيًا ومعرفيًا وعلميًا للدعوة إلى عالمية الإسلام، وأن يضطلع بهذا الدور العالمي، دون افتئات منه على أحد، ولا اغتصاب لمكانة أحد، ولا ادعاء لقداسة مصطنعة، أو ولاية مُفتراة!!

وسرعان ما أعد الأزهر نفسه مكانيًا لهذا الدور العالمي المرموق، فأنشئت الأروقة تحيط بصحن الأزهر، وتلتئم حوله في إشارة موجبة إلى العالمية، وهي تحمل ولا تزال أسماء الأصقاع الإسلامية في مشرق العالم ومغربه، كما أعد الإزهر نفسه فكريًا لهذا الدور العالمي الرفيع؛ وذلك بإدراك متبصر للرحمة الإنسانية العامة التي بإدراك متبصر للرحمة الإنسانية العامة التي تمثل في قوله تعالى مخاطبًا رسوله الكريم تَقَّن أوما أرسلناك إلا رحمة للعالمين ، تلك الرحمة التي غفل عنها غلاظ العقول والأفئدة، فأصبح الإسلام على أيديهم قرينًا للعدوانية، لصيقًا بالإرهاب، رديفًا للشكلية والجمود، والتصحر والتحجر، واضحى على الأزهر أن يزيل عن

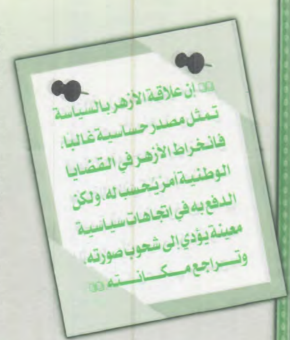


الإسلام وأهله تلك الصورة الصدئة؛ حتى تبدو تلك الصورة كما أرادها البارئ الحكيم؛ رحمة ورأفة، وقيامًا بالقسط، وإحقاقًا للحق.

كما أعد الأزهر نفسه علميًا لهذا الدور العالمي الشامخ؛ وذلك حين اضطلع بمسئولية الحفاظ على التراث الإسلامي الزاخر، وبوقوفه الحازم أمام محاولات العبث بأصول الإسلام وثوابته، ممسكًا في ذلك كله بميزان الاعتدال، ومعيار التوازن، سواء بين الاتجاهات الاعتقادية، أو المذاهب الفقهية، وإزاء مستجدات الوقائع ونوازل الاحداث، بيد أننا يجب أن ناخذ في الاعتبار أن هذا الدور العالمي للأزهر ليس إرثًا مجانيًا تتعاقب عليه الأجيال، أو لافتة صماء نتيه بها فخرا واختيالاً، بل هو جهد دائب، ومثابرة يقظة، وهو الزاهرة آذائا واعية، وعقولاً مفتوحة، وإدراكا لواقع المسلمين.

#### الرفر وقبادة الأمه ووا

إن الأمل يحدو كل غيور على الأزهر لأن يأخذ دوره في قيادة الأمة من جديد، وأن ينطلق من عقاله الذي كبئلته به نظرات ضيقة من داخله وخارجه على السواء، وأن يعيد صياغة برامجه على الساس علمي صحيح على الوجه الذي اومانا إليه أنفًا، وأن يوقن كل من يعمل أنه على ثغر من شغور الإسلام، يخشى كل الخشية أن يُؤتى من قبله، وأن تكون البرامج المنتظرة قادرة على صياغة باحث عصري ذي عقل وقلب فاهم لتراثه،



قادر على مخاطبة العصر بلُغَته، متجاوز برسالته الواقع الجغرافي الضيق إلى العالم الرحب الفسيح، ويوم أن يصبح كذلك سيجد من المدد الروحي الذي يتفجر في داخله، حتى يعيد إليه توازنه، ما يشد عزمه إلى البذل والعطاء، وحسبه أن يستشعر في داخله أنه أصبح بحق من ورثة الأنساء، عليهم الصلاة والسلام.

إن الأزهر الشريف الذي قام علماؤه وأساتذته بخدمة الدين واللغة، وحفظ الشريعة، وعلوم الفقه والسيرة، وحماية الثقافة والتراث، ونشير الدعوة و إقامة الشعائر لأكثر من ألف عام؛ لهو بحاجة إلى إصلاح حقيقي وتجديد عصري، يتواكب مع عالم مختلف، ودنيا يتطور كل ما فيها بشكل مذهل، خصوصاً في عصر ظهرت فيه أطروحات جديدة مثل «العولمة»، وما يطلقون عليه «صراع الحضارات، وما يسمى به الحرب على الارهاب.

لقد انفرد الأزهر بساحة الدعوة لعدة قرون، وكان دوره هو الوحيد الذي تهفو إليه قلوب طلاب العلم من جميع أنحاء العالم الإسلامي، وبفضل جهوده انتشرت المراكز الإسلامية في عدد من الدول الغربية، وكانت مصر هي التي وقفت وراء إنشائها، وأرسلت مبعوثيها أئمة فيها، لذلك كانت مكانة مصر الأزهر هي مبعث الاحترام للعالم الإسلامي كله.

إن علاقة الأزهر بالسياسة تمثل مصدر حساسية غالبًا، فانخراط الأزهر في القضايا

الوطنية أمر يحسب له، ولكن الدفع به في اتحاهات سياسية معينة يؤدى إلى شحوب صورته، وتراجع مكانته؛ لأن «استقلالية الأزهر» هي جوهر تقديره في العالمين العربي والإسلامي.

إن دور الأزهر الشريف في الحركة الوطنية المصرية، وفي القضايا الإسلامية لهو في غاية الأهمية؛ فالقضية الفلسطينية والمقدسات الإسلامية التي تُنتهك كل يوم من الصهاينة، والإذلال الأمريكي والغربي لشعبى العراق وافغانستان، والاحتلال الغاشم، ونهب تلك العلاد يحجة محارية الإرهاب تارة، واحتثاث الأسلحة النووية المزعومة تارة أخرى.

والوجه القبيح لأمريكا والغرب، والذي بيث سمومه للإسلام والمسلمين، غاضًا الطرف عن شعب فلسطيني أعزل يُقتل ويُجوع ويشرد، وتُنتهك مقدساته، دونما اعتبار للتصريحات الهزيلة التي تخرج من الأمريكان.

إضافة إلى المؤامرات التي تُحاك ضد السودان العربية المسلمة، ويقف خلفها الغرب وأمريكا وإسرائيل؛ في محاولة لضرب العمق الاستراتيجي لمصر، من خلال تفكيك السودان، وإشعال الحروب القبلية والطائفية، وما يحدث في الصومال من تدمير، وما أصاب المسلمين في الصين من قتل وتشريد وإغلاق للمساجد، والمذابح التي ارتكبت في حق المسلمين في نيجيريا، إضافة إلى حالة الهوان في العالم العربي والإسلامي، وعدم مقدرتهم على اتخاذ موقف موحد. كل ما سبق يضاعف من مهمة الأزهر وشيخه.

وعلى الناحية الأخرى يستشرى المد الشيعي في العراق ولبنان وسوريا، والذي كان مكافأة من أمريكا لإيران، وتقديرًا لدورها البارز في تسهيل احتلال أفغانستان وتدمير العراق، وتفتيت شعبه؛ بحجة زرع الديمقراطية الزائفة، كل ذلك يحتاج إلى وقفة صارمة من الأزهر الشريف، وشيخه الامام الأكسر شبيخ الجامع الأزهر؛ لإعادة الاتزان الى الأمة.

الحمل تُقيل، والأمانة أعظم، والدنيا فانية، والكرسى زائل. اللهم قد بلغت اللهم فاشهد. ونسأل الله أن يجعلنا ممن يستمعون القول فيتبعون أحسنه. وندعو الله العلى القدير أن يوفق الأزهر وشيده إلى إعادة الأمة إلى سابق عهدها، وإلى نشر دعوة التوحيد من منبر الأزهر الشريف، وما ذلك على الله بعزيز.

وأخر دعوانا أن الحمد لله رب العالمين. وصلى الله على نبينا محمد وآله أجمعين.

وتفسر الأبات وو

قوله تعالى: ﴿ وَإِذَا قِيلُ لَهُمُ اتَقُوا مَا بَيْنَ أَيْدِيكُمْ وَمَا خَلْفُكُمْ لَعَلَّكُمْ مُرْحَمُونَ ﴾، وإذا قيل للمشركين ﴿ اتّقُوا مَا بَيْنَ أَيْدِيكُمْ وَمَا خَلْفُكُمْ خَلْفُكُمْ ﴾ قالوا: المراد به عذاب الدنيا وعذاب الآخرة، اتقوا ما بين أيديكم من عذاب الآخرة، اتقوا ما بين اتقوا أن يصيبكم في الدنيا مثل ما أصاب قوم نوح، أو قوم هود، أو قوم صالح، واتقوا إن لم يصبكم عذاب الدنيا أن يصيبكم عذاب الآخرة، فإن الله قد يرفع العذاب عمن استحقه في الدنيا لحكمة يعلمها، أما في الآخرة فإن عذاب الله واقع بالكافرين لا محالة، كما أقسم على ذلك، في قوله: ﴿ وَالطُّورِ (١) وَكَتَابِ مَسْطُورٍ (٢) في رقً مَنْ مَا فَي الْمَعْمُورِ (٤) والسَّعْفُ الْمَرْفُوعِ (٥) والْبحُر المُعْمُورِ (١) إنْ عَذَابَ رَبّك لَواقعُ (٧) مَا لَهُ مَنْ دَافعِ (٨) يَوْم تَمُورُ الله كَذَبِينَ السَّمَاءُ مَوْرًا (٩) وتَسيرُ الْجِبَالُ سَيْرًا (١٠) فَويَلُ يَوْمَنْذ للمُكذّبِينَ السَّمَاءُ مَوْرًا (٩) وتَسيرُ الْجِبَالُ سَيْرًا (١٠) فويَلُ يَوْمَنْذ للمُكذّبِينَ اللهُ مَنْ دَافعِ (٨) يَوْم يُدعُونَ إلى مَا راه المُعْمُ واراكِ الدُينِ المُعْمُونِ المَا اللهُ مَنْ دَافعِ (٨) يَوْم يُدعُونَ إلى مَا راه المَعْمُ في أَرْ الله مَارِي الله مَارِي الله مَارِي الله مَارِي الله مَارِي اللهُ عَمُونَ اللهُ عَلَى اللهُ عَمُونَ اللهُ عَنْ مَارَا اللهُ عَالَى اللهُ مَنْ دَافعِ اللهُ عَنْ المَالِي وَمَنْذ للمُكذّبِينَ السَّمَاءُ مَوْرًا (٨) وتَسيرُ المُعْمُونَ (١٢) الدُينَ هُمُ في خَوْضَ بِلْعَبُونَ (١٢) يَوْم يُدعُونَ إلى مَا راه عَد المِعْمُونَ اللهُ عَارِي اللهُ عَلَى المُعْمُونَ المَا اللهُ عَنْ مَاللهُ عَالِي عَلَى المُعْمَالِ المُعْمَالِ اللهُ عَنْ وَلَا اللهُ عَنْ مَارِي المُعْمَالِ المُعْمَالِ المَالِي وَالْمُعْمُونَ الْهُ عَالِي المُعْمُونَ المُعْمُونَ المُعْمَالِ المُعْمُونَ المُعْمَالِ المُعْمَالِ المُعْمَالِ المُعْمَالِ المُعْمُ عَلَيْ المُعْمَالِ المُعْمَالِ المُعْمَالِ المُعْمَالِ المُعْمَالِ المُعْمَالِ المُعْمَالِ المُعْمَالِ المُعْمِي المُعْمِنِ المُعْمَالِ المُعْمِنَ المُعْمَالِ المُعْمِنَ المُعْمَالِ المُعْلِي عَلْمُ المُعْمِنْ المُعْمِنَ المُعْمَالِ المُعْمِنَ المُعْمِنْ المُعْمَالِ المُعْمَالِ المُعْمَالِ المُعْمَالِ المُعْمِنْ المُعْمِنْ المُعْمُ





دَعًا (١٣) هَذه النَّارُ الُتي كُنْتُمْ بِهَا تُكذَّبُونَ (١٤) أَفَسِحْرُ هَذَا أَمْ أَنْتُمْ لاَ تُبْصِرُونَ (١٥) أَصْلُوهُا فَاصْبِرُوا أَوْ لاَ تَصْبِرُوا سَوَاءً عَلَيْكُمْ إِنَّمَا تُجْزَوُنَ مَا كُنْتُمْ تَعْمَلُونَ ﴾ [الطهر: ١-٦٦].

﴿ وَإِذَا قِيلَ لَهُمُ اتَّقُوا مَا يَثْنَ أَنْدِيكُمْ وَمَا خَلْفَكُمْ لعلكم ترحمون ﴾ جواب الشرط محدوف، ﴿ وَإِذَا قيلَ لَهُمْ ﴾ ماذا قالوا، أو ماذا عملوا، جواب الشرط محذوف دل عليه ما يعده، تقديره ﴿ وَإِذَا قَيلَ لَهُمُ اتَّقُوا مَا بَيْنَ أَنْدِيكُمْ وَمَا خُلْفَكُمْ لَعَلَّكُمْ تُرْحَمُونَ ﴾ تولوا وهم معرضون، بدليل قوله تعالى: ﴿ وَمَا تَأْتِيهِمْ مِنْ آيَةَ مِنْ آبات ربَّهُمْ إِلَّا كَانُوا عَنَّهَا مُعْرِضِينَ ﴾ فهم معرضون عن الآيات الكونية، ومعرضون عن الآيات التنزيلية الوعظية، أيات السموات والأرض، معرضون عنها، ﴿ وَكَأَيِّنْ مِنْ آية فِي السِّمَاوَاتِ وَالأَرْضِ يَمُرُونَ عَلَيْهَا وهم عنها معرضون ﴿ [يوسف: ١٠٥]، ﴿ أَفَلَمْ يُسِيرُوا في الأرْض فَتَكُونَ لَهُمْ قُلُوبُ يَعْقَلُونَ بِهَا أَوْ آذَانَ يَسْمَعُونَ بها فإنها لا تعمى الأبصار ولكن تعمى القلوب التي في الصدور ﴾ [الحج: ٤٦]، فهم معرضون عن أيات الله الكونية كأنهم عميان لا يرونها، وإذا ذُكِّروا ووُعظُوا، وقيل لهد: اتقوا عذاب الله أن يصيبكم في الدنيا أو يدرككم في الأخرة. أعرضوا أيضًا، ولم يستجيبوا للواعظين، قال عز وجل: ﴿ قَالُوا سُواءً عَلَيْنَا أُوعَظَّتَ أُمُّ لَمْ تَكُنُّ مِنَ الْوَاعِظِينَ ﴾ [الشعراء: ١٣٦]، نسبال الله

السلامة والعافية. ﴿ وَإِذَا قِبِلَ لَهُمَّ أَنَّفِقُوا مِمًّا رَزَقَكُمُ اللَّهُ قَالَ الَّذِينَ كَفْرُوا ﴾ وهم الذين قبل لهم أنفقوا ﴿ للَّذِينَ أَمِنُوا أَنُطُّعمُ مَنْ لَوْ يَشَاءُ اللَّهُ أَطْعُمَهُ ﴾ يقولون هذا من ياب الاستهزاء والسخرية والتهكم؛ لأن المؤمنين كانوا بقولون: الله هو الرزاق ذو القوة المتين، ﴿ اللَّهُ تَنْسُطُ الرِّرْقَ لَمَنْ بَشَاءُ مِنْ عَبَادِهِ وَيَقَدُّ ﴾ [الرعد: ٢٦]، •فإذا دعا المؤمنون الكافرين إلى الإنفاق في سبيل الله ﴿ قَالَ الَّذِينَ كَفَرُوا لِلَّذِينَ آمَنُوا أَنْطُعَمُ مَنْ لَوْ يَشَاءُ اللَّهُ أَطْعَمَهُ إِنْ أَنْتُمْ إِلاَّ فِي ضَلالَ مُبِينَ ﴾ ؛ إذ تأمروننا أن نطعم من اجاعه الله، ونعطى من منعه، وهذا غلط منهم ومكابرة ومحادلة بالباطل؛ فإن الله سيحانه أغتى بعض خلقه وأفقر بعضًا التلاءُ، فمنع الدنبا من الفقير لا بخلاً، وأعطى الدنيا للغني لا استحقاقًا، وأمر الغني أن يطعم الفقير، وابتلاه به قيما فرض له من ماله من الصدقة، ولا اعتراض لأحد على مشيئة الله وحكمته في خلقه. والمؤمن بوافق أمر الله.

وقولهم: ﴿ مَنْ لَوْ يَشَاءُ اللّهُ أَطْعَمُهُ ﴾ وهو إن كان كلامًا صحيحًا في نفسه، ولكنهم لما قصدوا به الإنكار لقدرة الله، وإنكار الأمر بالإنفاق مع قدرة الله كان احتجاجهم من هذه الحيثية باطلاً». [فتح البيان في مقاصد القرآن(٥ / ٥١٥).].

وَيَقُولُونَ مَتَى هَذَا الْوَعُدُ إِنْ كُنْتُمْ صَادِقِينَ ﴾ المراد بالوعد الوعد المذكور ضمنًا في قوله تعالى: 
وَإِذَا قِيلَ لَهُمُ اتَّقُوا مَا بَيْنَ أَيْدِيكُمْ وَمَا خَلْفُكُمْ لَعَلَكُمْ 
تُرْحَمُونَ ﴾ [بس: ٤٤]، اي: اتقوا عذاب الدنيا، واتقوا عذاب الاخرة، فيقولون مستهزئين منكرين مكذبين: 
وَمَتَى هَذَا الْوَعُدُ إِنْ كُنْتُمْ صَادِقِينَ ﴾ قال تعالى: ﴿ مَا يَنْظُرُونَ إِلاَ صَيْحَةُ وَاحَدَةً تَأْخُدُهُمْ وَهُمْ يَخِصَمُونَ ﴾ [بس: ٤٤] فَلَا يَسْتَطِيعُونَ قَوْصِيةً وَلَا إِلَى آهلهمْ يرجَعُونَ ﴾ [بس: ٤٩] المنعق واحدة، وهي التفخة الأولى، نفخة الصعق والفناء.

وَ تَاخُذُهُمْ وَهُمْ يَخْصَمُونَ ﴾ آي يختصمون في بنياهم، في بيعهم وشرائهم، ومتاجرهم ومزارعهم؛ لأن النبي اخبر أن القيامة ستقوم وحركة الحياة طبيعية جدًا، فقال عنه التقومن الساعة وقد بسط الرجلان الثوب بينهما بتيابعانه فلا يتبايعانه، [متفق عليه].

و فلا يَسْتَطِيعُونَ تَوْصِيةً ﴾ لا يستطيعون أن يوصوا بشيء، ﴿ وَلاَ إِلَى أَهْلِ هِمْ يَرْجِعُونَ ﴾ من أسواقهم، إنما كل واحد يموت في المكان الدي هو فيه. ماذا يستعجلون؟! ﴿ وَيَسْتَعْجَلُونَكَ بِالْعَدَابِ وَلَوْلاَ أَجَلُ مُسْمَى لَجَاءَهُمُ الْعَدَابُ وَلَيَاتَينَهُمْ بَغْتَةٌ وَهُمْ لاَ يَشْعُرُونَ مُسَمَّى لَجَاءَهُمُ الْعَدَابُ وَلَيَاتَينَهُمْ بَغْتَةٌ وَهُمْ لاَ يَشْعُرُونَ مُسَمِّى لَجَاءَهُمُ الْعَدَابُ وَلِيَ تَعْبَدُ وَهُمْ لاَ يَشْعُرُونَ بِالْحَدَابِ وَإِنْ جَهَنَّمُ لَمُحيطَةً بِالْكَافِرِينَ (٤٤) يَوْمُ يَغْشَاهُمُ الْعُذَابُ مِنْ فَوْقَهِمْ وَمِنْ تَحْمَلُونَ ﴾ تَعْمَلُونَ ﴾ وَيقُول دُوقُوا مَا كُنْتُمْ تَعْمَلُونَ ﴾ [العنكيوت: ٥٠-٥٥].

وَنُفِحُ فِي الصُورِ وَ النفخة الثانية، نفخة الحياة، نفخة البعث والإحياء، (فَإِذَا هُمْ مِنَ الأَجْدَاثُ أَي مِن القَّجْورُ إِلَى رَبِّهِمْ يَنْسَلُونَ ﴾، والنسلان هو المشي السريع، كما قال تعالى: ﴿يَوْمَ يَدْعُ الدَّاعِ إِلَى شَيْءَ نُكُرُ السّبِعِ، كما قال تعالى: ﴿يَوْمَ يَدْعُ الدَّاعِ إِلَى النّبِعُ الدَّاعِ اللهِ الدَّاعِ اللّهُ القَّمْرِ: ٢-٨]، أي مَنْ تَشْعُلُ اللهِ الداع، وقال تبارك وتعالى: ﴿وَاسْتَمْعُ يَوْمَ يُنْكُرُ لِلهَ يَوْمُ النَّحُونُ مِنَ الأَجْدَاثُ كَانَّهُمْ جَرَالُ يُنْادُ اللّمُنَادُ مِنْ مَكَانَ قَرِيبِ (١٤) يَوْمَ يَسْمَعُونَ الصَيْحَةُ وَاللّمَا اللّمَ يَوْمُ النَّحُرُوجِ (٢٤) إِنَّا نَحْنُ نُحْيِي وَنُمِيتُ وَاللّمَ اللّمُ وَلِي الدَّيْ وَاللّمَ اللّمَ وَلَيْ اللّمُ اللّمُ اللّمُ اللّمَ اللّمُ اللللّمُ اللللللّمُ اللّمُ اللّمُ اللّمُ اللّمُ اللّمُ اللّمُ اللّمُ الللّمُ اللّمُ ا

فلما بُعثوا، وراوا باعينهم ما كانوا به يكنبون، ﴿قَالُوا يَاوِيْلَنَا ﴾ دعوا على أنفسهم بالويل، يا أيها الويل أقبل فهذا أوانك، وفي قراءة (يا ويلتنا) يا حسرتنا أقبلي فهذا أوانك، وصرحوا بالحسرة في آية أخرى، كما قال تعالى: ﴿قَدْ خَسِرُ الدِّينَ كَذَّبُوا بِلِقَاءِ الله حَتَّى إِذَا جَاءَتُهُمُ السَّاعَةُ بَعْتَةً قَالُوا يَا حَسَّرَتَنَا

عَلَى مَا فَرُطْنًا فِيهَا وَهُمْ يَحْمُلُونَ أَوْزَارَهُمْ عَلَى ظُهُورِهِمْ أَلَّا سَاءَ مَا يَزِرُونَ ﴾ [الأنعام: ٣١].

وقَالُوا يَا وِيْلَنَا مَنْ بَعَثْنَا مِنْ مُرْقَدِنًا ﴾ قال أبي بن كعب ومجاهد والحسن وقتادة: ينامون نومة قبل البعث، وذلك بين النفختين، فلذلك يقولون: ﴿ مَنْ بَعَثْنَا مِنْ مَرُقَدِنًا ﴾. وهذا لا ينافي عذابهم في قبورهم: لأنه بالنسبة لما بعده في الشدة كالرقاد. [تفسير القرآن العظيم(٢/ ٤/٤)].

فلما تساءلوا أجيبوا، إما على لسان الملائكة، وإما على لسان العلماء من المؤمنين، والراجح أن المجيب هم علماء المؤمنين، بدليل قوله تعالى: ﴿ وَيَوْم تَقُومُ السّاعةُ يُدُسِمُ الْمُجْرِمُونَ مَا لَيَتُوا عَيْر سَاعَةً كَذَلكَ كَانُوا يُوْمَ مُوْنَ وَهُ إلى اللّهُ اللّه وَهُلَا اللّه اللّه وَالايمان لَقَدْ لَيَتُتُمْ يُوْفَكُونَ (٥٥) وقال الدين أُوتُوا الْعلم والايمان لَقَدْ لَيَتُتُمُ يُوْفَكُونَ (١٥) وقال الدين أُوتُوا العلم والايمان لَقَدْ لَيَتُتُمُ لا تَعْلَمُونَ ﴾ [الروم: ٥٥-٥]، فلما قال المشركون بعد البعث ﴿ مَن يَعْتَنَا مَنْ مَرْقَدَنَا ﴾ أجابهم أولو العلم والايمان ﴿ هَذَا ﴾ هذا البعث الذي ترونه الأن ﴿ مَا وَعَدَ المُرْسَلُونَ ﴾ على السنة الرسل في الدنيا ﴿ وصَدَق الْمُرْسَلُونَ ﴾ فيما أخبروا به عن رب العالمين، أنكم إلى الله تيارك وتعالى، فذلك يوم البعث ولكنكم لا تعلمون.

قال تعالى: ﴿ إِنْ كَانَتْ إِلاَ صَيْحَةً وَاحَدَةَ فَإِذَا هُمْ جَمِيعٌ لَدِيْنَا مُحْضَرُونَ ﴾، كما قال تعالى: ﴿ وَمَا أَمْنُ السَّاعَةَ إِلاَّ كَلَمْحِ الْبَصِيرِ أَوْ هُو أَقْرِبُ ﴾ [النحل: ٧٧]، وقال تعالى: ﴿ مَا خَلَقُكُمْ وَلاَ بِعْتُكُمْ إِلاَّ كَنْفُسِ وَاحَدَةَ ﴾ [تقمان: ٨٢]، وقال تعالى: ﴿ إِنَّمَا أَمْرُهُ إِذَا أَرَادَ شَيْئًا أَنْ يَقُولَ لَهُ كُنْ فَيكُونُ ﴾ [يس: ٨٨].

وْفَالْيَوْمَ لاَ تُظْلَمُ نَفْسُ شَيْئًا ﴾، ﴿وَنَضَعُ الْمَوارِينَ الْقَسْطُ لِيَوْمَ لَا تُظْلَمُ نَفْسُ شَيْئًا ﴾، ﴿وَنَضَعُ الْمَوَارِينَ حَبَّةُ مِنْ خَرْدُلُ أَتَيْنًا بِهَا وَكَفَى بِنَا حَاسِدِينَ ﴾ [الانبياء: ٤٧]. وبدأ الله تبارك تعالى بالحديث عن السعداء أهل الجنة – جعلنا الله منهم – فقال تعالى: ﴿ إِنْ أَصْحَابَ البَّهِمْ فَي شَعُلُ فَاكِهُونَ (٥٥) هُمْ وَزُوْوَ اجُهُمْ فِي شَعُلُ فَاكِهُونَ (٥٥) هُمْ وَزُوْوَ اجُهُمْ فِي طَلال عَلَى الْأِرائِك مُتَكَتُونَ (٥٦) لَهُمْ فِيها قاكِهةً ولَهُمْ مَا يَدْعُونَ ﴾ [بس: ٥٥-٥٧].

قال بعض المفسرين: اصحاب الجنة في ذلك اليوم مشغولون بغض الأبكار، على ضفاف الأنهار، تحت ظلال الأشجار، وإن الرجل في الجنة ليصل في اليوم الواحد إلى مائة عذراء، كلما فضها عادت بكراً، وإن الرجل ليعطى قوة مائة رجل في الأكل والشرب والجماع، حتى يتمتع بما رزقه الله تعالى في الجنة، مما لا عين رأت، ولا أذن سمعت، ولا خطر على قلب بشر.

﴿ إِنَّ أَصَحَابُ الْجَنُّةِ الْيَوْمَ فِي شُغُلُ فَاكِهُونَ (٥٥) هُمْ وَأَزُّواجُهُمْ فِي ظَلَالِ عَلَى الأَرائِكِ مُتَّكِئُونَ ﴾ [يس: ٥٥-٥]، وقال تعالى: ﴿ عَلَى سُرُر مَوْضُونَةَ (١٥) مُتَّكِئِينَ عَلَيْهَا مُتَقَابِلِينَ ﴾ [الواقعة: ١٥-١٦]، وقال جل شانه: ﴿ وَدَانِيَةٌ عَلَيْهِمْ ظَلَالُهَا وَذُلِّلَتَ قُطُوفُهَا تَذَلِيلاً ﴾ [الانسان: ١٤].

لَهُمْ فَيِهَا فَاكِهَةٌ ﴾، التنكير للتكثير والتعظيم، أي من كل الفواكه، كما قال تعالى: ﴿فَيهِما مِنْ كُلُ فَاكِهَةٍ رُوْجَانِ ﴾ [الرحمن: ٥٠]، الفاكهة كلها التي رايتها في الدنيا، والتي لم ترها، والتي نقتها والتي لم تنقها.

ولَهُمْ مَا يَدّعُونَ ﴾ كل ما تريد، وكل ما تشتهي، تجده بين يديك حاضرًا، كما قال تعالى: ﴿ دَعْوَاهُمْ فِيهَا سَبُحَانَكَ اللَّهُمْ وَيَحَيْتُهُمْ فِيهَا سَلَامٌ ﴾ [يونس: ١٠]، قال ابن جريج: إذا مر بهم الطير يشتهونه قالوا: سبحانك اللهما وذلك دعواهم، فياتيهم الملك بما يشتهون، فيسلم عليهم، فيردون عليه، فذلك قوله: ﴿ وَتَحَيْتُهُمْ فِيهَا سَلَامٌ ﴾. [تفسير القرآن العظيم (٢ / ٤٠٨)،].

واعظم من ذلك كله أن الله تعالى يكلمهم ويحييهم، ويبدأهم بالسلام فسلام قولاً أي بلفظ، فقولاً هو لينفق أي سلام قولاً أي بلفظ، فقولاً من لينفي أي شك في أن يكون كلام الله، فسلام قولاً من ربّ رحيم، كما قال تعالى: فتحيتهم يوم يلقونه سلام أو الاحزاب: ٤٤]، ولك أيها القارئ أن تتصور وأنت في الجنة تسمع رب العالمين يقول لأهل الجنة: فسلام عليكم أو الرعد: ٤٢]، كم من السعادة، وكم من النعيم يجدون في قلوبهم!! وربهم الملك العزيز الجبار المتكبر يحييهم بالسلام، فسلام قولاً من ربّ رحيم.

هذا حال السعداء في الآخرة جعلنا الله منهم، وأما المجرمون الأشقياء الكافرون المكتبون، فالله تعالى يقول لهم: ﴿ وَامْتَازُوا الْيُومُ أَيُّهَا الْمُجْرِمُونَ ﴾ انفصلوا حتى تسمعوا ما يزيدكم حسرة وندامة، ﴿ وَيَوْمَ نَحْشُرُهُمُ جَمِيعًا ثُمُ نَقُولُ للنَّذِينَ أَشْرَكُوا مَكَانَكُمُ أَنْتُمُ وَسُركَاوُكُمْ فَرَيْلُنَا بَيْنَهُمْ ﴾ [يونس: ٢٨]، أي فصلنا بينهم ﴿ وَيَوْمَ تَقُومُ السِنَاعَةُ يَوْمَئذَ يَتَفَرَقُونَ ﴾ [الروم: ١٤]، أهل الجنة وحدهم، وأهل النار وحدهم.

نعوذ بالله من الخذلان، ونساله الهداية والتوفيق. والحمد لله رب العالمين. الحمد لله رب العالمين، فحمده حمداً كثيراً طيبًا مباركا فيه كما يحب ربنا ويرضى، والصلاة والسلام على خير خلق الله سيد ولد ادم عبد الله ورسوله محمد، وعلى آله وصحبه اجمعين وبعد:

فقد بدانا الحديث في الحلقة السابقة عن انواع التوحيد، وانتهينا إلى علق الله تبارك وتعالى على خلقة، ضمن الكلام عن توحيد الأسماء والصفات، وفي هذا العدد نكمل الكلام بمشيئة الله تعالى

#### ود العنى الثالث: علو القوقية ، وو

وهذا المعنى ثابت بالكتاب والسنة وإجماع الملائكة والأنبياء والمرسلين واتباعهم على الحقيقة من أهل السنة والجماعة، فهو سبحانه فوق عباده مستو على عرشه بائن من خلقه، يعلم أعمالهم ويسمع أقوالهم، ويرى حركاتهم وسكناتهم، لا تخفى عليه خافية، والأدلة في ذلك من الكتاب والسنة أكثر من أن تُصحى، وأجل من أن تُست قصى، والفطر السليمة والقلوب المستقيمة مجبولة على الإقرار بَذلك لا تنكره؛ فمن ذلك:

السماؤه الحسنى الدالة على جميع معاني العلو تبارك وتعالى؛ كاسمه الأعلى، واسمه العلي، واسمه العلي، واسمه المتعالى، واسمه الظاهر، واسمه القاهر وغيرها؛ قال الله تعالى: ﴿ سَبَحِ اسْمَ رَبِّكَ الأَعْلَى ﴾، وقال سبحانه: ﴿ وَسَعَ كُرْسينُّهُ السَّمَاوَاتَ وَالأَرْضَ وَلاَ يَتُودُهُ حَفْظُهُمَا وَهُوَ الْغَيْبِ وَهُوَ الْغَيْبِ وَقَالَ تبارك وتعالى: ﴿ عَالَمُ الْغَيْبِ وَالشَّهَادَةُ الْكَبِيرُ الْمُتَعَالَ ﴾، وقال جل وعلا: ﴿ هُوَ الْوَلُ وَالاَحْرُ وَالطَّاهِرُ وَالْبَاطِنُ ﴾، وقال جل وعلا: ﴿ هُوَ الْوَلُ وَالْخَرُ وَالطَّاهِرُ وَالْبَاطِنُ ﴾، وقال جل شانه: ﴿ وهُو الْقَاهِرُ قَوْقٌ عَبَادَهُ ﴾.

التصريح باستوائه على عرشه سبحانه وتعالى، كما قبال جل جلاله: ﴿ قُمُ اسْتَوَى عَلَى الْعَرْشِ ﴾ في سورة الأعراف، وسورة يونس، وسورة الرعد، وسورة الفرقان، وسورة السجدة، وسورة الحديد، فهذه ستة مواضع، والموضع السابع في سورة طه قوله تعالى: ﴿ الرَّحْمَنُ عَلَى الْعَرْشِ اسْتَوَى ﴾. والأحاديث في ذلك والآثار كثيرة.

٣- التصريح بالفوقية لله تعالى؛ قال عز من قائل:
 ﴿ وَهُوَ النَّقَاهِرُ فَوْقَ عِبَادِهِ ﴾، وقال جل جلاله: ﴿ يَخَافُونَ رَبِّهُمْ مِنْ فَوْقَهِمْ وَيَقْعَلُونَ مَا يُؤْمَرُونَ ﴾. وفي الصحيح عن أنس رضي الله عنه قال: كانت زينب رضي الله عنها



Upload by: altawhedmag.com

تفتخر على ازواج النبي تونقول: زوجكن اهاليكن وزوجني الله من فوق سبع سماوات. [البخاري ٧٤٢٠].

3- التصريح بانه سبحانه في السماء، قال الله تعالى: ﴿ أَامَنْتُمْ مَنْ في السيْمَاء أَنْ يَخُسفَ بِكُمُ الْأَرْضَ فَإِذَا هِي تَمُورُ (١٦) أَمْ أَمَنْتُمْ مَنْ في السيْمَاء أَنْ يَخُسفَ بَكُمُ الْأَرْضَ فَإِذَا هِي تَمُورُ (١٦) أَمْ أَمَنْتُمْ مَنْ في السيْمَاء أَنْ يُرْسِلُ عَلَيْكُمْ حَاصِبًا فَسَتَعْلَمُونَ كَيْفَ نَذِيرٍ ﴾ [الملك: ١٦-١٧]، وعن أبي سعيد الخدري رضي الله عنه في حديث ذي الخويصرة قال عنه ألا تامنوني وأنا أمين من في السماء» [متقق عليه]، وعن معاوية بن الحكم السلمي في حديث الجارية، قال لها النبي عنه أين الله النبي المناق في السماء، قال: ﴿ اعتقها فإنها مؤمنة ﴾. [مسلم ١٢٢٧].

٥- ومن ذلك الرفع والصعود والعروج إليه، وهو أنواع: منها رفعه عيسى عليه السلام، قال الله تعالى: ﴿ بِلْ رَفَعُهُ اللّهُ إِلَيْهُ ﴾، وقال تبارك وتعالى: ﴿ يا عيسى إنّي مُتوفّيك وَرافعُكَ إِلَيْ ﴾. ومنها صعود الاعمال إليه سبحانه، كما قال جل وعلا: ﴿ إليّه يصعّفُ الْكُلُمُ الطّيبُ والْعُمَلُ الصّالحُ يَرفعُهُ ﴾. وعن أبي هريرة رضي الله عنه قال: قال رسول الله ﴿ : «من تصدق بعدل تمرة من كسب طيب، ولا يصعد إليه إلا الطيب، فإن الله متقلها بيمينه...». إلح الحديث [البخاري ٧٤٣٠].

ومنها عروج الملائكة والروح إليه، قال تبارك وتعالى: ﴿مِنَ اللّهُ ذِي الْمَعَارِجِ (٣) تَعْرُجُ الْمَلَائِكَةُ والرُوحُ إليهُ ﴿مَنَ اللّهُ ذِي الْمَعَارِجِ (٣) تَعْرُجُ الْمَلَائِكَةُ والرُّوحُ إليه ﴿ إلمَّالَكِةُ بِالنّهُ الله عنه أن رسول الله ﴿ قال: «يتعاقبون في صلاة ملائكة بالليل وملائكة بالنهار، ويجتمعون في صلاة العصر وصلاة الفجر، ثم يعرج الذين باتوا فيكم فيسالهم وهو أعلم بهم فيقول: كيف تركتم عبادي في فيقولون تركناهم وهم يصلون، واتيناهم وهم يصلون، واتيناهم وهم يصلون، واتيناهم وهم إلى سدرة المنتهى، وإلى حيث شاء الله تعالى، كما شبت به الأحاديث الصحيحين وغيرهما.

7- تنزل الملائكة وتزول الأمر من عنده، وتنزيل الكتاب منه تبارك وتعالى، قال الله تبارك وتعالى: في نُرْنُ المُره على مَنْ يَسَاءُ مَنْ عباده ﴾، وقال تعالى: في نُدبَرُ الأَمْر مِنَ السَّمَاءُ إلى عباده ﴾، وقال تعالى: في نُدبَرُ الأَمْر مِنَ السَّمَاءُ إلى الأَرْضِ ثُمُّ يعْرُجُ إليه ﴾، وقال سبحانه: في زُلُ علَيْك الْكِتَاب بالْحق ﴾، وقال جل وعلا: فوهذا ذِكْرُ مُباركُ أَنْزَلُنَاهُ ﴾. إلى غير ذلك من الآيات، والأحاديث في ذلك كثرة حداً.

رفع الأيدي إليه والأبصار في الدعاء، كما صبح عنه و في الاستسقاء، ويوم بدر، وفي استغفاره لرفيق أبي موسى وغير ذلك من المواقف.

قال صاحب معارج القبول: وقد ورد في رفع البدين في الدعاء أكثر من مائة حديث في وقائع متفرقة، وذلك معلوم بالفطر، فكل من حزّبه أمر من المؤمنين رفع يديه إلى العلو؛ يدعو الله تعالى.

الشارة النبي إلى العلو في خطبته في حجة الوداع باصبعه: كما في حديث جابر الطويل عند مسلم، وفيه: « وقد تركتُ فيكُمْ ما لَنْ تَضلُوا بعُدهُ إِن اعْتَصمْمُتُمْ بِه كتَابِ الله. وَأَنْتُمْ تُسْالُونَ عَنِي فَمَا أَنْ تَضلُوا عَنِي فَمَا أَنْ لَدُ مَدْ بلُغْت وَأَدْيث وَنَحَدْت. فَقَالَ بإصبعه السبنابة يرقعها إلى السماء ويَنْكُنُها إلى السنماء ويَنْكُنُها إلى السنماء ويَنْكُنُها إلى السنماء مرات، وذكر الحديث. [مسلم ٢٠٠٩].

#### يد النوع الثالث توحيد الألوهية يد

وهو عبادة الله تعالى وحده لا شريك له في المهيته، كما أنه لا شريك له في ربوبيته وأسمائه وصفاته، وقد قسم بعض العلماء التوحيد قسمين اثنين، فجعل توحيد الربوبية وتوحيد الأسماء نوعًا واحدًا، وأطلق عليه توحيد المعرفة والإثبات، وجعل توحيد الألوهية النوع الثاني، وأطلق عليه توحيد القصد والطلب.

قال صاحب معارج القبول: إن توحيد الإثبات هو أعظم حجة على توحيد الطلب والقصد الذي هو توحيد الإلهية، وبه احتج الله تعالى في كتابه في غير موضع على وجوب إفراده تعالى بالإلهية لتلازم التوحيدين، فإنه لا يكون إلها مستحقًا للعبادة إلا من كان خالقًا رازقًا مالكًا متصرفًا مدبرًا لجميع الأمور، حيًا قيومًا، بصيرًا سميعًا، عليمًا حكيمًا، موصوفًا بكل كمال، منزهًا عن كل نقص، غنيًا عما سواه، مفتقرًا إليه كل ما عداه، فاعلاً مختارًا، لا معقب لحكمه ولا راد لقضائه، ولا يعجزه شيء في السماوات ولا في الأرض، ولا يعزب عنه مثقال نرة في السماوات ولا في الأرض، ولا تنبغي إلا له، ولا يشركه فيها غيره.

فكذلك لا يستحق العبادة إلا هو، ولا تجوز لغيره، فحيث كان منفردا بالخلق والإنشاء والبدء والإعادة، لا يشركه في ذلك أحد؛ وجب إفراده بالعبادة دون من سواه، لا يشرك معه في عبادته أحد، كما قال تعالى: ﴿ يَ اللّٰهُ عَلَيْكُمُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ عَلَيْكُمُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ عَلَيْهُ وَعَلَيْ وَعَلَى اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ عَلَيْهُ وَعَلَيْهُ اللّٰهُ وَعَلَيْهُ وَعَلَيْهُ وَعَلَيْهُ وَعَلَيْهُ وَعَلَيْهُ وَعَلَيْهُ اللّٰهُ وَعَلَيْهُ وَعَلَيْهُ وَعَلَيْهُ اللّٰهُ وَعَلَيْهُ اللّٰهُ وَعَلَيْهُ اللّٰهُ اللّٰهُ وَعَلَيْهُ اللّٰهُ وَعَلَيْهُ اللّٰهُ وَعَلَيْهُ وَعَلَيْهُ اللّٰهُ اللّٰهُ وَعَلَيْهُ اللّٰهُ وَعَلَيْهُ وَعَلَيْهُ اللّٰهُ وَعَلَيْهُ اللّٰهُ وَعَلَيْهُ وَعِلَيْهُ وَعَلَيْهُ وَعَلَيْهُ وَعَلَيْهُ وَعَلَيْهُ وَعَلَيْهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ وَعَلَيْهُ وَعَلْهُ وَعَلَيْهُ وَالْمُوالِهُ وَالْعَلَيْهُ وَعَلَيْهُ وَعَلَيْهُ وَالْمُعُلِيْهُ وَعَلَيْهُ وَعَلَيْهُ وَعَلَيْهُ وَعَلَيْهُ وَعَلَيْهُ وَعَلَيْهُ وَعَلَيْهُ عَلَيْهُ وَعَلَيْهُ وَعَلَيْهُ وَالْمُعُلِقُومُ وَعَلِيْهُ وَعَلَيْهُ وَعَلَيْعُلَاهُ وَعَلَيْهُ وَعَلَيْهُ وَعَلَاهُ وَعَلَيْهُ وَعَلَيْهُ وَعَلَيْهُ وَعَلَيْهُ وَعَلَيْهُ وَعَ

خَصِيمُ مُبِينٌ ﴾ [النحل: ١ -٤]. وقال سبحانه: ﴿ وَلَئِنْ سَـَالْـتَـهُمْ مَنْ خَـلَقَـهُمْ لَـيَقُولُنُ اللّهُ فَـأَنَى يُـؤُفَكُونَ ﴾ [الزخرف: ٨٧].

وغير ذلك من الآيات التي يقررالله تعالى فيها ربوبيته، ويمتن بنعمه وتفرده بانواع التصرفات، وعداد الأوثان يقرون بها لله تعالى، ويقرون بأن اوثانهم التي يدعون من دونه مخلوقة لا تملك لأنفسها ولا لعاددها ضرا ولا نفعا ولا موتا ولا حياة ولا نشورا، ولا تسمع ولا تعصر، ولا تغنى عنهم شيئًا، ويقرون أن الله هو المنفرد بالخلق والرزق، والضرر والنفع، والتقدير والتدبير، وأنواع التصرفات، ليس السهم ولا إلى اوتانهم من ذلك شيء، بل هو الخالق وما عداه مخلوق، وهو الرب، وما عداه مربوب، غير أنهم حعلوا له من خلقه شركاء سووهم به في استحقاق العبادة، وأنكروا أن يكون تفرد بها، وقالوا لمن قال لهم قولوا: لا إله إلا الله: ﴿ أَجَعَلَ الْأَلَّهُ أَلُّهُ الْمُلَّالِهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ واحدا إن هذا لشيء عجاب ، فالزمهم الله بما أقروا يه من التفرد بالربوبية أن يعملوا بمقتضى ذلك، وبلتزموا لازمه من توحيد الإلهية، وأن يكفروا بما اتخذوا من دونه، كما أقروا بعجزهم وعدم اتصافهم يشيء يستحقون به العبادة، بل هم أقل وأذل وأحقر وأعجز عن أن بخلقوا ذبابًا، أو أن يستنقذوا منه شيديًا سليه.

ومن تدير أيات القرآن الكريم كلها حق التدير علم بقيثًا أن عُباد الأوثان مقرون بتوحيد الربوبية وشاهدون يتفرد الله سيحانه وتعالى بذلك، وأنهم إنما أشركوا بالله في الإلهية؛ حيث عبدوا معه غيره، هذا في الظاهر، وإلا فأنواع التوحيد متلازمة، من اشرك غير الله معه في شيء منها فقد أشرك فيما عداه، فمثلاً: من توجه إلى غير الله تعالى مستعينًا به في أمر من الأمور من جلب نفع أو دفع ضر؛ فإنه أشرك في ربوسة الله تعالى؛ حيث اعتقد أن من يدعوه من دون الله تعالى يملك النفع والضر، وأشرك في إلهية الله تعالى؛ حيث توجه إليه بالطلب، وهذه عبادة لا تنبغي إلا لله سبحانه، وكذلك أشرك في أسماء الله تعالى وصفاته؛ لأنه جعل لهذا المدعو من دون الله بعض صفات الله تعالى وهو أنه لا يشغله سمع عن سمع فهو يسمع من يدعونه وبلحؤون البه في وقت واحد، ولو كانوا ذوى عدد كسر، وهذا من صفات ربنا سيحانه، وكذلك أثبت لمن يدعوه القدرة على ما يطلب منه، وهي من صفات رب العالمين وحده لا شريك له.

ود توخيد الألوهية هو الثان جاءت بمالرسل يو

وتوحيد الإلهية هو الذي أرسل الله به الرسل، من

أولهم إلى آخرهم، يدعون إليه قبل كل أمر؛ فلم يدعوا إلى شيء قبله، فهم، وإن اختلفت شرائعهم في تحديد بعض العبادات والحلال والحرام، لم يختلفوا في الأصل الذي هو إفراد الله سبحانه بتلك العبادات افترقت أو اتفقت، لا يُشرك فيها معه غيره، كما قال خاتمهم صلوات الله وسلامه عليه وعليهم أجمعين: «نحن معاشر الأنبياء أولاد علات، ديننا واحد». [متفق عليه من حديث أبي هريرة رضى الله عنه].

وقد أخبر الله سبحانه وتعالى عن اتفاق دعوة رسله إجمالاً وتفصيلاً، فقال تعالى: وشرع لكم من الدين ما وصلى به نوحا والذي أوْحَيْنَا إلَيْكَ وَمَا وَصَيْنَا بِهِ إِبْرَاهِيمَ وَمُوسى وعيسى أَنُ أقيمُوا الدين من الرسل: نوح وإبراهيم وموسى وعيسى ونبينا من الرسل: نوح وإبراهيم وموسى وعيسى ونبينا لمقية الرسل، قال الله عليهم أجمعين، وكذا الأمر بالنسبة قيد الرسل، قال الله تعالى: ﴿ وَاسْأَلْ مَنْ أَرْسَلْنَا مَنْ يُونِ الرَّحْمَنِ اللهِ عَلَيْهِم أَجَمَعِينَ، وَكَذَا الأَمْ بِالنسبة قَيْبُلُكُ مَنْ رُسُلُنا مَنْ يُونِ الرَّحْمَنِ اللهِ عَلَيْهِم أَوْلِ سَبحانه: ﴿ وَمَا أَرْسَلْنَا مَنْ مُنْ اللهِ عَلَيْهِم أَلَهُ لَا إِنَّهُ إِلاَّ أَنَا فَعَيْمُ مَنْ اللهِ وَمَا أَرْسَلْنَا مَنْ عَبْدُونَ ﴾ [الزخرف 19]، وقال سبحانه: ﴿ وَمَا أَرْسَلْنَا مَنْ مُنْ اللهِ وَاجْتَنِبُوا فَعَالَى: ﴿ وَلَقَدْ بِعَالَى: ﴿ وَلَقَدْ اللّهُ وَاجْتَنِبُوا اللّهُ وَالْمَانِ اللّهُ وَالْمَانُونَ ﴾ [النحل: ٣].

#### ر معنى لا المالا الله بن

معنى لا إله إلا الله: أي لا معبود بحق إلا الله: لا إله: نافياً جميع ما يُعبد من دون الله، فلا يستحق أن يُعبد، فينفي ما عُبد بباطل، وقد سمى المشركون ما عبدوه آلهة، فتسميتهم باطلة، فالهتهم لا تستحق أن تُعبد. إلا الله: مثبتا العبادة لله، فهو الإله الحق المستحق للعبادة، فتقدير خبر لا المحنوف "بحق" هو الذي جاءت به النصوص من الكتاب والسنة كما سياتي.

وأما تقديره بموجود فيفهم منه الاتحاد، فإن الإله هو المعبود؛ فإذا قيل: لا معبود موجود إلا الله، لازم منه أن كل معبود عُبد بحق أو باطل هو الله، فيكون ما عبده المشركون من الشمس والقمر والنجوم، والأشجار والأحجار والملائكة والأنبياء والأولياء وغير ذلك هي الله، فيكون ذلك كله توحيداً، فما عُبد على هذا التقدير إلا الله إذ هي هو، وهذا – والعياذ بالله – أعظم الكفر وأقبحه على الإطلاق، وفيه إبطال لرسالات جميع الرسل، وكفر بجميع الكتب، وجحود لجميع الشرائع، وتكذيب بكل ذلك، وتزكية لكل كافر من أن يكون كافراً؛ إذ كل ما عبده من المخلوقات هو الله؛ فلم يكن عندهم مشركا بل موحداً، تعالى الله عما يقول الظالمون والجاحدون موحداً، تعالى الله عما يقول الظالمون والجاحدون

علوًا كبيرًا، فإذًا على هذا لا يجوز تقدير الخبر موجود، إلا أن ينعت اسم الا بحق؛ فحينئذ لا باس، ويكون التقدير: لا إله حقًا موجود إلا الله، فبقيد الاستحقاق ينتفى المحذور الذي ذُكر.

ونصوص القرآن والسنة تبين وتوضح هذا المعنى، قال الله تعالى: ﴿ ذَلِكَ بِأَنُّ اللّهُ هُو الْحَقُّ وَأَنُّ مَا يَدْعُونَ مَنْ دُونِهِ هُو الْبَاطُلُ وَأَنْ اللّهُ هُو الْحَقُّ وَأَنْ اللّهُ هُو الْعلي ما يَدْعُونَ مَنْ دُونِهِ هُو الْبَاطُلُ وَأَنْ اللّهُ هُو الْعلي الْكَبِيرُ ﴾ [لقمان: ٣٠]، وقال سبحانه: ﴿ أَمَ اتَخَذُوا اللّهَ أَلِا اللّهُ لَفَسَدَتَا فَسُبْحَانَ اللّهُ رَبِّ الْعرْشِ عما يصفُونَ اللّهُ لَكُ لَعْرُشِ عما يصفُونَ (٢٢) لا يُسْأَلُ عما يضفُونَ (٢١) لا يُسْأَلُ عما يقعلُ وهُمْ يُسْأَلُونَ ﴾ [الإنبياء: ٢٠-٣]، وقال جل نكره: ﴿ إِنْ هَذَا لَهُو الْقَصَصُ الْحَقُ وَمَا مِنْ إِلَهُ إِلاَّ اللّهُ وَإِنَّ اللّهُ لَهُو الْعَزِيزُ الْحَكِيمُ ﴾... إلى قوله تعالى: ﴿ ... فَقُولُوا اشْهَدُوا بَأِنَا مُسْلَمُونَ ﴾ [الا عمران: ٢٠ - ٤٤].

#### و شروط لا المالا الله وو

لينتفع من يقول: «لا إله إلا الله» بها في الدنيا والآخرة؛ من الدخول في الإسلام، والفوز بالجنة، استنبط العلماء لذلك سبعة شروط، فمن استكملها ولم ينقض شيئًا من هذه الشروط لم ينتفع بمجرد قولها والتلفظ بها، هذه الشروط هي:

#### - العلم بمعناها

أي أن يعلم العبد معناها المراد منها نفياً وإثباتًا، ولا يجهل ذلك قال الله تعالى: ﴿ فَاعْلُمْ أَنَّهُ لاَ إِلَهَ إِلاَّ اللهُ فَاعْلَمْ أَنَّهُ لاَ إِلَهَ إِلاَّ اللهُ فَي اللهُ فَي اللهُ وقال جل جلاله: ﴿ إِلاَّ مَنْ شَهِدَ اللهُ أَنَّهُ لاَ إِلَهَ إِلاَّ هُونَ وَهُمْ يَعْلَمُونَ ﴾. وقال تعالى: ﴿ شَهِدَ اللهُ أَنَّهُ لاَ إِلَهَ إِلاَّ هُو وَالْملاَئِكَةُ وَأُولُو الْعِلْمِ قَائِماً بِالْقَسِطْ لاَ إِلَهَ اللهُ الْعَرْبِرُ الْحَكِيمُ ﴾.

وعن عثمان رضي الله عنه قال: قال رسول الله الله دخل الجنة».

المن مات وهو يعلم أنه لا إله إلا الله دخل الجنة».

#### ١- اليمن النافي للشك:

بان يكون قائلها مستيقنًا بمدلول الشهادة يقينًا جازمًا، فالإيمان لا يكفي فيه إلا علم اليقين، أما الظن والشك فإنه لا يغني عن قائلها شيئًا، قال الله تعالى تبارك وتعالى: ﴿ إِنِّمَا الْمُؤْمِنُونَ الَّذِينَ آمَنُوا بِالله وَرَسُولِهُ ثُمُ لَمْ يُرْتَأْبُوا وَجَاهَدُوا بِأَمُوالَهُمْ وَأَنْفُسِهِمْ في سَبِيلِ الله أُولِئكَ هُمُ الصَّادِقُونَ ﴾ [الحجرات: ١٠]، في سَبِيلِ الله أُولِئكَ هُمُ الصَّادِقُونَ ﴾ [الحجرات: ١٠]، فاشترط في صدق إيمانهم بالله ورسوله كوتهم لم يرتابوا، أي لم يشكوا، فاما المرتاب فهو من المنافقين الذين قال الله تبارك وتعالى فيهم: ﴿ إِنْمَا يَسْتَأْذِنُكَ النَّذِينَ قَالَ اللهُ وَاللَّهُ وَالْيَوْمُ الْآخِرِ وَارْتَابَتْ قُلُوبُهُمْ النَّذِينَ لاَ يُؤْمِنُونَ بِاللَّهُ وَالْيَوْمُ الآخِرِ وَارْتَابَتْ قُلُوبُهُمْ

فَهُمْ فَى رَيْبِهِمْ يَتَرَدُّدُونَ ﴾ [التوبة: ٤٥].

وعن أبي هريرة رضي الله عنه قال: قال رسول الله عنه «أشهد أن لا إله إلا الله وأني رسول الله، لا يلقى الله بهما عبدٌ غير شاك فيهما إلا دخل الجنة». [مسلم ۲۷].

وعنه أيضًا رضي الله عنه، في الحديث الطويل، وفيه أن النبي ت بعثه بنعليه فقال: «من لقيت من وراء هذا الحائط يشبهد أن لا إله إلا الله مستيقنًا بها قلبه فبشره بالجنة «[مسلم ٣١]. فاشترط في دخول قائلها الجنة أن يكون مستقينًا بها غير شاك فيها، وإذا انتفى الشرط انتفى المشروط.

#### ٣- القبول لا تضميته

لقد قص علينا رب العزة تبارك وتعالى من انباء ما قد سبق من إنجاء من قبلها، وانتقامه ممن ردها وأباها، قال الله تعالى: ﴿ وَلَقَدُ أَرْسَلْنَا مِنْ قَبْلِكَ رَسُلاً وَاباها، قال الله تعالى: ﴿ وَلَقَدُ أَرْسَلْنَا مِنْ قَبْلِكَ رَسُلاً إِلَى قَوْمِهمْ فَجَاءُوهُمْ بِالْبَيْنَاتِ فَانْتَقَمْنَا مِنَ الّذِينَ أَجْرَمُوا وَكَانَ حَقًا عَلَيْنَا نَصْرُ الْمُؤْمِنِينَ ﴾ [الروم: ٤٧]، وقال تعالى: ﴿ احْشُرُوا النّدِينَ ظَلَمُوا وَآزُواجَهُمْ وَمَا كَانُوا يَعْبُدُونَ (٢٦) مِنْ دُونَ اللّه فَاهْدُوهُمْ إِلَى صراط الله عَاهْدُوهُمْ إِلَى قوله: ﴿ إِنَّهُمْ كَانُوا إِذَا قيل لَهُمْ لا إِلَهَ إِلاَ اللهُ يَسَتَكِيرُونَ (٣٥) ويقُولُونَ أَنْنًا لَتَارِكُوا الْهَتَنَا لِشَاعِرِ مَحْدُونَ ﴾ [الصافات: ٢٢- ٣] إلى عَير ذلك من الآيات.

وعن أبي موسى الأشعري رضي الله عنه عن النبي عنقال: مثل ما بعثني الله به من الهدى والعلم كمثل الغيث الكثير أصاب أرضًا؛ فكان منها نقية قبلت الماء فأنبتت الكلأ والعشب الكثير، وكانت منها أجادب أمسكت الماء فنفع الله بها الناس فشربوا وسقوا وزرعوا، وأصاب منها طائفة أخرى إنما هي قيعان لا تمسك ماء ولا تنبت كلاً، فذلك مثل من فقه في دين الله ونفعه ما بعثني الله به فعلم وعلم، ومثل من لم يرفع بذلك رأسا ولم يقبل هدى الله الذي جئت به المتفة عله الهدا.

#### ٥-الانشاد لادلت عليه:

قال الله تعالى: ﴿ وَأَنْيَبُوا إِلَى رَبِّكُمْ وَاسْلُمُوا لَهُ ﴾ [الزمر: ٤٥]، وقال تعالى: ﴿ وَمَنْ أَحْسَنُ بِينًا مِمُنْ أَسْلَمَ وَجُهةُ لِلّهُ وَهُوَ مُحْسَنُ ﴾ [النساء: ١٧٥]، وقال سبحانه وتعالى: ﴿ وَمَنْ يُسْلَمُّ وَجُهةُ إِلَى اللّه وَهُو مُحْسَنُ فَقَدِ السَّتَمْسَكَ بِالْعُرُوةِ الْوَثْقَى وَ إِلَى اللّه عَاقْبَةُ الأُمُورِ ﴾ [القمان: ٢٢]، وقال المفسرون: يسلم وجهه أي: يحقاد، وهو محسن: موحد، والعروة الوثقى: لا إله إلا الله، ومن لم يسلم وجهه إلى الله ولم يك محسنًا فإنه لم يستمسك بالعروة الوثقى، وهو المعنى بقوله تعالى: ﴿ وَمَنْ كَفُر فَلاَ يَحْزُنُكُ كُفُرهُ إِلَيْنًا مَرْجِعُهمْ فَنُنْبَتُهُمْ بِمَا عَلَيمُ بِذَاتِ الصَّدُورِ (٢٣) نُمَتَّعُهُمْ قَلِيلاً عَمْلُوا إِنْ اللّهُ عَلَيمُ بِذَاتِ الصَّدُورِ (٢٣) نُمَتَّعُهُمْ قَلِيلاً عَمْلُوا إِنْ اللّهُ عَليمُ بِذَاتِ الصَّدُورِ (٢٣) نُمَتَّعُهُمْ قَلِيلاً

## ثُمُّ نَضْطُرُهُمْ إِلَى عَذَابٍ غَلِيظٍ ﴾ [لقمان: ٢٣-٢٤].

هو أن يقولها صدقًا من قلبه؛ بأن بواطئ قلبه السائه، قال الله تبارك وتعالى: ﴿ فَلَيعْلَمْنُ اللّهُ الّذِينَ صَدَقُوا وَلَيعُلَمْنُ اللّهُ الدّينَ ﴿ فَلَيعْلَمْنُ اللّهُ الدّينَ الْحَرْدِةَ: ﴿ وَمِنَ النّاسِ مَنْ يَقُولُ أَمِنًا بِاللّهُ وَبِالْيَوْمِ الآخِرِ وَمَا النّاسِ مَنْ يَقُولُ أَمِنًا بِاللّهُ وَالّذِينَ آمَنُوا وَمَا يَخْدُعُونَ اللّهُ وَالّذِينَ آمَنُوا وَمَا يَخْدُعُونَ اللّهُ وَالّذِينَ آمَنُوا وَمَا يَخْدُعُونَ اللّهُ مَرْضًا وَلَهِمْ عَذَابُ اللّهِ المَرارِهِم، مَرضٌ فَرَادَهُمُ اللّهُ مَرضًا ولَهمْ عَذَابُ اللّهِ اسْرارِهم، وأَطْهر فضائحهم في كثير من المواضع في كتابه وأظهر فضائحهم في كثير من المواضع في كتابه العزيز، كما في سور: البقرة، وآل عمران، والنساء، والآنفال، والتوبة وهي سورة كاملة في شائهم.

وعن معاذ بن جبل رضي الله عنه عن النبي ... «ما من أحد يشهد أن لا إله إلا الله وأن محمدًا عبده ورسوله صدقًا من قلبه إلا حرمه الله على النار». [متفق عليه].

وعن أنس بن مالك رضي الله عنه وطلحة بن عبيد الله رضي الله عنه في قصة الأعرابي وهو ضمام بن ثعلبة وافد بني سعد بن بكر: لما سال رسول الله عن شرائع الإسلام فأخبره، قال: هل علي غيرها؛ قال: لا، إلا أن تطوع. قال: والله لا أزيد عليها ولا انقص منها، فقال رسول الله عن أفلح إن صدق، وفي رواية: إن صدق ليدخلن الجنة، [متفق عليه].

ف اشترط في فلاحه ودخوله الجنة أن يكون صادقًا، كما اشترط في حديث معاذ لإنجاء من قال هذه الكلمة من النار أن يقولها صدقًا من قلبه.

والمراد به تخليص العمل عن جميع شوائب الشرك، وذلك بصلاح النية، قال ربنا تبارك وتعالى: فاعبد الله مُخْلِصاً له الدين (٢) ألا لله الدين فاعبد الله مُخْلِصاً له الدين (٢) ألا لله الدين أمرت أنْ أعبد الله مُخْلِصاً له الدين وقال الزمر ١٦)، وقال سبحانه: ﴿ وَما أُمرُوا إلاّ ليعبدوا الله مُخْلِصينَ له الدين حُنفاء ﴾ [البينة: ٥]، وقال جل جلاله في مقابل الدين حُنفاء ﴾ [البينة: ٥]، وقال جل جلاله في مقابل الإخلاص: ﴿ إِنَّ المُمْنفقِينَ فِي الدُرك الأسفق من النار واعتصموا بالله وأخْلَصنوا دينهم لله فأولئك مع واعْتَصموا بالله وأخْلَصنوا دينهم لله فأولئك مع المؤمنين وسوف يُؤْت الله المؤمنين أَجْرا عظيما ﴾ [النساء: ١٤٥- ١٤٦] وعن أبي هريرة رضي الله عنه عن النبي تنافيا من قلبه، [البخاري ٩٩].

وعن عتبان بن مالك رضي الله عنه عن النبي تقال: وإن الله حرم على النار من قال: لا إله إلا الله

يبتغي بذلك وجه الله عز وجل. [متفق عليه]. فبين الله تعالى وبين رسوله أن الإخلاص في شهادة الحق أساس قولها، فإذا خلت من الإخلاص و اقتصر على نطقها باللسان فقط فهو من المنافقين.

والمقصود بهذا محبة هذه الكلمة، ومحبة ما اقتضته ودلت عليه، ومحبة أهلها العاملين بها، الملتزمين بشروطها، وبغض ما يناقض ذلك، قال الله تعالى: ﴿ وَمِنَ النَّاسِ مَنْ يَتَّخِذُ مَنْ دُونِ اللّهُ أَنْدَادًا يُحِبُونَهُمْ كَحَبِ اللّهُ والدِّينِ أَمَنُوا أَشَدُ حُبًا للله والدِّينِ أَمَنُوا أَشَدُ حُبًا للله والدِّينَ أَمَنُوا أَشَدُ حُبًا للله والدِّينَ أَمَنُوا أَشَدُ حُبًا للله والدِّينَ أَنِّهَا الدِّينَ أَمَنُوا مَنْ وَيَلِكُ مِنْ دِينِهِ قَسَوْفَ يَأْتِي اللّهُ بِقَوْم يُحبُّهُمْ ويُحبُّونَهُ أَذَلَة عَلَى الْمُؤْمِنِينَ أَعْرَة عَلَى الْكَافِرِينَ ويحبُونَهُ الله والدِينَ أَعْرَة عَلَى الْكَافِرِينَ وَلِيكُ الله والدِينَ أَعْرَة عَلَى الْكَافِرِينَ وَلِيكُ اللّهُ بِقُوم يُحبُّهُمْ المُؤْمِنِينَ أَشِد حبًا له؛ وذلك لأنهم لم يشركوا معه في محبته أحدًا كما فعل مدعو محبته من المشركين الذين الخذوا من دونه أندادًا يحبونهم كحبه.

وعلامة حب العبد ربه أن يقدم محابه وإن مال إليه خالفت هواه، وبغض من يبغض ربه وإن مال إليه هواه، وموالاة من والى الله ورسوله، ومعاداة من عاداه، واتباع رسوله حمله واقتفاء أثره، وقبول هداه، قال الله تعالى: ﴿ قُلْ النُّ كُنْتُمْ تُحبُّونَ اللهُ فَاتَبِعُونَى يُحْبِدُكُمُ اللهُ وَيغْفُرْ لَكُمْ ذُنُوبِكُمْ وَاللهُ عَقُورُ رحيمُ ﴾ وأفرأيت من اتَّحَدُ إلهه هواه وأصله الله على علم وحدم على سمعه وقلبه وجعل على بصره غشاوة فمن يهديه من بعد الله ﴾ [الجاثية: ٢٣]. إلى غير ذلك من الأمات.

وقال : «ثلاث من كن قيه وجد بهن حلاوة الإيمان: أن يكون الله ورسوله أحب إليه مما سواهما، وأن يحب المرء لا يحبه إلا لله، وأن يكره أن يعود في الكفر بعد إذ أنقذه الله منه كما يكره أن يُقذف في النار». [متفق عليه من حديث أنس رضي الله عنه].

وعن أنس وأبي هريرة رضي الله عنهما قال رسول الله عنه: ﴿ لا يؤمن أحدكم حتى أكون آحب إليه من ولده ووالده والناس أجمعين . [منفق عليه].

هذا، ونسال الله تبارك وتعالى أن يجعلنا وإخواننا المسلمين في مشارق الأرض ومغاربها ممن يحققون توحيد الله تبارك وتعالى في ربوبيته وإلهيته وأسمائه وصفاته، وأن يجعلنا من أهل لا إله إلا الله، القائمين بشروطها، المحققين لمقتضاها العاملين بها، الملتزمين شروطها، وصلى الله وسلم وبارك على عبده ورسوله نبينا محمد واله وصحبه أحمعين، والحمد لله رب العالمين.

الحمد لله، والصلاة والسلام على رسول الله، وعلى آله وصحبه ومن والاه، وبعد:

فقد بدانا في العدد السابق الحديث عن الوضوء، فبدانا بتعريفه ثم مشروعيته، ثم فضله، ثم حكمه، ونواصل اليوم الحديث عن هذه العبادة الجليلة، ونبدأ بالحديث عن شروط الوضوء، وسوف نفصل بعض الشيء فيها؛ لأن هذه الشروط سيتكرر أكثرها عند الحديث عن يقدة العدادات فلا نحتاج لإعادتها مرة أخرى.

#### 00 أولاً: معنى الشرط 00

١- في اللغة: الشرط -بسكون الراء إلزام
 الشيء والتزامه، ويجمع على شروط.

آ- في الاصطلاح: ما يلزم من عدمه العدم، ولا يلزم من وجوده وجود ولا عدم لذاته. [حاشية البناني على جمع الجوامع ٢ / ٢٠]. ومعنى ذلك أن الشرط إذا لم يوجد ترتب على ذلك عدم وجود المشروط؛ فمثلاً إذا لم يتوضئا إنسان للصلاة؛ فإنه لا يستطيع أداء الصلاة بدون الوضوء، وإذا فإنه لا يستطيع أداء الصلاة بدون الوضوء، وإذا وجد الشرط فإنه لا يلزم من وجوده وجود المشروط أو عدمه، فلو توضا إنسان فإنه لا يلزمه عند الوضوء أن يصلي فقد يتوضئاً ولا يصلي؛ لأن الصلاة ليست من لوازم الوضوء.

#### ووثانيا: أقسام الشرط وه

اعلم أن الشرط منحصر في أربعة أنواع: الأول: عقلي: كالحياة للعلم. الثاني: شرعي: كالطهارة للصلاة. الثالث: لغوي: كعبدي حر، إن قمت.

الرابع: عادي: كالغذاء للحيوان. [المدخل لمذهب أحمد، لعبد القادر بن بدران ص٩٩].

وما يهمنا هنا هو الشرط الشرعي باعتبار أثره في العبادة المشترط فيها، فالشرط الشرعي بهذا الاعتبار ينقسم إلى شرط صحة وشرط وجوب.

فشرط الصحة: هو الذي لا تصح العبادة إلا به، فإذا تخلف هذا الشرط أصبحت العبادة باطلة، وقد أضافوه إلى أثره، فقالوا: شرط صحة، مثل الطهارة للصلاة، فإذا تخلفت بطلت الصلاة، وكعدم الموانع الشرعية للصيام، فإن عدمها شرط صحة فلا يصح صيام الحائض



و فقد الماء حقيقة هو عدم وجود الماء، أما فقد الماء حكما فهو: عدم القدرة على استعمال الماء مع وجوده؛ كمن منع من استعمال الماء، لمرض أصاب عضوا من أعضاء الوضوء، ولا محن المصال الماء الماء

والنفساء بالاتفاق.

وشرط الوجوب: هو الذي لا تجب العبادة في الذمة إلا به (آي التكليف)، فهذا الشرط ليس له علاقة بصحة العبادة، وإنما تعلقه بوجوب العبادة في الذمة، فإذا وُجد الشرط وجد الوجوب في الذمة، وإذا انعدم هذا الشرط انعدم الوجوب في الذمة.

مثال ذلك: البلوغ؛ فإنه شرط وجوب بالنسبة للعبادات، أي لا تجب العبادة إلا على البالغ فقط؛ لقوله ﷺ: «رُفع القلم عن ثلاثة: عن الصغير حتى يحتلم، وعن المبنون حتى يفيق، وعن النائم حتى يستيقظ، [أبو داود ٤٣٩٨) وصححه الالباني].

لكن لا شأن للبلوغ في صحة العبادة، فلو صلى الصغير أو حج أو صام صحت عبادته، ولكن هي في ذاتها غير مفروضة عليه.

واعلم أنه قد يجتمع الوصفان في أمر واحد فيكون شرط صحة وشرط وجوب؛ كالعقل فإنه شرط وجوب؛ أي لا تجب إلا بالعقل وشرط صحة أي لا تصح العبادات إلا بالعقل.

واعلم أن أكثر العبادات تشترك في شروط الوجوب، ولكن تختلف في شروط الصحة؛ إذ إن لكل عبادة هيئة وأوصافاً تميزها عن غيرها، وسوف نبدأ في بيان شروط الوجوب وشروط الصحة الخاصة بالوضوء، ولكن سنبدأ بالشروط التي تجمع بين الأمرين.

#### ा गीर्या कर्मा हिन्दु क्षा कर्म

 ١- العقل: اتفق الفقهاء على أن العقل شرط لوجوب الوضوء؛ إذ لا خطاب بدون العقل، فالعقل مناط التكليف. [الموسوعة الفقهية: ٤٣].

فلا يجب الوضوء ولا يصح على المجنون حال حنونه، ولا من المصروع حال صرعه، ولا النائم حال

نومه؛ لعدم النية؛ إذ لا عبادة إلا بنية؛ لقوله ﷺ: «إنما الأعمال بالنيات». (البخاري: ١). [الفقه الإسلامي وأدلته بتصرف. د. وهبة الزحيلي ١/ ٣٣٩].

٢- الإسلام: ذهب الحنفية والمالكية في مقابل المشهور إلى أن الإسلام شرط لوجوب الوضوء؛ إذ لا يُخاطب كافر بفروع الشريعة، وكذلك شرط صحة، وذهب الشافعية والمالكية في المشهور إلى أنه شرط في صححة الوضوء لا شرط وجوب، بناء على أن الكفار مخاطبون بفروع الشريعة. [الموسوعة الفقهية].

وهو الأرجح من أقوال أهل العلم؛ لقوله تعالى: ﴿ مَا سَلَكَكُمْ فِي سَقَر (٤٢) قَالُوا لَمْ نَكُ مِنَ الْمُصَلِّمْنَ... ﴾ [المدر: ٤٢-٣٤].

والكلام على هذا الشرط لا يختص بالوضوء، بل بسائر العبادات من صلاة وصيام وزكاة وحج، فمن جعل الإسلام شرط وجوب وصحة في الوضوء قال بذلك في سائر العبادات، ومن قال: إنه شرط صحة فقط قال بذلك أيضًا في سائر العبادات.

٣- انقطاع ما ينافي الوضوء من حيض ونفاس: اتفق الفقهاء على أن المرأة إذا كانت حائضًا أو نفساء لا يجب عليها الوضوء، ولا يصح منها أيضًا؛ لأن خلو المرأة من الحيض والنفساء شرط وجوب وشرط صحة للوضوء.

3- وجود الماء المطلق الطهور: اتفق الفقهاء على الماء الطهور شرط لوجوب الوضوء على المكلف، فإذا عدم الماء فلا يجب عليه الوضوء؛ لقوله تعالى: فأذا عدم الماء فلا يجب عليه الوضوء؛ لقوله تعالى: فأذا عدم الماء فلا يجب عليه الطهارة الديلة، وهي التيمم بالصعيد الطيب على ما سياتي بيانه فيما بعد، وقد نص الحنفية والمالكية وكذا الشافعية والحنابلة على اشتراط وجود الماء المطلق الطهور لوجوب الوضوء [حاشية ابن عابدين ا / ١٩٠، حاشية الدسوقي ١ / ١٤٩، مغني المحتاج ١ / ٢٤، كشاف القناع ١ / ٥٠].

وقد نص الفقهاء على أن وجود الماء المطلق شرط أيضًا لصحة الوضوء، فلا يصح الوضوء بغيره.

فقد الماء حقيقة هو عدم وجود الماء، أما فقد الماء حكمًا فهو: عدم القدرة على استعمال الماء مع وجوده؛ كمن مُنع من استعمال الماء، لمرض أصاب عضوًا من أعضاء الوضوء، ولا يمكن إيصال الماء الده

#### و رابعا: شروط وجوب الوضوء و

القدرة على استعمال الماء الطهور الكافي: فالقدرة على استعمال الماء الطهور شرط وجوب للوضوء؛ إذ القدرة مناط التكليف، فالعاجز ليس من أهل التكليف؛ لقوله تعالى: ﴿ لاَ يُكَلِّفُ اللَّهُ نَفْسًا إِلاَّ

وُسْعَهَا ﴾ [البقرة: ٢٨٦].

وقلنا: إن عدم وجود الماء يمنع من وجوب الوضوء على المكلف، وهو ما يسمى بفقد الماء حقيقة، ولكن قد يوجد الماء ولا يستطيع المكلف استعماله لعذر ألم به من مرض أو حرق أو غير ذلك، وهو ما يعبر عنه بفقد الماء حكما، ففي هذه الحالة أيضًا لا يجب على المكلف الوضوء إذا كان غير قادر على استعمال الماء، فقد نص الحنفية والمالكية على أن من شروط وجوب الوضوء القدرة على استعمال المطهر. [البحر الرائق ١ / ١٠، مواهب الطهر. [البحر الرائق ١ / ١٠، مواهب الطهيل ١ / ١٨٢].

إلا أن الفقهاء ذكروا قاعدة قيدت هذا الأمر، وهي «الميسور لا يسقط بالمعسور». [الأشباه والنظائر للسبوطي ١/ ٢٨٨].

فإذا كان الإنسان لا يستطيع استعمال الماء في غسل عضو معين انتقل إلى البديل، ولا يسقط عنه غسل سائر الأعضاء التي يمكن غسلها، فمن كان أحد ذراعيه مقطوعاً أو محروقاً، ولا يستطيع غسله؛ فهذا لا يسقط الغسل عن الذراع الآخر.

Y- وجود الحدث: يرى الحنفية والمالكية والشافعية والحنابلة أن وجود الحدث الموجب اللوضوء شرط لوجوب الوضوء. [الموسوعة الفقهية: مم ٣٨٨]؛ لقوله تعالى: ﴿يا أَيّها النّين آمنُوا إِذَا قَمْتُمْ إِلَى الصّلاة فَاغْسلُوا وَجُوهكُمْ وَأَيْديكُمْ إِلَى الصّلاة فَاغْسلُوا وَجُوهكُمْ وَأَيْديكُمْ إِلَى الصّلاة فَاغْسلُوا وَبُوهكُمْ وَأَرْجَلَكُمْ إلَى الْكَعْبيْنِ وَإِنْ كُنتُمْ مَرْضى أَوْ عَلَى سُفَّر أَوْ جَلَكُمْ النّيا أَلَّكَعْبيْنِ فَي سُفِّر أَوْ جَاء أحد مِنْكُمْ مِن الْغُائِط أَوْ لاَمَسْتُمُ النّساءَ فَلَمْ تَجْدُوا مَاء فَتَيمُمُوا صَعيدًا طَيْبًا فَامْسَحُوا بوجُوهكُمْ وَأَيْديكُمْ مِنْهُ ﴾ [المائدة: ٢]. فالسبب في يوجُوهب الوضوء إرادة الصلاة مع وجود الحدث. وجود الحدث. أردتم القيام إلى الصلاة وأنتم مُحْدِثُون. [الاختيار المناطقة وأنتم المناطقة وأنتم مُحْدِثُون. [الاختيار المناطقة وأنتم مناطقة وأنتم مُحْدَثُون. [الاختيار المناطقة وأنتم مناطقة وأنتم وأنتم مناطقة وأنتم وأنتم وأ

٣- البلوغ: اتفق الفقهاء على أن البلوغ شرط لوجوب الوضوء، فلا يجب على الصبى لعدم تكليف القاصر. [الموسوعة الفقهية ٣ / ٣٢٩]؛ لقوله ﷺ: (رفع القلم عن ثلاثة: عن الصغير حتى يحتلم، وعن المجنون حتى يفيق، وعن النائم حتى يستيقظ». [أبو داود ٣٩٨٤؛ وصححه الإلباني]...

3- دخول وقت الصلاة: ذهب المالكية والحنابلة إلى ان من شروط وجوب الـوضوء دخول وقت الصلاة الحاضرة، وذهب الحنفية إلى أن شروط وجوب الوضوء ضيق الوقت، وقالوا: إن هذا الشرط للوجوب المضيق؛ لتوجيه الخطاب مضيقًا حينئذ وموسعًا في ابتدائه، بمعنى ان وجوب الوضوء موسع لدخول الوقت كالصلاة، فإذا ضاق الوقت صار الوجوب فيهما مضيقًا.

و اتفق الفقهاء على أن من شروط صحة الوضوء: زوال المانع من وصول الماء إلى الجسد؛ لكونه جرما كشمع وشحم وعجين وطين وغير ذلك و

#### 😙 خامسا: شروط صحة الوضوء 👓

 ١- عموم البشرة بالماء الطهور: اشترط الفقهاء لصحة الوضوء أن يعم الماء العضو المغسول؛ فإذا لم يعم الماء البشرة لم يصح الوضوء. [مراقي الفلاح ١ / ٣٣١]...

٢- زوال ما يمنع وصول الماء إلى البشرة: اتفق الفقهاء على أن من شروط صحة الوضوء: زوال المانع من وصول الماء إلى الجسد؛ لكونه جرما كشمع وشحم وعجين وطين وغير ذلك. [الموسوعة الفقهية ٣٥ / ٣٢٩]. وذلك لأنه لا يتحقق معنى المسح أو الغسل للعضو إلا بذلك، فإن عدم وصول الماء إلى البشرة يمنع من إطلاق اسم المسح أو الغسل على ذلك العضو.

٣- انقطاع الحدث حال الوضوء: اتفق الفقهاء على أن انقطاع الحدث حال الوضوء شرط لصحة الوضوء؛ لانه بخروج بول أو ريح أو غير ذلك من نواقض الوضوء لا يصح الوضوء. [المصدر السابق بنصوف].

أ- النية: وقد اختلف الفقهاء في عد النية شرطاً أو ركنًا للعبادات: فذهب الحنابلة إلى أن النية شرط لصحة الوضوء؛ لحديث عمر بن الخطاب رضي الله عنه أن النبي قال: «إنما الأعمال بالنيات...» [البخاري: ١]. أي لا عمل إلا بالنية، ولأن الوضوء عبادة، ومن شروط العبادة النية.

وفي النية للعبادات بوجه عام خلاف مشهور سيأتي بيانه في بحث مستقل فيما يتعلق بالنية من أحكام.

هذا ما تيسر لي جمعه فيما يتعلق بشروط اللوضوء، وقد أعرضت عن ذكر بعضها لضعف مستنده، وأسأل الله العظيم أن ينفع بما ذكرناه فهو نعم المولى ونعيم النصير.



1- تقسيم السيرة إلى مراحلها بتأصيل من السنة «حديث ابن عباس» (ح٣٩٠٢)، ثم تقسم كل مرحلة إلى كُتب، ثم كل كتاب إلى أبواب، ثم ما صح في الباب وما لم يصح للتخلية والتحلية. ولحديث حذيفة: «كان الناس يسألون رسول الله عن الخير وكنت أساله عن الشر مخافة أن بدركني».

٢- اتباع ما جرت عادة أئمة السلف وأتباعهم المصنفين في الأبواب أن يذكروا الآيات والأحاديث المناسبة في هذه الأبواب مع كتابة الأحاديث باسانيدها وضبطها سندا ومتنا.

٣- تخريج الأحاديث ثم بيان درجة الحديث بحكم أئمة الصنعة مع ذكر مراجع التخريج والحكم.

إلى البحث عن ثلاثمائة صفحة مكتوبة بالكمبيوتر.

👓 ثانيا: مواعيد تسليم الأبحاث لإدارة الدعوة من: ٢٠١٠/٧/١١م حتى ٢٠١٠/٧/٢٥ 👳

وجوب الوضوء إرادة الصالة

قال الر عماص رضي اللا

يسلم البحث مكتوبًا عليه الاسم: العمل، العنوان، الهاتف.

#### وو ثالثًا: جوائز السابقة وو

|                                        | the state of the s |
|----------------------------------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| عال مريان ونيه المراس وملك             | _ الفائز الأول:الــال حد المال حد المال حد المال حد المال المال حد المال حد المال حد المال حد المال حد المال                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| الله عن المنتج (١٠٠٠ - ١١٠١)           | الفائز الثاني:                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| ٠٠٠٠ جنيه.                             | الفائز الثالث: العلاليج كاليال وولف ا                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| ۲۰۰۰ جنیه.                             | الفائز الرابع:                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| الحاق الحاضية والعينج ١٢٠٠ إلى أن أحرط | من الفائز الخامس إلى العاشر:                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| المام جنيه.                            | من الفائز الحادي عشر إلى العشرين:                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |

مدين المروق الموفيق. مدين إدارة الدعوة والإعلام

النُّوحيد العدد ٢٦١ السنة التاسعة والثلاثون

## ع تيسير حفظ السنة ع صحبح الأحاديث القصار



٣٢٢٣ عَنْ عَائِشَهَ رضي الله عنها، قَالَتْ: قُلْتُ للنُّبِيِّ عَنْ: حَسَّبُكَ مِنْ صَفَيَّةَ كَذَا وَكَذَا، -قَالَ: غَيْرُ مُسَدِّد تَعْني قَصيرَةً- فَقَالَ: «لَقَدْ قُلْت كَلَمَةً لَوْ مُزِجَتْ بِمَاءِ الْبَحْرِ لَمَزَّجَتْهُ» قَالَتْ: وَحُكَيْتُ لَهُ إِنْسَانًا، فَقَالَ: «مَا أُحِبُ أَنِّي حَكَيْتُ انْسَانًا وَأَنْ لَى كَذَا وَكَذَاءٍ. د (٤٨٧٥)، حم (٢٥٠٣١)، وهذا حديث صحيح على شرط مسلم.

٢٢٢٤– عُنَّ عَائِشَهُ رضي الله عنها، قَالَتْ: قَالَ رَسُولُ اللَّه ﷺ: «خَيْرُكُمْ خَيْرُكُمْ لأَهْلِه، وَأَنَا خَيْرُكُمْ لأَهْلَى، وَإِذَا مات صاحبكم فَدعوه، ت (٣٨٩٥)، جه(١٩٧٧)، حب (٤١٧٧)، دي (٢٢٦٠)، وهذا حديث صحيح على شرط الشيخين

٢٢٢٥ - عَنْ عَبْد اللَّه بْنِ شَقِيقِ رضى الله عنه، قَالَ: قُلْتُ لعَائشَةَ: أَيُّ أَصْحَابِ رَسُولِ اللَّه 🐸 كَانَ أَحَبُّ إِلَى رَسُولِ اللَّهُ ۚ قَالَتْ: أَبُو بَكُرٍ. قُلْتُ: ثُمُّ مَنْ ۚ قَالَتْ: عُمَرُ. قُلْتُ: ثُمَّ مَنْ ۚ قَالَتْ: ثُمُّ أَبُو عُبَيْدَةَ بُنُ الْجَرَاحِ. قُلْتُ: ثُمُّ مُنْ ۖ قَالَ: فَسَكَتْتُ، ت (٣٦٥٧)، أبو يعلى (٤٨٨٧)، وهذا حديث صحيح على شرط مسلم.

٣٢٢٦ - عَنْ كَنْشَلَةَ، رضي الله عنها قَالَتْ. «دَخَلَ عَلَيْ رَسُولُ اللَّه 🐸 فَشَرِبَ مِنْ فِي قَرْبَةَ مُعَلُقَةَ قَائمًا فَقُمْتُ إِلَى

قَيِهَا فَقَطَعَتُهُ». ت (١٨٩٢)، جه (٣٤٢٣)، وهذا حديث صحيح على شرط مسلم ٢٢٢٧ - عَنْ أُمَّ سَلَمَةً رضي الله عنها، أنَّ رَسُولَ اللَّهِ 😅 «أَكَلَ كَتَفًا، فَجَاءَهُ بِلاَلٌ، فَخَرَجَ إِلَى الصَّلاَة وَلَمْ يَمَسُ

مَاءُه. ن (١٨٢)، حم (٢٦٠٧١)، جه (٤٩١)، وهذا حديث صحيح على شرط مسلم.

بالصِّدَقَة ،، فَقَالَتْ زَبْنَتُ امْرَأَةُ عَبْد اللَّه: ٢٢٢٨ - عَنْ أَمْ سَلَمَةً رضَى الله عنها، قَالَتْ: «أَمَرَنَا رَسُولُ اللَّه 😂 أيُجْزيني منَ الصَّدَقَة أنْ أتَصَدُّقَ عَلَى زَوْجِي وَهُوَ فَقيرٌ، وَبِنِي أَخِ لَى أَيْتَامٍ، وَأَنَا أَنْفقُ عَلَيْهِمْ هَكَذَا، وَهَكَذَا، وَعَلَى كُلُّ حَالٍ؟، قَالَ: «نَعْمُ»، قَالَ: «وكَانَتْ صَنَاعَ الْيَدِيْنِ». جه (١٨٣٥)، أبو يعلى (١٨٩٩)، وهذا حديث صحيح على شرط الشيخين. ٢٢٢٩ عَنْ أُمِّ سَلَمَةَ رضي الله عنها، قَالَتْ: ` كَانَ النِّبِيُّ 🎏 يُوتِرُ بِثْلاَثَ عَشْرَةَ رَكْعَةً، فَلَمَّا كَبِرَ وَضَعُفَ أَوْتَرَ

سبع، ت (٤٥٧)، حم(٢٦١٩٧)، ن(١٧٠٨)، وهذا حديث صحيح على شرط مسلم.

- ٢٢٣٠ عَنْ صَفَيَّةً بِنْتِ شَيْبَةً، عَنْ امْرَاةٍ، قَالَتْ: رَأَيْتُ رَسُولَ اللَّهِ 🌞 يَسْعَى في بَطْن الْمُسيل، وَيَقُولُ: ﴿لاَ يُقْطَعُ الو ادى إلا شيدًا». ن (٢٩٨٠)، حم (٢٦٧٣٦)، وهذا حديث حسن على شرط مسلم.

لقد رتبت أحاديث هذه السلسلة المباركة: «درر البحار من صحيح الأحاديث القصار» على أقسام الصحيح: المرحلة الأولى: ما اتفق عليه الإمامان البخاري ومسلم.

المرحلة الثانية: ما انفرد به الإمام البخاري «رحمه الله».

المرحلة الثالثة: ما انفرد به الإمام مسلم «رحمه الله».

المرحلة الرابعة: ما كان على شرطهما أو شرط أحدهما.

المرحلة الخامسة: ما صح عند غيرهما.

فقد انتهينا من المراحل الأربع الأولى، وهذه هي المرحلة الخامسة نبين فيها صحيح الأحاديث القصار مستوفية لشروط الحديث الصحيح.

٢٣٣١ - عَنْ أَبِيَّ بْنِ كَعْبِ رضي الله عنه، قَالَ: «كَانَ رَسُولُ اللَّهُ 😻 يَقْرَأُ فِي الْوَتْرِ بِسَبِّحِ اسْمَ رَبِّكَ الأَعْلَى، وَقُلْ يَايُهَا الْكَافِرُونَ وَقُلْ هُوَ اللَّهُ أَحَدُ، فَإِذَا سَلُم، قَالَ: «سُبُحَانَ الْمَلك الْقُدُوس ثَالَثُ مَرَّاتِ». حم (٢٠٦٢٨)، ن (١٧٠١)، وهذا

٢٢٣٢ عَنْ أَبِيُّ بْنِ كَعْبِ رضي الله عنه، أنْ رَسُولَ اللَّه ﴿ ذَكَرَ الدَّجَّالَ، فَقَالَ: ﴿ إِحْدَى عَيْنَيْه كَأْنُهَا زُجَاجَةً خَضْرًاءُ، وَتَعَوِّذُوا بِاللَّهُ مِنْ عَذَابِ الْقَبْرِ،. حَمْ (٢٠٦٤١)، وهذا حديث صحيح

٣٢٣٣ - عَنْ أَبِيَ بْنِ كَعْبِ رضي اللَّه عنه، عَن النَّبِيِّ 😂، قَالَ: «لَمَّا تُوفِّي آدَمُ غَسُلَتْهُ الْمَلائكَةُ بِالْمَاء وتْرًا، وَالْحَدُوا لَهُ، وَقَالُوا: هَذَه سَنَّةُ أَدَمُ فَي وَلَده، كَ (٢ / ٥٤)، وهذا حديث صحيح

٢٢٣٤ عَنْ أَسْلَمَةَ بِّنَ شَرِيكِ رِضَي اللَّهَ عنه، قَالَ: قَالُوا: يَا رَسُولَ اللَّه، مَا أَفْضَلُ مَا أَعْطَى الْمُسْلَمُّ، قَالَ: «خُلُقُ حسن، ابن ابي شبية (٢٥٧٠٣)، وهذا حديث صحيح.

٢٢٣٥ - عَنْ آبِي الْمَلِيحِ، عَنْ أبِيهِ رضي الله عنه، عَنِ النَّبِيِّ 💝 قَالَ: ﴿لَا يَقْبَلُ اللَّهُ صَدَقَةُ مِنْ غُلُولٍ، وَلاَ صَلاَةً ىغنى طُهُورِ». د (٥٩)، حم (٢٠١٨٤)، ن(١٣٩)، دي(١٨٦)، وهذا حديث صحيح. -٢٢٣٦ عَنْ أَنُس بْنِ مَالِك رضي الله عنه، قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللَّه ﷺ؛ ﴿لُوْ أَهْدِيَ إِلَىُّ كُرَاعٌ، لَقَبِلْتُ، وَلَوْ دُعيتُ عليه، لأحيت، د (١٣٢٨)، حدره١٢٧٦)، وهذا حيث صحيح.

- ٢٢٣٧ عَنْ أَنْسِ رضي الله عنه، أَنَّ النَّبِيُ ﷺ قَالَ: «حَسْبُكَ مَنْ نساء الْعَالَمِينَ: مَرْيَمُ ابْنَهُ عَمْرَانَ، وَخَديجَهُ بنت خويلد، وفاطمة بنت محمد، وأسية امرأة فرعون، ت (٢٨٧٨)، حم (١١٩٨٣)، له (٣ / ١٥)، وهذا حبيث صحيح. ٢٢٣٨ - عَنْ أَنْسَ رَضَى الله عنه، قَالَ: كَانَ النَّبِيُّ 😂، يَدْعُو: «يَا حَيُّ، يَا قَيُومُ». الطبراني في الدعاء (٩١). وهذا

٣٢٣٩ - عن أنس بن مالك رضي الله عنه، قال: «بَايَعْنَا رَسُولَ اللَّهِ 😅 عَلَى السُّمْع وَالطَّاعَة، فَقَالَ: فيمَا استطعتم، حم (١١٧٩٣)، جه(٢٨٦٨)، وهذا حديث صحيح.

• ٢٢٤ - عَـنْ أَنَـس رضي الله عنـه، أنَّ النُّبِيُّ 🐉، قَالَ: ﴿ لَا تَقُومُ السَّاعَةُ حَتَّى يَتَبَاهَى النَّاسُ في الْمُسَاجِدِ». د (۶۲۹)، حم (۱۳۲۰۱)، چه (۷۲۹)، حب (۱۲۱۶)، وهذا حدیث صحیح

٢٢٤١ - عَنْ أَنْسَ بْنِ مَالِكَ رَضَى الله عنه، قَالَ: كَانَ النَّبِيُّ 👺 في مُسيرٍ فَتَرَلَ وَتَرَلُ رَجُلُ إِلَى جَانِبِه، قَالَ: فَالْتَفَتَ النَّدِيُّ ﷺ فَقَالَ: ﴿ أَلَا أَخْدِرُكَ بِأَقْضَلِ الْقُرَّانِ، قَالَ: قَتَلاً عَلَيْهِ ﴿ الْحَمْدُ لِلَّهِ رَبِّ الْعَالَمِينَ ﴾ . لا (١/٩٥)، حب (٧٧٤)، وهذا حديث صحيح

٢٢٤٢ - عَنْ أَنَسَ بْنِ مَالِكَ رِضِي اللَّه عنه، أَنْ رَسُولَ اللَّه 🐸، قَالَ: «أَتَمُوا الصُّفُّ الْمُقَدُّمَ، ثُمُّ الَّذِي بِلِيه، فَمَا كَانَ من نقص فليكن في الصف المؤخر». د (١٧١)، (١٣٠٢٧)، وهذا حديث صحيح.

٣٢٤٣ - عَنْ أَنْسِ بْنِ مَالِكِ رضِيَ الله عنه قَالَ: كُنَّا إِذَا كُنَّا مَعَ رَسُولِ اللَّهِ 🐸 في السَّفَر، فَقُلْنًا: زَالَت الشَّمْسُ أَوْ لَمْ تَرُلُ، ﴿صَلِّي الطُّهُرُ ثُمُّ ارْتُحَلِّ، دَ(١٢٠٤)، وهذا حديث صحيح.

٢٢٤٤ - عَنْ أَنَس بْنِ مَالِك رِضِي الله عنه، قَالَ: «كُنَّا نُصلِّي الْمَغْرِبُ مَعَ النَّبِيِّ 😅 ثُمُّ نَرُّمي، فَيَرَى أَحَدُنَا مَوْضَعَ نَبْلُهُ، د(٤١٦)، وهذا حديث صحيح

ُ ٧٢٤- عَـنُ أنْـس نُـن مَالِك رضـي الله عنه، أنْ رَسُولَ الله 🐸: "صَلَّى الْعيدَ بِالْمُصَلِّى مُسْتَتَرًا بِحَرْبَةَ».

٢٢٤٦- عَنْ آنَس رضى الله عنه، أنْ رَسُولَ اللَّه 🐸، قَالَ: «اللَّهُمُّ لا سَهْلُ إلا مَا جَعَلْتَهُ سَهْلاً، وَأَنْتَ تَجْعَلُ الْحَزْنَ سَهُلاً إِذَا شَئْتَ،. حب (٩٧٤)، وهذا حديث صحيح.

٢٢٤٧ – عُنُّ آنَسَ بْن مَالِك رضي الله عنه، قَالَ: قَالَ رَسُولُ الله 🥮: ﴿إِنَّ لِلَّهُ آهُلِينَ مِنَ النَّاسِ»، قَالُوا: يَا رَسُولَ اللَّه مَنْ هُمْ؟ قَالَ: «هُمْ أَهْلُ الْقُرْآنِ أَهْلُ اللَّه وَخَاصِئْتُهُ،. جِه (٢١٥)، حم (١١٨٧)، ن (٧٩٧٧)، وهذا حديث صد

٢٢٤٨ - عَنْ أَنْسَ بْنِ مَالِكَ رَضِّي الله عَنْه، قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللَّه 🚅: «لَقَدْ أُوذِيتُ في اللَّه، وَمَا يُؤْذَى أَحَدٌ، ولَقَدْ أَخَفْتُ فِي اللَّهِ، وَمَا يُخَافُ أَحَدُ، ولَقَدْ أَتَتْ عَلَيْ ثَالِثَةً، وَمَا لِي ولِبِلال طَعَامُ يَأْكُلُهُ ذُو كَبِدِ إِلاَ مَا وَارَى إِبِـطُ بِلالٍهِ.

٢٢٤٩ عَنْ آنَس رضي الله عنه، قَالَ رَسُولُ اللَّه (: «أَتَيْتُ عَلَى سَمَاء الدُّنْيَا لَيْلَةَ أُسْرِيَ بِي، فَرَأَيْتُ فيهَا رِجَالاً تُقْطَعُ ٱلْسِنتُهُمْ وشِفَاهُهُمْ بِمَقَارِيضَ مِنْ نَارٍ، فَقُلْتُ: يَا جِبْرِيلُ، مَا هَؤُلَاءً؟، قَالَ: هَؤُلاء خُطَبَاءُ مِنْ أُمُتِكَ،. ع (١٦٠٤)،

-٢٢٥٠ عَنْ أَنَّس بْنِ مَالِك رضَى الله عنه، أنَّ رَسُولَ اللَّه 🍔 «لَمْ يَجْتَمعْ لَهُ غَدَاءٌ وَلاَ عَشَاءٌ منْ خُبْرِ ولَحْم إلاَّ عَلَى ضَفَفَ، حم (١٣٤٤٧)، حب (١٣٥٩)، وهذا حديث صحيح.

- ٢٢٥١ - عَنْ أَنِس بْن مَالِك رضي الله عنه، قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللَّه 👺: ﴿هَذَا ابْنُ ٱبَمَ وَهَذَا أَجُلُهُۥ وَوَضَعَ بِدَهُ عَنْدَ قَفَاه، ثم بسطها، فقال: «وثم أمله، وثم أمله، وثم أمله». ت (٢٣٣٤)، جه (٤٣٣٢)، وهذا حديث صحيح

٢٢٥٢ - عَنْ أَنْس رَضَى الله عنه، قَالَ: «خَطِّب أَبُو طلْحَةَ أُمُّ سُلَيْم، فَقَالَتُ: وَاللَّه مَا مثلُكَ بِا أَبَا طَلْحَةَ بُرِدُ، وَلَكِنْكَ رَجُلٌ كَافَرٌ، وَأَنَا امْرَأَةُ مُسْلِمَةً، ولا يَحلُّ لِي أَنْ أَتْزُوّْجِكَ، فَإِنْ تُسْلِمُ، فَذَاكَ مَهْرِي، وَمَا أَسْأَلُكَ غَيْرَهُ، فَأَسْلَمَ فَكَانَ ذَلَكَ مَهْرِهَا، قَالَ ثَابِتُ: فَمَا سَمَعْتُ بِامْرَاهُ قَطَّ كَانْتُ أَكْرِمَ مَهْرًا مِنْ أَمْ سَلَيْمِ الإسْلاَم، فَدَخَلَ بِهَا فُولَدَتْ لَهُ، ن

- ٢٢٥٣ - عَنْ أَنَس بْن مَالِك رضي الله عنه، قَالَ: سَمعْتُ رَسُولَ اللَّه ﷺ، يَقُولُ: «شَفَاءُ عرْق النِّسَا، أَلْيَةُ شَاة عُرابِيَّةِ تَذَابُ، ثُمَّ تُجَزّاً ثَلاثَهُ أَجْزَاءٍ، ثُمُّ يُشْرَبُ عَلَى الرِّيقِ في كُلُّ يَوْم جُزْءً،. جه (٣٤٦٣)، له (١٠/١٠)، وهذا حديث

٢٢٥٤ عَنْ أَنْس رضى الله عنه، قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللَّه 💝 : مَا يَسْأَلُ رَجُلُ مُسْلَمُ اللَّهَ الْجَنَّةَ ثَلَاثًا، إلاَ قَالَتْ الْجَنَّةُ: اللَّهُمُّ أَدْخُلُهُ، وَلاَ اسْتَجَارَ رَجُلٌ مُسْلِمُ اللَّهَ مِنَ النَّارِ ثَلاَتًا، إلاَ قَالَتْ النَّارُ: اللَّهُمُّ أَجِرْهُ،. حم (١٣٠٣١)، حب (۱۰۱٤)، وهذا حست صحيح

٢٢٥٠ - عَنْ أَنَسِ رضى الله عنه، قَالَ: خَدَمْتُ النَّبِيُّ 🐸 عَشْرُ سنينَ، فَمَا بَعَثَني في حَاجَةِ لَمْ تَتَهَيَّأُ إِلَا قَالَ: «لَوْ قُضِيَ لَكَانَ، أَوْ لَوْ قُدرَ لَكَانَ،. حب (٧١٧٩)، وهذا حديث صحيح. الحمد لله, والصلاة والسلام على رسول الله

يتنوع القران الكريم باعتبار الإحكام والتشابه إلى ثلاثة انواع:

#### النوع الأول الإحكام العام:

الذي وُصف به القرآن كله، مثل قوله تعالى: ﴿كِتَابُ أَحْكِمَتْ آيَاتُهُ ثُمُّ فُصِّلَتْ مِنْ لَدُنْ حَكِيم خَبِيرٍ ﴾ [هود: ١]، وقوله جل وعلا: ﴿ الر تِلْكَ آيَاتُ الْكِتَابُ الْحَكِيمِ ﴾ [يونس: ١].

وقُولِه تَبُارِك وتعالى: ﴿ وَإِنَّهُ فِي أُمَّ الْكِتَابِ لَدَيْنَا لَعَلَىُ حَكِيمٌ ﴾ [الزخرف: ٤].

ومعنى هذا الإحكام: الإتقان والجودة في الفاظه ومعانيه، فهو في غاية الفصاحة والبلاغة، اخباره كلها صدق نافعة، ليس فيها كذب، ولا تناقض ولا اختلاف، وأوامره كلها خير وبركة وصلاح، ونواهيه متعلقة بالشرور والأضرار، والأخلاق الرنيلة، والأعمال السيئة، وأحكامه كلها عدل وحكمة، ليس فيها جَوْر ولا تعارض، فهذا احكامه.

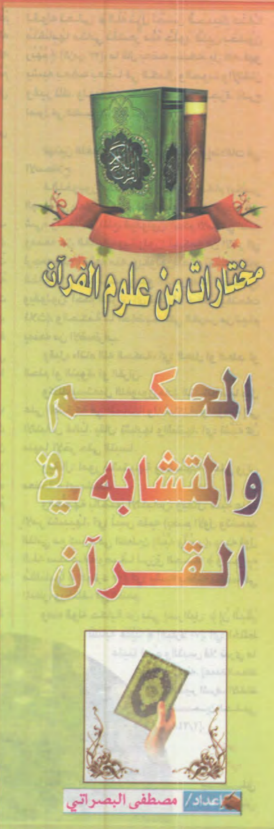
#### النوع الثاني: التشابه العام

الذي وصف به القرآن كله مثل قوله تعالى: ﴿ اللّٰهُ تُزُلُ أَحْسِنَ الْحَدِيثِ كِتَابًا مُتَشَابِهًا مُثَانِي تَقْشَعرُ مِنْهُ جُلُودُ الدِّينَ يَخْشَوْنَ رَبّهُمْ ثُمُ تَلِينُ جُلُودُهُمْ وَقُلُوبُهُمْ إِلَى نِكْرِ اللّهِ ﴾ [الزمر: ٢٣]، ومعنى هذا التشابه أن القرآن كله يشبه بعضه بعضًا في الكمال والجودة والغايات الحميدة، قال الله سبحانه وتعالى: ﴿ وَلَوْ كَانَ مِنْ عِنْدٍ غَيْرِ اللّهِ لَوَجَدُوا فِيهِ اخْتِلاَقًا كَثِيرًا ﴾ [النساء: ٨].

فالفاظه أحسن الألفاظ، ومعانيه أحسن المعاني.

## النوع الثالث؛ الإحكام الغاص ببعضه والتشابه الغاص ببعضه

مثل قوله تعالى: ﴿هُوَ الَّذِي أَنْزَلَ عَلَيْكُ الْكَتَابِ
مِنْهُ آيَاتُ مُحْكَمَاتُ هُنُّ أُمُّ الْكَتَابِ وَأَخَرُ مُتَسَابِهَاتُ
فَأَمًا النَّذِينَ فِي قُلُوبِهِمْ زَيْعٌ فَيَتَبِغُونَ مَا تَسْبَابِهُ مِنْهُ
النَّعْاءَ الْفِيْنَةَ وَالْبِيَغَاءَ تَأُولِلهِ وَمَا يَعْلَمُ تَلُولِلهُ إِلاَّ اللَّهُ وَالرَّاسِخُونَ فَي الْعلم يَقُولُونَ آمَنًا بِهِ كُلِّ مِنْ عِنْدِ رَبِّنَا وَمَا يَدُكُرُ إِلاَّ أُولُو الأَلْبَابِ ﴾ [ال عمران: ٧]، عند رَبِنَا وَمَا يَدُكُرُ إِلاَّ أُولُو الأَلْبَابِ ﴾ [ال عمران: ٧]، ومعنى هذا الإحكام أن يكون معنى الآية واضحا جليًا لا خفاء فيه، مثل قوله تعالى: ﴿يَا أَيْهَا النَّهُا النَّاسُ إِنَّا حَلَقَالًا لَتَعَارَفُوا ﴾ [الحجرات: ١٣]، وقوله شُعُوبًا وَقَعَالَلُ لَتَعَارَفُوا ﴾ [الحجرات: ١٣]، وقوله شُعُوبًا وَقَعَالَ الْمَعَارِقُوا ﴾ [الحجرات: ١٣]،



حل وعلا: ﴿ بَا أَنُّهَا النَّاسُ اعْبُدُوا رَبُّكُمُ الَّذِي خَلَقَكُمْ وَ الَّذِينَ مِنْ قَبْلِكُمْ لَعَلِّكُمْ تَتُّقُونَ ﴾ [البقرة: ٢١]، وقوله سيحانه: ﴿ وَأَحَلُّ اللَّهُ الْبَنْعُ ﴾ [البقرة: ٢٧٥]، وقوله تبارك وتعالى: ﴿ حُرِّمَتْ عَلَيْكُمُ الْمَيْتَةُ وَالدُّمُ وَلَحْمُ الْخَنْزِيرِ وَمَا أَهِلُ لغَيْرِ اللَّهِ بِهِ ﴾ [المائدة: ٣]. وأمثال ذلك كثيرة.

فهذا الإحكام والتشابه في القرآن كما قدمنا على ثلاثة أنواع:

١- إحكام عام.

٧- وتشايه عام.

٣- وإحكام خاص، وتشابه خاص.

كله وصف به القرآن، قال الله تعالى في وصف العام: ﴿ الرِّ تَلْكُ آيَاتُ الْكِتَابِ الْحَكِيمِ ﴾ [يونس: ١]، وقال تبارك وتعالى: ﴿كِتَابُ أَحْكِمَتْ آيَاتُهُ ثُمُّ فُصِلَتْ منْ لَدُنْ حَكيم خَبيرٍ ﴾ [هود: ١]، وقال سيحانه: ﴿ وَإِنَّهُ في أُمِّ الْكِتَابِ لَدَيْنًا لَعَلَى حَكِيمٌ ﴾ [الزخرف: ٤]، فانت ترى أن القرآن كله وصف بالحكمة، وأنه حكيم، وحكيم بمعنى محكم ويمعنى حاكم؛ لأن القرآن أداة الحكم. ومعنى هذا الإحكام: الإتقان والجودة في الفاظه ومعانيه، فكله محكم متقن جيد في أعلى ما يكون، ولكن هل هو يتفاضل في هذا الباب؟

الجواب: أما من حيث المتكلم به فإنه لا يتفاضل؛ لأن المتكلم به واحد وهو الله جل جلاله، أما من حيث الأسلوب والمعنى فإنه يتفاضل، قال النبي على حين سال أبي بن كعب: أي أية في كتاب الله أعظم؟ قال: آية الكرسي: ﴿ اللَّهُ لاَ إِلَّهُ إِلاُّ هُوَ الْحَيِّ الْقَيُّومُ ﴾ [البقرة: ٢٥٤]. فضرب على صدره وقال: اليَّهْنَكُ العلمُ يا أبا المنذر، [مسلم ٨١٠].

وقال في الفاتحة: إنها أعظم سورة في كتاب الله. [البخاري٢٠٠٥].

وقال في ﴿قُلْ هُوَ اللَّهُ أَحَدُ ﴾: إنها تعدل ثلث القرآن. [البخاري ٥٠١٣، ومسلم ٨١١].

فالقرآن يتفاضل من هذا الوجه، أما من جهة

ومنه قوله حكاية عن بني إسرائيل: ﴿ إِنَّ الْبَقْرَ تَشَابِهُ عَلَيْنًا ﴾ [البقرة: ٧٠]، أي: اختلط المتكلم به فلا يتفاضل. علينا أمره والتبس فلا ندرى ما أما الثاني: فالتشابه المقصود منه. [عمدة الحفاظ العام، وهو أن القرآن في تفسير اشرف الألفاظ يشبه بعضه بعضا للسمين الحلبي في الكمال، والجودة والإحكام الاصطلاحي. والأحكام بطلق والأخسار المحكم في لسان وغيرها؛

لقوله تعالى: ﴿ اللَّهُ نَزُلُ أَحْسَنَ الْحَدِيثَ كَتَابًا مُتَشَاسِهًا مَثَانِيَ تَقْشَعِرُ مِنْهُ جِلُودُ الَّذِينَ يَخْشُوْنَ ربهم ﴾ [الزمر: ٢٣]، ما قال بعضه متشابه، بل كله، فهو بشبه بعضه بعضًا في الكمال والجودة والإتقان وغير ذلك. ولهذا كان جميع القرآن معجزة. [شرح أصول في التفسير لابن عثيمين].

#### أولأ العنى اللقوي

لهذبن اللفظين إطلاقات في اللغة وإطلاقات في الاصطلاح.

فاللغويون يستعملون مادة الإحكام (بكسر الهمز) في معان متعددة، لكنها مع تعددها ترجع إلى شيء واحد، هو المنع، فيقولون: أحكم الأمر أي أتقنه ومنعه عن الفساد. ويقولون: أحكمه عن الأمر أي أرجعه عنه ومنعه منه. ويقولون: حكم نفسه وحكم الناس، أي منع نفسه ومنع الناس عما لا ينبغي، ويقولون: احكم الفُرس أي جعل له حكمة (بفتحات ثلاث)، والحكمة ما أحاط بحنكي الفرس من لجام يمنعه من الاضطراب.

وقيل: «أتاه الله الحكمة» أي: العدل أو العلم، أو الحلم أو النبوة، أو القرآن.

وكذلك يستعمل اللغويون مادة التشايه فيما يدل على المشاركة في المماثلة والمشاكلة، والمؤدية إلى الالتباس غالبًا. يقال: تشابها واشتبها، أي: أشْبُهُ كلِّ منهما الأخر حتى التبسا.

ويقال: امور مشتبهة ومشبهة - على وزان معظمة - أي مشكلة.

والشِّدهة بالضم: الالتباس، ويقال: شُنَّهُ عليه الأمر تشبيهًا، أي: لُبِس عليه (بضم الأول وتشديد الثاني مع كسره في الفعلين (شُبِّه وَلُبْس)، ومنه قول الله سبحانه وصفًا لرزق الجنة: ﴿ وَأَتُوا بِهُ مُتَشَابِهُا ﴾ [البقرة: ٢٥]، أي: يشبه بعضه بعضًا في المنظر، ويختلف في الطعم.

الشرعيين على ما يقابل المنسوخ تارة، وعلى ما يقابل المتشابه تارة أخرى، فيُراد به على الاصطلاح الأول الحكم الشرعي الذي لم يتطرق إليه نسخ، ويراد به على الثاني ما ورد من نصوص الكتاب أو السنة دالاً على معناه بوضوح لا خفاء فيه، على ما سياتي تفصيله، وموضوع بحثنا هنا متعلق بالاصطلاح الثاني. [مناهل العرفان للزرقاني ٢/٢٨٩].

أما المتشابه فقد قال شيخ الإسلام ابن تيمية في محموع الفتاوي: في المتشابه قولان:

أحدهما: أنها آيات بعينها تتشابه على كل الناس.

والثاني: وهو الصحيح - أن التشابه أمر نسبي، فقد يتشابه عند هذا ما لا يتشابه عند غيره، وسيأتي كلام شيخ الإسلام مفصلاً فيما بعد.

وحتى يتضح المعنى المراد من الإحكام والتشابه لا بد من تأويل أية آل عمران: ﴿هُو الّذِي أَنْزَلَ عَلَيْكَ الْكِتَابِ مِنْهُ آيَاتٌ مُحْكَمَاتٌ هُنُ أُمُّ الْكِتَابِ وَأُخَرُ مُتَشَابِهَاتٌ ﴾ [ال عمران: ٧].

قوله: ﴿ الْكِتَابِ ﴾ هو القرآن، ثم قسم الله هذا الكتاب؛ فقال: ﴿ مِنْهُ أَيَاتُ مُحْكَمَاتُ هُنَ أُمُّ الْكِتَابِ وَأَخَرُ مُتَشَابِهَاتُ ﴾. يعني: ومنه أخر متشابهات، وهنا يتعين أن نقول: «ومنه أخر» ليتم التقسيم.

ف أخر، مبتدا خبره محنوف يعني: ومنه أخر متشابهات، نظير قوله تعالى: ﴿ فَمِنْ هُمْ شَقِيُ وَسَعِيدٌ ﴾ [هود: ١٠٥]، ف سعيد، هنا ليست معطوفة على «شقي»؛ لأنها لو كانت معطوفة عليها لفسد التقسيم، ولكن التقدير: منهم شقى ومنهم سعيد.

والاشتباه قد يكون اشتباها في المعنى، بحيث يكون المعنى غير واضح، أو اشتباها في التعارض، بحيث بحيث يخلن الظان أن القرآن يعارض بعضه بعضا، وهذا لا يمكن أن يكون؛ لأن الله عز وجل قال: ﴿ وَلَوْ كَانَ مِنْ عَنْد غَيْر الله لَوَجَدُوا فيه اخْتلاقًا كَثيرًا ﴾ [النساء: ٢٨]، والقرآن يصدق بعضاً،

والتعارض الذي قد يفهمه بعض الناس يكون للأسباب التالية:

> ۱- إما لقمصور في علم.

> > ٢- أو قـصـورفي الفهم.

۳- او <u>تقصیر</u>في التدبر.

٤- أو سوء

في القصد، بحيث يظن أن القرآن يتعارض، فإذا ظن هذا الظن لم يوفق للجمع بين النصوص، فيُحرم الخير؛ لأنه ظن ما لا يليق بالقرآن، قال الله تعالى: ﴿مِنْهُ آيَاتُ مُحْكَمَاتُ ﴾: «الأيات»: جمع آية، وهي العلامة، وكل آية في القرآن هي علامة على مُنزلها؛ لما فيها من الإعجاز والتحدي.

وقوله: ﴿ مُحْكَمَاتُ ﴾ أي: متقنات في الدلالة والحكم والخبر، فأخبارها وأحكامها متقنة معلومة ليس فيها إشكال.

وقوله: ﴿ وَأَخَرُ مُتَشَابِهَاتُ ﴾: يعني: أن أحكامها غير معلومة، قصار المحكم هو المتقن في الدلالة، سواء كان خبرًا أو حكمًا، والمتشابه هو الذي دلالته غير واضحة، سواء كان خبرًا أو حكمًا.

ولذلك نجد أن بعض الآيات لا تدل دلالة صريحة على الحكم الذي استُدُلِ بها عليه، وبعض الآيات الخبرية أيضًا لا تدل دلالة صريحة على الخبر الذي استُدل بها عليه.

قال الله تعالى: ﴿هُنَّ أُمُّ الْكَتَابِ ﴾.

قدَّم وصف هذه المحكمات وبيان حالها؛ ليتبادر إلى الذهن أول ما يتبادر أنه يرد المتشابهات إلى المحكمات؛ لأنها أمَّ، وأمَّ الشيء مرجعه وأصله، كما قال تعالى: ﴿ يَمْحُوا اللَّهُ مَا يَشَاءُ وَيُثْبِتُ وَعَنْدَهُ أَمُّ الْكَتَابِ ﴾ [الرعد: ٣٩]، أي: المرجع وهو اللوح المُحفوظ الذي ترجع الكتابات كلها إليه، ومنه سميت الفاتحة أم الكتاب؛ لأن مرجع القرآن إليها، فهذه المحكمات يجب أن تُرد إليها المتشابهات.

قَالَ اللّهُ تَعَالَى: ﴿ فَأَمَّا النَّذِينَ فِي قُلُوبِهِمْ زَيْغُ فَيَتَّبِعُونَ مَا تَشْبَابَهُ مِنْهُ ابْتِغَاءَ الْفَتْنَةَ وَابْتُغَاءَ تَأْوِيلُهِ ﴾: ينقسم الناس بالنسبة إلى هذه المَتشابهات الى قسمى:

١- قسم يتبعون المتشابه، ويضعونه أمام الناس،
 ويعرضونه عليهم؛ فيقولون: كيف كذا؟ كيف كذا؟

۲- وقسم آخر یقولون: آمنا به کل من عند ربنا، فإذا کان من عند ربنا، فلا یمکن آن یتناقض، ولا یمکن آن ان یخالف بعضه بن یخطاب، بل هو متحد متفق، فیرد المتشابه مید کم

ويكون جميعه محكمًا.

قوله تعالى: ﴿ الَّذِينَ فِي قُلُوبِهِمْ زَيْغٌ ﴾ الزيغ: بمعنى الميل، من قولهم: زاغت الشمس إذا مالت عن كبد السماء (أي وسط السماء).

اي في قلوبهم ميل عن الحق، فهم لا يريدون الحق، وإنما يتتبعون المتشابه، فتجدهم - والعياذ بالله - ياخذون آيات القرآن التي فيها اشتباه حتى يضربوا بعضها ببعض وما أكثر هؤلاء، ليصدوا عن سبيل الله ويشككوا الناس في كلام الله عز وجل، وأما الذين ليس في قلوبهم زيغ وهم الراسخون في العلم الذين عندهم من العلم ما يتمكنون به أن يجمعوا بين الآيات المتشابهة، وأن يعرفوا معناها، فهؤلاء لا يكون عندهم هذا التشابه، بل يقولون: ﴿ أَمنًا بِه كُلُ مِنْ عَنْد رَبّنا ﴾، فلا يرون في القرآن شنئا متعارضًا متناقضًا.

وكل أهل البدع من الرافضة (الشيعة) والخوارج والمعتزلة والجهمية وغيرهم كلهم اتبعوا ما تشابه منه، لكن مستقل ومستكثر، فهؤلاء يتبعون ما تشابه لهذين الغرضين، أو لأحدهما:

١- ﴿ ابْتِغَاءَ الْفَتْنَةَ ﴾ أي صد الناس عن دين الله؛ لأن الفتنة بمعنى الصد عن دين الله، كما قال الله تعالى: ﴿ إِنَّ النينَ فَتَنُوا الْمُؤْمِنِينَ وَالْمُؤْمِنِينَ وَالْمُؤْمِنِينَ وَالْمُؤْمِنِينَ وَالْمُؤْمِنِينَ وَالْمُؤْمِنِينَ وَالْمُؤْمِنِينَ ﴾ لَمْ يَتُوبُوا فَلَهُمْ عَذَابُ الْحَرِيقَ ﴾ [البروج: ١٠]. فتنوهم: يعنى صدوهم عن دين الله.

٢- ﴿وَابْتِغَاءَ تَأْوِيلهِ ﴾ أي: طلب تاويله لما يريدون، فهم يفسرونه على مرادهم لا على مراد الله تعالى. أه.. [تفسير ابن عثيمين].

واختُلف: هل المتشابة مما يمكن الاطلاع على علمه، أو لا يعلمه إلا الله ؟ على قولين: منشؤهما الاختلاف في قوله: ﴿وَالرَّاسِخُونَ فِي الْعِلْمِ ﴾ [ال عمران: ٧]، هل هو معطوف و «يقولون» حال ؟ أو مبتدأ، وخبره: «يقولون» والواو للاستثناف ؟

فاكثر السلف وقف على قوله: ﴿ وَمَا يَعْلَمُ تَاْوِيلَهُ إِلاَّ اللَّهُ ﴾، ثم نبتدئ فنقول: ﴿ وَالرَّاسِخُونَ فِي الْعُلْمِ يَقُولُونَ آمَنًا بِهِ ﴾، وعلى هذا تكون الواو في: ﴿ وَالرَّاسِخُونَ \* مبتداً وجملةً: «يقولون» خبر المبتدا، والراسخون» مبتداً وجملةً: «يقولون» خبر المبتدا، ويصبح المعنى أن هذا المتشابه لا يعلم تأويله إلا الله عز وجل، وأن الراسخون في العلم لما لم يعلموا تاويله، قالوا: ﴿ أَمَنًا بِهِ كُلُّ مِنْ عِنْد رَبِنَا ﴾، وليس في كلام ربنا تناقض ولا تضارب، فيسلمون الأمر إلى الله عز وجل، لأنه هو العالم بما أراد.

ووصل بعض السلف ولم يقف، فقرا: ﴿ وَمَا يَعْلَمُ

تَأُولِلهُ إِلاَ اللَّهُ وَالرَّاسِخُونَ فِي الْعلْمِ ﴾، فتكون الواو للعطف، والراسخون: معطوفة على لفظ الجلالة، أي: لا يعلم تاويله إلا الله والراسخون في العلم، بخلاف الذين في قلوبهم زيغ فهؤلاء لا يعلمون، والحقيقة أن ظاهر القراءتين التعارض ؛ لأن:

القراءة الأولى: تقتضي أنه لا يعلم تاويل هذا المتشابه إلا الله.

والقراءة الثانية: تقتضي أن هذا المتشابه يعلم تأويله الله والراسخون في العلم. فيكون ظاهر القولين التعارض، ولكن الصحيح أنه لا تعارض بينهما، وأن هذا الخلاف مبني على الاختلاف في معنى التأويل في قوله: ﴿ وَمَا يَعْلَمُ تَأْوِيلَهُ إِلاَّ اللهُ ﴾، فإن كان المراد بالتأويل التفسير فقراءة الوصل أولى؛ لأن الراسخين في العلم يعلمون تفسير القرآن المتشابه، ولا يخفى عليهم؛ لرسوخهم في العلم، وبلوغهم عمقه، لأن الراسخ في الشيء هو الثابت فيه المتمكن منه، فهم لتمكنهم وثبوت أقدامهم في العلم المتمكن منه، فهم لتمكنهم وثبوت أقدامهم في العلم وتعمقهم فيه يعلمون ما يخفى على غيرهم.

أما إذا جعلنا التاويل بمعنى العاقبة والغاية المجهولة، فالوقف على «إلا الله» أولى؛ لأن عاقبة هذا المتشابه وما يؤول إليه أمره مجهول لكل الخلق.

والتاويل يكون بمعنى التفسير، وبمعنى العاقبة المجهولة التي لا يعلمها إلا الله، وكلا المعنيين موجود في القرآن.

قمن الأول: قول أحد صاحبي السجن ليوسف عليه السلام: ﴿ إِنِّي أَرَانِي أَعْصِرُ خَمْرًا وَقَالَ الإَخْرُ لِيَانِي أَعْصِرُ خَمْرًا وَقَالَ الإَخْرُ لِنِي أَرَانِي أَحْرَانِي أَحْمُلُ فَوْقَ رَأْسِي خُبْرًا تَأْكُلُ الطَّيْرُ مِنْهُ نَبِي أَرَانِي أَرَانِي أَرَانِي مَنْ الْمُحْسنِينَ ﴾ [يوسف: ٣٦]. أي بتفسير هذه الرؤية ما معناها ؟ ففسرها، ومن نلك قول الرسول قي في ابن عباس: «اللهم فقهه في الدين، وعلمه التاويل». [رواه أحمد وصححه الشيخ احمد شاى ).

أي تفسير الكلام ومعرفة معناه.

وَمَن الثَّانَي: قوله تعالى: ﴿ هَلْ يَنْظُرُونَ إِلاَّ تَأُويِلَهُ يَوْمَ يَأْتِي تَأْوِيلُهُ يَقُولُ النَّذِينَ نَسُوهُ مِنْ قَبْلُ قَدْ جَاعَتْ رُسُلُ رِبَّنًا بِالْحَقِّ ﴾ [الأعراف: ٣٠].

فقوله: ﴿ هَلُ يُنْظُرُونَ إِلاَّ تَأْوِيلَهُ ﴾ يعني: عاقبته وهو ما يؤول إليه.

﴿ يَوْمُ يَأْتِي تَأْوِيلُهُ ﴾ بمعنى: تأتى عاقبته التي وُعدوا بها، وُمنه كذلك قوله تعالى: ﴿ ذَلِكَ خَيْرُ وَأَحْسَنُ تُأْوِيلًا ﴾ [النساء: ٩٥].

يعني: أحسن عاقبة ومالاً. [تفسير ابن عثيمين]. وللحديث بقية إن شاء الله. الحمد لله والصلاة والسلام على رسول الله وعلى آله وصحبه ومن والاه، وبعد: فقد تفرد الاسلام بإحاطته وعمقه واستيعابه وشموله، وما اهتم الإسلام بشيء بعد العقيدة والأركان- قدر اهتمامه بيناء النغوس وتربية الحس، وتنمية الشعور، ومن ذلك انه إذا نزل بالمسلم ضر فإن عليه أن يصير، فلا يسخط ولا يُظهر الجزع؛ لأن الله تعالى أمره بالصبر، وعلى المسلم التداوي بالأدوية المباحة المأذونة في الشرع، ويجب على المسلم أن يعود أخاه المسلم إذا مرض، ويستحب له إذا عاده أن يدعو له بالشفاء ويوصيه بالصبر، من أجل ذلك رأيت أن أذكر نفسى وإخواني بالأداب الإسلامية عند زيارة

#### و أولا المرض منحة في ظاهرها الحنة وو

قال تعالى: ﴿ إِنَّمَا يُوفَى الصَّابِرُونَ أَجْرَهُمْ بغير حساب ﴾ [الزمر: ١٠].

المرض ظاهرة صحية، وإن كنت تراه شراً، إلا أنه في الحقيقة صحة للقلوب والأرواح والنفوس؛ لأن ساعات الشدائد تكفّر ساعات الخطايا، والمرض نعمة من نعم الله تعالى على عباده الصالحين؛ لأن العمر رأس المال يتلاشى، والمرض يُكسب صاحبه أرباحًا طائلة، وقد جاءت الآيات والأحاديث الكثيرة التي تبين فضل الصبر على المرض، ومن ذلك:

قال الله عز وجل: ﴿ وَلَنَبْلُونَكُمْ بِشَيَّء مِنَ الْحُوف والْجُوع ونَقْص من الأُمُوال والأَنْفُس والشِّمَرَات ويَشُر الصَّابِرِينَ (١٥٥) الَّذِينَ إِذَا أَصَابَتْهُمْ مُصِيبَةً قَالُوا إِنَّا لِلَّهِ وَإِنَّا إِلَيْهِ رَاجِعُونَ (١٥٦) أُولِـئُكُ عَلَيْهِمْ صَلَواتُ مِنْ رَبِّهِمْ وَرَحْمَةً وأولئك هم المهتدون ﴿ [البقرة: ١٥٧-١٥٧].

واعلم أن كل شيء يحدث في هذا الكون إنما هو بقدر الله، وبإذن الله، وعلى مراد الله سبحانه، قال الله عز وجل: ﴿ مَا أَصَابَ مِنْ مُصِيبَةَ إِلاَّ بِإِذْن اللَّهُ وَمَنْ يُؤْمِنْ بِاللَّهِ يَهْدِ قُلْبَهُ وَاللَّهُ بِكُلِّ شَيَّءٍ عَلَيمٌ ﴾ [التغاين: ١١]، وقال تبارك وتعالى: ﴿ مَا



أَصَابِكُ مِنْ حَسَنَة فَمِنَ اللَّهِ وَمَا أَصَابِكَ مِنْ سَيِّئَة فَمِنْ نَفْسِكُة فَمِنْ نَفْسِكُ وَأَرْسَلْنَاكُ لِلنَّاسِ رَسُولاً وَكَفَى بِاللَّهِ شَهِيدًا ﴾ تَفْسِكُ وَأَرْسَلْنَاكُ لِلنَّاسِ رَسُولاً وَكَفَى بِاللَّهُ شَهِيدًا ﴾ [النساء: ٧٩]، وقال سبحانه: ﴿ وَنَبْلُوكُمْ بَالشَّرِّ وَالْخَيْرِ فَتَدَّنَةٌ وَإِلَيْنَا تُرْجَعُونَ ﴾ [الإنبياء: ٣٥]، وغير ذلك من الأيات.

#### 00 وفي سنة النبي النصوص الكثيرة منها 00

- عن أبي هريرة رضي الله عنه قال: قال رسول الله ﷺ: «من يرد الله به خيرًا يصب منه» [البخاري معهه]. فالله يبتلي عبده بالمصائب ليثيبه عليها والله يبتلي عباده في دنياهم بما يوجب لهم المثوبة في آخرتهم.

وعن أبي سعيد وأبي هريرة رضي الله عنهما أن النبي على قال: «ما يصيب المؤمن من نصب ولا وصب، ولا هم ولا حزن، ولا أذى ولا غم حتى الشوكة بشاكها إلا كفر الله بها من خطاياه». [متفق عليه].

وفي ذلك بشارة عظيمة للمؤمن، فالأمراض والآلام البدنية والقلبية تكفّر ذنوب من يصاب بها، وذلك عند الصبر على البلاء والاحتساب.

عَنْ عَبْد اللَّه بِن مسعود - رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ - قال: النَّبِيُّ قَ فِي مَرَضِهِ وَهُوَ يُوعِكُ وَعُكَا شَدِيدًا، النَّبِيُّ قَ فِي مَرَضِهِ وَهُوَ يُوعِكُ وَعُكَا شَدِيدًا، وَقُلْتُ: إِنَّ ذَاك بِأَنَّ لَكَ وَقُلْتُ: إِنَّ ذَاك بِأَنَّ لَكَ أَجْرَيْنَ؟ قَالَ: وَأَجَلْ، مَا مِنْ مُسَلِّمٍ يُصِيبُهُ أَذَى إِلاَّ حَاتُ اللَّهُ عَنَّهُ خَطَاياهُ كَمَا تَحَاتُ وَرَقُ الشَّجْرِ». [البخاري: البخاري: [البخاري: ٢٨٣٦].

وفي رواية: «ما من مسلم يصيبه أذى - شوكة فما فوقها - إلا كفر الله بها سيئاته، كما تحط الشجرة ورقها». [متفق عليه]؛ فشدة المرض ترفع الدرجات، وتحط الخطيئات؛ حتى لا يبقى منها شيء.

- وعن صهيب بن سنان رضي الله عنه أن النبي قال: «عجبًا لأمر المؤمن، إن أمره كله خير، وليس ذلك لأحد إلا للمؤمن، إن أصابته سراء شكر فكان خيرًا له، وإن أصابته ضراء صبر فكان خيرًا له». [مسلم ٢٩٩٩].

فالمريض لا ينبغي له أن يشكو للبشر، بل عليه الشكر والصبر؛ لأن أعضاءه وأجهزته ليست ملكه، ومالك تلك الأشياء الله عز وجل وهو يتصرف في ملكه كيف يشاء.

ولذا فإن الوجع والألم مما يبتلي الله به عباده الأمثل فالأمثل، ورسول الله في في القمة من ذلك، وكان وجعه بقدر مكانته وهو أشد الوجع وألمه، وقد ترجم البخاري في صحيحه باب: أشد الناس بلاء الأنبياء ثم الأمثل فالأمثل.

وابتلاء الله لعبده في الدنيا ليس من سخطه عليه، بل إما لدفع مكروه أكبر، أو لكفارة ذنوب، أو

لرفع منزلة.

واعلم أيها المسلم أن مرضك لا يذهب بلذة النعمة الإلهية في الصحة، بل على العكس إنه يذيقك إياها، ويطيّبها ويزيدها لذة؛ ذلك أن كل شيء إذا دام واستمر على حاله يفقد طعمه وتأثيره؛ حتى اتفق العلماء على أن الأشياء تُعرف بأضدادها، فلولا الجوع لما كان للأكل لذته وطعمه، ولولا العلة لكانت العافية بلا ذوق ولا معنى، ولولا المرض لباتت الصحة عديمة اللذة، فالله الرحمن الرحيم كما يمُنَ بالصحة و العافية بنزل الأمراض والأسقام والعلل.

ومن رحمة الله تعالى أنه يكتب للمريض ثواب العبادة التي كان يؤديها في أثناء صحته، فعن أبي موسى الأشعري رضي الله عنه أن النبي عقال: إذا مرض العبد أو سافر كتب الله تعالى له من الأجر مثل ما كان يعمل صحيحًا مقيمًا». [البخاري

والمرض يجعلك دائمًا تلجا إلى الله بالدعاء راجيًا وطالبًا، والشكوى إلى الله لا تنافي الصبر الجميل، قال الله تعالى على لسان يعقوب عليه السلام: ﴿ إِنْمَا أَشْكُو بَتْي وَحُرْنِي إِلَى الله ﴾ [يوسف: ٨٦].

وقد أُخْبِرِ اللهُ عَنْ نَبِيهِ أَيُوبِ عَلَيهِ السلامِ أَنْهُ وَجَدِهِ صَابِرًا مِع قُولِهِ: ﴿ أَنِّي مُسَنِّنِيَ الضُّرُّ وَأَنْتَ الضَّرُ وَأَنْتَ الضَّرُ وَأَنْتَ الضَّرُ وَأَنْتَ الْمُحْمُ الرَّاحِمِينَ ﴾ [الأنبياء: ٨٣].

وإذا عراك بلية فاصبر لها

صحبر التكريم فيانه بك اعلم وإذا شبكوت إلى ابن ادم إنما تشكو الرحيم إلى الذي لا يرحم الثاناء التداوي من الأمراض عن

لقد جعل الله عز وجل لكل داء دواءً، وقد بينت المسنة المطهرة ذلك، فعن أبي هريرة رضي الله عنه قال: قال رسول الله عنه أنزل الله داءً إلا أنزل له شفاء». [متفق عليه]، وفي رواية عن جابر بن عبد الله رضي الله عنهما أن رسول الله عققال: •إن لكل داء دواءً، فإذا أصيب دواءً الداء برأ بإذن الله». [مسلم ١٨٥٨].

وعن أسامة بن زيد رضي الله عنهما قال: أتيت النبي قواصحابه حوله، وعليهم السكينة كانما على رعوسهم الطير، فسلمت، ثم قعدت، فجاءت الأعراب من هاهنا وهاهنا يسالونه أنتداوى؟ قال: متداووا، فإن الله لم يضع داءً إلا وضع له دواءً غير داء واحد وهو الهرم. [أبو داود ٣٨٥٧ وصححه الألاد].

فألله عز وجل الذي خلق الأدواء والعلل، هو خلق الطب والدواء ليكون الشفاء، ولكن يجب العلم بأن الشفاء وتأثير الدواء لا يكون إلا من الحق تبارك

#### وتعالى، فالله يهب الداء ويهب الدواء والشفاء. عكم النداوي على

ذهب بعض الشافعية والإمام أحمد في رواية: إلى القول بكراهة التداوي، واستحباب تركه توكلاً، واستحباب تركه توكلاً، واستدلوا على ذلك، بما رواه عقبة بن عامر رضي الله عنه عن النبي الله قال: «لا تكرهوا مرضاكم على الطعام، فإن الله يطعمهم ويسقيهم». [الترمذي ٢٠٤٠ وصححه الإلباني].

وقالوا: إن التداوي ينافي التوكل، وإن الشفاء من المرض إن كان قد قُدر فالتداوي لا يفيد، وإن لم يكن قدر فكذلك.

#### 00 والإجابة عليهم 📆

أن حديث عقبة بن عامر قال عنه النووي: ضعيف، ضعفه البخاري والبيهقي وغيرهما. راجع المجموع (٥ / ٩٧)، وإن صح فلا دلالة فيه على عدم التداوي؛ لأن النهي هنا مقيد بعدم الهلاك، لقوله تعالى: ﴿وَلاَ تُلْقُوا بِأَيْدِيكُمْ إِلَى التَّهْلُكَةَ ﴾ [البقرة: ١٩٥]، وإكراه المريض على الطعام يزهده فيه.

والتداوي لا ينافي التوكل، يقول ابن القيم: كما لا ينافي دفع الجبوع والعطش، والحر والبرد باضدادها، بل لا يتم حقيقة التوحيد إلا بمباشرة الاسباب، وإن تعطيلها يقدح في نفس التوكل، فإن تركها عجزًا ينافي التوكل الذي حقيقته اعتماد القلب على الله في حصول ما ينفع العبد في دينه ودنياه، ودفع ما يضره في دينه ودنياه، ولا بد مع هذا الاعتماد من مباشرة الاسباب، وإلا كان معطلاً للحكمة والشرع، فلا يجعل العبد عجزه توكلاً، ولا توكله عجزًا. [زاد المعاد (٣/ ١٧]).

والقول بأن المرض حصل بقدر الله، وقدر الله لا يُدفع، أجاب عنه ابن القيم أيضًا بأن: هذه الأدوية والرقى هي من قدر الله، فما خرج شيء عن قدره، بل يُرد قدره بقدره، كرد قدر الله بالجهاد، وكل من قدر الله، الدافع، والمدفوع، والدفع، [زاد المعاد (٣/ ٧٠]).

ويدل لقول ابن القيم ما جاء عن حكيم بن حزام رضي الله عنه قال: قلت: يا رسول الله، أرَأَيْتُ رُقَّي نَسْتُرْقِيهَا، وَدَوَاءُ نَتَدَاوَى بِه، وتُقَاةُ نَتَقيها، هلْ تَرُدُ مِنْ قَدَرِ اللَّهِ شَيْئًا؟ قَالَ: هِيَ مِنْ قَدَرِ اللَّهِ». [الترمذي ٢٠٥٦، وضعفه الآلباني].

- وذهب جمهور الفقهاء إلى جواز التداوي، والبعض قال بالاستحباب.

والسبب حمل ما ورد من الأمر بالتداوي على الإباحة أو الندب؛ إذ لا يمكن حمله على الإيجاب لعدم تيقن نفع الدواء في كل الأحوال، ولما ورد من فضل الصدر على المكاره.

والنصوص التي تدل على مشروعية التداوي

#### كثرة منها:

- عن جابر بن عبد الله رضي الله عنهما عن النبي الله عنهما عن النبي الكل داء دواء؛ فإذا أصيب دواء الداء درا بإذن الله عز وجل، [مسلم ٥٨٧١].

وعن ابي الدرداء رضي الله عنه قال: قال رسول الله ﷺ «إن الله أنزل الداء والدواء، وجعل لكل داء دواءٌ، فتداووا، ولا تداووا بصرام». [أبو داود ٢٨٧٦ وضعفه الألباني].

فالنصوص أثبتت ارتباط الأسباب بمسبباتها غالبًا، وعلى ذلك فمن مرض وأراد أن يُشفى فعليه بالدواء الذي جعله الله سببًا للشفاء، والأخذ بالأسباب من كمال العقل.

قال أبن القيم: وقول الرسول :: ... وجعل لكل داء دواء، يحتمل أمرين: الأول: أن يكون على عمومه، حتى يتناول الأدواء القاتلة، والأدواء التي لا يمكن للطب أن يبرئها، ويكون الله عز وجل قد جعل لها أدوية تبرئها، ولكن طوى علمها عن البشر، ولم يجعل لهم إليها سبيلاً؛ لأنه لا علم للخلق إلا ما علمهم الله، ولهذا علق النبي على الشفاء مصادفة الدواء للداء، فإنه لا شيء من المخلوقات إلا له ضد، وكل داء له ضد من الدواء يعالج بضده، فعلق النبي البرء بموافقة الداء للدواء.

الثاني: أن يكون الحديث من باب العام المراد به الخاص، لاسيما والداخل في اللفظ أضعاف الخارج منه، وهذا يستعمل في كل لسان، ويكون المراد: أن الله لم يضع داء يقبل الدواء إلا وضع له دواء، فلا يدخل في هذا الأدواء التي لا تقبل الدواء، وهذا كقول الله تعالى في الريح التي سلطها الله على قوم عاد: ﴿ تُدَمِّرُ كُلُّ شَيْء بِأَمْرٍ رَبِّهَا ﴾ [الاحقاف: ٢٥] أي: كل شيء يقبل التدمير، ومن شأن الريح أن تدمره.

وعن ابن مسعود رضي الله عنه، يرفعه: «إن الله عز وجل لم ينزل داء إلا أنزل له شفاء، علمه من علمه وجهله من جهله». [أحمد ٣٥٧٨ وصححه الالباني].

وعن أبي هريرة رضي الله عنه قال: سمعت رسول الله ﷺ يقول للشونيز: «عليكم بهذه الحبة السوداء، فإن فيها شفاء من كل داء إلا السام». يريد الموت [متفق عليه].

و الحبة السوداء عنه البركة المعروفة.

فعلى العبد أن يسعى في الحصول على ما ينفعه في دينه ودنياه، ولا في دينه ودنياه، ولا بد مع هذا الاعتماد من مباشرة الأسباب، وإلا كان معطلاً للحكمة والشرع.

وصلى الله وسلم وبارك على نبينا محمد وآله وصحبه، وللحديث بقية إن شاء الله تعالى.



# The stand and the stand of the standard of the

# القرض الإنتاجي الربوي وشركة المضاربة

الحمد لله رب العالمين، والصلاة والسلام

على إمام الأنبياء والمرسلين، نبينا محمد وآله

وصحبه، وبعد

فقد تحدثنا قيما سبق عن الربا في كتاب الله والسنة المطهرة، ومفهوم الربا المحرم، وكذلك القرض الإنتاجي الربوي، وحديثنا

بعون الله تعالى عن: الله تعالى عن

وه المفارية وه

🙃 القرض الإنتاجي الربوي وشركة المضاربة 🙃

إلى جانب القرض الإنتاجي الربوي الذي شاع واستشرى في الجاهلية، وجد أيضاً تعامل آخر للاستثمار، وهو: شركة المضاربة، أو ما يسمى بالقراض أيضًا، وذكر أن الرسول على وهنو في شبابه وقبل زواجه بخديجة رضي الله عنها، تعامل بهذه الشركة عندما تاجر في مالها.

والعباس بن عبد المطلب الذي تعامل بالربا، وكان رباه أول ربا وضعه الرسول في ، تعامل أيضًا بالمضاربة، وكان يشترط على المضارب شروطًا إذا خالفها ضمن، ويذكر أن الرسول في رفع إليه شرط العباس فأجازه. [انظر: المطالب العالية ١/ ١٩٤، والخبر سكت عنه اليوصيري، ولكن في سنده مقال].

ومن المعلوم أن المضارب ليس بضامن إلا إذا خالف شروط العقد، أو فعل ما ليس من حقه أن يفعله، أو قصر، أو فرط.

#### اعداد: د/ علي أحمد السالوس

أستاذ فخرى في المعاملات الماثية والاقتصاد الإسلامي بجامعة قطر

قال ابن قدامة: «متى شرط على المضارب ضمان المال، أو سهمًا من الوضيعة؛ فالشرط باطل، لا نعلم فيه خلافًا». [المغنى ٥ / ١٨٣].

#### و الفرق بين القرض الانتاجي والمضارية عد

والفرق بين القرض الإنتاجي الربوي وشركة المضاربة أن القرض يحدد له فائدة ربوية للمبلغ المقترض، والزمن الذي يستغرقه القرض، كأن يكون ١٠ في المائة من رأس المال سنويًا، بغض النظر عما ينتج عن هذا القرض من كسب كثير أو قليل أو خسارة.

أما في المضاربة فالربح الفعلي يقسم بين صاحب رأس المال والمضارب بنسبة متفق عليها، والخسارة من رأس المال وحده، ولا يأخذ العامل شيئًا في حالة الخسارة، ولا في حالة عدم وجود

والعلاقة بين صاحب القرض وأخذه ليست من باب الشركة، فصاحب القرض له مبلغ معين محدد، ولا شان له بعمل من أخذ القرض، ومن أخذ القرض يستثمر لنفسه فقط حيث يملك المال ويضمن رد مثله مع الزيادة الربوية، فإن كسب كثيراً فلنفسه، وإن خسر تحمل وحده الخسارة.

أما المضاربة فهي شركة فيها المغنم والمغرم للاثنين معًا، فالمضارب لا يملك المال الذي بيده وإنما يتصرف فيه كوكيل عن صاحب رأس المال، والكسب - مهما قل أو كثر - يقسم بينهما بالنسبة المتفق عليها، وعند الخسارة يتحمل صاحب رأس المال الخميارة المالية، ويتحمل

العامل ضياع جهده وعم<mark>ل</mark>ه، ولا ضمان على المضارب كما ذكرنا.

#### 😙 المضارية ثابتة بالسنة، معلومة في عهد الرسول 😂 😋

قال أحد السادة العلماء: الم يؤثر عنه على في حديث أنه تكلم في موضوع المضاربة؛ حيث قال الأثمة ورجال الحديث كالإمام الشوكاني في نيل الأوطار: اليس في المضاربة شيء مرفوع إلى النبي عسوى حديث ضعيف يقول: إن فيها بركة ". كما أثر عن الإمام ابن حزم أن كل أبواب الفقه لها أصل من الكتاب والسنة ما عدا القراض – المضاربة – فما وجدنا له أصلاً ألبتة في الكتاب والسنة ".

وأرى من اللازم هنا تعملة ما نقله الشوكاني عن ابن حزم؛ حيث قبال بعد الكلام السابق مباشرة: "ولكنه إجماع صحيح مجرد، والذي يُقطع به أنه كان في عصر النبي الله فعلم به وأقره، ولولا ذلك لما جاز".

وبعد هذا أقول: إذا لم تصل إلينا سنة قولية أفليس التقرير من السنة ثم هذا الإجماع الصحيح المجرد الذي لم يخرج عليه أحد من الصحابة أو التابعين - رضي الله عنهم -، وأخذ يه كل الأئمة المجتهدين، وأجمعت عليه الأمة مدة أربعة عشر قرنا؛ أليس هذا الإجماع حجة ملزمة ومصدراً من مصادر التشريع الإسلامي؟!!

ولننظر هنا إلى ما قاله إمام دار الهجرة في الموطأ «كتاب القراض - باب ما يجوز من الشرط في القراض، وباب ما لا يجوز».

قال - رحمه الله - في رجل دفع إلى رجل مالاً قراضاً، واشترط عليه فيه شيئاً من الربح خالصاً دون صاحبه: إن ذلك لا يصلح - وإن كان درهما واحداً - إلا أن يشترط نصف الربح له ونصفه لصاحبه، أو ثلثة أو ربعه، أو أقل من ذلك أو أكثر، فإذا سمى شيئاً من ذلك قليلاً أو كثيراً فإن كل شيء من ذلك حلال، وهو قراض المسلمين.

قال: ولكن إن اشترط أن له من الربح درهمًا واحدًا فما فوقه، خالصًا دون صاحبه، وما بقي من الربح فهو بينهما نصفين، فإن ذلك لا يصلح، وليس على ذلك قراض المسلمين. أه.

وتعبير الإمام مالك هنا: وهو قراض المسلمين مع كلمة حلال، ثم تعبيره الآخر: وليس على ذلك قراض المسلمين: يدل على أن القراض الحلال لا يكون فيه مبلغ محدد من المال، ولو كان درهمًا واحدًا.

والصورة التي اعتبرها الإمام مالك مخالفة لما عليه المسلمون لا تخرج عن الشركة، لكن درهما واحدًا يمكن أن يبطلها ويخرجها عن دائرة الحلال، فكيف إذن بما لا يمكن أن يكون شركة فيها

ويُرد هنا سؤال، وهو أن ما ورد عن الصّحابة الكرام، وأجمعوا عليه دون مخالفة واحد منهم، ألا يدخل في حكم المرفوع إلى الرسول ﷺ

أفيمكن أن يكون هذا باجتهاد محض، أم أنهم أخذوه وفه موه من الرسول ﷺ؛

اليسوا هم أدرى وأعلم بما أحلُ الرسول 🥰 وبما حرُمُ

وقد بين شيخ الإسلام ابن تيمية أن المضاربة ثابتة بالسنة، قال في مجموع الفتاوى (١٩ / ١٩٠) عند حديثه عن حجية الإجماع الآية المشهورة التي يحتج بها على الإجماع قوله تعالى: ﴿ وَمَنْ يُشَاقَقِ الرَّسُولُ مَنْ بَعْد مَا تَبِينُ لَهُ الْهُدَى وَيَتَبِعْ غَيْرَ سَبِيل الْمُؤْمَنِينَ نُولَه مَا تَولَى ﴾ [النساء: ١٥].

وذكر الأراء المختلفة حول دلالة الأبية الكريمة، ثم قال رحمه الله: ومن شاقه فقد اتبع غير سبيلهم، وهذا ظاهر، ومن اتبع غير سبيلهم فقد شاقه أيضًا، فإنه قد جعل له مدخلاً في الوعيد، فدل على أنه وصف مؤثر في الذم، فمن خرج عن أبدماعهم فقد اتبع غير سبيلهم قطعًا، والابية توجب ذم ذلك، وإذا قيل: هي إنما ذمته مع مشاقة الرسول . قلنا: لأنهما متلازمان، وذلك أن كل ما أجمع عليه المسلمون فإنه يكون متصوصًا عن الرسول ؛ فالمخالف لهم مخالف للرسول ، فالمخالف للهرسول ، مخالف لله تعالى، ولكن هذا يقتضي أن كل ما أجمع عليه قد بينه الرسول ، وهذا هو الصواب.

فلا توجد أبدًا مسالة مجمع عليها إلا وفيها بيان من الرسول ، ولكن قد يخفى ذلك على بعض الناس، ويعلم الإجماع، فيستدل به، كما أنه يستدل بالنص من لم يعرف دلالة النص، وهو دليل ثان مع النص، كالأمثال المضروبة في القرآن، وكذلك الإجماع، كما يقال: قد دل على ذلك الكتاب والسنة والإجماع، وكل من هذه الأصول يدل على الحق مع تلازمها، فإن ما دل عليه الإجماع فقد دل عليه الكتاب والسنة، وهو ما دل عليه القرآن؛ فعن الرسول ، أخذ، فالكتاب والسنة كلاهما مأخوذ عنه، ولا يوجد مسالة ينفق الإجماع عليها إلا وفيها نص.

#### الما الماع بلانص وها الماع بلانص وها

وقد كان بعض الناس يذكر مسائل فيها إجماع بلا نص كالمضاربة، وليس كذلك، بل المضاربة كانت مشهورة بينهم في الجاهلية، لاسيما قريش،

فإن ا أصح ورس قبل رضو أبو

فإن الأغلب بينهم كان التجارة، وكان أصحاب الأموال يدفعونها إلى العمال، ورسول الله ق قد سافر بمال غيره قبل النبوة، كما سافر بمال خديجة، رضي الله عنها، والعير التي كان فيها أبو سفيان كان أكثرها مضاربة مع أبي سفيان وغيره، فلما كان الإسلام أقرها رسول الله وكان أصحابه يسافرون

بمال غيرهم مضاربة ولم يَنْهُ عن ذلك، والسنة: قوله وفعله وإقراره، فلما أقرها كانت ثابتة بالسنة.

والأثر المشهور فيها عن عمر -رضي الله عنهالذي رواه مالك في الموطأ، ويعتمد عليه الفقهاء لما
أرسل أبو موسى بمال أقرضه لابنيه، واتجرا فيه
وربحا، وطلب عمر أن يأخذ الربح كله للمسلمين؛
لكونه خصّهما بذلك دون سائر الجيش، فقال له
أحدهما: لو خسر المال كان علينا؛ فكيف يكون لك
الربح وعلينا الضمان؟

فقال له بعض الصحابة: اجعله مضاربة. فجعله مضاربة، فجعله مضاربة، وإنما قال ذلك لأن المضاربة كانت معروفة بينهم، والعهد بالرسول ف قريب لم يُحدَث بعده، فعلم أنها كانت معروفة بينهم على عهد الرسول في كما كانت الفلاحة وغيرها من الصناعات كالخياطة والجزارة.

وعلى هذا فالمسائل المجمع عليها قد تكون طائفة من المجتهدين لم يعرفوا فيها نصاً؛ فقالوا فيها باجتهاد الرآي الموافق للنص، ولكن كان النص عند غيرهم، وابن جرير وطائفة يقولون: لا ينعقد الإجماع إلا عن نص تقلوه عن الرسول على مع قولهم بصحة القياس.

ونحن لا نشترط أن يكونوا كلهم علموا النص فنقلوه بالمعنى كما تنقل الأخبار، ولكن استقرانا موارد الإجماع فوجدناها كلها منصوصة، وكثير من العلماء لم يعلم النص – وقد وافق الجماعة – كما أنه قد يحتج بقياس، وفيها إجماع، ثم يعلمه فيوافق الإجماع، [مجموع فتاوى شيخ الإسلام ١٩/

وتحدث ابن تيمية - رحمه الله - عن المضاربة في موضع آخر فقال:

«لا يجوز أن يخص احدهما بربح مقدر؛ لأن هذا يخرجها عن العدل الواجب في الشركة [قارن بين هذا وبين ما ذهب إليه الدكتور سيد طنطاوي (عندما كان مفتيًا) من أن البنوك الربوية أقرب إلى روح الإسلام من البنوك الإسلامية؛ حيث قال: البنوك التي تحدد الربح أقرب إلى روح الإسلام من البنوك التي لا تحدد!! بل قال: التحديد فرض

لازم متحتماا].

وهذا هو الذي نهى عنه و من المزارعة؛ فإنهم كانوا يشترطون لرب المال زرع بقعة بعينها، وهو ما ينبت على الماذيانات وأقبال الجداول ونحو ذلك، فنهى النبي و عن ذلك، ولهذا قال الليث بن سعد وغيره: إن الذي نهى عنه و أمر إذا نظر فيه نو البصر بالحلال والحرام علم أنه لا يجوز، أو كما قال.

فبين أن النهي عن ذلك موجب القياس، فإن مثل هذا لو شرط في المضاربة لم يجز؛ لأن مبنى المشاركات على العدل بين الشريكين، فإذا خص أحدهما بربح دون الآخر لم يكن هذا عدلاً، بخلاف ما إذا كان لكل منهما جزء شائع، فإنهما يشتركان في المغنم وفي المغرم، فإن حصل ربح اشتركا في المغنم، وإن لم يحصل ربح اشتركا في الحرمان، وذهب نفع بدن هذا، كما ذهب نفع مال هذا.

لهذا كانتُ الوضيعة على المال؛ لأن ذلك في مقابلة ذهاب نفع العامل، [المرجع السابق: ٢٠ /٥٠٨].

وقال ابن القيم رحمه الله: «المزارعة من جنس الشركة، يستويان في الغنم والغرم؛ فهي كالمضاربة».

وقال: «أصحاب الأرض كثيرًا ما يعجزون عن زرعها ولا يقدرون عليه» والعمال والأكرة يحتاجون إلى الزرع، ولا أرض لهم، ولا قوام لهؤلاء ولا هؤلاء إلا بالزرع، فكان من حكمة الشرع ورحمته بالأمة وشفقته عليها، ونظره لهم: أن جوز لهذا أن يدفع أرضه لمن يعمل عليها، ويشتركان في الزرع: هذا بعمله، وهذا بمنفعة أرضه، وما رزق الله فهو بينهما، وهذا في غاية العدل والحكمة، والرحمة والمصلحة، كما في المضاربة والمساقاة».

فالمساقاة والمزارعة إنن شركتان كالمضاربة، فماذا حاء فيهما من النص؟

جاء في نيل الأوطار كتاب المساقاة والمزارعة عدة روايات منها: عن ابن عمر رضي الله عنهما أن النبي ﷺ عامل أهل خيبر بشطر ما يخرج من

و السائل الجمع عليها قد تكون طائفة من الجتهدين لم يعرفوا فيها نصاً : فقالوا فيها باجتهاد الرأي الموافق للنص ولكن كان النص عند غيرهم . وابن جرير وطائفة يقولون : لا ينعقد الإجماع إلا عن نص نقلوه عن الرسول عن مع قولهم بصحبة القياس و

ثمر أو زرع. [مسلم ١٥٥١].

وعنه أيضًا أن النبي الله الله على خيبر سالته اليهود أن يقرهم بها على أن يكفوه عملها ولهم نصف الثمر، فقال لهم: «نقركم بها على ذلك ما شئنا». [منفق عليه].

وما رواه البخاري تعليقًا ووصله عبد الرزاق عن أبي جعفر قال: ما بالمدينة أهل بيت هجرة إلا يزرعون على الثلث والربع. [مصنف عبد الرزاق ١٣٩٩٤].

وهذه الروايات وغيرها تؤيد ما ذكره ابن تيمية وتلميذه ابن القيم - رحمهما الله - من قبل، ولكن إذا شرط احد الشريكين شيئًا لنفسه فما حكم العقد؟

بعد الموضوع السابق من نيل الأوطار نجد بابا بعنوان فساد العقد إذا شرط أحدهما لنفسه التبن أو بقعة بعينها ونحوه [ه / ٢٠٩]، وتحت هذا الباب نقراً ما يلي: عن رافع بن خديج قال: دكنا أكثر الأنصار حقلاً، فكنا نكري الأرض على أن لنا هذه ولهم هذه، فربما أخرجت هذه ولم تخرج هذه، فنهانا عن ذلك، فاما الورق فلم ينهناه. [متفق عله].

وفي لفظ اكتا اكثر اهل الأرض مزدرعًا، كنا نكري الأرض بالناحية منها مسمى لسيد الأرض، قال: قربما يصاب ذلك وتسلم الأرض، وربما تصاب الأرض ويسلم ذلك، فتُهينا عنه، فاما الذهب والورق قلم يكن يومئذ، [البخاري ٣٣٧٧].

وفي لفظ قال: «إنما كان الناس يؤاجرون على عهد رسول الله على بما على الماذيانات وأقبال الجداول وأشياء من الزرع فيهلك هذا، ويسلم هذا، ويسلم هذا ويهلك هذا، ولم يكن للناس كرى إلا هذا، فلذلك زجر عنه، فأما شيء معلوم مضمون فلا باس به». [مسلم ١٥٤٧].

و المانيانات: هي ما ينبت على حافة النهر ومسايل النهر، وهي في الأصل مسايل فسمي النابت عليها باسمها، والجدول والربيع: أي النهر الصغير.

وفي رواية رافع: «أن الناس كانوا يكرون المزارع في زمان النبي تلماذيانات ما يسقى الربيع، وشيء من التبن، فكره رسول الله ككرى المزارع بهذا، ونهى عنها». [احمد ١٥٥٧].

من الروايات السابقة نرى فساد العقد إذا جُعل لأحد الشريكين شيء معين، والحكمة هنا واضحة، وإن كان النص يتصل بالمزارعة والمساقاة، فكلام ابن القيم واضح كل الوضوح ومن قبله شيخه ابن تيمية، فلعل هذا النص كان أصلاً أخذ به في المزارعة، وقد أشار إلى هذه

الروايات المرحوم الأستاذ الدكتور عبد الرحمن تاج في بحث قدمه للمؤتمر السابع لمجمع البحوث الإسلامية، ثم قال: ومن هذا كله يتبين أن اشتراط جزء معين من الخارج لصاحب الأرض في المزارعة لا يجوز، وأن النبي قد نهى عنه؛ لما يترتب عليه من الظلم، وعدم العدل بين الشريكين - صاحب

الأرض والعامل فيها - لجواز آلا تُخرِج الأرض غير ما اشترطه الأول لنفسه؛ فيضيع عمل العامل وجهده على حين ينتفع الشريك الأخر وحده، فاما كراء الأرض بالذهب أو الفضة أو بشيء غيرهما مضمون في الذمة، فلا شيء فيه.

وهذا هو ما ثبت عن الرسول ورواه ائمة الحديث: البخاري ومسلم واحمد وأبو داود والنسائي، بالقاظ متحدة أو متقاربة، ولا يسع الفقهاء من مثل أبي حنيفة ومالك والشافعي واحمد إلا أن يتبعوه ويقولوا به في المزارعة والمساقاة والمضاربة وسائر الشركات، فإن اشتراط جزء معين من ربح ذلك وثمرته لأحد المتعاقدين، قد يؤدي إلى المعنى الذي من أجله ورد النهي، فيخل بالمقصود من العقد، وهو الاشتراك في النتائج والثمرات.

وإذا كان اشت راط جزء معين من الخارج لصاحب الأرض في المزارعة قد حظرته الشريعة، ونهى عنه الرسول ؛ لما فيه من الظلم والغبن باحد الشريكين المتعاقدين على الاشتراك في الربح والخسارة، فلماذا يرد في وجه الأئمة الفقهاء قولهم بلزوم خلو العقد من ذلك الاشتراط الجائر الظالم؛ وهم لم يقولوه إلا تطبيقًا للسنة الصحيحة، وعمال بما تدل على نصوصها الصريحة! وكيف يسوغ من مطلع على نصوص الشريعة ومواردها، أن يقول في اشتراط ربح محدد لرب المال في المضاربة: إنه جائز، غير مخالف للكتاب والسنة، وإن كان فيه مخالفة لاقوال الفقهاء.

او لا يتفي النص على حظر ذلك الاستراط ومنعه في المزارعة، فيعلم أنه محظور وممنوع في المضاربة والمساقاة وغيرهما من فروع الشركات؟ وهل من حسن الظن بالشريعة العادلة أن يقال: إنها تمنع من الظلم والجور في شركة المزارعة، وتبيح ذلك في شركة القراض؟. اهـ.

من هذا كله نرى تعدد الأدلة التي تبين بطلان عقد المضاربة إذا جُعل لأي من الشريكين نصيب معلوم، فإلى جانب هذه الأحاديث الشريفة توجد السنة التقريرية والإجماع.

والبقية في العدد القادم، والحمد لله رب العالمين.

اللوحيد جمادي الأولى ١٤٣١ هـ

# الشيخ/ أحمد شاكر - محدث العصر -

الحمد لله رب العالمين، والصلاة والسلام على أشرف الأنبياء والمرسلين، وبعد:

فمع علم من اعلام هذه الأمة ورجالها الأفاضل، الذين أفنوا حياتهم في خدمة العلم وتيسيره لهذه الأمة في فترة من فترات الجهل والجمود، وقد تذكرته الأمة في هذا الزمان وتذكرت جهوده العظيمة فمنحته جائزة خدمة السنة.

فقد أعلن في الرياض بتاريخ الثامن من ربيع الأخر ١٤٣١هـ عن حصول العلامة الشيخ احمد محمد الأخر ١٤٣١هـ عن حصول العلامة الشيخ احمد محمد شاكر – رحمه الله – على الجائزة التقديرية لخدمة السنة النبوية، والمعروفة باسم جائزة الأمير نايف بن عبد العزيز آل سعود التقديرية لخدمة السنة النبوية في دورتها الثانية، وهي جائزة عالمية تقديرية تُمنَح بصفة دورية كل عامين في مجال من مجالات خدمة السنة النبوية.

#### 🔞 مولدالشيخ أحمدشاكرونشأته 🖂

ولد الشيخ احمد محمد شاكر في مدينة القاهرة في فجر يوم الجمعة الموافق (٢٩ من جمادى الآخرة فجر يوم الجمعة الموافق (٢٩ من جمادى الآخرة مبادئ القراءة والكتابة، وحفظ القرآن الكريم، ثم انتقل مع أبيه إلى السودان وهو في الشامنة من عمره، والتحق بكلية غوردون بمدينة الخرطوم، وظل بها فترة إقامة أبيه في السودان، فلما عاد الوالد إلى مصر ليتولى مشيخة علماء الإسكندرية في (١٠ من صفر الإسكندرية الديني، وكان هذا المعهد قد أنشئ في (٢٩ من مبالارهر، وكان شيخ هذا المنام فيه نظام التدريس بالارهر، وكان شيخ هذا التعليم فيه نظام التدريس بالارهر، وكان شيخ هذا المعهد يسمى شيخ علماء الإسكندرية.

واكب الطالب النابه على الدرس والتحصيل ينهل من العلوم الشرعية واللغوية التي ندرس في المعهد، وتطلعت همته إلى المزيد من التحصيل؛ فاتصل بالشيخ محمود أبو دقيقة، وكان يُدرس في المعهد، وعضو جماعة كبار العلماء بالأزهر الشريف، فحبب إليه الفقه والأصول حتى تمكن منهما.

وحضر على أبيه دروس التفسير؛ حيث كان بقرآ لتلاميذه تفسير النسفي وتفسير البغوي، كما قرآ لهم صحيح مسلم، وسنن الترمذي، وبعضا من صحيح البخاري، ودرس جمع الجوامع وشرح الإسنوي على المنهاج في أصول الفقه، وكتاب الهداية في الفقه الحنفي، كما شرح لهم دروساً في البيان والمنطق.

#### المودة إلى القاهرة بن

انتقل أحمد شاكر إلى القاهرة سنة (١٩٠٨ه = ١٩٠٨م) بعد أن عُين أبوه وكيلاً لمشيخة الجامع الأزهر، وفي القاهرة التسعت أمامه أفاق القراءة والتحصيل والاتصال بالعلماء والالتقاء بهم، سواء أكانوا من علماء الأزهر أم من المترددين على القاهرة، ولا يكاد يسمع بعالم ينزل القاهرة حتى يتصل به، فتردد على العلامة عبد الله بن إدريس السنوسي محدث المغرب، وقرا عليه، فأجازه برواية الكتب الستة، واتصل بالشيخ محمد الأمين الشنقيطي، وأحمد بن الشمس الشنقيطي، وأحمد بن الشمس رشيد رضا، والشيخ سليم البشري شيخ الجامع رشيد رضا، والشيخ سليم البشري شيخ الجامع الأزهر، وقد أجازه جميعهم بمروياتهم في السنة الندوية

وقد هيات له هذه اللقاءات بعلماء الحديث والتتلمذ على أيديهم أن يبرز في علوم السنة، وأن تنتهي إليه إمامة الحديث في مصر لا ينازعه فيها أحد.

وفي سنة (١٣٣٦هـ = ١٩٩٧م) حصل على الشهادة العالمية من الأزهر، واشتغل بالتدريس فترة قصيرة، عمل بعدها في القضاء، وترقى في مناصبه حتى اختير نائبًا لرئيس المحكمة الشرعية العليا، وأحيل إلى التقاعد سنة (١٣٧١هـ = ١٩٥١م).

#### و جهوده العلمية و

تدور أعمال أحمد شاكر وجهوده العلمية حول محورين أساسين هما: بعث التراث العربي ونشره نشرًا دقيقًا، وكتابة البحوث والرسائل العلمية.

وقد استاثر الجانب الأول بجهود الشيخ، وإفراغ طاقته الكبيرة في العمل والبحث، وكان تحقيق كتاب الرسالة للإمام الشافعي هو أول كتاب ينشره بين الناس، وكان تحقيقا له على غير ما اعتاد الناس أن يقفوا عليه من تحقيقات المستشرقين، وجاء عمله نموذجا لفن تحقيق التراث، فقد اعتمد على أصل قديم بخط الربيع بن سليمان تلميذ الشافعي كتبه في حياة إمامه، ووضع مقدمة ضافية للكتاب بلغت ١٠٠ صفحة، وخرج أحاديث الكتاب تخريجا علمياً دقيقاً، مع فهارس شاملة، مع تعليقات وشروح تدل على سعة العلم والتمكن من فن الحديث.

ثم أنجه إلى أصول كتب السنة يحقق بعضها، فحقق جزاين من سنن الترمذي، وأخرج الجزء الأول من صحيح ابن حبان، واشترك مع الشيخ محمد حامد الفقى -رحمه الله- في إخراج وتحقيق تهذيب

# يفوز بجائزة الأمير تايف لخدمة السنة النبوية

# اعدما/ فتحي أمين عثمان

سنن أبي داود.

واطلق طاقته لتحقيق مسند أحمد بن حنبل، وهو أضخم دواوين السنة، وكان التعامل مع المسند يحتاج إلى معرفة واسعة وعلم مكين، فالكتاب يقوم على جعل أحاديث كل صحابي على حدة، فمسند ابن مسعود مثلاً يضم الأحاديث التي رواها دون ترتيب، وهكذا، وكانت صعوبة التعامل مع المسند مصدر شكوى من كبار يتمنى أن يقيض الله لهذا الديوان الكبير من يخدمه يتمنى أن يقيض الله لهذا الديوان الكبير من يخدمه في تحقيق المسند عظيماً؛ فاخرج منه خمسة عشر جزءا على أحسن ما يكون التحقيق؛ فقد رقم أحاديث الكتاب وعلق عليها وخرجها، وحكم عليها صحة وضعفاً، وضبط أعلامها، وشرح غريبها، وجعل لكل جزء فهارس وضبط أعلامها، وشرح غريبها، وجعل لكل جزء فهارس فندة بقدقة.

ولم تقتصر جهوده على ميدان السنة يحقق كتبها ويخرج ها للناس في أحسن صورة من الضبط والتحقيق، بل كانت له جهود مشكورة في ميدان اللغة والأدب.

#### ٥٥ مؤلفاته وبحوثه ٥٥

شغل التحقيق وقت الشيخ واستنفد طاقته الفكرية، وكان له قلم متمكن وعلم واسع، لو وجههما إلى الاصول التاليف لأخرج بحوثا جديدة، ولكنه اتجه إلى الاصول يخرجها للناس باذلاً فيها جهده وطاقته، ومؤلفاته على قلتها تحمل فكرا حرا واجتهادا مشكورا، ولم يكن الشيخ يلتزم بمذهب معين على مع تفقهه على المذهب الحنفي، وحصوله على الشهادة العالمية على اساس هذا المذهب.

وكان أهم ما ألفه من كتب: «نظام الطلاق في الإسلام» و«الكتاب والسنة» و«كلمة حق» و«عمدة التفسير» وهو اختصار قام به لتفسير ابن كثير، وهو وأخرج منه خمسة أجزاء، و«الياعث الحثيث» وهو شرح لكتاب «أختصار علوم الحديث» لابن كثير، وشرح أيضًا «ألفية الحديث» للسيوطي.

# و علاقة الشيخ بجماعة أنصار السنة الحمدية و

عندما أخرج الشيخ أحمد شاكر إلى القراء كتاب الإمام الشافعي «الرسالة»، كتبتُ مجلة «الهدي النبوي» في عددها الخامس والسادس سنة ١٣٦١هـ تحت عنوان: «لمحة خاطفة من فضل المحدث الفقيه الشيخ أحمد شاكر». تقول: «ومما لا ريب فيه أن من العلماء الذين جمعوا بين رواية الحديث والفقه فيها حتى

أصبح بحق محدثًا وفقيهًا: الأستاذ الشيخ أحمد محمد شاكر، ثم تضيف المجلة قائلة: «ما أحسب إلا أنه قد طوق به عنق كل مسلم». تقصد بتحقيقه لهذا الكتاب النفيس.

وفي عام ١٣٧٠هـ رأت جماعة أنصار السنة المحمدية أن تعهد بالإشراف على تحرير مجلتها «الهدي النبوي» إلى فضيلة الشيخ أحمد شاكر رحمه الله؛ فكتب في مقدمة العدد الأول سنة ١٣٧٠هـ يقول: وهذه هي السنة الخامسة عشرة لمجلة «الهدي النبوي» وهي تسير على هُدِّي، موفّقة إلى الخير بعون الله، داعية إلى الحق، إلى كتاب الله وسنة رسوله، متبعة مذهب السلف الصالح رضي الله عنهم، لا تغرقُ بها السبل عن سبيل الله، وقد رأى إخواني أعضاء مجلس إدارة جنماعة أنصار السنة، ومعهم أخي ورفيقي وزميل العمر في الدعوة الحقة، الأستاذ الشيخ محمد حامد الفقى رئيس الجماعة ورئيس تحرير المجلة أن يعهدوا إلى بالإشراف على تحريرها وإصدارها؛ تفضلاً منهم، ليكون لي شرف الإشراف العلمي معهم قيما هم يسبيله». اهـ.

ومما تجدر الإشارة إليه أن الشيخ كان عضواً في مجلس علماء جماعة أنصار السنة المحمدية منذ نشأتها، كما هو مذكور في عدد المجلة سنة ١٣٥٦هـ. وقد اشترك مع الشيخ محمد حامد الفقي -رحمه الله-في إخراج وتحقيق تهذيب سنن أبي داود.

#### 00 وفاته 00

بلغ الشيخ في معرفة حديث رسول الله في رواية ودراية ما لم يبلغه إلا الأفداذ من المحدثين في عصره، وارتقى قمة تحقيق كتب السنة، وعُد رائداً لنشر نصوص الحديث النبوي، وتابعه كثير من العلماء في عمله، وقد بلغ مجموع ما نشره سواء ما كان من تاليفه أو من تحقيقه ٣٤ عملاً، وتنوعت أعماله فشملت السنة، والفقه والأصول، والتفسير، والتوحيد واللغة، وسعة هذه الميادين تدل على ما كان يتمتع به الشيخ من غزارة العلم ورحابة الافق والتمكن والفهم.

وظل الشيخ يعمل في همة لا تعرف الملل في استكمال ما بدا فيه من اعمال، لكن المنية عاجلته فلقي ربه في (٢٦ من ذي القعدة ١٣٧٧هـ = ١٤ من يونيو ١٩٥٨م).

رحمه الله رحمة واسعة، وجمعتا به في جنته، والحمد لله رب العالمين.



# من هدي رسول الله 📚

# و ما قل وكفي خيرمما كثر وألهي و

عن أبي هريرة -رضي الله عنه- قال: كنت أمشي مع النبي - قي- في نخل لبعض أهل المدينة؛ فقال: «يا أبا هريرة، هلك المكثرون، إلا من قال هكذا وهكذا وهكذا، ثلاث مرات، حثى بكفيه عن يمينه وعن يساره ومن بين يديه، وقليل ما هم،. [احمد ١٥ / ٢٠٠ وصححه الالباني].

# و من فضائل الصحابة و

عن أبي هريرة -رضي الله عنه- أن النبي - ق- قال: ﴿ إِن أَهُلَ الدَّرِجَاتُ الْعَلَى يَرِي الْحَلَى يَرِي الْحَوْدِ ، لِي الطالع في الأَقْقَ من أَفَاقَ السماء، وإن أَبَا بِكُر وعمر منهم وانعما ». [ابن ماجه ٧٩ وصححه الألباني].

# وه من أقوال السلف وه

عن عبد الله بن مسعود -رضي الله عنه- قال:

«لا يزال الناس صالحين متماسكين ما أتاهم العلم

من أصحاب محمد - على - ومن أكابرهم -قلت: (أي

من أهل السنة في كل عصر ومصر) - ، فإذا أتاهم

من أصاغرهم -قلت: (أي من أهل البدع والجهلاء

في كل عصر ومصر) - هلكوا. [الشريعة للآجري].

# و حکم ومواعظ وو

عن عبد الله بن عمرو -رضي الله عنهما- قال: «ما أعطي إنسان شيئا خيراً من صحة وعفة إمانة وفقه». معن على حضر الله عنه- قال: «الكيدةُ بلين إذا استُعطف، واللئيمُ بقسو إذا لُطف».

وعن علي -رضي الله عنه- قال: «الكريمُ يلين إذا استُعطف، واللئيمُ يقسو إذا لُطف». وقال سفيان الثوري: «إن من توقير الصلاة أن تأتي قبل الإقامة». [كنز العمال].

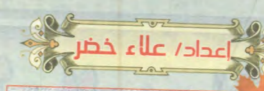
# و من نور كتاب الله وه

لاتلهكم الدنياعن الأخرة قال تعالى: ﴿ يَا قَوْم إِنْمَا هَذه الْحَيَاةُ الدُنْيَا مَتَاغُ وَإِنْ الْآخَرةَ هَيَ دَارُ الْشَرَارِ (٣٩) مَنْ عَملَ سَيَئَةً قَلاَ يُجْزَى إلا مَنْ عَملَ سَيئَةً قَلاَ يُجْزَى إلا مَنْ عَملَ سَالحًا مِنْ تَكَر أَوْ أُنْتَى وَهُو مَنْ عَملَ صَالحًا مِنْ فَيْكِر وَهُ وَ مُؤْمِنُ فَيْكَ يَدُخُلُونَ الْجَنَّةَ فَلاَ يُحْرَبُونَ الْجَنَّةَ فَلاَ يَعْرِر حِسابِ فَيْر حِسابِ ﴿ الْعَالَةِ وَلَا الْجَنَّةَ الْعَالَةِ وَلَا الْجَنَّةَ الْعَلَى اللَّهِ الْعَلَى الْحَنْدُ وَلَا الْجَنَّةَ الْعَلَى اللَّهِ الْعَلَى اللَّهِ الْعَلَى اللَّهِ الْحَنْدُ وَلَا اللَّهِ الْعَلَى اللَّهِ الْعَلَى اللَّهِ الْعَلَى اللَّهِ الْعَلَى اللَّهِ الْعَلَى اللَّهِ اللَّهِ الْعَلَى اللَّهِ اللَّهِ الْعَلَى اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ الْعَلَى اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ الْعُلَى اللَّهُ الْعُلَى اللَّهُ الْعُلَى الْعُلَى اللَّهُ الْعُلَى الْعُلَى اللَّهُ الْعُلَى اللَّهُ الْعُلَى اللَّهُ الْعُلَى الْعُلَى الْعُلَى اللَّهُ اللَّهُ الْعُلَى اللَّهُ الْعُلَى اللْعُلَى اللَّهُ الْعُلَى اللَّهُ الْعُلَى الْعُلَى الْعُلَى اللَّهُ الْعُلَى الْعُلِي الْعُلَى الْعُلَى الْعُلَى الْعُلَى الْعُلَى الْعُلَى الْعُلَى الْعُلَى الْعُلِي الْعُلَى الْعُلَى الْعُلِيلِي الْعُلَى الْعُ

# و من دلائل النبوة وه

# وه الله يؤازر رسوله ﷺ وه

عن سعد بن ابي وقاص رضي الله عنه - قال: رايت عن
يمين رسول الله - - وعن
شماله يوم احد رجلين عليهما
ثياب بيض يقاتلان كاشد
القتال، ما رايتهما قبل ولا
بعد، يعني جبريل وميكائيل،



# ون من جوامع الدعاء ون

عرابي هريرة -رضي الله عنه- قال: كان رسول الله - 🐉 - يقول: «اللهم أصلح لي ديني الذي هو عصمة أمري، وأصلح لي دنياي التي فيها معاشي، واصلح لي آخرتي التي فيها معادي، واجعل الحياة زيادةً لي في كل خير، واجعل الموت راحة لي من كل شير». [مسلم ٥٠٢١].

# ٥٥ من أمثال العرب ٥٥ دد النَّفِسُ عَرُّوفَ أَلُوفَ دد

يُقَال: عَزَفَتْ نفسي عن الشيء تَعْزِفُ عُرُوفًا، أي زُهدت فيه وانصرفت عنه.

ومعنى المثل: أن النفس تعتاد ما عُوَدَت؛ إِنْ زَهُ دُتْها في شيء زهدت،

وإن رغبتها رغبت. [مجمع الأمثال].

# ون ما أخذه المسلمون من الفرب: تحرير المرأة والتبرج والعري 🖭

وو قواعد ذهبية في توحيد

رب البرية وو قال شيخ الإسلام اين

تيمية -رحمه الله-: إن الخلق

لو اجتهدوا أن ينفعوك لم بنفعوك إلا بأمر قد كتبه الله

لك، ولو اجتهدوا أن يضروك

لم يضروك إلا بامر قد كتبه

الله عليك، فهم لا ينفعونك إلا بإذن الله، ولا بضرونك إلا

سادن الله، فلا تعلق بهم رجاعك» . [مجموع الفتاوي].

ليتنا استفدنا مما وصل إليه الغرب من مخترعات واكتشافات ونهضة علمية واقتصادية، وأصبح لنا كيان مستقل، ولم نكن مجرد مستهلكين وتابعين. بل مع الأسف اتبعناهم في التبرج والعري، وبيوت الموضة، والإباحية، والفساد الأخلاقي الذي إذا ما استشرى في أي أمة إلا أهلكت؛ فإن المسلمين عندما تمسكوا واعتزوا بإسلامهم كانت نهضتهم، وعندما تراجعوا وقصروا تخلفوا نسال الله تعالى أن يردنا للإسلام، وبعيد أمحادنا.

# 🗯 مما تعلمته أوروبا من السلمين، علم الطب والتشريح 🗠

عندما كان المسلمون يعيشون نهضة في جميع المجالات؛ كان الغربيون يعيشون في ظلام دامس؛ فلم يكن أمامهم إلا أن ينقلوا علوم المسلمين، ويعتمدوا عليها ويدرسوها في جامعاتهم في القرون الوسطى، ومن هذه العلوم علم الطب والتشريح، فقد استفادوا كثيرًا من كتاب الشفا لابن سينا، فكانوا يدرسونه في جامعاتهم، وكان عمدة عندهم، وغيره من كتب علماء المسلمين كابن النفيس، واخذوا يطورون انفسهم، ويستثمرون ما أخذوه حتى وصلوا لنهضتهم الحديثة.

# وو من معانى الأحاديث وو

ن حديث أم سلمة: كانت أم سلمة أول طعينة قدمت المدينة مهاجرة. [الترمدي ٣٠٩٥]. الطُّعُن: النِّساء، واحتتها: طَعينة. وأصلُ الطُّعينة: الرَّاحلَةُ التي يُرْحلُ ويُظُّعن عليها: أي يُسار. وقيل للمراة طَعِينَة؛ لانها تَطُعَنَ مع الرُّوج حيثُما طَعَن. أو لأنَّها تُحْمَل على الرَّاحَلَة اذَا طُعِنت. [النهاية لاين الأ



الحمد لله وحده، والصلاة والسلام على من لا نبي بعده، اما بعد:

قان القرائن السياقية بنوعيها، المتصلة والمنفصلة، لها بور مؤثر غاية التاثير في تخصيص العام، والجمهور على التخصيص بالنوعين خلافًا للحنفية النين ينهبون إلى التخصيص بالقرائن المنفصلة فقط

- في المقال السابق نكرنا من أنواع المخصصات المتصلة ثلاثة أقسام: الإستثناء، الصفة (النعت، البدل، الحال)، الشرط ونستكمل البحث إن شاء الله. فنقول وبالله التوفيق:

ذكرنا أن الشرط هو تعليق شيء بشيء وجودًا أو عدمًا به إن الشرطية، أو إحدى أخواتها.

ومما يجدر الإشارة إليه في التخصيص بالشرط، أن المقصود بالتخصيص بالشرط، هو الشرط اللغوي فقط؛ لأن الشرط ينقسم إلى ثلاثة أقسام:

الشرط العقلي: وهو ما نتج عن حكم العقل، كالحياة للعلم، فإن العقل هو الذي يحكم بأن العلم لا يوجد إلا بحياة، فقد توقف وجود (العلم) على وجودها (الحياة) عقلاً، بمعنى أن العلم يُشترط له الحياة، فلا يمكن عقلاً أن يكون عالمًا إلا من كان حيًا.

٢- الشرط الشرعي: وهو ما نتج عن حكم الشرع كالطهارة للصلاة، فإن الشرع وهو الحاكم (اشترط) بان الصلاة لا توجد إلا بطهارة فقط، فتوقف وجود الصلاة على وجود الطهارة شرعاً.

٣- الشرط اللغوي: وهو ما نتج عن دلالة اللغة، كقوله: إن جئتني أكرمتك، فما دخلت عليه أداة الشرط «إن» هو الشرط «جئتني»، والمعلق عليه: «أكرمتك» هو الجزاء. ويستعمل الشرط اللغوي في السبب الجعلي، كما لو قال: إن دخلت الدار فانت طالق.

> والمراد أن الدخول سبب للطلاق. وأضاف بعضهم شرطًا رابعًا وهو:

4- الشرط العادي: ما نتج عن العادة والعرف، كالسلم للصعود إلى السطح، فإن العادة قاضية بانه لا يوجد الصعود إلا بوجود السلم أو نحوه مما يقوم مقامه. [انظر روضة الناظر: ٢ / ١٤٦، إرشاد الفحول: ١ / ٢٨٠

- والشرط اللغوي هو المقصود في تخصيص

لعام.

- والشرط كالاستثناء في اشتراط الاتصال حقيقة حكمًا.

والشرط إذا تعقب جملاً متعاطفة عاد إلى الكل عند الأئمة الأربعة (أبو حنيفة، ومالك، والشافعي، وأحمد)، وغيرهم. وعلى كل حال هو أولى بالعود (على جميع الجمل المتعاطفة) إلى الكل من الاستثناء، بدليل موافقة أبي حنيفة عليه، وعدم موافقته في الاستثناء، كما تقدم.

ومثال ذلك قول القائل: أكرم قريشًا وأعط تميمًا إن نزلوا بك. فهنا يعود الشرط على الجميع على قريش وتميم. [شرح الكوكي المبر: ٣/ ٣٤٥].

# ن رابعاً التخصيص بالفاية ن

وهي نهاية الشيء ومنقطعه، وهي حد لثبوت الحكم قبلها وانقطاعه بعدها، ولها لفظان: حتى، وإلى. فالغاية تُخرج ما بعدها من عموم ما قبلها، فيكون حكم ما بعدها مخالفًا لما قبلها.

نحو قولك: أكرم بني تميم حتى يدخلوا الدار، أو: أكرم بني تميم إلى أن يدخلوا الدار، فالإكرام هنا لا يكون عامًا، إنما خُصص بغاية، وهي ما قبل دخول الدار، فلو استمر الإكرام لما بعد دخولهم لم تكن الغاية هنا حدًا، ولاستمر الإكرام إلى ما بعد الدخول.

المثال الأول: قوله تعالى: ﴿ وَلاَ تَقُرَّبُوهُنَّ حَتَّى يَطْهُرْنَ فَإِذَا تَطْهُرْنَ ﴾ [البقرة: ٢٢٢]، فهذا غاية، فتحريم الوطء غايته انقطاع الدم.

ففي قوله تعالى: ﴿ لاَ تَقْرَبُوهُنَّ ﴾ نهي، فيمكن آن يؤخذ منه العموم؛ لأن النهي يقتضي الدوام والاستمرار، فيكون المعنى: لا يكن منكم قرب لهن؛ لأن النكرة في سياق النهى تفيد العموم.

فقوله: «حتى يطهرن» تخصيص بالغاية لهذا العموم المستفاد من النهي، فيخرج من عمومه ما بعد الطهر.

لكن في بقية الآية: ﴿فَإِذَا تَطَهُرْنَ فَأْتُوهُنُ مِنْ حَيْثُ أَمْرَكُمُ اللّهُ ﴾، وهنا تخصيص آخر، هو التخصيص بالشرط، ففي الآية إذًا مخصصان: التخصيص بالغاية، «حتى يطهرن»، والتخصيص بالشرط «فإذا تطهرن».

وعلى ذلك لا يُستباح وطء المرأة إلا بالغسل؛ إذ هو المراد بالتطهير (الشرط) بعد انقطاع الدم (الغاية).



فيكون التحريم الناشئ عن <mark>دم الحيض غايثه انقطاع</mark> الدم، فإذا انقطع الدم حدث تحريم أخر ناشئ عن عدم الغسل، وقد خالف في هذا الحنفية فأجازوا وطء المرأة

بعد الطهر وإن لم تغتسل.

المثال الثاني: قوله تعالى: ﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا إِذَا قُمْتُمْ إِلَى الصَلاَةِ فَاغْسِلُوا وَجُوهَكُمْ وَأَيْدِيكُمْ إِلَى الْمَرَافَقِ ﴾ [المائدة: ٦١]، فَالآية قصرت وجوب غسل البدين إلى المرفقين فقط، وذلك تخصيص بالغاية في قوله تعالى: ﴿ وَ اَيْدِيكُمْ إِلَى الْمَرَافِقِ ﴾.

# D مسألة: هل ما بعد الغاية يدخل فيها أم لا؟ وو

بمعنى إذا قلت: أكلت حتى قمت. هل يكون القيام محلاً للأكل أيضًا أم لا؟

وهذا فيه خلاف على التفصيل:

آ- الجمهور على أن ما بعد الغاية لا يدخل فيما
 قبلها.

ب- وقيل: إنه داخل فيما قبلها.

ج- وقيل بالتوقف، واختاره الآمدي، وهو ظاهر
 م الرافعي.

د- إن كان من جنسه دخل وإلا فلا، نصو بعتك التفاح إلى هذه الشجرة، فيُنظر في تلك الشجرة، أهي من التفاح فتلا من التفاح فلا تدخل في البيع، وإن لم تكن من التفاح فلا تدخل في البيع.

هـ وأضاف بعضهم القرينة الحسيّة للتفرقة بين دخول ما بعد الغاية في الحكم أم لا.

فقال الرازي في "المحصول»: إن تميّز عما قبله بالحس، نحو قوله تعالى: ﴿ أَتَمُّوا الصَّيَّامُ إِلَى اللَّيْلِ ﴾، فإن حكم ما بعدها (ما بعد الغاية: الليل)، خلاف ما قبلها؛ فلا يدخل الليل في الصيام.

وإن لم يُمين حسناستمر ذلك الحكم إلى ما بعده، مثل قوله تعالى: ﴿وَايْدِيكُمْ إِلَى الْمَرَافِقِ ﴾، فإن المرفق غير منفصل عن اليد بمفصل محسوس. فيدخل المرفق في الوضوء.

والشوكاني في ارشاد الفحول ساق أوجه الخلاف، ورجِّح عدم الدخول إلا بدليل، فقال: وأظهر الأقوال واوضحها عدم الدخول إلا بدليل، من غير فرق بين غاية الابتداء والانتهاء. [البحر المحيط للزركشي ٤/ ١٨٨ - ١٩٥، والإحكام للأمدي ٢/ ٣٣٠، أصول الفقه الذي لا

يسع الفقيه جهله ١ / ٣٢٤، وإرشاد الفحول ٤ / ١٧٦ – ١٨٠ / يتصرف].

# ن ثانيا التخصيص بالأدلة المفصلة ن

الدليل المنفصل (القرينة المنفصلة) هو الذي لا يكون مذكورًا مع النص العام، وإنما يكون منفصلاً عنه ولكنه مخصص)، وهو أقسام ثلاثة؛ الأول الشرع، الثاني العقل، الثالث الحس.

# القسم الأول التخصيص بالشرع. ١- تخصيص الكتاب بالكتاب.

المثال الأول: في قول الله تعالى: ﴿ وَالْمُطَلُّقَاتُ يَتَرَبُصُنْ بَأَنْفُسِهِنُ ثَلَاثَةً قُرُوءٍ ﴾ [البقرة: ٢٢٨].

فالآية عامة تشمل كل مطلقة, سواءً طُلُقت قبل الدخول أم بعده، سواءً كانت حاملاً أم لا، لكن جاءت قرينة منفصلة في أيات أخرى خصصت هذا العموم، وهي قوله تعالى: ﴿يَا أَيُّهَا النَّذِينَ امَنُوا إِذَا نَكَحُنُمُ الْمُؤْمَنَات ثُمُ طَلَقْتُمُوهُمُ مِنْ قَبْلِ أَنْ تَمَسُوهُمُ فَمَا لَكُمْ عَلَيْهِنَ مَنْ عدة تعتبونها ﴾ [الاحزاب ٢٤]، فخصصت الأية غير المدخول بها، فالمطلقة إذا لم تكن ممسوسة، لا عدة عليها بنص الكتاب وإجماع الأمة على ذلك، فإن دخل بها فعليها العدة إجماعاً.

وكذلك خص عموم الآية بالمراة الصامل، في قوله تعالى: ﴿ وَأُولَاتُ الْأَحْمَالِ أَجَلُهُنَّ أَنْ يَضَعُنُ حَمْلَهُنَّ ﴾ [الطلاق: ٤]. فحدد انتهاء عدتهن بوضع الجمل:

المُثال الثاني: وكذلك عموم قوله تعالى: ﴿ وَلاَ تَعْدَلُوا الْمُشْرِكَاتِ حَتَّى يُؤْمِنُ ﴾ [البقرة: ٢٢١] عام يشمل النهي عن نكاح غير المؤمنات، لكن خُصُ هذا العموم بالكتابية، في قوله تعالى: ﴿ وَالْمُحْصِنَاتُ مِنَ الَّذِينَ أُوتُوا الْكَتَابِية، في قوله تعالى: ﴿ وَالْمُحْصِنَاتُ مِنَ الَّذِينَ أُوتُوا الْكَتَابِية، في قوله تعالى: ﴿ وَالْمُحْصِنَاتُ مِنَ الَّذِينَ أُوتُوا الْكَتَابِيةَ مِنْ اللَّهِ اللَّهُ ﴾ [المائدة: ٥].

# ٢- تخصيص الكتاب بالسنة:

المُثال الأول: في قوله تعالى: ﴿ يُوصِيكُمُ اللَّهُ في أَوْلاَرَكُمْ لللَّهُ وَلَي الْمُثَالِثِينَ ﴾ [النساء: ١١]. ظاهر الآية على العموم، أن كل ما وقع عليه اسم ولده، فله ما فرضه الله.

لكن خُصُّ هذا بحديث النبي على عن أسامة بن زيد رضي الله عنه: أن رسول الله على قال: «لا يرث المسلم الكافر، ولا الكافر المسلم». [متفق عليه].

وعن أسامة بن زيد رضى الله عنه قال: يا رسول

الله، أين تنزل في دارك بمكة وقال: وهل ترك عقيل من رباع، أو دور؟!! وكان عقيل ورث أبا طالب، هو وطالب، ولم يرثه جعفر ولا علي رضي الله عنهما شيئًا؛ لانهما كانا مسلمين، وكان عقيل وطالب كافرين، فكان عمر بن الخطاب رضي الله عنه يقول: لا يرث المؤمن الكافر. [متفق عليه].

المثال الثاني: في قوله تعالى: ﴿ حُرِّمَتٌ عَلَيْكُمُ الْمَيْنَةُ وَالدُمُ وَلَحُمُ الْخُنْزِيرِ ﴾ [المائدة: ٣].

هذا عام في تحريم كل ميتة ودم، لكن خُصُ هذا بالسنة؛ فعن ابن عمر رضي الله عنهما أن رسول الله عنه قال: «أحلت لكم ميتتان ودمان، فاما الميتتان فالحوت والجراد، وأما الدمان فالكبد والطحال. [ابن ماجه ٢٦٩٥ وصححه الآباني].

وكذلك خصت الآية بحديث النبي الذي رواه أبو هريرة رضي الله عنه أن رجلاً سأل النبي أن فقال: يا رسول الله، إنا نركب البحر ونحمل معنا القليل من الماء فإن توضانا به عطشنا، أفنتوضا بماء البحر؟ فقال رسول الله أن «هو الطهور ماؤه الحل ميتته». [أبو داود ٨٣، وصححه الآلباني].

# ن مسألة الجمهور على تخصيص الكتاب بالسلة سواء التواترة أو الأحلاية بن

- الإجماع من الصحابة - رضي الله عنهم - على العمل باخبار الأحاد الخاصة على معارضتها في الظاهر لعموم القرآن، وهذا يدل على أنهم خصصوا القرآن بخبر الآحاد، ويدل على ذلك وقائع كثيرة، وقد احتجوا على هذا بادلة من أهمها:

١- أن فاطمة رضي الله عنها طلبت ميراثها من رسول الله عنه فبين لها أبو بكر رضي الله عنه أنها لا تستحق شيئًا؛ لقوله عنه: «لا نورث، ما تركناه صدقة». [متفق عليه]. وهذا تخصيص لعموم قوله تعالى في آيات المواريث: ﴿ وَإِنْ كَانَتْ وَاحِدَةٌ قُلَهَا النَّصَفُ ﴾ [النساء: ١١].

٢- قوله تعالى: ﴿ وَأَحَلُ اللّهُ الْبِيْعِ وَحَرُمُ الرّبَا ﴾
 [البقرة: ٢٧٥]، خُصَص هذا بحديث النبي ﷺ: ﴿ لا تبيعوا الذهب بالذهب بالا مثلاً بمثل، [متفق عليه].

٣- قوله تعالى: ﴿فَاقْتُلُوا الْمُشْرِكِينَ حَيْثُ وَجَدْتُمُوهُمْ وَاقْعُدُوا لَهُمْ كُلُ مَرْضُد ﴾ [التوبة: ٥]، خُصص هذا بحديث النبي ﷺ: «سُنُوا بهم سُنْة آهل الكتاب»: [مالك في الموطا وقال الكباني في إرواء الغليل (٣٤): ضعيف].

وحديث عبد الله بن عوف في الموطا وإن كان ضعيفًا، لكن يشهد له حديث آخر أن النبي في آخذ الجزية من مجوس هجر. [أبو داود ٣٠٤٣ وصححه الألباني].

وفي حديث أخر: أخذ الجزية من مجوس البحرين؛

لما جاء بها أبو عبيدة بن الجراح رضي الله عنه. [البيهقي في الكبرى ٩/ ١٩٠، وقال ابن عبد البر في الاستذكار (٣/ ١٧٤): صحيح].

- يقول ابن عبد البر في التمهيد: وفيه (في الحديث) إيجاب العمل بخبر الواحد العبل، وأنه حجة يلزم العمل بها والانقياد إليها، آلا ترى عمر رضي الله عنه قد أشكل عليه أمر المجوس، فلما حدّثه عبد الرحمن بن عوف عن النبي النبي لا يغير ذلك وقضي به.

واما قوله: «سنوا بهم سنة أهل الكتاب، فهو من الكلام الذي خرج مخرج العموم، والمراد منه الخصوص؛ لأنه إنما أراد سننوا بهم سنة أهل الكتاب في الجزية، وعليها خرج الجواب، وإليها أشير بذلك، ألا ترى أن علماء المسلمين مجتمعون على أن لا يُسنَ بالمجوس سنة أهل الكتاب في نكاح نسائهم ولا في نبائحهم. [التمهيد ٢ / ١١٦].

# ٣-تغصيص السنة بالكتاب

نُقل عن الشافعي إنكاره، ولكن الجمهور على جوازه ووقوعه، ومن أمثلة ذلك:

المشال الأول: حديث النبي على: «أمرت أن أقاتل الناس حتى يشهدوا أن لا إله إلا الله وأن محمدًا رسول الله». [متفق عليه]. فالحديث يشمل أهل الكتاب وغيرهم، حتى يشبهدوا أن لا إله إلا الله؛ وظاهر الحديث أنهم يُقاتَلون وإن أعطوا الجزية؛ لأن الحديث عام، فيشمل أهل الكتاب وغيرهم سواء أعطوا الجزية أم منعوا الحذية.

لكن الحديث خُصَص بالقرآن، بقوله تعالى: ﴿ قَاتِلُوا النَّذِينَ لاَ يُؤْمِنُونَ بِاللَّهِ وَلاَ بِالْيُومِ الآخرِ وَلاَ يُحرَمُونَ مَا حَرُمَ اللَّهُ وَرَسُولُهُ وَلاَ يَدِينُونَ دِينَ الْحَقّ مَنَ الّذِينَ أُوتُوا الْكِتَابِ حَتّى يُعْطُوا الْجِزْيَةَ عَنْ يَد وَهُمُّ صَاعَرُونَ ﴾ [التوبة: ٢٩].

فالآية خصّصت أهل الكتاب، فإنهم لا يُقاتَلون إذا أعطوا الجزية، (ونكرنا أن السنة الحقت المجوس بأهل الكتاب في حكم الجزية).

المثال الثاني: حديث النبي 🌼: «كل شيء قطع من الحي فهو ميت». [صحيح الجامع ٤٩٣٣]. فالحديث عام يشمل تحريم كل ما قطع من البهائم وهي حية.

إلا أن هذا خُصَص بقوله تعالى: ﴿ وَاللَّهُ جَعَلَ لَكُمْ مِنْ بُيُوتِكُمْ سَكَنًا وَجَعَلَ لَكُمْ مِنْ جُلُود الأَنْعَام بُيُوتَا تَسْتَخَفُّونَهَا يَوْم ظَعْنكُمْ وَيَوْمَ إِقَامَتكُمْ وَمِنْ أَصْوافَهَا وَأَوْبَارِهَا وَأَشْعَارِهَا أَثَاثًا وَمَتَاعًا إِلَى حَينِ ﴾ [النحل: ٨٠].

فالله تعالى أجاز قطعها من ماكول اللحم؛ حيث امتن بها على عباده، وهو لا يمتن بما هو نجس. [شرح الأصول لابن عثيمين ١ / ٣١١- ٣١٣. هل يستوي الذين يعلمون ١ / ٣٥ بتصرف].

١- تخصيص عموم القرآن والسنة بالقياس،

وقد اختلف أهل العلم في جوازه، والجمهور على جواز تخصيص القرآن والسنة بالقياس، خاصة الجلي دون الخفي، والقياس الجلي: هو ما كان بنفي الفارق بين الأصل والفرع، أو منصوصًا على علته.

مثال تخصيص القرآن بالقياس:

في قوله تعالى: ﴿الزُّانِيةُ وَالزُّانِي قَاجُلِدُوا كُلُّ وَالدَّانِي قَاجُلِدُوا كُلُّ وَالدَّانِي قَاجُلِدُوا كُلُّ وَاحد مِنْهُما مِنَّةُ جَلَّدَةٍ ﴾ [النور: ۲]، فهذا عام يشمل كل زانية وزان، حرًا كان أم عبدًا، لكن هذا خصصته الآية في الإماء: ﴿فَإِذَا أَحْصِنْ فَإِنْ أَتِينَ بِفَاحَشَةَ فَعَلَيْهِنَ نَصِفُ ما على المحصنات من العذاب ﴾، وليس هناك نص يدل على أن العبد إذا زنى يجلد خمسين جلدة كالأمة الزانية، فقاس العلماء العبد الزاني على الأمة الزانية، وقالوا يجلد خمسين جلدة؛ وذلك لعدم الفارق بينهما.

مثال لتخصيص السنة بالقياس:

حديث النبي 🍪: «البكر بالبكر جلد مائة وتغريب عام». [مسلم ١٦٩٠].

الحديث عامل يشمل جلد مائة لكل بكر زنى حراً كان أم عبدًا، لكن الأمة خُصَصت بجلد خمسين جلدة فقط بالقرآن - كما سبق - فيقاس عليها العبد البكر إذا زنى، بجلد خمسين فقط.

# ٥- تخصيص عموم القرآن والسنة بالإجماع،

لا خلاف في جواز التخصيص به.

مثال ذلك حد القَّدْف على العبد: ففي قوله تعالى: ﴿ وَالنَّذِينَ يَرْمُونَ الْمُحْصَنَاتِ ثُمُّ لَمْ يَأْتُوا بِأَرْبَعَةِ شُهَدَاءَ فَاجُلُدُوهُمْ ثَمَانِينَ جَلْدَةً ﴾ [النور: ٤].

فَالآية عامةً في جلد كل قانف ثمانين جلدة حرًا كان أم عبدًا، لكن الآية خُصصت بالإجماع على أن العبد إذا قذف فإن حدّه أربعون جلدة فقط.

- ومن تخصيص السنة بالإجماع جواز عقد الاستصناع، وهو بيع الصانع - مثل النجار والحداد -ما سوف يصنعه بصفات محددة.

فهذا الإجماع تخصيص لعموم الأحاديث التي نهت عن بيع ما لا يملكه البائع، كحديث النبي الحكيم بن حزام رضي الله عنه: ولا تبع ما ليس عندك. [ابو داود ٢٥٠٣ وصححه الإلياني].

# تخصيص السنة بالسنة

فهذا الحديث عام يشمل القليل والكثير، ويشمل أيضًا كل ما خرج من الأرض وسقته السماء فقيه العشر من ثمار وحبوب وخضروات وغيرها؛ لأن «ما» من صيغ العموم.

ولكن هذا العموم خُصِّص بحديث النبي ﷺ: اليس

فيما دون خمسة أوسق صدقة. [متفق عليه].

فقال العلماء: هذا مخصِّص بالنوع والكم، قالوا «بالنوع» خُصُ فيما يوسق ويكال.

لقوله: «فيما دون خمسة أوسق صدقة»، وعلى هذا فالذي لا يوسق ولا يكال ليس فيه صدقة. فيكون هذا الحديث مخصصا لعموم ما سبق في الكم والنوع. [شرح الأصول ١ / ٣١٤].

المثال الثاني: حديث النبي عن: «لا تنتفعوا من الميتة بشيء». [قال الألباني في إرواء الغليل (١ / ٧٨):

فهذا الحديث عام يشمل عدم الانتفاع باي شيء من الميتة، لكن خُصص هذا العموم بحديث النبي في لما أهديت إلى مولاة ميمونة رضي الله عنها شاة من الصدقة فماتت، فمر بها النبي في فقال: «ألا دبغتم إهابها (جلدها) واستنفعتم به، قالوا: يا رسول الله، إنها ميتة؟ قال: إنما حُرم أكلها». [ابو داود ١٢٠٤ وصححه الالباني].

فالحديث خصُّ عموم الحديث الأول، وجُورَ الانتفاع بحلد الشاة الميتة.

# القسم الثانى التخصيص بالعقل

وذلك في الخصوص التي ورد فيها الخطاب بتكاليف شرعية على سبيل العموم، فيكون العقل مخصّصًا لهذا العموم.

المثال الأول: قوله تعالى: ﴿ وَلَلَّهِ عَلَى النَّاسِ حِجُّ الْمَنْتَ مَن اسْتَطَاعَ إِلَيْهُ سِبِيلاً ﴾ [آل عمران: ٩٧].

وقوله تعالى: ﴿ فَمَنْ شَهِدَ مِنْكُمُ السُّهُرَ فَلْيَصَمُهُ ﴾ قَدَ: ١٨٥].

فالخطاب بالحج والصوم في الأيتين على العموم، لكن العقل قد دلً على إخراج من ليس أهلاً للتكليف كالصبى والمجنون لاستحالة تكليف من لا يفهم.

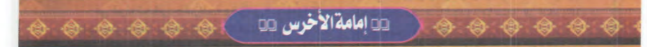
المثَّالِ الثَّانِي: قوله تعالى: ﴿ اللَّهُ خَالِقُ كُلُّ شَيَّءٍ ﴾

[الرعد: ١٦٦].

الآية على عمومها، لكن العقل دلً على أن الله تعالى غير مخلوق، فنحن نعلم أنه عز وجل لم يخلق نفسه، بل هو خالق وما سواه مخلوق، فالعقل دل على ذلك، فلا يدخل في العموم؛ إذ بالعقل يعرف أن الخالق غير المخلوق حتى في المخلوقات، فالصائع غير المصنوع.

وصفات الله عز وجل تابعة للموصوف، فكما أن الموصوف وهو الله عز وجل غير مخلوق، فكذلك صفاته غير مخلوقة، ومنها القرآن لأنه كلام الله، وكلام الله صفة من صفاته، وهو غير مخلوق. [شرح الاصول ١/ ٢٩٦, ٢٩٦، شرح الورقات لصالح بن عبد العزيز آل الشيخ، السياق واثره د. عبد المجيد السوسوة، بتصرف كبير]. وللحديث بقية إن شاء الله.

# الحلقة الحادية والعشرون



إن الحمد لله، نحمده ونستعينه ونستغفره، ونعوذ بالله من شرور انفسنا ومن سيئات اعمالنا، من يهده الله فلا مضل له، ومن بضلل فلا هادي له، وأشهد أن لا إله إلا الله وحده لا شريك له، وأشهد أن محمدا عيده ورسوله. وبعد:

فما بزال الحديث موصولاً عمن تكره إمامته، ونتكلم اليوم بمشيئة الله تعالى عن:

# وو إمامة الأخرس وو

تعريف الأخرس: هو الممنوع من الكلام خلْقَة، أي خُلق ولا نطق له، وصار الشخص أخرس بين الخرس، أي منعقد اللسان عن

# ووحكم صلاة الأخرس وو

اتفقت كلمة الفقهاء على صحة صلاة الأخرس المنفرد بدون تكبيرة الافتتاح والقراءة وغيرهما من الأقوال، وذلك إن عجز عن النطق؛ وذلك لأن قراءة الفاتحة وتكبيرة الإحرام، وإن كانتا من أركان الصلاة، إلا أن عجزه عن النطق اقتضى صحة صلاته بدون القراءة وغيرها، وتسقط القراءة لقوله تعالى: ﴿ لا يُكُلُّفُ اللَّهُ نفسا إلا وسعها ﴿ [البقرة: ٢٨٦].

# مسالة: هل يلزم الأخرس تحريك لسانه وشفتيه بالقراءة؟

اختلفوا في ذلك على رأيين:

الأول: يلزمه تحريك لسانه، قال الشافعية

كما في «نهاية المحتاج»: «أما العاجز لنحو خرس فيحب تحريك لسانه وشفتيه ولهاته بالتكبير قدر إمكانه». وقال النووى في «المجموع»: فإذا كان بلسانه خيل أو خرس؛ لرمه أن يحوك قدر إمكانه، ولو شنفي بعد ذلك،



# ولا يحرك لسانه». اه. الراجح: هو منا ذهب إليه

وأفصح بالتكبير فلا إعادة عليه».

تعذر الصوت وجب التحريك.

وهذا الذي ذكرناه من وجوب تحريك قدر

إمكانه هو نصه في الأم، واتفق الأصحاب عليه،

قال أصحابنا: وهكذا حكم تشهده وسلامه وسائر أذكاره. ولإمام الحرمين احتمال في

وجوب تحريك اللسان؛ لأنه ليس جزءا من

القراءة، دليلهم أن القول بشتمل على تحريك اللسان والشفتين، بالإضافة إلى الصوت، فلما

الثاني: لا يلزمه تحريك لسانه: وهو مروى

عن الحنفية والمالكية والحنابلة، قال البهوتي

في «كشاف القناع»: «يسقط التكبير في الصلاة

عن الأخرس؛ لقوله تعالى: ﴿ لاَ بُكَلُّفُ اللَّهُ نَفْسًا إلاَّ وُسْعَهَا ﴾، ويُحرم الأخرس بقلبه لعجزه عنه

بلسانه، ولا يحرك لسانه، وكذا حكم القراءة

والتسبيح وغيره كالتحميد والتسبيح والتشهد

١- قال العلامة ابن عثيمين رحمه الله: «الإنسان إذا كان أخرس لايستطيع أن يقول «التكبير» بلسانه؛ فإنه بنوى ذلك بقلبه، ولا يحرك شفتيه ولا





لسانه؛ لأن ذلك عيث وحركة في الصلاة لا حاجة إليها، وهذا رأى الحنفية وجمهور الحنابلة قالوا: لأنه قول عجز عنه فلا بلزمه تحريك لسانه لأجله، كمن عجز عن القيام فإنه يسقط عنه النهوض إليه ولو كان قادرًا على النهوض، يل قال شيخ الإسلام: لو قيل: إن الصلاة تبطل بذلك كان اقرب، وينطق بما يستطيع من كلمات، اه.

٢- لأن تحريك اللسان والشفتين ليس مقصوداً لذاته، بل هو مقصود لغيره؛ لأن القول لا يحصل إلا يه؛ فإذا تعذر المقصود الأصلى سقطت الوسيلة، وصارت هذه الوسيلة مجرد حركة وعيث.

# و حكم امامة الأخرس و و أولا: إمامة الأخرس لفير الأخرس:

اختلف العلماء في صحة إمامة الأخرس للقارئ على رأيين:

الأول: يرى عدم صحة إمامة الأخرس للقارئ.

□□ دليله: لأنه بترك ركنًا وهو القراءة، فلا يأتى به ولا بيدله، ولا يأتى بالواحيات، فلم تصح إمامته كالعاجز عن الركوع والسجود، وهو مروي عن جمهور الفقهاء.

الثاني: برى صحة إمامة الأخرس للقارئ.

# □□ دليله:

١- قياسه على الأمي.

٧- لأن القاعدة «كل من صحت صلاته صحت إمامته». وصلاة الأخرس لنفسه صحيحة، ومن ثم فصلاته لغيره كذلك.

و الردعلي الأدلة وو

رد أصحاب الرأى الأول على

أدلة الرأي الثاني بالأتي:

١- بأن قياسهم على الأمى قياس مع الفارق؛ وذلك لأن الأمي يأتي بالبدل، أما الأخرس فلا ياتى به.

٢- أن القاعدة المذكورة: «كل من صحت صلاته صحت إمامته»، منقوضة بإمامة المراة للرجال، فمع صحة صلاتها لنفسها إلا أنها لا تصح امامتها للرحال.

# وو ثانيا: إمامة الأخرس للأخرس مثله وو

اختلف الفقهاء في ذلك على قولين:

الأول: يرى صحة إمامة الأخرس للأخرس مثله، وهو مروى عن الحنفية والمالكية.

دليله: أنهما قد تساويا في العجز؛ فصحت إمامة أحدهما للرَّخر.

الثاني: يرى عدم صحة إمامة الأخرس للأخرس مشله، وهو مروى عن الشافعية والحنائلة.

لأنه قد يحسن أحدهما ما لا يحسنه الأخر، أي قد يكون لأحدهما قوة؛ بحيث لو كان ناطقًا لأحسن ما لا يحسنه الأخر.

# الرأى الراحج:

هو القول الأول القائل بصحة إمامة الأخرس للأخرس مثله؛ وذلك لتساويهما في العجز، ولعدم تفضيل أحدهما على

> الأخر، ولاسيما إن كان أحدهما حافظًا، والآخر غير حافظ، يمكن تقديم الحافظ، وإن كان لن يقرأ ما يحفظه لخرسه.

> وللحديث بقية إن شاء





# أخطاء المرأة في بيت زوجها

ماعداد/ جمال عبدالرحمن

الحمد لله وحده، والصلاة والسلام على مَن لا نبي بعده، وآله وصحبه، أما بعد: قإن المراة في بيت زوجها ينبغي لها أن تحفظ زوجها في نفسها وماله؛ فتسعى إلى ما يرضيه، وتناى عما يؤذيه، وهذا مطلب شرعي حتى تستقيم الحياة الزوجية بينهما، وكثير من النساء تجهل هذه

الحقائق فلا تحسن معاملة زوجها، ومن ثَمَّ تقع في أخطاء كثيرة، من هذه الأخطاء:

# ١- عدم مراعاة شعور زوجها فيما يحب ويكره مما لا يخالف الشرع الطهر:

عَنْ زَيْنَبَ الثَّقَفِيةَ امْرَأَةَ عَبْدِ اللَّه بِن مسعود رَضِي الله عنهما قَالَتْ: كُنْتُ فِي الْمَسْجِدِ فَرَأَيْتُ رَضِي الله عنهما قَالَتْ: كُنْتُ فِي الْمَسْجِدِ فَرَأَيْتُ اللَّبِيِّ عِنَّ فَقَالَ: تَصَدُّفْنَ وَلَوْ مَنْ حُليكُنْ، وَكَانَتْ زَيْنَبُ تُنْفَقُ عَلَى عَبْدِ اللَّه وَأَيْتَام فِي حَجْرِهَا،.. فَقَالَتْ فَانْظُلَقْتُ إِلَى النَّبِيِّ عِنَّ فَوَجَدْتُ أَمْرَاةُ مِنَ الأَنْصَارِ عَلَى الْبَابِ حَاجِتُهَا مِثْلُ حَاجِتِي فَمَرُ عَلَيْنَا بِاللَّهُ فَقُلْنَا: اللَّهُ النَّبِيِّ عَنِي أَنْ أَنْفُقَ عَلَى فَقُلْنَا: لا تُخْبَرُ بِنَا، فَقَالَ: لا تُخْبَرُ بِنَا، فَقَالَ: لا تُحْبَرُ بِنَا، فَقَالَ: نَعَمْ لَهَا أَجْرَانِ أَجْرُ الْقَرَابَةِ فَرَانَ أَجْرُ الْقَرَابَة فَرَانَ أَجْرُ الْقَرَابَة وَاجْرُ الْقَرَابَة وَأَجْرُ الْقَرَابَة وَأَجْرُ الْقَرَابَة وَأَجْرُ الصَدُقَةِ، [متفق عله].

عن أسماء بنت أبي بكر رضي الله عنهما أنها قالت: «.. كُنْتُ أَنْقُلُ النَّوَى مِنْ أَرْضِ الزَّبَيْرِ التي قالت: «.. كُنْتُ أَنْقُلُ النَّوَى مِنْ أَرْضِ الزَّبَيْرِ التي أَقْطَعَهُ رَسُولُ اللَّه عَلَى رَأْسِي، وَهِي مِنِّي عَلَى رَأْسِي، وَهِي مِنِّي عَلَى رَأْسِي، فَلَقِتُ ثُلُّتُنَ فَرْسُخِ، فَجِنْتُ يَوْمًا وَالنَّوَى عَلَى رَأْسي، فَلَقِتُ رَسُولُ اللَّه عَلَى مِنْ الأَنْصَارِ فَدَعَانِي، ثُمُّ قَالَ إِخْ لِيحْمَلَنِي خَلْفَهُ، فَاسْتَحْبَيْتُ أَنْ أَسِيرٍ مَعَ الرَّجَالِ، وَنَكَرْتُ الزُّبِيرِ وَعَيْرِتَهُ، وَكَانَ أَغْيرَ النَّاسِ فَعَرفَ رَسُولُ اللَّه عَلَى النَّاسِ فَحِرفَ رَسُولُ اللَّه عَلَى أَنْيَ قَدُّ اسْتَحْيَيْتُ فَمَضَى، وَجَلَّى النَّهِ عَلَى النَّهِ عَلَى اللَّه عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّه اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْمَعْمَلُ وَعَرفَتُ عَيْرَتَكَ. فَقَالَ: وَاللَّهُ لَمَمْكَ اللَّهُ لَمَعْلُكُ وَعَرفَتُ عَيْرَتَكَ. فَقَالَ: وَاللَّهُ لَمَعْلُكُ النَّوى كَانَ أَسَدَّ عَلَى اللَّهُ لَتَ عَلَى اللَّهُ لَكُمْلُكُ اللَّهُ لَا مَعْهُ إِلَّهُ اللَّهُ لَا مَعْلُكُ اللَّهُ لَا اللَّهُ لَا مَعْلُكُ اللَّهُ لَعَلَى كَمُلُكُ اللَّهُ لَعَلَى كَمْلُكُ عَلَى اللَّهُ لَعَلَى اللَّهُ لَعَلَى اللَّهُ لَكَمُ اللَّهُ لَكُمُ اللَّهُ لَعَلَى اللَّهُ لَعَلَى اللَّهُ لَكَمْلُكُ اللَّهُ لَتَعْمَلُكُ اللَّهُ الْمَعْمُ الْمَعْمُ الْمَعْمَانُ اللَّهُ لَا عَلَى اللَّهُ لَكَمُلِكُ اللَّهُ لَتَعْلَى اللَّهُ الْعَلَى اللَّهُ الْمَالِي اللَّهُ الْمَعْمُ الْمَلْكُمْ اللَّهُ الْمَعْمُ اللَّهُ الْمَعْمُ الْمُولِ اللَّهُ الْمَعْمُ الْمَعْمُ الْمُؤْلِكُ اللَّهُ الْمُعْمَلِي اللَّهُ الْمُنْ الْمُسْتُولُ اللَّهُ الْمُعْمَلُكُ اللَّهُ الْمُؤْلِقُ عَلَى اللَّهُ الْمُنْ الْمُنْ اللَّهُ الْمُلْكِ اللْمُلِي اللَّهُ الْمُعْلَى اللَّهُ الْمُنْ اللَّهُ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ اللَّهُ الْمُنْ الْمُنْ اللَّهُ الْمُنْ الْمُنْ اللَّهُ الْمُنْ الْمُنْ اللَّهُ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ اللَّهُ الْمُنْ ال

فانظر -رحمك الله- إلى هذا الموقف الجليل لأسماء رضي الله عنها، فإنها أبت أن تركب مع

الرسول على عندما تذكرت غيرة الزبير؛ وذلك حفاظاً على مشاعره، رضي الله عنه، مع أن الذي ستركب معه هو خير البرية على والذي لا يوجد أدنى شك فيه، فأثرت أن تمشي هذه المسافة الطويلة، وتتحمل المشاق الجسيمة؛ حفاظاً على شعور زوجها.

# ٢- عدم القيام على خدمة الزوج أو خدمة الأولاد؛

قال شيخ الإسلام ابن تيمية كما في «مجموع الفتاوى» (٣٩ / ٩٠): «يجب على الزوجة خدمة زوجها، ورعاية أولادها، وتدبير أمور المنزل والمعيشة فيه؛ من طبخ وفرش، وعجن وتنظيف، وما إلى ذلك، وعليها أن تخدمه الخدمة المعروفة من مثلها لمثله، ويتنوع ذلك بتنوع الاحوال.

فخدمة البدوية ليست كخدمة التي تقيم في المدينة، وخدمة القوية ليست كخدمة الضعيفة، هذا هو الصواب في رأي العلماء.

وعَنِ الْحُصَيْنِ بَّنِ محْصَن - رَضِي الله عنه - أَنَّ عَمَّةٌ لَهُ أَنَتْ النبيُّ عَنِي فَي حَاجَةً، فَقَرَعَتْ مِنْ حَاجَتها، عَمَّةٌ لَهُ أَنَتْ النبيُّ عَنْ فَي حَاجَةً، فَقَرَعَتْ مِنْ حَاجَتها، فَقَالَ لَهَا النبيُّ عَنْ . قَالَ: فَقَالَ لَهَا النبيُّ عَنْ . قَالَ: كَيْفَ أَنْتُ لَهُ أَقَالَتُ: مَا اللهِ مُ إِلاً مَا عَجَزْتُ عَنْهُ. قَالَ: فَانْظُرِي أَيْنَ أَنْتِ مِنْهُ؛ فَإِنْما هُو جَنْتُكِ وَنَارِكِ، [احمد فَانْظُرِي أَيْنَ أَنْتِ مِنْهُ؛ فَإِنْما هُو جَنْتُكِ وَنَارِكِ، [احمد (١٩٠٠٣) وصححة الإلباني].

وقال الألباني: الحديث ظاهر الدلالة على وجوب طاعة الزوجة لـزوجها، وخدمتها إياه في حدود استطاعتها، ومما لا شك فيه أن من أول ما يدخل في ذلك الخدمة في منزله، وما يتعلق به من تربية أولاده ونحو ذلك؛ لقول النبي على: والمرأة راعية على بينت

بَعْلهَا وَوَلَدهِ وَهِيَ مَسْئُولَةً عَنْهُمْ ». [متفق عليه واللفَظ لمسلم].

وعن أنس -رضي الله عنه-قال: كان أصحاب رسول الله الذوج ورعاية حقه وهذه سيدة نساء أهل بخدمة الزوج ورعاية حقه وهذه سيدة نساء أهل الجنة فاطمة بنت رسول الله الها والتي كانت تخدم زوجها عليًا، رضي الله عنه، حتى إنه قال: ﴿... وإن فَاطمَةَ رَضِيَ اللّهُ عَنْهَا كَانَتُ ابْنَةَ رَسُولِ اللّه ، وكانَتْ رُوْجَتِي فَجَرَتْ وكَانَتْ رُوْجَتِي فَجَرَتْ بِالرُّحَى حَتَّى أَثُرُ الرُّحَى بِيدِهَا، وأَسْقَتْ بِالْقُرْبَة حَتَّى الْقَرْبَة حَتَّى الْقَرْبَة حَتَى الْقَرْبَة حَتَّى الْقَرْبَة حَتَّى الْقَرْبَة حَتَّى الْقَرْبَة حَتَّى الْقَرْبَة حَتَّى الْقَرْبَة حَتَّى الْقَدْر حَتَّى بَنِسَتْ ثيابُهَا، وأوقَدَتْ تَحْتَ الْقَدْر حَتَى بَنِسَتْ ثيابُهَا، وأوقَدَتْ تَحْتَ الْقَدْر حَتَى بَنِسَتْ ثيابُها، فَأَوْقَدَتْ تَحْتَ الْقَدْر حَتَى بَنِسَتْ ثيابُها، وَاوقَدَتْ تَحْتَ الْقَدْر حَتَى بَنِسَتْ ثيابُها،

وهُذه أسماء بنت أبي بكر رضي الله عنه تقول:

دِتَرَوْجَنِي الـرُبْيْر، وَمَا لَهُ فِي الأَرْضِ مِنْ مَال وَلا مَمْ لُوك، وَلا شَيْء، غَيْر نَاضِح وَغَيْر فَرَسَه، فَكُنْتُ أَعْكُ فَرُسَهُ، وَأَسْتُقِي الْمَاءَ، وَأَخْرِزُ غَرْبه، وَأَعْجِنُ... وَكُنْتُ أَنْقُلُ النُوي مِنْ أَرْضِ الرَّبيْر الَّتِي أَقْطَعُهُ رَسُولُ الله عَلَى رَنْسِي، وهي مني عَلَى ثُلْتُي فَرْسَخ... الله عَلَى رَنْسي، وهي مني عَلَى ثُلْتُي فَرْسخ... مَتَّى أَرْضِ الرَّبيْر التي أَفُوليخيني الله عَلَى أَنْهُ الله عَلَى مُنْ عَلَى ثُلْتُ بِحَادِم تَكْفيني سياسية الفورس فَكَانُما أَعْتَقَني، وَمَتَفق عَليه]. تلث فرسخ: ثلاثة كيلو متر ونصف. وفي رواية أخرى فرسخ: ثلاثة كيلو متر ونصف. وفي رواية أخرى وكنتُ أَسُوسُهُ فَلَمْ يَكُنْ مِن الْخَدْمَة شَيْءً أَشْدُ عَلَى مِنْ وكنْتُ أَشْدُ عَلَى مِنْ الْخَدْمَة شَيْءً أَشْدُ عَلَى مِنْ الْخَدْمَة شَيْءً أَشْدُ عَلَى مِنْ الْخَدْمَة شَيْءً أَشْدُ عَلَى مَنْ أَصْلُكُهُ السَيْسة الْقُرَسِ كُنْتُ أَحْتَشُ لَهُ وَأَقُومُ عَلَيْهُ وأَسُوسُهُ.

# ٣- عدم الاهتمام بتربية الأولاد التربية الإسلامية الصحيحة:

إن الأم التي لا تحاول تنشئة الأولاد تنشئة السلامية على ما قال الله وقال رسوله في، وهذا حلال وهذا حرام، وهذا يغضب الله وهذا يرضيه؛ أمُ تخلَّت عن مسئوليتها، بل قد تجرئ أولادها على بعض الأمور المحرمة كسماع الأغاني، ومشاهدة مناظر الفجور في التلفاز والفيديو، وتعودهم على الميوعة والخلاعة، وتتساهل معهم في شراء الملابس التي عليها صور ذوات الأرواح أو كلمات خبيثة، وغير ذلك.

وتقيم لهم الأعياد البدعية كعيد الميلاد، وتحلق ابناءها حلاقة القزع التي نهى عنها النبي ، وفيها تشبه بغير المسلمين، ومن تشبه بقوم فهو منهم.

عَنِ ابْنِ عُمَرَ رضي الله عنهما أنَّ النَّبِيِّ ﴿ رَأَى صَبِيًا قَدْ حُلُقَ بَعْضُ شَعْرِه، وَتُرِكَ بَعْضُهُۥ فَنَهَاهُمْ عَنْ ذَلكَ، وقَالَ: ﴿ اَحْلَقُوهُ كُلُهُ، أَوِ التُركُوهُ كُلُهُۥ [أبو داود ١٩٧٤ وصححه الالباني].

ولما بعث النبي ﴿ مُعادًا إلي اليمن اوصاه؛ فعَنْ مُعَادَ بُن جَبَل رضي الله عنه أنْ رَسُولَ الله ﷺ لَمَا



يُعَثَّ بِهِ إِلَى الْيَمَنِ قَالَ: ﴿إِيَّاكَ وَالتَّنَعُّمُ: فَإِنَّ عِبَادَ اللَّهِ لَيْسُواً بِالْمُتَنَعِّمِينَ». [أحمد ٢٢١٠٥ وصححة الألباني].

## غ- العناد عند الخصام:

فبعض النساء إذا غضب الزوج عليها لا تحاول استرضاءه أو خفض الجناح له؛ حتى تهدأ ثورته

وفي رواية للنسائي ولها شواهد يتقوى بها:
«ونساؤكم من أهل الجنة الودود الولود العئود على
زوجها، التي إذا غضبت جاءت حتى تضع يدها في
يد زوجها وتقول: لا أذوق غمضًا حتى ترضى».
[النسائي وحسنه الالباني في صحيح الجامع

# ٥- التقليل من الإنجاب والسعي لتعديد النسل لقير ضرورة،

عَنْ مَعْقِلِ بْنِ يَسَارِ رَضِي الله عنه قَالَ: •جَاءَ رَجُلُ إلَى النَّبِي عَنْ قَالَ: إنِّي أَصَبْتُ امْرَأَةٌ ذَاتُ حَسَب وَجَمَال، وَإِنْهَا لاَ تَلدُ أَفَاتَزُوجُها؟ قَالَ: •لاَه. ثُمُ أَتَاهُ الثَّانِيَّة، قَنْهَاهُ، ثُمُّ أَتَاهُ الثَّالثَة، فَقَالَ: •تَزَوْجُوا الْوَدُودَ الْولُودَ قَالِنَي مُكَاثِرٌ بِكُمُ الأَمَمِ. [أبو داود ٢٠٥٢ فلتعلم الآخت المسلمة أنها مؤتمنة شرعًا على ما خلق الله سبحانه وتعالى في رحمها من الحمل فلا ينبغي لها أن تكتمه. قال الله تعالى: ﴿ وَلاَ يَحِلُّ لَهُنَّ أَنْ يَكْتُمْنَ مَا خَلَقَ اللَّهُ فِي أَرْحَامِهِنَّ إِنْ كُنَّ يُؤْمِنُ بِاللَّهِ وَالْيَوْمُ الْآخَرِ ﴾ [البقرة: ٢٢٨].

كذلك لا ينبغي للأخت المسلمة أن تحتال على إسقاط الجنين، والتخلص منه بأي وسيلة، فإن الله سبحانه وتعالى رخص لها في إفطار رمضان إذا كان الصوم يشق عليها في حالة الحمل، أو إذا كان الصوم يضر بحملها، وعلى هذا فلنعلم أن ما شاع في هذا العصر من عمليات الإجهاض عمل محرم، وإذا كان الحمل قد نُفخت فيه الروح ومات بسبب الإجهاض؛ فإن ذلك يعتبر قتلاً للنفس التي حرم الله قتلها بغير حق، ورتب على ذلك أحكام المسئولية الجنائية من حيث وجوب الدية على تفصيل في مقدارها، ومن حيث وجوب الكفارة عند بعض الأئمة، وهي عتق رقبة مؤمنة، فمن لم يجد فصيام شهرين

وقد سمى بعض العلماء هذا العمل بالموودة الصغرى: قال الشيخ محمد بن إبراهيم رحمه الله في مجموع فتاويه (١١/ ١٥١): «أما السعي لإسقاط الحمل؛ فلا يجوز ذلك، ما لم يتحقق موته، فإن تحقق ذلك حاز»، اهـ.

وقد قال العلماء: «لا يجوز إسقاط الحمل في مختلف مراحله إلا لمبرر شرعي، وفي حدود ضيقة جدًا إذا كان الحمل في الطور الأول، وهي مدة الأربعين، وكان في إسقاطه في هذه المدة خشية المشقة في تربية الأولاد أو خوف العجز عن تكاليف معيشتهم وتعليمهم، أو من أجل مستقبلهم أو اكفتاء بما لدى الزوجين من الأولاد؛ فغير حائز.

ولا يجوز إسقاط الحمل إذا كان عُلَقة أو مضغة؛ حتى تقرّر لجنة طبية موثوقة أن استمراره خطر على سلامة أمه، بان يخشى عليها الهلاك من استمراره، إذا تقرر ذلك جاز إسقاطه بعد استنفاد كافة الوسائل لتلافى تلك الأخطار.

وذلك بعد استنفاد كافة الوسائل لإنقاذ حياتها، وإنما رُخُص في الإقدام على إسقاطه بهذه الشروط دفعًا لإعظم الضررين وحلنًا لعظمي المصلحتين.

قال الإمام ابن الجوزي في كتاب أحكام النساء (ص١٠٨، ١٠٩): «لما كان موضوع النكاح لطلب الولد، وليس من كل الماء يكون الولد، فإذا تكون فقد حصل المقصود؛ فتعمد إسقاطه مخالفة لمراد الحكمة، إلا أنه إن كان ذلك في أول الحمل قبل نفخ الروح ففيه إثم كبير؛ لأنه مترق إلى الكمال، وسائر إلى التمام، إلا أنه أقل إثماً من الذي ثفخ فيه الروح».

فإذا تعمدت إسقاط ما فيه روح كان كقتل مؤمن،



وصححه الألباني أ.

وعَنْ أَنْسَ بْنِ مَالِكُ رَضِي الله عنه قَالَ: كَانَ رَسُولُ الله عَنه قَالَ: كَانَ رَسُولُ الله عَنْه قَالَ: كَانَ رَسُولُ الله عَنْه التَّبَتُّلُ نَهْيًا شَدِيدًا، وَيَقُولُ: "تَرَوَّجُوا الْوَدُودَ الْوَلُودَ إِنِّي مُكَاثِرُ بِكُمُّ الأَنْبِيَاءَ يَوْمَ الْقِيَامَةِ". [أحمد ١٣٥٦٩ وصححه الألباني].

فمقصود النكاح كثرة النسل الذي به مباهاة سيد المرسلين اللهم ولا مصلحة للأمة في تقليل نسلها.

قال العلماء: في الزواج فوائد خمسة: الولد، وكسر الشهوة، وكثرة العشير، ومجاهدة النفس بالقيام بهن، ثم إن قصد المسلم بالزواج التناسل قربة يؤجر عليها من حسنت نيته، وبيان ذلك من وجوه:

أولاً: موافقة محبة الله في تحصيل الولد لإبقاء جنس الإنسان.

ثانيًا: طلب محبة الرسول 🥰 في تكثير من تحصل به المباهاة.

ثالثًا: طلب البركة وكثرة الأجر، ومغفرة الذنب بدعاء الولد الصالح له بعد موته.

أما إذا اضطرت المراة لتحديد النسل لعذر خاص بها؛ فإنه يجب عليها ما ياتي: الا تقطع النسل بالكلية. وأن لا يكون الدافع إلى عدم الإنجاب هو خشية الفقر؛ لأن هذا سوء ظن بالله تعالى، وإن هذا من أفكار الجاهلية، وقد خاطبهم ربنا بقوله سبحانه: ﴿ وَلاَ تَقْتُلُوا أَوْلاَدكُمْ مِنْ إِمْلاَق بَحْنُ نَرْزُقُكُمْ وَإِياهُمْ ﴾ [الانعام: ١٥١].

كما أن عليها ألا تستخدم طريقة ضارة بها أو بالزوج. وألا تفعل ذلك بغير إذن الزوج.

وقد قال الله تعالى: ﴿ وَإِذَا الْمَوْعُودَةُ سُئِلَتْ (٨) بِأَيِّ ذَنْبِ قُتَلَتْ ﴾ [التكوير: ٨، ٩].

# ٧- سؤال المراة زوجها الطلاق من غير سبب شرعى:

بعض النساء هداهن الله تطلب الطلاق من رُوجها بلا سبب شرعي، فهذه المرأة لا تعلم الوعيد في الآخرة الذي ينتظرها إن فعلت ذلك، فعنْ تُوبُانَ رضي الله عنه قَالَ: قَالَ رَسُولُ الله عنه أَينُمَا امْرأة سَالَتُ رُوْجَهَا طَلاَقًا في غَيْرِ مَا بُنْسَ فَحُراًمُ عَلَيْها رَائحةُ الْبَعْنَةِ، [أبو داود ٢٢٢٨ وصححه الالباني].

قال المباركفوري - رحمه الله - كما في تحقة الأحوذي (٤ / ٦١): قوله من غير باس: أي من غير شدة تلجئها إلى سؤال المفارقة؛ فهي بذلك تهدم بنيانًا عامرًا، أو تشتت أسرة؛ فكان هذا التهديد الخطر بحرمانها من الجنة.

وعَنْ ثُوبُانَ رضي الله عنه عَنْ النّبِيِّ قَالَ: «الْمُخْتَلِعَاتُ هُنُ الْمُنَافِقَاتُ» [الترمذي ١١٨٦] وصححه الألباني].

وقال ﷺ: ﴿وَمَا مِنِ امْرَأَة تَسْأَلُ رَوْجَهَا الطَّلَاقَ مِنْ غَيْرِ بَاسْ فَتَجِدُ رَبِحَ – أَوْ قَالَ: رَائِحَةَ – الْجَنَّةِ ،. [البيه قي في شُعب الإيمان (١١٥) وصححه الالباني].

فطلاق المرأة له من المساوئ والإفساد ما جعل إبليس - لعنه الله - يفرح بطلاق الزوج والزوجة اكثر من فرحه بالوقوع في الزنا والسرقة والقتل؛ وذلك لعظم الفساد المتحقق في أثر هذا الطلاق من فساد الأولاد والمجتمع بأسره، ولتحذر المرأة أيضًا شياطين الإنس الذين يريدون إفساد حياتها الزوجية، وشياطين الإنس اليوم أشد مكرًا ودهاءً من شياطين الجن.

#### ٨- خروج المعتدة من بيت زوجها:

يظن كثير من الناس جهلاً وظلمًا أن المراة بحوز لها أن تخرج من بيت زوجها إذا وقع الطلاق، وأن تُمضى وقت العدة في بيت غير بيت زوجها، وهذا خطأ كبير وجهل بالدين، كذلك تظن كثير من النساء أنه بحوز لهن الخروج من بيت الزوحية عند سماع كلمة الطلاق، أو يجب عليهن الخروج، وهذا أيضًا خطأ فاحش ومخالفة صريحة لأمر الله سيحانه وتعالى، بل لا يجوز أن يُخرج الرحل امرأته من بيتها بعد أن يُعلمها بالطلاق إلا إذا انتهت عدتها؛ وذلك كله تحقيقًا لقوله تعالى: ﴿ يَا أَيُّهَا النُّبِيُّ إِذَا طَلُقْتُمُ النَّسَاءَ فَطَلَقُوهُنَّ لِعِدَّتِهِنَّ وَأَحْصُوا الْعِدُّةُ وَاتَّقُوا اللَّهَ ربكم لا تُخْرِحُوهُنَّ مِنْ بِيُوتِهِنَّ وَلا يَخْرُحُنَّ إِلاَّ أَنْ بأتين بفاحشة مبينة وتلك حُدُودُ اللَّه وَمَنْ يَتَعَدُّ حُدُودَ اللَّهُ فَقَدْ ظَلَمَ نَفْسَهُ لاَ تَدْرِي لَعَلَّ اللَّهُ يُحْدِثُ نعُد ذَلِكَ أَمْرًا ﴾ [الطلاق: ١]، وكذلك لا يحوز للمرأة أن تخرج بنفسها مغاضبة لزوجها نافرة



منه إذا طلقها؛ وذلك لقوله تعالى: ﴿ وَلاَ نَخْرُخُنَّ ﴾.

عَنْ زَيْنَ بِنْتَ كَعْبِ بْنِ عُجْرَةَ أَنْ الْفُرَيْعَةَ بِنْتَ مَالك بْن سنَّانَ - وَهِيَ أَخْتُ أَبِي سَعِيدِ الْخُدْرِي -أَخْبِرَتْهَا أَنَّهَا جَاءَتْ إِلَى رَسُولِ اللَّهِ 👺 تَسْأَلُهُ أَنْ تَرْجِعَ إِلَى أَهْلَهَا فَي بِنِي خُدْرَةً؛ فَإِنَّ زُوْجُهَا خَرَجَ في طَلَب أَعْبُد لَهُ أَبِقُوا، حَتِّي إِذَا كَانُوا بِطُرَف الْقُدُومِ لَحَقَهُمْ فَقَتَلُوهُ. قالت: فَسِنَالْتُ رَسُولَ اللَّهُ ﴿ أَنْ أَرْجُعَ إِلَى أَهْلَى فَإِنِّي لَمْ يَتْرُكْنِي فِي مَسْكُنْ يَمْلُكُهُ وَلاَ نَفَقَةً. فَقَالَ رَسُولُ اللَّه ﴿ نَعُمْ ﴿ . قَالَتْ: فَخُرَجْتُ حَتِّي إِذَا كُنْتُ فِي الْحُحْرَةِ، أَوْ فِي الْمَسْجِدِ، دَعَانِي أَوْ أَمَرَ بِي فَدُعِيثُ لَهُ، فَقَالَ: «كَيْفُ قُلْت». فَرَدَدّْتُ عَلَيْه الْقَصُّةُ الَّتِي ذَكَرْتُ مِنْ شَنَّانِ زُوْجِي. قَالَتْ: فَقَالَ: «امْكُثي في بَيْتِك حَتَّى يَبْلُغَ الْكِتَابُ أَجِلَهُ». قَالْتُ: فَاعْتَدَدُّتُ فَيهِ أَرْبُعَةَ أَشْهُر وَعَشْرًا. قَالَتْ: فَلَمَّا كَانَ عُثْمَانُ بْنُ عَفَّانَ أَرْسَلَ إِلَى فَسَالَنِي عَنْ ذَلِكَ فَأَخْبَرْتُهُ فَاتُّهُ عَهُ وَقَضَى به. [أبو داود ٢٣٠٢ وصححه الألباني].

قال أبو عيسى الترمذي: هذا حديث حسن صحيح، والعمل على هذا الحديث عند أكثر أهل العلم من أصحاب النبي ، لم يروا للمعتدة أن تنتقل من بيت زوجها حتى تنقضي عدتها، وهو قول سفيان الثوري والشافعي وأحمد وإسحاق، وقال بعض أهل العلم من أصحاب النبي وغيرهم: للمرأة أن تعتد حيث شاعت، وإن لم تعتد في بيت زوجها. قال أبو عيسى: والقول الأول أصح. [سنن الترمذي ٣ / ٥٠٨].

وآخر دعوانا أن الحمد لله رب العالمين، وصلى الله على نبينا محمد وآله وصحية أجمعين.

الحمد لله وحده، والصلاة والسلام على من لا نبي بعده.. أما بعد:

فإن الشبيعة الدروز من الفرق الباطنية التي نشئات في مصر، وانتقلت إلى بلاد الشام، ولها معتقدات

كفرية وطقوس تعبدية تخالف الشريعة الإسلامية، ومصحف خاص بها يسمونه «المنفرد بذاته».

# وفي هذا المقال نسن:

١- عقائد الشبعة الدروز من خلال كتبهم

٢- فتوى شيخ الإسلام ابن تيمية في الشيعة الدروز.

٣- علاقتهم بيهود إسرائيل.

٥- أماكن وجودهم.

٣- أهم شخصياتهم وأئمتهم.

٧- أقسام المجتمع الدرزي.

# عد عدال وواولا:عدالهم وو الله عدا ال

مقوم الفكر الدرزي على معتقدات كفرية من أهمها:

١- تاليه الحاكم بامر الله الفاطمي: أبو المنصور ابن العزيز بالله بن المعز لدين الله المولود سنة ٣٧٥هـ، والمتوفى سنة ١١٤هـ؛ حيث يذهب الدروز إلى تجسد الإله فيه، وأنه ذهب وسيعود في أخر

٢- ينكرون جميع الأنبياء والرسل، ويلقبونهم بالشياطين والأبالسة، ويصفونهم بالفاظ فاحشة، بل معتقدون في احد ائمتهم، وهو حمزة بن على الزوزني، أنه المسيح عيسى عليه السلام.

٣- يعتقدون أن ديانتهم نسخت كل ما سبق من الديانات، وينكرون جميع الأحكام والعبادات، ويقولون يتناسخ الأرواح، أي: أن الإنسان بعد موته تتقمص روحه إنسانًا آخر يولد بعد موت الأول؛ فإذا مات الثاني تقمصت روحه إنسانًا ثالثًا، وهكذا، وهم يشابهون في ذلك الشيعة النصيرية.

٤- ينكرون القرآن الكريم، ويقولون: إنه من وضع سلمان الفارسي، ويستمدون عقائدهم من

رسائل الحكمة التي تبلغ إحدى عشرة رسالة، وهي رسائل منسوبة إلى أئمتهم.

٥- يعتقدون أن يوم القيامة يعنى رجوع الحاكم بأمر الله الفاطمي، والذي سيقودهم إلى هدم الكعبة، وسحق المسلمين والنصاري في جميع أرجاء الأرض.

٦- ويعتقدون أن الحاكم بأمر الله قد أرسل أنبياء منهم: ويتعلم ويصله ومقطل والإياا السو

ب- محمد الكلمة.

ج- يهاء الدين الدسوقي.

٧- يحرمون التزوج من غيرهم، وكذا يحرمون تعدد الزوجات، وإرجاع المطلقة، ويحرمون المرأة من الميراث، ولا يحرمون الزواج بالأخ والأخت من

٨- يستون أصحاب النبي 👺، ويصفونهم بالفاظ منكرة؛ ومن ذلك قولهم: إن أبا بكر وعمر هما الفحشاء والمنكر.

٩- يحظرون على أتباعهم أن يبوحوا بمعتقداتهم الباطلة، ولا يكلفونهم بتعاليمها إلا بعد سن الأربعين، كما أنهم لا يقبلون دخول أحد في دينهم ولا يسمحون لأحد بالخروج منه.

١٠- بنكر الشبيعة الدروز الجنة والنار؛ حيث يقولون: إن الجنة تعنى توحيد الخالق، وهو الحاكم بأمر الله، والنار هي الجهل والشر، والملائكة في اعتقادهم أتباع المذهب الدرزي، والشياطين هم أتباع العقائد الأخرى.

١١- يعتقدون أن الحاكم بأمر الله يتجلى من الركن للكعبة، وعند تجليه ينادي المشركين، وبيده

سيف يعطيه حمزة بن علي الزوزني - المؤسس القعلي للهذه الفرقة - قيقتل به شخصين؛ أولهما محمد بن عبد الله ، والثاني هو علي بن أبي طالب، ثم يرسل الصواعق على الكعية فتُدكَ دكًا.

١٢- يـفـتـخـرون
 بالانساب الفرعونية

القديمة، ويعظّمون حكماء الهند القدماء، ولذا تتعدد زيارتهم للهند تقرّبًا ومحبة.

١٣ يبدا التاريخ عندهم من سنة ١٠٨هـ، وهي السنة التي أعلن فيها إمامهم حمزة بن علي الزوزني الوهية الحاكم بأمر الله الفاطمي.

١٤ يكرهون اهل الديانات الأخرى، وخاصة المسلمين، ويستبيحون دماءهم وأموالهم عند المقدرة.

٥٠- يستبدلون بالمساجد خلوات يجتمعون فيها، ولا يصومون رمضان، ولا يحجون بيت الله الحرام، وإنما يحجون إلى خلوة البياضة في بلدة الحاجية بلبنان، كما أنهم لا يزورون مسجد النبي في ولكنهم يزورون الكنيسة المريمية في معلولة بدمة،

هذه بعض معتقدات الشيعة الدروز، وهي كفر بواح، ولذا أفتى شيخ الإسلام ابن تيمية -رحمه الله- بكفرهم، وبكفر من لم يكفرهم؛ حيث قال رحمه الله: «لا يختلف في كفرهم المسلمون، بل من شك في كفرهم فهو كافر مثلهم، فلا هم بمنزلة أهل الكتاب ولا المشركين، بل هم الكفرة الضالون، فلا يُباح أكل طعامهم، وتسبى نساؤهم، وتؤخذ أموالهم، فإنهم زنادقة مرتدون، لا يجوز استخدامهم للحراسة والبوابة والحفاظ، ويحرم النوم في بيوتهم ورفقتهم والمشى معهم، وتشبيع جنائزهم...

ويضيف رحمه الله: «.. وإنهم اعظم كفراً من الغالية، يقولون بقدم العالم، ويذكرون المعاد، وإنكار واجبات الإسلام ومحرماته، وهم من القرامطة الباطنية الذين هم اكفر من اليهود والنصارى ومشركي العرب، وغايتهم أن يكونوا فلاسفة على مذهب أرسطو وامثاله أو مجوساً، وقولهم مركب من قول الفلاسفة والمجوس، ويظهرون التشيع نفاقً...».

17- وللشيعة الدروز طقوس تعبدية في كل قرية من قراهم؛ حيث يجتمعون في خلوة كبيرة تتسع لأكبر عدد من سكان القرية، ويطلقون على هذا المجلس دمجلس حمزة» نسبة إلى حمزة الزوزني، وفي هذا المجلس يجلس شيخ القرية في صدر المجلس، ويعظ الحضور بقصص وحكايات صوفية،

وفلسطين، وغالبيتهم في لبنان وسوريا، وفيسطين، وغالبيتهم في لبنان وسوريا، وقد حصل معظم دروز إسرائيل على الجنسية الإسرائيلية، بل إن بعضهم ويخدم في الجيش الإسرائيلي وي

ثم عند نهايته يقفون جميعا بعد وقوف الشيخ، ويردد الجميع: يا سميع، يا سميع.

وبعد ذلك ينصرف جهال الدروز، ويبقى طبقة العقال من الرجال والنساء، فيقرأ احد شيوخ الدروز بتلاوة إحدى السسائل الدرزية، ثم يقفون في

النهاية، ويرددون: يا سميع، يا سميع، ثم يقرعون الميثاق – ميثاق ولي الزمان – ثم يتبعونه بالرسائل الدرزية، ويسجدون عند كل كلمة «هو الحاكم المولى بناسوته برى».

١٧ - وللدروز علاقة وثيقة مع الصهاينة الإسرائيليين؛ حيث يعيش منهم حوالي خمسين آلف درزي في إسرائيل، ويشغل بعضهم مراكز مهمة في الجيش الإسرائيلي، وقد تطوع بعضهم في حرب سنة ١٩٦٧م مع الجيش الإسرائيلي، كما عاونوهم في حرب سنة ١٩٧٧م، واشتركوا في غزو لبنان سنة ١٩٨٧م مع الجيش الإسرائيلي.

وللدروز نائب في حزب الليكود الحاكم في إسرائيل، يقول أمين طريف - شيخ الطريقة الدرزية في إسرائيل -: «إن الطائفة الدرزية التي ربطت مصيرها بمصير إسرائيل، والشعب اليهودي؛ ستعزز هذا الرباط، وستستمر في طريق الولاء والإخلاص للدولة».

1/- ويتركز الفكر الدرزي في سوريا ولبنان وفلسطين، وغالبيتهم في لبنان وسوريا، وقد حصل معظم دروز إسرائيل على الجنسية الإسرائيلية، بل إن بعضهم يخدم في الجيش الإسرائيلي، ولهم رابطة في البرازيل وأستراليا، كما أن لهم نفوذًا في لبنان تحت زعامة وليد جنبلاط، ويمثلهم الحزب الاشتراكي التقدمي اللبناني.

ويبلغ عدد المنتمين للطائفة الدرزية حوالي ٢٥٠ الف نسمة، موزعين بين سوريا ولبنان، ولهم وجود بالجولان السورية، ولهم جبل في لبنان يسمى جبل الدروز، وتوجد في بلاد المغرب قبيلة تُعرف ببني عبس تدين بعقيدة الدروز.

19 - وللشيعة الدروز كتب ورسائل من أهمها: رسائل الحكمة، وكتاب ميثاق ولي الزمان، والنقض الخفي، والنقط والدوائر الذي طبع في البرازيل سنة ١٩٢٠م، ويتناول الكثير من العقائد الدرزية، فضلاً عن مصحفهم المنفرد بذاته، الذي يتضمن استهزاءً بشرائع الإسلام والمسجد الحرام. والله من وراء القصد.



# المساب بل عمير

رضي الله عنه

# مصعب الخبر

هو: مصعب بن عمير بن هاشم بن عبد مناف ابن عبد الدار بن قصى، السيد، الشهيد، السابق، البدري، القرشي، العبدري، أبو عبد الله،

امه: خناس بنت مالك العامرية، وزوجته حمنة بنت جحش الأسدية القرشية، أخت أم المؤمنين زينب بنت جحش، وبذلك يكون مصعب بن عمير عدلُ النبي على ، تروجها قبله عبد الرحمن بن عوف. وكان لمصعب من الولد ابنة يقال لها زينب. كان في ذروة قريش حسبًا ونسبًا.

أسلم طائعًا، وهاجر معلمًا وداعيًا، ومات شهيدًا مجاهدًا، صحابي جليل من صحابة رسول الله 😅؛ كان شابًا غنيًا مترفًا منعُمًا، حسن الوجه، لطيف المعاملة والمعاشرة، أحد السابقين إلى الإسلام، أسلم قديمًا والنبي 🍩 في دار الأرقم، وكان رضى الله عنه محبيًا إلى والديه؛ يغدقان عليه بما يشاء من أسباب الراحة والترف والنعيم، ولهذا كان من أنعم فتبان مكة.

بل كان فتى مكة شبابًا وحمالاً وتبهًا، وكانت أمه غنية كثيرة المال، تكسوه أحسن ما يكون من الثياب وأرقُّه، وكان أعطر أهل مكة، وقد روى أن رسول الله 👺 كان يذكره ويقول: «ما رأيت بمكة أحسن لمّة ولا أرق حُلّة ولا أنعم نعمة من مصعب ين عمير» [الحاكم في المستدرك (٣ / ٢٢١)، وابن سعد في الطبقات ٣ / ١١١٦].

دخل في دين الله متحديًا قريشًا بعتادها وقوتها؛ لما كان يرى من تعذيبهم للمستضعفين في رمضاء مكة.

فضِّل مصعب حياة الفقر والشيدة مع الإيمان،

# اعداد/ محمد فتحى عبدالعزيز

على الرفاهية ورغد العيش مع الكفران، أثر الآخرة على الدنيا، وكان يعلم أنه سيُسْلُب النعيم الذي هو فيه، لم يفعل كما يفعل كثير من المترفين اليوم من عدائهم للمتمسكين بهذا الدين والاستهزاء

ترك مصعب النعمة الوارفة التي كان يعيش فيها مُؤثرًا الشِّظُفُ والفاقة، وأصبح ذلك الفتي المتانق المعطّر، لا يُرى إلا مرتديًّا أخشن الثياب، بأكل بومًا، ويجوع أيامًا.

قال أهل السُّير: لما أسلم مصعب أصابه من الشدة ما غير لونه، وأذهب لحمه، وأنهك حسمه، ثم صنبُ عليه العذاب، وقُيِّد في الأصفاد بعد أن كان حرًا سيدًا، فأخذه أهله وقومه وحبسوه، فلم يزل محبوساً إلى أن هاجر إلى الحبشة.

فاين من ذلك كثير من شباب المسلمين اليوم

الذين لا يصيرون على شظف العيش فيبيعون دينهم بعرض من الدنيا قليل، فيرضون بالسفر إلى بلاد الكفار، ويعرضون انفسهم للفتن ليل

# 🙃 خسن خلقه، وصدق إيمانه 🔐

تربى مصعب في مدرسة النبوة، ونهل من معينها الصافي الرقراق، فظهرت آثار تلك التربية في صدق إيمانه وحسن خلقه، وصدق نبينا 👺 إذ يقول: 🌕

«إنما بعثت لأتمم صالح الأخلاق». [رواه احمد (١٤ / ٥١٢)، وقال الالباني في السلسلة الصحيحة (١ / ٤٠): هذا إسناد حسن، وقال الحاكم: صحيح على شرط مسلم، ووافقه

وعن عامر بن ربيعة -رضى الله عنه- قال: اكان مصعب بن عمير -رضى الله عنه- لي خدنًا وصاحبًا منذ يوم أسلم إلى أن قُتل -رحمه الله-بأحد، خرج معنا إلى الهجرتين جميعًا بأرض الحيشية، وكان رفيقي من بين القوم، فلم أر رجلاً قطُ أحسن خُلقًا، ولا أقل خلافًا منه . [الطبقات الكدري لابن سعد ٣ / ١١٧].

# الله رهده وورغه الله

لقد كانت همة مصعب بن عمير -رضى الله عنه- تحاوز الفضاء، وتعانق الجوزاء، فهو يعلم أن هذه الحياة مهما طالت فهي قصيرة، ومهما عظمت فهي حقيرة، جديدها يبلي، وملكها يفني، وعزيزها يُذُل، وكثيرها يُقل، وحيها يموت، وخيرها يفوت، لذا فإن مصعب بن عمير طلقها، ورضى منها باليسير الذي يبلغه إلى النعيم المقيم

عن محمد بن كعب القرظي قال: حدثني من سمع على بن أبى طالب يقول: إنا لجلوس مع رسول الله 👛 في المسجد؛ إذ طلع علينا مصعب ابن عمير ما عليه إلا بردة له مرقوعة بفروة؛ فلما رأه رسول الله 攀 بكي للذي كان فيه من النعيم، والذي هو فيه اليوم؛ ثم قال رسول الله 🐲: «كيف بكم إذا غدا أحدكم في حلة، وراح في حلة، ووُضعت بين يديه صحفة ورفعت أخرى، وسترتم بيوتكم كما تستر الكعبة؟ قالوا:

يا رسول الله، نحن يومئذ خير منا اليوم، نتفرغ للعبادة، ونكفى المؤونة. فقال رسول الله 👺: لأنتم اليوم خير منكم يومئذ». [أبو يعلى ١ / ٣٨٧، رقم ٥٠٧، وضعفه الالباني في ضعيف الترغيب ٢ / ١٧٨].

# 🗯 هجرته رضي الله عنه إلى العبشة 👊

لما رأى رسول الله 🕮 ما يلقاه المسلمون من الأذي، أذن لهم بالهجرة إلى الحبشة، فهاجروا ومعهم مصعب بن عمير، ثم سمعوا بعد أشهر بأن المشركين قد

قطعوا الأذي، وهادنوا المسلمين في مكة، فقدموا من أرض الحبشة، فلما اقتربوا من مكة تبين لهم أن الخبر غير صحيح، فعادوا مهاجرين مرة اخرى يفرون بدينهم من الفتن، وبعد مدة من الرّمن قدم مصعب إلى مكة.

اختاره النبي الكريم ليكون رسوله إلى المدينة، يفقه الأنصيار الذين أمنوا يرسول الله وبايعوه عند العقبة، ويدعو غيرهم إلى دين الله، ويعد المدينة ليوم الهجرة العظيم.

عَنْ الْبَراء -رَضَى اللَّهُ عَنْهُ- قَالَ: أُولَ مِنْ قَدم عَلَيْنَا مِنْ أَصْحَابِ النَّبِيِّ اللَّهِ مُصْعَبُ بِنُ عُمَيْرِ وَابْنُ أُمَّ مَكْتُوم فَجَعَلا يُقْرِئَانِنَا الْقُرْآنَ، ثُمَّ جَاءَ عَمَّارٌ وَبِلالٌ وَسَعْدٌ؛ ثُمْ جَاءَ عُمَرُ بْنُ الْخَطَّابِ في عشْرِينَ، ثُمُّ حَاءَ النُّبِيُّ عِنْ اللَّهِ عَلَى اللَّهِ الْمُدينَة فَرحُوا بِشَيْء فَرحَهُمْ به؛ حَتَّى رَأَيْتُ الْوَلائد والصَّبْيان يَقُولُونَ: هَذَا رَسُولُ اللَّهُ عَنْ قَدْ جَاءً؛ فَمَا حَاءَ حَتَّى قَرَأْتُ سَيِّحُ اسْمُ رَبِّكَ الْأَعْلَى في سُور مثُّلها. [البخاري: ٤٩٤١].

# 🗯 اختاره الرسول 🛳 لرجاحة عقله 😳

وقد اختاره الرسول 🕮 لرجاحة عقله وكريم خُلقه، وقد حاءها وليس فيها سوى اثنى عشير مسلمًا، لكن الله أجرى على يديه البركة والخير؛ فقد أسلم على يديه أسيد بن حضير سيد بني عبد الأشهل بالمدينة؛ بعدما جاء شاهرا حربته، ويتوهج غضبًا وحنقًا على هذا الذي جاء يفتن قومه عن دينهم؛ فلما أقنعه أن يجلس ويستمع، فأصغى لمصعب واقتنع وأسلم، وجاء سعد بن معاذ فأصغى لمصعب واقتنع، وأسلم، ثم تلاه سعد ابن عبادة، وأسلم كثيرٌ من أهل المدينة.

اجتهد في الدعوة إلى الله؛ فلم يهنا بطعام، ولم يغمض له جفن حتى يدخل الناس في دين الله

وأقام مصعب يدعو إلى الله حتى لم يبق بيت من بيوت الأنصار إلا وفيها رجال ونساء مسلمون. فكان عظيم البركة والخير.

عَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ -رضي الله عنه- أنَّ رَسُولَ اللَّه قَالَ: «مَنْ دَعَا إِلَى هُـدًى كَانَ لَهُ مِنَ الأَجْرِ مِثْلُ أَجُور مَنْ تَبِعَهُ؛ لاَ يَنْقُصُ ذَلكَ منْ أُجُورهمْ شَيْدُنَا ..... [مسلم ۲۹۸۰].

واقام مصعب في بيت أسعد بن زرارة، يدعو الناس إلى الإسلام، حتى لم تبق دار من دور الأنصار إلا وفيها رجال ونساء مسلمون، إلا ما كان من دار بنى أمية بن زيد وخطمة ووائل . كان فيهم قيس بن الأسلت الشاعر -وكانوا يطيعونه-فوقف بهم عن الإسلام حتى كان عام الخندق سنة خمس من الهجرة.

وهكذا كان مصعب بن عمير النواة الأولى لنشير الإسلام، والدعوة لسيد الأنام، فحاز شرف السبق، وكُتب له عظيم الأجر، وكان كل من أسلم بعد ذلك في ميزانه.

# و أول من جمع بالسلمين في المدينة و

وقد ورد أنه كان أول من جمع بالمسلمين في

فعن ابن عباس قال: «أذن النبي 📚 في الجمعة، قبل أن يهاجر، ولم يستطع أن يجمع بمكة، فكتب إلى مصعب بن عمير: أما بعد فانظر اليوم الذي تجهر فيه اليهود بالزبور، فاجمعوا نساءكم وأبناءكم، فإذا مال النهار عن شطره عند الزوال من يوم الجمعة، فتقربوا إلى الله بركعتين، قال فهو أول من جمع حتى قدم النبي صلى الله وسلم المدينة، فجمّع عند الزوال، من الظهر، وأظهر ذلك». [قال الألباني في إرواء الغليل (٣ / ٦٨): سكت عليه الحافظ، ولم اره في سنن الدارقطني فالظاهر أنه في غيره من كتبه، وإسناده حسن، إن سلم ممن دون المغيرة].

# 00 جهاده في سبيل الله 10

كان لواء رسول الله 👺 الأعظم لواء المهاجرين يوم بدر مع مصعب بن عمير.

وكذلك يوم أحدكان صاحب اللواء حتى استشهد رحمه الله، فعن إبراهيم بن محمد بن شرحبيل العبدري عن أبيه قال: حمل مصعب بن عمير اللواء يوم أحد؛ فلما جال المسلمون ثبت به مصعب، فأقبل ابن قمئة وهو فارس، فضرب يده اليمني فقطعها، ومصعب يقول: ﴿ وما محمد إلا رسول قد خلت من قبله الرسل ﴾ الآية، وأخذ اللواء بيده اليسرى، وحنا عليه فضرب يده اليسرى فقطعها، فحنا على اللواء وضمه بعضديه إلى صدره، وهو يقول: ﴿ وما محمد إلا رسول قد خلت من قبله الرسل ﴾ الآية، ثم حمل عليه الثالثة بالرمح

فانفذه، واندق الرمح ووقع مصعب وسقط اللواء، وابتدره رجلان من بنى عبد الدار سويبط ابن سعد بن حرملة وأبو الروم بن عمير، فأحده أبو الروم بن عمير فلم يزل في يده حتى دخل به المدينة حين انصرف المسلمون. [الطبقات الكبرى ٣/ ١٣٠].

قال ابن إسحاق: وقاتل مصعب بن عمير دون رسول الله 🛎 حتى قُتل، قتله ابن قَمئة الليثي، وهو يظنه رسول الله، فرجع إلى قريش، فقال: قتلت محمدًا. فلما قُتلَ مصعب، أعطى رسول الله 🥸 اللواء على بن أبي طالب، ورجالاً من المسلمين. وعَنْ خَـبًابٍ بْنِ الأَرَتِّ -رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ- قَالَ: هَاجُرْنَا مَعَ رَسُولِ اللَّهِ 🎏 نَبْتَغَى وَجْهُ اللَّهِ؛ فَوَجِبَ أَجْرُنَا عَلَى اللَّه، وَمِنَّا مَنْ مَضَى أَوْ ذَهَبَ لَمْ بِأَكُلُ مِنْ أَجْرِهِ شَيْئًا؛ كَانَ مِنْهُمْ مُصْعَبُ بْنُ عُمَيْرٍ، قُتلَ يَوْمَ أَحُد لَمْ يَتْرُكُ إِلاَّ نَمرَةً، كُنَّا إِذًا غَطَّيْنَا بِهَا رَأْسَهُ خَرَجَتْ رِجْلاهُ، وَإِذَا غُطِّيَ بِهَا رِجْلاهُ خُرَجَ رَأْسُهُ؛ فَقَالَ لَنَا النُّبِيُّ ﷺ: ﴿غَطُّوا بِهَا رَأْسَهُ، وَاحْعَلُوا عَلَى رِحْلِهِ الإِنْحَرَ، أَوْ قَالَ: أَلْقُوا عَلَى رجْله منَ الإِذْخرِ، وَمِنَّا مَنْ قَدْ أَيْنَعَتْ لَهُ ثَمَرَتُهُ فَهُو نَهُدِيْهَا ، [النخاري ٤٠٤٧].

وعَنْ سَعْد بْن إِبْرَاهِيمَ عَنْ أَبِيه إِبْرَاهِيمَ أَنْ عَبْدَ الرُّحْمَن بْنُ عَوْف رَضيَ اللَّهُ عَنْهُ أُتي بطَعَام، وكَانَ صَائمًا، فَقَالَ: قُتلَ مُصْعَبُ بْنُ عُمَيْرٍ، وَهُوَ خَيْرُ مثِّي، كُفِّنَ في بُرْدَة إِنْ غُطِّي رَأْسُهُ بَدَتٌ رِجْلاهُ، وَإِنْ غُطِّي رِجْلاهُ بِدَا رَأْسُهُ، وَأَرَاهُ قَالَ: وَقُتِلَ حَمْزَةُ وَهُوَ خَيْرٌ منِّي، ثُمُّ بُسِطَ لَنَا مِنْ الدُّنْيَا مَا بُسِطَ، أَوْ قَالَ أُعْطِينًا مِنْ الدُّنْيَا مِا أُعْطِينًا، وَقَدْ خَشِينًا أَنْ تَكُونَ حَسَنَاتُنَا عُجُّلَتْ لَنَا، ثُمُّ جَعَلَ يَبْكي حَتَّى تَركَ الطُّعَامَ. [البخاري ١٢٧٥].

قُتل مصعب رضى الله عنه ولم يطلب في يوم من الأيام نعمة ولا ثراء، ولا سلطة ولا وجاهة، ولم ىكن يفكر يومًا يمنصب أو رئاسة، ولم يكن له همُ سوى انتصار دين الله على الكفر وأهله؛ فأتاه الله أحره، ﴿ فَأَتَاهُمُ اللَّهُ ثَوَابَ الدُّنْيَا وَحُسْنَ ثُوَابِ الآخرة واللَّهُ يُحِبُّ الْمُحْسِنِينَ ﴾ [ال عمران: ١٤٨].

رحمك الله يا مصعب الخير، وجمعنا يك في

والحمد لله رب العالمن.

تواصل في هذا التحنير تقييم البحوث العلمية مختلق مصنوع، كما تفعل الشبيعة باكانيب البكاء، والي

القارئ الكريم تخريج هذه القصة وتحقيقها. ور أولاً : مِنْ القَصِمْ و و

رُوي عن عمر بن الخطاب رضى الله عنه قال: جاء جبريل إلى النبي 🈻 في حين غير حينه الذي كَانَ بأتيه فيه، فقام إليه رسول الله 🍪؛ فقال: يا جبريل، ما لي أراك متغير اللون؟ فقال: ما جئتك حتى أمر الله عز وجل بمفاتيح النار، فقال رسول الله 👛: •يا جبريل، صف لي النار، وانعت لي جهنم، فقال جبريل: إن الله تبارك وتعالى أمرَ بجهنم فأوقد عليها الف عام حتى ابيضت، ثُم أمر فأوقد عليها ألف عام حتى احمرت، ثُم أمر فأوقد عليها الف عام حتى اسودت، فهي سوداء مظلمة، لا تُضيء شررها، ولا يُطفأ لهبها، والذي بعثك بالحق لو أنَّ قدر ثقب إبرة فُتح من جهنم لمات من في الأرض كلهم جميعًا من حره، والذي بعثك بالحق لو أن خارنًا من خزنة جهنم برز إلى أهل الدنيا، فنظروا إليه لمات من في الأرض كلهم من قبح وجهه ومن نتن ريحه، والذي بعثك بالحق لو أن حلقة من حلق سلسلة أهل النار التي نعت الله في كتابه وُضعت على جبال الدنيا لأرفضت، وما تقاربت حتى تنتهى إلى الأرض السفلي.

فقال رسول الله 😅 مسبى يا جبريل، لا ينصدع قلبي فأموت، قال: فنظر رسول الله 📚 إلى جبريل وهو يبكي، فقال: تبكي يا جبريل وأنت من الله بالمكان الذي أنت به؟! قال: وما لي لا أبكي، أنا أحق بالبكاء لعلى أكون في علم الله على غير الحال التي أنا عليها، وما أدرى لعلى أبتلي بمثل ما ابتلى به إبليس، فقد كان من الملائكة، وما يدريني لعلى أبتلي بمثل ما ابتلي به هاروت وماروت. قال: فبكي رسول الله 👛، وبكي جبريل عليه السلام، فما زالا يبكيان حتى نوديا أن يا جبريل ويا محمد، إن الله عز وجل قد أمنكما أن تعصياه.

فارتفع جبريل عليه السلام، وخرج رسول الله 🍪، فمريقوم من الأنصار يضحكون ويلعبون، فقال: أتضحكون ووراءكم جهنم، فلو تعلمون ما أعلم لضحكتم قليلاً ولبكيتم كثيراً، وما استمتعتم بالطعام والشراب، ولخرحتم إلى الصعدات تجارون إلى الله عز وجل، فنودى: يا محمد، لا تُقْنطُ عبادي، إنما بعثتُك ميسرا، ولم أبعثك مُعسرًا، فقال رسول الله ﷺ: سيدوا وقاربواه المسامين المسامين المسامين والمسام

#### ورثانيا التغريجون

أخرج هذا الخبر الذي جاءت به هذه القصة الإمام الطبراني في المعجم الأوسط (٣/ ٢٧٧) ح(٢٠٤)؛



لا النوحيد جمادي الأولى ١٤٣١ هـ

حيث قال: حدثنا أبو مسلم، قال: حدثنا الحكم بن مروان الكوفي، قال: حدثنا سلام الطويل، عن الأجلح بن عبد الله الكثدي، عن عدي بن عدي الكندي قال: قال عمر بن الخطاب: جاء جبريل إلى النبي عند ... القصة.

١- هذا الخبر الذي جاءت به القصة «غريب» لقول الإمام الطبراني في «الأوسط» (٣/ ٢٧٩): «لا يُروى هذا الحديث عن عمر إلا بهذا الإسناد، تفرد به سلام».

قُلْتُ: بهذا يتبين أن قصة البكاء حتى جاء النداء من السماء، تفرد بها سلام الطويل، ولا يوجد لها متابع ولا شاهد، فعلة هذه القصة سلام الطويل، وقد بين هذه العلة الإمام الهيثمي في المجمع فقال (١٠ / ٣٨٧): "وفيه سلام الطويل، وهو مجمع على ضعفه.

قلت: مسلام الطويل: قال فيه الإمام المزي في تهذيب الكمال (٨/ ٢٢٢ / ٢٦٣٧): سلام بن سلم، ويقال: ابن سليم، ويقال: ابن سليمان. والصواب بن سلم، التميمي السيعدي، أبو سليمان، ويقال: أبو أيوب، المدائني، خراساني الأصل، وهو سلام الطويل، روى عن: الأجلح ابن عبد الله الكندي، وروى عنه: الحكم بن مروان السلمي الضرير.

ثم نقل اقوال أنمة الجرح والتعديل في سلام طويل:

١- قال عبد الرحمن بن يوسف بن خراش: «متروك».
 وقال في موضع آخر: «كذاب».

٢- وقال أبو القاسم البغوي: مضعيف الحديث حدًا».

٣- وقال إبراهيم بن يعقوب الجورجاني: غير ثقة.
 ٤- وقال عباس الدوري، وأبو بكر بن ابى خيثمة عنا

ه- وقال أحمد بن سعد بن أبي مريم، عن يحيى بن معن رضيف لا نُكتب حديثه، أهـ.

ىحىى بن معين السي بشيء ال

قلت: أ- و أورده الإمام البخاري في كتابه الضعفاء الصغير ( ١٩٥٠)؛ حيث قال: «سلام بن سُليم السعدي الطويل: تركوه». أه.

ب- وأورده الإمام النسائي في كتابه «الضعفاء والمتروكين» (٣٣٧)؛ فقال: «سلام بن سليم: متروك الحديث». أه..

قلت: ولهذا المصطلح عند الإمام النسائي معناه: حيث بين ذلك الحافظ ابن حجر في كتابه شرح النخبة: فقال: كان مذهب النسائي أنه لا يترك حديث الرجل حتى بجتمع الجميع على تركه، اله.

ج- وأورده الإمام ابن أبي حاتم في كتابه الجرح والتعديل، (٤/ ٢٦٠ / ١٩٢٢): «سالت أبي عن سلام بن سلم. فقال: هو سلام الطويل، ضعيف الحديث، تركوه». اه.

د- وأورده الإمام ابن عدي في الكامل في ضعفاء الرجال (٣/ ٢٩٩، ٣٤ / ٧٦٦) حيث خرَّج أقوال الأثمة وأقرها؛ فقال:

 ١- حدثنا أحمد بن علي المبطري، حدثنا عبد الله بن الدورقي قال يحيى: وسالام الطويل ليس بشيء.

۲- حدثنا ابن حماد، حدثنا عباس عن يحيى قال:
 سلام بن سلم التميمي ليس بشيء.

٣- حدثنا ابن أبي عصمة، حدثنا أحمد بن أبي يحيى، قال: سمعت يحيى بن معين يقول: سلام الطويل ضعيف الحديث. قال: وسمعت أحمد بن حنبل يقول: سلام الطويل منكر الحديث.

٤- حدثنا الجنيدي، حدثنا البخاري، قال: سلام بن سلم الطويل السعدي المدائني، عن زيد العمي يتكلمون فيه.

ه- سمعت ابن حماد يقول: قال البخاري: سلام بن
 سلم السعدي الطويل عن زيد القمي تركوه.

 ٦- وقال النسائي فيما أخبرني محمد بن العباس عنه قال: سلام بن سلم متروك الحديث. اهـ.

هـ وأورده الإمام ابن حبان في كتابه «المجروحين» (١ / ٣٣٥)؛ حيث قال: سلام بن سلم الطويل السلمي السعدي التميمي، كنيته أبو سليمان من أهل المدائن، وقد قيل سلام بن سليمان، يروي عن زيد العمي وحميد الطويل، روى عنه أبو النضر هاشم بن القاسم وأبو خالد الأحمر، يروي عن الثقات الموضوعات كانه كان المتعمد لها.اه...

و- ونقل الشيخ الألباني -رحمه الله- قول الإمام ابن حبان الذي أوردناه أنفا، وقول ابن خراش الذي بدأنا به التحقيق وأقرهما؛ حيث قال في «الضعيفة» (٢/ ٣١) ح(٩١٠): كان كذابًا كما قال خراش. وقال ابن حبان: روى عن الثقات الموضوعات، كأنه المعتمد لها. وقال الحاكم على تساهله: روى أحاديث موضوعة.

ثم قال: وهذا منها بلا شك؛ فإن التركيب والصنع عليه ظاهر، ثم إن فيه ما هو مخالف للقرآن الكريم في موضعين منه:

الأول: قوله في إبليس «كان من الملائكة» والله عز وجل يقول فيه: ﴿ كَانَ مَنَ الْجِنَّ فَفَسَقَ عَنْ أَمْرِ رَبّه ﴾ [الكهف: ٥٠]، وما يروى عن ابن عباس في تقسير قوله: ﴿ مِن الْجِنَّ ﴾ أي من خزان الجنان، وأن إبليس كان من الملائكة، فمما لا يصح إسناده عنه، ومما يبطله أنه خلق من نار كما ثبت في القرآن الكريم، والملائكة خُلقت من نور كما في «صحيح مسلم» عن عائشة مرفوعًا، فكيف يصح أن يكون منهم خلقةً، وإنما دخل معهم في الأمر يالسجود لآدم عليه السلام؛ لأنه كان قد تشبه بهم وتعبد وتنسك. كما قال الحافظ ابن كثير، وقد صح عن الحسن وتنسك. كما قال الحافظ ابن كثير، وقد صح عن الحسن المبصري آنه قال: «ما كان إبليس من الملائكة طرفة عين قط، وإنه لأصل الجن، كما أن آدم عليه السلام أصل

# الموضع الثاني: قوله: ابتلي به هاروت وماروت:

فإن فيه إشارة إلى ما ذكر في بعض كتب التفسير انهما أنزلا إلى الأرض، وأنهما شربا الخمر وزنيا وقتلا النفس بغير حق، فهذا مخالف لقوله تعالى في حق الملائكة: ﴿ لاَ يَعْصُونَ اللّهُ مَا أَمَرَهُمُ وَيَفْعَلُونَ مَا يُؤْمَرُونَ ﴾ [التحريم: ٦]، ولم يرد ما يشهد لما ذكر، إلا في يعض الإسرائيليات التي لا ينبغي أن يوثق بها، وفي حديث مرفوع، قد يتوهم - بل أوهم - بعضهم بصحته،

وهو منكر بل باطل كما سبق تحقيقه برقم (١٧٠). اهـ.

قلت: مما أوربناه أنفًا من أقوال أنَّمة الجرح والتعديل في سلام الطويل الذي انفرد بهذا الخبر بتبين أنه كذاك متروك. أحمعوا على تركه، وأن الخبر الذي حاءت به القصة موضوع، وأنه كذب مختلق مصنوع، والصنع عليه ظاهر، ويهذا تصبح القصة واهية.

ومما أدى إلى اشتهار هذه القصة الواهية وانتشارها أن الإمام المنذري أوردها في كتاب الترغيب والترهيب (٤/ ٤٥٧)، وهو العمدة عند الخطياء والوعاظ والقصاص، ولا يدري أكثرهم أن الإمام المنذري صدر القصة بصيغة التمريض (رُوي) التي تدل على أن القصة غير صحيحة.

١- هذا الخير المختلق المصنوع الذي جاءت به هذه القصة الواهدة مركب من جمل يظن من لا دراية له بالصنعة أنها شواهد لقصة والبكاء حتى جاء النداء من السماء، ولكن هيهات هيهات، فخبر القصة باطل لا يصلح له شواهد ولا متابعات.

فقد أخرج الترمذي في «السنن» (٤ / ٦١٢) (ح٢٥٩١) قال: حدثنا عباس الدوري البغدادي حدثنا يحيى بن أبي بكير، حدثنا شريك عن عاصم هو ابن بهدلة عن أبي صالح، عن أبي شريرة عن النبي 👛 قال: ﴿أُوقِد على النار الف سنة حتى احمرت، ثم اوقد عليها الف سنة حتى ابيضت، ثم أوقد عليها الف سنة حتى اسوبت فهي سوداء مظلمة.. اهـ.

وكذلك أخرجه ابن ماجه (ح٤٣٢٠) قال: حدثنا العباس بن محمد الدوري به. قلت: وهذا الحديث لا يصح، وعلته شريك وهو ابن عبد الله النذعي، أورده الذهبي في «الميزان» (٢ / ٢٧٠ / ٣٩٩٧)، ثم بين أن ابن معين قال: ليس حديث شريك بشيء، وقال الحورجاني: مسىء الحفظ مضطرب الحديث مائل.

قلت: ويؤيد ذلك اضطرابه فيه، فتارة يرفعه، وأخرى موقفه، وتارة مجزم في إسناده فيقول: عن أبي صالح، وتارة بشك فيه فيقول: «عن أبي صالح أو عن رجل أخر». وذلك من علامات قلة ضبطه وسوء حفظه؛ فلا جرم ضعُفه آهل العلم و المعرفة بالرجال.

حيث جاء أيضًا في التهذيب (٤ / ٢٩٥): قال يعقوب بن شبية: «شريك سيء الحفظ جداً».

وقال الجوزجاني: «شريك سيء الحفظ مضطرب الحديث مائل، واقره الحافظ ابن حجر. وقال ابو زرعة: ركان كثير الخطأء.

وقال ابن معين: لم يكن شريك عند يحيى بعنى القطان- يشييء.

وقال الأزدي: كان سيء الحقظ كثير الوهم، مضطرب

وقال عبد الحق الأشبيلي: كان بدلس.

وقال ابن القطان: وكان مشهورًا بالتدليس. اهـ.

قلت: وهو في هذا الحديث قد عنعن، ولم يصرح بالسماء، فلا يُقبل حديثه مع ما فيه من سوء حفظ و اضطراب؛ فالحديث ضعيف مرفوعًا وموقوفًا.

وقد يتوهم من لا دراية له بهذه الصناعة أن شريك ابن عبد الله النخعي من رجال مسلم، ولا يدري أن مسلما لم يخرج له احتجاجاً، بل أخرج له مسلم متابعة. كذا في المدران، (٢ / ٢٧٤).

هذه البدائل ليعض حمل الخير الذي حاءت به هذه القصة الواهية التي ليس لها متابعات ولا شواهد؛ حيث بينًا أنفًا أن هذا الخبر لا يروى عن عمر إلا بهذا الإسناد، تفرد به سلام حتى لا يتقول علينا من لا دراية له بالأسانيد والمتون؛ حيث إن متن القصة كذب مختلق

# اولاً: جملة الو تعلمون ما أعلم لضحكتم:

فقد بوب الإمام الترمذي في السنن في كتاب «الرَهد» بابًا [الباب رقم (٩]) في قول النبي ﷺ: «لو تعلمون ما أعلم لضحكتم قليلاً .. ح(٢٣١٢)، حدثنا أحمد ابن منيع، حدثنا أبو أحمد الزبيري، حدثنا إسرائيل عن إبراهيم بن المهاجري عن مجاهد عن مورق عن ابي ذر قال: قال رسول الله 🐲: «إني أرى ما لا ترون، وأسمع ما لا تسمعون، أطَّت السماء، وحق لها أن تنَّظ ما فيها موضع أربع أصابع إلا وملك واضع جبهته ساجدا لله تعالى، لو تعلمون ما أعلم لضحكتم قليلاً ولبكيتم كثيراً، وما تلذذتم بالنساء على الفرش، ولضرجتم إلى الصعدات تجارون إلى الله، لويدت أنَّى كنت شجرة

قال أبو عيسى: وفي الباب عن أبي هريرة وعائشة وابن عداس وأنس، قال: هذا حديث حسن غريب، وروي من غير هذا الوجه أن أبا نر قال: لوددت أنَّى كنت شجرة

قول الترمذي: وفي الباب... قال محدث وادي النيل الشبخ أحمد شاكر في تحقيق وشبرح اسبن الترمذي (ص٢٦): كتاب الترمذي يمتاز بامور ثلاثة، لا تجدها في شيء من كتب السنة الأصول، الستة أو غيرها: أولها: أنه بعد أن يروى حديث البياب يذكر أسماء الصحابة الذين رويت عنهم أحاديث فيه، سواء أكانت بمعنى الحديث الذي رواه، أم يمعني أخر، أم يما بخالفه، أم بإشارة إليه ولو من بعيد، وهذا أصعب ما في الكتاب على من بريد شرحه، وخاصة في هذه العصور، وقد عدمت بالاد الإسلام نبوغ حفاظ الحديث، الذين كانوا مفاخر العصور السالفة، قمن حاول استيفاء هذا، وتخريج كلُّ حديث أشار إليه الترمذي أعجزه، وفاته شيء كثير. وقد حاول الشيخ المباركفوري رحمه الله ذلك في شرحه، فلم يمكنه تخريج كل الأحاديث.

وقد فكرت في أن أتبعه فيما صنع، ثم وجدته سيكون عملاً ناقصًا، ووجدتني سانسب أحاديث إلى كتب لم أرها فيها بنفسى، وسأكون فيها مقلدًا غيرى

#### ت تطبيق لبيان ما في الباب عد

قلت: وقول الإمام الترمذي: وفي الباب عن أبي هريرة وعائشة وابن عباس وأنس. بر أولاً: أما حديث أبي شريرة عن

فرواه عنه محمد بن زياد وسعيد بن المسيب وهمام وأبو سلمة وأبو عثمان الأصبحي وابن عجلان عن أبيه. ١- أما رواية محمد عنه:

في الأدب المفرد للبخاري ص٩٨، وتحمد (٢ / ٢٦٧)، وإسحاق ١ / ٤٣٩، ووكيع في الرهد (١ / ٢٤٥، ٢٤٧)، وإسحاق ١ / ٤٣٩، ووكيع في الرهد (١ / ٢٤٠)، وابن حبان (١ / ٢٦٠، ٢٨٥) من طريق الربيع بن مسلم وغيره قال: حدثنا محمد بن زياد عن أبي هريرة قال: خرج النبي على رهط أصحابه يضحكون ويتحدثون فقال: والذي نفسي بيده لو تعلمون ما أعلم لضحكتم قليلاً ولبكيتم كثيراً، ثم أنصرف وأبكى القوم، وأوحى الله عز وجل إليه: «يا محمد لم تُقْنط عبادي وشرجع النبي فقال: «أبشروا وسددوا وقاربوا». والسياق للبخاري.

# ٢- وأما رواية أبن المسب عنه

ففي البخاري (ح٩٤٨)، وآحمد (٢ / ٤٥٢)، وابن حبان (٢ / ٢٩)، و(٧ / ١٩)، والدارقطني في العلل ٧ / ٢٠٠؛ من طريق عقيل عن ابن شهاب عن سعيد بن المسيب أن أبا هريرة رضي الله عنه كان يقول: قال رسول الله عنه الو تعلمون ما أعلم لضحكتم قليلاً ولبكيتم كثيرا، والسياق للبخاري.

وقد اختُلف في وصله وإرساله على الزهري، فوصله عنه عقيل ويونس وارسله إسحاق بن يحيى العوضي كما قاله الدارقطني، وقد صوب الدارقطني الأول.

# ٣- واما رواية همام عنه:

في البخاري (ح/٦٦، ٦٦٣)، وأحمد (٢ / ١٦، ٣١٣) من طريق معمر عن همام عن أبي هريرة قال: قال أبو القاسم ق: «والذي نفسي بيده لو تعلمون ما أعلم لبكيتم كثيراً ولضحكتم قليلاً».

# £ - وأما روانة أبي سلمة عنه:

ففي الترمذي (٤ / ٥٥٦)، واحمد (٢ / ٥٠٢)، والرهد له ص٨: من طريق محمد بن عمرو عن أبي سلمة عن أبي هريرة قال: قال رسول الله عن الو تعلمون ما أعلم لضحكتم قليلاً ولبكيتم كثيراً، والسياق للترمذي، وقد عقبه بقوله: (صحيح، اهـ. والمشهور الذي اعتمده البخاري رواية ابن المسيب عنه من رواية الزهري عنه حسب ما سبق والقول في ابن عمرو معلوم.

#### ٥- واما رواية الأصبحي عنه:

وخالد يقال له الزيادي بالياء المثناة، ويقال له بالباء الموحدة، وقد نكره البخاري وابن أبي حاتم في كتابيهما ولم يذكر فيه جرحا أو تعديلاً ولم أر من وثقه سوى ابن حيان، وقد تابعه سلامان بن عامر الشعباني، وهو مثله فالحديث بها حسن لغيره إلا أن شيخهما وهو

الأصبحي ذكره الحسيني في الإكمال ذاكرًا كونه مجهولاً وابى ذلك الحافظ في التعجيل إلا أن الحافظ لم يات بدليل قوي يدل على دفع قول الحسيني.

# ٦- وأما رواية ابن عجلان عن أبيه

ففي أحمد (7 / ٤٣٢): حدثنا يحيى عن ابن عجلان عن أبيه عن أبي هريرة عن النبي 🎏 قال: «لو تعلمون ما أعلم لضحكتم قلبالاً ولبكيتم كثيراً».

#### رو ثانيا، وأما حديث عائشة رو

فأخرجه البخاري (ح٦٦٣١)، ومسلم ح(٩٠١). فعند البخاري من حديث عائشة قالت: قال رسول الله ﷺ: «يا أمة محمد، والله لو تعلمون ما أعلم لبكيتم كثيرًا ولضحكتم قليلًا»، واللفظ للبخاري.

#### ca ثالثًا، وأمَّا حليث ابن عباس ca

فقي ابن عدي (٦ / ٧٥) من طريق كنانة بن جبلة حدثنا إبراهيم بن طهمان عن سماك عن عكرمة عن ابن عباس قال: قال رسول الله ﷺ: الو تعلمون ما أعلم لضحكتم قليلاً وليكيتم كثيراً».

#### ورايعا وأماحليث أنسوه

فرواه عنه موسى بن أنس وطلحة وقتادة.

١- وأما رواية موسى عنه: ففي البخاري (١١ / ٣١٩)، ومسلم (٤ / ١٨٣٢)، والترمذي (٢ / ٢٥٦)، والنسائي في الكبري (٦ / ٣٣٨)، وأحمد (٣ / ٢١٠، ۲٦٨)، وابن أبى شبيبة (٨ / ١٣٨)، وابن حبان (٧ / ٥١٩)، والدارمي (٢ / ٢١٦) من طريق شعبة: حدثنا موسى بن أنس عن أنس بن مالك قال: بلغ رسول الله ╩ عن أصحابه شيء فخطب فقال: «عرضت على الجنة والنار فلم أر كاليوم في الخير والشير، ولو تعلمون ما أعلم لضحكتم قليلاً وليكيتم كثيراً .. قال: فما أتى يوم على أصحاب رسول الله 🐉 يوم أشد منه. قال: غطوا رءوسهم ولهم خذين، قال: فقام عمر فقال: رضينا بالله ريا، وبالإسلام دينًا، ويمحمد رسولاً، قال: فقام ذلك الرجل فقال: من أبي؟ قال: «أبوك فلان». فنزلت الآية: ﴿ يَا أُسِّهَا الَّذِينَ آمِنُوا لاَ تَسْأَلُوا عَنْ أَشْسَاءَ إِنْ تُسْدِ لَكُمْ تَسُوِّكُمْ ﴾، والسياق لمسلم. وقد اختلف فيه على شبعية، فمنهم من ساقه كما تقدم، ومنهم من قال عنه قتادة عن أنس، ومنهم من قال عنه موسى وقتادة، وكل صبح.

٢- واما رواية أبي طلحة الأسدي عنه: ففي مسند احمد (٣/ ١٨٠)، والبرهد له (ص/٢)، وأبي يعلى (٤/ ٢٣٧)، ووكيع في الزهد (١ / ٢٤٢)، وابن أبي شيبة (٨/ ١٣٨) من طريق أبي العميس عن أبي طلحة الأسدي قال: سمعت أنس بن مالك يقول: قال رسول الله ﷺ: «لو تعلمون ما أعلم لضحكتم قلياذ ولبكيتم كثيراً».

٣- واما رواية قتادة عنه: ففي ابن ماجه (٢ / ١٤٠٢)، وأحمد (٣ / ١٩٣١)، وأبي يعلى (٣ / ١٤٠٢)، وأبي يعلى (٣ / ٢٨٠)، وابن المقري في معجمه (ص٣٠) من طريق همام وغيره عن قتادة عن انس ان رسول الله عن قال: لو تعلمون ما أعلم لضحكتم قليلاً ولبكيتم كثيراً. وهو على شرطهما.

هذا ما وفقني الله إليه وهو وحده من وراء القصد.

الحمد لله وحده والصلاة والسلام على من

لا نىي بعده، وبعد:

سيق أن بينا أن الغفلة سهو يعترى العبد من قلة التدفظ والتيقظ، وأنها تصيب العبد بانواع من التبلد وقلة الإحساس؛ حتى لا يشعر أنه بدُّل وغيِّر أو تغيّر، فيرضى عن نفسه وهو مُتَقَلِّبُ فِيهِا؛ فقد انغمس في الدنيا وشهواتها، ونسى الآخرة لدرجة أن قلبه صار لا يفقه، وعينه لا ترى، وأذنه لا تسمع؛ فقد عطل حوارحه وحرم نفسه من الانتفاع بها، وعند ذلك احتهد في تعمير دنياه وتخريب أخراه، فكره لقاء الله واليوم الآخر؛ لأنه يكره أن ينتقل من العمران إلى الخراب، فضيع نفسه بذلك.

والحقيقة أن لهذه الغفلة أسبابًا ينبغي أن نعرفَها حتى نتمكنَ من تحديد الداء لمعرفة الدواء، وقد علمنا أن أسباب الغفلة كثيرة منها:

أولاً: الجهل بالله عز وجل وأسمائه وصفاته. ثانيًا: الاغترار بالدنيا والانغماس في شهواتها. ثالثًا: صحبة السوء.

رابعًا: الانصراف عن ذكر الله. خامسًا: الإعراض عن النصيحة.

سادسًا: التسويف والتمني.

سابعًا: نسيان الموت والآخرة والمصير. ثامنًا: البدع والأهواء.

تاسعًا: نسبةُ النّعمة إلى غير المنعم بها. عاشرا: عدم الحرص على طلب العلم.

حادى عشر: عدم التديير والتفكر في آيات الله

ولا بد لنا من معرفة الدواء والعلاج النافع؛ حتى

# اعداد/ محمد رزق ساطور

ندرا من هذا الداء العضال، فنقول وبالله تعالى التوفيق: إن علاج مرض الغفلة بستلزم من العبد رغية صادقة في العلاج، وقبولاً للنصيحة، ومسارعة في العمل النافع للبعد عن الغفلة وأفاتها، والاستعانة بالله تبارك وتعالى؛ كي يوفق العبد للبعد عن خطرها وضررها، ومن علاج الغفلة ما

# و أولاً، تذكر الموت والأخرة وي

إن تذكر الموت برقِّق القلب، ويوقظه من غفلته؛ فينفتح القلب فيرى إنعام الله عليه وكرمه وإحسانه، وبرى مع ذلك في المقابل أفعال نفسه، وما ارتكب من قبائح وسيئات في حق خالقه سيحانه وتعالى, وبرى حقيقة الدنيا وحقارتها، وهوانها على الله، ويتجلى له مدى مشبقة الموت وشدته، ويتأمل الوحشة في القبر وظلمته؛ وكأنه بعد قليل توسد بلبنة وسُتر بأخرى، وقد جاور أهل البلي، وجاءته الأهوال مع ضيق اللحد وحيدًا منفردًا؛ قد تغير لونه شاخصًا متقلدًا عمله، قد الجمه العرق، وتبرأ الخلق منه، أمه وأبوه، وهو بخشيي ظلمات القيامة متحيراً، فمن بقيل عشرته؟ ومن بؤمن روعته؟ ومن يجيره وينجيه؛ ومن يجيبه ويعطيه ويرضيه؟!!

إن تذكر الموت يهني النفس لتتخلى عن غفلتها فينتفع به، قال تعالى: ﴿ إِنَّ فِي ذَلِكَ لَايَةً لَمَنْ خَافَ عَذَابَ الآخِرَةَ ذَلِكَ بَوْمٌ مُجْمُوعٌ لَهُ النَّاسُ وَذَلِكَ بِوْمُ مشبهود و [هود: ١٠٣]، وقال جل وعلا: ﴿ وَجَاءَتُ سَكُرَةُ الْمُوْتِ بِالْحَقِّ ذَلِكَ مَا كُنْتَ مِنْهُ تَحِيدُ ﴾ [ق: ١٩]، وقال سيحانه وتعالى: ﴿ وَاتَّقُواْ يَوْمًا تُرْجَعُونَ فِيهِ إِلَى اللَّه ثُمَّ تُوفِّي كُلُّ نَفْسِ مَا كَسِيتٌ وَهُمْ لا يَظْلَمُونَ ﴾ [النقرة: ٢٨١].

وعَنْ أبي سَعيد الْخُدْرِيِّ -رضي الله عنه- قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللَّهُ 🐸: ﴿ عُودُوا الْمُرْضَى وَاتَّبِعُوا الجنائر تذكركم الأخرة، [احمد (١٨ / ٣٢) وحسنه الالباني]. وعن أبي هُريّرة رضي الله عنه قال: قال

رسول الله =: ﴿ رُورُوا الْقُبُورَ؛ فَإِنَّهَا تُذَكِّرُكُمْ الآخرةَ ، [ابن ماجه ١٥٦٩ وصححه الإلباني].

فزيارة القيور تذكر بالموت، وتجعل الإنسان بتعظ وبعتير، ويتذكر أنه سيصير إلى ما صار إليه الأموات، وهذا بدفعه إلى العمل الصالح ,ولذا علمنا رُسُولِ اللَّهِ ﷺ أن نلقى السلام على أهل القبور لنستعد للحاق بهم على طاعة وير، فعنْ يُريدة رضي اللَّهُ عَنَّهُ أَنَّ رَسُولَ اللَّهِ ﴿ وَكَانَ إِذًا أَتَّى عَلَى الْمَقَادِرِ، قَالَ: السَّلامُ عَلَيْكُمْ أَهْلَ الدُّبَارِ، مِنَ الْمُؤْمِنِينَ وَ الْمُسِلِمِينَ، وَ إِنَّا إِنْ شِيَاءَ اللَّهُ بِكُمْ لِاحِقُونَ، أَنْتُمْ لَنَا فَرَطُ، وَنَحْنُ لَكُمْ تَبِعُ، أَسْأَلُ اللَّهَ الْعَافِيةَ لَنَا وَلَكُمْ،. [النسائي (٢٠٤٠) وصححه الألباني، وأصله في مسلم بلفظ

فتذكر الموت والأخرة من أنفع الأدوية والعلاج

# وو ثانيا طلب العلم التافع وو

ذلك العلم المستمد من كتاب الله تعالى وسنة رسوله 🗻 ثم العمل به، فبالعلم يُعرَف الله تعالى ويُعيد ويوحد، ويعرف به صحة الاعتقاد والعبادات، وطلبه عيادة، يكسب صاحبه خشية الله والتواضع للخلق، وهو طريق الوصول إلى الجنة ,ينير الطريق، ويشرح الصدر، ويثمر اليقين الذي هو أعظم حياة للقلب، ويه طمانينته وقوته ونشاطه، وبالعلم يعرف الإنسان مداخل الشيطان ووساوسه ومكايده في إفساد بني أدم؛ لئلا يخدعها ويغرَّها، فتقع في حبائل مكره وكيده.

وينبغي أن يراعي العبد في طلب العلم وجه الله تعالى ,فعن أبي هُرَيْرَةَ رضى الله عنه قال: قال رسول الله 👺: «من تَعَلَّمَ عَلْمًا مِمَّا يِبِتَغَى بِهِ وَجُهُ اللَّه عز وجل، لا يَتَعَلَّمُهُ إلا ليُصيبَ به عَرَضًا من الدُّنْيَا لِمِ يَحِدُ عَرْفَ الْحَنَّة بِومِ الْقِيَامَةِ»، يَعْنَى ريحها. [أبو داود ٣٦٦٦، وصححه الألباني].

ففي الحديث وعيد شديد لمن تعلّم علوم الدين ولا يقصد بذلك إلا الدنيا، قال الله تبارك وتعالى: ﴿ مَن كان بريد الحياة الدنيا وزينتها نوف البهم أعمالهم فيها وَهُمْ فِيهَا لاَ يُبْخُسُونَ (١٥) أُولُنَكَ الَّذِينَ لَيْسَ لَهُمْ فِي الآخِرَةِ إِلاَّ النَّارُ وَحَبِطُ مَا صَنَّعُواْ فِيهَا وَبَاطِلُ مًا كَانُواْ يَعْمَلُونَ ﴾ [هود: ١٥-١٦].

بل وحذر من تعلم العلم لغير وجه الله تعالى؛ فَعَنْ جَابِر - رضى الله عنه - قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللَّه العلموا العلم لتباهوا به العلماء، ولا تماروا بِهِ السُّفْهَاءَ، وَلا تَخَيَّرُوا بِهِ الْمَجَالِسَ؛ فَمَنْ فَعَلَ ذَلكَ

فَالنَّارَ النَّارِ » [ابن ماحه ٢٥٤ وصححه الألباني].

وعَن ابن مَسْعُود رضى الله عنه قال: «عَلَيْكُمْ بِالْعِلْمِ قِبِلِ أَنْ يُقْبَضَ، وَقَبْضُهُ ذَهَابُ أَهْلِهِ، وَعَلَيْكُمْ بِالْعِلْمِ فَإِنْ أَحَدَكُمْ لا يَدْرِي مَتَى يُقْتَقَرُ إِلَى ما عَنْدَهُ، وَعَلَيْكُمْ بِالْعِلْمِ وَإِيَّاكُمْ وَالتَّنطُعَ وَالتَّعَمُّقَ، وَعَلَيْكُمْ بِالْعَتِيقِ؛ فَانِهُ سَيْحِيءُ قَوْمُ يَثْلُونَ كِتَابِ اللَّهِ يَنْبُذُونَهُ وراء طُهُورهم الطبراني في الكبير ٨ / ٨٥ برقم ١٨٧٨].

وعن أبي الدُّرْدَاء رضي الله عنه قال: مما لي أرى عُلْمَاءَكُمْ يَذُهُبُونَ وَجُهَّالَكُمْ لاَ يَتَعَلَّمُونَ؛ فَتَعَلَّمُوا قبل أَن يُرْفَعَ الْعِلْمُ، فإن رَفْعَ الْعِلْم ذَهَابُ الْعُلْمَاءِ، [الدارمي

وقد ذم الله تعالى الذين يقولون ما لا يفعلون، فقال تعالى: ﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا لَمْ تَقُولُونَ مَا لا تَفْعَلُونَ (٢) كَبُرَ مَقْتًا عَنْدَ اللَّهُ أَنْ تَقُولُوا مَا لا تَـ فَعَلُونَ ﴾ [الصف: ٢-٣]، وقال تبارك وتعالى: ﴿ أَتَامُرُونَ النَّاسِ بِالْبِرِّ وَتَنْسُونَ أَنْفُسِكُمْ وَأَنْتُمْ تَتْلُونَ الْكِتَابُ أَفَلاَ تَعْقِلُونَ ﴾ [البقرة: ٤٤].

وقد ضرب القرآن الكريم لمن لم يعمل بعلمه أسوآ المثل، وجعله عدرة إلى الأبد في قوله تعالى: ﴿ مَثُلُ الَّذِينَ حُمِّلُوا التَّوْرَاةَ ثُمَّ لَمْ يَحْمِلُوهَا كَمَثُلُ الْحِمَارِ نَحْمَلُ أَسْفَارًا بِئُسَ مَثَلُ الْقَوْمِ الَّذِينَ كَذَّبُوا بِآياتِ اللَّهِ وَاللَّهُ لا يَهْدي الْقُومُ الطَّالِمِينَ ﴿ [الجِمعة: ٥].

فمن تعلم علمًا فعمل به؛ فعمله به يقوى ثباته في قلبه وتصوره له، وأما من علم علمًا وضيعه ولم معمل مه؛ فمكون ذلك سمما لنسمانه، قال سفيان الثورى: العلم يهتف بالعمل فإن أجابه وإلا ارتحل. وقال سهل بن عبد الله: العلم كله دنيا والأخرة منه العمل به. وقال: الدنيا جهل وموات إلا العلم، والعلم كله حجة إلا العمل به، والعمل كله هياء إلا الإخلاص، والإخلاص على خطر عظيم حتى بختم

وقال ابن القيم رحمه الله: للعلم ست مراتب: حسن السؤال، وحسن الإنصات والاستماع ,وحسن الفهم ,وتعاهده وحفظه حتى لا ينساه فيذهب.

والعلم يأتى على الغفلة فيدك أوتادها؛ فتهوى من جميع أركانها، فيهدم بنيانها، ويزيل ركامها، فيخرج العبد من الظلمات إلى النور ويبصر الحق والهدى.

# 😁 ثالثًا، ذكر الله تعالى وخصور مجالس الذكر 🕾

قال الله تعالى: ﴿ الَّذِينَ آمَنُواْ وَتَطْمَئِنَ قُلُوبُهُم بذكِّر اللَّهُ أَلاَ بذكْر اللَّه تَطْمَئنُ الْقُلُوبُ ﴾ [الرعد: ٢٨]، وقال جل وعلا: ﴿إِنَّمَا الْمُؤْمِنُونَ الَّذِينَ إِذَا ذُكَرَ اللَّهُ

وحلتُ قُلُونِهُمْ وَإِذَا تُلْبَتْ عَلَيْهِمْ آياتُهُ زَادَتْهُمْ إِيمَانًا وعَلَى ربِّهِمْ يَتُوكُلُونَ ﴾ [الأنفال: ٢]، وقال تبارك وتعالى: ﴿ أَلَمْ يَأْنِ لِلَّذِينَ آمَنُوا أَنِ تَخْشَعَ قُلُوبُهُمْ لذكْر اللَّه ومَا نَزَلَ مِنَ الْحَقِّ ﴾ [الحديد: ١٦]. وقال سيحانه: ﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا اذْكُرُوا اللَّهُ ذَكْرًا كَثُعرًا ﴾ [الأحزاب: ١٤].

وعن أبي موسى -رضى الله عنه- قال: قال النبي : «مثلُ الذي يَـذُكُرُ رَبُّهُ وَالَّذِي لا يَذْكُرُ رَبُّهُ مَثْلُ الْحَيِّ وَالْمُنِّتِ، [البخاري ٦٤٠٧]، وقال الحسن البصري رحمه الله: «تَفقُدوا الحلاوة في ثلاثة أشياء: في الصلاة، وفي الذُّكر، وقراءة القرآن، فإن وجدتم وإلا فاعلموا أن الباب مُغلق. [أبو نعيم في حلية الأولياء ١٠

وقد ذكر ابن القيم للذكر فوائد كثيرة منها: أنه يطرد الشيطان ويقمعه ويكسره، ويرضى الرحمن عزّ وجل، ويُزيل الغمّ والحُزن، ويجلب للقلب الفرح والسرور والبسط ,ويُقوي القلب والبدن، ويُنور الوجه والقلب ويجلب الرزق، ويكسو الذاكر الحلاوة والمهائة، ويورثه محبّة الله، ويورث حياة القلب وحلاءه من صدئه. وصدأ القلب: الغفلة والهوى، وحلاؤه وصفاؤه: الذكر والتوبة والاستغفار، ويُكسب العيد مراقبة ربّه؛ فيدخل في باب الإحسان فيُصبح يعبد الله كانه يراه، وهو سبب ذكر الله عزّ وحل لعبده الذاكر كما قال تبارك وتعالى: ﴿ فَاذْكُرُونِي أَذْكُرْكُمْ وَاشْكُرُواْ لِي وَلاَ تَكْفُرُونَ ﴾ [النقرة: ١٥٢].

وفي الحديث القُدسي عن أبي هُريْرةُ رضي الله عنه قال: قال النبي 🍜: «يقول الله تعالى: أنا عند ظُنَّ عَبْدي بي، وأنا معه إذا ذُكرني؛ فَإِنْ ذُكرني في نَفْسه ذَكَرْتُهُ في نَفْسي، وَإِنْ ذَكَرِني في ملا ذَكَرْتُهُ في ملا خَيْر منهم، وَإِنْ تَقَرِّبَ إِلَى شَعِرًا تَقَرَّبْتُ إِلَيْهِ ذراعًا، وإنْ تَقَرِّبُ إلىِّ ذرَاعًا تَقَرِّبْتُ إليه بَاعًا، وَإِنَّ أتَانِي بَمْشِي أَتَيْتُهُ هُرُولَةً \* [متفق عليه].

ولا شك أن حضور حلق الذكر يؤدي إلى زيادة الإيمان، فعن أبي هريرة رضى الله عنه قال: قال رسول الله 😅 : ١٠٠ وما احْتَمَعَ قُومُ في بَيْتَ مِن بُيُوت اللَّهُ يَتُّلُونَ كَتَابِ اللَّهُ وَيَتَدَارَسُونَهُ بُيْنَهُمْ إِلا نَرْلَتْ عليهم السكينة وغشيتهم الرّحْمة وحَفَّتْهُمْ الْمَلائكةُ وذَكَرِهُمْ الله فيمَنْ عَنْدُهُ» [مسلم ٧٠٢٨].

وعن حَنْظُلَةَ الأُسْيِديِّ رضي الله عنه -وكان من كُتَّاب رسول اللَّه - قال: لَقَيني أَبُو بِكُر؛ فقال: كَيْفُ أنت يا حَنْظَلَةُ قال: قلت: نَافَقَ حَنْظَلَةُ. قال: سُنْحَانَ

الله؛ ما تَقُولُ؟ قال: قلت: نَكُونُ عنْدَ رسول الله 😅 مُذَكِّرُنَا بِالنَّارِ وَالْحَنَّةِ حتى كَأَنَّا رَأَي عَيْنَ؛ فإذا خَرَجْنَا مِن عِنْد رسول الله عَافَسْنَا الأَزْوَاجَ وَالْأُولُادَ وَالضَّيْعَاتِ؛ فَنَسِينًا كَثِيرًا. قَالَ أَبُو بَكْر: فَوَاللَّهِ إِنَّا لَنَلْقَى مثَّلَ هذا؛ فَانْطَلَقْتُ أَنَا وأبو بَكْر حتى دُخَلْنًا على رسول الله ﴿ ، قلت: نَافَقَ حَنْظَلَةُ بِا رَسُولُ اللَّهُ، فقال رسول اللَّه 🐷 : وما ذَاكَ؟ قلت: ما رَسُولَ اللَّه، نَكُونُ عَنْدُكُ تُذَكِّرُنَا بِالنَّارِ وَالْجَنَّةَ حَتَّى كَأَنَّا رَايِ عَيْنَ؛ فإذا خَرَجْنًا مِن عِنْدِكَ عَافَسْنًا الْأَزْوَاجَ وَالْأُولُادُ وَالضُّيْعَاتَ نَسِينًا كَثِيرًا. فَقَالَ رسولَ اللَّهُ : وَالَّذِي نَفْسى بيده؛ إن لو تَدُومُونَ على ما تَكُونُونَ عِنْدي وفي الذُّكْرِ لَصَافَحَتُّكُمْ الْمَلائكَةُ على فُرُسْكُمْ وفي طُرُقكُمْ، وَلَكنْ يا حَنْظَلَةُ سَاعَةً وَسَاعَةً.. ثلاث مرات، [مسلم ٧١٤٢].

والذكر تارة يكون باللسان؛ كالتسبيح والتحميد، والتكبير والتمجيد، وتارة يكون بالقلب كالتفكر في أدلة الذات والصفات، وفي أدلة التكاليف من الأمر والنهى؛ حتى يطلع على أحكامها، وفي أسرار مخلوقات الله تعالى وتارة يكون بالجوارح، بأن تصير مستغرقة في الطاعات، كالصلاة ﴿ وَأَقَّم الصَّلاةَ لذكْرى ﴾ [طه: ١٤]، وقراءة القرآن: ﴿ إِنَّا نَحْنُ نَزُلْنَا الذِّكْرِ وَإِنَّا لَهُ لَحَافِظُونَ ﴾ [الحجر:٩].

أما ذكر الصوفية المبتدع فليس من الذكر في شيء، وليس هو المقصود من الذكر المشروع، بل ما يفعلون من بدع ومخالفات وتمايل وتصفيق وحركات عثبوائية وهزات لجميع البدن، مع التلفظ مكلمات بزعمونها ذكراً، وهي لا تمت للذكر بصلة، فهو مخالف لشرع الله، بل من الغفلة عن الذكر الصحيح المشروع، ويشبه هذا الذكر ما كان يفعله أهل الجاهلية، كما قال الله تعالى: ﴿ وَمَا كَانَ صَلَاتُهُمْ عَنْدَ الْبَيْتِ إِلَّا مُكَاءً وَتَصْدِيَةً فَذُوقُواْ الْعَذَابِ يماً كُنتُمْ تَكْفُرُونَ ﴾ [الأنفال: ٣٥].

فالذكر ضد النسيان، والغفلة نسيان وإهمال. ومن هنا فالذكر أعظم العلاج للغفلة وأنفعه، فمن داوم على الذكر وحضور محالس الذكر أكسب قلبه نورًا تنقشع به الغفلة، ويبرأ من دائها، وبلين قلبه ويخشع كما قال سبحانه: ﴿ اللَّهُ نَزُلُ أَحْسَنَ الْحَدِيثَ كتَابًا مُّتَشَابِهَا مُّثَانِيَ تَقْشُعِرُّ مِنَّهُ جُلُودُ الَّذِينَ يَخْشُونُ رَبُّهُمْ ثُمَّ تَلِينُ جِلُودُهُمْ وَقُلُوبُهُمْ إِلَى ذَكَّرِ اللَّهِ ذَلِكَ هُدَى اللَّهُ مَهْدى به مَنْ بِشَاء وَمَن يُضْلِلْ اللَّهُ فَمَا له من هاد و [الزمر: ٢٣].

وللحديث يقية إن شياء الله تعالى.

# رد القام 3761

الحمد لله وسالام على عباده النين اصطفى والصلاة والسلام على الذبي المجتبي والرسول المرتضى والتور المقتفى، وبعد:

يقول الله تعالى: ﴿ وَاتُّقُوا فَتُّنَّةً لا تُصِينُ الَّذِينَ ظَلَمُوا مِنْكُمْ خَاصَّةً وَاعْلَمُوا أَنَّ اللَّهَ شَيَدِيدُ الْعِقَابِ ﴾ [الأنفال: ٢٥]، وقد أورد القرآن في ثنايا أياته الكريمة أكثر من ثمان وأربعين أية تتحدث عن الفتنة بانواعها واسبابها، وطرق الوقاية منها، وتفصيل ذلك فيما يلي: 

قال الراغب: تُطلق الفتنة على العذاب؛ كما في قوله تعالى: ﴿ نُوقُوا فَتُنْتُكُمُ هَذَا الَّذِي كُنْتُمْ بِهِ تَسْتُغْجِلُونَ ﴾ [الداريات: ١٤]، وجُعلت الفتنة كالعلاء في أنهما يستعملان فيما يُدفع إليه الإنسان من شدة ورخاء، وقد قال فيهما: ﴿ وَنَبْلُوكُمْ بِالشِّرِ وَالْخَيْرِ فَتْنَهُ وَالَّيْنَا

ترجعون ﴿ [الأنساء: ٣٥].

وتطلق على الأفعال الصادرة من الله، وهي على وحه الحكمة والاختيار، كقوله تعالى: ﴿ وَفَتَنَاكَ فَتُونًا ﴾ [طه: ٤٠]، وعلى الأفعال الصادرة عن الإنسان بغير أمر الله، وهي مذمومة، كقوله جل جلاله: ﴿ وَالْفَتْنَةُ أَكْبَرُ مِنَ الْقَتْلُ ﴾ [البقرة: ٢١٧]، وقوله تمارك وتعالى: ﴿ إِنَّ الدُّينَ فَتَنُوا الْمُؤْمِنِينَ وَالْمُؤْمِنَاتِ ﴾ [البروج: ١٠]، وقوله: ﴿ وَاحْذَرُهُمْ أَنْ يَفْتَنُوكَ ﴾ [المائدة: ٤٩].

و اعظم الفين ما كان في الدين وي

من المعلوم بالضرورة أن سلامة دين المرء أعظم

وأهم من سلامة بدنه وولده ووطنه وكل شيء في هذه الحياة، وسلامة الدين تكون يتوحيد الله سيحانه، وصحة اتباع رسوله 3، لذلك كان الوقوع في الشيرك من أعظم الفتن والابتداع كذلك، وكلاهما يمس الدين، وقد جاءت الرسل بالتوحيد الخالص والطريقة المرضية من عند الله سيحانه، وتبديل أو تغيير هذا التوحيد من أعظم أسياب الفتنة في الدين، وقد يكون التبديل في العقيدة فيقع الشرك والفتنة، وريما وقع ذلك في حياة النبي 😅 فيتولى التصحيح والتقويم، وريما يكون يعده؛ فعلى العلماء الربانيين التصحيح والتقويم، وإن كان شاقًا في كثير من الأحيان.

# و الباعسن السابقين في التغيير والتبديل و

قال تعالى عن تغيير بني إسرائيل التوحيد إلى الشرك: ﴿ قَالَ فَإِنَّا قُدُّ فَتَنَّا قُومِكُ مِنْ يَعْدِكُ وَأَصْلِهُمُ السَّامِرِي ﴾ [طه: ٨٥]، وكان الشيطان حريصًا على إيقاع بني إسرائيل في الشيرك الأكسر، مع أنهم كان يسوسهم نبيان أحدهما كليم الله، فيعد نجاتهم من فرعون، ورؤيتهم ذلك باعينهم، فيدلاً من أن يزيد توحيدهم وإخلاصهم لله تعالى، قال الجهلة فيهم كما حكى القرآن الكريم: ﴿ وَجَاوِزْنَا بِبِنِي إِسْرِائِيلَ الْبِحْرِ فأتوا على قوم يعكفون على أصنام لهم قَالُوا بَا مُوسِي أَحْعَلْ لَنَا إِلَهَا كُمَا لَهُمْ أَلَهَةً قَالَ إِنَّكُمْ قَوْمُ تَحْهَلُونَ ﴾ [الأعراف: ١٣٨].

يقول ابن عاشور في تفسيره: «القوم هم الكنعانيون، والأصنام كانت على صور البقر، وكان يسمى (بقل)، وهذا يدل على أن بنى إسرائيل قد انخلعوا في مدة إقامتهم في مصر عن عقيدة التوحيد وحنيفية إبراهيم ويعقوب التي وصبي بها في قوله: ﴿ فَلا تُمُوتُنَ إِلاَّ وَأَنْتُمْ مُسْلِمُونَ ﴾ [البقرة: ١٣٢]، ولم يجبهم موسى عليه السلام إلى هذا الشرك الأكبر، فلما ذهب لميقات ربه، واستخلف عليهم هارون عليه السلام وتأخر عنهم عشر ليال زيادة على منقات الثلاثين جاءهم الشيطان، واستخدم السامري في إحداث هذه الفتنة العظيمة والشيرك الأكبر، قال الله تعالى: ﴿ قَالُوا مَا أَخْلُفْنَا مُوعِدُكُ بِمُلْكِنَا وَلَكِنَا حُمَلُنَا أَوْزَارًا منْ زينَة الْقَوْم فَقَذَفْ نَاهَا فَكَذَلِكُ أَلْقَى السامري (٨٧) فَأَخْرِج لَهُمْ عَجُلاً جِسَدًا لَهُ

خُوارُ فَقَالُوا هَذَا إِلَهُكُمْ وَإِلَهُ مُوسَى فَنَسَيَ (٨٨) أَفَلا يَرِوْنَ الْا يَرْجِعُ إِلَيْهِمْ قَوْلاً وَلا يَمْلكُ لَهُمْ ضَرًا وَلا يَمْلكُ لَهُمْ ضَرًا وَلا يَمْلكُ لَهُمْ ضَرًا وَلا يَمْلكُ لَهُمْ ضَرًا وَلا يَمْلكُ لَهُمْ فَارُونَ مَنْ قَبْلُ يَا قَوْمِ إِنَّهُمَ الرَّحْمَنُ فَاتَبِعُونِي وَأَلْ رَبُّكُمُ الرَّحْمَنُ فَاتَبِعُونِي وَأَطيعُوا أَمْرِي (٩٠) قَالُوا لَنْ نَبْرَحَ عَلَيْهِ عَاكِفِينَ وَأَطيعُوا أَمْرِي (٩٠) قَالُوا لَنْ نَبْرَحَ عَلَيْهِ عَاكِفِينَ حَتَى مِرْجَعِ إِلَيْنَا مُوسَى ﴾ [طه ٨٠ - ٨١]

فلما ألقوا الحلي الذي استعاروه من الفراعنة في حفرة، واوقدوا عليه النارحتى لا يكون لهم ولا للفراعنة بمشورة هارون، كما في حديث الفتون حاء السامري، وشكل منه عجلاً جسداً».

يقول ابن عاشور رحمه الله: "ذكر في سورة طه صانع العجل (السامري)، وفي التوراة أن صانعه هو هارون، وهو من تحريف الكلم غن مواضعه بعد موسى، والجسد الجسم الذي لا مواضعه بعد موسى، والجسد الجسم الذي لا روح، والمراد آنه كجسم العجل في الصورة والمقدار، إلا أنه ليس بحي، وما وقع في القصص أنه كان لحمًا ودما يأكل ويشرب فهو من وضع القصاص، وقد جعل الصانع في بطنه تجويفًا، واتخذ له آلة نافخة خفية، فإذا حركت الة النفخ النصوت كالخوار كصنعة الصفارة والمزمار». [التحرير والتنوير ه/ ٤٦١].

وكان هذا العجل فتنة في بني إسرائيل بتمكين من الله، وليس بامره سبحانه وتعالى، فقد قال تعالى: ﴿ قَالَ فَإِنَّا قَدْ فَتَنَّا قَوْمُكَ مَنْ بَعْدُكَ وَأَضَلَّهُمُ السَّامِرِيُ ﴾ [طه: ٨٥]، وتمت الفتنة به، و ﴿ قَالُوا لَنْ نَبْرَحَ عَلَيْهِ عَاكِفِينَ حَتَّى يَرْجِعَ إلَيْنَا مُوسَى ﴾ [طه: ٩١].

وَهُذَا الكلام قيل لهارون عليه السلام في المقام الأول، وكذا قيل لمن لم يعبد العجل منهم، وهكذا تغير التوحيد إلى شرك، مع إنكار هارون عليه السلام ومن معه، وظل الحال حتى جاء موسى عليه السلام، وأزال الشرك بتحريق هذا العجل ونسنفه في اليم، ونفي السامري رأس الفتنة، وشرع الله سبحانه لهم التوبة بما قصه القرآن: وأز قال مُوسى لقُومه يا قَوْم إنْكُمْ ظَلَمْتُمْ أَنُفُسكُمْ باتَّخَاذكُمُ الْعَجَلَ فَتُوبُوا إلَى بَارِئكُمْ فَتَابِ فَالْمُتُوبُوا إلَى بَارِئكُمْ فَتَابِ عَلَيْكُمْ إنَّهُ هُوَ التُوابُ الرَّحِيمُ السَّورَةِ عَلَى السَّورَةِ عَلَى الْمُقَابِ عَلَيْكُمْ إنَّهُ هُوَ التُوابُ الرَّحِيمُ السَّورَةِ عَلَى السَّورَةِ عَلَى السَّورَةِ عَلَى اللهِ المَّابِعُ عَلَيْكُمْ إنَّهُ هُوَ التُوابُ الرَّحِيمُ السَّورَةِ عَلَى السَّورَةِ عَلَى السَّورَةِ عَلَى اللهِ المَّابِ عَلَيْكُمْ إنَّهُ هُوَ التُوابُ الرَّحِيمُ السَّورَةِ عَلَى السَّورَةِ عَلَى السَّورَةِ عَلَى السَّورَةِ عَلَى السَّورَةِ عَلَى السَّورَةِ عَلَى اللهِ اللهِ السَّورَةِ عَلَى اللهِ السَّورَةِ السَّورَةِ السَّورَةِ عَلَى السَّمَ عَلَى السَّورَةُ عَلَى السَّورَةُ عَلَى السَّورَةُ عَلَى السَّورَةُ عَلَى السَّورَةُ عَلَى السَّورَةُ عَلَى السَّورَةِ عَلَى السَّورَةُ عَلَى السَّورَةُ عَلَيْمُ السَّورَةِ عَلَى السَّورَةِ عَلَى السَّورَةِ عَلَى السَّورَةُ عَلَى السَّورَةِ عَلَى السَّورَةُ السَّورَةُ السَّورَةُ عَلَى السَّورَةُ السَّورَةُ السَّورَةُ السَّورَةُ السَّورَةُ السَّورَةُ السَّورَةُ السُّورَةُ السَّورُةُ السَّورَةُ السَّورُ السَّورَةُ السَّورَةُ السَّورُةُ السَّورُةُ السُّورُةُ السَّورَةُ السَّورُ السَّورُةُ السَّورَةُ السَّورُةُ السَّورَةُ السَّورُةُ السَّورَةُ السَّورُ السُّورُ السَّورُ السَّورَةُ السَّورُ السَّورُ السَّورُةُ السَّورُ السَّو

#### ور فتتقالت كوالقيور وساكتها ور

وكل ما يشبه هذا العجل في الزمن الحاضر يؤدي إلى نفس الفتنة، فكل مقصورة من الخشب طُليت بالذهب والنحاس، وجُعلت فوق قبر هي فعل السامرين على مر الدهور، وبعكف عندها

السدّنة ليأكلوا أموال الناس بالباطل، من: نذور، وهدايا، وتحف لصاحب القبر، ويتردد إليها أصحاب الحاجات من ضعيفي الإيمان؛ طُنًا منهم أنها تجلب نفعًا أو ترد ضرًا.

وهذه المقصورات وأصحابها ينطبق عليها قوله تعالى: ﴿ وَاتَّخِذَ قَوْمُ مُوسَى مِنْ بَعْده مِنْ مَوْلَهُ مَوْسَى مِنْ بَعْده مِنْ حَكْمُ هُمْ وَلَا يَهُ لَا خُوارُ أَلَمْ يَرَوْا أَنَّهُ لَا يُحْدَم هُمْ سَبِيلاً اتَّخَذُوهُ وَكَانُوا طُلَامِينَ ﴾ [الإعراف: ١٤٨]، وهذه المقصورات فللمايات في حياته، ولكنه أغلق بابها، فعن أبي واقد الليتي أن رسول الله على لخرج إلى حنين مر يشجرة للمشركين يقال لها ذاتُ أنواط، يعلقون يشجرة للمشركين يقال لها ذاتُ أنواط، يعلقون عليها أسلحتهم، فقالوا: يا رسول الله، أجعل لنا ذات أنواط كما لهم ذات أنواط. فقال رسول الله فذا أبها كما لهم ألهة، والذي نفسي بيده لتركبُنُ لنا إلها كما لهم ألهة، والذي نفسي بيده لتركبُنُ في مشكاة المصابح: ١٠٤٥.

وقوم موسى -كما قال عنهم ابن عادل في تفسيره- لم يطلبوا إلها شكا منهم في وحدانية الله تعالى، وإنما معناه اجعل لنا شيئا نعظمه، ونتقرب بتعظيمه إلى الله، وظنوا أن ذلك لا يضر الديانة لشدة جهلهم. [تفسير اللباب لابن عادل: ٧/

# و مشركو العرب يتبركون بالشجرة و

ومشركو العرب كانوا بتبركون بتلك الشحرة، ويعلقون بها أسلحتهم رجاء النصر، فظن حديثو الإسلام أن هذا أمر محموب عند الله، وقصدوا التقرب به، ولم يقصدوا مخالفة الرسول 🐸 ، ولكن الأحكام بالمعانى لا بالألفاظ، فجعل الرسول البهم مثل طلب بنى إسرائيل، فالمشرك قد سسمّى شركه محبة وتعظيمًا ومودة، وغير ذلك وهو شرك، فهم طلبوا شجرة يعلقون عليها السلاح لا يصلون لها، ولا يصومون لها، ولا يتصدقون لها، فبين لهم أن ما طلبوه من التبرك شرك، والتفات عن الاله الحق إلى ألهة باطلة مزعومة، وأنهم لو فعلوا ذلك صارت الشحرة إلها يُقصد من هؤلاء، فأصنام بني إسرائيل سماها القرآن آلهة، وسمى رسول الله 🥌 الشحرة لو اتَّخذَت الها، فقد قرأ لما سالوه قوله تعالى: ﴿ اجْعَلْ لَنَا إِلَهَا كَمَا لَهُمْ اللَّهُ ﴾، والمقصود هو

وهؤلاء الذين طلبوا ذات أنواط كانوا حدثاء عهد بكفر، فما عذرُ مَن كثنف لهم الرسول بهديه

وفعله كل ضلال، وبين لهم كل حق، ثم إنهم غيروا وبدلوا؟!! ولهؤلاء نسوق هذا الوعيد على التغيير بعد رسول الله ، فعن أسماء بنت أبي بكر رضي الله عنهما قالت: قال النبي : «إني على الحوض حتى أنظر من يرد علي منكم، وسيؤخذ عاس دُوني، فَأَقُولُ: يَا رَبِ منّي وَمنَ أُمّتي، فَيقال: هلْ شعرت ما عملوا بعدك، والله ما برحوا برحون على أعقابهم، [البخاري 1047].

فَكَانَ ابنَ أَبِي مُلِيكَةً يقول: اللهم إِنَا نَعُوذَ بِكُ أَن نَرِجِعُ عَلَى أَعَقَابِنَا، أَو نُفتَنَ عَن ديننا. وفي رواية أبي سعيد: «فأقول: إنهم مني فيقال: إنك لا تدري ما أحدثوا بعدك، فأقول سُحقًا سحقًا لمن غير بعدي». [البخاري 30/0، ومسلم ٢٥٢].

#### عد غربة النين وتفسره ١

قد يصل التغيير بعد رسول الله إلى النه التغيير الدين من توحيد إلى شرك؛ لأنه لا يقول في العصاة بغير الكفر سحقًا سحقًا، بل يشفع لهم ويهتم بهم، وجزيرة العرب التي طهرها الله سبحانه من عبادة الأوقان والتبرك بالمشاهد والأصنام بسبب هذا التغيير لعقيدة التوحيد ستُعبَد فيها الأوقان مرة أخرى؛ لحديث أبي هريرة أن رسول الله وال: «لا تقوم الساعة هريرة أن رسول الله والنه على ذي حتى تضطرب اليات نساء دوس على ذي الخلصة». [البخاري ٢١١٧، ومسلم ١٥٧].

وذو الخلصة: طاعية دوس الذي كانوا يعبدونه في الجاهلية. قال ابن بطال: هذا الحديث وما أشبهه ليس المراد به أن الدين ينقطع كله في جميع الأقطار حتى لا يبقى فيه شيء؛ لأنه ثبت أن الإسلام يبقى إلى قيام الساعة، إلا أنه يضعف ويعود غريبا كما بدأ. [فتح الباري: ١٢/ ٨٨].

ويقول ابن حجر أيضاً: فيه الإخبار بان نساء دوس يركبن الدواب من البلدان إلى الصنم المذكور، فهو المراد باضطراب ألياتهن، ويحتمل أن المراد أنهن يتزاحمن بحيث تضرب عجيزة بعضهن الأخرى عند الطواف حول الصنم المذكور. [المصر السابق].

قلت: اليس الذي يحدث حول اضرحة الصالحين وغيرهم هو ما جاء في الحديث؟! إنها والله اعظم الفتن.

# ن التبديل والتغيير في الأحكام ع

وقد يكون التبديل والتغيير في الأحكام والتحليل والتحريم، وهو أيضًا من الفتنة، قال الله تعالى: ﴿ وَأَنِ احْكُمْ بَيْنَهُمْ بِمَا أَنْزَلَ اللّهُ وَلا تَتّبِعْ أَهُوا عَمُمُ وَاحْذَرْهُمُ أَنَّ يَفْتَنُوكَ عَنْ بَعْضِ مَا أَنْزَلَ اللّهُ أَنْ يَفْتَنُوكَ عَنْ بَعْضِ مَا أَنْزَلَ اللّهُ أَنْ يَفْتَنُوكَ عَنْ بَعْضِ مَا أَنْزَلَ اللّهُ أَنْ تَوْلُواْ فَاعْلَمْ أَنَّمَا يُرِيدُ اللّهُ أَنْ

يُصِيبَهُمُّ بِبَعْضِ ذُنُوبِهِمْ وَإِنْ كَثِيرًا مِنَ النَّاسِ لَقَاسَقُونَ ﴾ [المائدة: ٤٩].

ولنتامل قوله تعالى ﴿ عَنَّ بَعْضِ مَا أَنْزَلَ اللهُ النَّكَ ﴾، وليس آكثر ما آنزل الله إليك، فَجميع أحكام الله ورسوله في الدماء والأموال، والحرب والسلم، والفروج تُطبق على العموم والشمول، وتركُ بعضها - وإن كان حكمًا واحدًا - فتحُ لباب الفتنة، وهو نقض لباقي الأحكام، وهو نقض لعروة من عُرى الإسلام، فعن أبي أمامة الباهلي عن رسول الله عقال: التُنْقَضَنُ عُرى الإسلام عروةً عروة، فكلما انتقضت عروة تشبث الناس بالتي تليها، فأولهن نقضًا الحكم، وأخرهن الصلاة». [احمد: فأولهن نقضًا الحكم، وأخرهن الصلاة». [احمد: فاللباني في صحيح الجامع ٥٠٠٥].

# وه مكر الأعداء بالأمة الجمدية بين

ويحرص أعداء الإسلام على أي تنازل عن بعض الأحكام الإسلامية، ويجعلون هذا التنازل من المسلمين عن أي شيء من شعائر وأحكام الإسلام هو اساس المحبة والخُلة، ويصفون هذا التنازل بالاعتدال، قال الله تعالى: ﴿ وَإِنْ كَادُوا لَيفَتَّدُونَكَ عَنِ الَّذِي أَوْحَيْنَا إِلَيْكَ لِتَقْتَرِي عَلَيْنَا غَيْرَهُ وَإِذَا لِاتَّخَذُوكَ خَلِيلاً ﴾ [الإسراء: ٣٧].

قالُ القرطبي: "عن أبن عباس في رواية عطاء: نزلت في وفد ثقيف أتوا النبي في فسالوه شططًا، وقالوا: متّعنا بالهتنا حتى ناخذ ما يُهدى لها، فإذا أخذناه كسرناها، وأسلمنا وحرَّم وادينا كما حرمت مكة؛ حتى تعرف العرب فضلنا عليهم. وقيل: هو قول أكابر قريش للنبي في: اطرد عنا هؤلاء السقاط والموالي؛ حتى نجلس معك ونسمع منك. [القرطبي 11/۲۹۹].

قلت: فالتغيير هنا هو اعتراف بالشرك وأهله، وإبعاد أهل الإيمان، وتقريب أهل الترف وذوي الإنساب، وهذا البتنازل عن ثوابت الدين من الباطل، فيصير هذا الباطل حقًا بهذا التغيير، كما يطالب من وصفوا الله بأن يده مغلولة، وأنه فقير، وأنه تعب لما خلق السموات والأرض فارتاح في يوم السبت، ومن وصفوا الله سبحانه بأنه ثالث ثلاثة، أو أن له ولدا -تعالى الله عما يقولون علوا كبيرا- إذ كل هؤلاء يطالبون بالإعتراف أن ما هم عليه دين، وأنه يلتقي مع الإسلام في نقاط كثيرة، ولمؤتن ويموت الولاء لله ولرسوله فتقع الفتنة، ويموت الولاء لله ولرسوله وللمؤمنين، ويحيى الولاء لأعدائهم، وهذا من وللمؤمنين، ويحيى الولاء لأعدائهم، وهذا من كفروا بعضه، ولا أغين في الأرض ونساد كبيراً إلانفال سما

يقول ابن كثير: لما ذكر تعالى أن المؤمنين

بعضهم أولياء بعض قطع الموالاة بينهم وبين الكفار.. وساق حديث سمرة بن جندب قال رسول الله عند الله عند الله المشرك وسكن معه فإنه مثله.. [أبو داود ۲۷۸۷، وحسنه الألباني في صحيح الجامع:

وحديث: «آنا بريء من كل مسلم بين ظهراني المشركين» ثم قال: «لا يتراءى داراهما». [ابو داود ٢٥٤٥، وصححه الالباني في صحيح الجامع ٢٤٢١] أي: إن لم تعادوا المشركين، وتوالوا المؤمنين وإلا وقعت فتنة في الناس، وهو التباس الأمر، واختلاط المؤمنين بالكافرين، فيقع بين الناس فساد منتشر عريض طويل. [ابن كثير ٢/٤٥٠].

فالحاصل الآن موالاة الكفار، وترديد ما يريدونه من تنازلات في الدين، والباس بين المسلمين شديد، فهذا من أعظم الفتنة، فهل أن أن نتقي هذه الفتنة، بل إن القرآن يذهب بنا إلى أبعد من هذا، ألا وهو القتال لنصرة المستضعفين الذين يتعرضون للفتنة في دينهم، وألا يقاتل بعضنا بعضاً لإحداث الفتنة، قال الله تعالى: ﴿ وَقَاتَلُوهُمُ حَتَّى لا تُكُونَ فَتْنَةٌ وَيَكُونَ الدَّينُ للله قَإِنِ الْمُتَهُواْ فَلا عُدُوانَ إلا عَلَى الظّالمينَ ﴾ [البقرة: ١٩٣].

قالُ ابن كثير رحمه الله تعالى: عن نافع عن ابن عمر أن رجلاً جاء، فقال: يا أبا عبد الرحمن ألا تصنع ما ذكر الله في كتابه: ﴿ وَإِنْ طَائَفَتَانِ مِنَ الْمُؤْمِنِينَ الْقُتَلُوا ﴾ فما يمنعك ألا تقاتل، فقال: يا أبن أخير بهذه الآية ولا اقاتل، أحب إلي من أعير بالآية التي يقول فيها الله عر وجل: ﴿ وَمَنْ يَقْتُلُ مُؤْمِنًا مُتَعَمِدًا ﴾، فإن الله تعالى يقول: ﴿ وقَاتَلُوهُمْ حَتَى لا تَكُونَ فَتُنَهُ ﴾ قال ابن يعول: ﴿ وقاتلُوهُمْ حَتَى لا تَكُونَ فَتُنهُ ﴾ قال ابن الإسلام قليلاً، وكان الرجل يُفتن في دينه، إما أن يوثقوه حتى كثر الإسلام فلم تكن الفتنة. [النخارى: ٤٦٥].

وأورد أيضًا أن رجالاً أتى ابن عمر في فتنة ابن الزبير، وقال له: ما يمنعك أن تخرج قال: يمنعني أن الله حرم علي دم المسلم. قالوا: آولم يقل الله: ﴿ وَقَاتِلُوهُمْ حَتَى لا تَكُونَ فَتُنَةُ وَيَكُونَ الدّينُ للله ﴾ قال: قد قاتلنا حتى لم تكن فتنة، وكان الدين كله لله، وانتم تريدون أن تقاتلوا حتى تكون فتنة ويكون الدين لغير الله. [ابن كثير ٢/ ٢٢)؛

فاين هذا الاعتقاد المتين لابن عمر في حُرمة دم المسلم من أفعال المتهورين الذين يقتلون عشرات المسلمين في سبيل قتل واحد من اليهود أو المحاربين، أو تقاتل أصحاب الدين الواحد و القبلة

الواحدة بحجة من ليس معنا فهو ضدنا، أو مع عدونا، إنها والله فتنة؛ حيث لا يبالي القاتل بمن قتل، ولم يقم لهذه الآيات السابقة وزنا، ويجعل الدين لغير الله من عصبية وقبلية ومنهجية، ولم يلتفت إلى حديث رسول الله علينا السلاح فليس منا، [البخاري ٢٠٧٠]

وعن أبي هريرة رضي الله عنه قال: قال رسول الله عنه قال: قال رسول الله عنه الايشير أحدكم على أخيه بالسلاح؛ فإنه لا يدري لعل الشيطان ينزع في يده فيقع في حفرة من النار». [البخاري: ٢٠٧٢].

#### و الواجب عند الفيّ وو

عن أبي هريرة رضي الله عنه قال: قال رسول الله ت: «ستكون فتن: القاعد فيها خير من القائم، والماشي فيها خير من الماشي، والماشي فيها خير من المساعي، ومن تَشرف لها تستشرفه، فمن وجد منها ملجاً أو معاذاً فليعُذْ به». [البخاري: ٢٠٨٧].

يقول ابن حجر: تشرف لها يعني تطلع، كان يتصدى ويتعرض لها، ولا يُعرِض عنها، يعني من انتصب لها انتصبت له، ومن أعرض عنها أعرضت عنه، أو من خاطر بنفسه أهلكته، فمن وجد معاذًا فليعذ به، أي ليعتزل فيه ليسلم من شر الفتئة. [فتح الباري: ١٣/٣٤ بتصرف].

# و البيل مع الدنيا والركون اليها وه

ومن الفتنة في الدين: ربط التمسك بهذا الدين بالمكاسب الدنيوية، وتبرير الإنسلاخ منه، بما يصبب الإنسان من البلاء؛ لقوله تعالى: ﴿وَمِنَ النّاسِ مَنْ يَعْبُدُ اللّهُ عَلَى حَرْفَ فَإِنْ أَصَابَهُ خَيْرُ اللّهُ عَلَى حَرْفَ فَإِنْ أَصَابَهُ خَيْرُ الطّمَأَنَ به وَإِنْ أَصَابَتُهُ فَتَنَةُ النَّقَلَبَ عَلَى وَجْهِهُ خَسِر الدُّنْيَا وَالآخِرةَ ذَلِكَ هُوَ الْخُسْرانُ الْمُبِينَ ﴾ خَسر الدُّنْيا والآخِرةَ ذَلِكَ هُوَ الْخُسْرانُ الْمُبِينَ ﴾

قال ابن كثير: قال ابن عباس: كان الرجل يقدم المدينة فإن ولدت امرأته غلامًا ونتجت خيله، قال هذا: دين صالح. وإن لم تلد امرأته ولم تنتج خيله، قال: هذا دين سوء. [البخاري: ٢٧٤، وابن كثير ٢٨٨ - ٢٨٨].

وفي الوقت الحالي إن أونيت مسلمة بسبب حجابها ونقابها، خلعت لباس التقوى وتبرجت؛ حتى لا تتعرض للأذى! ولو أوذي شاب أو رجل بسبب تمسكه بدينه في سلوكه ومظهره، ترك التمسك وعاش حيث القطيع يعيش، وهذا من أعظم الفتن، وهي العبادة على حرف، نعوذ بالله من الخذلان، اللهم يا ولي الإسلام وأهله ثبتنا على الإسلام حتى نلقاك عليه.

وللحديث بقية إن شاء الله تعالى، وصلى الله على نبينا محمد وعلى أله وصحبه وسلم.

# Seguinal List

# تجيب عليها لجنة الفتوى بالمركز العام

# ووحكم المستحاضة و

يسال سائل: عن الحديثين المتفق عليهما في الصحيحين: أحدهما عن عائسة -رضى الله عنها- أن فاطمة بنت أبي أنه ، فقالت: «أني أستحاض فلا أطهر، أفادع الصلاة فقال: أن ذلك عرق، ولكن دعى الصلاة قدر الأيام التي تحيضين فيها، ثم اغتسلى وصلى،

والحديث الثاني: عن عائشة رضى الله عنها أن أم حبيبة استُحيضت سبع سفين؛ فسالت رسول الله ﷺ عن ذلك؛ فامرها أن تغتسل لكل صلاة.

والسؤال هل أحد الحديثين نسخ الأخر، وأبهما الناسخ؛ وهل كانت أم حبيبة رضي الله عنها تغتسل الغسل الكامل، أم كانت تغسل الدم وتتوضاً؛ السطوا لنا الحواب النابكم الله.

الحواب ليس بين الحديثين تعارض، ولا نسخ، فالحديث الأول تسأل فيه الصحابية الجليلة فاطمة ينت حبيش رضى الله عنها رسول الله عن عن استمرار الاستحاضة عندها؛ بحيث لا تستطيع أن

تطهر منها؛ فهل تدع الصلاة؛ فبين لها النبي ته أن ذلك عرق، ولا تدع معه الصلاة، إنما تدعها في الأيام التي تتبين فيها حيضتها حتى تنتهي فتغتسل وتصلي.

أما حديث أم حبيبة رضي الله عنها؛ فإنها سألت فيه النبي عن حكم الإستحاضة؛ فأمرها أن تغتسل، فكانت تغتسل لكل صلاة.

ووجه الدلالة من الحديثين أن حديث أم حبيبة مطلق (قامرها أن تغتسل)، وحديث فاطمة -رضي الله عن الجميع- مقيد بالاغتسال مع انتهاء حيضتها، وإذا أدبرت فاغسلي عنك الدم ثم توضئي لكل صلاة حتى يجيء ذلك الوقت. فيتحمل المطلق على المقيد؛ فتغتسل عند إدبار الحيضة، وتتوضأ لكل صلاة، فيبقى اغتسالها لكل صلاة على الأصل، وهو عدم الوجوب.

وعليه فالمستحاضة يجب عليها أن تغتسل غسلاً واحدًا بعد انتهاء مدة حيضتها، ولا يجب عليها الاغتسال بعد ذلك، وعليها أن تتوضأ لكل صلاة.

# وه و التصوير ٥٥ حكم التصوير ٥٥

يسال سائل: أنا إحب البرسم: لأنه يمكن أن توصل الرسوم ما لا يستطيع مقال كامل أن يوصله، فيل رسم الاشخاص حرام أم حالا، وإذا كان حراماً فيل لو ارتبطت بعض أعمالي الخطية برسوم، هل يجوز أن أقوم بعمل مثل هذه اللوحات أم لا وإذا كان حلالا، فيل هذا شروط للرسم،

الحواب لا حرج أن يرسم الإنسان صورًا لا روح فيها؛ كالأشجار، والشمس، والقمر، والبحار، والسفن، والمناظر الطبيعية، وغير ذلك مما لا روح

فيه: لأن النبي تنهى عن رسم الصور ذوات الأرواح: فقال تنهى: «من صور صورة في الدنيا، كلف أن ينفخ فيها الروح وليس بنافخ». [رواه البخاري من حديث ابن عباس رضى الله عنهما].

فدل هذا الحديث على أن النهي عن التصوير مختص بذوات الأرواح، وقد جاء رجل إلى ابن عباس -رضي الله عنهما- يساله عن رسم الصور؟ فقال له ابن عباس: إن أبيت إلا أن تصنع؛ فعليك بهذا الشجر، وكل شيء ليس فيه روح. [رواه البخاري].

# وو نواقض الإسلام وو

# يسال سائل: ما توافض الإسلام التي تسمع كليرًا عنها في الاونة الأخيرة، وقل لها من توبة!

الجواب المرء يدخل الإسلام متى أقر بالشهادتين، ووحد الله عز وجل، وصدق رسوله محمدا عن ثم إن صلى بعد ذلك وادى ما أمر الله تعالى به ورسوله تم إسلامه، وإن أنكر شيئًا من شرائع الله وهو يعلم أنها من شرائعه سيحانه؛ صار مرتداً.

فإذا وُجد عنده ما ينقض الإسلام لم يُحكم بإسلامه؛ كسب الدين والرسول، وتكذيب الرسول من وجحود ما أوجبه الله سبحانه وتعالى من صلاة أو صوم، وجحود ما حرم الله ورسوله كتحليل الزنا والربا، وادعاء النبوة له أو لغيره من الناس بعد رسول الله من والاستهزاء بدين الله ورسله وكتبه، قال الله تعالى: ﴿قُلْ أَبِاللّهُ وَأَيَاتُهُ وَرَسُولِهُ كُنْتُمْ وَالسَّهَ وَالسَّهُ الْمُواتَ وَلاستهانة بالمصحف أو وطؤه، ودعاء الأموات والاستغاثة بهم؛ لقول الله تعالى: ﴿فَلا ورعاء الأموات والاستغاثة بهم؛ لقول الله تعالى: ﴿فَلا ورعاء الأموات والاستغاثة بهم؛ لقول الله تعالى: ﴿فَلا ورعاء الأموات والاستغاثة بهم؛ لقول الله تعالى: ﴿فَلا

تَدْعُوا مَعَ اللَّهُ أَحَدًا ﴾ [الجن: ١٨]، وقوله تبارك وتعالى: ﴿ وَلاَ تَدْعُ مِنْ دُونِ اللَّهِ مَا لاَ يَدْفَعُكُ وَلاَ يَضُرُكُ فَانِ فَعَلْتَ فَائِكُ إِذًا مِنَ الظَّالِمِينَ ﴾، وقوله جل وعلا: ﴿ ذَلَكُمُ اللهُ رَبُكُمْ لَهُ الْمُلْكُ وَالَّذِينَ تَدْعُونَ مِنْ دُونِهِ مَا يَمْلِكُونَ مِنْ قَطْمِيرِ (١٣) إِنْ تَدْعُوهُمُ لاَ يَسْمَعُوا دُعَاءَكُمْ وَلَوْ مِنْ قَطْمِيرِ (١٣) إِنْ تَدْعُوهُمُ لاَ يَسْمَعُوا دُعَاءَكُمْ وَلَوْ سَمِعُوا مَا اسْتَجَابُوا لَكُمْ وَيَوْمَ الْقَيَامَة يَكْفُرُونَ بِسَمِّكُمُ وَلاَ يُنْبَئُكُ مَثْلُ خَبِيرٍ ﴾ [فاطر: ١٣-١٤]. فسماهم كُورةً ومشركين لدعائهم غيره.

كذلك إن اعتقد أن حكم الله وشرعه لا يصلح لكل زمن، وأن حكم غيره وقوانينه أنسب وأقضل، فهذا منكر؛ لقول الله تعالى: ﴿ وَمَنْ أَحْسَنُ مِنَ اللّهِ حُكُمًا لِقَوْمٍ يُوقِئُونَ ﴾ [المائدة: ٥٠]، وقوله: ﴿ إِنِ الْحَكْمُ إِلاَ للّه ﴾ [الأنعام: ٥٧].

فينبغي للمسلم التنبه لهذه الأمور، وأن الإسلام إنما يبقى مع السلامة من نواقض الإسلام، ومع البُعد عما يضعف الإيمان.

# صاجتماع الجمعة والعيد ع

يسال سائل إذا اجتمعت الجمعة مع العيد وصلى المسلم صلاة العيد، وتخلف عن صلاة الجمعة فهل عليه صلاة الطّهر فيفردا أو رضعتان عوضًا عن الجمعة

الحواب ذهب الإمام أحمد بن حنبل - رحمه الله - إلى أن من أدى صلاة العيد رُخَص له بترك صلاة الجمعة، ولكن ينبغي على الإمام أن يقيم الجمعة؛ حتى يصليها من لم يدرك العيد، أو من لم يأخذ بالرخصة، على أن من لم يصل الجمعة أخذا بالرخصة في الاكتفاء بصلاة العيد وجب عليه أن يصلي الظهر، ومن هنا يتبين أن صلاة الظهر لا تسقط إلا بأداء الجمعة، وقد نقل عن أبن الزبير - رضي الله عنهما - أنه صلى ركعتين لم يزل عليهما حتى صلى العصر من يوم اجتمع فيه الجمعة والفطر. رواه أبو داود، ورجاله أرحال الصحيح.

فظن بعض الناس أنه قد سقطت الجمعة والظهر بصلاة العيد، وهذا خطأ؛ لأن سقوط الظهر لا يكون إلا بدليل قطعي؛ لأن الأصل فرضية خمس صلوات في اليوم والليلة، كما في الحديث الصحيح الذي أخرجه أبو داود والنسائي وابن ماجه: «خمس

صلوات كتبهن الله على العباد...، إلخ.

والأحناف يرون وجوب الجمعة على من شهد العيد، وعدم سقوطها، وهو مشهور ايضًا عن المالكية، والمسألة خلافية كما هو ظاهر، والأرجح كما ذكر شبيخ الإسلام ابن تيمية -رحمه الله- سقوط الجمعة عمن صلى العيد.

قال الشيخ ابن باز رحمه الله: وإذا وافق العيد يوم الجمعة جاز لمن حضر العيد أن يصلي جمعة، أو أن يصلي ظهراً؛ لما ثبت عنه انه رخص عن الجمعة لمن حضر العيد، وقال: «اجتمع في يومكم عيدان فمن شهد العيد فلا جمعة عليه». ولكن لا يدع صلاة الظهر، والأفضل أن يصلي مع الناس جمعة، فإن لم يصل جمعة صلى ظهراً، أما الإمام قيصلي بمن حضر الجمعة إذا كانوا ثلاثة فاكثر منهم الإمام، فإن لم يحضر معه إلا واحداً صليا ظهراً، انتهى.

وما رجحه شيخ الإسلام، وذكره ابن باز هو الراجح، ومن شأن الشارع إذا اجتمعت عبادتان من جنس واحد أدخل إحداهما في الأخرى، كما يُدخل الوضوء في الغسل، وأحد الغسلين في الآخر، وطواف الوداع في طواف الإفاضة، إذا كان أخر العمل، والله أعلم.





ALIENTANIAN

# ﴿ إعداد/ صلاح تجيب الدق

الحمدُ لله رب العالمين، والصلام والسلام على أشرف الأثبياء والمرسلين، وعلى اله وصحية اجمعين، اما بعد: فقد تحدثنا في العدد الماضي عن عظم حق الوالدين، واقتران توجيد الله - تعالى - بالإحسان إلى الوالدين، وقلبا: إن بر الوالدين مقدم على موافل العبادات، وتحدثنا عن كيفية معاملة الوالدين عبد الكبر، وكيف نبرُ الوالدين بعد موتهما، ونكمل حديثنا فنقول وبالله تعالى التوفيق

# وه التحذير من عقوق الوالدين 🔐

إن الله - سبحانه - قد أصر ببر الولدين، والإحسان إليهما، بكل ما نستطيع، ما دام ذلك في طاعة الله، وحدِّرنا سبحانه من عقوقهما، وضرب سبحانه مثلاً لمن عقُ والديه المؤمنين، فكان عاقبته جهنم، والعياذ بالله، ولقد حذرنا نبينا محمد أيضًا من عقوق الوالدين، وبَينُ لنا سوء عاقبته في كثير من أحاديثه الشريفة، وها نحن نذكر طرفًا

فعَنْ أَبِي بَكْرَةَ -رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ- قَالَ: قَالَ النَّبِيُّ : «أَلَّا أَثَبَنُكُمْ بِأَكْبَرِ الْكَبَائِرِ ۚ ثَلَاثًا. قَالُوا: بِلَي يَا رَسُولَ اللَّهِ، قَالَ: الإشْراكُ بِاللَّهُ، وَعُقُوقُ الْوَالدَيْنِ، وَجَلَسُ وَكَانَ مُتُكِئًا، فَقَالَ: أَلَا وَقُولُ الرُّورِ، قَالَ: فَمَا زَالَ يُكُرِّرُهُا حَتُّى قُلْنَا لَيْتَهُ سَكَّتَ. [البخاري ٢٥٤٤، ومسلم ٨٧]

وعَنْ عَبْد الله بن عمرو -رضي الله عنهما- قال: قَالَ رَسُولُ اللّه بن عمرو -رضي الله عنهما- قال: قَالَ رَسُولُ اللّه عَرْ وَجَلُ إِلَيْهِمْ يَوْمُ الْقَيَامَةُ: الْعَاقُ لُوالدَيْه، وَالْمَرْأَةُ الْمُتَرَجَلَةُ، وَالْمَرْأَةُ الْمُتَرَجَلَةُ، وَالْمَنُونُ الْجَنَّةُ: الْعَاقُ لُوالدَيْه، وَالْمَنُانُ بِمَا أَعْطَى، [حديث وَالْمُنُانُ بِمَا أَعْطَى، [حديث حسن صحيح، صحيح النسائي للإلياني ٢٤٠٧].

وعن أنس بن مالك -رضي الله عنه- عَنِ النَّبِيِّ قَالَ: «بابان معجلان عقوبتهما في الدنيا: البغي والعقوق». [حديث صحيح، صحيح الجامع للألباني ٢٨١٠].

إن كل الذنوب يؤخر الله تعالى منها ما شاء إلى يوم القيامة، ما عدا عقوق الوالدين؛ فإنه يعجل لصاحبه العقوبة في الدنيا قبل يوم القيامة.

من أقبح مظاهر عقوق الوالدين أن يتبرأ الولد من والديه، حين يرتفع مستواه الاجتماعي عنهما، كأن يكونا فلاحين، أو يكون الوالد نجارًا، أو صاحب مهنة متواضعة، في حين يعيش الولد في ترف، ويشغل وظيفة كبيرة، فيخجل من وجودهما في بيته أمام زملائه بزيهما البسيط، وربما سأله من لا يعرف والده، من هذا؟

فيقول هذا خادم عندنا، مستاجر لشئون البيت؛ وذلك لأن هذا الولد يتوهم أن هذه الهيئة تتنافى مع وظيفته أو مقامه الاجتماعي الكبير، وهذا بلا شك برهان على سخافة عقله، وقلة دينه، والنفس العظيمة الشريفة تفتخر وتعتز بمنبتها وأصلها؛ أبيها وأمها، مهما كانت حياتهما ونشاتهما، وبيئتهما وهيئتهما. ولا يُستبعد أن يوجد من النساء اللاتي يُقال لهن متعلمات إذا سألها من لا يعرف أمها، من هذه؛ فتقول: هذه خادمة عندنا. [موارد الظمان لعبد العزيز السلمان (٢ / ٢٢٤).].

وصدق الله العظيم القائل في محكم التنزيل: ﴿ فَانَّهَا لا تَعْمَى الأَبْصَارُ وَلَكِنْ تَعْمَى الْقُلُوبُ الَّتِي فَى الصُّدُورِ ﴾ [الحج:٤١].

و أقوال السلف الصالح في بر الأياء و

لقد فاضت كتب أهل العلم بأقوال السلف الصالح في بر الوالدين، وسوف أذكر بعون الله وتوفيقه بعضا من هذه الأقوال:

١ - قال عبد الله بن عباس رضى الله عنهما: إنى لا أعلم عملاً أقرب إلى الله عز وجل من بر الو الدة. [صحيح الأدب المفرد للألباني صده ٣ رقم ٦].

٢ - قال عبد الله بن عمر بن الخطاب - رضى الله عنهما- لطنسلة بن مياس: أتَقْرَقُ النار، وتحب أن تدخل الحِنة؛ قلت: إي والله، قال: أحى والداك؟ قلت: عندى أمى، قال: فوالله لو ألنت لها الكلام، وأطعمتها الطعام، لتدخلن الحنة ما احتنبت الكبائر. [صحيح الأدب المفرد للألباني ص٣٤ رقم ٤].

٣ - أبصر أبو هريرة -رضى الله عنه- رجلين، فقال لأحدهما: ما هذا منك؟ فقال: أبي، فقال: لا تسمُّه باسمه، ولا تمش أمامه، ولا تجلس قبله. [صحيح الأدب المفرد للألباني حديث ٣٢].

٤ - سئل الحسن البصري عن بر الوالدين فقال: «أن تعدل لهما ما ملكت، وتطيعهما ما لم يكن معصدة». [كتاب الدر والصلة لابن الجوزي صد٢٠].

٥ - لما ماتت أم أياس بن معاوية بكي، فقيل: ما ببكيك قال: كان لي بابان مفتوحان إلى الجنَّة، وغُلق أحدهما. [كتاب البر والصلة لابن الجوزي صـ٧٧].

٦ - قال وَهُبُ بنُ منه: البر بالوالد يَثْقُل الميزان، والبر بالوالدة يشد الأصل، والذي بشد الأصل أفضل. [كتاب البر والصلة لابن الجوزي صـ٧٣].

الماذج مشرقة في يرالوالدين بيا

هناك الكثير من النماذج المشرقة في بر الوالدين، وسوف نذكر بعضا منها؛ لتكون نبراسا يسير عليه أبناؤنا في كل مكان.

مع أبية الكافر ذُكر لنا الله تدارك وتعالى مثالاً رائعاً في معاملة الوالد الكافر، فهذا إبراهيم 🚅 يدعو أباه الكافر إلى الإيمان بالله تعالى بالحكمة والموعظة الحسنة، يقول الله تعالى في كتابه العزيز: ﴿ وَاذْكُرْ فِي الْكتَابِ إِبْرَاهِيمَ إِنَّهُ كَانَ صِدِّيقًا نُبِيًّا (٤١) إِذْ قَالَ لأبيه يا أبت لم تعبد ما لا يسمع ولا يبصر ولا يغنى عَنْكَ شَيْئًا (٤٢) يا أَبِت إِنِّي قَدْ جَاءَنِي مِنَ الْعَلْمِ مَا لُمْ بأتك فَاتَبِعْنِي أَهْدِكَ صِرَاطًا سُويًا (٤٣) يَا أَبِتَ لاَ تَعْدُد الشُّنْطَانَ إِنَّ الشَّيْطَانَ كَانَ للرَّحْمَن عَصياً ( ٤٤) بَا أَنْتَ إِنِّي أَخَافُ أَنْ بِمُسَكِّ عَذَابٌ مِنَ الرَّحْمَنِ فَتَكُونَ للشُبِّطَانِ وَلَيْنَا (٤٥) قَالَ أَرَاغِبُ أَنْتُ عَنْ الْهِتَى يَا ابْرَاهِيمُ لَئِنْ لَمْ تَنْتُهُ لأَرْجُمُنُكُ وَاهْجِرْنِي مَلِياً (٤٦) قَالَ سَلَامٌ عَلَيْكُ سَأَسْتَغُفُرُ لَكُ رَبِّي إِنَّهُ كَانَ بِي حَفْيًا (٤٧) وأَعْتَرْلُكُمْ وَمَا تَدْعُونَ مِنْ دُونِ اللَّهِ وَأَدْعُو رَبِّي عُسَى أَلاَ أَكُونَ بِدُعَاء رَبِي شَقِيا ﴾ [مريد: ٤١- ٤٨].

أخم الكريم: إذا كانت هذه هي معاملة الوالد الكافر، فكنف تكون معاملة العصناة من الوالدين!

فليتدبر كل منا هذا النموذج الرائع في بر الوالدين، ونضعه نُصِب أعيننا ولنتق الله في أبائنا.

٢ - ايو شريرة

ركب أبو مُرة مولى أم هانئ بنت أبي طالب مع أبي هريرة -رضي الله عنه- إلى أرضه بالعقيق؛ فإذا دخل أرضه صاح بأعلى صوته: عليك السلام ورحمة الله وبركاته يا أمتاه، تقول: وعليك السلام ورحمة الله وبركاته، يقول: رحمك الله كما ربيتني صغيرًا، فتقول: يا بني، وأنت فجزاك الله خيرًا ورضي عنك كما بررتني كبيرًا. [صحيح الأنب المفرد للألباني، حديث ١١].

عمد إلى نخلة فقطعها من أجل جمارها -وكانت النخلة تبلغ بالمدينة الفًا -، فقبل له في ذلك فقال: «إن أمى اشتهته على، وليس شيء من الدنيا تطلبه أمى أقدر عليه إلا فعلته، [مكارم الأخلاق لابن أبي الدنيا

#### ا محمد من المنكدن

كان يضع خده بالأرض، ثم يقول لأمه: ضعى قدمك عليه. [مكارم الأخلاق لابن أبي الدنيا صـ٥٦].

ه قال مسعر بن كدام

استسقت أم مسعر منه ماء في الليل؛ فقام فحاءها به وقد نامت، وكره أن بذهب فتطلبه ولا تجده، وكره أن يوقظها فلم يزل قائمًا والإناء معه حتى أصبح المكارم الأخلاق لابن أبي الدنيا صداه].

٦ - الفضل بن بحيى البرم

قال الخليفة المأمون: لم أر ابنًا قط أبر بأبيه من الفضل بن يحيى البرمكي، بلغ من بره أن يحيى كان لا يتوضأ إلا يماء سُخن وهما في السجن، فمنعهم السحان من إدخال الحطب في ليلة باردة، فقام الفضل حين أخذ بحيى مضجعه إلى قمقم كان سخن فيه الماء، فملأه ثم أدناه من نار المصباح؛ فلم يزل قائما وهو في يده حتى أصبح. [المجالسة وجواهر العلم للدينوري حـ٣ رقم ١٠٩٨].

وهو احد ائمة المسلمين، يقعد في حلقته يعلم الناس فتقول له أمه: قم يا حيوة وألق الشعير للدجاج! فيقوم ويترك التعليم. [بر الوالدين لأبي بكر الطرطوشي صد٣٩].

وكان يقبل رأس أمه، وكان لا يمشى فوق ظهر بيت وهي تحته إجلالاً لها. [بر الوالدين لابي بكر الطرطوشي صـ٣٨].

أسال الله تعالى بأسمائه الحسني وصفاته العُلى أن يحعل هذا العمل خالصًا لوجهه الكريم. وآخر دعوانا أن الحمد لله رب العالمين.

وصلى الله وسلم على نبينا محمد، وعلى أله، وصحيه، والتابعين لهم بإحسان إلى يوم الدين.



اعداد/ عبدالوازق السيدعيد

الحمد لله الذي أرسل رسله مبشرين ومنذرين، وأنزل معهم الكتاب بالحق والميزان ليقوم الناس بالقسط، والصلاة والسلام على خير الأنام، محمد ابن عبد الله، وعلى آله وصحبه الكرام، أما بعد:

فهذا لقاؤنا معكم للحديث عن بعوة عيسى - عليه السلام -، والتي لا تخرج عما جاء قبلها على لسنان الانبياء والمرسلين، ولا عن بعوة اخيه خاتم الانبياء والمرسلين الذي جاء بعده محمد .

اولا: قال الله تعالى ﴿ وَإِذْ قَالَ عِيسَى ابْنُ مَرْيِمَ يَا بَنِي إِسْرَائِيلَ إِنِّي رَسُولُ اللهِ إِلَيْكُمْ مُصَدَقًا لِمَا بَيْنُ يَدَيُّ مِنَ التَّوْرَاةِ وَمُبَشِّرًا بِرَسُولِ يَأْتِي مِنْ بَعْدَي اسْمُهُ أَحْمَدُ ﴾ [الصف: ٦].

وقال تبارك وتعالى: ﴿ وَمُصَدَّقًا لِمَا بَيْنَ يَدَيُّ مِنَ التُّوْرَاة وَلأُحلُّ لَكُمْ بَعْضَ الَّذِي حُرِّمَ عَلَيْكُمْ وَجِئْتُكُمْ بَعْضَ الَّذِي حُرِّمَ عَلَيْكُمْ وَجِئْتُكُمْ بَايَة مِنْ رَبِّكُمْ فَاتَّقُوا اللَّه وَأَطيعُونِ (٥٠) إِنَّ اللَّهَ رَبِّي وَرَبِّكُمْ فَاعْبُدُوهُ هَذَا صَرَاطُ مُسْتَقَيمٌ ﴾ [ال عمران: ٥٠-٥١].

وقال سبحانه وتعالى: ﴿ وَلَمَّا جَاءَ عِيسَى بِالْبَيْنَ اللّهُ وَالْبَيْنَ لَكُمْ بَعْضَ الّذِي تَخْتَلُفُونَ وَلاَبَيْنَ لَكُمْ بَعْضَ الّذِي تَخْتَلُفُونَ وَيه فَاتَقُوا اللّهُ وَأَطْيِعُونَ (٦٣) إِنَّ اللّهُ هُوَ رَبِّي وَرَبُّكُمْ فَاعْبُدُوهُ هَذَا صَرَاطُ مُسْتَقَيِمُ ﴾ هُوَ رَبِّي وَرَبُّكُمْ فَاعْبُدُوهُ هَذَا صَرَاطُ مُسْتَقَيِمُ ﴾

[الزخرف: ٦٣- ٦٤].

وقد أشرنا في اللقاء السابق إلى الآيات التي تحمل معجزاته التي أجراها الله على يديه لتكون حافزًا لبني إسرائيل على الإيمان بدعوته ورسالته وطاعته فيما يأمرهم به، وتصديقه فيما أخبرهم به، وقد سمًى القرآن الكريم هذه المعجزات بالآيات، وقد أن لنا أن نقف مع أصول دعوته ورسالته عليه السلام كما نستخلصها من الآيات السابقة:

 ١- لم يات عيسى - عليه السلام - بنقض الثوراة، بل جاء مصدقًا لها، ومبينًا وموضحًا بعض الأمور التي اختلف فيها أحبار بني إسرائيل، والتي تتعلق بالتحليل والتحريم.

٢- قرر لهم بما لا يدع مجالاً للشك أنه عبد الله ورسوله، وأن الله سبحانه ربّه ورب بني إسرائيل ورب العالمين.

٣- دعاهم إلى تقوى الله وتوحيده وعبادته حق العبادة، فهذا هو الطريق المستقيم الذي سار عليه حميعُ الأنبياء.

٤- دعاهم إلى طاعته - عليه السلام - فيما دعاهم إليه من توحيد الله، وما نصحهم به من مكارم الأخلاق والبر، وصلة الأرحام، والحذر من الانغماس في الشهوات واتباع الدنيا والهوى.

ه- بين لهم أن مهمته في الأرض محدودة، وأنه عليه السلام إنما بعث لخراف بني إسرائيل الضالة ولذلك بشرهم بنبي ياتي من بعده اسمه (أحمد) يبعثه الله لأهل الأرض كافة ومنهم بنو إسرائيل.

و(أحمد) من أسماء نبينا محمد كما جاء في حديث جبير بن مطعم رضي الله عنه قال: قال رسول الله عنه : «إن لي خمسة أسماء؛ أننا محمد، وأنا أحمد، وأنا الماحي الذي يمحو الله بي الكفر، وأنا الحاشر الذي يحشر الناس على قدمي، وأنا العاقب، والعاقب: الذي لا نبيً بعده. [متفق عليه].

وقال صاحب التحرير والتنوير في معنى قوله تبارك وتعالى: ﴿ وَمُبَشِّرًا بِرِسُولِ يَأْتِي مَنْ بَعْدِي اسْمُهُ أَحْمَدُ ﴾: وهذه الكلمة التي أوحى الله بها إلى عيسى عليه السلام أراد الله بها أن تكون شعارًا لجماع صفات الرسول الموعود به ﴿ صيغت باقصى صيغة تدل على ذلك إجمالاً بحسب ما تسمح اللغة بجمعه من معان، ووكل تفصيلها إلى ما يظهر من شمائله قبل بعثته وبعدها ليتوسمها المتوسمون. اه مختصراً،

فاوصاف الرسول فوامته لا تكاد تُحصر من كثرتها فيما بين أيدي اليهود والنصارى اليوم من كتب، مع ما وقع فيها من تحريف.

# ت يعض ما جاء في التوراة والانجيل من مبشرات بالنبي الجليل محمد 📚 🚥

حاء في إنصيل متى في الإصحاح الرابع والعشرين قول عيسى عليه السلام: «ويقوم أنبياء كذبة كثيرون، ويضلون كثيرا، ولكن الذي يصير إلى المنتهى فهذا يخلص ويكرز ببشارة الملكوت هذه في كل المسكونة شهادة لحميع الأمم ثم يكون المنتهى.

وجاء في إنجيل يوحنا في الإصحاح الرابع عشير: «إن كنتم تحيونني فاحفظوا وصاياي، وأنا أطلب من الأب فيعطيكم فارقليط آخر يثبت معكم إلى الأبدا، والفارقليط كلمة رومية معناها: المدافع او المسلمي او المعزى، وقد جاءت بالمعنى الأخير لفظًا في معنى معظم الطبعات الحديثة للأناحيل، وهم بذلك بريدون أن يطمسوا الحقيقة؛ لأن محموع أعداد حروفها يساوى كلمة محمد 👺 بحساب الحمل، ومهما حاولوا فهناك حقائق كالشيمس في وضح النهار لا يستطيعون محوها في التوراة والإنجيل، ذكرنا بعضها من الإنجيل؛ حتى لا نطيل عليكم، ونذكر أيضًا نماذج يسيرة من التوراة التي يؤمن بها اليهود والنصاري.

جاء في سفر التثنية (٣٣: ٣): اجاء الرب من سيناء، وأشرف لهم من ساعير، وتلالا من حيل

ما سيناء فهي إشارة إلى رسالة موسى عليه السلام، وأما ساعير أو سعير فهي أرض فلسطين في إشارة إلى رسالة عسى عليه السلام، أما جيل فاران أو برية فاران فهو إشيارة إلى مكة المكرمة ومكان البيت الحرام بالتحديد، وهذه البشارة التوراتية توافق ما أشارت إليه الآيات القرآنية في قوله تعالى: و والتِّين و الزِّيتُون (١) وطور سينين (٢) وهذا البلد الأمن ﴾ [التين: ١-٣].

وهذا الذي حاء في سفر التثنية حاء يصورة أوضح في سفر التكوين: «وعاد إبراهيم فأخذ الغلام، وأخذ خبرًا وسقاء ماء، ودفعه إلى هاجر وحمله عليها، وقال لها: اذهبي، فانطلقت هاجر ونفد الماء الذي كان معها؛ فطرحت الغلام تحت شجرة، وحلست مقابلته على مقدار رمية الحجر لئلا تبصر الغلام حيث هو، فقال لها الملك: قومي فاحملي الغلام وشدى بدك به، فإنى حاعله لأمة عظيمة، وفتح الله عينها فيصرت بيئر ماء، فسقت الغلام وملأت سقاءها، وكان الله مع الغلام فتربى وسكن في برية

اليس هذا هو إبراهيم - عليه السلام - الذي اسكن ذريته (هاجر وإسماعيل) عند بيته المحرم؟! وهذا الماء هو زمزم الذي نبع من تحت قدم إسماعيل،

وقد وعد الله أن يُبارك في أمته، وأن يجعل منه النمى الذي سيتلالا مبعثه أو يستعلى من فاران، ولم يأت من نسل إسماعيل نبي إلا محمد 🐷، وهو صاحب هذه البشرى، وهذه صفاته وصفات أمته كما حاء في التوراة والإنصال؛ ذكرنا أمثلة مختصرة منها بقيت حجة على أصحاب الكتابين، رغم محاولات التحريف والتأويل التي لم تتوقف يومًا ما. ع ثانيا:موقف المدعوين 🕳

وصف الله سيحانه في القرآن الكريم حال الذين دعاهم عدسي عليه السلام، فقال تبارك وتعالى: و فلما جاءهم بالبينات قالوا هذا سحر مبين ه

وقال جل وعلا: ﴿ فَاخْتَلْفَ الْأَحْزَابُ مِنْ بَيْنَهُمْ فُويْلُ لِلَّذِينَ كَفُرُوا مِنْ مَشْهُدِ يَوْمِ عَظِيمٍ ﴾ [الزخرف: ٦٥]. وقد اشرنا إلى هذا من قبل، ونوجزه هنا لتمام الفائدة، أما المهود فاتهموا أمَّه، وأنكروا نبوته وحاولوا قتله، وأما النصاري فانقسموا في شأنه؛ منهم من قال: هو الله، ومنهم من قال: ابن الله، ومنهم من قال: ثالث ثلاثة، ومنهم من قال: عبد الله ورسوله، ولكنهم قلَّة، ويقى منهم أفراد قليلون إلى قبل البعثة المحمدية بقليل، وهم الذين أرشدوا سلمان الفارسي، رضى الله عنه، أن يذهب إلى مدينة رسول الله 🍮.

# و ثالثًا: موقف عيسى عليه السلام- من أعدانه وي

قال الله تعالى: ﴿ فَلَمَّا أَحُسُ عِيسَى مِنْهُمُ الْكُفْرِ قَالَ مَنْ أَنْصَارِي إِلَى اللَّهِ قَالَ الْحَوَارِيُونَ نَحْنُ أَنْصَارُ الله آمنًا بالله واشهد بأنًا مُسلمون (٥٢) رَبْنَا آمنًا يمَا أَنْزَلْتَ وَاتَّبَعْنَا الرِّسُولَ فَاكْتُنْنَا مَعَ الشَّاهِدِينَ ﴾ [ال عمران: ٥٢-٥٣].

هذه الأيات تصور الموقف بينه وبين خراف بني إسرائيل الضالة في الأيام الأخيرة قبل رفعه إلى السماء، فلما وحد منهم الاصرار على التكذيب، بل وسمع منهم الكفر الصريح والتهديد والوعيد؛ توجه إلى الصادقين من أتباعه متسائلاً «من أنصاري إلى الله؟». قال مجاهد: أي من يتبعني إلى الله. وقال الحسن: من انصاري في السبيل إلى الله. وقال ابن كثير - رحمه الله -: والظاهر أنه: من أنصارى في الدعوة إلى الله. ﴿ قَالَ الْحُوَّارِيُونَ نَحْنُ أَنْصَارُ اللَّهُ أَمَنَّا بِاللَّهِ وَاشْبُهَدْ بِأَنَّا مُسْلِمُونَ (٥٢) رَبَّنَا آمَنًا بِمَا أَنْزَلْتَ وَاتَّبِعْنَا الرَّسُولَ فَاكْتُنْنَا مَعَ الشَّاهِدِينَ ﴾ (آل عمران) أي أمة محمد ، وبعد هذا الإعلان ماذا

هذا ما سنعرض له في العدد القادم إن شاء الله، والحمد لله رب العالمين، وصلى الله وسلم وبارك على محمد وآله وصحبه أجمعين.

# تذكير الأبرار

بسم الله والحمد لله والصلاة والسلام على رسول الله محمد بن عبد الله وعلى آله وصحبه ومن والاه ويعد:

فلما كان السفر قطعة من العذاب، وفيه من المشاق الشيء الكثير، اقتضت رحمة الله بعباده أن شرع لهم رُخَصًا يترخصون بها حال سفرهم، رفعًا للعنت ودفعًا للحرج. والله عز وجل يقول: ﴿وَمَا جَعَلَ عَلَيْكُمْ فَي الدِّينِ مِنْ حَرَج ﴾ [الحج: ٧٨] ويقول سبحانه وتعالى: ﴿مَا يُرِيدُ اللَّهُ لِيَجْعَلَ عَلَيْكُمْ مِنْ حَرَج ﴾ [الله: ١٠] ويقول سبحانه وتعالى: ﴿مَا يُرِيدُ اللَّهُ لِيَجْعَلَ عَلَيْكُمْ مِنْ حَرَج ﴾ [الله: ١٥] ومن قواعد الشريعة: «المُشَقَّةُ تَجُلْتُ التَّيْسِينِ» [القواعد الفقهية للسعدي (ص ١٩- ٥٠].

وقد قال : السنفر قطعة من العذاب، يَمْنعُ أَحَدَكُمْ طَعَامَهُ وَسَرَابَهُ، وَنَوْمَهُ، فَإِذَا قَضَى نَهُمتَهُ فَلَيْعَجَلُ إِلَى آهُله، [منفق عليه]، لذلك كله رتب الشارع علي السفور ما رتب من الرخص، حتى ولو فُرض خلوه عن المشاق؛ لأن الأحكام تعلق بعللها العامة، وإن تخلفت في بعض الصور والأفراد، فالحكم الفرد يلحق بالأعم، ولا يفرد بالحكم، وهذا معنى قول الفقهاء وحمهم الله: (الناور لا حُكْمَ لَهُ، [المنثور في القواعد (٣١/٣٦])، أي أنه لا يَنقض القاعدة، ولا يخالف حكمه حكمها، فهذا أصل يجب اعتباره.

وقد جمعت جملة من الرخص المتعلقة بالسفر، والتي يحتاج المسافر إلى معرفتها، فمن أعظم رخص السفر وأكثرها حاجة ما يلي:

بحيث تصلى ركعتين قال تعالى: ﴿ وَإِذَا ضَرَبْتُمْ فِي الأَرْضِ فَلَيْسَ عَلَيْكُمْ فِي الأَرْضِ فَلَيْسَ عَلَيْكُمْ جَنَاحُ أَنْ تَقْصُرُوا مِنَ الصَّلَاةَ إِنْ خَفْتُمْ أَنْ يَفْتَنَكُمُ اللَّذِينَ كَفُرُوا إِنَّ الكَافَرِينَ كَانُوا لَكُمْ عَدُوا مُبِينًا ﴾ النّذِينَ كَفُرُوا إِنَّ الكَافَرِينَ كَانُوا لَكُمْ عَدُوا مُبِينًا ﴾ قلت لغمر بن الْخطاب رضي الله عنه: ﴿ فليس عَلَيْكُمْ جُنَاحٌ أَنْ تَقْصُرُوا مِنَ الصَلَاةَ إِنْ خَفْتُمُ أَنْ يَفْتَنَكُمْ أَنْ يَقْتَنَكُمْ اللهِ عَنهُ: ﴿ فليس عَلَيْكُمْ اللهِ عَنهُ: ﴿ فليس عَلَيْكُمْ اللهِ عَنهُ وَلَكُمُ اللهِ عَنْ ذَلكَ. فَقَالَ: عَجِبْتُ مَمَا عَبِيكُمْ فَاقْبَلُوا صَدَقَتُهُ أَنْ لِيسَلِقُ لِسُولُ الله عَنْ ذَلكَ. فَقَالَ: عَجِبْتُ مَنْ الله عَنه الله عَنْ ذَلكَ. فَقَالَ: عَجِبْتُ مَنْ أَنْ لَكُوا صَدَقَتُهُ أَنْ اللهُ عَنْ ذَلكَ. فَقَالَ: عَجِبْتُ مَنْ أَنْ اللهُ عَنْ ذَلكَ. فَقَالَ: عَجِبْتُ مِنْ اللهُ عَنْ ذَلكَ. فَقَالَ: عَجِبْتُ مِنْ اللهُ عَنْ ذَلكَ لَيس للقصر مِن الأسبابِ غير السفو؛ ولهذا أضيف السفو إلى القصر؛ الإسباب غير السفو؛ ولهذا أضيف الرباعية من أربع إلى القصر؛ لاختصاصه به، فتقصر الرباعية من أربع إلى ركعتين.

قال الإمام بدر الدين العيني -رحمه الله-: «ذهب

علماء أكثر السلف وفقهاء الأمصار إلى أن القصر واجب (أي: في السفر)، وهو قول عمر وعلي وابن عمر وجابر وابن عباس رضي الله عنهم. وروي ذلك عن عمر بن عبد العزيز والحسن وقتادة، وقال حماد ابن أبي سليمان: يعيد من صلى في السفر أربعا. وعن مالك: يعيد ما دام في الوقت، وقال أحمد: السنة ركعتان. وقال الخطابي: والأولى أن يقصر المسافر واختلفوا فيما إذا أتم، والإجماع مقدم على الختلاف). [عمدة القاري (1/ ١٥٤].

الحم من الصدر، بين الظهر والعصر، والمغرب والعشاء في وقت إحداهما، والجمع اوسع من القصر، ولهذا له آسباب أخر غير السفر: كالمرض، والاستحاضة، والمطر، والوحل، والريح الشديدة الباردة، ونحوها من الحاجات، والقصر افضل من الإتمام، بل يكره الإتمام لغير سبب، وأما الجمع في السفر فالافضل مركه إلا عند الحاجة إليه، أو إدراك الجماعة، فإذ اقترن به مصلحة جاز. [مجموع فناوى ابن عثيمين (۲۲ / ۱۳).

عَنْ عَبْد اللَّه بْنِ عُمْرَ - رضي الله بْنِ عُمْرَ - رضي الله عنهما - قَالَ: «رَأَيْتُ رسُولَ الله في الله الله الله الله في الله قربَ حَتَّى يَجْمَعَ الله قَرْبَ حَتَّى يَجْمَعَ بِنَدْهَا وَبَيْنَ الْعَشَاءَ». [مَعْقَ عليه].

وعَنْ أَنْسَ بِنْ مَالِكَ رَضِي البله عنه قَال: ﴿ كَانَ رَسُولُ الله ﴿ إِذَا

ارْتَحَلَ قَبْلُ أَنْ تَرْبغُ الشَّمْسُ أَخُرَ الظُّهُرَ إِلَى وَقْت الْعَصْرِ، ثُمُّ نَزَلَ فَجِمْعَ بِينْهُمَا، فَإِنْ زَاغَتِ الشَّمْسُ قَبْلَ أَنْ بَرْتَحلَ صلِّي الظُّهْرَ ثُمُّ ركبَ». [متفق عليه].

الفطرفي رمضان قال تعالى: ﴿فَمَنْ كَانَ منْكُمْ مَريضًا أَوْ عَلَى سَفَر فَعدُّهُ مِنْ أَيَّام أُخُر وعَلَى الَّذِينَ يُطِيقُونَهُ فَدِّيةً طَعَامُ مستكين فَمَنْ تَطُوعَ خَيْرًا فَهُوَ خَيْرٌ لَهُ وَأَنْ تَصُومُوا خَيْرٌ لَكُمْ إِنْ كُنْتُمْ تَعْلَمُونَ ﴾

عَنْ جَابِرِ بْنِ عَبْدِ اللّهِ - رضى الله عنهما - قَالَ: «كَانَ رَسُولُ اللَّه ﴿ فَي سَفُر فَرَأَى رَجُلاً قُد اجْتُمُع النَّاسُ عَلَيْهِ وَقَدْ ظُلُلُ عَلَيْهِ؛ فَقَالَ ﴿ مَا لَهُ ۗ ﴾. قَالُوا رَحُلٌ صَائِمٌ؛ فُقَالَ رَسُولُ اللَّه ﴿ : ﴿ لَيْسَ مِنَ الْبِرِ أَنْ تَصُومُوا في السُّفَرِ». [مسلم ٢٦٦٨]، وفي رواية صحيحة عند النسائي: ﴿عَلَيْكُمْ بِرُخْصَةَ اللَّهُ الَّتِي رَخُصَ لَكُمْ فَاقْبِلُوهَا ، [إرواء الغليل (٤ / ٥٩]).

وقد أجمع العلماء أنه يجوز للمسافر الفطر، واختلفوا فيما لو صام، والراجح للأدلة الصحيحة أن يفعل الأسس له، أي: إذا كان يشق عليه الصيام فالفطر أولى، وإذا كان الفطر والصيام سواء، فالصدام أولى. [الشرح المتع بتصرف (٦ / ٢٠٧]).

المادلة على الراحلة أوا وسيلة النقل اتَّفق الفقهاء على جواز التَّنفُل على الرَّاحلة في السّفر لجهة سفره، ولو لغير القبلة، ولو بلا عذر، فيجوز للمسافر أن يصلى النافلة على المركوب من راحلة، وطائرة، وسيارة، وسفينة وغيرها من وسائل النقل، أما الفريضة فلا بد من النزول لها إلا عند العجز؛ لحديث ابن عُمْرُ -رضى الله عنهما- قَالَ: «كَانَ النبي مسلى في السفر على راحلته؛ حيث توجهت به، يومئ إيماء، صلاة اللَّيْلِ إلاَّ الْفُرائض، ويوتر على راحلته، [متفق عليه].

قال العلامة ابن عثيمين رحمه الله -: حديث عبد الله بن عمر الدال على أن المتنفل في السفر لا يلزمه ستقيال القيلة مسافرا على راحلته أو

# اعداد/ أنهن ديات

معدر او سدارة او ای شیء برید آن بتنفل وهو مسافر؛ فلا بأس يتنفل ولو كان وجهه إلى غير القبلة؛ لأن النبي الله كان يصلى على راحلته حيثما توجهت به، وفي هذا الحديث دليل على أن المسافر يتنفل، وأما قول بعض الجهال: من السنة في السفر ترك السنة ,فهذه كلمة باطلة لا أصل لها، بل من السنة فعل السنة إلا ما استثنى، والذي دلت السنة على استثنائه هو أنه لا يصلى راتبة الظهر والمغرب والعشاء، هذه الثلاث السنة في السفر ألا تصليها، وما عدا ذلك فصلِّه، صلِّ كل شيء، تهجدًا بالليل، وصلُّ الضحي، وتحدة المسجد، والاستخارة، وكل شيء والخسوف، وسنة الوضوء، السفر والحضر في ذلك سواء، إلا في هذه الثلاث فالسنة عدمها، ولكن لو كان مسافر في المسجد الحرام ينتظر صلاة الظهر أراد أن يتنفل تنفلاً غير راتب؟ نقول: لا بأس، صل ما دام غير راتب، صل ما شئت؛ لأنه ليس هناك نهى، وليس هناك أفضلية في ترك المستحيات.

وفي ذلك دليل على أن الإنسان إذا صلى على راحلته في السفر فإنه يومئ؛ لأنه لا يمكنه السجود، يومئ بالركوع والسجود، ويجعل السجود أخفض من الركوع، ولكن لا نشير على سائق السيارة أن يتنفل؛ لأنه يكون من أمرين: إما أن ينشغل بمراقبة الطريق، وإما أن ينشغل بالناقلة، [الشرح المختصر على بلوغ المرام يتصرف (٣ / ٣٨]).

وعنْ سعيد بن يسار قال: ﴿ كُنْتُ أَسِيرُ مَعَ عَبْد الله بْن عُمْر بطريق مَكَّة، فَقَالَ سَعِيدٌ فَلَمَّا خَشِيتُ الصِيْح يَرْلُتُ فَأُوْتَرُتُ، ثُمُّ لَحِقْتُهُ فَقَالَ عَبْدُ اللَّهُ بْنُ عُمْرَ أَيْنَ كُنْتَ؟ فَقُلْتُ: حَسَّبتُ الصُّنْحَ، فَنَزَلْتُ فَاوْتَرُتُ. فَقَالَ عَبْدُ اللَّهِ: أَلْيُسَ لَكَ فِي رَسُولِ اللَّهِ أَسُوةً حَسَنَةُ ۚ فَقُلْتُ: بِلَى وَاللَّهِ. قَالَ: فَإِنْ رَسُولَ اللَّهِ ۚ كَانَ يُوترُ عَلَى الْنَعِيرِ». [متفق عليه].

# هُ أَ تُولِدُ الْمِبِينُ الْرِو أَشَ عِدا بِشِيَّةُ الْخَصِرِ وَالْوَتُونِ ا

وهذه المسالة مما اختلف العلماء فيها؛ فذهب الحنفية والشافعية الى أنه يستحب أداء النواقل في

السفر؛ لأنها مكملاتُ للفرائض، ولمداومته على فعلها في جميع أحواله وأسفاره، وصلاته لها أحيانًا راكبًا، ومن ذلك صلاته الضحى يوم الفتح، وصلاته سنة الفجر ليلة التعريس، ولعموم الأحاديث الواردة في الحث على فعل الرواتب عمومًا، والأمر بعد ذلك متروكُ للمكلف وهمته وورعه.

قال الحنابلة: يكره ترك السنن الرواتب إلا في السفر؛ فيخير بين فعلها وتركها إلا الفجر والوتر فيفعلان في السفر كالحضر لتأكدهما. [الموسوعة الفقهية ٢٥ / ٢٨٣-٢٨٤].

ولكن القول بأن للمسافر ترك السنن الرواتب في السفر عدا سنة الفجر والوتر هو ما جاءت به النصوص الصحيحة؛ فعن حقص بن عاصم بن عُمر في بن الْخَطَّاب عَنْ أبيه قال: • صَحِبْتُ ابنَ عُمرَ في طَريق مكة. قَال: فصلى لنا الظُهْر ركْعتيْن، ثُمُ أَقْبل وَالْذِيق مكة. قَال: فصلى لنا الظُهْر ركْعتيْن، ثُمُ أَقْبل وَالْأَبْن معهُ. حتى جاء رحله، وجلس وجلسنا معه. في المنتقاتة نحو حيث صلى. فرأى ناسا قيامًا. فقال: ما يَصنعُ هؤلاء؛ قلْت: يُسبحُون. قال: لَوْ كُنْتُ مُسبحُون. قال: لَوْ صَحيبْتُ رَسُول الله في السنقر فلم يرد على ركْعتيْن حتى قبضه الله. وصحيت عمر فلم يرد على ركْعتيْن حتى قبضه الله. وصحيت عمر فلم يزد على ركْعتيْن حتى قبضه الله. وصحيت عمر فلم يزد يزد على ركْعتيْن حتى قبضه الله. وصحيت عمر فلم يزد يزد على ركْعتيْن حتى قبضه الله. وقد قال الله: ﴿ لقَلْ يَرْدُ عَلَى ركْعتَيْن حتى قبضه الله. وقد قال الله: ﴿ لقَلْ يَرْدُ عَلَى ركْعتيْن حتى قبضه الله. وقد قال الله: ﴿ لقَلْ يَرْدُ عَلَى ركْعتَيْن حتى قبضه الله. وقد قال الله: ﴿ لقَلْ كَانَ لَكُمْ في رسول الله اسْوة حسنة ﴾ .. [مسلم ١١٦١].

قال الإمام النووي رحمه الله-؛ وَقَوْلُه: (ولُوْ كُنْت مُسَحًا لأَتْمَمْت) معْنَاهُ: لَوْ اخْتَرْت التَنْقُلُ لَكَان إِتْمَام فَريضت أَرْبِعا أَحَبُ إِلَيّ، وَلَكِنِي لا أَرى وَاحِدا مَنْهُمَا، بِلَّ السِّنَة الْقَصِّر وتَرْك التَّنَقُل، وَمُرَاده النَّاقَلَة الرَّاتِية مع الْفَرائض. وأما النُواقل المُطلقة فقدْ كَان ابْنُ عُمَر يَقْعَلها في السِّفَر، ورُوي عَنْ النبي الله كان يقْعلها. كما ثبت في مواضع من الصحيح عنه وقد اتفق المُطلقة في السِّقر، النُّواقل المُطلقة في السُفر. [شرح النووي (٢ / ١٩٨٤]).

وقال الامام ابن القيم -رحمه الله: وكان تعاهده ومحافظته على سنة القجر أشد من جميع النوافل، ولم يكن يدعها هي والوتر سفرا ولا حضرا... ولم يُنقل عنه في السفر أنه صلى سنة راتبة غيرهما، [زاد الماد (١/ ٣١٩)].

فلائة ايام بلياليها؛ لحديث على بن أبي طالب رضي الله عنه قال: «جعل رسُولُ الله فلاَثْةَ أيّام ولياليهُنُ للمُسافر ويَوْما ولَنْلةُ للْمُقْدِمِ [مسلم ٢٧٦].

ومحافظته على سنة الفيم -رحمه الله-: وكان تعاهده الله ومحافظته على سنة الفجر أشد من جميع النوافل. ولم يكن يدعها هي والوتر سفرا ولا حضرا ... ولم ينقل عنه في السفر أنه الله صلى سنة راتبة غيرهما وها

المعوط الجمعة على المسافر: لأن من شروط وجوب الجمعة الإقامة، والمسافر ليس مقيما، ولم يكن من هدي النبي أن يصلي الجمعة في سفره، قال ابن عمر -رضي الله عنهما-: «ليس للمسافر جمعة» [ رواه عبد الرزاق (٣ / ١٧٢)، وحكام ابن عبد البر إجماعاً كما في الاستذكار (٢ / ٣)).

وقال شيخ الإسلام ابن تيمية وحمه الله -: ولا صلى بهم ويعني النبي و في أسفاره صلاة حُمْعة يخْطُبُ ثُمْ يُصلِّي ركْعتَيْن، بلُ كَانَ يُصلِّي يوْم الْجَمْعة في السفور ركْعتَيْن، كما يصلي في سائر الْأَيْام. وكَذَلك لَمّا صلَّى بهم الطَّهْر والْعصر بعرفة صلى ركْعتَيْن كصلاته في سائر الأيّام ولَمْ يثُقُلْ أحدُ أنْهُ جَهْر بالْقراءة يوْم الْجُمْعة في السفور لا بعرفة ولا بغيرها، ولا أنّه خطب بغير عرفة يوْم الْجُمْعة في السفر لا بعرفة في بغيرها، ولا أنّه خطب بغير عرفة يوْم الْجُمْعة في السفر؛ فعلم أن الصواب ما عليه سلف النَّامة وجماهيرها من الأثمة الأربعة وغيرهم من أنَّ المُسافر لا يُصلِّي جُمْعة ، أه. [مجموع الفتاوي (١٧)

وقال الإمام الشوكاني -رحمه الله-: «واختُلف في المسافر: هل تجب عليه الجمعة إذا كان نازلاً أم لا؛ فقال الفقهاء وزيد بن علي والباقر والإمام يحيى: إنها لا تجب عليه، ولو كان نازلاً وقت إقامتها، إنيل الإوطار (٣/ ٢٥٨).

هذا آخر ما وفق الله -تعالى- إليه في التنبيه على إحياء هذه الرخص المهجورة.

والله الموفق، وهو من وراء القصد، وهو يهدي السييل.



