

# المعمال المرافية

## 

جماعة أنصار السنة المحمدية

السنة التاسعة والثلاثون العدد ٢٦٦ جمادي الآخرة ١٤٢١ هـ

### رئيس مجلس الإدارة

د. عبدالله شاكر

## المشرف العام

د. عبدالعظيم بدوي

## اللجنةالعلمية

زكريا حسيني محمد جمال عبدالرحمن معاوية محمد هيكل

#### المركز العام

هاتف: ٢٧٩١٥٥٧٦ - ٢٥٤٥١٩٣٢

## موقع المركز العام:

WWW.ELSONNA.COM

#### ثمن النسخة

مصر ۱۵۰ قرشا، السعودية ٦ ريالات، الإمارات ٦ دراهم، الكويت ۵۰۰ فلس، المغرب دولار أمريكي، الأردن ۵۰۰ فلس، قطر ٦ ريالات، عمان نصف ريال عماني، أمريكا ٢ دولار، أوروبا ٢ يورو

## الاشتراك السنوي

 ١. قالداخل ٢٥ جنيها (بحوالة بريدية داخلية باسم مجلة التوحيد - على مكتب بريد عابدين).

 ٢٠ ـ قالخارج ٢٠ دولارا أو ٧٥ ريالا سعوديا أو ما يعادلهما.

ترسل القيمة بسويفت أو بحوالة بنكية أو شيك على بنك فيصل الأسلامي - فرع القاهرة - باسم مجلة التوحيد - أنصار السنة (حساب رقم / ١٩١٥٩٠).

م. دار الجمهورية للصحافة

## "السرام عليكم"

#### ٥٥ العادلة السيلة الصعبة ٥٥

في مصر يعيش ٨٠ مليون إنسان، يدخن منهم على الأقل ٣٠ مليوناً. يشربون الدخان بحد أدنى علبة واحدة للفرد بـ٣ جنيهات، ليكون إجمالي ما يُنفق على السيجارة الخبيثة (عود الهلاك) أكثر من ١٠٠ مليون جنيه يوميًا، بخلاف ما يُنفق على الخمور والبيرة، والحشيش والحبوب المخدرة المنتنة، مضافًا إلى ذلك ما يُعدد في مراقص ومسارح الأفراح المحزنة المخزية...

أكثر من ٢٥٠ مليونًا من الجنيهات يوميًا تُحرق في الحرام يا سادة يا كرام، بدون فائدة، ولا مصلحة عائدة، بل تجلب الأضرار، وغضب الجبار، وقد سمى الله تعالى من يبددون الأموال سفهاء، فقال: ﴿وَلاَ تُؤْتُوا السَّفَهَاءَ أَمْوَالكُمُ التَّتِي جَعَلَ اللَّهُ لَكُمْ قَبَامًا ﴾

النساء: ٥].

فأي عجب وأي استغراب إذا نظر الرب الرزاق، وهو يقسم الأرزاق، إلى قوم فاضت عندهم الأموال؛ فأنفقوها في الحرام لا في الحلال، فأغلى عليهم الأسعار، وسلط عليهم الجشعة من التجار!!

هل فهم من لم يفهم، وعلم من لم يعلم، سبب الهموم والغموم وغلاء الزيت واللحوم!!!







## جمال سعد حاتم

## مدير التحرير الفني

## حسين عطا القراط

## المكرتير التحرير

مصطفى خليل أبو المعاطى

## التنفيد الفني

أحمد إبراهيم صوابي



نقدم للقارئ كرتونة كاملة تعتوي على ٢٨ مجلداً من مجلدات مجلة التوحيد عن ٣٨ سنة كاملة ٢٠٠ جنيها للأفراد والهيئات والمؤسسات داخل مصر و ٢٥٠ دولارا خارج مصر شاملة سعر الشحن

## البريد الإلكتروني

MGTAWHEED@HOTMAIL.COM رئيس التحرير،

GSHATEM@HOTMAIL.COM GSHATEM@YAHOO.COM

التوزيع والاشتر اكات، SEE2070@HOTMAIL.COM

موقع الجلة على الإنترنت: WWW.ALTAWHED.COM

#### التحرير

۸شارع قولة - عابدين - القاهرة ت: ۲۲۹۳۰۵۱۷ - فاكس: ۲۳۹۳۰۵۱۷

قسم التوزيع والاشتراكات

TT910207: -

التوزيع الداخلي:

مؤسسة الأهرام وفروع أنصار السنة المحمدية

## في هذا العدد"

الافتتادية: بقلم الرئيس العام ٢ ندوة التوحيد: أدار الندوة/ رئيس التحرير ياب التفسير: إعداد/ د. عبدالعظيم بدوي بان السنة : إعداد / زكريا حسيني محمد درر البحار: إعداد: على حشيش مختارات من علوم القرآن: إعداد / مصطفى البصراتي٢٣ دراسات شرعية : إعداد / متولى البراجيلي الشبيعة الإسماعيلية: إعداد/ أسامة سليمان ٣١ أداب زيارة المريض: إعداد / سعيد عامر واحة التوحيد: إعداد/ علاء خضر السنة والقران صنوان لا يفترقان: ٣٨ اعداد/معاوية محمدهيكل 22 حديث الشهر: إعداد / د . جمال المراكبي يات الأسرة المسلمة: إعداد / حمال عبد الرحمن ٤٧ باب الفقه: إعداد / د . حمدي طه ٨ باب الفتاوى: لجنة الفتوى بالمركز العام ٥١ -تحذير الداعية من القصص الواهية: إعداد / على حشيش ٥٣ باب الافتصاد الإسلامي: إعداد / د . على السالوس ٥٧ إعلام المصلين والولاة يمن يقدمونه لامامة الصلاة إعداد / المستشار أحمد السيد على ٦١ علاج الغفلة: إعداد / محمد رزق ساطور ١٤ وقفات مع القصة : إعداد / عبد الرازق السيد عيد قطوف من تراث الشبيخ عبد الرحمن الوكيل: اعداد/ فتحى عثمان







لا تخلو منها مكتبة ويحتاج اليها كل بيت

## الحمد لله وحده، والصلاة والسلام على من لا نبي

#### بعده، وبعد:

فإن الله تبارك وتعالى اصطفى هذه الأمة من بين سائر الأمم؛ وذلك لفضلها وخيريتها وتوسطها بين طرفي الإفراط والتغريط، وقد أثبت الله هذه الوسطية لهذه الأمة في كتابه، فقال: ﴿ وَكَذَلك جَعَلْنَاكُمْ أُمّةٌ وَسَطًا لتَكُونُوا شُهِيدًا ﴾ [البقرة: شُهُيدًاء على النّاس وَيكُون الرّسُولُ علَيكُمْ شَهِيدًا ﴾ [البقرة: شيهيدًا ﴾ [البقرة: بين الله النبي ها كما في حديث أبي سعيد الخدري رضى بذلك النبي ها كما في حديث أبي سعيد الخدري رضى الله عنه قال: قال رسول الله ها: «يُجاء بنوح يوم القيامة فيقال له: هل بلغت فيقول: نعم يا رب، فتسال القيامة فيقول: من ندير، فيقول: من شهويك فيقول: من قيل رسول الله ها: ﴿ وَكَذَلك جَعَلْنَاكُمْ أُمّةٌ وَسَطًا لتَكُونُوا قَمْ شُهُيدًا ﴾ [البقرة: شُهُدًاء على النّاس وَيكُون الرّسُولُ عَلَيْكُمْ شَهِيدًا ﴾ [البقرة: شُهُدًاء عَلَى النّاس وَيكُون الرّسُولُ عَلَيْكُمْ شَهِيدًا ﴾ [البقرة:

#### ٣٤١]. [البخاري ١٤٣].

والمعنى: أن هذه الأصة أهل توسط بين الأمم، فلم يغلوا غلو النصارى، ولم يجفوا جفاء اليهود. قال الإمام ابن جرير الطبري - رحمه الله - عند تفسيره لهذه الآية: «وأرى أن الله -تعالى ذكره- إنما وصفهم بأنهم وسط لتوسطهم في الدين، فلا هم أهل غلو فيه غلو النصارى الذين غلوا بالترهب، وقيلهم في عيسى ما قالوا فيه، ولا هم أهل تقصير فيه تقصير اليهود الذين بعدلوا كتاب الله وقتلوا أنبياءهم، وكذبوا على ربهم وكفروا به، ولكنهم أهل توسط واعتدال فيه، فوصفهم الله بذلك؛ إذ كان أحب الأمور إلى الله أوسطها، وأما التأويل فإنه جاء بأن الوسط؛ العدل، وذلك معنى الخيار؛ لأن الخيار من الناس عدولهم، [تفسير الطبري ٣/ ١٤٤].

وإن المتامل في معتقد هذه الأمة وعباداتها ومعاملاتها ليدرك بوضوح أن التوسط والاعتدال أحد الخصائص المهمة التي تميزت بها هذه الأمة، ونالت بسببها شرف الشهادة على غيرها، فهي وسطبين الأمم، آخذة بزمام الاعتدال والتوازن، بعيدة عن طرفي الإفراط والغلو، والتفريط والتقصير؛ إذ كلاهما مذموم غير محمود.

قال شيخ الإسلام ابن تيمية - رحمه الله -: وقد خص الله تعالى محمدًا ﴿ بخصائص ميزه الله بها على جميع الأنبياء والمرسلين، وجعل له شرعة



## التوسط والاعتدال أحد الخصائص المهمة التي تميزت بها هذه الأمة.

## ونالت بسببها شرف الشهادة على غيرها، فهي وسطبين الأمم 💷

ومنهاجاً، أفضل شرعة وأكمل منهاج مبين، كما جعل أمته خير أمة آخرجت للناس، فهم يوفون سبعين أمة هم خيرها وأكرمها على الله من جميع الأجناس، هداهم الله بكتابه ورسوله على الم اختلفوا فيه من الحق قبلهم، وجعلهم وسطاً عدلاً خياراً، فهم وسط في توحيد الله وأسمائه وصفاته، وفي الإيمان برسله وكتبه وشرائع دينه من الأمر والنهي والحلال والحرام، [الجواب الصحيح ١ / ٦٩].

ومن أبرز مظاهر وسطية هذه الأمة بين الأمم:

وسطيتها في توحيد الله وصفاته: فهي وسط بين اليهود والنصارى، فاليهود اتخذوا الأنداد لله وعبدوا الأصنام من دونه، وكان هذا متأصلاً فيهم، فبعد أن نجاهم الله تعالى من عدوهم فرعون وجاوز بهم البحر، وأغرق عدوهم، ومروا على قوم يعكفون على أصنام لهم طلبوا من نبيهم أن يجعل لهم مثلها، وفي ذلك يقول الحق - تبارك وتعالى -: ﴿ وَجَاوزُنّا بِبني إسْرائيل الْبحُر فَأَتُوا عَلَى قَوْم يعكفُون عَلَى أَصْنَام لَهُمْ قَالُوا يَا مُوسَى اجْعَلُ لَنَا إِلها كما لَهُمْ آلِهةٌ قَالَ إِنْكُمْ قَوْمُ تَجْهلُون ﴾ [الإعراف: يعكفُون على أصنام لهم وشركهم بربهم، وقد قالوا ما قالوه بعد أن رأوا شيئا من عظمة الله وآياته؛ ولا تركهم موسى عليه السلام وذهب يناجي ربه عبدوا العجل من دون الله، قال الله تعالى: ﴿ وَإِذْ وَاعَدُنَا مُوسَى أَرْبِعِينَ لَيْلَةٌ قُمُ اتَحْذَتُمُ العَجِلُ مَنْ بَعْده وَانْتُمْ طَالِمُون ﴾ [البقرة: ١٥]، وقد ذكر الرازي في تقسيره أن هذه الآية تدل على أن هذه الأمة خير من أولئك وأكمل عقلاً وأزكى خاطراً منهم. [تفسير الرازي ٣٠ / ٧].

وذلك لأنهم شاهدوا من الآيات ما يدفعهم إلى التوحيد دفعًا، ولكنهم خالفوا ووقعوا في الشرك، كما تطاول اليهود على ذات الرب تبارك وتعالى، وشبهوا الله الواحد بخلقه، ووصفوه بما لا يليق به سبحانه - من صفات النقص والعجز والاحتياج، ويضيق المقام هنا عن ذكر مخازيهم في ذلك، وحسبي أن أشير إلى بعضها إشارة، ومن ذلك وصفهم ربهم - تعالى وتقدس - بالفقر، كما ذكر الله نلك عنهم في قوله: ﴿ لَقَدْ سَمَعَ اللّهُ قُولُ النّذِينَ قَالُوا إِنَّ اللّهُ فَقِيرُ وَنَحْنُ أَغْنِياء ﴾ [ال عمران: ١٨١]، وقد توعدهم الله سبحانه على هذا القول الباطل بعد أن بين أنه سمعه ولم يخفّ عليه؛ فقال: ﴿ سَنَكُتُبُ مَا قَالُوا ﴾، وهذا وعيد شديد لهم، كما قالوا يد الله مغلولة، ﴿ وقالت الْيهُودُ يدُ اللّه مَغْلُولَةُ غُلْتُ أَيْدِيهِمُ وَلَعْنُوا بِمَا قَالُوا بِلْ يَداه مُبْسُوطُتَانَ يُنْفِقُ كَيْفَ يَشَاء ﴾ [المائدة؛ ١٤]، وقد ذكر ابن كثير عن ابن عباس رضى الله عنهما أنهم لا يعنون بذلك أن يد الله موثقة، ولكن يقولون بخيل، يعنى: أمسك ما عنده، والمتعلى الله عما يقولون بخيل، يعنى: أمسك ما عنده، والتعكوه، فقال: ﴿ غُلُتُ أَيْدِيهِمٌ وَلَعْنُوا بِمَا قَالُوا ﴾، وهكذا وقع لهم، فإن عندهم من البخل والحسد والجن والذلة أمر عظيم إند كثير ٢ / ٩٤].

كما وصفوا الله تعالى بانه يحزن وياسف على أفعاله، وقد جاء في سفر التكوين ما يلي: "ورأى الرب أن شر الإنسان قد كثر في الأرض، وأن كل تصور أفكار قلبه إنما هو شرير كل يوم، فحزن الرب أنه عمل الإنسان في الأرض، وتاسف في قلبه، فقال الرب: أمحو عن وجه الأرض الإنسان الذي خلقته، الإنسان مع بهائم ودبابات وطيور السماء؛ لأني حزنت أن عملتهم». [الإصحاح السادس، فقرة: ٥- ٦]. وهذا كلام كله جهل وضلال، ولا يليق برب الأرض والسماء.

وكم عندهم من طامات كثيرة في ذلك ومنها: المقالة الكفرية العظيمة التي ذكر فيها أن لله ابنًا -تعالى الله عما يقول الظالمون علوًا كبيرًا - قال الله تعالى: ﴿ وَقَالَتِ النَّهِ وَدُ عُزِيْرٌ ابْنُ اللَّهُ ﴾ [التوبة:

## و ضل النصاري ضلالا مبينا في أسماء الله وصفاته : فقد شبهوا الخلوق

## سالخيالق، وذهب واالى أن المسيح عبليه السلام هو السله ١١ 🖭

٣٠]، وقد جاء في سفر التكوين ما يلي: «وحدث لما ابتدأ الناس يكثرون على الأرض وولد لهم بنات، أن أبناء الله رأوا بنات الناس أنهن حسنات، فاتخذوا لأنفسهم نساء من كل ما اختاروا». [سفر التكوين، الصحاح ت، فقرة ١، ٢].

كما ضل النصارى ضلالاً مبيئاً في اسماء الله وصفاته، فقد شبهوا المخلوق بالخالق، وأضفوا عليه من الصفات والخصائص ما لا يليق إلا بالله عز وجل، وقد ذهبوا إلى أن المسيح عليه السلام هو الله، كما ذكر الله عنهم ذلك في كتابه: ﴿ لَقَدْ كَفَرَ الَّذِينَ قَالُوا إِنَّ اللَّهَ هُوَ الْمُسِيحُ ابْنُ مُرْيَمَ ﴾ [المائدة: ١٧].

وتارة أخرى جعلوا المسيح عليه السلام ابنًا لله، تعالى الله عما يقول الظالمون علوًا كبيرًا. وقد ذكر الله قولهم في قوله: ﴿ وَقَالَتَ الْبَهُودُ عُزَيْرُ ابْنُ اللّه وَقَالَتِ النَّصَارَى الْمُسِيحُ ابْنُ اللّه ذَلكَ قَوْلُهُمْ بِاللّهِ وَلا اللّه عَلَى اللّه اللّه ذلك قَوْلُهُمْ بِاللّهِ اللّه عَنْهُمْ يَضَاهِمُونَ قَوْلَ الدّينَ كَفَرُوا مِنْ قَبْلُ قَاتَلَهُمُ اللّهُ أَنّى يُؤْفَكُونَ ﴾ [التوبة: ٣٠]، كما ذهبوا أيضًا إلى أنه شريك لله وجزء من ثلاثة أجزاء يتكون منها الإله، قال الله عنهم: ﴿ لَقَدْ كَفَرَ الّذِينَ قَالُوا إِنَّ اللّهَ قَالَتُ اللّهُ عَنْهُمْ بِاللّهُ اللّهُ اللّهُ عَنْهُمْ اللّهُ وَاحدُ ﴾ [المائدة: ٣٠]، كما قالوا في مريم كلامًا باطلاً، فزعموا أنها أم الإله.

يقول ابن القيم - رحمه الله -: «وأما قولهم في مريم: فإنهم يقولون: إنها أم المسيح ابن الله ووالدته في الحقيقة... وأنها على العرش جالسة عن يسار الرب تبارك وتعالى والد ابنها، وابنها عن يمينه، والنصارى يدعونها، ويسالونها سعة الرزق، وصحة البدن، وطول العمر، ومغفرة الذنوب... [هدالة الحياري ص٢١].

وهذا طعن في الرب تبارك وتعالى وسب له، يقول ابن القيم عنهم: «إن النصارى ارتكبت محذورين عظيمين، لا يرضى بهما ذو عقل ولا معرفة: أحدهما: الغلو في المخلوق، حتى جعلوه شريك الخالق وجزءًا منه، والثاني: تنقص الخالق وسبه ورميه بالعظائم؛ حيث زعموا أنه سبحانه وتعالى نزل عن العرش عن كرسي عظمته، ودخل في فرج امرأة، وأقام تسعة أشهر، ثم صار إلى أن لطمت اليهود خديه، وربطوا يديه، وبصقوا في وجهه، ولعمر الله إن هذه مسبة لله سبحانه ما سبه بها أحد من البشر قبلهم ولا بعدهم، ولذلك جاء عن عمر بن الخطاب رضي الله عنه أنه قال: «أهينوهم ولا تظلموهم، فلقد سبوا الله عز وجل مسبة ما سبه إياها أحد من البشر». [إغاثة اللهفان ٢ / ٢٨٢-٢٨٣].

وأما أمة الإسلام، أمة محمد عليه الصلاة والسلام فقد وصفوا الله بصفات الجلال والكمال، ونزّهوه عن صفات النقص كما نزهوه عن أن يماثله شيء من المخلوقات في شيء من الصفات، كما نزهوه عن الأنداد، واتخاذ الصاحبة والأولاد، كما قال تعالى: ﴿مَا اتَّخَذَ اللّهُ مَنْ وَلَد وَمَا كَانَ مَعَهُ مِنْ اللّهِ إِذَا لَذَهَبُ كُلُّ إِلّهُ بِمَا خَلَقَ وَلَعَلاَ بَعْضُهُمْ عَلَى بَعْض سُبْحَانَ اللّه عَمًا يَصفُونَ ﴾ [المؤمنون 14].

أُقال شيخ الإسلام ابن تيمية - رحمه الله -: "ومن تُدبر حال اليهود والنصارى مع المسلمين، وجد اليهود والنصارى متقابلين، هؤلاء في طرف ضلال، وهؤلاء في طرف يقابله، والمسلمون هم الوسط، وذلك في التوحيد، والأنبياء، والشرائع، والحلال، والحرام، والأخلاق، وغير ذلك، فاليهود يشبهون الخالق في صفات الخلوق التي يجب تنزيه الرب سبحانه عنها، والنصارى يشبهون المخلوق بالخالق في صفات الكمال المختصة بالخالق التي ليس له فيها مثل». [الجواد الصحيح ٣/ ١٠٠].

والحمد لله الذي هدانا للإسلام، ونجانا من أهل الزيغ والانحراف والضلال.



# منزلة السنة في التشريع

أدار الندوة رئيس التحرير - جمال سعد حاتم

شارك فالندوة:

١- د/ عبدالله شاكر - الرئيس العام.

٢- د/ عبد العظيم بدوي - نائب الرئيس العام.

٣- الشيخ/ أسامة سليمان - مدير إدارة المشروعات.

- 💶 إن الله عزوجل قد أحال بيان القرآن إلى سنة النبي 🐲 وقد تعهد الله عزوجل بحفظ
- القرآن الكريم فلابد أن يحفظ السنة التي تبين ألفاظ ومعاني القرآن الكريم 11
- حاجة القرآن إلى السنة أشد من حاجة السنة إلى القرآن لأن السنة هي البينة للقرآن.
- العلم أعداء الإسلام أهمية السنة في التشريع حرصوا كل الحرص على إبعاد المسلمين
- عن سنة نبيهم واخذوايث يرون حولها الشبهات.
- القرآن الكريم والسنة يدلان على أن أحاديث الأحاد حجة في العقائد والأحكام وقد
- درج الصحابة والتابع ون وتابع وهم على العمل بهذه الأحاديث !!
- الدعوة اعتمدت على أحاد الأنبياء وكان آخرها على أيدي الأحاد. وهذه سنة الله تعالى في رسله ١١

Upload by: altawhedmag.com

الحمد لله رب العالمين، والصلاة والسلام على خاتم الأنبياء وإمام المرسلين سيدنا محمد الصادق الوعد الأمين، أما بعد:

إنَّ النبي في الحرص على طلب العلم النافع، ولرُوم حلق الذكر، والعكوف على مجالس الوعظ والخير في المساجد بيوت رب العالمين ومأرز الصالحين وملتقى المؤمنين؛ لما فيها من إرشاد للحق، وتبيين للهدى، وإزالة للشكوك والريب، ودحض شبهات المبتدعة، ورد افتراءات الجهلة، فثبت عَنْ أنس بْنِ مَالك رضي الله عنه قال: قَالَ رَسُولُ الله عنه قال: فَارتَّعُوا الله عنه قال: هَارتَّعُوا الله عنه قال: هارتَّعُوا الله الله وما رياضُ الْجنَّة والمحددة الإلياني في الصحيحة الإلياني في الصحيحة الإلياني في الصحيحة الإلياني في الصحيحة الإلياني في

عَن أبي سعيد الْخُدْرِيُ رضي الله عنه قال: قَالَ رَسُولُ الله عَنه قَال: قَالَ لَلهُ مَلاَئِكَةُ سَيَاحِينَ في الأَرْضِ فَضُلاُ عَن كُتَابِ النَّاسِ، فَإِذَا وَجَدُوا أَقُواما يَدْكُرُونَ فَضُلاُ عَن كُتَابِ النَّاسِ، فَإِذَا وَجَدُوا أَقُواما يَدْكُرُونَ اللَّهُ تَنَادَوْا مَلُمُوا إِلَى بُغْيَتكُمْ: فَيجِيئُونَ فَيَحَفُونَ بِهِمْ إِلَى السَمَاء الدُّنْيَا، فَيقُولُ اللَّهُ: أَي شَيْء تَركُتُمْ عَبَادِي يَصَنعُونَ وَيقُولُونَ: تَركَناهمْ يَحَمدُونك، عَبَادي يَصَنعُونَ فَيقُولُونَ: تَركَناهمْ يَحَمدُونك، وَيمَجَدُونَك وَيذْكُرُونَك... قَالَ: فَيقُولُ: فَإِنْ الْخَطّاءَ لَمْ أَنْ قَدْمُ وَلَي اللَّهُ الْخَطّاءَ لَمْ يُردُهمُ الْقَوْمُ لا يَشْقى يُردُهمُ الْقَوْمُ لا يَشْقى لِهُمْ الْقَوْمُ لا يَشْقى لِيَهُمْ جَلِيسٌ، [الترمذي ٣٦٠٠ وصححه الالباني].

والتماسيًا لبركة هذين الحديثين وغيرهما، وحرصًا على نشر العلم، ونيل الأجر، وعمارة بيوت رب العالمين، عُقدت ندوة التوحيد في مجمع نور التوحيد بقرية الشين بالغربية في ليلة مباركة، وكان اللقاء دفاعًا عن السنة، واشتمل على ثلاثة محاور:

اختص المحور الأول بمناقشة منزلة السنة في التشريع، وحاضر في هذا المبحث فضيلة الأستاذ الدكتور عبد الله شاكر الرئيس العام لجماعة انصار السنة المحمدية.

ودار المحور الشاني عن المحوقة من أحاديث الأحاد، والرد على منكريها، وناقش هذا المحور فضيلة الدكتور عبد العظيم بدوي نائب رئيس جماعة أنصار السنة المحمدية والمشرف العام على مجلة التوحيد، وهو الذي استضاف وأشرف على إقامة هذه الندوة؛ فجزاه الله خيراً.

واهتم المحور الثالث والأخير: بالرد على القرانيين ومنكري السنة، وتحدث فيه الشيخ اسامة سليمان مدير إدارة المشروعات، وأحد دعاة أنصار السنة المحدية.

#### و مكانة السنة في التشريع و

وحول مكانة السنة في التشريع وبيان اهميتها تحدث فضيلة الأستاذ الدكتور عبد الله شاكر؛ فحمد الله، ثم قال: إن المحور الذي سيدور حديثي حوله هو مكانة السنة من التشريع، وحتى أكون محددًا ساتكلم في ثلاثة عناصر:

#### 🗆 العنصر الأول: السنة وحي من الله تعالى 🖭

إن القرآن الكريم كلام الله عز وجل، لفظه ومعناه، والسنة أيضًا وحى من الله عز وجل، أوحى به إلى النبي صلى الله عليه وآله وسلم، وإن كانت ألفاظها من إنشاء النبي عليه الصلاة والسلام، والدليل على ذلك ما جاء في كتاب الله عز وجل من قوله جل في علاه ﴿ وَمَا يَنْطَقُ عَنِ الْهَوَى (٣) إِنْ هُوَ إِلاَّ وَحَى ﴾ [النجم: ٣-٤].

وأيد ذلك النبي عليه الصلاة والسلام في حديثه عندما قال: «ألا إنّي أوتيتُ الْكتَاب ومثّلهُ معهُ» [أبو داود وصححه الالباني]، وهذا ما فهمه أثمة السلف، فقال الإمام الشافعي رحمه الله: إن ما صح من خبر النبي عليه الصلاة والسلام فهو وحي أوحاه الله النبي عليه الصلاة والسلام فهو وحي أوحاه الله من وحي رب العالمين سبحانه جل في علاه، وهذه مسألة لا بد أن يتبينها المؤمن فكلام النبي عليه الصلاة والسلام لم يضرح منه هكذا ولم ينطق بكلمات لا تحتاج إليها الأمة، وإن كل ما نطق به صلى الله عليه وآله وسلم وما خرج من فمه فهو بأمر الله ووحي ربه سبحانه وتعالى.

إن الله تبارك وتعالى في كتابه أسند بيان القرآن إلى النبي عليه الصلاة والسلام، ولا بد أن يكون القرآن الكريم موافقًا للكلام الذي يبينه منطق رسول الله صلى الله عليه وآله وسلم، وهذا يدل على أن القرآن والسنة من لدن رب العالمين جل في علاه.

والعلة في ذلك أن الله عز وجل أحال بيان القرآن إلى سنة النبي عليه الصلاة والسلام، وقد تعهد الله عز وجل نصا بحفظ القرآن الكريم فلا بد أن يحفظ السنة التي تبين الفاظ ومعاني القرآن الكريم، هذا إلى جانب قوله تعالى: ﴿إِنَّا نَحْنُ نَرُلْنَا الذَّكْرُ وَإِنَّا لَهُ لَحافظُونَ ﴾ [الحجر: ٩].

وهناك دليل آخر وهو أن الله عز وجل بين في كتابه أنه نزل على نبيه صلى الله عليه وآله وسلم شيئين الكتاب والحكمة، ففي سورة النساء، يقول الله تعالى للنبي عليه الصلاة والسلام: ﴿ وَأَنْزَلَ اللّهُ عَلَيْكَ الْكَتَابَ وَالْحَكْمةَ وَعَلَّمَكَ مَا لَمْ تَكُنَّ تَعْلَمُ وَكَانَ قَضْلُ اللّهُ عَلَيْكَ عَظِيماً ﴾ [النساء: ١١٣]، وفي سورة

الأحراب بقول الله تبارك وتعالى: ﴿ وَاذْكُرْنُ مَا يُثْلِّي في بيوتكنُّ منْ آيات اللَّه وَالْحَكْمَة ﴾ [الأحراب: ٣٤]، فذكر الله تبارك وتعالى أمرين، وقال الإمام الشافعي رحمه الله في كتابه العظيم الرسالة: «سمعت من ارتضى من أهل العلم أن المراد بالحكمة هو سنة

وقد قرن الله الكتاب والحكمة بالإنزال فقال: ﴿ وَأَنْزَلَ اللَّهُ عَلَيْكَ الْكَتَابَ وَالْحَكْمَةَ ﴾ قدل ذلك على أن السنة كالقرآن وحي من عند رب العالمين جل في

#### 00 العنصر الثاني: مكانة وحجية سنة رسول الله 🍣 🐽

إن الله تبارك وتعالى أمرنا في كتابه بالرجوع والاحتكام إلى سنة الرسول عليه الصلاة والسلام، ويضاف إلى هذا أن السنة تستقل أحيانًا بتشريع الأحكام، وهذا بدل على منزلة ومكانة السنة من الدين، فلا يمكن لنا أن نفهم القرآن إلا من خلال سنة

والله عز وحل أمرنا في كتابه بطاعة النبي صلى الله عليه وآله وسلم، وهذا يبدل على أنه من كلامه، وبدل على أهمية اتباعه فيما جاء به من عند ربه صلوات الله وسلامه عليه، قال الله عز وجل: ﴿ مَنْ يُطع الرِّسُولُ فَقَدْ أَطَاعَ اللَّهُ ﴾ [النساء: ٨٠].

وكل هذا بدل على أنه نبي مطاع 😅 ؛ يدين الكتاب الذي نزل عليه من عند ربه سبحانه وتعالى، ولا يستغنى المسلم عن كلام رسول الله 🛎 .

يقول الله تعالى: ﴿ مَا أَنَّهَا الَّذِينَ آمِنُوا أَطْبِعُوا اللَّهُ وأطبعُوا الرَّسُولُ وأُولِي الْأُمْرِ مَنْكُمْ ﴾ [النساء: ٥٩]. فتكرار فعل الطاعة هنا يدل على أن النبي 🕁 تأتى في سنته أشياء ليست في القرآن الكريم.

وهذا بدل على مكانة سنة النبي 👺 ؛ ولذلك قال الإمام الشبوكاني رحمه الله في إرشباد الفحول: وأحمع من يعتديه من أهل العلم أن سنة النبي صلى الله عليه وآله وسلم تستقل بالأحكام»، ولذلك نحن نجد أن الصحابة رضوان الله عليهم أجمعين ذكروا هذا المعنى، وأدركوا هذا المغزى، وتلقفوا سنة النبي 😅 وتعلموها وطبقوها؛ لأنهم بعلمون مكانة هذه السنة عند رب العالمين سيحانه وتعالى.

عَنْ عَبْد اللَّهُ بِن مسعود رضي الله عنه قال: «لَعَنْ اللَّهُ الْوَاشِمَاتِ وَالْمُسْتُوسُمَاتِ، وَالنَّامِصَاتِ فَعِلْغُ ذَلِكَ امْرَأَةً مِنْ بِنِي أَسِد بُقَالُ لِهَا أُمُّ بِعْقُوبَ، وَكَانَتٌ تَقْرَأُ الْقُرْآنِ، فَاتَتْهُ فَقَالَتْ: مَا حَدِيثُ بِلَغْنِي عَنْكُ أَنْكُ لعَنْتَ الْواشِمَاتِ والْمُسْتُوسُماتِ؟ الخ. فقال عبد الله: وما لي لا العن من لعن رسولُ الله ﴿ وَهُو فَي كَتَابَ اللَّهِ. فَقَالَتِ الْمُرَّاةُ: لَقَدْ قَرَأَتُ مَا يَدْنَ لَوْحَى الْمُصَّحَفَ

فما وحدَّتُهُ. فَقَالَ: لئنَّ كُنْت قرأتنه لقدْ وحدَّتنه. قال اللهُ عزُّ وجلُّ: ﴿ وَمَا آتَاكُمُ الرَّسُولُ فَخُذُوهُ وَمَا نَهَاكُمْ عَنَّهُ فَانْتَهُوا ﴿ [متفق عليه، واللفظ لمسلم].

# عد العنصر الثالث نماذج يسيرة تبين أننا لا نستغني عن سنة

ننتقل بعد ذلك إلى النقطة الثالثة والأخيرة ونذكر يعض النماذج التي تبين للأمة بأنه لا يمكن لنا أن نستغنى عن سنة النبي عليه الصلاة والسلام. هناك بعض النماذج والأمثلة في حياتنا العملية تدل على أهمية الكتاب والسنة، وأنه لا يد لنا من العمل بسنة النبي صلى الله عليه واله وسلم، ومن ذلك أن الله أمرنا في كتابه أن نقيم الصلاة وأن نؤتي الرِّكاة؛ فقال في أيات كثيرة: ﴿ وَأَقْيِمُوا الصَّلاَّةُ وأتوا الزَّكَاة ﴾ [النقرة: ٤٣] هكذا، ولم سبن لنا مواقيت الصلاة وأركانها، وعدد ركعاتها، وغير ذلك مما نقوم نحن به الآن، من الذي أعلمنا بأن صلاة الصبح بصليها العبد ركعتين، ويجهر فيهما بالقراءة، وأن الظهر أربع، وأن السنة أن يسر في الأربع بالقراءة، من أين تعلمنا ذلك إنما أخذناه وتعلمناه عن رسول الله 🦝 ، ولذلك كان لا بد أن نرجع إلى سنة النبي عليه الصلاة والسلام لنتعلم منها تفسير وفهم القرآن الكريم، فالله تبارك وتعالى أنزل القرآن للعمل والتطييق.

وأضاف النبي 🛎 على ما في كتاب الله فحرم الجمع بين المرأة وعمتها وبين المرأة وخالتها، وهذا يدل على أنه لا يد لنا من الأخذ والعمل يسنة النبي صلى الله عليه واله وسلم، وأنه لا يمكن لنا أن نفهم القرآن الكريم أو أن نطيق ما حاء في القرآن الكريم إلا من خلال سنة النبي عليه الصلاة والسلام، ونفهم أيضًا أنه لا ينبغي لنا أن ننحي جانبًا مما جاءنا عن رسول الله عليه الصلاة والسلام.

والله عز وجل بيِّن أن الزاني والزانية يجلد كل واحد منهما مائة جلدة، وبينت السنة النبوية المطهرة أن الجلد إنما يقع على من لم يكن محصنًا أى غير المتزوج، أما المتزوج فحده الرجم، وبينت سنة النبي 🍜 ذلك.

والله عز وجل قال في كشابه: ﴿ وَالسَّارِقُ والسَّارِقَةُ فَاقْطَعُوا أَيْدِيهُمَا جِزَاءَ بِمَا كَسِيًّا نَكَالًا مِنْ اللَّه واللَّهُ عَزِيزٌ حَكِيمٌ \* هَكَذَا حَكُمُ القَرَآنِ الكَرِيمَ ولكن من أبن تُقطع بد السارق والسارقة الم ببين لنا القران الكريم من أين تقطع، وما هو القدر الذي تقطع فيه؛ وبين ذلك النبي 🎏 .

والخلاصة: أن السنة المطهرة لها مكانة عظيمة في تشريع رب العالمان، وأنه لا يمكن للإنسان بحال

من الأحوال أن ينحي السنة ويدعها. ووحيية في العقالة والأحكام وو

ثم جاءت كلمة الدكتور عبد العظيم بدوى نائب الرئيس العام لجماعة أنصار السنة والمشرف العام على مجلة التوحيد بعنوان: حديث الأحاد وحجيته في العقائد والأحكام، وقد استفتح الدكتور عبد العظيم بمقولة بعض أهل العلم بأن: حاجة القرآن العظيم السنة ألى القرآن؛ لأن السنة هي المبينة للقرآن، فلما علم أعداء الإسلام أهمية السنة في التشريع حرصوا كل الحرص على أبعاد المسلمين عن سنة نبيهم على وأخذوا يثيرون حولها الشبهات؛ حتى يترك المسلمون السنة، فإذا تركوا السنة ضبيعوا القرآن؛ لأنه لا يمكن لنا أن نعمل بالقرآن بدون السنة.

ومن الشبهات الباطلة أن أحاديث الأحاد لا يُعمل بها في العقائد والأحكام؛ لأنها فردية، وذهب أخرون إلى تحكيم العقل في التصحيح والتضعيف؛ فقالوا: ما يقبله العقل فهو صحيح، وإن كان عند المحدثين ضعيفًا، وما يرفضه العقل فهو ضعيف ولو كان عند أهل الحديث صحيحًا، فحول هاتين الشبهتين يدور حديثنا، والله أسأل لى ولكم التوفيق والسداد.

ت تقسيم السنة والتعريف بحديث الأحاد ١٠٠٠

ذكر الحافظ ابن حجر رحمه الله أن السنة من حيث عدد الرواة الذين نقلوها إلينا تنقسم قسمين: متواتر وأحاد، فالمتواتر ما رواه جمع تحيل العادة تواطؤهم على الكذب عن مثله من أول السند إلى منتهاه، وما قل عدده عن عدد التواتر فهو أحاد.

والسنة المتواتر قليلة، أما أحاديث الأحاد فهي كثيرة جدًا، وقد درجت القرون الثلاثة المفضلة، قرن النبي والصحابة والتابعين وتابعيهم درجوا على العمل بهذه السنة كلها، المتواتر منها والأحاد، ولم تثر قضية حديث الأحاد إلا بعد القرون الفاضلة؛ حينما ظهرت قرون البدع في المجتمع المسلم، وظهرت الفرق الضالة أهل الأهواء والبدع، ولاسيما المعتزلة منهم، من هنا ظهر الكلام في أحاديث الأحاد، وبدأ بعض الناس يردون حديث الأحاد، ويزعمون أنه ليس حجة في العقائد والأحكام.

ونحن نقول: إن الكتاب والسنة يدلان على أن أحاديث الأحاد حجة في العقائد والأحكام.

أولاً: قال الله تبارك وتعالى: ﴿يا أَيُهَا الدَّينَ امْنُوا إِنْ جَاءَكُمْ فَاسَقُ بِنْبا فَتَبِينُوا ﴾ [الحجرات: ٦] ولم يأمرنا الله سبحانه وتعالى بالتبين والتثبت من الخبر إلا إذا رواه فاسق، فقهم من ذلك أنه إذا رواه عدل قُبل خبره، ثم إن الله تبارك وتعالى قال متوعداً

الذين يكتمون ما تعلموا، قال: ﴿ إِنَّ الَّذِينَ يَكْتُمُونَ مَا أَنْزَلْنَا مِنَ الْبِينَاتِ وَالْهُدِي مِنْ بَعْدِ مَا بِينَاهُ لَلْنَاسِ في الْكِتَابِ أُولِنَكَ يِلْعَنْهُمُ اللَّهُ وَيَلْعَنَّهُمُ اللَّاعِنُونَ ﴾ [البقرة: ١٥٩]، وقال الله تعالى في سورة الأحزاب مخاطبًا نساء النبي 🥃 ورضى الله عنهن: ﴿ وَانْكُرْنَ مَا يُتْلَى فَي بُيُوتَكُنُ مِنْ آيَاتِ اللَّهِ وَالْحِكْمَةِ ﴾، وقد استدل الإمام القرطبي رحمه الله بهاتين الأيتين على أن تبليغ العلم الذي تعلمه الإنسان من الكتاب والسنة واجب على الرجال والنساء، والنبي 🚟 كان يامر أصحابه بالتبليغ كان يقول: «بلغوا عنى ولو آية البخاري ٣٤٦١]، وعَنْ زَيْد بْن ثَابِت رضى الله عنه قَالَ: سمعتُ رسُولَ اللَّهُ ﴿ يَقُولُ: ﴿ نَصُرِ اللَّهُ امْراً سمع منَّا حَدِيثًا؛ فَحَفظهُ حَتَّى يُبِلِّغُهُ، فَرُبِّ حَامِل فَقَّهُ الِّي مَنْ هُـو أَفْقَهُ مِنْهُ، وَرُبُّ حَامَلُ فَقَهُ لَيْسَ بِفَقِيهِ». [ابو داود ٣٦٦٠ وصححه الالباني]، وكان إذا خطب في حمع قال: (فليبلغ الشاهد الغائب) [متفق عليه].

وتبليغ هذا الدين ونشره قام من أول ساعة على أحاديث الأحاد، تعلمون أن أول من أسلم من الرجال أبو بكر حين أسلم انطلق لبو بكر رضي الله عنه، أبو بكر حين أسلم انطلق داعيًا إلى الإسلام فصار يدعو الناس إلى الإسلام، دون أن وكانوا يقبلون منه ويدخلون في الإسلام، دون أن يقولوا: كيف أنت رجل واحد كيف نصدقك وكيف نقبل قولك، وقد أرسل رسول الله مع الوفد الذي بايعه عند العقبة رجلاً واحداً لينشر الدين، ويعلم العقيدة والأحكام، إنه مصعب بن عمير أول سفير بعثه رسول الله على المدينة ليعلمهم الدين، وبعد أن هاجر عواخذت الأحكام تنزل بالحلال وكان الأمر ينزل من الله سبحانه وتعالى بالواجب فيبلغه الصحابة بعضهم بعضا، وكان ينزل الأمر بالتحريم فيبلغه الصحابة بعضهم بعضا، وكان ينزل الأمر بالتحريم فيبلغه الصحابة بعضهم بعضاً ومن أمثلة ذلك:

كانوا يشربون الخمر حتى بعد الهجرة إلى المدينة فلما بعث رسول الله مناديًا ينادي في طرقات المدينة الا إن الخمر قد حرمت، الا إن الخمر قد حرمت، الا إن الخمر قد حرمت، وكان في بيت أبى طلحة الأنصاري ضيوف يشربون الخمر وهي حلال، وكان الساقي أنس بن مالك رضي الله عنه: فبينما هم يشربون، إذ سمعوا صوت المنادي في طرقات المدينة ألا إن الخمر قد حرمت، فقالوا بلا تردد ولا اعتراض على خبر شخص واحد با أنس: أرق ما في بدك، اسكب با أنس الذي معك لا نشربها بعدما حرمت؛ فقبلوا خبر الواحد رضى الله عنهم.

وكان في النساء تبرج وسفور فلما نزلت الآية بالأمر بالحجاب ﴿ وَلَـ يَضُّر بُنُ بِخُمُرِهِنُ عَلَى جُنُوبِهِنَ ﴾ ، تقول أم المؤمنين عائشة رضى الله عنها:

الله نساء المهاجرات الأول لما أنْزَلَ اللهُ وَلْيَضْرِبْنِ بِحُمْرِهِنَ عَلَى جِيوبِهِنْ وَ شَقَقْنَ مُرُوطَهُنَّ فَاخْتُمرْنَ بِهَا». [البخاري ٤٧٥٨].

وكانوا يصلون إلى بيت المقدس، وكان النبي 🚟 بشتاق إلى أن يتحول إلى قبلة أبي الأنبياء إبراهيم عليه السلام إلى المسجد الحرام، فأنزل الله: ﴿ فُولُّ وحُهِكَ شَيطُر الْمُسْحِدِ الْحَرامِ وَحَيْثُ مَا كُنْتُمْ فَوَلُوا وحُوه كُمْ شَطُرهُ ﴿ نَرَلْتُ عِلَى رَسُولُ اللَّهُ ﴿ وَا فاستقيل البيت الحرام.... فصلى معه رحل ثم انطلق إلى قداء؛ فوحدهم بصلون إلى القبلة الأولى لأنهم لم يعلموا بنزول الآية، فقال: أشهد أنى صليت مع رسول الله 🥃 إلى المسجد الحرام، فاستداروا وهم يصلون إلى الخلف، لم ينتظروا إلى أن ينتهوا من الصلاة وتقولوا: من أنت انت واحد، حثت تحولنا عن قبلة عشنا على استقبالها دهرا، نحن لن نتحول عن القبلة حتى باتى عشرون رجلاً يقولون: إن القبلة قد تحولت. لم بفعلوا ذلك؛ لأنهم تربوا على ذلك، تربوا على أن أحاديث الآحاد حجة بنفسها في العقائد والأحكام.

وعَنْ ابِّن عَبَّاس رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُمَا أَنَّ النَّبِيِّ 🐷 بعث مُعاذًا رضى الله عنه إلى اليمن؛ فقال: «ادعهم إِلَى شَهَادَة أَنْ لا إِلَهُ إِلَّا اللَّهُ، وَأَنَّى رَسُولُ اللَّهُ..» الحديث. [متفق عليه].

فقد قام معاذ بن جبل بتعليم أهل اليمن العقيدة والأحكام، وقبلوا من معاذ، واستجابوا له، ولم يقولوا كيف نقبل منك يا معاذ أن نغير ديننا وأنت

وفي السنة التاسعة من الهجرة بعث النبي عليه الصلاة والسلام أمير الحج أبا بكر رضى الله عنه، وهو رحل واحد يحج بالمسلمين وتعلمهم المناسك، وبعث على بن ابي طالب رضى الله عنه ليقرأ على الناس سورة الدراءة - سورة التوية - ويراءة من الله ورسوله إلى الذين عاهدتُمْ من المُشْرِكِينَ (١) فسيحوا في الأرض أربعة أشهر ﴾ إلى آخره، ثم نادى لا يحجن بعد العام مشيرك ولا يطوفن بالبيت عربان. [البخاري ١٠٥٤].

فالدعوة بدأت على أبدى الأحاد، وفي أخرها على أيدى الأحاد، وهذه سنة الله تعالى في رسله، فالله عز وجل أرسل إلى قوم نوح نوحاً فقط، وأرسل إلى قوم عاد هودا فقط، وكان رسول واحد يأتي الأمة، رسول واحد يكفي لتبليغ الرسالة، ويؤيده الله تعالى بمعجزة تشهد له بانه صادق في كونه رسول الله.

والخلاصة أن أحاديث الأحاد حجة بنفسها في العقائد والأحكام، دل على ذلك القرآن والسنة، وعلى

ذلك ربى النبي عليه الصلاة والسلام أصحابه؛ فلم يتوقفوا عن قبول خبر الواحد قط في قرن الصحابة وقرن التابعين وتابعي تابعيهم، حتى أطلت الفرق الضالة بقرونها، ونشبات هذه الناشئة ولاسيما المعتزلة فردوا العمل بأحاديث الآحاد والجمهور على قبوله ولو قلت الإحماع ما أخطأت بإذن الله عز

أما الذبن بصححون ويضعفون بعقولهم، فهم العقلاندون الذبن قدموا العقل على النقل وجعلوا العقل حاكمًا على النقل؛ فقالوا: إذا جاء الخير فوافق العقل واستحسنه فهو خير مقبول صحيح، وإن كان عند أهل الحديث ضعيفًا، وإن حاء الخير فرده العقل ولم تقتله فهو مردود، وأن كان عند أهل الحديث صحيحا

والرد على هذا السفه أن عقول الناس مختلفة، فإذا قلنا: إن العقل هو الذي يحكم على الحديث صحةً وضعفًا، فعقلي غير عقلك، غير عقل الثالث، فقد تجد مائة شخص عقولهم مختلفة، فقلما تجد حديثًا واحدًا تقبله عقول الناس كلهم، لأن كل واحد ستخرج له شبهة في الحديث فيرده، فهذا يرد حديثًا، وهذا يرد حديثًا، وهذا يرد حديثًا، فلا يبقى من السنة شيء، وتلك هي الغاية التي يسعون إليها.

ولا شك أن العقل نعمة من نعم الله سيحانه وتعالى أنعم بها على الإنسان، وهو مناط التكليف، ولو أن إنسانًا فقد عقله لسقط عنه التكليف، فقد قال رسول الله 🛎 رفع القلم عن ثلاثة: عن الصبي حتى يحتلم، وعن المجنون حتى يفيق، وعن النائم حتى يستبقظ، [ابن ماجه ٢٠٤١ وصححه الالباني]، والله سيحانه وتعالى أمرنا أن نعمل عقولنا، وأن نستخدمها في التعرف على ربنا سبحانه وتعالى ﴿ إِنَّ فِي خَلْقِ السِّمَاوَاتِ وَالأَرْضِ وَاخْتِلاَفِ اللَّيْلِ وَالنَّهَارِ لَابَاتَ لأُولِي الأَنْبَابِ ﴾ [البقرة: ١٦٤]، ﴿ وَفِي الأرض قطع متحاورات وحنات من أعناب وزرع ونخيل صنوان وغير صنوان يسقى بماء واحد ونُفضَلُ بعضها على بعض في الأكل إن في ذلك لأبات لقوم بعقلون ﴿ [الرعد: ٤]، ﴿ وَتَلْكُ الْأَمْثَالُ نَصْرِبُهَا للنَّاسِ وما يعقلُها إلاَّ الْعالمُونِ ﴿ [العنكبوت: ١٤٣]. فالعقل نعمة من نعم الله عز وحل التي نشكره عليها سيحانه، فالله سيحانه أمرنا أن نعمل عقولنا في التعرف على ما له علينا، وقيما يامرنا به وقيما ينهانا عنه، وعلى العقل أن يحترم نفسه، وعلى العاقل أن يحترم نفسه، فلا يجوز أن يقدم العقل على النقل، ولا يجوز أن يحكم العقل في النقل.

والعقل ليس له مكان في التصحيح والتضعيف إنما هذا إلى أهل التخصص من علماء الحديث الذين سخرهم الله تبارك وتعالى لخدمة السنة حتى يحفظها مصداقًا لقوله عز وجل وإنًا نَحْنُ تَرُلْنَا الذَّكُر وَإِنَّا لَهُ لَحَافِظُونَ ﴾، فالذكر يشمل القرآن والسنة، فالسنة محفوظة ومعرفة صحيحها والمعنيفها والمقبول منها والمردود إنما مرده إلى العلماء المتخصصين، فإذا حكم العلماء المتخصصون على حديث بالصحة فهو صحيح وإن خالف عقولنا، مثل ما ثبت عن أبي هُريْرة رضي الله عنه قال: قال النبي عن أبي هُريْرة رضي الله عنه قال: قال فلي غمسه، ثم لينزعه فإن في إحدى جناحيه داء والأخرى شفاء والبخاري ٢٣٢٠]. يأتي واحد يقول لك: الإسلام دين نظافة، فهل يعقل أن يقول الرسول هذا، الإسلام دين نظافة، فهل يعقل أن يقول الرسول هذا،

أن الشريعة لا تأتي بما تحيله العقول، ولكنها قد تأتى بما تحتار في فهمه العقول، الشريعة تأتى باشياء تفكر فيها ولا تعرف لها حلاً، فما موقفك انت كعاقل مما تحتار العقول في فهمه، هل تتوقف حتى تفهم لا، الواجب أن تعمل ما دام قد صح الخبر، ثم تفهم بعد ذلك، ولذلك قال على رضي الله عنه: الو كأن الدين بالرأي لكان أسفل الخف أولى بالمسع من أعلاه، وقد رأيت رسول الله عنه يمسخ على ظاهر خفيه. [أبو داود ١٦٢ وصححه الالباني] فالعقل يقول: إن الواجب أن تمسح على باطن الخف؛ لأنه هو الذي يلامس الأرض - لكن الدين قال: امسح ظاهر الخف؛

وعمر رضي الله عنه الفاروق الملهم لما اراد ان يقبل الحجر الأسود؛ قال تلك الكلمة التي اطارها الله في الآفاق لتكون حجة على العقلاندين، فعنه أنه جاء إلى الحجر الأسود فقبله ، فقال: إنّي أعلم أنك حجر لا تضرر ولا تنفع ، ولولا أنّي رابّت النبي على يقبلك ما قبلتك النبي المحارى ١٥٩٧].

#### الرد على القرآنيين ومنكري السنة:

في المحور الثالث والأخير: والمعنى بالرد على القرآنيين ومنكري السنة، تحدث قضيلة الشيخ أسامة سليمان؛ فقال: إن اعداء السنة في كل زمان ومكان درجوا على إنكار السنة، والطعن فيها، والزعم بان القرآن مصدر كاف في التشريع، وهم شياطين في جثمان بشر، وقد حذر النبي منهم؛ فعن المقدام بن معدي كرب عن رسول الله من أنه قال: «ألا إني أوتيت الكتاب ومثله معه، ألا يوشك رجل شبعان على أربكته، يقول: عليكم بهذا القرأن فما وجدّتُمْ فيه من حلال فاحلُوهُ وما وجدّتُمْ فيه من

حرام فَحرَّمُوهُ..... [أبو داود ٢٠٠٦ وصححه الالباني]. عد خطورة الطفن في الصحابة وسبهم عد

وهؤلاء إنما قصدوا بطعنهم في أصحاب النبي وتنقصهم للسلف الصالح رد السنة ورفضها، لقد تيقظ السلف الصالح رضوان الله عليهم لخطورة الطعن في الصحابة وسبهم، وحذروا من الطاعنين ومقاصدهم؛ وذلك لعلمهم بما يؤدي إليه ذلك السب من لوازم باطلة تناقض أصول الدين، فقال بعضهم كلمات قليلة، لكنها جامعة، قال الإمام مالك رحمه الله عن هؤلاء الذين يسبون الصحابة: إنما هؤلاء أقوام آرادوا القدح في النبي على المحابة: يمكنهم ذلك، فقدحوا في اصحابه، حتى يقال رجل سوء، ولو كان رجلاً صالحاً لكان أصحابه صالحين، ورسالة في سب الصحابة، عن الصارم المسلول ص٠٥٠].

وقال الإمام أحمد رحمه الله: «إذا رأيت رجلاً يذكر أحداً من الصحابة بسبوء فاتهمه على الإسلام». [البداية والنهاية ٨ / ١٤٢، وانظر المسائل والرسائل المروية عن أحمد في العقيدة الأحمدية للأحمدي ٢ / ٣٣٣ - ٢٣٤].

وقال أبو زرعة الرازي رحمه الله: "فإذا رأيت الرجل ينتقص آحدا من أصحاب رسول الله : الارجل ينتقص آحدا من أصحاب رسول الله : فاعلم أنه زنديق، وإنما أدى إلينا هذا القرآن والسنة أصحاب رسول الله : وإنما يريدون أن يجرحوا شهودنا ليبطلوا الكتاب والسنة، والجرح بهم أولى وهم زنادقة. [الكفاية للخطيب البغدادي ٩٧].

وقال الإمام أبو نعيم رحمه الله: «فلا يتتبع هفوات أصحاب رسول الله وزللهم، ويحفظ عليهم ما يكون منهم حال الغضب والموجدة إلا مفتون القلب في دينه». [الإمامة لابي نعيم ٣٤٤].

ثم رد الشيخ أسامة على شبهة بعض الجهلة أن السنة لم تدون وطعن في تدوينها، وقال الشيخ: إن النبي استعمل الكتابة في تدوين ما ينزل من القرآن، واتخذ لذلك كتاباً من الصحابة، فكان القرآن يكتب كله بين يدي رسول الله على الرقاع والأضلاع والحجارة والسبعف (أغصان النخيل)، وكانت الآية من القرآن تنزل على رسول الله في موضع كذا من سورة كذا، واستمر الأمر على هذه الحال حتى وفاة النبي فلم يقبض رسول الله إلا والقرآن محفوظ مكتوب لا ينقصه إلا الجمع في مصحف

أما السنة فلم يكن شانها كذلك حيث إنها لم تدون جميعها تدوينًا رسمياً في عهد النبي ﴿ كما دُون القرآن، ولم يأمر النبي ﴿ أصحابه بذلك.

وقد ذكر العلماء أسباباً عديدة لعدم تدوين السنة في العهد النبوي: منها أن النبي 🛬 عاش بين أصحابه بعد البعثة ثلاثًا وعشرين سنة، فكان تدوين كل كلماته وأقواله وأفعاله وكتابتها فيه من العسر والمشقة الشبيء الكثير، لما يحتاجه ذلك من تفرغ كثير من الصحابة لهذا العمل الحليل، ونحن نعلم أن الصحابة رضى الله عنهم لم يكونوا جميعًا بحسنون الكتابة بل كان الكاتبون منهم أفراداً قلائل، وكان تركير هؤلاء الكتية من الصحابة على كتابة القرآن دون غيره من السنة حتى يؤدوه لمن يعدهم تاما مضبوطاً لا ينقص منه حرف.

ومن الأسماب أنضاً الخوف من حدوث اللبس عند عامة المسلمين، فيختلط القرآن بغيره من الحديث، وخصوصًا في تلك الفترة المبكرة التي لم بكتمل فيها نزول القرآن، وكان القرآن بنزل فيها مفرقاً حسب الوقائع والأحداث، إضافة إلى أن العرب كانوا أمة أمنة، وكانوا بعتمدون على الذاكرة فيما بودون حفظه واستظهاره، ولذلك عُرفوا بقوة الذاكرة وسرعة الحفظ، وكان نزول القرآن مفرقاً على آيات وسور قصيرة أدعى للتفرغ لحفظه واستذكاره والاحتفاظ به في صدورهم، أما السنة فكانت كثيرة الوقائع متشعبة النواحي شاملة لأعمال الرسول وأقواله منذ بدء الرسالة إلى أن توفاه الله عز وجل، فلو دونت كما دون القرآن، للزم أن بنكب الصحابة على حفظ السنة مع حفظ القرآن، وفيه من الحرج والمشقة ما فيه، فكان لا بد من توفرهم - في تلك الفترة - على كتاب الله حفظاً ودراسة وتفهماً.

كل ذلك وغيره - مما توسع العلماء في بيانه -كان من اسرار عدم تدوين السنة في العهد النبوي، وبهذا نفهم سر النهى عن كتابتها في الحديث الوارد في صحيح مسلم عن أبي سعيد الخدري عندما قال عليه الصلاة والسلام: ﴿ لا تكتبوا عني، ومن كتب عنى غير القرآن فليمحه، وهذا لا يعني أبدأ أن السنة لم يكتب منها شيء في عهد الرسول 🚁، فقد وردت آثار صحيحة تدل على آنه قد وقع كتابة شيء من السنة في العصر النبوي، ولكن هذا التدوين والكتابة كان بصفة خاصة، ولم يكن عاماً بحيث تتداول هذه الكتب بين الناس، فقد أمر النبي 😅 اصحابه في فتح مكة أن يكتبوا لأبي شاة، وكتب 🛬 كتباً إلى الملوك والأمراء يدعوهم فيها إلى الإسلام، كما ثبت أن يعض الصحابة كانت لهم صحف خاصة يدونون فيها بعض ما سمعوه من رسول الله 📚 كصحيفة عبد الله بن عمرو بن العاص التي كان يسميها بالصادقة، وكانت عند على رضى الله عنه

صحيفة فيها أحكام الدية وفكاك الأسير، كما ثبت أن النبى 🐲 كتب لبعض أمرائه وعمَّاله كتبًا حددُ لهم فيها الأنصية ومقادير الزكاة والجزية والديات، إلى غير ذلك من القضايا المتعددة التي تدل على وقوع الكتابة في عهده عليه الصلاة والسلام.

إذا فقد توفى رسول الله 🏖 ولم تدون السنة تدوينا كاملاً كما دون القرآن، وكان الناس لا يزالون بخير، ولا ترال ملكاتهم قوية وحوافظهم قادرة على حفظ السنن وأدائها أداء أمدناً، وقد تتابع الخلفاء على ذلك فلم بعرف عنهم أنهم دونوا السن أو أمروا الناس بذلك، حتى جاء الخليفة الراشد عمر بن عبد العزيز، فأمر بجمع الحديث لدواع اقتضت ذلك، بعد حفظ الأمة لكتاب ربها، وأمنها عليه أن يشتبه مغدرة من السنن.

ومن شيهاتهم في الاستغناء عن السنة قولهم: إن القرآن الكريم كاف في بيان قضايا الدين وأحكام الشريعة، وإن القرآن قد اشتمل على الدين كله، ما ترك شبيئاً ولا فرط في شيء. ولهذا كان القرآن كافياً، ولم يكن ثمة حاجة لمصدر ثان للتشريع. فالسنة لا حاجة إليها، ولا مكان لها.. وقد استدلوا لشبهتهم هذه يما زعموه أدلة من القرآن المحيد. من ذلك قوله - سيحانه: ﴿ مَا فَرَطْنَا فِي الْكِتَابِ مِنْ شَيَّء ﴾ [الأنعام: ٣٨]. واستدلوا - كذلك - بقول الله - سيحانه -بصف القرآن الكريم: ﴿ مَا كَانَ حَدِيثًا بُفْتَرِي وَلَكِنْ تَصَدِّدِيقَ الَّذِي بِيْنَ يَدَيْهِ وَتَقْصِيلَ كُلُّ شَيَّء وَهُدًى ورحمة لقوم يُؤْمنُون ﴿ [يوسف:١١١]. وكذلك استدلوا بالأيات التي وصف الله - تعالى - القرآن فيها بأنه مدىن، من مثل قول الله عز وحل: وإن هو إلا ذكر وَقُرْآنُ مُدِينٌ ﴾ [يس:٦٩].

#### تغتيد الشبهة والرد عليها

إن القول بهذه الشعهة بدل على جهل بالقرآن المجيد، وعدم فهم لأياته، بل يدل على سوء قصد لدى القائلين مها. فإن الأمة مجمعة على أن القرآن العظيم قد اشتمل الدين مجملاً في كثير من جوانبه وأحكامه، ومفصلاً في حوانب أخرى، وقد جاءت السنة النبوية المطهرة فبينت المجمل وفصلته، والنبى على وهو يبين ويفصل إنما بنفذ أمر الله تعالى ويؤدي ما وكله الله تعالى إليه من بيان القرآن المنزل على الخلق، تطبيقاً واستجابة لأمر الله عز وحل في قوله: ﴿ وَأَنْزَلْنَا النَّكُ الذَّكُرِ لِتُبِينَ للنَّاسِ ما نزل النهم ولعلهم بتفكرون و [النحل: ٤٤].

فالقرآن المجيد قد اشتمل على قضايا الدين، وأصول الأحكام الشرعية، أما تفاصيل الشريعة وحزئياتها فقد فصل يعضها وأحمل حمهرتها،

وإنما جاء المحمل في القرآن بناء على حكمة الله عز وحل التي اقتضت أن يتولى رسوله 😅 تفصيل ذلك المجمل وبيانه.. وهذا هو ما قام عليه واقع الإسلام، واجمعت عليه امته، ومن ثم فلا وزن لمن يقول بغير ذلك أو يعارضه، فلنحتكم وإياهم إلى عمود الدين الصلاة؛ أبن في القرآن الكريم عدد الصلوات، ووقت كل صلاة ابتداء وانتهاء، وعدد ركعات كل صلاة، والسجدات في كل ركعة، وهيئاتها، وأركانها، وما بقرا فيها، وواحياتها، وسننها، ونواقضها، إلى غير ذلك من أحكام لا يمكن أن تقام الصلاة بدونها؟ ومثل ذلك يقال في أحكام العبادات كافة، إن القرآن العظيم قد ورد فيه الأمر بالصلاة والزكاة والصيام والحج، فابن نحد منه الأنواع التي تخرج منها الزكاة، ومقدار كل نوع، وأين نجد أحكام الصيام ؟ وأبن نجد مناسك الحج ؟ إن الله سبحانه قد وكل بيان ذلك إلى رسول الله 🎏 الذي لا ينطق عن الهوى.

وقد ذهب جمهور المفسرين إلى أن المراد بالكتاب في قوله تعالى: ﴿ مَا فَرَطِّنَا فِي الْكِتَابِ مِنْ شَيِّءٍ ﴿، إنما هو اللوح المحفوظ، وليس القرآن الكريم، وسياق الأية كاملة يرجح هذا، فالأية الكريمة كاملة: ﴿ وَمَا مِنْ دَابَّةَ فِي الأَرْضِ وَلا طَائِرٍ يَطِيرُ بِجِنَاحَيَّهِ إِلاَّ أُمَمُ أَمْثَالُكُمْ مَا فَرَطْنَا فَي الْكِتَابِ مِنْ شَيْء ثُمَّ إِلَى رَبِهِمْ بَحْشُرُونَ ﴾ [الإنعام: ٣٨]، فالآبة تتحدث عن عظم علم الله تعالى، وإحاطته بكل شيء في الوجود من دواب وطيور وغيرها، وقد شمل علم الله سيحانه كل شيء، وقدر ما يقع لكل منها، ثم إليه بحشير الكيل. وذلك كقوله تعالى: ﴿ مَا أَصَابُ مِنْ مصيبة في الأرض ولا في أنْفُسكُمْ إلا في كتاب منْ قُبْلُ أَنْ نَبْرُأُهَا إِنْ ذَلِكَ عَلَى اللَّهُ يَسْبِرُ ﴿ [الحديد: ٢٢]. فالكتاب الذي احتوى كل شبيء كان أو كائن أو يكون إنما هو اللوح المحفوظ وعلى تفسير الكتاب بأنه القرآن الكريم، فقد قال المفسرون: إن معنى الآية أن الله تعالى قد ضمن القرآن الكريم كل ما يحتاج إليه المكلفون من أوامر ونواه، وعقائد وشرائع، وبشارة ونذارة.. إلى غير ذلك، وليس معنى ذلك أنه لا يحتاج إلى السنة المبينة له، فهو وحي، والسنة وحي، ورسول الله 🥌 لا ينطق عن الهوى.

ثم تحدث الشيخ اسامة سليمان عن اهمية الإسناد وعدم الانسياق خلف المبتدعة الذين يطعنون في الأسانيد، قال الإمام النووي رحمه الله: «ولا يتعلم إلا ممن اكتملت اهليته وظهرت ديانته وتحققت معرفته واشتهرت صيانته؛ فقد قال محمد ابن سيرين ومالك بن انس وغيرهما من السلف: «هذا العلم دين فانظروا عمن تأخذون دينكم». وقال

الإمام مسلم رحمه الله في مقدمة صحيحه: "باب بيان أن الإسناد من الدين، وأن الرواية لا تكون إلا عن الثقات وأن جرح الرواة بما فيهم جائز بل واجب وأنه ليس من الغيبة المحرمة بل من الذب عن الشريعة المكرمة، وقال أيضًا رحمه الله: عن ابن سيرين قال: "لم يكونوا يسالون عن الإسناد؛ فلما وقعت الفتنة قالوا لنا: سموا لنا رجالكم؛ فينظر إلى أهل السنة فيؤخذ حديثهم وينظر إلى أهل البدع فلا يؤخذ عنهم حديثهم».

عن سفيان بن عيينة قال مسعر: «سمعت سعد بن إبراه يم يقول: لا يحدث عن رسول الله ﴿ إلا الثقات» قال عبد الله بن المبارك: «الإسناد من الدين و لولا الإسناد لقال من شاء ما شاء»، وقال أيضًا: «بيننا وبين القوم القوائم» يعنى الإسناد».

وقال الإمام ابن عبد البر رحمه الله: «عن عقبة بن نافع قال لبنيه: «يا بني لا تقبلوا الحديث عن رسول الله ﷺ إلا من ثقة، وعن ابن معين قال: كان فيما أوصى به صهيب بنيه أن قال: با بني، لا تقبلوا الحديث عن رسول الله ﷺ إلا من ثقة.

وقال الإمسام ابن أبسي حاتم في كتابه الجرح و التعديل: «باب في الأخبار أنها من الدين و التحرز و التوقي فيها « ثم ساق أثر ابن سيرين، ثم أثر انس بن ماك أنه بخلوا عليه في مرضه فقال: «اتقوا الله يا معشر الشبباب انظروا ممن تأخذون هذه الأحاديث فإنها من دينكم « وأثر يهز بن أسد أنه قال: «لو أن لرجل عشرة دراهم ثم جحده لم يستطع اخذها منه فيه بالعدول » في الأثر: «دينك دينك إنما هو لحمك فيه بالعدول » في الأثر: «دينك دينك إنما هو لحمك ودمك: فانظر عمن تأخذ عن الذين استقاموا، ولا تأخذ عن الذين استقاموا، ولا الأول الناس لا يسالون عن الإسناد حتى وقعت القتنة؛ فلما وقعت القتنة سالوا عن الإسناد ليحدث بحديث فلما السنة ويترك حديث أهل البدعة ».

وهناك أحاديث كتيرة تحدث عنها بعض الجهلة والمبتدعة مثل حديث الدّباية وحديث أمرت أن أقاتل النّاس، وحديث سحر النّبي ، وحديث شق صدر النبي ، وحديث شق صدر النبي ، وحديث ققء موسى لعين ملك الموت، وهي أحاديث صحيحة، ولا بد من العلم والعودة إلى العلماء في بحض هذه الشبهات ورد هذه المفتريات، وكذا في الرد على بعض الشبهات على الرواة كابي هريرة وغيره.

وأخيرًا، الناس إلى العلم أحوج متهم إلى الماء والهواء، ونسال الله أن يحيينا على السنة والتمسك بها والعمل بها حتى نلقاه عليها، والحمد لله رب العالمين.



قال تعالى: ﴿ أَلَمْ أَعْهَدُ الْبِكُمْ بِا بِنِي أَدِمْ أَنْ لاَ تَعْبُدُوا الشُّيُّطَانَ إِنَّهُ لَكُمْ عَدُّو مُبِينًا (٦٠) وأن اعبدوني هذا صراط مستقيم (٦١) ولَقَدُ أَضَلُ مَنْكُمْ جِبِلاً كَثِيرًا أَفَلَّهُ تَكُونُوا تَعْقَلُونَ (٦٢) هَذه جَهِنَّمُ الَّتِي كُنُّتُهُ تُوعدُون (٦٣) أصْلُوهَا الْيُومُ بِمَا كُنْتُهُ تَكْفُرُونَ (١٤) الْدَوْمِ نَخْتُمُ عَلَى أَفُواهِهُمْ وتُكلِّمنا أنديهم وتشهد أرْحلُهُم بما كانوا نَكْسِبُونَ (٦٥) وَلُوْ نَشْنَاءُ لَطَمَسْنَا عَلَى أعبنهم فاستبقوا الصراط فانى يبصرون (٦٦) ولو نشاء لمسخناهم على مكانتهم فَمَا استَطَاعُوا مضياً ولا يرجعون (٦٧) وَمَنْ نُعَمِّرُهُ نُنكُسُهُ في الْخَلْقِ أَفَلاَ يَعْقَلُونَ (٦٨) وما عَلَمْنَاهُ الشُّغْرِ وَمَا يَنْبَغَى لَهُ إِنْ هُو الأَ ذَكْرُ وَقُرْآنُ مُبِينٌ (٦٩) ليُنْذَرَ مَنْ كَانَ حِنا وبحق القول على الكافرين ﴾

## وه تقسير الأبات وه

قوله تعالى: ﴿ أَلَمْ أَعْهُدُ إِلَيْكُمْ ﴿: عَهِدَ اللَّهُ وَصَيِتُهُ إلى بنى أدم، وهم في صلب أبيهم أدم، كما قال تعالى: ﴿ وَإِذْ آخَدُ رَبُّكُ مِنْ بَنِي آدَمُ مِنْ ظُهُ ورهمْ ذُرْيْتَهُمْ وَأَشْهَدِهُمْ عَلَى أَنْفُسِهِمْ أَلُسْتُ بِرِبِكُمْ قَالُوا يلى شبهدنا ﴾ [الإعراف: ١٧٢]، انسيتم هذا العهد وقد حاءتكم الرسل فذكرتكم به؟!

والم أعهد البكم با بني أدم أن لا تعبدوا الشينطان ﴾، وعدادة الشيطان طاعته، واتباعه فيما بأمريه، وفيما ينهى عنه، والشيطان لا يأمر إلا بالفحشاء والمنكر، ولا ينهى إلا عن كل خير أمر الله

وإنَّهُ لَكُمْ عَدُو مُبِينٌ ﴾ وعداوته بينة ظاهرة من يـوم أن أبي أن يسجد لأبيكم أدم، ومن يـوم أن وسوس له حتى أخرجه من الجنة، وأزاله عما هو فيه من النعيم، فعداوة الشيطان ظاهرة بينة واضحة

لا تحتاج الى دليل، ولذلك كان من كلام الخليل إبراهيم -عليه السلام- لأبيه وهو يدعوه إلى الله: ﴿ يَا أَيْتَ لاَ تَغْيِدُ السَّيْطَانِ إِنَّ الشَّيْطَانَ كَانَ لِلرَّحْمَنِ عصياً ﴾ [الإنساء: ٤٤] لا تعيد الشيطان لأنك حين تعصى الرحمن إنما تطيع الشيطان، حين تعبد الأصنام والأوثان تعبدها بأمر الشبيطان، فأنت في الحقيقة تعيد الشيطان وتطيعه.

﴿ وَأَن اعْبُدُونِي ﴾ ولا تشركوا بعبادتي أحداً، وهذا صراط مُستقيم و فالصراط المستقيم يتمثل في عيادة الرحمن، وترك عيادة الشيطان، فكل من عيد الله وحده، ولم يعيد معه غيره، فهو على صراط مستقيم، وكل من عبد غير الله استقلالاً، أو عبده مع الله؛ فقد ضل عن سواء السيدل.

﴿ وَلَقُدُ أَضَلُ مِنْكُمْ حِيلاً كَثِيرًا ﴾ لماذا لا تستفيدون من الأحداث؛ ولماذا تأخذون العبرة من الوقائع التي تمر بكم الشيطان أغوى كثيرين من

قبلكم، وخدع كثيرين من قبلكم، فالواجب عليكم أن تنتبهوا له وتحذروه، فالعاقل من اتعظ بغيره، ﴿ أَفَلَمْ تَكُونُوا تَعْقَلُونَ ﴾!.

المده حهند مده: اسم اشارة للقريب، هذه حهدم أمامكم، ترونها رأى العين، كما قال تعالى: ولترونُ المحمد (٦) ثم لترونها عين اليقين و [التكاثر: ٢-٧]، وقال تعالى: ﴿ وَسُرُرْتِ الْجَحْدِمُ للْغاوين و [الشعراء: ٩١]، ظهرت فلم تتوار، و هذه حهنم التي كُنْتُم توعدون ، وقال في موضع أخر: وهذه جهنم التي يُكذَّبُ بها المُجِّرمُونَ ﴾ [الرحمن: ٤٣]. وقال في سورة أخرى: ﴿ يُومْ يُدَّعُونَ إِلَى نَار حِهِنُم دعًا (١٣) هذه النَّارُ الَّتِي كُنْتُمْ بِهَا تُكذَّنُونَ ﴾ [الطور: ١٢- ١٢] هذه جهنم امامكم، ﴿ وَعَرِضْنَا حَهِنُمُ بومنذ للكافرين عرضًا ﴾ [الكهف: ١٠٠]، ﴿ ورأى المُحْرِمُونَ النَّارِ فَظَنُّوا أَنْهُمْ مُواقعُوهَا وَلَمْ يَجِدُوا عَنْهَا مُصْرِفًا ﴾ [الكهف: ٥٣]، ﴿ وَرَأُوا الْعَذَابِ لَوْ انْهُمْ كَانُوا بَهْتُدُونَ ﴾ [القصص: ٦٤]، ولكن لا تنفع (لو)، ولا منفع التمني، واصْلُوها واي ادخلوها دخولا تغمركم وتحيط بكم النار من جميع الجهات، ﴿ لَهُمْ منْ حَهَنَّم مِهَادُ ومنْ فَوَّقِهِمْ غُواشَ ﴿ [الأعراف: ٤١]، و لَهُمْ مِنْ فُوقِهِمْ ظُلَلُ مِنَ النَّارِ وَمِنْ تَحُتُّهُمْ ظُلُلُ ﴾ [الزمر: ١٦]، وَإِنَّا أَعْتَدُنَّا لِلظَّالِمِينَ نَارًا أَحَاطُ بِهِمْ سرادقها ﴿ [الكهف: ٢٩]. ﴿ لَوْ يَعْلَمُ الَّذِينَ كَفُرُوا حِينَ لَا بِكُفُونِ عَنْ وُجُوهِهِمُ النَّارَ وَلاَ عَنْ ظُهُورِهُمْ وَلاَ هُمْ ينصرون ﴿ [الأنبياء: ٣٩]، ولذلك قال تعالى: ﴿ وَيَأْتِيهُ الْمُوْتُ مِنْ كُلِّ مِكَانِ وَمَا هُو يَمِيْتُ ﴾ [الراهيم: ١٧].

﴿ اصْلُوْهَا الْيُوْمُ بِمَا كُنْتُمْ تَكْفُرُونَ ﴾ بسبب كفركم بالله ورسله.

والْيَوْمَ نَحْتِمُ عَلَى أَفْواهِ هِمْ وَتُثَمَّمُ عَلَى أَفْواهِ هِمْ وَتُثَمَّمُنَا أَيْدِيهِمْ وَتَشْهَدُ أَرْجِلُهُمْ بِمَا كَانُوا يَكْسَبُونَ ﴾، وقد يتساءل الإنسان: كيف تتكلم الأيدي والأرجل؟

ولا غرابة في ذلك، فإن الله سبحانه أنطق اللسان وهو قطعة لحم، وهو سبحانه قادر على إنطاق الأيدي والأرجل، وغيرها من الجوارح في الآخرة، كما

أنطق اللسان في الدنيا، وهذا إنما يكون في حق الكافرين والمنافقين؛ لأن المؤمن عندما يُعرض على ربه، ويقرره بذئوبه: عملت يوم كذا كذا وكذا، يقرُ ويعترف ولا ينكر، كما قال النبي عنه: ﴿إِنَّ الله يُدُنِي الْمُؤْمِن، فَيَضَعُ عَلَيْه كَنْفَهُ وَيستُرُه، فيقُولُ: أَتَعُرفُ نَنْب كَذَا وَتَعُرفُ دُنْب كذا ويقولُ نعم أي رب حتى قرره بذُنُوبه ورأى في نفسه أنه هلك قال: سترتُها عليك في الدُّنيا، وأنا أغفرها لك اليوم، فيعطى كتاب حسناته ، [متفق عليه].

وعن النبي على أن الله سيخلص رجلاً من أمتي على رعوس الخلائق يوم القيامة، فينشر عليه تسعة وتسعين سجلاً، كل سجل مثل مد البصر، ثم يقول: أتتكر من هذا شيئا أظلمك كتبتى الحافظون يقول: اتتكر من هذا شيئا أظلمك كتبتى الحافظون يقول: لا يا رب، فيقول: أقلك عدر فيقول: لا يا رب، فيقول: الله إلا الله اليوم، فيخرج بطاقة فيها: أشهد أن لا إله إلا الله، وأشهد أن لا إله إلا الله، ورسوله، فيقول: احضر ورشوله، فيقول: احضر ورشوله، فيقول: احضر ورشوله، فيقول: احضر السجلات؟ فقال: فإنك لا تظلم قال: فتوضع السجلات؟ فقال: فإنك لا تظلم قال: فتوضع السجلات، وتقلت البطاقة في كفة، فطأشت السجلات، وتقلت البطاقة فلا يتقل مع الله السبحالات، وتقلت البطاقة فلا يتقل مع الله

واما الكافر والمنافق فالكذب دأبهم، فيوم يبعثون ينكرون ويجحدون، كما قال تعالى: ﴿ يُوْمَ يَبْعَتُهُمُ اللّهُ جَمِيعًا فَيَحْلُفُونَ لَهُ كَمَا يَحْلُفُونَ لَكُمْ ويحْسَبُونَ أَنّهُمْ عَلَى شَيْءَ أَلاَ إِنّهُمْ هُمُ الْكَاذَبُونَ ﴾ [المجادلة: ١٨]، وحينئذ يختم الله على افواههم، وتنطق جوارحهم شاهدة عليهم بما عملوا، كما جاء عَنْ أَنْسَ بْنِ

مَالِك -رَضَي الله عنه- قَالَ: هَلَّ عَنْدُ رَسُولِ اللهِ فَصْحِكَ، فَقَالَ: هَلْ تَدْرُون مِمُ أَضْحَكَ، فَقَالَ: هَلْ تَدْرُون مِمُ أَضْحَكَ، قَالَ: هَلْ تَدْرُون مِمُ أَضْحَكَ، قَالَ: هَلْ تَدْرُون مِمُ أَعْبُد رَبُي مَنْ مُخَاطَبَة الْعَبْد رَبُهُ، يَقُولُ: بِيا رِبُ آلَمْ تُجِرْنِي مِنْ الظُلِّمِ، قَالَ: يَقُولُ: بِلَي، قَالَ: فَيقُولُ: بِلَي، قَالَ: فَيقُولُ: بَلَي، قَالَ: فِيقُولُ: كَفَى نَفْسِي إِلاَّ شَاهِدا مِنِي. قَالَ: فَيقُولُ: كَفَى بِنِنْ شَهُودًا، وَبِالْكَرامِ بِنَفْسِكَ الْيَوْمِ عَلَيْكُ شَهِيدًا، وَبِالْكَرامِ لِلْكَاتِبِينَ شَهُودًا. قَالَ: فَيخُتُمْ عَلَى فِيه، فَيقَالُ الْكَرَامِ لِلْكَاتِبِينَ شَهُودًا. قَالَ: فَيخُتُمْ عَلَى فِيه، فَيقَالُ

لأرْكَانِهِ انْطَقِي، قال: فَتَنْطِقُ بِأَعْمَالِهِ، قال: ثُمُّ بُخُلِّي بَيْنَهُ وَبَيْنَ الْكَلَامِ، قَالَ: فَيَقُولَ: بُعْدًا لَكُنَّ وَسُجْقًا! فَعَنْكُنْ كُنْتُ أَنَاصَلُ. [مسلم ٢٩٦٩].

قال تدارك وتعالى: ﴿ وَبُومُ يُحْشِرُ أَعْدَاءُ اللَّهُ إِلَى النَّارِ فَهُمْ يُوزِعُونَ (١٩) حتَّى إذًا مَا حَاءُوهَا شَهِدَ عليهم سمعهم وأنصارهم وجلودهم بما كانوا بعُملُون (٢٠) وقالُوا لحلُودهم لم شهدتُمْ علينا قالُوا أَنْطَقَنَا اللَّهُ الَّذِي أَنْطَقَ كُلُّ شَيَّء وَهُو خَلَقَكُمْ أُولُ مَرْةً والنه تُرْحِعُون (٢١) ومَا كُنْتُمْ تَسْتَتَرُونَ أَنْ يَشْهَدُ عَلَيْكُمْ سِمْ عُكُمْ وَلا أَبْصَارُكُمْ وَلا حَلُودُكُمْ وَلَكَنْ ظَنَتْتُمْ أَنَّ اللَّهُ لاَ مَعْلَمُ كَثِيرًا مِمًّا تَعْمَلُونَ (٢٢) وَذَلَكُمْ طَنَّكُمْ الَّذِي ظَنَنْتُمْ بِرِبِّكُمْ أَرْدَاكُمْ فَأَصِيْبَحْتُمْ مِنَ الْخَاسِرِينَ (٢٣) فَإِنْ يَصْدِرُوا فَالنَّارُ مَثُّوى لَهُمْ وَإِنْ يَسْتَعْتَبُوا قما هم من المعتبين ﴿ [فصلت: ١٩-٢٤].

نسأل الله أن بثقل مو ازيننا، ويبيض وجوهنا، ويجيرنا من عذاب النار ويدخلنا الجنة برحمته.

﴿ وَلَوْ نَشَاءُ لَطُمُسْنَا عَلَى أَعْنِنَهُمْ ﴿ بِأَنْ نُذُهِبِ أبصارهم، كما طمسنا على نطقهم، وفاستبقوا الصراط وأي: فعادروا إليه؛ لأنه طريق الوصول إلى الحنة، ﴿ فَأَنَّى يُنْصِرُونَ ﴾ وقد طُمست أيصارهم؟!

ولو نشاء لمسخناهم على مكانتهم واي: لأذهبنا حركتهم، ومسخ الشخصية قلَّبُها إلى شيء مختلف، كحبوان أو صورة أخرى غير الصورة التي كانت عليها، قردة وخنازير وغير ذلك. ﴿ فَمَا استطاعوا مضيا ﴿ إلى الأمام ﴿ وَلا يَرْجِعُونَ ﴾ إلى الوراء لستعدوا عن النار.

والمعنى: أن هؤلاء الكفار حقَّت عليهم كلمة العذاب، ولم يكن بد من عقابهم، وفي ذلك الموطن ما ثمَّ إلا النار قد برزت، وليس لأحد نجاة إلا بالعبور على الصراط، وهذا لا يستطيعه أحد إلا أهل الإيمان، الذين يمشون في نورهم. وأما هؤلاء فليس لهم عند الله عهد في النجاة من النار، فإن شاء طمس أعينهم، وأسقى حركتهم، فلم يهتدوا إلى الصراط لو استيقوا اليه ويادروه، وإن شاء أذهب حراكهم فلم يستطيعوا التقدم

ولا التأخر. والمقصود أنهم لا يعيرون الصراط،

ولا تحصل لهم النجاة. [تيسير الكريم الرحمن (٦/ -(Tron-rov

#### أحوال الإنسان في الحياة:

﴿ وَمِنْ نَعْمُرُهُ نَنْكُسُهُ فَي الْخُلُقَ ﴾ من يزد الله تعالى في عمره ينكس في خلقه مرة ثانية، فسنة الله تعالى في الخلق أن يولد الإنسان ضعيفًا، فإذا عُمْر ازدادت قوته يوما بعد يوم، حتى يبلغ الأربعين، فيكون قد استوى على اشده، فإذا زاد عن الأربعين أخذ في النقص، حتى يرد إلى ارذل العمر، كما قال تعالى: ﴿ وَنُقرُ فِي الأَرْحَامِ مَا نَشَاءُ إِلَى أَجِلَ مسمى ثُمُ نُخْرِجُكُمْ طَفْلاً ثُمُ لِتَبْلُغُوا أَشُدُكُمْ وَمِنْكُمْ مِنْ بِتَوَفَّى وَمِنْكُمْ مِنْ يُرِدُ إِلَى أَرْذَلِ الْعُمُرِ لِكَيْلاً يَعْلَمَ مِنْ بِعْدِ عِلْم شَيْئًا ﴾ [الحج: ٥]، فيصبر ضعيف البدن، ضعيف القُوى، ضعيف العقل والذاكرة، وهذه سُنة الله تعالى في الإنسان، ﴿ اللَّهُ الَّذِي خَلَقَكُمْ مِنْ ضَعَف ثُمُّ حَعَلُ مِنْ يَعْدُ ضَعْفَ قُوَّةً ثُمَّ جَعَلَ مِنْ بِعَدِ قُوَّةً ضَعْفًا وَسُنْدَةُ بِخُلُقُ مَا بِشَاءُ وَهُو الْعَلِيمُ الْقَدِيرِ ﴾ [الروم: ٥٤]. وهذا التدرج في الخلق أية من أيات قدرة الله تعالى على إحياء الموتى، ولذلك قال تعالى: ﴿ أَفَلا تَعْقلُون ﴾ فيعلمون أن الذي يردهم من القوة إلى الضعف قادر أن دردهم بعد الموت إلى الحياة.

#### 🙃 ابطال کون النبی 🛎 شاعرا 🖭

﴿ وَمَا عَلَمْنَاهُ الشَّعْرَ وَمَا يَنْبِغَى لَهُ إِنْ هُوَ إِلَّا ذَكْرَ وَقُرْآنٌ مُدِينٌ ﴾: لقد اتهم الكفار النبي على بأنه شاعر، وهذا الاتهام بستلزم كون القرآن شعراً، فنفى الله تعالى هذه التهمة، فقال سبحانه: ﴿ فَلا أَقْسمُ بِمَا تُنْصِرُونَ (٣٨) وَمَا لاَ تُنْصِرُونَ (٣٩) إِنَّهُ لَقُولُ

رُسُولِ كُرِيمِ (٤٠) وَمَا هُوَ يَقُولُ شَاعِرِ قَلِيلاً مَا تُؤْمِنُونَ (٤١) وَلاَ يَقُولُ كَاهِنِ قُلِيلاً مَا تَذَكُرُونَ (٤٢) تَنْزِيلُ مِنْ رَبِّ الْعَالَمِينَ ﴾، إنما علمناه القرآن، إذا هو ليس شاعرا، واقسم ربنا سيحانه على ذلك كما هو

واضح من الأيات. وما علمناه الشعروما ينْدَغي لَهُ ﴾ ما مكن الله تعارك تعالى نسه منه ان يقول الشعر، فما كان يحسن

أن يقول الشعر، حتى أقوال الشعراء لما كان يرددها كان يبدل بعض الفاظها، ولا يحكيها كما قالوها، وما ينبغ على أنه أنه وذلك كله صيانة للوحى من الاتهام بالشعر، كما أن الله تبارك وتعالى صان القرآن من الافتراء بأن جعل النبي أميًا لا يقرأ ولا يكتب، كما قال تعالى: ﴿ وَمَا كُنْتَ تَتَّلُو مِنْ قَبْلُهِ مِنْ كَتَابِ وَلاَ تَخَطُّهُ بِيمِينِكَ إِذَا لاَرْتَابَ الْمُبْطلُونَ ( 6 لا ) بُلْ المُعْلُونَ ( 6 لا ) بُلْ المُبْطلُونَ ( 6 لا ) بُلْ الله قدر أن يكون العيم في الميا لا يقرأ ولا يكتب، حتى لا يقال: إن القرآن من خطيده، وادعى أنه من عند الله، فقال بيمينك فكذلك حتى لا يقال شاعر، ولا يقال في بيمينك فكذلك حتى لا يقال شاعر، ولا يقال في بيمينك فكذلك حتى لا يقال شاعر، ولا يقال في بيمينك أنه أفذلك حتى لا يقال شاعر، ولا يقال في بيمينك أنه أنه شعر، قال تعالى: ﴿ وَمَا عَلَمْنَاهُ الشَعْرَ وَمَا عَلَمْ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ السَعْرَ اللهُ اللهُ السَعْرَ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ السَعْرَ اللهُ الل

#### ين حقيقة الوحي بن

﴿إِنْ هُوَ إِلاَّ ذِكْرُ وَقُرْانُ مُعِينُ ﴾ والـوصفان لسيء واحد، وهو الوحي الذي علمه الله نبيه ﷺ، ﴿إِنَّ هُوَ إِلاَّ ذِكْرُ ﴾، كما قال تعالى: ﴿ إِنَّا مَثْنُ نَزُلْنَا الذَّكْرَ وَإِنَّا لَهُ لَحَافِظُونَ ﴾ [الحجر: ٩]، ﴿ وَقُرْانُ مُعِينُ ﴾ قرآن يُتُلَى، وذكر يُذكر به الله سبحانه وتعالى، ﴿لِيُعْنَرَ مَنْ كَانَ حَينًا ﴾ لينذر (بالياء) آي لينذر القرآن، وقرئت (بالتاء)، لتنذر يا نبينا، والإنذار هو الإعلام المصحوب بالتخويف، نبينا، والإنذار هو الإعلام المصحوب بالتخويف، والقرآن نذير، والنبي ﷺ نذير، قال تعالى: ﴿ الْحَمْدُ لِللّهِ الذِي أَنْزُلُ عَلَى عَبْدِهِ الْكَتَابُ وَلَمْ يَجْعَلُ لَهُ عَوْجًا لِلّهُ الدِي اللّهِ الذِي النّذِيرُ بَاسًا شَدِيدًا مِنْ لَدُنْهُ وَيُبْشَرَ

الْمُؤْمِنِينَ الْدَيِنَ يَعُمَلُونَ الصَّالِحَاتِ أَنَّ لَهُمْ أَجْرًا حَسَنَا ﴾ [الكهف: ١-٢]، وقال تعالى: ﴿يَا أَيُّهَا النِّبِيُّ إِنَّا أَرْسَلُنَاكَ شَاهِدًا وَمُبِشَّرًا وَنَذِيرًا ﴾ [الإحزاب: ٤٤].

ولكن من الذي يضاف إذا تُلي عليه القرآن الكريم ومن كان حيّا » يعني حي القلب، وهو المؤمن، أما الكافر فهو ميت، ولذلك ضرب الله تعالى المثل للمؤمن بعد كفره بالحي

والميت، فقال تعالى: أومنُ كان ميثناً فأحْييْنَاهُ وجعَلْنَا لَهُ ثُورًا يَمْشَى بِهِ فِي النَّاسِ كَمَنْ مَثَلَهُ فِي الظُّلْمَاتِ لَيْسِ بِخَارِجَ مِنْهَا [الأنعام: ١٣٣] لا يستوون، فجعل الله تبارك وتعالى المؤمن قبل الإيمان ميثا، وبعد الإيمان حيًّا؛ ذلك لأن الوحي روح، قال تعالى: ﴿وَكَذَلِكُ أُوحِيْنًا إِلَيْكَ رُوحًا مِنْ أَمْرِنًا ﴾ [السورى: ٣٠]، وقال أيضًا في سورة ق: ﴿ إِنْ في ذَلِكَ لَذَكْرى لَمَنْ كَانَ لَهُ قَلْبُ أَوْ أَلْقَى السَّمْعَ وَهُو شَهِيدٌ ﴾ [ق: ٢٧].

وليندر من كان حيا له يعنى المؤمنين، واما الكافرون فالله سبحانه وتعالى قال فيهم: وإن الدين كَفَرُوا سَوَاءُ عَلَيْهِمْ أَأَنْدُرْتَهُمْ أَمُّ لَمْ تُخُرُوا لا كَفَرُوا لا يَوْمنُونَ لهِ [البقرة: ٢]. وقال تعالى: ﴿ وَنَحَوَقُهُمْ فَمَا يَدْكُرُونَ له [الصافات: ٢٤]، وقال تعالى: ﴿ وَنَحَوقُهُمْ فَمَا يَدْكُرُونَ لا إلله الصفيانا كبيرا له [الإسراء: ٢٠]، فالمؤمن هو الذي إذا سمع آيات الوعيد في القرآن خاف وارتعدت فرائصه، كما قال تعالى: ﴿ إِنّما الْمُؤْمنُونَ الّذِينَ إِذَا يُمَا لُمُوْمنُونَ الّذِينَ إِذَا يُمَا الْمُؤْمنُونَ النّذِينَ إِذَا إِيماناً لهُ [الأنفال: ٢]، وقال تعالى: ﴿ اللّهُ نَرُلُ آحْسَن لَكُم اللّهُ قَالَ مُثَنَّامِهُمْ وَإِذَا تُلِيتُ عَلَيْهِمْ وَقُلُوبُهُمْ وَلَا اللّهُ قَالَ مَثَنَى اللّهُ قَالَ مُمْ مُثَمِّ لَكُ اللّهُ قَالَ لهُ مُنْ يَشَاءُ وَمَنْ يُضْلُلِ ذَكُ هَمَا لَهُ مَنْ يَشَاءُ وَمَنْ يُضْلُلِ لَاللّهُ قَمَا لَهُ مَنْ هَادَ لهُ [الزمر: ٣٣].

ويَحقُ الْقَوْلُ عَلَى الْكَافِرِينَ ﴾ ما هو القول الذي يحقَ على الكافرين، بعد تلاوة القرآن الكريم عليهم، وإقامة الحجة عليهم، القول الذي يحق عليهم، هو قول الله تعالى: ﴿ وَلَوْ شَئْنًا لاَتَيْنًا كُلُّ نَفْسِ هُدَاهَا وَلَكِنْ حَقُ الْقَوْلُ مِنِي لأَمْلانُ جَهَنَّم مِنَ الْحِبُةُ وَالثَّاسِ أَجْمُعِينَ ﴾ [السجدة: ١٣]، فإذا النجية والثَّاسِ أَجْمُعِينَ ﴾ [السجدة: ١٣]، فإذا تلا النبي في القرآن يؤمن به من أمن، وينعقع المؤمن بتلاوة القرآن، ويابى الكافر أن ينتفع، القرآن، ويابى الكافر أن ينتفع، الفران، ويابى الكافر أن ينتفع، النار والعياد بالله قال النار والعياد بالله قال تعالى: ﴿ قَالَ قَالُ حَالَمَةً وَالْحَقُ وَالْحَقُولُ الْحُلُى الْمُعْمُ الْحُمْعِينَ ﴾

[ص:۵۸-۸۵]. وللحديث بقية إن شاء الله تعالى.

## باب السنة





## اعداد/ زكريا حسيني محمد

الحمد لله رب العالمان، والصلاة والسلام على المبعوث رحمة للعالمين، نبينا محمد وعلى اله وصحبه أحمعين والتابعين ومن تبعهم باحسان إلى يوم الدين؛ وتعب: -

عن عائشة رضى الله عنها عن النبي على قال: رما زال حيريل يوصيني بالحار حتى ظننت انه سيورثه، الله الله عام الله عام

هذا الحديث اخرجه الأمام البخاري في كتاب الأبب (باب الوصاة بالجار)، برقم (١٠١٤) كما اخرجه من حديث عبد الله بن عمر رضي الله عنهما في الموضع تفسه برقم (١٠١٥)، وأخرجه الإمام مسلم في الصحيح نفس الموضع مرقد (٢٩٢٥) الما

لله غزاز وصارو تعزلف العارون كان من الله قال الراغب في المفردات: الجار من يقرب مسكنه منك، وهو من الأسماء المتضايفة، فالحار لا يكون حارًا لغيره إلا وذلك الغير جار له، وذلك مثل الأخ والصديق، ولما استعظم

حق الجار عقلاً وشرعاً عبر عن كل من يعظم حقه أو يستعظم حق غيره بالجار، قال الله تعالى: ﴿ وَالْجَارِ ذَي الْقُرْبِي ﴾، وقد تصور من الجار معنى القرب فقيل لمن يقرب من غيره: جاره وجاوره وتجاور معه، قال تعالى: ﴿ ثُمُّ لاَ يُحَاوِرُونَكَ فَيِهَا إِلاَّ قَلِيلاً ﴾. اهـ. (ص: ١٠٣)

وقال الحافظ ابن حجر في الفتح: واسم الجار يشيمل المسلم والكافر، والعابد والفاسق، والصديق والعدو، والغريب والبلدي، والنافع والضار، والقريب والأجنبي، والأقرب دارًا والأبعد، وله مراتب بعضها أعلى من يعض، فأعلاها من اجتمعت فيه الصفات الأول كلها، ثم أكثرها، وهلم جرا إلى الواحد، وعكسه من احتمعت فيه الصفات الأخرى كذلك، فيعطى كلُّ حقه وإن لم تلعل القطاع من ولا لقرى بها وعطالم بسم

#### والمسالة والقدراة بميعصل حق الجوارة لاسال الله مصاره ليه

نقل الحافظ عن ابن أبي جمرة: يحصل بإيصال ضروب الإحسان إليه بحسب الطاقة؛ كالهدية، والسلام، وطلاقة الوجه عند لقائه، وتفقد حاله، ومعاونته فيما بحتاج إليه، وكذلك كفُّ أسباب الأذي عنه على اختلاف أنواعه؛ حسية كانت أو معنوية، فقد نفي النبي 🐸 الإيمان عمن لا يأمن جاره بوائقه.

إلى أن قال: ويفترق الحال في ذلك بالنسبة للجار الصالح وغير الصالح؛ والذي يشمل الجميع إرادة الخير له، وموعظته بالحسني، والدعاء له بالهداية، وترك الإضرار له، والذي يخص الصالح هو جميع ما تقدم، وغير الصالح كفّه عن الذي يرتكبه بالحسني، على حسب مراتب الأمر بالمعروف والنهى عن المنكر، ويعظ الكافر بعرض الإسلام عليه، ويبين محاسنه ويرغبه فيه برفق، ويعظ الفاسق بما يناسبه بالرفق أيضا، ويستر عليه زلله عن غيره، وينهاه برفق، فإن أفاد فيه وإلا فيهجره قاصدا تاديبه على ذلك؛ مع إعلامه بالسبب الر الألب مقيوب لان الجينة لي الأميل لي .فقيا

وقد جاء في حديث أبي هريرة رضى الله عنه قال: قال رسول الله ﷺ: ‹من كان يؤمن بالله واليوم الآخر فلا يؤذ جاره». [متفق عليه]، من على المعالم المعالم المعالم المعالم المعالم المعالم المعالم المعالم المعالم الم

وفي حديث أبي شريح العدوي رضى الله عنه قال: معتُ اذناي وابصرتُ عيناي حين تكلم النبي 🍱،

فقال: «مَن كان يؤمن بالله واليوم الآخر فليكرم جاره...». [مَنْفَ عليه آيضًا].

قال الحافظ ابن حجر في الفتح: قوله: ﴿ فلا يؤذ جاره». وفي حديث أبي شريح: «فليكرم جاره». وقد اخرج مسلم حديث أبي هريرة من طريق الأعمش عن أبي صالح بلفظ افليحسن إلى جاره. وقد ورد تفسير الإكرام والإحسان للجار، وترك أذاه في عدة أحاديث أخرحها الطيراني من حديث بهز بن حكيم عن أبيه عن جده، والخرائطي في مكارم الأخلاق من حديث عمرو بن شعيب عن أبيه عن جده، وأبو الشيخ في «كتاب التوبيخ» من حديث معاذ بن جبل قالوا: يا رسول الله، ما حق الجار على الجار ؟ قال: إن استقرضك أقرضته، وإن استعانك أعنته، وإن مرض عُدته، وإن احتاج أعطيته، وإن افتقر عدت عليه، وإن أصابه خير هنيته، وإن أصابته مصيبة عزيته، وإذا مات اتبعت جنازته، ولا تستطيل عليه بالبناء فتحجب عنه الربح إلا بإذنه، ولا تؤذيه بربح قدرك إلا أن تغرف له، وإن اشتريت فاكهة فأهد له، وإن لم تفعل فادخلها سراً ولا تُخرج بها ولدك ليغيظ بها ولده، قال الحافظ والفاظهم متقاربة، والسياق أكثره لعمرو بن شعيب، وفي حديث بهز بن حكيم: روإن اعوز سترته، قال: وأسانعدهم واهية، لكن اختلاف مخرجها تُشعر بأن للحديث أصلاً.

قـال: ثم الأمر بـالإكرام يـخـتـكف بـاخـتلاف الأشخاص والأحوال، فقد يكون فرض عين، وقد يكون فرض كفاية، وقد يكون مستحبًا، ويجمع الجميع أنه من مكارم الأخلاق.

#### ون حدالهوارون

أورد البخاري حديث أم المؤمنين عائشة رضي الله عنها قالت: قلت: يا رسول الله، إن لي جارين فإلى أيهما أهدي وقلى والله، إن لي جارين فإلى أيهما أهدي وقلى ومعنى قوله وقائل القرب الله الله الله الله الله الله الله قربًا، والحكمة في ذلك أن الأقرب يرى الأشياء التي تدخل بيت جاره من الهدايا وغيرها؛ فيتشوف لها، وذلك بخلاف الأبعد، فإنه لا يطلع على شيء من ذلك، ونقل الحافظ عن أبي محمد بن أبي جمرة أن الإهداء إلى الأقرب مندوب؛ لأن الهدية في الأصل ليست واجبة، فلا يكون الترتيب فيها واجباً.

وحد الجوار قد اختُلف فيه، فورد عن علي بن أبي طالب رضي الله عنه: «من سمع النداء فهو جار». وقيل: «من صلى معك صلاة الصبح في المسجد فهو جار». وجاء عن عائشة رضى الله عنها:

«حد الجوار أربعون دارًا من كل جانب». وجاء مثله عن الأوزاعي، وأخرج البخاري في «الأدب المفرد» عن الحسن مثله، وللطبراني بسند ضعيف عن كعب بن مالك مرفوعًا: «ألا إن أربعين دارًا جار».

وأخرج ابن وهب عن يبونس عن ابن شهاب:
«أربعون دارًا عن يمينه وعن يساره ومن خلفه ومن
بين يديه. قال الصافظ: وهذا يحتمل كالأولى:
ويحتمل أن يريد التوزيع؛ فيكون من كل جانب
عشدة.

#### عد المرمن لا يأمن جاره بوانقه عد

تحت هذه الترجمة أورد الإمام البخاري حديث أبي شريح رضي الله عنه، وأسنده أيضًا عن أبي هريرة رضي الله عنه أن النبي في قال: «والله لا يؤمن، والله لا يؤمن، قيل: يا رسول الله، ومن ؟ قال: «الذي لا يأمن جاره بوائقه».

قوله عن "والله لا يؤمن" وقع تكريرها ثلاثًا بالتصريح هنا، ووقع عند الإصام أحمد: «والله لا يؤمن ثلاثًا». قال ابن حجر: وكانه اختصاره من الراوي، قال: ولأبي يعلى من حديث أنس: «والله ما هو بمؤمن»، وللطبراني من حديث كعب بن مالك: «لا يدخل الجنة»، ولاحمد نحوه بسند صحيح. وقوله: «قيل: يا رسول الله ومن ؟» وقع لأحمد من حديث ابن مسعود أنه السائل عن ذلك. وذكره المنذري في ترغيبه بلقظ: «قالوا: يا رسول الله، لقد خاب وحسر من هو ؟».

وقوله: «الذي لا يأمن جاره بوائقه». وفي حديث أنس: «من لم يأمن». وفي حديث كعب: «من خاف». زاد أحمد والإسماعيلي «قالوا: وما بوائقه» قال: شرّه.

وقد نقل الحافظ في الفتح عن ابن بطال قوله: في هذا الحديث تأكيد حق الجار؛ لقسمه على ذلك، وتكريره اليمين ثلاث مرات، وفيه نفي الإيمان عمن يؤذي جاره بالقول أو الفعل، ومراده الإيمان الكامل، ولا شك أن العاصي غير كامل الإيمان. ثم نقل كلاما للنووي مؤداه أن نفي الإيمان في مثل هذا له جوابان: أحدهما أنه في حق المستحل، والثاني أنه ليس مؤمنًا كاملاً. اه. قال الحافظ: ويحتمل أن يكون المراد أنه لا يجازي مجازاة المؤمن يدخول الجنة من أول وهلة مثلاً، أو أن هذا خرج مخرج التغليظ والزجر، وظاهره غير مراد. والله أعلم.

ثم نقل بعد ذلك كلامًا لابن أبي جمرة جيدًا، وهو قوله: إذا أكد حق الجار مع الحائل بين الشخص

ويينه، وأمر يحفظه وإيصال الخير له، وكفُّ أسباب الضرعنه، فينبغي له أن يراعي حق الحافظين [الملكين] اللذين ليس بينه وبينهما جدار ولا حائل فلا يؤذيهما بإيقاع المخالفات في مرور الساعات، فقد حاء أنهما يُسرُأن بوقوع الحسنات، ويحزنان لوقوع السيئات، فينبغي مراعاة جانبهما، وحفظ خواطرهما بالتكثير من عمل الطاعات والمواظبة على اجتناب المعصية، فهما أولى برعاية الحق من كثير من الحدران. اهـ.

وقد جاء في حديث أبي هريرة رضى الله عنه قال: قال رجل: يا رسول الله، إن فلانة يُذكر من كثرة صلاتها وصدقتها وصيامها غير أنها تؤذى جيرانها بلسانها. قال: «هي في النار». قال: يا رسول الله، فإن فلانة يُذكر من قلة صيامها وصدقتها وصلاتها، وانها تتصدق بالأثوار من الأقط، ولا تؤذي جيرانها بلسانها. قال: «هي في الجنة». [أورده المنذري في الترغيب والترهيب، وعزاه إلى أحمد والبزار وابن حبان والحاكم وصححه الإلباني].

وعن المقداد بن الأسود رضى الله عنه قال: قال رسول الله 🐲 لأصحابه: «ما تقولون في الزنا ؟» قالوا: حرام، حرمه الله ورسوله فهو حرام إلى يوم القدامة. قال: فقال رسول الله 🏂: «لأن يزنى الرجل معشير نسوة أسس عليه من أن يزني بامرأة جاره. قال: «ما تقولون في السرقة؟ قالوا: حرمها الله ورسوله، فهي حرام. قال: «لأن يسرق الرجل من عشيرة أبدات أسسر عليه من أن يسترق من جاره. [عزاه المنذري في الترغيب والترهيب لأحمد والطبراني في الكبير والأوسط، وصححه الالباني].

#### ون الحث على مودة الجارة لجارتها ولو بالقليل وي

ساق الإمام البخاري حديث أبي هريرة رضي الله عنه قال: كان النبي 🎏 يقول: ﴿ يَا نَسَاءَ المسلمات، لا تحقرنَ جارةُ لجارتها ولو فرسن شاة». [متفق عليه واللفظ لمسلم].

قوله 📚: «يا نساء المسلمات» قال القاضي عياض: الأصح الأشهر نصب النساء، وجر المسلمات على أنه منادي مضاف، وهي من إضافة الشيء إلى صفته كمسجد الجامع. وقال السهيلي وغيره: جاء برفع الهمزة على أنه منادى مفرد، ويجوز في المسلمات الرفع صفة على اللفظ، على معنى يا أيها النساءُ المسلماتُ، ونصب المسلمات صفة على محل النساء فهو منادي في محل نصب، وكسرة التاء علامة النصب. قال الحافظ: وأنكر ابن عبد البر

رواية الإضافة، ورده ابن السيد بأنها قد صحت نقلاً، وساعدتها اللغة؛ فلا معنى لإنكارها. وقد رواه الطبراني من حديث عائشة رضى الله عنها بلفظ: «يا نساء المؤمنين، الحديث.

وقوله: «جارة لجارتها» كذا للأكثر، ولأبي ذر: «لجارة». والمتعلق محذوف تقديره (هدية مهداة).

وقوله: (فرسن) بكسر الفاء وسكون الراء وكسر السين آخره نون. وهو حافر الشاة، وهو قليل الفائدة أو عديمها، والمقصود المبالغة في إهداء الشيء اليسير وقبوله لا حقيقة الفرسن، لأنه لم تجر العادة بإهدائه، أي لا تمتنع جاره من الإهداء لحارتها الموجود عندها لقلته، بل ينبغي أن تجود لها بما تيسر، وإن كان قليلاً فهو خير من عدمه.

ويحتمل أن يكون النهى إنما وقع للمهدي إليها، وأنها لا تحتقر ما يُهدى إليها ولو كان قليلاً، وحمله على الأعم أولى؛ أي حمله على المهدية والمهدي إليها، وقد جاء في حديث عائشة المشار إليه: «يا نساء المؤمنين، تهادوا ولو فرسن شاة، فإنه ينبت المودة وينذهب النصفائن، وفي الحديث الحض على التهادي ولو بالتسبير؛ لأن الكثير قد لا يتيسر كل وقت، وإذا تواصل اليسير صار كثيرًا، وفيه استحداب المودة وإسقاط التكلف. قال الحافظ في الفتح: وخص النساء بالنهى لأنهن موارد المودة والبغضاء، ولأنهن أسرع انفعالاً في كل من المودة و المغضاء كذلك.

قال العلماء: الحيران ثلاثة؛ جار له حق واحد، وحار له حقان، وحار له ثلاثة حقوق. فالجار الذي له ثلاثة حقوق هو الحار المسلم ذو الرحم، أي ذو القرابة، فله حق الحوار وحق الإسلام وحق الرحم. وأما الذي له حقان فالحار المسلم؛ له حق الجوار وحق الإسلام. وأما الذي له حق واحد فالجار غير المسلم. وحاء بذلك حديث لكنه ضعيف.

وهذا التقسيم موافق لما جاءت به الأيات والأحاديث بالنسبة لحق المسلم وحق القريب وحق الحار، كما أنه موافق للتقسيم العقلي الاستقرائي، وعلى هذا فللحار الكافر مهما كان كفره حق الجوار في الاحسان إليه وترك إبدائه. [اهـ. من نضرة النعيم].

وقد جاء عن عبد الله بن عمرو بن العاص رضي الله عنهما أنه ذبح شاة فقال: أهديتم لجاري المهودي ؟ فإني سمعت رسول الله 👛 يقول: «مازال جبريل يوصيني بالجار حتى ظننت أنه سيورثه». [آخرجه أبو داود والترمذي وصححه الألباني].

#### و و تصابح غالبة لبعض السلف في حسن الجواو ١٥١١ - ال

يروى أن الصديق رضي الله عنه رأى ابنه عبد الرحمن يناصي جارًا له (أي ياخذ بناصيته) فقال له: «لا تناص جارك، فإن هذا يبقى والناس يذهبون».

ويروى عن عائشة رضي الله عنها أنها قالت: «خلال المكارم عشر: تكون في الرجل ولا تكون في ابيه، وتكون في سيده، يقسمها الله تعالى لمن أحب: صدق الحديث، وصدق الناس، وإعطاء السائل، والمكافأة بالصنائع، وصلة الرحم، وحفظ الأمانة، والتذمم للجار، والتذمم للصاحب، وقرى الضيف، وراسهن الحياء».

ويروى أن رجلاً جاء إلى ابن مسعود رضي الله عنه فقال له: إن لي جارًا يؤذيني ويشتمني ويضيق عليً، فقال له: انهب، فإن هو عصى الله فيك فاطع الله فيه.

ويروى عن الحسن البصري رحمه الله أنه كان لا يرى بأساً أن تطعم جارك اليهودي والنصراني من أضحبتك.

وعن بعض العلماء: جملة حق الجار: أن يُبدأ بالسلام، ولا يطيل معه الكلام، ويعوده في المرض، ويعزيه في المصيبة، ويقوم معه في العزاء، ويهنئه في الفرح، ويظهر الشركة في السرور معه، ويصفح عن زلاته، ولا يتطلع من السطح إلى عوراته، ولا يضايقه في وضع الجذع على جداره، ولا في مصب الماء في ميزابه، ولا في مطرح التراب في فنائه، ولا يضيق طرقه إلى الدار، ولا يتبعه النظر فيما يحمله إلى داره، ويستر ما ينكشف له من عوراته، وينعشه من صرعته إذا نابته نائبة، ولا يغفل عن ملاحظة داره عند غيبته، ولا يسمع عليه كلاما، ويغض بصره عن حرمته، ولا يديم النظر إلى خادمته، ويتلطف بولده في كلمته، ويرشده إلى ما يجهله من أمر دينه ودنياه.

وجاء في نصيحة بعضهم: اعلم أنه ليس حق الجوار كف الأذى فقط، بل احتمال الأذى، ولا يكفي احتمال الأذى، بل لا بد من الرفق وإسداء الخير

والمعروف؛ إذ يقال: إن الجار الفقير يتعلق بجاره الغني يوم القيامة فيقول: يا رب، سل هذا لمَ منعني معروفه، وسدُ بابه دوني ؟

#### علل عادا ولا تماذج من حفظ الجارفي عرضه والعاب اله الما

انشد ابو جعفر العدوي:

الشراجارتي منقرا فضول لانني

والمسترا المعلك حقوني ما حبيت لها سترا

ومشا حسارتي إلا كسامي وإنسني المحادث

بعده إليها أثعمي وتشغمي المالة فلست شحلا منك وحها ولاشعرا

وقال حاتمُ الطائي:

ساري ونسار الجسار واحسدة

والبيه فيبلي نيسترل التقعر التعارا لي اجساوره

ان لا يكون لبنابه ست

غضني إذا مساجسارتي بسرزت

حستى بسواري جسارتي الخسدر

وهكذا نرى أن الإسلام عظم حق الجار، وحث على حسن الجوار، وحذر من سوء الجوار، سواء كان الجار مسلما أم غير مسلم، وسواء كان ذا قرابة أم من الأباعد، فله حق الإحسان، وتحرم أذيته بأي نوع من أنواع الإيذاء؛ لكن بعض المسلمين لا يأبهون لهذا، ولا يهتمون له، فبعضهم يتعمد أذى جاره، بالقاء الزيالات على بابه، أو بوضع الأذى أمام بيته، أو بإيذائه بما يزعجه من الموسيقى والأغاني التي غالبا ما يصحبها ضجيح مؤذ، وقد يكون جاره مريضا أو عنده أولاد يدرسون ويحتاجون إلى الهدوء، فلا يراعي ذلك.

نسال الله تعالى أن يهدينا والمسلمين أجمعين إلى التخلق باخلاق الإسلام العظيمة، مقتفين في ذلك أثر النبي الكريم نبينا محمد صلوات الله وسلامه عليه.

وأخر دعوانا أن الحمد لله رب العالمين.

#### و إنا لله وإنا إليه راجعون و

توفى يوم الأحد الموافق ١١ جمادى الأولى سنة ١٤٣١ هـ الشيخ/ محمد سيد حاج، من الدعاة البارزين في جماعة انصار السنة المحمدية بالسودان، اثناء سفره للمشاركة في محاضرة القضارف بشرق السودان.

وجماعة أنصار السنة المحمدية تدعو الله عز وجل أن يغفر له، وأن يسكنه فسيح جناته.



# ه مشروع تيسير حفظ السناة » ... من صحيح الأحاديث القصار

اعداد/ على حشيش

٣٢٥٦ عَنِ الْبَرَاءِ بْنِ عَازِبِ رضي الله عنه قَالَ: كَانَ رَسُولُ اللّهِ عَنْ يَتَخَلُلُ الصُّفُّ مِنْ نَاحِيَة إِلَى نَاحِيَة يَمْسَحُ صُدُورَتَا وَمَنَاكِبَنَا، وَيَقُولُ: ﴿إِنَّ اللّهَ عَزُ وَجِلٌ وَمَلَاثُبِكَتُهُ يُصَلُّونَ عَلَى الصُّقُوفِ الأُولَّ، ﴿إِنَّ اللّهَ عَزُ وَجِلٌ وَمَلَاثُبِكَتُهُ يُصَلُّونَ عَلَى الصُّقُوفِ الأُولَّ». عَرَامَتَهُ، عَرَامَتُهُ، وَهَذَا حِدِيثُ صحيح. الصُّقُوفِ الأُولَ». عَرَامَتُهُ، عَبِ (٢٤٣١)، عَرَامَتُهُ، لَا ٢٧٤٥٣)، وهذا حديث صحيح.

٣٢٥٧ – عَنِ الْبَرَاءِ بْنِ عَازِب رضي الله عنه قَالَ جَاءَ رَجُلُّ إِلَى النبي 🍣 فَقَالَ يَا رَسُولَ اللَّهِ يَسْتَقْتُونَكَ في الْكَلاَلَةِ فَمَا الْكَلاَلَةُ؟ قَالَ: «تُجْزِئكَ آيَةُ الْصَيْفِ». فَقُلْتُ لَابِي إِسْحَاقَ: هُوَ مَنْ مَاتَ وَلَمْ يَدَعْ وَلَدًا وَلاَ وَالدَّا؟ قَالَ: كَذَلِكَ طَنُّوا أَنْهُ كَذَلكَ. د(٢٨٨٩)، حم(١٨٠٧، ١٨١٣٣، ١٨١١١، وهذا حَدِيثُ صحيح.

ُ ٢٢٥٨ - عَنِ الْبَرَاءِ بْنِ عَارِب رضي الله عنه قالَ سُئُلُ رَسُولُ الله عنه عَنِ الْوُضُوءِ مِنْ لُحُومِ الإبلِ؛ فَقَالَ «تَوَضَّئُوا مِنْهَا». وَسُئُلَ عَنِ الصَّلَاةِ في مَبَارِك الإبلِ فَقَالَ: «لاَ تُتَوَضَّئُوا مِنْهَا». وَسُئُلَ عَنِ الصَّلَاةِ في مَبَارِك الإبلِ فَقَالَ: «لاَ تُصَلُوا في مَبَارِك الإبلِ؛ فَإِنْهَا مِنَ الشَّيَاطِينِ». وَسُئُلَ عَنِ الصَّلَاةِ في مَرَامِضِ الْغَنَمِ؛ فَقَالَ: «صَلُوا فِيهَا فُإِنَّهَا بَرَكَةً»، د(١٨٤)، عب (١٨٤)، حب (٤٤٤)، وهذا حديث صحبح.

٢٢٥٩ عن بُريْدَة بن الحصيب رضي الله عنه أنْ رَسُولَ الله عنه كَانَ جَالِسًا عَلَى حِرَاء وَمَعَهُ أَبُو بُكْرٍ وَعُمْرُ وَعُمْرُ وَعُمْرُ الله عَدْهُمْ قَتَحَرُكَ الْجَبَلُ؛ فَقَالَ رَسُولُ الله عنه : «أَتْبُتْ حِرَاءُ فَإِنَّهُ لَيْسَ عَلَيْكَ إِلاَّ نَبِيُ أَوْ صِدِّيقٌ أَوْ شَهِيدٌ». حم (٢٢٩٣٦)، وهذا حديث صحيح.

٢٢٦٠ عن بُريْدَةً بن الحصيب رضي الله عنه قال: خَطَبَ أَبُو بَكْرٍ وَعُمَرُ رَضِيَ اللّهُ عَنْهُمَا فَاطِمَةً؛ فَقَالَ رَسُولُ
 الله ﷺ: «إنْهَا صَغيرَةٌ» فَخَطَبَهَا عَلَى فَزَوْجَهَا منْهُ. ن(٣٢٣٣)، حب(١٩٤٨)، وهذا حديث صحيح.

٣٢٦١ - عَنْ بُرِيْدَةَ رضي الله عنه قال: غَزَوْتُ مَعْ عَلِي الْيَمَنَ؛ فَرَائِتُ مِنْهُ جَفْوَةً، فَلَمَّا قَدَمْتُ عَلَى رَسُولِ الله عَنْ يَتَغَيَّرُ، فَقَالَ: يَا بُرَيْدَةً، أَلَسْتُ أَوْلَى بِالْمُؤْمِنِينَ مِنْ أَنْفُسِهِمْ؟ قُلْتُ: لَكَرْتُ عَلَيًا فَتَنَقُصِنُهُ؛ فَرَائِتُ وَجُهَ رَسُولِ الله عَنْ يَتَغَيَّرُ، فَقَالَ: يَا بُرَيْدَةً، أَلَسْتُ أَوْلَى بِالْمُؤْمِنِينَ مِنْ أَنْفُسِهِمْ؟ قُلْتُ: لَكَرْتُ مُوْلِاً مُولِدًا فَعَلَى مُوْلاً مُن دِينٍ صحيح.

٣٣٦٢ - عن بُرَيْدَة بن الحصيب رضي الله عنه قال: قال رَسُولُ الله عنه . « في الإنْسَانِ ثَلاَثُمائة وَسِتُونَ مَقْصِلاً ؛
 فَعَلَيْه أَنْ يَتَصَدُقَ عَنْ كُلِّ مَقْصِلِ فِي كُلِّ يَوْم بِصَدَقَة. قَالُوا: وَمَنْ يُطِيقُ ذَلِكَ يَا رَسُولَ اللَّه ؟ قَالَ: النُّخَاعَةُ تَرَاهَا فِي الْمَسْجِدِ فَتَدُّفِنُهَا أَوْ الشَّيْءُ تُنْحَيِّهِ عَنْ الطُّرِيقِ؟ فَإِنْ لَمْ تَقْدِرْ فَرَكْعَثَا الضَّحَى تُجْرِثُكَ، د(٢٤٢٥)، حب(١٦٤٢)، وهذا حديث

٢٢٦٣ - عن بُرِيْدَةُ بن الحصيب رضي الله عنه أنَّ رُسُولُ اللهِ ٥ عُقُّ عَنُّ الْحُسَنِ وَ الْحُسَيْنِ رَضِيَ اللهُ عَنْهُما. حم
 ٢٢٥٨) (٢٢٤١، (٢٢٤١) وهذا حديث صحيح.

٢٢٦٤ عن بُرَيْدة بن الحصيب رضى الله عنه أنْ رَسُولَ الله عنه كَانَ يَقْرَأُ في صَلاَةِ الْعِشَاءِ الآخِرَةِ بِالشَّمْسِ
 وَضُحَاهَا، وَأَشْبَاهِهَا مِنْ السُّور. تـ (٣٠٩)، حم (٢٢٤٨٤، ٢٢٤٨٤)، وهذا حديث صحيح.

٢٢٦٥ عن بُرَيَّدةَ بن الحصيب رضى الله عنه قال: قال رَسُولُ الله ﴿ وَ عَلَى اللَّهُ الدُّنْيَا الَّذِي يَذْمَبُونَ
 إلنّه الْمَالُ». ن(٣٢٧٩)، وهذا حديث صحيح.

َ ٢٢٦٦ - عن بُرِيْدَةُ بن الحصيب رضي الله عنه قالَ: قَالَ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ: «مَنْ حَلَفَ بِالْأَمَانَةِ فَلَيْسَ مِنَّاء. د(٣٥٣)،

٣٢٦٧ - عَنْ بَشِيرِ ابْنِ الْخَصَاصِيةِ رضي الله عنه بشيرِ مولى رَسُولِ الله هُ أَنْ رَسُولَ الله هُ رَأى رَجُلاً يُمْشَي فِي نَعْلَيْنِ بَيْنَ الْقُبُورِ؛ فَقَالَ: «يَا صَاحَبَ السُّنْتَيْنَ الْقَهِمَا». حر(٢٠٢٥)، د(٣٢٠٠)، ن(٢٠٤٨). وهذا حديث صحيح.
 ٣٢٦٨ - عَنْ بِلال رضى الله عنه قَالَ: لَمْ يَكُنْ يَنْهَى عَنْ الصَّلاَة إلاَّ عنْدَ طُلُوعِ الشَّمْسِ فَإِنْهَا تَطْلُعُ بَيْنَ قَرْنَى

الشُيْطَان. حم (٢٢٩٢٣)، وهذا حديث صحيح.

- عَنْ ثَوْبَانَ رضي الله عنه مَوْلَى رَسُولِ الله عنه مَوْلَى رَسُولَ الله عنه مَوْلَى الله عنه مَوْلَى رَسُولَ الله عنه مَوْلَى الله عنه مَوْلَى رَسُولَ الله عنه مَوْلَى الله عنه مَوْلَى الله عنه مَوْلَى رَسُولَ الله عنه مَوْلَى الله عنه مَوْلَى رَسُولَ الله عنه مَوْلَى الله عنه مَوْلَه مِن الله عنه مَوْلَى الله عنه مَوْلَم عَلَى الله عنه مَوْلَم عَلَى الله عنه مَوْلَى الله عنه عَلَى الله عنه عَلَى الله عنه عَلَى الله عَلَى الله عنه عَلَى الله عَلَى الله عنه عَلَى الله عَلَم الله عَلَى الله

٢٢٧١ عن جَابِرِ بن طارق رضي الله عنه قَالَ دَخَلْتُ عَلَى النّبِيّ في بَيْتِهِ وَعِنْدَهُ هَذِهِ الدُّبّاءُ، فَقُلْتُ: أيّ شَيْءٍ هَذَا عَلَى النّبِيّ هَالَ: هَذَا الْقَرْعُ هُوَ الدُّبّاءُ نُكُثْرُ بِهِ طَعَامَنَا. جِه (٣٠٠٤)، وهذا حديث صحيح.

٢٢٧٧ عن جَابِر بْنِ عَبْدِ اللهُ رَضَي الله عنهما قَالَ: قَالَ رَسُولُ الله قَدْ الله عنهما قَالَ يَمْينِ
 ١ ١٠٥١ عن جَابِر بْنِ عَبْدِ اللهُ رَضَي الله عنهما قَالَ: قَالَ رَسُولُ الله قَدْ الله عنهما قَالَ: قَالَ رَسُولُ الله عنهما قَالَ عَلَى منهما قَالَةً عَلَى الله عنهما قَالَ عَلَى الله عنهما قَالَ الله عنهما قَالَ الله عنهما قَالَ الله عنهما قَالَ عَلَى الله عنهما قَالَ الله عنهما قَالُ الله عنهما قَالَ عَلَيْ عَالْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَالَ عَلَيْ عَالْ عَلَيْ عَلَيْ

ُ ﴿٢٧٧٣ عِنْ جَابِرٍ بْنِ عَبْدِ اللّهِ رضي الله عَنهما يُقُولُ: قَرَّبْتُ للنّبِيِّ ﷺ خُبْرًا وَلَحْمًا فَأَكَلَ، ثُمَّ دَعَا بِوَضُوء فَتَوَضَّاً بِهِ، ثُمُّ صَلّى الظُّهْرَ، ثُمَّ دَعَا بِفَضْلِ طَعَامِهِ، فَأَكَلَ ثُمَّ قَامَ إِلَى الصَّلَاةِ وَلَمْ يَتَوَضَّنَا د(١٩١)، حم (١٤٦٦٢)، وهذا حديث صحيح.

٢٢٧٤ عَنْ جَابِرِ بِّنِ عَبِدِ اللهِ رضي الله عنهما قَالَ: كَانَ النَّبِيُ فِي إِذَا مَشْنَى مَشْنَى أَصْحَابُهُ أَمَامَهُ، وتَرَكُوا ظَهْرَهُ للْمَلائكَة. چه (٢٤٦)، وهذا حديث صحيح.

٢٩٧٥ - عَنْ جَابِرِ بْنِ عَبْدِ اللّهِ رضي الله عنهما أنْ رَسُولَ اللّهِ قَالَ: «مَنْ بَنَى مَسْجِدًا لِلّهِ كَمَقْحَصِ قَطَاةٍ أَوْ
 أَصُغْرَ؛ بَنَى اللّهُ لَهُ بَيْتًا في الْجَنَّةِ، جه (٧٣٨)، وهذا حديث صحيح.

٢٢٧٦ - عَنْ جَابِرِ رضي الله عنه أَنَّ رَسُولَ اللهِ عَنْهُ أَنَّ رَسُولَ اللهِ عَنْهُ أَلْفَ صَلَاةً فِي مَسْجِدِي أَفْضَلُ مِنْ أَلْفَ صَلَاةً فِيمَا سِوَاهُ، إِلاَّ الْمَسْجِدِ الْحَرَامِ أَفْضَلُ مِنْ مِائَةً أَنْفَ صَلَاةً فِيمَا سِوَاهُ، حِهُ (١٤٠٦)، حم (١٤٨٤٧، ١٤٨٤٥)، وهذا حديث صحيح.

٢٢٧٧ - عَنْ جَابِرِ بُنِ عَبْدِ اللهِ رضي الله عنهما أنّ امْرأةٌ قَالَتْ للنّبِي فَقَالٌ علَيٌ وَعَلَى زَوْجِي. فَقَالَ النبي عَد:
 رصلُي اللّهُ عَلَيْك وَعَلَى زَوْجِكَ». د(١٩٣٣)، حب (١٩٦٨)، وهذا حديث صحيح.

٢٢٧٨ عَنْ أَبِي نَرِّ رَضِي الله عنه قال: قَالَ لِي رَسُولُ اللَّهِ : «هَلُّ لَكُ فِي كَنْزِ مِنْ كَنْزِ الْجِنَّةِ ؟ قُلْتُ: نَعَمْ، قَالَ: لاَ حَوْلُ وَلاَ قُونُةً إِلاَّ بِاللَّهِ . حَمْ (٢٠٨٤١)، وهذا حديث صحيح.

٣٢٧٩ - عَنْ أَبِي ذَرُّ رضي الله عنه قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللهِ 🎥 ﴿ إِنَّ أَحْسَنَ مَا غُيَّرَ بِهِ هِذَا الشُّيَّبُ الْحِبَّاءُ وَالْكَتَّمُ».

د (٤٢٠٥)، حم (٢٠٧٩٩)، وهذا حديث صحيح

٢٢٨٠ عَنْ جُنْدُبِ بْنِ عَبْدِ اللّه رضي الله عنه قَالَ: كُنّا مَعَ النّبِيّ قَقْ وَنَحْنُ فِتْيَانٌ حَزَاوِرَةً، فَتَعَلّمْنَا الإِيمَانَ قَبْلَ أَنْ نَتَعَلّمْنَا الْقُرْانَ، ثُمُ تَعَلّمُنَا الْقُرْانَ فَارْدَدْنَا بِهِ إِيمَانًا. ومعنى: حزاورة اقوياء جه (٦١) وهو حبيث صحيح.

٢٢٨١ عن أبي قَتَادَةَ رضي الله عنه أَنُ رَسُولَ الله عنه أَنْ مَنْ الأَنْصَارِ لِيُصَلِّي عَلَيْهِ؛ فَقَالَ النَّبِي عِنْ مَنْ الله عنه وَمَنْ عَلَيْهِ.
 مَنْ النَّبِي عَنْ الله عنه عَلَيْه مَنْ الله عَنْ عَلَيْه مَنْ الله عَنْ عَلَيْه مَنْ عَلَيْه مَنْ عَلَيْه مَنْ عَلَيْه مَنْ عَلَيْه مِنْ الله عَنْ عَلَيْه مِنْ المُنْ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْه

٧٢٨٧ - عَنِ الْحَارِثِ بْنِ مَالِكِ ابْنِ بَرْصَاءَ رضي الله عنه عَنْ النَّبِيِّ عَقَ قَالَ: ﴿لاَ تُغْزَى مَكَةُ بِعْدَهَا أَبَدًا \* حَم (١٨٥٢٩).

٣٢٨٣ - عَنْ حُبُشْنِي بْنِ جُنَادَةً، قَالَ يَحْيَى: وكَانَ مِمْنْ شَهَدَ حَجُةَ الْوَدَاعِ قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللّهِ عَنْ: اللّهُمُ اغْفِرْ للْمُحَلِّقِينَ ؟ قَالُوا: يَا رَسُولَ اللّهِ، وَالْمُقَصَّرِينَ ؟ قَالَ: اللّهُمُ اغْفِرْ للْمُحَلِّقِينَ ؟ قَالُوا: يَا رَسُولَ اللّهِ، وَالْمُقَصَّرِينَ ؟ قَالَ فِي الْمُحَلِّقِينَ ؟ قَالَ فِي اللّهُ إِنْ اللّهُ مَا اللّهُ إِنْ اللّهُ اللّهُ إِنْ اللّهُ اللّهُ إِنْ اللّهُ اللّهُ إِنْ اللّهُ إِنْ اللّهُ اللّهُ إِنْ اللّهُ إِنْ اللّهُ إِنْ اللّهُ إِنْ اللّهُ اللّهُ إِنْ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ إِنْ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ إِنْ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللللّهُ اللّهُ الللّهُ اللللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّه

 الحمد لله، والصلاة والسلام على رسول الله، وعلى أله وصحبه ومن والأه، أما بعد:

فقد ذكرت فيما سبق معاني المحكم

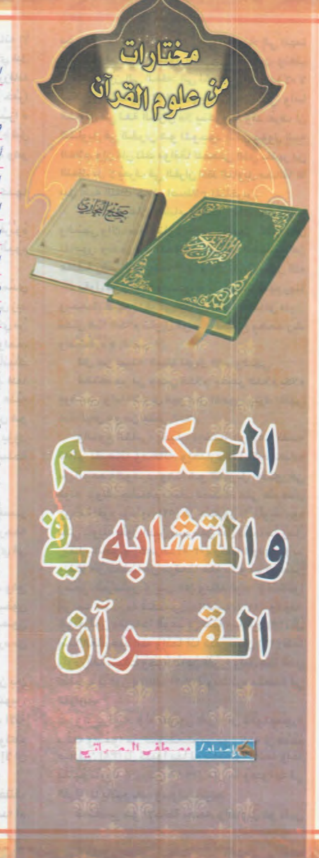
والمتشابه وتفسير آية آل عمرَان ﴿ هُوَ الَّذِي الْمُوَّ الَّذِي الْمُوَّ الَّذِي الْمُوَّ الَّذِي الْمُوَّلِ مَنْهُ آيَاتُ مُحَكَمَاتُ هُنُ أَمُّ الْمُقَالِ وَأَخْرُ مُتَشَابِهَاتُ ﴾، وانتهيت في المقال السابق إلى توضيح معنى التاويل عند آهل العلم، كما قال بعضهم: ﴿ والتاويل بمعنى التفسير، وبمعنى العاقبة المجهولة التي لا بعلمها إلا الله، وكلا المعنيين موجود في

القرآن..
أما شيخ الإسلام ابن تيمية عليه رحمة الله - فقد قال في تفسير سورة الإخلاص: وقد كتبت كلام أحمد بالفاظه -كما ذكره الخلال في كتاب السخة، وكما ذكره من نقل كلام أحمد بإسناده في الكتب المصنفة في ذلك - في غير المناده في الكتب المصنفة في ذلك - في غير إنما أريد به التاويل في لغة القرآن، كقوله إنما أريد به التاويل في لغة القرآن، كقوله تأويله يقول الدين نسوه من قبل قد جاءت رسل ربنا بالحق فهل لنا من شفقاء فيشفغوا كنا أو تُردُ فَتَعْمل عَيْر الدي كُنا نعْمل وعن ابن عباس في قوله: ﴿ هَلُ لِنَا عَرْ الله في قوله: ﴿ هَلُ يَنْ عَلْمُ وَالله والله وَالله والله والل

وعن قـتادة قـال: تـاويـله: ثـوابه. وعن مجاهد: جزاؤه. وعن السُدِّي: عاقبته. وعن ابن زيد: حقيقته. قال بعضهم: تاويله ما يؤول إليه امرهم من العذاب وورود النار.

القرآن.

وقوله تعالى: ﴿بُلْ كَذُبُوا بِمَا لَمْ يُحيطُوا بِعِلْمِهِ وَلَمَا يَأْتِهِمْ تَأْوِيلُهُ ﴾ [يونس: ٣٩]، قال بعضهم: تصديق ما أوعدوا به من الوعيد، والتاويل ما يؤول إليه الأمر، وعن الضحاك: يعنى عاقبة ما وعد الله في القرآن أنه كائن من الوعيد، والتاويل ما يؤول إليه الأمر. وفال يوسف الصديق عليه السلام: ﴿يَا أَبْتِ هَذَا يُوسِلُ رُوْيايَ مِنْ قَبْلُ ﴾ [يوسف: ١٠٠]، فجعل نفس سحود أبويه وإخوته له تأويل رؤياه.



وقال قبل هذا: ﴿ لاَ يَأْتِيكُما طَعَامُ تُرْزَقَانِهِ إِلاَّ نَبَّاتُكُما بِتَأْوِيلِهِ قَبْلُ أَنْ يَأْتِيكُما ﴾ [يوسف: ٣٧] أي قبل أن يأتيكُما ﴾ [يوسف: ٣٧] أي قبل أن ياتيكما طعام ترزقانه في المنام؛ لما قال احدهما: ﴿ إِنِّي أَرَانِي أَعْصِرُ خَمْرًا وَقَالَ الآخَرُ إِنِّي أَرانِي أَحْمِلُ فَوْقَ رَأْسِي خَبْرًا ﴾ وقال الآخر أبني أراني أحمل فَوْق رأسي خَبْرًا ﴾ [يوسف: ٢٦]، ﴿ إِلاَ نَبِّأَتُكُما بِتَأْوِيلِهِ ﴾ في اليقظة ﴿ قَبْلُ أَنْ يَأْتِيكُما ﴾ الطعام. هذا قول أكثر المفسرين، وهو الصواب.

فهذا لفظ التاويل في مواضع متعددة كلها بمعنى واحد.

وقال الله تعالى: ﴿ فَإِنْ تَنَازَعْتُمْ فِي شَيْءَ فَرُدُّوهُ ۗ إِلَى اللّه وَالرّسُولِ إِنْ كُنْتُمْ تُؤْمِنُونَ بِاللّهِ وَالْيَوْمِ الآخر ذَلَكَ خَيْرٌ وَأَحْسَنُ تَأْوِيلاً ﴾ [النساء: ٥٩].

قال مجاهد وقتادة: جزاء وثوابًا، وقال السدي وابن زيد وابن قتيبة والزجاج: عاقبة. وعن ابن زيد وابن قتيبة والزجاج: عاقبة. وعن ابن زيد أيضًا: تصديقًا. كقوله: ﴿هَذَا تَأْوِيلُ رُوِّيايَ مِنْ قَبْلُ ﴾. وكل هذه الأقوال صحيحة. والمعنى واحد، وهذا تفسير السلف جميعًا، ومنه قوله: ﴿ سأنبَئُكُ بِتَأْوِيلِ مَا لَمْ تَسْتَطِعُ عَلَيْهِ صَبْرًا ﴾ [الكهف: ٨٧]، فلما ذكر قال: ﴿ذَلِكَ تَأْوِيلُ مَا لَمْ تَسْطِعُ عَلَيْهِ صَبْرًا ﴾ [الكهف: ٨٧]، وهذا تأويلُ ما لَمْ تَسْطِعُ عَلَيْهِ تَاويلُ قوله، والمراد به عاقبة هذه الإفعال بما يؤول اليه ما فعلته، من مصلحة أهل السفينة، ومصلحة أهل البول.

#### ووالتأويل والتفسير عند قدماء للفسرين وو

وأما قدماء المفسرين فلفظ التأويل والتفسير عندهم سواء، كما كان ابن جرير الطبري -رحمه الله- يقول: القول في تأويل هذه الآية. أي في تفسيرها.

ولما كان هذا معنى التأويل عند مجاهد، وهو إمام التفسير جعل الوقف على قوله: ﴿ وَالرَّاسِخُونَ فِي الْعِلْمِ ﴾؛ فإن الراسخين في العلم يعلمون تفسيره، وهذا القول اختيار ابن قتيبة وغيره من أهل السنة.

وأما متآخرو المفسرين كالثعلبي فيفرقون بين التفسير والتأويل. قال: فمعنى التفسير هو التنوير، وكثيف المغلق من المراد بلفظه، والتأويل: صرف الآية إلى معنى تحتمله يوافق ما قبلها وما بعدها، وتكلم في الفرق بينهما بكلام ليس هذا موضعه، إلا أن التأويل الذي ذكره هو المعنى الثالث المتآخر.

قال أبو الفرج ابن الجوزي -رحمه الله-: اختلف العلماء هل التفسير والتأويل بمعنى واحد؟ أم

يختلفان؛ فذهب قوم يميلون إلى العربية: إلى أنهما بمعنى، وهذا قول جمهور المفسرين المتقدمين. وذهب قوم يميلون إلى الحقائة للى الحقائة للهما فهؤلاء لا يذكرون للتاويل إلا المعنى الأول، والثاني، وأما التاويل في لغة القرآن فلا يذكرونه، وقد عرف أن التاويل في القرآن هو الموجود الذي يؤول إليه الكلام، وإن كان ذلك موافقًا للمعنى الذي يظهر من اللفظ، بل لا يُعرف في القرآن لفظ التاويل مخالفًا لما يدل عليه اللفظ، خلاف اصطلاح المتاخرين.

والكلام نوعان: إنشاء، وإخبار. فالإنشاء: الأمر والنهي والباحة، وتأويل الأمر والنهي نفس فعل المامور، ونفس ترك المحظور، كما في الصحيح عن عائشة رضي الله عنها أنها قالت: «كان رسول الله عنها أنها قالت: «كان رسول الله يقول في ركوعه وسجوده: سبحانك اللهم ربنا وبحمدك اللهم اغفر لي، يتأول القرآن ومتفق عليه]. فكان هذا الكلام تأويل قوله: ﴿ فَسَيْحُ بِحَمْد رَبّكَ وَاسْتَغْفَرُهُ ﴾ [النصر: ٣].

قال ابن عبينة: السنة تأويل الأمر والنهي.

فالتفسير من جنس الكلام: يفسر الكلام بكلام يوضحه. وأما التاويل فهو فعل المأمور، وترك المنهي عنه، ليس هو من جنس الكلام.

وكذلك قوله: ﴿ أَمْ يَقُولُونَ اقْتَرَاهُ قُلُ فَأَتُوا سِسُورَة مِثْلُ فَأَتُوا سِسُورَة مِثْلُهُ وَادْعُوا سِسُورَة مِثْلُهُ مِنْ دُونِ اللَّهِ إِنَّ كُنْتُمُ مَنْ دُونِ اللَّهِ إِنَّ كُنْتُمُ صَادِقَينَ (٣٨) بَلُ كَذْبُوا بِمَا لَمْ يُحيطُوا بِعَلْمِهِ وَلَمَا يَاتَبِهِمْ تَأْوِيلُهُ ﴾ [بونس: ٣٨-٣٩]، فإن ما وُعدوا به في ياتيهم.

فالتفسير هو الإحاطة بعلمه، والتأويل هو نفس

ما وعدوا به إذا اتاهم، فهم كذبوا بالقران الذي لم يحيطوا بعلمه، ولما يأتيهم تأويله.

وقد يحيط الناس بعلمه، ولما ياتيهم تاويله، فالرسول عليه، وإن كان تاويله لم يات بعد.

قال شيخ الإسلام معقبًا على الكلام السابق: وإذا تبين ذلك، فالمتشابه من الأمر لا يد من معرفة تأويله؛ لأنه لا بد من فعل المأمور، وترك المحظور، وذلك لا يمكن إلا يعد العلم، لكن ليس في القرآن ما يقتضي أن في الأمر متشابهًا، فإن الخبر مثل ما أخبر به في الجنة من اللحم واللبن والعسل والماء والحرير والذهب، فإن بين هذا وبين ما في الدنيا تشابها في اللفظ والمعنى، ومع هذا فحقيقة ذلك مخالفة لحقيقة هذا، وتلك الحقيقة لا نعلمها نحن في الدنيا، وقد قال الله تعالى: ﴿ فَلا تَعْلَمُ نَفْسُ مَا أُخُفِي لَهُمْ مِنْ قُرُةِ أَعْين جَزَاءً بِمَا كَانُوا يَعْمَلُونَ ﴾ [السجدة:

وفي الحديث الصحيح يقول الله تعالى: «اعدت لعبادي الصالحين ما لا عين رأت، ولا آذن سمعت، ولا خطر على قلب بشر» [متفق عليه]. فهذا الذي وعد الله به عباده المؤمنين لا تعلمه نفس هو من التأويل الذي لا يعلمه إلا الله، وكذلك وقت الساعة لا يعلمه إلا الله، وأشراطها، وكذلك كيفيات ما يكون فيها من الحساب والصراط، والميزان والحوض، والثواب والعقاب لا يعلم كيفيته إلا الله، فإنه لم يخلق بعد حتى تعلمه الملائكة، ولا له نظير مطابق من كل وجه حتى يعلم به، فهو من تأويل المتشابه الذي لا يعلمه إلا الله.

وكذلك ما آخبر به الربُّ عن نفسه مثل استوائه على عرشه، وسمعه وبصره وكلامه وغير ذلك، فإن كيفنات ذلك لا بعلمها إلا الله.

#### ت جميع ظواهر نصوص القرآن مفهومة لدى الخاطبين 🗠

لقد أنزل الله تعالى كتابه بلسان عربي مبين، على نبي من العرب، وخاطب به أول من خاطب أمة عربية؛ كي يكون هاديًا ومرشدًا إلى الحق، وهذا يعني أنه مفهوم لدى المخاطبين به، كي تقوم الحجة، وتنقطع المعذرة.

قال ابن جرير الطبري -رحمه الله- عند كلامه على مراتب البيان، وأن القرآن جاء باعظمها واعلاها: فإذا كان كذلك، وكان غير مبين منا عن نفسه من خاطب غيره بما لا يفهمه عنه المخاطب كان معلومًا أنه غير جائز أن يخاطب حل ذكره أحدًا من خلقه إلا بما يفهمه المخاطب، ولا يرسل إلى أحد

منهم رسولاً برسالة بلسان وبيان لا يفهمه المرسل إليه؛ لأن المخاطب والمرسل إليه إن لم يفهم ما خوطب به وأرسل به إليه؛ فحاله قبل الخطاب وقبل مجيء الرسالة إليه وبعده سواء؛ إذ لم يفده الخطاب والرسالة شيئًا كان به قبل ذلك جاهلاً.

والله جل ذكره يتعالى عن أن يخاطب خطاباً أو يرسل رسالة لا توجب فائدة لمن خوطب أو أرسلت إليه؛ لأن ذلك فينا من فعل أهل النقص والعبث، والله تعالى عن ذلك متعال، ولذلك قال جل ثناؤه في محكم تنزيله: ﴿ وَمَا أَرْسَلُنَا مَنْ رَسُول إِلاَ بِلسَانِ قَوْمهِ لَيْنِينَ لَهُمْ ﴾ [إبراهبم: ٤]، وقال لنبيه محمد عن ﴿ وَمَا أَنْنِلْنَا عَلَيْكَ الْكتَابِ إِلاَ لتَبْيَنَ لَهُمُ الذي احْتَلَقُوا فيه وَهُدى وَرَحْمة لَقُوْم يُؤْمنُونَ ﴾ [النحل: ٤٦] فغير جائز أن يكون به مهدياً، من كان بما يهدى إليه جاهلاً.

وقد جلى هذه المسالة وفصلها ورد على المخالفين لها من وجوه عدة، الإمام ابن تعمية في مجموع الفتاوي، ومن ذلك قوله: «والمقصود هذا: أنه لا يجوز أن يكون الله أنزل كلامًا لا معنى له، ولا يجوز أن يكون الرسول 🕮 وجميع الأمة لا يعلمون معناه، كما يقول ذلك من يقوله من المتأخرين، وهذا القول يجب القطع بأنه خطأ، سواء كان مع هذا تأويل للقرآن لا يعلمه الراسخون، أو كان للتأويل معنيان: يعلمون أحدهما، ولا يعلمون الآخر، وإذا دار الأمر بين القول بأن الرسول كان لا يعلم معنى المتشابه من القرآن، وبين أن يقال: الراسخون في العلم يعلمون؛ كان هذا الإثبات خيرًا من ذلك النفي، فإن معنى الدلائل الكثيرة من الكتاب والسنة وأقوال السلف على أن جميع القرآن مما يمكن علمه وفهمه وتدبره، وهذا مما يجب القطع به، وليس معناه قاطعاً على أن الراسخين في العلم لا يعلمون تفسير المتشابه، فإن السلف قد قال كثير منهم: إنهم يعلمون تاويله، منهم مجاهد - مع عظم قدره - والربيع بن أنس، ومحمد بن جعفر بن الربير، ونقلوا ذلك عن ابن عباس، وأنه قال: أنا من الراسخين الذين ىعلمون تاوىلە..

قالوا: والدليل على ما قلناه: إجماع السلف، فإنهم فسروا جميع القرآن، وقال مجاهد: عرضت المصحف على ابن عباس من فاتحته إلى خاتمته، أقفه عند كل أية، وأساله عنها، وتلقوا ذلك عن النبي من قال أبو عبد الرحمن السلمي: حدثنا الذين كانوا يقرئوننا القرآن عثمان بن عفان، وعبد الله بن مسعود وغيرهما أنهم كانوا إذا تعلموا من النبي

عشر آیات لم بجاوزوها حتی بتعلموا ما فیها من العلم والعمل، قالوا: فتعلمنا القرآن والعلم والعمل جميعًا، وكلام أهل التفسير من الصحابة والتابعين شامل لجميع القرآن إلا ما قد يشكل على بعضهم فيقف فيه، لا لأن أحدًا من الناس لا تعلمه، لكن لأنه هو لم يعلمه.

وأيضًا فإن الله قد أمر بتدبر القرآن مطلقًا، ولم ستثن منه شيئًا لا يُتدبر، ولا قال: لا تدبروا المتشابه، والتدبر بدون الفهم ممتنع، ولو كان من القرآن ما لا يُتدبر لم يُعرف، فإن الله لم يميز المتشابه به بحد ظاهر حتى تحتنب تدبره.

وهذا انضًا مما يحتجون به، ويقولون: المتشابه أمر نسبى إضافى؛ فقد يشتبه على هذا ما لا يشتبه على غيره، قالوا: ولأن الله أخبر أن القرآن بيان وهدى وشيفاء ونور، ولم يستثن منه شيئًا عن هذا الوصف، وهذا ممتنع بدون فهم المعنى، قالوا: ولأن من العظيم أن يقال: إن الله أنزل على نبيه كلامًا لم يكن يفهم معناه، لا هو ولا جبريل، بل وعلى قول هؤلاء كان النبي 🥨 يحدث باحاديث الصفات والقدر والمعاد، ونحو ذلك، مما هو نظير متشابه القرآن عندهم، ولم بكن يعرف معنى ما يقوله، وهذا لا يظن باقل الناس.

وأيضًا فالكلام إنما المقصود به الإفهام، فإذا لم يقصد به ذلك كان عيثًا وباطلاً، والله تعالى قد نزه نفسه عن فعل الداطل والعبث، فكيف يقول الباطل والعبث ويتكلم بكلام بنزله على خلقه لا بريد به إفهامهم، وأيضًا فما في القرآن أية إلا وقد تكلم الصحابة والتابعون لهم بإحسان في معناها وبينوا

#### ت الراسخون في العلم يعلمون تصبير التشابة وي

وإذا قيل: فقد يختلفون في بعض ذلك؟ قيل: كما قد يختلفون في أيات الأمر والنهي، وأيات الأمر والنهى مما اتفق المسلمون على أن الراسخين في العلام يعلمون معناها.

وهذا أيضًا مما يدل على أن الراسخين في العلم معلمون تفسير المتشابه، فإن المتشابه قد يكون في أبات الأمر والنهي، كما بكون في آيات الخبر، وتلك مما اتفق العلماء على معرفة الراسخين لمعناها، فكذلك الأخرى، فإنه على قول النفاة لم يعلم معنى المتشانه إلا الله، لا ملك ولا رسول ولا عالم، وهذا خلاف الإجماع في متشابه الأمر والنهي، وأيضًا فلفظ التاويل بكون للمحكم، كما يكون للمتشابه، كما دل القرآن والسنة وأقوال الصحابة على ذلك، وهم

يعلمون معنى المحكم، فكذلك معنى المتشابه، وأي فضيلة في المتشابه، حتى ينفرد الله بعلم معناه، والمحكم أفضل منه، وقد بين معناه لعباده، فأي فضيلة في المتشابه، حتى يستأثر الله بعلم معناه، وما استأثر الله بعلمه كوقت الساعة لم ينزل به خطابًا، ولم يذكر في القرآن أية تدل على وقت الساعة، ونحن نعلم أن الله تعالى استأثر بأشياء لم يُطلع عباده عليها، وإنما النزاع في كلام أنزله واخير أنه هدى ويدان وشفاء وأمر بتدبره، ثم يقال: إن منه ما لا يعرف معناه إلا الله، ولم يبين الله ولا رسوله ذلك القدر الذي لا يعرف أحد معناه، ولهذا صار كل من أعرض عن أيات لا يؤمن بمعناها يجعلها من المتشابه بمجرد دعواه.

وبالجملة؛ فالدلائل الكثيرة توجب القطع ببطلان قول من يقول: إن في القرآن آيات لا يعلم معناها الرسول ولا غيره. إلى آخر ما ذكر رحمه الله.

ومما يدل على ما سبق ما صبح عن ابن مسعود رضى الله عنه قال: والذي لا إله غدره، ما أنزلت سورة من كتاب الله إلا أنا أعلم أين أنزلت، ولا أنزلت أية من كتاب الله، إلا أنا أعلم فيمن أنزلت، ولو أعلم أحدًا (علم منى بكتاب الله تبلغه الإبل لركبت إليه.[متَّفق عليه].

وعن مسروق قال: «كان عبد الله يقرأ علينا السورة، ثم يحدثنا فيها ويُفسرها عامة النهار». وعن ابن أبى مليكة قال: ورأيت مجاهداً يسال ابن عداس رضى الله عنهما عن تفسير القرآن ومعه ألواحه، فيقول له ابن عباس: اكتب. قال: حتى ساله عن التفسير كله».

قال ابن قتيية رحمه الله: ولسنا ممن يزعم أن المتشابه في القرآن لا يعلمه الراسخون في العلم، وهذا غلط من متاوليه على اللغة والمعنى، ولم ينزل الله شيئًا من القرآن إلا ليتفع به عباده، ويدل به على معنى أراده، فلو كان المتشابه لا يعلمه غيره للزمنا للطاعن مقال، وتعلق علينا بعلة، وهل يجوز لأحد أن يقول: إن رسول الله 🎏 لم يكن يعرف المتشابه؛ وإذا حاز أن يعرفه مع قول الله تعالى: ﴿ وَمَا يَعْلُمُ تَأْوِيلُهُ إلا الله ﴾ [ال عمران: ٧] جاز أن يعرفه الربانيون من صحابته فقد علمهم نبيهم 🐉 التفسير.

ويعدُ: فإنا لم نر المفسرين توقفوا عن شيء من القرآن فقالوا: هذا متشابه لا يعلمه إلا الله، بل أمروه كله على التفسير». [تاويل مشكل القرآن]. وللحديث يقية إن شياء الله.

الحمد لله وحده، والصلاة والسلام على من لا نبي بعده، وبعد:

قرائن السياق المنفصلة هي التي لا تكون منكورة مع النص، وإنما تكون منفصلة عنه، وهي من مخصصات عموم النص، ذكرنا منها التخصيص بالشرع بانواعه المتعددة، والتخصيص بالعقل، ونستكمل البحث إن شاء الله تعالى،

#### وو تخصيص النص العام بالعقل وو

فنقول: من العلماء من قال: إنه ليس مخصصاً؛ لأنه ما دل العلقل على عدم دخوله تحت اللفظ، لا يكون اللفظ موضوعًا له أصلاً، فقالوا: إن العام لا يخصص بالعقل، وإنما يخصص بالدليل، ولذلك لم يكن الصحابة يخصصون العموم إلا بنص، ولا يخصصونه بالعقل.

وأجابوا عن الآيات التي احتج بها القائلون بالتخصيص بالعقل، كقوله تعالى: ﴿ ثُدُمِّرُ كُلُّ شَيْء بِأَمْرٍ رَبِّهَا﴾ [الإحقاف: ٢]، ومعلوم بالعقل أنها لم تدمر كل ما على الأرض.

وقوله تعالى: ﴿اللَّهُ خَالِقُ كُلِّ شَيْءٍ﴾ [الرعد: ١٦٦]، ومعلوم بالعقل أن صفات الله غير مخلوقة.

والجواب: أن هذا ليس من باب تخصيص العام بالعقل، إنما هو من باب العموم الذي يُراد به الخصوص.

قال ابن عثيمين: وهذا القول وجهه قوي جداً.

- والفارق بين العام الذي خُصنَص (العام المختصوص)، والعام الذي أريد به الخصوص الميكن أصلاً: أن العام الذي أريد به الخصوص لم يكن عمومه مرادا من أول الأمر، ولم يكن متناولاً له فلا يحتاج إلى إقامة الدليل على إخراجه؛ لأنه لم يدخل في العموم من الأصل.

أما الذي خُصِّص، فكان من أول الأمر مرادًا عمومه لكل أفراده.

ورجُّح ابن قدامة في «الروضة» أن الآيات السابقة من العام المخصوص (الذي خُصنَّص فيما بعد)، وأرجع الخلاف في المسالة إلى النزاع اللفظي فقط [شرح الاصول لابن عثيمين ص٢٩٧، ٢٩٨، روضة الناظر لابن قدامة ٢ / ١٢٤، تكملة الاصول الفقه على منهج أهل الحديث لزكريا بن غلام ١ / ١٣٨).

والحاصل أن أكثر أهل العلم على أن العقل من المخصصات، ففي الآيتين لفظ: «كل شيء» موضوع في اللغة للعموم، ولا يمكن حمل اللفظ على عمومه لدلالة العقل على خروج كل ما لم يُدَّمر على الأرض في الآية الأولى، وخروج الله جل وعلا وصفاته من هذا العموم في الآية الثانية.



ري ثالثًا: التخصيص بالحس والشاهدة ري

المراد به المشاهدة والإدراك بالحواس، ومعناه إن يأتي لفظ عام دل الحس على أنه ليس على

المثال الأول: قوله تعالى عن ريح عاد: ﴿تُدَمَّرُ كُلُّ شَيْء بِأَمْرٍ رَبِّهَا﴾ [الاحقاف: ٢٥]، فلفظ: «كل شيء، هذا عام، جاءت القرينة الحسية أن ما دُمَّر هم الآدميون فقط، فلم تدمَّر السماء والأرض، وهذا التخصيص علمناه بالحس والمشاهدة.

والربح لم تدمر مساكنهم أيضًا، لكن هذا لم يخص بالحس، بل بالنص، فقال تعالى: ﴿فَاصَّبُكُوا لاَ يُرَى إلاَّ مسَاكنُهُمْ ﴿ [الاحقاف: ٢٥].

المثالُ الثاني: قوله تعالى عن ملكة سبا: ﴿ وَأُوتِيَتْ مِنْ كُلُّ شَيْءٍ وَلَهَا عَرْشُ عَظِيمٌ ﴾ [النمل: ٢٣]

فخُصُ هذا العموم بالحس والمشاهدة، فهناك اشياء لم تؤت إياها، ومنها ما في يد سليمان عليه السلام؛ فلم يكن في يدها على الآقل، وغير ذلك، لكنها أوتيت من كل شيء يؤتاه ملوك زمانها. المثال الثالث: قوله تعالى عن الحرم: ﴿ يُجْبَى إِلَيْهُ ثَمَراتُ كُلُّ شَيْء﴾ [القصص: ٥٧]، ومعلوم بالحس والمشاهدة أن هناك من الثمرات في مشارق الأرض ومغاربها لم تُجْب إلى الكعبة، وكل وقت له ثمرات مختلفة عن الوقت الآخر، فكل وقت

 لكن هذا الحس والمشاهدة لا بد أن يكون متفقًا عليه؛ حتى لا يدخل من يعملون عقولهم في تخصيص الكتاب والسنة بالحس والمشاهدة. [شرح الورقات ١ / ١٣٤، شرح الأصول من علم الأصول
 ٢٩٤, ٢٩٥].

#### ١٠ رابعا، التخصيص بالعرف ١٠

#### ما هو العرف

العرف: هو ما اعتاده جمهور الناس والفوه من فعل شاع بينهم أو لفظ تعارفوا على إطلاقه على معنى خاص، بحيث لا يتبادر غيره عند سماعه.

- والعرف ينقسم إلى ثلاثة أنواع بثلاثة اعتبارات، وهي:

#### ون النوع الأول القولي والعملي ون

 العرف القولي: وهو آن يتعارف جمهور الناس على إطلاق لفظ معين خاص؛ بحيث إذا أطلق هذا اللفظ انصرف الذهن إلى ذلك المعنى التعارف عليه، دون حاجة إلى قرينة.

ومن أمثلة ذلك: إطلاق لفظ الولد على الذكر دون الأنثى، مع أنه في اللغة يشملهما معًا، قال الله تعالى: ﴿يُوصِيكُمُ اللّهُ في أَوْلَادِكُمْ لِلذُكْرِ مِثْلُ

#### حَظُّ الْأَنْثَنُّنْ﴾ [النساء: ١١].

٢- العرف العملي: وهو ما اعتاده جمهور
 الناس في تصرفاتهم، وساروا عليه في
 معاملاتهم.

ومن أمثلة ذلك: تعارفهم على البيع بالتعاطي من غير صيغة لفظية بالإيجاب والقبول؛ وذلك بأن يدفع المشتري الثمن للبائع في السلعة المعلومة الثمن، ويأخذ السلعة دون أن يقع منهما صيغة افظرة

#### و الفوع الثاني: العام والخاص و

١- العرف العام: وهو الذي يتعارفه اهل البلاد جميعًا في زمن من الأزمنة.

مثال ذلك: تعارفهم على أن أجرة الحمَّام لا تتعلق بمدة المكث فيه، ولا بمقدار الماء المستهلك.

٢- العرف الخاص: وهو ما كان ساريًا في بعض البلدان دون باقيها، أو طائفة دون غيرها من الطوائف.

ومثال ذلك: تعارف أهل العراق على إطلاق لفظ الدابة على الفرس فقط.

#### وو النوع الثالث الصحيح والفاسل وو

١- العرف الصحيح: وهو ما تعارف عليه الناس، وليس فيه مخالفة لنص، ولا تفويت مصلحة ولا جلب مفسدة.

ومثال ذلك: تعارف الناس على أن ما يقدمه الخاطب إلى خطيبته من ملابس ونحوها إنما هو هدية فقط، وليس له علاقة بالمهر.

7- العرف الفاسد: وهو ما خالف نصًا شرعيًا أو فوت مصلحة، أو جلب مفسدة، ومثال ذلك ما تعارف عليه الناس من بعض العقود الربوية، وهذا لا يُلتفت إليه.

## ومن أمثلة التخصيص بالعرف:

المثال الأول: قوله تعالى: ﴿وَالْوَالدَاتُ يُرْضَعُنَ أَوْلاَدَهُنُ حَوْلَيْنِ كَامِلْيْنِ لِمِنْ أَرَادُ أَنْ يُتَمِّ الرُّضَاعَةً﴾ أولادهُنَّ علم، ولكن العرف خص منه الوالدة الرفيعة القدر التي ليس من عادة مثيلاتها إرضاع أولادهن إن كان الولد يقبل ثدي غيرها للمصلحة العرفية، كما ذهب إلى ذلك الإمام مالك، وهكذا أصبح العام، وهو والوالدات، قاصراً على غير هذا النوع الذي خصة العرف العملي.

المثال الثاني: من حلف الإياكل اللحم، فلفظ اللحم عام، يشمل كل أنواع اللحم بما فيه السمك، وقد سمًى الله تعالى السمك لحمًا، كما في قوله تعالى: ﴿وَمِنْ كُلُّ تَأْكُلُونَ لَحْمًا طَرِيًا ﴿ [فاطر: ١٢]، لكن قيل خُصَ ذلك بالعرف، فإن السمك لا يدخل

مذكرة أصول الفقه ١ / ٥٥].

وقول الصحابي الذي يخصص العموم -باتفاق أهل العلم-: ما كان له حكم الرفع، وذلك فيما لا مجال للرأي فيه، كالغيبيات والعبادا والعقائد.

لأن ذلك من قبيل الخبر التوقيفي عن النبي الخبي وذلك كقول الصحابي: «أمر النبي المخبر الخبي و«نهدا» و«نهانا» عن كذا» و«أمرنا رسول الله الله المخبوب و«رُخُص ونهانا» عن كذا، و«أمرنا» و«نُهينا» و«رُخُص لنا»... وما شابه ذلك.

- قال ابن الصلاح: حكم ذلك عند أهل العلم حكم المرفوع صريحًا. [مقدمة ابن الصلاح ص٢٥].

ومن آمثلة ذلك: قول أنس رضي الله عنه: «من السنة إذا تزوج البكر على الثيب أقام عندها سبعًا». [متفق عليه].

وكقُول سُعيد بْنِ جُبِيْرِ عَنْ ابْنِ عَبَاسِ رَضِي اللَّهُ عَنْهُما قَالَ: «الشَّفَاءُ فِي ثَلاثَةَ: شَرْبة عَسلِ، وَشَرْطة مَحْجِم، وكَيِّة نَارٍ، وَانْهَى أُمُّتِي عَنَّ الْكَيِّ. قال و ﴿وَفَعَ الْحَدِيثِ، [البخاري ١٨٠٥].

- وكقول أم عطية رضي الله عنها: «نُهينا عن اتباع الجنائز ولم يُعزم علينا ». [متفق عليه]...

وه أمثلة على التخصيص بقول الصحابي ١٥٠

المثال الأول: في الحديث أن النبي على نهى عن لبس الحرير للرجال، فعن أبي موسى رضي الله عنه أن رسول الله على قال: •حُرَّم لباس الحرير والنهب على ذكور أمتي وأُحلٌ لإناثهم... [الترمذي ١٧٢٠ وصححه الالباني].

فالحديث عام يشمل النّهي عن لبس الحرير والذهب للرجال.

لكن جاء عن أنس رضي الله عنه قال: رخص رَسُولُ الله عنه قال: رخص رَسُولُ الله عَنه الرُّبِيْرِ بْنِ الْعَوَّامِ وَعَبْدِ الرَّحْمَنِ بْنِ عَوْف في لُبْسِ الْحَرِيرِ لَحِكَة كَانْتُ بِهِمَاء [مسلم ٥٥٥].

فقول الصحابي هنا -أنس رضي الله عنه-خصّص عموم النهي في حديث النبي 🤐. [شرح الكوكب المنير ٣/ ٢٧٦- ٣٧٧].

المثال الثاني: في حديث النبي 🥦: ﴿لَا يَنْفِرنَ أَحَدُ حَتَّى يَكُونَ آخَرُ عَهْدِهِ الطُّوافِ بِالْبَيْتِ».

[أبو داود ٢٠٠٤ وصححه الألباني].

فالحديث عام يشمل الجميع رجالاً ونساءً بما فيهن الحُيُّض. لكن جاء عن ابن عباس -رضي الله عنهما- قال: «أمر الناس ان يكون آخر عهدهم بالبيت إلا أنه خُفَّف عن الحائض». [منفق عليه].

فقول ابن عباس خصّص المراة الحائض من عموم النساء، بانه ليس عليها طواف الوداع. في مسمِّي اللحم، فإن أكل سمكًا لا يحنث.

المثال الثالث: لو أقسم ألا يدخل بيتًا، فلفظ بيتًا، فلفظ بيتًا، عام يشمل كل بيت، بما فيه بيت الله تعالى وهو المسجد، وقد سمّاه الله تعالى بيتًا ﴿فَي بُيُوتَ أَنْنَ اللّهُ أَنْ تُرْفَعَ وَيُذُكّرَ فِيهَا اسْمُهُ ﴾ [النور: ٣٦]. لكن خُصُ ذلك بالعرف؛ إذ إن أعراف الناس ألا يطلقوا اسم البيت على المسجد، فلو دخل المسحد لا يحنث؛ لأن العموم خُصُ بالعرف.

يقول الشاطبي في الاعتصام (١ / ٣٩٠): عند الإمام مالك رد الأيمان (القسم) إلى العرف، مع أن اللغة تقتضي في الفاظها غير ما يقتضيه العرف، ثم ضرب مثال البيت والمسجد السابق. [انظر: موسوعة هل يستوي الذين يعلمون ١ / ٥٥ - ٧٤، والسياق وأثره د. عبد المجيد السوسوة ص١٦].

ون خامساً؛ التخصيص بقول الصحابي ١٠٠

قول الصحابي ينقسم إلى أربعة أقسام:

ا- قول الصحابي فيما لا مجال للرأي فيه، كالعبادات والتقديرات ونحوها، (وهو ما له حكم الرفع)، وهذا القسم حجة عند الأئمة الأربعة؛ لأنه لا بد أن يكون سمعه الصحابي من النبي عالا لا اجتهاد في الأمور التي لا تُعرف إلا بتوقيف، ولكن الأئمة اختلفوا في مدى الاحتجاج به قلة وكثرة؛ لعدم الاتفاق على ضابط معين يحدد ما لا مجال للرأى فيه.

فقد يرى بعضهم أن هذه المسالة مما لا مجال للرأي فيها: فيعمل بقول الصحابي فيها، ويرى الآخر أنها مما يدخله الاجتهاد فلا يعمل بقول الصحابي فيها.

٢- قول الصحابي الذي اشتهر ولم يخالفه غيره فيه، وهذا يسمى بالإجماع السكوتي، وهو حجة عند الجمهور.

والشهرة قد يُستدل عليها بكثرة خوض الصحابة في المسالة، أو بكون الصحابي من الخلفاء الأربعة، أو إن المسالة مما تعم به البلوى وتقع لكثير من الناس، مثل جعل عمر رضي الله عنه طلاق الثلاث بلفظ واحد ثلاثًا توجب العنونة الكبرى.

"- قول الصحابي الذي خالفه فيه غيره من الصحابة، فإنه ليس بحجة، ولكن يتخير من أقو الهم حسب الدليل.

4- قول الصحابي الذي فيه مجال للراي، ولم يُعرف له مخالف من الصحابة، وهذا حجة عند أبي حنيفة ومالك وأحمد والشنافعي في القديم، وإن كان ابن القيم قال: إن مذهب الشنافعي (الجديد) لا يختلف عن مذاهب الأثمة الثلاثة. [أصول الفقه الذي لا يسع الفقيه جهله ١ / ١٣٢- ١٣٤،

اللوحيد جمادي الأخرة ١٤٢١ هـ



#### و مسألة على خصص الحديث بمذهب راويه من الصحابة ون

ان يكون هو الراوي، كحديث ابن عباس -رضي الله عنهما - عن النبي الله عنهما دينهُ فَاقْتُلُوهُ . [البخاري ۲۰۱۷].

فإن لفظة (من) عامة في المذكر والمؤنث، وقد رُوى عن ابن عباس أن المرأة إذا ارتدت تُحبس ولا تقتل، فخص الحديث بالرجال، فإن قلنا: قول الصحابي حجّة، خُص على المختار، وقد نُسب ذلك إلى الشافعي، ونُقل عنه أنه لا يُخصص به إلا إذا انتشر في هذا العصر ولم ينكره، وجعل ذلك نازلاً منزلة الإجماع.

وإن قلنا: إن قول الصحابي غير حجة؛ فهو موضع الخلاف، والصحيح أنه لا يُخص به، خلافًا للحنفية والحنابلة، وشبهتهم أن الصحابي العدل لا يترك ما سمعه من النبي في، ويعمل بخلافه إلا لنسخ ثبت عنده، ولنا (الشافعية) أن الحجة في اللفظ وهو عام، وتخصيص الراوي لا يصلح أن يكون معارضًا؛ لأنه يجوز أن يكون خصّه بدليل لا يُوافق عليه لو ظهر، فلا تترك لدلالة اللفظية لمحتمل. [البحر المحيط للزركشي ٤ / كنصف].

فائدة: وفي مصابيح التنوير على صحيح الجامع الصغير (١ / ٢٠٥): وعموم الحديث (من بدل دينه فاقتلوه)، يشمل الرجل وهو إجماع، والمرأة وعليه الأئمة الثلاثة (مالك والشافعي وأحمد)، وقال أبو حنيفة: لا تقتل المرأة؛ لأن من الشرطية لا تعم المؤنث؛ للنهي عن قتل النساء، كما لا تقتل في الكفر الأصلي.

- ففي الحديث: نهى عن قتل النساء والصبيان. [أحمد ٥٩٥٩ وصححه الإلباني].

لا تُقتل في الطارئ ولا في المنتقل؛ لأن الكفر ملة واحدة.

#### و سادسا ، التخصيص بالمهوم وو

المفهوم: هو ما دلَّ عليه اللفظ لا في محل لنطق.

وهو نوعان: مفهوم الموافقة، ومفهوم المخالفة. النوع الأول: مفهوم الموافقة: هو ما يكون مدلول اللفظ في محل السكوت موافقًا لمدلوله في محل النطق.

ويسمى بمفهوم الخطاب، ولحن الخطاب، وبالقياس الجلي، وبالتنبيه.

وينقسم مفهوم الموافقة إلى قسمين اعتبارين:

الاعتبار الأول: ينقسم إلى مفهوم أولى، ومفهوم مساو.

ا- مفهوم الأولى: وهو ما كان المسكوت عنه أولى بالحكم من المنطوق، كدلالة تحريم التافيف على تحريم الضرب؛ لأنه أشد، وذلك في قوله تعالى: ﴿فَلاَ تَقُلُ لَهُمَا أُفَّ﴾ [الإسراء: ٢٣].

ونحو قوله تعالى: ﴿فَمَنْ يَعْمَلْ مِثْقَالَ ذَرَّةَ خَيْرًا يَرَهُ﴾ [الزلزلة: ٧]، فما فوق الذُرة من أعمال الخير هو أولى بالأجر والثواب.

ب- مقهوم مساو: وهو ما كان المسكوت عنه مساويًا للمنطوق في الحكم، كدلالة تحريم آكل مال اليتيم على تحريم إحراقه، وذلك في قوله سبحانه: ﴿إِنَّ النَّذِينَ يَأْكُلُونَ أَمُّوالَ الْيَتَامَى ظُلْمَا إِنَّمَا يَأْكُلُونَ فَي بُطُونَهمْ نَارًا ﴾ [النساء: ١٠].

فالأكل والإحراق متساويان؛ إذ الجميع إتلاف. الاعتبار الثاني: أن مفهوم الموافقة منه ما هو قطعى، ومنه ما هو ظنى.

أ- فالقطي: ما قُطع فيه بنفي الفارق بين
 المسكوت عنه والمنطوق، كما في الأيتين
 السابقتين.

ومن القطعي: رهن مصحف عند نمي، احتج الإمام أحمد - رحمه الله - في رهن المصحف عن الدُمي بنهي النبي عن السفر بالقرآن إلى أرض العدو؛ مخافة أن تناله أيديهم [أبوداود ٢١١٣]، فهذا قطعي. [شرح الكوكب المنير ٣ / ٤٨٦].

فعن ابن عمر رضي الله عنهما قال: نهى رسول الله عنه أن يُسافر بالقرآن إلى أرض العدو. [متفق عليه] وفي رواية لمسلم: ﴿لاَ تُسْافِرُوا بِالْقُرْآنِ؛ فَإِنْ الْمَنُ أَنْ يَنَالَهُ الْعَدُونُ. [مسلم ٤٩٤٨].

قال الشبيخ تقي الدين ابن تيمية: لأنه إذا نهى عما قد يكون وسبيلة إلى نبيلهم إياه فهو عن إنالتهم إياه أنهى وأنهى. [المسودة ٣٤٧].

 ب- والظني: ما ظُنُ فيه انتفاء الفارق كان يقال: إذا رُدُت شبهادة الفاسق فالكافر أولى؛ لأن الفاسق قد يحترز من الكذب لدينه، والكافر مُتُهم في الدين.

#### ود النوع الثاني، مفهوم الخالفة وي

وهو ما يكون مدلول اللفظ في محل السكوت مخالفًا لمدلوله في محل النطق.

وهو ينقسم إلى اقسام متعددة؛ نعرض لها بالمناقشة في العدد القادم إن شاء الله وقدر، والحمد لله رب العالمين.

الثوحيد المدد ٢٦٧ استه التاسعة والثارثين

# الشيعة الإسماعيلية

ماعداد/ أسامة سليمان

الحمد لله وحده، والصلاة والسلام على من لا نبي بعده، أما بعد:

فإن الشبعة الإسماعيلية فرقة باطنية تنتسب إلى إسماعيل بن جعفر الصادق، ظاهرها التشبيع لأل

البيت، وحقيقتها هدم الإسلام، وجنورها من الشبيعة الإمامية الاثني عشيرية، ذلك أنهم لما أبوا إمامة

موسى الكاظم -الإمام السابع عند الرافضة- وقاموا بنقل الإمامة إلى إسماعيل بن جعفر انشقوا عن

الإمامية بعد موت جعفر الصادق.

#### 🐽 والشيعة الإسماعيلية تنقسم إلى فرق منها 🚥

١- الإسماعيلية القرامطة:

والقرامطة هم الذين هاجموا الكعبة المشرفة، وقتلوا كثيرا من حجاج بيت الله، وسرقوا الحجر الأسود، وظل عندهم أكثر من عشرين سنة، وكان ظهورهم أولاً في البحرين والشام؛ حيث شقوا عصا الطاعة للإمام الإسماعيلي، ونهبوا ماله ومتاعه، فهرب من سوريا إلى بلاد ما وراء النهر.

- من عقائدهم الهدامة:

إفشاء شيوعية الأموال والفروج بين أتباعهم، بل امتد فُجورهم إلى القول بأن المرء لا يكمل إيمانه إلا إذا رضي بالتشريق، ومعناه عندهم أن يدخل الرجل إلى حليلة جاره فيطأها وزوجها حاضر ينظر إليه، ثم يخرج الزاني، ويبصق في وجه الزوج ويضربه على قفاه، ثم يقول له: «تصبر»، فإذا صبر، عد كامل الإيمان وسماه من الصابرين!!

ويذكر المؤرخون أن علي بن الفضل أمر أتباعه من الشيعة القرامطة باليمن في ليلة تسمى ليلة الإفاضة عندهم بعد أن جمع الرجال والنساء في بيت واسع وأطفأ السراج أن يأخذ كل واحد من وقعت يده عليها !! نعوذ بالله من الخذلان.

- من أهم شخصيات الشيعة القرامطة:

عبد الله بن ميمون القداح الذي ظهر في جنوب قارس سنة ٢٦٠هـ، والفرج بن عثمان

القاشاني الذي ظهر في العراق، وأخذ يدعو للإمام المستور الغائب، وحمدان قرمط بن الأشعث وأحمد ابن القاسم الذي بطش بحجاج بيت الله من أهل السنة، ويُعد الحسن بن بهرام المعروف بابي سعيد الجنابي هو المؤسس لدولة القرامطة الاسماعيلية.

#### ٧- الإسماعيلية الفاطمية:

والفاطمية حركة إسماعيلية مرت بعدة أدوار: أولها دور الستر، ويبدأ من موت إسماعيل بن جعفر إلى ظهور عبيد الله المهدي، ثم دور الظهور، والذي بدأ بظهور عبيد الله المهدي الذي أقام بسوريا ثم هرب إلى شمال إفريقيا، وأسس أول دولة للإسماعيلية الفاطمية في تونس.

#### - ومن أبرز العلماء الفاطميين:

أ- المنصور بالله (أبو طاهر إسماعيل).

ب- المعز لدين الله، الذي فُتحت مصر في عهده سنة ٣٦١هـ، وتولى المعز حكمها.

- ج- العزيز بالله (أبو منصور نزار).
- د- الحاكم بأمر الله (أبو علي منصور).
  - ه- الظاهر (أبو الحسن على).
  - و- المستنصر بالله (أبو تميم).

واستمرت الإسماعيلية الفاطمية تحكم مصر والحجاز واليمن حتى زوال دولتهم على يد البطل صلاح الدين الأيوبي رحمه الله.

٣- الحشاشون:

سموا بهذا الاسم لإقراطهم في تدخين الحشيش، وهم إسماعيلية انتشروا في بلاد الشام وفارس، ومن أبرز شخصياتهم:

ا- كيا بزرك أميت.

ب- محمد بن كيا بزرك.

ج- الحسن الثاني بن محمد.

د- ركن الدين خورشاه.

وسقطت قلاع الحشاشين، وانتهت دولتهم أمام جيش هولاكو المغولي الذي قتل ركن الدين أحد رؤسائهم.

٤- الإسماعيلية البهرة:

والبُهرة لفظة هندية معناها «التاج»، وهم إسماعيلية الهند واليمن، وانقسموا إلى فرقتين:

 أ- البُهرة الداوودية نسبة إلى قطب شاه داوود، وينتشرون في الهند وبالمستان.

ب- البُهرة السليمانية نسبة إلى سليمان بن
 حسن، ومركزهم في اليمن حتى الأن.

وزعيم البهرة إلى الآن هو محمد بن برهان الدين الذي يقدسونه، ويسجدون له، ويقبلون قدميه، وله الكلمة الأولى والأخيرة، ويُعد من أغنى الأغنياء، مع أن طائفته تعيش في فقر مدقع، ويعامل محمد بن برهان الدين أتباعه معاملة العبيد مع مع الإفراط في القسوة والشدة، وكذا كافة رؤساء البهرة.

٥- الإسماعيلية الأغاخانية:

وهذه الفرقة ظهرت في إيران، ومن أشهر شخصياتهم حسن علي شاه، وهو الأغاخان الأول ثم جاء بعده أغا على شاه، ثم تلاه ابنه محمد الحسين الذي كان يعيش في أوروبا منهمكا في ملاذ الدنيا، ثم جاء من بعده كريم خان الذي مازال حتى الآن يرأس هذه الطائفة.

#### ा ग्रींग्री: गरान्त्री गिर्मा करा है। विकास के विकास करा है। विकास करा कि विकास करा है। विकास करा कि विकास करा

لقد ابتدع دعاة الشيعة الإسماعيلية حيّلاً ووسائل خبيثة لاصطياد الكثير من العوام، وإدخالهم في عقيدتهم الفاسدة، ويسير الداعية الإسماعيلي مع الضحية مراحل متعددة هي:

الداعية يجب أن يكون فطنًا قادرًا على تأويل الداعية يجب أن يكون فطنًا قادرًا على تأويل النصوص والإيهام بأن لها باطنًا لا يعرفه أي أحد، ولهذا يجب على الإسماعيلي أن يكون مجوسيًا مع المجوس، ونصرانيًا مع النصاري، وسنيًا مع أهل السنة، ليقدم لكل واحد ما يتفق مع

#### مزاجه وميله ومذهبه ومعتقده.

٢- مرحلة التائيس: ويقصد بها إدخال الأنس والطمانينة في نفس الضحية، وذلك بالتقرب إليه متظاهرًا له بالتنسك والتعبد والمواهب الرفضية.

٣- مرحلة التشكيك: حيث يجتهد الداعي الإسماعيلي في تشكيك المدعو في عقيدته؛ وذلك بالأسئلة المشككة في مقررات الشرع، وغوامض المسائل، ومتشابه الآيات، وهذه تُعد من أخطر المراحل عند الشبعة الإسماعيلية.

٤- مرحلة التعليق: حيث يوهم الداعية المدعو بانه يعرف إجابات الأسئلة الغامضة التي طرحها عليه، لكنه لا يمكنه أن يبوح بها إلا بعد أخذ العهود والمواثيق على الضحية المسكين المتعلق بمعرفة إحابات تلك الأسئلة الغامضة.

مرحلة الربط: وفيها يربط الداعية المدعو
 بايمان مغلظة، وعهود مؤكدة؛ حتى لا يُفشي أو
 يبوح بما يذكره له.

٦- مرحلة التدليس: وهي مرحلة التدرج في بث الأسرار والعقائد الباطنية الإسماعيلية إلى الضحية بعد ربطه بالأيمان والعهود المؤكدة.

٧- مرحلة الخلع والسلخ: ويقصد بها خلع المستجيب من عقائده، ودخوله في معتقدات الإسماعيلية الباطنية، وهذا ما يُعرف عندهم بالبلاغ الأكبر، ومن المؤسف أن إمام البُهرة قد زار مصر سنة ١٩٦٦م، ومنحته جامعة الأزهر درجة الدكتوراه الفخرية؛ تقديرًا لخدمات هذه الطائفة في الميادين التعليمية والثقافية !!

ويوجد البهرة بكثرة ملحوظة عند جامع الحاكم بأمر الله الفاطمي بالقاهرة.

أما معتقدات الإسماعيلية وعباداتهم وطقوسهم وأعيادهم ومصادر دخولهم، فهذا ما سنوضحه في المقال القادم إن شاء الله تعالى. و الله من وراء القصد.

المراجع:

١-دراسة عن الفرق في تاريخ المسلمين،

د. أحمد محمد جلي. ٢-الحركة الباطنية في العالم الإسلامي، محمد الخطيب.

٣-الاسماعيلية المعاصرة، محمد الحوير.

٤-الإسماعيلية، إحسان إلهي ظهير.

٥-اصول الإسماعيلية، يرتارد لويس.

الحمد لله، والصلاة والسلام على رسول الله وعلى آلة وصحبه ومن والاه، وبعد:

فقد تحدثنا في العدد الماضي عن ان الإنسان لا يكاد يخلو من مصائب يمر بها في حياته، وهي من ابتلاء الله له، وان على المسلم أن يصبر على المصيبة التي تنزل به؛ لأن الجزع والسخط لن يرد من قدر الله شبيئًا، ولن يؤثر في حقيقة الحال، وتحدث عن فضل المرض، والتداوي من الأمراض، وتكمل فنقول والله تعالى التوفيق:

# ت ثالثًا: ما يجوز التداوي به وما لا يجوز ت ١٠ د لا يجوز التداوي بالحرم:

نهى رسول الله عن الدواء الخبيث، والدواء الخبيث، والدواء الخبيث قد يكون خبثه لنجاسته وحرمته كالخمر والخبائث واللحم غير الماكول والبول؛ إلا أبوال الإبل لإنن النبي عالم بالتداوي بها.

عن أبي هريرة رضي الله عنه قال: «نهى رسول الله عنه الدواء الخبيث. [ابوداود ٣٨٧٢ وصححه الالباني] وزاد الترمذي [٢٠٤٥] يعني «السم» ولا فرق في الحرام بين كونه مأكولاً أو غيره؛ كالتميمة التي يعلقها المريض.

وروى البخاري عن ابن مسعود موقوفًا في المسكر «إنَّ اللَّه لَمْ يَجْعَلْ شَفَاءَكُمْ فيمَا حَرِمَ عَلَيْكُمْ». [١٤/ / ١٩٦]. وفي الأثر «لم يَجعل الله شفاء أمتى فيما حرم عليهم».

لأن ما كان سببًا في الضرر والأذى لا يكون سببًا للشفاء.

وعن طارق بن سُويد رضي الله عنه أنه سَأَلَ النَّبِيُ عَنْ عَنِ الْخَمْرِ، فَنَهَى أَوْ كُرِهَ أَنْ يَصْنَعَها ! فَقَالَ: إِنَّمَا أَصْنَعُهَا لِلدُّوَاءِ. فَقَالَ: إِنَّهُ لَيْس بِدُواء وَلَكَنَّهُ دَاءً . [مسلم ١٩٨٤].

#### ٢- التداوي بالمشروع في الدين،

انجع دواء وانفعه ما بينه من لا ينطق عن الهوى قد وكان علاجه في المرض على نوعين: علاج بالأدوية الطبيعية، وعلاج بالأدوية الإلهية، والدواء الآتي عن طريق



الوحي قطعي يقيني الشفاء إذا قدر الله عز وجل، ولا ينجم عن هذا الدواء أدنى ضرر، بل الدواء قد يشفي الداء المراد شفاؤه، ويعافي من أدواء آخرى لا يفطن إليها الإنسان، ويعلمها العليم الخبير.

أما وصف الإنسان للإنسان في غير ما جاء به الوحي؛ فهو ظني الشفاء، قد يشفى إذا أراد الله، وقد لا يشفى، وإن شفى فقد يترتب على ذلك إيجاد أضرار وأمراض لم تكن موجودة من قبل، أوجدها هذا الدواء، وعلى الإنسان إذا أصيب بأمراض نتيجة التقصير في الأخذ بأسباب الوقاية أو ابتلاء من الله فليسرع بعلاجها بأسباب العلاج التي جاءت عن طريق الوحي، ثم بالعرض على الطبيب المسلم طريق والتداوى بالمسنون يتلخص في أمرين:

الأمر الأول: الاستشفاء بالمعنويات، ويتلخص في:

#### أ- الاستشفاء بالقرآن

قال الله تعالى: ﴿ وَنُدَرِّلُ مِنَ الْقُرَّانِ مَا هُوَ شَفَّاءُ وَرَحْمَةً لِلْمُؤْمِنِينَ ﴾ [الإسراء: ٨].

وقالَ عَرْ وَجِلَ: ﴿ يَا أَيُّهَا النَّاسُ قَدْ جَاءَتُكُمْ مَوْعَظَةً مَنْ رَبِكُمْ وَشَفَاءُ لِمَا فِي الصَّدُورِ وَهُدَى وَرَحْمَةُ للمُؤَمِّنِينَ ﴾ [يونس: ٧٥].

واختُلفُ أَهُلُ العلم في معنى كون القرآن شفاءً على قولين:

- أنه شفاء للقلوب بزوال الجهل عنها وذهاب ريب.

- أنه شيفاء من الأمراض الطاهرة بالرقى والتعوذ، ونحو ذلك.

ولا مانع من حمل الشفاء على المعنيين.

فعن عائشة رضي الله عنها أن رسول الله في مخل عليها وامرأة تعالجها أو ترقيها، فقال: عالجيها بكتاب الله». [ابن حبان ٢٠٩٨ وصححه الإلماني].

وعن أبي سعيد -رضي الله عنه - قال: انطلق نفر من أصحاب النبي في في سفرة سافروها، حتى من أحياء العوب؛ مستضافوهم فابوا أن يضيفوهم، قلدغ سيد ذلك الحي ، قسعوا له بكل شيء ، لا يشفعه شيء . فقال بعضهم لو أتيثم هؤلاء الرهط الذين نزلوا لعله أن يكون عند بعضهم شيء فأتوهم فقالوا: يا أيها الرهط أن سيدنا لدغ ، وسعينا له بكل شيء ، لا يشفعه ، فهل عند أحد منكم من شيء فقال بعضهم . ينفعه أن المناه أن المناء أن المناه المناه أن المنا

وعَنْ عَائِشَةَ رَضِي اللَّهُ عَنَّهَا أَنَّ النَّبِيِّ كَانَّ لَيْنِيً كَانَّ لَيْنِيً عَلَى اللَّهُ عَنَّهَا أَنَّ النَّبِيِّ كَانَ فيه لَيْ الْمُعَوِّذَاتِ؛ فَلَمَّا ثُقُلَ كُنْتُ أَنْفُثُ عَلَيْهِ بِهِنَّ، وَأَمْسَحُ بَيْدِ نَفْسَه لَبَرَكَتَهَا.... [البخاري: ٥٧٥١].

ُ وقد أجمع العلماء على جواز الرقى بثلاثة روط:

 ۱- أن يكون بكلام الله تعالى أو باسمائه أو بصفاته.

 ٢- أن يكون باللسان العربي، أو بما يُعرف معناه من غير العربية.

٣- أن يعتقد أن المؤثر الحقيقي والمعيد من الشر هو الله سبحانه وتعالى، وأن الرقى سبب ووسيلة كسائر الأسباب والوسائل، وأنه لا تأثير لها بذاتها.

فعَنْ عَوْف بْنِ مَالك الأَشْجَعِيُّ رَضِي الله عَنْه قَالَ: كُنَّا نَرُقِي فِي الْجَاهِلَيَّةِ: فَقُلْنَا: يَا رَسُولَ اللَّه كَيْفَ تَرَى فِي ذَلَكَ: فَقَالَ: ﴿اعْرِضُوا عَلَيُّ رُقَاكُمُ، لاَ بَأْسَ بِالرُّقِي مَا لَمَّ يَكُنُّ فِيه شَرْكُ، [مسلم ٢٢٠٠].

وعَنْ جَابِرَ بْنَ عَبْدَ اللّه رضي الله عنهما قال: لَدَغَتْ رَجُلاً مَنْا عَقْرَبُ، وَنَحْنُ جُلُوسُ مَعَ رَسُولِ اللّه عَدْ فَقَالَ رَجُلٌ يَا رَسُولَ اللّه أَرْقِي ۚ قَالَ: «مَنِ اسْتَطَاعَ مَنْكُمْ أَنْ يَنْفَعَ أَخَاهُ فُلْيَفْعَلْ، [مسلم ٢١٩٩].

وعن جابر بن عبد الله رضي الله عنهما قال: رخص النبي عنهما قال: رخص النبي عنهما قال: وَحُصَ النبي عَنه الله عنهما قال: لأسماء بنت عُميس «ما لي أرى أجسام بني أخي ضارعة تصيبهم الماحاجة ». قالت لا، ولكن الْعَيْنَ تَسْرِعُ إليهم، قال «ارْقيهم، قالَ «ارْقيهم، والماحة عَليه فقال: «ارْقيهم، والسلم ٢١٩٨).

#### ب- الاستشماء بالدعاء:

من أسباب الشفاء التوجه إلى الله عز وجل بالدعاء، خاصة ما ورد من أدعية ماثورة عن رسول الله في ذلك.

فعَنْ عُثَّمَانَ بْنِ أَبِي الْعَاصِ التَّقَفِيِّ رَضِي الله عِنهُ
أَنَّهُ شُكَا إِلَى رَسُولَ الله ﴿ وَجَعَا يَجِدُهُ فِي جَسَدِهِ
مَنْذُ أَسْلُمَ فَقَالَ لَهُ رَسُولُ الله ﴿ وَحَعْ يَدِكُ عَلَى النَّهِ مَنْ مَنْ جَسَدِكَ، وقُلْ: بِاسْمِ اللَّهِ. قَلْأَثًا. وقُلْ سَنْع مَرَات: أَعُودُ بِاللَّهِ وَقُدْرَتِهِ مِنْ شَرَ مَا أَجِدُ وَالْ سَنْع مَرَات: أَعُودُ بِاللَّهِ وَقُدْرَتِهِ مِنْ شَرَ مَا أَجِدُ وَالْمَادِرُ». [مسلم ۲۲۰۲].

وفي رواية عن كعب بن مالك رضي الله عنه قال: قال رسولُ الله عن : «إذا وجد أحدكُمُ الما؛ فلْيضعُ يَدهُ حَيْثُ يَجِدُ المهُ، ثُمُ ليقُلُ سَبْعٍ مِرَاتٍ: أعُودُ بعَرْةَ الله وقدرته على كُلُ شيء مِنْ شير ما أجدُ، [احمد ٢٧١٧٩ وصحه الألباني].

والمقصود أنه يستحب للمريض أن يضع يده على موضع الألم، ويأتي بالدعاء المذكور.

وعَنْ أَبِي هُرِيْرَةَ رِضَي الله عنه أَنَّهُ قَالَ: جَاءَ رَجِلُ إِنِّي النَّهِي عَنْ فَقَالَ: يا رسُولَ اللَّه، مَا لَقِيتُ مَنْ عَقْرَبِ

لدغتني البارحة. قال: أما لو قُلْت حين امست: أعُوذُ بكُلمَات الله التَّامَّات منْ شُرِّ مَا خَلُقَ لَمْ تَضُرُكُ».

وعَنْ عَنْد الْعَزِيزِ قَالَ: دَخَلْتُ أَنَا وَثَابِتُ عَلَى أَنْس ابْن مَالك رضي الله عنه، فَقَالَ ثَابِتُ: يَا أَبِا حَمْزُةُ اشْتُكَنْتُ. فَقَالَ أَنْسُ: أَلَا أَرْقَبِكَ بِرُقْبِةَ رَسُولِ اللَّهِ عُهُ قَالَ: بَلَى. قَالَ: «اللَّهُمُّ رَبِّ النَّاسِ، مُذُهِبَ الْيَاسِ، اشْف أَنْتَ الشَّافِي، لا شَافِيَ إِلاَّ أَنْتَ، شَفَاءً لاَ يُغَادرُ سَقَماً». [البخاري ٥٧٤٢].

وعَنْ عَائِشَةَ رَضَى اللَّهُ عَنْهَا أَنْ النَّبِيِّ عَالَى كَانَ يَقُولُ لِلْمُريضِ: «بِسُم اللَّه، تُرْبُهُ أَرْضِنَا بِرِيقَة بِعُضْنَا، نُشْفَى سَقِيمُنَا » [متفق عليه].

وعَنْ أَبِي سَعِيد رضي الله عنه أنّ جبريل أثنى النَّبِيِّ اللَّهِ فَقَالَ: بِمَا مُحَمَّدُ اشْتُكَنَّ؟ فَقَالَ: «نَعَمُّ». قَالَ: بِاسْمُ اللَّهِ أَرْقَبِكَ، مِنْ كُلِّ شَيْء يُـؤِّذِيكَ، مِنْ شَيرَ كُلُّ نَفْسِ أَوْ عَيْنِ حَاسِدٍ، اللَّهُ يَشْفُيكُ بِاسْمِ اللَّهِ أَرْقَيكَ».

وعَنْ ابْنِ عَبَّاسِ رَضَى اللَّهُ عَنْهُمًا قَالَ: كَانَ النَّبِيُّ يعوذ الحسن والحسين، ويقول: «إنَّ أَبَاكُمَا كَانَ يُعُوذُ بِهَا إِسْمَاعِيلَ وَإِسْحَاقٍ؛ أَعُوذُ بِكُلْمَاتِ اللَّهِ التَّامَّة منْ كُلِّ شَيْطَانِ وَهَامَّة، وَمَنْ كُلِّ عَيْنِ لأَمَّةً» [العفاري ٣٣٧١].

وعن ابن عبَّاس عن النِّعيِّ 🎬 قَالَ: 'مَنْ عَادّ مَريضًا لَمْ يَحْضُرُ أَجَلُهُ؛ فَقَالَ عَنْدَهُ سَبْعَ مَرَارٍ: أَسْأَلُ اللَّهُ الْعَظِيمِ رَبُّ الْعَرْشِ الْعَظِيمِ أَنْ يَشْفُيكَ؛ إِلَّا عَافَاهُ اللَّهُ مَنْ ذَلِكَ الْمَرضِ». [أبو داود ٣١٠٦ وصححه الألباني].

وفي قصة إسلام أبي ذر الغفاري رضي الله عنه أنه قَالَ: ﴿ فَأَتَيْتُ زُمْزُمَ فَغَسَلْتُ عَنَّى الدَّمَاءَ، وَشُرِبْتُ مَنْ مَائِهَا، وَلَقَدُّ لَبِثْتُ بِا ابْنَ أَخِي ثَلَاثِينَ بَيْنَ لَيْلَةَ ويُوْم مَا كَانَ لِي طَعَامُ إِلاَّ مَاءُ زَمْزَم، فَسَمِنْتُ حَتَّى تَكَسِّرَتْ عُكُنُ بَطْنِي، ومَا وَجِدْتُ عَلَى كَبِدِي سُخُفَةً حوع». [مسلم ٢٤٧٣].

وقوله: حتى تكسرتْ عُكن بطني. يعنى: انثنت؛ لكثرة السمن وانطوت. "وسخفة الجوع": رقته وضعفه وهزاله.

فالدعاء والتضرع إلى الله تعالى سلاح قوي، قال تبارك اسمه: ﴿ وَإِذَا سَأَلُكُ عَبَادِي عَنِّي فَإِنِّي قَرِيب أحيث دعوة الداع إذا دعان فليستجيبوا لي ولْيُؤْمِنُوا بِي لَعَلَّهُمْ يُرشُدُونَ ﴾ [البقرة: ١٨٦]، وقال عز وجل: ﴿ قُلُ ادْعُوا اللَّهُ أَوِ ادْعُوا الرَّحْمَنُ أَيًّا مَا تَدْعُوا فَلَهُ الأسماءُ الْحُسنَى ﴾ [الاسراء: ١١٠].

فيجب على المسلم أن يطرح قلبه بذل وانكسار بن يدى العزيز الغفار، وأن يقوم ليبث لمولاه همومه وشكواه.

لبست ثوب الرجاء والناس قد رقدوا ويت اشكو إلى صولاي صا أجد

٥٥ المريض في أمس الحاجة الي أنيتضرع إلى الله بقلب صادق خالص فالله وحده سيحانه القادر على كل شيء، وما على السلم الأأن بختار الزمان والمكان وأن سناجي الرحيم الرحمن ٥٥٠

فقلت با اصلی فی کل نبائیة ومن عليه لكشف النضر اعتمد شكو البك امورا أنت تنعلمها ما لى إلى حملها صبر ولا جلد وقت مندت يندي ببالنذل مبيتنها البيك سأ خبير من مبدت إليه بيد فلا تسردنسها سا رب خسائسسا فينحسر جنودك بنزوي كل من يبرد

ما أحوج المسلم الأن إلى هذه الصلة، إلى هذا الرياط والمريض في أمس الحاجة إلى أن يتضرع إلى الله بقلب صادق خالص، فالله وحده سبحانه القادر على كل شيء.

وما على المسلم إلا أن يختار الزمان والمكان، وأن يناجي الرحيم الرحمن؛ فعن النَّعْمَان بْن بشير رضي الله عنهما عن النَّبِي اللَّهِ عَالَ: «الدَّعَاءُ هُو الْعَبَادَةَ...». [أبو داود ١٤٨١ وصححه الألباني].

وإذا رفع العبد إلى الله بديه، بذل وابتهال وتضرع والحاح، فإن الله يستحي أن يرد عبده دون أن يقضى له حاجته.

وعنْ أبي سُعيد رضى الله عنه أنَّ النَّبِيُّ 🎏 قَالَ: «ما من مسلم يدعو بدعوة ليس فيها إثم ولا قطيعة رحم؛ إلاَّ أعْطَاهُ اللَّهُ بِهَا إِحْدَى ثَلَاثَ: إِمَّا أَنْ تُعْجِلُ لَهُ دَعُـوتُهُ، وإمَّا أَنْ يُدُخُرِهُا لَهُ فَي الأَخْرَةُ، وإمَّا أَنْ يَصْرُفَ عَنَّهُ مِنْ السُّوءَ مِثْلَهَا. قَالُوا: إِذًا نُكُثرُ ۚ قَالَ: اللَّهُ أَكْثُرُ ﴾. [أحمد ١١١٣٣ وصححه الإلباني].

وعن أبي هريرة رضى الله عنه أن النبي 🥯 قال: «إنه من لم يسأل الله يغضب عليه». [الترمذي ٣٣٧٣ وحسنه الالباني].

وللحديث بقية، وصلى الله على نبيه محمد وسلم تسليما كثيرا.



#### ٥٥٥ من هدي رسول الله عليه ٥٥٠

## و للوقاية من الشيطان عند الغروج و

عُنْ أَنْسِ بُنِ مَالِكَ رَضِي الله عنه أَنُ النَّبِيُ ﷺ قَالَ:

الذَّا خَرِجَ الرُّجُلُ مَنْ بَيْتِهِ: فَقَالَ: بِسَمْ الله، تَوَكَّلْتُ عَلَى

اللَّه، لا حَوْلُ وَلاْ قُوْةُ إِلاَّ بِاللَّه، قَالَ: «يُقَالُ حينَئِذ:
هُدِيتَ وَكُفِيتَ وَوُقِيتَ؛ فَتَتَنَحَى لَهُ الشَّيَاطِينُ، فَيَقُولُ لَهُ

شَيْطَانُ آخَرُ: كَيْفَ لَكَ بِرَجُلِ قَدْ هُدِي وَكُفِي وَوُقِي،

[ابو داود ٥٠٩، وصححه الالباني].

#### عد من دلائل النبوة عد

صالرسول عديجبربالفتوحات قبل وقوعها ص عَنْ نَافِع بُنِ عُتْبَةَ رضي الله عنه قَالَ: «تَغْزُونَ جَزيرَةَ الْعَرَب؛ فَيَقْتَحُهَا اللَّهُ، ثُمُ فَارِسَ فَيَقْتَحُهَا اللَّهُ، ثُمُّ تَغْزُونَ الرُّومَ فَيَقْتَحُهَا اللَّهُ، ثُمُّ تَغْزُونَ اللَّهُ، ثُمُّ تَغْزُونَ اللَّهُ، ثُمُّ تَغْزُونَ

#### ٥٥ ماأخذه الغرب عن السلمين ٥٥

#### ٥٥ علم الرياضيات ٥٥

فقد عرف المسلمون الأرقام الهندية وطوروها، وابتكروا الرقم (صفر)، واستعملوه لمضاعفة الأرقام، وقد نقل الأوربيون هذه الأرقام عن المسلمين، ونقلوا كلمة (صفر)، وحرفوها إلى (زيرو)، ونقلوا علم الجبر والمقابلة التي ابتدعها محمد بن موسى الخوارزمي، وبقى اسمه كمنا هنو في لنفاتهم (الجبرا).

#### و من نور كتاب الله وه

٥٥ الكلمة الطيبة صدقة ٥٥

وُقُلْ لعبَادي يَقُولُوا الْتي هِيَ أَحْسَنُ إِنَّ الشَّيْطَانَ يَئْزَغُ بَيْنَهُمْ إِنَّ الشَّيْطَانَ كَانَ للإنْسَانِ عَدُّوا مُبِينًا (٥٣) رَبُّكُمْ أَعْلَمُ بِكُمْ إِنْ يَشَا يَرْحَمْكُمْ أَوْ إِنَّ يَشَا يُعَذَّبُكُمْ وَمَا أَرْسَلُنَاكَ عَلَيْهِمْ وَكِلاً ﴾

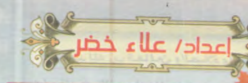
[الاسراء: ٣٥ - ١٥].

#### وه من فضائل الصحابة وه وه عثمان بن عفان، رضى الله عنه وه

عن عبيد الله بن عدي ان عثمان بن عفان رضي الله عنه قال: ،إنَّ اللهُ قَدْ بِعَثْ مُحَمَّدًا تَقَ بِالْحَقِّ، وَالْزَلَ عَلَيْهِ الْعَتَابِ، وَكُلْتُ مِمْنُ اسْتَجَابِ للله وَرَسُولِهِ تَقِيَّهِ وَاصْلَتْ بِمَا بُعِثْ بِهِ مُحَمَّدُ عَقَ وَهَاجَرُتُ اللهِجْرِثُيْنِ الأُولَئِيْنِ، وصحبتُ رَسُولَ الله وَبَائِعَتْهُ، والله مَا عَصَيْقَةً وَلاَ عَنْشَلُهُ حَتْى والله مَا عَصَيْقَةً وَلاَ عَنْشَلُهُ حَتْى وَوَلَاهُ مَا عَصَيْقَةً وَلاَ عَنْشَلُهُ حَتْى

#### وه من أقوال السلف وو

عن الأحنف بن قيس قال: قال عمر بن الخطاب رضي الله عنه: تفقهوا قبل أن تسودوا [كنز العمال] ومعناه: تعلموا العلم ما دمتم صغارًا قبل أن تصيروا سادة منظورًا إليكم!



#### ون من جوامع الدعاء ون

عَرِّ أَبِي مُوسَى الأَشْعُرِيُّ رضَى الله عنه عَنِ النَّبِيِّ اللهُ عَنه عَنِ النَّبِيِّ اللهُ عَنْ النَّبِيِّ اللهُ عَنْ الْمُعَاءِ وَاللَّهُمُّ اعْفَرُ لَي خَطِيئَتِي وَجَهْلِي وَإِسْرافِي فَي أَمْرِي وَمَا أَنْتَ أَعْلَمُ بِهِ مِنِّي اللَّهُمُّ اغْفَرْ لَي جَدِّي وَهَرْلِي وَخَطْئِي وَعَمْدِي وَكُلُّ ذَلِكَ عَنْدِي، اللَّهُمُّ اعْفَرْ لِي مَا قَدَمُّتُ، وَمَا أَخُرْتُ وَمَا أَسْرَرْتُ وَمَا أَسْرَرْتُ وَمَا أَسْرَرْتُ وَمَا أَنْتَ الْمُقَدِّمُ وَأَنْتَ الْمُقَدِّمُ وَأَنْتَ الْمُقَدِّمُ وَأَنْتَ الْمُقَدِّمُ وَأَنْتَ الْمُقَدِّمُ وَالْفَظَ الْمُؤْخَرُ وَأَنْتَ عَلَى كُلُّ شَيْءٍ قَدِيرٍ ، [مِنْفَق عليه، واللفظ المنافِق

#### وه من حكمة الشعر وه

قال المتنبي في الحث علي التزود بالمعارف التي تفيد المسلم وتشغل وقته: خيرُ المحادث والجليس كتابُ تخلو به إن مُلكُ الأصحابُ لا مفشيًا سرًا إذا استوبعتُه وثنالُ منه حكمةً وصواحً

## ما أخذه المسلمون من الفرب المظاهرات والإضرابات

مما ابتليت به ديار المسلمين في العصر الحديث ما اخذوه وقلدوا فيه الغرب، استخدامهم المظاهرات أو الاعتصامات أو الإضرابات؛ لظلم وقع عليهم، أو لذيل حق من حقوقهم، أو للتعبير عن رأيهم باللجوء إلى هذه الأمور التي تجلب على الأمة الشرور والفتن. وليس للمسلم إلا الصبر على الظلم، أو الشكوى إلى المسئولين، وإلى ولاة الأمور بالتي هي أحسن، أو لجوء المتضرر إلى القضاء، فليست هذه الأمور من الإسلام.

## ०० च्येत्र हुम्हा वर्ष

عن سعد بن أبي وقاص رضي الله عنه أنه قال لابنه: «يا بني إذا طلبت الغنى فاطلبه بالقناعة، فإنه من لم بكن له قناعة لم يغنه مال».

وعن قيس بن أبي حازم، قال: قال علي رضي الله عنه: «كونوا بقبول العمل أشد اهتماماً منكم بالعمل؛ فإنه لن يقل عمل مع التقوى، وكيف يقل عمل تُقُبِّلُ». [كنز العمال].

00 أحاديث باطلة لها آثار سيئة 00

فلا شفاه الله تعالى

(موضوع) وهذا الحديث

بوحى بترك المعالجة بالأدوية

المادية والاعتماد فيها على

تلاوة القرآن فقط، وهذا شيء

لا يتفق مع سنته ﷺ القولية

والفعلية؛ فقد تداوى المسادوي المسادوية المسادوية المسادية مرارًا.
[السلسة الضعيفة للألباني].

قواعد ذهبية في توحيد رب البرية

رحمه الله: «واعلم أن فقر العبد

إلى الله أن يعبد الله لا يشرك به شيئًا... فإن حقيقة العبد قلبه، وروحه، وهي لا صلاح لسها إلا بإلهها الله الذي لا إله إلا هو، فلا تطمئن في الدنبا إلا بذكره، وهي

كادحة إليه كَدْحًا فملاقيته، ولا يد

لها من لقائه، ولا صلاح لها إلا

بلقائه، ولو حصل للعبد لذات أو

سرور بغير الله فلا يدوم ذلك.

[مجموع الفتاوى: ٥ / ٧]

قال شيخ الإسلام ابن تيمية

من استشفى بغير القرأن

الحمد لله رب العالمين، والصلاة والسلام على أشرف الأنبياء والمرسلين، وعلى اله وصحبه اجمعين، اما بعد:

فالسنة النبوية المباركة لها منزلة عظيمة ومكانة سامية عند المسلمين قديما وحديثا ، من حيث وجوب العمل بها والرجوع اليها عند التنازع وثبوت حجبتها واستقلالها بتشريع الأحكام ولو لم يرد بها نص قرأني، هذا من ناحية ، ومن ناحية اخرى فهي مبينة للقرآن مغصلة لحمله مخصصة لعمومه مقيدة لمطلقه وموضحة لشكله، كل ذلك محل إجماع عند من يعتد بقولهم، ولم يشذ عن هذه القاعدة إلا الزنادقة والخوارج والروافض الذين فارقوا جماعة المسلمين ونابذوهم واتبعوا غير سبيل

ويأتى هذا المقال تأكيدا لمكانة السنة النبوية وبيانا لعلاقتها الوثيقة بالقرآن الكريم وأنه لا بنفك أحدهما عن الأخر ولا يستغنى عنها بالقرآن، ورداً كذلك على الفئة الضالة المنحرفة المسماة زوراً (بالقرآنيين) الذين يزعمون أنهم للقرآن يعظمون وبه يأخذون، وكذبوا فهم في الحقيقة يفسدون في الأرض ولا يصلحون، ولدين الله يحاريون ، ، والقرآن يرىء منهم ومما ىعملون.

## ٥٥ حالات السنة مع القرآن ٥٥

للسنة مع القرآن ارتباط وثيق فهما صنوان لا يفترقان ولهذا الارتباط حالات عدة نفصلها فيما يلي:

## الحالة الأولى:

وهي أن توافق السنة القرآن أو تؤكد أمرًا ورد فيه، وفائدة ورود السنة على تلك الحالة أنها تؤكد وتقرب هذا الحكم الذي جاء في القرآن الكريم، والأمثلة على ذلك متعددة منها:

١- ما ورد في السنة من أحاديث، من مثل قوله 🐲: «استوصوا بالنساء خيراً، فإنهن خُلقن



من ضلع وإن أعوج شيء في الضلع أعلاه، فإن نهبت تقيمه كسرته، وإن تركته لم يزل أعوج،. [متفق عليه].

ومثل قوله عن اتقوا الله في النساء؛ فإنهن عوان عندكم، أخذتموهن بأمان الله، واستحللتم فروجهن بكلمة الله. [أبو داود ١٩٠٧ وصححه الالباني].

فهذه الأحاديث وغيرها مما ورد في السنة، في هذا الباب، من الإحسان إلى النساء وحُسن معاملتهن موافق ومؤكد لما ورد في القرآن الكريم، في قوله تعالى: ﴿وَعَاشِرُوهُنُ بِالْمَعْرُوفِ فَإِنْ كَرْهُمُوا شَيْئًا وَيَجْعَلَ اللَّهُ فِيهِ خَدْرًا ﴾ [النساء 14].

٧- ومن أمثلة ذلك أيضًا ما ورد في السنة مثل قوله عن: إن الله تبارك وتعالى يملي للظالم، وربما قال: يمهل للظالم، حتى إذا أخذه لم يفلته. ثم قرأ: ﴿وَكَذَلِكَ أَخْدُ رَبِّكَ إِذَا أَخَدَ الْقُرى وَهِيَ ظَالَمَةً إِنَّ أَخْدُدُ أَلِيمٌ شَدِيدٌ ﴾ [الفظ الترمذي ١١١٣ واصله في البخاري].

فإن هذا الحديث موافق ومؤكد للآية كما نرى. الحالة الثانية:

وهي أن تاتي السنة مبينة وموضحة لما في القرآن الكريم، قال الله تعالى: ﴿وَأَنْزُلْنَا إِلَيْكَ الذُّكْرَ لِيَّا اللّهُ تَعَالَى: ﴿وَأَنْزُلْنَا إِلَيْكَ الذُّكُرُ لِيَّا اللّهُ مَا نُزُلَ إِلْيُهِمْ وَلَعَلّهُمْ يَتَفَكّرُونَ ﴾ [النحل: 33].

قال الشاطبي في الموافقات: روى الأوزاعي عن حسان بن عطية قال: كان الوحي ينزل على رسول الله في ويحضره جبريل بالسنة التي تفسر ذلك.

قال الأوراعي: الكتاب أحوج إلى السنة من السنة من الكتاب.

## وهذا البيان على أنواع:

١- تفصيل المجمل:

وهو أن تفصل السنة ما أجمل في القرآن الكريم، والمُجْمل: هو لفظ لا يقهم المراد منه إلا باستفسار من المُجْمل، وبيان من جهته يعرف به المراد.

ومن أمثلة ذلك ما فصلته السنة من مواقيت الصلاة، وعدد ركعاتها، وكيفياتها مثل ما ورد من قوله ﷺ: «صلوا كما رأيتموني أصلي». [البخاري: ١٠٠٨].

وغير ذلك من الأحاديث، فإنه مفصل لما أُجمل في قوله تعالى: ﴿وَأَقْدِمُوا الصَّلاَةَ وَآتُوا الرُّكَاةَ

وَأَطِيعُوا الرُّسُولَ لَعَلَّكُمْ تُرْحَمُونَ ۗ [النور: ٥٦].

ومن أمثلة تفصيل المجمل أيضًا: ما جاء عن عبد الله بن عمر رضي الله عنهما عن النبي الله عنهما عن النبي الله عنهما عن النبي الله قال: «فيما سقت السماء والعيون العشر، وما سقي بالنضح نصف العشر». [البخاري ٣/٣٠]،

فهذا الحديث مفصل لما أجمل في القرآن الكريم من قوله تعالى: ﴿وَاتُوا الرُّكَاةَ﴾.

٧- تخصيص العام:

وهو أن تخصص السنة أمرًا عامًا ورد في القرآن، والعام: هو لفظ يستغرق جميع ما يصلح له بوضع واحد، والتخصيص هو صرف الدلالة أو الحكم إلى بعض العام، أو إلى أحد أنواعه. [ينظر: النخيرة في أصول الفقه].

ا- ومن أمثلة ما ورد في السنة من تخصيص العام ما ورد في قوله تعالى: ﴿الَّذِينَ آمَنُوا وَلَمُّ يَلْحِسُوا إِيمَانَهُمْ بِظُلْم أُولَئكَ لَهُمُ الأَمْنُ وَهُمُ مُهْتَدُونَ ﴿ [الانعام: ٨]: فقد فهم الصحابة رضوان الله عليهم من الآية الكريمة أن المقصود بالظلم عمومه، وهو يشمل أنواعاً كثيرة: ظلم الإنسان لنفسه، وظلمه لجيرانه، وغيرهما.

فعن عبد الله بن مسعود رضي الله عنه قال: لما نزلت: ﴿ الدِّنِ آمَنُوا وَلَمْ يَلْبِسُوا إِيمَانَهُمْ بِظُلْمٍ ﴾. شق ذلك على أصحاب رسول الله في، وقالُوا: أَيُنَا لا يَظْلِمُ نَفْسِهُ؛ فقال رَسُولُ الله في: اليس كما تظنون، إنما هو كما قال لقمان لابنه: ﴿يَا بُنِي لاَ تُشْرُكْ بِاللّه إِنَّ الشَّرُكَ لَظُلْمُ عَظِيمٌ ﴾ [لقمان ١٣]. [متفق عليه].

فَبِيُن ﷺ أن الظلم هذا مخصوص، وهو الشرك، لا عموم لفظ «الظلم» وثلا ﷺ قوله تعالى: ﴿إِنْ الشَّرُكَ لَظُلْمُ عَظِيمٌ﴾.

فقد خصصت السنة اللفظ العام الذي ورد في القرآن الكريم، وبينت أن المقصود بالظلم أشده وأقبحه، وهو الشرك.

ب- ومن أمثلة تخصيص العام أيضاً قول النبي صلى الله عليه وسلم: أحلت لنا ميتتان ودمان، فاما الميتتان: فالحوت والجراد، وأما الدمان: فالكبد والطحال (صحيح الجامع: ٢١٠) فهذا الحديث مخصص لعموم القرآن في قوله تعالى: ﴿حُرِّمَتْ عَلَيْكُمُ المَيْتَةُ وَالدَّمْ...﴾ [المائدة: ٣]، فالآية هنا نصت على تحريم عموم الميتة والدم، والسنة استثنت من الميتة السمك والجراد ومن الدم الكبد

والطحال:

٣- تقييد المطلق:

المطلق: هو ما دل على شائع في جنسه والمقيد: هو اللفظ يضاف إلى مسماه معنى زائد عليه في خرجه عن إطلاقه. [ينظر: الحديث الشريف من الوجهة الدلاغية ص١٤].

والأمر المطلق يرد في القرآن الكريم فتاتي السنة فتقيد هذا الإطلاق الذي ورد في القرآن الكريم:

أ- ومن أمثلة ذلك ما ورد في القرآن الكريم في حد السرقة - مثلاً - في قوله تعالى: ﴿وَالسَّارِقُ وَالسَّارِقَةُ فَاقْطَعُوا أَيْدِيهُمَا جَزَاءٌ بِمَا كَسَبَا نَكَالاً مِنَ الله وَاللهُ عَزِيرٌ حَكِيمٌ﴾ [المائدة: ٣٨].

ففي هذه الآية يامر الله بقطع يد السارق، وهذا أمر مطلق، فهل تقطع اليد اليمني؟ أم اليسرى؟ أم اليدان معا؟ ثم أين موضع القطع؟ هل هو من العضد؟ أم من الرسغ؟ وهذا كله إطلاق في الآية، قيدته السنة ببيانها أن المقصود بالأيدي إحداهما، ويبدأ في القطع باليد اليمنى، وأن موضع القطع من الكف لا من المرفق، وأن القطع يكون في سرقة ما قيمته ربع دينار فصاعدًا، والدينار يعادل (أربعة جرامات وربع الجرام من الذهب)، وهكذا فعل رسول الله عنها أن النبي كا كان يقطع في ربع دينار فصاعدًا، والمناه عنها أن النبي كان يقطع في ربع دينار فصاعدًا، والديناريان.

فهنا قد حددت السنة القطع، وأن اليد لا تُقطع في أقل من ربع دينار.

ب- ومثاله أيضًا تقييده الموصية المطلقة في قوله تعالى: ﴿مَنْ بَعْد وَصِيلَة يُوصِي بِهَا أَوْ دَيْنَ ﴾ [النساء: ١١]. بالثلث في قوله ﷺ: «الثلث والثلث كثير». [البخاري ٥٣٥٤ ومسلم ١٦٢٨].

 ٤- أن توضح السنة أمرًا مشكلاً ورد في القرآن الكريم:

والأمر المشكل: هو الملتبس الذي يلتبس على القارئ أو السامع فيختلط في غيره ولا يستطيع تحديده.

ومن امثلة ذلك ما ورد في القرآن الكريم من قوله تعالى: ﴿ وَكُلُوا وَ اشْرَبُوا حَتَّى يَتَبَيْنَ لَكُمُ الْخَيْطُ الْأَسُود مِنَ الْفَجْرِ ﴾ [البقرة: ١٨٧].

فقد فهم بعض الصحابة - وهو عدي بن حاتم الطائي رضي الله عنه - من لفظ الآية أن المقصود

به العقال الأبيض من العقال الأسود، وجعل يمسك بهما وينظر فيهما؛ فإذا ميز الأبيض من الأسود أمسك عن الطعام والشراب، فبين له النبي توضيحاً للإشكال أن المراد من الخيط الأسود هو سواد الليل، والمراد من الخيط الأبيض هو بياض النهار، وذلك لا يكون إلا بطلوع الفجر الصادق.

فعن عدي بن حاتم رضي الله عنه قال: لما نزلت: ﴿ حَتَّى يَتَبَيْنَ لَكُمُ الْخَيْطُ الأَبْيَضُ مِنَ الْخَيْطِ الأَسْوِدِ ﴾ الآية. قال عدي: يا رسول الله، إني أجعل 
تحت وسادتي عقالين: عقالاً أبيض وعقالاً أسود. 
أعرف الليل من النهار، فقال رسول الله ﷺ: "إن 
وسادك لعريض، إنما هو سواد الليل وبياض 
النهار، [أبو داود ٢٣٥١ وصححه الالباني].

وعن سهل بن سعد رضي الله عنه قال: أنزلت: 

﴿ وَكُلُوا وَاشْرَبُوا حَتَّى يَتَبِينَ لَكُمُ الْخَيْطُ الْأَبْيضُ 
مِنَ الْخَيْطِ الأَسْودِ ﴾ الآية. ولم ينزل ﴿ مِنَ الْفَجْرِ ﴾ ؛ 
فكان رجال إذا أرادوا الصوم ربط أحدهم في رجليه 
الخيط الأبيض والخيط الأسود، ولم يزل يأكل حتى 
يتبين له رؤيتهما، فأنزل الله بعده: ﴿ مِنَ الْفَجْرِ ﴾ 
فعلموا أنه إنما يعني الليل والنهار. [البخاري: ١٩١٧].

الحالة الثالثة:

#### استقلال السنة يتشريع بعض الأحكام التي لم ترد في القرآن

اعلم أنه قد أتفق من يعتد به من أهل العلم على أن السنة المطهرة مستقلة بتشريع الأحكام، وأنها كالقرأن في تحليل الحلال وتحريم الحرام ٠٠٠٠ (إرشاد الفحول / الشوكاني)

والسنة في ذلك تاتي بدور أساسي - فوق ما سبق من بيان، أو تفصيل، أو تقييد - أو تخصيص - وهو تمام التشريع الإسلامي، وهي في ذلك لا تخرج عن الإطار العام الذي حدده القرآن بوجوب طاعة الرسول ، وأن في ذلك طاعة الله.

وقد دل على ذلك القرآن والسنة.

أ- فمن القرآن الكريم: ﴿وَأَطِيعُوا اللَّهُ وَأَطِيعُوا اللَّهُ وَأَطِيعُوا الرَّسُولَ وَاحْذَرُوا ﴾ [المائدة: ٩٢].

قال الشاطبي: وسائر ما قرن فيه طاعة الرسول بطاعة الله فهو دال على أن طاعة الله ما أمر به ونهى عنه في كتابه، وطاعة الرسول ما أمر به ونهى عنه مما جاء به مما ليس في القرآن: إذ لو كان في القرآن لكان من طاعة الله.

وقوله تعالى: ﴿ فَلْيَحْنَرِ الَّذِينَ يُخَالِفُونَ عَنْ أَمْرِهِ أَنْ تُصبِبَهُمْ فَتُنَّةُ أَوْ يُصبِبَهُمْ عَذَابُ أَلِيمُ ﴾ [النور: ١٣]..

يقول الشاطبي: فقد اختص الرسول عليه الصلاة والسلام بشيء بطاع فيه، وذلك السنة التي لم تأت في القرآن. [الموافقات للشاطبي: ٤ / ١٣-١٤].

وعن المقدام بن معد يكرب عن رسول الله 📚 أنه قال: «ألا إنى أوتيت الكتاب ومثله معه، ألا يوشك رحل شيعان على أريكته يقول: عليكم بهذا القرآن فما وحدتم فيه من حلال فأحلوه، وما وحدتم فيه من حرام فحرموه، وإن ما حرم رسول الله 📚 كما حرم الله..» الحديث. [اخرجه أبو داود ٣٨٤٩، وصححه

قال الإمام الخطابي: في قوله: «أوتيت الكتاب ومثله معه، بحتمل أمرين:

أحدهما: أن يكون معناه أنه أوتى من الوحي العاطن غير المتلو مثل ما أعطى من الظاهر المتلو.

ثانيهما: بحتمل أن يكون معناه أنه أوتي الكتاب وحياً يتلى، وأوتى من البيان أي أذن له أن يبين ما في الكتاب، وأن يزيد عليه فيشرع ما ليس له في الكتاب ذكر، فيكون ذلك في وجوب الحكم ولزوم العمل به، كالظاهر المتلو من القرآن. [معالم السنن للخطابي: ٥ / ١٠].

وقد ثبت في السنة احكام كثيرة استقلت يذكرها واختصت يتشريعها، فوجب العمل بها ومن هذه الأحكام:

١- تحريم الجمع بين المرأة وعمتها أو خالتها: فعن جابر بن عبد الله رضى الله عنهما قال: «نهى رسول الله 🎏 أن تنكح المرأة على عمتها أو خالتها ". ووفى رواية عن أبى هريرة رضى الله عنه أن رسول الله 👛 قال: ﴿ لا يجمع بين المرأة وعمتها ولا بين المرأة وخالتها.. [البخاري: ١٠٩].

٢- تحريم الحمر الإنسية (الأهلية):

فعن ابن عمر رضى الله عنهما أنه قال: نهى النبي المن المحوم الحمر الأهلية يوم خيبر. [البخاري: ٤٢١٧].

٣- تحريم أكل كل ذي ناب من السباع وكل ذي مخلب من الطير:

فعن أبي ثعلبة رضى الله عنه أن رسول الله 🍩 نهى عن أكل كل ذي ناب من السباع. [البخاري ٥٥٠٠]، وفي رواية مسلم: «وكل ذي مذلب من الطير». [مسلم:

٤- النهى عن قتل المسلم بالكافر:

فعن على بن أبي طالب رضي الله عنه حين ساله قيس بن عياد هل عهد إليه رسول الله 🐸

شيئًا لم يعهده إلى الناس عامة؛ قال: ﴿ لا ، وأُخْرِج إليهم كتابًا وفيه: ألا يقتل مؤمن بكافر، ولا ذو عهد في عهده. [أبو داود: ٤ / ٦٦٩، وصححه الالباني].

٥- ذكاة الحنين ذكاة أمه:

فعن أبي سعيد رضي الله عنه عن النبي 👺 أنه قال: «ذكاة الحنين ذكاة أمه». [أبو داود ٢٨٣٠ وصححه

#### فائسدة:

قال ابن القيم رحمه الله: وردت السنة الصحيحة الصريحة المحكمة بأن ذكاة الجنين ذكاة أمه ، خلاف الأصول وهو تحريم الميتة • فيقال: الذي جاء على لسانه تحريم الميتة استثنى السمك والحراد من الميتة، فكيف وليست بميتة, فإنها جزء من أجزاء الأم والذكاة قد أتت على جميع أعضائها فلا يحتاج أن يفرد كل منها بذكاة.

والحنين تابع للأم وحزء منها، فهذا مقتضى الأصول الصحيحة ولو لم ترد السنة بالإباحة , فكيف وقد وردت بالإباحة الموافقة للقياس والأصول ,وقد اتفق النص والأصل والقياس.

وهكذا فإن السنة قد تستقل ببعض الأحكام، واحكامها في مجموعها لا تخرج عن مشكاة القرآن، قال رسول الله 🍣: «ألا إنى أوتيت القرآن ومثله معه».

قال الإمام الشيافعي: وما سن رسول الله 📚 فيحكم الله سنه، وكذلك أخبرنا الله في قوله: ﴿ وَإِنَّكُ لَتُهْدى إِلَى صِرَاط مُسْتَقِيمٍ ﴿. وقد سِن رسول الله عِهِ مع كتاب الله، وسن فيما ليس فيه بعينه نص كتاب، وكل ما سن فقد الزمنا الله اتباعه، وجعل في اتباعه طاعته ,وفي العدول عن اتباعه معصيته... [الرسالة للامام الشافعي].

وقد ذكر نحوا من ذلك ابن القيم في كتابه اعلام الموقعين، حيث قال: أفما كان منها زائدًا على القرآن فهو تشريع مبتدا من النبي 👺؛ تجب طاعته فيه، ولا تحل معصيته، وليس هذا تقديمًا على كتاب الله، بل امتثال لما أمر الله به من طاعة رسوله، ولو كان رسول الله 📚 لا يُطاع في هذا القسم؛ لم يكن لطاعته معنى، وسقطت طاعته المختصة به. وقد قال الله تعالى: ﴿من يُطع الرِّسُول فَقَد أَطَاعَ اللَّهُ ﴿. ١٠.

والحاصل أن ثبوت حجية السنة المطهرة واستقلالها بتشريع الاحكام ضرورة دبنية ولا يخالف في ذلك إلا من لا حظله في دين الإسلام, فاعتبروا يا أولى الألباب.

والله من وراء القصد.



الحمد لله رب العالمين، والصلاة والسلام على خير خلق الله، وعلى أله وصحبه أجمعين، وبعد، فمما لا شك فيه أن الصلاة خير عمل يعمله العبد بعد توحيده لربه، ولذلك كانت من أهم مفاتيح الجنة.
عن جابر بن عبد الله حرضي الله عنهما - قال: قال رسول الله عنه مفتاح الجنة الصلاة، ومفتاح الصلاة الصلاة الصلاة الصلاة الصلاة الصلاة المصلاة الوضوء، (الترمذي (٤)، وقال الالباني: الشطر الثاني صحيح لغيره).

إن اعظم نعمة امتن الله بها على عباده المؤمنين هي نعمة الإيمان بالله عز وجل، والخضوع لربوبيته ثم النعمة الأخرى ما افترض عليهم من الصلاة؛ خضوعًا لجلاله، وخشوعًا لعظمته، ولم يفترض عليهم بعد توحيده والتصديق برسله فريضة أعظم من الصلاة، وآخير أن ذلك أمره لهم ولائنداء والأمم من قبلهم.

قَال تَبِارِك وتعالى: ﴿وَإِذْ بَوَأْنَا لِإِبْرَاهِيمَ مَكَانَ

الْبَيْتِ أَنْ لا تُشْرِكْ بِي شَيْئًا وَطَهَرْ بَيْتِيَ لِلطَّائِفِينَ وَالْقَائَمِينَ وَالرُّكُعِ السَّجُودِ﴾ [الحج: ٢٦].

وقال جل وعلا: ﴿وَإِذْ قَالَ إِبْرَاهِيمُ رَبُ اجْعَلْ هَذَا الْبَلَدَ أَمِنًا وَاجْنُبْنِي وَبَنِي أَنْ نَعْبَدَ الأَصْنَامَ (٣٥) رَبَّ إِنَّهُنَّ أَضْلُلُنَ كَثَيْرًا مِنَ النَّاسِ فَمَنْ تَبِعْنِي فَانَّهُ مَنِي إِنَّهُنَّ أَضْلُلُنَ كَثَيْرًا مِنَ النَّاسِ فَمَنْ تَبِعْنِي فَانَّهُ مَنِي وَمِنْ عَصَانِي فَإِنَّكَ غَفُورُ رحيمَ (٣٦) رَبِنَا إِنِّي أَسْكَنْتُ مِنْ فَرَيْتِي بِوالُا غَيْرِ ذِي زَرْع عِنْدَ بِيْتِكَ الْمُحرَمِ رَبِّنَا لِينَي أَسْكَنْتُ لِينَّتِي بِوالُا غَيْرِ ذِي زَرْع عِنْدَ بِيْتِكَ الْمُحرَمِ رَبِّنَا لِينَهِمْ مِنَ النَّاسِ تَهْوي إلِيْهِمْ وَالْمُونِ (٣٧) رَبِنَا إِنَّكَ تَعْلَمُ مِنَ التَّمرِات لَعِلُهُمْ مِنْ النَّاسِ تَهْوي إليْهِمْ وَارْزُقُهُمْ مِن التَّمرات لَعِلُهمْ مِنْكُرُونَ (٣٧) رَبِنَا إِنَّكَ تَعْلَمُ مِنَا النَّهُ مِنْ النَّاسِ تَهْوي النَّهِمْ فَيْلُونُ وَمَا يَخْفِي عَلَى اللَّهُ مَنْ فَيْ الْمُرْضِ وَلا فِي السَّماءِ (٣٨) الْحَمْدُ لِلَّهُ الَّذِي وَهِبَ لَي علَى اللَّهُ مَنْ وَمِا لِخُعْلَنِي مُقْتِم الصَلْأَةُ وَمِنْ فَيْ لَي وَلُوالِدَي لَا الْمُنْ لِي وَلُوالِدَي لَلَّهُ مُنْ لَي وَلُوالِدَي وَلَوْالِدَي وَلِلْمُؤْمِنِ يَوْمُ يَقُومُ الْحَسَابُ ﴾ [إبراهيم: ٣٥ – ٤١]. ولَوْالَذِي وَلَوْالَذِي وَلَوْالَذِي وَلَوْالَذِي وَلَوْالَذِي وَلَيْ الْمُؤْمُ مِنْ يَوْمُ يَقُومُ الْحَسَابُ ﴾ [إبراهيم: ٣٥ – ٤١].

وقال سبحانه: ﴿وَانْكُرْ فِي الْكَتَابِ إِسْمَاعِيلَ إِنَّهُ كَانَ صَادِقَ الْوَعْدِ وَكَانَ رَسُولاً نَبِيًا (٤٥) وَكَانَ يَأْمُرُ أَهْلَهُ بِالصَّلاةِ وَالرُّكَاةِ وَكَانَ عِنْدَ رَبَّهُ مَرْضِيًا﴾ [مريم: ٥٠- ٥٥].

وقال تعالى عن الأنبياء من ذرية إبراهيم: ﴿ وَوَهَبْنَا لَهُ إِسْحَاقَ وَيَعْقُوبَ نَافِلَةً وَكُلاً جَعَلْنَا صَالِحِينَ (٧٧) وَجَعَلْنَاهُمْ أَنْمُةً يَهْدُونَ بِأَمْرِنَا وَأَوْحَيْنَا إِنَّهِمْ فَعُل الْخَيْرات وَإِقَامَ الصَّلاَةِ وَإِيتَاءَ الزُّكَاةِ وَكَانُوا لَنَا عَابِدِينَ ﴾ [الأنبياء: ٧٧-٧٣].

وقال تعالى لكليمه موسى: ﴿إِنَّنِي أَنَا اللَّهُ لا إِلَّهُ إِلاَّ أَنَا فَاعْبُدُني وأَقَم الصَّلاةَ لَذِكْرِي﴾ [طه: ١٤].

ولم يجد سحرة فرعون طاعة يرجعون بها إلى الله سبحانه وتعالى سوى السجود، وهو اعظم ما في الصلاة ﴿وَٱلْقِيَ السُحَرةُ سَاجِدِينَ (١٢٠) قَالُوا أَمَنّا بِرَبِّ الْعَالَمِينَ (١٢١) رَبِّ مُوسَى وَهَارُونَ ﴿ [الأعراف: ١٢٠: ١٢٢].

وأمر الله موسى أن يصلي بمصر مع بني إسرائيل ﴿وأوحينا إلى موسى وأخيه أنْ تَبُوا لقوْمكُما بمصر بيُوتًا وَاجْعَلُوا بِيُوتَكُمْ قَبْلَةٌ وَأَقْبِمُوا الصَّالاَة وبشر المؤمنين ﴿ [يونس: ٨٧].

وقال المسيح عيسى ابن مريم -عليه السلام- في مهده: ﴿إِنِّي عَبْدُ اللَّهِ آتَانِيَ الْكِتَابِ وَجَعَلْنِي نَبِيًا (٣٠) وجعلني مباركا أين ما كُنْتُ وأوصاني بالصلاة والزكاة ما دمت حيا ﴾ [مريم: ٣٠-٣١].

وقال عن زكريا -عليه السلام-: ﴿فَنَادَتُهُ الْمَلاَئِكَةُ وَهُوَ قَائِمٌ يُصِلِّي فِي الْمحْرَابِ أَنَّ اللَّهَ يُبَشِّرُكَ بِيَحْيَى مصدقًا بكلمة من الله ﴿ [آل عمران: ٣٩].

فالصلاة عبادة الله في الأرض، ولو علم شيئًا أَفْضِل مِن الصِلاةِ مِا قَالِ: ﴿فَنَادِتُهُ الْمَلاَئِكَةُ وَهُو قَائِمُ يُصلِّي في الْمحْرَابِ﴾.

وقال عن مريم: ﴿وَإِذْ قَالَتَ الْمَلائكَةُ مَا مَرْبُمُ إِنَّ اللَّهُ اصْطَفَاكَ وَطَهُرُكَ وَاصْطَفَاكَ عَلَى نَسَاء الْعَالَمِينَ (٤٢) مَا مَرْبَهُ اقْنُتَى لَرَبُكُ وَاسْجُدي وَارْكَعَى مَعَ الر اكعين [ال عمران: ٤٢-٢٤].

وقال عن داود -عليه السلام-: ﴿فَاسْتُغْفَرُ رَبُّهُ وخرّ راكعا وأناب اص: ٢٤].

وقال سبحانه عن جميع الأنبياء: ﴿أُولِنُّكُ الَّذِينَ انْعم اللَّهُ عَلَيْهِمْ من النَّبِينِ من ذُرِيَّة آدم وَمَمَنْ حَمَلْنَا مُعَ نُوحٍ وَمَنْ ذُرِيَّةَ إِبْرَاهِيمَ وَإِسْرَائِيلَ وَمَمَّنْ هَدِينًا وَاجْتَبِيْنَا إِذَا تُتُلِّي عَلَيْهِمْ آيَاتُ الرَّحْمَنِ خَرُوا سُجِدًا ويكنا امريم:٥٨].

وعن عبد الله بن عمرو بن العاص -رضى الله عنهما- قال: قال رسول الله 🎏: «أحب الصلاة إلى الله صلاة داود، كان بنام نصف الليل ويقوم ثلثه وينام سدسه، وكان يصوم يوما ويفطر يوما .. [متفق عليه].

#### 

عَنْ عَبْد اللَّهُ بْن مُسْعُود -رضى الله عنه- قال: قُلْتُ بِا نَبِيِّ اللَّهِ، أَيِّ الأَعْمَالِ أَقْرِبُ إِلَى الْحِنَّةِ؟ قَالَ: «الصَّلاةُ على مواقعتها». قُلْتُ: وماذا يا نبي الله؛ قَالَ: ﴿ بِرُ الْوَالِدِينِ \* قُلْتُ وَمَاذًا بِا نَعِي اللَّهُ \* قَالَ: والْجِهَادُ في سبيل الله. [مسلم: ٨٥].

وعن مُوسِي بْن طَلْحَة قَالَ حدثني أَبُو أَيُوب -رضى الله عنه- أنَّ أعْرَابِيًّا عَرَضَ لرَسُولِ اللَّهِ 🍣 وَهُو فِي سَفَرٍ؛ فَأَخَذَ بِخَطَامٍ نَاقَتِهِ أَوْ بِرْمَامِهَا، ثُمُّ قَالَ: يَا رَسُولَ اللَّه - أَوْ يَا مُحَمَّدُ - أَخْبِرْنِي بِمَا يُقْرَبُني مِن الْجِنَّة وَمَا يُباعِدُني مِن النَّارِ.

قَالَ: فَكَفُ النَّبِيُّ عِنْ ثُمَّ نَظَرَ فِي أَصَّحَابِهِ، ثُمَّ قَالَ: القَدْ وَفُقَ - أَوْ لَقَدْ هُدى - قَالَ كَيْفَ قُلْتَ؟). قَالَ فَأَعَادُ. فَقَالَ النَّبِي ﷺ: ﴿ تَعْبُدُ اللَّهُ لاَ تُشْرِكُ بِهِ شَيْئًا،

وتُقعمُ الصُّلاةَ وتُوتُوتي الزِّكاةِ، وتصلُ الرَّحم. دع النَّاقَةُ». [مسلم: ١٣].

وعَنْ أَسِي هُرَيْرَةَ -رضي الله عنه- أَنُ أَعْرَابِيًا جَاءَ إِلَى رَسُولِ اللَّهِ 👛 فَقَالَ: يَا رَسُولَ اللَّهُ، دُلُّني عَلَى عَمَلِ اذَا عَمَلْتُهُ دَخَلْتُ الْحَنَّةُ.

قَالَ: ﴿ تُعْبُدُ اللَّهُ لاَ تُشْرُكُ بِهِ شَبَيْنًا، وَتُقْبِمُ الصَّلاةَ الْمَكْتُونَةَ، وتُؤدِّي الزِّكَاةَ الْمَفْرُوضَةَ، وتَصُومُ رمضان.

قَالَ وَالَّذِي نَفْسَى بِيدِه لاَ أَرْيِدُ عَلَى هَذَا شَيْئًا أَبَدًا ولا أنقص منه.

فَلُمَّا وَلَى قَالَ النَّبِي 🍑 : «مَنْ سَرُّهُ أَنْ يَنْظُرُ إِلَى رَحُل مِنْ أَهُل الْجَنَّة فَلْيَنْظُرُّ إِلَى هَذَا». [متفق عليه].

وعَنْ حَابِر -رضي الله عنه- قَالَ: أتَى النبي النُّعْمَانُ بْنُ قُوقُل فَقَالَ: بَا رَسُولَ اللَّه، أَرَأَيْتَ إِذَا صَلَنْتُ الْمَكْتُونَةُ، وُحَرِّمْتُ الْحَرَامِ، وأَحْلَلْتُ الْحَلَالَ، أَأَدُخُلُ الْحَنَّةُ؟ فَقَالَ النبي ﷺ: «نَعَمْ». [مسلم: ١٥].

وعَنْ أَبِي وَائِلُ عَنْ مُعَادُ بْن حِبُل -رضي الله عنه-قَالَ: كُنْتُ مَعَ النَّبِيِّ عِنْ فِي سَفَرٍ، فَأَصْبَحْتُ بِوْمًا قَرِيبًا مِنْهُ وَنَحْنُ نَسِيرٌ، فَقُلْتُ: يَا رَسُولَ اللَّهُ أَخْبِرُنَى بعَمَلَ يُدُّخَلُنَى الْجَنَّةُ، وَيُبَاعِدُنِي عَنْ النَّارِ. قَالَ: ﴿لَقُدُّ سَالْتَنِي عَنْ عَظِيمٍ، وإنَّهُ ليسيرُ على مَنْ يَسُرِهُ اللَّهُ عليه، تَعْنُدُ اللَّهُ ولا تُشْرِكُ به شَيْئًا، وتُقيمُ الصَّلاة، وتُؤْتِي الزِّكَاةِ، وتَصُومُ رمضان، وتَحُجُ الْبِيْتِ.

ثُمُّ قَالَ: أَلا أَدُلُكَ عَلَى أَبُوابِ الْخَيْرِ ؛ الصَّوْمُ جُنَّةً، والصَّدقَةُ تُطْفِئُ الْخَطِيئَةَ كَمَا يُطِّفِئُ الْمَاءُ النَّارِ، وصلاةُ الرَّجُلِ منْ جوْف اللَّيْلِ قَالَ: ثُمُّ تَلا ﴿ تَتَجَافَى حُنُوبُهُمْ عَنْ الْمُضَاجِعِ \* حَتَّى بِلْغَ ﴿ يَعْمُلُونَ \* ، ثُمُّ قَالَ: الا أخْسِرُكم برأس الأمْر كُلَّه وعموده ونروة سنامه قُلْتُ: بِلَى بِا رَسُولَ اللَّهِ. قَالَ: رأسُ الأَمْرِ الإسْلاَمُ، وَعَمُودُهُ الصَّلاةُ، وَذَرُوةُ سَنَامَهُ الْحَهَادُ، ثُمُّ قَالَ الْا أُخْبِرِكُم بِملاك ذَلِكَ كُلُّهُ ۚ قُلْتُ: بِلَى يَا رَسُولِ اللَّهِ، فَأَخَذَ بِلسَانِهِ قَالَ: كُفُّ عَلَيْكَ هَذَا. فَقُلْتُ: يَا نَبِيُّ اللَّهِ، وَإِنَّا لَمُوْ اخْذُونَ بِمَا نَتَكَلُّمُ بِهِ ۚ فَقَالَ: ثَكِلْتُكُ أُمُّكُ يَا مُعَاذُ، وَهَلْ يَكُبُّ النَّاسَ فَي النَّارِ عَلَى وُجُوهِ هُمَّ أَوْ عَلَى مناخرهم إلا حصائد السنتهم، [الترمذي ٢٦١٦ وصححه

وعَنْ أَبِي الدِّرْدَاء -رضي الله عنه- قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللَّه ﷺ: «خَمْسُ مَنْ جَاءَ بِهِنْ مَعَ إِيمَانِ دَخَلَ الْحَنَّةَ: مَنْ حَافَظَ عَلَى الصَّلَوَاتِ الْخَمْسِ عَلَى وضُوتهن وركوعهن وسحودهن ومواقيتهن، وصام رَمَضَانَ، وَحَجُ الْبَيْتَ إِن اسْتَطَاعَ إِلَيْه سَبِيلاً، وَأَعْطَى الزَّكَاةُ طَيْمَةُ بِهَا نَفْسِهُ، وأَدِّي الْأَمَانَةُ، قَالُوا: ما أَمَا الدُّرْدَاء، ومَا أَدَاءُ الْأَمَانَةِ؟ قَالَ: الْغُسِلُ مِنَ الْحَنَايَةِ».

[ابوداود ٢٩؛ وصححه الالباني]. وعن أبي موسى الاشعري -رضي الله عنه - أنَّ رَسُولَ اللَّه عَنْ قَالَ: «مَنْ صَلَّى الْبَرْدَيْنِ دَخَلَ الْجَنَّةُ». [متفق عليه].

#### ور ثناوالله على الصلان وو

أثنى الله -سبحانه وتعالى- على عباده المؤمنين، ووصفهم باوصاف أعظمها -بعد الإيمان به- أنهم يقيمون الصلاة، قال تبارك وتعالى: ﴿الّذِينَ يُوْمِنُونَ بِالْغَيْبِ وَيُقْيِمُونَ الصّلاَةَ وَمَمًّا رِزَقْنَاهُمُ مُنْفَقُونَ﴾ [البقرة:٣].

وقال جل وعلا: ﴿ وَي بُيُوت أَذِنَ اللّهُ أَنْ ثُرْفَعَ وَيُذْكَرَ فِيهَا اسْمُهُ يُسَبِّحُ لَهُ فَيها مِالْغُدُوَّ وَالاَصَالِ وَيُذْكَرَ فِيها اسْمُهُ يُسَبِّحُ لَهُ فَيها مِالْغُدُوَّ وَالاَصَالِ (٣٦) رِجَالٌ لاَ تُلْهِيهِمْ تَجَارَةٌ وَلاَ بَيْعُ عَنْ ذَكْرِ اللّهُ وَاقَام الصَّلاة وَإِيتَاء الزُّكَاة يَخَافُونَ يَوْمًا تَتَقَلَّبُ فَيهِ اللّهُ أَحْسَنِ مَا عَملُوا وَيَرْيدَهُمُ اللّهُ أَحْسَنِ مَا عَملُوا وَيَرِيدَهُمُ مَنْ يَشَاءُ بِغَيْرِ وَيَرِيدَهُمُ مَنْ يَشَاءُ بِغَيْرِ حَسَابٍ ﴾ [النور: ٣٦- ٣٦].

وقال سيحانه: ﴿قَدْ أَقْلَحَ الْمُوْمِثُونَ (١) الّذِينَ هُمُ فَي صَلَاتُهِمْ خَاشِعُونَ (٢) وَالّذِينَ هُمْ عَنِ اللّغُو فَي صَلَاتُهِمْ خَاشِعُونَ (٢) وَالّذِينَ هُمْ عَنِ اللّغُو مُعْرضُونَ (٣) وَالْذِينَ هُمْ للرّكاة فَاعلُونَ (٤) وَالْذِينَ هُمْ لَهُرُوجِهِمْ حَافظُونَ (٥) إلاَّ عَلَى أَزْوَاجِهِمْ أَوْ مَا مَلْكَتَّ أَيْمَانُهُمْ فَانِّهُمْ عَيْرُ مَلُومِينَ (٢) فَمَنَ ابْتَغَى وَراءَ ذَلِكَ فَاوَلَـدْكَ هُمُ الْعَلَى أَزْواجِهِمْ أَوْ مَا لأَمَانَاتُهِمْ وَعَهْدَهُمْ راعُونَ (٨) وَالمَّذِينَ هُمْ عَلَى صَلُواتِهِمْ يُحَافظُونَ (٩) أُولِنَكَ هُمُ الْوَارِثُونَ (١٩) الدِينَ هُمْ عَلَى الْدُينَ يَرِدُونَ الْفَردُوسُ هُمْ فَيهَا خَالدُونَ [١٩] وقال تبارك وتعالى: ﴿إِنَ الْمُتَقِينَ فِي جَنَاتِ اللّهُ وَقَالُ تَبَارِكُ وَتَعَالَى: ﴿إِنَ الْمُتَقِينَ فِي جَنَاتِ ذَلِكَ مُحْسَنِينَ (١٩) اخذِينَ مَا انَاهُمْ رَبُّهُمْ أَبُّهُمْ كَانُوا قَبْلُ مِن اللّيلُ مَا يَهْجَعُونَ وَعُيْنُ وَلِ (١٩) وَفِي أَمُوالِهِمْ (١٩) وَفِي أَمُوالَهِمْ كَانُوا قَلِيلاً مِن اللّيلُ مَا يَهْجَعُونَ وَلَاكُ مُحْسَنِينَ (١٩) كَانُوا قَلْيلاً مِن اللّيلُ مَا يَهْجَعُونَ (١٧) وَنِي الْمُوقِينَ (١٩) وَفِي أَمُوالِهِمْ كَانُوا قَلْكِمُ حَلَيْقُولُ وَلَى الْمُوقِينَ فَي الْأَرْضَ آيَاتُهُمْ وَلَيْكُ مُولَالِهُمْ كَانُوا قَلْكِمُ وَلَيْكُ مُولَالِهُمْ كَانُوا قَلْكُ مُولَا مُعَلِي الْمُولِقُونَ (١٩) وَفِي أَمُوالِهُمْ الْمُؤْمِنَ إِلَيْهُمْ الْمُؤْمِنَ إِلَيْكُونَ آلْلِيلُ مَا يَهْجَعُونَ حَقَلُ للسَّائِلُ وَالْمُومُونَ (١٩) وَفِي أَنْوَالْكُونَ الْمُؤْمِنَ الْمُؤْمِنَ أَلُولُ الْمُؤْمِنَ الْمُؤْمِنَ الْلُولِيَةُ عَلَى الْأُولُونَ (١٩) وَفِي أَنْوَالْوَلُونَ (١٩) وَلَوْلُونَ الْمُؤْمِنَ اللّيلِيلُ وَالْمُؤْمِنَ وَلَالِهُمْ الْمُؤْمِنَ الْمُؤْمِنَ الْوَلِيلُ مَنِ اللّيلِيلُ وَلَيْ الْأُرْضَ آيَاتُ الْمُؤْمِنَ وَلَالْمُؤْمِنَ وَلَالْمُؤْمِنَ وَلَالْمُؤْمِنَالِ وَلَمُونَا اللّيلِيلُ وَلِي الْمُؤْمِنُ وَلَيْمُ الْمُؤْمِنِ وَلَالْمُؤْمِنَ وَلَالْمُؤْمِنَ وَالْمُؤْمِنَ وَلَالْمُؤْمِنَ وَلِيلُولُوا لَيْكُوا الْمُؤْمِنَ وَلَالِمُؤْمِلُولُ وَلَالْمُؤْمِلُولُ وَلَالْمُؤْمِلُولُ وَلَوْمُؤْمُولُ وَلِي الْمُؤْلِلُولُ وَلِي الْلَيْكُولُ وَلِيلُولُ وَلِلْمُؤْ

وقال جل في علاه: ﴿إِنَّ الْإِنْسَانَ خُلُقَ هَلُوعًا (١٩) إِذَا مَسَهُ السَّرُّ جَرُوعًا (٢٠) وَإِذَا مَسَهُ الْخَيْرُ مَنُوعًا (٢٠) إِلاَّ الْمُصَلِّينَ (٢٠) النّدِينَ هُمْ على صلاتهمُ دائمُونَ (٢٠) وَالدِّينَ فِي أَمُوالَهِمْ حَقَّ مَ عَلَى صلاتهمُ دائمُونَ (٢٣) وَالدِّينَ فِي أَمُوالَهِمْ حَقَّ مَ عَلُومُ (٢٤) لَلسَّائِلِ والمُحَرُومِ (٢٥) والدِّينَ يُصِدَقُونَ بِيوْمِ الدَّينِ (٢٦) وَالدِّينَ يُصِدَقُونَ بِيوْمِ الدَّينِ (٢٦).

## क्र क्योरिंगियंशी क्रिक्

عن عقبة بن عامر الجهني -رضي الله عنه- أنَّ رَسُولَ الله عنه- أنَّ رَسُولَ الله عنه الله عنه الله وَ قَالَ: «مَا مِنْ أَحَد يتَوضَا فَيُحْسِنُ الْوُضُوء، ويُصلِي ركُعتَيْن يُقْبِلُ بِقَلْبِه وَوجْهِه عَلَيْهِما؛ إلاَّ وجبتُ لهُ الْجِنَّةُ . [أبو داود ٩٠٦ وصححه الالباني].

وعَنْ عَائِشَةَ -رضى الله عنها- قَالَتْ: قَالَ رَسُول

الله على مَنْ قَابَرَ عَلَى ثَنْتَيْ عَشْرَةَ رَكْعَةً مِنْ السُّنَةِ بَنْى الله عَلَى السُّنَةِ بَنْى الله له بَيْتَا فِي الْجَنَّةِ: أَرْبَع رَكَعَات قَبْلُ الظُّهْرِ، وَرَكْعَتَيْنِ بَعْدَ الْمَغْرِب، وَرَكْعَتَيْنِ بَعْدَ الْمَغْرِب، وَرَكْعَتَيْنِ بَعْدَ الْمَغْرِب، وَرَكْعَتَيْنِ بَعْدَ الْمَغْرِب، وَرَكْعَتَيْنِ بَعْدَ الْمُغْرِب، وَرَكْعَتَيْنِ فَبْلَ الْفَجُرِ، [الترمذي ١٤٤ وصححه الالباني].

## من حافظ على أربع ركعات قبل الظهر وأربع بعدها:

عن أم حبيبة - رضي الله عنها - تقول: سمعتُ رُسُولَ الله عنها القول: سمعتُ السُولَ الله عنها الله عنها الله عنها المُفارِهِ وَالْبَع بَعْدَهَا حَرِّمَهُ اللهُ عَلَى النَّارِ». [الترمذي ٤٢٨ وصححه الآلباني].

#### من صلى الضحى:

عن أبي هربرة - رضي الله عنه - قال: «أوصاني خليلي بثلاث: بصيام ثلاثة أيام من كل شهر، وركعتي الضحي، وأن أوتر قبل أن أنام». [متفق عليه]. وعَنْ أَبِي ذَرِّ رضي الله عنه عَن النَّبِيِّ - يَّتُ - أَنَّهُ قَالَ: «يُصْبِحُ عَلَى كُلُّ سُلاَمَى مِنْ أَحَدِكُمْ صَدَقَةً؛ فَكُلُّ تَسْبِحة صَدَقَةً، وكُلُّ تَحْمِيدة صَدقَةً، وكُلُّ تَهْليلة صَدقَةً، وكُلُّ تَهْليلة صَدقَةً، وكُلُّ تَهْليلة وَنَهُمْ بِالْمَعْرُوف صَدَقَةً، وَكُلُّ تَهْليلة وَنَهُمْ بِالْمَعْرُوف صَدَقَةً، وَكُلُّ تَهْليلة وَنَهُمْ بِالْمَعْرُوف صَدَقَةً، وَيُجْزئُ مِنْ ذَلك رَكَعَتَان

#### ون عقوبة تارك الصلاة ون

تركعهما من الضُّحي، [مسلم ٧٢٠].

قال الله تبارك وتعالى عن الذين بدُّلوا وضيعوا: ﴿ فَخَلَفَ مِنْ بَعْدِهِمْ خَلْفُ أَضَاعُوا الصُّلاةَ وَاتَّبعُوا الشّهُوات فَسَوَّفَ بَلَقَوْنَ عَبّا ﴾ [مريم:٥٩].

وقال سبحانه: ﴿ كُلُّ نَفْسِ بِمَا كَسَبَتْ رَهَيِنَةُ (٣٨) إِلاَّ أَصْحَابُ الْيَمِينِ (٣٩) في جَنَّات يَتَسَاعَلُونَ (٤٠) عَنِ الْمُجْرِمِينِ (٤١) مَا سَلَكَكُمْ في سَقَرَ (٤٢) قَالُوا لَمْ نَكُ مِن الْمُصَلِّينِ ﴾ [المدر: ٣٨ - ٤٣].

وقال جل وعلا: ﴿فَوَيْلُ لِلْمُصَلَّيِنَ (٤) الَّذِينَ هُمْ عَنْ صَلاَتِهِمْ سَاهُونَ﴾ [المعون: ٤-٥].

وَعَنْ جَابِر بِن عَبِدِ اللهِ -رضي الله عنهما- قال: قال رسول الله عنه ، إِنْ بَيْنَ الرَّجُلُ وَبِيْنُ الشَّرُكِ وَالْكُوْر تَرُكُ الصَّلاَةَ». [مسلم: ٨٢].

#### حسرة الشيطان

عنْ أبى هُرِيْرة -رضى الله عنه-قال: قال رَسُولُ الله عنه قال: قال رَسُولُ الله عنه قال: قال رَسُولُ الله عنه أَذِا قَرَا أَبْنُ أَدَمَ السَّجْدَة فَسَجَد اعْتَزَلَ الشَّيْطَانُ يَبْكي، يَقُولُ: يَا وَيْلَهُ - وَفَى رَوَايِة أَبِي كُرِيْبِ يَا وَيْلِي - أَمْرِ الْبُنْ آدَمَ بِالسَّجُودُ فَسَجِدُ فَلَهُ الْجُدَّةُ، وَأَمْرَتُ بِالسَّجُودُ فَابَيْتُ فَلِي النَّارُ . [مسلم ٨١]. والبقية في اللقاء، والحمد لله رب العالمة،





1- Haich all tel performance

اعداد/ جمال عبدالرحمين

الحمد لله، والصلاة والسلام على رسول الله، وعلى آله وصحبه ومن والاه، وبعد:

فمع قرب الاختبارات السنوية يحدث التوتر الأسري، وتُعلن الطوارئ، ويكثر الكلام في وسائل

الإعلام، ويزداد الضغط النفسي إلى أن تنتهي حرب الامتحانات وتُعلَن النتائج، ويُكشف المستور،

فإما إلى التوفيق، وإما إلى الإخفاق، الذي يعقبه في بعض الأحيان، المرض والإعباء والغثيان، وربما

وصل إلى الهذبان، وكذا التأثرات النفسية والأمراض العصبية.

ولا شك أنه مع الإيمان والإحسان، لا يحدث مثل هذا الخلل والاضطراب.

ولمناقشة هذه القضية من جميع جوانبها مناقشية شرعية، لنعرف كيف نتجاوز الاختبارات، وكيف نستفيد منها للدنيا والأخرة، كان هذا المقال الذي نستعين فيه برب العزة والجلال، فنقول:

#### اولا على الامتحاذات والاختبارات سبب للتوقر في الأسرة؟

من البديهي أن كل إنسان جاد في عمله وأهدافه، حينما يقبل على اختبار؛ فإنه على أقل تقدير يكون مهمومًا ومهتمًا بإعداد العدة التي بها يصل إلى ما مريد، كما أن كل إنسان غيور يطمح إلى معالى الأمور، ويتطلع إليها، فيخشى التراجع والتردي، لكنه قد يريد شيئًا والله يريد شيئًا آخر، وقد يتمنى أحدنا الأماني، ويحدّثه قلبه بنَيْلها، ويحول الله سيحانه بينه ويين ما يشتهي، وقد يعطيه الله ما أراد، ولله الحكمة البالغة في العطاء والمنع، جل في

قَالَ الله تَعَالَى: ﴿وَاعْلَمُوا أَنَّ اللَّهَ يَحُولُ بَيْنَ

الْمَرْء وَقَلْبِه وَأَنَّهُ إِلَيْه تُحْشَرُونَ ﴾ [الأنفال: ٢٤]، والمؤمن الصادق يتردد مع هذه المتناقضات بين أمرين: إما أن يعطيه الله سبحانه بُغْيَته، ويحقق له دعوته؛ فيرى السراء فيشكر، وإما أن يحول الله تعالى بينه ويين ما يشتهى؛ لعلمه سبحانه أن الخير له في غير هذا، فيرى الصبر على ما قضى الله تعالى وقدر، فهو في الصالين عابد وعبد لله جل وعلا، راض بما قسم الله له، خاصة إذا كان قد استنفد كل ما يستطيعه من الأسباب، واجتهد ولم يقصر، وهذا هو المتوكل على الله، الراضي بقضائه، ولا يكون ذلك إلا لأهل الإيمان.

فهم يعلمون قول رسولهم الكريم 🝣: ﴿إِنْ رُوحُ الْقُدُس نفث في رُوعي أنَّ نفْسًا لَنْ تَخْرُجَ مِنَ الدُّنْيَا حَتِّي تَسْتَكُملَ أَجِلَهَا، وتَسْتَوْعبَ رِزْقَهَا، فَأَجْملُوا في الطُّلُب، وُلا يُحْملُنُّكُم اسْتَبْطَاءُ الرِّزْقِ أَنْ تَطْلُبُوهُ بمعصيلة الله، فَإِنَّ اللَّهُ لا يُثَالُ مَا عَنْدَهُ إلا بطَاعَتِهِ». [الطبراني في الكبير ٧ / ١٨١، وأبو نعيم في الحلية، وصححه الالباني في صحيح الجامع].

#### ثانيا في الاختيارات عبرة،

إن الذي يباشر الاختبارات، ويعتريه الخوف والفزع من العاقبة، ينبغي له أن يعلم ويفهم أن كل المتبارات الدنيا حظمت أو قلت هيئة، وهي دون الاختبار الذي نحياه ونعيشه، وستظهر نتيجته وعاقبته في الآخرة، قال الله تعالى: ﴿اللّذِي خَلقَ الْمَوْتَ وَالْحَيَاةَ لِيَبْلُوكُمْ أَيْكُمُ أَحْسَنُ عَمَلاً وَهُو الْعَزيزُ الْخَفُورُ ﴿ [الملك: ٢]، والذي سَيَقْدم على ربه عابداً موفقاً مسدداً، فهو الناجح المفلح الفالح، والذي سياتي ربه راسبًا وقلبه فاسد، فلن ينفع بومها مال ولا بنون إلا من أتى الله بقلب سليم.

ثم ليذكر كل إنسان أن اختبارات الدنيا لمن أخفق فيها يمكن تدارك هذا الإخفاق بتعديله أو تبديله، لكن الإخفاق في الآخرة لا يملك الإنسان ذرة في تداركه، إلا أن يدركه الله برحمة من عنده.

#### فالثاء أسياب الإخفاق في الاختبارات

ا- أول ذلك: التوتر النفسي الناشئ عن الشحن الاجتماعي والإعلامي؛ الذي يصور التراجع وتغير المسار بنهاية العالم ونهاية الحظ ونهاية السعادة، والله سبحانه خلقنا وقسم أرزاقنا وأعمالنا ووظائفنا، وفاضل بيننا في كل ذلك لتقوم الحياة على الميزان بلا خلل، قال الله تعالى: ﴿وَرَفَعْنَا بِعُضْهُمْ فَوْقَ بَعْضَ دَرَجَاتٍ لِيَتَّخِذَ بَعْضَهُمْ مَوْقَ بَعْضَ دَرَجَاتٍ لِيَتَّخِذَ بَعْضَهُمْ مَعْضَا الرَحْوَةِ ٢٢].

٢- المشكلات الزوجية التي تعكر صفو الأولاد، وتجعلهم يعيشون هموم الأسرة؛ فيذهب تركيزهم، ومن تلك المشكلات الشقاق الصاصل داخل الأسرة وضرب الزوجة والطلاق.. إلخ.

٣- الإهـ مال وعـدم الجـديـة في طـلب الـعـلم والدراسة، وعدم الاستفادة بالوقت الذي يضيع بلا فائدة، اللهم في صحبة الفتيان للفتيات، وتبادل الرسائل والاتصالات، ورفقة السوء التي تتسبب في ضناع الأوقات.

3- المعاصى المنتشرة والتي يعاقب الله بها عباده، قال الله تعالى ﴿وَضَرَبُ اللهُ مَثَلاً قَرْيَةً كَانَتْ اَمِنَةً مُطْمَئَةً مِأَدِيهًا رَزُقُهَا رَغَدا مِنْ كُلُ مَكَان فَكَفَرتُ لِأَنْعُم اللّهُ قَادَاقَهَا اللّهُ لباسَ الْجُوعِ وَالْخَوْف بِمَا كَانُوا يَصَنَعُونَ ﴾ [النَّه لباسَ الْجُوعِ وَالْخَوْف بِمَا كَانُوا يَصَنَعُونَ ﴾ [النَّه لباسَ الْجُوعِ وَالْخَوْف بِمَا للعاصى: الغيبة والنميمة، سوء التربية، الاختلاط بين الجنسين، ترك تعلم العلم الشيرعي، منكرات الأفراح، المحاهرة بالمعاصى.

ه- غياب القدوة، سواء في البيت أو في كثير من دور العلم، وإيقاع الظلم والتعسف على كثير من المتعلمين بتقديم من لا يستحق التقدم عليهم في الدرجة والعمل.

٦- الاعتماد على الغش وممارسته بطريقة جعلته كالحق المكتسب المفروض، وهذا ينتج جيلاً جاهلاً ممسوخًا فاشلاً، لا هم له إلا تحصيل المال بالطرق الحرام لمجاراة من سبقوه وتقدموا عليه في المال والمنصب، ومثل هذا الجيل لا يستطيع خدمة بلاده ولا نفعها، بل هو عنصر ضرره أكبر من نفعه.

#### ت رابعا، الإسلام يهتم بنهينة جو مناسب لتفوق الأبناء عن

الإسلام كما طلب منا عبادة الله تعالى والعمل للفور في الآخرة، فإنه طلب منا أيضًا تعمير الدنيا عمارة كريمة راقية، تغمر الإنسان بالسعادة، وتجعله مرتاحًا مهيئًا لعبادة ربه جل وعلا الذي قال: ﴿هُو اَشْمَاكُمْ مِنَ الأَرْضِ وَاسْتَعْمَركُمْ فيها فَاسْتَغْفَرُوهُ ثُمُّ تُوبُوا إليَّه إِنَّ رَبِّي قريبُ مُجِيبٌ [هود: ١٦] آي: طلب تُوبُوا إليَّه إِنَّ رَبِّي قريبُ مُجِيبٌ [هود: ٢١] آي: طلب منكم عمارتها، والله تعالى سخر لنا كل الدنيا واختراعاتها لتعيننا على تحقيق الهدف الأعلى وهو عبادته، قال الله تعالى: ﴿هُو الّذِي خَلُقَ لَكُمْ مَا في عبادته، قال الله تعالى: ﴿هُو الّذِي خَلُقَ لَكُمْ مَا في الأَرْضِ جَميعًا مِنْهُ إِنْ في مَا في السَّمَاوات وَمَا في الأَرْضِ جَميعًا مِنْهُ إِنْ في ذَلُكَ لَايَاتِ لَقُوْم يَتَفَكّرُونَ ﴾ [البقائية: ٢٦].

وقد حُثُ الْإسلام على التنافس الشريف الذي يحقق المصلحة لأهل الإسلام، ولو كان التنافس في أعمال الدنيا، فقال عنه: «المُوْمنُ النُقويُ خَيْرُ وَأَحَبُ إِلَى اللّهِ مِنَ الْمُؤْمِنِ الضّعيفِ وَفِي كُلُّ خَيْرٌ، [مسلم ٢٦٦٤].

ومن تهيئة الإسلام للجو المناسب لنيل التفوق والنجاح دينًا ودنيا:

١- قول نبينا : «احفظ الله يحفظك» [الترمذي ٢٥١٦ وصححه الإلباني]. وأصر بأن يطلب الإنسان التوفيق من ربه؛ لأنه لا يملك التوفيق إلا هو سبحانه، فقال: ﴿وَمَا تَوْفِيقَى إِلاَّ بِاللهُ ﴾.

٢- أمر الإسلام بتخفيف الإكل، وعدم ملء البطن؛ لما له من أضرار صحية وعقلية، فقال وقد مما ملا أدمي وعاء شيرا من بطية بحسب أبن أدم أكلات يُقمن صُلْبَهُ، فإن كان لا محالة فثلث لطعامه، وثلث لشرابه، وثلث ليفسه» [رواه احمد، والترمذي، وابن ماجه، والحام، وصححة الالباني في صحيح الجامع].

٣- منع الإسلام مصاحبة الأشرار الذين يردون المرء على عقبيه فينقلب خاسرًا، فقال سبحانه عن الأسرار: ﴿لَوْ خَرَجُوا فَيكُمْ مَا زَادُوكُمْ إِلاَّ خَبَالاً وَلَوْضَعُوا خَلاَلكُمْ يَبْعُونَكُمُ الْفَتْنَةَ وَفِيكُمْ سَمَّاعُونَ لَهُمْ وَاللَّهُ عَليمٌ بالظَّالمين﴾ [التوبة: ٤٧].

إ- أمر الإسلام بالدعاء إذا استصعب أمر من الأمور، فكان النبي على يقول إذا استصعب شيء: «اللهم لا سبهل إلا ما جعلته سبهلاً، وانت تجعل الحزن إذا شئت سهلاً». [الضياء في المختارة ٢ / ٢٨٨

وصححه الألباني].

٥- نهى الإسلام عن السمر والسهر بعد العشاء بدون فائدة، وأمر باستثمار الأوقات المباركة كوقت البكور، فعَنْ صَخْر الْغَامديُّ عَنْ النَّبِيِّ 🎏 أَنَّهُ قَالَ: «اللَّهُمْ بَارِكْ لأَمَّتِي فِي بُكُورِهَا». قَالَ: وَكَانَ رَسُولُ اللَّهُ إِذَا يَعْثُ سُرِيَّةً بِعَثْهَا أُولُ النَّهَارِ، وَكَانَ صَخْرٌ تَاحِرًا فَكَانَ لا يَبْعَثُ عَلْمَانَهُ إِلاَّ مِنْ أَوَّلَ النَّهَارِ؛ فَكَثُرَ مَالُهُ حَتَّى كَانَ لا يَدْرِي أَيْنَ يَضَعُهُ. [احمد، والأربعة، وابن حيان، وصححه الألباني]

٦- عالج الإسلام الأرق والفزع من النوم؛ فقال إذا فزع أحدكم من النوم فليقل: بسم الله، أعوذ بكُلمات الله التَّامَّات منْ غَضْبِه وَعَقَابِه وشَر عباده، وُمنَّ هُمَزَاتَ الشَّيَاطِينِ وَأَنْ يَحْضُرُونِ . [الترمذي، وحسنه الألياني].

٧- عود الإسلام المسلم الخارج من بيته أن يتوكل على الله عند خروجه فيقول: «اللهم إني أعوذ بك أن أضل أو أضل، أو أزل أو أزل، أو أظَّلم أو أظَّلَم، أو أحهل أو يُحهل عليُّه. [أبو داود ٥٠٩٤ وصححه

ولأن التوكل على الله كفاية من كل شر، قال الله تعالى: ﴿وَمَنْ يَتُوكُلُ عَلَى اللَّهُ فَهُو حَسْبُهُ .

٨- وأمر الإسلام الأبوين أن يعوذا أولادهما في خروجهم ودخولهم من الشرور، وهذه سنة من سنن الإسلام وملة التوحيد، فكان النَّبِي 🎏 يُعُوِّذُ الْحَسَنَ وَالْحُسَيْنِ فِيقُولِ: ﴿أُعِيدُكُمَا بِكُلِّمَاتِ اللَّهِ التَّامُّةِ مِنْ كُلِّ شَيْطَان وهَامُة ومنْ كُلُّ عَيْنِ لَأُمَّةً». ثُمُّ يَقُولُ: «كَانَ أَبُوكُمْ يُعُوِّذُ بِهِمَا إِسْمَاعِيلَ وَإِسْحَاقَ». [أبو داود ٢٧٣٧ وصحمه الإلباني].

## ن خامسا: نصائح لأهل الإسلام لاجتياز الاختيارات (دنيا وأخرة) دد

١- لا تؤخل عمل النوم إلى الغد؛ حتى لا تتراكم الأعمال وتتزاحم الأشغال، ولا يتم الإتقان عند محاولة إنحاز ذلك كله.

٢- فإذا كان لا بد من التاجيل أو نية عمل شيء من الغد؛ فلا ﴿ تَقُولُنَّ لَشَيَّءَ إِنِّي فَاعَلُ ذَلَكَ غَدُا (٢٣) إِلاَّ أَنْ يِشَاءَ اللَّهُ وَاذْكُرْ رَبُّكَ إِذَا نَسِيتَ ﴾ [الكهف:

وقد نوي سليمان عليه السلام أن يطوف على سبعين امرأة من نسائه في ليلة واحدة فقال: ولأطوفن الليلة على سيعين امراة، ولم يستثن، فماذا حدث عَنْ أَبِي هُ رِيْرَة رضي الله عنه عَن النَّبِيِّ 🌞 قَالَ: ﴿ قَالَ سُلَيْمَانُ بِنُ دَاوِدُ نَبِيُّ اللَّهِ: لِأَطُوفَنُّ اللَّبِلَّةَ عَلَى سَنْعِينَ امْرَأَةً، كُلُّهُنَّ تَأْتَى بِغُلَّامٍ يُقَاتِلُ فَي سَبِيلِ اللَّه. فَقَالَ لَهُ صَاحِبُهُ أَوِ الْمَلَكُ: قُلُّ إِنْ شَنَاءَ اللَّهُ ۖ فَلَمْ سَقُلُ ونَسِي. فَلَمْ تَأْتُ وَاحِدَةً مِنْ نَسِائِهُ إِلَّا وَاحِدَةً حَاءَتْ بشيقٌ غُلاَمٍ، فَقَالَ رَسُولَ اللَّهِ ﷺ: «وَلُو قَالَ: إِنَّ

شَيَاءَ اللَّهُ. لَمْ يَحْنَثْ وَكَانَ دَرَكًا لَهُ فِي حَاجِتُهِ». [متفق عليه واللفظ لمسلم].

٣- تنظيم الوقت وعدم إضاعته، والاستفادة بالأوقات التي أرشد الشرع إلى بركتها.

٤- التسمية عند بدء كل عمل، فإن اسم الله لا يَضْرُ معه شيء في الأرض ولا في السماء.

٥- تحديد الأهداف، وإتقان الوسائل، والأخذ بجميع أسباب النجاح والفلاح، فإن الله لا يضيع أحر المحسنان.

٦- وينبغي الصبر والمصابرة، وبذل المجهود من تقوى الله تعالى الذي قال: ﴿إِنَّهُ مَنْ يَتَّقَ وَيَصَّبِّرْ فَإِنَّ اللَّهُ لاَ يُضِيعُ أَجْرَ الْمُحْسِنينَ ﴾.

٧- تحسين النبة بأن بنوى الإنسان بعمله، ولو كان دنسوسًا وحه الله، ويقصد نفع المسلمين وخدمتهم، وتطوير بلادهم ودولتهم، ولا يكون همه نفسه وحسب.

٨- تهيئة الجو المناسب للمذاكرة والدرس؛ وذلك بالراحة الكافية وبالبعد عن المشاكل والمعاصي، والبعد عن الرفقة السيئة التي لا تحرص على الخير يل على الفساد.

٩- مقابعة الأولاد في دخولهم وخروجهم ودروسهم، وعدم الإفراط في الثقة بهم.

١٠- توجيه الأولاد إلى الاستعانة بالله في كل أمر، فعنْ ابْن عباس رضى الله عنهما قَالَ: كُنْتُ خَلْفَ رَسُولِ اللَّهِ ﴾ يَوْمًا؛ فَقَالَ: يَا غُلامُ، إِنِّي أُعَلِّمُكُ كُلَمَاتِ: احْفَظُ اللَّهُ يَحْفَظُكُ، احْفَظُ اللَّهُ تَحَدُّهُ تُحَاهِكَ؛ إِذَا سَأَلْتَ فَاسْأَلُ اللَّهُ، وَإِذَا اسْتَعَنَّتَ فَاسْتَعَنَّ بِاللَّهِ، وَاعْلَمْ أَنْ الْأُمَّةُ لَوْ احْتُمَعَتْ عَلَى أَنْ يِنْفَعُوكَ بِشَيَّءٍ؛ لَمْ سَنْفَعُوكَ إِلاَّ بِشَيْءٍ؛ قَدْ كَتَبِهُ اللَّهُ لَكَ، وَلَوْ اجْتَمَعُوا عَلَى أَنْ يَضُرُّوكَ بِشَيَّءَ لَمْ يَضُرُوكَ إِلاَّ بِشَيَّءَ قَدْ كَتَبِهُ اللَّهُ عَلَيْكُ؛ رُفِعَتُ الأَقْلاَمُ وَحِفْتُ الصَّحُفُ». [الترمذي ٢٥١٦ وصححه الإلباني]

١١- الدعاء للأبناء، وعدم الدعاء عليهم.

فعن جابر رضى الله عنه في حديثه الطويل وقصة أبي اليسر قال: قال رسول الله 🥯: الا تدعوا على أنفسكم، ولا على أولادكم، ولا على أموالكم، لا توافقوا من الله ساعة بسال فيها عطاء فيستجيب لكم، [مسلم: ٢٠٠٩].

١٢ - كفُ الأولاد عن اللعب عند دخول الليل؛ لأن هذا وقت انتشار الشياطين فتضرهم، فعن جابر بن عَبَّدِ اللَّهِ رَضِي اللَّهِ عَنْهِمَا قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللَّهِ 👺: ﴿إِذَا كَانَ حِنْحُ اللَّيْلِ - أَوْ أَمْسَيْتُمْ - فَكُفُوا صِيبًانَّكُمْ؛ فَانُ الشَّيْطَانُ بِنُتَشِّرُ حِيثُنَّدُ [مِثْفَقَ عليه].

والحمد لله رب العالمين.



# - أحكام الوضوء

## صفة وضوء النبي ﷺ (١)

اعداد: د/ حمدي طه

الحمد لله، والصلاة والسلام على رسول الله، وعلى آله وصحبه ومن والأه، أما بعد:

فقد تكلمنا في العدد السابق عن شروط الوضوء، واليوم نتحدث عن كيفية الوضوء، والأصل في بيانه قوله تعالى: ﴿يَا أَيُهَا الدِّينَ آمِنُوا إِذَا قُمْتُمُ إِلَى الصَّارَةِ فَاغْسِلُوا وُجُوهَكُمْ وَأَيْدِيكُمْ إِلَى الْمَرَافِقِ وَامْسَحُوا بِرُعُوسِكُمْ وَأَيْدِيكُمْ إِلَى الْمَرَافِقِ وَامْسَحُوا بِرُعُوسِكُمْ وَأَيْدِيكُمْ إِلَى الْمَاتُ وَلَا يَعْسَدُوا وَإِنْ كُنْتُمْ مَرْضَى أَوْ عَلَى سَقَر أَوْ جَاءَ أَحَدُ مِنْكُمْ مِنِ الْغَائِطِ أَوْ لَا مَسْتُمُ النَّسَاءَ فَلَمْ تَجِدُوا مَاءً فَتَعِمُمُوا صَعِيدًا طَيْبًا فَامْسَحُوا بِوُجُوهُكُمْ وَآيْدِيكُمْ مِنْهُ ﴿ [المَائدة: ٦]، فقد نصت

الآلية على اركان الوضوء، ثم جاءت السنة لتبين لنا كيفية أداء هذه الأركان.

ومدار صفة وضوء النبي على عدة أحاديث؛ رواها عنه جمع من الصحابة، وليس هناك مجال لسردها جميعًا، ولكنا نكتفي بحديث من أجمع الأحاديث في وصف وضوء النبي على كاملاً، ثم نذكر مواضع الاستشهاد من الأحاديث الأخرى بحسب الحاجة إليها، والمنصف عليه أن يجمع هذه الأحاديث جنبا إلى جنب حتى يصل إلى الحق.

آخْرِجَ مسلم في صحيحه أن حُمْرَانَ مَوْلَى عُثْمَانَ أَخْبِرَ أَنْ عُثْمَانَ بَنْ عَقَانَ - رضي الله عنه - دَعَا بوضُوء؛ قَتَوضًا فَغَسلَ كَفَيْه ثَلاثَ مرات، ثُمْ عَسَلَ بِدَهُ وَاستَنْفَرَ، ثُمْ عَسَلَ بَدَهُ وَاستَنْفَرَ، ثُمْ عَسلَ بَدَهُ الله عَنْه عَسلَ بَدَهُ النَّمْنَى إِلَى الْمِرْفَق ثَلاثَ مرات، ثُمْ عَسلَ بِدَهُ النِّسْرِي النِّه ثُمْ عَسلَ بِدَهُ النِّسْرِي النِّه ثَلْثَ مَرات، ثُمُ عَسلَ رِجْلَهُ النِّهْنَى إِلَى الْمِرْفَق ثَلاثَ مرات، ثُمُ عَسلَ رِجْلَهُ النِّهْنَى إِلَى الْكَعْبَيْنِ ثَلَاثَ مَرَات، ثُمُ عَسلَ النَّيْسْرَى مثلُ ذَلِك، ثُمُ قَالَ رَبَّونَ مَثْلَ ذَلِك، ثُمُ قَالَ رَسُولَ الله عَنْ مَنْ تَوضًا نَحْوُ وَضُوئِي هَذَا، ثُمْ قَالَ رَسُولُ الله عَنْ مَنْ تَوضًا نَحْوُ وَضُوئِي هَذَا، ثُمْ قَامَ فَرَكَع رَكْعَتَيْنِ لاَ يُحَدَّثُ فِيهِمَا نَفْسَهُ؛ عَفْر لَهُ مَا تَقَدَّمُ مَنْ نَبْهِه . [مسلم ٥٠٥، واصل الحديث متفق عليه]. تَقَدَمُ مَنْ نَبْهِه . [مسلم ٥٠٥، واصل الحديث متفق عليه]. قَلْلَ الْبُنْ شَهْآب وَكَانَ عُلْمَاؤُنَا يَقُولُونَ هَذَا الْوُضُوعُ فَيْ الْمَالَاة.

## as ولا ، كيفية الوضوء شاملة الواجبات والسن عند الما

أول ما يبدأ به المرء إذا أراد الوضوء أن ينوي،

والنية محلها القلب، ولا يصح الجهر بها، ثم ينطق بالبسملة ثم يغسل كفيه ثلاثًا، ثم يتمضمض ويستنشق ويستنثر ثلاثًا، ثم يغسل وجهه ثلاثًا، ثم يغسل يده اليمنى ثلاثًا، ثم يمسح برأسه، ثم يغسل رجله اليمنى إلى الكعب ثلاثًا، ثم رجله اليسرى إلى الكعبين ثلاثًا.

#### ون ثانيا: معرفة حكم هذه الأفعال حسب ترتبيها ون ١- الندة:

ذهب أكثر أهل العلم إلى أن النية واجبة في الوضوء، سواء من قال منهم بكونها ركنًا من أركان الوضوء، سواء من قال بأنها شرط من شروطه؛ فالجميع متفقون على أن الوضوء بدونها لا يصح؛ لقوله على الأعمال بالنّيات، وإنما لكل امْرِيّ ما نُوى... الحديث [البخاري: ١].

## ٢- التسمية على الوضوء:

ذهب الإمام أحمد في إحدى الروايتين، وأهل الظاهر، إلى أن البسملة واجبة في الوضوء لحديث أبي هُريَّرة -رضي الله عنه-قال: قال رَسُولُ الله عنه الله مَلْ صَلاة لَمْنُ لا وضُوء لَهُ، ولا وضوء لَمنْ لَمْ يَذْكُر الله تَعَالَى عَلَيْه، [أبو داود ١٠١ وصححه الالبائي]. قالوا: والحديث يدل على وجوب التسمية في الوضوء؛ لأن الظاهر أن النفي للصحة لكونها أقرب

x0000000000000000

إلى الذات وأكثر لزومًا للحقيقة. [نيل الأوطار للشوكاني 1 / ١٦٥ يتصرف].

وذهب جمهور الفقهاء إلى أن التسمية في أول الوضوء مستحبة، واحتجوا لذلك بأن الروايات التي عليها مدار صفة وضوء النبي على لم يُذكر فيها التسمية، وأكثر هذه الروايات كانت على جهة التعليم، ولا يجوز تأخير البيان عن وقت الحاجة. فدل ذلك على أن قوله على في حديث أبي هريرة: أولا وضوء لمن لم يذكر اسم الله عليه، يتوجه إلى نفي الكمال لا نفي الصححة والإجزاء، وما ذهب إليه جمهور الفقهاء هو الأرجع لقوة دليلهم.

٣- غسل الكفين،

اتفق الفقهاء على استحباب غسل اليدين إلى الرسغين في ابتداء الوضوء؛ للأحاديث الواردة في صفة وضوء النبي ﷺ، ومنها حديث عثمان بن عفان المتقدم، وفيه: «دعا بإناء فافرغ على كفيه ثلاث مرات فغسلهما...» [متفق عليه].

الضمضة والاستثشاق

المضمضة هي أن يجعل الماء في فمه، ثم يديره ثم يمجّه، والاستنشاق هو إدخال الماء إلى الأنف، والاستنثار هو إخراجه من أنفه.

وإذا تقدم لك معنى المضمضة والاستنشاق والاستنشار، فاعلم أن العلماء اختلفوا في الوجوب وعدمه، فذهب جماعة من العلماء إلى الوجوب، واحتجوا لذلك بأدلة منها:

ان المضمضة والاستنشاق من تمام غسل
 الوجه؛ فالأمر بغسله أمر بهما.

٣- ما ثبت في الصحيحين من حديث أبي هُرِيْرة ورضي الله عنه أبي هُريْرة ورضي الله عنه- أنْ رسُولَ الله عنه قال: ﴿إِذَا تَوْضًا الله عنه من الله عنه أَنْفِهِ ماء ثُمُ ليستنثر ﴿ [البخاري ١٦٢٨].

٣- وبحديث لقيط بن صبرة رضي الله عنه، وفيه: «وبالغ في الإستنشاق إلاً أنْ تَكُونَ صائمًا» [أبو داود ١٤٢ وصححه الالباني]. وفي رواية: «إذا تُوضُئُتُ فَمَضْمَضْ» [أبو داود ١٤٢ وصححه الالباني].

قالوا: إن هُذه الأحاديث دلت على أن النبي المر بالمضمضة والاستنشاق، وكما هو معلوم في الأصول أن الأمر يفيد الوجوب؛ فدل ذلك على وجوبهما.

ودهب جمهور الفقهاء إلى عدم وجوب المضمضة والاستنشاق في الوضوء، واحتجوا لذلك بما يلي: ١- قوله تعالى: ﴿فَاغْسِلُوا وُجُوهَكُمْ وَأَيْدِيكُمْ إِلَى

الْ مَرَافِقِ وَامْ سَحُوا بِرُءُوسِكُمْ وَأَرْجُلَكُمْ إِلَى الْكَعْبِيْنِ...﴾ قالوا: فالوجه عند العرب ما حصلت به المواجهة، وداخل الفم والأنف ليس من الوجه.

Y-حديث رفاعة بن رافع المعروف بحديث المسيء صلاته، وفيه: «إذا قمت إلى الصلاة فتوضا كما أمرك الله فاغسل وجهك ويديك وامسح راسك واغسل رجليك...» الحديث. [اللفظ لابي داود ٥٠٨، والحديث متفق عليه]. قال النووي: هذا الحديث من أحسن الأدلة؛ لأن هذا الأعرابي صلى ثلاث مرات فلم يحسنها، فعلمه النبي في فقال: «توضا كما أمرك الله». ولم يذكر المضمضة والاستنشاق. [المجموع: ١/ ستصرف].

قُلْتُ: وهذا موضع تعليم، والقاعدة: أنه لا يجوز تاخير البيان عن وقت الحاجة، فلو كانت المضمضة والاس ه، وبهذا يكون ما ذهب إليه جمهور الفقهاء من عدم وجوب المضمضة والاستنشاق هو الأرجح، الله أعلم.

#### كيفية المضمضة والاستنشاق

ياخذ في كفه اليمنى ماء ثم يجعل بعضه في فمه، ثم يجعل بقيته في أنفه، ثم يجعل بقيته في أنفه، ثم يخرج الماء من فمه ويخرج الماء من أنفه بيده اليسرى؛ لما ورد عن علي بن أبي طالب رضي الله عنه أنه دعا بوضوء، فتمضمض واستنشق ونثر بيده اليسرى، ففعل ذلك ثلاثًا، ثم قال: هذا طهور نبي الله عد [النسائي (١١)، وصححه الإباني].

## ٥-غسل الوجه

الوجه هو ما تحصل به المواجهة، وحدّ الوجه عرضًا ما بين الأننين، وحده طولاً ما بين منابت شعر الرأس إلى أسفل الذقن. [الموسوعة الفقهية الكويتية ٣٣ / ].

حكمه: اتفق الفقهاء على أن غسل ظاهر الوجه بكامله مرة واحدة فرض من فروض الوضوء؛ لقول الله تعالى: ﴿يَا أَيُّهَا النَّذِينَ آمَنُوا إِذَا قُمُتُمْ إِلَى الصَلاَة فَاغْسِلُوا وُجُوهَكُمْ وَأَيْدِيكُمْ إِلَى النَّمرَافَقِ وَامْسَحُوا بِرُّءُوسِكُمْ وَأَرْجُلُكُمْ إِلَى النَّكَفْبَيْنِ ﴾ [المائدة: آ]. [المصدر السابق: ٤٣ / ٣٣٢].

ولحديث عثمان بن عفان رضي الله عنه في وصف وضوء النبي قوفيه: «.. ثُمُ عُسَلَ وَجْهَهُ لَكُوْ النبي قوفيه: «.. ثُمُ عُسَلَ وَجْهَهُ لَللَّهُ ..» [متفق عليه]، وللإجماع على وجوب غسل

كيفيته: إما أن يغسل الوجه بالكفين جميعًا فيأخذ الماء بكفيه، ثم يغسل وجهه، وهذه الكيفية وردت في أكثر من حديث.

وأكمله ما ورد في حديث علي بن أبي طالب رضي الله عنه وفيه، ثم أخذ بيده فصك بها وجهه والقم إبهامه ما أقبل من أذنيه، قال: ثم عاد في مثل ذلك ثلاثًا ثم أخذ كفًا بيده اليمنى فافرغها على ناصيته، ثم أرسلها تسيل على وجهه... الحديث... [احمد (٦٢٥)، وصححه الإلباني].

وكل هذه الكيفيات واردة وثابتة عن رسول الله 🎏 وكل واحدة منها تجزئ.

## مسألة: هل يجب تخليل اللحية؟

اتفق الفقهاء على وجوب غسل ظاهر اللحية؛ لأنها من الوجه، أما باطن اللحية فذهب الجمهور إلى وجوب إيصال الماء إلى البشرة إذا كانت اللحية خفيفة، ويظهر منها بشرة الوجه تحت الشعر، أما اللحية الكثة فلا يجب غسل باطنها عند الأثمة الأربعة؛ لعسر إيصال الماء إلى البشرة، ولما ثبت من حديث ابن عباس المتقدم، وقيه؛ توضّاً رسُولُ الله فعُسل و عُرف عُرفةً فمضّمض واستنشق، ثم عرف عُرفة فعَسل و حديث الإلباني].

ووحه الدلالة أن لحيته 👺 كانت كثيفة، وبالغرفة الواحدة لا يصل الماء إلى ذلك غالبًا، وقد اتفق الفقهاء على استحباب تخليل اللحية؛ لحديث عثمان بن عفان -رضى الله عنه- وفيه: كان النبي 😂 بخلل لحيته». [الترمذي ٢٩ وصححه الالباني]. وكيفية التخليل وردت في حديث أنس أنّ رَسُولَ اللَّه كَانَ إِذَا تُوضًا أَخَذَ كُفًا مِنْ مَاءِ فَأَدْخَلَهُ تَحْتَ حَنْكَهُ فَخَلَلُ بِهُ لَحَيْتُهُ، وقَالَ: «هَكَذَا أَمْرِنَى رَبِّي عَزْ وَحَلُّ [أبو داود ١٤٥ وصححه الالباني]. وكذلك غسل المسترسل من اللحية - وهو ما زاد عن حد الوجه -لحديث عمرو بن عنبسة وفيه: ﴿.. قَالَ: فَقُلْتُ بَا نَبِيُّ اللَّه فَالْوُضُوءُ حَدَّثْنَى عَنْهُ. قَالَ: «مَا مَنْكُمْ رَجُلُ يُقَرِّبُ وَضُوءُهُ؛ فَيَتَمَضْمُضُ وَيَسْتُنْشُقُ فَيَنْتَثَرُ إِلَّا خَرَّتُ خطابًا وحُهه وقيه وخياشيمه، ثُمُّ إذا عُسَلَ وجههُ كَمَا أَمْرَهُ اللَّهُ إِلَّا خَرِتٌ خَطَانًا وَحْهِهُ مِنْ أَطْرَاف لحيته مع الماء... الحديث. [مسلم: ٨٣٢].

حكمه: اتفق الفقهاء على وجوب غسل اليدين المرفقين؛ لقوله تعالى: ﴿يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا إِذَا قُمْتُمْ إِلَى المصلاة قاغُسلُوا وُجُوهَكُمْ وَاَيْدِيكُمْ إِلَى الصلاة وَ وَجُوهَكُمْ وَاَيْدِيكُمْ إِلَى الْمَرَافِقِ وَامْسَحُوا بِرُءُوسَكُمْ وَأَرْجُلُكُمْ إِلَى الْكَعْبَيْنِ﴾ [المائدة: ٦].

وذهب جمهور الفقهاء إلى وجوب غسل المرفقين مع اليدين، سواء كانت «إلى» في الآية بمعنى «مع» أو كانت لانتهاء الغاية. قال النووي في المجموع: «إن كانت لانتهاء الغاية: فالحد إذا كان من جنس المحدود – كما هو في الآية – دخل فيه.

واحتجوا لذلك بما ثبت عند مسلم من حديث أبي هريرة رضي الله عنه «أنه توضا فغسل يديه حتى أشرع في العضدين... الحديث». وفعله على بيان للوضوء المامور به في الآية؛ فيكون غسل المرفقين من المامور به في غسل البدين. [الموسوعة الفقهية ٤٣ / ٣٤٢ بتصرف].

كيفيته: يغسل اليد من أطراف الأصابع إلى المرفقين، ويسن أن يشرع في العضد، كما ثبت في حديث أبي هريرة المتقدم، ويجب التنبه هنا على خطأ يقع فيه كثير من الناس؛ وهو عدم غسل الكفين عند غسل اليدين اكتفاء بغسلهما عند بداية الوضوء، وهو مبطل للوضوء باتفاق الفقهاء؛ لعدم استيعاب محل الغسل من الفرض، فنقول لهؤلاء: إن غسل الكفين في أول الوضوء سنة مستقلة، أما غسلهما مع غسل اليدين إلى المرفقين فمن واجبات المضهء.

ويسن تخليل أصابع اليدين عند غسلهما؛ لحديث ابن عباس رضي الله عنهما أن رسول الله قال: إذا توضات فخلل بين أصابع يديك ورجليك. [الترمذي (٣٩)، وصححه الالباني].

ويسن للمتوضى أن يبدأ بغسل اليد اليمنى قبل اليد اليمنى قبل اليد اليسرى؛ لحديث ابن عباس رضي الله عنهما وفيه: «ثم أخذ غرفة من ماء فغسل بها يده اليمنى، ثم أخذ غرفة من ماء فغسل بها يده اليسرى.... الحديث. [البخاري: ١٤٠].

ولحديث عائشية رضي الله عنها قالت: «كان رسول الله ﷺ يحب التيامن في تنعله وترجله وطهوره، وفي شانه كله». [متفق عليه].

ونكمل في الحلقة القادمة إن شباء الله تعالى ما تبقى من صغة وضوء النبي ع، ونسال الله السداد والتوفيق فهو نعم المولى ونعم النصير.



## وو أركان الاسلام والانمان وو

يسال خيرى محمد إبراهيم - ابق الروس -كفر الشبيخ:

هل صنباك فسرق بسين اركسان الإسلام واركبان

الحواب الدّين ثلاث مراتب: الإسلام، والإيمان، والإحسان، وقد وضَّحها النبي 🐲 في الحديث المشهور الذي رواه مسلم وغيره عن عمر بن الخطاب رضى الله عنه قال: بينما نحن عند رسول الله 🥨 ذات يوم؛ إذ طلع علينا رجل شديد بياض الثياب، شديد سواد الشعر. لا يرى عليه أثر السفر. ولا يعرفه منا أحد. حتى جلس إلى النبي 🕮، فأسند ركبتيه إلى ركبتيه، ووضع كفيه على فخذيه، وقال: يا محمد ! أخبرني عن الإسلام. فقال رسول الله 🥨: «الإسلام أن تشبهد أن لا إله إلا الله، وأن محمدًا رسول الله 🐉، وتقيم الصلاة، وتؤتى

الزكاة، وتصوم رمضان، وتحج البيت، إن استطعت اليه سيدلاً، قال: صدقت. قال فعجينا له؛ يسأله ويصدقه. قال: فأخبرني عن الإيمان. قال: «أن تؤمن بالله، وملائكته، وكتبه، ورسله، واليوم الآخر، وتؤمن بالقدر خيره وشره. قال: صدقت. قال: فأخبرني عن الإحسان. قال: «أن تعبد الله كأنك تراه، فإن لم تكن تراه، فإنه يراك، قال: فأخبرني عن الساعة. قال: «ما المسؤول عنها بأعلم من السائل». قال: فأخبرني عن أماراتها. قال: «أن تلد الأمة ربتها، وأن ترى الحفاة العراة العالة رعاء الشاء، يتطاولون في البنيان». قال: ثم انطلق. فلبثت مليًا. ثم قال لي: «يا عمر! أتدرى من السائل؟ قلت: الله ورسوله أعلم. قال: «فإنه جبريل أتاكم يعلمكم دينكم، [مسلم، كتاب الإيمان، ح١].

## 👊 المسلمون على شروطهم 👊

سيال؛ سند عند اللطاب على - القاهرة:

ما حكم من يحصلون من عملهم على بدل انتقال. ثم يستخدمون وسائل المواصلات التي توفرها الشركة -مع اشتراط الشركة عدم حدوث ذلك؛ وهل بختلف الحكم سين المصافات القصيرة وغيرهاا وسا الواجب على السنائقين والركاب إذا علموا تلك

الجواب للال خطره عظيم حلاله حساب وحرامه عقاب، ولا ترول قدما عبد يوم القيامة حتى يسال عن ماله: من أبن اكتسبه؛ وفيم أنفقه،. [صحيح الترمذي:

وقد نهى الله تعالى عن أكل أموال الناس بالباطل، وتوعد على ذلك فقال: ﴿ أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا لاَ تَأْكُلُوا أَمُو الكُمُّ بَيْنَكُمْ بِالْمَاطِلِ إِلَّا أَنْ تَكُونُ تَجَارُهُ عَنْ تَرَاضِ

منْكُمْ وَلاَ تَقْتُلُوا أَنْفُسَكُمْ إِنَّ اللَّهَ كَانَ بِكُمْ رَحِيمًا (٢٩) ومن يفعل ذلك عدوانا وظلما فسوف تصليه تارا وكان ثلكُ عَلَى اللَّهُ مُسِيرًا﴾ [النساء: ٢٩-٢٠] ، فعلى كل من بحنر الأخرة ويرجو رحمة ربه أن يتقى الله في نفسه، فلا يطعمها إلا الحلال، وأن يتقى الله في أهله، فلا يطعمهم إلا الحلال.

وإذا كانت الشركة المنكورة توفر المواصلات ليعض عمالها، وتعطى البعض بدل انتقال؛ بشرط الا يركب مواصلاتها؛ فلا بحور لن ياخذ البدل أن يركب مواصلات الشركة، فإن فعل فقد اعتدى، لا فرق في ذلك بين المسافات القصيرة وغيرها، والواجب على السائقين والركاب أن يمنعوا الركاب غير المصرح لهم بالركوب

و نصاب رکاة الاوراق المالسة 00

نظرًا لاختلاف الأوقات والعلاد، وتخرج الزكاة

على أصل المال المودع بالبنك والعائد من هذا

المال، بشرط أن يكون العائد حلالاً وليس عن

طريق المعاملات الربوية، والله ولى التوفيق.

سيسال سالل: ما مقدار زكاة الأوراق المالية؛ حيث إثني اودع بالبنك مبلغًا من المال

واريد ان اخرج زكاته ٢ الجواب: مقدار نصاب الزكاة في الدولار

وغيره من العملات الورقية هو ما يعادل قيمة عشرين مثقالاً من الذهب، أو مائة وأربعين مثقالاً من الفضة، في الوقت الذي وجبت فيه الزكاة في العملة المالية الورقية، ويُخرج ذلك من الأفضل للفقراء من أحد النصابين؛ وذلك

سبال سائل: ما حكم بيع الثمار قبل تضجها بسيعير اقل من سيعير السوق؛ نظرًا لطول مدة انتظار اللمارحتي

الجواب: عن أنس رضى الله عنه عن النبي عليه انه نهى عن بيع الثمرة حتى يبدو صلاحها. [البخاري: ٢١٩٧].

وو حكم سع

الثمارقيل

النضج وو

وعنه رضى الله عنه أن رسول الله 👺 نهى عن بدع الثمار حتى تزهى، فقيل له: وما تزهى؟ قال: حتى تحمر. فبيع الثمرة قبل بدو صلاحها لا بحون أما إذا بدا صلاحها، وأمنت العاهة، جاز بيعها، وإن كانت لا تُقطف إلا بعد فترة، ولا بأس بانخفاض السعر حبنئذ. وأما قطف الثمار وهي نيئة قليلاً لكنها تصلح للأكل بدافع أن سعرها يكون مرتفعا في أول ظهورها، فلا بأس به، ما دامت مقبولة الطعم والتداول والتناول. والله

هل قص أظفار القدم يدخل ضمن سنن الفطرة؟

الجواب: عن أبي هريرة رضي الله عنه قال: قال رسول الله 🐲: «خمس من الفطرة: الاستحداد (يعنى حلق العانة)، والختان، وقص الشارب، ونتف الإبط، وتقليم الأظفار». [متفق عليه]، وتقليم الأظفار يشمل أظفار البدين والرجلين. والله أعلم.

## ون قيام الليل ون على الما ويستا المساد والما

كما يقول: الرجاء تفسير قوله تعالى: ﴿إِنْ رَبُّكَ بِعُلْمُ أَنَّكَ تَقُومُ أَدُّنَّى مِنْ ثُلُتْى اللَّيْل وَنصْفَهُ وَثُلُتُهُ وَطَائِفَةً مِنَ الَّذِينَ مَعَكَ وَاللَّهُ يُقَدُّرُ اللَّيْلَ وَالنَّهَارَ عَلَمَ أَنَّ لَنْ تُحْصُوهُ فَتَابٍ عَلَيْكُمْ فَاقْرَعُوا مَا تَعَسَّرَ مِنَ الْقُرَّانِ عَلَمَ أَنَّ سَيَكُونُ مِنْكُمْ مَرْضَى وَآخَرُونَ يَضْرِبُونَ فِي الأَرْضَ بِيُتَغُونَ مِنْ فَضُلُ اللَّهِ وَآخَرُونَ بُقَاتِلُونَ فِي سَبِيلِ اللَّهِ فَاقْرِعُوا مَا تَيْسُرُ مِنْهُ وَاقْلِمُوا الصَّلاةِ وَاتُّوا الزِّكَاةِ وَاقْرِضُوا اللَّهُ قَرْضًا حسنًا وَمَا تُقَدِّمُوا لأنفسكُمْ مِنْ خَيْر تَجِدُوهُ عِنْدَ اللَّهُ هُوَ خَيْرًا وَأَعْظَمُ أَجْرًا وَاسْتَغْفَرُوا اللَّهُ إِنَّ اللَّهُ غَفُورٌ رَحِيمُ ﴾ ؟

الجواب: فرض الله تعالى على رسوله والمؤمنين في أول البعثة قيام الليل، فقال: ﴿يَا أَيُّهَا الْمُزْمَلُ (١) قُم اللَّيْلُ إِلاَّ قَلْيِلاً (٢) نصَّفُهُ أو انْقُصُّ منْهُ قَلْيلاً (٣) أو رَدْ عَلَيْه وَرَتَّل الْقُرَّانَ تَرْتَيِلاً ﴾. فقام ﷺ ومن آمن معه حتى تفطرت اقدامهم، وبعد عام نزلت أخر أية في السورة الكريمة، خفف الله عنهم، ونسخ الوجوب، وذكر أسباب التخفيف، فقال: الله يعلم أنه سيكون منكم مرضى لا يستطيعون القيام، ﴿وَأَخَرُونَ يَضُرِّبُونَ فِي الأَرْضِ سُتَغُونَ مِنْ فَضُلُ الله ﴾ أي: مسافرون للتجارة وكسب الرزق، غير مقيمين في بيوتهم، ﴿وَآخُرُونَ يُفَاتلُونَ في سَبِيلِ اللَّهِ فَيِنْشَغِلُونَ بِالقِتَالِ عَنِ القِيامِ، ﴿فَاقْرَعُوا مَا تَيَسَّرَ مَنَّهُ ﴾، فصار قيام الليل نافلة بعدما كان واجبًا، والله أعلم.

## 

رُوِيَ عن أبي هريرة قال: بينما نبي الله على جالس وأصحابه؛ إذ أتى عليهم سحاب، فقال نبي الله خبي الله خبيارك وتعالى إلى قوم لا يشكرونه ولا يدعونه، قال: هل تدرون ما فوقكم؟ قالوا: الله ورسوله أعلم.

قال: فإنها الرقيع، سقف محفوظ، وموج مكفوف، ثم قال: هل تدرون كم بينكم وبينها؟ قالوا: الله ورسوله أعلم.

قال: بينكم وبينها مسيرة خمسمائة سنة.

ا قالوا: الله ورسوله أعلم.

قال: فإن فوق ذلك سماءين، ما بينهما مسيرة خمسمائة سنة، حتى عد سبع سماوات ما بين كل سماءين كما بين السماء والأرض.

ثم قال: هل تدرون ما فوق ذلك؟ قالوا: الله ورسوله اعلم.

السماء بُعد مثل ما بين السماءين.

قال: فإنها الأرض. عما الما العربال على على عما

ثم قال: هل تدرون ما الذي تحت ذلك؛ قالوا: الله ورسوله أعلم.

قال: فإن تحتها الأرض الأخرى، بينهما مسيرة خمسمائة سنة، حتى عد سبع أرضين بين كل أرضين مسيرة خمسمائة سنة.

ثم قال: والذي نفس محمد بيده لو أنكم دليتم رجلاً بحبل إلى الأرض السُفْلَى لهبط على الله، ثم قرأ: وهُوَ الأولُ وَالآخرُ وَالظّاهِرُ وَالْبَاطِنُ وَهُوَ بِكُلِّ شَيْء عَلِيمٌ ﴾.

#### الله في ( و ثانيًا التغريج وون بدعا التاجع

الحديث الذي جاءت به هذه القصة:

ا- أخرجه الإمام الترمذي في «السن» ح (٣٢٩٨)، قال: حدثنا عبد بن حميد وغير واحد قالوا: حدثنا يونس بن محمد، حدثنا شيبان بن عبد الرحمن عن قتادة، حدثنا الحسن عن أبي هريرة، قال: بينما نبي الله عليه وأصحابه... القصة.

٧- وأخرجه الإمام البيهقي في الأسماء

## تحذير الداعية من القصص الواكية الحلقة (١١١)

قصـــة الإدلاء

والشبوطعلي

الله في الأرف

السابعة السفلى

## اعداد/ على حشيش

نواصل في هذا التحذير تقديم البحوث العلمية الحديثية للقارئ الكريم حتى يقف على حقيقة هذه القصة التي اشتهرت، وانتشرت في كتب العقيدة والتفسير والسنة، واتخذها الحلولية والإتحادية دليادً على قولهم الباطل: "وهو أن الله حالُ بذاته في كل مكان، وأن وجوده وجود الأمكنة".

تعالى الله عن قولهم علوًا كبيرًا.

وإلى القارئ الكريم تخريج هذه القصة

وتحقيقها. المارات الماليات الماليات المالية

والصفات (٣ / ٥٦١) باب: «ما جاء في العرش والكرسي» قال: أخبرنا أبو عبد الله الحافظ، أخبرنا عبد الرحمن بن الحسن القاضي، حدثنا إبراهيم بن الحسني، حدثنا أدم بن أبي إياس، حدثنا شيبان، حدثنا قتادة عن الحسن عن أبي هريرة رضي الله عنه قال: قال رسول الله تقادة...ها تدرون ما هذا...ه القصة.

٣- وأخرجه أبو الشيخ الأصبهاني، وهو الإمام الحافظ أبو محمد عبد الله بن محمد بن جعفر بن حبان (٢٧٤- ٣٣٩هـ) في كتابه «العظمة» (ح٣٠٣) قال: حدثنا محمد بن عبد الله بن رسته، حدثنا عثمان بن إسماعيل الأنماطي، حدثنا عبد الرحمن بن عبد الله بن سعيد الدشتكي، حدثنا أبو جعفر الرازي عن قتادة عن الحسن، عن أبي هريرة رضي الله عنه قال: كنا جلوسا مع رسول الله ﷺ... القصة.

3- وأخرجه الإمام الحافظ أبو بكر عمرو بن أبي عاصم الضحاك بن مخلد الشيباني المتوفى (٨٢٨هـ) في كتابه «السنة» ح(٨٧٨) قال: حدثنا عثمان بن سعيد، حدثنا عبد الرحمن بن عبد الله، حدثنا أبو جعفر الرازي، عن قتادة، عن الحسن، عن أبي هريرة قال: كنا جلوسا عند رسول الله

٥- وأخرجه الإمام أحمد في المسند (٢ / ٣٧٠)
 ح(٨٨١٤) قال: حدثنا سريح قال: حدثنا الحكم بن
 عبد الملك عن قتادة عن الحسن عن أبي هريرة قال:
 بينما نحن عند رسول الله على... القصة.

قلت: وسريح هو ابن النعمان الجوهري.

7- وأخرجه الإمام ابن الجوزي في "العلل المتناهية في الأحاديث الواهية" (١/ ٢٧) ح(٨) قال: أخبرنا ابن المخصين قال: حدثنا ابن المذهب قال: أخبرنا أحمد بن جعفر قال: حدثنا عبد الله ابن أحمد قال: حدثنا سريح قال: حدثنا الحكم بن عبد الملك عن قتادة عن الحسن عن أبي هريرة قال: بينما نحن عند رسول الله

#### ووثالثًا؛ التحقيق وو

 ١- قال الإمام الترمذي في «السنن» (٥ / ٣٧٧ -شاكر) (٨ / ٢٨٣ - تحفة): «هذا حديث غريب من هذا الوجه».

قلت: الحديث الذي جاءت به هذه القصة حديثُ منكرٌ، ضعّفه الإمام الترمذي نفسه؛ حيث

قال: «هذا حديث غريب من هذا الوجه».

يعني: ضعيف كما هو اصطلاحه حينما يفرد الحديث بهذا الوصف: «غريب»، بخلاف ما إذا قال: «حديث صحيح غريب»، أو احديث حسن غريب»، كما هو معلوم عند أهل الحديث.

٧- وقوله: "غريب من هذا الوجه": أي لم يروه عن أبي هريرة إلا الحسن، ولم يروه عن الحسن إلا قتادة، كما هو مبين من التخريج الذي أوردناه آنفا مبيناً فيه جميع الطرق من حديث أبي هريرة ذاكراً الأسانيد؛ حتى تتبين الغرابة، ويستبين لطالب العلم قول الإمام الترمذي: "هذا حديث غريب من هذا الوجه".

٣- قلت: ولقد بين الإمام البيهقي علته وعدم صحته في كتابه «الأسماء والصفات» (٣ / ٥٦٢): «وفي رواية الحسن عن أبي هريرة رضي الله عنه انقطاع، ولا يثبت سماعه من أبي هريرة، وروي من وجه أخر منقطع عن أبي ذر رضي الله عنه مرفوعًا». اهـ.

3- قلت: وبهذا يتبين لطالب العلم معنى قول الترمذي: «هذا حديث غريب من هذا الوجه». ولم يقل: «هذا حديث غريب لا نعرفه إلا من هذا الوجه»؛ حيث بين الإمام البيهقي أنه رُوي من وجه اخر منقطع عن أبي ذر مرفوعا»، وهو أشد ضعفًا كما سنخرجه ونبينه أيضًا.

 ٥- والانقطاع في حديث أبي هريرة بينه أيضًا الإمام الترمذي في السنن (٥ / ٣٧٧- شاكر) حيث قال: ويروى عن أيوب، ويونس بن عبيد، وعلي بن زيد قالوا: «لم يسمع الحسن من أبي هريرة».

## ٦- وإلى القارئ الكريم تخريج ما أجمله الإمام الترمذي:

أ- قول يونس بن عبيد: أخرجه الإمام ابن أبي حاتم في كتابه «المراسيل» (ح١٠٢) قال: حدثنا صالح بن أحمد، حدثنا علي بن المديني، قال: سمعت سلم بن قتيبة قال: حدثني شعبة قال: قلت ليونس بن عبيد: الحسن سمع من أبي هريرة؟ قال: لا، ولا رآه قط.

ب- قال الإمام ابن أبي حاتم: حدثنا صالح بن أحمد قال: قال أبي: قال بعضهم عن الحسن: حدثنا أبو هريرة. قال ابن أبي حاتم: إنكارًا عليه الله لم يسمع من أبي هريرة، كذا برقم (١٠٤).

ج- قول أيوب: أخرجه الإمام أبن أبي حاتم في كتابه «المراسيل» (ح١٠٦) قال: حدثنا على بن

الحسن الهسنجاني، حدثنا أحمد بن حنبل، حدثنا عثمان، حدثنا وهيب قال: قال أيوب: الم يسمع الحسن من أني هريرة».

د- قول على بن يزيد: أخرجه الإمام ابن أبي حاتم في كتابه «المراسيل» (ح١٠٧) قال: حدثنا علي ابن الحسن، حدثنا أحمد بن حنبل، حدثنا عفان، حدثنا حماد بن سلمة عن على بن زيد قال: «لم يسمع الحسن من أبي هريرة».

ل- قال الإمام ابن أبي حاتم في «المراسيل» ح(۱۰۸): حدثنا محمد بن سعید بن بلج قال: سمعت عبد الرحمن قال: سمعت جريرًا بسال بهزًا عن الحسن: من لقى من أصحاب النبي على؟ قال: سمع من ابن عمر حديثًا، ولم يسمع من أبي هريرة ولم بره السابق المراب المارية المارية المارية

م- قال ابن أبي حاتم في المراسيل، (ح١٠٩): «سمعت أبى رحمه الله يقول: لم يسمع الحسن من أنبي هريزة،... المسلسل المالية المساسلة

ن- قال ابن أبي حاتم في «المراسيل» (ح١١٠): سمعت أبا زرعة يقول: لم يسمع الحسن من أبي هريرة، ولم يره المالية المالية علا

ه- قال ابن أبي حاتم في المراسيل (ح١١١): سمعت أبى يقول: وذكر حديثًا حدثه مسلم بن إبراهيم حدثنا ربيعة بن كلثوم قال: سمعت الحسن بقول: حدثنا أبو هريرة قال: «أوصاني خليلي 🎏 بثلاث: قال أبي: لم يعمل ربيعة بن كلثوم شيئًا، لم يسمع الحسن من أبي هريرة

قلت لأبي رحمه الله: إن سالمًا الخياط روى عن الحسن، قال: سمعت أبا هريرة قال: هذا ما يبين ضعف سالم.

واقر ذلك المباركفوري في تحفة الأحوذي، (٨

٧- قلت: هذا بيان لأئمة أهل الصنعة عن عدم سماع الحسن من أبي هريرة، وفوق هذا أنه مدلس؛ حيث أورده الحافظ ابن حجر في طبقات المدلسين المرتعة الشانعة رقم (٧)؛ حيث قال: الحسن بن أبي الحسن البصري، كان مكثراً من الحديث، يرسل كثيرًا عن كل أحد، وصفه بتدليس الاستاد النسائي وغيره اهم الاستاد النسائي

وقد عَنْعُن فلا نُقبل حديثه كما هو مبين من التخريج في جميع الطرق.

٨- لذلك عندما أخرج ابن الجوزي حديث

القصة في العلل المتناهية في الأحاديث الواهية، (١ / ٢٧ / ٨) بين العلة؛ فقال: «هذا حديث لا يصبح عن رسول الله على والحسن لم يستمع من أبي هريرة، وقيل له: من أين تحدث هذه الأحاديث؟ فقال: من كتاب عندنا سمعته من رجل، وكان الحسن بروى عن الضعفاء، وقد روى هذا الحديث أبو حعفر الرازي عن قتادة عن الحسن قال أحمد ابن حنبل: أبو جعفر مضطرب الحديث، يروي أبو حعفر عن قتادة عن الحسن عن الأحنف بن قيس عن العباس عن النبي 📚 قال: والذي نفسي بيده لو دليتم احدكم بحبل إلى الأرض السابعة لقدم على ربه عنز وجل، ثم تلا: ﴿ هُنُو الأُولُ وَالْأَخْرِ وَ الظَّاهِرُ وَ الْنَاطِنُ ﴾. ». اهـ.

9- قلت: لذلك أورد الإمام الذهبي في «الميزان» (٤/ ١٠ / ٥١٠ / ١٠٠٦): هذا الحديث، وقال: "وقد روى سلمة بن الأبوش عن أبي جعفر الرازي، عن قتادة، عن الأحنف عن العباس مرفوعا حديث: «لو دليتم الحيل إلى الأرض السابعة..... وذكر الحديث، وهو منكر ولم يلق قتادة الأحنف. اهـ.

١٠- وقال الذهبي في «العلو» (ص١١٣): والحسن مدلس، والمان منكر».

... تخريج وتحقيق القصة من حديث أبي ذر:

أخرج الحديث الإمام ابن الجوزي في العلل المتناهية في الأحاديث الواهية (١/ ٢٦) ح(٧) قال: أنبأنا زاهر بن طاهر النيسابوري، قال: أنبأنا أحمد بن الحسين البيهقي قال: أنا أبو عبد الله الحافظ وأبو سعيد بن أبي عمرو قالا: ثنا أبو العداس محمد بن يعقوب قال: نا أحمد بن عبد الحدار قال: نا أبو معاوية عن الأعمش عن أبي نصر عن أبي ذر قال: قال رسول الله 👺: ما بين الأرض والسماء مسيرة خمسمائة عام، وغلظ السماء الدنيا خمسمائة عام، والأرضين مثل ذلك، وما بين السماء السابعة إلى العرش مثل جميع ذلك، ولو حفرتم لصاحبكم ثم دليتموه لوجد الله المن والل النام الإلماني - رحمه الله - الممث

قال الإمام ابن الجوزي: هذا حديث منكر، رواه عن الأعمش محاضر، فخالف فيه أبا معاوية، فقال: عن الأعمش عن عمرو بن مرة عن أبي نصر، وكان الأعمش يروي عن الضعفاء ويدلس.

قلت: لذلك ذكر الحافظ ابن حجر في كتابه «طبقات المدلسين» المرتبة الثانية برقم (٢٢) فقال: اسليمان بن مهران الأعمش: محدث الكوفة

وقارئها، وكان يدلس، ووصفه الكرابيسي والدارقطني وغيرهم.

قلت: ولقد عنعن الأعمش، ولم يصبرح بالسماع، كما هو مبين في السند، فالحديث مردود بالتدليس، والتدليس نوع من الانقطاع الخفي، كما هو مقرر عند أثمة الصنعة.

علة آخرى في سند القصة من حديث أبي فرد العلة هي: جهالة العين.

ومجهولُ العين بينه الحافظ في «شرح النخبة» (ص١٣٥): «هو من ذُكر اسمه، وانفرد راو واحد بالرواية عنه».

وأما مجهول الحال فقال: «هو من روى عنه الثنان فصاعدًا ولم يوثّق».

ولقد أثبت هذه الجهالة الإمام الذهبي في الميزان (٤/ ٥٧٩ / ١٠٦٦٠) فقال: «أبو نصر عن أبي ذرّ لا يدرى مَنْ هو، روى عنه الاعمش خبر: لو دليتم صاحبكم بحبل لهبط».

لذلك قال الإمام الذهبي في «العلو» ص(١٢٢): «أبو نصر مجهول، والخبر منكر».

قلت: فالخبر الذي جاءت به هذه القصة من حديث ابي ذر واه جدًا، مسلسلُ بالعلل، وهي: التدليس، والجهالُة، والاضطراب، وهذا مما يزيد حديث أبي هريرة الذي جاءت به القصة وهنا على وهن؛ بما فيها من تدليس وإرسال خفي، لذلك ضعف الطريقين معا الإمام البيهقي في كتابه الاسماء والصفات، (٣/ ٢١٥)؛ حيث قال: "وفي رواية الحسن عن ابي هريرة - رضي الله عنه وجه أخر منقطع عن أبي ذر رضي الله عنه مرفوعًا، وعبد الله الحافظ وأبو سعيد ابن أبي عمرو قالا: ثنا أبو العباس محمد بن يعقوب ثنا أحمد بن عبد الجبار ثنا أبو معاويه عن الاعمش عن أبي ذر قال رسول الله قد: "ما بين الأرض إلى عن أبي ذر قال رسول الله قد: "ما بين الأرض إلى السماء مسيرة خمسمائة سنة...، القصة.

قلت: ونقل الشيخ الألباني - رحمه الله - قول الإمام البيهقي وأقرّه، وضعف الحديث، في ظلال الجنة ، في تخريج السنة ح(٥٧٨)، ثم قال: (وهو مع انقطاعه ضعيف؛ لضعف أحمد بن عبد الجبار».

قلت: لبيان درجة ضعف أحمد بن عبد الجبار؛ فقد أورده الإمام الذهبي في «الميزان» (١ / ١١٢ / ٤٤٣) فقال: «أحمد بن عبد الجبار العُطاردي، قال

ابن عدي: رايتهم مجمعين على ضعفه، وقال مُطين: كان يكذب. اهـ. الهـ.

وأورده الإمام ابن كثير في تفسيره (٧ / ٣٥١) حديث أبي هريرة، وأقر علته، ثم أورد حديث أبي ذر، وقال: "وقد روى حديث أبي ذر الغفاري رضي الله عنه وأرضاه البزار في مسنده والبيهقي في كتاب الاسماء والصفات، ولكن في إسناده نظر، وفي متنه غرابة ونكارة».

قلت: وحاول البعض ممن غابت عنه علل هذا الخبر الذي جاءت به القصة، ولم يدر بانها قصة واهية أن يفسر جملة: والذي نفس محمد بيده لو أنكم دليتم رجلاً بحبل إلى الأرض السفلى لهبط على الله بيانه هبط على علم الله؛ ليردوا على الجهمية، فوقعوا في أوحال التأويل والتحريف؛ ظنًا منهم أن الخبر ثابت؛ لعدم تبحرهم في الصناعة الحديثية، أو غابت عنهم علة الحديث؛ فقد يكون أستاذا في العقيدة، بل رئيساً لقسمها، الاعتقاد على قصة واهية، كما بينا أنفا في قصة الميت الذي يقرأ القرأن من داخل القبر، لعباد القبور، لذلك قال الترمذي عقب القصة: وقسر بعض أهل العلم هذا الحديث؛ فقالوا: إنما هبط على علم الله». أه..

قلت: ورد شيخ الإسلام ابن تيمية -رحمه الله-على هذا التاويل في مجموع الفتاوى (٦/ ٥٧٣ / ٥٧٤) فقال: وفإن الترمذي لما رواه قال: وفسره بعض أهل الحديث بأنه هبط على علم الله، وبعض الحلولية والاتحادية يظن أن في هذا الحديث ما يدل على قولهم الباطل، وهو أنه حال بذاته في كل مكان، وأن وجوده وجود الأمكنة ونحو ذلك».

نم قال: وكذلك تأويله بالعلم تأويل ظاهر الفساد من جنس تأويلات الجهمية. اهـ.

قلت: ولا يصح التأويل؛ فالتاويل ضرع التصحيح، والقصة واهية منكرة لا تصح، والقول بالتاويل باطل، وكذلك القول بالاتحاد والحلول باطل؛ لأن الحديث باطل، والقصة منكرة.

قال الإمام ابن المبارك -كما في مقدمة صحيح الإمام مسلم-: «الإسناد من الدين، ولولا الإسناد لقال من شاء ما شاء».

هذا ما وفقني الله إليه، وهو وحده من وراء القصد. والحمد لله رب العالمين.

معاملات البنوك

اعداد: د/ على أحمد السالوس

أستاذ فخرى في المعاملات المالية والاقتصاد الاسلامي بجامعة قطر

الحمد لله رب العالمين، والصلاة وال

على امام الأنساء والمرسلين، سينا محمد واله وصحبه وسلم، أما بعد:

فقد تحدثنا في العدد الماضي عن المضاربة. القرض الإنتاجي الربوي وشركة المضاربة،، وقلنا: أن المضارية ثابتة بالسنة، معلومة في

عهد الرسول تي المحال المحالة ا

وفي هذا العدد نتحدث عن: المراجعة عمل البنك ووالمراجعة

جاء في المعجم الوسيط لمجمع اللغة العربية هذا التعريف للبنك:

البنك: مؤسسة تقوم بعمليات الائتمان بالاقتراض والإقراض.

وفي الموسوعة العربية الميسرة: مصرف أو بنك: تُطلق هذه الكلمة بصفة عامة على المؤسسات التي تتخصص في اقراض واقتراض النقود.

التعريف السابق يلخص طبيعة عمل البنك، وإذا رجعنا إلى أساتذة الاقتصاد وجدنا هذا الأمر متفقا March Harry Williams

يقول الدكتور إسماعيل محمد هاشم في كتابه مذكرات في النقود والبنوك (ص٤٣): "يمكن تعريف البينك بانه المنشأة التي تقبل الودائع من الأفراد والهدئات تحت الطلب أو لأجل، ثم تستخدم هذه

الودائع في منح القروض

ويقول الدكتور محمد زكي شافعي في كتابه مقدمة في النقود والبنوك (ص١٩٧): «يمكن تلخيص أعمال البنوك التجارية في عبارة واحدة هي: التعامل في الائتمان أو الاتجار في الديون؛ إذ ينحصر النشاط الحوهري للبنوك في الاستعداد لمعادلة تعهداتها بالدفع لدى الطلب بديون الآخرين، سواء أكانوا أفرادا أم مشروعات أم حكومات، ويقبل الأفراد هذه التعهدات المصرفية - وهي التي تعرف باسم الودائع الجارية - في الوفاء بما تزودهم به البنوك من اعتمادات وسلف؛ نظراً لما يتمتع يه التعهد المصرفي بالدفع لدي الطلب من قدول عام في تسوية الديون. وهكذا تتوسل البنوك التحارية إلى مزاولة نشاطها الذي

تبرز به وجودها، وتستمد من القيام به أرباحها، بالاضطلاع تارة بمركز الدائن، وتارة بمركز المدين،

ويقول الدكتور محمد يحيى عويس في كتابه محاضرات في النقود (ص: ٢٣٣): «تتلخص الوظيفة الرئيسة للبنوك في المجتمعات الحديثة في الجملة التقليدية: إن البنوك تقترض لكي تُقرض».

ويقول الدكتور محمد عبد العزيز عجمية في كتابه مبادئ علم الاقتصاد (ص٢٧١): بيعرف البنك التجاري أو بنك الودائع عموماً بأنه المنشأة التي تتعامل في الائتمان أو الدين».

ومن المعروف أن الائتمان والدين مظهران لشيء واحد، وهو: القرض؛ فالدين هو التزام بدفع مبلغ معين من النقود، والائتمان هو حق تسلم مبلغ معين من النقود، ولذلك فالمبلغ المتداول بين متعاملين بعد دينًا من وجهة نظر المدين أو المقترض، وائتمانًا أو حقًا من وجهة نظر الدائن أو المقرض.

ويتفق الاقتصاديون على تعريف الائتمان بانه: تبادل قيمة عاجلة يقيمة أحلة.

وفي ندوة جمعية الاقتصاد الإسلامي بالقاهرة، والتي عُقدت آخر ذي الحجة سنة ١٤٠٩ تحت عنوان: القوائد المصرفية بين الريا والريح، وحضرها الكثرة الكاثرة من رحال الاقتصاد، والعاملين في البنوك، تحدث الدكتور عبد الحميد الغزالي عن

طبيعة عمل البنك كما يدرسه أساتذة الاقتصاد لطلابهم، فلم يعترض عليه أحد، أو يذكر كلمة أو تعليقًا ما يخالف ما انتهى إليه الدكتور الغزالي، وهو ما يلي:

تعتبر البنوك مشروعات اقتصادية تهدف إلى تحقيق اقصى ربح ممكن، ولكنها تختلف عن المشروعات الاقتصادية الأخرى في أن نشاطها يتمثل في التعامل في الديون والائتمان؛ إذ تقدم هذه البنوك خدمات ائتمانية معينة لعملائها المودعين، أي المقرضين لها، والمستثمرين لأموالها، أي المقترضين منها، وتحصل في مقابل ذلك على مدفوعات من هؤلاء العملاء، ومن هذا التعامل تحاول تحقيق اقصى ربح ممكن.

ويتكون هذا التعامل أساسًا من توعين هما: النوع الأول: الاتجار في الديون أو الائتمان، والنوع الثاني هو خلق أو صناعة الديون أو الائتمان.

#### 00 وظيفتا البنك 00

ومن ثم فإن البنك يقوم بوظيفتين في إطار كونه تاجراً للديون أو الائتمان، أولاهما: الاقتراض من المودعين، وثانيهما: الإقراض للمقترضين، ويدفع للمودعين ثمنا محدداً هو الفائدة على الودائع، ويتقاضى من المقترضين ثمنا أعلى هو فائدة الإقراض، والفرق بين الفائدتين أو الثمنين، هو المصدر الأساسى لإيرادات البنك.

وإذا كانت الوظيفة الأولى للبنوك التجارية هي الاتجار في الديون، وهي أن تقوم بإقراض ما أودع لديها، أو ما اقترضته من المودعين مقابل ثمن محدد، فإن وظيفتها الثانية: خلق الديون أو الائتمان، وهي وظيفة يمارسها النظام المصرفي في مجموعه، وتعني باختصار وتبسيط أن تلك البنوك تقوم بإقراض ما لم تقترضه فعلا من احد أو تحزه، أو تقوم بإقراض ما لا تملكه، وهذه وظيفة شديدة الأهمية والخطورة نشات بشكل أساسي من الخصائص الذاتية لنظم الاقتراض المصرفي ووسائله، ومما يطلق عليه مؤسسة الشيكات، وهي وجود الشيك كاداة وفاء، وقابليته للتظهير الناقل لملكدة.

واجتماع الوظيفتين لمؤسسة واحدة هي البنك التجاري جعله لا يتاجر في ديون التزم بها فقط، ولكنه يتاجر أيضًا فيما لم يلتزم به أو يمثل حقًا عليه، وهذا أمر لا تخفى خطورته على أي مفكر اقتصادى أو قانوني.

وقد ظهرت انماط أخرى من البنوك مثل البنوك المتخصصة وبنوك الاستثمار والأعمال وغيرها؛ وذلك كمحاولة لتطوير وظيفة البنك التجارية، إلا أن

الحقيقة التي لم تتغير هي بقاء محل النشاط لتلك البنوك الجديدة أيضًا كما هو الحال في البنوك التجارية، وبقيت خصائصها الوظيفية كما هي؛ حيث ظلت الديون أو القروض هي محل النشاط، والاتجار فيها هو مصدر الكسب، وظلت الوساطة السلبية هي حقيقة الوظيفة التي تمارسها.

كما لم يغير من طبيعة البنوك التجارية تركيزها الشديد في الوقت الحالي على وظيفة الخدمات المصرفية التي أصبحت ميدانًا للتسابق والمنافسة بين البنوك التجارية؛ إذ لم يكن الهدف من هذا التركيز سوى السعي لجذب أموال جديدة في صورة إيداعات، أو لجذب طالبين جدد لتلك الأموال، أي إن الهدف بقي حول محور الوظيفة الرئيسة: وهي الاقتراض والاقراض.

#### ٥٥ خلق الثقود ٥٥

ولعل الخلاصة مما سبق أننا بصدد مؤسسة محل نشاطها وتعاملها النقود: تحصلها أو تدفعها، والديون: تلتزم بها أو تُلزم بها، والقروض: تقترضها، وهذا هو محل نشاطها ومحوره، وتك هي بضاعتها، ولا نظن نزاعًا في ذلك بين المفكرين.

هذا هو ما انتهى إليه الدكتور الغزالي، ولم ينازعه احد، وأنا أدرك أن الاقتصاديين يعرقون هذا تماما، غير أنني أقدمه لرجال الشريعة الذين يفتون في أعمال البنوك.

والوظيفة الثانية: التي أشار إليها - وهي خلق الديون أو الائتمان - ربما تصتاح إلى شيء من البيان، فهذا أمر عجيب غريب يصعب تصوره، ولا يدركه إلا من عرف جيدا أعمال البنوك.

ايمكن مثلاً أن نتصور أن شخصاً يقترض الفاً، ومن الآلف يقرض بضعة آلاف، ويبقى عنده رصيد؟! هذا ما تفعله البنوك الربوية! تخلق النقود وتقرضها! تُقرض ما ليس عندها، وما لا تملكه،

وتقرضها! تقرض ما ليس عندها، وتأخذ ربًا !

والأمر هنا دقيق، ولذلك أترك عرضه لرجال الاقتصاد المختصين الذين تحدث أحدهم عن المرحلة الحاسمة في تطور الفن المصرفي، وهي خلق النقود؛ فقال: دخل الفن المصرفي في دور جديد عندما تواضع الناس على قبول التزامات البنوك بديلاً عن النقود في الوفاء بالديون، سواء أكان ذلك في صورة إيصالات الإيداع، أم في صو ق أوامر الصرف التي كان يحررها المودعون لداد يهم على البنوك، فقد فطنت البنوك في كلتا الحالتين إلى إمكان إحلال تعهداتها بالدفع محل النقود فيما تمد به عملاءها من قروض، بما يترتب على ذلك من زيادة طاقتها من قروض، بما يترتب على ذلك من زيادة طاقتها

على الاقراض - ومن ثمُ على جنى الأرباح - ولم يكن من العسير - وقد تمتعت ديون البنوك بالقبول العام كاداة للوفاء بالالتزامات - أن تقنع المصارف هؤلاء العملاء بملائمة اقتضاء مبالغ القروض في صورة ودائع حارية قابلة للسحب في الحال، أو في صورة سندات تتعهد المصارف بمقتضاها بالدفع لدى الطلب (ينكنوت).

ولن تخفى على القارئ اهمية هذا التطور الحاسم في تاريخ البدوك، فلم يكن حسب هذا الاستعمال النقدى لودائع (ديون) البنوك أن ضيق من نطاق أوامر الدفع؛ فأدى إلى زيادة موارد الائتمان عن ذي قبل، ولكنه أدى أيضًا إلى ما هو أكثر أهمية؛ فقد أصبح في استطاعة البنوك خلق هذه الودائع ومحوها من الوجود بما تزاوله من عمليات التسليف أو الإقراض أو التثمير؛ وإذ تقوم هذه الودائع مقام النقود في تسوية الديون بين الأفراد، فقد تهيأ لبنوك الودائع أن تراول سلطانا خطيرا على عرض وسائط الدفع في النظام الاقتصادي.

ولايضاح ذلك نفترض مرة اخرى أن جملة ما أودعه الأفراد لدى البنوك من النقود القانونية مليون من الحنيهات، وأن نسبة الرصيد النقدي الحاضر الذي تحتفظ به البنوك لمواجهة أوامر الدفع من قبل المودعين هي الربع. عندئذ يمكن للبنوك - وقد اخلت بعهداتها بالدفع محل النقود في الوفاء بالقروض -ان تقدم للناس من القروض ما قدمته ثلاثة ملادين من الجنيهات دون أن يؤثر ذلك على نسبة الرصيد النقدي الصاضر التي تقتضي دواعي الحيطة والأمان الاحتفاظ بها لمواجهة طلبات الصرف المحتملة من قبل المودعين.

وهكذا تهيا للبنوك - وقد أودع لديها مليون من الجنبهات - أن تنشئ على دفاترها من الودائع ما قيمته أربعة ملايين، لا تمثل منها ما أودعه الناس بالفعل من نقود قانونية لدى البنوك سوى الربع -والربع فقط - على حين تتحصل الثلاثة ملايين جنيه الباقية في ودائع مخلوقة أنشاها النظام المصرفي بمناسبة ما قامت به مجموعة البنوك من عمليات التسليف والتدُّ مير والإقراض.ومن هنا يتضح لنا سذاجة الاعتقاد أن مصدر الودائع المصرفية الوحيد هو إيداع الأفراد لأرصدتهم النقدية في صورة عملة قانونية لدى البنوك؛ فإن الودائع الأصلية التي تنشأ في ذمة البنوك التجارية على هذا النحو لا تمثل سوى قدر محدود من مجموع الودائع الثابتة على دفاتر البنوك؛ في حين بنشا القدر الأكبر منها بمناسبة قيام البنوك بعمليات إقراض أو تثمير

يستوفيها المقترضون في صورة ودائع قابلة للسحب

ومن هنا أيضًا تتحصل الخصيصة الأساسية لما تزاوله البنوك من نشاط في ميدان الإقراض فيما تهدا لهذه المؤسسات من إقراض الناس ما ليس عندها، أو بعبارة أدق فيما توصلت إليه من خلق الموارد التي تستعملها في إقراض عملائها في غمار عملية الاقراض ذاتها. [مقدمة في النقود والبنوك للدكتور محمد زکی شافعی ص: ۱۷۰ - ۱۷۲].

وفي كتاب مذكرات في النقود والبنوك للدكتور إسماعيل محمد هاشم نجد عنوان الفصل الخامس: خلق نقود الودائع (ص: ٤٧).

ومما حاء في حديث المؤلف:

وقد اثبتت الخبرة العملية أنه في ظل الظروف الاقتصادية العادية تكون نسية المسحوبات من النقود الى محموع ودائع البنك ثابتة إلى درجة كبيرة، وعادة لا تتجاوز هذه النسبة ١٠٪ من مجموع الودائع، بل إنه كثيرًا ما يحدث أن تقل هذه النسبة بدرجة كبيرة عن ذلك.

وتعتمد هذه البنوك التجارية على هذه الحقيقة التي تعنى بقاء جزء كبير من الودائع تحت الطلب دون سحب، ومن ثم لا تحتفظ إلا بنسبة محدودة من ودائعها في شكل نقود قانونية - في حدود ١٠٪-لمقابلة طلبات السحب المحتملة، ما لم يلزمها القانون بالاحتفاظ بنسبة أكبر.

من هذا كله تلحظ ما ياتي:

١- الربا الذي يحصل عليه البنك بزيد على ربا الجاهلية بكثير.

٢- وهو كذلك أسوأ من ربا الجاهلية؛ لأن البنك يقرض بالربا ما ليس عنده، وما لا يملكه، بل ما لا وجود له في الواقع.

٣- الحسابات الحاربة التي تعتبر قروضا حسنة من المودعين تستغلها البنوك أسوا استغلال، فتقرض أضعافها قروضاً ربوية.

ومن هذا ندرك حرمة هذا التعامل (أي الإيداع بدون فائدة) مع البنوك الربوية إلا إذا دعت

٤- وعلاقة خلق النقود بالتضخم وزيادة الأسعار أمر يعرفه الاقتصاديون، ويدركون خطره: فما تفعله البنوك الربوبة ساعد على زبادة حجم هذه

وندوة حمعية الاقتصاد الاسلامي المذكورة أنفأ قدم لها باحث اقتصادي - وهو سمير عبد الحميد رضوان - بحثًا في موضوع طبيعة البنوك التقليدية، والوظائف التي تؤديها، ومصادر أموالها، ووجوه

استخدامها. وقد رجع إلى عشرين مرجعا، منها خمسة باللغة الإنجليزية، وبع<mark>د</mark> الدراسة التي قدمها قال:

هل تتدخل البنوك التجارية في العملية الإنتاجية؟

ونخلص مما تقدم، ومن دراستنا لطبيعة أعمال البنوك التقليدية، إلى أن البنوك التجارية مؤسسات للوساطة المالية، لا تتدخل بطريقة مباشرة في العملية الإنتاجية، وإنما تتوسط بين المقرضين والمقترضين، فتقوم بتحويل الفوائض المالية من القطاعات ذات الطاقة التمويلية الفائضية المقرضين أو المودعين – إلى القطاعات ذات العجز في الموارد المالية (المقترضين).

ويتمثل دخل هذه البنوك في الفرق بين ما تحصل عليه من فوائد من المقترضين، وما تدفعه من فوائد للمقرضين، اما العمولات التي تتقاضاها مقابل الخدمات التي تقدمها فتمثل جزءًا يسيرًا الهي

ثم قدم الباحث بعض النماذج التطبيقية من الواقع العملي، وقام بتحليلها، مؤكدا ما انتهى إليه من الدراسة وعلى سبيل المثال عرض المركز المالي الإجمالي للبنوك التجارية في مصر في مارس سنة ما ١٩٨٧م، وتبين من وجوه الاستخدام أن نسبة ما تقرضه بلغ ٨١,٧٨٪ من جملة الاستخدامات، وأن ٧٣,٩٪ كان للاستثمار في الاسهم والسندات، ومعلوم أن السندات قروض ربوية، أي إن الاستخدامات كانت أساسا في الإقراض بغائدة، وختم الماحث دراسته بعرض الصورة التالية:

من استقراء المركز المالي لبنك الإسكندرية التجاري والبحري في ٣٠ / ١٢ / ٨٧، وكذا حساب الأرباح والخسائر عن السنة المنتهية في ٣١ / ١٢ / ١٩٨٧م استبان لنا الآتي:

١- نسبة إجمالي الودائع إلى إجمالي الموارد

٢- نسبة حقوق المساهمين إلى إجمالي الموارد
 ٨٠.٣.

٣- نسبة حقوق المساهمين إلى إجمالي الودائع
 ٢٧,١.

إ- نسبة الاستثمارات المالية إلى إجمالي
 الاستخدامات ٥٠٠٪.

٥- نسبة القروض (والسلفيات) إلى إجمالي ودائع العملاء ١٤٦٪.

الأرياح والخسائر الم

١- نسبة الفوائد المحصلة إلى جملة الإيرادات ٨٥.٨.

٢- نسبة عائد الخدمات المصرفية والإيرادات

الأخرى إلى إجمالي الإيرادات ٢, ١٤٪.

٣- نسبة الفوائد المدفوعة إلى الفوائد المحصلة
 ٥٪.

والمؤشرات على الوجه المتقدم ليست في حاجة إلى مزيد من التعليق، وبهذا أنهى الباحث دراسته. وللسيادة فقهاء الشريعة أضيف الإيضاحات

التاليه:

الحقوق المساهمين لا تعني رأس المال، وإنما يضاف إليه ما حصلوه من إيرادات العام، وما بقي من إيرادات العام، وما بقي من إيرادات الأعوام السابقة، ولذلك فإن من ملك أسهم بنك ربوي، وأراد التوبة، فليس له – بعد التخلص من هذه الأسهم – إلا رأس ماله والإيرادات

غير الربوية، وهي نسبة قليلة كما نرى: أما نصيب اسهمه من الغوائد الربوية فهو مال خبيث حرام. وعند بيان حكم التعامل في الأوراق المالية -

وهي الأسهم والسندات - لا يتكفي القول بان السندات قروض ربوية، فهي حرام، وأن الأسهم حصص شائعة في شركة، فهي حلال: فتشاط الشركة إذا كان محرماً فاسهمها حرام بلا شك، وإن لم تكن قروضاً ربوية كالسندات، فمن اشترى اسهماً في بنك ربوي فهو من الذين ياكلون الربا، وياننون بحرب من الله ورسوله، ومن اشترى أسهماً لشركة لصناعة من الخمور قهو ملعون مطرود من رحمة الله تعالى.

٢- نسبة الاستثمارات المالية نصف في المائة
 (٥.٠٪)، وهي أساسًا في السندات، وقل أن تكون في الأسهم. وهذا يعني أن الاستثمار ليس من طبيعة عمل النوك.

٣- الودائع التي اقترضها البنك اقرضها كاملة (١٠٠٪)، واقرض ايضًا ٤٦٪ زيادة على هذه الودائع، فمن أبن جاءت الزيادة؟!

تذكر ما قيل من قبل عن خلق النقود أو الأئتمان! 3- في حساب الأرباح والخسائر نلاحظ ضخامة الفرق بين الفوائد التي أخذها من المقترضين، والفوائد التي أعطاها المودعين المقرضين، فلم يعط إلا ٥٥٪، من الفوائد التي حصلها، وأخذ البنك لنفسه ٥٤٪، وهذا هو الدخل الأساسي للبنك؛ حيث إنه ممثل ٨٠ ٨٠٪ من حملة الإبرادات.

وبعد:

كنت من قبل احتفظت ببعض ما نُشر من ميزانيات البنوك الربوية ' بين طبيعة عمل هذه البنوك، ولكن بعد ما سبق من عرض ودراسته اظن أن الأمر أصبح واضحا حلياً، لا يحتاج إلى المزيد.

وللحديث بقية في العدد القادم إن شباء الله وقدر، والحمد لله رب العالمين.



إن الحمد لله نحمده ونستعينه ونستغفره، ونعوذ بالله من شرور أنفسنا ومن سيئات أعمالنا، من بهده الله فلا مضل له، ومن بضلل فلا هادي له، ونشهد أن لا إله إلا الله وحده لا شريك له، وأن محمداً عيده ورسوله عد، اما بعد:

فقد تحدثنا في الحلقة السابقة عن إمامة الأخرس، ونتكلم - بمشيئة الله - عن إمامة الأصم.

#### وروامامة الأصم ورو وه أولاً: تعريف الأصم وه

الأصم هو من به صمم، والصمم فقدان السمع، وياتي وصفًا للأذن والشخص، فيقال: رجل أصم، وامرأة صماء، وأذن صماء، والجمع: صم.

#### و ثانيا: القصود بالأصم و

قد بولد المرء أصم، ومن ثم يكون أبكم لا يتكلم، وفي هذه الحالة بنطبق عليه ما ينطبق على الأخرس من أحكام سبق ذكرها في المقال السابق، وقد بولد المرء سميعا متكلما، ثم يُصاب بمرض أو حادث يؤدي إلى فقد السمع دون الكلام؛ فيكون أصم فقط، وهو ما سنتعرض لأحكام صلاته في

## و تالثا: وجوب الصلاة على الأصم و

يجب على ولى أمر الأصم أن يعلمه الصلاة، وأن يرشده إلى دخول وقتها؛ وذلك لعدم سماع الأصم للأذان، فإن لم يكن معه أحد في البيت فعليه أن يكلف واحدا من جيرانه ممن يثق به أن بوقظه لصلاة الفجر، وأما باقي الصلوات فياستطاعته أن يتابع أوقاتها عن طريق الساعة، والنظر الى التقاويم المنتشرة، ولا تسقط الصلاة

عن الأصم؛ وذلك لأن الصلاة تسقط بغياب العقل الذي هو مناط التكليف، والأصم العاقل لم يغب عقله؛ فيجب عليه الصلاة، وعدم السماع ليس بعذر يسقط التكليف.

#### و رابعا: حكم امامة الأصم و

اختلف كلام الفقهاء في ذلك على قسمين: الأول: يرى صحة إمامة الأصم للسميع وللأصم مثله، وهو مروى عن الحنابلة والشافعية.

١- لأن الأصم لا يخل بشيء من أفعال الصلاة ولا شروطها.

٢- قياسا على الأعمى بجامع العجز الذي لا يمنع من الاتبان بالأفعال والشروط.

٣- لأن كل من صحت صلاته: صحت إمامته، وصلاة الأصم لنفسه صحيحة؛ فإمامته لغيره صحيحة.

الثاني: برى عدم صحة إمامة الأصم للسميع، وصحة إمامته للأصم مثله، وهو مروى عن

دليله: أن الأصم إذا نسى شيئًا من صلاته لا يمكن تنبيهه بتسبيح ولا إشارة.

الراجح: هو الرأي الأول القائل بصحة صلاته؛ وذلك لما يلي:

الانه لا يمنع من صحة الصلاة احتمال عارض لا يُتيقن وجوده (وهو النسيان وتنبيهه عليه)؛ وذلك لأن اليقين لا يزول بالشك.

٢- قياسًا على صحة إمامة المجنون حال افاقته.

ومع أن الراجح هـ وصحـة إمامـة الأصم للسميع، وللأصم مثله، إلا أنه ينبغي اختيار الإمام سميعًا؛ خروجًا من الخلاف، وتكون إمامته على خلاف الأولى، مع مراعاة أن الأصم إذا اجتمع مع من هـ و أدنى منه في الحال قُدَم الأصم، فإذا اجـ تـ مع الأصم والآمي وكان الأصم قارئًا، قُدَم الأصم، وإذا اجـ تـ مع الأصم مع امرأة قارئة قُدم الأصم؛ لعدم حواز إمامة النساء للرجال.

#### و خامسا: أحكام صلاة الأصم مأموما وو

إذا صلى الأصم مأمومًا فقد تُشار بعض المشكلات التي لا بد من معرفة حكمها، ومنها: الأولى: كيفية متابعة الإمام:

قال الشيخ الألباني في "صفة صلاة النبي الله النبي النبي النبي النبي قلي الله النبي النبي قلي الله الكبر. [رواه سلم]. وكان يرفع يديه تارة مع التكبير. [رواه أبو داود] وتارة بعد التكبير. [رواه البخاري]. وكان يجعلهما حذو منكبيه. [رواه البخاري]. وربما كان يرفعهما حتى يحاذي بهما فروع أذنيه. [رواه البخاري]. المخاري. الهدا

قال بعض العلماء: «من فائدة رفع اليدين مع التكبير أن يشاهد الأصم، وأما الأعمى فإنه يسمع



فيجوز للبعيد أن يلتفت إلى الإمام لتحصل المتابعة، كما يجوز للإمام أن يصلي وسط الصف الأول؛ ليشعروا برفعه من السجود، أما إذا انقطعت الكهرباء في صلاة الفجر أو العشاء ولم يستطع الصم متابعة الإمام فيجوز لكل واحد منهم أن يستقل ويتم صلاته منفردا.

#### الثانية: كنفية تنبيه الإمام إذا نسي:

إذا نسى الإمام فاراد الأصم أن يذكّره، فإن كان يستطيع نطق سبحان الله أو بعضها؛ فعليه أن ينطق بها، وإن كان لا يستطيع فعليه أن يصفق: يضرب بده على فخذه.

#### الدليل على ذلك:

١- عن أبي هريرة رضي الله عنه قال: قال رسول الله ﷺ: «التسبيح للرجال والتصفيق للنساء». [منفق عليه]. زاد مسلم: «في الصلاة».

٢- عَنْ مُعاوِية بْنِ الْحَكَم السَّلَمِي رَضِي الله عنه قَال: بَيْنَا أَنَا أُصلي مع رَسُول الله عنه إِذْ عَطْسَ رَجُلٌ مِنَ الْقَوْم، فَقُلْتُ: يرْحَمُكَ الله مَنْ إِلَّقُومُ بِأَبْصِارِهِمْ، فَقُلْتُ: واثْكُلُ أُمِياهْ، مَا شَائْكُمْ تَنْظُرُون إِلَيْ فَجِعلُوا يَضْرِبُون بِأَيْدِيهِمْ عَلَي الْفُهُ مُ فَلَمًا رَأَيْتُهُمْ يُصَمَّتُونَنِي لَكَنِّي سَكَتَ. فَلَمًا رَأَيْتُهُمْ يُصَمَّتُونَنِي لَكَنِّي سَكَتَ. فَلَمًا صَلَى رَسُولُ الله عَنْ فَبِأْبِي هُو وَأُمِي، مَا وَلَيْتُ مُعلَى مَا عَبْدِهُ أَنْ بَعْدَهُ أَحْسَن تَعْلِيما مِنْهُ، فَوَالله مَا كَهْرَنِي وَلاَ ضَرَبَنِي وَلاَ شَتَمْنِي، قال: ﴿إِنَّ فَوَالله مَا كَهْرَنِي وَلاَ شَتَمْنِي، قال: ﴿إِنَّ هَذِهُ الصَّلَةَ لاَ يَصِيْلُحُ فَيها شَيْءُ مِنْ كَلاَم النَّاسِ، إِنَّ مَعْلَمُ التَّسُعِيحُ والتَّكْبِيرُ وقراءَةُ الْقُرْآنِ. [مسلم إِنَّهُ التَّسُعِيحُ والتَّكْبِيرُ وقراءَةُ الْقُرْآنِ. [مسلم ]

وجه الدلالة: قوله: "فَجَعَلُوا يَضُرَّبُونَ بِأَيْدِيهِمْ عَلَى أَفْخَادَهُمْ". فعدم إنكاره تقطيهم دليل على إقراره لهم فيما فعلوه من تنبيههم لمعاوية ليسكت، ومن ثم يجوز للأصم أن ينبه الإمام بذلك.

والنسيان الذي يستطيع الأصم التنبيه عليه نسيان الأركان الظاهرة والحركات، لا نسيان القراءة؛ فإنه لا يمكنه سماعها.

## 00 الثالثة: استخلاف الأصم 00

إذا أصاب الإمام شيء أدى لخروجه من الصلاة؛ فهل يجوز له أن يستخلف الأصم مكانه؟ اختلف الفقهاء في ذلك على رايين؟

الأول: يرى جواز استخلافه كما تجوز إمامته. الثاني: يرى عدم جواز استخلافه كما لا تجوز بامته.

الراجح: جواز الاستخلاف كما تجوز الإمامة كما سبق أن ذكرنا في حكم إمامة الأصم.

الرابعة: حكم سجود التلاوة بالنسبة للأصم:

اختلف الفقهاء في حكم سجود التلاوة، فذهب جمهور الفقهاء إلى أنه سنة، وقال أبو حنيفة بوجوبه، والصحيح أنه سنة؛ لما ثبت عن زيد بن تابت رضي الله عنه قال: قرأت على النبي النجم، فلم يسجد فيها. [متفق عليه].

فإذا كان الأصم يصلي منفردا، وقرا بسورة فيها أية سجدة؛ فالجمهور يرى أنه يسن له السجود، والأحناف يرون وجوب سجوده حتى ولو لم يسمع نفسه، أما إذا كان الأصم يصلي مآموما، ويشاهد الإمام يسجد دون أن يركع؛ فعليه متابعته؛ لقوله في: إنما جُعل الإمام ليؤتم به. [منفق عليه]، فإذا لم يستطع رؤية الإمام ولا متابعته فلا شيء عليه.

#### سادسا: أحكام صلاة الأصم للجمعة:

هناك بعض الأحكام الخاصة بصلاة الأصم للجمعة، ومنها:

الأول: السعي للجمعة: قال الله تعالى: ﴿ يَا اللّٰهِ الدَّذِينَ آمَنُوا إِذَا نُودِي للصّلاَةِ مِنْ يَوْمِ الْجَمْعَةِ فَاسَعُواْ إِلَى ذَكْرِ اللّهِ وَذَرُوا الْبَيْعَ ذَلَكُمْ خَيْرُ لَكُمْ إِنْ كُنْتُمْ تَعْلَمُونَ ﴾ [الجمعة: ٥]، فيجب على الأصم السعي للجمعة مع عدم سماع النداء لها، وذلك على التفصيل الذي ذُكر في وجوب الصلاة على الأصم».

الثاني: حكم وجود الصمّ في العدد المشروط لسماع خطبة الجمعة:

اختلف الفقهاء في العدد الذي تنعقد به الجمعة على عدة أقوال؛ ما بين قائل بأربعين، واثني عشر، وأربعة أحدهم الإمام، وثلاثة أحدهم الإمام، واثنين أحدهما الإمام، والصحيح ما نقل عن شيخ الإسلام ابن تيمية وابن القيم أنها تنعقد بثلاثة؛ إمام ومستمعين اثنين، فإذا وُجد الصم في

هذا العدد فهل تنعقد بهم الجمعة؟ اختلف الفقهاء في ذلك على ثلاثة أقوال:

احدها: يرى أنه تنعقد بهم الجمعة وهو رأي الجمهور، ثانيها: يرى أنه لا تنعقد بهم الجمعة؛ فيشترط ألا يكون في الحد الأدنى من هو أصم، وهو مروي عن الشافعية، ثالثها: يرى أنه تنعقد بهم إن لم يكونوا كلهم كذلك، وهو مروي عن الحنابلة.

والصحيح هو قول الجمهور. الثالث: كنفية فهم الأصم للخطية:

إذا اجتمع الصم في مسجد من المساجد لحضور صلاة الجمعة؛ يجوز أن يجتمعوا في ناحية من المسجد، ويكون معهم مترجم يترجم لهم الخطبة بالإشارة، أما إذا كان كل من بالمسجد صما وكان الخطيب أيضا أصم؛ فيجوز أن يقيم لهم الخطبة بالإشارة، فإذا لم يستطع الأصم أن يفهم الخطبة لعدم سماعه لها، وعدم وجود المترجم له؛ فله أن ينشغل بالتسبيح والقراءة، ولا يعد هذا من اللغو المنهي عنه؛ لما ورد عن أبي شريرة رضي الله عنه مرفوعاً: «إذا قلت لصاحبك أنصت يوم الجمعة والإمام يخطب؛ فقد لغوت».

أما إذا انشغل مع أصم آخر بالإشارة؛ فهذا لا يحوز؛ لأنه من اللغو المنهى عنه.

قال ابن رشد في بداية المجتهد ونهاية المقتصد: «والقول الثالث: الفرق بين أن يسمع الخطبة أو لا يسمعها، فإن سمعها أنصت، وإن لم يسمع جاز له أن يسبّح ويتكلم في مسالة من العلم، وبه قال أحمد وعطاء وجماعة، والجمهور على أنه إن تكلم لم

النوحيد جمادي الأخرة ١٤٣١ هـ

تفسد صلاته.

وللحديث بقية إن شاء الله تعالى.

صلاته. ث

Upload by: altawhedmag.com

## ٥٥ رابعا: الصحبة الصالحة ٥٥

فالصحبة الصالحة، والرفقة الطيبة، يشدون من أزر صاحبهم، ويقوونه ويعينونه كي يتجاوز العقبات؛ لأن المرء ضعيف بنفسه، قوي بإخوانه الصالحين، والرجل الصالح لا ترى منه إلا خيرا، قال الله تعالى: ﴿ وَاصْبِرْ نَفْسَكُ مَعَ الدِّينَ يَدْعُونَ رَبِّهُم بِالْغَدَاة وَالْعَشَي بُرِيدُونَ وَجُهْهُ وَلاَ تَعْدُ عَيْنَاكَ عَنْهُمْ تُريدُ زِينَةَ الْحَيَاة الدُّنْيَا وَلاَ تُطعُ مَنْ أَغْفَلُنَا قَلْبُهُ عَن ذَكْرِنَا وَاتَّبَعَ هَوَاهُ وَكَانَ أَمْرُهُ فُرُطا ﴾ [الكهف: ٢٨].

وَعْنَ أَبِي مُوسَى -رضي الله عنه- قال: قال رسول الله عنه- قال: قال رسول الله عنه قال: قال رسول الله عنه ومثل الشوء كمثل صاحب المسلك وكير الحداد، لا يعدمك من صاحب المسلك إما تَشْتَرِيهَ أو تَجدُ ريحَهُ، وكيرُ الْحداد يحرقُ بَيْتَكَ أَوْ تُوبُك، أو تَجدُ منه ريحا خبيثة البخاري (١١٠).

وعَنْ أَبِي سَعِيدِ الْخُدْرِيِّ -رضي الله عنه- عَنِ النَّبِيِّ صلى الله عليه وسلم أَنَّهُ قَالَ: «لا تُصاحِبُ إِلا مُؤْمِنًا، وَلا يَأْكُلْ طَعَامَكَ إِلا تَقَى [أبو داود ٨٣٨] وحسنه الآلباني].

وعن أبي هُرَيْرة -رضي الله عنه- عن النبي تَ قال: «الْمَرّءُ على دينِ خَلِيلِهِ فَلْيَنْظُرُ أَحَدَكُم مِن يُخَالِلُ». [أبو داود ٤٨٣٣ وحسنه الألباني].

وقال ابن قُدامة المقدسي - رحمه الله- في مختصر منهاج القاصدين: «ينبغي أن يكون فيمن تؤثر صحبته خمس خصال:

١- العقل: فهو رأس ماله، ولا خير في صحبة الأحمق؛
 لأنه يريد أن ينفعك فيضرك.

٢- حسن الخُلق: فلا بد منه؛ إذ رُبُ عاقل يغلبه غضبه،
 أو شهوة فيطيع هواه فلا خير في صحبته.

٣- غير فاسق: لأن الفاسق لا يخاف الله، ومن لا يخاف
 الله لا تؤمن غائلته، ولا يوثق به، ومن خان أول منعم لا يفي
 لك أبداً.

٤- غير مبتدع: لأن المبتدع يُخافُ من صحبته؛ لأن في صحبتك له الشر كله، إما سراية البدعة، أو عدم الإنكار عليه، أو تتعلم من بدعته فيحصل لك انتكاسة.

٥- غير حريص على الدنيا: لأن الحرص على المال يفسد الدين بقدر أكبر من الفساد الحاصل من إرسال ذئبين جائعين على غنم، أي يفسد فسادًا بينًا بلا روية , كما جاء في السنة أن النبي قال: «ما ذئبان جائعان أرسلا في غنم بافسد لها من حرص المرء على المال والشرف لدينه».
[الترمذي ٢٣٧٦ وصححه الالياني].

فالصحبة التي ينبغي أن تحرص عليها هي صحبة الصالحين فتستفيد منها؛ حيث إنهم يذكّرونك إذا نسيت، ويعلمونك ما حهلت، ويساعدونك على ما عجزت عنه،

## عالج

## الثمالة

## الحلقة الثانية

## اعداد/ محمد رزق ساطور

الحمد لله وحده، والصلاة والسلام على من لا نبي بعده... ه بعد:

تكلمنا في العدد الماضي عن علاج مرض الغفلة، وقلنا: إنه يستلزم من العبد رغبة صادقة في العلاج، وقبولاً للنصيحة، ومسارعة في العمل النافع للبعد عن الغفلة وافاتها، مع الاستعانة قبل ذلك كله بالله تبارك وتعالى؛ كي يوفق العبد للبعد عن خطرها وضررها ، وذكرنا من علاج الغفلة:

أولاً: تـنكـر المـوت والأخـرة. وثانيًا: طلب العلم النافع المستمد من كتاب الله تعالى وسنة رسوله والعمل به. وثالثًا: نكر الله تعالى، وحضور مجالس الذكر.

ونكمل ما بدأناه فنقول وبالله

التوفيق:

وينشطونك على نوافل العبادة، ويساعدونك على ما قد تغفل عنه إذا كنت وحدك؛ فالصحبة الصالحة هي مفتاح كل خير ,وهي الأمان بعد الله تعالى من الوقوع في مزالق الشهوات والشبهات. قَالَ اللَّهُ تَعَالَى ﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُواْ اتَّقُواْ اللَّهَ وكُونُواْ مَعَ الصَّادِقِينَ ﴾ [التوبة: ١١٩]، فمن توفيق الله للعيد أن يُرزق صحية صالحة يعينونه على الطاعة، ويحذرونه المعصية.

ويستفاد من صحية العلماء الخير الكثير، كالاستفادة من علمهم وأخلاقهم، فصحبة أهل العلم خدر على خدر، فصحبتهم زاد ورفقتهم تشترى، وكذا صحبة أهل الدين؛ لأن من صاحبهم يستفيد من أخلاقهم، ويأمن المفسدة من جهتهم. فإذا كانت الرفقة من شباب متحمس من أهل المعرفة، ومن طلبة العلم، الذين معهم علم وزهد وورع، ومحبة للعبادة، ورغبة في الاستكثار منها، فهؤلاء هم الذين يُستفاد من صحبتهم ,وكذا سائر الصفات العشرة.

#### اءالتوية والاستغفاري

والتوية: هي طلب محو الذنب , والاستغفار: طلب ستر الذنب ,وإن من تاب واستغفر عاد كمن لا ذنك له، كما صح في الحديث: «التائب من الذنب كمن لا ذنب له، [قال الألباني في صحيح الترغيب (٣/ ١٢٢): رواه ابن ماجه والطبراني ورواته رواة الصحيح].

ومعنى ذلك أن الله تعالى إذا أحب عبدا ألهمه التوية والاستغفار، فلم يُصرُ على الذنوب، وإنما مدح الله عساده المذكورين في قوله تعالى: ﴿ وَسَارِعُواْ إِلَى مَغْفَرَة مَن رُبِّكُمْ وَحَنَّة عَرْضُهَا السَّمَاوَاتُ وَالأَرْضُ أُعدَّتْ للْمُتَّقِينَ (١٣٣) الَّذينَ يُنفقُونَ في السِّرَّاء والضِّرَّاء وَالْكَاظِمِينَ الْغَنَّظَ وَ الْعَافِينَ عَنِ النَّاسِ وَ اللَّهُ يُحِبُّ الْمُحْسِنِينَ (١٣٤) وَالَّذِينَ إِذَا فَعَلُواْ فَاحِشِيَّةً أَوْ ظُلِّمُواْ أَنْفُسِهُمْ ذَكَّرُواْ اللَّهُ فَاسْتَغْفَرُواْ لَذُنُوبِهِمْ وَمَن يَغْفَرُ الذُّنُوبِ إِلَّا اللَّهُ وَلَمْ يُصرُّواْ عَلَى مَا فَعَلُواْ وَهُمْ يَعْلَمُونَ ﴾ [ال عمران:

وعَنْ أَبِي سَعِيد -رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ-: أَنَّ رَسُوْلَ الله ﴿ قَالَ: ﴿إِنَّ الشَّيْطَانَ قَالَ: وَعَزَّتَكَ يَا رَبِّ لاَ أَبْرِحُ أُغْوى عبادك ما دامتْ أَرْوَاحُهُمْ في أَحْسَادِهُمْ، فَقَالَ الرِّبُ تُبَارِكَ وَتَعَالَى: وَعزَّتي وَجَلاَلِي لاَ أَزَالُ أَغْفِرُ لَهُمْ مَا اسْتَغْفَرُونِي، [احمد ١١١٧٨، وصححه الإلياني].

وعَنْ أَبِي مُوسَى - رَضَى اللهُ عَنْهُ - قَالَ: قَالَ

وو الغالب على الخلق أنهم لا تنصرف قلوبهم إلى ذكر الله إلا عند إلمام حاجة؛ فإن الإنسان إذا مسه الشرفذو دعاء عريض 💷

رَسُولُ الله عن الله الله بسُطَان لمسيء اللَّيْل ليَتُوبَ بِالنَّهَارِ، وَلَمُسيء النَّهَارِ لَيَتُوبَ بِاللَّبْلِ، حَتِّي تَطُّلُعُ الشُّمُسُ مِن مَغْرِبِهَا ، [ابن أبي شيبة (٣٤٢٠٤) وصححه الالباني في ظلال الجنة].

وعن أبي هُريْرة -رضي اللهُ عَنْهُ-: عَنِ النَّبِيِّ ﴿ فَيِمَا يَحْكَى عَنْ رَبِّهِ عَزْ وُجِلُ قَالَ: «أَذْنَبَ عَبْدُ ذَنُّدًا، فَقَالَ: اللَّهُمُّ اغْفُر لي ذَنْبِي، فَقَالَ تَبَارَكُ وتعالى: أَذْنُكَ عَبْدى ذَنْبًا، فَعَلَمَ أَنْ لَهُ رَبًّا يَغْفُرُ الذُّنْبَ، وَمَأْخُذُ بِالذُّنْبِ، ثُمَّ عَادٍ فَأَذْنَبٍ، فَقَالَ: أَيْ رَبِّ اغْفِرْ لِي ذَنْبِي، فَقَالَ تَبَارِكَ وَتَعَالَى: عَبْدِي أَذْنَبَ نَنْنَا، فَعَلَمُ أَنَّ لَهُ رِنَّا نَغْفُرُ الذُّنْبِ، وَنَأْخُذُ بِالذُّنْبِ، ثُمُّ عَادٌ فَأَذْنُكَ، فَقَالَ: أَيْ رَكَ: اغْفِرْ لِي ذَنْبِي، فَقَالَ تَبَارِكَ وَتَعَالَى: أَذْنَبَ عَبْدى ذَنْبًا، فَعَلَمَ أَنَّ لَهُ رَبًّا بَغْفُرُ الذُّنْبِ، وَبَأْخُذُ بِالذُّنْبِ، اعْمَلُ مَا شُئِّتَ فَقَدُّ غَفُرتُ لَكَ المتفق عليه واللفظ لمسلم]. فالتوبة والاستغفار تحعل العبد يفيق من غفلته، وينصرف عنها؛ فتنكشف عنه الغمة، وتنفرج عنه الغيوم

#### و سادسا الدعاء والتضرع الى الله تعالى و

الدعاء والتضرع من أشرف أنواع الطاعات، وأفضل العبادات؛ أمر الله تعالى به عباده فضلاً وكرماً، وتكفل لهم بالإجابة، فالدعاء سبب لرد العلاء واستحلاب الرحمة، كما أن الترس سبب لرد السهم، والماء سبب لخروج النبات من الأرض، فكما أن الترس يدفع السهم فيتدافعان، فكذلك الدعاء والبلاء بتعالمان.

عن ثوبان -رضى الله عنه- قال: قال رسول الله 😅: ولا يرد القدر إلا الدعاء. [احمد ٢٢٤١٣ وحسنه الالباني].

وعَن النَّعْمَان بْن بَشير -رضى الله عنه- عَن النَّبِيِّ ﴿ قَالَ: «الدَّعَاءُ هُو الْعِبَادَةُ». [أبو داود ١٤٨١ وصححه الإلباني].

والغالب على الخلق أنهم لا تنصرف قلوبهم إلى ذكر الله إلا عند إلمام حاجة؛ فإن الإنسان إذا

ويرفع الدعاء والتضرع إلى الله تعالى يكشف الكرب، ويرفع البلاء. ويلين القلب، وينقي النفس، ويذهب السوء. ويريد من إيمان العبد، ويرده إلى الحق؛ فتذهب غفلته، وتمحى زلته، وتأتي عافيته

مسه الشر فذو دعاء عريض، وصدق الله ﴿ وَإِذَا أَنْعَمْنَا عَلَى الْإِنسَانِ آعْرَضَ وَنَاى بِجانبِهِ وَإِذَا مَسَهُ الشَّرُ قَدُو دُعَاء عَرِيضَ ﴾ [قصلت: ٥١].

فالحاجة تلجئ إلى الدعاء، والدعاء يرد القلب إلى الله عز وجل بالتضرع والاستكانة، ويمتع من نسيانه، ويذكر بنعمته وإحسانه. ﴿ فَلُولًا إِذْ جَاءَهُمْ بِأُسُنَا تَضَرُعُواْ وَلَكَنَ قَسَتْ قُلُوبُهُمْ وَرْيُنَ لَهُمُ الشَّيْطَانُ مَا كَانُواْ يعْمَلُونَ ﴾ [الانعام: ٣٠]، ثم الدُّعاءُ تتحقق به عبادة رب العالمين؛ لأنه يتضمن تعلق القلب بالله تعالى، والإخلاص له، وعدم الالتقات إلى غير الله حعز وجلُ في جَلْب النَّقْع وَدَفْع الضَّر، قالدعاء والتضرع إلى الله تعالى ودفْع الضر، قالدعاء والتضرع إلى الله تعالى يكشف الكرب، ويرفع البلاء، ويلين القلب، وينقي ويرده إلى الحق؛ فتذهب غفلته، وتمحى زلته، وياتي عافيته.

## و سابعا: الحافظة على الصلوات الخمس مع الجماعة. والحرص على قيام الليل ع

فلا بد من التخفف من الذنوب التي تثقل كاهل العبد وتقعد به وتورثه الغفلة، فالذنوب تقسي القلب، وتحرم الإنسان من الخير، وتفوت عليه النشاط للعبادة، فالصلوات الخمس مع الجماعة

عبادة يمحو الله بها الخطيئات، ويهدم ما قبلها من السيئات، ويرفع بها الدرجات قعن أبي هريرة - رضي الله عنه - أنَّ رسُول الله عنه قال: «آلا أدلُكُمْ على ما يمحو الله به الخطايا، ويرفع به الدرجات؛ قالوا: بلى يا رسُول الله قال: اسباغ الوصوع على المكاره، وكثرة الخطا إلى المساجد، وانتظار الصلاة بعد الصلاة على المساجد، وانتظار

وعن أبي هُريْرة -رضي الله عنه- قال: قال رسول الله عنه مشى إلى بيت من بيوت الله؛ ليقضي فريضة من فرائض الله، كانت خطوتاه إحداهما تحط خطيئة، والأخرى ترفع درجة السلم ١٦٦].

وعن أبي هُريْرة -رضي الله عنه- أنَّ رَسُولَ الله عنه- أنَّ رَسُولَ الله عنه- أنَّ رَسُولَ الله عنه قال: «أَرَائَيْتُمْ لُو أَنَّ نَهْرا بِبابِ أَحَدِكُمْ يَغْنَسلُ منه كُلُّ يَوْم خَمْس مَرَّاتِ هَلَ يَبُقَى من درنه شيْءُ قالوا: لا يبْقى من درنه شيَّءُ قال: قَذَلكَ مَثَلُ الصَّلُواتِ الْخَمْس يَمْحُو الله بِهنَّ الْخَطَايا ، [متفق عاده]

وعن عشمان بن عفان -رضي الله عنه- أنَّ رَسُولَ الله صَّا قال: «ما من امْرِئُ مُسْلم تَحْضُرُهُ صلاةً مَكْتُوبةً، فَيُحْسِنُ وضُوءَهَا وخُشُوعَهَا وَرُكُوعَهَا؛ إلا كانت كَفَّارَةً لما قَبْلَهَا من الذُّنُوبِ ما لم يُؤْت كندرة وذَلك الدَّهْر كُلُهُ». [مسلم ٢٢٨].

وعن عَمْرُو بن عَبِسة -رضي الله عنه- أنهُ سمع النبي على يقول: «أقْربُ ما يكُونُ الربُ من العبد في جوف اللّيلِ الأخرِ: فإن استَطعت انْ تكونَ ممن يذّكُرُ اللهُ في تلك الساعة فكنْ». [الترمدي ٣٥٧٩ وصححه الالباني].

## و ثامنًا الزهدفي الدنيا وو

رُهِد فيه وعنه: اعرض عنه، وتركه لاحتقاره، او لتحرجه منه او لقلته، ورَهُد في الشيء رغب عنه، ويقال: زهد في الدنيا: ترك حلالها مخافة حسابه، وترك حرامها مخافة عقابه. وقال السعدي في تقسيره لقول الله تعالى: ﴿ وَمَا أُوتَيتُمْ مَنْ شَيْء فَمَتَاعُ الْحَيَاةُ الدُّنْيَا وَزِينتُهَا وَمَا عُدْد اللّه خَيْر وَمَّا الله خَيْر اللّه خَيْر وَمَّا الله خَيْر اللّه خَيْر وَمَّا الله خَيْر اللّه خَيْر فَعَوْمَا أَوْتِيتُمْ مَنْ اللّه خَيْر وَمَّا اللّه الله عَنْ اللّه عَنْ اللّه العباده على الزهد في الدنيا، وعدم من الله لعباده على الزهد في الأخرى، وجعلها مقصود العبد ومطلوبه، ويخبرهم أن جميع ما أوتيه الخلق، من الذهب، والفضة، والحيوانات وقتيه الخلق، من الذهب، والفضة، والحيوانات

والأمتعة، والنساء، والبنين، والمأكل، والمشارب، واللذات، كلها متاع الحياة [الدنيا] وزينتها، أي: بتمتع به وقتًا قصيرًا، متاعًا قاصرًا، محشوا بالمنغصات، ممزوحا بالغصص.

وقال أبوب السختياني: «الزهد في الدنيا تلاثة أشياء أحيها إلى الله وأعلاها عند الله واعظمها تواياً عند الله تعالى: الزهد في عيادة من عبد دون الله، من كل ملك، وصنم وحجر ووثن. ثم الزهد فيما حرم الله تعالى من الأخذ والعطاء، ثم يقبل علينا فيقول: زهدكم هذا يا معشر القراء فهو والله أحسه عند الله الزهد في حلال الله عز وحل الحلية الأولياء (٣ / ٧)].

وعن سهل بن سعَّد السَّاعديُّ قال: أتى النبي و حُلُ؛ فقال: يا رسول الله دُلِّني على عَمَل إذا أنا عملتُه أحبني الله وأحبني الناس. فقال رسول اللَّهُ ﴿: ﴿ ازُّهُدْ فَي الدُّنْيَا يُحِبُّكَ اللَّهُ، وَازْهَدُ فَيِمَا في أندى الناس تحبوك [ابن ماجه ٢٠٠١ وصححه

فالزهد في الدنيا طريق البعد عن الغفلة، والانتباه من الانغماس فيها، والتخلص من خطرها وضررها.

## ن تاسعا: المداومة على محاسبة النفس ت

يقول الله تعالى: ﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمِنُوا اتَّقُوا اللَّهُ وَلْتَنظُرُ نَفْسُ مَا قَدُمتُ لَغَد وَاتَّقُوا اللَّهُ إِنَّ اللَّهُ خبير بما تعملون (١٨) ولا تكونوا كالذين نسوا الله فأنساهم أنفسهم أولئك هم الفاسقون ﴿ [الحشر: ١٨-١٩]. ويقول تعالى: ﴿ هُنَالِكُ تَبْلُو كُلُّ نَفْس مَا أَسْلَفَتْ وَرُدُواْ إِلَى اللَّهِ مَوْلاَهُمُ الْحَقِّ وَصَلَّ عَنْهُم مَّا كَانُواْ يَفْتَرُونَ ﴾ [بونس: ٣٠]. وقال جل وعلا: ﴿ يُوْم تَاتَى كُلُّ نَفْس تُجَادلُ عَن نَفْسهَا وتُوفِّي كُلُّ نَفْس مَا عَمَلَتْ وَهُمْ لاَ يُظْلِّمُونَ ﴿ [النَّحَلَّ: ١١١]، فالمحاسبة حبس الأنفاس، وضبط الحواس، ورعابة الأوقات، وإبثار المهمات ولومها على ما لا ينبغي من الاعتقاد والقول والفعل.

وأورد السيوطي في الدر المنثور عن عبد بن حميد وابن أبي الدنيا في محاسبة النفس عن الحسن في قوله تعالى: ﴿ وَلا أَقْسمُ بِالنَّفْس اللُّوامَة ﴾ [القيامة: ٢]، قال: «إن المؤمن لا تراه إلا يلوم نفسه؛ ما أردت بكلمتي، ما أردت بأكلتي، ما أردت بحديثي نفسي، ولا أراه إلا بعاتبها؛ وإن الفاجر يمضى قدمًا لا يعاتب نفسه..

وقال عبد الله بن رواحة -رضي الله عنه-:

ما نفس إن لم تقتلي تموتي هذى حياض الموت قد صليت وما تمنيت فقد لقيت إن تفعلي فعلهما هديت

إن تسلمي اليوم فلا تفوتي

او تبتلی فطالما عوفیت

ىرىد ىقولە: فإن تفعلى فعلهما هديت: فعل زيد ابن حارثة رضى الله عنه، وجعفر بن أبي طالب رضى الله عنه، وكانا قُتلا في ذلك اليوم.

وعن عمر بن الخطاب -رضي الله عنه- قال: ماسبوا أنفسكم قبل أن تحاسبوا، وتزينوا للعرض الأكبر، وإنما يذف الحساب يوم القيامة على من حاسب نفسه في الدنيا». [الترمذي ٢٤٥٩ وقال الألباني: موقوف].

ويروى عن ميمون بن مهران قال: الا يكون العبد تقيا حتى يحاسب نفسه كما يحاسب شريكه من أين مطعمه ومليسه».

قال ابن القيم: فإذا كان العبد مستولاً ومحاسبا على كل شيء حتى على سمعه وبصره وقليه كما قال تعالى: ﴿ إِنَّ السَّمْعُ وَالْبُصِرُ وَالْفُؤُادُ كل أولتك كان عنه مسؤولا ﴾ [الإسراء: ٣٦]، فهو حقيق أن يحاسب نفسه قبل أن يناقش الحساب.

ودونك حياة السلف الصالح من الصحابة الأطهار، والتابعين لهم بإحسان، تجدها مليئة يصور من المحاهدة الذاتعة لأنفسهم حتى فطموها عن الشر، واصبحت مطواعة لهم في الخبر، مروضة على المسابقة للخيرات والعجلة في إرضاء الرب سيحانه يفعل كل محايه، وما يقرب منه.

واعلم أن أعدى عدو لك هو نفسك التي بين حنيك وقد خُلُقت أمَّارة بالسوء، ميَّالة إلى الشر، وقد أمرت بتقويمها وتركبتها وفطامها عن مواردها، فإن أهملتها حمحت، وشردت، ولم تظفر يها بعد ذلك، وإن لزمتها بالتوبيخ، رجونا أن تصير مطمئنة فلا تغفلن عن تذكيرها وونفس وما سواها(٧) فَالْهُمُهَا فُجُورِهَا وَتَقُواهَا(٨) قَدْ أَفْلَحَ مَنَ زَكَاهَا (٩) وقد خاب من دساها ﴿ [الشَّمَس: ٧-١٠].

والنفس راغمة اذا رغمتها

وإذا ترد إلى قبليل تقنع

فالمحاسبة إيقاظ النفس من غفلتها، وتنبيهها على زلتها، والحرص على عودتها وأوبتها، وحملها على تفريح كريتها، وهي أوسع أبوات نحاتها وسلامتها.

والحمد لله رب العالمين.



الحمد لله، والصلاة والسلام على رسول الله، وعلى آله وأصحابه أجمعين، وعلى إخوانه من الأنبياء والمرسلين. أما بعد:

فقد انتهينا في لقائنا السابق مع قصة نبي الله عيسى عليه السلام وهو يدعو قومه إلى توحيد الله وعبادته، وتقواه وطاعة رسوله، قائلاً لهم بعد أن قدّم لهم الآيات والبراهين الدالة على نبوته ورسالته: ﴿ وَجِئْتُكُمْ بِاينَةٍ مِنْ رَبِّكُمْ فَاتَّقُوا اللّهَ وَأَطِيعُونِ (٥٠) إِنَّ اللّهَ رَبّي وَرَبُّكُمْ فَاعْبُدُوهُ هَذَا صِرَاطً مُسْتَقِدمٌ ﴾ [آل عمران ٥٠-٥].

وهنا وقف بنو إسرائيل منه موقف العداء والكفر، ومالئوا نوي السلطان الكافر عليه في ذلك الزمان، وقد استشعر عيسى عليه السلام ذلك منهم، وسمعه بأذنه؛ وعندها أعلن فيهم بوضوح: من يتبعني إلى الله، ويبايعني على نصرة دين الله وتبليغ دعوته؛ وهذا ما سجله القرآن الكريم في قوله تعالى: ﴿ فَلَمَا أَحَسُ عيسَى منْهُمُ الْكُفْرَ فَي قوله تعالى: ﴿ فَلَمَا أَحَسُ عيسَى منْهُمُ الْكُفْرَ وَلَمَا أَحَسُ عيسَى منْهُمُ الْكُفْر فَي قَلْمَا رَبِي إلَى الله وَاشْهَدْ بأنًا مُسْلَمُونَ (٥٢) رَبّنا أَمْنًا بِمَا أَنْزَلْتَ وَاتّبُعْنَا الرّسُولَ فَاكْتُبْنَا مَعَ الشَّاهدينَ ﴾ [ال عمران: ٢٥- ٣٠].

ونَقُف مع هاتين الأيتين الوقفات التالية:

و أولا الأنصاري

١- ﴿ فَلَمَّا أَحَسُ عيسَى منْهُمُ الْكُفْرَ ﴾ أي:

استشعر عليه السلام من اليهود الكفر والعدوان والكيد والمكر والخذلان.

٢- قال: ﴿ مَنْ أَنْصَارِي ﴾ إلى الله؛ قال ابن كثير: قال مجاهد: أي من يتبعني إلى الله، ونصر ابن كثير - رحمه الله - هذا القول، ورجحه على ما سواه، ثم عقب عليه قائلاً: ﴿والظاهر أنه أراد من أنصاري في الدعوة إلى الله، كما كان النبي يقول في مواسم الحج قبل أن يهاجر: ﴿ألا رجل يحملني إلى قومه فإن قريشا قد منعوني أن أبلغ كلام ربي ﴾ [أبو داود ٤٣٧٤، والترمذي: ٢٩٢٥٥، وصححه الأساني]؛ حتى وجد الأنصار فاووه ونصروه وهاجر إليهم».

وهكذا عيسى ابن مريم عليه السلام أعلنها؛

فقامت له طائفة سماها الله «الحواريان»، وقد ثبت أن النبي 😅 قال: الكل نبى حواريً وحواريً الزبير، [متفق عليه]؛ فالحواريون هم انصار الأنساء، وقد امتن الله على نبيه عيسى بهذه المنَّة،

وجعل له حواريين ينصرونه، ويؤازرونه في تبليغ دعوة الله، وقال سيحانه مذكرًا نبيُّه عيسى عليه السلام بهذه النعمة ﴿ وَإِذْ أَوْحَيْتُ إِلَى الْحَوَارِيِّينَ أَنْ آمِنُوا بِي وَبِرُسُولِي قَالُوا آمَنًا وَاشْهُدْ بِأَنَّنَا مسلمون ﴿ [المائدة: ١١].

٣- وقد جاءت أية المائدة في سياق تعداد نعم الله على نبيه ورسوله عيسى ابن مريم في يوم القدامة.

وهذا مشابه لتأليف الله تعالى بين قلوب المهاجرين والأنصار حول النبي ك، وقد امتن على نبيه ورسوله محمد بذلك، فقال سيحانه: ﴿ هُوَ الَّذِي أَبِّدَكَ بِنَصْرِهِ وَبِالْمُؤْمِنِينَ (٦٢) وَٱلُّفَ بَيْنَ قُلُونِهِمْ لَوْ أَنْفَقْتَ مَا فِي الأَرْضِ جَمِيعًا مَا ٱلَّفْتَ بَيْنَ قُلُوبِهِمْ وَلَكِنَّ اللَّهَ ٱلَّفَ بَيْنَهُمْ إِنَّهُ عَزِيزٌ حكيم ﴾ [الإنفال: ٢٢- ٢٣].

٤- وهكذا ألهم الله حواريي عيسى الإيمان به سيحانه، والتصديق بالنبي الكريم فأعلنوها صريحة: ﴿ آمَنًا بِاللَّهِ وَاشْهُدْ بِأَنَّا مُسْلِّمُونَ ﴾؛ ذلك لأن الإسلام دين الأنبياء جميعًا من لدن أدم عليه السلام مرورا بإبراهيم وإسحاق ويعقوب عليهم السلام، وانتهاء بخاتم النبيين محمد 🥌 وبأمته التي تسمّت بهذا الاسم؛ لأنها كذلك خاتمة الأمم.

٥- ولم يكتف الحواريون بإعلان إسلامهم، بل توجهوا إلى الله بخالص الدعاء متوسلين بإيمانهم أن يجعلهم مع الشاهدين (أي مع أمة محمد 🥌 ). قاله ابن عباس - رضي الله عنهما -.

وقال ابن كثير عنه: «إسناده جيد»، فالله أعلم. و تانيا قصة المائدة من سورة المائدة و

قال الله تعالى: ﴿ إِذْ قَالَ الْحُوَارِيُونَ يَا عِيسَى

و الحواريون هم أنصار الأنبياء وقد امتن الله على نبيه عيسى بهذه المنة، وجعل له حواريين بنصرونه ويؤازرونه في تبليغ دعوة الله ين

ائن مَرْمَ هَلْ مَسْ تَطِيعُ رَبُّكُ أَنْ سُزِّلُ عَلَيْنَا مَائِدَةً مِنَ السِّمَاء قَالَ اتَّقُوا اللَّهُ إِنْ كُنْتُمْ مُؤْمِنِينَ (١١٢) قَالُوا نُرِيدُ أَنْ نَاْكُلُ مِنْهَا وتَطْمَئنُ قُلُوبُنَا وَنَعْلَمَ أَنْ قَدْ صدقتنا وتكون عَلَيْهَا مِنْ الشَّاهِدِينَ

(١١٣) قَالَ عِيسَى ابْنُ مَرْبُمَ اللَّهُمُّ رَبُّنَا أَنْزِلْ عَلَيْنَا مَائِدةً مِنَ السِّمَاءِ تَكُونُ لَنَا عِيدًا لِأُولُنَا وَآخَرِنَا وَآيِةً مِنْكَ وَارْزُقْنَا وَأَنْتَ خَيِرُ الرَّازِقِينَ (١١٤) قَالَ اللَّهُ إِنِّي مُنْزَلُهَا عَلَيْكُمْ فَمَنْ يَكْفُرْ بَعْدُ مِنْكُمْ فَإِنِّي أُعَدُّنهُ عَذَانًا لاَ أُعَدُّنهُ أَحَدًا مِنَ الْعَالَمِينَ ﴾ [المائدة:

هذه قصة المائدة التي طلبها الحواريون من عدسي عليه السلام، كما جاءت في السورة التي تسمُّت باسمها في القرآن الكريم، وفي ذلك دلالة على أهمية هذا الحدث، ولذلك أوردناه ضمن حديثنا البوم عن الحواريين، وسوف نناقش هذا الموضوع من عدة وجوه:

الأول: كيف يطلب الحواريون - وهم أخلص الناس إيمانًا - من نبيهم عيسى عليه السلام أن يطلب من ربهم إنزال مائدة عليها أطايب الطعام؟ ألا يدل ذلك على شك منهم في قدرة الله؟

قد يبدو هذا للوهلة الأولى، نعم. ويؤكده قول عيسى عليه السلام: ﴿ اتَّقُوا اللَّهُ إِنْ كُنْتُمْ مُؤْمنينَ ﴾ اي صادقي الإيمان.

لكنهم عندما قدموا تبريرًا معقولاً لطلبهم في قولهم: ﴿ نُرِيدُ أَنْ نَأْكُلُ مِنْهَا وَتَطْمِئُنَّ قُلُوبُنَا وَنَعْلُمَ أَنْ قُدْ صَدَقْتُنَا ﴾.. إلى آخر ما قالوه؛ هنالك توجه عيسى عليه السلام إلى ربه؛ ليساله إنزال المائدة، وإلى هذا الحد يكون الأمر قد بدا مقبولاً، وإن كان في النفوس شيء منه؛ فنذهب مع الإمام القرطبي حيث بحيينا على هذا الإشكال إجابة شافية بإذن الله - فيقول - رحمه الله - عن القراءة المشهورة: هل يستطيع ربك، المضارع بالياء مع رفع باء (ربك) أن هذا لم يكن شكًا منهم في استطاعة الله

سيحانه وتعالى؛ لأنهم كانوا مؤمنين عارفين عالمين، وإنما هو كقولك للرجل: هل يستطيع فلان أن بأتى، وقد علمت أنه يستطيع، فالمعنى: هل سفعل ذلك؟ وهل بجيبني ام لا؟

وقد كانوا عالمين

باستطاعة الله تعالى لذلك ولغيره علم دلالة وخبر ونظر؛ فأرادوا علم معادنة كما قال إبراهيم عليه السلام: ﴿ رَبُّ أَرِنِي كَنْفَ تُحْسِي الْمَوْتَى ﴾ [البقرة:

هذا باختصار بعض ما أورده الامام القرطبي على القراءة المشهورة بالياء، أما على القراءة الأخرى التي سماها قراءة (التاء) «هل تستطيع ربك، أي: هل تستطيع أن تدعو ربك؛ فإن الإشكال يزول بالكلية ويصير لا إشكال.

وأيًا ما كان الأمر؛ فإن عيسى عليه السلام دعا ربه، وربه سيحانه استجاب له، ونزلت المائدة عليها أصناف من الطعام اختلفوا في تعيينها وتعدادها؛ لكنى أقول: ما ظنك بمائدة يُنزلها الرحمن وتحملها الملائكة على نبي من أولى العزم وحوارييه؟ اللهم ارزقنا من فضلك واكفنا بحلالك عن حرامك وأغننا بفضلك عمن سواك. فمهما قيل في وصفها تبقى حقيقتها أعظم من كل وصف.

الوحه الثاني: اختلف السلف في نزول المائدة هل أنزلها الله فعلاً أم أنهم خافوا لما قال الله لنبيه عيسى: ﴿ فَمِنْ بِكُفُرْ بِعُدُ مِنْكُمْ فَإِنِّي أَعَذَّبُهُ عَدَابِا لاَ أَعَذَبُهُ أَحَدًا مِنَ الْعَالَمِينَ ﴾. فلم ينزلها

ولست أدري لم الخلاف؟ وقد سأل عيسى ربه، وسؤال الأنسياء لا يرد، وقد قال الله عز وجل: و إنى مَنْزُلُها عَلَيْكُمْ ﴾، فكيف بعد ذلك يكون محال للخلاف، وعمومًا جمهور السلف على تزولها، وهذا هو الحق، والله أعلم.

الوجه الثالث: قال الشيخ ابن باز رحمه الله معلقًا على هذه القصة: «ففي هذا بيان شيء من

و الحواريون أعرف بالله وأعلم به من الجهمية وأضرابهم ممن أنكر العلو. فالله سبحانه فوق السماوات، وفوق جميع الخلائق. وفوق العرش قد استوى عليه استواء بليق بجلاله لا سابه خلقه في شيء من صفاته جل وعلا 🚥

قدرة الله حل وعلا، وأنه سبحانه في العلو؛ لأن الإنزال يكون من الأعلى إلى الأسفل؛ فإنزال المائدة وطلب إنزالها، كل ذلك دليل على أن القوم قد عرفوا أن ربهم في العلو، فهم أعرف بالله وأعلم به من الحهمية

وأضرابهم ممن أنكر العلو، فالله سبحانه فوق السماوات، وفوق جميع الخلائق، وفوق العرش قد استوى عليه استواء بليق بجلاله لا يشابه خلقه في شيء من صفاته حل وعلا). [انتهى مختصراً من مجموع فتاوى ابن باز].

#### الوجه الرابع: وعلال العاملات

هل قصة المائدة هي المذكورة في الأناجيل تحت مسمى العشاء الأخير أو (أفخاريستيا) بالدونانية بعني (الشكر أو المسرد)، رقد تم اختزالها وتحريفها بتناول رقيقة خبز وشرب خمر عند انتهاء الصلاة؛ تذكيرًا بالعشاء الأخير للمسيح وحواريية عليهم السيلام. الله أعلم.

وقد ذكر ابن كثير أن ورود القصة في الأناجيل التي بن أبديهم البوم أمر مختلف فيه، وأرجع علم ذلك إلى الله سيحانه.

الوحه الخامس: بقى أن نقول: إن هناك رأيا شاذًا لا يُعتد به؛ يقول صاحبه: إن المائدة لم تنزل، وستنزل على عدسي بعد نزوله آخر الزمان، وبحدد لذلك ميقاتًا هو ١٤٤٤هـ؛ مستنتجًا ذلك من حسابات وهمية يضرب عدد أيات سورة المائدة في آيات سورة الفاتحة !! ولست أدرى ما العلاقة سنهما؟!!

ونحن نؤمن بما أنزله الله في كتابه على لسان رسوله، ويما أجمع عليه سلف الأمة ممن يُعتد

ونسأل الله أن يحيينا على ذلك، وأن يميتنا على ذلك، وإلى لقاء أستودعكم الله الذي لا تضيع ودائعه. والحمد لله رب العالمين.

- رحمه الله

الحمد لله، والصلاة والسلام على رسول

الله، وعلى آله وصحبه ومن والاه، وبعد:

00 (٢-1) من القطب الغوث (٢-١) 00

من الخرافات المنتشرة بين جموع المتصوفة خرافة القطب الغوث، وقد نشأت فيهم نتيجة ادعاء الصوفية بأن لكل نص ديني ظاهراً وباطناً، ولهذا كان الدين في نظر الصوفية شريعة، و حقيقة، فأما الشريعة فهي تلك التي بينها الرسول صلى الله عليه وسلم، وعمل يما توجيه، وقام عليها بعده صفوة اصحابه، وأقاموها قولاً وعملاً واعتقاداً وسلوكاً وخُلَقًا، وأما الحقيقة كما تزعم الصوفية - فهي تلك التي كتمها الرسول صلى الله عليه وسلم - وحاشناه - أن يكتم شيئًا عن أمته، لهم فيه خير وصلاح.

كما تدعى الصوفية أن الداعين إلى الشريعة، هم الرسل، وأن الداعين إلى الحقيقة هم الأقطاب.

وحيث إنّ الشيخ عبد الرحمن الوكيل -رحمه اللّه-كان من أبرز الدارسين الفاهمين والفاقهين للجو الفكرى عند الصوفية، وما يفرزه من قضايا تتمثل في فكرة القطبانية، والمملكة الباطنية والديوان، فقد وفقه الله لأن يُجلِّي ذلك الموضوع، ويلقى عليه الضوء من خلال كتابه «هذه هي الصوفية»، وما نشره بعد ذلك من مقالات في «مجلة الهدى النبوى» تحت عنوان المملكة الباطنية»، والتي تميزت كتابته فيها بالتركيز والترتيب والمنهجية، مما يدل على عمق الفكر عنده، ووضوح الرؤية لديه فيما يكتب، ولعلها من أواخر ما كتب عن التصوف، وكانت كلها تناقش ما تدعيه الصوفية عن: القطب القديم، والقطب الحادث، وحقيقة القطبانية - كما تحدث عنها القاشاني - وعلاقة القطيية، وعوالم القطب، وأسماء القطب، ومكان القطب وذواته، ومدة القطبية، وأعوان القطب، وهم: الإمامان، الأوتاد، الأبدال، النجباء،.

ولا يسعنا الآن إلا أن نسوق لك طرفًا مما كتبه عن هذه القضايا، وأولها القطب:

أسطورة خرافية تنزع إلى تجريد الله من الربوبية والإلهية، وخلعها على وهم باطل سمى في الفلسفة «العقل الأول» وفي الصوفية «القطب».

وقد نقل عن جامع الأصول للكمشخانلي: أن القطب: «هو أكمل إنسان متمكن في مقام الفردية، أو

اعدها/ فتحى أمين عثمان

الواحد الذي هو موضع نظر الله في الأرض في كل زمان، عليه تدور أحوال الخلق، وهو يسرى في الكون، وأعيانه الباطنة والظاهرة سريان الروح في الجسد، ويفيض روح الحياة على الكون الأعلى والأسفل، وقد سسمى «الغوث» باعتبار التجاء الملهوف إليه». [«هذه هي الصوفية، ص١٥١–١٥٢].

ووالقطب القديم والقطب الحادث وو

والقطب في عقيدة القوم كما يشرحه الكاشاني

- قطب قديم أو معنوى.

٧- وقطب حادث أو حسى.

والأول يكون قطبا بالنسبة إلى جميع المخلوقات في عالم الغيب والشبهادة، ولا يستخلف بدلاً من الأبدال، ولا يقوم مقامه أحد من الخلائق، وهو قطب من الأقطاب المتعاقبة في عالم الشهادة، لا يسبقه قطب، ولا يخلفه آخر، أو هو كما يقول الكاشاني: «عين الله، وعين العالم، الإنسان الكامل المتحقق بحقيقة البرزخية الكبرى"، وهذا معناه أن قطب الأقطاب قديم في ذاته، ويظهر في صور الأقطاب المحدثين.

أما القطب الحادث، فهو أكمل إنسان متمكن في مقام الفردية، «أي تحققت وحدته مع الذات»، ويعتبر قطبًا بالنسبة إلى ما في عالم الشهادة من المخلوقات يستخلف بدلاً منه عند موته من أقرب الأبدال منه، فحينتذ يقوم مقامه بدل هو أكمل الأبدال. [كشف الوحوه الغر، للكاشاني: ٢/١٣].

وهذا التقسيم يقوم على أساس من إيمان الصوفية بوحدة الوجود، ولنأت بالضلالة من جذورها لنفهم مرادهم من هذا.

يرى الصوفية أن الله كان وجودًا مطلقًا أو عماء منهما مجرداً عن الأسماء والصفات، وقد أراد هذا الوجود أن يتعين، ليعرف نفسه، فتعين في الحقيقة المحمدية، هذه الحقيقة المحمدية هي القطب القديم الذي يتحدث عنه الكاشاني.

وكان للحقيقة المحمدية تعينات وتنزلات وتجسدات، والإنسان الذي تتجسد فيه الحقيقة المحمدية بكل صفاتها وأسمائها ألتى هي صفات الله وأسماؤه؛ يكون هو القطب لنسبته إلى ما في عالم الشهادة، وهذا هو القطب الحادث الحسي، وهذا القطب الحادث هو في حقيقته القطب القديم، غير أنه سمي حادثًا باعتبار جسده الذي تعينت فيه الحقيقة المحمدية التي هي القطب القديم، وهذا القطب الحادث هو في حقيقته أيضًا الذات الإلهية اليست الحقيقة المحمدية المتعينة في هذا القطب الحادث هي الحقيقة الإلهية؟!

يقول الشعراني في اليواقيت نقلاً عن ابن عربي: «وأما القطب الواحد الممد لجميع الأنبياء والرسل والاقطاب من حين المنشا الإنساني إلى يوم القيامة فهو روح محمد». [اليواقيت والجواهر ٢/٨٣].

أما الأقطاب الحسية المتعاقبة، فهي تعينات للقطب القديم.

ويقول الجيلي: «الإنسان الكامل هو القطب الذي شدور عليه أفلاك الوجود من أوله إلى أخره، وهو واحد منذ كان الوجود إلى أبد الأبدين، ثم له تنوع في ملابس، ويظهر في كنائس، فيسمى به باعتبار لباس آخر، فاسمه الأصلي الذي له: محمد، وكنيته أبو القاسم، ولقبه شمس الدين، ثم له باعتبار ملابس آخرى أسام، وله في كل زمان اسم يليق بلباسه في ذلك الزمان،

قال الشبلي لتلميذه: اشهد أني رسول الله. فقال: أشهد أنك رسول الله. [الإنسان الكامل: ٢/٥].

فالإنسان الكامل هو قطب الاقطاب، ولا يوجد عند الجيلي قطب، وقطب أقطاب، بل كل إنسان كامل وهو الجيلي قطب، وقطب أقطاب، بل كل إنسان كامل وهو الذي تتعين فيه الحقيقة المحمدية هو قطب أقطاب، ويغيد قوله: تنوع في ملابس، أن قطب الاقطاب يظهر في صوره. وقوله: يظهر في كنائس يفيد أن هذا القطب قد يكون قسيسا، أو أسقفا نصرانيا أو حبراً يهودياً، وهده إشارة منه إلى وحدة الأدبان، ومن الإنسان الكامل؛ إنه الله عند الجيلي، فهو يقول: «والله هو الولى بعنى الإنسان الكامل،

ويقول عنه في مكان آخر: «عليه يدور أمر الوجود، وبه يكون الركوع والسجود، وبه يحفظ الله العالم، وهو المغبر عنه بالمهدي وبالخاتم». [الإنسان الكامل: ١٥/١].

وقد زعم ابن الفارض أنه هو القطب القديم، فما قبله قطب، ولا بعده قطب؛ لأنه هو الأول والأخر، وهاك ما يقول في تائيته الكبرى:

فبي دارت الإفلاك فاعجب لقطبها المح

يطبها والقطب مركز نقطة

ولا قطب قبلي عن ثلاث خلفته وقطبية الاوتياد عثى نبلية

يقول: إنه البوجود الذي به دارت الأقلاك، وإنه القطب القديم الذي لم يسبقه قطب، ولا ياتي بعده قطب، أما الإقطاب الحادثة فمسبوقة بأقطاب، ومخلوفة بأقطاب، فكلما انقضى واحد اختير بدلاً منه قطب آخر من ثلاثة الأبدال، أما هو؛ فهو القطب الدائم السرمدي المد لحمد الاقطاب أزلاً وأبداً، فهو في أن دائم.

علم القطب: يعلم اعلم ما قبل وجود الكون، وما وراءه، ولا نهاية له، ويشهد الذات بعين الذات، ويعلم علم جميع الأسماء القائم بها نظام كل نرة من جميع الموجودات، وهي الأسماء العالية، ويخصص باسرار دائرة الاحاطة، وجميع الفيوض الإلهية.

ويقول الجيلي عن علمه: «علم العوالم بأجمعها على ما هي عليه من تعاريفها من المبدأ إلى المعاد».

وعلم كل شيء كيف كان، وكيف هو كائن، وكيف يكون، وعلم ما لم يكن، ولم لا يكون ما لم يكن، ولو كان ما لم يكن كيف كان يكون، يعلم كل ذلك علما أصليا حكميًا كشفيًا نوقيًا من ذواته لسريانه في المعلومات علمًا إجماليًا تقصيليًا كليًا جزئيًا.

هذا علم من تجلى الله عليه بصفة العلم، فما بالك بالقطب؟!!

وتدبر قول الله: ﴿ قُلْ لا يَعْلَمُ مَنْ فِي السَّمُواتِ وَالْأَرْضِ الْفَيْبِ اللَّهُ وَمَا يَشْعُرُونَ أَيَّانَ يَبْعُثُونَ ﴾.

فكيف يغتري المبطلون أن قطبهم يعلم غيب السماوات والأرض، بل يعلم كل ما كان قبل أن يخلق الله السماوات والأرض؟

#### 🗯 حقيقة القطبانية أو خلافته عن الله 🗴

بقول التبحاني الكبير: والقطبانية هي الخلافة العظمى عن الحق تبارك وتعالى مطلقًا في جميع الوجود جملة وتفصيلاً؛ حيثما كان الرب إلها كان هو خليفة في تصريف الحكم وتنفيذه في ١٢ , من عليه الوهية لله تعالى، ثم قيامه بالبرزخية العظمى بين الحق والخلق، فلا يصل إلى الخلق شيء كائنًا ما كان من الحق إلا بحكم القطب، وتوليه نباية عن الحق في ذلك، وتوصيله كل قسمة إلى محلها، ثم قيامه في الوجود بروحانيته في كل ذرة من ذرات الوجود جملة وتفصيلاً، فترى الكون كله أشباحًا لا حركة لها، وإنما هو الروح القائم فيها جملة وتفصيلاً، وقيامه فيها في ارواحها واشتباحها، ثم تصرفه في مراتب الأولياء، فيذوق مختلفات اذواقهم، فلا تكون مرتبة في الوحود للعارفين والأولياء خارجة عن ذوقه، فهو المتصرف في جميعها، والممد لأربابها، وله الاختصاص بالسر المكتوم الذي لا مطمع لأحد في دركه..

وبعد أن وقفتك على فكرة القطب، وعلم القطب، وحقيقة القطبانية عند كبار الصوفية، كما جاءت في مجلة الهدي النبوي، أسوق لك ما جاء في كتاب «هذه هي الصوفية» عن خصوصية القطب وأعوانه:

#### ٣٠ خميدميدة القطب ١٠٠

قطب الاقطاب في كل وقت لا تقع بينه وبين الرسول حجابية اصلاً، وحيثما جال رسول الله من حضرة الشهادة، فعين قطب الاقطاب متمكنة من النظر إليه، لا يحتجب عنه في كل لحظة من اللحظات. وحسبك هذا من تلك الاسطورة التي المهتها الصوفية، وجعلت منها ربًا أكبر يُعبد، وبُرْهُب!

وآخر دعوانا أن الحمد لله رب العالمين.



بالمشاركة بجزء من مالك ومن الزكوات أو الصدقـات لنشـر التوحيد من خـلال المشاركة في الأعمال التالية:

> طُباعة كتيب يوزع مع مجلة التوحيد مجاناً و تتكلف النسخة خمسة وسبعين قرشاً . . يطبع من كل كتيب مائة وخمسون ألف نسخة .

نَشر تراث الجماعة من خلال طبع المجلة وتجليد أعداد السنة في مجلد واحد وذلك لعمل كرتونة كاملة ٣٨ سنة من المجلة.

دُعم مشروع المليون نسخة من مجلة التوحيد - نسخة من المجلة لكل خطيب من خطباء الأوقاف والأزهر تصله على عنوانه.

في بانتظاد كم .. يمكنكم المشاركة ودعم ذلك بعمل حوالة أو شيك مصرفي على بنك فيصل الإسلامي . . فرع القاهرة حساب رقم ١٩١٥٩٠ باسم مجلة التوحيد .

