# النصار السنة .. جماعة دعوة وليسوا طلاب سُلْطة !! قمية شرك عائشة في نبيق النبي علي Call Canglid State of Meditalists العدد ٢٠٠٠ - السنة الأربعون - ص الإسلام الله مر

**Upload by: altawhedmag.com** 

# لِسِمُ لَلِهُ لَا مُزَالِّكِمِ فاعلم أنه لا إله إلا الله

# د. عبدالله شاكر الجنيدي

رئيس مجلس الإدارة

# صامية الامتياز

جماعة أنصار السنة المحمدية السنة الأربعون

العدد ٧٠ صفر ١٤٣٢ هـ

# المشرف العام

د. عبدالعظيم بدوي

# اللجنة العلمية

زكريا حسيني محمد جمال عبدالرحمن معاوية محمد هيكل

# من النسخة

مصر ۲۰۰ قرشاً، السعودية ٦ ريالات، الإمارات ٦ دراهم، الكويت ٥٠٠ فلس، المغرب دولار أمريكي، الأردن ٥٠٠ فلس، قطر ٦ ريالات، عمان نصف ريال عماني، أمريكا ٢ دولار، أوروبا ٢ يورو

# الاشتراك السنوي

 ١. قالداخل ٢٠ جنيها (بحوالة بريدية داخلية باسم مجلة التوحيد - على مكتب بريد عابدين).

٢. قالخارج ٢٥ دولاراً أو ١٠٠ ريال سعودي أو ما يعادلهما.

ترسل القيمة بسويفت أو بحوالة بنكية أو شيك على بنك فيصل الإسلامي - فرع القاهرة - باسم مجلة التوحيد - أنصار السنة (حساب رقم / ١٩١٥٩٠).

# "السلام عليكم

# عندما ينطق الروييضة

حينما يتكلم إنسان، لا يُعرَف في الناس بعلم ولا منزلة؛ غير أنه يُعرَف بإثارة الفتن التي لعن الله مَنْ أيقظها، ولأنه لا علم له ولا منزلة فإنه يحاول مع كل موقف أن ينسب إلى أنصار السنة، في حين أنهم بريئون منه لشذوذ أفكاره، ولغريب أقواله وأعماله التي لم يوافقه عليها لا قريب ولا بعيد.

الشيء الوحيد الذي يمكن أن يوصف به هذا الإنسان حقًا؛ أنه من علامات الساعة.

فقد وصف سيد البشر على أمثال هذا الإنسان بقوله: «إن بين يدي الساعة سنين خوادع ... قال: وينطق الرويبضة، قالوا يا رسول الله؛ وما الرويبضة قال: المرء التافه يتكلم في أمر العامة.

فلا يَصْلُحُ أَن تقوم الدنيا وتقعد خلف مَنْ وصفه الرسول عَلَيْكُ بذلك.

التحريسر



مجلة التوحيد لا يستغني عنها مسلم

التحرير: ٨ شارع قولة - عابدين - القاهرة ت: ٢٣٩٣٦٥١٧ - فاكس: ٢٣٩٣٠٦٢١ و SEE2070@HOTMAIL.COM ٢٣٩١٥٤٥٦ تنا تا WWW.ALTAWHED.COM

الركز العام: هاتف: ۲۳۹۱۵۵۷۳ - ۲۳۹۱۵۶۵۳ www.ansaralsonna.com

# رئيس التحرير

# جمال سعد حاتم

# حسين عطا القراط

# المكرتيرالتحرير

مصطفى خليل أبو المعاطي

# التنفيذ الفني

أحمد إبراهيم صوابي

# البريد الإلكتروني

MGTAWHEED@HOTMAIL.COM رئیس التحریر:

GSHATEM@HOTMAIL.COM GSHATEM@HYAHOO.COM



الأن بالمركز العام المجلد الجديد لعام ١٤٣١

# التوزيع الداخلي:

مؤسسة الأهرام وفروع أنصار السنة المحمدية

مطابع الأهرام التجارية - قليوب



11

74

YV

٣.

my

77

3

24

EV

29

04

OV

7.

75

י סוא שבו וופנני

الافتتاحية: بقلم الرئيس العام كلمة التحرير: بقلم رئيس التحرير ياب التفسير: إعداد. د/ عبدالعظيم بدوي ياب السنة: إعداد/ زكريا حسيني باب الفقه: إعداد /د. حمدي طه درر البحار: إعداد/ على حشيش حديث الشهر: إعداد/ د. جمال المراكبي من الآداب الإسلامية: إعداد/ سعيد عامر القصة في كتاب الله: إعداد / عبد الرزاق السيد عيد اللمع بيعض سنن الجمع: إعداد / أيمن دياب واحة التوحيد: إعداد/ علاء خضر دراسات شرعية: إعداد/ متولى البراجيلي اتبعوا ولا تبتدعوا: إعداد/ معاوية محمد هيكل الموانع من إنفاذ الوعيد: محمد رزق ساطور ياب الأسرة المسلمة: إعداد/ جمال عبدالرحمن تحذير الداعية: إعداد/ على حشيش ياب الفتاوي ياب الاقتصاد الإسلامي: د. على السالوس قواعد وأصول لطلاب العلم الشرعى إعداد/ أبو بكر الحنبلي فضل المشبى إلى المساجد وعمارتها: عبد العزيز مصطفى الشامى وإن تعجب: إعداد / سامح أبو الروس من أخدار الجماعة

لا تخلوا منها مكتبة ويحتاج إليها كل بيت



نقدم للقارئ كرتونة كاملة تحتوي على ٣٩ مجلداً من مجلدات مجلدات مجلدة التوحيد عن ٣٩ من ١٩٥ جنيها للأفراد والهيئات والمؤسسات داخل مصر و ٢٦٠ دولارًا خارج مصر شاملة سعر الشحن

الحمد لله الذي جعلنا من خير أمة أخرجت للناس، والصلاة والسلام على من رفع الله ذكره، وشرح صدره، وأعلى قدره، وعلى آله وصحبه أجمعان، أما بعد:

فأمة النبي على أمةٌ مصطفاة مجتباة، فضَّلها الله ومنزها على سائر الأمم، كما قال تعالى: ﴿ كُنْتُمْ خَسْرَ أُمَّة أُخْرِجَتْ للنَّاسِ ﴾ [ال عمران: ١١٠]، ولكن هذه الخيرية مقيدة بما جاء في الآية نفسها: ﴿ تَأْمُرُونَ بِالْمَعْرُوفِ وَتَنْهَوْنَ عَنِ الْمُنْكَرِ وَتُؤْمِنُونَ بِاللَّهِ ﴾، فبينت الآية أن الأمة خير الأمم بهذا القيد، فإن تركت ذلك فقدت خيريتها، وإن تحققت به استحقت ما ميزها بها رب العالمين سبحانه وتعالى.

وقد نكر البخاري في صحيحه هذه الآية، ثم ساق كلام أبي هـريرة رضى الله عنه ونـصه: «قال: خير الناس للناس، تأتون بهم في السلاسل في أعناقهم حتى يدخلوا في الإسلام». [-٤٥٥٧].

وعن بهز بن حكيم عن أبيه عن جده قال سمعت رسول الله ﷺ يقول: «إنكم وفيتم سبعين أمة. أنتم خيرها وأكرمها على الله». [سنن ابن ماجه ٤٢٨ والدارمي ٢٧٦٠، وحسنه الألباني].

وقال ابن كثير في تفسيره: «وإنما حازت هذه الأمة قصب السبق إلى الخيرات بنبيها محمد على، فإنه أشرف خلق الله، وأكرم الرسل على الله، وبعثه الله بشرع كامل عظيم لم يُعْطَه نبي قبله ولا رسول من الرسل». [تفسير ابن كثير ١ / ٥٣٧].

والله تبارك وتعالى قد رحم هذه الأمة برحمات متعددة، لم تنلها قبلها أمة من الأمم، ففي حديث أبي موسى رضى الله عنه أن رسول الله ﷺ قال: «أمتى هذه أمة مرحومةً، ليس عليها عذاب في الآخرة، عذابها في الدنيا الفتن والزلازل والقتل». [اخرجه أبو داود واحمد والحاكم وصححه الألباني كما في الصحيحة: ٩٥٩].



النوحيد العدد ١٤٧٠ السنة الأربعون

قال الطيبي في معنى الحديث: «الحديث واردٌ في مدح أمته ﷺ، واختصاصهم من بين سائر الأص بعناية الله تعالى ورحمته عليهم، وأنهم إن أصببوا بمصببة في الدنيا حتى الشوكة بشاكها أن الله بكفّر بِها في الآخرة ذنبًا من ذنوبِهم، وليست هذه الخاصية لسائر الأمم، ويؤيده ذكر هذه وتعقيبها بقوله: «مرحومة»، فإنه يدل على مزية تمييزهم بعناية الله تعالى ورحمته». [عون المعبود ١١ / ٣٥٩].

والمعنى أنهم مجزيّون بخطاياهم في الدنيا بالمحّن والأمراض وأنواع البلايا، وقد ورد هذا في قوله تعالى: ﴿ مَنْ يَعْمَلْ سُوءًا يُجْزَ بِهِ ﴾ [النساء: ١٢٣]، والمراد بقوله ﷺ: «ليس عليها عذاب في الآخرة» أي: أن عذابهم ليس كعذاب الكفار، كما أن الغالب في حقهم المغفرة.

وعن أبي موسى رضي الله عنه عن النبي ﷺ قال: «إن الله عزَّ وجلَّ إذا أراد رحمة أمة من عباده؛ قبض نبيها قبلها، فجعله لها فرطًا وسلفًا بين يديها، وإذا أراد هلكة أمة؛ عذبها ونبيها حيّ، فأهلكها وهو ينظر، فأقر عينه بهلكتها حين كذبوه وعصوا أمره» [مسلم ٢٢٨٨].

وقد أورد الإمام مسلم هذا الحديث تحت باب: «إذا أراد الله تعالى رحمة أمة؛ قبض نبيها قبلها». [صحيح مسلم: ٤ / ١٧٩١]، وتحت باب سعة رحمة الله تعالى، وفداء كل مسلم بكافر ساق الإمام مسلم أحاديث منها:

ما جاء عن أبي موسى رضي الله عنه قال: قال رسول الله ﷺ: «إذا كان يوم القيامة دفع الله عز وجل إلى كل مسلم يهوديًا أو نصرانيًا، فيقول: هذا فكاكك من النار» [مسلم ٢٧٦٧].

ومنها ما جاء عن أبي بردة يحدث عن أبيه أبي موسى رضي الله عنه عن النبي ﷺ قال: «لا يموت رجل مسلم؛ إلا أدخل الله مكانه النار يهوديًا أو نصرانيًا». [مسلم ٢٧٦٧].

قال النووي رحمه الله في شرحه: «ومعنى هذا الحديث ما جاء في حديث أبي هريرة رضي الله عنه: لكل أحد منزل في الجنة ومنزل في النار، فالمؤمن إذا دخل الجنة؛ خلفه الكافر في النار؛ لاستحقاقه ذلك بكفره، ومعنى «فكاكك من النار» أنك كنت معرّضًا لدخول النار، وهذا فكاكك؛ لأن الله تعالى قدر لها عددًا يملؤها، فإذا دخلها الكفار بكفرهم وذنوبهم؛ صاروا في معنى الفكاك للمسلمين.

وأما رواية: «يجيء يوم القيامة ناس من المسلمين بذنوب»، فمعناه: أن الله تعالى يغفر تلك الذنوب للمسلمين، ويسقطها عنهم، ويضبع على اليهود والنصياري مثلها؛ بكفرهم وذنوبهم فيدخلهم النار بأعمالهم لا بذنوب المسلمين، ولا بد من هذا التأويل؛ لقوله تعالى: ﴿ وَلاَ تُزِرُ وَازِرَةُ وِزْر أَخْرَى ﴾ [الإنعام: ١٦٤].

ويحتمل أن يكون المراد أثامًا كان للكفار سببٌ فيها بأن سنَّوها؛ فتسقط عن المسلمينُ بعفو الله تعالى، ويوضع على الكفار مثلها؛ لكونهم سنُوها، ومن سن سنة سيئة؛ كان عليه مثل وزر كل من يعمل بها، و الله أعلم». [شرح النووي على مسلم: ج١٧ / ٨٥- ٨٦].

ومن مظاهر رحمة الله بهذه الأمة: أن الله لا يهلكها بعذاب وقحط يشملهم جميعًا ويعمهم، ولله الحمد والشكر على ذلك، ويؤيد هذا ما جاء في حديث ثوبان رضي الله عنه قال: قال رسول الله ﷺ: «إن الله زوى لي الأرض فرأيت مشارقها ومغاربها، وإن أمتى سيبلغ ملكها ما زوى لي منها، وأعطيت الكنزين الأحمر والأبيض، وإني سالت ربي أن لا يهلكها بسننة عامة، وأن لا يسلط عليهم عدوًا من سوى أنفسهم فيستبيح بيضتهم، وإن ربي قال: يا محمد، إني إذا قضيت قضاء؛ فإنه لا يُرِدُ، وإني أعطيتك لأمتك: أن لا أهلكهم بسنَّة عامة، وأن لا أسلط عليهم عدواً من سوى أنفسهم يستبيح بيضتهم ولو اجتمع عليهم من بأقطارها». [مسلم: ٢٨٨٩].

ومن مظاهر رحمة الله بهذه الأمة: أن خيريتها لا تنقطع، فالخير يعمها، وهو باق فيها إلى يوم القيامة من أولها إلى آخرها، كما جاء في حديث أنس رضي الله عنه قال: قال رسول الله ﷺ: «مَثَلُ أمتي مثل المطر، لا يُدرى أوله خير أم أخره». [الترمذي ٢٨٦٩ وصححه الالباني في الصحيحة (٢٢٨٦).]. ومعنى الحديث: أن الخير شامل لجميع الأمة، وإن كان معلومًا أن القرن الأول خير من الثاني وهكذا، وقد رجّح ابن عبد البر أن الأفضلية المذكورة في حديث: «خير الناس قرني»، إنما هي بالنسبة إلى المجموع لا الأفراد». [انظر فتح الباري ٧ / ٦].

وقال ابن كثير بعد ذكره لهذا الحديث: «فهذا الحديث -بعد الحكم بصحة إسناده - محمول على أن الدين كما هو محتاج إلى أول الأمة في إبلاغه إلى من بعدهم، كذلك هو محتاج إلى القائمين به في أواخرها، وتثبيت الناس على السنة وروايتها وإظهارها، والفضل للمتقدم، وكذلك الزرع هو محتاج إلى المطر الأول، وإلى المطر الثاني، ولكن العمدة الكبرى على الأول، واحتياج الزرع إليه أكد، والغرض: أن هذه الأمة أشرف من سائر الأمم، والمقربون فيها أكثر من غيرها وأعلى منزلة؛ لشرف دينها وعظم نبيها». [تفسير ابن كثير المراح المراح المراح المراح المراح القلم المراح القلم المراح ا

وقال الطيبي: «تمثيل هذه الأمة بالمطر إنما يكون بالهدى والعلم، كما أن تمثيله الغيث بالهدى والعلم، فتختص هذه الأمة المشبهة بالمطر بالعلماء المكمّلين لغيرهم، فيستدعي هذا التفسير أن يُراد بالخير النفع؛ فلا يلزم من هذه المساواة الأفضلية، وإنما المراد وصف الأمة قاطبة سابقها ولاحقها وأولها وأخرها بالخير، وأنها ملتحمة بعضها مع بعض».

ومن مظاهر رحمة الله بهذه الأمة أنه: يضاعف لها الأجر، فتعمل العمل القليل، وتأخذ عليه الأجر الكبير، كما في حديث عبد الله بن عمر بن الخطاب رضي الله عنهما أن رسول الله على قال: «إنما مثّلكم واليهود والنصارى كرجل استعمل عمالاً، فقال: من يعمل لي إلى نصف النهار على قيراط قيراط فعملت اليهود على قيراط قيراط قيراط على قيراط قيراط العصر اليهود على قيراط قيراط، ثم عملت النصارى على قيراط قيراط، ثم غارب الشمس على قيراطين قيراطين، فغضبت اليهود والنصارى، وقالوا: نحن أكثر عملاً وأقل عطاءً وقال: هل ظلمتكم من حقكم شيئًا؛ قالوا: لا. قال: فذلك فضلى أوتيه من أشاء». [البخاري: ٢٦٦٩].

قال ابن حجر: «وفي الحديث تفضيل هذه الأمة، وتوفير أجرها مع قلة عملها». [فتح الباري: ٤ / ٤٤٩].

ومن رحمة الله بهذه الأمة وفضله الواسع عليها أن عفا عن حديث النفس والوسوسة، فلا يحاسبهم عليها، فعن أبي هريرة رضي الله عنه يرفعه إلى النبي ﷺ: «إن الله تجاوز لأمتي عما وسوست أو حدّثت به أنفسها، ما لم تعمل به أو تكلم». [البخارى: ٦٦٦٤].

قال ابن حجر: «وفي الحديث إشارة إلى عظيم قدر الأمة المحمدية؛ لأجل نبيها ﷺ؛ لقوله: (تجاوز لي). وفيه إشعار باختصاصها بذلك، بل صرح بعضهم بأنه كان حكم الناسي كالعامد في الإثم، وأن ذلك من الأصر الذي كان على من قبلنا». [المرجع السابق ١٠١ / ٥٠٠].

ويؤيده الحديث الذي أخرجه الإمام مسلم في صحيحه عن ابن عباس رضي الله عنهما قال: «لما نزلت هذه الآية: ﴿وَإِنْ تُبْدُوا مَا فِي أَنْفُسِكُمْ أَوْ تُحْفُوهُ يُحَاسِبْكُمْ بِهِ اللّهُ ﴾ [البقرة: ٢٨٤]، قال: دخل قلوبهم منها شيء لم يدخل قلوبهم من قبل، فقال النبي ﷺ: «قولوا: سمعنا وأطعنا وسلّمننا». قال: فألقى الله الإيمان في قلوبهم، فأنزل الله تعالى: ﴿لاَ يُكَلِّفُ اللّهُ نَفْسًا إلاَّ وُسْعَهَا لَهَا مَا كَسَبَتْ وَعَلَيْهَا مَا اكْتَسَبَتْ رَبَّنَا لاَ تُوَاخِذْنَا إِنْ نَسِينَا أَوْ أَخْطُأْنَا ﴾. (قال: قد فعلتُ)، ﴿رَبَّنَا وَلاَ تَحْملْ عَلَيْنَا إِصْرًا كَمَا حَمَلْتَهُ عَلَى الدِينَ مِنْ قَبْلِنَا ﴾، قال: قد فعلتُ، ﴿وَاغْفِرْ لَنَا وَارْحَمْنَا أَنْتَ مَوْلَانَا فَانْصُرْنَا عَلَى الْقُومُ الْكَافِرِينَ ﴾، قال: قد فعلتُ، ﴿وَاغْفِرْ لَنَا وَارْحَمْنَا أَنْتَ مَوْلَانَا فَانْصُرْنَا عَلَى الْقُومُ الْكَافِرِينَ ﴾، قال: قد فعلتُ، ﴿وَاغْفِرْ لَنَا وَارْحَمْنَا أَنْتَ

وهذا فضل عظيم، ومنة كبيرة من الرب الكريم على أمة الإسلام، ولم تنل أيّ أمة ما نالته هذه الأمة من المغفرة والرحمة.

وهذا يدل على عظيم مكانتها، وتقدمها على غيرها، وأن رسالتها هي الرسالة التي تصلح بها البشرية، وقد خوطبت بها منذ بعثة النبي ﷺ.

فاللهم لك الحمد على ذلك، وصلى الله وسلم وبارك على نبينا محمد وآله وصحبه أجمعين. والحمد لله رب العالمين. الحمد لله ولى الطائعين، وهادي العاصين، وصلى الله وسلم على رسوله الأمين، وبعدُ:

فإن من أسباب الثبات على دين الله تعالى تجديد الإيمان بهذا الدين، وملء القلب منه باليقين، والإيمان الجازم بصواب ما نعتقده، فمن امتلاً قلبه قناعةً بصحة عقيدته ومنهجه لم تزعزعه الخطوب، ولم تُثنه الكروب، وهذا هو موقف النبي ﷺ في دعوته، حين حاربه الأقارب قبل الأباعد، وطُورد وشُرِّد وحُوصرَ وقُوطع، وطُلب للقتل، واجتمع عليه الأحزاب، ولكن ذلك لم يثنه عن مراده حتى بلّغ دين الله تعالى.

وكذلك كان أصحابه رضوان الله عليهم أحمعين، قُبِّدُوا بالحديد، وقُطَّعت أجساد بعضهم، وصُلب آخرون، وأوذوا، ومستهم العاساء والضراء؛ فلم يزدهم ذلك إلاً صلابة في دينهم، وثباتًا على المنهج الذي نهجوه مع معلم البشرية ﷺ، وصدقًا في سيرهم إلى الله حتى لقوا ربهم على ذلك ﴿ مِنَ الْمُؤْمِنِينَ رِجَالٌ صَدَقُوا مَا عَاهَدُوا اللَّهَ عَلَيْهِ فَمِنَّهُمْ مَنْ قَضَى نَحْبَهُ وَمِنْهُمْ مَنْ يَنْتَظُرُ وَمَا يَدُلُوا تَنْدِيلاً ﴾ [الأحزاب: ٢٣].

ويضرب لنا تاريخ هذه الأمة العظيمة المَثَل بثبات رجلين قادا الأمة نحو الثبات على الدين، والاستمساك به، والدفاع عنه بالغالي والنفيس حتى قالوا: «أبو بكر يوم الردة، وأحمد يوم الفتنة»، وكذلك كان السلف الصالح من بعدهم، وما ذاك إلاً لعقيدة راسخة في قلوبهم رسوخ الجبال، تزول الراوسي ولا يزول يقينهم بالله، وثقتهم به، وبنصره.

النوحيد صف ر ١٤٣٧ هـ

aols! 29m) 5 [m/5] جماعة دعوة Ma Jamas ىقلم رئيس التحرير

201102

GSHATEM@HOTMAIL.COM GSHATEM@YAHOO.COM

التحرير

والمجتمع بكافة طبقاته بحاجة إلى إعادة اهتمام بتقرير أساس هذا الدين من عقيدة وتوحيد، ودعوة إلى تبصير الأمة وتوحيدها بإرساء قضايا الإيمان بالله وشريعته الغراء (الكتاب والسنة بفهم سلف الأمة)، بعيدًا عن مظاهر الغلو والتطرف، أو التساهل والتمييع المفضي إلى الإرجاء أو بعض صوره.

وجماعة انصار السنة منذ نشأتها وعبر تاريخها الطويل تسير على درب التوحيد قولاً وعملاً، تنهج منهج أهل السنة والجماعة، وتدعو إلى الله بالحكمة والموعظة الحسنة، فهي جماعة دعوية.. وليسوا طلاب سُلْطَة، تتمسك بما كان عليه الصحابة والتابعون لهم بإحسان.

ومن أصول الجماعة ومبادئها التي ندين الله عز وجل بها: طاعة الله ورسوله و واولي الأمر منهم، ولا تُكفَر أحدًا من أهل القبلة بذنب اقترفه، ولا نهدر دمه، ولا نرى الخروج على الحكام وإن جاروا.

## و الجماعة تتبرأ من فتاوى المعين وو

وجماعة أنصار السنة إذ تسير على الدرب الذي ارتضاه الله لها وقرره مؤسسها، فمنذ النشاة وهي تؤصل منهجها كجماعة دعوية ضمن منظومة الدولة، تعد كمؤسسة دعوية بما تضمّه من فروع منتشرة في أنحاء البلاد تزيد على ٢٢٠ فرعًا للجماعة، متمثلة في مجلس إدارة المركز العام المنتخب من جمعيتها العمومية حسب القانون المنظّم للجمعيات الأهلية، وتنشر فكرها ودعوتها من خلال منابرها ومجلتها التي هي لسان حال الجماعة، ومع ذلك نجد بين الحين والآخر من يخرج علينا بفتوى ممن ينتسبون للجماعة تبلبلُ الأفكار، وتثير الفتن، وهم غير مخولين بالتحدث باسمها، والجماعة لها مجلس علمى يضم نخبة من علماء الجماعة وشيوخها يدلون بدلوهم عندما يستلزم الأمر، ومع ذلك بتجرأ بعض المبطلين على الفتوى لنيل هدف دنيوي، قد لا يجنى من ورائه إلا البلاء المبن!!

إن المسلمين اليوم أحوج ما يكونون إلى إعادة

ترسيخ معانى الإيمان والاعتقاد واليقبن والثقة بالله، والولاء لهذا الدين، والثبات عليه حتى الممات، مهما عصفت الفتنُ أو ادلهمت الخطوب، ولقد مرّت بديار الإسلام محن شديدة ونكيات عديدة، انتهت فيها الخلافة الراشدة، وسقطت الدولة الأموية، والعباسية، وغير ذلك حتى سقوط الخلافة العثمانية، وهذا كله لم يؤثر في نفوس المسلمين شكًا في عقيدتهم، ولم يدفعهم إلى التطلع لما عند أعدائهم من أفكار ومبادئ وأساليب حياة وأنماط سلوك تخالف شريعتهم ويأباها دسنهم، ولم سروا الحق إلاَّ في دين الله عقيدةً وسلوكًا ونظام حياة، وهذا هو معنى الاستعلاء في قول الله عز وجل: ﴿ وَلاَ تَهِنُوا وَلاَ تَحْزَنُوا وَأَنْتُمُ الْأَعْلَوْنَ إِنْ كُنْتُمْ مُؤْمِنِينَ ﴾ [آل عمران: ١٣٩]، أي إن العزة والعلو يكون بالإيمان والثبات على الدين، لا بالغلبة ولا بالظهور أو متابعة أهل الأهواء ممن يبتغون الشهرة حُبًّا في الدنيا؛ فغلب عليهم حب الظهور الإعلامي، واستثمار الأحداث السياسية، فمن هؤلاء من نصب نفسه مفتيًا بفتاوي تثير الفتن والفوضي، وتنم عن نقص علم شرعى يدعيه، مستغلاً انتماءه لجماعة دعوية كأنصار السنة المحمدية، وسماحة القائمين على تلك الحماعة وسعة صدورهم عندما يقع الخلاف، مما أوقع الجماعة في لغط هي في غني عن الخوض في مضماره، وسخط شديد من المنتسبين للجماعة، ومن العارفين بمنهج الجماعة في الدعوة إلى الله، مما اقتضى أن تكون للحماعة وقفة صارمة، تؤصل فيها للقاصي والداني تبرأها من مثل هذه الأقوال والأفعال التي يحسبها البعض عليها، أو يعاتبها لعدم المسارعة بإبداء الرأي في مثل تلك المواقف، واتخاذ ما يلزم حيالها تجاه من يعطى لنفسه الحق يغير شرعية في التحدث باسمها بإصدار البيانات والفتاوي والكتب وينسبها إليها وهي منها براء!!

# a (دود الأفعال على صاحب الفتوى الجهول 11 👊

وقد نشر موقع «المصريون» بعض ردود الأفعال على فتوى الإثارة التي بثها عامر على موقعه، وقال الموقع في ٢٤ / ١٢ / ٢٠١٠م: إن جهة أمنية استدعت عامراً رئيس جمعية أنصار

النوحيد العدد ٧٠ السنة الأربعون

السنة بدمنهور والذي أفتى بإهدار دم البرادعي المدير السابق للوكالة الدولية للطاقة الذرية، بعد أن أصدر فتوى جديدة بوجوب قطع رقبة البرادعي بدعوى أنه يدعو المصريين إلى العصيان المدني والخروج على ولي الأمر، معتبراً في بيانه الصادر على موقعه الإلكتروني أن الدعوة للعصيان المدني من أساليب الخوارج، ومنازعة السلطان والخروج عليه، عقوبتها تبدأ من الزجر ثم الحبس ثم القتل، ولكن على يد الحكومة، وذلك من باب وأد الفتنة.

وحذرت الجهة الأمنية عامرًا من تكرار مثل تلك البيانات التي تحرّض على القتل، وإهدار الدماء!!

وخاض عامر المعروف بآرائه المثيرة للجدل انتخابات مجلس الشعب عن دائرة دمنهور عام ٢٠٠٥م، وقد أدلى بصوته للدكتور مصطفى الفقي مرشح الحزب الوطني في انتخابات ٢٠٠٥م أمام مرشح الإخوان، كما أكد في مقابلة صحفية نُشرت مؤخرًا.

# وه عامريبدي استعداده ليكون عضوا بالحزب الوطني وه

وأبدى عامر في تصريحاته خلال انتخابات مجلس الشعب الأخيرة، استعداده للانضمام للحزب الوطني قائلاً: «لو قالت الدولة: تعالوا شاركوا معنا، فأنا شخصيًا سأقول: لا مانع، طالما أنني سأدخل مكانًا مثل هذا لاقول كلمة لله، لا أقولها للدولة والنظام»، وبعد أن وصف «الحزب الوطني» بأنه حزب مسكين يريد أن يُبعد شبهة التطرف عن مصر دوليًا مع (الفوبيا) الإسلامية والضغوط العالمة.

# ووالفتي يطالب عامر بالاستففار وو

وقد استنكر الدكتور نصر فريد واصل، مفتي مصر الأسبق على محمود عامر فتواه المثيرة للجدل، مطالبًا إياه بالمسارعة إلى الاستغفار عن دعوته لإهدار دم البرادعي بسبب آرائه المعارضة لنظام الحكم في مصر؛ «لأن كلامه لا يجوز أن يقال بشأن مسلم نطق الشهادتين»، مدللاً بما ثبت شرعًا أنه لا يحل قتل المسلم إلا بما نص عليه القرآن الكريم والسنة النبوية.

وردًا على ادعاءات محمود عامر حول فتواه

بإهدار دم البرادعي، استنادًا إلى رأي السلف الصالح؛ دحض مفتي مصر الأسبق هذه الحجة قائلاً: «السلف لم يفتوا بحل دم

أحد من المسلمين؛ حيث كان السلف إذا قال لهم قائلً: ما حكم قتل السلطان، أو من ظلم الناس، أو يعمل على إثارة الناس؛ كانت فتواهم لا تخرج عن أن القتل لا يجوز؛ لأن ذلك عدون وظلم وجور».

# وه أعضاء مجمع البحوث يردون على فتوى الإثارة وه

وقد رفض الدكتور عبد المعطي بيومي، عضو مجمع البحوث الإسلامية، فتوى عامر باعتبارها تؤدي لنشر العنف في المجتمع، وقال في تصريح لجريدة «المصري اليوم»: عهدنا من أنصار السنة عدم التدخل في الأمور والقضايا السياسية، وأولى بهم أن يظلوا على أفكارهم، بعيدًا عن الفتوى؛ لأن مثل هذه الفتاوى تفتح أبواب العنف والقتل، وتؤدي إلى التقاتل بين الناس.

# و منظمة حقوقية تطالب بمحاكمته و

ونشرت جريدة «اليوم السابع» في ٢٠/ ١٢ / ١٠١٨م على موقعها تقريراً أدانت فيه المنظمة المصرية لحقوق الإنسان الفتوى التي أصدرها عامر ضد البرادعي، مطالبة النائب العام بالتحقيق في الأمر، وطالبت المنظمة في بيانها النائب العام بالتصدي بحزم تجاه الذين يصدرون فتاوى من حين لآخر تبيح القتل والترويع بين المواطنين، وتطبيق القانون بكل حزم وقوة على أصحاب تلك الفتاوى؛ انتصاراً لحرية الرأي والتعبير ودولة سيادة القانون، وحفاظاً على أمن المجتمع المصري وأمن مواطنيه بكافة فئاتهم.

كما أكد حافظ أبو سعدة رئيس المنظمة: أن الفتوى خطيرة جدًا، معتبرًا إياها جريمة تحريض على القتل مشددًا على أن التساهل مع مثل هذه الفتوى؛ سوف يفتح الباب على مصراعيه لتقويض أسس الدولة، مضيفًا أن هذه الدعوى تسيء إلى الإسلام وسماحته، وينبغي التصدي لظاهرة إهدار الدم، ومحاولة البعض فرض وصايته على المجتمع المصري.

# وو علماء الأزهريردون على الفتوى وو

وقد أبدى الدكتور سعد الدين الهلالي، أستاذ الفقه المقارن بجامعة الأزهر، على موقع «العربية»

التحرير

في ٢٠١٠/ ٢١٠م: حرنه على المدعو عامر واستياءه أيضًا من هذه الفتوى قائلاً: أنا حزين على عامر، وأعتقد

أنه تعجل في هذه الفتوى التي تمثل في نظري مفسدة، ولا أدري كيف نطق بها، وفيها افتئات على النص الشرعي.

وحول أوجه فساد الفتوى قال: «أولاً: إن محمود عامر قد افترض أنه يعيش في عهد الخلافة الإسلامية بما فيها من أحكام البيعة للحاكم، وافترض أيضًا تطبيق شروط البيعة في الوقت الحالي، بما فيها من حكم الخروج على الحاكم، لكننا اليوم لا نعيش في عصر الخلافة الإسلامية، بل نعيش في دولة عصرية تحكم بأصول ديمقراطية وقوانين منظمة للإضرابات والعصيان المدني».

وأضاف الدكتور سعد: «وإذا علمنا أنه يوجد قانون لتنظيم الإضرابات صدر منذ عام ١٩١٤م أي قانون لتنظيم الإضرابات صدر منذ عام ١٩١٤م أي عصر الخلافة العثمانية الإسلامية التي سقطت عام ١٩٢٤م، وبالتالي فإنه حتى في ظل الخلافة الإسلامية كان هناك قانون لتنظيم هذه الإضرابات، بما يعني أنه حق مكتسب للمواطنين، ومن هنا ينطبق القانون على البرادعي، مثله مثل بقية الناس الذين لهم حق الإضراب أو العصيان المدني؛ طالما كان في ظل القانون والشرعية التي اكتسمها».

واستطرد الدكتور سعد قائلاً: «إذا خرج البرادعي أو غيره عن أصول هذا القانون؛ فللحاكم تطبيق القانون أيضًا عليه، الذي وضع عقوبات لمن يخالف قانون الإضرابات، أو أي شكل من أشكاله، فالقانون هذا هو الذي يحكم بالسلب أو الإيجاب فعلاً وشرعًا، والدولة ليست في حاجة إلى فتوى من هذا المنطلق، وهي تعرف كيف تأخذ حقها من البرادعي».

وحذر الدكتور سعد من هذه الفتوى، متخوفًا من أن تثير فتوى إهدار دم البرادعي الفتنة، وتجر وبالاً على الدولة، بل على عامر نفسه، فقد ياخذ أحد الشباب بظاهرها، ويتعرض للبرادعي وأنصاره بالإيذاء، ومن جانب آخر سيئتُهم عامر

بِأَنه يِنافق الدولة، وهي ليست في حاجة إلى نفاقه!!

# 📭 الفتوى متهورة وليس عليها أي دليل 📭

كما وصف الدكتور محمد رافت عثمان، عضو مجمع البحوث الإسلامية بالأزهر، الفتوى بأنها مت هورة وليس عليها أي دليل شرعي؛ لأن البرادعي لم يطالب الشعب المصري بثورة على النظام الحاكم، وبالتالي ليس هناك خروج عليه، وإنما أراد أن يدعو إلى تغيير سياسات النظام المصري بوسائل ضاغطة، منها العصيان المدنى.

وأضاف الدكتور عثمان أن إهدار الدماء ليس بهذه السهولة في الإسلام، فالأمور التي يزاولها الإنسان في حياته الأصل فيها الإباحة، إلا أن يرد نص بالتحريم من الشرع، موضحًا أن العلماء أجمعوا على أن الأصل في الدماء التحريم.

وقال: إن تربص الناس بقتل إنسان خطأ فاحش، والاختلاف في الآراء يكون بالحوار والقول الحسن، قال الله تعالى: ﴿وَقُولُوا لِلنَّاسِ حُسْنًا ﴾ [البقر: ٨٣].

إن الاستخفاف بالفتوى، وإعطاء الحق لكل من تسول له نفسه أن ينصب من نفسه مفتيًا ومصدرًا لفتاوى الفتنة التي لا ينتج عنها إلا الفوضى والغوغائية التي انتشرت، قد ساءت العقلاء أصحاب الفكر الذين انزعجوا منها ومن قائلها، والصقت بالجماعة اتهامات هي في غنى عنها.

وجماعة أنصار السنة المحمدية لن تتوانى في محاسبة هؤلاء المقصرين الخارجين عن منهج الجماعة؛ الذين يحاولون ركوب الموجة، والبحث عن الشهرة من أي طريق كان، ولكن هيهات، فما عند الله أعظم، فلنتق الله، ولنرجع إليه قبل فوات الأوان، وصدق الله إذ يقول في محكم تنزيله: ﴿يَا أَيُّهَا النَّذِينَ آمَنُوا اتَّقُوا اللَّهَ وَقُولُوا قَوْلاً سَدِيدًا يُمُا لَكُمْ وَيَعْفِرْ لَكُمْ دُنُوبَكُمْ وَمَنْ يُطِعِ اللَّهَ وَرَسُولَهُ فَقَدْ فَازَ فَوْزُا عَظِيمًا ﴾ [الاحزاب:

والله من وراء القصد.

ونسال الله تعالى العفو والعافية في الدين والدنيا والآخرة، والحمد لله رب العالمين.



# وواتقوا الله ولتنظر نفس ما قدمت لغد وو

لمًا ذكر الله تعالى نعيم أهل الجنة؛ قالَ: ﴿ لَمِثْلُ هَٰذَا فَلْنَعْمَلُ الْعَامِلُونَ ﴾ أي: لَمِثْلُ هذا العطاء الجزيل، والفضل العظيم، فليعمل العاملون، فإنَّ هذه هيَ التَّجارةُ الرَّابِحة، لا العملُ للدُّنْما الزَّائِلة، فإنَّها صفْقةُ خاسرة، نعيمُها مُنْقطع، وخيرُها زائل، وصاحبُها عنْ قريب منها راحل [فتح القدير(٤ / ٣٩٧).]، فمنْ أشرَها خسرَ الدُّنْيا والآخرة، وذلك هو الخسران المبين، كما قالَ تعالى: ﴿ أُولَئِكُ الَّذِينَ اشْتُرَوُّا الْحَيَاةَ الدُّنْيَا بِالآخِرَةِ فَلاَ يُخَفُّفُ عَنْهُمُ الْعَذَابُ وَلاَ هُمْ يُنْصَرُونَ ﴾ [العقرة: ٨٦].

# وو طعام أهل الثار وو

ولما ذكر الله تعالى نعيم أهل الجنة؛ انتقل إلى ذكر عذاب أهل النار، وبدأ بهذا السؤال للمفاضلة: ﴿ أَذَلكَ ﴾ النعيم الذي ذكرناه ووصفناه، ﴿خَيْرٌ نُزُلًّا أَمْ شَجَرَةً الزُّقُومِ ﴾ النُّزُل هو ما يُعدّ للضيف، وما يُهيأ لإكرامه، فهذا ما أعدّه الله نُزلاً لأهل الجنة. ﴿ أَذَلِكَ خَيْرٌ نُزُلاً أَمْ شَجَرَةُ الزُّقُومِ ﴾ التي هي ﴿طَعَامُ الْأَثْيِمِ ﴾ [الدخان: ٤٤]، ﴿ إِنَّا جَعَلْنَاهَا فَتْنَةً لِلظَّالِمِينَ ﴾ أي: جعلنا شجرة الزقوم فتنة، والفتنة تُطلق ويُراد بِها الاختبار والاستلاء، وتُطلق على العذاب، كما قال تعالى: ﴿ وَنَبْلُوكُمْ بِالشِّرِّ وَالْخَيْرِ فَتُنَةً ﴾ [الإنبياء: ٣٥]، أي: نختبركم وقال تعالى: ﴿ يَوْمَ هُمْ عَلَى النَّارِ يُفْتَنُونَ (١٣) ذُوقُوا فَتُنْتَكُمْ هَذَا الَّذِي كُنْتُمْ بِهِ تَسِنْتَعْجِلُونَ ﴾ [الذاريات: ١٣-١٤]. فقوله تعالى: ﴿ إِنَّا جَعَلْنَاهَا فَتُنَةً

قال تعالى: ﴿لمثْل هَذَا فَلْيَعْمَل الْعَامِلُونَ (٦١) أَذَلكَ خَيْرٌ نُزُلاً أَمْ شَجَرَةً الزُّقُوم (٦٢) إنَّا جَعَلْنَاهَا فَتْنَةً للظَّالِمِينَ (٦٣) إِنَّهَا شَبَرَةٌ تَثْرُجُ فَي أَصْلُ الْجَحِيم (٦٤) طَلْعُهَا كَأَنَّهُ رُءُوسُ الشِّيَّاطِينَ (٦٥) فَإِنَّهُمْ لِآكِلُونَ مِنْهَا فَمَالِدُّونَ مِنْهَا الْبُطُونَ (٦٦) ثُمَّ إِنَّ لَهُمْ عَلَيْهَا لَشَوْبًا منْ حَميم (٦٧) ثُمَّ إنَّ مَرْحِعَهُمْ لِإِلَى الْجَحِيمِ (٦٨) إِنَّهُمْ أَلْفُوْا آبَاءَهُمْ ضَالِّينَ (٦٩) فَهُمْ عَلَى آثَارِهِمْ يُهْرَعُونَ (٧٠) وَلَقَدْ ضَلَّ قَبْلَهُمْ أَكْثَرُ الأُولِينَ (٧١) وَلَقَدْ أَرْسَلْنَا فيهِمْ مُنْذرينَ (٧٢) فَانْظُرْ كَيْفَ كَانَ عَاقَبَةُ الْمُنْذَرِينَ (٧٢) إِلاَّ عِنَادُ اللَّهِ الْمُخْلَصِينَ (٧٤) وَلَقَدْ نَادَانَا نُوحُ فَلَنعْمَ الْمُجِيبُونَ (٧٥) وَنَجُّيْنَاهُ وَأَهْلَهُ مِنَ الْكَرْبِ الْعَظيمِ (٧٦) وَحَعَلْنَا ذُرِّئَّتُهُ هُمُ الْبَاقِينَ (٧٧) وَتَرَكْنَا عَلَيْه في الآخرينَ (٧٨) سَلاَمٌ عَلَى نُوح في الْعَالَمِينَ (٧٩) إِنَّا كَذَلكَ نَجْزي الْمُحْسِنِينَ (٨٠) إِنَّهُ مِنْ عِبَادِنَا الْمُؤْمنينَ (٨١) ثُمُّ أَغْرَقْنَا الآخَرِينَ ﴾ [الصافات: ٢١- ٨٢].

نائب الرئيس العام

للظَّالِمِينَ ﴾ فتنة الآخرة تعنى العذاب، وفتنة الدنيا تعنى الاختيار والابتلاء والامتحان؛ لأن الله تعالى فتنهم؛ فقال: ﴿ إِنَّهَا شَكِرَةٌ تَخْرُجُ في أَصْلُ الْحُحِيمِ﴾، فقالوا منكرين: النار تأكل الأخضر والبانس، ومحمد بقول في النار شحرة، كنف بكون في النار شحرة؟! فكانت فتنة للظالمين الكافرين المشيركين الذين لا يؤمنون بهذا القرآن الكريم. قال تعالى: ﴿ وَمَا حَعَلْنَا الرَّؤْيَا الَّتِي أَرَبْنَاكَ إِلاَّ فَتُنَةً لِلنَّاسِ وَالشَّحَرَةَ الْمَلْعُونَةَ في الْقُرْآنِ ﴾ [الإسراء: ٦٠]، فالرؤما هي ما رآه 👺 لحلة الإسراء، والشجرة الملعونة هي شجرة الزقوم، خوف الله بها عباده؛ فافتتنوا بذلك، حتى قال أبو حهل: زعم صاحبكم هذا أن في النار شحرةً، والنار تأكل الشجر، وإنا والله ما نعلم الزقوم إلا التمر والزيد، فتزقموا، فأنزل الله تعارك وتعالى حين عجموا أن يكون في النار شجرة: ﴿ إِنَّهَا شَجَرَةٌ تُخْرُجُ فَي أَصْلُ الْحَحيم ﴾، يقول: إنى خلقتها من النار، وعديت بها من شئت من عبادي. [جامع البيان(١٥ / ١١٤).].

﴿ إِنَّهَا شَجَرَةُ تَخْرُجُ فِي أَصْلُ الْجَحِيمِ ﴾ يعني: جنرها في الدرك الأسفل من النار، و ﴿ طُلْعِهَا ﴾، يعني أغصانها وفروعها في جميع الدركات. ﴿ طَلْعُهَا كَأَنَّهُ رُعُوسُ الشَّيَاطِينِ ﴾، فشبة الله تعالى طلع شجرة الزقوم برعوس الشياطين لجامع القبح والسوء بينهما، ونحن وإن كنا لم نر رعوس الشياطين إلا أنه قد استقر في نفوسنا أنها قبيحة، وسيئة، ومخيفة، كما استقر في نفوسنا أن صورة الملائكة حسنة، وجميلة، تسر الناظرين، ولذلك لما خرج يوسف عليه السلام على النسوة ﴿ فَلَمَّا رَأَيْنَهُ أَكْبَرُنَهُ وَقَطّعْنَ أَيْدِيَهُنَّ وَقُلْنَ حَاشَ لِلّهُ مَا هَذَا بَشَرًا إِنْ هَذَا إِلاَّ مَلَكَ كَرِيمٌ ﴾ [يوسف: ٣].

# ٥٥ شراب أهل الثار ٥٥

فهذا هو طعام أهل النار، ومن المعروف أن الإنسان إذا استقبح شيئًا لم يأكله، وإذا أكل شيئًا فلم يستسغه لَفَظَهُ ولم يزد منه، إلا أن أهل

النار بأكلون ما يستقيحون ولا يستسبغون، ومع ذلك بملئون منه البطون، كما قال تعالى: ﴿ فَإِنَّهُمْ لِآكِلُونَ مِنْهَا فَمَالِئُونَ مِنْهَا الْنُطُونَ ﴾، وإذا أكل الإنسان وملأ بطنه؛ احتاج إلى الماء، فسُقُوا ماءً حميمًا، حارًا شديدًا، فقطُّع أمعاءهم. قال تعالى: ﴿ ثُمُّ إِنَّ لَهُمْ عَلَنْهَا لَشَوْنًا مِنْ حَمِيمٍ ﴾ خلطًا ومزحًا ﴿ منْ حَميم ﴾ من ماء حار، شديد الحرارة، بقال: إنهم إذا أكلوا الزقوم شربوا عليه الجميم، فيشبوب الجميم في يطونهم الزقوم، فيصير شويًا له. ﴿ ثُمُّ إِنَّ مَرْجِعَهُمْ ﴾ بعد شرب الحميم ﴿ لِأَنِّي الْجَحِيمِ ﴾، وذلك أنهم بوردون الحميم لشربه، وهو خارج من الحجيم، كما تُورد الإبل الماء، ثم بردون إلى الجحيم، كما قال تعالى: ﴿ يَطُوفُونَ بَيْنَهَا وَبَيْنَ حَميم أَن ﴾ [الرحمن: ٤٤] [معالم التنزيل ٤ / ٥٦٣]. ﴿ بِنُّسُ الشِّرَابُ وَسَاعَتْ مُرْتَفَقًا ﴾ [الكهف: ٢٩].

﴿هَذَا نُزُلُهُمْ يَوْمَ الدَّينِ ﴾ [الواقعة: ٥٠]، فأي النُّزُلين خير؟ نُزُل الأبرار في جنات النعيم، أم نُزُل الفجار في سواء الجحيم؟!

# وواتبعوا ولا تقلدوا وو

والسبب في هلاك الظالمين: ﴿ إِنَّهُمْ أَلْفُوْا أَبَاءَهُمْ ضَالِّينَ (٦٩) فَهُمْ عَلَى آثَارِهِمْ يُهْرَعُونَ ﴾، يعنى أنهم وجدوا آباءهم في ضلال مبين، فأسرعوا في اتباعهم واقتفاء آثارهم بلا فكر ولا روية، ولم يستجيبوا لداعي العقل ولا دعاة الهدى، ﴿ وَإِذَا قَيلَ لَهُمْ تَعَالُواْ إِلَى مَا أَنْزَلَ اللَّهُ وَالِّي الرِّسُولِ قَالُوا حَسنْدُنَا مَا وَحَدْنَا عَلَيْه أَنَاءَنَا أُولُوْ كَانَ آنَاؤُهُمْ لاَ يَعْلَمُونَ شَيْئًا وَلاَ نَهْتُدُونَ ﴾ [المائدة: ١٠٤]، ﴿ وَإِذَا قِبِلَ لَهُمُ اتَّبِعُوا مَا أَنْزَلَ اللَّهُ قَالُوا بَلْ نَتَّبِعُ مَا أَلْفَيْنَا عَلَيْهِ آبَاءَنَا أُولُو ْ كَانَ آيَاؤُهُمْ لاَ يَعْقَلُونَ شَيْئًا وَلاَ يَهْتَدُونَ ﴾ [البقرة: ١٧٠]، وهذا هو التقليد المذموم، ولا يقلد إلا عصبي أو غبي، والواجب على المكلف أن ينظر فيما عليه الناس من حوله، من آباء وغيرهم، وأن يتبع أهل الحق منهم، أباء أو غيرهم، وهذا هو ما فعله الخليل إبراهيم وابنه

يوسف عليهما السلام.

لقد نظر إبراهيم ﷺ فيما عليه أبوه وقومه فرآهم في ضلال مدن، فتبرأ منهم ومما يعبدون من دون الله، ﴿ وَاتْلُ عَلَيْهِمْ نَبَأَ إِبْرَاهِيمَ (٦٩) إذْ قَالَ لأَسِه وَقَوْمِه مَا تَعْبُدُونَ (٧٠) قَالُوا نَعْبُدُ أَصْنَامًا فَنَظُلُّ لَهَا عَاكِفِينَ (٧١) قَالَ هَلْ ىَسْمَعُونَكُمْ إِذْ تَدْعُونَ (٧٢) أَوْ يَنْفَعُونَكُمْ أَوْ يَضُرُّونَ (٧٣) قَالُوا بَلْ وَجَدْنَا آبَاءَنَا كَذَلكَ يَفْعَلُونَ (٧٤) قَالَ أَفَرَأَيْتُمْ مَا كُنْتُمْ تَعْبُدُونَ (٧٥) أَنْتُمْ وَابَاؤُكُمُ الأَقْدَمُونَ (٧٦) فَإِنَّهُمْ عَدُوًّ لَى إِلاًّ رَبُّ الْعَالَمِينَ ﴾ [الشعراء: ٦٩-٧٧].

ويوسف عليه السلام نظر فيما عليه آباؤه وفدما عليه الناس، فرأى الناس في ضلال مبين، ورأى أباءه على الحق المبين، فترك ما عليه الناس، واتبع الحق الذي عليه أباؤه، وقال لصاحبيه في السجن، وقد وجدوا عليه علامات الصلاح وأمارات الإحسان: ﴿ إِنِّي تَرَكْتُ مِلَّهُ قَوْمِ لاَ يُؤْمِنُونَ بِاللَّهِ وَهُمْ بِالآخِرَةِ هُمْ كَافِرُونَ (٣٧) وَاتَّبَعْتُ مِلَّةَ آبَائِي إِبْرَاهِيمَ وَإِسْحَاقَ وَيَعْقُوبَ مَا كَانَ لَنَا أَنْ نُشْرِكَ بِاللَّه مِنْ شَيَّءِ ذَلِكَ مِنْ فَضْل اللَّه عَلَيْنَا وَعَلَى النَّاسِ وَلَكِنَّ أَكْثَرَ النَّاسِ لاَ نَشْكُرُونَ ﴾ [يوسف: ٣٧-٣٨]، ولكن أكثر الناس عن هذه الحقيقة غافلون، ولذلك اتبعوا أباءهم على ما هم عليه، ولو كانوا في ضلال مدين. وو وجوب الاعتباريما أصاب الكذبين وو

قال تعالى مخوفًا للمشركين ومذكّرًا لهم بعاقبة الضالين قبلهم: ﴿ وَلَقَدْ ضَلَّ قَبْلُهُمْ أَكْثُرُ الأُوَّلِينَ ﴾ فحقت عليهم كلمة العذاب بعدما كذَّبوا المرسلين الذين دعوهم إلى الهدى والحق المبين، ولذلك قال تعالى: ﴿وَلَقَدْ أَرْسَلْنَا فِيهِمْ مُنْذُرِينَ ﴾؛ لأن من رحمة الله بعباده أن لا يعذبهم حتى يعذرهم من أنفسهم، كما قال تعالى: ﴿ وَمَا كُنَّا مُعَذَّى يَ مَتَّى نَبْعَثَ رَسُولاً ﴾ [الإسراء: ١٥]، وقال تعالى: ﴿ رُسُلاً مُيَشِّرِينَ وَمُنْذِرِينَ لِئَلاَّ يَكُونَ للنَّاس عَلَى اللَّه حُجَّةٌ بِعْدَ الرُّسُلُ وَكَانَ اللَّهُ عَزِيزًا حَكِيمًا ﴾ [النساء: ١٦٥]، ولكن القوم لم

يستجيبوا لربهم وعصوا رسله؛ فأخذهم العذاب، فكانوا من المهلكين، ﴿ فَانْظُرْ كَيْفَ كَانَ عَاقِيَةُ الْمُنْذَرِينَ ﴾ الذين أصروا على التمسك بما عليه أياؤهم، ورفضوا اتباع رسل ربهم، ﴿ إِلاَّ عبَادَ اللَّه الْمُخْلَصِينَ ﴾ الذين استجابوا لربهم واتبعوا رسله فقد نجاهم الله تعالى من العذاب المهن، وهذه سُنته سيحانه دائمًا، قال تعالى: ﴿ فَهَلْ مَنْ تَطْرُونَ إِلاَّ مِثْلَ أَيَّامِ الَّذِينَ خَلُواْ مِنْ قَيْلِهِمْ قُلْ فَانْتَظِرُوا إِنِّي مَعَكُمْ مِنَ الْمُنْتَظرِينَ (١٠٢) ثُمُّ نُنَجِّى رُسُلَنَا وَالَّذِينَ آمَنُوا كَذَلِكَ حَقًّا عَلَنْنَا نُنْج الْمُؤْمِنِينَ ﴾ [يونس: ١٠٢- ١٠٣]، وقال تعالى: ﴿ وَلَقَدْ أَرْسَلْنَا مِنْ قَبْلِكَ رُسُلاً إِلَى قَوْمِهِمْ فَجَاءُوهُمْ بِالْبَيِّنَاتِ فَانْتَقَمْنَا مِنَ الَّذِينَ أَجْرَمُوا وكَانَ حَقًا عَلَيْنَا نَصِّرُ الْمُؤْمِنِينَ ﴾ [الروم: ٤٧]، وقال تعالى: ﴿ وَأَمَّا ثَمُودُ فَهَدَيْنَاهُمْ فَاسْتَحَبُّوا الْعَمَى عَلَى الْهُدَى فَأَخَذَتْهُمْ صَاعِقَةُ الْعَذَاب الْهُون بِمَا كَانُوا يَكْسبُونَ (١٧) وَنَجُّيْنَا الَّذِينَ أَمَنُوا وَكَانُوا يَتَّقُونَ ﴾ [فصلت: ١٧-١٨]، وقال عنهم في موضع آخر: ﴿ وَمَكَرُوا مَكْرًا وَمَكَرُنَا مَكْرًا وَهُمُ لاَ يَشْعُرُونَ (٥٠) فَانْظُرْ كَيْفَ كَانَ عَاقِدَةً مَكْرِهِمْ أَنَّا دَمَّرْنَاهُمْ وَقَوْمَهُمْ أَجْمَعِينَ (٥١) فَتِلْكَ بُدُوتُهُمْ خَاوِيَةً بِمَا ظَلَمُوا إِنَّ فِي ذَلِكَ لَآيَةً لقَوْم يَعْلَمُونَ (٥٢) وَأَنْجَيْنَا الَّذِينَ آمَنُوا وَكَانُوا يَتَّقُونَ ﴾ [النمل: ٥٠- ٥٣].

# وو قصة نوح عليه السارم وو

قال تعالى: ﴿ وَلَقَدْ نَادَانَا نُوحٌ فَلَنعُمَ الْمُجِيبُونَ ﴾. لما أجمل الله تبارك وتعالى عاقبة الرسل وأقوامهم في قوله تعالى: ﴿وَلَقَدْ أَرْسَلْنَا فيهمْ مُنْذرينَ (٧٢) فَانْظُرْ كَيْفَ كَانَ عَاقَبَةً الْمُنْذَرِينَ (٧٣) إِلاُّ عَبَادَ اللَّه الْمُنْلَصِينَ ﴾ [الصافات: ۷۲- ۷۶].

ولما أحمل الله تبارك وتعالى عاقبة الرسل ومن أمن بهم، وعاقبة من كفر بهم وكذَّبهم في هذه الأبات؛ أخذ سيحانه وتعالى يقص علينا من ذلك شبعثًا بالتفصيل، فيدأ بذكر قصة أول رسول بعثه إلى أهل الأرض، وهو نوح عليه

السيلام.

فقال تعالى: ﴿ وَلَقَدْ نَادَانَا نُوحُ فَلَنعُمْ الْمُحِينُونَ ﴾:

ولقد نادانا أي: دعانا، واستغاث بنا، وذلك أنه عليه السلام ليث في قومه ألف سنة إلا خمسين عاماً؛ يدعوهم إلى التوحيد، ونبذ ما هم فيه من الشرك وعيادة غير الله، فأصروا واستكبروا استكبارًا، وعقدوا مؤتمرات خرجوا منها بتوصيات، ﴿ وَقَالُوا لاَ تَذَرُّنَّ ٱلهَتَكُمْ وَلاَ تَذَرُنَّ وَدًا وَلاَ سُواعًا وَلاَ سَغُوثَ وَنَعُوقَ وَنَسْرًا ﴾ [نوح: ٢٢]، فدعا ربه: ﴿ رُبُّ لاَ تَذَرُّ عَلَى الأَرْض منَّ الْكَافِرِينَ دَبَّارًا (٢٦) إِنَّكَ إِنْ تَذَرْهُمْ يُضِلُّوا عِبَادَكَ وَلاَ بَلَدُوا إِلاَّ فَاحِرًا كَفَّارًا ﴾ [نوح: ٢٦- ٢٧]، ﴿ فَدَعَا رَبُّهُ أَنِّي مَغْلُوبٌ فَانْتَصِرْ ﴾ [القمر: ٤٠]، ﴿قَالَ رَبِّ انْصُرْني بِمَا كَذُّنُونِ ﴾ [المؤمنون: ٢٦]، فأحاب الله دعاءه، وأعطاه سؤله، فقال:

﴿ وَلَقَدْ نَادَانَا نُوحُ فَلَنعُمْ الْمُحِيثُونَ ﴾، في الكلام فعل محذوف دلّ عليه المذكور تقديره: فأحيناه، ﴿ فَلَنعْمَ الْمُحِيثُونَ ﴾، كما قال تعالى: ﴿ وَنُوحًا إِذْ نَادَى مِنْ قَبْلُ فَاسْتُحَبُّنَا لَهُ فَنَحُبُّنَاهُ وَأَهْلَهُ مِنَ الْكَرْبِ الْعَظِيمِ (٧٦) وَنَصَرْنَاهُ مِنَ الْقَوْمِ الَّذِينَ كَذَّنُوا بِأَبَاتِنَا إِنَّهُمْ كَانُوا قَوْمَ سَوْء فَأَغْرَقْنَاهُمْ أَحْمَعِينَ ﴾ [الإنبياء: ٧٧]، وكما قال سيحانه: ﴿ فَدَعَا رَبُّهُ أَنِّي مَغْلُوبُ فَانْتَصِرُ (١٠) فَفَتَحْنَا أَنْوَابَ السِّمَاء بمَاء مُنْهُم (١١) وَفَحَّرْنَا الأَرْضَ عُيُونًا فَالْتَقَى الْمَاءُ عَلَى أَمْرِ قَدْ قُدرَ (١٢) وَحَمَلْنَاهُ عَلَى ذَات أَلْوَاحٍ وَدُسُرِ (١٣) تَجْرى بأَعْنُننَا حَزَاءً لِمَنْ كَانَ كُفرُ ﴾ [القمر: ١٠-١٤].

﴿ وَنَحَّنْنَاهُ وَأَهْلُهُ ﴾ من آمن منهم إلا امرأته وأحد أولاده ﴿ مِنَ الْكَرْبِ الْعَظيم ﴾، وأيّ كرب أعظم من هذا الكرب الذي عمَّ القوم، عمَّ أهل الأرض، وهو الطوفان؟!!

﴿ وَحَعَلْنَا ثُرِّبَّتُهُ هُمُ الْبَاقِينَ ﴾؛ فإن كل الناس ذرية من حمل الله تعالى مع نوح عليه السلام في السفينة، ولذلك دائمًا نقول: نوح أبو البشر الشاني، وأدم أبو البشير الأول؛ لأن أهل الأرض

الموحودين الآن من ذرية نوح عليه السلام.

﴿ وَتَرَكُّنَا عَلَيْهِ فِي الآخرينَ ﴾ أي في العالمين من بعده ذكرًا حسنًا، وثناء عطرًا، فلا بُذْكَر نوح عليه السلام إلا بالخير، ولا يُذْكَر إلا بالثناء الحسن، بدل عليه ما يعده، وهو قوله تعالى: ﴿سَلَامٌ عَلَى نُوحٍ في الْعَالَمِينَ ﴾ هذا الذي أيقاه الله تعالى لنوح عليه السلام إلى يوم القيامة، أنه لا يُذْكَر إلا ويُسَلِّم عليه الناس كلهم على اختلاف مللهم وأحناسهم ودباناتهم، وكان هذا من الله حزاءً حسنًا لاحسان نوح عليه السلام فيما بينه ويين الله، ولذلك قال: ﴿ إِنَّا كَذَلِكَ ﴾ أي كما حزينا نوحًا عليه السلام ﴿ نَحْزَى الْمُحْسِنِينَ ﴾؛ لأن الله تعالى يقول: ﴿ هَلْ حَزَّاءُ الإحْسَانِ إِلَّا الإحْسَانُ ﴾ [الرحمن: ٦٠]، فنوح عليه السلام أحسن فيما بينه ويين الله عز وحل فأحسن الله إليه، وكل من يحسن فيما بينه وبين الله؛ بحسن الله إليه.

ثم فسر الله تبارك وتعالى إحسان نوح عليه السلام بالإيمان؛ فقال تعالى: ﴿ إِنَّهُ مِنْ عَبَادِنَا الْمُؤْمِنينَ ﴾ ليفيدك أن أحسن خصلة تكون فيما بينك ويين الله هي خصلة الإيمان.

﴿ ثُمَّ أَغْرَقُنَا الْآخَرِينَ ﴾ الذين لم يركبوا معه في السفينة.

وهكذا بإنجاز عرض الله تنارك وتعالى علينا كيف أهلك قوم نوح لما كذبوا نوحًا، وكيف أنجا نوحًا ومن آمن معه، ﴿ فَانْظُرْ كَنْفَ كَانَ عَاقَبَةُ الْمُنْذَرِينَ (٧٣) إِلاَّ عِبَادَ اللَّهِ الْمُخْلَصِينَ ﴾ [الصافات: ٧٣ - ٧٤].

نسأل الله تعالى أن يجعلنا من المحسنين، وأن يغفر لنا ذنوينا وإسرافنا في أمرنا وظلمنا لأنفسنا.

والحمد لله رب العالمين.

الحمد لله رب العالمين، نحمده حمدًا كثبرًا طبيًا مباركًا فيه، ملء السماوات وملء الأرض وملء ما شاء رينا من شيء بعد، ونصلي ونسلم على خبر خلق الله والمبعوث رحمة وهداية للناس جميعًا محمد بن عبد الله نبي الهدى والرحمة، وعلى أله وصحبه ومن اهتدى يهداه؛ وبعد:

ففي العددين الماضيين تحدثنا عن قبض العلم، وانتشار الزنا كعلامتين من علامات الساعة، ووعدنا بمواصلة الحديث عن أشراط الساعة الواردة في حديث أنس رضي الله عنه؛ المخرِّج في الصحيحين وغيرهما، وفي هذا العدد نتكلم عن كثرة شرب الخمر كما جاء في نفس الحديث في الموضع الأول في صحيح الإمام البخاري تحت رقم (٨٠) باب (رفع العلم وظهور الجهل) من كتاب العلم. وفيه: عن أبي التياح عن أنس - رضى الله عنه – قال رسول الله 🥨 : «إن من أشراط الساعة: أن يُرفع العلمُ ويثبت الجهل، وتُشرب الخمر، ويظهر الزنا». وسيق تخريج حديث أنس هذا في العددين الماضيين.

و المراد بشرب الخمر كعلامة من علامات يوم القيامة و

المراد: كثرة شرب الخمر، واشتهاره، وقد حاء ذلك مصرحًا به عند الإمام البخاري في كتاب النكاح من طريق هشام عن قتادة عن أنس رضي الله عنه: «ويكثر شربُ الخمر»، فالعلامة إذن هي كثرة شرب الخمر، واشتهار ذلك، واستحلاله أبضًا. و كثرة شرب الخمر وو

في المحتمع المسلم قد تحدث المعاصى والمخالفات، ولكنها تكون قليلة، ولاسيما مع شيوع الطاعات والعمل بها، وانتشار تقوى الله تعالى بين الناس، وكثرة الصالحين؛ فمن وقع في معصدة تستوحب حدًا فإنه بطلب إقامة الحد عليه، ويطلب من الحاكم أن يطهِّره، موقفًا بأن عقاب الدِّبيا أهون من عذاب الآخرة، فنقرأ عمن يأتي إلى النبي 👺 فيقول: زنيت فطهرني، أو يؤتى يمن شرب الخمر ليقام عليه الحد، ولقد ثبت أن النبي 🞏 جَلَدٌ في شرب الحُمر، وكذا خليفته الصديق جَلَدَ في شُرْب الخمر، ومن يعدهما عمل بذلك خلفاء المسلمين وأمراء المؤمنين؛ فقد روى البخاري ومسلم في صحيحهماً من حديث أنس بن مالك رضى الله عنه أن النبي 👺 ضرب في الخمر بالجريد والنَّعال، وجلد أبو بكر أربعين. (خ: ٦٧٧٣، م: ١٧٠٦).

وأخرج البخاري عن عقبة بن الحارث رضى الله عنه أن النبي ﷺ أتى بنعيمان - أو بابن نعيمان - وهو سكران، فشق عليه، فأمر من في البيت أن يضربوه، فضربوه بالجريد والنَّعال، وكنت فيمن ضربه. [ح ٦٧٧٥].

وأخرج عن السائب بن يزيد - رضى الله عنه - قال : كنا نؤتى بالشارب على عهد رسول الله 🐃، وإمرة أبى بكر، وصدرًا من خلافة عمر، فنقوم إليه بأبدينًا ونعالنا وأرديتنا، باب السنة





إعداد/ زكريا حسيني محمد

النوريد من سر١٤٣٧ هـ ١٢

حتى كان آخر إمرة عمر فجلد آربعين، حتى إذا عَتَوْا وفسقوا جلد ثمانين. [ح ٦٧٧٩].

وهكذا كلما تطاول العهد؛ كثر شرب الخمر، وكثرت المعاصى؛ بسبب تهاون الناس بدينهم وقلة الوازع في قلوبهم، حتى انتشر ذلك وفشا في مجتمعات المسلمين، ودول الإسلام تتبارى وتتسابق في استجلاب أهل الكفر للعمل أحيانًا، وللسياحة أحيانًا أخرى، وفيهم من المعاصى وارتكاب الفواحش والرذائل مما يشبعُ ابناء المسلمين على تقليدهم، وذلك فضلاً عما تنقله وسائل الإعلام المختلفة في عصرنا الذي تقاربت فيه المسافات، وتفرض على أبناء المسلمين الأخلاق والعادات التي لا تتفق مع دينهم ولا مع أخلاقهم الإسلامية، وإنما يشيع ذلك ويستطير في المجتمعات التي ينتشر فيها الجهل بالدين، وبأحكام شريعة رب العالمين، ولقد رأينا الإنسان الذي لا يبالى بأخلاقه ولا بإنسانيته يتمرغ في قاذوراته ونجاساته حين ذهب عقله بما خامره من شرب المسكر، والشيبات الضائع يقضي على شبابه وحيويته بالمسكرات المختلفة، وأهل الباطل يزينون له ذلك، بل يوفرون له السُكْر يطرق حديثة تشتمل على حبوب وحقن، وغير ذلك من الوسائل المتطورة، فلم يعد الأمر قاصرًا على الشرب أو على تدخين المخدرات أو استلاع المُفَتِّرَات، بل تعدى ذلك إلى وسائل وسيل لم تكن معروفة من قيل.

وقد تناسى المسلمون ما ورد في كتاب الله تعالى وسنة رسوله و من الأمر باجتناب الخمر وكل مسكر، والتحذير من تعاطي ذلك، وأن من شرب الخمر في الدنيا؛ فإنه يُحْرَمها في الآخرة؛ فقد جاء في كتاب الله تعالى قوله جل شأنه : ﴿يَا أَيُّهَا الَّذِينَ مَنُوا إِنَّمَا الْخَمْرُ وَالْمَيْسِرُ وَالْأَنْصَابُ وَالْأَرْلاَمُ رِجْسُ مَنْ عَمَلِ الشَّيْطَانِ فَاجْتَنبُوهُ لَعَلَّكُمْ تُقُلْحُونَ ﴾ وَالْمُلْدة: ٩٠]، فقد بينت الآية أن الخمر رجس، وانها من عمل الشيطان، وأمرت باجتنابها، وعلقت الفلاح على ذلك الاجتناب، وفوق ذلك كله قرنت الخمر بالأنصاب والأزلام والميسر، وكل ذلك من أعمال الحاهلية.

وجاء في سنة رسول الله ﷺ من الأحاديث الكثير، ومن ذلك:

وحديث عبد الله بن عمر رضي الله عنهما أن عمر خطب على منبر رسول الله ﷺ فقال: إنه قد نزل تحريم الخمر، وهي من خمسة أشياء: العنب،

والتمر، والحنطة، والشعير والعسل، والخمر ما خامر العقل». [متفق عليه].

وحديث أبي الجويرية قال: سالت ابن عباس رضي الله عنهما عن الباذق، فقال: سبق محمد على الباذق؛ فما أسكر فهو حرام، قال: الشراب الحلال الطيب، قال: ليس بعد الحلال الطيب إلا الحرام الخبيث. [البخاري: ٥٩٨].

وحديث ابن عمر رضي الله عنهما في حرمان من شرب الخمر في الدنيا من خمر الجنة؛ أن رسول الله قال : «من شرب الخمر في الدنيا، ثم لم يتب منها؛ حُرمها في الآخرة». [متفق عليه].

وحديث أبي هريرة رضي الله عنه في انتفاء الإيمان عمن شرب الخمر حين يشربها، قال فيه: إن النبي شي قال : «لا يزني الزاني حين يزني وهو مؤمن، ولا يشرب الخمر حين يشربها وهو مؤمن... [متفق عليه].

إلى غير ذلك من النصوص الكثيرة، وقد أجمع علماء الأمة على تحريم الخمر؛ حفاظًا على عقول المسلمين من التلف والضياع.

اشتهارشرب الخمر

انتشر شرب الخمر والمخدرات في كثير من بالاد المسلمين، وشرب الخمر أكثر، حتى إنها لتباع جهارًا وتُشرب علانية، مع أن رسول الله الله لعن فيها عشرة؛ كما جاء في حديث عبد الله بن عمر - رضي الله عنهما - قال: قال رسول الله الله عنها الله عنهما، وساقيها، ومبتاعها، وبائعها، الخمر، وشاربها، وساقيها، وحاملها، والمحمولة إليه». [رواه أبو داود (٣٣٨٠)، واللفظ له، وابن ماجه (٣٣٨٠)، وزاد: واكل ثمنها»، وصححه الإلباني].

وكما جاء في حديث أنس رضي الله عنه قال: لعن رسول الله في الخمر عشرة: عاصرها، ومعتصرها، وشاربها، وحاملها، والمحمولة إليه، وساقيها، وبائعها وأكل ثمنها، والمشتراة له». [رواه ابن ماجه (٣٨٨١)، والترمذي (١٢٩٥) واللفظ له، وحسنه الألباني في الترغيب والترهيب].

وحديث أبي هريرة رضي الله عنه أن رسول الله قال : «إن الله حرم الخمر وثمنها، وحرم الميتة وشمنها، وحرم الخنزير وثمنه». [أبو داود (٣٤٨٠)، وصححه الالباني].

فهل يصح لأمة الإسلام بعد هذه النصوص وغيرها أن تقر الخمر، وشربها، وصنعها، والتجارة فيها والشرع يحتَّم على أمة الإسلام أن تنتهي عما نهى الله تعالى عنه ورسوله ولا لتسعد في الدنيا، وتحظى بجنة الله تعالى في الآخرة، فإن بعض شراح الحديث قال في حديث: «من شرب الخمر في

الدنيا، ثم لم يتب منها؛ حَرِمها في الآخرة» بأن ذلك قد يُشعر بعدم دخوله الجِنة، ولو دخلها فإنه يُحْرُمُ بعض نعيمها، ومن نعيم الجنة أنهار من خمر لذة للشاريين كما وصفها رب العالمين في كتابه، وقال عنها أيضًا : ﴿ لاَ فِيهَا غُوْلٌ وَلاَ هُمْ عَنْهَا يُنْزَفُونَ ﴾ [الصافات: ٤٧] أي : لا كدر فيها فلا يعرضون عنها؛ لأنها تختلف عن خمر الدنيا، فلا سُكِّر فيها، ولذتها لذة عامة عظيمة، فإن الذين يشربونها في الدنيا فإنما يغصون بها، وذلك في سييل تخمير عقولهم وتغطيتها حتى ينسوا هموم الدنيا - في زعمهم -وهذا من عمى البصيرة؛ فإن الإنسان قد كرمه الله تبارك وتعالى بعقله الذي يدرك به النافع من الضار، والحق من الباطل، فمن يعمل على إذهاب عقله، وإزهاق تفكيره؛ فقد كفر بنعمة الله تعالى التي أنعم بها عليه.

## 🙉 استحلال شرب الخمر وتسميتها بغير اسمها 👊

لقد استحل كثير من هذه الأمة الخمر، وقد اطلقوا عليها أسماء كثيرة؛ حتى سميت بالمشروبات الروحية، ونحو ذلك، بل قد برخص في بيعها والاتجار فيها، وربما أقرت في المجالس النيابية في بعض البلاد الإسلامية، وطلب تقنينها، مع أن هذه البلاد تجرم وتحرم شرب المخدرات والاتجار فيها، وريما قضت بعقوية القتل في المخدرات، والأصل في السكر الخمر، والمخدرات مقيسة عليها، ولقد حذر النبي على من ذلك، وبين أن ذلك دليل فساد الزمان وانتشار الشير فيه، ودليل أيضًا على قرب قيام الساعة، فمن ذلك حديث عبادة بن الصامت رضى الله عنه قال : قال رسول الله ﷺ : «لتستحلنُّ طائفة من أمتى الخمر باسم يستمونها إياه». [أخرجه الإمام أحمد في المسند: ٥ / ٣١٨، وابن ماجه في سننه ٣٣٨٥، وصححه الإلباني].

وحديث أبي أمامة الباهلي رضي الله عنه قال : قال رسول الله 👺 : «لا تذهب الليالي والأبام حتى تشرب فيها طأئفة من أمتى الخمر، يسمونها بغير اسمها». [ابن ماجه ٣٣٨٤، وصححه الألباني].

ومن ذَّلك أيضًا حديث أبي مالك الأشعري رضي الله عنه الذي ساقه الإمام البخاري هكذا.

وقال هشام بن عمار نا صدقة بن خالد نا عبد الله بن يزيد نا عطية بن قيس الكلابي حدثني عبد الرحمن بن غَنْم الأشعري، حدثني أبو عامر – أو أبو مالك - الأشعري والله ما كُذَبُني؛ سمع النبي 👹 يقول: «ليكونن من أمتى أقوام يستحلون الحرّ والحرير والخمر والمعازف، ولينزلن أقوام إلى جنب عُلُم، يروح عليهم بسارحة لهم يأتيهم لحاجة فيقولون: ارجع إلينا عدًا، فيَبِيتهم الله، ويضع

العَلَم، ويمسخ أخرين قردة وخنازير إلى يوم القيامة». [ح٥٩٠]. وذلك تحت باب (ما جاء فيمن يستحل الخمر ويسميها بغير اسمها).

قال الصافظ في الفتح: وذكر ابن التين عن الداودي قال: كأنه بريد بالأمة من يتسمى بهم ويستحل ما لا يحل لهم؛ فهو كافر إن أظهر ذلك، ومنافق إن أسره، أو من يرتكب المصارم مجاهرة واستخفافًا فهو بقارب الكفر وإن تسمى بالإسلام؛ لأن الله لا يخسف بمن تعود عليه رحمته في المعاد.

قال: وقال ابن المنسر: إن من كان من الأمة المحمدية يبعد أن يستحل الخمر بغير تأويل، إذ لو كان عنادًا ومكابرة لكان خارجًا عن الأمة؛ لأن تحريم الخمر قد عُلمَ بالضرورة، قال : وقد ورد في غير هذا الطريق التصريح بمقتضى الترجمة، لكن لم يوافق شرطه؛ فاقتنع بما في الرواية التي ساقها من الإشارة. قلت (القائل هو الحافظ ابن حجر): الروابة التي أشار إليها أخرجها أبو داود من طريق مالك بن أبي مريم عن أبي مالك الأشعري عن النبي 👺 : «ليشرين ناس الخمر يسمونها بغير اسمها». وصححه ابن حبان، وله شواهد كثيرة : منها لابن ماجه من حديث عبادة بن الصامت رفعه : «يشرب ناس من أمتى الخمر يسمونها بغير اسمها». ورواه أحمد بلفظ: «ليستحلن طائفة من أمتى الخمر». وسنده جيد، وأورد حديث أبي أمامة الباهلي عند ابن ماجه الذي سقناه من قبل، وكذا ذكر ما أخرجه الدارمي يستند لين من طريق القياسم عن عائشية -رضى الله عنها - : سمعت رسول الله 👺 يقول : «إن أول ما يكفأ الإسلام كما يكفأ الإناء كفء الخمر». قيل : وكيف ذلك يا رسول الله ؟ قال : «يسمونها بغير اسمها فيستحلونها». وأخرجه ابن أبي عاصم من وجه آخر عن عائشية، إلى أن قال: قال أبو عبيد: جاءت الخمر في أثار كثيرة بأسماء مختلفة، فذكر منها : السُّكرَ، قال : وهو نقيع التمر إذا غلى بغير طبخ، والحعَّة : نبيذ الشعير، والسِّكْرِكَة : خمر الحيشية من الذرة، إلى أن قيال: وهذه الأشتريية المسماة كلها عندي كناية عن الخمر، وهي داخلة في قوله 👺 : «بشربون الخمر بسمونها بغير اسمها». ويؤيد ذلك قول عمر رضى الله عنه : «الخمر ما خامر

وقد زعم ابن حزم أن حديث أبي مالك الأشعري: «ليكونن من أمتى..» منقطع لم يتصل ما بين البخاري وصدقة بن خالد، ورد عليه العلماء شراح البخاري وغيرهم، وممن رد عليه العلامة ابن القيم في «تهذيب سنن أبى داود»، وبين أن ما قاله ابن حزم باطل من ستة أوجه :

۱- أن البخاري قد لقي هشام بن عمار وسمع منه، فإذا روى عنه معنعنا؛ حُمل على الاتصال اتفاقاً، لحصول المعاصرة والسماع، فإذا قال: «قال هشام»؛ لم يكن فرق بينه وبين قوله: «عن هشام» أصلاً.

٢- أن الشقات الأشبات قد رووه عن هشام موصولاً؛ قال الإسماعيلي في «صحيحه»: أخبرني الحسن: حدثنا هشام بن عمار» بإسناده ومتنه.

٣- أنه قد صح من غير حديث هشام، فرواه
 الإسماعيلي وعثمان بن أبي شيبة بسندين آخرين
 إلى أبى مالك الأشعري رضى الله عنه.

٤- أن البخاري لو لم يلق هشامًا ولم يسمع منه؛ فإدخاله هذا الحديث في صحيحه، وجزمه به يدل على أنه ثابت عنده عن هشام، ولم يذكر الواسطة بينه وبين هشام؛ إما لشهرتهم، وإما لكثرتهم، فهو معروف مشهور عن هشام.

٥- أن البخاري إذا قال في صحيحه: «قال فلان»
 فالمراد أن الحديث صحيح عنده.

٦- أن البخاري ذكر هذا الحديث محتجًا به،
 ومدخلاً له في صحيحه أصلاً لا استشهادًا.

فالحديث صحيح بلا ريب.

وممن رد قول ابن حرم الحافظ ابن الصلاح؛ حيث قال: ولا التفات إلى أبي محمد بن حرم الظاهري الحافظ في رده ما أخرجه البخاري من حديث أبي عامر أو أبي مالك: (فذكر الحديث). ثم قال: والحديث صحيح معروف الاتصال؛ بشرط الصحيح، والبخاري رحمه الله قد يفعل مثل ذلك؛ لكون ذلك الحديث معروفًا من جهة الثقات عن ذلك الشخص الذي علقه عنه، وقد يفعل ذلك؛ لكونه قد ذكر الحديث في موضع آخر من كتابه مسندًا متصلاً، وقد يفعل ذلك لغير ذلك من الأسباب التي لا يصحبها خلل الانقطاع، والله أعلم.

وقال الحافظ في الفتح: وقد تقرر عند الحُفَّاظ أن الذي يأتي به البخاري من التعاليق كلها بصيغة الجزم يكون صحيحًا إلى من علق عنه، ولو لم يكن من شيوخه، لكن إذا وجد الحديث المعلق من رواية بعض الحفاظ موصولاً إلى من علقه بشرط الصحة أزال الإشكال.. إلى أن قال: وقد ذكر شيخنا في شرح الترمذي وفي كلامه على علوم الحديث أن حديث المشام بن عمار جاء موصولاً عنه في «مستخرج الإسماعيلي» قال: حدثنا الحسن بن سفيان، حدثنا الشاميين»، فقال: حدثنا محمد بن يزيد بن عبد الشاميين»، فقال: حدثنا محمد بن يزيد بن عبد الصمد، حدثنا هشام بن عمار.

قال الحافظ: وقد أخرجه الطبراني أيضنًا في

المعجم الكبير عن موسى بن سهل الجويني، وعن جعفر بن محمد الفريابي، كلاهما عن هشام، وايضًا فقد أخرجه أبو نعيم في مستخرجه على البخاري من رواية عبدان بن محمد المروزي، ومن رواية أبي بكر الباغندي كلاهما عن هشام، وأخرجه ابن حبان في صحيحه عن الحسين بن عبد الله القطان عن هشام.

هذا عن صنيع البخاري في سياقه هذا الحديث، وأما ابن حزم فقد أعل الحديث بالانقطاع كما تقدم لينتصر لمذهبه في استحلال المعازف، وهو مخالف لما عليه حمهور أهل العلم.

قال ابن العربي المالكي - رحمه الله - قوله: 
«يستحلون»: يحتمل أن يكون المعنى: يعتقدون ذلك 
حلالاً، ويحتمل أن يكون مجازًا عن الاسترسال؛ أي 
يسترسلون في شربها كالاسترسال في الحلال، وقد 
سمعنا وراينا من يفعل ذلك. اهـ.

فإذا كان هذا في زمان ابن العربي - سماع ورؤية من يفعل ذلك- فهو في زماننا أكثر، ولا حول ولا قوة إلا بالله.

من فوائد الحديث : (حديث: ليكونن من أمتي أقوام يستحلون... إلخ).

 ١- الوعيد الشديد لمن يتحايل في تحليل ما حرم الله تعالى يتغيير اسمه.

٧- أن الحكم يدور مع علته وجودًا وعدمًا.

"- أن العلة في تحريم الخمر الإسكار. فمهما
 وُجد الإسكار، وُجد التحريم.

٤- قـــال ابن الــعــربي: الحــديث أصل في أن
 الأحكام تتعلق بمعاني الأسماء لا بألقابها.

 أن انتشار شرب الخمر في الأمة واستباحتها: من أشراط الساعة.

وأخيرًا، لا يخفى علينا انتشار شرب المسكرات في أفراح هذا الزمان، ويظهر صاحب الفرح كرمه الزائد بشراء المسكرات والمخدرات وتوزيعها فيبوا باثام وأوزار عظيمة، ويحسب أنه بذلك يكرم ابنه أو ابنته، وهذا تبذير وإتلاف للأموال فضلاً عن ارتكاب المحرم وإنفاق المال فيه.

هذا، ونسال الله تعالى أن يرد المسلمين إلى دينهم ردًا جميلاً، وأن يباعد بيننا وبين المحرمات وانتهاكها، وأن يبصرنا بالحق، وأن يحيينا على طاعته ومرضاته، وأن يحسن لنا وللمسلمين الخاتمة، إنه ولى ذلك والقادر عليه.

وصلى الله وسلم وبارك على عبده ورسوله محمد، واله وصحبه أجمعين.

والحمد لله رب العالمين.





🧵 الحمد لله وحده، والصلاة والسلام على من لا نبي بعده، وبعد:

فقد بدأنا في الحلقة السابقة الكلام عن التيمم، فذكرنا تعريفه، ومشروعيته بالكتاب والسنة

والإحماع، ومن يحوز له التيمم، وهو كل من ليس عنده قدرة على استعمال الماء حساً أو شيرعًا،

وشروط التبيمم، وهي: النبية، وعدم وجود الماء، وطلب الماء، والصعيد الطيب، ونبدأ اليوم في

الحديث عن صفة التيمم، فنقول وبالله تعالى التوفيق:

إنَّما يَذْكُر العلماء صفَّة العبادات؛ لأن العبادات لا تُتمُّ إلا بالإخلاص لله تعالى، وبالمتابعة للنَّبيِّ ﷺ، والمتابعة لا تتحقُّق إلا إذا كانت العبادة موافقة للشرّع في ستّة أمور: ١- السِّب. ٢- الجنس. ٣- القَدْر. ٤-الكنفية. ٥- الزُّمان. ٦- المكان.

فلا تُقْبِل العبادة إلا إذا كانت صفتها موافقة لما جاء عن النُّبيُّ ﷺ، ولهذا احتاج العلماء إلى ذكْر صفَّة العبادات كالوُضُوء، والصِّلاة، والصِّيام وغيرها. [الشرح المتع ابن عثيمين ١ / ٢٢٧].

وه أولاً: صفة التيمم الصحيحة وه

صفَةُ التَّيَمُّم للْجَنَابُة وَللْحَيْض وَلَكُلُّ غُسلًا وَاجِبِ وَلَلْوُصُنُوءَ: صِفَةً عَمَل وَاحِدٍ، إِنَّمَا يَجِبُ فَى كُلِّ ذَلِكَ أَنْ يَنْوِيَ بِهِ الْوَجْهَ الَّذِي تَيَمُّمَ لَهُ، ثم يضرب بيديه على الأرض ضربة واحدة فقط، ثم بمسح بهما وجهه، ثم بمسح بناطن النمني على ظاهر الكف اليسرى، وبباطن اليد اليسرى على ظاهر الكفُّ اليمني ابتداءً من أطراف الأصابع إلى مفصل الكفِّ في كل منهما، وإن شاء نفخ في يديه قبل أن يمسح بهما وجهه. [المحلى بالآثار، ابن حزم الأندلسي ١ / ٧١٤-المختصر الوافي في أحكام الطهارة، عبد الله ين محمد العسكر ص٤٩].

والدليل على ذلك قوله تبارك وتعالى:

﴿ وَإِن كُنتُم مَّرْضَى أَوْ عَلَى سَفَرٍ أَوْ جَاء أَحَدُ مِّنكُم مِّن الْغَائط أَوْ لِأَمَسْتُمُ النِّسَاء فَلَمْ تَحِدُواْ مَاء فَتَيْمُمُواْ صَعَيدًا طَيْبًا فَامْسَحُواْ بِوُجُوهُكُمْ وأيْديكُمْ ﴾ [النساء: ٤٣]، وحديث عمار بن باسر- رضى الله عنه- في صفة التعمُّم التي علَّمه إياها الرسول ﷺ قال: «أجنبتُ فلم أصب الماء؛ فَتَمَعَّكْتُ في الصعيد وصليت، فذكرت ذلك للنبي صلى الله عليه وآله وسلم فقال: إنما كان يكفيك هكذا وضرب النبي صلى الله عليه وآله وسلم بكفيه الأرض، ونفخ فيهما، ثم مسح بهما وجهه وكفيه» [متفق عليه].

وإن ضرب ضربة لوجهه، وضربة ليديه؛ فقد جاءت السنة بذلك، فعن عمار بن ياسر رضى الله عنه أنهم حين تيمموا مع رسول الله الله فأمر المسلمين فضربوا بأكفهم التراب، ولم يقبضوا من التراب شيئًا، فمسحوا بوجوههم مسحة واحدة، ثم عادوا فضربوا بأكفهم الصعيد مرة أخرى، فمسحوا بأيديهم». [ابن ماجه ٧١ه وصححه الألباني].

ولا يُشرع فيه التثليث كالوضوء. ولا يجب فعه الترتيب بين الوجه والبدين، فإن بدأ بمسح يديه؛ أحراه، وإن بدأ بمسح وجهه؛ أجزأه. جاء في رواية للبخاري(٣٣٢): «وضرب شعبة بيديه الأرض، ثم أدناهما من فيه، ثم مسح وجبهه وكفيه». [إتحاف الكرام بشيرح

عمدة الأحكام].

وقال بعض العلماء: إن التُرتيب فَرْضٌ فيهما جميعًا - أي الوضوء والتيمم-.

واستدلُّوا بِقَوله ﴿ في حديث عَمَّار وهو جُنُب: «إنما يكفيك أن تقول بيديك هكذا»، ففعل التَّيمُ ملى التَّيمُ ملى التَّيمُ ملى طهارة الحَدث الأكبر في عَدم وُجوب التَّرتيب: قياس مع الفارق؛ لأن البدن كله عُضْو واحد في طهارة الحدث الأكبر بالماء، وفي التَّيمُ عُضْوان. والأرجح ما ذكرناه أنفًا من أن الترتيب ليس والجباً في التيمم.

ولَيْسُ عَلَيْهُ اسْتيعَابُ الْوَجْهُ وَلَا الْكَفَيْنِ، وَلَا يَمْسَحُ فِي شَيْءَ مِنْ التَّيَمُمُ ذِرَاعَيَّه، وَلَا رَأْسَهُ وَلَا رِجْلَيْه، وَلَا شَيْئًا مِنْ جَسْمِهِ. [المحلَى بالآثار ابن

حَزِم الْأَنْدلسي ١ / ٧١٤].

هذه صفة التيمم شاملة الواجبات والسنن. والكلام عن التَّسمية هنا كالتَّسْمية في الوُضُوء خلافاً ومذهباً؛ لأنَّ التَّيمُّم بَدَلٌ، وَالبَدَلُ له حُكْم المَبدَل منه.

وبالنسبة للموالاة: الأولى أن يُقال: إنها واجبة في الطُهارتين جميعًا؛ إذ يبعد أن نقول لمن مسح وَجْهَه أول الصُّبْح، ويديْه عند الظُهر: إن هذه صورة التَّيمُ المشروعة! [الشرح الممتع على زاد المستقنع، محمد بن صالح العثيمين ١/

وأماً ما ذكر في صفة التيمم من وضع بطون أصابع يده اليسرى على ظهور اليمنى، ثم إمرارها إلى المرفق، ثم إدارة بطن كفه على بطن الذراع، وإقامة إبهامه اليسرى كالمؤذن، إلى أن يصل إلى إبهامه اليمنى، فيُطبقها عليها، فهذا مما يُعلم قطعاً أن النبي الم يفعله، ولا علمه أحداً من أصحابه، ولا أمر به، ولا استحسنه، وهذا هديه، إليه التحاكم، وكذلك لم يصح عنه التيمم لكل صلاة، ولا أمر به، بل أطلق التيمم، وجعله قائماً مقام الوضوء، وهذا يقتضي أن يكون حكمه حكمه، إلا فيما اقتضى الدليل خلافه.

ويرى الحنفية والشافعية أن التيمم ضربتان: ضربة للوجه، وضربة لليدين إلى المرفقين، والدليل ما روى أبو أمامة وابن عمر رضي الله عنهما: أن النبي الله قال: التيمم ضربتان: ضربة للوجه، وضربة لليدين إلى المرفقين»؛ ولأن اليد عضو في التيمم، فوجب استيعابه كالوجه، وأما

حديث عمار رضي الله عنه الدال على الاكتفاء بالكفين، فيتاول على أنه مسح كفيه إلى المرفقين، بدليل حديث أبي أمامة وابن عمر. [الفقه الإسلامي وأدلته: أ.د. وَهُبَة الرُّحيْلي ١ / ٣٣٨].

قَالَ أَبِنَ حِرْمِ الأَندَلِسِي فِي الْرِدِ على هَذَا الدليل: أَمًّا الأَخْبَارُ فَكُلُّهَا سَاقِطَةٌ، لا يَجُورُ الإحْتَجَاجُ بِشَيْءٍ مِنْهَا. [المحلى بالآثار ١ / ٧١٤].

وقال أبن حجر انتصاراً لمذهب البخاري: بأب التيمم للوجه والكفين، أي هو الواجب المجزئ، وأتى بذلك بصيغة الجزم مع شهرة الخلاف فيه؛ لقوة دليله، فإن الأحاديث الواردة في صفة التيمم لم يصح منها سوى حديث أبي جهيم وعمار، وما عداهما فضعيف أو مختلف في رفعه ووقفه، والراجح عدم رفعه، فأما حديث أبي جهيم فورد بذكر اليدين مجملاً، وأما حديث عمار فورد بذكر اليدين مجملاً، وأما حديث عمار في السنن، وفي رواية إلى نصف النراع، وفي رواية إلى الآباط؛ فأما رواية المرفقين وكذا نصف النراع ففيهما مقال، وأما رواية الآباط؛ فقال الشافعي وغيره: إن كان ذلك وقع بأمر النبي في الشافعي وغيره: إن كان ذلك وقع بأمر النبي فكل تيمم صح للنبي بعده فهو ناسخ له، وإن

ومما يقوي رواية الصحيحين في الاقتصار على الوجه والكفين: كون عمار كان يفتي بعد النبي في بذلك، وراوي الحديث أعرف بالمراد به من غيره، ولاسيما الصحابي المجتهد، وهذا مذهب أحمد وإسحاق وابن جرير وابن المنذر وابن المنذر وابن خزيمة، ونقله ابن الجهم وغيره عن مالك، ونقله الخطابي عن أصحاب الحديث، وقال النووي: رواه أبو ثور وغيره عن الشافعي في القديم، وأنكر ذلك الماوردي وغيره، قال: وهو إنكار مردود؛ لأن أبا ثور إمام ثقة. قال: وهذا القول وإن كان مرجوحًا؛ فهو القوي في الدليل. النهى كلامه في شرح المهذب. [فتح الباري ابن حجر العسقلاني ٤ / ٢٤٣].

واحتجوا كذلك بالقياس فقالوا: يمسح الوجه واليدين إلى المرفقين قياسًا على الوضوء؛ لأن التيمم بدل عن الوضوء، فيكون محله أعضاء الوضوء المنصوص على وجوب التيمم فيها.

[الفقه الإسلامي وأدلته: أ.د. وَهْبَةَ الرُّحَيْلي ١/

ورد هذا القياس بأمرين:

الأول: أنه مقابل للنَّصِّ، والقداس المقابل للنص يُسمى عند الأصوليين فاسد الاعتبار.

الثاني: أنه قياس مع الفارق، والفرق من وجوه:

الوجه الأول: أن طهارة التَّيمُّم مختصَّة معضونن، وطهارة الماء مختصة بأربعة في الوُضُوء، وبالبدرن كُلَّه في الغُسلْ.

الوحه الثَّانيِّ: أنَّ طَهارة الماء تختلف فيها الطُّهارتان، وطهارة التُّيمُّم لا تختلف.

الوحه الثَّالث: أنَّ طهارة الماء تنظيف حسِّي، كما أن فيها تطهيرًا معنويًا، وطهارة التَّيمُّم لا تنظيف فيها. [الشرح الممتع على زاد المستقنع محمد بن صالح العثيمين ١ / ٢٢٧].

وو نواقض التيمم أو مبطلاته وو

١- كل ما ينقض الوضوء والغسل: ينقض التعمم؛ لأنه بدل عنهما، وناقض الأصل ناقض ليدله، [الفقُّهُ الإسلامي وأدلته: أ.د. وَهُنتَة الزُّحَيْلِيِّ ١ / ٢٣٥].

ولأن التيمم بالصعيد الطيب قام مقام الماء، فينقض الطهارة بالتيمم ما ينقض الطهارة بالماء، فإذا تيمم عن الحدث الأصغر، ثم بال أو حصل له ناقض من نواقض الوضوء؛ بطل تعممه؛ وكذا التعمم عن الحدث الأكبر يبطل بموجبات الغسل. [طهور المسلم في ضوء الكتاب والسنة: سعيد بن على القحطائي ( ٧٧].

قال ابن حزم في المحلى: وَكُلُّ حَدَث يَنْقُضُ الْوُضُوءَ؛ فَإِنَّهُ يَنْقُضُّ التَّيَمُّمَ، هَذَا مَا لا خَلَافَ فيه منْ أَحَد منْ أَهْل الإسلام. [المحلى ١ / ٩٨].

٢- زوال العدر المبيح له كذهاب العدو، والمرض والعرد، ووحود آلة نزح الماء، وإطلاق سراحه من السحن الذي لا ماء فيه؛ لأن ما جاز بعذر؛ بطل بزواله.. [موسوعة فقه العبادات على بن نايف الشحود ٧ / ١٩٧، والفقُّهُ الإسلامي وأدلته: أ.د. وَهُبَة الرُّحَيْليُّ ١ /٣٣٥]. وهذا الناقض أبضًا محل اتفاق بين أهل العلم.

٣- رؤية الماء أو القدرة على استعمال الماء الكافي، ولو مرة عند الحنفية والمالكية، ولو لم بكف عند الشافعية والحنايلة؛ وذلك قبل الصلاة باتفاق الفقهاء، لا فيها عند حماعة، وذلك بشرط أن يكون الماء فاضلاً عن حاحته الأصلية، كعطش وعدن وغسل نحاسة؛ لأنه مشغول بالحاجة؛ لأن

الماء المشغول بالحاجة كالمعدوم. [موسوعة فقه العبادات على بن نايف الشحود ٧ / ١٩٧، والفقُّه الإسلامي وأدلته: أ.د. وَهُنَّةُ الرَّحْيْلِي ١ / ٣٣٠].

فإذا تيمُّم لعُدُم الماء؛ بُطلُ بوجوده، وإذا تيمُّم لمرض لم يَبْطُلُ بوجود الماء؛ لأنه يجوز أن يتيمم مع وجود الماء، ولكن يَبْطُل بالبَرْء؛ لزوال المبيح، وهو المرض. [الشرح الممتع على زاد المستقنع للعثيمين ١ / ٣٠٤].

أما رؤية الماء في الصلاة؛ فإنها تبطل التيمم عند الحنفية والحنابلة، واحتجوا بما يلى:

١- عموم قوله تعالى: ﴿فَلَمْ تُجِدُوا مَاءً فَتَيْمُمُوا ﴾ [المائدة: ٦]، وهذا وجد ماءً فَيُطَل حُكْم التَّيمُّم، وإذا بَطَل حُكْم التَّيمُّم؛ بَطَلتْ الصَّلاة؛ لأنه بعود إليه حَدَثُه.

 ٢- قوله ﷺ: «فإذا وُجُد الماء، فليتُق الله، وليُمسنَّه يَشَرَتُه» [أخرجه العزار ١ / ١٥٧ / ٣١٠ وصححه الألباني]. وهذا وجد الماء، فعليه أن يُمسنُه بشرته، وهذا يقتضى بُطْلان التَّيمُم.

٣- أن التيمُّم بَدَلُ عن طهارة الماء عند فَقْده، فاذا وُحدُ الماء، زالت العدليَّة، فعزول حُكْمُها، فحينتذ بحب عليه الخروج من الصلاة، ويتوضأ، ويستأنف الصلاة. [الشرح الممتع على زاد المستقنع للعثيمين ١ / ٣٠٤]

ولا تبطله عند المالكية، ولا عند الشافعية بالنسبة للمسافر في محل لا يغلب فيه وجود الماء؛ لوجود الإذن بالدخول في الصلاة بالتيمم، والأصل بقاؤه، لقوله تعالى: ﴿ وَلا تُسْطِلُوا أَعْمَالُكُمْ ﴾ [محمد: ٣٣] وقد كان عمله سليمًا قبل رؤية الماء، والأصل بقاؤه، وقياساً على رؤية الماء بعد الفراغ من الصلاة. أمَّا بالنَّسْبَة لصَلاة الْمُقيم بِالتَّيِّمُّم فَإِنَّهَا تَبْطُل. [المُوسوعة الفُقهيةُ الكويتية ١٤ / ٣٦٥] وما ذهب إليه المنفية والحنائلة أرجح. قال الإمام أحمد: كنت أقول: إنه لا يَبْطُل، فإذا الأحاديث تدلُّ على أنه بَيطُل.

المنابلة عند الوقت: يبطل التيمم عند الحنابلة بخروج وقت الصلاة، أي: وقت الصلاة التي تيمُم لها، فإذا تيمُم لصلاة الظُّهر؛ بَطَّلَ بِحْروج الوقت، فلا يصلِّي به العصر. وأضاف الحنابلة: إن خرج وقت الصلاة وهو فيها، بطل تيممه، وبطلت صلاته؛ لأن هذه استباحة ضرورة؛ فَتُقدّر بقُدر الضرورة، فإذا تيمُّم للصَّلاة؛ فإن تيمُّمه يتقدر بقدر وقت الصلاة. كما لو انقضت مدة

المسح وهو في الصلاة [الفقُّهُ الإسلامي وأدلته: أ.د. وهُبَّة الزُّحيُّلِيِّ ١ / ٥٣٣م، والموسوعة الفقهية الكويتية ١٤ / ٣٦٥].

واحتج من قال ببطلان التيمم بخروج الوقت بحديث عمرو بن العاص رضي الله عنه، وقوله الهديث عمرو بن العاص رضي الله عنه، وقوله اله: «أصليت باصحابك وأنت جنب؟» [أبو داود ٣٣٤ وصححه الألباني]، وقول الصحابة له خا: «إن عَمْرًا صلى بهم وهو جنب» فاقرهم على تسميته جنبًا. وبما روي عن ابن عباس رضي الله عنهما قال: (من السنّة) أي: سنة النبي ، والمراد: طريقته وشرعه (أن لا يُصلِي الرَّجُلُ) لل والمراد أيضًا (بالتيمم إلا صلاة واحدة، ثم يتيمم للصلاة الأخرى. [رواه الدارقطني باسناد ضعيف لأنه من رواية الحسن بن عمارة وهو ضعيف جدًا] وفي الباب عن علي رضي الله عنه، وابن عمر حديثان ضعيفان. [سبل السلام محمد بن إسماعيل الصنعاني ١٠٠/].

قال العثيمين: والصّحيح: أنّه لا يَبطل بخروج الوقت، وأنّك لو تيمّمت لصلاة الفَجر، وبقيت على طهارتك إلى صلاة العشاء؛ فتيمّمك صحيح، وما علّوا به؛ فهو تعليل عَليل لا يصحّ، والدّليل على ذلك ما يلى:

١- قوله تعالى بعد أن ذكر الطهارة بالماء والتراب: ﴿مَا يُرِيدُ اللّهُ لِيَجْعَلَ عَلَيْكُمْ مِنْ حَرَجٍ وَلَكُنْ يُرِيدُ لِيُطَهّرَكُمْ ﴾ [المائدة: ٦]، إذا فطهارة التيممُ طهارة تامة.

٢- قوله ﷺ: «وجُعلَت ليّ الأرضُ مسجداً وطُهوراً» [البخاري ٣٣٥]. والطَّهور -بالفتح- ما يُتَطَهّر به، وهذا يدلُ على أن التيمُّم مطهرٌ؛ ليس مبيحاً.

٣- قوله ﷺ: «الصّعيدُ الطّيبُ طَهورُ المسلم،

وإن لم يجد الماء عُشْر سنين» [الترمذي ١٢٤ وصححه الالباني] انتهى من [الشرح الممتع ١/ ٢٣٧].

والأصل: أن الله تعالى جعل التراب قائمًا مقام الماء. وقد عُلم أنه لا يجب الوضوء بالماء إلا من الحدث، فالتيمم مثله، وإلى هذا ذهب جماعة من أئمة الحديث، وغيرهم، وهو الأقوم دليلاً. [سبل السلام محمد بن إسماعيل الأمير الصنعاني ١٠٠/].

أ- الردة: تبطل التيمم عند الشافعية، بخلاف الوضوء؛ لقوته، وضعف بدله، لكن تبطل نية الوضوء فيجب تجديدها؛ ولأن التيمم لاستباحة الصلاة، وهي منتفية مع الردة، هذا والردة تبطل التيمم، ولو صورة، كالواقعة من الصبي.

ولا يبطل التيمم بالردة عند الحنفية وغيرهم، فيصلي به إذا أسلم؛ لأن الحاصل بالتيمم صفة الطهارة، والكفر لا ينافيها كالوضوء، ولأن الردة تبطل شواب العمل، لا زوال الحدث. [الفقه الإسلامي وأدلته: أ.د. وَهْبَة الزُّحَيْلي ١ / ٣٣٣].

قلت: وما ذهب إليه الحنفية وُغيرهم اقوى دليلاً وهو الصحيح.

 آ- الفصل الطويل بين التيمم والصلاة: يُبطل التيمم عند المالكية دون غيرهم الشتراطهم الموالاة بينه وبين الصلاة. [الموسوعة الفقهية الكويتية ١٤ / ٣٦٥].

وما ذهب إليه جمهور الفقهاء هو الصحيح، وبذلك نكون قد انتهينا من الحديث عن أهم ما يتعلق بالتيمم من أحكام، ونبدأ في الحلقة القادمة – بمشيئة الله – عن أحكام الحيض، نسأل الله العلي القدير أن يجعل هذا العمل خالصًا لوجهه الكريم، فهو نعم المولى ونعم النصد.

والحمد لله رب العالمين.

# إنا لله وإنا إليه راجعون

ودعت الأمة الإسلامية هذا الشهر فضيلة الشيخ مقدام الحضري، رحمه الله، فقد كان عالمًا جليلاً، وشيخًا كريمًا، عَلَم السنة ونشيرها، ورد الكثير من البدع والضلالات، ودعا الناس بالحكمة والموعظة الحسنة، وكان طيب النفس، جم التواضع، محبًا لإخوانه، ساعيًا في نصرة دين الله وتبليغه، رحمه الله رحمة واسعة وأعلى درجته في المهدين وخلفه في أهله وأولاده بخير.



# مشروع تيسير حفظ السناة من صحيح الأحاديث القصار

المداد/ على حشيش

٢٤٦٧) عَنْ أَبِي بَكْرَةَ رضي الله عنه قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللَّهِ ۖ ﷺ -: «مَنْ قَتَلَ مُعَاهِدًا فِي غَيْرِ كُنْهِهِ؛ حَرَّمَ اللَّهُ عَلَيْهِ الْجَنُّةَ». (د ٢٧٦٠)، وهَذَا حَديثُ صَحِحُ.

٣٤٦٣) عَنْ أَبِي بَكْرَةَ رِضَي الله عنه أنَّ رَجُلاً مِنْ أَهْلِ فَارِسَ أَتَى النَّبِيِّ - اللهِ عَنْ أَبِي بَكْرَةَ رَضَي الله عنه أنَّ رَجُلاً مِنْ أَهْلِ فَارِسَ أَتَى النَّبِيِّ - اللهِ عَنْ أَهْلِ فَارِسَ أَتَى النَّبِيِّ - اللهِ عَنْ أَهْلِ فَالْ لَهُ النبي : «إِنَّ رَبِّي قَتَلَ رَبِّكَ» يَعْنَى كَسْرَى. (مسند البزار ٣٠٨١)، وهَذَا حَدِيثُ صَحِيحٌ.

ُ ٢٤ُ٦٤) عَنِ النُّوَّاسِ بْنِ سَمْعَانَ الْكلاَبِيِّ رَضِي الله عنه قَالَ: سَمِعْتُ رَسُولَ الله - ﷺ - يَقُولُ: «مَا مِنْ قَلْبِ إِلاَّ وَهُوَ بَيْنَ أُصْبُعَيْنِ مِنْ أَصَابِعِ رَبِّ الْعَالَمِينَ، إِنْ شَاءَ أَنْ يُقِيمَهُ أَقَامَهُ، وَإِنْ شَاءَ أَنْ يُرْيِغَهُ أَزَاغَهُ»، وَكَانَ يَقُولُ: «يَّا مُقَلَّبَ الْقُلُوبِ ثَبِّتُ قُلُوبَنَا عَلَى دَيِنَكَ، وَالْمِيزَانُ بِيدِ الرُّحْمَنِ عَزُّ وجلً يَخْفضُهُ وَيَرْفَعُهُ». (حم ١٧١٧٨)، وهَذَا حَدِيثُ صَحيحُ.

٣٤٦٥) عَنْ هُبَيْبِ بْنِ مُغُفِلِ الْغِفَارِيِّ أَنَّهُ رَأَى مُحَمِّدًا الْقُرَشِيُّ قَامَ يَجُرُّ إِزَارَهُ فَنَظَرَ إِلَيْهِ هُبَيْبٌ رضي الله عنه فَقَالَ سَمِعْتُ رَسُولَ اللّهِ صَلَى الله عَلْيه وسلم يَقُولُ: «مَنْ وَطِئَهُ خُيْلَاءَ وَطِئَهُ فِي النّارِ» (حم ١٥١٧٩)، وهَذَا حديثُ صَحيحٌ.

٢٤٦٦) عَنْ هَشَامِ بْنَ عَامِرٍ رضي الله عنه قَالَ: سَمِعْتُ رَسُولَ اللَّهِ - ﷺ يَقُولُ: «لاَ يَحِلُّ لِمُسْلِمِ أَنْ يَهْجُرَ مُسْلِمًا فَوْقَ طَلاَتْ، فَإِنْهُمَا نَاكِبَانِ عَنِ الحَقَّ مَا دَامَا عَلَى صُرَامِهِماً، وَأَوْلُهُمَا فَيْتًا، فَسَيْقُهُ بِلَّهُمَا يَلْكُمْهُ، وَلَدُّ عَلَيْهُ سَلَامَهُ؛ رَدَّتْ عَلَيْهِ الْمَلاَئِكَةُ، وَرَدٌ عَلَيْهُ وَرَدٌ عَلَيْهِ وَرَدٌ عَلَيْهِ سَلَامَهُ؛ رَدَّتْ عَلَيْهِ الْمَلاَئِكَةُ، وَرَدٌ عَلَيْهُ لَلْمُ اللَّهُ عَلَيْهُ مَلَامًانُ، فَإِنْ مَاتَا عَلَيْهُ صَدِيحٌ. وَمَدُا مَدِيثٌ صَدِيحٌ.

َ ٢٤٦٧) عَنْ وَائلِ بْنِ حُجْرٍ رضي الله عنه قَالَ: كَانَ رَسُولُ اللَّهِ ﴿ إِذَا قَرَأَ وَلاَ الضَّالِّينَ قَالَ: «آمِينَ» وَرَفَعَ بِهَا صَوْتَهُ. (د ٩٣٢)، وهَذَا حَدِثُ صَحِيحُ.

٢٤٦٨) عَن وَاثِلَةً بْنِ الْأَسْقَعِ رِضَي الله عنه قَالَ: خَرْجَ عَلَيْنَا رَسُولُ اللَّهِ ﷺ - قَقَالَ: «أَتَرُّعُمُونَ أَنِّي آخِرِكُمْ وَفَاةً، أَلاَ إِنِّي مِنْ أَوْلُكُمْ وَفَاةً، وَتَثْبَعُونِي أَفْنَادًا يُهْلِكُ بَعْضُكُمْ بَعْضُنا». (حم ١٦٥٣٠)، وهَذَا حَدِيثٌ صَحِيحٌ.

(٢٤٧٠) عَنْ جَابِرِ بْنِ يَزِيدَ بْنِ الأَسْوَدِ، عَنْ أَبِيهِ، أَنَّهُ صَلَى مَعْ رَسُولِ اللَّهِ ﴿ وَهُو عُلاَمٌ شَابٌ، فَلَمًا صَلَّى إِذَا رَجُلانَ لَمْ يُصَلِّيَا فِي نَاحِيَة الْمَسْجِد، فَدَعَا بِهِمَا فَجَعَ بِهِمَا تُرْعَدُ فَرَائِصُهُمَا، فَقَالَ: «مَا مَنْعَكُمَا أَنْ تُصلَيّا مَعَنَا؟» قَالاً: قَدْ صَلَّيْنَا فِي رِحَالَنَا، فَقَالَ: «لاَ تَفْعَلُوا، إِذَا صَلَّى أَحَدُكُمْ فِي رَحْلِهِ، ثُمَّ أَدْرَكَ الإِمَامَ وَلَمْ يُصلَّ؛ فَلْيُصلُّ مَعْهُ، فَإِنَّهَا لَهُ نَافَلَةٌ». (د ٥٧٥)، وهَذَا حَدِيثٌ صَحِيحٌ.

٣٤٧١) عَنْ جَابِرِ بْنِ يَرْيِدَ بْنِ الأَسْوَدِ عَنْ أَبِيهِ قَالَ: صَلِّيْتُ خَلْفَ رَسُولِ اللَّهِ ۖ ﴿ فَكَانَ إِذَا انْصَرَفَ انْحَرَفَ. (د ٦١٤)، وهَذَا حَدِيثُ صَحِيحٌ.

٣٤٧٢) عَنْ عَبْدِ اللَّهِ بْنِ السَّائِبِ بْنِ يَرْيِدَ عَنْ أَبِيهِ عَنْ جَدَّهِ أَنْهُ سَمِعَ رَسُلُولَ اللَّهِ — ﴿ يَقُولُ: «لَا يَاْخُذَنَّ أَحَدُكُمْ مَتَاعَ أَخِيه لِأَعِنَا وَلاَ جَادًا». (د ٥٠٠٣)، وهَذَا حَدِيثُ صَحيحُ.

آلَاُوا مَثْرَلاً -وقَالَ: عَمْرُو كَانَ الْخُشَنِيِّ رَضِي الله عَنه قَالَ: كَانَ النَّاسُ إِذَا نَزَلُوا مَنْزِلاً -وقَالَ: عَمْرُو كَانَ النَّاسُ إِذَا نَزَلَ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ مَنْزِلاً - قَفَرُقُوا فِي الشَّعَابِ وَالأَوْدِيَةِ؛ فَقَالَ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ : «إِنُّ تَفَرُقُكُمْ فِي هَذِهِ الشَّعَابِ وَالأَوْدِيَةِ إِلَّا النَّصَمُّ بَعْضُهُمْ إِلَى بَعْضٍ، حَتَّى يُقَالَ: لَوْ بُسِطَ عَلَيْهِمْ ثَوْبُ لَعَمُّهُمْ إِلَى بَعْضٍ، حَتَّى يُقَالَ: لَوْ بُسِطَ عَلَيْهِمْ ثَوْبُ لَعَمُّهُمْ (لَكَ ٢٤٧٨)، وهَذَا حَدِيثُ صَحِيبُ

٢٤٧٤) عَنْ أَبِي ثَعْلَبَةَ الْخَشْنِيِّ رضي الله عنه قَالَ: قُلْتُ: يَا رَسُولَ اللَّهِ، أَخْبِرْنِي بِمَا يَحِلُّ لِي وَيُحَرَّمُ عَلَيُّ. قَالَ:

فَصَعْدَ النَّبِيُّ ﴾ ﴿ وَصَوَّبَ فِيُّ النَّظَرَ، فَقَالَ النَّبِيُّ ﴾ ﴿ : «الْبِرُّ مَا سَكَنَتْ إِلَيْهِ النَّفْسُ، وَاطْمَأَنُ إِلَيْهِ الْقَلْبُ، وَالِاثْمُ مَا لَمْ تَسْكُنْ إِلَيْهِ النَّفْسُ، وَلَمْ يَطْمَئِنُ إِلَيْهِ الْقَلْبُ، وَإِنْ أَفْتَاكَ الْمُقْتُونَ» وَقَالَ: ﴿لَا تَقْرَبْ لَحْمَ الْحِمَارِ الأَهْلِيِّ، وَلَا ذَا نَابٍ مِنِ السبَاعِ». (حم ١٧٢٨٨)، وهَذَا حَدِيثُ صَحِيحٌ.

٧٤٧٧) عَنْ أَبِي مُحَيْرِز قَالَ: قُلْتُ لَأَبِي جُمُعَةَ رَجُلُ مِنِ الصَّحَابَةِ حَنَّقْنَا حَدِيثًا سَمِعْتَهُ مِنْ رَسُولِ اللَّهِ عَدَّ حَقْلَ الْجَرَّاحِ، فَقَالَ: يَا رَسُولِ اللَّهِ أَحَدُ خَيْرُ مَعْمُ، أَحَدَثُكُمْ حَدِيثًا جَيِّدًا، تَعَنَّيْنَا مَعَ رَسُولِ اللَّهِ - قُهُ وَمُعَنَا أَبُو عُبَيْدَةً بْنُ الْجَرَّاحِ، فَقَالَ: يَا رَسُولَ اللَّهِ أَحَدُ خَيْرُ مِنْ الْجَرَّاحِ، فَقَالَ: يَا رَسُولَ اللَّهِ أَحَدُ خَيْرُ مِنْ الْجَرَاحِ، فَقَالَ: يَا رَسُولَ اللَّهِ أَحَدُ خَيْرُ مَنَّا اَسُلَمْنَا مَعَكَ وَجَاهَدُنَا مَعَكَ؛ قَالَ: «نَعَمْ قَوْمٌ يَكُونُونَ مِنْ بَعْدِكُمْ يُؤْمِنُونَ بِي وَلَمْ يَرَوْنِي». (حم ١٦٥٧٨)، وهَذَا حَدِيثُ صَحِيحٌ.

ُ ٣٤٧٦) عَنْ أَبِي جُهَيْم رضي الله عنه أَنُّ رَجُلَيْنِ اخْتَلَفَا فِي آيَة مِنِ القُرْانِ، فَقَالَ: هَذَا تَلَقَيْتُهَا مِنْ رَسُولِ اللَّهِ عَنْ اللَّهِ عَنْ أَبِي جُهَيْمُ رضي الله عنه أَنُّ رَجُلَيْنِ اخْتَلَفَا فِي آيَة مِنِ القُرْانُ يُقْرَأُ عَلَى سَبْعَةٍ أَحْرُف، فَلاَ تُمَارُوا فِي الْقَرْانِ فَإِنْ مِرَاءُ فِي الْقُرْانِ كُفُرُ». (حم ١٧٠٩١)، وهذَا حديثٌ صَحيحٍ.

٧٤٧٧) عَنْ أَنِي خَرِاشٍ السُلَمِيِّ رضي الله عنه أنَّهُ سُمِعَ رَسُولُ اللَّهِ - يَقُولُ: «مَنْ هَجَرَ أَخَاهُ سَنَةً؛ فَهُوَ كَسَقْكِ دَمه». (د ٤٩١٩)، وهَذَا حَدِيثُ صَحَيِحٌ.

ُ ٢٤٧٨) عَنْ يُونُسَ بْنِ مَيْسَرَةَ بْنِ حَلْبَسِ قَالَ: خَرَجْتُ مَعَ أَبِي سَعِيدِ الزُّرَقِيِّ صَاحِبِ رَسُولِ اللَّهِ ﷺ - إِلَى شراءِ الصَّحَايَا، قَالَ: يُونُسُ فَأَشَارَ أَبُو سَعِيدِ إِلَى كَبْشِ أَدْغَمَ لَيْسَ بِالْمُرْتَفِعُ وَلاَ الْمُتَّضِعِ فِي جِسْمِهِ، فَقَالَ لِي: اشْتَرَ لِي هَذَا، كَأَنَّهُ شَبِّهَهُ بِكَبْشِ رَسُولِ اللَّهِ ﷺ - ـ ُ (جه ٢١٢٩)، وهَذَا، كَأَنَّهُ شَبِّهَهُ بِكَبْشِ رَسُولِ اللَّهِ ﷺ - ُ (جه ٢١٢٩)، وهَذَا حَدِيثُ صَحيحٌ.

٢٤٧٩) عَن أَبِي سَلْمَى رضي الله عنه رَاعِي رَسُولِ اللَّهِ ۖ قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللَّهِ صلى الله عليه وسلم: «بَخ بَخ، بِخَمْس مَا أَقْقَلَهُنَّ فِي الْمِيزَانِ: لا إِلَهَ إِلا اللَّهُ، وَسُبُّحَانَ اللَّه، وَالْحَمْدُ لِلَّهِ، وَاللَّهُ أَكْبَرُ، وَالْوَلَدُ الصَّالِحُ يُتَوَفَّى لِلْمَرْءُ فَيَحْتَسِبُهُ». (السنة لابن أبي عاصم ٧٨١)، وهذَا حَدِيثُ صَحَيِحٌ.

٧٤٨٠) عَن أَبِي هُرَيْرَةَ رضي الله عنه قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللَّهِ ﴿ فَيْ الشَّمْسَ لَمْ تُحْبَسُ لِبَشَرِ إِلاَّ لِيُوشَعَ لَيَالِيَ سَارَ إِلَى بَيْت الْمَقْدس». (حم ٨٢٩٨)، وهَذَا حَديثُ صَحيحٌ.

(٢٤٨١) عَن أَبِي هُرَيْرَةَ رضي الله عنه قَالَ: قَالَ رَسُلُولُ الله - قَالَ: «أَسْرَعُ قَبَائِلِ الْعَرَبِ فَنَاءٌ قُرَيْشٌ، وَيُوشِكُ أَنْ
 تَمُرُ الْمَرْأَةُ بِالنَّعْلِ فَتَقُولَ: إِنْ هَذَا نَعْلُ قُرَسَيَّ . (حم ٨٤١٨)، وهَذَا حَديثُ صَحيحٌ.

٢٤٨٧) عَن أَبِي هُرِيْرَةَ رضي الله عنه قَالَ: قَالَ: رَسُولُ اللّهِ - ﴿ لَيْسَ مَنَّا مَنْ خَبِّبُ امْرَاةً عَلَى زَوْجِهَا، أَوْ عَبْدًا عَلَى سَيِّدِهِ ﴿ لِد ٢١٧٥)، وهَذَا حَدِيثُ صَحِيحُ.

٣٤٨٣) عَن أَبِي هُرَيْرَةَ رِضَيَ الله عنه أَنْهُ ذَكَرَ رَجُلَيْنِ ادَّعَيَا دَابِّةً، وَلَمْ يَكُنْ لَهُمَا بِيَّنَةً؛ فَأَمْرَهُمَا النَّبِيُّ- ﷺ - أَنْ يَسْتَهمَا عَلَى الْيَمِينِ. (حم ١٠٧٩٧)، وهَذَا حَدِيثُ صَحِيحٌ.

٢٤٨٤) عَن أَبِي هُرَيْرَةَ رضي الله عنه قَالَ: قَالَ رَسُولُ الله ﴿ ﴿ ﴿ مَا مِنْ نَبِيٌّ وَلاَ وَالَ إِلاَّ وَلَهُ بِطَانَتَانِ: بِطَانَةً تَاْمُرُهُ بِالْمَعْرُوفِ، وَبِطَانَةً لاَ تَاْلُوهُ خَبَالاً، وَمَنْ وُقِيَ شَرَّهُمَا فَقَدْ وُقِيَ، وَهُوَ مَعَ الَّتِي تَعْلِبُ عَلَيْهِ مِنْهُمَا». (حم ٧٢٣٨)، وهَذَا حَدِيثُ صَحَيِحُ.

٧٤٨٥) عَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ رضي الله عنه قَالَ: وَسُولُ الله - الله عنه قَالَ: رَسُولُ الله - الله عنه قَالَ: رَسُولُ الله - الله عنه قَالَ: رَسُولُ الله عنه قَالَ: رَسُولُ الله عنه قَالَ: رَسُولُ الله عنه قَالَ: وَسُولُ الله عنه قَالُونَ بِمَا لاَ يَعْلَمُونَ، وَيَقْعَلُونَ بِمَا لاَ يَوْمَرُونَ، فَمَنْ أَنْكَرَ عَلَيْهِمْ بَرِئَ، وَيَقْعَلُونَ بِمَا لاَ يَعْلَمُونَ، وَمَدْا حَدِيثُ صَحَيحُ.

٢٤٨٦) عَنَ أَنِي هُرَيْرَةَ رضي الله عنه أنُ رَسُولَ اللَّهِ ﷺ قَالَ: «ثَلَاثُ لاَ يُمْنَعْنَ: الْمَاءُ، وَالْكَلأُ، وَالنَّالُ» (جه ٢٤٧٣)، وهَذَا حَدِيثُ صَحِيحٌ.

٧٤٨٧) عَنْ أَبِي هُرِيْرَةَ رضي الله عنه، قَالَ: قَالَ: رَسُولُ الله – ﷺ: «خُيْرُ الْكَلامِ أَرْبَعُ، لا تُبَالِي بِأَيْتِهِنُ بَدَأْتَ: سُبُحَانَ اللهِ، وَالْحَمْدُ لِلّهِ، وَلا إِلَهَ إِلا اللهُ، وَاللّهُ أَكْبَرُ» (النسائي في عمل اليوم والليلة ٨٤١)، وهُذَا حَدِيثُ صَحيحٌ.

٢٤٨٨) عَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ رِضَي الله عنه، عَنْ رَسُولِ اللهِ ﴿ وَهِ قَالُ: «جِهَادُ الْكَبِيرِ، وَالصَّغِيرِ، وَالضَّعِيفِ، وَالْمَرْاةِ: الْحَجُّ وَالْعُمْرُةُ» (ن ٢٦٢٦)، وهَذَا حَدِيثُ صَحِيحٌ.



الحمد لله وحده والصلاة والسلام على من

لا نبي بعده، وبعد:

الطريق إلى الجنة صراط مستقيم، وهو الطريق الذي يسير عليه انبياء الله ورسله، والصالحون من عباده الذين هداهم الله تعالى صراطًا مستقيمًا، واتاهم من لدنه اجرًا عظيمًا، وهو الطريق الذي يطلب العابدون من ربهم الهداية إليه في صلواتهم.

قَالَ الله جَلَ ثَفَاؤُهِ: ﴿ إِيَّاكَ نَعْبُدُ وَإِيَّاكَ نَعْبُدُ وَإِيَّاكَ نَعْبُدُ وَإِيَّاكَ نَعْبُدُ وَإِيَّاكَ نَعْبُدُ وَإِيَّاكَ نَعْبُدُ وَإِيَّاكَ نَعْبُدُ وَ إِلَّاكَ نَعْبُدُ وَ لَا الْمُعْضُوبِ عَلَيْهِمْ وَلا الْمُغْضُوبِ عَلَيْهِمْ وَلا الضَّالَيْنَ ﴾ [الفاتحة: ٥-٧].

وقال تعالى: ﴿ وَلَوْ أَنَّهُمْ فَعَلُوا مَا يُوعَظُونَ بِهِ
لَكَانَ خَيْرًا لَهُمْ وَأَشَدُ تَثْبِيتًا (٦٦) وَإِذَا لِاَتَيْدَاهُمْ مِنْ
لَدُنًا أَجْرًا عَظِيمًا (٣٧) وَلَهَدَيْنَاهُمْ صِرَاطًا مُسْتَقِيمًا
(٨٦) وَمَنْ يُطِعِ اللَّهُ وَالرَّسُولَ قَأُولَئِكَ مَعَ الَّذِينَ أَنْعَمَ
اللَّهُ عَلَيْهِمْ مِنَ النَّبِيئِ وَالصَّدِيقِقِينَ وَالشَّهُدَاءِ
وَالصَّالِحِينَ وَحَسُنَ أُولَئِكَ رَفِيقًا (٦٩) ذَلِكَ الْفَضْلُ مِنَ
اللَّهُ وَكَفَى بِاللَّهُ عَلِيمًا ﴾ [النساء: ٦٦-٧].

والسائرون على هذا الطريق المستقيم لا خوف عليهم ولا هم يحرّنون، يسيرون خلف الدليل الهادي

OF BUILDINGS AND STREET

# اعداد: د/ جمال المراكبي

رئيس مجلس علماء الجماعة www.almarakby.com

إلى باب الجنة؛ ليستفتح لهم، فيدخلون الجنة بغير حساب ولا عذاب.

حساب ولا عذاب. قال رسول الله ﷺ: «أنا أكثر الأنبياء تبعًا يوم

القيامة، وأنا أول من يقرع باب الجنة، [مسلم ١٦٩]. وقَالَ عَنَّ: «أَتِي بَابَ الْجَنْةِ يَوْمَ الْقَيَامَةِ. فَأَسْتَفْتحُ. فَيُقُولُ الْخَازِنُ: مَنْ أَنْتَ \* فَأَقُولُ: مُحَمَدٌ، فَيَقُولُ: بِكَ أُمْرِتُ لاَ أَفْتَحُ لاَحَد قَبْلكَ، [مسلم ١٩٧].

وقال الله جل ثناؤه: ﴿إِنَّ النَّيِنَ قَالُوا رَبُّتُ اللَّهُ
ثُمَّ اسْتَقَامُوا تَتَنَزَّلُ عَلَيْهِمُ الْمَلاثَكَةُ الْا تَخَافُوا وَلا
تَحْزَنُوا وَأَبْشِرُوا بِالْجَنَّةِ الَّتِي كُنَّتُمْ تُوعَدُونَ نَحْنُ
اَوْلِيَاؤُكُمْ فِي الْحَيَاةَ الدُّنْيَا وَفِي الآخِرَةِ وَلَكُمْ فِيهَا مَا
تَشْتَهِي اَنْفُسُكُمْ ولَكُمْ فِيهَا مَا تَدُّعُونَ ثُرُلًا مِنْ عَقُورٍ
رحيم المُعلَّم المُعلَّم اللهِ ١٣٠-٣٣].

وقال الله تبارك وتعالى: ﴿ إِنَّ الدَّيِنَ قَالُوا رَبُّنَا اللّهُ ثُمُ اسْتَقَامُوا فَلا حُوْفُ عَلَيْهِمْ وَلا هُمْ يَحْرَدُونَ أُولَكُ أَصْحَابُ الْجَنَّة خَالدِينَ فِيهَا جَزَّاءٌ بِمَا كَانُوا يَعْمَلُونَ ﴾ [الإحقاف ١٣-١٤].

وقال رب العزة والجلال: ﴿وَأَنْ لُو اسْتُقَامُوا عَلَى الطُّرِيقَةِ لِأَسْقَيْنَاهُمْ مَاءُ غَدَقًا ﴾ [الجن: ١٦]. وعن سفيان بن عبد الله الثقفي رضي الله عنه

قال: «قلت: يا رسول الله، قل لي في الإسلام قولاً لا أسال عنه أحدًا غيرك. قال: قل: «أمنت بالله، ثم استقم» [مسلم ٣٨].

قال ابن القيم: سئل صديق الأمة، وأعظمها استقامةً أبو بكر الصديق رضي الله عنه عن الاستقامة؛ فقال: أن لا تشرك بالله شيئًا. يريد الاستقامة على محض التوحيد.

وقال عمر بن الخطاب رضي الله عنه: الاستقامة: ان تستقيم على الأمر والنهي، ولا تروغ روغان الثعالي.

وقال عثمان بن عفان رضي الله عنه: أستقاموا: أخلصوا العمل لله.

وقال علي بن أبي طالب رضي الله عنه وابن عباس رضي الله عنه وابن عباس رضي الله عنهما: استقاموا: أدوا الفرائض. وقال الحسن: استقاموا على أمر الله، فعملوا عطاعته، واحتنبوا معصبته.

وقال مجاهد: استقاموا على شهادة أن لا إله إلا الله حتى لحقوا بالله.

وسمعت شيخ الإسلام ابن تيمية قدس الله روحه يقول: استقاموا على محبته وعبوديته؛ فلم يلتفتوا عنه يمنة ولا يسرة.

والمطلوب من العبد الاستقامة، وهي السداد؛ فإن لم يقدر عليها، فالمقاربة، فإن نزل عنها: فالتغريط والإضاعة، كما في حديث أبي هريرة رضي الله عنه عن النبي قال: «سددوا، وقاربوا، واعلموا أنه لن ينجو أحد منكم بعمله. قالوا: ولا أنت يا رسول الله؟ قال: ولا أنا، إلا أن يتغمدني الله برحمة منه وفضل».

فجمع في هذا الحديث مقامات الدين كلها، فامر بالاستقامة، وهي السداد والإصابة في النيات والاقوال والأعمال، وأخبر أنهم لا يطيقونها، فنقلهم إلى المقاربة، وهي أن يقربوا من الاستقامة بحسب طاقتهم كالذي يرمي إلى الغرض؛ فإن لم يُصبه؛ يُقاربه، ومع هذا فأخبرهم أن الاستقامة والمقاربة لا تنجّي يوم القيامة؛ إلا إذا صاحبُها فضل الله وعفوه ورحمته، فلا بركن أحد إلى عمله، ولا يُعجب به، ولا

يرى أن نجاته به وحده، بل إنما نجاته برحمة الله وعفوه وفضله، كما قال رسول الله في: «استقيموا، ولن تُحْصُوا، واعلموا أن خير اعمالكم الصلاة، ولا يحافظ على الوضوء إلا مؤمن». [ابن ماجه ۲۷۷ وصححه الالباني].

فالاستقامة كلمة جامعة، أخذة بمجامع الدين، وهي القيام بين يدي الله على حقيقة الصدق والوفاء بالعهد، والاستقامة تتعلق بالأقوال والأفعال، والأحوال والنيات، فالاستقامة فيها: وقوعها لله، وعلى أمر الله.

وقال بعضهم: كن صاحب الاستقامة، لا طالب الكرامة؛ فإن نفسك متحركة في طلب الكرامة، وربك يطالبك بالاستقامة.

وسمعت شيخ الإسلام ابن تيمية قدس الله تعالى روحه يقول: أعظم الكرامة لزوم الاستقامة. اهـ (مدارج السالكين-منزلة الاستقامة ٢/ ١٠٥).

فالاستقامة إنن كلمة جامعة للخير، ولجميع السجايا الحميدة، والخلال الكريمة، وأسمى ما يطلبه الإنسان في هذه الحياة أن يُوصف بأنه مستقيم.

وكلمة "الاستقامة" تفيد معنى الاعتدال والاستواء، يقال: استقام له الأمر، أي اعتدل، كما في الحديث عن أنس رضي الله عنه قال: قال رسول الله عنه الحديث عن أنس رضي الله عنه قال: ها وسووا صفوفكم؛ فإن تسوية الصف من تمام الصلاة» [متفق عليه].

وفي رواية للبخاري: «فإن تسوية الصفوف من إقام الصلاة». أي جعلها سليمة معتدلة.

وكلمة "الإستقامة "مشتقة من مادة "القيام"، وفي هذه المادة معنى الملازمة والمحافظة والثبات، وعلى هذا جاء قول الحق سيحانه وتعالى: ﴿ إِلاَّ مَا دُمْتَ عَلَيْهُ قَائمًا ﴾ [آل عمران: ٧٥] أي ملازمًا محافظًا.

وقد تأتي المادة بمعنى الإصلاح والنهوض بالتبعات، ومن ذلك قول الله تبارك وتعالى: ﴿ الرَّجَالُ قُوَّامُونَ عَلَى النَّسَاءِ ﴾ [النساء: ٣٤].

ومن هذا نفهم أن الاستقامة في الإسلام هي الإقامة على دين الله، والدوام على هدى الله عز

وجل، والاستمرار في التقيد بقيوده، والوقوف عند حدوده، والاستجابة لأوامره، والانتهاء عن محارمه.

إن جميع الأنبياء- صلوات الله عليهم- كانت رسالاتهم والهدف منها أن يستقيم الناس، وتستقيم بهم أحوالهم، وتستقيم بهم دنياهم، وتستقيم بهم أمور آخرتهم.

قال الله تعالى لنبيه محمد 👛: ﴿ فَاسْتَقَمْ كَمَا أُمرْتَ وَمَنْ تَابَ مَعَكَ وَلا تَطْغَوْا إِنَّهُ بِمَا تُعْمَلُونَ بَصيرٌ ﴾ [هود: ١١٢].

فأمر الله عز وجل نبيه محمدًا 🍇 أن يستقيم، ومن تاب معه على جادة الحق، وألا يجاوزوا ما أمروا به، فذلك هو الطغيان.

والمسلم يجب أن يكون ملتزمًا بمنهاج الاستقامة، وما يتطلبه هذا المنهاج من أداب وأخلاق حسنة.

🙃 الابتعاد عن الطرق الشيطانية المنحرفة 👓

قال الله حل جلاله: ﴿ وَأَنَّ هَذَا صِرَاطِي مُسْتَقِيمًا فَاتَّبِعُوهُ وَلا تَتَّبِعُوا السُّبُلُ فَتَفَرُّقَ بِكُمْ عَنْ سَبِيلِهِ ذَلكُمْ وَصِنَّاكُمْ بِهِ لَعَلَّكُمْ تَتَّقُونَ ﴾ [الانعام: ١٥٣].

أى أن صراط الله تعالى وطريقه الذي جعله منهجًا للسلوك: مستقيمًا لا عوج فيه، وأن على الناس أن يتبعوا الطريق السوي، وأنهم إذا اتبعوه، وساروا عليه؛ أمنوا من الزيغ والضلال في الدنيا، وسعدوا يرضوان الله تعالى ونعيمه في الآخرة.

وإذا انحرفوا عن صراط الله، واتخذوا طرقًا أخرى ابتدعوها من تلقاء أنفسهم؛ تفرقوا عن سبيل الله، وحادوا عنه، واستحقوا الضلال، وتعرضوا للنكال بإعراضهم عن هداية الله تعالى.

﴿ إِنَّ الَّذِينَ كَفَرُوا وَصَدُّوا عَنْ سَبِيلِ اللَّهِ قَدْ ضَلُّوا ضَلَالاً مُعِيدًا (١٦٧) إنَّ الَّذِينَ كَفَرُوا وَظَلَمُوا لَمْ يَكُنِ اللَّهُ لِيَغْفِرَ لَهُمْ وَلا لِيَهْدِيِّهُمْ طَرِيقًا (١٦٨) إِلاًّ طَرِيقَ جَهَنَّمَ خَالِدِينَ فِيهَا أَبَدًا وَكَانَ ذَٰلِكَ عَلَى اللَّهِ سُسِرًا ﴾ [النساء: ١٦٧ - ١٦٩].

إن هذه وصايا الله العلى القدير لعباده؛ لتحصل لهم الاستقامة كما في الحديث: «خط النبي ﷺ خطًا مستقيمًا، وخطعن يمينه خطوطًا، وعن شماله خطوطًا، ثم قال مشيرًا إلى الخط المستقيم: هذه

سبيل الله، وقال مشيرًا إلى الخطوط التي عن يمينه وعن شماله: هذه سُبُل، على كل سبيل منها شيطان يدعو إليه، ثم قرأ الرسول الكريم ﷺ: ﴿ وَأَنَّ هَذَا صراطى مُسْتَقيمًا فَاتَّبعُوهُ وَلا تَتَّبعُوا السُّبُلَ فَتَفَرُّقَ بِكُمْ عَنْ سَبِيله ذَلكُمْ وَصَّاكُمْ بِهِ لَعَلَّكُمْ تَتَّقُونَ ﴾ [الأنعام: ١٥٣]. [رواه أحمد والحاكم ٢٩٣٨ وصححه ووافقه

لقد جعل الله تعالى «الصراط المستقيم» مطلبًا للمؤمنين، يرجون ربهم لتحقيقه لهم، فيدعون بذلك في كل ركعة من صلواتهم حينما يقولون: ﴿ اهْدِنَا الصِّرُ اطُ الْمُسْتَقِيمَ ﴾.

وإذا كان الإنسان محتاجًا- دون شك- إلى دليل يدله على طريق الاستقامة، وإلى رائد يقوده على ذلك الطريق؛ فإن خير دليل وأصدق رائد في هذا المجال هو كتاب الله تعالى، وسنة نبيه 👛.

قال جل جلاله: ﴿ إِنَّ هَذَا الْقُرْآنَ يَهْدِي لِلَّتِي هِي أَقْوَمُ وَيُبَشِّرُ الْمُؤْمِنِينَ الَّذِينَ يَعْمَلُونَ الصَّالِحَاتِ أَنَّ لَهُمْ أَجْرًا كَبِيرًا ﴾ [الإسراء: ٩].

فالآية تخبرنا أن كتاب الله تعالى يهدي إلى الحالة التي هي أقوم الحالات، وإلى الطريقة التي هي أعدل الطرق، وهي طريقة الإيمان بالله تعالى، وشبهادة أن لا إله إلا الله، وأن محمدًا رسول الله، والإيمان برسل الله، والإيمان بكتبه، والإيمان بالملائكة، والإيمان باليوم الأخر، والإيمان بالقضاء والقدر، والعمل بطاعة الله، وقد أكد الله تبارك وتعالى لعباده هذا المعنى حين قال عن كتابه: ﴿ إِنْ هُوَ إِلاَّ ذِكْرُ لِلْعَالَمِينَ لِمَنْ شَاءَ مِنْكُمْ أَنْ يَسْتَقيمَ ﴾ [التكوير: ٢٧-٢٧].

﴿يَا أَيُّهَا النَّاسُ قَدْ جَاءَكُمْ بُرْهَانٌ مِنْ رَبِّكُمْ وَأَنْزَلْنَا إِلَيْكُمْ نُورًا مُبِينًا (١٧٤) فَأَمَّا الَّذِينَ آمَنُوا بِاللَّهِ وَاعْتَصِمُوا بِهِ فَسَيُدْخِلُهُمْ فِي رَحْمَةِ مِنَّهُ وَفَضْلُ وَيَهْدِيهِمْ إِلَيْهِ صِرَاطًا مُسْتَقِيمًا ﴾ [النساء: ١٧١ - ١٧٥]

وعن عثمان بن حاضر الأزدي قال: دخلت على ابن عباس رضى الله عنهما فقلت أوصنى، فقال: نعم.. عليك بتقوى الله والاستقامة، اتبع ولا تبتدع. إن الإيمان والاستقامة هما دعامتا الإسلام، وهما

مصدر كل خير، فالإيمان بالمولى تبارك وتعالى نورً في القلب، وحكمةً في النفس، وعفةً للجوارح، والاستقامة هي مظهر الإيمان وميزانه ونتيجته، فلا إيمان لمن لا يستقيم في حياته وسلوكه، ولا استقامة لمن لا إيمان في قلبه.

# ووالاجتراء على العرمات وو

عَنْ النَّوْاسِ بْنِ سَمْعَانَ رضي الله عنه قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللَّهِ عَنْ: ﴿إِنَّ اللَّهُ عَزْ وَجَلُ ضَرَبُ مَثَلاً صَرَاطًا مُسْتَقِيمًا، عَلَى كَنْقَي الصَرَاطِ سُورَانِ فيهمَا أَبُوابُ مُسْتَقِيمًا، عَلَى كَنْقَي الصَرَاطِ سُورَانِ فيهمَا أَبُوابُ مُفْتَحَةً، وعَلَى الْأَبْوَابِ سُتُورُ، وَدَاعٍ يَدْعُو عَلَى رَاْسِ الصَرَاطِ وَدَاعٍ يَدْعُو إِلَى دَارِ الصَرَاطِ وَدَاعٍ يَدْعُو إِلَى دَارِ الصَرَاطِ وَيَا عِيدُعُو إِلَى دَارِ السَّلامِ وَيَهْدِي مَنْ يَشَنَاءُ إِلَى صَراطِ مُسْتَقيمٍ ﴿، فَاللَّهُ بَدْعُو الله الله عَلَى كَنْقَي الصَرَاطِ مُسْتَقيمٍ ﴿، فَاللَّهُ عَدُودُ الله الله عَلَى كَنْقَي الصَرَاطَ حَدُودُ الله الله عَلَى يَكْشَفَ ﴾ [الحاكم 819 وصححه، أَحَدُ في حَدُودِ الله حَتَى يُكْشَفَ ﴾ [الحاكم 819 وصححه، وقال الدَهبِي: على شَرَط مسلم ولا علة له].

قال ابن رجب: ففي هذا المَثَل الذي ضربه النبي في أمر الله في أن الإسلام هو الصراط المستقيم الذي أمر الله بالاستقامة عليه، ونهى عن مجاوزة حدوده، وإن من ارتكب شيئًا من المحرمات؛ فقد تعدى حدوده.

فضرب النبي في مثل الإسلام في هذا الحديث بصراط مستقيم، وهو الطريق السهل الواسع عوج فيه؛ فيقتضي ذلك قربه وسهولته، وعلى جنبتي الصراط يمنة ويسرة سوران، وهما حدود الله، وكما أن السور يمنع من كان داخله من تعديه ومجاوزته؛ فكذلك الإسلام يمنع من دخل فيه من الخروج عن فكذلك الإسلام يمنع من دخل فيه من الخروج عن المأنون فيه إلا ما نهى عنه، ولهذا مدح سبحانه الحافظين لحدوده، وذم من لا يعرف حد الحلال من الحرام، كما قال تعالى: ﴿ الأعْرَابُ أَشَدُ كُفْرًا وَنقَاقًا وَاللَّهُ عَلِيمُ حَكِيمٌ ﴾ [التوبة: ٤٧].

والمراد أن من لم يجاوز ما أذن له فيه إلى ما نُهي عنه؛ فقد حفظ حدود الله، ومن تُعدى ذلك؛ فقد تعدى حدود الله، وقد تُطلق الحدود ويُراد بها نفس المحارم، وحينئذ يقال: لا تقربوا حدود الله كما قال

تعالى: ﴿ تِلْكَ حُدُودُ اللَّهِ فَلاَ تَقْرَبُوهَا كَذَلِكَ يُبَيِّنُ اللَّهُ أَيَاتِه للنَّاسُ لَعَلَّهُمْ يَتُقُونَ ﴾ [البقرة: ١٧٨].

والمراد: النهي عن ارتكاب ما نهى عنه في الآية من محظورات الصيام، والاعتكاف في المساجد

ومن هذا المعنى وهو تسمية المحارم حدودًا ولا النبي في «مَثَلُ الْقَائِم عَلَى حُدُود اللَّه وَالْوَاقع في النبي في الله وَالْوَاقع في الله وَالله وَلّه وَالله وَالله

وأراد بالقائم على حدود الله: المنكر للمحرمات، والناهي عنها، وفي حديث ابن عباس رضي الله عنهما عن النبي في الذار ، اتقوا النبي في النار، اتقوا الحدود "- قالها ثلاثًا - [اخرجه الطبراني ١٠٩٥٣].

وأراد بالحدود محارم الله ومعاصيه، ومنه قول الرجل الذي قال للنبي ﷺ: فإني أصبت حدًا فأقمه عليٌ، وقد تسمى العقوبات المقدرة الرادعة عن المحارم المغلظة: حدودًا، كما يقال: حد الزنا، وحد السرقة، وحد شرب الخمر، ومنه قول النبي ﷺ لأسامة: «أتشفع في حد من حدود الله...» [متفق عليه]، ليعني في القطع في السرقة، وهذا هو المعروف من المعارد في الصطلاح الفقهاء. اهـ

والسبيل إلى الاستقامة والنبات على الدين: هو الاستعانة بالله تعالى، والالتجاء إليه سبحانه بطلب الهداية إلى صراطه المستقيم، والعمل بمقتضى كتابه، واتباع هدي رسوله ، ومصاحبة اهل الخير الذين يدلون على طاعة الله تعالى ويرغبون فيها، ويحذرون من طاعة الهوى، وإغواء الشيطان، مع البعد عن قرناء السوء المنحرفين عن سبيل الهدى، الداعين إلى طريق الردى.

فنسال الله لنا ولجميع المسلمين الاستقامة على طاعته، والثبات على دينه، فالاستقامة على طاعة الله والثبات عليها يجب أن يكونا في هاجس كل مؤمن بلقاء الله تعالى؛ لأنهما السبيل الوحيدة للسعادة في الدنيا والآخرة.

والحمد لله رب العالمين.





# آداب زیارة المریض

نما

إعداد/ سعيد عامر

أمين عام لجنة الفتوى بالأزهر الشريف

الحمد لله وحده، والصلاة والسلام على من لا نبي بعده، نبي الهدى والرحمة، وعلى آله وصحبه، ومن اتبع هداه إلى يوم الدين، أما بعدُ:

فقد سبق الحديث في العدد الماضي عن حكم عيادة المريض، وبينًا مشروعية العيادة في كل مريض، رجادً كان أو امرأة، أو طفادً مسلمًا، أو كافرًا، أيًا كان مرضهُ لحديث: «.. وعودوا المريض».

وفي هذا العدد نتحدث عن فضل عيادة المريض، فنقول وبالله التوفيق:

# و ثواب عيادة المريض و

عيادة المريض هي زيارته وتفقّده، وقد جزم البخاري بوجوب عيادة المريض»، ولذا فهي من حقوق المسلم على أخيه المسلم، وقد وردت النصوص الكثيرة بفضلها، ومن ذلك أن:

# وه عائد الريض زائر لله تعالى وو

عن أبي هريرة رضي الله عنه قال: قال رسول الله عن أبي هريرة رضي الله عن وجل يقول يوم القيامة: يا ابن أدم مرضت فلم تعدني، قال: يا رب كيف أعودك وأنت رب العالمين؛ قال: أما علمت أن عبدي فُلانًا مرض فلم تعده، أما علمت أنك لو عُدتهُ لوجدتني عنده؛ يا ابن أدم استطعمتك فلم تطعمني، قال: يا رب، وكيف أطعمك وأنت رب العالمين؛ قال: أما علمت أنك لو أطعمت عبدي فلان فلم تطعمه؛ أما علمت أنك لو أطعمتُهُ لوجدت ذلك عندي؛ يا ابن أدم استسقيتك فلم تسقني، قال: يا رب كيف

أسقيك وأنت رب العالمين؟ قال: أستسقاك عبدي فلان فلم تسقه، أما إنك لو سقيته وجدت ذلك عندي» [مسلم ٢٥٦٩].

ومعنى «مرضتُ»: قال العلماء: وإنما أضاف المرض إلى نفسه سبحانه وتعالى، والمراد مرض العبد؛ تشريفًا للعبد وتقريبًا له، والعرب إذا شرفت أحدًا؛ حلّته محلاً وعبرت عنه كما تعبر عن نفسها.

«أما علمت انك لو عدته لوجدتني عنده»: قال المازري: هو استعارة، أي لوجدت ثوابي وكرامتي، وعليه يُحمل ﴿ وَوَجَدَ اللّهُ عَنْدَهُ ﴾ [النور: ٣٩] أي مجازاته. قال القرطبي: هو تنزل وتلطف في الخطاب والعتاب، ومقتضاه التعريف بعظيم ثواب تلك الأشياء، والحق أن عندية الله مع عبده صفة ثابتة له، نثبتها ونعتقدها، لا نكيفها، ولا نمثله شيء وهو السميع البصير.

قال في العيادة: «لوجدتني عنده»، وفي الإطعام

النوحيد صفر ١٤٣٧ هـ

الرفيع، فعن أبي هريرة رضي الله عنه قال: قال رسول الله ﷺ: «من عاد مريضًا نادى مُناد من السماء: طبت وطاب ممشاك، وتبوأت من الجنة منزلاً» [ابن ماجه ١٤٤٣، وحسنه الاباني].

«طبت»: دعاء له بأن يطيب عيشه في الدنيا، «وطاب ممشاك»: طيب المشى كناية عن سيره وسلوك طريق الآخرة.

# و عائد المريض في رحمة الله و

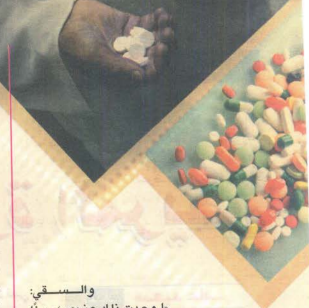
عن هارون بن أبي داود قال: أتيتُ أنس بن مالك، فقلت: يا أبا حمزة، إن المكان بعيدٌ ونحن يعجبنا أن نعودك، فرفع رأسهُ، فقال: سمعتُ رسول الله على يقولُ: «أيما رجل يعودُ مريضاً! فإنما يخوض في الرحمة، فإذا قعد عند المريض؛ غمرته الرحمة». قال: فقلت: يا رسول الله، هذا للصحيح الذي يعود المريض، فالمريضُ ما لهُ؟ قال: «تُحطّ عنه ذنوبه» [مسند احمد ١٢٧٨٢].

وعن جابر رضي الله عنه قال: سمعت النبي عقول: «من عاد مريضًا؛ خاض في الرحمة، حتى إذا قعد؛ استقر فيها» [الإدب المفرد للبخاري ٢٢ه، وصححه الالباني].

# ٥٥ عائد المريض تحيطه اللائكة وتستغفر له ٥٥

عائد المريض أجره عظيم، وتُحسب له خطواته من حين يخرج من بيته إلى أن يصل: حسنات، وتحيطه في ذهابه وإيابه ملائكة الرحمة. تستغفر لله، وتدعو له، عن علي رضي الله عنه قال: سمعت رسول الله على يقول: «ما من مسلم يعود مسلمًا عُدوة إلا صلى عليه سبعون ألف ملك حتى يمسي، وإن عاده عشية إلا صلى عليه سبعون ألف ملك حتى يصبح، وكان له خريف في الجنة» [الترمذي حتى يُصبح، وكان له خريف في الجنة» [الترمذي معهور وصححه الالباني].

وعن ابن عباس رضي الله عنهما أن النبي قال: «من عاد مريضًا؛ خاض في الرحمة، فإذا جلس إليه؛ غمرته الرحمة، فإن عاده من أول النهار؛ استغفر له سبعون الف ملك حتى يمسي، وإن عاده من أول الليل؛ استغفر له سبعون الف ملك حتى يصبح». قيل: يا رسول الله، هذا للعائد، فما للمريض؟ قال: «أضعاف هذا» [الطبراني في الكبير فما للكريقم ١١٤٨١) وقال الهيثمي (٢٩٨/٢): فيه محمد بن عبد الملك الإنصاري، ولم أجد من ذكره].



«لوجدت ذلك عندي»؛ رمزًا الله عندي»؛ رمزًا إلى أكثرية ثواب العيادة، والله جل جلاله وتعاظمت آلاؤه- لا يمرض، ولا يجوع، ولا يعطش، ومقام الربوبية أعلى وأرفع من أن يُوصف بشيء من صفات البشر، أو يُضاف إليه أمر من أمور خلقه: ﴿لَيْسَ كَمِثْلِهِ شَيْءٌ وَهُوَ السَّمِيعُ الْبَصِيرُ ﴾ [الشورى: ١١].

والحديث فيه الحث البالغ والطلب الوثيق، والترغيب في عيادة المريض، ولذا كانت عيادة المريض حقَّ المسلم على أخيه المسلم.

عن أبي هريرة رضي الله عنه أن رسول الله قال: «حق المسلم خمس: رد السلام، وعيادة المريض، واتباع الجنائز، وإجابة الدعوة، وتشميت العاطس» [منفق عليه].

وفي رواية أبي موسى الأشعري رضي الله عنه قال: قال رسول الله ﷺ: «أطعموا الجائع، وعودوا المريض، وفكوا العاني» [البخاري ٣٠٤٦].

وفي رواية عَنْ الْبَرَاءِ بْنِ عَازِب رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ قَالَ: «أَمَرَنَا النَّبِيُ ﷺ بَسَبْع وَنَهَانَا عَنْ سَبْع: أَمَرَنَا بِاتَّبَاعِ الْجَنَائِز، وعَيَادة الْمَريض، وَإِجَابَةُ الدَّاعِي، وَنَصْرِ الْمَظْلُوم، وَإِبْرَارِ الْقَسَم، وَرَدَّ السَّلَام، وَتَشْمِيت الْعَاطس. وَنَهَانَا عَنْ أَنييَة السَّلَام، وَتَشْمِيت الْعَاطس. وَنَهَانَا عَنْ أَنييَة الْفَضَة، وَخَاتَم الدَّهَبِ، وَالْحَرِيرِ وَالدَّيبَاجِ وَالْقَسَعَيُ وَالْإِسْتَبْرَقِ» [البخاري ١٣٣٩].

# وه هناف الملائكة لعائد المريض وو

إن عائد المريض تهتف له الملائكة في السماوات العلا، وتدعو له بهذا الدعاء الطاهر

النوحيد العدد ٤٧٠ السنة الأربعون

# ووعائد المريض في مخرفة الجنة وو

عن أبي الربيع رضي الله عنه رفعه إلى النبي ه وفي حديث سعيد قال: قال رسول الله «عائد المريض في مخرفة الجنة حتى يرجع» [مسلم ٢٥٦٨].

وفي رواية ثوبان رضي الله عنه مولى رسول الله عنه ما مولى رسول الله عنه «من عاد مريضًا لم يزل في خُرفة الجنة حتى يرجع». وفي رواية قيل: يا رسول الله، وما خُرفة الجنة؟ قال: «جُنَاهَا». [البيهقي في شعب الإيمان ١٦٦٩].

«الخُرفة» بضم الخاء وسكون الراء: ما يُختَرق أي يُجتَنى من الثمرات، أي لم يزل كانه في بستان يجتني منه الثمر. وشبه ما يحوزه العائد من الثواب بما يحوزه المخترف من الثمر. وقيل: المراد بالخرفة هنا الطريق، والمعنى: أن العائد يمشي في طريق تؤديه إلى الجنة.

والمخرفة البستان، والطريق الواضح. «في خرفة الجنة» أي في بستانها. «حتى يرجع» من عيادته إلى بيته.

فهناك عند كل مريض تجد باقةً من الزهر الندي العطر مُهداة للزائر، ومن زهراته الطيبات قوله: «من عاد مريضًا لم يزل في خرفة الجنة حتى يرجع..» أية صورة من صور الحث والتكريم تفوق هذه الصورة أو تُضاهيها؟! وأي علاقة إنسانية تجد لها تعبيرًا كهذا الذي تجده في كلمات السهال ﷺ!

إن هذا المريض يغالبُ العلة وتغالبُهُ، ويصارعُ السُقم ويُصارعُهُ عَلَيْ الناس حاجةُ إلى كُلُ ما تستطيعُهُ العلاقات الإنسانية من سلوى وعون، ويث للعزيمة والأمل والطمأنينة والسرور.

ولذا، ففي عيادة المريض تحقيقُ للتواصل بين المسلمين، وتحقيقُ للألفة بينهم، وكذلك جبرُ لخاطر أهل المريض، وإشاعة روح المحبة بين الناس، وكذلك في عيادة المريض تطييبُ لخاطره ورفعُ لروحه المعنوية مما يُعجَل له الشفاء.

# وه عائد المريض بيشر بدخول الجنة وه

عن أبي هريرة رضي الله عنه قال: قال رسول الله عنه تمان أبو الله عنه أمان أبو بكر: أنا. قال: «من عاد منكم اليوم مريضًا؟» قال أبو بكر: أنا. قال: «من شهد منكم اليوم جنازة؟»

قال أبو بكر: أنا. قال: «من أطعم منكم اليوم مسكينًا؟» قال أبو بكر: أنا. قال رسول الله ﷺ: «ما اجتمعن في رجل إلا دخل الجنة» [مسلم ١٠٢٨].

## و عبادة المريض ريما تسقط الدين وو

ببركة العيادة تعمُّ المودةُ والتراحم بين المسلمين؛ إذ تُحبَب العائد فيمن يعودُه، ورُبما دفعته لأن يُسقط عنه دُيُونه. جاء في مدارج السالكين (٢ / ٣٠٤): «مَرضَ قيسُ بنُ سعد بنِ عُبادة رضي الله عنهما مرةً فاستبطأ إخوانه في العيادة، فسأل عنهم، فقالوا: إنهم كانوا يستحيون مما لك عليهم من الدُّيْن. فقال: أخزى الله مالاً يمنع الإخوان من الزيارة، ثم أمر مناديًا ينادي: من كان لقيس عليه مالُ؛ فهو منه في حلِّ، فما أمسى حتى كُسرت عتبةً بابه لكثرة من عاده.

# 😄 عيادة المريض هدي النبي 🕮 👊

عن سعد بن أبي وقاص رضي الله عنه قال: كان النبي ﷺ يُعودني وأنا مريضٌ بمكة، فقلتُ: لي مالُ أُوصي بمالي كُلُه؟ قال: «لا». قلت: فالشطر؟ قال: لا، قلت: فالثلث؟ قال: «الثلث، والثلث كثيرٌ، إنك أنْ تدع ورثتك أغنياء، خيرٌ من أن تدعهم عالة يتكففون الناس في أيديهم، وإنكَ مَهْمَا أَنْفَقْتَ مِنْ نَفَقَةَ فَإِنَّهَا صَدَقَةُ». [البخاري ٢٧٤٢].





الحمد لله رب العالمين، والصلاة والسلام على خاتم النبيين سيدنا محمد، وعلى اله وأصحابه أجمعين، أما بعدُ:

وقفنا بك أيها القارئ الكريم مع قصة أصحاب الأخدود في اللقاء الماضي، وقدّمنا عرضًا موجزًا لها من خلال آيات سورة البروج، ووعدناك بالحديث عنها من خلال السنة النبوية، لكني رأيت قبل ذلك أن أقف معك عند تعقيب القرآن الكريم على القصة من خلال السورة ذاتها، فهذا التعقيب فيه ذكرى وعبرة وعظة، ووصْلُ للحاضر بالماضي، واستخلاصٌ للدروس والعبر.

والمعلوم أن سورة (البروج) التي جاءت القصة في ثناياها سورة مكية، نزلت تعالج مشكلات المسلمين في العهد المكيّ، وتسرّي عنهم، وتواسيهم، وتقدّم لهم أمثلة عالية للثبات في مواجهة الفتن، في وقت كانوا يواجهون فتن كفار قريش، وقد تنوعت واشـتدت ما بين سبّ وضرب، وتعنيب وقتل، وحصار؛ حتى جاء الصحابة إلى رسول الله عشكون له، ويطلبون منه أن يدعو الله لهم، وأن يستنصر لهم، كما في صحيح البخاري «عَنْ خَبَاب بِنْ الأَرتُ رضي الله عنه قالَ: شَكُونًا إلَى رَسُولِ اللهُ بَنْ الأَرتُ رضي الله عنه قالَ: شَكُونًا إلى رسُولِ الله عنه وقل الله بُنْ الأَرتُ رضي الله عنه قالَ: شَكُونًا إلى رَسُولِ الله عَنْ، وَهُوَ مُتُوسًة الله عَنْه قالَ: شَكُونًا إلى رَسُولِ الله عَنْ، وَهُوَ مُتُوسًة الله عَنْه قالَ: شَكُونًا إلى رَسُولِ الله عَنْه وَلَا الْهُ مَنْ وَهُوَ مُتُوسًة الله عَنْه قالَ: شَكُونًا إلى رَسُولِ الله عَنْه وَلَا الْهُ مَنْ فَى طَلّ الْكَعْبَة ، قُلْنًا: لَهُ أَلَا

# ماعداد/ عبدالرزاق السيد عيد

تَسْتَنْصِرُ لَنَا؟ أَلَا تَدْعُو اللَّهُ لَنَا؟ قَالَ: كَانَ الرَّجُلُ فِيمَنْ قَبْلَحْمُ فِيهِ، فَيُجَاءُ فِيمَنْ فَبِهُ فَيُحَلِّهُ فِيهِ، فَيُجَاءُ بِالْمِنْشَارِ، فَيُوضَعُ عَلَى رَأْسِه، فَيُشْقُ بِأَثْنَتَيْن، وَمَا يَصُدُّهُ ذَلِكَ عَنْ دينه، ويَمُشْطُ بَأَمْشَاط الْحَدِيد مَا دُونَ لَحَمُه مِنْ عَظْمِ أَوْ عَصَب، وَمَا يَصِدُهُ ذَلِكَ عَنْ دينه، وَاللَّهُ لَيْتُمَنُّ هَذَا الأَمْر؛ حَتَّى يَسِيرِ الرَّاكِبُ مِنْ صَنْعَاءَ إِلَّا اللَّهُ أَوْ الدَّنْبُ عَلَى عَنَمِه، وَلَكَ عَنْ اللَّهُ أَوْ الدَّنْبُ عَلَى عَنَمِه، وَلَا اللَّهُ أَوْ الدَّنْبُ عَلَى عَنَمِه، وَلَكَ تَصْرُمَوْتَ لَا يَخَافُ إِلاَّ اللَّهُ أَوْ الدَّنْبُ عَلَى عَنَمِه، وَلَكَ تَصْرُمُونَ البِخَارِي ٣١٢٣].

أقول: في هذه الأثناء نزلت هذه السورة؛ لتقدم مثلاً أعلى للإيمان حين تذوق حلاوته القلوبُ؛ فتستعلي به على حطام الدنيا، ويهون في سبيل الله كل غال ورخيص، وإن كان بعض اصحاب رسول الله في ومنهم خباب بن الأرت رضي الله عنهم جميعًا تعرضوا لوضع الحديد المحمي بالنار على رءوسهم؛ فإن المؤمنين في هذه القصة تعرضوا للإحراق في النيران بكامل أجسادهم، ولم يتركوا دينهم وعقيدتهم، خسروا أجسادهم، لكنهم كسبوا دينهم وعقيدتهم، وكم كانوا سيخسرون لو تراجعوا؛ وكم كانت البشرية كلها ستخسر هذه المثل العليا؛

ومن هنا جاء التعقيب القرآني يستخلص العبرة، ويقدِّم الدرس، ويواسي المؤمنين المضطهدين ويثبتهم، ويهدد الظالمين الطغاة ليس في مكة وحدها، وليس في وقت نزولها فحسب، بل في كل زمان ومكان إلى أن يرث الله تعالى الأرض ومن عليها، فلننظر بم عقب ربنا ولنتامل، قال تبارك

وتعالى: ﴿إِنَّ الَّذِينَ فَتَنُوا الْمُؤْمِنِينَ وَالْمُؤْمِنَاتِ ثُمُّ لَمُّ
يَثُوبُوا فَلَهُمْ عَذَابُ جَهَنَّمَ وَلَهُمْ عَذَابُ الْحَرِيقِ (١٠) إِنَّ
النَّذِينَ آمَنُوا وَعَملُوا الصَّالحَاتِ لَهُمْ جَنَّاتُ تَجْرِي مِنْ
تَحْتَها الأَنْهَارُ ذَلِكَ الْفُوزُ الْكَبِيرُ (١١) إِنَّ بَطْسَ رَبَكَ
لَشَدِيدُ (١٢) إِنَّهُ هُو يُبْدِئُ وَيُغِيدُ (١٣) وَهُوَ الْغَفُورُ
الْوَدُودُ (١٤) أَوْ الْعَرْشِ الْمَجِيدُ (١٥) فَعَالُ لَمَا يُرِيدُ
(١٦) هَلْ أَتَاكَ حَدِيثُ الْجُنُودِ (١٧) فِرْعَوْنَ وَثَمُودُ
(١٦) هَلْ أَتَاكَ حَدِيثُ الْجُنُودِ (١٧) فِرْعَوْنَ وَثَمُودُ
(١٨) بَلِ النَّذِينَ كَفَرُوا فِي تَكْذِيب (١٩) وَاللَّهُ مِنْ
وَرَائِهِمْ مُحِيطً (٢٠) بَلْ هُو قُرْانُ مَجِيدُ (٢١) فِي لَوْحِ

قال صاحب البصائر: «معظم مقصود السورة: القَسَمُ على أصحاب الأخدود، وكمالُ مُلْك المَلك المعبود، وثوابُ المؤمنين في جوار المقام المحمود، وعذابُ الكافرين في الجحيم المورود، وما للمطيع والعاصي من كرم الغفور الودود، والإشارةُ إلى هلاك فرعون وثمود».

ونعود للحديث عن التعقيب القرآني كما يلي: ١- ﴿إِنَّ الَّذِينَ فَتَنُوا الْمُؤْمِنِينَ ﴾ أي: أحرقوهم

بالنار؛ ليصدوهم عن دينهم.

٢- ﴿ثُمُ لَمْ يَتُوبُوا ﴾ أي: فعلوا ما فعلوه بالمؤمنين من تحريق أو تعذيب، ثم ماتوا قبل أن يتوبوا ويعودوا إلى الله، وهذا يشمل أصحاب الأخدود الذين عذبوا وحرقوا المؤمنين والمؤمنات، ويشمل كفار قريش الذين عذبوا المستضعفين من المؤمنين، ويشمل الطغاة والظلمة في كل زمان ومكان.

مُعَالِمُ وَ وَالْمُعِلِمُ الْمُعَالِمُ الْمُعَالِمُ الْمُعَالِمُ الْمُعَالِمُ الْمُعَالِمُ الْمُعَالِمُ الْمُع

لكن هناك نكتة لطيفة أشار إليها الإمام الحسن البصري؛ حيث قال: «انظروا إلى هذا الكرم والجُود يدعوهم إلى التوبة! وقد فتنوا أولياءه، فحرقوهم بالنار، فلا يياس العبد أبدًا من مغفرة ربه وعفوه، ولى كان منه ما كان، فلا عداوة أعظم من هذه العداوة، ولا أكفر ممن حرِّق المؤمنين بالنار؛ لأنهم أمنوا بالعزيز الغفار، ومع هذا فلو تابوا لقبلهم والحقهم باوليائه».

ونحن نقول: نعم لأن الله هو الغفور الرحيم، ولأنه الرحمن الرحيم، ولأن رحمته وسعت كل شيء، ولأنه كتب في كتابٍ هو عنده فوق العرش أن رحمته

تسبق غضبه [متفق عليه]، وهذا في كتاب الله كثير، ونذكر منه هنا شبئًا يسبرًا:

قال الله تعالى مخاطبًا جميع العصاة مهما اقترفوا من ذنوب: ﴿ قُلْ يَا عِبَادِيَ النَّذِنَ اَسْرَفُوا عَلَى النَّفُسِهِمْ لاَ تَقْنَطُوا مِنْ رَحْمَة اللّه إِنْ اللّهَ يَغْفُرُ الذُّنُوبِ جَمِيعًا إِنَّهُ هُوَ الْغَفُورُ الرَّحيمُ ﴾ [الزمر: ٣٣].

وقال عن المشركين الذين حاربوا المؤمنين وعن المنافقين: ﴿ فَإِنْ تَابُوا وَأَقَامُوا الصَّلَاةَ وَاتَوُا الرُّكَاةُ فَخَلُوا سِبَيلَهُمْ إِنْ اللَّهَ غَفُورٌ رَحِيمٌ ﴾ [سورة التوبة: ٥].

وقال عن الذين قالوا إن الله ثالث ثلاثة: ﴿ لَقَدْ كَفَرَ الَّذِينَ قَالُوا إِنَّ اللَّهَ ثَالثُ ثَلاثَة وَمَا مِنْ إِلَه إِلاَّ إِلَهُ وَاحِدٌ وَإِنْ لَمْ يَنْتَهُوا عَمًا يَقُولُونَ لَيَمْسُنُ الَّذِينَ كَفُرُوا مِنْ هُمْ عَذَابُ اليم (٧٣) أَفَلاَ يَتُوبُونَ إِلَى الله وَيَسْتَعْفِرُونَهُ وَاللَّهُ عَقُورٌ رَحِيمٌ ﴾ [المائدة: ٧٤، ٧٤].

انظروا رحمكم الله إلى سعة رحمة الله تبارك وتعالى، يدعو هؤلاء إلى التوبة! إلى طريق الله، مع ما فعلوه من شرك وكفر، فقد جاءوا شيئًا إدًا، تكاد السماوات يتفطرن منه وتنشق الأرض وتخر الجبال هدًا، ومع هذا لو تابوا؛ لتاب الله عليهم؛ لأنه هو الغفور الرحيم، فسبحان الله على حلمه بعد علمه، وعلى عفوه بعد قدرته، ما أوسع عفوه! وما أعظم رحمته! فهو أرحم الراحمين ورب العالمين.

٣- ﴿إِنْ الَّذِينَ آمَنُوا وَعَمِلُوا الصَّالِحَاتِ لَهُمْ جَنَّاتٌ تَجْرِي مِنْ تَحْتِهَا الأَنْهَارُ ذَلِكَ الْفَوْرُ الْكَبِيرُ ﴾ جَنَّاتٌ تَجْرِي مِنْ تَحْتِهَا الأَنْهَارُ ذَلِكَ الْفَوْرُ الْكَبِيرُ ﴾ [البروج: ١١]، فكما هَدُ سبحانه المجرمين بعناب جهنم؛ بشر المؤمنين بما أعده لهم من تعيم مقيم في جنات النعيم، وهذا فضل الله وذاك عدله.

٤- ﴿ إِنَّ بَطْشَ رَبَكَ لَشَدِيدٌ (١٢) إِنَّهُ هُوَ يُبْدِئُ وَيُعِيدُ (١٣) وَهُوَ الْغَفُورُ الْوَدُودُ ﴾ [البروج: ١٢- ١٤]، وهذا يتناسب مع تهديده لأعدائه ومودته لأوليائه، فذكر سبحانه بطشه الشديد باعدائه، ومغفرته ومودته لأوليائه.

قال ابن القيم - رحمه الله-: «ومن كان كذلك فلا أشد من بطشه، وهو مع ذلك الغفور الودود، يغفر لمن تاب ويودّه ويحبه، فهو سبحانه الموصوف بشدة البطش، ومع ذلك هو الغفور الودود».

قال البخاري في صحيحه: الودود الحبيب، والتحقيق أن اللفظ يدل على الأمرين: على كونه وادًا لأوليائه، ومودودًا لهم، فأحدهما بالوضع فهو الحبيب المحب الوليائه يحبهم ويحبونه، وقال شعيب عليه السلام: ﴿إِنَّ رَبِي رَحِيمُ وَدُودُ ﴾

[هود: ٩٠].

ثم قال رحمه الله: «وما الطف اقتران اسم الودود بالرحيم وبالغفور! فإن الرجل قد يغفر لمن أساء إليه ولا يحب، والرب تعالى يغفر لعبده؛ إذا تاب إليه، ويرحمه ويحبه مع ذلك».

٥- ﴿ذُو الْعَرْشِ﴾ فاضاف العرش إلى نفسه - سبحانه - إضافة تشريف وتعظيم، وهذا يدل على عظمة العرش، وقربه منه سبحانه، واختصاصه به.

-- ﴿ الْمَجِيدُ ﴾ والمجد في لغة العرب: كثرة أوصاف الكمال، وكثرة أفعال الخير، وهو أحق ما يُوصف به الكبير المتعال - سبحانه وتعالى-، ومن قرأ «الْمُجِيد» بالكسر فهو صفة للعرش.

٧- ﴿ فَعَّالُ لَمَا يُرِيدُ ﴾ يفعل ما يشاء كيفما شاء وقتما شاء؛ لا راد لفعله، ولا معقب لحكمه.

٨- ﴿ هَلْ أَتَاكَ حَدِيثُ الْـجُنُودِ ﴾ قال الإمام القرطبي: «قد أتاك يا رسولنا خبر الجموع الكافرة المكذّبة لأنبيائهم، وما حلَّ بهم من العذاب؛ يؤنسه ويسليه، ﴿ فَرْعَوْنُ وَثَمُودَ ﴾، وإنما خصُّ فرعون وتمود؛ لأن تمود في بلاد العرب، وقصتهم عندهم مشهورة، وإن كانوا من المتقدمين، أما فرعون فكان مشهورًا عند أهل الكتاب وغيرهم، وكان من المتأخرين في الهلاك، فدلً بهما على أمثالهما في الهلاك. والله أعلم».

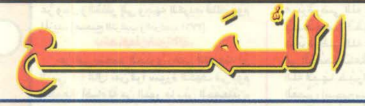
9- ﴿بَلِ الَّذِينُ كَفُرُوا فِي تَكْذِيبِ (١٩) وَاللَّهُ مِنْ وَرَائِهِمْ مُحِيطُ﴾، والعجب كل العجب ممن يكفر بالله - سبحانه - وهو محيط به، واقع في قبضته، قادر عليه من كل وجه وبكل اعتبار، وهذا تحذير لعباده من سلوك سبيل هؤلاء المعاندين الذين جاء ذكرهم في كتاب الله على مرّ التاريخ، وإن

۱۰- ﴿بَلُ هُــوَ قُــــرْانُ وَــــرْانُ

وصف الله سبحانه وتعالى كلامه بانه مجيد، وهو أحق بالمجد من كل كلام، كما أن المتكلم به سبحانه له المجد كله، فهو المجيد - سبحانه - وكلامه مجيد، وعرشه مجيد، والمجد: كثرة الخير. وكثرة خير القرآن لا يعلمها إلا من تكلم به، والشرف كل الشرف، والمجد كل المجد لمن الهتدى به، والويل كل الويل لمن أعرض عنه.

١١- الختام: ونختم هذا التعقيب القرآني بتعقيب للإمام ابن القيم على هذه السورة، فيقول -رحمه الله-: «وقد اشتملت هذه السورة على اختصارها من التوجيد على وصفه – سيحانه – بالعزة المتضمنة للقدرة والقوة وعدم النظير، والحمد المتضمن لصفات الكمال، والتنزيه عن أضدادها، مع محبته وإلهيته، وملكه السماوات والأرض المتضمن لكمال غناه، وسبعة ملكه، وشبهادته على كل شيء المتضمن لعموم اطلاعه على ظواهر الأمور وبواطنها، وإحاطة بصره بحزئياتها، وسمعه بمسموعاتها، وعلمه بمعلوماتها، ووصفه بشدة البطش المتضمن لكمال القوة والعزة والقدرة، وتفرّده بالإبداء والإعادة المتضمن لتوحيد ربوبيته، وتصرفه في المخلوقات بالإبداء والإعادة وانقبادها لقدرته، ووقوعها جميعًا تحت قيضته؛ فلا يستعصي عليه منها شيء، ووصفه بالمغفرة المتضمن لكمال جوده وإحسانه وغناه ورحمته، ووصفه بالودود المتضمن لكونه حبيبًا لعباده محبًا لهم، ووصفه بأنه ذو العرش الذي لا يقدر قدره سواه، وأن عرشه المختص به لا يليق بغيره أن يستوى عليه بالمجد المتضمن لسعة العلم والقدرة، والملك والغني، والجود والإحسان والكرم، وكونه فعالاً لما يريد المتضمن لحياته التامة، وعلمه الشامل، وقدرته النافذة، وحكمته ومشيئته، وغير ذلك من أوصاف الكمال. فهذه السورة كتاب مستقل في أصول الدين، تكفى من فهمها». [التبيان في اقسام القرآن ١ / ٥٧].

أقول: نعم تكفي من فهمها أن يمتلئ قلبه يقينًا في ربه ومعبوده، وثقة في وعده ونصره لعباده المؤمذين في حاجة إلى ذلك والله المستعان. والحمد لله رب العالمين.



# بيعض سلن الجُمُع

# الحلقة الثانية

إعداد/ أيمن دياب

لَهُ قَسِيْمُ إِلاَّ أَعِطَاهُ أَفْضَلَ مِنْهُ، وَأَعَا<mark>ذُه اللَّهُ مِنْ</mark> شَرِّ مَا هُوَ مَكْتُوبٌ عَلَيْهِ، وَإِلاَّ نَفَع<mark>َ عَنْهُ مَا هُوَ</mark> أَعظَمُ مِنْ ذلك.

قَالَ: قُلْتُ: وَمَا هذه النِّكتَةُ السُّوْدَاءُ ۗ قَالَ: هيَ السَّاعَةُ تَقُومُ يَوْمَ الجُمُعَة، وَهُوَ عِنْدَنَا سَيْدُ الأَيْام، وَيَدْعُوهُ أَهْلُ الآخِرَة يَوْمَ الْمُزيد.

قَالَ: قُلْتُ: مَا حِبِرِيلُ! وَمَا يَوْمُ الْمُرْبِدِ؟ قال: ذلكَ أَنَّ رَبِّكَ عَزُّ وجِلُّ اتَّخَذَ في الجَنَّةِ وَادِيًّا أَفْيَحُ مَنْ مسنَّكَ أَبْيَضَ، فَإِذَا كَانَ يَوْمُ الجُمُعُة، نَزَلَ عَلَى كُرْسَيَّه، ثُمُّ دُفُّ الكُرْسِيُّ بِمَنَابِرَ مِنْ نُورٍ، فَيَجِيءُ النَّبِيُونَ حَتَّى يَجْلسُوا عَلَيْهَا، ثُمَّ حُفًّ المُنَابِرُ بِمَنَابِرُ مِنْ ذَهُبٍ، فَيَحِيءُ الصِّنِيقُونَ والشُّهدَاءُ حَتَّى بُحْلِسُوا عَلَيْهَا، وَيَحِيءُ أَهْلُ الغُرف حَتَّى يَجِلسُوا عَلَى الكُثِّبِ. قَالَ: ثمُّ يَتَجِلِّي لَهُمْ رَبُّهُمْ عَزُّ وجِلَّ قال: فَيَنْظُرُونَ إِلَيْهِ، فَيَقُولُ: أَنَا الَّذِي صِدَقْتَكُمْ وَعِدِي، وَأَتَّمَمْتُ عَلَيْكُم نعْمَتِي، وهَذَا مَحَلُ كَرَامَتِي فَسَلُونِي، فَيَسَأَلُونَهُ الْرَضْا. قَالَ: رضَايَ أَنْـزَلْكُمْ دَارِي، وأنـالَـكُمْ كَرَامَتِي، فَسَلُونِي، فَيَسْأَلُونَهُ ٱلرَّضِا. قَالَ: فَيِشْهَدُ لَهُمْ بِالرضا، ثُمُّ يَسْأَلُونَهُ، حَتَّى تَنْتَهِيَ رَغْبَتُهمْ، ثمُّ يُفْتَحُ لَهُمْ عنْدَ ذَلكَ مَا لاَ عَينَ رَأَتْ وَلاَ أَذُنَّ سَمِعَتْ، وَلاَ خُطَرَ عَلَى قَلْبِ بَشَرٍ. قَالَ: ثمُّ يُرْتَفِعُ رَبِّ العِزَّةِ، وَيَـرْتَفِعُ مَعَهُ النَّبِيُّونَ والشِّهُدَاء، ويَجِيءُ أَهْلُ الغُرَف إلى غُرَفهم. قَال: كُلُّ غُرْفَة مِنْ لُؤْلُؤَة لا وَصْلَ فَيهَا وَلاَ فَصِمْ، يَاقُوتُهُ حَمْرًاءُ، وغُرْفَةً مِنْ زُيِرْجِدَة خُضْراء، أبوابها وعلاليها وسقائفها وأغلافها منها أنهارُها مُطُرِدَة متدلِّية فيهَا أَثْمَارُهَا، فيها أَزْواجُهَا وخُدَمُها. قال: فلَيْسُوا إلى شَيَّء أَحُوجُ منَّهُمْ إلى يُوْم الجُمُعَة ليزَّدُادُوا مِنْ كُرَامَة اللَّه

بسم الله والحمد لله، والصلاة والسلام على رسول الله محمد بن عبد الله، وعلى اله

وصحبه ومن والاه، أما بعد:

فقد تكلمنا في عدد سابق عن بعض سنن

يوم الجمعة التي اضحت نسيًا منسيًا؛

لانشغال العباد في زماننا بمُلهبات الحياة

التي قُدُّمت على كثير من العبادات، وهذا تنكير

لإحياء هذه السنن المهجورات، التي هي سبيل

الرشياد لإرضاء رب الأرض والسيماوات في

" البنيا والآخرة، فنكمل ما قد بداناه من قبل

# فنقول وبالله تعالى التوفيق:

## استعب فيه النخو من الأمام و

لأنهُ يَوْمُ يَتَجَلَى اللهُ عَزُ وجلً فيه لأوليائه الْمُوْمِنِينَ في الْجَنَّة وَزِيارَتهمْ لَهُ عَزُ وَجلًا وَكُولَا الْمُوْمِنِينَ في الْجَنَّة وَزِيارَتهمْ لَهُ عَزُ وَجلًا وَيَكُونُ أَقْرَبَهُمْ مِنْ الإمام، وَأَسْبَقهُمْ إِلَى الْجَمُعُةُ: عَن أَنس بن مالك رضي الله عنه عن رسول الله عنه قال: وأَتَاني جِبْرِيلُ وَفي يده كَالمُرْأَة البَيْضَاء فيها كَالنَّقَة السَوْداء فيها كَالنَّقَة السَوْداء فَقَلْتُ: مَا هَذَا يَا جِبْرِيلُ وَفَي عَده اللهُ عَلَيْكَ لتكُونَ لك عَدا وليَهُ وَلَى اللهُ عَلَيْكَ لتكُونَ لك عَدا وليَها هَوْدُ وَالنَّصَارَى وليَها خَيْلُ اللهُ عَرْ وجلُ فيها وَللهُ عَلَيْكَ التكونَ لك عَدا فيها قَالَ: لَكُمْ فيها خَيْلُ لتكونَ لك عَدا ويها عَنْ واليَهُودُ وَالنَّصَارَى مَنْ بَعْنُكَ، وَلكَ فيها الأولُ واليَهُودُ وَالنَّصَارَى مَنْ بَعْنُكَ فيها شَاعُةٌ لاَ يَسْأَلُ اللهُ عَرُ وجلُ عَنْدُ فيها شَيْفًا هُو لَهُ قَسْمُ إِلاَ أَعْطَاهُ، أَوْ لَيْسَ عَدْ فيها شَيْفً هُو لَهُ قَسْمُ إِلاَ أَعْطَاهُ، أَوْ لَيْسَ

عزُّ وجلُّ والنَّظَرِ إِلَى وَجْهِهِ الكَرِيمِ، فَذلكَ يُومُ المزيد» [صحيح الترغيب والترهيب ٣٧٦١].

عَنْ أبى سُعيد الْخُدْرِيِّ رضى الله عنه أنَّ النَّبِيُّ ﷺ قَالَ: «مَنْ قَرَأُ سُورَةَ الْكَهْفِ فِي يَوْم الْجُمُعَةِ؛ أَضَاءَ لَهُ مِنَ النُّورِ مَا بَيْنَ الْجُمُعُتَيْنِ» [صحيح الترغيب والترهيب ٧٣٦]، وفي رواية «أَضَاءَ لَهُ مِنَ النَّورِ فيمَا بَيْنَهُ وَبَيْنَ الْبَيْتِ الْعُتيق، [صحيح الجامع ٦٤٧١].

قال العلامة ابن عثيمين رحمه الله-: «سبورة الكهف لها مزايا، منها: أن من قرأ فواتحها على الدحال؛ عُصم من فتنته.

ومنها: قصة أصحاب الكهف، ومنها: قصة الرجلين ذوى الجنتين، ومنها: قصة موسى مع الخضر، ومنها: قصة ذي القرنين، ومنها: قصة باجوج وماجوج.

والهذا ورد الترغيب في قراعتها في يوم الجمعة قبل الصلاة أو بعد الصلاة. [الشرح

المتع بتصرف ٥ / ٦٧].

يُسْتُحُبُ فيه الانشغال بالصَّلاَة وَالذُّكْر وَالْقَرَاءَةُ لِمُوافِقَةُ سَاعَةُ الإِجَانِـةُ، وَهِيَ السَّاعَةُ الَّتِي لاَ يُسْأَلُ اللَّهُ عَبْدٌ مُسْلِمٌ فِيهَا شُنْتًا إلاُّ أَعْطُاهُ: فَعَنَ أَبِي هُرَيْرَةَ رضي اللَّه عنه قَالَ: قَالَ هُ: «إِنَّ فِي الْجُمُعَة لَسَاعَةٌ لاَ يُوافِقُهَا مُسْلِمُ قَائمٌ يُصِلِّي يُسْأَلُ اللَّهُ خَيْرًا إِلاَّ أَعْطَاهُ إِيَّاهُ، وَقَالَ بِيَدِهُ يُقَلِّلُهَا يُزَهِّدُهَا» [مَتَفَقَ عَلَيه]، وفي رواية الإمام البخاري: «وَقَالَ بِيَدِه وَوَضَعَ أَنْمُلَتَهُ عَلَى بَطْنِ الْوُسْطَى وَالْخَنْصَرِ قُلْنَا:

قال العلامة ابن القيم رحمه الله-: «و الدنن قَالُوا بِتَعْبِينِهَا اخْتَلَفُوا عَلَى أَحَدُ عَشَرُ قَوْلًا، وأرجح هَـدْه الأَقْوَالِ: قَـوْلاَن تَـضَمَـنَـتُـهُمَـا الأَحَادِيثُ الثَّابِتُهُ، وَأَحَدُهُمَا أَرْحَحُ مِنْ الآخَرِ.

الأُولُ: أنَّهَا منْ جُلُوسِ الإمام إلَى انْقضاء الصَّلاَة: وُحَجَّةُ هَذَا الْقُول حَدِيثُ أَبِي بُرْدُةُ بْن أبي مُوسَى رضى الله عنه أنَّ عَبْدَ اللَّه بْنَ عُمْرُ رضى الله عنهما قَالَ لَهُ: أَسَمِعْتَ أَبِاكَ يُحَدَّثُ عُنْ رَسُولِ اللَّهِ ﷺ في شَنَانُ سَنَاعَة الْحُمُعَة شَيْئًا؟ قَالَ: نَعُمْ سَمِعْتُهُ يَقُولُ: سَمَعْتُ رَسُولَ اللَّه 🐝 يَقُولُ: " هِي مَا بَيْنَ أَنْ يَجْلُسُ الْإِمَامُ إِلَى أَنْ تُقْضَى الصّلاَةُ [مسلم ٢٠١٢].

الشَّاني: أنَّهَا بَعْدَ الْعَصْرِ: وَهَذَا أَرْجَحُ الْقُولْيْن وَهُو قُولُ عَبْد اللّه بْن سَلاَم وَأبي

هُرَيْرَةَ رضى الله عنهما والإمام أحْمَد، وخَلْق. وَحُجَّةُ هَذَا الْقُول حَديث أبي سُعيد وأبي هُرِيْرَةَ رضى الله عنهما أَنَّ النَّبِيِّ ﷺ قَالُ: «إِنَّ في الْجُمْعَة سَاعَةً لاَ يُوافِقُهَا عَبْدُ مُسْلَمُ يَسْأَلُ اللَّهُ فيهَا خَيْرًا إِلَّا أَعْطَاهُ إِيَّاهُ، وَهَيَ بَعْدَ الْعُصْسِ» [صحيح سنن الترمذي ٤٩١].

وروى سعيد بن جَبير عَنْ ابْن عَباس-رُضِيَ اللَّهُ عَنْهُمَا- قَالَ: «السَّاعَةُ الَّتِي تُذْكَرُ يَوْمَ الْجُمُعَة مَا بَيْنَ صَلاَة الْعَصْرَ إِلَى غُرُوب الشَّمْس». وَكَانَ سَعِيدُ بْنُ جُبِيْرِ إِذَا صَلَى الْعُصْرُ؛ لَمْ يُكَلُّمْ أَحَدًا حَتَّى تَغْرُبِ الشَّمْسُ، وَهَذَا هُو قَوْلُ أَكْثَرِ السِّلَفِ وَعَلَيْهِ أَكْثَرُ الأحاديث» [زاد المعاد ١ / ٣٨٧ - ٣٨٢].

عَنْ نُعَيْمِ بْنِ عَبْدِ اللّهِ الْمُجْمِرِ أَنَّ عُمْرَ بْنَ الْخَطَّابِ رضَى الله عنه: «أَمَرُ أَنْ يُجُمِّرُ مُسْجِدُ الْمُدينَة كُلُّ جُمُعَة حينَ يَنْتَصِفُ النَّهَارِ».

قَالُ الحافظ ابْنُ حَجَر-رحمه الله-: «قُوْله " عَنْ نُعَيْمِ الْمُجْمَرِ" هُوَ ابْن عَبْد اللَّه الْمَدنيّ، وُصِفَ هُو وَأَبُوهُ بِذَلِكَ؛ لِكُوْنِهِمَا كَانَا يُبِخُرَّان مُسْجِد النَّبِيِّ ﷺ» [الفتح ١ / ٢١٨].

وعن ابن عمر أن عمر -رضى الله عنه-: «كَانُ يُحْمَر مُسْجِد رَسُولِ اللّه ﷺ كل جمعة».

قَالَ الحافظ ابْنُ حَجُر-رحمه الله-: «وُيه يُعْلَمُ أَنَّهُ يُسْتَحَبُّ تَجْمِيرُ ٱلْمَسْجِدِ بِالْبَخُورَ خَلَافًا لمَالِكَ حَيْثُ كَرِهُهُ، فَقَدْ كَانَ عَبْدُ اللَّه يُحِمِّرُ الْمُسْتُحِدُ إِذَا قَعَدَ عُمُرُ رضي الله عنه عَلَى الْمِنْدِرِ، وَاسْتَحَبُّ دِعْضُ السُّلُفِ التَّذْلِيقَ بِالزُّعْفَرَانِ وَالطِّيبِ، وَرُويَ عَنْهُ عليه السلام فَعْلُهُ، وَقَالَ الشُّعْبِيُّ: 'هُوَ سُنُةٌ"». [انظر: الثمر المستطاب (١ / ٢٨٥).].

يُسْتَحَبُ فِيهِ قَرَاءَةُ سُورَةِ الْحُمُعَة وَالْمُنَافِقِينَ أَوْ سَنَبَحْ وَالْغَاشِيَة في صلاة

فَقُدْ كَانَ رسول الله 👺 يَقْرَأُ بِهِنَ في الْحُمُعَة ثَبَتَ عَنْهُ ذَلكَ كُلَّهُ: فعَن ابْن عَبَاس رضى اللهُ عنهما أنَّ النَّبِيُّ ﷺ: «كَانَ يَقْرُأُ في صَلاَةً الْجُمُعَة: سُورَةَ الْجُمُعَة وَالْمُنَافِقِينَ، [مسلمُ ١٤٥٤]، وعَنْ النُّعْمَان بْن بَشْيِر رضي الله عنهما قَالَ: كَانَ رَسُولُ اللَّه ﷺ: «يَقُرأُ في الْعِينَيْنِ وَفِي الْجُمُعَةِ بِ (سَبِّحِ اسْمُ رَبِّكُ الْأَعْلَى) وَ (هَلْ أَتَاكَ حَديثُ الْغُاشِية)» [مسلم ١٤٥٢].

قال العلامة ابن القيم رحمه الله: «وَ لاَ

يُسْتَحَبِّ أَنْ يَقْرَأَ مِنْ كُلِّ سُورَة بِعْضَهَا ۚ أَوْ يَقْرَأُ إِحْدَاهُمَا فِي الرَكِّ عَتَيْنِ؛ فَإِنَّهُ خَلَافُ السَّنَّة وَجُهَالُ الأَثِمَّةِ يُدَاوِمُونَ عَلَى ذَلُكِ» [الزاد ٢ / ٣٦٩].

ووفه الخطية وو

التي يُقْصَدُ بِهَا الثَّنَاءُ عَلَى اللَّهُ وَتَمْجِيدُه، وَالشَّهَادَةُ لَهُ بِالْـوَحْدَانَـيَة، وَلَـرسُوله عَنَى الله وَتَدْدِرهَمْ مَنْ بِالْرَسَالَة، وَتَدْدِرهَمْ مَنْ بَالْسِه وَتَقْمَتِه، وَوَصِيتَهِمْ بِمَا يُقَرِّبُهُمْ إلَيْهُ وَإِلَى جَنَانَه، وَنَهْمَهُمْ عَمَّا يُقَرَّبُهُمْ مَنْ سُخْطه وَتَارِهِ؛ جَنَانَه، وَنَهْمَهُمْ عَمَّا يُقَرَّبُهُمْ مَنْ سُخْطه وَتَارِه؛ فَهَذَا هُوَ مَقْصُودُ الْخُطْنة وَالاَجْتَمَاعِ لَهَا.

وهذه بعض سنن النبي ﴿ الَّتِي اصْحت نسيًا منسيًا، وتغافلها كثير من خطباء زماننا إلا ما رحم ربي وعصم في خطبة الجمعة،

إِذَا خَطَبَ ﷺ احْمَرَتْ عَيْنَاهُ وَعَلاَ صَوْتُهُ، وَاشْنَدَ غَضَبُهُ حَتَّى كَأَنَّهُ مُنْنِرُ جَيْش يَقُولُ صَبَحَكُمْ وَمَسَاكُمْ، وَيَقُولُ: بُعثْتُ أَنَا وَالسَاعَةُ كَهَاتَيْنِ، ويُقْرِنُ بَيْنَ أَصْبُعَيْهِ السَبَابَةِ وَالْوُسْطَى.

وكَانَ يُقَصَّرُ الْخُطْبَةَ وَيُطِيلُ الصَّلَاةَ، وَيُكْثِرُ الذَّكْرِ، وَيَقْصِدُ الْكَلَمَاتِ الْجَوَامِعِ، وَكَانَ يَقُولُ إِنَّ طُولَ صَلَاةَ الرَّجُلُ وقِصَرَ خُطْبَتِهِ مَئِئَةً مِنْ فَقْهِهِ.

وكان يُعَلَّمُ أَصْحَابَهُ فِي خُطْبَتِهِ قَوَاعِدَ الإسْلام وَشَرَائِعَهُ، وَيَامُرُهُمْ وَيَنْهَاهُمْ فِي خُطْبَتِهِ إِذَّا عَرَضَ لَهُ أَمَّرُ أَوْ نَهْيٌ، كَمَا أَمَرَ الدَّاحُلُ وَهُوَ يَخْطُبُ أَنْ يُصِلِّي رَكْعَتَيْنَ، ونَهى الْمُتَخْطَيَ رِقَابَ انناس عَنْ ذَلك، وأمَرَهُ بالجُلُوس.

وُكَا<mark>نَّ يَقَّطَعُ</mark> خُطُّبَتَهُ لِلْحَاجَةِ تَعْرُضُ أَوْ السَّوَّال مِنْ أَحَد مِنْ أَصْحَابِهِ فَيُجِيبُهُ، ثُمَّ يَعُودُ إِلَى خُطْنتِه فَنُتمَّهَا.

وكان رُبِّماً نَزَلَ عَنْ الْمِنْبِرِ الْحَاجَةِ، ثُمُّ يَعُودُ فَيُتَمِّهَا، كَمَا نَزَلَ لَأَخْذ الْحَسَنِ وَالْحُسَيْنِ رَضِي اللَّهَ عَنْهُمَا– فَأَخَذَهُما ثُمُّ رَقِي بِهِمَا الْمِنْبِنِ، فَأَتَّمُ ثُنُّ الْمَثَنَّةُ

ُ وِكَانَ يَدْعُو الرَّجُلَ فِي خُطْبَتِهِ تَعَالَ يَا فُلأَنُ، اجْلسْ يَا فُلاَنُ، صَلَّ يَا فُلْأَنُ.

ُ وَكَانَ يَامُّرُهُمْ بِمُقْتَضَى الْحَالِ فِي خُطْبِتِهِ؛ فَإِذَا رَأَى مِنْهُمْ ذَا فَأَقَةٍ وَحَاجَةٍ؛ أَمَرَهُمْ بِالصَيْقَةِ وَحَضَهُمْ عَلَيْهَا.

وكَانُ شُسْرُرُ بأصْبُعهِ السَبَابَةِ فِي خُطْبَتِهِ عِنْدَ نِكْرِ اللّهِ تَعَالَى وَنُعَانِهِ. وَكَانَ بِسِنْتَسْقَى بِهِمْ إِذَا قَحَطَ الْمَطَرُ فَى وكَانَ بِسِنْتَسْقَى بِهِمْ إِذَا قَحَطَ الْمَطَرُ فَى

خُطْبَته.

وكَانَ يُمْهِلُ يَوْمَ الْجُمُعَةَ حَتَى يَجْتَمِعَ النّاسُ؛ فَإِذَا لَجْنَمَعُ النّاسُ؛ فَإِذَا لَجْنَمَعُوا حَرَجَ إِلَيْهِمْ، فَإِذَا دَخَلَ الْمَسْجِدُ سَلَمَ عَلَيْهِمْ، فَإِذَا صَعَدَ الْمُسْرَ اسْتَقْبَلَ النّاسَ بِوَجْهِهِ وَسَلَمَ عَلَيْهِمْ، وَلَمْ يَدْعُ مُسْتَقْبَلَ الْقَبْلَةَ ثُمَّ يَحْسُ وَيَأْخُذُ بِلاَلٌ فِي الأَذَانِ، فَإِذَا فَرَغَ مَنْ غَيْرِ فَصْلٍ بَيْنَ مَنْ غَيْرِ فَصْلٍ بَيْنَ مَنْ غَيْرِ فَصْلٍ بَيْنَ الْأَذَانِ وَالْخُولِيةِ لاَ بَايِرَاد خَبْر وَلاَ غَيْرِهُ.

وَكَاْنَ مِنْبُرُهُ ثَلْأُثُ بَرَجَاتُ، وَكَانَ قَبْلَ اتَّخَادُهِ
يَخْطُّ إِلَى جَدْعِ سَنْتَندُ إِلَيْه، وَلَمْ يُوضَعْ الْمِنْبُرُ
في وَسَطَ الْمَسْجِد، وَإِنْمَا وُضِعَ في جَانِبِهِ
الْفَرْبِي قَرِيبًا مِنْ الْحَائِطِ، وَكَانَ بَيْنَهُ وَبَيْنَ
الْحَائِطَ قَدْرُ مُمَرُ الشَّاة.

وَكَانَ يَقُومُ فَيَخْطُبُ ثُمُ يَجْلِسُ جِلْسَةً خَفِيفَةً، ثُمّ يَقُومُ فَيَخْطُبُ الثَّانِيَةَ، فَإِذَا فَرَغَ مِنْهَا أَخَذَ بِلاَلُ فَ الاَّهَامَةَ

َّ وُكَانَ يَـاْمُرُ الـنَاسَ بِـالـنَّـُقِ مِنْهُ، وَيَـاْمُرُهُمُّ بِالإنْصَات، وَيُحْبِرُهُمْ أَنَّ الرَجُلَ إِذَا قَالَ لِصنَاحِبِهِ أَنْصُتْ قَقَدْ لَفَا. [الترمذي ١٢ه وصححه الالباني].

هذا ملخص هدي النبي ﷺ في الخطبة الذي أرسله ربه إلى الناس ليقتدوا ويتأسوا به في أقواله وأفعاله، فهديه هو المقصود الشرعي من الخطبة.

وهذا ولتعلم أيها القارئ الكريم وو

أَنُّ يَوْمَ الْجُمُعَةِ هُوَ الْيَوْمُ الذِّي يُسْتَحَبِ أَنْ يُتَقَرِّعُ فِيهِ للْعَبَادَةِ، وَلَهُ عَلَى سَائِرِ الأَيَامِ مَزِيَةً بِالْوَاعِ مِنَّ الْعَبَادَاتِ وَاجِبَةٌ وَمُسْتَحَبَّةً؛ فَاللَّهُ سَبْحَانَةً - جَعَلَ لَاهْلِ كُلُّ مَلَة يَوْمًا يِتَقَرَّعُونَ فِيهِ سَبْحَانَةً - جَعَلَ لَاهْلِ كُلُّ مَلَة يَوْمًا يِتَقَرَّعُونَ فِيهِ لَلْعَبَادَة، وَيَتَخَلُونَ فَيهِ عَنَّ أَشْغَالِ الدَّنْيَا، فَيَوْمُ الْجَبَادَة، وَيَتَخَلُونَ فَيهِ عَنَّ أَشْغَالِ الدَّنْيَا، فَيَوْمُ الْجَبَادَة، وَيهُ عَبَادَة، وَهُو فِي الْأَيَامِ كَشَيْهُ لِرَّمَضَانَ فِي الشَّهُورِ، وسَنَاعَةُ الإِجَابَةِ فِيهِ كَلَيْلَةٍ رَمْضَانَ.

وَلَهَ ذَا مَنْ صَحّ لَهُ يَـوْمُ جُـمُ عَته وَسَلَمَ؛ سَلِمَتْ لَهُ سَائِرُ جُمْعَته، وَمَنْ صَحّ لَهُ رَمَضَانُ وَسَلِمَ: سَلِمَتْ لَهُ سَائِرُ سَنْته، وَمَنْ صَحَتْ لَهُ حَجّتُهُ وَسَلِمَتْ لَهُ؛ صَحّ لَهُ سَائِرُ عُمْره، فَيَوْمُ الْجُمُعَة مِيزَانُ الأُسْبُوع، ورَمَضَانُ مِيزَانُ الْعَام، وَالْحَجُ مَيزَانُ الْعُمْر. وَيالله التَوْفيقُ. اهـ.

هذا أخر ما وُفقُ الله-تعالى- إليه، في إحياء هذه السن المهجورة.

والله الموفق، وهو من وراء القصد، وهو يهدى السبيل.

#### وتعرف على الله وو

#### و الله فوق العرش، وعلمه في كل مكان و

قال تعالى: ﴿ هُوَ الَّذِي خَلَقَ السَّمَاوَاتِ وَالأَرْضَ فِي سَتُّة أَيَّامٍ ثُمُّ اسْتُوَى عَلَى الْعَرْشِ يَعْلَمُ مَا يَلِجُ فِي الأَرْضِ وَمَا يَخْرُجُ مَنْهَا وَمَا يَنْزِلُ مِنَ السَّمَاء وَمَا يَعْرُجُ فِيهَا وَهُو مَعَكُمْ أَيْنَ مَا كُنتُمْ وَاللَّهُ بِمَا تَعْمَلُونَ بَصِيرٌ ﴾ [الحديد: ٤].

#### من فضائل ذي النورين عثمان

عن عبد الرحمن بن سمرة رضي الله عنهما: قال: «جاء عثمانُ إلى النبيّ - على بالف دينار في كُمُّ حين جَهُرُ جيشَ العُسُرة، فنثرها في حَجَره. قال عبد الرحمن: فرايتُ النبيّ - عله - يُقلَّبها في حجره، ويقول: ما ضَرُ عثمانَ ما عمل بعد اليوم - مرتين، [الترمذي ٣٠١ وحسنه الالباني].

عَنْ أَبِي مُوسَى الأَشْعَرِيُّ رضي الله عنه عَنِ النَّبِيِّ فَيْ اللهُ عَنه عَنِ النَّبِيِّ فَيْ اللهُ عَنه النَّبُهُ أَغْفِرُ لِي خَطِيئَتِي وَجَهْلِي، وَإِسْرَافِي اللَّهُمُّ اغْفَرْ فِي أَمْرِي، وَمَا أَنْتَ أَعْلَمُ بِهِ مِنْي، اللَّهُمُّ اغْفَرْ لِي جَدِّي وَهَرْلِي، وَحَطَئِي وَعَمْدِي، وَكُلُّ ذَلكَ عِنْدِي، اللَّهُمُ أَغْفِرُ لِي مَا قَدُمْتُ وَمَا أَخُرْتُ، وَكُلُّ دَلكَ وَعَمْدِي، وَكُلُّ ذَلكَ وَعَمْدِي، وَكُلُّ ذَلكَ وَعَمْدِي، وَكُلُّ ذَلكَ وَهَمْ أَعْفِرُ لِي مَا قَدُمْتُ وَمَا أَخُرْتُ، وَلَيْتَ أَعْلَمُ بِهِ وَهُمَا أَمْلُونَهُمْ وَأَلْتَ الْمُؤْخَرُ، وَأَنْتَ عَلَى مَا عَلَيْهُ لِي مَا قَدْمُرُ، وَأَنْتَ عَلَى كُلُّ شَيْء أَنْتَ الْمُؤْخَرُ، وَأَنْتَ عَلَى كُلُّ شَيْء قَدِيرُ. [مسلم ٢٧١٩].

#### تعرف على رسول الله ع

عن جعفر قال: سمعت مالك بن دينار يقول: إن البدن إذا سقم؛ لا ينفع قيه طعام ولا شراب، ولا نوم، ولا راحة. وكذلك القلب إذا علق فيه حب الدنيا؛ لم ينفع فيه المواعظ فسمعته يقول: بقدر ما تحزن للدنيا كذلك يخرج هم الاخرة من قلبك، وبقدر ما تحزن للاخرة؛ فكذلك يخرج هم الدنيا من قلبك. [صفة الصفوة].

والإنسان يذنب دائمًا، فهو فقير مذنب، وربه تعالى يرحمه ويغفر له، وهو الغفور بي الرحيمة والمسانه لما وُجِد خيرُ أصلاً، لا في الدنيا ولا في الأخرة،

ده قواعد ذهبیة في توحیدرب البریة ۲۵

إجعل اللشيا

فىيدكلا

ني قليك د

حصول النعمة، ودفع الضر والشر، ولا تحصل النعمة إلا برحمته، ولا يندفع الشر إلا بمغفرته، [مجموع الفتاوى ١/ ٤٢].

ولولا مغفرته لما وقى العبد شر

ذنوبه، وهو محتاج دائمًا إلى

الذوكيد العدد ٧٠٠ السنة الأريعون

#### وأحاديث بإطلة لهاأثار سيئة 🕾

(ما خلّف عبدٌ على أهله أفضل من ركعتين يركعهما عندهم حين يريد سفرًا). (ضعيف). وقال حذيفة بن اليمان رضي الله عنهما: «كل عبادة لم يتعبدها أصحاب رسول الله ﷺ؛ فلا تعبدوها». وقال ابن مسعود: «اتبعوا ولا تبتدعوا؛ فقد كُفيتم؛ وعليكم بالأمر العتيق». [السلسة الضعيفة للألباني].

#### من حكمة الشعر

قيل في الحث علي فعل الخير:
من يفعل الخير لا يحدم جوازيه
لا يذهبُ العُرفُ بين الله والخاس
من ساس خيرًا راى خيرًا ومن ولدتْ
افعالهُ الشيرُ لاقى شيرً ما تلدُ

عن محمد بن العلاء الكاتب قال: قال حمزة بن بيض لغلام له: أي يـوم صلـينا الجـمعة في الرصافة؛ ففكر الغلام ساعة، ثم قال: يـوم الـثلاثاء. [اخبار الحمقى لابن الجوزي].

#### من مسائل العقيدة الصحيحة

قيل لأبي عبد الله (احمد بن حنبل): «الله فوق السماء السابعة على عرشه، بائن من خلقه، وقدرته وعلمه بكل مكان؟ قال: نعم، هو على عرشه، ولا يخلو شيء من علمه».

وعن إسحاق قال: بخلت على ابن طاهر، فقال ما هذه الأحاديث! يروون أن الله ينزل إلى السماء الدنيا؟ قلت: نعم، رواها الثقات الذين يروون الأحكام. فقال: ينزل ويدع عرشه؟ فقلت: يقدر أن ينزل من غير أن يخلو منه العرش؟ قال: نعم. قلت: فَلِمَ تَتَكلم في هذا؟ [العلو للنهبي].

> قال ﷺ: ‹مَا أُوتَى قُوْمُ الْجِدَلُ إِلاْ ضَلُوا ، الْجِدَلَ: مُقَابِلَةَ الْحُجُّةُ بِالْحَجِّةُ. والْجَادِلَةُ: الْمُنَاظُرَةُ والمُخاصَمة. والمرادبه في الحديث الجدل على الباطل، وطلبُ المُغالَبة به. فاما الجَدَل لِإِظْهار الحقِّ؛ فإنَّ ذلك مَحْمُودٌ؛ لقوله تعالى ﴿ وَجَادِلْهُمُّ بِالْتِي هِي أَحْسَنُ ﴾ [النحل: ١٦٥]. [النهاية في غريب الحديث ابن الأثير].

> > عن أبي بشر أن أسماء بل خارجة الفزاري لما أراد أن يهدي ابنته إلى زوجها قال لها: يا بنية، كوني لزوجك أمة؛ بكن لك عبداً، ولا تدني منه فيملك، ولا تباعدي عنه فتثقلي عليه، وكوني كما قلت

نصائح لبناتنا (

JA 00

اراد أن يهدي خذي العقو مني تستمدي مودتي ألها: يا بنية، في قورتي حين أغضب يكن لك عبدًا، فإتي رابت الحدب في الصدر والآذي أن ولا تباعدي ألا اجتمعا لم يلبث الحدب يذهب كوني كما قلت في أسب الإيمان 1 / 194].

النوحيد صفر ١٤٣٢ هـ



## دلالات الأنشاظ (٢)

الحمد لله وحده، والصلاة والسلام على من لا نبي بعده، وبعدُ:

تتفاوت دلالات الألفاظ في درجات وضوحها وبيانها للمعنى، وإذا كنَّا قد تكلمنا في المقال السابق

عن النص والظاهر، فإن تقسيم الأحناف لدلالات الألفاظ يُعد أكثر تفصيلاً، ويُظهر بوضوح اثر

القرائن في وضوح دلالة النص.

#### فقد ربُّ الحنفية دلالات الألفاظ حسب درجات وضوحها إلى أربع مراتب:

الظاهر، والنص، والمفسر، والمحكم. وهي بهذا الترتيب تتجه إلى الأكثر وضوحًا، وهو المحكم، ويليه المفسر، ثم النص، ثم الظاهر، وترتيبها على هذا النحو إنما يعود إلى دور القرائن السياقية فيها، فالواضح الذي يحتمل أن تقوم القرائن بصرفه عن معناه الظاهر إلى غيره؛ تكون درجته أقل وضوحًا، ويسمّى عند الحنفية بالظاهر أو النص، أما الواضح الذي لا يقبل أن تقوم القرائن بصرفه عن معناه، وإنما تأتي القرائن لتؤكد دلالته على معناه، وقطعيته في ذلك المعنى؛ فهذا يكون أعلى درجات الوضوح وضوحًا، ويسمى بالمفسر أو دلاحكم.

ومما ينبغي التنبيه عليه في هذا الصدد أن الحنفية يقسمون الألفاظ إلى قسمين كبيرين هما:

١- ما يقبل التأويل.

٧- ما لا يقبل التأويل.

أما ما يقبل التأويل فينقسم إلى: الظاهر، والنص.

وأما ما لا يقبل التأويل فينقسم إلى: المفسُّر، والمحكم.

فالاحتمالات الواردة على اللفظ ثلاثة: احتمال اللفظ غير ما ظهر منه، واحتماله التخصيص، واحتماله النسخ.

فإن احتمل اللفظ الاحتمالات الثلاث فهو

«الظاهر»، وإن احتمل التخصيص والنسخ دون احتمال غير ما ظهر منه، فهو «النص»، وإن احتمل النسخ فقط دون الاحتمالين الأول والثاني فهو «المفسر»، وإن لم يحتمل أيًا من الاحتمالات الثلاثة فهو «المحكم».

وفائدة تقسيم الحنفية يظهر أثرها عند التعارض بين النصوص.

فالظاهر أقل درجات اللفظ وضوحًا؛ لأنه ليس المقصود الأصلى من الكلام.

وأما النص فهو أقوى من الظاهر في درجة وضوحه؛ وذلك لكونه مسوقًا لإفادة معناه، فهو يزيد على الظاهر في كونه المقصود الأصليَّ من الكلام، ويعرف هذا بقرينة من المتكلم نفسه، وليس من مجرد صيغة الكلام.

ويُمثَّلُ للنص بقوله تعالى: ﴿ الَّذِينَ يَأْكُلُونَ الرَّبَا لاَ يَقُومُونَ إِلاَّ كَمَا يَقُومُ الَّذِي يَتَخَبَّطُهُ الشَّيْطَانُ مِنَ الْمَسَّ ذَلِكَ بِأَنْهُمْ قَالُوا إِنْمَا الْبَيْعُ مِثْلُ الرِّبَا وأَحَلُ اللَّهُ الْبَيْعُ مِثْلُ الرِّبَا وأَحَلُ اللَّهُ الْبَيْعُ مَثْلُ الرِّبَا وأَحَلُ اللَّهُ الْبَيْعُ وَحَرَّمَ الرَّبَا فَمَنْ جَاءَهُ مَوْعِظَةً مِنْ رَبَهِ فَائْتُهَى فَلَهُ مَا سَلَفَ وَأَمْرُهُ إِلَى اللَّه وَمَنْ عَادَ فَأُولَئِكَ أَصْحَابُ النَّارِ هُمْ فِيهَا خَالِدُونَ ﴾ [البقر: ٢٧٥].

فهو نص في نفي التماثل بين البيع والربا من ناحية الحل والحرمة، وهذا المعنى هو الذي سيق الكلام لأجله، فهو للرد على الكافرين وغيرهم الذين زعموا أن البيع مثل الربا.



ومع ذلك؛ فإن قوله تعالى: ﴿وَأَحَلُّ اللَّهُ الْبَيْعُ وَحَرُّمُ الرِّبَا ﴾ ظاهر الدلالة في حل البيع وحرمة الربا، دون حاجة إلى قرينة خارجية.

ما كان دلالته على معناه قطعية، فهو لذلك لا يحتمل تأويلاً ولا تخصيصنا، ولكنه يقبل النسخ في زمن الرسالة. ولذلك يعرفون المفسر بانه «اللفظ الذي يدل على معناه دلالة واضحة لا يبقى معها احتمال للتأويل أو التخصيص، ولكنه مما يقبل النسخ في عهد الرسالة».

ومثاله قوله تعالى: ﴿ وَمَا أَرْسَلْنَاكَ إِلاَّ كَافَةُ لِلنَّاسِ بَشْيِرًا وَنَذِيرًا وَلَكِنَّ أُكْثَرَ النَّاسِ لاَ يَعْلَمُونَ ﴾ [سبا: ٢٨]، فلفظ «للناس» يحتمل التخصيص بان النبي ﷺ أرسل إلى قريش أو إلى العرب فقط.

وقد جاءت كلمة الناس مخصصة في مواضع من القرآن، كمثل قوله تعالى: ﴿ النّدِينَ قَالَ لَهُمُ النّاسُ إِنُ النّاسَ قَدْ جَمَعُوا لَكُمْ فَاخْشَوْهُمْ فَزَادَهُمْ إِيمَاتُنَا وَقَالُوا حَسِنْبُنَا اللّهُ وَنَعْمَ الْوَكِيلُ ﴾ [آل عمران: ١٧٣]، فجاءت كلمة «كافة» لتنفي أي أحتمال للتخصيص فجاءت كلمة «كافة» لتنفي أي أحتمال للتخصيص ويكون إرسال النبي ﷺ للناس أجمعين، العرب منهم والعجم، والأحمر والأسود.

فالناس الأولى هو نعيم بن مسعود الأشجعي او أعرابي من خزاعة، و«الناس» الثانية هم قريش.

وكَذلك في قوله تعالى: ﴿أَمْ يَحْسُدُونَ النَّاسَ عَلَى مَا آتَاهُمُ اللَّهُ مِنْ فَضْله ﴾، فـ«الناس» هنا عام أريد به الخصوص، وهو النبي ﷺ.

ومثاله: قُولُه تعالى: ﴿فَسَجَدَ الْمَلاَئِكَةُ كُلُّهُمُ أَجْمَعُونَ ﴾ [الحجر: ٣٠].

فإن الملائكة جمعٌ عام محتمل للتخصيص، بأن يرد ما يدل على أن المراد بالملائكة الإكثرون منهم مثلاً، فانسد باب التخصيص بذكر الكل في قوله تعالى: ﴿ كُلُّهُمْ ﴾، وذكر الكل احتمل تأويل التفرق بأن يكونوا قد سجدوا متفرقين، فقطع ذلك بقوله تعالى: ﴿ أَجْمُعُونَ ﴾ فصار مفسرًا.

- وإذا كان الكلام في المثال السابق يُعدُ مفسرًا؛ لكونه قد اقترن في نفس الصيغة بما جعله لا يحتمل

#### إعداد/ متولي البراجيلي

تأويلاً ولا تخصيصًا، فإن اللفظ قد يصير مفسرًا بعد أن كان مجملاً، وذلك إذا جاء نص آخر – قرينة منفصلة – يبينه، ويرفع ما فيه من إبهام.

وقد مُثِّل للصيغة التي ترد مجملة، ثم يلحقها بيان تفسيري يرفع إجمالها حتى تصبح مفسرة لا تحتمل التأويل بقوله تعالى: ﴿وَأَقِيمُوا الصَّلاَةَ وَاتُوا الرُّكَاةَ ﴾ [البقرة: ٤٣].

وقوله تعالى: ﴿وَلِلّٰهِ عَلَى النَّاسِ حِجُّ الْبَيْتِ مَنِ اسْتَطَاعِ إِلَيْهِ سَبِيلاً ﴾ [آل عمران: ٩٧]، وقوله تعالى: ﴿يَا أَيُّهَا النَّذِينَ آمَنُوا كُتِبَ عَلَيْكُمُ الصّيَامُ ﴾ [البقرة: ﴿مِنا أَيُّهَا النَّذِينَ آمَنُوا كُتِبَ عَلَيْكُمُ الصّيامُ الفاظ مجملة، والمحلاة والزكاة لغة هي النماء فالصلاة لغة هي النماء والزيادة، والصوم لغة هو الإمساك، واستعملها الشارع في معان خاصة، فأصبح لها إلى جانب المعانى اللغوية، معان شرعية.

والآيات جاءت مجملة غير مفصلة، فبيّنها رسول الله ﷺ.

بالنسبة للصلاة: ففي الصحيح عن مالك بن الحويرث رضي الله عنه قال: أتينا إلى النبي و ونحن شبَبَة (أي شباب) متقاربون، فاقمنا عنده عشرين يومًا وليلة، وكان رسول الله و رحيمًا رفيقًا، فلما ظنَّ أنا قد اشتهينا أهلنا – أو قد اشتقنا أهلنا – سالنا عمن تركنا بعدنا، فاخبرناه، قال: «ارجعوا إلى أهليكم، فاقيموا فيهم، وعلموهم ومروهم – وذكر أشياء أحفظها أو لا أحفظها، وصلوا كما رأيتموني أصلي، فإذا حضرت الصلاة فليؤنن لكم أحدكم، وليؤمكم أكبركم». [متفق عليه].

ا- لا يُقدم الأكبر - كما ذُكر في الحديث إلا في حالة تساوي باقي الشروط التي ذُكرت في أحاديث أخرى: كحديث ابن مسعود رضي الله عنه قال: قال رسول الله عنه قال: قال كانوا في القراءة سواءً؛ فأعلمهم بالسنّة، فإن كانوا في السنّة سواءً؛ فأقدمهم هجرة، فإن كانوا في السنّة سواءً؛ فاقدمهم هجرة، فإن كانوا في الهجرة سواءً فاقدمهم سنّا، ولا يؤمن الرجل الرجل الرجل

في سلطانه-وفي رواية: ولا يَؤُمُّنُ الرجلُ الرجلُ الرجلَ في أهله- ولا يقعد في بيته على تَكْرِمته إلا بإذنه». [مسلم ٦٧٣].

٣- قال ابن حبان: قوله ﷺ: «صلوا كما رأيتموني أصلي» لفظة أمر تشتمل على كل شيء كان يستعمله ﷺ في صلاته، فما كان من تلك الأشياء (أي ما تشتمل عليه الصلاة من أقوال وأفعال...) خصة الإجماع أو الخبر (الحديث) بالنقل، فهو لا حرج على تاركه في صلاته (يعني مستحبًا)، وما لم يخصة الإجماع أو الخبر بالنقل، فهو أمر حتم يخصة الإجماع أو الخبر بالنقل، فهو أمر حتم (واجب) على المخاطبين كافة لا يجوز تركه بحال. [صحيح ابن حبان ٥ / ٥٠٣].

أما الحج: ففي صحيح مسلم بسنده عن جابر بن عبد الله رضي الله عنهما يقول: رأيت النبي ﷺ يرمي على راحلته يوم النحر، ويقول: «لتأخذوا مناسككم، فإني لا أدري لعلي لا أحج بعد حجتي هذه». [مسلم ١٩٩٧].

«لتأخذوا مناسككم» فهذه اللام لام الأمر، ومعناه خذوا مناسككم، وهكذا وقع في رواية غير مسلم، وتقديره: هذه الأمور التي أتيت بها في حجتي من الأقوال والأفعال والهيئات هي أمور الحج وصفته، وهي مناسككم فخذوها عني واقبلوها واحفظوها، واعملوا بها، وعلموها الناس، وهذا الحديث أصل عظيم في مناسك الحج. [شرح النووي على مسلم: ٩/

والركاة: بين النبي قصاديرها وأنصبتها وشروطها، كما في كتاب أبي بكر رضي الله عنه الذي كتبه لأنس وعليه خاتم رسول الله ، وفيه: هذه فريضة الصدقة التي فرضها رسول الله على المسلمين، التي أمر الله عز وجل بها نبيه ، فمن سئلها من المسلمين على وجهها؛ فليعطها، ومن سئل فوقها فلا يُعطه... الحديث [البخاري 185].

وقد بيّن أنصبة الركاة في الأنعام بالتفصيل. [أبو داود ١٥٦٩ وصححه الألباني].

وكحديثه الذي رواه أبو سعيد الخدري رضي الله عنه قال: قال رسول الله عنه أليس فيما دون خمسة أوسق من التمر صدقة، وليس فيما دون خمس أواق من الورق صدقة، وليس فيما دون خمس ذود من الإبل صدقة». [متفق عليه]. [والوسق: مكيال، والورق: الفضة].

والصيام بين النبي الله حدوده واحكامه في كثير من الأحاديث، منها حديث أبي هريرة عن النبي الله قال: «من نسي وهو صائم فاكل أو شرب؛ فليتم صومه، فإنما أطعمه الله وسقاه». [متفق عليه].

حديث عائشة وأم سلمة رضي الله عنهما: أن رسول الله ﷺ كان يدركه الفجر وهو جُنُب من أهله، ثم يغتسل ويصوم. [متفق عليه].

وحديث أبي هريرة رضي الله عنه قال: قال رسول الله ﷺ: «من ذرعه القيء؛ فلا قضاء عليه، ومن استقاء؛ فعليه القضاء». [ابن ماجه ١٦٧٦ وصححه الإلباني].

#### ور المراجع الم

وأما المحكم فهو أعلى درجة في الوضوح من الظاهر والنص والمفسر، وذلك أنه يشترك مع الظاهر والنص والمفسر في كونه يدل على معناه بصيغته من غير توقف على أمر خارجي، ويشترك مع النص والمفسر في كون معناه هو ما سيق الكلام له، ويشترك مع المفسر في كون دلالته على معناه دلالة قطعية لا تحتمل تأويلاً ولا تخصيصاً، ويزيد عليها جميعاً في كونه لا يقبل النسخ.

ولهذا يعرف العلماء المحكم بانه: «اللفظ الدال على معناه دلالة واضحة لا تحتمل تاويلاً ولا تخصيصًا ولا نسخًا في حياة النبي الله ولا بعد وفاته بالأولى». [أصول السرخسي 1 / ١٦٥].

وهذه الدرجة من القوة في وضوح دلالة المحكم تعود إلى ما قد يتضمنه اللفظ من أحكام أو إلى القرائن التي تقترن بذلك النص.

فأما إحكامه لما تضمنه من احكام؛ فيكون في حالة تضمن النص حكمًا أساسيًا من قواعد الدين.

مثال ذلك: قوله تعالى: ﴿وَاعْبُدُوا اللّهُ وَلاَ تُسْرِكُوا بِهِ شَيْئًا وَبِالْوَالدَيْنِ إِحْسَانًا وَبِذِي الْقُرْبَى وَالْجَارِ وَالْيَبْنِ الْشُرْبَى وَالْجَارِ ذِي الْقُرْبَى وَالْجَارِ الْيُدْبُ وَالْجَنْبِ وَالْجَنْبِ وَالْبِنِ السَّبِيلِ وَمَا مَلَكَتْ أَلْمُسَائِكُمْ إِنَّ السَّبِيلِ وَمَا مَلَكَتْ أَلْمُ النَّهُ إِنَّ اللّهُ لاَ يُحِبُّ مَنْ كَانَ مُخْتَالاً فَحُورًا ﴾ أيْمَانُكُمْ إِنَّ اللّهُ لاَ يُحِبُّ مَنْ كَانَ مُخْتَالاً فَحُورًا ﴾ [النساء: ٣٦].

فما تضمنته الآية من عبادة الله وحده وعدم الشرك به، والفضائل التي حثت عليها من الإحسان إلى الوالدين وغيرهم، ممن هم مذكورون في الآية،

والنهى عن الخيلاء والكبر والفخر، فالتوحيد وأمهات الفضائل التي دعت إليها الآية من المحكم المتفق عليه بين جميع الشرائع.

وكمثل قوله تعالى: ﴿ وَلَقَدْ خَلَقْنَا السَّمَاوَات وَالأَرْضَ وَمَا بَيْنَهُمَا في ستَّة أيَّام وَمَا مَسَّنَا منْ لغوب ﴾ [ق: ٣٨].

فأِن هذا من المُحكم الذي لا يدخله تاويل ولا تخصيص ولا نسخ.

وكمثل حديث جبريل عليه السلام الذي رواه عمر بن الخطاب رضى الله عنه، وفيه السؤال عن أركان الإسلام والإيمان والإحسان.

فكل ما ذكرناه وما في معناه من المحكم.

- وقد يكون الإحكام في النص بأن يقترن به ما يفيد التأبيد - قرينة متصلة-:

مثال ذلك: ما أخرجه الحاكم بسنده عن أبي هريرة رضى الله عنه قال: خطب النبي 👺 في حجة الوداع، فقال: تركت فيكم شيئين كتاب الله وسنتى ولن يتفرقا حتى يردا على الحوض. [مستدرك الحاكم ٣١٩ وصححه الألباني في صحيح الجامع رقم: ٢٩٣٧].

مثال آخر: ما أخرجه مسلم بسنده عن جابر رضى الله عنه قال: قال رسول الله ﷺ: «لا ترال طائفة من أمتى يقاتلون على الحق ظاهرين إلى يوم القيامة». [مسلم ١٩٢٣].

فالإحكام في النصين المذكورين لاقترانهما بما يفيد التأبيد، في الحديث الأول: «حتى يردا على الحوض». وفي الحديث الثاني: «إلى يوم القيامة».

#### ثالثًا: أثر القرائن على أقسام دلالات الألفاظ وو

على ضوء ما ذكرنا من أقسام دلالات الألفاظ؛ فإنه يتبين أن أثر القرائن أثر مزدوج، فهي تعمل على تأويل اللفظ، كما في الظاهر والنص (حسب تقسيم

وتعمل على تأكيد اللفظ وتمنع من تاويله؛ كما في المفسر «المحكم» (حسب تقسيم الأحناف)، ويتجلى هذا الأثر للقرائن في الظاهر والنص، عندما يُقصد باللفظ معنى غير ظاهره، فلا بد أن تحفُّ بالكلام قرائن تدل على المعنى المخالف لظاهره؛ إذ الأصل في نصوص الشريعة حملها على ظاهرها، وأخذ الأحكام منها بحسب دلالتها الظاهرة، ولا يجوز العدول عن الظاهر إلا بدليل يقتضي هذا

مثال ذلك: ما أخرجه ابن ماجه يسنده عن ابن عباس رضى الله عنهما مرفوعًا: «إن الله وضع عن أمتى الخطأ والنسيان وما استُكرهوا عليه». [سنن ابن ماجه ٢٠٤٥ وصححه الالباني].

(قال الألباني في «إرواء الغليل»:.. والمشبهور في كتب الفقه والأصول بلفظ: «رفع عن أمتى»، ولكنه منكر. «إرواء الغليل»: ١ / ١٢٣).

فإن الحديث لا يمكن حمله على ظاهره، فالحديث يدل بمنطوقه على عدم وقوع الخطأ والنسيان من الأمة، وهذا غير مستقيم؛ لتعارضه مع نصوص أخرى كثيرة تُثبت وقوع الأمة في الخطأ والنسيان، وتعارضه مع الظاهر مما يقع من الناس؛ فلا بد من إضمار في الحديث حتى يستقيم الكلام.

وقد يمكن أن يُضمر فيه تقديرات مثل الذم، والعقاب، والضمان، وغيرها.

والإضمار يكون على خلاف الأصل؛ إذ إن الأصل في الكلام عدم الإضمار، ولا يُصار إليه إلا لضرورة، وفي الحديث لما امتنع حمل الكلام على ظاهره، احتاج إلى إضمار، والحاجة تندفع بإضمار واحد منها؛ فلو أضمر جميع التقديرات، لأضمر مع الاستغناء عن الإضمار، وهو غير جائز، فكلما كان الإضمار أقل واستقام المعنى؛ كان أفضل.

فالتقدير: رُفع المأثم عن أمتى: إذا وقعوا في الخطأ والنسيان، أو رفع الحكم عن أمتى إذا وقعوا في الخطأ والنسيان، كما في قوله تعالى: ﴿ وَلَيْسُ عَلَيْكُمْ جُنَّاحٌ فَيِمَا أَخْطَأْتُمْ بِهِ وَلَكَنْ مَا تَعَمَّدَتْ قُلُوبِكُمْ وَكَانَ اللَّهُ غَفُورًا رَحيمًا ﴾ [الأحزاب: ٥].

وكما بالحديث الذي رواه مسلم بسنده عن أبي هـريـرة رضى الله عنه، وفيه: ﴿رَبِّنَا لاَ تُؤَاحُدُنَا إِنَّ نُسِينًا أَوْ أَخْطُأْنًا ﴾ قال (الله): نعم. [مسلم ١٢٦].

#### وو فائدة وو

اعلم أنه إذا كان الإثم قد رُفع عن المخطئ؛ فإن ضمان ما أخطأ فيه وأتلفه غير مرفوع، فالضمان غير مرفوع إحماعًا؛ لتصريحه تعالى بضمان المخطئ في قوله تعالى: ﴿ وَمَنْ قَتَلَ مُؤْمِنًا خَطَأَ فَتَحْرِيرُ رَقَبَةً مُؤْمِنَة وَدِيَةٌ مُسَلَّمَةٌ إِلَى أَهْلِهِ إِلَّا أَنْ يَصُّدُقُوا ﴾ َ

وما أجمعت عليه الأمة من ضمان الخطأ في إتلاف الأموال، وأن الوضوء ينتقض بالأحداث الخارجة من المخرجين بالنسيان كالعمد.

فاتضح أن الإثم مرفوع، وأن الضمان غير مرفوع. [السياق واثره في دلالات الألفاظ: د.عبد المجيد السوسوة، القطعية من الأدلة الأربعة محمد دمبي دكروري ص ٢١١- ٣٤٢ الإحكام لابن حزم ٧ / ٤٧، الإحكام للآمدي ٢ / ٧٤٩، المحدثل إلى مخهب الإمام احتمد ١ / ٢٦٥ كل ذلك يتصرف].

وللحديث بقية إن شاء الله، والحمد لله رب العالمين.



#### وصحبه ومن والاه، وبعد:

فقد تحدثنا في العدد الماضي عن صور من الشرك الأصغر في الأقوال، محذرين من الحلف بغير الله، والاستسقاء بالأنواء، وغير ذلك، وفي هذا المقال نتحدث عن الشرك في الأفعال وذلك من خلال الحديث عن الرقى والتمائم موضحين جملة من الأحكام المتعلقة بهذه المسألة الهامة حتى يكون المسلم على بصيرة من دينه، فنقول وبالله التوفية:

أولاً الرُفْيَةُ: هي الأذكار التي يُعَوِّدُ بها لرفع البلاء أو دفعه. والرُقى تسمى العزائم، والعزائم في الأصل: رقَّى كانوا يعزمون بها على الجن، فيقال: عزم الراقي، كانه أقسم على الداء. [لسان العرب، مادة: عزم].

#### و أنواع الرقى وو

#### ١- الرقية الشرعية:

هي الأنكار من القرآن، والأدعية، والتعويذات الثابتة في السنة، والأدعية الأخرى المشروعة التي يقرأها الإنسان على نفسه، أو يقرؤها على غيره ليعيذه الله من الأضرار بانواعها: من الأمراض، وشرور المخلوقات من السباع والهوام والجن والإنس وغيرها، فيعيذه منها بدفعها قبل وقوعها، أو يعيذه منها بعد وقوعها بأن يرفعها ويزيلها عنه، وقد تكون الرقية بالقراءة والنفث على بدن المرقي أو في يديه، ويمسح بهما حسده ومواضع الألم فيه.

#### aa شروط الرقية الشرعية aa

قال الحافظ في الفتح (١٠ / ١٩٥): «أجمع العلماء على جواز الرقى عند اجتماع ثلاثة شروط: أن يكون بكلام الله تعالى أو بأسماء الله وصفاته، أو بالادعية النبوية الثابتة، وباللسان العربي، أو بما يُعرف معناه من غيره، وأن يعتقد أن الرقية لا تؤثر بذاتها بل بقدر الله تعالى. اه بتصرف.

قال الشيخ محمد بن عبدالوهاب: «كل اسم مجهول فليس لأحد أن يرقي به، فضلاً عن أن يدعو

به، ولو عرف معناه؛ لأنه يُكره الدعاء بغير العربية، وإنما يُرخص لمن لا يُحسن العربية، فأما جعل الألفاظ الأعجمية شعارًا؛ فليس من دين الإسلام».

وحكم هذه الرقية أنها مستحبة، وهي من أعظم أسباب الشفاء من الأمراض بإذن الله تعالى، قال ابن القيم رحمه الله في زاد المعاد (٤ / ١٨٢): «إن الأدوية الإلهية تنفع من الداء بعد حصوله، وتمنع من وقوعه، وإن وقع لم يقع وقوعاً مضرًا، وإن كان مؤذيًا، أما الأدوية فإنما تنفع بعد حصول الداء».

وقال في مدارج السالكين بعد قصة اللديغ في الحديث الذي رواه البخاري (٢٢٧٦): «فقد تضمن هذا الحديث حصول شفاء هذا اللديغ بقراءة الفاتحة عليه، فاغنته عن الدواء، وربما بلغت من شفائه ما لم يبلغه الدواء، هذا مع كون المحل غير قابل، إما لكون هؤلاء الحي غير مسلمين أو أهل بخل ولؤم، فكيف إذا كان محلاً قابلاً.

ثم قال رحمه الله: «فهنا أمور ثلاثة: موافقة الدواء للداء، وبنل الطبيب له، وقبول طبيعة العليل، فمتى تخلف واحد منها؛ لم يحصل الشفاء، وإذا اجتمعت حصل الشفاء، ولا بد بإنن الله سبحانه وتعالى، ومن عرف هذا كما ينبغي؛ تبين له أسرار الرقى، وميز بين النافع منها وغيره، ورقى الداء بما يناسبه من الرقى، وتبين له أن الرقية براقيها وقبول المحل، كما أن السيف بضاربه مع قبول المحل للقطع،

# في الرقى والثمائم

إعداد/ معاوية محمد هيكل

وهذه إشارة مطلعة <mark>على ما وراءها لمن بعد نظره</mark> وحسن تأمله».

#### وو أمثلة من الرقى الشرعية وو

١- عن عائشة رضي الله عنها قالت: كان النبي إذا اشتكى؛ قرأ على نفسه بالمعوذات وينفث، فلما اشتد وجعه كنت اقرأ عليه وأمسح عليه بيمينه؛ رجاء بركتها. [متفق عليه].

٢- عن عائشة رضي الله عنها قالت: أمرني رسول الله في - أو أمر - أن يسترقي من العين.
 [البذاري: ٥٧٣٨، ومسلم: ٢١٩٥].

٣- وعن عائشة رضي الله عنها أن النبي الله عنها أن النبي الله عنه السلام. [مسلم ٢١٨٥].

٤- عن أبي سعيد الخدري رضي الله عنه: أن جبريل عليه السلام أتى النبي فقال: «يا محمد اشتكيت؟ فقال: نعم، قال: بسم الله أرقيك من كل داء يؤذيك، ومن شر كل نفس أو عين حاسد الله يشفيك». [مسلم: ٢١٨٦].

وعن أبي سعيد الخدري رضي الله عنه أن ناساً من أصحاب النبي القواعلى حي من أحياء العرب؛ قلم يُغْرُوهُم، فبينما هم كذلك إذ لُدغ سيد أولئك، فقالوا: هل معكم من دواء أو راق؛ فقال: إنكم لم تَغْرُونا، ولا نفعل حتى تجعلوا لنا جُعُلاً، فجعلوا لهم قطيعاً من الشاء، فجعل يقرأ بأم القرآن ويجمع بزاقه ويتفل فبرا، فأتوا بالشاء: فقالوا: لا نأخذ حتى نسال النبي الله فسالوا، فضحك وقال: وما أدراك أنها رقية، خذوه واضربوا لي بسهم. [متفق

آ- وعن أنس بن مالك رضي الله عنه أنه قال لثابت: ألا أرقيك برقية النبي قال: بلى. قال: اللهم رب الناس، مذهب الباس، اشف أنت الشافي، لا شافى إلا أنت، شفاءً لا يغادر سقمًا. [البخاري ٤٤٢٥].

٧- وعن عائشة رضي الله عنها أن النبي الله عنها أن النبي الله عنها أن النبي الشفاء، يرقي يقول: «امسح الباس رب الناس، بيدك الشفاء،
 لا كاشف له إلا أنت». [البخاري ٤٤٧٥].

٨- وعن أبي عبد الله عثمان بن أبي العاص

رضي الله عنه أنه شكى إلى رسول الله ﷺ وجعًا يجده في جسده، فقال له رسول الله ﷺ: "ضع يدك على الذي تألم من جسدك، وقل: بسم الله - ثلاثًا -، وقل سبع مرات: أعوذ بالله وقدرته من شر ما أجد واحاذر». [مسلم ٢٠٠٢]. وعند أبي داود بلفظ «أعوذ بعزة الله وقدرته».

٩- عن عبد الرحمن بن الأسود عن أبيه قال:
 سألت عائشة رضي الله عنها عن الرقية من الحُمة،
 فقالت : رخص النبي ﷺ في الرقية من كل ذي حُمة.
 [خ: ١٩٧٥].

1- وعن أنس رضي الله عنه قال: رخص النبي في الرقية من العين والحُمة والنملة. [مسلم: عنه ألله على الرقية من العين والحُمة والنملة. [مسلم: ٢١٩٦]. والحُمّة: تُطلق على لدغ ذوات السموم كالحية والعقرب، والعين: هي الحسد وهو حق وله تأثير، لكن لا تأثير له إلا بإذن الله، قال الله تعالى: ﴿ وَإِنْ يَكُادُ اللّذِينَ كَفَرُوا لَيُزْلُقُونَكَ بِأَبْصَارِهِمْ ﴾ [القلم: ٥]، فسره بإصابة العين أبن عباس ومجاهد وغيرهما، وعن أبي هريرة رضي الله عنه عن النبي ققال: وإن العين حق». [البخاري: ٤١٥، ومسلم: ٢١٨٧].

#### وه هل طلب الرقية ينافي التوكل ؟ ١ وه

استدل أهل العلم على استحباب الرقية في حق المرقي والراقي بالأحاديث السابقة؛ وبما رواه البخاري عن عائشة رضي الله عنها قالت: «كان رسول الله في إذا أوى إلى فراشه نفث في كفيه بن هو الله أحد في وبالمعونة بن جميعًا، ثم يمسح بهما وجهه وما بلغت يداه من جسده، قالت عائشة: فلما اشتكى كان يامرني أن أفعل ذلك به». [البخاري:

وَعَنْ عُرُوَةَ بْنِ الزَّبَيْرِ عَنْ زَيْنَبَ ابْنَةَ أَبِي سَلَمَةً عَنْ أُمُّ سَلَمَةً رَضِيَ اللَّهُ عَنْهَا أَنُ النَّبِيُّ عَنَّ رَأَى في بَيْتَهَا جَارِيَةُ في وَجْهِهَا سَفْعَةٌ، فَقَالَ: «اسْتُرْقُوا لَهَا؛ فَإِنَّ بِهَا النَّظُرُةَ» [البخاري ٥٧٣٩]، والنظرة: الإصابة

وعن جابر بن عبد الله رضى الله عنهما قال: دكان لى خالً يرقى من العقرب، فنهى رسول الله 😅 عن الرُّقَى، قال: فأتاه فقال: يا رسول الله، إنك نهيت عن الرقى، وأنا أرقى من العقرب؟ فقال: من استطاع منكم أن ينفع أخاه فليفعل». [مسلم: ٢١٩٩].

فهذه الأحاديث صريحة في استحباب طلب الرقية، وأنه لا نقص في توكل العبد إذا رقى نفسه أو طلب من غيره أن يرقيه؛ لفعله وأمره بذلك لأهله 🚐، وهو أفضل البشر توكلاً عليه الصلاة والسلام، وهو 😻 لا يفعل ولا يأمر أهله إلا بما هو أفضل في حقه وحق أهل بيته رضوان الله عليهم.

وطلب الرقية من المسلم من جنس طلب الدعاء منه، كما قرر ذلك شبيخ الإسلام ابن تيمية في مجموع الفتاوي (١ / ١٨٢).

قال القرطبي رحمه الله: «الرقى بأسماء الله تعالى هو غاية التوكل على الله، فإنه التجاء إليه ويتضمن ذلك رغبة له، وتبركًا بأسمائه، والتعويل عليه في كشف الضر والبلاء، فإن كان هذا قادحًا؛ فليكن الدعاء والإنكار قادحًا في التوكل، ولا قائل به، وكيف يكون ذلك؟ وقد رقى النبي 🐲 واسترقى، ورقاه جبريل، ورقته عائشة، وفعل ذلك الخلفاء والسلف، فإن كانت الرقى قايحة في التوكل ومانعة من اللحوق بالسبعين ألفًا؛ فالتوكل لم يتم للنبي 👛 ولا لأحد من الخلفاء، ولا يكون أحد منهم في السبعين ألفًا مع أنهم أفضل من وافي القيامة بعد الأنبياء، ولا يتخيل هذا عاقل. [المفهم ١ / ٤٦٤].

وقال الحافظ ابن رجب في جامع العلوم والحكم عند شرح الحديث (٤٩): «ومن رجح التداوي قال: إنه حالُ النبي ﷺ الذي كان يداوم عليه، وهو لا يفعل إلا الأفضل، وحمل الحديث - أي حديث السبعين ألفًا -على الرقى المكروهة التي يخشى منها الشرك بدليل أنه قرنها بالكي والطيرة، وكلاهما مكروه». أه..

#### و النوع الثاني: الرقى الحرمة وو

ومنها الرقى الشركية، وهي الرقى التي يعتمد فيها الراقي أو المرقى على الرقية؛ فإن اعتمد عليها مع اعتقاده أنها سبب من الأسباب، وأنها لا تستقل بالتأثير؛ فهذا شيرك أصغر، وإن اعتمد عليها اعتمادًا كليًا حتى اعتقد أنها تنفع من دون الله، أو تضمنت صرف شيء من العبادة لغير الله، كالدعاء، أو الاستعادة بمخلوق فيما لا يقدر عليه إلا الله؛ فهذا و الشرك الأكبر المخرج من الملة.

وإنما كان ذلك من الشيرك؛ لأنهم أرادوا دفع المضار وجلب المنافع من عند غير الله، كما قرر ذلك الحافظ في الفتح (١٠ / ١٩٦). اهـ.

والدليل على تحريم الرقى الشركية: قول النبي 🎏: «إن الرقى والتمائم والتولة شركُ». [أبو داود ٣٨٨٥، وصححه الألباني]. والتولة نوع من السحر يحبُّ المرأة إلى زوجها.

والرقى الموصوفة بكونها شركًا في الحديث التي يستعان فيها بغير الله، وأما إذا ذُكر فيها أسماء الله وصفاته وما أثر عن النبي ﷺ؛ فهذا حسن جائز ومستحب.

وعن عوف بن مالك الأشجعي رضي الله عنه قال: كنا نرقى في الجاهلية، فقلنا: يا رسول الله، كيف ترى في ذلك؟ فقال: اعرضوا على رُقاكم، لا بأس بالرقى ما لم يكن فيه شرك» [مسلم ٢٢٠٠].

ومن الرقى المحرمة كذلك: أن تكون الرقية فيها طلاسم، أو الفاظ غير مفهومة، والغالب أنها رقى شركية.

قال الحافظ في الفتح (١٠ / ١٩٥): دل حديث عوف أنه مهما كان من الرقى يؤدي إلى الشرك: يُمنع، وما لا يعقل معناه لا يُؤْمُنُ أن يؤدي إلى الشرك؛ فيُمنع احتياطًا.

قال الخطابي: وكان عليه السلام قد رقى ورقى وأمر بها وأجازها، فإذا كانت بالقرآن وبأسماء الله تعالى فهي مباحة أو مأمور بها، وإنما جاءت الكراهة والمنع فيما كان بغير لسان العرب، فإنه ربما كان كفرًا أو قولاً يدخله الشرك.

وقال الشبيخ حافظ حكمي كلامًا جامعًا مانعًا في «سلّم الوصول»:

ثم الرقى من حسمة او عين فإن تكن من خالص الوحيين فذاك من هدي النبي وشرعته وذاك لا اضتلاف في سننسته أما الرقى المجهولة المعانى فذاك وسواس من الشيطان وفسه قد جاء الصديث أنه شسرك بلا مسريسة فساحسذرنه إذ كل من يقوله لا يدرى

او هو من سحر اليهود مقتبس

لعله يكون محض الكفر

على العوام ليسوه فالتبس

#### وو ثانيا التمائم وو

التمائم لغة: جمع تميمة، وهي في الأصل خرزة كانت تعلق على الأطفال يتقون بها من العين ونحوها [القاموس ولسان العرب مادة: تمم].

وفي الاصطلاح: هي كل ما يُعلق على المرضى أو الأطفال أو البهائم أو غيرها من تعاويد لدفع البلاء أو رفعه.

#### وه من أنواع التمائم وه

الحجب والرقى التي يكتبها بعض المشعوذين ويكتبون فيها طلاسم وكتابات لا يُفهم معناها، وغالبها شرك، واستغاثات بالشياطين، وتُعلق على الأطفال أو البهائم أو على أبواب البيوت أو على السيارات، يزعمون أنها سبب لدفع العين أو أنها سبب لشفاء المرضى من الإنسان أو الحيوان ومنها لبس الأحجبة التي يتخذها بعض الجهال لأولادهم يعتقدون أنها سبب لحفظهم من الموت، ومنها لبس حلقة الفضة للبركة، ولبس خواتم لها فصوص مُعَيِّنَة بعتقدون أنها تحفظ من الجن، ولبس أو تعليق خيوط للعلاج من بعض الأمراض، ومنها الحروز وجلود الحيوانات وغيرها مما يعلق على الأطفال أو على أبواب البيوت أو نحو ذلك والتي يزعمون أنها تدفع المرض أو العين أو الجن وأنها سبب للشفاء من الأمراض، وهذه كلها محرمة، وهي من الشرك لـقول النبي 🍣 «إن الرقى والـتمائم والتولة شيرك» [أبو داود ٣٨٨٥، وصححه الالباني].. ولقوله 🐲 «من علق تميمة فقد أشرك» [صحيح الجامع: ٣٩٤] فهي من الشرك؛ لأنهم ظنوا أن لغير الله تأثيرًا في الشفاء، وطلبوا دفع الأذي من غيره، لكن إن اعتقد متخذها أنها تنفع بذاتها من دون الله فهي شرك أكبر، وإن اعتقد أن الله عز وجل هو النافع وحده، لكن تعلق قلبه بها لدفع الضر فهو شرك أصغر وذلك لاعتماده على الأسباب وجعل ما ليس سسب سبياً [ينظر قرة عيون الموحدين - القول المفيد].

فهذه التمائم كلها ليس فيها نفع بأي وجه من الوجوه، وهي من خرافات الجاهلية التي يروج لها السحرة والمشعوذون ويدجلون بها على الجهلة من الناس.

#### وه حكم التمائم من القرآن وه

ويدخل في التمائم أن تكتب أيات من القرآن أو بعض الأذكار الشرعية (الرقى) في ورقة ثم توضع في جلد أو غيره، ثم تعلق على الأطفال أو بعض

المرضى، وقد اختُلف في جوارْ تعليقها والراجح المنع من هذه التمائم لعدة أمور.

١- أن الأحاديث جاءت عامة في النهي عن التمائم ولم يأت حديث واحد في استثناء شيء منها، ويؤيد ذلك أن الصحابة الذين رووا أحاديث النهى عن التمائم كابن مسعود وعقبة بن عامر رضي الله عنهما فهموا منها عموم النهى عن جميع

أما ما ثبت عن عبدالله بن عمرو رضى الله عنهما من الترخيص في تعليق التمائم من الأذكار الشرعية حرزًا قبل وقوع المرض؛ فهو معارض بما ثبت عن عائشة رضى الله عنها من أن ما عُلق قبل المرض فهو من التمائم المنهى عنها، ومعارض أيضًا بما ثبت عن ابن مسعود رضى الله عنه من قطع التميمة والتشديد في أمر التمائم مُطلقًا، ويما ثبت عن عقبة بن عامر رضى الله عنه أنه قال: «وضع التميمة على الإنسان والطفل شرك»، وبما ثبت عن حذيفة من قوله لرجل وجد على عضده خيطًا: «ما هذا؟ قال: خيط رقى لى فيه. فقال حذيفة رضى الله عنه «لو مت ما صليت عليك»، وبما ثبت عن على بن أبى طالب رضى الله عنه أنه كان يقول: «تعليق التمائم شعبة من شعب الجاهلية». ويما ثبت عن سعيد بن جبير قال: «من قطع تميمة من إنسان كان كعدل رقبة» وهذا عند أهل العلم في حكم المرفوع، وبما ثبت عن إبراهيم النخعي قال: «كانوا يكرهون التمائم كلها من القرآن وغير القرآن، فعموم قوله يدل على نهيه عن جميع التمائم.

٢- أن تعليق التمائم من القرآن والأدعية والأذكار المشروعة نوع من الاستعادة والدعاء، فهي على هذا عبادة من العبادات، والأصل في العبادات التوقيف، فلا يجوز إحداث عبادة لا دليل عليها.

٣- أن ما علق من ذلك يكون عرضة للامتهان وذلك لحمله حال قضاء الحاجة أو غير ذلك، مما يحدث من عبث الأطفال بها، وفي المنع صيانة للقرآن ولذكر الله من الإهانة.

٤- في المنع سد للذريعة؛ لأنه يفضى إلى تعليق ما ليس بقرآن كتعليق التمائم الشركية كما هو الواقع عند كثير من المسلمين في العصر الحاضر.

ينظر: [شرح السنة للبغوي - فتح المجيد - معارج القبول - القول المفيد].

والحديث موصول في العدد القادم بمشيئة الله، والله من وراء القصد.

الحمد لله رب العالمين، والصلاة والسيلام على رسولنا الأمين، محمد بن عبد الله الصادق الوعد الأمين، وعلى آله وصحبه الطبين الطاهرين، ومن تبعهم بإحسان إلى بوم الدين، وبعد:

فقد بينا أن الموانع من إنفاذ الوعيد ثمانية:

ثلاثة من المذنب: وهي التوية، والاستغفار، والحسنات الماحية.

وثلاثة من غيره من الخلق: وهي دعاء المؤمنين، وإهداء ما يمكن وصوله من ثواب الإعمال، و الشيفاعة في عصباة الموحدين.

واثنان من الله تعالى: وهما المصائب المكفّرة في الدّنيا والبرزخ والآخرة، والعفو المحض بلا سبب من العباد.

ونكرنا الثلاثة الخاصة بالمننب: وهي التوبة، والإستغفار، والحسنات الماحية، ومن الثلاثة التي من غيره من الخلق: نكرنا دعاء المؤمنين لإخوانهم بظهر الغيب، ثم نكمل ما بداناه فنقول وبالله تعالى التوفيق:

#### و الخامس: إهداء ما يمكن وصوله من ثواب الأعمال وو

وردت الأدلة في انتفاعه بالصوم فعن عَائشية رضي الله عنها أنُّ رَسُولَ اللَّه ﷺ قال: «من مَاتَ وَعَلَيْه صيامٌ؛ صامَ عنه وَلَيُّهُ» [متفق عليه]، وعن ابن عَبَّاس رضى الله عنهما قال: جاء رَجُلُ إلى النَّدِي ﷺ فقال: با رَسُولَ اللَّه، إِنَّ أُمِّي مَاتَتْ وَعَلَيْهَا صَوْمُ شَهُر أَفَأَقْضِيهِ عَنَها؟ قال: نعم، فَدَنْنُ اللَّه أَحَقُّ أَنْ يُقْضَى» [متفق عليه].

عن سُرِيْدَةَ أَنَّ امْرَأَةً أَتَتْ رَسُولَ اللَّه ﷺ قَالَتْ: وَإِنَّهَا أَي أَمِهَا مَاتَتٌ وَعَلَيْهَا صَوْمُ شَهْر أَفَيُحِرْئُ أَوْ يَقْضَى عَنْهَا أَنْ أَصُومَ عَنْهَا؟ قَالَ: «نَعَمْ». [أبو داود ٢٨٧٩ وصححه الإلباني].

فائدة: الأحاديث الصحيحة دلت على أن من مات وعليه نذر أنه بُقضي عنه؛ فقد روى البخاري في صحيحه أن سعد بن عبادة

الأنصاري استفتى النُّبي ﷺ في نذر كان على أمه؛ فتُوفيت قبل أن تقضيه؟ فأفتاه أن يقضيه عنها فكانت سُنَّةً بعُدُّ". [متفق عليه].

#### ووردت الأدلة على انتفاعه بالصدقة و

وفي صحيح مسلم عن بُرَيْدَةَ رضي الله عنه قَالَ: بَيْنَا أَنَا جَالسٌ عِنْدَ رَسُولِ اللَّهِ ﷺ إِذْ أَتَتُّهُ امْرَأَةُ فَقَالَتُّ: إِنِّي تَصَدُّقْتُ عَلَى أُمِّي بِجَارِية، وَإِنَّهَا مَاتَتْ - قَالَ - فَقَالَ: «وَجَبَ أَجْرُك، وَرَدُهَا عَلَيْك الْمدرَاثُ».

وعَنْ عَائِشَهَ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهَا أَنَّ رَجُلاً قَالَ للنَّبِيِّ ﷺ: «إِنَّ أُمِّي افْتُلتَتْ نَفْسُهَا، وَأَظُنُّهَا لَوْ تَكَلُّمَتْ تَصَدُّقَتْ، فَهَلْ لَهَا أَجْرٌ إِنْ تَصَدُّقْتُ عَنْهَا؟ قَالَ: نُعُمُّ. [متفق عليه].

#### 👊 ووردت الأدلة في انتفاعه بالحج 👊 💮

فعن عبد الله بن عَبَّاسِ رضي الله عنهما

الأوحيد العدد ٤٧٠ السنة الأربعون

## من إنفاذ الوعيد

### الحلقة الرابعة

#### 🥌 اعداد: 🖊 محمد رزقه ساطور 🎚

قال: كان الْفَضْلُ رُدِيفَ رسول اللَّه ﷺ، فَحَاءَتْ امْرَأَةُ من خشعم، فَجَعَلَ الْفَضْلُ بَنْظُرُ إِلَنْهَا، وَتَنْظُرُ إِلَيه، وَجَعَلَ النَّبِي ﷺ يُصُّرفُ وَجُّهُ الْفَضْل إلى الشِّقِّ الآخَر، فقالت: يا رَسُولَ اللَّه، إِنَّ فَرِيضَةَ اللَّه على عباده في الْحَجِّ أَدْرَكَتْ أبي شَيْخًا كَبِيرًا لا يَثْبُتُ على الرَّاحلَة، أَفَأَحُجُ عنه؟ قال: نعم. وُذَلكُ في حَجُّة الْوَدَاعِ» [متفق عليه].

وعن ابن عَبَّاس رضى الله عنهما أنَّ امْرأةُ من جُهَيْنَةَ جَاءَتْ إِلَى النَّبِي ﷺ فقالت: إِنَّ أُمِّي نَذَرُتُ أَنْ تَحُجُّ فِلُم تَحُجُّ حِتَى مَاتَتْ، أَفَأَحُجُّ عنها؟ قال: نعم، حُجِّي عنها، أرَأَيْت لو كان على أُمُّك دَيْنٌ أَكُنْت قاضيته؛ اقْضُوا اللَّهُ فَاللَّهُ أَحَقُّ بِالْوُفَاءِ» [البخاري ١٨٥٢].

وعَن ابْن عَبَّاس رضى الله عنهما أنَّ رَسُولَ اللَّه ﷺ سَمَعَ رَجُلا يَقُولُ: لَبِيُّكَ عَنْ شُنُبْرُمَةً، فَقَالَ رَسُولُ اللَّه ﷺ: مَنْ شُئْرُمَةُ؛ قَالَ: أَخُ لَى أَوْ قَرَابَةً. قَالَ: هَلْ حَجَجْتَ قَطُّ قَالَ: لا، قَالَ: فَاحْعَلْ هَذه عَنْ نَفْسِك، ثُمُّ احْجُجْ عَنْ شُنْبُرُمَةَ» [ابو داود ١٨١٣]

قَـالَ أَبُو حَـاتم: قَـوْلُهُ ﷺ (فَـاجْعَلْ هَـذه عَنْ ا نَـفْسكَ) أَرَادُ بِهِ الإعْلامَ بِنَفْي جَـوَازِ الْحَجِّ عَنِ ا الْغَيْرِ إِذَا لَمْ يَحُجُّ عَنْ نَفْسِه، وَقَوْلُهُ: (ثُمُّ احْجُجْ عَنْ شُبْرُمَةً) أَمْرُ إِبَاحَة لا حَتْم.

#### 🚌 السادس؛ الشَّفَاعة في عصاة المُوحَدين 🚌

الشفاعة العظمي معروفة، يُقرُّ بها كل المسلمين حتى أهل البدع كالخوارج والمعتزلة، ولكن أهل البدع ينكرون الشفاعة في عصاة الموحدين. فالعلماء قصدهم في هذا الرد على الخوارج والمعتزلة الذين أنكروا الشفاعة في العصاة، الذين قالوا: إن من دخل النار لا يخرج منها. كشفاعة الشُّهيد: ففي سنن أبي داود عن

نمْرَان بن عُتْبَةَ الذُّمَارِيِّ قال دَخَلْنَا على أُمَّ الدُّرْدَاء وَنَحْنُ أَيْتَامُ، فقالت: أَيْشرُوا فَإِنِّي سمعت أَبُ الدُّرْدَاءَ يِقُولِ: قَالَ رِسُولِ اللَّهِ ﷺ: «يُشَنَّفُعُ الشُّهيدُ في سَبْعِينَ من أَهْل بَيْته» [أبو داود ٢٥٢٤ وصححه الألباني].

والأحاديث الدالة على خروج الموحدين من النَّار متواترة، منها: حديث أنس بن مالك في حديث الشَّفاعة، وحديث أبي بكر، وحديث ابن عباس رضى الله عنهم جميعًا واحاديث أخر كثيرة، أخرج البخاري عن أبي هُرَيْرَةَ رضي الله عنه قال: قال أَنَاسُ يا رَسُولَ اللَّه، هل نَرَى رَيِّنَا يوم الْقيامَة؛ فقال: هل تُضارُونَ في الشَّمْس ليس دُونَهَا سَحَاتُ؟ قالوا: لا، با رَسُولَ اللَّه. قال: هل تُضَارُونَ في الْقَمَرِ لَيْلَةَ الْبَدْرِ ليس دُونَهُ سَحَابُ؟ قالوا: لا يا رَسُولَ اللَّه، قال: فَإِنَّكُمْ تَرَوْنَهُ يوم الْقَيَامَة كَذَلكَ يَجْمَعُ الله الناس، فيقول: من كَانَ يَعْبُدُ شَيِئًا فَلْيَتَّبِعْهُ، فَيَتْبَعُ مِن كَانَ يَعْبُدُ الشُّمْسَ، وَيَتْبَعُ من كان يَعْبُدُ الْقَمَرَ، وَيَتْبَعُ من كان يَعْبُدُ الطُّواغيتَ، وتَبْقَى هذه الأُمُّةُ فيها مُنَافِقُوهَا، فَيَأْتِيهِمْ اللهِ في غَيْرِ الصُّورَةِ التي يَعْرِفُونَ، فيقول: أَنَا رَبُّكُمْ، فَيَقُولُونَ نَعُوذُ بِاللَّه مثْكَ، هذا مَكَانُنَا حتى يَأْتينَا رَبُّنَا، فإذا أَتَانَا رَبُّنَا عَرَفْنَاهُ فَيَأْتِيهِمْ الله في الصُّورَة التي يَعْرِفُونَ، فيقول: أنا رَبُّكُمْ فَيَقُولُونَ: أنت رَبُّنَا فَنَتْنَعُونَهُ وَيُضْرَبُ جِسْرُ جَهَنَّمَ، قال رسول اللَّه رُهُ: فَأَكُونُ أُولُ مِن يُجِيزُ، وَدُعَاءُ الرُّسُلِ يَوْمَئِذ اللهم سَلِّمْ سَلِّمْ، وَبِه كَلاَلدِبُ مثلُ شَوْك السُّعْدَان، أَمَا رَأَيْتُمْ شَنَوْكَ السُّعْدَانِ؟ قالوا: بَلَى يا رَسُولَ اللَّه، قال: فَإِنَّهَا مِثْلُ شُولُ السِّعْدَانِ غيرِ أَنها لا نَعْلَمُ قَدْرَ عَظُمِهَا إِلا اللهِ، فَتَخْطَفُ الناس

بأعْمَالِهِمْ، منهم الْمُونَقُ بِعَمَلِهِ وَمِنْهُمُ الْمُخَرْدَلُ، ثُمُّ بَنْحُهِ حتى إذا فَرُغُ الله من الْقَضَاء بين عياده، وَأَرَادُ أَنْ يُخْرِجُ مِن السئسار من أرَاد أنْ بُخْرِجَ ممَّنْ كان يَشْبُهَدُ أَنْ لاَ إِلَّهُ إلا الله؛ أَمِّرُ

الْمَلائكَةَ أَنْ يُخْرِجُوهُمْ فَيَعْرِفُونَهُمْ بِعَلاَمَة آثَار السُّجُود، وَحَرَّمَ الله على النَّارِ أَنْ تَأْكُلُ مِن ابن آدَمَ أَثَرَ السُّحُود، فَيُخْرِجُونَهُمْ قد امْتُحشُوا فَنُصِبُ عَلِيهِم مَاءٌ يُقَالُ له مَاءُ الْحَيَاةِ، فَيَنْبُتُونَ نَبَاتَ الْحِبُّة في حَميل السِّيْل، وَيَبْقَى رَجُلُ مُقْبِلُ بوَجْهه على النَّار فيقول: يا رَبِّ قد قَشَبَنى ريحُهَا، وَأَحْرَقَنِي ذَكَاؤُهَا، فَاصْرِفْ وَجْهِي عَن النَّارِ، فلا يَزَالُ يَدْعُو اللَّهُ، فيقول: لَعَلُّكَ إِن أَعْطَيْتُكَ أَنْ تَسْأَلُني غَيْرَهُ؟ فيقول: لاَ وَعزَّتكَ لاَ أَسْأَلُكَ غَيْرَهُ، فَيَصْرُفُ وَجْهَهُ عن النَّارِ، ثُمُّ يقول بَعْدَ ذلك: يا رَبِّ قَرِّنْنِي إلى بَابِ الْحَنَّةِ فِيقُولِ: أَلَيْسَ قَد زَعَمْتَ أَنْ لاَ تَسْأَلَني غَنْرَهُ ؟ وَيْلُكُ مِن آدَمَ ما أغْدَرَكَ، فلا يَزَالُ يَدْعُو، فيقول: لَعَلِّي إِن أَعْطَيْتُكَ ذلك تَسْأَلُني غَنْرَهُ وَبِقُولِ: لاَ وَعَزَّتِكَ لاَ أَسْأَلُكَ غَيْرَهُ، فَيُعْطى اللَّهَ من عُهُود وَمُوَاثِيقَ أَنْ لاَ يُسْأَلَهُ غَيْرَهُ، فَيُقَرِّبُهُ إلى باب الْجَنَّة، فإذا رأى ما فيها سُكُتُ ما شَنَاءُ الله أَنْ يُسْكُتُ، ثُمُّ يقول رَبِّ أَدْخَلْنِي الْجَنَّةَ، ثُمَّ يقول: أو ليس قد زُعَمْتَ

أَنْ لا تَسْأَلُني غَدْرَهُ، وَتُلِكُ مِا مِنْ أَدُمُ مِا أغْدَرَكَ! فيقول: يا رَبِّ لاَ تَحْفَلْنِي أَشْقَى ذَا قَكَ، فلا نَزَالُ نَدْعُو حتى يَضْحُكُ، فإذا ضَحكَ منه أذنَ له بالدُّخُول فعها، فاذا دخل

فيها، قيلَ: تَمَنُّ مِن كَذَا، فَيَتَمَنُّى ثُمٌّ يُقَالُ لِه تَمَنُّ من كَذَا فَيَتَمَنِّي حتى تَنْقَطعَ به الأَمَانيُّ، فيقول له هذا لك وَمثْلُهُ معه. قال أبو هُرَيْرَةَ: وَذَلكَ الرَّحِلُ آخرُ أَهْلِ الْحَنَّةِ دُخُولاً. قال وأبو سَعِيد الْخُدْرِيُّ حِالسُّ مع أبي هُرَيْرَةَ لاَ يُغَيِّرُ عليه شيئاً من حَديثه، حتى انْتَهَى إلى قُوْله هذا لك وَمثْلُهُ معه قال أبو سَعِيد: سمعت رُسُولَ اللَّه 📚 يقول هذا لك وعَشَرَةُ أَمْثَالِهِ قال أبو هُرَبْرَةَ حَفظْتُ مثلُهُ معه» [البخاري ٢٥٧٣].

ونظراً لأن الشفاعة تحتاج منا إلى بيان تفصيلي، نفسح لها بعد ذلك ما بيسره الله تعالى إن شاء الله تعالى وقدر، وصلى الله وسلم وبارك على نبينا محمد وعلى آله وصحبه وذريته وأل سته وأزواحه أمهات المؤمنين، وعلى كل من تبع هديهم بإحسان إلى يوم الدين، إنه على كل شيء قدير وبالإجابة جدير. وللحديث يقية إن شاء الله تعالى.

#### ووتهنئة واحمة وو

يسر أسرة تحرير مجلة التوحيد أن تتقدم بخالص التهنئة للمهندس حسين عبد العال، بمناسبة ترقيته مديرًا عامًا ومشرفًا على مطابع الأهرام التجارية والصحفية، وعضوا لمحلس الادارة.

كما يسر أسرة تحرير المجلة تهنئة الاستاذ سلامة شافعي لترقيته مديرًا عامًا لمطابع الأهرام التجارية، وتتمنى لهما دوام التوفيق والرقى والتقدم.

رئيس التحرير



الحمد لله وحده، والصلاة والسلام على من لا نبي بعده.. أما بعد:

فإن الله تبارك وتعالى جعل لكل إنسان قلبًا، إذا سعى الإنسان في إصلاحه؛ صلح جسده وعمله، وإذا فسد القلب؛ فسد الجسد والعمل، وخسر صاحبه الدنيا والآخرة. ولذا قال الْمقْدَاد بْنِ الأَسْوَدِ رضي الله عنه: مَا آمَنُ عَلَى أَحَد بَعْدَ الَّذِي سَمَعْتُ مَنْ رَسُولِ اللَّه ﷺ يَقُولُ: «لَقَلْبُ ابْنِ آدَمَ أَسْرَعُ تَقَلُّبًا مِنَ الْقَدْر إذًا اسْتَجْمَعَتْ عُلَيَانًا». [الحاكم وصححه الالباني، انظر حدیث رقم (۱۶۷) في صحیح الجامع].

#### ده أقسام القلوب ده

● قال الله تعالى: ﴿أَلُمْ يَأْنِ لِلَّذِينَ آمَنُوا أَن تَخْشَعَ قُلُوبُهُمْ لِذِكْرِ اللَّهِ وَمَا نَزَلَ مَنِ الْحَقِّ وَلا يَكُونُوا كَالَّذِينَ أُوتُوا الْكِتَابَ مِن قَبْلُ فَطَالَ عَلَيْهِمُ لِلْأَمَدُ فَقَسَتْ قُلُوبُهُمْ وَكَثِيرٌ مَنْهُمْ فَاسِقُونَ ﴾ [الحديد: 17].

● وقال تبارك وتعالى: ﴿ ثُمَّ قَسَتْ قُلُوبُكُمْ مَنَ بَعْدِ ذَلِكَ فَهِيَ كَالْحِجَارَةَ أَوْ أَشَدُّ قَسْوَةٌ وَإِنَّ مِنَ الْحَجَارَةِ لَقَ أَشِدٌ قَسْوَةٌ وَإِنَّ مِنَ الْحَجَارَةِ لَمَا يَتَفَجَّرُ مَنْهُ الأَنْهَارُ وَإِنَّ مِنْهَا لَمَا يَشُقُّقُ فَيَخْرُجُ مَنْهُ الْمَاء وَإِنَّ مِنْهَا لَمَا يَهْبِطُ مَنْ خَشْيَةٍ اللَّهِ وَمَا اللَّهُ بَغَافِل عَمَّا تَعْمَلُونَ ﴾ [البقرة: ٧٤].

وقال تعالى: ﴿لِيَجْعَلَ مَا يُلْقِي الشَّيْطَانُ فَتَّنَةً لِلدِّنِنَ فِي قُلُوبِهُمْ مَرضٌ وَالْقَاسِيةَ قُلُوبُهُمْ وَإِنَّ الطَّالِمِينَ لَفِي شَقَاقِ بَعِيد (٥٣) وَلَيَعْلَمَ النَّذِينَ أُوتُوا الْعِلْمَ النَّذِينَ أُوتُوا الْعِلْمَ النَّذِينَ أَوتُوا الْعِلْمَ النَّذِينَ أَوتُوا الْعِلْمَ النَّذِينَ آمَتُوا بِهِ فَتُخْبِتَ لَهُ قُلُوبُهُمْ وَإِنَّ اللَّهَ لَهَادِ النَّذِينَ آمَنُوا إِلَى صَراطٍ مُسْتَقَدِمِ ﴿ [الحج: ٥٣، ٥٤].

من خلال عرض الآيات السابقة نرى أن قلوب العباد تنقسم إلى ثلاثة أقسام:

١- قلب صحيح (سليم).

٢- وقلب سقيم (مريض).

٣- وقلب ميت (قاس).

فالقلب الصحيح هو السليم الذي صارت السلامة صفةً ثابتة له، قد سلم من كل شهوة تخالفُ أمر الله ونهيه، ومن كل شبهة تُعارض خبرَه.

فسلم من عبودية ما سواه، وسلم من تحكيم غير رسوله ﷺ، وسلم من أن يكون لغير الله فيه شرك بوجه ما.

بل قد خلصت عبوديته لله تعالى إرادةً ومحبة، وتوكلاً وإنابةً، وخشيةً وإخباتًا وخوفًا ورجاءً، وخلص عمله لله، فإن أحبً؛ أحب في الله، وإن أبغض؛ أبغض في الله، وإن أعطى؛ أعطى لله، وإن منع؛ منع لله، ولا يكفيه هذا حتى يسلم من الانقياد والتحكيم لكل من عدا رسول الله .

فهذا أزكى القلوب، وهو القلب السليم الذي لا ينجو يوم القيامة إلا من أتى الله به. وصدق ربنا وَيُوْمَ لا يَنفَعُ مَالٌ وَلا بَنُونَ (٨٨) إِلاَّ مَنْ أَتَى اللَّهَ 
لقُلْ سَلَيم ﴾ [الشعراء: ٨٨ - ٨٩].

والقلب الثاني: القلب الميت الذي لا حياة به، فهو لا يعرف ربه، ولا يعبده بامره وبما يحبه ويرضاه.

بل هو واقف مع شهواته ولذاته، ولو كان فيها سخط ربه وغضبه، فهو لا يبالي إذا فاز بشهوته وحظه؛ رضي ربه أم سخط، فهو متعبد لغير الله حبًا وخوفًا ورجاءً، ورضًا وسخطًا، وتعظيمًا وذلاً. إنْ أحب؛ أحب لهواه.. وإن أبغض؛ أبغض لهواه.. وهواه أحب إليه وأثر عنده من رضا مولاه.

فالهوى إمامه.. والشبهوة قائده.. والجهل سائقه.. والغفلة مركبه.. والسيئات تجارته.. والمعاصى بضاعته.. والمحرمات سلعته.

لا يستجيب لداع ولا ناصح، ويتبع كل شيطان مريد.. من الإنس والجن، فهذا أخبث القلوب وانجسها وأركسها: ﴿كَذَلِكَ يَطْبَعُ اللَّهُ عَلَى كُلِّ قَلْبٍ مُتَكَبّرِ جَبّارٍ ﴾ [غافر: ٣٥].

والقلب الثالث: قلب له حياة وبه علة، فهو السقيم المريض.

فله مادتان: تمدّه هذه مرة.. وهذه اخرى، وهو لما غلب عليه منهما؛ ففيه من محبة الله تعالى، والإيمان به، والإخلاص له، والتوكل عليه، ما هو مادة حياته ونجاته. وفيه من محبة الشهوات وإيشارها، والحرص على تحصيلها، والحسد والكبر والعجب، وحب العلو والفساد في الأرض بالرياسة، والظلم، ما هو مادة هلاكه وعطبه.

#### وهو ممتحن بين داعيين:

داع يدعوه إلى الله والدار الآخرة، وداع يدعوه إلى العاجلة، وهو إنما يجيب اقربهما منه بابًا، واعلاهما صوتًا، وأكثرهما حضورًا.

وهذا المريض؛ إن كان له مذكِّر؛ فهو إلى السلامة

أدنى، وإن لم يكن له مذكّر؛ فهو إلى العطب أدنى، وهو صيدٌ لمن يسبق الده.

> فالقلب الأول: حَيُ مُــــثُ بِت واع لــــين، والشائي: يابس ميت، والثالث: مريض.

> وقد جمع الله بين هذه القلوب الثلاثة في قوله سبحانه: ﴿ لِيَجْعُلُ مَا يُلْقَى الشُنْطَانُ فَتْنَةً

لِّلُذِينَ فِي قُلُوبِهِم مَّرَضُ وَالْقَاسِيَة قُلُوبُهُمْ وَإِنَّ النَّذِينَ فِي قُلُوبُهُمْ وَإِنَّ الطَّالَمِينَ لَفِي شَقَاقٍ بَعِيد (٥٣) وَلَيَعْلَمَ النَّذِينَ أُوتُوا الْعِلْمَ أَنَّهُ الْحَقَّ مِن رَبِّكَ فُيؤُمنُوا بِهِ فَتُخْبِتَ لَهُ قُلُوبُهُمْ وَإِنَّ اللَّهَ لَهَادِ النَّذِينَ آمَنُوا إِلَى صَراطٍ قُلُوبُهُمْ وَإِنَّ اللَّهَ لَهَادِ النَّذِينَ آمَنُوا إِلَى صَراطٍ مَسْتَقِيمٍ ﴿ وَإِنَّ اللَّهَ لَهَادِ النَّذِينَ آمَنُوا إِلَى صَراطٍ مَسْتَقِيمٍ ﴿ [الصح: ٥٣].

فالقلب الصحيح السليم ليس بينه وبين قبول الحق ومحبته وإيثاره سوى إدراكه، فهو الإدراك للحق، ثم الانقياد له والقبول.

والقلب الميت القاسي لا يقبل الحق ولا بنقاد له.

والقلب المريض إن غلبت عليه صحته؛ التحقّ بالقلب السليم، وإن غلب عليه مرضه؛ التحقّ بالقلب الميت القاسي، ﴿فِي قُلُوبِهِمْ مَرَضٌ فَزَادَهُمُ اللّهُ مَرَضًا وَلَهُمْ عَذَابٌ أَلِيمٌ﴾ [البقر: ١٠].

وكل ما يلقيه الشيطان في الأسماع من الألفاظ... وفي القلوب من الشُّبَه والشكوك.. فتنةً لهذين القلبين.. وقوةً للقلب الحي السليم..؛ لأنه يرد ذلك ويكرهه ويبغضه.. ويعلم أن الحق في خلافه.

ويستدل على معرفة ما في القلوب بحركة اللسان، فإن القلوب كالقدور تغلي بما فيها، والسنتُها مغارفُها.

فلسان المرء يغرف لك من قلبه: ما بين حلو وحامض.. وعذب وأجاج.. وحار وبارد.. وطيب وخبيث.. وحسن وقبيح.. وحق وباطل.. وخير وشر.

فالقلب السليم هو الذي سُلِمُ من الشرك والغلّ.. ومن الحقد والحسد.. ومن الشحُّ والبخل.. ومن الكِبْر والعُلو.. ومن حب الدنيا.. وحب الرياسة.

فسلم من كل أفة تبعده عن الله، وسلم من كل

شبهة تعارض خبره، وسلم من كل شهوة تعارض أمره، وسلم من كل إرادة تــزاحم مــراده، وسلم من كل

قاطع يقطع عن الله والدار الأخرة.

ولا تتم له سلامته مطلقًا حتى يسلم من خمسة اشداء:

من شرك يناقض التوحيد.. ومن بدعة تخالف السنة.. ومن



شبهوة تخالف الأمر.. ومن غفلة تناقض الذكر.. ومن هوى يناقض الإخلاص.

وهذه نماذج للأسرة المسلمة من الرجال والنساء يُرى فيها القلوب السليمة والقلوب التي بها علة، حينما تتداوى من علتها، وتنفعها التذكرة، فإذا هي مبصرة تلحق بالقلب السليم الحي الذي لا توقعه في المخالفة شهوة، ولا يُعارض النصوص بهوى.

#### وو نماذج من القلوب الحية وه

١- أبو محجن الثقفي رضي الله عنه:

عن إبراهيم بن محمد بن سعد عن أبيه قال: «أَتِيَ سعدُ بن أبي وقاص رضي الله عنه بأبي محجن يوم القادسية وقد شرب الخمر، فأمر به إلى القيد، وكانت بسعد جراحة فلم يخرج يومئذ إلى الناس، قال: وصعدوا به فوق العذيب لينظر إلى الناس، واستعمل على الخيل خالد بن عرفطة، فلما التقى الناس، قال أبو محجن:

كفى حزنًا أن تُضرب الخيلُ بالقنا وأتـرك مشدودًا عليُ وثـاقـيـا إذا قُمتُ عَنَّاني الحديدُ وغلقت مصارع دوني قد تصمُّ المُناديا وقد كنت ذا مال كـثـيـر وإخـوة فقد تركوني واحدًا لا أخا لـيا ولـله عـهـدُ لا أخـيسُ بـعـهـده لـئن فُسرجت ألاً أزور الحـوانـيـا اريـني سلاحي لا أبـا لك إنـني أرى الحـرب ما تـزداد إلا تـماديـا

وكان مقيدًا يومئذ عند زبراء أم ولد سعد بن أبى وقاص؛ فقال لامرأة سعد: أطلقيني، ولك عهد الله علىً: إن سلمنى الله؛

ولك عهد الله على: إن سلمني الله؛ ان ارجع حتى أضع رجلي في القيد، وإن قتلت استرحتم منى، قال: فحلته

(حين التقى الناس)؛ فوثب على فرس لسعد يقال لها البلقاء، ثم أخذ رمحًا، ثم خرج، فجعل لا يحمل على ناحية من العدو إلا هزمهم، وجعل الناس يقولون: هذا

مَلَك؛ لما يرونه يصنع، وجعل سعد رضي الله عنه يقول: الضبر ضبر البلقاء [الضَبْر: أن يجْمع الفَرسُ قوائمَه ويثبَ. والبُلْقاءُ: فرس سَعْد (النهاية لابن الأثير ٣ / ١٥٣])، والطعن طعن أبي محجن، وأبو محجن في القدد!!

فلما هزم العدو، رجع أبو محجن حتى وضع رجّله في القيد، وأخبرت زوجة سعد سعدًا بما كان من أمره؛ فقال سعد: لا والله، لا أضرب بعد اليوم رجلاً أبلى الله المسلمين على يديه ما أبلاهم، فخلى سبيله، فقال أبو محجن: قد كنت أشربها إذ يُقام علي الحد وأطهر منها، فأما إذ بهرجْتَني؛ فلا والله لا أشربها أبدًا [سنن البيهقي ٢ / ٥٠٠ وسنن سعيد بن منصور ١ / ٢٥٤].

ومعنى: «بهرجْتَنِي»: أهدرت الحد بإعفائي. ٢- زوجة فرعون:

عن أبي هريرة رضي الله عنه أن فرعون أوتد لامرأته أربعة أوتاد في يديها ورجليها، فكان إذا تفرقوا عنها؛ ظللتها الملائكة؛ فقالت: ﴿رَبِّ ابْنِ لِي عَنْدَكَ بَيْتًا في الْجَنَّة وَنَجَنِي مِنْ فِرْعَوْنَ وَعَمَلِهِ وَنَجَنِي مِنْ الْقُوْمِ الظَّالِمِينَ ﴾ [التحريم: ١١]؛ فكُثف لها عن بيتها في الجنة». [مسند أبي يعلى ١١/٣١٣ وصححه الالباني في الصحيحة ١٥٠٨].

وعن ابْن عَبَّأَس رَضي اللَّهُ عَنْهُمَا، قَالَ: «خَطَّ رَسُولُ الله ﷺ أَرْبَعَ خُطُوط، ثُمَّ قَالَ: اَتَدْرُونَ مَا هَذَا؟ قَالُوا: اللَّهُ وَرَسُولُهُ أَعْلَمُ. قَالَ: إِنَّ أَفْضَلَ نِسَاء أَهْلِ الْجَنَّة: خَدِيجَةُ بِنْتُ خُويْلد، وَفَاطِمَةُ بِنْتُ مُحَمَّد، وَمَرْيَمُ بِنْتُ عُمْراَةُ فَرْعَوْنَ، وَمَرْيَمُ بِنْتُ عَمْرانَ، وَاسَيَةُ بِنْتُ مُرَاحَم امْراَةُ فرْعَوْنَ،

مَعَ مَا قَصِّ اللَّهُ عَلَيْنَا مِنْ خَبَرِهَا فِي الْقُوْانِ هِنَا الْفُونَ بَيْنًا فِي الْقُوْانِ هِيَا الْفُونَ فِعَالَمَ فِي الْجَنَّةِ وَنَجَنِي مِنْ فَرْعَوْنَ وَعَمَلِهِ فِي الْجَنَّةِ وَنَجَنِي مِنْ فَرْعَوْنَ وَعَمَلِهِ وَنَجَنِي مِنْ الْقُوْمِ الظَّالِمِينَ ﴾

[الـتحـريم: ۱۱]
مستدرك الحاكم ٣٨٣٦
وصححه ووافقه الذهبي].
وعَنْ أبي مُـوسى
الأشْعَرِيُّ رضي الله
عنه، عَنِ النَّبِيِّ ﷺ قَالَ:
«كَمُلُ مِنَ النَّبِيِّ ﷺ قَالَ:



النوحيد صف ١٤٣٧ هـ ١٥١

وَلَمْ يُكُمُلُ مِنَ النِّسَاءِ إِلاَّ مَرْيَمُ بِنْتُ عِمْرَانَ، وَاسِيَةُ امْرَأَةُ فِرْعُوْنَ، وَفَضْلُ عَائِشَةَ عَلَى النِّسَاءِ كَفَضَّلِ التَّرِيدِ عَلَى سَائِرِ الطُّعَامِ» [متفق عليه].

قال في عمدة القاري: "وقوله: (ضرب الله مثلاً..) إلى آخره: مثل حال المؤمنين في أن وصلة الكافرين لا تضرهم ولا تُنقص شيئًا من ثوابهم وزُلْقَاهم عند الله بحال امرأة فرعون ومنزلتها عند الله، مع كونها امرأة أعدى أعداء الله الناطق بالكلمة العظمى، وأراد بامرأة فرعون آسية بنت مزاحم؛ لما غلب موسى سحرة فرعون آسنة، فلما تبين إيمانها لفرعون، وثبتت عليه أوتد يديها ورجليها بأربعة أوتاد، وألقاها في الشمس، وأمر بصخرة عظيمة فتلقى عليها، فلما أتوا بالصخرة قالت: رب ابن لي عندك عليها، فلما أتوا بالصخرة قالت: رب ابن لي عندك بيضاء، وانتزع الله روحها، فالقيت الصخرة عليها، وليس في جسدها روح؛ فلم تجد المًا من عذاب ومون.

وعن الحسن وابن كيسان: رفع الله امراة فرعون إلى الجنة، فهي فيها تأكل وتشرب.. وآسية هي بنت مزاحم ابنة عم فرعون، وقيل: إنها من العماليق، وقيل من بني إسرائيل من سبط موسى، وقال السهيلي: هي عمة موسى، وكانت لها فراسة حين قالت: قرة عين لي ولك. [عمدة القاري شرح صحيح البخاري (۲۳ / ۱۳۶۷)).

### ٣- أبو العاص بن الربيع زوج زينب بنت رسول الله ﷺ:

في غزوة بدر أسر المسلمون أبا العاص بن الربيع، ثم أطلقه المسلمون بشفاعة النبي ها؛ لما رأى عقدًا لخديجة أرسلته ابنته زينب لتفتدي به زوجها من الأسر، وأمره النبي أن يرسل إليه زينب بالمدينة ففعل، وأقام أبو العاص بن الربيع بمكة، وأقامت زينب عند رسول الله ها بالمدينة حين فرق بينهما الإسلام، حتى إذا كان قبيل الفتح خرج أبو العاص تاجرًا إلى الشام، وكان رجلاً مأمونًا ما مال له، وأموال لرجال من قريش أبضعوها معه، فلما فرغ من تجارته وأقبل قافلاً؛ لقيته سرية لرسول الله ها، فأصابوا ما معه، وأعجزهم هاربًا، فلما قدمت السرية بماله، أقبل أبو العاص تحت الليل

حتى دخل على زينب بنت رسول الله 🥮، فاستجار بها فأجارته، وجاء في طلب ماله، فلما خرج رسول الله ﷺ إلى صلاة الصبح، فكثر الناس وراءه صرخت زينب من صُفَّة النساء: أيها الناس، إني قد أجرت أبا العاص بن الربيع؛ فلما سلم رسول الله رض الصلاة أقبل على الناس، فقال: «أيها الناس الناس المالة الناس المالة الناس المالة ال هل سمعتم ما سمعت؟ قالوا: نعم قال: أما والذي نفس محمد بيده ما علمت بشيء من ذلك حتى سمعت ما سمعتم، إنه يجير على المسلمين أدناهم». ثم انصرف، فدخل على ابنته، فقال: «أي بنية أكرمي مثواه ولا يخلص إلىك، فإنك لا تُحلِّين له». وبعث رسول الله 👺 إلى السرية الذين أصابوا المال، فقال: «إن هذا الرحل منا حيث قد علمتم، وقد أصبتم له مالاً، فإن تحسنوا وتردوا عليه ماله الذي له؛ فإنا نحب ذلك، وإن أبيتم فهو فيء الله الذي أفاء عليكم، فأنتم أحق به»، قالوا: يا رسول الله، يل نرده عليه؛ فردُّوه، حتى إن الرجل ليأتي بالدلو، والرجل يأتي بالشنَّة، والإداوة، حتى إن أحدهم ليأتي بالشطاط، ثم احتمل إلى مكة، فأدى إلى كل ذي مال من قريش ماله، ومن لم يأخذه قالوا: كلا، فجزاك الله خيرًا، فقد وجدناك وفيًا كريمًا، قال: فأنا أشهد أن لا إله إلا الله، وأشبهد أن محمدًا رسول الله، والله ما منعني من الإسلام عنده إلا تخوُّف أن تظنوا أنى إنما أردت أن أكل أموالكم، فلما أدَّاها الله إليكم، وفرغت منها أسلمت، ثم خرج فقدم على رسول الله ﷺ. [مستدرك الحاكم ٢٨٠٥].

وفي سنن البيهقي عن عامر الشعبي وغيره، أن أبا العاص بن الربيع لما قدم من الشام ومعه أموال المشركين، قيل له: هل لك أن تُسلِم وتأخذ هذه الأموال، فإنها أموال المشركين؛ فقال أبو العاص: بئس ما أبدا به إسلامي أن أخون أمانتي.

وبعد فهذه بعض الأمثلة لأصحاب قلوب حية عرفت ربها ولزمت سبيل المحسنين، جعلنا الله وإياكم منهم، ونسأل الله أن يحسن لنا الختام أجمعين، والحمد لله رب العالمين.

نواصل في هذا التحذير تقديم البحوث العلمية الحديثية للقارئ الكريم حتى يقف على حقيقة هذه القصة التي تطعن في أم المؤمنين عائشة رضي الله عنه، ويجادلنا بها الرافضة، ويَدُعون أنها في كُتب أهل السنة، ويجادلون بالباطل ليدحضوا به الحق، وسنبين بطلان هذه القصة الواهية، وبراءة أم المؤمنين الصديقة بنت الصديق رضي الله عنهما.

#### وو أولاً: متن القصة وه

رُويَ عن عائشة رضي الله عنها أنها قالت: كان متاعي فيه خفّ، وكان على جمل ناج، وكان متاع صفية فيه ثقل، وكان على جمل ثقال بطيء يتبطأ بالركب، فقال رسول الله ﷺ: «حولوا متاع عائشة على جمل صفية، وحولوا متاع صفية على جمل عائشة، حتى يمضي بالركب، قالت عائشة: فلما رأيت ذلك قلت: يا لعباد الله، غلبتنا هذه اليهودية على رسول الله ﷺ.

قالت: فقال رسول الله ﷺ: «يا أمّ عبد الله، إن متاعك كان فيه خفٌّ، وكان متاع صفية فيه ثقل، فأبطأ بالركب، فحولنا متاعها على بعيرك، وحولنا متاعك على بعيرها».

فقلت: الست تزعم انك رسول الله؟ قالت: فتبسم.

قال: أو في شك أنت يا أم عبد الله؟».

قالت: الست تزعم انك رسول الله؟ أفَهلاً عدلت؟ وسمعني أبو بكر وكان فيه - غُرْب - أي حِدُّة - فاقبل

عليِّ فلطم وجهي.

فقال رسول الله ﷺ: «مهلاً يا أبا بكر».

فقال: يا رسول الله، أما سمعت ما قالت؟

فقال رسول الله ﷺ: «إنَّ الغَيْرَى لا تبصر أسفل الوادي من أعلاه».

#### و ثانيا: التخريج ٥٥

هذه القصة أخرجها أبو يعلى في «مسنده» (٨ / ١٢٩) ح(٤٦٧٠) قال: حدثنا الحسن بن عمر بن شقيق بن أسماء الجرمي البصري، حدثنا سلمة بن الفضل، عن محمد بن إسحاق، عن يحيى بن عباد بن عبد الله بن الزبير عن أبيه عن عائشة أنها قالت: «وكان متاعي..» القصة.

وو ثالثًا: التحقيق وو





هذه القصة الواهية بها علتان:

العلة الأولى: سلمة بن الفضل.

١- قال الإمام البخاري في «التاريخ الكبير» (٢/ ٢) ت(٨٤ / ٢): «سلمة بن الفضل أبو عبد الله الأبرش الرازي الانصاري، سمع محمد بن إسحاق، عنده مناكبر، مات بعد التسعين، وهنه على...

٢- قال الإمام العقيلي في «الضعفاء الكبير»
 (٢ / ١٥٠) ت(٦٥٠): «سلمة بن الفضل الأبرش رازي».

أ- حدثنا محمد بن عيسى قال: حدثنا صالح قال: سمعت علي بن المديني يقول: «ما خرجنا من الرى حتى رمينا بحديث سلمة».

ب- وقال: حدثنا محمد بن أحمد، قال: حدثنا
 عباس، قال: سمعت يحيى يقول: «سلمة الأبرش
 (رازي) وكان يتشيع.

٣- وأقر هذا التشيع الإمام الذهبي في «الميزان»
 (٢ / ١٩٢ / ١٩٤٠) حيث قال: «وروى عباس، عن ابن معين، قال: سلمة الأبرش رازي يتشيع».

قلت: ثم نقل الإمام الذهبي عن أبي زُرعة أنه قال: «كان أهل الري لا يرغبون فيه لسوء رأيه، وُظلم فيه».

٤- قـــال الإمـــام ابن أبي حـــاتم في «الجــرح والتعديل» (١ / ٢ / ١٦٨) ت(٧٣٩) سمعت أبي يقول:
 «سلمة بن الفضل في حديثه إنكار، لا يُحتج به».

ثم اقر قول علي بن المديني؛ حيث قال: وسمعت ابي يقول: قال علي بن المديني: «ما خرجنا من الري حتى رمينا بحديث سلمة».

 ٥- قال الإمام النسائي في «الضعفاء والمتروكين»
 ت(٢٤١): «سلمة بن الفضل الأبرش: أبو عبد الله: ضعيف، يروي عن ابن إسحاق المغازي».

٣- قال الإصام ابن عدي في «الكامل» (٣ / ٢٤٠) (٨٥ / ٨٠٠): «سلمة بن الفضل أبو عبد الله الأبرش الرازي الأنصاري ضعفه إسحاق بن إبراهيم الحنظلي».

ثم قال: وعنده سوى المغازي عن ابن إسحاق وغيره إفرادات وغرائب. اهـ.

٧- ولقد بين الحافظ ابن حجر في «التقريب»
 ١) أن سلمة كثر الخطأ في حديثه وفحش،
 وهذا من مذهبه الفاسد في التشيع؛ حيث قال

الحافظ: «سلمة بن الفضل الأبرش كثير الخطا».

٨- ولقد بين الإمام العراقي في «فتح المغيث»
 ص(٧): «من كثر الخطأ في حديثه وفحش؛ استحق الترك وإن كان عدلاً».

قُلْتُ: وهل هناك أفحش من الخطا برمي أم المؤمنين عائشة في إيمانها، وأنها تشك في نبوة النبي المنبي المناهاء وأنها تشك أن رسول الله؟. قلت: وهذا دليل على أن حديث القصة منكر، بل وتشك في عدالة النبي على حتى قالت للنبي الفهالا عدلت؟».

وهذا دليل آخر على أن الخبر الذي جاءت به القصة منكر، وإن تعجب فعجب قولها: إن أباها أبا بكر رضي الله عنه عندما سمع قولها من الطعن في عدالة النبي في والشك في رسالته؛ لطم وجه ابنته عائشة رضي الله عنها.

وهذا دليل ثالث على أن الخبر الذي جاءت به القصة منكر؛ لأن ضرب الوجه محرم شرعًا.

أ- فقد أخرج الإمام مسلم في «صحيحه» ح(٢٦١٢) كتاب (٤٩) كتاب «البر والصلة والآداب» باب (٣٣) باب النهي عن ضرب الوجه، قال الإمام مسلم: حدثنا عبد الله بن سلمة بن قعنب حدثنا المغيرة (يعني الحزامي) عن أبي الزناد عن الأعرج عن أبي هريرة رضي الله عنه قال: قال رسول الله عن أبي هريرة رضي الله عنه قال: قال رسول الله عنه أبي الوجه».

قلت: وهذا السند فيه فائدة مهمة جدًا لطالب هذا الفن؛ حيث قال الإمام الحاكم في «معرفة علوم الحديث» النوع (١٨): حدثنا أبو عبد الله محمد بن يعقوب قال: سمعت يعقوب قال: حدثنا محمد بن سليمان قال: سمعت محمد بن إسماعيل البخاري يقول: «أصح الاسانيد كلها: مالك عن نافع عن ابن عمر، وأصلح أسانيد أبي هريرة، أبو الزناد عن الأعرج عن أبي هريرة». اه.

قلت: وبهذا يتبين من تطبيق هذه القاعدة على سند حديث النهي عن ضرب الوجه أن هذا السند من أصح أسانيد أبى هريرة رضى الله عنه.

ب- وأخرجه مسلم من طريق آخر قال: حدثناه
 عمرو الناقد وزهير بن حرب قالا: حدثنا سفيان بن
 عيينة عن أبي الزناد بهذا الإسناد، وقال: «إذا ضرب
 أحدكم أخاه؛ فليتجنب الوجه».

قلت: والحديث أخرجه الإمام البخاري في «صحيحه» (ح٢٥٥٩). قلت: فالحديث ايضًا «متفق عليه» فهو في أعلى أقسام الصحيح كما هو مبيّن في «تدريب الراوي» (١ / ١٣٢)، فهذا الحديث بجمع بين أعلى أقسام الصحة وأصح الأسانيد في النهي عن ضرب الوجه.

قلت: والحديث أخرجه الإمام البخاري في كتابه «الأدب المفرد» (ح١٧٤)؛ حيث قال: حدثنا خالد بن مخلد قال: حدثنا سليمان بن بلال قال: حدثني محمد بن عَجلان قال: أخبرني أبي وسعيد عن أبي هريرة رضى الله عنه، عن النبي ﷺ قال: «إذا ضَرَبِ أحدكم خادمه؛ فليجتنب الوجه». اهـ.

وأخرج الإمام البخاري في «الأدب المفرد» ح(١٧٥، وصححه الألباني) قال: حدثنا خالد قال: حدثنا سفيان، عن أبي الزبير، عن جابر رضى الله عنه قال: «مُرُّ على النبي ﷺ بدابَّة قد وُسم يدخن منخراه، قال النبي على: لعن الله من فعل هذا، لا يسمن أحد الوجه ولا بضربه». اه.

قلت: وأخرج مسلم مصرحًا بسماع أبي الزبير عن حاسر؛ حيث قال الإمام مسلم في «صحيحه» (٢١١٦ / ٢١١٧): وحدثني هارون بن عبد الله حدثنا حجاج بن محمد، ح وحدثنا عبد بن حميد اخبرنا محمد بن يكر كلاهما عن ابن جريج قال: أخبرني أبو الزيدر أنه سمع جابر بن عبد الله رضى الله عنهما يقول: نهى رسول الله ﷺ عن الضرب في الوجه وعن الوسم في الوجه».

قلت: ولقد بوب الإمام النووي بابا في «صحيح مسلم» ترجمته: «باب النهي عن ضرب الحيوان في وجهه ووسمه فيه».

قلت: فإذا كان النبي ﷺ قد أمر باجتناب ضرب الوجه حتى مع الخادم بل ومع الدابة، فكيف بقصة واهدة تجعل الصديق أبا بكر رضي الله عنه يخالف أمر النبي # ويلطم وجه ابنته أم المؤمنين عائشة رضى الله عنها!! والله تعالى يقول: ﴿فَلْيَحْذُرِ الَّذِينَ يُخَالِفُونَ عَنْ أَمْرِهِ أَنْ تُصِيبَهُمْ فِتْنَةً أَوْ يُصِيبَهُمْ عَذَاتٌ أَلِيمٌ ﴾ [النور: ٦٣].

ويفترون على أم المؤمنين عائشية رضى الله عنها، ويجعلون سبب لطم أبي بكر رضي الله عنه

لوجهها أنه سمعها وهي تطعن في عدالة النبي 🚟 وتشك في رسالته، وهذا الخبر الذي جاءت به القصة من التحقيق الذي أوردناه أنفًا رواه سلمة بن الفضل انتصاراً لمذهبه المبنى على الطعن في أم المؤمنين عائشة رضي الله عنها وابيها الصديق أبي بكر رضى الله عنه؛ لأن سلمة كان يتشيع، فكثر الخطأ في حديثه وفحش، ولقد بينا أنفًا أن من كان هذا حاله استحق الترك، ولو كان عدلاً في القاعدة التي نقلناها عن الإمام العراقي، لذلك تركه شيخ البخاري الإمام على بن المديني، وقال: «ما خرجنا من الري حتى رمينا بحديث سلمة». اهـ

قلت: هذا قول الإمام على بن المديني في سلمة بن الفضل، وقد عاصره وعاش معه في الرِّي، وهذا ظاهر من قول الإمام على بن المديني، وكذلك المواليد والوفيات.

فقد نقل الإمام المزي في «تهذيب الكمال» (٧/ ٤٥٢ / ٢٤٤٦) عن البخاري قال: «مات سلمة بن الفضل بعد التسعين ومائة، وقال محمد بن سعد: توفى سلمة بالري، وقد أتى عليه مائة وعشر سنين.

أما الإمام على بن المديني فقد ولد سنة إحدى وستين ومائة، ومات يوم الاثنين ليومين بقيا من شهر ذي القعدة سنة أربع وثلاثين بعد المائتين، وقد بلغ من العمر ثلاثًا وسبعين سنة.

قلت: حكم الإمام على بن المديني على سلمة بن الفضل بالترك ورمى حديثه، حكم من إمام قال فيه الحافظ ابن حجر في «التقريب» (٢ / ٣٩): «على بن عبد الله بن جعفر بن نجيح السعدي مولاهم أبو الحسن ابن المديني البصري، ثقة، ثبت، إمام، أعلم أهل عصره بالحديث وعلله، حتى قال البخاري: ما استصغرت نفسي إلا عنده، وقال فيه شيخه ابن عبينة: كنت أتعلم منه أكثر مما يتعلمه مني، وقال النسائي: كأن الله خلقه للحديث». اهـ.

العلة الأخرى تدليس محمد بن إسحاق. محمد بن إسحاق مدلس، وقد عَنْعَن ولم يصرح بالسماع.

١- فقد أورده الحافظ ابن حجر في «طبقات المدلسين» المرتبة الرابعة رقم (٩) قال: «محمد بن إسحاق بن يسار المطلبي المدنى صاحب المغازي

مشهور بالتدليس عن الضعفاء والمجهولين، وعن شرًّ منهم». اهـ.

٢- وفي «التهذيب» (٩ / ٣٧) قال يعقوب بن شيبة: سمعت ابن نمير يقول: «إذا حدث عن من سمع منه من المعروفين؛ فهو حسن الحديث، وإنما أتي من أنه يحدث عن المجهولين أحاديث باطلة». أه..

٣- قال الإمام أحمد بن حنبل: قدم ابن إسحاق بغداد؛ فكان لا يبالي عمن يحكي، عن الكلبي وغيره. كذا في التهذيب (٩ / ٣٨) وفي تاريخ بغداد (١/ ٢٣٠). قلت: والكلبي هو محمد بن السائب الكلبي الكوفي الإخباري، قال ابن معين: الكلبي ليس بثقة، وقال الجوزجاني وغيره: كذاب، وقال الدارقطني وجماعة: تركوه». أه كذا في «الميزان» (٣ / ٥٥٩).

٤- ثم ذكر الذهبي من وهأه:

أ- قال أبو داود: قدريّ معتزليّ. في الله المعالمة

ب- وقال سليمان التيمي: «كذاب». - التعلق التعلق

ج- وقال أحمد: «كثير التدليس جدًا».

د- وقال يحيى القطان: «أشبهد أن محمد بن إسحاق كذاب».

هـ وروي عن حميد بن حبيب أنه رأى ابن إسحاق مجلودًا في القدر، جلده إبراهيم بن هشام الأمير.

و- وقال عبد الرحمن بن مهدي: «كان يحيى بن سعيد الأنصاري ومالك يجرّحان ابن إسحاق».

ز- وقال يحيى بن أدم: حدثنا ابن إدريس، قال:
 كنت عند مالك فقيل له: إن ابن إسحاق يقول:
 اعرضوا عليً علْمَ مالك، فإني بَيْطَاره. فقال مالك:
 انظروا إلى دجال من الدجاجلة. اهـ.

هـ قلت: وهذه بعض أقوال من وهاه وجرحه من أئمة الجرح والتعديل، وهناك البعض ممن وثقه، ولكن القاعدة عند أهل الصنعة أن «الجرح مقدم على التعديل»، خاصة وأن التجريح ظاهر مفسر في الإسناد وفي الاعتقاد»، ومن أراد المزيد فلينظر إلى «تحذير الداعية» الحلقة (١٢٣).

وبهذا يتبين أن هذه القصة واهية، وأن الحديث الذي جاءت به سنده تالف، فيه سلمة بن الفضل، رماه شيخ البخاري الإمام على بن المديني كما هو

ظاهر من قوله: «ما خرجنا من الري حتى رمينا بحديث سلمة»، وفوق ذلك تدليس ابن إسحاق، فهو مشهور بالتدليس عن الضعفاء والمجهولين وعن شر منهم، وتحدث عنهم باحاديث باطلة كما بينا آنفًا.

وبهذا التحقيق يتبين براءة الصديقة بنت الصديق أم المؤمنين رضي الله عنها مما افتُرِيَ عليها في هذه القصة.

وهذا البحث يحتم على علماء الصنعة الحديثية أن يخرَجوا ويحققوا أمثال هذه القصص الواهية، والتي تطعن في صحابة النبي في وأزواجه أمهات المؤمنين، خاصة وأن هذه القصص توجد في أشهر المسانيد عند أهل السنة، فمسند أبي يعلى من المسانيد المشهورة عند أهل السنة، يتبين ذلك من قول الإمام الحافظ ابن كثير في كتابه «البداية والنهاية» (١١ / ١٣٨): «أبو يعلى الموصلي صاحب المسند المشهور، سمع الإمام أحمد بن حنبل وطبقته وكان حافظًا، خيرًا، حسن التصنيف، عدلاً فيما يرويه، ضابطًا لما يحدث به».

قلت: فهو يسند بحق، ومن أسند فقد أحال، ويجب على أهل الصنعة أن يحققوا هذه الأسانيد لمثل هذه القصص الواهية التي في أشهر المسانيد عند أهل السنة، وتحادلنا بها الرافضة، ويذكرونها بالاسم والجزء والصفحة على قنوات الرافضة الفضائية، خاصة في هذه الأيام، ويقف عاجزًا عن الرد من لا دراية له بالصناعة الحديثية من القصاص والوعاظ؛ حيث توهم من ذكر الجزء والصفحة أن القصة صحيحة، ولكن هيهات، ففرق بين التخريج والتحقيق، فرق لا يعلمه إلا أهل هذه الصنعة، جعلني الله خادمًا لها ما بقيت، وجعلني الله فداء أم المؤمنين عائشة الصديقة بنت الصديق، والتي أخرج البخاري في «صحيحه» ح(٣٧٦٨)، ومسلم في «صحيحه» ح(٢٤٤٧) أنها قالت: قال رسول الله ﷺ يومًا: «يا عائش، هذا جبريل يقرئك السلام». فقلت: وعليه السلام ورحمة الله وبركاته. ترى ما لا أرى. تريد رسول الله 🕮. اهـ.

هذا ما وفقني الله إليه، وهو وحده من وراء القصد.

# من متاوی المرکز المام

## تجيب عليها اللجنة العلمية لجماعة أنصار السنة المحمدية

#### وو فوائد البنوك وو

يسال سائل: أعمل في شركة تقوم بتحويل المرتب الشهري على البنك، ويقوم هذا البنك بإضافة أرباح على هذه النقود، فما حكم تلك الأرباح، وما موقفنا نحن العامة من اختلاف العلماء في هذه المسالة، نرجو من سيادتكم بسط الإجابة على هذا السؤال، وجزاكم الله خيرًا.

الجواب: هذا المال المودع في البنك يستخدمه البنك في الإقراض للعملاء بفائدة أعلى من الفائدة التي يعطيها للمودع، ويكون الفرق بين الفائدتين هو مكسب البنك ومدار عمله، وقد جاء في فتاوى الأزهر للشيخ عبد اللطيف حمزة رحمه الله، وقد سئل عن فوائد البنوك وكيفية التصرف فيها؛ فقال: اتفق فقهاء الشريعة الإسلامية على أن الفائدة المحددة التي تعطيها البنوك على الإيداع أو الاقتراض من قبيل ربا الزيادة المحرمة شرعًا، فلا يباح للسائل أن ينتفع بها، وله إن أخذها أن يوزعها على الفقراء والمساكين تخلصًا منها، ولكن لا يُثاب عليها؛ لأنها مال حرام، ومن باب أولى ألا يحتسبها من زكاة ماله؛ لأن الله سبحانه طيب لا يقبل إلا طيبًا، والله سبحانه وتعالى أعلم.

و دخول غير السلمين السحدود

يسال سائل يقول: هل يجوز لغير المسلمين أن يدخلوا المساجد؟

الجواب: الناظر إلى فعل النبي في ذلك يرى أنه لا حرج في دخول غير المسلمين المسلمين المسلمين المسلمين المسلمين المسلمين المسلمين المسلمين المسلمين أو ليشرب، فلا حرج في ذلك، خاصة إذا كان من وراء ذلك مصلحة شرعية، كان

يرى التراحم والتلاحم بين عباد الله الموحدين، ويرى الرحمة والمودة بينهم أو يسمع موعظة.

وقد حبس النبي الله ثمامة بن أثال في المسجد، وأدخل وفد ثقيف المسجد قبل إسلامهم، وكان الناس يأتونه عليه الصلاة والسلام يسألونه وهم مشركون، ويسألونه عن حاجات لهم وهو بداخل المسجد؛ فلم يكن يمنعهم عليه الصلاة والسلام من دخول المسجد.

النوحيد صفر ١٤٣٢ هـ

#### و قضاء الفائتة في صلاة الجنازة وو

يسال صالح سيف البحيري من فارسكور يقول: أحضر أحيانًا صالاة الجنازة لكن متاخرًا، فتفوتني تكبيرة أو تكبيرتان، فماذا أصنع وكيف أتم هذه الصلاة، أم أُسلَّم مع الإمام؟

الجواب: إذا دخل الرجل ليصلي الجنازة، فوجدهم سبقوه بتكبيرتين مثلاً، فإنه يدخل معهم في الصلاة، ويجعل التكبيرة الثالثة للإمام هي الأولى له، والرابعة للإمام هي الثانية له، فإذا سلم الإمام بعد التكبيرة الرابعة؛ فلا يُسلم المسبوق معه، وإنما يأتي بتكبيرتين يُتم بهما صلاته؛ لعموم قوله على «فما أدركتم فصلوا وما فاتكم فاتموا». رواه البخاري في صحيحه من حديث أبي هريرة (ح ٦٣٠)، وفي رواية للإمام أحمد رحمه الله في مسنده: «وما فاتكم فاقضوا» [٧٢٠٠]، فإذا خاف هذا المسبوق رفّع الجنازة؛ فإنه يوالي بين التكبيرتين الباقيتين له بدون دعاء، ثم يسلم بعد الرابعة، وإن بقيت الجنازة بحيث يمكنه الدعاء للميت؛ دعا بعد تكبيرته الثالثة، ثم يكبر الرابعة ويسلم، وقد ذكر الشافعي أنه يقول بعد التكبيرة الرابعة: «اللهم لا تحرمنا أجره، ولا تفتنا بعده»، وكان المتقدمون يقولون: ﴿رَبّنًا آتِنًا فِي الدُّنْيَا حَسَنَةً وَفِي الآخِرَةِ حَسَنَةً وَقِنَا عَذَابَ النّارِ ﴾.

ولم يثبت عن النبي ﷺ شيء يقال بعد التكبيرة الرابعة، فيكبر ويسكت ثم يسلم.

وه انتظارالإمام أثناءركوعه ليدركالداخل الركوع وه

ويسال سؤالاً ثانيًا يقول: عندما أصلي بالناس وأنا إمام ياتي بعض الناس متاخرين، فإذا راني راكعًا قال بعضهم: (إن الله مع الصابرين)، أو تنحنح بعضهم، فما حكم فعلهم هذا؟ وهل أنتظرهم ولو قليلاً ليدركوا الركوع معي؟

الجواب: هذه الأقوال والأفعال التي تحدث من أجل أن ينتظر الإمامُ الداخلُ إلى المسجد ليدرك الركوع؛ تُعد مما لا أصل له في الشريعة، وعلى المسلمين أن يبادروا المستخدمة المستخدد ليدرك الركوع؛ تُعد مما لا أصل له في الشريعة، وعلى المسلمين أن يبادروا إلى صلاتهم مبكرين، فإذا حدث تأخر فعلى المتأخر أن يلتزم السكينة والوقار وعدم التشويش على المصلين بقول أو فعل، امتثالاً لأمر النبي الله «إذا أقيمت الصلاة فامشوا وعليكم السكينة، فما أدركتم فصلوا، وما فاتكم فأتموا». البخاري وغيره من حديث أبي هريرة. (ح ٦٣٥).

ولا بأس إذا انتظر الإمام قليلاً بما لا يشق على المامومين أو يخرج بالصلاة عن المعتاد، وقد كان أمير المؤمنين عمر بن الخطاب رضي الله عنه: «.. ربما قرأ بسورة يوسف أو النحل في الركعة الاولى حتى يجتمع الناس». [البخاري من حديث عمرو بن ميمون].

#### وو مواريث وو

#### يسال سائل: توفي رجل بغير نرية، وترك زوجة و١٧ نكرًا هم أبناء إخوته، فكيف يكون تقسيم التركة بينهم؟

الجواب: إذا مات الرجل ولم يكن له أصول ترثه، ولا فروع، وليس له وارث إلا زوجته وأبناء إخوته الذكور، ففي هذه الحالة للزوجة الربع من التركة فرضًا؛ لعدم وجود الفرع الوارث، وما بقي من التركة فلاقرب قريب ذكر من العصبة، فإذا كان هذا القريب مجموعة إخوة ذكور فتقتم بقية التركة بينهم بالسوية؛ لقول النبي في «الحقوا الفرائض بأهلها، فما بقي فلأولى رجل ذكر». رواه البخاري ومسلم من حديث ابن عباس رضى الله عنهما.

النوحيد العدد ١٤٧٠ السنة الأربعون

#### وو صفة الكفن الشرعي وو

يسال: السيد أبو هاشم المسلّمي - شبين القناطر - قليوبية - يقول: ما هو الكفن الشرعي للرجل والمراة، وهل الأفضل خياطة الأكفان أم لا. أرجو الإجابة، وجزاكم الله

الجواب: الرجل يكفن في ثلاثة أثواب يُبسَط بعضها فوق بعض، ويوضع الرجل عليها مستلقيًا، ثم تَرِدُ أطراف الثواب الذي يلى جسد الرجل بعضها على بعض، وهكذا يكون الحال في الثوب الثاني والثالث، ويُربط الكفن بعد لفُه على الميت بأربطة لئلا يتفكك، ثم تُحل هذه الأربطة بعد وضعه في قبره، وقد «كُفُّن رسول الله ﷺ في ثلاثة أثواب بيض سحولية (نسبة إلى سحول مدينة باليمن) من كرسف (أي من قطن) ليس فيها قميص ولا عمامة، أدرجوه فيها إدراجًا». متفق عليه.

فهذا هو الكفن للرجال أسوة بالنبي ﷺ، وإذا خُيط الكفن وصار له أكمام كالقميص أجزأ ذلك، ولكنه بكون خلاف السنة التي كان عليها العمل في عهد النبي ﷺ وأصحابه.

وأما كفن المرأة فعيدا تكفينها بالإزار على العورة وما حولها (من السرة إلى الركبة)، ثم قميص مخيط على الجسد، ثم القناع على الرأس وما حوله، ثم تُلفَ بلفافتين كما حدث مع الرجل، وإن كفن كل من الرجل والمراة؛ كل منهما بثوب واحد يستره، كفي، ولكن تحري السنة أفضل.

وإن كَفَن الرجل في قميص وإزار ولفافة واحدة؛ جاز ذلك، وإن كُفنت المرأة في خمسة أثواب (إزار وخمار وقميص ولفافتين)، فهذا الأفضل؛ لأنه أبلغ في السنر، ويكفن الصبي في ثوب واحد إلى ثلاثة أثواب، وتكفن الصغيرة في قميص ولفافتين، والواجب في حق الجميع ثوب واحد يستر جميع بدن المدت، ورحم الله موتى المسلمين حميعا.

> و تقديم الوتر علىالقيام بالليل وو

يسال: ناصر على إبراهيم - من التل الكبير - يقول: إمامنا في المسجد صلى الوتر أولاً مباشرةً بعد صلاة العشاء في رمضان،

وبعدها صلى قيام الليل (التراويح)، فما الحكم، وجزاكم الله خيرًا.

الجواب: المشروع للمؤمن والمؤمنة في صلاة الليل أو صلاة التراويح أن يتقيد يما أوضحته السُّنة النبوية، والحذر مما يخالف السنة.

وفي سنة النبي ﷺ في قيام الليل أنه كما روت عنه أم المؤمنين عائشة رضي الله عنها أنه كان ﷺ يصلى من الليل عشر ركعات، يسلم من كل ركعتين، ثم يوتر بواحدة. [متفق عليه].

وعن ابن عمر رضى الله عنهما قال : قال رسول الله ﷺ : «صلاة الليل مثنى مثنى، فإذا خشى أحدكم الصبح؛ صلى ركعة واحدة توتر له ما قد صلى». متفق عليه.

وفي صلاة التراويح خاصة كان رسول الله 🕮 يصلى بثمان ركعات يسلم من كل ركعتين، ويوتر بثلاث، وفي شأن الوتر، فمن صلى الوتر بعد العشاء ثم بدا له أن يقوم من الليل فإنه يصلى ما شاء ولا يوتر مرة أخرى؛ لقول النبي ﷺ : «لا وتران في ليلة». رواه أحمد.

اما من عزم من بداية اللبل على قيام اللبل أو صلاة التراويح؛ فإنه يؤخر الوتر ليجعل الوتر آخر صلاته من الليل؛ لقول النبي ﷺ : «اجعلوا أخر صلاتكم وترًا». متفق عليه.

أما أن يعمد المرء إلى صلاة الوتر أولاً بعد العشاء، وهو يعلم أنه سيصلى التراويح بعدها؛ فهذا قد خالف السنة، وعلى المسلم تحرى اتباع هذي النبي ﷺ؛ لقوله عليه الصلاة والسلام : «وحْير الهدي هدي محمد 🥮 ». [مسلم وغيره من حديث جابر رضى الله عنه]. والله تعالى أعلم.



# المصلحة

## ومقاصد الننزيعة الإسلامية

الحمد لله رب العالمين، والصلاة والسلام على إمام الأنبياء والمتقين، وعلى اله وصحبه أجمعين. وبعدُ:

فمن المعلوم الذي لا شك فيه أن الشريعة الإسلامية جاءت لجلب المصالح ودفع المضار، ووجدنا من يبني على هذا قوله: إن الإيداع بفائدة مصلحة للطرفين، فالمودع يأخذ الفائدة مع ضمان حفظ ماله، والبنك لو لم يكن مستفيدًا؛ لما أعطى هذه الفائدة وهذا الضمان.

وما دامت الفائدة للطرفين؛ فهذه هي المصلحة التي تتفق مع مقاصد التشريع، فكيف يذهب من ذهب إلى تحريم المنافع ومنع المصالح؛!!

ولكن غاب عن هـؤلاء القائلين بالمصلحة أن يبحثوا عن حقيقة هذه المصلحة التي تُعتبر مصدرًا من مصادر التشريع ومقصدًا من مقاصده.

فالخَمر والميسر فيهما مصلحة! واقرأ قول الله تعالى: ﴿يَسْأَلُونَكَ عَنِ الْخَمْرِ وَالْمَيْسِرِ قُلْ فيهِمَا إِثْمُ كَبِيرُ وَمَنَافِعُ لِلنَّاسِ وَإِثْمُهُمَا أَكْبَرُ مِنْ نَقْعِهِماً ﴾ كَبِيرُ وَمَنَافِعُ لِلنَّاسِ وَإِثْمُهُما أَكْبَرُ مِنْ نَقْعِهِماً ﴾ [البقرة: ٢١٩].

اليست المصلحة متحققة هنا في قوله تعالى: ﴿ وَمَنَافِعُ لِلنَّاسِ ﴾؟ ومع هذا حُرَمت هذه المنافع، ومُنع هذا النوع من المصالح بنص

#### اعداد: د/ علي أحمد السالوس

أستاذ فخري في المعاملات المالية والاقتصاد الإسلامي بجامعة قطر

القرآن الكريم، ألأحد بعد هذا أن ينادي بحلّ الخمر والميسر؛ لأن فيهما مصلحة ومنافع للناس؟

لذلك يجب أن نفرق بين ثلاثة أنواع من المصالح: النوع الأول: المصلحة المعتبرة التي أقرها الشرع، وأخذ بها، واتفقت مع نصوصه.

وَمَثَالَ هَذَا النَّوعِ: حِلِّ الزَّواْجِ، وَحِلِّ بهيمة الأنَّعَام، والبيع، والترخيص في خرص العرايا بالتمر.. إلخ.

ومصدر التشريع هنا ليس المصلحة، وإنما هو النص الذي جاء محقّقًا لهذه المصلحة.

النوع الثاني: المصلحة الملغاة التي أهدرها الشرع، ولم يأخذ بها، فحرمها أو تعارضت مع نصوصه، فليس لمسلم أن يأخذ بها أو يستحلها. مثال هذا: أن تعالج دولة مشكلتها الاقتصادية بالتعامل بالربا، وبتحويل ناتج المساحات الشاسعة من الأعناب إلى خمر لتباع بالملايين، وبالاعتماد على جذب السائحين باللهو المحرم والمجون والخمور، وغيرها من لوازم سياحة العصر!

النوع الثالث: المصلحة المرسلة التي لا يوجد نص يؤيدها، ولا نص يعارضها، وتتفق مع مقاصد الشريعة الإسلامية.

مثال هذا: جمع القرآن الكريم: فلا يوجد نصٌّ

يأمر ولا نصّ ينهي، ولكن الجمع خير كما قيل، فقيه حفظُ لكتاب الله عز وحل.

ومثاله في عصرنا: تسحيل المتلكات، وتوثيق عقود الزواج، وغير ذلك مما فيه إثبات للحقوق.

وهذه المصلحة بمكن الأخذ بها، واعتبارها مصدرًا من مصادر التشريع.

ولهذا فإننا قبل أن نحكم على عمل ما بأنه حلال؛ لأن فيه مصلحة؛ علينا أن نبحثُ عن نوع هذه المصلحة؛ فإذا كانت ودائع البنوك وشبهادات الاستثمار تدخل تحت عقد القرض كما بينا، فكل زيادة على رأس المال هي من ريا النسيئة المحرم، فليس لأحد أن يقول بالحل؛ لأن فيها مصلحة كما

ولسنا في حاجة إلى مناقشة هذا الإدعاء، وأنما يكفي أن نقول: هذه مصلحة أهدرها الشرع والغاها، فليست بمعتبرة ولا مرسلة.

وأضرب هنا مثلاً بيين متى تكون المصلحة:

في حديث رافع بن خديج رضي الله عنه في المحاقلة، الذي سبق ذكره عند الحديث عن المضاربة، حاء في بعض الروايات:

«نهانا رسول الله ﷺ عن أمر كان لنا نافعًا، وطواعية الله ورسوله أنفع لنا». [مسلم١٥٤٨]، وفي رواية: «عن أمر كان بنا رافقًا» [متفق عليه].

فالصحابة الكرام جرى العمل بينهم في المزارعة على جَعْل بُقعة بعينها لصاحب الأرض، وهي ما على حداول الماء، وحعل قدر محدد لأحد الشريكين، وليس نسبة شائعة مما تخرجه الأرض، واستقر أمرهم على هذا، وأصبح معروفًا مالوفًا، واعتبروه محققًا للمصلحة ومنسرًا عليهم في حياتهم.

ثم حاء بعد هذا نهي رسول الله ﷺ؛ فانتهوا. ومما يؤخذ من هذا الحديث الشريف:

١- أن قول الصحابة الكرام لا يعنى الاعتراض على حكم رسول الله ﷺ، وحاشباهم، ولكن يعنى أنهم كانوا بظنون ما اعتادوه مصلحةً لهم، فلما جاءهم النهي؛ أدركوا أن المصلحة في خلاف ما هم عليه؛ لأن ما صدر إنما كان عن المعصوم عليه.

 ٢- قولهم: «طواعية الله ورسوله أنفعُ لنا»، مع أن النهي إنما صدر عن الرسول وحده، بدل على أنهم بدركون أن السُّنة بيان الله على لسان رسوله، وأنها وحى بحب اتباعه، ولذلك قال ربنا - عز وحل-: ﴿ وَمَا آتَاكُمُ الرَّسُولُ فَحُدُوهُ وَمَا نَـهَاكُمْ عَنْهُ فَانْتُهُو ا ﴾ [الحشر: ٧].

وقال تعالى: ﴿ مَنْ بُطِعِ الرِّسُولَ فَقَدْ أَطَاعَ اللَّهُ

وقال سيحانه: ﴿ وَمَا كَانَ لِمُؤْمِنِ وَلاَ مُؤْمِنَةِ إِذَا قَضَى اللَّهُ وَرَسُولُهُ أَمْرًا أَنْ يَكُونَ لَـهُمُ الْخَيَرَةُ مَنْ أَمْرِهِمْ وَمَنْ سَعْصِ اللَّهَ وَرَسُولَهُ فَقَدْ ضَلُّ ضَلاًّ لاَّ مُعينًا ﴾ [الأحزاب: ٣٦].

الى غير ذلك من الآيات الكثيرة، وكذلك الأحاديث الشريفة، وقد بينت هذا بالتفصيل في كتابي «قصة الهجوم على السنة».

٣- هذا الحديث الشيريف في المعاملات، وقول الصحابة الكرام بدل على أن عصمة الرسول ﷺ ليست في تبليغ القرآن الكريم وحده، أو في بيان العبادات فقط، وإنما هي في التبليغ، وفي بيان حكم من أحكام العبادات أو المعاملات أو غيرها، لذا وجب الاتباع.

وأول طائفة ضالة رأت عدم وحوب اتباع السنة المطهرة ظهرت في القرن الثاني الهجري، وحاور أحدهم الإمام الشافعي الذي أثبت أن السنة بيانُ الله على لسان رسوله، وأنها هي الحكمة التي أنزلها الله سيحانه وتعالى مع الكتاب العزيز، واقتنع الضال في القرن الثاني.

فكيف عاد الضُّلال إلى عصرنا حيث وحدنا من يقول: إن الرسول ﷺ غير معصوم في المعاملات، ولا بجب اتباعه، وإنما هو اجتهد لعصره، ونحن نجتهد لعصرنا كما اجتهد، ونحن أدرى بعصرنا!!

هكذا قال قائل في عصرنا، ونطق بهذا الضلال المبين، لينتهي إلى أن فوائد البنوك وشهادات الاستثمار، والسندات، ودفتر التوفير: حلال؛ لأن فيها مصلحة!!

٤- من العدارات المتداولة المشهورة بين الناس: «حدثما كانت المصلحة فثُمُّ شيرع الله»، وكثيرًا ما نرى هذه العبارة تُوضَع في غير موضعها، وتُستعمل استعمالاً خاطئًا.

فهذا لا يحوز أن يُقال إلا في المصلحة المرسلة بضوابطها الشرعية، أما إذا وُجد النص، وعُلم شرع الله؛ فطواعية الله ورسوله أنفع لنا؛ ولذلك الذي بحِب أن يقال دائمًا وأبدًا: حيثما كان شرع الله فَثُمَّ المصلحة.

#### و من فقاوى المجامع والأفراد و فتاوى الشيخ شلتوت

كثر الحديث عن فتاوى الشبيخ شلتوت، ولقد كان - رحمه الله - ذا فكر ثاقب، ونظر دقيق، وفتاوي صائعة، وهو كغيره من البشير يُؤْخُذ



من قــوله ويـُــرد، مــا عــدا صاحب الرسالة الخاتمة ﷺ.

وننظر في فتاوى الشيخ كما جاءت في كتابين من كتبه، وهما:

التفسير والفتاوى:

أولاً: فتواه في كتاب التفسير، وما فيها من اتساق:

في كتابه تفسير القرآن الكريم (س١٣٩ وما بعدها - الطبعة الثامنة) تناول تفسير الآية الثلاثين بعد المائة من سورة آل عمران، وهي قوله عز وجل: ﴿يَا أَيُّهَا اللَّذِينَ آمَنُوا لاَ تَاكُلُوا الرّبَا أَضْعَاقًا مُضَاعَفَةً وَاتَّقُوا اللّهُ لَعَلَّكُمْ تُقْلِحُونَ ﴾ [آل عمران: ١٣٠].

وعند تفسيره لهذه الآية الكريمة تحدث عن الجانب الخُلُقي، والجانب الاقتصادي في تحريم الربا.

ثم تناول شبهات العصريين في استباحة الربا، وأبطل هذه الشبهات، وبين أسباب لجوء هؤلاء العصريين لمثل هذه الشبهات.

وتحت عنوان بطلان الاستدلال بالآية على إباحة الربا القليل (ص: ١٥٠) ذكر كلامًا أنقله هذا بتمامه.

قال رحمه الله تعالى: «بقى علينا أن ننبه في هذا الشان لأمر خطير، هو أن بعض الباحثين المولعين بتصحيح التصرفات الحديثة، وتخريجها على أساس فقهى إسلامي؛ ليُعرَفوا بالتجديد وعمق التفكير؛ يحاولون أن يجدوا تخريجًا للمعاملات الربوية التي يقع التعامل بها في المصارف أو صناديق التوفير، أو السندات الحكومية، أو نحوها، ويلتمسون السبيل إلى ذلك، فمنهم من يزعم ان القرآن إنما حرّم الربا الفاحش بدليل قوله تعالى: ﴿أَضْعَافًا مُضَاعَفَةً ﴾، فهذا قيد في التحريم لا بد أن يكون له فائدة، وإلا كان الإتبان به عبثًا - تعالى الله عن ذلك -، وما فائدته في زعمهم إلا أن بؤخذ بمفهومه، وهو إباحة ما لم يكن أضعافًا مضاعفة من الربا، وهذا قول باطل، فإن الله سيحانه وتعالى أتى بقوله: ﴿أَضْعَافًا مُضَاعَفَةً ﴾ توبيخًا لهم على ما كانوا بفعلون، وإبرازًا لفعلهم السبي،

قَتَيَاتَكُمْ عَلَي الْبِغَاءِ إِنْ أَرَدْنَ تَحَصَنّا لِتَبْتَغُوا عَرَضَ الْحَيَاةِ الدَّنْيَا ﴾، فليس الغرض أن يحرم عليهم إكراه الفتيات على البغاء في حالة إرادتهن التحصن، وأن يبيحه لهم إذا لم يردن التحصن، ولكنه يبشع ما يفعلونه ويشهر به، ويقول لهم: لقد بلغ بكم الأمر أنكم تكرهون فتياتكم على البغاء وهن يردن التحصن، وهذا أفظع ما يصل إليه

مولى مع مولاته.

قوله تعالى:

﴿ وَلاَ تُكْرِهُ وا

فكذلك الأمر في آية الربا، يقول الله لهم: لقد بلغ بكم الأمر في استحلال أكل الربا أنكم تأكلونه أضعافًا مضاعفة، فلا تفعلوا ذلك، وقد جاء النهي في غير هذه المواضع مطلقًا صريحًا، ووعد الله بمحق الربا قلّ أو كثر، ولعن أكله وموكله، وكاتبه وشاهديه، كما جاء في الآثار، وأذن من لم يدعه بحرب الله وحرب رسوله، واعتبره من الظلم بحرب الله وحرب رسوله، واعتبره من الظلم بقوت، وكل ذلك فيه الربا على الإطلاق دون تقييد بقليل أو كثير.

ومنهم من يميل إلى اعتباره ضرورة من الضرورات بالنسبة للأمة، ويقول: ما دام صلاح الأمة في الناحية الاقتصادية متوقفًا على أن نتعامل بالربا، وإلا اضطربت أحوالها بين الأمم؛ فقد دخلت بذلك في قاعدة الضرورات تبيح المحظورات.

وهذا أيضنًا مغالطة، فقد بينا أن صلاح الأمة لا يتوقف على هذا التعامل، وأن الأمر فيه إنما هو وَهْم من الأوهام، وضعف أمام النظم التي يسير عليها الغالبون الأقوياء».

ومما قاله تحت عنوان إباحة الحرام جراة على الله (ص١٥١): «وخلاصة القول: إن كل محاولة يُراد بها إباحة ما حرمه الله، أو تبرير ارتكابه باي نوع من أنواع التبرير، بدافع المجاراة للأوضاع الحديثة أو الغربية، والانخلاع عن الشخصية الإسلامية، إنما هي جرأة على الله، وقول عليه بغير علم، وضعف في الدين، وتزلزل في اليقين». أهـ.

وكلام الشيخ هنا واضح كل الوضوح في تحريم المعاملات الربوية التي يقع التعامل بها في المصارف، وهو يتفق مع الفتاوى الجماعية التي صدرت بعد ذلك.

وتشهيرًا به، وقد حاء مثل هذا الأسلوب في

وذكره للسندات الحكومية بدل على أنه يرفض ما زعمه الزاعمون من أنه لا ريا بين الدولة وأبنائها، وقد أثبت - فيما سبق - بطلان هذا الزعم.

وتتفق إشارته إلى السندات هنا مع فتواه عن السندات التي ذكرها في كتابه الفتاوي. وتحريمه لربا صناديق التوفير بتلاءم مع تحريمه لغيره من المعاملات الربوية.

واتساق الفتوي هنا يظهر في تحريم ريا القروض بصفة عامة، وذكر ثلاث صور منها؛ وهي فوائد المصارف، ودفتر التوفير، والسندات الحكومية، وقال: أو نحوها، فعمِّم الحكم.

#### ثانيًا: التناقض بين فتويين في كتابه الفتاوي:

في كتابه الفتاوي أحل فوائد دفتر توفير البريد، وحرُّم فوائد السندات، وتحليله لفوائد دفتر التوفير التي حرمها في كتاب التفسير؛ جعل بعض الباحثين ينظر إلى السابق واللاحق من كتابيه ليرى عن أي الرأسين رجع، ويعضهم ذكر أنه رجع بالفعل عن الحلِّ، وأخرون ذكروا أنه لم يرجع.

ولست في حاجة إلى الخوض فيما خاضوا، ولكنى أقول بأنه رحمه الله وقع في تناقض؛ فأحل فوائد قرض، وحرِّم فوائد قرض أخر.

وهذه الفائدة من ربا الدبون المحرم بالكتاب والسنة، فأي فرق هنا بين فائدة وأخرى؟

والتحليل هنا يتعارض مع فتواه المتسقة التي عمُّت فوائد جميع صور القروض، وأي باحث أمين يسير مع الحق لا الهوى والتشهي، وينقل للمسلمين رأى الإمام، بغير تضليل أو تدليس؛ لا بد أن يذكر الفتاوي محتمعة وبسن التعارض، ثم يرجّح كيف يشاء في ضوء الأدلة.

ولكن الأمر العجيب الغريب أن نجد من يُحل فوائد البنوك، أو شبهادات الإستثمار، ويؤيد رأيه بفتوى للشيخ شلتوت، مع أن الإمام حرّم فوائد البنوك، ولم يُذْكَر له رأيٌ معارض، وحرَم فوائد السندات الحكومية، ثم أكَّد هذا التحريم. وشهادات الاستثمار إذا اعتبرناها ودبعة بفائدة لدى البنك الأهلى، فتحريمها بأتى من قوله بتحريم فوائد ودائع العنوك، وإذا كان العنك الأهلى لم عاحد أموال هذه الشبهادات ليضمها إلى الأموال المودعة لديه، ثم يقوم بإقراضها بالفائدة الربوية لطالبي القروض كما رأينا من طبيعة عمل البنوك، وإنما أخذ هذه الأموال لحساب الحكومة، وهي التي تنفقها في مشروعاتها واستثماراتها، الحلال منها والحرام، وتلتزم بردُها مع فوائدها المعلومة؛ فإن الشبهادات

في هذه الحالة تُعتبر نوعًا من السندات الحكوميا التي أكِّد الشبخ شلتوت تحريمها، فشبهاداتُ الاستثمار إذن في كلتا الحالتين تُعتبر من الحرام البين، كما أثبت وبين وأفتى الأستاذ الإمام الشبخ شلتوت رحمه الله.

ولكن الذين أرادوا أن يُحلوا هذا الحرام البين؛ سلكوا مسلكًا يتنافي مع الأمانة العلمية؛ حيث لم بذكروا من الفتاوي إلا فتوى تحليل فوائد دفتر توفير البريد، ثم انتقلوا من ذكرها إلى أنها تدل على أنه - رحمه الله - يُحل فوائد البنوك، وشبهادات الاستثمار!! هكذا انتهى هؤ لاء!!

وهنا أمر مهم عرفته، وأريد أن يعرفه المسلمون: فقد سالتُ فضيلة الشيخ سيد سابق - رحمه الله - عن سبب هذا التناقض؟ فقال: إن فتوى التحليل صدرت بعد أن أفهموا فضيلة الامام أن هيئة توفير البريد تستثمر هذه الأموال، وتأخذ حزءًا من الأرباح، وتعطى المودعين الحزء الآخر.

ثم قال: وبعد هذا سالتُ الدكتور عبسي عبده -رحمه الله - فذكر أن هدئة البريد تودع الأموال في البنوك، وتأخذ فوائدها، ولا تقوم بأي استثمار.

ثم أضاف الشيخ سيد سابق: وما الفرق بين أخذ الفوائد الربوية من البنوك مناشرة، وبين أخذ جزء منها عن طريق هيئة البريد؟

ثم حدثني فضيلة الشيخ صلاح أبو إسماعيل رحمه الله بأن فضيلة الأستاذ الإمام محمد أبو زهرة - رحمه الله - ذكر في ندوة لواء الإسلام أنه التقي بالشيخ شلتوت، وناقشه في فتوى التحليل، واقتنع بتحريم فوائد دفتر توفير البريد، ورأى حذفها من كتابه، فعارضه قائلاً: لا، بل تبقى الفتوى، وبثبت تراجعك عنها، فمن قرأ الفتوى قرأ التراجع. واتفق الشيخان على هذا.

وذكر الشيخ أبو زهرة هذا الموضوع أكثر من مرة في لجنة الفقه بمجمع البحوث الإسلامية التي كان برأسها، وكان الأمين أنذاك الشييخ صلاح أيو اسماعيل.

هذان شاهدان من علماء الأزهر الشريف رحمهما الله تعالى، وستأتى شهادات أخرين من الثقات الأثبات؛ وإن كانت شهاداتهم لا تتفق مع ما مريده المحترئون على الفتدا؛ نسأل الله تعالى لهم ولنا حميعًا الهداية والمغفرة.

﴿ رَبُّنَا لاَ تُرْغُ قُلُوبِنَا بَعْدَ إِذْ هَدَيْتَنَا ﴾

[ib aarli: A].

والحمد لله رب العالمين.

#### 😄 القاعدة الأولى: (وجوب اعتبار فهم سلف الأمة) 😄

إن هناك فرقًا ضلت في هذه الأمة، هذه الفرق إن سالت أي فرقة منها عن أي شيء أنتم؟ يقولون بقوة وبصوت جهوري: نحن على الكتاب والسنة، وياتي بالأدلة ويفسرها

على هواه.

إذن ما هو الفارق بيننا وبين هذه الفرق الضالة؟

كما أنهم يقولون: نحن على الكتاب والسنة نحن أيضًا نقول: إننا على الكتاب والسنة.

دلالة الكتاب والسنة: قال الله تعالى ﴿وَأَطِيعُوا اللَّهُ وَأَطِيعُوا اللَّهُ وَأَطِيعُوا الرَّسُولَ ﴾ [المائدة: ٩٢].

أطيعوا الله:- أي الكتاب، وأطيعوا الرسول: أي السنة.

وقال الله تعالى: ﴿ مَنْ يُطع الرِّسُولَ فَقَدْ أَطَاعَ اللَّهَ ﴾ [النساء: ٨٠].

وقال النبي ﷺ: «تركت فيكم ما إن تمسكتم به لن تضلوا بعدي أبدًا: كتاب الله وسنتى [الدارقطني ١٤٩ والبيهقي ٢٠٨٣ وصححه الألباني].

إِذًا، الكل يدعي أنه يتبع الكتاب والسنة، فما الفارق بيننا وبين غيرنا؟ الفارق هو القيد، والقيد هو فهم السلف.

الدليل من القرآن: قال الله تعالى: ﴿ وَمَنْ يُشَاقِقِ الرَّسُولَ مِنْ بَعْدِ مَا تَبَيَّنَ لَهُ الْهُدَى وَيَتَّعِعْ غَيْرَ سَبِيلِ الْمُؤْمِنِينَ نُوَلَّهِ مِّا تَوَلَّى وَنُصْلِهِ جَهَنَّمَ وَسَاعَتْ مَصِيرًا ﴾ [النساء: ١١٥].

موطن الدلالة (سبيل المؤمنين) أي فهم سلف الأمة، أي طريق الصحابة الكرام، وعلى رأسهم صديق الأمة الأكبر أبو بكر الصديق رضي الله عنه، وفاروق الأمة عمر بن الخطاب رضي الله عنه، وذو النورين عثمان بن عفان رضي الله عنه، وأبو الحسنين على بن أبي طالب رضي الله عنهم، هذا هو الدليل من القرآن.

أما الدليل من السنة؛ فهو حديث العرباض بن سارية رضي الله عنه قال: قال النبي ﷺ: «عليكم بسنتي وسنة الخلفاء الراشدين المهديين من بعدي عضوا عليها بالنواجذ، وإياكم ومحدثات الأمور..» [أبو داود ٢٠٩٩ والترمذي وصححه الالباني].

موطن الدلالة: (وسنة الخلفاء الراشدين) ففي حديث الفرق الذي قال فيه النبي على المنبي المنافقة وافترقت اليهود على إحدى وسبعين فرقة، وافترقت النصارى على ثنتي وسبعين فرقة، وستفترق أمتي على ثلاث وسبعين فرقة، كلهم في النار إلا واحدة. قالوا: ما هي يا رسول الله؛ قال: مثل ما أنا عليه وأصحابي [احمد وابن ماجه والطبراني والحاكم وصححه وغيرهم، وصححه الالماني].

موطن الدلالة: (مثل ما أنا عليه وأصحابي).

ذكرت آية كريمة وحديثين صحيحين يتبين منها فهم السلف، وهذا هو القيد الذي يضبط الفهم عندك، وهو الفارق بيننا وبين الفِرَق التي أشرت إليها آنفًا.

إذًا نحن نفهم الكتاب والسنة ليس بفهمنا ولا بأهوائنا، ولكن نفهم الكتاب والسنة بفهم سلف الأمة.

ووالقاعدة الثانية: (الكلمات الخمس للأئمة الأربعة) وو

وقد جاء عنهم خمس كلمات:

الكلمة الأولى: كلمة الإمام أبي حنيفة رحمه الله؛ حيث قال: «لا يحل لأحدٍ أن يأخذ بقولنا؛ ما لم يعلم من أين أخذناه». [ابن عبد البر في «الانتقاء في



إعداد/ أبوبكر الحنبلي

الحمد لله وحده

والصلاة والسلام على من

لانبي بعده، وبعد

فإن طلاب العلم لا يستغنون عن الأصول والقواعد، ولم لا، وقد قال السلف: من حُرم الأصول

حُـرِمِ الـوصـول، ومن أهم

الأصول والقواعد التي

ينبغي لطالب العلم أن

يتحلى بها وينطلق منها:



فضائل الثلاثة الأئمة الفقهاء» (ص ١٤٥)].

الكلمة الثانية: كلمة الإمام مالك إمام دار الهجرة رحمه الله؛ حيث قال: «كلّ كلام يُؤخذ منه ويُرد؛ إلا صاحب هذا القبر، وأشار إلى قبر النبي عليه الصلاة والسلام». [أورده السخاوي في المقاصد الحسنة ١/٥١٣ برقم

الكلمة الثالثة: كلمة الإمام الشافعي رحمه الله؛ حيث قال: «إن صح الحديث فهو مذهبي». [أورده الذهبي في سير أعلام النبلاء ١٠/٣٥].

الكلمة الرابعة: كلمة الإمام أحمد بن حنيل رحمه الله؛ حيث قال: «لا تقلدني، ولا تقلد مالكًا ولا الشافعي ولا الأوراعي». [أورده ابن القيم في إعلام الموقعين (٢/٣٠٢]).

الكلمة الخامسة: قالوا جميعًا: «خذوا كلامنا، واعرضوه على الكتاب والسنة؛ فإن وحدتموه موافقًا؛ فخذوا به، وإن وجدتموه غير موافق؛ فاضربوا به عرض الحائط».

مع إقرارنا أن هؤلاء أئمة كبار جبال، شهدت الأمة لهم بالعلم والتقي، وقد صح عن النبي ﷺ أنه قال: «لا يجمع الله أمتي على الضلالة أبدًا» [الحاكم في المستدرك (١/٢٠٠) وصححه الألباني].

#### و القاعدة الثالثة (أسياب اختلاف الأنمة) و

الصحابة قبل الأئمة اختلفوا في بعض المسائل مثل ابن عباس وابن مسعود رضى الله عنهم اختلفوا في قول الله تعالى: ﴿ أَوْ لَامَسْتُمُ النَّسَاءَ ﴾ [النساء: ٤٣]، فقال ابن عباس: أي جامعتم النساء، بينما قال ابن مستعود: إن المراد بالملامسة ما دون الجماع، أي مسسنتم بشرتهن ببشرتكم، وهذان جبلان عظيمان من حِبال العلم في عهد الصحابة؛ وإذا كان الخلاف وُحدً بين الصحابة، فمن باب أولى أن يوجد بين أئمة الهدى من بعدهم كأبى حنيفة ومالك والشافعي وابن حنبل وغيرهم رحمهم الله تعالى.

إذًا كيف نتج هذا الخلاف؛ والجواب لأسباب عديدة

١- ربما أن هناك دليلاً وصل إمامًا، ولم يصل إلى الإمام الآخر.

٢- ربما صبح الدليل عند إمام، ولم يصبح عند الآخر. ٣- اختلاف فهم النص، كخلاف ابن عياس وابن مسعود رضى الله عنهما الآنف الذكر، وأبضًا قول النبي ﷺ: «لا يصلين أحدكم العصر إلا في بني قريظة» [البخاري ٩٤٦]؛ فهناك من الصحابة من أخذ بظاهر النص، ولم يصلُ العصر إلا في بني قريظة، وهناك من قال: إن النبي ﷺ أراد أن يحفّرنا على الإسراع في السير، فلما أذَّن للعصر؛ صلى على الفور، إذًا النص واحد، ولكن لكل منهما فهم لهذا النص.

هذه القاعدة الثالثة: أن يسعنا ما وسع السلف الصالح، ولا يسعنا ما لا يسعهم.

#### والقاعدة الرابعة: (الأصول العشرة لعموم الأمة) و

□□ أولاً التوحيد □□

قَالَ اللَّهُ تَعَالَى: ﴿ فَاعْلَمْ أَنَّهُ لَا إِلَهُ إِلَّا اللَّهُ وَاسْتَغُفْرُ لذَنْ عِكَ وَلَلْمُ وُمِّنَينَ

وَالْمُؤْمِنَاتِ ﴾ [محمد: ١٩] فالأول العلم، واستغفر أي العمل، ومن هنا بوِّب الإمام البخاري بابًا تحت عنوان (باب العلم قبل القول والعمل)، وكلكم تعلمون أن الله أرسل الرسل وأنزل الكتب وخلق الجنة والنار، وقسمً الناس إلى شقى وسعيد، يسبب توحيده حل وعلا، وأنتم تعلمون أن الإنسان لو بني كل يوم مسجدًا، وقام الليل كله، وصنام التطوع وهو ليس موحدًا؛ رد عمله عليَّه، وهذا انطلاقًا من قول ربنا: ﴿ وَلَقَدْ أُوحِيَ إِلَيْكَ وَ إِلَى الَّذِينَ مِنْ قَبْلِكَ لَئَنْ أَشْرُكْتَ لَيَحْبَطَنَّ عَمَلُكَ ﴾ [الزمر:

#### 🗆 ثانيا: الاتباع أي اتباع النبي 🐉 🗆

قال الله تعالى في أية الاختبار: ﴿ قُلْ إِنْ كُنْتُمْ تُحبُّونَ اللَّهُ فَاتَّبِعُونِي يُحْبِيْكُمُ اللَّهُ ﴾ [آل عمران: ٣١]. وهذا الاتباع لا يتحقق إلا بستة أوصاف: هي: السبب، والجنس، والزمان، والمكان، والقدر، والكيفية. وهذا الاتباع يكون بأشياء منها:

تصديقه فيما أخبر، وطاعته فيما أمر، وترك ما نهى عنه وزجر، وألا يُعبد الله إلا بما شرع، واتباعه في السيرة والسريرة والصورة، وأن يُحَب أكثر من النفس والولد والوالد والمال والأهل والناس أجمعين، وأن نكثر من الصلاة والسلام عليه ﷺ، وأن نعتقد أنه عبدٌ لا يُعبِد، ورسول لا يكذب، وأن جسده مات وبقيت شريعته إلى أن يرث الله الأرض ومن عليها، وهو حيَّ في قبره حياة برزخية لا يعلم كُنْهُها (حقيقتها) إلا الله سيحانه وتعالى، وأن نعتقد أنه شفيع الموحدين في يوم لا يشفع عنده أحد إلا بإذنه، وأنه خاتم النبيين وإمام المرسلين.

#### □□ ثالثًا: التركية أي تركية النفس □□

لأن كثيرًا منا- معاشر طلاب العلم- قد يحفظ القرآن والكتب السبتة، وليس عنده ﴿ قَدْ أَفْلَحَ مَنْ زَكَاهَا ﴾، ولكِن عنده ﴿وَقَدْ خَاتُ مَنْ دَسَاهَا ﴾، ليس عنده ﴿ قَدْ أَفْلُحُ مَنْ تَزَكِّي ﴾، فكيف تُزكِّي النفس؟ تزكي بالتوحيد والاتباع، فقضية الاهتمام بتزكية النفس أمرً في غابة الأهمية، ومن تركبة النفس أبضًا المحافظة على تكبيرة الإحرام في الصلوات الخمس، والمحافظة على السنن الراتية القيلية والبعدية، وأذكار الصياح والمساء، والورد القرآني، وغضّ البصر، وصلة الرحم.

#### □□ رابعًا: طلب العلم الشرعي □□

قال الله تعالى: ﴿ وَقُلْ رَبِّ زِدْنِي عَلْمًا ﴾ [طه: ١١٤]. وقال تعالى: ﴿ قُلْ هُلَّ يُسْتُويِ الَّذِينَ يَعْلَمُونَ وَالَّذِينَ لاَ يَعْلَمُونَ ﴾ [الزمر: ٩]. وقال تعالى: ﴿يَرْفَعِ اللَّهُ الَّذِينَ آمَنُوا مَنْكُمْ وَالَّذِينَ أُوتُوا الْعَلْمَ دَرَجَاتٍ ﴾ [المجادلة: ١١]. وقَالَ عُمَرُ: أَمَا إِنَّ نَبِيكُمْ 👺 قَدْ قَالَ: «إِنَّ اللَّهَ يَرْفَعُ

بِهَذَا الْكِتَابِ أَقُوامًا وَيَضْعُ بِهِ آخَرِينَ». [مسلم ٨١٧].



على يد من يطلب العلم البائدين. يُطلُب العلم على يد العلماء الربائدين. والربائديون هم الذين التزموا بالكتاب والسنة بفهم سلف الأمة في المعتقد والقول والعمل، والمنهج والسلوك والواقع الحي، ويربون الناس على صغار العلم قبل كباره.

وليس العالم من ينفك عمله عن علمه؛ تجده يحفظ من العلم الكثير، ولكنه لا يعمل بعلمه، ولكن هناك من يحفظ ويعمل بعلمه ومن أمثال يحفظ ويعمل بعلمه في حركته وسكنته، ومن أمثال هؤلاء الأئمة الأربعة: أبو حنيفة ومالك والشافعي وابن حنبل تنتشر مناهجهم في الدنيا كلها، يعرفهم القاصي والداني، ولماذا صاروا أئمة هدي، لانهم كانوا ربانيين، وكذا من المعاصرين ابن باز والألباني وابن عثيمين، وكذا الشيخ صفوت نور الدين؛ لانهم كانوا ربانيين.

□□ خامساً: العمل به □□

أي العمل بالعلم، قال الله تعالى: ﴿إِنَّ الَّذِينَ آمَنُوا وَعَملُوا الصَّالحَاتِ ﴾ [البقرة: ٣٧٧].

وقال النبي ﷺ: «يا فاطمة بنت رسول الله، لا أغني عنك من الله شيئًا، يا صفية عمة رسول الله، لا أغني عنك من الله شيئًا» [مسلم ٢٠٦].

إذًا لا بد من العمل بالعلم؛ لأن ثمرة العلم العمل، فلا بد أن يظهر العلم على جوارحك، ويظهر في تعاملك مع زوجتك وأولادك في البيت، وفي مصنعك وشركتك وجامعتك ومدرستك ودكانك وحقلك، وفي سيرك بين النس.

#### □□ سادساً: تبليغه □□

أي تبليغ العلم. أي الدعوة إلى الله، قال الله تعالى: ﴿ ادْعُ إِلَى سَبِيلِ رَبِّكَ بِالْحَكْمَةِ وَالْمَوْعَظَةِ الْحَسَنَةِ ﴾ (النحل: ١٢٥]، وقال تعالى: ﴿كُنْتُمْ خَيْرَ أُمَّة أُخْرِجَتْ للنَّاسِ تَاْمُرُونَ بِالْمَعْرُوفَ وَتَنْهَوْنَ عَنِ الْمُنْكَرِ ﴾ [ال عمران: ١١٠]، وقال النبي ﷺ فيما صح عنه: «بلَغوا عني وله آية» (البخاري ١٤٦١).

بلغوا: تكليف. عني: تشريف. ولو أية: تخفيف.

وقال النبي ﷺ: «نضَّر الله امراً سمع مقالتي فوعاها، فاداها كما سمعها، فرب مبلغ أوعى من سامع» [مسند البزار ٢/٦ وصححه الألباني].

ولا بد أن يكون التبليغ على بصيرة؛ لقول الله تعالى: ﴿قُلْ هَذِهِ سَبِيلِي أَدْعُو إِلَى اللَّهِ عَلَى بَصِيرَةَ أَنَا وَمَنِ اتَّبَعَنِي ﴾ [يَوسَفُ: ١٠٨]. على بصيرة فيما يليَ:

أ- على علم وبصيرة بما أقول.

ب- على بصيرة بحال المدعو.

ج- على بصيرة بكيفية الدعوة.

□□ سابعاً الصبر على تبعات الدعوة □□

قال الله تعالى: ﴿ وَتَوَاصَوْا بِالْحَقِّ وَتَوَاصَوْا بِالْحَقِّ وَتَوَاصَوْا بِالصَّبْرِ ﴾ [العصر: ٣]. وقال تعالى إُخبارًا عن لقمان

الحكيم: ﴿وَأُمُرْ بِالْمَعْرُوفِ وَانْهُ عَنِ الْمُنْكَرِ وَاصْبِرْ عَلَى مَا أَصَابِكَ ﴾ [لقمان: ١٧]. فبعد الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر لا بد من الآذي؛ لانك حتماً ستبتلى في أهلك او أقرانك ومن حولك، وفي سيرك بين الناس تسمع ما لا يرضيك مثل [خدنا على جناحك ادعي لنا يا مولانا] وغير ذلك من الكلام الذي يُقال على سبيل الاستهزاء، ويتفاوت ابتلاء المرء على قدر إيمانه، وقد يكون الابتلاء بالكلمة، وقد يكون بالفعل، وكلما اشتد للدين؛ اشتد البلاء، وقد قال رسول الله ﷺ فيما صععنه: «أشد الناس بلاءً الأنبياء ثم الأمثل فالأمثل،

□ ثامنًا أن يكون هذا كله بالإخلاص لله تعالى □□

قال الله تعالى: ﴿وَمَا أُمرُوا إِلاَّ لِيَعْبُدُوا اللَّهَ مُخْلَصِينَ لَهُ الدِّينَ ﴾ [البينة: ٥]. وقال تعالى: ﴿فَمَنْ كَانَ يَرْجُو لُقَاءَ رَبَّهِ فَلْيَعْمَلْ عَمَلاً صَالِحًا وَلاَ يُشْرِكْ بِعِبَادَةِ رَبِّهُ أَلْكَهُدَ ١١٠].

وقال النبي ﷺ فيما يرويه عن رب العزة «أنا أغنى الشبركاء عن الشبرك؛ فمن عمل عملاً أشرك فيه معي غيري تركته وشركه» [مسلم ٢٩٨٥].

فالإنسان دائمًا يسأل نفسه لماذا عملت هذا العمل؟ لماذا تخطب؟

لماذا تحاضر؟

لماذا تكلمت؟

لماذا سكت؟

لماذا تطلب العلم؟

في كل حركة وسكنة يسال الإنسان نفسه سؤالين: لم وكيف؟

لم للإخلاص، وكيف للاتباع، أي لم عملت هذا العمل؟ هل كان من أجل الله؟ وكيفية العمل هل كانت على هدي رسول الله؟

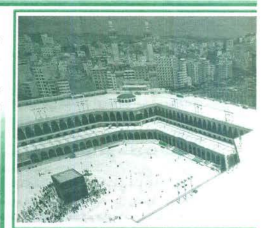
□□ تاسعًا التصفية □□

عَنْ أَبِي الدُّرْدَاء رَضَيَ اللهُ عَنْهُ، قَالَ: قَالَ رَسُولُ الله عَنْهُ، قَالَ: قَالَ رَسُولُ الله ﷺ: «يَحْمُلُ هَذَا الْعَلْمَ مِنْ كُلِّ خَلَفَ عُدُولُهُ، يَتْفُونَ عَنْهُ تَحْرِيفَ الْغَالِينَ، وَالْتَحَالَ الْمُبْطِلِينَ، وَتَأْوِيلَ الْجَاهِلِينَ» [البيهقي ١٠/٢٠٩ وصححه الإلباني].

#### □□ عاشرًا التربية □□

أي أن يربي العبد نفسه وأولاده ومن يعولهم على الكتاب والسنة بفهم سلف الأمة، قال الله تعالى: ﴿ يَا أَيُّهَا النَّذِينَ آمَنُوا أَطْيِعُوا اللَّهَ وَأَطْيِعُوا الرَّسُولَ وَأُولِي الأَمْرِ مَنْكُمُ ﴾، وقال تعالى: ﴿ يَا أَيُّهَا النَّذِينَ آمَنُوا قُوا أَنْفُسَكُمْ وَأَهْلِيكُمْ نَارًا ﴾، وصح عن النبي في أنه قال: «كلكم راع وكلكم مسئول عن رعيته» [متفق عليه].

هذا وصلى الله على سيدنا محمد وعلى اله وصحبه أجمعين، والحمد لله رب العالمين.



فضل المشي إلى المساجد وعمارتها

إعداد/ عبدالعزيز مصطفى الشامي



الحمد لله رب العالمين، سبحانه وتعالى له الحمد الحسن والثناء الجميل، والصلاة والسلام على سبيد الأولين والآخرين وعلى آله وصحبه أجمعين، ثم أما بعد:

فإن المساجد بيوت الله في الأرض، خير البقاع وأزكاها، وأطيب الأماكن وأفضلها، مهوى أفئدة الصالحين، وبها تتعلق قلوب المؤمنين، على أبوابها تقف الفتن، يحرص المسلم العاقل على بنائها إن استطاع، وعلى عمارتها وتنظيفها وتطييبها، فهي أعز عليه من بيته، وقد رتّب الشرع الشريف على ذلك كله أجورًا عظيمة.

ولما اعتاض كثير من الناس عن المساجد وإتيانها ولزموا الشاشات، وعكفوا على المباريات وغاصوا في بحار الدراما، وغاب كثير من الناس طلاب العلم وغيرهم عن المساجد ولزوم حلق الذكر ومصاحبة العلماء بها، وانشغلوا عن عمارتها، بل وظهر رفع الصوت فيها، وحاول البعض إخراجها عما بُنيت له، كانت هذه الكلمات تذكيرًا لنفسي وإخواني، والله أسال أن يوفق القارئ والكاتب لما بحب ويرضى.

#### وه فضل تعلق القلب بالساجد وه

في الحديث عن أني هُرَيْرَةَ رضي الله عنه أنَ رَسُولَ اللّه ﷺ قَالَ: 
«سَبْعَةٌ يُظلُّهُمُ اللَّهُ فَي ظلَّه يَوْمَ لاَ ظلُّ إِلاَّ ظلُّهُ: إمّامٌ عَادلٌ، وشَبَابٌّ نَشَأَ 
في عبَادَةَ اللَّه تَعَالَى، وَرَجَلُ ذَكَرَ اللَّهُ خَالِياً فَقَاضَتْ عَيْنَاهُ، وَرَجُلُ كَانَ 
قَلْبُهُ مُعَلِّقًا بِالْمَسْجِد إِذَا خَرَجَ مِنْهُ حَتَّى يَعُودَ إلَيْه... [متفق عليه].

فهذا العبد لما أَثْرُ طاعة الله تعالى، وغلب عليه حبه، صار قلبه معلقًا بالمساجد، ملتفتًا إليها يحبها ويالفها؛ لأنه يجد فيها حلاوة القربة، ولذة العبادة، وأنس الطاعة، ينشرح فيها صدره، وتطيب نفسه، وتقر عينه. فهو لا يحب الخروج منها، وإذا خرج تعلق بها حتى بعود إليها.

وهذا إنما يحصل لمن ملك نفسه وقادها إلى طاعة الله جلّ وعلا فانقادت له. فلا يقصر نفسه على محبة بقاع العبادة إلا من خالف هواه، وقدم عليه محبة مولاه، جل في علاه. أما من غلبته نفسه الأمارة بالسوء فقلبه معلق بالجلوس في الطرقات، والمشي في الاسواق، محب لمواضع اللهو واللعب، وأماكن التجارة واكتساب الأموال.

عن أَبِي أُمَامَةَ رضي الله عنه أَنَّ رَسُولَ اللَّه ﴿ قَالَ: «مَنْ خَرَجَ مِنْ بَيْتِه مُتَّطَهَّرًا إِلَى صِلَاةً مَكْتُوبَةَ؛ فَأَجْرُهُ كَأَجْرِ الْحَاجِّ الْمُحْرَم، وَمَنْ خَرَجَ إِلَى تَسْبِيحِ الصَّحْرَةِ لَا يُنْصِبُهُ إِلاَّ إِلَى اَنْ فَي عَلَيْنِينَ .. [أبو داود ٥٥٨ وصلاة عَلَى أَثَر صَلاة لاَ لَغُو بَيْنَهُمَا كَتَّابٌ فِي عَلَيْنِينَ .. [أبو داود ٥٥٨ وحسنه الالباني].

فلينظر المحب لعظم الأجر المعدله عند خروجه من بيته متطهرًا ليؤدي فريضة من فرائض الله مخلصًا لا يخرج رياء ولا سمعة، بل يؤديها خالصة من قلبه متوجهًا إلى ربه وحده راغبًا فيما عنده، فأجره كأجر الحاج المحرم، ومن خرج إلى سنة الضحى يعود بأجر المعتمر، فما بال كثير منا يزهد في أجر كهذا؟!!

ويزاد هذا الأجر يوم الجمعة، فعَنْ أَوْسِ بْنِ أَوْسِ التُقَفِّي رضي الله عنه قَالَ: سَمِعْتُ رَسُولَ الله عَنْه قَالَ: سَمِعْتُ رَسُولَ الله ﷺ يَقُولُ: «مَنْ غَسَلُ وَاغْتَسَلَ يَوْمَ اللّهُ ﷺ يَقُولُ: «مَنْ غَسَلُ وَاغْتَسَلَ يَوْمَ الْجُمُعَة، وَيَكُر وَابْتَكَرَ، وَمَشَى وَلَمْ يَرْكَبْ، فَدَنَا مِنْ الإمام، وَاسْتَمَعَ وَلَمْ يَرْكُبْ عُلَنَ لَهُ بِكُلَّ خُطُوةٍ أَجْرُ سَنَة صِيامِهَا وَقَيَامِهَا» [احمد ١٦٩٦٢ والترمذي ٤٩٦].

هذا الأجر العظيم أجر سنة لك أيها المسكين؛ تحصل على أجر صيام ٣٥٤ يومًا، وقيام ٣٥٤ ليلة، بماذا؛ بالاغتسال قبل الغدو إلى

المساجد والتبكير إلى المساجد والاستماع والإنصات، وصلاة ما كتب الله لك، فلماذا لا يحرص العبد على العمل الصالح، فلعل الفوز يحصل بخطوة إلى المسجد، ولعل الحسنات ترجح بحسنة، والعبد منا لا يدري باي عمل يدخل الجنة بعد عفو الله ورحمته، فما ثم إلا العمل الصالح وأبوابه كثيرة ويسيرة لمن يسر الله له.

#### وو الجوار الكريم وو

ورد عن النبي ﷺ وعن أصحابه الكرام أحاديث وأثار كثيرة في الحض على لزوم المساجد، وإتيانها، والأجر العظيم في ذلك ومنها:

أن النبي على قال: «إن الله لينادي يوم القيامة: أين جيراني، أين جيراني؛ فتقول الملائكة: ربنا! ومن ينبغي أن يجاورك؛ فيقول: أين عمار المساجد؛ [أبو نعيم في حلية الأولياء ١٠ / ٢١٣ وصححه الإلباني في الصحيحة (٢٧٢٨).

#### و أحب البقاع إلى الله وو

وعن أبي هريرة رضي الله عنه، عن النبي ﷺ قال: «أحب البلاد إلى الله مساجدها، وأبغض البلاد إلى الله أسواقها» [مسلم ٦٧١].

#### وو فضل صلاة الجماعة وو

وعن عَبْد اللَّه بْن مَسْعُود رضي الله عنه قال: "مَنْ سَرَهُ أَنْ يَلْقَي اللَّهُ غَدًا مُسْلَمًا؛ فَلْيُحَافِظْ عَلَى هَوَّلاء الصَّلُوات حَيْثُ يُنَادَى بِهِنَّ، فَإِنَّ اللَّهُ شَرَعَ لَنبِيكُمْ فَقَى اللَّهُ شَرَعَ لَنبِيكُمْ فَقَى اللَّهُ شَرَعَ لَنبِيكُمْ فَقَى اللَّهُ شَرَعَ لَنبِيكُمْ فَقَى اللَّهُ شَرَعَ لَنبِيكُمْ صَلَّيْتُمْ سَنَنَ اللَّهُدَى، وَلَوْ أَنْكُمْ صَلَّيْتُمْ فَقِ بَيْوتكُمْ كَمَا يُصَلِّقَي هَذَا الْمُتَحَلِّفُ في بَيْتِه، لَتَرَكَّتُمُ سَلَّةُ نبِيكُمْ لَصَلَلْتُمْ، وَمَا مَنْ رَجُلُ شَلْعُهُ تَبِيكُمْ لَصَلَلْتُمْ، وَمَا مَنْ رَجُلُ يَتَطَهُرْ، فَيُحْسَنُ الطُّهُور ثم، وَيَعْمَدُ إِلَى مَسْجِد مَنْ هَذَهُ الْمَسَاجِد إِلاَّ كَتَبَ اللَّهُ لَهُ لِكُلِّ خُطُوة يَخْطُوها حَسَنَةٌ، وَلَقَدُ رَأَيْتُنَا وَمَا الرَّجُلُ وَمَعَلَيْكُمْ لَعَلَيْكُمْ وَلَوْدَ رَأَيْتُنَا وَمَا يَنْ الرَّجُلُ وَمَا عَنْهُ وَمَا عَنْهُ وَلَاقَدُهُ، وَلَقَدُ كَانَ الرَّجُلُ فَقَى مَعْلُومٌ نِفَاقُهُ، وَلَقَدْ كَانَ الرَّجُلُ اللَّهُ لَيْ يَعْمَدُ إِلَى عَلَى المَقْفَةُ، وَلَقَدْ كَانَ الرَّجُلُ وَمَا يَقْ مَالَوْمُ نِفَاقُهُ، وَلَقَدْ كَانَ الرَّجُلُ أَلَامُ فِي الصَقْفَ». يَقَامَ فِي الصَقْفَ». [سَلَمَ عَنْهَا وَقِي الصَقْفَ». [سَلَمْ عَنْهَا مَ فِي الصَقْفَ». [سَلَمْ عَنْهَا مَ فِي الصَقْفَ».

في الأحاديث الثلاثة السابقة فضل المجاورة ولزوم المساجد، وأن ذلك من شعار الصالحين، ويورث صاحبه مقامًا عظيمًا عند الله تبارك وتعالى، وفي التخلف عن المساجد ومن ثم إضاعة الصلوات أو تأخيرها شؤم في النفس، وضيق في الرزق، وجهدًا في البدن، وعسرًا في الخلق، والعكس بالعكس والجزاء من جنس العمل.

#### وو فضل عمارة الساجد وو

قال تعالى: ﴿ فَي بُيُوت آننَ اللهُ أَن تُرْفَعَ وَيُدْكَرَ فيهَا اسْمُهُ يُسَبِحُ لُهُ فَيهَا بِالْغُدُّوِّ وَالاَصَالِ (٣٦) رِجَالُ لاَ تُلْهِيهِمْ تَجَارَةُ وَلا بَيْعُ عَنْ ذَكْرِ الله وَإِقَامِ الصَلاةِ وَإِيتَاء الزّكَاةَ بِخَافُونَ يَوْمًا تَتَقَلَبُ فَيهِ الْقُلُوبُ وَالأَبْصَارُ (٣٧) ليَجْزِيهُمُّ اللهُ أَحْسَنَ مَا عَمْلُوا وَيَزِيدَهُم مِن فَضْلهِ وَاللهُ يَرْزُقُ مَن يَشَاءُ بِغَيْر حسَابَ﴾ [النور:٣١-٣٨].

وفي صحيح مسلم عن أبي هريرة عن النبيّ قال: «وما اجتمع قوم في بيت من بيوت الله تعالى يتلون كتاب الله ويتدارسونه بينهم، إلا نزلت عليهم السكينة، وغشيتهم الرحمة، وحفتهم الملائكة،

وذكرهم الله فيمن عنده».

#### و فضل التبكير إلى الصلاة وو

كم في المبادرة والتبكير إلى صلاة الجِماعة في المسجد من الأجر العظيم!! فمن ذلك:

١- أن الجالس قبل الصلاة في المسجد، انتظارًا لتلك الصلاة؛ هو في صلاة- أي له ثوابها- ما دامت الصلاة تحبسه. فعن أنس رضي الله عنه عن النبي \*: أنه لما أخر صلاة العشاء الأخرة، ثم خرج فصلى بهم، قال لهم: «إنكم لم تزالوا في صلاة ما انتظرتم الصلاة». [متفق عليه].

٢- أن الملائكة تدعو له ما دام في انتظار الصلاة، فعن أبي هريرة- رضي الله عنه- أن رسول الله قال: «الملائكة تصلي على أحدكم مادام في مصلاه ما لم يحدث: اللهم اغفر له، اللهم ارحمه». [متفق عليه].

كما أن في جلوس المرء في المسجد بعد الصلاة انتظارًا لصلاة أخرى فضلاً عظيمًا وأجرًا كبيرًا، فمن ذلك:

 ١- أنه في صلاة لما سبق في الحديث: «لا يبزال أحدكم في صلاة ما دامت الصلاة تحبسه، لا يمنعه أن ينقلب إلى أهله إلا الصلاة». [متفق عليه].

أ- وهو نوع رباط في سبيل الله فعن أبي هُريْرَةَ رضي الله عنه أبي هُريْرَةَ رضي الله عنه أنْ رَسُولَ الله- قال: «ألا أَدْلُكُمْ عَلَى مَا يَمْحُو الله به الْخُطَايا ويَرْفَعُ به الدَّرَجَاتِ». قَالُوا: بَلَهُ عَلَى المُكَارِه، بَلَى يَا رَسُولَ الله. قَالَ: «إسبَّاعُ الْوَضُوء عَلَى الْمُكَارِه، وَكَثْرَةُ النَّحُطَا إِلَى الْمُسَاجِد، وَإِنْتَظَارُ الصَّلاَةَ بَعْدَ الصَّلاَةَ فَعَدَ الصَّلاَةَ فَعَدَ الصَّلاَة فَيَلكُمُ الرَّيَاطُ». [مسلم ٢٥٦].

"- أن تصلي عليه الملائكة، فعن ابي هريرة رضي الله عنه أن رسول الله- الله عنه أن رسول الله الله على الله عنه أن رسول الله الله على بعد الصلاة كفارس اشتد به فرسه في سبيل الله على كشعه: تُصلِّي عليه ملائكة الله ما لم يُحدث أو يقوم، وهو في الرباط الأكبر». [أحمد ١٦٢٥ وحسنه الألباني قائلاً: رواه أحمد والطبراني في الأوسط، وإسناد أحمد صالحاً

٤- أنه سبب لتكفير السيئات ورفع الدرجات ففي الحديث: «الكفارات: مشي الأقدام إلى الجماعات، والجلوس في المساجد بعد الصلوات، وإسباغ الوضوء في المكروهات». [الترمذي ٣٣٣٥ وصححه الالباني].

وعَنْ عَطَاءِ بَنِ السَّائِبِ رحمه الله قَالَ: يَخْلُتُ عَلَى أَبِي عَبْدِ الرَّحْمَٰنِ السَّلُمِيِّ، وَقَدْ صَلَى الْفَجْرَ وَهُوَ جَالِسُ فَي الْمُجْلِسِ، فَقُلْتُ: لَوْ قَمْتَ إِلَى فَرَاشِكَ كَانَ أَوْطَأَ لَكَ؟ فَي الْمُجْلِسِ، فَقُلْتُ: لَوْ قَمْتَ إِلَى فَرَاشِكَ كَانَ أَوْطَأَ لَكَ؟ فَقَالَ: سِمَعْتُ رَسُولَ فَقَالَ: سِمَعْتُ رَسُولَ اللَّهُ عَنْهُ يَقُولُ: سَمَعْتُ رَسُولَ اللَّهُ عَنْهُ يَقُولُ: سَمَعْتُ رَسُولَ اللَّهُ عَنْهُ عَلَيْهِ اللَّهُ عَلْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ مَلَاهُ مَلَكَ الْفَجْرَ، ثُمَّ جَلَسَ فَي مُصَلَّاهُ صَلَّتُ عَلَيْهُ اللَّهُمَّ الْمَلائِكَةُ وَصَلاتُهُمُ عَلَيْهُ: اللَّهُمَّ الْمُعَلِّدُ كَهُ اللَّهُمُ الْمَدِي وَلَيْ المَعْدِد وَلَيْ اللَّهُمُّ ارْحَمْهُ ....[أحَمد ١٢٥١ وقال محقق المسند: حسن الخد و أ

قال ابن رجب: «وإنما كان ملازمة المسجد مكفرًا للذنوب؛ لأن فيه مجاهدة النفس، وكفًا لها عن أهوائها؛ فإنها تميل إلى الانتشار في الأرض لابتغاء الكسب، أو للجالسة الناس ومحادثتهم، أو للتنزه في الدور الأنيقة

والمساكن الحسنة ومواطن النَّزَه ونحو ذلك، فمن حبس نفسه في المساجد على الطاعة؛ فهو مرابط لها في سبيل الله، مضالف لهواها، وذلك من أفضل أنواع الصير والجهاد.

#### 👊 الحذرمن إيثار الدنيا والركون إليها 😅

إننا نرى الكثيرين ممن يتكاسلون عن الأعمال الصالحة، وينشطون في طلب الدنيا، ويتوسعون في إعطاء نفوسهم ما تشتهي.

إن علاقة كثير من الناس بالمساجد وحضور الجمعة والجماعة شاهد على ذلك، فنرى الكثيرين يسكنون بجوار المساجد، ولا يدخلونها، ولا يعرفون فيها، يجاورون المساجد ببيوتهم ويبعدون عنها بقلوبهم، وذلك دليل على ضعف الإيمان في قلوبهم؛ لأن عمارة المساجد بالصلاة والعبادة والتردد إليها من أحل ذلك علامة الإيمان. قال تعالى: ﴿ إِنَّمَا يَعْمُرُ مُسَاجِدٌ اللَّه مَنْ آمَنَ بِـاللَّه وَالْـيَـوْمِ الآخـرِ وَأَقَّامَ الـصَّلَاةَ وَٱتَّى الرِّكَاةَ وَلَمْ يَخْشُ إِلَّا اللَّهَ فَعَسَى أَوْلَـٰئِكَ أَن يَكُونُواْ مِنَ المهتدين ﴿ [التوية: ١٨].

ترى هؤلاء يملئون الأسواق ويأكلون الأرزاق، ولا يتجهون إلى المساجد ولا يشاركون المسلمين في إقامة شعائر الدين ﴿ اسْتَحْوَذَ عَلَيْهِمُ الشِّيْطَانُ فَأَنْسَاهُمْ ذَكْرَ اللُّه أُوْلَتُكَ حَزْبُ الشِّئيْطَانَ أَلَا إِنَّ حَزْبَ الشِّيْطَانَ هُمُ الْخُاسِرُونَ ﴾ [المجادلة:١٩]. حرموا أنفسهم أجر المشيي إلى المساجد، وما فيه من الحسنات، وتكفير السيئات ويقيت أوزارهم على ظهورهم.

والبعض الآخر من الناس- وهم كثير- يأتون إلى المساجد في فتور وكسل، ويمضون فيها قليلاً من الوقت على مضض وملل؛ فالكثير منهم إذا سمع الإقامة جاء مسرعًا ثائر النفس ودخل في الصلاة وهو مشوش الفكر، لم يراع أدب الدخول إلى المسجد، ولم يعمل بسنة الرسول حيث يقول: «إذا سمعتم الإقامة فامشوا وعليكم السكينة؛ فما أدركتم فصلوا وما فاتكم فأتموا» [متفق عليه].

إن التأخر في الحضور إلى الصلاة كما أنه يفوّت أحورا كثيرة فهو أيضا يفتح باب التهاون بالصلاة ويجر في النهاية إلى ترك صلاة الجماعة، فعن أبي سعيد رضى الله عنه، أن النبي 🕮 رأى في أصحابه تأخرًا، فقال لهم: «تقدموا؛ فأتموا بي، وليأتم بكم من بعدكم، ولا يزال قوم يتأخرون حتى يؤخرهم الله».

فدل هذا على خطورة التأخر عن الحضور إلى الصلاة، وأن المتأخر يعاقب بأن يؤخره الله عن رحمته وعظيم فضله. ويكفى في التنفير عن التأخير أن فيه تَشْبِيهُا بِالْمِنَافِقِينِ الدِّينِ قَالِ اللَّهِ فِيهِم: ﴿ وَلَا يُأْتُونَ الصَّالاَةَ إِلاَّ وَهُمْ كُسَالًى ﴾ [التوبة: ٥٤] وقال فيهم: ﴿ وَإِذَا قَامُواْ إِلَى الصَّلاَةِ قَامُواْ كُسَالَى ﴾ [النساء:١٤٢]. لقد أصبحت المساجد البوم مهجورة مغلقة غالب الوقت لا تُفتح إلا بضع دقائق وبقدر أداء الصلاة على عجل. وصارت المساجد تشكو من قلة المرتادين لها والجالسين.

فيها لذكر الله.

لقد كانت المساجد فيما مضى بيوتا للعبادة ومدارس العلم وملتقى المسلمين ومنطلقهم، فيها يتعارفون ويتالفون، ومنها يستمدون الزاد الأخروي ونور الإيمان وقوة اليقين، بها تعلقت قلوبهم وإليها تهوي أفئدتهم، هي أحب إليهم من بيوتهم وأموالهم، فلا يملون الجلوس فيها وإن طالت مدته، ولا يسامون التردد عليها وإن يعدت مسافته، يحتسبون خطاهم إليها ويستثمرون وقتهم فيها فيتسابقون في التبكير

فظهر الجفاء وتناكرت القلوب وتفككت الروابط حتى صار الحار لا بعرف حاره ولا بدري عن حاله.

عن أبى هريرة قال: قال رسول الله ﷺ: «صلاةً الرِّجُلُ في الْجَمَاعَة تُضَعِّفُ عَلَى صَلاته في بَيْته وَفي سُوقه خُـُمْسًا وَعشَّرينَ ضعْفًا؛ وَذَلكَ أَنَّهُ إِذَا تُـوضَاً فَأَحْسَنَ الْوُضُوءَ، ثُمَّ خَرَجَ إِلَى الْمَسْجِد لا يُخْرِجُهُ إِلاَّ الصَّلاةُ لَمْ يَخْطُ خَطُوهَ ۚ؛ إِلاَّ رُفَعَتْ لَهُ بِهَا دَرَجَةٌ وَحُطَّ عَنْهُ بِهَا خُطِيئَةٌ، فَإِذًا صَلِّي لَمْ تَزَلْ الْمَلائِكَةُ تُصَلِّي عَلَيْهِ مَا دَّامَ في مُصَالَّهُ: اللَّهُمُّ صَلَّ عَلَيْهِ اللَّهُمِّ ارْحَمْهُ وَلا يَزَالُ أَحَدُكُمْ في صَلاة مَا انْتَظُرَ الصَلاةَ» [البخاري ٦٤٧].

وعن بريدة رضى الله عنه، عن النبي ﷺ قال: «بشر المشائن في الظُّلُم إلى المساجد بالنور التام يوم القيامة» [أبو داود ٥٦١ وصححه الألباني].

#### ووالى من غاب عن المسجد وو

إلى من غاب عن ساحة الصالحين، أما علمت أن ربك العظيم الغنى الحميد يستزيرك، فهل تعرض عن زيارته، ألا تسمع مناديه كل يوم وليلة خمس مرات أن: (حي على الصلاة- حي على الفلاح)؟!

الم يقل النبي ﷺ لبلال رضى الله عنه: «يَا بلاّلُ، أقم الصُّلاَةُ؛ أَرحْنَا بِهَا» [أبو داود ٤٩٨٧ وصححه الألباني].

أما سمعت حديث ابن عَبَّاس رضى الله عنهما قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللَّهُ ﷺ: «مَنْ سَمِعَ الْمُنَادِيَ فَلَمْ يَمْنَعُهُ مِنَ اتَّبَاعِهِ عُذْرٌ». قَالُوا: وَمَا الْعُذْرُ؟ قَالَ خُوْفٌ أَوْ مَرَضٌ: «لُمْ تُقْبَلْ مِنْهُ الصِّلاَةُ الَّتِي صَلِّي» [ابو داود ٥٥١ وصححه الألباني].

أما علمت أن النبي ﷺ قال: «إن أثقل الصلاة على المنافقين صلاة العشاء وصلاة الفجر. ولو يعلمون ما فيهما لأتوهما ولو حبوًا» [ابن ماجه ٧٩٧ وصححه الإلباني].

أما علمت أن نبي الله ﷺ همُ أن يحرق بيوت من تركوا الصلاة في الجماعة؟! [متفق عليه].

أما علمت أن صلاة الرجل في الجماعة تزيد على صلاة الفرد بـ٧٧ درجة؟! [متفق عليه].

أسأل الله أن يوفقنا وإياكم إلى لزوم المساجد، وأن يجعلنا وإياكم من عباده الصالحين، وصلى الله وسلم وبارك على نبينا محمد وآله وضحبه أجمعين. والحمد لله رب العالمين. بسم الله، والحمد لله، والصلاة والسلام على رسول

الله، وبعد..

لا شك ان العجائب كثيرة ومتعددة: معجزات وخوارق للعادات وآيات.. وغيرها من الأشياء التي تُعد من العجائب هي بالنظر إلى قدرة الله عز وجل هينة سيطة.

فالله عز وجل يخبرنا عن اصحاب الكهف على سبيل المثال وقصتهم معجزة من المعجزات الخارقة لكل ما عرفه الناس، وبالتالي يتعجب الناس عند سماعها، ويتساعلون كيف حدث ذلك؟! والإجابة بسيطة.. إنها قدرة الله عز وجل، وإذا عُرف السبب بطل العجب؛ ولذلك عندما أخبر الله تعالى عن قصة أصحاب الكهف استهلها بقوله: ﴿أَمْ حَسَيْتَ أَنَّ أَصْحَابَ الْكَهْفَ وَالرَّقِيمِ كَانُوا مِنْ اَيَاتِنَا عَجَبًا ﴾ [الكهف: ٩].

قال ابن كثير: (أي ليس أمرهم عجيبًا في قدرتنا وسلطانتا).

سبحان الله!! مع أن حالهم عجيب وخارق للعابة، إلا أننا إذا نظرنا إلى قدرة الله- عز وجل-؛ زال العجب، لأننا عرفنا السبب وراء هذه المعجزة العظيمة...

والمتامل يجد أن الله- سبحانه وتعالى- أخبر في كتابه عن عجائب الآيات والمعجزات في الكون، وفي النفس، وفي كل شيء، ومع ذلك لم يشسر إلى أنها عجائب، أو أنها معجزات؛ لأن سببها معروف، إنه القدرة العظيمة لخالق قدير.

ولمن أراد العجب حقًّا؛ فإن الله- عز وجل- يرشدنا إلى اعجب العجب الذي ليس له أي دليل يؤيده، أو عقل يقبله، أو سبب يؤدي إليه.. وتأمل في سورة الرعد، وبعد تفصيل الآيات والمعجزات في السموات والأرض بما يبهر العقول، عقب سبحانه وتعالى على كل هذه المعجزات مخاطبًا كل من تعجب منها بقوله: ﴿وَإِنْ تَعْجَبْ فَعَجَبُ قَوْلُهُمْ أَئِذَا كُنَا تُرَابًا أَئِنًا لَفِي خَلْقٍ جَدِيدٍ ﴾ [الرعد ه] قال السعدي: ﴿وَإِنْ تَعْجَبْ وَكُثرة أَدلة توحيده، فإن تَعْجَبْ ﴾ من عظمة الله تعالى وكثرة أدلة توحيده، فإن



العجب -مع هذا- إنكار المكذبين، وتكذيبهم بالبعث، وقولهم ﴿ أَئِذًا كُنَّا تُرَابًا أَئِنًا لَفِي خَلَّقٍ جَدِيدٍ ﴾. هذا هو العجب لمن أراد العجب.. الذي يقوله الإنسان أو يفعله بالا عقل أو دليل أو سبب.

وإن تعجب فعجب قولهم... فعجب فعلهم... فعجب حالهم؛ إنهم أولئك البشر، خلق من خلق الله ضعيف؛ خلقهم ويستكبرون، يرزقهم وغيره بعيدون، يرشدهم إلى الخير وهم عنه معرضون؛ ىكفرون.. يشركون.. يعصون.. يتنكرون.. أخبارهم عجائب، أفكارهم عجائب، أحوالهم عجائب.

وإن تعجب؛ أخبار كثيرة، أرقام عجيبة، قصص رهيبة، أحوال وأفكار تحكى حال عالم أظلم عندما التعد عن الله، وعن شرع الله، وقد صدق من قال: أيما جهة أعرض الله تعالى عنها؛ أظلمت ودارت 🎙 يها النحوس"..

فهناك من يشتري سيارة أميرة من الأمراء بعد موتها بالملايين وإن تعجب!!! فإنه من الفلسطينيين " وإخوانه لا يجدون قوت يومهم، هذاك من ضاعت صحته بسبب التدخين، وإن تعجب... فإنه ما زال مصرًا على حاله!! هناك أشياء أعجب ربما مما تصوره الملائكة يوم قال الله- تعالى- لهم: ﴿ إِنِّي جَاعَلُ في الأَرْض خَلَيفَةً قَالُوا أَتَجْعَلُ فيهَا مَنْ يُقْسِدُ فيها وَيُسْفِكُ الدِّمَاءُ وَنَحْنُ نُسَبِّحُ بِحَمْدِكَ وَنُقَدِّسُ

في هذه الصفحات نحاول طرح هذه العجائب، تارة عن طريق أخبار واقعية متنوعة، وتارة أخرى عن طريق رد شبهة من الشبهات المضحكة التي أصبحت عند بعض الناس دينًا، ونعرضها تارة أخرى عن طريق قصص القرآن والسنة.

نقدم فيها منوعات مفتوحة لنماذج مفضوحة، فضحها الله تعالى لتكون أكبر دليل على عجز العقل البشري وقصوره عندما يبتعد عن الوحى والشرع؛ فترى مخترع الصاروخ عابدًا للبقر.. وغير ذلك من النماذج الكثير..

نطرح المضحكات المبكيات؛ لتكون بينات ظاهرات على عظمة الإسلام وسلامة مصدره.

لكن..! في هذه الصفحات.

تحاول عرض هذه النماذج والأخبار والأحوال دون إسفاف أو إخلال، وإنما بمنهج حذيفة بن اليمان - رضى الله عنهما = عندما قال: "كان الناس يسالون رسول الله عن الخير، وكنت أساله عن الشر؛ مخافة أن يُدركني ً. [متفق عليه]؛ توعيةُ ا للقراء بحيل الشياطين، والاعيب المبطلين الذين

يسرقون الأموال والأعمار؛ حتى يتعلم الناس الخدر، ويحتنبون الشر.

وإن تعجب!! فحدُّث كذلك عن الخير وأهله ولا حرج؛ فالأخبار والأحوال والقصص عن الخير وأهله لا تستوعبها العقول، عباد يسارعون في الخيرات، قلا يستأخرون عنها، وإنما هم دائمًا لها

وكيف لا نعجب من أحوالهم وأخبارهم، والله عز وجل يعجب..!! كما جاء في الحديث عَنْ أبي هُرَيْرَةَ رضِي الله عنه قَالَ: جَاءَ رَجُلٌ إِلَى رَسُولِ اللَّهِ - الله عَضْ نَسَائه، عَجْهُودٌ. فَأَرْسَلَ إِلَى بَعْضِ نَسَائه، فَقَالَتْ: وَٱلَّذِي بَعَثُكَ بِالْحَقِّ مَا عَنْدِي إِلَّا مَاءً. ثُمُّ أَرْسَلَ إِلَى أُخْرَى فَقَالَتٌ مِثْلُ ذَلكَ، حَثَّى قُلْنَ كُلُّهُنَّ مثَّلَ ذَلَكَ: لاَ وَالَّذِي بَعَثَكَ بِالْحَقِّ مَا عِنْدِي إلاَّ مَاءً. فَقَالَ: «مَنْ يُضِيفُ هَذَا اللَّيْلَّةَ رَحِمُهُ اللَّهُ؟»، قَقَامَ رَحُلٌ مَنَ الأَنْصَارِ فَقَالَ: أَنَا يَا رُسُولَ ٱللَّهِ. فَانْطُلُقُ بِهِ إِلَى , حُله، فَقَالُ لامْرأَته: هَلْ عَنْدَك شَنَيْءٌ. قَالَتْ: لأَ، إِلاَّ قُوتُ صَبْيَاني. قَالَ: فَعَلَّلِيهُمْ بِشَّيْءٍ، قَالِذَا دُخُلَ ضَيْفُنَا فَأَطْفَتَى السِّرَاجِ وَأَرِيهِ أَنَّا نَأْكُلُ، فَإِذَا أَهُوى ليَاْكُلُ فَقُومَى إِلَى السِّرَاجَ حَتَّى تُطْفِئيهِ. قَالَ: فُقَعَدُوا، وَأَكُلُ الضَّئِّيْفُ. فَلَمَّا أَصْبُحَ غَدَا عَلَى النَّبِيِّ - ﴿ فَقَالَ: «قَدْ عَجِبَ اللَّهُ مِنْ صَنِيعِكُمَا بِضَيْفُكُمَا اللِّيْلَةَ». [مسلم ٢٠٥٤].

عجائب من الخيرات، وأخرى تدل عليها، ولكن بضدها.. فبضدها تتميز الأشياء. ننقلها لكم كل شبهر بإذن الله مع التنقيح والتعليق النافع في صفحات خفيفة، نناقش فيها الأخبار والقضايا التي تُطرح على الناس، وتلوكها الألسنة بكثرة

لا ننشرها ابتداءً، وإنما نعلق على ما تم نشره فعلاً، عندما يكون غضّ الطرف عنه تقصيرًا وكتمانًا

وكما فعل العلماء من قوم قارون عندما تحاكى الناس بحال قارون عجبًا؛ قال تعالى: ﴿فَخُرَجَ عَلَى قَوْمِه فِي زِينَتِهِ قَالَ الَّذِينَ يُرِيدُونَ الْحَيَاةَ الدُّنْيَا يَا لَيْتَ لَنَّا مِثْلَ مَّا أُوتِي قَارُونُ إِنَّهُ لَذُو حَظٍّ عَظِيمٍ (٧٩) وَقَالَ الَّذِينَ أُوتُوا الْعَلْمَ وَيُلْكُمُّ ثَوَابُ اللَّهِ خَيْرٌ لَمَنْ آمَنَ وَعَملُ صَالِحًا وَلا يُلَقُّاهَا إِلاَّ الصَّابِرُونَ ﴾ (القصيص ٧٩-٨٠). فهذا التعقيب من الذين أوتوا العلم.. لازم لتثبيت القلوب والعقول.. وهذا هو ما نسعى إليه ونرجوه، والله من وراء القصد، والحمد لله رب العالمين.

## من أخبار الجماعة

# بيان من مجلس إدارة جماعة أنصار السنة المحمدية المركز العام بشأن ما أثير مؤخراً بوسائل الإعلام المختلفة مما نسب باطلاً إلى الجماعة

صدرت في الآونة الأخيرة بعض الفتاوى الشاذة والمريبة من أحد المنتسبين إلى جماعة أنصار السنة المحمدية، وهو المدعو/ محمود لطفي عامر، رئيس فرع أنصار السنة المحمدية بدمنهور، دائرة محافظة البحيرة.

وحيث ترتب على انتشار هذه الفتاوى حدوث بلبلة عظيمة بين جموع المسلمين على مستوى العالم الإسلامي؛ لكونها تتعارض مع المبادئ والأسس التي قامت عليها الجماعة، لذا لزم الرد عليها؛ إبراءً لساحة جماعة أنصار السنة أمام من انتشرت بينهم تلك الفتاوى المغرضة والمضللة؛ حيث أفتى المذكور بجواز تعزير ولي الأمر بالقتل لمن يرشّح نفسه لانتخابات رئاسة الجمهورية أمام الرئيس الحالي، واعتبار من يفعل ذلك من الخوارج.

وحيث إن ما أفتى به المذكور يخالف ما قامت عليه الجماعة من أسس وأهداف؛ إذ من المعلوم أن الجماعة مؤسسة دعوية لها ما يقرب من تسعين عامًا، وهي تدعو إلى الله بالحكمة والموعظة الحسنة، وإلى التمسك بما كان عليه الصحابة والتابعون لهم بإحسان، ومن أصول الجماعة ومبادئها التي اتفق أهل السنة والجماعة عليها: طاعة الله ورسوله وأولى الأمر منهم، ولا نكفر أحدًا من أهل القبلة بذنب اقترفه، ولا نهدر دمه.

كما أن هذه المسائل الشائكة لا يجوز للأفراد مهما علا كعبهم في العلم أن ينفردوا بالإفتاء فيها، وإنما مرد ذلك إلى المؤسسات الرسمية في الدولة كالأزهر الشريف، ودار الإفتاء، ومجمع البحوث الإسلامية.

والجماعة تشير إلى أن هذه الفتوى فتوى شخصية تلحق من قالها، ولا تمُتَ من قريب أو بعيد إلى جماعة أنصار السنة، والجماعة بريئة منها ومن قائلها، ولا يفوتها أن تبين للمسلمين أن عقيدتها التى تدين لله عز وجل بها هى عدم جواز الخروج على الحُكَام.

كما تهيب الجماعة بالمسلمين قاطبة إلى تقوى الله عز وجل، والإعراض عن مثل هذه الفتاوى الشاذة والمضللة التي تفُتّ في عضُد المسلمين، وتبين الجماعة أن المسئول عما ينسب إليها والمتحدث الرسمي باسمها هو فضيلة الرئيس العام، أو من ينيبه في ذلك.

والجماعة في هذا الشأن بصدد اتخاذ كافة الإجراءات القانونية التي وردت بقانون الجمعيات والمؤسسات الأهلية ولائحته التنفيذية ولائحة النظام الأساسي للجماعة حيال المذكور، وكل من تسول له نفسه نسبة أقوال أو أفعال تُلحق الضرر بالجماعة.

والله الهادي إلى سواء السبيل.

د. عبد الله شاكر الرئيس العام لجماعة أنصار السنة المحمدية

النوحيد العدد ٧٠ السنة الأربعون

77



## مجلة البياق إسلامية عالمية شهرية جامعة



\*\*\* قيمة الإشتراك (فقط 85 جنيها ) داخل جمهورية مصر العربية . المجلة تصلك حيثما كنت .

منسق التعاقد و الإشتراكات والشكاوى : 0193737942 0101537299

- بور سع\_\_\_يد: مكتبة الازهر
- و كفــر الشيخ : مكتبة صلاح الدين
- 🏮 البحـــــيرة : الخليل (دمنهور) دار العلوم ( أبو حمص )
  - 🏮 عباد الرحمن ( كفر الدوار )
  - 🏮 المنــــوفيـة : دار المعارف ( شبين الكوم )
  - و دميــــاط : الحسن و الحسين أسواق المجد
    - و أســـوان : دار أنصار السنة

#### وكلاؤنا بالمحافظات :

- القـــاهـرة: دار الصفوة دار السنة
- 🏮 مكتبة سلسبيل ( العزيز بالله ) كشك الصحافة بالعباسية
  - الاسكندرية : الخلفاء الفتح بنك الحسنات
  - الجــــيزة : مكتبة الرحمة (هرم) الهدي ( فيصل )
    - القليوبيــة :المكتبة العلمية
    - المنصـورة : صفاء الدين -المودة الإيمان
      - طنطـــا: الصحابة الأندلس
      - 🎈 الســويس : اشبيلية ابوبكر الصديق

عطلوب وكلاء بالصعيد

Upload by: altawhedmag.com