

Upload by: altawhedmag.com

بسم الله الرحمن الرحيم فاعلم أنه لا إله إلا الله صاحبة الامتياز جماعة أنصار السنة المحمدية

السنة الحادية والأربعون العدد ٤٨٤ ربيع الآخر ١٤٣٣هـ



رئيس مجلس الإدارة د.عبد الله شاكر الجنيدي

المشرف العام د . عبد العظيم بدوي

## اللجنة العلمية

زكريا حسيني محمد جمال عبد الرحمن معاوية محمد هيكل

سكرتير التحرير مصطفى خليل أبو المعاطي

#### التحرير

۸ شارع قولة عابدين ـ القاهرة ت:۲۳۹۳۰۵۱۷ ـ فاکس :۲۳۹۳۰۵۲

#### قسم التوزيع والاشتراكات

۲۳۹۳۲۵۱۷:ت ISHTRAK.TAWHEED@YAHOO.COM

الركز العام: هاتف ۲۳۹۱۵۶۰۲۰۲۰ ۲۵۵۵۲۲۰ WWW.ANSARALSONNA.COM

> مفاجأة كىرى



## رسالة إلى مجلس الشعب

يا مجلس الشعب؛ أنتم بمثابة الأمناء على هذه البلاد، أنتم أول مولود شرعي لأبوين كريمين هما الشعب والجيش، قضي الله تعالى لهذا المولود أن يُولد بسلام، فإن شبّ هذا المولود بارًا بوالديه ولم يكن عاقًا لهما، ونشأ في طاعة الله؛ أدامه الله وأيده، وأثابه وثبته، ومن نكث فإنما ينكث على نفسه، وتذكروا أنه قد كان قبلكم قوم نكثوا فانتكسوا.

يا مجلس الشعب؛ أنتم بعثُ الله على مَن سبقوكم، أزاحهم الله بكم وأحلكم محلهم؛ لأنهم جحدوا فضل الله وعصوه بنعمه عليهم، فاحذروا أن يصيبكم ما أصابهم، ولا تأمنوا مكر الله.

قال ابن مسعود رضي الله عنه: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: «يا معشر قريش؛ أنتم أهل هذا الأمر (القيادة) ما أطعتم الله، فإن عصيتموه بعث الله عليكم من يلحاكم (ينزع عنكم ثوب الخلافة والملك)، كما يُلحى هذا القضيب»، وأزال النبي صلى الله عليه وسلم قشر سواك في يده.

يا مجلسَّ الشعب؛ لا تغفُلوا حين يبرق المُلك، فما أحلى بريقهُ، وأشدَّ حريقه، فأصلحوا قلوبكم وبواطنكم، كما أصلحتم ظواهركم.

سدد الله خطاكم.

نقدم للقارئ كرتونة كاملة تحتوي على ٤٠ مجلداً من مجلدات مجلة التوحيد عن ٤٠ سنة كاملة

مطابع الأهرام التجارية - قليوب - مصر

رئيس التحرير جمال سعد حاتم

## مدير التحرير الفني حسين عطا القراط

Itele

| ٢          | افتتاحية العدد : د. عبد الله شاكر                   |
|------------|-----------------------------------------------------|
| ٦          | كلمة التحرير: رئيس التحرير                          |
| 11         | هذه وظيفتنا: د. عبد العظيم بدوي                     |
| 10         | باب الفقه : د. حمدي طه                              |
| 17         | باب السنة: زكريا حسيني                              |
| 51         | درر البحار : على حشيش                               |
| ٢٣         | الآداب الإسلامية: سعيد عامر                         |
| 57         | دراسات شرعية : متولي البراجيلي                      |
| ۳.         | منهج الإسلام في تربية الشباب: صلاح تجيب الدق        |
| ٣٤         | مع الدعاة : د. محمد يسري                            |
| ۳٦         | واحة التوحيد: علاء خضر                              |
| ۳۸         | شبهات حول الصحابة : أسامة سليمان                    |
| ٤.         | أسئلة القراء عن الأحاديث:الشيخ / أبو إسحاق الحويني  |
|            | وقفات شرعية مع تطبيق الشريعة الإسلامية : المستس     |
| ٤٣         | أحمد السيد علي                                      |
| ٤٦         | باب الأسرة: جمال عبد الرحمن                         |
| <b>)</b> . | باب الاقتصاد الإسلامي : د. علي السالوس              |
| 33         | حَذير الداعية من القصص الواهية : علي حشيش           |
| v          | منبر الحرمين : الشيخ / محمد صالح المنجد             |
| 5          | الإصلاح لايتأتى بالتخريب: د.محمد عبد العليم الدسوقي |
| ٥          | كيفية التعامل مع الإشاعات: عبده أحمد الأقرع         |
| V          | الفروق الفقهية: د. إبراهيم بن مبارك السناني         |
| ٩          | القصة في كتاب الله : عبد الرزاق السيد عيد           |
| 1          | دراسات قرآنية: إعداد: مصطفى البصراتي                |



الأن بالمركز العام المجلد الجديد لعام ١٤٣٢ ثمن النسخة

مصر ٢٠٠ قرشاً ، السعودية ٦ ريالات ، الأمارات ٦ درهم ، الكويت ٥٠٠ فلس، المغرب دولار أمريكي ، الاردن ٥٠٠ فلس، قطر٦ ريالات ، عمان نصف ريال عماني ، أمريكا ٢ دولار ، أوروبا ٢ يورو

#### الاشتراك السنوي

۱- ١ الداخل، ٣ جنيها بحوالة فورية باسم مجلة التوحيد - على مكتب بريد عابدين مع إرسال صورة الحوالة الفورية على فاكس مجلة التوحيد ومرفق بها الاسم والعنوان ورقم التليفون ٢- ١ الخارج ٢٥ دولاراً أو ١٠٠ ريال سعودى أو مايعادلهما.

ترسل القيمة بسويفت أو يُحوالة بنكية أو شيك على ينك فيصل الاسلامى فرع القاهرة. باسم مجلة التوحيد . أنصار السنة «حساب رقم / ١٩١٥٩٠ »

#### البريد الإلكتروني

MGTAWHEED@HOTMAIL.COM رئیس اٹتحریر:

#### GSHATEM@HOTMAIL.COM

#### بشرىسارة

تعلن إدارة المجلة عن رغبتها في تفعيل التواصل بينها وبين القراء في كل ما يتعلق بالأمور الشرعية لعرضها على لجنة الفتوى ونشرها بالمجلة على البريد الإلكتروني التالي : q.tawheed@yahoo.com

محلة التوحيه

الدور السابع

٥٠ جنيهاً ثمن الكرتونة للأفراد والهيئات والمؤسسات داخل مصر و٢٥٠ جنيهاً ثمن الكرتونة للأفراد والهيئات والمؤسسات

التوزيع الداخلي ، مؤسسة الأهرام وفروع أنصار السنة المحمدية مطابع الأهرام التجارية - قليوب - مصر

بقلم/ الرئيس العام د/ عبدالله شاكر الجنيدي www.sonna\_banha.com

Jul ai

۲

العدد 28 السنة الحادية والأربعين

الحمد لله مالك الملك، يعطيه من يشاء، ويمنعه من يشاء، و الصلاة والسلام على رسول الله وأله وصحبه ومن والإه، ويعدُ:

البيعة: تُطلق ويراد بها الصفقة على إيجاب البيع، وعلى المبايعة والطاعة والمعاهدة، والمراد بها هنا: إعطاء العهد من المبايع على السمع والطاعة للإمام في غير معصية الله، وذلك في العسر واليسر والمنشط والمكره، وقد بايع النبي صلى الله عليه وسلم أصحابه على أمور منها: البيعة على الإسلام وهي أعلى أنواع البيعة وأوجبها، وقد كان النبي صلى الله عليه وسلم يبايع الناس عليها، ومن أدلة القرآن عليها قوله تعالى: «يَتَأَبُّهُا ٱلَنَّيُ أَذَا جَاءَكَ أَلَّمُ مَتَتَ يَاعِمَكَ عَلَى أَن لاَ يُشْرَكُن يَاتَد عَلَيْهَ وَلا يَتَفْنَنَ أَوَلَدَهُنَ وَلاَ يَعْنَى أَنَّ عَلَيْهُ وَانْ لَنَ يُشْرَعَهُ بَيْنَ أَلَيْ عَلَيْهُ وَالْ عَلَيْهِ عَلَيْهُ وَالْ وَالْدَعْنَ يُعْمَى عَلَى أَن لاَ يُشْرَكُن يَاتَهُ عَنْوَلَ عَلَيْ وَلا يَعْنَى أَوَلَدَهُنَ وَالْا يَعْمَى إِنَّ اللَّهُ عَفُرٌ رَحِمٌ أَنَّهُ المَعتَى اللهِ

#### نكث البيعة على الإسلام كفر ({

ومن أدلة السنة عليها ما جاء عن جابر رضي الله عنه قال: جاء أعرابي إلى النبي صلى الله عليه وسلم، فقال: «بايعني على الإسلام، فبايعه على الإسلام، ثم جاء الغد محمومًا، فقال: أقلني، فأبى، فلما ولَى قال: المدينة كالكير تنفى خبثها وتنصع طيبها» [متفق عليه].

وقد دل الحديث على أن نكث البيعة على الإسلام كفر، وقد ترجم البخاري لهذا الحديث بقوله: «باب من نكث بيعة» فتح الباري (ج٢٢٠٥/١٣٦).

ومن أنواع البيعة: البيعة على النصرة والمَنْعة، وقد بايع النبي صلى الله عليه وسلم وفد الأنصار عند العقبة عليها، وتعتبر هذه البيعة أول عقد في الدولة الإسلامية قامت على أساسه دولة المدينة النبوية، وقد جاء أن النبي صلى الله عليه وسلم قال لهم: «تبايعوني على السمع والطاعة في النشاط والكسل، والنفقة في العسر واليسر، وعلى الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر، وأن تقولوا في الله لا تخافون في الله لومة لائم، وعلى أن تنصروني فتمنعوني إذا قدمت عليكم مما تمنعون منه أنفسكم وأزواجكم وأبناءكم ولكم الجنة. قال: فقمنا إليه فبايعناه». [أخرجه أحمد في مسنده ج٣٢٢/٣، والحاكم في المستدرك، وصححه ووافقه الذهبي ج٦٢٤/٣].

#### البيعة على السمع والطاعة للحاكم المسلم ( (

وقد جاء في هذا الحديث إشارة إلى نوع أخر من أنواع البيعة، وهي البيعة على السمع والطاعة للحاكم المسلم في المعروف، وإذا أطلقت كلمة البيعة الآن انصرفت إليها، وهي التي تعنينا هنا؛ لأنه لا إمامة إلا بعد عقد البيعة، ولذلك بادر الصحابة رضى الله عنهم إليها بعد وفاة النبى صلى الله عليه وسلم، وعقدوها لأبى بكر رضى الله عنه في سقيفة بني ساعدة، ثم وقعت من عامة الصحابة بعد ذلك في المسجد، وفي حديث أنس بن مالك رضى الله عنه أنه سمع خطبة عمر ا رضى الله عنه الآخرة حين جلس على المنبر، وذلك الغد من يوم توفى رسول الله صلى الله عليه وسلم فتشهد وأبو بكر صامت لا بتكلم. قال: كنت أرجو أن يعيش رسول الله صلى الله عليه وسلم - حتى يَدْبُرَنا- يريد بذلك أن يكون أخرهم، فإن يك محمد صلى الله عليه وسلم قد مات فإن الله تعالى قد جعل بين أظهركم نورًا تهتدون به بما هدى الله محمدًا صلى الله عليه وسلم، وإن أبا بكر صاحب رسول الله صلى الله عليه وسلم ثاني اثنين، فإنه أولى الناس باموركم، فقوموا فبايعوه، وكانت طائفة منهم قد بايعوه قبل ذلك في سقيفة بنى ساعدة، وكانت بيعة العامة على المنبر، فلم يزل به حتى صعد المنبر فبايعه الناس عامة. قال ابن حجر: «وكل ذلك في يوم واحد». [فتح الباري جـ٢٠٨/١٣].

وقد ذهب ابن تيمية إلى أن مبايعة أبي بكر رضي الله عنه كانت من جمهور الصحابة، حيث قال: «فالمسلمون اختاروه وبايعوه؛ لعلمهم بأنه خيرهم، كما قال له عمر يوم السقيفة بمحضر المهاجرين والانصار: أنت سيدنا وخيرنا وأحبنا إلى رسول الله صلى الله عليه وسلم، ولم ينكر ذلك أحد، وهذا أيضًا في الصحيحين». [منهاج السنة ج1/16].

#### الغلافة والاستخلاف

وبيعة أبي بكر بالطريقة المنكورة تدل على أن المسلمين رشحوه للخلافة ورضوا به، وهذه طريقة تنعقد بها الإمامة، اما تولية أمير المؤمنين عمر رضي الله عنه فوقعت بطريق الإستخلاف؛ حيث استخلفه الصديق – رضي الله عنه – وهي طريقة صحيحة إذا كان المستُخُلُفُ مكتمل الشروط، وقد كان عمر بن الخطاب رضي الله عنه كذلك، فلم يجد أبو بكر رضي الله عنه مثل عمر ليتحمل هذه الأمانة، وهي قيادة الأمة، وقد كان أفضل الصحابة في وقته.

قال ابن عمر – رضي الله عنهما –: «كنا نخير بين الناس في زمن النبي صلى الله عليه وسلم، فنخير ابا بكر، ثم عمر بن الخطاب، ثم عثمان بن عفان رضي الله عنهم». [البخاري ٣٦٥٥].

قال الإمام أحمد: «وخير الأمة بعد النبي صلى الله عليه وسلم" أبو بكر، وعمر بعد أبي بكر». [رسالة السنة ٨٧].

#### الأدلة على جواز الاستخلاف

وقد استدل العلماء على جواز استخلاف الإمام لأحد بعده بحديث عائشة رضي الله عنها: قالت: قال لي رسول الله صلى الله عليه وسلم في مرضه: «أدعي لي أبا بكر وأخاك حتى أكتب كتابًا، فإني أخاف أن يتمنى متمن ويقول قائل: أنا أولى، ويأبى الله والمؤمنون إلا أبا بكر». [مسلم: ٢٣٨٧].

ومن الأدلة على جواز الاستخلاف إجماع الصحابة، فلم تذكر الروايات أحدًا خالف وقال: عهد أبي بكر لعمر لا يجوز، وقد حكى هذا الإجماع الماوردي فقال: «وأما انعقاد الإمامة بعهد مَن قبله فهو مما انعقد الإجماع على جوازه، ووقع الاتفاق على صحته». [الأحكام السلطانية/ ٣٩].

ومما تجدر الإشارة إليه هنا أن أبا بكر – رضي الله عنه – استشار أفاضل الصحابة في ترشيح عمر للخلافة، ولم يفرضه عليهم فرضًا، بل اجتهد في النصيحة لهم بعد مشورتهم، وهذا ما تؤكده اللوايات التاريخية في ذلك. يقول ابن الأثير: «لما نزل بابي بكر –رضي فقال: يا خليفة رسول الله صلى الله عليه وسلم، عمر أفضل رجل إلا أنه فيه غلظة، فقال أبو بكر: ذلك لأنه يراني رفيقًا، ولو أفضى الأمر إليه لترك كثيرًا مما هو عليه، وقد رمقته فكنت إذا غضبت على رجل أراني الرضا عنه، وإذا لنت له أراني الشدة عليه، ودعا عثمان بن عفان وقال له: أخبرني عن عمر، فقال: سريرته خير من علانيته وليس فينا مثله». [الكامل ص47، ٢٩٢].

وهذا يدل على ترشيح أهل الحل والعقد لعمر رضي الله عنه ورضاهم به، وأن خلافته وقعت عن رضًا منهم وبايعوه.

قال ابن كثير وهو يتحدث عن نهاية عهد الصديق ومرضه: «وفي أثناء هذا المرض عهد بالأمر من بعده إلى عمر بن الخطاب، وكان الذي كتب العهد عثمان بن عفان، وقرئ على المسلمين فأقروا به وسمعوا له وأطاعوا». [البداية والنهاية ١٨/٤].

#### بيعة عثمان بن عفان رضى الله عنه

وأما عن بيعة عثمان رضى الله عنه فقد ساقها البخاري في

من أنواع البيعة: البيعة على النصرة والمنعة ، وقد بايع النبي في وفد الأنصار عند العقبة الأنصار عند العقبة عليها ، وتعتبر هذه البيعة أول عقد في الدولة الإسلامية قامت على أساسه الذولة في الدينة النبيوسة (إ

8

التوحيد

ربيع الأخر ١٤٣٣ هـ

البيعة على السمع والطاعة للحاكم المسلم في العروف، وإنه لا إمامة إلا بعد عقد البيعة، ولذلك بادر الصحابة رضي الله عنهم بعقد البيعة لأبي بكري

صحيحة في حديث طويل تحت باب يعنوان: «باب قصبة البيعة والاتفاق على عثمان رضى الله عنه، وفيه بعد ذكر طعن عمر رضى الله عنه ودخول كثير من الناس عليه أنهم قالوا له: «أوْص يا أمير المؤمنين استخلف. قال: ما أحد أحق بهذا الأمر من هؤ لأء النفر - أو الرهط - الذين توفى رسول الله صلى الله عليه وسلم وهو عنهم راض، فسمى عليًا وعثمان والزيدر وطلحة وسعدًا وعبد الرحمن، وقال: بشهدكم عبد الله بن عمر، وليس له من الأمر شيء - كهدئة التعزية له -، فإن أصابت الإمرة سعدًا فهو ذاك، وإلا فليستعن به أبكم ما أمَّر، فإنى لم أعزله عن عجز ولا خيانة ...»، فلما فرغ من دفن عمر رضى الله عنه اجتمع هؤلاء الرهط، فقال عبد الرحمن: احعلوا أمركم الى ثلاثة منكم، فقال الزيير: قد جعلت أمرى إلى على، فقال طلحة: قد جعلت أمرى إلى عثمان، وقال سعد: قد حعلت أمرى إلى عدد الرحمن بن عوف، فقال عبد الرحمن: أبكما تبرأ من هذا الأمر فنجعله إليه، والله عليه والإسلامُ لينظرُ أفضلهم في نفسه؟ فأسكت الشيخان، فقال عدد الرحمن: أفتحعلونه إلى، والله على لا آلو عن أفضلكم؟ قالا: نعم، فأخذ بيد أحدهما: فقال: لك قرابة من رسول الله صلى الله عليه وسلم، والقدم في الإسلام ما قد علمت، فالله عليك لأن أمرتك لتعدلن، ولئن أمرت عثمان لتسمعن ولتطمعن، ثم خلا مالآخر فقال: مثل ذلك، فلما أخذ الميثاق قال: ارفع يدك يا عثمان، فبايعه، فدادع له على، وولج أهل الدار فدادعوه. [الدخارى: ٣٧٠٠].

وهكذا تمت البيعة لعثمان رضي الله عنه بإجماع الصحابة، قال الإمام أحمد: «لم يجتمعوا على بيعة أحد ما اجتمعوا على بيعة عثمان». وسُئل عن خلافة النبوة فقال: «كل بيعة كانت بالمدينة». وعقب الإمام ابن تيمية على ذلك بقوله: وهو كما قال، فإنهم كانوا في أخر ولاية عمر أعز ما كانوا وأظهر ما كانوا قبل ذلك». [منهاج السنة النبوية ج1/١٥٤].

#### جواز العهد دون تميين المعهود إليه

ويُستفاد من قصة تولية عثمان رضي الله عنه: جواز العهد إلى أشخاص معينين دون تعيين المعهود إليه بعينه، ويرى ابن تيمية أن السبب في عدم التعيين رعاية المصلحة، وشدة ورع عمر رضى الله عنه. [منهاج السنة ج٢/١٤٧].

وبعد استشهاد الخليفة الصابر عثمان رضي الله عنه تولى الخلافة والإمارة علي بن أبي طالب رضي الله عنه، وقد أتى إليه جمع من المهاجرين والأنصار وفيهم طلحة والزبير، وقالوا له: إنه لا بد للناس من إمام. قال: لا حاجة لي في أمركم، فمن اخترتم رضيت به، فقالوا: ما نختار غيرك وترددوا إليه مرارًا، وقالوا له في آخر ذلك: إنا لا نعلم أحدًا أحق به منك ولا أقدم سابقة ولا أقرب إلى رسول الله صلى الله عليه وسلم. قال: ففي المسجد فإن بيعتي لا تكون خفية، ولا تكون إلا في المسجد. [انظر الكامل لابن الأثر ٣/٨٨].

وقد ذكر الطبري في تاريخه روايات متعددة تفيد أن الصحابة – رضوان الله عليهم – رشحوا عليًا للخلافة وبايعوه عليها. [انظر جه/٢٧٤ - ٤٨٦].

وخلافته رضي الله عنه خلافة راشدة صحيحة، وهو آخر الخلفاء الراشدين – رضي الله عنهم – ويلاحظ من الروايات أن عليًا رضي الله عنه لم يكن حريصًا على الإمارة، وإنما قبلها بعد

الته العدد ٤٨٤ السنة الحادية والأربعين

٤

إلحاح كثير من الصحابة عليه؛ خوفًا من ازدياد الفتن بعد مقتل عثمان رضي الله عنه.

وبعد سردي التاريخي لبيعة الخلفاء الراشدين، وهم أفضل الأمة بإطلاق بعد النبي صلى الله عليه وسلم، يتبين لنا كيف تمت البيعة لهم، وهي دائرة بين ترشيح أهل الحل والعقد بالاختيار، أو الاستخلاف، وفي كل الأحوال كانت تقع البيعة للإمام بموافقة أهل الحل والعقد، كما يظهر لنا أن البيعة بيعة واحدة في الإمامة العظمى لا غير.

#### بيعة أصحاب الطرق لشايخهم بيعة باطلة مبتدعة { {

استدل العلماء على

جواز استخلاف

الامام لأحد يعده

تحديث عائشة

رضيي الله عنها،

وقد استشار

أبوبكر رضي أفاضل

الصحابة في ترشيح

عمر للخلافة،

ولم تغرض

عليهم فرضيا 22

التوديد

01

ربيع الأخر ١٤٣٣ هـ

وإن بيعة أصحاب الطرق «لمشايخهم» وما يحدث في بعض الجماعات المعاصرة بيعة باطلة مبتدعة لا أصل لها في الشرع، ومخالفة لهدي النبي صلى الله عليه وسلم وصحابته الأخيار – رضوان الله عليهم أجمعين – وعليه فيجب الحذر منها أو الوقوع فيها، وهذا شيخ الإسلام ابن تيمية رحمه الله يحذر منها فيقول: «وليس للمعلمين أن يحربوا الناس، ويفعلوا ما يلقي بينهم العداوة والبغضاء، وليس لأحد منهم أن ياخذ على أحد عهدًا بموافقته على كل ما يريده، وموالاة من يواليه، ومعاداة من يعاديه، بل من فعل هذا كان من جنس جنكيز خان وأمثاله الذين يجعلون من وافقهم صديقًا مواليًا، ومن خالفهم عدوًا باغيًا، بل عليهم وعلى أتباعهم عهد الله ورسوله بأن يطيعوا الله ورسوله صلى الله عليه وسلم». [مجموع الفتاوى: يطيعوا الله ورسوله صلى الله عليه وسلم». [مجموع الفتاوى:

وللشيخ بكر أبى زيد رحمه الله كلمات دقيقة حول هذا المعنى يقول فيها: «فاعلم أن في الإسلام بيعة واحدة في الإمامة العظمى، هي الديعة الحامعة، تنعقد يموافقة أهل الشوكة والحل والعقد في الأمة، سواء حصلت تلك البيعة بطريق محبوب إلى الله ورسوله صلى الله عليه وسلم كبيعة الخلفاء الراشدين رضى الله عنهم أو بطريق الغلبة، وهذه هى التي يحصل بها للإمام ولى أمر المسلمان مقاصد الولاية: القدرة، والسلطان، والشوكة، والمنعة، فيقيم حكم الإسلام، كإقامة الحدود وقسمة الأموال، ونصب الولاة..، وما زال أمر الأمة على هذا ماضيًا فجرَّت بدعة الطرقية (البيعة الرضائية)، ويقال: (البيعة الاستثنائية)، ويقال: (عهد المشايخ)، ويقال: (عقد الطريق)، ويقال: (ميثاق الطريق)، وهذه سعة محدثة، لا دليل عليها من كتاب ولا سنة ولا عمل صحابي، وقد أنكرها جماعة من العلماء، وشددوا النكدر على فعلتها، وأنه لا أصل لها، ثم انتقلت بمسلاخ أخر إلى بعض الجماعات الإسلامية المعاصرة، حتى بلغ الحال إلى وجود عدة جماعات من ورائها عدد من العهود والبيعات في بلد واحد، وكل واحدة منها 🕽 تدعو إلى ما هي عليه دون ما عليه الأخرى، فضاع من يبنهم الميثاق النبوي لجماعة المسلمين: «ما أنا عليه وأصحابي»، وهكذا تقطع جسم الأمة بين بيعات طرقية في أجواف الزوايا إلى بيعات حزبية في المواجهة، وصار الشياب في حيرة إلى أي حزب ينتمي، ولأي رئيس تنظيم يبايع، والبيعة عهد وعقد يقتضى الولاء والبراء». [حكم الانتماء ١٦١، ١٦٣].

نسال الله أن يعصمنا من الزلل، وأن يولي أمورنا خيارنا، ولا يولي أمورنا شرارنا، وأن ينجينا من الفتن ما ظهر منها وما بطن.

aols ----

الفتن بين ضياع الأمن ونشر الفوضي والتآمر على

> بقلم رئيس التحرير جمال سعد حاتم GSHATEM@HOTMAIL.COM

> GSHATEM@HOTMAIL.COM GSHATEM@YAHOO.COM

إن الحمد لله نحمده، ونستعينه ونستغفره، ونتوب إليه، ونعوذ بالله من شرور أنفسنا، ومن سيئات أعمالنا، من يهده الله فلا مُضل له، ومن يضلل فلا هادي له، وبعدُ: إن التامل فيما يقع من حولنا من أحداث

متسارعة، بحعل الإنسان بنظر فلا بحد الا إبلامًا بوجع القلب، فيعبد النظر متفكرًا ومتدبرا عُلَهُ بحد إحابة لما بحدث، فالأمنُ قد اختل، وتزعزعت أركانه! فضاعت معه أهم مطالب الحداة السعيدة، وانتشرت الفتن، وكثرت التحريات والإئتلافات، كل فصيل سحث عن مكاسب دنيوية، وانتشير القتل، والنهب، والسرقة، عشرات بلقون حتفهم، ومئات المصادين، في منظر لم تشهده أرض مصر من قدل، و فضائدات تحرِّض على الفوضي والعصبان المدنى، بقف خلفها أناس تلطخت أبديهم بالتآمر على مصر، ومخططات غريبة وأمريكية لنشير الفوضيي، ومحاولة إذلال مصير وأهلها بنغض المعونات، وأبادي التحريض والتخريب متلطخة صياح مساء، ومحاولات بث الوقيعة والفتنة مستمرة كل يوم لإشبعال وإذكاء طائفية بغيضة، وهيَّة من أيناء مصر ومشابخها للحفاظ على كرامة مصر الأبدة، التي بأبي رب العزة سيحانه أن تَذَل.

والمؤامرات مستمرة، وراءها ستشم رائحة إسرائيل ومَنْ يتبارون في الغرب للدفاع عن مصالحها، وسط ما يرونه صحوة إسلامية، تريد أمريكا والغرب الالتفاف حولها بكل الوسائل والطرق المخابراتية والتآمرية!!!

إنها الفتن التي قال عنها نبي الرحمة صلى الله عليه وسلم: «تُغْرض الفتن على القلوب كعرض الحصير عودًا عودًا، فاي قلب أشربها، نُكتَ فيه نكتة سوداء، وأي قلب أنكرها نُكت فيه نُكتة بيضاء، حتى تعود القلوب إلى قلبين، قلب أبيض كالصفاء لا تضره فتنة ما دامت السماوات والأرض، وقلب أسود مربادًا كالكوز مُجخيًا (أي مقلوبًا) لا يعرف معروفًا، ولا ينكر منكرًا إلا ما أشرب من هواه» [مسلم: 131]. وحسبنا الله ونعم الوكيل.

التوكيي العدد ٤٨٤ السنة الحادية والأربعون

17

#### دمن كثرت فيه الفتن.. وعمت الفوضى ٥٥

لقد اقتضت حكمة الله تبارك وتعالى أن يبتلي عباده بما يمحصهم، ليتبين الصادق من الكاذب، والمؤمن من المنافق، والطيب من الخبيث، وذلك بالفتن التي تموج كموج البحر، فتكون هي كبر القلوب، ومحك الإيمان، وبها يتبين الصادق من الكاذب، ومن يتبع الرسول ممن ينقلب على عقبيه، ومن يقف عند حدود الله ممن تتلاعب به الأهواء.

ولقد بَيَّنَ المولى سبحانه عندما تحدث عن الفتن بمعنى الاختبار والابتلاء كما قال تعالى عن موسى عليه السلام: «وَفَنَنَّكَ فُنُوَا» [طه:٤٠] أي: ابتليناك واختبرناك، وقال سبحانه: «أَحَسَبَ النَّاسُ أَن يُرْكُوا أَن يَقُرُلُوا مَا مَنَ وَهُمْ لا يُفْتَنُونَ» [العنكبوت:٢]، أحسبوا أن نتركهم بلا اختبار ولا ابتلاء، فالله سبحانه يختبرهم بأمور كثيرة؛ من الشدة والرخاء، والمال والنساء، والحسب والنسب، والحرب والأمن، والشدة والخوف، وتأتي الفتنة بمعنى العذاب، كقوله تعالى: «إِنَّ أَلَيْنِ فَنَنُوا وَالْ عِنْ وَجِلَ: «ثُمَ إِنَّ رَبَكَ لِلَذِينَ هَا جُرُوا مِنْ وقال عز وجل: «ثُمَ إِنَّ رَبَكَ لِلَذِينَ هَا جُرُوا مِنْ

والفندة تأتي في القرآن الكريم بمعنى الشرك والكفر كقوله تعالى: «وَقَنِلُوهُمْ حَتَّى لَا تَكُوْنَ فِنْنَةٌ» [البقرة:١٩٣] أي: لا يكون شرك، وقال: «وَالَفِنْنَةُ أَشَدُّ مِنَ الْتَنَاي [البقرة:١٩٩]، وتأتي بمعنى الصد عن سبيل الله كقوله تعالى: «وَاَحْدَرُهُمْ أَنَ يَفْتِنُوكَ عَنَ بَعْضِ مَا أَزَنَ لَنَهُ إَلَيْكَ» [المائدة:٤4]، وتأتي بمعنى اشتباه الحق بالباطل كقوله تعالى: «وَالَّذِينَ كَفَرُواْ بَعْضُهُمْ أَوَلِيَاةُ بَعْضُ إِلاَ تَعْعَلُوهُ تَكُنُ فِتْنَةٌ فِ الْأَرْضِ وَفَسَاةٌ حَيْرٌ » [الأنفال:٧٢].

وهذا الاشتباء جاء في حديث: «ستكون فتن، القاعد فيها خير من الماشي، والماشي فيها خير من الساعي» [مسلم ٢٨٨٧]، وهي أيضًا تأتي بمعنى اخترفُ الناس وعدم اجتماع قلوبهم، كقوله تعالى: «لَمَرَ أَشَعَرُ ٱلْفِتَـنَةَ» [التوبة:٤٧].

وإذا نظرنا في أحاديث النبي صلى الله عليه وسلم وجدنا أن الفتن لها أوصاف، منها كبار ومنها صغار، وكَانَ حُذَيْفَةُ بْنُ الْيَمَانِ رضي الله عنه يقول: وَاللَّه إِنِّي لِأَعَلَمُ النَّاسِ بِكُلِّ فَتْنَة هِيَ كَائَنَة فَيمَا بَيْنِي وَبَيْنَ السَّاعَة، وَمَا بِي إِلاَّ أَنْ يَكُونَ رَسُولُ اللَّه –صلَى الله عليه وسلم- أَسَرَ إِلَى فِي ذَلِكَ شَيْئًا لَمَ يُحَدَّثُهُ عَدْرِي، وَلَكَنْ رَسُولُ اللَّه –صلَى الله عليه وسلم- قَالَ وَهُوَ يُحَدَّ مَجْلسًا أَنَا فِيه عَن الْفَتَن، فَقَالَ رَسُولُ اللَّه –صلى الله عليه وسلم- وَهُوَ يَعُدًّ الْفَتَنَ: «مَنْهُنَّ تَلَاثَ لاَ يَكَدُنَ يَدَرُنَ شَيْئًا، وَمَنْهُنَّ فَتَنَ كَرِيَاحِ الصَّيْفِ، مِنْهَا صغَارُ وَمَنْهَا كَبَارُ». [مسلم ٢٨٩١].

💷 إن ما يدور من حولنا من أحداث قتل وترويع وخطف، ونهب وسرقات، وحـــرائق، وتهديد للأمنين صباح مساء يشير إلى أياد عابثة تدبرفي الخفاء لنشر الفوضي واشعال الملاد. ٥

فتن تقلب القلوب وتدميها ٥

وكذلك فإن الفتن تُحدث انتكاسًا للناس، فيرى الرحلُ حلالاً ما كان براه حرامًا، والعكس، كما دلُ عليه الحديث، فإنها تتفاقم وتتعاظم وتنتشر، قال صلى الله عليه وسلم «إن أمتكم هذه حعل عافيتها في أولها، وسيصبب آخرها بلاءً وأمورُ تنكرونها، وتحيء فتنة فدرقق بعضبها بعضًا، وتحىء الفتنة فيقول المؤمن: هذه مُهلكتي، ثم تنكشف، وتحيء الفتنة فيقول المؤمن: هذه هذه» [مسلم ٤٨٨٢]. يعنى تكون الأولى أهون من الثانية، وتُنسى شدةُ الثانية هولَ الأولى، والفتنة قد تكون في بعض الأزمان والأماكن تصل بالمرء إلى أن يتمنى الموت، وقد أشار إلى ذلك رسول الله عليه الصلاة والسلام فقال: «لا تقوم الساعة حتى يمر الرجل بقبر الرجل، فيقول: يا ليتنى مكانه» [متفق عليه - البخاري (٦٦٩٨)، ومسلم (١٥٧)]، وهذا حال المؤمن الذي يصل به الخوف على ذهاب دينه، وغلبة الباطل وأهله، وظهور المنكرات والمعاصى لدرجة أنه متمنى أن مموت الآن قبل أن يُفتن، فإنه يرى أن الموت خير له من أن تُفتن في دينه!!

ومن صفات الفتن أنها تذهب بعقول الرجال في وقت من الأوقات، كما قال عليه الصلاة والسلام يصف ذلك: «يقتل بعضكم بعضًا، حتى يقتل الرجل جاره وابن عمه، وذا قرابته». فقال بعض القوم: ومعنا عقولنا ذلك اليوم!! فقال: «لا. تُنزع عقول أكثر ذلك الزمان، ويخلف له هباء من الناس لا عقول لهم»[ابن ماجه ٣٩٥٩ وصححه الألباني] يعني: لا قيمة لهم بمنزلة الغبار.

وهذه الفتن تقع وتتطور وتخرج عن حدود السيطرة، ويعرفها العلماء إذا أقبلت، بينما الجهلاء والعامة لا يعرفونها إلا إذا أدبرت، وتتزين في مباديها لتغري بالتورط فيها، ولذلك حذر النبي صلى الله عليه وسلم من التعرض لها فقال: «مُنْ تَشَرَّفَ لَهَا تَسْتَشُوْهُ

ربيع الأخر ١٤٣٣ هـ

التوديد ) ٧

وَمَنْ وَجَدَ فِيهَا مَلْجَأً فَلْيُعُذَّ بِهِ» [متفق عليه:البخاري (٣٤٠٦)، ومَسلم (٢٨٨٦)].

وكذلك قال علي رضي الله عنه: «إن في الفتن انتكاسًا للفطر، تأتي الفتنة العمياء الصماء المطبقة التي يصير الناس فيها كالأنعام»، والأثر موقوف على علي رواته ثقات.

ومن الفتن فتن لا تدع بينًا إلاً دخلته، قال صلى الله عليه وسلم: « ست من أشراط الساعة.. وذكر منها: فتنة يدخل حرها بيت كل مسلم» [أخرجه أحمد (٢٢٨/٥، برقم ٢٢٠٤٥) وصححه الألباني برقم ٣٦٠٨ في صحيح الجامع].

وأيضًا لا تدعُ أحدُ إلا لطمته، وكذلك فإنها تقلب القلوب، وتجعل فيها النكت السوداء، حتى تصبح مُنْتكسَة، وأما قلوب أهل الإيمان فإنها تبقى صافية نقية لا يتشربها شيء من دخان هذه الفتن!!

#### 🗅 الموقف الشرعي.. ومسئولية أهل العلم 🗅

إن ما يدور من حولنا من أحداث قتل وترويع، وخطف ونهب، وسرقات وحرائق، وتهديد للآمنين صباح مساء، وأياد عابثة تدبر في الخفاء نشر الفوضى، وإشعال البلاء سواء كان ذلك بإيعاز من أناس لتحقيق مصالح دنيوية حقيرة، أو كان أداة لتنفيذ المؤامرات من الداخل والخارج؛ ممن اجتمعوا على كراهيتهم لبلادنا، وهم يعيشون تحت سقفها، يستظلون بظلها، ويشربون من نيلها، ويسرقون أهلها، ويسرقون نعيمها ويحرضون الفئات، مندسين بين الجماعات في المصانع والميادين، غرضهم دنيء، وهدفهم ليس بريئا، وهم لهم كارهون!!

وفي خضم تلك الفتن، وهذه المؤامرات لا بد أن يعى الإنسان ما يدور حوله، وأن يعرف الموقف الشرعي من ذلك، وإنك لو نظرت إلى هذه الأحداث الكثيرة، والمستجدات المستطيرة، والمطالب البغيضية والنوابا السيئة، فإنك ستجد فيها أنواعًا مختلفة بحيث لا يمكن أن تطلق عليها حُكمًا واحدًا، ولا أن تقف منها موقفا واحدًا، ولا أن تُعَمِّم عليها كلامًا واحدًا، ولذلك فإن معنى الاختلاط والاشتياه في الفتنة قائم الآن، والله تعالى يبتلى قادة الدعوة والعلم من المسلمين في المواقف، ويمتحنهم بما بُحربه من الأقدار، ماذا يفهمون؟ا وكيف يحكمون؟ا وبأي شيء يتكلمون؟ا وعن ماذا يصدرون ا وهذه أعظم المسئوليات الشرعية، ابتلاء العالم والداعية إلى الله يهذه الأقدار الالهية التي ينظر ربنا فيها ماذا يقولون، وماذا يعملون، وسيجازي الله الجميع كل بحسب عمله، ونسأل الله السلامة والعافية.

۵۵ فتن الفضائيات بين التضليل والتهييج ۵۵ وما يقع من فتن تسببت فيه بعض الفضائيات

٥٥ في خضم تلك الفتن، وهذه المؤامرات، لابد أن يعى الإنسان ما يدور حوله، وأن يعرف الموقف الشرعي من ذلك، وإنك لو نظرت الب هذه الأحداث الكثبة، والمستحدات المستطيرة، والمطالب المغيضة، والثوابا السبئة، فاتك ستحد فيها أنواعا مختلفة لا يمكن اسقاط حكم واحد عليها (ا

التي تدسُ السُمِّ في العسل، وأصبح شغلها الشاغل هو استخدام وتلميع وجوه تخصصت في تخريب هذا البلد، وإشبعال النار في مكل مكان، بن تحريض، وتهييج، وكذب، وإشاعات، وتأجيح لكل ما هو ساكن، فالهدف منهم وممن يمولونهم من أسيادهم في الخارج، أن تعم الفوضى وينكسر الأمن، وتنكسر معه هيية الدولة، تنفخ بالكير في خيث الحديد، وليست مجزرة بورسعيد يعيدة عن الأبادي التي شاركت في الفتن، من فضائيات، ومواقع، وفيسبوك، أجّجت بينهم الأحقاد والتعصب الأعمى الذي استغله المتأمرون ببن فتنة صغيرة ينتسبون إلى ما يسمون أنفسهم د «الألتراس»، فهذا أهلاوي، وألتراس زملكاوي، وهذا بورسعيدى، وأخر إسماعيلى، وتصيدتهم أيادى المتأمرين الذين خططوا ومولوا، هان عليهم أبناء جلدتهم، من خبرة شدادهم بدلاً من أن يحتضنوهم، أوقعوهم في تنفيذ مجازر في كل مكان، وعدسات مصوري الفضائيات جاهزة في إستاد بورسعيد كى تنقل للعالم أجمع تلك الهمحية التتارية، لتحول مباراة في كرة القدم إلى مذبحة، تبت فيها الرعب والخوف والهلع، وتنقل الفوضى العارمة إلى العالم كله، مصورة أن هذه مصر !! تنفيذا دقيقًا لما ديروه ىلىل!!

يأتي كل هذا مع تخاذل أمني نضع أمامه عشرات من علامات الاستفهام، مع تمنينا لعودة أمنية كبيرة تقضي على تلك المظاهر العاتية التي أصبحت من أبرز معالم مصر من أقصاها لاقصاها، وتباطؤ من القوات المسلحة في رد الفعل على الحادث. مع كوننا نناشد كل إنسان مخلص يحب هذا البلد، ويخشى الله سبحانه ألاً يستجيبوا للمؤامرات التي تهدف إلى ضرب القوات المسلحة وكراهيتها، وكسرها أمام المؤامرات الخارجية والداخلية، وسقوط الشرطة الذي يعنى سقوط مصر، وانتشار الفوضي العارمة:!

٨ ( الته يحمد العدد ٤٨٤ السنة الحادية والأربعون

#### ٥٥ ألا تفيقوا يا أصحاب الضمائر المنكوبة، والعقول الخرية ١٤ ٥٥

إن التعصب الذي غذته أياد الغدر والخيانة والمؤامرات، والكراهية لمصر وأهلها؛ تعصب مذموم، وإذا وصل التعصب إلى التفريق بين أبناء الأمة الواحدة كما حدث في بورسعيد، وبدا الموقف فيه عداء بين أبناء الوطن الواحد بعد فقد العديد من خيرة شباب مصر أرواحهم بسبب التعصب غير المبرر، وهؤلاء لا يغضبون لله، وإنما يتقاتلون في عصبية عمياء وبعضهم يفقد حياته، يقول النبي صلى الله عليه وسلم: «من قُتل تحت راية عميَّة، يغضب للعصبية، أو يقاتل للعصبية، أو يدعو إلى العصبية فقتلةُ حاهلية» [مسلم: ١٨٥٠].

العصيان.. والإضرابات.. والخسران المبين ٥٥

ومع انتشار الفتن وضياع بعض الأمن.. شهدت البلاد والعباد أوضاعًا وضربات في كل منحى من مناحي الحياة بين مطالب المستغلين، وحقوق الفقراء، ممن ضاقت بهم السبل، وذاقوا مرارة العيش، بحثًا عن رغيف عيش يستغله المستغلون من أصحاب سرقة حقوق الناس، وأسطوانة بوتاجاز يعجز الإنسان عن الحصول عليها إلا بالتعرض للضرب والتهلكة، وبين محرضين أرادوا بعد أن وجدوا الصوت الإسلامي فحاولوا نشر الفتن، وإشاعة الفوضى، والعصيان، فحوقو للناس أنهم بذلك يدافعون عن حقوقهم حتى موروا للناس أنهم بذلك يدافعون عن حقوقهم حتى القوات المسلحة حاولوا أن يجعلوها في مازق في ظل المؤامرات التي تواجهها من أعداء الداخل، ومؤامرات الخارج.

وبنظرة اقتصادية كاشفة ومختصرة في عدة كلمات؛ لو استجاب الناس لمؤامرة كسر مصر وهدمها انتظارًا لتنفيذ باقي المؤامرة بتقسيم مصر وقدتيتها، واستجاب الناس – لا قدَّر الله – للمنادين بالعصيان المدني ممن لا يعرفون شرع الله، ولا يتقون في شعبهم إلاً ولا ذمة، فإن التاتج المحلي الإجمالي للعام الماضي، مليارات جنيه يوميًا، إن لم يكن يزيد على هذا الرقم!! في الوقت الذي بلغ العجز في الميزان الكلي للمدفوعات خلال العام المالي الأخير عشرة مليارات من الدولارات كفرق بين موارد النقد الأجنبي البالغة الما دولار، ومدفوعات النقد الأجنبي البالغة الا مليار دولار!

وعلى الجانب الآخر فلا بد من استمرار استيراد السلع الأساسية والمشتقات البترولية، وكذلك استمرار الرحلات العلاجية والدينية، ودفع أقساط

ان ما يقع من فتن تسببت فيه بعض الفضائيات التي تدس السم في العسل، وأصبح شغلها الشاغل هو استخدام وتلميع وجوه تخصصت في تخريب هذا البلد، وإشعال الفتن بين تحريض، وتهييج، وكذب، وإشاعات وتأجيج لكل ما هو ساكن ٥٩

وفوائد الديون الخارجية، ودفع نفقات الخدمات المالية والتامينية، والنتيجة انخفاض أرصدة الاحتياطي من النقد الأجنبي حتى بلغت ١٦ مليار دولار، وهو ما يعني قيمة واردات سلعية لثلاثة أشهر فقط أو تزيد قليلاً.

ومن هذا فإن تعطل الإنتاج في ظل عجز تجاري مزمن يعني زيادة الواردات السلعية لتغطية الإستهلاك المحلي، وهو ما يزيد الطلب على العملات الأجنبية، إضافة إلى أن الموازنة الحكومية مصابة بعجز مُزمن يتوقع وزير المالية في حكومة الجنزوري أن يصل إلى ١٤٢ مليار جنيه خلال العام المالي الحالي، وأقساط الديون الخارجية والداخلية ٩٩ مليار دولار.

وإذا كان عدد الأيدي العاملة في مصر يبلغ ٢٤ مليون شخص، يعمل منهم نحو ستة ملايين في الحكومة وقطاع الأعمال، فإن القطاع الخاص يقوم بتشغيل نحو ١٨ مليون شخص، ونسبة قليلة من هؤلاء لا يعملون بالقطاع الخاص المنظم مثل الشركات الإستثمارية!! فهل يتوقف الإنتاج استجابة للعاصين

من أصحاب المطالبة بالعصيان والإضراب!!

# هنن تقسيم مصر والتشكيك في الجيش والشرطة القضاء ٢٥

ومع انتشار الفتن، وفضائيات الفتنة التي اختزلت شعب مصر في ميدان التحرير، ونشرت الفوضى بين كل فئات المجتمع، تنافست في نفس الخط والوقت مع إعلام غربي خبيث روّج لديمقراطية زائفة قام بتغطيتها على حسب مصالح المدللة إسرائيل، مروجين لإحياء الفكرة المشبوهة القديمة حول المخطط المشبوه لتقسيم مصر إلى أربع دويلات: الأولى في سيناء وشرق الدلتا، وتكون تحت النفوذ اليهودي، والثانية مسيحية وتكون عاصمتها النوبة، والرابعة يطلقون عليها دولة البربر، ومصر النوبة، والرابعة يطلقون عليها دولة البربر، ومصر

ربيع الآخر ١٤٣٣هـ التوكيد) ٩

الإسلامية، وتكون عاصمتها القاهرة، لذا حاولوا إشعال النيران والفوضى في كل مكان مختزلين مصر كلها في ميدان التحرير، وماسبيرو، ومحمد محمود، ومجلس الوزراء، ويُسلط عليهم الضوء ليصاب البلد بحالة من الفوضى والشلل التام.

وإننا إذ نحذر على صفحات مجلتكم التوحيد من الوقوع في براثن مخططات هؤلاء المجرمين المارقين، والوقوع في مخطط إسقاط الدولة، بكسر مؤسسات الجيش والشرطة والقضاء، ثم تقسيمها بعد ذلك إلى أربع دويلات صغيرة في مخطط برنارد لويس الذي يتم عرضه على الكونجرس الأمريكي حاليًا.

ومن المعلوم أن مشروع برنارد لويس –وهو مؤرخ صهيوني متامر – والذي كان قد وضع مشروعه التامري منذ عام ١٩٨٠م عندما احتدمت الحرب العراقية الإيرانية، لتستطيع أمريكا من خلالها تصحيح حدود «سايكس بيكو»، وعقب إطلاق هذا التصريح وبتكليف من البنتاجون الأمريكي بدأ لويس بوضع مشروعه الشهير الخاص بتفكيك الوحدة الدستورية لمجموعة الدول العربية والإسلامية جميعًا، كل على حدة، ومنها العراق وسوريا، ولبنان ومصر والسودان، وإيران وتركيا وأفغانستان، وباكستان، والسعودية ودول الخليج، ودول الشمال الإفريقي، وتفتيت كل منها إلى مجموعات من الدويلات العرقية والدينية والذهبية الخرائط المرسومة تحت إشرافه تشمل جميع الدول العربية والإسلامية الم شحة للتفتيت.

#### ٥٥ المعونة الأمريكية .. والنوايا الخفية ٥٥

إن أدلة الثبوت في قضية التمويل الأجنبي للمنظمات الأمريكية والألمانية تكشف أوراقها أن المعهدين الجمهوري والديمقراطي، نظموا برامج تدريب للأحزاب السياسية لرفع قدرتها على كيفية إدارة الانتخابات، وهو على عكس ما ذكره مسئولو هذه المعاهد أو الخارجية الأمريكية بأنهم لم ينخرطوا في هذا النوع من التدريب!!

وقد فجرت أدلة الثبوت مفاجاة مثيرة من خلال تقارير الرصد والفحص والتحري التي أجرتها الأجهزة الرقابية، وعلى رأسها جهاز المخابرات العامة لنظم عمل منظمات المجتمع المدني المتورط ٤٣ من بين مسئوليها وأعضائها في القضية بعد اتهامهم بتلقي تبرعات وتمويلات أجنبية دون ترخيص، والعمل داخل البلاد بالمخالفة للقوانين المصرية.

وقد كان رد الفعل الأمريكي والغربي مروعًا عندما أعلنت أمريكا بكل بجاحة عن نيتها في الانتقام من مصر وشعبها بعد القبض على العاملين في تلك

العارية الفعل الأمريكي والغربي جاء مروعا، عندما أعلنت أمريكا بكل بجاحة عن نيتها في الانتقام من مصر وشعبها بعض القبض على العاملين في تلك المنظمات، وتحويلهم للتحقيق، ولكن مصر الأبية ستظل شامخة بإذن الله، ولن تستطيع أمريكا أن تركعها الله

المنظمات، بعدما أعلن أن منظمة «فريدم هاوس» قامت بتسفير مئات المصرين إلى صربيا وبولندا وسويسرا وجنوب إفريقيا، وكذلك تدريب الأحزاب السياسية المصرية على إدارة الحملات الانتخابية، فقد كان المتدرب المصري يحصل على ما يعادل ١٣ ألف جنيه في الشهر من هذه المنظمات!!

وفوجئت أمريكا والدول الأوروبية برد الفعل المصري على التهديد بقطع المعونة الأمريكية، مع أن الواقع يقول: إن أمريكا قد لا تستطيع قطع هذه المعونة التي بدأت منذ عام ١٩٧٩م بعد توقيع اتفاقية السلام بين مصر وإسرائيل بما كان يقدر بـ ٢,١ مليار، عبارة عن ١,١ مليار دولار معونة عسكرية إضافة إلى مليار دولار معونة اقتصادية في شكل سلع وخدمات، تم تخفيضها مع بداية الألفية الثالثة من مليار دولار إلى ٢٤٠ مليون دولار فقط.

وإننا إذا نظرنا إلى حجم الناتج القومي لمصر ١٣٠٠ مليار جنيه سنويًا، بما قيمته ٢١٦ مليار دولار، فإن المعونة الأمريكية تمثل نسبة ٥, ٠٪ نصف في المائة من قيمة الناتج القومي، وبالتالي فإن تأثيرها على الناتج القومي ضعيف جدًا، وقد أذهلهم رد الفعل المصري المساند لما اتخذته الحكومة وقواتها المسلحة من عدم الإذعان للمخططات والضغوطات الأمريكية والغربية، وإعلان المبادرات من كل فئات الشعب، وعلى رأسهم مبادرة الشيخ محمد حسان؛ للتبرع لتعويض تلك المعونة بما يفوقها عشرات المرات، وقد كانت الإستجابة السريعة لهذه المبادرة جيدة بغضل الله تعالى.

فاللهم أعز الإسلام والمسلمين، وأذل الشرك والمشركين، ودمر أعداء الدين، وانصر عبادك الموحدين، واجعل اللهم هذا البلد آمنًا مطمئنًا وسائر بلاد المسلمين، «رَبَّنَا ظَلَمَنَا أَنْشَنَا وَإِن لَرَ تَغْفِرُ لَنَا وَرَبَّحَمْنَا لَتَكُوْنَنَ مِنَ المُحْسِرِينَ » [الأعراف:٢٣].

وآخر دعوانا أن الحمد لله رب العالمين.

الته يها العدد ٢٨٤ السنة الحادية والأربعون

in the second se



الحمد لله رب العالمين، والصلاة والسلام على خاتم النبيين، صلى الله عليه وعلى آله وصحبه أجمعين، أما بعد:

قال تعالى: « وَالْمُؤْمِنُونَ وَالْمُؤْمِنَتُ بَتَصْغُمُ أَذِلِياً مُ بَعْضٍ يَأْثُرُونَ بِالْمَعْرُوفِ وَنَتْهَوْنَ عَنِ الْمُنكَرِ وَيُقْمِعُنَ الصَّلَوْةَ وَيُؤْثُونَ الزَّكَوْةَ وَيُطِيعُونَ اللَّهَ وَرَسُولُهُ أَوْلَتَهِكَ سَيَرَحُمُهُمُ اللَّهُ إِنَّا لَهُ عَزِيزٌ حَكِيمٌ (٢)» [التوبة: ٧١].

انتهت الانتخابات، ونسال الله تعالى أن يُوفَق من اختارهم الشعب لما يحبه ويرضاه، وأن يُعينَهم على الوفاء بالعهد، وأداء الأمانة، كما نساله سبحانه أن يُتمَّ علينا الانتخابات الرئاسية بخير، حتى يتفق الناس على إمام لهم، ونسال الله تعالى أن يكون إمام هدى، يحقق الله على يديه ما نرجوه من خير الدنيا والآخرة.

ولقد بُنَلَتْ في هذه الانتخابات جهود، وأَنْفَقَتْ أموال، وشارك في هذا كله الشيوخ والشباب، والرجال والنساء، ومعنى هذا أن لدينا طاقات، ولدينا جهودًا، ولدينا أموالا، تُرَى أين ستذهب هذه الجهود، وأين ستنفق هذه الأموال معد الانتخابات؟!

يجب علينا أن نعلم أننا نحن أمَّة محمد صلى الله عليه وسلم لنا وظيفة خلقنا الله لها، وهي أن نعبد الله وحده، وأن ندعو الناس إلى عبادته، قال تعالى: «رَمَا خَلَفَتُ أَلِمَنَ وَأَلَّاسَ إِلَّا لِعَبُدُونِ (<sup>(()</sup>)» [الذاريات: إِنَّا عَلَقَتُ أَلَمَنَ وَأَلَّاسَ إِلَى عَبْدُونَ (<sup>(()</sup>)» [الذاريات: بِالْمَعُرُوفِ وَتَنْهَوَنَ عَنِ ٱلْمُنَكَرِ وَتَوْمُونَ بِأَشَهِ (آل عمران: ١١٠]، فالإيمان بالله هو الذي يجعلنا نعبد الله ولا نشرك به شيئًا، والأمر بالمعروف والنهي عن المنكر هو دعوتنا للناس إلى عبادة الله عز وجل.

تَرى أين جهودنا المبنولة في الدعوة إلى الله، وكم نُنفق من أموالنا في سبيل الله؟! إنني أقول لهؤلاء الشيوخ والشباب، والرجال والنساء: لقد تحركتم إلى ودعوتموهم إلى الانتخابات، فهلا دامت هذه الحركة وهذه الزيارة من أجل دعوة الناس إلى توحيد الله عز وجل، هلا زرتم الناس وغشيتموهم في بيوتهم ومجالسهم ومحلاتهم وطرقاتهم، ودعوتموهم إلى ذكر الله، وإقامة الصلاة وإبتاء الزكاة؟!

إن وظيفتنا هي الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر، وهي وظيفة رسولنا من قبلنا، قال الله تعالى في حق النبي صلى الله عليه وسلم: « الَّذِينَ يَنَّعُونَ الرَّسُولَ الَّذِي الأَحْرَى الَّذِي عَدُونَ مُ مَكُولًا عِندَهُمْ فِي التَّوْرَندَةِ وَالإَجْمِلِ يَأْمُرُهُم بِالْمَعْرُوفِ وَيَتَهَهُمْ عَن المُنكرِ» [الأعراف: ١٥٧]، وقال في حقنا: « هُتُمُ

ربيع الأخر ١٤٣٣ هـ

التوكير ) ١١

أَلْمُنَكَرِ وَتُؤْمِنُونَ بِأَلَّهِ» [آل عمران: ١١٠]، وأمر النبي صلى الله عليه وسلم بالأمر بالمعروف فقال: « خُذِ أَلْمُنُو وَأَمْرَ بِالْمُرُفِ وَأَعْرِضْ عَنِ الْجُهادِتَ (\*\*)» [الأعراف: ١٩٩]، وأمرنا بما أمره به، فقال تعالى: « وَلَتَكُن يَنِكُمُ أَمَّةٌ يَدَعُونَ إِلَى الْقَيْرِ وَيَأْمُرُونَ بِالْمُرُوفِ وَيَتَهَونَ عَنِ ٱلْمُنكَرِ وَأُولَتِكَ هُمُ ٱلْمُفْلِحُونَ (\*\*)» [آل عمران: بقي ٱلمُنكَر وأولتك هُمُ ٱلْمُفْلِحُونَ (\*\*)» [آل عمران: يعلنها صريحة أن وظيفته ووظيفة أتباعه هي الدعوة، فقال تعالى: « قُلْ هَذَهِ سَبِلَ آدَعُوا إِلَى ٱللهُ عَلَى (\*\*)» [نوسف: ١٠٩].

وفضل الدعوة عظيم قال تعالى: «وَمَنْ أَحْسَنُ قَوْلًا مَّمَّن دَعَا إِلَى ٱلله وَعَمِلَ صَلِحًا وَقَالَ إِنَّنِي منَ ٱلْمُسْلِمِينَ (٢٠)» [فصلت: ٢٣]، ففي هذه الآمة | التنبيه على شرف الدعاة والثناء عليهم، ويبان أنهم أحسن الناس قولا؛ لأنهم بدعون الناس إلى الله، وبرشدونهم إلى اتباع الحق واحتناب الداطل، وفعل الخدر وترك المنكر، وقد قال صلى الله عليه وسلم: «مَنْ دَلْ عَلَى حَبِّر فلهُ مثل أَجْر فاعله» [مسلم ١٨٩٣]، وقال صلى الله علده وسلم: «مَنْ دَعَا إِلَى هُدًى كَانَ لَهُ مِنَ الأَجْرِ مِثْلُ أَجُورِ مَنْ تَبِعَهُ، لَا يَنْقَصُ ذَلِكَ مِنْ أَجُورِهِمْ شَيَئًا» [مسلمَ ٢٦٧٤]، ولما أعطى صلى الله علده وسلم الرادة بوم خيير لعليٍّ رضي الله عنه قال له: «انْفُذْ عَلَى رِسْلِكَ حَتَّى تَنْزِلُ بِسَاحَتِهِمْ، ثُمَّ ادْعُهُمْ إِلَى الإسْلَام، وَأَخْبِرْهُمْ بَمَا بَحِبُ عَلَيْهِمْ، فَوَالله لأَنْ يَهْدِيَ اللهُ بِكَ رَجُلاً خُبْرُ لَكَ مِنْ أَنْ بَكُونَ لَكَ حُمْرُ النعم» [متفق عليه].

فَتَحْيل أيها المسلم عظمة هذا الأجر الذي يأتيك من الدعوة إلى الله، تخيل إذا هدى الله على يدك مائة أو ألفًا، كم يأتيك من الأجر؟! فهنيئًا لك أيها الداعية هذا الخير العظيم، فكيف تنشغل عن الدعوة إلى الله وتترك هذا الخير العظيم؟! أما علمت أنك حين تنشغل بالدعوة تنام ويأتيك أجر القائمين بسببك، وتفطر ويأتيك أجر العاملين بدعوتك من بعدك، أو ما سمعت الله تعالى يقول: « إنَّا تَصَيِّنَهُ فَ إِمَارٍ مُبِينِ (٣)» [يس: ١٢]، وأثارهم تَشمل أثارهم التي تركوها في الناس من خير أو شر، ولذلك قال الله تعالى: « يَبْؤَا إِنَّنَ النَّاس من

رَأَخَرَ» [القيامة: ١٣]، أي بما قدم في حياته، وبما أخر بعد مماته، كما قال صلى الله عليه وسلم: «إِذَا مَاتَ الانْسَانُ انْقَطَعَ عَنْهُ عَمَلُهُ إِلاَّ مَنْ ثَلَاثَة إِلَاَ مَنْ صَدَقَة جَارِيَة، أَوْ عِلْم يُنْتَفَعُ بِهَ، أَوْ وَلَد صَالَح يَدْعُو لَهُ» [مَسَلم ١٦٣١]، وقال صلى الله عليه وسلم: «مَنْ سَنَّ في الإسْلام سُنَّة حَسَنةً فَلَهُ مَنْ أُجُورِهمْ شَيْء» [مسلم ١٩٦٧].

أفلا يحملكم معشر الرجال والنساء، والشيوخ والشباب، الذين سهرتم الليالي في الدعوة إلى الانتخابات، أفلا يحملكم هذا الفضل العظيم على أن تسهروا الليالي من أجل الدعوة إلى الله، تدعون الناس سرًا وجهارًا، وليلاً ونهارًا، كما فعل الأنبياء، أما سمعتم الله يقول: «قُلْ يَضُلُ الله وَرَحَتِ فَذَلِكَ فَلَفَرَحُوا هُوَ حَرَّ مُعَا يَجْعُونَ (٥٠)» [يونس: المرابياء، أما علمت أن هذه وظيفة المصطفين الله الأنبياء من رسل الله وأتباعهم، فكما اصطفى الله الأنبياء من جملة الخلق للقيام بواجب الدعوة، اصطفى من جملة الأتباع من يقوم بهذا الواجب.

فلنحرص حميعًا على القيام بواحب الدعوة الى الله، والأمر بالمعروف والنهى عن المنكر، فإن ذلك من موجبات رجمة الله، كما صرح الله تعالى في هذه الآبة، ولنحذر من القعود عن هذه الوظيفة والإنشغال عنها بالسياسة والساسة، فإن تركها من أعظم أسباب الطرد من رحمة الله، قال تعالى: « لُعِنَ ٱلَّذِينَ حَفَرُوا مِنْ بَخِتِ إِسْرَةِ مِلَ عَلَى لِيكَانِ دَاوُبُدُ وَعِيسَى ٱبْنِ مَرْبَعَ ذَلِكَ بِمَا عَصَوا وَكَانُوا يَعْتَدُونَ ( ) كَانُوا لَا يَتَنَاهُونَ عَن مُنكَر فَعَلُوهُ لَبْنُسَ مَا كَانُوْأَ يَفْعَلُونَ (؟)» [المائدة: ٧٨- ٧٩]، وقد حذَّرنا الله من السكوت عن المنكر إذا فشا في الأرض، فقال تعالى: « وَأَتَّقُوا فِتْنَهُ لَا تُصِيبَنَّ ٱلَّذِينَ ظَلَمُوا مِنكُمْ خَاصَةً وَأَعْلَمُوا أَنَ ٱللَّهُ شَدِيدُ أَلْعِقَابِ (0)» [الأنفال: ٢٥]، وقال صلى الله عليه وسلم: «مَثْلُ الْقَائِمِ عَلَى حُدُودِ الله وَالوَاقِع فدهًا كَمُثَل قَوْم اسْتَهَمُوا عَلَى سَفِينَة، فَأَصَابٌ يَعْضُهُمْ أَعْلاَهَا وَيَعْضُهُمْ أَسْفَلَهَا، فَكَانَ الَّذِينَ فِي أَسْفَلَهَا إِذَا اسْتَقَوْا مِنَ المَاء مَرُّوا عَلَى مَنْ فَوْقَهُمْ فَقَالُوا لَوْ أَنَّا خَرَقْنًا فِي نَصِيبُا خَرْقًا، وَلَمْ نَؤَذ مَنْ فَوْقَنَا. فَإِنْ يَتْرُكُوهُمْ وَمَا أَرَادُوا هَلَكُوا جَمِيعًا، وَإِنْ أَخَذُوا عَلَى أَيْدِيهِمْ نَجَوْا وَنَجَوْا جَمِيعًا»

الته يها العدد ٤٨٤ السنة الحادية والأربعون

[البخاري ٢٤٩٣].

وقَالُ أَبُو بَكْر رضي الله عنه: يَا أَيُّهَا النَّاسُ إِنَّكُمْ تَقْرَعُونَ هَدْه الآيةَ: « يَاَيُّهُا الَّذِينَ ءَامَتُوْا عَلَيْكُمْ أَسْسَكُمْ لَا يَشْرَكُمْ مَنَ صَلَ إِذَا اَهْتَدَيْتُمْ إِلَى اللَّهِ مَرْحِعَكُمْ حَمِعاً فَيُنَبِئُكُم بِمَا كُتُمْ تَعْمَلُونَ (")» [المائدة: ١٠٥]، أَلاَ وَإِنَّى سَمعْتُ رَسُولَ الله صلى الله عليه وسلم يَقُولُ: «إِنَّ النَّاسَ إِذَا رَأَوًا الظَّالَمَ لَمْ يَاضُذُوا عَلَى يَدَيْهِ أَوَشَكَ اللهُ أَنْ يَعْمَهُمْ بِعِقَابِهِ» [صحيح الترمذي للألباني (٣٠٥٧)].

فيا معشر الشيوخ والشباب، والرجال والنساء: نريد منكم توظيف هذه الطاقات، وتوظيف هذه الجهود التي بذلتموها في الانتخابات، نريد أن تبذلوها في الدعوة إلى الله. ويا أيها المرشحون الذين أنفقوا مما لا يعلمه إلا الله في الانتخابات، أنفقوا مما رزقكم الله في الدعوة إلى الله «عَنَى رَيُّكُو أَن يَرْحَكُمُ» [الإسراء: ٨].

ومن موجبات رحمة الله: إقامة الصلاة: قال تعالى: «وَالَّذِن هُمَ عَلَى صَلَاعِمْ يُحَافِظُونَ (\*\*) أُوَّلَتِكَ فِ جَنَّتِ مُكْمُونَ (\*\*)» [المعارج: ٣٤ - ٣٥]، والجنة هي رحمة الله، كما في الحديث أن الله تعالى: «قَالَ للْجَنَّة: آَنْت رَحْمَتِي أُصيبُ بِك مَنْ أَشَاءُ» [متفق عليه]. وفي القَرآن الكريم قال تعالى: «يُدْخِلُ مَن يَشَامُ فِ رَحْمَتِهِ، [الإنسان: ٣١].

فإقام الصلاة من موجبات رحمة الله، وتركها من موجبات العذاب، قال تعالى: «فَلَفَ مِنْ بَعَرِمْ خَلَفٌ أَضَاعُوا الصَّلَوَةَ وَاَتَبَعُوا الشَّهَوَتِ فَسَوْفَ مِنْ بَعَرِمْ خَلَفٌ أَضَاعُوا الصَّلَوَةَ وَاَتَبَعُوا الشَّهَوَتِ فَسَوْفَ مِلَعُوْنَ غَنًا (\*)» [مريم: ٥٩]، وقال تعالى: «فَوَسَلُّ [الماعون: ٤- ٥]، وقال تعالى: «كُلُ نَنْسٍ سَاكَبَتْ رَمِنَةُ (\*) إِلَّا أَضَحَتَ آلَتِنِ (\*) فِ جَنَتٍ يَسَآتُلُونَ (\*) عَن السُجِينَ (\*) مَا سَلَكَكُرُ فِ سَعَرَ (\*) عَالُوا لَهُ نَكُ مِنَ السُجَينِ (\*)» [الدثر: ٣٨ – ٤٢].

فاتقوا الله عباد الله، وأقيموا الصلاة كما أمركم الله، ومروا بها أهليكم والناس أجمعين، قال تعالى: « وَأَمُرُ أَهْلَكَ بِالصَّلَاةِ وَأَصْطَرُ عَلَيَاً» [طه: ١٣٢]، وقال النبي صلى الله عليه وسلم: «مُرُوا أَوْلاَدَكُمْ بِالصَّلاَة وَهُمْ أَبْنَاءُ سَبْع سنينَ، وَأَصْرِبُوهُمْ عَلَيْهَا وَهُمْ أَبْنَاءُ عَشْر سَنَيْنَ، وَفَرَقُوا بَيْنَهُمْ فِي الْمَضَاجِع» [صحيح أبَى داود للألباني (٤٦٦)] ))، وادَعَوا الناس

إلى إقامتها، فإن الدعوة إلى إقام الصلاة من أولويات الدعوة إلى الله، كما في الحديث: عَنْ مُعَاذَ بْن جَبَل رضي الله عنه قَالَ: بَعَثَني رَسُولُ الله صلى الله عليه وسلم قَالَ: «إِنَّكَ تَأَتى قَوْمًا مِنْ أَهْل الْحَتَابِ. فَادْعُهُمْ إِلَى شَهَادَة أَنَّ لاَ إِلَهَ مَنْ أَهْل اللهُ وَأَنَى رَسُولُ الله، فَإِنْ هُمْ أَطَاعُوا لذَلكَ فَأَعْلِمُهُمْ أَنَّ اللهَ افْتَرَضَ عَلَيْهِمْ خَمْسَ صَلَوَاتٍ في كُلِّ يَوْم وَلَيْلَة» [متفق عليه].

000

التوكيد ) ١٣

ومن موجبات رحمة الله: إيتاء الزكاة: فمن أعطى زكاة ماله، طيبة بها نفسه، أدخله الله في رحمته، كما قال تعالى: « وَمِنَ الْأَعْرَابِ مَن يُؤْمِنُ بِاللَّهِ وَالْبُورِ الْآخِرِ وَيَتَخَذُ مَا يُنفِقُ قُرُبَت عند اللَّهُ وَصَلَوَتِ الرَّسُولِ الآ إِنَّهَا قُرْبَةً لَهُمْ سَيُدْخِلُهُمُ اللَّهُ فِي رَحْمَتِهُ إِنَّ اللَّهُ عَفُورٌ رَحِمٌ (<sup>1</sup>)» [التوبة: ٩٩]، ومن غلب عليه البخل والشح، فلم يؤد زكاة ماله عُذَبَ به يوم القيامة، كما قال تعالى: « وَالَذِينَ اللَّهُ فَي مَحْمَتُهُ وَالْفِصَة، وَالْفِصَة، وَالْمَعْمَ وَالْمَعْمَ اللَّهُ عُذَبَ به يوم القيامة، كما قال تعالى: « وَالَذِينَ مُوَن عَلَيْهُمُ وَحُورُهُمْ وَالْفِرَةُ مَوَا حَمَتُ فَتَكُونُ بِهَا جَاهُهُمْ وَجُورُهُمْ وَظُهُورُهُمْ مَنَا حَمَدًا مَا كَنَرَ مَا كُنُمُ الْتُوْتِ. (<sup>1</sup>)

عَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ رضي الله عنه قَالَ: قَالَ رَسُـولُ اللَه صلى الله عليه وسلم: «مَا مَنْ صَاحب ذَهَبَ وَلاَ فَضَّة لاَ يُؤَدِّي مِنْهَا حَقَّهَا، إَلاً إِذَا كَانَ يَوْمُ الْقَيَامَة صَفَحتْ لَهُ صَفَائِحَ مِنْ نَارٍ، قَأَحْمي عَلَيْهَا فَي نَار جَهَنَّمَ، فَيُكُوى بِهَا جَنْبُهُ، وَجَبِينَهُ، وَظَهْرُهُ، كُلَّمَا بِرَدَتْ أُعِيدَتْ لَهُ، في يَوْم كَانَ مَقْدَارُهُ خَمْسِنِ آلَف سَنَة، حَتَّى يُقْضَى بَيْنً العباد، فَيُرى سَبَيلَهُ: إِمًا إِلَى الْجَنَّةِ، وَإِمًا إِلَى التَّارِ» [مسلم ٩٨٧].

وقال تعالى: « وَلَا يَحْسَبَنَ ٱلَّذِينَ بِبْحَلُونَ بِمَا ءَاتَنَهُمُ اللَّهُ مِن فَضْلِهِ، هُوَ خَيْرًا لَمُمَ بَلَ هُوَ شَرُّ هَمَّمُ سَيُطَوَقُونَ مَا بَخِلُوا بِهِ، يَوْمَ ٱلْقِيَدَمَةُ وَاللَهِ مِيرَتُ ٱلسَمَوَنِ وَٱلأَرْضُ وَٱللَهُ بِمَا تَعْمَلُونَ خِيرٌ ()» [آل عمران: ١٨٠].

عَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ رضي الله عنه قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللهَ صلى الله عليه وسلم: «مَنْ آتَاهُ اللهُ مَالاً، فَلَمْ يُؤَدَّ زَكَاتَهُ، مُثَلَ لَهُ يَوْمَ الْقَيَامَة شُحَاعًا اقْرَعَ، لَهُ زَبِيبَتَانِ، يُطَوَّقُهُ يَوْمَ الْقَيَامَة، تُمُّ يَأْخُذُ بلهْزِمَتَيْه - يَعْني شَدْقَيْه - ثَمَّ يَقُولُ: آنَا مَالُكَ، أَنَّا كَنْزُكَ» ثُمَ تَلاً «وَلَا يَحْسَبَنَّ الَّذِينَ يَبْخَلُونَ بِمَا اتَاهُمُ اللَّهُ مِنْ فَضْله» الآيَة [البخاري ١٤٠٣].

ربيع الأخر ١٤٣٣ هـ

فمن آتاه الله مالا فليؤد زكاته طيبة بها نفسه، وليأمر بها أهله، فإن الله تعالى مدح إسماعيل II بقوله: «رَكَانَ نَأْمُرُ أَهْلُهُ بِالصَّلَوَةِ وَالرَّكُوَ وَكَانَ عَندَ رَبِهِ مَرْصِيًا ((\*)» [مريم: ٥٥]، وليأمر بها الناس، كما قال النبي صلى الله عليه وسلم لماذ بن جبل وقد بعثه إلى اليمن: «فَإِنْ هُمُ أَطَاعُوا لذَلكَ فَأَعْلَمُهُمْ أَنَّ اللهُ افْتَرَضَ عَلَيْهِمْ صَدَقَةٌ تُؤْخُذُ مِنْ أَغْنِيَاتِهِمْ فَتُرَدُّ فِي فَقَرَاتِهِمَ» [متفق عليه].

ومن موجبات رحمة الله طاعة الله ورسوله، كما قال تعالى: «وَبَطْيعُونَ أَنَّهُ ورسولهُ أُوَلَتِكَ سَرَحُهُمُ أَنَهُ » [التوبة: ٧١]، وقال تعالى: «وَأَطِعوا أَنَّهُ وَأَلْرَسُولَ لَمَلَحُمُ تُرْحَمُونَ سَ» [آل عمران: ١٣٢]، فطاعة الله ورسوله من موجبات رحمة الله، وعصيان الله ورسوله من موجبات العذاب، قال تعالى: «يَلْكَ حُدُودُ أَنَهُ وَمَن يُطِعِ أَنَّهُ وَرَسُولُهُ يَدْخِلُهُ جَنَبٍ نَجْرِي مِن تَحْتِهَا الأَنْهَسُرُ يَدْخِلُهُ جَنَبٍ فَجْرِي مِن تَحْتِهَا الأَنْهَسُرُ يَدْخِلُهُ حَنَبٍ فَعَا وَذَالِكَ الْفَوْرُ أَلْعَظِهُ مَا لاَنْهَسُرُ تَنَارًا حَالِدًا فِيهَا وَذَالِكَ الْفَوْرُ الْعَظِهِ مَا لاَ يُعَالى تَارًا حَالِدًا فِيهَا وَلَهُ عَذَابٌ مُعِينٌ سَ

وقد أكثر ربنا سيحانه وتعالى علينا في القرآن الكريم من الأمر يطاعته وطاعة رسولة صلى الله عليه وسلم، قال تعالى: « يَتَأَيُّهَا أَلَّذِينَ المَنُوَّ إ أَطِيعُوا اللَّهَ وَأَطِيعُوا ٱلرَّسُولَ وَأَوْلِي ٱلْأَمْنِ مِنكُمْ فَإِن لَنزَرْعَتُمْ فِي شَيْءٍ فَرُدُوهُ إِلَى ٱللَّهِ وَٱلرَّسُولِ إِن كُنْهُمْ فَتُوْمِنُونَ بِٱللَّهِ وَٱلْيَوْمِ ٱلْآخَرْ ذَلِكَ خَبْرٌ وَأَحْسَنُ تَأْوِيلًا ()»» [النساء: ٥٩]، وقال تعالى: «يَتَأَيُّهُا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوا أَطِيعُوا اللَّهَ وَرَسُولُهُ، وَلا تَوَلَّوا عَنْهُ وَأَنتُمْ تَسْمَعُونَ ()» [الأنفال: ٢٠]، وقال تعالى: «يَتَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوا أَطِيعُوا ٱللَّهَ وَأَطِيعُوا ٱلرَّسُولَ وَلَا نُطِلُوا أَعْنَكُمُ (m)» [محمد: ٣٣]، وحذر سيحانه من مخالفة رسوله صلى الله عليه وسلم، فقال تعالى: «فَلْيَحْذَرِ ٱلَّذِينَ يُخَالِفُونَ عَنْ أُمْرِهِ: أَن تُصِيبَهُمْ فِتْنَةُ أَوْ يُصِيبَهُمْ عَذَابُ أَلِيرُ ()» [الدور: ٦٣]، ويسنن سيحانه أن الذين عصبوا الله ورسوله سيندمون يوم القيامة أشد الندم، فقال تعالى: « فَكَيْفَ إِذَا جِتْنَا مِن كُلْ أُمَّتِم بِشَهِيدٍ وَجِتْنَا بِكَ عَلَى هَتَوُلاً مِنْهِيدًا () يَوْمَيذِ يَوَدُ ٱلَّذِينَ كَفَرُوا وَعَصَوا ٱلرَّسُولَ لَوْ تُسَوَّى بِهُمُ ٱلْأَرْضُ وَلَا يَكْنُمُونَ ٱللَّهَ حَدِيثًا ()» [النساء: ٤١ - ٤٢]، وقال تعالى: «وبوه يعضُّ

الظَّالِمُ عَلَى بَدَيْهِ يَعَوُّلُ يَلَيَّنَى أَعَنَدْتُ مَعَ الرَّسُولِ سَبِيلًا () يَوَيَتَى لَتَى لَهُ أَغَيْدُ فَلَا الْحَلِيلًا () لَقَدْ أَصَلَى عَنِ الذِّكْرِ بَعْدُ إِذْ حَامَتْيُ وَكَاتِ القَيْطَنُ لِلإِنسَنِ حَدُولًا () » [الفرقان: ٢٧ - ٢٩]، وقال تعالى: «شِتْلُكَ النَّاشُ عَن السَاعَةِ قُلْ إِنَّا عَلَيْهَا عِنداللهُ وَمَا يَدُرِيكَ لَقُلُ السَاعة تَكُونُ قَرِيمًا () إِنَّ اللَّهُ لَعَن الْكَفُونِ وَاعَدًا هُمْ سَعِيرًا () خَلِينَ فَمَا أَبْداً لَا يَعَدُونَ وَلِيَّا وَلاً سَمِيرًا وَالْعَنَا الرَّسُولُا () » [الأحزاب: ٢٣ - ٢٢].

فلنوطَّن أنفسنا على السمع والطاعة لله ولرسوله، فإن ذلك عنوان الإيمان، كما قال تعالى: «وَمَا كَانَ لِمُوْمِن وَلا مُوْمِنَةٍ إِذَا فَضَى اللَّهُ وَرَسُولُهُ أَمَرًا أَن يَكُون هُمُ الَّذِيرةُ مِن أَمُرهم وَمَن يَعْص اللَّهُ وَرَسُولُهُ فَقَدْ ضَلَ ضَلَكًا مُبِيناً (٣)» وَمَن يَعْص اللَّهُ وَرَسُولُهُ فَقَدْ ضَلَ ضَلكًا مُبِيناً (٣) المُوْمِنِينَ إذا بُعُوا إلى الله ورَسُولِهِ لِمَكُم سَنعُم أَن يَقُولُوا المُوْمِنِينَ إذا بُعُوا إلى الله ورَسُولِهِ لِمَكُم سَنعُم أَن يَقُولُوا مَعْنا وَأَطْعَا وَأُوْلَتِكَ هُمُ الْمُفْلِحُونَ (٥)» [الذور: ما والم

0000000

هذه هي وظيفتنا: وأَمْرُونَ بَالْمَعْرُونَ وَيَنْهَوْنَ عَنِ ٱلْمُنْكُرِ وَثُقِيمُونَ ٱلصَّلَاةَ وَتُوْتُونَ الزَّكُوةَ وَتُطْيِعُونَ أَلَنَهَ وَرَسُولُهُ:» [التودة: ٧١]، هذه هي وظيفتنا قبل قيام الدولة، وهذه هي وظيفتنا بعد قيام الدولة، قال تعالى: « وَعَدَ أَلَهُ ٱلَّذِينَ مَامَنُوا مِنكُرُ وَعَيْمِأُوا ٱلْصَنبِلِحَنتِ لَيُسْتَخْلِفُنَّهُمُ فِي ٱلأَرْضِ كَمَا أَسْتَخْلَفُ ٱلَّذِي مِن قَبْلَهِمْ وَلَشَكِّنُنَّ لَهُمْ دِينَهُمُ ٱلَّذِكِ أَرْبَعْنِي لَهُمْ وَلَيُسَتِلْنَهُمْ مِّنَّ بَعْدِ خَوْفِهِمْ أَمَنا يَعْبُدُونَنِي لَا يُشْرِكُونَ بِي شَيْعًا وَمَن كَفَرَ بَعَدُ ذَلِكَ فَأُولَيْهَكَ هُمُ ٱلْفَنْسِقُونَ ٢٠٠ وَأَقْيِمُوا ٱلصَّلَوْةَ وَءَاتُوْا الزَّكُوةَ وَأَطِيعُوا الرَّسُولَ لَعَلَّكُمْ تُرْجَعُونَ ٢٠ [النور: ٥٥ – ٥٦]، فهذه هي وظيفتنا قبل قيام الدولة، وهي الطريق إليها، ووظيفتنا يعد قيامها، قال تعالى: «وَلَتَنصُرُكَ اللهُ مَن يَنصُرُهُۥ إِنَّ اللهُ لَقُوعُتُ عَنِيرٌ فِ الَّذِينَ إِن مَكْنَهُمْ فِ الأَرْضِ أَفَامُوا الصَّلَوَةُ وَءَاتُوْا ٱلزَّكَوْةَ ۖ وَأَمَرُوا بِٱلْمَعْرُونِ وَنَهَوْا عَنِ ٱلْمُنكَرُ وَلِلَّهِ عَنِقِبَةَ ٱلْأُمُورِ (1)» [الحج: ٤٠ - ٤١].

فنحن أمة دعوة من قبل ومن بعد، وليس لنا أن نفرّط في هذه الوظيفة، وأن لا ننشغل عنها وأن لا نؤثر عليها شيئًا، ونسأل الله تعالى أن لا يحرمنا فضل الدعوة إليه، وأن يحشرنا يوم القيامة مع سيد الدعاة محمد صلى الله عليه وسلم. والحمد لله رب العالمين.

التوكيم العدد فمة السنة الحادية والأربعون

12

شروط الصلاة

الإماكن المنهي عن الصلاة فيها

د.حمديطه

اعداد/

الحمد لله وحده والصلاة والسلام على من لا نبي بعده، ثم أما بعد:

انتهينا في العدد السابق من الحديث عن شرط طهارة المكان للصلاة، ومن المناسبة لهذا الشرط الحديث عن الأماكن التي نهي عن الصلاة فيها؛ حيث ذكرها البعض عند الكلام عن هذا الشرط؛ لأنهم عللوا النهي عن الصلاة في أكثر هذه الأماكن بنجاستها، أو أنها مظنة النجاسة، وبعضهم علل النهي بأمور أخرى سياتي بيانها.

#### الأماكن التي نهي عن الصلاة فيها:

أولا: حكم الصلاة في هذه الأماكن: اعلم أن الأصل في شريعتنا جواز الصلاة في كل موضع من الأرض وأن هذا مما اختص الله به هذه الأمة كما في حديث: «أعطيت خمسًا لم يعطهن أحد قبلي، وذكر فيها وجُعلت لي الأرض مسجدًا وطهورًا فاينما أدركتني الصلاة صليت» [متفق عليه] إلا أن النبي عليه الصلاة والسلام نهى عن الصلاة في مواضع معينة، اختلف أهل العلم في الصلاة فيها، فكره الشافعية والحنفية الصلاة في هذه الأماكن، والكراهة تحريمية عند والحنفية؛ لثبوت النهي عنها في السنة، ويذكرونها عادة في شروط الصلاة عند طهارة المكان.

واختلفت الرواية عن أحمد رحمه الله في الصلاة في هذه المواضع، فروي أن الصلاة لا تصح فيها بحال، وعن أحمد رواية أخرى أن الصلاة في هذه صحيحة ما لم تكن نجسة، وهو مذهب مالك وأبي حنيفة والشافعي، ولأنه موضع طاهر فصحت الصلاة فيه كالصحراء. [المغني في فقه الإمام أحمد لابن قدامة المقدسي أبو محمد (٧٥٣/].

قال ابن رشد مبيئًا سبب الْحَلَّاف في هذا: وسبب اختلافهم في حكم الصلاة في هذه المواضع تعارض ظواهر الأثار في هذا الباب وهي قوله عليه الصلاة والسلام: «أعطيت خمسًا لم يعطهن أحد قبلي، وذكر فيها: وجعلت لي الأرض مسجدًا وطهورًا فاينما أدركتني الصلاة صليت» وما يوى ابن عمر أنه عليه الصلاة والسلام: «اجعلوا من وما روى ابن عمر أنه عليه الصلاة والسلام نهى أن يُصلى في سبعة مواطن: في المزبلة، والمجزرة، والمقبرة، وقارعة الطريق، وفي الحمام وفي معاطن الإبل، وفوق ظهر بيت الله» [الترمذي ٣٤٦ وضعفه الألباني]، والثاني ما روي أنه الله» المداة والسلام: «صلوا في مرابض الغنم، ولا تصلوا في أعطان الإبل، [الترمذي ٣٤٨ وصححه الإلباني].

فذهب الناس في هذه الأحاديث ثلاثة مذاهب: أحدها مذهب الترجيح والنسخ، والثاني مذهب البناء: أعني بناء الخاص على العام، والثالث مذهب الجمع.

فأما من ذهب مذهب الترجيح والنسخ فأخذ بالحديث المشهور، وهو قوله عليه الصلاة والسلام: «جعلت لي الأرض مسجدًا وطهورًا»، وقال: هذا ناسخ لغيره؛ لأن هذه هي فضائل له عليه الصلاة والسلام، وذلك مما لا يجوز نسخه.

وأما من ذهب مذهب بناء الخاص على العام فقال: حديث الإباحة عام، وحديث النهى خاص، فيجب أن يبنى

ربيع الأخر ١٤٣٣ هـ التوكيد ) 10

الخاص على العام. فمن هؤلاء من استثنى السبعة مواضع. ومنهم من استثنى الحمام والمقبرة، وقال: هذا هو الثابت عنه عليه الصلاة والسلام؛ لأنه قد روي أيضًا النهي عنهما مفردين. ومنهم من استثنى المقبرة فقط للحديث المتقدم. وإما من ذهب مذهب الجمع، ولم يستثن الخاص من العام، فقال: أحاديث النهي محمولة على الكراهة والأول على الجواز: [بداية المجتهد لابن رشد الحفيد ١١٨/١]. ولنبدأ بالكلام على حكم الصلاة في هذه الأماكن بشيء من التفصيل:

#### ١- الصلاة في أعطان الإبل:

و«أعطان»: جمع عَطن، ويُقال: مَعَاطن جمع مَعْطنَ، واعطان الإبل فُسَرتْ بثلاثة تفاسير: قيل: مباركها مطلقاً، وقيل: ما تُقيم فيه وتاوي إليه، وقيل: ما تبرك فيه عند صدورها من الماء؛ أو انتظارها الماء. فهذه ثلاثة أشياء، والصحيح: أنَّه شاملٌ لما تقيم فيه الإبل وتاوي إليه، كمَرَاحها، سواءً كانت مبنيَّة بجدران أم محوطة بقوس أو أشجار أو ما أشبه ذلك، وكذلك ما تعطن فيه بعد صدورها من الماء. وإذا اعتادت الإبلُ أنها تبرك في هذا المكان، وإن لم يكن مكاناً مستقراً لها فأنَه يعتبر معطناً. أما مبرك الإبل الذي بركت فيه لعارض ومشت، فهذا لا يدخل في المعاطن؛ لأنه ليس بمبرك. [الشرح المتع لابن عثيمين ٢٠/٢].

وإلى تحريم الصلاة في معاطن الإبل ذهب أحمد بن حنبل، فقال: لا تصبح بحال، وقال: من صلى في عطن إبل أعاد أبدًا، وسئل مالك عمن لا يجد إلا عطن إبل؟ قال: لا يصلي فيه. قيل: فإن بسط عليه ثوبًا؟ قال: لا. وقال ابن حزم: لا تحل في عطن إبل، وذهب الجمهور إلى حمل النهي على الكراهة مع عدم النجاسة، وعلى التحريم مع وجودها، وهذا إنما يتم على القول بأن علة النهي هي النجاسة، وذلك متوقف على نجاسة أبوال الإبل وأزبالها. [نيل الأوطار – الشوكاني 1٤٠/٢].

وعلل الشافعية عدم بطلان الصلاة في أعطان الإبل مع ورود النهي بقولهم: «فَإِنْ قِيلَ: فَإِذَا وَرَدَ النَّهْيُ عَنْ الصَّلاَة فِي أَعْطَان الإبل عَلَى مَا ذَكَرْتُمُ، فَلَمَ جَوَرْتُمُ الصَّلاَة فِيهَا؟ وَهَلْ أَوَجَتُ النَّهْيُ بُطلاَنَ الصَّلاَة فِيهَا؟ قِيلَ: لأَنُ النَّبِيَّ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْه وَسَلَّمُ نَهَى عَن الصَّلاَة فَي أَعْطَانَهَا؟ لأَنُه شَبَّهَهَا بِالشَّيَاطِيْ، وَهَذَا المَّعْنَى لاَ يَبْطُلُ الصَّلاَة، لأَنَّ النَّبِيَ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْه وَسَلَّمَ نَهَى عَن الصَّلاَة به في صَلاَة شَيْطَلُ الصَّلاَة شَيْطَانَ وَلَمْ تَفْسُدْ صَلاَتُهُ. [الحاوى الكبير للمَاوَردى].

واستدل الحنابلة بحديث أبي هريرة: «صلوا في مرابض الغنم، ولا تصلوا في أعطان الإبل»، والحديث في «الصّحيح». ولحديث جابر بن سمرة: «أنَ رجلاً سال النَبِيَ صلى الله عليه وسلم قال: أصلي في مرابض الغنم؟ قال: نعم. قال: أصلي في مبارك الإبل؟ قال: لا» [مسلم ٨٢٨]، ووجه الدَّلالة من كون الصَّلاة لا تصحُّ في معاطن الإبل: النهي عن الصلاة فيها، فإذا صليت فيها فقد وقعت فيما نهى عنه رسول الله صلى الله عليه وسلم وذلك معصية، ولا يمكن أن تنقلب المعصية طاعة. وإذاً؛ لا تصحُّ الصلاة. [الشرح

الممتع لابن العثيمين ١٠٩/٢]. علة النهى:

وإنما ذكرنا هذا الأمر؛ لأنه متى أمكن تعليل الحكم، تعين تعليله وكان أولى من قهر التعبد ومرارة التحكم[المغني لابن قدامة ٧٩٤/١].

وقد اختلف العلماء رحمهم الله في التعليل للنهي عن الصَّلاة في أعطان الإبل من حيثُ النظنُ، فقال بعضهم: إننا لا نعلم الحكمة، والحكم الشرعي الذي لا تُعلم حكمته يُسمَى عند أهل العلم تعبُّديًا. قال القاضي: المنع من هذه المواضع تعبُّد لا لعلة معقولة. [المغني لابن قدامة ٧٥٤/١، والشرح الممتع لابن عثيمين ١٠٩/٢].

وقال بعض العلماء: بل لأنَّ أرواثها وأبوالها نجسة، وهذا مبنيًّ على أنَّ الأبوال والأرواث نجسة؛ ولو من الحيوان الطَّاهر، والصَّحيح خلافه، ولكن هذه العلَّة باطلة؛ إذ لو كانت هذه هي العلَّة ما جازت الصَّلاة في مرابضَ الغذم؛ لأنَّ القائلين بنجاسة أبوال الإبل وأرواثها يقولون بنجاسة أرواث الغذم وأبوالها. [الشرح المتع لابن العثيمين ٢/٢٠].

وأيضا قد قيل: إن حكمة النهي ما فيها من النفور فربما نفرت وهو في الصلاة، فتؤدي إلى قطعها أو أذى يحصل له منها، أو تشوش الخاطر الملهي عن الخشوع في الصلاة، وبهذا علل النهي أصحاب الشافعي وأصحاب مالك، وعلى هذا فيفرق بن كون الإبل في معاطنها وين غيبتها عنها؛ إذ يؤمن نفورها حينئذ. قال الماوردي: «لأنَّ الصَلاَةُ في الأَعْطَانِ الأبل، وَلَيْسَ للْغَنَمَنْفُورُ فَيَحَافُهُ الْمُصَلِّي فَيَسْقُطُبِهِ خُشُوعُهُ». [الُحاوى الكبر للماوردي ٢ ٢٦٢].

واحتجوا بحديث ابن مغفل عند أحمد بإسناد صحيح بلفظ: «لا تصلوا في أعطان الإبل فإنها خُلقت من الجن آلا ترون إلى عيونها وهيئتها إذا نفرت» [صححه الألباني في الثمر المستطاب ١/١٣٩].

ويعكر على هذا الاستدلال أن النبي صلى الله عليه وسلم كان يصلي إلى البعير، فهذا يدل على أن النهي ليس هو لاحتمال النفور؛ لأن هذا محتمل أيضًا في هذه الصورة الجائزة اتفاقًا، ولذلك فإني أرى أن النهي إنما هو بخصوص المكان المعطن والمبرك، فالحديث لا يفيد التفريق الذي مال إليه الشوكاني. [الثمر المستطاب في فقه السنة والكتاب للألباني [٣٩١/١].

وقال بعض أهل العلم: إنما نُهي عن الصلاة في مبارك الإبل أو أعطانها؛ لأنها خُلقت من الشياطين، فإذا كانت مخلوقة من الشياطين، فلا يبعد أن تصحيها الشياطين، وتكون أعْطَانَ الأبل مَأْوَى الشياطين: لأَنَّ النُبيَّ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ شَدَّةَ الْأَبْلَ بِهَا، وَلَيْسَ مَزَاحٌ الْغَنَمَ مَأْوَى الشَّياطين؛ لأَنَّ النَبِيَّ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ أَخْبَرَ أَنَّهَا مِنْ دَوَابَّ الْجَنَّةِ. [الحاوى الكبير للماوردي/٢٢٢].

وهذا الذي اختاره شيخُ الإسلام ابن تيمية رحمه الله، وهو أقرب ما يُقال في الحكمة. [الشرح الممتع لابن عثيمين ١٩٩/٢].

وللحديث بقية والحمد لله رب العالمين.

الته (ربعا العدد ٢٨٤ السنة العادية والأربعون

17



الأتمان الأكملان على سيد ولد أدم محمد نبي الهدي والرجمة، وعلى آله وصحبه ومن اهتدی بهدیه، وبعد:

عن أبى بن كعب رضى الله عنه قال: كنت حالسًا في المسجد، فدخل رجل يصلى، فقرأ قراءة أنكرتها علىه، ثم دخل آخر، فقرأ قراءة سوى قراءة صاحبه. فلما قضينا الصلاة دخلنا حميعًا على رسول الله صلى الله عليه وسلم، فقلت: إن هذا قرأ قراءة أنكرتها عليه، ودخل آخر فقرأ سوى قراءة صاحبه، فأمرهما رسول الله صلى الله عليه وسلم فقرآ، فَحَسَّنَ النبي صلى الله عليه وسلم شانهما. فسقط في نفسي من التكذيب، ولا إذ كنت في الجاهلية، فلما رأى رسول الله صلى الله عليه وسلم ما قد غشينى ضرب فى صدرى، ففضت عرقًا، وكانما أنظر إلى الله عز وجل فَرَقًا، فقال لى: «با أبَعُّ، أَرْسل إلى: أن اقرأ القرأن على حرف، فرددت إلده: أن هَوِّنْ على أمتى، فرد اليِّ الثانية: اقرأه على حرفين. فرددت إليه: أن هون على أمتى، فرد إليَّ الثالثة: أن اقرأه على سبعة أحرف، فلك بكل ردة رددتكها مسألة تسألندها، فقلت: اللهم اغفر لأمتى، اللهم اغفر لأمتى، وأخرت الثالثة لموم برغب إلى الخلق كلهم حتى إبراهيم عليه السلام».

هذا الحديث أخرجه مسلم في صحيحه، كتاب صلاة المسافرين وقصرها، باب: «بيان أن القرآن على سيعة أحرف وبيان معناه» برقم (٨٢٠) كما أخرجه الإمام أحمد في المسند مرقم (٢١٢٠٩، ٢١٢١٧، ٢١٢٩٩، ٢١٣،٧)، وابن أبى شيبة وابن حبان رقم بالثالثة فيها الأخيرة، وهي الرابعة. (٤٧٠)، والبغوي في شرح السنة كما عزاه

الحمد لله وحده، والصلاة والسلام إليهم محقق شرح صحيح مسلم للنووي. شرح الحديث

قال الامام النووى في شرح صحيح مسلم عند هذا الحديث: قوله: «عن أبي بن كعب: فحسن النبى صلى الله عليه وسلم شأن المختلفين في القراءة، فسقط في نفسى من التكذيب ولا إذ كنت في الجاهلية». معناه: وسوس لى الشيطان تكذيبًا للنبوة أشد مما كنت عليه في الجاهلية، لأنه في الجاهلية كان غافلاً أو متشكحًا فوسوس له الشيطان الجزم بالتكذيب. ونقل النووى عن القاضى عياض قوله: معنى قوله: سقط فى نفسى، أنه اعترته حدرة ودهشة، وقوله: «ولا إذ كنت في الجاهلية» معناه: أن الشيطان نزغ في نفسه تكذيبًا لم يعتقده، وهذه الخواطر إذا لم يستمر عليها لا يؤاخذ بها. ومعنى ذلك أن هذه النزغة من الشيطان غير مستقرة في نفس أبَعَّ، ثم زالت لما ضرب النبى صلى الله عليه وسلم بيده في صدره ففاض عرقا.

وقد ضرب النبى صلى الله عليه وسلم فى صدر أبى بن كعب تثبيتًا له حين رأه قد غشيه ذلك الخاطر الذميم، وأما قول الرسول صلى الله عليه وسلم: «أرسل إليَّ أن اقرأ على حرف، فرددت إليه أن هون على أمتى ... إلى أخره.

ففي هذه الرواية أن الرد ثلاث مرات، ووقع في رواية أخرى وهي رواية ابن أبي شيبة في صحيح مسلم أيضا أن الرد كان أربع مرات، وفي الرابعة قال: اقرأ على سبعة أحرف. ويجمع بينهما بأن الرواية الأولى حذف منها بعض المرات، والمقصود

وقوله تعالى: «ولك بكل ردة رددتكها».



وفي بعض النسخ: «رددتها». وقوله: ١٤٨٠ وصححه الألباني]. «مسألة تسألنيها» معناه مسألة مجابة قطعًا، وأما باقى الدعوات فمرجوة ليست قطعية الإحاية.

#### ما يتعلق بالحديث

قال المحقق ابن الجزري – رحمه الله –: وقد تكلم الناس على هذا الحديث بأنواع الكلام، وصنف الإمام الحافظ أبو شامة – رحمه الله – فيه كتابًا حافلا، وتكلم بعده قوم وجنح إلى شيء أخر، والذي ظهر لي أن الكلام عليه يتحصر في عشرة أوجه:

> الأول: في سبب وروده. الثاني: في معنى الأحرف. الثالث: في المقصود بها هنا.

> الرابع: ما وجه كونها سيعة؟

الخامس: على أى شيء يتوجه اختلاف هذه السبعة؟

السادس: على كم معنى تشتمل هذه السعة؟

السابع: هل القراءات التي بين أيدي الناس اليوم هي السبعة أم بعضها؟

الشامن: هل المصاحف العثمانية مشتملة عليها؟

التاسع: هل هذه السبعة متفرقة في القرآن؟

العاشر: ما حقيقة هذا الاختلاف وفائدته؟

وأنا ألخص ما ذكره ابن الجزرى في كتابه النشر عن هذه الأوجه العشرة، فأقول مستعينا بالله تعالى:

أولا: سبب وروده على سبعة أحرف التخفيف على هذه الأمة، وإرادة اليسر بها، والتهوين عليها.

وهذا التخفيف تشريف للأمة ورحمة بها وخصوصية، وإجابة لقصد نبيها محمد صلى الله عليه وسلم حيث أتاه جبريل فقال له: «إن الله بأمرك أن تَقَرَأ أمتك القرآن على حرف، فقال صلى الله عليه وسلم: «أسأل الله معافاته ومعونته الوجهين محتمل. إن أمتى لا تطبق ذلك». وما زال بردد المسألة حتى بلغ سبعة أحرف. [أبو داود بيانه في المقال السابق وبيان اختلاف

وقد بعث النبى صلى الله عليه وسلم لجميع الخلق عربيهم وعجميهم، والعرب الذين أنزل القرآن بلغتهم لغاتهم مختلفة والسنتهم شتى، ويعسر على احدهم الانتقال من لغته إلى لغة أخرى، ولاسدما الشيخ الكبير والمرأة ومن لم يقرأ كتابًا، كما أشار الرسول صلى الله عليه وسلم، فلو كُلفوا الانتقال من لغتهم إلى أخرى لكان شاقًا عليهم، وكان من التكليف بما لا يستطاع.

ثانيًا: معنى الأحرف: قال أهل اللغة: حرف كل شيىء طرفه ووجهه وحافته، وحده وناحيته، والقطعة منه.

والحرف أيضا أحد حروف التهجي، كأنه قطعة من الكلمة، قال الحافظ أبو عمرو الداني: معنى الأحرف التي أشار إليها النبى صلى الله عليه وسلم هاهنا يتوجه إلى وجهين؛ أحدهما أن يعنى أن القرآن أنزل على سبعة أوجه من اللغات، والحرف إذن يكون بمعنى الوجه، بدليل قوله تعالى: «وَمنَ النَّاس مَنْ يَعْبُدُ اللَّهَ عَلى حَرْف» [الحج: ١١] الآبة، فهذا بعد الله على وجه واحد وهو النعمة والخير وإجابة السؤال والعافية، فإذا استقامت له هذه الأحوال اطمأن وعبد الله، وإذا تغيرت عليه وامتحنه بالشدة والضر ترك العبادة وكفر، فهذا عبد الله على وجه واحد.

 قال (أي الإمام الداني): والوجه الثاني من معناها أن يكون سمى القراءات أحرفا على طريق السعة كعادة العرب فى تسميتهم الشىء باسم ما هو منه، وما جاوره، وما قاربه، كتسمية الحملة باسم البعض منها، فلذلك سمى النبى صلى الله عليه وسلم القراءة حرفا وإن كان كلامًا كثيرًا من أجل أن منها حرفًا قد نظمه أو كسرَ أو قلبَ أو أميل، أو زيد أو نقص منه. قال ابن الجزرى: وكلا

ثالثا: المقصود بهذه السبعة؛ سبق

الته يسي العدد ٤٨٤ السنة الحادية والأربعون

11

العلماء فيه، مع إجماعهم على أنه ليس المقصبود أن بقرأ الجبرف الواجد على سبعة أوجه؛ إذ لا يوجد ذلك إلا في كلمات ىسىرة.

رامعًا: وجه كونها سبعة أحرف ولم ربهم في الدار الآخرة. تكن أقل أو أكثر، فقال الأكثرون: إن أصول قبائل العرب تنتهى إلى سبعة، أو أن اللغات الفصحى سبع، وكلاهما دعوى تحتاج إلى دلدل، وقدل: لدس المراد بالسبعة حقيقة العدد بحيث لا بزيد ولا بنقص بل المراد السعة والتبسير، قال ابن الحزرى: وهذا حبد لولا أن الحديث بأباه.

> خامسًا: على أى شىء يتوجه اختلاف هذه السعة؟

> يتوجه على أنجاء ووجوه مع السلامة من التضاد والتناقض؛ فمنها: ما يكون لبيان حكم مجمع عليه كقراءة سعد بن أبى وقاص رضى الله عنه وغيره (وله أخ أو أخت من أم)، فإن هذه القراءة تدين أن المراد بالاخوة هنا هو الاخوة للأم، وهذا أمر مجمع عليه.

ومنها: ما يكون للجمع بين حكمين وهَزوًا - وهزا - وهزؤا). مختلفين كقراءة (يَطْهُرْنَ) و(يَطُهَّرْن) بالتخفيف والتشديد، ينبغى الجمع بينهما، وهـو أن الحـائض لا يقربها زوجها حتى تَطَهُرَ بانقطاع حيضها، وتطهَّرَ بالاغتسال.

> ومنها: ما يكون لأجل اختلاف حكمين شرعيين كقراءة (وأرجلكم) بالخفض والنصب، فإن الخفض يقتضي فرض المسح، والنصب يقتضنى فرض الغسل، فبيَّنهما الذبى صلى الله عليه وسلم فجعل المسح للابس الخف، والغسل لغيره.

> ومنها: ما يكون لايضاح حكم يقتضى الظاهر خلافه؛ كقراءة (فامضوا إلى ذكر الله)، فإن قراءة (فاسعوا) يقتضى ظاهرها المشى السريع وليس هذا هو المقصود.

ومنها: ما يكون مفسرًا لما لعله لا يُعرف مثل قراءة: (كالصوف المنفوش) تفسيرًا لقراءة (كالعهن المنفوش).

ومنها: ما يكون حجة لأهل الحق ودفعًا لأهل الزبغ كقراءة (ومَلكًا كبيرًا) بفتح المبم وكسر اللام، وردت عن ابن كثير وغيره، وهي من أعظم دلدل على رؤبة المؤمنين

ومنها: ما يكون حجة لترجيح قول بعض العلماء، كقراءة (أو لمستم النساء) إذ اللمس بطلق على الجس والمس كقوله تعالى: «فَلَمَسُوهُ بِأَيْدِيهِمْ» [الأنعام: ٧].

ومنها: ما يكون حجة لقول يعض أهل العربية، كقراءة (والأرحام) بالخفض، وقراءة (ولنُجْزَى قومًا) على ما لم نُسَمَّ فاعله مع النصب.

سادسًا: على كم معنى تشتمل هذه الأحرف السبعة؟

ان المعانى التي تشتمل عليها من حيث وقوعها وتكرارها – صحيحًا وشاذا لا تكاد تنضبط من حيث التعداد، بل برجع ذلك كله إلى معندين: أحدهما: ما اختلف لفظه واتفق معناه؛ سواء كان الاختلاف اختلاف كل أو حزء نحو: (والعهن - والصوف، وذقية - وصَيْحَة، وخطوَات - وخطوات،

والثاني: ما اختلف لفظه ومعناه نحو: (قال رب - وقل رب، ولنبوئنهم - ولنثوينهم، ويخدعون - ويخادعون واتخذوا من مقام إبراهيم مصلى- واتخذوا من مقام إبراهيم مصلى، إلى غير ذلك. قال ابن الجزري: وبقى ما اتحد لفظه ومعناه؛ مما يتنوع صفة النطق به؛ كالمدات، وتخفيف الهمزات، والاظلهار والادغنام، والترَّوْم والاشتمام، وترقيق الراءات وتغليظ اللامات. ونحو ذلك مما يعير عنه العلماء بالأصول، فهذا عندنا ليس من الاختلاف الذي يتنوع فيه اللفظ أو المعنى.

سابعًا: هل هذه السبعة الأحرف متفرقة في القرآن؟

لا شك أنها متفرقة فيه، بل وفي كل قراءة ورواية باعتبار ما قرر من أن المراد سدعة أحرف، لا أنها منحصرة في قراءة ختمة وتلاوة روابة، فمن قرأ

19 التوديد ربيع الأخر ١٤٣٣ هـ Upload by: altawhedmag.com

ولو بعض القرآن بقراءة معينة اشتملت لهذا القول، بينما انتصر صاحب مناهل على الأوجه المذكورة فإنه يكون قد قرأ بالأوجه السبعة التى ذكرناها دون أن يكون قرأ بكل الأحرف السبعة. وقول أبي عمرو الدانى: «إن الأحرف السبعة ليست متفرقة في القرآن كلها، ولا موجودة السبعة، وأن الأحرف الستة الأخرى قد فيه في ختمة واحدة بل بعضها»، فإنه ذهبت ولم يعد لها وجود ألبتة. صحيح على ما أصَّله من أن الأحرف هي اللغات المختلفات، فإن من قرأ برواية من الروايات لا يمكنه أن يحرّك الحرف ويسكَنه في حالة واحـدة، أو يرفعه وينصبه، أو يقدمه ويؤخره في أن واحد، فدل على صحة ما قاله – رحمه الله –. شامنا: هل المصاحف العثمانية

مشتملة على الأحرف السيعة؟ قال المحقق ابن الجزري: هذه مسألة كبيرة، اختلف فيها العلماء؛ فذهب جماعة من الفقهاء والقراء والمتكلمين إلى أن المصاحف العثمانية مشتملة على جميع الأحرف السبعة، وبنوا ذلك على من الحروف السبعة التي نزل القرآن بها، ستة أحرف نزل عليها القرآن، وقد وقد أجمع الصحابة على نقل المصاحف عرف الصحابة وعلى رأسهم الخليفة العثمانية من الصحف التي كتبها أبو الثالث عثمان رضى الله عنه كيف عالج بكر وعمر رضى الله عنهما، وإرسال الرسول صلى الله عليه وسلم اختلاف كل مصحف منها إلى مصر من أمصار القراءات بين أصحابه رضى الله عنهم. المسلمين، وأجمعوا على ترك ما سوى ذلك، قال هؤلاء: ولا يجوز أن ينهى عن على بقاء الأحرف السبعة جميعًا، وهو القراءة ببعض الأحرف السبعة ولاأن يجمعوا على ترك شيىء من القرآن.

والخلف وأئمة المسلمين إلى أن هذه عن طريق القراءات المختلفة القائمة المصاحف العثمانية مشتملة على ما الأن سبيلا سهلا قد وسع كافة الشعوب يحتمله رسمها من الأحرف السبعة فقط، المسلمة؛ سواء منها الأمم العربية وغير جامعة للعرضة الأخيرة التي عرضها العربية، والحمد لله على دوام فضله النبى صلى الله عليه وسلم على جبريل عليه السلام، متضمنة لها لم تترك شيئا. قال ابن الجزري: وهذا القول هو الذي يظهر صوابه؛ لأن الأحاديث الصحيحة والآثار المشبهورة المستفيضة تدل عليه والسداد، وللحديث بقية إن شاء الله. وتشهد له. هكذا انتصر ابن الجزرى

العرفان للقول الأول، وقد أجاد وأفاد، وذلك بعدما أضاف قولا ثالثا نسبه لابن جرير ومن لف لفه، وهو أن الموجود في المصاحف العثمانية هو حرف واحد من

 قال الزرقانی فی مناهل العرفان: «إن أصحاب هذا الرأي - على جلالة قدرهم ونباهة شانهم - قد وضعوا أنفسهم في مازق ضيق؛ لأن ترويجهم لمذهبهم اضطرهم إلى أن يتورطوا في أمور خطرها عظيم، ونسوا أو تناسوا تلك الوجوه المتنوعة القائمة في القرآن على جبهة الدهر إلى اليوم، ثم حاولوا أن يؤيدوا ذلك فلم يستطيعوا أن يثبتوا للأحرف الستة التى يقولون بضياعها نسخا ولا رفعًا، إلى أن قال: ألا إن هذه ثغرة لا يمكن سدها، وثلمة مصعب جبرها، وإلا فكيف يوافق أصحاب رسول أنه لا يجوز على الأمة أن تهمل نقل شيىء الله صلى الله عليه وسلم على ضياع إلى أن قال: ولدينا دليل مادى أيضًا بقاء التيسير والتخفيف وتهوين الأداء على الأمة الإسلامية الذي هو الحكمة في وذهب جماهير العلماء من السلف الأحرف السبعة، فنحن لا نزال نشاهد ورحمته وبقاء تخفيفه وتيسيره، وغفر الله لأولئك الأعلام الذين جانبهم الصواب؛ فقد اجتهدوا وللمحتهد أجر وإن أخطا. ونسال الله التوفيق والحمد لله رب العالمين.

الته العدد العدد السنة الحادية والأربعون

4.



فِي الْإِنَاءِ أَقْ يُنْفَخَ فِيهِ». فِي الله عنهما قَالَ: «نَهَى رَسُولَ اللّهِ ﷺ أَنْ يُتَنَفَسَ فِي الْإِنَاءِ أَقْ يُنْفَخَ فِيهِ».

مَمَ٣٧- عَنْ ابْنِ عَبّاسٍ رضي الله عنهما قَالَ: كَانَ الرَجُلُ يَقُوتُ أَهْلَهُ قُوتًا فِيهِ سَعَةٌ، وَكَانَ الرّجُلُ يَقُوتُ أَهْلَهُ قُوتًا فِيهِ شِدُةٌ، فَنَزَلَتْ: «مِنْ أَوْسَطِ مَا تُطْعِمُونَ أَهْلِيكُمْ» [المائدة: ٨٩].

٢٧٨٦- عَنْ ابْنِ عَبَّاسٍ رضي الله عنهما: «أَنَّ النَبِيِّ ﷺ مَسَحَ بِرَأْسِهِ وَأَذَنَيْهِ: ظَاهِرِهِمَا وَبَاطِنِهِمَا».

٧٧٨٧ – عَنْ اَبْنِ عَبّاس رضي الله عنهما قَالَ: نَهَى رَسُولُ الله ﷺ عَنْ بَيْعِ الْمُغَانِمِ حَتَّى تَقْسَمَ، وَعَنْ الْحَبَالَى أَنْ يُوطَأْنَ حَتَّى يَضَعْنَ مَا فِي بُطُونِهِنَ وَعَنْ لَحْمَ كُلِّ ذِيَ حَتَى تَضَعْنَ مَا فِي بُطُونِهِنَ وَعَنْ لَحْمَ كُلِّ ذِيَ كَانِ مِنْ السِّبَاع.

٣٧٨٩ – عَنْ أَبِي نَجِيح السُّلَمِي رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ قَالَ: سَمِعْتُ رَسُولَ اللَّهِ ﷺ يَقُولُ: «مَنْ رَمَى بِسَهْم فِي سَبِيلِ اللَّهِ فَهُوَ لَهُ عَدْلُ مُحَرَّر».

[دُ(مُ٣٩٦)، َن(٣١٤٣)، ت(١٦٣٨)، جه (١٦٣٨)، وقال الترمذي: هذا حديث صحيح]. [دُ(مُ٣٩٦- عَنْ عَبْد اللّه بْنِ عَمْرِو رضي الله عنهما قَالَ: قَالَ النّبِيُ ﷺ: «إِنّ الْعَبْدَ إِذَا كَانَ عَلَى طَرِيقَة حَسَنَة منَ ٱلْعِبَادَة، ثُمّ مَرِضَ قِيلَ لِلْمَلَكِ الْأُوَكَلِ: اكْتُبْ لَهُ مِثْلَ عَمَله إِذَا كَانَ طَلَقًا حَتَى أُطْلِقَهُ أَوْ أَكْفِتَهُ إِلَىّ».

## [حم (۲۰۳/۲) ح(٦٨٩٥)، وهذا حديث حسن].

٢٧٩١– عَنْ عَبْدِ اللّه بْنِ عَمْرِو رضي الله عنهما قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللّه ﷺ: «لَكُلِّ عَمَلِ شَرِّةُ، وَلَكُلِّ شَرَّةٍ فَتْرَةٌ، فَمَنَّ كَانَتْ فَتْرَتُهُ إِلَى سُنِّتِي فَقَدْ أَفْلَحَ، وَمَنْ كَانَتْ إِلَى غَيْرٍ ذَلَكَ فَقَدْ هَلَكَ».

## [حم (۲۱۰/۲) ح(۲۹۰۸)، وهذا حديث صحيح].

٢٧٩٣– عَنْ عَبْدِ اللَّهِ بْنِ عَمْرِو رضي الله عنهما قَالَ: «كُنْتُ أَكْتُبُ كُلَّ شَيْء أَسْمَعُهُ مِنْ رَسُولِ اللَّهِ ﷺ أُرَيدُ حَفْظَهُ فَنَهَتْنِي قُرَيْشُ، وَقَالُوا: أَتَكْتُبُ كُلَّ شَيْء تَسْمَعُهُ وَرَسُولُ اللَّهِ صَلّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ بَشَرٌ يَتَكَلَّمُ فِي الْغَضَبِ وَالرَّضَا؟! فَأَمْسَكْتُ عَنْ الْكِتَابِ فَذَكَرُتُ ذَلِكَ لِرَسُولِ اللَّهِ ﷺ فَاَوْمَاً بِأُصْبَعِهِ إِلَى فَيهِ فَقَالَ: «اكْتُبُ فَوَالَذِي

ربيع الأخر ١٤٣٣ ه. التوكيد)

نَفْسِي بِيَدِهِ مَا يَخْرُجُ مِنْهُ إِلاَ حَقُّ».

[د (٣٦٤٦)، وهذا حديث صحيح].

٣٧٩٣ عَنْ عَبْد الله بْنِ عَمْرِو بْنِ الْعَاصِ رضى الله عنهما قال: قال رسولَ الله ﷺ: حَيْدُ الأَصْحَابِ عِنْدَ اللَّهِ خَيْرُهُمْ لِصَاحِبِهِ، وَخَيْرُ الْجِيرَانِ عِنْدَ اللَّهِ خَيْرُهُمْ لَجَارِهِ».

٢٧٩٤– عَنْ أَبِي مُوسَى رضي الله عنه عَنْ النَّبِيّ ﷺ قَالَ: «إِذَا اسْتَعْطَرَتْ الْمُرْأَةُ، فَمَرَّتْ عَلَى الْقَوْمِ لِيَجِدُوا رِيحَهَا، فَهِيَ كَذَا وَكَذَا». قَالَ قَوْلاً شَدِيدًا.

## [د (٤١٧٣)، وهذا حديث حسن].

٥٩٧٩- عَنْ عَبْدِ اللَّهِ بن مسعودِ رضي الله عنه أَنَّ رَسُولَ اللَّهِ ﷺ قَالَ: «أَشَدُ النَّاسِ عَذَابًا يَوْمَ اللَّهِ ﷺ قَالَ: «أَشَدُ النَّاسِ عَذَابًا يَوْمَ الْقِيَامَةِ رَجُلٌ قَتَلَهُ نَبِيٌ، أَوْ قَتَلَ نَبِيًا، وَإِمَامُ ضَلَالَةٍ، وَمُمَثِّلُ مِنْ النَّاسِ عَذَابًا يَوْمَ اللَّهِ يَعْدَابًا يَوْمَ اللَّهِ يَعْدَابًا مِنْ النَّاسِ عَذَابًا يَوْمَ اللَّهِ بن مسعودِ رضي الله عنه أَنْ رَسُولَ اللهِ عنه أَنْ رَسُولَ اللهِ عنه أَنْ رَسُولَ اللهِ عنه اللهِ اللهِ عنه أَنْ رَسُولَ اللهِ عنه النَّاسِ عَذَابًا يَوْمَ الْقِيَامَةِ رَجُلٌ قَتَلَهُ نَبِيُ، أَوْ قَتَلَ نَبِيًا، وَإِمَامُ ضَلاَلَةٍ، وَمُمَثِّلُ مِنْ اللَّهِ اللهُ عَنْ اللهِ عنه أَنْ يَعْدَلُهُ إِلَى مَنْ اللهِ عَنْهُ اللهِ عَنْهُ عَتَلَ عَذَابًا يَوْمَ اللهِ عَنْهُ مَنْ اللهِ عَنْهُ اللهِ عَنْ اللهِ عَنْهُ اللهُ عَنْهُ إِنَّامُ مَنْ اللهِ عَنْهُ إِنّا اللهُ عَنْ اللهِ عَنْهُ عَذَالَ مَنْ اللهِ عَنْ اللهِ عَنْ عَنْ اللهِ عَنْ اللهُ عَنْ اللهُ عَنْ إِنَّامَ مَنْ اللهِ عَنْ عَنْ إِنْ عَنْ اللهِ عَنْ إِنَّا مَ عَنَالًا مِنْ عَنْ عَنْهِ إِنَّا مَ عَنْ إِنَّ عَلَهُ عَتَلَ مَنْ إِنَّ اللهُ عَنَالَةِ اللهُ عَنْ اللهُ عَنْ إِنَا عَمَامُ مَعْتَلُهُ عَنْ إِنَّا مَا مُ عَنَا إِنَامُ مَ مَعَتَالَهُ عَتَلَ مَتْتَلُهُ عَتَى اللهُ عَتَلَ مَ عُنَا إِنَامَامُ مَا مَنْ إِنَامُ مَنْ عَنْ إِنَا مِ عَنَا إِنَّامَ مَنْ إِنَامُ مَنْ إِنَامَ مَ عَنْ إِنَا مَ مَنْ إِنَا إِنْ إِنَا إِنَا مَا مَ مَا إِنَا إِنَا إِنَا مَ مَا إِنَا مَا إِنَا إِنَّ إِنَا مَا إِنَا إِنَا إِنَا مَا مَا إِنَا إِنَا إِنَا إِنَا إِنَّا إِنَامَ مَ مَا مُ مَا إِنَا إِنَا مَا إِنْ إِنَا إِنَا إِنَامَ مُتَتَلًا مِنْ عَنْ عَنْ عَنْ إِنَا إِنَا إِنَا مَنْ مَنْ إِنَ عَنْ إِنَا إِنَا إِنَّا إِنَا إِنَا إِنَا إِنَا إِنَا إِنَا إِنَّا مِنَا إِنَا إِنَا إِنَا إِنَا إِنَا إِنْ إِنَا إِنَا إِنَ عَامَ مَا مُ مَنْ إِنَا إِنَا إِنَ اللهِ عَنْ إِنَ إِنَا مَا إِنَ مَا إِنَ مَنْ إِنَا م الما إِنَّامَ مَا إِنَّا إِنَا إِنَ إِنْ إِنَا إِنْ إِنْ إِنَا إِنَ مُ إِنَا إِنَا إِنَا إِنَا إِنَا إِنَ إِنَا إِنَ إِنَ إِنَا إِنَ إِنَ إِنْ إِنَ إِنَا إِنَ إِنَا إِنَا إِ

٣٧٩٦– عَنْ عَبْدِ اللَّه بْنِ مَسْعُود رضي الله عنه قَالَ: «خَطَّ لَنَا رَسُولَ اللَّه ﷺ خَطًا ثُمَ قَالَ: «هَذَا سَبِيلُ اللَّه». ثُمَ خَطَّ خُطُوطًا عَنْ يَمِينِه وَعَنْ شِمَالِه ثُمَ قَالَ: «هَذه سُبُلٌ». قَالَ: يَزِيدُ مُتَفَرِّقَةُ «عَلَى كُلَّ سَبِيلٍ مِنْهَا شَيْطَانُ يَّذَعُو إِلَيْهِ، ثُمَّ قَرَأَ «وأنّ هَذَا صراطي مُسْتَقِيمًا فَاتَبَعُوهُ وَلاَ تَتَبعُواً السَّبُلَ فَتَفَرَقَ بِكُمْ عَنْ سَبِيلِهِ»

[حم (١/ ٤٣٥) ح (٤١٤٢)، (١/ ٤٦٥) ح (٤٤٣٧)، وهذا حديث حسن].

٣٧٩٧– عَنْ عَبْدِ اللَّهِ بْنِ مَسْعُودِ رضي الله عنه قَالَ: «لَعَنَ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ الْمُحِلُ، وَالْمُحَلَّلَ لَهُ». [ت(١١٢٠) وقالَ: هذا حديث حسن صحيح، وفي الباب عن أبي هريرة، وعقبة بن عامر، وابن عباس، وعلي، وجابر، رضي الله عنهم].

٣٧٩٨ عَنْ عَبْدِ اللهِ قَالَ: «كُنَا نَعُدُ المَاعُونَ عَلَى عَهْدِ رَسُولِ اللهِ ﷺ عَارِية الدَّلُو وَالْقِدْر».

٢٧٩٩ – عَنْ عَبْد الله بن مسعود رضي الله عنه، قال: «كَانَ رَسُولَ الله ﷺ يُصَلِّي، فَإِذَا سَجَدَ وَثَبَ الحَسَنُ والحَسَيْنُ على ظَهْرِه، فإذا أَرَادُوا أَنْ يَمْنَعُوهُمَا أَشَارَ إِلْيَهَمْ: أَنْ دَعُوهُمَا، فَإِذَا قَضَى الصَلاةَ وَضَعَهما في حجره. فقال: «مَنْ أَصَارَ إِلْيَهَمْ: أَنْ دَعُوهُما، فَإِذَا قَضَى الصَلاةَ وَضَعَهما في حجره. فقال: «مَنْ أَحَبني فَلْيُحِبَ هَذَيْنِ». [أخرجه أبو يعلى (٨/ ٢٣٤) ح(٥٠١٠)، (٩/ ٢٠٠) حر(٢٠٠٩)، وهذا أَحَبني فَلْيُحب هذي دين أبي بكرة، حديث حسن. وفي الباب عن أبي هريرة: جه (١٤٣)، حم (١٠٣٠) ح(١٠٦٠) وعن أبي بكرة، حم (٥/٢٤)، ح(٤٤٤).

« ٢٨٠٠ - عَنْ عَبْد الله بْن مَسْعُود رضي الله عنه قَالَ: قَالَ رَسُولُ الله ﷺ: «تَابِعُوا بَيْنَ الْحَجِ وَالْعُمْرَةَ فَإِنَّهُمَا يَنْفَيَانَ الْفَقْرَ وَالذُنُوبَ كَمَا يَنْفِي الْحِيرُ خَبَثَ الْحَدِيدِ وَالْعُمْرَةَ فَإِنَّهُمَا يَنْفَيَانَ الْفَقْرَ وَالذُنُوبَ حَمَا يَنْفِي الْحِيرُ خَبَثَ الْحَدِيدِ وَالْدُهُمِ وَالْعُمْرَةَ فَإِنَّهُما يَنْفِي الْحَدِيدِ وَالذَّهُوبَ وَالْفُمْنَةِ، وَلَا يَسْعَلُونَ عَبْدَ الله عنه قَالَ عَنْ عَنْهُ الْحَدِيدِ وَالذَّهُوبَ وَالْعُمْرَةَ فَإِنَّهُما يَنْفِي الْحَدِيدِ وَالذَّهُوبَ وَالذَّهُوبَ وَالذَّهُوبَ وَالْعُمْرَةُ وَالْعَرْبَةُ الْحَدِيدِ وَالذَّهُوبَ وَالذَّهُ وَالْعُمْرَةَ وَلَيْسَ للْحَجَّةَ الْمُبْرُورَة تَوَابً إِلاَ الْجَنَةُ». [ت(١٠٨)، وقال: حديث ابَنَ مسعود حديث حديث حديث حديث مع وعامر بن ربيعة وأبي هريرة وعبد الله بن حبيش وام سلمة وجابر].

٢٢ ( التولايي العدد ١٤٨٤ السنة الحادية والأربعون



سعيد عامر

الحلقة الثانية

الحمد لله وحده، والصلاة والسلام على من لا نبي بعده.. وبعدُ:

اعداد/

تكلمنا في اللقاء السابق عن الإيمان برسول الله صلى الله عليه وسلم، وذكرنا أن نبينا عليه الصلاة والسلام قد بشر به الأنبياء السابقون، وشهدوا بصدق نبوته، ووصفوه وصفًا، حيث صرحوا باسمه وبلده وجنسه وسمته، ومع أن أهل الكتاب حذفوا اسمه من نسخهم الأخيرة، إلا أن ذلك لم يُجُدهم نفعًا، لبقاء نصفات التي اتفق عليها العلماء، وَهي أظهر دلالة من الاسم على المسمى؛ إذ قد يشترك اثنان في اسم، ويمتنع اشتراك اثنين في جميع الأوصاف.

وقال الشيخ رحمة الله الهندي في إظهار الحق: «إن الأخبار الواقعة في حق محمد صلى الله عليه وسلم توجد كثيرة إلى الآن – أيضًا – مع وقوع التحريفات في هذه الكتب». اه.

وقد أخبر سبحانه عن تكذيب أهل الكتاب لما في كتبهم من صفة النبي صلى الله عليه وسلم، وكفرهم بها، وإخفائهم وكتمانهم لها، مع علمهم بأنها الحق.

قال الله عز وجل: «أَلَّنِيْ مَاتَيْنَهُمُ ٱلْكَنَّبَ يَمْرِفُوْنَهُ كَمَا يَعْرِفُوْنَ أَنْنَاءَهُمْ وَلِنَّ فَرِيقًا مِنْهُمْ لَيَكْتُمُوْنَ الْحَقِّ وَهُمْ يَتْلَمُونَ (<sup>(1)</sup>)» [البقرة:181]. وقال الله تعالى: «وَلَمَا حَمَّهُمْ بَنَدَ وَبَقٌ مِنَ الَّذِينَ أُوْتُوْا ٱلْكَنَّبَ كِتَبَ أَلَقُ وَرَاءَ ظُهُورِهِمْ كَأَنَّهُمْ لَا يَعْلَمُونَ» [البقرة:101]. وقال سبحانه: «وَلَنَا جَاءَهُمْ كِنَابٌ مِنْ عِنْدِ اللَّهِ مُصَدِقٌ لِمَا مَعَهُمْ

تَبَ يَنْ يَعْدِ اللَّهِ مَعْمَدِي مِنْ عَمَدَ وَكَانُوا مِن قَبَّلُ يَسْتَقْتِحُونَ عَلَ الَّذِينَ كَفَرُوا فَلَمَّا جَاءَهُم مَا عَرَقُوا كَفَرُوا بِدِ

#### فَلَعْنَةُ ٱللهِ عَلَى ٱلْكَفرينَ» [الدقرة: ٨٩].

قال ابن كثير في تفسير هذه الآيات: يخبر تعالى أن علماء أهل الكتاب يعرفون صحة ما جاءهم به الرسول صلى الله عليه وسلم، كما يعرف أحدهم ولده، والعرب كانت تضرب المثل في صحة الشيء بهذا، ثم أخبر تعالى أنهم مع هذا التحقيق والإتقان، ليكتمون الناس ما في كتبهم من صفة النبي صلى الله عليه وسلم وهم يعلمون أنه الحق، ولكنهم يكذبون بهذا الرسول نعته وصفته وأخباره، وقد أُمروا فيها باتباعه، ومؤازرته ومناصرته، ولكن طائفة منهم طرحوا كتاب الله وراء ظهورهم كانهم لا يعلمون ما فيه، وقد كانوا من قبل مجيء هذا الرسول بهذا الكتاب، قاتلوهم.

عن ابن عباس رضي الله عنهما: أن يهودًا كانوا يستفتحون على الأوس والخزرج برسول الله صلى الله عليه وسلم قبل مبعثه، فلما بعثه الله من العرب كفروا به، وجحدوا ما كانوا يقولونه فيه، فقال لهم معاذ بن جبل وبشر بن البراء: يا معشر اليهود: اتقوا الله وأسلموا، فقد كنتم تستفتحون علينا بمحمد صلى الله عليه وسلم ونحن أهل شرك، وتخبروننا أنه مبعوث، وتصفونه لنا بصفته، فقال لهما سلام بن مشكم مو بالذي كنا نذكره لكم، فأنزل الله الآية: «فَلَتَا هو بالذي كنا نذكره لكم، فأنزل الله الآية: «فَلَتَا تفسير ابن كثير). (راجع

وقال أبو العالية: كانت اليهود تستنصر بمحمد صلى الله عليه وسلم على مشركي العرب يقولون: اللهم ابعث هذا النبي الذي نجده مكتوبًا عندنا حتى نعذب المشركين ونقاتلهم، فلما بعث

ربيع الأخر ١٤٣٣ هـ

77

التولايد

الله محمدًا صلى الله عليه وسلم، رأوا أنه من غيرهم كفروا به؛ حسدًا للعرب وهم يعلمون أنه رسول الله صلى الله عليه وسلم.

وكان أهل الكتاب إذا حدث بينهم وبين أصحاب الأوثان شرور، ونال أصحاب الأوثان من أهل الكتاب بعض ما يكرهون، قالوا لهم: إنه تقارب زمان نبي يبعث الآن نقتلكم معه قتل عاد وإرم.

وحين جاء اليهودَ «كَنَّبُ مَنْ عِندِ أَشَّهِ» هو القرآن الكريم «مُصَرِّقٌ لِمَا مَعَهُمٌ» موافقًا للتوراة التي أنزلها الله، لهدايتهم فيما يختص ببعثة النبي صلى الله عليه وسلم ونعته، «وَكَانُوا مِن مَتْلُ يُسَتَفْتِحُونَ عَلَى ٱلَّذِينَ كَمَرُوا » أي: كان اليهود يستنصرون على أعدائهم من المشركين بمحمد صلى الله عليه وسلم قبل بعثته، فيقولون: اللهم انصرنا عليهم بالنبي الذي نجد نعته في التوراة.

ثم بين القرآن موقفهم من النبي صلى الله علده وسلم بعد مجيئه، فقال: «فَلَمَّا جَاعَهُم مَّاعَرَقُوْا صَّفَرُوا بِمِد فَلَمَنَةُ ٱللَّوعَلَ ٱلْكَفِينَ» [البقرة:٨٩] أي: فحين جاءهم ما عرفوا صدقه، وهو نبوة النبي صلى الله عليه وسلم لانطباق علاماته، التي يجدونها في كتابهم عليه وحده، كفروا به لأنه ليس منهم «فَلَمَنَةُ أَلَمَ عَلَ ٱلْكَفِينَ» [البقرة:٨٩] إبعادهم وطردهم من مواقع رحمته؛ لأنهم عرفوا الحق فكتموه وهم يعلمون، وهذا من ضلال اليهود وجمودهم.

أخرج ابن جرير عن ابن عباس رضي الله عنهما قال: كلم رسول الله صلى الله عليه وسلم رؤساء من أحبار يهود، منهم عبد الله بن صوريا، وكعب بن أسد، فقال لهم: «يا معشر يهود: اتقوا الله وأسلموا، فوالله إنكم لتعلمون أن الذي جئتكم به لحق». فقالوا: ما نعرف ذلك يا محمد، وجحدوا ما عرفوا، وأصروا على الكفر، فأنزل ما عرفوا، وأصروا على الكفر، فأنزل ما في أن تطمس وجوها فتردها على أكبرها أو تلتنهم كما لمنا أحكب التبت وكان أثر الله مقفولا».

تفسير ابن جرير).

وذكر ابن هشام في سيرته: أن صفية بنت حيي بن أخطب رضي الله عنها قالت: كنت أحبً ولد أبي إليه، وإلى عمي أبي ياسر، لم ألقهما في ولد لهما قط، وأهش إليهما إلا أخذاني دونه، فلما قدم النبي صلى الله عليه وسلم ونزل قباء في بني عمرو بن عوف، غدا إليه أبي وعمي أبو ياسر مغلسين، قالت: فوالله ما رجعا إلا مع مغيب الشمس، قالت: فرجعا إلينا فاترين كسلانين ساقطين يمشيان الهوينى، فهششتُ إليهما كما ساقطين يمشيان الهوينى، فهششتُ إليهما كما لابي: أهو هو؟ قال: نعم، والله، قال: أتعرفه بنعته وصفته؟ قال: نعم والله، قال: فماذا في نفسك منه؟ قال: عداوته – والله – ما بقيت.

روى البخارى وغيره من حديث أنس بن مالك قال: سمع عبد الله بن سلام بمقدم رسول الله صلى الله عليه وسلم وهو في أرضه يخترف - يجنى ثمارها - فأتى النبي صلى الله عليه وسلم فقال: إنى سائلك عن ثلاث لا يعلمهن إلا نبى، فما أول أشراط الساعة؟ وما أول طعام أهل الجنة؛ وما ينزع الولد إلى أبيه أو إلى أمه؟ قال: «أخبرني بهذا جبريل أنفا». قال: جبريل: قال: «نعم». قال: ذاك عدو اليهود من الملائكة، فقرأ هذه الأمة: «قُلْ مَن كَانَ عَدُوًا لِجَبْرِيلَ فَإِنَّهُ نَزَلَهُ عَلَى قَلِّيكَ» [البقرة:٩٧]. «أما أول أشراط الساعة: فنار تحشر الناس من المشرق إلى المغرب، وأما أول طعام بأكله أهله الجنة، فزيادة كبد الحوت، وإذا سبق ماء الرجل ماء المرأة نزع الولد، وإذا سدق ماء المرأة نزعت». قال: أشهد أن لا إله إلا الله، وأنك رسول الله، يا رسول الله، إن اليهود قوم بَهت، وإنهم إن يعلموا بإسلامي قبل أن تسالهم يبهتونى، فجاءت اليهود، وقال لهم رسول الله صلى الله عليه وسلم: «أي رجل عبد الله بن سلام فيكم؟» قالوا: خيرنا وابن خيرنا، وسيدنا وابن سيدنا، قال: «أرأيتم إن أسلم». قالوا: أعاذه الله من ذلك، فخرج عبد الله وقال: أشهد أن لا إله إلا الله وأشبهد أن محمدًا رسول الله، فقالوا: هو شرنا وانتقصوه، فقال: هذا الذي كنت أخاف يا رسول الله. [البخاري ٣١٥١].

ولقد جاء القرآن الكريم مصدقًا للكتب السماوية السابقة، غير أنه انفرد عنها بالسعة

٢٤ ( التوكير: العدد ٢٨٤ السنة الحادية والأربعون

والشمول والزيادة على ما فيها، ومهيمنا علدها .

قال الله تعالى: « وَأَنْزَلْنَا إِلَيْكَ ٱلْكِتَبَ بِٱلْحَقْ مُصَدِقًا لِمَا بَيْنَ يَدَيْهِ مِنَ ٱلْكِتَبِ وَمُهَيِّمِنًّا عَلَيْهِ» [المائدة: ٤٨]. أي: كما أنزلنا التوراة على موسى، وأشرق من ساعير واستعلن من والانحيل على عيسى – عليهما السلام – أنزلنا حيال فاران». إليك يا محمد الكتاب وهو القرآن الكريم «بالحق» بالصدق الذي لا ريب فيه أنه من عند الله «مصدقا لما من مدمه من الكتاب» أي: مؤيدًا ومؤكدًا لما تقدمه من الكتب السماوية كالتوراة والإنجيل.

«ومهيمنا عليه». قال ابن عباس: المهيمن: الأمين، والقرآن أمين على كل كتاب قبله. وفي صلى الله عليه وسلم. رواية عنه: «مهيمنا» أي: حاكمًا. وقال ابن جرير: القرآن أمين على الكتب المتقدمة قبله. فما وافقه 🛛 وَالْزَيُّوْنِ 🕐 وَطُور سِينَ 🕐 وَهُذَا ٱلْبَلُدِ ٱلأَمِينِ 🕐 منها فهو حق، وما خالفه منها فهو باطل.

قال ابن كثير: وهذه الأقوال كلها متقاربة المعنى، فإن اسم المهيمن يتضمن هذا كله، فهو أمن وشاهد وحاكم على كل كتاب قبله؛ حيث جمع فيه محاسن ما قبله وزاد من الكمالات ما ليس في غيره، فهذا جعله شاهدًا وأمينًا وحاكمًا علدها كلها، وتكفل تعالى بحفظه، فقال تعالى: « إِنَّا نَحْنُ نَزْلُنَا ٱلذِّكْرَ وَإِنَّا لَهُ خَفِظُونَ 🕐» [الحجر: ٩]، فقد دخل على الكتب السابقة من الله فيه محمدًا صلى الله عليه وسلم. التصحيف والتحريف ما جعل الحق يلتيس فيها بالباطل، ومن أجل ذلك أضيف إلى القرآن مع التصديق وصف آخر وهو الهيمنة، ومعناه: أن القرآن أمين على سائر ما نزل من الكتب، فيقرُّ منها ما هو حق، وينكر منها ما هو باطل، من غير أن يتعرض لها يقدح أو تجريح، بل على العكس من ذلك.

قال الله عز وحل: « إِنَّ ٱلَّئِينَ أُرْقُوا ٱلْعِلْمَ مِن قَبْلِهِ ا إِذَا يُتَّلِّي عَلَيْهُ عَزُونَ لِلْأَذْقَانِ سُجَّدًا () وَتُوَلُّونَ سُبِّحَنَ فَأَنَا أَنتقم منه». [سفر التكوين]. رَيَّا إِن كُانَ وَعَدْ رَبَّا لَمُفْعُولًا 💮 وَخِرُونَ لِلأَدْقَانِ بَكُونَ وَرَبِدُهُرُ خَشُرِهُ» [الإسراء:١٠٧- ١٠٩]. الإيمان بمحمد صلى الله عليه يعنى بهذا القرآن الذي أنزله الله على رسوله صلى الله عليه وسلم، وقوله: «إنْ كَانَ وَعُدُ رَبِّنا لمفعُولا» أي: إن كان ما وعدَّنا الله على السنة الرسل المتقدمين من مجىء محمد صلى الله عليه وسلم لكائنا ومحققا لا محالة.

وما بقى من التوراة التي يقدسها أهل والحمد لله رب العالمين، الكتاب اليوم بعد تحريفها يشهد بهذا وسلام على المرسلين.

التصديق، ويتلك البشارة مـن ذلـك: مـا حـاء بسفر التثنية الاصحاح (١٨/١٧؛ ۲۲): «حاء الله من سيناء

قال الحافظ ابن كثير: جاء الله من طور سيناء، يعنى الذي كلم الله عليه موسى، وأشرق من ساعير: يعنى جبل بيت المقدس الذي بعث الله منه عيسى، واستعلن من جبال فاران، يعنى جبال مكة التى أرسل الله منها محمدا

وهذا يوافق ما جاء في القرآن: «رَأَلِنَّينِ [التين: ١- ٣].

فالأول: جملة التين والزيتون، وهي بيت المقدس، التي ولد فيها عيسى ابن مريم.

والثانى: طور سيناء وهو الجبل الذى كلم الله عليه موسى بن عمران عليه السلام.

والثالث: مكة، وهو البلد الحرام الأمين، الذي من دخله كان أمنا وهو الذي أرسل

وجاء في سفر التكوين (٢٠/١٧) أن الله تعالى قال لإبراهيم: إن إسحاق يكون لك منه نسل، وأما إسماعيل فإنى باركته وكثرته وعظمته وجعلت ذريته بنجوم السماء...».

وقال الله لموسى: «سوف أقدم لهم نديًا من بني إخوانهم مثلك، وأجرى قولي في فيه، ويقول لهم ما أمرهم به، والرجل الذي لا يقبل قول النبي الذي يتكلم باسمي

> وعليه فوجب على الجميع وسلم والتصديق به، فهو الإمام الأعظم الذي لو وُجد في أي عصر لكان هو الواجب الإيمان به والطاعة له، وللحديث مقدة إن شاء الله تعالى،

التوحيد ربيع الأخر ٢٣ ١٤ هـ

10



الحمد لله وحده، والصلاة والسلام على من لا نبي بعده، وبعدُ:

هناك تداخل بن هذا الأصل (مراعاة مقاصد المكلفين)، وقاعدة «سد الذرائع»، فمراعاة مقاصد المكلفين أعم وأوسع؛ لأن سد الذرائع يُراعى فيه – وقد لا يُراعى فيه – القصد الفاسد، بينما في هذا الأصل نحن بإزاء مراعاة مقاصد المكلفين عمومًا، وأثر ذلك في التصرفات والمعاملات.

- ومن شواهد ذلك في القرآن، قوله تعالى: ﴿لَا مَنْ أُصَحِرِهَ وَقَلْبُهُ مُطْمَنٌ إِلَإِلِيمَنِ » [النحل:١٠٦]، فهنا راعى المقصد القلبي للمكرَه.

- وقوله: «وَلا يَأْتُونَ ٱلْمَحَكَوَةَ إِلاَ وَهُمْ كُسَالَى وَلا يُنْفِقُونَ إِلاً وَهُمْ كَرِهُونَ » [سورة التوبة:6].

 – فالصلاة هنا فرّق فيها بن من ياتيها متكاسلاً، ومن ياتيها نشطًا محبًا، وكلاهما يصلي، وكذلك النفقة فرّق فيها بن من ينفق وهو كاره، وبين المنفق المحب، وما ذلك إلا بمراعاة المقاصد.

- وفي إمساك الروجة: هَأَمُسِكُوهُنَ مَعْرُفٍ » [البقرة:٢٣١]. وقال تعالى: هَلَا شُرِكُهُنَّ ضِرَارًا لِتَعَنَّدُوا » [البقرة:٢٣١]. والفرق بين الإمساك المحمود والمذموم يرجع إلى مقصد المكلف ونيته.

- وفي الوصية: مِنْ بَعَدِ وَصِيتَةِ يُوْمَىٰ بِهَا أَوْدَيْنِ غَيْرَ مُضَكَزَ » [النساء: ١٢].

– وفي ولاية الكافرين، يقول تعالى: ألا يَتَفِذِ ٱلْمَوْمِنُونَ الْمُوْمِنُونَ الْمُوْمِنُونَ الْمُوْمِنُونَ أَوْلِيَهُ » [آل عمران:٢٨] إلى قوله تعالى: (إلاّ أن تَتَقُوْا مِنْهُ رَقَعُمَةُ » [آل عمران:٢٨]، ونظائر ذلك كثيرة في القرآن.

- وأحاديث النبي صلى الله عليه وسلم رُوَّعي في كثير منها «مقاصد المكلفين».

ففي الحديث: «من قاتل لتكون كلمة الله هي العليا، فهو في سبيل الله». [متفق عليه].

فالفارق بين قتال مقبول وقتال مردود على صاحبه، هو مقصوده وتوجهه القلبي الباعث على القتال، فصورة العمل واحدة، ولكن الفارق بينهما -باعتبار المقصد-كما بين السماء والأرض.

وفي الحديث: «أنا أغنى الشركاء عن الشرك، من عمل عملاً أشرك فيه معي غيري تركته وشركه». [رواه مسلم ٢٢٨٩].

وفي حديث النبي صلى الله عليه وسلم: «من حلف بغير الله فقد كفر أو أشرك». [الترمذي ١٥٣٥ وصححه الألباني].

قال عبد الله بن المبارك: هذا للمبالغة في الزجر والتغليظ

وقال ابن عبد البر: لا يجوز الحلف بغير الله بالإجماع، ومراده بنفي الجواز الكراهة؛ لأنه قال في موضع أخر: أجمع العلماء على أن اليمين بغير الله مكروهة منهيً عنها، لا يجوز لأحد الحلف بها، وقيل بالتفصيل – حسب مقصد المكلف – فإن اعتقد في المحلوف فيه من التعظيم ما يعتقده في الله حَرُم الحلف به، وكان بذلك الاعتقاد كافرًا، وعليه يتنزل الحديث المذكور، وأما إذا حلف بغير الله؛ لاعتقاده تعظيم المحلوف به على ما يليق به من التعظيم فلا يكفر بذلك، ولا ينعقد يمينه. [فتح الباري التعظيم فلا يكفر بذلك، ولا ينعقد يمينه. [فتح الباري

– ومراعاة المقاصد للمكلفين أو الباعث أو الدافع، مما ركز عليه ابن تيمية كثيرًا، فقال في الطلاق والعتاق والظهار: «وأما إذا كان مقصود الرجل أن يطلق أو أن يعتق أو أن يظاهر، فهذا يلزمه ما أوقعه، سواء كان منجَزًا أو معلَقًا». [مجموع الفتاوى: ٢٣٧/٣].

وهذا قاله ابن تيمية بعد أن عرض لأقوال العلماء فيمن حلف بالطلاق أو الحرام، فجعل مقصد المكلف فارقًا بين أن يقع الحلف بالطلاق طلاقًا أو يمينًا فيها كفارة.

وقال: «ولفظ النية يجري في كلام العلماء على نوعين: فتارة يريدون بها تمييز عمل من عمل، وعبادة من عبادة، وتارة يريدون بها تمييز معبود عن معبود، ومعمول له عن معمول له». [مجموع الفتاوى ٢٥٦/١٨].

ثم ذكر حديث النبي صلى الله عليه وسلم: «من قاتل لتكون كلمة الله هي العليا فهو في سبيل الله»، وقال: «هذا الحديث يدخل فيه سائر الأعمال، وهذه النية تميز بين من يريد الله بعمله والدار الآخرة، ومن يريد الدنيا مالاً وجاهًا ومدحًا وثناءً وتعظيمًا وغير ذلك». [السابق].

– وكذلك ابن القيم جعل مقاصد المكلفين أصلا تنهض به أدلة لا تُحصى كثرة، فقال: «وقاعدة الشريعة التي لا يجوز هدمها أن «المقاصد» والاعتقادات معتبرة في التصرفات والعبارات، كما هي معتبرة في التقرُبات والعبادات، فالقصد والنية والاعتقاد يجعل الشيء حلالاً أو حرامًا (في الافعال)، وصحيحًا أو فاسدًا (في العقود)، وطاعة أو محرمة (في العبادات)». [إعلام الموقعين: ٩٣/٩٢.

ويقول أيضا: «وقد تظاهرت أدلة الشرع وقواعده على أن القصود في العقود معتبرة». [السابق: ١٠٩/٣].

ويقول: القصد روح العقد ومصححه ومبطله، فاعتبار القصود في العقود أولى من اعتبار الألفاظ. [السابق: ٢/٢٨].

وقاعدة «الأمور بمقاصدها» –وهي إحدى القواعد الفقهية الكلية– قد بُنيت على هذا الأصل، وقد افتتحت بها مجلة «الأحكام العدلية» قواعدها، واتبعتها بقاعدة متفرعة منها، وهي: «العبرة في العقود للمقاصد والمعاني لا للألفاظ والمداني».

[فائدة: «مجلة الأحكام العدلية»: وُضعت في أيام الخلافة العثمانية، على أيدي لجنة من الفقهاء في ذلك العصر، وصُدِّرت بتسع وتسعين قاعدة (٩٩)، مختارة من أهم ما جمعه ابن نجيم في «الأشياء والنظائر» والخادمي في «مجامع الحقائق» مضافًا إليها بعض القواعد الأخرى، وقد أحسن الفقهاء في تنسيق هذه القواعد في أوجز عبارات، حتى اشتهرت وذاع صيتها، وارتفعت مكانتها حينشُرحت المجلة، وأصبح لها صدى واسعًا، في كافة المحالات الفقهية والقانونية].

والمُذهب المالكي – كما أسلفنا – له السبق في مراعاة مقاصد المكلفين، فالمالكية يبطلون البيوع والأنكحة التي يظهر فيها القصد الفاسد؛ مراعاة لأصل اعتبار العقود ممقاصد أهلها.

يقول شيخ الإسلام ابن تيمية: «والعقود، من الناس من أوجب ما فيها الألفاظ، وتعاقب الإيجاب والقبول ونحو ذلك، وأهل المدينة جعلوا المرجع في العقود إلى عُرف الناس وعادتهم، فما عدَّه الناس بيعًا فهو بيع، وما عدَوه إجارةً فهو إجارة، وما عدَوه هبةً فهو هبة، وهذا أشبه بالكتاب والسنة، وأعدل فإن الأسماء منها ما له حدًّ في اللغة كالشمس والقمر، ومنها ما له حدًّ في الشرع كالصلاة والحج، ومنها ما ليس له حدًّ في اللغة ولا في الشرع، بل يرجع إلى العرف كالقبض، ومعلوم أن اسم البيع والإجارة والهبة في هذا الباب، لم يحدَّها الشارع، ولا حدً لها في اللغة، بل يتنوع ذلك بحسب عادات الناس وعُرفهم، فما عدُّوه بيعًا فهو بيع، وما عدُّوه هبة فهو هبة. وما عدُّوه إجارة فهو إجارة». [مجموع الفتاوى ٣٤٥/٣].

امثلة:

#### المثال الأول: بيع المعاطاة:

وهو أن يعطي المشتري الثمن، ويعطي البائع السلعة، بدون إيجاب وقبول، وربما بدون كلام أصلاً، أو بكلام لا يستوفي شروط التعاقد الصحيح، أو بكلام أحدهما دون الآخر، وهنا يقوم الفعل من دفع الثمن وإعطاء السلعة مقام القول.

وهذا النوع من البيوع من أكثر البيوع انتشارًا الآن. وللعلماءفيه ثلاثة مذاهب:

ربيع الأفر ٢٢٢ه التوليب ٢٧ Upload by: altawhedmag.com

ا – مذهب الشنافعية والظاهرية: وهو إبطاله، لعدم توفر الإيجاب والقبول الدالين على التراضي.

۲ – فذهب الحذفية والحنابلة: وهو صحته، بشرط أن يكون الثمن محددًا معلومًا، وألا يصرَح أحد العاقدين بما ينافى العقد.

٣- مذهب المالكية: وهو الصحة مطلقا، بحيث ينعقد البيع بالفعل أو بالتعاطي، متى كان واضح الدلالة على الرضا.

وقد سُئل الإمام الشاطبي عن بيع التعاطي، فقال: «إن مذهب مالك عدم الاعتبار باللفظ في العقود». [المعيار للونشريسي٢/٦٢].

ويقول ابن العربي: «ولا تتعلق الأحكام بالألفاظ، إلاً أن ترد على موضوعاتها الأصلية في مقاصدها المطلوبة، فإن ظهرت في غير مقصدها لم تُعلَّق عليها مقاصدها.

ألا ترى أن البيع والشراء معلوم اللفظ والمعنى، وقد قال الله تعالى: «إَنَّ الْتُمَ الْمُتَرَى مِنَ ٱلْمُؤْمِنِينَ أَنفُسَهُمُ رَأَهُوَكُمُ إِلَى لَهُوُ الْحِكَنَةُ » [سورة التوبة:١١١].

ولا يقال: هذه الآية دليل على جواز مبايعة السيد لعبده؛ لأن المقصودين مختلفان». [أحكام القرآن لابن العربي ٥٣٢/٣هـ].

المثال الثاني : القسم :

وقد ذهب المالكية فيه إلى تحكيم المقاصد والنيات.

فقد سُئل القاضي الفقيه ابن رشد عن امرأة توفي زوجها وهو أمير البلدة، وكانت تسكن معه دار الإمارة، فأقسمت بالله ألا تسكن هذه الدار بعده، ثم تزوجها الأمير الجديد وأرغمها على السكنى معه فيها، فهل تحنث بهذا؟

فأفتى أنه لا حنث عليها؛ لأن الظاهر من أمرها أنها كرهت أن ترجع إلى الدار على غير الحال التي كانت فيها مع زوجها المتوفى، لكن لما تزوجها الأمير الجديد، وعاد أمر دار الإمارة إلى سابق عهدها قبل وفاة زوجها، فإنها لا تحنث بذلك.

وقال: هذا الذي أراه وأتقلده؛ لأن الأيمان (القسم) تُحمل على بساطها، وعلى المعاني المفهومة من قصد الحالف بها، لا على ما تقتضيه الفاظها في اللغة، وهو أصل مذهب مالك، رحمه الله. [المعيار ٢٦/٢، ٦٦، انظر نظرية المقاصد عند الإمام الشاطبي ١٢/١، ٨٣].

#### المثال الثالث: النذر:

فإنه لا يلزم عند مالك بمجرد اللفظ الخالي عن القصد الصحيح، ومن ذلك ما رواه ابن حبيب: أن أعرابيًا نفرت ناقته وهربت، فقال لها: أنت بدنة، يعني هديًا إلى بيت الله. ثم سأل مالكًا، فقال له مالك – ليتاكد من قصده قبل إفتائه: أردت زجرها بذلك؟ فقال الأعرابي: نعم. فقال له مالك: لا شيء عليك.

وعلق ابن رشد على هذا فقال: لم يوجب إخراجها؛ إذ

لم تكن له نية في ذلك، إنما قصد زجرها لا القربة إلى الله تعالى في إخراجها، وهو الأظهر؛ لقول النبي صلى الله عليه وسلم: «إنما الأعمال بالنيات». [السابق: ٨٣/١]. المثال الرابع، نكاح العلل،

إذا طُلُقت المرأة ثلاث تطليقات من زوجها، فلا يحل له نكاحها قبل التزوج بزوج أخر؛ لقوله تعالى: «فَإِن طَلْقَهَا فَلاَ عَلْ لَهُ مِنْ بَعْدُ حَقَّ تَنَكِحَ زَرْجًا عَيْرَهُ » [البقرة: ٢٣٠] بعد قوله: «الطَّلَقُ مَرَّتَانٌ » [البقرة: ٢٢٩].

ويشترط أن يدخل بها زوجها دخولا حقيقيًا (يجامعها) من غير تحديد مدة بينهما.

فعن عائشة رضي الله عنها: أن رفاعة القرظي تزوج امرأة ثم طلقها، فتزوجت آخر، فاتت النبي صلى الله عليه وسلم فذكرت له أنه لا يأتيها، وأنه ليس معه إلا مثل هدبة، فقال: لاحتى تذوقي عسيلته ويذوق عسيلتك. [صحيح البخاري ٥٠١١].

قال ابن المنذر: أجمع العلماء على اشتراط الجماع لتحل للأول إلا سعيد بن المسيب.

وتعقبه ابن المنذر، فقال: وهذا القول لا نعلم أحدًا وافقه عليه إلا طائفة من الضوارج، ولعله لم يبلغه الحديث، فأخذ بظاهر القرآن.

قال الحافظ ابن حجر معلقا على كلام ابن المنذر: «سياق كلامه يشعر بذلك». [انظر: فتح الباري ٤٦٤/٩، [٤٦٩].

قمن تزوج امرأة مطلقة ثلاثا بشرط صريح في العقد على أن يحلها لزوجها الأول، فهو حرام عند الجمهور؛ للحديث الذي رواه ابن مسعود رضي الله عنه: «لعن رسول الله صلى الله عليه وسلم المحلَّل والمحلَّل له». [أبو داود ٢٠٧٨ وصححه الآلياني].

وعن عقبة بن عامر رضي الله عنه عن النبي صلى الله عليه وسلم: «ألا أخبركم بالتيس المستعار؟ قالوا: بلى يا رسول الله. قال: هو المحلُّل، لعن الله المحلَّل، والمحلَّل له». [ابن ماجه ١٩٣٦ وحسنه الألباني].

والنهى يدل على فساد المنهى عنه.

ولأن النكاح بشرط الإحلال في معنى النكاح المؤقت، وشرط التاقيت (تحديد مدة زمنية) في النكاح يُفسده.

 لكن إن تزوجها على نية أن يحلّها لزوجها الأول من غير شرط في العقد، فهل يصح الزواج؟

قال الشافعية: صحيح مع الكراهة.

وذهب المالكية والحنابلة إلى أن الزواج بقصد التحليل – ولو بدون شرط في العقد – باطل، وذلك بأن تواطأ العاقدان على شيء مما ذُكر قبل العقد، ثم عقد الزواج بذلك القصد، ولا تحل المرأة به لزوجها الأول، عملاً بقاعدة سد الذرائع، ولحديث النبي صلى الله عليه وسلم: «لعن الله المحلل والمحلّل له» [أبو داود ٢٠٧٨ وصححه الألباني].



فحكم التحريم هنا قام على مراعاة مقاصد المكلف؛ لأن القصد في نكاح المحلل قصد فاسد، ليس من مقاصد النكاح الصحيح الذي يقوم على المودة والسكن.

يقول شيخ الإسلام ابن تيمية مرجحًا لما ذهب إليه المالكية (مذهب أهل المدينة)، والحنابلة: «وأما المناكح: فلا ريب أن مذهب أهل المدينة في بطلان نكاح المحلل، ونكاح الشغار، أتبع للسنة، عن من لم يبطل ذلك من أهل العراق، فإنه قد ثبت عن النبي صلى الله عليه وسلم أنه لعن المحلّل والمحلّل له، وثبت عن أصحابه، كعمر، وعثمان، وعلي، وابن مسعود، وابن عمر، وابن عباس – رضي الله عنهم – أنهم نهوا عن التحليل، لأصول أهل المدينة، فإن من أصولهم: أن القصود في لأصول أهل المدينة، فإن من أصولهم: أن القصود في المقود معتبرة، كما يجعلون الشرط المتقدم كالشرط المقارن، ويجعلون الشرط العرفي كالشرط اللفظي، ولأجل هذه الأصول أبطلوا نكاح المحلل». [مجموع الفتاوي: ٢٧/٧٢٠-٢٧٧].

ونكاح الشغار نهى عنه النبي صلى الله عليه وسلم، وهو أن يزوّج الرجل ابنته (أو موليته) على أن يزوجه الآخر اينته (أو موليته)، وليس بينهما صداق).

– ومن أقوال مالك – رحمه الله – المراعية لمقصد المكلف في الفعل، ما جاء في «الموطا» في: باب القصاص في القتل: وقال مالك في الرجل يمسك الرجل للرجل فيضربه فيموت مكانه: إنه إن أمسكه وهو يرى أنه يريد قتله قُتلا به جميعًا.

 وإن أمسكه وهو يرى أنه إنما يريد الضرب مما يُضرب به الناس، لا يرى أنه عمد لقلته، فإنه يقتل القاتل، ويعاقب المسك أشد العقوبة ويحبس لأنه أمسكه، ولا يكون عليه القتل. [الموطأ ٥/١٢٨٤، ح٣٣٥٩].

– وكما ذكرنا من قبل أن ما ذهب إليه الإمام مالك،
 ومنه النظر في مقاصد المكلفين في أفعالهم وأقوالهم،
 دون الاقتصار على ظواهرها، إنما هو مستمد ومأخوذ من منهج عمر رضى الله عنه، وعمل أهل المدينة.

– ومثال ذلك ما حدث في عهد عمر رضي الله عنه، واخرجه مالك في «الموطأ» بسنده عن عمرة بنت عبد الرحمن أن رجلين استبا في زمن عمر بن الخطاب رضي الله عنه، فقال أحدهما للآخر: والله ما أبي بزان، ولا أمي بزانية، فاستشار في ذلك عمر بن الخطاب، فقال قائل: مدح أباه وأمه، وقال أخرون: قد كان لأبيه وأمه مدح غير هذا، نرى أن تجلده الحد، فجلده عمر الحد ثمانين جلدة (حد القذف). [الموطأ م/١٢١١ ح٢٣٣].

ويُستفاد من الحديث:

 ١- أن الإمام مالكًا رحمه الله كان يأخذ من أقوال عمر رضى الله عنه.

٢- وأن عمر كان يشاور أصحابه «وَأَمْرُهُمْ شُوْرَىٰ يَبْنُهُمْ »

[الشورى:٣٨]، فالشورى مبدأ أصيل في الإسلام، أمر الله تعالى به رسوله صلى الله عليه وسلم: ﴿ شَاوِرُهُمْ فِ ٱلْأَمْرِ» -[آل عمران:١٥٩]، فكيف بمن هو دونه؟

٣- أن تحقيق المناط – الذي أشرنا إليه في حلقة سابقة – يختلف من مجتهد لآخر، فبعض من استشارهم عمر رضي الله عنه، رأى أنه لا شيء عليه، وهو مادح لأبويه، بينما رأى الآخرون – وهو ما مال إليه عمر – أنه لا يقصد المدح لأبويه، وإنما يقصد التعريض والقذف لأبوي الآخر، وبالتالي أقام عليه حد القذف؛ مراعاة للمقاصد، وليس الألفاظ فقط.

٤- الذي مدح أبويه، قال ذلك على سبيل المشاتمة للآخر، بمعنى أنه ينفي عن أبويه تهمة الزنا، وما ذلك إلا لاتهام أبوي الآخر بما نفاه عن أبويه هو، ولا شك أن هذا ليس بقذف صريح لذا احتاج عمر إلى مشاورة الصحابة.

والـذي يمـدح أبـويـه، فالألـيق بـه يذكر الصفات المحمودة، كقوله: ودودين، برَّين، تقيين، ورعين، إلى غير ذلك.

– وقد ذكر المقري بعض القواعد الفقهية التي راعى فيها المالكية المقاصد، ومنها:

القاعدة ٢٩٦: من أصول المالكية: المعاملة بنقيض المقصود الفاسد، كحرمان القاتل من الميراث، وتوريث المبتوتة في المرض المخوف.

القاعدة ٢٢٣: «كل ما خرج على قصد المبالغة أو الكنابة، فالمعتبر معناه لالفظه».

القاعدة ١٠٨٢: لسان الحال يتنزل منزل لسان المقال عند المالكية، خلافًا للأئمة. [قواعد الفقه للمقري نقلاً عن نظرية المقاصد عند الإمام الشاطبي ١/٨٥].

ومن الأمثلة التي تبين أن مقصد المكلف (نيته) مؤثرة في الفعل (وقرينة معنوية في فهم النص) الذبح: صورته واحدة، ويكون حرامًا إذا قصده لغير الله، وحلالاً إذا قصده لله، والرجل يشتري الجارية لموكله فتحرم عليه، ويشتريها لنفسه فتحل له، وصورة العقد واحدة.

يقول ابن القيم: «والشيء الواحد تكون صورته واحدة، وهو ينقسم إلى محمود ومذموم». [الروح ٢٣٠/١].

ومن ذلك: التوكل والعجز، والرجاء والتمني، والحب لله والحب مع الله، وحب الدعوة إلى الله وحب الرياسة، وعلو أمر الله والعلو في الأرض، والعفو والذل، والتواضع والمهانة، والاحتراز وسوء الظن، والهدية والرشوة، والإخبار بالحال والشكوى، والتحدث بالنعم شكرًا والفخر بها، فإن الأول من كل ما ذُكر محمود، والثاني مذموم، والصورة واحدة، ولا فارق بينهما إلا القصد». [انظر الموافقات ٣/٨ بتصرف].

وللحديث يقية، والحمد لله رب العالمين.

ربيع الأخر ١٤٢٣ه التولايي (٢٩ Upload by: altawhedmag.com

م إعداد / صلاح نجيب الدق

الحمدُ لله، حمداً طيباً مباركاً فيه، كما ينبغي لجلال وجهه وعظيم سلطانه، والصلاة والسلام على نبينا محمد، الذي بعثه الله هادياً ومبشراً ونذيرًا، وداعياً إلى الله تعالى بإذنه وسراجاً منيراً، اما بعد: فإن الشباب المسلم المتمسك بدينه، على ضوء القرآن والسُّنة، بفهم سلفنا على ضوء القرآن والسُّنة، بفهم سلفنا وأمجاد الأمة الإسلامية إليها، كما كانت في عهد الصحابة والتابعين، ومن بعدهم من القرون الثلاثة الأولى الفاضلة، من أجل ذلك أحببت أن أُذَكَّر إخواني الكرام بمنهج الاسلام في تربية الشباب، فاقول وبالله التوفيق:

يحاول أعداء الإسلام توجيه فكر الشباب المسلم نحو الثقافة العلمانية والمادية التي تسود المجتمع العالي، بعيدًا عن تعاليم الشريعة الإسلامية المباركة، وذلك لكي ينشأ الشباب المسلم، وهو مقطوع الصلة بدينه القويم، مفتوناً بالحضارة الغربية، المادية، ولذا فإن حماية هذا الشباب المسلم، تقع على الآباء، ورجال هذا الغزو الثقافي الغربي السلبي علي مذا الغزو الثقافي الغربي السلبي علي كثير من الشباب المسلم، الأمر الذي يدل في التحيام بواجباتهم ومسئولياتهم التربوية نحو الشباب المسلم. [مسئولياتهم الآباء لعبد الرب نواب ص٢٠٥].

#### عوامل تكوين شخصية الشباب:

هناك مجموعة من العوامل التي تعتبر سبباً كبيراً في تكوين شخصية الشباب، ومنها الوالدان، والأصدقاء، والمدرسة، والمجتمع.

وســـوف نـتـحـدث عــن الــوالــديــن والأصدقاء:

#### أولا: الوالدان:

يعتبر الوالدان هما المؤثر الفعّال في شخصية الشباب، فكلما كان الوالدان على تقوى من الله كلما انعكس ذلك على أولادهما في مرحلة الشباب.

وكل مولود يولد على الفطرة، ومن المعلوم أن الطفل يقلد أبويه، فإذا صار شاباً كانا هما الأسوة له في نظره؛ لأن الشيء الذي انطبع في قلب الإنسان وهو صغير، يستمر معه وهو كبير. يقول الشاعر:

#### وينشأ ناشئ الفتيان منا

#### على ما كان عَوْدَه أبوه

روى البخاري عَنْ أَبِي هَرَيْرَةَ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ قَالَ: قَالُ النَّبِيُّ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْه وَسَلَّمَ: «كُلُّ مَوْلُود يُولَدُ عَلَى الْفَطْرَة فَأَبَوَاهُ يُهَوِّدَانِه أَوْ يُنَصَّرَانِه أَوْ يُمَجَّسَانَه كَمَتَل الْبَهِيمَة تُنْتَجُ الْبَهَيمَةَ هَلْ تَرَى فِيهَا جَدْعَاءَ». [البخاري ١٣٨٥]. ومن تدبر فى الحياة وجد أن معظم

التوركيب العدد ٤٨٤ السنة الحادية والأربعون

4.

#### الشباب يسيرون على منهج أبائهم. ثانياً: الأصدقاء:

للأصدقاء تأثيرُ على من في سنهم من الشباب، فالصديق الصالح له أثرُ طيبٌ، والصديق السوء له أثرُ سيئُ على صاحبه، وهذا لا يمكن إنكاره.

قَالَ غَبُدُ اللَّهِ بْنُ مَِسْعُودٍ - رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ -: «مَا مِنْ شَيْءَ أَدَلُ عَلَي شَيْءٍ وَلاً الدُّخَانِ عَلَى النَّارَ مِنْ الصَّاحِبِ عَلَى الصَّاحِبِ». [أدب الدنيا والدين للماوردي ص١٦٦].

وَقَالَ بَعْضُ الأَدَبَاء: يُظَنَّ بِالْمُرْءِ مَا يُظَنُّ بِقَرِينِهِ. [أدب الدنيا والدين للماورَدي ص٦٦٦]

قَالَ عَدِيُّ بْنُ زَيْدٍ:

عَنْ الْمَزَءِ لاَ تَسْأَلِّ وَسَلّ عَنْ قَرِينِهِ

فَكُل قَرِينِ بِالْمُقَارَنِ يَقْتَدِي

[أدب الدنيا والدين للماوُردي ص1٦٦]. ولذا حثنا الرسولُ صلى الله عليه وسلم على حُسن اختيار الصديق.

عَنْ أَبِي مُوسَى رَضَيَ اللَّهُ عَنْهُ عَنْ النَّبِيِّ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهُ وَسَلَّمَ قَالَ: «مَثَلُ الْجَلَيس الصَّالح وَالسَّوْء كَحَاملِ الْسُكِ وَإِمَّا أَنْ تَبْتَاعَ مِنْهُ، وَإِمَّا أَنْ تَجِدَ مِنْهُ رَيحًا طَيَّبَةً، وَنَافخ الْكِيرِ إِمَّا أَنْ تُحِرَقَ ثَيَابَكَ وَإِمَّا أَنْ تَجَدَ رِيحًا خَبِيثَةً» [البخاري ٤٣٥ه، ومسلم ١٤٦].

وعن أنس بن مالك رضي الله عنه أن النبي صلى الله عليه وسلم قال: «الرَّجُلُ عَلَى دِينِ خَلِيلِهِ فَلْيَنْظُرْ أَحَدُكُمْ مَنْ يُخَالِلُ». [صحيح التَرمَذَي للألباني حديث ١٩٣٧].

وعن أبي سعيد الخدري رضي الله عنه أن النبي صلى الله عليه وسلم قال: «لاَ تُصَاحِبُ إلاَّ مُؤْمنًا وَلاَ يَأْكُلْ طَعَامَكَ إلاَّ تَقِيًّ». [صحيح الترمذيَ للألباني حديث١٩٥٢].

والصديق قد يكون سببا في خسارة صاحبه في الدنيا والآخرة.

مقول الله تعالى في محكم التنزيل: « وَبَعْمَ يَعَضُّ ٱلظَّلِمُ عَلَى يَدَيُهِ بَعَقُولٌ يَنَيَّتِي الْقَنَدْتُ مَعَ ٱلرَّسُولِ سَبِيلًا () يَتَوَلَّتَى لَتَى لَا أَغَيْدُ فَلَاتَاخَلِيلًا () لَقَدْاضَلَى عَنَ ٱلذِّحَرِ بَعَدَ إِذْ جَآءَنِ وَكَانَ ٱلشَّيْطُنُ الإِلاسَنِ خَذُولًا () [الفرقان: ٢٩:٢٧]

## ع<mark>ناية الإسلام بالشباب:</mark> أولاً: القرأن الكريم:

أهتم القرآن الكريم بالشباب من حيث تربيته وحُسْن معاملته ، فقد ذكر الله تعالى في كتابه العزيز أمثلة لشباب تربوا على مائدة الرحمن ولم يُؤَثَر فيهم فساد عقيدة المجتمع الذي عاشوا فيه، واعتزلوا عن كل انحراف مستعينين بتأييد الله تعالى لهم، فكانوا مشاعل ضياء في مجتمعاتهم الفاسدة، وسوف نذكر بعض أمثله لهؤلاء الشياب.

\_ يوسف بن يعقوب صلى الله عليه وسلم:

تربى يوسف صلى الله عليه وسلم في بيت عزيز مصر حتى إذا أصبح شاباً يافعاً ابتلاه الله تعالى بامرأة العزيز في مجتمع اعتاد على الرذيلة، لا يعرف معروفاً ولا ينكر منكراً، فاستعان بالله عليها ورد الله كيدها في نحرها وعصم الله تعالى يوسف الصديق من الفتن.

#### فتية أهل الكهف:

ذكر الله تعالى فتية أهل الكهف ليكونوا نبراساً لمن يعيش في مجتمع يموج بالمعاصي والذنوب وفساد العقيدة. فقال سيحانه: « نَمَن نَعْشُ عَلَيْكَ نَبَاهُم بِالْحَقِّ إِنَّهُمْ فِتْمَةً عَامَلُوا مِنَعْمَرُ وَزَدْنَهُمْ هُدَك (\*) وَرَبَطْنَا عَلَى قُلُوبِهِمَ إِذَ قَامُوا فَقَالُوا رَبُنا رَبُ مُحَكى (\*) وَرَبَطْنَا عَلَى قُلُوبِهِمَ إِذَ قَامُوا فَقَالُوا رَبُنا رَبُ مُحَكًى (\*) وَرَبَطْنَا عَلَى قُلُوبِهِمَ إِذَ قَامُوا فَقَالُوا رَبُنا رَبُ مُحَكَ عَلَيْكَ بَعَامُوا فَقَالُوا رَبُنا رَبُهُمْ مُحَكَ المَحَوْنَةِ وَقُمْنَا الْقَدَ قُولُمَ مِن دُونِهِ عَالِهُهُ لَوَلا يَأْتُوبَ عَلَيْهِم سِلْطَلَ اللهُ فَاقُوا الله كَذِبَا (\*) وَإِذَ آعَرَ لَمُومُمُ وَمَا يَعْبَدُون إِلَا اللَّه فَأَوْا إِلَى الْكَهُو يَنْشَرُ لَحُ رَبُّكُمْ مِن رَحْمَتِهِ، وَبُهَيْ لَكُو مِنْ أَمْرِهُ إِلَى الْكَهُو يَنْشَرُ لَحُ رَبُّكُمْ مِن رَحْمَتِهِ، وَبُهَيْ لَكُو مِنْ أَمْرِهُ

ثانياً: عناية الرسول صلى الله عليه وسلم بالشباب:

تتجلى عناية الرسول صلى الله عليه وسلم بالشباب في كثير من أحاديثه الموجهة إليهم، وإرشادهم إلى ما ينفعهم وتصحيح عقيدتهم. ومن ذلك ما يلي:

روي الشيخان عن عبد الله بن مسعود أن النبي صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ قَالَ: «يَا مَعْشَرَ الشَّبَابِ مَنْ اسْتَطَاعَ مَنْكُمُ الْبَاءَةَ فَلْيَتَزَوَّجْ، وَمَنْ لَمْ يَسْتَطِعْ فَعَلَيْهِ بِالصَّوْمِ فَإِنَّهُ لَهُ وِجَاءً». [البخاري ٥٠٦٥، ومسلَم ١٤٠٠]]. روى الشيخان عن أبي هريرة أن

التوعيد )۲۱

ربيع الأخر ١٤٣٣ هـ

النبِي صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ قَالَ: «سَبْعَةٌ يُظلِّهُمْ اللَّهُ تَعَالَى في ظلُّه يَوْمَ لاَ ظلُّ إلاً ظلَّهُ: إِمَامٌ عَدْلُ، وَشَابٌ نَشَأَ فِي عِبَادَةٍ اللَّه».

[البخاري ٢٦٠، ومسلم ١٠٣١].

في هذا الحديث بشُرَ النبي صلى الله عليه وسلم الشاب الذي ينشأ في طاعة الله تعالى بأنه سيكون يوم القيامة أمناً في ظل عرش الرحمن.

روي الحاكم عن ابن عباس رضي الله عنهما أن النبي صلى الله عليه وسلم قال: «اغتنم خمساً قبل خمس: حياتك قبل موتك، وصحتك قبل سقمك، وفراغك قبل شغلك، وشبابك قبل هرمك، وغناك قبل فقرك». [صحيح الجامع، حديث١٠٧٧].

وعن ابن عباس رضي الله عنهما قال: حُنْتُ خَلْفَ رَسُولِ اللَّه صَلَّى اللَّهُ عَلَيْه وَسَلَّمَ يَوْمًا فَقَالَ: «يَا غُلَامُ إَنَّي أُعَلَمُكَ كَلمَاتَ: احْفَظْ اللَّه يَحْفَظُكَ، احْفَظْ اللَّه تَجْدُه تُحَاهُكَ، إذَا سَأَلْتَ فَاسْأَلْ اللَّه، وَإِذَا أَسْتَعَنْتُ فَاسْتَعَنْ بِاللَّه، وَاعْلَمْ أَنَّ الأُمَّةَ لَوْ اجْتَمَعَتْ عَلَى أَنْ يَنْفَعُوكَ بِشَيْء لَمْ يَنْفَعُوكَ إِلاَّ بِشَيْء قَدْ كَتَبِهُ اللَّهُ لَكَ، وَلَوْ اجْتَمَعُوا عَلَى أَنْ يَضُرُّوكَ بِشَيْء لَمْ يَضُرُوكَ إِلاَ بِشَيْء قَدْ كَتَبَهُ اللَّهُ عَلَيْكَ، رُفِعَتْ الأَقْلَامَ وَجَفَّتُ المُحُفَ». عَلَيْكَ، رُفِعَتْ الأَقْسَلَامَ وَجَفَتْ الصَّحُفَ».

#### وسائل تربية الشباب:

هناك وسائل عديدة تُؤَثَّرُ تاثيراً كبيراً في تربية الشباب وهي: التربية بالقدوة، والتربية بالموعظة الحسنة، والتربية بالقصص الواقعية الهادفة، والتربية بالملاحظة، والتربية بالعقوبة. وسوف نتحدث عنها بإيجاز.

#### أولا: التربية بالقدوة:

القدوة في التربية هي أفضل الوسائل المؤثرة في تربية الشباب، فينبغي أن نضع أمام الشباب شخصاً قدوة يسيرون على نهجه في جميع أمور حياتهم. وخير قدوة للشباب هو نبينا محمد صلى الله عليه وسلم ، الذي قال عنه سيحانه: (لَقَدْ كَانَ لَكُمْ فِي رَسُولِ اللَّه أُسُوَةٌ حَسَنَةٌ لَمَنْ كَانَ يَرْجُوَ اللَّهُ وَالْيَوْمَ الْآخَرَ وَذَكَرَ اللَّهُ كَثِيرًا»

[الأحـزاب: ٢١]، وقد وضع الله تعالى في شخص نبينا محمد صلى الله عليه وسلم الصورة الكاملة للمنهج السليم القويم ليسير الشباب على منهجه.

رُوى أحمد عَنْ سَعْد بْن هَشَام قَالَ: سَأَلْتُ عَائَشَهُ فَقُلْتُ: أَخْبِرِينِي عَنْ خُلُقٌ رَسُولِ اللَّه صَلَّى اللَّهُ عَلَيْه وَسَلَّمَ؟ فَقَالَتُ: «كَانَ خُلُقُهُ الْقُرْآنَ». [مسند أحمد ج ٤٢ص ١٨٣].

#### ثانياً: التربية بالموعظة الحسنة:

من وسائل التربية المؤثرة في تكوين شخصيه الشاب: تربيته بالموعظة، وتذكيره بالنصيحة؛ لأن في ذلك أثراً كبيراً في تنصير الشباب بحقائق الأشيباء ودفعه إلى معالى الأمور، وتحلبه بمكارم الأخلاق وتوعيته بميادئ الإسلام. والقرآن الكريم مملوء بالآبات التى تتخذ أسلوب الوعظ أساسا لمنهج الدعوة طريقا للوصول لاصلاح الأفراد وهدابة الجماعات. منها موعظة لقمان لأبنه؛ حيث قال سيحانه: « يَنْبُنَّ إِنَّهُمْ إِنَّا إِنَّ تَكُ مُتْعَالَ حَبَّةٍ مِّنْ خَرْدُلٍ فَتَكُن فِي مُخْرَةِ أَوْ فِي ٱلشَّمَوَتِ أَوْ فِي ٱلأَرْضِ يَأْتِ بِهَا ٱللَّهُ إِنَّ ٱللَّهُ لَطِيفٌ خَبْرٌ () يَنْبَنَى أَفِرِ الصَّلَلُوةَ وَأَثْمَرُ بِالْمَعْرُونِ وَأَنَّهُ عَنِ ٱلْشَكْرِ وَأَصْبَر عَلَىٰ مَا أَصَابِكَ إِنَّ ذَلِكَ مِنْ عَنْ ٱلأُمور () وَلا تُسْعَر خَدْكَ لِلنَّاسِ وَلا تَشِ فِي ٱلْأَصِ مَرَحًا إِنَّ ٱللَّهُ لَا يُحِبُّ كُلُّ مَخْتَالٍ فَخُورِ (٥)» [لقمان: ١٦ .[11 -

إن الهدف من الموعظة أن يصل المربّي بمن يعظه إلى الخشية الحقيقية من الله تعالى، وأن يتذكر أمور الأخرة كأنها رأى العين، وهكذا كانت موعظة نبينا محمد صلى الله عليه وسلم مع الصحابة.

عَنْ أَبِي أُمَامَةَ رضي الله عنه قَالَ: إنَّ فَتَى شَابًا أَتَى النَّبِيَّ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْه وَسَلَّمَ فَقَالَ: يَا رَسُولَ اللَّهُ انْذَنْ لِي بِالزَّنَّا، فَقَالَ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ فَرَجَرُوهُ قَالُواً: مَهْ مَهْ. فَقَالَ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ: ادْنُهُ. فَدَنَا منْهُ قَرِيبًا، قَالَ: فَجَلَسَ. قَالَ: أَتَحبُّهُ لأُمَّكَ؛ قَالَ: لاَ وَاللَّه، جَعَلَنِي اللَّهُ فَذَاءَكَ. قَالَ: وَلاَ النَّاسُ يُحبُّونَهُ لأُمُّهَاتَهِمْ. قَالَ: أَقَتُحبُّهُ لابْنَتَكَ؟ قَالَ: يُحبُّونَهُ لأُمُّهَاتَهِمْ. قَالَ: أَقَتُحبُّهُ لابْنَتَكَ؟ قَالَ: يُحبُّونَهُ لأُمُّهَاتَهِمْ. قَالَ: أَقَتُحبُّهُ لابْنَتَكَ؟ قَالَ: قَالَ: وَلاَ النَّاسُ يَحبُّونَهُ لَبَنَاتِهِمْ. قَالَ: أَقَتُحبُّهُ لابْنَتَكَ؟ قَالَ: قَالَ: وَلاَ النَّاسُ فَدَاءَكَ.

٣٢ ( التوكير العدد ٤٨٤ السنة الحادية والأربعون

فدَاءَكَ قَالَ: وَلاَ النَّاسُ بُحِدُّونَهُ لاَجُوَاتِهِمْ. من التربية تعتبر من أقوى الأسبس في قَالَ: أَفْتَحِبُّهُ لَعَمَّتِكَ؟ قَالَ: لا وَالله، حَعَلَنَى اللُّهُ فِـدَاءَكَ. قَـالَ: وَلاَ النَّاسُ بُحِبُّونَهُ لعَمَّاتَهُمْ. قَالَ: أَفَتُحِنُّهُ لِخَالَتِكَ؟ قَالُ: لاَ وَاللَّهِ، جَعَلَني اللَّهُ فَدَاءَكَ.قَالَ: وَلاَ النَّاسُ نُحِبُّونَهُ لِخَالَاتِهِمْ. قَالَ: فَوَضَعَ بَدَهُ عَلَنْه وَقَالَ: اللَّهُمَّ اغْفَرْ ذَنْنَهُ وَطَهِّرْ قَلَّنَهُ وَحَصِّنَّ فَرْجَهُ، فَلَمْ نَكُنْ نَعْدُ ذَلِكَ الْفَتَى بَلْتَفْتُ إِلَى شيرع. [حديث صحيح، مسند أحمد ج مص ٢٥٢ حديث ٢٢٢٦٥].

> ثالثاً: التربية بالقصيص الواقعية الهادفة:

> القصص الهادفة لها أثر تربوي في نفوس الشيباب، وهي من أهم وسائل التربية؛ وذلك لأن النفس الشربة تميل إلى الأسلوب القصصى. وقد ذكر الله تعالى كثيراً من القصص في القرآن الكريم من أحل تربية الذاس. قال الله تعالى: « لَقَدْ كَانَ فِ فَصَعِبْهُ عَبْرَةُ لِأَوْلِي ٱلْأَلْبَتِ مَاكَانَ حَدِيثًا يُفْتَرُف وَلَتِكِن تَصْدِينَ ٱلَّذِي بَيْنَ يَكَدَيْهِ وَتَفْصِيلَ كُلُّ شَيْءٍ وَهُدَى ورحمة لقور فأمنون ( ، [ يوسف: ١١١].

فىمكن للمربى أن يقص على الشياب قصص الأنبياء والصالحين؛ ليقتدي بهم فَ الْخَادمُ في مَالَ سَيَّدُه رَاعٍ وَهُوَ مَسْئُولُ عَنْ الشياب في حياتهم الدنيا. وقد استخدم نبينا صلى الله عليه وسلم الأسلوب القصصى. والقرآن يستخدم القصة لجميع أنواع التربية والتوجيه، التي يشملها منهجه التربوي: تربية الروح والعقل والحسم، لترسيخ المعاني الإيمانية، وغرس الفضائل في نفوس أصحابه. ومن القصص الندوى: قصة الثلاثة من بنى إسرائيل: الأبرص، والأقرع، والأعمى، الذين أراد الله تعالى أن يختبرهم، وقصبة الرجل الذي اقترض ألف دينار.

> ولا تقتصر التربية على القصص القرآني والنبوي، ولكن هناك أيضاً سير سلفنا الصالح، من الصحابة والتابعين، ومَن بعدهم، من أهل العلم. -----

#### رابعا: التربية بالملاحظة:

المقصود بالتربية بالملاحظة، هو ملاحظة الشباب ومراقبة تصبرفاته، والسؤال عن أحواله باستمرار. ولا شك أن هذه الوسيلة لله رب العالمين

إعداد الشاب المتوازن، الذي يستطيع أن يقوم بمسئولداته نحو محتمعه على الوجه الأكمل والإسبلام بمبادئه الشاملة وأنظمته الخالدة، حثَّ الأباء والأمهات والمربن، جميعاً على أن يهتموا بمراقبة أينائهم من حميع الجوانب.

قَال سَبِحَانَه: «بَا أَتُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا قَوا أَنْفَسَكُمْ وَأَهْلِيكُمْ نَارًا وَقُودُهَا النَّاسُ وَالْحِجَارَةُ عَلَنْهَا مَلاَئِكَةُ غَالَظُ شِدَادُ لاَ بَعْضُونَ اللَّهُ مَا أَمَرَهُمْ وَبَفَعَلُونَ مَا تُؤْمَرُونَ» [التحريم: ٦]، وكنف بقى المربى أولاده نار حهنم، إذا لم بأمرهم بالطاعات وبنهاهم عن الآثام، ولم براقبهم وبالأحظهم؟!

وحث نبينا صلى الله عليه وسلم الآياء

على ملاحظة تصرفات وسلوك أبذائهم. عَنْ عَبْد اللَّه بْن عُمَرَ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُمَا أَذَّهُ سَمِعَ رَسُولَ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَمَ نَقُولُ: «كُلُّكُمْ رَاعٍ وَمَسْئُولٌ عَنْ رَعِيَّتِه، فَالْإِمَامُ رَاعٍ وَمَسْئُولٌ عَنْ رَعِتْتِهِ، وَالرُّجُلُ فِي أَهْلِهِ رَاعً وَهُوَ مَسْئُولَ عَنْ رَعَيْتِهِ، وَالْمُرْأَةُ فَي بَيْتَ زَوْحَهَا رَاعِنَةً وَهِيَ مَسْتُولَةً عَنْ رَعِنَّتِهَا، رَعِيَّتِه، قَالَ فَسَمِعْتُ هُؤَلاءً مِنْ النَّبِي صَلَّى اللَّهُ عَلَدُه وَسَلَّمَ، وَأَحْسِبُ الذَّبِيُّ صَلَّى اللَّهُ عَلَنُه وَسَلَّمَ قَالَ: وَالرَّجُلَ فِي مَّالِ أَبِيه رَاع وَمَسْئُولَ عَنْ رَعِيْتِهِ، فَكَلَكُمْ رَاعٍ وَكَلَّكُمْ مَسْئُولُ عَنْ رَعِبَّتِه».[البخاري ٢٥٥٨، وَمسلم].

ومن مسئولية الرحل والمرأة عن رعيتهما هو ملاحظة الأبناء، ومراقبة تصرفاتهم، حتى إذا أهملوا حقا من حقوق الله، أرشدوهم إليه، وإذا قصروا في واحب تصحوهم، وإذا رأوا متهم منكراً نهوهم عنه، وإذا فعلوا معروفا شكروهم عليه. إن مراقبة الشباب من أفضل أسس التربية؛ وذلك لأنهم بهذه الطريقة يكونون تحت مجهر الملاحظة والمراقبة.

#### خامساً: التربية بالعقوبة:

ربيع الأخر ١٤٣٣ هـ

حين لا تفلح التربية بالقدوة ولا الموعظة، فلا بد من علاج حاسم يضع الأمور في وضعها الصحيح، والعلاج الحاسم هو العقوبة. نسأل الله أن مصلح شمامنا والحمد

التوكيد ) ٣٣

الحمد لله رب العالمين، وصلى الله وسلم وبارك على نبينا محمد وآله وصحبه أجمعين، وبعد: فإنه لا يستطيع مُنصف أن يتجاهل

حقائق الأرقام حول صناعة الإعلام، ففي آخر إحصائية رسمية مسجلة بنهاية عام ١٠٢م، بلغ عدد الهيئات العربية التي تبث أو تعيد بث قنوات فضائية على شبكاتها ٧٤ هيئة، منها ٦٢ هيئة حكومية، و٤٤٤ هيئة خاصة، وهي تبث أو تعيد بث ٣٣٣ قناة متعددة الأهداف ومختلفة الأصناف والأطياف، مستعملة في ذلك سبعة عشر قمرًا صناعيًا [الموقع الرسمي].

والجمهور المصري من عام ١٠٠٢م تبلغ نسبة متابعته للقنوات الفضائية بشكل إجمالي ٩٩,٥٪ منهم ٢,٠٥ بصفة منتظمة، وأن هذه الشريحة في ازدياد منذ ذلك العام إلى أن وصلت إلى ٥٧٪، هذا العام ١١٠٢م. [دور الفضائيات العربية في تشكيل معارف الجمهور، د. هويدا مصطفى، بحث من سلسلة بحوث ودراسات إذاعية تونس، (٢٠٠٨م)].

كما أن نسبة المشتركين العرب في موقع (koob ecaf) بلغ قبل الثورات العربية مباشرة، وبنهاية ديسمبر ١٠٢٠م، نحو ٣,١٢ مليون مشترك، وتضاعف هذا العدد بنهاية عام ١١٠٢م. [صحيفة الشرق الأوسط،

والدعاة إلى الله في هذا الزمان يجب أن تتغير نظرتهم إلى الإعلام؛ إذ الدعوة إلى الله تعالى إعلام بشرعه، ودلالة على دينه وهديه، وقد قال أحد كبار العلماء في العصر الحديث وهو الشيخ ابن باز رحمه الله: «أنجح الطرق في هذا العصر وأنفعها استعمال وسائل الإعلام؛ لأنها ناجحة، وهي سلاح ذو حدين». [فتاوى ومقالات متنوعة، لابن باز، جمع د. محمد الشويعر، (٢/٤٤٢)].

والإعلام في الإسلام عبادة جليلة محكومة في غايتها ووسيلتها بأحكام الشريعة المعظمة ومقاصدها المكرمة، شعاره النطق بالكلمة الطيبة، ورعاية قضايا الأمة المسلمة، فهو خيًر في صناعته، خيًر في أهدافه ومراميه، خيًر في غاياته ومساعيه.

Upload by: altawhedmag.com

العلام

د.محمد يسرى

التوكير العدد ٤٨٤ السنة الحادية والأربعون

اعداد/

37

والفضل ما شهدت به الأعداء، ولقد أعدت حامعة «تل أسبب» دراسة موسعة عن الإعلام. [السيطرة الصامتة، لنورينا هيرتس، الفضائدات الإسلامية، ونشرت منها مقتطفات عالم المعرفة ٢٠٠٢م، (ص٧٢١)]. مجلة «لوبون» الفرنسية، ونقلها موقع الاتحاد الإسلامي للمنظمات الطلائية في أبريل ٧٠٠٢م، حاء فيها «إن الفضائيات الإسلامية تأتى في مقدمة الأسباب التي تؤدي إلى التدين عند الشياب المسلم؛ حيث أكدت تلك الدراسية أنه يسبب هذه الفضائيات أصبح أكثر من ٥٨٪ من الفتدات المصردات درتددن الحجاب، و٠٦٪ من الشياب بحملون في حقائيهم القرآن الكريم!! وهذا خلاف ما كانوا عليه قبل عشر سنوات!! وهذا ما بهدد أمن إسرائيل!!».

> لقد تخطى الإعلام دور المؤثر على الرأى العام ليتحول إلى صانع مهم له، وأصبح أخطر الأدوات التى تشكّل الخريطة الفكرية والثقافية على حد سواء مع الخريطة السداسدة والاقتصادية والعسكرية التي تسود العالم. [الأعلام الأسلامي، محاذير وتنبيهات، بحث مقدم إلى مؤتمر السلفيون أفاق المستقبل ومجلة البيان، د. مصعب الطيب با يكر، (ص٩٧)، وبحوث المؤتمر].

ومن يملك الآلة الإعلامية المناسبة في عالم في عالمنا الدوم. اليوم هو من يفرض على الناس كيف يفكرون وماذا بختارون، وذلك عن طريق كل وسائل الإيهار والخداع الدصري والسمعي وغيرها.

ولقد عانى الدعاة إلى الله في الفترة الأخدرة من الإعلام في العالم بأسره وداخل البلاد العربية معاناة شديدة؛ حيث عمل الإعلام الممول غربتًا ومن أصحاب المصالح على تشويه صورة الدعاة الإسلاميين لدى التعليمية المحتمع بأسره، واستعملت في هذا السبيل كل وسائل الخداع والتضليل، وأثر ذلك على الحياة السياسية بحيث ساهم في إسقاط مرشحان سياسيان، وتشويه وجه الأحزاب الإسلامية، ونبذ التوجه السلفي بتهم الإقصاء والعنف والظلامية وغيرها من الإفك المفترى.

> وفى نفس الوقت دارت الآلة الإعلامية التغريبية لتروج يطريقة دعائية هجومية للتدارات السداسية اللبيرالية واليسارية على حد سواء، حتى غدت الدرامج الانتخابية التي

تتبناها تلك الأحزاب من رسم محترفي وسائل

والدعاة إلى الله يتعين عليهم أن يكون بيانهم الإعلامي حاضرًا في القضايا التي تحدُّ وإلا تلقّى الناس عن غيرهم، فالإسراع فى بيان الرأى يفيد كثيرًا فى التأثير على الناس. [وسائل الإعلام وأثرها في وحدة الأمة، محمد موفق الغلاستي، دار المتارة، ٥٨٩١م، (ص١٠٠)].

كما بحب أن يتحول الدعاة من دائرة رد الفعل إلى الفعل؛ ذلك أن صاحب الكلمة الأولى إعلامنًا هو صاحب الكلمة العليا والمؤثرة غالبًا.

وكما أن الفضائيات ووسائل الإعلام الالكترونية وسيلة فعَّالة في صياغة الرأي العام، فهي أيضًا خيار معرفي وبديل دعوى يقوم على عولمة الثقافة الإسلامية، وإشاعة الفكرة والممارسة الإيمانية، وليس يبعد التأمل فى دور الفضائدات الإسلامية المعاصرة في تحربك الشعب المسلم إبمانئا وعملئا نحو التغيير الإيجابي الذي يعم بلادًا عربية كثيرة

وبالجملة فإنه بقدر تملك الإسلام ودعاته لناصبة الاعلام، وأخذه بمجامع المبادرات الاعلامية بكون حضوره فاعلا، ومشاركته المحتمعية مقبولة ومتقبلة، ولا يد للإعلام الإسلامي الدوم أن بخرج إلى أفاق مجتمعية واسعة فى المجالات الاقتصادية والسياسية والثقافية، كما هو في المجالات الدينية أو

وتبقى تحديات مهمة في هذا الصدد الإعلامي منها: القدرة على تقديم إعلام احترافي حذاب ومنضبط في نفس الوقت، والخروج إلى فضاء الأمة بدلا من التقوقع في بوتقة الجماعة أو الحزب، وتقوية حانب التخطيط الارتيادي للأعمال والمؤسسات الإعلامية الإسلامية، وتفعيل هذه المؤسسات لاستعادة المبادرة والريادة الحضارية للأمة الإسلامية.

وفق الله الدعاة إلى حُسن الاستفادة من هذه الوسائل النافعة، وتقبل منا ومنهم، والحمد لله رب العالمين.

> التوكيج ربيع الأخر ١٤٣٣ هـ

30



#### من نور كتاب الله ضرورة التثبت من الأخبار قال تعالى محذرًا من تناقل الإشاعات: وَلَا نَقْفُ مَا لَيْسَ لَكَ بِهِ عِلْمُ إِنَّ السَّمْعَ وَٱلْبَصَرَ وَٱلْفُؤَادَ لَ أَوْلَتِهِكَ كَانَ عَنْهُ مَسْعُولًا ( ) » [الإسراء: ٣٦].

حكم ومواعظ عن محمد بن المنكدر قال: «كان يقال:

إذا أراد الله بقوم خيرًا أمَّر عليهم خيارهم،

ى مديناً الله بن المبارك قال: «نحن

إلى قليل من الأدب أحوج منا إلى كثير

[المنتقى من مكارم الأخلاق]

وجعل أرزاقهم بأيدي سمحائهم»

من العلم

تحذيره من التشاحن والتقاتل على الدنيا عن أبى هريرة - رضى الله عنه-أن رسول الله صلى الله عليه وسلم قال: «تفتح أبواب الجنة بوم الإثنين، ويوم الخميس. فيغفر لكل عبد لا يشرك بالله شيئا. إلا رجلا كانت بينه

من هدى رسول الله ﷺ

وبين أخيه شحناء. فيقال: أنظروا هذين حتى يصطلحا. أنظروا هذين حتى يصطلحا. أنظروا هذين حتى يصطلحا» [رواه مسلم ٢٥٦٥].

> فضلالعلم على العبادة

قال الحسن البصري «العامل على غير علم كالسبالكُ على غير طريق، والعامل على غيرعلميفسدأكثرممايص فاطلبو العلم لتضرو ابالعبادة واطلبوا العبادة طلبا لاتضروا بالعلم فإنقومًا طلبوا العبادة وتركوا العلم حتى خرجوا بأسباقهمعلىأمةمحمدصلي اللهعليهوسلمولوطلبواالعلم لميدلهم على ما فعلوا». [جامع سار العلم].

## من الطب النبوي

عن أبي سعيد وجابر رضي الله عنهما قالا: قال رسول الله صلي الله عليه وسلم: «العجوة من الجنة وفيها شفاء من السم، والكماة من المن وماؤها شفاء للعين» [الترمذي ٢٠٦٦ وصححه الألباني]. قال ابن القيم: إن هذا في عجوة المدينة، وهي أحد أصناف التمر بها. والكماة: هو نبات يكثر بأرض العرب ويسموها نبات الرعد والاكتحال بها نافع من ظلمة البصر والرمد الحار.

التو لايد العدد ٤٨٤ السنة الحادية والأربعون

37

من دلائل نبوته ﷺ فتحمصر وبعض صفات أهل مصر عن أبي ذر رضي الله عنه عن الندى صلى الله علده وسلم أنه قال: «إنكم ستفتحون مصر وهي أرض يسمى فيها القدراط، فإذا فتحتموها فاستوصوا بأهلها خبرًا، فإن لهم ذمة ورحمًا، فإذا رأيت رجلين يختصمان في موضع لبنة فاخرج منها». [صحيح مسلم . TYOET



من دعائه صلى الله عليه وسلم عن ابن عمر رضبي الله عنهما قال: إن رسول الله صلى الله عليه وسلم كان يقول إذا أخذ مضجعه: «الحمد لله الذي كفاني وأواني، وأطعمني وسقاني، والذي مَنْ عليُّ فأفضل، والذي أعطاني فأجزل، الحمد لله على كل حال، اللهم رب كل شيء ومليكه وإله كل شيء أعوذ بك من النار» [أبويداود ٥٠٥٨ وصححه الألياني].

۳۷

التوحيط



ىرش استوى». تاوىلەم نوى» بمعنى استولى؟ والعلة من هذا التأويل الفاسد نفى علو الله سيحانه وتعالى. والصحيح: «استوى» بمعنى علا وارتـفـع، فهو سيحانه وتعالى فوق عرشه بائن من خلقه. وهذه عقيدة النبي الأمين وأصحابه الأخبار ومن تبعهم من علماء السنة، وعوام المسلمين الأصحاء

[إغاثة اللهفان]

من فضائل الصحابة عن أنس بن مالك رضي الله عنه أن رسوا الله صلى الله عليه وسلم قال: "أرحم أمتي بأمتي ابو بكر وانشدهم في أمر الله عمر، وأصدقهم حياً. يجر بيس ويسميني عثمان، واقرؤهم لكتاب الله أبي بن كعب، وأفرضهم زيد بن ثابت، وأعلمهم بالحادل والحرام معاذ بن جبل، ولكل أمة أمين وأمين هذه الأمة أبو عبيدة بن الجراح». [الحاكم وصححه ووافقه الذهبي، وابن

ربيع الأخر ١٤٣٣ هـ

Upload by: altawhedmag.com

من وصايا السلف قال الحسن البصري -رحمه الله تعالى-: «السُنَّة -والذي لا إله إلا هو- بين الغالي والجافي، فاصبروا عليها رحمكم الله، فإن أهل السنة كانوًا أقل الناس فيما مضى، وهم أقل الناس فيما بقى: الذين لم يذهبوا مع أهل الإتراف في إترافهم، ولا مع أهل البدع في بدعهم، وصبرواً على سُنَّتهم حتى لقوا ربهم، فكذلك إن شاء الله فكونوا».



الحمد لله وحده، والصلاة والسلام على من لا نبي. معده...وبعدُ:

فمن الشبهات والأباطيل التي رددها الرافضة حول أصحاب الذبي صلى الله عليه وسلم:

 ١- قولهم: إن عليًا لم يبايع الصديق رضي الله عنهما

وللرد على تلك الشبهة نقول: إن ما ورد في شأن تأخر علي من مبايعة الصديق لم يصح، وإنما جاعت الروايات الصحيحة تفيد أن عليًا والزبير بايعا الصديق في أول الأمر، فعن أبي سعيد الخدري قال: لما توفي رسول الله صلى الله عليه وسلم قام خطباء الأنصار...فذكر بيعة نظر في وجوه القوم، فلم ير عليًا، فسأل عنه، فقام أناس من الأنصار فأتوا به، فقال الصديق: ابن عم رسول الله وختنه أردت أن تشق عصا المسلمين، فقال: لا تثريب يا عنه حتى جاءوا به، فقال ابن عمة رسول الله وحواريه، عنه حتى جاءوا به، فقال ابن عمة رسول الله وحواريه، ينه عنه حتى جاءوا به، فقال ابن عمة رسول الله وحواريه، ينه حتى جاءوا به، فقال ابن عمة رسول الله وحواريه، ين خليفة رسول الله، فبايعاه. [رواه الحاكم وصححه ووافقه الذهبي].

ومما يبين صحة هذا الحديث وأهميته أن الإمام مسلم سال عنه شيخه ابن خزيمة فكتب له ابن خزيمة الحديث وصححه، فقال مسلم لشيخه: إن هذا الحديث يساوي بدنة، فقال ابن خزيمة: إنه لا يساوي بدنة فقط بل يساوي بدرة، قال: هي الكيس فيه آلاف الدنانير. كما أن الحافظ ابن كثير علق عليه بقوله: «هذا إسناد صحيح محفوظ». [البداية والنهاية ٢٨١/٥، ومجمع الزوائد ١٨٣٥].

ومما يؤكد صحة الرواية أن عليًا رضي الله عنه لم يفارق الصديق في وقت من الأوقات، ولم ينقطع عن الصلاةخلفه.[البدايةوالنهايةه/٣٢٩].

ولذا لما سال عمرو بن حريث سعيد بن زيد: متى بُويع أبو بكر؟ قال سعيد: يوم مات رسول الله صلى الله

عليه وسلم كره المسلمون أن يبقوا بعض يوم وليسوا في جماعة، قال له: هل خالف أحدُ أبا بكر؟ قال سعيد: لا. [تاريخ الطبري٢٠٧٣].

اعداد/ أسامة سليمان

وكذا فإن عليًا رضي الله عنه قال في خطبته على منبر الكوفة في ثنائه على أبي بكر وعمر: فأعطى المسلمون البيعة طائعين، فكان أول من سبق في ذلك من ولد عبد المطلب أنا.[أسد الغابة ٢٦/٤].

بل إن عليًا والزبير قالا: ما غضبنا إلا لأنا قد أخرنا عن المشاورة، وإنا نرى أبا بكر أحق الناس بها بعد رسول الله صلى الله عليه وسلم، إنه لصاحب الغار وثاني اثنين وإنا لنعلم بشرفه، ولقد أمره رسول الله صلى الله عليه وسلم بالصلاة بالناس وهو حي. [البداية والنهاية [٣٧/٦].

وعلى منبر البصرة خطب علي رضي الله عنه فقال: «إن المسلمين بعد موت رسول الله صلى الله عليه وسلم رأوا أن يستخلفوا أبا بكر، فبايعوا وعاهدوا وسلموا، وبايعت وعاهدت وسلمت، ورضوا ورضيت، وفعلَ الخير وجاهد حتى قبضه الله عز وجل». [السنة لعبد الله بن أحمد ٢/٣٢٥].

وذهب ابن كثير إلى أن عليًا رضي الله عنه جدد بيعته للصديق بعد ستة أشهر من البيعة الأولى، أي بعد موت فاطمة رضي الله عنها، وجاء في هذه البيعة روايات صحيحة.[البداية والنهاية ٥/٩٤].

ومما يبين أن عليًا رضي الله عنه كان ناصحًا للصديق، مخلصًا له: موفقه في حروب الردة، فعندما سأله الصديقما تقوليا أبا الحسن؟ قال عليّ: أقول: إنك إن تركت شيئًا مما كان أخذه منهم رسول الله فأنت على خلاف سُنته، فقال الصديق له: لئن قلت ذاك لإقاتلنهم وإن منعوني عقالاً،. [الرياض النضرة: ٦٧٠].

بل إن عليًا كان يحرص على الصديق ويخاف عليه من أذى يلحقه، فعندما خرج الصديق إلى مقاتلة المرتدين، وبعد أن استوى على راحلته أخذ علي رضي الله عنه يقول له: «أقول لك ما قال رسول الله صلى الله عليه وسلم

يوم أحد: لم سيفك ولا تفجعنا بنفسك، وارجع إلى المدينة، فوالله لئن فُجعنا بك لا يكون للإسلام نظام أبدًا، فرجع الصديق».[البداية والنهاية ٣١٤/٦].

اليس هذا يؤكد حرصه على سلامة الصديق. ونجاته.

٣- إن الأخبار تواترت عن علي رضي الله عنه في تفضيله وتقديمه للصديق، من ذلك:

أ- عن محمد ابن الحنفية قال: قلت لأبي: أي الناس خير بعد رسول الله صلى الله عليه وسلم؟ قال: أبو بكر؟ قلت: ثم مَن؟ قال: عمر، وخشيت أن يقول عثمان، قلت: ثم أنت؟ قال: ما أنا إلا رجل من المسلمين. رواه البخاري.

ب- عن علي رضي الله عنه قال: ألا أخبركم بخير هذه الأمة بعد نبيها؟ أبو بكر، ثم قال: ألا أخبركم بخير هذه الأمة بعد أبي بكر: عمر». رواه أحمد في المسند ١٠٦/١.

٣- عن أبي وائل شقيق بن سلمة قال: قيل لعلي رضي الله عنه: ألا تستخلف علينا؟ قال: ما استخلف رسول الله صلى الله عليه وسلم فأستخلف، ولكن إن يرد الله بالناس خيرًا فسيجمعهم بعدي على خيرهم، كما جمعهم بعد نبيهم على خيرهم». [المستدرك: [٧٩/٣].

٤- وعن عقبة بن الحارث قال: خرجت مع الصديق من صلاة العصر بعد وفاة النبي صلى الله عليه وسلم بليالي وعلي يمشي إلى جنبه، فمر بالحسن بن علي وهو يلعب مع الغلمان، فاحتمله الصديق على رقبته وهو يقول: بأبي يشبه النبي وليس شبيهًا بعلي. وعلى يضحك. [مسند أحمد ١٠/١٠].

٥- قال القرطبي رحمه الله: من تأمل ما دار بين أبي بكر وعلي رضي الله عنهما من المعاتبة والاعتذار، وما تضمنه ذلك من الاتفاق عرف أن بعضهم كان يعترف بفضل الآخر، وأن قلوبهم كانت متفقة على الاحترام والمحبة. [فتح البارى ٧/٧٧].

٦- قال ابن تيمية رحمه الله: وقد تواتر عن أمير المؤمنين علي رضي الله عنه أنه قال: خير الأمة بعد نبيها أبو بكر، ثم عمر. رواه البخاري.

٧– عن يحيى بن حكيم بن سعد قال: سمعت عليًا
 يحلف أن الله أنزل اسم أبي بكر من السماء الصديق.
 [الطبرانى فى الكبير ١٥/٥٥].

وكذا أورد اليعقوبي أن الصديق شاور الصحابة في غزو الروم، وكان أول من شاور علي بن أبي طالب، فلما بشره علي ببشارة رسول الله صلى الله عليه وسلم بالنصر على الروم، قال الصديق لعلي: سررتني بما أسمعتنى من رسول الله صلى الله عليه وسلم يا

أبا الحسن سرّك الله. [تاريخ اليعقوبي ٢ /١٣٣].

وكان علي رضي الله عنه يمتثل أوامر الصديق، فقد جعله الصديق من حراس المدينة عندما شعر بخطر أهل الردة فهب لقتالهم. [تاريخ الطبري ٢٤/٤].

ومما يدل على التعاطف والتواد بين علي رضي الله عنه وهو سيد أهل البيت ووالد سبطي الرسول صلى الله عليه وسلم أنه كان يتقبل الهدايا من إخوانه، كما قبل الصهباء الجارية التي سُبيت في معركة عين التمر وولدت له عمر ورقية. [الطبقات: ٣٠/٣].

وكذا منحه الصديق خولة بنت جعفر بن قيس التي أُسرت في حرب اليمامة وولدت له محمد ابن الحنفية وهي من سبي أهل الردة. [الطبقات: ٢٠/٣].

يقول الإمام الجويني رحمه الله: «وقد اندرج الصحابة كلهم تحت بيعة الصديق عن بكرة أبيهم، وكان علي رضي الله عنه سامعًا لأمره، وبايع الصديق على ملاً من الأشهاد، ونهض إلى غزو بني حنيفة». [الإرشاد: ٤٢٨].

وكان علي رضي الله عنه وأولاده يقبلون الخمس وأموال الفيء في عهد الصديق، وكانت تلك الأموال بيد علي هو القاسم والمتولي لأمرها، أضف إلى ذلك أن عليًا رضي الله عنه كان يؤدي الصلوات الخمس خلف الصديق راضيًا بإمامته، ومظهرًا اتفاقه ووئامه مع أبي بكر. [الشيعة وأهل البيت: ص٧٢].

ولقد روى عن الصديق بعض الأحاديث منها:

حدثني أبو بكر – وصدق أبو بكر – قال: سمعت رسول الله صلى الله عليه وسلم يقول: «ما من عبد مسلم يذنب ذنبًا، ثم يتوضأ فيحسن الوضوء، ثم يصلي ركعتين ثم يستغفر الله، إلا غفر الله له ذنبه». [مسند أحمد: ٤٧].

وعندما اختلف الصحابة في مكان دفن رسول الله صلى الله عليه وسلم، قال علي رضي الله عنه: أبو بكر مؤتمن على ما جاء به. قال أبو بكر رضي الله عنه: «عهد إليَّ رسول الله صلى الله عليه وسلم أنه ليس من نبي يموت إلا دفن حيث يُقَبَض». [مسند أحمد ١/٨].

بل إن عليًا رضي الله عنه شهد للصديق بأنه أعظم أجرًا في المصاحف؛ لأنه أول من جمع المصحف بين اللوحين.

أبَعَدَ كل ذلك يُقال: إن عليًا لم يُبايع الصديق؛ مع تواتر بعض النصوص التي تؤكد عدم الشقاق بينهما، وطاعة عليّ للخليفة الأول وانضوائه تحت رايته، وقتاله للمرتدين معه؟!

فرضي الله عن علي بن أبي طالب، وجزاه عن الإسلام خير الجزاء. والحمد لله رب العالمين.

بيجيب عنها، فضيلة الشيخ المحدث أبية اسحاق الحوب

2.

الته يحمو العدد ١٤٨٤ السنة الحادية والأربعون

قلتُ: هذا حديثُ مُنكَرٌ،

أخرَجَه الطَبرَانِيُّ في «الأوسط» (٤٨١٣)، وفي «الصَغير» (٦٩٣) قال: حدَّثنا عُبيدُ بنُ عبد الله بن جحش، قال: نا جنادةُ بنُ مروان المَرَيُّ، قال: نا الحارث بنُ النُعمان ابنُ بنت سعيد بن جُبير، قال: سمعتُ أنس ابن مالكٍ، يقولَ:... فذكرةُ مرفُوعًا.

وعزاه المُنذرِيُّ في «التُرغيب» (٥٩٩/١) لأبي الشُيخ في «كتاب الثُواب».

والسَّيُوطيُّ في «الدُرِّ المُنثورِ» (١٤٤/٦) للعسكريُّ في «المواعظ»، وابنِ مَردَوَيه في «تفسيره».

قال الطَّبَرانِيُّ في «الأوسط»: «لم يرو هذا الحديث عن أنسَ إلا الحارث بنُ النُّعمانَ».

وقال في «ألصّغير»: «لا يُروى عن انسِ إلاً بهذا الإسناد، تفرّد به: جُنَادَةُ».

قَلْتُ: وَإِسْنَادُهُ ضَعَيْفٌ جَدًا.

وشيخُ الطُبُرَانيَّ لم أجد له ترجمةً.

وَشَيَحُهُ جُنادَةً بنُ مروانَ هو الأزديُّ الحمصيُّ: قال أبو حاتم: «ليس بقويَّ في الحديثَ. أخشَى أن يكون كُذب في حديث عبد الله بن بُسر، أنَّه رأى في شارب النَّميِّ صلَ الله عليه وسلم بياضًا». فترجم الذَّهبَيُّ هذا الكلام، فقال: «أتَهمه أبُو حاتم»، فبيَّن الحافظُ في «اللَّسان» مُراد أبي حاتم، فقال: «أراد بقوله: كذب: أخطا». وإنما بيَّن الحافظُ هذا؛ لأنَّ إطلاق التَّهمة في حقَّ الرَّاوي معناه: أنَّه يكذبُ.

قالِ الحافظ: «وقد ذكره ابنَ حبًّان في «الثقات»، وأخرج له هو والحاكمَ في الصُحيح» انتهَى.

وفي بعض كلام الحافظ رحمه الله نظرُ؛ لأنَّ الذي ترجَمَ له ابنُ حبًّان في «الثَّقات» (٨/ ١٦٥) هو: جُنادةُ بن مُحَمَّد بن ابي يحيَى المَرَّيُّ، قال: «من أهل دمشق. كنيَتُهُ: أبُو عبد الله. يروي عن: عيسَى بن يُونُس، وابن أبي العشرين. روّى عنه: إبراهيمُ بنُ يعقوب الصُوْزُجانِيُّ، ويعقُوبُ بنُ سُفيان، وأهلُ الشَّام».

Upload by: altawhedmag.com

وهو مُترجَمٌ في «تاريخ البُخارِيَّ» ( ٢٣٤/٢/١)-٢٣٥).

وأخرج له أبنُ حبَّان (٨٦٥١) حديثًا واحدًا في «صحيحه» من طريقه، عن عبد الحميد بن أبي العشرين، عن الأورَّاعيَّ، عن الرُّهريَّ، عن سعيد بنَ المُسيَّب، عن أبيَ هُرِيرَة مرفُوَعًا: «ستُنتَقُونَ كما بُنقًى التُّمرُ من حُثَالَته».

أمًا الحاكمُ فلم يحْرَّجُ شيئًا في «المُستدرَك» لجُنادَة بن مُحمَّد، إنَّما أخرجَ لجُنادَةَ بن مروانَ في «الفتَن والمُلاحم» (٤/ ٥٠٠)، ومن طريقه البيهَقيُّ في «الدَّلائَل» (٥٠٣/٦) من طريق أبي حاتم الرَّازيِّ، قال: ثنا جُنادةُ ابنُ مروانَ الرُقُيُّ، الله ابنَ بُسر، يقول: زار رَسُولُ الله صل الله عليه وسلم منزلَناً مع أبي بكر، . قال: . وكنتُ أختَلفُ بين أبي وأمَّي، فَهَيَّانا لهُ طعامًا، فأكل ودعا لنا بعيشُ هذا الغُلامُ قَرَنَا». قال: فعاش مئة سنة. «بعيشُ هذا الغُلامُ قَرَنَا». قال: فعاش مئة سنة.

وسكت عنه الحاكم والذَّهَديُّ.

وَمُحمَّد بنُ القاسم الحمصيُّ: ترجمه البُخاريُّ وابنُ أبي حاتم في «كتابَيهَما» ولم يذكُرا فيه شيئًا، فهو مجهَوَل الحال.

ورواه داوُد بنُ رُشيد، ثنا ابُو حَيوَةَ شَرَيحُ بنُ يزيدَ، عن إبراهيمَ بنِ مُحمَّد بن زيادٍ، عن ابيه، عن عبدِ الله بن بُسر مَرِفُوعًا.

أَخْرَبَهُ ٱلَبُحَّارِيُّ في «تَارِيخَه الكبير» ومن طريقه البَبهَقيُّ في «التَّارِيخ الصَّغير» (١٨٦/١)، ومن طريقه البَبهَقيُّ في «الدَّلائل» (٥٠٣/٦) معلَّقًا، ووَصَلَهُ الحارثُ بَنُ أبي أُسامة، ومن طريقه أبو نُعيم في «معرفة الصَحابة» قال: حدَّثنا داوَدُ بنُ رُشيد بهذا.

وُرواهُ مُحمَّدُ بنُ عُمر الواقِدِيَّ، ثنا شَريحُ بنُ يزيدَ بهذا.

أخَرَجَهُ البِيهَقِيُّ أيضًا (٥٠٣/٦).

زاد الحارث: وكان في وجهه ثؤلول، فقال: «لا يمُوتُ هذا حتَّى يذهب الثُّوُلُولُ من وَجهِهِ»، فلم يَمُت حتَّى ذهب ثُوَلُولُ من وجهه.

وإبراهيمُ بنُ محمَّد بن زيادَ: ترجَمَهُ البُخَارِيُّ، وابنُ أبي حاتم (١/١/ ١٣٧) ولَم يذكُرا فيه شيئًا. وذَكَرَهُ ابنُ حِبَّان في «الثَّقات» (١٧/٦).

وابُوهُ: مُحمَّد بَنُ زيادِ إلأَلهَانِيُّ: ثقةً.

قلتُ: فهذا هو الحديثُ الذي ذكره الحاكمُ لجُنادَةَ بن مروانَ. وبالجُملة، فليس بعُمدة. والحارثُ بنُ النُعمان: قال البُخاريُّ: «مُنكَرُ

والحارث بن العمان؛ قال البحاري: «معدر الحديث».

وقال أبُو حاتم: «ليس بقويَّ».

والحديثُ ذكرَهُ الهَيثَميُّ في «المَجمَع» (٣/ ٢٣). وقال: «فيه الحارثُ بنُ الَنْعمان، وهو ضعيفُ».

وكذلك ضعَفه شيخُنا ابُو عبد الرَّحمن الألبانِيُّ رحمه الله في «ضعيف التُرغيب» (٣٦٤)، وكان حقَّهُ أن يُضعَفه جدًا؛ لما اشترطه في مُقدَّمة الكتاب (١/٤) آنَه يُضعَفُ الحديث جدًا إذا انفرد به مَن قال فيه البُخارِيُّ: «مُنكَرُ الحديث»، والحارثُ بنُ النُعمان من هذا الضَّرب كما مرَّ بك.

واللهُ أعلمُ.

¥–٢٧١- سُئلتُ عن حديث: «إذَا رَأَيتُمُ الرُجُلَ المُؤمنَ قد أُعطِي زُهدًا في الدُّنيا، وقِلَةً مَنطِقٍ، فَاقَتَرِبُوا مِنهُ؛ فَإِنَّهُ يُلَقِّي الحِكمَةَ».

قَلْتُ: هَذَا حَدَيثُ مُنكَرٌ.

أخرَجة ابنُ سعد في «الطَبَقات» (٢٠/٦) مُعلَّقًا، ووصله ابنُ ماجَّة (٤١٠٤)، والبُخارِيُ في «الكُنَى» (ص٧٧-٢٨)، وابنُ أبي حاتم في «العلّل» (١٨٣٩)، وابنُ أبي عاصم في «الاَحَاد والمَثَاني» (٢٦٩٠)، وفي «الزَّهد» (٢٣٣)، والطَّبرَانيُّ في «الكبير» (ج٢٢/رقم ٩٧٥)، وأبو نُعيم في «الحلية» (١٠/٠٠٤)، وفي «معرفة الصَّحابَة» (١٢٧٦)، والبَيهَقيُ في «الشُّعَب» (١٠٥٢٩، ٢٠٥٤)، وابنُ مندَه في «معرفة الصَّحابَة» (١٠/٢٤)، وابنُ الأثير في «أُسُد الغابة» (٢٢/٢) من طريق الحَكَم بن هشام، بهذا الإسناد.

وعرَّاه الحافَظُ في «الإصابة» (٧/١٠٩-١٠٩) للبَزُّار، من طريق أبي فُرُوَة، عن أبي خلاًد . وكانت له صُحبةً ، وقال: «إنَّما أَدخَلناهُ في المُسنَد لقَوله: وكانت له صُحبةٌ، مع أنَّه لم يَقُل: رأيتُ، ولا سَمعتُ».

وأخرَجَهُ أَبنُ أبي عاصم في «الآحاد والمَثَاني» (٢٤٤٨)، ومن طريقه ابنُ الأَثير في «أُسُد الغابة» (٨٣/٦) قال: حدَّثَنَا أبو مسعُود الرَّازِيُّ، نا مُحمَّد بن عيسى، نا يحيَى بنُ سعيد العُطَّرُ . وكان تُقَةً ، عن أبي فَروَة، قال: سمعتُ أبا مَريمَ، يقُولُ: سمعت أبا خالد الكنديَّ، يقُولُ: سمعتُ رسولَ الله صل الله عليه وَسلَم، فَذَكَرَه.

قال الحافظُ في «الإصابة» (١٠٩/٧): «ولكن وَقَعَ عنده ـ يعني: ابنَ أبي عاصم .: عن آبي خالد. والصَّواب: عن أبي خلاّدٍ، بتقديمُ اللاُم الثَقيلة».

قلتُ: ووقعَ عنده كذلك: «يحيى بن سعيد العطَّارُ» وهو خطاً؛ فقد سبَقَ في كلام ابن ابي حاتم أنَّ مُحمَّد بن عيسي بن الطَّبَّاع يرويه، عن يحيِّى بن سعيد الأُمويَ . وهو يحيى بنَ آبانَ الأُمويَّ .، فهذا لا بأسَ به، بخلاف يحيى بنِ سعيدِ العطَّار، فهو ضعيفٌ صاحبُ مناكِيرَ.

ورواه أحمدُ بنُ إبراهيم الدُّورَقِيُّ، عن يحيى

#### 

بن سعيد بن أبانَ أخي عَنبَسَة، سمع أبا فَروَة الجَزَرِيَّ، عَنَ أبي مَريَم، عَنِ أبي خَلاًدٍ، مرفُوعًا.

ذَكَرَهُ البَيهَقَيُّ في «الشَّعَبَ» (١٩٥٠)، وابنُ عبد البَرَّ في «الاستيعاب» (٢٠٦/٤)، والمُزَيُّ في دالتَّهذيب» (٢٨٩/٣٣)، ونَقَلُوا عن البُخَارِي قال: «وهذا أُصَحُّ»، يعني بزيادة «أبي مَريَم» في الإسناد. ووقع في «تاريخ البُخارِيَ» (ص٢٨-الكُنى) أنَّه قال: «والأوَّلُ أَصَحُّ»، يعني: بإسقاط «أبي مَريَم».

واللأَنْقُ بطريقة البُخارِيَّ أنَّهُ يُرَجَّحُ ذِكرَ «أبي مَريَم».

ووقع عنده في الإسناد زيادَةُ «عن عَنْبَسَة»، وصوابُهُ ما ذَكَرتُ.

قُلتُ: فهذا الإسنادُ ضعيفَ جدًا، وابو فَروَة هو: يزيدُ بنُ سنانُ الجَزَرِيُّ، كان من أهل الصَّدق، ولكن ساء حفظُهُ وفَحُشُ غَلطُهُ حتَّى تَرَكَهُ النَّسائيُّ وغيرُهُ، وأكَثرُ النُُقَاد على تَضعِيفِهِ، ومَدَارُ هذاً الحديث عليه.

وأبو مَريَم: لا يُعرَف.

وقال ابنَ أبي حاتم في «العلل» (١٨٣٩): «سالتُ أبي عن حديث َرُواه الحَكَمُ بنُ هشام، قال: حدَّثَنا يحيى بنَّ سعيد بنِ أبانَ القُرَشِيُّ، عن أبي فَروَةَ، عن أبي خلادَ . وكانت له صُحبةً .، قال: قال رسُولُ الله صل الله عليه وسلم: «إذًا رأيتُمُ الرُجلَ المُؤمنَ قد أُعطِي زُهدًا في الدُّنيا... الحديث».

قَلْتُ لأبي: يَصبُّ لأبي خلاًد صُحبَةً؟

فقال: ليس لهُ إستادُ» انتهًى.

فقولُ أبي حاتم: «ليس له إسنادٌ» يعني: يُحتَجُّ به في إثباتَ الصُحبة؛ وذلك لأنَّ مرتَبة الصُّحبة . التي هي مَن أشرف المراتب . لا تَثبُتُ في حديثنا هذا لو لم يُكُن غيرُهُ، كما هو الحالُ في حديثنا هذا. وَمَن أثبَتَ لأبي خلاد صُحبةً فبحسبَ ما وَرَدَ في الإسناد ذاته: «وكانت له صُحبةُ» وهذه دعوى يُستدلُ لها، لا بها. ولعله من سوء حفظ أبي فَروَة. والله أعلم.

وله شاهد من حديث ابي هُريرة رضي الله عنه. أخرَجَهُ الطُبرانيُّ في «الأوسط» (١٨٨٥)، وعنه أبو نُعيم في «الحلية» (٣١٧/٧) قال: حدَّثَنا أحمد بن طاهرُ بن حَرمَلةً، قال: نا جَدًي حَرمَلةً، قال: نا عبدُ الله بن وهب، قال: حدُّثني سُفيانُ بن عُيينة، قال: حدَّثني رجلُ قصيرُ من أهل مصر في مجلس الزُهريَّ، يُقال له: عمرُو بنُ الحارث، عن أبي هُبَيرَةَ، عن أبن حُجَيرَةَ، عن أبي هُريرةَ مرفوعًا: «إذا رأيتُم الرُجلَ المؤمنَ قد أعطى زُهدًا في الدُنيا، وقلَة مَنطقٍ، فاقتَرِبُوا منه؛ فإنَّه يُلقَّى الحكمةَ».

قال أبو نُعيم: «غريبٌ بهذا الإسنادِ من هذا الوجه، عن ابن وَهُب».

َّ قُلتُ: وعلَّتُه شَيخٌ الطَّبِرانيِّ، كذَّبه الدَّارقُطنيُّ. وبه أعلُ الهَيثَمِيُّ (٣٠٢/١٩) الحديثَ.

ووجـدتُ لَهُ إسنادًا أمثلَ من هذا عن ابن حُجَيرَة، عن أبى هُرَيرَة مرفُوعًا مثلَهُ.

أَحْرَجَهُ البَيْهَقِيُّ في «الشَّعَب» (٤٩٨٩) قال: أخبَرَنا أبو عبد الله الحافظُ، نا أبو جعفر أحمدُ بن عُبيد الحافظُ بهمدانَ، نا إبراهيمُ بنُ الُحُسَينِ، نا عُثمانُ بن صالح، حدَّثني عبد الله بنُ لهيعةَ، حدَّثني درُاجُ، عن أبن حُجيرَة بهذا.

وهذا الإسنادُ رجالَهُ ثِقاتُ، لولا ابن لهيعَةً.

فَشَيخُ الحاكم: تقة، وتُقة الخَليليّ في «الإرشاد» (٢/٩٩/٢). وإبراهيمُ بنُ الحُسين هو ابن ديزيلَ: ثقة مامونُ، إليه المُنتهَى في الإتقان، وذَهَلَ آبُنُ القيم رحمه الله فقال في «جلاء الأفهام» (ص٩٧): «ضعيفٌ مُتكلَّمُ فيه» كذا قالً! وهو غلطُ لا شكُّ فيه، لا أدري كيف وقع منه؟! وعُثمانُ بِنُ صالح بن صفوانَ: صدوقٌ من مشايخ البُخاري، روَى عنه حديثين. وابنُ لهيعة ضعفُهُ مشهورٌ. ودرَاجُ بنُ سمعانُ: يروي هذا عن عبد الرُحمن بن حُجَيرةَ، والتَرمذيُ يُحسَنُ هذه التَّرجَمة، ولم يعبا بها أبو حاتم كما في «العلل» (١٨١١).

وله شاهدُ أخرُّ من حديث عبد الله بن جعفرٍ رضى الله عنه.

أَخْرِجِه أَبِو يعلَى (٦٨٠٣) قَـالَ: حَدَّثَا إِسماعيلُ بن سيف البصريُّ، ثنا عُمرُ بن هارُون البَلْخِيُّ، عن سُفيانَ، عن عبد الله بن عبد الله بن جعفرَ، عن أبيه مرفُوعًا: «إذا رأيتُم من يَزهَدُ في الدُّنيًا فادنُوا منه، فإنَّه لِلْقَى الحكمةَ».

ووقع في «المُسنَد»: «إسماعيل بن يُوسُف» فقال المُحقَق في الحاشية: «في الأصل: «سيفٌ»، ضعُفه أبو يعلَى نفسُهُ. وقال ابنُ عديًّ: كان يَسرِقُ الحديثَ». وعمرُ بن هارون البَلْخِيُّ: متروكُ.

فالإسنادُ ضعيف جدًا.

وآخرَجَهُ ابنُ أبي الدُّنيا في «الصَّمت» (١٥٢) قال: حدَّثَني الحسنُ ابنُ الصَّبَّاح، قال: قال عليُّ بن بحَّار: قال عمرُ بِنُ عبد العزيز رضي الله عنه: «إذا رايتُم الرَّجل بُطيلُ الصَّمتَ، ويَهرَبُ من النَّاس، فاقتَربُوا منه فإنَّه يُلَقَن الحِكمَةَ».

وهذا سندُهُ ضعيفٌ؛ وعليَّ بنَ بكَارِ الزَّاهدُ الخاشعُ: قال ابنُ مَعين: «صدُوقُ، ولم يَكُن من أصحاب الحديث» يعَثي: المشهُورين به، وما أظنُّهُ أدرك عُمرَ بن عبد العزيز، والنَّاظرُ في طبقة شيوخه يترجَّح له ذلكَ، وهذا الأرجح ضعفَهُ فهو أشبَهُ عندي من المرفُوعِ. والله أعلَمُ.

## وقفات مع تطبيق الشريعة الإسلامية الشهات الهثارة حول حد الرجم

### الحلقة الثامنة

الحمد لله حمدًا لا ينفد، أفضل ما ينبغي أنْ تُعبد، وصلى الله على تبينًا محمد، وعلى آله وصحبه ومن تعبد، أما بعد:

۲ اعداد / الستشار / أحمد السبد على

فمازال الحديث موصولا عن الشيهات المثارة حول حد الرجم، والرد عليها، فنقول وبالله التوفية:-

#### الشبهة الثانية عشر:

قالوا: وتأبي تفصيلات القرآن إلا أن تضبع عقوبة للزنا في حالة استثنائية ومستبعدة، وهي افتراض وقوع نساء النبى أمهات المؤمنين في تلك الحريمة، وهنا تكون العقوبة مائتي حلدة في تلك الحريمة، أي ضعف ما على النساء الحرائر، وفى المقابل فلهن في عمل الصالحات ضعف ما للمحسنات يقول تعالى: «يَنِسَاءَ ٱلنَّبِيَّ مَن يَأْتٍ مِنكُنَّ بِفَحِسَةٍ تُبَيِّنَةٍ يُضَعَفْ لَهَا ٱلْعَذَابُ صَعْفَيْنِ وَكَان ذَٰلِكَ عَلَى ٱلله نَسِيرًا (٢) ، وَمَن يَقْنُتُ مِنكُنَّ لِلَّهِ وَرَسُولِهِ. وَتَعْمَلْ صَلِيحًا نَوْتِهَمَا أَجْرَهَا مَرْتَيْنِ وَأَعْتَدْنَا لَهَا رَزْقًا كَرِيمًا (m)» [الأحراب: ٣٠ -٣١] فالرحم لا يتضاعف، وإنما الذي يتضاعف الحلد، إلى مائتي جلدة.

الرد عليها:

إن لفظ الفاحشة من قديل المشترك اللفظى له عدة معان، منها الزنا، ومنها النشوز وسوء الخلق، وهو المقصود في هذه الآية، قاله ابن عباس في تفسير ابن كثير، وعلى فرض أن الفاحشة هنا بمعنى الزنا، فالعذاب المقصود ليس هو عذاب الحد في الدندا، وإنما عذاب الآخرة، قال الطدري في تفسيره: (يقول - تعالى ذكره - لأزواج النبي صلى الله عليه وسلم: «يَنِسَاءَ ٱلنَّبِيَّ مَن يَأْتِ مِنكُنُّ

مَنْحَشَة مُبْتَنَة » قول: من بزن منكن الزنا المعروف البذي أوجب الله عليه الحد «يُضْعَفْ لَهَا ٱلْعَذَاتُ» لے فحورها فے الآخرة «ضعفين» على فحور أزواج الناس غيرهم.

عن ابن عداس: «بضاعف لها العذاب ضعفين ٥ »أي عذاب الآخرة). اه.

وقال القرطبي في تفسيره: «قال مقاتل: هذا التضعيف في العذاب إنما هو في الأخرة؛ لأن إيتاء الأجر مرتين أيضًا في الآخرة. وهذا حسن؛ لأن نساء النبي صلى الله عليه وسلم لا بأتين بفاحشة توجب حدًا. وقد قال ابن عداس رضى الله عنهما: ما بغت امرأة نبي قط، وإنما خانت في الإيمان والطاعة» أه. الشبهة الثانية عشرة:

أرادوا نفى النسخ في القرآن الكريم، وقالوا بعدم إتيان السنة بحكم الرجم، فسعوا إلى تفسير قوله تعالى: «وَٱلَّتِي بَأَتِينَ ٱلْفَنَحِثَةَ مِن نِنَكَآبِكُمْ فَٱسْتَشْهِدُوا عَلَيْهِنَّ أَرْبَعَةُ مِنكُمْ فَإِن شَهِدُوا فَأَمْسِكُوهُ فِ ٱلْسُبُوتِ حَتَّى بَتَوَفَّتُهُنَّ ٱلْمَوْتُ أَوْ تَحْعَلَ ٱللَّهُ هُنَّ سَبِيلًا ( وَٱلَّذَانِ يَأْتِينَنِهَا مِنْكُمْ فَتَاذُوهُمَا فَإِنْ تَابَا وَأَصْلَحَا فَأَعْرِضُوا عَنْهُما إِنَّ اللَّهَ كَانَ تَوَّابًا رَّحِمًا (1)» [النساء: ١٥ -١٦] بالآتي:- قالوا: «كما أن النص القرآني يتكلم عن الفاحشة بين النساء فقط «السحاق» بدلدل استخدام كلمة اللآتي، التي هي ضمير جمع للإناث، ويدليل وجود حكم زجر وعلاج خاص بهن، وهو الإمساك في البيوت، الذي يُقصد به تقليص نشاطهن الاجتماعي إلى الحد الأدنى، ويخضعن للمراقبة إلى أن بمتن أو يتعالجن من مرضهن ذلك فيرجعن إلى فعاليتهن الاجتماعية السليمة. وقال عن المثنى من الرجال: «واللذان» ليؤكد أن الكلام عن اثنين من الرحال ارتكيا الفاحشية التي ليست زنا؛ لأن الزنا هو الفاحشة من الذكر والأنثى، فالأمة تتحدث عن الشذوذ الجنسى من اثنين من الذكور، وهي هذا تدبن عقوبة ما يسمى باللواط وهو الانداء».

#### اثرد عليها:

قال القرطبي في تفسيره: «السابعة: قوله تعالى: «فإن شهدوا فأمسكوهن في البيوتO «ذه أول عقومات الزناة؛ وكان هذا في ابتداء الإسلام؛

> 52 gil ربيع الأخر ١٤٣٣هـ

24

قاله عبادة بن الصامت والحسن ومجاهد حتى نسخ بالأذى الذي بعده، ثم نسخ ذلك باية النور، وبالرجم في الثيب. وقالت فرقة: بل كان الإيذاء هو الأول ثم نُسخ بالإمساك، ولكن التلاوة أخرت وقدمت؛ ذكره ابن فورك ، وهذا الإمساك والحبس في البيوت كان في صدر الإسلام قبل أن يكثر الجناة، فلما كثروا وخشي قوتهم اتّخذ لهم سجن؛ قاله ابن العربي،

#### الشبهة الثالثة عشرة:

#### الرد عليه:

اولاً: بالنسبة للآية ١٩ من سورة النساء فمردود. عليها بالآتي:

 ١- أن الفاحشة هذا لها أكثر من معنى، قال القرطبي في تفسيره: « إلاَّ أَن بَأْتِينَ بِفَاحِثَةِ » ختلف الناس في معنى الفاحشة؛ فقال الحسن: هو الزنا، وإذا زنت البكر فإنها تُجلد مائة وتنفى سنة، وترد إلى زوجها ما أخذت منه. وقال أبو قلابة: إذا زنت امرأة الرجل فلا بأس أن بضارها وبشبق عليها حتى تفتدي منه. وقال السدي: إذا فعلن ذلك فخذوا مهورهن. وقال ابن سيرين وأبو قلابة: لا يحل له أن بأخذ منها فدية إلا أن يحد على يطنها رجلا، قال الله تعالى: «إِلَّا أَن يَأْتِينَ بِفَحِثَةٍ مُبَيِّنَةٍ » قال ابن مسعود وابن عباس والضحاك وقتادة: الفاحشة المبينة في هذه الآية البغض والنشوز، قالوا: فإذا نشرْت حل له أن بأخذ مالها؛ وهذا هو مذهب مالك. قال ابن عطية: إلا أنى لا أحفظ له نصًّا في الفاحشة في الآبة. وقال قوم: الفاحشة الدذاء باللسان وسوء العشرة قولا وفعلا؛ وهذا في معنى النشوز» اه.

فلماذا حمل هؤلاء الفاحشة على الزنا دون غيره

من المعاني الأخرى؟!! فقد فعلوا ذلك ليؤيدوا مذهبهم الخبيث في إنكار حد الرجم.

٢- إن الآية نزلت فيما كانوا يفعلونه في الجاهلية، قبل الإسلام، وقبل تشريع حد الرجم، قال ابن كثير في تفسيره: «قال البخاري: حدثنا محمد بن مقاتل، حدثنا أسباط بن محمد، حدثنا الشبياني عن عكرمة، عن ابن عباس –قال الشيباني: وذكره أدو الحسن السوائي، ولا أظنه ذكره إلا عن ابن عباس-: « يَتَأَيُّهَا الَّذِينَ ٤ مَامَنُوا لَا يَحِلُّ لَكُمْ أَن زَرْثُوا النِّسَآة كَرْهَا» ال: كانوا إذا مات الرجل كان أولياؤه أحق بامرأته، إن شاء بعضهم تزوجها، وإن شاءوا زوجوها، وإن شاعوا لم يزوجو ها، فهم أحق بها من أهلها، فنزلت هذه الآية في ذلك... وقال أبو داود: حدثنا أحمد بن محمد بن ثابت المروزي، حدثني على بن حسين، عن أبده، عن بزيد النجوي، عن عكرمة، عن ابن عداس رضبي الله عنهما قال: ««لَا يَحِلُّ لَكُمْ أَن زَرُوا ٱلنِّسَاءَ كَرْهَا وَلَا تَعْضُلُوهُنَّ لِتَذَهَبُوا بِبَعْضٍ مَا ءَاتَيْتُمُوهُنَّ إِلَّا أَن يَأْتِينَ بِفَحِشَةِ مُبَيِّنَةِ» ذلك أن الرجل كان يرث امرأة ذي قرابته، فيعضلها حتى تموت أو ترد إليه صداقها، فأحكم الله تعالى عن ذلك، أي نهى عن ذلك».

٣- دائما ما يفترض هؤلاء أن مجرد الزنا موجب للحد، ولا يعلموا أن الحد لا يطبق إلا إذا رُفع الزناة لولي الأمر، فعن عبد الله بن عمرو بن العاص رضي «لله عنهما أن رسول الله صلى الله عليه وسلم قال: «تعافوا الحدود فيما بينكم، فما بلغني من حد فقد «تعافوا الحدود فيما بينكم، فما بلغني من حد فقد الله بن مسعود رضي الله عنه أن رسول الله صلى الله عليه وسلم قال: مناه منها بلغني من حد فقد مناه بناه منها بلغني من حد فقد مناه بناه منها بلغني من حد فقد مناه عنهما أن رسول الله صلى وجب» (رواه أبو داود وحسنه الألباني] وعن عبد مناه بناه منها بلغني من حد فقد الله بن مسعود رضي الله عنه أن رسول الله صلى الله عليه وسلم قال: «يا أيها الناس! قد أن لكم أن منينا فليستتر بستر الله، فإنه من يبد لنا صفحته منينا فليستتر بستر الله، فإنه من يبد لنا صفحته منينا فلي عليه كتاب الله، وقرأ رسول الله؛ «والذين لا يدعون مع الله إلها آخر ولا يقتلون النفس التي حرم والته إلا بالحق ولا يزدون» [أورده المذري في الترغيب والترهيب وصححه الألباني].

ومن ثم فللزوج أن يعضل زوجته التي زنت، ولم يرفع أمرها للحاكم لرجمها، حتى تعيد له مهره، والعضل هذا فسره ابن كثير بقوله: «وَلا مَتُضُلُوُهُنَ لِتَذَهَبُوا بِبَعَضٍ مَا مَا تَعْتَبُوُهُنَ »أي: لا تضاروهن في العشرة لتترك لك ما أصدقتها أو بعضه أو حقًا من حقوقها عليك، أو شيئًا من ذلك على وجه القهر لها والاضطهاد. وقال علي بن أبي طلحة، عن ابن عباس قوله: «ولا تعضلوهن» يقول: ولا تقهروهن «لتذهبوا وهو كارهُ لصحبتها، ولها عليه مهر فيضرها

٤٤ ( [لتوكيه: العدد ٤٨٤ السنة الحادية والأربعون

#### لتفتدي».

ثانيًا: بالنسبة للآية ١ من سورة الطلاق فمردود عليها بالآتي:

قال القرطبي في تفسيره: «الثالثة عشيرة: قوله تعالى: « إِلاَّ أَن بَأَتِينَ بِفَحِشَةٍ مُنَيَّبَةٍ »إل إبن عداس و إبن عمر والحسن والشعبي ومحاهد: هو الزنا، فتخرج ويقام عليها الحد. وعن ابن عباس أيضًا «أنه البذاء على أحمائها، فيحل لهم اخر احها». وروى عن سعيد دن المسبب أنه قال في فاطمة: تلك امرأة استطالت على أحمائها بلسانها، فأمرها عليه السلام أن تنتقل. وفي كتاب أبي داود قال سعيد: تلك امرأة فتنت الناس، إنها كانت لسنة فوضعت على بدى ابن أم مكتوم الأعمى. قال عكرمة: في مصحف أبي: «إلا أن يفحشن عليكم»، ويقوى هذا أن محمد بن إبر اهيم بن الحارث روى أن عائشة قالت لفاطمة بنت قيس: اتقى الله، فإنك تعلمين لم أخرجت؟ وعن أبن عباس أيضًا: الفاحشة كل معصية كالزنا والسرقة والبذاء على الأهل. وهو اختدار الطدري. وعن ابن عمر أيضا والسدى: الفاحشة خروجها من ستها في العدة.

وتقدير الآية: إلا أن ياتين بفاحشة مبينة بخروجهن من بيوتهن بغير حق، أي لو خرجت كانت عاصية. وقال قتادة: الفاحشة النشوز، وذلك أن يطلقها على النشوز فتتحول عن بيته.

قـال ابن العربي: «أما من قـال: إنه الخروج للزنا، فلا وجه له؛ لأن ذلك الخروج هو خروج القتل والإعدام، وليس ذلك بمستثنى في حلال ولا حرام. وأما من قال: إنه البذاء، فهو مفسر في حديث فاطمة بنت قيس. وأما من قال: إنه كل معصية، فوَهُمُ؛ لأن الغيبة ونحوها من المعاصي لا تبيح الإخراج ولا الخروج. وأما من قال: إنه الخروج بغير حق، فهو صحيح. وتقدير الكلام: لا تخرجوهن من بيوتهن ولا يخرجن شرعًا إلا أن يخرجن تعديًا».

ومن ثم يتضح أن الفاحشة في الآية هي البذاءة على الأحماء، على الصحيح من أقوال أهل العلم، وعلى فرض أنها الزنا، فليس إخراجها من بيتها عقوبة إضافية، وإنما هو لتطبيق الحد عليها، ومن ثم يتضح تهاوي هذه الشبهة بشقيها كأخواتها من الشبهات السابقة.

#### الشبهة الغامسة عشرة:

قال تعالى: «وَالَّذِينَ لَا يَدْعُونَكُ مَعَ ٱلَّهِ إِلَيْهَا ءَاخَرَ وَلَا يَقْتُلُونَ النَّفَسَ الَّي حَرَّمَ ٱللَّهُ إِلَّا بِالْحَقَ وَلَا يَزْنُونَكُ وَمَن يَعْعَلَ ذَلِكَ يَلَقُ أَنَامًا (\*) يُضَاعفُ لَهُ الْمُكَابُ يَوْمَ ٱلْقِينَمَةِ وَيَحْلُدُ فِيهِ مُهَكَانًا (\*) إِلَّا مَن تَابَ وَءَامَكَ وَعَمِيلَ عَمَلًا صَلِحًا فَأُولَتِيكَ يُبُدُلُ اللَّهُ سَبَتَاتِهِمْ حَسَنَتِ وَكَانَ اللَّهُ عَمُوُلاً تَحِيمًا

()» [الفرقان: ٦٨- ٢٠] قالوا: فإذا كان مصير الزاني هو الرجم السريع، فلن تكون له فرصة للتوبة والإيمان والعمل الصالح المتراكم الذي تتبدل به سيئات الزاني إلى حسنات.

#### الرد عليها:

أولا: إن الآية نزلت في بعض المشركين، ففي صحيح مسلم عن ابن عباس: «أن ناسًا من أهل الشرك قتلوا فاكثروا، وزنوا فاكثروا، فاتوا محمدًا صلى الله عليه وسلم، فقالوا: إن الذي تقول وتدعو إليه لحسن، لو تخبرنا بأن لما عملنا كفارة. فنزلت: «والذين لا يدعون مع الله إلها أخر ولا يقتلون النفس التي حرم الله إلا بالحق ولا يزنون ومن يفعل ذلك يلق أثاما...» [مسلم: ٣٧٧]

ثانيًا: يحمل العمل الصالح بعد الزنا على الزاني غير المحصن، فإنه سيعيش بعد تطبيق حد الجلد عليه، ويستطيع أن تُكثر من الأعمال الصالحة.

ثالثًا: ويحمل أيضًا على الزاني المحصن الذي لم يرفع أمره إلى ولي الأمر، كما سبق بيانه، فإنه سستطيع أن يكثر من الأعمال الصالحة.

رابعًا: المعلوم أن تطبيق الحد كفارة للمسلم، فقد روى الشيخان عن عبادة بن الصامت رضي الله عنه وكان شهد بدراً وهو أحد النقباء ليلة العقبة أن رسول الله صلى الله عليه وسلم قال وحوله عصابة من أصحابه: «بايعوني على أن لا تشركوا بالله شيئًا، ولا تسرقوا ولا تزنوا ولا تقتلوا أولادكم، ولا تأتوا ببهتان تفترونه بين أيديكم وأرجلكم، ولا تعصوا في معروف، فمن وفّى منكم فأجره على الله، ومن أصاب من ذلك شيئاً فعُوقب في الدنيا فهو كفارة له، ومن أصاب من ذلك شيئاً ثم ستره الله فهو إلى الله إن شاء عفا عنه وإن شاء عاقبه». فبايعناه على ذلك. [متفق عليه].

ومن ثم فمن ذهب إلى ولي الأمر وأقرّ بالزنا وطلب إقامة الحد عليه، كماعز والغامدية، فقد عمل عملاً صالحًا، بعد التوبة.

خاصسًا: إقامة الرجم على الزاني، سواء المقرّ بزناه أو الذي شهد على زناه أربعة من الشهود، يتطلب وقتًا زمنيًا يتحقق فيه ولي الأمر من وقوع الجريمة، فقد رد النبي صلى الله عليه وسلم ماعزًا والغامدية، ولم يطبق عليهما الحد بمجرد الاعتراف، وهذا الوقت يستطيع فيه الزاني أن يعمل أعمالاً صالحة كثيرة بعد التوبة، ومن ثم يتضح أيضًا أن هذه الشبهة أوهى من بيت العنكبوت، وما قصد بها هؤلاء إلا التدليس والتلبيس على المسلمين لصرفهم عن تطبيق شريعة ربهم. و الحمد لله رب العالمن.

ربيع الأخر ١٤٣٣ هـ

التولايد ) ٥٤

الحمد لله والصلاة والسلام على رسول الله المبعوث رحمة للعالمين، وأشهد ألا إله إلا الله تعالى الذي قال: « أُحَبُ النَّاسُ أَن يَتْرَكُمْ أَن يَقُولُوْا مَامَكَا وَهُمْ لَا يُقْتَوُنُ () وَلَقَدْ فَتَنَا الَّذِينَ مِن قَلْهِمْ فَلَعَلَمَنَ اللهُ الذِينَ مَدَقُوْا وَلَعْلَمَنَ الْكَذِينَ ()، [العنكيوت: ٢، ٣].

و القائلَ: « وَلَتَبْلُوَنَكُمْ حَتَّى نَعْلَمَ الْمُجَهِدِينَ مِنكُرُ وَالصَّبِينَ وَبَبُلُوا أَجْبَارَكُمْ " [محمد: ٣١]. أي: ونبلوا أعمالكم.

وأشهد أن محمدًا رسول الله صلى الله عليه وسلم الذي قال لأصحابه يومًا: «إنه لم يكن نبي قلبي إلا كان حقًا عليه أن يدل أمته على خير ما يعلمه لهم، وينذرهم شر ما يعلمه لهم، وإن أمتكم هذه جُعل عافيتها في أولها، وسيصيب آخرها بلاءً، وأمور تنكرونها، وتجيء فتن فيرققُ بعضها بعضًا، وتجيء الفتنة فيقول المؤمنُ: هذه مُهلكتي، ثم تنكشف، وتجيء الفتن فيقول المؤمن: هذه هذه، فمن أحب أن يزحزح عن النار ويدخل الجنة، فلتأته منيته وهو يؤمن بالله واليوم الآخر، وليات إلى الناس الذي يُحب أن يُؤتى إليه». [صحيح مسلم: ٣/١٤٧٢].

اً من هذه الفتن؛ الأمراض والأدواء التي دبت في جسد الأمة.

#### الداء الأول؛ الحسد والبغضاء؛

عن الزبير بن العوام رضي الله عنه أن النبي صلى الله عليه وسلم قال: «دب إليكم داء الأمم قبلكم: الحسد والبغضاء، هي الحالقة، لا أقول تحلق الشعر، ولكن تحلق الدين، والذي نفسي بيده لا تدخلوا الجنة حتى تؤمنوا، ولا تؤمنوا حتى تحابوا، أفلا أنبئكم بما يُثبت ذلك لكم؟ أفشوا السلام بينكم». [سنن الترمذي، ت: شاكر ٢٦٤/٤، وحسنه الألياني].

#### النموذج القدوة في البعد عن الحسد

هذا نموذج من النماذج العالية الخيرة التي استحقت رضوان الله والجنة بسبب بُعدها ومقاومتها لهذا الداء الخطير وهو الحسد، هذا المثال هو أحد أصحاب النبي صلى الله عليه وسلم، لم يكن له كثير عمل، ولم يشتهر بعبادة خاصة يُعرف بها بن أصحابه، ولكنه كان يصفي قلبه كل ليلة من الحسد وكراهية النعمة التي ينعم الله تعالى بها على من شاء من عباده، فانظر أخى المسلم أختى

التوكيد العدد ٤٨٤ السنة الجادية والأربعون

/alaol

M. Salla

27

المسلمة إلى هذا النموذج الجميل:

قال عبد الله بن عمرو بن العاص رضي الله عنهما لرجل بشره النبي بالجنة، فطلعت شلاث مرات، فاردت أن أوي إليك لأنظر ما عملك، فاقتدي بك، فلم أرك تعمل كبير عمل، فما الذي بلغ بك ما قال رسول الله صلى الله عليه وسلم؟ قال: ما هو إلا ما رأيت، قال: فانصرفت عنه، فلما وليت دعاني فقال: ما هو إلا ما رأيت، غير أني لا أجد في نفسي على أحد من المسلمين غشا، ولا أحسده على ما أعطاه الله إياه إليه، فقال عبد الله: هذه التي بلغت بك هي التي لا نطيق. [جامع معمر بن راشد ٢٨/١١ وضعفه الألباني في ضعيف الترغيب ٢٧٨].

#### الداء الثاني: التنافس على الدنيا

عن عمرو بن عوف رضي الله عنه وكان شهد بدرًا مع رسول الله صلى الله عليه وسلم أن رسبول الله صلى الله عليه وسلم بعث أبا عبيدة بن الجراح فقدم بمال من البحرين، وسمعت الأنصار بقدوم أبى عبيدة، فوفوا صلاة الفجر مع رسول الله صلى الله عليه وسلم، فلما صلى رسول الله صلى الله عليه وسلم انصرف، فتعرضوا له، فتبسم رسول الله صلى الله عليه وسلم حبن رآهم، ثم قال: «أظنكم سمعتم أن أبا عبيدة قدم بشيء». قالوا: أحل يا رسول الله، قال: «فأيشيروا وأمَلوا ما يسيركم، فوالله ما الفقر أخشى عليكم، ولكنى أخشى أن تبسط الدنيا عليكم كما يسطت على من قبلكم، فتنافسوها كما تنافسوها فتهلككم كما أهلكتهم». [متفق عليه].

#### النموذج القدوة في الكرم والزهد

وهذا رجل طلق الدنيا وقسم ماله شطرين بينه وبين أخيه المهاجر عبد الرحمن بن عوف، بل عرض عليه الزواج بإحدى زوجاته بعد أن يطلقها له وتنتهي عدتها، فكافأه الله بالشهادة وبشم ريح الجنة قبل أن يخرج من الدنيا.

عن زيد بن ثابت رضي الله عنه قال: بعثني رسول الله صلى الله عليه وسلم يوم أحد لطلب سعد بن الربيع، وقال لي: «إن رأيته فأقرئه مني السلام، وقل له: يقول لك رسول الله: كيف تجدك؟» قال: فجعلت أطوف بين القتلى فأصبته وهو في آخر رمق وبه سبعون ضربة؛ ما بين طعنة برمح وضربة سسف ورمية بسهم، فقلت له: يا سعد، إن

رسول الله صلى الله عليه وسلم يقرأ عليك السلام، ويقول لك: «خبرني كيف تجدك؟» قال: على رسول الله السلام، وعليك السلام، قل له: يا رسول الله، أجدني أجد ريح الجنة، وقل لقومي الأنصار: لا عذر لكم عند الله أن يخلص إلى رسول الله صلى الله عليه وسلم وفيكم شفر يطرف، قال: وفاضت نفسه رحمه الله. [الحاكم في المستدرك وصححه ووافقه الذهبي].

#### الداء الثالث: كثرة الجدل

الجدل علامة ضبلال، وإشبارة إلى قلة الورع، وثقل العمل على النفوس وكراهية الملل من العبادة، نعوذ بالله من ذلك.

عن أبي أمامة رضى الله عنه قال: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: «ما ضل قومُ بعد هدًى كانوا عليه إلا أوتوا الجدل». ثم تلا رسول الله صلى الله عليه وسلم هذه الآية: «مَا ضَرُوُهُ لَكَ إِلَّا جَدَلًا بَلَ هُرَ قَوْمُ حَصِمُونَ » [الزخرف:٨٨]. [سنَّ الترمذي ٣٣٣٥، وحسنه الألباني].

وعن مالك بن دينار قال: كنت جالسًا مع الحسن، فسمع مراءً قوم في المسجد، فقال: يا مالك، إن هؤلاء قوم ملوا العبادة، وبغضوا الورع، ووجدوا الكلام أخف عليهم من العمل فتكلموا. [حديث أبي الفضل الزهري ص: ٥٢٩].

#### النموذج القدوة في ترك الجدل

من الصحابة رضوان الله عليهم إذا أشكل عليهم شيء لا يجادلون، بل يصبروا حتى يأتوا إلى رسول الله صلى الله عليه وسلم، فيبين لهم الحكم الصحيح.

عن عمرو بن العاص رضي آلله عنه قال: احتلمت في ليلة بادرة في غزوة ذات السلاسل، فأشفقت إن اغتسلت أن أهلك، فتيممت، ثم صليت بأصحابي الصبح، فذكروا ذلك للنبي صلى الله عليه وسلم، فقال: «يا عمرو، صليت بأصحابك وأنت جُنبُ؟» فأخبرته بالذي منعني من الاغتسال وقلت: إني سمعت الله منعني من الاغتسال وقلت: إني سمعت الله يقول: «وَلَا نَقْتُلُوا أَنفُسَكُمُ إِنَّ أَلَّهَ كَانَ يَكُمُ رَحِمًا » يقول: «وَلَا نَقْتُلُوا أَنفُسَكُمُ إِنَّ أَلَّهَ كَانَ يَكُمُ رَحِمًا » عليه وسلم ولم يقل شيئًا. [سنن أبي داود (٩٣/١].

#### الداء الرابع: الهرج

عن أبي هريرة رضي الله عنه أن رسول الله صلى الله عليه وسلم قال: «لا تقوم الساعة حتى يكثر الهرج». قالوا: وما الهرج

٤V

يا رسول الله؟ قال: «القتل، القتل». [صحيح مسلم ٢٢١٥/٤].

#### النموذج القدوة في حقن دماء المسلمين:

وهـذا نمـوذج آخـر في صيانة دم من قـال: «لا إلـه إلا اللـه»، وبيان تعظيم هذه الكلمة ومكانتها في حفظ دم المسلم وعرضه وماله.

دعا النبي صلى الله عليه وسلم أسامة بن زيد رضي الله عنه فسأله عن رجل من المشركين قتله أسامة بعدما قال: لا إله إلا الله، فقال: «لمَ قتلهُ؟» قال: يا رسول الله، أوجعَ في المسلمين، وقتل فلانًا وفلانًا، وسمى له نفرًا، وإني حملت عليه، فلما رأى السيف قال: لا إله إلا الله، قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: «أقتلته؟» قال: نعم، قال: «فكيف تصنع ب (لا إله إلا الله) إذا جاءت يوم القيامة؟» قال: يا رسول الله، الله إذا جاءت يوم القيامة؟» قال: يا رسول الله، الله إذا جاءت يوم القيامة؟» قال: فجعل لا الله إذا جاءت يوم القيامة؟» قال: فحعل لا الله إذا جاءت يوم القيامة؟» قال: فحيل لا الله إذا جاءت يوم القيامة؟». قال: فحيل لا الله إذا جاءت يوم القيامة». [صحيح مسلم: يزيده على أن يقول: «كيف تصنع بلا إله إلا الله إذا جاءت يوم القيامة». [محيح مسلم:

وعثمان رضي الله عنه رفض دفاع المسلمين عنه؛ حقنًا لدمائهم وضحى بنفسه وروحه.

#### الداء الخامس: التعصب

عن جندب بن عبد الله البجلي رضي الله عنه قال: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: «مَن قُتل تحت راية عمية، يدعو عصبية، أو ينصر عصبية، فقتلة جاهلية». [صحيح مسلم: ١٤٧٨/٣].

العمية: الأمر الملبس لا يدري ما وجهه، قال أحمد بن حنبل: هو الأمر الأعمى، كالعصبية التي لا يستبان ما وجهها، والمقصود أنه يقاتل لهواه لا على مقتضى الشرع. [كشف المشكل من حديث الصحيحين //10].

عن أنس رضي الله عنه قال: كان للنبي صلى الله عليه وسلم ناقة تسمى العضباء، لا تسبق، قال حميد: لا تكاد تُسبق، فجاء أعرابي على قعود فسبقها، فشق ذلك على المسلمين، حتى عرفه، فقال: «حق على الله أن لا يرتفع شيء من الدنيا إلا وضعه». [البخاري ٢٨/٤].

ولما تعصب بعض المهاجرين إلى بعضهم البعض، وكذلك الأنصار، قال رسول

الله صلى الله عليه وسلم: «دعوها فإنها منتنة». [صحيح البخاري ٦/١٥٤].

النموذج ألقدوة في اختيار أشرف القتلات

قال الله تعالى: «قُلْ إِنَّ صَلَاقٍ وَشَكِي وَعَيَاىَ وَمَنَاقٍ بِنَو رَبِّ ٱلْتَلَمِينَ ( ) لَا شَرِيكَ لَذُ وَبِذَلِكَ أَبَرَتُ وَأَنَا أَزَلُ لَلْسَلِينَ ( ) ( ) ( الأنعام: ١٦٢، ١٦٣]، فالإنسان ينبغي له أن يبحث عن الموت على الإسلام وفي سبيل الله، وذلك مثل ما فعل هذا الصحابي الجليل:

عن شداد بن الهاد، أن رجلا من الأعراب جاء إلى النبي صلى الله عليه وسلم فأمن به واتبعه، ثم قال: أهاجر معك، فأوصبي به النبي صلى الله عليه وسلم بعض أصحابه، فلمآ كانت غزوة غنم النبى صلى الله عليه وسلم سبيًا، فقسم وقسم له، فأعطى أصحابه ما قسم له، وكان يرعى ظهرهم، فلما حاء دفعوه إليه، فقال: ما هذا؟ قالوا: قسم لك النبي صلى الله عليه وسلم، فأخذه فجاء به إلى النبي صلى الله عليه وسلم، فقال: ما هذا؟ قال: «قسمته لك». قال: ما على هذا اتبعتك، ولكنى اتبعتك على أن أرمى إلى هاهنا، وأشبار إلى حلقه، بسهم فأموت فأدخل الجنة، فقال: «إن تصدق الله مصدقك»، فلدثوا قلدلا ثم نهضوا في قتال العدو، فأتى به النبى صلى الله عليه وسلم يَحمل قد أصابه سهم حدِث أشبار، فِقال النبي صلى الله عليه وسلم: «أهو هو؟» قالوا: نعم، قال: «صدق الله فصدقه». ثم كفنه النبي صلى الله عليه وسلم في جبة النبي صلى الله عليه وسلم، ثم قدمه فصلى عليه، فكان فيما ظهر من صلاته: «اللهم هذا عبدك خرج مهاجرًا في سبيلك فقتل شهيدا أنا شهيد على ذلك». [سنن النسائي ١٩٥٣ وصححه الألباني].

#### الداء السادس؛ إذاعة الشائعات والكذب

قال الله عز وحل: « وَإِذَا جَاءَهُمْ أَمَرُ قِنَ الأَمَّنِ أَوِ الْخَوْفِ أَذَاعُوْأَ بِعَدٍ وَلَوَ رَدُوهُ إِلَى الرَّسُولِ وَإِلَى أَوْلِي الْأَمَرِ مِنْهُمْ لَعَلِمَهُ الَّذِينَ يَسْتَنْبِطُونَهُ مِنْهُمْ » [النساء:٨٣].

عَنْ عَدْ الله بن مسعود رضي الله عنه قَالَ: قَالَ رَسُولُ الله صلى الله عليه وسلم: «إِيَّاكُمُ وَالْكَذَبَ، فَإِنَّ الْكَذَبَ يَهْدِي إِلَى الْفَجُورِ، وَإِنَّ الْفَجُورَ يَهْدَي إِلَى إِلَّكَارٍ، وَإِنَّ الرُجُلَ لَيَكْذُبُ وَيَتَحَرَّى الْكَذَبَ حَتَّى يُكْتَبِ عَنْدَ اللَّهُ كَذَابًا، وَعَلَيْكُمْ بِالصَّدَقِ؛ فَإِنَّ الصَّدْقَ يَهْدِيَ

٤٨ ( التولايي العدد ٨٤ السنة الحادية والأربعون

إِلَى الْبِنِّ، وَإِنَّ الْبِنَّ بَهْدِي إِلَى الْجَنَّة، وَإِنَّ الرَّجُل لَيَصْدُق وَيَتَحَرَّى الصَّدْق حَتَّى يُكْتَبَ عَذَ اللَّه صَدِيقاً» [أبو داود ٤٩٩١ وصححه الألباني، والحديث مخرج في الصحيحين بغير هذا اللفظ].

وعن سمرة بن جندب رضي الله عنه قال: كان النبى صلى الله عليه وسلم إذا صلى صلاة أقبل علينا بوجهه، فقال: «من رأى منكم اللعلة رؤما؟» قال: فإن رأى أحدّ قصها، فيقول: «ما شاء الله». فسألذا يومًا فقال: «هل رأى أحد منكم رؤسا؟» قلنا: لا، قال: «لكنى رأيتَ الليلة رجلين أتيانى فأخذا بيدي، فأخرجاني الى الأرض المقدسة، فإذا رحل حالس، ورحل قائم، بيده كلوب من حديد، وإنه يدخل ذلك الكلوب في شدقه حتى يبلغ قفاه، ثم يفعل بشدقة الآخر مثل ذلك، وبلتئم شدقة هذا، فيعود فيصنع مثله، قلت: ما هذا؟ أما الذي رأيته يشقق شدقه، فكذاب يحدث بالكذية، فتحمل عنه حتى تدلغ الأفاق، فيصنع به إلى يوم القيامة». [صحيح البخاري: ١٠١/٢]. النموذج القدوة في صدق الحديث

وهذا نموذج أخر في ترك الكذب والإصرار على الصدق جاءت نتيجته من أعظم النتائج وهي توبة الله على كعب بن مالك وصاحبيه، رضي الله عنهما، حين صدقوا رسول الله صلى الله عليه وسلم ولم يكذبوا عليه في سبب تخلفهم عن غزوة تبوك، فأنزل الله البشرى العظيمة عليهم كما يُرى في حديث كعب:

- قال كعب بن مالك رضى الله عنه: فلما سلمت على رسول الله صلى الله عليه وسلم، قال رسول الله صلى الله عليه وسلم، وهو يبرق وجهه من السرور: «أبشر بخير يوم مرِّ عليك منذ ولدتك أمك». قال: قلت: أمن عندك با رسول الله، أم من عند الله؟ قال: «لا، بل من عند الله». وكان رسول الله صلى الله عليه وسلم إذا سُرَّ استثار وجهه، حتى كأنه قطعة قمر، وكنا نعرف ذلك منه، فلما حلست من بديه قلت: يا رسول الله، إن من توبتي أن أنخلع من مالي صدقة إلى الله وإلى رسول الله، قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: «أمسك عليك بعض مالك فهو خيرً لك». قلت: فإنى أمسك سهمي الذي بخيير، فقلتُ: يا رسولُ الله، إن الله إنما نجاني بالصدق، وإن من توبتي أن لا أحدث الا صدقا ما يقدت، فوالله ما أعلم أحدا من

المسلمين أبلاه الله في صدق الحديث منذ ذكرت ذلك لرسول الله صلى الله عليه وسلم، أحسن مما أبلاني، ما تعمدت منذ ذكرت ذلك لرسول الله صلى الله علده وسلم إلى دومي هذا كذبًا، وإنى لأرحو أن تحفظني الله فيماً يقيت، وأنزل الله على رسوله صلى الله عليه وسلم: « لَقَد تَّابَ أَلَّهُ عَلَى ٱلنَّيّ وَٱلْمُهَتِجِينَ وَٱلْأَنْصَارِ» [التوبة:١١٧] إلى قوله: «وَكُونُوا مَعَ أَلْصَدِقِينَ» [التودة: ١١٩]، فوالله ما أنعم الله على من نعمة قط بعد أن هداني للإسلام، أعظم في نفسي من صدقي لرسول الله صلى الله عليه وسلم، أن لا أكون كذيته، فأهلك كما هلك الذين كذيوا، فإن الله قال للذين كذبوا - حين أنزل الوحي - شرّ ما قال لأحد، فقال تدارك وتعالى: « سَيَحُلِفُونَ بِأَللَّه لَكُمُ إِذَا أَنْقَلْبَـتُمُ» [سورة التوبة:٩٥] إلى قوله: «فَإِن تَرْضَوا عَنْهُمْ فَإِنَّ ٱللَّهَ لَا يَرْضَى عَن ٱلْقَوْمِ ٱلْفَنْسِقِينَ» [سورة التوبة:٩٦]. [صحيح الدخارى: ٦/٦].

#### الداء السابع؛ الشح والبخل

عن جابر بن عبد الله، أن رسول الله صلى الله عليه وسلم قال: «اتقوا الظلم، فإن الظلم ظلمات يوم القيامة، واتقوا الشح، فإن الشح أهلك من كان قبلكم، حملهم على أن سفكوا دماءهم واستحلوا محارمهم». [صحيح مسلم: ١٩٩٦/٤].

وإذا كان رسولنا صلى الله عليه وسلم هو الذي أخبر بخطورة الشح، وأنه سبب هلاك ودمار، وقتل وخراب، فليس بعد كلامه بيان، فهنيئا لأهل الكرم والإحسان، وتبًا لأهل الشح والحرمان.

#### خاتمة (علاج هذه الأمراض)

إذا كانت هذه أمراض تدب في أمة الإسلام، فعلاجها كما ظهر في قول النبي صلى الله عليه وسلم: «من أحب أن يزحزح عن النار ويُدخل الجنة فلتأته منيته وهو يؤمن بالله واليوم الأخر، وليأت إلى الناس الذي يحب أن يؤتى إليه». [مسلم]. يعني: يؤدي حق الله بإيمانه به، وحق الناس بالعدل فيما بينه وبينهم، وأن يحب لهم كما يحب لنفسه.

نسال الله تعالى أن يهدينا لأحسن الأخلاق، لا يهدي لأحسنها إلا هو، ويصرف عنا سبئها، لا بصرف عنا سبئها إلا هو.

وللحديث بقية إن شاء الله، والحمد لله رب العالمين.

ربيع الأخر ١٤٣٣ هـ التوكيد

29



# التأمين التجاري والتأمين التعاوني الغرر وأثره في عقود المعاوضات

الحمد لله رب العالمين، والصلاة والسلام على أشرف الأنبياء والمرسلين، والله وصحبه أجمعين، وبعد:

فقد بدأ الإمام مسلم كتاب البيوع بأحاديث النهي عن بيع الملامسة، والمنابذة، وهي من بيوع الغرر، والحديث الرابع جاء عن أبي هريرة رضى الله عنه قال: نهى رسول الله صلى الله عليه وسلم عن بيع الحصاة، وعن بيع الغرر.

قال النووي في شرحه: وأما النهي عن بيع الغرر فهو أصل عظيم من أصول كتاب البيوع، ولهذا قدمه مسلم، ويدخل في مسائل كثيرة غير منحصرة، كبيع الأبق، والمعدوم والمجهول، وما لا يقدر على تسليمه، وما لم يتم ملك البائع عليه، وبيع السمك في الماء الكثير، واللبن في الضرع، وبيع الحمل في البطن، وبيع بعض الصبرة مبهمًا، وبيع ثوب من أثواب، وشاة من شداه، ونظائر ذلك، وكل هذا ببعه باطل، لأنه غرر من غير حاجة، وقد يحتمل بعض الغرر يبعًا إذا دعت إليه حاجة كالجهل بأساس الدار، وكما إذا باع الشاة الحامل، والتي في ضرعها لبن، فإنه يصبح الديع؛ لأن الأساس تابع للظاهر من الدار، ولأن الحاجة تدعو إليه، فإنه لا يمكن رؤيته، وكذا القول فى حمل الشاة ولبنها، وكذلك أجمع المسلمون على جواز أشياء فيها غرر حقير، منها أنهم أجمعوا على صحة بيع الجبة المحشوة، وإن لم ير حشوها، ولو بيع حشوها بانفراده لم يجز.

ثم قال: قال العلماء: مدار البطلان بسبب الغرر، والصحة مع وجوده على ما ذكرناه، وهو أنه إن دعت حاجة إلى ارتكاب الغرر، ولا يمكن الاحتراز عنه إلا بمشقة، وكان الغرر حقيرًا، جاز البيع، وإلا فلا.

وفي كتاب البيوع من صحيح البخاري نجد باب بيع الغرر وحبل الحبلة، وتحت الباب حديث النهي عن بيع حبل الحبلة دون ذكر الغرر.

قال الحافظ في الفتح: عطف بيع حبل الحبلة على بيع الغرر من عطف الخاص على العام، ولم يذكر في الباب بيع الغرر صريحًا وكانه أشار إلى ما أخرجه أحمد من طريق ابن إسحاق، حدثني نافع،

اعداد: د/ علي أحمد السالوس أستاذ فخري في المعاملات المالية

والاقتصاد الإسلامي بجامعة قطر

وابن حبان من طريق سليمان التيمي عن نافع عن ابن عمر قال: «نهى النبي صلى الله عليه وسلم – عن بيع الغرر». وقد أخرج مسلم النهي عن بيع الغرر من حديث أبي هريرة.. إلخ.

وفي الموطا في كتاب البيوع ذكر الإمام مالك بيع الغرر، وروى عن سعيد بن المسيب، أن رسول الله صلى الله عليه وسلم نهى عن بيع الغرر، وتحدث عن هذا البيع.

وقال ابن رشد الحفيد: الغرر يوجد في المبيعات من جهة الجهل على أوجه الجهل بوصف الثمن، والمثمون المبيع، أو بقدره، أو بأجله إن كان هنالك أجل، وإما من جهة الجهل بوجوده، أو تعذر القدرة عليه، وهذا راجع إلى تعذر التسليم، وإما من جهة الجهل بسلامته: أعنى بقاءه، وههنا بيوع تجمع أكثر هذه أو بعضها.

ومن البيوع التي توجد فيها هذه الضروب من الغرر بيوع منطوق بها وبيوع مسكوت عنها، والمنطوق به أكثره متفق عليه، وإنما يختلف في شرح أسمائها، والمسكوت عنه مختلف فيه، ونحن نذكر أولاً المنطوق به في الشرع، وما يتعلق به من الفقه، ثم نذكر بعد ذلك من المسكوت عنه ما شهر الخلاف فيه بين فقهاء الأمصار ليكون كالقانون في نفس الفقه: أعني في رد الفروع إلى الأصول.

فئما المنطوق به في الشرع فمنه: «نهيه صلى الله عليه وسلم عن بيع حبل الحبلة». ومنها: «نهيه عن بيع ما لم يخلق، وعن بيع الثمار حتى تزهي، وعن بيع الملامسة والمنابذة، وعن بيع الحصاة» ومنها: «نهيه عن المعاومة، وعن بيعتين في بيعة، وعن بيع وشرط، وعن بيع وسلف، وعن بيع السنبل حتى يبيض، والعنب حتى يسود» و«نهيه عن المضامين والملاقيح».

٥٠ ( التوكير العدد ٤٨٤ السنة الحادية والأربعون

مما سبق يتضبح أن التأمين التحاري من أشد العقود تأثرًا بالغرر الفاحش الذي لا بصبح معه عقد معاوضة.

#### تشاة التامح

في الداب الأول تحدثنا عن مدادئ الاقتصاد الإسلامي، ورأينا في هذه المادئ ضمان تمام الكفاية، وتتحقق هذه الكفاية بالعمل، ثم بالنفقات الواحية، ثم بالزكاة، فإن لم تف بذلك كان على الدولة أن تنفق على من لا يحد كفايته من الموارد الأخرى غير الزكاة، وفي الحالات التي لا تحد الدولة ما تنفقه لتمام الكفاية كما حدث في عام الرمادة في عهد عمر بن الخطاب رضبي الله عنه، بؤخذ من الأغنياء يقدر حاجة الفقراء.

وقد بينت هذا بالتفصيل في موضعه، عند الحديث عن مدادئ الاقتصاد الإسلامي.

فى مثل ذاك المجتمع الذى بنعم بتطييق الاقتصاد الإسلامي لا تظهر شركات للتأمين، فكل فرد يعتبر مؤمنًا عليه دون اشتراك في نظام تأمين، أو دفع أقساط تأمين.

ولذلك لم تظهر شركات للتأمين في المجتمعات الإسلامية السابقة، فلم تدعُ الحاجة إلى بيان الحكم الشرعي في التأمين كما سنرى عند التعرض لموضع حكم التأمان في الفقه الإسلامي.

وهذا لا بمذع وحود التكافل سن المسلمين، والتعاون على البر والتقوى، كما جاء في الحديث الشريف المشتهر: «مثل المؤمنين في توادهم وتعاطفهم وتراحمهم كمثل الجسد إذا اشتكى منه عضو تداعى له سائر الجسد بالسهر والحمي». [أخرجه مسلم].

وفي حديث أخر: «إن الأشعريين إذا أرملوا في الغزو، أو قل طعام عيالهم في المدينة، حملوا ما كان عندهم في ثوب واحد، ثم اقتسموه بينهم بالسوية، فهم منى وأنا منهم». [أخرجه البخاري].

ومثل هذا أيضًا ما كان يحدث في بعض القوافل، عندما كان يموت جمل أحدهم، تتحمل القافلة كلها ثمنه، حتى يستطيع صاحبه أن يشترى غيره، وأين هذا كله مما قدمه الأنصار للمهاجرين؟ رضى الله عنهم حميعًا.

وفرق شاسع بين هذا التكافل وبين اتخاذ الناس التأمين تحارة. والتأمين التحاري نشأ في المجتمعات غير الإسلامية. ومن المعلوم أن التأمين

البحرى هو أول نوع ظهر من التأمين التجاري، وكان

ذلك في القرن الرابع عشير المدلادي، ولكن كان له أصل، ووحد قدل المدلاد، وهو ما عرف معقد القرض على السفينة.

وخلاصته أن شخصًا يعتبر كالمؤمن يدفع مبلغًا ربوبًا للسفينة قبل بدء رحلتها، فإن هلكت ضاع القرض، وإن نحت بدفع المبلغ المقترض مع فائدته الربوبة المتفق عليها، وترهن السفينة لضمان رد القرض مع فائدته.

وهو يشيه التامين في المقامرة والغرر؛ فالقرض لا يسترد إذا هلكت السفينة، ويستفيد المقرض من الفائدة الربوية مع استرداد القرض إذا نحت السفينة، ولا أحد تعلم الغيب إلا الله عز وجل.

وواضح أنه يختلف عن التأمين الحاضر في يعض الأمور.

وصدر قرار من البابا بتحريم عقد القرض على السفدنة سنة ١٢٣٠م، وهكذا كان أصل التأمين التحاري عقدًا ربوبًا، بقوم على المقامرة والغرر، ولا يزال كما يدأ.

ثم ظهر التأمين البرى في إنجلترا في القرن السامع عشر، وأول صورة ظهرت منه كانت صورة التأمين من الحريق، وذلك عقب حريق هائل نشب في لندن سنة ١٦٦٦م، والتهم أكثر من ثلاثة عشر ألف منزل ونحو مائة كنيسة، وانتشر التامين من الحريق في خلال القرن الثامن عشر في كثير من البلاد غير إنحلترا، خاصة في ألماندا وفرنسا والولايات المتحدة الأمريكية، ثم انتشر التأمين وتنوع، وعلى الأخص في القرن العشرين.

#### أنواع التأمين:

التأمين من حيث الهدف والشكل نوعان:

الذوع الأول: تأمين يهدف إلى الربح أساسًا، وهو التأمين التجاري، أو التأمين ذو القسط الثابت، وهذا النوع هو الذي تحدثت عنه عند تعريف عقد التأمين، وبيان أركانه في الحلقة السابقة.

النوع الثاني: التأمين التعاوني، أو التبادلي، أو الإسلامي.

وهو لا يهدف إلى الربح، بل إلى التعاون في تحمل الأضرار، كان يشترك مجموعة من الأشخاص، فيدفع كل منهم مبلغا معينا، ومن هذه المبالغ يتم مساعدة من يصيبه ضرر، فكل واحد منهم يعتبر مؤمَّنا ومؤمَّنا عليه. وسياتي بيان هذا النوع عند الحديث عن موقف اتحاد البنوك الإسلامية من التأمين.

ولكن أحب أن أوضبح هنا الوضع القائم في شركات التأمين الإسلامية، والفرق بينها وبين شركات

ربيع الأخر ١٤٣٣ هـ

التوريح

01

#### التأمين الأخرى.

من المعلوم في شركات التأمين التجارية أن قسط التامين عندما تتسلمه الشركة يصبح ملحًا لها، عوضًا عما تلتزم به الشركة من التعويض عند تحقق الخطر أو الضرر الذي بسببه تم التأمين أكبر من قسط التأمين الذي تملكته فإنها تلتزم بدفعه، ومن هنا رأينا القمار والغرر الفاحش.

أما شركات التأمين الإسلامية فإن قسط التأمين لا يدخل في ملكها، ومبلغ التأمين لا تدفعه من أموالها الخاصة، والعلاقة بينها وبين المستأمنين ليست علاقة معاوضة كالبائع والمشترى.

فما هذه العلاقة إذن.

العلاقة هنا كالعلاقة بين المصارف الإسلامية والمودعين للاستثمار، مع زيادة عنصر التكافل.

فالشركات الإسلامية للتامين تأخذ الأقساط باعتبارها عامل مضاربة أو قراض، فهذه الأموال أمانة تحت يدها، تستثمرها بالطرق المشروعة الأرباح، وباقي الأرباح مع رأس المال يبقى ملكًا للمستأمنين، ولكن يدفع من هذا المال المجتمع مبالغ التامين لمن يصيبهم ضرر أو يلحق بهم خطر تبعًا لنصوص وثائق التامين، وهذا هو عنصر التكافل، وما يبقى بعد ذلك لا يكون ملكًا للشركة بل يرد إلى المشتركين في التامين بعد حجز الاحتياطات والمخصصات المطلوبة.

فإذا افترضنا أن مجموع ما حصلته الشركة مائة مليون، وأنها استثمرته فزاد عشرين مليونًا، أخذت من الربح عشرة ملايين، إذن يبقى للمشتركين في التامين مائة مليون وعشرة ملايين، فإن كان عنصر التكافل، وهو ما دفعته من تعويضات بلغ ستين مليونًا، فإذن يبقى خمسون مليونا، وهو يمثل نصف الأقساط المدفوعة، وعندئذ قل ما يبقى للمستأمنين، وكلما قلت التعويضات زاد ما يبقى للمستأمنين وفي كلتا الحالتين لا تغرم شركة التامين الإسلامية ولا تغنم، وإنما ترد ما بقي للمشتركين فى التامين.

بهذا يتبين لنا الفرق الكبير، والخلاف الشاسع، بين شركة التأمين التجارية التي تقوم على الربا والقمار والغرر، وبين شركة التأمين الإسلامية التي تقوم على أساس شركة القراض، والاستثمار الحلال لصالح المشتركين في التامين.

07

التوتيح

العدد 282 السنة الحادية والأربعون

وهذه الشركات الإسلامية وإن تأخر قيامها، غير أنها بحمد الله تعالى بدأت تكثر وتنتشر حتى اقتربت من العشرين، وقد تزيد عن العشرين أو أكثر عند قراءة ما أكتبه الآن.

ونجد منها خمس شركات إسلامية في السودان وحدها، وثلاثا في البحرين، واثنتين في السعودية، وشركة في كل من الإمارات، ولوكسمبورج، وتركيا، وقطر، وتونس، والبهاما.

وكما أفتى مجمع الفقه الإسلامي بأنه لا يجوز للمسلم أن يتعامل مع بنك ربوي متى استطاع أن يتعامل مع بنك إسلامي، نقول هنا أيضًا بأنه لا يجوز للمسلم أن يتعامل مع شركة تأمين تجارية متى استطاع أن يتعامل مع شركة تأمن إسلامية.

#### التأمين الاجتماعي:

التأمين الاجتماعي ليس تأمينا خاصًا بشخص يخشى خطرًا معينًا، حتى يندرج تحت التأمين التجاري، وإنما هو تأمين عام لا يهدف إلى الربح ولكن يهدف إلى مساعدة مجموعة من الأفراد، قد يكثر عددهم جدًا فيصل إلى الملايين، مثل ما تقوم به دول التأمين على أبنائها من العمال والموظفين مما يعرف بنظام التقاعد أو المعاشات، فتقتطع من الأجور والرواتب نسبة معينة، فإذا بلغ سن التقاعد أو وصل إلى المعاش، يصرف له معاش شهري، أو ياخذ مكافاة مالية تساعده في حياته، وكذلك ما يعرف بالتأمينات الاجتماعية، والتامينات الصحية.

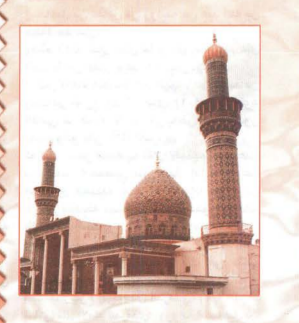
وقد تقوم شركات أو هيئات بمثل هذه التأمينات، فيستفيد منها موظفوها وعمالها، وقد تقوم بما يعرف بالتأمينات الادخارية؛ حيث تعرض على موظفدها اقتطاع نسبة معينة من الراتب شبهريًا، وتقوم هي بدفع مبلغ مثل هذه النسبة، أو أكبر منها، وهو الغالب، ثم تدخر هذه المدالغ المتحمعة لتصرف للموظف عند ترك العمل بشروط معينة، وعرض على عدد من نظم هذه التامينات، وقد وحدت معظمها يضع هذه المبالغ في البنوك الربوية، ومن هنا يأتي التحريم، مع أن التامين هذا ليس تجاريًا ولا يهدف إلى الربح، وإنما هو تعاوني! ووجدت شركات أخرى تضع المدالغ المدخرة في مصارف إسلامية تجنبًا للربا المحرم، ويمكن الاستثمار أيضا بطرق مشروعة غير الإيداع، كالتجارة في أسهم شركات إسلامية. وإلى لقاء قادم إن شاء الله تعالى وصلى الله

على نبيه محمد وأله وصحبه اجمعين.

## تحذير الداعية من القصص الواهية

قصة تلقين المت بعد الدفن

### (VYA) ZHALAN



على حشيش

اعداد/

نواصل في هذا التحذير تقديم البحوث العلمية الحديثية للقارئ الكريم حتى يقف على حقيقة هذه القصة التي اشتهرت على السنة القصاص والوعاظ مما أدى إلى انتشار بدعة تلقين الموتى بعد الدفن في المدن والقرى والنجوع، وتخصص لها أناس يحفظون متن هذه القصة يقومون على رأس قبر الميت بعد دفنه بتلاوته اعتقادًا منهم أنه من السنة لوجوده في كتب السنة، وإلى القارئ الكريم التخريج والتحقيق.

رُو يَ عَنْ سعدد بن عدد الله الأودي قال: شهدت أيا أمامة وهو في النزع فقال: إذا أنا مت فاصنعوا بى كما أمرنا رسول الله صلى الله عليه وسلم أن نصنع بموتانا: أمرنا رسول الله صلى الله عليه وسلم فقال: «إذا مات أحد من إخوانكم فسويتم التراب على قدره فلدقم أحدكم على رأس قدره ثم ليقل: يا فلان بن فلان، فإنَّه يسمعه و لا يحيب، ثم يقول: يا فلان بن فلانة، فإنه يستوى قاعدًا، ثم يقول: يا فلان بن فلانة فانه يقول: أرشيدنا رحمك الله ولكن لا تشعرون، فلعقل: اذكر ما خرحت عليه من الدنيا شبهادة أن لا إله إلا الله وأنَّ محمدًا عدده ورسوله، وأنك رضيت بالله ريًا، وبالإسلام دينًا، وبمحمد نبيًا، وبالقرآن إمامًا، فإن منكرًا ونكيرًا يأخذ واحدٌ منهما بيد صاحبه وبقول: انطلق بنا ما نقعد عند من لقن حجته فيكون الله حجيجة دونهما».

> فقال رجل: يا رسول الله، فإن لم يعرف أمه؟ قال: «فينسبه إلى حواء يا فلان بن حواء».

#### ثانيا: التخريج:

أخرج هذه القصة الإمام الطبراني في «المعجم الكبير» (٢٩٨/٨) (ح٧٩٧٩) قال: حدثنا أبو عقيل أنس بن سلم الخولاني حدثنا محمد بن إبراهيم بن العلاء الحمصي حدثنا إسماعيل بن عياش، حدثنا عبد الله بن محمد القرشي عن يحيى بن أبي كثير عن سعيد بن عبد الله الأودي قال: «شهدت أبا أمامة وهو في النزع». القصة.

#### ثالثًا: التحقيق:

هذه القصة واهية، وسندها مسلسل بالعلل: العلة الأولى: سعيد بن عبد الله الأودي أو الأزدي الراوي عن أبي أمامة.

 أورده الإمام ابن أبي حاتم في «الجرح والتعديل» (٧٦/١/٢) فقال: «سعيد الأزدي روى

07 ( 52.2 )

ربيع الأخر ١٤٣٣ هـ

عن أبي أمامة الباهلي» لم ينسبه لأبيه ولم يذكر فيه جرحًا ولا تعديلاً فهو في عداد المجهولين. ب- لذلك بعد أن أورد الحافظ الهيثمي هذا الخبر الذي جاءت به القصة في «مجمع الزوائد ومنبع الفوائد» (٣٢٤/٢) قال: «رواه الطبراني في (الكبير)، وفيه من لم أعرفه جماعة». اه.

قلت: فمنهم كما تبين ممن لم يعرف سعيد الأزدي ولذلك لم يذكر فيه الإمام ابن أبي حاتم جرحًا ولا تعديلاً، ويؤكد ذلك الحافظ ابن حجر في «تلخيص الحبير» (١٣٦/٢) (ح٢٩٦) حيث قال: والراوي عن أبي أمامة: سعيد الأزدي بيَّض له ابن أبي حاتم». ومعنى ذلك أنه مجهول لديه لم يقف على حاله.

العلة الثانية: يحيى بن أبي كثير:

أ- أورده الحافظ ابن حجر في «التقريب» (٣٥٦/٢) قال: «يحيى بن أبي كثير الطائي مولاهم، أبو نصر اليمامي يدلس ويرسل». اه. ب- أورده الحافظ ابن حجر أيضًا في «طبقات المدلسين» (المرتبة الثانية/ ٣٠) قال: «يحيى بن أبي كثير اليمامي من صغار التابعين كثير الإرسال، ويقال لم يصح له سماع من صحابي ووصفه النسائي بالتدليس». اه.

جـ– أورده الإمام السيوطي في «أسماء المدلسين» (٦٦) قال: «يحيى بن أبي كثير مشهور بالتدليس ذكره النسائى». اهـ.

د- نقل الحافظ ابن حجر في «هدي الساري» (ص٤٧٥) عن يحيى القطان أنه قال: «مرسلات يحيى بن أبي كثير تشبه الريح؛ لأنه كان كثير الإرسال والتدليس». اه.

قلت: ويحيى بن سعيد القطان قال الحافظ ابن حجر في «التقريب» (٣٤٨/٢): «يحيى بن سعيد أبو سعيد القطان البصري، ثقة، متقن، حافظ، إمام، قدوة مات سنة ثمان وتسعين مائة وله ثمان وسبعون». اه.

م- قال الحافظ العقيلي في «الضعفاء الكبير»
 (۲۰۰۱/٤۲۳/٤): «يحيى بن أبي كثير اليمامي
 ذُكرَ بالتدليس».

ن- قال الإمام الذهبي في «الميزان» (٩٦٠٧/٤٠٢/٤): «يحيى بن أبي كثير اليمامي ذكره العقيلي في كتابه، ولهذا أوردته، فقال: ذُكر بالتدليس». اهـ.

قلت: ولذلك أورده الإمام الذهبي في منظومته

«أهل التدليس» قال: خذ المدلسين ما ذا الفكر

جابر الجعفي ثم الزهري إلى قوله: والثبت يحيى بن أبي كثير

والأعمش الناقل بالتحرير

هـ- حكم من ثبت عنه التدليس:

قال الحافظ ابن حجر في «شرح النخبة» (ص١١٣) مسالة (٢٤): «حكم من ثبت عنه التدليس إذا كان عدلاً ألا يقبل منه إلا ما صرّح فيه بالتحديث على الأصح». اه.

قلت: وبتطبيق هذه القاعدة نجد أن يحيى بن أبي كثير لم يصرح في سند هذه القصة بالتحديث فنجده قد عنعن في روايته عن سعيد بن عبد الله الأودي كما هو مبين في السند الذي أوردناه أنفًا.

وبهذا تصبح القصبة مردودة بثبوت التدليس والعنعنة، فكيف إذا أُضيفت إلى هذه العلة بقية العلل.

#### العلة الثالثة:

إسماعيل بن عيًاش في روايته عن عبد الله بن محمد القرشي.

وهذه العلة تبين مدى ما وصل إليه علم علل الحديث من إتقان، وهذا هو بيان الإتقان:

أ- قال الإمام الحافظ عبد الرحمن بن أحمد بن رجب في «شرح علل الترمذي» (٦٠٩/٢): «النوع الثاني: من ضَعْف حديثه في بعض الأماكن دون بعض وهو على ثلاثة أضرب».

ثم ابتدأ بذكر أسمائهم فقال: «فمنهم: إسماعيل بن عيّاش الحمصي أبو عتبة: إذا حدّث عن الشاميين فحديثه عنهم جيد، وإذا حدث عن غيرهم فحديثه مضطرب هذا مضمون ما قاله الأئمة فيه، منهم أحمد، ويحيى، والبخاري، وأبو زرعة».

ثم قال: «وقد ذكر الترمذي ذلك في كتاب الوصايا».

قلت: بالرجوع إلى «سنن الترمذي» (٣٧٦/٤ ط شاكر) قال الإمام الترمذي: «ورواية إسماعيل بن عياش عن أهل العراق وأهل الحجاز ليس بذلك فيما تفرد به لأنَّه روى عنهم مناكير، وروايته عن أهل الشام أصح، هكذا قال محمد بن إسماعيل». اه.

الته يها العدد ٤٨٤ السنة الحادية والأربعون

20

ب- قلت: وفي «سنن الترمذي» (٢٣٦/١) أبواب الطهارة – باب «ما جاء في الجنب والحائض» قال الإمام الترمذي: «سمعت محمد بن إسماعيل يقول: إنَّ إسماعيل بن عياش يروي عن أهل الحجاز وأهل العراق أحاديث مناكير». اهـ. ج- وفي «علل الترمذي الكبير» (ح٧٥) قال الترمذي: «سالت محمدًا – يعني ابن إسماعيل البخاري – عن حديث إسماعيل بن عيَّاش». فقال: «إسماعيل بن عياش منكر الحديث عن أهل الححاز وأهل العراق». اه.

د- قلت: وإتمامًا للفائدة نذكر القارئ الكريم بأن كتاب «علل الترمذي الكبير» يحوي أكثر من سبعمائة مسألة في العلل تعتبر عند علماء هذا الفن «سؤالات أبي عيسى الترمذي للإمام أبي عبد الله محمد بن إسماعيل البخاري، ومن قبله يسأله الإمام مسلم في الأسماء والعلل والإمام البخاري يمر فيها كالسهم كما في «هدي الساري» ص(٥١٣) حتى قال أحمد بن حمدون القصار وهو أبو حامد الأعمش: سمعت مسلم بن الحجاج وجاء إلى محمد بن إسماعيل فقبل بين عينيه، وقال: دعني حتى أقبل رجليك يا أستاذ الأستاذين وسيد المحدثين وطبيب الحديث في علله». اه.

م- قلت: فلا يعرف قدر البخاري إلا أهل الحديث، أما أهل الكلام، الذين انتشروا على الفضائيات في هذه الأيام وإنهم من جهلهم ليطعنون في سيد المحدثين وطبيب الحديث في علله الإمام البخاري فصفحات المجلة أغلى وأعلى من أن أفرد ردًا على إفكهم، وحسبنا ما أخرجه الحافظ الخطيب البغدادي في «شرف أصحاب الحديث» (ح١٥٦) عن الثقة الحافظ أحمد بن سنان القطان قال: «ليس في الدنيا مبتدع إلا وهو يتبغض أهل الحديث، فإذا ابتدع الرجل نُزع حلاوة الحديث من قلبه». اهه.

ن- والإمام البخاري طبيب الحديث في علله وبقوله في إسماعيل بن عياش استخرجنا العلة من أحاديثه المناكير؛ حيث بين أن إسماعيل بن عياش منكر الحديث عن أهل الحجاز وأهل العراق وأقره على ذلك أئمة الجرح والتعديل الدولابي ويعقوب بن شيبة وابن عدي، ومضر بن محمد الأسدي، وأبو داود، وعلي بن المديني، والفلاس، والنسائي، وأبو أحمد الحاكم،

والبرقي، والساجي. نقله عنهم الحافظ ابن ا حجر في «التهذيب» (٢٨٣/١).

ه- وبتطبيق هذه القاعدة في «العلل»: «من حدث عن أهل إقليم فحفظ حديثهم وحدث عن غيرهم فلم يحفظ» بتطبيقها على إسماعيل بن عياش يتبين أنه:

١- إذا حدث عن الشاميين فحديثه جيد.

٢- إذا حدث عن أهل الحجاز وأهل العراق فحديثه مضطرب منكر.

٣- وبما أن إسماعيل بن عياش حدًث بخبر هذه القصة عن عبد الله بن محمد القرشي.

٤- وعبد الله بن محمد القرشي والده محمد بن عجلان المدني القرشي مولى فاطمة بنت عتبة بن ربيعة فهو مدني وليس من الشاميين، وهذا ما بينه سيد المحدثين الإمام البخاري في «التاريخ الكدر» (١٨٣/١/٣) وكذلك (١٩٦/١/١).

هـ- مما أوردناه أنفًا حول تطبيق هذه القاعدة يتبين أن الخبر الذي جاءت به هذه القصة من رواية إسماعيل بن عياش عن غير الشاميين فهو خبر منكر واه.

نستنتج من هُذا التحقيق أن قصة «تلقين الميت بعد الموت» قصة واهية خبرها مسلسل بالعلل من الجهالة، والتدليس والنكارة.

#### رابعًا؛ طريق آخر للقصة؛

وإلى القارئ الكريم هذا الطريق الذي أورده. الإمام القرطبي في «التذكرة» (ص١١٩) قال:

«خرجه الثقفي في الأربعين له، أنبأناه الشيخ المسنّ الحاج الراوية: أبو محمد عبد الوهاب دن ظافر دن على دن فتوح دن أبى الحسن القرشي - عرف بابن رواح - بمسجده بثغر الاسكندرية حماه الله، والشييخ الفقيه الإمام مفتى الأنام أبو الحسن على بن هبة الله الشافعي بمنية ابن خصيب على ظهر النيل يها قالا حميعًا: حدثنا الشيخ الإمام الحافظ أبو ظاهر أحمد بن محمد بن أحمد بن محمد السلفى الأصبهاني قال: أخبرنا الرئيس أبو عبد الله القاسم بن الفضل بن أحمد بن محمود الثقفي بأصبهان، أخبرنا أبو على الحسين بن عبد الرحمن بن محمد بن عبدان التاجر بنيسابور، حدثنا أبو العباس محمد بن يعقوب الأصم، حدثنا أبو الدرداء هاشم الأنصاري، حدثنا عتبة بن السكن الفزاري

ربيع الأخر ١٤٣٣ هـ

00

التولايد

الحمصي، عن أبي زكريا، عن حماد بن زيد، عن سعيد الأزدي قال: دخلت على أبي أمامة الباهلي وهو في النزع فقال لي: يا سعيد إذا أنا مت فاصنعوا بي كما أمرنا رسول الله صلى الله عليه وسلم أن نصنع بموتانا، فقال: «إذا مات الرجل منكم فدفنتموه فليقم أحدكم عند رأسه فليقل: يا فلان بن فلانة».

قلتُ: هذا الطريق سنده تالف وعلته: عتبة بن السكن الفزاري الحمصي.

 ١- أورده الإمام ابن أبي حاتم في «الجرح والتعديل» (٢٠٤٦/٣٧١/٦) قال: «عتبة بن السكن الشامي روى عنه أبو الدرداء».

٢- قال الإمام الحافظ علي بن عمر الدارقطني المتوفى سنة (٥٨٥هـ) في كتابه «السنن» (٣٧٥/١) (ح٩٨٥): «عتبة بن السكن منكر الحديث». اهـ.

٣- وقال أيضًا الإمام الدارقطني في «السنن»
 ٣٩٩/٢) (ح٢٢٤١) و(٣٩٩/٢) (ح٣٥٥):
 «عتبة بن السكن متروك الحديث». اهـ.

٤- وقال الإمام الحافظ أبو بكر أحمد بن الحسين بن علي البيهقي المتوفى سنة (٤٤٩هـ) في كتابه «السنن الكبرى» (٢٤٣/٧): «عتبة بن السكن منسوب إلى الوضع».

٥- ولقد بين الإمام السيوطي في «التدريب» (٢٧٤/١) النوع (٢١) حدَّ الحديث الموضوع قال: «الموضوع هو الكذب المختلق المصنوع وهو شر الضعيف وأقبحه، وتحرم روايته مع العلم بوضعه في أي معنى كان سواء الأحكام والقصص والترغيب وغيرها إلا مقرونًا ببيان وضعه». اه.

٦- ولقد أقر الإمام الذهبي قول الإمام الدارقطني حيث قال في «الميزان» \_(٥٤٧١/٢٨/٣): «عتبة بن السكن قال الدارقطني: متروك الحديث».

٧- وكذلك أقر الحافظ ابن حجر قول الإمام الدارقطني وقول الإمام البيهقي؛ حيث قال في «اللسان» (١٤٨/٤) (١٤٩٢/١١٤١): «عتبة بن السكن قال الدارقطني: متروك الحديث، وقال البيهقي: عتبة بن السكن وام منسوب إلى الوضع». اه.

۸- مما أوردناه أنفا من أقوال أئمة الجرح

والتعديل يتبين أن عتبة بن السكن متروك الحديث منسوب إلى الوضع.

فهذا الطريق بهذا التحقيق لا يزيد القصة إلا وهنًا على وهن، وذلك بتطبيق القاعدة التي نقلها الحافظ ابن كثير في «اختصار علوم الحديث» (ص٢٣).

«قال الشيخ أبو عمر: لا يلزم من ورود الحديث من طرق متعددة أن يكون حسنًا؛ لأن الضعيف يتفاوت، فمنه ما لا يزول بالمتابعات يعني لا يؤثر كونه تابعًا أو متبوعًا كرواية الكذابين والمتروكين». اه. قلت: وهذه القاعدة ردُّ على أهل البدع الذين يذهبون إلى تقوية الحديث لمجرد نقلهم عن غيرهم أن له طرقًا دون أن يقفوا عليها ويعرفوا ماهية ضعفها.

خامسًا: حكم الأئمة على حديث القصة: ١- قال الإمام النووي في «المجموع» (٣٠٤/٥) بعد أن عزاه للطبراني: «إسناده ضعيف، وقال ابن الصلاح: ليس إسناده بالقائم».

٢- وقال الحافظ العراقي في «تخريج الإحياء» (٤٧٦/٤): «الحديث في تليقين الميت في قبره أخرجه الطبراني بإسناد ضعيف».

٣- وقال الإمام ابن القيم في زاد المعاد (١٤٥/١): «وأما الحديث الذي رواه الطبراني في معجمه من حديث أبي أمامة عن النبي صلى الله عليه وسلم لا يصح رفعه». اه. ٤- وقال الإمام الصنعاني في «سبل السلام» ٤- وقال الإمام الصنعاني وي (٥٧٧/١): «وبتحصيل من كلام أئمة التحقيق أنه حديث ضعيف، والعمل به بدعة، ولا يغتر بكثرة من يفعله». اه.

سادسًا: ما صح عند الفراغ من دفن الميت: عن عثمان بن عفان رضي الله عنه قال: كان النبي صلى الله عليه وسلم إذا فرغ من دفن الميت وقف عليه فقّال: «استغفروا لأخيكم، وسلوا له التثبيت فإنه الآن يُسال». أخرجه أبو داود في «السنن» (ح٢٢٣١)، والحاكم (٢٠/١٣)، والبيهقي (٢/٤)، وقال الحاكم: «صحيح الإسناد»، ووافقه الذهبي وقال النووي (٣٩٢/٥): «إسناده جيد». هذا ما وفقني الله إليه وهو وحده من وراء القصد.

0٦ ( الته يهيد العدد ٤٨٤ السنة الحادية والأربعون

إن الحمد لله، نحمده ونستعدنه ونستغفره، ونعوذ بالله من شرور أنفسنا وسيئات أعمالنا، من بهده الله فلا مضل له، ومن بضلل فلا هادى له، وأشبهد أن لا إله إلا الله وحده لا شريك له، وأشبهد أن محمدا عيده ورسوله.

أما بعد: فإن الله سيحانه وتعالى قد أمرنا بالعمل، وكذلك الذبي صلى الله عليه وسلم، و العمل للدين -يا عباد الله- هو حياة الإنسان المسلم الذي يعبد الله سيحانه وتعالى على بصيرة.. العمل وترك البطالة والكسل بنبغي أن يكون منهج حياتنا.. العمل للإسلام واغتنام الفرص لأجل ذلك.. العمل لإعزاز دين الله .. العمل لرفع راية لا إله إلا الله.

إن العمل –أيها المسلمون– هو ما ينبغي علينا أن نقوم به، لأن من حق الله عز وجل علينا أن نعمل لدينه، وأن نقوم بما يريده منا سبحانه وتعالى، ولذلك خلقنا لأحل أن نعمل.

#### العمل للاسلام واجب لامفرمنه

إن العمل للإسلام واجب لا مفر منه، وإن المعوقات عن هذا الواجب لابد من إزالتها والتغلب عليها، والعمل للإسلام في جميع مراحل العمر، فإن من نعم الله علينا في هذا الدين أن العمل له صالح فى كل الأعمار، للصغير والكبير، والذين يقولون: إن السن قد تقدم ولا محال للعمل، وقد رق العظم، وظهر الشيب، فلنتركه للشباب.. إن هؤلاء ما فقهوا دين الله تعالى، وقد قال عز وجل: « وَأَعْبُدُ رَبِّكَ حَتَّى يَأَلَيْكَ آلِفَيْنُ 🕦» [الحجر:٩٩]. قال الحسن البصري رحمه الله: «لم يجعل الله للعبد أجلا في العمل الصالح دون الموت»، فالنهاية التي نقف عندها هي الموت، ألم تر أن ورقة بن نوفل رضى الله تعالى عنه قال للنبى صلى الله عليه وسلم: «وإن يدركني يومك أنصرك نصرا مؤزرا». هذا مع كبر سنه وذهاب بصره، وتمنى أن يكون فيها حذعا قوبا عندما يظهر أمر الدعوة، ليقوم بالواجب.. إن مثل هذه الأمنية تنفع صاحبها عند الله، لأن الأعمال بالنبات. وقال أبو طلحة الأنصاري لما قرأ سورة براءة، وأتى على هذه الآية: «أَنفِرُواً خِفَافًا وَثِقَ الله» [التوبة: ٤١] قال: «أرى ربنا استئماض المهجم عز وحل استنفرنا شيوخا وشيايا، جهزوني أى بني. فقال بنوه: يرحمك الله! قد غزوت مع رسول الله صلى الله عليه وسلم حتى مات، ومع



ربيع الأخر ١٤٣٣هـ

#### Upload by: altawhedmag.com

فضيلة الشيخ

محمد صالح المنجد

للمهل للإسلام

م اعداد /

أبي بكر رضي الله عنه حتى مات، ومع عمر رضي الله عنه حتى مات، فنحن نغزو عنك، فأبى، فجهزوه فركب البحر، فمات غازياً في البحر في سبيل الله، فلم يجدوا له جزيرة يدفنونه فيها إلا بعد سبعة أيام، ولم يتغير، فدفنوه فيها». [صحيح ابن حبان: ١٨٢٤].

#### متى يجد العبد طعم الراحة؟

إن العبد لا يجوز له أن يطعم طعم الراحة التامة والنهائية من العمل ولا يستريح إلا بالموت، بل قال الإمام أحمد -رحمه الله- لما سئل: متى يجد العبد طعم الراحة؟ قال: عند أول قدم يضعها في الجنة. وهؤلاء الأنبياء بعثوا بعد الأربعين، وعملوا إلى الموت، وهذا عمر رضي الله عنه يعمل في مصالح المسلمين، وهو مطعون وجرحه يتعب دماً!!

إن الدنيا تشغلنا عن العمل للإسلام كثيرا، وإن أوقات الكثيرين لتذهب في قضايا الدنيا، وبعضهم يعمل مع أنه يكسب أكثر من حاجته، لكن الطمع في الدنيا يجعله يعمل زيادة، ولو كان لابن آدم واد من ذهب لتمنى أن يكون له ثان، وهكذا... فإذا قنعك الله -يا عبد الله- بما رزقك، قاستعمل بقية وقتك في خدمة دينك، وقد قال النبي عليه الصلاة والسلام: «فاتقوا الله وأجملوا في الطلب». [ابن ماجه ٢١٤٤،

وإن الانهماك التام في الأعمال الدنيوية يضيع على العبد فرصاً عظيمة لنيل الأجر والثواب، فكيف بمن ينشغل بالدنيا عن عمل الآخرة وقد مدح الله المؤمنين الذين يتركون عمل الدنيا عند حضور عمل الآخرة، فقال: « في سُوت أذِنَ اللهُ أَن تُرْفَعُ وَنُدُكَرَ فَالمَّحْرَةُ، فقال: « في سُوت أذِنَ اللهُ أَن تُرْفَعُ وَنُدُكَرَ فَالمَحْدَةُ بُعَامَةُ وَلَا يَعْمَ الْحَدَةُ وَأَلاصال ( ) وَاللَّا لَلْهُ عَامُونَ يَوْمَا فَالمَحْدَةُ مُعَانَ الْأَكُوةُ وَالاصال ( ) وَاللَّا لَا يُلْهِمُ فَكَرُةٌ وَلَا يَعْمَ أَمَا وَالمَا المَكَوةِ وَإِنَا الرَّكُوةُ عَامُونَ يَوْمَا تَعْمَدُ مُعَانَ فَي الْقُلُوبُ وَأَلاً بَسَكَرُ المَكُوةِ وَالمَا الذي النور: ٣٦-٣٧]. وترى بعض الطلاب ينهمكون في دراسات قد لا تعود عليهم بفائدة في أمتهم ودينهم، ويعملون أكثر من المطلوب، ويستهلكون وقت اليوم كله في أمور الدنيا، كما يستهلكه أولئك التجار وغيرهم من العاملين للدنيا، من عمل إلى عمل، ومن قضية إلى قضية، إلى آخر اليوم.. فماذا بقي للآخرة إذاً؟

#### أين العمل للأخرة في برنامجك اليومي؟

يا أخا الإسلام: أين العمل للآخرة في برنامجك اليومي؟ هذه الصلوات تؤديها، لكن العمل لإعزاز الدين ونشره والدعوة إليه أين هو في حياتك؟ أين

إقامة الإسلام؟ أين الأمر بالمعروف والنهى عن المنكر؟ أين تعليم الشرع؛ أين نصبح الناس في حياتك؛ لما تخاذل أكثر المسلمين عن نشر الدين؛ صرنا في هذه المنزلة الوضيعة بين الخلق، وكثيرُ من الموظفين لا يغتنمون مجالات الدعوة فى وظائفهم لنشر الإسلام، والدعوة إليه، ونصبح الخلق. خذ على سبيل المثال: هؤلاء الأطباء الذين يحتكون يوميا ويتعاملون مع المرضى، ومن أسهل شيء عليهم أن يقوموا بدعوة المرضى للتمسك بالدين، من خلال المعالجة التي يقومون بها، فماذا قدم هؤلاء وغيرهم من أصحاب المكاتب لأجل الدين، حتى في وسط العمل، وفى وسط الموظفين الذين يعملون معهم؟ كم أمروا شخصا بإقامة الصلاة؛ وكم نهوا شخصا عن منكر ومعصية؛ وكم نصحوا للدين وأخلصوا لله؛ أيها المسلمون: إنها مسئولية سوف نحاسب عليها، يقول تعالى: « وَإِنَّهُ لَذِكْرٌ لَكَ وَلُقَوْمِكَ وَسَوْفَ تُسْتَلُونَ ( ) » [الزخرف:٤٤].

إن بعض الناس أتوا من فساد تصورهم، فتركوا العمل للدين، وقالوا: إن القضية ليست قضيتنا، ونحن نتركها للدعاة العاملين، وأنا مقصر لست ملتزماً بكثير من الأحكام، فليست الدعوة من شائي ولا من وظيفتي، وليس إقامة الدين والنصح من أمري.. كيف –أيها الأخ المسلم– تقول ذلك؟ إن نشر الدين ليس مقتصراً على طبقة دون طبقة، ولا على مستوى دون مستوى، ولا على نوعية من المسلمين دون أخرى، بل كلنا دعاة وكلذا ناصحون، وكلنا يجب أن نقوم بأمر الدين، قال الله: «رَفِ ذَلِكَ فَلَيْتَنَافَس ٱلْمُنَتَفِسُونَ أَلَ

أين المسارعة في الخيرات؟ «أَوَلَتِكَ مُنَرِعُونَ فِي الْفَيَرَتِ وَهُمُ لَمَا سَنِقُونَ ((())» [المؤمنون: ٦١]، كل واحد يجب عليه أن يقوم من الدعوة بما يقدر عليه -كما قال شيخ الإسلام ابن تيمية -رحمه الله تعالى-: «وقد تبين بذلك أن الدعوة نفسها أمر بالمعروف ونهيً عن المنكر، فإذاً لا بد لكل إنسان أن يقوم بذلك، ليس نهياً عن المنكر فقط، وإنما أمر بالمعروف أيضاً، وإنما هو تعليم للدين، وإرشاد ونصح».

كم من الخلل والعيب يكون عندما ينشغل الإنسان عن العمل بنقد الآخرين، فيكون شانه أن يلمز هذا، ويسخر من هذا، وينتقص هذا من الدعاة

٥٨ ( الته يه العدد ٤٨٤ السنة الحادية والأربعون

العاملين، وهو لا يعمل شيئًا؟!

إن الذي يعمل هو الذي يخطئ، والذي لا يعمل قد لا يُرى منه خطأ، فلا يغرنك ألا ينتقد شخص، فربما يكون سبب عدم انتقاده أنه لا يعمل أصلاً. حساسية بعض الناس من النقد

إن حساسية بعض الناس من النقد تحعله بترك العمل، ويقول في نفسه: لماذا أصبر على لوم الناس؟ وما الذي يجبرني على تحمل هذه الابتقادات؛ فيترك العمل، وهل الدين إلا مناصحة، ودل على العدوب؟ كما قال عمر رضبي الله عنه داعيا ربه: «رحم الله امرأ أهدى إلينا عيوينا»، وكذلك كان الصالحون يطلبون النقد لأعمالهم والتصحيح، ولذلك قال ميمون بن مهران رحمه الله: «قولوا لي ما أكره في وجهي؛ لأن الرجل لا ينصبح أخاه حتى يقول له في وجهه ما يكره». وليس المقصبود إساءة الأدب، ولا التطاول والتعدى، ولكن يكون النصح في بعض الأحيان ثقيلا على النفس؛ لأن فيه نوع انتقاد، ألا فلا ينبغي أن يمنع هذا، أو أن يترك الإنسان العمل لأجل خوف نقد الآخرين، فإن شخصية المسلم ليست شخصية هزيلة، وإن مرضاة الناس لا تقدم عنده على مرضاة الله عز وحل. ثم إن معض هؤ لاء مقولون: إن الآخرين لا يقدرون جهودنا.. سيحان الله! وهل نحن نعمل لأجل أن يقدر الآخرون جهودنا؟ إننا نعمل لوجه الله.. «إِنَّمَا نَطْعِمُكُمْ لِوَجْهِ أَلَدُهِ لا نُرِيدُ مِنكُمْ جَزَّةَ وَلا شَكُورًا 🕐» [الإنسان:٩] وكل ما لا يُرَاد به وجه الله يضمحل ويذهب.

فإذا كان القصد أن يثني الناس على أعمالنا فقد هلكنا والله، فينبغي أن نعمل سواءً قدر الآخرون جهدنا وأثنوا علينا، أو لم يثنوا علينا، ذكرونا بخير أو ذكرونا بغيره، فإنه ينبغي علينا أن نعمل؛ لأن الثناء من الله هو مقصودنا، وكذلك ينبغي أن يكون الثواب من الله عز وجل هو الباعث لنا على العمل، لا ثناء الناس ولا مدحهم. أيها الإخوة: إننا في حال نحتاج فيه إلى أن نصبر أنفسنا مع العمل للإسلام، وألا نتغير مزاجياً مع الأمور والأودية والأنواع والمجالات، فلا نتم هذا ولا نتم هذا، بل «إن الله يحب من أحدكم إذا عمل فاتمه واتقنه.

ولم أر في عيوب الناس عيبا كنقص القادرين على التمام

فاثبت عليه وأتمه وأتقنه، وعند ذلك تكون منجزات تحسب لك عند الله عز وجل، أما الانقطاع في منتصف الطريق، والتغير من مكان إلى مكان، دون أن يكون في ذلك مصلحة شرعية، فهي من خدع إبليس، يريدك ألا تتم هذا ولا تكمل هذا، حتى لا تظهر الثمرة ولا يُنتفع بالعمل.

فبعض الناس يريد الحياة أن تكون سهلة مريحة، خالية من كل ما يكدر الخاطر ويتعب البال، وهذه حياة ليست والله بحياة كريمة، فإن المسلم ينبغي أن يسعى في طاعة ربه، ولو كان ذلك متعباً، ولو كان ذلك قاسياً، ولو كان ذلك شاقاً؛ لأنه يريد الحياة المريحة في الجنة.

فإذا أحس الإنسان بأن ما يتجرعه المسلمون من الذل اليوم هو من ماء صديد، فإنه يرفض أن يتجرع الكأس مع الآخرين، فينهض للعمل، وينفض عنه غبار النوم والكسل، ويقوم لله تعالى بالواجب والمطلوب.

#### أهمية الصلة القوية بالله تعالى

إن العمل لا يعظم ولا يندفع الإنسان له ونتحدث عن عمل الآخرة بالذات- إلا إذا كان للمرء صلة قوية يريه، ولذلك كان العايدون أعظم المندفعين للعمل؛ لأن صلتهم القوية بالله عز وجل كانت تجعلهم يغتنمون أوقاتهم في العمل للدين. قال الولدد بن مسلم رحمه الله تعالى: رأيت الأوزاعي يثبت في مصلاه، يذكر الله حتى تطلع الشمس. وأخبروا عن بعض السلف أنهم كان هذا هديهم، في ذكر الله إلى طلوع الشمس، ثم يقوم بعضهم إلى بعض -بعد الخلوة والعبادة الفردية- يفيضون في ذكر الله تعالى، والتفقه في دينه، قال ضمرة بن ربيعة: «حججنا مع الأوزاعي سنة خمسين ومائة، فما رأيته مضطجعا في المحمل، كان يصلى فإذا غلبه النوم استند إلى القتب، وكان يحيى الليل صلاة وقرآنا وبكاءً، حتى إن أمه كانت تدخل منزله وتتفقد موضع مصلاه، فتجده رطبا من دموعه في الليل». قال ابن جريج: «صحبت عطاء ثماني عشرة سنة، وكان بعدما كبر وضعف يقوم إلى الصلاة، فيقرأ مائتي أية من البقرة، وهو قائم لا يزول منه شيء ولا يتحرك».. فكيف إذا كان لما كان قوياً؟! وكان الربيع بن خثيم يبكى حتى يبل لحيته من دموعه ثم يقول: أدركنا قوما كنا في جنبهم لصوصا. أي:

ربيع الأخر ١٤٣٣ هـ التوكيم ) ٥٩

إذا نسبنا أنفسنا إليهم، وأعمالنا إلى أعمالهم، كنا في جنبهم لصوصا، وهكذا بقول مع شدة alse.

إن العمل في النهار بحتاج إلى عدادة باللدل، والعمل في الضحى يحتاج إلى ذكر بعد الفجر، وهكذا إذا كان الإنسان حسن الصلة بالله قوى العبادة، كان ذلك زاداً له في طريق الدعوة، وتحصيل العلم، ونشير الخير والأمر بالمعروف والنهى عن المنكر. ثم إن من أكثر ما ذبح أولئك الذين يريدون العمل: زوجات غير صالحات، أشغلنهم في أمور الدندا، وأركدتهم مطاياها، وذهبن بهم في أوديتها، كما قال الإمام مالك رحمه الله: «ينطلق أحدهم فيتزوج امرأة قد سمّنها أبواها وترفوها، حتى كأنها زبدة، يتزوجها فتأخذ بقلبه، فيقول لها: أي شيء تريدين؟ فتقول: كذا وكذا. فيأتى به، ثم يقول: أي شيء تريدين؟ فتقول: كذا وكذا. فدأتي به، فتمرط والله دينه وتمزق، ولو أنه تزوج يتيمة ضعيفة كساها أجر على ذلك». إذاً: ينبغي أن يكون إرضاء الله مقدمًا على إرضاء الزوجات والأولاد، ولكل حق بحب القدام به، فـ «إن لربك عليك حقاً، وإن لأهلك عليك حقا، وإن لنفسك علدك حقا، وإن لضيفك عليك حقا، فأعط كل ذي حق حقه». [البخاري: ١٦٨٧].

#### الأسباب الداعية لمواصلة العمل للإسلام

إن من أعظم الأسداب الداعدة إلى مواصلة العمل للإسلام وعدم تركه: أن يكون الإنسان مع العاملين المخلصين.. أن بوَّ اخدهم، وبر افقهم، وألا ينفصل عنهم.. المحيا محياهم، والممات مماتهم، وهكذا يكون معهم أخاً صادقاً .. « إِنَّمَا ٱلْمُؤْمِنُونَ إِخُوَةً » الحال المؤقت. [الحجرات:١٠] يكونون كالبنيان المرصوص في مواجهة كيد الأعداء، ويكونون كالجسد الواحد في التآخي فيما بينهم، إذا اشتكى عضو تداعى له سائر الجسد بالسهر والحمى.. إن الانفصال عن الأخيار العاملين هو الداء الوبيل، وهو الشير. الكبير. ولذلك قال النبي صلى الله عليه وسلم: «إنما يأكل الذئب من الغنم القاصية» [الحاكم لنعود مرة أخرى متغذين بهذه المحفزات لأعمال ٧٦٥، وصححه ووافقه الذهبي]، وذكَّرنا بأن يد الله مع الجماعة، وذكرنا بأن البركة في ثلاث: في الجماعة، والثريد، والسحور. إذا: الجماعة المجتمعون على الخبر بركة، فإذا كنت مع الأخبار عملت، وأحجوك وأزوك للعمل ودفعوك، واقتديت

بهم، ونلت نصيحة أو حافزا وحماسا، أو تسديدا وسترا على عبب، وتكميلا لشخصية، واقتياس خلق، وعلم، ونحو ذلك من الفوائد العظيمة.

#### شر ما يقطع الانسان عن العمل للدين

إن المعاصبي من شير ما يقطع الإنسان عن العمل للدين، وإن الشيطان ليستثمر المعصية استثماراً وبرابي فيها، بحيث تكون قاطعة عن الله والدار الآخرة، ولا بزال بقول لمن اتبع دريه ومشى في ركبه: أنت عاص مقصر، لا بلبق بك أن تدعو وتعمل وتنصح .. ولا شك أن هذا في الحقيقة إضافة تقصير إلى تقصير، فلو أن المقصر ترك الأمر بالمعروف والنهى عن المنكر لأحل هذه الحجة الواهية، التي ليست يحجة أصلا، فماذا سيحدث أدبها الإخوة؟ إنه سيضيف إلى معاصيه وتقصيره معصية وتقصيرا أخرا، وهم ترك إنكار المنكر الواحب، وترك النصيحة الواحية في الدين. وهكذا يتنقل الشيطان بالمرء من حفرة إلى حفرة، وينزل به سلم الدرج حتى بورده قاع الذل والهزيمة والمعصية، فإباكم -يا عباد الله- من الاستحابة لهذه الخدعة الابليسية!!

إن الإنسان المسلم قد تعرض له عوارض، فيعرض له ضعف، ويعرض له شيء من الكسل والخمول، فعليه أن يزيله بالإقبال على الله، والانطراح من يديه، والذل عنده.. يقف ويناشد ربه أن بعيد إليه إيمانه حذوة مشتعلة، وحماسة متقدة، وأن بأخذ ببده إلى سبيل الطاعة والنهوض بنفسه مرة أخرى، ويطلب من إخوانه المسلمين أن يكونوا عونا له ومددا في تحاوز هذا

إن هذه المنعطفات الموجودة في طريق الطاعة عند كثير من الناس ينبغى أن يتغلب عليها لا أن يستسلم لها، وأن نأخذ من كتاب ربنا ومن سيرة سلفنا ونبينا إمامهم وقدوتهم العلاج في مواجهة مثل هذه الحالات التي تحدث لدينا من كسل أو خمول أو تباطؤ أو فتور، بل حتى وانتكاس، الخيرات، وأن نرجع مرة أخرى إلى الطريق كما كنا وأفضل مما كنا، والسعيد من عرف كيف يعالج نفسه، ولو أنك لم تهتد إلى علاج فسالت من إخوانك من يدلك على الطريق والعلاج لكان ذلك من الحكمة العظيمة.

> العدد ٤٨٤ السنة الحادية والأريعون التوكيح 1.

إن القضية تحتاج إلى مكابدة، وإلى تعب نفس.. « وَلَقَدْ أَرْسَلْنَا نُوْحًا إِلَى قَوْمِهِ، فَلَبْتُ فِيهِمْ أَلْفَ سَنَةٍ إِلَّا خَسِينَ عَامًا فَأَخَذَهُمُ ٱلطُّوفَاتُ وَهُمْ ظَنَلِمُونَ». [العنكبوت: ١٤] فهذا نوحٌ يدعو قومه تسعمائة وخمسين عاما من غير كلل ولا ملل، هذه الهمة العالية من نبى الله الكريم في القيام بالواجب، وحتى التغلب على عيوب النفس يحتاج إلى مصابرة، قال ابن المنكدر: «كابدت نفسى أربعين سنة حتى استقامت». وكذلك قال ثابت البناني عن الصلاة: «كابدت الصلاة عشرين سنة، وتنعمت بها عشرين سنة». وهذه العبارة توضح لك –يا عبد الله- كيف تتم المصابرة في موضوع مثل قيام الليل، الذي يكون شاقا على النفس، ومُرا عندما يحاول الإنسان أن يفعله وأن يطيل فيه، ولكن الحل والعلاج هو الإستمرار حتى تأتى الحلاوة، فإن الحلاوة قد لا تأتى إلا بعد وقت من الزمن.

إن الاستمرار في الأعمال يرزق الإنسان به حلاوة إيمان يستشعر طعمها حتى يفارق الدنيا، فهذا ربيعة بن يزيد ما أذن المؤذن لصلاة الظهر أربعين سنة إلا وهو في المسجد، إلا إذا كان مريضاً أو مسافراً. وهذا بشر بن الحسن الصفي، سمي بالصفي؛ لأنه كان يلزم الصف الأول في مسجد البصرة خمسين سنة. وهكذا منت الأعمال ترتقي بهم من مرحلة إلى مرحلة كانت الأعمال ترتقي بهم من مرحلة إلى مرحلة وهذه هي القضية العظيمة. قال إبراهيم الحربي مرحمه الله- وهو من أصحاب الإمام أحمد عن شيخه: «ولقد صحبته عشرين سنة صيفاً وشتاء، وهر زائد فيه عما بالأمس».

#### أين أنت والطريق؟ {

يا مطعوناً في العزم: أين أنت والطريق؟! طريق تعب فيه آدم، وبكى لأجله نوح، ورُمي في النار الخليل، وأضجع للذبح إسماعيل، وبيع يوسف بثمن بخس، ولبث في السجن بضّع سنين، ونُشر بالمنشار زكريا، ودُبح السيد المصور يحيى، وقاسى الضر أيوب، وزاد على المقدار بكاء داود، وعالج الفقر وأنواع الأذى محمد رسول الله صلى الله عليه وسلم، فكيف نحن باللهو واللعب؟!

عداد الله: لدكن شعارنا: « وَأَصْبُرُ وَمَا صَبُرُكَ إِلَّا بِاللَّهِ» [النحل:١٢٧].. « يَتَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوا أَصْبُرُوا وَصَابِرُوا وَزَابِطُوا وَأَتَّقُوا ٱللَّهَ لَعَلَّكُمْ تُفْلِحُونَ ٢٠ [ال عمران: ٢٠٠] كيف يهنأ المسلم يعيش ويرتاح له بال؟! وهو يرى أفراد أمته يجرون وراء البهود والنصارى والكفار تشبها بهم. وما جرى في يوم عيد الحب ببعيد، عندما رأيت أنواع هذه الترهات يبيعها الناس في أسواقهم، الورود والبطاقات، وترسل التهانى عبر شبكة نسيج العنكبوت، وغير ذلك من أنواع التبادل، وتتحدث القنوات عن قضية عيد الحب، وتنتهى الورود الحمراء من المحلات، وتتقاذف القلوب الأوراق المقصوصة وغيرها على هيئة القلوب، تتنقل في أيدى شبابنا وبناتنا. هذه الغيرة التي تأخذ بنفس الإنسان المسلم، والحسرة والغصة مما يتجرعه من هذا المرأى الشنيع لبنات وشياب من أباء وأمهات مسلمين، يعيشون مع المسلمين، ثم يصل يهم الانحدار إلى أن تركبوا مركب الكفار، وتستروا في ركبهم، ثم تعمل الحفلات، وتسمع عن الديجيه وغير ذلك من أنواع الموسيقي والرقصات.. أناسُ يهيمون في أودية إيليس، والشيطان يستجرهم.. هذا مثل واحد. ثم تجد في المقابل مذابح الشيشان، وتجد الطعن في العيون، ويقر البطون، وأنواع الاغتصاب، والإذلال والمجاعة.. مدن تهدم بأكملها على رءوس قاطنيها، وعاصمتهم تغلق، ومحصورون في الجبال وفي الثلوج والجوع، ثم هؤلاء يهيمون في الأسواق والمراكز التجارية وعلى الشواطئ يلعبون بالكفر والتشبه بالكفرة.. تهدم العقيدة، ويزلزل الدين، ويتشبه بالكفرة الذين يقاتلوننا.

القضية والله تدفع المسلم للعمل، وتحثه على المنازلة، والإقدام على الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر والدعوة إلى الله، كفى لعباً، وكفى لهوا ونوماً وكسلاً، انفضوا ذلك الغبار، وقوموا لله بالواجب، وإلا فإن السفينة ستغرق والله.

اللهم إنا نسالك الهداية لنا وللمسلمين جميعاً، اللهم ردنا إلى الإسلام رداً جميلاً، ونعوذ بك من غضبك وعقابك، ومن أراد المسلمين بسوء اللهم فأرنا فيه عجائب قدرتك يا رب العالمين. سبحان ربك رب العزة عما يصفون، وسلام على المرسلين، والحمد لله رب العالمين.

ربيع الأخر ١٤٣٣ هـ التو ليد ) [11

اد.محمد عبد العليم الدسوق التوعيد 77 العدد ٤٨٤ السنة الحادية والأربعون

#### الحمد لله والصلاة والسلام على خاتم رسل الله وعلى آله وصحبه ومن والإه.. وبعد:

فلقد اختار السواد الأعظم من شعينا -ومن خلال كل صناديق الاقتراع - الإسلام، ليكون له شرعة ومنهاج حياة، وحُقَّ له ذلك، فهو دين الفطرة التي فطر الله الناس عليها، وفى الحديث: «كل مولود بولد على الفطرة، فأبواه بهودانه أو ينصرانه أو بمحسانه، كما تنتج الدهدمة دهدمة حمعاء، هل تحسون فدها من جدعاء» ثم تلا أبو هريرة راوى الحديث: وفَطْرَتَ ٱللَّهِ ٱلَّتِي فَطَرَ ٱلنَّاسَ عَلَيْهَا لَا بَدِيلٌ لِخَلْقِ ٱللَّهِ ذَلِكَ ٱلَّذِيبُ ٱلْقَيْدُ وَلَنَكُرَ أَصْبُرُ ٱلنَّاسِ لَا يَعْلَمُونَ» [الروم/ ٣٠].. [متفق علده].

كما أنه - يحق - طريق الصلاح والإصلاح الأوحد، فمن انتغى الهدى في غيره أضله الله، وعليه فقد أضحى من اختارهم الشعب مسئولين أمام الله، ومؤتمنين على حمل رسالة الإسلام والمحافظة على صفائها ونقائها بأمانة، بألا يغيروا ولا يجاملوا على حساب دينهم.

ولقد أخبرنا القرآن بأن الله بحب الصلاح ويكره الفساد، وأوضبح أنهما وأصحابهما لا يتساويان، ومن ثم فقد جعل للمصلحين الأحر والمثوبة والعاقبة في الدنيا والآخرة، فقال حل وعلا: « بِنْكَ آلِدَارُ ٱلْأَخِبَرَةُ عَمَّلُهُمَا اللَّذِينَ لَا بُرِيدُونَ عُلُوًا فِي الأَرْضِ وَلا فَسَادًا وَٱلْعَنِيَةُ لِلْمُنْقِينَ ()» [القصيص: ٨٣]، وقال سعدانه: « وَٱلَّذِينَ يُمَيِّكُونَ بِٱلْكَتَبِ وَأَقَامُواً الصَّلَوة إِنَّا لا نُضِيعُ أَجْرَ الْمُصْلِحِينَ ()» [الأعراف: 1٧٠]، وقال تبارك وتعالى: «وَٱلَّذِينَ ءَامَنُوا وَعَمِلُوا ٱلصَّلِحَتِ لَند خِلَتَهُم فِ ٱلصَّلِحِينَ ()» [العنكبوت: 

وأخبر في المقابل بأنه جل وعلا لا يحب الفساد ولا المفسدين، فقال سيحانه: « رُمنَ ٱلنَّاسِ مَن يُعْجُبُكَ قُوْلُهُ. فِي ٱلْحَيَوْةِ ٱلدُّنْيَا وَيُشْهِدُ ٱللَّهُ عَلَىٰ مَا فِي قَلْبِ وَهُوَ أَلَدُ ٱلْخِصَامِ ()) وَإِذَا تَوَلَّىٰ سَعَىٰ فِي ٱلْأَرْضِ لِيُفْسِدَ فِيهَا وَبُهْلِكَ ٱلْحَرْثَ وَٱللَّسْلُ وَٱللَّهُ لَا يَبَ الْفَكَادَ 💮 » [العقرة: ٢٠٤ - ٢٠٥]، وعندما تكلم عن أفسد خلق الله على وجه الأرض قال: «وَيُسْعَوْنَ فِي ٱلْأَرْضِ فَسَادًا وَٱللَّهُ لَا يُحِبُّ ٱلْمُفْسِدِينَ (1)» [المائدة: ٢٤]، كذا بصبغة المضارعة المفيدة للتجدد والحدوث.. وأوضح في النهاية أنهما عنده لا يستوون، فقال تعالى: «أَرْغَمُ ٱلَّذِينَ

#### مَامَنُوا وَعَكْمِلُوا الصَّلِحَتِ كَالْمُفْسِدِينَ فِي ٱلْأَرْضِ أَمَرْ جَعَلُ ٱلْمُتَقِينَ كَالْفُجَادِ ٢٣)».. [ص: ٢٨].

وطريق الصلاح إنما ننشده في منهج الله؛ لأنه تعالى الذي خلق العباد ويعلم ما يصلحهم وما يفسدهم «ألا يَعْلَمُ مَنْ خَلَقَ وَهُوَ ٱللَّطِيفُ ٱلْخَبِيرُ (١١)». [الملك: ١٤]، والعباد يخفى عليهم ذلك في كثير من الأحدان، وعن ابن عداس عندما نزل قوله: « وَلَا نَقْرَبُوا مَالَ ٱلْيَتِيمِ إِلَّا بِٱلَّتِي هِيَ أَحْسَنُ حَتَّى يَبْلُغُ أَشْدَتُهُ. وَأَوْفُوا بِالْعَهْدِ إِنَّ ٱلْعَهْدَ كَانَ مَسْتُولًا (٣)» [الإسراء: ٣٤]، وقوله: «إِنَّ ٱلَّذِينَ يَأْكُلُونَ أَمَوَلَ ٱلْيَتَنَيَ ظُلْمًا إِنَّمَا يَأْكُلُونَ فِي بُطُونِهِمْ نَارًا وَسَيَصْلَوْنَ سَعِيرًا (<sup>(()</sup>» [النساء: ١٠]، انطلق من كان عنده يتيم فعزل طعامه من طعامه وشراده، و حعل يفضل له الشبيء من طعامه فيحيس له حتى بأكله أو يفسد، فذكروا ذلك لرسول الله صلى الله عليه وسلم فأنزل الله: «وَيَسْتَلُونَكَ عَنِ ٱلْيَتَهَيُّ قُلْ إِصْلَامٌ لَهُمْ خَيْرٌ وَإِن تَخَالِطُوهُم فَإِخْوَانَكُمْ وَٱللَّهُ يَعْلَمُ ٱلْمُفْسِدَ مِنَ ٱلْمُصْلِحِ» [البقرة: ٢٢٠] أي: يعلم من كان قصده ونيته الإفساد أو الإصلاح باستثمار أموالهم عن طريق المتاجرة والمرابحة ونحوهما، فيحاسبه على نيته.

الأمر الذي يؤكد أن خالق العباد هو الخبير بأحوالهم، ومن ثم فهو هاديهم لما فيه خيرهم.. كما يؤكد على أن الصلاح إنما يكون بميزان الشرع لا بالأهواء، وإلا بات المخربون والمنافقون والمحاربون لدين الله - على نحو ما نرى -صلحاء وشرفاء وهدهات!!، ذلك أن القرآن عندما حدثنا عن المنافقين في صدر سورة البقرة، وذكر من أحوالهم أنهم ضعاف الإيمان « وَإِذَا قِبَلَ لَهُمْ لَا نْفُسِدُوا فِي ٱلأَرْضِ قَالُوا إِنَّمَا نَحْنُ مُصْلِحُونَ (1) أَلَا إِنَّهُمْ هُمُ ٱلْمُفْسِدُونَ وَلَكِينٍ لَّا يَشْعُرُونَ (٣) وَإِذَا قِيلَ لَهُمْ ءَامِنُوا كَمَا عَامَنَ ٱلنَّاسُ قَالُوٓ أَنْتُومِنُ كَمَا عَامَنَ ٱلشَّفَهَاءَ أَلَا إِنَّهُمْ هُمُ ٱلسُّفَهَاءُ وَلَكِكِنَ لَا يَعْلَمُونَ ()» [البقرة: ١١ - ١٣]، فهم ما علموا أن من قواعد الإسلام: (ارتكاب أخف المفسدتين)، ولا أنه (لا ضرر ولا ضرار)، ولا أن (الضرر يزال).. إلى آخر ما يعلمه الراسخون في العلم ويقعدون له.

ويحدثنا القرآن عن صفات ونماذج من هذا الصنف الذي لا تزال تعاني منهم الأمرين المجتمعات الإسلامية في كل مكان، فيذكر لنا ما كان من هؤلاء المنافقين الكارهين للإسلام من تعصب وخلل في الولاء ومن قطع لأواصر الأهل

والأقوام دون أن يدركوا مغبة ما يفعلونه، فهم «ٱلَّذِينَ يَنْقُضُونَ عَهْدَ ٱللَّهِ مِنْ بَعْدٍ مِيثَنِقِهِ، وَيَقْطَعُونَ مَآ أَمَرُ اللهُ بِهِ، أَن يُوصَلَ وَتُفْسِدُونَ فِي ٱلْأَرْضَ أَوْلَتِبَكَ هُمُ أَنْخَسِرُونَ () ».. [البقرة: ٢٧].. كما يذكر لذا ما كان من الفرعون القديم عندما قال للمالاً من قومه: «إِنَّى أَخَافُ أَنْ يُسَلِّلَ دِينَكُمُ أَوْ أَنْ يُظْهِرَ فِي ٱلْأَرْضِ ٱلْفَسَادَ ()» [غافر: ٢٦]، وعندما جمع السحرة « فَلَتَاجاً-ٱلسَجَرَةُ قَالَ لَهُم مُوسَى ٱلْقُوا مَا أَنتُم مُلْقُونَ () فَلَمَّا أَلْقَوْا قَالَ مُوسَىٰ مَا جِنْتُم بِهِ ٱلسِّحْرُ إِنَّ ٱللَّهَ سَيُبْطِلُهُ إِنَّ ٱللَّهَ لَا يُصْلِحُ عَمَلَ ٱلْمُفْسِدِينَ (٥٠)» [يونس: ٨٠- ٨١]، وكذا ما كان من فلوله وقوله تعالى بحقهم: « رَقَالَ ٱلْكَلَأَ مِن قَوْمِ فِرْعَوْنَ أَتَذَرُ مُوسَىٰ وَقَوْمَهُ. لِيُفْسِدُوا فِي ٱلْأَرْضِ وَتَذَرَكَ وَالِهَتَكَ قَالَ سَنُقَذِلُ أَبْنَاءَهُمْ وَنَسْتَحِي نِسَاءَهُمْ وَإِنَّا فَوْقَهُمْ قَنِهِرُونَ (١٠) قَالَ مُوسَىٰ لِقَوْمِهِ ٱسْتَعِينُوا بِٱللَّهِ وَٱصْبُرُوَا إِنَّ ٱلْأَرْضَ لِلَّهِ بُوَرِثُهُمَا مَن يَشَآهُ مِنْ عِبَادِهِ، وَٱلْعَنِقِبَةُ لِلْمُتَّقِينَ (٢) قَالُوا أُوذِينَا مِن قَصْلٍ أَن تَأْتَيْنَا وَمِنْ بَعْدٍ مَا جِئْتَنَأْ قَالَ عَسَىٰ رَبُّكُمْ أَن يُهْلِكَ عَدُوَّكُمْ وَيَسْتَخْلِفَكُمْ فِي ٱلْأَرْضِ فَيَنْظُرَ كَيْفَ تَعْمَلُونَ (أ) وَلَقَدْ أَخَذْنَا ءَالَ فِرْعَوْنَ بِٱلسِّنِينَ وَنَقْصٍ مَنَ ٱلثَّمَرَاتِ لَعَلَّهُمْ يَذَكَّرُونَ (")» [الأعراف: ١٣٧- ١٣٠]، لكن المشكلة أنهم لا يذكرون، فلا تزال فلولهم وفلول من بعدهم يصدر عنهم ما كان يصدر من أسلافهم البهود والمنافقين والفراعنة.. ويحكى القرآن ما كان من قبل مع قوم لوط عندما كانوا يعملون السيئات ويقولون مع إتيانهم إياها: «أَخْرِجُوا عَالَ لُوطٍ مِن قَرِيتِكُم إِنَّهُم أَنَاسٌ يَنْطَهُ رُونَ » [النمل: ٥٦].

لذا كان ميزان الشرع دقيقا وحكيما عندما وضع علامات للفساد ومعايير وضوابط للصلاح ومثلها لمظاهر الفساد، ومن ذلك من غير ما سبق وسيأتي ما جاء في قوله تعالى: « فَهَلَ عَمَيْتُمُ إِنَّ وَلَيْتُمُ أَنَ تُفَسِدُوا فِ ٱلأَرْضِ وَتُفَطِّعُوا أَرْحَامَكُمُ (\*\*) أُولَيْكَ الَذِينَ لَمَنَهُمُ اللَّهُ فَأَصَمَعُمُ وَأَعْمَى أَسْتَرَهُمُ (\*\*\*)» [محمد: محمد: ٢٢، ٢٢]، حيث جعل قطيعة الرحم والعشيرة -ناهيك عن معاداتهم وتدمير وتحريق ممتلكاتهم الأرض. الأرض.

كما كانت الدعوة إلى الصلاح والإصلاح هي دعوة كل العقلاء حتى من غير الأنبياء، فهاهم ملائكة الرحمن يسألون ربهم سؤال استفهام واستعلام، وذلك بعد أن أخبرهم أنه جاعل في

ربيع الأخر ١٤٣٣ هـ

التولايد ٢٣٠ ٢

الأرض خليفة: «قَالُوا أَتَحْمَلُ فِيهَا مَن يُفْسِدُ فِهَا وَيَسْفِكُ الدِّمَاءَ وَتَحَنُّ نُسَبِّحُ مِحَدِكَ وَتُقَدِّسُ لَكَ» [البقرة: ٣٠]، فقد كان إبليس في حي من أحياء فالملائكة، وكان مع الجن أول من سكن الأرض، فافسدوا فبعث الله إبليس في جند من الملائكة فقتلهم ومن معه، حتى الحقهم بجزائر البحور وأطراف الجبال، فلما فعل ذلك اغتر وقال: (صنعت ما لم يصنعه أحد)، فعلم الله ما في قلبه ولم تعلم الملائكة حتى ظهر على حقيقته ووقع منه ما وقع من رفضه السجود لأدم، وكان اختبار الله للناس وابتلاؤهم به.

وممن كان مضرب المثل في الصلاح ذو القرنين، وفي القرآن من خبره: «ثُمَّ أَنَبَعَ سَبَبًا (<sup>10</sup>) حَمَّى إِذَا بَلَغَ بَيْنَ السَّدَيْنِ وَحَدَ مِن دُونِهِ مَا قَوْمًا لَا يَكَادُونَ يَعْقَهُونَ قَوْلًا (<sup>10</sup>) قَالُوا يَنَدَ الْفَرَيْنِ إِنَّ يَأْجُوعَ وَمَأْجُوعَ مُعْدِدُونَ فِي الأَرْضِ فَهَلَ جَعَلُ لَكَ حَرَّمًا عَلَى أَن جَعَلَ بِينَا وَبِيْنَعُ سَدًا (<sup>10</sup>) قَالَ مَا مَكَنِّ فِي رَقِ خَيرٌ فَأَعِينُونِي بِقُومَ أَحَعَلَ بِيَنَا وَبِيْنَهُمْ رَدَمًا (<sup>10</sup>) قَالَ [الكهف: ٩٢ - ٩٥].

وهكذا جميع أنبياء الله ورسله ما جاءوا إلا لإصلاح البلاد والعباد، ويحكى لنا القرأن من ذلك ما كان من موسى حين قال لأخيه: «أَخْلُفُنِي فِ قَوْمِي وَأَصْلِحْ وَلَا تَنْبَعْ سَبِيلَ ٱلْمُفْسِدِينَ () [الأعراف: ١٤٢]، وعندما خاطب قارون كان ضمن كلامه له: «وَأَبْتَغِ فِيمَا المَاتِئَاتُ أَلَنَّهُ ٱلدَّارَ ٱلْأَخِرَةَ وَلَا تَنسَ نَصِيدَكَ مَرْجَ ٱلدُّنْبَأَ وَأَحْسِنِ كَمَا أَحْسَنَ ٱللَّهُ إِلَيْكَ وَلَا تَبْغِ ٱلْفُسَادَ فِي ٱلْأَرْضِ إِنَّ ٱللَّهَ لَا يُحِبُّ ٱلْمُفْسِدِينَ ٢ [القصص: ٧٧].. ويحكى لنا أيضاً ما كان من أمر هود وقوله لقومه: «فَأَذَ حُرُوا مَالاَءَ اللَّهِ وَلا نَعْنُوا فِي اَلْأَرْضِ مُفْسِدِينَ» [الأعراف: ٧٤]، وما كان من أمر شعيب حين قال لقومه: «وَإِلَىٰ مَدْيَنَ أَخَاهُم شَعِيبًا قَالَ يَنْقُوْمِ أَعْبُ دُوا ٱللَّهُ مَا لَكُمْ مِّنْ إِلَىٰهٍ غَيْرُهُۥ قَدْ جَاءَتْكُم بَكِيْنَةٌ مِن زَيِكُمٌ فَأَوْفُوا ٱلْكَيْلَ وَٱلْمِيزَاتُ وَلَا نَبْخَسُوا ٱلنَّاسَ أَشْمَاءَهُمْ وَلَا نْفَسِدُوا فِي ٱلْأَرْضِ بَعْدَ إِصْلَحِهَا ذَلِكُمْ خَيْرٌ لَكُمْ إِن كُنتُم مُؤْمِنِينَ () وَلا نَقْعُدُوا بِكُلَ صِرَطٍ تُوْعِدُونَ وَتَصُدُونَ عَن سَتِبِل اللهِ مَنْ المَتَ بِهِ، وَتَسْبَغُونَهَا عِوَجًا وَآدُ حُرُواً إِذْ حُسْتُمْ قَلِيلًا فَكَبَرَكُمُ وَانْظُرُوا كَنْفَكَانَ عَنِقِبَةُ ٱلْمُفْسِدِينَ (٥)» [الأعراف: ٨٥ - ٨٦]، وتعجب عندما تجد أن كلمة الصالحات جاءت مقرونة بالإيمان ٢٦ مرة، ناهيك عما جاء في وصف الله لأنبيائه دائماً بالصلاح،

وما أكثره وحسبك منه قوله: «وَزَكَرِيَّا وَحَيَّى وَعِسَى وَإِلَيَاسَ كُلُ مِن ٱلصَّنلِحِينَ (٥٠)» [الأنعام: ٨٥]، وقوله بحق إبراهيم: « وَوَهَبْنَالَهُ إِسْحَق وَيَعْفُونَ نَافِلَةً وَكُلًا جَعَلَنا صَلِحِينَ (٢٠)» [الأنبياء: ٢٢].

ولا غرو فالصلاح والسعي إلى الإصلاح هما سبب النجاة والتمكين « وَمَا كَانَ رَيَّكَ لِيُهْلِكَ ٱلْفَرَى بِطُلْمِ وَأَهْلُهَا مُصَلِحُونَ ()». [هود: الله الذين مامتواين من وعبولوا المَدْلِحَتِ لَيَسْتَخْلُفَنَهُمْ فِي ٱلْأَرْضَ حَمَّا اسْتَخْلُفَ اللَّذِينَ مِنْ بَعَدِ خَوْفِهِمْ أَمَنَا بِعَبُدُونَنِي لَا يُشْرِكُونَ فِي شَيْعًا وَمَن حَفَر بَعَدٌ ذَلِكَ فَأُولَتِكَ هُمُ الْفَسِعُونَ ()»

على أن الإفساد وما يقابله إنما يجري وفق سنة الله الكونية في التدافع بين نوازع الحق والباطل والكفر والإيمان والخير والشر، كيما تدور عجلة الحياة وإلا لعم الفساد حتى يبلغ عنان السماء، وذلك قوله تعالى: «وَلَوَلَا دَفْعُ أَشَرُ النَّاسَ دُو فَضَ لَ عَلَى المَكلَمِينَ (٢٠)» [البقرة: ٢٥١]، وقوله جل وعلا: « وَلَو أَتَبَعَ الْحَقُ أَهْراءَ هُم لَسَدَتِ الشَّكُوتُ وَأَلْأَرْضُ وَمَن فِهِتَ» [المؤمنون: ٢١]، وإنما كان فساد السماء لحرمانها من إشراقات الأعمال الصالحة، إذ «إلَه يَسْعَدُ أَلْكُمُ الطَّبِ وَأَلْحَلُ السَناء بعض أهل الضلال: «فَمَا بَكَتَ عَلَيْمُ

ولأجل كل هذا كان نهي الله عن الفساد وبيانه لعاقبته الوخيمة في نحو قوله: «أَدَّعُوا رَبَّكُمْ تَضَرُّعَا وَخُفْيَةً إِنَّهُ لَا يُحِبُّ ٱلْمُعْدَبِينَ (<sup>1</sup>) وَلَا نُفْسَدُوا في ٱلأَرْضِ بَعْدَ إصلكَجها وَأَدْعُوهُ خَوْفًا وَطَعًا إِنَّ رَحْمَتَ ٱللَّهِ قَرِيبٌ مِنَ ٱلْمُحْسِنِينَ (<sup>0</sup>)» [الأعراف: مَالَة وَرَسُولَهُ وَيَسْعَوْنَ فِي ٱلْأَرْضِ فَسَادًا أَنَ يُقَتَلُوا أَوْ بَعْصَلَبُوا أَوْ تُقَصَّعًا آيَدِيهِ مَوَارَجُلُهُم مِنْ خَلَفِ أَوْ يُنْفَوًا مِنَ ٱلأَرْضِ ذَلِكَ لَهُم حِزَى فِي ٱلدَّنِياً وَلَهُمُ فَالاَحْوَةِ عَذَابً عَظِيمٌ (<sup>1</sup>)» [المائدة: ٣٣].

نسال الله أن يلهمنا وأولادنا وإخواننا رشدنا، وأن يجعلنا وإياهم من عباده الصالحين المصلحين، إنه ولي ذلك والقادر عليه.. وآخر دعونا أن الحمد لله رب العالمين.



الحمد لله يهدي إلى الطيب من القول، ويهدي إلى صراط الحميد، وأصلي وأسلم على من أدبَّه ربَّه فأحسنَ تأديبه، صلى الله عليه وعلى آله وصحبه، والتابعين، ومن تبعهم بإحسان إلى يوم الدين. أما بعدُ: فمن أهم ما يُميِّز المجتمع الإسلاميِّ: أنَّه

مجتمع مودة وتراحم، وتكاتف وتلاحم، ومحبة وتلاؤم، ولكن مما يؤسف له أنه لم بخل محتمع من مجتمعات المسلمين من المنافقين الحاقدين، الذين لا يروق لهم أن يروا المجتمع المسلم مجتمعًا متآلفًا، يسعى بذمتهم أدناهم، وإذا اشتكى أدناهم اشتكى أقصاهم، ولكن الإسلام أحاط المجتمع المسلم بسياج منيع من داخله يحول دون تصدّع بنيانه، وتزعزع أركانه، فأقام الضمانات الواقية، والحصون الكافية، الحائلة دون معاول الهدم والتخريب، فأرشدنا إلى كيفية التعامل مع الإشاعة والأراجيف حتى لا تزل قدمٌ بعد ثبوتها وتنزلق في مجاهل الحوادث والأحداث، فتصبحوا على ما فعلتم نادمين، قال الله تعالى: « يُتَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوْ إِن جَاءَ هُرُ فَاسِقٌ بِنْبَإِ فَتَبَيَّنُوا أَن تُصِيبُوا قَوْمًا بِجَهَدَاةٍ فَنُصْبِحُوا عَلَى مَا فَعَلْتُمْ ندمين 🕥» [الحجرات: ٦].

وإلا فكم أدى سوء الظن وعدم التثبت في الأخبار إلى أهوال ما بعدها أهوال، أزهقت نفوس، وضاعت أموال، وشتت أسر، وخربت بيوت، وقطعت أرحام، ولقد سحل القرآن الكريم لنا شيئًا من الويلات التي أصابت المسلمين يسبب عدم امتثال أمر الله في التبين والتثبت، اقرءوا إن شئتم سورة النور، وتأملوا الآيات المباركات التي سجلها القرآن الكريم في براءة أم المؤمنين عائشة رضى الله عنها مما اتهمها به المنافقون، وسار على دربهم هذا الاتهام تقليدًا من غير اتباع برهان ولا دليل نفر من المؤمنين الصادقين، فتنزلت الآيات تعلم المؤمنين كدف بواجهون الإشاعات، فقال تعالى: « أَزَلاً إِذ مِعْتُمُوهُ ظَنَّ ٱلْمُؤْمِنُونَ وَٱلْمُؤْمِنَاتُ بِأَنفُسِهِمْ خَيْرًا وَقَالُوا هَالَا إِفْكَ مَبِينَ (٣)» [النور: ١٢].

فهذه أول خطوة يجب عليك - أخي -اتخاذها، إذا بلغك عن أخيك أمر أن تظن به

ربيع الأخر ١٤٣٣ هـ التو ٢ يو

Upload by: altawhedmag.com

الاشاعاد

عبدهالأقرع

اعداد/

ظنك بنفسك، فإن كنت تحسن الظن بنفسك، وتدرئ نفسك مما قدل فدك، وحب علدك أن تحسن الظن بأخبك وتبرئه مما قبل فيه، وتقول: «سُبِّحَنَّكَ هَٰذَا بُبَتَنَ عَظِيمٌ» [النور:١٦] ما كان لأخي أن تقول هذا، أو تفعل ذاك، وتذكر قول أمّدر المؤمنين عمر - رضى الله عنه -: «ولا تظنَّنَّ بكلمة خرجت من فم أخبك شرًا وأنت تحد لها في الخدر محملاً». وقول أحد علماء السَّلف: «ظلمُ لأخدك أن تخفي تسعًا وتسعين حسنة من حسناته وتظهر سيئة واحدة من سيئاته». وهذا هو ما فعله بعض أصحاب النبيِّ صلى الله عليه وسلم حين بلغهم ما بلغهم عن أم المؤمنين عائشة - رضى الله عنها - «عن أبي أبوب الأنصاري - رضى الله عنه - أنه قالت له امرأته أم أبوب: با أبا أبوب: أما تسمع ما يقول الناس في عائشة؟ قال: نعم. وذلك الكذب، أكنت فاعلة ذلك با أم أبوب؟ قالت: لا والله، ما كنت لأفعله، قال: فعائشة والله خبر منك». [مسند إسحاق بن راهويه ١٦٩٨ وتفسير اين كثير: ٢٧٣/٣].

وعن أم المؤمنين عائشة رضي الله عنها قالت: «وكان رسول الله صلى الله عليه وسلم يسأل زينب ابنة جحش عن أمري، فقال: يا زينب ماذا علمت أو رأيت؟» فقالت: يا رسول الله، أحمي سمعي وبصري، ما علمت إلا خيرًا، قالت: وهي التي كانت تساميني من أزواج رسول الله صلى الله عليه وسلم، فعصمها الله بالورع» [متفق عليه].

فكيف أدًب الله المؤمنين وعلمهم ما يجب عليهم تجاه الإشاعات، ولكن للأسف ترى كثيرًا من المسلمين لا يلتزمون بهذه التربية الإيمانية، فما أن يُذاع خبر عار من الصحة من المرجفين يستهدف سُمعةً المؤمنين، والنيل من كرامتهم لإسقاط شخصيتهم بالإثم والبهتان، حتى يشيع ذلك الخبر في المجتمع كله، وتلوكه الألسنة من غير تثبت ولا تبين.

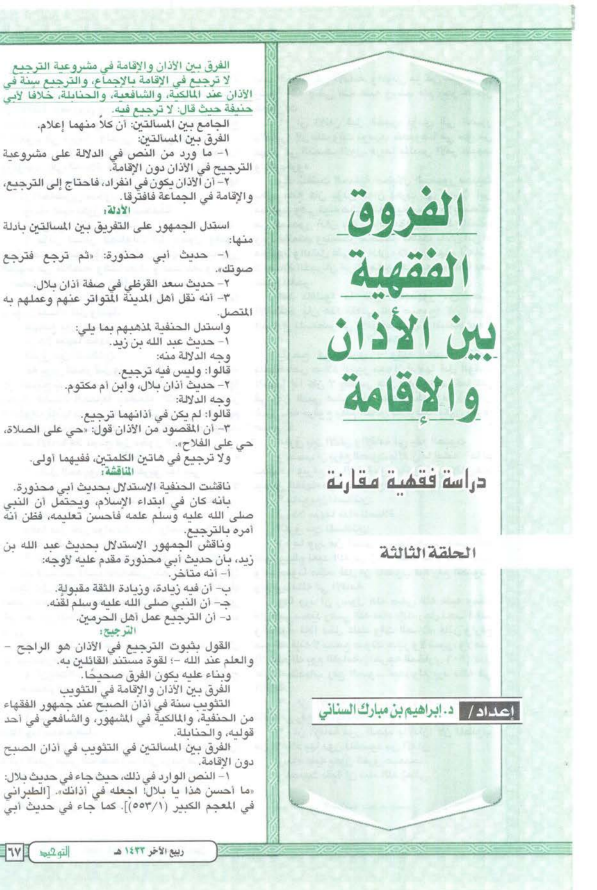
ومن ثمَّ يتم اختراق الصفوف، ونشرُ الفتنة على ضعاف الإيمان، قال الله تعالى: « لَوْ خَرَجُوْا فِيَرُ مَّا زَادُوُكُمُ إِلَّا حَبَالًا

12 - 1 2 m Triall SIL سَمَّنَعُونَ لَمُنْمُ وَأَلَدَهُ عَلِيمٌ بِٱلظَّالِمِينَ (أ) لَقَد ٱتَّنَعُوا ٱلْفِتْمَةُ مِنْ قَبْلُ وَقُمَلَتُواً لَكَ ٱلْأُمُورَ حَتَّى جَمَاءً ٱلْحَقُّ وَظَهِـرَ أَمْرُ ٱللَّهِ وَهُمْ كَرِهُونَ (M)» [سورة التوبة:٤٧ - ٤٨]، فحسب هذلاء ما توعدهم الله تعالى مه: «لَين لَرَ بَنَهِ الْمُنَافِقُونَ وَٱلْذِينَ فِي قُلُوبِهِم مَرَضٌ وَٱلْمُرْجَفُونَ فِي ٱلْمَدِينَةِ لنَعْرِينَكَ بِهِمْ ثُمَّ لَا بْجَاوِرُونَكَ فِيهَا إِلَّا قَلِيلًا ( مَلْعُونِينَ أَيْنَمَا ثَقِفُوا أَخِذُوا وَقُتِبُوا تَفْتِعِيلًا (١) سُنَّةَ أَللَّهِ فِي ٱلَّذِينَ خَلَوْا مِن قَبِّلٌ وَلَن تَجَدَ لِسُنَّة أَنَّه تَدْيَلًا (60)» [الأحزاب: ٦٠- ٢٢]، وقوله سيحانه: « وَٱلَّذِينَ تُؤَذُونَ ٱلْمُؤْمِنِينَ وَٱلْمَةُ مِنَاتِ بِعَبْرِ مَا أَكْتَسَبُّوا فَقَد أَحْتَمَلُوا بُهَتَنَا وَإِثْمَا مُبْنِيًا» [الأحزاب:٥٨]، وقوله سيحانه: «إنَّ ٱلَّذِينَ يُحِبُونَ أَن تَشِيعَ ٱلْفَلِحِشَةُ فِي ٱلَّذِينِ ءَامَنُوا هُمُ عَذَابً أَلَمُ فِي ٱلدُّنيَا وَٱلْأَخْرَةِ» [الذور: ١٩].

وعلى الفرد والجماعة وكل مسئول ألا يقبلوا ما يصلُ إليهم من أخبار أو يُصدِّقوا الأقاويل في المؤمنين إلا بعد التثبت والتبيُّن، وينبغي أن يسود حسنُ الظنُّ بالمؤمنين، والثقةُ بحسن نواياهم، وتغلب حانب الصدق في أقوالهم.

فاحفظ أخي المسلم - رعاك الله - يدك ولسانك وسائر جوارحك عن أذى الناس، ولا تبع دينك بعَرَض من الدنيا قليل، ولا تبغ الفساد في الأرض، فقد قيل: إذا رأيتم المؤمن صموتًا وقورًا فقد سلك مسلك الحكمة، والمسلمان يجلسان بأمان الله، فلا يحلُ لأحدهما أن يفشي على أخيه ما يكره بغير حقٌ.

ومن رُزق حياءً مع قلة أذى، وصلاحًا مع قلة كلام، وعملاً مع قلة فضول، فقد أوتي محاسن الأخلاق، وليكن حظًّ أخيك منك ثلاثًا: إن لم تنفعه فلا تضرَّه، وإن لم تُفرحه فلا تغمَّه، وإن لم تمدحه فلا تذمه، وحسبك قول النبي صلى الله عليه وسلم: «إن العبد ليتكلم بالكلمة ما يتبين فيها يزل بها إلى النار أبعد مما بين المشرق والمغرب». [متفق عليه]. نسأل الله العفو والحافية والمعافاة في الدين والدنيا والأخرة. والحمد لله رب العالمين.



محذورة: «فإن كنت في صلاة الصبح، فقل: الصلاة خير من النوم، الصلاة خير من النوم». ولم يرد مثله في الإقامة، وما روي عن بلال أنه قال: «أمرني رسول الله صلى الله عليه وسلم أن أثوب في أذان الصبح ولا أثوب في غيرها»، ولم يرد مثله في الإقامة.

٢- أن صلاة الفجر وقت ينام فيه عامة الناس، ويقومون إلى الصلاة عن نوم، فاختصت بالتثويب لاختصاصها بالحاجة إليه، بخلاف الإقامة فإنها إشعار الحاضرين بدخول الصلاة فافترقاً.

وبناء عليه يكون الفرق صحيحًا.

الفرق بين الأذان والإقامة في الأداء قبل الوقت لا يؤذن لسائر الصلوات قبل دخول وقتها، وأما الصبح فإنها يؤذن لها قبل وقتها عند جمهور الفقهاء من المالكية، والشافعية، والحنابلة، وبعض الحنفية، فخرج بالأذان الإقامة فلا تقدم بحال.

خُلافًا لأبي حنيفة ومحمد بن الحسن حيث قالا: لا يؤذن لصلاة قبل وقتها.

الجامع بين المسالتين:

أن كلا منهما محدد بوقت.

الفرق بين المسألتين.

أنه يؤذن للفجر قبل وقتها في الصبح دون غيره؛ لأن الصبح يدرك الناس نيامًا يحتاجون للتاهب لها وإدراك فضيلة الجماعة وفضيلة التغليس، وسائر الصلوات فإنها تدرك الناس متصرفين في معايشهم وأشغالهم فلا يحتاجون إلى أكثر من الإعلام بوجوبها، بخلاف الإقامة فلا تصح قبل دخول الوقت.

#### 12133

استدل الجمهور على التفريق بما يلي:

١- قول النبي صلى الله عليه وسلم: (إن بلالا يؤذن بليل، فكلوا واشربوا حتى يؤذن ابن أم مكتوم».
 متفق عليه.

وهذا يدل على دوام ذلك منه، والنبي صلى الله عليه وسلم أقره عليه، ولم ينهه عنه، فثبت جوازه.

٢- أن وقت الصبح يدخل على الناس وفيهم الجنب والنائم، فاستحب تقديم آذانه حتى يتهيئوا لها فيدركوا فضيلة أول الوقت، بخلاف سائر الصلوات فإنها تدرك الناس متصرفين في معايشهم وأشغالهم فلا يحتاجون إلى أكثر من الإعلام بوجوبها، وبخلاف الإقامة من باب أولى.

٣- قوله صلى الله عليه وسلم: «لا يغرنكم أذان بلال عن السحور فإنه يؤذن بليل».

٤− أن وقت الفجر مشتبه، وفي مراعاته بعض الحرج بخلاف سائر الصلوات.

واستدل لأبي حنيفة ومحمدومن وافقهما بما يلي: ١– حديث بالإل: «لا تؤذن حتى يستبين لك الفجر هكذا، ومديديه عرضًا».

٢- ما روى ابن عمر أن بلالا أذن قبل طلوع الفجر، فأمره النبي صلى الله عليه وسلم أن يرجع فيُنادي: «ألا إن العبد نام، ألا إن العبد نام». [أبو داود: ٢٣٥].

٣- أن الأذان شرع للإعلام بدخول الوقت،
 والإعلام بالدخول قبل الدخول كذب، وكذا هو من

باب الخيانة في الأمانة، والمؤذن مؤتمن على لسان رسول الله صلى الله عليه وسلم، فلم يجز كسائر الصلوات.

٤- أن الأذان قبل الفجر، يؤدي إلى الضرر بالناس؛ لأن ذلك وقت نومهم، خصوصًا في حق من تهجد في النصف الأول، فربما يلتبس الأمر عليهم، وذلك مكروه.

وقد ناقشت الحنفية استدلال الجمهور بحديث بلال: بأنه كان يؤذن لمعان ذُكرت في حديث ابن مسعود، وهي قوله صلى الله عليه وسلم: «لا يمنعنكم من السحور أذان بلال، فإنه يؤذن ليوقظ نأمكم، ويرد قائمكم، ويتسحر صائمكم، فعليكم بأذان ابن أم مكتوم». والدليل على أن أذان بلال كان لهذه المعاني لا لصلاة الفجر أن ابن أم مكتوم كان يعيده ثانيًا بعد طلوع الفجر.

كما ناقشوا ما ذكره الجمهور من معنى الاشتباه: بأن هذا المعنى غير صحيح؛ لأن الفجر الصادق المستطير في الأفق مستبين لا أشتباه فيه.

#### الترجيح:

يترجح في نظري – والله أعلم – القول باختصاص صلاة الفجر بجواز أذانها قبل الوقت، لاسيما إذا كان لا يقتصر على أذان واحد، كما كان في زمن النبي صلى الله عليه وسلم، وما ذكر من ضرر فإنه مرفوع بعلم الناس به، وعليه يكون الفرق صحيحًا.

الفرق بين الأذان والإقامة في رفع الصوت

يستحب أن يرفع الصوت بالآذان ما أمكنه – ما لم يجهده – ويرفع في الإقامة دون ما يرفع في الأذان عند حمهور الفقهاء من الحنفدة، و الشافعية، و الحنابلة.

الجامع بين المسألتين:

أن كلا منهما نداء للصلاة.

الفرق بين المسالتين:

١- ما ورد من النص من قول النبي صلى الله عليه وسلم لعبد الله بن زيد: «علمه بالألا فإنه أندى وأمد صوتًا منك». فدل أن المطلوب فيه رفع الصوت، ولم يرد مثله في الإقامة.

وما ورد أن رسول الله صلى الله عليه وسلم قال لأبي سعيد رضي الله عنه: «إنك رجل تحب الغنم والبادية، فإذا دخل عليك وقت الصلاة، فاذن وارفع صوتك، فإنه لا يسمع صوتك حجر ولا شجر، ولا مدر إلا شهد لك يوم القيامة» [أخرجه البخاري ٩٠٦]. فدل على استحباب رفع الصوت فيه، ولم يرد مثله في الإقامة.

 ٢- أن الإقامة للحاضرين، والأذان للغائبين فاقتضى رفع الصوت للإسماع.

٣- أن الإقامة دون الجهد بالأذان؛ لأن المطلوب من الإعلام بها دون المقصود من الأذان.

وبناء عليه يكون الفرق صحيحًا. وللحديث بقية إن شاء الله تعالى.

مجلة البحوث الإسلامية بتصرف يسير

الته كيه العدد ٤٨٤ السنة الحادية والأربعون

174

v contraction القصة في كتاب الله دروس وعبر وفوائد الحلقة الثالثة 🗠 اعداد/ عبد الرزاق السيد عيد

الحمد لله رب العالمين، والصلاة والسلام على أشرف المرسلين وخاتم النبيين ورحمة الله للعالمين، سيدنا محمد وعلى آله وأصحابه أجمعين. وبعدُ:

أخي الكريم: هناك فوائد حان وقت استخلاصها، وثمرات حان قطافها في ختام قصة مؤمن آل فرعون؛ راجيًا أن ينفعنا الله وإياكم بها، ويمكننا بعون الله بيانها في النقاط التالية:

١- من الحكمة في الدعوة التدرج مع المخالف والتلطف في القول؛ تأليفًا لقلبه وقلوب المخاطبين معه، وبخاصة إذا كان المخاطب ذا بأس شديد وعتو مثل فرعون وأمثاله، وقد تدرج مؤمن آل فرعون مع قومه من التلطف في البداية، ثم إظهار خشيته عليهم، ورغبته في إنقاذهم من عذاب الله، ثم صدع بالحق واضحًا صريحًا.

٢- إذا صدق إيمان المؤمن صدقت لهجته، ووضحت عبارته، وقامت حجته، ولم يخش فى الله لومة لائم.

٣- إذا صدق المؤمن مع ربّه صدق المؤمن مع ربّه صدق الله معه ونصره في الدنيا والآخرة، وهذا الذي حدث مع العبد الصالح مؤمن آل فرعون، قال الله تعالى: « فَرْقَدْهُ ٱللهُ سَيّاتِ مَا مَكَرُواً وَحَاقَ بِنَالِ فِرْعَوْنَ سُوَءً ٱلعَدَابِ (<sup>10</sup>)» [غافر: ٤٤].

٤- بمناسبة قوله تعالى: «إناً لنصرُ رُسُلنا وَٱلْآبِنِي ءَامَنُوا فِ ٱلْحَيَوةِ ٱلْأُبْيَا وَيَوْمَ مَعْمَرُ رُسُلنا وَٱلْآبِي ءَامَنُوا فِ ٱلْحَيَوةِ ٱلْأُبْيَا فقد وَيَوْمَ يَعُومُ ٱلْأَشَهَدُ () () (عافر: ٥١)، فقد وقد قُتل من أنبياء الله وأوليائه من قُتل ، وقد أورد ابن كثير هذا من قُتل، على لسان ابن جرير - رحمه الله – وأورد إجابته عليه رحمه الله – وأورد إجابته عليه أحدهما: أن يكون الخبر خرج على أحد ما أحدهما: أن يكون الخبر خرج على أحد ما أحد ما أن يكون الخبر خرج على أحد ما أحد ما أول الما أحد ما أن يكون الخبر خرج على أحد ما أحد ما أحد ما أن يكون الخبر خرج على أحد ما أحد ما أحد ما أول ما أول ما أول ما أول ما أول ما أن يكون الخبر خرج على أحد ما أول م

ربيع الأخر ١٤٣٣ هـ

التوديد ) [79

وجبه العموم، والمراد به بعض الرسل وليس حميع الرسيل. والثاني: أن يكون المراد بالنصر الانتصار لهم ممن أذاهم، سواء كان هذا في حياتهم أو يعد مماتهم، كما فعل الله تعالى بقتلة بحبى وزكربا وأشعبا سلط عليهم من أعدائهم من أهانهم وسفك دماءهم. وأما الذين راموا صلب المسبح من البهود، فسلط الله عليهم الروم، فأهانوهم وأذلوهم هذا في الدندا، وفي الآخرة لهم عذاب شديد، ثم قدل دوم القدامة سينزل عيسى - عليه السلام - إمامًا عدلا وحكمًا مقسطا، فيقتل الدحال وحذوده من البهود، ويقتل الخنزير، ويكسر الصليب ويضع الجزية، ولا يقدل إلا الاستلام [متفق عليه]، وهذه نصرة عظيمة وهي سنة الله في خلقه في قديم الدهر وحديثه».

ثم قال ابن كثير: وقال السدّي: «ما بعث الله رسولاً إلى قومه قط فيقتلونه أو قومًا من المؤمنين يدعون إلى الحق فيقتلون، فيذهب ذلك القرن حتى يبعث الله تبارك وتعالى لهم من ينصرهم فيطلب بدمائهم ممن فعل ذلك بهم في الدنيا؛ فكانت الأنبياء والمؤمنون يُقتلون في الدنيا وهم منصورون فيها». اه.

ه– التدليس والكذب من سمات أعداء الرسل:

نعم هذه من سمات المكذبين بالرسل، وهذا فرعون يكذب ويدلس على قومه ويقول لهم: «ذَرُونِ أَقْتُلْ مُوسَىٰ وَلَيَدَعُ رَبَّهُ إِنَّ أَخَافُ أَن يُبَدِّلَ دِيتَكُمُ أَوَّ أَن يُظْهِرَ فِ ٱلأَرْضِ الْفَسَادَ » [غافر: ٢٦]، سبحان الله من هذا المنطق المعكوس، فرعون يخشى أن يفسد موسى في الأرض، وهذا للأسف منهج أهل الباطل في كل زمان ومكان، وحين يعجز أهل الباطل عن الوقوف أمام حجة أهل الحق فليس أمامهم إلا البطش والكذب. ٦- الصراع بين الحق والباطل قديم

متحدد:

وفي كل زمان ومكان، يقيّض الله رجالاً يصدعون بكلمة الحق أمام الباطل، وينصرون رسل الله مهما تكلفوا من مشقة .

فقد هيأ الله لموسى هذا الرجل القبطي في بلاط فرعون يذود عنه، وهذا يذكرنا بموقف أبي بكر رضي الله عنه حين وقف يدفع المشركين عن النبيَّ صلى الله عليه وسلم في مكة، روى البخاري عن عبد الله بن عمر رضي الله عنهما قال: بينما رسول الله صلى الله عليه وسلم بفناء الكعبة إذ أقبل عقبة بن أبي معيط، فأخذ بمنكب رسول الله صلى الله عليه وسلم فلف ثوبه في عنقه، فخنقه خنقًا شديدًا فأقبل أبو بكر حتى أخذ بمنكبه ورفعه عن النبي صلى الله عليه وسلم، ثم قال: «أَنْقَنْلُونَ رَجُلًا أَن يَقُولَ رَبَ اللهُ وَقَدَّ جَآًكُمُ بِٱلْيَتِنَبِ مِن رَبِكُمْ» [غافر: ٢٨] [البخاري ٢٣٥].

٧- «إِنَّى عُدْتُ بِرَبِي وَرَبِّكُم » [غافر: ٢٧].

قالها موسى عليه السلام في مواجهة صولة الباطل الذي أعلنه فرعون، ليس أمام موسى إلا أن يستعيذ بالله الذي له مقاليد السماوات والأرض والذي يجير ولا يُجار عليه، إنه رب موسى وربهم ورب العالمين، استعاذ به موسى من كل متكبر لا يؤمن بيوم الحساب من أمثال فرعون ومن معه، وهذا مسلك الأنبياء والصالحين في كل زمان ومكان، ومن يتوكل على فهو حسبه.

٨- علينا أن نحرص على نصرة دين الله، والتمسك بكتاب الله وسنة رسوله صلى الله عليه وسلم بفهم السلف، وأن نتاسى برسول الله صلى الله عليه وسلم في كل أموره حتى يكون لنا الفوز في الدنيا والآخرة ، اللهم أت نفوسنا تقواها، وزكها أنت خير من زكاها، أنت وليها ومولاها.

والحمد لله رب العالمين.

٧٠ ( الته يه العدد ٤٨٤ السنة الحادية والأربعون )

01(-) -) = مصطفى البصراتي اعداد/

الحمد لله، والصلاة والسلام على رسول الله واله وصحبه، ومن اهتدى بهداه، ويعدُ: مُعلماناً المناقبة عام المالية المالية الم

فما يزال حديثنا متصلا حول دلائل عظمة القرآن وكماله وجلاله.

#### التنويه بالقرآن في مفتتح السور:

فمن دلائل عظمة القرآن العظيم أن الله تعالى نؤم به في مفتتح أربع وثلاثين سورة، منها قوله تعالى: «آر تَلَكُ أَنَّكُ أَنَّكُ مَعْمَدًا اللَّذِينَ اللَّهِ [البقرة: - ٢]، سمًى الله تعالى القرآن الكريم بأنه (الكتاب)، وكلمة (قرآن) معناها: أنه يُقرأ، وكلمة (كتاب) معناها: أنه لا يُحفظ فقط في الصدور، ولكن يُدُوَّن في السطور ويبقى محفوظًا إلى يوم الدين، والقول بأنه (الكتاب) تمييز له عن كل كتب الدنيا، وتمييز له عن كل الكتب السماوية التي نزلت قبل ذلك.

فالقرآن هو الكتاب الجامع لكل أحكام الله تعالى، منذ بداية الرسالات حتى يوم القيامة، وهـذا تأكيد لارتفاع شأنه وتفرده وسماويته، ودليل عظيم على وحدانية مُنَزَّله جل جلاله.

ولقد نزلت على الأمم السابقة كُتَبُ تحمل منهج الله تعالى، ولكن كل كتاب نزل وكل رسالة نزلت موقوتة، في زمانها ومكانها حتى جاء الكتاب الخاتم والمهيمن عليها جميعًا، والجامع لمنهج الله سبحانه فيما ذُكر فيها، ولذلك بُشَرَ في الكتب السماوية السابقة بأن هناك رسولاً سياتي، ويحمل الرسالة الخاتمة للعالم، وعلى الذين يصدقون بمنهج الله أن يتعوه، قال الله تعالى: « الَذِينَ يَنَعُونَ أَلَا مِنْ مَنْ إِلَا عَرَافَ الْهِ الْعَالَيَ عَدَوْتَ مَكُنُونًا عِندَهُمْ فِي

والقرآن هو الكتاب الوحيد الذي لا يصل إليه أيَّ تحريف أو تبديل أبدًا، فَكُتُبُ الله السابقة ائتمن الله واضافوا إليه من كلام البشر ما نسبوه إلى الله سبحانه وتعالى ظلمًا وبهتانًا، ولكن كتاب الله العظيم محفوظُ من الله تعالى: « إِنَّا عَنَ نَزَلَنَا الذَكَرَ وَإِنَّا لَهُ لَكُوْظُونَ ()، من الله تعالى: « إِنَّا عَنَ نَزَلَنَا الذَكَرَ وَإِنَّا لَهُ لَكُوْطُونَ ()، من الله تعالى: « إِنَّا عَنَ نَزَلَنَا الذَكَرَ وَإِنَّا لَهُ العَلْمِ معني من الله تعالى: « إِنَّا عَنَ نَزَلَنَا الذَكَرَ وَإِنَّا لَهُ العَظْمِ الع من الله تعالى: « إِنَّا عَنْ نَزَلَنَا الذَكَرَ وَإِنَّا لَهُ العَظْمِ محفوظً من الله تعالى: « إِنَّا عَنْ نَزَلَنَا الذَكَرَ وَإِنَّا لَهُ العَظْمِ معني الحجر؟ إن وتأمل ضمائر العظمة في الآية الكريمة التعلم أنه الأتم في العناية الإلهية غير قابل للاختراق، ومعنى ذلك ألا يرتاب إنسان في هذا الكتاب؛ لأن كل ما فيه من منهج الله محفوظ منذ لحظة نزوله إلى قيام الساعة.

وهذا النزول والحفظ الدائم له يستوجب حمد الله تعالى: «نَلَمَدُ يَقُو الَذِي أَنَرَلَ عَلَ عَبَدِهِ ٱلْكَنَبَ وَلَتَرَ يَحْمَلُ لَمُ عَرَمَا ()» [الكهف: ١]، وفي السورة نفسها بين الله تعالى أن هذا الكتاب لن يستطيع بشر أن يبدّل منه كلمة واحدة، كما قال الله تعالى: « وَأَتَلُ مَا أَوْحِي إِلَيْكَ مِن كِتَابِ رَبِّكَ لَا مُبَدَلَ لِكَلِمَتِهِ، وَلَن عَدَ مِن دُونِهِ مُلْتَحَدًا ())» [الكهف: ٢٧]. [تفسير الشعراوي ١٩٠/١]

وقوله تعالى: «لَا مُبَدَلُ لِكُمَنِيهِ » [الكهف: ٢٧] معناه: «لا مُغَيَّرُ للقرآن» [تفسير النبوى ٣/١٥٨]

ربيع الأخر ١٤٣٣ هـ

وقدنوه الله تعالى أيضا بالقرآن العظيم فى مفتتح

التولايد ) ٧١

سورة ال عمران، فقال تعالى: «اتر () اللهُ لاَ إِنَّهُ إِلَّا مُرَالَعُ ٱلْقَرْمُ إِنَّ زَنَّ عَلَيْكَ الْكِنَّبَ بِالْحَقِّ مُمَدِقًا لَمَا بَنَ يَدَيُهِ وَأَزَلُ الْتَرَدِّةَ وَالْإِعْمِلَ () ال عمران: ١ - ٣]. وهكذا نعرف أن (الكتاب) نزل ليؤكد لذا أن الله واحد أحد لا شريك له، وأن القرآن يشتمل على كل ما تضمنته الشرائع السماوية من توراة وإنجيل وغيرها من الكتب السابقة.

ونزل القرآن أيضًا ليُفَرَّقَ بِين الحق الذي جاءت به الكتب السابقة وبِين الباطل الذي أضافه أولئك الذين ائتمنُوا عليه.[ تفسير الشعراوي ١١٣/١

#### الحديث عن القرآن في أواخر السور:

ومن دلائل عظمة القرآن كذلك الحديث عنه في أواخر السور، والتي بلغ عددها ثلاثا وعشرين سورة، من ذلك قوله تعالى: « عَنُ أعارُ بِمَا يَقُولُونَ وَمَا أَتَ عَلَيْهِم مِعَارُ فَذَكَرُ بِأَلَقُرْمَانِ مَن عَافُ وَعِيد ()» [ق:20]، وقوله تعالى: « فَأَيَّ حَدِي بَعَـدُ. يُوَمُونَ () [المرسلات: ٥]، وقوله تعالى: « بَلْهُوفَرَّ أَنَّ عَيدًا

يعني: ليس القرآن كما يقولون من أنه شعر أو كهانة أو سحر، بل هو قرآن عظيم بلغ ذروة المجد وعلو الشرف حتى صار مهيمنًا على سائر الكتب المنزلة، وهو كتاب كريم؛ لأنه كلام رب العالمين، فهو عظيم الكرم فيما يعطي من الخير، جليل القدر، وهو كريم لما يعطي من المعاني الجليلة والدلائل النفيسة.

يقول الشوكاني رحمه الله: «ثمرد الله سبحانه تكذيبهم بالقرآن فقال: «بَهُرُوُ مَانَ عَدِّسَ» [البروج: ٢١ ]، أي مكتوب في لوح، وهو أمُّ الكتاب، محفوظ عند الله من وصول الشياطين إليه. [فتح القدير للشوكاني ٥/١٣٨]

#### القسم بالقرآن وعليه

ومندلائلعظمةالقرآن العظيم أن اللهتعالى أقسميه وعليه. وقدجاء القسمب القرآن وعليه على صفات ثلاث:

الصفة الأولى: أقسم الله تعالى بالقرآن في ثلاث سور:

في قوله تعالى: «سَنَ ) وَالْقُرَ انْ لَلْكَمِ ) النَّاعَلَيْنَ الْنَصْلِينَ ) [سن: ١-٣]، وفي قوله تعالى: «سَرَ رَالَفُرَ انِ ذِعَالَذَكُ ) إِنَّا لَذِيَ كَثَرُولُوعَ نَوَمِعَاقَ )» [ص: ١ – ٢]، وفي قوله تعالى: «تَ وَالْفُرَ انِ

الصفة الثانية: أن الله تعالى أقسم على القرآن في ثلاثة مو إضعادضًا:

منها قوله تعالى: «وَالنَّرَادَ اللَّجِ () وَالأَرْضِ أَتِ الصَّرَعِ ) إِنَّهُ لَعَنَ الصَّرَعِ ) إِنَّهُ

الصفة الثالثة: أن الله تعالى أقسم بالقرأن وعلى القرآن في موضعين:

في قوله تعالى: «حمّ () وَالْكِتَبِ الْمُبِينِ () إِنَّا جَعَلَتَهُ فَرْءَ نَاعَرَ بِيَالَعَلَّ مُ مَنْفِلُون ()،

[الزخرف:١-٣] ومن المعلوم أن المُخاطَب إن كان على الفطرة التي خُلق عليها، تلقَّى الخَبَر بالقبول والإنعان فإذا ما اعتراها ما يشويها، ويكدرها، كانت في حاجة إلى توضيح الخبر وبيانه حتى تُؤَمن به وتنقاد له، فإذا اصيبت بضعف فوق ضعف، فأنَّى لها أن تسمع أخبارًا أو تُبُصِرَ برهانًا بدون قسموتاكيد.

VY

والمُقسمُ إذا ما أراد تحقيق أمر أو تاكيد خبر أمام مخاطَب منكر أو نحو سامع معرض فإنما يُقسم بأمر عظيم – لأن التعظيم من لوازم القَسَمَ – وذلك ليزول إنكار المنكر ويقبل المُعرض. والله تبارك وتعالى أقسم – مرة – على تحقيق إيزال الكتاب، فقال الله تعالى: «لَمَدَأَنَزَلَنَا إِلَيْكُمْ حَيَا فِيدِزَكُرُمُ أَفَلًا

فهذا كلام مستانف مسوق لتحقيق حقيقة القرآن العظيم. الذي ذكر في صدر السورة الكريمة إعراض الناس عما ياتيهم من آياته واستهزاؤهم به، وتسميتهم تارة سحرًا، وتارة أضغاث احلام، وأخرى مفترى وشعرًا....

قد صدر بالتوكيد القسم لمزيد الاعتناء بمضمونه، وإيذانًا بكون المخاطبين في أقصى مراتب النكير، أي: والله لقد أنزلنا إليكم يا معشر قريش (كتابًا) عظيمَ الشان ينير الأذهان». [تفسير أبي السعود: ١٩٨٦].

وأخرى يقسم جل شنانه - بكل ما في الوجود من صفات حميدة وأيات عجيبة على صدق القرآن وعظمته وأنه أعلى من تسميتهم الكانية، وأسمى من افتراءاتهم الباطلة، فيقول تبارك وتعالى: «فلا أَقْمُ سَاصُرُونَ (\*) ولا تُعْرُونَ (\*) أَنَّهُ الْقَرُلُ سُرُلَ كُورِ (\*) أَمَالَنَ أَنَّ الْحَاقة: ٣٨ - ٢٣].

وقد جمع الله في هذا القسم كل ما الشنان أن يُقسَم به من الأمور العظيمة من صفات الله تعالى ومن مخلوقاته الدالة على عظيم قدرته؛ إذ الأرض والجبال والبحار والنفوس البشرية والسماوات والكواكب، وما لا يبصرون: الأرواح والملائكة وأمور الآخرة[التحرير والتنوير لابن عاشور ٢٩٠/٩٢]

وثالثة يُقسم - عزوجل - بالقرآن على أنه المعجز؛ لكونه من لدنه؛ إذ لو كان من صُنع بشر لما عجزوا عن معارضته؛ لكونهم أرباب اللغة التي نزل بها، أو يقسم على صدق محمد صلى الله عليه وسلم في دعواه الرسالة، يقول الله تعالى: «تَ وَالْقُرَانِ الْمَحِيدِ () بَلْ عَبُوا أَنْ جَاءَهُم مُدَدِرُ مِنْهُم فَالَ الْكَفِرُونَ هَذَا مَنْ مُعَدَّ مَنْ عَدَدُ () إِنَّا عَبُوا أَنْ جَاءَهُم مُدَدِرُ مِنْهُم فَالَ الْكَفِرُونَ هَذَا

ويقول عز وجل: «صَّرَالَقُرَّانِ ذِي الذَّكُرِ () بَا الَّذِي كَفُرُوا فَجَزَّةِ وَسُقَاقِ ()» [ص: ١-٢]، فقد أقسم الله تعالى بالقرآن قُسَمَ تنويه وتشريف، ووصفه بـ «ذي الذكر»؛ لأن «ذي» تُضاف إلى الأشياء الرفيعةالشان.

والمختار فيجواب القسموجهان:

اولهما: أنه محذوف دلَ عليه حرف (ص)، فإن المقصود منه التحدي بإعجاز القرآن وعجزهم عن معارضته بأنه كلام بلُغتهمومُؤَلفٌ من حروفها، فكيف عجزوا عن معارضته؟!

فالتقدير: والقرآن ذي الذكر إنه لمن عند الله، ولهذا عجزتم عن الإتيان بمثله.

وثانيهما: أن الجواب محذوف أيضًا، دل عليه الإضراب الذي في قوله تعالى: « بَرَالَّذِي َكَمَرُوْافِ عَرَّوَرَ مُعَاقِ ﴾ [ص:٢]، أي: يجحدون أنه ذكر، ويقولون: سِحرٌ مفترى، وهم يعلمون أنه حق.

ولاريب أن القسمبالقر أن وعليه، فيه تنويهً بشانه، وإبر إن لعظمته وشرفه ومنزلته الرفيعة عند الله تعالى. وللحديث يقبة

وآخر دعوانا أن الحمد لله رب العالمين.

الته يه العدد ٤٨٤ السنة الحادية والأربعون



