

بسم الله الرحمن الرحيم فاعلم أنه لا إله إلا الله صاحبة الامتياز جماعة أنصار السنة المحمدية

السنة الحادية والأربعون العدد ٤٨٧ رجب ١٤٣٣هـ



رئيس مجلس الإدارة

د.عبد الله شاكر الجنيدي

<u>المشرف العام</u> د . عبد العظيم بدوي

#### اللجنة العلمية

زكريا حسيني محمد جمال عبد الرحمن معاوية محمد هيكل

سكرتير التحرير مصطفى خليل أبو المعاطي

#### التحرير

۸ شارع قولة عابدين. القاهرة ت:۲۳۹۳۲۵۱۷ . فاکس :۲۳۹۳۲۵۱۷

#### قسم التوزيع والاشتراكات

ت:۲۳۹۳۹۵۱۷ ISHTRAK.TAWHEED@YAHOO.COM

المركز العام: هاتف ۲۳۹۱۰۵۰۲۳۹۱۰ WWW.ANSARALSONNA.COM

مفاجأة

# الروح الرياسية { {

c a lul

بعدما رحل عثمان بن عفان عن دنيا الخلافة والرياسة، أتى المصريون عليًا رضي الله عنه ليكون خليفة المسلمين فاختبا منهم في بساتين المدينة، وطلب الكوفيون الزبير بن العوام فباعدهم وتبرأ من مقالتهم، ويطلب البصريون طلحة رضي الله عنه ففر منهم وتبرأ من مقالتهم، فجاء الناس سعد بن أبي وقاص فهرب منهم، فأتوا عبد الله بن عمر فقال: إن لهذا الأمر انتقامًا والله لا أتعرض له، التمسوا غيرى...

فما بال مرشحينا يسعون إليها ويحرصون عليها؟!

نتمنى للمرشحين للرياسة أن يعلموا حجم ما هم مقبلون عليه من خطر المسئولية: «إنها أمانة، وإنها خزي وندامة يوم القيامة».

ونتمنى للخائضين غمار هذا المعترك ألا يتقوى أحدهم باسم فلان من الناس أو بصورته ادّعاءً وبخلاف الحقيقة، وليستمد الولاية والتأييد من العزيز الحميد: « إِنَّ وَلِتَى اللَّهُ اَلَّذِى نَزَّلَ ٱلْكِنَبُ وَهُوَ يَتَوَلَّى ٱلْصَلِحِينَ » [الأعراف: ١٩٦]، وليجعل توفيقه أيضًا من الله «وَمَا يَوْفِيقِي إِلَا بِأَسَّي» [هود: ٨٨].

كما نتمنى لمن لم يولَّه اللهَ هذا المَنصبَ أن يكون شعوره وشعاره: « وَقَالُوا ٱلْمَمْدُ لِثَهِ ٱلَّذِيَ أَدْهَبَ عَنَّا ٱلْحَرَّنُّ إِنَّ رَبِّنَا لَغَفُورُ شَكُوُرُّ » [فاطر: ٣٤].

ونسأل الله ألا تنتهي أمانينا في مرشحينا عند قول هادينا: «لَيْسَ بأَمَانِيُكُمْ»!!

التحرير

نقدم للقارئ كرتونة كاملة تحتوي على ٤٠ مجلداً من مجلدات مجلة التوحيد عن ٤٠ سنة كاملة

رئيس التحرير جمال سعد حاتم

# مدير التحرير الفني حسين عطا القراط

في في العدد

| 1 C | اهتناحيه العدد: الرئيس العام                |
|-----|---------------------------------------------|
| 7   | كلمة التحرير، رئيس التحرير                  |
| 1.  | من تختار للرئاسة ، د. عبد العظيم بدوي       |
| 18  | الاقتصاد الإسلامي: د. علي السالوس           |
| 17  | باب الفقه : د. حمدي طه                      |
| 17  | درر البحار، علي حشيش                        |
| 74  | بدع شهر رجب : صلاح الدق                     |
| YV  | من روائع الماضي ، الشيخ صفوت نور الدين      |
| **  | دراسات قرآنية: مصطفى البصراتي               |
| 177 | واحة التوحيد؛ علاء خضر                      |
| ۳۸  | دراسات شرعية؛ متولي البراجيلي               |
| ٤٢  | القصة في كتاب الله: عبد الرازق السيد عيد    |
|     | وقفات شرعية مع تطبيق الشريعة الإسلامية      |
| ٤٥  | المستشار أحمد السيد علي                     |
| ٤٩  | الأسرة المسلمة: جمال عبد الرحمن             |
|     | تحذير الداعية من القصص الواهية              |
| 04  | علي حشيش                                    |
| ov  | الإسلام وبناء الإنسان : د. السيد عبد الحليم |
| 11  | من الأداب الإسلامية: سعيد عامر              |
| 7.5 | من فتاوى اللجنة الدائمة                     |
| 77  | شبهات حول الصحابة: أسامة سليمان             |
|     | منبر الحرمين، بل الساعة موعدهم              |
| 79  | الشيخ أحمد الشاوي                           |
|     |                                             |



#### الآن بالمركز العام المجلد الجديد لعام ١٤٣٢ ثمن النسخة

مصر ٢٠٠ قرشاً ، السعودية ٦ ريـالات ، الامارات ٦ درهم ، الكويت ٥٠٠ فلس، المغرب دولار أمريكي ، الاردن ٥٠٠ فلس، قطر٦ ريالات ، عمان نصف ريال عماني ، أمريكا ٢ دولار ، أوروبا ٢ يورو

#### الاشتراك السنوى

۱- في الداخل ٣٠ جنيهاً بحوالة فورية باسم مجلة التوحيد . على مكتب بريد عابدين مع إرسال صورة الحوالة الفورية على فاكس مجلة التوحيد ومرفق بها الاسم والعنوان ورقم التليفون ٢- في الخارج ٢٥ دولاراً أو ١٠٠ ريال سعودى أو مايعاد لهما.

ترسل القيمة بسويفت أو بحوالة بنكية أو شيك على بنك فيصل الأسلامي فرع القاهرة. باسم مجلة التوحيد ـ أنصار السنة , حساب رقم / ١٩١٥٩٠ ،

#### البريد الإلكتروني

MGTAWHEED@HOTMAIL.COM درئیس التحریر،

GSHATEM@HOTMAIL.COM

#### بشرى سارة

تعلن إدارة المجلة عن رغبتها في تفعيل التواصل بينها وبين القراء في كل ما يتعلق بالأمور الشرعية لعرضها على لجنة الفتوى ونشرها بالمجلة على البريد الإلكتروني التالي : q-tawheed@yahoo.com

جلةالتوحيا

ألدور الساد

٧٥٠ جنيهاً ثمن الكرتونة للأفراد والهيئات والمؤسسات داخل مصر و٢٦٠ دولاراً خارج مصر شاملة سعر الشحن

التوزيع الداخلى : مؤسسة الأهرام وفروع أنصار السنة المحمدية مطابع الأهرام التجارية - قليوب - مصر

الحمد لله مالك الملك، خالق الكائنات، المتفرد بالجلال والكمال، وأشهد أن لا إله إلا الله وحده لا شريك له، وأشهد أن نبينا وحبيبنا محمدًا رسول الله صلى الله وسلم عليه وعلى آله الأطهار وصحابته الأخيار، وبعدُ:

فقد تحدثت في لقاء سابق عن النصيرية، مشيرًا إلى طرف يسير من أفعالهم المنكرة، وقد طلب منى البعض أن أنكر أيضًا شيئًا من عقائدهم وعباداتهم لتعرف الأمة ضلالهم وانحرافهم، وعليه أقول:

إن النصيرية تعتبر مذهبها سرًا من الأسرار التي لا تَكشف لغيرهم، ويبالغون في كتمان معتقداتهم، ومن يُظهر شيئًا منها يكون جزاؤه القتل كما فُعل مع «سليمان النصيري» الذي كان منهم، ثم تنصر وفضحهم في كتابه «الباكورة السليمانية»، فقتلوه حرقًا في ساحة عامة، وما ذلك إلا لمعرفته بالشرك والوثنية التي هم عليها، ولا يحبون أن يطلع أحد عليها سواهم، وهذا أمر يتكره كل مؤمن صادق في عقيدته، والذي يحترم عقيدته ومنهجه ويرى سلامته وصحته لا يكتمه عن أحد.

ويعرض السيد محمد الطويل سبب كتمانهم لعقيدتهم على لسان أحدهم فيقول: «إنه لما أعلن كمال الإسلام كان لا يزال بعض العقائد مكتومًا وخفيًا، ولذلك بقي إلى هذا اليوم مكتومًا لخصوصيته، وبتعبير أصح: إن بقاء عقيدة العلويين مكتومة هو من كمال الإسلام، وإعلانها مضرّ به؛ لأن الرسول صلى الله عليه وسلم بشر المؤمنين بولاية عليّ، وبذلك كمل الإسلام، ولكنه بقي حريصًا على كتمان البقية، ولذلك كان كتمان البقية من كمال الإسلام أيضًا». [إسلام بلا مذهب/ ٢٩٤].

#### أبرز معتقداتهم الفاسدة:

ومن أبرز معتقداتهم الفاسدة: تاليه الأئمة من آل البيت، غير أنهم – كما ذكر الشهرستاني عنهم – خصوا عليًا بالإلهية، لأنه كان مخصوصًا بتأييد من عند الله يتعلق بباطن الأسرار، وأن الله حل فيه، وهو الذي ظهر الإله بصورته وخلق بيده وأمر بلسانه، ومن هنا ذهبوا إلى أن عليًا كان موجودًا قبل خلق السماوات والأرض. [الملل والنحل للشهرستاني على هامش الفصل ج٢٥/٢].

#### عقيدة النصيرية في على بن أبي طالب:

وهم يعتقدون أن عليًا هو الذي خلق محمدًا صلى الله عليه وسلم، ومحمدًا خلق سلمان الفارسي، وسلمان خلق الأيتام الخمسة الذين بيدهم مقاليد السماوات والأرض، وهم: المقداد، وهو رب الناس وخالقهم الموكل بالرعود والصواعق، وأبو ذر الغفاري الموكل بدوران الكواكب والنجوم، وعبد الله بن رواحة الموكل بالرياح وقبض أرواح البشر، وعثمان بن مظعون الموكل بالمعدة وحرارة الجسد وأمراض الإنسان، وقنبر بن كادان الموكل بنفخ الأرواح في الأجسام. [انظر طائفة النصيرية ص٤٤].

وعلي عندهم إمام في الظاهر إله في الباطن، لم يلد ولم يولد ولم يمت ولم يُقتل، ولا يأكل أو يشرب، وأنه ما من مؤمن إلا وتحمل روحه إلى الإمام عليّ فينظر فيها، فإذا كان مؤمنًا ممتحنًا صافيًا صعدت الملائكة بروحه إلى السماء فتغمسها في عين على باب الجنة اسمها عين الحياة.

ويستدلون على ألوهية الإمام عليّ بما حصل له من كرامات، كقلع باب خيبر، وشجاعته الحربية، وزعموا أنه كان يكلم الجن.

ويتجلى تاليههم للإمام عليّ في أدعيتهم الركيكة الخالية عن العقل والتي تسمى سورًا عندهم. وقد جاء في السورة الكبيرة ما يلي: «أول معرفتي بالله أشهد شهادة تقية نقية بان لا إله إلا الله إلا

التوكير العدد ٢٨٤ السنة الحادية والأربعون

الحلقة الأولى

يقلم/ الرئيس العام

دا عيدالله شاكر الجنيدي

www.sonna banha.com

۲

مولاي ومولاك أمير النُحَل عليَ، ولا حجاب إلا السيد محمد، ولا باب إلا السيد سلمان، وأشبَهد أن الله عليًا ربي يحيي ويميت، وهو الحي الذي لا يموت، بيده الخير وهو على كل شيء قدير».

ويقصدون بالحي الذي لا يموت: عليًا - رضي الله عنه -ويفسرون موته بخلعه للتقمص البشري الذي تخلص منه على يد «عبد الرحمن بن ملجم، قاتله، ولذلك هم يحبونه ويترضون عليه، ويخطئون من يلعنه!!

وقد حاك هؤلاء بعض الأساطير حول ألوهية «علي، رضي الله عنه، ومن ذلك أن عليًا أرسل جابر بن يزيد الجعفي في قضاء غرض له، فلما أن وصل إلى الموضع المقصود رأى عليّ بن طالب جالسًا على كرسي من نور والسيد محمد – يعني النبي صلى الله عليه وسلم – عن يمينه، والسيد سلمان الفارسي عن شماله، ثم التفت جابر إلى ورائه فراه هكذا، ثم نظر عن يمينه فراه أيضًا، ثم نظر إلى السماء فراه في السماء والملائكة أمامه يسبحون بحمده ويسجدون له. [الباكورة السليمانية ص٢٨٧].

وقد اختلف النصيريون في مكان عليّ بعد أن تخلص من صورته البشرية فذهب بعضهم إلى أنه حلَّ في القمر، بل القمر نفسه هو عليّ، ولذلك يعبدونه، ومنهم من ذهب إلى أنه حلّ في الشمس، بل الشمس نفسها هي عليّ، ولذلك عبدوها أيضًا، ومن هنا قال مدير مدرسة نصيري حينما سمع بوصول رواد الفضاء من الأمريكان وغيرهم إلى سطح القمر: «إن كان ما ذكروه حقًا أن القمر مكون من جمادات فعلى الدين السلام، وغضب لربه، وقال في ذمه لهذه الكشوفات عن القمر: الآن ينتهي مفعول الدين إذا أثبتت هذه الكشوفات كونه مجموعة من التلفيقات». [فرق معاصرة ج٢/١]

ونظرًا لأن هؤلاء يؤلهون البشر، فلا باس عندهم من تعدد الآلهة، ولهذا وجدنا رجلاً منهم في القرن الماضي يدّعي الآلوهية لنفسه، وهو المدعو «سلمان المرشد»، وله جماعة تسمى «المرشدية»، وكانوا يخرون ساجدين له، وكان الاحتلال الفرنسي للشام وراء هذه الآلوهية المزيفة، والمستشار الفرنسيّي كان يسجد مع الساجدين لسلمان ويخاطبه قائلاً: «يا إلهي»، وقد مثّل سلمان زعمه للآلوهية بطريقة شيطانية، حيث كان يلبس ثيابًا فيها أزرار كهريائية ويحمل في جيبه بطارية صغيرة متصلة بالآزرار، فإذا أوصل التيار أضاءت الأنوار من الأزرار فيخر له أنصاره ساجدين. [انظر إسلام بلا مذاهب: ٢٩٧].

كما تلقب سلمان هذا أيضا بلقب الرب، وأسس حكومة نصيرية بمساعدة الاستعمار الفرنسي ليواجه بها الشعب السني في بلده سورية، وبعد هلاك هذا المتاله أله أتباعه ابنه مجيب الأكبر بن سلمان المرشد، وكانوا يقولون عند ذبح احدهم ذبيحة: باسم «مجيب الأكبر» من يدي لرقبة أبى بكر وعمر. [انظر طائفة النصيرية 62].

#### عقيدة النصيرية في الحلول والاتحاد:

ومن المعتقدات الفاسدة لدى هذه الطائفة القول بالحلول وأن الله تجلى للمرة الأخيرة لعليّ، كما تجلي قبل ذلك لهابيل وشيث وسام، واتخذ في كل دور رسولاً ناطقا تمثل على الترتيب في أدم وذوح وإبراهيم وموسى وعيسى، وهذه الطائفة لا تؤمن بيوم القيامة وما يقع فيه من حساب وجرّاء، ولذلك قالوا بتناسخ الأرواح، وقد بيّن النوبختي فكرة التناسخ عند القائلين بها فقال: «هم أهل القول بالدور في هذه الدار وإبطال القيامة والبعث والحساب، وزعموا أن لا دار إلا الدنيا، وأن القيامة: إنما هي خروج الروح من بدن ودخوله في بدن اخر غيره إن خيرًا فخير وإن شرًا فشر، وأنهم مسرورون في هذه الأبدان أو معذبون فيها.. هكذا أبد الأبد، فهي جنتهم ونارهم، لا

يعتقد النصيريون أن عليًا إله ({ فيقولون چ أورادهم، أشهد أن عليًا ربي يحيي ويُميت، وهو الحي اللذي لا يموت ({ ويفسرون موته على بد عبد الرحمن ابن ملجم؛ بأنه خلع التقمص البشري وتخلص منه ({

التوهيد ) ٣

رجب ١٤٣٣هـ

منعقائد النصيريان أنهم لا يؤمنون بيوم البعث، ولامايقع فيه من جزاء ولا حساب، وأن القيامة هي خروج روح من بدن إلى بدن آخر غيره، وأن أصحاب هذه فيها أو معذبون، فهي جنتهم ونارهم ((

قيامة ولا بعث، ولا جنة ولا نار غير هذا، على قدر أعمالهم وذنوبهم وإنكارهم لأئمتهم ومعصيتهم لهم». [فرق الشيعة: ٥٧].

#### عقيدة النصيرية في القيامة:

والقيامة عند النصيرية تعني «قيامة الإمام المجتبى صاحب الزمان علي بن أبي طالب رضي الله عنه ليحكم بين أتباعه ويحق لهم السعادة وحدهم ضد خصومهم من أتباع الخليفتين الأول والثاني – يعنون أبا بكر وعمر رضي الله عنهما – ويقولون: إن ظهور علي بن أبي طالب سيكون من الشمس قابضًا على كل نفس، الأسد من تحته وذو الفقار بيديه، والملائكة من خلفه والسيد سلمان الفارسي بين يديه، والماء ينبع من قدميه، والسيد محمد – يعني الرسول صلى الله عليه وسلم– ينادي: هذا مولاكم علي بن أبي طالب فاعرفوه وسبحوه وعظموه وكبروه، هذا رازقكم وخالقكم فلا تنكروه،!!! تعالى الله عما يقول الظالمون علوًا كبيرًا.

وهذا كلام كله شرك وزندقة، واعتقد أنه لا يختلف اثنان من المسلمين في ذلك، فالتسبيح والتعظيم لله وحده، والكون كله يسبح بحمده تعظيمًا وإحلالاً له سبحانه كما قال تعالى في كتابه: « يُسْبَحُ بِنَّهِ مَا فِ ٱلْسَوَّتِ وَمَا فِ ٱلأَرْضُ لَهُ ٱلْمَاكُ وَلَهُ ٱلْحَدَّ وَهُوَ عَلَى كُلِّ شَيْءٍ قَدِيرً » [التغابن: 1].

كما أن الخلق خلقه والكون ملكه، والجميع عياده، قال تعالى: «إن حُلُّ مَن في السَّمَوَتِ وَالأَرْضِ إِلاَ مَنِي الرَّحْنِ عَبَّا () لَقَد أَحْصَنَهُ وَعَدَّهُمْ عَدًا (!) وَكُلَّهُمْ مَاتِيه وَمَ الْفَيْسَةِ فَنَرَدًا » [مريم: ٩٣ - ٩٥]. وقال سبحانه: « قُلْ مَن رَبَّ السَّمَوَتِ وَالأَرْضِ قُل اللَّهُ قُلْ أَعْاعَدَمُ مَن دُولِهِ أَوْلِياتَه لا يَعْلَمُونَ لِأَش وَلَا مَنْ رَبَّ اللَّهُ عَلَيْهِ وَاللَّا عَنْ وَاللَّهُ عَلَيْهُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَيْ وَلَا مَنْ رَبَّ اللَّهُ عَلَيْهُمْ وَاللَّوْضِ اللَّهُ عَلَيْهُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْ وَلَا مَنْ رَبَّ قُلُ هَلَ يَسْتَوَى اللَّهُ عَلَيْهِ وَاللَّهُ عَلَيْهُمْ عَلَيْهُمْ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْ وَاللَّهُ عَلَيْهُ مَنْ المَرَاةُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُمْ مَاتِهُ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْهُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْهُ مَنْ عَمَا عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُمْ عَلَيْ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْ اللَّعْمَا اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْ عَلَيْهُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْ اللَهُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْهُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْ اللَهُ عَلَيْ عَلَيْهُ مَنْ عَلَيْ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْ عَلَيْ اللَهُ عَلَيْنَ اللَهُ عَلَيْ عَلَيْ اللَهُ عَلَيْ اللَهُ عَلَيْ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْ عَلَيْ اللَهُ عَلَيْ عَلَيْ

ويقع التناسخ حسب معتقد النصيرية في أربع صور وذلك بحسب قرب الشخص أو بُعده عن الإيمان وطاعة الأئمة أو عصيانهم، وهي كما يلي: نسخ، مسخ، فسخ، رسخ.

أما النسخ: فهو انتقال روح الآدمي إلى جسم آدمي آخر، والمسخ: فهو انتقال روح آدمي إلى جسد حيوان، والفسخ: فهو خروج الروح من جسم آدمي إلى جسد حشرة من حشرات الأرض وهوامها، والرسخ: هو انتقال الروح من جسم آدمي إلى جسم أو والفسخ والرسخ لا تصيب النصيري، بل هي خاصة بمن عداهم من والفسخ والرسخ لا تصيب النصيري، بل هي خاصة بمن عداهم من الناس الذين يطلقون عليهم الكفرة والذين يمرون في تكرار مولدهم بالوان العقاب والجزاء في هذه الدنيا، وقد جاء في الهفت الشريف وكيفيات العذاب الذي يحل مالكفار عند انتقال أرواحهم من جسم وكيفيات العذاب الذي يحل بالكفار عند انتقال أرواحهم من جسم ألى جسم، ومن ذلك قولهم: «وأنه ليلقاك الرجل في بدنه وأنت تظن أنه آدمى، وإنما هو قرد أو خنزير أو كلب أو دُب».

وقال المفضل: «سالت مولانا الصادق: هل بذل الأعداء من دون الأولياء، والأولياء من دون الأعداء في اصطناع الخير والشر فيما كان من أحدهما إلى الآخر؟ فقال: أما علمت أن المؤمن يكون في الناسوتية والكافر في المسوخية وفي تراكيب شتى، حتى يصنع كل واحد منهما إلى الآخر من الخير والشر، مثلما كان يصنع إليه إن كان خيرًا فخير، وإن كان شرًا فشر».

وقال عن سبب إيذاء الكلب للإنسان: «وإن الرجل حينما يمر بالكلب لا يعرفه ولا يكون قد رآه قبل ذلك اليوم، أو ربما يكون

التوكيط العدد ٤٨٧ السنة الحادية والأربعون

٤

الرجل متزوجًا امرأة هذا الكلب، لأنه كان مركبًا في الإنسانية، وكان مجراه في بادي الأمر مجرى الإنسان، فاهلكه الله بعذاب ذبح أو قتل بما وصل إليه من شقاوته في حالة الدنيا، والرجل يكون قد تزوج امرأته وسكن داره ولبس ثيابه يعرفه الكلب في مسوخيته، فإذا نظر إليه نبح ووثب عليه أو عضه في وجهها!!

وذكر عن محمد بن سنان أنه قال: «ما من طائر يطير إلا له أم وأب وعم خال، ثم التفت أبو الحسن إلى نجار ينجر بداره، فقال: هذا النجار كان في الدور الأول ديكًا، وهو اليوم نجار». [انظر فرق معاصرة ج٢/٨/١ – ٤٢٩].

وهذه المعتقدات الباطلة تبين سخافة عقولهم وشدة ضلالهم، ولا عجب في ذلك فالقوم أتباع المجوس وعباد أوثان، وعقائدهم في جملتها تناقض دين الإسلام وتضاده وتسعى في هدمه، بل لو تأمل الباحث بشيء يسير من النظر سيجد أنهم لم يتركوا شيئًا من عقائد الإسلام إلا أتوا بما يناقضه، ولم يدعوا حكمًا من أحكام الشريعة إلا عطلوه وجاءوا بما يعارضه، وهذا يكشف عن مدى حقدهم وبغضهم للإسلام والمسلمين.

#### عقيدة النصيرية لل الصحابة:

أما عن عقيدتهم في الصحابة، فيجب أن نعلم أنهم يبغضون الصحابة بغضًا شديدًا ويلعنونهم في الجملة، بل يرون أن من الصحابة من لم يكن مؤمنًا على الحقيقة وأن بعضهم كان يتظاهر وابنه معاوية رضي الله عنهما، وقد خصوا الصديق خليفة رسول الله صلى الله عليه وسلم الأول والذي يليه بالبغض الشديد، فلم يجيزوا تتى مجرد التسمية بأبي بكر وعمر، بل بلغ بهم السفه والحقد عليهما أن عمدوا إلى الحيوانات البريئة وتفننوا في تعذيبها، بزعمهم أن روح أبي بكر وعمر وعائشة رضي الله عنهم جميعًا حلّت فيهم عن طريق لائه تقمص روح أبي بكر وعمر، كما أنهم ياخذون غذا بي والحذاب، لائه تقمص روح أبي بكر وعمر، كما أنهم ياخذون غذا وي عنوبوا الما المناسخ، ومن هذا في يك وعمر، كل الله عنهم عن طريق كذلك تنكيلاً بأم المؤمني عائشة رضي الله عنهم عن طنيونها

ولهم أقوال كثيرة في ذم الصحابة وخاصة في أمير المؤمنين عمر رضي الله عنه الذي أطفأ الله به نار المجوسية، وأعز الله به التوحيد والسنة، وقد ذكر صاحب كتاب «الهفت الشريف» أن عمر رضي الله عنه كان في زمن الحسين في صورة كبش عن طريق التناسخ، فدى الله به الحسين من النبح، ونُبح هو – أي عمر – الذي سماه «دلامة»، أو أدلم، وهذا ضلال – نعوذ بالله منه–.

وقد يقول قائل: إن ما نذكره اليوم عن النصيرية كان أمرًا قديمًا، ولا يمكن لعاقل أن يكون على هذه المعتقدات إلى اليوم؟

فاقول لهؤلاء: إن أحد علماء الشيعة الاثنى عشرية وهو محمد رضا شمس الدين زار النصيريين في بلده عام ١٣٧٦ه، للتعرف على أحوالهم، وقد كان موفدًا من قبل المرجع الديني في النجف «عباد الباري الشيرازي»، وقد ذكر الزائر محمد رضا أن النصيرية لايزالون إلى اليوم يتمسكون بافكار زعيمهم «محمد بن نصير» وذكر أنه حينما زارهم رحبوا به أجمل ترحيب، ولكن لاحظ عدم اكتراثهم بفرائض الدين من صلاة وحج وعدم وجود مساجد في منطقتهم، كما لاحظ أن فكرة تناسخ الأرواح لا تزال منتشرة بينهم، وهم يسمونها نقص الأرواح. [انظر كتابه: العلويون في سوريا صعه].

وسأبين – إن شاء الله – في المقال القادم عبادات وأعياد النصيرية المخالفة لدين الإسلام وأعمالهم المشينة اليوم ضد المسلمين. والله الموفق والمستعان.

وعن مدى حقد النصيريين وبغضهم للإسلام والمسلمين أن عقائدهم تناقض دين الإسلام وتسعى دين الإسلام وتسعى دين الإسلام وتسعى المحكمًا من أحكام حكمًا من أحكام وجاءوا بما يعارضه، فالقوم أتباع المجوس وعبًاد أوثان.

الصحابة بغضا فوق الوصف((

رجب ۱٤٣٣ هـ

التوعيد ) ٥

iols الأمة يين أحداث dam a وأخطا زاحفة ( ىقلم رئس التحرير n'il acuir h **GSHATEM@HOTMAIL.COM** GSHATEM@YAHOO.COM

الحمد لله مُعزّ من اطاعه واتُقَاه، ومذلً من خالف امره وعصام، خلق الحياة الدنيا ليبلوا اهلها أيهم أحسن عملاً، وجعل الأيام دولاً، وعد الصادقين الصابرين بالنصر، وجعل الذلة والمهانة وسوء العاقبة لمن خالف أمره، ويعدُ:

تمر الأيام متسارعة، واليوم ليس أفضل من سابقه، ومع ذلك فقد عَلَّمَنَا شَرْعُنَا أنه عندما ينزل البلاء، وتحل الفتّن، وتدلهمُ الخطوب، وتعمّ الرزايا تضطرب أفهامُ فريق من الناس، وتطيش عقولُهم، فإذا بهم يذهلون عن كثير من الحق الذي يعلمون، وينسون من الصَّواب ما لا يجهلون، وهنالك تقعُ الحيرة ويثور الشكَ وتروجُ سوق الأقاويل، وتهجرُ الحقائق والأصول، وتُتَبعُ الظنون، وما تهوى الأنفس، ويُحكمُ على الأمور بغير علم ولا هدى ولا كتاب منير.

الابتلاء سُنة ربانية عامّة لم يستثن الله منها أنبياء ورسلة مع عُلوَّ مقامهم وشرف منزلتهم، وأعداء الأمة لايتوانون لحظةً عن زرع الفتن، وإثارة الاضطرابات في مؤامرات وكيد يُدَبُّرُ بليل في الداخل والخارج، وبالأمس القريب عشّنا مُشَهدًا مُروَّعًا يجعل القلبَ يتفطرُ ألمًا وحزنًا على ما شاهدناه على أرض مصر في ميدان العباسية ممن أرادوا أن يُسْقطوا مصر كاملة، لكي تَسْبَحَ مصر في دوامة الفوضى العارمة؛ في محاولة منهم لإسقاط وزارة الدفاع المصرية، وكانهم يريدون إسقاط وزارة الدفاع الإسرائيلية!!

متناسين أنهم أبناءُ مصر، وقُرةُ عينها، ما فتئوا يضعون أرواحهم على أكفهم دفاعًا عن أرض الوطن، ودفاعًا عن الأمَّة في كل مكان.

وعلى أرض المحروسة نشيهد مؤامرة أخرى من مؤامرات الشيعة الرافضة ممن لم تَفتر محاولاتهم في تحقيق حلمهم الزائل في عودة دولتهم الفاطمية في مصر، فقد بنوا الأزهر لنشر التشيع في مصر، فأصبح منارةً لنشر السنَّة ووأد البدعة، ويُكشفُ النقاب عن مؤامرة أمريكية عن طريق دورة تدريبية على كيفية شنَّ حرب إبادة ضد المسلمين وتدمير مكة المكرمة والمدينة المنورة، قُطعت أيديهم وأرجلهم من خلاف.

وغَصبة اخبرى في الحلق ونحن نحيا نكرى النكبة الفلسطينية، ويعلن مركز الإحصاء الفلسطيني عن استيلاء إسرائيل على ٨٥٪ من الأراضي الفلسطينية.

وجريمة أخرى من جرائم اعداء الإسلام تتمثل في العاب اطفال صينية خطيرة عبارة عن مُسدسات ورشاشات تسُّبُ أم المؤمنين عائشة رضي الله عنها، ولا حول ولا قوة إلاً بالله العلي العظيم.

لتوعيد العدد ٢٨٢ المنة الحادية والأربعون

#### أحداث العباسية ومؤامرة لإسقاط الدولة لإ

تلك هي الدنيا، تَضحك وتَبكي، وتجمع وتَسْتَتْ، شدةً وَرِحَاءً، سراء وضراء، دار غرور لمَن اغترَ بها، وهي عبرةً لمَن اعتبر، إنها دارُ صدق لمَن صدقها، وميدان عمل لمَن عمل فيها: ﴿لَكَتَلا تَأْسَرًا عَلَى مَا فَاتَكُمُ وَلَا تَعْرَحُوا بِمَا ءَاتَكُمُ وَأَلَّشُلا يُعِبُّكُمْ عُتَالٍ فَخُوبِ [الحديد: ٢٣].

وإذا استحكمتُ الأزماتُ، وتتابعت الضوائق، فلا مخرج إلاً بالإيمان بالله، والتوكل عليه، وحُسنُ الصبر، نلك هو النور العاصم من التخبط، وهو الدرعُ الواقي من الياس والقنوط

إن من آمن بالله، وعَرف حقيقة دنياه، وطن نفسة على احتمال المكاره، وواجه الأعباء مهما قُقَلتْ، وحَسُنَ ظنَه بريّه، وأمّل فيه جميل العواقب، وكريم العوائد، كل ذلك بقلب لا تشويه ريبة، ونفس لا تزعزعها كُربة، مُستعينًا بالله تعالى موقفًا أن بوادر الصفو لا بد آنية، حَانِ تَصَرُوا وَتَتَقُوا فَإِنَ ذَلِكَ مِنْ عَزْرِ ٱلأُمُورِ»

#### [ال عمران: ١٨٦].

ومع اقتراب الانتخابات الرئاسية، والأمل يحدو كل مصري لعودة البلاد إلى حالة الاستقرار والتعافي، بعد أن أصبح الجسد هزيلاً من كثرة ما المَّ به، تشهدُ الدنيا كلها حادثة حزينة يندى لها الجبين، ومشهد مأساوي يخيلُ إليك أن هذه ليست مصر، سلوكيات وأفكار يريد البعض من خلالها الوصول إلى الفوضى والدمار غير عابئ بما يُسفك من دماء، وما يُنتهك من حُرمات.

وما حدث في العباسة مؤامرة بكل ما تعني الكلمة، ومشهدٌ حزين يَدَدى له الجبين، دعوات لمحاصرة وزارة الدفاع المصرية، بل وإسقاطها، ودعوات للزحف على أرواحًا تُزهق، ودماء تسيل، وقنفًا متبادلاً بكل أنواع الأسلحة، بين طرفين وثالث خفي، الأول مواطنُ مصري مسلم، يدّعي الجهاد لاقتحام وزارة الدفاع للصرية، هاتفًا: الله أكبر!! داعيًا الله أن ينصره!! والطرف الثاني وشرفه العسكري، وعن ممتلكات بلاده وترابها، ويدعو والخارج، خطَّط ونقُذَ، وشارك ودَبَّر، وراحوا يشعلون الفتن، ويدشنوا الأسلحة والمولحوق والحجارة، والخارج، خطَّط ونقُذَ، وشارك ودَبَّر، وراحوا يشعلون الفتن ويدشنوا الأسلحة والمولوتوف والحجارة، ويلهبون الهم حتى يحدث الإشتعال وتسقط الدولة وتسيل الدماء، وينتشر الخراب!!

فحسبنا الله ونعم الوكيل، وحمى الله مصر من كيد الكائدين، وحقد الحاقدين.

ومن باب التذكرة، فإننا نقول: اليست قواتنا المسلحة هي التي انحازت إلى الشعب المصري منذ ٢٥ يناير وحتى الآن؟!

اليست القوات المسلحة، مع ما يقع منها من أخطاء، تقع من كل البشر، هي التي تحمَّلت مصير البلاد، مع

الظروف الحالكة التي تعيشها مصر، تحملت خلالها اقصى أنواع الإيذاء نتيجة للتلاحم في كل شئون البلاد، أعطت فترة انتقالية تقوم فيها المؤسسة العسكرية باستعادة روح الدولة، وملء الفراغ الموجود في البلاد، وقد وفُتُ بانتخاب برلمان لمصر، ومجلس للشورى في انتخابات لم تشهدها البلاد من قبل، والإعداد لدستور دائم للبلاد، يتم الانتهاء منه في الأيام القادمة – إن شاء الله – بعد تسمية لجنة إعداد الدستور، مع ما وقع في تشكيلها الأول من قبل البرلمان من بعض الأخطاء في الاختيار، وجعلها تتوقف بقرار قضائي، وانتخابات الرئاسة على الأبواب خلال أيام، إن شاء الله تعالى، بعدها يتم تسليم السلطة، وتعود قواتنا المسلحة إلى ميادينها لتؤمَّن حدودينا المهدة بالأخطار من كل الجهات.

لقد كان الصبر وضبط النفس هو سلوك المجلس العسكري، إلاً أن الإصرار على إشعال الفتن بمحاولة اقتحام وزارة دفاع مصر كان مشهدًا مُحزنًا لكل إنسان يشعر بالانتماء إلى هذا الوطن، فاتقوا الله يرحمكم الله، واصبروا وأحسنوا إن الله يحب المحسنين، ورحم الله رجلاً كفٌ يده ولسانه عن كل شر.

#### الحسينية الشيعية في مصر { {

استغلالاً لحالة الفوضى الأمنية والسياسية، وفي الوقت الذي تعيشُ فيه مصر أجواءً من التوتر وعدم الاستقرار، وضبابية المشهد السياسي، ومال العملية السياسية، وقرب انتخابات الرئاسة، والمؤامرات التي تُحاك ليل نهار، ممن لا ييتغون لهذا الوطن رفعة ولا استقرارًا، ولا أمنًا ولا أمانًا، وفي حدث صادم لمشاعر المسلمين أعلن عن افتتاح حسينية شيعية في مصر السُنية بحضور رجل الدين الشيعي غير المرحب بزيارته دعلى الكوراني.

وهذه الحسينية التي تم افتتاحها، ليست سوى منزل يملكه شيعي مصري، فهي ليست حسينية رسمية كما هو الحال في العراق ولبنان؛ لأن هذا ممنوع في مصر، ولكنهم قاموا بتصوير الافتتاح على هيئة مقطع فيديو، وتم نشره على شبكة الإنترنت، وتم الكشف عنه لوسائل الإعلام، مع أنه كان ممن المكن أن يبقى سرًا ولا يسمعُ عنه أحد شيئًا، ولكنهم أرادوا من وراء ذلك استكشاف رد فعل الشارع المصري، والتيار الإسلامي، والمؤسسات الرسمية الدينية، فإن كان الرد قويًا توقفوا في خطواتهم الآن، أما إن كان الرد ضعيفًا ضاعفوا خطواتهم لنشر الفكر الرافضي في أنحاء مصر!!

ونحن أمام محاولات متكررة لتوغل المد الشيعي في ظل ضعف المؤسسة الدينية في مصر، والمشهد الذي حدث في منتصف عام ٢٠٠٩م لم يزل راسخًا في أنهان الجميع؛ حيث فوجئ أهالي الحي الحادي عشر بمدينة السادس من أكتوبر، برفع الأذان في غير وقت الصلاة، وزيادات لا يحتويها الأذان، فهرعوا إلى المسجد فوجدوا

رجب ١٤٣٣ هـ

الته 2يد

عددًا من الطلاب العراقيين والخليجيين الذين كانوا بداخله لإقامة الصلاة على الطريقة الشيعية، فسارع الأهالي بإبلاغ الأجهزة الأمنية، التي قامت باحتجازهم بمديرية أمن المحافظة.

#### صوفية أبي العزايم جسر الشيعة في مصر 11

إن الناظر لتاريخ الصوفية والشيعة ليجد جليًا مدى التقارب بين الفريقين، فالقواسم المشتركة بين الشيعة والصوفية كثيرة، وكلاهما له مصلحة في يونيو ٢٠١٠م نظمت الطريقة العزمية احتفالاً بمولد الإمام علي بن أبي طالب رضي الله عنه، والعجيب في هذا الاحتفال الحضور الإعلامي للقنوات الفضائية الإيرانية الشيعية، كقناتي العالم، والكوثر، وشنَ أبو أنصار السنة المحمدية، والجمعية الشرعية، والدعوة أنصار السنة المحمدية، والجمعية الشرعية، والدعوة السلفية، والإخروان المسلمين، واصفًا أفكارهم ب «اليهودية»، وهاجم الحضورُ الأزهرَ الشريف، ومجمعُ البحوث الإسلامية لعدم مصادرتها كُتب الإمام «ابن تيمية» والسماح بتداولها؛ لأنها وراء انتشار الجماعات السلفية؛ بحسب معتقد الصوفية.

إضافة إلى تصريحات المدعو علاء أبي العزايم والتي هاجم فيها بشدة التيار السلفي، ولوَح باللجوء إلى العنف لمواجهة النفوذ المتعاظم للسلفيين، داعيًا إلى توحيد الصوفية والشيعة لمواجهة ما دعاه بالخطر الذي يتهددهما في ظل العلاقات الوثيقة بين الطرفين، وذلك في أعمال الجلسة الأولى لمؤتمر التقريب بين السُنَّة والشيعة، المنعقد في إيران، وتأكيده على أن التيار السلفي يمثل عدوًا مشتركا للشيعة والصوفية على حد سواء، مهددًا بانه سيواصل مقاومته لنفوذ السلفيين حتى لو وصلوا للحكم، ووعد بدعم مخططات نشر التشيع في مصر خلال المرحلة القادمة لمواجهة التمدد السلفي!!

وإننا ومن خلال صفحات مجلة التوحيد نتوجه ببلاغ رسمي إلى ولاة الأمور وكل القوى في مصر لواد هذا الخطر، وتلك الفتنة العظيمة، فمصر الأزهر كانت وستظل منارة للإسلام والسُنَّة في المنطقة كلها.

وقد أصدر ائتلاف القوى الإسلامية بمصر -المحروسة بالسُنَّة وأهلها بإذن الله – بيانًا أعلنوا فيه عن رفضهم واستنكارهم لما تناقلته وسائل الإعلام عن خبر افتتاح حسينية للشيعة الرافضة في مصر، مطالبين المجلس العسكري باتخاذ الإجراءات الحاسمة لمنع وجود هذه الحوزة الرافضية، قائلين في بيانهم، وليحذر المجلس أن يكتب التاريخ أن وجود هذه الحسينية كان في الفترة الانتقالية لحكمهم البلاد، وعلى الجهات الرسمية المسئولة اتخاذ كل الإجراءات للحيلولة دون اختراق مصر شيعيًا ونشر مذهب الرافضة في البلاد!!

كما يتعين على الجهات والمؤسسات الدينية

التوكيط

العدد 282 السنة الحادية والأربعون

الرسمية كالأزهر الشريف ووزارة الأوقاف وغيرها التصدي علميًا وعمليًا لمحاولات نشر التشيع في مصر الأزهر، وإزالة هذا المنكر!!

وليعلم الشيعة الرافضة في كل مكان أن مصر كانت وستبقى بإذن الله الثقل السني الأكبر في المنطقة العربية والإسلامية، وأن انشغال المصريين اليوم بالشأن السياسي الداخلي لا يمكن بحال أن يشغلهم عن حراسة السُنَّة عقيدةً ومذهبًا، والقيام بواجب المرابطة على ثغور مدافعة كافة البدع.

#### دورة عسكرية أمريكية للتدريب على تدمير مكة والدينة {{

وما تزال الفتن والمؤامرات تَحاك ضد الأمة الإسلامية، وها هي أمريكا وفيما يُعد فضيحة سياسية وأخلاقية بكل المقاييس، وبعد أن تسربت في الأيام الماضية أنباء عن دورة عسكرية يُجرى تنظيمها في الولايات المتحدة الأمريكية، حول كيفية الإبادة الجماعية للمسلمين، تتضمن هجومًا نوويًا على دول إسلامية، أو شنَّ حرب تجويع وتدمير ضد مكة المكرمة، والمدينة النبوية.

وكانت وزارة الدفاع الأمريكية قد سارعت بالناي بنفسها عن ذلك بعد تسريب التقارير التي قالت: إن الجيش الأمريكي يدرب ضباطًا على حرب شاملة ضد مليار ونصف المليار مسلم، والتدريب على تلك الأساليب المشابهة لتلك التي نُقَدَت خلال الهجوم على هيروشيما في حال حدوث مواجهة مع الإسلام، فيما يعتبر تدريبًا على حرب إبادة جماعية ضد المسلمين.

وقد كشفت مدونة وايرد. دوت كوم الأمريكية النقاب عن عرض لكلية القيادة والأركان المشتركة في تورقولك بولاية فرجينيا، تم فيها تدريس خطة للحرب الشاملة على المسلمين، قدمها ضابط كبير برتبة كولونيل يُدعى «ماشيودوولي».. فيما أبدت القيادة العسكرية الأمريكية دهشتها من هذا التصرف.

وقد أقر الكولونيل الأمريكي أثناء العرض الذي تم في الصيف الماضي – حسب المدونة – بأن مثل هذه الأفكار تبدو في أعين الكثيرين داخل وخارج الولايات المتحدة غير صحيحة من الناحية السياسية، وقد ذكر أنه يمكن تهديد المملكة العربية السعودية بمجاعة، أو تعريض المدينتين المقدستين مكة والمدينة للتدمير.

وأشار القائد الأمريكي تحذيداً إلى ضرب مدينة درسون الألمانية أثناء الحرب العالمية بالقنابل، بل وإسقاط القنابل الذرية على هيروشيما وناجازاكي كنموذج لما يمكن القيام به ضد المسلمين، وقال: إن اتفاقية جنيف لن تكون سارية في هذه الحالة بسبب ما سماها «السلوكيات التي يقوم بها الإرهابيون الإسلاميون»؛ على حد تعبيره.

وإن نشر مثل هذا الخبر لهو دلالة قطعية على أن

أعداء الأمة لا يألون جهدًا في الكيد وإعداد المؤامرات، ونشر الفتن لهدم أمة الإسلام، وصدق الله «وَلَن تَرْعَىٰ عَنكَ ٱلْهُودُ وَلَا ٱلْتَسَرَىٰ حَتَّى تَنَبَّعَ مِلَتَهُمَ» [البقرة: ١٢٠]، ومع ذلك فإن الله سبحانه يحفظ دينه من كيد الكائدين، ومكر الماكرين، «وَيَمَكُرُونَ وَيَمَكُرُ اللَّهُ وَاللَّهُ حَيْرُ ٱلْمَكِرِينَ»

وإن مما يكشف النقاب عنه من أحداث يبين الطبيعة البهيمية للأمريكان، فقد سبق للجنود الأمريكان ارتكاب جرائم سافرة في حق الإسلام والمسلمين في أفغانستان خلال الأشهر الماضية؛ حيث قاموا بالكثير من الأعمال المشينة؛ منها الإساءة إلى جثث المقاتلين الأفغان، والتبول على جثث قتلى طالبان، وحرق نسخ من المصحف الشريف، إضافة إلى قيام أحد الجنود بقتل ١٧ مدنيًا أفغانيًا في مارس الماضي، وهذا يعتبر استمرارًا لما حدث في العراق بالأمس القريب وسجن أبو غريب، وما تم فيه من انتهاكات في حق المسلمين السُنة يندى لها الجبين، ولا تصدر هذه الأفعال إلاً عن أناس فقدوا آدميتهم، وحسبنا الله ونعم الوكيل!!

#### جريمة الألعاب الصينية المسيئة للسيدة عائشة رضي الله عنها (

الجريمة منظمة، والفتنة قائمة، وتتنوع الأساليب في الفتن، وهذه المرة كانت عبارة عن صفقات أسلحة من لعب الأطفال من مسدسات ورشاشات صينية تسبّ أم المؤمذين عائشة رضي الله عنها، وتُصدرُ أصواتًا قتالية يعقبها صياح شخص يقول: «اقتُل السيدة عائشة». وقد انتشرت تلك الألعاب في مصر ودول الخليج، ودول إسلامية أخرى في نفس التوقيت، وثار الحديث عن تلك الألعاب، ومع ذلك لم تتحرك جهة مسئولة لبحث هذا الموضوع وفضحه وكشف الجهات التي تقف خلفه.

ونفاجا بعد فترة بظهور لعبة أخرى تَصدر نفس الأصوات، وكانت عبارة عن دبابة صينية، وكان شيئًا لم يكن، وهو ما يعني أن هذا الأمر مدبر ومخطط له بصورة تنظيمية بالغة الدقة، لغزو الأسواق المصرية، وأسواق الدول الإسلامية لتخريب عقيدة أينائنا!!

وإن المرء ليعجب لمثل هذه الأحوال؛ ألا تتحرك الضمائر وتغار على دينها وعلى رسولها، وزوجاته أمهات المؤمنين؟! وتصدر الأوامر بفتح تحقيقات واسعة لتضع يدها على من يقف خلف تلك الأعمال القذرة!!

الا تستحق هذه الحماقات انتفاض الأمة للذود عن أمهات المؤمنين وزوجات النبي الأمين صلى الله عليه وسلم؟! بل وإصدار تشريعات فورية لمحاكمة ومقاضاة مستوردي تلك الألعاب الصينية؟! ألم تشاهدوا الألعاب الموجودة على شبكة المعلومات الدولية «الإنترنت»، والتي تقوم فكرتها على توجيه الرصاص لقصف المصحف الشريف والأماكن المقدسة!!

#### استيلاء إسرائيل على ٨٥ في المائة من الأراضي الفلسطينية { {

وفي ذكرى مؤلمة، ذكرى نكبة فلسطين، والتي ضاعت معها فلسطين، وزُرع على أرضها الكيان الصهيوني البغيض يعلن مركز الإحصاء الفلسطيني أن نحو ١١,٧ مليون نسمة يعيشون في فلسطين مساحتها نحو ٢٧ ألف كيلو متر، وأن اليهود يشكلون نسبة ٥٢٪ من مجموع السكان، ويشغلون أكثر من ٥٨٪ من المساحة الكلية للأراضي الفلسطينية، وأوضح المركز في تقرير له بمناسبة ذكرى النكبة، أن نسبة الفلسطينيين تبلغ ٨٤٪ من مجموع السكان، ويشغلون الفلسطينيين تبلغ ٢٤٪ من مجموع السكان، ويشغلون من ٥ ٪ من مساحة الأرض، ووفق إحصاء المركز فإن عدد الفلسطينيين عام ١٩٤٨م كان نحو ١٩٣٩م مليون نسمة، في حين قدر عدد الفلسطينيين في العالم مليون نسمة، في حين قدر عدد الفلسطينيين في العالم

وهذا يعني أن عدد الفلسطينيين في العالم قد تضاعف أكثر من ٨ مرات منذ أحداث نكبة ١٩٤٨م، وأشار المركز إلى أن البيانات المرفقة تدلل على أن الإسرائيليين قد سيطروا خلال مرحلة النكبة على ٧٧٤ قرية ومدينة، وقاموا بتدمير ٣٩٥ قرية ومدينة فلسطينية، كما ارتكبت القوات الإسرائيلية أكثر من ٧٠ منبحة ومجزرة بحق الفلسطينيين، أدت إلى استشهاد أكثر من ١٥ ألف فلسطينى خلال فترة النكبة.

وفيما يتعلق بتعداد الفلسطينيين المقيمين حاليًا في فلسطين التاريخية أشار المركز إلى أن البيانات تؤكد أن عددهم بلغ في نهاية عام ٢٠١١م نحو ٦, ٥ مليون نسمة، ومن المتوقع أن يبلغ عددهم ٧, ٢ مليون نسمة بحول عام ٢٠٢٠ فيما لو بقيت معدلات النمو السائدة حاليًا.

ندعو الله العلي القدير أن يعيد الأقصى وفلسطين إلى الأمة الإسلامية، وأن تعود القدس عاصمة لدولة فلسطين، وما ذلك على الله بعزيز.

وفي الختام.. ومع توالي هذه الأحداث المؤلمة لقلب كل مسلم، ينبغي لنا أن نعتز بإيماننا ونتمسك بإسلامنا ولا نشعر بالعجز ولا الضعف فإننا إن شاء الله منصورون، وإن المؤمن راسخ الإيمان، يُوقن أن الشدائد لا محالة ستنقشع وستنقضي، متى توجه العبد واعتصم بمَن بيده ملكوت كل شيء، زالت المحن دون عناء وأنين.

فاللهم إنا نعوذ بك من جهد البلاد، ودرك الشقاء، وسوء القضاء، وشماتة الأعداء، ونسالك خَشُيتك في الغيب والشهادة، وكلمة الحق في الغضب والرضا، والقصد في الفقر والغنى، وأحسن اللهم عاقبتنا في الأمور كلها، وأجرنا من خزي الدنيا وعذاب الآخرة.

واللهم انصر الإسلام وأعز المسلمين، وآخر دعوانا أن الحمد لله رب العالمين.

522 ai

رجب ١٤٣٣ هـ

من تجة للد ناسة ؟

اعداد/ د.عبد العظيم بدوي



التوكيي العدد ٤٨٧ السنة العادية والأربعون

إن مصالح الناس لا تتم إلا باحتماعهم؛ لحاجة بعضهم إلى بعض، ولا بُدُ لهم إذا اجتمعوا من نظام بسيرون عليه، فإن النظام من ضروريات المجتمع التي لا يستقر إلا بها، ووجود رئيس للمجتمع ضروري ليقائه ونظامه؛ لأنه يستطيع أن يحمل الناس على الحق وعدم الحياد عنه، فيجنبهم حياة الفوضي والإضطراب والهرج والمرج، ولهذا لم يوجد محتمع إلا وحد فيه رئيس-على أيَّ نحو كان- يطيعه الناس عن طواعية واختيار، أو قهر واضطرار «لما في طباع العقلاء من التسليم لرُعيم بمنعهم من المظالم، ويفصل بينهم في التنازع والتخاصم، ولولا الولاة لكانوا فوضى مهملين وهمحًا مضاعن، [أصول الدعوة(٢٠٣)].

لذلك أوجب الإسلام على المسلمين اتخاذ رئيس يحقق أمن البلاد ومصالح العباد، ويكف أيدي المعتدين، ويُنصف المظلومين من الظالمين، وبأخذ الحقوق من مواقعها، ويضعها في مواضعها، وقد دل على وجوب اتخاذ رئيس الكتاب والسنة، وإجماع الأمة، والقواعد الشرعية.

فمن القرآن الكريم قول الله تعالى: «يَا يَهَا ٱلَّذِينَ مَامَنُوا أَطِيعُوا اللهَ وَأَطِيعُوا أَرْسُولَ وَأَوْلَى ٱلآمَ مِنكَرَ» [الدساء: ٥٩]، فالأمر بطاعة أولى الأمر دليل على وجوب اتخاذهم حتى بطاعوا.

وقوله تعالى: « وَإِذْ قَالَ رَبِّكَ لِلْمَلائِكَة إِنِّي جَاعل في الأرض خليفة » [البقرة: ]:

قال القرطبي -رَحمَهُ الله-: هَذه الآبَةُ أَصْلُ في نُصْبِ إِمَامٍ وَخَلِيفَةُ يُسْمَعُ لَهُ وَيُطَّاعُ، لتَجْتَمعَ بِهِ الْكُلْمَةُ، وَتَتَّقَذُ بِهِ أَحْكَامُ الْحَلافة. وَلَا حَلَافَ فَي وُجُوبِ ذَلِكَ بَيْنَ ٱلْأَمَةِ وَلَا بَيْنَ الْأَنْمَةِ إِلا مَا رُوِي عَنِ الْأَصَمَ؛ حَيْثَ كَانَ عَنِ الشَّرِيغَةِ أَصْمَ، وَكَذَلِكُ كُلُ مَنْ قَالَ بِقُوْلِهِ وَاتَّبِعَهُ عَلَى زَأْبِهِ وَمَدْهَبِهِ.

وقوله تعالى: « وَلَوْ لَا دَفْعُ اللهِ النَّاسَ بَعَضَهُم ض لَفُسَدَتِ ٱلْأَرْضُ وَلَكَكِنَّ ٱللَّهُ ذُو فَضْلَ عَلَى الْمُعَلَمِينَ» [الدقرة: ٢٥١].

قال الطرطوشي-رَحمَهُ اللهُ-: قبل معداه: لولا أن الله تعالى أقام السلطان في الأرض يدفع القوى عن الضعيف، وينصف المظلوم من ظالمه، لتواثب الناس بعضهم على بعض، ثم امتن الله تعالى على عباده بإقامة السلطان لهم بقوله تعالى: « وَلَكْكِنَّ أَلَهُ ذُو فَضَّلْ عَلَى ألمنامين » [البقرة:٢٥١] [تحرير الأحكام في

تدبير أهل الإسلام(٤٩)].

ومن السنة: ما رواه مسلم عَنْ عَبْد الله بْن عُمَرَ رضي الله عنهما قَالَ: سَمعْتُ رُسُولَ اللهُ صلى الله عليه وسلم يَقُولُ: «مَنْ خَلَعَ يَدًا مَنْ طَاعَة لَقَي اللهُ يَوْمَ الْقَيَامَة لاَ حُجَة لَهُ، وَمَنْ مَاتَ وَلَيْسُ فَي عُنْقه بَيْعَةُ مَاتَ ميتَة جَاهليَّه» [مسلم ولَيْسُ فَي عُنْقه بَيْعَةُ مَاتَ ميتَة جَاهليَّه» [مسلم الامام؛ لأنه إذا كانت البيعة واجبة في عنق الإمام واحبًا. وعَنْ أبي سَعيد الْخُدِي رضي الله عنه أَنْ رَسُولَ الله صلى الله عليه وسلم قَالَ: «إذَا خَرَجَ قَلاَفَة في سَفَر فَلْيُؤَمَّرُوا اَحَدَهُمْ

قال شيخ الإسلام ابن تيمية -: فإذا كان قد أوجب في أقل الجماعات وأقصر الاجتماعات، أن يولَى أحدهم، كان هذا تنبيهًا على وجوب ذلك فيما هو أكثر من ذلك. [الحسبة (١١)].

وقد أجمعت الأمة على ما دل عليه الكتاب والسنة، ونقل الإجماعَ غِيرُ واحد.

قال ابن خلدون: نصبُ الإمام واجب، وقد عُرف وجوبه في الشرع بإجماع الصحابة والتابعين؛ لأن أصحاب رسول الله صلى الله عليه وسلم عند وفاته بادروا إلى بيعة أبي بكر رضي الله عنه، وتسليم النظر إليه في أمورهم، وكذا في كل عصر من الأعصار، واستقر ذلك إجماعًا دالاً على وجوب نصب الإمام. [مقدمة ابن خلدون(١٩١)].

ومن الأدلة الدالة على وجوب الإمامة: القاعدة الشرعية القائلة بأن ما لم يتم الواجب إلا به فهو واجب. وقد عُلمَ أن الله سبحانه وتعالى أمر بأمور ليس في مقدور آحاد الناس القيام بها، ومن هذه الأمور: إقامة الحدود، وتجهيز الجيوش، وجباية الزكاة، وصرفها في مصارفها، وسد الثغور، وحفظ حوزة المسلمين، ونشر العدل، ودفع الظلم، وقطع المازعات الواقعة بين العباد. إلى غير ذلك من الواجبات التي لا يستطيع أفراد الناس القيام بها، وإنما لا بد من إيجاد سلطة وقوة لها حق الطاعة على الأفراد، تقوم بتنفيذ هذه الواجبات، وهذه السلطة هي الإمامة.

فبناء على ذلك يجب تعيين إمام يُخضع له

ويَطاع، ويكون له حق التصرف في تدبير الأمور. حتى يتاتى له القيام بهذه الواجبات، وفي هذا يقول أمير المؤمذين علي بن أبي طالب رضي الله عنه: لا بد للناس من إمارة؛ بَرَةً كانت أو فاجرة. قالوا: يا أمير المؤمنين هذه البرة قد عرفناها، فما بال الفاجرة؟ قال: تُقام بها الحدود، وتأمن بها السبل، ويُجاهَد بها العدو، ويُقسَم بها الفيء. [السياسية الشرعية(٦٣)].

ومما سبق يُعلم أن وظيفة الرئيس هي أخطر الوظائف وأهمها على الإطلاق، فلا يصلح لها أي إنسان، ولذلك اشترط الفقهاء لمن يُوَلَّى رئاسة البلاد شروطًا، يجب أن تتوفر فيه حتى يكون أهلاً للرئاسة، وقادرًا على حمل الأمانة، والقيام بالمسئولية.

#### الشروط المطلوبة في الرئيس

والذي يهمذا من هذه الشروط شرطان، هما: الإسلام، و العدالة.

#### أولا: الإسلام

فيجب أن يكون رئيس الدولة مسلمًا؛ لقوله تعالى: « يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آَمَنُوا أَطَيعُوا اللَّهَ وَأَطَيعُوا الرَّسُولَ وَأُولِي الأَمْرِ مِنْكُمْ » [النساء: ٥٩]، أي منكم أيها المسلمونَ. وقال تعالى: « وَلَنْ يَجْعَلَ اللَّهُ لِلْكَافِرِينَ عَلَى الْمُؤْمِنِينَ سَبِيلاً » [النساء: ١٤١]، وَالرئاسة هي أعظمَ سبل تَسلط الحاكم على المحكوم.

وقد أجمع المسلمون على عدم جواز تولية. الكفار تدبير أمور المسلمين.

والإسلام ليس كلمة تقال باللسان، ولكن الإسلام استسلام وامتثال، وخضوع وانقياد، وطاعة واتباع، الإسلام عقيدة وعبادة ومعاملة، عقيدة تصل الإنسان بالله عز وجل « قَاطِرُ السَّنَوَتِ وَٱلْأَرْضَ جَعَلَ لَكُمْ مِنَ أَنفُسَكُمْ أَزَوَجًا وَمِنَ السَّنَوَتِ وَٱلْأَرْضَ جَعَلَ لَكُمْ مِنَ أَنفُسِكُمْ أَزَوَجًا وَمِنَ السَّنَوِتِ وَٱلْأَرْضَ جَعَلَ لَكُمْ مِنَ أَنفُسِكُمْ أَزَوَجًا وَمِنَ السَّنِيمُ الْمُصِرُ (<sup>(0)</sup> لَهُ مَعَالِدُ السَّنَوَتِ وَٱلأَرْضِ يَسُطُ الرَّزَوَ لِمَن يَشَاءُ وَيَقَدِرُ إِنَّهُ بِكُلْ شَيْءٍ عَلِمُ » [الشورى: الرَّزَوَ لِمَن يَشَاءُ وَيَقَدِرُ إِنَّهُ بِكُلْ شَيْءٍ عَلِمُ » [الشورى: ١٢، ١٢].

وعبادةً يؤديها الإنسانَ وفاءً بحق الله الذي خلقه وصوَّره وشقَّ سمعه وبصرَه، يرجُو بها رضوانَ الله والجنَّة، ويخاف إنْ تركَها عقابَ الله والنار، فهو دائماً كما وصفَّ اللهُ أولياءه «سَاَجدَا وَقَايَمًا يَحَدَّرُ ٱلْأَخِرَةَ وَرَبُّهُا رَحَةً رَبُهِ [الزمر:

رجب ١٤٣٣هـ

التوحيط

٩]. وهو مع ذلك مُحْسنُ في مُعاملة النّاس كما أمره اللهُ عز وحل، شعارُه دائماً «تَظْلِمُونَ وَلَا تَطْلُمُونَ» [البقرة: ٢٧٩].

فالعُدْل عندُه أساسُ المعاملة، وهو مع ذلك قد مَعْفُو عمن ظلمه، ويصل من قطعه، ويحلم على من يجهل عليه؛ لأنَّ الإسلامَ أمرَه بالإحسان فيما بدّنه وبين الله وفيما بينه وبن الناس، وأخبرَه أنَّ الله يُحِبُ المحسنين، وأنَّ الله يَجْزِي المحسنين بالإحسان إحسانا كما قال سيحانه: وَلَلَابِينَ أَحْسَنُوا الْحُسْنَى وَزِيَّادَةٌ وَلَا بَرْهَقُ وُجُوهُهُمْ قَبْرٌ وَلَا ذِلْةُ أَوْلَتِيكَ أَصْحَبُ الْجُنَةِ هُمْ فِيهَا خَلِدُونَ »[يونس: ٢٦].

فهذه هي حقيقة الإسلام التي نريدها ممن يتولى رئاسة البلاد، حتى يدعو إليها، ويعين عليها، ويعتز بإسلامه ويظهره في سفره وحضره، واختلاطه وعزلته، ويردد دائمًا: إننى من المسلمين، كما أمر رب العالمين، حيث قَال: « وَمَّنْ أَحْسَنُ قُوْلًا مِمَّن دَعَاً إِلَى ٱللهِ وَعَمِلَ صَلِحًا وَقَالَ إِنَّنِى مِنَ ٱلْمُسْلِمِينَ» [فصلت: ٣٣]، فإذا اعتز الرئيس بإسلامه فلن يترك الصلاة في سفره كما لا يتركها في حضره، ولن يترك شيئًا من ولم يتحرج من فعل شيء. الواجبات، ولن يفعل شيئًا من المحرمات اتقاء الغدر أو مجاملة له، وحينئذ يكبر في نفوس غير المسلمين فضيلا عن المسلمين.

#### ثانيا: العدالة

أما العدالة فهي صفة كامنة في النفس توجب على الإنسان اجتناب الكيائر والصغائر، والتعفف عن بعض المباحات الخارمة للمروءة، وهى مجموعة صفات أخلاقية من التقوى، والورع، والصدق، والأمانة، والعدل، ورعاية الآداب الاجتماعية، ومراعاة كل ما أوجبت الشريعة الالتزام يه.

ومن الأدلة على اشتراط العدالة في الرئيس: قول الله تعالى: « وَإِذِ أَبْتَلَ إِبْرَهِمْ رَيُّهُ بِكُلْمَاتٍ فَأَنْتُهُ قَالَ إِنِّي جَاعِلُكَ لِلنَّاسِ إِمَامًا قَالَ وَمِن ذُرْتَتَى قَالَ لَا يَنَالُ عَهْدِي ٱلظَّلِمِينَ » [البقرة: ١٢٤]، قال الرازي: احتج الجمهور على أن الفاسق لا يصلح أن تُعقد له الإمامة بهذه الآية: « لَا يَنَالُ عَهْدِي ٱلظَّلِمِينَ ».

وقد أمر الله تعالى بطاعة أولي الأمر، ونهى عن قبول خبر الفاسق، فقال: « يَتَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوا إِن جَاءَ لَمْ فَاسِقٌ بِنَبَإِ فَتَبَيَّنُوا أَن تُصِيبُوا قَوْمًا بِجَهَالَةٍ فَنُصْبِحُوا عَلَى مَا فَعَلَتُمْ نَدِمِينَ » [الحجرات: ٦]، فكيف يتم العمل بالأمر والنهى إذا كان الرئيس فاسقا؟!

فيجب أن يكون الرئيس عدلا، يتقى الله ربه، ويتخلق بالأخلاق الحميدة المرضية، ويتخلى عن الأخلاق الرذيلة، ويحافظ على كل ما يحفظ له وقاره واحترامه وهيبته.

ومن أهم الأخلاق: الصدق، فلا يصلح من عُرف بالكذب لرئاسة الناس، فإن الكذب ريبة، وهو مذموم من عامة الناس، ومن رئيسهم أشد ذمًا، ولذلك قال صلى الله عليه وسلم: «ثلاثة لا يُكَلِّمُهُمُ اللهُ يَوْمَ القَيَامَة وَلا يُزْكِيهِمْ وَلا يَنظُرُ إِلَيْهِمْ وَلَهُمْ عَذَاتُ الدِمْ: شَيْخُ زَان، وَمَلكُ كَذَاتُ، وَعَائَل مُسْتَكْدِنُ» [مسلم ١٠٧].

ومنها العدل: فلا يجوز أن يولى الظالم؛ لأن مقصود الرئاسة إحقاق الحق، وإبطال الباطل، وإنصاف الظالم من المظلوم، فكيف إذا كان الرئيس نفسه هو الظالم؟!

ومنها الورع الذي يحمله على اجتناب ما يخاف عاقبته من الحرام وما بشك في حرمته، فإنه سيتولى كل شيء، ويتصرف في كل شيء، فإن لم يكن ورعًا أضاع كل شيء، ونهب كل شيء،

ومنها الحلم الذى بحعله بملك نفسه عند الغضب، فلا يجهل على من يجهل عليه، ولا يسىء إلى من أساء إلده، ولا يؤذى من آذاه، ومثله الأعلى في ذلك رسول الله صلى الله عليه وسلم، والدافع له إلى هذا الخلق عظيم الأجر والثواب الذي وعد به الله، فقد قال تعالى: « خَذِ ٱلْعَنُو وَأَمْنَ بِٱلْعُرَفِ وَأَعْرَضَ عَن المنهاين» « [الأعراف: ١٩٩]، وقال تعالى: « وَلَا تَشْتُوى ٱلْحَسَنَةُ وَلَا ٱلسَّيْتَةُ ٱدْفَعَ بِٱلَّتِي هِيَ أَحْسَنُ فَإِذَا ٱلَّذِي بَيْنَكَ وَبَيْنَهُ عَدَاوَةً كَأَنْهُ وَلِي حَمِيمٌ» [فصلت: ٣٤]، وقال تعالى: «وَمُتَارِعُوٓأَ إِلَىٰ مَعْفِرُةٍ مِّن رَّبِّكُمْ وَجَنَّةٍ عَهْدُهَا ٱلسَّمَوَتُ وَٱلْأَرْضُ أُعَدَّتُ لِلْمُتَّقِينَ الَّذِينَ يُنفِقُونَ فِي ٱلسَّرَآءِ وَالضَّرَآءِ وَٱلْكَنظِمِينَ ٱلْغَيْظَ وَٱلْعَافِينَ عَنِ ٱلنَّاسُ وَٱللَّهُ يُحِبُّ ٱلْمُحْسِنِينَ» [آل عمران: ١٣٣ - ١٣٤].

وخلاصة القولفي الشروط التى يجب توفرها في رئيس البلاد أن درضي الناسُ دينُه و خَلَقَه، فإذا ظفرتم بمن ترضون دينه وخلقه فاختاروه، إيمانا واحتسابًا، لا مجاملة ولا محاياة.

نسأل الله تعالى أن يولى علينا أبرنا وأتقانا، وأحبنا إليه، وأرحمنا بنا. إنه وليُ ذلك والقادر عليه.

التوكيي العدد ٢٨٤ السنة الحادية والأربعون

117

# دعوة للمشاركة في مؤتمر علمي عن أحد أعلام جماعة أنصار السنة

تقرر عقد مؤتمر علمي - إن شاء الله تعالى - تحت عنوان العلامة عبد الرزاق عفيفي - رحمه الله - وجهوده في نشر المنهج السلفي، وذلك بمقر المركز العام يوم ٢٢ شوال سنة ١٤٢٣هه الموافق ٢٠١٢/٩/٩م، وذلك في تمام الساعة الواحدة ظهرًا.

ونهيب بالإخوة الباحثين بالفروع أن يشاركوا في المؤتمر من خلال إعداد بحوث علمية تتعلق بالشيخ وجهوده من حيث:

- العلامة عبد الرزاق عفيفي فقيهًا.
- ٢- العلامة عبد الرزاق عفيفي محدثًا.
- ۲- العلامة عبد الرزاق عفيفي وجهوده الدعوية. والعال المعالين ا المعالين الم المعالين ال المعالين المعا المعالين المع المعالين معالين المعالين المعالين المعالين معالين معالين المعال
- ٤- العلامة عبد الرزاق عفيفي وجهوده في نشر عقيدة السلف.
- وآخر موعد لتسليم البحوث يوم ٢٠١٢/٩/١ م، وذلك بمقر إدارة المشروعات بالمركز

العام لجماعة أنصار السنة المحمدية.

تم يحمد الله الشهار الفروع التالية :

والله من وراء القصد.

مقرر المؤتمر الشيخ / أسامة سليمان مدير إدارة المشروعات

11 (

الم 2 يول

رجب ١٤٣٣ هـ

# إشهارات

أ- فرع أنصار السنة المحمدية بقرية برهام، مركز بلقاس، محافظة الدقهلية تحت رقم (٢٠٨٧)
 بتاريخ ١٨/٩/١٨م.

٢- فرع أنصار السنة المحمدية بالبياضية، جزيرة البياضية، منشأة أبو عامر، الحسينية، محافظة الشرقية تحت رقم (٢٦٢١) بتاريخ ٢٢٠١٢/٣/٢٩م. وذلك طبقًا لأحكام القانون ٨٤ لسنة ٢٠٠٢م ولائحته التنفيذية.

Upload by: altawhedmag.com

والله ولى التوفيق.

# الاقتصاد أثر تغيير قيمة الن

الحمد لله وحده والصلاة والسلام على من لا نبي بعده، وبعد: في هذا العدد نتناول قضية جديدة من قضايا الاقتصاد الإسلامي تشتد الحاجة إليها، ألا وهي أثر تغيير قيمة النقود في الحقوق والالتزامات، فنقول وبالله تعالى التوفيق:

اعداد/

#### النقود والصرف:

كانت البشرية في مهدها تسير على نظام المقايضة في التعامل، فعانت الكثير؛ لما لهذا النظام من عيوب، ثم اهتدى الإنسان – يفضل الله تعالى – إلى استخدام النقود، والنقود تُعرف تعريفًا وظيفيًا لا وصفيًا، فهي أي شيء يكون مقياسًا للقيمة، ووسيلة للتبادل، ويحظى بالقبول العام.

وتعددت الأشياء التي استخدمها الإنسان في النقود إلى أن اهتدى إلى استخدام الذهب والفضة، فلم ينافسهما أي شيء أخر؛ لما لكل منهما من خصائص مميزة، من حيث البقاء دون تلف، والتجزئة إلى قطع، وعدم التغير بالإستعمال، أو التخزين... إلخ.

وعندما بُعث الرسول صلى الله عليه وسلم كانت النقود التي يتعامل بها الناس هي الدنانير الذهبية، والدراهم الفضية، فشرع الرسول الكريم صلى الله عليه وسلم من الأحكام ما ينظّم تعامل المسلمين بهذين المعدنين: الذهب والفضة، وهذه الأحكام التي تُعرف في الفقه الإسلامي بأحكام الصرف، والأحاديث الشريفة التي تبينها كثيرة مشهورة.

ومنها ما رواه عبادة بن الصامت رضي الله عنه عن الرسول صلى الله عليه وسلم أنه قال: «الذهب بالذهب، والفضة بالفضة، والبر بالبر، والشعير بالشعير، والتمر بالتمر، والملح بالملح، مثلاً بمثل، سواء بسواء، يدا بيد، فإذا اختلفت هذه الأصناف، فبيعوا كيف شئتم، إذا كان يدًا بيد «. [أخرجه مسلم].

وما رواه أبو سعيد الخدري رضي الله عنه عن الرسول صلى الله عليه وسلم أنه قال: «لا تبيعوا الذهب بالذهب، إلا مثلاً بمثل، ولا تشفوا بعضها على بعض، ولا تبيعوا الورق بالورق، إلا مثلا بمثل، ولا تشفوا بعضها على بعض، ولا تبيعوا منها غائبًا بناجن،. [متفق عليه].

#### د.على السالوس

وما رواه أبو بكرة رضي الله عنه قال: «نهى رسول الله صلى الله عليه وسلم عن الفضة بالفضة، والذهب بالذهب إلا سواء بسواء، وأمرنا أن نشتري الفضة بالذهب كيف شئنا، ونشتري الذهب بالفضة كيف شئنا». [أخرجه الشيخان].

وما روى عمر بن الخطاب رضي الله عنه قال: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: «الذهب بالورق ربًا إلا هاء وهاء». [متفق عليه]. ومعنى: «هاء وهاء»: أي: خذ وهات.

وعن أبي هريرة رضي الله عنه أن رسول الله صلى الله عليه وسلم قال: «الدينار بالدينار لا فضل بينهما، والدرهم بالدرهم لا فضل بينهما». [أخرجه مسلم].

هذه بعض الأحاديث الشريفة التي تبين أحكام الصرف، ويؤخذ منها أن الصرف كي يتم صحيحًا بغير ربًا يُشترط ما ياتي:

أولاً: التماثل بغير زيادة ولا نقصان عند تبادل ذهب بذهب، ومثله دينار بدينار، أو تبادل فضة بفضة، ومثلها درهم بدرهم.

ويسقط هذا الشرط إذا كان بيع الذهب أو الدينار، بالفضة أو الدرهم، ولا يتأخر بيع الفضة أو الدرهم، بالذهب أو الدينار.

ثانيًا: القبض في المجلس قبل الافتراق، فلا يباع غائب بحاضر، ولا يتأخر القبض، وإنما هاء وهاء، يدًا بيد.

فإذا افترق المتصارفان قبل أن يتقابضا فالصرف فاسد بغير خلاف، وأحكام الصرف واضحة كل الوضوح، وتطبيقها في عصر التشريع كان سهلاً ميسرًا، وظل الأمر كذلك ما دامت نقود عصر التشريع قائمة، ثم تطورت النقود على مر العصور حتى وصلت إلى ما نراه في عصرنا، فبرزت مشكلات في التطبيق، بعضها أمكن حله بسهولة، مثل تعدد الأجناس، فاعتبر تعدد الأجناس بتعدد جهات الإصدار، بمعنى أن الوَرَق النقدي المصري جنس والسعودي جنس، والقطرى جنس، وهكذا.

ولـعـل أبـرز المشكلات مـاً يتصل بالقبض في المجلس، حيث يتعذر التقابض في كثير من الحـالات، وهنا يمكن أن يقوم مقام القبض الفعلي للنقد الوسائل العصرية المختلفة: كالحوالة والشبك

١٤ التو اليوا العدد ٢٨٧ السنة الحادية والأربعون

# قود في الحقوق والالتزامات

والتلكس، وكل ما يعد – عرفًا – قبضًا، كما قامت السفتجة قديمًا مقام القبض، ولكن لا يجوز تاخير القبض أو ما يقوم مقامه.

ولذلك نجد أسبواق النقد العالمية تعلن عن سعر الصرف الحال، وسعر الصرف المؤجل، وتجعل المؤجل بزيادة ترتبط بسعر الفائدة، أي الربا. الاستقرار النسبي للنقود السلمية:

#### في عصر التشريع كان الغالب في سعر الصرف الدينار بعشرة دراهم، ولذا كان نصاب الزكاة عشرين دينارًا أو مائتي درهم، وبالبحث في النصاب ووزن كل من الدينار والدرهم، نجد أن قيمة الذهب كانت سبعة أضعاف قيمة الفضة، ومع أن الذهب والفضة يتميزان بالاستقرار النسبي، فإن من وقت لأخر، بل وجدنا – في عصرنا – الفضة تهبط إلى ما يقرب من واحد في المائة من قيمة الذهب، كما أن العلاقة بينهما وبين باقي الأشياء لم تظل ثابتة، ويبين هذا أنه عندما غلت الإبل في عهد أمير المؤمنين عمر بن الخطاب رضي الله عنه، زاد مقدار الدية من النقدين.

إن هذه الزيادة تعني أن النقود انخفضت قيمتها بالنسبة للإبل، ولكن الأمر لم يكن قاصرًا على الإبل، فغيرها قد يرتفع ثمنه وقد ينخفض، وارتفاع الثمن يعني انخفاض قيمة النقود، وانخفاض ثمن السلع يعنى ارتفاع النقود.

غير أن الزيادة أو النقصان لم تكن بالصورة التي شهدها عصرنا، عصر النقود الورقية، وعلى الأخص بعد التخلي عن الغطاء الذهبي، ولجوء بعض الدول أو اضطرارها إلى خفض قيمة ورقها النقدي.

والغلاء الفاحش الذي ساد عصرنا لم يكن سائدًا في الدول الإسلامية من قبل؛ لالتزامها بمنهج الإسلام أو قربها منه، فالاقتصاد الإسلامي يعني زيادة الإنتاج، وعدالة التوزيع، وترشيد الاستهلاك، والإسلام يمنع الوسائل التي تؤدي إلى غلاء الأسعار كما هو معلوم لمن يدرس البيوع المنهي عنها، وينهى عن ظلم المسلمين بكسر سَكَتهم وإفساد أموالهم.

جاء في البيان والتحصيل (٤٧٤/٦) ما ياتي:

قال محمد بن رشد: «الدنانير التي قطعها من الفساد في الأرض هي الدنانير القائمة التي تجوز عددًا بغير وزن، فإذا قطعت فرُدُت ناقصة غش بها الناس، فكان ذلك من الفساد في الأرض، وقد جاء في تفسير قوله عز وجل: «قَالُوا يَشْعَبُ أَمَارَتَا مَا تَأَثُرُكُ أَن تَتَرَكُ مَا يَبُدُ عَالَوا يَشْعَبُ أَمَارَتَا مَا والدراهم؛ لأنه كان نهاهم عن ذلك، وقيل: إنهم أرادوا بذلك تراضيهم فيما بينهم بالربا الذي كان نهاهم عنه، وقيل: إنهم أرادوا بذلك منعهم للزكاة، وأولى ما قيل في ذلك أنهم أرادوا جلك منعهم للزكاة، واولى ما قيل في ذلك أنهم أرادوا جلك منعهم للزكاة، وأولى ما قيل في ذلك أنهم أرادوا جلك منعهم للزكاة، وأطع الدنانير المقطوعة فليس قطعها من الفساد في الأرض، وإنما هو مكروه،.

قال شيخ الإسلام ابن تيمية: «ينبغي للسلطان أن يضرب لهم فلوسًا تكون بقيمة العدل من معاملاتهم، من غير ظلم لهم، ولا يتُجر ذو السلطان في الفلوس اصلا، بان يشتري نحاسًا فيضربه فيتجر فيه، ولا بأن يحرَّم عليهم الفلوس التي بايديهم، ويضرب لهم غيرها، بل يضرب ما يضرب بقيمته من غير ربح، وهذا باب عظيم من أبواب ظلم الناس، وأكل أموالهم بالباطل، فإنه إذا حرَّم المعاملة بها حتى صارت عرضًا، وضرب لهم فلوسًا أخرى، أفسد ما عندهم من الأموال بنقص أسعارها، فيظلمهم فيها، وظلمهم قيها بصرفها باغلى من سعرها.

وأيضًا: إذا اختلفت مقادير الفلوس صارت ذريعة إلى أن الظلمة ياخذونها صغارًا فيصرفونها، ويتقلونها إلى بلد أخر، ويخرجون صغارها، فتفسد أموال الناس، وفي السنن عن النبي صلى الله عليه وسلم: «أنه نهى عن كسر سكة المسلمين الجائزة بينهم، إلا من باس» [رواه الحاكم وصححه ووافقه الذهبي]، فإذا كانت مستوية المقدار بسعر النحاس، ولم يشتر ولي الأمر النحاس، والفلوس الكاسدة ليضربها فلوسًا، ويتُجَر بذلك: حصل به المقصود من الثمندة، [الفتاوى: ٢٩/٢٩٤].

وقال ابن القيم: «فإن الدراهم والدنانير أثمان المبيعات، والثمن هو المعيار الذي به يعرف تقويم الأموال، فيجب أن يكون محدودًا مضبوطًا لا يرتفع، ولا ينخفض ؛ إذ لو كان الثمن

رجب ١٤٣٣ هـ

10 52 41



#### بيان السنة المطهرة:

ما يعد أصلا في موضوعنا هو ما رواه الإمام أحمد وأصحاب السنن الأربعة والحاكم عن ابن عمر رضي الله عنهما أنه قال: «إني أبيع الإبل بالبقيع، فابيع بالدنانير، وأخذ الدراهم، وأبيع بالدراهم وأخذ الدنانير، فقال النبي صلى الله عليه وسلم: « لا بأس إذا أخذتهما بسعر يومهما فافترقتما وليس بينكما شيء». وفي لفظ بعضهم: «أبيع الدنانير وأخذ مكانها الورق، وأبيع الورق وآخذ مكانها الدناتير» قال الأرناؤوط: إسناده على شرط مسلم.

فابن عمر كان يبيع الإبل بالدنانير أو بالدراهم، وقد يقبض الثمن في الحال، وقد يبيع بيعًا أجلًا، وعند قبض الثمن ريما لا يجد مع المشتري بالدنانير إلا دراهم، وقد يجد من اشترى بدراهم ليس معه إلا دنانير، أفيأخذ قيمة الثمن يوم ثبوت الدين أم يوم الأداء؟

فمثلا: إذا باع بمائة دينار، وكان سعر الصرف: الدينار بعشرة دراهم، اي أن له ما قيمته الف درهم، وتغير سعر الصرف يوم الأداء فاصبح الدينار مثلاً باحد عشر درهمًا، افياخذ الألف أم الفًا ومائة؟ وإذا أصبح بتسعة دراهم فقط، افياخذ تسعمائة درهم يمكن صرفها بمائة دينار يوم الأداء، أم ياخذ ألف درهم قيمة الدينار يوم البيع؟

بين الرسول صلى الله عليه وسلم أن العبرة بسعر الصرف يوم الأداء، وابن عمر الذي عرف الحكم من الرسول الكريم، ساله بكر بن عبد الله المزني ومسروق العجلي عن كري لهما، له عليهما دراهم وليس معهما إلا دنانير، فقال ابن عمر: أعطوه بسعر السوق.

فهذا الحديث الشريف يعتبر أصلاً في أن الدين يُؤدًى بمثله لا بقيمته، حيث يؤدًى عند تعذر المثل بما يقوم مقامه، وهو سعر الصرف يوم الأداء، لا يوم ثبوت الدين.

ومن السنة المطهرة ما يبين أن الأموال الربوية يُنظر فيها إلى المثل قدرًا، ولا عبرة بالقيمة، ويوضح هذا حديث تمر خيبر المشهور، حيث قيل للرسول صلى الله عليه وسلم: إنا نبتاع الصاع من هذا بالصاعين، والصاعين بالثلاثة، فقال صلى الله عليه وسلم: «لا تفعل، وفي رواية: إنه عين الربا، بع الجمع بالدراهم ثم ابتع بالدراهم جنيبًا» رواه البخاري.

ومما يعد أصلاً في موضوعنا كذلك ما رواه أبو داود في سننه عن المستورد بن شداد رضي الله عنه قال: سمعت النبي صلى الله عليه وسلم يقول: «من كان لنا عاملاً فليكتسب زوجة، فإن لم يكن له خادم فليكتسب خادمًا، فإن لم يكن له مسكن فليكتسب مسكناً» [رواه أبو داود وصححه الألداني].

وما رواه أحمد في مسنده عن المستورد أيضًا قال: «من ولي لنا عملاً فلم يكن له زوجة فليتزوج، أو خادم فليتخذ خادمًا، أو مسكن فليتخذ مسكنًا، أو دابة فليتخذ دابة». [مسند أحمد ٢٢٩/٤- ٢٣٠].

قال الخطابي في معالم السنن: هذا يتاول على وجهين:

أحدهما: أنه إنما أباح اكتساب الخادم والمسكن من عمالته التي من أجرة مثله.

والوجه الآخر: أن للعامل السكنى والخدمة فإن لم يكن له مسكن ولا خادم استُؤجر له من يخدمه فيكفيه مهنة مثله، ويُكترى له مسكن يسكنه مدة مقامه في عمله.

وفي عون المعبود (١٦١/٨) جاء في شرح الحديث: «يحل له أن ياخذ مما في تصرفه من مال بيت المال قدر مهر زوجته ونفقتها وكسوتها، وكذلك ما لا بد منه من غير إسراف وتنعم». وذكر بعد هذا قول الخطابي.

يؤخذ من هذا الحديث الشريف أن أجر العامل مرتبط بتوفير تمام الكفاية، ومعنى هذا أن الأجر يجب أن يتغير تبعًا لتغير قيمة العملة، وهذا يختلف عن الالتزام بالدَّيْن كما بينه حديث ابن عمر. وللحديث يقية إن شاء الله تعالى

التوكيي العدد ٤٨٧ السنة الحادية والأربعون

17

أحكام الصلاة الأماكن اللتهي عن الصلاة فيها النهى عن الصلاة في المقبرة / اعداد / د. حمدى طه

ما يزال الحديث موصولاً عن الأماكن التي ورد النهي عن الصلاة فيها، وقد أرجأت الكلام عن الصلاة في المقبرة وإليها عن ترتيبها الفقهي المعتاد في كتب الفقه؛ لما لهذا الأمر من أهمية بالغة، خاصة وقد ابتُليت طوائف من الأمة بهذا الأمر حتى وجدنا ممن ينتسب إلي الأزهر الشريف من أهل العلم من يدافع عن بناء المساجد علي القبور مخالفًا بذلك صحيح السنة، وما كان عليه سلف الأمة، ولذلك سابدأ حديثي بتلك الأحاديث التي وردت في هذا الشأن ثم أبين كلام أهل العلم فيها؛ ليكون القارئ علي بينة من أمره:

#### أحاديث الثهى عن اتخاذ القبور مساجد؛

١- عن عائشة رضي الله عنها قالت: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم في مرضه الذي لم يقم منه: «لعن الله اليهود والنصارى اتخذوا قبور أنبيائهم مساجد» قالت: فلولا ذاك أبرز قبره غير أنه خشي أن يتخذ مسجدًا. رواه البخاري ومسلم.

فائدة: قول عائشة هذا يدل دلالة واضحة على السبب الذي من أجله دفنوا النبي صلى الله عليه وسلم في بيته، ألا وهو سد الطريق على من عسى أن يبنى عليه مسجدًا.

٢- عن عائشة وابن عباس رضي الله عنهم أن رسول الله صلى الله عليه وسلم لما حضرته الوفاة جعل يلقي على وجهه طرف خميصة له، فإذا اغتم كشفها عن وجهه، وهو يقول: «لعنة الله على اليهود اتخذوا قبور أنبيائهم مساجد». تقول عائشة: يحذر مثل الذي صنعوا. رواه الدخارى ومسلم.

قال الحافظ ابن حجر: « وكأنه صلى الله عليه وسلم علم أنه مرتحل من ذلك المرض، فخاف أن يُعظَم قبره كما فعل من مضى فلعن اليهود والنصارى إشارة إلى ذم مَن يفعل فعلهم».

٣- عن عائشة رضي الله عنها قالت: لما كان مرض النبي صلى الله عليه وسلم تذاكر بعض نسائه كنيسة بأرض الحبشة، يقال لها: مارية، وقد كانت أم سلمة وأم حبيبة رضي الله عنهما قد أتتا أرض الحبشة فذكرن من حسنها وتصاويرها قالت: فرفع النبي صلى الله عليه وسلم رأسه فقال: «أولئك إذا كان فيهم الرجل الصالح بنوا على قبره مسجدًا، ثم صوروا تلك الصور، أولئك شرار الخلق عند الله يوم القيامة»

رجب ١٤٢٢ هـ

IV/

التهديج

رواه البخاري ومسلم.

قال الحافظ ابن رجب في «فتح الباري»: هذا الحديث يدل على تحريم بناء المساجد على قبور الصالحين، وتصوير صورهم فيها كما يفعله النصارى، ولا ريب أن كل واحد منهما محرم على انفراده.

٤- عن جندب بن عبد الله البجلي رضي الله عنه أنه سمع النبي صلى الله عليه وسلم قبل أن يموت بخمس وهو يقول: «قد كان لي فيكم إخوة وأصدقاء، وإني أبرأ إلى الله أن يكون لي فيكم خليل، وإن الله عز وجل قد اتخذني خليلاً كما اتخذ إبراهيم خليلاً، ولو كنت متخذا من أمتي خليلاً لاتخذت أبا بكر خليلاً، ألا وإن من كان قبلكم كانوا يتخذون قبور أنبيائهم وصالحيهم مساجد، ألا فلا تتخذوا القبور مساجد؛ فإني أنهاكم عن ذلك» رواه مسلم.

٥- عن أبي هريرة رضي الله عنه قال: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: « اللهم لا تجعل قبري وثنًا، لعن الله قومًا اتخذوا قبور أنبيائهم مساجد» رواه أحمد (رقم ٧٣٥٢) وصححه الألباني.

قال ابن عبد البر: الوثن الصنم، يقول: لا تجعل قبري صنمًا يُصلًى ويُسجد نحوه ويُعبَد، فقد اشتد غضب الله على من فعل ذلك، وكان رسول الله صلى الله عليه وسلم يحذر أصحابه وسائر أمته من سوء صنيع الأمم قبلهم الذين صلوا إلى قبور أنبيائهم واتخذوها قبلة ومسجدًا، كما صنعت الوثنية بالأوثان التي كانوا يسجدون إليها ويعظمونها، وذلك الشرك الأكبر، وكان رسول الله صلى الله عليه وسلم يخبرهم بما في ذلك من سخط الله وغضبه، وأنه مما لا يرضاه خشية عليهم من امتثال طرقهم، وكان صلى الله عليه وسلم يحب مخالفة أهل الكتاب وسائر الكفار.

٦- عن عبد الله بن مسعود رضي الله عنه قال: سمعت رسول الله صلى الله عليه وسلم يقول: «إن من شرار الناس من تدركه الساعة وهم أحياء، ومن يتخذ القبور مساجد» روام ابن خزيمة في صحيحه وأحمد في المسند وحسنه الألباني.

وبعد أن ذكرنا بعض الأحاديث التي تنهي عن اتخاذ القبور مساجد نذكر بعضًا من كلام أهل العلم عن حكم اتخاذها مساجد.

#### اتخاذ المساجد على القبور محرم ومسن الكبانسر

قال الإمام محمد تلميذ أبي حنيفة في كتابه « الآشار «: لا نرى أن يزاد على القبر، ونكره أن يُجصص أو يطيَّن أو يُجعل عنده مسجد. والكراهة عند الحنفية إذا أُطلقت فهي للتحريم كما هو معروف لديهم.

وقال القرطبي في تفسيره: قال علماؤنا: «وهـذا يـحـرم على المسلمين أن يـتـخـذوا قبور الأنبياء والعلماء مساجد».

وقال الفقيه ابن حجر الهيتمي في الزواجر عن اقتراف الكبائر: «الكبيرة الثالثة والرابعة والخامسة والسادسة والسابعة والثامنة والتسعون: اتخاذ القبور مساجد، وإيقاد السُّرج عليها، واتخاذها أوثانًا والطواف بها، واستلامها والصلاة إليها، ثم ساق بعض الأحاديث المتقدمة.

وقال شيخ الإسلام ابن تيمية في « الاختيارات العلمية»: «يحرم الإسبراج على القبور، واتخاذ القبور على المساجد، ويتعين إزالتها، ولا أعلم فيه خلافًا بين العلماء المعروفين.

وقال أبو عمر: «هذا يحرم على المسلمين أن يتخذوا قبور الأنبياء والعلماء والصالحين مساجد [التمهيد لابن عبد البر ١٦٨/١].

وقال بدر الدين العيني الحنفي: وفيه منع بناء المساجد على القبور، ومقتضاه التحريم، كيف وقد ثبت اللعن عليه. [عمدة القاري شرح صحيح البخارى ٦/٤٥٨].

وقال ابن رجب تعقيبًا علي باب هل تنبش قبور مشركي الجاهلية، ويتخذ مكانها مساجد: مقصود البخاري بهذا الباب: كراهة الصلاة بين القبور وإليها، واستدل لذلك بأن اتخاذ القبور مساجد ليس هو من شريعة الإسلام، بل من عمل اليهود، وقد لعنهم النبي – صلى الله عليه وسلم – على ذلك. [فتح الباري //١٩٤].

وقال الأمير الصنعاني: وهذه الأخبار المعبر فيها باللعن والتشبيه تفيد التحريم، ومفاسد ما يبنى على القبور من المشاهد والقباب لا تُحصر. [سبل السلام شرح بلوغ المرام].

وقال صاحب تحفّة الأحوذي: «إنما حرم اتخاذ المساجد عليها؛ لأن في الصلاة فيها استنانًا بسنة اليهود [تحفة الأحوذي شرح جامع الترمذي/٢٦٢].

14

وقد قـال بـهذا المعنى الكثير مـن العلماء المعاصرين يضيق المقام عن ذكر أقوالهم.

قال صاحب إيقاظ الأفهام: «يحرم اتخاذ القبور مساجد، وهو كبيرة من كبائر الذنوب، وقد جاءت أحاديث كثيرة تدل على تحريمه. [إيقاظ الأفهام في شرح عمدة الأحكام ٢٩/٧٧].

#### معنى اتخاذ القبور مساجد

قال الشيخ الألباني في كتابه الماتع تحذير الساجد: «لقد تبين من الأحاديث السابقة خطر اتخاذ القبور مساجد، وما على من فعل ذلك من الوعيد الشديد عند الله عز وجل، والذي يمكن أن يُفهم من هذا الاتخاذ إنما هو ثلاثة معان:

الأول: الصلاة على القبور بمعنى السجود عليها.

الثاني: السجود إليها واستقبالها بالصلاة والدعاء.

الثالث: بناء المساجد عليها وقصد الصلاة فيها.

وبكل واحد من هذه المعاني قال طائفة من العلماء، وجاءت بها نصوص صريحة عن سيد الأنبياء صلى الله عليه وسلم.

وقال الصنعاني في «سبل السلام (١ /٢١٤): « واتخاذ القبور مساجد أعمّ من أن يكون بمعنى الصلاة إليها أو بمعنى الصلاة عليها».

قلت: يعني أنه يعم المعنيين كليهما، ويحتمل أنه أراد المعاني الثلاثة، وهو الذي فهمه الإمام الشافعي رحمه الله، وسيأتي نص كلامه في ذلك، ويشهد للمعنى قوله صلى الله عليه وسلم: « لا تصلوا إلى قبر ولا تصلوا على قبر» [رواه الطبراني وصححه الألباني].

وأما المعنى الثاني: فقال المناوي في « فيض القدير « حيث شرح حديث عائشة رضي الله عنها المتقدم: أي اتخذوها جهة قبلتهم مع اعتقادهم الباطل، وإن اتخاذها مساجد لازم لاتخاذ المساجد عليها كعكسه، وهذا بيّن به سبب لعنهم، لما فيه من المغالاة في التعظيم.

وأما المعنى الثالث: فقد قال به الإمام البخاري فإنه ترجم للحديث الأول بقوله « باب ما يكره من اتخاذ مسجد على القبور، فقد أشار بذلك إلى أن النهي عن اتخاذ القبور مسجدًا يلزم منه النهي عن بناء المساجد عليها، وهذا أمر واضح».

#### العلة في النهي عن اتخاذ القبور مساجد

وردت عدة تعليلات لأهل العلم في هذا الشأن

منها القول بأن علَّة النُّهي عن الصلاة في المقبرة خشية أن تكون المقبرة نجسة وهذا تعليل عليل، قالوا: لأنها ربما تُنبش وفيها صديد من الأموات ينحَسُ التُراب. فنُحابُ عنه بما يلي:

أولاً: أنَّ نبش المقبرة الأصل عدمُه.

ثانياً: من يقول إنك ستُصلّي على تُراب فيه صديد؟

ثالثاً: مَنْ يقول إنَّ صديد ميتة الآدمي نجس؟ رابعاً: أنه لا فرق عند هـوَّلاء بين المقبرة القديمة؛ والمقبرة الحديثة التي يُعلم أنها لم تُنبش؛ فكلُّ هذه المقدمات لا يستطيعون الجواب عنها؛ فيدهُل التُعليل مها. [الشرح الممتع ٢٣٩/٢].

وأصبح ما قيل في التعليل: أنَّ الصَّلَاة في المقبرة قد تَتَحذ ذريعة إلى عبادة القبور، أو إلى التشبُّه بمن يعبدُ القُبور، وهو الظاهر من مجموع الأحاديث الواردة في هذا الباب، قال العلامة ابن الملك: «إنما حرم اتخاذ المساجد عليها؛ لأن في الصلاة فيها استنانًا بسنة اليهود».

يقول شيخ الإسلام ابن تيمية رحمه الله في (قاعدة حليلة في التوسل والوسيلة): «إنما نهي عن ذلك لأن اتخاذ المكان مسجدًا هو أن يتخذ للصلوات الخمس وغدرها كما تدنى المساجد لذلك، والمكان المتخذ مسجدًا إنما يقصد فيه عدادة الله، ودعاؤه لا دعاء المخلوقين، فحرَّم صلى الله عليه وسلم أن تتخذ قبورهم مساحد يقصد الصلاة فدها كما تقصد المساجد، وإن كان القاصد لذلك إنما مقصد عدادة الله وحده؛ لأن ذلك ذربعة إلى أن يقصد المسجد لأجل صاحب القبر ودعائه، والدعاء به، والدعاء عنده فنهى رسول الله صلى الله عليه وسلم عن اتخاذ هذا المكان لعبادة الله وحده؛ لئلا تُتخذ ذلك ذريعة بنهى عنه، ولهذا جمع النبى صلى الله عليه وسلم بين محق التماثيل وتسودة القدور المشرفة إذ كان يكلدهما يتوسل معدادة الدشر إلى الله. قال أبو الهياج الأسدى قال لى على رضى الله تعالى عنه: «ألا أبعثك على ما بعثنى عليه رسول الله صلى الله عليه وسلم: أن لا تدع تمثالا إلا طمسته ولا قبرًا مشرفا إلا سويته» رواه الحماعة إلا البخاري.

ولهذا نهى النبي صلى الله عليه وسلم عن الصلاة عند طلوع الشمس؛ لأن الكفار يسجدون للشمس حينئذ وكان إذا صلى إلى سترة انحرف عنها، ولم يصمد لها صمدًا، كل ذلك حسمًا لمادة الشرك صورة ومعنى، فهذه هي العلة المقصودة

وجب ١٤٣٣ هـ

التولايط ) 19

لصاحب الشرع في النهي عن الصلاة في المقبرة واتخاذ القبور مساجد لمن تأمل الأحاديث، ونظر فيها، وقد نص الشارع على هذه العلة كما تقدم (ومفاسد ما يبنى على القبور من المشاهد والقباب لا تُحصر). [وانظر أيضًا شرح عمدة الفقه ٣٦٦/٣٦].

#### حكم الصلاة في المقبرة واليها:

حمل كثير من العلماء النهى على الكراهة سواء كانت المقبرة أمام المصلى أم خلفه. وعند الظاهرية النهى محمول على التحريم، وأن الصلاة في المقدرة باطلة وعند الحنابلة كذلك إذا كانت تحتوى على ثلاثة قبور فأكثر، أما ما فيها قبر أو قبران فالصلاة فبها صحيحة مع الكراهة إذا استقبل القبر، وإلا فلا كراهة. وقد أيد غير واحد من أهل العلم قديمًا وحديثًا ما ذهب إليه ابن حزم، فقال شيخ الإسلام ابن تيمية في (الاختيارات): «ولا تصح الصلاة في المقبرة ولا إليها، والنهى عن ذلك هو سد لذريعة الشرك، وذكر طائفة من أصحابنا أن المقبرة ثلاثة قبور فصاعدًا، وليس في كلام أحمد وعامة أصحابه هذا الفرق، بل عموم كلامهم وتعليلهم واستدلالهم يوجب منع الصلاة عند قبر واحد من القبور، وهو الصواب كما لا يجوز السجود بين يدى صنم والنار وغير ذلك مما يُعبد من دون الله؛ لما فيه من التشبه بعباد الأوثان وفتح باب الصلاة عندها واتهام من يراه أنه قصد الصلاة عندها؛ ولأن ذلك مظنة تلك المفسدة فعلق الحكم بها؛ لأن الحكمة قد لا تنضيط، ولأن في ذلك حسمًا لهذه المادة وتحقيق الإخلاص والتوحيد وزجرًا للنفوس أن يتعرض لها بعبادة، وتقبيحًا لحال من يفعل ذلك. [وانظر أيضا شرح عمدة الفقه ٣٦٦/٣ مقفا

وقال الشوكاني بعد أن حكى مذاهب العلماء في المسألة: «وأحاديث النهي المتواترة كما قال ذلك الإمام ابن حزم، لا تقصر عن الدلالة على التحريم الذي هو المعنى الحقيقي له، وقد تقرر في الأصول أن النهي يدل على فساد المنهي عنه، فيكون الحق التحريم والبطلان؛ لأن الفساد الذي يقتضيه النهي هو المرادف للبطلان من غير فرق بين الصلاة على القبر وبين المقابر وكل ما صدق عليه لفظ المقبرة».

وقــال الـشيـخ سيد سـابـق مـن الفقهاء المعاصرين تأييدًا لرأي ابن حزم: «هذا هو الظاهر

الذي لا ينبغي العدول عنه بحال، فالأحاديث صحيحة وصريحة في تحريم الصلاة عند القبر، سواء أكان قبرًا واحدًا أم أكثر». [ فقه السنة /٢٩٧/١].

وقال الشيخ ابن عثيمين: «فإذا قال قائل: ما الدَّليل على عدم صحَة الصَّلاة في المقبرة؟ قلنا: الدليل:

أولا: قول النبيَّ صلَى الله عليه وسلَم: «الأرضُ كلُّها مسجدٌ إلا المقبرة والحَمَّام» [الترمذي وصححه الألباني]، وهذا استثناء، والاستثناء معيار العموم.

ثانياً: قول النبيَّ صلَّى الله عليه وسلَم: «لعن اللَّهُ اليهودَ والنَّصارَى، اتُخَذُوا قُبُورَ أنبيائهم مَسَاجدَ» متفق عليه. والمساجد هنا قد تكون اعمُ من البناء؛ لأنه قد يُراد به المكان الذي يُبنى، وقد يُراد به المكان الذي يُتَّخذ مسجداً وإن لم يُبْنَ؛ لأنَّ المساجد جمع مَسْجد، والمسْجِد مكان السُّجود، فيكون هذا أعمَ من ألبناء.

فالثاً: تعليل؛ وهو أنَّ الصَّلاة في المقبرة قد تُتَّخذ ذريعة إلى عبادة القبور، أو إلى التشبُّه بمن يعبدُ القُبور. [الشرح المتع ١٠٨/٢].

#### مسالة :

يُستثنى من ذلك صلاة الجنازة، فإن كانت الصلاة على القبر فلا شَكَّ في استثنائها؛ لأنه ثبت عن النبيَّ عليه الصَّلاة والسَّلام أنَّه فَقَدَ المرأة التي كانت تَقُمُّ المسجد، فسأل عنها، فقالوا: «إنَّها ماتت»، وكانت قد ماتت بالليل، والصَّحابةُ رضي الله عنهم كرهوا أنْ يُخبروا النبيَّ صلَى الله عليه وسلَم بالليل فيخرُجَ، فقال لهم: هلاً أذنتموني»، أي: أخبرتموني، ثم قال عليه الصَّلاة والسَّلام: «دُلُوني على قبرها» فدلُوه على القبر، فقامَ وصَلَى عليها عليه الصَّلاة والسَّلام. [أصل الحديث متفق عليه] [الشرح المتع ٢٠/٢].

ونختم حديثنا بكلمة للعلامة الألباني رحمه الله يقول فيها: «وإن مما يتعجب منه المؤمن البصير في دينه تهاون أكثر الفقهاء بهذه المسالة الخطيرة؛ حيث إنهم لم يتعرضوا لها بذكر صريح في كتبهم وفتاويهم فيما علمت. ولذلك كان من العسير إقناع المقلدين بها على وضوح الحجة فيها».

نسال الله أن يوفقنا لاتباع الحق ويهدينا إليه، والحمد لله رب العالمين.

۲۰ ( الته يه العدد ٤٨٧ السنة الحادية والأربعون



٢٨٣٤ عن أنس رضى الله عنه قال: قال رسول الله عنه: «مَا تحابًا رَجلانٍ في الله تعالَى إِلاً كَانَ أَفْضلَهُما أَشدُ حُبًا لصاحبه».

[البخاري في «الأدب المفرد» (ح٤٤٥)، والحاكم (١٧١/٤)، وهذا حديث صحيح]. ٢٨٣٥ - عن أبي هريرة رضي الله عنه أنّه سَمِعَ النّبيّ على يقولُ: «مَا رُزِقَ عَبْدٌ خَيْرًا مِنَ الصَبر».

٣٠٣٦ عن أنس رضي الله عنه أنّ رَسُولَ اللَّــه عنه قال: «اللّهُم لاَ سَهْلَ إلاَ مَا جَعَلْتَهُ سَهْلاً، وأَتْتَ تَجْعَلُ الحَزْنَ إذا شَئِتْ سَهْلاً».

صحيح]. و «الحَزْنُ»: ما غلظ من الأرض و هو خلاف السهل. [المصباح المنير: ص١٣٤]. ٢٨٣٧- عن جابرٍ رضي الله عنه قال: قال رسولُ الله عني: «مَنْ مَاتَ عَلَى شيءٍ بَعَثَهُ الله عَلَيْه».

٣٨٣٨ عن فَضَالةً بن عبيد رضي الله عنه أنّهُ سَمِعَ رَسُولَ الله عنه عنه أنّهُ سَمِعَ رَسُولَ الله عنه عنه أنّه عنه أنّه سَمِعَ رَسُولَ الله عنه يقول: «أَفَلَحَ مَنْ هُدِيَ إِلَى الإسلام، وَكَانَ عَيْشُهُ كَفَافًا وقَنَعَ به».

٢٨٣٩ عن عقبة بن عامر رضي الله عنه قال: قال رسولُ الله عنه: «اقرعوا المُعَوِّداتِ في دُبُر كُل صلاة».

٤٠ ٣٨٠ عن ابن عباس رضي الله عنهما قال: قال رسول الله عنه: «لا يَزالُ أمرُ هذه الأمة مواتيًا أو مُقاربًا ما لم يتكلّموا في ألولدان والمُقدر».

#### [حب (١٨٢٤)، والحاكم (٢٣/١)، وهذا حديث صحيح].

١ ٤ ٢ ٨ ٤ - عن أبي موسى رضي الله عنه عن النبي عني أنه قال في الفتنة: كَسَرُوا فيها قسيتَكُم، وَقَطَعُوا فيها أَوْتَارَكُم، والْزَمُوا فيها أجوافَ بيوتكُم، وكُونُوا كابْن آدَم».

ات (۲۲۰۳) وقال: حديث حسن غريب].

٢٨٤٣ عَن رَبِيعة بنِ عامرٍ رضي الله عنه قال: سمعتُ رسول الله عنه يقول: «أَلِظُوا بِيا ذَا الجَلاَل والإِحْرَام».

[خ في «التاريخ الكبير» (٢/١/١/٢)، والحاكم (١/٩٩٤)، وحم (٤/٧١٧) ح(١٧٦٣٢) وهذا حديث صحيح.

رجب ١٤٣٣ هـ التوكيط ٢١

وله طريقان أحدهما من حديث أبي هريرة والآخر من حديث أنس، وحديثُ ربيعةُ أَصَحُهُم].

٣٨٤٣ عَنْ حَدَيفةً رضي الله عنه قال: قال رسُولُ الله : «إِنَّ الله خَالِقُ كُلِّ صَاتِع الله عنه عال: قال رسُولُ الله : «إِنَّ الله خَالِقُ كُلِّ صَاتِع وَصَنِيعتَه».

وأخرجه الإمامُ البخاريُ في «خَلَق أفعالِ العبَاد» (ح ٢٤٤) من حديث حذيفة أيضًا ولفظه: «إنّ الله يَصْنَعُ كُلّ صَابِع وَصَنْعَتُهُ». وتلا بعضهم عند ذلك: « وَاللهُ حَلَتَكُرُومَا تَمَمَلُونَ » [الصافات: ٩٦]. فأخبر أن الصناعات وأهلَها مخلوقةٌ.

٤٤٤ - عن أبي هُريرةَ رضي الله عنه قال: قيلَ لرسول الله عنه: أي النساء خيرٌ؟ قال: «خَيْرُ النَّسَاء: التي تَسُرُهُ إذا نَظَرَ، وتُطيعُهُ إذا أَمَر، وَلا تخالَفُهُ في نَفْسها ولا مَالها بما يُكْرَهُ».

### [ن(٢/٨٦)، والحاكم (٢/١٦١)، وهذا حديث صحيح].

٥ ٢٨٤ - عن ابن عباس رضى الله عنهما قال: قال رسولُ الله عنه: «الأخواتُ مُؤمناتٌ: مَيمونة رَوْحُ النّبي عنه وأختُها أُم الفَضْلِ بنتُ الحَارِثِ، وأُختُها سَلْمى بِنتُ الحَارِثِ امْرَأَةُ حَمْزة، وأسماءُ بنتُ عُميس أُختهن لأُمهنَ».

[الحاكم (٣٣/٤)، ولمن سعد في «الطبقات» (٨/٨٣)، وهذا حديث صحيح]. ٢ ٢ ٢ ٢ - عَنْ عبد الله بن مسعود رضي الله عنه عن النبي في قال: «إذا كانَ أجلُ أحدكُم بأرض أَوْتَبَبَتُهُ إليها الحاجةُ، فَإذا بَلغَ أقصى أَثَرِهِ قبضهُ اللهُ سبحانهُ، فتقولُ الأرضُ يومَ القيامةِ: رَبِ هذا ما اسُتَوْدَعتني». ٢ ٢ ٢ ٢ عن أنس بن مالك رضي الله عنه: أن أصحابَ النبي في كانوا يقُولُون وهم يحفرونَ الخندق: نَحْنُ الذينَ بايعوا محمدًا.. عَلَى الجهَاد مَا بقَينَا أبدًا.

والنبي منه يقول: «اللهم إنَّ الخيرَ خيرُ الآخرة، فَاغْفرُ للأصار والمهاجرة».

[اين سعد في «الطبقات» (٢/ ٧)، وهذا حديث صحيح]. الين سعد في «الطبقات» (٢/ ٧)، وهذا حديث صحيح]. من رآني في المنطقة؛ إنّ الشيطانَ لا يستطيعُ أن يتمثَلَ بي».

[جه (٣٩٠٤)، وهذا حديثٌ حَسَن، وأبو جُحيفةً صحابيَّ مشهورٌ بِكُنْبِتِه وهو وهبُ بنُ عبد الله]. قلت: وحتى لا يقول من لا علم له بطرق الحديث فالحديث جاء في أعلى درجات الصحة، لكن من حديث أبي هريرة رضي الله عنه قال: قال رسول الله عن: «مَن رآني في المنام فَقَد رآني فَإِنَ الشيطانَ لا يَتَمثَّلُ بي». [خ (٦٩٩٣)، م(٢٣٦٦)، فهو متفق عليه، بل بلغ حد التواتر، فقد أورده الإمام الكتاتي في «نظم المتناثر من الحديث المتواتر» (ح٣٧٩) من أحلديث ثماتين صحابيًا لا يتسع المكان لذكرهم رضي الله عنهم ولا لتخريج أحلابيتهم].

۲۲ ( التو يه العدد ٤٨٧ السنة العادية والأربعون



الحمدُ لله الذي أكمل لنا الدين، وأتم علينا نعمته، ورضى لنا الإسلام ديناً، والصلاة والسلام على نبينا محمد، الذي بعثه ريه هادياً، ومبشراً وتذيراً، وداعياً إليه بإذته وسراجاً منيراً.

أما بعد: فإن شهر رجب هو احد الأشهر الحرم، التي ذكرها الله تعالي في القرآن الكريم، من أجل ذلك احببت أن أحذر نفسي وإخواني القراء الكرام من بعض البدع التي أحدثها الناس في شهر رجب، فأقول وبالله تعالى التوفيق:

#### تسمية شهر رجب:

سُمي رَجَبٌ بذلك؛ لأن العرب كانوا يُعظمونه في الجاهلية بترك القتال فيه. (الحوادث والبدع للطرطوشي، ص ١٣٦).

#### رجب أحد الأشهر العرم:

قَال الله تعالى: «إِنَّ عِـدَةُ ٱلشَّهُورِ عِندَ ٱللَّهُ اَتُنَا عَشَرَ شَهَرًا فِي كَتَبِ ٱللَّهِ بَوَمَ خَلْقَ ٱلسَّمَوَتِ وَالْأَرْضَ مِنْهَا أَرْبَعَةٌ حُرُّمْ ذَلِكَ اللِّينُ ٱلْقَيْمُ فَلَا تَطْلِبُوا فِهِنَ أَنْفُسَكُمْ وَقَنْئُوا ٱلْمُشْرِكِينَ كَافَةٌ وَاعْلَمُوا أَنَّ ٱللَّهُ مَعَ الْمُنْفِينَ » (التوبة:٣٦).

عَنْ أَبِي بَكْرَةَ عَنْ النَّبِيِّ صلى الله عليه وسلم قَالَ: ﴿إِنَّ الزُّمَانَ قَدْ اسْتَدَارَ كَهَيْئَته يَوْمَ خَلَقَ اللَّهُ السُّمَوَات وَالاَرْضَ، السَّنَةُ اثْنَا عَشَرَ شَهْرًا منْهَا أَرْبَعَةٌ حُرُمٌ شَارَتُهُ مُتَوَاليَاتُ: ذُو الْقَعْدَة وَذُو الْحَجَّة وَالْمُحَرَّمُ وَرَجَبُ مُضَرَ، الَّذِي بَيْنَ جُمَادَى وَشَعْبَانَ». (البِخاري ٢٦٢٢، ومسلم (١٦٧٩).

قال ابن حجر العسقلاني (رحمه الله): قوله صلى الله عليه وسلم: (وَرَجَبُ مُضَرَ) إضافة إليهم؛ لأنهم كانوا متمسكين بتعظيمه بخلاف

غيرهم. (فتح الباري للعسقلاني ج ٨ص١٧٦). حكم القتال في الأشهر العرم:

ذهب جمهور العلماء إلى أن تحريم القتال في الأشهر الحرم منسوخ. واستدل الجمهور على ذلك بأن الصحابة اشتغلوا بعد النبي صلى الله عليه وسلم بفتح البلاد ومواصلة القتال والجهاد، ولم يُنقل عن أحد منهم أنه توقف عن القتال وهو طالب له في شيء من الأشهر الحرم، وهذا يدل على إجماعهم على نسخ ذلك. (لطائف المعارف لابن رجب الحنبلي ص٢٢٢ - ٢٢٥).

#### بدعة صلاة الرغائب:

صلاة الرغائب من البدع المحدثة في شهر رجب، وهي اثنتا عشرة ركعة، وتكون في ليلة أول جمعة من رجب بين صلاة المغرب والعشاء، يسبقها صيام الخميس الذي هو أول خميس في رجب. والأصل فيها حديث موضوع على رسول الله صلى الله عليه وسلم. (البدع الحولية للتويجري ص٢٤٠).

قال الإمام أبو بكر الطرطوشي (رحمه الله): «صلاة رجب لم تحدث عندنا ببيت المقدس إلا بعد سنة ثمانين وأربعمائة هجرية، وما كنا رأيناها ولا سمعنا بها قبل ذلك». (الحوادث للطرطوشي ص ١٣٣).

قَالَ الإمام النووي (رحمه الله) عن صلاة الرغائب: «هذه الصلاة بدعة مذمومة منكرة قبيحة، ولا تغتر بذكرها في كتاب قوت القلوب والإحياء». قال ابن تيمية (رحمه الله): «صَلاَةُ الرُّغَائبِ بدْعَةُ بِاتَفَاق أَعْمَة الدِّينِ، لَم يَسُنَّهَا رَسُولُ اللَّه صلى الله عليه وسلم وَلاَ أَحَدُ منْ خُلَفَائه وَلاَ اسْتَحَبُّهَا أَحَدُ منْ أَتَمَة الدِّينِ: كَمَالِكِ وَالشَّافِعِيِّ وَأَحْمَد وَأَبِي حَنِيفَةَ وَالتُّوْرِيَ

رجب ١٤٣٣ هـ التو ٢٢

## OLCEN,

وَالأَوْزَاعِي وَاللَّيْثِ وَغَيْرِهِمْ. وَالْحَدِيثُ الْمُرُوِيُّ فيهَا كَذَبُ بِإِحْمَاعِ أَهْلِ الْمُغْرِفَة بِالْحَدِيثِ وَكَذَلُكُ الصَّلاَةُ الْتِي تُذْكَرُ أَوَّلَ لَيْلَة جُمُعَة مِنْ رَجَبٍ وَفِي لَيْلَةِ الْعِرَاجِ. (فتاوى ابن تَيمية جُ٣٢ص٢٤).

#### تخصيص شهر رجب بالصيام بدعة:

عَنْ خَرَشَةَ بْنِ الْحَرِّ، قَالَ: رَأَيْتُ عُمَرَ بِن الخطاب يَضْرِبُ أَكُفُ النَّاسِ في رَجَبٍ، حَتَّى يَضَعُوهَا في الْحِفَانِ، وَيَقُولُ: كُلُوا فَإِنَّمَا هُوَ شَهْرُ كَانَ يُعَظِّمُهُ أَهْلُ الْجَاهليَّة. (إسناده صحيح- مصنف ابن أبي شيبة جِءَصَهه احديث (٩٨٤٨).

وعَنْ عَاصم بْنِ مُحَمَّد، عَنْ أَبِيه، قَالَ: كَانَ ابْنُ عُمَرَ إِذَا رَأَىَ النَّاسَ، وَمَا يُعدُونَ لَرَجَبٍ، كَرِهَ ذَلِكَ. (إسناده صحيح – مصنفَ ابن أبي شيبَة جَعُصِهما حديث ٩٨٥١).

قال شيخ الإسلام ابن تيمية (رحمه الله): أما صَوْمُ رَجَبُ بِخُصُوصِه، فَأَحَادِيثُهُ كُلُّهَا ضَعِيفَةٌ بَلْ مَوْضُوعَةٌ لاَ يَعْتَمَدُ أَهْلُ ٱلْعلْم عَلَى شَيَء منْهَا وَلَيْسَتْ مِنْ الضَعِيفِ الَّذِي يُزُوَى فِي الْفَضَّائَلِ، بَلْ عَامُتُهَا مِنْ الْمَوْضُوعَاتِ الْمُذُوبِاتِ. (فتاوى ابن تيمية ج٣٢ ص٣٩٠).

قال الإمامُ ابنُ القيم (رحمه الله): كَانَ صلى الله عليه وسلم يَصُومُ حَتَى يُقَالَ: لاَ يُفْطِرُ وَيُفْطِرُ حَتَى يُقَالَ: لاَ يَصُومُ، وَمَا اسْتَكْمَلَ صيَاَمَ شَهْرَ غَيْرَ رَمَضَانَ، وَمَا كَانَ يَصُومُ في شَهْرِ أَكْثَرُ مَمَا يَصُومُ في شَعْبَانَ، وَلَمْ يَصُمْ الثَلاَثَةَ الأَشْهُرَ شَهْرُ حَتَى يَصُومَ مَنْهُ. وَلَمْ يَصُمْ الثَلاَثَةَ الأَشْهُرَ سَرْدًا كَمَا يَفْعَلُهُ بَعْضُ النَّاسِ وَلاَ صَامَ رَجَبًا قَطَ، وَلاَ اسْتَحَبَ صِيَامَةُ. (زادَ المعاد لابن القيم ج٢صي٣).

قال الإمام ابنَ حجر (رحمه الله): لم يرد في فضل شهر رجب ولا في صيامه، ولا في صيام شيء منه معين، ولا في قيام ليلة مخصوصة فيه حديث صحيح يصلح للحجة، وقد سبقني إلى الجزم بذلك الإمام أبو إسماعيل الهروي. (تبيين العجب للعسقلاني ص٢٣).

قال الإمام أبو بكر الطرطوشي (رحمه الله): يُكره صيام شهر رجب على أوجه: أحدها: إذا خصه المسلمون بالصوم في كلً عام حسب العوام ومن لا معرفة له بالشريعة، مع ظهور صيامه، أنه فرض كرمضان. الثاني: أنه سُنةُ ثابتةُ خصه رسولُ الله

#### صلى الله عليه وسلم كالسُّنن الراتبة. ذبائع شهر رجب:

كان العرب في الجاهلية يذبحون لآلهتهم ذبيحة يسمونها العَتيرة، وذلك في شهر رجب، وقد ذهب جمهور العلماء إلى أن الإسلام قد أبطل ذلك. (لطائف المعارف لابن رجب الحنبلي ص٢٢٦).

عَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ عَنْ النَّبِيِّ صَلَى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ قَالَ: «لَا فَرَعَ وَلَا عَتِيرَةُ». (البخاري ٤٧٤هَ ومسلم ١٩٧٦).

الْفَرَعُ: أوَّل نَتَاجٍ، من الإبل والغنم، كَانَ أهل الجاهلية يَذْبَحُونَهُ لَآلهتهم.

قال الإمام الحسنُ البصري (رحمه الله): ليس في الإسلام عتيرة، إنما كانت العتيرة في الجاهلية، كان أحدهم يصوم رجب ويعتر فيه. قال الإمام ابنُ رجب الحنبلي: ويُشْبه الذبح في رجب اتخاذه موسماً وعيداً، كأكل الحلوى ونحوها. (لطائف المعارف لابن رجب الحنبلي ص٢٢٧).

#### عمرة شهر رجب:

تخصيصُ شهر رجب بالعُمْرة بدعة، ليس لها أصل؛ لأنه ليس هناك دليل شرعيُ على تخصيص شهر رجب بالعمرة فيه، مع ثبوت أن النبي صلى الله عليه وسلم لم يعتمر في رجب قط. ولو كان لتخصيصه بالعمرة فضلً لذَلُ النبي صلى الله عليه وسلم أمته عليه، وهو الحريص عليهم، كما دلهم على فضل العمرة في رمضان، ونحو ذلك.

عَنْ مُحَاهد قَالَ: دَخَلْتُ أَنَا وَعُرُوَةً بْنُ الزَّبْدِ الْمَسْجِدَ فَإِذَا عَبَّدُ اللَّه بْنُ عُمَرَ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُمَا جَالسٌ إِلَى حُجْرَةَ كَائشَةَ وَإِذَا نَاسٌ يُصَلُّونَ في الْسُجِد صَلاَةَ الضَّحَى قَالَ: فَسَائَنَاهُ عَنْ صَلاَتِهِمْ فَقَالَ: بِدْعَةُ ثُمَّ قَالَ لَهُ: كَمْ اعْتَمَرَ رَسُولُ صَلاَتِهِمْ فَقَالَ: بِدْعَةُ ثُمَّ قَالَ لَهُ: كَمْ اعْتَمَرَ رَسُولُ صَلاَتِهِمْ فَقَالَ: بِدْعَةُ ثُمَّ قَالَ لَهُ: كَمْ اعْتَمَرَ رَسُولُ قي رَجَب فَكَرَهْنَا أَنْ نَرُدً عَلَيْه قَالَ: أَرْبَعًا إحْدَاهُنَّ السَّتَنَانَ عَائشَةُ أَمَّ الْمُؤْمِنِينَ (صوت مرور السواك عَلَي أَسَائَنَا مَ الْمُؤْمِنِينَ أَنَّ تَسْمَعَيْنَ مَا يَقُولُ أَبُو عَبْد الرَّحْمَنِ قَالَتُ: مَا يَقُولُ؟ قَالَ: يَقُولُ: إِنَّ رَسُولُ الرَّحْمَنِ قَالَتُ: مَا يَقُولُ؟ قَالَ: يَوْوَلُ: إِنَّ رَسُولُ اللَّهُ صَلى الله عليه وسلم اعْتَمَرَ أَرْبَحَ عُمَرَات اللَّهُ مَا اللَّهُ أَنا عَنْمَرَ اللَّهِ عَلَيْهُ أَمَ الْقُولُ، قَالَ عُرُوةُ أَنَا عَنْهُ مُا

اعْتَمَرَ فِي رَجَبٍ قَطًّ. (البخاري ١٧٧٥، ومسلم ١٢٥٥).

#### حكم الاحتفال بليلة الإسراء والمعراج وقت الإسراء والمراج:

ذَكُرُ الإمام ابنُ حجر العسقلاني أن اختلاف أهل العلم في تحديد وقت الإسراء والمعراج يزيد على عشرة أقوال: منها أنه قد وقع في ربيع الأول أو في ربيع الآخر أو في رجب أو في رمضان أو في شوال. (فتح الباري للعسقلاني ج ٧ص٢٤٢).

أجمع سلفنا الصالح على أن اتخاذ موسم غير المواسم الشرعية من البدع المحدّثة التي نهى عنها نبينا محمد صلى الله عليه وسلم.

عَنْ عَائَشُهَ قَالَتُ: قَالَ رَسُولَ اللَّهِ صلى الله عليه وسلم:َ «مَنْ آَحْدَثَ فِي أَمْرِنَا هَذَا مَا لَيْسَ مِنْهُ فَهُوَ رَدُّ». (البخاري ٢٦٩٧، ومسلم ١٧١٨).

وبناءً على ما سبق، نقول وبالله تعالى التوفيق: الاحتفال بليلة الإسراء والمعراج بدعة محدثة، لم يفعلها نبينا صلى الله عليه وسلم، ولا الصحابة، ولا التابعون، ولا من تبعهم من السلف الصالح، وهم أحرص الناس على العمل الصالح. وسوف نذكر أقوال بعض أهل العلم في ذلك:

(١) قال الإمام ابن القيم: قال شيخ الإسلام ابن تيمية(رحمه الله): لا يُعْرَف عَنْ أَحَد منَ المسلمين أنه جَعَل لليلة الإسراء فضيلة على غَيْرِهَا، لاسيِّمَا عَلى ليلة القَدْرَ، وَلا كانَ الصِّحَابَة وَالتَّابِغُونَ لَهُمْ بِإِحْسَانِ يَقْصِدُونَ تَخْصِيصَ ليَّلة الإسْرَاء بأَمْر منَ الأُمُور وَلا يَذَكَرُونَهَا، وَلَهُذا لَا يُعْرَفُ أَيْ لَيْلَةً كَانِتْ، وَإِنْ كَانَ الإِسْرَاءُ منْ أعْظم فضائله صلى الله عَليَّه وسُلم، ومَعَ هَذا فلمْ يُشْرَعْ تَحْصِيصُ ذلك الزَّمَان وَلا ذلك المكان بعدادة شرْعدة، دَل غارُ حراء الذي انْتَدِيُّ فيه بنزول الوَحْي وَكَانَ يَتَحَرَّاهُ قَبْلِ النُّبُوَّةِ لَمْ يَقْصِدُهُ هُوَ وَلا أَحَدٌ مِنْ أَصْحَابِهِ بَعْدَ النَّبُوَّة مُدَة مُقامه بِمَكَة، وَلا خَصَّ الْيَوْمُ ٱلذي أَنْزِل فِيه الوَحْيُ بِعِبَادَة وَلا غَيْرِهَا، وَلا خَصَّ المَكَانَ الذي ابْتدى فَيَه بِالوَحْي وَلاَ الرَّمَانَ بِشَيْءٍ. (زاد المعاد لابن القدم ج ١ ص٥٨).

(حمه) قال الإمام ابن رجب الحنبلي(رحمه) (٢) قال الإما): لا يُشرع أن يتخذ المسلمون عيدًا إلا ما جاءت الشريعة باتخاذه عيدًا، وهو يوم الفطر

ويـوم الأضىحى وأيـام التشريق، وهي أعياد العام ويوم الجمعة وهو عيد الأسبوع، وما عدا ذلك فاتخاذه عيداً وموسماً بدعةً، لا أصل له في الشريعة. (لطائف المعارف لابن رجب الحنبلي ص٢٢٨).

of SERVICE

(حمه الله): (حمه الله): من البدع التي أحدثوها فيه -أعني في شهر رجب- ليلة السابع والعشرين منه التي هي ليلة المعراج. (المدخل لابن الحاج ج١ص٢٩٤).

(٤) قال الشيخ محمد عبد السلام الشقيري (رحمه الله): قراءة قصة المعراج، والاحتفال لها في ليلة السابع والعشرين من رجب بدعة، وتخصيص بعض الناس لها بالذكر والعبادة بدعة، والأدعية التي تُقال في رجب، وشعبان، ورمضان كلها مخترعة مبتدعة، ولو كان خيراً لسبقونا إليه، والإسراء لم يقم دليل على ليلته، ولا على شهره، ومسألة ذهابه صلى الله عليه وسلم ورجوعه ليلة الإسراء ولم يبرد فراشه لم تثبت، بل هى أكذوبة من أكاذب الناس.

ونسوق هنا مجموعة من الأحاديث لبيان ضعفها ووضعها، جاء في فضائل شهر رجب أحاديث، منها الضعيف ومنها الموضوع. وسوف نذكر بعضاً منها:

من الأحاديث الضعيفة:

(١) (إن في الجنة نهرا يقال له رجب ماؤه أشد بياضاً من اللبن وأحلى من العسل من صام يوماً من رجب سقاه الله من ذلك النهر) (تبيين العجب للعسقلاني صـ٣٣).

 (۲) (اللهم بارك لذا في رجب وشعبان وبلغنا رمضان).(تبيين العجب للعسقلاني صـ۳۷).

(٣) (إن رسول الله صلى الله عليه وسلم لم يصم بعد رمضان إلا رجباً وشعبان) (تبيين العجب للعسقلاني صد٤٠)

#### ومن الأحاديث الموضوعة:

(١) (رجب شهر الله، وشعبان شهري ورمضان شهر آمتي، فمن صام رجب إيمانا واحتساباً استوجب رضوان الله الأكبر وأسكنه الفردوس الأعلى) (الموضوعات لابن الجوزي ج٢ص٢٠٥).

(٢) (من صام ثلاثة أيام من رجب كتب الله له صيام شهر، ومن صام سبعة أيام أغلق عنه سبعة أبواب من النار) (الموضوعات لابن الجوزى

رجب ١٤٣٣ هـ التو التي ١٤٣٣

## OL CON

چ۲ص۲۰۲).

(٣) (من أحيا ليلة من رجب وصام يوماً، أطعمه الله من ثمار الجنة، وكساه من حُلل الجنة، وسقاه من الرحيق المختوم) (الموضوعات لابن الجوزي ج٢ص٢٠٨).

(٤) (من فرَّجَ عن مؤمن كربة في رجب أعطاه الله تعالى في الفردوس قصراً مَدَّ بصره، أكرموا رجباً يكرمكم الله بالف كرامة) (تبيين العجب للعسقلانى صـ٤٧).

(٥) (رجب من الأشهر الحرم، وأيامه مكتوبة على أبواب السماء السادسة، فإذا صام الرجل منه يوماً، وجوًد صومه بتقوى الله، نطق الباب ونطق اليوم، فقالا: يا رب اغفر له، وإذا لم يتم صومه بتقوى الله لم يستغفرا له)(تبيين العجب للعسقلانى ص٤٨).

(٦) (خطب رسول الله صلى الله عليه وسلم قبل رجب بجمعة، فقال: أيها الناس: إنه قد أظلكم شهر عظيم، شهر رجب، شهر الله الأصم، تُضاعف فيه الحسنات، وتُستجابُ فيه الدعوات، ويُفرجُ عن الكُرُبات، لا يُرَدُ فيه للمؤمنين دعوة، فمن اكتسب فيه خيراً ضُوعف له فيه أضعافاً مضاعفة، والله يضاعف لمن يشاء. فعليكم بقيام ليله، وصيام نهاره)(تبيين العجب للعسقلاني صر٢١٠.

 (٧) (بُعثتُ نبياً في السابع والعشرين من رجب، فمن صام ذلك اليوم كان كفارة ستين شهراً)
 (تبيين العجب للعسقلاني ص٦٤).

(٨) (من صلى المغرب أول ليلة من رجب ثم صلى بعدها عشرين ركعة، يقرأ في كل ركعة بفاتحة الكتاب وقل هو الله أحد مرة، ويسلم فيهن عشر تسليمات، أتدرون ما ثوابه؟ فإن الروح الأمين جبريل علمني ذلك. قلنا: الله ورسوله أعلم. قال: حفظه الله في نفسه وماله وأهله وولده وأجير من عذاب القبر وجاز على الصراط كالبرق بغير حساب ولا عذاب) (الموضوعات لابن الجوزي ج ٢٥٣٠٢).

(٩) (من صام يوماً من رجب وصلى فيه اربع ركعات، يقرأ في أول ركعة مائة مرة آية الكرسي، وفى الركعة الثانية مائة مرة قل هو الله أحد،

لم يمت حتى يَرى مقعده من الجنة أو يُرى له.) (الموضوعات لابن الجوزي ج٢ص١٢٣).

(١٠) (من صلى ليلة النصف من رجب أربع عشرة ركعة يقرأ في كل ركعة الحمد لله مرة، وقل هو الله أحد عشرين مرة) (الموضوعات لابن الجوزي ج٢ص١٢٦).

(١١) (إن شهر رجب شهر عظيم، من صام منه يوماً كَتَبَ اللهُ له صومَ الف سنة).(الموضوعات لابن الجوزي ج٢ص٢٠٧).

(١٢) حديث صلاة الرغائب (لا تغفلوا عن أول ليلة في رجب، فإنها ليلة تسميها الملائكة الرغائب، وذلك أنه إذا مضى بك الليل لا يبقى ملكَ مُقرَّبٌ في جميع السموات والأرض إلا ويجتمعون في الكعبة وحواليها، فيطلع الله عز وجل عليهم اطلاعة، فيقول: ملائكتى: سلونى ما شئتم، فيقولون يا ربنا حاجتنا إليك أن تغفر لصوام رجب، فيقول الله عز وجل: قد فعلت ذلك. ثم قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: وما من أحد يصوم يوم الخميس أول خميس في رجب، ثم يصلى فيما بن العشاء والعتمة، يعنى ليلة الجمعة، ثنتي عشرة ركعة، يقرأ في كل ركعة فاتحة الكتاب مرة، وإنا أنزلناه في ليلة القدر ثلاث مرات، وقل هو الله أحد اثنتى عشرة مرة، يفصل بين كل ركعتين بتسليمة، فإذا فرغ من صلاته صلى على سبعين مرة، ثم يقول: اللهم صل على محمد النبي الأمي وعلى آله، ثم يسجد فيقول في سجوده: سبوح قدوس رب الملائكة والروح سمعين مرة، ثم يرفع رأسه فيقول: رب اغفر لي وارحم وتجاوز عما تعلم إنك أنت العزيز الأعظم سبعين مرة، ثم يسجد الثانية فيقول مثل ما قال في السجدة الأولى، ثم يسال الله تعالى حاجته، فإنها تقضى. قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: والذي نفسى بيده ما من عبد ولا أمة صلى هذه الصلاة إلا غفر الله تعالى له جميع ذنوبه وإن كانت مثل زبد البحر وعدد ورق الأشجار، وشفع يوم القيامة في سبعمائة من أهل بيته) (الموضوعات لابن الجوزي ج٢ص١٢٤).

وأخر دعوانا أن الحمد لله رب العالمين. وصلى اللهُ وسلم على نبينا محمد، وعلى آله، وصحبه، والتابعينَ لهم بإحسان إلى يوم الدين.



الحمد لله وحده، يُحمد في السراء والضراء، سيحانه، والصلاة والسلام على خير خلقه محمد واله وصحبه.. وبعد: أريد بهذه الكلمة أن أذكر بمسائل مهمة: أولا: حرمة الدم المسلم، وهي من الضرورات الخمس التي جاء الإسلام لحمايتها. ثانيا: حرمة المساجد، التي هي بيوت الله، وحق على المسلمين أن يؤمنوا الداخل إليها. ثالثا: أثر فرَق الضلال في القديم الدماء استحلال والحديث في والأموال. رابعا: واقع الأمة في ظهور الغلو ومنبته وطريقة علاجه. حرمة المسلم

إن دماء المسلمين وأموالهم وأعراضهم محرمة من بعضهم على بعض، لا تحل إلا بإذن الله ورسوله، وفي ذلك كانت خطبة النبي صلى الله عليه وسلم في وتعراضكم عليكم حرام كحرمة يومكم هذا، في شهركم هذا، في بلدكم هذا» رواه البخاري وغيره. وقال صلى الله عليه وسلم: «كل المسلم على المسلم حرام، رمه، وماله، وعرضه» رواه مسلم، وقال صلى الله عليه وسلم «من صلى صلاتنا له فرة الله ورسوله» رواه البخارى.

فالأخوة الإسلامية تعني حفاظ المسلمعلى أخيه المسلم، ونصره له. يقول ابن حجر: «لأن حق المسلم على المسلم أن ينصره، لا أن يروعه، ويحمل السلاح عليه، فالمسلم دمه وماله وعرضه حرمته كحرمة البيت الحرام، بل أشد».

#### حرمة رفع السلاح على المسلم

YV

التوتيج

فلقد ثبت عن النبى صلى الله عليه

رجب ١٤٣٣هـ

وسلم أنه قال: «إذا التقى المسلمان بسيفيهما، فالقاتل والمقتول في النار». قالوا: يا رسول الله، هذا القاتل، فما بال المقتول؟! قال: «كان حريصًا على قتل صاحبه» رواه البخاري. وفي حديث أبي هريرة موقوفًا عند الترمذي، ومرفوعًا عند ابن أبي شيبة: «الملائكة تلعن أحدكم إذا أشار رواه مسلم. وأخرج البخاري من حديث ابن عمر وأبي موسى، أن النبي صلى الله عليه وسلم قال: «من حمل علينا السلاح فليس منا». وروى أحمد عن جابر قال: مر النبي صلى الله عليه وسلم في مجلس يسلون سيفًا يتعاطونه بينهم أحدكم السيف فليغمده ثم ليعطه أخاه».

قال ابن العربي: إذا استحق الذي يشير بالحديدة اللعن، فكيف بمن يصيب بها، وإنما استحق اللعن سواء كان جادًا أم لاعبًا، وإنما يؤاخذ اللاعب لما أدخله على أخيه من الروع، ولا يخفى أن إثم الهازل دون إثم الجاد، وإنما نهى عن تعاطي السيف مسلولاً لما يخاف من الغفلة عند التناول فيسقط فيؤذي.

وروى البخاري ومسلم عن أبي هريرة أن النبي صلى الله عليه وسلم قال: «لا يشير أحدكم بالسلاح، فإنه لا يدري لعل الشيطان ينزغ في يده فيقع في حفرة الشيطان».

#### المساجد بيوت الله

أمر الله تعالى ببناء بيوته وشرّف من بناها وعمرها، فقال تعالى: «في يُوُتٍ أَذِنَ أَنَّهُ أَنَّ تُرْفَعَ وَيُدَّكَرَ فِهَا آَسْمُهُ يُسَبِّحُ لَهُ فِهَا بِٱلْشُدُقِ وَٱلْأَصَالِ » [النور: [٣٦]

وقد أمر النبي صلى الله عليه وسلم بتطهيرها وحرم الإساءة فيها، ففي حديث البخاري عن أنس رضي الله عنه: قال النبي صلى الله عليه وسلم: «البزاق في المسجد خطيئة وكفارتها دفنها».

وأمر صلى الله عليه وسلم بتحية المساجد بالصلاة، فقال: «إذا دخل أحدكم المسجد فليركع ركعتين قبل أن يجلس» ووعد من بناه بالجنة، فقال صلى الله عليه وسلم: «من بنى

مسجدًا يبتغي به وجه الله بنى الله له مثله في الجنة».

ولقد صلى النبي صلى الله عليه وسلم على المرأة التي كانت تَقُمّ المسجد وتنظّفه بعد دفنها، صلى على قبرها، وكانت امرأة سوداء اسمها «أم محجن». فانظر كيف قدّرها بخدمتها للمسجد وتنظيفه.

وتدبر حديث النبي صلى الله عليه وسلم: «سبعه يظلهم الله بظله، يوم لا ظل إلا ظله...» ذكر منهم: «رجل قلبه معلق بالمساجد». والقلب ملك البدن، إن تعلق ببيت الملك الأعلى نجى صاحبه من أهوال يوم القيامة، فكيف يرجو النجاة مَن روّع المصلين، فضلاً عن قتلهم!!!

#### حرمة المسجد

ولقد أخرج البخاري عن جابر بن عبد الله رضي الله عنهما قال: مر رجل في المسجد ومعه سهام، فقال رسول الله صلى الله عليه وسلم: «أمسك بنصالها». قال ابن حجر: فيه إشارة إلى تعظيم قليل الدم وكثيره، وتأكيد حرمة المسلم.

وأخرج الشيخان عن أبي موسى عن النبي صلى الله عليه وسلم: «إذا مر أحدكم في مسجدنا أو في سوقنا ومعه نبل فليمسك على نصالها». أو قال: «فليقبضن بكفّه أن يصيب أحدًا من المسلمين بشيىء».

#### مرض المسلمين في الفرقة التي تصيبهم

قال الله سبحانه وتعالى: «وَإِنَّ هَٰذِهِ أُمَّتُكُرُ أُمَّةً وَجِدَةً وَأَنَّا رَبُّحُمْ فَأَنَقَرْنِ » [المؤمنون: ٥٢].

وروى مسلم عن جابر بن عبد الله رضي الله عنهما قال: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: «إن الشيطان أيس أن يُعبَد في أرضكم هذه، ولكن رضي بالتحريش بينهم». وأخرج مسلم في «صحيحه» عن ثوبان رضي الله عنه قال: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: «إن الله زوى لي الأرض فرأيت مشارقها ومغاربها، وإن أمتي سيبلغ ملكها ما زوى لي منها، وأعطيت الكنزين الأحمر والأبيض، وإني سالت ربي لامتي ألا يهلكها بسنة عامة، وألا يسلط عليهم وبي قال: يا محمد، إنى إذا قضيت قضاءً فانه لا ربي قال: يا محمد، إنى إذا قضيت قضاءً فانه لا

يرد، وإني أعطيت لأمتك ألا أهلكهم بسنة عامة، وألا أسلط عليهم عدوًا سوى أنفسهم يستبيح بيضتهم، ولو اجتمع عليهم من بأقطارها حتى يكون بعضهم يهلك بعضًا ويسبي بعضهم بعضًا».

#### فرق الضلال واستباحة الحرمات

لقد كانت فرق الضلال – ولا تزال - تستبيح الحرمات في الدماء والأموال والمقدسات، فإذا كانت الصين وهم وثنيون كتبوا لفظ الجلالة على بعض النعال، فلقد سبقهم في ذلك النصيرية (المسمون اليوم بالعلويين)، وكانوا يكتبون لفظ الجلالة أسفل القدم، وإن أول من خرج على المسلمين بالسلاح هم الخوارج.

أسر الخوارج عبد الله بن خباب وامرأته معه وهى حامل، فسألوه أن يحدثهم عن رسول الله صلى الله عليه وسلم، فحدثهم بحديث: «ستكون فتنة القاعد فيها خير من القائم، والقائم فيها خير من الماشي، والماشي فيها خير من الساعي»، فاقتادوه معهم، فبينما هو يسير معهم إذ لقى بعضهم خنزيرًا لبعض أهل الذمة، فضربه بعضهم فشق جلده، فقال له أخر: لمَ فعلت هذا وهو لذمى؟ فذهب إلى الذمى فاستحله وأرضاه، وبينما هو معهم إذ سقطت تمرة من نخلة، فأخذها أحدهم فألقاها في فمه، فقال له آخر: بغير إذن ولا ثمن؟ فألقاها ذلك من فمه، ومع هذا قدموا عبد الله بن خباب فذبحوه، وجاءوا إلى امرأته، فقالت: إني امرأة حبلي، ألا تتقون الله، فذبحوها وبقروا بطنها عن ولدها.

وفي وصف ابن حجر لطائفة الخوارج قال: ومن قولهم: من لم يخرج يحارب المسلمين

فهو كافر، ولو اعتقد معتقدهم، وتوسعوا في معتقدهم الباطل فأبطلوا رجم المحصن، وقطعوا يد السارق من الإبط، وأوجبوا الصلاة على الحائض في حال حيضها، وكفروا من ترك الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر، إن كان قادرًا، وإن لم يكن قادرًا فقد ارتكب كبيرة!! وحكم مرتكب الكبيرة عندهم حكم الكافر، وكفوا عن أموال أهل الذمة وعن التعرض لهم مطلقًا، وفتكوا بمن ينسب إلى الإسلام بالقتل والسبي والنهب، فمنهم من يفعل ذلك مطلقًا بغير دعوة منهم، ومنهم من يدعو أولاً ثم يفتك.

#### قول النبي صلى الله عليه وسلم في الخوارج

قال الإمام أحمد: صبح الحديث عن النبي صلى الله عليه وسلم في الخوارج من عشرة أوجه. فعند الترمذي وابن ماجه: «إنهم كلاب أهل النار»، وقرأ هذه الآية: «يَوْمَ تَبْيَضُ وُجُرٌ وَمَسَوَدُ وُجُرٌ »

وأخرج البخارى ومسلم عن أبي سعيد الخدري، أن النبي صلى الله عليه وسلم وصفهم بقوله: «يتلون كتاب الله رطبًا لا يجاوز حناجرهم، يمرقون من الدين كما يمرق السهم من الرمية، يقتلون أهل الإسلام ويدعون أهل الأوثان، لئن أدركتهم لأقتلنهم قتل عاد». قصد بقتل عاد استئصالهم؛ لقوله تعالى: «فَهَلْ زَىٰ لَهُم مَنْ بَانِيَا » [الحاقة ٨]. قال النووي في شرح مسلم: قال القاضى: أجمع العلماء على أن الخوارج وأشيباههم من أهل البدع والبغي متى خرجوا على الامام وخالفوا رأى الحماعة وشقوا العصا وجب قتالهم بعد إنذارهم قال تعالى: «فَقَتِبْلُوا أَلِّي تَبْغي حَقَّى تَغْيَءَ إِلَى أَمْر اللهِ» [الحجرات: ٩]، لكن لا يُجهَّز على جريحهم ولا يُتبِّع منهزمهم، ولا يُقتل أسيرهم، ولا تباح أموالهم، وما لم يخرجوا عن الطاعة وينتصبوا للحرب لا يُقاتَلون، بل يوعظون ويُستتابون من بدعتهم وباطلهم. (انتهى).

وكلام النووي هذا يعني أنه يجب على الشرطة المكلفة من السلطان أن تدفع شرهم بما دون القتل، حتى تبقى بهم حياة ليتمكنوا من التوبة، وهذا خلاف ما يُفعَل في كثير من بلدان الإسلام اليوم، ممن يخالف السلطان ويعادى النظام.

رجب ١٤٣٣ هـ التوديي ٢٩

قال شيخ الإسلام: الخوارج هم أول من كفر المسلمين، يكفرون بالذنوب، ويكفرون من خالفهم في بدعتهم، ويستحلون دمه وماله، وهذه حال أهل البدع، يبتدعون بدعة ويكفرون مَن خالفهم فيها، وأهل السنة والجماعة يتبعون الكتاب والسنة، ويطيعون الله ورسوله، ويتبعون الحق ويرحمون الخلق.

وقال شيخ الإسلام أيضا: والخوارج المارقون الذين أمر النبي صلى الله عليه وسلم بقتالهم، قاتلهم أمير المؤمنين على بن أبى طالب أحد الخلفاء الراشدين، واتفق على قتالهم أئمة الدين من الصحابة والتابعين ومن بعدهم، ولم يكفرهم على بن أبي طالب، وسعد بن أبي وقاص، وغيرهما من الصحابة، بل جعلوهم من المسلمين مع قتلهم، ولم يقاتلهم على حتى سفكوا الدم الحرام وأغاروا على أموال المسلمين، فقاتلهم لدفع ظلمهم وبغيهم، لا لأنهم كفار، ولهذا لم يسب حريمهم ولم يغنم أموالهم وإذا كان هؤلاء الذين ثبت ضلالهم بالنص والإجماع لم يكفروا مع أمر الله ورسوله صلى الله عليه وسلم بقتالهم، فكيف بالطوائف المختلفين الذين اشتبه عليهم الحق في مسائل غلط فيها من هو أعلم منهم ؟! فلا يحل لأحد من هذه الطوائف أن تكفر الأخرى، ولا تستحل دمها ومالها، وإن كانت فيها بدعه محققة، فكيف إذا كانت المكفرة

لها مبتدعة أيضا؛ انتهى كلام شيخ الإسلام. فتدبر أيها الأخ الكريم تعلم أن الإسلام دين الله الكامل بيَن بوضوح كيف يحفظ الأمة، ولذا فإنه من فضل الله ورحمته أنه قد أظهر فرق الضلال بقدرته سبحانه في وفرة أهل العلم من الإفراط أو التفريط، فلا تدعوهم الرحمة أن من الإفراط أو التفريط، فلا تدعوهم الرحمة أن يتركوا الفساد يستشرف، ولا تدفعهم الرغبة في قبل الموت، أو يستحلوا حريمهم وأموالهم، ولو قبل الموت، أو يستحلوا حريمهم وأموالهم، ولو اليوم في شانهم أشد اختلافًا؛ حيث لا يجدون لهم في ذلك قدوة أو مثلاً يحتذى في معاملة البغاة وفرق الضلال وسووا بينهم وبين الكفار

الأصليين الذين لم يدخلوا في الإسلام.

هذه كلمات سريعة عن الخوارج واستحلالهم للدماء والأموال، وفرقهم لا تزال إلى الدوم، ويخرج من شباب المسلمين في غياب الفهم السليم والوعى والدعوة مع وجود القهر وكدت الحريات، فيدعو قليل العلم إلى الغلو في رد أفعالهم، خاصة إذا أصبح صوت الدعاة مؤيدًا للسلطان، سواءً كان محقًا أم مبطلاً، فيختلط الأمر ولا يوجد عند الشباب من مصحح لهم الفهم، لذا صار من الضروري التوعدة الإسلامية ودراسة الفرق الإسلامية والربط بن الأقوال التي كانوا عليها وما تفرع عنها من الأقوال وشابهها، والواقع الحادث اليوم، مما لا ينبغي إهماله، حتى لا نلدَغ من الجحر الواحد مرارًا، وإن على العلماء والسلاطين في ذلك واجبًا لا ينبغي أبدًا أن يهملوه أو يفرطوا فده، فإما أن ننتبه، وإلا سبحنا في برَك من الدماء والأشيلاء.

ولم تكن فرقة الخوارج وحدها هي التي وقعت في الاستحلال، بل كان كذلك المعتزلة؛ حيث من أصولهم الخمسة: (الأمر بالمعروف، والنهي عن المنكر)، وهذا الأصل يخفون وراءم الأمر بالخروج على الولاة بقوة، وتاريخهم أشد من ذلك، حيث لما كانوا وزراء في الدولة العباسية قتلوا في فتنة خلق القرآن وعذبوا وأرهبوا ووقعت منهم فظائع كثيرة دونها التاريخ بين مختصر ومطول.

أما الشيعة فهم أخبث الفرّق وأكثرهم تسربًا وانتشارًا وعداءً للإسلام والمسلمين وهم أهل التلون بالباطل، فهي فرقة نبتت من اليهود بيد عبد الله بن سبأ (ابن السوداء)، وقد حاول علي بن أبي طالب رضي الله عنه قتله فهرب منه، وهو الذي نقل من اليهودية فكرة الوصاية، وزعم أن النبي صلى الله عليه وسلم أوصى لعلي بن أبي طالب، وهذا الزعم الباطل هو أصل مذهب الشيعة، فإذا انهدم ذلك الأصل انهدم مذهب الشيعة كله، خاصة إذا صححنا الفهم في معنى (آل بيت النبي صلى الله عليه وسلم).

وإن فرقة القرامطة وهم الذين تفرعت منهم

٣٠ التوكير العدد ٤٨٧ السنة الحادية والأربعون

الدولة الفاطمية التي حكمت المغرب وانتقلت إلى مصر والشام والحجاز زمانا طويلا، هذه الفرْقة لها في استحلال دماء المسلمين وأمو الهم باع طويل، وقد كتب ابن كثير في المجلد الحادي عشر في أعمال السنوات العشرين الأخدرة من القرن الثالث، والسنوات العشرين الأولى من القرن الرابع، ففي سنة ٢٩٤ اعترض القرامطة الحجاج العائدين من مكة فقتلوهم عن آخرهم وأخذوا أموالهم وسيوا نساءهم، فقتلوا عشرين ألف إنسان، ثم إن نساء القرامطة حملوا الماء فى أيديهم وطافوا بين القتلى يزعمن أنهن يسقين الجريح العطشان، فمن كلمهن من الجرحى قتلنه وأجهزن عليه فلعنة الله عليهن وعلى أزواجهن.

وفي سنة ٣١٩ خرج القرمطي في جماعته يوم التروية، فانتهب أموال الحجاج واستباح قتالهم، فقتل في رحاب مكة وشعابها، وفي المسجد الحرام وفي جوف الكعبة من الحجاج خلقا كثيرًا، وجلس أميرهم أبو طاهر القرمطي

حوله والسيوف تعمل في الناس في المسجد الحرام في الشهر الحرام في يوم التروية الذي هو أشرف الأيام، وهو يقول: أنَّا الله وبالله أنَّا، أخلق الخلق وأفنيهم أنا، فكان الناس يفرون منهم ويتعلقون بأستار الكعبة، فلا يحدى ذلك عنهم شيئًا، بل يُقتلون وهم كذلك، ويطوفون فيقتلون في الطواف الناس وهم محرمون، وأمر القرمطي رجلا أن يصعد إلى الميزاب فيقتلعه، لكنه سقط ميتا، فكف القرمطي عن الميزاب، ونزع كسوة الكعبة وشقها بين أصحابة وأمر بقطع الحجر الأسود، وأخذ يقول: أين الطير الأبابيل، أين الحجارة من سجيل، ثم أخذوا الحجر الأسود معهم إلى بلادهم، فمكث عندهم اثنين وعشرين عامًا ثم ردوه بشفاعة المعز الفاطمي الذي كان قد احتل مصر.

وفي سنة ٣٢١ لم يحج من أهل العراق أحد لخوفهم من القرامطة. وفي سنة ٣٢٢ جمع أبو طاهر القرمطي ألفا

وسيعمائة فارس فدخلوا المصرة لدلا، فقتلوا وشردوا أهلها، ومكثوا سبعة عشر يومًا في القتل والأسر.

أما في الحديث: فإن أحداث جهيمان واستحلال الدماء في الحرم ودخول السلاح وغلق الأبواب وادعاء المهدوية في شاب يدعى (محمد بن عبد الله)، وهذه الأحداث تنبَّه إلى خطورة مخالفة أهل العلم ومحاولة الاستقلال بالفهم بعيدًا عن العلماء، وللشيخ أبى بكر الجزائري في ذلك أحاديث مهمة ينبغي للشياب أن يعوا ذلك الدرس جيدًا.

وما استباحت فيه الشيعة القادمون من إيران وبعض الخليج وما فعلوه من تفجيرات ومفرقعات في السنوات القريبة إنما هو امتداد لما فعلوه من إلقاء السموم في ماء زمزم وغيره من المياه التي يشربها الحجاج، وإنما بنبع ذلك من الأقوال الضالة والاعتقادات الفاسدة؛ حيث يرون القرية في إيذاء المسلمين واستحلال حمائهم وأموالهم.

\_لعنه الله\_ على باب الكعبة والرجال تصرع لعلى قد أطلت، لكن الأمر يحتاج إلى بسط طويل إلا أن جماعة أنصار السنة المحمدية ما قامت إلا للتعريف بالإسلام الصحبح، فلا بخرج منها \_ بحمد الله \_ من أقوال الضلال، بل من اقترب منهم من أصحاب هذه الأقوال لفظوه، وقد يظن عندئذ الساذج أنهم انشقوا، بل إن الخوارج والشيعة والمعتزلة والمرحئة والمهمية هذه الرعوس من فرق الضلال لم تخرج من دن المسلمين، إنما لفظهم أهل السنة حتى يتمدز الحق من الداطل؛ لذا من الضرورى در اسة القرون الفاضطة والوقائع المعاصرة، وتحكدم شرع الله، والمحافظة على المنهج الإسلامي وتربية النشء والدعاة والتوعية بالإسلام الصحيح بعيدًا عن أقوال فرَق الضلال وعن مشابهتهم، فلا نستهين بذلك البيان، والأمر ليس سياسة، والمقال ليس مقالا سياسيا، فلست ممن يحسن الكلام في السياسة، وإنما الكلام شرع ودين، وشرع الله حاكم على الخلق أجمعين، «فَقِرُوا إِلَى ٱللهِ إِنِّي لَكُم مِنْهُ نَدِيرٌ مَّيِينَ» [الذاريات: ٥٠].

والحمد لله رب العالمين.

- 12TT 423

التولايد 🚺 ۳۱

الحمد لله، والصلاة والسلام على رسول الله، وبعدُ:

فلا يزال حديثنا متصلاً حول دلائل عظمة القرآن، ونتناول في هذه المقالة «تصديق القرآن لكتب الله وهيمنته عليها».

قىال الىلە تىغالى: « وَأَنَزَلْنَا إِلَيْكَ ٱلْكِتَبَ بِالْحَقِّ مُصَدِقًا لِمَا بَبْنَت يَدَيْدٍ مِنَ ٱلْكِتَبِ وَمُهْيَمِنًا عَلَيْهِ » [11لدة: 18].

#### معنى رمصدق، في اللغة:

وردت لفظة «مُصَدَّق» في اللغة بمعان متعددة ومتنوعة، نأخذ منها ما يدل على المقصود:

جاء في المعجم الوسيط: «صَدَّقهُ، وَصَدَّقَ به، تَصُديقًا وتصْدَاقًا: اعترف بصدق قوله، وحققه. وفي التنزيل العزيز: « وَلَقَدْصَدَقَ عَلَيْم إِلِيشُ طُنَهُ » [سبأ: ٢٠]. ويقال: صدَّقَ على الأمر: أقَرَّه.

وفي معجم أساس البلاغة: «صدقة الحديث.. وصادقه ولم يُكاذِبْه، وتصادقا ولم يتكاذبا، وصدَّقه فيما قال... وعنده مصداقُ ذلك، وهو ما يصدقه من الدليل».

قال ابن منظور: «وهنا مِصْدَاقَ هذا أي ما يُصدقه».

وخلاصة المعاني اللغوية لكلمة «مُصدِّق» ما يلى:

١- الاعتراف بصدق الشيء.

- ٢- الإقرار على الشيىء.
- ۳- الدلالة على صدق الشيء.
  معنى مهيمن، في اللغة:

وردت لفظة: «هيمن» في اللغة بعدة معان أيضًا، نأخذ منها ما له صلة بموضوعنا: جاء في المعجم الوسيط: «هيمن فلان: قال: آمين و-على كذا: سيطر عليه، وراقبه، وحفظه...

والمهيمن: من أسماء الله تعالى، بمعنى الرقيب المسيطر على كل شيء، الحافظ له، وفي التنزيل العزيز: «مُمَدَقًا لِمَا بَبْنَ يَدَيْدِ مِنَ ٱلْكِتَبِ رَمُهَيْنًا عَلَيْهِ » [المائدة: ٤٨].

وفي مختار الصحاح: «المهَيمنُ: الشاهدُ». وخلاصة الماني اللفوية ثكلمة: «هيمن، ما يَلِي:

١- السيطرة ٢- الرقابة ٣- الحفظ ٤ الشهادة.

ووصف القرآن العظيم بأنه مُهيمنُ ومصدًق لكتب الله يقتضي أنه: أ**ولاُ: مُسيطرُ عليها:** 

التوكيط العدد ٤٨٧ السنة الحادية والأربعون

اعداد/

24

مصطفى البصراتي

Im llas

#### [المائدة: ٧٥].

ثانيًا: رقيبُ عليها:

بمعنى أنه المصحّحُ لأخبارها، المحصُ لحقائقها، كما في قوله تعالى: « وَمَاقَنْلُوهُ وَمَاصَلَبُوهُ وَلَكِنَ شُبَهُ هُمُّ» [النساء: ١٥٧].

وذلك ردًا على ما يزعمه النصارى أنه عليه السلام قُتل فوق الصليب، فكان القرآن رقيبًا على ذلك، فأوضح في الآية المتقدمة أن هذا الخبر الذي ألحقه النصارى زورًا وبهتانًا بالإنجيل المحرَّف، هو من مزاعمهم، وليس مما أنزل على عيسى عليه السلام.

#### ثالثا: حفيظ عليها:

وهو قريب من المعنى الثاني. رابعًا: شهيدٌ عليها:

بمعنى أنه يشهد لها بالصحة والثبات، فيقرر أصولها، ويشهد بما فيها من الحقائق.

خامسًا: أمين عليها:

بمعنى أن ما أخبر به عنها، أو أنه فيها فهو الحقُّ، وما عداه مما زعمه أهلُها فباطلٌ لا يُصَدِّق. قال ابن جريج: «القرآن أمينُ على ما قبله من الكُتب، فما أخبر أهلُ الكتابٍ عن كتابهم، فإن كان في القرآن فصدَّقوا، وإلا فكذَّبوا». [تفسير البغوي [۲/٣].

#### سادسًا: مُعْتَرف بصدقها:

بمعنى أنه مُعترفَ بأنها من عند الله تعالى أنزلها على رسله – عليهم السلام – معترف بما فيها من العقائد الصحيحة، والكليات التي لا يختلف عليها العقلاء، كحُبَّ الخير، والأمر بالمعروف والنهي عن المنكر، وإقامة العدل، وإحقاق الحقِّ..، إلى غير ذلك.

سابعًا: مقرَّرٌ لها على ما جاءت به من الحق:

بمعنى أنه لا ينازعها فيما جاءت به من الحق في العقائد والأخبار، وغيرها. تُامنًا: دالً على صدقها:

بمعنى أنه هو الدليل على أن هذه الكتب من عند الله، وعلى أن أخبارها الصحيحة حق،

ذلك أن الكُتب السابقة جاءت -مثلاً - بأوصاف نبينا محمد صلى الله عليه وسلم وأوصاف أمته، وبشَرت بمبعثه صلى الله عليه وسلم.

فجاء القرآن العظيم مصدقًا بما أخبرت به هذه الكتب، ومطابقًا لهذه الأوصاف، فدل ذلك على صدق هذه الكتب فيما أخبرت به في هذا المجال، وصدق كونها من عند الله تعالى. [التفسير الموضوعي للآيات القرآنية المتعلقة بالكتب السماوية، د. عبد العزيز الدردير].

والمتأملَ في هذه المعاني المتقدمة يلحظ أن بعضها يقترب من بعض، إلا أنها كُلها وأكثر منها وردت فيها نصوصٌ كثيرة من القرآن العظيم تفيد أنه تصديق، أو مصدّق لما تقدمه من كتب.

تصديق القرآن لما سبقه من كتب الله:

فبالإضافة لما تقدم ذكره، يكون تصديق القرأن العظيم لما سبقه من كتب الله من جهات متعددة:

الجهة الأولى: أثبت أنه الوحي، وقرر إمكانية وقوعه فعلاً، كما قال تعالى: «إِنَّا أَرْحَمَّا إِلَيْكَ كَمَّا أَرْحَمَّاً إِلَى شُحِ وَالْبَيْتِنَ مِنْ مَعْدِهِ، [النساء: ١٦٣]. فهذا تصديقُ لأصل الوحي وللرسالات السابقة، وبذلك يكون القرآن مصدقًا لما بين يديه، كما قال تعالى: « زَلَّهُ عَلِكَ الْكِتَبَ إِلَحَقْ مُعَدَقًا لِمَا بِينَ يَدِيهِ، [ال عمران: ٣].

الجهة الثانية: إن القرآن العظيم جاء حسب وصفه الموجود في تلك الكتب؛ حيث اشتمل على وصف خاتم الرسل، وأنه يأتي بكتاب من عند الله تعالى، فنزول القرآن على وفق هذه النعوت تصديقٌ لهذه الكتب.

قال ابن كثير رحمه الله في معنى قوله تعالى: « مُمَرِقًا لَمَا بَيْنَ يَدَيْهِ » [أل عمران: ٣]: أي: من الكتب المتقدمة المتضمنة ذكره ومدحه، وأنه سينزل من عند الله على عبده ورسوله محمد صلى الله عليه وسلم، فكان نزوله كما أخبرت به، مما زادها صدقًا عند حامليها من ذوي البصائر الذين انقادوا لأمر الله، واتبعوا شرائع الله وصدقوا رسل الله». [تفسير اين كثير: ١٥٢/٣].

الجهةُ الثانية: أن القرآن العظيم وافق الكتب السابقة في مقاصد الدين وأصوله: والتي لا تختلف باختلاف الشرائع والرسالات، ومن هنا نلحظ اتفاق القرآن مع غيره من كُتب الله فيما يلي:

١- الدعوة إلى الإيمان بالله تعالى، وكتبه،
 ورسله، واليوم الآخر، وما يتصل بذلك من تنزيه

رجب ١٤٣٣ هـ التوكيد ) ٣٣

الله تعالى عن النقائص، ووصفه بكل كمالٍ يليق بذاته المقدسة.

٢- تتفق الكتب المنزلة كذلك في: أصول الشرائع كالصلاة، والصيام والزكاة؛ حيث أخبر القرآنُ العظيم أن الله عز وجل تعبُد بها من قبلنا.

فقال في الصوم: « يَتَابَهُا الَّذِينَ مَامَنُوْا كَفِّ عَيَّكُمُ ٱلصِّيامُ كَمَا كُنِّبَ عَلَى ٱلَّذِينَ مِن قَبْلِكُمْ لَمَلَكُمْ تَنْقُوْنَ ، [البقرة: ١٨٣].

وقال في الصلاة والزكاة: « وَإِذَا خَذْنَا مِشْقَ بَنَ إِسَرَّهِ بِلَ لَا مَتَبُدُونَ إِلَا اللَّهَ وَبَالْوَالِيَّنِ إِحْسَانًا وَذِي الْقُرْبَى وَالْلِتَعْنَى وَالْمُسَكِينِ وَقُولُواللَّاسِ حُسْنًا وَأَقِهُوا الضَكَوَةَ وَمَا تُوا الرَّكَوَةَ » [البقرة: ٨٣].

ومن هنا نلحظ أن أصول الشرائع واحدةً في جميع الأديان، كما صرح بذلك قوله تعالى: «شَرَعَ لَكُمْ مِنَ اللَّذِينَ مَا وَصَّى بِهِ قُمَّا وَالَّذِي آوَحَيْنَا آلَتِكَ وَمَا وَصَيْنَا بِعِ إِبْرَهِمَ وَقُوْسَى وَعِسَى اللهِ قُولاً الذِينَ وَلا تَنْفَرَقُوا فِيوْ [الشورى: ١٣]]. وأما تفصيلات الشرائع العملية، فتختلف فيها الكتب السماوية، اختلافًا يتلاءم مع زمان كُلَّ منها، ويتفقُ مع مصالح أتباعها، مصداقً ذلك قوله تعالى: «لِكُلَّ حَمَلَنَا مِنْكُمْ شَرْعَةً وَمِنْهَاجًا». [المائدة: 14].

٣- تتفقّ الكتب المنزلة كذلك في الدعوة إلى الفضائل، والترغيب فيها، والترهيب من الرذائل والتنفير منها، فكل كتب الله أمرت بالعدل والتنفير منها، فكل كتب الله أمرت بالعدل والإحسان، والصدق والصبر، والأمانة والوفاء، والرحمة، وما إلى ذلك من الفضائل ومكارم الأخلاق التي تسعد بها البشرية في كل زمان ومكان، وكل كتب الله كذلك نهت عن الظلم والخيانة والكذب والغدر والقسوة، وما إلى ذلك من المزائل التي تورد البشرية موارد الهلاك، ويشهد لذلك قوله تعالى: «وَإِذَا مَنْتَى بَعْنَ الظلم والخيانة والكذب كتب الله كذلك نهت عن الظلم والخيانة والكذب تورد البشرية موارد الهلاك، ويشهد لذلك قوله تعالى: «وَإِذَا مَنْتَى بَعْنَ المَاتَ وَالْتَنْعَانَ وَكَل مَنْتَى بَعْنَ الله كذلك من الرذائل التي تعالى: «وَإِذَا مَنْتَى بَعْنَ المَنْ وَنْ أَلْمَانَة وَلِهُ مَنْ أَوْمَانًا وَذِي أَلْمَرْيَ وَأَلْتَتَكَى وَالْتَسَكِينَ وَقُولُوْاً وَيَا أَلْمَانًا البقرية موارد المالك، ويشهد لذلك قوله ويالورلين إحساناً وَذِي أَلْقُرْيَ وَأَلْتَتَكَى وَالْتَسَكِينَ وَقُولُوْاً وَيَا أَلْمَانًا».

وقال تعالى أيضًا في حق إبراهيم وإسحاق وإسماعيل ويعقوب عليهم الصلاة والسلام: «وَجَعَلَتَهُمْ أَيْنَهُ يَهَدُونَ بِأَمْرِيَا وَأَوْجَعْنَا إِلَيْهِمْ فِعَلَ الْخَيْرَتِ وَإِقَامُ السَلَوْةِ وَإِيتَآءَ ٱلْزَكَوْةِ وَكَانُوا لَكَ عَبِينِ، [الإنبياء: ٧٣].

الجهة الرابعة من جهات تصديق القرآن لما سبقه من الكُتب: أن الله تعالى قد جمع فيه ما توزع في هذه الكتب من الفضائل، فانقذ بذلك أصول من سبقه من كتب الله وحفظها وصدقها.

الته لايها العدد ٤٨٧ السنة الحادية والأربعون

37

فهذا القرآن هو خُلاصةً كاملة للرسالات الأولى، وللنصائح التي بُذلت للإنسانية من فجر وجودها، وهذا من أوضح وأبين مظاهر عظمة القرآن.

هَيمَنْة القرآن على ما سبقه من كتب الله:

وكما جاء القرآن العظيم مُصدَقًا لما قبله من كتب الله، فقد جاء كذلك مهيمنًا عليها كما صرح بذلك قوله تعالى: « وَأَرَّلْنَا إَلَى الْكَتَبَ بِالَحَقِّ مُصَدِقًا لَمَا بَيْحَ يَدَيْعُ مِنَ الْصَحَبَ وَمُهَيَّنًا عَلَيْهِ » [المائدة: ٤٨]. ومعنى قوله: «وَمُهَيَّنًا عَلَيْهِ» [المائدة: ٤٨] أي: أن القرآن العظيم رقيبً على الكتب السابقة؛ لأنه مروعها، ويبين أحكامها المنسوخة بتعين وقت نشهد بصحتها ويقرر أصولها، وما يتابد من انتهاء مشروعيتها، أو على معنى أنه الحافظُ لها، فهو الذي حفظ ما جاء فيها من التوحيد وكليات الدين إلى يوم القيامة، أو على معنى أنه دالُ على صدقها أي هو دليل على أنها من عند الله؛ لأنه جاء كما نعتتُه هذه الكتب. [تفسير الطبري ٢٦٦٦٢].

قال ابن كثير رحمه الله (١٩٣/٣): «وهذه الأقوال كُلُها متقاربة المعنى، فإن اسم (المهيمن) يتضمن هذا كله، فهو أمين وشاهد وحاكم على كل كتاب قبله، جعل الله هذا الكتاب العظيم الذي أنزله أخر الكتب وخاتمها وأشملها واعظمها وأحكمها، حيث جمع فيه محاسن ما قبله، وزاده من الكمالات ما ليس في غيره، فلهذا جعله شاهدًا وأمينًا وحاكمًا عليها كلها، وتكفل تعالى بحفظه بنفسه الكريمة، فقال تعالى: « إِتَاعَتُ زَرَانَا الذِكْرَ وَإِنَّا لَهُ

#### علاقة الهيمنة بالتصديق:

ومما تقدم ذكره «نستطيع أن نقرر أن مفهوم الهيمنة أتمُّ وأشملُ من مفهوم التصديق؛ لأن الهيمنة لا تقتصر على مجرد الشهادة لهذه الكتب بصحة إنزال أصولها، وتقرير أصولها وشرائعها، بل تتعدى ذلك فتُبينُ ما اعتراها من نسخ أو تحريف، وما عرض لها من زيف وفساد.

فالقرآن بذلك مُهيمن على المعاني الصحيحة التي كانت في تلك الكتب، وشاهدُ بكونها من عند الله، وبذلك تتلاقى الهيمنة مع التصديق، ولكنه كذلك يشهد على هذه الكتب بما أصابها من تحريف وتسرب إليها من باطل، وبه تنفرد الهيمنة عن التصديق، فمفهومُها إذًا أتم وأشملُ من مفهوم وهيمنته عليها ص(٥٥)].

#### مظاهر هيمنة القرآن على الكتب السابقة:

لهيمنة القرآن العظيم على كَتب الله المنزلة -فوق ما تقدم من تصديقه لها - مظاهر متعددة من أهمها ما يلى:

#### ١- إخبارة بتعريف الكتب السابقة وتبديلها:

فقد تناولتها أيدي أهل الكتاب الأثمة بالتحريف والتبديل، وتناولوا ما بقي منها بالتأويل الفاسد؛ تبعًا للأهواء والشهوات، أو مُتابعةً لذوي السلطان، أو محاولةً لكسب الجدل على أعدائهم وخصومهم.

بل أخبر القرآنُ كذلك أنهم كتبوا الكتب بأيديهم ونسبوها - زورًا وبهتانًا - إلى الله تعالى: « فَوَيْلُ لَلَّذِنَ يَكْتُبُونَ ٱلْكِنْبَ بَايَدِيمَ ثُمَّ يَقُولُونَ هَذَا مِنْ عِندِ ٱللَّهِ لِيَشْتُرُوا يَهِ تَمَنَا قَلِيلًا فَوَيْلُ لَهُم مِّمَّا كَنْبَتْ أَيْدِيهِمْ وَوَيْلُ لَهُم مِمَا يَكْسُونَ (البقرة: ٧٩].

#### ۲ - بيان المسائل الكبرى التي خالفوا فيها الحق:

ففي جانب العقائد - على سبيل المثال - نفى القرآن العظيم ما صرحت به الأناجيل المُحرَّفة من قتل عيسى عليه السلام وصلبه، فقال: «وما مَنْلُوهُ وَمَاصَلَبُوهُ وَلَكِن شُبَهُ لَمُهُ» [النساء: ١٥٧]. وحكم على النصارى بالكفر؛ لقولهم بالتثليث، والوهية المسيح، فقال: « لَقَدَ حَمَّزُ الَّذِبِ مَا أَوْإَ إِنَّ اللَّهُ هُوُ المَسِحُ آيَّ مَن يُثْرِق اللَّهِ فَقَدَ حَمَّز الَّذِبِ وَمَاوَنَهُ المَسِحُ آيَّ مَن يُثْرِق المَسِحُ يَبَيْ إِسَرَة عَلَ المَدُوا وَدَبَعَضُمُ إِنَّهُ مَن يُثْرِق المَسِحُ يَبَيْ المَتَوَ وَمَاوَنَهُ المَسَحِع اللَّهُ عَلَى مَن يُثْمِ فَ المَسِحُ يَبَيْ المَتَوَ المَعَ وَمَاوَنَهُ المَسَحِع اللهُ عَلَى مَن يُثْرِق المَسَحِع يَبَيْ اللَّهُ عَلَيْهِ المَعْ وَالَا لَهُ مَاوَا المَا يَعْوَلُونَ لَيَسَتَى الَذِينَ كَفَرُوا مِنْهُمْ عَذَابُ أَلِيرًا [المَائدة: ٢٧، ٣٧].

أما التوراة المحرَّفة فإنها تنسبُ إلى الله تعالى كثيرًا من النقائص، والتي جاء القرآن العظيم بدحضها وإبطالها. فلقد أخبر القرآن العظيم أن اليهود نسبوا إلى الله عز وجل الولد، كما وصفة اليهود المعاصرون للنبي صلى الله عليه وسلم بالفقر، والبخل، وغل اليد.

فاتي القرآن على ذلك بالإبطال والدحض، قال تعالى: « وَقَالَتِ آلَيَهُودُ عُزَيَرُ أَيَّنُ اللَّهِ وَقَالَتِ التَّصَرَي المَسِحُ أَبْنُ اللَّهُ ذَلِكَ فَوَلَهُم بِأَفَوَهِهِمُ يُضَعَهُون قَوْلَ الَذِينَ كَفَرُوا مِن قَبْلُ قَسَنَكَهُمُ اللَّهُ أَنَّ يُوْفَكُون » [سورة التوبة: ٣٠]. وقال تعالى: «لَقَدَسَعِ اللَّعُوْلَ الَذِينَ قَالُوا إِنَّ اللَّهُ فَقَبْرُ وَقَنْ أَغْنَيَكُمُ سَكَمُهُمُ مَا قَالُوا وَقَتْلَهُمُ الأَنْبِيكَةَ بِعَلَمٍ حق وَتَقُولُ دُوقُوا عَذَابَ الْحَرِيقِ» [آل عمران: ١٨١]، وقال تعالى: « وقَالَتِ

#### كَفُ يَشَلَهُ» [المائدة: 22]. ٣- بَيْنَ القرآن كَثْيَرًا مَنَ المُسائَلِ التي أَحْفُوهَا:

فمن ذلك: أن الدارس لأسفار العهد القديم يرى أنها «قد خلت من ذكر اليوم الآخر ونعيمه وجحيمه – وإذا كانت اليهوديةُ في أصلها تُقَرَّرُ البعث والنشور والحساب والجنة والنار، كما يُنبئ بذلك القرآن – فإن ذلك يَدُلُ على أن اليوم الآخر وما فيه وما يتصلُ به، من المسائل التي أخفاها أهل الكتاب». [الأسفار المقدسة: على عدد الواحد].

ومن ذلك أيضًا إخفاؤهم ما يتصل بخاتم الرسل من بشائر ونعوت، وتحريفهم لها بالحذف أو التاويل الفاسد، فجاء القرآن العظيم بالحق في ذلك كله، قال تعالى: « يَتَأَهُلَ ٱلْكِتَبِ قَدْ جَاءً حُمَّ رَسُولُنَا يُبَيِّنُ لَكُمُ حَيْرًا مِنَا حُنَتُم عُقَفُوت مِنَ ٱلْكِتَبِ وَيَعْفُوا عَن حَيْرً قَدْ جَاءً حُم مِن ٱلْقِرُورَ وَكِتَبُ مُعِيتُ» [المائدة: 10].

#### ٤- أنهى القرآن العمل بالكتب السابقة:

فلا اعتبار لها بجانبه؛ لأنه شغل الفراغ كُله بتشريعه المبارك الجديد، وليس لأحد أن يركن إلى هذه الكتب بعدما تسرَّب الباطلُ إليها، ولعبت الأيدي الآثمة بها. وهذا لا ينافي أن القرآن أقر كثيرًا من أحكام هذه الكتب، ولم يتناوله بنسخ، لأنه أمر بهذه الأحكام وأقرها من جديد، فعملُنا ليس متابعة لهذه الكتب، بل لإقرار القرآن لها، وأمره بها، وكلُّ أية دلت على اتحاد الشرائع فهي محمولة على مقاصد الدين وأصول العبادات، والآيات التي تدل على اختلاف الشرائع فمحمولة على الفروع وما يتعلق بظواهر العبادات، ولله الأمر من قعل ومن بعد. [المصدر السابق].

وقد تبين مما سبق ذكره أن تصديق القرأن العظيم لكتب الله السابقة وهيمنته عليها، من أهم مظاهر عظمة القرآن وفضله على كُتب الأنبياء جميعًا.

#### وختاماه

فبعض المنتسبين للدعوة اليوم - في محاولة للتقريب بين الأديان - يتنازل عن كثير من أمور العقيدة؛ لإرضاء أهل الكفر بسخط الله، ويقول مخاطبًا غيرنا: إيماننا لا يتمُّ إلا بالإيمان بكتبكم - مع أنها محرفة -! وكان عليه أن يكون صريحًا لا مجاملاً أو مدلسًا.

نسال الله الثبات على الإيمان، وألا يزيغ قلوبنا بعد إذ هدانا. وأخر دعوانا أن الحمد لله رب العالمين.

رجب ١٤٣٣هـ التوكيد ) ٢٥





دراسات شرعية أثر السياق في فمر النص طرق معرفة الهقا صد

> الحلقة (٣٩)

متولي البراجيلي

الحمد لله وحده، والصلاة والسلام على من لا نبي بعده، وبعدُ:

رأينا - في العدد السابق - أن نصوص الشريعة وُضعت لمصالح العباد في الدارين، وأن هذه النصوص إما تعبدية (أي لا تظهر حكمتها للعباد)، وإما معقولة المعنى (حكمتها معلومة)، ورأينا من العلماء كابن القيم يرى أن كل أحكام الشريعة معللة تُدرك حكمتها، والجويني الذي يرى أن ما ليس له معنى ولا مقتضى في الأحكام يندر تصويره، ورأينا من العلماء من أنكر التعليل في الأحكام الشرعية، ونستانف البحث إن شاء

ونؤكد ثانية أن الحكم المعقول المعنى، هو ما تُدرك علة تشريعه، وإن كان في العبادات، مثل تحريم الخمر، أو الربا، أو منع القاتل من الميراث ممن قتل.

أما الأحكام التعبدية، فهي التي لا تُعرف عللها، وإن كانت أحكامًا عملية.

كان إبراهيم النخعي يرى أن أحكام الشرع معقولة المعنى، مشتملة على مصالح راجعة إلى الأمة، وأنها بُنيت على أصول محكمة، وعلل ضابطة لتلك الحكم فُهمت من الكتاب والسنة، وشُرعت الأحكام لأجلها لينتظم بها أمر الحياة، فكان يجتهد في معرفتها ليدير الحكم لأجلها حيث دارت، وإن العقل يمكن أن يدركها ويدرك حسنها وقبح ضدها؛ لأن الشرع أرشد إليها، لا أن العقل له استقلال في ذلك، كما يقول المعتزلة. [الفكر السامي في تاريخ الفقه الإسلامي (٢٨٥/١ لمحمد بن الحسن الفاسي].

ومسالة العقل مع التحسين والتقبيح تحتاج إلى توضيح حتى تُضبَط على الوجه الصحيح.

#### التحسين والتقبيح بالعقل:

هذا الأمـر لـه جـوانـب اتـفـاق وافـتـراق بين العلماء:

فالعقل يدرك الحسن والقبح فيما هو ملائم للطبع أو مضاد له، فإذا لاءم الغرض الطبع فحسنٌ، كاللذة والحلاوة، وإذا نافره فهو قبيح، كالألم والمرارة، وهذا القدر معلوم بالحس والعقل والشرع، مجمع عليه بن الأولين والآخرين.

فالحسن والقبح صفات ثابتة للأفعال، وهذا الثبوت قد يكون بطريق العقل، وقد يكون بطريق الفطرة، وقد يكون بطريق الشرع، فالعقل والفطرة يحسِّنان ويقبِّحان، ولا يمكن أن يأتي الشرع على خلاف ذلك.

فالكذب مثلاً: قبيح بالعقل والفطرة، ولا يمكن للشرع أن يأمر به.

والزنا - كمثال أخر - قبيح أيضًا بالعقل والفطرة، وكذلك نهى عنه الشرع.

فكل ما أمر به الشرع فهو حسن، وكل ما نهى عنه فهو قبيح.

لكن الفارق بين تحسين وتقبيح العقل والفطرة أن الحكمة فيهما تكون معلومة لدينا، أما ما عُرف حسنه وقبحه بطريق الشرع، فقد تغيب حكمته وعلته عن عقولنا القاصرة، وقد نعلمها، لكن الأمر الذي لا شك فيه أن جميع ما حسَّنه الشرع أو قبَّحه له علة وحكمة يعلمها الله؛ لأن من صفاته سبحانه وتعالى العلم والحكمة.

لكن التحسين والتقبيح العقلى أو الفطري لا

التوكيي العدد ٤٨٧ السنة الحادية والأربعون

الله تعالى:

3

يترتب عليه مدح ولا ذم ولا ثواب ولا عقاب ما لم تأت به الرسل.

فمحل الاتفاق: هو في أن العقل والفطرة يدركان الحسن والقبح.

أما محل الإفتراق: فهو في الحسن والقبح المتعلق بالشرع، وحاصل أقوال الناس في هذه المسالة - على سبيل الإجمال - ثلاثة أقوال أساسية:

القول الأول: قول المعتزلة: الذين جعلوا العقل أصلاً، فمجَدوه، وجعلوا ما أدركته عقولهم أصلاً قاطعًا، فالحسن ما حسنته عقولهم، والقبح ما قبحته عقولهم.

وبالتالي أوجبوا على الله تعالى فعل الأصلح، وهو الأمر بما حسنته عقولهم، والنهي عما قبحته، ورتبوا على تحسين العقل المدح والشواب، وعلى تقبيحه الذم والعقاب.

القول الثاني: قول الأشباعرة: الذين نفوا التحسين والتقبيح العقليين.

فهؤلاء خالفوا بداهة العقل والفطرة السليمة، ذلك أنهم قالوا باستواء الأفعال حسنها وقبيحها، ومعلوم أن الشرع موافق للفطرة والعقل.

فمن المحال أن يكون الدم والبول والرجيع مساويًا للخبز والفاكهة ونحوها.

ثم إنهم نفوا عن الله الحكمة والتعليل في أفعاله.

يقول الإيجي: «القبيح ما نهى عنه شرعًا والحسن بخلافه، ولا حكم للعقل في حسن الأشياء وقبحها، وليس ذلك عائدًا إلى أمر حقيقي في العقل يكشف عنه الشرع، بل الشرع هو المثبت له والمين، ولو عكس القضية، فحسَّن ما قبَّحه، وقبَّح ما حسَّنه لم يكن ممتنعًا وانقلب الأمر». [المواقف لعضد الدين الإيجى ٢٦٢/٣].

وكذلك الجويني: «العقل لا يدل على حسن شيء ولا قبحه في حكم التكليف، وإنما تلقى التحسين والتقديح من موارد الشرع وموجب السمع». [الإرشاد للجويني: ٢٢٨].

ثم إنهم جعلوا انتفاء العذاب قبل بعثة الرسل: ( وَمَا كُمَّ مُعَلَيْنَ حَقَّ يَعَتَ رَسُولًا ﴾ [الإسراء: ١٥] دليلاً على انتفاء التحسين والتقبيح العقليين واستواء الأفعال في انفسها. [والآية ليس فيها إنكار للحسن والقبيح بالعقل والفطرة، وإنما الآية تتحدث عن ترتب الثواب والعقاب وإقامة الحجة على ذلك ببعثة الرسل].

القول الثالث: قول أهل السنة: توسطوا بين الفريقين - المعتزلة والأشاعرة - فأثبتوا ما أثبت

الله لنفسه من الحكمة والتعليل، ونزهوا الله سبحانه وتعالى عن أن يأمر بالقبائح والنقائص، لكمال حكمته وعلمه وعدله، ولذلك لا يمكن أن يجيء الشرع عندهم بما يخالف العقل والفطرة، وإن جاء بما يعجز العقل عن فهمه وإدراكه، ولذلك أثبت أهل المنة التحسين والتقبيح بالعقل والفطرة، لكن لا يترتب على هذا التحسين والتقبيح مدح ولا ذم، ولا ثواب ولا عقاب؛ لأن ترتيب ذلك مما لا يثبت بالعقل، وإنما يحتاج إلى الوحي في إثباته.

4

-113

1017

1

-119

2.3

11

C.F.

化相

111

#### - تنبيهات :

١- كثر الخلط بين مذهب أهل السنة ومذهب الأشاعرة في مسالة التحسين والتقبيح العقليين، بل جعل البعض المذهبين مذهبًا واحدًا، وهذا خلط عظيم سببه: اتفاق الفريقين في بعض الجوانب؛ إذ أنهم يتفقون على إثبات :

أ- أن الشرع يحسَّن ويقبَّح، ويوجب ويحرَّم.
 ب- وأن الثواب والعقاب والمدح والذم لا يُعرف
 بالعقل، وإنما يعرف ذلك بالشرع وحده.

لكن هناك جوانب أخرى اختلفوا فيها:

 – فاهل السنة يثبتون للعقل دورًا في التحسين والتقبيح بينما ينكر الإشاعرة دور العقل عامة.
 – واهل السنة يثبتون لله الحكمة والتعليل في أفعاله، بينما ينفي الأشاعرة ذلك، وبذلك تبين تباعد الفريقين في هذه المسالة.

٢- يتفق أهل السنة مع المعتزلة في إثبات التحسين والتقبيح العقليين، لكنهم لا يجعلون العقل حاكمًا على النقل، ولا يقولون بترتيب الثواب والعقاب بالعقل، بل ذلك لا يكون إلا بالشرع، وأن الشرع جاء بتقرير ما هو مستقر في الفطر والعقول من تحسين الحسن والأمر به، وتقبيح القبيح والنهي عنه، وأنه لم يجيء بما يخالف العقل والفطرة، ويوافقونهم في إثبات الحكمة والتعليل في أحكام الله تعالى، وأنه سبحانه لا يامر بشيء خاليًا من الحكمة، بل كل أوامره وافعاله مقصودة لعواقبها الحمدة وغابتها المحبوبة.

ومن الجدير بالذكر أن القول بإدراك العقل للمصالح والمفاسد، لا يعني أن إدراكه تام مطلق، بل إنه يدرك ويعجز، ويعيب ويخطئ.

يقول ابن القيم: «بل غاية العقل أن يدرك بالإجمال حسن ما أتى الشرع بتفضيله أو قبحه، فيدركه العقل جملة، ويأتي الشرع بتفصيله، وهذا كما أن العقل يدرك حسن العدل، وأما كون هذا الفعل المعين عدلاً أو ظلمًا، فهذا مما يعجز العقل عن إدراكه في كل فعل وعقد، وكذلك يعجز عن إدراك حسن كل فعل وقدحه.

-128T up)

التوتير ٢٩

فتأتى الشرائع بتفصيل ذلك وتبينه، وما أدركه العقل الصريح من ذلك تأتى الشرائع بتقريره، وما كان حسبنا في وقت، قبيحًا في وقت، ولم بهتد العقل لوقت حسنه من وقت قبحه، أتت الشرائع بالأمر به في وقت حسنه، وبالنهى عنه في وقت قبحه، وكذلك الفعل يكون مشتملا على مصلحة ومفسدة، ولا تعلم العقول مفسدته أرجح أو مصلحته؟ فيتوقف العقل في ذلك، فتأتى الشرائع ببيان ذلك، وتأمر براجح المصلحة، وتنهى عن راجح المفسدة، وكذلك الفعل يكون مصلحة لشخص مفسدة لغدره، والعقل لا يدرك ذلك، فتأتى الشرائع ببيانه، فتأمر به من هو مصلحة له، وتنهى عنه من هو مفسدة في حقه، وكذلك الفعل يكون مفسدة في الظاهر، وفي ضمنه مصلحة عظيمة لا يهتدي إليها العقل، فلا تعلم إلا بالشرع، كالجهاد والقتل في الله، ويكون فى الظاهر مصلحة، وفي ضمنه مفسدة عظيمة لا يهتدي إليها العقل، فتجىء الشرائع ببيان ما في ضمنه من المصلحة والمفسدة الراجحة، هذا مع أن ما يعجز العقل عن إدراكه من حُسن الأفعال وقبحها ليس بدون ما تدركه من ذلك، فالحاجة إلى الرسل ضرورية، بل هي فوق كل حاجة، فليس العالم إلى شيىء أحوج منهم إلى المرسلين، صلوات الله عليهم أجمعين. [مفتاح السعادة لابن القيم ١١٧/٢، وللمزيد من التفصيل انظر: مفتاح دار السعادة ٢/٢- ١١٨، مدارج السالكين ١/٢٣٠- ٢٥٧، فتاوى ابن تيمية ٨/ ٩٠، ٩١، ٤٣٨ – ٤٣٢، درء تعارض العقل والنقل ٢٠٠/١ - ٤٩٣، شرح الكوكب المنير ٣٠٠/١، ٣٢٢، معالم أصول الفقه ٣٣٢- ٣٤٠].

10

1

113

\*

A.

#### ما بين الشاهعي وأبي حنيفة

سلك الشافعي مسلك التضييق في تعليل الأحكام، حتى ذهب إلى أنه (الأصل في جميع الأحكام التعبد)، بخلاف أبي حنيفة، فإن القاعدة عنده: «الأصل في الأحكام التعليل»، وبنى كلّ على أصله مسائل في الفقه.

فالشافعي لا يرى غير الماء من السوائل يقوم مقامه في التطهير من النجاسة، لأن الحكم عنده فيه تعبدي، لا يُعقل معناه، بخلاف الحنفية، فعندهم صحة التطهر بكل مانع طاهر يُزيل عين النجاسة؛ لأن العلة في ذلك إزالة النجاسة، وهي حاصلة به. [تيسير علم أصول الفقه للجديع ١/١٧٥]. وسبب الخلاف يعود إلى تحديد ما هو تعبدي، وما هو معقول المعنى، وهذا يجرنا إلى سؤال مهم، وهو: كيف تعرف الأحكام التعبدية من الأحكام المعقولة

#### ا لعني 9

لم يُعرف في تمييز التعبديات عن غدرها من

الأحكام المعللة (المعقولة المعنى) وجه معين، غير العجز عن التعليل بطريق من الطرق المعتبرة، على ما هو معلوم في مباحث القياس من علم الأصول.

ولذلك يقول ابن عابدين: ما شرعه الله إن ظهرت لنا حكمته، قلنا: إنه معقول المعنى، وإلا قلنا: إنه تعبدي. [رد المحتار لابن عابدين ٢٤٧/١].

وإلى هذا يشير كلام الغزالي من أن المصير إلى التعبد نوع ضرورة يُرجع إليها عند العجز.

ومن هنا اختلفت أقوال الفقهاء في اعتبار بعض الأحكام تعبديًا أو معقول المعنى، فما يراه بعض الفقهاء تعبديًا قد يراه البعض الآخر معللاً بمصالح غلب على ظنه رعايتها. [الموسوعة الفقهية ٢٠٨/١٢].

#### الاستثناء من التعليل:

مع أن ابن القيم يعلل كل شيء، و التعليل عنده أصل، وعدم التعليل استثناء، وهو بهذا يوافق – من جهة – الأصل العام في أن الشريعة معللة برعاية المصالح، بغض النظر عن التفريق بين العبادات وغيرها، وهو الأصل الذي اعتبره الشاطبي مسالة مسلّمة قطعية، ويعبر عنه المقري بقوله: الأصل في وأبعد عن الحرج. [قواعد الفقه للمقري القاعدة ٧٢]. فإن بعض التعليلات عند ابن القيم ضعيفة، كما في تعليله للفرق بين بول الصبي وبول الصبية، وكما في تعليله لكون صلاة النهار سرية وصلاة الليل جهرية.

ومع ذلك فإنه اعترف بشيء مما ذهب إليه الشاطبي والغزالي، فقال: «وبالجملة، فللشارع في أحكام العبادات أسرار لا تهتدي العقول إلى إدراكها على وجه التفصيل، وإن أدركتها جملة». [إعلام الموقعين ٢٧/٢].

فلا ينبغي المبالغة في التفتيش عن علل بعض التعبديات، التي لا يتضح فيها وجه العلة. يقول المقري – الذي تقدم عنه أن الأصل في الأحكام المعقولية لا التعبد-... فلا ينبغي المبالغة في التنقيب عن الحكم، لا سيما فيما ظاهره التعبد، إذ لا يؤمن فيه من ارتكاب الخطر والوقوع في الخطأ، وقريبًا الفقيه من ذلك ما كان منصوصًا، أو ظاهرًا، أو قريبًا من الظهور. [قواعد الفقه للمقرى القاعدة ١٥٨].

ثم يقدم نموذجًا من هذه المبالغة في تعليل أوقات الصلوات.

#### الرافضون للتعليل

قال تاج الدين السبكي: «المشتهر عند المتكلمين أن أحكام الله تعالى لا تُعلل، واشتهر عن الفقهاء التعليل». [الإبهاج في شرح المنهاج ٢٠/٣].

٤٠ ألتو لكيد العدد ٤٨٧ السنة الحادية والأربعون

وقال ابن النجار الحنبلي: وفعله تعالى وأمره، لا لعلة ولا لحكمة، في قول اختاره الكثير من أصحابنا، وبعض المالكية والشافعية، واختاره الظاهرية والأشعرية والجهمية.

والقول الثاني: أنهما لعلة وحكمة، اختاره الطوفي، والشيخ تقي الدين، وابن القيم، وابن قاضي الجبل، وحكاه عن إجماع السلف، وهو مذهب الشيعة والمعتزلة. قال الشيخ تقي الدين: «لأهل السنة في تعليل أفعال الله وأحكامه قولان، والأكثرون على التعليل». [شرح الكوكب المنير ١/٣١٢].

وقد علل الصحابة - رضي الله عذهم -بفطرتهم السليمة، وبتلقائية لا تكلف فيها، ولا معارض لها، وبنوا اجتهاداتهم على ما فهموه من العلل والمقاصد.

وسار على هذا التابعون، ثم الأئمة المتبعون، ثم ابتلي الناس بعلم الكلام، فجاء التعقيد والخلاف والجدل. وقد قام الدكتور محمد مصطفى شلبي بتقصي وجمع كثير من تعليلات السلف واجتهاداتهم المبنية عليها، ثم تطرق إلى ما ظهر من خلاف في المسألة؛ حيث قال: وما كنت بحاجة إلى هذا البحث بعدما تقدم من عرض نصوص التعليل في القرآن فوالسنة، ومسلك الصحابة والتابعين وتابعيهم فيه، غير متخالفين، ولا متنازعين، وفيه الحجة القاطعة على أن أحكام الله معللة بمصالح العباد، وقد وجد إجماع أو شبه إجماع على هذه الدعوى قبل أن يولد المتخاصمون فيها. [تعليل الأحكام: د. مصطفى شلبي ص٩٦ نقلاً عن نظرية المقاصد عند الإمام الشاطبى ٢٠٣/١].

وقد جزم غير واحد من العلماء بانعقاد الإجماع، ومن هؤلاء الآمدي الشافعي؛ حيث نص على أنه لا يجوز القول بوجود حكم لا لعلة، فقال: «إذ هو خلاف إجماع الفقهاء على أن الحكم لا يخلو من علة». [الإحكام في أصول الأحكام للآمدي ٢/١٤].

ثم أكد ذلك في موضع أخر، فقال: أئمة الفقه مجمعة على أن أحكام الله تعالى لا تخلو من حكمة ومقصود. [السابق: ٣/٢٨٥].

وقال ابن الحاجب: «فإن الأحكام شرعت لمصالح العباد، بدليل إجماع الأئمة». [منتهى الوصول: ١٨٤]. ونقل المقري عن أشهب: «إن القائسين مجمعون على التعليل، وإن اختلفوا في عين العلة». [قواعد الفقه القاعدة: ١٨٤]. وقال الشاطبي: «والإجماع على أن الشارع يقصد بالتكليف المصالح على الجملة». [الموافقات: ٢١٨/٢].

ويقول أيضا: «إن الشارع وضع الشريعة على اعتبار المصالح باتفاق». [السابق: ٢٢١/١].

وقد انتقد العلامة شاه ولي الله الدهلوي منكري التعليل وأنكر عليهم ظنهم أن الشريعة ليست سوى اختبار وتعبد لا اهتمام لها بشيء من المصالح، ثم قال: «وهذا ظن فاسد تكذبه السنة وإجماع القرون المشهود لها بالخير». [حجة الله البالغة للدهلوي ٦/١]. المتكلمون الأشاعرة وإنكار التعليل:

-

E.A

14

-10

1 t

2 3

1

in the second

1

A

-

14

任

14

4 7.4

21

التوكيط

قال المتكلمون بعدم جواز التعليل، وقالوا: لا يجوز أن تُعلل أفعال الله تعالى؛ لأن هذا يوهم نقصًا في حق الله تعالى. [انظر الإبهاج لإبن السبكي ١٤١/١].

وقد رد على هؤلاء المتكلمين غير واحد من العلماء، كابن الهمام الحنفي الأصولي: بأن ما يقال فيما أنعم الله به على عباده، يقال فيما شرع لهم من أحكامه، فإذا كان سبحانه قد أسبغ علينا نعمه من خلق وتقويم وصحة ورزق، لمصلحتنا، فكذلك شرع أحكامه لمصلحتنا، فما يقال هناك يقال هنا ولا فرق.

ورد عليهم القاضي عبيد الله بن مسعود المعروف بصدر الشريعة، فقال: «وما أبعد عن الحق قول من قال: إنها غير معللة، فإن بعثة الأنبياء عليهم الصلاة والسلام لاهتداء الخلق، وإظهار المعجزات لتصديقهم، فمن أنكر التعليل فقد أنكر النبوة، وقوله تعالى: « وَمَا حَلَقْتُ الجنَّ وَالإنْسَ إلاً ليَعْبُدُون » [الذاريات: ٥٦]، وقوله تعالى: « وَمَا أُمرُوا إلاً ليَعْبُدُون » [الذاريات: ٥٦]، وأمثال ذلك كثيرة في القرآن، ودالة على ما قلنا، وأيضًا لو لم يفعل لغرض أصلاً يلزم العبث. [التوضيح في حل غوامض التنقيح ٢٣/٢، نظرية المقاصد ٢٠٦٢].

#### الإمام الرازي والتعليل:

خص الشاطبي الإمام الرازي بأنه وحده المنكر للتعليل إنكارًا باتًا، والرازي أحد أبرز الأصوليين وكتابه «المحصول» اعتمد عليه الكثير ممن بعده في مؤلفاتهم الأصولية. يقول الشاطبي: وزعم الرازي أن أحكام الله ليست معللة بعلة البتة، كما أن أفعاله كذلك. [الموافقات: ٢/٩- ١٠].

ثم يقول: «والمعتمد إنما هو أنا استقرينا من الشريعة أنها وُضعت لمصالح العباد، استقراءً لا ينازع فيه الرازي ولا غيره». [السابق ١٢/٢].

فالشاطبي لم يسمِّ من المنكرين للتعليل أحدًا غير الـرازي، وجعل إنكاره للتعليل إنكارًا باتًا، وشاملاً لأفعال الله وأحكامه.

مع أن الرازي لم يكن وحده من الأشاعرة الذين أنكروا التعليل، لكن هل هو أنكر التعليل الأصولي - تعليل الأحكام - أم هو أنكر التعليل الفلسفي الذي يقول به الفلاسفة والمعتزلة؟ [نظرية المقاصد يتصرف ٢٠٩/١].

وللحديث بقية، والحمد لله رب العالمين:

رجب ١٤٣٣ هـ



الحمد لله الكبير المتعال، والصلاة والسلام على كريم الخصال محمد بن عبد الله النبي المختار، وعلى آله وصحبه السادة الأخيار، أما بعدُ:

فنحن اليوم مع صورة محسوسة ومَثَل مضروب يوضح حقيقة الأمور ويكشف زيف الباطل حين يلتبس على كثير من الناس فيظنونه حقًّا وإذا هم بسراب بقيعة يحسبه الظمان ماءً حتى إذا جاءه لم يجده شيئًا ووجد الله عنده فوفاه حسابه.

نحن اليـوم مع قصـة أصحـاب الجنة التـي ضربهـا اللـه مثـلًا لأهل مكـة في أول عهدهـم بالوحـي والنبـوة، وسـنعرض لها بعـون الله ومـدده فـي الخطـوات التاليـة:

أولا: الأيات الكريمة التي عرضت للقصة: قدال الله تعالى في سورة القلم: « إنَّا بَوْنَهُرَ كُمَا بَلُوْنَا أَحَبَ لَلْنَهُ إِذَ أَمْتُوا لَيَعْرِمُهُمْ مُسَبِينَ () وَلا يَسْتَنْتُوْنَ () فَلَكَ عَلَيَا طَايَتُ إِذَ أَمْتُوا لَيَعْرِمُهُمْ مُسَبِينَ () وَلا مَرْمِينَ () فَلَكَ عَلَيَا طَايَتُ مِنْ زَيْدَ وَهُرْ تَابُونَ () فَأَسَبَتَ مَرِمِينَ () فَاطَلُوا وَهُرْ يَحْتَنُونَ () أَنْ اعْدُوا عَلَ حَرْدُكُو إِن كُنُهُ مَرَمِينَ () فَاطَلُوا وَهُرْ يَحْتَنُونَ () أَنْ لا يَدْخُلُهُمُ الَذِي مَرِمِينَ () فَاطَلُوا وَهُرْ يَحْتَنُونَ () أَنْ لا يَدْخُلُهُمُ عَلَيْكُمُ مَرْمِينَ () فَاطَلُوا وَهُرْ يَحْتَنُونَ () أَنْ لا يَدْخُلُهُمْ عَلَيُهُ مَرْمِينَ () فَالْمَا لَوْنَ عَدَوْ فَدُونَ () فَالاً اللَّهُ عَنْ أَوْنَ مَعْنِ يَنُومُونَ () فَالْوَا بَدَيْنَا إِنَّا كُمْ اللَّهُ مَنْ رَيْعًا أَنُوا مَعْنُ مُنْعُونُ مُنْ مَا أَنُوا مُعْذِينَ () عَلَى مَنْ مُوا مَعْنُونَ مَنْ عَلَيْنَ مَوْمُونَ اللَّهُ عَلَيْهُ مَنْ مَعْدَوْ أَعْلَ مُوالاً إِنَّا لَكُولُولاً اللَهُ مَعْذَا مَعْنُ مُوْعَا عَلَوْ الْبَالَةِ اللَّهُ عَلَى مَعْتَنُهُمْ عَلَى مُعْلُونَ عَلَيْ الْعُوا أَنَا لَعْتَعُونَ الْ

لأنيا: عرض إجمالي لمعاني الأيات السابقة: - « إِنَّا بَتُوَنَّهُمْ » [القلم: ١٧] أي: اختبرناهم وامتحناهم، والضمير يعود على أهل مكة الكفار؛ حيث أصابهم الجوع والخوف والقتل في بدر بسبب إعراضهم عنالحق.

٢- « كَمَا بَلُوَنَا أَصْبَ لَلْنَةً » [القلم: ١٧] الآتى خبرهم.

<sup>77</sup>- «إَذَ أَقْمُوا لَصَرِمُهُمَا مُعْسِمِينَ (\*) وَلاَ يَسْتَقُوْدَ » حين بيتوا النَّية وتعاهدوا فيما بينهم على القيام بقطع ثمار حديقتهم في الصباح الباكر بعيدا عن أعين الفقراء، ولا يبقون لهم شيئًا من ثمرها. ٤- « فَلَكَ عَلَيَا طَآبَ مِن رَبِّهُ وَمُرْ نَآبِهُونَ (\*) فَأَسْبَحَتْ كَالَشَرِع [القلم: ١٩ - ٢٠]، فكان الجزاء من

جنس العمل، وكان عاقبة تدييرهم لحرمان | الأكثر عقالًا: لا، « بَلْ غَنْ عَرْمُونَ » [القلم: ٢٧]، -الفقراء أن حرمهم الله من ثمار جنتهم «حديقتهم»، وأرسل عليها ليلا نارًا التهمت وعلى حزمنا على حرمان الفقراء فعاقبنا ثمارها فلم تبق منه شيئا، فأصبح الذي رينا بالحرمان. يراها في الصباح كأنها حُصدت بالأمس.

بعضا.

٢٢] هدا انطلقوا إلى حديقتكم وتفقدوا ما وحرمان الفقراء.

٧- « فَاسْلَلْقُوا وَهُرْ يَنْخَتَفْنُونَ (\*) أَنَّ لا يَدْخُلُنَها الْتُوْمَ عَلَيْكُر مَسْكَنُّ » [القلم: ٢٢ – ٢٤].

في الصباح الباكر وهم مصممون على منع أهل، ويشمل تعظيم أوامره ونواهيه. الفقراء حقهم، وهنا نكتة بلاغية من نكت الإعجباز القرآني في اختيار الألفاظ، أشبار. إليها الشيخ ابن عاشور - رحمه الله - في تحريره: «وفي إيثار كلمة «حرد» في الآية نكتة من نكت الإعجاز المتعلق بشرف اللفظ ورشياقته». والشييخ رحميه الليه أصباب كبد الحقيقة فكلمة (حرد) هنا تعنى المنع وتعنى السرعة وتعنى الغضب، وكل هذا مقصود عبر عنه القرآن بلفظ واحد، فأصحاب الحنية خرجوا يريدون منع الفقراء، ولذلك أسرعوا الخطى والفعل، وهذا جعلهم في حالة من الغضب والحمق، فهذه الأوصاف كلها اجتمعت في كلمة واحدة، فسيحان من هذا كلامه.

> ٩- « فَلَنَا رَأَوْهَا » [القلح: ٢٦]، وهذا كانت المفاحاة التي لم يتوقعها أصحاب الحديقة، فهـذه حديقتهـم خالية من أى ثمر، أشــجارها كأنها أصابها نار فاحترقت، فأصابهم هول شديد لدرجة أنهم ظنوا أنهم ضلوا الطريق، وأن هذه ليست حديقتهم التي يعرفونها، ووقفوا في حيرة من أمرهم، قال بعضهم: «إنا لضالون» أى: ضللنا الطريق إلى حديقتنا التي نعرفها، أين ثمارها اليانعة، وفروعها الداسقة، وخضرتها الممتعة، أين.. أين.. وقال البعض الآخر ولعلهم

الحقيقة أن الله عاقبنا على سوء نيتنا

١٠ « قَالَ أَوْسَطُعُمْ أَلَرُ أَقُلُ لَكُو لَوْلا تُسْبَحُونَ» [القلم: ٥- « فَنَادَوْا مُصْبِعِينَ » [القلم: ٢١] قام الأبناء [٢٨]: في هذا الموقف الصعب صارت النفوس -الإخوة في الصباح الباكر ينادى بعضهم مهيأة لسماع صوت الحق والاستجابة للنصيحة، فذكّرهم أكثرهم عدلا واستقامة: ٦- «أَن أَغْدُوا عَلَى حَرْئِكُمْ إِن كُنْمُ صَرِمِينَ» [القلم: ألم أحذركم مما عزمتم عليه وقلت لكم: توبوا إلى الله من هذا التصميم السبي أنفقنا إن كنتم صادقين عليه من الحصاد والإرادة السيئة، وهذا أيضًا نكتة في اختبار (تسبحون) بدلا من (تسبتغفرون) أو (تتوبون)؛ لأن التسبيح يشمل التوبة والإستغفار، كما يشتمل كذلك على ذكر الله ٨- « مُغَدَّزًا عَلَ حَرِدَتَدِينَ » [القلم: ٢٥]. وخرجوا وتعظيمـه وتنزيهـه والثناء عليـه بما هو له

11- وهنا عادوا إلى الله جميعًا وتذكروا أخطاءهم وأعلنوا تويتهم وقالوا: « قَالُوا سُبْحَنْ رَبَّنَا إِنَّا كُنَّا ظُلِمِينَ» [القلم: ٢٩]. وهذا قال كثير من أهل العلم: إنهم كما تابوا ورجعوا إلى الله صادقين ردّ الله عليهم حديقتهم على أحسن ما كانت. إلى المسا

#### المربيات فالشاه بدايسة القصية والمستحي

هذا الذي ذكره القرآن الكريم في نهاية القصبة أو عاقبة المكر السبيع، فهل لهذه القصية بداية؟

نستطيع والعلم عند الله أن نربط بين هـذه الآيـات ومـا ورد فـى صحيـح مسلم عن قصبة صاحب البستان الذي توجهت إليه السحابة بأمر الله؛ حيث روى مسلم عن أبي هريرة رضي الله عنه، عن النبي صلى الله عليه وسلم قال: « بينا رجل بفلاة من الأرض، فسمع صوتا في سحابة: اسق حديقة فلان، فتنحى ذلك السحاب، فأفرغ ماءه في حرة، فإذا شرجة من تلك الشراج قد استوعبت ذلك الماء كله، فتتبع الماء، فإذا رجل قائم في حديقته يحول الماء بمسحاته، فقال له: يا عدد الله ما اسمك؟ قال: فلان – للاسم الذي سمع في السحابة - فقال له: يا عبد الله لم تسالني عن اسمى؟ فقال: إنى سمعت صوتا في السحاب الذي هذا ماؤه يقول: اسق حديقة

رجب ١٤٣٣ هـ

27

التولايي

فلان، لاسمك، فما تصنع فيها؟ قال: أما إذ فأتصدق بثلثه، وآكل أنا وعيالى ثلثه، وأرد والشمس والقمر والزرع والشجر. فيها ثلثه « رواه مسلم.

> ذكر عن جمع من أهل التفسير أن صاحب هذا البستان هو والد هؤلاء الأبناء الذين ورثوا الحديقة من بعد أبيهم، واعترضوا على مسلكه فيها، ويخلوا يحق الفقراء، فأصابهم ما أصابهم كما علمنا من سياق القصبة في القرآن الكريم.

#### رابعًا: صلة القصة بأهل مكة المكذبين:

۱- قال اسن كثير رحمه الله: «هذا مثل ضربه الله لأهل مكة من كفار قريش فيما أهـدي إليهم مـن الرحمة العظيمـة، وأعطاهم فَتَيْءٍ فَهُوَ يُخْلِفُهُ، وَهُوَجَيْرُ ٱلرَّزِقِينَ» [سـبا: ٣٩]. من النعمة الجسيمة، وهو بعثة محمد صلى الله عليه وسلم إليهم؛ فقابلوه بالتكذيب، الذي يعطى ويمنع فيعطى منفقًا خلفًا، والرد والمحاربة، ولهذا قال تعالى: « إِنَّبَلُوْتَهُرْ كَمَا بَلُوْنَا أَصْحَبُ الْجُنَةِ» [القلم: ١٧]. اه.. مختصرًا.

٢- وقال بعض أهل العلم في قوله تعالى: « إِنَّا بَلُوَتَهُرُكُمَا بَلُوَنَا أَصْبُ لَجُنَّهِ » [القلم: ١٧] يفيد أن مشركى مكة سوف يعترضون على الإسلام أولا ثم يعرفون الحق، ويدخلون فيه يعودون. وينصرونه، وذلك ما وقع! فإن ملاك الحديقة الله ثمرها، فلما ندموا على رذيلتهم قبل الله توبتهم، ومن يرغب إلى الله يتب عليَه ٧ - ١ الزراعة مصدر مهم من مصادر ويلقبه بقبول حسن، وقد أعز الله قريشا الدخل وسبيل لإطعام الناس جميعًا فقراء بالإسلام بعدما أهانت نفسها بالكفر، أما وأغنياء. المصرون على زيفهم فلا مستقبل لهم. ٨- القرآن الكريم أصدق وأصبح

خامسًا: من فوائد القصية: ٨- الجـزاء مـن جنـس العمـل، فلما كان صاحب البسيتان مستقيمًا يعترف حق الله فـى ماله بـارك الله لـه في ثمـره وحصاده، – بالجنون؛ لأنبه يوزع جرءًا من ماليه على صدقهم مع الليه. الفقراء، فكان عقابهم الحرمان. 🚽 🚽

٢- إن هـذا الكـون ملـك لله، فاللـه خالقه دينـك. والمتصرف فيه، وله جنود السماوات والأرض والحمد لله رب العالمين.

والريح من جنوده والسحاب من جنده، قلت هذا، فإنى أنظر إلى ما يخرج منها، والمطر من جنده، وكذا البحار والأنهار،

٣- قد يبدو للناظرين إلى ظواهر الأمور أصحاب النظرة المادية المحدودة أن الخبر المبذول للفقراء والعطف على المساكين نوع من تبديد الثروات، وتضييع المدخرات، وسبب في نقص رءوس الأموال، وذهلوا عن حقيقة كونه سيينًا للدركة وسبعة الأرزاق.

٤- فضل الإنفاق في سبيل الله وأن الله سيحانه وتعالى هو الذي يتولى مكافأة المنفقين، قال الله تعالى: « قُزْإِنَّ رَبِّي يَسْطُ ٱلرَّدْقَ لِمَن يَشَاءُ مِنْ عِبَادِهِ، وَيَقْدِرُ لَهُ, وَمَا أَنفَقْتُم مِّن

فالمال في الحقيقة مال الله، وهو ويعطى ممسكا تلفا، والشكر قيد النعمة وسبب زيادتها: « لَين شَكَرْتُمْ لأَرْبَدُنْكُمْ وَلَبِن كَفَرْتُمْ إِنَّ عَذَابِي لَشَدِيدٌ » [إبراهيم: ٧].

٥- صلاح الأباء ينفع الأبناء وإن انحرفوا قليلا، فإنهم سريعًا ما

٦- للعمل والإنتاج قيمة عظيمة في المذكورة شبحوا بحبق الفقراء فيها، فأهلك بناء الأمم مع صدق التبوكل على الله والأخذ بالأسباب التي شىرعها الله.

كتاب وصل الأرض بالسماء واختار الله لتبليغه أفضل أنبيائه ورسله وأشرفهم نسبًا وأكرمهم خلقا، أما أعداء الوحبي فى كل زمان ومكان فهم نفر من الناس وتولى سقيا بستانه، ولما بخل الأبناء لا يزينهم شيء ولا وزن لهم، وقد ذهبوا وقالوا كما يقول البخلاء: المال قليل بددًا وبقى الإسلام شامخا فيما مضى، والعدال كثير فلا نستطيع أن نفعل كما وسيقع مستقبلا ما حدث في الماضي، لكن كان يفعل أبونا، وبعضهم قد يتهم الأب هذا مرهون بثبات أهل الحق عليه، ومدى

اللهم يا مقلب القلوب ثبت قلوبنا على

22 العدد ٤٨٧ السنة الحادية والأربعون التوعيد

وقفات شرعية مع تطبيق الشريعة الإسلامية

دور ملمي الوليب، و100 لا تطلوله عبر الثاني المسط مصطلة الأستية:

الحلقة العاشرة

إعداد/ المستشار أحمد السيد على

الحمد لله حمد الشاكرين، وأصلي وأسلم على النبي المبعوث رحمة للعالمين، وعلى آله وأصحابه الغر الميامين، أما بعد:

فما يزال الحديث موصولاً عن الرد على الشبهات المشارة على احاديث الرجم، ونستعرض في هذا المقال – إن شاء الله – بعض الشبهات، فنقول وبالله تعالى التوفيق:

#### الشبهات المتعلقة بالحديث الثاني:

- عن بريدة بن الحصيب أن ماعز بن ماك الأسلمي أتى رسول الله صلى الله عليه وسلم فقال: يا رسول الله! إني قد ظلمت نفسي ورنيت، وإني أريد أن تطهرني. فرده. فلما كان من الغد أتاه، فقال: يا رسول الله! إني قد زنيت. فرده الثانية. فأرسل رسول الله صلى الله عليه وسلم إلى قومه، فقال: «أتعلمون بعقله بأسًا؟ تنكرون منه شيئًا»؟ فقالوا: ما نعلمه إلا وفي العقل. من صالحينا فيما نرى. فأتاه الثالثة. به ولا بعقله. فلما كان الرابعة حفر له حفرة، ثم أمر به فرُجمَ.

قال: فجاءت الغامدية، فقالت: يا رسول الله! إني قد زنيت فطهرني. وإنه ردَّها. فلما كان الغد قالت: يا رسول الله! لمَ تردني؟ لعلك أن تردني كما رددت ماعزًا. فوالله! إني لحبلى. قال: «فاذهبي حتى تلدي» فلما ولدت أتته بالصبي في خرقة. قالت: هذا قد ولدته. قال: «اذهبي فارضعيه حتى تغطميه».

فلما فطمته أتته بالصبي في يده كسرة خبز. فقالت: هذا، يا نبي الله! قد فطمته وقد أكل الطعام. فدفع الصبي إلى رجل من المسلمين. ثم أمر بها فحُفر لها إلى صدرها. وأمر الناس فرجموها.

فاقبل خالد بن الوليد رضي الله عنه بحجر، فرمى راسها. فتنضح الدم على وجه خالد؛ فسبُها، فسمع نبي الله صلى الله عليه وسلم سبّه إياها. فقال: «ههلا! يا خالد! فوالذي نفسي بيده! لقد تابت توبة، لو تابها صاحب مكس لغفر له». ثم أمر بها فصلى عليها

ودُفنت» (رواه مسلم).

الشبهات :

الشبهة الأولى: قالوا: يستند القائلون بالرجم على بعض الأحاديث والروايات المتناقضة، منها حديث لشخص أسطورة اسمه ماعز الأسلمي.

#### الرد عليها:

لا بد أن نتعرض لتعريف الأسطورة لغة واصطلاحًا، حتى نعرف هل قصة ماعز تندرج تحتها أم لاً!!

الأسطورة لغة: مفرد الأساطير، وهى الأباطيل والأحاديث العجيبة.

واصطلاحًا: هي حكايات غريبة خارقة ظهرت في العصور الموغلة في القدم، وتناقلتها الذاكرة البشرية عبر الأجيال، وفيها تظهر آلهة الوثنيين وقوى الطبيعة بمظهر بشري.

وكان القصد من هذه الحكايات تفسير الظواهر الطبيعية أو العقائد الدينية أو الأحداث التاريخية الموغلة في التاريخ القديم.

وقد كانت للعرب في جاهليتهم – مثل كل الأمم الوثنية – أساطيرهم وخرافاتهم، ومنها ما كانوا يقولونه عن سهيل، والشعرى، والقميصاء، والغيلان، والسعالى، وعزيف الجن، والهامة، والصدى، والنسر لُبُد، وزرقاء اليمامة... إلخ.

أما قصة ماعز فقد وردت في العديد من كتب السنة، فوردت في البخاري ومسلم وأبي داود والترمذي وابن ماجه بأسانيد صحيحة، وليست باطلة، ولم تشتمل القصة على شيء غريب أو خارق، ومن ثُم فلا يمكن أن نعتبر ماعزًا شخصية أسطورية بالمفهوم العلمي لتعريف الأسطورة، كما سبق بيانه.

#### الشبهة الثانية:

قالوا: ورد في رواية البخاري لفظ يخدش الحياء، والنبي صلى الله عليه وسلم لا يمكن أن يقول هذا القول الفاحش؛ لأنه عليه الصلاة والسلام ما كان سبابًا ولا فاحشًا، فهل اللغة العربية فقيرة في مصطلحاتها حتى يقول الرسول ذو الخلق هذا اللفظ؛ أما إذا كنتم تعتقدون بأن الرسول الكربم قد قال ذلك – وحاشاه

رجب ١٤٣٣ هـ

٤۵

لتوكيط

– فلماذا لا تذكرون هذا اللفظ في الكتب المدرسية من
 دون مقص الرقيب، ولماذا لا تعلنونه عبر المآذن وخطب
 الجمعة بصيغته الأصلية؟

#### الرد عليها:

أولا: نقول لهؤلاء المعترضين المتكلمين: هل عندما لفظ الرسول عليه الصلاة والسلام بهذا اللفظ احمرً وجه ماعز خجلاً، وكذلك من حضر ذلك الموقف، وقالوا: ما هذا الكلام الذي تقوله يا رسول الله؟!

وإن كان هذا اللفظ يُعتبر من فحش القول، لماذا لم يُحاجَ به أعداء الإسلام من مُشركي العرب –وهم أهل البيان والبلاغة واللسان– المسلمين، وأخذوا يشنعوا أن الرسول صلى الله عليه وسلم يتلفظ بالبذيء من القول؟ هذا يرجع إلى سبب؟ هو أن ذلك التعبير كان شائعًا في كلام العرب منتشراً بينهم وفي أمثالهم أيضًا..

ثانيا: قال النووي في شرح صحيح مسلم: «وقد يستعملون صريح الاسم لمصلحة راجحة، وهي إزالة اللبس أو الاشتراك، أو نفى المجاز أو نحو ذلك». اهـ.

فما قاله النبي صلى الله عليه وسلم لماعز يدل على أنه يجوز التصريح بلفظ الجماع – المستقبح عند الناس– والمتعارف عليه بينهم، عند القاضي لاستجلاء الحقيقة، ولا يعد هذا من فحش القول، وقد قرر قانون الإجراءات الجنائية المصري هذا الحق، فنصت المادة ٢٦٨ على أنه: «يجب أن تكون الجلسة علنية، ويجوز للمحكمة مع ذلك –مراعاةً للنظام العام أو المحافظة على الآداب– أن تأمر بسماع الدعوى كلها الحضور فيها».

مفاد ما سبق أن القانون قد أجاز للقاضى أن يجعل الجلسة سرية إذا كان ما سيدور بها من أقوال أو أفعال لاستجلاء الحقيقة بمس النظام العام والآداب، وقد بينت محكمة النقض المصرية المقصود بما ورد بهذه المادة بقولها: «عدارات الآداب العمومية والحياء المذكورتان (في المادة ٢٣٥ عقوبات) كأسباب لجعل الجلسة سرية ليستا مترادفتين، فبينما نجد كلمة الحياء قد صار لها معنى خاص بها قاصرٌ بوجه ما على الآداب الخاصة بالأعمال واللذات الجسمانية نجد العكس بالنسبة لعبارة الآداب العمومية، خصوصا إذا تعارضت مع كلمة الحياء، فإنها تشمل بدون شك كل ما من شانه حفظ كرامة الشعب، والمساعدة على حسن سلوكه، ورقى أخلاقه، وعلى ذلك فالآداب العمومية تتضمن حتما النظام العام الذي هو العلاقة الظاهرة على وجودها كما أنها تشمل أمورا أخرى غير ذلك» (نقض جلسة ١١ /٢ /١٩١٠م المجموعة الرسمية ص١١ ق ١٠٧).

كما قضت بأن «قرّص امرأة في فخذها يعتبر جناية هتك عرض؛ لوقوعه على ما يُعد عورة من جسم المجني عليها. وللمحكمة نظر هذه الجريمة بجلسة سرية؛ محافظةُ على الآداب» (نقض جلسة ١٧/ ١٩٣٠/٤ مجموعة القواعد القانونية ق ٣١ ص ٢٦).

ففى القضاء المصري يقوم القاضى بسؤال المجنى عليها في جريمة الاغتصاب أو هتك العرض أو الزاني أو الزانية في جريمة الاعتياد على ممارسة الفحور، أو المدعية في بعض مسائل الأحوال الشخصية عن أدق تفاصيل الجريمة، أو الدعوى، وباللفظ الصريح حتى يتيقن من وقوع الفعل ونسبته للفاعل، ولم يقل واحد من الناس العقلاء: إن سؤال القاضى عن مثل هذه الأمور وباللفظ الصريح، خادش للحياء مذهب للمروءة!! وحتى لا يقول هؤلاء: إن النبي صلى الله عليه وسلم قد قال ذلك اللفظ علانية - وإلا لما ذكره البخاري في صحيحه ووصل إلينا -والنص السابق قد تحدث عن السرية، نقول له: إن القانون المصري أجاز هذا أيضا للقاضى، فله جعل الجلسة سرية حفاظا على الآداب العامة، فإن جعلها علانية فلا شيء عليه، وهذا ما قررته محكمة النقض بقولها: «بما أن للمحكمة الحق المطلق فى أن تأمر بجعل الجلسة سرية لسماع المرافعة كلها أو بعضها، فليست علنية الجلسة في مسائل الفسق وجها من أوجه النقض إذا كانت المحكمة لم تأمر بجعل الجلسة سرية». (نقض جلسة 11/11 /١٩٠٣م المجموعة الرسمية س٥ ق٥٥).

فإذا أغفل القاضي طرح هذه الأسئلة سبرًا أو جهرًا، وكان طرحها منتجًا في الدعوى للوصول إلى الحق، كان حكمه معيبًا، خليقًا بالطعن عليه.

فلماذا ينكر هؤلاء الرويبضة لفظة البخاري التي قالها النبي صلى الله عليه وسلم لماعز، ولا ينكرون ما يقوله القضاقت!! بل إن ما قاله النبي صلى الله عليه وسلم لماعز كان في مقام التشريع؛ ليعلّم أمته جواز التصريح بذلك للقاضي لاستجلاء الحقيقة.

ثالثا: أما عدم ذكر مثل هذه الكلمات في الكتب المدرسية من دون مقص الرقيب، ولماذا لا نعلنه عبر الماذن وخطب الجمعة بصيغته الأصلية، فمردود عليه بما سبق وذكرناه من أن هذا اللفظ يذكره القاضي لاستجلاء الحقيقة، ولا يجوز ذكره على الملا لسبين:

الأول: عن أبى الطفيل عمرو بن واثلة الكناني قال: قال عليّ: «حدثوا الناس بما يعرفون، أتحبون أن يُكَذَّب الله ورسوله» (رواه البخاري) وعن عُبْد الله بن مَسْعُود، قَالَ: «مَا أَنْتَ بِمُحَدَّثَ قَوْمًا حَدِيثًا، لاَ تَبْلُغُهُ عُقُولُهُمْ، إِلَا كَانَ لِبَعْضَهِمَ فَتْنَةً». (رَواه مسلم)، وهو ما وقعتم فيه بجهلكم وقلَة علمكم، فقد

21 ( التوكير العدد ٤٨٧ السنة الحادية والأربعون

كَذُبْتُم الرسول صلى الله عليه وسلم وأنكرتم عليه ما قال؛ لأن عقولكم السفيهة لم تبلغ ذلك ولم تعرف العلة من ورائه.

الثاني: القاعدة أن الضرورة تقدر بقدرها، والحاجة تنزل منزلة الضرورة، ولذلك لا يجوز ذكر ذلك على المنابر وفي الكتب المدرسية وإلا جاوزنا نطاق الحاجة، وإنما يذكر ذلك لطلبة العلم الشرعي، ولمن طلب الدليل على جواز فعل القاضي لذلك.

ويرد على قولهم الأخرق بالسؤال الآتي: إذا كان يجوز للمريض أو المريضة كشف عورتهما أمام الطبيب المعالج – إذا دعت الضرورة لذلك – ولا يعد هذا من الفحش، فهل يجوز لهما أن يكشفاها أمام جميع الناس بنفس منطقكم المعوج؟!

#### شبهة الثالثة:

قالوا: «ولكن فلنأخذ من الحديث دليلا على منهجية الإسناد لدى تلك المدرسة التقليدية، فالبخارى يكتب أنه سمع شفهيًا ذلك الحديث من عبد الله بن محمد الجعفى الذي كان يعيش في عصر البخاري، وأن ذلك الجعفى كان قد سمع ذلك الحديث من وهيب بن جرير وهو من الجيل السابق على جيل البخاري، ثم إن وهيب بن جرير قد سمع ذلك الحديث شفهيًا من أبيه جرير الذي عاش في أواخر العصر الأموي مثلا، وأبوه جرير يزعمون أنه سمع ذلك الحديث شفهيًا من عكرمة مولى ابن عباس، ويزعمون أن عكرمة سمعه من سيده اين عباس، وابن عباس بزعمهم في هذه الرواية يقول: إنه شاهد وسمع هذه الواقعة وهو بجانب النبي عليه الصلاة والسلام، ومن المعلوم أن ابن عباس لم ير النبى ولم يسلم إلا بعد فتح مكة، وبعدها رجع مع أبيه إلى مكة ورجع النبي إلى المدينة حيث توفى، ولذلك يقول ابن قيم الجوزية في كتابه الوابل الصيب ص ٧٧: «وهذا عبد الله بن عباس مقدار ما سمع من النبي لم يبلغ العشرين حديثا»، وبغض النظر عن آلاف الروايات المنسوبة لابن عداس في كتب الحديث، فإن الإستاد الشفهي عدر رواة مختلفين في الزمان والمكان والظروف لا يستقيم مع المنهج العلمى؛ إذ كيف نصدق رواية واحدة تنتقل بدون تحريف أو نسبان عبر عشرات السنين وعبر عدة أجيال كل منهم يلقيها للآخر شفويًا.

ثم كيف نصدق عشرات ومئات الألوف من الروايات المتضاربة والمتناقضة والمنسوبة إلى النبي بعد موته بقرون. وعبر أشخاص موتى لم يعلموا بما أسنده إليهم اللاحقون من روايات». الرد عليها:

أولا: قولهم: «إن ابن عباس لم ير النبي ولم

يسلم إلا بعد فتح مكة» من التدليس؛ وذلك لما ذكره ابن كثير في البداية والنهاية؛ حيث قال: «قال مسلم بن خالد الزنجي المكي ، عن ابن أبي نجيح، عن مجاهد، عن ابن عباس قال: لما كان رسول الله صلى الله عليه وسلم في الشَّعْب جاء أبي إلى رسول الله صلى الله عليه وسلم، فقال: يا محمد أرى أم الفضل قد اشتملت على حمل، فقال: «لعل الله أن يقر أعينكم»، قال: فاتى بي رسول الله صلى الله عليه وسلم، وأنا في خرقة فحنكني بريقه. قال مجاهد: فلا نعلم أحدًا حنّكه رسول الله صلى الله عليه وسلم بريقه غيره. وفي رواية أخرى: فقال رسول الله صلى الله عليه وسلم: «لعل الله أن يبيض وجوهنا بغلام» فولدت عبد الله بن عباس ، وعن عمرو بن دينار قال: ولد ابن عباس عام الهجرة». اه.

ومما يؤيد أن ابن عباس أسلم قبل فتح مكة ما ورد عن عبد الله بن أبي مليكة أن ابن عباس تلا: «إلا المستضعفين من الرجال والنساء والولدان». قال: كنت أنا وأمى ممن عذر الله». (رواه البخاري).

فلا يمكن أن يقول ابن عباس هذا القول وهو غير مسلم؛ لأن كفار قريش لم يكونوا مخاطبين بهذه الآية.

ثانيا: قولهم: «وبعدها رجع مع أبيه إلى مكة ورجع النبي إلى المدينة حيث توفي» مردود عليه بقول ابن كثير في البداية والنهاية: «وهاجر مع أبيه قبل الفتح، فاتفق لقياهما النبي صلى الله عليه وسلم بالجحفة وهو ذاهب لفتح مكة، فشهد الفتح وحنينًا والطائف عام ثمان، وقيل: كان في سنة تسع، وحجة الوداع سنة عشر. وصحب النبي صلى الله عليه وسلم من حينئذ ولزمه وأخذ عنه وحفظ، وضبط الأقوال والأفعال والأحوال، وأخذ عن الصحابة علمًا عظيمًا مع الفهم الثاقب والبلاغة ودفعا له رسول الرحمن صلى الله عليه وسلم، وذلك ودعا له رسول الرحمن صلى الله عليه وسلم، وذلك مع وردت به الأحاديث الثابتة الأركان أن رسول الله ملى الله عليه وسلم دعا له بأن يعلمه الله التأويل، وأن يفقهه في الدين». اه.

ثالثا: قولهم «ولذلك يقول ابن القيم: مردود عليه بأنهم اجترءوا الكلام من سياقه لخدمة مذهبهم الفاسد، وكلام ابن القيم حجة عليهم، فقد قال رحمه الله في الوادل الصيب: «فجعل النبي صلى الله عليه وسلم النَّاس بالنسبة إلى الهدى والعلم ثلاث طبقات: الطبقة الأولى: ورثة الرسل وخلفاء الإنبياء . عليهم الصلاة والسلام . وهم الذين قاموا بالدين علمًا وعملاً، ودعوة إلى الله عز وجل ورسوله. فهؤلاء أتباع الرسل صلوات الله

A 1277 4.51

التولايد الالا

عليهم وسلامه حقا، وهم بمنزلة الطائفة الطيبة من الأرض التي زكت، فقبلت الماء، فانبتت الكلاً والعشب الكثير، فزكت في نفسها، وزكا النَّاس بها، وهؤلاء هم الذين جمعوا بين البصيرة في الدين، والقوة على الدعوة ؛ ولذلك كانوا ورثة الأنبياء الذين قال الله تعالى فيهم: « رَأَنَكُرْ عِمَامًا إِزَهِمَ وَإِسْحَق رَمَقُوبَ أُوَلِ الله تعالى فيهم: « رَأَنَكُرْ عِمَامًا إِزَهِمَ وَإِسْحَق رَمَقُوبَ أُوَلِ على وجل، فبالبصائر يُدرك الحق ويعرف، وبالقوى يُتمكن من تبليغه وتنفيذه والدعوة إليه.

فهذه الطبقة كان لها قوة الحفظ والفهم في الدين، والبصر بالتاويل، ففجرت من النصوص أنهار العلوم، واستنبطت منها كنوزها، ورُزقت فيها فهمًا خاصًا.

كما قال أمير المؤمنين علي بن أبي طالب . رضي الله عنه . وقد سُئل: هل خصكم رسول الله صلى الله عليه وسلم بشيء دون الناس؟ فقال: «لا - والذي فلق الحبة وبرأ النسمة - إلا فهمًا يؤتيه الله عبدًا في كتابه».

فهذا الفهم هو بمنزلة الكلأ والعشب الكثير الذي أنبتته الأرض، وهو الذي تميزت به هذه الطبقة عن الطبقة الثانية، فإنها حفظت النصوص، وكان همها حفظها وضبيطها، فوردها الناس، وتلقوها منهم، فاستنبطوا منها، واستخرجوا كنوزها، واتجروا فيها، وبذروها في أرض قابلة للزرع والنبات، ووردها كل بحسبه «قَدْ عَامِ صُلّ أناس مَشْرَيَهُمْ» [البقرة /٢٠] وهـ وَلاء هم الذين قال فيهم النبي: «نَضَرَ اللهُ امَّرا سَمعَ منا حَدِيثًا فحَفظهُ حَتَّى يُبَلِغَهُ غَيْرَهُ فَرُبَّ حَامِلٍ فَقُه إِلَى مَنْ هُوَ أَفَقَهُ مِنْهُ، وَرُبٍّ حَامل فَقَه لَيْسَ بِفَقِيه». [أبو داود وصححه الألباني]، وهذا عبد الله بن عباس حبر الأمة وترجمان القرآن، مقدار ما سمع من النبي لم يبلغ نحو العشرين حديثا، الذي يقول فيه «سمعت» و«رأيت»، وسمع الكثير من الصحابة، وبُورك في فهمه، والاستنباط منه حتى ملا الدنيا علمًا وفقهًا.

قال أبو محمد بن حزم: وجُمعت فتاويه في سبعه أسفار كبار، وهي بحسب ما بلغ جامعها، وإلا فعلم ابن عباس كالبحر، وفقهه واستنباطه وفهمه في القرآن بالموضع الذي فاق به الناس، وقد سمع كما سمعوا، وحفظ القرآن كما حفظوه، ولكن أرضه كانت من أطيب الأراضي، وأقبلها للزرع، فبذر فيها النصوص، فأنبتت من كل زوج كريم، « ذلك مَشْلُ ٱللَّهِ وأَيْ يَوْ يَهِ مَنَ يَشَآلُهُ وَاللَّهُ دُرُ الْمَشْلِ الْتَطِيرِ» [الحديد: ٢١] وأين نتقع فتاوى ابن عباس وتفسيره واستنباطه من فتاوى أبي هريرة وتفسيره، وأبو هريرة أحفظ منه، بل هو حافظ الأمة على الإطلاق، يؤدى الحديث كما

سمعه، ويدرسه بالليل درسًا، فكانت همته مصروفة إلى الحفظ، وبلغ ما حفظه كما سمعه، وهمة ابن عباس مصروفة إلى التفقه والاستنباط، وتفجير النصوص وشق الأنهار منها، واستخراج كنوزها.

وهكذا الناس بعده قسمان: قسم الحفاظ معتنون بالضبط والحفظ، والأداء كما سمعوا، ولا يستنبطون، ولا يستخرجون كنوز ما حفظوه.

وقسم معتنون بالاستنباط، واستخراج الأحكام من النصوص، والتفقه فيها. فالأول: كابي زرعة، وأبي حاتم، وقبلهم كبندار محمد بن بشار، وعمرو الناقد، وعبد الرزاق، وقبلهم كمحمد بن جعفر غندر، وسعيد بن أبي عروبة، وغيرهم من أهل الحفظ والإتقان، والضبط لما سمعوم، من غير استنباط وتصرف واستخراج الأحكام من ألفاظ النصوص.

والقسم الثاني: كمالك، والشافعي، والأوزاعي، وإسحاق، والإمام أحمد بن حنبل، والبخاري، وأبي داود، ومحمد بن نصر المروزي، وأمثالهم ممن جمع الاستنباط والفقه إلى الرواية. فهاتان الطائفتان هما أسعد الخلق بما بعث الله تعالى به رسوله، وهم الذين قبلوه، ورفعوا به رأسًا.

وأما الطائفة الثالثة: وهم أشقى الخلق، الذين لم يقبلوا هدى الله، ولم يرفعوا به رأسًا، فلا حفظ، ولا فهم، ولا رواية، ولا دراية، ولا رعاية.

فالطبقة الأولى: أهل روائة ودرائة والطبقة الثانية: أهل رواية ورعاية، ولهم نصب من الدراية، بل حفظهم من الرواية أوفر. والطبقة الثالثة: الأشقياء، لا رواية، ولا دراية، ولا رعاية، «إِنْ هُمْ إِلَّا كَالْأَنْسَمِ بِلْ هُمْ أَصْلْ سَبِيلًا» [الفرقان: ٤٤] فهم الذين يضيقون الديار، ويغلون الأسعار، إن همة أحدهم إلا بطنه وفرجه، فإن ترقت همته كان همه . مع ذلك . لباسه وزينته، فإن ترقت همته فوق ذلك كان همه في الرياسة والانتصار للنفس الغضيية، فإن ارتفعت همته عن نصرة النفس الغضيية كان همه في نصرة النفس الكلبية، فإن لم يعطها انتقل إلى نصرة النفس السيعية، فلا يعطيها إلا واحد من هؤلاء، فإنَّ النفوس: كلبية، وسيعية، وملكية. فالكلبية تقذع بالعظم والكسرة والجيفة والقذرة والسبعية لا تقنع بذلك، بل بقهر النفوس، تربد الاستعلاء عليها بالحق والداطل. وأما الملكية فقد ارتفعت عن ذلك، وشمّرت إلى الرفيق الأعلى، فهمتها العلم والإيمان ومحبة الله تعالى، والإنابة إليه، وإيثار محبته ومرضاته، وإنما تاخذ من الدنيا ما تأخذ ؛ لتستعين به على الوصول إلى فاطرها وربها ووليها لا لتنقطع به عنه». اه.

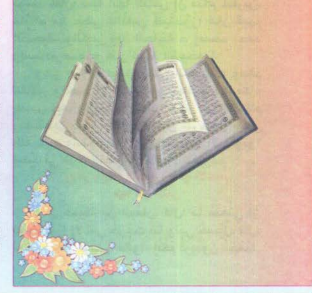
وللحديث بقية إن شاء الله تعالى،

٤٨



منهج الرسول ﷺ في الحفاظ على سمعة السلمين

🗠 اعداد/ جمال عبدالرحمن



الحمد لله والصلاة والسلام على رسول الله وعلى آله وصحبه ومن والاه... وبعد

فإن الله جميل يحب الجمال ، طيب لا يقبل إلا طيباً ويستر القبيح ، لا يحب الجهر بالسوء، يحب لحزبه الغلبة والمنفعة ويكره من يعادي أولياءه ، كما يكره الصد عن سبيله بقبيح الفعال وسيئ الأخلاق.

إن سمعة المسلمين من الأمور العظيمة التي يدعو الإسلام للمحافظة عليها والابتعاد عن خدشها لأنه لا يليق بالمسلمين أن يكونوا محل تهمة وشبهة وشك وريبة، لأن ذلك يصد الناس عنهم وينفرهم فلا يصلح أن يكون المسلم مخادعا ولا سباباً ولا لعاناً ولا طعاناً ولا فاحشاً ولا بذيئاً ولا محل ريبة ولهذا كان دعاؤهم كما ذكر عنهم ذلك ربهم، قال الله ويُما رحتك من القور الكفين » [يونس: ٨٥، ويما رحتك من القور الكفين » [يونس: ٥٥، الهُدي ويَتَم عَمَر سَبل المُتُومين قوله. ما قول ونصله. المُدي ويتم عمر سيل المُتُومين قوله. ما قول ونصله.

عَنْ مُجَاهد، في قَوْله: «نُوَلَّه مَا تُوَلِّي» يَقُولُ: «نُوَلَه في الْآَخَرَةَ مَا تَوَلَّى مِنَ آلهَة الْبَاطِلِ فِي الدُنْيَا». [تفسِدِر مَجاهد ص: ٢٩٢]]

وُقَال اللهُ عَزَ وَجِلَ: « يَتَأَيُّهُا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوا كُوْنُوا فَوَّمِينَ بِٱلْقِسْطِ شُهَدَاءَ لِلَهِ وَلَوَ عَلَى ٱنفُسِكُمْ أَوِ ٱلْوَلِدَيْنِ وَالْأَوَّذِينَ إِن يَكُنْ غَنِيَّا أَوْ فَقِيرًا فَاللَّهُ أَوْلَى بِهِنَاً فَلَا تَتَبِعُوا آلْمُوَى آن تَعَدِلُواً وَإِن تَلُوُرا أَوْ تُعُرِضُوا فَإِنَّ ٱللَهِ كَانَ بِمَا تَعْمَلُونَ خَيرًا» [النساء: ١٣٥]

وقال:« يُتَأَيَّهُا ٱلَّذِيْتَ مَامَنُوا كُونُوا فَوَمِينَ لِلَهِ شُهَدَاة بِالْقِسْطُ وَلَا يَجْرِمَنَّكُمُ شَنَانُ قَوْرِ عَلَى ٱلَّا تَعْدِلُوا أَعْدِلُوا هُوَ أَقْرَبُ لِلتَّقُوَى وَاتَقُوا ٱللَّهُ إِنَّ ٱللَّهَ ضِيرًا بِمَا تَعْمَلُونَ ». المائدة/ ٨.

ُوعَنْ عَمْرِو بْنِ شَعَيْبٍ، عَنْ أَبِيهٍ، عَنْ جَدَه، قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللَّهِ صَلى اللهَ عَليه وسلَمَ: «الْسُلمُونَ تَتَكَافَأُ دَمَاؤُهُمْ. يَسْعَي بِدَمَتِهِمْ أَدْنَاهُمْ، وَيُجِيرُ عَلَيْهِمْ أَقْصَاهُمْ، وَهُمْ يَدْ عَلَى مَنْ

رجب ١٤٣٣ هـ

29 (

التولايد

# \*\*\*

سوَاهُمْ يَرُدُ مُشَدُّهُمْ عَلَى مُضْعِفِهِمْ، وَمُتَسَرِّيهِمْ عَلَى قَاعدهمْ لَا يُقْتَلُ مُؤْمِنُ بِكَافَرَ، وَلَا ذُو عَهْد فِي عَهْدَهَ». [سنن أبي دَاود ٣/ ٨٠] وصححةً الألياني].

#### النبي صلى الله عليه وسلم يبدأ بنفسه

النبي صلى الله عليه وسلم مع أنه خيرة خلق الله، وأفضلهم أدبًا وخلقًا وليس محلاً لأدنى ريبة ولا شك، بل من شك فيه كفر بالله تعالى، ومع هذا لما سار بأهله ليلاً ورأه بعض المسلمين دفع ما يمكن أن يلقيه الشيطان في قلوب الناس، فقال لصاحبيه: على رسلكما.

عَنْ عَلَى بْن حُسَيْن، أَنْ صَفِيَّة - زَوْجَ النَّبِيّ صلى الله عليه وسلم أخترَتْهُ: أنَّهَا جَاءَتُ رَسُولِ الله صلى الله عليه وسلم تزورُه، وَهُوَ مُعْتِكِفٍ في المُسْجِد، في العَشر الأواخر منْ رَمَضَبِانَ، ثُمَّ قَامَتٌ تَنْقَلُبُ (ترجع)، فقامَ مَعَهَا رَسُول الله صلى الله عليه وسلم حَتَّى إذا بَلغ قريبًا من بَابِ المسْجِد، عندَ بَابِ أَمَّ سَلَمَة زَوْج النبيّ صلى الله عليه وسلم، مَرَّبِهِمَا رَجُلان منَّ الأنصَّار، فسَلمًا عَلى رُسُول الله صَلى الله علده وسلم ثمَّ نفذا، فقال لهَمَا رَسُول الله صلى الله عليه وسلم: «عَلى رسْلَكُمًا، هذه صَفْيَة»، (يعنى: انتظرا) قَالاً: سُبْحَانَ اللَّهِ يَا رَسُولَ اللَّه،وَكُبُرَ عَلَيْهِمَا ذَلِكَ، فقال رَسُولِ الله صلى الله عليه وسلم: «إن الشَيْطان يَبْلغ من الإنسَان مَبْلغ الدِّم، وَإِنِّي خَشَيْتَ أَنْ يَقَدْفَ فِي قَلُوَبِكُمَا شَيْئًا». [متحدة الدخاري ٤/ ٨٢]

والرسول صلى الله عليه وسلم يعلمنا هنا أن الإنسان لا يقف مواقف التهم والريب، وعليه أن يزيل الشبهة عن نفسه ولو عند أوثق الثقات.

#### حذار أن يُسَبُ الله تعالى ورسوله بسببك

. وَقَد نَزْهَنَا الله تعالى أن يكون اسْمه معرضًا للحنث الْعَظيم والنَّكث الذَّميم وَعلمناً أنَّ النَّاقَد بَصير، وَالمواقف الشَّريفة النَّبَويَة أَعْلَاهًا الله جَل وعلا، فَخير الهدي هدي محمد صلى الله حل وعلا، فخير الهدي هدي محمد تتسُبُوا الذينَ يَدْعُونَ مَنْ دُونِ الله فَيَسُبُوا اللهُ ثُمَ عُمَلُهُمْ ثُمَ عَدُوا بيل أَمَة عَمَلُهُمْ ثُمَ عَدُوا بيل أَل رَبَعًا أَكُل أُمَة عَمَلُهُمْ ثُمَ إلى رَبَعَمُ مَنْ يَعْظُونَ مَنْ دُونِ الله حل وعلا، فَخير الهدي هدي محمد معد من الله عليه وسلم. قال الله حل وعلا، فَذير الله حل وعلا، وَلا عمل عليه والله عليه وسلم. قال الله حل وعلا أَن يَعْدُونَ مَنْ دُونِ الله فَيَسُبُوا اللهُ فَيَسُبُوا اللهُ أَمَة عَملَهُمْ ثُمَ عَدُوا إلى رَبَهُمْ مَرْجَعُهُمْ فَيُنَبِئُهُمْ بِمَا كَانُوا يَعْملُونَ».

قال قتادة: كان المسلمون يسبون أوثان الكفار، فيردون ذلك عليهم، فنهاهم الله أن يستسبوا لربهم، فإنهم قومٌ جهلة لا علم لهم

بالله. تفسير الطبري

وفي هذه الآية تحذير من الله عز وجل للمسلمين من أي سلوك يستفز المخالف لهم إلى سب الله ورسوله والإسلام والمسلمين.

#### وعمر رضي الله عنه يخشى كلام الناس فيه

عمر بن الخطاب رضي الله عنه الذي كان يقول: من أراد ألا يسيء الناس به الظن فلا يقف مواقف التهم، ها هو يطبق ذلك على نفسه، فيجنب نفسه شكوك الناس وظنونهم.

عَنِ الْقَاسِم بْنِ عَبْدِ الرَّحْمَنِ أَنَّ عُمَرَ بْنَ الْخَطَّابَ رضي الله عنه حَمدَ اللَّهَ ثُمَ قَالَ: أَمَّا بَعْدُ، فَإِنَّ هَذَا الْقُرْآنَ نَزَلَ عَلَى رَسُول اللَّه عَلَيْه السَّلامُ فَكَنَا نَقْرَأُ: وَلا تَرْعَبُوا عَنْ أَبَائِكُمَ فَإِنَّهُ كُفُرٌ، وَآيَةُ الرَّجْم. وَإِنِي قَدْ خَفْتُ أَنْ يَقْرَآ الْقُرْآنَ قَوْمُ يَقُولُونَ: لا رَجْمَ وَرَجَمْنَا. وَاللَّه لَوُلا أَنْ يَقُولَ عليه وسلم قَدْ رَجَمَ وَرَجَمْنَا. وَاللَّه لَوُلا أَنْ يَقُولَ النَّاسُ: إِنَ عُمَرَ زَادَ فِي كَتَابِ اللَّه لَكَتَبَتُهَا.وَلَقَدْ نَزْلَتْ وَكَتَبْنَاهَا. [تفسَير يَحَنِي بنَ سلام].

وهذا أيضًا من حرص أمير المؤمنين عمر بن الخطاب رضي الله عنه ألا تُوجَه السهام نحو الرموز الإسلامية فيكون في ذلك فتنة للناس.

## والرسول صلى الله عليه وسلم يمقت على من يصد الناس ويُنْفَرهم

عَن أبي مُسْعُود عَقبَة بْن عَمْرو رضي الله عنه قَالَ: أَتِي رَجُلُ النبيَ صلى الله عليه وسلم فَقَالَ: إِنِي أَتَأْخُرُ عَنْ صَلَاة الْغَدَاة (الفجر) مِنْ أَجُل فُلَّان مما يُطيل بنا فَمَا رَأَيْتُ النبي صلى الله عليه وسلم أَشَدَ غَضبًا في مَوْعَظة منه يَوْمَئذ فَقَالَ: « يَا أَيُّهَا النَّاسُ إَنّ مَنْكُمْ لَمُنْفَرِينَ، الضُعيف وَالْكَبِيرَ وَذَا الْحَاجَة «. [مسئد أحمد وإسناده صحيح على شرط الشيخين].

وهو هذا لم يقبل صلى الله عليه وسلم التنفير والصد عن الإسلام وشعائره، مما يُكَرَه الناس فيه، ولأجل ألا نصد الناس عن الإسلام والمسلمين بسبب أفعالهم فإن الرسول صلى الله عليه وسلم يؤكد على أصحابه ألا يكونوا سببًا في فتنة الناس وصدهم وتنفيرهم.

#### ويأمر بالوفاء بالمهود ولو مع الأعداء مهما كان الثمن

. عن حُذَيْفَة بْنِ الْيَمَانِ، قَالَ: مَا مَنَعَنِي أَنْ أَشْهَدَ بَدْرًا إِلَّا أَنِّي خَرَحْتُ أَنَا وَأَبِي حُسَيْلٌ، قَالَ: فَأَخَذَنَا كُفَارٌ قُرَيَّش، قَالُوا: إِنَّكُمْ تُرِيدُونَ مُحَمَّدًا،

٥٠ ( التوكير العدد ٤٨٧ السنة الحادية والأربعون

## \*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*

فَقُلْنَا: مَا نُرِيدُهُ، مَا نُرِيدُ إِلَّا الْمَدِينَةَ، فَأَخَذُوا مِنَّا عَهْدَ الله وَمِتْاقَهُ لَنَنْصَرِفَنَّ إِلَّى الْمَدِينَةِ، وَلَا نُقَاتِلُ مَعَهُ، فَأَتَيْنَا رَسُولَ الله صلى الله عليه وسلَم، فَأَخْبَرْنَاهُ الْخَبَرَ، فَقَالَ: «انْصَرِفَا، نَفِي لَهُمْ بِعَهْدِهِمْ، وَنَسْتَعِينُ اللهَ عَلَيْهِمْ» صحيح مسلم.

#### ويوفون بالعهود مع العدو اللدود

اقتتل المسلمون بقيادة أبي عبيد بن مسعود الثقفي والفرس بقيادة جابان قتالا شَديدًا فَهَزَمَ اللَّهُ أَهْلَ فَارِسَ، وَأَسَرَ حَابَانُ أَسَرَهُ مطر بن فضة التيمَى، وَأَمَا مَطُرُ بْنُ فضَةً فَإِنَّ جَابَانَ خَدَعَةُ، حَتَى تَفَلَتَ منْهُ بِشَيْء فَخَلَى عُنْهُ وفداه، فَأَخَذَهُ الْمُسْلِمُونَ، فَأَتَوْأَ عَلَيْه يقتله، فَقَالَ: إِنِي أَخَافُ الْلَهُ أَنْ أَقْتَلَهُ، وَقَدْ آَمَنَهُ رَجُلٌ مُسْلَمٌ، وَالْسُلِمُونَ فِي التَوَادُ وَالتَّنَاصُرِ كَالْجِسَد، مَا لَزِمَ بَعْضَهُمْ فَقَدْ لَزِمَهُمَ كُلُهُمْ. [تاريخ الطبري]

#### بل وينهى صلى الله عليه وسلم أن تكون سُمعة المسلمين محلًا للشكوك والظنون

ارتكب بعض الناس ممن ينتسبون إلى الإسلام فظائع في حق النبي صلى الله عليه وسلم ومنهم من كان منافقا معلوم النفاق، وكان النبي صلى الله عليه وسلم يصبر على أذاهم وبلاهم مع أن أعمالهم كان يستحقون عليها القتل، لكنه كان يمتنع عن قتلهم حتى لا يرى الناس ذلك فيظنون أنه صلى الله عليه وسلم يدعو الناس إلى الإسلام ثم يقتلهم بعد ذلك.

عن عَمْرُو بْنُ دِينَار، أَنَّهُ سَمِعَ جَابرًا رضي الله عنه، يَقُولُ: غَزَوْنَا مَعَ النَّبِيَ صلى الله عليه وسلم وَقَدْ ثَابَ مَعَهُ نَاسَ مَنَّ المُهَاجرينَ حَتَى كَثُرُوا، وَكَانَ مَنَ المُهَاجرينَ رَجُلُ لَعَابُ، فَكَسَعَ أَنْصَارِيًا ضَرِبه بقدمَه، فَعَضبَ الأَنْصَارِيُ غَضَيًا شَدِيدًا حَتَى تَدَاعَوْا، وَقَالَ الأَنْصَارِيُ نَا لَكُنْصَارِ، وَقَالَ المُهَاجرِيُ: يَا لَلْمُهَاجرِينَ، فَخَرَجَ النبيَّ صلى الله عليه وسلم، فَقَالَ: ﴿ مَا فَخَرَجَ النبيَّ صلى الله عليه وسلم، فَقَالَ: ﴿ مَا فَأَخْبَرَ بِكَسْعَةَ المُهَاجرَيَ الأَنْصَارِي، قَالَ: فَقَالَ فَأَخْبَرَ بِكَسْعَةَ المُهَاجرَيَ الأَنْصَارِي، قَالَ: فَقَالَ النَّبِيُ صلى الله عليه وسلم: «دَعُوهَا فَإِنَهُا نَقَدَّ تَدَاعَوْا عَلَيْنَا الدَّهِ بْنُ أَبَيَ إِنْنَ سَلُولَ: المَحْرِيَ الأَعْنُ مَنْهَا الأَذَلَ، فَقَالَ عُمَرَ اللَهِ عَقْدَاً عَنَ

يَا رَسُولَ اللَّهِ هَذَا الخَبِيثَ؛ لِعَبْد اللَّه بِن أَبِي ابن سلول، فَقَالَ النَّبِيُ صلى اللَه عليه وسلم: «لا يَتَحَدَّثُ النَّاسُ أَنَّهُ كَانَ يَقْتُلُ أَصْحَابَهُ». صحيح البخاري.

. وفي رواية عَنه رضي الله عنه قَالَ: أَتَّى رَحُلُ بِالْحِعْرَانَةِ النَّبِيَ صلى الله عليه وسلم وَهُوَ يَقُسمُ غَنَائَمَ مُنْصَرِفَةٌ من حُنَيْن، وَفِي قُوْبِ بِلَالِ فَضَةٌ، وَرَسُولُ اللهُ صلى اللهُ عليه وسلم يُقْبضُ منها يُعْطي النَّاسَ. فَقَالَ الرحل: يَا مُحَمَدُ ؛ اعدل، فقالَ: «ويلك، ومن يعدل إذا لم أَكُنْ اَعْدلُ لَقَدْ خَبْتُ وَحَسرتُ إِنْ لَمْ أَكُن أَعْدلُ». فَقَالَ اَعْدرُ دَعْني أَقْتُلَ هَذَا الْنَافَقَ. قَالَ: «مَعَاذَ الله، عَمَرُ: دَعْني أَقْتُلَ هَذَا الْنَافَقَ. قَالَ: «مَعَاذَ الله، وَأَصْحَابَهُ يَقْرَعُونَ القَرْآنَ لَا يُجَاوِزُ حَنَاجِرِهُمْ مَرْقُونَ مِنَ الدِين كَمَا يَمْرُقُ السَهْمَ مِنَ الرَّمِيَةِ».

. وفي رواية: قال أسيد بن حضير رضي الله عنه: والذي بعثك بالحق يا رسول الله لا أبرح حتى أتيك برؤوسهم، فقال صلى الله عليه وسلم: (إني أكره أن يقول الناس: إن محمدًا قاتل بقوم حتى إذا أظهره الله بهم أقبل عليهم يقتلهم) فقال: يا رسول الله ؛ هؤلاء ليسوا بأصحاب، فقال صلى الله عليه وسلم: (أليس يظهرون الشهادة)؟. [روح البيان ٣/ ٤١]

#### ولا يُوقعون الأعداء في أدنى ظن سيء بالمسلمين

هذا رجل أسلم ومعه أمانات للمشركين لكنه كتم إسلامه حتي يرد إليهم ودائعهم لا ينزعجوا بإسلامه ظناً منهم أنه سيذهب بأموالهم لاختلاف الدين .

عن عَبْد اللَّه بْنَ أَبِي بَحُر بْن حزم قَالَ: خرج أَبُو الْعَاص تَاجراً إلى الشام، وكان رجلًا مأمونًا، فكانت معه بضائع لقريش، فاقبل فلقيته سرية للنبيّ صلى الله عليه وسلم، فاستاقوا عيرَه وهرب، وقدموا عَلَى رَسُول بينهم، وأتى أَبُو العاص حتى دخل عَلَى زينب بينهم، وأتى أبُو العاص حتى دخل عَلَى زينب فاستجار بها، وسالها أن تطلب لَهُ من رَسُول الله صلى الله عليه وسلم ردّ ماله عَلَيْه، فَدَعَا الله صلى الله عليه وسلم ردّ ماله عَلَيْه، فَدَعَا فاستجار بها، وسالها أن تطلب لَهُ من رَسُول منول الله صلى الله عليه وسلم ردّ ماله عَلَيْه، فَدَعَا أصبتم لَهُ مالًا ولغيره ممن كَانَ معه، وهو فَيْءُ، فأنتم وحقكم». قَالُوا: بل نَردَه عَلَيْه. فرُوا و الله فأنتم وحقكم». قَالُوا: بل نَردُه عَلَيْه.

رجب ١٤٣٣هـ التوكير ) ٥١

## 

عَلَيْه ما أصابوا، حتى إنّ الرجل ليأتي بالشَّنَّة، والرَجل بالإداوة وبالحبل، ثُمَّ خرج حتى قدم مكة، فادّى إلى النّاس بضائعهم، حتى إذا فرَغ قَالَ: يا معشر قريش، هَلْ بقي لأحد منكم معي مال؟ قَالُوا: لا، فجزاك الله خيرًا.ً فَقَالُ: أما والله ما منعني أن أسلم قدل أن أقدم عليكم إلا تخوُفًا أن تظنُوا أنّي إنْما أسلمتَ لأذهب بأموالكم، فإني أشهد أن لا إلَهَ إلا اللّهُ، وَأَنُ مُحَمَّدًا عبده ورسوله. [تاريخ الإسلام للإمام الذهبي].

يعني هذا الرجل كره أن يزعج المشركين بإسلامه، مع علمه في نفسه أنه سيرد إليهم بضاعتهم وتجارتهم ولو أسلم، ولكن لمجرد أن ينزعجوا عليها حتى تصل من المدينة إلى مكة، رفض أن يعيشهم هذا القلق وهذا الظن الذي كان سينتهى بوصوله إليهم.

حتى تحديث الناس ينبغي أن يكون بكلام يفهمونه مهما كان حقًا فيوقع الكلام مواقعه، فلكل حادثة حديث، ولكل مقام مقال، وربما ذُكر حكم في غير أهله فصدهم عن السبيل، أو كذبوا بهذا الحديث. قال عَليُّ: «حَدَثُوا النَّاسَ بِمَا يَعْرِفُونَ أَتُحِبُّونَ أَنْ يُكَذَبَ اللَّهُ وَرَسُولُهُ». [صحيح البَخاري]

#### وية قمة مجدهم يعترفون بالخطأ . ية حق عدوهم

هذا المثنى بن حارثة يقاتل الفرس في معركة البويب بعد مقتل أبي عبيد، وقد عبر الفرس إلى المسلمين نهر الفرات فهزمهم المثنى ففروا هاربين إلى الجسر فبادرهم عند الهزيمة إلى الجسر، فقطعه عليهم، فأخذوا يمنة ويسرة، وتبعهم المسلمون إلى الليل، ومن الغد إلى الليل، وندم المثنى على قطعه الجسر، واعترف بخطئه وقال: لقد عجزت عجزة (أي زللتُ زلة) وقى الله شرها بمسابقتي إياهم إلى الجسر وقطعه، حتى أحرجتهم، فإني غير عائد، فلا تعودوا ولا تقتدوا بي أيها الناس، فإنها كانت مني زلة، لا ينبغي إحراج أحد إلا من لا يقوى على امتناع. [تاريخ الطبري].

لا يصلح مع الإسلام سلوكيات فاسدة . قَالَ ابْنُ هِشَام: أَرَادَ فَضَالَةُ بْنُ عُمَيْرِ

بِّن الْمُلُوِّحِ - يَعْنِي اللَّنِحْيَ - قَتْلُ النَّبِي صلى الله عليه وسلم وَهُوَ نَطُوفُ بِالْبَيْتَ عَامَ الْفُتْحِ، فلمَا دَنَا مِنْهُ قَالَ رَسُولُ اللَّه صلى الله عليه وسلم: « أَفَضَالَهُ \* « قَالَ: نَعَمْ فَضَالَهُ يَا رَسُولَ اللَّه، قَالَ: » مَاذَا كنت تحدث به نفسك؟ « قال: لا شئ كُنْتُ أَذْكُرُ اللَّه، قَالَ: فَضَحكَ النبي صلى الله عليه وسلم ثُمَ قَالَ « اَسْتَغْفَر اللَّه « ثَمَ وَضَعَ يَدَهُ عَلَى صَدْرِه، فَسَكَنَ قَلْبُهُ فَكَانَ فَضَالَةً مَا مَنْ خَلْقَ الله مَا رَفَعَ يَدَهُ عَنْ صَدْرِي حَتّى فَصَالَهُ: فَرَجَعْتُ إَلَى أَهْلِي فَمَرَرْتُ بِامْرَاة فَضَالَةُ: فَرَجَعْتُ إَلَى أَهْلِي فَمَرَرْتُ بِامْرَاة فَقَالَ: لَا، وَالْبَعَةَ فَضَالَةُ يَقُولُ:

قَالَتْ هَلُمُ إِلَى الْحَدِيثَ فَقَلْتُ لَا يأتب عليكَ اللهُ والإسـلام لو قد رَأَيْت مُحَمَّدًا مَعَ صَحْيه بِالْفَتْحِ يَوْمَ تَكَسَرُ الْأَصْنَامُ لَرَأَيْتِ دِينَ اللهُ أَضَحَى بَيْنًا وَالشَرْكَ يَغْشَى وَجَهَهُ الإطلام

[البداية والنهاية]

سبحان الله؛ هذا الرجل لم يعلم من الإسلام سوى الشهادتين، لم يستمع إلى خطبة، ولم يجلس إلى موعظة ودرس، ولم يجلس أمام قنوات دينية، فلما دعته العشيقة، قال لها: يأبى الله والإسلام، وكثير من الناس وُلد في الإسلام وشاب فيه، ولا يعرف أوامره ونواهيه.

وعَن الشَعبيَ، قَالَ قَدم أَبُو العاص من الشَّام وَمعه أموال المشركين، وقد أسلمت امرأته زينب (بنت رسول الله صلى الله عليه وسلم) وهاجَرَت. فقيل لَهُ: هَلْ لك أن تُسْلم وتأخذ هذه الأموال التي معك؟ فقال: بئس ما أبدأ به إسلامي أن أخون أمانتي. وكفلت عَنَّهُ أمرَأته أن يرجع فيؤديَ إلى كَلَ ذي حق حقّه؛ فيرجع ويُسْلم، ففعل، وما فرق بينهما، يعني النبي صلى الله عليه وسلم. [تاريخ الإسلام للإمام الذهبي].

فرفض هذا الرجل أن يبتدئ إسلامه بعمل يلفت نظر الناس إليه أنه خان الأمانات. ألا فليتق الله كل مسلم ومسلمة في سمعة المسلمين وسيرتهم.

والحمد لله رب العالمان.

# تهة الجبَّ مُنْتِن الريع ليلة الإسراء والمعراج

نواصل في هذا التحذير تقديم البحوث العلمية الحديثية للقارئ الكريم حتى يقف على حقيقة هذه القصة التي اشتهرت على السنة القُصاص والوعاظ خاصة عندما ياتي شهر رجب من كل عام، فتشتهر القصص الواهية المتعلقة بالإسراء والمعراج، ولقد بينا من قبل:

اعداد/

كريه اللاعية من القصص الماهية

على حشيش

قصة «اختراق الحجاب ليلة الإسراء».

قصة «كلام النبي صلى الله عليه وسلم مع ربه ليلة الإسراء والمعراج حول عطائه لأنبيائه».

قصة «ماشطة ابنة فرعون ليلة الإسراء والمعراج». قصة «اختراق الحجاب ليلة الإسراء».

وقصة: «بكاء النبي صلى الله عليه وسلم من مشاهد تعذيب النساء ليلة الإسراء والمعراج».

وقصة: «الراكبين الأربعة والبراق في القيامة».

وإن تعجب فعجب أن هذه القصص الواهية تنتشر على ألسنة القصاص والوعاظ في الخطب والمحاضرات والفضائيات والصحف في شهر رجب ظنًا منهم أن الإسراء والمعراج كان في شهر رجب.

ولقد بيَّن ذلك الحافظ آبن رجب الحنبلي في «لطائف المعارف» (ص١٧٧) حيث قال: «وقد رُوي آنه كان في شهر رجب حوادث عظيمة، ولم يصح شيء من ذلك، فروي أن النبي صلى الله عليه وسلم وُلد في أول ليلة منه، وانه بُعث في السابع والعشرين منه، وقيل في الخامس والعشرين، ولا يصح شيء من ذلك».

ورُوي بإسناد لا يصبح عن القاسم بن محمد أن الإسراء بالنبي كان في سابع وعشرين من رجب، وأنكر ذلك إبراهيم الحربي وغيره». اهـ.

قلت: لذلك قال الإمام الحافظ المحدث أبو شامة في «الباعث» ص(١٧١): «وذكر بعض القُصّاص أن الإسراء كان في رجب، وذلك عند أهل التعديل والجرح عين الكذب». اهـ.

وبهذا البيان يستطيع القارئ أن يقف على حقيقة هذه القصص التي اشتهرت وانتشرت، وأحصيناها إجمالاًللتذكرة، ومن أراد التفصيل فليرجع إليها في مواقعها في هذه السلسلة خاصة في شهر رجب.

وإلى القارئ الكريم تخريج وتحقيق:

#### قصة (الجبّ مُنْتَنَ الربيج ليلة الإسراء والمعراج،

الحلقة

(121)

#### أولاء المتنء

رُوِيَ عن راشد بن سعد المقرائي قال: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: «لما عُرج بي مَرَرْتُ برجال تُقطعُ جُلودهم بمقاريض من نار، فقلت: من هؤلاء يا جبريل؟

قال: الذين يتزينون للزينة.

قال: ثم مَررت بجُبِّ مُنتِن الريح، فسمعت فيه أصواتًا شديدة.

فقلت: من هؤلاء يا جبريل؟

قال: نساء كن يتزين للزينة، ويفعلن ما لا يحل لهن، ثم مررت على نساء ورجال معلقين بتُديهن.

فقلت: من هؤلاء يا جبريل؟ فقال: هؤلاء الهمازون والهمازات وذلك قول الله عز

وجل: «وَبَلْ لِكُلِّ هُمَزُوْ لَمَرْةٍ، [الهمزة: ١]. اهـ.

#### ثانيًا: التخريج:

أخرج هذا الخبر الذي جاءت به قصة «الجَبَ مُنتَن الريح» ليلة الإسراء والمعراج الإمام البيهقي في «شعب الإيمان» (٣٠٩/٥) ح(٢٧٥٠) قال: «أخبرنا أبو عبد الله الحافظ، وأحمد بن الحسن قالا: حدثنا أبو العباس محمد بن يعقوب، حدثنا أبو عتبة، حدثنا بقية، حدثنا معيد بن سنان، عن سعد بن خالد، عن عمه راشد بن سعد المقرائي، قال: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: لما عرج بي..» القصة.

وأورد هذه القصة الحافظ المنذري في «الترغيب

رجب ١٤٣٣ هـ

07

لتولايح

والترهيب» (٢٧٧/٣، ٢١٠/٣)، وعزاها إلى الإمام البيهقي.

ويتوهم الكثير من القصاص والوعاظ بمجرد وجود القصة في «الترغيب والترهيب» للحافظ المنذري وعزو القصة للإمام البيهقي الصحة، هذا والكثير لا يفرق بين التخريج والتحقيق، فالتخريج: هو الدلالة على موضع الحديث في مصادره الأصلية التي أخرجته بسنده كما هو مبين في تخريجنا لخبر هذه القصة.

أما التحقيق: فهو البحث العلمي الدقيق الذي به تستبين درجة الحديث من الصحة أو الضعف.

#### ثالثا، التحقيق:

هذا الخبر الذي جاءت به القصة سنده تالف ومسلسل بالعلل.

أ- العلة الأولى: سعيد بن سنان.

١- قال الإمام المزي في «تهذيب الكمال» (٢٢٧٧/٢٢٨/٧): «سعيد بن سنان الشامي أبو مهدي الحنفي ويقال الكندي الحمصي روى عنه بقية بن الوليد وأخرين». وقال يزيد بن عبد ربه: مات سنة ثمان وستين ومائة.

٢- وفي «سؤالات عثمان بن سعيد الدارمي لابي زكريا يحيى بن معين» السؤال (٣٦٦): «سعيد بن سنان أبو مهدى؟ فقال: ليس بشيء».

٣- وفي «سؤالات أبي إسحاق إبراهيم بن الجنيد للإمام يحيى بن معين، السؤال (٤٨): قال لي يحيى بن معين: عُفير بن معدان، وأبو مهدي سعيد بن سنان، وأبو حفص القاص عثمان بن أبي العاتكة: هؤلاء ليسوا بشىء».

٤- قال الإمام الحافظ ابن عدي في «الكامل في ضعفاء الرجال» (٣٥٩/٣) (٨٠١/٦٩): سعيد بن سنان الحمصي يكنى أبا مهدي، ثم قال: حدثنا ابن حماد، حدثنا العباس، عن يحيى قال: «سعيد بن سنان أبو المهدي ليس بثقة».

٥- وأخرج الحافظ ابن عدي قول الإمام يحيى هذا بطريق آخر فقال: حدثنا أحمد بن علي المطيري، حدثنا عبد الله الدورقي، قال يحيى بن معين: «سعيد بن سنان أبو مهدي، حمصى ليس بثقة».

<sup>٦</sup> - كذلك أخرج الإمام الحافظ العقيلي في «الضعفاء الكبير» (٩/١٠٧/٢) قول الإمام يحيى بن معين بنفي الثقة عن سعيد بن سنان أبو المهدي الحمصي الكندي فقال: «سعيد بن سنان أبو المهدي ليس بثقة». اه..

٧- قال الإمام الحافظ ابن أبي حاتم في «الجرح والتعديل» (١٤/٢٨/٤): «سالت أبي. عن أبي مهدي سعيد بن سنان الحمصي فقال: ضعيف الحديث، منكر الحديث».

۸-قال الإمام البخاري في «الضعفاء الصغير» (۱۳۵):

«سعيد بن سنان أبو مهدي الكندي الحنفي الحمصي: منكر الحديث».

قلت: وهذا المصطلح عند الإمام البخاري له معناه؛ فقد قال الإمام السيوطي في «التدريب» (٣٤٩/١): «البخاري يطلق: فيه نظر، وسكتوا عنه: فيمن تركوا حديثه، ويطلق منكر الحديث على من لا تحل الرواية عنه». اه.

وببيان مصطلح البخاري «منكر الحديث» يتبين أن سعيد بن سنان لا تحل الرواية عنه، وهذا جرح شديد. ٩- لذلك نقل الإمام الذهبي في «الميزان» (٣٢٠٨/١٤٣/٢) عن الإمام الجوزجاني قال: سعيد بن سنان أبو مهدي الحمصي أخاف أن تكون أحاديثه موضوعة. اه.

قلت: والحديث الموضوع: هو الكذب المختلق المصنوع، وهو شر الضعيف واقبحه، وتحرم روايته مع العلم به في أي معنى كان، سواء الأحكام والقصص والترغيب وغيرها إلا مقرونًا ببيان وضعه». اهـ. كذا في «التدريب» (٢٧٤/١) النوع (٢١) لذلك نذكر القصة الواهية الموضوعة، ونبين وضعها ونحذر منها.

 ١٠ قال الإمام النسائي في «الضعفاء والمتروكين»
 (٢٦٨): «سعيد بن سنان أبو المهدي الحمصي متروك الحديث». اهـ.

قلت: وهذا المصطلح عند الإمام النسائي له معناه. قال الإمام الحافظ ابن حجر في «شرح النخبة» ص(٧٣): «مذهب النسائي: ألا يترك حديث الرجل حتى يجتمع الجميع على تركه».

١١- ولقد أثبت الإمام الدارقطني في كتابه «الضعفاء والمتروكين» (٢٧٠) الراوي سعيد بن سنان فقال: «سعيد بن سنان أبو المهدي، حمصي عن أبي الزاهرية». اه.

قلت: ولم يذكر الإمام الدارقطني في كتابه هذا غير هذه الجملة، فيتوهم من لا دراية له بمناهج المحدثين في الجرح والتعديل أن الإمام الدارقطني سكت عنه، ولا يدرك أن مجرد إثبات الراوي في الكتاب يدل على الجرح الشديد؛ حيث بين الإمام البرقاني المنهج في حتاب «الضعفاء والمتروكين» للإمام الدارقطني فقال: «طالت محاورتي مع أبي منصور إبراهيم بن الحسين بن حمكان لأبي الحسن علي بن عمر الدارقطني عفا الله عني وعنهما في المتروكين من أصحاب الحديث، فتقرر بيننا وبينه على ترك من أثبته على حروف المعجم في هذه الورقات». اه.

قلتُ: بهذا يتبين أنه بإثبات الراوي في كتاب «الضعفاء والمتروكين» للإمام الدارقطني وإن لم يذكر معه جرح، فمجرد ذكر الراوي جرح شديد؛ لأنه إجماع من الأئمة الثلاثة: البرقاني، وابن حمكان، والدارقطني على ترك من أثبت اسمه في هذا الكتاب.

الته يه العدد ٤٨٧ السنة الحادية والأربعون

02

قلت: بهذا يتبين أن سعيد بن سنان أبا مهدي الكندي الحمصي ليس بثقة، وليس بشيء، ومنكر الحديث، ومتروك الحديث لا تحل الرواية عنه، والخوف أن تكون أحاديثه موضوعة.

فائدة: هذه العلة الأولى الراوي: سعيد بن سنان لم يُذكر في السند الذي جاءت به هذه القصة إلا اسم الراوي واسم أبيه وبالبحث نجد أنهما اثنان وهذا النوع في علوم الحديث يسمى: «المتفق والمفترق» هو ما اتفقت أسماؤهم وأسماء أبائهم خطاً ولفظًا واختلفت أشخاصهم سواء اتفق في ذلك اثنان منهم أو أكثر. كذا في «شرح النخية» ص(٦٦).

ومعرفة هذا النوع مهم جدًا فقد زلق بسبب الجهل به غيرُ واحد من أكابر العلماء، ومن فوائده: التمييز بين المشتركين في الاسم، فربما يكون أحدهما ثقة والآخر ضعيفًا، فنضعف ما هو صحيح أو العكس.

وهذا ينطبق تمام الانطباق في بحثنا هذا على سعيد بن سنان، فقد نقل الحافظ ابن حجر في «التهذيب» (٤١/٤) قول الإمام الدارقطني: «وقال الدارقطني سعيد بن سنان اثنان:

الأول: أبو مهدي حمصى يضع الحديث.

الثاني: وأبو سنان كوفي سكن الري من الثقات». اهـ.

قلت: ولقد تبين لنا بالبحث في شيوخه والرواة عنه، ومعرفة عصره ونسبه ونسبته وكنيته: أن علة هذه القصة: سعد بن سنان أبو مهدي الكندي الحنفي الحمصي.

#### العلة الثانية؛ بقية؛

١- قال الإمام الحافظ المزي في «تهذيب الكمال» (٧٢٦/١٢٥/٣): «بقية بن الوليد بن صائد بن كعب بن حريز الكلاعي الحميري الميمي أبو يحمد الحمصي، روى عنه أبو عتبة أحمد بن الفرج الحجازي».

وبيَّن في «تهذيب الكمال» (٢٢٨/٧ (٢٢٧٧) أن بقية بن الوليد روى عن سعيد بن سنان الحمصي.

وبهذا التحقيق نقف على حقيقة رجال السند عندما لم يذكر في السند من اسم الراوي إلى كنيته مثل أبي عتبة، أو يذكر الاسم فقط وهو المهمل: مثل بقية، أو المتفق والمفترق: مثل سعيد بن سنان.

فالسند: أبو عتبة، حدثنا بقية، حدثنا سعيد بن سنان عن سعد بن خالد عن عمه راشد بن سعد المقرائي، قال: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: «لما عرج بي مررت برجال تقطع جلودهم.». القصة.

٢- قال الإمام الحافظ ابن أبي حاتم في «الجرح والتعديل» (١٧٢٨/٤٣٤/٢): حدثني أبي حدثنا معاوية بن صالح بن أبي عبيد الله قال: قال أبو مسهر: «بقية أحاديثه ليست نقية، فكن منها على تقية».

٣- قال الإمام الذهبي في «تذكرة الحفاظ» (٢٦٩/٢٨٩/١): «كان يدلس كثيرًا فيما يتعلق بالأسماء، ويدلس عن قوم ضعفاء وعوام يسقطهم، ويروي عمن دبّ ودرج». اهـ.

٤- ونقل الإمام الذهبي في «الميزان» (١٢٥٠/٣٣١/) عن أبي إسحاق الجوزجاني قال: «رحم الله بقية ما كان يبالي إذا وجد خرافة عمن ياخذه، فإن حدث عن الثقات فلا بأس به». اه..

قلت: ولكنه في هذه القصة كما بينا أنفًا أنه حدث سعيد بن سنان الحمصي وهو كما قال الإمام يحيى بن معين ليس بثقة، وقال أئمة الجرح والتعديل: متروك، منكر الحديث.

٥- ونقل الإمام الذهبي عن الحسن بن القطان قال:
 «بقية يدلس عن الضعفاء ويستبيح ذلك، وهذا إن صح مفسدة لعدالته». اهـ.

قال الذهبي: «نعم والله صح هذا عنه، إنه يفعله، وهذه بلية».

٦- قال الحافظ ابن حجر في «طبقات المدلسين» (المرتبة الرابعة/١): «بقية بن الوليد الحمصي: كان كثير التدليس عن الضعفاء والمجهولين».

قلت: وكان بقية بدلس تدليس التسوية وهو شر أنواع التدليس، ولقد من ذلك الحافظ السخاوي في «فتح المغدث» (٢٣٩/١) فقال: «تدلدس التسوية: أن دروى المدلس حديثًا عن شيخ ثقة يسند فيه ضعف، فيحذفه المدلس من بين الثقتين اللذين لقى أحدهما الأخر ولم تُذكر أولهما بالتدليس، وبأتى بلفظ محتمل، فدستوى الإسداد كله ثقات، ويصرّح المدلس بالاتصال عن شيخه؛ لأنه قد سمعه منه، فلا يظهر في الإسناد ما يقتضى رده إلا لأهل النقد والمعرفة بالعلل ويصير الإسناد عاليًا، وهو في الحقيقة نازل، وهو مذموم حدًا؛ لما فيه من مزيد الغش والتغطية، وريما يلحق الثقة، الذي هو دون الضعيف، الضرر من ذلك معد تدين الساقط بالصاق ذلك به مع براءته، قال ابن حزم: صبح عن قوم إسقاط المحروح، وضبم القوى إلى القوي؛ تلبيسًا على من يحدث، وغرورًا لمن يأخذ عنه، فهذا مجروح وفسقه ظاهر، وخبره مردود؛ لأنه ساقط العدالة. اه..

ثم قال: وممن كان يفعله بقية بن الوليد، والوليد بن مسلم. اهـ.

ولذلك أخذ أئمة هذا الفن حذرهم ممن يفعل هذا النوع من التدليس، فلا يُقبل منه التصريح بالسماع في روايته عن شيخه فقط، بل لا بد أن يقول: حدثني فلان قال: حدثني فلان، قال: حدثني فلان إلى أن يصل به إلى النبي صلى الله عليه وسلم، أي لم يكتف بالتصريح بالسماع عن شيخه فقط، بل لا بد من التصريح في

رجب ١٤٣٣ هـ

التوعيد ) ٥٥

باقى الإسناد حتى يصل إلى الراوي الأعلى.

قلت: بالرجوع إلى سند القصة نجده لم يصرح إلا عن شيخه المتروك فقط، وبقية السند لم يصرح فيه دالسماع.

#### العلة الثالثة: الأرسال:

السند: عن راشد بن سعد المقرائي قال: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: والبحث عن طبقة راشد:

قال الحافظ ابن حجر في «التقريب» (٢٤٠/١): «رأيت سعد المقرائي الحمصي كثير الإرسال عن الثالثة». اه.. قال الحافظ «الثالثة.. الطبقة الوسطى من التابعين».

فإذا قال التابعي راشد بن سعد المقرائي قال رسول الله: فقد سقط من السند ما بعد التابعي، فهو مرسل وزاد هذا الارسال السند ضعفًا على هذا بهذا السقط.

قلت: بهذا التحقيق يتبين أن القصة «قصة الجَبَ منتن الريح ليلة الإسراء والمعراج» واهية وسندها تالف مسلسل بالعلل من طعن في الرواة وسقط في الإسناد. لذلك أورد الشيخ الألباني رحمه الله حديث القصة في «ضعيف الترغيب والترهيب» (٢٣٠/٢) (ح١٦٨٨) وقال: «ضعيف جدًا».

وهذه القصص الواهية لا تؤثر في ثبوت الإسراء والمعراج، فقصة الإسراء والمعراج ثابتة بل متواترة.

فقد أوردها الإمام الكتاني في «نظم المتناثر من الحديث المتواتر» (ح٢٥٨) قال: حديث قصة الإسراء والمعراج جاءت من حديث:

١- أنس ٢- ومالك بن صعصعة ٣- وأبي ذر ٤- وجابر دن عبد الله ٥− ويريدة ٦− وحذيفة بن اليمان ٧− وابن عباس ٨- وأبي بن كعب ٩- وأبي سعيد الخدري ١٠-وشيداد بن أوس ١١- وأبي هريرة ١٢- عائشة ١٣- وابن مسعود ١٤- وعلى بن أبي طالب ١٥- وعمر بن الخطاب ١٦- وأبى حدة الأنصاري ١٧- وأبي ليلي الأنصاري ١٨- وأبي الحمراء ١٩- وأبي أيوب ٢٠- وأبي أمامة ٢١- وسمرة بن جندب ٢٢- وابن عمرو ٢٣- وصهيب بن سنان ٢٤ – وأسماء بنت أبي بكر ٢٥ – وعبد الرحمن دن قرط ٢٦- وأم هانئ ٢٧- وأم سلمة ٢٨- وأسامة ين زيد ٢٩- وبلال بن حمامة ٣٠- وبلال بن سعيد ٣١- وسهل بن سعد ٣٢- وابن عمر ٣٣- وابن الزبير ٣٤- وابن أبي أوفى ٣٥- وعدد الله بن أسعد بن زرارة ٣٦- وعبد الرحمن بن عابش ٣٧- والعباس بن عبد المطلب ٣٨- وأبي بكر ٣٩ وعثمان ٤٠- وأبي الدرداء ٤١ – وأبي سفيان بن حرب ٤٢ - وأبي سلمة ٤٣ – وأبي سلمى الراعى ٤٤ - وأم كلثوم بنت رسول الله صلى الله عليه وسلم ٤٥- وعياض.

ثم قال: «فمجموع ذلك خمسة وأربعون صحابيًا، وعليه فالإسراء متواتر، وكونه على البراق كذلك». اهـ. وحاولت أن أبين تواتر الإسراء والمعراج وذكرت

الأسماء للصحابة ؛ لأن في كتاب «موسوعة التاريخ الإسلامي» الذي كان يدرس على طلاب كلية دار العلوم جامعة القاهرة يقول الأستاذ الدكتور – عفا الله عنا وعنه – ولا يهمنا ذكر اسمه بقدر ما يهمنا بيان منهجه في إنكار السنة والرد عليه؛ دفاعًا عن السنة، حيث قال في كتابه هذا (ص٢٣٦): «ونقطة ثالثة: هي البراق الذي تقول الرواية: إن الرسول انتقل بواسطته ثم يقول: واعتقادي أن هذه الروابات موضوعة». اه.

ثم يقول في كتابه هذا (ص٢٣٧): «ونقطة رابعة نعرضها أيضًا هي ما يروى عن قصة صعود رسول الله صلى الله عليه وسلم مع جبريل إلى السماوات العلى، فالرواية تصوير مادي محض يؤخذ عليه ما دله:

١- ليست هناك أبواب صلية تدق.

٢- ثم إن الرواية تصور الله جل وعلا كانه هناك في مكان يسعى له محمد مع ان القرآن يقول: «نَإِنَى قَسَرِيَّ أُحِبُ دَعُوَةً النَّالِعِ إِذَا دَعَانَ العقرة: ١٨٦]، ويقول: «مَا يَكُونُ مِن عَمَوَى ثَلَنْهُمْ إِلاً هُوَ رَابِعُهُمْ وَلا حَسَةٍ إِلَّا هُوَ سَادِ شُهْمَ» [المحادلة: ٧].

ثم يقول علماء التوحيد: «إن الله في كل مكان»!!

قلت: انظر إلى التوحيد الذي درسه طلبة كلية دار العلوم في زمن التعيين لوظيفة اللغة العربية والدين لينقلوا فكر الحلولية – فكر يؤدي إلى إنكار صفة علو الذات وأثره السيئ في إنكار معجزة الإسراء والمعراج.

حتى قال الدكتور (ص٢٣٩): «واعتقادي أن هذه القصة من الإسرائيليات». ثم قال: «أقرر أن هناك أحاديث موضوعة وجدت طريقها إلى البخاري ومسلم». اه.

وما أنكره الدكتور عفا الله عنا وعنه – ناتج عن عدم درايته بعلوم الإسناد وعلوم الاعتقاد لأهل الحديث فحديث الإسراء والمعراج فوق درجات الصحة السبعة، فهو من المتواتر كما بينا.

وإن تعجب فعجب قول الدكتور: «نحن نناقش وننقد خبرة المفكرين الذين سبقوا البخاري. فلماذا نقف جامدين أمام اختبار البخاري».

قلت: وهذا يدل على عدمدراية الدكتور بمناهج المحدثين، فوضع البخاري مع علماء الكلام المفكرين، ولا يعرف قدر البخاري إلا أهل الحديث فقد ذكر الحافظ ابن حجر في «هدي الساري» (٣٥٣٥) قال: «روى البيهقي في المدخل عن الحاكم أبي عبد الله قال: سمعت أبا نصر أحمد بن محمد الوراق يقول: سمعت أحمد بن حمدون القصار وهو أبو حامد الأعمش يقول: سمعت مسلم بن الحجاج وجاء إلى محمد بن إسماعيل البخاري فقبل بين عينيه وقال: دعني حتى أقبل رجليك يا أستاذ الأستاذين، وسيد المحدثين، وطبيب الحديث في علله».

هذا ما وفقني الله إليه وهو وحده من وراء القصيد.

1.2. العدد ٧٨٤ السنة الحادية والأربعون

07

🔬 إعداد/ أد/السيد عبد الحليم محمد حسين الحمد لله وحده والصلاة والسلام على من لا نبی بعده، أما بعد: فإن أول ما يهدف إليه الإسلام هو بناء «الإنسان الصالح» الجدير بأن يكون خليفة الله في الأرض، والذي كرمه الله أفضل تكريم، وخلقه في أحسن تقويم، وسخر له ما في السماوات وما في الأرض حمنعًا، فهو إنسان اكتملت فيه خصائص الإنسانية، وارتفع عن حضيض الحيوانية البهيمية أو السَبِّعية، وهذا الإنسان الصالح هو أساس الأسرة الصالحة، والمجتمع الصالح، والأمة الصالحة.



#### إنسان إيمان وعقيدة

وإنسان الإسلام هو – قبل أي اعتبار – إنسان إيمان وعقيدة، قد اتضحت فكرته عن نفسه، وعن العالم من حوله، فهو ليس نباتًا كنبات البرية، ظهر وحده من غير زارع من البشر زرعه، ولا الكون من حوله برز وحده من غير خالق خلقه من حوله برز وحده من غير خالق خلقه فمدواه فعدله، وعلمه البيان، ومنحه فسواه فعدله، وعلمه البيان، ومنحه وأنزل له الكتب، وأقام عليه الحجة، وعرفة الغاية والطريق.

كما أن هذا العالم البديع وراءه خالقً عظيم، خلق كل شيء فقدره تقديرًا، وأعطى كل شيء خلقه ثم هدي، لكن الذي خلقه سيفنيه، ويبدل به عالمًا آخر، هو عالم الخلود، فيه توفًى كل نفس ما كسبت، وتُجزى بما عملت، وهم لا يظلمون.

قال تعالى: «وَمَا خَلَقْنَا ٱلسَّمَاءَ وَٱلْأَرْضَ وَمَا بَيْبَهَا بَطِلاً ذَلِكَ ظُنُّ ٱلَّذِينَ كَفَرُواً فَوَيْلُ لِلَذِينَ كَفَرُواً مِنَ النَّارِ (\*) أَمْ جَعَلُ ٱلَّذِينَ ءَامَتُوا وَعَمِلُوا الصَّلِحَتِ كَالْمُفْسِدِينَ فِي ٱلأَرْضِ أَمَّرَ جَعَلُ ٱلْمُتَقِينَ كَالْفُجَارِ» وقال جل وعلا: « لَيْسَ بِأَمَانِيتِكُمْ وَلَا آمَانِيَ أَهْلِ ٱلْكَتَكِ مَن يَعْمَلُ سُوَءًا يُجُزَ بِهِ وَمَن يَعْمَلُ مِن أَلْصَلِحَتِ مِن ذَكِر أَو وَمَن يَعْمَلُ مِنَ أَلْصَلِحَتِ مِن ذَكَر أَو أَنْنَى وَهُوَ مُؤْمِنٌ فَأُولَتِكَ يَدْخُلُونَ ٱلْجَنَةَ وَلَا يُظْلَمُونَ نَقِيراً » [النساء: ٢٢٣- ٢٢٤].

وبهذا عاش الإنسان المسلم مؤمنًا بالله تعالى، مؤمنًا برسالاته وبجميع كتبه ورسله، وآخرها رسالة سيدنا محمد صلى الله عليه وسلم، مؤمنًا بلقائه تعالى، وحسابه وعدالة جزائه، في يوم لا ينفع مال ولا بنون إلا من أتي الله بقلب سليم، قال سبحانه: « يَوْمَذِ لا نَفَعُ الشَّفَعَةُ إِلاَ مَنْ أَذِنَ لَهُ الرَّحْنَ وَرَضَى لَهُ، قُولًا (

رجب ۱۲۳۳ ه

التوحيط ) ٥٧

## عِلْمًا (أ) \* وَعَنَت ٱلْمُجُوهُ لِلَّحَى ٱلْقَبَوُمِ وَقَدْ خَابَ مَنْ حَمَلَ ظُلْماً (أ) وَمَن يَعْمَلُ مِنَ الصَّلِحَتِ وَهُوَ مُؤْمِنٌ فَلَا يَخَافُ ظُلْماً وَلَا هَضْماً » [طه: ١٠٩ - ١١٢].

إن هذا الإيمان هو أول ما يميز الإنسان المسلم، فهو مؤمن يعقيدة جوهرها التوحيد، ومعنى التوحيد: أنه لا خالق إلا الله، ولا معبود إلا الله، فهو يعنى توحيد الربوبية، وتوحيد الالهية، ولا يغنى أحدهما عن الآخر، فقد كان مشركو العرب يؤمنون بأن الله هو وحده خالق السماوات والأرض، كما حكى عنهم القرآن: «وَلَبِن سَأَلْتَهُم مَّنْ خَلَقَ ٱلسَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضَ وَسَخَرُ ٱلشَّمْسَ وَٱلْقَمَرَ لَيْقُولُنَّ أَلَنَّهُ » [العنكبوت: ٦١].

ومع هذا الإقرار بتوحيد الربوبية، رأيناهم يعيدون مع الله آلهة أخرى، بغير سلطان ولا برهان، إلا دعاوى فارغة، مثل قولهم: مَتَوَلاً، شْفَعَتَوْنَا عِندَ أَلَدْمِ » [يونس: ١٨] وقولهم: «مَا نَعْبُدُهُمْ إِلَّا لِيُقَرَبُونَا إِلَى أَلَيْهِ زُلْفَيْ » [الزمر: ٣]. التوحيد أساس الحرية:

والإسلام جاء دعوة تحريرية كبرى، لتحرير الإنسان من كل عبودية لغير الله تعالى: من عبوديته للطبيعة، وللأشياء، في الأرض كانت أو في السماء، ومن عبوديته للحيوان، ومن عبوديته للشيطان، ومن عبوديته للإنسان، سواء كان ملكًا أو كاهنًا، بل من عبوديته لنفسه وهواه، فلا يعيد إلا الله، ولا يشيرك يه شيئًا، ولهذا كان النبي صلى الله عليه وسلم يبعث برسائله إلى الملوك والأمراء يدعوهم إلى الإسلام ويختم رسائله إليهم بهذه الآية الكريمة: وتتأَهْلُ ٱلْكِنَبِ تَعَالَوُا إِلَى حَلِمَةِ سَوَلَع بَيْنَا وَبَيْنَكُمُ أَلَّا فَعْسُبُدَ إِلَّا ٱللَّهَ وَلَا نُشْرِكَ بِهِ شَيْئًا وَلَا يَتَّخِذَ بَعْضُنَا بَعْضًا أَرْبَابًا مِّن دُونِ أَنَّهِ» [آل عمران: ٦٤]. إنسان نسك وعبادة ر

وإنسان الإسلام كذلك، إنسان نسك وعبادة، فهو يعلم أن الكون من حوله خُلق له، أما هو فخلق لله وحده، وبهذا أدرك غابة حباته، وسر وجوده.

فعبادة الله وحده لا شريك له، هي غاية غاياته، فلها خَلق، ومن أجلها سُخر له ما في السماوات وما في الأرض. يقول الله تعالى:

## «وَمَا خَلَقْتُ لَلِّينَ وَٱلْإِنْسَ إِلَّا لِيَعْبُدُونِ (٢) مَا أُرِيدُ مِنْهُم مَن رَزِّق وَمَا أُرِيدُ أَن يُطْعِمُونِ (٢) إِنَّ ٱللَّهَ هُوَ ٱلْزَزَّاقُ ذُو الْقُوْدِ الْمَتِينُ» [الذاريات: ٥٦ - ٥٨].

إن المخلوقات بخدم بعضها بعضًا - كل حنس بخدم ما كان أعلى منه مرتدة، فالحماد بخدم النبات، والنبات بخدم الحبوان، والحبوان يخدم الإنسان، فمن يخدم الإنسان؟ الإنسان لم يُخلق إلا لخدمة ربه وبارئه، أي لعبادته وعبادته وحده، دون إشراك أحد أو

شيء من خلقه في الأرض، أو في السماء. بهذا بعث الله الرسل على مختلف العصبور والأزمان، قال تعالى: « وَلَقَدْ بَعَثْنَا فِي كُلْ أُمَّةِ رَّسُولًا أَنِ أَعْبُدُوا أَلَنَهُ وَآجْتَ نِبُوا الطَّنِغُوتَ» [النحل: ٣٦]، وقال سيحانه: «وَمَا أَرْسَلْنَا مِنْ قَبْلِكَ مِن رَسُولِ إِلَّا نُوجِي إِلَيْهِ أَنَّهُ. لَا إِلَهُ إِلَّا أَنَّا فَأَعْبُدُون ، [الأنساء: ٢٥].

ومن هذا يجب على الإنسان المسلم أن يكون متعبدًا لله تعالى، مؤتمرًا بأمره، منتهيًا عما نهى عنه، جاعلاً خشيته وتقواه نصب عينه، لأن الله تعالى قال: وإِنَّمَا يَتَقَبِّلُ ٱللَّهُ مِنَ ٱلْمُنْقِينَ » [المائدة: ٢٧].

وتتمثل العبادة أول ما تتمثل في إقامة الشعائر الكبرى التي فرضها الإسلام، وجعلها من أركانه العظام، من الصلاة والصيام والزكاة والحج، ثم ما يكملها من الذكر والدعاء وتلاوة القرآن، والتسبيح والتهليل والتكبير.

فالمسلم يذكر ربه في كل حين، وعلى أية حال، فى أكله وشربه، وعند نومه وعند يقظته، وفي إصباحه وإمسائه، ولدى مدخله ومخرجه، ويوم سفره وأويته، وعند ليسه ثوبه، أو ركوبه مركبته، حتى عند ممارسته الغريزية مع أهله لا ينسى في هذه المواقف وغيرها أن يذكر الله تعالى، وهذا هو شأن أولى الألباب، قال تعالى: « ٱلَّذِينَ يَذَكَّرُونَ ٱللهَ قِيْنَمَا وَقُعُودًا وَعَلَى جُنُوبهم » [آل عمران: ١٩١].

وإذا كان أكثر أتباع الأديان لا يعبدون ربهم إلا مرة في كل أسبوع، فإن المسلم على موعد مع الله كل يوم خمس مرات، في صلواته المفروضة، ثم هو مع الله دائمًا بالنوافل

> مم ( التوعيد العدد ٤٨٧ السنة الحادية والأربعون

والذكر والدعاء والاستغفار، قال سبحانه: «يَتَأَيُّهُا الَّذِينَ ءَامَنُوا اذَكَرُوا اللَّهَ ذِكَرًا كَثِيرًا (أ) وَسَبِّحُوُهُ بَكُرُهُ وَأَصِيلًا» [الأحزاب: ٤١- ٤٢]. على أن المسلم يستطيع أن يجعل حياته كلها عبادة إذا التزم منهج الله، وقصد بعمله – حتى الدنيوي – وجه الله تعالى.

## إنسان خلق وفضيلة:

والإنسان المسلم - إلى جوار كونه إنسان إيمان وعقيدة، وإنسان نسك وعبادة - هو أيضا إنسان خلق وفضيلة، بتجسم فيه الطهارة مكل معاندها، وتتمثل فيه فضائل العدل والرحمة والإيثار، قد اتخذ من رسول الله صلى الله عليه وسلم أسوة حسنة، والذي بعثه الله ليتمم مكارم الأخلاق، ووصفه بأنه على خلق عظيم، فهو يقتيس من نوره ويهتدى بهداه، ويتخلق بخلقه، ليكون أقرب إلده دوم القدامة، فهو إنسان قد انتصر على نوازعه وشهواته، حان زكي نفسه بالرياضة والمجاهدة والمراقبة، حتى انتقلت من النفس الأمارة بالسوء إلى النفس اللوامة، وبهذا استحقت الفلاح حان انتصرت فيها التقوى على الفجور، كما قال تعالى: « وَنَفْسٍ وَمَا سَوَّنِهَا (٧) فَأَهْمَهُا فَجُوْرَهَا وَتَقُونُهُمَا (٥) قَدْ أَفْلِح مَن زَكْنُهَا (٠) وَقَدْ خَابَ مَن دَسَّنْهَا» [الشمس: ٧- ١٠]. في الله

لقد علمنا الإسلام أن الخلق والفضيلة من لوازم العقيدة، وتمام الإيمان، كما أنهما ثمرة لازمة للعبادة الحقة، وإذا لم تثمر العبادة في الخلق والسلوك دل ذلك على أنها عبادة مدخولة.

والقرآن الكريم يحدثنا عن الإيمان مجسدًا في أخلاق وفضائل، كما في قوله تعالى: «قَدَّ أَفَلَحَ الْمُزْمِنُونَ () الَّذِينَ هُمْ في صَلَاتِهم خَشَعُونَ () وَالَّذِينَ هُمْ عَنِ اللَّغُو مُعْرِضُونَ () وَالَّذِينَ هُمْ لِلَّذَكِوْةِ وَنِيلُونَ () وَالَّذِينَ هُمْ لِفُرُوجهم حَفِظُونَ () إِلَّا عَلَى وَنَيلُونَ () وَالَّذِينَ هُمْ لِفُرُوجهم حَفظُونَ () إِلَّا عَلَى فَمَنَ أَبْتَعَى وَرَآءَ ذَلِكَ فَأُولَتِكَ هُمُ الْعَادُونَ () وَالَّذِينَ هُرَ لِأَمَنَتَتِهم وَعَهْدِهم رَعُونَ» [المؤمنون: ۱- ٩]. و الرسول الكريم صلى الله عليه وسلم يحدثنا عن الإيمان كذلك في صورة أخلاق وأعمال

وفضائل، كما في قوله صلى الله عليه وسلم: «من كان يؤمن بالله واليوم الآخر فليكرم ضيفه، ومن كان يؤمن بالله واليوم الآخر فليصل رحمه، ومن كان يؤمن بالله واليوم الآخر فليقل خيرا أو ليصمت» [رواه البخاري

وقال صلى الله عليه وسلم: «الإيمان بضع وسبعون شعبة، أعلاها: لا إله إلا الله، وأدناها: إماطة الأذى عن الطريق، والحياء شعبة من الإيمان» [مسلم ٣٥].

وقد ألف الإمام البيهقي كتابًا كبيرًا سماه «الجامع لشعب الإيمان». يشمل كل الفضائل وأعمال الخير التي دعا إليها الإسلام، واعتبرها كلها من شعب الإيمان، كما دل على ذلك الحديث.

والعبادات الشعائرية المفروضة من شأنها أن تثمر زكاة النفس بالفضائل، وطهارتها من الرذائل، كما أشار إلى ذلك القرآن الكريم؛ إذ يقول ربنا سبحانه في شأن الصلاة: «إن المتكلّزة تَنْهَل عَن الْفَحْتَاء وَالْتُنكُرُ» (العنكبوت: ٤٥]، وفي شأن الزكاة: «خُذ مِنْ أمْرَلِيم صَدَقَة تُطَهَرُهُمْ وَتُزَكِّهم بها» [سورة التوبة: كمَا كُنِبَ عَلَ الَذِينَ مِن قَبْلِكُمْ مَنْقُونَ» كمَا كُنِبَ عَلَ الَذِينَ مِن قَبْلِكُمْ مَنْقُونَ»

وفي الحديث: «من لم يدع قول الزور والعمل به فليس لله حاجة في أن يدع طعامه وشرابه» رواه البخاري.

«رب صائم ليس له من صيامه إلا الجوع، ورب قائم ليس له من قيامه إلا السهر» روام ابن ماجه وصححه الألباني.

وخُلق المسلم لا يتجزأ، فهو ليس كخلق اليهودي الذي يحرم الربا في تعامله مع مثله، ويستحله في تعامله مع الآخرين، وليس كخلق إنسان الغرب الاستعماري الذي يتعامل داخل أوطانه بأخلاق وفضائل مثالية، فإذا تعامل مع البلاد الأخرى سرق وظلم، وطغى واستكبر.

رجب ١٤٣٣ه التوكيد ) ٥٩

القريب الأقرب، ومع العدو الأبعد، قال تعالى: «كُوْنُوا قُوَّمِينَ بِالْقِسْطِ شُهَدَآة لِلَّهِ وَلَوَ عَلَىَ أَنفُسِكُمْ أَوِ ٱلْرَلِدَيْنِ وَٱلْأَقَرَبِنَ » [النساء: ١٣٥]، وقال جل وعلا: «وَلَا يَجْرِمَنَّكُمْ شَنَتَانُ قَوْمِ عَلَى أَلَا تَعْدِلُوا أَعْدِلُوا هُوَ أَقْرَبُ لِلتَّقُوَى وَٱتَقُواً اللهُ » [المائدة: ٨].

#### إنسان شريعة ومنهج؛

والمسلم - فضلاً عن التزامه بالخلق والفضيلة - هو ملتزم كذلك بمنهج رياني، بشريعة محكمة، مفروضة عليه من رية، أحلت له الحلال، وحرمت عليه الحرام، وحددت له الواحدات، ويتنت له الحقوق، وفصّلت له كل ما بحتاج إليه، فلم تدعه هملاً، ولم تتركه نهيًا للفلسفات والأنظمة الدشرية المتضارية، تميل به عن يمين وشمال، بل رسمت له «الصراط المستقدم» وألزمته بالسبر فبه، مراعبة ما يعرض علبه من ضرورات، فأباحت له بعض ما حظرت عليه بقدر ما توجب الضرورة وحجمها وزمنها، من غدر مغى ولا عدوان، كما قال تعالى في شان الأطعمة المحرمة: «فَمَن أَضْطُرَ غَيْرَ بَاغ وَلَّا عَادٍ فَإِنَّ رَبِّكَ غَفُورٌ تَحِيمُ » [الأنعام: .[120

فالمسلم مقيد في حياته كلها بما أحل الله له، فهو ليس «سائبًا» يفعل ما يشتهي، بل هو منضبط بفعل «ما ينبغي».

فإذا أخذنا الأكل مثلاً، فَهو لا يأكل الميتة ولا الدم ولا لحم الخنزير، ولا يأكل من اللحم إلا ما ذبح ذبحًا شرعيًا، أما ما لم يذبح أو ذبح على النصب أو أهل لغير الله به فلا يحل للمسلم أكله.

وكذلك لا يحل له أن يأكل طعامًا غَصب من صاحبه الشرعي، أو سُرق أو أُخذ بالباطل، كما لا يحل له أن يأكل طعام امرئ بغير طيب نفس. والوعيد في ذلك شديد، فكل جسد نبت من سحت فالنار أولى به.

وكذلك لا يحل للمسلم أن يتناول أي طعام أو أي مادة يضره تناولها: لأنه ليس ملك نفسه، والإضرار بنفسه حرام، لأنه قتل بطيء لها،

والله تعالى يقول: «وَلَا نَقْتُلُوا أَنفُسَكُم إِنّ اللَّهَ كَانَ يَكُمُ رَحِيمًا » [النساء: ٢٩].

والرسول صلى الله عليه وسلم يقول: «لا ضرر ولا ضرار» [رواه ابن ماجه وصححه الألباني]، أي: لا تضروا أنفسكم، ولا تضاروا غدركم.

ومن هنا كان تناول «التبغ» وملحقاته، بعد أن ثبت ضرره علمًا وطبًّا وواقعًا، حرامًا بلا شك، ومن باب أولى: المخدرات التي هي بمنزلة السموم، فالتحريم في الإسلام يتبع الخبث والضرر، قال تعالى: «وَيُحُلُّ لَهُمُ ٱلطَّبِّبَتِ وَيُحُرَّمُ عَلَيْهِمُ ٱلْحَبَيْتَ» [الأعراف: ١٥٧].

كماً أن المسلم لا يشرب الخمر، حفاظًا على عقله وجسمه وخلقه، ويعتبرها أم الخبائث ورجسًا من عمل الشيطان، وكبيرة منافية للإيمان، كما في الحديث الصحيح: «لا يزني الزاني حين يزني وهو مؤمن، ولا يسرق السارق حين يشربها وهو مؤمن، ولا يشرب الخمر حين يشربها وهو مؤمن» رواه مسلم، وحتى المأكل الحلال، والمشرب الحلال، لا يتناوله المسلم في آنية ذهب ولا فضة، فإن الذي يأكل أو يشرب في أنية الذهب، أو الفضة، إنما يجرجر في بطنه نار جهنم، كما صح بذلك الحديث [متفق عليه].

وهو حين يأكل أو يشرب ما يحل له، لا يتجاوز الحد المناسب، فيدخل في دائرة الإسراف المحرم، كما قال تعالى: «يَبَيَ مَادَمَ مُذُوا زِينَتَكُرُ عِندَكُلَ مَسْجِدٍ وَكُوا وَٱشْرُوا وَلا تُسْرِفُوا إِنَّهُ لا يُحِبُ ٱلْسَرِفِينَ » [الأعراف: ٣١].

والمسلم في علاقاته الأسرية والاجتماعية والاقتصادية والسياسية مقيد باحكام الشريعة الإلهية، فهو يتزوج أو يطلق، ويبيع ويشتري، ويستأجر ويؤجر ويكتسب وينفق، ويمتلك ويهب، ويرث ويورث، ويحكم وينفق، ويمتلك ويهب، ويرث ويورث، ويحكم الشريعة ونواهيها، واقتضائها وتخييرها: «فما أحل الله فهو حلال، وما حرم فهو حرام، وما سكت عنه فهو عفو».

٩٠ | التوكيد العدد ٤٨٧ السنة الحادية والأربعون



الأدب مع رسول الله اعداد/ سعيد عامر

الحمد لله رب العالمين، وصلى الله وسلم وبارك على نبينا محمد المصطفى الأمين، وعلى آله وصحبه الطيبين الغر الميامين.. وبعدُ:

فإن الله تعالى قد حبا نبينا محمدًا صلى الله عليه وسلم من الخصائص القوية والصفات العلية والأخلاق الرضية، ما كان داعيًا لكل مسلم أن يُجلًه ويعظمه ويحبه بقلبه ولسانه وجوارحه.

١ - مكانة النبي صلى الله عليه وسلم:

إن شأن رسول الله صلى الله عليه وسلم عند الله عظيم، وقدره كريم، فقد اختاره الله واصطفاه على جميع البشر، وفضَّله على جميع الأنبياء والمرسلين.

شرح الله له صدره، ورفع له ذكره، ووضع عنه وزره، وأعلى له قدره، وركاه في كل شيء، وأخبر الله عن منزلة نبينا محمد صلى الله عليه وسلم في الملأ الأعلى عنده وعند الملائكة المقربين، فقال سبحانه: «إِنَّ أَلَهُ وَمَلَيَهِكَتَهُ، يُصَلُّونَ عَلَى النَّبِيَ» [الأحزاب: ٥٦].

وأمر الله أهل الأرض من عباده المؤمنين بالصلاة والسلام على نبيه؛ ليجمع له الثناء من أهل السماء وأهل الأرض، فقال تبارك اسمه: «تَأَيُّهُا الَّذِينَ ءَامَنُواْ مَكُوُا عَلَيْهِ وَسَلِّمُوا تَسْلِيمًا» [الأحزاب: مرا.

وأخبر النبي صلى الله عليه وسلم عن نفسه فقال كما في الصحيحين من حديث أبي هربرة رضى الله عنه أن

النبي صلى الله عليه وسلم قال: «مثلي ومثل الأنبياء قبلي كمثل رجل بنى بنيانًا فأحسنه وأجمله، إلا موضع لبنةً من زاوية من زواياه، فجعل الناس يطوفون به ويعجبون له، ويقولون: هَلاً وُضعت هذه اللبنة». قال: «فأنا اللبنة، وأنا خاتم النبيين»[متفق عليه].

وفي الحديث المتفق عليه من حديث أبي هريرة رضي الله عنه عن النبي صلى الله عليه وسلم قال: «فُضَلتُ على الأنبياء بست: أعطيتُ جوامعَ الكلم، ونُصرت بالرعب، وأُحلت لي الغنائم، وجُعلت لي الأرضُ طهورًا ومسجدًا، وأُرسلت إلى الخلق كافة، وخُتم بي النبيون» [متفق عليه].

ومن شُرَفه وفضله صلى الله عليه وسلم: أن الله تعالى وقَره في ندائه بأحب أسمائه وأسمى أوصافه، فقال: «يا أيها النبي»، «يا أيها الرسول»، ونادى الله عز وجل الأنبياء بأسمائهم المجردة. ومن شرفه وفضله صلى الله عليه وسلم: أن الله أن يُقسم بما شاء، وكيف شاء، بخلاف المخلوقين، فليس لهم أن يقسموا إلا بالله رب العالمين، فقال سبحانه: «لَمَرُكُ إِنَّمُ لَنَ سَكَرَمُ مَعْمَوْنَ» [الحجر: الحجر: أن يقسم الله عز وجل بها؛ لما فيها من البركة العامة والخاصة.

أخرج ابن جرير عن ابن عباس رضي الله عنهما قال: «ما خلق الله وما برأ وما ذرأ نفسًا أكرم عليه من محمد صلى الله عليه وسلم، وما سمعت الله أقسم بحياة أحد غيره، قال الله تعالى: « لَمَتُرُكَ إِنَّهُمْ لَفِي سَكَرَهِمْ يَعْمَهُونَ » [الحجرات: ٧٢]».

ومن فضائله ومحاسنه صلى الله عليه وسلم:

رجب ١٤٣٣ هـ التوكيد

1111

إيثاره لأمّته على نفسه بدعوته؛ إذ جعل الله لكل نبي دعوة مستجابة، فكل منهم تعجل دعوته في الدنيا، واختبأ النبي صلى الله عليه وسلم دعوته شفاعةً لأمته يوم القيامة، فعن أبي هريرة رضي الله عنه قال: قال رسول الله صلى الله عليه عنه قال: قال رسول الله صلى الله عليه كل نبي دعوته، وإني اختبات دعوتي شفاعةً لأمتي يوم القيامة، فهي نائلة إن شاء الله من مات من أمتي لا يشرك بالله شيئًا، [متفق عليه].

ومن شرفه وفضله صلى الله عليه وسلم: أنه ساد كل الناس ، فعن عبد الله بن سلام رضي الله عنه أن النبي صلى الله عليه وسلم قال: «أنا سيد ولد أدم يوم القيامة ولا فخر، وأول من تنشق عنه الأرض، وأول شافع، بيدي لواء الحمد تحته أدم فمن دونه». وفي رواية: «أنا سيد ولد أدم يوم القيامة، وأول من تنشق عنه الأرض، وأول شافع، وأول مشفع، [متفق عليه].

وقد اختار الله عز وجل لنبيه صلى الله عليه وسلم اسم «محمد» المشتمل على الحمد والثناء، فهو صلى الله عليه وسلم محمود عند الله، ومحمود عند ملائكته، ومحمود عند إخوانه المرسلين، عليهم الصلاة والسلام، ومحمود عند كل ذي عقل من أهل الأرض.

وقد أكرم الله به البشرية المتخبطة في ظلمات الشرك والجهل والخرافة، فكشف به الظلمة، وأذهب الغمة، وأصلح الأمة، فهدى الله به من الضلالة، وعلَّم به من الجهالة، وأرشد بهمن الغواية، وفتح به أعينًا عميًا وأذانًا صمًا، وقلويًا غلفًا، وكثَّر به القلة، وأعزً به بعد الذلة، وأغنى به بعد العَيْلَة. ما يمكن أن تذاله قواهم من المعرفة، «أَرَلَزْ بَكُمَهِمُ أَنَّا أَنزَلَيَا علَيْكَ ٱلْكِتَبَ بِنْنَى عَلَيْهِمُ

رَضِحَرَىٰ لِفَوْرٍ يُؤْسُوُنَ» [العنكبوت: ٥١]. وعرفهم الطريق الموصلة إلى ربهم ورضوانه ودار كرامته، ولم يدع صلى الله عليه وسلم شيئًا حسنًا إلا أمر به، ولا قبيحًا إلا نهى عنه.

#### ۲ - محبة الرسول صلى الله عليه وسلم تابعة لمعبة الله تعالى:

إن محبة الرسول صلى الله عليه وسلم أصل عظيم من أصول الإيمان، ولا شك أن محبة النبي صلى الله عليه وسلم تابعة لمحبة الله عز وجل، يقول شيخ الإسلام ابن تيمية: «وليس للخلق محبة أعظم ولا أتم من محبة المؤمذين لربهم، وليس في الوجود ما يستحق أن يُحَبّ لذاته من كل وجه، إلا الله تعالى، وكل ما يُحَبّ سواه فمحبته تَبَعُ لحبه، فإن الرسول عليه الصلاة والسلام إنما يُحَبّ لأجل الله، ويُطَاع لأجل الله، ويُتَبَع لأجل الله، كما قال تعالى: « قُلْ إن كُنتُم تُحِبُّونَ الله قاتَبِعُوني يُحِبْبُكُمُ الله الله الله. عمران: ٣١].

فمحبة الرسول صلى الله عليه وسلمو اجبة، تابعة لمحبة الله، لازمة لها، فإنها محبة لله ولأجله، تزيد بزيادة محبة الله في قلب المؤمن، وتنقص بنقصها، وكل من كان محبًا لله، فإنما يُحَب في الله، و لأجله، كما يُحَب الإيمان و العمل الصالح،.

قال أبن القيم: «وكل محبة وتعظيم للبشر، فإنما تجوز تبعًا لمحبة الله وتعظيمه، كمحبة رسول الله صلى الله عليه وسلم وتعظيمه، فإنها من تمام محبة مُرسله وتعظيمه، فإن أمته يحبونه لمحبة الله، وكذلك محبة أهل العلم والإيمان ومحبة الصحابة، رضي الله عنهم، وإجلالهم تابع لمحبة الله ورسوله صلى الله عليه وسلم».

ولذا فإن محبته وتعظيمة صلى الله عليه وسلم من شرط إيمان العبد، بل الأمر كما قال ابن تيمية: «إن قيام المدحة والثناء عليه والتعظيم والتوقير له قيام الدين كله، وسقوط ذلك سقوط الدين كله». وعن أنس رضي الله عنه قال: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: «ثلاث من كن فيه وجد بهن حلاوة الإيمان؛ أن يكون الله ورسوله أحب إليه مما سواهما، وأن يحب المرء لا يحبه إلا لله، وأن يكره أن يعود في الكفر بعد أن أنقذه الله منه كما يكره أن يقذف في النار» [متفق عليه].

٦٢ ( التو ليد ١٤٨٧ السنة العادية والأربعون

يقول ابن تيمية رحمه الله: «أخبر النبي صلى الله عليه وسلم أن هذه الثلاث من كن فيه وجد حلاوة الإيمان؛ لأن وجود الحلاوة للشيء يتبع المحبة له، فمن أحب شيئًا واشتهاه، إذا حصل له مراده فإنه يجد الحلاوة، واللذة والسرور بذلك، واللذة أمر يحصل عقيب إدراك الملائم الذي هو المحبوب أو المشتهى». [يُنظر: فتح المجيد ص٣٣٨، ٣٣٩].

وأعظم ما يؤكد هذا ما ثبت عن أبي هريرة رضي الله عنه أن النبي صلى الله عليه وسلم قال: «والذي نفسي بيده لا يؤمن أحدكم حتى أكون أحبَّ إليه من والده وولده والناس أجمعين» رواه البخاري.

وعليه فالارتباط بين المحبتين ارتباط شرعي وثيق لا ينفك، فمن ادعى أنه يحب الله، ولم يحب رسول الله صلى الله عليه وسلم فادعاؤه هذا باطل، ومن أحب رسول الله صلى الله عليه وسلم ولم يحب الله عز وجل، فاعتقاده فاسد، ولذا لا يستحق المؤمن اسم الإيمان بدون محبة الرسول صلى الله عليه وسلم، بل وتقديمها على محبة كل بشر، فمحبة الرسول صلى الله عليه وسلم دليل على كمال الإيمان.

٣- علامة معبة الرسول صلى الله عليه وسلم: حقيقة المحبة أن يميل قلب المسلم إلى رسول الله صلى الله عليه وسلم ميلاً يتجلى فيه إيثاره صلى الله عليه وسلم على كل محبوب من نفسٍ وو الد وولد والناس أجمعين.

وإذا استقرت شجرة المحبة الصادقة في القلب أتت أكلها كل حين، وأثمرت كل أنواع الاتباع للمحبوب صلى الله عليه وسلم.

يقول ابن القيم: «تالله ما هُزلت فيستامها المفلسون، ولاكسدت فيبيعها بالنسيئة المعسرون، لقد أُقيمت للعرض في سوق من يزيد، فلم يرض لها بثمن دون بذل النفوس، فتأخر البطالون، وقام المحبون ينظرون: أيهم يصلح أن يكون ثمنًا؟ فدارت السلعة بينهم، ووقعت في يد أَذَلَةٍ عَلَ الْمُؤْمِنِينَ أَعِزَرَ عَلَ الْكَفِرِينَ » [المائدة: ٢٤].

إنه لما كثر المدعون للمحبة طُولبوا بإقامة البينة على صحة الدعوي، فلو تُعطى الناس بدعواهم

لائعى الخليُّ حرقة الشَّحِيَّ، فتنوع المدعون في الشهود، فقيل: لا تقبل هذه الدعوى إلا يُحْسِبُكُمُ أَلَّهُ ، [آل عمران: ٣١]، فتأخر الخلق كلهم وثبت أتباع الحبيب في أفعاله وأقواله وأخلاقه، فطولبوا بعدالة البينة بتركية ومُهَمُكُونَ في سَبِلِ أَهَرَ وَلَا يَخَافُونَ لَوَمَةُ لَآيَهِ ، [المائدة: ٤٥].

فتأخر أكثر المحبين وقام المجاهدون، فقيل لهم: إن نفوس المحبين وأموالهم ليست لهم، فهلموا إلى بيعة مانَّ أَشَرَكُ مِنَ ٱلْمُؤْمِنِينَ أَنْفُسَهُمْ وَأَمْوَلُهُمْ بِأَنَ لَهُمُ ٱلْجَنَّةَ » [التوبة: [111].

فلما عرفوا عظمة المشتري، وفضل الثمن، وجلالة منجرى على يديه عقد التبايع، عرفوا قدر السلعة، وأن لها شأنًا، فرأوا من أعظم الغَبْن أن يبيعوها لغيره بثمن بخس، فعقدوا معه بيعة الرضوان بالتراضي، من غير ثبوت خيار، وقالوا: «والله لا نقيلك ولانستقيلك».

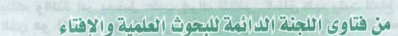
فلما تم العقد وسلموا المبيع، قيل لهم: مذ صارت نفوسكم وأموالكم لنا، رددناها عليكم أوفر ما كانت وأضعافها معًا: «وَلَا تَحْسَبَنَ ٱلَّذِينَ قُتِلُوا فِي سَبِيلِ اللَّهِ أَمَوَتًا بَلَ أَحْياهُ عِندَ رَيْهِمْ يُرْزُقُونَ (٣) فَرَحِينَ بِمَا عاتنهُمُ اللَّهُ مِن فَضْلِهِ وَيَسْتَبْشُرُونَ بِالَّذِينَ لَمُ يَلْحَقُوا مِن مِنْ خَلْفِهِمْ اللَّهُ مِن فَضْلِهِ وَيَسْتَبْشُرُونَ هُمْ يَحْرَثُونَ (٣) فَ يَسْتَبْشُرُونَ بِيعْمَةٍ وَلَا اللَّهِ وَفَضْلِ وَأَنَّ اللَّهُ لَا يُضِيعُ أَجَر المُؤْمِنِينَ » [آل عمران: ١٦٩ – ١٧١].

إنه إذا غَرست شجرة المحبة في القلب، وسُقيت بماء الإخلاص ومتابعة الحبيب، أثمرت أنواع الثمار، وأتت أكلها كل حين بإذن ربها، أصلها ثابت في قرار القلب، وفرعها متصل بسدرة المنتهى». [راجع مدارج السالكين ٣/٨: ٩]. وللحديث بقية، وصلى الله وسلم وبارك على نبينا محمد وآله وصحبه، والحمد لله رب

رجب ١٤٣٣ هـ

التوكيد ) ٦٣

العالمين.



## حكم الكولوثيا والكحول

س: ما حكم الكولونيا والكحول إذا استعملت لأغراض طبية كتطهير جروح وتعقيم، وما حكم البيرة، وما رأيكم في البيرة التي يكتب عليها: خالية من الكحول؟

00 0

الجواب: الكولونيا والكحول إذا استعمل لأغراض طبية كتطهير جروح وتعقيم فلا بأس بذلك، والبيرة إذا كانت مشتملة على شيء من الكحول ولو كان قليلاً إذا كان كثيره يسكر فلا يجوز استعمالها، وإذا كانت خالية من الكحول فالأصل في الأشياء الحل.

وبالله التوفيق، وصلى الله على نبينا محمد وأله وصحبه وسلم.

## الخل إذا أضيف إليه مسكرات

#### س: ما حكم تناول الخل إذا أضيف إليه. شيء من المسكرات؟

الجواب : لا يجوز وضع شيء مما يسكر فيما يراد استعماله دواء أو طعامًا أو شرابًا ، ولا فيما يراد استخراج الطعام أو الشراب أو الإدام منه ، سواء كان ذلك المسكر نبيذا أم بيرة أم غيرهما .

> وقد صدرت فتوى اللجنة الدائمة في حكم خلط الدواء بكحول وفي حكم تعاطيه هذا نصها : ( لا يجوز خلط الأدوية بالكحول المسكرة لكن لو خلطت بالكحول جاز استعمالها إن كانت نسبة الكحول قليلة لم يظهر أثرها في ولا السكر بشربه وإلا حرم استعمال ما خلط بها ) . وبالله محمد وآله وصحبه وسلم .

> > 78

## الأطعمة المستوردة

س: تثار شبهات حول بعض الأطعمة كالسمن الهولندي والكوكاكولا وغير ذلك، كالأطعمة المستوردة، فهل الاشتباه في حرمة هذه الأطعمة يجعل الأفضل في حق المشتبه فيها أن لا باكلها؟

الجواب: الأصل حل تناول ما ذكر أكلاً وشربًا، حتى يثبت ما يوجب حرمته من خلط أو ميتة مثلاً، أو بذبح الطيور أو الأنعام على غير الطريقة الشرعية من صعق أو خنق أو غير ذلك.

وبالله التوفيق، وصلى الله على نبينا محمد وآله وصحبه وسلم

التوكيي العدد ٤٨٧ السنة الحادية والأربعون

## التنفس في الشراب « أثناء الشرب»

#### س: ما حكم التنفس والنفخ في الشراب؟

الجواب: لا يجوز التنفس ولا النفخ في الإناء عند الشرب؛ لما في الصحيحين عن أبي قتادة رضي الله عنه ، أن النبي صلى الله عليه وسلم نهى أن يُتنفس في الإناء، وفي سنن الترمذي عن أبي سعيد الخدري رضي الله عنه، أن النبي صلى الله عليه وسلم نهى عن النفخ في الشراب، فقال رجل: القذاة أراها في الإناء، فقال: «أهرقها». قال: إني لا أروى من نفس واحد، قال: «أَبِنْ القدح إذًا عن فيك». وقال الترمذي: حديث حسن صحيح.

وبالله التوفيق، وصلى الله على نبينا محمد وآله وصحبه وسلم .

143 A 18

## ماء الشعير

س: ما رأي الدين في ماء الشعير المعبا في زجاجات تباع ونشربها؛ لأنها مكتوب عليها: «خالية تمامًا من الكحول» وثقة منا بأن المسئولين لا يسمحون إطلاقًا ببيع شراب فيه كحول في هذه البلاد الطاهرة، إلا أننا سمعنا من بعض الناس أنهم حللوا ماء الشعير الموجود في الزجاجات المكتوب عليها: «ماء شعير خالى من الكحول» فوجدوا فيه كحول بنسبة ٢٪ إلى ٩٪ .

الجواب: إذا كان الشرب الذي به نسبة من الكحول يسكر شرب الكثير منه حرم شرب كثيره وقليله، وحرم بيعه وشراؤه، ووجبت إراقته؛ لأنه خمر، وإن كان شرب الكثير منه لا يسكر جاز بيعه وشراؤه وشربه.

وبالله التوفيق، وصلى الله على نبينا محمد وأله وصحبه وسلم.

## المباشرة ليست الزنا الذى يقام به الحد

س: الزنا بامرأة نصرانية من شخص مسلم من فوق اللباس وليس مباشرة، ما الحكم على هذا الشخص إذا كان متزوجًا أو عازئًا؟

الجواب: من فعل هذا فهو أثم، وعليه التوبة والاستغفار، وإذا ثبت عليه ذلك عند ولي الأمر دون إيلاج عزّره بما يراه رادعًا له.

وبالله التوفيق، وصلى الله على نبينا محمد وآله وصحبه. وسلم.

#### Upload by: altawhedmag.com

70

لتوحيح

رجب ١٤٣٣ هـ

masts 200 الحلقة الثانية <u> حداد/ أسامة سليمان</u> 177

العدد ٤٨٧ السنة الحادية والأربعون التوديد

#### الحمد لله وحده والصلاة والسلام على من لا نبى بعده ... وبعد:

فإن وقعة صفين كانت من أعجب المواقع بين المسلمين في بواعثها وفي طريقة أدائها وأثارها، فبواعثها في نفوس جنود الفريقين كانت عن قناعة وإيمان كامل ولم يدفعا إليها من قيادتهما دون إيمان، فهى ليست مدفوعة من القادة؛ حيث كان يرى كل فريق أنه على الحق، ومع ذلك كانوا إخوة متحامن بذهبون معًا إلى مكان الماء فيستبقون ويزدحمون فما يؤذي أحدهم الآخر، وإذا ما توقف القتال يجلس بعضهم مع بعض يتحدثون، وإذا ما كان وقت الصلاة توقف القتال لأدائها، ولذا كانت معاملة الأسرى من الفريقين تعبر عن روح الأخوة الإيمانية الصادقة بين الفريقين من حيث إطعامه والإحسان إليه وعدم قتله جبرًا، وذلك بعد التحفظ عليه إن أبى البيعة والدخول في الطاعة، ولذا قال عن هذه الحرب محب الدين الخطيب: «هي الحرب الإنسانية الأولى في التاريخ». [خلافة على ص٢٤٥].

ومع تفاوت أقوال العلماء في عدد قتلي الفريقين التى عدها بعض المؤرخين سبعين ألفا، فإن عدد ساعات القتال والصدام الحقيقي الذي يقترب من ثلاثين ساعة في أيام ثلاثة يصعب معه عقلا التسليم بهذا العدد الكسر. [راجع سيرة على، للصلابي ص٤٨٢].

وكان أمير المؤمنين على رضى الله عنه يتفقد القتلى ويترحم عليهم، فعن يزيد بن الأصم قال: لما وقع الصلح بين معاوية وعلى، خرج على فمشى فى قتلاه فقال: هؤلاء فى الجنة، ثم خرج إلى قتلى معاوية، فقال: هؤلاء في الجنة، ويصير الأمر إلىّ وإلى معاوية. [مصنف ابن أبي شيبة ٧٦/١١].

ولما حاول ملك الروم أن يستغل ذلك الخلاف وطمع في بعض الأراضي التي كانت تحت سيطرة معاوية كتب إليه معاوية: والله لئن لم تنته وترجع إلى بلادك يا لعين لأصطلحن أنا وابن عمى عليك ولأخرجنك من جميع بلادك ولأضيقن عليك الأرض بما رحبت، فخاف ملك الروم وبعث يطلب الهدنة. [البداية

والنهاية ١٢٢/٨].

ولما بلغ علياً رضي الله عنه أن اثنين من أصحابه يظهران شتم معاوية رضي الله عنه ولعن أهل الشام، أرسل إليهما أن كفا عما بلغني عنكما فأتياه وقالا: يا أمير المؤمنين، ألسنا على الحق وهم على الباطل؟ قال: بلى ورب الكعبة، قالا: فلم تمنعنا من شتمهم ولعنهم؟ قال: كرهت لكم أن تكونوا لعانين، ولكن قولوا: اللهم احقن دماءنا ودماءهم وأصلح ذات بيننا وبينهم، وأبعدهم من ضلالتهم حتى يعرف الحق من جهله، ويرعوي عن الغي من لجج به. [مواقف الصحابة في الفتنة ٢٣٢/٢].

ومن هنا فإياك أخي أن تصدق روايات الشيعة الأشرار من أن عليًا كان يلعن في قنوته معاوية وأصحابه، وأن معاوية كان يلعن عليًا وابن عباس والحسن والحسين، فهذا إفك وافتراء في حق الصحابة الأبرار الذين كانوا يتقيدون بقيد الشرع الذي نهاهم عن السب واللعن ؛ حيث قال صلى الله عليه وسلم: «ليس المؤمن بطعان ولا لعان». [صحيح سنن الترمذي: ١٨٩/٢].

وقال صلى الله عليه وسلم: «لعن المؤمن كقتله». [البخاري، الأدب المفرد //٨٦]. وقال صلى الله عليه وسلم: «لا يكون اللعانون شفعاء ولا شهداء يوم القيامة». [مسلم: ٢٥٩٨].

فضلا عن أن رواية لعن معاوية لبعض الصحابة في سندها أبو مخنف الرافضي المحترق الكذاب الذي لا يوثق في روايته، فضلاً عن أن الشيعة في أصح كتبهم جاء فيها النهي عن سبّ الصحابة. [راجع أصول مذهب الشيعة ص٩٣٢].

ومن ذلك أيضًا ما نسبه الرافضة إلى عمرو بن العاص بصفين من أن عليًا قابله يوم صفين فطعنه وصرعه فاتقاه عمرو برجله فبدت عورته، فصرف عليّ وجهه عنه وأفلت عمرو، وهذه الرواية رواها نصر بن مزاحم الشيعي الجلد الكذاب الذي قال عنه الذهبي في «لليزان»: نصر بن مزاحم الكوفي إمامي

جلد تركوه، وقال عنه العقيلي: شيعي في حديثه اضطراب وخطأ كثير، وقال عنه ابن حجر: كان إماميًا غاليًا ليس بثقة ولا مأمون». [راجع المجروحين لابن حبان ٩١/٣].

وأكاذيب الشيعة الإمامية وافتراءاتهم على الصحابة كثيرة متعددة، فخذ حذرك أخي منها لاسيما أن بعضها ذاع وانتشر في ساحة التراث الإسلامي الذي وصل المحققين من أهل السنة متأخرين، فكن على حذر وبصيرة من روايات الرافضة الهالكة.

وتوقف القتال بعد أن اتفق الفريقان على التحكيم الذي يعنى أن يحكم كل واحد من الفريقين رجلا، فيتفقان على ما فيه مصلحة المسلمين، فحكم على رضى الله عنه أبا موسى الأشعري، وحكم معاوية رضى الله عنه عمرو بن العاص، وكتبت وثيقة بإن الفريقين في دومة الجندل سنة ٣٧هـ، بيد أن فريقا من جيش على رضى الله عنه رأى أن قبوله للتحكيم ذنب يوجب الكفر، عليه أن يتوب منه وخرجوا عليه فسموا بالخوارج وأرسل إليهم على رضى الله عنه ابن عباس رضى الله عنهما فناظرهم وجادلهم فعاد منهم الكثير عن رأيه إلا أن طائفة منهم تمسكوا بعقيدتهم الفاسدة فقاتلهم على رضي الله عنه في النهروان... وقضى عليهم لكن هذه المعركة أضعفت جيشه وأنهكت قوة أصحابه.

وتعد قضية التحكيم من أهم وأخطر الموضوعات في تاريخ الخلافة الراشدة؛ حيث سقطت فيها أعلام وضلت فيها أقدام وانحرفت فيها أفهام فراحت تصف الصحابة بصفات تناقض الأدلة الصحيحة وتصطدم مع أصول الشريعة، من ذلك وصف بعضهم لأبي موسى الأشعري بانه كان ضعيف الشخصية يُخدع بالقول، على جانب كبير من الغفلة، وأن عمرو بن العاص خدعه وتلاعب به حيث كان عمرو مخادعًا ماكرًا، وهذا سوء أدب وطعن في صحابيين جليلين من أصحاب الرسول صلى الله عليه وسلم، وقد تلقى تلك الروايات الكاذبة بعض المؤرخين والباحثين

رجب ١٤٣٣هـ

التوكيد 77

والأدباء من أهل السنة وراحوا يرددونها وينقلونها في مصنفاتهم مع تهالكها وكذبها.

### وإليك أخي صيغة الوثيقة التي اتفق عليها الحكمان

رضي الله عنهما لوقف القتال وحقن الدماء:

١- هذا ما تقاضى عليه علي بن أبي طالب، ومعاوية بن أبي سفيان وشيعتهما، فيما تراضيا فيه من الحكم بكتاب الله وسنة نبيه - صلى الله عليه وسلم -.

٢- قضية على على أهل العراق شاهدهم وغائبهم، وقضية معاوية على أهل الشام شاهدهم وغائبهم.

٣- إنا تراضينا أن نقف عند حُكم القرآن فيما يحكم من فاتحته إلى خاتمته، نحيي ما أحيا ونميت ما أمات. على ذلك تقاضينا وبه تراضينا.

٤- وإن عليًا وشيعته رضوا بعبد الله بن قيس ناظرًا وحاكمًا، ورضي معاوية بعمرو بن العاص ناظرًا وحاكمًا.

٥- على أن عليًا ومعاوية أخذا على عبد الله بن قيس وعمرو بن العاص عهد الله وميثاقه وذمته وذمة رسوله، أن يتخذا القرآن إمامًا ولا يعدُوًا به إلى غيره في الحكم بما وجداه فيه مسطورًا، وما لم يجدا في الكتاب رداه إلى سنة رسول الله الجامعة، لا يعتمدان لها خلافًا، ولا يبغيان فيها بشبهة.

آ- وأخذ عبد الله بن قيس وعمرو بن العاص على علي ومعاوية عهد الله وميثاقه بالرضا بما حكما به مما في كتاب الله وسنة نبيه، وليس لهما أن ينقضا ذلك ولا يخالفاه إلى غيره.

٧- وهما أمنان في حكومتهما على دمائهما وأموالهما وأشعارهما وأبشارهما وأهاليهما وأولادهما، ما لم يَعْدُوا الحق، رضي به راض أو سخط ساخط، وإن الأمة أنصارهما على ما قضيا به من الحق مما في كتاب الله.

٨- فإن توفى أحد الحكمين قبل انقضاء الحكومة، فلشيعته وأنصاره أن يختاروا مكانه رجلاً من أهل المعدلة والصلاح، على

ما كان عليه صاحبه من العهد والميثاق.

٩- وإن مات أحد الأميرين قبل انقضاء الأجل المحدود في هذه القضية، فلشيعته أن يولوا مكانه رجلاً يرضون عدله.

١٠ وقد وقعت القضية بين الفريقين
 والمفاوضة ورفع السلاح.

١١- وقد وجبت القضية على ما سميناه في هذا الكتاب، من موقع الشرط على الأميرين والحكمين والفريقين، والله أقرب شهيد وكفى به شهيدًا، فإن خالفا وتعديا، فالأمة بريئة من حكمهما، ولا عهد لهما ولا ذمة.

١٢- والناس أمنون على أنفسهم وأهاليهم وأولادهم وأموالهم إلى انقضاء الأجل، والسلاح موضوعة، والسبل أمنة، والغائب من الفريقين مثل الشاهد فى الأمر.

١٣- وللحكمين أن ينزلا منزلاً متوسطًا عدلاً بين أهل العراق والشام.

١٤- ولا يحضرهما فيه إلا من أحبًا عن تراض منهما.

١٥- والأجل إلى انقضاء شهر رمضان، فإن رأى الحكمان تعجيل الحكومة عجلاها، وإن رأيا تأخيرها إلى آخر الأجل أخراها.

١٦- فإن هما لم يحكما بما في كتاب الله وسنة نبيه إلى انقضاء الأجل، فالفريقان على أمرهما الأول في الحرب.

١٧- وعلى الأمة عهد الله وميثاقه في هذا الأمر، وهم جميعًا يد واحدة على ما أراد في هذا الأمر إلحادًا أو ظلمًا أو خلافًا.

وشهد على ما في هذا الكتاب الحسن والحسين ابنا علي، وعبد الله بن عباس، وعبد الله بن جعفر بن أبي طالب، وغيرهم من أصحاب رسول الله صلى الله عليه وسلم الأبرار الأطهار.

وحول قصة التحكيم وردت روايات تلقاها البعض على أنها حقيقة ثابتة مع ضعفها وكذبها في كثير من الأحيان الأمر الذي دفع ابن العربي لردها إجمالاً، وفي هذا أدلة على قوة حاسته النقدية للنصوص. [راجع سيرة على الصلابي ص٥٠٣].

وللحديث بقية إن شاء الله تعالى.

٦٨ الته تيب العدد ٢٨٧ السنة الحادية والأربعون

اعداد/ فضيلة الشيخ أحمد بن عبد العزيز الشاوي إمام مسجد عوف بن مالك بالقصيم

الحمد لله الغفور الشكور يعلم خائنة الأعين وما تخفى الصدور، وأشهد أن لا إله إلا الله وحده لا شريك له، يحيي الموتى، ويبعث من في القبور، وأشهد أن محمدًا عبده ورسوله النبي الشكور الصبور، صلى الله عليه وعلى آله وأصحابه دعاة الهدى والنور وسلم تسليمًا.

#### الدنيا ليست دار جزاء:

يعيش المؤمن في دنياه في همً وعناء يصارع الابتلاءات والأدواء، ويعاني من ظلم وكيد الأعداء ويتذوق الفقر واللؤم، ويموت ولم يذق من الحياة زينتها، ولم يتذوق من الشهوات طيبها.

يعيش المجرمون في رغد من العيش يستعبدون الناس يقتلون فريقًا، ويؤثرون فريقًا، قد حيزت لهم الدنيا بحذافيرها، يحاربون دينَ الله ويؤذون أولياء الله، ثم يفارقون الحياة، ولم يجدوا على طغيانهم عقابًا، ولم يروا حسابًا ولا عذابًا.

يعيش الداعية والمحتسب يقاوم الفساد والانحلال، ويقابل بالظلم والإذلال، وقد يغادر الحياة دون أن يذهب غيظ قلبه، ويشفي صدره ممن ظلمه، فهل ربنا يخذل أولياءه؟! حاشاه ربي وهو الحكم العدل الذي قضى وحكم وسنته لا تتبدل (إِنَّا لَنَنَصُرُ رُسُلَنَا وَالَذِينَ ءَامَنُوْا فِي اَلْحَيْوَةِ الدُّنَا وَمَوْمَ يَقُمُ الأَشْهَدُ) [غافر: ٥١].

وقضاؤه لا يتحول ( وَلَا تَحْسَبَكَ أَنَّهُ غَنِفِلًا عَمَا يَعْمَلُ ٱلْقَلْنِلِمُونَ إِنَّمَا يُؤَخِّرُهُمُ لِيَوْمِ تَشْخَصُ فِيهِ ٱلْأَبْصَرُ [إبراهيم: ٤٢].

أجل، فالله هو الحكم العدل، وربك لا يخلف الميعاد، لكنه لم يجعل الدنيا دارًا للمكافاة والجزاء، ولا محلاً للثواب والعقاب، وإنما أخر ذلك ليوم موعود (ذَلِكَ يَوْمُ التَّغَائِنَ) [التغابن: ٩] يوم يقوم الناس لرب العالمين، وما يرسله من عقوبات عاجلة، فإنما هي جنة في مقابل عذاب يوم عظيم.

#### ثمرات الإيمان بالأخرة:

إن الذي يعيش بلا عقيدة في الآخرة يعيش في عذاب نفسي لا أمل له، ولا رجاء ولا عدل ولا جزاء ولا عوض عما يلقاه في الحياة.. وفي الحياة مواقف وابتلاءات لا يقوى الإنسان

رجب ١٤٣٣ هـ

التوديد ) ٢٩

على مواجهتها إلا وفي نفسه رجاء الآخرة وثوابها للمحسن وعقابها للمسيء وابتغاء وجه الله، والتطلع إلى رضاه في ذلك العالم الآخر الذي لا تضيع فيه صغيرة ولا كبيرة.

إن الإيمـان بـالآخـرة يـؤدي دوره الأسـاس في إفاضة الأمن على روح المؤمن وعالمه، ونفي القلق والسخط والقنوط

إن الحساب الختامي والجزاء الأكبر ليس في هذه الأرض، والجزاء الأوفى ليس في هذه العاجلة، إن الحساب الختامي هناك، والعدالة المطلقة مضمونة في هذا الحساب؛ فلا ندم على الخير والجهاد في سبيل الله إذا لم يتحقق في الأرض أو لم يلق جزاءً..

ولا قلق على الأجر إذا لم يوفَ في هذه العاجلة بمقاييس الناس فسوف يوفى بميزان الله (وَإِنْ كَانَ مَثْقَالَ حَبَّة مِنْ خُرْدَلٍ أَتَيْنَا بِهَا وَكَفَى بِنًا حَاسِبِينَ) [إبراهيم: ٧٤].

الإيمان بالآخرة حاجز دون الصراع المحموم الذي تداس فيه القيم وتداس فيه الحرمات بلا تحرج ولا حياء، فهناك الآخرة فيها عطاء وفيها غُنَاء، وفيها عوض عما يفوت..

الإيمان بالآخرة هو الضمان ليقظة القلب وتطلعه إلى ما عند الله واستعلائه على متاعب الأرض وترفعه على متاع الدنيا، ومراقبة الله في السر والعلن، وفي الدقيق والجليل والوصول إلى درجة الإحسان أن تعبد الله كانك تراه، فإن لم تكن تراه فإنه يراك..

إنه ليس شيء يدفع للعمل والبذل والعطاء والإخلاص ولا شيء يردع عن العصيان والتقصير والطغيان مثل تذكر ذلك اليوم الذي يجعل الولدان شيئًا..

أو لم يكف ذلك اليوم شدة وهولاً أن الشمس فيه تكور والنجوم تنكدر والبحار تُسَجَّر والجبال تسير والعشار تعطل والوحوش تحشر.. و( يَوْمَ تَرَوْنَهَا تَذَهَلُ حُلُهُا وَتَرَى النَّاسَ شَكَرَىٰ وَمَا هُم بِشَكَرَىٰ وَلَكِيَّ عَذَابَ اللَهِ سَدِيدً) [الحج: ٢].

او ليس كافيًا في شدته انه يوم تنشغل فيه كل نفس بامرها ولا تلتفت إلى سواه (يَزَمَ تَأَتَى كُلُّ نَفَسِ تُجَدِلُ عَن نَقَسِمَا وَتُوَقَىٰ كُلُ نَقَسِ مَا عَمِلَتَ وَهُمْ لَا يُظْلَمُونَ [النحل: ١١١].

والتبعة فردية والحساب شخصي، وكل نفس مسئولة عن نفسها ولا تغنى نفس عن نفس شيئًا،

التبعة فردية فلا تنال نفس إلا ما كسبت ولا تحمل إلا ما اكتسبت ( إن كُلُّ مَن في السَّمَوَتِ وَالأَرْضِ إِلَّا ءَاتِي الرَّحْنَ عَبَدًا () لَقَدْ أَحْسَنَمُ وَعَدَّهُمْ عَدًا () وَكُلُّهُمْ ءَاتِيهِ يَوَمُ الْقِيَدَمَةِ فَرْدًا) [مريم: ٩٣- ٩٥].

هول ذلك اليوم يقطع أواصر الرحم والنسب، ويشغل الوالد عن الولد، ويحول بين المولود والوالد، وتقف كل نفس فيه وحيدة فريدة مجردة من كل عون، ومن كل سند، موحشة من كل قربة، ومن كل وشيجة.

( يَتَأَثُّوْ النَّاشُ أَتَقُوا رَيَكُمْ وَالْخَشُوْا يَوْمَا لَا يَجْزِى وَالِدُ عَن وَلَدِهِ وَلَا مُوْلُودُ هُوَ جَازِ عَن وَالِدِهِ شَيَّاً) [لقمان: ٣٣]، إنها تبعة كل نفس لذاتها وعلى ذاتها، وللنفوس أن تختار طريقها ومصيرها وهي ماخوذة بما تكسبه باختيارها مرهونة باعمارها واوزارها (لِمَن مَامَ مِنْ اللهُ مَن مَامَ أَنْ يَنْتَذَمُ أَوْ يَنْآخَرَ (٣) كُلُ مَنْتِي بِمَاكَمَتْ رَحِبَةً) [المدثر: ٣٧-

كل فرد يحمل هم نفسه وتبعتها، ويضع نفسه حيث شاء أن يضعها، يتقدم بها أو يتأخر يكرمها أو يهينها فهي رهينة بِما تكسب مقيدة بما تفعل (لكُلُ امْرِيْ مِنْهُمْ يَوْمَئَذٍ شَأْنٌ يُغْنِيه) [النازعات: ٣٧].

أو لم يكف من أهـوال ذلك اليوم أنه يوم الفصل لا يوم الاعتذار (مَذَا يَوْمُ لَا يَطِئُونَ () وَلَا يُؤَدَّنُ مُمَ يَتَنَذِرُونَ) [المرسلات: ٣٥- ٣٦] في ذلك اليوم لا ترى إلا الصمت الرهيب، والخشوع المهيب الذي لا يتخلله كلام، ولا يقطعه اعتذار، فاليوم يوم العقاب والجزاء لا يوم العتاب..

في ذلك اليوم الرهيب لا ترى إلا البكاء والعويل والأمنيات والتوسلات ما أكثر من يقول: (لَوَ أَنَ لِي حَرَّهُ فَأَكُونَ مِنَ ٱلْمُحْسِنِينَ) [الزمر: ٥٨].

إنه مشهد الخزي والاعتراف بالخطيئة والإهرار بالحق الذي طالما نسوه أو جحدوه (وَلَوْ تَرَىّ إِذِ ٱلْمُجْرِعُونِ نَاكِسُوا رُءُوسِهِمْ عِندَ رَبَّهِمْ رَبَّنَا أَبْصَرْنَا وَسَعِعْنَا فَأَرْجَعْنَا نَعْمَلْ صَلِيَهَا إِنَّا مُوْتُوُنَ)

[السجدة: ١٢].

#### الأمال والأماني الضائعة:

ما أعظمه من يوم يتجلى فيه الرب حل جلاله، ويتولى الحكم والفصل والملائكة تقف صفًا صفًا ثم يجاء بجهدم فتقف هي الأخرى متاهبة..

(يَوْمَنَدْ يَتَذَكَّرُ الْإِنْسَانُ) يومئذ يتذكر الإنسان ويتعظ يوَمَنَدْ يتذكر الإنسان الحق ويتعظ بما يرى ولكن بعد فوات الأوان، (رَأَنَّ لَهُ ٱلذَّكَرَى) [الفجر: ٣٣] وحين تتجلى الحقيقة يقول يُقُولُ يَلْيَتَنَي قَدَّمْتُ لِحَاقَ) [الفجر: ٤٤] هنا فهى الحياة الحقيقة.

٧٠ [الته العدد ٢٨٧ السنة الحادية والأربعون

إنها الآمال والأماني الضائعة (نَهَل لَّنَامِن شُفَعَاءَ فَيَشْفَعُوا لَنَا أَوْ نُرَدُّ فَنَعْمَلَ غَيْرُ ٱلَّذِي كُنَّا فَعْمَلُ قَدْ خَسَرُوا أنفُسَهُمْ وَضَلَّ عَنَّهُمْ مَّا كَانُوا يَفْتَرُونَ ) [الأعراف: ٥٣]!! ولكن يا حسرة على العباد تتاح لهم فرص النجاة فيعرضون عنها، ويفتح الله لهم أبواب رحمته ولكنهم يتجافون عن أبواب الرجمة وهو يناديهم (ٱسْتَجِيبُوا لِرَبِّكُم مِن قَبْلِ أَن بَأَتِي يَوْمُ لَا مَرَدٌ لَهُ مِن ٱللهِ مَا لَكُمْ مِّن مَّلْجَإِ يَوْمَ إِ وَمَا لَكُمْ مِّن نُّكِيرٍ ) [الشورى: .[ ٤V

ما أعظم ذلك اليوم (يَوْمَ تَرْجُفُ ٱلْأَرْضُ وَأَلِجُبَالُ وَكَانَتِ ٱلْجَالُ كَثِيبًا مَّهِيلًا) [المزمل: ١٤] (نَكَيْفَ تَنْقُونَ إِن كَفَرْتُمْ يَوْمًا بَجْعَلُ ٱلْوَلَدَنَ شِيبًا ( ) ٱلسَمَاءُ مُنْفَطِرُ بِدٍ كَانَ وَعَدُهُ مَفْعُولًا ) [المزمل: ١٧- ١٨].

ما أعظم ذلك اليوم الذي ترى فيه الأنبياء على حلالة قدرهم ونداؤهم وشعارهم «ربّ سَلَمْ سَلَم».

ما أعظم ذلك الدوم حين تقع الواقعة (ليس لوقعنها كَاذِبَهُ () خَافِضَةً رَّافِعةً ) [الواقعة: ٢- ٣] تخفض أقدارًا كانت رفيعة في الأرض، وترفع أقدارًا كانت خفيضة في دار الفناء، حيث تختل الاعتبارات والقيم ثم تستقدم في مدران الله.

ما أعظم ذلك الدوم (يُومَيذِ يَتَّبِعُونَ ٱلدَّاعِي لَا عِرْجَ لَهُ وَخَشَعَتِ ٱلأَصْوَاتُ لِلرَّحْنِي فَلا تَسْمَعُ إِلَّا هُمُسًا ) [طه: ١٠٨] ويخيم الصمت الرهيب والسكون الغامر ويخيم الحِلال على الموقف كله وتغمر الساحة، التي لا يحدها البصر تغمرها رهبة وصمت وخشوع، والسؤال خافت، والخشوع ضاف، والوجوه عانية، وجلال الحي القيوم يغمر الوجوه بالجلال، والظالمون يحملون ظلمهم فيلقون الخيبة والضلال والعمى (وَمَنْ أَعْرِضْ عَن ذِكْرِي فَإِنَّ لَهُ. مَعِيشَةً ضَنكا وَتَحْشُرُهُ يَوْمُ أَلْقِيْكُمَةِ أَعْمَىٰ ) [طه: ١٢٤].

إنه يوم زحام وخصام، يوم ذل ومهانة، يوم عصيب، يوم عسير على الكافرين والظالمين غير يسير، حدث تنشر صحف الأعمال (وَإِذَا ٱلْقَعَفُ نَشِرَتْ) [التكوير: ١٠] فلم تعد خافية ولا غامضة، وهذه العلنية أشد على النفوس وأنكى..

فكم من سوءة مستورة يخجل صاحبها ذاته من ذكرها. فإذا هي في ذلك اليوم منشورة مشهودة..

إنه يوم عسير، يوم يقوم الناس لرب العالمين، حسبك هولا وشدة أن في ذلك الدوم تدنو الشمس من الخلائق قدر ميل، فيكون الناس على قدر أعمالهم في العرق، فاستدفعوا يا عباد الله حر ذلك اليوم بعمل يظلكم بظل عرش الله يوم لا ظل إلا ظله ..

يا معشر الدعاة والمحتسبين إذا أوذيتم وعوديتم

فتذكروا أن الله لدس بغافل عما بعمل الظالمون (أَمَا يُؤَخِّرُهُم لَوَمِ تَشْخَصُ فِيهِ ٱلْأَبْصَنْرُ ) [إدراهدم: ٤٢].

ووبل ثم وبل ثم وبل لمن قضى أو حكم ظلمًا ويل لهم من (تَوْمَ الأَزِفَةِ إِذِ ٱلْقُلُوبُ لَدَى ٱلْحَنَّاجِرِ كَظِمِينَ مَا لِلظَّالِمِينَ مِنْ جَمِيرٍ وَلَا شَفِيعٍ يُطَاعُ ( ) يَعْلَمُ خَابَنَةَ ٱلْأَعْيُنِ وَمَا تَخْفِي الضُّدُورُ (1) وَاللهُ يُقْضِي بِٱلْحَقِّ ) [غافر: 1٨-. 17.

المعشر الأغدار إذا رأستم أهل التغريب والعلمنة وقد أظهروا في الأرض الفساد، فقاوموا فسادهم وواجهوا باطلهم، فإذا أوذيتم أو لم يتحقق مرادكم فلا تعجلوا عليهم إنما يعد لهم ريهم عدًا، ويملى لهم ليزدادوا إثمًا، ويستدرجهم من حيث لا معلمون..

ويوم القيامة تراهم خاشعين من الذل ينظرون من طرف حفى، وسيبدو لهم من الله ما لم يكونوا يحتسبون، وسيبدو لهم سيئات ما عملوا وسيحيق بهم ما كانوا به يستهزئون.

يا معشر الدعاة والمربين.. إذا رأيتم المذنبين والمفرطين في جنب الله فلا تخوفوهم بالأمراض والأعـراض والخسف والمسخ، فإنهم ربما رأوا ضدها وإنما أنذروهم يوم الحسرة وقولوا لهم: ألا تظنون أنكم مبعوثون (ليَوْم عَظِيم ) يَوْم يَقُومُ ٱلنَّاسُ لِرَبّ المامين) [المطففين: ٤- ٥].

يا معشر المسلمين حيدما نضعف أمام الشهوات ونتراخى عن العبادات فليس من رادع ينفع وليس من وازع يدفع أعظم من تذكر يوم الدين يوم يقوم الناس لرب العالمين، فحلقوا في سماء الآخرة وتذكروا يوما يقر فيه المرء من أخيه وأمه وأبيه..

يوما لا ترى فيه إلا وجوها مسفرة ضاحكة مستبشرة، أو وجوها عليها غبرة ترهقها قترة، فانظر لنفسك ماذا أنت تختار، وإن سولت لك نفسك أمرًا فقل (إنَّ أَخَافُ إِنْ عَصَيْتُ رَبِّي عَذَابَ يَوْمِ عَظِيمٍ ) [الأنعام: ١٥].

ولو أننا جعلنا الآخرة أكبر همنا ومنتهى أماننا وقصارى تفكيرنا لما وجدنا القلوب القاسية والنفوس المعرضة، والله يهدى من يشاء إلى صراط مستقدم.

إن تذكر الآخرة والإيمان بها يستلزم الاستعداد لها بالعمل الصالح، إن التخويف بالآخرة لا يعنى أن يعيش الناس فزعين قلقين يرتجفون من الشدائد والأهوال، فالفزع الدائم من المجهول والقلق الدائم من المستقبل منغصات قد تشل طاقة البشر وتبددها، وقد تنتهى بهم إلى اليأس من العمل والإنتاج

التوديد ١١٧

رجب ١٤٣٣ هـ

وتنمية الحياة وعمارة الأرض..

إنما يريد الله منهم اليقظة والإحساس والتقوى ومراقبة النفس والعظة بتجارب البشر وإدامة الاتصال بالله وعدم الاغترار بطراوة العيش ورخاء الحياة.

إن تذكر الآخرة والاستعداد لها يعني التوبة والرجوع إلى الله والتسابق إلى الخيرات والمنافسة على الجنات إن الأبرار يطعمون الطعام على حبه مسكينا ويتيما وأسيرا، ودافعهم أنهم يخافون (يَمَا كَانَ شَرُهُ مُتَمَطِيرًا) [الإنسان: ٧] ويقولون (إِنَّا غَافُ مِن زَيَنَا يَوَمَا عَبُوسًا قَعَلَيرًا) [الإنسان: ١٠].

وإن رجال المساجد لا تلهيهم تجارة ولا بيع عن ذكر الله وإقام الصلاة وإيتاء الزكاة، والسبب لانهم (يَخَافُونَ يَوْمَا لَنَقَلَبُ فِيهِ ٱلْقُلُوبُ وَٱلْأَبْصَدُ ) [النور: ٣٧].

وإن القانتين أناء الليل سجدًا وقيامًا إنما يحدوهم الحذر من الآخرة ورجاء رحمة الله، ( أَمَّنَ هُوَ فَنَتِّ ءَانَاءَ الَّتِلِ سَاجِدًا وَفَاَيَمًا عَدَدُ ٱلْآخِرَةَ وَيَرْجُوا رَحْمَةً رَبِهِ.) [الزمر: ٩].

يا معشر المسلمين ما لنا نرى الناس يتصارعون في سبيل الدنيا، ومن أجلها يوالون ويعادون ومن أجل حطامها يكدحون ويتعبون، ما للناس اليوم ( يَعْلَمُونَ ظَلِهِرًا مِنَ الْمُيَوَةِ الدُّنَا وَهُمْ عَنِ ٱلْأَخِرَةِ هُرَ عَفِلُونَ) [الروم: ٧].

هل رواد المساجد كرواد الأسواق؟ وهل المترددون على الحلقات كالساهرين بالاستراحات؟ وهل من يصطفون عند البنوك كعدد الذين يصلون الفجر؟ (يَا أَيُّهَا النَّاسُ اتَّقُوا رَبَّكُمُ وَاخْشَوْا يَوْمًا لاَ يَجْزِي وَالدُ عَنْ وَلَده وَلاَ مَوْلُودُ هُوَ جَازِ عَنْ وَالده شَيْئًا إِنْ وَعَدَ اللَّه حَقَّ فَلاَ تَغُرَّنْكُمُ الْحَيَاةُ الدُّنْيَا وَلَا يَغُرُّنُكُمُ باللَّه الْغَرَورُ) [الحج: 1].

يا أيها الناس استيقظوا من رقدتكم إن هناك ربًا سيحاسب، وإن هناك تقديرًا وإن هناك ابتلاءً وإن هنالك تبعات، وإن هنالك حسابًا وجزاءً، وإن هنالك عذابًا شديدًا ونعيمًا كبيرًا..

كثيرون هم المسلمون اليوم، ولكن قليل من يؤمن بالآخرة عين يقين، قليل من يخشى ذلك اليوم ويعمل له، وإن الإيمان الصحيح متى استقر في القلب ظهرت آثاره في السلوك.

قال الحسن البصري رحمه الله «هيهات هيهات! أهلك الناس الأماني، قول بلا عمل، ومعرفة بغير صبر، وإيمان بلا يقين، ما لي أرى رجالاً ولا أرى عقولاً! وأسمع حسيسًا ولا أرى أنيسًا! دخل القوم والله ثم خرجوا، وعرفوا ثم أنكروا، وحرموا

ثم استحلوا، إنما دين أحدكم لعقة على لسانه، إذا سُئل أمؤمن أنت بيوم الحساب؟ قال: نعم! كذب، ومالك يوم الدين..»

ويقول بلال بن سعد: «يَا أَهْلُ الْخُلُودِ، وَيَا أَهْلُ الْبُقَاء، إِنَّكُمْ لَمْ تُخْلَقُوا لِلْفَنَاء، وَإِنَّمَا خُلقَتُمْ للَّبَقَاء، وَإِنَّمَا تُثُقَلُونَ مِنْ دَارٍ إِلَى دَار، كَمَا نُقْنَتُمْ مِنَ الأَصْلابِ إِلَى الأَرْحَام، وَمِنَ الْأَرْحَام إِلَى الْنُنِيَا، وَمِنَ الْأُنْيَا إِلَى الْقُلُورِ، وَمِنَ الْقُبُورِ إِلَى الْمُوقِفِ، وَمِنَ الْمُوقِفِ إِلَى الْخُلُودِ فِي الْجَنَّة أَوْ فَي النَّارِ».

يا ابن أدم خفف من ظهرك، أن ظهرك لا يطيق كل الذي تحمله عليه من ظلم هذا وأكل مال هذا أو شتم هذا..

يا أيها الإنسان: إن عبارات الذم والتحسر وكلمات التمني والرجاء عند الموت ويوم الحساب ليست لأجل دنيا أو شهوة نفس، ولكنها ندم على طاعة قد فوتت ومعصية قد ارتكبت وأمنية بتاخير الأجل لإحسان العمل (حَقَّ إذَا جَاءَ أَحَدُهُمُ المَوْتُ قَالَ يَنَدَكُرُ الإِنسَنُ وَأَنَّ لَهُ ٱلذَكْرَى (\*) يَقُولُ يَلِيَتَنِي قَدَّمُ لِيَانِ) [الفجر: ٢٣- ٢٤].

أخي المسلم: فكر فيما كنت تكابد من ألم الطاعة، فإذا الألم يذهب وسيبقى الثواب، وانظر إلى ما استمتعت به لذة المعصية، فإذا هو سيذهب ويبقى الحساب، فستندم على كل لحظة لم تجعلها في طاعة.

إن المقاييس كلها تتبدل ساعة الموت وإذاً كل ما كنت تحبه وتنازع عليه قد صار عدمًا وإذا لم تأخذ منه معك شيئًا..

بنيت دارًا فما حملت معك منها حجرًا، واقتنيت مالاً فما كان لك منه إلا ما ظننت من قبل أنك خسرته وهو ما أخرجته لله، وعرفت لذائذ الحياة كلها فما الذي بقى فى يدك حين الموت من لذائذ الحياة كلها؟!

إن المسلم الحق لا تغره الحياة ولا تخدعه فيكون عمله لها واطمئنانه بها، وليس هو بالشارد عن الحياة الهارب إلى قمم الجبال والفلوات يتعبد لله في صومعة، وهو يدرك أن الدنيا معبر وطريق، وأنها فانية زائلة فيجعلها مزرعة للآخرة، ويستعمرها بأمر الله، ويسيرها كما يحب الله ويكون في الدنيا بجسده ويعمل هنا وقلبه وغايته، هناك يعمل لدنياه كانه يعيش أبدًا ويعمل لآخرته كانه يموت غدًا.

اللهم لا تجعل الدنيا أكبر همنا ولا مبلغ علمنا..

والحمد لله رب العالمين.

Y۲





أحدث الإصرارات بالعامة المعالية الطلبها الآن 0224557677 - 0224549557 01226948855 - 01144416688

ممري (۲۵۵ م دراسة تحليلية لعملية التحول السياسي في مصر

احرص على اقتناء كتب واصدارات البيان التى تحمل الرؤية الشرعية المنضبطة بفهم السلف الصالح المحسللة للأحداث برؤية استراتيجية داعمة للعمل الأسلامي ولقضايا الأمة