

Upload by: altawhedmag.com

بسم الله الرحمن الرحيم فاعلم أنه لا إله إلا الله صاحبة الامتياز جماعة أنصار السنة المحمدية

السنة الحادية والأربعون العدد ٤٨٨ شعبان ١٤٣٣هـ

مون بالا الريد من رئيس الدولة ؟

# رئيس مجلس الإدارة

د.عبد الله شاكر الجنيدي

المشرف العام د . عبد العظيم بدوي

# اللجنة العلمية

زكريا حسيني محمد جمال عبد الرحمن معاوية محمد هيكل

# سكرتير التحرير

مصطفى خليل أبو المعاطى

# التحرير

۸ شارع قولة عابدين. القاهرة ت:۲۳۹۳۱۰ فاكس ۲۳۹۳۰۱۲

# قسم التوزيع والاشتراكات

۲۳۹۳۵۵۱۷،ت ISHTRAK.TAWHEED@YAHOO.COM

المركز العام: ماتف ۲۲۹۱۰۵۰۲۳۱-۲۹۱۵ WWW.ANSARALSONNA.COM

مفاحأة

# «إِنَّ اللَّهَ يَأْمُ كُمْ أَن تَذْ بَحُوا بَقَرَةً»

السلام عليكه

لمَّا أمَر الله سبحانه وتعالى بني إسرائيل أن يذبحوا بقرة؛ كان يكفيهم أن يذبحوا أي بقرة ليحققوا أمَرَ الله جل وعلا، ولكنهم شدَّدوا على أنفسهم في السؤال عن مواصفات البقرة، فشدد الله تعالى عليهم في كل مرَّة.

وفي التشديد – بلا شك – شقاء، لا يرضّى به الأذكياء، لكنهم يُشْفُون أنفسهم بأيديهم.

وقد شدًد الناس على أنفسهم في اختيار مُرشَّح الرياسة كتشدُّد بني إسرائيل، واشترطوا في ذلك شروطًا؛ فلا يصلح الكبير المُسنَ، وكذلك صغير السن «لَأَ الرَّصُ وَلَا يَكُرُ» [البقرة: ٦٨]. ولا يصلحُ الأبرصُ الأشقر، ولا الذي جنسية أهله «مدغشقر».

وكذلك لا يَصْلُح مَنْ ليس عنده «كاريزما»، أوْ ليس لَبِقًا مع كل موقف أو أزمة.

بل لا بد أن تكون شخصيته «فَاقِعٌ لَوَنُهَا نَسُرُ التَطْرِينَ » [البقرة: ٦٩]. بل قالوا: كذلك لا يصلحُ إلا من يمشي في الأرض مَرَحًا فيخرق الأرض ويبلغ الجبالَ طولاً.

ويثير الأرض، ويسقي الحرث، ويبذُرُ الحَبّ، ويَنْشُرُ الحُب، وكان بالنزاهة موصولاً.

وبعد عَنَاء ومشقًات، واشتراط النزاهات ودقة البيانات، اجتمعت الصفات.

وإذا بنا مع التأكيد على النزاهات؛ نُدُخل من جديد إلى عالم المتاهات.

وَمَنْ شُبدُد - كَبْنِي إسرائِيل - شَبدُد الله عليه «مَرَّات ومَرَّات»!!

اللهم ولّ علينا خيارنا ولا تولّ علينا شرارنا، اللهم ارحم مصر وأهلها آمين !!

التحرير

نقدم للقارئ كرتونة كاملة تحتوي على ٤٠ مجلداً من مجلدات مجلة التوحيد عن ٤٠ سنة كاملة

رئيس التحرير جمال سعد حاتم

ف هذا العدد

# حسين عطا القراط

مديرالتحريرالفنى

| ۲   | افتتاحية العدد: الرئيس العام                |
|-----|---------------------------------------------|
| 7   | ماذا نريد من الرئيس ؟ د. عبد العظيم بدوي    |
| 1.  | منبر الحرمين : إبراهيم محمد الحقيل          |
|     | ليلة النصف من شعبان وحكم الاحتفال بها       |
| 15  | فتحي عثمان                                  |
| 17  | الإسلام وبناء الإنسان : د. السيد عبد الحليم |
| 11  | درر البحار؛ علي حشيش                        |
| ۲۳  | ملف العدد ، وفاة الشيخ زكريا حسيني،         |
| **  | دراسات شرعية: متولي البراجيلي               |
| *7  | واحة التوحيد: علاء خضر                      |
| **  | باب الفقه ، د. حمدي طه                      |
| ٤٢  | من فقه إدارة الدعوة : د. محمد يسري          |
|     | وقفات شرعية مع تطبيق الشريعة الإسلامية      |
| 11  | المستشار أحمد السيد علي                     |
| ٤٦  | الأسرة المسلمة: جمال عبد الرحمن             |
| ٥.  | شبهات حول الصحابة: أسامة سليمان             |
|     | تحذير الداعية من القصص الواهية              |
| 07  | علي حشيش                                    |
| ov  | القصة في كتاب الله، عبد الرازق السيد عيد    |
| ٦.  | دراسات قرآنية: مصطفى البصراتي               |
| 71" | من الأداب الإسلامية: سعيد عامر              |
| 77  | إن السعيد لمن جنب الفتن : عبده الأقرع       |
| 79  | الأمانة : صلاح الدق                         |



### الأن بالمركز العام الجلد الجديد لعام ١٤٣٢ ثمن النسخة

مصر ۲۰۰ قرشا ، السعودية ٦ ريــالات ، الامارات ٦ درهم ، الكويت ٥٠٠ فلس، المغرب دولار أمريكي ، الاردن ٥٠٠ فلس، قطر٦ ريالات ، عمان نصف ريال عماني ، أمريكا ٢ دولار ، أورودا ٢ دوره

#### دولار، أوروبا ٢ يورو الاشتراك السنوي

۱- ١٤ الداخل،٣٠ جنيهاً بحوالة فورية باسم مجلة التوحيد . على مكتب بريد عابدين مع إرسال صورة الحوالة الفورية على فاكس مجلة التوحيد ومرفق بها الاسم والعنوان ورقم التليفون ٢- ١٤ الخارج ٢٥ دولاراً أو ١٠٠ ريال سعودى أو مايعاد لهما.

ترسل القيمة بسويفت أو بحوالة بنكية أو شيك على بنك فيصل الاسلامى فرع القاهرة. باسم مجلة التوحيد . أنصار السنة ، حساب رقم / ١٩١٥٩٠ ،

# البريد الإلكتروني

MGTAWHEED@HOTMAIL.COM رئيس التحرير،

# GSHATEM@HOTMAIL.COM

# بشرىسارة

تعلن إدارة المجلة عن رغبتها في تفعيل التواصل بينها وبين القراء في كل ما يتعلق بالأمور الشرعية لعرضها على لجنة الفتوى ونشرها بالجلة على البريد الإلكتروني التالي : q.tawheed@yahoo.com

> الوحيد بمقر جلة التوحيد

> > الدور الساد

۷۵۰ جنيهاً ثمن الكرتونة للأفراد والهيئات والمؤسسات داخل مصر و٢٦٠ دولاراً خارج مصر شاملة سعر الشحن

التوزيع الداخلي : مؤسسة الأهرام وفروع أنصار السنة المحمدية مطابع الأهرام التجارية - قليوب - مصر

الحمدلله رب العالمين و الصلاة و السلام على أشرف الأنبياء و المرسلين وعلى أله و أصحابه ومن سلك سبيلهم إلى يوم الدين.. وبعدُ: فقد نكرت في المقال السابق شيئًا من معتقدات الطائفة النصيرية الباطلة، وهذا يظهر بادنى تامل؛ وتتمة لكشف عوارهم وباطلهم، أشير هنا إلى عباداتهم و أعيادهم و أفعالهم الدنيئة بالمسلمين، فاقول وبالله التوفيق: إن طائفة النصيرية لا تعبد الله كما شرع سبحانه، بل عباداتهم باطلة كعقيدتهم الفاسدة، ومما تجدر الإشارة إليه هنا قبل أن نذكر بعض عباداتهم أنهم يعتقدون أن للشريعة ظاهرًا وباطنًا، وأنهم وحدهم العالمون بيواطن الشريعة، ومن هنا فقد أولوا العبادات المفروضة إلى معان غريبة خرجوا بها عن الشرع الحكيم وهدي النبي الأمين صلى الله عليه وسلم، فالصلاة عندهم عبارة عن خمسة أسماء هي: علي، وحسن، وحسن، ومحسن، وفاطمة، ومحسن هذا يسمى عند النصيرية بالسر الخفي، وذكر مذه الأسماء عند النصيرية يجزئ عن الغسل من الجنابة و الوضوء، وهم محلون في اليوم خمس مرات، لكنها صلاة تختلف في عدد ركعاتها عن مسلاة المسلمين. [انظر: الموسوعة المسرة مناة من الجنابة و الوضوء، وهم

#### أركان الإسلام عند النصيرية:

وأول وقت للصلاة عندهم: صلاة الظهر، وتتالف من ثمانية ركعات، ثم صلاة العصر، وتتالف من أربع، ثم المغرب وتتالف من خمس، ثم العشاء وتتألف من أربع، ثم الفجر وتتألف من ركعتين، وقد ورد في كتاب «الباكورة السليمانية» أن الصلوات الخمس عند النصيرية هي كالتالي: الظهر لمحمد صلى الله عليه وسلم، والعصر لفاطمة، والمغرب للحسن، والعشاء للحسين، والصبح لمحسن الخفى، كما أنهم لا يصلون الجمعة ولا يتمسكون بالطهارة كالوضوء ورفع الجنابة قبل أداء الصلاة، وليس لهم مساجد عامة، بل يصلون في بيوتهم، وصلاتهم تكون دائمًا مصحوبة بتلاوة الخرافات، كما أنهم لا يعترفون بالحج، ويقولون بأن الحج إلى مكة إنما هو كفر وعبادة أصنام، والزكاة عندهم معناها شخصية سلمان الفارسي – رضي الله عنه - وبالتالى فهم لا يعترفون بالزكاة الشرعية المبينة في الكتاب والسنة النبوية، ويدفعون ضريبة إلى مشايخهم زاعمين بأن مقدارها خمس ما يملكون، وهم بهذا يشتركون مع فرَق الرافضة، والصيام عندهم هو حفظ السر المتعلق بثلاثين رجلا وثلاثين امرأة مع الامتناع عن معاشرة النساء طيلة شهر رمضان. وهذه العبادات المذكورة بهذا المعنى لا تمت إلى الإسلام بصلة

#### إسماط التكليف فمعتقد النصيرية:

ومع هذا الضلال في العبادات، فهم يُسقطون هذه التكاليف عن مشايخهم الذين يصلون إلى درجة الإصطفاء التي يعتبرونها فوق درجة النبيين، وفوقها درجة أخرى أعلى منها وهي درجة الحجاب، فمن وصل منهم إلى هذه الدرجات كما يزعمون أصبح حرًا وسقطت عنه التكاليف، ويستدلون على هذا بقول الله تعالى: « رَأَنَّ إِلَى رَبَّكَ ٱلْسُبَى » [النجم: ٤٢]، ويقولون في معنى الآية: إن الرجل إذا عرف ربه فقد انتهى للمطلوب، ولا شيء أبلغ إلى الله من الوحدانية والمعرفة، وإنما وُضعت الأصفاد والأغلال على المقصرين، وأما من قد بلغ وعرف هذه الدرجات فقد عُتَق من الرق، ورُفعت عنه الأغلال والأصفاد. والمراد بالظاهر عندهم سقوط التكاليف الشرعية عن العبد من الصلاة والصيام وغير ذلك.

#### كم الغمر عند النصيرية:

وإلى جانب ذلك فهم يرتكبون المحرمات، ولهم ليلة يجتمعون فيها ويختلط فيها الحابل بالنابل كشان الفرّق الباطنية، ويعظّمون الخمر ويحتسونها، ويعظّمون شجرة العنب ويحرمون قلعها أو قطعها؛ لأنها هي أصل الخمر التي يسمونها النور، ويقولون عندما يشتهون الخمر ما نصه: إن هذا عبدك عبد النور شخص النور حللته وكرمته وفضلته لأوليائك

التوكيي العدد ٨٨\$ السنة الحادية والأربعون

1 mil

olkanle

الحلقة الثانية

يقلم الرئيس العام

د/ عبدالله شاکر الجنیدی

www.sonna banha.com

۲

العارفين بك حلالاً مطلقاً، وحرمته على أعدائك الجاحدين – يعني المسلمين – اللهم مولاي – يقصدون علي بن أبي طالب – كما أحللته لذا ارزقنا به الأمن والأمان، والصحة والإنعام ، وانف به عنا الهم والأحزان. [انظر ماذا تعرف عن الطائفة النصيرية ص١٢، ١٣].

### شابهة النصير ية للنصارى:

وللنصيرية طقوس وصلوات تشابه ما عند النصارى، ومن قداساتهم: قداس الطيب لكل أخ حبيب، وقداس البخور في روح ما يدور في محل الفرح والسرور، وقداس الأذان وبالله المستعان.

وكل قداس له نكر خاص وادعية يتوسلون فيها ببعض ائمتهم ومشايخهم الذين جعلوهم أربابًا دون الله، ومن امثلة هذه القداسات: قداس الأذان وهو: «الله أكبر، الله أكبر، الله أكبر كبيرًا، الحمد لله كثيرًا، وجهت وجهي إلى محمد المحمود كالباسرة المقصود المتقرب بتجلي الصفات وغنى الذات، وفاطر الفطر ذو الجلال، والحسن ذو الكمال، اتبعوا ملة أبيكم إبراهيم الخليل، هو الذي سماكم مسلمين حنيفًا مسلمًا، ولا رب إلا ربي شيخنا وهو شيخنا وسيدنا «الحسين حمدان الخصيبي» سفينة النجاة معينا لحياة، حي على الصلاة، حي على الفلاح، تفلحوا يا مؤمنون، حي على أير العمل بعينه الأجل، الله أكبر، الله أكبر، قل حوا يا مؤمنون، حي أربابها وثبتت الحجة على أصحابها، الله مولاي يا علي، أسألك أن تقيمها وتنيمها ما دامت السموات والأرض، وتجعل السيد محمد خاتمها، والسيد سلمان زكاتها، والمقداد يمينها، وأبا ذر شمالها، نحمد الله بحمد الحامدين، ونشكر الله بشكر الشاكرين، وصلى الله على سيدنا محمد الذي موليه ومنهكر الله بشكر الشاكرين، وصلى الله على سيدنا محمد واله وصحبه أجمعين.

أسالك اللهم مولاي بحق قداس هذا الآذان، وبحق متى وسمعان، والتواريخ والأعوام، بحق يوسف بن من كان، بحق الأحد عشر كوكبًا الذين رأهم يوسف بالمنام، تحل في دياركم البركة بالتمام، يا مولاي يا علي يا عظيم»، وهذا كلام مليء بالشرك والوثنية وتقديس الكواكب والنجوم.

#### الأعياد عند النصيرية:

وللنصيرية أعياد كثيرة في أوقات مختلفة يوافقون فيها المجوس والنصارى، ومن أعيادهم: عيد النيروز وهو من أعياد الفرس، ومثله عيد المهرجان، ومن أعيادهم المشابهة لما في النصرانية: عيد الغطاس، وعيد السعف، وعيد العنصرة، وعيد القديسة بربارا، والذي تحتفل به الكنيسة الكاثوليكية والأرثونكسية، كما أنهم يحتفلون بعيد الغدير، وعيدي الفطر والأضحى وعاشوراء، ويظهر من احتفالهم بهذه الأعياد تأثرهم بالمجوسية والنصرانية والباطنية.

وقد ذكر «عبد الحسن العسكري» عن احتفالهم بعيد النيروز ذلك فقال: «احتفال النصيرية «بعيد النيروز» يدل على الأثر الفارسي في النصيرية، ويشير إلى تمجيدهم للفرس بدعوى حلول الإله وشخوصه في ملوكهم، حتى إنهم جعلوا منهم ثالوثًا نظير ثالوثهم، وهم يدّعون الإسلام؛ حيث زعموا أن ثلاثة منهم توارثوا الحكمة، وتجلى الإله فيهم وهم «شروين، وكروين، وكسرى»، ويقابلهم في الإسلام النصيري «المعنى والإسم والباب» على ومحمد وسلمان». [انظر فرق معاصرة ١/٢٦٩].

#### جرائم النصيريين قديما وحديثا:

وفي العصر الحاضر استطاع النصيريون الوصول إلى الحكم في سوريا بدعم من الشيوعيين والقوميين والبعثيين، وانتشروا في المدن السورية، ولهم وجود في سهل عطار شمال لبنان وضواحي مدينة طرابلس، وهناك عدد منهم في تركيا وإيران وتركستان الروسنية وكردستان، ولم يترك هؤلاء النصيريون فرصة في القديم والحديث إلا واغتنموها في الوقيعة والفتك بأهل السنة والحروب الصليبية شاهدة على ذلك، فمدينة «أنطاكية» ما سقطت في أيدي الصليبيين إلا بفعل الاتفاق الذي تم بن الزعم النصيري

مــن معتقدات النصيرية الفاسدة: أن أول وقت للصلاة عندهم صلاة الظهر وتتألف من ثماني ركعات ثم صلاة العصر وتتألف من أربع ، ثم الغرب وتتألف من خمس ، ثم العشاء وتتألف من أربع ، ثم الفجر من أربع ، ثم الفجر وتتألف من ركعتين .

التوديد ٢

شعبان ١٤٣٣ هـ

المن المرادي النصدرية الفاسدة: أنهم يسقطون محياليصمع مشايخهم الذين يصلون إلى درجة الاصطفاء تلك المنسزلية التتى يعتبرونها فوق درجية النبيان ، وفوقها درجة أخرى أعلى منها وهي درجية الحياب، فمن وصل منهم إلى هذه الدرجات كما يزعمون أصبح حرا وسقطت عنه التكاليف .

«الفيروز» وبين قائد الحملة الصليبية «بهمذ».

ومن جرائم النصيرية في الماضي ما قام به النصيري «تيمور لنك» في بغداد وحلب والشام عام ٨٢٢هـ، حيث أمعن في القتل والنهب والتعذيب مدة طويلة، ثم أنشا من رعوس أهل السنة تلة عظيمة، وقد قتل القوات المدافعة عن بغداد من أهل السنة، ثم سافر إلى الشام وأنزل أفظع المصائب، التي لم يُسمع بمثلها، بأهل الشام من أهل السنة، ولم يسلم من إجرام هذا النصيري الحاقد بالشام إلا بعض النصارى الصليبيين.

وقد أشار شيخ الإسلام ابن تيمية إلى شيء من هذا فقال: «ومن المعلوم عندنا أن السواحل الشامية إنما استولى عليها النصارى من جهتهم، وهم دائمًا مع كل عدو للمسلمين، فهم مع النصارى على المسلمين، ومن أعظم المصائب عندهم فتح المسلمين للسواحل وانتهار النصارى، بل ومن أعظم المصائب عندهم انتصار المسلمين على التتار، ومن أعظم أعيادهم إذا استولى – والعياذ بالله تعالى – النصارى على ثغور المسلمين، ثم إن التتار ما دخلوا بلاد الإسلام وقتلوا خليفة بغداد وغيره من ملوك المسلمين إلا بمعاونتهم ومؤزارتهم، [مجموع الفتاوى: ٢٥٠/١٥، ١٥١].

#### تاريخ النصيرية يقطر حقداودما:

وفي عصرنا الحاضر قام النصيريون بأعمال إجرامية ضد أهل السنة العزل الأبرياء، وأذكر هنا هذه الحقائق على سبيل المثال، في عام ١٩٧٦ مرتب الجيش النصيري السوري بالتعاون مع الميلشيات الصليبية المارونية الحاقدة حصار واقتحام «تل الزعتر الفلسطيني»، وكان يحتوي على سبعة عشر ألف فلسطيني من أهل السنة، وسلطوا مدافعهم على المخيم حتى دكوه، وفي الوقت ذاته كانت البحرية الإسرائيلية تحاصره من البحر وتطلق القنابل عليه، وكانت نتيجة هذه الأعمال المشتركة بين النصيريين واليهود سنة ألاف قتيل من أهل السنة وعدة آلاف من الجرحى وتدمير المخيم بالكامل.

وفي فجر اليوم السابع والعشرين من شهريونيو عام ١٩٨٠م قام حوالي (٢٠٠) عنصر من اللواء (٤٠) و اللواء (١٣٨) من سرايا الدفاع التابعة مباشرة للمجرم النصيري «رفعت الأسد» بالانتقال بالطائرات المروحية من دمشق إلى سجن «تدمر» حيث قاموا بإلقاء القنابل على السجناء، وفتح نيران اسلحتهم عليهم وهم في زنزاناتهم؛ حيث ماتوا عن آخرهم خلال نصف ساعة، ثم قامت بعد ذلك شاحنات كبيرة بنقل جثث القتلى ورميها في حُفَر قد أُعنَّت مسبقًا لرمي الجثث في شرق بلدة «تدمر» وقد راح ضحية هذه المجزرة الشنيعة اكثر من سبعمائة شاب مسلم!!

وقد ناقشت لجنة حقوق الإنسان التابعة لمنظمة الأمم المتحدة وقائع هذه المجزرة في مدينة «جنيف» في دورتها السابعة والثلاثين، وقد عرضت على اللجنة وثيقة حول هذه المجزرة برقم (٤/١٤٦٩)، بتاريخ ١٩٨١/٣/٤م.

اما ما وقع في مدينة حماة عام ١٩٨٢م، فقد هز كل مسلم صادق، حيث حاصر النصيريون بقواتهم المختلفة مدينة حماة، وقاموا بعمل حزامين حولها، وقد أدى ذلك إلى عزلها عن بقية المدن السورية، وسد جميع المنافذ والطرق المؤدية إليها، وتم قطع الماء والكهرباء عنها إضافة إلى المؤن الغذائية والإسعافات الأولية، وقد بدأت القوات النصيرية بعد ذلك بقصف المدينة قصفًا مركزًا شديدًا، بينما كانت وحدات المشاة تقوم باقتحام الأحياء السكنية ومداهمة المنازل وقتل من فيها، وقد أدت هذه الاقعال إلى تدمير كثير من المساجد والأسواق التجارية والأحياء السكنية، بل والمقابر، وقد أسفرت هذه الجريمة عن قتل ما يربو عن أربعين ألفًا من أهل السنة، واعتقال «خمسة عشر الفًا» أخرين، كما نزح الكثير منهم إلى البلاد المجاورة، وقد التقيت ببعضهم في المدينة النبوية، وسمعت أشياء يندى لها الجبين، قام بها هؤلاء المجرمون.

التوكي العدد ٨٨ ؛ السنة الحادية والأربعون

٤

#### مأساة عظيمة ووضع خطير:

وإن ما يجري على أرض «سوريا» الآن بمرأى ومسمع من المعالم دون خجل أو حياء يدل على مدى عداوة هؤلاء للمسلمين، فهم اليوم برتكبون أفظع الجرائم ضد الشعب السنى المسلم. والأمر لا يحتاج إلى تعليق، غير أننى -وعبر هذه المجلة المباركة- أناشد المسلمين في أقطار الدنيا حكامًا ومحكومين بتقوى الله تعالى، ومناصرة إخواننا هناك، ومديد العون لهم، ورفع الأكف بالدعاء والضراعة؛ لأن المأساة عظيمة والوضع خطير، وقد شاهدت ذلك بنفسى أثناء زيارتي للأردن في الشهر الماضي، وذهبت إلى بعض معسكرات اللاجئين وسمعت منهم العجب، وقد لمست مواقف مشرفة تسجل للمؤسسات الرسمية الأردنية والجمعيات الخيرية، كما أننى أحيى موقف سماحة العلامة قاضى قضاة الأردن الأستاذ الدكتور «أحمد خليل»، الذي قال في هذه الأزمة ما يلي: «إن ما يجري لأهلنا وإخواننا في سوريا هو وصمة عار في جبين الأمة العربية والإسلامية، وهو حرب طائفية بغيضة كشرت عن أنيابها، وإنها جرائم حرب ضد شعب أعزل لا يملك حولا ولا قوة، أمام فاشية حاقدة طاغية، وزمرة ظالمة باغية، قتلت الشرفاء الأحرار، وروّعت وعذبت الأطفال الأطهار، واغتصبت المؤمنات الحرائر الأبرار، هدّمت المساجد، ودمرت وأحرقت البيوت على أصحابها، هجّرت وشرّدت، كوارث وفواجع تقض المضاجع لتلقى بظلالها مُرَّ المواجع، أمانة في أعناق الأمة كلها، حكامًا ومحكومين، شعوبًا وقيادات أن تبادر بمو اقف صادقة مخلصة، عاجلة غير أجلة، دون مماطلة أو إبطاء لوقف هذا الظلم والعدوان من الفئة الباغية التي لا ترقب في مؤمن ولا مؤمنة إلا ولا ذمة».

وقد أجاب أستاذي العلامة الشيخ عبد المحسن العباد إمام المسجد النبوي عندما سُئل في درسه في المسجد النبوي بتاريخ ١٨ ١٤٣٣/٤/٨ عن التبرع لأهل سوريا وهل جهادهم في سبيل الله؛ فقال: «يُرجى أن يكون في سبيل الله، يُرجى أن يكون في سبيل الله، والتبرع من أجل الإحسان إليهم، وما يسدون به رمقهم، وما يستفيدون منه لا شك أنه من الأعمال الطيبة، ونسال الله عز وجل أن يوفقهم لكل خير، وأن يكفيهم كل شر، وأن يوفقهم ليحصلوا على ما يريدون من حصول الاستقامة، والبعد والسلامة من الدول التي الحقت الضرر بهم، وأن يكون سلامتهم منها على خير في دينهم ودنياهم».

وقد سبق الجميع إلى ذلك شيخ الإسلام ابن تيمية فقال في فضل جهاد هؤلاء: «ولا ريب أن جهاد هؤلاء، وإقامة الحدود عليهم، من أعظم الطاعات وأكبر الواجبات، وهو أفضل من جهاد من لا يقاتل المسلمين من المشركين وأهل الكتاب، فإن جهاد هؤلاء من جنس جهاد المرتدين، والصديق وسائر الصحابة بدءوا بجهاد المرتدين قبل جهاد الكفار من أهل الكتاب، فإن جهاد هؤلاء حفظ لما فتح من بلاد المسلمين، وأن يدخل فيه من أراد الخروج عنه، وجهاد من لم يقاتلنا من المشركين وأهل الكتاب من زيادة إظهار الدين، وحفظ رأس المال مقدم على الربح، ويجب على كل مسلم أن يقوم في ذلك بحسب ما يقدر عليه من الواجب، فلا يحل لأحد أن يكتم ما ولا يحل لأحد أن يعاونهم على بقائهم في الجند والمستخدمين، والمعاون على كف شرهم وهدايتهم بحسب الإمكان له من الأجر والثواب ما لا يعلمه إلا الله». [مجموع الفتاوى جه ٣٥/١٠، ١٩٩].

وبعدً؛ فهذه كلمات لهؤلاء الأئمة الأعلام أجدد بها الدعوة إلى نصرة إخواننا على البغاة المعتدين والظلمة الأثمين، أسال الله عز وجل أن يهلكهم ويقضي عليهم، وعندئذ سنفرح بنصر الله، ونردد قوله تعالى: «فَقَطَعَ دَايِرُ الْقَوَرِ الَذِينَ طَلَّمُواً وَالْحَمَّدُ بَقُرَبُ الْمَانِينَ» [الأنعام: 20].

وعساه أن يكون قريبًا. والحمد لله رب العالمين.

في عصرنا العاضر قام النصيريون بأعمال إجرامية ضد أهل السنة العزل الأسرساء؛ فقد قام الجيش السوري منذ السبعينيات بالتعاون مع الميلشيات المارونية الصلسة الحاقدة بحصار واقتحام تل الزعتر الفلسطيني، ومجزرة حماة السورية 21947م ، وما يجرى اليوم على أرض سوريا یشهد علی جرمهم فے حق أهل السنة .

التوتيح

شعبان ١٤٣٣ هـ

01

ماذا نريد من رئيس الدولة ؟

/ إعداد / د. عبد العظيم بدوي

الحمد لله وحده، والصلاة والسلام على من لا نبي بعده:

أما بعد: قال الله تعالى: «وَلَتَنصُرُكَ اللَّهُ مَن يَصُرُهُ إِنَّ اللَّهُ لَقُوِيُّ عَزِيرٌ () الَّذِينِ إِن مَكْنَهُمْ فِي الأَرْضِ أَقَامُوا الصَّلُوةَ وَالْقُرُ الزَّكُوةَ وَأَسُرُوا بَالْمَعْرُوفِ وَنَهُوا عَنِ ٱلْمُنكَرِ وَيَشْعِ عَنِيَبُهُ الْأُمُورِ » [الحج: ١٠٤- ٤١].

إن الحكم في الإسلام تكليف لا تشريف، ووسيلة. لا غاية.

أما كونه تكليفًا لا تشريفًا فقد دلت عليه الأحاديث الكثيرة، فعَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ رضي الله عنه عَن النَّبِي صلى الله علية وسلم قَالَ: «إِنْكُمْ سَتَحْرِصُونَ عَلَّيَ الإمَارَةِ، وَسَتَكُونُ نَدَامَةً يَوْمَ الْقَيَامَةِ، فَنِعْمَ الْمُرْضِعَةُ وَبََنْسَتَ الْفَاطِمَةُ». [البخاري: ٧١٤٨].

وَعَنْ أَبِي ذَرُ رَضِي الله عنه قال: قَلْتَ يَا رَسُولَ الله: أَلاَ تَسْتَعْمَلُنَيْ قَالَ: فَضَرَبَ بِيَدِه عَلَى مَنْكِبِي ثُمُ قَالَ: «يَا أَبَا ذَرًّا إِنَّكَ ضَعِيفٌ، وَإِنَّهًا آَمَانَةٌ، وَإِنَّهَا يَوْمَ الْقِيَامَة حَرَّيُ وَتَدَامَةُ إِلاَّ مَنْ أَخَذَهَا بِحَقَّهًا وَأَدًى الَّذِي عَلَيْهِ فَيَهَا، [مسلم:١٨٦٥].

وَعَنِ ابْنِ عُمَرَ رضي الله عنه قَالَ: سَمعْتُ رَسُولَ الله صلى الله عليه وسلم يَقُولُ: «كُلُّكُمُ رَاعٍ، وَكُلُّكُمْ مَسْئُولُ عَنْ رَعِيْتِهِ، الإِمَامُ رَاعٍ وَمَسْئُولُ عَنْ رَعِيْتِهِ». [البخاري:٧٠٩٩].

وَعَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ رضي الله عنه عَن النَبِيَّ صلى الله عليه وسلم قَالَ: «مَا مَنْ أَمِيرٍ عَشَرَةَ إِلاَّ يُؤَتَّى بِه يَوْمَ الْقِيَامَة مَغْلُولًا لاَ يَفْكُهُ إِلاَّ الْعَدَلُ أَوْ يُوَبِقُهُ الْجَوْرُ». [صحيح الجامع: ٥٥٧].

واما كونه وسيلة لا غاية فهو وسيلة فعًالة إلى مقاصد معينة، يستطيع الحاكم تحقيقها؛ لما للحاكم من سلطان يستطيع به تنفيذ ما يعجز عنه آحاد المسلمين، فيختصر الطريق، ويبلغ الأهداف، ويحقق المقاصد، وهي بعض مقاصد الإسلام.

#### فما هي مقاصد الحكم الإسلامي؟

يقول الفقهاء في تعريفهم للإمامة –آي: الخلافة–: «الإمامة موضوعة لخلافة النبوة في حراسة الدِّين، وسياسة الدنيا به».

فهذا التعريف يؤكّد على وظائف الخلافة، أي: مقاصد الحكم، ويُجْمِلُها في مقصدين كبيرين، الأول: حراسة الدين، والثاني: سياسة الدنيا به.

# معانى حراسة الدين:

أما حراسة الدين فهي تعني شيئين: هما حفظه، وتنفيذه.

وحفظ الإسلام يعني: إبقاء حقائقه ومعانيه، ونشرها بين الناس كما بلغّها رسول الله صلى الله عليه وسلم، وسار عليها صحابته الكرام، ونقلوها إلى الناس من بعده. فإن الله تعالى لم يقبض نبيه صلى الله عليه وسلم حتى انزل عليه قوله: «أَلَكُمْ أَكُمَتُكُ

الته يه العدد ٨٨ السنة الحادية والأربعون

1

# لَكُمْ دِينَكُمْ وَأَنْمَعْتُ عَلَيْكُمْ فِعْمَتِي وَرَضِيتُ لَكُمُ ٱلْإِسْلَمَ دِينَا» [المائدة: ٣].

وقد وصى صلى الله عليه وسلم أصحابه في آخر حياته بالاتباع، وحذَرهم من الإبتداع: فعَن الْعَرْبَاض بْنِ سَارِيَةً رضي الله عنه قال: صَلَّى بِنَا رَسُولُ الله صلى الله عليه وسلم ذَاتَ يَوْم، ثُمَّ أَقْبَلَ عَلَيْنَا فَوَعَظَنَا مَوْعِظَةً بَلِيغَةً، ذَرَفَتُ مَنْهَا العيونُ، وَوَحِلَتُ مِنْهَا الْقَلُوبُ، فَقَالَ قَائَلُ يَا رَسُولَ الله حَانُ هذه مَوْعِظَةً مُوَدَّع، فَمَاذَا تَعْهَدُ إِلَيْنَا؟ فَقَالُ: مَا مُعْمَنُهُ مِنْعَمَةً مُوَدَّع، فَمَاذَا تَعْهَدُ إِلَيْنَا؟ فَقَالُ: مَا مُعْمَتُهُ مِنْعَمَ مَنْكُمْ بَعْدِي فَسَيَرَى أَخْتَلَافًا مَا مُعْمَتُهُ مَنْ يَعْشَ مَنْكُمْ بَعْدِي فَسَيَرَى أَخْتَلَافًا وَاتَمْمَتُ عَلَيْكُمُ بِسَنَتِي الْيَوْمِ أَكْمَلْتُ لَكُمْ دِينَكُمْ وَتَتْمَعْ عَلَيْكُمُ بِسَنَتَتِي وَرَضِيتُ لَكُمُ الإسلامَ دِينَكُمْ الْخُلُفَاء الْمُودِينَ الرَّاشَدِينَ، تَمَسَّعُوا بِهَا وَعَضُوا عَلَيْهَا بَالنُوَاجَد، وَإِيَّامُ وَمُحْدَثَاتِ الأَمُور، فَانَ كُلُ مُحْدَبَة بِدْعَةً، وَكُلُ بَدْعَةٍ ضَارَلَهُ [1]

وعلى هذا لا يحوز أي تبديل أو تحريف في دين الله عز وجل؛ لأنَّ التحريف والتبديل يدخلان في نطاق الابتداع المذموم، ولا يجوز التردد أبدًا في منع التبديل والتحريف بحجة حق الفرد في إبداء الرأي وحرية الفكر والاجتهاد؛ لأنَّ الفرد إن كان مسلمًا فليس من حقّه أن يبدًل دين الله، وإذا اختار لنفسه الضلالة ولعقيدته الفساد فليس من حقائق الإسلام، وقد أشار الفقهاء إلى ما ذكرناه، فقالوا: إنَّ على الإمام حفظ الدين على الأصول التي أجمع عليها سلف الأمة، فإن زاغ ذو شبهة عنه بينً له الحجة، وأوضح له الصواب، وأخذه بما يلزمه من الحقوق والحدود؛ ليكون الدين محروسًا من الخلل، والأمة ممنوعة من الزلل.

ومن لوازم حفظ الدين: تحصين الثغور بالعُدة المانعة والقوة الدافعة؛ حتى لا تظفر الأعداء بغرَّة ينتهكون فيها محرمًا، ويسفكون فيها لمسلم أو مُعَاهدًا دمًا.

وأمًا تنفيذ الدين -وهو المظهر الثاني لحراسته- فيتحقق في أمور:

منها: تطبيق أحكامه في سائر معاملات الناس وعلاقاتهم فيما بينهم، وفي علاقاتهم مع الدولة، وفي علاقة الدولة مع غيرها من الدول.

ومنها: حمل الناس على الوقوف عند حدود الله والطاعة لأوامره، وترغيبهم في ذلك، ومعاقبة المخالفين بالعقوبات الشرعية.

ومنها: إزالة المفاسد والمنكرات من المجتمع كما يقضى به الإسلام؛ إذ لا يمكن الأدعاء بحفظ

الدَّين مع قرك المفاسد والمنكرات بلا إنكار ولا إزالة مع قوفر القدرة على ذلك. وقد أشار القرآن الكريم إلى هذا المقصد من مقاصد الحكم الإسلامي، قال تعالى: « أَلَيْنَ إِن مَكَنَّهُمْ فِي أَلَاَرْضِ أَفَامُوا الْصَلَوَة وَوَاتَوْا الزَّحَوَةَ وَأَمَرُوا بِالْمَعْرُوفِ وَنَهَوْا عَنِ آلْمُنكَرُ وَبَقَهُ عَنِقِهُ ٱلْأُمُورِ» [الحج: ٤].

# سياسة الدنيا بالدين؛

وأما المقصد الثاني وهو سياسة الدنيا بالدين، فمعناه إدارة شئون الدولة والرعية وفقًا لقواعد الشريعة ومبادئها وأحكامها المنصوص عليها أو المستنبطة منها وفقًا لقواعد الاجتهاد السليم. فهذه هي السياسة الشرعية لأمور الدنيا بالدين.

ومن أوجه هذه السياسة التي يضطلع بها الحكم الإسلامي ويلتزم بها الحاكم المسلم، والتي أشار إليها الفقهاء ما يأتي:

أ- أن يعمل الإمام على جمع الكلمة، وتوحيد صف المسلمين، حتى يكونوا أمة واحدة كما أمر الله تعالى، والنصوص الدالة على ضرورة ذلك اكثر من أن تُحصر، ومنها قوله تعالى: « وَأَعْصَمُوا المُثر من أن تُحصر، ومنها قوله تعالى: « وَأَعْصَمُوا يَحْبَل اللَّهِ جَمِعاً وَلَا تَتَزَقُوا وَاللَّهُنَ تَفَرَقُوا وَاحْتَلَهُوا مِنْ بقيرماجاءَهُمُ الْمَيْتَكُ وَأُوَلَتِكَ لَمْمُ عَذَاكً عَظِيمٌ » [آل عمران: بقيرماجاءهُمُ الْمَيْتَكُ وَأُوَلَتِكَ لَمْمُ عَذَاكً عَظِيمٌ » [آل عمران: من ما المُنتي عن أَوَلَتِكَ لَمْمُ عَذَاكً عَظِيمٌ » [آل عمران: أَلْمُنْسَحِينَ (عَلَي مِنَ الذَي فَرَقُوا مِنهُمْ وَحَانُوا سُمَعاً كُلُ حِرْبٍ بِمَا لَدَتِمْ فَرِعُونَ » [الروم: ٣١- ٣٢].

وكان النبي صلى الله عليه وسلم يحث على الاجتماع وينهى عن التفرق: فعَنْ أبي مُوسَى رضي الله عنه عن النَّبِيَّ صلى الله عليه وسلم قَالَ: «إِنَّ الْمُؤْمِنَ لَلْمُؤْمِنَ كَالْبُنْيَانِ، يَشُدُّ بَعْضُهُ بَعْضًا». وَشَبِّكَ أَصَابِعُهُ [البخاري:١٤٣٨].

وَعَنَ النُّعْمَان بْنَ بَشْيرُ لِضَّي الله عنه قَالَ: قَالَ رَسُولُ الله صلَى الله عَلَيْه وسلمَ: «مَثَلُ الْقُوْمِدِنَ في تَوَادَّهمْ وَتَرَاحُمهمْ وَتَعَاطُفهمْ مَثَلُ الْجَسَدَ إِذَا اَشْتَكَى مَنَهُ عُضُوُ تَدَاعَى لَهُ سَائِرُ الْجَسَدِ بِالسَّهَرِ وَالْحُمَّىَ»[البخاري:٦٠١١].

وكان صلى الله عليه وسلم يكره التفرق ويحاربه في أدنى صوره: فعَنْ جَابِر بْنِ سَمُرَة رضي الله عنه قَالَ: خَرَجَ عَلَيْنَا رَسُولُ اللَه صَلى الله عليه وسلم فَرَانَا حَلَقًا، فَقَالَ: «مَا لِي أَرَاكُمْ عزينَ»! قَالَ: ثُمَّ خَرَجَ عَلَيْنَا فَقَالَ: «أَلَا تَصُفُونَ كَمَا تَصُفُ الْمَلَائِكَةُ عَنْدَ رَبَّهَا»! فَقُلْنَا: يَا رَسُولَ الله وَكَيْفَ تَصُفُ الْمَلَائِكَةُ عَنْدَ رَبَّهَا؟ قَالَ: «أَلَا تَصُفُونَ الصَفُوفَ الْوُلُولَ وَيَتَرَاصُونَ فِي الصَّفَ"، والسلمَ: ٤٣٠].

وَعَنْ أَبِي تُعْلَبُهُ الْخُشْنِي رَضِي الله عنه

شعبان ١٤٣٣ هـ

التهديد

قَالَ: كَانَ النَّاسُ إِذَا نَزَلُوا مَنْزِلاً تَفَرَّقُوا فِي الشَّعَابِ وَالأَوْدِيَة، فَقَالَ رَسُولُ اللهِ صَلى الله عَليه وسلم: «إِنَّ تَقَرُّقَكُمْ فِي هَذه الشَّعَابِ وَالأَوْدِيَة إِنَّمَا ذَلِكُمْ مَنَ الشَّيْطَانِ»، فَلَمْ يَنْزَلْ بَعْدُ ذَلِكَ مَنْزَلاً إِلاَّ انْضَمَّ بَعْضُهُمْ إِلَى بَعْض، حَتَّى يُقَالُ: لَوَ بُسِطَ عَلَيْهِمْ ثَوْبُ لَعَمَهُمْ. [أَبِوِ داورً:٢٦١١ وصححه الأَلباني].

فإن وُفق الإمامُ لجمع كلمة المسلمين وتوحيد صفهم، فقد وضع قدمه على طريق الإصلاح، ووُفَق لكل ما هو مطلوب منه بعد ذلك، فإنماً هو بإخوانه، فإن جمعهم حوله، وألَّف بين قلوبهم، وأصلح ذات بينهم، كانوا عونًا له على ما يُراد منه، وإن ناى بنفسه عن إخوانه، أو ركن إلى البعض دون البعض، أو قرَّب البعض وأقصى البعض، فلن يستطيع أن يقوم بمهامه، ولا أن يحقق ما يراد منه.

ب- أن يعمل الإمام على إقامة العدل بين الناس؛ لأنه هو الأساس الذي لا قيام لدولة بدونه، ولا بقاء لأمة بفقده:

قال الله تعالى: «يَندَاوُرُدُ إِنَّا حَمَلَنكَ خَلِفَهُ فِي ٱلْآَرَضِ فَأَحْمُ بِينَ النَّاسِ بِالحَقِّ وَلَا تَتَجَع الْهَوَى فَيُضِلَكَ عَن سَبِيلِ اللَّهُ إِنَّ الَّذِينَ يَضِلُونَ عَن سَبِيلِ اللَّهُ لَهُمْ عَذَابٌ شَدِيدُ بِما نَسُوا يَوْمَ الْمِسَابِ» [ص: ٢٦].

وقال تعالى: وإنَّ أَنَّةَ بِأَمُرُكُمْ أَن ثُوَدُوا ٱلأَمَنَتِ إِلَىَّ أَهْلِهَا وَإِذَا حَكَمْتُهُ بَيْنَ النَّاسِ أَن تَحَكُّفُوا بِإَلَّذَلِ إِنَّ أَنَّهُ بِيمَا يَعِظْكُرُ بِدُ إِنَّالَةُ كَانَ سَبِيمَاجَمِيرًا» [النساء: ٥٨].

وعن أنس رضي الله عنه قال: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: «إِذَا حَكَمُتُمْ فَاعْدِلُوا». [صحيح الجامع: ٥٠٨].

وَعَنْ عَبْد الله بْن عَمْرِو رضي الله عنه قال: قَالَ رَسُولُ اللهَ صلَى الله عُليه وسلم: «إنَّ الْمُقْسطينَ عنْدَ الله عَلَى مَنَابرَ مِنْ نُورٍ عَنْ يَمِينُ الرُّحْمَنِ عَن وَجِل، وَكَلْتَا يَدِيْهِ يَمِينُ، الدِّيْنَ يَعْدِلُونَ فِي حُكْمِهِمْ وَأَهْلِيهِمْ وَمَا وَلُواً».[مسلم: ١٨٢٧].

وَعَنْ أَبِى هُرِيْرَةَ رضي الله عنه عَن النَّبِيِّ صلى الله عَليه وسلم قَالَ: «مَا مِنْ أَمير عَشَرَة إلاَّ يُؤْتِي بِه يَوْمَ الْقِيَامَةِ مَغْلُولًا لاَ يَفُكُّهُ إِلاَّ الْعَدْلُ أَوْ يُوبِقُهُ أَلْجَوْرُ».[صحيح الجامع:٥٧١].

وَغَنْ أَبِى سَعِيدٍ رضي الله عنه قال: قال رَسُول الله صلى الله عَليه وسلم: «إِنَّ أَحَبُّ النَّاسِ إِلَى اللهَ يَوْمَ الْقَيَامَةِ وَأَدْنَاهُمْ مِنْهُ مَجْلِسًا إِمَامٌ عَادَلُ، وَأَبْغَضَ النَّاسِ إِلَى اللهِ وَأَبْعَدَهُمْ مِنْهُ مَجْلِسًا إِمَامٌ جَائِرٌ» [الترمذي: ١٣٤٤].

ولهذا كان من صفة عقد البيعة للإمام أن يقال فيها: بايعناك بيعة رضًا على إقامة العدل والإنصاف، والقيام بفروض الإمامة.

والعدل يتضمن إعطاء كل إنسان حقَّه وعدم

ظلمه في شيء، فمن الظلم تكليفه بما لا يجب عليه شرعًا، أو أخذ ماله بغير وجه، أو منعه ما يستحق، وهذا ما أشار إليه الفقهاء، وقد وضّح العلّامة ابن خلدون الظلم المدنوع فقال: «ولا تحسبنَّ الظلم إنما هو أخذ المال أو الملك من يد مالكه من غير عوّض ولا سبب، كما هو المشهور، بل الظلم أعمَ من ذلك، وكل من أخذ ملك أحد، أو غصبه في عمله، أو طالبه بغير حق، أو فرض عليه حقًا لم يفرضه الشرع فقد للمه، فجباية الأموال بغير حقها ظلم، والمنتهبون لها ظَلَمَة، والمانعون لحقوق الناس ظَلَمَة، ووبال ذلك كله عائد على الدولة بخراب العمران».

# اختيار الموظفين الأكفاء والأمناء:

وعلى هذا يجب على الرئيس أن يقوم بما يلزم لتحقيق العدل ومنع الظلم، وأوَّل ما يلزمه في هذا الباب: اختيار الموظفين الأكفاء والأمناء، والثاني: مراقبتهم.

أمًا اختيار الموظفين الأكفاء، فهذا شيء ضرورى؛ لأن الخليفة لا يمكنه أن يباشر أمور الناس بنفسه؛ لأن ذلك فوق طاقته، بل ويستحيل عليه حتى لو أراده، وإنما يباشر أمور الناس بواسطة نوابه، أي: الموظفين الذين بختارهم، فعليه أن يتخيِّر الكفء الأمين، ومرد الكفاءة إلى القدرة على ما يتولاه، ومرَدُ الأمانة عدم التفريط بشئون ما وُلى عليه من أمور، وقد أشار القرآن الكريم إلى قانون تولى الأمور الواجب مراعاته من كل حاكم وولى أمر، قال تعالى: ﴿ إِنَّ خَيْرَ مَنِ أَسْتَخْجَرْتَ أَلْقُوى ٱلأَمِينَ» [القصص: ٢٦]، فإذا وُفق الخليفة إلى حسن اختيار الموظفين الأكفاء الأمناء حكموا بالعدل، وحفظوا حقوق الناس ومنعوا عنهم الظلم، وشعر الناس بالأمن والأمان والاطمئنان، وانكمش أولو الأطماع وأهل البغي، ولم يستطع قوى أن يتعدّى على ضعيف؛ لأن الدولة أقوى منه، ولم بخش الضعيف المحق من عدوان القوى؛ لأن الدولة مع المحق وإن كان ضعيفا، وهذا كله يؤدي إلى كسب قلوب الناس وربطهم بالدولة وتعليقهم بالإمام، فيزداد حرصهم على بقاء دولتهم واستعدادهم للذود عنها؛ لأنها في نظرهم كالبيت لهم، وكالحارس لحقوقهم.

أما إذا عيَّنَ الخليفة الموظفين العاجزين والفاسدين والخائنين، فإنَّ الناس سيكتوون بنار فسادهم وخيانتهم، ويقعون تحت ظلمهم وبغيهم، مما يضعف الدولة والولاء لها، ويزهَّدهم في الدفاع عنها، وتكون النتيجة أن يثوروا على هذا الرئيس الذي ابتلاهم بهؤلاء الموظفين الذين ظلموهم، ويخلعوه من الحكم كما حدث للنظام البائد. ولهذا كله يجب الاهتمام الكامل باختيار الموظفين الأكفاء الأمناء، وبدون ذلك يقع المحذور الذي أشرنا إلىه.

التوكير العدد ٨٨ السنة الحادية والأربعون

ولا يكفي أن يعين الخليفة الأكفاء الأمناء، بل عليه أيضًا أن يراقبهم في أعمالهم، فقد يخون الأمين ويغش الناصح كما يقول الفقهاء، وحتى إذا استبعدنا خيانتهم وغشهم، فلا يمكننا استبعاد خطئهم، وظلم الناس خطأً كظلم الناس عمدًا من جهة لحوق الضرر بالمظلوم وكرهه للظلم، فلا بُدً من المراقبة المستمرة والمحاسبة الدائمة للموظفين، حتى لا تقع خيانة ولا غش، ويقل الخطأ، ويعرف الناس شدة حرص الخليفة على العدل ومنع الظلم، ويخرج هو من عهدة الخلافة ومسئولية الحكم، وقد قال النبي صلى الله عليه وسلم: «كُلُّمُ رَاع، وكَلُكُمُ مَسْئُولٌ عَنْ رَعيَّته» [صحيح سبق تخريجه].

# أهمية إشاعة الأمن والاستقرار في دار الإسلام:

ج- ومن واجبات الخليفة المهمة، ومن واجبات الحكام المسلمين جميعًا، إشاعة الأمن والاستقرار في دار الإسلام، حتى يأمن الناس على أرواحهم وأعراضهم وأموالهم، وينتقلوا في دار الإسلام أمنين مطمئنين.

وهذا المقصود يتحقق بصورة كاملة بتطبيق القانون الإسلامي الجنائي، أي: بتطبيق العقوبات الشرعية على العابثين في الأمن، المعتدين على الناس، بشرط أن يكون التطبيق عادلاً وعلى الجميع بلا محاباة ولا تردد، فإذا ما طُبِّقت الأحكام الشرعية على المعتدين أمن الناس وخاف المجرم، وتحقق الاطمئنان، فإن الناس قسمان: قسم يخاف الله، وقسم لا يخاف الله، فالأول يمنعه الخوف من الله من الفساد بالأرض عن قتل أخيه، وقد قال له: ولا قُنْلُتَكَ قَالَ إِنَّمَا يَتَقَبَّلُ اللهُ مِنَ المُنْعَينَ (\*) لَهِنْ سَطَتَ إِلَى يَدَكَ لِنَقْنَلِي مَا أَمَّا بِيَامِ هِ وَاللهُ مِنَا المُنْعَينَ (\*) لَهُ مَنْ الفساد، كما امتنع صالح ابني أدم عن قتل أخيه، وقد قال له: ولا قَنْلُتَكَ قَالَ إِنَّمَا يَقْبَلُ اللهُ مِنَا الْمُنْعَينَ (\*) لَهُ مَطَتَ إِلَى عَدَكَ لِنَقْنَلِي مَا أَمَّا بِيَامِ هِ مِنَا لَكُ

وَعَنْ أَبِى هُرَيْرَةَ عَنِ النَّبِيِّ صلى الله عليه وسلم قَالَ: «سَبْعَةُ يُظلُّهُمُ اللهُ فَي ظلَّه يَوْمَ لاَظلَّ إلاَّظلُّهُ» وذكر منهم: «وَرَجُلُ طَلَبَتُهُ امْرَاَةٌ ذَاتُ مَنْصِبٍ وَجَمَالٍ فَقَالَ إِنِّي أَخَافُ اللهَ» [البخاري: ٦٦٠].

فالذي يخاف الله لا يخافه الناس على دمائهم وأموالهم وأعراضهم. والذي لا يخاف الله يسعى في الأرض فسادًا، فلا بد من ردعه ومنعه بإقامة الحدود عليه، فإن الله لَيْزَع بالسلطان ما لا يَزَع بالقرآن، وقد قال الله تعالى: « وَلَكُمْ في الْقِصَاصِ حَوَّة يَتَأُوْلِي الْأَلَيْبِ لَمَلَصُّمَ تَتَقُونَ » [البقرة: ١٧٩]، وأمر سبحانه وتعالى بحضور جماعة من المؤمنين جلد الزناة؛ ليكون في إشهاره زجر لغيره، فقال تعالى: « الزّانِيةُ وَالزَّانِ فَأَجَدُوا كُلْ وَحِدِ مِنْهَا مِأَنَّة جَدَةً وَلَّشَهَدَ عَذَابَهُمَا طَايَفَةً يَنْ الْمُوْمِنِينَ عَلَيْ وَالذَا يَعْتَعُونَ بَعَالَ مَا لا يَزَع مَنْ الْمُوْمِنِينَ وَالذَا يَعْدَمُ مَنْ مَعْتَقَامَهُ المَعْذِينَ عَلَيْهُمَا مَا يَعْتَعُونَ عَلَيْهُمَا مَا يَعْتَعُونَ عَلَيْهُ وَلَيْوَمِ الْعَقْرَ عَلَيْهُ مَا لَقُولُ عَلَيْنَ عَلَيْ مَنْ الْمُوْمِنِينَ إِلَيْنَ وَالنورَ ٢]، فإقامة الحدود تمنع المحدود من العود، وتمنع غيره من الوقوع في مثل ما وقع

فيه، ولذلك قال صلى الله عليه وسلم: «حَدٌّ يُعْمَلُ بِهِ فِي الأَرْض خَيْرٌ لأَهْلِ الأَرْض مِنْ أَنْ يُمْطَرُوا أَرْبَعِيَنَّ صَبَاحًا».[صحيح ابن ماجة:٧٩٥].

# ضرورة تهيئة ما يحتاجه الناس:

د- ومن مظاهر سياسة الدنيا بالدين: قيام الحكم الإسلامي بتهيئة ما يحتاجه الناس من مختلف الصناعات والحرف والعلوم، فهذه من فروض الكفاية التي يجب وجودها في الأمة لسدً حاجاتها.

ومن الواضح أن الصنائع المحتاج إليها تختلف باختلاف العصور والأزمان، فما كان الناس يحتاجون إليه في الأمس قد يحتاجون إلى غيره اليوم، فعلى الحكم الإسلامي ملاحظة ذلك وتهيئة وسائله، وبذلك يوفر فرص العمل للشباب، ويقضي على البطالة التي تغشت فيهم، فإذا وجد الشباب عملاً يستغرق أوقاتهم، ويستنفد طاقتهم، كانوا عوامل بناءو إصلاح في مجتمعهم، ونهضوا بوطنهم، وحققوا لأمتهم ما تريدهمنهم.

ه- ومن مظاهر سياسية الدنيا بالدين: استثمار خيرات البلاد بما يحقق للرعية التقدم الإقتصادي والعيش الكريم، وقد أشار الفقهاء إلى هذا الواجب، فقد قال الفقيه المشهور أبو يوسف في كتابه القيم «الخراج»، الذي وجُهه إلى الخليفة هارون الرشيد: فيها، وتحميل بيت المال وحده نفقات ذلك، وفي البلاد بفضل الله من الخيرات ما لو أحسن استغلاله لم يبق في البلد فقير. فعندنا أرض واسعة صالحة للزراعة بفضل الله، والإسلام يدعو إلى استصلاح الأرض وزراعتها: «عَنْ سَعيد بْنَ زَيْد عَن النَّبِيَّ صلى الله عليه ورزراعتها: «عَنْ سَعيد بْنَ زَيْد عَن النَّبِيَّ صلى الله عليه الترمذي: ١٣٧٩].

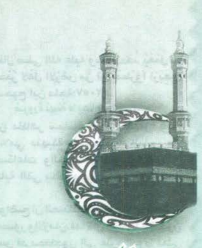
فلو قام الرئيس بتوزيع الأرض على الشباب، وكلّفهم بزراعتها، وأوصل لهم الماء اللازم لذلك، واشترط عليهم استصلاحها في زمن معلوم، وإلا استُردت ممن يقصر لتسابق الشباب إلى عمارة الأرض وزراعتها، ولصار عندنا فائض من المحاصيل الزراعية التي تُصدر للبلاد الخارجية، وتدرّ دخلاً على بلادنا يستغل فيما تحتاجه البلاد، وبذلك يرتفع دخل المواطن، وتتحقق له الحياة الحرة الكريمة.

هذا ما نريده من رئيس البلاد، وهذه هي واجباته التي كلَّفه الشرع بها، فهل يستجيب، ويستعين بالله على العمل؛ نرجو الله.

والله نسال أن يولي أمورنا خيارنا، وأن يستعمل علينا من يحكم في الأمة بكتاب الله وسنة نبيه صلى الله عليه وسلم، والحمد لله رب العالمين.

شعبان ۱٤۳۳ هـ

التوديد



0

فضيلة الشيخ إبراهيم بن محمد الحقيل إمام مسجد فهد المقيل بالرياض

1.

الحمد لله العليم القدير؛ «جَعَلَ الَيَّنَ وَالَّهُمَارَ خِلْفَةً لِمَنَ أَرَادَ أَن يَنَّكَرَ أَوْ أَرَادَ شُكُورًا (الفرقان: ٦٢] تحمده على نعمه والائه، ونشكره على فضله وإحسانه، واشهد أن لا إله إلا الله وحده لا شريك له؛ جعل الدنيا دار عمل، وجعل الموت نهاية العمل؛ ليُجزى كل عامل يما عمل « وَأَنَّ سَعَيَهُ، سَوْفَ يُرَى أَنَ أُمَّ يُجْرَبُهُ الْجَرَآة الأَوْقَ » [النُّجم: ٤- ٤].

واشهد أن محمدًا عبده ورسوله: حذر أمته من الغرور بالدنيا ومتاعها، وبين لهم حقيقتها، وكشف لهم حقارتها، واظهر خوفه عليهم منها، واقسم قائلا: «فَوَ الله مَا الفَقْرَ أَخْشَى عَلَيْكُمْ، وَلَكَنَّى أَخْشَى أَنْ تُبْسَطَ عَلَيْكُمُ الدُّنْيَا كَمَا بُسِطَتْ عَلَى مَنْ كَانَ قَبْلَكُمْ فَتَنَافَسُوهَا كَمَا تَنَافَسُوهَا، وَتُهْلِكُمْ كَمَا أَهْلَكَتْهُمْ» صلى الله وسلم وبارك عليه وعلى اله واصحابه واتباعه إلى يوم الدين.

أما بعد: فاتقوا الله تعالى وأطيعوه، واعمروا أوقاتكم بطاعته عز وجل؛ فكل وقت يمر بالعبد ليس له فيه طاعة فهو عليه خسارة، والمفرطون في الدنيا من أهل النار يتمنون العودة إليها حين مفارقتها لا لأجل متاعها وعمرانها، ولا لأجل المال والولد؛ وإنما لأجل العمل الصالح، حين عاينوا أهميته حال احتضارهم « حَقَّ إِذَا عاينوا أهميته حال احتضارهم « حَقَّ إِذَا مَلِحًا فِمَا أَلَمُوْتُ قَالَ رَبَ ارْحِعُونِ (\*) لَعَلَ أَعْمَلُ مَلِحًا فِما رَكَتُ » [المؤمنون:٩٩-١٠١]. بداية الإجازة الصيفية

أيها الناس: تدور بنا الليالي والأيام ونحن لا نشعر، وتقربنا من أجالنا وكثير منا في غفلة.. يرقب الناس بداية العام

التوكير العدد ٤٨٨ السنة اتحادية والأربعون

فينتصف وينتهى سريعًا، وهاهم أولاد المسلمين يبدؤون إجازتهم بعد أشهر مرت كلمح البصر.. وهي فراغ كبير يكون نعمة لشباب وفتيات، ونقمة على أخرين منهم.

# الفراغ في حياة المؤمن

والمؤمن الحق لا فراغ عنده، بل هو في شغل دائم ما دام في الدنيا، وفترة شغله الذهبية هي فترة الشباب، والله تعالى خاطب نبيه صلى الله عليه وسلم بقوله « فَإِذَا فَرْغَتْ فَأَنْصَبْ ( ) وَإِلَى رَبِّكَ فَأَرْغَب ( الشرح: ٧-٨]، أي: إذا تفرغت من أشىغالك، ولم يبق في قلبك ما يعوقه، فاجتهد في العبادة والدعاء. ولا تكن ممن إذا فرغوا وتفرغوا لعبوا وأعرضوا عن ربهم وعن ذكره، فتكون من الخاسرين. فالمعنى: إذا أتممت عملا من مهام الأعمال فأقبل على عمل آخر بحيث تعمر أوقاتك، ولا يبقى فراغ في حياتك. قال رجل لعمر بن عبد العزيز رحمه الله تعالى: «لو تفرغت لذا، فقال عمر: وأين الفراغ؟ ذهب الفراغ فلا فراغ إلا عند الله تعالى».

ولو نظرنا في أحوال الصالحين من أسلافنا لوجدنا أنهم فهموا هذه الآية، وحققوا مقصدها، وعملوا بمقتضاها؛ فهم في انتقال من عمل إلى أخر. وعند فراغهم من واجبات معايشهم يشتغلون في بناء آخرتهم، وعند قضاء عمل صالح ينتقلون كثير جدًا، لا يقدر عليه الجماعة من الناس، منه إلى أخر، فلا يبقى في حياتهم فراغ ولو قرئت سيرهم لكان القاسم المشترك ولا بطالة، ويؤدون كل وظيفة في وقتها فلا تأجيل ولا تسويف حتى لا تتراكم الأعمال ويعسر إنجازها، أو تنجز بلا إتقان.

وفى وصبية أبى بكر لعمر رضى الله عنهما حين استخلفه على الناس قال له: «إنى موصيك بوصية إن أنت حفظتها: إن لله حقا بالنهار لا يقبله بالليل، وإن لله حقا بالليل لا يقبله بالنهار، وإنه لا يقبل نافلة حتى تؤدى الفريضة». فهذا قانون عُمَرَ رضى الله عنهما قال: «إنَّ رجَالًا منْ

في العمل يستوعب الوقت، ولا يدع مجالا لفراغ، ويؤدى إلى الانضداط والاتقان، والصحابة رضى الله عنهم أنجزوا من الأعمال والفتوح وتبليغ العلم ونشر الإسلام وبناء الدولة في سنوات قلائل ما لم ينجزه غيرهم، ولهم في كل ميدان أعمال، وفي كل مجال إنجاز، حتى طغت أعمالهم ومنجزاتهم على سنوات أعمارهم.

ومن يصدق أن أبا بكر ما تولى الخلافة إلا سنتين، فكسر فيها المرتدين في أنحاء الجزيرة، وجمع القرآن، وناوش الفرس والرومان، وثبت أركان الدولة، وقضى على النفاق والردة، كل ذلك في سنتين فقط، وهكذا من بعده من الخلفاء، ومن سائر الصحابة رضى الله عنهم، نقرأ سيرهم فنجد إنجازات كبرى، وإنتاجًا غزيرًا مع أن أعمارهم في الإسلام قليلة؛ لأنهم بذلوا أعمارهم وأوقاتهم لله تعالى، فلا فراغ لديهم أبدًا، فبورك لهم في أوقاتهم وأعمالهم حتى فاقت منجزاتهم أعمارهم.

#### من أسباب الإنجاز والإنتاج

وكل من حذف فكرة الفراغ من رأسه، وشغل نفسه بما ينفعه؛ كان له من الإنجاز والإنتاج ما يسره، وكانها سنة مضطردة حتى مع الكفار، فمنهم من كان له إنتاج فيها أنه لا فراغ عندهم، ولا تضييع للوقت فيما لا نفع فيه.

# علو الهمة عند السلف

ولقد كان الصغار من أبناء أسلافنا يناطحون الكبار في هممهم، ويتطلعون إلى تبوء منازلهم، ولا يحقرون في المعالى أنفسهم، ويشغلون فراغهم فيما ينفعهم، ومن ذلك ما روى البخاري من حديث ابن

شعبان ١٤٣٣هـ

التوديد

أَصْحَابٍ رَسُولِ اللَّهِ صَلَّى اللهُ عَلَنْهِ وَسَلَّمَ، كَانُوا تَرَوْنَ الْرُؤْيَا عَلَى عَهْد رَسُول اللَّه صَلَّى اللهُ عَلَنْهِ وَسَلَّمَ، فَيَقَصُّونَهَا عَلَى رَسُولِ اللَّهِ صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ، فَيَقُولُ فيهَا رَسُولُ الله صَلّى اللهُ عَلَيْه وَسَلَّمَ مَا يسلك جادة أقرانه، واختص بنافع وحده، شَاءَ الله، وَأَنَا غُلاَمٌ حَدِيثُ السِّنِّ، وَبَيْتِي المُسْجِدُ قَبْلَ أَنْ أَنْحَجَ، فَقُلْتُ في نَفْسي: لَوْ اقرانه؟! وذكر مالك قد ملأ ما بين الخافقين، كَانَ فَيِكَ خَيْرٌ لَرَأَيْتَ مِثْلَ مَا يَرَى هَؤُلاًء...\* وقد رأى رؤيا كانت سبيًا في محافظته على قيام الليل، والشاهد هذا: أنه كان يقيس نفسه بالكبار، ويزرى بها لما لم تصل إلى ما وصلوا إليه، حتى بلغ مناه، ورأى ما يرون.

> وفى شباب التابعين عروة بن الزبير رضى الله عنهما، الذي صار من كدار فقهاء المدينة، وما تال الفقه والعلم الا يشغل فراغه بما ينفعه، وجانب ما لا نفع فيه، وكان يجيل فكره في أيات القرآن يستخرج العلم والفقه منها، ويسأل عما أشكل عليه يقول رحمه الله تعالى قلت: «لِعَائَشُهُ زَوْج النبي صلى الله عليه وسلم وأنا يَوْمَئَذ حَدِيثُ السِّنِّ أَرَأَنْت قَوْلَ الله تَبَارَكُ وَتَعَالَى: « إِنَّ ٱلصَّفَا وَٱلْمَرْوَةَ مِن شَعَآبِر ٱللَّهِ فَمَنْ حَجَّ ٱلْبَيْتَ أَوِ أَعْتَمَرَ فَلَا جُنَاحَ عَلَيْهِ أَن يَطَوَف بهمًا» [البقرة:١٥٨] فَمَا أَرَى عَلَى أَحَد شُبْئًا أَنْ لاَ يَطُوُّفَ بِهِمَا؟ فَقَالَتْ عَائِشَةُ: كَلًا، لَوْ كَانَتْ كَمَا تَقُولُ، كَانَتْ: فَلاَ جُنَاحَ عَلَيْهِ أَنْ لاَ يَطُوُّفَ بِهِمَا... " الحديث.

فاستشكل معنى الآبة وهو حدث صغير، ولولا تدبره للقرآن، واشتغاله مما فيه من الفقه لما استشكل ذلك، فلا عجب أن يكون بعد ذلك من كبار الأئمة في الفقه؛ لأنه شغل صباه وشبابه في العلم.

ومن أتباع التابعين الإمام المشهور مالك صاحب المذهب، وما كان له أن يكون إماما لو أضاع مقتبل عمره، وسنوات

الله تعالى: "كُنْتُ آتى نَافعاً، وَأَنَا غُلاَمً حَدِيْثُ السِّنِّ...فَبَنْزِلُ مِنْ دَرَحِه، فَبَقِفُ مَعى، وَيُحَدِّثُنى، وَكَانَ بَجْلِسُ بَعْدَ الصُّبْحِ في المُسْجِد، فَلاَ بَكَادُ بَأْتِنُه أَحَدٌ". إنه لَم فحان زهد الطلبة فيه لازمه هو، وأبن ذكر ومذهبه في الفقه والفتيا يلغ المشيرقين.

فالجد والاحتهاد والانتاج يكون أكثر في مرحلة الشياب، ولكن لا يكون إلا لمن أخرج فكرة الفراغ من عقله، وشغل نفسه دما منفعه من أمور دمنه ودنداه، قالت حفصة بنت سيرين رحمها الله تعالى: "يا معشر الشيباب، خذوا من أنفسكم وأنتم شباب؛ فإنى والله ما رأيت العمل إلا في الشياب". وهي وصية حريتها هذه المرأة الصالحة، ووعاها الكهول والشيوخ، ولكن أكثر شيباب اليوم وفتياتهم في غفلة عنها؛ فأوقاتهم تضيع هدرًا، وأعمارهم تذهب سدى، ولم يحققوا شيئًا يستحق ما عاشوه من أعمار ينفع أمتهم، ويخلد ذكرهم، ويرثه من بعدهم، والأنساء لم يورثوا دينارًا ولا درهمًا، وإنما ورثوا العلم فمن أخذه فقد أخذ يحظ وافر، والعلماء كذلك لم يورثوا للأمة مالاً، وإنما ورثوا العلم، وإنما ورث المال تجار الأمة وأثرباؤها وملوكها، فذهب المال، واندرس ذكر أهله، وبقى العلم وبقى ذكر أهله، سواء كان علمًا دندويًا انتفع به الناس، أو كان علمًا أخرويًا وهو الأفضل.

# أعظم مشكلة تواجه الأباء والأمهات في الإجازة الصيفية

إن أعظم مشكلة تواجه الآباء والأمهات مع أولادهم هي أيام الإجازات حيث العطالة والبطالة، فلا محاضن تربوبة مغرية تستوعبهم، وتشغل أوقات فراغهم، ولا مؤسسات ربحية تشغلهم وتدريهم شيابه في الفراغ والبطالة، قال رحمه وتشجعهم، حتى الأحياء السكنية لا يوجد

> 17 التوكيي العدد ٨٨٤ السنة الحادية والأربعون

إلا جهودا تطوعية اختيارية، ضعيفة الضجر، لا يدري ماذا يريد؟ القدرات والإمكانات، لا تستوعب إلا القليل منهم.

# الاستثمار في الانسان

الأمم هو الاستثمار في الإنسان ببنائه الشباب فعبروا عنه بما ترونه من أذية وتعليمه وتأهيله، والأمم المتقدمة في أنفسهم وأذية الآخرين. الصناعة ما تقدمت إلا ببناء الإنسان بناء الإنسان هي مرحلة الشباب؛ حيث القوة الشديد، والواحد منهم يترنم بأنشودة والذكاء والإقدام. المحمد ال

> التي نراها من الشباب هي تعبير عن صحيحة..

الشبباب، ومواهب لم تجد مصرفا صحيحا نعمتان مغبون فيهما كثير من الناس، ويؤذى مجتمعهم.

# الفراغ داء قاتل

الشباب عن أدوارهم في الحياة، والحيلولة عن احتضانكم، ولم يوجد لكم من الأعمال بينهم وبين مهماتهم اللائقة بهم أفرز جيلا ما يناسبكم، فلا تستسلموا لنزواتكم، من الشباب والفتيات كثير الضجر والملل، وابحثوا عما ينفعكم بانفسكم؛ فإن دائم الشكوى والتأفف، لا ينفك عن طلب مجتمعا لم يأبه باحتياجاتكم لن يأسى الترفيه والإسراف؛ لطرد الملل والسام، على ما يصيبكم بسبب فراغكم «فَإِذَا فَرَغْتَ ولم يستطع ذلك رغم ما يمتلكه من وسائل فأنصَبُ · وَإِلَى رَبِّكَ فَأَرْغَب» [الشرح: ٧-٨]. الراحة والرفاهية.. تراه إن خرج من ست نسال الله الهدامة والتوفيق.

فيها ما يستوعب شباب الحي فيما ينفعهم أهله أصابه الملل، وإن عاد إليه صاحبه

وسبب ذلك عجزه عن إنجاز أي شيء، وإحساسه أنه مجرد رقم في البشر، لا أثر له عند أهله ولا مجتمعه ولا أمته.. هذا إن أعظم استثمار تستثمره أمة من الإحساس القاتل هو الذي أفرز جنون

إنكم ترون عمال البناء يعملون صحيحا، وأفضل مرحلة للاستثمار في أعمالاً شاقة تحت الشمس اللافحة والحر وهو يعمل، ولا يصيبه الضجر والملل رغم إن للشباب إقدامًا ومواهب إذا ما بُعده عن أهله وذويه؛ لأنه لا فراغ لديه صرفت فيما ينفع صرفها الشباب فيما للملل والسأم، ويحس بطعم الحياة؛ لأنه يضرهم ويؤذي أمتهم، والظواهر السيئة ينجز شيئًا لنفسه وأهله. بينما الفارغ من شبابنا يمل من كل شيء، ويرى هؤلاء المواهب والإقدام ولكن بطريقة غير العمال فيرحمهم وهو أولى بالرحمة منهم فهم في شغل وإنجاز وسعادة، وهو في إن ما نراه من تجمعات الشباب فراغ قاتل يفتك به. وليعلم كل شاب أنه ولعبهم بسياراتهم، وتعريض أنفسهم حين يجد نفسه في فراغ فليستعد للهم وغيرهم لأخطار الموت والإعاقة، وما نراه والغم وأنواع الأمراض النفسية؛ فالفراغ من تسكعهم في الأسواق، وتجمعهم في يجعل الإنسان لا شيء، وينقله من ميادين المطاعم والمقاهى، وإحياء الليل بسهر الأعمال إلى مخادع الأوهام والأحلام، ومن على لهو ومحرمات، وغير ذلك من الظواهر الإنجاز والإنتاج إلى العطالة والبطالة.. السيئة، ما هو إلا طاقات تتفجر عند هذا الفراغ الذي هو مع الصحة تتوجه إليه، فتوجهت إلى ما يضرهم، وهما سبب العمل والإنتاج، ينقلبان إلى سلاحين فتاكين، يفتكان بالأفراد والأمم إذا لم يستثمرا استثمارا صحيحًا.

إن الفراغ قاتل لأصحابه، وإن تهميش فيا أيها الشباب: إن قصر المجتمع

شعبان ١٤٣٣ هـ

52 gil



الحمد لله وحده والصلاة والسلام على من لا نبي بعده، وبعد:

فإن من ثوابت الإسلام: أن يُعبد الله وحده، وأن نعبده بما شرع، لا بما يشرّع الناس بأهوائهم، «فَرَكَانَ يَرْجُوالِقَاءَ رَبِهِ فَلَيْعُمَلُ عَمَلًا صَلِحًا وَلَا يُشْرِكْ بِمِادَةٍ رَبَهِ أَجَدًا» [الكهف: ١٠٠].

ولقد تعرض الإسلام للبدع ومحدثات الأمور في العقائد والعبادات وغيرها، وكان ذلك بتخطيط ماكر نسجته عناكب الملل الضالة، وذهب الماكرون وجاء دور المقلدين الغافلين.

ومن المتفق عليه عند أهل العلم والفقه بالدين: أن البدع النابتة تُنْسي الكثير من السنن، فما يفعله بعض الناس في المواسم طغى على ما وقع فيها من أحداث مهمة من أمور الإسلام، ولقد كان من بين ما أحاطه الناس بالبدع والخرافات ليلة النصف من شعبان، ومما يورث الحسرة أنهم يعضون على تلك البدع بالنواجذ، ويرون الدعوة إلى إعادتهم إلى كتاب الله وسنة رسوله صلى الله عليه وسلم شيئًا غربيًا.

ومن ذلك اعتقاد العامة وأشباههم أن ليلة النصف من شعبان ليلة ذات عبادات مخصوصة، وأن الاجتماع لإحيائها بالذكر والعبادة والدعاء وقراءة القرآن مشروع ومطلوب، وتبع ذلك أن ابتُدع لهم في إحيائها نظام خاص، فهم يجتمعون في المسجد عقب صلاة المغرب ويصلون صلاة خاصة باسم «صلاة النصف من شعبان».

يقول الشيخ صفوت نور الدين الرئيس العام السابق، رحمه الله:

١- إن البدع الثابتة تنسى الكثير من

السنن، كما أن الحدث الذي يبنى عليه الاعتقاد والعمل أولى بالعناية من تحديد تاريخه.

٢- إن إحياء ما كتبه أهل العلم سابقًا فيه فوائد كثيرة، فهو مثوبة لعالم قضى نحبه، وجمع المسلمين المعاصرين مع السابقين، وتثبيت شبان لا يزالون في أول الطريق.

يقول الشيدخ خليل هراس في مقال له في مجلة الهدى النبوى (عدد ٨ لسنة ١٣٨٦ه محلد ٣١): «كان صلى الله عليه وسلم وهو بمكة قدل الهجرة يصلى مستقيلا الكعبة بيت الله الحرام، وقيل: إنه كان مع ذلك يستقبل صخرة بيت المقدس، فكان يصلى بين الركنين اليمانيين، لتقع صلاته إلى القبلتين معًا، فلما هاجر إلى المدينة تعذر عليه ذلك، فأمره الله عز وحل أن يستقيل بيت المقدس تأليفا لليهود من سكان المدينة؛ لعلهم إذا رأوه بصلى إلى قدلتهم، حملهم ذلك على الإنصاف والإذعان للحق، وترك ما هم عليه من الجحود والمكابرة، فصلى إلى بيت المقدس ستة عشر شهرًا أو سبعة عشر شهرًا؛ وذلك لأنه صلى الله عليه وسلم هاجر إلى المدينة في شهر ربيع الأول، ووقع تحويل القبلة في شهر شعبان من السنة الثانية للهجرة، فتكون المدة التي قضاها في التوجه إلى بيت المقدس هي سنة واربعة أشهر أو خمسة، في حين يذكر الشيخ أبو الوفاء درويش في كتابه «القبلة» أن تحويل القيلة كان ليلة النصف من شعيان.

نقل الإمام القرطبي عن أبي حاتم البستي قال: «صلى المسلمون إلى بيت المقدس سبعة عشر شهرًا وثلاثة أيام، وذلك أن قدومه صلى الله عليه وسلم المدينة كان يوم الاثنين لاثنتي

عشرة ليلة خلت من شهر ربيع الأول، وأمره الله عز وجل باستقبال الكعبة يوم الثلاثاء للنصف الأول من شعبان». اهـ.

# سريان الأمر بالتحويل وما يُستفاد من ذلك

جاء في صحيح البخاري من حديث ابن عمر رضي الله عنهما قال: بينما الناس في صلاة الصبح بقباء جاءهم رجل فقال: إن الرسول صلى الله عليه وسلم أنزل عليه الليلة قرآن، وأُمرَ أن يستقبل الكعبة؛ فاستقبلُوها، وكان وجه الناس إلى الشام، فاستداروا بُوجههم إلى الكعبة.

ويذكر الشيخ خليل هراس أن العلامة ابن دقيق العيد ذكر في شرحه على «عمدة الأحكام» جملة من الأحكام الأصولية والفرعية عند الكلام على حديث ابن عمر المتقدم، وهي:

أ- قبول خبر الواحد، وعادة الصحابة في ذلك اعتداد بعضهم بنقل البعض، وورد عنهم في ذلك ما لا يُحصى، ومعنى ذلك أن خبر الواحد العدل يفيد العلم بمضمونه، ويجب العمل به خلافًا للمتكلمين من المعتزلة وغيرهم.

۲- استدل الظاهرية بهذا الحديث على جواز نسخ الكتاب والسُنَّة المتواترة بخبر الواحد؛ لأن القوم عملوا به ولم يُنكر عليهم النبى صلى الله عليه وسلم.

<sup>7</sup> جواز نسخ السُنَة بالكتاب فإن الصلاة لئن كانت القبا إلى بيت المقدس إنما كان بالسُنة؛ إذ لا نص في وانصرف عنها إل القرآن على ذلك، وتحويل القبلة إلى الكعبة إنما الثانية هي الحو كان بالكتاب.. والمنقول عن الشافعي رحمه الله الأمر ثم اهتدى». خلاف ذلك.

٤- دل الحديث على أن حكم الناسخ لا يثبت في حق المكلف قبل بلوغ الخطاب له، فإنهم بنوا ما فعلوه من الصلاة جهة بيت المقدس، ولو ثبت الحكم في حقهم قبل بلوغ الخبر إليهم لكانت صلاتهم باطلة، فلا يجوز البناء عليها، بل كان بحب استئنافها.

<sup>6</sup> قد يؤخذ منه أيضًا جواز الاجتهاد في زمن الرسول صلى الله عليه وسلم أو بالقرب منه؛ لأنه كان يمكنهم أن يقطعوا الصلاة ويستأنفوها أو أن يبنوا على ما صلوا،

فرجحوا البناء. -- وفي الحديث أيضًا دليل على جواز مطلق النسخ؛ لأن ما دل على جواز الأخص دل على جواز الأعم.

٧- فيه دليل على جواز تنبيه من ليس في الصلاة لمن هو فيها، وأن يفتح عليه القراءة.

<sup>A</sup> قال الطحاوي: في هذا دليل على أن من لم يعلم بفرض الله تعالى ولم تبلغه الدعوة ولا أمكنه استعلام ذلك من غيره، فالفرض غير لازم له، والحجة غير قائمة عليه.

عبرة وحكمة التحويل

لما كان شأن ذلك التحويل عظيمًا، فقد كان امتحانًا امتحن الله به قلوب المؤمنين والمنافقين وأهل الكتاب والمشركين، وقد ذكر كل من ذلك الشيخ أبو الوفا درويش، والشيخ خليل هراس موقف كل طائفة منهم، يقول الشيخ أبو الوفا درويش: «أما المؤمنون الذين ثبتهم الله بالقول الثابت، فقد اتبعوا الرسول، وصلوا إلى القبلة الجديدة التي ولاهم الله إياها، بغير اعتراض ولا نكير، بل عن رضًا وإيمان وتسليم وإذعان».

ويتفق الشيخ خليل هراس مع الشيخ درويش في أن المنافقين أخذوا يرجفون بالمدينة يحاولون أن يقذفوا الشك في قلوب المؤمنين يقولون: «ما يدري محمد أين يتوجه، لئن كانت القبلة الأولى حقًّا لقد تركها وانصرف عنها إلى غيرها باطلاً، ولئن كانت الثانية هي الحق فقد كان على باطل أول الأمر ثم اهتدى».

# ثم يحدد رحمه الله حكمة التعويل في عدة نقاط هي؛

1- المسلمون خير أمة أخرجت للناس: يامرون بالمعروف وينهون عن المنكر ويؤمنون بالله، ورسولهم خير الرسل؛ لأنه خاتمهم، وبرسالته تم بناء الدين الذي وضع كل رسول سابق لبنة في هيكله، حتى تم على يدي خاتم النبيين وكتابهم خير الكتب؛ لأنه مصدق لها ومهيمن عليها فناسب ذلك أن تكون قبلتهم خير القبل.

وخير القبل هي المسجد الحرام الذي هو

أول بيت وضع للناس مباركًا وهدى للعالمين، فيه أيات بينات مقام إبراهيم، ومن دخله كان أمنًا.

٢- إن الجهة لا تكون قبلة إلا إذا وجه الله الناس شطرها، فكل وجهة وجه الله الناس شطرها فهي قبلة، ولا فضل لجهة على أخرى في ذاتها، ولكن الجهة تفضل غيرها باختيار الله تعالى إياها كما قال تعالى: «قُلْ نِثَم ٱلْمَشَرِقُ وَٱلْمَغْرِبُ يَهَدِى مَن يَثَاءُ إِلَى صِرَطٍ مُسْتَقِيمٍ» [البقرة: 121].

٣- أراد الله أن يقطع حجة هؤلاء الذين يزعمون أن صخرة بيت المقدس خير من المسجد الحرام، فولى المسلمين الذين هم خير من الأمم بشهادته تعالى شطر المسجد الحرام ليثبت أنه خير المساجد ويدحض حجة المعاندين: «لِتَلَا يَكُونَ لِلنَّاسِ عَلَيْكُمْ حُجَّةُ إِلَا ٱلَذِينَ وَلَكُمْ مَتَعْمَةِ عَلَيْكُمْ حُبَيْتُ أَكَرَ عَلَيْكُمْ حُبَيْ أَكَرَ مَعْتَى عَلَيْكُرْ حُبَيْتُ إِلَى مَعْتَى عَلَيْكُمْ حُبَيْ أَكَرَ مَعْتَى عَلَيْكُمْ حُبَيْ أَنَا مَعْتَى عَلَيْكُمْ حُبَيْ أَكَرَ عَلَيْكُمْ حُبَيْتُ إِلَى مَعْتَى عَلَيْكُمْ حُبَيْتُ إِلَى مَعْتَى عَلَيْكُمْ حُبَيْ عَلَيْكُمْ حُبَيْ عَلَيْكُمْ حُبَيْتُ وَلَكُمْ مَعْتَى عَلَيْكُمْ حُبَيْتُ عَلَيْكُمْ حُبَيْتُ إِلَى اللَّهِ مَعْتَى عَلَيْكُرْ وَلَكُمْ مَعْتَى عَلَيْكُمْ حُبَيْتُ اللَّهُ عَلَيْكُمْ حُبَيْ عَلَيْكُمْ حَبَيْ عَلَيْكُمْ حَبَيْ عَلَيْكُمْ حَبَيْ عَلَيْكُمْ حُبَيْ عَلَيْكُمْ حَبَيْ عَلَيْكُمْ حَبَيْ عَلَيْكُمْ حَبَيْ عَلَيْكُمْ حَبَيْ عَلَيْكُمْ حُبَيْ عَلَيْكُمْ حُبَيْكُمْ حَبَيْكُمْ حُبَيْ عَلَيْكُمْ حَبَيْ عَلَيْكُمْ حَبَيْ عَلَيْكُمْ حُبَيْ عَلَيْكُمْ عَنْ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ حَبْ أَحْرَ عَلَيْكُمْ حَبَيْ عَلَيْكُمْ حَبَيْكُمْ حُبَيْ عَلَيْكُمْ حَبْ عَلَيْ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ حَبَيْ عَلَيْكُمْ حَبَيْ عَلَيْكُمْ حَبَيْ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ حَبْ عَلَيْ عَلَيْكُمْ حَبَيْ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ حَبْ حَبْقُ عَلَيْكُمْ حَبْعَتَى عَلَيْكُمْ مَتَنْ عَلَيْكُمْ مَنْ إِنْ مَنْهُمْ عَلَيْ عَلَيْكُمْ مَنْ حَبْ مَنْ حَبْ مَنْ حَبْعَى عَلَيْ عَلَيْ حَبْ عَلَيْ حَبْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ حَبْ عَلَيْ عَلَيْ مَنْ عَلَيْ عَلَيْ حَبْ حَبْ مَنْ حَبْ حَبْ حَبْ حَبْ حَبْ حَبْ مَنْ حَدْ عَلَيْ حَبْ حَبْ مَنْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ حَبْ عَنْ حَبْ حَبْ عَلَيْ حَلُ عَلَيْ مَنْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ حَبْ عَلَيْ حَبْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ حَبْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ حَبْ عَلَيْ حَبْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ مَنْ عَلَيْ حُبْ مَنْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ مَنْ عَلَيْ عَلَيْ مَ عَلَيْ عَلْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلْ عَ

٤- ومن تمام النعمة على الأمة التي تعد شريعتها متصلة بشريعة إبراهيم ومجددة لها أن تكون قبلتها هي قبلة إبراهيم؛ لتتم لها الهداية: «دَلِأُتِمَ نِعْمَقِ عَلَيْكُرُ وَلَمَلَكُمْ تَهْتَدُونَ»

أ- في تحويل القبلة امتحان لإيمان المؤمنين؛ فإن المؤمن صادق الإيمان يمتثل أمر المؤمنين؛ فإن المؤمن صادق الإيمان يمتثل أمر ولكن ضعيف الإيمان يساوره الشك، وتعبث بعقله الظنون وقد يحمله ذلك على الردة، ويدفعه إلى المروق من الإسلام: «وَمَا جَعَلَنَا الْتَبْلَةَ مَا لَيْ عَنِيَةً إِلَا عَلَى الَّذِينَ هَدَى اللَّهُ عَلَى عَنِيقًا أَلَ عَلَى اللَهِ الله عَلى عَنِيقًا أَلَ عَلَى الله على الردة، عَلَى عَنِيقًا أَلَ لَعَلَمُ مَا يَنْ عَلَى الله على المدة، وتعبث الله عقله الظنون وقد يحمله ذلك على الردة، ويدفعه إلى المروق من الإسلام: «وَمَا جَعَلَنَا الْتَبْلَةُ عَلَى الَمُ عَلَى المُوق من الإسلام: عمل على المدة على المردة، عَلَى عَنِيقًا إِلَا لَعَلَمُ مَا يَنَعَلَى الله عَلى الله عَلى المردة، عَلَى عَنِيقًا إِلا لَعَلَمُ مَن يَنَعَ عَلَيْهَا إِلَيْ عَلَى الله عَلى الله الله على المردة، على عقبية أولا عَلَى الله على الله الله الله على المردة، على المردة، على عنه إلى المردة، على المردة، على المردة، على المردة، على المردة، على المردة، عمله المنا على المردة، على المردة، على المردة، على المردة، على المردة، على المردة، والما على المردة، على المردة، على المردة، عمله الما على المردة، على الما على الما على المردة، على الما مالما على الم

<sup>7</sup> في تحويل القبلة تحقيق لرجاء أهل الصدر الأول». اه. الرسول صلى الله عليه وسلم إذ كان يرجو على أنه ينبغي أن أن يوليه الله شطر البيت الحرام؛ لأنه قبلة أو زمان أو مكان أو جها أب يوليه الله شطر البيت الحرام؛ لأنه قبلة أو زمان أو مكان أو جها أب يواهيم الذي بعث هو لتحديد ملته: « قَدْ زَىٰ إنما يكون باجتباء الله تُقْلُبُ وَجَهكَ فَ الشَمَاءَ فَلَنُولَيَنَكَ قَبَلَةً تَرْضَها فَوَلَ المواه، فالحذر أن نقع فو وَجَهكَ شَطَرَ ألمسيد الحرام؟ لأنه عليه وسلم إذ كان يرجو إب المعيم الذي بعث هو لتحديد ملته: « قَدْ زَىٰ إنما يكون باجتباء الله تُقْلُبُ وَجَهكَ فَ الشَمَاءَ فَلَنُولَيَنَكَ قَبَلَةً تَرْضَها فَوَلَ المواه، فالحذر أن نقع فو وَجَهكَ شَطَرَ ألمسيد الحرام وَحَمِتُ مَا كُتُمُ فَوَلُولًا ليصح الاعتقاد به من على أب من على أنه فضيا العمل به على أنه فضيا المعلين المدين، والحمد المعد الذي أب البقرة في الموسلين، والحمد المدين ألما البين المولين المعن إلى أنه المولين المولين المولين المعن المولين المعن المولين القرام ولي قولين المولين ألمولين المولين المولي المولين المولين المول

الوجه شطر جهة خاصة، فمدار الإيمان على طاعة الله وفعل الخير: «لَيْسَ ٱلْبَرَ أَن تُوَلُّوا وُجُوهَكُمْ قِبَلَ الْمَشْرِقِ وَالْمَغْرِبِ وَلَكَنَ ٱلْبَرَ مَنْ ءَامَنَ بِاللَّهِ وَالْيَوْمِ الْآخرِ وَالْمَلْتِحَةَ وَالْكَنْبِ وَالْيَتِينَ وَءَاتَى ٱلْمَالَ عَلَى مُتَهَ ذَوِى ٱلْقُرْدِفِ وَالْيَتَعَى وَالْتَسْبَكِينَ وَأَبْنَ السَبِيلِ وَالْشَابِلِينَ وَفِي الْقَابِ وَأَقَامَ الصَّلَوَةَ وَءَاتَى ٱلْبَاسَاءِ وَالْشَرَآءِ وَحِينَ ٱلْبَاسِ أَوْلَتَهَ الَذِينَ صَدَقُواً وَأُوْلَتِيكَ هُمُ الْمُنْقُونَ » [البقرة: ١٧٧].

٩- تصديق ما أخبرت به كتب أهل الكتاب من أن النبي صلى الله عليه وسلم صلى إلى القبلتين.

هذا في حين يقول الشيخ شلتوت عن شهر شعبان: والذي صح عن النبي صلى الله عليه وسلم وحفظت روايته عن أصحابه، وتلقاه أهل العلم والتمحيص بالقبول إنما هو فقط شهر شعبان كله، لا فرق بين ليلة وليلة، وقد طلب فيه على وجه عام الإكثار من العبادة وعمل الخير، وطلب فيه الإكثار من الصوم على وجه خاص؛ تدريبًا للنفس على الصوم.

وتعظيم رمضان إنما يكون بحسن استقباله والاطمئنان إليه بالتدريب عليه وعدم التبرم به، أما بخصوص ليلة النصف والاجتماع لإحيائها وصلاتها ودعائها فلم يرد فيها شيء صحيح عن النبي صلى الله عليه وسلم ولم يعرفها أحد من أهل الصدر الأول». اهه.

على أنه ينبغي أن يعرف أن تفضيل إنسان أو زمان أو مكان أو جهة عن غيره لا يكون لذاته، إنما يكون باجتباء الله له واصطفائه على ما سواه، فالحذر أن نقع في مصيبة الخلط بين ما يصح الاعتقاد به من غيب الله، وبين ما يُظَنُّ للعمل به على أنه فضيلة من الفضائل.. وسلام على المرسلين، والحمد لله رب العالمين.

١٦ ( التوكيد العدد ٨٨ السنة الحادية والأربعون

CHESCHER Lade a share فتسالع سن الصعان والطال ولا لين Contraction and a second second 2.01911 2191-01 / اعداد / أد/السيد عبد الحليم محمد حسين

الحمد لله وحده والصلاة والسلام على من لا نبى بعده، أما بعد: تتابع في هذا اللقاء ما كنا قد بدأناه في العدد الماضي عن بناء الإسلام للإنسان المسلم، فنقول مستعينين بالله

### انسان دعوة وجهاد ومساليه ا

والإنسان المسلم فوق ما سبق: إنسان دعوة وجهاد، أعني أنه لا يقف عند صلاح نفسه، بل يبذل جهده لإصلاح غيره، ودعوة الآخرين إلى ما هداه الله إليه.

تعالى:

ومن هذا وجدنا سورة العصر - على وجازتها - تشترط لنجاة الإنسان من خُسر الدنيا والآخرة - إلى جواز الإيمان وعمل الصالحات - التواصي بالحق والتواصي بالصبر: «وَالْعَشَر () إِنَّ ٱلإَسْنَ لَقَى حُدَر () إِلَّا الَّذِينَ مَاسُوا وَعَمِلُوا الصَّلِحَتِ وَقَوَاصُوا بِالْحَقِّ وَقَاصُوا بِالصَّبَرِ» [العصر: ۱- ٣].

ومعنى التواصبي هنا: أن يوصي غيره بالحق ويدعوه إليه، وأن يتقبل من غيره الوصية بالحق كذلك، فكل مسلم موص، وموصى بالحق في الوقت ذاته، وهذا هو معنًى التواصي.

فالمسلم بطبيعته داعية، لأنه يوقن أن رسالته للعالم كله، وللزمن كله، وللحياة كلها، فهو يسعى لمد شعاعها، وتعميم رحمتها على العالم: «رَمَّا أَرْسَلْتَكُكَ إِلَّا رَحْمَةً لِلْعَكِينَ» [الأنبياء: ١٧٧].

وكما أن محمدًا صلى الله عليه وسلم بُعث رحمة للعالمين، كما علمنا القرآن، وكما قال عن نفسه: «إنما أنا رحمة مهداة» [صحيح الجامع للألباني ٢٣٤٥]، فأمته مبعوثة كذلك بما بعثه الله به، وكل من اتبعه فهو داعية إلى الله، مقتد به، كما قال تعالى مخاطبًا له: «قُلْ هَذَهِ سَلِيلَ أَدْعَرًا إِلَى اللهِ عَلَى بَصَيرَةُ أَنَّا وَمَنَ أَتَبْعَي » [يوسف: ١٠٨]، فكل من اتبعه عليه الصلاة والسلام فهو داع إلى الله على بصيرة، أو هكذا يجب أن يكون.

وهكذا قال الصحابي ربعي بن عامر لرستم قائد الفرس: «إن الله ابتعثنا لنخرج الناس من عبادة العباد إلى عبادة الله وحده، ومن ضيق الدنيا إلى سعتها، ومن جور الأديان إلى عدل الإسلام».

والمسلم يبدأ دعوته في محيطه الخاص إولاً، أي في أهله وأولاده وأسرته، كما قال الله

شعبان ١٤٣٢ هـ

التو لايد ) ١٧

تعالى: «يَكَأَبُّهُا الَّذِينَ ءَامَنُوا فُوا أَنْفُسَكُمْ وَأَهْلِكُمْ نَارًا وَقُوَدُهَا النَّاسُ وَالْحُجَارَةُ » [التحديم: ٦]، وقال حل وعلا: « وَأَمُراهَلُكَ بِالسَّلَوَةِ وَاَسْطَعِرْ عَلَيّاً لَا تَسْتَلُكَ رِدْقاً غُنُ تَرُدُقُكُ وَالْمَنِعَبَةُ لِلنَّقِيْ» [طه: ١٣٢].

ثم يمتد بدعوته في المجتمع من حوله، داعيًا إلى الخير، محذرًا من الشر آمرًا بالمعروف، ناهيًا عن المنكر، فلا يجوز له أن يقف موقف المتفرج، أو غير المبالي، من شيوع المنكر، أو ضياع المعروف، بل لا بد أن يتقدم ليغيّر المنكر إن استطاع بيده، فإن لم يستطع فبلسانه، فإن لم يستطع فبقلبه، وذلك أضعف الإيمان.

ولا يفهم من «التغيير بالقلب» هنا: أنه «موقف سلبي» بل هو «غليان من الداخل» في مواجهة منكر غالب وراءه قوى ظائمة تسنده وتحميه، وهذا الغليان لا بد أن يتجسد يومًا في عمل إيجابي له أهميته في تغيير المجتمع.

المهم ألا يتخذ المنكر صفة الشرعية بطول السكوت عنه، فهذا هو الذي يجلب لعنة الله على المجتمعات، ويحل بها سخطه ونقمته: « لُعرَّ الَّذِينَ صَعَرُوا مِنْ بَوْتِ إِسْرَةٍ بِلَ عَلَى لِسَكانِ دَاوُدُ وَعِيسَ آتِنِ مَرْيَحٌ ذَلِكَ بِمَا عَصَواً وَكَانُوا يَمْ تَدُوتَ » [المائدة: [٧٨].

حتى لو كان الذين يقترفون المنكر، أو يحمونه، من أولي الأمر، وأصحاب الشأن، ينبغي للمسلم ألا يضعف في مواجهتهم بالأمر والنهي، بالحكمة والموعظة الحسنة، مستندًا إلى قوة الحق الذي معه، وإلى اليقين بأن رزقه بيد الله لا يملك أحد أن ينقصه، وأن أجله عند الله مسمى، لا يستاخر عنه ساعة ولا يستقدم.

وهذا هو الجهاد الداخلي الذي اعتبره النبي العظيم في ذروة أنواع الجهاد حين سُئل عن أفضل الجهاد، فقال: «كلمة حق عند سلطان جائر» [رواه النسائي وصححه الألباني في صحيح سنن النسائي رقم ٤٢٢٠].

ولا يقف المسلم عند حد الجهاد الداخلي بالدعوة والأمر والنهي، بل هو يجاهد بلسانه، ونفسه وماله، لتصل كلمة الله إلى الناس كافة، كما جاء في الحديث: «جاهدوا المشركين بأموالكم وأيديكم، وألسنتكم» [روام النسائي وصححه الألباني في صحيح سنن النسائي رقم٣٠٩٦].

واعتبر القرآن الكريم الجهاد بتبليغ الدعوة من الجهاد الكبير، حين قال لرسوله صلى الله

عليه وسلم: «فَلَا تُطْعِ ٱلْكَغِرِينَ وَجَهَدْهُم هِـ» أي: بالقرآن «جِهَانًا كَبِرًا» [الفرقان: ٥٢]، وهذه الآية مكية، أي قبل أن يشرع القتال في المدينة بسنوات.

وإذا كانت المذاهب والفلسفات الأرضية، والأديان السماوية المحرفة، تسعى لنشر دعوتها في العالم، فأولى بدين الله الخالد والخاتم أن يجد من ينشره في الآفاق حتى يتحقق وعد الله: «لِظْهِرَهُ عَلَى الذِن كَلِّهُ» [الفتح: ٢٨]، وصدق الله إذ يقول: « سَرَّبِهِمَ مَانِيَنَا في الآفاق وفي أنشيهم حَقًى يَبَنَنَ لَهُمَ أَنَّهُ الْقُلْ وَاصلت: ٥٣].

#### إنسان عقل وعلم:

وإذا كان إنسان الإسلام إنسان إيمان وعقيدة، فهو – في الوقت نفسه – إنسان عقل وعلم، إذ لا تعارض في الإسلام بين الإيمان والعقل، ولا بين الدين والعلم.

الدين الإسلامي لا يقول للمسلم ما تقوله أديان أخرى: اعتقد وأنت أعمى! بل يدعوه أن يكون على «يَبَعَرَ مَن رَيْمٍ» [محمد: ١٤]، وأن يؤسس عقيدته على «اليقين» لا على «الظن»، وأن يعتمد على «البرهان» لا على «التقليد».

والقرآن يضادي أصحاب الملل والنحل المختلفة بقوله: «قُلْ هَكَانُوا بُرْهَنَكَصُمْ إِن صُنتُمْ صَدِقِتِ » [البقرة: ١١١]، «قُلْ هَلْ عِندُ صُمْ بِنَ عِلَمَ فَتُحْرِجُوهُ لَنَا إِن تَنَبِعُونَ إِلَّا ٱلظَّنَ وَإِنْ أَسَرُ إِلَّا عَرْضُونَ » [الأنعام: ١٤٨].

ويدمغ القرآن المشركين بقوله: «إن يَتَّبِعُونَ إِلَا الطَّنَّ وَإِنَّ ٱلطَّنَّ وَإِنَّ ٱلطَّنَّ وَإِنَّ الطَّنَّ وَإِنَّ ٱلطَّنَّ وَإِنَّ ٱلطَّنَّ المَعْنِ مِنَ الْمَقْ شَيْتًا» [النجم: ٢٨].

وكما أنكر القرآن اتباع الظن في الموضع الذي يتطلب اليقين، أنكر كذلك اتباع الهوى والعواطف في مقام يوجب الموضوعية الخالصة، فقال تعالى عن عباد الأصنام: «إن يَتَعُونَ إِلاَّ الظَّنَ وَمَا تَهَوَى الْأَنْعُسُ وَلَقَدَ جَامَهُمْ مِن رَبَّهُ أَلْمَكَ » [النجم: ٢٣].

وإلى جوار ذلك شنَ حملة شديدة العنف على التقليد الأعمى للآخرين، الذي يجعل الإنسان يلغي عقله، ويفكر بعقل غيره، سواء كان هذا الغير يتمثل في الآباء والأجداد المعظمين عنده، أو في السادة الكبراء ذوي النفوذ والسلطان الذي قد يبلغ درجة التاله في الأرض، أو في جمهور الناس وغوغائهم الذين اختلت موازينهم.

وفي نقد التقليد للآباء جاءت آيات كثيرة، منها في القرآن المكى قوله تعالى: «رَكَنَاكَ مَّا أَرْسَلُنَا

العدد ٨٨ السنة الحادية والأربعون

14

# مِن قَبْلِكَ فِي قَرْنِيةٍ مِن نَذِي إِلَّا قَالَ مُتَرَفُوها إِنَّا وَجَدْناً مَاتِلَمَا عَلَى أُمَّةٍ وَإِنَّا عَلَى مَاشَرِهِم مُقْتَمُوتَ () فِ قَتَلَ أُوَلَق جِنْتُكُمُ إِقَدَىٰ مِنَا وَجَدَتُمَ عَلَيْهِ مَاتِلَةً فِي الزِحْدِف. ٢٣ - ٢٤].

وفي القرآن المدنى: «وَإِذَا عِبْلَ هُمَّرْ تَعَالَوْا إِلَى هَا أَنَزَلَ اللَّهُ وَإِلَى الرَّسُولِ قَبَالُوا حَسْبُنَا مَا وَجَدْنَا عَلَيْهِ وَابَكَةَنَا أَوَلَوْ كَانَ خَابَاؤُهُمْ لَا يَعْلَمُونَ شَيْفًا وَلَا يَبْتَدُونَ » [المائدة: ١٠٤].

وفي نقد التقليد للكبراء والسادة، تقرآ في القرآن المكي، وهو يصور بعض مشاهد الأخرة ومواقف المعذبين في الجحيم بعضهم من بعض: الأتباع والمتبوعين، الأذناب والرؤوس: رُحُمًا دَحَلَتُ المُتَدُ أُحْنَتُ أُخْنَا حَتَّ إذَا اذَارَ حُوا فِيها حَمَّا قَالَتُ أُخْرَعُهُمُ لِأَرُ مُعَمَّ وَلَكُنَ لاَ مَلَوْناً فَنَاتِمَ عَدَابًا صِعْقًا مِنَ النَّارِ قَالَ لَكُلُ صَعْتُ وَلَكُن لاَ مَلَوْناً فَنَاتِمَ عَدَابًا صِعْقًا مِنَ النَّارِ قَالَ لَكُلُ صَعْتُ وَلَكُن لاَ مَلَوْناً فَنَاتِمَ عَدَابًا صِعْقًا مِنَ النَّارِ قَالَ لَكُلُ صَعْتُ وَلَكُن لاَ مَلَوْناً فَنَاتِمَ عَدَابًا صَعْقًا مِنَ النَّارِ قَالَ لَكُلُ صَعْتُ وَلَكُن لاَ مَلَوْناً فَنَاتِمَ عَدَابًا صَعْقًا مِنَا المَارَةِ مَا لَكُلُ صَعْتُ وَلَكُن لاَ مَلَوْنَا مِنَا عَنَاتُ مُعْتَ عَلَيْنَ عَمَامًا لَكُوْمَةً عَالَى الْعَرَابُ مَعْتَى لَكُلُ صَعْتُ وَلَكُنَ لَكُمُ عَلَيْنَا عَالَ عَنْهُمُ الْعَمَاتِ وَلَيْ عَلَيْ عَنْهُ عَنْ عَنْهُ عَنْ عَنْ عَنْ

وفي القرآن المدني نقرأ قوله تعالى: «إذ تَبَرَّأُ الَّذِينَ الَّبِعُوا مِنَ الْذِينَ اتَبَعُوا وَرَأَوُا الْمَكَابَ وَتَعْطَعَتْ بِهِمُ الْأَسْبَابُ (() وَقَالَ الَذِينَ اتَبَعُوا وَرَأَوُا الْمَكَابَ وَتَعْطَعَتْ بِهِمُ مِنْهُمْ كَمَا تَبَرَّعُوا مِنَّا كَذَلِكَ يُرِيهِمُ اللَّهُ أَعْمَلُهُمْ حَسَرَتِ عَتِهُمْ وَمَا هُم بِخَرِجِيْ مِنَ الْنَارِ » [البقرة: ١٦٦ – ١٦٧].

وفي نقد التقليد للعامة، والاندفاع وراء الجمهور، ولو كانوا على باطل، جاء الحديث النبوي يحذر من هذه التبعية فيقول: «لا يكن أحدكم إمعة، يقول: أنا مع الناس إن أحسنوا أحسنت، وإن أساءوا أسات، ولكن وطنوا أنفسكم إن أحسن الناس أن تحسنوا، وإن أساءوا ألا تظلموا». [رواه الترمذي وقال: حسن غريب وضعفه الألباني].

ومن ناحية أخرى يحث القرآن بأبلغ الأساليب على النظر والتفكير والتدبر، سواء في آيات الله الكونية المنظورة، أم في آياته التنزيلية المقروءة والمسموعة، وبعبارة أخرى في المصحف الصامت وهو الكون! والمصحف الناطق وهو القرآن.

اقرأ إن شئت هذه الآيات: « فَلِ أَنْظُرُوا مَاذًا فِي ٱلسَّمَوَّتِ وَٱلْأَبْصِ» [يونس: ١٠١].

< أولتر ينظروا في مَلكُوتِ السَمنوَتِ وَالأَرْضِ وَمَا خَلَقَ أَنَّهُ مِن شَيْوِ » [الأعراف: ١٨٥]. « وَفِي الأَرْضِ ءَايَنْتُالَمُوقِنِينَ (٠) وَفِ أَغْسِكُمْ أَهَلًا بُشِرُونَ »

[الذاريات: ٢٠، ٢١].

« سَبَرْبِهِرْ وَإِنِيْنَا فِ ٱلْأَفَاقِ وَفِيَّ أَنْشِبِهِمْ حَتَّى يَتَرَيَّنَ لَهُمُ أَنَّهُ ٱلْحَقِّ » [فصلت: ٥٣].

ويقول الله تعالى: « أَفَلَا يَتَدَبَّرُونَ ٱلْقُرْءَانَ وَلَوَ كَانَ مِنْ عِندِ عَبْرِ اللَّهِ لَوَجَدُوا فِيهِ أَخْبَلَنَهُ حَيْلَاهُ » [النساء: ٨٢]. وقال سيحانه: « كِتَبُ أَنْزَلْنَهُ إِلَيْكَ مُبَرَكٌ لِيَتَبَرُوا عَانِتِهِ، وَلِتَذَكَّرُ أُوْلُوا الأَلْبَ » [ص: ٢٩].

والعقل عند المسلمين ليس نقيضًا للوحي، بل هو الدليل على صدقه، ولهذا يعتبر المحققون من علماء المسلمين: أن العقل أساس النقل؛ إذ لولا العقل ما عرفناً وجود الله تعالى، ولا أقمنا الأدلة عليه، وأبطلنا شبهات الدهريين والملاحدة، ولولا العقل كذلك ما قام البرهان على إمكان الوحي ووقوعه، وصدق الأنبياء والرسل، وأخرهم محمد صلى الله عليه وسلم.

ولكن للعقل مجالا لا ينبغي أن يتجاوزه، وإلا تاه في أودية الضلال، وأما ذات الله تعالى وما يتعلق بجلال شانه فليس للعقل سلطان عليه، والأولى له التسليم للوحي فيه، والتلقي عنه، بعد أن يثبت هو صحته، فالعقل هو الذي يقيم الدليل على صدق الوحي، ثم يعزل بعد ذلك نفسه - كما قال الغزالي - وياخذ عنه ما لا يدخل في اختصاصه في شئون الألوهية وعوالم الغيب، وأحوال الآخرة، كما قال تعالى: « وَتَعَلَّوْنَكَ عَن الإسراء: ٨٥.

وقد روي في حديث: «تفكروا في خلق الله ولا تفكروا في الله» [حسنه الألباني في صحيح الجامع رقم ٢٩٧٦]. وبهذا التسليم يوفر الإنسان طاقته العقلية للبحث فيما هو أجدى عليه وأليق ده.

وعلى المسلم أن يطلب كل علم نافع مع أهله، فطلب العلم فريضة، منه ما هو فريضة عينية، ومنه ما هو فريضة كفائية على مجموع الأمة، سواء كان علمًا دينيًا أم دنيويًا، مما يحتاج إليه الفرد أو المجتمع.

وإنما العلم بالتعلّم، وقد منح الله الإنسان أدوات العلم، فلا يجوز له أن يعطلها: «وَأَنَّهُ أَغَرَكُمْ مَنْ يُقُونِ أُمَّهَنَيَكُمْ لَا هَلَمُونَ شَيْنًا وَجَعَلَ لَكُمُ السَّمَعَ وَٱلْأَبْصِنُو وَٱلْأَفِيدَةُ لَعَلَكُمْ نَتْكُرُونَ» [النحل: [٧٨].

والقرآن يذم الكفار، ويجعلهم حطب جهنم لتعطيلهم هذه الأدوات: «لَمُمَ قُلُوبٌ لَا يَعْمَهُونَ يَهَا وَلَمُمَ أَعْنُ لَا يُتُمَرُونَ بِهَا وَلَمَّمَ ءَاذَكُ لَا يَسَجُونَ بِهَا أُوْلَتِكَ كَالْأَشْعِ بِّلْ هُمُ أَضَلُّ (الأعراف: ١٧٩].

شعبان ١٤٣٣ هـ

19

لتولايح

وينهى القرآن عن اتباع ما ليس للإنسان دليل عليه: « وَلَا نَقْفُ مَا لَيَّسَ لَكَ بِهِ عِلْمٌ إِنَّ ٱلتَّمَعَ وَٱلْمَرَ وَٱلْفُوَادَ كُلُّ أُوْلَتِكَ كَانَ عَنْهُ مَتْفُولًا» [الإسراء: [٣٦].

ودليل الماديات هو الحس، ولهذا أنكر القرآن على الذين زعموا الملائكة إناثًا بقوله: « أَشَهِدُواً خَلَّهُهُمْ [الزخرف: ١٩].

ودليل العقليات هـو الفكر «قَلْ هَـَاقُوْلُ رُكَنَكُمُمْ إِنَ كُنَـقُرُ مَنَدِفِينَ » [البقرة: ١١١]. ودليل التاريخيات ونحوها هـو النقل

ودنيل التاريخيات وتخوها هو العل الصادق: « أَقَتْرِيَ بِكِتَبٍ مِن قَبْلِ هَذَا أَزَّا أَتَتَرَةٍ مِنْ عِلْمِ إِن كُنْمُ سَنِدِيْكَ» [الإحقاف: ٤].

ودليل الغيبيات والشرعيات هو الوحي: «قُلْ مَالَمُ أَدِنَ لَكُمْ أَمَّرَ عَلَى أَشَرَ عَمَّرُونَ» [يونس: ٥٩]، «نَتَعُونَ بِعِلَمٍ إِن صُحْتَتُ صَدِوْنَ» [الأنعام: ١٤٣]، وعلى هذه المبادئ اقام الإنسان المسلم حضارة شامخة جمعت بين العلم والإيمان، وتركت أثارها في حياة الإنسان علومًا ومعارف شتى، سادت الدنيا قرونًا من الزمان.

#### المسان عمارة وإنتاج والمساد

والإنسان المسلم ليس راهبًا في ديره، بل هو إنسان عمل وإنتاج للحياة، يعطيها كما يأخذ منها، ويعد عمارتها هدفًا من أهداف خلق الإنسان واستخلافه في الأرض، كما قال الله تعالى على لسان صالح لقومه: «يَعَرَّر أَعَنَّراً الله مَا لَكُم مِنْ إلَه عَرَّهُ هُو أَنْشَأَكُم مِنَ الأَرْضِ وَاسْتَعْرَكُم فِها» [هود: ٦١]، ومعنى: «استعمركم» أي: طلب إليكم عمارتها، والأصل في الطلب هو الوجوب، وعمارة الأرض لا تنافي العبادة، بل هي – إذا استقامت على أمر الله، وانضبطت بتعاليم شرعه – تصبح عبادة وقرية إلى الله تعالى، كما سياتي.

وقد جعل الله الأرض للإنسان مهادًا وفراشا، وجعل له فيها مستقرًا ومتاعًا إلى حين وبارك فيها وقدر فيها أقواتها، وأودع فيها أسباب المعايش التي تحقق بقاء هذا النوع إلى ما شاء الله، فما من دابة في الأرض، ولا طائر يطير بجناحيه إلا ورزقه موفور في هذه المعمورة.

ولكن جرت سنة الله ألا ينال رزقه إلا بكدح وسعي، فمن جد وجد، ومن زرع حصد.

يقول الله تعالى: «هُوَ ٱلَّذِي حَمَّلُ لَكُمُ ٱلْأَرْضُ ذَلُولا هَمَّشُوا فِي مَنَاكِهَا وَكُلُوا مِن زِرْقِهِ وَإِلَيْهِ ٱلنَّشُورُ» [الملك: ١٥].

فمن مشى في مناكب الأرض الذلول أكل من رزق الله، ومن قعد وتقاعس – بلا عذر – كان جديرًا ألا يأكل، إلا أخذًا من حق غيره من المشاة العاملين.

والعبادات الشعائرية في الدين الإسلامي لا تعطل المسلم عن العمل لدنياه، فهي لا تحتاج إلى تفرغ ولا انقطاع، بل هي دقائق معدودات لكل صلاة من الصلوات اليومية، الموزعة على أوقات اليوم والليلة.

والقرآن يصف رواد المساجد، العابدين لله تعالى بقوله: «يُسَبَحُ لَهُ فَا بِالْحُدُوَ وَالْأَصَالِ () رَجَالُ لَا نُلْهِمِهُ عَنَدُهُ وَلَا بَعُ عَن ذَكَرُ اللَّهُ وَإِمَّا السَّلَوَةِ وَإِيَّا الرَّكُوَةُ يَخَافُونَ يَوْمَا نَنَقَلُهُ فِيهِ الْقُلُوبُ وَالْأَبْسَتَرُ» [النور: ٣٣-٣٣].

ليس هؤلاء العباد المخلصون رهبانًا ولا دراويش، بل هم رجال أعمال وأموال، ولكن لم تلههم دنياهم عن أخرتهم، ولم يشغلهم حظ أنفسهم عن حق ربهم.

والمسلم مطالب أن يعمل لدنياه، بما تيسر له من فروع الإنتاج، زراعة أو صناعة أو تجارة، أو رعيًا، أو صيدًا، أو استخراجًا لما في الأرض، أو غير ذلك، مما تحتاج إليه الجماعة.

وفي الحديث الصحيح: «ما من مسلم يغرس غرسًا، أو يزرع زرعًا، فيأكل منه إنسان أو طير أو بهيمة إلا كان له به صدقة». [متفق عليه].

ومعنى هذا أن المسلم مطالب بالعمل للحياة إلى أن يتلفظ آخر أنفاسها، سواء انتفع بعمله أحد أم لم ينتفع، إنما هو مطالب بالعمل لذات العمل، فهو عبادة، وجهاد مقدس.

وإذا انصرف الناس عن الصناعات والحرف، وأصبحوا فيها عالة على غيرهم من غير المسلمين، كان العمل في هذا الميدان أولى وأعظم أجرًا.

وإذا احتاج الناس إلى التجارة لانقطاع الطرق، أو لوجود مخاطر شديدة، أو لقلة المكاسب بها، أو لغلبة بعض الأفراد أو الفئات على الأسواق، وتلاعبهم بالأسعار واحتكارهم للسلع والأقوات، تكون التحارة هنا أفضل.

نسال الله أن يوفقنا لما ينفعنا في ديننا ودنيانا، وأن يتقبل منا صالح أعمالنا، ويغفر لنا ما سلف من سيئاتنا، والحمد لله رب العالمين.

14



١٩٤٩ - أخرج الإمام أحمد في «مسنده» (٣/ ٤٥٥) ح(١٩٧١) قال: حدثنا محمد بن إدريس، يعني الشافعي، عن مالك، عَنْ ابْن شهَاب عَنْ عَبْد اللَّم بْن كَعْب الأَسْصَارِيَّ أَنَّهُ أَخْبَرَهُ أَنَّ أَبَاهُ كَانَ يُحَدِّثُ أَنَّ رَسُولَ اللَّه عِنِي قَالَ: «إِنَّمَا نَسَمَةُ الْمُؤْمِنِ طَائِرٌ يَغُلُقُ فِي شَجَرِ الْجَنَّة حَتَّى يَرْجِعَ إِلَى جَسَده يَوْمَ يُبْعَثُ ». [هذا حديث صحيح قد اشتهر عن ابن شهاب فتابع مالك متابعة تامة صالح ويونس كذا عند أحمد (٣/ ٤٥٥)، وتابعهم الليث بن سعد عند ابن حبان في «صحيحه» (٢٣٤)].

قلت: وننبه إلى أن هناك لفظًا آخر لهذا الحديث متفق عليه عن أبي هريرة رضي الله عنه أنَّ رسول الله ﷺ قال: «الشُهداءَ خَمْسَةٌ: المَطعُونُ، والمبطونُ، والغرقُ، وصَاحبُ الهَدْمِ، والشهيدُ في سبيلِ اللهِ». [خ: ٢٨٣٩، ١٩١٤].

أولاً: أكتفي في هذا العدد بهذين الحديثين العظيمين حتى أستطيع أن أكمل المسلحة المعدة شهريًا رثاءً ووفاءً لمن كان جزءًا من هذه السلسلة.

فكم كان حريصًا على مراجعة أحاديث هذه السلسلة بنفسه حديثًا حديثًا على كُتب السنة الأصلية؛ مخافة أن يقع التصحيف بالأحاديث أثناء مرورها بمراحل الإعداد للطبع، وذلك في كل عدد حتى تخرج للناس بنور أنفاس النبى صلى الله عليه وسلم.

إنه أخي الشيخ أبو يحيى زكريا حسيني، رحمه الله، تركنا ونحن نسير مع أنفاس رسول الله صلى الله عليه وسلم حتى قطعنا مسافة (٢٨٥٠) حديثًا صحيحًا ثابتًا.

رضي ألله عنه قال: قال رجول الله صلى إن وند إهل التبي وإن المعال الله المعارة قاد را رجول

لم يصحبوا نفسه، أنفاسه صحبوا « بَوْمَ لَا يُخْذِي اللَّهُ النَّبِيَ وَالَّذِينَ ءَامَتُواْ مَعَةً قُوْرُهُمْ يَسْعَى بَيْتِ أَيَّدِيهِمْ وَبِأَيْمَنِهِمْ يَقُولُونَ رَبَّنَا أَتَعِمْ لَنَا قُرَنَا وَاغْفِرْ لَنَّا إِنَّكَ عَلَى حَتَى شَيْءٍ قَدِيرٌ » [التحريم: ٨].

تُلتياً: فعلى مثل مصابنا فليحزن القلب ولتدمع العين، فالقلب يحزن، والعين تدمع، ولا نقول إلا ما يرضي ربنا، وإنا لفراقك يا أبا يحيى لمحزونون.

ولا نجد ما يهون علينا ما نجده إلا قول ربنا مخاطبًا نبينا صلى الله عليه وسلم: « وَمَاجَعَلْنَا لِبَسَر

شعبان ١٤٣٣ هـ

التولايد ١١

مَن قَبَلِكَ ٱلْخُلَدُ أَفَإِنَ مِتَ فَهُمُ ٱلْمَنْكِدُونَ» [الأبياء: ٣٤]. فإلى الله المشتكى، مات أبو يحيى والحاجة إلى مثله تتنامى، إي والله، فكم شد من أزري في سلسلة تحذير الداعية مدافعًا عن السنة رادعًا لأهل البدعة، لا يخاف في نشر الحق لومة لام، ومواقفه في هذا الشأن لا تُحصى، يعلمها رئيس التحرير حفظه الله، وعلى سبيل المثال لا الحصر عندما انتشرت بدعة التعامل مع الجان واشتهرت وانتشرت، واغتر الناس بها؛ وجاء مروجوها بقصص واهية ليلبسوا البدعة ثوب السنة، فقال أبو يحيى رحمه الله: لا بد وأن تبين حقيقة هذه القصة حتى يفرق الناس بين هذه البدعة – بدعة التعامل مع الجان مع الجان وبين الرقى الشرعية الثابتة بالكتاب والسنة، وفيها يلجأ الناس إلى الله متعلقة قلوبهم بالله عز وجل لا بالأشخاص أصحاب بدعة التعامل مع الجان.

فدحضنا حججهم التي استمدوها من هذه القصص الواهية، وكشفنا عارها، وبينا عوارها في سلسلة تحذير الداعية كما هو مبين برقم (٤)، (٥٥)، (٦١)، (٩٨)، وهذا الرقم الأخير حول قصة اغتر بها الكثير من طلبة العام لوجودها في بعض كتب العقيدة المشهورة، فالله أسأل أن يجعله لأبي يحيى من العام الذي به ينتفع، إذا ما العمل انقطع، فبه تحيى السنة وتنتشر، وتموت البدعة وتندحر.

ثالثًا: مناسبة الحديث الأول في هذا العدد لموت أبي يحيى رحمه الله:

الإمام الحافظ ابن كثير رحمه الله أورد هذا الحديث في «تفسيره» للآية (١٦٩ – آل عمران)، تُم ختمه بدعاء نسأل الله أن يحققه لأبي يحيى، حيث قال الإمام الحافظ:

قد روينا في مسند الإمام أحمد حديثًا فيه البشارة لكل مؤمن بأن روحه تكون في الجنة تسرح أيضًا فيها، وتأكل من ثمارها، وترى ما فيها من النضرة والسرور وتشاهد ما أعده الله لها من الكرامة وهو بإسناد صحيح عزيز عظيم اجتمع فيه ثلاثة من الأئمة الأربعة أصحاب المذاهب المتبعة... ثم قال:

«وفي هذا الحديث إنّ روح المؤمن تكون على شكل طائر في الجنة». وأما أرواح الشهداء فكما تقدم في حواصل طير خضر، فهي كالكواكب بالنسبة إلى أرواح عموم المؤمنين، فإنها تطير بنفسها، فنسأل الله الكريم المنان أن يميتنا على الإيمان». اهـ.

ونحن نسأل الله الكريم المنان أن يجعل لأبي يحيى نصيبًا من هذه الدعوة لينال هذه البشارة. رابعًا: مناسبة الحديث الثاني لموت أبي يحيى رحمه الله:

تستبين هذه المناسبة بما أخرجه الإمام مسلم في «صحيحه» ح(١٩١٥) من حديث أبي هريرة رضي الله عنه قال: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: «ما تعدون الشهيد فيكم؟ قالوا: يا رسول الله من قُتل في سبيل الله شهيدٌ. قال: «إن شهداء أمتي إذن لقليل». قالوا: فمن هم يا رسول الله؟ ثم بيَّن النبي صلى الله عليه وسلم الأسباب التي بها يسمى المسلم شهيدًا، ولقد مات أبو يحيى في سبب من أسباب الشهادة التي بيناها في الحديث الثاني.

فنسأل الله الكريم المنان أن يبلغه منازل الشهداء، وصلى الله وسلم على نبينا محمد وعلى آله وصحبه أجمعين.

الرحمد لله الذي شلق قسوى والمر معدى المحقد لل الذي خلق الموت والمناة ليناوقا ابنا احسن عملا والصلاة والسلام على عن قال الله له في كتابه all al had get at fact, get, i a los al ten laute gine ail. e 120 المدة المعين وحزن القلب ولم الل إلا ما تعيا R 🔶 Marrie مسن وكانت اراؤه مستنق وكلماته معاقة عداد : جمال سعد حاتم His, time the ale أبا يحيى تقبلك الله في الصالحين د . عبد الله شاکر وداعا أبا يحيى د . حمدي طه ورحل الوالد المعلم معاوية هيكل

Upload by: altawhedmag.com

الحمد لله الذي خلق فسوى وقدر فهدى، الحمد لله الذي خلق الموت والحياة ليبلونا أينا أحسن عملاً، والصلاة والسلام على من قال الله له في كتابه: « وَمَاجَعَلْنَا لِبَشَرِ مِن قَبَلِكَ ٱلْخُلُدُ أَفَإِينَ مِتَ فَهُمُ ٱلْنَكِلُونَ » [الأندماء: ٣٤].

فلله ما أخذ وله ما أعطى وكل شيء عنده بأجل مسمى، في يوم الأحد الموافق ١٤٣٣/٧/١٣هـ انتقل إلى جوار ربه ومولاه أخونا الصديق الحبيب المعلم المربي، صاحبنا في الله أبو يحيى «زكريا حسيني»، رحمه الله.

وهكذا تتجدد أحزاننا بفقد أحبتنا وشيوخنا، ولقد دمعت عليه العين، وحزن القلب، ولم أقل إلا ما يرضي الرب: «إنا لله وإنا إليه راجعون، اللهم أجرنا في مصيبتنا، واخلفنا خيرًا منها».

ولقد عرفت الشيخ منذ خمسة وثلاثين عامًا، ورايته محبًا للعلم، حريصًا عليه، قريبًا من إخوانه، معظمًا للتوحيد والسنة غيورًا عليهما، داعيًا إليهما بعلم وفقه وبصيرة، وقد حباه الله تعالى بخُلق كريم وسَمْت حسن، وكانت آراؤه مسددة، وكلماته موفَقة، ومواقفه منضبطة، ولقد تعلمت منه الكثير أثناء إقامتنا في المدينة النبوية، وكان هو أستاذًا وكنت طالبًا، وكنت أزوره كثيرًا في بيته ويبالغ في إكرامي وغيري من ضيوفه.

كما كان يتفضل عليَّ ويزورني في بيتي، ولقد لمست فيه حرصه الشديد على تربية أبنائه تربية صالحة، وقد وُفق في هذا كثيرًا – أسال الله أن يبارك له في عقبه –.

وقد اهتم الشيخ – كما عرفته – بالدعوة والعلم، وأفنى زهرة شبابه إلى وفاته في ذلك، فكان يتنقل بين القرى والأمصار داعيًا ومعلمًا ومربيًا، وكم استفاد الناس من مقالاته التي كتبها في مجلة التوحيد، وكان على رأس الساعين إلى إيجاد معاهد للدعاة ذات صبغة علمية منهجية، وظل يتابع هذا الأمر، حتى حصل على موافقة وزير الأوقاف بهذه المعاهد التي انتشرت في أنصار السنة بمصر، واستفاد من مناهجها خلق كثير خارجها، وكان هو المسئول الأول عن هذه المعاهد، حيث تولى إدارتها

🗠 بقلم/ 💦 د.عبد الله شاکر

الرئيس العام لجماعة أنصار السنة المحمدية

والإشراف عليها.

وفي العام الماضي أسند إخوانه إليه أعظم مهمة تقوم بها أنصار السنة وهي الدعوة إلى الله، وأصبح مديرًا لإدارة الدعوة والإعلام، وقد خطا بها خطوات، وكان يعمل بجد ونشاط يفوق غيره من الشباب، ومما يؤكد ذلك أنه وهو في مرضه أرسل مستبيانًا إلى الفروع يطلب بعض المعلومات ليبني عليها خططًا جديدة في الدعوة، وقد طلب ذلك وهو يعاني من شدة المرض، ورغب أن يتسلمه في يوم الجمعية العمومية المنعقدة بتاريخ ٢٠١٢/٤/٢٨م، ولم يحضرها لمرضه – رحمه الله –.

ولقد ابتلي ببعض الأمراض فصبر واحتسب، وقد زرته ومعي ولدي محمد في منزله الكائن ببلبيس قبل دخوله المستشفى بيوم واحد، وسمعته يحمد الله على ما هو فيه، ويثنى على ربه، ويشكره على فضله.

وإني - والله - لأرجو له الخير والجنة والعفو والمغفرة والدرجات العلا، وأن يشمله قول النبي صلى الله عليه وسلم: «ما يزال البلاء بالمؤمن والمؤمنة في نفسه وولده وماله، حتى يلقى الله وما عليه خطيئة». [رواه الترمذي وصححه الألباني]. وقدمني ابنه «يحيى» للصلاة عليه - وفي القوم من هو أفضل منى - فاستجبت لطلبه، وبكبت

ودعوته له صادقًا مخلصًا، وكنت من أول الواقفين المستغفرين له عند لحده، أسال الله أن يحشره مع الذين أنعم الله عليهم، كما أساله سبحانه أن يرزق زوجه وأولاده وجميع أهله الصبر على فراقه، وأن يجمعهم به في مستقر رحمته.

اللهم اغفر لعبدك زكريا وتقبله في الصالحين، وإني هذا أشكر جميع من حضر وشارك في العزاء، كما أشكر المواسين لذا في الداخل والخارج، وأقول للجميع: أحسن الله عزاءكم، وشكر سعيكم، وغفر لذا ولكم، وصلى الله وسلم وبارك على نبينا محمد وآله وصحبه وسلم.

٢٤ ( التوكيم العدد ٨٨ السنة العادية والأربعون

الحمد لله المتفرد بالبقاء والدوام، والصلاة والسلام على خير الأنام، وبعد: فقد فُوحِثْنَا ظُهْرَ الأَحَدِ ١٣ رَحْب

١٤٣٣هـ، الموافق ٢٠١٢/٦٢م بِخُبُرٍ وَفَاة أَحْيِنًا الْحَبِيبِ، حَامل رَايَة الْقُرْآن، فَضِيلَة الشَّيْخ أبي يَحْيَى زُكَرِيًا الْحُسِيْنِي -رحمه الله- إثْرَ عَمَليَة حِرَاحِيَّة أُجُرِيَتُ لَهُ، نَسْأَلُ اللهَ أَنْ بَكْتُبَ لَهُ الأَحْرَ وَ الثُّوَ اتَ.

رَحَلَ الشَّيْخُ عَنْ دُنْيَانًا وَتَرَكَ تَغْرَةُ، نَسْأَلُ اللهَ أَنْ بُهَنِّيَ لَهَا مَنْ يَسُدُّهَا. ونحن نُبَشَرَ أَهْلَهُ وَأَحْبَابَهُ بِمَا لَهُ عِنْدَ اللهِ، لَيَكُونَ في ذَلِكَ عَزَاءً لَهُمْ، وَبِكُونَ دَافَعًا لكُلْ مَنْ يَقْرَؤُهُ لِيَجْتَهِدَ فِي نَيْل مَا نُرْجُو أَنْ بَكُونَ الشَّيْخُ قَدْ تاله.

إن القرْآن الكريمَ هُوَ حَبِّل الله المتين، وَهُوَ الْنُورُ المبين، وَهُوَ الصِّراط المُسْتَقدِم، عَصْمَة لمَنْ تمسُّك به، وَنجاة لَنْ اتَّبَعَهُ، «كِنَبُ أُشْكِمَتْ ءَايَنَنْهُ، ثُمَّ فُعَيَلَتْ مِن لَدُنْ

حَكِيرٍ خَبِيرٍ» [هود: ۱]. وَلَقَدْ أَمَرَ اللهُ تَعَالَى رَسُولَهُ وَالْمُؤْمِنِينَ بِتَلاَوَة الْقَرْآنِ الْكَرِيمِ. وَقَدْ شَهدَ اللهُ تَعَالَى لقَّرَّاء القرْآن بَالإيمَان فقال تَعَالى: « ٱلَّذِينَ ءَاتَيْنَهُمُ ٱلْكِنَّبَ يَتْلُونَهُ. حَقَّ تِلَاوَتِهِ-أَوْلَتِيكَ تُوْمِنُونَ بِدِ وَمَن يَكْفُرُ بِهِ فَأَوْلَتِيكَ هُمُ الخَسِرُونَ» [اليقرة: ١٢١]. حياة الشيخ مع القرآن:

وَلَقَدْ عَاشَ السَّبْحُ -رحمه الله-



المشرف العام

مَعَ الْقَرْآنِ، يَتْلُوهُ آنَاءَ اللَّيْل وأطراف النهار، فنحسبه ولا نزكيه على الله، فنسال الله أن يكتب له به أجرًا، وأن يحط عنه وزرًا، وأن يجعله عنده له ذخرًا، وأنْ يُؤْتِيُهُ مَا وَعَدَهُ، وَأَنْ يَزِيدُهُ منْ فَضْله، كَمَا قَالَ سُبْحَانة: « لَيُوَفِيَهُمُ أَجُورَهُم وَيَزِيدَهُم فَنَقُولُ وَبِاللهِ تَعَالَي التَوْفِيقِ: ﴿ مَنْ فَضَابِهِ إِنَّهُ. غَفُورٌ شَكُورٌ » [فاطر: ٣٠]، الله المالي مناري جهود الشيخ

# للا تحفيظ القرآن الكريم:

وَالشَيْخ -رحمه الله- كان منَ الحفاظ المتقنان، نحْسَبُهُ كَذلك، وَاللهُ حَسيبُهُ، فَنَرْجُو إِذَا قَرَأَ يَوْمَ القَيَامَةِ أَلا يَقَفَ حَتَّى يَخْتَمَ، كَمَا كَانَ يَخْتَمُ فِي الدُّنْيَا، فَتَكُونُ مَنْزَلْتُهُ في أعْلَى دَرَجَات الجِنْة، بفضّل الله وَرَحْمَتِه.

وُلقد عَاش الشَيْخ لَلْقُرْآن مُعَلِّمًا بعْدَ أَنْ تَعَلَّمُهُ، وَبَذَلَ فَي تَعَلَّمُه جَهْدَه، وَلَمْ يَكتف بأن يَجاز من أهْل القرْآن في قَرَاءَة حَفْص وَحْدَهَا، بَلْ جَدْ وَاجْتَهَدَ حَتَّى وَالْمُؤْمِنِينَ وَالْمُؤْمِنَاتِ. الله

أَتْقَنَ الْقَرَاءَاتِ الْعَشْرِ، وَأَحِيزَ فيها، ثمَّ انشغل بتعليم القرَّان، وَأَوْلِى فَلَدْةَ كَندَهِ، وَتَمَرَّةَ فَوَادَه، وَهُمْ أَوْلادُهُ الذَكُورُ الثَّمَانيَة، أَوْلاهُمْ رِعَايَتُهُ، وَبَذَلَ لَهُمْ جُهْدَه، حَتّى خَتَمُوا أَجْمَعُونَ، فَهُمْ-إِنْ شَاءَ اللهُ- في صَحِيفَة حَسَناته، هُمْ وَمَنْ عَلَمُوهُمْ إِلَى بَوْمِ الْقَبَامَة.

فَعَنْ عُثْمَانَ رضى الله عنه عن النبيُّ صلى الله عليه وسلم قال: «خَيْرُكُمْ مَنْ تَعَلَّمُ القَرْآنَ وَعَلَّمَهُ» [أخرجه البخاري وغيره]. وعن أنس بن مالك رضى الله عنه قال: قال النبي صلى الله عليه وسلم: «إنَّ لله أهْلينَ منَ النَّاس». قَالُوا: يَا رَسُولَ الله مَنْ هُمْ؟ قال: «هُمْ أهْل القَرْآن، أهْل الله وَخاصَّتَهُ» [أخرحه ابن ماحه ٢١٥ وصححه الألداني

في صحيح الجامع ٢١٦١]. فالشيئخ إذن من أهل الله، العارفين به، الناصحين لله، وَلرَسُوله، وَلكتَابه، وَلائمَة المسلمين وعَامَتهُم. وكان-رحمه الله- حَرَيضًا عَلَى الْجَمْعِيَّة وَدَعْوَتِهَا، وَسَلاَمَة مَنْهَجِهَا. فَهَنبِتًا لَهُ مَا قَدَّمَ وأخر.

ولا يسعنا في الختام إلا أن نقول: «ربح البيع أبا يحيى»، وإنا لله وَإِنَّا إِلَيْهِ رَاجِعُون. اللَّهُمَّ أَجُرْنًا فَى مُصَبِيَتِنَا وَاخْلُفُ لَنَّا خَيْرًا مَنْهَا. اللَّهُمَّ اغْفَرْ لأَبِي يَحْيَى، وَارْفَعْ دَرَجَتَهُ فَى المَهْدِينَ، وَاخْلُفُهُ فِي أَهْلِه في الْغَابِرِينَ، وَاغْفِرْ لَنَّا وَلَهُ يَا رَبِّ الْعَالَمَينَ. اللَّهُمُ لا تُحرِمُنا أحْرَهُ، وَلا تَفْتِنَا بَعْدَهُ، وَاغْفَرْ لذا وَلَهُ، وَلِلْمُسْلِمِينَ وَالْمُسْلِمَاتَ،

TO

التوكيد

شعبان ١٤٣٣ هـ

مات الوالد وتركني وحيدًا، مات الحنون، رفيق الدرب، كنت أوصيه بأولادي في رحلات العلاج والتداوي، مات الشبيخ الخلوق، صاحب القلب الطيب، فاللهم أجرنا في مصيبتنا، واخلفنا خيرًا منها، والله إن القلب ليحزن، وإن العين لتدمع، وإنا على فراق أتمتنا وعلمائنا لمحزونون، ولانقول إلاما يرضى ربنا: إنا لله وإنا اليه راجعون.

مات الوالد في أول الأيام البيض من رجب، سبحان الملك الوهاب يؤتى فضله من يشاء، والله ذو الفضل العظيم.

وكأننى كنت على موعد لرحيل الأحبة، ففي يوم الجمعة الموافق ١٣ رجب ١٤٢٢هـ فقدت الأب الحنون، والشيخ الجليل فضيلة الشيخ صفوت ذور الدين، رجمه الله رجمة واسعة، وصلينا عليه صلاة الجنازة بعد المغرب في المسجد الحرام بمكة المشرفة، وفي ١٣ رحب ١٤٣٣هـ بلحق به الشيخ الحبيب وصلى عليه بعد المغرب في مسجد التوحيد ىيلىيس.

إنها إرادة الله، كنت أوصيه بأن يصلى عليَّ عندما كانت تشتد بي آلام المرض، وكانت كلماته التي تخرج منْ فيه بلسمًا شافيًا، أدعو الله العلى القدير أن يلحقني به في أعلى عليين، وفي الفردوس الأعلى، أمان أمان. في إدارتها المان المان المان الم

مات الوالد رحمه الله، ونسأل المولى القدير أن يرزق زوجه وأولاده وأهله وتلامذته وطلابه الصبر على فقده، وأن يجعلهم خير خلف لخير سلف، فلا يُنسى من دعوة صالحة أو صدقة جارية، وإنه والله كان والدًا لكل شداب الدعوة إلى الله؛ إليه يرجعون، وبأقواله ينتصحون، وبتوجيهاته ياتمرون، فرحمه الله وأسكنه الفردوس الأعلى مع سيد الدعاة وإمام الأنبياء محمدًا عليه الصلاة والتسليم.

# رئيس التحرير اعداد/

إن الخطب جلل، والمصاب عظيم، ولكن لذا الأسوة فى سلفنا الصالح من صحابة رسول الله صلى الله عليه وسلم، صبروا على مصيبة موت رسول الله صلى الله عليه وسلم، ثم على موت الخلفاء من يعده.

حقيق على من عُرف أن الموت مورده والقيامة موعده، والوقوف بين يدى الجبار مشهده أن تطول في الدنيا حسرته، وفي العمل الصالح رغبته، « فَلا تَغُرُنَّكُمُ ٱلْحَيَوْةُ ٱلدَّنْيَا وَلَا يَغُرَّنَّكُم بِٱللَّهِ ٱلْغَرُولُ ،

[لقمان: ٣٣]. فاحذروا الاشتغال بالدنيا الفانية. هل ينتظر أهل غضاضة الشياب إلا الهرّم، وهل بضاعة الصحة إلا السقم، وهل طول البقاء إلا مفاجأة الفناء واقتراب الفوْتَ، ونزول الموت، وأزف الانتقال، وإشغال الزوال، وعرق الجبين، وعظم القلق، وقبض الرمق؟!

يا ساكن اللحد غدًا أين الوالدون وما ولدوا، وأين الجبارون، وأين ما قصدوا، وأين أرباب المعاصى على ماذا ورودوانا أما جنوا ثمرات ما جنوا وحصدوا، أما قدموا على أعمالهم في مالهم ووفدوا، أما خلوا في ظلمات القبور؟ بكوا والله وانفردوا... وإنى أحسبك والله أيها الوالد شهيدًا، فقد كانت الدعوة إلى الله تعالى هي حياتك.. والتقرُّب إلى الله بغيتك، وقد فاضت روحك وأنت تجاهد منَ أجل نشر دعوة التوحيد!!! 斗 🛀 🛀

فاللهم ارحم شيخنا رحمة واسعة، وأبدله دارًا خيرًا من داره، وأهلا خير من أهله، واجمعنا وإياه مع النبيين والصديقين والشهداء والصالحين، وحسن أولئك رفيقا.

80001AV

أسامة سليمان

الحمد لله، والصلاة والسلام على رسول الله، وبعدُ:

فإن التسليم لقضاء الله والرضابه من صفات أهل الإيمان، يقول سبحانه: « وَفِشِّر الصَّبِرِينَ () الَّذِينَ إذا أَمَنبَتَهُم مَصِيبَة قَالُوا إِنَّا لِلَّهِ وَإِنَّا إِلَيْهِ رَجِعُونَ» [العقرة: ١٥٥ - ١٥٦].

/alas to

وإن المصيبة مهما عظمت فإن مصيبة موت سيد البشر صلى الله عليه وسلم لهي أعظم المصائب بالنسبة للمسلم، وفراق الأحدة في هذه الدنيا الفانية تذبر من رب العالمين للأحياء على دنو الموت.

وفي الأيام الماضية فقدنا أخانا الكريم وشيخنا الجليل فضيلة الشيخ العابد الزاهد: زكريا حسيني، أبا يحيى، الذي تعلمنا منه الخلق والسمت قبل العلم، الذي كان محبًا لإخوانه محافظا على منهج أهل السنة والجماعة، نابذا لمنهج المبتدعة والفرق الضالة، فرحمه الله رحمة واسعة، وباعد بينه وبين خطاياه كما باعد بين المشرق والمغرب، ولا نقول إلا ما يرضى ربنا، وإنا لله وإنا إليه راجعون.

> العدد ٨٨٤ السنة الحادية والأربعون 177 لتهديد

ففي زمان قبض العلماء وذهاب الأخيار والفضلاء فقدت جماعة أنصار السنة المحمدية عَلمًا بارزًا من أعلامها، ورمزًا من رموزها، سخَر حياته،

> وقلمه، ولسانه لدعوة التوحيد، حتى أتاه اليقين من ربه. عرفت الشيخ زكريا – رحمه الله – والداً وعالماً ومربيًا، عرفته عالماً يعظّم الدليل، مقدماً إياه على آراء الرجال مهما علت رتبتهم، وقد شاهدت مواقف عديدة في هذا الشان من شيختا رحمه الله، وقد كان يردد دائمًا مقولة السابقين: «كل نُؤخذ منه ويُرد

إلا رسول الله صلى الله عليه وسلم، وكان يتمثل دائمًا قول ابن القيم رحمه الله عن شيخ الإسلام ابن تيمية: «شيخ الإسلام حبيبٌ إلينا، والحق أحب إلينا من شيخ الإسلام».

بقلم

معاوية محمد هيكل

وكان لعلماء السلف من الصحابة ومن سار على نهجهم منزلة عظيمة ومكانة عالية في قلب شيخنا، فكتب – رحمه الله رحمة واسعة – عن الصحابة الكرام سلسلة مقالات في مجلة التوحيد، مدافعًا عنهم ومنافحًا، يرد شبهات المغرضين، ويدحض ضلالات المبتدعين، غير مبال بإرجاف المرجفين، فرحمه الله رحمة واسعة، ورفع درجتهً في المهديين.

وكذلك كان حاله مع علماء الأمة المعاصرين، أمثال الشيخ ابن باز، والألباني، وعبد الرزاق عفيفي، وابن عثيمين، رحمهم الله، وغيرهم مما يفوق الحصر، فكان يذكرهم بكل جميل وإحسان، ويجلَهم ويقدرهم، فكان يذكر طرفًا من كلماتهم، وأخلاقهم، وعلمهم، ونحن ذات مرة على مائدة التوحيد باللجنة العلمية نراجع المجلة الغراء،

راح يذكر ذات مرة لنا طرفًا من مناقب الشيخ ابن باز وفضائله، وينساب في الحديث عن أخلاقه، وإحسانه وعطفه على الناس عامة، وطلبة العلم خاصة، فكان كلما

يذكر موقفا من مواقف الشيخ النبيلة وما أكثرها، ينهمر الدمع هطالاً من عينيه، حزنًا على فقد الأمة لعلمائها ورموزها.

ونحن والله لتنهمر دموعنا اليوم حزنًا عليه، وألمًا لفراقه. كما عرفته والدًا كريمًا ودودًا رحيمًا رقيق القلب

لكل ذي قربي ومسلم، يستشعر الزائر إلى مجلة بالدفء والرحمة والحنان؛ كوالد بين

التوحيد وهو معنا بالدفء والرحمة والحنان؛ كوالد بين أبنائه، يوجّه وينصح، يسهر معنا الليالي من أجل أن تحرج مجلة التوحيد في أجمل صورة، وأبهى حلة.

وإذا أردت أن تتعرف على أثر علمه ومنزلته عند طلاب العلم فاذهب إلى فروع الجماعة، وخاصة بين أبنائه وطلابه، الذين هم ثمار غرسه بقلعة التوحيد والسنة ومنارة الهدى والنور بمدينة بلبيس، عندئذ سترى بستانًا يانعًا من العلم تقطف من أزاهيره وتجني من ثماره وتستظل بوارف ظلاله.

وفي الختام أقول لأبناء الشيخ وطلابه: إن للهما أخذ ولهما أعطى وكل شيء عنده لأجل مسمى، فلتصبروا ولتحتسبوا يا دعاة التوحيد ويا حماة السنة، ورحم الله شيخنا رحمة واسعة، ونور له بالإيمان قبره، وأفسح له فيه مد بصره، وعوضنا خيرًا عن فقده، وبارك الله عز وجل في عقبه، وجعلهم امتدادًا مباركًا له بإذن الله عز وجل.

وإنا لله وإنا إليه راجعون، والحمد لله رب العالمين.

شعبان ۱۶۳۳ ه.

أحمد صلاح رضوان

التوكيك

LABIN GAIN alas

الحمد لله والصلاة والسلام على رسول الله وآله وصحبه، وبعدُ:

فهذه زفرات مهموم، وأنات مكلوم، وحشرجات أنفاس مصد<mark>و</mark>ر، على فراق <mark>شي</mark>خنا ووالدنا فضيلة الشيخ الإمام، حسنة الأيام: زكريا حسيني، رحمه الله.

فقد كان الشيخ رحمه الله من العلماء الفضلاء الذين حفظ الله بهم الدين ونصر بهم السنة، فكان شوكة في حلوق المبتدعة، الذين يريدونها عوجًا، لا سيما وهو صاحب باب السنة في <mark>مجلة</mark> التوحيد الغراء، وقلمه يُخبر عنه.

مات الشيخ رحمه الله والأمة أحوج ما تكون إلى مثله، في زمان كثرت فيه الفتن، وزادت فيه غربة الدين، وندر فيه المستمسكون بالسنة كان الشيخ لنا نبراسًا على الدرب، ما حرمنا منه الفائدة أبدًا، بل ما شعرت باليُتم حقًا إلا يوم وفاته، فقد كان بيني وبينه أبوة علمية. كان الشيخ رحمه الله لا يحب الشهرة، ولا يطمح لدنيا، فما سلَّ عزمه وما كسرت شوكته، عفيف النفس، طيب الطوية، حسن الخلق، ولا ينكر شذا خُلُقه إلا مذكوم، تعلمنا من لحظه قبل وعظه، ومن سمته قبل علمه، فقد كان رحمه الله على مُحياه نُضرة السنة، وخُلق القرآن، أحسبه كذلك والله حسبه.

وكان في أخر كلماتي له – رحمه الله –: تقوىً يا شيخنا ولا تشمت بنا الأعداء، فمرض أمثالكم يفرح به أهل البدع، كما كان السلف يقولون، ثم دعا لي بالبركة، حتى فجعت الأمة كلها بموته رحمه الله، وسقط حصن، وانفتح ثغر، قد كفانا الله مؤنته طيلة حياته، رحمه الله.

فرحمك الله يا شيخنا، وجبر الله مصابنا فيك، وعوضنا خيرًا. أم<mark>ين.</mark>

اسمه: هو الشيخ زكريا حسيني محمد السيد منصور. مولده: وُلد في قرية العباسة (مركز أبي حماد، محافظة الشرقية) في ١٩٤٦/١٢/١٥م الموافق١٣٦٦/١/١/هـ. حياته التعليمية:

الحقه والده بالكُتَّاب في بلدته، فتعلم فيه الحروف كتابةً على اللوح، وحفظ بعض القرآن، ثم ألحق بجمعية المحافظة على القرآن الكريم في بلبيس حتى أتم حفظ القرآن الكريم.

ومع حفظه القرآن في الجمعية ؛ درس منهج المرحلة الابتدائية في الجمعية نفسها، وتخرج فيها عام ١٩٦١م الموافق عام ١٣٨**١ه. و**كان ترتيبه الثاني.

ثم التحق بعد ذلك بمعهد بلبيس الإعدادي الأزهري؛ حيث حصل على الشبهادة الإعدادية عام ١٩٦٦م الموافق ١٣٨٦هـ.

ثم التحق بمعهد الزقاريق الثانوي الأزهري وحصل على الشهادة الثانوية عام ١٩٦٩م الموافق ١٣٨٩هـ.

ثم التحق بكلية التربية بجامعة الأزهر شعبة الدراسات الإسلامية، وتخرج فيها عام ١٩٧٤م للوافق ١٣٩٤هـ

#### حياته الوظيفية:

عَيْن بعد تخرجه بشهر واحد مدرسًا بالمعاهد الأزهرية، وتحديدًا في معهد بورسعيد الإعدادي الثانوي، وظل فيه عامًا كاملا؛ ثم انتقل إلى معهد بلبيس الإعدادي الثانوي، وظل به حتى عام ١٣٩٨هـ الموافق١٩٧٨م.

وفي عام ١٣٩٨ه تعاقد مع الجامعة الإسلامية بالمدينة المنورة؛ للتدريس في المعهد المتوسط، وشعبة اللغة العربية لغير الناطقين بها في مجال تدريس اللغة العربية، والإشراف والتوجيه على تدريس العلوم الشرعية، والمشاركة في لجنة وضع المناهج ولجنة تصنيف الطلاب الجدد من عام ١٩٧٨م-١٩٩٤م، وقد تخرج على يديه العديد من الطلبة الأعاجم من مختلف البلدان الإسلامية.

انتقل بعد ذلك لجمعية تحفيظ القرآن الكريم بالمدينة المنورة ؛ حيث عمل في الإشراف والتوجيه على حلقات ومدارس تحفيظ القرآن الكريم، والإشراف على الدورات التدريبية والتربوية للمحفظين بالجمعية من١٩٩٨م-أحدث طفرة فريدة في مستوى التحفيظ بالجمعية، وقاد الجمعية للصدارة بين مثيلاتها على مستوى الملكة العربية السعودية، حيث تميزت بكثرة الخريجين من الحفاظ الذين تالقوا في المسابقات المحلية والدولية، بل وصار منهم إمامُ للحرم المدني ثم المكي وهو الشيخ عبد الله بن عواد الجهنى.

# ۸ إعداد / جمال سعد حاتم وأيناء الشيخ رحمه الله

# حياته الدعوية:

عمل في مجال الدعوة إلى الله من خلال مساجد جماعة أنصار السنة المحمدية بمصر من خلال المحاضرات والأسابيع الثقافية وخطب الجمعة وحضور الندوات. تولى رئاسة جماعة أنصار السنة المحمدية – فرع بلبيس بعد وفاة سماحة الشيخ محمد صفوت نور الدين عام ٢٠٠٢م، وكانت له جهود ملموسة في هذا الفرع في مجال تحفيظ القرآن الكريم للرجال والنساء؛ في مدارس تحفيظ القرآن الكريم التي أنشاها الشيخ في مدارس تحفيظ القرآن الكريم التي أنشاها الشيخ وأشرف عليها طيلة حياته، وصار منهم أئمة للمساجد ومحفظون للقرآن الكريم، وكذلك جهوده في تخريج ومحفظون للقرآن الكريم، وكذلك جهوده في تخريج بلبيس يرسل خطباء من الفرع إلى فروع أخرى داخل محافظة الشرقية وخارحها.

تولى إدارة شئون القرآن الكريم بجماعة أنصار السنة المحمدية بالمركز العام، ثم تولى إدارة معاهد إعداد الدعاة بالجمعية، ثم تولى إدارة الدعوة و الإعلام بالجمعية.

عمل باللجنة العلمية لمجلة التوحيد، حتى صار رئيسًا لها، وقد كان يراجع المجلة كل شهر مراجعة لغوية وعلمية؛ يقضي في ذلك ساعات طوالاً ويسهر من أجل ذلك ليالي متتابعة؛ لكي تخرج المجلة في أفضل مستوى يستفيد منه القراء.

كان عضوًا بلجنة الفتوى بجماعة أنصار السنة المحمدية. بالمركز العام.

درًس المواد الشرعية والدعوية واللغة العربية بمعاهد إعداد الدعاة بمصر من عام ٢٠٠١م حتى عام ٢٠١٢م. وكان هناك العديد من الطلبة يقرعون عليه في آخر حياته ولم يكملوا، إضافة إلى مجلس لدراسة كتاب المغني في الفقه كان يَخْضُرُهُ العديد من طلبة العلم والدعاة في منزله.

شارك في مؤتمر حوار الأديان الذي أقامته رابطة العالم الإسلامي بمكة المكرمة عام ٢٠٠٨م وتحت رعاية خادم الحرمين الشريفين الملك عبد الله بن عبد العزيز.

شارك في المؤتمر الرابع لأنصار السنة المحمدية بدولة السودان، وذلك في شهر يناير من عام ٢٠١٢م بدعوة من الجماعة هناك. تولى رئاسة مجلس علماء ودعاة الشرقية والذي أُنشئ

التوكير العدد ٨٨ السنة الحادية والأربعون

1 1

#### عام ۲۰۱۱م.

شارك في أنشطة دعوية ودورات علمية في دولتي الكويت والإمارات العربية المتحدة.

# اولاده:

له من الولد تسعة؛ ثمانية أبناء وابنة واحدة، سبعة منهم يحفظون القرآن كاملاً، وأربعة منهم أئمة وخطباء، وقد كان له أثر واضح في حفظهم للقرآن الكريم، وتعلمهم لعلوم الشريعة وغيرها.

#### صفاته وأخلاقه:

امتاز رحمه الله بحُسن الخلق، ولين الجانب، والتواضع، والحلم، والأناة، والعفو والصفح عمن أساء إليه، والشجاعة المعهودة في الحق، وكان حكيمًا في أقواله وأفعاله، شديد البر بوالديه رحمهما الله، متلطفاً مع مخالفيه في المنهج، وقد وضع الله له القبول في قلوب العباد، فما رآه أحد إلا أحبه وشعر بقربه منه، يفيض بحنان الأبوة وعطف الأخوة على كل من حوله، ويحب الخير لكل أحد، ويقدم النصيحة لمن حوله، كان يرفض الضهور في وسائل الإعلام على الرغم من كثرة إلحاح الناس عليه وطلبهم له، لكنه كان يفضل أن يجعل الناس عليه وطلبهم له، لكنه كان يفضل أن يجعل الناس عليه وطلبهم له، لكنه كان يفضل أن يجعل وقته كله لمعاهد إعداد الدعاة، وللدروس المنهجية التي وينهضون بالدعوة إلى الله، ويكملون مسيرة العلماء الذين كان لهم دور بارز في نشر المنهج السلفي وعقيدة أهل السنة والجماعة.

وكان –رحمه الله– لا يدخر جهداً في سبيل نشر العقيدة الصحيحة والمنهج السلفي الصحيح، وكان يحرص على تلبية الدعوة للدروس والمحاضرات والخطب في مختلف المحافظات من شمال مصر إلى جنوبها، ولا يتخلف إلا لضرورة، ويتكبد مشقة السفر مع مرضه محتسبًا تلك الخطوات عند ربه.

#### شيوخه

تتلمذ في مراحله الأولى على:

الشيخ محمد مصطفى عساف والشيخ عبد الحليم على والشيخ منصور حسن شتات والشيخ محمد الأنجباوي والشيخ سليمان البس، وهو الذي أتم عليه حفظ القرآن الكريم كاملاً برواية حفص عن عاصم من طريق الشاطبية والشيخ عطوة أبوغيدة، مدير جمعية المحافظة على القرآن الكريم .

ثم تتلمذ خلال دراسته الأكاديمية بجامعة الأزهر على كوكبة من العلماء والأساتذة، ومن أشهرهم: الشيخ الدكتور/ عبد الحليم محمود. شيخ الأزهر الأسبق والشيخ الدكتور/ محمد الطيب النجار رئيس جامعة الأزهر الأسبق والشيخ الدكتور/ محمد الأحمدي أبو النور وزير الأوقاف الأسبق والشيخ الدكتور/عبد الفتاح الشيخ رئيس جامعة الأزهر الأسبق والشيخ الدكتور/ محمود بن الشريف والشيخ الدكتور/عبد الوهاب فابد

والشيخ/ محمد الغزالى رحمه الله.

ثم في فترة مكثه في المدينة المنورة تتلمذ على مشايخ القرآن والقراءات بالمدينة وكان من أبرزهم: الشيخ عبد الفتاح السيد عجمي المرصفي "صاحب كتاب هداية الفتاح السيد عجمي المرصفي "صاحف الشريف، المحف بمجمع الملك فهد لطباعة المصحف الشريف، والمدرس بالجامعة الإسلامية والشيخ عبد الحكيم عبد السلام خاطر "عضو لجنة مراجعة المصحف بمجمع الملك فهد لطباعة المصحف الشريف"، وأجازه الشيخ بها، الملك فهد لطباعة المصحف الشريف"، وأجازه الشيخ بها، من عريق طيبة النشر حتى وصل إلى قوله تعالى: « يُمَنُ الذي عامنوا بالقول الثابي في المروق الذي رفي الأورفي الأيم من سورة إبراهيم]، ثم توقف بعد ذلك لعودته إلى مصر، لكن الشيخ احمد ما لبث أن أجازه فيها؛ لما رأى من إتقانه وحرصه واجتهاده.

كما تتلمذ على بعض علماء المديشنة في الحرم النبوي ومن هؤلاء: الشيخ عبد المحسن العباد "حفظه الله" رئيس الجامعة الإسلامية الأسبق والشيخ صالح العبود "حفظه الله" رئيس الجامعة الإسلامية السابق.

كما كان يحضر دروس بعض المشايخ في الحرم أيضا مثل: الشيخ عمر فلاتة "رحمه الله " والشيخ عطية سالم "رحمه الله" والشيخ أبو بكر الجزائري "حفظه الله"، وكذلك دروس الشيخ محمد بن صالح العثيمين "رحمه الله" التي كان يلقيها بالمدينة على فترات.

#### تلامدذه:

تتلمذ على يديه الكثير من طلاب العلم داخل مصر وخارجها ؛ حيث تلقوا عنه العلوم الشرعية، واللغة العربية، والقراءات.

### مؤلفاتهوكتاباته:

١- كتاب الفقه في العبادات، ألفه لطلاب المستوى الثالث.
في شعبة اللغة العربية بالجامعة الإسلامية.

٢- كتاب مختارات من التفسير، للمستوى الرابع بالشعبة أيضًا، بالإشتراك مع الأستاذ عبد الرحمن بن محمد المختار، المدرس بالشعبة أنذاك.

۳- تولى إعداد مقال (باب السنة) بمجلة التوحيد، وذلك بعد وفاة الشيخ محمد صفوت نور الدين من عام ۲۰۰۲م حتى عام ۲۰۱۲م.

#### وفاته:

في يوم الأحد الثالث عشر من شهر رجب المحرم عام ١٤٣٣هـ، الموافق للثالث من شهر يونيو عام ٢٠١٢م وفي العاشرة والنصف صباحًا فاضت روحه إلى باريها، بعد صراع مع المرض، أجرى على إثره عملية جراحية بالمركز الطبى العالمي.

نسال الله أن يتغمده برحمته، وأن يتجاوز عنه، وأن يسكنه الفردوس الأعلى، وأن يجعل ما قدمه في ميزان حسناته، وأن يعوض الأمة خيراً في فقده.

شعبان ١٤٣٣ هـ

التوديد ١٩٢



الحمد الله وحده والصلاة والسلام علي نبيه محمد وأه وصحبه، وبعد:

فقد ساعنا نبأ وفاة شيخنا ووالدنا الفاضل فضيلة الشيخ زكريا حسيني رحمه الله، ويموته فقدنا علمًا من أعلام أنصار السنة ولا أبالغ إن قلت علمًا من أعلام الدعوة في هذا العصر مع عزوفه عن الشبهرة، وقد شرفت بالعمل تحت قيادته بمعهد إعداد الدعاة بالمركز العام وباللجنة العلمية لمجلة التوحيد، وقد كنت أحلس معه الساعات الطوال في مراجعة المجلة تعلمت فيها الكثير من فضيلته، فكان الأب الحنون لنا جميعًا والمرجع فيما يشكل علينا من مسائل، وكان إذا سكت أعجبك صمته وإذا تكلم نطق بالحكمة، وقد كان رحمه الله شديد التمسك بالسنة ثابت على الحق لا يمارى ولا يداهن، وقد تعلمنا منه كيف نعف السنتنا عن المخالفين في المنهج مع بيان الحق، وقد كان رحمه الله شديد التواضع ويحترم التخصص، فكان إذا عُرض عليه سؤال في الفقه أحاله عليَّ، بل أحيانا يسالني فضيلته في بعض المسائل وهو أعلا مني علمًا وقدرًا!! وقد فقدنا بموته أبًا وشيخا ومربيًا نسأل الله أن يجعله مع الذين أنعم عليهم من النبيين والصديقين والشهداء والصالحين وحسن أولئك رفيقا.

وأسوق في هذه العجالة بعض <mark>البشريات ل</mark>نفسي ولإخواني وأهله، لعل في ذلك سلوى لذا عن فقدنا لشيخنا الجليل رحمه الله. – اتصال العمل:

يقول رسول الله صلى الله عليه وسلم: «إذا مات ابن أدم انقطع عمله إلا من ثلاث: صدقة جارية، أو علم يُنتفع به، أو ولد صالح يدعو له» [رواه مسلم]، ونحسب أن الثلاث خصال قد حازها الشيخ رحمه الله.

- تكفير الذنوب ورفع الدرجات:

في الحديث: «ما يزال البلاء بالمؤمن والمؤمنة في نفسه وولده وماله حتى يلقى الله وما عليه خطيئة» [روام الترمذي وصححه الألباني].

ولعل ما ألم بالشيخ من مرض عانى منه كثيرًا علي مدار سنوات، وبخاصة في الأشهر الأخيرة من حياته، أن يكون مكفرًا لذنوبه جميعًا ورفعه لدرجاته عند الله تعالى.

- الشهادة:

جاء في الحديث: «الشهداء خمسة: المطعون والمبطون والغريق وصاحب الهدم والشهيد في سبيل الله» [رواه البخاري]. ونحسب أن الشيخ قد حاز هذه الفضيلة؛ لأنه مات من مرض البطن. وهناك الكثير والكثير من بشريات أهل الإيمان لايسع هذا المقام لذكرها، نسال الله عز وجل أن يرحم شيخنا رحمة واسعة، وأن يجزل له الثواب علي ما قدمه لخدمة دينه، وأن يرفع في الجنة درجاته، ويجعله في أعلا علين، فهو نعم المولى ونعم النصير.



الحمد لله الباقي وكل من عليها فان، والصلاة والسلام على من تشرف ببعثته ودعوته الثقلان، حتى دخل في دينه أفواج الإنس والجان، فسبح بحمد ربه وانتقل إلى أعلى درجات الجنان، سيدنا محمد سيد ولد عدنان، صلى الله وسلم وبارك عليه وعلى من اتبعوه بإحسان.

وبعد.. اكتب هذه الكلمات عن شيخي الشيخ الراحل أبي يحيى – زكريا حسيني، وأنا يملؤني الأسي والحزن والانكسار، وقد فقدت أبًا وأخا وشيخا ورفيقًا وأنيسًا. كنا إذا جلسنا تعارفت أرواحنا وائتلفت حتى صارت روحًا واحدة في جسدين، توافق واتفاق، لا نفور ولا شقاق، يسرني ما يسره، ويضرني ما يضره، ولذلك فلوعتي عليه، وحسرتي على رحيله، لها مرارة في القلب وغصة في الحلق.

وقد سأفرت إلى السعودية قبل رحيله بيومين، ولم أكن أعلم أنه سيسافر السفر الطويل، فكل ذي غيبة يئوب، وغائب الموت لا يئوب، ولولا الملامة ما عزيت أحدًا من أهله؛ لأني من أهله، وبحاجة إلى من يعزيني، ويخفف عني ويواسيني.

آبا يحيى فلن انساك حتى

اكمّل ما رَجَوْتَ عَدِي وَامْسِي ولولا انَّ جُلُ النّاس حولي يُصبَرونَنَي لكرهتُ نَفَسِي وإلى إخواني ومحبيه اسوق شيئًا

> مناقبه وشمائله وفضائله؛ أولاً: زهده وكراهيته للشهرة:

كان رحمه الله داعية إلى الله تعالى متفرغًا لذلك مع مصارعة المرض له، محتسباً لا يبتغي في ذلك الأجر إلا من الله تعالى، وكان لا يحب الشهرة والظهور، وقد الح عليه الشيخ محمد حسان -حفظه الله تعالى- وكنا معه في المصورة أن يشترك في حلقة على قناة الناس، قبل إنشاء قناة الرحمة،

٢٠ ( التوكيط العدد ٢٨٨ السنة الحادية والأربعون



والشيخ يتعذّر له. رحمه الله تعالى. ثانيًا: جراته في الحق:

كان رحمه الله لا يجاري أحدًا في رأيه إذا لم يكن مقتنعاً بما يقال، ويجهر بالحق لا يخاف في ذلك لومة لإئم، في الوقت الذي كان لا يتكلم إلا إذا طلب منه الكلام وإلا جلس صامتاً، وكل القريبين منه يعلمون ذلك عنه.

ثالثاً: نُبُدُه للتعصب والتقليد: سمعته مرة في مسجد الحمد بابي كبير يقول للحاضرين: "نحن اتباع النبي صلى الله عليه وسلم ودليلنا كتاب الله تعالى وسنة رسوله صلى الله عليه وسلم، ومع حبنا لمشايخنا في اتصار السنة المحمدية؛ هل سمعتمونا يومًا نقول: قال الشيخ فلان، أو رأى الشيخ فلان؟.

رابعا: حبه للغة والقراءات: المعاد

كنا ونحن نراجع مجلة التوحيد إذا قابلتنا لفظة لغوية نعرفها، لكن تحتاج إلى مزيد تدقيق؛ قام واقفًا قبل الجميع ويده على كتاب لسان العرب، حتى يحرر معاني الكلمة ومشتقاتها واستعمالاتها، وكان كلما تكلم بكلمة من القرآن ذكرها بالإمالة إن كان فيها، ووجوه القراءات، لا يمل من ذلك أبداً.

فإن كنا نحزن لفراقه فعزاؤنا ان يبدله الله تعالى مَنْ هم خير منا، فما عند الله -إن شاء الله- خير له مما عندنا. قد وتُعُتَ النّاس ما رَكِرِها

والتوارَ وما سَرَّ وساءً. وتساميتُ مع الأملاك

وتسريلت بسريال البقاء فانت السابق يا حبيبي مع السابقين،

وإنا إن شاء الله بك من اللاحقين. فإلى أن نلقاك بإذن الله مع الرفيق

الأعلى؛ أسال الله تعالى أن يغفر لسابقينا، وأن يحسن الخلافة على باقينا، وفي رعاية الله وأمنه أبا يحيي.

بسم الله المتفرد بالبقاء، والصلاة والسلام على من قال له ربه: «إِنَّكَ مَيَتُ وَإِبَّهُم مَتَتُونَ ﴾ [الزمر: ٣٠]... وبعدُ:

/ala 2

احمد يوسف

فهذه سنة الله الماضية في الأنفس « كُلْ نَفْسٍ ذَائِمَةً أَلَوْتٍ» [ال عمران: ١٨٥]، وأنا أكتب اليوم بمناسبة موت عُلم من أعلم الدعوة إلى الله والمشهود له بالعلم والحلم، وهو الشيخ زكريا حسيني، رحمه الله.

فكم حاولت في حياة الشيخ صفوت نور الدين رحمه الله كما حاول غيري أن يخرج الشيخ زكريا خطيبًا ومحاضرًا في فروع الجماعة على مستوى الجمهورية، غير أن الشيخ صفوت رحمه الله كان يقول: إنني أخرج وأطوف بالفروع معتمدًا بعد الله تعالى على ركن قوي في بلبيس يقوم على أمر الدعوة مربيًا ومعلمًا.

فرحم الله الشيخ زكريا من عالم جليل عرفته عن قرب، وسافرت معه في الداخل والخارج، ولكم سالته وتعلمت منه، (خاصة في مجال القراءات التي كان مبرزًا فيها)، ما لم اتعلم من غيره، فانعم به من شيخ قلما تجد مثله في علمه وخُلقه وحبّه لإخوانه وحفظه للسانه وتوقيره للكبير ورحمته للصغير وسعة صدره واتساع افقه.

وفي أخر لقاء لي به كان قد عزم على إجراء العملية الجراحية التي توفي متاثرًا بها لم يكن يشغله مرضه ولا ألمه أكثر ما يشغله أمر الدعوة، وهو يقول: «والله يا شيخ أحمد حبسي عن الدعوة والمسجد هو المؤثر فيًّ». ومع أزيز القلوب ودموع العيون لفراق الشيخ زكريا، إلا أن المرء يستبشر خيرًا بما رأه من حب الناس له وثنائهم عليه وتو افدهم من أماكن بعيدة لحضور جنازته، التي قلما يشهد المرء جنازة مثلها بهذا الحضور وهذا التاثر وهذه الدعوات، أسال الله تعالى أن يتقبلها من الجميع.

عليهم من الصديقين والشهداء والصالحين.

# 2. Sunt and as lake Kinks

يقول الشيخ رزق ساطور : فقدنا علمًا من أعلام السنة وصرحًا من صروح مجلة التوحيد عرفناه عن قرب، ووجدت فيه تواضع العلماء وسعة الصدر، ونور النصيحة وقوة الحجة وسرعة البديهة وعفة اللسان ونقاء السريرة، أحسبه كذلك ولا أزكي على الله أحدًا. رحمه الله تعالى رحمة واسعة.

وقال حذيفة محمد رزق ساطور؛ رحم الله شيخنا ووالدنا الكريم، فوالله ما علمته إلا أبا حنونا وشيخًا عطوفاً، فقد كان متواضعًا تواضعًا شديدًا، وكانَ لا يحب الظهور ولا الشهرة، علمت وسمعت عنه ذلك وعندما شاهدته رجمه الله تأكد لي أكثر عندما رأيت مواقفه أمام عيني، فكان رجلاً يندر أن نحد في زماننا مثله. فرحم الله شيخناً أبا يحيى رحمة واسعة، وجعل ذريته خير خلف لخير سلف.

شعبان ۲۳۳ ه.

الته يحيد الما ٢٢

الحمد لله وحده، والصلاة والسلام على من لا نبي بعده:

متولى البراجا

دقلم

ما يزال حديثنا متصلاً عن العنصر الثاني من طرق معرفة المقاصد، وهو: اعتبار علل الأمر والنهي، ورأينا أن الأحكام إما تعبدية أو معقولة المعنى، ثم انتقلنا إلى مسألة التحسين والتقبيح بالعقل بين أهل السنة من جانب، والمعتزلة والأشاعرة من جانب آخر.

وتوقفنا عند الإمام الرازي، ولماذا خصّه الشاطبي بانه وحده المنكر للتعليل إنكارًا باتًا. ألامام الرازي والتعليل

إن ما يعنينا في بحثنا هذا – التعليل الأصولي: وهو تعليل الأحكام الشرعية، وليس التعليل الفلسفي.

فهل الرازي ينكر القياس كمصدر من مصادر التشريع المتفق عليها عند الجمهور، والقياس أساسه وحجر زاويته التعليل، كما هو معلوم. يقول الرازي: إن الله تعالى شرع الأحكام لمصلحة العباد.. وأنه تعالى حكيم بإجماع المسلمين، والحكيم لا يفعل إلا لمصلحة، فإن من يفعل لا

العدد 883 السنة الحادية والأربعون

52 ail

لمصلحة يكون عابثا، والعبث على الله تعالى محال، للنص والإجماع والمعقول، فثبت أن الله تعالى شرع الأحكام لمصالح العباد.

واستدل ببعض النصوص الدالة على أن مطلوب الشرع هو تحقيق مصالح الخلق ودفع المضار عنهم، من ذلك قوله تعالى: « وَمَا أَرْسَلَنَكَ إِلَّا رَحُهُ الْمَنْكِينَ» [الأنبياء: ١٠٧]، وقوله تعالى: « حَلَّى لَكُمُ مَا فِ الأَرْضِ حَمِيمًا» [البقرة: ٢٩]، وقوله: « وَمَحَرً لَكُرُ مَا فِ السَوَتِ وَمَا فِ الْأَرْضِ حَمَّى » [الجاثية: ١٣]، وقوله: « ومَا حَمَلُ عَلَكُمْ فِ الَدِينِ مِنْ حَمَّى » [الحج: ٧٧].

وقوله صلى الله عليه وسلم: «بُعثت بالحنفية السمحة». [مسند أحمد وهو في السلسلة الصحيحة: ٢٩٢٤].

وقوله صلى الله عليه وسلم: «لا ضرر ولا ضرار». [صحيح سنن ابن ماجه: ٢٣٤٠ ٢٣٤١].

ووصف نفسه بكونه رعوفًا رحيمًا، وقال: «وَرَحْمَى وَسِعَتْ كُلُّ شَيْءٍ» [الأعراف: ١٥٦]. فلو شرع ما لا يكون للعبد منه مصلحة، لم يكن ذلك

رافة ورحمة. [انظر المحصول ١٧٢/- ١٧٥]. ثم قال الرازي: انعقد الإجماع على أن الشرائع مصالح، إما وجوبًا كما هو قول المعتزلة، أو تفضلاً كما هو قولنا. [السابق ٥/٢٨٨].

فالرازي - كما رأينا - من القائلين بالتعليل ومن المدافعين عنه، ويؤكد هذا ما أورده ابن القيم وهو يرد على منكري التعليل والقياس، فقال: «وقد اختلفت أجوبة الأصوليين بحسب أفهامهم ومعرفتهم بأسرار الشريعة، فأجاب ابن الخطيب (الرازي) بأن قال: غالب أحكام الشريعة معللة برعاية المصالح المعلومة، والخصم (أي منكر التعليل) إنما بين خلاف ذلك في صور قليلة جدًا، وورود الصورة النادرة على خلاف الغالب لا يقدح في حصول الظن، [إعلام الموقعين ٢٣/٢].

ومو يست مع معل معدم معدب معاي مو مريب من الدقين، وهو معمول به. ابن حزم الظاهري وإنكار التعليل

أنكر ابن حزم الظاهري – رحمه الله – التعليل تمامًا، خصّص بابًا كاملاً في كتابه «الإحكام» بعنوان: «الباب التاسع والثلاثون في إبطال القول بالعلل في جميع أحكام الدين». قال فيه: «وقال أبو سليمان (داود الظاهري الإمام الأول للظاهرية)، وجميع أصحابه رضى الله عنهم: لا



يفعل الله شيئًا من الأحكام وغيرها لعلة أصلاً بوجه من الوجوه.. ثم قال: قال أبو محمًد (ابن حزم) وهو ديننا الذي ندين الله تعالى به، وندعو عباد الله تعالى إليه، ونقطع على أنه الحق عند الله تعالى». [الإحكام في أصول الأحكام لابن حزم الظاهرى //٧٧].

وقد بالغ ابن حزم وشنع على من قال بالتعليل، فقال: «... إن القياس وتعليل الأحكام دين إبليس، وأنه مخالف لدين الله تعالى، نعم، ولرضاه، ونحن نبرأ إلى الله تعالى من القياس في الدين، ومن إثبات علة لشيء من الشريعة، وبالله تعالى التوفيق». [الإحكام ١١٣/٨].

وقد رد ابن القيم رحمه الله على من أنكر القياس ردًا شديدًا، إذ قال: «الآن حمي الوطيس، وحميت أنوف أنصار الله ورسوله لنصر دينه، وما بعث به رسوله، وأن لحزب الله أن لا تأخذهم في الله لومة لائم، وألا ينجروا إلى فئة معينة، وأن ينصروا الله ورسوله بكل قولٍ حق قاله من قاله». [إعلام الموقعين ٢٢/٢].

ويقول الجويني (إمام الحرمين): «الذي ذهب إليه ذوو التحقيق: أنًا لا نعد منكري القياس من علماء الأمة، وحملة الشريعة، فإنهم مباهتون أولاً على عنادهم فيما ثبت استفاضةً وتواترًا، ومن لم يزعه التواتر، ولم يحتفل بمخالفته، لم يوثق بقوله ومذهبه، فهؤلاء ملتحقون بالعوام، وكيف يدعون مجتهدين ولا اجتهاد عندهم». [البرهان للجويني ٢٧/٢].

والحق أن ابن حزم ينكر كثيرًا التعليل الفلسفي (بمعنى أن الشرائع شرعها الله تعالى لعلل أوجبت عليه أن يشرعها) الذي يقول به الفلاسفة والمعتزلة، وهذا أنكره أهل السنة، والمتكلمون من الأشاعرة، بل دأب علماء السنة إنكار هذا على الفلاسفة والمعتزلة، ولا يقولون بوجوب شيء على الله تعالى، ولكنهم يقولون برعاية المصالح من الله تفضلاً وإحساناً، فمفهوم العلة الذي ينكره ابن حزم ينكره أيضًا أهل السنة، ولكن أهل السنة يقولون بالتعليل الأصولي الفقهي، وهذا قد يعترف ابن حزم بقدر منه، ولكنه لا يسميه علة ولا تعليلاً، وإنما يسميه «السبب» وهو يقرُ أن الشارع ربط بعض الأحكام بأسباب، فيقول: «ولسنا ننكر أن يكون الله تعالى جعل بعض

الأشياء سببًا لبعض ما شرع من الشرائع، بل نقر بذلك ونثبته حيث جاء في النص، كقوله صلى الله عليه وسلم: «أعظم الناس جرمًا في الإسلام من سال عن شيء لم يُحرّم، فحُرّم من أجل مسالته». [متفق عليه بنجوم].

وكما جعل تعالى كفر الكافر وموته كافرًا سببًا إلى خلوده في نار جهنم، والموت على الإيمان سببًا لدخول الجنة، وكما جعل السرقة بصفة ما سببًا للقطع، والقذف بصفة ما سببًا للجلد، والوطء بصفة ما للجلد والرجم (للمحصن).. [الإحكام لابن حزم //١٠٢].

على أنه يحيط اعترافه بهذا النوع من السببية بين الأحكام وأسبابها، بجملة شروط، تجعل الفرق بينه وبين جمهور العلماء كبيرًا، وهي: 1- هذه الأسباب لا يجوز أن يقال بشيء منها إلا إذا جاء منصوصًا صراحة، فلا اجتهًاد ولا استنباط في ذلك.

٢- هذه الأسباب المنصوصة لا يجوز تعديتها إلى غير محل النص، أي لا يجوز القياس عليها.
٣- هذا الربط المنصوص بين بعض الأحكام وبعض الأسباب، ليس وراءه حكمة أو غرض، أي ليس فيه قصد إلى جلب مصلحة أو درء مفسدة، وإنما هى مشيئة الله وكفى.

أدلة ابن حزم على إنكار التعليل

لعل أهم دليل عند ابن حزم يقيم عليه مذهبه في إنكار التعليل، والتشنيع على المعللين، هو قوله تعالى: «لا يُسْتَلْ عَمَّا يفعلُ وَهُمْ يُسْتَلُونَ» [الأندياء: ٢٣]. فيقول عنها: «وقد قال تعالى واصفا نفسه: لا يسأل عما يفعل وهم يسألون، فأخبر تعالى بالفرق بيننا وبينه، وأن أفعاله لا يجرى فيها «لم»، وإذا لم يحل لنا أن نساله عن شيء من أحكامه وأفعاله: «لم كان هذا»، فقد بطلت الأسباب جملة، وسقطت العلة ألبتة، إلا ما نص الله تعالى عليه أنه فعل أمر كذا لأجل كذا، وهذا أيضا مما لا نُسال عنه، فلا يحل لأحد أن يقول: لم كان هذا السبب لهذا الحكم ولم يكن لغيره؟ ولا أن يقول: لمَ جُعل هذا الشيء سبيًا دون أن يكون غيره سبيًا أيضا؟ لأن من فعل هذا السؤال فقد عصبي الله عز وجل وألحد في الدين، وخالف قوله تعالى: «لا يستل عمّا يفعل» [الأندداء: ٢٣]، فمن سال الله عما يفعل فهو فاسق». [الإحكام ١٠٢/٨- ١٠٣].

شعبان ١٤٣٣ هـ

الته 2يك



ويقول: «وهم دائمًا يسألون ربهم (أصحاب القياس) لمَ فعلت كذا؟ كأنهم لم يقرعوا هذه الآية! نعوذ بالله من الخذلان». [الإحكام //١٢٥].

فابن حزم يستدل بهذه الآية أمام كل باحث عن حكم الشريعة وعلل أحكامها، إلاما كان منصوصًا عليه، ويحرّم ويفسّق كل تساؤل عن مقاصد الشرع وأسرار الشريعة.

وقد رد عليه الشيخ أبو زهرة بأن ابن حزم خلط بين أفعال الله وأحكامه، ونقل منع السؤال من الافعال إلى الأحكام.

يقول الشيخ أبو زهرة: «ذلك لأن الله سبحانه وتعالى لا يُسال عن أفعاله ولا يسال عن أقواله؛ لأنه ليس لأحد سلطان بجوار سلطانه، إنه مالك الملك ذو الجلال والإكرام، فليس لأحد أن يستطيل فيسال عن علة أفعاله تعالى؛ لأنه الحكيم العليم الخبير، ولكن هل يقتضي هذا النهي عن أن يُبحث عن علة النصوص في الشريعة؟

إني أرى أن الفارق كبير بين علة النصوص الشرعية وعلة أفعال الله تعالى؛ لأن البحث عن علة النصوص في الشريعة، تعرُّف للمراد منها والمطلوب». [انظر تاريخ المذاهب الفقهية لأبي زهرة: ٢٣١، ٢٣١].

لكن ابن حزم يستدل على منع التعليل – أيضًا – بقوله تعالى: «فَعَلَّلْ لَمَا يُرِدُ» [البروج: ١٦]. وبقوله تعالى: «لَا مُعَقَّبُ لِحُكَمِهِ» [الرعد: ٤١]. أي إن الله تعالى يفعل ما يريد، ويحكم بما يريد، فليس الكلام عن الأفعال والأقوال فقط كما قال الشيخ أبو زهرة، بل يدخل فيها ابن حزم الأحكام؛ ولأن أحكامه تعالى من أفعاله، ولأن أفعاله فيها نوع من أحكامه.

ثم إن ابن حزم لا ينكر أن تعرف المراد والمطلوب من النص – الذي أثبته الشيخ أبو زهرة – وهناك فارق بين معرفة المراد والمطلوب من النص، وتعليل النص، ففي قوله تعالى – على سبيل المثال -: «وَأَن تَجْمَعُوا بَيْنَ الأَخْتَيْنِ إِلاً مَا قَدَ سَلَفٌ» [النساء: ٢٣]، فالمراد والمطلوب من الأية أن لا يُجمع بين الأختين في عصمة زوج واحد، في وقت واحد، فهذا حُكمه التحريم، أما تعليل التحريم فهذا شيء آخر، وهو السؤال عن علة تحريم الجمع بين الأختين؟ وهذا ما ينكره ابن حزم، بل يحرّمه ويفسَق قائله.

العدد ٨٨٤ السنة العادية والأربعون

172

لتهديد

فلا يجوز عند أبن حزم أن نقول: إن الله تعالى حرَّم ذلك من أجل دفع الغيرة بين الأختين، والتي قد تؤدي إلى تقطيع الأرحام وتمزيق الأواصر في العائلة الواحدة، وهذه مفسدة عظمى، أكبر من مصلحة زواج الأختين لرجل واحد.

ومن أدلة ابن حزم أيضًا قوله تعالى: «وَلَيُقُولُ الَّذِينَ فِي قُلُوبِهِم مَنِشٌ وَالْكَفِرُونَ مَاذًا أَرَادَ اللَّهُ بِهَٰذَا مَنَلًا كَذَلِكَ يُصِّلُ اللَّهُ مَن يَنَاهُ » [المدثر: ٣١].

قال ابن حزم عن الآية: فأخبر تعالى أن البحث عن علة مراده تعالى ضلال؛ لأنه لا بد من هذا، أو من أن تكون الآية نهيًا عن البحث عن المعنى المراد، وهذا خطأ لا يقوله مسلم، بل البحث عن المعنى الذي أراده الله تعالى فرض على كل طالب علم، وعلى كل مسلم فيما يخصه، فصح القول الثاني ضرورة ولا بد.

(أي إن ابن حزم يقول: إن الله تعالى ينهى في الآية عن السؤال، وبالطبع ليس هو السؤال عن معنى الآية، فيبقى النهى عن السؤال الثاني وهو ما العلة؟).

ثم قال ابن حزم: وقال تعالى: «نَتَأَلُّ لَنَا رُبُدُ» [البروج: ١٦]، وقال تعالى: «لَا يُنْتَلُ عَنَا يَفْعَلُ وَهُمْ يُتَكَلُّونَ» [الأندياء: ٢٣].

وهذه كافية في النهي عن التعليل جملة، فالمعلل بعد هذا عاص لله، وبالله نعوذ من الخذلان. [الإحكام ١٦٢/٨]].

واستدلال ابن حزم بقوله تعالى: « لَا يُسْتَلُ عَمَّا يَعْمَلُ وَهُمْ يَسْتَلُونَ» [الأنبياء: ٢٣]، وهي الآية العمدة في إنكار ابن حزم للتعليل، ليس معناها هو ما استدل به ابن حزم، وإنما معناها أن الله تعالى لا يُسأل سؤال اعتراض أو محاسبة أو أن يعترض أحد من خلقه على أفعاله وأحكامه، ولا شك أن هذا السؤال منهى عنه وهو كفر، بخلاف العباد فهم يُسالون ويُحاسبون عن أفعالهم وأقوالهم. يقول ابن كثير في الآية .... أي هو الحاكم الذي لا معقب لحكمه، ولا يعترض عليه أحد لعظمته وجلاله وكبريائه وعلمه وحكمته وعدله ولطفه، وهم يُسألون: أي وهو سائل خلقه عما يعملون، كقوله: «فَوَرَبِّكَ لَنَسْتَكَنَّهُمْ أَجْمَعِينَ () عَمَّا كَانُوُ يعملون» [الحجر: ٩٢- ٩٣]. وهذا حقوله تعالى: «وَهُو بَحِيرُ وَلَا يَجْرَارُ عَلَيْهِ » [المؤمنون: ٨٨]. [تفسير ابن كثير ٥/٢٩٥].



تذكرة: نتكلم في طرق معرفة المقاصد من عدة حلقات، فذكرنا منهااثنتين هما: أولاً: مجرد الأمر والنهي، الابتدائي التصريحي. ثانيًا: اعتبار علل الأمر والنهي.

# ثالثا: اعتبار المقاصد التابعة ( أي الخادمة للمقاصد الأصلية):

إنَّ للشارع في شرع الأحكام العادية والعبادات مقاصد أصلية (أساسية) تعتبر الغاية الأولى والعليا للحكم، ومقاصد تابعة للأساسية ومكملة لها.

مثال ذلك: النكاح، فإنه مشروع للتناسل على المقصد الأول، ويليه طلب السكن والازدواج، والتعاون على المصالح الدنيوية، والأخروية، من الاستمتاع بالحلال، والنظر إلى ما خلق الله من المحاسن في النساء، والتجمل بمال المرأة، أو قيامها عليه وعلى أولاده منها أو من غيرها، أو إخوته، والتحفظ من الوقوع في المحظور من شهوة الفرج ونظر العين، والازدياد من الشكر بمزيد النعم من الله على العبد، وما أشبه ذلك، فجميع هذا مقصود للشبارع من شرع النكاح، فمنه منصوص عليه أو مشار إليه، ومنه ما عُلم بدليل آخر ومسلك استقرئ من ذلك المنصوص، ذلك أن ما نص عليه من هذه المقاصد التوابع هو مثبت للمقصد الأصلى، ومقوٍّ لحكمته، ومستدع لطلبه وإدامته، ومستجلب لتوالى التراحم والتواصل والتعاطف، الذي يحصل به مقصد الشارع الأصلى من التناسل.

وعند ذلك يتبين أن نواقض هذه الأمور مضادة لمقاصد الشارع بإطلاق، من حيث كان مآلها إلى ضد المواصلة والسكن والموافقة.

كما إذا نكحها ليحلها لمن طلقها ثلاثا (نكاح التحليل: هو أن يتزوج رجل أمرأة بعد طلاقها ثلاثًا على اتفاق أن يُحِلّها لزوجها الأول، وهو حرام)..

وكذلك نكاح المتعة (نكاح المتعة: أن يتزوج رجل امرأة لمدة مؤقتة متفق عليها قلّت أو كثرت، وهو حرام). (انظر الموافقات ٣٩/٣٩– ١٤٠).

فكل ما من شأنه التراحم والتواصل والتعاطف، الذي يحقق المقصد الأصلي من الزواج، وهو التناسل: كما في حديث معقل بن يسار رضي الله عنه قال: جاء رجل إلى النبي صلى الله عليه

وسلم، فقال: إني أصبت امرأة ذات حسب وجمال، وإنها لا تلد، أفأتزوجها؟ قال: لا، ثم أتاه الثانية، فنهاه، ثم أتاه الثالثة، فقال: تزوجوا الودود الولود، فإني مكاثر بكم الأمم. [أبو داود وصححه الألباني].

فجاء الحديث بصيغة الأمر، والمقاصد الآخرى التابعة – وهي معتبرة – أقرها الشرع، كالسكن والمودة والرحمة، « وَمَنَ عَايَتِهِ أَنَّ خَلَقَ لَكُمْ مَنَ أَنْفُسِكُمُ أَزُوْجًا لِتَسَكُّقُوا إِلَيْهَا وَجَعَلَ مَتَحَكُمُ مَوَدَةً وَرَحْمَةٌ» [الروم: ٢١]، وألمال والجمال والحسب، كما بحديث أبي هريرة رضي الله عنه عن النبي صلى الله عليه وسلم: «تُنكح المرأة لأربع لمالها، ولحسبها، ولجمالها، ولدينها، فاظفر بذات الدين تربت يداك». متفق عليه.

والقيام على المصالح، كما في حديث جابر رضي الله عنه عندما تزوج امرأة ثيبًا للقيام على مصالح إخوته وأقره النبي صلى الله عليه وسلم ودعا له بقوله: «بارك الله لك». والحديث متفق عليه.

وأيضًا كل ما لم ينص عليه – لكنه يؤدي إلى تحقيق مقصود الشارع من النكاح – فهو معتبر. وكذلك في العبادات، فهناك مقصود أساسي أصيل، ومقاصد تابعة.

فالصلاة، مقصود أساسي، أمًا الطهارة وستر العورة واستقبال القبلة والأذان للتعريف بالوقت وإظهار شعائر الإسلام وغيرها، فهي مقاصد تابعة خادمة للمقصد الأصلي وهو الصلاة، وإن كانت المقاصد التابعة واحبة.

 – وطلب العلم، المقصد الأصلي منه، بالنسبة لطالبه، هو: التعبد.

وله مقاصد تابعة: من تعظيم أهل العلم؛ لأن العلماء ورثة الأنبياء، ومن المناقب الحميدة في الدنيا، والمأثر الحسنة، والمنازل الرفيعة، وغير ذلك، فهذا غير مقصود من العلم شرعًا، وإن كان صاحبه يناله.

لكن ينبغي أن يفرّق بين مقصد خادم (تابع) للمقصد الأصلي، فالقصد إليه ابتداء صحيح، وبين مقصد غير خادم للمقصد الأصلي، كتعلم العلم للرياء أو لمماراة السفهاء، فالقصد إلى ذلك ابتداءً غيرُ صحيح.

> والحمد لله رب العالمين. وللحديث بقية إن شاء الله تعالى.

لتهديد

شعبان ١٤٣٣ هـ



فضائل شهر شعبان اعداد: عن أسامة بن زيد - رضى الله علاء خمد عنه -، قال: قلت: يا رسول الله، لم أرك تصوم شهرًا من الشبهور ما تصوم من شعبان، قال: «ذلك شهر يغفل الناس عنه بين رجب ورمضان، وهو شهر ترفع فيه من دلائل النبوة الأعمال إلى رب العالمين، فأحب عن ابن مسعود - رضى الله عنه - أنه ان يرفع عملي وأنا صائم» قال: انشبق القمر على عهد رسول الله - صلى [أخرجه النسائي وصححه الله عليه وسلم - فرقتين: فرقة فوق الحدل، الألباني] وفرقة دونه، فقال رسول الله – صلى الله عليه وسلم -: «اشهدوا». [صحيح البخاري]. الله من نصائح السلف من أقوال السلف في اختلاط اختر لنفسك واحدة من أربع ( واضطراب الأمهر عن عدد الله قال: عن الحسن عن أبي الدرداء، قال: «كن «إنها ستكون أمور عالمًا، أو متعلمًا، أو مستّمعًا، أو محبًا، ولا مشتبهات، فعليكم تكن الخامسة فتهلك». قال: فقلت للحسن: بالتؤدة، فإنك أن تكون من الخامسة؛ قال: «المبتدع». [الإبانة]. تابعًا في الخير، خير من أن تكون رأسًا في الشر» [الإيانة]. littles, the little of produce little de little 214/1/25 يدا بي السلف من أخلاق السلف الما ي الما معالم الما الم يتاجرون بصلاحهم عن رجاء بن أبي سلمة قال: نُبِّنُتُ أن ابن محيريز، دخل على رجل من البزازين يشتري شيئًا، فقال له رجل: أتعرف هذا؟ هذا ابن محيريز (أي أنه كان معروفًا بالصلاح والعلم)، فقام فقال: «إتما جننا لنشتري بدر اهمنا ليس بديننا». [الزهد لأحمد]. شعبان ١٤٣٣ه التو لا يح

باب انتقل C HARRING OF - Care عنه - قال: الت: با سول الله أحكام الصلاة and with 11 استعبال العمالة m cod Mar 183 وريضان وا Mastly Hay US

/ اعداد /

الحمد لله وحده والصلاة والسلام على من لا

نبي بعده: زية فقها ترينان، - ملسع فيلد هلا

أما بعد، فما يزال حديثنا متصلا عن أحكام الصلاة، ونتناول في هذا العدد الشرط الخامس من شروط صحة الصلاة، ألا وهو استقبال القبلة، فنقول ويالله تعالى التوفيق ومنه المعونة:

لقد اتفق الفقهاء على أن استقبال القبلة شرطً في صحة الصلاة، والمراد بالقبلة الكعبة، وسُمَّيَت قبُلة؛ لأن النَّاس يستقبلونها بُوجوههم ويؤمُّونها ويقصدونها.

وهو من شروط الصَّلاة بدلالة الكتاب، والسُّنَّة: أما الكتاب فقوله تعالى: «وَمِنْ حَتُّ مَرْجَتَ قَوْلَ وَجُهَلَا شَطَرَ الْمَسْجِدِ الْحَرَامِ وَحَدْثُ مَا كُشُرُ فَوَلُوا وُجُوهَكُم شَطَرَهُ لِعَلَا يَكُونَ لِلنَّاسِ عَلَيْكُمْ حَجَّةً إِلَا الَذِيرِي طَلَمُوا مِنْهُمْ فَلَا تَضَوَّهُمْ وَاحْشَرُونِ وَلِأَيْمَ فِعَمَتِي عَلَيْكُو وَلَمَلَكُمْ تَهْتَدُونَ » [البقرة: ١٥٠]:

وأما السُّنَّة: فكثيرة؛ منها: قوله صلَّى الله عليه وسلَّم للمسيء في صلاته: «إذا قمت إلى الصَّلاة فاسبغ الوُضَّوء، ثم استقبل القِبْلة فكبَّر» [متفق عليه].

ويُستثنى من ذلك حالتين: في شدة الخوف، وصلاة النافلة للمسافر على الراحلة.

وقيد المالكية والحنفية شرط الاستقبال بحالة الأمن من عَدُوَ وسَبُع وبحالة القدرة، فلا يجب الاستقبال مع الضوف، ولا مع العجز كالمربوط والمريض الذي لا قُدرة له على التحول ولا يجد من يحوّله، فيصلي لغيرها إلى أيّ جهة قدر؛ لتحقق العذر.

واتفق العلماء على أن من كان مشاهدا معاينا للكعبة: ففرضه التوجه إلى عين الكعبة يقيناً. وأما غير المعاين للكعبة ففرضه عند الجمهور (غير الشافعية) إصابة جهة الكعبة،

والسبب في اختلافهم هو: هل في قوله تعالى: «فَوَلَ وَجْهَٰكُ شَطْرَ الْسُجِدِ الْحَرَامِ» محذوف حتى يكون تقديره: ومن حيث خَرجت قول وجهك شطر

المسجد الحرام، أم ليس هاهنا محذوف أصلا، وأن الكلام على حقيقته؟ فمن قدّر هنالك محذوفًا قال: الفرض الجهة، ومن لم يقدر هنالك محذوفًا قال: الفرض العين والواجب حمل الكلام على الحقيقة حتى يدل الدليل على حمله على المجاز، وقد يقال: إن الدليل على تقدير هذا المحذوف قوله عليه الصلاة والسلام: «ما بين المشرق والمغرب قبلة إذا توجه نحو البيت» [رواه الترمذي وصححه الألباني].

د. حمدی طه

قالوا: واتفاق المسلمين على الصف الطويل خارج الكعبة يدل على أن الفرض ليس هو العين، أعني إذا لم تكن الكعبة مبصرة. وهذا هو الأرجح. والمطلوب عند أئمة المذاهب في إصابة جهة الكعبة محاذاتها ببدنه وبنظره إليها، بأن يبقى شيء من الوجه مسامتاً (محاذياً) للكعبة.

# الحكمة من استقبال الكعبة:

أن يتّجه الإنسان ببدنه إلى مُعَظَم بأمر الله وهو البيت، كما يتَّجه بقلبه إلى ربَّه قي السَّماء، فهنا اتجاهان: اتجاهُ قلبي واتجاهُ بدني، الاتجاه القلبي إلى الله عزَ وجل، والاتجاه البدني إلى بيته الذي أمر بالاتَجاه إليه وتعظيمه، ولا ريب أنَّ في إيجاب استقبال القبَّلة من مظهر اجتماع الأمَّة السَّاس يُصلُّون في مسجد واحد، احدهم يُصلِّي إلى الجنوب، والثاني إلى الشمال، والثالث إلى الشرق، والرابع إلى الغربالا وقد تتعذّر الصفوف في الجماعة، لكن إذا كانوا إلى اتجاه واحد صار ذلك من أكبر أسباب الائتلاف.

وكان الرّسول عليه الصّلاة والسّلام يُصلّي إلى بيت المقدس، ولكن الكعبة بينه وبين بيت المقدس، فيكون مقامه في صلاته بين الرُّكن اليماني والحَجَر الأسود؛ لتكون الكعبة بينه وبين بيت المقدس، ولما هاجر إلى المدينة بقيّ بامر الله عزّ وجل يُصلِّي إلى بيت المقدس ستة عشر شهراً وبعض السَّابع عشر،

٣٨ (الته ٢٩ ما العدد ٢٨٨ السنة الحادية والأربعون

# ثم بعد ذلك أمرَ بالتُوجه إلى الكعبة. الاجتهاد في القبلة:

يجب التحري والاجتهاد في القبلة، أي بذل المجهود لنيل المقصود بالدلائل على من كان عاجزاً عن معرفة القبلة، واشتبهت عليه جهتها.

والدليل على وجوب التحري: ما روى عامر بن ربيعة أنه قال: «كنا مع رسول الله صلى الله عليه وسلم في ليلة مظلمة، فلم ندر أين القبلة، فصلى كل رجل منا على حياله، فلما أصبحنا ذكرنا ذلك لرسول الله صلى الله عليه وسلم، فنزلت «فَأَيْنَمَا قُوَلُواً فَنَّمَ وَجُهُ اللَّهِ » [البقرة:١١٥]» [رواه الترمذي وحسنه الألبانى].

#### وما يُستدل به على القبِّلة أشياء:

الأول: خبرُ ثقة، سواءً أخبره عن يقين أم عن اجتهاد، فإنه يعمل بقوله كما نعمل بقول الثقة بالاجتهاد في مسائل الدّين؛ الصلال والصرام والواحب، فكيف لا تعمل به في إخباره بالقبَّلة؟! فلو أخبره ثقة . رَجُل أو امرأة . أن هذه هي القُبْلة، لزم الأخذ بقوله. والثقة: تستلزم العدالة والخبرة، فإن لم يكن عدلا فليس بثقة؛ لقول الله تعالى: «يَتَأَيُّهَا الَّذِينَ ءَامَنُوْأَ إِن جَأْءَ لَمْ فَأَسِقٌ بِنَبَإِ فَتَبَيَّنُوا » [الحجرات: ٦] فأوجب الله سبحانه وتعالى أن نتبَيْن، وأن نتثبَت في خبر الفاسق، ولم يوجب ردّه مطلقا؛ ولا قبُوله مطلقا، ولا يُشترط أنه يخبره ثقتان، وهذا بخلاف الشهادة؛ لأن هذا خبر ديني فاكتَفيَ فيه بقول الواحد، كما نعمل بقول المؤذن بدخول الوقت. ولو كان المخبر امراة يُوثق بقولها؛ لكونها عدلا وذات خبرة، فإننا نأخذ بقولها، والعلة: أن هذا خبر ديني فيُقبل فيه خبر المرأة كالرُواية، فإنا نقبل فيها قول المرأة إذا كانت عدلا حافظة. إن التي الحصر الثالية الله عام والا يتالية الثانى مما يُستدل به على القبلة: المحاريب الإسلامية:

فإذا وُجدت محاريبَ إسلاميَّة فإنه يُعمل بها؛ لأن الغالب بل اليقين أن لا تُبنى إلا إلى جهة القبُلة. والمحاريب: جمعُ محْرَاب، وهو طَاقَ القِبْلة الذي يقف نحوه الإمامِ في إلجماعة.

📖 الثالث مما يُستدل به على القبِّلة: القطب: 🗤

وهذا دليل آفاقي، أي: دليل على الأفق، والقَطْبُ: هو الشيء الذي تدور عليه الأشياء، وهو أصل الشيء، وهو نجم خفيًّ، قال العلماء: لا يراه إلا حديد البَصَر في غير ليالي القمر، إذا كانت السماء صافية، والدَّليل على اعتبار النُّجوم دليلاً قوله

تعالى: «وَبِالنَّجْمِ هُمْ يَهْتَلُونَ» [النحل: ١٦]، فإن الله سبحانه وتعالى أطلق الإهتداء بالنُّجم، فالنَّجم يُهتدى به على الجهات لكٍل غرض.

الرابيع مما يستدل به على القبلة الشمس والقمر: لأنَّ كلاهما يخرج من المشرقَ ويغرب من المغرب، فإذا كنت عن الكعبة غرباً فالقبلة شرقاً، وإذا كنت عن الكعبة شرقاً، فالقبلة غرباً، وإذا كنت عن الكعبة شمالاً فالقبلة جنوباً، وإذا كنت عن الكعبة حنوباً فالقبلة شمالاً.

# الخطأ في الاجتهاد:

الحنفية والحنابلة يقررون البناء على الصلاة في أثنائها، فإن كان في الصلاة استدار وبنى عليها أي أكمل صلاته، ولا يوجبون الإعادة في حال الاجتهاد وتبين الخطأ بعد الفراغ من الصلاة، ولا إعادة عليه لما مضى، لإتيانه بما في وُسعه.

وكذلك تستدير الجماعة مع الإمام إن بان لهم الخطأ في حال واحدة، وإن تبين خطأ اجتهاده بعد الصلاة، بأن صلى إلى غير جهة الكعبة يقيناً لم يلزمه الإعادة، ومخالفة المامومين لإمامهم لا تمنع صحة الصلاة، إلا المقيم في الحضر عند الحنابلة فعليه الإعادة؛ لأن الحضر ليس بمحل الاجتهاد؛ لأن من فيه يقدر على معرفة القبلة بالمحاريب، ويجد من يخبره عن يقين غالباً، فلا يكون له الاجتهاد، كالقادر على النص في سائر الأحكام.

والمالكية والشافعية يقررون قطع الصلاة إذا عرف الخطأ فيها، إن كان بصيراً ومنحرفاً كثيراً، بأن استدبر أو شرّق أو غرب، وابتداها بإقامة، ولا يكفي تحوله لجهة القبلة. فإن كان منحرفاً انحرافاً يسيراً، فلا إعادة عليه. وإن كان بصيراً منحرفاً كثيراً أو ناسياً للجهة التي أداه اجتهاده إليها، أو التي دله عليها العارف، أعاد في الوقت على المشهور، والشافعية يوجبون الإعادة مطلقاً في الوقت وبعده، نتبين فساد الأولى. [الفِقْه الإسلامي وأدلته 1/1/1].

وسبب الخلاف في ذلك معارضة الأثر للقياس مع الاختلاف أيضًا في تصحيح الأثر الوارد في ذلك. أما القياس فهو تشبيه الجهة بالوقت: أعني بوقت الصلاة، وذلك أنهم أجمعوا على أن الفرض فيه هو الإصابة، وأنه إن انكشف للمكلف أنه صلى قبل الوقت أعاد أبدًا، ووجه الشبه بينهما أن هذا ميقات وقت، وهذا ميقات جهة.

وأما الأثر فحديث عامر بن ربيعة قال: كنا مع

رسول الله صلى الله عليه وسلم في ليلة ظلماء في سفر فخفيت علينا القبلة فصلى كل واحد منا إلى وجه، فلما أصبحنا فإذا نحن قد صلينا إلى غير القبلة، فسألنا رسول الله صلى الله عليه وسلم فقال: «مضت صلاتكم» ونزلت: «وَلِلَّه المَشْرِقُ وَالْمَغْرِبُ فَأَيْنَمَا تُوَلُّوا فَتَمَ وَجْهُ اللَّهَ» [أخرجه الترمذي وصححه الإلبانى].

وعلى هذا فتكون هذه الآية محكمة، وتكون فيمن صلى فانكشف له أنه صلى لغير القبلة، والجمهور على أنها منسوخة بقوله تعالى: « رَمِنَ حَتُ حَرَّمَ قَرَلَ وَجَهَدَ سَطَرَ الْمَسْعِدِ الْحَرَامِ» [البقرة: 119] فمن لم يصح عنده هذا الأثر قاس ميقات الجهة على ميقات الزمان، ومن ذهب مذهب الأثر لم تبطل صلاته. [بداية المجتهد ١١٢/١].

وَإِنَّ اجتَهَدَ مُجْتَهِدَانِ فَاخْتَلُفًا جِهَةً، أي: بِذَلا الجُهد في معرفة القَبْلةَ. فَلَا يَجوز أنَ يَتْبَعَ أحدُهما الآخر؛ لأنَّ كُلُّ واحدَ منهما يعتقد خطا الآخر، وهذا فيما إذا كان الاختلاف في جهتين.

والمجتهد في جهة القبلة هو: الذي يعرف أدلُتها، كما أنَّ المجتهد في باب العلم هو الذي يعرف أدلُة العلم، فالنُّاس بالنسبة للقبلة إمَّا مجتهدُ يعرف كيف يستدلُ بادلُتها، وإما مقلَّدُ لا يعرف ولا يدري. فاما إذا اختلفًا في جهة واحدة؛ بان اختلفا في الانحراف في جهة واحدة، فهنا لا باس أن يَتْبَعَ أحدُهما الآخر، مثل: أن يتَّجهَا إلى الجنوب لكن أحدهما يميل إلى الغرب، والآخر يميل إلى الشرق فلا ياس للذي يميل إلى الغرب أن يَتْبَع الذي يميل إلى الشرق، ويميل معه إلي الشرق أو العكس؛ لأن الانحراف في الجهة لا يضرً؛ ولا يُخلُ بالصَّلاة وأما المقددُ ففرضُه التَقليد. [الشرح المتع ٢٥/٢].

#### 👘 صلاة الثاقلة على الراحلة للمسافر : 💴 🗧

يجوز التطوع على الراحلة للمسافر باتجاه مقصده بإجماع العلماء؛ وذلك لما ثبت في السنة عن عبد الله بن عمر رضي الله عنهما أنه كان يصلي على دابته من الليل وهو مسافر، ما يبالي حيث ما كان وجهه. وقال ابن عمر: «كان رسول الله صلى الله عليه وسلم يسبّح على راحلته قبّل أي وجه توجه، ويوتر عليها، غير أنه لا يصلي عليها المكتوبة». رواه البخاري.

فإذا قال قائل: هذا استثناء من عموم نصوص الكتاب والسُّنَّة، فقد قال الله تعالى: «وَمِنَ حَيَّثُ

حَرَّبَ فَوَلَ وَجَهَدَ شَعَلَ الْمَسْحِلِ الْحَرَامِ وَحَتْ مَا كُتُمَرً فَوَلُوا ويُومَحَمَّ شَعَرَهُ » [البقرة: ١٥٠]. وهذا عموم من اقوى العمومات، فإنَّ «وَحَيْثُ مَا كُنْتُمْ» جملة شرطيَّة من أقوى العمومات؛ فما الذي أخرج هذه الحال من هذا العموم؟

فالجواب: أخرجتها السُّنَّة؛ بفعل الرُّسول عليه الصَّلاة والسَّلام، فهذه السُّنَّة خصَّصت عموم الآيات والحديث: فإن قال قائل: أفلا يُمكن أن يكون هذا قبل وجوب استقبال القبُلة؛ قلنا: لا يمكن؛ لأنَّ الصحابة استثنوا الفرائض، فدلَّ هذا على أنَّه بعد وجوب استقبال القبُلة.

فإذا قال قائل: ما نوع هذا التَّخصيص؟ قلنا: هذا في الحقيقة من غرائب التَّخصيصات؛ لأنه قرآنُ خُصَّ بسُنَّه، وقولُ خُصَّ بفعل، يعني: لم يقل الرَّسول صلَّى اللَّه عليه وسلَّم: من تتُقُلُ في السَّفر فلا يستقبل. ومعلومُ أن تخصيص قول بفعل، أضعف من تخصيص قول بقول؛ لاحتمال الخصوصية، ولاحتمال العُذر، بخلاف القول.

وأيضاً: تخصيص القرآن بالسُنَّة أضعف من تخصيص القرآن بالقرآن. ولكن نقول: إن السُنَّة تكون من الرُسول صلّى الله عليه وسلّم بأمر الله الصَّريح؛ أو بأمره الحكمي الذي يُقرُّ الله سبحانه وتعالى فيه نبيَّه على ما قال أو على ما فعل، ولهذا إذا فعل الرُسول عليه الصَلاة والسَّلام شيئاً لا يُقرُّهُ الله عليه بَيْدَه، كما قال الله تعالى له: «عَمَّا المَّ علك لم أذنت لمَرَ حَقَ سَبَيْنَ الك الَّين صَدَقُرًا

فإذا؛ نقول: إن فعل الرَّسول عليه الصَّلاة والسَّلام في تَرْك استقبال القبْلة في التنفُّل في السَّفر كان بأمر الَله الحُكمي؛ لأَنه أقرَّه، فيكون ما جاءت به الشُّنَّة كالذي جاء به القرآن تماماً في أنه حُبَّة.

وللفقهاء آراء وشروط في صلاة النافلة على الراحلة: والخلاصة: أن الفقهاء اتفقوا على جواز الصلاة على الراحلة في السفر الطويل، وعلى كون الصلاة بالإيماء، واختلفوا في السفر القصير، فأجازها الشافعية والحنابلة، ومنعها المالكية والحنفية.

واشترط العابلة والشافية شرطين؛ أحدهما: أن يكون سائراً. الثاني: أن يكون في سفر مباح. قال الحنابلة والشافعية: يجوز للمسافر الراكب

التوكيي العدد ٤٨٨ السنة الحادية والأربعون

2.

لا الماشي، سفراً طويلاً أو قصيراً أن يتطوع في السفر على الراحلة إذا قصد جهة معينة، ويومئ بالركوع والسجود، ويجعل السجود أخفض من الركوع، قال جابر: «بعثني رسول الله صلّى الله عليه وسلم في حاجة فجئت وهو يصلي على راحلته نحو المشرق، والسجود أخفض من الركوع» [أخرجه أبو داود وصححه الألباني].

وإن عجز عن الاستقبال سقط بغير خلاف، كما يسقط الاستقبال لأعذار أخرى كالتحام حرب، وهرب من سيل أو نار أو سَبُع ونحوه، ولو كان العذر نادراً كمريض عجز عن الاستقبال، وكمُقْعَد عجز عمن يديره إلى القبلة، وكمربوط ونحوه.

وإن عجز عن الاستقبال في ابتداء صلاته، كراكب راحلة لا تطيعه، أو كان في قافلة (قطار) فليس عليه استقبال القبلة في شيء من الصلاة. ولا يسقط الاستقبال إذا تنفل في الحضر كالراكب السائر في مصره أو قريته؛ لأنه ليس مسافراً، فإن قيل: إذا كان المسافرُ نازلاً في مكان، فهل يجوز أن يتنفُل إلى غير القبلة؛ فالجواب: لا؛ لأن تخصيص العام يُقتصر فيه على الصُورة التي وقع قيها التُخصيص فقط فإن قيل: إذا كان الإنسانُ في بلده، لكن البلد متباعد الأحياء؛ فهل له أن يتنفُل في هذه الحال إلى جهة سيره؛ فالجواب: ليس له ذلك؛ لأنه غير مسافر.

## هل يَلْرَمُ المساقر افتتاحُ الصَّلاة إلى القبلة؛

هو شرط عند الشافعية والحنابلة في بداية الإحرام بالصلاة عند الإمكان، ويسقط بالعجز، ودليل اشتراط استقبال القبلة في ابتداء الصلاة حديث أنس بن مالك رضي الله عنه الذي أخرجه أبو داود وغيره أنَّ الرَّسول صلَّى الله عليه وسلَّم كان إذا سافر؛ فاراد أن يتطوَّع؛ استقبل بناقته القِبْلة؛ فكبَر، ثم صَلَّى حيث وجَهه رِكابُه. والحديث حسنه الألباني.

قالوا: فهذا دليل على أنه يجب افتتاح الصّلاة إلى القبُلة؛ لأن تكلُّف النبيَّ صلَّى الله عليه وسلَّم ومعاناته لإيقاف البعير واتجاهه إلى القبُلة وقطع المسير يدلُ على أنه أمر واجب. وقال الحنفية والمالكية: إنه ليس بشرط وأجابوا عن هذا الحديث بأمرين:

أولا: أنه ليس إلى ذاك في الصَحَة، وغاية ما قيل فيه: إنه حسن.

والثاني: أنه فعل، ومجرد الفعل لا يدلَ على الوجوب. وحديث ابن عمر وغيره من الأحاديث عامة: «أنّه كان يُصلِّي حيث كان وجهه» روام البخاري. وظاهرها أنه من ابتداء الصلاة إلى انتهائها.

والصّحيح في هذه المسالة أن الأفضل أن يبتدئ الصَّلاة متَّجهاً إلى القَبْلة، ثم يتَّجه حيث كان وجهه، أمَّا أن يكون واجباً بَمقتضى هذا الدُّليل المُعَارِض للأدلَّة التي هي أصحُ منه ففي النُفس منه شيءً.

# حكم الصلاة في الطائرة والقطار والسفينة:

الصلاة جائزة في الطائرة وهي محلقة في الجو، وبالأولى إذا كانت رابضة على الأرض، والمالكية لا يجيزونها فيها وهي في الجو؛ لأن شرط السجود عندهم أن يتصل المسجود عليه بالأرض اتصالاً حقيقيًا، ورأي الجمهور أقوى، والإنسان يضطر إلى الصلاة في الطائرة إذا كان السفر يستغرق وقتًا طويلاً كالسفر من مصر إلى الصين أو غيرها من البلاد البعيدة، أو كان تحليقها في وقت الفجر الذي لا يُجمع مع غيره.

ويتحرى المصلى اتجاه القبلة - والملاحون يعرفون ذلك بالتقريب- إن لم تكن معه أداة «بوصلة «يُتعرف بها القبلة، وزمن أداء الصلاة قصير؛ لأن الرباعية تصلى ركعتين قصرًا، فإن لم يستطع الصلاة من وقوف الحصول دوار مثلا- فليصل قاعدًا، والواجب على المسلم في الطائرة إذا حضرت الصلاة أن يصليها حسب الطاقة: فإن استطاع أن يصليها قائمًا ويركع ويسجد فعل ذلك، وإن لم يستطع صلى جالسًا وأوما بالركوع والسجود، فإن وجد مكانا في الطائرة يستطيع فيه القيام والسجود في الأرض بدلا من الإيماء وجب عليه ذلك؛ لقول الله سيحانه: «فَأَنْقُوْا أَنَّهُ مَا أَسْتَطَعْمُ» [التغابن: ١٦] وقول النبي صلى الله عليه وسلم لعمران بن حصين رضى الله عنهما وكان مريضًا: «صل قائمًا، فإن لم تستطع فقاعدًا، فإن لم تستطع فعلى جنب» رواه البخاري في الصحيح، ورواه النسائي بإسناد صحيح، وزاد: «فإن لم تستطع فمستلقيًا»، والأفضل له أن يصلى في أول الوقت، فإن أخرها إلى آخر الوقت ليصليها في الأرض فلا بأس، لعموم الأدلة. وحكم القطار والسفينة حكم الطائرة [انظر في هذا فتاوى الأزهر (٤٨٤/٨)، فتاوى اللجنة الدائمة للبحوث العلمية والإفتاء (٨/ ١٢٠) وفتاوي الشيخ ابن باز (٢٠/٧)].

وللحديث بقية، والحمد لله رب العالمين.

21

مر من من من الله المحد الله من الله من الله من المراجعة على المحد الله المحد الله من اله من الله من الله من الله من الله من الله من الله من ا

الحمد لله رب العالمين، وصلى الله وسلم وبارك على نبينا محمد وآله وصحبه أجمعين أما بعد: فقد تعرضنا في المقالة السابقة لأهمية لاهمية التريب العملي: ومما ينبغي أن يكون متقررًا أنه إذا اكتمل شأن التخطيط وأحكم أمر الإعداد، فإن التدريب العملي ينبغي أن يسبق التنفيذ الفعلي.

والتدريب في ساحة الدعوة هو الذي يُسد الثغرة ويُردم الهوة بين الدراسة النظرية في الكليات والمعاهد الشرعية وبين الممارسة العملية في المساجد والمراكز الدعوية والمدارس والمحاضن التربوية والأعمال الإعلامية.

ALI BELED IKIN MARTINE ELED IL

and theland of this (A) +71) et

وإذا كان الدخول إلى الساحة الدعوية بدون تدريب عملي مسبق اكتفاءً بالدراسة النظرية أمرًا عجيبًا، فإن الأعجب والأغرب من يكتب أو يتحدث موجهًا وناقدًا دون أن يمارس أو يعالج شيئًا من ذلك، اعتمادًا على شهادة أكاديمية فحسب!

ولا شك أن أنفصال الجانب العلمي عن العملي مكمنُ من مكامن الداء، وسبب من أسباب الخلل في الواقع المعاصر في الدعوة والتربيةوالتغيير.

منهج السلف في تدريب الناشنة ولقد كان أسلافنا الصالحون يدّربون ناشئتهم بين أيديهم في

ساحة التلقي الأولى: المساجد، ففيها تُتلقى العلوم النظرية، وتُرى وتسمع وتُمارَس التطبيقات العملية، فكان علم الدعوة -تاصيلاً وتنظيرًا- يُتلقَّى مع عملها ممارسةً وتطبيقًا بمشافهة الشيوخ ومخالطة العلماء، وبالممارسة بحضرة الكبار وبالتقويم الحاضر والتوجيهالناجز.

ومعتقدم في الزمان وتبدل في الأحوال انفصل التعليم عن التدريب، وافتقر التنفيذ إلى التاهيل، فغابت الثمرة المرجوة، وانتشرت الأمية العملية، وصار مالوفًا اليوم أن يرتقي الداعية منبرًا فلا يعجم حرفًا، ولا يقيم لفظًا؛ ولا يحسن وعطًا؛

ولا شك أن الداعية المؤهل هو الذي تلقى تدريبًا يمكّنه من مواجهة الناس في المسجد إمامًا معلمًا، وفي الدَّرس مربيًا مرشدًا، وفي مراكز الدعوةو التاثير إداريًا ناجحًا، وقائدًا ميدانيًا موفَقًا.

وبسبب من ضعف العناية بالتدريب يتحمل نحو خمسة بالمائة من الدعاة عبء الدعوة في حين يبقى أغلبهم في مقاعد المتفرجين أو المعطَّلين، ولأجل هذا القصور تنكفئ الدعوات على نفسها أكثر من انفتاحها على غيرها؛ بحيث يصير الخطاب داخليًا في معظمه، محليًا في إنتاجه واستهلاكه.

إن الدعوات الناجحة هي التي تحمل أبناعها على التاهل العلمي والعملي،وتضم إلى ذلك العناية بالصلاح الذاتي والممارسة العملية المنضبطة بضوابط المشروعية، والوعي بالتراتيب والسياسات الإدارية والتنظيمية، اللازمة لنجاح مشروع إسلامي.

#### اذجنبوية

ومن اللافت للنظر أن كل أمر ذي بال لا بد من تدريب ومران عليه وتأهيل لمارسته، فسياسة الخلق وهداية الأنام قد تبدأ منَّ رعي الأغنام، وفي الحديث: «فما بعث الله نبيًا إلا رعى الغنم» [البخاري (٢٣٦٢)].

قال ابن حجر رحمه الله: قال العلماء «الحكمة في إلهام الأنبياء من رعي الغنم قبل النبوة أن يحصل لهم التمرن برعيها على ما يكلفونه من القيام بأمر أمتهم» [فتح الباري (٧/١٠)].

ولما أمر صلى الله عليه وسلم بمعالجة الخلق أوجب الله عليه القيام بدلاً من المنام وانزل عليه «تَأَيُّبا الْتُزَمَلُ () قُرُ أَلَيْلَ إِلَّا طَيلَاً» [المزمل: ١-٢] وعندها قال صلى الله عليه وسلم: «مضى عهد النوميا خديجة». فلما نزل القرآن متتابعًا كان يدربه عليه جبريل عليه السلام ويراجعه معه كل ليلة في رمضان. [أخرجه البخاري (٢، ٣٢٢٠، ٣٥٥٤) ومسلم (٢٣٠٨)].

التوكيها العدد ٨٨ السنة الحادية والأربعون

ومن قبل لما مضى قدر الله في موسى عليه السلام بالتصدي للفرعون الطاغية جرى تدريبه تدريباً ربانيًا، وتاهيله تأهيلاً إلهيًا، قال تعالى: «وَلَصْبَعَ عَلَى عَلَى مَ [طه:٣٩] فلما حانت ساعة البعثة، جاء خطاب التكليف متدرجًا من جهة ومدربًا من جهة اخرى؛ فيؤمر بإلقاء العصا ثم تنقلب امام عينه حية تسعى، ثم ينخنها بيمينه فتنقلب إلى عصا تارة أخرى، ثل نلك قبل أن فتخرج بيضاء من غير سوء آية أخرى، كل ذلك قبل أن قتخرج بيضاء من غير سوء آية أخرى، كل ذلك قبل أن متعالى: «قال هي عصاى أو كواً عليها وأهش ما على عني من تسمي منه إلى حالة النها ينوس () فألفها فازا هي من تسمي منه إلى حالة فن من من من من منه أولى وفي فيا ماري أخرى () قال ألفها ينوس () فألفها فأو مي منه تسمي () قال خدها ولا عن سنيدها سرتها ألاول من وأضم مذك إلى حاجك من من بياماً. () وأضم منا الكرى» [طه:10-17].

#### الم المار الرسول وتدريب الصحابة الماري الماري الماري

وفي سيرة النبي المصطفى صلى الله عليه وسلم تدريب لأصحابه على الدعوة والتعليم والقضاء بين يديه وبعيدًا - أيضًا - عن ناظريه، فعن علي رضي الله عنه قال: بعثني رسول الله صلى الله عليه وسلم إلى اليمن قاضيًا، فقلت: يا فقال: «إن الله سيهدي قلبك ويثبت لسانك فإذا جلس بين فقال: «إن الله سيهدي قلبك ويثبت لسانك فإذا جلس بين يديك الخصمان فلا تقضين حتى تسمع من الآخر كما سمعت من الأول؛ فإنه أحرى أن يتبين لك القضاء، قال: فما زلت قاضيًا أو ما شككت في قضاء بعدً [أخرجه أحمد (١٣٤٩)، وأبو داود (٣٥٨٩)، والنسائي في الكبرى (٨٣٦٢)، والبيه في الإرواء (٢٢٦/١)].

فريما قضى بعض أصحابه أمامه وبإذنه، فعن أبي سعيد الخدرى رضى الله عنه قال: لما نزلت بنو قريظة على حكم سعد هو ابن معاذ، بعث رسول الله صلى الله عليه وسلم إليه وكان قريبًا منه، فجاء على حمار، فلما دنا قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: «قوموا إلى سيدكم» فجاء، فجلس إلى رسول الله صلى الله عليه وسلم فقال له: «إن هؤلاء نزلوا على حكمك، قال: فإنى أحكم أن تقتل المقاتلة، وأن تُسبى الذرية، قال: «لقد حكمت فيهم بحكم الملك» [أخرجه البخاري (٣٠٤٣) ولم تحريك الربييول عليه الصبلاة والب.[(١٧٦٨)ملسمو وربما عبر بعضهم الرؤيا بين يديه وبأمره، فعن ابن عباس رضى الله عنهما أنه كان يحدث: أن رجلا أتى رسول الله صلى الله عليه وسلم فقال: إنى رأيت الليلة في المذام ظلة تنطف السمن والعسل، فارى الناس يتكففون منها فالمستكثر والمستقل، وإذا سبب واصل من الأرض إلى السماء؛ فأراك أخذت به فعلوت ثم أخذ به رجل آخر فعلا به ثم أخذ به رحل آخر فعلا به ثم أخذ

به رجل آخر فانقطع ثم وصل، فقال أبو بكر: يا رسول الله بأبي أنت والله لتدعني فأعبرها، فقال النبي صلى الله عليه وسلم (اعبرها). قال: أما الظلة فالإسلام، وأما الذي ينطف من العسل والسمن فالقرآن؛ حلاوته تنطف فالمستكثر من القرآن والمستقل، وأما السبب الواصل من السماء إلى الأرض فالحق الذي أنت عليه، تأم يأخذ فيعليك الله ثم يأخذ به رجل من بعدك فيعلو به، ثم يأخذ به رجل آخر فيعلو به، ثم يأخذ به رجل آخر فينقطع به ثم يوصل له فيعلو به، فأخبرني يا رسول الله بأبي أنت أصبت أم أخطأت؛ قال النبي صلى الله عليه وسلم: «أصبت بعضًا وأخطأت بعضًا»، قال فوالله لتحدثني بالذي أخطات، قال: «لا تقسم» [أخرجه البخاري (٢٦٣٩)].

# كيف درب الصحابة أتباعهم؟

وبين يدي عمر تدرّب أبو موسى على القضاء، وتحت ناظري عمر تعلم وتدرَّب شريح القاضي على أصول التقاضي والفصل بين الخصومات.

ودرّب أبو الدرداء أهل جامع دمشق على تلاوة وتجويد القرآن، وكان أهل حلقته في المسجد يزيدون عن ألف وستمائة [غاية النهاية (١/٦٠٦-١٣٣)]؛

وعلى هذا درج السلف الصالح فعُرف في حلقاتهم العرِّيف والمعيد، وهو الذي تدرب على إعادة درس الشيخ بعدَه للطلبة، وقد عُني المربون سلفًا بتدريب من يربونهم بالمخالطة والمشاركة، فتارة تكون التربية على القيام بالتعليم، وأخرى على الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر، وثالثة على الدعوة والخطابة.

وهناك تدريب على المحاسبة والمساعلة، وتدريب أخر على انتهاز الفرص واهتبالها في ساحة الدعوة والنصح، وإذا كان للدعاة تدريب علمي ودعوي وعملي، فلا يمنع هذا من أن يكون لهم تدريب بدني وإعداد جسمائي بالفروسية تارة وبالعَدُو أخرى، وبالرمي والسباحة تارات، وهكذا لا يقوم عملَ جليل إلا ويسبقه تدريب وتاهيل. [يستفاد من كتاب التدريب وأثره في العمل الإسلامي، د. محمد موسى الشريف، ط دار الأندلس الخضراء].

والدعوات المعاصرة اليوم عليها أن تفتح ساحات للتدريب والتأهيل في مساجدها ومراكزها الدعوية وأقسامها العلمية والبحثية، بما يؤهل ويهيئ أبناعها للقيادة والريادة، ويمكنّهم من التصدي لتحديات عصرهم، ومتطلبات مجتمعاتهم غير هيًابين ولاوجلين، وعليه فإن الإعلان عن مؤسسات التدريب في ساحة العمل الإسلامي المعاصر اليوم قد غدا ضرورة حتمية لا مفرً منها.

وللحديث بقية، بإذن الله، والحمد لله رب العالمين.

شعبان ١٤٣٣ هـ التوكيم

الحمد لله حمد الشاكرين، وأصبلي وأسلم على النبي الميعوث رحمة للعالمين، وعلى آله وأصحابة الغر الميامين، أما يعد: فما يزال الحديث موصولاً عن الرد على الشبهات المثارة على أحاديث الرجم، وتستعرض في هذا المقال - إن شاء الله - بعض الشبهات، فنقول وبالله تعالى التوفيق:

الحلقة العاشرة

المستشار احمد السيد على إبراهيم

اعداد/

رابعا: قولهم: «فإن الإسناد الشفهي عبر رواة مختلفين في الزمان والمكان والظروف لا يستقيم مع المنهج العلمي...» مردود عليه بالآتي: أي منهج علمي يتحدثون عنه، ومن الذي وضعه، بل إن الله اختص هذه الأمة بانها أمة السند، والإسناد من الدين، قال الإمام مسلم في صحيحه: « باب بيان أن وأن جرح الرواة بما هو فيهم جائز بل واجب، وأنه ليس من الغيبة المحرمة، بل من الذبّ عن الشريعة ولن جرح الرواة بما هو فيهم جائز بل واجب، وأنه للكرمة، حَدَّثَنَا حَمَّدُ وَ حَدَّثَنَا حَمَّادُ بَنُ يَزْيَد عَنْ أَيُّوبَ وَهِشَام عَنْ مُحَمَّدُ وَ حَدَّثَنَا حَمَادُ بَنُ عَنْ هُشَام عَنْ مُحَمَّد بن سيرين قَالَ: «إِنَّ هَذَا العَلَمَ دِينُ قَانُظُرُوا عَمْنَ تَنَخَذُونَ دَينَكُمْ...».

الإسناد، فلما وقعت الفتنة قالوا: سموا لنا رجالكم، فينظر إلى أهل السنة فيؤخذ حديثهم، وينظر إلى أهل البدع فلا يؤخذ حديثهم». ونقل رحمه الله عن ابن المبارك قوله: «الإسناد من الدين ولولا الإسناد لقال من شاء ما شاء « أه، وقال السيوطى في تدريب الراوي: «قال سفيان الثوري: الإسناد سلاح المؤمن، فإذا لم يكن معه سلاح فباي شيء يقاتل»؟! أه.

والثابت أن نقل الأحاديث لم يكن مشافهة فقط وإنما كان تدوينا أيضا، فقد كان الصحاية يكتبون الحديث في حياته صلى الله عليه وسلم، وكانوا يحفظونه أيضا، ثم نقله عنهم التابعون، وقد بدأ تدوين الحديث تدوينا عاما وجمعه في زمن الخليفة الراشد عمر بن عبد العزيز رضى الله عنه وهو من التابعين، وأما قول من قال: إنه أدخل على الحديث النبوى ما ليس منه فهو صحيح، إلا أن أهل العلم قد بينوا الدخيل، وذلك وفقا لضوابط علمية عظيمة ودقيقة، تفردت بها أمة الإسلام؛ حيث اشترطوا لقبول الحديث أن يكون راويه عدلا ضابطا لما يرويه، وأن يتصل السند إلى منتهاه، بحيث يكون كل راو سمعه ممن فوقه، واشترطوا أيضا سلامة الحديثُ من الشذوذ والعلة، فإذا اختل شرط من ذلك لم يقبلوا الحديث، وتفصيل كل ذلك في كتب مصطلح الحديث، وقد ألف العلماء كتبا في الأحاديث الضعيفة والموضوعة، وهي كثيرة جدا، وكذلك ألفوا في الأحاديث الصحيحة والمقبولة.

الشيبهة الرابعة: قالوا عن قصبة الغامدية: « إن القصبة كفيلة بتشويه الإسلام وسيرة النبى عليه الصلاة والسلام ..... هذه القصبة المؤلمة حبكت خصيصًا للإجابة على سؤال فقهى، هو إذا كان حد الزنا هو الرجم، أي الموت، وليس الجلد كما في القرآن، فكيف إذا كانت الزائية المحصنة حاملا من هذا الزنا أو من قبله؛ وهل يحكم عليها وعلى مولودها بالموت؛ لذلك حاءت الفتوى في هذا الحديث بإمهال المرأة إلى أن تضع وليدها وتفطمه، وكأنهم بذلك قد أراحوا ضمائرهم حين يكفل الطفل أخرون بعد إعدام أمه في تشريع ليس له أصل في القرآن أو في الإسلام، ولم يعرفه الرسول عليه الصلاة والسلام. 💴 🛀 وفي تفصيلات قصة الغامدية التي هشم خالد بن الوليد رأسها بحجر ثم شتمها يروى صانع القصة أن النبي قال لخالد وهو بعاتبه – فيما يزعمون – « لقد تابت توبة لو تابها صاحب مكس لغفر له » وصاحب المكس هو من يجمع الضرائب عند المنافذ التجارية. وقد ورد هذا المصطلح في الإنجيل مقترنا بالظلم «المكاسون» أو «العشارون". وهو

٤٤ ( التوكيب العدد ٨٨ السنة الحادية والأربعون

مصطلح ساد في الشام قبل الإسلام وبعد الفتوحات الإسلامية؛ حيث اقتضت الظروف السياسية والاقتصادية وجود موظفي الجمارك. وهو ما لم تعرفه الجزيرة العربية مطلقًا قبل الإسلام أو في عهد النبي عليه الصلاة والسلام، ولم تعرفه اللغة العربية حينئذ، وليس من مصطلحات القرآن، مع احتواء القرآن على الفاظ غير عربية، أي أن هذا الحديث قد تم اختراعه في عصر الخلفاء غير الراشدين، حيث عمَّ الظلم، وأصبح صاحب المكس ممثلاً لظلم الدولة. ويستحق أن يتطهر بالقتل، مثل بطلة" فيلم" الغامدية النا؟

#### الزد عليها: "للت وألك

أولا: ما أثاروه بشأن إرجاء رجم الحامل: بأن الإسلام جاء ولم يفرق بين الرجال والنساء في الأحكام الشرعية، فإذا ما ارتكبت المرأة حدًا يوجب العقوبة عُوقبت مثل الرجل، إلا أن للنساء خصوصية في تاجيل العقوبة إذا كانت حاملاً، وهذا من عظمة الإسلام، الذي لا يؤاخذ الجنين بجريرة أمه، وإعدام المرأة المحكوم عليها بعد وضعها لوليدها أمر متعارف عليه في كثير من الدول، فالميثاق العربي نص في مادته السابعة في فقرتها الثانية على أنه نص في مادته السابعة في فقرتها الثانية على أنه تضع حملها أو في أم مرضع إلا بعد انقضاء عامين الرضيع".

كما نص على ذلك قانون الإجـراءات الجنائية المصري في المادة "٤٧٦"، والمادة "٤٨٥"، والمادة ١٩٣ في الفقرة الثانية.

وفي التشريع اليمني الفقرة الأخيرة من المادة (٥٣٣) من قانون الإجراءات الجزائية اليمني.

والمادة (٤٨٤) من قانون العقوبات اليمني.

وفي التشريع البحريني المادة (٣٣٤) من قانون الإجراءات الجنائية.

وفي التشريع الليبي المادة (٤٣٦) من قانون الإجراءات الجنائية.

وفي التشريع الكويتي المادة ٣٣، والمادة ٤٩. فهل رحمة الإسلام بالحامل وجنينها يعد تشويها للإسلام؟! أم أن الرجم وهو وسيلة من وسائل الإعدام هو الذي يشوهه؟! فالإسلام كله رحمة وعقوباته كلها عدل، كما أن هؤلاء الرويبضة تناسوا أن أكثر من ٢٠٪ من سكان العالم يعيشون في دول تطبق هذه العقوبة؛ حيث إن الأربعة دول الأكثر سكانًا وهي جمهورية الصين الشعبية والهند والولايات المتحدة، وإندونيسيا تطبق عقوبة الإعدام.

وإعدام النساء أمر موجود بهذه الدول إذا ارتكبت جريمة تستحق تلك العقوبة، فلماذا التشغيب على حدود الإسلام؟ اللهم إلا الحقد الدفين من هؤلاء على الإسلام وتشريعاته.

ثانيا: ما أثاروه بالنسبة لكلمة مكس: قالوا: «إن الماكسين والعشارين مصطلح ساد في الشام قبل الإسلام... إلخ، فمردود عليه بان هذا من جهلهم باللغة والقرآن والتاريخ، فقد قال صاحب عون والظُّلْم، وَدَرَاهم كَانَتْ تُؤْخَذ منْ بَائِعي السَّلَع في وَالظُّلْم، وَدَرَاهم كَانَتْ تُؤْخَذ منْ بَائِعي السَّلَع في الأَسُواق في الجَاهليَّة، أو درْهَم كَانَ يَأْخُذه الْمُصَدَّق الضُرِيبَة الَّتِي يَأْخُذهَا المَّاكس وَهُوَ الْعَشَارِ، انْتَهَى. وَفِي شَرْح السُنَّة: آرَادَ بِصَاحِبِ الْمُسْ الذَي يَأْخُذ من التُحار إذا مرُوا مَحُسًا باسم الْعُشْر، فَأَمَا السَّاعي من التُحار إذا مرُوا مَحُسًا باسم الْعُشر، فَأَمَا السَّاعي الَّذِي يَأْخُذ الصَّدَقة وَمَنْ يَأْخُذ مَنْ أَهْل الذَّمَة الْعُشَر اللَّذِي صُولِحُوا عَلَيْهِ فَهُوَ مُحْتَسَبِ مَا لَمْ يَتَعَدً فَيَافَم بالتَعْنَ وَالظُّلُم] اهَ.

وَ قال ابْنَ كَثير: « زَلَا نَقَمَّدُوا بِحَكْلَ مِزَطٍ » [الأعراف: ٨٦] أي طريق «توعدون» أي تتوعدون الناس باخذ أموالهم من مكوس، وغير ذلك وتخيفون السبل. [البداية والنهاية١٨٦/١ط: دار المعارف].

وقال القرطبي: وعن ابن عباس قال: إن قوم لوط كانت فيهم الفاحشة، منها أنهم يتظالمون فيما بينهم، ويشتم بعضهم بعضا، ويتضارطون في محالسهم،... ويضربون المكوس على كل عابر ومع هذا كله كانوا يشركون بالله " اه، [تفسير القرطبي ٣٤٢/١٣ ط: دار الكتب المصرية]. ثم وعلى فرض أن أصل الكلمة شامية، فإن النبي صلى الله عليه وسلم لما عبر بصاحب المكس عبّر بشيء يعرفه الصحابة، فلقد غفل هؤلاء الجهلاء عن أن الصحابة كانوا يذهبون إلى الشام للتجارة، وقد ذهب النبي صلى الله عليه وسلم بنفسه في تلك الرحلات، ومن ثم فقد عاين الصحابة أصحاب المكوس وهم يفرضونها عليهم حال دخولهم الشام، فإذا ضرب لهم النبى المثل مصاحب المكس فقد ضرب لهم بشيء يعرفونه، ومن ثم فلا يجوز إنكار الحديث بسبب تلك اللفظة والتي تدين أنها من الألفاظ المعروفة عند العرب في الجاهلية.

من كل ما سبق يتضح تهاوي الشبهات المتعلقة بهذا الحديث كسابقتها.

وللحديث بقية والحمد لله رب العالمين.

الحمد لله والصلاة والسلام على رسول الله وعلى آله وصحبه ومن اتبع هداه. الصدقة ومن علمد من اش المدة المعدو تتعرض بيوت المسلمين لكثير من المشاكل والاختلافات الأُسَرية، التي قد يؤدي بعضها إلى الفراق والطلاق، ويحدث عند ذلك نوع من الخصام واللدادة، والقطيعة والعداوة، ولا يرضى كل طرف بما أل إليه أمره، ويكثر عند ذلك السبُّ واللعن والطعن، حتى إن الأولاد يرثون من أبائهم ذلك السلوك الخشن ولو أنهم استسلموا لقدر الله وأمنوا لکان خیرا لهم. 💷 👎 ۲۱ کان إعداد/ جمال عبدالرح

فإن الإيمان بالقدر أحد أركان الإيمان السنة، لا يصح إيمان العبد بغير الإيمان بالقدر، ذلك بأن الله تعالى له مقاليد السماوات والأرض، وهو الذي خلق كل شيء فقدره تقديرًا، وهو الخالق لكل شيء، العليم بكل شيء، وكتب كل شيء، ولا يحدث شيء في الكون إلا بإذنه وإرادته فعقيدة القدر تعلّم المؤمنين أن لهذا الكون نظاماً محكماً، وسنناً مطردة، ارتبطت فيه الأسباب بالمسببات، وأنه ليس في خلق الله خلل ولا مصادفات.

# ثمرة الإيمان بالقدر

ومن فائدة هذا الاعتقاد أن أهله يكونون أجدر الناس بالبحث في نظام الكائنات، وتعرف سنن الله في المخلوقات، وطلب الأشياء من أسبابها، والجري إليها في سننها، ودخول البيوت من أبوابها، قال تعالى: «وَخَلَنَ صَحَلَ مَتَو فَقَدَرُهُ تَقَدِرُه [الفرقان: ٢]، وقال جل شانه: «إنَّ كُلَّ شَيْء كَلْتَهُ مِعَدَرُه [القمر: ٤٩]، فلكل شيء من مخلوقات كُلَّ شَيْء كَلْتَهُ مِعَدَرُه [القمر: ٤٩]، فلكل شيء من مخلوقات الله سنن وذواميس، ومقادير منتظمة، كسننه في حمل الإناث وعقمها، وزيادة الذرية ونقصها، قال تعالى: « أنَّهُ يَعْمَمُ مَا عَمَرُ صَحُلُ أَنْقُ وَمَا قَيْمِنُ الأَرْحَامُ وَمَا تَزْدَادُ وَحَكُلُ يَعْمَمُ مَا عَمَدُ إلا الروية ونقصها، قال تعالى: « أنَّه يَعْمَمُ مَا عَمِدُ صَحُلُ أَنْقُ وَمَا قَيْمِنُ الأَرْحَامُ وَمَا تَزْدَادُ وَحَكُلُ يَعْمَمُ مَا عَمَرُ صَحُلُ أَنْقُ وَمَا قَيْمِنُ أَلاً مَعْمَ مَا يَعْتَرُهُ أَنْ مَنْ مَا عَنِيمُ مَا عَمَنُومَ يَعْمَمُ مَا عَمَدُ إلا الروي التعالى: « مِنْ أَيْ تَعْمَ الوجود يَعْمَدُوهُ عَمَدُرُهُ (أَنْ يُمَ التعالى: « مِنْ أَيْ تَعْرَ عَلَهُ أَنْهُ مَا أَمْرُهُ أَنْ مَا يَعْتَعَاد ومربي كل موجود، قال تعالى: « مِنْ أَيْ مَا يَعْنَ عَدَرُهُ أَنْ عُنْ مَا يُعْتَ عَلَنُ مَا يَعْنَ عَنْ المَا و منتَعْمَة عليه النظام الذي اقتضته حكمة بارئ الوجود ومربي كل موجود، قال تعالى: « مِنْ أَيْ مَالَهُ مَا فَقُرُهُ (أَنْ عُرَا يَعْزَ عَنْ أَنْ مَا عَنْتُ مِعْدَرُهُ أَنْ عُنْ أَنْ أَنْ عَنْ مَعْنَ عَنْ أَنْ أَنْ عَنْ مَا عَنْ أَنْ أَنْ أَنْ أَنْ أَعْنَ مَنْ أَنْ عَنْ عَنْ أَنْ

وإذا تأملنا في كلمة المقدار والتقدير في القرآن وجدنا انها ترد بمعنى: جعل الشيء بمقياس مخصوص او وزن محدود أو وجه معين يجري على سنة معلومة، قال تعالى: «وَأَنَزَلْنَا مِنَ السَمَاءِ مَمَّا يِقْدَرِ فَأَسْكَتُهُ فِي ٱلْأَرْضَ وَإِنَّا عَلَى ذَهَابٍ بِهِ لَتَنَدِرُونَ» [المؤمنون: ١٨] أي أنزلناه بمقدار معين.

إذن فالإيمان بالقدر يسوق دائماً إلى السعي والعمل، « مَا أَصَابَ مِن مُصِبِبَةٍ إلا بِإِذَنِ اللَّهُ وَمَن يُؤْمِنُ بِاللَّهِ يَهْدِ قَلْبَهُ وَاللَّهُ يَكُلُ مَنْ عَلَيهُ التعابن: ١١]، وهذا الاعتقاد تتبعه صفة الشجاعة والسخاء، والأخذ بالأسباب في جميع الأشياء، كيف لا والحق سبحانه وتعالى يقول: «إن اللَّهُ لا يُغَيَّرُ ما يقوم حقّ يُغَيرُوا ما بِأَنفُسِمَ» [الرعد: ١١]، إن هذا الاعتقاد والإيمان بالقدر يشجع المؤمن على الترقي في حياته الدينية والدنيوية، ف « مَنْ عَمَلَ مَلِيماً فَلِنفَسِمِ». ومَا رَبُّكَ بِطَلَبَهِ لِلْعَبِيلِ » [فصلت: ٤٦]. فقانون القدر الذي اخبر الله تعالى عنه في كتابه يعلمنا أن من أمن وعمل

التوكيد العدد ٨٨ السنة الحادية والأربعون

27

صالحاً رفعه الله، «نَمَن يَعْمَلُ مِنَ الصَّلِحَتِ وَهُوَ مُؤْمِنٌ فَلَا صُغْرَانَ لِسَعِيهِ، وَإِنَّا لَهُ صَنِبُونَ » [الانبياء: ٤٤]، وقال جل شانه: « وَيَشِرِ ٱلْمُؤْمِنِينَ بِأَنَّ هُمُ مِنَ اللَّهِ فَضَلًا كَبِرًا » [الأحراب: ٤٧].

# الإيمان بالقدر لا يعني تعطيل الأسباب

والإيمان بالقدر لا يعني تعطيل المدارك والقوى التي أرشد الله إلى إعمالها والتفكر بها، ولا يعني الإيمان بالقدر الميل إلى الكسل وترك العمل، كما جاء في بعض كلام عمر رضي الله عنه، ولكن الإيمان بالقدر يقتضي طلب الأشياء من أسبابها، والعزيمة الذوكر فأمشوافي مناكيا وكلواين رزقية وإليه الشور » [الملك: ألأرض ذأولا فأمشوافي مناكيا وكلواين رزقية وإليه الشور » [الملك: ما]، وقال سبحانه: «وهكينة التجنين» [البلد: ١٠]، فمن أمن بالله ظفر بهداية الله قال تعالى: «موالذي تربي يؤين بالتي أمن بالله ظفر بهداية الله قال تعالى: «ومن يؤين بالتي يهد قلبة والله يكل شيء عليم » [التعابن: ١١]، «قل إت اللك يميذ من يشابة من أناب » [الرعد: ٢٧]، وقال: ويُحْرِجُهُم مِنَ الظُلُمَنِتَ إلى النائدة. ويَهْدِيهِم إلى صرّط مُسَتَقِيم » [المائدة: ٢٦].

إن الرضا المطلق والقبول المحمود دليل صحة الإيمان، فالمؤمن يعلم أن من المنع عطاءً، ورب ضارة نافعة، وأن الحياة المتدفقة بالآلام والمتاعب هي من نازلة نزلت إلا ووراءها حكمة قد تدرك أو لا تدرك ، قدرها العليم الحكم الذي قال في محكم الذكر الحكيم: «وَعَسَى أَن تَكَرُهُوا شَيْعًا وَهُوَ فَيَرٌ لَكُمُ وَعَسَى أَن تُجُوا شَيَّا وَهُو شَرٌ لَكُمُ وَاللَّهُ يَسَلَمُ وَأَنسُم لَا [البقرة: ٢١٦]، وهذا ابن عباس رضي الله عنهما عندما فقد عينيه يقول:

إِنْ يَأْخَذِ اللَّهُ مِن عَينِيُّ نورَهما

فغي لساني وَقلبِي منهما نورُ قَلبِي ذَكي وَعَقلي غَيِرُ ذَي دَخَلٍ

وَفِي فَمِي صَارِمُ كَالسَيْفِ مُسْلُولُ

فهو لم يتسخط وام يفشل لأنه أمن بقول الحق عن وجل: « وَلَنَبْلُوَنَكُمْ بِنَىءٍ مِنَ لَلْوَفِ وَٱلْجُوعِ وَنَقْصِ مِنَ ٱلْأَمْوَلِ وَٱلْأَنْفُسِ وَالشَّرَتِ وَيَشِر الصَّنِيرِتَ» [البقرة: ١٥٥]، وبحديث الرسول صلى الله عليه وسلم: «واعلم أن ما اصابك لم يكن ليخطئك وما أخطاك لم يكن ليصيبك». اخرجه الحاكم في المستدرك حديث (١٣٠٤) وأبو

داود وصححه الألباني. وصدق الله العظيم حيث يقول: «قُل نَن يُصِيبَ يَآ إِلَّا مَا كَتَبَ اللَّهُ لَنَا هُوَ مَوْلَـنَاً رَعَلَى اللَّهِ فَلَيْتَوَكَّلِ الْمُؤْمِنُوبَ» [التوبة: ٥١].

فالإسمان بالقدر بجعل الحباة تعج بالأمل وتشرق بالأنوار وتهتف بالمعالى فيها معنى الحركة والإنجاز والأمل والتفاؤل الذى يجده الإنسان مبثوثاً في ثنايا القرآن حتى في لحظات انكسار المسلمين في غزوة أحد ووداع سبعين من أكابرهم وقادتهم ورجالهم فى يوم رحيل الأبطال والشهداء متنزل قول الله جل وعلا: «وَلَا نَهِنُوا وَلَا حَمَرَنُوا وَأَنتُمُ ٱلْأَعْلَوْنَ إِن كُنتُم مَّؤْمِنِينَ» [آل عمران: ١٣٩]، وفي لحظة صولة العدو وطبشه بأتى الأمل والتفاؤل ويتنزل قول الحق سيحانه وتعالى: أَرُيدُونَ أَن يُطْفِئُوا فُوَرُ اللهِ بِأَفُونُهِ هِمْ وَيَأْبُ ٱللهُ إِلَّا أَن يُتِمَ نُوُرُهُ وَلَوَ كَرِهُ ٱلْكَفِرُونَ» [التوبة: ٣٢]، وحتى في لحظة يأس الرسل وإحباطهم وفتور همتهم يأتى الأمل من جديد ليبدد هذا اليأس والإحباط فيتجلى العمي وياتى النصر الذي كتبه الله وقدره فيتنزل قول الحق تدارك وتعالى: «حَتَّى إِذَا أَسْتَيْسَ ٱلرُّسُلُ وَظُنُواً أَنَّهُمْ قَدْ كَذِبُوا جَآءَهُمْ نَصْرُنَا فَنُجِّي مَن نَّشَاءُ وَلَا يُرَدُّ بَأَسُنَا عَنِ ٱلْقَوْمِ ٱلْمُجْمِينَ» [يوسف: ١١٠]، وفي لحظة انتفاخ أهل الداطل وتطاولهم يأتى القدر الإلهى ليرد عليهم فيتنزل قول الحق سيحانه وتعالى: «فَأَمَّا ٱلزَّبِدُ فَيَذْهَبُ جُفَناءً وَأَمَّا مَا يَنفَعُ ٱلنَّاسَ فَيَمَكُنُ فِي ٱلْأَرْضِ كَذَلِكَ يَضْرِبُ ٱللَّهُ أَلْأَمْثَالَ» [الرعد: ١٧]، فسيحان الله المتفضل على عداده.

قال تعالى: «مَا أَسَابَ مِن تُصِيبَةٍ فِي ٱلأَرْضِ وَلَا فِيَ أَنفُسِكُمْ إِلَا فِي كِتَبِ مِن مَنْ أَن نُبَرَأَهاً إِنَّ ذَلِكَ عَلَى اللَّهِ بَسِيرٌ () لِكَيْلاً تَأْسَوْا عَلَى مَا فَاتَكُمْ وَلَا تَقْرَحُوا بِمَا مَاتَنَكُمُ وَاللَّهُ لَا يُحِبُّكُلَ مُنْتَالِ فَخُورٍ » [الحديد: ٢٢-٢٣].

قَوْلُهُ تعالى: «مَا أَصابَ مِنْ مُصِيبَة فِي الأَرْضِ) قَالَ مُقَاتِلٌ:المصيبة: الْقَحْطُ وَقَلَّةُ النُّبَّاتِ وَالتَّمَارِ. وَقِيلَ: الْجُوَائِحُ فِي الزَّرْعِ.

(وَلا فِي أَنْفُسِكُمْ) بَالأَوْصَابِ وَالأَسْقَامِ، قَالَهُ قَتَادَةُ. وقال ابن حَيان: إِقَامَةُ الْحُدُودِ. وَقِيلَ: ضَيقُ الْمَعَاش، وَهَذَا مَعْنَى رُواهُ ابْنُ جُرَيْجَ. أما قولهَ:(إِلاَّ فِي كِتَابِ) يَعْنِي فِي اللُوْحِ الْمَفْوُظِ.

(مِنْ قَبْلِ أَنْ نَبْرَأَها) الصَّمِيرُ فِي (نَبْرَأَها) عَائِدُ عَلَى النَّفُوسِ أَوِ الأَرْضِ أَوِ الْصَائِبِ أَوِ الْجَمِيعِ.

شعبان ١٤٣٣ هـ 👘 التولايي ٢

وَقَالَ ابْنُ عَبَّاسٍ: مَنْ قَبْلِ أَنْ يَخْلُقَ الْمُصِيبَةَ. وَقَالَ سَعِيدُ بْنُ جُبَيْرٍ: مِنْ قَبْلِ أَنْ يَخْلُقَ الأَرْضَ وَالتَّفْسَ. (إِنَّ ذَلِكَ عَلَى اللَّهِ يَسِيرُ) أَيْ خَلْقُ ذَلِكَ وَحِفْظُ جَمِيعِهِ (عَلَى اللَّهِ يَسِيرُ) هَيَّنٌ.

قَالَ الرَّبِيعُ بْنُ صَالح: لَّا أَحْذَ سَعيد بِن حُبَيْر رضي الله عنه (بالموت) بَكَيْتُ، فَقَالَ: مَا يُبْكِيكَ؟ قُلْتُ: أَبْكِي لمَا أَرَى بِكَ وَلمَا تَذَهب إلَيْه. قَالَ: فَلاَ تَبْك فَإِنَّهُ كَانَ فِي علْم اللَّه أَنْ يَكُونَ، أَلَمْ تَسْمَعْ قَوْلَهُ تعالى: «مَا أَصابَ مَنْ مُصِيبَة في الأَرْض وَلا في أَنْفُسكُمْ» الآيَةَ. وَقَالَ ابْنُ عَبَّاسَ: لَمَا خَلَقَ اللَّهُ الْقَلَمَ قَالَ لَهُ اكْتُبْ، فَكَتَبَ مَا هُوَ كَائِنُ إِلَى يَوْمِ الْقِيَامَةِ. [تفسير القرطبي ١٧/ ١٧/

وَقِدِلَ: الْمُرَادُ بِالْمُصِيبَةِ الْحَوَانَتُ كُلُّهَا مِنْ خَيْرِ وَشَرَّ، إِلاَّ فِي كتابَ: هُوَ اللُّوْحُ الْمُخْفُوظُ، أَيْ مَكْتُوبَةُ فِيه، «مَنْ قَبْلِ اَنْ نَبْرَاهَا الظَّاهِ تَقَيْ نَخْلُقَهَا. بَرَا: خَلَقَ وَالضَّمَيرُ فِي نَبْرَاهَا الظَّاهِ أَنَّهُ يَعُودُ عَلَى الْمُصِيبَةِ، لأَنَّهَا هَيَ الْحَدَّثُ عَنْهَا، وَدَكُر الأَرْضِ وَالأَنْفُسَ هُوَ وَقِيلَ: عَلَى الأَنْفُس، قَالَهُ ابْنُ عَبَّاس وَقَتَادَةُ وَجَمَاعَةً. وَذَكَرَ الْمُهْدويُ جَوَازَ عَوْدِ الصَّمِيرِ عَلَى جَمِيعِ مَا ذَكِرَ. قَالَ ابْنُ عَطَيَّةَ: وَهِي كُلُّهَا مَعَارَفَ صِحَاحُ، لأَنَّ الْكَتَابَ السَّابِقَ أَزَلَيُّ قَبْلَ هَدِه كُلُّهَا. انْتَهَى. «إِنُ ذَلكَ» : أَيْ يَحْصُلُ كُلُّ مَا ذُكِرَ فِي كِتَابِ وَتَقْدِيرُهُ، « عَلَى اللَّهُ يَصِحْرُ عَلَى الْهُ وَانَ عَلَيْهَ مَعَارِفَ صَحَاحُ، لأَنْ الْكَتَابَ يَصَحْلُ كُلُّ مَا ذُكِرَ فِي كَتَابٍ وَتَقْدِيرُهُ، « عَلَى اللَّهُ

الحكمة يَّة معرفتنا أن كل شيء مكتوب

بَيُّنَ اللَّهُ تَعَالَى الْحَمْفَةَ فِي إِعْلاَمَنَا بِذَلِكَ الَّذِي فَعَلَّهُ مَنْ تَقَدِيرٍ ذَلِكَ، وَسَبُقِ قَضَائِه بَه فَقَالَ: لَكَيْلا تَأْسُوْا: أَيْ تَحْزُنُوا، عَلَى مَا فاتَكُمْ، لَأَنَّ الْعَبْدَ إِنْ أَعْلَمَ ذَلِكَ سَلَمَ، وَعَلَمَ أَنَّ مَا احْطاه لَمْ يَكُنْ لِيُصِيبَهُ، وَمَا أَصَابَهُ لَمْ يَكُنْ لَيُخْطِئَهُ، فَلَذَلِكَ لاَ يَحْزَنُ عَلَى فَائَتَ، لاَنَّهُ لَيْسَ بِصَدَدَ أَنَ يَفَوَّتَهُ، فَهَوَّنَ عَلَيْهِ أَمْرَ حَوَادُتُ الدُّنْيَا بذَلِكَ، إِذْ قَدْ وَطَن نَفْسَهُ عَلَى هَدَهِ الْعَقيدَة. وَيَظْهَرُ أَنَّ الْأَرَاد بِقَوْلِهِ: «لِكَيْلا تَحْزَنُوا عَلَى مَا فَاتَكُمُ وَيَظْهَرُ أَنَّ الْمُرَادِ بِقَوْلِهِ: «لِكَيْلا تَحْزَنُوا عَلَى مَا فَاتَكُمُ فَيَحْدَثَ عَنْهُ التَسَخُطُ وعَدم الرضا بالمَقدور. [البحر المحيط فى التفسير ١/١/١]

. وَهَذِه الآيَةَ الْحَرِيمَةُ منْ أَدَلَ دَليل عَلَى القَدَرية نُفاة الْعِلْمَ السَّابِق - قَبَّحَهُمُ اللَّهُ - «وَهُم نفاة القَدر، وَفِي الْحَدِيَثَ: «لَكُلُ أَمَة مَجُوس ومَجُوس أَمتى النَّذِين

يَقُولُونُ لاَ قدر». [رواه أحمد، وصححه الألباني في صحيح الجامع: ٥١٦٣].

وَقَد ظَهرت بِدِعَة الْقَدر بِسْكَل وَاضَح في أَوَاخر زمن الصَّحَابَة، وَيُقَال: إِن أول من تَكَلَّم بِالْقَدَر نَصْرَانِيَ من أهل الُعرَاق أسلَّم ثمَّ تنصر، وَاخَذ عَنهُ معبد الْجُهَنِي، وروى مُسلم عَن يحيى بن يعمر قالَ: «كَانَ أول من تَكلم في الْقدر بالْبُصْرَة معبد الْجُهَنِي»، وَحَاصل قَوْلَهم في الْقدر هُوَ إِنْكَار علم الله السَّابِق بالحوادث، وَأَن العَبْد هُوَ الَّذِي يخلق فعل نَفْسَه، فاثبتوا بذلك مَعَ الله خَالِقًا آخَرَ، وهم ضد الجبرية». [فتح الباري 1/1].

عن عَبْدِ الله بْنِ عَمرو بْنِ الْعَاصِ يَقُولُ: سَمعْتُ رَسُولَ اللَّهُ صَلَى الله عليه وسلم يَقُولُ: «قَدًر الله المقادير قَبْلَ أَنْ يَخْلُقَ السَّمَوَاتِ وَالأَرْضَ بِخَمْسِينَ الْفَ سَنَة وَكَانَ عَرْشُهُ عَلَى الْمَاء «. رَوَاهُ مُسْلَمٌ.

# كيفية الإيمان بالقدر

قَالَ عِكْرِمَةُ: لَيْسَ أَحَدٌ إِلاَّ وَهُوَ يَفْرَحُ وَيَحْزَنُ، وَلَكِنِ اجْعَلُواَ الفَرَح شُكْرًا وَالْحُزْنَ صَبْرًا.

وَعَنْ عُبَادَةَ بْنِ الْوَلِيد بْنِ عُبَادَةَ بْنِ الصَّامِت، عَنْ أَبِيهِ أَنَّهُ دَخُلَ عَلَى عُبَادَةَ وَهُوَ مَرِيضَ يَرَى فَيَه الْلُوْتَ فَقَالَ: يَا أَبَت أَوْصِنِي وَاجْتَهِدُ قَالَ: اجْلِسْ، إِنَّكُ لَنْ تَجَدَ طَعْمَ الاِيمَانِ، وَلَنْ تَبْلُغَ حَقِيقَةَ الاِيمَان، حَتَّى تُؤَمَّنَ بِالْقَدَرِ خَيْرِهِ وَشَرَه، قُلْتُ وَكَيْفَ لَي أَنْ أَعْلَمَ خَدْرَهُ وَشَرُهُ؟ قَالَ: تَعْلَمُ أَنَّ مَا أَخْطَاكَ لَمَ يَكُنْ لَيُصِيبَكَ، وَأَنَّ مَا أَصَابَكَ لَمْ يَكُنْ لِيُخْطِئُكَ سَمَعْتُ شَيْءٍ خَلَقَ اللَّهُ تَعَالَى الْقَلَمُ، فَقَالَ لَهُ: اجْرِ، فَجَرَى شَيْءٍ خَلَقَ اللَّهُ تَعَالَى اللَّهُ مَعْنَ مَا مَابَكَ مَ يَكُنْ لِيُخْطِئُكَ. سَمعْتُ شَيْءٍ خَلَقَ اللَّهُ مَعْلَى اللَّهُ مَا مَابَكَ لَمْ يَكُنْ لِيُخْطِئُكَ. مَعْتُ شَيْءٍ خَلَقَ اللَّهُ مَعْلَى الْقَلَمُ، فَقَالَ لَهُ: اجْرِ، فَجَرَى شَيْءٍ خَلَقَ اللَّهُ مَعَالَى الْقَلَمُ، فَقَالَ لَهُ: اجْرِ، فَجَرَى تَعْلَى عَلَيْ مَا عَمَابَكَ أَمْ الْقَلَمُ فَعَالَ لَهُ اللَّهُ مَعْنَ أَوْلَ المَّعْتَى عَلَيْ مَا عَلَيْ لَا

– فالمرء إذا نظر نظرة إيمانية ترد القلوب إلى حقيقة القدر المسيطرة على الوجود: «مَّا أَمَابَمِن مُّمِيبَةٍ فِي الأَرْضِ وَلا فِي اَنْفُرِكُمْ إَلَا فِي حِنْبِ مِن قَبْلِ أَن نُبَراها إلى فِي الأَرْضِ وَلا فِي اَنْفُرِكُمْ وَلا فِي أَنْفُرِكُمْ وَلا فِي أَنْفُرِكُمْ وَلا فِي أَنْفُرِكُمْ وَلا إِنَّ نَبْرَأَها مَنْ فَيْلِ أَن نُبْرَاها فِي حَنْبِ مِن قَبْلِ أَن نُبْرَاها مَعْ وَلا فِي أَنْفُرِكُمْ وَلا إِنَّ تَنْرَحُون وَلا فِي أَنْفُرِكُمْ وَلا فِي أَنْفُرَ مَا فَا تَكُمْ وَلا إِنَّ نَتَرَجُوا بِناً عامَرَهُوا مِنَا عامَة مِنْ اللَّهِ يَسِيرُ (أَنَّ لَكُونُ مَا فَا تَكُمْ وَلا يَعْرَبُوا عَنْ مَا فَا تَكُمْ وَلا إِنَّ تَنْرَحُون مَا يَحْذَر إِنَّا مَنْ مَعْتَالٍ فَنْوَى مَا فَا تَكُمْ وَلا القَدْرُولُ مَعْنَا لا يَعْبُونُ عَمْ أَعْذَكُمْ وَلا يَعْرَبُهُ الْحَدِيدَ: ٢٢ – ٢٣]. كي تستقر النفس وتطمئن لما يصيبها من خير أو شر، وهي في طريقها إلى الله. فلا تطير جزعا، ولا تبطر فرحا، وهي تواجه الضراء فلا تطير جزعا، ولا تشرك ولا ظرفا ولا ظرفا ولا حادةًا.

٤٨ [[ التولايي العدد ٤٨٨ السنة الحادية والأربعون

فكله بقدر مقسوم لأجل معلوم. ومرد الأمر كله في النهاية إلى الله.

# نموذج من الأسى على ما فات

لما حارب رسول الله صلى الله عليه وسلم أعداء الله في غزوة أُحُد؛ أمر بعض أصحابه أن يرتقوا جبل الرماة، ويمكثوا عليه فلا ينزلوا إذا انتصر المسلمون أو انهزموا، لكن بعضهم اجتهد لما رأى ووثوب القوم على الغنائم يجمعونها ؛ فنسي أمر رسول الله صلى الله عليه وسلم لهم بعدم مغادرة الجبل، فلما نزلوا انقض نفر من المشركين واحتل وإصابتهم، فانقلبت المعركة من نصر للمسلمين إلى وإصابتهم، فانقلبت المعركة من نصر للمسلمين إلى هزيمة، عندها انتبه المسلمون وفروا هاربين، وقال الله تعالى لهم: «أوَلَمَا أَصَبَتَكُم مُصِبَةً قَدَ أَصَبَمُ مِنْلَيَهَا الله تعالى لهم: «أوَلَمَا أَصَبَتَكُم مُصِبَةً قَدَ أَصَبَمُ مِنْلَيَها الله تعالى لهم: «أوَلَمَا أَصَبَتَكُم مُصِبَةً قَدَ أَصَبَمُ مِنْلَيَها الله تعالى لهم: «أوَلَمَا أَصَبَتَكُم مُصِبَةً مَدَ أَصَبَمُ مِنْلَيَها الله تعالى لهم: «أوَلَمَا أَصَبَتَكُم مُصِبَةً مَدَ أَصَبَمُ مِنْلَيَها الله تعالى لهما دري الته المالمون وفروا هاربين، وقال الله تعالى لهم المران عمران علما أنه أن عمران: ما اعرابين

وقال الله تعالى أيضًا لأصحاب نبيه صلى الله عليه وسلم يومها: «إذ تُصْعِدُونَ وَلا تَكَوْرَنَ عَلَىَ أَحَكِ وَالرَّسُولُ يَدْعُوكُمْ فِيَ أُخَرَيْكُمْ فَأَنْبَكُمْ عَنَّا مِنَعِ لِكَيْلا تَحْدَنُوا عَلَى مَا فَانَكُمْ وَلَا مَا أَصَكَبَكُمْ وَاللَّهُ خَبِيرٌ بِمَا تَسْمَلُونَ » [آل عمران: [10].

– «تُصْعدُونَ» الإصعاد يكون في مستوى من الأرض، والصَعود في ارتفاع، وروي عن ابن عباس – رضي الله تعالى عنهما – أنهم صعدوا إلى الجبل فراراً. «يَدْعُوكُمْ» يقول: يا عباد الله ارجعوا. «عُمَّا فراراً. «يَدْعُوكُمْ» يقول: يا عباد الله ارجعوا. «عُمَّا ولأثاني: الإرجاف بقتل الرسول صلى الله عليه وسلم أو غم يوم أحد بغم يوم بدر. «مَا فَاتَكُمْ» من الغنيمة وما أصابكم من الهزيمة. [تفسير العز بن عبد السلام ١/ ٢٨٨].

« لِكَيْلا تَحْزَنُوا » عَلى مَا فَاتَكُمْ من الفَتح والغنيمة « وَلا ما أَصَابَكُمْ » من القتل والهزيمة وَاللَّهُ خَبِيرُ بِما تَعْمَلُونَ. وكل شيء بقدره وتدبير وأمره. شوذج من الفرح المُوم بما يؤتاه الإنسان

ليس من إنسان إلا ويفرح ويحزن، لكن ينبغي أن يكون فرحه شكرًا، وحزنه صبرًا.

فهذا قارون الباغي الملعون يقص الله تعالى علينا قصته:

قال المولى جل وعلا: «إِنَّ قَدُونَ كَاتَ مِن قَوْرِ مُوسَى فَبْعَى عَلَيْهِمْ وَمَالَيْنَهُ مِنَ ٱلْكُونِ مَا إِنَّ مَفَاعَمُ لَنَنْوَأَ بِالْمُصْبَةِ أَولَى الْفُؤَةِ إِذْ قَالَ لَهُ قَوْمُهُ لَا نَشَرَ إِنَّ اللَّهُ لَا يُعِبُ ٱلْفَرِحِينَ (؟) وَأَسْتَعْ فِيماً مَا تَسْلَكُ اللَّهُ ٱلدَّارَ ٱلْآخِدِرَةُ وَلَا تَسَبَ نَصِيبَكَ مِن الدُّنِيا وَأَحْسِن كَما أَحْسَنَ اللَّهُ إِلَيْكَ وَلا تَشْع الفَسَادَ فِي الأَرْضِ إِنَّ اللَّهُ لا يُحِبُ الْمُفْسِدِينَ (؟) قَالَ إِنّا أَوْتِنْتُهُ مِنْ عَلْم عِنِينَ أَوْلَمْ بَعْلَمَ أَنَ اللَّهُ فَرَ أَعْلَكَ مِن قَبْلِهِ. مِنَ القُدُونِ مَنْ هُو السَّذُمِنَهُ فَوْةً وَأَحْبَنُ جَعَا وَلا يُسْتَلُ مِن قَبْلِهِ. مِنَ القُدُونِ مَن هُو

[القصص: ٧٨٧٦].

يَقُولَ تَعَالَى مُخْبِرًا عَنْ جَوَابِ قَارُونَ لِقَوْمِهِ حينَ نَصَحُوهُ، وَأَرْشَدُوهُ إِلَى الْخَيْرِ قَالَ إِنَّمَا أُوْتيتُهُ عَلى علم عنْدي اي لاَ أَفْتَقَرُ إِلَى مَا تَقُولُونَ، فَإِنَّ اللَّهُ تَعَالَى إِنَّمَا أَعْطَانِي هَذَا الْمَالَ لِعلمه بِأَنَّى أَسْتَحَقَّهُ وَلَحَبْتَهُ لِي، فَتَقَدِيرُهُ إِنَّمَا أَعْطَيتُهُ لَعْلَم اللَّه فَي آنَي أَهْلُ لَهُ، وَهَذَا كَقَوْلَهُ تَعَالَى: « فَإِذَا سَتَ اللَّه فَي آنَي أَهْلُ لَهُ، وَهَذَا كَقَوْلَهُ تَعَالَى: « فَإِذَا سَتَ عَلَي [الزُّمر: ٤٩] أَيْ عَلَى علم مَنَ اللَّه بِي، وَكَقَوْلَه تَعَالَى: د وَلَي آذَفَتَهُ رَحَةً مِنَا مِنْ اللَّه بِي، وَكَقَوْلِه تَعَالَى: د وَلَي آذَفَتَهُ رَحَةً مِنَا مِنْ اللَّه بِي، وَكَقَوْلِه تَعَالَى: د وَلَي آذَفَتَهُ رَحَةً مِنَا مِنْ اللَّه بِي وَكَقَوْلِه تَعَالَى لا لَهُ بِي الرَّقِينَةُ مَتَا مِنْ اللَّه بِي وَكَقَوْلِه عَلَي اللَّهُ بِي الْنَي اللَّهُ بَعَالَى اللَّهُ بِي وَكَقَوْلِهُ تَعَالَى عَلَي عَلَى عَلَي مَنَ عَلَي اللَّهُ بِي وَكَيْنَ أَذَفَتَهُ رَحَةً مِنَا مِنْ اللَّهُ بِي وَكَقَوْلِهُ عَلَى عَلَى عَلَى حَوْلَ لَكُونَهُ اللَّهُ عَلَي وَكَمَنَهُ مَنَ اللَّهُ مِنَا لَكُولَةً عَلَي عَلَي عَلَى عَلَي عَلَى عَلَي عَلَى اللَّهُ بَعْتَقَوْلِهُ تَعَالَى اللَّهُ فَي أَنَّ عَلَى عَلَي عَلَى عَلَي مَعْتَ عَلَي عَائَةً مَاللَهُ بِي عَلَي عَلَي عَلَى اللَّهُ عَلَي عَلَي اللَّهُ عَلَي عَلَي عَلَى اللَهُ عَلَي عَلَى الْعَالَى اللَّهُ عَلَي عَلَى الْعَلَي عَلَى الْعَلَي عَلَي عَلَي عَلَى الْعَلَي عَلَي عَلَى اللَّهُ عَلَى الْعَالِي عَلَي عَلَى اللَهُ عَلَي عَقَوْلَهُ عَلَي مَنْ عَلَي مَعْنَا مِنَا عَمْ عَلَى عَلَى الْعَنْ عَلَي عَلَي عَلَى الْ عَلَي مَنْ عَلَى مَنْ عَلَى الْ

قال الخلاق العليم جل شانه: «يَتَأَيُّهُا ٱلنَّاسُ قَدْ جَآهَ تَكُمْ مَوْعِظَةٌ مِن رَيَكُمْ وَشِفَاً لَمَا فِي ٱلصُّدُورِ وَهُدًى وَرَحْمَةً لِلْمُؤْمِنِينَ (\*) قُلْ بِفَضَلِ ٱللَّهِ وَيَرْحَتِهِ فِيَذَلِكَ فَلَيْفَرَحُوا هُوَ حَرُرٌ مِتَا يَجَعَمُونَ » [يونس: ٨٥.٨٥].

قَوْلُهُ تَعَالَى: «قُلْ بِفَضْلِ اللَّهِ وَبِرَحْمَتِهِ» قَالَ مُجَاهدُ وَقَتَادَةً: فَضْلُ اللَّهُ: الإِيمَانُ، وَرَحُمَتُهُ: الْقُرْانُ. وَقَالَ أَبُو سَعِيدٍ الْخُدْرِيُّ: فَضَّلُ اللَّهِ الْقُرْآنُ وَرَحْمَتُهُ أَنْ جَعَلَنَا مِنْ أَهْلِهِ.

وَقَالَ ابْنُ عُمَرُ: فَضْلُ اللَّهِ: الإِسْلاَمُ، وَرَحْمَتُهُ: تَرْبِينُهُ في الْقَلْبِ.

َ وَقَـالَ خَالِدُ بْنُ مَعْدَانَ: فَضْلُ اللَّهِ: الإِسْـادَمُ، وَرَحْمَتُهُ: السُّنَّرُ.

وَقِيلَ: فَضْلُ اللَّهِ: الإِيمَانُ، وَرَحْمَتُهُ: الْجَنَّةُ. [تفسيرُ البغوي - طيبَة ٤/ ١٣٨]

نسال الله الإيمان والسلامة والعافية والحمد لله رب العالمين.

شعبان ۱٤۳۳ هـ

التو يرب ا ٤٩

الحمد لله وحده، والصلاة والسلام على من لا نبي بعده... وبعدُ:

عجابة

فإن موقف أهل السنة من الحروب التي دارت بين الصحابة الأبرار هو الكف والإمساك عما شجر بينهم، إلا فيما يليق بمكانتهم ومنزلتهم؛ وذلك لما يفضي إليه ذلك الخوض من العداوة والبغضاء التي قد تتولد لطرف على حساب طرف آخر، في حين أن الواجب على كل مسلم جميعًا، ويعرف لهم سبقهم وفضائلهم، تجاه الصحابة أن يترضى ويترحم عليهم وينشر مناقبهم ويذبّ عن عرْضهم، فضلاً من حبهم وسلامة القلب من بغضهم والحقد واجتهاد، والجميع مثابون عليه، ويدورون فيه بين الاجر والاجرين وأن القاتل والمقتول فيه بين الجن وإليك أخي طائفة من أقوال أهل العلم التى تبن ذلك المعتقد:

١- سُئل عمر بن عبد العزيز - رحمه الله - عن القتال الذي وقع بين الصحابة، فقال: «دماء طهّر الله يدي منها، أفلا أطهّر منها لساني، مُثَل أصحاب رسول الله مثل العيون، ودواء العيون ترك مسها». [الإنصاف للباقلاني ص٦٩].

وقد علق البيهقي – رحمه الله – على قول عمر بن عبد العزيز بقوله: هذا حسن جميل ؛ لأن سكوت الرجل عما لا يعنيه هو الصواب. [مناقب الشافعي ص١٣٦]. ٢- سُئل الحسن البصري – رحمه الله – عن

محمد صلى الله عليه وسلم وغبنا، وعلموا

وجهلنا، واجتمعوا فاتبعنا، واختلفوا فوقفنا». ومقصوده -رحمه الله- أنهم كانوا أعلم بما وقعوا فيه منا، وما علينا إلا أن نتبعهم فيما اجتمعوا فيه، ونقف عند ما اختلفوا فيه، ولا نبتدع رأيًا؛ ذلك لأنهم غير متهمين في دينهم. [الجامع لأحكام القرآن استر/17.

٣- سُئَل جعفر الصادق رحمه الله عما وقع بين الصحابة، فأجاب بقوله: أقول ما قال الله: «قَالَ عِلْمُهَا عِندَ رَبِّ فِي كِتَبٍ لَا يَضِلُ رَبِّ وَلَا يَسَى » [طه: ٥٢].

٤- سُئل الإمام أحمد - رحمه الله -: ما تقول فيما كان بين عليّ ومعاوية - رضي الله عنهما - فأعرض عن السائل، فقيل له: يا أبا عبد الله، هو رجل من بني هاشم، فأقبل عليه، عبد الله، هو رجل من بني هاشم، فأقبل عليه، وقال: «تِلْكَ أُمَّةٌ قَدْ خَلَتٌ لَهَا مَا كَبَتْ وَلَكُم مَا وقال: «تِلْكَ أُمَّةٌ قَدْ خَلَتٌ لَهَا مَا كَبَتْ وَلَكُم مَا وقال: ما تَعَلَّذُ عَمَّا كَانُوا يَمْأُونَ» [البقرة: ١٣٤]. (مناقب أحمد: ص١٢٤).

٥٠ ( التوكير العدد ٤٨٨ السنة الحادية والأربعون

رضي الله عنهم ورضوا عنه١١٢ 🚽 ليناله ومما يدل على صحة هذا القول قول النبى صلى الله عليه وسلم للحسن رضى الله عنه: «إن ابنى هذا سيد، وسيصلح الله به بين فئتين عظيمتين من المسلمين» [رواه البخاري]، فأثبت العظمة لكل واحدة من الطائفتين، وحكم لها بصحة الإسلام، وقد وعد الله هؤلاء القوم بنزع الغل من صدورهم بقوله جل شافه: «وَنَزَعْنَا مَا فِي صُدُورِهِم مِنْ غِلْ إِخْوَنَّا عَلَى سُرَّرٍ مُنْقَنِّبِلِينَ» [الحجر: ٤٧]. (الإنصاف: .(79/71

٦- قال الحافظ ابن كثير - رحمه الله -: أما ما شجر بينهم بعد النبى صلى الله عليه وسلم فمنه ما وقع عن قصد كيوم الجمل، ومنه ما كان عن اجتهاد كيوم صفين، والاجتهاد صاحبه معذور، وإن أخطأ فهو مأجور أيضًا. [الباعث الحثيث ص١٨٢].

٧- قال ابن حجر رحمه الله: واتفق أهل السنة على وجوب منع الطعن على أحد من الصحابة بسبب ما وقع لهم، ولو عرف المحق منهم فإنهم لم يقاتلوا في تلك الحروب إلا عن اجتهاد: فالمصيب له أجران، والمخطئ له أجر. [فتح الباري: ٣٤/١٣].

٨- قال شيخ الإسلام - رحمه الله -: إن ما ورد من آثار مروية في مساويهم منها ما زيد فيه ونقص وغَيِّر عن وجهه، والصحيح أنهم معذورون، إما مجتهدون مصيبون، وإما مجتهدون مخطئون. [الإنصاف: ٢٧]. ذلك فضلاً عن قول رب العالمين: « وَإِن طَابِعُنَانِ مِنَ ٱلْمُؤْمِنِينَ ٱقْنَتَلُوا فَأَصْلِحُوا بَيْنَهُمَا فَإِنْ بَغَتْ إِحْدَنْهُمَا عَلَى

/ مقلم/ ٱلأُخْرَىٰ فَمَنِيلُوا أَلَتِي تَبْعِي حَتَّى تَفِيَّ إِلَى أَمْرِ ٱللَّهِ فَإِن فَأَمَتْ فَأَصْلِحُوا بَيْنَهُمَا بِٱلْعَدْلِ وَأَفْسِطُوا إِنَّ اللَّهَ يُحِبُّ ٱلْتُقْسِطِينَ»

أسامة سليمان

[الحجرات: ٩]. ففى هذه الآية أمر من الله سبحانه بالإصلاح بين المؤمنين إذا ما جرى بينهم من قتال لا يُخرجهم عن وصف الإيمان؛ حيث سماهم رب العالمين مؤمنين، وأمر بالإصلاح بينهم، وأصحاب رسول الله صلى الله عليه وسلم الذين اقتتلوا في الجمل وغيرها أول من يدخلون في اسم الإيمان الذي ذُكر في هذه الآية، فهم لا يزالون عند ربهم مؤمنين إيمانًا حقيقيًا، ولم يؤثر ما حصل بينهم من شجار في إيمانهم بحال؛ لأنه كان اجتهاد. [العواصم من القواصم ص١٦٩].

وفي حديث أبي سعيد أن النبي صلى الله عليه وسلم قال: «تمرق مارقة عند فُرْقة من المسلمين، تقاتلهم أولى الطائفتين بالحق». [رواه مسلم].

والفَرْقَة المشار إليها في الحديث هي ما كان من الاختلاف بين على ومعاوية رضى الله عنهما، وقد وصف النبي صلى الله عليه وسلم الطائفتين بأنهما مسلمتان، وأنهما متعلقتان بالحق، والحديث عَلَم من أعلام النبوة، وفيه الحكم بإسلام الطائفتين - أهل العراق وأهل الشام - لا كما يزعم الرافضة - عليهم من الله ما يستحقون- من كفر أهل الشام. [د. على الصلابي، خلافة على ص٥١٢].

01 التوعيد شعبان ١٤٣٣ هـ

الخلاصة: أن أهل السنة مجمعون على وجوب السكوت عن الخوض في الفتن التي جرت بين الصحابة رضي الله عنهم بعد مقتل عثمان، والترحم عليهم وحفظ فضائلهم، والاعتراف لهم بالسبق، ونشر محاسنهم.

ومن الأمور المهمة في ذلك الصدد أن نحذر من بعض الكُتب التي شوّهت تاريخ الصحابة:

1- «الإمامة والسياسة»، لابن قتيبة: وهذا الكتاب من أكثر الكُتب تشويهًا لتاريخ الصحابة وصدر الإسلام، وقد أثبت كثيرُ من أهل العلم أن الكتاب منسوب إلى ابن قتيبة ظلمًا وزورًا، وساقوا الأدلة على ذلك منها:

أن الذين ترجموا لابن قتيبة لم يذكر واحد منهم
أنه الف كتابًا في التاريخ يحمل هذا الاسم.

أن المتصفح للكتاب يشعر أن ابن قتيبة
أقام في دمشق والمغرب، في حين أنه لم
يخرج من بغداد إلا إلى الدينور.

أن منهج الكتاب يختلف عن منهج ابن
قتيبة في كتبه التي بين أيدينا.

أن الرواة والشيوخ الذين يروي عنهم ابن
قتيبة في كتبه ليس لهم ذكر في هذا الكتاب
فضلاً عن أن الكتاب فيه روايات عن علماء
مصر وابن قتيبة لم يزر مصر.

ومؤلف «الإمامة والسياسة» قدح في صحابة رسول الله صلى الله عليه وسلم قدحًا عظيمًا، فصوَّر ابن عمر جبانًا، وسعد بن أبي وقاص حسودًا، وعائشة هي التي أمرت بقتل عثمان!! وهذا ديدن الرافضة ومنهجهم؛ لذا نحذر من هذا الكتاب؛ لأنه من المؤكد لرافضي محترق.

٢- «نهج البلاغة»: وهو من الكُتب التي تشوّه تاريخ الصحابة أيضًا، وهذا الكتاب مطعون في سنده ومتنه، فقد جُمع بعد أمير

المؤمنين بثلاثة قرون ونصف بلا سند، وهذا الكتاب خلا من السند، قال شيخ الإسلام: «وأهل العلم يعلمون أن أكثر هذا الكتاب خطب مفتراة على عليَّ، ولهذا لا يوجد معروف». [«منهاج السنة» ٢٤/٤]. الخلفاء الراشدين قبله بما لا يليق بهم، وقد وقد اشتمل هذا الكتاب على أقوال تناولت الخلفاء الراشدين قبله بما لا يليق بهم، وقال بوضعه، وقال: «من طالعه جزم بأنه مكذوب على أمير المؤمنين عليّ وأكثره باطل»، وقال الذهبي: «من طالع نهج البلاغة جزم بأنه مكذوب على أمير المؤمنين رضي الله عنه، ففيه السبّ الصريح، والحط من السيدين أبي بكر، وعمر، رضي الله عنهما».

٣- كتاب «الأغاني» للأصفهاني: وهو كتاب أدب وسمر وغناء، ليس كتاب علم وتاريخ وفقه، والكتاب فيه من الكذب الواضح والطعن بالمعايب، وقد قام وليد الأعظمي بفضح الكتاب في كتابه «السيف اليماني في نحر الأصفهاني صاحب الأغاني». قال الخطيب البغدادي: «كان أبو الفرج الأصفهاني أكذب الناس، كان يشتري شيئا كثيرًا من الصحف ثم تكون كل روايته منه».

وقال ابن الجوزي: «ومثل الأصفهاني لا يوثق بروايته، يصحّح فَي كتبه ما يوجب عليه الفسق، ويهوّن شرب الخمر، ومن تامل الكتاب وجد كل قبيح ومنكر». [«المنظم» [٤١/٧].

فخذ حذرك من تلك المصنفات؛ لأنها كان لها أثر على بعض الكتاب المعاصرين الذين نقلوا منها كحاطب ليل دون تمييز بين الصحيح والضعيف، كطه حسين، والعقاد، وعبد الوهاب النجار، وحسن إبراهيم حسن، وغيرهم. نسأل الله تعالى من فضله، والله من وراء القصد.

٥٢ (الته يه العدد ٨٨ السنة الحادية والأربعون

قصة منكرة على سعد بن معاذ رضي الله عنه في تقصيره ص الطهور من بوله

(187)212151

على حشيش

اعداد/

نواصل في هذا التحذير تقديم البحوث العلمية الحديثية للقارئ الكريم حتى يقف على حقيقة هذه القصلة التي اشتهرت وانتشرت، وإن تعجب فعجب ان الصحابي الجليل سعد بن معاذ رضي الله عنه وهو سيد الأوس، واهتز العرش لموته يُنَّهُم بانه لا يُحسن الطهور من بوله، وانه كان مقصرا في الطهور!!!

ألم يدر مَن ينشر هذه القصة المنكرة أن القصة طُعن في السابقين الأولين من أنصار خاتم النبيين؟!

الم يعلم أن الطهارة مرتبطة بالإيمان! فقد ثبت في «صحيح مسلم» ح(٢٢٣) من حديث أبي مالك الأشعري قال: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: «الطهور شطر الإيمان». الحديث.

بل والأعجب أن الأزهر الشريف (حفظه الله من هذه المنكرات) جعل هذه القصة المنكرة من مقررات الشهادة الثانوية الأزهرية على أنها حقيقة ثابتة؛ حيث تدرّس عليهم في كتاب «المطالعة الأزهرية» للصف الثالث الثانوي أدبي ص(٥٧) بغير تخريج ولا تحقيق.

وهذا الصنيع لا يليق بمكانة الأزهر. الشريف - قطاع المعاهد الأزهرية.

وإلى القارئ الكريم تخريج وتحقيق هذه القصة؛ حتى يقف الجميع على حقيقة هذه القصة التي تطعن في الصحابي الجليل سعد بن معاذ رضى الله عنه.

# أولا: متن القصة

جاء في كتاب «المطالعة الأزهرية» (ص٥٧) للصف الثالث الثانوي أدبي لعام (١٤٣٢– ١٤٣٣هـ - ٢٠١١– ٢٠١٢م) ذكر هذه القصة المنكرة:

«لما دُفن سعد بن معاذ رضي الله عنه وشيّعه النبي صلى الله عليه وسلم ومن معه من الصحابة والملائكة، فسبح صلى الله عليه وسلم وسبح الناس معه، فقالوا: يا رسول الله، ولما سبّحت؟

قال: «لقد تضايق على هذا العبد قبره حتى فرّجه الله عنه».

وسئل صلى الله عليه وسلم عن ذلك؟ فقال: «كان يقصِّر في الطهور من البول». هـ.

قلت: هكذا جاءت القصة بالكتاب، وهي

شعبان ١٤٣٣ هـ

التولايد ) ٥٣

من المواضيع المقررة على طلبة الثانوية الأزهرية ادبي، دون تخريج أو تحقيق!!

قصة الصحابي الجليل سعد بن معاذ رضي الله عنه في الطهور من البول أخرجها البيهقي في «دلائل النبوة» ص(٣٠) قال: أخبرنا أبو عبد الله الحافظ، قال: حدثنا أبو العباس، قال: حدثنا أحمد قال: حدثنا يونس، عن ابن إسحاق، قال: حدثنا أمية بن عبد الله أنه سال بعض أهل سعد: ما بلغكم من قول رسول الله صلى الله عليه وسلم في هذا؟ فقالوا: ذكر لنا أن رسول الله صلى الله عليه وسلم سُئل عن ذلك، فقال: «كان يُقصر في بعض الطهور من البول». اه.

فالثاء التحقيق

# العلة الأولى: أحمد:

١- لقد ذكر الإسم مجردًا من اسم الأب والجد كذلك والنسب والكنية، مما يحتم التثبت خاصة وأن عدد الرواة في الكتب الستة ممن اسمه أحمد بلغ (١٥١) راويًا كما في «تقريب التهذيب» (٢٩/١).

٢- ولكي نحدد من اسمه احمد في سند هذا الخبر، نبحث فيمن اسمه احمد وشيخه الذي روى عنه اسمه يونس حتى نقيد هذا الإطلاق.

٣- ولكن يونس في سند خبر القصة ذكر مجردًا من اسم الأب والجد، كذلك النسب والكنية وبالبحث في يونس الذي روى عن محمد بن إسحاق بن يسار كما في السند تبين انه يونس بن بكير الشيباني كذا في «تهذيب الكمال» (٢٩/٧/١٦).

⊀− والبحث فيمن روى عن يونس بن بكير الشيباني ممن اسمه أحمد تبين أنهما اثنان:

الأول: أحمد بن عبد الحيار العطاردي.

والثاني: أحمد بن محمد بن يحيى بن سعيد القطان، كذا في «تهذيب الكمال» (٢٧/٥/٥٢٧/٢٠).

طريقة التفريق

02

٥- ولما كان الأول: ضعيفا، والآخر: صدوقا. كان لابد من التحديد خاصة وأنهما مشتركان في الشيخ ولكي يفرق بينهما نبحث فيمن روى عنه أبو العباس ؛ حيث إن سند خبر القصة: «حدثنا أبو العباس، قال: حدثنا أحمد قال حدثنا يونس، فقيد أحمد بمن روى عنه أبو العباس.

٦- وبالبحث نجد أن الحافظ المزي في «تهذيب الكمال» (١٢/١٨٤/١) قال: «أحمد بن عبد الجبار بن محمد بن عمير بن عطارد بن حاجب بن زرارة التميمي العطاردي أبو عمر الكوفي:

روى عن: يونس بن بكير الشيباني وآخرين.

وروى عنه: أبو العباس محمد بن يعقوب الأصم النيسابوري وأخرون». أهـ. وبهذا يتبين أن علة الحديث: «أحمد بن عبد الجبار العطاردي».

قلت: وهذا من أهم أبحاث علم الحديث التطبيقي عندما يتفق الراويان في الاسم ويشتركان في بعض الشيوخ ويكون أحدهما ضعيفًا والآخر ثقة، فيصحح ما هو ضعيف أو بالعكس، ولذلك قال الإمام ابن الصلاح في «علوم الحديث» النوع (٤٠): «وزلق بسببه غير واحد من الأكابر ولم يزل الاشتراك من مظان الغلط». اه.

١- قال الإمام ابن أبي حاتم في «الجرح والتعديل» (٦٣/٢): «أحمد بن عبد الجبار العطاردي الكوفي، روى عن يونس بن بكبير، كتبت عنه وأمسكت عن التحديث عنه؛ لما تكلم الناس فيه». أهـ.

٢- قال الإمام ابن عدي في «الكامل في ضعيف الرجال» (١٩١/١) (٣٠/٣٠): «احمد بن عبد الجبار، أبو عمر العطاردي الكوفي، رأيت أهل العراق مجمعين على ضعفه، وكان أحمد بن محمد بن سعيد لا يحدَث عنه لضعفه، وذكر أن عنده قمطرًا، على أنه لا يتورع أن يحدث عن كل أحد». اه.

٣- قال الإمام الذهبي في «الميزان» (٤٤٣/١١٢/٤): «أحمد بن عبد الجبار العطاردي ضعفه غير واحد، وقال مُطين: كان يكذب». اهـ.

العلة الثانية: «يونس بن يكير».

قال الإمام الذهبي في «الميزان» (٤/٧٧/٤):

١- يونس بن بكير وواصل الشيباني الكوفي الحمال
روى عن ابن إسحاق وعنه أحمد العطاردي، وعدة.
٢- وقال أبو داود: ليس بحجة عندي؛ كان يأخذ كلام

ابن إسحاق فيوصله بالأحاديث.

٣- وقال النسائي: ليس بالقوي، وقال مرة: ضعيف.

٤- وقال الجوزجاني: ينبغي أن يتثبت في أمره.

 ٥– وقال العجلي: كان يونس على المظالم لجعفر بن برمك ضعيف الحديث.

٦- وقال ابن المديني: قد كتبت عنه ولست أحدث عنه.
اهـ.

قلت: ولقد أقر الحافظ ابن حجر في «التهذيب» (٣٨٣/١١) هذه الأقوال التي نقلها الإمام الذهبي عن علماء الجرح والتعديل.

لذلك قال الحافظ ابن حجر في «التقريب» (٣٨٤/٢): «يونس بن بكير بن واصل الشيباني، أبو بكر الحمال الكوفي يخطئ من التاسعة». اه.

قلت: وحتى لا يتقول علينا متقول فيقول: يونس بن بكير روى له مسلم في صحيحه.

والرد عليه: أن الإمام مسلم لم يرو له احتجاجًا، ولكن روى له متابعة؛ ولذلك يجب التمييز بين من روى له مسلم احتجاجًا وبين من روى له متابعة، ولذلك قال الإمام الذهبي في الميزان (٤/٧٧/٤): «يونس بن بكير [م، تبعا، د، ت، ق]. اهـ.

قلت: معنى هذه الرموز أن يونس بن بكير روى له

و لي العدد ٨٨ السنة الحادية والأربعون

مسلم متابعة لا احتجاجًا، وروى له أبو داود والترمذي وابن ماجه.

#### بيان حقيقة ما قاله الإمام الذهبي

١- قال الإمام المحدث ابن مُنجويه في «رجال صحيح مسلم» (١٨٩٧/٣٦٩/٢): «يونس بن بكير الشيباني، الكوفي، روى عن: هشام بن عروة في الإيمان، وروى عنه محمد بن عبد الله».

قلت: بهذا يتبين أن الإمام مسلم روى له حديثًا واحدًا في صحيحه عن هشام بن عروة.

ولكي تتبين الطريقة التي روى بها الإمام مسلم عن يونس بن بكير في صحيحه نقوم بتخريج الحديث من صحيح الإمام مسلم كتاب الإيمان، فنجد أن الحديث في كتاب الإيمان – باب في قوله تعالى: «وَأَنْذِرْ عَشيرَتَكَ الأَقْرَبِيَنَ» (ح٢٩٠) قال: «حدثنا محمد بن عبد الله بن نمير، حدثنا وكيع ويونس بن بكير، قالا: حدثنا هشام بن عروة عن أبيه، عن عائشة، قالت: لما نزلت: «رَأَيْزَرُ عَشِريَكَ ٱلْأَوْرِيِكَ » [الشعراء: ٢١٤] قام رسول الله صلى الله عليه وسلم على الصفا فقال: «يا فاطمة بنت محمد، يا صفية بنت عبد المطلب، يا بني عبد المطلب، لا أملك لكم من الله شيئًا، سلوني من مالى ما شئتم». اه.

قلت: فلينظر الباحث إلى دقيق منهج الإمام مسلم في علو الإسناد؛ حيث قدم وكيع بن الجراح ثم تبعًا له يونس بن بكير كما في الإسناد «حدثنا ابن نمير، حدثنا وكيع ويونس بن بكير، قالا: حدثنا هشام بن عروة، لأنه قدم وكيع بن الجراح؛ حيث روى له احتجاجًا ثم يونس بن بكير حيث روى له متابعة، والاثنان عن هشام بن عروة حيث نجد الفعل مثنى (قالا: حدثنا هشام) ليدل على هذه المتابعة.

ورواية مسلم له احتجاجًا سببها يُعرف من قول الإمام الذهبي في «تذكرة الحفاظ» (٢٨٤/٣٠٦/١): «وكيع بن الجراح بن مليح الإمام الحافظ الثبت محدث العراق» أبو سفراء الرواسي أحد الأئمة الأعلام. اهـ.

لذلك قال الحافظ ابن حجر في «التقريب» (٢٣١/٢): «وكيع بن الجراح بن مليح الراوسي أبو سفيان الكوفي ثقة حافظ عابد من كبار التاسعة». اهـ.

بينما قال الحافظ «يونس بن بكير الكوفي يخطئ من التاسعة».

قلت: وهذا من دقيق فقه منهج الإمام مسلم في صحيحه، ومن لا يعرف هذا المنهج يصحح أي سند به رجل من رجال صحيح مسلم، بل قد يقول على شرط مسلم، وهذا الصنيع وقع فيه الكثير لعدم درايته بمنهج مسلم.

#### العلة الثالثة

محمد بن إسحاق بن يسار، روى عنه يونس بن بكير الشيباني كذا في «تهذيب الكمال» (١٦/٧٠/١٦ه)،

أورده الإمام الذهبي في «الميزان» (٧١٩٧/٤٦٨/٣) ونقل أقوال أئمة الجرح والتعديل فيه:

١- قال أبو داود: قدري معتزلي.

٢- وقال سليمان التيمي: كذاب.

٣- وقال أحمد: كثير التدليس جدًا.

٤– وقال يحيى القطان: أشهد أن محمدًا بن إسحاق كذاب.

٥- وروي عن حميد بن حبيب انه راى ابن إسحاق
مجلودًا في القدر، جلده إبراهيم بن هشام الأمير.

٦- وقال عبد الرحمن بن مهدي: «كان يحيى بن سعيد الأنصاري، ومالك يجرحان ابن إسحاق».

٧- وقال يحيى بن آدم: حدثنا ابن إدريس قال: كنت عند مالك فقيل له: إنَّ ابن إسحاق يقول: «اعرضوا عليً علم مالك، فإني بيطاره، فقال مالك: انظروا إلى دجال من الدجاجلة».

قلت: وهذه بعض أقوال من وهًاه وجرحه من أئمة الجرح والتعديل وهناك البعض ممن وثقه.

ولكن القاعدة عند أهل الصنعة أن «الجرح مقدم على التعديل» خاصة وأن التجريح ظاهر في الإسناد وفي الاعتقاد، ولذلك أورد الإمام الذهبي من مناكيره في «الميزان» (٤٧٣/٣) عن يونس بن بكير، عن ابن إسحاق، عن عبد الرحمن بن الحارث، عن عبد الله بن أبي سلمة، عن ابن عمر، أنه بعث إلى ابن عباس يساله هل رأى محمد صلى الله عليه وسلم ربه؛ فكتب إليه نعم رأه على كرسي من ذهب، يحمله أربعة من الملائكة: مَلك في صورة رجل، وملك في صورة أسد، وملك في صورة ثور، وملك في صورة نسر في روضة خضراء دونه فراش من ذهب». اه.

قلت: وسند هذا الخبر المنكر متفق في علتين مع سند قصة سعد بن معاذ في تقصيره في الطهور من بوله: يونس بن بكير عن ابن إسحاق لذلك قال الإمام الدارقطني: «لا يُحتج به». اه.

لذلك ما احتج به الإمام البخاري في صحيحه، وكذلك لم يرو له الإمام مسلم احتجاجًا، ولكن روى له خمسة أحاديث استشهادًا؛ لأن ما انفرد به ففيه نكارة. اهـ. كذا في «الميزان» (٤٧٥/٣).

قلت: من هذه العلل الثلاثة التي أوردناها أنفًا يتبين شدة ضعف هذه الرواية، فكل علة تزيد الأخرى ضعفًا على ضعف.

#### العلة الرابعة

وهناك علة رابعة تتبين من السند الذي جاءت به القصة ففيه: «حدثنا احمد، قال: حدثنا يونس، عن ابن إسحاق، قال: حدثنا أمية بن عبد الله أنه سال بعض أهل سعد: ما بلغكم من قول رسول الله صلى الله عليه وسلم في هذا؟ فقالوا: ذكر لنا أن رسول الله صلى الله

00

التولايي

شعبان ١٤٣٣ هـ

عليه وسلم سئل عن ذلك فقال....» القصبة.

١- فالعلة: جهالة الإبهام تتبين من السند «سال بعض أهل سعد»، وهذا إبهام في السند حيث إن الراوي أمية لم يصرح باسم من روى عنه من أهل سعد؛ حيث يسالهم عن قول رسول الله صلى الله عليه وسلم.

٢- وهذا النوع من المجهول لحديثه اسم خاص هو «المبهم»، قال البيقوني في منظومته: «ومُبهم ما فيه راو لم يُسم».

أ- وحكم روايته: عدم القبول، وسبب رد روايته جهالة عينه؛ لأن من أبهم اسمه جُهلت عينه وجُهلت عدالته من باب أولى، فلا تقبل روايته.

العلة الخامسة: جهالة أخرى مركبة على الجهالة الأولى

يتبين ذلك من المبهمين من أهل سعد قالوا: «ذكر لنا أن رسول الله صلى الله عليه وسلم سُئل...» بصيغة المبنى للمجهول، وهذا أيضًا مبهم.

وهذا يدل على جهالة الذين ذكروا للمبهمين «أن رسول الله صلى الله عليه وسلم سئل عن ذلك فقال». وبهذا يصبح سند القصة تالفًا مسلسلاً بالعلل من الضعفاء الذين لا يُحتج بهم والكذابين والمجهولين المبهمين.

ولذلك أورد هذه القصة الحافظ ابن كثير عن البيهقي وضعفها؛ حيث قال في «البداية والنهاية» (٤٨٢/٣): «وقد ذكر البيهقي رحمه الله بعد روايته قصة سعد رضي الله عنه في القبر أثرًا غريبًا..». اه.

قلت: وهذا المصطلح له معناه عند الإمام الحافظ ابن كثير –رحمه الله – فإذا أورد الحافظ ابن كثير خبرًا عزاه إلى الإمام الذي أخرجه فإذا كان الخبر شديد الضعف قال: «ذكر فلان أثرًا غريبًا». وهذا منهج الحافظ ابن كثير بالنسبة لهذا المصطلح، وهذا بالاستقراء عندما يذكر أثرًا غريبًا في «البداية والنهاية» بل وفي «تفسيره»، وعلى سبيل المثال لا الحصر:

١- هذه القصة الواهية التي أوردها في «البداية والنهاية» وعزاها إلى الإمام البيهقي، كما بينا أنفًا. ٢- وقصة أخرى واهية - إن شاء الله - سنقوم بتحقيقها وهي قصة جبل ق التي أوردها الحافظ ابن كثير في تفسيره في صدر سورة ق، وعزام إلى الإمام ابن أبي حاتم وقال: «إن الإمام أبا محمد عبد الرحمن بن أبي حاتم الرازي رحمة الله عليه أورد هاهنا أثرًا غريبًا». اه.

قلت: وعند أهل الصنعة أن هذا المصطلح الذي يطلقه الحافظ ابن كثير ينطبق تمام الانطباق على القسم الثانى من أقسام الغريب من حيث الصحة يتبين ذلك

العدد ٨٨ السنة الحادية والأربعون

07

الته يب

من قول الإمام ابن الصلاح في «علوم الحديث» النوع (٣١) قال: «إن الغريب ينقسم إلى: صحيح كالأفراد المخرجة في «الصحيح» غير صحيح، وذلك هو الغالب على الغرائب، وروينا عن أحمد بن حنبل رحمه الله أنه قال غير مرة: «لا تكتبوا هذه الأحاديث الغرائب فإنها مناكير وعامتها عن الضعفاء». اه.

وهذا ينطبق على هذه القصة فإنها من الغرائب كما قال الحافظ ابن كثير وهي منكرة ومسلسلة بالعلل من ضعفاء وكذابين ومجاهيل، وبهذا التحقيق يسلم الصحابي الجليل سعد بن معاذ من هذه الفرية، فرية أنه كان يقصر في الطهور من البول، والتي جُعلت سببًا في تعذيبه في قبره حتى سبح رسول الله صلى الله عليه وسلم على قبره وسبح الناس معه، ثم كبر وكبر القوم معه، حتى فرج الله عنه.

إن الصحابي الجليل سعد بن معاذ رضي الله عنه فوق هذه القصص الواهية التي تدرس مقررة على الشهادة الثانوية الأزهرية في معاهد الأزهر الشريف، حفظه الله.

٣- لقد رضي الله عنه سبحانه عن الصحابي الجليل سعد بن معاذ الذي أكرمه الله تعالى يوم موته كما بين ذلك النبي صلى الله عليه وسلم في الحديث الذي أخرجه الإمام البخاري في «صحيحه» (ح٢٤٦٦) والإمام مسلم في «صحيحه» (ح٢٤٦٦) من حديث جابر بن عبد الله رضي الله عنه قال: مقال رسول الله صلى الله عليه وسلم: «اهتز عرش الرحمن لموت سعد بن معاذ». اه.

٤- ومن البشريات التي هي من النبوة ومن مناقب الصحابي الجليل سعد بن معاذ ما أخرجه الإمام البخاري في «صحيحه» (ح٢٨٠٣) والإمام مسلم في «صحيحه» (ح٢٤٠٣) من حديث البراء بن عازب رضي الله عنه قال: «أُهديت للنبي صلى الله عليه وسلم حُلة حرير، فجعل أصحابه يلمسونها ويعجبون من لينها، فقال: أتعجبون من لين هذه كناديل سعد بن معاذ في الجنة خير منها وألين». اه.

٥- وأخرج البخاري ح(٣٢٤٨)، ومسلم ح(٢٤٦٩) من حديث أنس رضي الله عنه قال: «أهدي للنبي صلى الله عليه وسلم جُبّة سندس، وكان ينهى عن الحرير، فعجب الناس منها، فقال: والذي نفس محمد بيده لمناديل سعد بن معاذ في الجنة أحسن من هذا». اه.

هذا هو الصحابي الجليل سعد بن معاذ رضي الله عنه سيد الأوس: «وَالَدَينَ جَاءَو بِنَ بَعَدِهِمْ يَقُولُونَ رَبَّا أَغْفِرُ لَنَا وَلِإَخْرَيْنَا الَذَينَ سَبَقُونا بِالإِيسَنِ وَلا جَعَزَ فِ قُلُوبَنَا عَلَّا لِلَذِينَ اسْوُأَ رَبَّا إِنَّكَ رَءُوفٌ رَحِمٍ » [الحشر: ١٩].

هذا ما وفقني الله إليه وهو وحده من وراء القصد.

C NEWS NEWS NEWS NEWS NEWS NEWS

# 

لقصة في كتاب الله أصحاب الفيل بين المفسرين والمؤرخين 🏹 اعداد/ عبدالرازق السيد عيد

الحمد لله القاهر فوق عباده وهو الحكيم الخبير، والصلاة والسلام على رسوله الأمين المبعوث رحمة للعالمين، وعلى آله وصحبه أجمعين، أما بعدً: فهذه قصة أصحاب الفيل التي وقعت عام مولد النبي محمد صلى الله عليه وسلم، فصارت تاريخًا للعرب وبداية لتاريخ جديد وعهد جديد عظمت فيه مكانة البيت الحرام ومكة المكرمة، وزادت مكانة قريش بين الناس سموًا وارتفاعًا.

قصَّبها القرآن على النبي صلى الله عليه وسلم مذكَرًا بنعمة الله عليه وعلى قومه، فصارت القصة حديث المؤرخين وأهل دلائل نبوة محمد صلى الله عليه وسلم، كما أنها أيضًا حديث المفسّرين باعتبارها من الآيات القرآنية، فهي معجزة كونية. في كتاب الله نشير إلى بعض ما ذكره المؤرخون عنها لأهميته، وهذا القسم الأول كما على:

أولا: هي من أيات الله الباهرة ومن شواهد النبوة الظاهرة.

قال الماوردى - رحمه الله - في أعلام النبوة: «آيات الملك باهرة، وشواهد النبوة ظاهرة، تشهد مباديها بالعواقب فلا يلتيس فيها كذب يصدق، ولا منتحل يحق، ويحسب قوتها وانتشارها يكون بشائرها وإنذارها، ولما دنا حول رسول الله صلى الله عليه وسلم تعاطرت أيات ندوته، وظهرت علامات دركته، فكان من أعظمها شأنا وأشهرها عيانا وبيانا أصحاب الفيل، وقد أنفذهم النجاشي بقيادة أبرهة الأشرم إلى مكة لقتل رحالها وسبى ذراريها وهدم الكعبة، وآية الرسول فى قصبة الفيل أنه كان فى زمانه حملاً في يطن أمه يمكة، لأنه ولد بعد خمسين يومًا من الفيل فكانت آيته في ذلك من وجهين: أحدهما: أنهم لو ظفروا بقريش لسبوا واسترقوا، فأهلكهم الله صونا لرسوله أن يجرى عليه السبِّي حملاً ووليدًا.

شعبان ١٤٣٣ هـ

000000

OV

التوديد

# 2 2 4 2 2 4 2 2 4 2 2 4 2 2 4 2 2 4 2 2 4 2 2 4 2 2 4 2 2 4 2 2 4 2 2 4 2 2 4 2 2 4 2 2 4 2 2 4 2 2 4 2 2 4 2 2

والثاني: لم يكن لقريش من الصلة بالله والعبادة ما يستحقون به رفع أصحاب الفيل عنهم، فلم يكونوا أهل كتاب بل كانوا عابدي أوثان، لكن الله أراد حماية بيته؛ تهيئةً لظهور الإسلام وتأسيسًا للنبوة وتعظيمًا للكعبة، ولذلك لما انتشر في العرب ما صنع الله تعالى بجيش الفيل تهيبوا الحرم وعظموم، وزادت حرمته في النفوس ودانت لقريش بالطاعة. انتهى باختصار وتصرف يسير.

ثانيًا: ذكر الإمام الماوردي أيضًا سؤالاً وأجاب عنه:

والسؤال هو: «فإن قيل: فكيف منع الله الكعبة قبل مصيرها قبلة ومنسحًا، ولم يمنع الحَجَّاج من هدمها وقد صارت قبلة ومنسحًا؟».

والإجابة: «أن ما فعله الحجاج وغيرُه كان بعد استقرار الدين، فاستغنى عن آيات تأسيسه؛ وأصحاب الفيل كانوا قبل ظهور النبوة فجعل المنع منها آية لتأسيس النبوّة، ومجيء الرسالة، هذا وقد أخبر الرسول وأنذر بهدمها فصار الهدم آية على صدق ما أخبر به صلى الله عليه وسلم، فلذلك اختلف حكمها في الحالتين، والله أعلم». اه بتصرف.

ثالثاً: نقل الإمام القاسمي في تفسيره عن القاشاني قوله: «قصة أصحاب الفيل مشهورة ووقعت قريبة من عهد الرسول صلى الله عليه وسلم، وهي إحدى آيات قدرة الله، وأثر من آثار سخطه على من اجترأ على هتك حرمه، وإلهام الطيور والوحوش أقرب من إلهام الإنسان بكون نفوسهم ساذجة، وتأثير الأحجار بقدرة الله تعالى أمر ليس بمستنكر، ومن اطلع على عالم القدرة لزال عنه حجاب الغفلة».

ولعله يشير بل هو يشير إلى الطير الأبابيل التي أرسلها الله على الجند تحمل حجارة من سجيل، وكيف ألهمها الله ووجهها، وإلى الفيل الذي توقف عن التقدم نحو البيت وكيف حُبس؟ ولماذا؟

ومن وراء ذلك كله قدرة أحكم الحاكمين الذي له جنود السماوات والأرض، فالطير من جنده والوحوش من جنده والجبال والأرض والسماوات والأنهار والبحار والرمال

والريح.... وما علمنا وما لم نعلم فله سبحانه وتعالى جنود السماوات والأرض، فسبحان من سبح الطير بحمده، وسبح بحمده الأرض والسماوات والجدال والشجر، قال تعالى: «تَبَحُ لَهُ ٱلْبَوْتُ السَبَحُ وَالأَرْضُ وَمَن فَينَ وَإِن مِن شَيءٍ إِلا يُبَحُ عِدوه وَلَكِن لَا نَفْقَهُونَ تَسِيحَهُمْ إِنَّهُ كَانَ حَلِمًا عَقُولَ» لَهُ مَن في البَوَتِ وَالأَرْضَ وَالطَيرُ صَفَتَتٍ كُلُ قَدْ عَلِم صَلائهُ وتَسِيحَهُ وَاللَّهُ عَلَيمُ وَمَا يَعْعَلَوْتَ » [النور: 15].

وقال تعالى: ﴿ أَمَرْ نَرَ أَنَّ ٱللَّهُ يَسَجُدُ لَهُ, مَنْ فِي ٱلسَّبَوَتِ وَمَنْ فِي ٱلْأَرْضِ وَٱلشَّمْسُ وَٱلْفَمَرُ وَٱلتَّجُوُمُ وَالْجَالُ وَٱلشَّجُرُ وَالدَّوَابُ وَكَثِيرٌ مَنَ ٱلنَّاسِ وَكَثِيرٌ حَقَّ عَلَيه الْعَدَابُ وَمَن يُهِنِ ٱللَّهُ فَمَا لَهُ, مِن مُكُرِمٍ أَنَّ ٱللَّهُ يَفَعَلُ مَا يَشَامُ » [الحج: مصمائه وبحاره...

رابعًا: القصة مختصرة من كُتب السيرة:

نستطيع بعون الله أن نوجز القصة قيما يلي: لما غلب أبرهة الحبشي على بلاد اليمن، ورأى الناس يقصدون مكة زرافات ووحدانًا ورجالاً وركبانًا، قال: إلام يقصدون؟ قالوا له: إلى الكعبة بمكة يحجون، قال: وما هو؟ قالوا: بيت من الحجارة وكسوته ثياب يمنية، قال: لأبنينَ خيرًا منه.

وبنى أبرهة كنيسة ضخمة تفنن في بنائها وتزيينها وسماها «القُليس»؛ قاصدًا بذلك صرف العرب عن الكعبة وعن مكة.

ولكن رجلاً من بني كنانة عمد إليها فتغوَّط فيها؛ سخريةً من أبرهة وفعله؛ فلما علم أبرهة استشاط غضبًا، وعزم على هدم الكعبة، وسار بجيش لا قبَل لأهل مكة والعرب به، وفي طريقه إلى مكة تُعرضت له بعض القبائل لكنه تغلب عليها.

وعند مشارف مكة وجدوا إبلاً لعبد المطلب بن هاشم، فاستاقوها.

ذهب إليه عبد المطلب وكان رجلاً وسيمًا مهيبًا، فاستعظمه أبرهة وأكرمه، فلما كلمه في الإبل، عجب وقال له: أتكلمني في الإبل ولا تكلمني في بيت فيه عزك وشرفك وشرف آبائك؟

فقال عبد المطلب: «أنا رب الإبل، وللبيت رب يحمنه».

التوكيد العدد ٨٨ السنة الحادية والأربعون

101

tes estes estes estes estes estes estes

# 

ثم رجع عبد المطلب فأخذ بحلقة باب الكعبة، ومعه نفر من قريش يدعون الله ويستنصرونه على أبرهة وجنده، ومما قال:

لاهم إن المرء يمنع رحله فامنع رحالك وانصر على آل الصليب وعابديه اليوم آلك

لا يغلبن صليبهم

ومحالهم أبدا محالك إن كنت تاركهم وقبلتنا فأمر ما بدا لك

انطلق أهل مكة إلى الجبال ينظرون ما سيحدث. كان في حدش أبرهة فيل عظيم كلما وجُهوه

إلى الطّريق المؤدي إلى مكة أبى وبرك منهم في الأرض، وإذا وجَهوه إلى غير طريق مكة أسرع وانطلق.

ومع ذلك أصر أبرهة وجيشه على التقدم نحو الكعبة لهدمها، وهنا أرسل الله عليهم جماعات من الطير تحمل حجارة معينة ترمي بها الجند، فكان الحجر يدخل من رأس الرجل ويخرج من مؤخرته فيهلكه.

ونكَل الله بأبرهة وجيشه شر تنكيل، فقتل منهم من قُتل، وهرب منهم من هرب، وحفظ الله بيته، ولم يمكنهم منه وقريش تنظر. قال صلى الله عليه وسلم: «إن الله حبس عن مكة الفيل، وسلط عليها رسوله والمؤمنين». رواه الشيخان.

وذلك لأن أبرهة وجنده أرادوا بمكة سوءًا فأهلكهم الله، ولما أراد رسول الله صلى الله عليه وسلم وأصحابه بفتحها خيرًا مكّنهم الله وأعانهم ونصرهم.

خامسًا: المشككون في القصة:

مع تواتر الأخبار عن هذه القصة وذكرها في عتبة. القرآن في السورة المشهورة «سورة الفيل»، وإني لا ألوم وحديث النبي صلى الله عليه وسلم عنها بالمستشرقين، فأغ في الصحيح من حديثه، فإنك تعجب حين الله، ولكن اللوم ترى بعض المستشرقين يشكك في صحتها، من المسلمين: «رَبَّ ويتبعهم في ذلك بعض من تأثر بهم ممن لَدُك رَحْمَةً إِنَّكَ أَتَ أَلْ كتب في السيرة أو في التفسير، ويحاول وللحديث بقية إ حمل أمات القرآن على غدر ظاهرها بتأويل لله رب العالمين.

متكلف يجانبه الصواب، ولقد انبرى كثير من المحققين للرد على هؤلاء المرجفين ومنهم د. محمد أبو شهبة – رحمه الله – قال في كتاب السيرة النبوية الجزء الأول، قال: ويشكك بعض المستشرقين ومن نهج نهجهم من كتاب المسلمين في هذه القصة، مع ثبوتها بالتواتر المفيد للقطع واليقين بإجماع أهل الملل والعقول، ويقولون: إن هلاك الجيش، كان بسبب انتشار مرض الجدري في الجيش، واعتمدوا على خبر ذكره ابن إسحاق بعد ما ذكر القصة على ما وردت في الكتاب الكريم. قال: حدثني يعقوب بن عتبة أنه حدث: «أن أول ما رئيت الحصبة والجدري بأرض العرب. ذلك العام».

فليس فيما ذكره ما يدل على أن هلاكهم كان بهذا وإلا لما ذكر ابن إسحاق القصة المعتمدة في بضع صفحات، ولم لا تكون الحصبة والجدري كانتا بسبب ما أصابهم من جراح كما هو مشاهد ومعروف من انتشار بعض الأمراض والأوبئة عقب الحروب والجوائح، ولو سلمنا بهذا الرأي لقائله، فكيف يرجَّح رأي ضعيف يعارض ظاهر القرآن على رأي صحيح يشهد له ظاهر القرآن؟!

الحق أن هذا التشكيك ليس له ما يبرره، أما إنكار ما قصه القرآن وقد كان من المشهودات عند العرب واستعظامه على قدرة الله سبحانه وتعالى، فاثر من ضعف الإيمان واليقين، ولوثة سرت إلى بعض المستشرقين.. ومن سار سيرتهم». اه.

والحق نقول: يكفي أن القرآن ذكرها، وأن الرسول ذكرها في خبره الصحيح، والخبر الذي أورده ابن إسحاق وتمسك به من تمسك خبر في إسناده ضعف، فيه جهالة شيخ ابن عتبة.

وإني لا ألوم المنصرين الذين سُمُوا بالمستشرقين، فأغراضهم معروفة إلا من رحم الله، ولكن اللوم كل اللوم يقع على مَنْ تبعهم من المسلمين: « رَبَّنَا لَا تُرْغَ قُلُومَا بَعْدَ إِذَ هَدَيْتَنَا وَهَبَ لَنَا مِن لَدُنكَ رَحْمَةً إِنَّكَ أَنْتَ ٱلْوَهَابُ » [آل عمران: ٨]. وللحديث بقية إن شاء الله تعالى، والحمد

وللحديث بقية إن شاء الله تعالى، والحمد لله رب العالمين.

شعبان ١٤٣٣ هـ

التوكير 100

Upload by: altawhedmag.com

KERKERKERKERKERKERKERKERKE

مصطفى البصراتي اعداد/

العدد ٨٨ السنة الحادية والأربعون

1. 50

الحمد لله والصلاة والسلام على رسول الله صلى الله عليه وسلم، وبعد:

فإن الغاية التي من أجلها أنزل الله القرآن الكريم، وأمر الناس باتباعه والإيمان به، هي الاهتداء بهديه، والالتزام بتعاليمه وآدابه، قال تعالى عن هذا القرآن: « يَهْدِي بِهُ اللَّهُ مَنْ الظُّلُمَتِ رَضُوَنَكُهُ سُبُلَ ٱلسَّلَمِ وَيُحَرِّعُهُم مَنَ ٱلظُّلُمَتِ إِلَى ٱلنُّور بِإِذْنِهِ وَيَهْدِيهِمَ إِلَى صِرَط مُسْتَقِمِهِ» إِلَى ٱلنُّور بِإِذْنِهِ وَيَهْدِيهِمَ إِلَى صِرَط مُسْتَقِمِهِ» إِلَى ٱلنُّور بِإِذْنِهِ وَيَهْدِيهِمَ إِلَى صِرَط مُسْتَقِمِهِ» إِلَى ٱلنَّور بِإِذْنِهِ وَيَهْدِيهِمَ إِلَى صِرَط مُسْتَقِمِهِ» إِلَى ٱلنَّور بِإِذْنِهِ وَيَهْدِيهِمَ إِلَى صِرَط مُسْتَقِمِهِ» إله المُعَدة ٢٦]. فالواجب علينا الإيمان به، والعمل بما فيه، والعناية بتلاوته، وتفهم معانيه على الوجه الأكمل الذي يرضى الله عز وجل.

وتحقيقا لهذه الغاية اجتهد العلماء قديمًا وحديثًا في تدبُّر كتاب الله، والعمل بتفسيره، والتفكر في مدلولاته، والوقوف على هدايته، ومن الأمور التي وقفوا عليها «تأثير القرآن الكريم أو بعض سوره وآياته في جلب المنافع ودفع المضار أو رفعها، فقد يحصل للبعض بقراءة أو كتابة سورة، أو أيات معينة خاصية يكرمه الله بها؛ نظرًا لما أثبته الله تعالى لها من الأثر، وببركة صدق العبد، وإخلاصه ويقينه، وحُسن توكله على الله، وينتج عن تلك القراءة أو الكتابة فرج أو شفاء، أو حفظ لشيء، أو حل عسير ونحو ذلك.

وكل ذلك له أصل في الشرع من الكتاب والسنة، فقد دلت أكثر من آية على أن القرآن الكريم يُستشفى به، وتُدفع به الأمراض والآفات، ويُستعاذ به مما يخشى شره وضرره، قال الله تعالى: « وَنُنَزَلُ مِنَ الْفُرْمَانِ مَا هُو شِفَاً وَرَحَمَةً لِلْمُؤْمِنِينَ وَلَا مَرْيدُ الْفُلُومِنَ إِلَا حَسَارًا » [الإسراء: ٨٢]، وقال تعالى: «قُلْ هُوَ لِلَّذِينَ ءَامَتُوا هُدًى وَشِعَاً وَالَذِينَ لا يُؤْمِنُونَ فِيَ الْفُلُومِ وَقُرْ وَهُوَ عَلَيْهِ عَمَى » [فصلت: ٤٤].

وتدبر وصف الله القرآن الكريم بأنه شفاء ولم يصفه بأنه دواء، ذاكم أن الشفاء هو ثمرة الدواء والهدف منه، أما الدواء فقد يفيد وقد يضرّ، فكان وصف القرآن الكريم بأنه شفاء تأكيد وأي تأكيد لثمرة التداوي به. [يُنظر: خصائص القرآن، لفهد الرومي ص١١١ بتصرف يسير].

والأدلة على ذلك :

أولا: من القرآن الكريم: ١- قبال الله تعالى: «تَأَيُّهُا ٱلنَّاسُ قَدْ جَآة تَكُمُ مَوْعِظَةٌ مِن رَيْتَكُمٌ وَشِقَآةٌ لِمَا فِي ٱلصُّدُورِ وَهُدُى وَرَحْمَةً لَلْمُؤْمِنِينَ» [يونس: ٥٧].فالقرآن هو الشفاء التام

من جميع الأدواء القلبية والبدنية، وأدواء الدنيا والآخرة، وما كل أحد يؤهل ولا يوفق للاستشفاء به، وإذا أحسن العليل التداوي به، وضعه على دائه بصدق وإيمان، وقبول تام، واعتقاد جازم، واستيفاء شروطه، لم يقاومه الداء أبدًا، وكنف تقاوم الأدواء كلام رب العالمين الذي لو نزل على الجبال لصدّعها أو على الأرض لقطعها، فما من مرض من أمراض القلوب والأبدان إلا وفي القرآن سبيل الدلالة على دوائه وسببه، والحمية منه لمن رزقه الله فهمًا في كتابه، قال الله تعالى: « أَوَلَرَ يَكْفِهِمُ أَنَّا أَنْزَلْنَا عَلَيْكَ ٱلْكِتَبَ يُتَّلَى عَلَيْهِمْ إِنَّ فِي ذَلِكَ أَرْحَكَةً وَذِكْرَىٰ لِفَوْمٍ يُؤْمِنُونَ» [العنكبوت: ٥١]. فمن لم يشفه القرآن فلا شفاه الله، ومن لم يكفه القرآن فلا كفاه الله». [زاد المعاد: ٢٥٢/٤].

قال الحافظ ابن كثير رحمه الله: «وَشفاءٌ لما في الصُّدُور» أي: فحصل لها الهداية والرحمة من الله تعالى، وإنما ذلك للمؤمنين به، والمصدقين والموقنين بما فيه. [تفسير ابن كثير].

٢- قال تعالى: « وَنَزِلُ مِنَ ٱلْقَرْءَانِ مَا هُوَ شِفَاءً" وَرَحْمَةُ لِلْمُؤْمِنِينَ وَلَا بِزِيدُ ٱلْظَالِمِينَ إِلَّا خَسَارًا » [الإسراء: ٨٢]. قال ابن القيم: . والصحيح أن «منّ» هاهنا لبيان الجنس لا للتبعيض،قال الحافظ ابن كثير رحمه الله: «شفاءٌ وَرَحْمَةَ للْمُؤْمِنِينَ». أي: يذهب ما في القلوب من أمراض من شك ونفاق، وشرك وزيغ، وقيل: القرآن يشفى من ذلك كله، وهو أيضا رحمة يحصل فيها الإيمان والحكمة وطلب الخير والرغبة فيه، وليس هذا إلا لمن أمن به وصدقه واتبعه فإنه يكون شفاء في حقه ورحمة، وأما الكافر الظالم نفسه بذلك فلا يزيده سماعه القرآن إلا بُعدًا وتكذيبًا وكفرًا، والآفة من الكافر لا من القرآن [تفسير ابن كثير: ٧٠/٩].

٣- قال تعالى: «قُلْ هُوَ لِلَذِينَ ءَامَنُوا هُدُى وَشِفَاً \* وَٱلَّذِينَ لَا يُؤْمِنُونَ فِي ءَاذَانِهِمْ وَقُرْ وَهُوَ عَلَيْهِمْ عَمَى أَوْلَتِيكَ يُنَادَوْنَ مِن مَكَانِ بَعِيدِ» [فصلت: 22].

قال الألوسى رحمه الله عند هذه الآية: «والأطباء معترفون بأن من الأمور والرقى ما يشفى بخاصية روحانية، ومن ينكر هذا لا يعبأ به». [روح المعاني للألوسي].

قال السعدي رحمه الله عن هذه الآية: «قَل هُوَ لِلَذِينَ ءَامَنُوا هُدًى وَشِفَاءً» [فصلت: ٤٤] أى: يهديهم لطريق الرشد والصراط المستقيم، ويعلمهم من العلوم النافعة، فتحصل به الهداية

التامة، وشفاء لهم من الأسقام البدنية، والأسقام القلبية؛ لأنه يزجر عن مساوئ الأخلاق، وأقبح الأعمال، ويحث على التوبة النصوح، التي تغسل الذنوب وتشفى القلب». [تيسير الكريم الرحمن ص۲۷۲].

# ثانيًا: من السنة النبوية:

ورد في السنة النبوية أحاديث كثيرة تدل على الاستشفاء بالقرآن الكريم والتداوى به، بل وترغب في ذلك وتحث عليه، فيحصل بذلك من جلب النفع، ودفع الضر ما لا يعلمه إلا الله، وهذا بلا شك من أعظم خواص القرآن الكريم، فهو الشفاء التام من جميع الأدواء القلبية والبدنية للمؤمنين الصادقين، ومن هذه الأحاديث:

 ۱ - عن أبى سعيد الخدرى رضى الله عنه أن رهطا (الرهط ما دون العشرة من الرجال) من أصحاب رسول الله صلى الله عليه وسلم انطلقوا فى سفرة سافروها حتى نزلوا بحي من أحياء العرب، فاستضافوهم فأبوا أن يضيفوهم، فلدغ (اللدغة: جامعة لكل هامة تلدغ لدغا) سيد ذلك الحي، فسعوا له بكل شيء لا ينفعه شيء، فقال بعضهم: لو أتيتم هؤلاء الرهط الذين قد نزلوا بكم لعله أن يكون عند بعضهم شبىء، فأتوهم فقالوا: يا أيها الرهط، إن سيدنا لدغ فسعينا له بكل شىء لا ينفعه شىء، فهل عند أحد منكم شىء؟ فقال بعضهم: نعم، والله إنى لراق ولكن والله لقد استضفناكم، فلم تضيفونا، فمًا أنا براق لكم حتى تجعلوا لنا جُعلا (الجعل: ما جعلتهُ للإنسان أجرًا على عمله)، فصالحوهم على قطيع من الغذم، فانطلق فجعل يتفل ويقرأ: «الحمد لله رب العالمين» حتى لكانما نشط من عقال فانطلق يمشى ما به شيء .... قال: فأوفوهم جُعلهم الذي صالحوهم عليه، فقال بعضهم: اقسمُوا، قال الذي رقى: لا تفعلوا حتى نأتى رسول الله صلى الله عليه وسلم فنذكر له الذي كان فننظر ما يأمرنا، فقدموا على رسول الله صلى الله عليه وسلم فذكروا له، فقال: «وما يدريك أنها رقية؟ أصبتم» اقسموا واضربوا لى معكم بسهم. [رواه البخاري].

ويتضح في هذا الحديث خاصية سورة الفاتحة، وجواز العمل بها، من خلال إقرار النبي صلى الله عليه وسلم لفعل الصحابي الذي عمل بها في قوله عليه الصلاة والسلام: «أصبتم»



بل وختم الحديث بقوله صلى الله عليه وسلم: «اقسموا واضربوا لي معكم بسهم». ويظهر الأثر المترتب على قراءة سورة الفاتحة من خلال الحديث المتقدم، وحصول المنفعة بها، ودفع المضرة أو رفعها.

٢- عن أبى هريرة رضى الله عنه قال: وكلنى رسول الله صلى الله عليه وسلم يحفظ زكاة رمضان، فأتانى أت فجعل يحثو من الطعام فأخذته، وقلت: والله لأرفعنك إلى رسول الله صلى الله عليه وسلم، قال: إنى محتاج، وعلى عيال ولى حاجة شديدة، قال: فخليت عنه، فاصبحت، فقال النبي صلى الله عليه وسلم: « يا أبا هريرة، ما فعل أسيرك البارجة»؟، قال: قلت: با رسول الله، شكا حاجة شديدة، وعبالا، فرحمته، فخليت سبيله، قال: « أما إنه قد كذبك، وسيعود» فعرفت أنه سيعود، لقول رسول الله صلى الله عليه وسلم إنه سيعود، فرصدته، فجاء يحثو من الطعام، فأخذته، فقلت: لأرفعنك إلى رسول الله صلى الله عليه وسلم، قال: دعني فإني محتاج وعلى عيال، لا أعود، فرحمته، فخليت سييله، فأصبحت، فقال لى رسول الله صلى الله عليه وسلم: « يا أيا هريرة، ما فعل أسيرك»؟، قلت: يا رسول الله شكا حاجة شديدة، وعدالا، فرحمته، فخليت سبيله، قال: « أما إنه قد كذبك وسيعود» ، فرصدته الثالثة، فجاء بحثو من الطعام، فأخذته، فقلت: لأرفعنك إلى رسول الله، وهذا آخر ثلاث مرات، أنَّك ترْعم لا تعود، ثم تعود قال: دعني أعلمك كلمات بنفعك الله بها، قلت: ما هو؟ قال: إذا أويت إلى فراشك، فاقرأ آية الكرسي: «الله لا إله إلا هو الحي القدوم»، حتى تختم الآبة، فإنك لن يزال عليك من الله حافظ، ولا يقرينك شيطان حتى تصبح، فخليت سبيله، فاصبحت فقال لى رسول الله صلى الله عليه وسلم: « ما فعل أسيرك البارحة؟»، قلت: يا رسول الله، زعم أنه يعلمني كلمات يتفعني الله بها، فخليت سبيله، قال: « ما هي «، قلت: قال لي: إذا أوىت إلى فراشك فاقرأ أدة الكرسي من أولها حتى تختم الآية: «الله لا إله إلا هو الحي القيوم»، وقال لي: لن يزال عليك من الله حافظ، ولا يقربك شيطان حتى تصبح - وكانوا أحرص شيء على الخير - فقال النبي صلى الله عليه وسلم: « أما إنه قد صدقك وهو كذوب، تعلم من تخاطب منذ ثلاث لدال ما أما هريرة «، قال: لا،

قال: «ذاك شيطان». [روام البخاري]. 👘 🦳

٣- وعن أبي أمامة رضي الله عنه قال: سمعت رسول الله صلى الله عليه وسلم يقول: «اقرأوا سورة البقرة؛ فإن أخذها بركة، وتركها حسرة، ولا تستطيعها البطلة». يعني السحرة. [رواه مسلم].

وحديث أبي هريرة رضي الله عنه أن رسول الله صلى الله عليه وسلم قال: «لا تجعلوا بيوتكم مقابر، إن الشيطان ينفر من البيت الذي تُقرأ فيه سورة البقرة». [رواه مسلم]، فهذه من خواص سورة البقرة، فاخذها بركة، وتركها حسرة، ولا تستطيعها البطلة (يعنى السحرة).

٤- عن عائشة رضي الله عنها: أن النبي معلى الله عنها: أن النبي صلى الله عليه وسلم كان إذا أوى إلى فراشه كل ليلة جمع كفيه ثم نفث فيهما فقرأ فيرَبِّ ٱلْفَلَقِ » للله جمع كفيه ثم نفث فيهما فقرأ فيردَّ بَرَبَ ٱلْفَلَقِ » الفلة : []، و«قُلْ أَعُودُ بِرَبَ ٱلْفَلَقِ » [الفاس: 1]، ثم [الفلق: 1]، ثم يعما ما استطاع من جسده، يبدأ بهما على رأسه ووجهه، وما أقبل من جسده، يفعل ذلك ثلاث مرات». [رواه البخاري].

وفي رواية أخرى: أن رسول الله صلى الله عليه وسلم كان إذا اشتكى يقرأ على نفسه بالمعوذات وينغث، فلما اشتد وجعه كنت أقرأ عليه وأمسح بيده رجاء بركتها. [رواه البخارى].

ويظهر في هاتين الروايتين العمل بخواص سور القرآن، فكان عليه الصلاة والسلام إذا أوى إلى فراشه يقرأ بهذه السور الكريمة، بل إذا اشتكى – أيضًا – يقرأ بهن على نفسه وينفث، وفي هذا دليل على جواز العمل بذلك؛ لما يحصل به من النفع الكثير والخير العميم، فسورة الإخلاص تعدل ثلث القرآن الكريم، والمعوذتين لم ير مثلهن، كما صح بذلك الخبر عن تلك السور، وهذا لا شك من الخواص القرآنية العظيمة في هذه السور وغيرها من سور القرآن الكريم.

فمن خلال ما تقدم تبين لنا أنه قد دلت أكثر من أية على أن القرآن الكريم يُستشفى به وتُدفع به الأمراض والآفات، ويُستعاذ به مما يُخشى شره وضرره، وقرر ذلك القرآن الكريم وفعله النبي صلى الله عليه وسلم وفعله أصحابه رضوان الله عليهم من بعده والتابعون ومن بعدهم إلى يومنا هذا.

وآخر دعوانا أن الحمد لله رب العالمين.



# من الأداب الاسلامية

الأدب مع رسول الله صلى الله عليه وسلم

صلى الله عليه وسلم

C 31 8 111

أمين عام لجنة الفتوى بالأزهر الشريف

.[IOA

السماء، ثم يُوضع له القبول فى الأرض». فحب القرآن، وحب السنة، وحب أعمال الدر وأهل الصلاح، وحب الآخرة، من علامات اتداع المسلم للرسول صلى الله عليه وسلم، فقد جعل الله عز وجل اتباع الرسول صلى الله عليه وسلم موحدًا للهدادة، قال الله عز وجل: «قُل يعُوا أللهُ وَأَطِيعُوا ٱلرَّسُولَ فَإِن تَوْلُوا فَإِنَّمَا عَلَيْهِ مَا جُلَ وَعَلَيْكُم مَّا جُمَلْتُمْ وَإِن تَطِيعُوهُ تَهْتَدُوا وَمَا عَلَى ٱلْتُولِ إِلَّا ٱلْبَلْغُ ٱلْشِيتُ» [النور: ٥٤]، وقال مسحافه: «وَأَتَبِعُوهُ لَعَلَكُمْ تَهَمَدُونَ» [الأعراف:

السماء، فيقول: إن الله يحب

فلانا فأحدوه، قدحته أهل

روى الإمام أحمد وأبو داود والترمذي وصححه الألداني من حديث العرباض بن سارية رضبي الله عنه قال: وعظنا رسول الله صلى الله عليه وسلم موعظة بليغة وجلت منها القلوب، وذرفت منها العيون، فقلنا: يا رسول الله، كأنها موعظة مودع فأوصنا، قال: «أوصيكم بتقوى الله عز وجل، والسمع والطاعة وإن تأمَّر عليكم عبد حيشي، وإنه من يعش منكم بعدى فسيرى اختلافا كثيرًا، فعليكم بسنتى وسنة الخلفاء الراشدين المهديين، عضوا عليها بالنواجذ، وإباكم ومحدثات الأمور، فإن كل بدعة ضلالة».

#### تقديم محبة النبي صلى الله عليه وسلم

#### على محبة النفس فما دونها:

قال الله تعالى: « ٱلنَّبَيُّ أَوْلَى بِٱلْمُؤْمِنِينَ مِنْ أَنْفُ [الأحزاب: ٦]، روى الدخاري أن رسول الله صلى الله عليه وسلم قال: «ما من مؤمن إلا وأنا أولى الناس به في الدنيا والآخرة، اقرءوا إن شئتم: « ٱلنِّيَّ أَوْلَىٰ بالمؤمنين من انفسيم».

وفي الحديث المتفق عليه: «لا يؤمن أحدكم حتى أكون أحب إليه من والده وولده والناس أجمعين». وفي رواية: «والذي نفسى بيده لا يؤمن أحدكم

حتى أكون أحب إليه من والده وولده». وقد قرّع الله من كان ماله وأهله وولده وتجارته أحب إليه من الله ورسوله، وتوعده، ثم حكم على من كان هذا حاله بالفسق، قال الله عز وجل: « قُلْ إِنَّ كَانَ ءَابَآؤُكُمْ وَأَبْنَآؤُكُمْ وَإِخْوَنْكُمْ وَأَوْدَجُكُمْ وَعَشِيرُنُكُو وَأَمَوَلُ

اقْتْرَفْتْمُوهُا وَيَجْدَرُهُ تَخْشُونَ كَسَادُهَا ومُسْكِنُ تَرْضُونَهُمَا أحتَ إلتَكُم مَن ألله ورسُولِهِ، وَجهادٍ في سَبِيلهِ، فترتَصُوا عَنَّى يَأْتِكَ اللَّهُ بِأَمْرِهِ وَأَلْلَهُ لَا يَهْدِى ٱلْقَوْمَ ٱلْفَنْسِقِينَ» [التوبة: ٢٤].

شعبان ۱٤۳۳هـ

171

التوعيد

الحمد لله رب العالمين، والصلاة والسلام على نبينا محمد خير الخلق أجمعين، وعلى آله وصحبه

اعداد/

hand a bus

الغر المدامين، ومن تبعهم بإحسان إلى يوم الدين، وبعد:

فقد تحدثنا في اللقاء السابق عن مكانة النبي صلى الله علده وسلم، وبدان أن محبة الرسول صلى الله عليه وسلم تابعة لمحية الله تعالى، وعن علامات محبة الرسول صلى الله عليه وسلم، ومن هذه العلامات كذلك:

#### اتباعه صلى الله عليه وسلم في كل ما أمر:

إن من تدبر القرآن الكريم يجد أن الله تعالى جعل اتباع الرسول صلى الله عليه وسلم عنوان محبته جل وعلا، قال الله تعالى: « قُلْ إِن كُنتُمْ تُعِبُّونَ الله فاسْعُوني يُحبِّبكُمُ اللهُ وَيَغْفِرُ لَكُمْ دُنُوبَكُمْ وَاللهُ عَفُورٌ رَّحِبْ ٢ قَلْ أَطِيعُوا أَلَقَهُ وَالرَّسُوكَ فَإِن تَوَلَّوا فَإِنَّ آلَقَة لَا يُحِبُّ ٱلْكَفرينَ» [آل عمران: ۳۱، ۳۲].

يقول الحافظ ابن كثير: «هذه الآبة الكريمة حاكمة على كل من ادعى محبة الله، وليس هو على الطريقة المحمدية فإنه كاذب في دعواه في نفس الأمر، حتى يتدع الشيرع المحمدي، والدين النبوي في حميع أقواله وأحواله. اهـ. فمن كان لنبيه متبعًا كان لله محتا.

فاتداع الرسول صلى الله عليه وسلم يجلب للمسلم محدة الله عز وحل، وعلامة حب الله للعدد: وضع القبول له في الأرض، ففي الحديث المتفق عليه: «إذا أحب الله عبدًا دعا حبريل فيقول: إن الله يحب فلانا فاحيه، قال: فيحيه جيريل، ثم ينادي في

روى البخاري من حديث عبد الله بن هشام قال: كنا مع النبي صلى الله عليه وسلم وهو آخذ بيد عمر بن الخطاب، فقال له عمر: يا رسول الله، لأنت أحبُّ إليَّ من كل شيء إلا نفسي، فقال النبي صلى الله عليه وسلم: «لا والذي نفسي بيده حتى أكون أحبً إليك من نفسك». فقال له عمر: فإنه الآن والله لأنت أحبُّ إليَّ من نفسي، فقال النبي صلى الله عليه وسلم: «الآن يا عمر».

ونقل الحافظ ابن حجر عن الخطابي قوله: «حب الإنسان نفسه طبع، وحب غيره اختيار بتوسط الأسباب، وإنما أراد عليه الصلاة والسلام حب الاختيار؛ إذ لا سبيل إلى قلب الطباع وتغييرها عما جُبِلت عليه»، وعلق ابن حجر على كلام الخطابي قائلًا: قلت: فعلى هذا فجواب عمر أولا كان بحسب الطبع، ثم تأمل فعرف الاستدلال أن النبي صلى الله عليه وسلم أحب إليه من نفسه؛ لكونه السبب في نجاتها من المهلكات في الدنيا والآخرة، فأخبر بما اقتضاه الاختيار، لذلك حصل له الجواب بقوله: «الآن يا عمر» أي: الآن عرفت فنطقت بما يجب، وأما تقرير بعض الشراح الآن صار إيمانك معتدًا به؛ إذ المرء لا يعتد بإيمانه حتى يقتضى عقله ترجيح جانب الرسول، ففيه سوء أدب في العبارة، وما أكثر ما يقع مثل هذا في كلام الكبار عند عدم التأمل والتحرز لاستغراق الفكر في المعنى الأصلي. [فتح الباري: 03/11 - 077/11 - ط. الريان].

# أمثلة رائعة لتقديم معبة الرسول صلى الله عليه وسلم:

ولقد ضرب الصحابة رضوان الله عليهم أروع الأمثلة لأسمى مراتب تقديم محبة الرسول صلى الله عليه وسلم على النفس، روى البخاري من حديث أبي هريرة رضى الله عنه قال: بعث النبي صلى الله عليه وسلم سرية عينًا، وأمَّر عليهم عاصم بن ثابت، وهو جد عاصم بن عمر بن الخطاب، فانطلقوا، حتى إذا كان بين عُسفان ومكة ذكروا لحى من هذيل يقال لهم: بنو لحيان، فتبعوهم بقريب من مائة رام، فاقتصوا أثارهم، حتى أتوا منزلا نزلوه، فوجدوا فيه نوى تمر، تزودوه من المدينة، فقالوا: هذا تمرُ يثرب، فتبعوا أثارهم حتى لحقوهم، فلما انتهى عاصمُ وأصحابه لجأوا إلى فدفد، وجاء القوم فأحاطوا بهم فقالوا: لكم العهد والميثاق، إن نزلتم إلينا أن لا نقتل منكم رجلا، فقال عاصم: أما أنا فلا أنزل في ذمة كافر، اللهم أخبر عنا نبيك، فقاتلوهم حتى قتلوا عاصمًا في سبعة نفر بالنبل، وبقى خبيب وزيد ورجل، فأعطوهم العهد والميثاق، فلما أعطوهم العهد والميثاق نزلوا إليهم، فلما استمكنوا منهم حلوا أوتار قسيهم فربطوهم بها، فقال الرجل الثالث معهما: هذا أول الغدر، فأبى

أن يصحبهم فجرروه وعالجوه على أن يصحبهم فلم يفعل، فقتلوه، وانطلقوا بخبيب، وزيد حتى باعوهما بمكة، فاشترى خبيبًا بنو الحارث بن عامر بن نوفل، وكان خبيب هو قتل الحارث يوم بدر، فمكث عندهم أسيرًا، حتى إذا أجمعوا قتله، استعار موسى من بعض بنات الحارث ليستحد بها فأعارته، قالت: فغفلت عن صبى لى، فدرج إليه حتى أتاه فوضعه على فخذه، فلما رأيته فزعت فزعة عرف ذاك منى وفي يده الموسى، فقال: أتخشين أن أقتله؟ ما كنت لأفعل ذاك إن شاء الله، وكانت تقول: ما رأيت أسيرا قط خيرًا من خبيب، لقد رأيته يأكل من قطف عنب وما بمكة يومئذ ثمرة عنب، وإنه لموثق في الحديد، وما كان إلا رزق رزقه الله، فخرجوا به من الحرم ليقتلوه، فقال: دعوني أصلى ركعتين، ثم انصرف إليهم، فقال: لولا أن تروا أن ما بي جزع من الموت لزدت، فكان أول من سن الركعتين عند القتل هو، ثم قال: اللهم أحصبهم عددا، ثم قال:

# ولست أبالى حين أقتل مسلما

# على أي شق كان لله مصرعي وذلك في ذات الإله وإن يشا

#### يبارك على أوصال شلو ممزع

ثم قام إليه عقبة بن الحارث فقتله، وبعثت قريش إلى عاصم لياتوا بشيء من جسده يعرفونه، وكان عاصم قتل عظيمًا من عظمائهم يوم بدر، فبعث الله عليه مثل الظلة من الدبر، فحمته من رسلهم، فلم يقدروا منه على شيء». [الفتح: ٢٧/٧٧، ٢٣٨، برقم: [٤٩٨٦].

وفي بعض الروايات: فاقترب منه أبو سفيان قائلاً: أيسرك أن محمدًا عندنا نضرب عنقه وإنك في أهلك ؟

فقال خبيب: لا و الله ما يسرني أني في أهلي وأن محمدًا صلى الله عليه وسلم في مكانه الذي هو فيه تصيبهُ شوكةُ تؤذيه.

فقال أبو سفيان: ما رأيتُ في الناس أحدًا يحب أحدًا كحب أصحاب محمدٍ محمدًا. [الفتح: ٤٠٨٦/٤].

وفي صلح الحديبية وموقف عروة بن مسعود الثقفي كما عند البخاري وفيه:

فقال عروة: أي محمد أرأيت إن استأصلت أمر قومك، هل سمعت بأحد من العرب اجتاح أهله قبلك، وإن تكن الأخرى، فإني والله لأرى وجوها، وإني لأرى أوشابا من الناس خليقا أن يفروا ويدعُوك، فقال له أبو بكر الصديق: امصص بظر اللات، أنحن نفر عنه وندعه؟ فقال: من ذا؟ قالوا: أبو بكر، قال: أما والذي نفسى بيده، لولا يد كانت لك عندى لم أجزك بها

التوكيها العدد ٨٨٤ السنة الحادية والأربعون

12



لأجبتك، قال: وجعل يكلم النبي صلى الله عليه وسلم، فكلما تكلم أخذ بلحيته، والمغيرة بن شعبة قائم على رأس النبى صلى الله عليه وسلم، ومعه السيف وعليه المغفر، فكلما أهوى عروة يبده إلى لحية النبي صلى الله عليه وسلم ضرب يده بنصل السيف، وقال له: أخر يدك عن لحية رسول الله صلى الله عليه وسلم، فرفع عروة رأسه، فقال: من هذا؟ قالوا: المغيرة بن شعبة، فقال: أي غدر، ألست أسعى في غدرتك؟ وكان المغيرة صحب قومًا في الجاهلية فقتلهم، وأخذ أموالهم، ثم جاء فأسلم، فقال النبي صلى الله عليه وسلم: « أما الإسلام فأقبل، وأما المال فلست منه في شيء «، ثم إن عروة جعل يرمق أصحاب النبي صلى الله عليه وسلم بعينيه، قال: فوالله ما تنخم رسول الله صلى الله عليه وسلم نخامة إلا وقعت في كف رحل منهم، فدلك بها وجهه وجلده، وإذا أمرهم ابتدروا أمره، وإذا توضأ كادوا يقتتلون على وضوئه، وإذا تكلم خفضوا أصواتهم عنده، وما يحدون إليه النظر تعظيمًا له، فرجع عروة إلى أصحابه، فقال: أي قوم، والله لقد وفدت على الملوك، ووفدت على قيصر، وكسرى، والنجاشى، والله إن رأيت ملكًا قط يعظمه أصحابه ما يعظم أصحاب محمد صلى الله عليه وسلم محمدًا، والله إن تنخم نخامة إلا وقعت في كف رحل منهم، فدلك بها وجهه وجلده، وإذا أمرهم انتدروا أمره، وإذا توضأ كادوا يقتتلون على وضوئه، وإذا تكلم خفضوا أصواتهم عنده، وما بحدون إليه النظر تعظيمًا له، وإنه قد عرض عليكم خطة رشد فاقبلوها. [فتح البارى: ٥/٣٨٩].

#### موقف المرأة الدينارية رضي الله عنها

في معركة أحد استبسل المسلمون في مقاتلة المشركين، فكان شعارهم أمت، أمت، واستماتوا في قتال بطولي ملحمي سجل فيه أبطال الإسلام صورًا رائعة في البطولة والشجاعة، وحقق المسلمون الانتصار في الجولة الأولى من المعركة، ولما رأى الرماة الهزيمة التي حلت بقريش وأحلافها، تركوا مواقعهم ظنا منهم أن المعركة انتهت، ولما رأى المشركون ذلك عادوا إلى القتال من جديد، وأحاطوا بالمسلمين من جهتين، وفقد المسلمون مواقعهم الأولى، وأخذوا يتساقطون شهداء في الميدان، وفقدوا اتصالهم بالرسول صلى الله عليه وسلم وشاع أنه قتل، واختلط الحابل بالنابل واشتدت حرارة القتال، وصار المشركون يقتلون كل من يلقونه من المسلمين، واستطاعوا الخلوص قريبًا من النبي صلى الله عليه وسلم فرموه بحجر كسر أنفه الشريف ورباعتيه، وشجه في وجهه الكريم،

فاثقله وتفجر الدم منه صلى الله عليه وسلم. [السيرة النبوية لابن هشام: ٨١/٣].

والصحابة يسقطون واحدا تلو الآخر بان يديه، وقاتل أبو طلحة الأنصاري بين يديه صلى الله عليه وسلم، وكان من أمهر الرماة، وقال عنه النبى صلى الله عليه وسلم: «لصوت أبي طلحة في الجيش أشد على المشركين من فئة». وقد كان متترسًا على رسول الله صلى الله عليه وسلم بجحفة، فكان راميًا شديد النزع، ويقول أبو طلحة: يا نبى الله بأبي أنت لا تشرف إلى القوم، الا يصيبك سهم، نحري دون نحرك، ووقفت نسيبة بنت كعب تذبّ عن رسول الله صلى الله عليه وسلم بالسيف وترمى بالقوس، وغيرهم كثير التفوا حول الرسول صلى الله عليه وسلم بذودون عنه، وبعد انتهاء المعركة قال سعد بن أبى وقاص رضى الله عنه: مر رسول الله صلى الله عليه وسلم بامرأة من بنى دينار، وقد أصيب زوجها وأخوها وأبوها مع رسول الله صلى الله عليه وسلم بأحد، فلما نعوا لها قالت: فما فعل رسول الله صلى الله عليه وسلم؛ قالوا: خيرًا يا أم فلان، هو بحمد الله كما تحيين، قالت: أرونيه حتى أنظر إلده، فأشدر لها إلده، حتى إذا رأته قالت: كل مصيبة بعدك جلل - صغيرة هينة -المصيبة إن أصبنا بك يا رسول الله.

#### هكذا يفعل الإيمان في نفوس المسلمين.

وهذه المرأة بعدما تجمع عليها مصائب، فقد الأب، والزوج، والأخ، وتعلمت أن فقدهم هين في مقابل سلامة الرسول صلى الله عليه وسلم، وكذلك خرجت أم سعد بن معاذ تعدو نحو رسول الله صلى الله عليه وسلم، ورسول الله صلى الله عليه وسلم واقف على فرسه، وسعد بن معاذ آخذ بعنان فرسه، فقال سعد: يا رسول الله، أمى، فقال رسول الله صلى الله عليه وسلم: «مرحبًا بها». فدنت حتى تأملت رسول الله صلى الله عليه وسلم، فقالت: أما إذا رأيتك سالما، فقد اشتويت - صارت صغيرة خفيفة – المصيبة، فعزاها رسول الله صلى الله عليه وسلم بعمرو بن معاذ ابنها، ثم قال: «يا أم سعد أبشرى وبشرى أهليهم، أن قتلاهم قد ترافقوا في الجنة جميعًا، وهم اثنا عشر رجلا، وقد شفعوا في أهليهم». قالت: رضينا يا رسول الله. ثم قالت: ادع يا رسول الله لمن خلفوا. فقال: «اللهم أذهب حزن قلويهم، واجبر مصيبتهم، وأحسن الخلف على من خلفوا».

وللحديث بقية إن شاء الله، وصلى الله على نبينا محمد واله وصحبه وسلم.

شعبان ١٤٣٣ هـ التوكيد ) [70



<u>රංරංරංරංරංරංරංරංරංරංරංරංරංර</u>ංර

الحمد لله، مَن تمسك بهديه قرُّبه وأدناه، ومن خالف أمره أبعده وأقصاه، أحمده سيحانه لا يذل من والاه، ولا يعز من عاداه، وأصلى وأسلم على من اجتباه ربَّه واصطفاه، صلى الله وسلم وبارك عليه وعلى آله وصحبه ومن دعا بدعوته واهتدى بهداه.

أما يعدُ:

فعن المقداد بن الأسود قال: وأيم الله لقد سمعت رسول الله صلى الله عليه وسلم يقول: «إن السعيد لمن جُنْبَ الفتن، إن السعيد لمن جُنْبَ الفتن، إن السعيد لمن جُنبَ الفتن، ولمن ابتليَ فصبر فواهًا». [رواه أبو داود: (٤٢٦٣)، وهو في صحيح الترغيب رقم (٢٧٤٣)]. ومعنى: «أيم الله» هذا من ألفاظ القسم، كقولك: لعمر الله، وعهد الله.

وكلمة «واهًا» يدل معناها على التلهف، وقد توضع للإعجاب بالشيء.

أحبتي في الله: « لَقَدْ جَاءً كُمْ رَسُول مِن أَنْفُسِكُمْ غَزِيزُ عَلَيْهِ مَا عَنِنْهُ خَرِيضٌ عَلَيْكُم بِالْمُؤْمِنِينَ رَءُوفٌ رَحِيمٌ» [سورة التوبة: ١٢٨].

ومن رحمته صلى الله عليه وسلم أنه ما ترك خيرًا إلا وأرشد الأمة إليه، وما ترك شرًا إلا وحذَّر الأمة منه، وما من خير حصل في الدنيا إلا والجنة خيرٌ منه، وما من شر كان في الدنيا إلا والنار شر منه.

وتركنا رسول الله صلى الله عليه وسلم على المحجة البيضاء ليلها كنهارها لا يزبغ عنها إلا هالك؛ حيث أرشدنا صلى الله عليه وسلم حينما تكثر الفتن في الأمة، فنشبهد الله الذي لا إله إلا هو على محبته صلى الله عليه وسلم محدةً تفوق محبة النفس والولد والوالد والناس أجمعين، صلوات الله وسلامه عليه.

# معنى الفتنة:

قال الراغب: أصل الفتنة إدخال الذهب النار؛ لتظهر جودته من رداءته. وقال ابن منظور: قال الأزهري وغيره: جماع معنى الفتنة: الانتلاء والامتحان والاختبار، وأصلها مأخوذ من قولك: فتنت الفضة والذهب إذا أذبتها بالنار ليتميز الرَّديء من الجيد. فأرشدنا صلى الله عليه وسلم إذا ظهرت الفتن في الأمة، فيلتبس الحقّ بالباطل، ويختلط الهدى بالضلال، قال صلى الله عليه وسلم: «ليأتين على الناس زمانٌ لا يدري القائل

في أي شيء قَتَل ولا يدري المقتول في أي شيء قُتل». [مسلمُ: ٢٩٠٨].

وبين صلى الله عليه وسلم خطر الفتن، فعن أبي هريرة رضي الله عنه أنَّ رسول الله صلى الله عليه وسلم قال: «بادروا بالأعمال فتنًا كقطع الليل المظلم، يصبح الرجلُ مؤمنًا، ويُمسي كافرًا، أو يمسي مؤمنًا ويصبح كافرًا، يبيع دينه بعَرَض من الدنيا». [مسلم: ١١٨].

# كيف نتجنب الفتن؟ 🚽 معاد ما

إن السعيد السعيد لمن جُنّب الفتن. فإن قال قائل: وكيف نجتنبها؟

قلتُ: أولا: إنَّ أهم ما تُتقى به الفتن ويتجنب به شرها وضررها تقوى الله حل وعلا، وملازمة تقواه في السرِّ والعلن والغيب والشهادة، فإنَّ تقوى الله سيحانه تُنبر طريق الهداية، وتُبدد نورها ظلمات الجهل والغواية، ومن رُزق التقوى وُفَق للفرقان سن أولداء الرحمن وأولياء الشيطان، قال الله تعالى: « يَتَأَيُّهُا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوا إِن تَنْقُوا ٱللَّهَ يَجْعَل لَّكُمْ فُرْقَانًا وَيُكْفِرْ عَنْكُمْ سَيَعَاتِكُمْ وَنَغْفِرْ لَكُمْ وَٱللَّهُ ذُو أَلْفَضَّال أَلْمَظِيمِ» [الأنفال: ٢٩]، فمن وهبه الله التقوى، فقد وهبه نورًا يمشى به على درب النجاة في سلامة المؤثرات العقدية والمنهجية، قال الله تعالى: « يَتَأَيُّهَا الَّذِينَ ءَامَنُوا أَتَّقُوا أَلَنَّهُ وَءَامِنُوا بَرَسُولِهِ، يُؤْتِكُمْ كِفْلَانٍ مِن رَّحْيَهِ، وَبَعْعَل لَّكُمْ نُورًا تَمْشُونَ بِهِ. وَبَغْفِرْ لَكُمْ وَأَلَقُهُ عَفُورٌ رَحِيمٌ» [الحديد: ٢٨]. وقال تعالى: «وَمَن يَتَّق ٱللَّهُ يَجْعَل لَّهُ، خَرْجاً» [الطلاق: ٢] أي: يجعل له مخرجًا من كل فتنة وبليَّة وشرٍّ في الدنيا والأخرة.

ولما وقعت الفتنة في زمن التابعين أتى بعضُ الناصحين إلى طلق بن حبيب - رحمه الله -. وقالوا: قد وقعت الفتنة فكيف نتقيها؟ فقال رحمه الله: اتَّقوها بالتقوى. قالوا: أَجْمِلْ لنا التقوى؟ قال: تقوى الله عملُ بطاعة الله علَى نور من الله؛ رجاء رحمة الله، وترك معصية الله على نور من الله خيفة عقاب الله.

وبهذا يُعلم أنَّ تقوى الله ليست كلمةً يقولها المرء بلسانه أو دعوى يدَّعيها، وإنما تقوى الله عز وجل جدٌ واجتهاد، ونصح للنفس بطاعة الله، والتَقرُّب إليه بما يرضيه، ولا سيما فعل الفرائض والواجبات، والبُعد

عن المعاصي والمنكرات، فمن كان هذا شأنه نال – بإذن الله – العاقبة الحميدة والنهاية الرشيدة، وأمن الفتن.

الا ما أحوج الأمة اليوم إلى أن تَغْمَرَ قلوب أبنائها بتقوى الله جلّ وعلا ؛ حيث الفتن المُشتدة، والمحن المتلاحقة، والابتلاءاتُ المتداعيةُ، والراياتُ المتداخلة، والسُّبُلُ المتشابكة.

ثانيًا؛ ومن الضوابط المهمة لاجتناب الفتن لرومُ الكتاب والسنة والاعتصام بهما، فِإنَّ الاعتصام بالكتاب والسنة سبيل العز والنجاة والفلاح في الدنيا والآخرة، وقد قال الذي لا ينطق عن الهوى صلوات الله وسلامه عليه: «إنه من يعش منكم فسيرى اختلافًا كثيرًا، فعليكم بسنتي وسنة الخلفاء الراشدين المهديين من بعدي، تمسكوا بها وعضوا عليها بالنواجذ، وياكم ومحدثات الأمور، فإنَّ كل محدثة بدعة، وكل بدعة ضلالة». [رواه أبو داود (٢٨٩)].

وقد قال الإمام مالك – رحمه الله – إمام دار الهجرة: «السنة سفينة نوح، فمن ركبها نجا، ومن تركها هلك وغرق». ومن أمَّر السنة على نفسه نَطق بالحكمة وسلم من الفتنة، ونال خيري الدنيا والآخرة، فالنجاةُ عند الاختلاف والسلامة من الفتنة إنما تكون بالتمسك بسنة النبي الكريم صلى الله عليه وسلم، والبعد عن الأهواء والبدع، وأن يحكُّم المرءُ السنة على نفسه فيما ياتي ويذر في حركاته وسكناته وقيامه وقعوده وجميع شئونه، ومن كان هذا شرً وبلاء وفتنة.

ثالثاً: ومن الضوابط العظيمة لاتقاء الفتن: الرفقُ والأناة وعدم العجلة، والتأمل في عواقب الأمور، فإن العجلة لا تأتي بخير، والأناةُ فيها الخير والبركة، ومن كان عجولاً في أموره مندفعًا في تصرُّفاته، فإنه لا يأمن على نفسه من الزلل والوقوع في الانحراف والخلط، وأما من كان رفيقًا متأنيًا بعيدًا عن العجلة والتهور والاندفاع، متأملاً وناظرًا في عواقب الأمور، فإنه – بإذن الله – يصل إلى العواقت الحميدة التي يسعد بها في الدنيا

شعبان ۱٤۳۳ هـ

التوكير 17

#### <u>ᡔᢓᢦᠣ᠖᠊ᡐᡇᠵᡋᢦᡐ᠑᠑᠊ᡇᡐᡇᡇᡇᡩᡋ᠊ᡇᡇᡇᢌᡇᡇᡇᡩ</u>ᡠᡩᡇᡚᡚᡚᡚᡚᡚᡚᡚᡚᡚᡚᡚᡚᡚᡚᡚᡚᡚᡚᡚ

اللعامي والمتكرات من كان مذا المخراطا

وقد جاء عن الصحابي الجليل عبد الله بن مسعود رضي الله عنه أنّه قال: «إنها ستكون أمور مشتبهات، فعليكم بالتؤدة، فإنك أن تكون تابعًا في الخير خيرٌ من أن تكون رأسًا في الشر».

إن من يندفع في معالجة الأمور، ويبتعد عن سبيل الأناة والتؤدة يفتح على نفسه وعلى غيره من عباد الله بابًا من الشرَّ والبلاء، يتحمل وزره ويبوء بإثمه ويجني عاقبته الوخيمة، قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: «إن من الناس مفاتيح للخير مغاليق للخير، فطوبى لمن الناس مفاتيح الضر مغاليق للخير، فطوبى لمن جعل الله مفاتيح الضر على يديه، وويل لمن جعل الله مفاتيح الشر على يديه». [صحيح سنن ابن ماجه: ١٩٤].

رابعًا:وإن من الضوابط المهمة: لزوم جماعة المسلمين، والبعد عن التفرُق والاختلاف، فإنَّ الفرقة شرُّ والجماعةُ رحمة، الجماعةُ يحصل بها قوة لُحْمَة المسلمين وشدة ارتباطهم وقوة هيبتهم وتحقق وحدتهم، ويحصل بها التعاون بينهم على البر والتقوى، وعلى ما تكون به معادتهم في الدنيا والآخرة، وأما الخلاف فإنه يجرُّ عليهم شرورًا كثيرة، وأضارارًا عديدة وبلاءً لا يحمدون عاقبته، قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: «الجماعة رحمة، والفُرقة عذاب». [رواه أحمد: ٢٧٨/٤، وهو في صحيح الجامع: ٣١٠٩]. وقال صلى الله عليه وسلم: «عليكم بالجماعة وإياكم والفُرقَة». [صحيح سن الترمذي: ١٥٧٨].

وعن عبد الله بن مسعود رضي الله عنه قال: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: «لا تختلفوا، فإنَّ من كان قبلكم اختلفوا فهلكوا». [رواه البخاري: ٢٤١٠].

وإنَّ الأمة اليوم بحاجة أكثر من أي زمان مضى إلى الاتحاد على منهّج الكتاب والسنة، حتى تصب الجهود في محصلة واحدة نحو الهدف السامي الذي يسعى إليه كل مسلم، لقيادة سفينة الأمة إلى بر الأمان، وشاطئ الإيمان، وإن كل مسلم على ثغر من ثغور الأسلام في خدمة دينه وعقيدته، وسنة رسوله

71

m2 al

صلى الله عليه وسلم، فأرُوا الله – أيها المسلمون – من أنفسكم خيرًا.

المحامسا: ومن الضوابط العظيمة التي يلزم مراعاتها لاتقاء الفتن واجتناب شرَّها: الأخذ عن العلماء الراسخين والأئمة المحققين، فقد قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: «البركة مع أكابركم». [الصحيحة: رقم: ٢٨٨٤]. فالبركة مع الأكابر الذبن رسخت أقدامهم في العلم وطالت مدَّتهم في تحصيله، وأصبح لهم مكانة في الأمة بما أتاهم الله من العلم والحكمة والأناة والنظر في عواقب الأمور، فعن هؤلاء أمرنا أن ناخذ، قال الله تعالى: « وَإِذَا جَاءَهُمُ أَمَرٌ مِّنَ ٱلْأَمِّنِ أَوِ ٱلْخَوْفِ أَذَاعُوا بِهِ وَلَوَ رَدُوهُ إِلَى ٱلرَّسُولِ وَإِلَى أَوْلِي ٱلْأَمْرِ مِنْهُمْ لَعَلِمَهُ ٱلَّذِينَ يَسْتَنْبِطُونَهُ مِنْهُمْ وَلَوْلَا فَضْلُ اللَّهِ عَلَيْكُمْ وَرَحْمَتُهُ لَأَتَبْعَتُمُ ٱلشَّيْطَنَ إِلَّا قَلِيلًا» [النساء: ٨٣]، فمن كان معوَّلا على هؤلاء أمن الفتنة وحمد العاقبة، وإن من رحمة الله بعباده أن يُقيض في كل زمان ومكان – رجالاً أكفاء، ينفون عن دين الله تحريف الغالين، وانتحال المبطلين، قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: «لا تزال طائفة من هذه الأمة على الحق ظاهرين، لا يضرهم من خذلهم، ولا من خالفهم حتى يأتى أمرُ الله». [البخارى: ٣٦٤١، ومسلم: ١٠٣٧].

سادسًا: ومن الضوابط المهمة لتجنب الفتن: حسن الصلة بالله ودعاؤه سبحانه، فإن الدعاء مفتاح كل خير في الدنيا والآخرة، ولا سيما سؤال الله تبارك وتعالى أن يجنب المسلمين الفتن ما ظهر منها وما بطن، والتعوذ به سبحانه من مضلات الفتن، فإن من استعاذ بالله أعاذه، ومن سأل الله أعطاه، فإنًه سبحانه لا يخبّ عيدًا دعاه، ولا يردُّ عبدًا ناده.

وإذا لنسال الله الكريم باسمائه الحسنى وصفاته العلى أن يجنَّب المسلمين الفتن ما ظهر منها وما بطن، وأن يحفظ على المسلمين أمنهم وإيمانهم، وأن يقيهم الشرور كلها، وأن يحمِّدهم العواقب، «اللهم إني أسالك من الخير كله ما علمتُ منه وما لم أعلم، وأعوذ بك من الشر كله ما علمت منه وما لم أعلم». [صحيح الجامع: ١٢٧٧]. والحمد لله رب العالمين.

العدد ٨٨ ٤ السنة الحادية والأربعون

اعداد/ صلاح نجيب الدق

الحمد لله الذي أكمل لذا الدين، وأتم علينا نعمته، ورضى لذا الإسلام ديناً، والصلاة والسلام على نبينا محمد، الذي أرسله الله هادياً ومبشراً ونذيراً، وداعياً إليه بإذنه وسراجاً منيراً.

أما بعد: فإن الأمانة فضيلة مباركة، من أجل ذلك أحببت أن أُذَكِرَ نفسي وإخواني الكرام بمنزلة الأمانة في الإسلام، فأقول وبالله تعالى التوفيق:



# تعريف الأمانة:

الأمانة: لفظ عام يشمل كل ما افترضه الله تعالى على المسلم، وأمره بحفظه، فيدخل فيها حفظ قلبه وجوارحه عن كل ما يُغضب الله تعالى، وحفظ كل ما ائتمنه الناس عليه. (موسوعة فقه القلوب للتويجرى ، ج٢صـ١٢٦٣).

١- القرآن يحثنا على الأمانة

قال الله تعالى: « إِنَّ اللَّهُ يَأْمُرُكُمْ أَن تُؤَدُّوا ٱلأَمَنِيَتِ إِلَىٰ أَهْلِهَا وَإِذَا حَكَمْتُهُم بَيْنَ ٱلنَّاسِ أَن تَخَكُمُوا بِالْفَدْلِ أِنَّ اللَّهُ بِعَبًا يَهِظْكُم بِيَّةٍ إِنَّ اللَّهُ كَانَ سَمِيعًا بَصِيرًا» (النساء: ٥٨).

قَال الإمام إبن كثير (رحمه الله): (يُخْبرُ تَعَالَى أَنَّهُ يَأْمُرُ بَادَاء الأَمَانَات إلَى أَهْلِهَا، وَهَذَا يَعُمُّ جَمِيعَ الأَمَانَات الوَاحَة عَلَى الإِنسَانِ، منْ حُقُوق اللَّه، عَزَّ وَجُلْ، عَلَى عَبَاده، مِنَ الصَّلَوَات وَالزُّكوَات، وَالْحُفُّارَات وَالنُّذُور وَالصَّيَامَ، وَغَيْر ذَلكَ، مَمَّا هُوَ مُؤْتَمَنٌ عَلَيْه لاَ يَطَّلَعُ عَلَيْه الْعِبَادُ، مَمَّا هُوَ مُؤْتَمَنٌ عَلَيْه لاَ يَطَلَعُ عَلَيْه الْعِبَادُ، عَلَى بَعْضَهُمْ عَلَى بَعْضَ عَلَى بَعْضَ مَنْ عَيْرِ اطَّلاع بَيْنَة عَلَى بَعْضَ عَلَى بَعْضَ مَنْ غَيْر اطَّلاع بَيْنَة عَلَى بَعْضَ عَلَى بَعْضَ مَنْ غَيْر اطَّلاع بَيْنَة عَلَى بَعْضَ عَلَى بَعْضَ مَنْ غَيْر اطَّلاع بَيْنَة عَلَى ذَلكَ. عَلَى بَعْضَ مَنْ غَيْر اطَّلاع بَيْنَاة عَلَى ذَلكَ. عَلَى بَعْضَ مَنْ غَيْر اطَّلاع بَيْنَاة عَلَى اللَّهُ وَعَكَر عَلَى بَعْضَ مَنْ غَيْر اطَّلاع بَيْنَة عَلَى بَعْضَ مَنْ لَكُ فِي الدُّنْيَا أُخِذَ مَنْهُ ذَلكَ يَوْمَ الْقَيَامَة.

 ٢- نبينا صلى الله عليه وسلم يحثنا على حفظ الأمانة:

عَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ، قَالَ: قَالَ رَسُولَ اللَّهِ صلى الله عليه وسلم: «أَدَّ الأَمَانَةَ إِلَى مَنَ ائْتَمَنَّكَ، وَلاَ تَخُنْ مَنْ خَانَكَ» (صحيح ابي داود للألباني حديث٣١٩٩).

وعَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ، قَالَ: قَالَ رَسُولَ اللَّه صلى الله عليه وسلم: «المُسْلمُ مَنْ سَلَمَ المُسْلمُونَ مِنْ لِسَانه وَيَده، وَالْؤُمْنُ مَنَّ أَمِنَهُ النَّاسُ عَلَى دَمَائِهِمْ وَأَمْوَالِهَمْ» (صحيح الترمذي للألباني حَديث ٢٦١٨).

٣- التكاليف الشرعية أمانة:

شعبان ١٤٣٣ هـ

قبال الله تعالى: « إِنَّا عَرَضْنَا ٱلْأَمَانَةَ عَلَى ٱلْتَنَوَنِ وَٱلْأَرْضِ وَٱلْحِبَالِ فَأَبَيْنَ أَن يَعْمِلْنَا وَأَشْفَقَنَ مِنْهَا وَحَلَّهَا ٱلْإِسْنُ إِنَّهُ كَانَ ظَلُومًا جَهُلًا » (الأحزاب: ٢٧) قَالُ سَعِيدُ بْنُ جُبَيْرِ: الأَمَانَةُ: الْفَرَائِضُ الَّتِي افْتَرَضْهَا اللَّهُ عَلَى الْعِبَادِ. (تفسير الطبري جـ ٢٢صـ ٢٢٩)

إقامة الصلاة المفروضة أمانة، وأداء

التوريط 19

الزكاة المفروضة أمانة، وصيام شهر رمضان أمانة.

# ٤- جوارح المسلم أمانة عظيمة:

العقل من أعظم نعم الله تعالى على الإنسان، فالعقل هو الذي يتميز به الإنسان عن الحيوان، وهو أساس التكاليف الشرعية، والثواب والعقاب، وكذلك سائر الجوارح، التي تعتبر أمانة عند الإنسان، سوف يحاسبه الله تعالى عليها يوم القيامة. فيجب على المسلم أن يحافظ على هذه الأمانة ويستخدمها في طاعة الله ورسوله.

وليحذر المسلم أن يستخدم نعمة العقل والجوارح في معصية الله، أو فيما يضر المسلمين، ومن فعل ذلك فقد خان أمانة العقل، التي أمره الله بالمحافظة عليها.

# ٥- تولية مناصب الدولة أمانة:

ولاية مناصب الدولة أمانة عظيمة في أعناق ولاة أمور المسلمين، سوف يسالهم الله تعالى عنها يوم القيامة، فليجتهد ولاة الأمور في القيام بمهام هذه الأمانة العظيمة، التي جعلها المسلمون في أعناقهم، وليحذر المسئولون من استغلال مناصبهم في جلب منافع شخصية لهم، أو تعيين أشخاص من غير ذوي الكفاءات في المكان الذي يتولون قيادتها، أو في أي مكان آخر، فمن فعَل ذلك منهم فقد خان الله وتعالى ورسوله والمؤمنين.

(أ) عَنْ أَبِي ذَرًّ، قَالَ: قُلْتُ: يَا رَسُولَ الله، أَلاَ تَسْتَعْمِلُني؟ قَالَ: فَضَرَبَ بِيَدِه عَلَى مَنْحِي، ثُمُ قَالَ: «يَا أَبًا ذَرًّ، إِنَّكَ ضَعِيفٌ، وَإِنَّهَا أَمَانَهُ، وَإِنَّهَا يَوْمَ الْقَنَامَة حَزْيٌ وَنَدَامَةٌ، إلاَّ مَنُ أَخَذَهَا بِحَقَّهَا، وَأَدًى الَّذِي عَلَيْهِ فِيهَا»(مسلَم حديث:١٨٢٥).

(م) عَنْ عَدِيَّ بْن عَميرَةَ الْحَدْدِيَّ قَالَ: سَمعْتُ رَسُولُ الله صلى الله عليه وَسلَم يَقُولُ: «مَن اسْتَعْمَلْناةُ منْحُمْ عَلَى عَمَل، فَكَتْمُنَا مخْيطًا (الإبرة)، فَمَا فَوْقَهُ حَانَ غُلُولاً (سرقة) يَأْتِي بِهِ يَوْمَ الْقِيَامَةِ» (مسلم حديث: ١٨٣٣).

(ج) قال أمير المؤمنين عمر بن الخطاب، رضي الله عنه: من استعمل رجلاً لمودة، أو لقرابة، لا يستعمله إلا لذلك، فقد خان الله ورسوله والمؤمنين. (مناقب عمر لابن الجوزي صر٧٧).

#### ۲- تولية القضاء إمانة:

تولى منصب القضاء للحكم بين الناس

أمانة عظيمة في أعناق القضاة، وليعلموا أنهم مسئولون عن ذلك أمام الله يوم القيامة، فليجتهد القاضي في الحكم بين الناس، على ضوء كتاب الله تعالى وسُنة رسوله صلى الله عليه وسلم. وليحذر من تولية القضاء لمن لا قُدرة له؛ لأنه يُعَرَّض نفسه لغضب الله في الدنيا والآخرة.

عَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ، أَنَّ رَسُولَ اللَّه صلى الله عليه وسلم قَالَ: «مَنْ وَلِيَ الْقَضَاءَ فَقَدْ ذُبِحَ بِغَيْرِ سِكَيْنِ» (صحيحَ أَبِي داود للألباني حديث٣٠٤٩٣).

وعَن نُرِيْدَةَ عَن النَّبِيِّ صلى الله عليه وسلم قَالَ: «الْقُضَاةُ ثَلَاثَةُ: وَأَحدُ فِي الْجَنَّة، وَاثْنَانِ فِي النَّارِ، فَأَمَّا الَّذِي فِي الْجَنَّةُ فَرَجُلُ عَرَفَ الْحَقُ فَقَضَى بَهِ، وَرَجُلٌ عَرَفَ الْحَقُّ فَجَارَ فِي الْحُكْم، فَهُوَ فِي النَّارِ، وَرَجُلٌ قَضَى لِلنَّاس عَلَى جَهْلِ فَهُوَ فِي النَّارِ». (صحيح أبي داود للألباني حديث ٣٠٥١).

# ٧- العلم النافع أمانة:

العلمُ أمانةً في عُنق العالم يساله الله عنه يوم القيامة، فيجَب عليه أن يَؤدي هذه الأمانة إلى الناس، وليتذكر العالِم عظيم ثواب الله يوم القيامة.

عُنْ سَهُل بْن سَعْد رَضِيَ اللَّهُ عَنَهُ، أنه سَمِعَ النَّبِيُّ صلى اللَه عليَّه وَسلم، يَقُولُ لعلي بَن أبي طالب: «وَاللَّه لَأَنْ يُهْدَى بِكُ رَجُلُ وَاحدُ خَيْرٌ لَكُ مِنْ حُمْر النَّعَمَ» (وهي الإَبَل الحمراء وكانت أنفس الأموال عند العرب). (البخاري حديث: ٢٩٤٢، ومسلم حديث: ٢٤٠٦).

وليحذر العَالم أن يخالفَ فعلُه قولُه، فيكون بذلك قد خانَ أمانة العلم. قال سبحانه: «يَّأَيُّا الَّذِينَ ءَامَنُوا لَمْ تَقُولُونَ مَا لاَ تَقْعَلُونَ () حَبُرُ مَقْتًا عِندَ أَنَدُ أَن تَقُولُوا مَا لاَ تَقْعَلُونَ » (الصف: ٣:٢) وليحذر العالم أيضاً من التهاون أو التقصير في نشر العلم بين الناس، فيكون خائنًا للأمانة في نشر العلم بين الناس، فيكون خائنًا للأمانة التي وضعها الله تعالى في عنقه. والمقصود بالعلم هو كل عِلْم ينفعُ المسلمين في أمور دينهم ودنياهم.

عَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ، قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللَّه صلى اللَّه عليه وسلم: «مَنْ سُئَلَ عَنْ عِلْم فَكَتَمَهُ ٱلْجَمَهُ اللَّهُ بِلجَام مِنْ نَارٍ يَوْمَ الْقَيَامَةَ» (صحيح أبي داود لَلاَلبَّانيَ حديَّث٣١٠٦). ٨- إتقان العمل أمانة:

إتقان العمل أمرٌ واجبُ علي المسلم، وهو أمانة عظيمة في عنقه، وهو سبيل تقدم الأمة الإسلامية. وليعلم المسلم أن الله تعالى مطلِعٌ عليه، وسوف يحاسبه يوم القيامة.

عَنْ عَائشة رَضيَ اللَّهُ عَنْها قَالَتْ: قَالَ رَسُولَ الله صلى اَلله عليَه وسلم: «إنَّ اللهَ تَعَالَى يُحبُّ إذا عَملَ أَحَدُكُمْ عَمَلاً أَنْ يُتْقَنَهُ». (السلسَلة الصحيَحة للألباني حديث:١١١٣).

وليحذر المسلم خيانة أمانة العمل وذلك من بالتقصير في عمله أو غش المسلمين من أجل الحصول على الربح الكثير، فإن هذا المال حرام ولا بركة فيه.

عَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ أَنَ رَسُولَ الله صلى الله عليه وسلم مَرَّ عَلَى صُبْرَة مَنَ رَعُعام (الكومة من الطعام) فَأَدْخَلَ يَدَهُ فِيهَا، فَنَالَتُ أَصَابِعُهُ بَلَلاً فَقَالَ: «مَا هَذَا يَا صَاحَبَ الطَّعَامَ؟» قَالَ: أَصَابِعُهُ فَوْقَ السَّمَاءُ يَا رَسُولَ اللهَ، قَالَ: «أَفَلاَ جَعَلْتُهُ فَوْقَ الطُعَام كَيْ يَرَاهُ النَّاسُ، مَنْ غَشَ فَلَيْسَ مِنِّي» (مسلم حديث: ١٠٢).

### ٩- المال أمانة:

يجب على المسلم أن ينفق المال الذي رزقه الله فيما يُرضي الله، وليعلم أنه مسئول عن ذلك المال يوم القيامة.

عَنْ أَبِي بَرْزَةَ الأَسْلَمِيِّ قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللَّهُ صلى الله عليه وسلم: «لَا تَزُولُ قَدَمَا عَبْد يَوْمَ الْقَيَامَة حَتَّى يُسْأَلَ عَنْ عُمُره فيمَا أَفْنَاهُ، وَعَنْ علْمه فَيمَ فَعَلَ، وَعَنْ مَاله مِنْ أَيْنَ اكْتَسَبَهُ وَفِيمَ آنْفَقَهُ، وَعَنْ جِسْمِه فِيمَ أَبُلاهُ». (صحيح الترمذي للألباني حديث ١٩٧٠).

ليحذر المسلم أن ينفق ماله في معصية الله تعالى، فيكون وبالاً عليه يوم القيامة.

#### ۱۰ الوقت أمانة:

رأس مال العبد المسلم في هذه الدنيا وقتً قصيرُ وأنفاسٌ محدودةٌ وأيامٌ معدودةٌ، فمن استثمر تلك اللحظات والساعات في أعمال الخير فطوبى له، ومن أضاعها وفَرَّط فيها فقد خسر خسراناً مبيناً، وليعلم المسلم أنه مسئول عن الوقت يوم القيامة.

عَنْ عَبِد اللهِ بْنِ عَبَّاسِ قال: قال رَسُول اللهِ صلى الله عليه وسلم لَرَجُل وَهُوَ يَعظُهُ: اغْتَنَمْ خَمْسًا قَبْلَ خَمْسِ: شَبَابَكَ قَبْلُ هُرَمكَ، وَصِحَتَكَ قَبْلَ سَقَمكُ، وَعَنَاءَكَ قَبْلُ فَقْرِكَ، وَفَرَاغَكَ قَبْل شُغْلكَ، وَحَيَاتَكَ قَبْلَ مَوَّتَكَ. (صحيح الجامع للألباني حديث ١٠٦٣).

فيجب على كل مسلم أن يحافظ على أمانة الوقت، ويستغل هذا الوقت في طاعة الله

تعالى وفي خدمة نفسه وإخوانه المسلمين، فيما ينفعهم في أمور دينهم ودنياهم، وليحذر من قضاء الوقت في اللهو ومعصية الله، فيندم حين لا ينفع الندم، ويبكي حين لا ينفع البكاء. واحذر، أخى المسلم، أن تضيع أمانة الوقت

مع أصدقاء الشُّوء، فتخسر الدنيا والآخرة.

يقول الله تعالى: « وَيَوَمَ يَتَضُ ٱلطَّالِمُ عَلَى يَدَبُهِ يَعُوُلُ يَنَيَتَنِي أَنَّخَذَتْ مَمَ الرَّسُولِ سَبِيلًا () يَتُوَيَّلَنَي لَتَنِي لَرُ أَنَّخِذُ فُلَانًا خَلِيلًا () لَقَدْ أَضَلَنَي عَنِ الذِّحْرِ بَعَدَ إِذَ جَآءَنِ وَكَانَ الشَّيْطَنُ لِلإِنسَنِ خَذُولًا» (الفوقان: ۲۹:۲۷).

### ١١- الأسرار أمانة:

حفظ الأسرار ينشر السلام والمحبة بين أفراد المجتمع المسلم، وإفشاء الأسرار ينشر الحقد والكراهية بين الناس.

يجب على الرجل أن يحافظ على أسرار زوجته وبيته، والمرأة تحافظ على أسرار زوجها وبيتها، والصديق يحافظ على أسرار صديقه، والعامل يحافظ على أسرار العمل في المكان الذي يعمل فيه، فمن أفشى الأسرار، فقد خان الأمانة التى جعلها الناس في عنقه.

عَنْ قَابَت الْبُنَانِيَ عَنْ أَنَسَ بْنِ مَالِكَ قَالَ: أَتَى عَلَيَّ رَسُولُ اللَّهَ صلى الله عليه وسلَّمَ وَأَنَا أَلْعُبُ مَعَ الْعُلْمَانَ، فَسَلَّمَ عَلَيْنَا فَبَعَثَنِي إِلَى حَاجَة فَانِّطَاْتُ عَلَى أُمِّي فَلَمًا جِعْتُ قَالَتْ: مَا حَبَسَكُ؟ قُلْتُ: بَعَثَنِي رَسُولُ اللَّه صَلى الله عليه وسلم لحَاجَة. قَالَتْ: مَا حَاجَتُهُ؟ قُلْتُ: إِنَّها سَرٍّ. قَالَتْ: لاَ تُحَدُّقْنَ بِسِرٍ رَسُولِ اللَّه صلى الله عليه وسلم أَحَدًا. قَالَ أَنَسُ: وَاللَّه لَوْ حَدُّثْتُ بِهِ أَحَدًا لَحَدَّثْتُكَ يَا ثَابتُ. (مسلم حدَيث ٢٤٨٢).

 ١٢- نبيئًا صلى الله عليه وسلم هو القدوة في الأمانة:

عَنْ عَائَشَةَ قَالَتْ (وهي تتحدث عن هجْرَة النَّبِيَّ صلى الله عليه وسلم): أمَر رَسُولُ اللهَ صلَى الله عليه وسلم، عَليًا رَضي اللهُ عَنْهُ أَنَّ يَتَخَلُفَ عَنْهُ بِمَّحَةً حَتَّى يُؤَدَّيَ عَنْ رَسُولِ الله صلى الله عليه وسلم الْوَدَائِعَ الَّتِي كَانَتْ عِنْدَةُ لِلنَّاس. (السنَّن الكبرى للبيهَقَيَ جَـ٢صـ٤٧٢).

#### 14- الله تعالى في عون المسلم الأمين:

إذا اقترض المسلم مالاً وكان في نيته سداده، أعانه الله تعالى. عَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ، عَنِ النَّبِيِّ صلى الَله عليه وسَلم قَالَ: «مَنْ أَخَذَ أَمْوَالَ النَّاس يُرِيدُ أَدَاءَهَا أَدًى اللَّهُ عَنْهُ، وَمَنْ أَخَذَ يُرِيدُ إَتْلاَقَهَا أَتْلَفَهُ اللَّهُ.»

شعبان ١٤٢٣هـ

التوكيط ١٧

(البخاري حديث: ٢٣٨٧)

عَنْ عَبَند اللَّه بْن عَبْد اللَّه بْن عَبْد أَنَّ مَيْمُونَةَ، زَوْجَ النَّبِيَّ صَلَى اللَه عَلِيه وسلم اسْتَدَانَتْ فَقَيلَ لَهَا: يَا أَمَّ الْقُوْمَنِيْ، تَسْتَدينِينَ وَلَيْسَ عَنْدَك وَفَاءً، قَالَتْ: إَنَّي سَمِعْتُ رَسُولَ اللَّه صلَى الله عليه وسَلَم يَقُولُ: «مَنْ أَخَذَ دَيْنًا وَهُوَ يُرِيدُ أَنْ يُؤَدِّيَهُ، أَعَانَهُ اللَّهُ عَزَّ وَجَلَ.» (صَحَيح النسائي للألباني جـ٣ صـ٢٦٠).

١٤- التحذير من خيانة الأمانة: عَنْ أَبِى هُرَيْرَةَ، عَن النَّبِيَّ صلى الله عليه أله وصحبه اجمعين.

وسلم قَالَ: آيَةُ الْمُنَافق ثَلَاثٌ: إذَا حَدَّثَ كَذَبَ، وَإِذَا وَعَدَ أَخْلُفَ، وَإِذَا اؤْتُمِنَ خَانَ. (البخاري حَدِيث: ٣٣، ومسلم حديث:٩٩).

١٥- ضياع الأمانة من علامات الساعة: عَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ: أَنَّ النَّبِيُّ صلى الله عليه وسلم قَالَ لَن سَاله عَنِ السَّاعة: «إِذَا ضُيَّعَت الأَمَانُةُ فَانْتَظر السَّاعَةَ»، قَالَ: كَيْفَ إِضَاعَتْهَا؟ قَالَ: «إِذَا وُسَّدَ(أُسند) الأَمْرُ إِلَى غَيْرِ أَهْلِهِ فَانْتَظِرَ السَّاعَةَ» (البخاري حديث:٩٩)

وصلى الله وسلم على نبينا محمد وعلى له وصحبه أجمعين.

فقدنا في الأيام الماضية الأخ الحبيب المهندس/ خالد محمد حسين، رئيس مجلس إدارة المركز العام بالزيتون «العزيز بالله»، الذي فاضت روحه إلى خالقها يوم الاثنين ٢٩-٢١٢/٥/٩٩ عن عمر يناهز ٣٣ سنة. وقد تولى - رحمه الله - إدارة المركز الإسلامي سنة ١٩٩٥م وكان محبًا للخير داعيًا له متمسكًا بالسنة باذلاً لوقته وماله في سبيل دعوة رب العالمين، وأسرة تحرير مجلة التوحيد تدعو الله العلي القدير أن يرحمه رحمة واسعة، وأن يسكنه الفردوس الأعلى، أمين.

عزاءوجب

تحلن مدارس الوسط الأهلية في السعودية من حاجتها إلى معلمين في التخصصات التالية:

١ ـ معلم فصل «أول ـ ثاني ـ ثالث» ابتدائي .

۲ - معلم «إسلامية - لغة عربية - اجتماعيات \_\_\_\_\_ ا

دیاضیات - علوم - فیزیاء - کیمیاء - احیاء - جیوٹوجیا سے مسلمیں

- حاسب آلي ـ بدنية ـ مشرفين تربويين»

يفضل حفظة القرآن الكريم .

تبدأ المقابلات بمشيئة الله تعالى ابتداء من

يوم السبت الموافق ٢٠١٢/٦/٢٣م لمدة ١٢ يوما ، والله الموفق .



