

Upload by: altawhedmag.com

# بسم الله الرحمن الرحيم فاعلم أنه لا اله الا الله صاحبة الامتياز حماعة أنصار السنة المحمدية





# رئيس مجلس الأدارة

د.عبد الله شاكر الجنيدي

# المشرف العام

د. عبد العظيم بدوي

# اللجنة العلمية

زكريا حسيني محمد جمال عبد الرحمن معاوية محمد هيكل

# سكرتير التحرير

مصطفى خليل أبو المعاطي

# التحرير

٨ شارع قولة عابدين - القاهرة ت:۱۷۱م۲۹۳۰ فاکس ۱۲۲۲۰۱۷،ت

# قسم التوزيع والاشتراكات

TYPOTYPYY ISHTRAK.TAWHEED@YAHOO.COM

### المركز العام 47910107-779100V7, will

WWW.ANSARALSONNA.COM

لقد أكرم الله الأمة بدستور لم تعرف له البشرية الظدرا.

ولا أدل على ذلك من أن الإسلام قد أقام العدل مع أعدائه، بل مع أشد أعدائه، أقام العدل مع «لَتَجِدَنَّ أَشَدَّ ٱلنَّاسِ عَذَوَةً لِلَّذِينَ وَامَنُّوا ٱلْمَهُودَ وَٱلَّذِينَ ٱشْرَكُوا ».

أقام القرآن ميزان العدل مع هؤلاء اليهود الذين لا يرقبون في مؤمن إلا ولا ذمة.

اليهود الذين خانوا الله ورسوله وحرفوا وزئفوا وتأمروا على الإسلام والمسلمين.

هؤلاء الأعداء ينزل القرآن على رسول الإنسانية صلى الله عليه وسلم يبرئ واحدًا منهم من تهمة ألصقت به ظلمًا، وكان خصمه رجلاً من الأنصار الذين فدوا النبي صلى الله عليه وسلم بالنفس والمال والولد، ولكنه الدستور العادل والميزان الرياني والوحى الذي لا يعرف المحاباة، ولا يفرق بين عدو وصديق، فالكل أمام ميزان القرآن سواء.

وفِّق الله القائمين على وضع دستور البلاد لما فيه صالح العباد.

التحرير



نقدم للقارئ كرتونة كاملة تحتوي على ٤٠ مجلدا من مجلدات مجلة التوحيد عن ٤٠ سنة كاملة



# الأن بالمركز العام الجلد الجديد لعام ١٤٣٢ ثمن النسخة

مصر ۲۰۰ قرشاً ، السعودية ٦ ريالات ، الامارات ٦ درهم ، الكويت ٥٠٠ فلس، المغرب دولار أمريكي ، الاردن ٥٠٠ فلس، قطر٦ ريالات ، عمان نصف ريال عماني ، أمريكا ٢ دولار، أوروبا ٢ يورو

الاشتراك السنوي

١- في الداخل٣٠ جنيها بحوالة فورية باسم مجلة التوحيد . على مكتب بريد عابدين مع ارسال صورة الحوالة الفورية على فاكس مجلة التوحيد ومرفق بها الاسم والعنوان ورقم التليفون ٢- في الخارج ١٥ دولاراً أو ١٠٠ ريال سعودي أو ماده الماداء .

ترسل القيمة بسويفت أو بحوالة بنكية أو شيك على بنك فيصل الاسلامي فرع القاهرة. باسم مجلة التوحيد . أنصار السنة ،حساب رقم / ١٩١٥٩٠

# البريد الإلكتروني

MGTAWHEED@HOTMAIL.COM رئيس التحرير:

GSHATEM@HOTMAIL.COM

# بشرى سارة

تعلن إدارة المجلة عن رغبتها في تفعيل التواصل بينها وبين القراء في كل ما يتعلق بالأمور الشرعية لعرضها على لجنة الفتوى ونشرها بالمجلة على البريد الإلكتروني التالي:

q.tawheed@yahoo.com



| Y                    | افتتاحية العدد؛ الرئيس العام                                                                                                                                                                                |
|----------------------|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| ٦                    | كلمة التحرير: رئيس التحرير                                                                                                                                                                                  |
| 1.                   | حكمة الاستخلاف: د. عبد العظيم بدوي                                                                                                                                                                          |
| 11                   | باب السنة: زكريا حسيني، رحمه الله                                                                                                                                                                           |
| 17                   | من أحكام صلاة التراويح: أسامة سليمان                                                                                                                                                                        |
| 19                   | الدعوة إلى الله في رمضان: د. محمد يسري                                                                                                                                                                      |
| 11                   | دررالبحار؛ علي حشيش                                                                                                                                                                                         |
| 77                   | منبر الحرمين: الشيخ: أحمد الشاوي                                                                                                                                                                            |
| YA                   | رمضان وتجديد الأمل؛ متولي البراجيلي                                                                                                                                                                         |
| 22                   | رمضان شهر التغيير؛ عبده الأقرع                                                                                                                                                                              |
| 77                   | واحة التوحيد؛ علاء خضر                                                                                                                                                                                      |
| ۳۸                   | من أسرار الرحمة في رمضان: عبد العزيز الشامي                                                                                                                                                                 |
| 24                   | تذكير الإخوان بخصائص العشر الأواخر، معاوية هيكل                                                                                                                                                             |
| 20                   | فتاوى رمضانية المسائل المال المسائل المالية المسائلة                                                                                                                                                        |
|                      |                                                                                                                                                                                                             |
| 49                   | الأسرة المسلمة في رمضان: جمال عبد الرحمن                                                                                                                                                                    |
| 19                   | الأسرة السلمة في رمضان: جمال عبد الرحمن تحذير الداعية من القصص الواهية                                                                                                                                      |
| £9<br>04             |                                                                                                                                                                                                             |
|                      | تحذير الداعية من القصص الواهية                                                                                                                                                                              |
| ٥٣                   | تحذير الداعية من القصص الواهية<br>علي حشيش                                                                                                                                                                  |
| o*<br>ov             | تحذير الداعية من القصص الواهية<br>علي حشيش<br>شهر رمضان أحكام وآداب: د. حمدي طه                                                                                                                             |
| 0Y<br>0V<br>71       | تحذير الداعية من القصص الواهية<br>علي حشيش<br>شهر رمضان أحكام وآداب، د. حمدي طه<br>مخالفات يقع فيها بعض الصائمين، أيمن دياب                                                                                 |
| 0Y<br>0V<br>71       | تحذير الداعية من القصص الواهية<br>علي حشيش<br>شهر رمضان أحكام وآداب، د. حمدي طه<br>مخالفات يقع فيها بعض الصائمين، أيمن دياب<br>رمضان شهر الأفراح، صلاح عبد المعبود                                          |
| 0Y<br>0V<br>71<br>78 | تحذير الداعية من القصص الواهية<br>علي حشيش<br>شهر رمضان أحكام وآداب، د. حمدي طه<br>مخالفات يقع فيها بعض الصائمين، أيمن دياب<br>رمضان شهر الأفراح؛ صلاح عبد المعبود<br>إعلام أهل الفضل بما جاء في ليلة القدر |

۷۵۰ جنيهاً ثمن الكرتونة للأفراد والهيئات والمؤسسات داخل مصر الوسطة المجنية المتحن المتحدد ا

منفذ البيع الوحيد بمقر مجلة التوحيد الدور السابع

التوزيع الداخلي : مؤسسة الأهرام وفروع أنصار السنة الحمدية مطابع الأهرام التجارية \_قليوب \_مصر

الحمد لله الذي جعل الليل والنهار خلفة لمن أراد أن يذكر أو أراد شكورًا، والصلاة والسلام على سند العابدين وأصدق الشاكرين رسول رب العالمين، وعلى أله وأصحابه ومن سلك سبيلهم واقتفى أثرهم إلى يوم الدين... وبعد:

فقبل عام ودعنا شهر رمضان، ثم ها هو يقبل الآن، وريما لم يشعر كثير منا بقيمة الزمن الذي طويت فيه الأيام والشهور، ولهذا أحبيت أن أذكر نفسى وإخواني باننا مسافرون إلى الله، ولكل عبد نهاية ولا بد.

قال الله تعالى: « وَأَنَّ إِلَى رَبِّكَ ٱلْمُنَّهَىٰ» [النجم: ٤٢]. وقد ذكر ابن أبى حاتم عن عمرو بن ميمون الأودي أنه قال: قام فينا معاذ بن جبل رضى الله عنه فقال: «يا بنى أوْد، إنى رسول رسول الله إليكم، تعلمون أن المعاد إلى الله، إلى الجنة أو إلى النار». [تفسير ابن كثير ج٤/٣٣٥].

ولهذا وجب عليّ وعليك أن نبحث عن الزاد الذي يقربنا إلى رب العباد؛ حيث إن الطريق موحش وطويل، ولا بد فيه من زاد، يقول عمر بن عبد العزيز - رحمه الله -: «إن لكل سفر زادًا لا محالة، فتزودوا من الدنيا للآخرة، وكونوا كمن عاين ما أعد الله تعالى من ثوابه وعقابه، ترغبون وترهبون، ولا يطولن عليكم الأمد فتقسو قلويكم، وتنقادوا لعدوكم، فإنه والله ما بُسط أمل مَن لا يدرى، لعله لا يُصبح بعد مسائه، ولا يمسى بعد صباحه، وربما كانت بين ذلك خطفات المنابا، فكم رأينا ورأيتم من كان بالدنيا مغترًا، وإنما تقر عين من وثق بالنجاة من عذاب الله، وإنما يفرح من أمن من أهوال القيامة». [سيرة عمر بن عبد العزيز ص١٥٨].

# زاد التقوى:

وأول وخير زاد يحتاج إليه المسافر إلى ربه ومولاه «التقوى» وبه أوصبي ربنا عباده فقال تعالى: «وَتَكرَّوُّدُواْ فَإِنَّ خَيْرُ ٱلزَّادِ ٱلنَّقُوكُ » [البقرة: ١٩٧]. والآية تشير إلى أن الزاد أنواع، غير أن أفضله وأعلاه «التقوي»، وقد ذكر الرازي - رحمه الله - أن المراد: تزودوا من التقوى، وتحقيق الكلام فيها أن الإنسان له سفران: سفر في الدنيا، وسفر من الدنيا، فالسفر في الدنيا لا يد له من زاد، وهو الطعام والشراب والمركب والمال، والسفر من الدنيا لا بد فيه أيضًا من زاد، وهو معرفة الله ومحبته والإعراض عما سواه، وهذا الزاد خدر من الزاد الأول

أحدها: أن زاد الدنيا يخلصك من عذاب موهوم، وزاد الآخر يخلصك من عذاب متبقن.

وثانيها: أن زاد الدنيا يخلصك من عذاب منقطع، وزاد الآخرة يخلصك من عذاب دائم.



وثالثها: أن زاد الدنيا يوصلك إلى لذة ممزوجة بالآلام والأسقام والبليات، وزاد الآخرة يوصلك إلى لذات باقية خالصة عن شوائب المضرة، أمنة من الانقطاع والزوال.

ورابعها: أن زاد الدنيا كل ساعة في الإدبار والانقضاء، وزاد الآخرة بوصلك إلى الآخرة، وهي كل ساعة في الإقبال والقرب والوصول. [انظر تفسير الرازي ج٣/١٨٩].

وإذ ثبت أن خير الزاد التقوى، فعلى كل عاقل أن يعمل يسعى وحد لتحصيل هذا الزاد.

# وصية الله للأولين والأخرين:

التقوى وصية الله للأولين والأخرين، قال الله تعالى: « وَلِلَّهِ مَا فِي ٱلسَّمَوْتِ وَمَا فِي ٱلْأَرْضُ \* وَلَقَدٌ وَصَيْنَا ٱلَّذِينَ أُوتُوا ٱلْكِنْكِ مِن قَبْلِكُمْ وَإِيَّاكُمْ أَنِ أَتَّقُوا أَلَّهُ » [النساء: ١٣١]. والمعنى: أن مالك السموات والأرض هو الله، وقد أمر الأولين والأخرين بتقواه، كما كان النبي صلى الله عليه وسلم يوصى أصحابه بتقوى الله، كما في وصيته لأبي ذر ومعاذ - رضي الله عنهما - وفيها: «اتق الله حيثما كنت، وأتبع السيئة الحسنة تمحها، وخالق الناس بخلق حسن». [رواه الترمذي وحسنه الألباني].

# أصل التقوى ومعناها:

وأصل التقوى: أن يجعل العبد ببنه وبين ما يخافه ويحذره وقاية تقيه منه، قال ابن مسعود رضى الله عنه في قوله تعالى: «أَتَّقُوا أللَّهُ حَقَّ تَقَالِهِم » [آل عمران: ١٠٢] أن يُطاع فلا يُعصى، ويُذكر فلا يُنسى، ويُشكر فلا يكفر. [انظر تفسير ابن كثير ١/٥٣٢].

والتقوى تارة تضاف إلى اسم الله عز وجل كقوله تعالى: «وَأَتَّقُواْ ٱللَّهَ ٱلَّذِي إِلَيْهِ تُحْشُرُونَ» [المائدة: ٩٦]. وقال تعالى: « يَتَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوا أَنَّقُوا اللَّهَ وَلَتَنظُر نَفْسٌ مَّا فَذَمَتَ لِغَكِّ وَاتَّقُواْ اللَّهَ إِنَّ اللَّهَ خَيرٌ بِمَا تَعَمَلُونَ» [الحشو: ١٨]. فإذا أضيفت التقوى إليه سيحانه، فالمعنى: اتقوا سخطه وغضيه وهو أعظم ما يُتقى، وعن ذلك ينشأ عقابه الدنيوي والأخروي، قال الله تعالى: «وَيُحَذِّرُكُمُ اللَّهُ نَفْسَهُم » [آل عمران: ٢٨].

وقال سبحانه: «هُو أَهْلُ ٱلنَّقْوَىٰ وَأَهْلُ ٱلْمُغْفِرَةِ» [المدثر: ٥٦]. فهو سيحانه أهل لأن يُخشى ويُهاب ويُجِلُ ويُعظّم في صدور عباده حتى

يعبدوه ويطيعوه؛ لما يستحقه سبحانه من الإجلال والإكرام وصفات الكبرياء والعظمة، وقوة البطش وشدة البأس.

وتارة تُضاف التقوى إلى عقاب الله ومكانه النار، أو إلى زمان العقاب كيوم القيامة كما في قوله تعالى: « وَأَتَّقُواْ أَلنَّارَ أَلَّتَى أُعِدَّتْ لِلْكَفرينَ» [آل عمران: ١٣١]، وقال تعالى: «وَأَتَّقُوا نَوْمًا تُرجَعُونَ فِيهِ إِلَى اللهِ » [العقرة: ٢٨١].

# أعلى درجات التقوى وآثارها:

ويدخل في التقوى الكاملة: فعل الواحيات وترك المحرمات والشيهات، وريما دخل فيها بعد ذلك فعل المندوبات وترك المكروهات، وهي أعلى درجات التقوى، قال الله تعالى: «لِّيْسَ ٱلْبِرِّ أَن تُوَلُّوا وُجُوهَكُمْ قِبَلَ ٱلْمَشْرِقِ وَٱلْمَغْرِبِ وَلَكِنَّ ٱلْبَرِّ مَنْ ءَامَنَ بِٱللَّهِ وَٱلْيُوْمِ ٱلْأَخِرِ وَٱلْمُلَتِهِكَةِ وَٱلْكِئْبِ وَٱلنَّبِيِّينَ وَمَاتَى ٱلْمَالَ عَلَىٰ حُبِهِ ذُوى ٱلْقُرْبِ وَٱلْيَتَنْمَىٰ وَٱلْمَسَكِينَ وَأَبْنَ ٱلسَّبِيلِ وَٱلسَّآبِلِينَ وَفِي ٱلرِّقَابِ وَأَقَامَى ٱلصَّلَوْةَ وَءَاتَى ٱلزَّكُوٰةَ وَٱلْمُوفُونَ بِعَهْدِهِمْ إِذَا عَنْهَدُوا وَالصَّارِينَ فِي ٱلْبَأْسَاءَ وَالضَّرَّاءِ وَحِينَ ٱلْبَأْسِ أَوْلَتِكَ ٱلَّذِينَ صَدَقُوا وَأَوْلَتِكَ هُمُ ٱلْمُنَّقُونَ » [العقرة: ١٧٧].

وقد اشتملت هذه الآية على جمل عظيمة وصفات كريمة من اتصف بها كان محققًا للإيمان، ومن أهل الصدق والتقوى، وقد وردت في القرآن الكريم آيات عديدة ببنت منزلة التقوى وأثارها في العاجل والأجل، فمن أثارها العاجل قوله تعالى: «وَمَن يَتَّق اللَّهُ يَجْعَل لَّهُ مُخْرِمًا أَنَّ وَبُرْزُفَهُ مِنْ حَيْثُ لَا يَعْتَسِبُ » [الطلاق: ٢ -٣]، وقوله تعالى: «وَمَن يَنَّق اللَّهُ يَجْعَل لَهُ، مِنْ أُمِّرِهِ، يُسْرًا » [الطلاق: ٤]، وقوله: « إِنَّ أَللَّهُ مَعَ ٱلَّذِينَ أَتَّقُواْ وَّأَلَّذِينَ هُم تَحْسِنُونَ » [النحل: ١٢٨].

أما في الأجل والأخرة، فإنها تصحب صاحبها ابتداء إلى أبواب الجنة كما في قوله تعالى: « وَسِيقُ ٱلَّذِيثُ ٱلنَّقُوا رَبُّهُمْ إِلَى ٱلجَنَّةِ رُمْرًا حَقَّىٰ إِذَا جَآءُوهَا وَفُتِحَتْ أَبُوبُهُمَا وَقَالَ لَمُمْ خَزَنَتُهَا سَلَمُ عَلَيْكُمْ طِبْنُدُ فَأَدْخُلُوهَا خَلِيينَ » [الزمو: ٧٣]، فإذا ما دخلوها آخت بينهم وجددت روابطهم فيما بينهم، وأنستهم من كل خوف كما في قوله تعالى: « ٱلأَخِلَاءُ يَوْمَيْذِ بَعْضُهُمْ لِبَعْضِ عَدُوْ إِلَّا ٱلْمُثَّقِينَ اللَّ يَعِبَادِ لَا خَوْفٌ عَلَيْكُو ٱلَّيْوَمُ وَلَا أَنتُم يَحْزَنُونَ » [الزخرف: ٦٧- ٦٨]، إلى أن تنتهى بهم التقوى إلى أعلى عليين كما في قولة تعالى: « إِنَّ ٱلْلُقِينَ فِي جَنَّتِ وَثَهَرٍ ﴿ أَنَّ فِي مَقْعَدِّ صِدِّقٍ

عندَ مَلِكِ مُقْنَدِرِ » [القمر: ٥٤ - ٥٥]، ولهذا حعل الشاعر «حرير» التقوى هي سييل السعادة كما في قوله:

ولست أرى السعادة حمع مال ولكن التقي هو السعيد فتقوى الله خير الزاد ذخرًا وعند الله للأتقى مزيد

والتقوى دائمًا هي الدافع إلى كل خير، الرادع عن كل شر، وكان النبي صلى الله عليه وسلم يُذُكِّر بها للاقبال على الصالحات، والاندفاع إلى فعل الخبرات، وبؤكد ذلك ما أخرجه مسلم عن المنذر بن حرير عن أبيه قال: «كنا عند رسول الله صلى الله عليه وسلم في صدر النهار، قال: فحاء قوم حفاة عراة مجتابي النمار أو العباء، متقلدي السبوف، عامتهم من مضر، بل كلهم من مضر، فتمعر وجه رسول الله صلى الله عليه وسلم لما رأى بهم من الفاقة، فدخل ثم خرج، فأمر بلالا فأذن وأقام فصلى ثم خطب فقال: «أَتَّقُواْ رَبَّكُمُ ٱلَّذِي خَلَقَكُم مِن نَفْسِ وَحِدَةٍ » [النساء: ١]. والآية التي في الحشو: «أَتَّقُوا اللَّهُ وَلَّنظُرْ نَفْسٌ مَّا قُدَّمَتْ لِفَدٍّ وَأَتَّقُواْ الله " [الحشير: ١٨]. تصدق رجل من ديناره، من درهمه، من ثوبه، من صاع بُرّه، من صاع تمره، حتى قال ولو بشق تمرة، قال: فحاء رحل من الأنصار بصُرَّة كادت كفه تعجز عنها، بل عجزت، قال: ثم تتابع الناس حتى رأبت كومين من طعام وثياب، حتى رأيت وجه رسول الله صلى الله عليه وسلم يتهلل كأنه مُذهبة، فقال رسول الله صلى الله عليه وسلم: «من سنّ في الإسلام سنة حسنة فله أحرها، وأحر من عمل بها بعده من غير أن ينقص من أجورهم شيء، ومن سن في الإسلام سنة سبئة كان عليه وزرها ووزر من عمل بها من بعده من غير أن ينتقص من أوزارهم شيء». [مسلم: ١٠١٧].

والشاهد من الحديث أن النبي صلى الله عليه وسلم قرأ بعض الآيات الآمرة بالتقوى، وكانت هي الدافع إلى سنّ سنة حسنة تهلل لها وجه رسول الله صلى الله عليه وسلم.

كما أن التقوى تحول بين العبد وبين الوقوع في الشر، ولهذا نجد القرآن الكريم يُذكر بها في المعاملات بين الناس لدفع الظلم، والوفاء بالقسط والحق، كما قال تعالى: ﴿ عَالَيْهَا

ٱلَّذِينَ ءَامَنُوٓ أَ إِذَا تَدَايَنهُم بِدَيْنِ إِلَىٰٓ أَجَالِ مُسَحِّق فَآتَتُهُمُ وَلْتَكْتُ تَنْكُمُ كَاتِثًا لِٱلْكُدُلُّ وَلَا يَأْتِ كَاتِثُ أَن تَكْنُتُ كُمَا عُلُّمَهُ أَللَّهُ فَلْيَكُمُتُ وَلَيْمُلِلِ ٱلَّذِي عَلَيْهِ ٱلْحَقُّ وَلْيَتَّقِ اللَّهُ رَبُّهُ، [العقرة: ٢٨٢]، ولما خافت مريم على نفسها، وهي طاهرة عفيفة، عند مجيء حدريل - عليه السلام - النها قالت له كما ذكر القرآن الكريم: «قَالَتْ إِنَّ أَعُودُ بِٱلرَّحْمَن مِنكَ إِن كُنتَ تُقِبًا» [مريم: ١٨]. قال الدغوي في تفسيره: «فإن قبل: إنما تُستعاد من الفاحر، فكيف قالت إنى أعوذ بالرحمن منك إن كنت تقبًا؟ قبل: هذا كقول القائل: «إن كنت مؤمنًا فلا تظلمني» أي: ينبغي أن يكون إيمانك مانعًا من الظلم، وكذلك هاهنا معناه: وينبغي أن يكون تقواك مانعًا لك من الفحور». [انظر ج٣/١٩١].

وكما في حديث النفر الثلاثة الذين أواهم المبيت إلى الغار، وفيه قصة الرحل الذي راود امرأة عن نفسها وظل بها حتى قعد بين رجليها، وعندئذ قالت له: «اتق الله، ولا تفض الخاتم إلا بحقه». فقام عنها وتركها وأعطاها المال. [انظر البخاري حديث (٣٤٦٥)]. وهكذا في كل تصرفات العبد كما في قوله تعالى: « ذَالِكَ وَمَن يُعَظِّمُ شَعَرَبِ ٱللَّهِ فَإِنَّهَا مِن تَقْوَى ٱلْقُلُوبِ» [الحج: ٣٢].

# صفات المتقان:

وقد وصف الله المتقين في كتابه بأحمل الصفات وكريم الأخلاق، فقال تعالى: «وَسَارِعُوّاً إِلَى مَغْفِرَةٍ مِنْ زَّيُكُمْ وَجَنَّةٍ عَهْمُهَا ٱلسَّمَوَاتُ وَٱلأَرْضُ أَلْكَمَةً فَاللَّرْضُ أَعْدَتُ لِللَّمِّقِينَ فِي السَّرَاءِ وَالضَّرَاءِ أَعْدَتُ لِلْمُتَّقِينَ فِي السَّرَاءِ وَالضَّرَاءِ وَٱلْكَ ظِمِينَ ٱلْفَيْظُ وَٱلْمَافِينَ عَنِ ٱلنَّاسُ وَٱللَّهُ يُحِثُ ٱلْمُحْسِنِينَ (٣) وَٱلَّذِينَ إِذَا فَعَلُواْ فَنَحِشَةً أَوْ ظَلَّمُوا أَنفُسَهُمْ ذَكُرُوا اللَّهُ فَاسْتَغَفَّرُوا لِلْنُوبِهِمْ وَمَن يَغْفِرُ ٱلذُّنُوكِ إِلَّا ٱللهُ وَلَهُ يُصِرُّوا عَلَىٰ مَا فَعَـلُوا وَهُمْ يَعَلَمُونَ (٣٠) أُوْلَتِكَ جَرَاقُهُم مَعْفِرةً مِن رَّبِهِم وَجَنَّتُ تَجَرى مِن تَعْتَهَا ٱلأَثْبَارُ خَالِدِينَ فِيهَا وَيْعَمَ أَجُرُ ٱلْعَامِلِينَ » [أل عمران: ١٣٣- ١٣٦]. فوصف الله المتقين في هذه الآبات بمعاملة الخلق بالإحسان إليهم بالإنفاق وكظم الغيظ والعفو عنهم، فجمع بين وصفهم بعدّل الندى واحتمال الأذي، وهذا هو غاية حسن الخلق الذي وصبى به النبي صلى الله عليه وسلم، ثم وصفهم بأنهم إذا فعلوا فاحشة أو ظلموا أنفسهم ذكروا الله فاستغفروا لذنويهم، ولم يصروا عليها، وقد وردت نصوص كثيرة في

مغفرة الذنوب وتكفير السيئات للمتقىن كقوله تعالى: « يَتَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوا إِن تَلَقُواْ ٱللَّهَ يَجَعَل لَّكُمْ فُرْقَانًا وَنُكُفَرُ عَنكُمْ سَيْعَاتِكُمْ وَيَغَفِرُ لَكُمْ وَٱللَّهُ ذُو الْفَضَّلِ ٱلْعَظِيمِ» [الأنفال: ٢٩]، وقوله جل وعلا: « وَمَن يَنَّقِ ٱللَّهَ يُكُفِّرُ عَنْهُ سَيِّعَاتِهِ، وَيُعَظِّمُ لَهُۥ أَجَّرًا » [الطلاق:

وكان السلف الصالح رضوان الله عليهم – يتواصون بالتقوى، فقد كان أبو بكر الصديق رضى الله عنه يقول في خطبه: أما بعد، فإنى أوصيكم بتقوى الله وأن تثنوا عليه يما هو أهله، وأن تخلطوا الرغبة بالرهبة، وتجمعوا الإلحياف بالمسالة، فإن الله عز وحل أثنى على زكريا وأهل بيته، فقال: « إِنَّهُمْ كَانُواْ يُسْرَعُونَ فِي ٱلْخَيْرَةِ وَيَدْعُونَكَ رَغَبُ وَرَهْبُا وَكَانُواْ لَنَا خَلْشِعِينَ » [الأنبياء: ٩٠].

ولما حضرته الوفاة وعهد إلى عمر رضى الله عنهما دعاه فوصاه بوصيته، وأول ما قاله له: اتق الله ما عمر.

وكتب عمر إلى ابنه عبد الله: أما بعد، فإنى أوصيك بتقوى الله عز وحل، فإنه من اتقاه وقاه، ومن أقرضه حزاه، ومن شكره زاده، واجعل التقوى نصب عينيك وجلاء قلبك.

واستعمل على بن أبى طالب - رضى الله عنه - رجلا على سرية فقال له: أوصيك بتقوى الله عز وجل الذي لا بد لك من لقائه، ولا منتهى لك دونه، وهو يملك الدنيا والأخرة. [انظر جامع العلوم والحكم ص٢٠٢].

وإنى في هذا المقام أذكر نفسي وإخواني بتقوى الله تعالى، واغتنام الأوقات الفاضلات لتحصيل هذا المقصود الذي فيه سعادة الدنيا والأخرة، وعلى العبد الإقبال بهمة عالية على طاعة ربه ومولاه، وصدق اللجأ إليه، والاستعانة به وحده دون سواه، مع ضرورة اتباع النبي صلى الله عليه وسلم في ذلك؛ لأنه الهجرتين لابن القيم: ١٨٣]. هو الإمام الذي أوجب الله طاعته، وحذر من

به ينصر الطريق، ويكون لعمله القبول، ورحم الله الإمام ابن القدم الذي يقول: «السائر إلى [التقرة: ١٩٧]. الله والدار الآخرة، بل كل سائر إلى مقصد، لا يتم سيره ولا يصل إلى مقصوده إلا يقوتن: المتقن المقبولين، والحمد لله رب العالمن.

قوة علمية، وقوة عملية، فبالقوة العلمية يبصر منازل الطريق ومواضع السلوك فيقصدها سائرًا فيها، ويجتنب أسباب الهلاك ومواضع العطب وطرق المهالك المنحرفة عن الطريق الموصل، فقوته العلمية كنور عظيم بيده يمشى في ليلة عظيمة مظلمة شديدة الظلمة، فهو يبصر بذلك النور ما يقع الماشيي في الظلمة في مثله من الوهاد والمتالف، ويعثر به من الأحجار والشرك وغيره، ويبصر بذلك النور أيضا أعلام الطريق وأدلتها المنصوبة عليها فلا يضل عنها، فيكشف له النور عن الأمرين: أعلام الطريق ومعاطبها، وبالقوة العملية يسير حقيقة، فإن السير هو عمل المسافر، وكذلك السائر إلى ربه إذا أيصر الطريق وأعلامها وأبصر الطرق الناكبة عنها فقد حصل له شطر السعادة والفلاح، وبقى عليه الشطر الآخر، وهو أن يضع عصاه على عاتقه ويشمر مسافرًا في الطريق قاطعًا منازلها منزلة بعد منزلة، فكلما قطع مرحلة استعد لقطع الأخرى واستشعر القرب من المنزل فهانت عليه مشقة السفر، وكلما سئمت نفسه من كلال السدر ومواصلة الشد والرحدل وعدها قرب التلاقي وبرد العيش عند الوصول، فيُحدث لها ذلك نشاطا وفرحًا وهمة، فهو يقول: يا نفس أبشرى فقد قرب المنزل ودنا التلاقي، فلا تنقطعي في الطريق دون الوصول، فيحال بينك وبين منازل الأحية، فإن صبرت وواصلت المسير وصلت حميدة مسرورة جذلة، وتلقتك الأحبة بأنواع التحف والكرامات، وليس بينك وبين ذلك إلا صدر ساعة، فإن الدنيا كلها كساعة من ساعات الآخرة، وعمرك درجة من درج تلك الساعة، فالله الله لا تنقطعي في المفارة، فهو والله الهلاك والعطب لو كنت تعلمين». [طريق

فيا عبد الله، سر في طريقك إلى الله، مخالفته، وهذا يستوجب سلوك طريقه وانباع واستثمر أوقات الفضل، واغتنم الرحمة في سنته، وعدم الابتداع في الدين الذي بُعث به. شهر القرآن، وعليك بالعلم والعمل تحقق وهذا يدعو العبد إلى تحصيل الغلم الذي الأمل، وتصل إلى المطلوب، وهـو خير زاد الصالحين: «وَتَكَزُّودُواْ فَإِنَّ خَيْرُ ٱلزَّادِ ٱلنَّقُويَلُ »

أسال الله تعالى أن يجعلني وإياكم من

الحمد لله مالك الملك، يؤتي الملك من يشاء، وينزعه ممن يشاء، ويعز من يشاء، ويذل من يشاء، بيده الخير وهو على كل شيء قدير، أما بعدُ:

فها نحن نستقبل شهر رمضان، شهر الرحمة والغفران، شهر البركة والرضوان، شهر الروحانية والتدبُّر، والإنابة والتذكر، شهر ضياء المساجد وكثرة الذكر والمحامد، شهر من ضيَّعَهُ فَهُوَ لما سَواهُ أضيع، شهر تظهر فيه مظاهر الطاعة والتديُّن، ومحاسبة النفس، والبحث فيه عن التغيير من السيئ إلى الحسن، ومن المفضول إلى الأفضل، شهرُ تسمو فيه الروح التي تُكبَح جماح النفس عن نزواتها، وتحدُّ من هفواتها وشهواتها وشطحاتها القلبية والعقلية، فالتمسوا شهر المغفرة، وأعدوا العُدَّة ليَوْم لا بيع فيه ولا خلال.

نُستقبل شهرًا كريمًا مباركًا، ومصر تعبش حالة سَنْدَى لها الحدين، وسيط تطلعات القلوب والأفهام المتلهفة لعودة الأمن والأمان والطمأنينة التي تعيد إلى الناس ما افتقدوه من أمنهم واستقرارهم ومحبتهم لوطنهم. بدخل علينا شهر رمضان ويعض الأسر تفتقد قوت يوم لم تعد تحده، والكل يرجو خيرًا يعيد البسمة على الشفاه.. وسط ضحيح فضائيات لا تتقى الله فينا، ولا يتذكر مقدّموها أن هناك يومًا موعودًا، سَنُعرضون فيه أمام الخلاق العليم، « يَوْمَ تَبْيَشُ وُجُوهٌ وَشَوَدُ وُجُوهٌ» [أل عمران: ١٠٦]، فقد سئمنا من مناقشة وتفسير، وتهليل وزحر، ورفض وكيد حول أحكام دستورية، وقرارات رئاسية، وأخرى تحتية، وتفسيرات فضائية للأحكام ومسوداتها، تشتت الأذهان، وتحدر العقول، بين مؤيد ومعارض، ومُفسِّر ومؤوِّل.. أحكام بحل الدرلمان بقرار تنفيذي لحكم الدستورية العليا، ثم قرار رئاسي بعودة البرلمان مرةً أخرى، ثم حكم آخر وقف تنفيذ قرار العودة الرئاسي!!

وقضايا أخرى منظورة أمام القضاء، وخمسة وثمانون مليون مصري أصبحوا قانونيين ما بين أكاديمي ومتأكدم، وقانوني ومُتفلسف، ومُفسر ومؤول، يعيش الشعب المصري أربعًا وعشرين ساعة يفطر الشعب ويتغذى سياسة ثم يتعشى ويتسحر في عمق السياسة، «إنها السياسة»!!

وكل ما يقع يجعل القلب أكثر تألمًا وحسرة، وقد البتعدنا عن ربنا سبحانه وتعالى، فهل يكون لنا مع بداية شهر رمضان وقفة، نراجع فيها أنفسنا وما نحن فيه، نتغير للأصلح ونُغير فيما حولنا، ونصلح ما بيننا وبين الله حتى يرضى عنا العزيز القدير، هذا ما نرجوه وليس ذلك على الله بعسير، وحسبنا الله ونعم الوكيل!!



عبء أمانة الولاية ثقيل 22

نُسْتقبلَ شهر رمضان وسط حالة من التشرذم والشحناء والبغضاء والتشويه تسود الشارع المصرى، فهل نتذكر مع قدوم شهر المراجعة والمحاسبة، هجرته صلى الله عليه وسلم إلى المدينة عندما وضع في أول الأولويات تأليف القلوب على طاعة الله، فألف بين الأوس والخزرج بعد حروب طاحنة بينهم، فزالت محنتهم، وانقطعت عداوتهم، وصاروا بالإسلام إخوانا متحالين، وبالفة الدين أعوانًا متناصرين، « وَإِذْكُرُوا يَعْمَتَ أَلِلَّهِ عَلَيْكُمْ إِذْ كُنتُمْ ۚ أَعَدَاءً فَأَلَّفَ بَيْنَ قُلُوبِكُمْ فَأَصْبَحْتُم بِنِعْبَدِهِ إِخْوَانًا » [آل عمران: ١٠٣]، فكانت تلك نعمة طيبة امتن الله بها على الأنصار، فقال صلى الله عليه وسلم: ■ من القواعد التي استقرت

«يا معشر الأنصار! ألمُ أحدكم ضلالا فهداكم الله بي؟! وكنتم متفرقين فألفكم الله ىي». [متفق عليه].

والمجتمع المتألف ينتصر على اعدائه، وسؤدى فسه الاسلام رسالته، وتقوم الشريعة كما أمر الله، ومن القواعد التى استقرت عليها الملة، وحاءت بها الفطرة: ضرورة إقامة وال على الرعية، يسوس الدنيا بالدين، ليصدر التدبير عن دين مشروع، وتجتمع الكلمة على راي مُتبوع، فلا دين ينتشر إلا بحماعة، ولا حماعة إلا

بإمامة، قال الماوردي رحمه الله:

«ولولا الولاة لكان الناس فوضى مُهْمَلين».

فالوالي يحفظ الله به الدين ليكون محروسًا من الخلل، وينفذ الأحكام بين الخصوم، فلا يتعدى ظالم، ولا يضعُف مظلوم، ويَذِبُ عن الحرمات ليأمن الناس في المعاش، يَحْفظ الحقوق، ويُقيمُ الحدود، لتُصان محارم الله عن الانتهاك، يرفعُ راية الدعوة إلى الله، ويُظهرُ الأمر بالمعروف والنهى عن المنكر، ليذوق الناسُ حلاوة الدين.. به تقام شرائع الملة، وأعلام الإسلام.

إن عدء حمل أمانة الولاية ثقيل، يعين على

حُمُّله النصيحة الصادقة المخلصة من الرعبة للراعي، يقول صلى الله عليه وسلم: «الدين النصيحة». قلنا: لمن يا رسول الله؟ قال: «لله، ولرسوله، ولكتابه، ولأئمة المسلمين وعامتهم» [متفق عليه].

قال ابن رجب رحمه الله: «والنصيحة لأئمة المسلمين معونتهم على الحق وطاعتهم فيه، وتذكيرهم به وتنبيههم برفق ولطف، والدعاء لهم بالتوفيق، وحث الأغبار على ذلك». [حامع العلوم والحكم ٢٢٢/١].

ونصبح البولاة من الأعمال الفاضلة التي يُحبها الله ويرتضيها، قال النبي الأمين عليه أتم الصلاة والتسليم: «إن

الله يرضى لكم ثلاثا: أن تعبدوه ولا تشركوا به شيئا، وأن تعتصموا بحبل الله جميعًا ولا تفرقوا، وأن تناصحوا مَن ولاهُ الله أمركم». [البخاري في الأدب المفرد (٣٤٣) وصححه الألباني].

والنصيحة تكون سرًا من الناصح الصادق بينه وبين الـوالـي، لتكون أخلص عند الله، وعلى هذا سار السلف الصالح، رضيوان الله عليهم، سُئل ابن عباس رضى الله عنهما عن أمر السلطان

بالمعروف ونهيه عن المنكر؟ قال: «إن كنت فاعلا فقيما بينك وبينه». [أحمد ومالك].

قال الشيخ محمد بن إبراهيم رحمه الله: الواجب مناصحتهم على الوجه الشرعي برفق، واتساع ما كان عليه السلف الصالح من عدم التشنيع عليهم في المجالس العامة ومجالس الناس.. أما مخالفة ذلك واعتقاد أن المجاهرة بذكر عيوب الولاة من إنكار المنكر الواجب إنكاره على العباد، فإنه غلط فاحش، وجهل ظاهر لا يعلم صاحبه ما يترتب عليه من المفاسد العظام في الدين والدنيا، كما يعرف ذلك من نور الله

عليها الملة، وجاءت بها الفطرة:

ضرورة إقامة وال على الرعية ،

يسوس الدنيا بالدين ، يَعْفظُ

الحقوق، ويُقيمُ الحدود، لتُصان

محارم الله عن الانتهاك، يرفع

راية الدعوة إلى الله، ويُظهرُ الأمر

بالعروف والنهي عن المنكر

قلبه، فالواجب على الرعية -مع النصيحة-السمع والطاعة له في غير معصية الله، فالسمع والطاعة لولاة أمور المسلمين فيهما سعادة الدنيا، وبهما تنتظم مصالح العباد في معاشهم وبهما يستعينون على إظهار دينهم وطاعتهم لربهم.

وبالألفة بين الراعي والرعية يظهر الدين، ويهنا العيش، ويُطاع الربّ بالعمل بنصوص الشريعة في ذلك، فترتفع منزلة العبد عند الله في الآخرة، وتتحقق له الرفعة: «يَتَأَيُّهَا الَّذِينَ مَامَنُوا أَطِيعُوا اللهَ وَالطِيعُوا اللهَ وَالطِيعُوا اللهَ وَالطِيعُوا اللهَ وَالطِيعُوا اللهَ وَالطَيعُوا اللهَ وَالرَّمُولِ اللهَ وَالرَّمُولِ اللهُ عَدْرٌ وَأَدْ اللهُ وَالرَّمُولِ إِن لَكُنَّ مَ فَيْعُوا اللهُ وَالرَّمُولِ اللهُ وَالْكُومِ الْآخِرُ ذَالِكَ خَيْرٌ وَأَحْسَنُ تَأُويلًا »

[النساء: ٥٩].

# كيف يكون النصح للولاة؟!

وإذا كنا نتحدث عن النصيحة لولاة الأمسور، وهو الأهم من النصبح لعامتهم، فإننا نوجز ذلك في عدة نقاط:

ا- أن نعتقد وجوب طاعتهم في غير معصية طاعتهم في غير معصية الله، فهذا من النصيحة فلن تطيعه الطاعة التي أوجبها الله عز وجل في قوله تعالى: «يَأَيُّمُ النِّنُ وَأَولِ مُلْمَى مِنكُرِّ» [النساء: ٩٥]، وفي قوله صلى الله

عليه وسلم في حديث عبادة بن الصامت: «بايعنا رسول الله صلى الــلــه عليه وسلم على السمع والطاعة في منشطنا ومكرهنا،

ويسرنا وعسرنا، واثرة علينا». [متفق عليه]. ٢- أن نطيع أوامرُهم إلاً في معصية الله، فإن أمروا بالمعصية حتى لو صغرت وجبت مخالفتهم وعدم طاعتهم.

"- من نصيحتهم ألا نثير الناس عليهم، فهذا أيضًا من نصيحتهم، وقد جعله الرسول صلى الله عليه وسلم من الدين، وإثارة الناس عليهم ليس معناها أن نقول: يا أيها الناس! ثوروا على أمرائكم، ولكن ذكر المساوئ وإخفاء المحاسن يُوجبُ إثارة الناس، وإذا ذُكرت مساوئ شخص عند الناس دون ذكر محاسنه فسوف تمتلئ قلويهم بغضًا له.

أ- إبداء خطاهم فيما خالفوا فيه الشرع، ولكن على وجه الحكمة والإخفاء، ولهذا وجه النبي صلى الله عليه وسلم المسلم إذا رأى من الأمير شيئًا أن يمسك بيده وينصحه، وذكر في النصيحة أن تُمسك بيده، وأن تكلمه فيما بينك وبينه، لا أن تقوم في الناس وتنشر معايبه؛ لأن هذا تحدث به فتنة عظيمة، والسكوت عن الباطل خطا كبير، ولكن في ذكر الباطل الذي يؤدي إلى ما هو أشد منه خطا عظيم أيضًا.

٥- احترامه الاحترام اللائق به، وليس

احترام ولى الأمر كاحترام عامة الناس، فريما يأتيك فاسق من عامة الناس لا تبالي به، ولا تلتفت إليه، ولا تكلمه، ولكن ولئ الأمر على خلاف ذلك، ولاسيما إذا كان أمام الناس؛ لأنك إن أظهرت أنك غير مُيال به، فإن هذا ننقص من قدره أمام الناس، ونقصان قدر الأمير أمام الناس له سلسات خطيرة، لاسيما إذا كثرت العلعلة وكثر الكلام، فإنه يؤدي إلى مفاسد

قــال الـشـيـخ الفوزان - حفظه الله -:

· dashie

العوران - حفظه الله المسلمة الله الله عليه وسلم، فالحكام المسلمون بشرُ يخطئون، ولا شك أن عندهم اخطاء وليسوا معصومين، ولكن لا نتخذ من أخطاء وليسوا التشهير بهم، ونزع اليد من طاعتهم حتى وإن جاروا، وإن ظلموا، حتى وإن عصوا، ما لم يأتوا كفرًا بواحًا، كما أمر بذلك رسول الله صلى الله عليه وسلم، وإن كان عندهم معاص وعندهم جَوْر وظلم، فإن الصبر على طاعتهم جمع للكلمة، ووحدة للمسلمين، وحماية لبلادهم، وفي مخالفتهم ومنابذتهم مفاسد عظيمة، أعظمُ من المنكر الذي هُم عليه، فقد يحصل بمخالفتهم ما هو أشد من المنكر فقد يحصل بمخالفتهم ما هو أشد من المنكر

الذي يصدر منهم؛ ما دام أن هذا المنكر دون الكفر ودون الشرك، ولا نقول: إنه يُسْكِتُ على ما يصدر منهم، بل نعالج الخطأ بالطريقة الصحيحة، بالمناصحة لهم سرًا والكتابة اليهم سرّا».

# إلى قضاة مصر أصحاب الراية البيضاء

يا قضاة مصر تجردوا

من الانتماءات لتيارات

أو أفكار، فأنتم المستقلون

الحايدون، تنزهوا عن

الأهواء، وليكن هذا

شعاركم، فلا تتنابذوا

على فضائيات لا ترعى

इ कहें को । हैं हह देव इ

ونحن نستقبل شهر المحبة والكرم، ومع ما نراه صباح مساء في الصحف والفضائيات والمواقع والفيسبوك، فإئنا ومن باب المناصحة في شبهر مراجعة النفس نقول: با قضاة مصر يا أصحاب الراية البيضاء، يا من سطرتم

> بأحكامكم عبر التاريخ أحكامًا حُفرت في قلوب المصريين، وشبهد مها العالم أجمع، شهد لكم فيها بالصدع بالحيق، ونقاء السريرة، أصدرتم الأحكام لا تريدون يها إلا رضا الخالق سيحانه بحسب ما توافر امامكم من مستندات وادلة ورؤى منكم ويصيرة نافذة تبحث عن الحق، فتتلقّفهُ، وتحاصر الساطل فتدحره، وترفع هامات داسها الظالمون منصفة

لأصحاب الحقوق، كاشفة أصحاب الزيف والأباطيل، لا تتنازلوا عن تلكم الأوصاف، ولا تعطوا الفرصة لمن بريد اقتناصها منكم، ومُحْوها عنكم، ادرعوا من بينكم من يحاول تلويث ناصع بياض صفحتكم، اتقوا الله فيما يُعرض بين ايديكم، فالدنيا عُرَض زائل، ووقتها قليل، ويوم العرض على علام الغيوب سيلقى كل كتابه، وفَأَمَّا مَنْ أُولِي كِلْبُهُ, بِيعِينِدِ ﴿ فَسُوفَ يُحَاسَبُ حِسَابًا يَسِيرًا » [الانشقاق: ٧، ٨]، «وَأَمَا مَنْ أُوتَى كِنْبُهُ. بِشِمَالِهِ، فَقُولُ يَلْتَنَى لَوْ أُوتَ كِنْبِيَّةً » [الحاقة: ٢٥].

وقفتم بجانب الحق، ونصرتم المظلوم، وتحديتم بأحكامكم الطغاة والحكام، لا تخشون في الله لومة لائم، لا تجعلوا الفضائيات المحرِّضة المغرضة، والأخرى الناقمة والصاقدة على هذا العالمن.

البلد واستقراره، وثالثة متلونة وصاحبة هوى، لا تجعلوا منها منابر للتحاذب والتباعد واستعراض العضلات على الفريق الآخر، تجردوا من الانتماءات لتيارات أو أفكار، فأنتم المستقلون المحاسدون، تنزهوا عن الأهواء، وليكن هذا شيعاركم، فلا تتنابذوا على فضائبات لا ترعى في مؤمن إلا ولا ذمة، فانتم أمام العيون هامة، وفي القلوب والأسماع شامة، اجعلوها تكثر وتزدهر، لا تنحنى وتندثر، اعلوا بها منكم ولا تمزقوها، اكتبوا أحكام بروية وتؤدة وتجرد، فنحن لا

ننتظر منكم غير ذلك، لا تعطوا الفرصة لأصحاب القلوب المريضة ليشوهوكم، أصدروا الأحكام بمسوداتها، واتفقوا على التفسير والتحليل بما لا يعطى الفرصة لمن خالفكم بغرض أو هوى، أن بشوه أحكامكم، فمصر تستحق منكم الكثير، وشعبها المحب لكم ينتظر منكم التفسير، مجتمعين لا مشتتين ولا على القنوات مبعثرين، وفقكم الله إلى العمل بالأحكام التي توافق شرع الله عز وجل. وختامًا إن رمضان سوف يأتى

وبعد أيام سوف برحل،

وخاب وخسر من أدرك رمضان ولم يُغفر له، خاب وخسر من أدرك شهر التغيير ولم يتغير، خاب وخسر من لم يُسرع بالعودة إلى رب غفور منان.

اللهم وفق ولاة أمرنا إلى ما تحب وترضى، وهيئ لهم البطانة الصالحة التي تعينهم على إصلاح البلاد والعباد، واحفظ بلادنا وبلاد المسلمين، وأهلك أعداءنا أعداء الدين، وفك كرب المكروسين، وتقبل اللهم صيامنا وصلاتنا وقيامنا وركوعنا.

وأخيرًا نتوجه بخالص التهاني إلى الشعب المصري العظيم وإلى العالم الإسلامي حكامًا ومحكومين، وأخر دعوانا أن الحمد لله رب

الحمد لله وحده والصلاة والسلام على من لا نبي بعده:

قال تعالى: « وَلَقَدْ أَهْلَكُنَا ٱلْقُرُونَ مِن قَبْلِكُمْ لَمَا طَلَعُواْ وَجَاءَ أَهُمْ رُسُلُهُ مِ مِن قَبْلِكُمْ لَمَا طَلِعُواْ وَجَاءَ أَهُمْ رُسُلُهُ مِ اللّهِ الْمُؤْمِنُواْ كَذَاكَ مَجْزِى ٱلْقَوْمَ الْمُجْرِمِينَ اللّهَ مُحَلِيكُمْ خَلَتِهِفَ فِي ٱلْمُرْجِمِينَ اللّهَ مُحْمِدِينَ اللّهُ مُحْمَلُونَ مَن بَعْلِدِهِمْ لِنَنظُرَ كَيْفَ تَعْمَلُونَ » الأَرْضِ مِنْ بَعْلِدِهِمْ لِنَنظُرَ كَيْفَ تَعْمَلُونَ » الأَرْضِ مِنْ بَعْلِدِهِمْ لِنَنظُرَ كَيْفَ تَعْمَلُونَ » [بونس: ١٤- ١٤].

يخبر تعالى أنه أهلك الأمم الماضية بظلمهم وكفرهم، بعد ما جاءتهم البينات على أيدي الرسل، وتبين الحق، فلم ينقادوا لها ولم يؤمنوا، فأحل بهم عقابه الذي لا يُردُّ عن كل مجرم متجرئ على محارم الله، وهذه سُنته في جميع الأمم. [تيسير الكريم الرحمن (٣/ ٣٣٣)].

«وَلقَدْ أَهْلَكُنَا الْقَرُونَ مِنْ قَبْلِكُمْ لَمَّا ظلمُوا» الخطاب لأمة الدعوة المحمدية، وُجُّهُ أُوُّلا وبالذات إلى قوم النبي صلى الله عليه وسلم وأهل وطنه مكة؛ إذ أنزلت السورة، فهو التفات يفيد مزيد التنبيه، وتوجيه أذهان المخاطس لموضعه، والقرونُ: الأمم وهو جمع قرن بالفتح، ومعناه القوم المقترنون في زمن واحد، وقد ذكر إهلاك القرون في أيات عديدة من السور المكية، ويدأ هذه بتأكيد القسم المدلول عليه باللام «وَلقَدْ»، وصرّح بأن سبب هلاكهم وقوع الظلم منهم، كما قالِ في سورة الكهف: «وَيِلْكَ ٱلْقُرَى أَهْلَكُنْهُمْ لَمَّا ظُامُوا وَجَعَلْنَا لِمَهْلِكِهِم مَّوْعِدًا » [الكهف: ٥٩]، و «لما» ظرف بدل على وقوع فعل لوقوع غيره مما هو سيتُ له، والمرادُ بالقرى الأمم والقرون كما تقدم مرارًا، وقال في سورة هود: «وَكَذِرُلِكَ أَخَذُ رَيْكَ إِذَا ۗ أَخَذَ ٱلْقُرَىٰ وَهِي ظَلَامَةُ إِنَّ أَخَذَهُۥ



# أَلِيمُّ شَدِيدُ » [هود: ١٠٢]. إهلاك الله الأمم بالظلم نوعان:

أحدهما: هو مقتضى سنته في نظام الاحتماع البشري، وهي أن الظلم سبب لفساد العمران وضعف الأمم، ولاستيلاء القويَّة منها على الضعيفة، استبلاءً مُؤقَّتًا ان كان إفساد الظلم لها عارضًا، لم يُجهز على استعدادها للحياة واستعادتها للاستقلال، أو دائمًا إن كانت غير صالحة للحياة حتى تنقرض أو تدغم في الغالبة، كما في سورة الأنبياء: «وَكُمْ قَصَمْنَا مِن قُرْيَةٍ كَانَتْ ظَالِمَةُ وَأَنْشَأَنَّا بَعْدُهَا قُومًا ءَاخْرِينَ اللَّ فَلَمَّا أَحَسُوا بَأْسَنَا إِذَا هُم مِنْهَا نَرُكُهُونَ ١٠ لَا تَرَكُضُواْ وَٱرْجِعُواْ إِلَىٰ مَا أَتَرْفَتُمْ فِيهِ وَمَسَاكِنِكُمْ لَعَلَكُمْ تُشَالُونَ ﴿ قَالُواْ يُويُلُنَا إِنَّا كُنَّا طَلِمِينَ ﴿ اللَّهِ فَمَا زَالَت تِلْكَ دَعُولُهُمْ حَتَّى جَعَلْنَاهُمْ حَصِيدًا خَلِمِدِينَ » [الأنبياء: ١١-١٥]، وهذا النوع أثرُ طبيعي للظلم بحسب سنن الله في البشر، وهو قسمان: ظلم الأفراد لأنفسهم بالفسوق والإسراف في الشهوات المضعفة للأبدان المفسدة للأخلاق، وظلم الحكام الذي يفسد بأس الأمة في جملتها، وهذه السُّنة دائمة في الأمم، ولها حدود ومواقيت تختلف باختلاف أحوالها وأحوال أعدائها، هي أجالها المحددة لها، كما قال تعالى: « وَلِكُلِ أَمَّةِ أَجَلُّ فَإِذَا جَأَةً أَجَلُهُمْ لَا يَسْتَأْخُرُونَ سَاعَةً وَلَا يَسْنَقْدِثُونَ » [الأعراف: ٣٤].

ثانيها: عذاب الاستئصال للأقوام التي بعث الله تعالى فيها رسلا لهدايتها بالإيمان والعمل الصالح، وأعظم أركانه العدل، فعاندوا الرسل، فأنذرهم عاقبة الححود والعناد بعد مجيء الأيات، وهو ما بَيْنَهُ تعالى بقوله: «وَجَاءَتْهُمْ رُسُلَهُمْ بالنَّنَاتِ»الدَّالة على صدقهم فيما جاءوهم يه «وَمَا كَانُوا لِيُؤْمِنُوا» أي: وما كان من شأنهم ولا مقتضى استعدادهم أن يؤمنوا إذن من جرائر الكفر والتكذيب؟ لا هذه ولا

برسلهم، ويصدِّقوهم فيما دعوهم إليه، من توحيد الله، وإخلاص العبادة له؛ لأنهم مُرنوا على الكفر واطمأنوا به، وصارت لذاتهم ومصالحهم القوميّة من الجاه والرياسة والسياسة مقترنة بأعمالهم الإجرامية، من ظلم وفسق وفجور. [تفسير المنار (١١/ ٣٧٣و٤٧٢)].

«كَذُلكُ نَحْزى الْقُوْمَ الْمُجْرِمِينَ» أي مثل هذا الحزاء نحزى جنس المجرمين، أي الذين صار الإجرام وصفا لازمًا لهم، يقول تعالى ذكره: كما أهلكنا هذه القرون من قبلكم، أيها المشركون، بظلمهم أنفسهم، وتكذيبهم رسلهم، وردَّهم نصيحتهم، كذلك أفعل بكم، فأهلككم كما أهلكتهم بتكذيبكم رسولكم محمدًا صلى الله عليه وسلم، وظلمكم أنفسكم بشرْككم بربكم، إن أنتم لم تُنبيوا وتتوبوا إلى الله من شرككم، فإن من ثواب الكافر بي على كفره عندي، أن أهلكه بسَخطي في الدنيا، وأوردَه النار في الآخرة [جامع البيان (١١/ ٩٣)].

«فَأَعْتَبِرُوا يَتَأْوَلِي ٱلْأَبْصَارِ» [الحشيو: ٢]، واحذروا «أَن يُصِيبَكُم مِثْلُ مَا أَصَابَ قَوْمَ نُوجٍ أَوْ قَوْمَ هُودٍ أَوْ قَوْمَ صَلِحٍ وَمَا قَوْمُ لُوطٍ مِنكُم بِبَعِيدٍ » [هود: ٨٩]، فإن الله تعالى لا يحابي ولا يجامل، وإنما هي السنن الكونية تمضي مع أسعامها، «وَلَن يَجِدُ لِسُنَّةِ اللَّهِ تَبِدِيلًا »[الأحزاب: ٦٢]، ولهذا لما ذكر الله تعالى في سورة القمر كيف أهلك المجرمين، توجه بالخطاب إلى كفار قريش قائلا: « أَكُفَّازُكُمْ خَيْرٌ مِنْ أَوْلَتِهِكُرْ أَمَّ لَكُمْ بَرَآءَةٌ فِي ٱلزَّبْرِ » [القمر: ٤٣]، والمعنى: تلك كانت مصارع المجرمين، فما يمنعكم أنتم من مثل ذلك المصير، «أَكْفَازُكُمْ خَيْرٌ مِنْ أُولَتِهِكُمْ»؟ وما ميزة كفاركم على أولئكم؟ «أَمْلَكُمْ بَرَآءَةٌ فِي الرَّبُر »؛ تشهد بها الصحائف المنزلة، فتَعفوا

تلك، فلستم خيرًا من أولئكم، وليست لكم براءة في الصحائف المنزلة، وليس هنالك إلا لقاء المصير الذي لقيه الكفار من قبلكم في الصورة التي يقدرها الله لكم. [الظلال: // ٢٥٧].

«ثُمَّ حَعَلْنَاكُمْ خَلائف في الأرْض من بَعْدهمْ» الخطاب معطوف على الذي قيله، وهو مُوَحَّهُ لأمَّة محمد صلى الله عليه وسلم، أي ثُمَّ جعلناكم خلائف في الأرض من بعد أولئك الأقوام كلهم، بما أتبناكم في هذا الدِّين من أسياب الملك والحكم، وقدرناه لكم باتباعه، إذ كان الرسول الذي حاءكم هو خاتم النيسن، فلا يوجد بعد أمَّته أمَّة أخرى لنبيِّ أَخْرٍ. ولقد كان لتلك الأمم الهالكة دُولُ وَحُكْمٌ في الأرض، كملك النصاري والبهود والمجوس، والوثنيين من قبلهم، كالفراعنة و الهنود، فالله ينشر قومَ محمد وأمَّة محمد بأنها ستخلفهم في الأرض إذا أمنت به، واتبعت النور الذي أنزل معه، كما صرح ربُّنا سيحانه بذلك في قوله: «وعَدَ اللهُ الَّذِينَ مَامَنُوا مِنكُرُ وَعَكِلُوا ٱلصَّالِحَاتِ لِيَسْتَخْلِفَنَّهُم في ٱلْأَرْضِ كَمَا ٱسْتَخْلَفَ ٱلَّذِينَ مِن قَبْلِهِمْ وَلَيْمَكِنَنَّ لْمُمْ دِينَهُمُ ٱلَّذِي ٱرْتَضَىٰ لَمُمْ وَلِيُسَدِّلُنَّهُم مِّنْ بَعْد خَوْفِهِمْ يَعْبُدُونَنِي لَا يُشْرِكُونَ بِي شَيْعًا وَمَن كَفَر بَعْدُ ذَالِكَ فَأُولَيْكَ هُمُ ٱلْفَلْسِقُونَ » [النور: ٥٥]، وهذا استخلاف خاص، والأول استخلاف عام، فمن فهمَ المراد من الاستخلاف العام وقام يه وحقَّقهُ، حقَّق الله له الاستخلاف الخاص. وقد صرح ربنا سبحانه هنا بذكر

وقد صرح ربنا سبحانه هنا بذكر علّه الستخلاف العام بقوله: «لننْظُرَ كَيْفَ تَعْمَلُونَ»، أي لنرى ونشاهد أي عمل تعملون في خلافتكم، فنجازيكم به بمقتضى سُنْتنا فيمن قبلكم، فإن هذه الخلافة إنما جعلها لكم لإقامة الحق والعدل في الأرض، وتطهيرها من رجس

الشرك والفسق، لا لمحرد التمتع بلذة الملك، كما قال في أول أيات الإذن لهمَ القَتال: « اللَّذِينَ إِن مَّكَنَّكُمُ فِي ٱلْأَرْضِ أَنَامُوا ٱلصَّلَوةَ وَءَاتُوا أَلزَّكُوهَ وَأَمْرُوا بِٱلْمَعْرُوفِ وَنَهُوا عَنِ ٱلْمُنكُرِّ وَلِلَّهِ عَنِقِبَةُ ٱلْأُمُورِ » [الحج: ٤١]، فأعلمهم سيحانه بأنَّ أَمْرَ بقاء خلافتهم منوط بأعمالهم، وأنه تعالى بكون ناظرًا إلى هذه الأعمال، لا يغفل عنهم فيها، حتى لا يغتروا يما سينالونه ويظنوا أنه ياق لهم لذاتهم، أو لنسْبَتهم إلى نبيِّه صليَّ الله عليه وسلم، وأنهم يتفلتون من سننه في الظالمين، وقد بيَّنها لهم [تفسير المنار: ١١/ ٢٤٧]، «فَمَنَ أَبْصَرَ فَلِنَفْسِهِ، وَمَنَ عَمَى فَعَلَيْهَا » [الأنعام: ١٠٤]، فإذا جاء العذات الذين عَمُوا وَصَمُّوا، سألوا الله الإمهال والتأحيل فلم تُحابوا؛ لأن الله تعالى قد أمهلهم وأنذرهم، قال تعالى: «وَأَندِرِ ٱلنَّاسَ بَوْمَ يَأْنِهِمُ ٱلْعَذَابُ فَيَقُولُ ٱلَّذِينَ ظُلَمُوا رَبُّنَا نِجْرُنَا إِلَى أَجِكُلُ قَرِيبٍ يُجِبُ دَعُونَكَ وَنَشَيعِ ٱلرُّسُلُ أُوَلَّمْ تُكُونُوا أَقْسَمْتُم مِن قَبْلُ مَا لِكُم مِن زَوَالِ اللهِ وَسَكَمْتُمْ فِي مَسَكِنِ ٱلَّذِينَ ظَلْمُوَّا أَنْفُسُهُمْ وَبُيْنَ لَكُمْ كَيْفَ فَعَلْنَا بِهِمْ وَضَرِّبْنَا لَكُمْ ٱلْأَمْثَالَ » [إبراهيم: ٤٤- ٥٤]. فهذه هي حكمة الاستخلاف.

وفي القرآن الكريم الكثير والكثير من الآيات الدالة على أن الله تبارك وتعالى يُربِي عباده ويختبرهم بما يهبهم ويعطيهم في هذه الحياة، ليظهر أيُّهُم أحسن عملا فيجزيه بالحسنى في الدنيا والآخرة:

قَالَ تعالى: «وَهُو اللّذِى خَلَقَ السّمَنوَتِ وَالْأَرْضَ فِي سِنّةِ أَيْنَامِ وَكَانَ عَرْشُهُ، عَلَى الْمَآءِ لِيَبْلُوكُمْ أَيْنَكُمْ أَحْسَنُ عَمَلًا» [هود: ٧]، وقال تعالى: «إنّا جَعَلْنَا مَا عَلَى الْأَرْضِ زِينَةً لَمّا لِنَبْلُوهُمْ أَيْهُمْ أَحْسَنُ عَمَلًا» [الكهف: ٧]، وقال تعالى: «الّذِي خَلَقَ الْمُوّتَ وَالْحَيْوَةَ لِيَبْلُوكُمْ أَيْدُمُ أَحْسَنُ تعالى: «الّذِي خَلَقَ الْمُوّتَ وَالْحَيْوَةَ لِيَبْلُوكُمْ أَيْدُمُ أَحْسَنُ الْمَنْ تَوَالَّحَيْقَ لِيبْلُوكُمْ أَيْدُمُ أَحْسَنُ الْمَوْتَ وَالْحَيْوَةَ لِيبْلُوكُمْ أَيْدُو أَحْسَنُ

عَبَلًا وَهُو الْعَزِيزُ الْغَفُورُ» [الملك: ٢].

فمن فقه هذا فأحسن فيما بينه ويين الله، وأحسن فيما بينه ويين عياد الله، كان من المحسنين الذين يحيهم الله، فيحييهم في الدنيا حياة طيبة، ويجزيهم أجرهم بأحسن ما كانوا يعملون، كما قال سيحانه: « مَنْ عَمِلَ صَلِلهُا مِن ذَكُر أَوْ أَنْثَى وَهُوْ مُؤْمِنٌ فَلَنُحْبِينَهُ حَيُوةً طَيِّبَةً وَلَنَّجْزِينَّهُمْ أَجْرَهُم بِأَحْسَنِ مَا كَانُواْ يَعْمَلُونَ » [النحل:

ولقد كان السلف الصالح أفقه لهذه الحكمة من غيرهم، «فَانْنَهُمُ ٱللَّهُ ثُوابَ ٱلدُّنْيَا وَحُسَنَ ثَوَابِ ٱلْآخِرَةِ وَأَللَّهُ يُحِبُّ ٱلْمُحْسِنِينَ» [آل عمران: ١٤٨].

عن قتادة قال: ذكرَ لنا أن عمر بن الخطاب رضى الله عنه قال: صدق ربّنا، ما حعلنا خُلفاء إلا لينظر كيف أعمالنا، فأرُوا الله من أعمالكم خيرًا بالليل والنهار، والسِّرِّ والعلانية.

وعن عبد الرحمن بن أبي ليلي: أن عوف بن مالك رضى الله عنه قال لأبي بكر رضى الله عنه: رأيتُ فيما يرى النائم كأن سببًا دُلي من السماء، فانتُشِط رسول الله صلى الله عليه وسلم، ثم دُلى فانتشط أبو بكر، ثم ذرع الناس حول المنبر، ففضل عمر رضى الله عنه بثلاث أذرع إلى المنسر. فقال عمر: دعنا من رؤياك، لا أرَّبَ لنا فيها! فلما اسْتُخلف عمر قال: يا عوف، رؤياك! قال: وهل لك في رؤياي من حاجة؟ أوَ لم تنتهرني! قال: ويحك! إنى كرهت أن تنعى لخليفة رسول الله صلى الله عليه وسلم نفسه! فقص عليه الرؤيا، حتى إذا بلغ: «ذرع الناس إلى المنبر ففضل عمر بثلاث أذرع»، قال: أمّا إحداهن، فإنه كائن خليفة. وأما الثانية، فإنه لا يخاف في الله لومة لائم. وأما الثالثة، فإنه شهيد. قال:

فقال يقول الله: «ثُمُّ جَعَلْنَاكُمْ خُلاَئفُ في الأَرْضِ مِنْ بَعْدِهِمْ لِنَنْظُرَ كَيْفَ تَعْمَلُونَ» فقد استُخلفتُ يا ابن أمّ عمر، فانظر كيف تعمل [جامع البيان: ١١/ ٩٤].

ولقد عمل رضى الله عنه، وملأ الدنيا قسطا وعدلا، وفتح الفتوح، وجاءته كنوز كسرى وقيصر، ورفع الله ذكره، وملأ الدنيا عبيرُ سيرته.

وهكذا يكون كل خليفة يُدْرك أنه مُستخلف في مُلك أديل من مالكيه الأوائِل، وأجْلى عنه أهله الذين سبق لهم أن مُكنوا فيه، وأنه هو بدوره زائل عن هذا الملك، وإنما هي أيام يقضيها فيه، مُمْتَحَنا بما يكون منه، مُبْتلى بهذا الملك، مُحَاسَبًا على ما يكسب، بعد بقاء فيه قليل. وهذا التصور فوق أنه يُريه الحقيقة فلا تخدعه عنها الخدع، بظل بثير فيه يقظة وحساسية وتقوى، هي صمام الأمن له، وصمام الأمن للمجتمع الذي يعيش فيه.

إن شعور الإنسان بأنه مُبِتلي ومُمْتَحنَ بأيامه التي يقضيها على الأرض، وبكل شيء يملكه، وبكل متاع يُتاح له، يمنحه مناعة ضد الاغترار والانخداع والغفلة، ويعطيه وقاية من الاستغراق في متاع الحياة الدنيا، ومن التكالب على هذا المتاع الذي هو مسئول عنه ومُمْتَحَنَّ فيه.

وإن شعوره بالرقابة التي تحيط به، والتي يصورها قول الله سبحانه: «لننظر كَيْف تَعْمَلُونَ» ليجعله شديد التوقى، شديد الحذر، شديد الرغبة في الإحسان، وفي النجاة أيضا من هذا الامتحان [الظلال (٤/ ٣٩٨و٣٩٨)]. «فهلّ مِن مُّذَّكِرٍ » [القمر: ١٧].

نسأل الله أن يصلح أحوالنا أجمعين حكامًا ومحكومين، وأن يوفق الجميع لما يحبه ويرضاه، والحمد لله رب العالمين.



الحمد لله، والضلاة والسلام على رسول الله، وعلى آله وصحبه ومن والاه، وبعدُ:

أخي قارئ التوحيد: من حق فضيلة الوالد الشيخ زكريا حسيني - رحمه الله - علينا ووفاءً له أن نستعيد ما كتبه فضيلته في أول مقال له في باب السنة بعد وفاة الشيخ صفوت نور الدين، رحمه الله، وكان ذلك عام ١٤٢٣هـ.

وكان الحديث حول فرحة الصائم إذا أفطر، وفرحه بلقاء ربه، وقد توفي الشيخ زكريا في شهر رجب الماضي، ونحن ندعو الله أن يكون من المقبولين، ومن العتقاء من النار، أمين.

واليوم نعيد نشر الحلقة الأولى من باب السنة حول فضل الصيام:

أخرج البخاري ومسلم في صحيحيهما عن أبي هريرة رضي الله عنه قال: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: «قال الله تعالى: كل عمل ابن آدم له إلا الصيام فإنه لي، وأنا أجزي به، والصيام جُنة، وإذا كان يوم صوم أحدكم فلا يرفث ولا يصخب، فإن سابّه أحد أو قاتله فليقل: إني امرؤ صائم، والذي نفس محمد بيده لَخُلُوف فم الصائم أطيب عند الله من ريح المسك، للصائم فرحتان يفرحهما: إذا أفطر فرح، وإذا لقي ربه فرح بصومه».

هذا الحديث أخرجه الإمام البخاري في خمسة مواضع من صحيحه بالفاظ متقاربة عن أبي هريرة رضى الله عنه:

هذا الموضع عن أبي صالح عنه، وموضع قبله في الصحيح عن الأعرج عنه، والموضع الذي بعد هذا عن ابن المسيب عنه، والذي بعده عن أبي صالح أيضاً عنه، والموضع الأخير عن محمد بن زياد عنه

وأخرجه الإمام مسلم في صحيحه عن سعيد بن المسيب عن أبي هريرة، وعن الأعرج عنه، وعن أبي صالح عنه، وفي كل موضع من هذه المواضع في البخاري ومسلم الألفاظ متقاربة، وفي بعضها

زيادات نشير إليها عند شرحها فيما يلي إن شاء الله تعالى.

# من فه الد الصيام،

قال ابن القيم رحمه الله: المقصود من الصيام حيس النفس عن الشبهوات، وفطامها عن المألوفات، وتعديل قوتها الشهوانية، لتستعد لطلب ما فيه غاية سعادتها ونعيمها، وقبول ما تركو بهمما فيه حياتها الأبدية، ويكسر الجوع والظمأ من حدتها وثورتها، ويذكرها بحال الأكباد الجائعة من المساكين، ويُضيّق مجاري الشيطان بتضييق محرى الطعام والشراب، فهو لجام المتقين، وحُنَّة المحاريين، ورياضة الأبرار المقربين، وهو لرب العالمين من سينسائر الأعمال، فإن الصائم لا يفعل شيئًا، وإنما يترك شهوته وطعامه وشرابه من أجل معبوده، فهو ترك محبوبات النفس وتلذذاتها إيثارًا لمحية الله ومرضاته، وهو سريين العبد وربه لا يطلع عليه سواه، والصوم يحفظ على القلب والحوارح صحتها، ويعيد إليها ما استلبته منها أيدى الشهوات، فهو من أكدر العون على التقوى، كما قال تعالى: « يَتأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوا كُنِبَ عَلَيْكُمُ ٱلصِّيامُ كُمَا كُنِبَ عَلَى ٱلَّذِينَ مِن قَبِّلِكُمُ لَعَلَّكُمْ تُنْفُونَ » [البقرة: ١٨٣] ، وقال النبي صلى الله عليه وسلم: «الصوم جُنة». انتهى ملخصًا من «زاد المعاد» (Y\17. PY)].

# معنى تخصيص الصيام للهمن بين جميع العبادات:

قال ابن حجر في «الفتح»: وقد اختلف العلماء في المراد بقوله: «إلا الصيام فإنه لي وأنا أجزي به»، مع أن الأعمال كلها له سبحانه وهو الذي يجزي بها، [اختلفوا] على أقوال:

أحدها: أن الصيام لا يقع فيه الرياء كما يقع في غيره، حكاه المازري، ونقله عياض عن أبي عبيد، ولفظ أبي عبيد في غريبه: قد علمنا أن أعمال البر كلها لله وهو الذي يجزي بها، فنرى – والله أعلم – أنه إنما خص الصيام لأنه ليس يظهر من ابن آدم بفعله، وإنما هو شيء في القلب.

وثانيها: أن المراد بقوله: «وأنا أجزي به» أني أنفرد بعلم مقدار ثوابه وتضعيف حسناته، وأما غيره من العبادات فقد اطلع عليها بعض الناس. وثالثها: أن معنى قوله: «الصوم لي» أنه أحب

العبادات إليَّ، والمقدم عندي.

رُابِعُهَا: أَن الْإِضَافَة إِضَافَةَ تَشْرِيفِ وَتَغْظِيمٍ، كَمَا يُقَالُ: يَيْتُ اللَّهُ، وَإِنْ كَانَت الْبُيُوتُ كُلُهُا للَّه.

قَالَ الزُّيْنُ بْنُ الْمُنْيِّرِ: التَّخْصِيصُ فِي مَوْضِعِ التَّعْمِيمِ فِي مِثْلِ هَـذَا السَّيَاقِ لَا يُفْهَمُ مِنْهُ إِلَّا التَّعْطَيمُ

خَامِسُهَا: أَنَّ الإِسْتِغْنَاءَ عَنِ الطُعَامِ وَغَيْرِهِ مِنَ الشَّهُوَاتِ مِنْ صَفَاتِ الرَّبِّ – جَلُّ جَلَالُهُ – فَلَمَّا تَقَرَّبَ الصَّائِمُ إِلَيْهِ مِنَا بُوَافِقٌ صِفَاتِهِ أَضَافَهُ إِلَيْهِ. وَقَالَ الْقُرْطُبِيُّ: مَغْنَاهُ أَنُ آغَمَالَ الْعبَادَ مُنَاسِبَةً لِأَجْوَالِهِمْ إِلَّا الصَّبِاءَ فَإِنَّهُ مُنَاسِبُ لصفةَ مَنْ صَفَاتِ الْحَقِّ.

سَادِسُهُا: أَنَّ الْمُغْنَى كَذَلَكِ، لَكِنْ بِالنَسْبَةِ إِلَى الْمُلَائِكَةِ؛ لأَنَّ ذَلكِ مِنْ صِفَاتِهِمْ.

سَابِعُهَا: أَنَّهُ خَالَصُ لَلَه، وَلَيْسَ لَلْعَبْد فيه حَظُ قَالَهُ الْخَطَّابِيُّ، هَكَذَا نَقَلَهُ عَيَاضٌ وَغَيْرُهُ، فَإِنْ أَرَادَ بالْحَظَّ مَا يَحْصَلُ مِنَ الثَّنَاءَ عَلَيْه لأَجْلِ الْعِبَادَة رَجِعَ إِلَى الْمَعْنَى الْأَوَّل، وَقَدْ أَقْصَحَ بِذَلكَ إِبْنُ الْجَوْرِيَ فَقَالَ: الْمُعْنَى لَيْسَ لِنَفْسِ الصَّائِمِ فِيهِ حَظْ بِخِلَافِ عَيْرِهِ مِن العبادات

تَّامِنْهَا: سَبِبُ الْإِضَافَةِ إِلَى اللَّهِ أَنَّ الصِّبِامَ لَمْ يُعْبَدُ بِهِ غَيْرُ اللَّهِ، بِخَلَّافِ غَيْرَهِ مِن الْعِبادات.

ُ عَاشِرُهَا: أَنَّ الصَّوْمَ لَا يَظْهَرُ فَتَكْتُبُهُ الْحَفَظَةُ كَمَا تَكْتُبُهُ الْحَفَظَةُ كَمَا تَكْتُبُ سَائِنَ الْأَعْمَالِ، وَاسْتَنَدَ قَائِلُهُ إِلَى حَدِيثٍ وَاهِ حِدًا، وَيَكْفَي فِي رَدِّ هَذَا الْقَوْلِ الْحَدِيثُ الصَّحِيثُ فِي كَتَابَةِ الْحَسَنَةَ لَنْ هَمُ بِهَا وَإِنْ لَمْ يَعْمَلُهَا.

قَال ابن حَجر: فَهُذَا ما وقفت عليه من الأجوبة، وقد بلغني أن بعض العلماء بلغها إلى أكثر من هذا، واقرب الأجوبة التي ذكرتها إلى الصواب الأول والثاني، ويقرب منهما الثامن والتاسع. انتهى من

«الفتح» باختصار (١٢٩/٤ وما بعدها).

قلت: هكذا قال، مع أن التاسع كما رأيت عليه اعتراض، والأولى من التاسع الجواب الثالث، والله أعلم.

# معنى الصيامية الشريعة وية اللغة:

قال ابن عبد البر في الاستذكار:

الصيام في الشريعة: الإمساك عن الأكل والشرب والجماع، هذا فرضه عند جميع الأئمة وسنته اجتناب قول الزور واللغو والرفث.

وأصله في اللغة الإمساك مطلقًا، وكل من أمسك عن شيء فهو صائم منه، ألا ترى قول الله تعالى «إِنَّ نَذَرْتُ لِلرَّهُ إِنَّ صَوْمًا فَأَنْ أُكَلِّمَ أَلْوَمُ إِنِّ سَرِّمًا فَأَنْ أُكَلِّمَ أَلْوَمُ إِنِّ سَرِّمًا فَأَنْ أُكَلِّمَ أَلْوَمُ إِنْ سِيًّا» [مريم ٢٦].

وقال: والصوم في لسان العرب: الصبر. قال ابن الأنباري: «إنما سمي الصوم صبرًا؛ لأنه حبس النفس عن المطاعم والمشارب والمناكح والشهوات».

وقد يسمى الصائم سائحًا، ومنه قوله تعالى: «السائحون» يعني: الصائمين المصلين، ومنه قوله تعالى: «عابدات سائحات». وللصوم وجوه في لسان العدي.

# الصيام خنة من النار

وقوله: «جنّة» فهي الوقاية والستر عن النار وحسبك بهذا فضلاً للصائم، وروي عن عثمان بن أبي العاص أن النبي صلى الله عليه وسلم قال الصعام خُنّة يستجن بها العبد من النار.

وقوله: «فلا يرفث» الرفث هنا الكلام القبيح والشتم والخنا والغيبة والجفاء، وأن تُغضب صاحبك بما يسوؤه، والمراء ونحو ذلك كله، ومعنى «لا يجهل» قريب مما يصيبنا من الشتم والسباب كقول القائل:

# الا لا يجهلن أحد علينا فنجهل فوق جهل الحاهلينا

أقول: وفي الرواية التي معنا: «ولا يصخب». قال ابن حجر: كذا للأكثر بالصاد المهملة، الساكنة بعدها خاء معجمة، ولبعضهم بالسين بدل الصاد، وهو بمعناه، والصخب الخصام والصياح، وقد تقدم أن المراد النهي عن ذلك تأكيده حال الصوم، وإلا فغير الصائم منهي عنه.ا هـ.

# هل يقول الصائم: إنى صائم؟

قال ابن عبد البر رحمه الله: وأما قوله: «فإن امرؤ قاتله أو شاتمه فليقل إني صائم، ففيه قولان: احدهما: أن يقول للذي يريد مشاتمته ومقاتلته إني

صائم، وصومي يمنعني من مجاوبتك لأني أصون صومي عن الخنا والزور.

وروى أبو هريرة عن النبي صلى الله عليه وسلم قال: "من لم يدع قول الزور والعمل به فليس لله حاجة في أن يدع طعامه وشرابه". [أخرجه البخاري، وأحمد، وأبو داود، والترمذي، وابن ماجه، وابن خزيمة، والبيهقي].

والمعنى الثاني: أن الصائم يقول في نفسه: إني صائم يا نفسي، فلا سبيل إلى شفاء غيظك بالمساتمة، ولا يعلن بقوله: إني صائم؛ كي لا يكون دياءً.

# خُلُوفَ فِم الصائم أطيب من ريح المسك

وقوله: «لخلوف فم الصائم» يعني ما يعتريه في أخر النهار من التغير، وأكثر ذلك في شدة الحر [أي الرائحة التي تنبعث من الفم، وقد لا يطيقها بعض الناس].

وقوله: أطيب عند الله من ريح المسك يريد أزكى عند الله، وأقرب إليه من ريح المسك عندكم؛ يحضهم عليه ويرغبهم فيه، وهذا في فضل الصيام وثواب الصائم. [انتهى كلام ابن عبد البر بتصرف: الاستذكار ۲٤۲/۱۰ وما بعدها].

قال ابن حُجر: وَيُؤْخُذُ مِنْ قُولِه: "أَطْيَبُ مِنْ رِيحِ الْسُكِ" أَنُّ الْخُلُوفَ أَعْظَمُ مِنْ دَمَ الشَّهَادَة؛ لَأَنَّ دَمَ الشَّهَادَة؛ لَأَنَّ دَمَ الشَّهَادَة؛ لَأَنَّ دَمَ الشَّهَيد شُبَّهَ رِيحُهُ برِيحِ الْمُسُك، وَالْخُلُوفُ وُصِفَ بِنَدُّهُ أَطْيَبُ، وَلاَ يَلُزَمُ مِنْ ذَلِكَ أَنْ يَكُونَ الصَيَامُ أَفْضَلَ مَنَ الشَّهَادَة؛ لَمَا لاَ يَخْفَى.

# فرح الصائم بصومه وبقطره

وقوله: «للصائم فرحتان يفرحهما إذا أفطر فرح» زاد مسلم: «يفطره». قَالَ الْقُرْطُنِيُّ: مَعْنَاهُ: فَرَحَ بِزَوَالِ جُوعِه وَعَطَشِه، حَيْثُ أُبِيحَ لَهُ الْفِطْرُ وَهَذَا الْفُرْحُ بِفَطْرِه طَبِيعَيُّ، وَهُوَ السَّائِقُ لِلْقُهْم، وَقيلَ: إِنَّ فَرَحَهُ بِفَطْرِه إِنَّمَا هُو مِنْ حَيْثُ إِنَّهُ تَمَامُ صَوْمِه وَخَاتِمَةُ عِبَادَتِه، وَتَخْفِيفُ مِنْ رَبِّه، وَمَعُونَةً عَلَى مُسْتَقْبَل صَوْمِه.

قَلْتُ -أي ابن حجِر-: وَلاَ مَانِعَ مِنَ الْحَمْلَ عَلَى مَا هُو اَعَمُّ مِمَا ذُكِرَ، فَفَرَحُ كُلُ أَحَد بِحَسَبِه؛ لِاخْتالَافِ مَقَامَاتِ النَّاسِ فِي ذَلِكَ، فَمَنْهُمْ مَنْ يَكُونُ فُرَحُهُ مُبَاحًا وَهُوَ مَنْ وَهُو مَنْ يَكُونُ مُسْتَحَبًا، وَهُوَ مَنْ يَكُونُ مُسْتَحَبًا، وَهُوَ مَنْ يَكُونُ مُسْتَحَبًا، وَهُوَ مَنْ يَكُونُ مُسْتَحَبًا، وَهُوَ مَنْ يَكُونُ سَبَبَهُ شَيئًا مَمًا ذَكَرَهُ.

قُوْلُهُ: «وَإِذَا لَقَيَ رَبَّهُ فَرِحَ بِصَوْمِهِ» أَيْ: بِجَزَائِهِ وَثُوَابِهِ. وَقِيلَ: الْفَرَحُ الَّذِي عَنْدَ لَقَاء رَبَّهِ إِمَّا لِسُرُورِهِ برَبُه، أَوْ بثُوابِ رَبِّه عَلَى الاَحْتِمَالَيْنَ.

قُلْتُ -أي ابن حجر-: وَالثَّانِي أَظْهَرُ؛ إِذْ لَا يَنْحَصِرُ الْأُولُ فِي الصَّوْم، بَلْ يَفْرَحُ حِينَدْ بِقَبُولِ صَوْمِهِ وَتَرَتُّبِ الْجَزَاءِ الْوَافِرِ عَلَيْهِ. انتَهى مَنَ [فتحَ الدارى: ١٤٣/٤].

# ثأن الصوم عند الله عظيم

أخي المسلم: وهكذا ترى في هذا الحديث برواياته المختلفة فضل الصوم كعبادة من العبادات التي يتقرب بها العبد إلى ربه، سواء كان فرضًا أم نفلا، فشأنه عند الله عز وحل عظيم.

كما اشتمل الحديث على مجموعة من الآداب الشرعية التي ينبغي للمسلم مراعاتها والتأدب بها حتى يسمو إلى الخلق الإسلامي الرفيع، ثم يبين رسولنا الكريم صلوات الله وسلامه عليه ما للصائم من منزلة؛ حتى خُلوف فمه، والتنويه بفرحه عند فطره، وذلك يصدق على فطر كل يوم على حدة كما يصدق على فطر آخر الشهر، كما يشير إلى فرحه يوم القيامة عندما يرى جزاء عمله وخاصة الصيام الذي صامه إيمانًا واحتسابًا للأجر عند الله تبارك وتعالى.

نسأل الله عز وجل أن يجعلنا ممن تُتقبل صلاتهم وصيامهم وسائر أعمالهم، كما نسأله أن يأخذ بنواصينا إلى الحق، وأن يجنبنا الزلل ويقينا الفتن ما ظهر منها وما بطن. إنه ولي ذلك والقادر

# تعقيبوترغيب

أخي المسلم ؛ هل ترى أنه بنشر هذا المقال يصير ثوابه إلى كاتبه -رحمه الله- وهو في قبره الآن ؟

والجواب: لا شك في وصول الثواب إليه وهو في قبره ، لقول نبينا صلى الله عليه وسلم: «إذَا مَاتَ الانسَانُ انْقَطَعَ عَمَلُهُ إِلَّامِنْ ثَلَاث: صَدَقَةُ جَارِيَةٌ، وَعَلْمٌ يُئُتَفَعُ بِه، وَوَلَدُ صَالِحٌ يَدْعُو لَهُ «: هَذَا حَدِيثٌ حَسَنُ صَحِيحٌ [حكم الالباني]: صحيح. [سنن الترمذي ت شاكر ٣/ ٢٥٢].

وقوله صلى الله عليه وسلم: « سبع يجري للعبد أجرهن وهو في قبره بعد موته: من علم علما أو أجرى نهرا أو حفر بئرا أو غرس نخلا أو بنى مسجدا أو ورث مصحفا أو ترك ولدا يستغفر له بعد موته» .(حسن) [عن أنس. صحيح الترغيب ٤٧، [صحيح الجامع الصغير وزيادته ١/ ٤٧٤]. والحمد لله رب العالمين.



بصلاته، فأصبح الناس يتحدثون، فاجتمع أكثرهم في الليلة الثانية، ثم في الليلة الثالثة اجتمع أكثر من الثانية، فلما كانت الليلة الرابعة عجز المسجد عن أهله، فخرج النبي صلى الله عليه وسلم لأصحابه في صلاة الفجر، وقال لهم: «لم يخف عليَّ مكانكم، ولكنى خشيت أن تُفرض عليكم فتعجزوا عنها». ومات رسول الله صلى الله عليه وسلم والأمر على ذلك، حتى جاء عهد عمر بن الخطاب رضى الله عنه، فإذا الناس أوزاع متفرقون يصلى الرجل لنفسه، ويصلى الرجل فيصلى بصلاته الرهط فقال عمر: لو جمعت الناس على قارئ واحد لكان أمثل، ثم عزم فجمعهم على أبي بن كعب، وقال عمر: نعم البدعة هذه، والتي ينامون عنها أفضل من التي يقومون. ومراد عمر رضي الله عنه البدعة بمعناها اللغوي لا بمعناها الشرعي، كما قال شبيخ الإسلام رحمه الله، وقد ذكر الشافعي وجمهور أصحابه وأحمد وأبو حنيفة أن صلاة التراويح في جماعة أفضل؛ لفعل عمر رضيي الله عنه، ولأنها من شعائر الإسلام الظاهرة فأشبهت العبد.

# عدد ركعاتها:

أمرها فيه سعة؛ لأن النبي صلى الله عليه وسلم لم يحدد عددًا معينًا لأصحابه، بل كان صلى الله عليه وسلم لا يزيد عن ثلاث عشرة ركعة مع طول القراءة، فلما جمعهم عمر رضي الله عنه كانوا يصلون عشرين ركعة ويوترون بثلاث، ويخففون القراءة بقدر زيادة عدد الركعات.

قال شيخ الإسلام: والأفضل يختلف باختلاف أحوال المصلين، فإن كان فيهم احتمال لطول القيام بعشر ركعات وثلاث بعدها كفعله صلى الله عليه وسلم فهو الأفضل، وإن كانوا لا يحتملونه فالقيام بعشرين أفضل، ثم قال رحمه الله: ومن ظن أن قيام رمضان فيه عدد مؤقت عن النبي صلى الله عليه وسلم لا يزاد منه ولا ينقص فقد اخطأ

# ومن آداب تلك الصلاة:

١- عقد النية وإخلاصها لله رب العالمين يقول سبحانه: «وَمَا أَمْرَا إِلَّا لِعَبْدُوا الله عليه لَهُ اللِّينَ حُنفاءً» سبحانه: «وَمَا أَمْرَوا إِلَّا لِعَبْدُوا الله عليه وقال جل شانه: «وَمَا أُمْرُوا إِلَّا لِعَبْدُوا الله عُيمِينَ لَهُ اللَّيْنَ» [البينة: ٥]، وأن يبدأ الصلاة بركعتين خفيفتين، فعن عائشة رضي الله عنها قالت: كان صلى الله عليه وسلم إذا قام من الليل ليصلي افتتح بركعتين خفيفتين. رواه مسلم.

۲- صلاة التراويح تكون مثنى مثنى. روى عبد الله
 بن عمر أن رجلاً سأل النبى صلى الله عليه وسلم

عن صلاة الليل، فقال صلى الله عليه وسلم: «صلاة الليل مثنى مثنى، فإذا خشي أحدكم الصبح صلى ركعة واحدة فتوتر له ما قد صلى». رواه البخاري. ٣- ترتيل القراءة مع تدبرها، وإن قل عدد الركعات أولى من كثرتها مع عدم الترتيل، وإلى ذلك الرأي ذهب ابن مسعود وابن عباس رضى الله عنهما.

الاستراحة بين كل أربع ركعات ؛ لأنه مما تواتر عن السلف أنهم كانوا يطيلون القيام يسلمون من كل ركعتين.

والوتر سنة مؤكدة عن النبي صلى الله عليه وسلم، ففي الحديث: «يا أهل القرآن أوتروا، فإن الله وتر يحب الوتر». [أبو داود وصححه الألباني].

وأكثر أهل العلم على أن الوتر ليس بفريضة، ووقته من بعد صلاة العشاء إلى قبل طلوع الفجر، بحيث تكون آخر صلاته بالليل وترًا، فعن عبد الله بن عمر عن النبي صلى الله عليه وسلم قال: «اجعلوا آخر صلاتكم وترًا»[أبو داود وصححه الألباني].

والأولى لمن تيقن القيام آخر الليل تأخير الوتر، ومن غلب على ظنه أنه لن يقوم فليوتر قبل النوم. فعن جابر بن عبد الله قال: قال صلى الله عليه وسلم: «من خاف ألا يقوم من آخر الليل فليوتر أوله، ومن طمع أن يقوم أخره فليوتر أخر الليل، فإن صلاة آخر الليل مشهودة، وذلك أفضل». رواه مسلم.

ولما سأل مسروق عائشة رضي الله عنها عن وتر النبي صلى الله عليه وسلم فقالت: من كل الليل أوتر: أوله وأوسطه وأخره، وانتهى وتره إلى السحر. [رواه مسلم].

وعن طلق بن علي عن النبي صلى الله عليه وسلم أنه قال: «لا وتران في ليلة» [أحمد وصححه الألباني]. وأقل ركعات الوتر ركعة واحدة وأكمله إحدى عشرة أو ثلاث عشرة، وكان صلى الله عليه وسلم يقرأ في الوتر بسبح والكافرون والإخلاص كما في حديث أبي بن كعب، وإذا سلم قال: سبحان الملك القدوس ثلاث مرات [أبو داود وصححه الألباني].

وكان يقنت في الوتر، وعلّم الحسن بن علي أن يقول في الوتر: «اللهم عافني فيمن عافيت، وتولني فيمن توليت، واهدني فيمن هديت، وقني شر ما قضيت، وبارك لي فيما أعطيت، إنك تقضي ولا يُقضى عليك، إنك لايذل من واليت، ولا يعز من عاديت، سبحانك ربنا تباركت وتعاليت» [ابن ماجه وصححه الألباني]. فنسأل الله أن يتقبل منا الصيام والقيام والسجود والركوع والدعاء، وأن يبلغنا رمضان القادم.

إنه ولي ذلك والقادر عليه. والله من وراء القصد. الحمد لله رب العالمين وصلى الله وسلم وبارك على نبينا محمد وآله وصحبه أجمعين، ففي المقالين السابقين كان حديث عن التخطيط الدعوي ثم حديث عن التدريب الدعوي، ويأتي هذا المقال في شهر الصيام ليفتح الباب واسعًا للإفادة من التخطيط ولممارسة التدريب والتنفيذ العملي!

فأقول وبالله التوفيق: الدعوة إلى الله من أفضل القرُبات وأنفع الصالحات، وهي من أعظم الواجبات المحتمات على كل مسلم بحسب ما آتاه الله من الإمكانات؛ ذلك أنها وظيفة الأنبياء والأولياء، قال الله تعالى: «ثل مَنوه سبيل أَدْعُوا إلى الله عَن بَصِيرَةِ أَنا الله تعالى: «ثل مَنوه سبيل أَدْعُوا إلى الله عَن بَصِيرَةِ أَنا الله عَن بَصِيرَةً أَنا الله عَن الله عَن الله عَلى الله عَن الله عَنْ الله عَنْ الله عَن الله عَن الله عَنْ الله عَنْ الله عَن الله عَنْ ا

والدّعوة إلى الله قولاً أحسن الأقوال، والدعوة إلى الله عملا أحسن الأعمال، قال الله تعالى: «وَمَنْ أَخَتُ مُوَالًا الله تعالى: «وَمَنْ أَخَتُ مُوَالًا إِنَّنِي مِنَ أَنْ مَنْ مَا إِلَى الله وَعَمِلَ صَلِحًا وَقَالَ إِنَّنِي مِنَ الْمُسْلِمِينَ » [فصلت: ٣٣].

فَأَفْضُلُ الْخَلِقِ بعد رسل الحق سبحانه هم من يبلغون كلمات الله لعباده، ويخلفون أنبياء الله تعالى في أممهم، فهم أولى الناس بنضارة الوجوه والفقه في الدين، كما قال خاتم النبيين صلى الله عليه وسلم: «نضر الله امرأ سمع مقالتي فبلغها، فربّ حامل فقه غير فقيه، ورب حامل فقه إلى من هو أفقه منه» [أخرجه ابن ماجه بسند صحيح (١/٥٤].

وممارسة الدعوة يمتد توقيتها الزماني ليشمل العمر كله! ويتسع توقيتها المكاني ليشمل الأرض بأسرها! وهي تتأكد بعد ذلك في كل مكان وزمان فاضل!

ولقد علم أنبياء الله تعالى الدعاة هذا المعنى الجليل، فقال تعالى على لسان نبيه نوح عليه السلام: «قَالَ رَبِّ إِنَّ دَعَوْتُ فَلِي لِكُو وَنَهَالًا» [نوح: ٥].

ونبينا صلّى الله عليه وسلم دعا قومه بمكة ليلا [أخرجه الطبراني في الكبير (٢٥٠/١٧) عن أم الفضل وابن عباس مرفوعاً]، وأخذ بيعتي العقبة من الأنصار ليلا [أخرجه البخاري (٣٨٩٣)، ومسلم ١٩٠٧)، عن عبادة ابن الصامت مرفوعاً] وعلم وبشر بعد منتصف الليل وخوف وذكر بعد ذهاب ثلثي الليل [أخرجه البخاري (١١٢٧)، ومسلم من النوم في الليل [أخرجه البخاري (١١٢٧)، ومسلم من النوم في الليل [أخرجه البخاري (١١٢٧) نهاره ومسلم (٧٧٥)، عن علي مرفوعاً] تم كان نهاره كله دعوة إلى الله!

فإذا تأكدت الدعوة إلى الله في كل حين فهي

الدعوة إلى الله في رمضان

اعداد/ د.محمد بسری

رمضان ١٤٣٧ هـ التوكيد ١٩] ٥ ٠ ٠ ٠

في زمان الإقبال على الله آكد ولم ير الإنسان أن تضرب من كل عمل صالح بسهم، واجتهد مُعانًا على الشيطان كما رُئى في رمضان!

القلوب كما تلى في رمضان! به في ليالي رمضان!

وما كان المسلم في زمان أجود منه في

# رمضان أقبل قم بنا يا صاح

الناشئ لا بد وأن يغتنمها!

وممارسة الدعوة في رمضان لم يكن بعضهم ينقطع عن دروس العلم، لا الدعوة والوعظ والتذكير! وإحياء معانى التقوى وإصلاح النفوس.

ومجاهدة للنفس على صالح العادات، واجتهاد والدعوة معًا. في اكتساب الفضائل والحسنات.

الجهاد، وأسلافنا الصالحون ما تركوا الدعوة إلا في رمضان!

وهل اكتحلت عينا النبي بالفتح إلا في رمضان!

وهل اندحر الصليبيون أو التتار المغول إلا في رمضان!

أفبعد ذلك كله يسوغ أن يسأل داعية أو طالب علم هل للدعوة مكان في رمضان؟!

نعم! عليك أيها الداعية الصائم أن تحسن إعداد خطتك الدعوية الرمضانية مع أهل مسجدك وحيك، ومع أهل صنعتك ومهنتك، ومع أهل بيتك وأولادك وقرابتك، الأكرمين، وأرحم الراحمين. ومع أصحابك وأقرانك وإخوتك، واعزم على

في إيصال الخير إلى الغير: « فَإِذَا عَزَمَ ٱلأَمْثُ فَلَوْ وما تلى القرآن الذي هو مادة حياة مَن فَوْ الله لكان خَرا لَهُمْ» [محمد: ٢١]، وأعد عدتك وأر الله خيرًا من قلبك، وصف نبتك وما اعتنى أحد بالقيام خلال العام عنايته وإرادتك، وقل «إياك أريد بما تريد»، قال الفضيل بن عياض: «إنما يريد الله عز وجل منك نيتك وإرادتك فلا تقعد بك همتك فتكون ممن قد يقال لهم: «وَلَوْ أَرَادُوا ٱلنَّصُرُومَ لَأَعَدُوا لَهُ عُدَّهُ» [التوبة: ٦٤].

0 0 0

. .

.

. 0 0

0 0

.

( O .

. .

. 0 0

(0 (0

. .

9 3

.

(0 (0 0 0

0 0

0 0

9 9

0 0 0

(9 (9

9 9

0 0 ...

00

00

0 0 0 0

0 0

0 0 0 0

0 0 0 0

0 0 0 0

0 0 0 0

0 0

0 0

هذا أوان تبتل وصلاح أيها الداعية الرمضاني: هلم مع أهل أفلا يهتبل الداعية الموفق هذا الخير المسجد إلى مدارسة يومية لكتاب الله بعد الدافق في شهر التوبة والإنابة والرحمة! الفجر! وأقبل على درس تربوي عام بعد إنها فرصة ينبغى للداعية الحصيف أن يحسن صلاة العصر، وشارك في إقامة التراويح التخطيط لها، وهي أيام عمل وتدريب للداعية بصوت وأداء مرضى، ونبِّه إلى أحكام رمضان في الصيام والقيام وذكر بفضائل ليلة القدر واغتنام سائر العشر، وأكثر لينقطع عن أسلافنا الصالحين، وإنما كان من توزيع المطويّات والنشرات التي تذكر الخلق بأصول دينهم وتنبههم إلى ما لا يتفطنون له من المخالفات والآثام، في القلوب، وغرس الاهتمام بفقه التغيير وظف طاقات الشباب من حولك، فقد أهل علينا الهلال في وقت العطلة الصيفية، فليس رمضان إلا محطة تزود بالصالحات وهو توقيت ملائم للاجتهاد في العبادة

ثم إن للمرأة الداعية نصيبًا أي نصيب! ولا يخلو لسان الداعية في رمضان من فهي تعمل بالخير وتسعى بالنصيحة بين تذكير بواجب السعى للتمكين وإقامة علم بنات جنسها، وهي أنجح في هذا العمل من دعوة الرجال لها، فعلى المرأة الداعية إلى دينهم بالحجة والبيان، ولا تركوا إزالة أن تجتهد في طاعة ربها ونفع صديقاتها كل عائق يمنعهم عن ذلك بالسيف والسنان، وقريباتها بإيصال الكتيب النافع، وإهداء وإلا فهل كانت وقعة بدر الكبرى ويوم الفرقان الشريط المسجل والقرص الإلكتروني، وبجمع الصدقات وإيصالها إلى الأخوات المحتاجات، وهكذا تتنوع سبل الدعوة في رمضان، فإذا شارف الشهر على الانتهاء فدعوة متأكدة لصلاة العيد والتذكير بصدقة الفطر والتنبيه على ما تمس الحاجة إلى بيانه من آداب العيد، وما ينبغى أن يكون عليه المسلم من العهد بعد رمضان.

بلغتا الله رمضان وسلمنا الله لرمضان، وتسلمه منا متقبلا، وأعاده علينا أعوامًا عديدة، وأزمنة مديدة بفضله ومنه، إنه أكرم

والحمد لله رب العالمين.

# على حشيش

لقد بينا في العدد السابق عدد شعبان ١٤٣٣هـ، أن أخى الشيخ أبا يحيى زكريا حسيني رحمه الله، تركنا ونحن نسير مع أنفاس رسول الله صلى الله عليه وسلم حتى قطعنا مسافة (٢٨٥٠) حديثًا صحيحًا ثابتًا ختمتها بحديثين حديث «نسمة المؤمن»، وحديث «الشهداء سبعة».

وانتهى هذا القسم: «درر البحار من صحيح الأحاديث القصار» بالنهاية الكريمة لأبى يحيى، سائلاً الله أن يختم له ببشريات هذين الحديثين.

وكان منهجنا الذي اتبعناه في هذا القسم مُبْنيًا على مراتب الصحيح والتي بيّنها الإمام النووي في «التقريب» وشرحها السيوطي في «التدريب» (١٢٢/١) قال: «والصحيح أقسام: أعلاها ما اتفق عليه البخاري ومسلم، ثم ما انفرد به البخاري، ثم مسلم، ثم ما كان على شرطهما، ثم ما كان على شرط البخاري، ثم ما كان على شرط مسلم، ثم ما صح عند غيرهما». اه.

المخطوطة وأسباب التقسيم

١- لقد وفقنا الله في زيارتنا لمكتبة الحرم النبوي الشريف فحصلنا على مخطوطة مبينًا عليها:

أ- مكتبة الحرم النبوي الشريف «الحديث».

ب- اسم المخطوطة: «درر البحار في الأحاديث القصار».

المؤلف: الإمام السيوطي.

عدد الأوراق: ٩٠ ورقة.

△- رقم المخطوطة بالمكتبة: ٢١٣/١٠٧

٧- بالبحث في أحاديث المخطوطة وجدتها:

 الم تُحقق وبالتالى لم يُعرف المقبول والمردود، وهي ثمرة علم الحديث.

اختلطت فيها الأحاديث بالضعيفة.

٣- بل وجدت الحديث الثاني في المخطوطة من شر الأحاديث الضعيفة وأقبحها، وهذه رتبة الحديث الموضوع الذي أجمع العلماء على أنه لا تحل روايته لأحد علم حاله في أي معنى كان

إلا مع بيان وضعه، ولكن المؤلف - عفا الله عنا وعنه - لم يبين وضعه، وكل ما أورده حوله قال: «أجال البهائم كلها وخشاش الأرض في التسبيح فإذا انقضى تسبيحها قبض الله أرواحها، وليس إلى ملك الموت من ذلك شيء» في العظمة عن أنس». اه.

قلت: والحديث أخرجه أبو الشيخ في «العظمة» (-۱۲۳۲)، والعقيلي في «الضعفاء الكبير» (۱۹۲۳/۳۲۱/٤) من طریق الولید بن موسی الدمشقى عن الأوزاعي عن يحيى بن أبي كثير عن الحسن عن أنس بن مالك به.

قال العقيلي: الوليد بن موسى الدمشقى أحاديثه مواطيل لا أصول لها ليس ممن يقيم الحديث.

وأخرجه ابن الجوزي في «الموضوعات» (٢٢٢/٣) وقال: «هذا حديث موضوع والمتهم به الوليد».

٤- أما الحديث الأول من حديث أنس قال: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: «أتى باب الجنة يوم القيامة فاستفتح..» الحديث أخرجه مسلم (ح۱۹۸).

من هنا رأيت من الواجب علينا لتحقيق ثمرة علم الحديث فصل الصحيح عن الضعيف، وعليه فقول الإمام السيوطي في مقدمة المخطوطة: «وسميته درر البحار في الأحاديث القصار»، وجب أن يقسم إلى قسمين:

- القسم الأول: «درر البحار من صحيح الأحاديث القصار».

- القسم الثاني: «درر البحار من ضعيف الأحاديث القصار».

والحمد لله وصل القسم الأول كما بيُّنا أنفًا إلى (٢٨٥٠) على المنهج الذي بيناه، وكان الحديث الأول في المخطوطة يقع في هذا القسم تحت رقم (١١٩١) تبعًا للمنهج.

القسم الثاني: ردرر البحار من ضعيف الأحاديث القصار، هذا القسم مبنى على قاعدة حديثية في أعلى

درجات الصحة حيث أخرج البخاري في «صحیحه» (ح۷۰۸٤)، ومسلم (ح۱۸٤٧) من حدیث حذيفة بن اليمان قال: «كان الناس يسألون رسول الله صلى الله عليه وسلم عن الخبر، وكنت أسأله عن الشر مخافة أن يدركني».

وأي شر يصاب به الإنسان إذا أدركه حديث لم يقله النبى صلى الله عليه وسلم فينقله وأمامه هذا الوعيد الذي أخرجه الإمام البخاري في حديث سلمة بن الأكوع قال: سمعت النبي صلى الله عليه وسلم يقول: «مَنْ يَقل عَلَيْ مَا لَمْ أقل فُلْيِتْبُواْ مُقْعِدُهُ مِنَ النَّارِ».

من أجل ذلك نبين في هذا القسم ضعيف الأحاديث القصار بألخص عبارة، وأخلص إشارة.

ونبدأ هذه السلسلة - إن شاء الله - بأحاديث تتعلق بشهر رمضان والصيام:

 اؤل شهر رَمَضانَ رَحْمَة، وَأَوْسَطة مَغفرة، وَأَخْرُهُ عَتْقِ مِنْ النارِ».

أخرجه ابن عدى في «الكامل» (٣١١/٣) (٧٧٣/٤٠) عن أبي هريرة مرفوعًا، وعلته سلام بن سليمان بن سوار. قال ابن عدى: وهو عندى منكر الحديث، وأخرجه العقيلي في «الضعفاء» (۲۷۱/۱۲۲/۲) وقال: لا أصل له من حديث الزهرى، فالحديث منكر.

 ٢- «شَهْرُ رَمَضَانَ مُعَلَقَ بَيْنَ السَماء والأرْض لا يرفع إلا يركاة الفطر».

الحديث لا يصبح: أخرجه ابن الجوزي في «العلل المتناهية» (ح ٨٢٤) عن جرير بن عبد الله مرفوعا، وقال: لا يصح.

 ٣ «صَائمُ رَمَضَانَ في السُفر كالمفطر في الحضر».

الحديثُ لا يصبح: أخرجه ابن ماجه (ح١٦٦٦) من حديث أبى سلمة بن عبد الرحمن عن أبيه مرفوعًا وهو لم يسمع من أبيه، وفيه أسامة بن زيد الليثي ضعيف.

 -٤ «خَمْسُ خَصال تَفْطرُ الصَّائِمَ وتُنقضُ الوضوء: الكذبُ، والنَّميمة، والغَيبة، والنَّظرُ بشهوة، واليمن الفاحرة».

الحديث لا يصح: أخرجه ابن الجوزي في «الموضوعات» (١٠٩/٢) من حديث أنس مرفوعًا وقال: هذا حديث موضوع وأورده الشوكاني في «الفوائد» (ص٩٤) قال في اللالئ: موضوع بسعيد- يعنى عنبسة كذاب، والثلاثة فوقه مجروحون.

٥- «الصَّائمُ في عبادة من حين يصبح إلى أنْ

يُمْسى مَا لَمْ يَغْتَتْ، فَإِذَا اغْتَابَ خُرَمَ صَوْمُهُ». الحديث لا يصح: رواه الديلمي في «الفردوس» (٣٦٢٤) من حديث ابن عباس مرفوعًا. والديلمي (ح٠٤١٠) من حديث أبي هريرة وفي سنده عبد الرحيم بن هارون كذاب، والحديث موضوع.

١- «الصَّيَامُ جُنة مَا لَمْ يُخْرَقَها بِكُذِبِ أَوْ غَنْيَة». الحديث لا يصح: رواه ابن عدى (١٢٩/٣)، والطبراني في «الأوسط» (ح٢٥٣٦، ٧٨١٤) من طريق الحسن عن أبى هريرة مرفوعًا، وفيه الربيع بن بدر السعدي متروك، والحسن لم يسمع من أبي هريرة، فالحديث ضعيف جدًا. ٧- «مَنْ أَحْيَا لَيْلَةَ الْفَطْرِ وَلَيْلَةَ الْأَضْحَى لَمْ يَمُتْ قَلْبُهُ يَوْمَ تَموتُ القلوبُ».

الحديث لا يصبح: رواه الطبراني في «الأوسط» (ح١٥٩) من حديث عبادة بن الصامت مرفوعا، وفي إسناده عمر بن هارون البلخي هالك، وله متابعات تزيد الحديث وهنا على وهن.

٨- «مَنْ أَفْطُر يَوْمًا مِنْ رَمَضَانَ في غَيْر رُخْصَبة رَخْصَها اللَّه له، لَمْ يُقْض عَنْهُ صيَّامُ الدُّهر كُلَّهُ وإنْ صَامَهُ».

الحديث لا يصح: رواه أحمد في «المسند» (٢/ ٢٨٦، ٤٤٤، ٥٥٨، ٤٤٠)، وأبو داود (٢٣٩٦، ۲۳۹۷)، والترمذي (۷۲۳)، وابن ماجه (۱۳۷۲) من حديث أبى المطوس عن أبيه عن أبي هريرة مرفوعًا، ولقد لخص الحافظ ابن حجر في «الفتح» (١٩١/٤) علله في ثلاث:

١- الاضطراب، ٢- الجهل بحال أبي المطوس، ٣-الشك في سماع أبيه من أبي هريرة، وللحديث إسناد أخر عند الدارقطني في «الصلاة» (٢١٢/٢)، وفي إسناده عمار بن مطر وهو هالك.

«يَوْمُ صَوْمَكُمْ يَوْمُ نحركَم».

الحديث لا يصح: أورده السخاوي في «المقاصد» (ح١٣٥٥) وقال: لا أصل له.

# بدائل صحيحة في الصيام:

هذه البدائل أوردناها في القسم الأول «درر البحار من صحيح الأحاديث القصار» الأحاديث: (VTY, ATY, PTY, .37, 137, 737, 737, 337, 037, 737, V37, A37, P37, .07, 107, 707, 707, 307, 007, 707, 407, 407, 907, 177, 157, 757, 757, 357, 057, 557, 760, 300, ٥٨٥، ٢٨٥، ٧٨٥، ٨٨٥، ٩٨٥، ١٩٥، ١٩٥، ٢٩٥)، هذه الأحاديث من المتفق عليه، وهناك يقية المراتب في أحاديث الصيام.

وللحديث بقية، والحمد لله رب العالمين.

الحمد لله الذي هدانا للإسلام وجعلنا خير أمة أخرجت للأنام وأشهد أن لا إله إلا الله وحده لا شربك له، وأشهد أن محمدًا عبده ورسوله، صلى الله عليه وعلى أله وسلم.

أما بعد: فاتقوا الله معاشر المسلمون فمن اتقى الله وقاه ومن توكل عليه كفاه ومَن يَتِّق ٱللَّهُ يَجْعَلُ لَّهُ، تَخْرِجًا اللهِ وَيُرْزُقُهُ مِنْ حَيْثُ لَا يَحْتَسِبُ وَمَن يَتُوكُلُ عَلَى اللَّهِ فَهُو مسبعة » [الطلاق: ٢-٣].

# وسطية الاحترام والتقدير

ما بين يمين يمارسون الغلو في التقديس وشمال يصدرون سياسة الإسقاط والتدنيس، ضاعت وسبطة الاحترام والتقدير، وما بين فئة شعارها: فلان خبرنا وابن خبرنا وسيدنا وابن سيدنا، وفئة قائلة عن نفس الشخص: فلأن هو شرنا وابن شرنا وظالمنا وابن ظالمنا..

ضاعت بن الفئتين فئة سطر منهجها شيخ الإسلام يقوله: «فأما الصديقون والشبهداء والصالحون فليسوا بمعصومين، وهذا في الذنوب المحققة، وأما ما احتهدوا فيه فتارة بصيبون وتارة بخطئون فإذا احتهدوا وأصابوا فلهم أجران وإذا اجتهدوا وأخطئوا فلهم أجر على اجتهادهم وخطؤهم مغفور لهم، وأهل الضلال يجعلون الخطأ والاثم متلازمَان، وأهل العلم والإيمان لا ئعصمون ولا يُؤثمون».

في عصرنا فئة إن لم تكن عندهم رقم مائة فأنت صفر بلا مراء، وضاعت بين الرقمين أرقام يمكن من خلالها الالتقاء، فلا وسطية ولا عدل ولا أنصاف حلول، ولا مراعاة للجوانب المضيئة، إنما هو النظر بعن البخس والحور والإلحاد.

لقد حفلت محالس الناس ومنتدياتهم بمظاهر من

# لفضيلة الشيخ

أحمد بن عبد العزيز الشاوي إمام مسجد عوف بن مالك بالقصيم

النقد الهدام والحديث بمسائل الأحياء والأموات، وصور من التجنى المغلف بغلاف الغيرة على الدسنااا

رأينا الجرح بلا بليل فيتعرض البعض لجرح الآخرين من غير حجة ولا برهان، وإنما للتشفي وليصبح النقد مهنة لذلك المنتقد في نقد المخالفين..

وراينا النقد والسب وقد اعتمد على حجج واهبة؛ إما لعدم التثبت، أو لعدم عدالة الناقل أو لأنه بهم في خبره، أو تحميل الكلام ما لا يتحمل، وهذا ملحوظ والله المستعان.

راينا صورًا من تتبع العثرات وعدم الموازنة سين الهفوة والفضائل، وراينا الطعن في النيات والمقاصد بدعوى أن مقصد ذلك الإنسان سيء، والحكم عليه في نيته بالظن، وهذا مسلك خطير فمعرفة ما في السرائر موكول إلى الله سبحانه وتعالى.

رابنا التندر على الدعاة في المجالس واستغلال أى فرصة للغمز والطعن بحجة بيان الحق وتعرية العاطل وأهله.

سمعنا التهويل في نقد بعض العلماء أو الدعاة، ورميهم بالكذب أو البدعة أو المداهنة وتمييع الدين كما سمعنا الجور والإفك في رميهم بالخروج واتهامهم بالإرهاب تجاوبًا مع زيف





الإعلام وزيغه.

سمعنا صورًا من الخلل في التربية على احترام الآخرين وتفهم وجهات نظرهم.

إذا خالفت رأى عالم أو داعية قالوا: أنت عدو للعلماء والدعاة، وإن عاتبت محاهدًا وخالفته في رأى من أرائه أو عمل نسب إليه قالوا: أنت من خذلة المجاهدين، وإن ظللت سنين عددًا تسير على الحق الذي يو افقونه ثم خالفتهم يومًا في مسألة اجتهادية رفعوا أمامك شعار كفارات العشير: «ما رأينا منك خيرًا قط».

تلك المظاهر نتجت عن غيرة محمودة في بدايتها، لكنها قد تحر صاحبها إن لم يتحرز شيئا فشيئا حتى بقع في لحوم إخوانه ودعاته من حيث لا يشعر، أو هي نتاج حسد أو هوي أو ثمرة تقليد وتعصب أو إفراز للتعالم الذي كثر في عصرنا أو سببها النفاق وكره الحق وسوء الظن مع بعد الأمة عن علمائها.

# عوقف السلم عن الأشخاص والبيئات والمسات

لقد عُنى ديننا عناية كبيرة بموقف المسلم من الأشخاص والهيئات والمؤسسات جرحًا وتعديلا، ولم يترك للعواطف الشخصية والحمية الحاهلية مكانا في الحكم على الناس حتى ولو اختلف معهم وأضمر لهم البغضاء أو أظهر لهم العداء « يَكَأَنُّهَا ٱلَّذِينَ مَامَنُوا كُونُوا فَرَّبِينَ بِٱلْقِسْطِ شُهَدَّلَة لِلْهِ وَلَوْ عَلَىٰ أنفيكم » [النساء: ١٣٥].

ومن الميثاق الذي واثق الله به الأمة المسلمة: القوامة على البشرية بالعدل المطلق الذي لا يميل ميزانه مع المودة والشيئان؛ ولا يتأثر بالقرابة أو المصلحة أو الهوى في حال من الأحوال... العدل المنبثق من القيام لله وحده بمنجاة من سائر المؤثرات.. والمنبثق الشعور برقابة الله وعلمه بخفايا الصدور.

إن المسلم تحكمه في الكلام عن إخوانه ممن تربطهم به عقيدة واحدة ومنهج واحد تحكمه قواعد وأسس منطلقها كتاب الله وسنة رسوله. يا أيها المتكلمون: قبل أن تتكلموا وتحكموا على غيركم تذكروا أن كل بني أدم خطاء، فالخطأ صفة

لازمة لا ينحو منها أحد من البشر ما عدا الأنساء، ولو نحا منها أحد من الناس لنحا منها خير القرون صحابة رسول الله صلى الله عليه وسلم. ما أمها المتكلمون: تذكروا «إن جَاءَ كُرْفَاسِقُ بِنَيَا فَتَيَنْوَا » [الحجرات: ٦]، فمن العدل والإنصاف أن يتثبت المسلم من كل خدر وظاهرة قدل الحكم عليها، و ان من الظلم والاعتداء الحكم على أمر بمحرد الظنون والأوهام وقبل التثبت التام منه « وَلا نَقْفُ مَا لَيْسَ الله بم ولم الإسراء: ٣٦]، فلا تتبع ما لم تعلمه علم البقين وما لم تتثبت من صحته من قول نُقال ورواية تروى، ومن ظاهرة تفسر أو واقعة تعلل، ومن حكم شرعى أو قضية اعتقادية.

وأسات الكتاب وأحاديث السنة تتضافر على تقرير هذا النهج المتكامل، فلا يقول اللسان كلمة ولا يروى حادثة ولا ينقل رواية ولا يحكم العقل حكمًا، ولا يعرم الإنسان أمرًا إلا وقد تثبُّت من كل جزئية، ومن كل ملابسة ومن كل نتيجة، فلم يبق هناك شك ولا شبهة في صحتها.

قال ابن حجر رحمه الله: «إن الذي يتصدى لضبط الوقائع من الأقوال والأفعال والرجال، بلزمه التحرى في النقل. فلا بحزم إلا بما يتحققه، ولا يكتفى بالقول الشائع وإن كان في الواقعة أمر فادح، سواء كان قولا أو فعلا أو موقفا في حق المستور، فينبغى ألا يبالغ في إفشائه، ويكتفى بالإشارة، لئلا يكون وقعت منه فلتة، ولذلك يحتاج المسلم أن يكون عارفا بمقادير الناس وأحوالهم ومنازلهم: فلا يرفع الوضيع، ولا يضع الرفيع». انتهى كلامه.

يا أيها المتكلمون: قبل أن تتكلموا تذكروا « آجَيْرًا كُبِرًا مِنَ ٱلْفُلِنَ» [الحجرات: ١٢] إن أمر المسلم في الأصل قائم على الستر وحسن الظن به، وفي حادثة الإفك عندما قبل ما قبل بين الله سيحانه الموقف الصحيح الذي ينبغي لكل مسلم أن يقفه فقال « لُولِا إِذْ سَمِعتُمُوهُ ظُنَ الْمُؤْمِنُونَ وَالْمُؤْمِنَاتُ بِانفسيم خَيْرًا » [النور: ۱۲].

يا أيها المتكلمون: قبل أن تتكلموا فلا يغب عن ضمائركم قول الحق جل وعلا: «مَّا يَلْفِظُ مِن فَوْلِ إِلَّا





لَنَّهِ رَفِيُّ عَبِيَّهُ» [ق: ١٨] وتذكروا تحذير الله لعباده «رَّلَا يَفْتُ بِّضُكُمُ مِّضَنَّهُ» [الحجرات: ١٢].

لا تنسوا «وهل يكب الناس في النار على وجوههم أو على مناخريهم إلا حصائد السنتهم» لا يغب عن بالكم «إن الرجل ليتكلم بالكلمة من سخط الله لا يظن أن تبلغ ما بلغت يهوي بها في النار أبعد من بن المشرق والمغرب».

إن المسلم يخاف من الله عز وجل قبل أن يتكلم في إخوانه أو يحكم عليهم وعلى مقاصدهم، إن المسلم الذي يحفظ قول الله «رَلايَنْتَي يَشْنُكُم مِسْنًا» [الحجرات: ١٢] ويسمع قول المصطفى صلى الله عليه وسلم: «إن دماءكم وأموالكم وأعراضكم حرام عليكم كحرمة يومكم هذا «.

إن مسلمًا يدرك هذا، لحري أن يكف لسانه عن الخوض في أعراض إخوانه المسلمين، ويمسك لسانه عن التجريح لعلماء الأمة ودعاتها «وهل يكب الناس في النار على وجوههم إلا حصائد السنتهم».

يا من تقع في غيبة إخوانك بحجة التقويم والإصلاح قبل أن تتكلم اسال نفسك بصدق وتجرد ما هو الدافع الحقيقي لهذا الكلام أهو الإخلاص والنصح لله ولرسوله وللمسلمين أم هو الهوى والحسد والكراهدة؟!

تامل في جوابك عند الله يوم يسالك عن قولك هذا وتذكر قول الحق: « وَاعْلَمُوا أَنَّ اللهَ يَعْلَمُ مَا فِي أَنْشُرِكُمْ فَأَوْنَ أَنْلُم مَا فِي أَنْشُرِكُمْ فَأَوْنَ أَنْلُم مَا فِي أَنْشُرِكُمْ فَأَخَذُرُوهُ » [البقرة: ٢٣٥].

قواعد الكلام في الناس

يا أيها المتكلمون: هل نسيتم وأنتم تتكلمون أو تحكمون «رَإِنَا قُلْتُمْ فَأَعْدِلُواْ» [الأنعام: ١٥٧].. إن الكلام في الآخرين والحكم عليهم يجب أن يكون بعلم وعدل وإنصاف « يَتَأَمُّهَا الَّذِينَ مَامَنُواْ فَوَالْ فَوَيْنِ فَلَا يَجْرِعَنَّكُمْ مُلَوَاً وَالْقِسْطِ وَلَا يَجْرِعَنَّكُمْ شَهْدَاءً وَالْقِسْطِ وَلَا يَجْرِعَنَّكُمْ شَهْدَاءً وَالْقِسْطِ وَلَا يَجْرِعَنَّكُمْ شَهْدَاءً وَالْقِسْطِ وَلَا يَجْرِعَنَّكُمْ شَهْدَاءً وَاللَّائِدة: ٨].

قال شيخ الإسلام: «والكلام في الناس يجب أن يكون بعلم وعدل لا بجهل وظلم كحال أهل المدع».

المنصفون فقط هم الذين يذكرون المرء بما

فيه من خير أو شر ولا يبخسونهم حقه ولو كان الموصوف مخالفًا لهم في الدين والاعتقاد أو في المنهج والانتماء، فكيف إذا كان من إخواننا وعلمائنا ممن نتهمهم في عقيدتهم أو سلوكهم.

قال الذهبي رحمه الله: «ونحب السنة وأهلها ونحب العالم على ما فيه من الاتباع والصفات الحميدة، ولا نحب ما أبتدع فيه بتأويل سائغ وإنما العبرة بكثرة المحاسن».

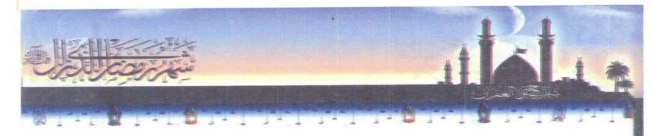
وقال ابن القيم رحمه الله: «فلو كان كل من أخطأ أو غلط تُرك جملة وأهدرت محاسنه لفسدت العلوم والصناعات والحكم وتعطلت معالمها».

وهكذا منهج القرآن والسنة فكتاب الله ينصف أهل الكتاب «وَمِنْ أَمْلِ ٱلْكِتَبِ مَنْ إِنْ تَأْمَتُهُ بِقِطَارٍ مُؤْرَفِهِ أَمْلِ ٱلْكِتَبِ مَنْ إِنْ تَأْمَتُهُ بِقِطَارٍ مُؤْرَفِهِ الله صلى الله عليه وسلم ينصف حاطبًا وقد أفشى سرًا من أسرار الدولة فيقول لعمر: «أليس من أهل بدر، لعل الله قد اطلع على أهل بدر فقال: اعملوا ما شئتم فقد غفرت لكم ».

إن الكلام في الآخرين بدون علم ولا عدل بل بظلم وهوى، سبب لكثير من التفرق بالقلوب وحدوث الشحناء والحسد والتباغض بل سبب الفشل وذهاب وحدة الصف وقوته.

يا أيها المسلمون: إن من العدل في الأحكام العدل في المفاضلة، والتفضيل بين الناس على وجهين: مطلق ومقيد، فالمطلق أساسه التقوى وقوة الإيمان ولنا الظاهر والله يتولى السرائر.

والتفضيل المقيد حسب قيده فالناس يتفاضلون في أمور ومواهب وقدرات، والتفضيل المطلق في كل الأمور يصعب الحكم به في كثير منها بلا تفصيل؛ لأن التفضيل بدون التفصيل لا يستقيم ورب صفة هي كمال لشخص وليست كمالاً لغيره، بل كمال غيره بسواها، فكمال خالد بشجاعته، وكمال ابن عباس بفقهه وعلمه وكمال أبي ذر بزهده وورعه.



وتفضيل الأنواع على الأنواع أسهل من تفضيل الأشخاص على الأشخاص، وأبعد من الهوى و الغرض.

يا أبها المتكلمون: تذكروا عند كلامكم وأحكامكم ْ هَلَا تَتَّبِعُوا أَلْمُوكَىٰ أَن تَعْدِلُوا » [النساء: ١٣٥] كلنا نؤمن أن الحق معصوم وثابت، وأما الرحال فأعراض زائلون يقاسون بالحق ولا يقاس الحق بهم.

وكثير منا يعلم ويردد قول مالك رحمه الله: «يؤخذ من قول كل أحد ويُردُ إلا صاحب هذا القبر صلى الله عليه وسلم» فأين واقعنا مما نؤمن به، وأين ممارستنا مما نعلم؟!

لنتأمل في أنفسنا ما هو محور الولاء فنها أهو الرجل أم الحق، وماذا نفعل حين تقدم لنا فكرة الرجل الذي نحبه تحت اسم الرحل الذي نكرهه؟ ألا يدفعنا ذلك إلى رفضها ربما دون النظر فيها؟ وهل يسهل علينا أن نرى الرجل الذي نحبه يخطئ أو نصف رأيه بأنه خطا؟ --

ولنتأمل في واقعنا: ما الروح التي تسيطر على عملنا الإسلامي؟ اليست روح القائد الملهم الوحيد الذي يصنع المعجزات ولا نتصور بقاء العمل مع غيابه؟ هل نتصور إمكانية تنحبته عن العمل؟ أو نتصور وفاته؟ أم أننا نربط بينه ويين العمل ربطا مصبريًا مهما كانت أعماله وتصرفاته.

إن واقعنا يؤكد أننا نسلك عمليًا ما نرفضه نظريًا من شعارات المنتدعة كقولهم: المربد أمام شيخه كالميت بين يدي مغسله، وكقولهم: من قال لشيخه: لمّ، فلن يفلح أبدًا...

بل إن بعضنا قد ينحدر إلى درك سحيق فيكون شبعاره في العمل: وافق أو نافق أو فارق، ولا شك أن هذا خطأ تجب التوبة منه، فالرجل الجليل الذي له في الإسلام قدم صالح وأثار حسنة وهو من الإسلام وأهله بمكان قد تكون منه الهفوة والزلة هو فيها معذور بل ومأحور لاجتهاده، فلا يجوز أن يُتبع فيها، ولا يحوز أن تهدر مكانته وإمامته ومنزلته من قلوب

المسلمين بل نجله ونحترمه وندعو له وننتفع ىعلمه.

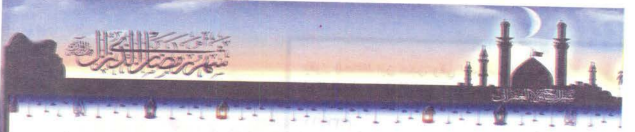
هذه هي ميزة أهل السنة والجماعة دون غيرهم، إن انتسابهم وانتماءهم للكتاب والسنة، ومتبوعهم هو محمد صلى الله عليه وسلم، وأما الرجال عندهم فأدلاء على الحق فما وافق من كلامهم الحق أخذوا به وما لا فلا.

إن المقصود بذلك هو التعلق المرضى بالأشخاص الذي لا يستقيم معه حال ولا يرجى له مال وليس القصد تجريح العلماء أو انتقاصهم بل المطلوب المتابعة والمحبة للعلماء للعاملين والدعاة المخلصين والاستفادة من تحربتهم واحترامهم وتوقيرهم.

وثمة فرق بن التقدير والتقديس، والهدف أن نعرف جميعًا أن الحق حق دائمًا وأما الشخص فيمكن أن يكون محقا أو مبطلا، وهذا هو الموقف السليم بين الحق والرجل، والحق وإن كان قويًا بذاته فلا بد من أشخاص يحملونه، فإذا سألت كيف نعرف هؤلاء من أولئك حتى نستفيد من الدعاة العاملين فأقول لك: من ثمراتهم تعرفهم.

# ضوابط الحكم على الأخرين

أيها الإخوة: إن من قواعد الحكم على الأخرين الانشغال بأخطائنا نحن عن أخطاء غيرنا، قال ابن قتيية رحمه الله:» قد استدللت على كثرة عيوبك بما تكثر من عيب الناس؛ لأن الطالب للعيوب إنما يطلبها بقدر ما فيه منه، والمبالغة والتهويل في نقد الغير غفلة عن عيب النفس». ومن تلك القواعد: عدم التهويل في الأمور الخلافية التي يسوغ فيها الاجتهاد، فقد تكون الأمور التي ينتقد عليها بعض الدعاة أو العلماء أمورًا اجتهادية بسوغ فيها الخلاف، وقد يكون الخلاف فيها قد حصل عند السلف فيأتى بعضهم مهولا أن فلانا قد خالف في المسألة الفلانية، وأن هذا خلل في المنهج وانحراف عنه، وليس الأمر كذلك فلا ينبغي أن تحرنا الخصومة إلى هذا الحد، وحل القضايا



وعلاجها ليس بالفضح والتشهير وإنما بالرغبة الصادقة في الإصلاح والصدق في التناصح.

ضرورة الانشفال بعيوبنا عن الأخرين

وأخدرًا: وقبل أن نعاتب الآخرين ونخوض في أعراض المسلمين ونحمل أنفسنا إثم التجريح والغيبة والتلطخ بالذنب ينبغى أن نضع أنفسنا مكان إخواننا.

فكم من أناس كانوا يذمون فلانًا؛ لأنه لم يفعل كذا، ويتهمون فلانا لأنه فعل كذا فلما وصلوا إلى ما وصل إليه فلان وفلان فعلوا أسوأ مما

أفليس لنا ذنوب مثل ما للمجروحين نخشى أن تهلكنا إن لم يرحمنا ربنا، فما الذي يجعلنا برجاء المغفرة أحق منهم، أفلا نتذكر قول معاوية رضى الله عنه لمسور رضى الله عنه: « لا أبرأ من الذنب فهل تعد لنا يا مسور ما نلى من الإصلاح فإن الحسنة بعشر أمثالها أم تعد الذنوب وتترك الإحسان؟..»

عندما يمارس الواحد منا هذا الأسلوب التربوي في عتابه للناس ومعالجة أخطائهم الحاصلة بحكم الضعف وتغليب الهوى لا تلك الأخطاء الواقعة إصرارًا ومكابرة وعنادًا، عندما نمارس هذا الأسلوب فإن الوئام والألفة ستحل محل الفرقة والشحناء، وهو أسلوب ينفع مع مختلف طبقات الناس وشرائحهم. ولو أننا طبقنا هذا الأسلوب في معالجة الخطأ ووضع الناقد نفسه مكان صاحب الخطأ، ويحث عن الملابسات التي أحاطت به في خطئه لتضامن الناقد، وعذر صاحب الخطأ إن وجد له عذرًا، أو أنه يضع خطأه في حجمه الطبيعي

ولا يعنى هذا تمرير الأخطاء وتبريرها، وإنما يعني معالجتها معالجة عادلة تضع الخطأ في مكانه الطبيعي، ولا تُنسى حسنات المخطئ، كما لا ينسى الناقد أن عليه ذنوبًا كما على غيره، «والسعيد من لم تشغله عيوب الناس عن عبوب نفسه».

من غير تضخيم ولا تهويل.

إن على كل مسلم أراد الحكم على غيره بدافع شرعى، أن يراعى هذه القواعد، فيتقى الله في نقده والفاظه، ويخلص النية لله ويتجرد عن الهوى وحظوظ النفس؟

ولنتذكر أننا جميعًا بين الله تعالى موقوفون ومحاسبون، والله حكم عدل وسيجزي كل عامل يما عمل فلسنا بموكلين بخلق الله نسب هذا ونجرم هذا..

ولنتذكر مقولة الحسن البصري رحمه الله لرجل سمعه يسب الحجاج بعد وفاته فقال له: « يا ابن أخى فقد مضى الحجاج إلى ربه، وإنك حين تقدُّمُ على الله ستجدُ أن أحقرَ ذنبُ ارتكبتُه في الدنيا أشد على نفسك من أعظم ذئب اقترفه الحجاج « لِكُلُ أَمْرِي يَنْهُمْ يَوْمَهِدٍ شَأَنٌ يُغْنِيهِ [عبس: ٣٧] واعلم يا ابن أخى أن الله عز وجل سوف يقتصُ من الحجاج لمن ظلمَهم، كما سيقتصُ للحجاج ممن ظلموه، فلا تشغلنا نفسك بعد اليوم بعيب أحد ولا تتبع عثرات أحد».

فمن سلك هذا السبيل فيرجى له الثواب والسداد وعدم التبعة يوم القيامة بما يقول، ومن أخل بشيء مما سبق فقد وقف على حفرة من حفر النار فلينظر موضع قدمه أن تزل وهو لا يشعر ولا حول ولا قوة إلا بالله.

إننا من خلال هذه القواعد لا ندعو إلى السكوت عن أخطاء العلماء وكتاباتهم، ولكن بطرح هادئ هادف يحاط بسياج من الأدب والتثبت والعدل بعيدًا عن القيل والقال والانفعالات والمهاترات.

فما أحرانا بأن نتربى على هذه المعالم ونربى عليها أجيالنا وشبابنا قبل أن نستيقظ يومًا فنجدنا أمة مشتتة بلعن بعضها بعضا وبلا مرجعية شرعية ولا قيادة علمية فيتخذ الناس رؤوسًا جهالا وتنشأ التصرفات الهوجاء.

نساله تعالى أن يجعل العدل لنا ميزانا، والحق لنا فرقانًا، وأن يخلصنا من حقوق العباد، إنه الهادي إلى سبيل الرشاد.

اللهم صل وسلم على نبينًا محمد...

# متولى البراجيلي

الحمد لله وحده، والصلاة والسلام على من لا نبي بعده، وبعدُ:

اعداد/

فإن الأمل سر من أسرار الله تعالى في خلقه، فلولا الأمل ما تعبد عابد، ولا صنع صانع، أو زرع زارع، ما بحث المريض عن الدواء، ولا الفقير عن الشراء، ولا الوضيع عن المنصب والجاه، ما سعى جاهل في تلقي العلم، وعالم في تسديد الفهم، فحياتنا حجر رحاها، ووقودها الأمل.

يقول الحافظ ابن حجر: وفي الأمل سر لطيف؛ لأنه لولا الأمل ما تهنأ أحد بعيش، ولا طابت نفسه أن يشرع في عمل من أعمال الدنيا. [فتح الباري ٢٣٧/١١].

لذا فإن من حكمة الله تعالى، أن يتقدم العمر بالإنسان، وقد يصل إلى أرذله، لكن الأمل يصير فتيًا قويًا، لا يخبو ضوؤه، أو يهدأ أواره.

فعن أنس رضي الله عنه قال: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: «يهرم ابن أدم ويشب معه اثنان: الأمل، وحب المال». [متفق عليه].

وعن أبي هريرة رضي الله عنه قال: سمعت رسول الله صلى الله عليه وسلم يقول: «لا يزال قلب الكبير شابًا في اثنتين: في حب الدنيا، وطول الأمل». [متفق عليه].

فأمله وحبه للدنيا لا ينقطع عنه بشيخوخته.

والأمل نوعان، نوع محمود، ونوع مذموم. أما المحمود فهو الذي يؤدي إلى نفع الإنسان لنفسه ونفعه لإخوانه، وأعظم أمل للإنسان هو أن يتحصل على رضا الله تعالى فيفوز بجنته وينجو من ناره.

يقول ابن الجوزي: الأمل مذموم للناس إلا للعلماء، فلولا أملهم لما صنفوا، ولا الفوا. [فتح الباري: ٢٣٧/١١].

قُلْتُ: وكل ما كان في معناه من نفع وخير، فهو محمود، وما ليس بذلك فهو مذموم.

يقول ابن حجر: وإنما المذموم منه الاسترسال فيه وعدم الاستعداد لأمر الآخرة، فمن سلم من ذلك لم يكلّف بإزالته. [السابق].

والبخاري بوَّب: باب في الأمل وطوله، بدأه بقول الله تعالى: «فَمَن زُحْزَعَ عَنِ ٱلنَّادِ وَأَدْخِلَ ٱلْجَّكَةَ فَقَدْ فَأَذْ وَمَا ٱلْحَيَّةُ ٱللَّهُ إِلَّا مَتَنعُ ٱلْفُرُودِ » [آل عمران: ١٨٥].

وأما الأمل المذموم: فهو الكسل عن الطاعة والتسويف بالتوبة والرغبة في الدنيا والنسيان للآخرة والقسوة في القلب.

وأرذله أمل الكافرين الذين أملوا في الدنيا وظنوا أنهم مخلدون فيها، فعاشوا لها وبها، فنسوا أن للدندا نهاية ويعدها حساب.

للدندا نهاية وبعدها حساب. قال الله تعالى في حقهم: «وَلَنْجِدَنَّهُمْ أَخْرَضَ النَّاسِ عَلَى حَيْوَةُ وَكَنْجِدَنَّهُمْ أَخْرَضَ النَّاسِ عَلَى حَيْوَةً وَمِنَ الذِينَ أَشْرَكُوا يَوْدُ أُحَدُّهُمْ لَوْ يُعَمَّرُ أَلْفَ سَنَةٍ وَمَا هُوَ بُمُزَحْزِجِهِ، مِنَ الْمَذَابِ أَنْ يُعَمَّرُ وَاللَّهُ بَصِيرُ بِمَا سَنَةٍ وَمَا هُوَ بُمُزَحْزِجِهِ، مِنَ الْمَذَابِ أَنْ يُعَمِّرُ وَاللَّهُ بَصِيرُ بِمَا

يَعْمَلُوكَ » [البقرة: ٩٦]، وأمل هؤلاء الغافلين المنكسة قلوبهم وفطرهم هو الذي ذمّه الله تعالى في قوله: « دَرَهُمْ يَأْكُلُواْ وَيَتَمَتّعُواْ وَيُلّهِمُ الْأَمَلُ فَسَوْفَ يَعْامُونَ » [الحجر: ٣].

هناك ارتباط وثيق بين عبودية الله تعالى وتوحيده، وبين الأمل - المحمود - في صلاح البلاد والعباد، والفوز في الدارين.

وكلما ازدادت الأمال في النجاة والفلاح، سواء على المستوى الفردي، أو على المستوى العام، في الحياة الدنيا، وفي

الأخرة.

وكيف لا، وقد ربط الله تعالى بين عبادته وتقواه وبين صلاح الدنيا ورغيد عيش الهلها، «رَلَوْ أَنْ أَهْلَ الْفُرَى الْهُلُونَ الْفُرَى الْمُنْوَلِقُ الْفُلْحَا عَلَيْمِ الْمُنْوَلِقُ الْفُلْحَا عَلَيْمِ الْمُنْوَلِقِ الْمُنْحَا عَلَيْمِ وَلَكِنَ كَذْبُوا فَأَنْدُنَهُم وَلَيْكِنَ كَذْبُوا فَأَخَذَتُهُم وَلَيْكِنَ كَذْبُوا فَأَخَذَتُهُم وَلَيْكِنَ كَذْبُوا فَأَخَذَتُهُم بِمَا كَانُوا يَكْمِبُونَ »

[الأعراف: ٩٦]. وأما الفوز في الآخرة، فالنصوص فيه أكثر من أن تُحصى، قرآنًا

وسنة. يقول تعالى: «وَمَن يُطِع اللهَ وَرَسُولَهُ يُنْفِلَهُ

يُطِع الله وَرَسُولُهُ يُدُخِلَهُ جَنَاتٍ تَجْدِي مِن تَحْتِهَا ٱلْأَنْهَكُرُ خَلِدِينَ فِيهِكَا وَذَالِكَ ٱلْفَوْرُ ٱلْعَظِيمُ » [النساء: ١٣].

فكلما أُطيع الله في الأرض وعُبد حق عبادته، كلما تجددت الآمال للبشر، وإذا عُصِيَ الله تعالى وأُشرك به، خيّم الياس على الأرض وأهلها، فالله يتودد إلينا ويقيم الحجة علينا، ويرسل الرسل ويُنزل الكتب، ولكن الإنسان الظلوم الحجود بُعرض عن كل هذا.

نظرة تاريخية فطرة الله تعالى (الأصل الأمل)

فالله تعالى خلق الخلق، وأودع في فطرهم توحيده، أَخَذًا عليهم العهد والميثاق، وهم في عالم المذر: «وَإِذْ أَخَذَ رَبُكُ مِنْ أَبَى عَالِم مِن طُهُورِهم دُرِيَّنَهُمْ وَأَشْهَدُمْ عَلَى اَنْفُسِهمْ السَّتُ بِرَبِّكُمْ قَالُوا فَهُورِهمْ دُرِيَّنَهُمْ وَأَشْهَدُمْ عَلَى اَنْفُسِهمْ السَّتُ بِرَبِّكُمْ قَالُوا

مَلَنُ شَهِدَنَا أَلَت تَقُولُوا مِرْمَ الْقِينَمَةِ إِنَّا حُتًا عَنْ هَذَا عَنْ هَذَا
 عَنْفِلِينَ » [الأعراف: ١٧٧].

وهذا العهد الذي أخذه الله على ذرية بني أدم هو عهد الفطرة، فقد أنشاهم مفطورين على الإقرار له وحده بالربوبية.

وفي حديث ابن عباس رضي الله عنهما، عن النبي صلى الله عليه وسلم قال: «أخذ الله الميثاق من ظهر اَدم بنعمان، يعني عرفة، فأخرج من صلبه ذرية ذراها فنثرهم نثرًا بين يديه كالذر، ثم كلمهم، فقال: الست بربكم؟ قالوا:

بلى، شهدنا أن تقولوا يوم القيامة إنا كنا عن هذا غافلين، أو تقولوا إنما أشرك آباؤنا من قبل، وكنا ذرية من بعدهم، أفتهلكنا بما فعل المبطلون». [مسند محدو غيره، وهو في صحيح الجامع].

وهذه الفطرة، هي التي بينها النبي صلى الله عليه وسلم في حديث أبي هريرة رضي الله عنه، عن النبي صلى الله عليه وسلم قال: «ما من مولود إلا يُولد على الفطرة، فأبواه

يهودانه، أو ينصرانه، أو يمجسانه، كما تنتج البهيمة بهيمة جمعاء، هل تحسون فيها من جدعاء». ثم يقول أبو هريرة رضي الله عنه: «فِطْرَة اللّه الّتِي فُطْرَ النّاسَ عَلَيْهَا» الآية. [متفق عليه].

[وفي الحديث يضرب النبي صلى الله عليه وسلم المثل ليقرب المعنى إلى الأذهان، فالبهيمة عندما تُولد تكون جمعاء أي: مجتمعة الأعضاء سليمة من أي نقص، لا توجد فيها جدعاء: أي مقطوعة الأذن أو غيرها من الأعضاء، وهذا بحدث بتدخل البشر].

فعاش الناس على هذه الفطرة - التوحيد - قرونًا طوالاً، لم تشييهم شائية شيرك، قال الله تعالى: «كَانَ النَّاسُ أُمَّةُ وَحِدَةً فَعَثَ اللَّهُ النِّيتِينَ مُبَشِّرِينَ ومُنذِينَ وَأَنزَلَ مَعَهُمُ الْكِئْبَ بِالْحَقِ لِيَحْكُمُ

الأمل سر من أسرار الله تعالى في خلقه، فلولا الأمل ما تعبد عابد، ولا صنع صانع، أو زرع زارع، ما بحث المريض عن الدواء، ولا الفقير عن الثراء، ولا الوضيع عن المنصب والجاه، ما سعى جاهل في تلقي العلم، وعالم في تسديد الفهم، فحياتنا

حجر رحاها، ووقودها الأمل

التوديد ٢٩ (٢٩

بَيْنَ اَلنَاسِ فِيمَا اَخْتَلَفُوا فِيهِ» [العقرة: ٢١٣].

قال ابن عباس رضي الله عنهما: كان بين نوح وآدم عشرة قرون، كلهم على شريعة من الحق، فاختلفوا، فبعث الله النبيين مبشرين ومنذرين، قال: وكذلك هي في قراءة عبد الله: كان الناس أمة واحدة فاختلفوا. [أخرجه الطبري في التفسير، والحاكم في المستدرك، وهو في السلسلة الصحيحة ح٣٢٨٩].

بداية الشرك (دبيب الياس) قال الله تعالى: « وَقَالُواْ لَا نَدَرُنُ ءَالِهَنَكُمُّ وَلَا نَدَرُنَّ وَدَّا وَلَا سُواعًا وَلَا يَغُوثَ وَيَعُونَ وَنَسَرًا» [نوح: ٢٣].

قال ابن عباس رضي الله عنهما: إن هؤلاء الخمسة أسماء رجال صالحين من قوم نوح، فلما هلكوا أوحى الشيطان إلى قومهم: أن انصبوا إلى مجالسهم التي كانوا يجلسون أنصابًا، وسموها بأسمائهم، ففعلوا، حتى إذا هلك أولئك وتنسخ العلم، عُبدت. [البخاري]. المقت لأهل الأرض

انتشر الشرك ونسي الخلق عبادة الواحد الأحد، وانصرف كل قوم إلى معبود يعبدونه من دون الله تعالى، فعبدت الأحجار والأشجار والكواكب والحيوانات والنار والماء والأفكار، وغير ذلك.

وغاب العلم وفشا الجهل وانسلخ الناس عن عهد الفطرة الأول، وفي الحديث عن عياض بن حمار المجاشعي رضي الله عنه أن رسول الله صلى الله عليه وسلم قال ذات يوم في خطبته: «ألا إن ربي أمرني أن أعلمكم ما جهلتم مما علمني يومي هذا: كل مال نحلته عبدًا حلال، وإني خلقت عبادي حنفاء كلهم وإنه أتتهم الشياطين فاجتالتهم عن دينهم وحرّمت عليهم ما أحللت لهم وأمرتهم أن يشركوا بي ما لم أنزل به سلطانًا، وإن الله نظر إلى أهل الأرض فمقتهم عربهم وعجمهم إلا بقايا أهل الكتاب...».

إرسال الرسل (إعادة الأمل):

فلم يكتف الله تعالى بما فطر الناس عليه من توحيده، ولا بالميثاق الذي أخذه عليهم في عالم الذر، إنما أرسل إليهم الرسل، رسولاً تلو رسول، قال الله تعالى: ﴿ مُ أُرْسُلُنا رُسُلُنا تَكُلُ كُلُ مَا جَاءً أَمْهُ رَسُولُا كُنْبُوهُ الْمَعْنَا بَعْضَهُم بَعْضَا وَجَعَلْنَهُمْ أَحَادِينَ فَعْمَدًا لِقَوْمِ لَا

نُوِّينُونَ» [المؤمنون: ٤٤].

وابتلى الله الرسل بأقوامهم، وابتلى كل قوم برسولهم، وأقام الحجة على الخلق في عالم الشهادة كما أقامها عليهم في عالم الغيب (الميشاق): « رُسُلًا مُبَشَرِينَ وَمُنذِرِينَ لِنَالًا يَكُونَ لِلنَّاسِ عَلَى اللهِ حُجَّةٌ بَعَدَ الرُّسُلُ » [النساء: ١٦٥]. ومضان والأمل

وشهر رمضان من أيام الله تعالى، وكل أيامه فيها الخير، ولكن الله خصّ أيامًا كما خص أمكنة وخلقًا من خلقه بمزيد خير.

وننظر لبعض هذا الخير على مستوى جميع الخلق من بني آدم، وعلى مستوى أمة النبي صلى الله عليه وسلم.

فعلى مستوى الخلق كلهم.

# إنزال الكتب:

بعث الله الرسل وأنزل معهم الكتب هداية ودلالة على الحق وعلى الصراط المستقيم، وقد قدر الله تعالى أن يكون توقيت نزول هذه الكتب هو شهر رمضان.

عن واثلة بن الأسقع رضي الله عنه عن النبي صلى الله عليه وسلم: «أنزلت صحف إبراهيم أول ليلة من رمضان، وأنزلت التوراة لست مضين من رمضان، والإنجيل لثلاث عشرة مضت من رمضان، وأنزل الزبور لثمان عشرة خلت من رمضان، وأنزل القرآن لأربع وعشرين خلت من رمضان». [مسند أحمد، وهو في صحيح الجامع].

- أما أمة محمد صلى الله عليه وسلم، فقد اختصها الله تعالى بمزيد فضل، يجدد أملها ويزهو، كلما حلَّ رمضان، ومن ذلك:

نزول القرآن في رمضان:

نزل دين الله الخاتم على نبي الله الخاتم، قال الله تعالى: «إِنَّا أَنْزَلْتُهُ فِي لِتَلْهِ الْفَدْرِ» [القدر: ١]، وقال تعالى: «إِنَّا أَنْزَلْتُهُ فِي لِتَلْمَ أَنْزَلْتُهُ فِي لِتَلْمَ أَنْزَلْتُهُ فِي لَيْلَمَ أَبْرَكَهُ وَ الله عليه والدخان: ٣]، فلا كتاب بعده، ولا نبي بعد محمد صلى الله عليه وسلم، فأنيط بهذه الأمة أن تحفظ فطرة الله تعالى في الناس وتنشر توحيده وعبادته، وأنيط بها أن تحرس الأمل وأن تبعثه من مرقده كلما خبا، فصلاح البلاد والعباد في إقامة منهج الله في الأرض، والدعوة إلى هذا المنهج، ورُعاتها، هم أصحاب الدين الخاتم: « مُنْتَمَ

# خَيْرُ أُمْتَةٍ أُخْرِجَتْ لِلنَّاسِ تَأْمُرُونَ بِٱلْمَعْرُوفِ وَتَنْهَوْكَ عَنِ ٱلْمُنْكَدِّرِ وَتُؤْمِنُونَ بِاللهِ » [ال عمران: ١١٠]. أول انتصار للعق:

فكانت غزوة بدر الكبرى يوم الفرقان – في السابع عشر من رمضان، وهُزم المشركون وولوا الأدبار، وقُتل صناديد الطغيان والكفر، الذين صدوا عن

سبيل الله كثيرًا، وعن وصول دعوة الحق للخلق.

وبدأ الأمل يزهو ويعلو في صلاح العرب ومن حولهم من الأمم.

فرض صيام رمضان:

ولأهمية وعظمة هذا الشهر فقد فرض الله علينا صيامه، وسنّ لنا النبي صلى الله عليه وسلم قيام ليله، وجعل الله فيه ليلة مباركة هي خير من الف شهر.

يقترب الناس فيه من

جعل الله تعالى الصيام سببًا في تكفير السيئات ومضاعفة الأجور، كان النبي صلى الله عليه وسلم يبشر أصحابه بقدومه، ويحثهم على الاستعداد لعمل الصالحات ونيل العفو والرضوان، يحبب الله إلينا فيه فعل الطاعات وينفر لنا اقتراف السيئات، تستيقظ القلوب من سباتها الطويل وإعراضها وغفلتها طوال العام، فتدب فيها الحياة، ويتجدد الأمل

في نيل رضا الله تعالى، وغفران السيئات، وفي الحديث عن أبي هريرة رضي الله عنه قال: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: «من صام رمضان إيمانًا واحتسابًا غُفر له ما تقدم من ذنبه، ومن قام ليلة القدر غُفر له ما تقدم من ذنبه، ومن قام ليلة القدر إيمانًا واحتسابًا غُفر له ما تقدم من ذنبه،

# فتح مكة:

وذلك في التاسع عشر من رمضان في السنة الثامنة من الهجرة، دخل رسول الله صلى الله عليه وسلم مكة المكرمة، فاتحًا لها

ومطهرًا لها من أدران الوثنية والشرك، دخل النبي صلى الله عليه وسلم من أعلاها، ممتطيًا ناقته، مطاطأ رأسه حتى تكاد تلامس ظهر الناقة تواضعًا لله تعالى وشاكرًا لنعمته.

طاف حول الكعبة، وكان حولها ثلاثمائة وستون صنمًا، فأخذ يشير إليها بقضيب في يده، وهو يتلو قوله تعالى: "جَأَةُ ٱلْحَقُّ وَرُهُنَ ٱلْبَطِلُ إِنَّ ٱلْبَطِلُ كَانَ زَهُوقًا » [الإسراء:

٨١]. ثم أمر بتحطيمها وتطهير البيت الحرام منها.

فإذا كان الله تعالى الذي مقت أهل الأرض جميعًا - إلا قلة منهم - لم يعاملنا بمقتضى هذا المقت، وأرسل إلينا رسلاً وأنزل علينا كتبًا، لتتجدد أمال المصلحين، في نجاة الخلق في الدارين، وختم باعظمهم صلى الله عليه وسلم، فأقام به الملة، وتركنا على الصراط المستقيم.

فهل نياس نحن من علو الباطل وانتفاشه؟ أم نحافظ على الأمل الذي وصلنا بتضحيات الصالحين، فنحرسه ونجدده؟ المسالحين،

والله من وراء القصد.

الأم الذم وعان المحمود ونوع مدموم المحمود هو الذي يؤدي إلى نفع الإنسان لنفسه ونفعه لإخوانه، وأعظم أمل للإنسان هو أن يتحصل على رضا الله تعالى فيفوز بجنته وينجو من ناره. المدموم: هو الكسيل عن الطاعة والتسويف بالتوبة والرغبة في الدنيا

والنسيان للأخرة والقسوة في القلب.

التواثيط ٢١٠

رمضان ۱٤٣٣ شـ



# وسابقة شبكة الألوكة الكبرى لتعزيز القيم والهبادئ والأخلاق

# جوائز المسابقة



- مجموع جوائز المِســابقة، منيون (١,٠٠٠,٠٠٠) ريال سعودي، موزغة على النحو الاثر،
- ۸۰۰٬۰۰۰ ريــال جوائــز قســـم البحــوث مــن المسابقة، موزعة كما بلي،
- ، الجائــزة الأولى على مســــتوى جميع الفروع. ٢٠٠٠٠ ريال
- الجائــزة الثانية على وســــتوى جويع الفروع: • • • داريال
- حائــزة فيمتها ٢٥,٠٠٠ ريـــال للفائز الأول في كلُّ فــرع مِن فــروع المســابقة العشـــرة، بما مجموعـــــــ ٢٥٠.٠٠٠ ريـــال للغائزيـــن بالمراكـــز الأولـــن
- جِانَــَزَةُ قيمتها ١٥،٠٠٠ ريـــال للفائز الثاني في كُلُ فــرَعُ مِنْ فــروعُ المِســـابقةُ العِشـــرةُ، بما مجموعـــه ١٥٠،٠٠٠ ريـــال للفائزيـــنُ بالمراكـــزُ الثانية.
- حائــزة قيمتها ١٠.٠٠٠ ريـــال للفائز الثّالث في كلّ فــرع من فــروع المســـابقة العشـــرة. بما مجموعه ٢٠٠.٠٠٠ ريال للفائزين بالمراكز الثّالثة. وأيضاً:
- ٢٠٠,٠٠٠ ريـــال جوائــز القســـم الإلكترونــي مــن المسابقة، وسيعلن عنما قربيًا. ان شــاع الله.

# لمزيد من التفاصيل

- www.alukah.net
- www.facebook.com/alukah.net
  - twitter.com/#!/alukahNet1

# موضوعات مسابقة الالوكة الكبرى الموضوع والمبادئ والأخلاق الموضوع والمبادئ والأخلاق مسلحظات الموضوع والمبادئ والأخلات الموضوع والمبادئ الفضائيات واقعه وسبل النهوض به الفضائيات واقعه الشبكة امن خلال: دراسة الموضوع تربويًا وتقيينًا فنيًا... إلغ والمباد الموضوع تربويًا وتقيينًا فنيًا... إلغ والمباد المباد والمباد المباد والمباد المباد والمباد المباد ال

# وسليبًاته، سُبل توظيفه توظيفًا إيجابيًا. يتضاول: مناقشة شموليَّة الإسلام وأصالته الإسلام والقيم الحضارية المعاصرة في النَّظُم والنظريات السَّياسيَّة، مع دراسة الديمقراطئة أنموذكا تطبيقيّة على مفهوم الديمقراطية. الشعبور بالمسؤولية تجاه الأسبرة والمجتمع تنمية الشعور بالمسؤوليَّة عند أفراد المجتمع | والوطن.. والاحتساب الاجتماعي لتخفيف العبء عن الدُعاة والعلماء. تكون الكتابةُ في أحد هذِّبن المعورُين: التوجُّهات الفكريُّة والسلوكيَّة اختيار أحد التوجُّهات الفكريَّة المعاصرة، لدى الشباب والمراهقين وبحثها وصفاونقدا أو بعض التوجُّهات السلوكية الوافدة ، ودراسة أثرها السلبيّ على المراهقين. بيان الطّرق المُثلبي في التعامُل مع المُدمن تعامل الأسرة مع مُدمن المخدّرات واحتوانه ومساعدته، وسُبل إيجاد مُحاضَنَ أسرئة أمنة لاستنقاذ المُدمن وإعادة تأهيله. ضوابط اختيار المتعشين، وتزويدهم بدليل الطلاب المتعثون: تأهيلهم وتحصيتهم وقاية من مخاطر المجتمع الجديد، وبيان المنهج الأسلم للثبات على الدِّين والقيّم. أثبر خصوصية تعليم المبرأة في نُبوغهما خصوصية تعليم المرأة: ونجاحها وإبداعها المعرفي، مع استعراض الجذور الشرعية وتحذيات الواقع النصوصى الشرعينة والشواهم التاريخيّة الداعمة لذلك، ومناقشة أبرز تعدّيات يتناول موضوع الانتماء للوطن، وأثره الماشر الانتماء للوطئ وتعزيزه بالضواب في السُّلم الاجتماعيُّ والاستقرار الداخليِّ، في ضوء الضوابط والنصوص الشرعيّة. بيان خطرها النفسيُّ والاجتماعيُّ، وآثارها المحسوبيَّة والوَّساطـة وأثرهما في الفساد القريبة والبعيدة، والضرق بينها وبين الإداري والاجتماعي الشفاعة الحسنة، ودراسة مظاهرها المختلفة كالهدية والرَّشوة.

# Upload by: altawhedmag.com



# ≥ إعداد/ عبده الأقرع

الحمد لله الذي يقبل التوبة عن عباده ويعفو عن السيئات، وأشهد أن لا إله إلا الله وحده لا شريك له، غفار الننوب، وستار العيوب، وقابل التوبة ممن يتوب، وأشهد أن نبينا محمدًا عبد الله ورسوله ومصطفاه القائل: «إذا كان أول ليلة من شهر رمضان صُفدت الشياطين ومردة الحن، وغُلُقت أبواب النار، فلم يُفتح منها باب، وينادي مناد: يا باغي الخير أقبل، ويا باغي الشر أقصر، ولله عتقاء من النار، وذلك كل ليلة».

أما بعدُ:

فإنَّ من الحكم المأثورة الجارية مجرى الأمثال قولهم: «إن الله يمهل ولا يهمل».

أحبتي في الله: لقد توهم أناس في أمر الذنب؛ إذ لم يروا تأثيره في الحال، وقد يتأخرُ تأثيره فينسون أنه من الذنب، ولم يعلم المغتر أنَّ عقوبة الذنب تحل ولو بعد حين، قال الله تعالى: «مَن يَعْمَلُ سُوءًا يُجْزَ بِهِ وَلا يَعِدُ لَهُ مِن دُونِ الله وَلِيَّا وَلا يَعِدُ لَهُ مِن دُونِ الله وَلِيَّا وَلا نَصِيرًا » [النساء: ١٢٣].

فالله تعالى يُوالي نعمه على عباده، لتكون عونًا لهم على طاعته، والتقرب إليه، فإذا استعانوا بنعمه على معصيته، وفرَّطوا في جنبه، وأضاعوا أوامره، واستهانوا بنواهيه، واستخفوا بحُرُماته – غير الله عليهم حالهم،

«جَزَآءُ وِفَاقًا» [النبأ: ٢٦]، قال الله تعالى: «إِنَّ اللّه لا يُعَيِّرُ مَا بِقَوْمٍ حَتَّى يُعَيِّرُواْ مَا بِأَنفُسِمٌ وَإِذَّا أَرَادُ اللّهُ لِيقَرِ سُوّءًا فَلَا مُرَدُّ لَهُ وَمَا لَهُ مَن دُونِهِ مِن وَالِ » [الرعد: 11]، «ذَلِكَ بأَنَّ الله لَمْ يَكُ مُغَيِّرًا فِغْمَةً أَنْمُمهَا عَلَى قَوْمٍ حَتَّى يُغَيِّرُواْ مَا بِأَنفُسِمٌ وَأَنَّ الله سَمِيعُ عَلِيمٌ » [الأنفال: ٣٥]، فإذا غير العباد الطاعة بالمعصية، والحق بالباطل، والمعروف بالمنكر، غير الله عليهم الغنى بالفقر، والعرق بالمنكر، غير الله عليهم بالضعف والهزيمة، والعلم بالجهل، والأمن بالضعف والسعادة بالقلق، والنعم بالجهل، والأمن بالخوف، والمعدد والخدر بالشدة.

لم ينزل بلاء الابذنب

فلمينزلبالاءُمن الله إلابننوب العبادوتقصيرهم وإعراضهم عن ربهم، وإقبالهم على شهواتهم، قال الله تعالى: « وَمَا أَصَبَكُم مِن مُصِيبَةٍ فَيما كَسَبَتَ أَيْدِيكُمْ وَيَعْفُواْ عَن كُثِيرِ» [الشورى: ٣٠]، وقال تعالى: «أَوَلُمَا أَصَبَبَتْكُم مُصِيبَةٌ قَدْ أَصَبَتُكُم مُصِيبَةٌ قَدْ أَصَبَتُمُ مُصِيبَةٌ قَدْ أَصَبَتُمُ مُصِيبَةٌ قَدْ أَصَبَتُمُ مُصِيبَةً قَدْ أَصَبَتُمُ مُصِيبَةً قَدْ أَصَبَتُمُ مُصِيبَةً قَدْ أَصَبَتُكُم مُصِيبَةً قَدْ أَصَبَتُمُ مُصِيبَةً قَدْ أَصَبَتُم مُصَيبَةً قَدْ أَصَبَتُم مُصِيبَةً قَدْ أَصَبَتُهُ مَنْ عِندِ أَنفُسِكُمْ إِنَّ اللهَ عَلَى كُلُ اللهُ عَلَى كُلُ اللهَ عَلَى كُلُ

إِنَّ للْمُعَاصِيِّ شَوْمِهَا، ولها عُواقبها في النفس والأهل، في البر والبحر، بالمعاصي يهونُ العبدُ على ربِّه فيرفعُ مهابته من قلوب خلقه: «وَمَن يُمِن

ٱللَّهُ فَمَا لَهُ، مِن مُّكْرِمٍ » [الحج: ١٨].

يقول الحسنُ - رحمه الله -: «هانوا عليه فعصوه، ولو عزُّوا عليهم لعصمهم».

أخرج الإمام أحمد في مسنده عن عبد الرحمن بن حبير بن نفير عن أبيه قال: لما فتحت قبرصُ رأيتُ أبا الدرداء جالسًا وحده يبكي، فقلت: يا أبا الدرداء، ما يبكيك في يوم أعزَّ الله فيه الإسلام وأهله؛ فقال: ويحك يا جبير! ما أهون الخلق على الله إذا أضاعوا أمره، بينما هي أمة قاهرة ظاهرة لهم الملك تركوا أمر الله فصاروا إلى ما ترى.

إُخُواني: إِنَّ شر ما ابتُليت به النفوس: الاغترار والتمادي في الننوب مع رجاء العفو من غير لائمة، وتوقعُ القرب من الله بغير طاعة، وانتظار زرع الجنة ببذر النار.

الاغتراريامهال الله 11

إمهال الله للعصاة رحمة يهم

وعمَّ قومَ نُوح الغرقُ، وأهلكت عادًا الريخُ العقيمُ، وأخذت ثمودَ الصيحةُ، وقُلبت على قوم لوط ديارُهم، فجعل الله عاليها سافلها، فومطر عليها حجارةُ من سجيل، فساء مطر المنذرين، «فَكُلَّا أَخُذَا يَدَنُي فَيْ فَيِنَهُم مِّنْ أَرْسَلْنَا عَلَيْهِ عَاصِماً وَمِنْهُم مِّنْ أَرْسَلْنَا عَلَيْهِ عَاصِماً وَمِنْهُم مِّنْ أَرْسَلْنَا عَلَيْهِ عَاصِماً وَمِنْهُم مِّنْ أَخَذَتُهُ الصَّبَحَةُ وَمِنْهُم مِّنَ أَعْرَفْنَا وَمِنْهُم مِّنَ أَغَرَفْنا وَمِنْهُم مِّنَ أَعْرَفْنا وَمِنْهُم مِّنَ أَعْرَفْنا وَمِنْهُم مِّنَ أَغْرَفْنا وَمِنْهُم مِّنَ أَغْرَفْنا وَمِنْهُم مِنْ الغَلْمُون » وَسَنْهُم وَلَنكِن صَافِقاً أَنفُسَهُم مِنْ المَلْمُون » وَمَنْهُم وَلَنكِن صَافِقاً أَنفُسَهُم مِنْ المَلْمُون » (العنكبوت: ٤٠]، تلكم «فكلًا أَغَذُنا بِذَئِهِم عواقبها، وما هي من الظالمين يعيد.

ولقد كانوا يستعجلون أنبياءهم بالعذاب،

قال الله تعالى: وَيَسْتَعْجِلُونَكَ بِالسِّيْعَةِ فَبَلَ الْحَسَنَةِ وَقَدْ خَلَتْ مِن قَبْلِهِمُ ٱلْمُلُكُتُ » [الرعد: ٢]، وفائدة إمهال الله الخلق وإعطائهم مهلة يمكن أن يتذكر فيها من يتذكر إقامة الحجة عليهم والإعذار إليهم، قال الله تعالى: ومَا كُنَّا مُعَنِّبِينَ حَقَّ بَعْثَ رَسُولًا » [الإسراء: ١٥]، ولعل أن يتوب منهم تائب ويرجع راجع، ولو أن الله آخذ الناس بظلمهم حين يتورطون في الله آخذ الناس بظلمهم حين يتورطون في معاصيه ويرتكبون مناهيه، لما ترك على ظهرها من دابة، فإمهال الله للعصاة رحمة طهرها من دابة، فإمهال الله للعصاة رحمة بهم، «وَمَا كَانَ اللهُ يَعْدُ إِنَّ مَدَنهُمْ بِعَمْ اللهُ عَلَيْ اللهُ يَعْدُ النَّهُ اللهُ يَعْدَ إِنَّ مَدَنهُمُ فَي مُلِينَ لَهُ مَا يَتَقُونَ إِنَّ اللهَ يَكُلُ مَنْ عَلِيقُ مَا الله ويرجع النوبة عليهُم عليهم، «وَمَا كَانُ التوبة الله النبين عرفوا سنن الله في خلقه كانوا يتوقعون ذلك العذاب وينذرون قومهم عاقبة سرفهم في المعاصى والفسوق قومهم عاقبة سرفهم في المعاصى والفسوق

واللذات والشهوات، والمغترون كالإبل المقيدة لا تدري فيما قيدوها ولا لمَ اطلقوها. فالمذنبون والمقصرون فريقان: فريق يقع في الذنب، ثم يرجع ويتعظ ويتوب، وفريق يصاب بذنبه، ويصر على حنثه حتى يُطبع

على قليه، قال الله تعالى: «أَوَلَدُ يَهْدِ لِلَّذِينَ يَرُونَ ٱلْأَرْضَ مِنْ بَعْدِ أَهْلِهَا أَن لَوْ نَشَاءُ أَصَبْنَهُم مِذُنُوبِهِمْ وَنَطْبَعُ عَلَى قُلُوبِهِمْ فَهُمْ لَا يَسْمَعُونَ » [الأعراف: ١٠٠].

ati 4.6 1131 .45

شهر تقال فيه العثرات، وترفع فيه الدرجات

وإذا طُبع على القلب فقد وصل الفسادُ إلى حالٍ لا يقبلُ صاحبُها خيرًا، ولا يفقه قولاً، ولا تنفعه عبرة ولا ذكرى، ومَّاتُغْنِي الْأَيْتُ وَالنَّذُرُعَنِ تَنفعه عبرة ولا ذكرى، ومَّاتُغْنِي الْأَيْتُ وَالنَّذُرُعَنِ الْمَقْرِلِ لَا يُؤْمِنُونَ » [يونس: ١٠١]، ومن وافر حظ أمة الإسلام وعنوان سعادتها وكرامة الله لها، أن من عليها بشهر رمضان – شهرُ تُقال فيه العبرات، وتُرحم فيه الدرجات، وتُرحم فيه العبرات، فكم قسم الله فيه من خير! وكم نصر فيه من مظلوم! وكم كشف فيه من غمة! وكم نصب فيه من معدوم!

إنَّ بلوغ شهر رمضان نعمة كبرى، يقدرها حقَّ قدرها الصالحون المشمرون، وإنَّ واجب الأحياء استشعار هذه النعمة، واغتنام هذه

الفرصة للتغير، وإنه ليحبُ على كل مسلم أن يبدأ جادًا في إصلاح نفسه، وتغسر محرى حياته، وحياة أسرته من الشيرِّ إلى الخدر، ومن المعصدة إلى الطاعة، من الشرك إلى التوحيد، ومن البدعة إلى السنة، ومن العقوق إلى البر، ومن القطيعة إلى الصلة، ومن الكذب إلى الصدق، ومن الخبائة إلى الأمانة، ومن الظلم إلى العدل، ومن أكل الحرام إلى أكل الحلال، ومن سوء الخلق إلى حسن الخلق، ومن الإفساد إلى الإصلاح، ومن الغلظة إلى الرحمة، ومن الفتور إلى علو الهمة، ومن طول الأمل إلى قصر الأمل، ومن التفريط والتهاون والإضاعة إلى التوية والإنابة والطاعة، إنها إن فاتت هذه الفرصة كان حسرة ما بعدها حسرة، أي خسارة أعظمُ من أن يدخل المرء فيمن عناهم الرسول صلى الله عليه وسلم بحديثه على مندره في مساعلة بينه ويين جيريل الأمين: «من أدرك شهر رمضان فلم تُغفر له فدخل النار فأبعده الله قل أمن، فقلت أمن». [صحيح الترغيب: . 99V

عفو الله يسع الذنوب 12

والاعترافُ بالذنب أمام الله - تعالى - له أثره الطيب، وقد ضرب القرآنُ مثلاً بما صدر عن نبيه «ذا النون» وهو في جوف الحوت، وكان فائدةُ هذا الاعتراف الفرجَ العاجل والنجاة من الكرب والشدة، فقال الله تعالى: « وَذَا النَّوْنِ إِذَ ذَهَبَ مُنْضِبًا فَظَنَّ أَن لَنْ نَقْدِرَ عَلَيْهِ فَنَادَىٰ فِي الظَّلْمُدَةِ أَن لَنْ نَقْدِرَ عَلَيْهِ فَنَادَىٰ فِي الظَّلْمُدَةِ أَن لَا إِلَّهُ إِلَّا أَنتَ سُبْحَننَكَ إِنِي

حُنتُ مِنَ ٱلظَّلِيتِ ﴿ فَٱسْتَجَبَّنَا أَهُ وَجَيَّنَاهُ مِنَ ٱلْغَيْرِ وَكَتَلِكَ نُعِي ٱلْمُؤْمِنِينَ ﴾ [الأنبياء: ٨٧ – ٨٨]، فانظر إلى قوله تعالى: « وَكَتَلِكَ ثُعِي ٱلْمُؤْمِنِينَ ﴾ [الأنبياء: ٨٨]، فهو إيحاءُ قوي للمؤمن الصادق بأن يأخذ بهذا الهدى الذي فيه نجاته، كما أنه بشارة أيضًا لكل مؤمن وقع في شدة وغم أن الله سينجيه، ومن ظن أن ذنبًا لا يتسع لعفو الله فقد ظن بربه ظن السوء.

لقد جعل الله – بمنه وكرمه – باب التوبة مفتوحًا لعباده، مهما عظمت سيئاتهم، وكبرت خطيئاتهم، فليس شيء أعظم من الكفر بالله، ومع ذلك يقول الغفورُ التواب: « قُل لِللَّذِينَ كَعْرُوا إِن يَنتَهُوا يُعْفَرُ لَهُم مَّا قَدُ سَلَّفَ» [الأنفال: ٣٨].

اغتنموا زمن الأرباح، فأيام المواسم معدودة فهنيئًا لكم أيها المؤمنون، ويا بشرى لكم أيها التائبون، اغتنموا زمن الأرباح، فأيام المواسم معدودة، وأوقات الفضائل مشهودة، وفي رمضان كنوز غالية فهو موسم للتغيير، فيا لها من فرصة عظيمة، ومناسبة كريمة، تُفتح الجنان، وتنزل الرحمات، وتُرفع الدرجات، وتُغفر الزلات، «وينادي مناد: يا باغي الخير أقبل، ويا باغي الشرَّ أقصر، ولله عتقاء من النار، وذلك كل ليلة»[صحيح الجامع رقم: الحام.]

يا لها من فرصة لا يُحرمها إلا محروم، وفقني الله وإياكم إلى عمل الصالحات، واجتناب المنكرات، وثبتنا بالقول الثابت في الحياة الدنيا وعند الممات، إنه سميع قريب مجيب الدعوات، أمين.







قَالِ النبِي صلى الله عليه وسلم: «كُلُّ عَمَلِ ابْنِ آدَمَ يُضاعَفُ، الْحَسَنَةُ عَشْرُ امْثَالِهَا إلَى سَبْعمائَة ضَعْف، قال اللهُ عَزْ وَجَلَّ: إلا الصَّوْمَ، فَإَنَّهُ لِي وَأَنَّ اجْزِي به، يَدَعُ شَهْوَتَهُ وَطَعَامَهُ مِنْ اجْلِي، للصَّائِم فَرْحَتَانَ فَرْحَةً عَنْدَ فَطْرِه، وَفَرْحَةٌ عَنْدَ لِقَاءَ رَبِّه، وَلَخَلُوفُ فِيهِ اطْيِبُ عَنْدَ الله. مِنْ ربِح الْمُسْكِ، [اخرجه البخاري برقم عَنْدَ الله. مِنْ ربح الْمُسْكِ، [اخرجه البخاري برقم (١٨٤٦)، ومسلم برقم (١٨٥١)] وفي هذا شرف للصوم

#### من أسرار الرحمة في رمضان:

لا شك أن رمضان موسم رحمة يرحم الله به الأمة، فيرفعها من الجهل إلى العلم، ومن التقصير إلى الطاعة، ومن الجفاء والبعد إلى القرب والمحبة، رحمة في الأوقات والأبدان، والمجتمعات، ولله ربنا نفحات مباركات في هذا الشهر الكريم نعرض لبعضها في عجالة فنقول وبالله تعالى التوفيق:

#### ١- غفران ما تقدم من الذنب:

من رحمات الله تبارك وتعالى بالناس في شهر رمضان أن تفضل ربنا سبحانه وتعالى علينا بأنه من صام رمضان إيماناً به واحتساباً له غفر الله تعالى له ما تقدم من ذنوبه جميعاً، فمن فضائل الصيام أنه من مكفرات الذنوب لمن صام رمضان إيماناً بالله واحتساباً لله تعالى، قال النبي صلى الله عليه وسلم:

«مَنْ صَامَ رَمَضَانَ، إيمَاناً وَاحْتَسَابًا، غُفرَ لَهُ مَا تَقَدَّمَ مَنْ ذَنْبه» [أخرجه البخارى (٣٨)، ومسلم (٧٦٠)].

ومن أثار صوم رمضان الحسنة الجميلة ارتباطه بطاعات أخرى كقيام الليل في رمضان، فإن فيه أحرًا ومنزلة عظيمة، قال صلى الله عليه وسلم: «مَنْ قَامَ رَمَضَانَ، إيمَانًا وَاجْتَسَابًا، غُفَرَ لَهُ مَا تَقَدَّمَ مِنْ ذَنْبه» [أخرجه البخاري (٣٧) واللفظ له، ومسلم (٥٩٧)]. وكذا لمن قام ليلة القدر، وهذا مشروط بالإخلاص في الأعمال والمتابعة للنبي صلى الله عليه وسلم، واحتساب التعب والأجر عند الله سبحانه وتعالى.

وفي المقابل حذرنا رسول الله صلى الله عليه وسلم من تضييع رمضان وخسارته، لئلا يكون الإنسان محرومًا من رحمات الله الواسعة في شهر الرحمة، قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: «أتاكم رمضان شهر بركة، يغشاكم الله فيه، فينزل الرحمة، ويحط الخطايا، ويستجيب الدعاء، فأروا الله من انفسكم خيرًا فإن الشقي من حُرم فيه رحمة الله» [صحيح الترغيب والترهيب (٤٩٠)] نسأل الله أن يجعلنا من المرحومين.

#### ٧- حماعية الطاعة:

لو أن الله تبارك وتعالى كلَّف كل واحد منا بصيام ٣٠ يومًا وحده وقيام ٣٠ ليلة منفردًا عمن حوله، لوجد

صعوبة كبيرة وكان هذا العمل فيه مشقة عظيمة، ولكن من رحمة الله تبارك وتعالى بالأمة أن جعل الطاعة جماعية، ففي رمضان يصير الغالب على المجتمع حرصه على الصيام مع أعمال الطاعة والخير والبر، فالمساجد تمتلئ، وأعمال البر والصدقات يتسابق فيها المتسابقون، والأخلاق السمحة تُفرض نفسها، والكل يقرأ القرآن ويجلسون في المساجد، وما ذلك إلا بما أودعه الله في هذا الشهر من بركات، وتيسيره للناس سبل الخبر عن غيره من الشهور.

وانظر إلى صيام الست من شوال وقارنها بصيام رمضان، تجد أن الطاعات التي ينفرد بها الكثيرون في غير رمضان، تصبح في رمضان أمرًا عامًا، وهو ما يحفّز المرء على النشاط في الطاعة؛ وهو ما يعلي لديه من بناء الإيمان، والذي يقوم بدوره بهدم الآفات.

ونظرًا لأن الإنسان يتأثر بمن حوله، ورؤيته الشاهد الطاعة لدى العباد تحفّره، أوصى الله تعالى بالتعاون على البر والتقوى، وقد تضافرت الأدلة لتؤكد على أهمية مصاحبة الأخيار، ففي الحديث: "الرجل على دين خليله، فلينظر أحدكم من يخالل" [رواه أحمد وحسنه الألباني في مشكاة المصابيح، (٥٠١٩)].

#### ٣- شهر حمية ورحمة للبدن:

من رحمة الله تبارك وتعالى بالعباد أن جعل الصيام وقاية وحماية وتنظيفًا للبدن مما فيه من سموم وأدواء، ففي الصبوم صحة البيدن، وخلوصه من الأخلاط الربيئة.

وفي الصوم إضعاف للشهوات التي تزداد مع الأكل والشرب وإطلاق النظر، فيأتي الصيام ليكسر هذه الشهوات، فيحفظ الإنسان جوارحه، يقول رسول الله صلى الله عليه وسلم: "قال الله تعالى: الصيام جُنة؛ يستجن بها العبد من النار، وهو لي، وأنا أجزي به" [حسنه الألباني في صحيح الجامع، (٧٧٥٧)]. قال المناوي: "وقاية في الدنيا من المعاصي بكسر الشهوة، وحفظ الجوارح، وفي الآخرة من النار" [فيض القدير (٤٩.٧١)].

أِن البدن طوال العام مع العمل يكل ويملٌ وقد تصاب الجهزة الجسم بالآلام والأسقام، والأفضل أن تستريح الأعضاء بعضًا من الأوقات لتستعيد نشاطها وقوتها مرة أخرى، فمن رحمة العزيز العليم أن جعل للمعدة وقتاً تستريح فيه كما يستريح غيرها من الأعضاء. وبامتناع الإنسان عن الشهوات بالصوم المشروع؛ ترتقي نفسه وتسمو روحه، وكانها تقترب من الملا الأعلى فيكون هذا السمو الروحي، وكسر حدة الشهوات عاملاً مهمًا ليتخلص المرء من حصار

ولما كان فضول الطعام والشراب، والكلام والمنام، وفضول مخالطة الأنام مما يقطعه عن ربه، ويزيده شعثاً، ويشتته في كل واد، اقتضت رحمة العزيز الرحيم بعباده أن شرع لهم من الصوم ما يذهب فضول الطعام والشراب، ويستفرغ من القلب أخلاط الشهوات التي تعوقه عن سيره إلى الله تعالى.

٤- رحمة في تحديد الزمن:

شاء الله سبحانة أن يجعل الشهر القمري رمضان محلاً للصيام، ولهذا الشهر علامته الكونية الكبيرة، القمر بدءاً وانتهاءً يحمل في طياته عوامل الوضوح والثبات، فلا تستطيع سلطة أو جماعة أن تُخفيه أو تحرّف المسلمين عنه، قال النبي صلى الله عليه وسلم: «صُومُوا لرُؤْيَته، فَإِنْ غُبِّي عَلَيْكُمْ فَأَعْمَلُوا لرُؤْيَته، فَإِنْ غُبِّي عَلَيْكُمْ فَأَعْمَلُوا عَدَّة شَعْبَانَ ثَلَاثِينَ» [أخرجَه البخاري (١٩٠٩)].

واختيار السنة القمرية في التوقيت له فيها حكم عظيمة، فالسنة القمرية أقل من السنة الشمسية بحوالي عشرة أيام، فعلى هذا يتقدم شهر رمضان كل عام عنه في السنة الماضية عشرة أيام، وعلى هذا ففي خلال ستة وثلاثين عاماً لا يبقى يوم من أيام السنة إلا وقد صامه المسلم، يشهد له بصومه لديه

ومن رحمة الله عز وجل بعباده أن علق الصوم والإمساك على علامتين سماويتين يسهل تمييزهما هما طلوع الفجر، وغروب الشمس، وفي ذلك ضبط للوقت يستطيعه أي إنسان في أكثر مناطق العالم كما قال سيحانه: « وَكُلُواْ وَاسْرَوُا حَقَّ يَتَيَنَّ لَكُوا الْخَيْطُ الْأَيْسُ عِن الْفَيْرِ ثُمَّ أَيْسُوا الْمِيامَ إِلَى الْيَبِيلُ الْمُتَعِلِ الْمُتَعِلِي الْمُتَعِلِ الْمُتَعِلِ الْمُتَعِلَى الْمُتَعِلِ الْمُتَعِلِ الْمُتَعِلِ الْمُتَعِلَى الْمُتَعِلِ الْمُتَعِلَى الْمُتَعِلَى الْمُتَعِلِي الْمُتَعِلِي الْمُتَعِلِ الْمُتَعِلَى الْمُتَعِلِي الْمُتَعِلِي الْمُتَعِلِي الْمُتَعِلِي الْمُتَعِلِ الْمُتَعِلِي الْمُتَعِلَى المِنْ الْمُتَعِلِي الْمُتَعِلِي الْمُتَعِلِي الْمُتَعِلِي الْمُعِلَى الْمُتَعِلَى الْمُتَعِلَى الْمُتَعِلَى الْمُتَعِلَى الْمُتَعِلِي الْمِنْ الْمُتَعِلَى الْمُتَعِلَى الْمُتَعِلَى الْمُتَعِلِي الْمُتَعِلَى الْمُتَعِلَى الْمُتَعِلَى الْمُتَعِلَى الْمُتَعِيلِي الْمُتَعِلِي الْمُتَعِلَى الْمُتَعِلَى الْمُتَعِلِي الْمُتَعِلَى الْمُتَعِلِي الْمُتَعِلِي الْمُتَعِلِي الْمُتَعِلِي الْمُتَعِلِي الْمُتَعِلِي الْمُتَعِلِي الْمُتَعِي الْمُعِلِي الْمُتَعِي الْمُتَعِلِي الْمُتَعِلِي الْمُتَعِي الْمُتَعِيلِي الْمُتَعِي ا

ومن رحمة الله بعباده أن منح الناس في رمضان وقتاً يعوضون فيه كل ما فقدوه في صيام اليوم من حاجة الجسد، وذلك بإباحة الطعام والشراب والنكاح

ليلاً، ومنعه منهم نهاراً، وبذلك يتمحض الصيام نفعاً خالصاً للإنسان بدنياً ونفسياً.

وفي تعيين شهر رمضان بالذات شهراً للصوم، دون ترك التعيين للإنسان ليختار شهراً معيناً لنفسه من السنة، فيه إشعار للمسلمين بوحدتهم، ومن تعويدهم النظام والانضباط والاستسلام لله عزَّ وجلًا، وفيه فتح الباب لأعمال موحدة من الخير، ينال كل مسلم من المسلمين فيها نصيبه، وإعلان لدخول المسلمين جميعاً في يوم واحد مدرسة واحدة فيها الصيام والقيام، والبذل والإحسان، وتلاوة القرآن.

٥- نداء رمضان: يا ياغي الخير اقبل:

إن أبواب الأجر في الإسلام كثيرة، وإن أسباب اكتساب الحسنات متعددة، وفي شهر رمضان تتضاعف أجور الأعمال الصالحة، فضلاً من الله – عز وجل – على عباده، وينادي مناد في أول ليلة من رمضان فيقول: «يا باغي الخير! أقبل، ويا باغي الشر! أقصر» [رواه الترمذي والنسائي وحسنه الألباني].

الأيام صحائف الأعمار، والسعيد من يخلدها بأحسن الأعمال، وراحة النفس في قلة الآثام، ومن عرف ربه اشتغل به عن هوى نفسه، وفي هذا الشهر المبارك المنزل فيه القرآن العظيم المتعدد فيه طلب أنواع المغفرة من التوسع في المعروف والبذل والدعاء وتفريج الكربات والإكثار من العبادات، إلا أن بعض الناس أرخص لياليه، وأرهق فيها بصره مع الفضائيات، يعيش معها في أوهام، ويسرح فكره حولها في خيال ويتطلع لها لعل فيها سعادة السراب، فإذا انقضى شهر الصيام لا لمال فيه جمع، ولا للآخرة أرتفع، ربح الناس وهو الخاسر.

٦- فتح أبواب الجنة وغلق أبواب النيران:

ومن رحمة الله بعباده في رمضان أن ساعدهم على الطاعات وهيًا لهم الوسائل المعينة على ذلك، فعن أبي هريرة -رضي الله عنه- أن النبي -صلى الله عليه وسلم- قال: "إذا جاء رمضان فتحت أبواب الجنة وغلقت أبواب النار وصفدت الشياطين" [متفق عليه]. ففي شهر رمضان المبارك يفتح الله سبحانه وتعالى أبواب الجنة على مصراعيها لكل تأثب توبة نصوحة وفق شروطها الشرعية المعتبرة وتغلق بوجهه كل أبواب الجحيم.

ومن فضائل الصوم في الآخرة ما اختصهم الله به من أبواب الجنة، فجعل سبحانه في الجنة بابًا يسمى باب الريان لا يدخل منه إلا الصائمون، قال صلى الله عليه وسلم: «في الْحِنَّة تَمَانِيَةُ أَبْوَاب، فيهَا باب يُسَمَّى الرَّيَّانَ، لَا يَدْخُلُهُ إلا الصَّائمُونَ» [أخرجه البخاري (٣٢٥٧)، ومسلم (١١٥١)].

واعلم أخى الكريم أن غلق أبواب النار في رمضان حقيقة لا تحتاج إلى تأويل، وهذه نعمة عظيمة ومنة كريمة من الله، يتفضل بها على عباده في هذا الشبهر. قال تعالى: «وَسِيقَ ٱلَّذِينَ كَفُرُوٓا إِلَى جَهُنَّمَ زَمَرًا حَتَّى إِذَا جَاءُوهَا فَيَحَتْ أَبُوابُهَا» (الزمر: ٧١)، إنها النار.. التي رأها رسول الله -صلى الله عليه وسلم-يحطم بعضها بعضا، والتي قال عنها لما رآها: "لم أر منظرا كاليوم قط أفظع" [رواه البخاري]. وقال عنها -صلى الله عليه وسلم-: "والذي نفسى بيده لو رأيتم ما رأيت لضحكتم قليلا وليكيتم كثيرًا، قالوا وما رأيت يا رسول الله؟ قال: رأيت الجنة والنار" رواه مسلم.

#### ٧- تصفيد الشبياطين ومردة الحن:

ومن رحمات الله تبارك وتعالى بالناس في شهر رمضان المبارك أن الله سبحانه وتعالى يصفد الشياطين الذين يسعون في الأرض فسادا. ففي الصحيحين: عَنْ أبى هَرَيْرَةَ رَضَى اللَّهُ عَنْهُ أَنَّ رَسُولَ اللَّهِ -صلى اللَّه عليه وسلَّم- قَالُ: "إِذَا جَاءَ رَمَضِانَ فَتَحِتُ أَبْوَابُ الْجِنَّةِ وَعُلَقَتْ أَبُوابُ النار وَصُفَدَتُ الشَّيَاطِينُ فلا يخلصون فيه إلى ما كانواً يخلصون إلى غيره.

فالشياطين في رمضان يضعف سلطانهم على أهل الإيمان وأهل الصيام، ويقوى سلطان أهل الإيمان وإرادتهم للخير، فلا يتمكن الشياطين ولا يصلون إلى أهل الإيمان وأهل الصيام مثل ما كان يصلون إليه ويتمكنون منهم في غير رمضان، بخلاف الكفار الذين لا يراعون حرمة لشهر رمضان، فليسوا داخلين في هذا الحديث، ففي شهر رمضان يقوى إرادة المؤمنين للخير، وتضعف إرادتهم للشر.

لذلك نرى أن كثيرا من العصاة يتوبون إلى الله توبة نصوحًا في شهر رمضان فيلزمون المساجد ويحافظون على الصلوات والصيام وغير ذلك من الخسرات، كما نلاحظ كثرة المصلين في المساجد وقلة المتنازعين في المحاكم ومراكز الشرطة.

#### ٨- الاستيقاظ بالأسحار:

الليل واحـة المتقين، تجتمع فيه شنتات الهموم، وتصفو النفوس ويتوجه العبد للقاء الحي القيوم، والسُّحَر وقت شريف، يقترب الله جل وعلا من عباده، لعلهم يتوبون أو يناجون ربهم ويُنزلون حاجتهم به، ويستغفرونه ويتوبون إليه، ولكن كثيرًا من المسلمين طوال العام يكونون نائمين في هذا الوقت الشريف، فإذا جاء رمضان قاموا إلى السحور فذكروا ربهم وصلوا ركعتين في جوف الليل ودعوا ريهم واستغفروه.

يقول النبي صلى الله عليه وسلم: "ينزل ربنا تبارك وتعالى كل ليلة إلى السماء الدنيا حين يبقى ثلث الليل الآخر، يقول من يدعوني فأستجيب له، من يسالني فأعطيه، من يستغفرني فأغفر له" [متفق عليه]، استجابوا لنصيحة نبيهم صلى الله عليه وسلم حين نادى فيهم: "أقرب ما يكون الرب من العبد في حوف اللبل الأخر؛ فإن استطعت أن تكون ممن يذكر الله في تلك الساعة فكن" [صححه الألباني في صحيح سنن الترمذي، (٣٥٧٩)].

ولما سُئل الحسن البصري رحمه الله: ما بال المتهجدين أحسن الناس وجوها؟ فقال: "لأنهم خلوا بالرحمن فالبسهم نورًا من نوره" [إحياء علوم الدين، الغزالي، (٤١٢/٤)].

وما أروع ليل رمضان، يتقلب العبّاد بين أنوار الساعات المباركة في ساعات رمضان، فتهتز قلوبهم من روعة المشهد ولذة الإيمان، فتنساب الدموع.

إن أغلى ما في تلك الساعات من ليالي رمضان: تلك الدموع التي تنساب في الليل، وإنها لتغسل الران من على القلوب، وتخلص الروح من قيود الأرض، تزرع الإخلاص في الليل ليجنى حصاده في عمل النهار، يرقى بها العبد ويسمو، ولا يعدل لذتها عنده شيء.

تلك الدموع التي تصنع العُبّاد والفرسان، تلك الدموع التي أدرك عبد الله بن عمرو بن العاص معناها وقيمتها فقال: "لأن أدمع دمعة من خشية الله أحب إلى من أن أتصدق بألف دينار" [صفة الصفوة، ابن الجوزي، (١/٨٥٨)].

أبها المقبل على ربه! ما أحوجك في رمضان إلى توبة صادقة ودمعة صادقة، تغسل عنك أدران الذنوب، تكون عنوان ضراعاتك لمولاك، وبرهان خوف ورجاء ومحبة للرحمن، علها تكون طوق النجاة.

#### ماذا بعد الكلام؟

. احمد الله تعالى أن بلغك رمضان، فهناك أناس قد حرمهم الله تبارك وتعالى، من تلك النعمة وتوفاهم قبل رمضان.

- استعن بالله في العبادة والطاعة وارجوه أن بوفقك وبأخذ بناصبتك إليه.

. العشر الأواخر من رمضان مقبلة عليك، فاجتهد في الطاعة في هذه العشر، من قيام الليل وقراءة القرآن، وأرى الله من نفسك خيرًا.

- ادع الله أن يبلغك ليلة القدر.

أسال الله أن يستعملنا في طاعاته وأن يمنَ علينا بالقبول والعفو والعافية، وأن يسبل علينا عافيته ومغفرته ورحماته، والحمد لله رب العالمن. الحمد لله، والصلاة والسلام على رسول الله، وبعد: فبين الأيام والشهور تفاوت في الفضل بقدر ما أودع الله فيها من مزايا، وجعل فيها من نفحات، وقد ميز الله عز وجل شهر رمضان على سائر شهور العام لما حوى من خصال الخيرات، وألوان الطاعات والقربات، كما ميز العشر الأواخر منه على سائر الشهر، وجعل ليلة القدر فيه أفضل ليالي الزمان.

وقد كان لهذه الأيام العشر منزلة عظيمة عند النبي صلى الله عليه وسلم وأصحابه رضوان الله تعالى عليهم، وكان لهم فيها هدي خاص، فقد كانوا أشد ما يكونون فيها حرصًا على الطاعة من قراءة القرآن والذكر والدعاء والقيام والاعتكاف وغير ذلك من ألوان الطاعات.

وبين أيدينا في هذا المقال نبين بمشيئة الله تعالى الأعمال التي كان يحرص عليها الأولون حتى يتسنى لنا الاقتداء بهم والسير على نهجهم، فنقول مستعينين بالله عز وجل: أولاً: احماء الليل بالطاعات:

فقد كان النبي صلى الله عليه وسلم يجتهد في العشر الأواخر، فيحيى الليل كله في طاعة ربه.

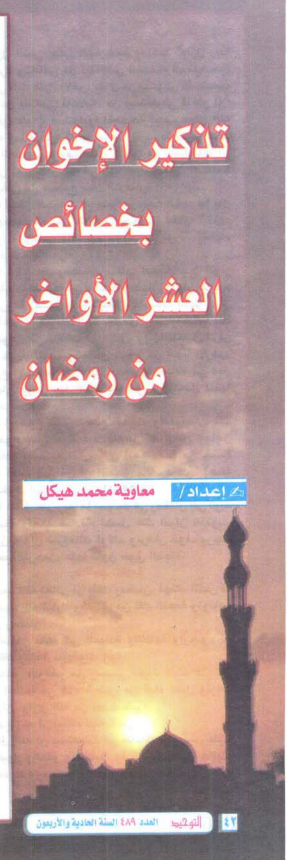
فعن عائشة رضي الله عنها أن النبي صلى الله عليه وسلم كان يجتهد في العشر الأواخر من رمضان ما لا يجتهد في غيره. [رواه مسلم].

وفي الصحيحين عن عائشة رضي الله عنها - أيضًا - قالت: «كان النبي صلى الله عليه وسلم إذا دخل العشر، شد مئزره، وأحبى ليله وأيقظ أهله».

وعنها رضي الله عنها قالت: «كان النبي صلى الله عليه وسلم يخلط العشرين بصلاة ونوم، فإذا كان العشر شمر وشذ المئزر». [رواه أحمد].

ففي هذه الأحاديث دليل على فضيلة العشر الأواخر من رمضان، وشدة حرص النبي صلى الله عليه وسلم على اغتنامها والاجتهاد فيها بأنواع الطاعات والقربات من صلاة وقرأن وذكر ودعاء وصدقة، ولأن النبي صلى الله عليه وسلم كان يشد مئزره يعني يعتزل نساء ليتفرغ للصلاة والذكر، وأن النبي صلى الله عليه وسلم كان يحيي الليل بالقيام والقراءة والذكر بقلبه ولسانه وجوارحه لمنزلة هذه الليالي وشرفها عند الله وطلبًا لليلة القدر التي من قامها إيمانًا واحتسابًا، غُفر له ما تقدم من ذنبه.

وظاهر هذا الحديث أن النبي صلى الله عليه وسلم كان يحيي الليل كله في عبادة ربه من الذكر والقيام والصلاة والقراءة والدعاء والسحور وغيره، بهذا يحصل الجمع بينه وبين ما ورد في «صحيح مسلم» عن عائشة رضي الله عنها قالت: «ما أعلمه قام ليلةً حتى الصباح»؛ لأن إحياء الليل الثابت في العشر يكون بالقيام وغيره من أنواع العبادة، والذي نفته هو إحياء الليل بالقيام فقط.



وكان النبي صلى الله عليه وسلم يوقظ عائشة رضي الله عنها، وورد الترغيب في إيقاظ أحد الزوجين صاحبه للصلاة ونضح الماء في وجهه.

وفي الموطأ أن عمر بن الخطاب كان يصلي من الليل ما شاء الله أن يصلي، حتى إذا كان نصف الليل أيقظ أهله للصلاة يقول لهم: «الصلاة الصلاة». ويتلو هذه الآية: « وَأُمْرَأُهُلِكَ بِالسَّلْوَةِرَاصْطَيْرَعَلَتْهَاً» [طه: ١٣٢].

وكانت امراة أبي محمد حبيب الفارسي تقول له بالليل: «قد ذهب الليل وبين أيدينا طريق بعيد، وزادنا قليل، وقوافل الصالحين قد سارت قدامنا، ونحن قد بقينا».

يا نائمًا بالليل كم ترقد

قم يا حبيبي قد دنا الموعد وخذ من الليل وأوقاته وردًا إذا ما هجع الرقد

من نام حتى ينقضي ليله

لم يبلغ المنزل أو يجهد

فينبغي للعاقل أن يغتنم هذه الليالي المباركة بما يناسب منزلتها ومكانتها العظيمة عند الله تعالى، فإنها فرصة ثمينة وغنيمة عظيمة لاينبغي أن يفوتها المسلم حتى يفوز برضوان الله تعالى، ويدرك سعادة الدنيا ونعيم الآخرة.

وإنه لمن الحرمان العظيم والخسارة الفائحة أن نرى في هذه الأيام كثيرًا من المسلمين لا يلتفتون إلى هذه الأوقات المباركة ويغفلون عنها، ويمضون أوقاتهم فيما لا ينفعهم، فيسهرون الليل كله في اللهو الباطل، وفيما لا فائدة فيه، فيا حسرة على العباد!

ثانيا: الاعتكاف في العشر الأواخر

ومن خصائص هذه العشر المباركة استحباب الاعتكاف فيها، والاعتكاف هو: لزوم المسجد للتفرغ لطاعة الله عز وجل، وهو سنة بالإجماع، ولا يجب إلا بالنذر، دل على ذلك كتاب الله وسنة رسوله صلى الله عليه وسلم، قال الله تعالى: «وَلَا نَبُشِرُوهُنَ وَأَنتُمْ عَلَكِمُونَ فِي الْمَسْتِحِينَ وَأَنتُمْ عَلَكِمُونَ فِي الْمُسْتِحِينَ وَالْتَبْرُوهُنَ وَأَنتُمْ عَلَكِمُونَ فِي الْمُسْتِحِينَ وَاللهِ وَلا لَبْعُونَ وَاللهِ وَلا للهِ عليه وسلم، (البقرة: ١٨٧).

وكان النبي صلى الله عليه وسلم يعتكف العشر الأواخر من رمضان حتى توفاه الله عز وجل، واعتكف أزواجه وأصحابه من وبعده.

فعن عائشة رضي الله عنها قالت: «كان النبي صلى الله عليه وسلم يعتكف في كل رمضان عشرة أيام، فلما كان العام الذي قبض فيه اعتكف عشرين يومًا»[البخاري ٢٠٤٤].

والمقصود بالاعتكاف: انقطاع الإنسان ليتفرغ لطاعة الله، ويجتهد في تحصيل الثواب والأجر وإدراك ليلة القدر، ولذلك ينبغى للمعتكف أن يشتغل بالذكر

والعبادة، ويتجنب ما لا يعنيه من حديث الدنيا، ولا بأس أن يتحدث قليلاً بحديث مباح مع أهله أو غيرهم.

قال الإمام الزهري رحمه الله: عجبًا للمسلمين، تركوا الاعتكاف مع أن النبي صلى الله عليه وسلم ما تركه منذ قدم المدينة حتى قبضه الله.

ومن أسرار الاعتكاف: صفاء القلب والروح، إذ إن مدار الأعمال على القلب كما جاء في الحديث: «ألا وإن في الجسد مضغة إذا صلحت صلح الجسد كله، وإذا فسدت فسد الجسد كله ألا وهي القلب» [أخرجه البخاري].

فلما كان الصيام وقاية للقلب من مغبة الصوارف الشهوانية من فضول الطعام والشراب والنكاح، فكذلك الاعتكاف ينطوي على سر عظيم وهو حماية العبد من أثار فضول الصحبة وفضول الكلام والنوم وغير ذلك من الصوارف التي تفرق أمر القلب وتفسد اجتماعه على طاعة الله عز وجل.

#### متى بيدا الاعتكاف؟

قال الشوكاني في «نيل الأوطار»: قال الأئمة الأربعة وطائفة من العلماء: يدخل المعتكف قبيل غروب الشمس ويخلو بنفسه في المكان الذي أعده للاعتكاف بعد صلاة الصبح، وذلك في مغرب يوم العشرين من رمضان، ويخرج بعد غروب شمس آخر يوم من الشهر.

شروطه: لا يشرع إلا في المساجد، فعن عائشة رضي الله عنها، السنة في المعتكف آلا يخرج إلا لحاجة لا بد له منها، ولا يعود مريضًا، ولا يمس امراته، ولا يباشرها، ولا اعتكاف إلا في مسجد جماعة، والسنة فيمن اعتكف أن يصوم. رواه البيهقي بسند صحيح وأبو داود بسند حسن.

قال أبن القيم رحمه الله: لم يذكر الله تعالى الاعتكاف إلا مع الصوم، ولا فعله النبي صلى الله عليه وسلم إلا مع الصوم. [زاد المعاد: ٨٧/٢]. وهذا ما رجحه شيخ الإسلام ابن تيمية، وهو قول جمهور العلماء.

رأسارم بل يا المحتكف من المسجد فهو على ثلاثة اقساد:

الخروج لأمر لا بد منه طبعًا أو شرعًا لقضاء حاجة البول والغائط والوضوء الواجب والغسل من احتلام، وكذا الأكل والشرب، فهذا جائز إذا لم يمكن فعله في المسجد، فإن أمكن فعله في المسجد فلا.

→ الخروج لأمر طاعة لا تجب عليه؛ كعيادة مريض، وشهود جنازة، ونحو ذلك، فلا يفعله إلا أن يشترط في ذلك ابتداء اعتكافه، مثل أن يكون عنده مريض يحب أن المناء اعتكافه مثل أن يكون عنده مريض يحب أن المناء المنا

يعوده أو يخشى من موته، فيشترط في ابتداء اعتكافه خروجه لذلك، فلا بأس به.

٣- الخروج لأمر ينافي الاعتكاف كالخروج للبيع والشراء ونحو ذلك، فلا يفعله لا بشرط ولا بغير شرط لأنه يناقض الاعتكاف وينافي المقصود منه، فإن فعل انقطع اعتكافه ولا جرج عليه.

ثالثًا: تعرى ليلة القدر:

ففي هذه العشر ليلة القدر التي شرفها الله على غيرها، ومن بها على غيرها، ومن بها على هذه الأمة بعظيم فضلها وجزيل أجرها وخيرها، وقد أنزل الله عز وجل في فضلها قرانًا يُتلى إلى يوم القيامة، فقال تعالى: «إِنَّا أَنْزِلْنَهُ فِي لِسَامَةُ بُكُرِكَةً إِنَّا كُنَا مُنذِينَ ﴿ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْكُمُ اللَّهُ اللَّ

فقد وصفها الله تبارك وتعالى بأنها ليلة مباركة؛ لكثرة خيرها وبركتها وفضلها، ومن بركتها أن هذا القرآن المبارك أنزل فيها، ووصفها سبحانه بأنه يفرق فيها كل أمر حكيم، يعني يفصل من اللوح المحفوظ إلى الكتبة ما هو كائن من أمر الله سبحانه وتعالى في تلك السنة من الأرزاق والأجال والخير والشروغير ذلك من كل أمر حكيم من أوامر الله المحكمة المتقنة التي ليس فيها خلل ولا نقص ولا سفه ولا باطل، ذلك تقدير العزيز العليم، وقال تعالى: ﴿ إِنَّا أَنْرَكُ مَا أَنْرَكُ مَا لِتُهُ الْفَدْرِ فَيَهَا بِإِذْنِ لَيَا المُدِينَ الْمُولِينَ الْمُؤْلِينَ الله المُحكمة المتقنة التي ليس فيها خلل ولا تعالى: ﴿ إِنَّا أَنْرَكُ مَا لَالِينَ الْمُؤْلِينَ الله المُحكمة المتقنة التي ليس فيها خلل ولا المؤلِينَ الله المُحكمة المتقنة التي ليس فيها خلل ولا تعالى: ﴿ إِنَّا أَنْرَكُ مُنْ الْمُلْكِمُ مُنْ وَالْمُرْحُ فِيهَا إِلْإِذِنِينَ الْمُولِينَ الله المُحكمة المتقنة المُنْ الله المُحكمة المتقنة الله المُحكمة المتقنة التي ليس فيها خلل ولا تعالى في الله المُحكمة المتقنة المتوالية المُناسِقينَ المُناسِقِينَ المُناسِقِينَ الله المُحكمة المتقنة المتوالية المناسِقِينَ المُناسِقِينَ الله المُحكمة المتقنة المناسِقِينَ الله المُحكمة المتقنة الله المُحكمة المتقنة المتوالية المناسِقِينَ المناسِقِينَ المناسِقِينَ الله المُحكمة المتوالية المناسِقِينَ الله المُحكمة المتقنة المناسِقِينَ المناسِقِينَ المناسِقِينَ المناسِقِينَ المناسِقِينَ المناسِقِينَ المناسِقِينَ المناسِقِينَ المناسِقِينَ الله المناسِقِينَ الم

والقدريمعنى الشرف والتعظيمويمعنى التقدير والقضاء الأن ليلة القدر شريفة عظيمة يقدر الله فيها ما يكون في السنة، ويقضي من أموره الحكيمة: أَلَّهُ الْمَدْرِ عَرَّ مِنْ الْفِ السنة، ويقضي من أموره الحكيمة: أَلَهُ المَدْرِ عَرَّ مِنْ الْفِ الْفِ السنة، ويقضي من أموره الفضل والشرف وكثرة الثواب والأجر، ولذلك كان من قامها إيمانًا واحتسابًا غُفر له ما تقدم من ننبه، «نَمُلُ اللَّهُ عَنْ وَاللَّرْعَ فِيهًا» [القدر: ٤] ما تقدم من ننبه، «نَمُلُ اللَّهُ عَنْ وَاللَّمْ عَنْ وَاللَّهُ وَاللَّمْ عَنْ وَاللَّهُ وَاللَّمْ عَنْ وَاللَّهُ وَاللَّمْ عَنْ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّمْ عَنْ اللَّهُ قَالْمُون بعيادته ليلاً ونهارًا، والمَتَعَمِّرُونُ اللَّ يُمْرَفُونَ ٱلْمُلُ اللَّهُ وَالرَّمْ يَعْلَى اللَّهُ القدر والدركة والرحمة.

"والروح" هو جبريل عليه السلام، وقد خصه بالذكر لشرفه وفضله، «سلام هي» يعني: أن ليلة القدر ليلة سلام للمؤمنين من كل خوف لكثرة من يُعتق فيها من النار، ويسلم من عذابها: «حَنَّ طَلَّمَ النَّمِ» [القدر: ٥] يعني أن ليلة القدر تنتهي بطلوع الفجر، قال مالك: بلغني أن النبي صلى الله عليه وسلم أري أعمار الناس قبله أو ما شاء الله من نلك، فكأنه تقاصر أعمار أمته الايبلغوا من العمل الذي بلغ غيرهم في طول العمر فأعطاه ليلة القدر خيرًا من ألف شهر.

فينبغي للمسلم في العشر الأواخر من رمضان أن يجتهد في تحري ليلة القدر؛ لحرص النبي صلى الله عليه وسلم على قيام هذه الليلة المباركة وإحيائها والتهجد فيها والصلاة والدعاء.

قال سفيان الثوري: «الدعاء في تلك الليلة أحب إليً من الصلاة» ومراده أن كثرة الدعاء أفضل من الصلاة التي لا يكثر فيها الدعاء، وإن قرأ ودعا كان حسننًا، وقد كان النبي صلى الله عليه وسلم يجتهد في ليالي رمضان يكثر من تلاوة القرآن الكريم، لا يمر بآية رحمة إلا سأل، ولا بآية فيها عذاب إلا تعوذ، فيجمع بين القراءة والصلاة والدعاء والتفكر، وهذا أفضل الأعمال وأكملها في الليالي العشر. وقد حرصت أمنا عائشة رضي الله عنها على الاجتهاد في هذه الليلة، فقالت للنبي صلى الله عليه وسلم أرأيت في هذه الليلة القدر، ما أقول فيها؟ قال: «قولي: اللهم إنك عفو تحب العفو فاعف عني» [أحمد والترمذي وابن ماجه على (٣٨٥٠) وصححه الألباني].

والعَفُو من أسماء الله تعالى وهو المتجاوز عن سيئات عباده الماحي لآثارها عنهم، وهو يحب العفو، فيحب أن يعفو عن عباده، ويحب من عباده أن يعفو بعضهم عن بعض، فإذا عفا بعضهم عن بعض عاملهم بعفوه، وعفوه أحد الده من عقودته.

وكان النبي صلى الله عليه وسلم يقول: «اللهم إني أعوذ برضاك من سخطك، وبمعافاتك من عقوبتك، وبك منك، لا أحصي ثناءً عليك، أنت كما أثنيت على نفسك» [رواه مسلم].

وإنما أمر بسؤال العفو في ليلة القدر بعد الاجتهاد في الأعمال والليالي العشر؛ لأن الموحدين العاملين يجتهدون في الأعمال ثم لا يرون لأنفسهم عملاً صالحا ولاحالاً ولا مقاماً فيرجعون إلى سؤال العفو من العفو عسى الله أن يقبلهم ويتجاوز عنهم ويشملهم بعفوه وإحسانه.

فاقبلوا على الله عز وجل بقلوب خاشعة لاغتنام الأجر في هذه الأيام العشر وخاصة ليلة القدر، ففيها يُفتح الباب ويُقرب الأحباب ويُسمع الخطاب ويُكتب للعاملين فيها عظيم الأجر والثواب، فاجتهدوا في طلبها فهذا أوان الطلب، واحذروا من الغفلة ففي الغفلة سوء المنقلب.

وغدًّا توفى النفوس ما كسبت ويحصد الزارعون ما زرعوا إن احسنوا احسنوا لانفسهم وإن أساعوا فبئس ما صنعوا

وإن المحمور المحمور المحمور المحمد الله رب العالمان.



الحمد لله رب العالمين، وصلى الله وسلم على نبينا محمد، وعلى آله، وصحبه أجمعين، وبعد: فهذه طائفة من أحكام الصيام، مجموعة من كلام أهل العلم، بطريقة السؤال والجواب.

### من فتاوي الشيخ ابن باز رحمه الله المنافع لا يأس من استعمال معطر الفم ل

00 سؤال: يوجد في الصيدليات معطر خاص للفم، وهو عبارة عن بخاخ. فهل يجوز استعماله خلال نهار رمضان لإزالة الرائحة من

الحواب: لا نعلم بأسا في استعمال ما يزيل الرائحة الكريهة من الفم في حق الصائم وغيره إذا كان ذلك طاهرا مناحا.

#### الكهل لا يفطر

00 سؤال: ما حكم استعمال الكحل وبعض أدوات التحميل للنساء خلال نهار رمضان، وهل تفطر هذه أم لا؟

الحواب: الكحل لا يفطر النساء ولا الرجال في أصبح قولى العلماء مطلقاً، ولكن استعماله رمضان؟ في اللبل أفضل في حق الصائم، وهكذا ما يحصل به تجميل الوجه من الصابون والأدهان وغير ذلك مما يتعلق بظاهرة

> الحلد، ومن ذلك الحناء والمكياج وأشياه ذلك، مع أنه لا ينبغي استعمال المكياج إذا كان يضر الوجه، والله ولي التوفيق. القيء لا يفسد الصوم

00 ســؤال: هل القيء يفسد الصوم؟

الحواب: كثيرا ما يعرض للصائم أمور لم يتعمدها، من حراح، أو رعاف، أو قيء، أو ذهاب

الماء أو البنزين إلى حلقه بغير اختياره، فكل هذه الأمور لا تفسد الصوم؛ لقول النبي صلى الله عليه وسلم: "من ذرعه القيء فلا قضاء عليه، ومن استقاء فعليه القضاء" [الترمذي (٧٢٠) صححه الألباني].

#### لا حرج من بلع الريق للصائم

00 سؤال: ما حكم بلع الريق للصائم؟

الجواب: لا حرج في بلع الريق، ولا أعلم في ذلك خلافاً بين أهل العلم لمشقة أو تعذر التحرز منه، أما النخامة والبلغم فيجب لفظهما إذا وصلتا إلى الفم، ولا يحوز للصائم بلعهما لإمكان التحرز منها، وليسا مثل الريق، وبالله التوفيق.

00 سؤال: هل يجوز استعمال الطيب، كدهن العود والكولونيا والبخور في نهار

الجواب: نعم يجوز استعماله بشرط ألا يستنشق البخور.

#### ليس عليه قضاء

00 سـؤال: رحل صائم اغتسل ويسيب قوة ضغط الماء دخل الماء إلى جوفه من غير اختياره فهل عليه القضاء؟

الحواب: ليس عليه قضاء لكونه لم يتعمد ذلك، فهو في حكم المكره والناسي.

#### الغيبة لا تفسد الصوم

00 سـؤال: هل اغتياب الناس يقطر في رمضان؟

الحواب: الغيبة لا تفطر الصائم وهي ذكر الإنسان أخاه بما يكره وهي معصية، لقول الله عز وحل: « وَلَا يَغْتُ بَعْضُكُم بَعْضًا " [الصحوات: ١٢]، وهكذا النميمة والسب والشتم والكذب كل ذلك لا يقطوع بفطر الصائم، ولكنها معاصى بحب الحذر منها واجتنابها من الصائم وغيره، وهي تحرح الصوم وتضعف الأحر؛ لقول النبي صلى الله عليه وسلم: «من لم يدع قول الزور والعمل يه والحهل، فليس لله حاجة في أن يدع طعامه وشرايه «رواه الامام البخاري في صحيحه، ولقوله صلى الله عليه وسلم: «الصعام حنة فإذا كان يوم صوم أحدكم فلا يرفث ولا يصخب، فإن سايه أحد أو قاتله فليقل أنى صائم» متفق عليه، و الأحاديث في هذا

> 00 سؤال: ما الحكم إذا خرج من الصائم دم كالرعاف ونحوه، وهل يجوز للصائم التبرع يدمه أو سحب شيء منه للتحليل؟

المعنى كثيرة.

الجواب: خروج الدم من الصائم كالرعاف والاستحاضة ونحوهما لا يفسد الصوم. وإنما يفسد الصوم الحيض والنفاس والحجامة.

ولا حرج على الصائم في تحليل الدم عند الحاجة إلى ذلك، ولا يفسد الصوم بذلك، أما التبرع بالدم فالأحوط تأحيله إلى ما بعد الإفطار؛ لأنه في الغالب يكون كثيراً، فيشيه الحجامة. والله ولى التوفيق. [انتهى من مجموعة فتاوى سماحة الشيخ ابن باز رحمه الله].

من فتاوى الشيخ ابن عثيمين رحمه الله 00 سؤال: ما حكم التدرد للصائم؟

الجواب: التبرد للصائم جائز لا بأس به، وقد كان الرسول عليه الصلاة والسلام يصب على رأسه الماء من الحر، أو من العطش وهو صائم، وكان ابن عمر يبل ثويه وهو صائم بالماء لتخفيف شدة الحرارة، أو العطش، والرطوية لا تؤثر؛ لأنها ليست ماء يصل إلى المعدة.

> 00 ســؤال: هـل ييطل الصوم يتذوق الطعام

الحواب: لا يبطل الصوم يتذوق الطعام إذا لم يبتلعه، ولكن لا يفعله إلا

إذا دعت الحاحة إليه، وفي هذه الحال لو دخل منه شيء إلى بطنك بغير قصد فصومك لا يبطل.

## 00 سؤال: خروج الدم من لثة الصائم هل

الحواب: الدم الذي بخرج من الأسنان لا يؤثر على الصوم، لكن يحترز من التلاعه ما أمكن، وكذلك لو رعف أنفه واحترز من التلاعه، فانه ليس عليه في ذلك شيء، ولا يلزم القضاء.

#### 00 سؤال: إذا طهرت الحائض قبل الفحر واغتسلت بعد طلوعة فما حكم صومها؟

الحواب: صومها صحيح إذا تتقنت الطهر قبل طلوع الفجر، المهم أن تتبقن أنها طهرت؛ لأن بعض النساء تظن أنها طهرت وهي لم تطهر، ولهذا كانت النساء بأتين بالقطن لعائشة . رضى الله عنها . فدرينها إياه علامة على الطهر، فتقول لهن: ((لا تعجلن حتى ترين القصة السضاء))، فالمرأة عليها أن تتأنى حتى تتيقن أنها طهرت، فإذا طهرت فإنها تنوى الصوم وإن لم تغتسل إلا بعد طلوع الفحر، ولكن عليها أن تراعى الصلاة فتدادر بالاغتسال لتصلى صلاة الفجر في وقتها.

وقد بلغنا أن بعض النساء تطهر بعد طلوع الفحر، أو قبل طلوع الشمس، ولكنها تؤخر الاغتسال إلى ما بعد طلوع الفحر بحجة أنها تريد أن تغتسل غسلا أكمل وأنظف وأطهر، وهذا خطأ في رمضان وفي غيره؛ لأن الواحب عليها أن تبادر وتغتسل لتصلى الصلاة في وقتها، ولها أن تقتصر على الغسل الواحب لأداء الصلاة، وإذا أحبت أن تزداد طهارة ونظافة بعد طلوع الشمس فلا حرج عليها، ومثل المرأة الحائض من كان عليها حناية فلم تغتسل إلا بعد طلوع الفجر فإنه لا حرج عليها وصومها صحيح،

كما أن الرحل إذا كان عليه جنابة ولم يغتسل منها إلا بعد طلوع الفجر وهو صائم فإنه لا حرج عليه في ذلك؛ لأنه ثبت عن النبي صلى الله عليه وسلم إنه كان يدركه الفجر وهو حنب

من أهله فيصوم ويغتسل بعد طلوع الفجر صلى الله عليه وسلم. والله أعلم.

[انتهى من مجموعة فتاوى سماحة الشبيخ ابن عثيمين رحمه الله].

فتاوى في الصيام

أعدها وجمعها:الشيخ/ معمد صالح المنجد OO س : ما حكم التهنئة بدخول شهر رمضان؟

ج: لا حرج في ذلك.

OOس: ما حكم من صام رمضان استشفاءً من مرض أو تخفيفاً للوزن؟

ج: إن اقتصرت نيته على هذا فليس له في الآخرة من نصيب ، قال تعالى: مَن كَانَّ بُريدُ في الآخرة من نصيب ، قال تعالى: مَن كَانَّ بُريدُ اللّمَاجِلَةَ عَجَلْنَا لَهُ جَهَنَّا لَهُ جَهَنَا لَهُ جَهَنَّا لَهُ عَلَيْكَ وَمَنْ أَرَادَ الْآخِرَةَ وَسَعَىٰ مَنْ مَعْنَهُم مَشْكُورًا » لَمَا سَعْنَهُم مَشْكُورًا » [الإسراء/١٨-١٩].

ويجب أن تكون نية المؤمن مطابقة لحديث رسول الله-صلى الله عليه وسلم-: «من صام رمضان إيماناً واحتساباً غفر له ما تقدم من ذنبه» [صحيح الترغيب ١٩٥١]، وينبغي على الدعاة أن يبينوا للناس معنى كلمة (احتساباً) ويدعوا ذكر الفوائد الدنيوية للمؤلفة قلوبهم.

00 س : كيف يحكم بدخول شهر رمضان؟..

ج: باحد أمرين:

 الأول: رؤية هلاله ، لقوله تعالى: «فَمَن شَهِدَ مِنكُمُ الشَّهْرَ فَلْيَصُمْهُ» فإذا أعلن ثبوته مصدر موثوق وجب العمل بذلك.

الثاني: إكمال شعبان ثلاثين يوماً، ولا مانع من توالي شهرين أو أكثر في السنة الهجرية كل منها ٢٩ يوماً أو ٣٠ يوماً.

و00 : إذا أسلم الكافر، أو بلغ الصبي، أو شُفي المريض، أو أقام المسافر، أو طهرت الحائض، أثناء النهار في رمضان، فماذا يجب عليهم من جهة الإمساك والقضاء؟

ج: إذا أسلم الكافر ، أو بلغ الصغير، أثناء النهار لزمهما إمساك بقية اليوم وليس عليهما قضاؤه، ولا قضاء الأيام التي قبله من الشهر، لأنهما لم يكونا من أهل الوجوب عند الإمساك. وإذا شغي المريض ، أو أقام المسافر ، أو طهرت الحائض ، فالأحوط الإمساك بقية اليوم (للخلاف في المسالة) وعليهم قضاء هذا اليوم، وما فاتهم قبله. والفرق بين القسمين: أن القسم

OO س: متى يؤمر الصبي بالصيام؟ ج: قال الخرقي: وإذا كان الغلام عشر سنن، وأطاق الصبام أخذ به.

الأول تحقق لديهم الشرط، أما القسم الثاني

فقد زال عنهم المانع.

قال ابن قدامة: واعتباره بالعشر أولى؛ لأن النبي -صلى الله عليه وسلم- أمر بالضرب على الصلاة عندها ، واعتبار الصوم بالصلاة أحسن لقرب إحداهما من الأخرى ، واجتماعهما في أنهما عبادتان بدنيتان من أركان الإسلام ، إلا أن الصوم أشق فاعتبرت له الطاقة ؛ لأنه قد يطبق الصلاة من لا يطبقه. [المغني مع الشرح ٢٠٠٣].

فما بالك أيها الأخ المسلم بمن يمنع أولاده من الصيام رحمة بهم بزعمه!!

OOس: رجل بلغ من الكبر عتيا ، وأصبح لا يعرف أولاده ، ولا الجهات الأصلية ، فماذا عليه في الصوم؟

ج : إذا كان الواقع ما ذكر ، فليس عليه صلاة ولا صيام ولا إطعام. وإذا كان يعود إليه عقله أحياناً ، ويذهب أحياناً ، فإذا عاد إليه صام ، وإذا ذهب عنه سقط عنه الصيام.

و00 : ما حكم الصيام للمريض؟

ج: إذا ثبت بالطب أن الصوم
يسبب هلاك المريض فلا يجوز
له الصيام ، أما إن ثبت أن
الصوم يجلب المرض له أو
يضر بالمريض بزيادة
مرضه أو تأخير شفائه
أو يؤلمه أو يشق عليه
الصيام ، فالمتسحب له
أن يفطر ثم يقضى.

رمضان ۱٤٣٣ هـ

00 س : شخص مصاب بقرحة في معدته ، ونهاه الطبيب عن الصيام مدة خمس سنوات.

ج: إذا كان الطبيب الذي نهاه عن الصوم ثقة مأموناً خبيراً في طبه ، فيتعين السمع والطاعة لنصحه ، وذلك بإفطاره في رمضان حتى يجد القدرة والاستطاعة على الصوم ، لقوله تعالى: «فُمَن كَانَ مِنكُم مُريضًا أَوْ عَلَى سَفَر فَعدَّةٌ مِّنْ أَمَّام أُخُرُ» فإذا شُفى من مرضه ، تعين عليه صوم أشهرً رمضان التي أفطرها.

00 س : ما حكم العاجز عن الصيام عجزا كلياً لمرض لا يرحى شفاؤه أو لكبر سنه؟

ج: عليه أن يطعم عن كل يوم مسكيناً ، نصف صاع من قوت البلد ، (مثال : قرابة ١٠٥ كغ من الأرز) ولا يجوز له الفطر «بُخَادعُونَ اللَّهَ وهُوَ خَادعُهُمْ». يدفعها في أول الشهر كما فعل أنس رضي الله عنه، ويجوز أثناءه أو في آخره.

> 00 س: رحل مريض أخيره الأطباء أن شفاءه ممكن ، فهل بحرثه الاطعام؟

ج: لا يجزئه الإطعام ، ويجب عليه الانتظار حتى بشفى ثم بقضى.

00 س: رجل مريض ينتظر الشفاء ليصوم، فمات ، فماذا عليه؟

ج: ليس عليه شيء؛ لأن الصيام حق لله تدارك وتعالى ، وجب بالشرع ومات من يجب عليه قبل إمكان فعله، فسقط إلى غير بدل كالحج.

00 س: شخص صام جزءاً من رمضان ثم عجز عن إكمال الباقي ، فماذا بعمل؟

ج: إن كان عجزه لأمر طارئ بزول ، انتظر حتى يزول ثم يقضى ، وإن كان عجزه لأمر دائم ، فإنه يطعم عن كل يوم مسكينا كما تقدم.

00 س: ما حكم الصوم للمسافر؟

ج: إذا شبق عليه الصوم في السفر فالأفضل أن يأخذ بالرخصة فيفطر. وإن لم يشق عليه صام والفطر جائز،.

> 00 س: متى يفطر المسافر؟ ج: في ذلك حديثان:

> > - الأول : حديث أنس رضى الله عنه أنه أفطر على دابته قبل أن يخرج وقد تهيأ للرحيل.

- الثاني : حديث ابن عباس رضي الله عنهما

في الصحيحين ، قال : خرج رسول الله -صلى الله عليه وسلم- حتى بلغ عسفان ، ثم دعا بماء فرفعه إلى بديه ليراه الناس ثم أفطر. فالأحوط أن لا يفطر المسافر إلا إذا خرج من بلدته وفارق البيوت.

00 س: رجل قرر في إحدى الليالي من رمضان أن يسافر غدا في النهار ، فهل بحور له أن بيبت نبة الإفطار؟

ج: لا يحوز له ذلك ، يل ينوى الصيام ؛ لأنه لا يدرى ما يعرض له ، فقد لا يستطيع السفر ، فإذا سافر أفطر إن شاء كما تقدم.

00 س: رحل أراد مواقعة أهله في رمضان ، فسافر من أحل ذلك؟

ج: فعله حرام ، لأنه قصد التحايل ، وهو أثم

00 س: هل بحوز الإفطار في المطار؟

ج: إن كان المطار داخل البلد أو في حدودها فإنه بنتظر حتى تقلع الطائرة وتبتعد ، ثم يفطر ، وإن كان المطار خارج البلد ، حاز له الفطر في المطار.

00 س: غريت الشمس في المطار فافطرنا بعد الصيام، فلما أقلعت الطائرة وارتفعت رأينا الشمس مرة أخرى ، فما حكم الصدام؟

ج: الصيام صحيح ؛ لأنه عليه الصلاة والسلام قال: "إذا أقبل الليل من هاهنا ، وأبير النهار من هاهنا وغربت الشمس فقد أفطر الصائم" [متفق عليه].

00 س: من صام في بلد ، ثم سافر إلى بلد أخر ، صام أهله قبله أو بعده ، فماذا بفعل؟

ج: يفطر بإفطار أهل البلد الذبن ذهب البهم ، ولو زاد على ثلاثين يوما (بالنسبة له) لقول النبي -صلى الله عليه وسلم- : "الصوم يوم تصومون ، والفطر يوم تفطرون" [رواه الترمذي وهو حديث صحيح]. لكن إن لم يكمل تسعة وعشرين فعليه إكمال ذلك الشبهر

(بعد يوم العدد)؛ لأن الشهر لا ينقص عن تسعة وعشرين يوماً. نسال الله أن يعيننا

وإخواننا المسلمين على صيامه وقيامه كما بحب ويرضى ، والله تعالى

الحمد لله والصلاة والسلام على رسول الله وبعدُ:

فإن من سنة الله الجارية في خلقه أنه فاضل بين عباده وبين مخلوقاته، وهذا التفاضل لا يكون إلا لحكمة ربانية، وإن من الأزمنة المفضلة عند الله شهر رمضان، فهو شهر الصبر والتقوى والجهاد والكرم، وكان الصحابة يتخذونه متجراً للحسنات وفرصة لرفع الدرجات، ويقبلون فيه على قراءة القرآن والصدقة، والناس في هذا الشهر يتباينون فمنهم من يستغل أوقاته في التزود من الطاعات والقربات، ومنهم من يتردى في الشهوات والمحرمات.

ولعلنا ندرك أن الحكمة من فرض الصوم هو السمو بالنفس وتطهير القلب وتزكيته، فيجب على المسلم الاستفادة من هذا الموسائل في تغيير مسار حياته باتخاذ الوسائل المؤدية إلى ذلك كمحاسبة النفس والصبر، والسعي إلى إصلاح الذات، وتغيير مظاهر الفساد المتفشية في المجتمع المسلم في جميع مناحى الحياة.

وليس هناك من وسيلة أو طريقة أفضل من طريقة النبي صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ وصحبه والسلف الصالح، فنُعمر النهار بالصيام الحوارح وصيام القلب وبقراءة القرآن ومدارسته، ونُعمَّر الليل بالقيام، ونترك لهذه النفوس أوقاتاً للراحة، وكلُّ بحسبه.

فرمضان موسم خير، ومن أراد أن ينافس فلينافس كما يشاء، وإنما نركز على امر هو اعظم ما في هذا الشهر -كما رأينا من سيرة النبي صَلَى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ ومن سيرة السلف - (وهو القرآن) حتى قال بعض العلماء: «إن ختم القرآن في رمضان لا يكره في أقل من ثلاث كما في بقية الشهور». ففي رمضان من استطاع أن يختمه في أقل؛ فليفعل.

وقال بعض العلماء: «إنه شهر القرآن وشهر التفرغ للعبادة».

والمقصود أن أهم عمل يشغل به الإنسان نفسه أناء النهار هو قراءة القرآن، ففي الصلاة سيصلي جماعة، ويسمع القرآن،



ويصبح الأمر في الحقيقة وكأن الشهر كله شهر قرآن، ولابد أن نتفكر ونتدبر فيما نقرأ وفيما نسمع لقول الله تعالى: «كَتُبُ أَرَلْتُهُ إِلَيْكُ مُبُرِّكُ لِيَلْقَرُا عَلَيْهِ مُلِتَذَكَّر أُولُوا الألْبَي الله عليمة أن نسمع كتاب الله كاملاً مرة أو مرات في شهر واحد، ونعرف ما نهى الله عنه في كتابه، وما حذر ونعرف ما نهى الله عنه في كتابه، وما امر وأوصى به؛ لأن هذا القرآن منه، وما أمر وأوصى به؛ لأن هذا القرآن خطاب لنا أنزل لنا ليخاطبنا الله به، وليس مجرد آيات تسمع بالآذان، ونقول: صلينا أو سمعنا.

فاعتبر اخي واختي كل ما تقرا او تسمع خلف الإمام خطاباً من رب العالمين إليك، ثم انظر كيف مقامك من هذا القرآن، وكيف منزلتك في التعامل مع ربك من خلال كلامه الذي أنزله، والذي أمرك أن تتبعه وتؤمن به يجب أن يكون لك مصحف من أول رمضان تقرا فيه القرآن، ويجدر أن تختم القرآن أقل شيء في كل ثلاثة أيام مرة، يعني: تقرأ السلف يختمون القرآن ستين مرة، يعني: السلف يختمون القرآن ستين مرة، يعني: يختمون ختمة في الليل وختمة في النهار، وكانوا يؤجلون كل جلساتهم وعلومهم وكانوا يؤجلون كل جلساتهم وعلومهم وكل أشغالهم ويتفرغون للقرآن؛ لأنه شهر وكل أشغالهم ويتفرغون للقرآن؛ لأنه شهر القرآن؛ لأنه شهر اللقرآن؛ لأنه شهر اللقرآن؛ لأنه شهر اللقرآن؛ اللهرة، ١٨٥].

لكن بحكم عدم تفرغنا نحن قلا مانع أن نختم في رمضان كله عشر مرات، يعني في كل ثلاثة أيام مرة، وهذا فضل عظيم، ثم بعد ذلك تصلي مع الجماعة في المسجد وتعود من الصلاة إلى مواصلة عملك إلى أن ينتهي النهار، ثم تعود إلى المسجد وتصلي فيه مع الجماعة وتجلس تقرأ القرآن في المسجد إلى المغرب؛ ولا تنزل إلى السوق إلا لأمر ضروري تأخذ غرضك وتنصرف، ثم اجلس في المسجد واقرأ إلى أن تغرب الشمس ثم انهب إلى بيتك ونبه زوجتك إلى اختيار التمر في الإفطار، وكلوا من التمرات وتراً؛ ثلاثًا أو خمسًا أو سبع تمرات، ثم اشرب ماءً، واذهب إلى المسجد مبكراً وصل المغرب،

وبعد صلاة المغرب عد إلى بيتك وتناول طعام العشاء الخفيف الذي لا ترهق فيه بطنك ولا معدتك، وإنما تلبي فيه احتياجك بقدر الضرورة؛ لأن الأطباء يقولون: إن الحاجة في الطعام للثلث فقط، إذا شعرت أنك لا زلت محتاجاً إلى الطعام فمعنى هذا أنه امتلأ الثلث عندك، أما إذا شبعت فقد امتلأت الثلاثة الأثلاث كلها، فنحن قوم لا نأكل حتى نجوع، وإذا أكلنا لا نشبع، فقم قبل أن تشبع من الطعام.

وبعد ذلك تقوم إلى المسجد، وابحث عن إمام يؤدي الصلاة بتؤدة وخشوع، وطول قراءة وقنوت، تبحث عن إمام تطمئن إلى قراءته، وإلى إنسان يطيل القراءة ويعطي القراءة حقها من التجويد والترتيل والإطالة والركوع والسجود، فتصلي معه، وتأتي قبل الأذان في الصف الأول، وتأخذ مصحفك وتقرأ إلى أن يصلي العشاء والتراويح.

من معاني الصيام: الاستسلام لله تعالى، وذلك بأن تشعر بأنك عبد فعلاً، والعبودية لله هي كمال الحرية، ولذلك يقول عياض رحمه الله:

ومما زادني شــرفاً وفخرًا وكدت باخمصي اطا الثريا دخولي تحت قولك با عبادي

عبادي معادي فوات يا عبادي فيها

فهو يعتبر أن من أعظم الشرف أنه مخاطبٌ بقول الله تعالى: يا عبادى.

إذا: كمال الحرية في كمال العبودية لله جل وعلا، والصوم يربي العبد على العبودية، وانظر كيف، يقول لك الله عز وجل: وَكُمُّوا وَانْمَرُوا حَقَّ يَتَبَنَّ لَكُو الْفَيْطُ الْأَبْيَضُ ، [البقرة:١٨٧] فيكون في هذا أمر لك بالأكل، فتجد أن من العبادة أن تأكل، ولذلك يستحب للإنسان أن يأكل -مثلاً - عند السحور وعند الإفطار كما يؤكل -مثلاً - عند السحور وعند الإفطار كما هو معروف، ويكره له الوصال؛ بحيث يواصل الإنسان يوماً أو يومين فلا يفطر بينهما، فتكون العبادة حينئذ بأن تأكل وتشبع شهوتك من الأكل والشرب، وفي وقت آخر يأمرك الله

يا باغي الخير أقبل

عَنْ أَبِي هُرِيْرَةَ رَضِي الله عنه قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ: « إِذَا كَانَ رَسُولُ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ: « إِذَا كَانَ أُولُ لَيْلَةَ مَنْ شَهْرِ رَمَضَانَ صُفَدَتِ الشَّيَاطِيْ، وَعُلَقَتْ أَبْوَابُ النَّارِ، فَلَمْ يُغْلَقَ مِنْهَا بَابٌ، وَفُتَّحَتْ أَبْوَابُ الجَنَّةِ، فَلَمْ يُغْلَقَ مَنْهَا بَابٌ، وَيُنَادِي مُنَاد: يَا بَاغِيَ الخَيْرِ مَنْهَا بَابٌ، وَيُنَادِي مُنَاد: يَا بَاغِيَ الخَيْرِ أَقْصِلْ، وَيَا بَاغِيَ الخَيْرِ مَنَاد: مَا بَاغِيَ الخَيْرِ مَنَاد، وَيَا لَهُ عُتَقَاءً مُنَاد، وَيَا لَهُ عُتَقَاءً مِنَ النَّارِ، وَذَلَكَ كُلُّ لَيْلَةً « [سنن الترمذي وصححة الألباني].

فَإِذَا كَانَ اللهُ عَزَّ وَجِلَ يَعَامِلنَا هَذَهِ الْمُعَامِلَةُ اللطيفة « الله عَنَّ وَجِلَاهِ يَرْزُقُ مَن يَشَائِهُ وَهُوَ اللطيفة ( المُعَامِلةُ عَلَيْكُمْ وَهُوَ اللطيفُ الْعَرِيرُ » [ الشورى/١٩] ، «وَهُوَ اللطيفُ الْخَدِيرُ » [ الأنعام/١٠٣].

ومن صفاته الودود، فيا أيها العاصبي المدبر عن ربك تبارك وتعالى! أقبل ولا تخف إنك من الأمنين.

أيها المسلم: إن تجنب الخطأ خير من الاعتذار، وإن كان الاعتذار مطلوبًا إذا وقع الخطأ ، وهو علامة أدب وتواضع واعتراف بالخطأ، وكذلك فإن ترك الذنب أهون عليك من طلب التوبة، فإنك قد لا تُوفق لتوبة، وقد تتوب فلا يُقبل منك، فلماذا تلقى بنفسك في المجهول؛ فترك الذنب إذا خير لك، وأقرب سبيلاً وأرشد من طلب التوبة. وإن كانت التوبة مطلوبة على كل طلب التوبة. وإن كانت التوبة مطلوبة على كل حال ، « وَتُوبُوا إِلَى اللهِ جَمِعًا أَيُّهُ المُؤْمِنُونَ لَعَلَمُونَ النَّوْدِيَ النَّوْدِيَ الْمُؤْمِنُونَ لَعَلَمُونَ النَّوْدِيَ النَّهُ الْمُؤْمِنُونَ لَعَلَمُونَ النَّوْدِيَ النَّوْدِيَ النَّوْدَ النَّهُ الْمُؤْمِنُونَ النَّوْدِيَ النَّهُ الْمُؤْمِنُونَ النَّوْدِيَ النَّوْدِيَ النَّهُ الْمُؤْمِنُونَ النَّوْدِيَ النَّهُ الْمُؤْمِنُونَ النَّهُ الْمُؤْمِنُونَ النَّهُ الْمُؤْمِنُ النَّهُ الْمُؤْمِنُونَ النَّهُ الْمُؤْمِنَ النَّهُ الْمُؤْمِنُ الْمُؤْمِنَ الْمُؤْمِنُ الْمُؤْمِنُ الْمُؤْمِنُ الْمُؤْمِنُ اللَّهُ الْمُؤْمِنُ اللَّهُ الْمُؤْمِنَ الْمُؤْمِنُ الْمُؤْمِ الْمُؤْمِنُ اللْمُؤْمِنُ الْمُؤْمِنُ الْمُؤْمِنُ الْمُؤْمِنُ الْمُؤْمِنُ الْمُؤْمِنُ الْمُؤْمِنُ الْمُؤْمِنُ الْمُؤْمِ الْمُؤْمِنُ الْمُؤْمِنُ الْمُؤْمِنُ الْمُؤْم

إنه ينبغي علينا أن نحقق العبودية لله تبارك وتعالى في أنفسنا وأولادنا، نعم شهر رمضان شهر طاعات، ولكن الله تبارك وتعالى يحب العبد إذا عبده في وقت غفلة الناس، ولذلك قال النبي صلى الله عليه وسلم: «صلاة الأوابين حين ترمض الفصال» ، وهو حديث زيد بن أرقم في صحيح مسلم، والفصيل هو ولد الناقة الصغير الذي لم يستو خفه فهو لا يتحمل حرارة الأرض فيمشي على الأرض قفزاً، فإذا صليت لله في عز وجل في هذا الوقت فقد عبدت الله في وقت قلما يسجد له فيه ساجد، من الذي يصلى قبل الظهر بساعة ونصف؟ الناس

عز وجل بضد ذلك فيقول: «ثُرِّ أَتِنُواْ الْمِيَامُ إِلَى الْبَيْلُ الْمِيَامُ إِلَى الْبَيْلُ الْمِيَامُ إِلَى اللّهِ اللّهُ اللّهِ اللّهُ اللّهِ اللّهُ اللّهِ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ الللللّهُ الللّهُ الللللّهُ الللللّهُ الللللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ ا

ففي هذا يتربى العبد على أن القضية ليست مجرد أذواق وشهوات وأمزجة يتعاطاها؛ بل هي طاعة لله عز وجل، فإن أمرنا بالأكل أكلنا وإن أمرنا بالإمساك أمسكنا.

ولذلك تجد العبد -مثلاً- في صلاته أحياناً يقف، وأحياناً يركع، وأحياناً يسجد، وأحياناً يقعد، لأن هذا هو الأمر الذي أراده الله، وكل هذا لإقامة الصلاة وإقامة ذكر الله. ولهذا حذر الله تعالى من كيد الشيطان في هذا المجال فقال : « إِنَّمَا يُرِيدُ الشّيطانُ أَن يُوقِعَ بِيَنْكُمُ الْمَدَوَةُ وَالْمُخْصَلَةُ فِي هَذَا المُجال فَي المُسْتَعَلِينَ أَن يُوقِعَ بِيَنْكُمُ الْمُدَوَةُ وَالْمُخْصَلَةُ فِي المُسْتَعَلِينَ أَن يُوقِعَ بِيَنْكُمُ الْمُسَاوِقَ فَي المُسَاوِقَ فَي المُسَاوِقَ المُسْتَعَلِيدَ وَمِسُدُمُ عَن ذِكْرٍ اللهِ وَعَنِ الصَّلَوَةُ فَي المُسْتَعَلِيدَ وَمِسُدُمُ عَن ذِكْرٍ اللهِ وَعَنِ الصَّلَوَةُ اللهِ وَعَنِ الصَّلَوَةُ اللهِ وَعَنِ الصَّلَوَةُ اللهِ وَعَنِ الصَّلَوَةُ اللهِ وَعَنِ الطَّلَوَةُ اللهِ وَعَنِ الصَّلَوَةُ اللهِ وَعَنِ الصَّلَوَةُ اللهِ وَعَنِ الصَّلَوْةُ اللهِ وَعَنِ الصَّلَوْةُ اللهِ وَعَنِ الصَّلَوْءَ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللهُ الل

وفي الإحرام مثلاً حين يحرم الإنسان ليس منهياً عن الأكل ولا عن الشرب، ولكنه منهي عن الجماع ودواعيه، ومنهي عن تغطية الرأس، وعن الطيب وعن تقليم الأظافر، وعن قص الشعر، وعن جميع ألوان الترفه، فيمتنع عن جميع هذه الأشياء ما دام محرماً؛ لأن الله تعالى هكذا أراد منا إرادة شرعية، لكن له أن يأكل، ولو امتنع المحرم عن الأكل والشرب لأنه محرم لكان مبتدعاً في ذلك.

فإذا أنتهى إحرامه يقال له: مطلوبٌ منك الآن وجوباً— أن تحلق أو تقصر راسك، ولك أن تقلم اظفارك، وأن تتزين وتتطيب وتغتسل قال الله: « ثُمَّ لَيُقَصُّوا تَفَسَّهُمْ وَلَيُوفُوا نُدُورَهُمْ » [الحج: ٢٩].

فهذه تربية على العبودية الحقيقية لله جل وعلا، يأمرك الله بالشيء فتمتثل، ويأمرك بنقيضه فتمتثل أيضاً، وليس من الضروري أن ندرك علة أو حكمة لهذا الأمر أو لذاك النهي، فالعلة والحكمة تتلخص في أن الله تعالى أمر فأطعنا وامتثلنا، ونهى فانتهينا وامتثلنا، وهذا هو معنى العبودية الحقيقية.

في معايشهم يسعون في الأرض، فإذا كان قبل الظهر بنحو ساعة إلا ربع تمتنع من الصلاة؛ لأن هذا وقت الزوال إلى أن يؤذن للظهر، فسمى النبي صلى الله عليه وسلم هذه الصلاة صلاة الأواس.

والأوابون: جمع أواب وهو الرجاع إلى الله عز وجل، وهذه منزلة من المنازل العظيمة التي إذا حققها العبد كان ناجيا لا محالة، لو ثبت أنه في رتبة الأوابين، فسماها النبي صلى الله عليه وسلم صلاة وحسنه الالباني] . الأوابين لذلك. إذا: نفهم من هذا الحديث أنك إذا كنت في فقر فتصدقت فقد حققت أعظم العبادة؛ لأنها كانت عن فقر، والنبي صلى الله عليه وسلم يقول: «أفضل الصدقة جهد المقل، وابدأ بمن تعول» [أبو داود وصححه الألباني] ، فإذا كنت فقيرا وهي ليلة العيد. ولأهلك عليك نفقة واحية فلا تتصدق مع هذه القلة إلا على أهلك، هم أولى من غيرهم، إذا كان عليك نفقة واجبة فقد وجب عليك، فإذا لم تكن عليك نفقة واجبة فأولو الأرحام أولى، لكن الشاهد من هذا الحديث قول النبي صلى الله عليه وسلم: عجباً في صرف الناس عن أمر دينهم، إلا من «أفضل الصدقة جهد المقل».

لا أجد عملا أرشد الناس إليه خيرًا مما أرشدهم رسول الهدى صلى الله عليه وسلم : عَنْ أبي شريك أنّ رَسُولَ الله صَلّى اللهُ عَلَيْهِ وَسُلْمَ قَالَ: «مَنْ أَحَبُ الْأَعْمَال إِلَى اللَّهُ إِذْ خَالَ السُّرُورِ عَلَى المسلم، أَوْ أَنْ تُفَرِّجُ عَنْهُ غَمًّا، أَوْ تَقْضِيَ عَنْهُ دَيْنَا، أَوْ تُطْعَمَهُ مِنْ جُوع» [الزهد والرقائق لابن المبارك والزهد لنعيم بن حماد ١/ ٢٣٩]. وعَنْ عُمْرَرضي الله عنه، أنْ رَجُلا، جَاءَ إِلَى النَّبِيِّ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَالهِ وَسَلَّمُ، فَقَالَ: يَا رَسُولَ اللَّه، أَيُّ النَّاسَ أَحَدُّ إِلَى اللَّهِ، وَأَيُّ الْأَعْمَالِ أَحَبُّ إِلَى اللَّهُ؟ فُقَالَ رَسُولَ اللهِ صَلَى اللهُ عَلَيْهِ وَاله وَسَلَمَ: «أَحَبُّ النَّاسِ إِلَى اللهِ أَنْفَعُهُمْ للنَّاسِ، وَأَحَبُّ الْأَعْمَالَ إِلَى الله سُرُورُ تَدْخِلُهُ عَلَى مُسْلِم، أَوْ تَكُشف عَنْهُ كُرْبَةَ، رقابهم يا سميع الدعاء.

أَوْ تَقْضى عَنْهُ دَيْنًا، أَوْ تَطْرُدُ عَنْهُ جُوعًا، وَلَئِنْ أَمْشِي مَعَ أَحْ لِي فِي حَاجَة أَحَبُّ إليُّ مِنْ أَنْ أَعْتَكُفُ فِي هَذَا الْمُسْجِدُ شُهْرًا فَى مَسْجِد الْمُدِينَةِ، وَمَنْ كَفَ غَضَبَهُ سَتَرَ اللَّهُ عَوْرَتُهُ، وَمَنْ كَظُمَ غَيْظُهُ وَلَوْ شَاءَ أَنْ يُمْضِيَّهُ أَمْضَاهُ؛ مَلاَّ اللَّهُ قَلْبَهُ رَجَّاءً بَوْمَ الْقَيَامَة، وَمَنْ مَشي مَعَ أَخِيهُ في حَاجَة حَتَّى يُثَبِّتَهَا لَهُ ثَبَّتَ اللَّهُ قَدَمَهُ يَوْمَ تَزُولَ الأقدامُ» [المعجم الصغير للطبراني ٢/ ١٠٦،

#### من أنشطة الأسرة المسلمة في رمضان:

هذه الأنشطة يُقصد بها نشر الفضيلة وصرف الناس عن الرذيلة؛ من هذا إقامة مسابقة الأسرة المسلمة، وتعلن في بداية شبهر رمضان، وتوزع الجوائز في آخر ليلة

لاعلام من حرائد ومجلات وتلفاز وغيرها تسيطر على عقول وأفكار بناتنا وإخواننا وشبابنا بأسئلة الله أعلم بها، انظروا للجرائد، وانظروا إلى الأسئلة التي تدار في وسائل الإعلام بأنواعها، وستجدون بعض الأسئلة.

من أعمال السالهين ١٤ رمضان وغيره: فينبغى أن يُستغل المسجد أيضاً لطرح مثل هذه المسابقات؟ بعنوان: (مسابقة الأسرة المسلمة) توزع على أهل الحي، ويشارك فيها الجميع كبارا وصغارا، رجالا ونساءً، ثم تعلن النتائج في أخر ليلة من رمضان.

ولا مانع أن يشارك رواد المسجد من الناس في الحي أو في المسجد كل بما يستطيع: هذا بإعداد الأسئلة، وهذا بتوزيعها من الصغار، ويشارك بعض القادرين من الأغنياء برصد مبالغ للجوائز في ليلة رمضان، وهكذا يتكاتف المسلمون في إحياء شهرهم، وأيضا في تحريك وتوجيه وتفقيه أولادهم وبناتهم. والحد من انتشار ما لا ينفع الناس.

اللهم بلغنا رمضان وتقبله منا وبارك لنا فيه، وأعده علينا أعوامًا عديدة وأزمنة مديدة، واجعلنا فيه ممن غفرت لهم وأعتقت من النار نواصل في هذا التحذير تقديم البحوث العلمية الحديثية للقارئ الكريم حتى يقف على حقيقة هذه القصة التي اشتهرت وانتشرت على السنة القصاص والوعاظ واغتر الكثيرون بها لوجودها في كتب السنة الإصلية.

ولقد بينا من قبل في هذه السلسلة كثيرًا من القصص الواهية المتعلقة بالصيام والتي اشتهرت ومنها: قصة صيام المراتين، وقصة الحديث الذي جمع فاوعي، ليتحمل قصة الحديث الذي جمع فاوعي، الشمس، وقصة الملائكة في شهر رمضان مع الشماة (المثيرة)، وقصة الليلة المسماة (المئيرة)، وقصة الليلة المسماة (ليلة المبائزة). وقصة حفل استقبال رمضان، وفي هذا الشهر مع قصة صيام بلال رضي الله عنه وتسبيح عظامة وتخريجها وتحقيقها وبيان

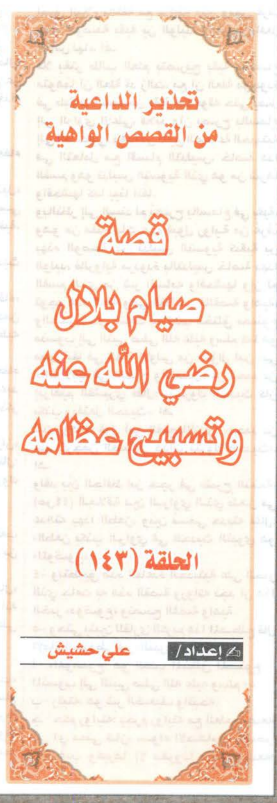
#### أولا: من القصة:

رُوِيَ عن سليمان بن بريدة عن أبيه بريدة بن الحصيب الأسلمي رضي الله عنه قال: دخل بلال رضي الله عنه قال: دخل عليه وسلم وهو يتغذى فقال رسول الله صلى الله عليه وسلم: «الغذاء يا بالال». فقال: إني صائم يا رسول الله فقال رسول الله صلى الله عليه وسلم: «ناملُ رزقنا، وفضلُ رزق بلال في الجنَّة، أشعرت يا بالأل أنَّ الصائمَ تُسبحُ عظامهُ، وتستَغفرُ له الملائكةُ مَا أكل عنْدَهُ». اهـ.

#### ثانيا: التغريج:

أخرجه ابن ماجه في «السنن» (ح١٧٤٩) قال: حدثنا محمد بن المصفى، حدثنا بقية، حدثنا محمد بن عبد الرحمن عن سليمان بن بريدة عن أبيه قال: دخل بلال على رسول الله صلى الله عليه وسلم. القصة.

وأخرجه البيهقي في «الشعب» (١٦٨/٦) (ح ٣٣١٤) قال: أخبرنا أبو عبد الله الحافظ، وأبو بكر بن الحسن القاضي، وأبو القاسم بن حبيب المفسر من أصله، وأبو صادق محمد بن أحمد العطار، قالوا: أخبرنا أبو العباس محمد بن يعقوب، حدثنا أبو عتبة، حدثنا بقية، حدثنا محمد بن عبد الرحمن به.



#### ثالثا: التحقيق:

#### الخبر الذي جاءت به هذه القصة تالف وعلته:

١- محمد بن عبد الرحمن:

أ- قال الإمام المنزي في «تهذيب الكمال»
 (٦٠٠٥/٥١٣/١٦) محمد بن عبد الرحمن عن سليمان بن بريدة عن أبيه حديث: «قال: الغذاء يا بلال. قال: إني صائم».

وعنه: بقية بن الوليد.

روى له ابن ماجه هذا الحديث.. وهو من الضعفاء المتروكين. اه..

ب-قال الإمام ابن أبي حاتم في «الجرح والتعديل» (١٧٥٢/٣٢٥/٧): «محمد بن عبد الرحمن المقدسي القشيري كان يسكن بيت المقدس، روى عنه بقية، وآخرون».

ثم قال: سألت أبي عنه فقال: «متروك الحديث كان يكذب ويفتعل الحديث». اهـ.

ج- قال الإمام أبو جعفر العقيلي في «الضعفاء» (١٦٥٩/١٠٢/٤): «محمد بن عبد الرحمن القشيري: حديثه غير محفوظ، ولا يُتابع عليه وليس له أصل».

د- قال الإمام ابن عدي في «الكامل في ضعفاء الرجال» (٢٥٧/٦) (١٧٣٥/١١٤): «محمد بن عبد الرحمن القشيري روى عنه بقية وغيره، منكر الحديث». اهـ.

هــ نقل الإمام الذهبي في «الميزان» (الميزان» (مدورة) (٧٨٤٩/٦٢٣/٣) عن أبي الفتح الأزدي أنه قال: «محمد بن عبد الرحمن القشيري كذاب متروك الحديث».

٧- وعلة أخرى: بقية:

أ- وهـ و بقية بن الوليد بن صائد بن كعب
 الكلاعي أبو يحمد الحمصي، روى عن محمد بن
 عبد الرحمن القشيري و آخرين.

ونقل الإمام المري في «تهذيب الكمال» (٧٢٦/١٢٥/٣) عن أبي مُسْهد الغساني أنه قال: «بقية ليست أحاديثه نقية، فكن منها على تقدة».

قلت: وبقية معروف بتدليس التسوية. ب- قال الحافظ السخاوي في «شرح التقريب»

ب التدليس التسوية هو شر أقسام (١٣٢): «تدليس التسوية هو شر أقسام التدليس وأفحشها، كما صرح به العلائي وغيره؛ لكون الثقة الذي قبل المحذوف قد لا يكون معروفًا بالتدليس فيصير الواقف عليه في حيرة، وربما

لصق البلاء بالثقة مع براءته منه. وممن عُرف بهذه الوصمة بقية بن الوليد، وكان من أفعل الناس لها». اهـ.

فلا يغتر طالب العلم بتصريح بقية بالسماع متوهمًا أن العلة قد زالت، مع أن العلة موجودة في طبقات السند من بقية فما فوقه حتى يصل إلى الراوي الأعلى، فلابد وأن يصرح بالسماع إلى الصحابي، وهذا من دقيق الصناعة الحديثية في التعامل مع أقسام التدليس، خاصة هذا القسم وهو تدليس التسوية الذي هو من شرها وأفحشها كما بينا أنفًا.

وبالنظر إلى السند لم يُصرح بالسماع في بقية، وهو من مقتضيات عدم قبول رواية من عُرف بهذه الوصمة من تدليس التسوية كبقية بن الوليد، فالرواية مردودة بالتدليس خاصة بهذا القسم الذي من شر أقسامه وأفحشها وإن لم توجد هذه العلة وهي التدليس فالقصة واهية، والخبر الذي جاءت به كذب مختلق مصنوع منسوب إلى النبي صلى الله عليه وسلم كما هو مبين أنفا في العلة الأولى من سؤال ابن أبي حاتم لأبيه في «الجرح والتعديل» عن محمد بن إبراهيم القشيري فقال: «متروك الحديث كان يكذب ويفتعل الحديث». اه

قلت: وكذلك قول أبي الفتح الأزدي: «محمد بن عبد الرحمن القشيري كذَّاب متروك الحديث».

ولقد بين الحافظ ابن حجر في «شرح النخبة» (ص٤٤) العلاقة بين الراوي الذي طُعن في عدالته بهذا الطعن، وبين مُسمى حديثه فقال: «الطعن بكذب الراوي في الحديث النبوي هو «الموضوع».

4- وبتطبيق هذه القاعدة الحديثية على الخبر الذي جاءت به هذه القصة ورواته نجد أن هذا الخبر «موضوع» وتصبح القصة واهية.

وحتى يتبين للقارئ الكريم هذا المصطلح قال الإمام السيوطي في «التدريب» (٢٧٤/١):

أ- «الموضوع: هو الكذب المختلق المصنوع - المنسوب إلى النبي صلى الله عليه وسلم -».
 ب- رتبته: هو شر الضعيف وأقيحه.

ج- حكم روايته: يحرم روايته مع العلم بوضعه في أي معنى كان، سواء الأحكام والقصص والترغيب وغيرها إلا مقرونًا ببيان وضعه؛

لحديث مسلم: «من حدّث عنى بحديث يُرَى أنه كذب فهو أحد الكاذبين». اهـ.

قلت: هذا الحديث أخرجه الإمام مسلم في «مقدمة صحيحه» - باب: «وجوب الرواية عن الثقات وترك الكاذبين والتحذير من الكذب على رسول الله صلى الله عليه وسلم من حديث سمرة بن جندب رضى الله عنه.

٧- قلت: ولأهمية هذا الحديث نين للأمة في هذه السلسلة حقيقة هذه القصيص الواهية التي انتشرت على السنة القصاص والوعاظ وبيان وضعها حتى لا يقع تحت وعيد هذا الحديث، والذي بنى عليه علماء أصبول الحديث (حكم رواية الحديث الموضوع).

٨- واهتم به أئمة الحديث؛ حتى إن الإمام الترمذي في «السنن» في كتاب «العلم» بوِّب لهذا الحديث بابًا بعنوان «ما جاء فيمن روى حديثا وهو يرى أنه كذب»، ثم أخرج هذا الحديث (٢٦٦٢) من حديث المغيرة بن شعبة وقال: «هذا حديث حسن صحيح».

 ٩- وكذلك أخرجه الإمام ابن ماجه في «السنن» ·(٣٩٣).

قلت: و(الكاذبين) بصيغة التثنية كما عند الإمام ابن ماجه وبصيغة الجمع كما عند الإمام

 ١٠ وكذلك أخرجه الإمام ابن ماجه في «السنن» (ح٣٨)، ح(٤٠) من حديث على بن أبي طالب رضى الله عنه.

فائدة: نرى في السند عن ابن أبي لبلي عن الحكم عن عبد الرحمن بن أبي ليلي، ويتساءل طالب العلم: ما الفرق بين ابن أبي ليلي، وعبد الرحمن بن أبى ليلى الذي هو شيخ شيخ ابن آبی لیلی؟

أ- قال الإمام النووي في «شرح مسلم» (٢٢٥/١): | قلت: والثانية هي طبقة كبار التابعين. «أما ابن أبى ليلى الفقيه المتكرر في كتب الفقه والذي له مذهب معروف فاسمه محمد، وهو ابن عبد الرحمن بن أبي ليلي». اهـ.

> قال الإمام المري في «تهذيب الكمال» «محمد بن عبد الرحمن بن أبى ليلى الأنصاري أبو عبد الرحمن الكوفي الفقيه قاضي الكوفة، روى عن الحكم بن عُتنبة وآخرين». اهـ.

أبى ليلى لم يرو عن أبيه عبد الرحمن بن أبي ليلى إلا بواسطة هو الحكم بن عتبية.

بينما أن أخاه عيسى بن عبد الرحمن بن أبي ليلى روى عن أبيه عبد الرحمن، بل ابن ابنه وهو عبد الله بن عيسى بن عبد الرحمن بن أبي ليلى روى عن جده عبد الرحمن بن أبي ليلي، وروايته عن جده أخرجها البخاري ومسلم كما هو مبين في «تهذيب الكمال» (١١/١٥٩/٣٩١). ٢- قلت: فلماذا لم يرو محمد بن عبد الرحمن بن أبى ليلى الفقيه قاضي الكوفة عن أبيه إلا يو اسطة؟

أ- وبالبحث عن الإجابة لهذا السؤال في علوم رواة الحديث نجد أن الإمام ابن أبي حاتم في كتاب «المراسيل» (٣٣٩) قال: «سمعت أبي يقول: محمد بن عبد الرحمن بن أبي ليلي لم يسمع من أبيه مات أبوه وهو طفل». اهـ.

قلت: انظر إلى ما وصل إليه دقيق علوم رواة الحديث في أمة نبينا محمد صلى الله عليه وسلم ليحفظ الله سنة نبيه صلى الله عليه وسلم.

فمع المعاصرة، واللقيا، بل وبيت واحد يجمع بين الابن وأبيه لم يسمع الابن من أبيه مع بيان السبب، بل ومن نظر إلى علم الطبقات الرئيسة لا بجد انقطاعًا.

ب- قال الحافظ ابن حجر في «التقريب» (١٨٤/٢): «محمد بن عبد الرحمن بن أبي ليلي الأنصاري الكوفي القاضي من السابعة». اهـ. قلت: والسابعة هي طبقة كبار أتباع التابعين كما هو مدين من منهج الحافظ في «التقريب». ج- وقال الحافظ ابن حجر في «التقريب» (٤٩٦/١): «عبد الرحمن بن أبي لبلي الأنصاري المدنى، ثم الكوفى ثقة من الثانية». اهـ.

فمن نظر في الطبقات يجد الابن من طبقة كدار اتباع التابعين، ويجد أباه من طبقة كبار التابعين فلا انقطاع ظاهري في الإسناد في رواية الابن عن أبيه، ولكن هناك سقط خفى لا بعرفه إلا الجهابذة من أئمة هذه الصنعة الحديثية؛ حيث يسمى هذا عند علماء الصنعة بالإرسال الخفي، وبسببه زلت أقدام وضلت أفهام ولأهميته أفرد له الإمام الحافظ ابن رجب في «شرح علل الترمذي» قلت: وبهذا يتبين أن محمد بن عبد الرحمن بن (٣١٥/٣١ - ٣٧٥) بانا «فائدة في شواهد اشتراط -

ثبوت السماع في الحديث المعنعن، في أكثر من مائة وخمسين سطرًا وبه يفرق بين المنقطع، والمدلس، والمرسل الخفي.

١٣ - ولقد بين ذلك الإمام ابن الصلاح في «علوم الحديث» حتى تبين هذا الإرسال الخفي:

أ- فالنوع الستون من علوم الحديث مُبحثه «التواريخ لمواليد السرواة والسماع والرحلة و الوفيات».

ب- والنوع الأربعون «معرفة التابعين وفائدة معرفتهم».

ح-والنوع الثالث والستون «طبقات العلماء والرواة». قال الإمام النووي في «التقريب» (٣٨٠/٢– تدريب): «طبقات العلماء والرواة: هذا فن مهم». اهـ.

ولقد طبقنا ذلك على «محمد بن عبد الرحمن بن أبي ليلي»، وبينا أنه من الطبقة السابعة، وبينا أن أباه من الطبقة الثالثة، ولقد تبين أن هذا النوع من علوم الحديث يلزمه النوع الستون من علوم الحديث، كما

د- النوع الثالث والأربعون من علوم الحديث «معرفة الإخوة»: ولقد كان في هذا المبحث تطبيق على معرفة الإخوة من رواة الحديث حيث بين الإمام المزي في «تهذيب الكمال» (٥٩٩٥/٤٩٦/١٦) أن محمد بن عيد الرحمن بن أبي ليلي قاضي الكوفة الفقيه روى عن أخيه عيسى بن عبد الرحمن بن أبى ليلى عند الترمذي في «السنن» وابن ماجه في «السنن» والنسائي في «عمل الدومو الليلة».

ل- النوع الخامس والأربعون: «رواية الأبناء عن الآباء»: ولقد بينا ذلك في رواية عيسى بن عبد الرحمن بن أبي ليلي عن أبيه كما أوردناها أنفا. ج- فائدة: من هذا البحث نستنبط «رواية الأعمام عن أبناء الإخوة»، فقد بين ذلك الإمام المزى في «تهذيب الكمال» (٥٩٩٥/٤٩٦/١٦)؛ حيث قال: محمد بن عبد الرحمن بن أبي ليلي قاضي الكوفة روى عن ابن أخيه عبد الله بن عيسى بن عبد الرحمن بن أبى لىلى.

١٤ - لقد أثبتنا أن هذه القصة واهية والخبر الذي جاءت به القصة موضوع.

ولقد بينا حدُّ هذا النوع من أنواع علوم الحديث وهو النوع الحادي والعشرون، وبينا رتبته وبينا حكمه، والأصل الذي بُني عليه هذا الحكم وهو حديث: «مَن حدَّث عنى بحديث يُرى أنه كنب فهو أحد الكاذبين».

وبينا أنه صحيح مشهور، وبينا أن الشهرة فيه أصلية، حيث جاء من حديث الصحابي سمرة بن حني

ومن حديث المغيرة بن شعبة، ومن حديث على بن أبى طالب من رواية ابن أبي ليلي عن الحكم عن عبد الرحمن بن أبي ليلي عن عليٌّ رضي الله عنه عن النبي صلى الله عليه وسلم كما في الحديث الذي أخرجه ابن ماجه في «السنن» (ح٣٨).

وكانت له متابعة تامة من رواية الأعمش عن الحكم عن عبد الرحمن بن أبي ليلي عن على بن أبي طالب عن النبي صلى الله عليه وسلم كما أخرجها ابن ماجه في «السنن» (ح٠٤).

قلت: وهذه الطرق التي استبانت بها المتابعات والشواهد لحديث على بن أبي طالب رضى الله عنه، والذي سئل عنه الإمام الدارقطني في كتابه «العلل» س(٣٩٩): «من حدث عنى بحديث نُرى أنه كذب فهو أحد الكاذبين». 🎽 💴 🧫

فقال: يرويه الحكم واختلف عنه: 🔻

أ- فرواه الأعمش، عن الحكم، عن ابن أبي ليلي عن على.

ب- وتابعه محمد بن عبد الرحمن بن أبي ليلي عن الحكم.

ج- وتابعهما عبيد الله بن موسى عن شعبة عن الحكم وأسنده عن على.

د- وغيرهما يرويه عن الحكم عن عبد الرحمن بن أبي ليلي عن سمرة بن جندب عن النبي صلى الله عليه وسلم. اهـ.

قلت: ولقد أورد هذه الطرق لحديث على وحديث سمرة الإمام الترمذي في «السنن» (٣٦/٥) وقال: «وكأن حديث عبد الرحمن بن أبي ليلي عن سمرة عند أهل الحديث أصبح». ا هـ.

أما حديث المغيرة بن شعبة الذي أخرجه الترمذي ومسلم فقال عنه: «حديث حسن صحيح». اهـ. 📖 قلت: وبهذا تعمُّ الفائدة التي هي غاية هذه

أ- فالقارئ الكريم يقف على درجة القصة. ب- والداعية يكون على حذر، ويسلم له عمله على السنة وحدها.

ج- وطالب هذا الفن: يجد نماذج من علم الحديث التطبيقي لأصول هذا العلم.

هذا ما وفقني الله إليه وهو وحده من وراء

الحمد لله الذي كتب علينا الصيام، وجعله من أركان الإسلام، والصلاة والسلام على خير من عبّد ربه وصلّى وصام وقام، وبعدُ:

مع إطلالة شهر رمضان جديد نناقش بعض القضايا المتعلقة بالصيام حتى يقبل الناس على شهر رمضان المعظم وهم على بينة من امرهم، ومن أهم هذه الأحكام والآداب التي نود إلقاء بعض الضوء عليها ما يلي: استقبال شهر رمضان:

١- حكم سيق رمضان بالصوم: ينبغي للمسلم ألا يقدم رمضان بصيام يوم أو يومين؛ لما حاء في الحديث عن أبي هريرة - رضي الله عنه - عن النبي - صلى الله عليه وسلم - قال: «لا تقدّموا رمضان بصوم يوم ولا يومن، إلا رحل كان يصوم صوما فليصمه» [متفق عليه] ففي الحديث دليل على النهى عن الصيام قبل ثبوت دخول رمضان؛ بأن يصوم يوما أو يومين من غير عادة بقصد الاحتباط لرمضان؛ لأن الصوم عبادة محدودة بوقت معين وهو رؤية الهلال، فالصيام قبل ذلك من تعدى حدود الله تعالى، وهو ذريعة إلى الزيادة في العدادة. أما من كان له عادة بصوم يوم معن كيوم الاثنين أو الخميس، أو صوم يوم وفطر يوم فيصادف ذلك قبل رمضان بيوم أو يومين فلا ياس بذلك لزوال المحذور، وكذلك من يصوم واجباً كصوم نذر أو كفارة أو قضاء رمضان السابق، فكل هذا جائز؛ لأن ذلك ليس من استقبال رمضان. [احاديث الصبيام أحكام وأداب: عدد الله بن صالح الفوزان ص٣].

#### عمال شهر رمضان:

ا-قيام الليل: بعد معرفة المسلم بثبوت رؤية هالا رمضان يبدأ مع أول ليلة من ليالي رمضان بقيام الليل وهو سنة مؤكدة في هذا الشهر؛ لحديث أبي هريرة رضي الله عنه قال: سمعت رسول الله «يقول: «من قام رمضان إيماناً واحتساباً غفر له ما تقدم من ننبه ... وانعه من أسباب مغفرة الننوب. ومن صلى التراويح كما ينبغي فقد قام رمضان. والمغفرة مشروطة بقوله: «إيماناً واحتساباً» ومعنى «إيماناً» أي: أنه حال قيامه مؤمن بالله تعالى وبرسوله ومصدق بوعد الله، وبفضل القيام، وعظيم أجره عند الله تعالى، «واحتساباً» أي: محسباً الثواب عند الله تعالى لا بقصد أخر من رياء وحده من أحده من أحده والله تعالى لا بقصد أخر من رياء

وصلاة ليل رمضان الأفضل أداؤها في جماعة لما

رمضان ١٤٣٣ هـ التولايد ) ٥٧



ثبت عن عمر أنه جمع الناس عليها في رمضان. فعلى المسلم أن يحرص على صلاة التراويح مع الإمام ولا يفرط في شيء منها. ولا ينصرف قبل إمامه. ولو زاد على إحدى عشرة أو ثلاث عشرة ركعة. لقول النبي صلى الله عليه وسلم: «من قام مع الإمام حتى ينصرف كتب له قيام ليلة» رواه الأربعة وصححه الألباني.. وما هي إلا ليال معدودة يغتنمها العاقل قبل فواتها. وإذا رغب الإنسانُ أن يصلي ما كُتب له وقت السحر، فإنه لا يوتر في أخر صلاته مرة أخرى، بل يكتفي بوتره مع إمامه في صلاة التراويح أول الليل، لما ورد في حديث طلق بن على رضى الله عنه قال: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: «لا وتران في ليلة». رواه أبو داود (٣١٤/٤)، فلا يلزم ختم صلاة أخر الليل بالوتر. بدليل أن النبي صلى الله عليه وسلم صلى بعد وتره في آخر الليل». [صحيح ابن خزيمة (١٥٩/٢)].

٧- النية في الصيام: أول ما يجب على المسلم في شهر رمضان هو استحضار نية الصوم؛ لحديث حفصة أم المؤمنين - رضى الله عنها - أن النبي صلى الله عليه وسلم قال: «من لم يُجمع الصيام قبل الفجر فلا صيام له» [رواه أبو داود والترمذي والنسائي وصححه الألباني]، ومعنى (من لم يجمع) أي: من لم يعزم ولم ينو. والحديث دليل على أن الصيام لا بدله من نية. كسائر العبادات. وهذا أمر مجمع عليه، قال شيخ الإسلام ابن تيمية: «اتفق العلماء على أن العبادة المقصودة لنفسها كالصلاة والصيام والحج لا تصح إلا بنية»؛ وتصح النية في أي جزء من أجزاء الليل؛ وتبييت النية قبل طلوع الفجر مخصوص بصيام الفريضة،

وهذا أوسط الأقوال.

٣- السحور : وهو سنة مؤكدة عن الرسول فيستحب لمن كان ينوي الصوم أن يتسحر لما روي عن أنس بن مالك، رضى الله عنه قال: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: «تسحروا فإن السّحور بركة» [متفق عليه]. والحديث دليل على أن الصائم مأمور بالسحور؛ لأن فيه خيراً كثيراً وبركة عظيمة دينية ودنيوية، وذكره صلى الله عليه وسلم للبركة من باب الحض على السحور، والترغيب فيه، وفي السّحور بركة عظيمة تشمل منافع الدنيا والآخرة . . .

فمن بركة السّحور التقوّي على العبادة، والاستعانة على طاعة الله تعالى أثناء النهار من صلاة وقراءة وذكر. ومن بركة السُحور مدافعة سوء الخلق الذي يثيره الجوع، ومن بركة السّحور اتباع السنة، فإن المتسحر إذا نوى بسحوره امتثال أمر النبي صلى الله عليه وسلم والاقتداء بفعله، كان سحوره عبادة، يحصل له به أجر بهذه النية، ومن بركة السُحور أن الإنسان يقوم أخر الليل للذكر والدعاء والصلاة وذلك مظنة الإجابة ، ومن بركة السُحور أن فيه مخالفة لأهل الكتاب، والمسلم مطلوب منه البعد عن التشبه بهم. قال النبي صلى الله

عليه وسلم: «فصل ما بين صيامنا وصيام أهل الكتاب أكلة السُحور». ومن بركة السُحور صلاة الفجر مع الجماعة في وقتها الفاضل. ولذا تجد أن المصلين في صلاة الفجر في رمضان أكثر منهم في غيره من الشهور؛ لأنهم قاموا من أجل السحور.

فينبغى للصائم أن يحرص على السحور، ولا تتركه لغلبة النوم أو غيره، ومن السنة تأخير السحور فعن أنس عن زيد بن ثابت رضى الله عنه أنه قال: «تسحرنا مع النبي صلى الله عليه وسلم ثم قام إلى الصلاة. قلت: كم كان بين الأذان والسُّحور. قال: قدر خمسين أية» [متق عليه]. والحديث دليل على أنه يستحب تأخير السُحور إلى قبيل الفجر. فقد كان بين فراغ النبي صلى الله عليه وسلم ومعه زيد - رضى الله عنه - من سحورهما ، ودخولهما في الصلاة ، قدر ما يقرأ الرجل خمسين أية من القرآن . وهذا يدل على أن وقت الصلاة قريب من وقت الإمساك. وتعجيل السحور من منتصف الليل جائز لكنه خلاف السنة، ومن تسحر ثم نوى الصيام ثم عرض له أن يأكل أو يشرب أو يتناول دواء فله ذلك ما لم يطلع الفجر؛ لأن الصوم الشرعي يبدأ من طلوع الفجر. وليست نية ترك الطعام قبل الفجر بمحرّم.

٣- مفطرات الصائم: إذا أذن المؤذن لصلاة الفجر وجب على المكلف الإمساك عن الطعام والشراب وسائر المفطرات حتى وقت المغرب وهو ركن الصيام الذي لا يقوم الصيام إلا به، وقد قسم بعض أهل العلم هذه المفطرات إلى مفطرات حسية وهى التى يترتب عليها فساد الصوم ومفطرات معنوية وهى التي لا يترتب عليها فساد الصوم، ولكن تنقص من ثوابه بل قد تذهب به بالكلية.

#### الفطرات العسية:

وناتى على شيء من التفصيل في هذه المفطرات فنبدأ بالمتفق عليه ثم نذكر المختلف فده:

أ- الأكل و الشرب: إذا أفطر بهما فليس عليه إلا القضاء إذا أفطر لعذر، أما إذا أفطر لغير عذر فقد وقع في ذنب كبير كما ورد عنه صلى الله عليه وسلم: «من افطر بوما في رمضان من غير عذر لم يقضه عنه صيام الدهر، وإن صامه». ولكن مع ذلك عليه التوبة، وعليه الإنابة، وعدم العودة إلى هذا الفعل، ثم إكمال شهره، والمحافظة عليه في بقية عمره. ويعفي عن الأكل والشرب للناسي، لقول النبي صلى الله عليه وسلم كما في الصحيح: «إذا نسى فأكل وشرب فليتم صومه، فإنما أطعمه الله وسقاه». متفق عليه

ب- النكاح: إذا جامع الرجل أهله في نهار رمضان، فإن عليه القضاء مع الكفارة التي هي كفارة الظهار، التي ذكرها الله تعالى في أول سورة المجادلة؛ لحديث أبي هريرة رضي الله عنه عن رسول الله صلى الله عليه وسلم أنه أتاه رجل فقال: يا رسول الله هلكت. قال: «وما أهلكك؟» قال: وقعت على امرأتي في رمضان. قال: «هل

تستطيع أن تعتق رقبة؟» قال لا. قال: «هل تستطيع أن تصوم شهرين متتابعين؟» قال: لا. قال: «هل تستطيع أن تُطعم ستين مسكيناً؟» قال: لا. قال: « فاجلس»، فجلس، فأتي النبي صلى الله عليه وسلم بعرق فيه تمر. قال: «فتصدق به». قال: ما بين لابتيها أحد أفقر منا. قال: فضحك رسول الله صلى الله عليه وسلم حتى بدت أندابه. قال: «خذه فاطعمه أهلك» [متفق عليه].

فإن جامع ناسياً فإن صومه صحيح في أصح قولي أهل العلم، ولا قضاء عليه ولا كفارة. قال البخاري في صحيحه: «وقال الحسن ومجاهد إن جامع ناسياً فلا شيء عليه». وقال الشوكاني: «الجماع لا خلاف في أنه يبطل الصيام إذا وقع من عامد. أما إذا وقع على النسيان فبعض أهل العلم الحقه بمن أكل أو شرب ناسياً».

ج- القيء عمداً: إن الصائم إذا تقيأ مستدعياً للقيء
 فسد صومه، وعليه القضاء،

لحديث أبي هريرة رضي الله عنه قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: «من ذرعه القيء فليس عليه قضاء ومن استقاء فليقض» [رواه أبو داود والترمذي وابن ماجه، وسنده صحيح]. فمن تعمد إخراج القيء فإن عليه القضاء؛ لكونه تعمد إخراج ما يفسد صومه، قال ابن المنذر رحمه الله: «أجمعوا على إبطال صوم من استقاء عمداً». وإما إذا خرج من غير اختياره، فصومه صحيح، ولا شيء عليه. قال الخطابي: «لا أعلم بين أهل العلم فيه اختلافا»، قال الن قدامة: «هذا قول عامة أهل العلم».

 د- الحيض، والنفاس، ولو في اللحظة الأخيرة، قبل غروب الشمس، وهذا مما أجمع العلماء عليه.

 ه- الاستمناء سواء، اكان سببه تقبيل الرجل لزوجته أو ضمها إليه، أو كان باليد، فهذا يبطل الصوم، ويوجب القضاء.

ما سبق محل اتفاق بين أهل العلم، أما ما يأتي فمحل اختلاف بينهم، وعلى المسلم في مثل هذه المسائل أن يستحضر القاعدة الفقهية المشهورة التي تقول: الخروج من الخلاف مستحب، فإذا لم يكن مضطرا الشيء من ذلك فعليه أن يؤخره إلى الليل.

1- الحجامة:

ذهب الإمام أحمد إلى أن الحجامة تفطر، واستدل بحديث الرسول صلى الله عليه وسلم: «أفطر الحاجم والمحجوم»(أبو داود وصححه الألباني). وذهب الجمهور إلى أن الحجامة لا تُفطر فقد احتجم النبي صلى الله عليه وسلم وهو صائم ، إلا إذا كانت تضعف الصائم فإنها تكره له، قال ثابت البناني لانس: «أكنتم تكرهون الحجامة للصائم على عهد رسول الله صلى الله عليه وسلم؛ قال: لا، إلا من أجل الضعف. رواه البخاري وغيره. والفصد هو إخراج الدم من الجسد مثل الحجامة في الحكم.

ب- خروج الدم من جرح أو رعاف:

إذا خرج الدم عن غلبة فإنه لا قضاء عليه، وإذا تعمد

إخراجه، فالقياس انه يفطر كالقيء، ولكن إذا خرج بدون اختيار منه، أو كان بحاجة إلى ذلك كخلع ضرس ونحوه، فله أن يتحفظ عن دخوله مع ريقه، أو ابتلاع شيء، فإن تحفظ فالصحيح أيضاً أنه لا يؤثر على صومه.

— الضرب بالحقن: الأفضل ترك جميع الحقن خروجًا من الخلاف. ففي إبرة المغذي خلاف بين المعاصرين فذهب كثير منهم أنها تفطر؛ لأنها تغني عن الطعام والشراب، وذهب العلامة العثيمين إلى أنها لا تفطر؛ لأنها ليست طعاما ولا بمعني الطعام؛ أما الشيخ السيد سابق قال: إنها لا تقطر لأن الجلد ليس بمدخل للطعام ولا الشراب. الإسلام. رحمه الله .: «إذا كانت الأحكام التي تعم بها البلوى لابد أن يبينها الرسول . صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهُ وأله وَسَلَّمَ . بيانا عامًا، ولا بد أن تنقل الأمور ذلك، فمعلوم أن الكحل ونحوه مما تعم به البلوى كما تعم بالدهن والاغتسال والبخور والطيب. أما الإبر الأخرى التي هي إبر يسيرة للتهدئة أو لتصفية الجسم، أو ما أشبه ذلك، فالأولى والصحيح أنها لا بأس بها للحاجة، ولا تفطر الصائم.

د - نزول المني: إن كان سببه مجرد النظر، أو الفكر، ذهب البعض إلى أنه يقطر وذهب البعض إلى أنه مثل الاحتلام نهارًا في الصيام لا يبطل الصوم، ولا يجب فيه شيء. وهو الأصح وكذلك المذي، لا يؤثر في الصوم، قل، أو كثر.

كما أن على الصائم أن يمسك عن المفطرات الحسية كالأكل والشرب وغيره، فإن عليه أيضاً أن يمسك عن المفطرات المعنوية التي تنقص الصيام، كما ورد في الحديث الشريف: «ليس الصيام عن الطعام والشراب، إنما الصيام عن اللغو والرفث» [صحيح الجامع:

والكف عما يتنافى مع الصيام فالصيام عبادة من أفضل القربات، شرعه الله تعالى ليهذب النفس، ويعودها الخير. فينبغي أن يتحفظ الصائم من الأعمال التي تخدش صومه حتى ينتفع بالصيام، وتحصل له التقوى روى الجماعة – إلا مسلما – عن أبي هريرة، أن النبي صلى الله عليه وسلم قال: « من لم يدع قول الزور «. وعنه أن النبي صلى الله حاجة في أن يدع طعامه وشرابه «. وعنه أن النبي صلى الله عليه وسلم قال: « رب صائم ليس له من صيامه إلا الجوع، ورب قائم ليس له من قيامه إلا السهر «. [رواه النسائي وصححه الألباني في صحيح الجامع: ١٤٨٨، وانظر فقه السنة ١٤٥٨).

فعليّ المسلم أن يشغل أوقاته بالطاعة اثناء صيامه، ويبتعد عما يضيّع صومه مما يدخل تحت قوله صلى الله عليه وسلم (قول الزور والعمل به).

٤. الفطر:

يستحب للصائم أن يعجل الفطر، متى تحقق غروب

الشمس. فعن سهل بن سعد: أن النبي صلى الله عليه وسلم قال: «لا يزال الناس بخير، ما عجلوا الفطر، متفق عليه. وينبغي أن يكون الفطر على رطبات وترا، فإن لم يجد فعلى الماء فعن أنس رضي الله عنه، قال: كان رسول الله صلى الله عليه وسلم يفطر على رطبات قبل أن يصلي، فإن لم تكن فعلى تمرات، فإن لم تكن، حسا حسوات من ماء «. (صحيح أبي داود الالباني حديث ٢٠٦٥)، ويستحب له الدعاء عند فطره للحديث الذي رواه عَبْد الله بْنُ عَمْرو بْنِ الْعَاصِ يُقُولُ قَالَ رَسُولُ الله عليه وسلم - إنَّ للصائم عند رَسُولُ الله عليه وسلم - إنَّ للصائم عند فطره لنعول: « فطره لدَعْوَةٌ مَا تُردُ « (صحيح الجامع للالباني حَديث ٣٠٣٠)، وثبت أنه صلى الله عليه وسلم كان يقول: « نهب الظمأ، وابتلت العروق، وثبت الأجر إن شاء الله نعالى «(صحيح ابى داود الابانى حديث ٢٠٦٣).

هذا مما يتعلق بأعمال اليوم والليلة بالنسبة إلى المسلم بحسب الترتيب الزمني وهناك أداب اخرى يفعلها الصائم في رمضان دون تقيد بزمن معين ومنها:

(١) الجود: الجود والإنفاق في سبيل الله مستحبان في كل وقت، إلا أنهما أكد في رمضان؛ لما روى البخاري عن ابن عباس رضي الله عنهما قال: كان رسول الله صلى الله عليه وسلم أجود الناس، وكان أجود ما يكون في رمضان حين يلقاه جبريل، وكان يلقاه في كل ليلة من رمضان فيدارسه القرآن فلرسول الله صلى الله عليه وسلم أجود بالخير من الريح المرسلة. فدل الحديث على أن رسول الله صلى الله عليه وسلم كان عظيم النفقة في شهر رمضان فينبغي للمسلم ألا يحرم نفسه من هذا الفضل العظيم.

(۲) مدارسة القرآن: ومدارسة القرآن أيضًا مستحبة في كل وقت، إلا أنها أكد في رمضان؛ لما جاء في حديث ابن عباس السابق: حين يلقاه جبريل، وكان يلقاه في كل ليلة من رمضان فيدارسه القرآن. ومدارسة القرآن أعم من مجرد القراءة فهي تشمل القراءة والتدبر وخص رمضان بذلك؛ لأن الله تعالى أنزل فيه القرآن إلى السماء الدنيا، ولتتأسى بذلك أمته في كل أشهر رمضان، فيكثروا فيه من قراءة القرآن، فيجتمع لهم فضل الصيام والتلاوة والقراءة والقيام. (شرح البخارى لابن بطال).

 (٣) السواك: ويستحب للصائم أن يتسوك أثناء الصيام، ولا فرق بين أول النهار وآخره.

وكان النبي صلى الله عليه وسلم يتسوك، وهو صائم.وهذا خلافا لما يظنه البعض من كراهة استعمال السواك أثناء الصيام.

ما يختص بالعشر الأواخر من رمضان :

 (١) الاجتهاد في العبادة في العشر الأواخر من رمضان:

كان من هديه صلى الله عليه وسلم الاجتهاد في

العبادة في هذا الأيام، روى البخاري ومسلم عن عائشة رضي الله عنها أن النبي صلى الله عليه وسلم: « كان إذا دخل العشر الأواخر أحيى الليل، وأيقظ أهله، وشد المئزر». وفيه: حث للأهل على القيام للنوافل، وحملهم على تحصيل الخير والثواب. ويفهم منه تأكيد القيام في هذه العشر على غيرها (المفهم لم أشكل من تلخيص كتاب مسلم القرطبي ٢٥/١٠) وقوله: «أيقظ أهله» أي للصلاة والعبادة، وإنما خص بذلك صلى الله عليه وسلم أخر رمضان لقرب خروج وقت العبادة فيجتهد فيه؛ لأنه خاتمة العمل، والإعمال بخواتيمها. وفي رواية لمسلم: « كان يجتهد في العشر بخواضر ما لا يجتهد في غيرها "[مسلم ١١٧٥].

(٢) الاعتكاف: يُسن للمسلم أن يعتكف في العشر الأواخر من رمضان؛ لما روت عائشة رضي الله عنها أن النبي صلى الله عليه وآله وسلم كان يعتكف العشر الأواخر من رمضان حتى توفاه الله عز وجل، ثم اعتكف أزواجه من بعده. [متفق عليه].

وفيه دليل على أن الاعتكاف سنة واظب عليها رسول الله صلى الله عليه وسَلَم وأزواجه من بعده. قال أبو داود عن أحمد: لا أعلم عن أحد من العلماء خلافاً أن الاعتكاف مسنون. وأما المقصود منه فهو جمع القلب على الله تعالى بالخلوة مع خلو المعدة والإقبال عليه تعالى والتنعم بذكره والإعراض عما عداه.

(٣) تحري ليلة القدر: كان من هديه أن يتحرى هذه الليلة في العشر الأواخر من رمضان، ولعل هذا هو سبب حرصه على الاعتكاف في هذه العشر، وكان يأمر أصحابه بتحريها، فعن عائشة قالت: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: «التمسوها في العشر الأواخر» (صحيح الجامع ١٢٤٣).

(\$) أداء زكاة الفطر: يجب علي كل مسلم أن يؤدي زكاة الفطر عن نفسه وعمن يعول صاعًا من قوت البلد الذي يعيش فيه لما روى ابن عمر رضي الله عنهما قال: «فرض رسول الله صلى الله عليه وسلم زكاة الفطر صاعا » نصب على التمييز أو بدل من زكاة بياناً لها « صاعاً من تمر أو صاعا من شعير على العبد والحر والذكر والأنثى والصغير والكبير من المسلمين والمر بها أن تؤدى قبل خروج الناس إلى الصلاة» [متفق عليه]، وفي الحديث دليل على وجوب صدقة في صيام المسلم، وكذلك هي طعمة للمساكين؛ لما روى البن عباس قال: فرض رسول الله [صلى الله عليه وسلم] زكاة الفطر طُهْرَةً للصائم من اللغو والرفث ، ومن أداها بعد الصلاة فهي صَدقة.

اسال الله عز وجل أن يبارك لنا في رمضان وأن يرزقنا فيه عملاً متقبلاً، إنه ولي ذلك والقادر عليه. الحمد لله، والصلاة والسلام على رسول الله، بعد:

فيا أيها القارئ الكريم: اعلم أنه مما لا شك فيه أنَّ العبادة يُشترط لقبولها شرطان:

الأول: الإخلاص: وهو أن يبتغي العبد وجه الله لا رياءً ولا سمعةً.

الثاني: المتابعة: أي يقتفي فيه طريقة وهدي النبي -صَلَّى الله عَلَيه وسَلَم-، فإذا اختل واحد من هذين الشرطين فإن العمل يكون باطلاً مردوداً على صاحبه كائناً من كان ؛ لما في الصحيحين من حديث عَائشَة رَضِيَ اللَّهُ عَنْهَا- قَالَتْ: قَالَ: رَسُولُ اللَّه -صَلَّى الله عَلَيه وسَلَم-: «مَنْ أَحُدَثَ في أَمْرِنَا هَذَا مَا لَيْسَ فيه فَهُو رَدُّ» [مُتَّفَقٌ عَلَيْهِ: البخاري حَ (٢٤٩٩)، ومسلم حَ فَهُو رَدُّ» [مُتَّفَقٌ عَلَيْهِ: البخاري حَ (٢٤٩٩)، ومسلم حَ

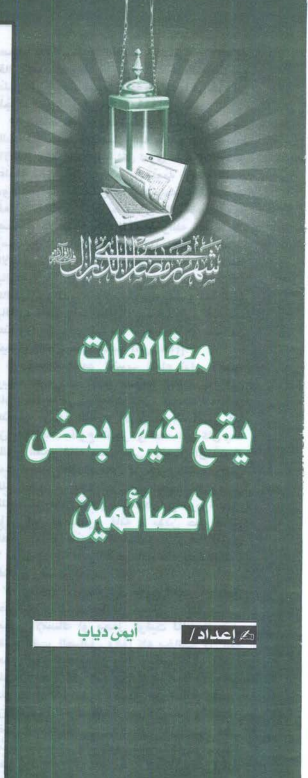
ُ قَالَ شَيْخِ الإسلام ابن تيمية -رَحِمَهُ اللَّهُ-: «وَالْعَبَادَةُ مَبْنَاهَا عَلَى الشَّهُ-: «وَالْعَبَادَةُ مَبْنَاهَا عَلَى اللَّهُوَاء وَالاَبْتَدَاعِ، وَإِنَّمَا يُعْبَدُ اللَّهُ بَمَا شَرَعَ لاَ يُعْبَدُ بِالأَهْوَاء وَالْبِدَعِ قَالُ تَعَالَى: «أَمْ لَهُمْ شُرَكَوا لَهُم مِّنَ اللَّهِنِ مَا لَمُ اللَّهُ مَ اللَّهُ مَنْ اللَّهِنِ مَا لَمُ اللَّهُ مَنْ اللَّهِنِ مَا لَمْ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّ

ولا شك أنه مما ينبغي للعبد أن يتفطن له ويحرص عليه هو ما يتقرب به إلى الله من الطاعات، هل وافق فيه مراد الله وتابع فيه رسول الله -صَلَّى الله عَليه وسَلَّم-أم لا؟

ألا وإنَّ مما ابتليت به الأمة في بعض الأمصار جملة من المخالفات التي يقع فيها بعض الصائمين والصائمات في شهر رمضان. نبينها راجين من الله أن ينفع بها القارئ الكريم، وإليكم بعض هذه المخالفات:

1- من المخالفات: استقبال بعض المسلمين لهذا الشهر الكريم بالمبالغة في شراء الأطعمة بكميات هائلة بدلاً من الاستعداد للطاعة والاقتصاد ومشاركة الفقراء والمحتاجين: هذه الظاهرة منتشرة بين كثير من الناس في شهر الصيام: الإسراف في المأكولات والمطعومات؛ فترى كثيراً من الناس يضع على موائد الإفطار والسحور ما يكفي الجماعة من الناس فيسرف في الأكل والشرب في إفطاره وسحوره وما بين ذلك حتى يشعر بالامتلاء والضيق بسبب ذلك وهذا الفعل مخالف من عدة أوجه:

أُولاً: أن هذا الإسراف منهي عنه: قال تعالى: «وَكُلُوا وَامْرُواْ وَلَا شُرُواً إِنَّهُ لَا يُحِبُّ السَّرِفِينَ » [الإعراف: ٣١]، وقال صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ: «كُلُوا وَاشْرَبُوا وَالْبَسُوا وتَصَدَّقُوا، في غَيْرِ إِسْرَافٍ وَلا مَخِيلَةٍ» [صحيح سنن النسائي للألباني حَ (٥٥٩٨)].



ثانياً: أن هذا الإسراف يناقض المقصود من الصعام؛ إذ المقصود من الصعام أن يكسر الجوع والظمأ من حدة النفس، ونُقصد منه أيضاً تضييق محارى الشياطين من العيد، وذلك بتضييق مجاري الطعام والشراب، وقد قَالَ -صَلَّى اللهُ عَلَيْه وَسَلَّمَ-: «إِنَّ الشَّيْطَانَ يَجْرى من ابْن آدَمَ مَجْزَى الدُّم» [البخاري (٢٠٣٥)، ومسلم (٢١٧٥)].

ثالثاً: أن الإكثار من المطعومات بفوت على العبد خبرات كثيرة، وذلك أنه: «مَا مَلَا أَدُميُّ وعَاءُ شُرًا منْ بَطْنه» [صحيح الجامع للألباني ح(٧٤٥)]، فإن العيد إذا ملأ بطنه عند الإفطار ثقل عن العيادة، وكسل عن الطاعة، فيفوته عمل الليل.

٢- ما يقع في السحور: من يعض الصائمين، وهم فيه يين إفراط وتفريط

أما الإفراط: فتعجيل السحور: وهذا مخالف للهدى وهو التأخير، قال رَسُولَ الله صَلَّى الله عُلْيه وسَلم-: «بكروا بالإفطار وأخروا السحور» [السلسلة الصحيحة للألباني ح (١٧٧٣)]، وقال-صَلَى الله عَلَيه وسَلَم-: «إِنَّا مَعْشَرَ الْأَنْبِيَاء أَمرْنَا أَنْ نُعَجِّلُ إِفْطَارَنَا، وَأَنْ نُؤَخِّرُ سَحُورَنَا، وَنَضَعَ أَنْمَانَنَا عَلَى شَمَائِلنَا في الصَّلاَة».[أحمد وأبو داود وصححه الألباني]

وأما التفريط: فترك السحور: وهذا أيضا مخالف للهدى المترتب عليه الأجر والمثوية، قال-صلى الله عَلَيه وسَلَم-: «تَسَحُّرُوا فَإِنَّ في السُّحُورِ بَرَكَةَ» [مُتَّفَقَ عَلَيْه]، بل جعله صلى الله عَلَيه وسَلَم شعارًا للأمة في مُخَالَفَة أَهْلِ الْكِتَابِ: قَالَ-صَلَّى الله عَلَيِهِ وَسَلَّمٍ-:«فَصْلَ مَا بَيْنَ صَيَامَنَا وَصِيَامِ أَهْلِ الْكِتَابِ أَكْلَةُ السُّحَر» [مسلم ح (۲۲۰٤)].

٣- وَمنها: تأخير الإفطار حتى يتشهد المؤذن أو ينتهي من الأذان: وهذا مخالف لهدي النبي -صلي اللهِ عَلَيه وسَلم- في الأمر بالإسراع بالفطّر، قَالَ-صَلى الله عُليه وسَلم-: «لا يَزْال النَّاسُ بِخُنْر مَا عَجَّلُوا الْفَطْرَ» [مُتَّفَقَ عَلَيْه]، وَقَالَ صَلَّى الله عَّلَيه وسَلَم: «لا يَزَالَ الدِّينُ ظَاهِرًا مَا عَجُّلَ النَّاسُ الْفَطْرَ؛ لأَنَّ الْيَهُودَ وَالنَّصَارَى يُؤْخُرُونَ» [صحيح الترغيب والترهيب للألباني ح (١٠٧٥)].

٤- عدم تبييت نية الصيام من الليل: بعض الصائمين لا يبيّت النية للصيام، فإذا علم الصائم بدخول شهر رمضان وجب عليه تبييت نيته بالصيام. فقد ورد عنه -صلى الله عَليه وسَلم-:«مَنْ لَمْ يُبَيِّت الصِّيامَ منَ اللَّيْلِ فَلاَ صيامَ لِهُ» [صحيح الجامع للألباني ح(٢٥٣٥)]، وقوله صلى الله عُليه وسَلَم-: «مَنْ لَمْ يُبَيِّت الصِّيامَ قَبْلَ طَلُوعِ الْفَجْرِ فَلاَ

صيامَ لَهُ» [صحيح الجامع للألباني ح(٢٥٣٤)]. قَالَ الإمام الشوكاني- رَحمَهُ اللَّهُ -: «الْحَديثُ فيه دَليلٌ عَلَى وُجُوبِ تَبْيِيتِ النَّبِّةِ وَإِيقَاعِهَا فِي جُزْءِ مَنْ أَجْزَاء اللَّيْلِ [نيلُ الأوطار ٢٦٩/٤]

٥- التلفظُ بالنبة: وهذا خطأ، بل يكفى أن يبيّت النبة في نفسه: قَالُ-صَلَى الله عَلْيه وسَلَم-: «إِنْمَا الأَعْمَالُ بِالنِّبَاتِ، وَإِنْمَا لِكُلِّ امرِئ مَا نَوَى» [مُتَّفُقّ عَلَيْهِ]، قَالَ شَيْخُ الْإَسْلاَمُ ابْن تَيْمِيَة -رَحِمَهُ اللَّهُ-: «وَالتَّكِلَّمُ بِالنَّيَّةِ لَيْسَ وَأَجِبًا بِإَجْمَاعَ الْسُلِمِينَ، فَعَامَّةَ الْمُسْلِمِينَ إِنْمَا يَصُومُونَ بِالنِّيَّةُ، وَصَوْمُهُمْ صَحِيحُ بِلا نَزَاعِ بَيْنُ الْعُلْمَاءِ وَاللَّهُ أَعْلُمُ». اهـ [مجموع الفتاوي (٢١٤/٢٥)]. وقال العلامة الألباني-رَحمَهُ اللّهُ-: «واعلم أنه لا يُشرع التلفظ بالنبة لا في الإحرام ولا في غيره من العبادات كالطهارة والصلاة والصيام وغيرها، وإنما النية بالقلب فقط، وأما التلفظ بها فبدعة... فيتوقف عند هذا ولا يزاد عليه كما قرره شيخ الإسلام ابن تيمية» [انظر: حجة النبي (ص: ٤٨)].

٦- ومنها: تعمد الشرب أثناء أذان الفحر: وبهذا الفعل قد أفسد صومه خاصة إذا كان المؤذن دقيقاً في توقيته للأذان. قال العلامة ابن عثيمين -رَحمُهُ اللهُ-: "الأذان لصلاة الفحر إما أن يكون بعد طلوع الفجر أو قبله، فإن كان بعد طلوع الفجر فإنه يجب على الإنسان أن يُمسك بمجرد سماع النداء، فَعَنْ ابْنِ عُمَرَ وعَائشَةً رَضَيَ اللَّهُ عَنْهِم - أَنَّ بِالْآلَا كَانَ يُؤَذِّنُ بِلَيْلِ فَقَالَ رَسُولَ اللهِ-صَلَى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَمْ-:«كُلُوا وَاشْرَبُوا حَتَّى يُؤُذِّنَ انْنُ أُمِّ مَكْتُوم، فإنَّهُ لا يُؤذِّنُ حَتَّى يَطلُّعَ الْفُحْرُ» [مُتَّفَقَ عَلَنْه]، فإذا كنت تعلم أن هذا المؤذن لا يؤذن إلا إذا طلع الفجر فأمسك بمجرد أذانه [فتاوی رمضان (ص ۲۰٤)].

٧- ومنها: الإمساك قبل طلوع الفجر الصادق احتياطًا: وذلك إما بأذكار معينة أو بما يسمى بمدفع الإمساك أو بجعل توقيت للإمساك قبل طلوع الفجر الصادق، وهذا كله مخالف؛ لأن الله تعالى أباح للصائم أن يأكل ويشرب حتى بتدين طلوع الفحر. قال الله تعالى: «وَكُلُوا وَاشْرَبُوا حَتَّى يَتَبَيِّنَ لَكُمُ الْخَيْطُ الْأَبْيَضَ مِنَ الْخَيْطُ الْأُسُود مِنَ الْفَجْرِ» [البقرة: ١٨٧]، وَعَنْ ابْنِ عُمَرَ وعَائشَةً-رُضِيَ اللَّهُ عَنْهم - أَنْ بِلالا كَانَ يُؤْذِنُ بِلَيْلِ فَقَالَ رَسُولَ اللّه-صَلَى اللّهُ عَلَيْهِ وَسَلَمَ-: «كُلُوا وَاشْرَبُوا حَتَّى يُؤْذَنُ ابْنُ أَمَّ مَكْتُوم، فَإِنَّهُ لا يُؤْذَنَ حَتَّى يُطلعُ الْفَجْرُ» [مُتَّفَقَ عَلَيْه. ويُتَّظر: الفتح (١٩٩/٤)].

وسُئل العلامة ابن عثيمين- رَحمَهُ الله- عما

يوجد في بعض التقاويم من تحديد وقت للإمساك قبل الفجر بنحو ربع ساعة فقال: «هذا من البدع، وليس له أصل من السنة، بل السنة على خلافه» [فتاوى رمضان (ص ٢٠٤]].

٨- ما يفعله بعض الناس من ترك من يأكل في نهار رمضان ناسياً يأكل ويشرب حتى يفرغ من حاجته: قال العلامة ابن باز-رَحمه الله-: «من رأى مسلماً يشرب في نهار رمضان، أو يأكل، أو يتعاطى شيئاً من المفطرات الأخرى، وجب الإنكار عليه - قُلْتُ: حسب القدرة والاستطاعة- ؛ لأن إظهار ذلك في نهار الصوم منكر ولو كان صاحبه معذوراً في نفس الأمر، حتى لا يجترئ الناس على إظهار محارم الله من المفطرات في نهار الصيام بدعوى النسيان» [انظر: مجموع فتاويه الصيام بدعوى النسيان» [انظر: مجموع فتاويه (٢٥٦/١٥)].

٩- تحرج البعض من استعمال السواك في نهار رمضان: بعض الصائمين والصائمات يتحرج من استعمال السواك في نهار رمضان، ولربما ظن البعض أن استعمال السواك في نهار رمضان يفطر، وهذا خطا قَال -صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ-: «لَوْلاَ أَنْ أَشُقَ عَلَى أَمْتي - أَوْ عَلَى النَّاس - لأَمَرْتُهُمْ بالسَّواكِ مَعَ كُل صلاَةَ» [مُتَّفَقٌ عَلَيْه]. قال الإمام البخاري -رحمه اللَّه-: (وَلَمْ نَحْصُ الصَّائمَ مَنْ غَيْره).

أ- امتناع بعض النساء عن الصيام إذا طهرت قبل الفجر ولم تتمكن من الغسل لضيق الوقت، فإنها تمتنع عن الصيام بحجة أن الصبح أدركها وهي لم تغتسل من حيضها: وهذا خطأ، فالحائض إذا طهرت قبل الفجر ولو بزمن قليل تصوم ذلك اليوم وتغتسل ولو بعد طلوع الفجر، وتأخير الاغتسال إلى ما بعد طلوع الفجر لا يؤثر على الصيام ؛ إذ الطهارة ليست شرطًا في صحة الصوم، لكن يلزمها الغسل لأداء الصلاة في وقتها. [انظر:" فتاوى اللجنة " الفتوى رقم (٢٨٨٨)].

11- تحرج بعض الناس عندما يصبح جنباً فيظن أن صومه باطل وعليه القضاء: وهذا خطأ، والصحيح أن صومه صحيح وليس عليه قضاء سواء كانت الجنابة منْ جماع، أو منْ احتلام، فقد كان النبي -صلَّى اللَّهُ عَلَيْه وَسَلَّمَ- يُدْرِكُهُ الْفَجْرُ وَهُوَ جُنْبٌ مِنْ أَهْلِه، ثُمَّ يَغْتَسلُ وَيَصُومُ، وَلاَ يَقْضِي. [مُتَّفُقُ عَلَيْه]، ولو احتلم وهو نائم في نهار رمضان كذلك. قال العلامة ابن بازرحمة الله-: الاحتلام لا يبطل الصوم ؛ لأنه ليس ناختيار الصائم، وعليه أن يغتسل غسل الجنابة

إذا رأى الماء وهو المني. ولو احتلم بعد صلاة الفجر وأخر الغسل إلى وقت صلاة الظهر فلا باس. وهكذا لو جامع أهله في الليل ولم يغتسل إلا بعد طلوع الفجر لم يكن عليه حرج في ذلك. [انظر: س ٨٨ " مجموع الفتاوى " (٢٧٧/١٥)].

17 - تحرج بعض المرضى من الإفطار والإصرار مع وجود المشقة: وهذا خطأ فالحق سبحانه وتعالى قد رفع الحرج عن المريض ورخص له بالفطر، والقضاء بعد ذلك، قال تعالى: « وَمَن كَانَ مَربِيطًا أَوْ عَلَى سَفَرٍ بعد ذلك، قال تعالى: « وَمَن كَانَ مَربِيطًا أَوْ عَلَى سَفَرٍ فَعِدَدُّ مِنْ أَنْكَامٍ أَخَرَ مُربِدُ اللهُ بِحُمُ الْلُسْرَ وَلاَ بُرِيدُ اللهَ بِحُمُ الْلُسْرَ وَلاَ بُرِيدُ مِنْ مَا أَنْهُمْرَ وَلاَ بُرِيدُ اللهَ عَلَى مَا مَدَنكُمْ وَلَعَلَّكُمْ مَنْ مُرْوَدًا اللهَ عَلَى مَا هَدَنكُمْ وَلَعَلَّكُمْ مَنْ مُرُودَ » [البقرة: ١٨٥]:

١٣ - غفلة بعض الصائمين عن الدعاء لمن قام بإفطارهم: فمن السنة إذا أفطر الصائم عند قوم أن يدعو لهم بما دعا به النبي -صلى الله عليه وسَلم حين يفطر عند قوم: «أفطر عندكُمُ الصَّائمُونَ، وَأَكَلَ طَعَامَكُمُ الأَبْرَارُ، وَصَلَتْ عَلَيْكُمُ الْمُلاَئكَةُ» [صحيح طعامَكُمُ الأَبْرَارُ، وَصَلَتْ عَلَيْكُمُ الْمُلاَئكَةُ» [صحيح الجامع للألباني ح (١١٣٧)]، أو يقول: «اللَّهُمْ أَطْعِمْ مَنْ أَسْقاني» رواه مسلم ح مَنْ أَسْقاني» رواه مسلم ح (٣٤٨٥)، أو يقول: «اللَّهُمْ بَارِكَ لَهُمْ فيما رَرَقتَهُمْ، وَاعْفَرْ لَهُمْ وَارْحَمْهُمْ» [مسلم ح (٢٠٤٢)].

أ- غفلة بعض الصائمين عن الدعاء عند الإفطار: فمن السنة الدعاء عند الإفطار لما في ذلك من الفضل العظيم والصائم من الذبن لا ترد دعوتهم؛ لقوله صلَّى الله عَلَيْه وَسَلَمَ-«ثَلاثُ دَعَوَاتٍ لاَ تُرَدُ: دَعْوَةُ الْمُسَافِرِ» [السلسلة الْوَالد، وَدَعْوَةُ المُسَافِرِ» [السلسلة الصحيحة للالباني ح (١٧٩٧)]، ومن الادعية الواردة الصحيحة ما كان يقوله عند الإفطار صلَّى الله عَلَيْه وَسَلَّمَ-: «ذَهَبَ الظَّمَأُ، وَابْتَلْتِ الْعُرُوقُ، وَثَبَتَ الْأَجُرُ إِنْ شَاءَ اللَّهُ» [صحيح الجامع للالباني ح (٢٧٨)].

٥/- انشغال بعض الصائمين بالإفطار عن متابعة أذان المغرب: وهذا خطأ فإنه يُسن للصائم وغيره أن يتابع المؤذن ويقول مثل قوله، فَعَنْ أبي سعيد الخُدْري - رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ - أَنْ رَسُولَ اللَّه - صَلَّى اللَّهُ عَنْهُ - أَنْ رَسُولَ اللَّه - صَلَّى اللَّهُ عَنْهُ - قَالَ: «إذَا سَمِعْتُمُ النَّدَاءَ فَقُولُوا مثلَ ما يَقُولُ المُؤذَنُ» [مُتَفَقَّ عَلَيْه]، وتكون متابعة المؤذن مع مواصلة الإفطار وعدم الانقطاع لعدم ورود النهي عن الأكل حال متابعة المؤذن وترديد الأذان، والله

هذا ما تيسر لي إيراده من بعض المخالفات وهي كثيرة، ولعل هذه أشهرها والله الموفق وهو الهادي إلى سواء السبيل. وَآخِرُ دَعُوَانا أَنِ الْحَمْدُ لِلَّهِ رَبَّ الْمَالَةِ،

الحمد لله الكريم الفتاح، جعل رمضان شبهر الأفراح، والصلاة والسلام على صاحب العطر الفواح أفضل من عبد ربه فصلى وصام وقام ولم يرتاح.

معنى الفرح:

قال المناوى: الفرح: انفتاح القلب بما بلتذبه. [التوقيف على مهمات التعريف (٢٥٨)].

أتواع القرح:

أولا: القرح المحمود

قال الله تعالى: «قُلُ بِفَضْلِ ٱللهِ وَبِرُحْمَتِهِ، فَبَذَٰلِكَ فَلْيَفْرَحُواْ هُوَ خَيْرٌ مِنَا بَجْمَعُونَ » [يونس: ٥٨]. «قُلْ بِفَضْلِ ٱللهِ » الذي هو القرآن، الذي هو أعظم نعمة ومنة، وفضل تفضل الله به على عباده. و «رُحْمِيهِ» الدين والإيمان، وعبادة الله ومحبته ومعرفته ﴿ لَاكَ فَلَيْفُرُ حُواْ هُوَ خَيْرٌ ، من متاع الدنيا ولذاتها، فنعمة الدين المتصلة يسعادة الدارين، لا نسبة بينها وبين جميع ما في الدنيا، مما هو مضمحل زائل عن قريب، وإنما أمر الله تعالى بالفرح بفضله ورحمته؛ لأن ذلك مما بوجب انبساط النفس ونشاطها، وشكرها لله تعالى، وقوتها، وشدة الرغدة في العلم والإيمان الداعي للازدياد منها، وهذا فرح محمود. [تفسير السعدي ص٣٦٧].

ثانيًا: الفرح المذموم:

قال الله تعالى: ﴿ ذَ قَالَ لُهُ قَوْمُهُ لَا تَقْرَحُ إِنَّ ٱللَّهُ لَا يُحِبُّ ٱلْفَرِحِينَ » [القصص: ٧٦]. ﴿لا تَفْرَحُ »: فرح الزهو المنبعث من الاعتزاز بالمال، والاحتفال بالثراء، والتعلق بالكنوز، والابتهاج بالملك والاستحواذ، لا تفرح فرح البطر الذي يُنسى المنعم بالمال، وينسى نعمته، وما يجب لها من الحمد والشكران، لا تفرح فرح الذي يستخفه المال، فيشغل به قلبه، ويطير له لبُّه، ويتطاول به على العباد، إِنَّ اللَّهُ لَا يُحِبُّ ٱلْفَرِحِينَ » [القصص: ٧٦]، فهم دردونه بذلك إلى الله، الذي لا يحب الفرحين المأخوذين بالمال،

المتباهين، المتطاولين بسلطانه على الناس. [في ظلال القرآن ٥/٤٣٣].

« ذَالِكُمْ بِمَا كُنتُمْ تَقْرَحُونَ فِي ٱلْأَرْضِ بِغَيْرِ ٱلْحُقِّ وَيِمَا كُنتُمْ تَمْرَحُونَ (٧٥) أَدْخُلُوا أَبُوبَ جَهَنَّمَ خَالِدِينَ فِهَا فَيِلْسَ مَثْوَى المُتَكْبِرِينَ » [غافر: ٧٦].

#### شهر الأفراح:

المقصود من الصيام: حبس النفس عن الشهوات، وفطامها عن المألوفات، وتعديل قوتها الشبهوانية لتستعد لطلب ما فيه غاية سعادتها ونعيمها، وقبول ما تزكو به مما ففيه حياتها الأبدية. [زاد المعاد

شبهر رمضان جامع للطاعات والعبادات من صلاة وصيام وزكاة وتلاوة قرأن وذكر للرحمن، وصلة أرحام وعمرة وتراويح وتهجد...

شبهر رمضان: جامع للأفراح بطاعة الله تعالى، وهذه الأفراح تنتقل مع الصائم الحقيقي، ففي الدنيا يعيش سعيدًا وفي القبر أنيسًا وجليسًا، وفي الآخرة شافعًا ومدافعًا أكيدًا، وفي حنة الرحمن بعيش هنيئًا سعيدا.

#### أولا: أقراح الدنيا:

الصائم الحقيقي يعيش في شهر رمضان في افراح وسعادة، من هذه الأفراح السعيدة في الدنيا:

#### ١ – الفرح من أول الليلة:

عن أبي هريرة، عن النبي صلى الله عليه وسلم، قال: « إذا كان أول ليلة من شبهر رمضان صُفدت الشياطين مردة الجن، وغلقت أبواب النار فلم يُفتح منها باب، وفتحت أبواب الجنة فلم يُغلق منها باب، ومناد ينادي: يا باغي الخير أقبل، ويا باغي الشر أقصر، ولله عتقاء من النار، وذلك كل ليلة «. [صحيح سنن الترمذي: ٦٨٢، وصحيح ابن ماحه: ١٦٤٢].



في أول ليلة من رمضان تهب نسائم رمضان فتغير طعم ورائحة الليل، فتشعر بانشراح الصدر وهدوء الدال وطمأنينة القلب، وذلك عندما طهر الله تعالى الأرض من الشياطين، وذلك يحيسهم وهم الذين كانوا بتسبيون لبني أدم في الهم والغم والنكد، فيشعر المسلم من أول لعلة من رمضان بطعم السعادة ورائحة القلب، وتزداد السعادة بكثرة المنن والعطاما الربانية التي تنهمر على المسلم من أول لعلة من رمضان كما حاء في هذا الحديث وغيره.

٢- السعادة في تقوى الله تعالى:

قال تعالى: « يَتَأَيُّهَا أَلَّذِينَ ءَامَنُوا كُيْبَ عَلَيْكُمُ ٱلصِّيامُ كُمَا كُنِبَ عَلَى ٱلَّذِيرَ مِن قَبْلِكُمْ لَمَلَّكُمْ تَنَّقُونَ » [البقرة: ١٨٣]. حاءت مادة التقوى في القرآن الكريم بمشتقاتها ما يقرب من (٢٥٠) أية. [المعجم المفهرس اللفاظ .[1188,00

وهي حميعًا تحمل حميع أنواع السعادة والأفراح التي يتمناها المسلم في الدنيا والآخرة يكفينا من ثمرات التقوى أن الملك عز وحل بحيك، قال الله تعالى: «بَلِيْ مَنْ أُوقِيْ بِعَهْدِهِ- وَأَتَّقَىٰ فَإِنَّ أَلَلَّهُ يُحِبُّ ٱلْمُتَّقِينَ » [آل عمران: ٧٦]. ومن المؤكد أن سعادة الإنسان في الدنيا والآخرة تتحقق بتقوى الله عز وجل، وهذا هو الهدف الأكبر من الصعام.

٣- الدعاء مُحاب:

قال الله تعالى: « وَإِذَا سَأَلُكَ عِبَادِي عَنِّي فَإِنَّى قَريبٌ ۗ أُجِيبُ دَعُوةَ ٱلدَّاعِ إِذَا دَعَانٌّ فَلْيَسْتَجِيبُوا لِي وَلْيُؤْمِنُوا بِي لَمَلَهُمْ رَبُّدُونَ » [العقرة: ١٨٦]، وفي ذكره تعالى هذه الآمة الباعثة على الدعاء، متخللة بين أحكام الصيام، إرشادُ إلى الاحتهاد في الدعاء عند إكمال العدة، بل وعند كل فطر. [تفسير ابن كثير ١/٩١١].

عن أبى سعيد الخدري رضى الله عنه قال: قال رسول

الله صلى الله عليه وسلم: «إن لله تبارك وتعالى عتقاء من النار في كل يوم وليلة - يعني في رمضان - وإن لكل مسلم في كل دوم وليلة دعوة مستحابة». [صحيح الترغيب: ١٠٠٢، صحيح الجامع ٢١٦٩].

فأنشر أخى الصائميما وعدك مالك السماوات والأرض بأن لك على الأقل ثلاثين دعوة مستحابة في رمضان، فاغتنم الفرصة وحهز ثلاثين أمنية تحيها في دنياك وأخراك لتدعو الله عز وجل بها فتعيش فرحًا سعيدًا في الدنيا و الأخرة.

#### ٤- الفرح عند الفطر:

عن أبي هريرة رضى الله عنه قال: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: «للصائم فرحتان يفرحهما: إذا أفطر فرح يفطره، وإذا لقى ربه فرح يصومه». [البخاري: ١٩٠٤، ومسلم: ١١٥١].

يفرح الصائم عند فطره: وذلك بسبب تمام عبادته وسلامتها من المفسدات وما يرجوه من ثوابها. [شرح مسلم للنووي ١١٤/٨].

يفرح الصائم عند فطره: يما أباح الله تعالى له من الطعام والشراب والنكاح الذي كان محرمًا عليه حال الصوم. [مجالس شهر رمضان ص١٤].

يفرح الصائم عند فطره: يجمع شمل الأسرة في مكان واحدفى توقيت واحد لتناول طعام الإفطار ولا يوجد هذا في شهر كامل إلا في رمضان، وكذلك لمّ شمل الأسر الاسلامية فيفرح الحميع ويسعد.

#### ٥- فرح أصحاب الحاجات:

يسعد ويفرح في شهر رمضان أصحاب الحاجات من الفقراء والمساكين واليتامي وغيرهم، وذلك بكثرة الزكوات والصدقات والتي منها زكاة الفطر.

فعن ابن عباس رضى الله عنهما قال: «كان رسول الله صلى الله عليه وسلم أجود الناس، وكان أجود

ما يكون في رمضان حين يلقاه جبريل، وكان يلقاه في كل ليلة من رمضان فيدارسه القرآن، فلرسول الله صلى الله عليه وسلم أجود بالخير من الريح المرسلة. [البخاري: ٥، ومسلم: ٢٣٠٨].

في هذا الحديث فوائد منها بيان عظم جوده صلى الله عليه وسلم، ومنها استحباب إكثار الجود في رمضان، ومنها زيادة الجود والخير عند ملاقاة الصالحين وعقب فراقهم للتأثر بلقائهم، ومنها استحباب مدارسة القرآن. [شرح النووي ٢٣٨/١٥].

#### ثانيا: الفرح في القبر:

في وسط أهوال القبر تلك الحفرة الضيقة المغلقة من جميع الجهات والفزع من منكر ونكير يبعث الله تعالى أعمالك الصالحة التي منها الصيام ليشفع لك ويجلب لك الفرح والسعادة.

وعن أبي هريرة رضي الله عنه عن النبي صلى الله عليه وسلم قال: «إن الميت إذا وُضع في قبره إنه يسمع خفق نعالهم حين يولوا مدبرين فإن كان مؤمنا كانت الصلاة عند رأسه، وكان الصيام عن يمينه، وكانت الركاة عن شماله، وكان فعل الخيرات من الصدقة والصلاة والمعروف والإحسان إلى الناس عند رجليه فيؤتى من قبل رأسه فتقول الصلاة ما قبلي مدخل ثم يؤتى عن يمينه فيقول الصيام ما قبلي مدخل ثم يؤتى عن يساره فتقول الزكاة ما قبلي مدخل ثم يؤتى من قبل رجليه فيقول الزكاة ما قبلي مدخل ثم يؤتى من قبل رجليه فيقول الزكاة ما قبلي مدخل ثم يؤتى من قبل رجليه فيقول الخيرات من الصدقة والمعروف والإحسان إلى الناس ما قبلي مدخل». [صحيح الترغيب والترهيب: ٣٥٦١].

#### ثالثًا: قمة الأفراح يوم القيامة:

قال الله تعالى: « لَا يَعْرُنُهُمُ الْفَرَعُ الْأَكْبَرُ وَلِنَالَقَ لَهُمُ الْفَرَعُ الْأَكْبَرُ وَلِنَالَقَ لَهُمُ الْفَرَعُ الْلَهُ عَلَى اللّهُ عَلَى وسلم: «اللّصائم فرحتان يفرحهما إذا أفطر فرح بفطره وإذا لقي ربه فرح بصومه». [البخاري: ١٩٠٤، ومسلم: ١١٥١].

يوم الفزّع الأكبر تقترب الشمس من الرؤوس فتغلي الأجسام من شدة الحرارة حرارة الشمس وحرارة

وسط هذه الأهوال تظن أنك لا محالة هالك ويأتي الفرج فيبرز لك الصيام كمحام قوي الحجة يشفع لك ويشهد لك عند الله تعالى بأنك صمت لله حقًا فيقبل الملك شفاعته فتفرح وتسعد.

عن عبد الله بن عمر رضي الله عنهما أن رسول الله صلى الله عليه وسلم قال: الصيام والقرآن يشفعان للعبد يوم القيامة، يقول الصيام: أي رب منعته الطعام والشبهوة فشفعني فيه، ويقول القرآن: منعته النوم بالليل فشفعني فيه، قال: فيشفعان. [مسند أحمد: 7777، وصححه الألباني في صحيح الجامع].

#### ٢- إلى الجنة من باب الريان:

وتتوالى الأفراح عندما ينادي عليك: ادخل الجنة. فعن سهل بن سعد رضي الله عنه عن النبي صلى الله عليه وسلم قال: «إن في الجنة بابًا يقال له الريان يدخل منه الصائمون يوم القيامة لا يدخل منه أحد غيرهم فإذا دخلوا أُغلق فلم يدخل منه أحد». [رواه البخاري: ١٨٩٦، ومسلم: ١١٥٢].

#### ٣- مع الصديقين والشهداء:

قال الله تعالى: «وَمَن يُطِع اللّهَ وَالرَّسُولَ فَأُولَتِهِكَ مَعَ الَّذِينَ أَنْعَمَ اللّهَ عَلَيْهِمَ وَنَ النَّهِمِّةِ وَالصَّلِعِينَ وَالشَّهُدَاءِ وَالصَّلِعِينَ وَالشَّهُدَاءِ وَالصَّلِعِينَ وَالشَّهُدَاءُ وَالصَّلِعِينَ وَكَفَى وَحَسُنَ أُولَتَهِكَ رَفِيقًا ﴿ ﴾ ذَلِكَ الْفَضْلُ مِنَ اللّهِ وَكَفَى بِاللّهِ عَلَيْهُ وَكَفَى بِاللّهِ عَلَيْهُ وَكَفَى بِاللّهِ عَلِيكَ اللّهُ وَكَفَى اللّهِ وَكَفَى اللّهِ عَلَيْهُ وَكَفَى اللّهِ عَلَيْهُ وَكَفَى اللّهِ عَلَيْهُ وَكَفَى اللّهِ وَكَفَى اللّهِ عَلَيْهُ وَكَفَى اللّهِ عَلَيْهُ وَكُفَى اللّهِ عَلَيْهُ وَكُفَى اللّهِ عَلَيْهُ وَكُفَى اللّهُ عَلَيْهُ وَلَهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ وَكُفَى اللّهُ عَلَيْهُ وَلَهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلْمُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ اللّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ اللّهُولُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّه

وعن عمرو بن مرة الجهني رضي الله عنه قال: جاء رجل إلى النبي صلى الله عليه وسلم فقال: يا رسول الله، أرأيت إن شهدت أن لا إله إلا الله وأنك رسول الله وصليت الصلوات الخمس وأديت الزكاة وصمت رمضان وقمته فممن أنا؟ قال: من الصديقين والشهداء. [صحيح ابن حبان، وصحيح الترغيب (١٠٠٣)].



م اعداد/ الستشار أحمد السيد على

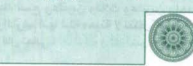
الحمد لله حمد الشاكرين والصلاة والسلام على المنعوث رحمة للعالمين وعلى أله وأصحابه الغر المنامين، ومن تبعهم باحسان إلى بوم الدين.

أما بعد: فقد أظلنا شهر كريم، امتدح الله فيه عباده الصائمين القائمين، ورزقهم فيه ليلة القدر خير من الف شهر من شهور السنين، ورغب في قيامها نبيه الأمس، المانا واحتسانًا للأحر من رب العالمين، فأحببت أن أذكّر نفسي وإخواني المسلمين، بما جاء فيها وفي فضلها؛ ليلتمسوها في العشر الأواخر من الشهر الكريم، فأقول مستعينا بالعزيز العليم:

سمنت لبلة القدر بذلك لأسباب كثيرة ذكرها العلماء

قال النووي في شرحه على صحيح مسلم: « قال العلماء: وسمدت لعلة القدر ؛ لما يكتب فيها للملائكة من الأقدار والأرزاق والأحال التي تكون في تلك السنة، كقوله تعالى: «فيها يفرق كل أمر حكيم» وقوله





تعالى: «تنزل الملائكة والروح فيها باذن ربهم من كل أمر» ومعناه: يظهر للملائكة ما سيكون فيها، ويأمرهم يفعل ما هو من وظيفتهم، وكل ذلك مما سيق علم الله تعالى به، وتقديره له، وقيل: سُميت لدلة القدر لعظم قدرها وشرفها" اهـ.

الوقفة الثانية: فضائلها: -

ذكر العلماء فضائل عدة لتلك الليلة منها:

 إنزال القرآن فدها: قال تعالى «إِنَّا أَنْزَلْتُهُ فَ لَتَلَة آلفدر» (القدر ١).

 ٢- أنها لعلة معاركة: قال تعالى « إِنَّا أَنْزَلْنَهُ فِي لَيَّـلَةٍ مُكَ كَة » (الدخان ٣).

 ٣- أنها خدر من ألف شهر: قال تعالى «لَلْهُ أَلْقَدْر خَبْرٌ مِنْ أَلْف شُهُر» (القدر ٣)، وعن أبي هريرة رضي الله عنه أن رسول الله صلى الله عليه وسلم قال: " أتاكم شهر رمضان، شهر معارك، فرض الله عليكم صيامه، تفتح فيه أبواب الحنة، وتغلق فيه أبواب الحجيم، وتغل فيه مردة الشياطين، وفيه ليلة هي خير من ألف شهر، من حُرم خيرها فقد حرم" (أخرجه السيوطي في الحامع الصغير وصححه الألباني).

 ٤- تنزل الملائكة والروح فيها: قال تعالى: « لَنَزُّلُ الْمُلْتَكِيدُ وَالرُّومُ فِيهَا بِإِذْنِ رَجِم مِن كُلِّ أَمِي» (القدر ٤) قال اس كثير: "(وقوله: « نَنْزُلُ ٱلْمُلْتِكَةُ وَٱلرُّوحُ فِيهَا بِإِذْنِ رَجِم مِن كُلِ أُمْيِ» أي: يكثر تنزل الملائكة في هذه الليلة لكثرة بركتها، والملائكة يتنزلون مع تنزل الدركة والرحمة.

٥- يقدر فيها الأحال والأرزاق خلال العام: قال تعالى « إِنَّا أَنْزَلْنَهُ فِي لَيْلَةٍ مُّبَنَّرَكَةٍ إِنَّا كُنَّا مُنذِرِينَ ۞ فَمَا يُقْرَقُ كُلُّ أَمْرِ مَكِيمٍ " (الدخان: ٤) قِال الماوردي في النكت والعبون: "في تأويل: «كُلُّ أَمْر حُكيم» أربعة أوحه: أحدها: الآحال والأرزاق وألسعادة والشقاء من السنة إلى السنة، قاله ابن عباس. الثاني: كل ما يقضي من السنة إلى السنة، إلا الشقاوة والسعادة، فإنه في أمّ الكتاب لا يغير ولا يبدل، قاله ابن عمر. الثالث: كل ما يقضى من السنة الى السنة إلا الحياة والموت، قاله مجاهد. الرابع: بركات عمله من انطلاق الألسن بمدحه وامتلاء القلوب من هيبته، قاله بعض أصحاب الخو اطر ".اه..

٦- أنها سلام حتى مطلع الفحر: قال تعالى: «سَلَمُ هِيُ حَتَّىٰ مُطْلِمِ ٱلْنَجْرِ » (القدر ٥)، وقال الشوكاني في فتح القدير «سلام هي» أي ما هي إلا سلامة وخير كلها لا شر فيها، وقيل هي ذات سلامة من أن يؤثر فدها شيطان في مؤمن أو مؤمنة.

٧- مغفرة الذنوب لمن قامها: عن أبي هريرة رضي الله عنه أن النبي صلى الله عليه وسلم قال: "من

قام ليلة القدر إيمانًا واحتسابًا، غفر له ما تقدم من ذنبه، ومن صام رمضان إيمانًا واحتسابًا غفر له ما تقدم من ذنبه (رواه البخاري) فقد علق الله تعالى نيل المغفرة في ليلة القدر على هذين الشرطين "الإيمان والاحتساب"، ومعنى ذلك: إيماناً: تصديقاً بثواب الله أو أنه حق، أي الإيمان بأنه من أمر الله ومن أمر رسوله صلى الله عليه وسلم، والإيمان بحقيقة هذا الثواب. واحتساباً: لأمر الله به طالباً الأجر من وراء هذا العمل، أو إرادة وجه الله لا لنحو رياء، فقد يفعل المكلف الشيء معتقداً أنه صادق لكنه لا يفعله مخلصا بل لنحو خوف أو رياء.

٨- استجابة الدعاء فيها: عن عائشة رضي الله عنها قالت: «قلت يا رسول الله أرأيت إن علمت أي ليلة ليلة القدر ما أقول فيها؟ قال: «قولي اللهم إنك عفو كريم تحب العفو فاعف عني» [أخرجه الترمذي وصححه الألباني] فقول عائشة ورد النبي صلى الله عليه وسلم عليها يدل على أن الدعاء مستجاب فيها عن غيرها من الليالي.

#### الوقفة الثالثة: وقتها:

ليلة القدر لا تكون إلا في رمضان خاصة دون سائر العام، والدليل على ذلك الأتي:

من القرآن: قوله تعالى «إِنَّا أَنْزَلْنَهُ فِي لِيَلَةِ ٱلْفَدْرِ» (القدر ١) يدل على أن القرآن نزل إلى السماء الدنيا في تلك الليلة من رمضان دون غيرها من الليالي.

من السنة: عن أبى هريرة رضي الله عنه أن رسول الله صلى الله عليه وسلم قال: «أتاكم شهر رمضان، شهر مبارك، فرض الله عليكم صيامه، تُفتح فيه أبواب الجنة، وتُغلق فيه أبواب الجحيم، وتغل فيه مردة الشياطين، وفيه ليلة هي خير من ألف شهر، من حرم خيرها فقد حرم" (أخرجه السيوطي في الجامع الصغير وصححه الألياني).

#### الوقفة الرابعة: الحكمة من رفعها وعدم تحديدها:

قال الحافظ ابن حجر في الفتح: "قال العلماء: الحكمة في إخفاء ليلة القدر، ليحصل الاجتهاد في التماسها بخلاف ما لو عُينت لاقتصر عليها". وقال الإمام ابن رجب: "إنَّ إبهام ليلة القدر أدعى إلى قيام العشر كله – أو أوتاره – في طلبها، فيكونُ سبباً لشدة الاجتهاد وكثرته" اهـ.

#### الوقفة الخامسة: علامات ثيلة القدر:

بالرغم من أن الله عز وجل رفع تعيين ليلة القدر، للحكمة البالغة التي ذكرناها أنفا، إلا أنه سبحانه جعل لها علامات بينها نبيه صلى الله عليه وسلم، وهذه العلامات تنقسم إلى قسمين:

## القسم الأول: العلامات المصاحبة لليلة:

اليلة صافية وضيئة مُضيئة خالية من السحب،
 يعتدل فيها المناخ، فعن واثلة بن الأسقع وعبادة بن

الصامت أن النبي صلى الله عليه وسلم قال: "ليلة القدر ليلة بلجة، لا حارة ولا باردة، ولا يرمى فيها بنجم، ومن علامة يومها تطلع الشمس لا شعاع لها" (رواه السيوطي في الجامع الصغير وحسنه الألباني). لا ليلة تصفد فيها الشياطين، فعن جابر بن عبد الله قال: قال رسول الله صلى الله عيه وسلم: "إني كنت أُريت ليلة القدر ثم نسيتها، وهي في العشر الأواخر، وهي طلقة بلجة لا حارة ولا باردة، كان فيها قمرًا يفضح كواكبها، لا يخرج شيطانها حتى يخرج فجرها" (أخرجه ابن حبان وصححه شعيب الأرناؤط) فجرها" (أنرجه ابن حبان وصححه شعيب الأرناؤط) أن الرياح تكون فيها ساكنة أي لا تأتي فيها عواصف أو قواصف، بل يكون الجو مناسبًا.

أ- أنه قد يُري الله الإنسان الليلة في المنام، كما حصل ذلك لبعض الصحابة رضي الله عنهم، فعن عبد الله بن عمر رضي الله عنه قال: "إن رجالاً من أصحاب النبي صلى الله عليه وسلم أروا ليلة القدر في المنام في السبع الأواخر، فقال رسول الله صلى الله عليه وسلم: أرى رؤياكم قد تواطأت في السبع الأواخر، فمن كان متحريها فليتحرها في السبع الأواخر، (رواه فمن كان متحريها فليتحرها في السبع الأواخر، (رواه البخاري) وفي رواية لمسلم: رأى رجل أن ليلة القدر ليلة سبع وعشرين. فقال النبي صلى الله عليه وسلم: "أرى رؤياكم في العشر الأواخر. فاطلبوها في الوتر منها". [رواه مسلم].

#### القسم الثاني: العلامات التالية لليلة:

طلوع الشمس صافية بغير شعاع، ففي حديث واثلة: "ومن علامة يومها تطلع الشمس لا شعاع لها"، وفي رواية ابن عباس "تصبح الشمس صبيحتها ضعيفة حمراء"، وفي رواية أبي داود السابقة عن زر قال: قلت لأبي بن :كعب أخبرني عن ليلة القدريا أبا المنذر، فإن صاحبنا سُئل عنها فقال: من يقم الحول يصبها. فقال: رحم الله أبا عبد الرحمن، والله لقد علم أنها في رمضان، زاد مسدد، ولكن كره أن يتكلوا أو أحب أن لا يتكلوا ثم اتفقا والله إنها لفي رمضان ليلة سبع وعشرين لا يستثني. قلت: يا أبا المنذر أنى علمت ذلك قال بالآية التي أخبرنا رسول الله صلى الله عليه وسلم؛ قلت لزر: ما الآية قال: تصبح الشمس صبيحة وسلم؛ قلت لزر: ما الآية قال: تصبح الشمس صبيحة تلك الليلة مثل الطست ليس لها شعاع حتى ترتفع.

### الوقفة السادسة: هل ليلة القدر ثابتة أم متنقلة؟

اختلف الفقهاء في هذه المسألة على رأيين:

الرأي الأول: يرى أن ليلة القدر ثابتة في يوم معين ولا تنتقل إلى غيره إلى أن يرث الله الأرض ومن عليها: قال النووي: "وأكثر العلماء على أنها ليلة مبهمة من العشر الأواخر من رمضان، وأرجاها أوتارها، وأرجاها ليلة سبع وعشرين وثلاث وعشرين وإحدى وعشرين، وأكثرهم أنها ليلة معينة لا تنتقل "اه

دليله: - ١ - قال تعالى: «إِنَّا أَنْزَلْنَهُ فِي لِنَاهِ ٱلْقَدْرِ » [القدر ١].

ولم بقل في لبلة قدر .

٧- أنها لو كانت متنقلة لكانت رؤيا رسول الله صلى الله عليه وسلم للدلالة على عام واحد، وليس كذلك سياق الحديث، فسياقه بدل على أنها ليلة ثابتة.

٣- قول رسول الله صلى الله عليه وسلم: "هي في العشر الأواخر في تسع بمضين أو في سبع بيقين ً ولو كانت متنقلة لقال: تارة في تسع، وتارة في سبع. وسنة رسول الله صلى الله عليه وسلم وحي غير مثلو، وما كان ريك نسيًا.

الرأى الثاني:- برى أنها متنقلة في العشر الأواخر في كل عام: - وهو قول أبي حنيفة، ومالك، وأحمد، واختاره ابن عبدالين، وابن حجر، وابن باز، وابن عثيمين.

دليله:- ١- عن أبي سعيد الخدري رضي الله عنه أن رسول الله صلى الله عليه وسلم قال: "كنت أحاور هذه العشر، ثم قد بدا لي أن أجاور هذه العشر الأواخر، فمن كان اعتكف معى فليثبث في معتكفه، وقد أريت هذه الليلة، ثم أنسيتها، فابتغوها في العشر الأواخر، والتغوها في كل وتر، وقد رألتني أسحد في ماء وطن، فاستهلت السماء في تلك الليلة فأمطرت، فوكف المسحد في مصلى النبي صلى الله عليه وسلم ليلة إحدى وعشرين، فيصرت عيني رسول الله صلى الله عليه وسلم ونظرت إليه انصرف من الصبح ووجهه ممتلئ طبناً وماءً". أخرجه البخاري و مسلم.

٢ - عن عبد الله بن أنبس أن رسول الله صلى الله عليه وسلم قال: "أريت ليلة القدر ثم أنسيتها، وأراني صبحها أسجد في ماء وطبن، قال: فمطرنا لبلة ثلاث وعشرين، فصلى بنا رسول الله، فانصرف، وإنَّ أثر الماء والطبن على حبهته وأنفه". أخرجه البخاري

#### الوقفة السابعة: كيفية إحيائها:

يستحب للمسلم أن يحيها بالآتي:

١- أداء الصلوات المكتوبة للرحال مع حماعة المسلمين.

٧- القيام، أي الصلاة، لقوله - صلى الله عليه وسلم-: " من قام ليلة القدر إيمانا واحتسابا غفر له ما تقدم من ذنبه" (رواه البخاري) وعن عائشة رضي الله عنها أنها قالت: " كان رسول الله -صلى الله عليه وسلم- إذا دخل العشير أحيا ليله، وأيقظ أهله، وحِدٌ، وشيدٌ المئزر" (رواه البخاري ومسلم) فقد كان يديم الصلاة في هذه الليالي؛ فإنه صلى ليلة ببعض صحابته حتى خشوا أن يفوتهم السحور، وكذلك صلى مرة ومعه رحل من أصحابه -وهو حذيفة-فقرا في ركعة واحدة ثلاث سور: سورة البقرة وسورة النساء وسورة أل عمران، يقرأ بتدبر، ويقف عند أنة الرحمة فنسأل، وعند أنة العذاب فنتعوذ،

يقول: فما صلى ركعتين، أو أربع ركعات حتى حاءه المؤذن للصلاة.

٣- الدعاء، و يستحب كثرة الدعاء في هذه الليلة المياركة، لأنه مظنة الإحادة، ويكثر من طلب العفو والعافية كما ثبت ذلك في بعض الأحاديث، فعن عائشة رضى الله عنها قالت: قلت: يا رسول الله، إن علمت أي ليلة ليلة القدر، ما أقول فيها؟ قال: قولى: " اللهم إنك عفو كريم تُحب العفو فاعف عنى " (أخرجه الترمذي وصححه الألباني) وعن سفيان الثوري رحمه الله: "الدعاء في تلك الليلة أحب إليُّ من الصلاة، قال: وإذا كان يقرأ وهو يدعو ويرغب إلى الله في الدعاء والمسالة لعله يو افق"

إلى الحرمات، دقيقها وحليلها.

 الاغتسال أو الاستحمام بين العشاءين وليس أحسن الثباب والتطبب؛ وذلك لتحديد النشاط على القيام، لحديث عائشة السابق: "واغتسل بن العشاءين"، أي المغرب والعشاء. قال ابن جرير رحمه الله: كانوا يستحيون أن يغتسلوا كل ليلة من ليالي العشر الأواخر، وكان النخعي بغتسل في العشر كل لبلة، ومنهم من كان بغتسل ويتطيب في اللبالي التي تكون أرحى للبلة القدر.

٦- الاعتكاف فالاعتكاف الإقامة والانقطاع للعبادة في المسجد بنية الطاعة والعبادة لله عز وحل.. وذلك بأن يمكث الإنسان في المسجد فترة من الزمن ينقطع عن أمور الدنيا وأعمال الدنيا.

٧- إيقاظ الأهل، كان من هديه - صلى الله عليه وسلم-في العشر الأواخر إيقاظ أهله للصلاة فيها دون غيرها من الليالي، ففي حديث أبي ذر رضي الله عنه: " أن النبي - صلى الله عليه وسلم - قام يهم ليلة ثلاث وعشرين، وخمس وعشرين، وسيع وعشرين"، ذكر أنه دعا أهله ونساءه ليلة سيع وعشرين، خاصة" وقد صبح عنه أنه كان يوقظ عائشة بالليل إذا قضى تهجده وأراد أن يوتر، وصبح عنه أنه كان يطرق فاطمة وعليا لبلاً فيقول لهما: ألا تقومان فتصلبان. (رواه البخاري ومسلم)

وينبغى لمن لم يتمكن من الاعتكاف أن يحرص على ذلك، فما لا بدرك كله لا يترك جله، وعليك أخى الكريم باستحضار القلب واستصحاب النبة الطبية الخالصة، فإنما الأعمال بالنبات، ولكل امرئ ما نوى، وإنما يتقبل الله من المتقين. قال حيير: "قلت للضحاك: أرأيت النفساء والحائض والمسافر والنائم لهم في لعلة القدر نصيب؟ قال: نعم، كل من تقبل عمله سيعطيه نصيبه من ليلة القدر".

نسأل الله تعالى أن سلغنا لبلة القدر، وأن يتقبل من الصيام، والقيام، وحميع الطاعات، وآخر دعوانا أن الحمد لله رب العالمين.

التوكيط

الحمد لله وحده والصلاة والسلام على من لا نبي بعده: قال عز من قائل: مَاكَانَ لِلسَّرِ أَن يُؤْتِيهُ اللهُ الْكِتَنَبَ وَالْمُكُمُ وَالْمُكَمُ وَالْمُكَمُ وَالْمُكَانَةُ وَالْمُونَ » [ال رَبِّنَائِحُن بِمَا كُنتُهُ مَا يُمَكِّمُ اللهُ عمران: ٧٩]، وقال عز من قائل: «وَمَاكَانَ لِسَّرِ أَن يُكِلِمُهُ اللهُ لِلْ وَحُيالُهُ فَيُوحِي بِإِذْنِهِ مَا يَشَالُهُ لِللهِ وَحُيالًا فَيُوحِي بِإِذْنِهِ مَا يَشَالُهُ اللهُ وَكُولًا فَيُوحِي بِإِذْنِهِ مَا يَشَالُهُ اللهُ وَكُولًا فَيُوحِي بِإِذْنِهِ مَا يَشَالُهُ اللهُ وَكُولًا فَيُوحِي بِإِذْنِهِ مَا يَشَالُهُ اللهُ وَاللهِ وَاللهِ وَاللهِ وَاللهِ اللهُ وَاللهِ وَاللهِ وَاللهِ وَاللّهُ وَلَهُ مَا يَشَالُهُ وَاللّهُ وَلَهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَالْمُ وَاللّهُ وَلَا اللّهُ وَكُولًا فَيُومِي الللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَالَالِهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَلَهُ اللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَلَهُ واللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَلَهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَلّهُ وَاللّهُ و

الوحى لغة: هو الإعلام بخفاء

الوحيّ اصطلاحًا: عرفان يجده الملك أو النبي في نفسه، ويتنقن أنه من الله.

وضروب الوحي كثيرة: منها الرؤيا الصالحة التي تأتي كفلق الصبح، ومنها ما يلقيه الملك في الروع، ومنها أن يتمثل له الملك رجلاً فيخاطبه فيعي عنه ما يقول، ومنها أن يأتيه كصلصلة الجرس وهو أشد عليه، ومنها أن يرى الملك على هيئته التي خلقه الله عليها فيوحي إليه ما شاء الله أن يلقيه، ومنها كلام الله منه بلا واسطة كما في قوله تعالى: «رُكِّمُ اللهُ مُوسَىٰ تَكُلِمُ الله منه بلا واسطة كما في قوله تعالى: «رُكِّمُ اللهُ مُسَىٰ تَكُلِمُ الله منه الله النساء: ١٦٤].

وكل نبي أو رسول جاء بمعجزات ومنهاج؟ (أي كتاب)، وكان الذي جاء به رسول الله صلى الله عليه وسلم هو معجزة وعبن المنهج.

ذكر الباحثون في معجزات الأنبياء أن الآيات التي جعلها الله لهم شواهد على صدقهم كانت بأن النبي يُبعث في قومه يُؤيَّد بمعجزة من جنس ما برعوا فيه، وأعظم ما تساموا إليه.

فلما بعث الله تعالى موسى عليه السلام إلى مصر وكان السحر فيها منتشرًا والسحرة سادتها، جعل الله تعالى معجزته عصًا تلقف ما صنعوا حتى اهتدوا وانقلبوا ساجدين، يقولون آمنا برب العالمين رب موسى وهارون. وكذلك كان عيسى عليه السلام آيته أن يحيي الموتى ويبرئ الأكمه والأبرص ويخلق من الطين كهيئة الطير فينفخ فيه فيكون طيرًا بإذن الله، إذ كان عصره زمن طب وحكمة.

ولما كان محمد صلى الله عليه وسلم خاتم النبيين والمرسلين، وشريعته باقية على صفحات الدهر، وأمته خير أمة أُخرجت للناس، فقد كانت آيته الكبرى ومعجزته الباقية على مر السنين معجزة معنوية هي القرآن الكريم، يراها ذوو البصائر ويستخرجوا منها ما ينفع في المستقبل والحاضر.

وقد ورد عنه صلى الله عليه وسلم أنه قال: «ما من الأنبياء نبي إلا أُعطي ما مثله آمن عليه البشر، وإنما كان الذي أوتيت وحيًا أوحاه الله إليٌ، فارجو أن أكون أكثرهم تابعًا يوم القيامة». [أخرجه البخاري (٤٩٨١)، ومسلم (١٥٧)].

هذا الوحي السماوي هو معجزة الإسلام الخالدة الداقية،



بينما نهبت المعجزات الحسية وبقيت بنصوصها من أحاديث رسول الله صلى الله عليه وسلم دليلاً على صدق نبوته وتأييدًا لرسالته بأنها من عند الله عز وجل.

وكلما اطلع الناس على مدى الزمن وفي مختلف البلدان على عظمة هذه المعجزات التي لا يمكن أن يجريها إلا الله عز وجل على يد أفضل خلقه وسيد أنبيائه ورسله، والتي يعجز عن الإتيان بها واحد من الشر.

هذا فضلاً عما أكرم الله رسوله صلى الله عليه وسلم بمعجزة معنوية خالدة على مدى الزمن هي القرآن الكريد.

ذلك لأن رسالته صلى الله عليه وسلم أتت البشرية بعد أن أدركت رشدها وتكامل النمو العقلي في محموعها.

فكانت المعجزة باقية تُدرك بالعقل ولا تحتاج إلى أي نوع من أنواع الحس؛ إذ إنها معان خالدة، يدرك سموها الانسان في كل الأحيال.

«فَأَنْوُاْ بِسُورَةِ مِتْلِهِ وَادَّغُواْ مَنِ آسَتَطَعْتُم مِّن دُونِ اللهِ إِن كُنُمُّ صَدِينَ» [يونس: ٣٨]. وهذا يدل على أن كل آية من القرآن معجزة.

#### جمع القرآن وحفظه

إن عمر بن الخطاب رضي الله عنه كان أول من رأى جمع القرآن، وقد أشار به على أبي بكر الصديق رضي الله عنهما، عندما استحر القتل يوم اليمامة في القراء، وقد أخرج البخاري عن زيد بن ثابت الأنصاري رضي الله عنه – وكان ممن يكتب الوحي – قال: أرسل إلي أبو بكر مقتل أهل اليمامة وعنده عمر، فقال أبو بكر: إن عمر أتاني، فقال: إن القتل قد استحر يوم اليمامة بالناس، وإني أخشى أن يستحر القتل بالقراء في المواطن، فيذهب كثير من القرآن إلا أن تجمعوه، وإني المرائ أن تجمعوه، وإني

قال أبو بكر: فقلت لعمر: كيف أفعل شيئًا لم يفعله رسول الله صلى الله عليه وسلم؟ فقال عمر: والله هو خير، فلم يزل عمر يراجعني فيه حتى شرح الله لذلك صدري، ورأيت الذي رأى عمر، قال زيد بن ثابت: وعمر عنده جالس لا يتكلم، فقال أبو بكر: إنك رجل شاب عاقل، ولا نتهمك، كنت تكتب الوحي لرسول الله

صلى الله عليه وسلم، فتتبع القرآن فاجمعه، فوالله لو كلفني نقل جبل من الجبال ما كان أثقل عليّ مما أمرني به من جمع القرآن، قلت: «كيف تفعلان شيئًا لم يفعله النبي صلى الله عليه وسلم؟ « فقال أبو بكر: هو والله خير، فلم أزل أراجعه حتى شرح الله صدري للذي شرح الله له صدر أبي بكر وعمر، فقمت فتتبعت القرآن أجمعه من الرقاع والأكتاف، والعسب وصدور الرجال، حتى وجدت من سورة التوبة أيتين مع خزيمة الأنصاري لم أجدهما مع أحد غيره، (لقد جاءكم رسول من أنفسكم عزيز عليه ما عنتم حريص عليكم) إلى آخرهما، وكانت الصحف التي جُمع فيها القرآن عند أبي بكر حتى توفاه الله، ثم عند عمر حتى توفاه الله، ثم عند حفصة بنت عمر. [البخاري:

وبذلك فإن القرآن اصح كتاب أنزله الله على بشر، فمنذ أن أُنزل على محمد صلى الله عليه وسلم لم تمتد إليه يد التغيير أو التحريف، بل إن تعصب أصحاب محمد صلى الله عليه وسلم وحبهم له لم يدفعهم إلى أن يزيدوا فيه حرفًا أو ينقصوا منه حرفًا.

وإذا كان الله تبارك وتعالى قد عهد إلى الأمم السابقة حفظ كتبهم، فنسوا حظًا مما ذُكروا به، فإن أمر القرآن لم يكن كذلك، إذ لم يأتمن الله تعالى يد أحد على حفظ كتابه الكريم.

بل هو الذي تعهد بالحفظ والصيانة من التحريف والتبديل، فقال جل شانه: ﴿ إِنَّا حَتُنُ رَّلْنَا ٱلذِّكْرُ وَإِنَّا الدَّكْرُ وَإِنَّا الدَّكْرِ الصححل فيها تمر على المسلمين فترات من الزمن تضمحل فيها حضارتهم، ويضعف شانهم وتنكسر فيها شوكتهم، إلا أن القرآن الكريم ظل يغزو أقوى العقول في كانت تضطرد اضطرارًا عكسيًا مع تاخر وضعف كانت تضطرد اضطرارًا عكسيًا مع تاخر وضعف المسلمين، فمثلاً نجد أن الذي اخترع آلة الطباعة التي يُطبع بها المصحف لم يكن عربيًا ولا مسلمًا، والذي ابتكر الإذاعة التي تبث وتذيع القرآن صباحًا مساعً، لم يكن عربيًا ولا مسلمًا، كما أن الذي صنع جهاز التسجيل الذي يسجل عليه القرآن ليسمع في كل وقت وحين ليس عربيًا ولا مسلمًا.

ممًّا يدل على أن الله قد سخر كثيرًا من خلقه ليكونوا من أسباب أو وسائل حفظ القرآن الكريم.

فضلاً عن أن الله جل شأنه قد حفظ رسوله الكريم من كل سوء، وكذا النسيان، فقال عز من قائل: «سُنُفِّئُكَ فَلَا شَيَّةً إِلَّا عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلْمُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ عَل

والحمد لله رب العالمين ، والله من وراء القصد.

التوليط

رمضان ۱٤٣٣ هـ

#### إنا لله وإنا إليه راجعون

إنه في يوم الأربعاء ١٤ شعبان ١٤٣٣هـ الموافق ٢٠١٢/٧/م، فقدت جماعة أنصار السنة المحمدية رجلاً من خيرة قدامي أنصار السنة، وهو الشيخ إبراهيم عزت دسوقي، أمين الصندوق الأسبق. وهو من مواليد ١٩٣٢م، وقد توفي عن عمر ناهز التسعين عامًا، وقد التحق بالجماعة زمن رئاسة الشيخ عبد الرحمن الوكيل، رحمه الله، ولا يمكن أن ننسي أن الشيخ عزت كان من الرجال الذين كانت لهم مساهمات في فعل الخيرات، ورعاية طلاب العلم من المغتربين، وكان كثير العطاء لإخوانه من أنصار السنة، وكان الشيخ عزت أحد أعضاء مجلس الإدارة الذي شُكِّل بعد عودة الجماعة، وكان به الشيخ رشاد الشافعي، والشيخ عطية حنفي، والشيخ أحمد محمود، والشيخ عبد الرحيم صادق عرنوس، والشيخ سيد متولي، والسفير حسن الجندي، والكاتب والداعية سليمان رشاد محمد، وقد أدى هذا المجلس أداء رائعًا في حفظ الجماعة، ونشر التوحيد في ربوع البلاد، الأمر الذي أثمر ثمرة طيبة يانعة. والله ندعو أن يُلحقه بإخوانه من سلف الأمة وصالحيها، وأن يخلفنا خيرًا منه، والله من وراء القصد.

كتبه/ فتحي أمين عثمان مدير إدارة التراث

#### اشهار

تم بحمد الله تعالى ، إشهار فرع جمعية أنصار السنة المحمدية، فرع الدميين، مركز فاقوس، محافظة الشرقية، بموجب القرار رقم ٢٦٨٥، بتاريخ ٢٠٨٥/٢٠م.

# جماعة أنصار السنة المحمدية فسرع البجيرة

مركز التوحيد للغسيل الكلوي





المالية الميارية

قامت الجماعة بالإضافة إلى أنشطتها في مجال الدعوة وفي مجال الخدمات الدينية والثقافية والاجتماعية والطبية بتوسيع وتجهيز مركز التوحيد للفسيل الكلوي على مساحة 200م وتم تزويده بماكينة المياه الإضافية اللازمة للفسيل وندعوكم لزيارتنا للمشاركة في شراء باقي وحدات الفسيل وعددها عشر وحدات لنتمكن من تشغيل المركز مجاناً بكامل طاقته للمرضى المحتاجة لهذه الخدمة .

التبرع النقدي أو العيني بمقر الجمعية أو بحساب رقم ١/٤١٣ بنك مصر فرع أم المصريين

مقر الجمعية: ٢٦٥ - ٢٦٧ شارع صلاح سائم بالجيزة ت: ٢٥٠٥٦٨٣٨٧٢ ما ٢٥٦٩٩٦٨٠

Upload by: altawhedmag.com

## ثلاثة عروض حعية :

البيان الاسلامية

# بعناسبة شعر رحضان

مجلد السراج في بيان غريب القرآن الكريم على نننكل جدول رائع روح الصيام هدية نننهر رمضان من مجلة البيان



العرض الأول



روح الصيام

أربعة كتيبات زاخرة بها كنوز وافرة لاستثمار مواسم الطاعات في رمضان



من إصدارات مجلة

محاناً وخلال ننتهر رمضان أحصل على كارت الخصم ٢٠% ﴾ في معرَّض الكتاب في من ٥ الي ٢٥ رمضان بهيئة الكتاب بفيصل أو المعرض الدائم لمجلَّة البيان بالعنوان التالي ..

العرض الثالث

كمايمكنكم الاشتراك بمجلة البيان لعام ب١٠٠ جنيها لتحصلوا على هدايا بأكثر من ٢٠٠ جنيها

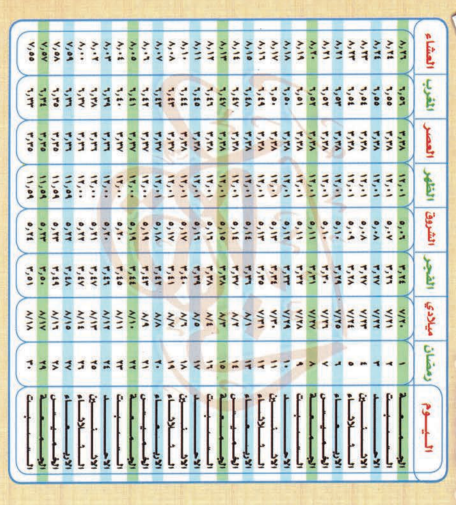
> مكتب مجلة البيان بالقاهرة - وكيل اصدارات البيان ١٢ ش رفاعة من الخليفة المأمون روكسي القاهرة تارفاكس: ۱۱٤٤٤١٦٦٨٨ - ١٠٠٧٤٩٢٠ - ١٦٠١٤٤٧١٠٠ - ١٨٢٢١٤٤٤١١٠

mass4distripution@yahoo.com

Upload by: altawhedmag.com

# المُ النِّفُ وَالْمُ النِّفُ وَالْمُ الْمُ اللَّهِ الْمُلْمُ الْمُ الْمُ الْمُ الْمُ الْمُ الْمُلْمُ الْمُ الْمُلْمُ لِلْمُلْمُ الْمُلْمُ الْمُلْمُ لِلْمُلْمُ الْمُلْمُلْمُ الْمُلْمُ الْمُلْمُ الْمُلْمُ لِلْمُلْمُلْمُ الْمُلْمُ الْمُلْمُ لِلْمُلْمُ لِلْمُلْمُلْمُ لِلْمُلْمُ لِلْمُلْمُ لِلْمُلْمُلْمُ لِلْمُلْمُ لِلْمُلْمُ لِلْمُلْمُلْمُ لِلْمُلْمُلْمُ لِلْمُلْمُلْمُ لِلْمُلْمُلْمُ لِ

٨ شارع قولة ـ عابدين ـ القاهرة ت : ١١٥٢٦٢٢٢







٩

Upload by: altawhedmag.com