

مجلة = إسلامية = ثقافية = شهرية . تصدر عن جماعة أنصار السنة المحمدية . العدد ٥٠٩- السنة الثالثة والأربعون - جمادي الأولى ١٤٣٥ هـ الثمن جنبهان



Upload by: altawhedmag.com



#### ثمن النسخة

مصر ۲۰۰ قرشا ، السعودية ٦ ريالات ، الامارات ٦ درهم ، الكويت ٥٠٠ فلس، المغرب دولار أمريكي ، الاردن ٥٠٠ فلس، قطرة ريالات ، عمان نصف ريال عماني ، أمريكا ۲ دولار ، اوروبا ۲ پورو

#### الاشتراك السنوي

١- في الداخل ٣٠ جنيها بحوالة فورية باسم مجلة التوحيد . على مكتب بريد عابدين مع إرسال صورة الحوالة الفورية على فاكس مجلة التوحيد ومرفق بها الاسم والعنوان ورقم التليفون

٢- ية الخارج ٢٥ دولارا أو ١٠٠ ريال سعودى أو مايعاد لهما.

ترسل القيمة بسويفت أو بحوالة بنكية أو شيك على بنك فيصل الاسلامي فرع القاهرة . باسم مجلة التوحيد . أنصار السنة حساب رقم /١٩١٥٩٠

#### بشرى سارة

تعلن إدارة الجلة عن رغبتها في تفعيل التواصل ببنها وبين القراء في كل ما يتعلق بالأمور الشرعية لعرضها على لجنة الفتوى ونشرها بالجلة على البريد الالكتروني q.tawheed@yahoo.com ، التالي ،

٨ شارع قولة عابدين - القاهرة ت:۲۲۹۳۰۱۷ . فاکس ۱۲۲۰۳۹۳۱

#### المريد الالكترون MGTAWHEED@HOTMAIL.COM

GSHATEM@HOTMAIL.COM

#### قسم التوزيع والاشتراكات

TERTOIVE

ISHTRAK.TAWHEED@YAHOO.COM

ماتف :٢٧٥٥١٩٣٦-٢٥١٥٢٣٢

كما أن الناس بعرفون سرقة المتاع والدرهم والدينار، فهناك سرقة من نوع آخر؛ هي سرقة التراث الأدبي والأشعار، ويعتبرها الأدباء والشعراء أفظع من الأولى وأشد، وإن لم تُقطع فيها اليد.

قال علماء الدلاغة: اعلم أن معنى السرقة في الأشعار هي أن يسبق بعض الشعراء إلى تقرير معنى من المعاني واستنباطه، ثم بأتى بعده شاعر أخر يأخذ ذلك المعنى ويكسوه عيارة أخرى.

وقد أكثر الشعراء في ذم السرقة والسارق، حتى قال الشاعر طرُّفة الذي كان يتورع ويتبرأ من هذه السرقة:

#### ولا أغير على الأشيعار اسرقها

ا غنيت وشير الناس من سرقها

وقيل أيضًا في هذه السرقة: فلأن لو خلا بالكعبة لسرقها!! وفي حواهر البلاغة للهاشمي: في السرقات الشعرية يقول: السرقة هي أن بأخذ الشخص كلام الغير، وينسبه لنفسه، وهي ثلاثة أنواع: نسخ، ومسخ، وسلخ.

أ- النسخ: ويسمى انتحالا أيضا، وهو أن يأخذ السارق اللفظ والمعنى معا، بلا تغيير ولا تبديل، أو يتبديل الألفاظ كلها، أو بعضها بمرادفها، وهذا مذموم، وسرقة محضة. والمسخ- أو الإغارة: هو أن يأخذ بعض اللفظ، أو يغير بعض النظم.

ج- والسلخ- ويسمى إلمامًا، وهو أن يأخذ السارق المعنى

ولفظاعة هذه السرقة عن سرقة الذهب والفضة؛ كان استراق الشيعر عند الشيعراء، والأدب عند الأدباء، أفظع من سرقة البيضاء والصفراء، وغيرتهم على بنات الأفكار، كغيرتهم على البنات الأبكار.

التحرير

المالحه وه حاصريون عامالة ويوي حابي ه ع مجالها مع مجاله الت مجالة الاترجيك حي ه ٤ مداة كامالة



>>>>>>>>>>



افتتاحية العدد: الرئيس العام كلمة التحرير: رئيس التحرير ياب التفسير: د. عبد العظيم بدوي القلوب والفتن : د. جمال المراكبي باب السنة: د. مرزوق محمد مرزوق درر البحار: على حشيش منبر الحرمين: الشيخ صالح بن حميد باب الاقتصاد الإسلامي: د. على أحمد السالوس القصة في كتاب الله: عبد الرزاق السيد عيد الرفق جماع الخير : عبده الأقرع بال التراجم: صلاح نجيب الدق واحة التوحيد: علاء خضر دراسات شرعية؛ متولى البراجلي 13 أنواع التربية المطلوبة: د. أحمد فريد 54 سئلة القراء عن الأحاديث: المحدث أبو إسحاق الحويني دراسات قرآنية؛ مصطفى البصراتي نظرات في سيرة الرسول صلى الله عليه وسلم: حمال عبد الرحمن تحذير الداعية من القصص الواهية: على حشيش دعاوى التأويل والرد عليها: د. محمد عبد العليم الدسوقي 77 الدعاء قرع لأبواب السماء: أحمد صلاح من عوامل الصبر والثبات: المستشار أحمد السيد علي ياب الفقه: د. حمدي طه ZA من سمات أهل الزيغ: د. عبد المحسن العباد ماب الفتاوي

منفذ البيع الوحيد بمقر مجلة التوحيد الدور السابع

طبعت بمطابع الأهرام التجارية قليوب. مصر

٥٥٧ چينيا شي العرقي و الأغراد والبياة والمسات و١٤١ مولارا عارج مصر شامالة سمر الشجج

التوزيع الداخلي، مؤسسة الأهرام وفروع أنصار السنة المحمدية

الحمد لله رب العالمين، والصلاة والسلام على أشرف الأنبياء والمرسلين وعلى اله وصحبه أجمعين، ويعدُ:

فإن شان الدعاء عظيم، وفضله كبير، ولا يستغني عنه العيد يحال، ولذلك أحبيت أن أذكر نفسي وإخواني بأهمية الدعاء، خاصة في مثل هذه الأوقات التي تتطلب التوجه يصدق وإخلاص إلى من بيده الملك والملكوت، وهو الغنى الحميد.

وحقيقة الدعاء: الرغبة إلى الله عز وجل وسؤاله والطلب، وفيه إظهار التوحيد والثناء على الله تبارك وتعالى. [انظر لسان العرب

- YOV/11=

وفي الاصطلاح: «استدعاء العبد من ربه العناية، واستمداده منه المعونة، وحقيقته: إظهار الافتقار إلى الله تعالى، والتبرؤ من الحول والقوة، وهو سمة العبودية، واستشعار الذلة البشرية، وفيه معنى الثناء على الله عز وجل وإضافة الجود والكرم إليه». [شأن الدعاء للخطابي ص٤].

ويفهم من هذا التعريف أن الدعاء يُظهر حاجة العبد لربه، وفقره لعناه وسلطانه، وقد أخبر سبحانه أن أهل سماواته وأرضه يسألونه كما قال تعالى: « يَتَنَدُّسَ قَالِ النَّهُ عَلَيْ وَمِ هُونِيَا إِوْ [الرحمن: ٢٩]، قال ابن كثير: وهذا إخبار عن غناه عما سواه، وافتقار الخلائق إليه في جميع الآنات، وأنهم يسألونه بلسان حالهم ومقالهم، وأنه كل يوم هو في شأن، قال قتادة: لا يستغني عنه أهل السماوات والأرض، يُحيي حيًا، ويُميت ميتًا، ويُربي صغيرًا، ويفك أسيرًا، وهو منتهى حاجات الصالحين وصريخهم، ومنتهى شكواهم. [تفسير ابن كثير حاجات الصالحين وصريخهم، ومنتهى شكواهم. [تفسير ابن كثير

ولهذا أمر الله عباده بدعائه في كتابه فقال: « وَقَالَرَيُّكُمُ أَنَّعُونَ السَّحِبُ لَكُوْ إِنَّ النِّيْكَ يَسَتَكُّرُونَ عَنْ عِبَادَقِ سَيَلْخُلُونَ جَهَبَّمْ دَلَجِرِيكَ [غافر: ٢٠]، وقد أفادت الآية أن الدعاء عبادة؛ لأنه أمر بالدعاء، ثم ذكر كلمة العبادة محلها ليدل على أن الدعاء عبادة، وقد دلت السنة على ذلك كما في حديث النعمان بن بشير رضي الله عنه عن النبي صلى الله عليه وسلم قال: «الدعاء هو العبادة»، وقد رواه أحمد وأبو داود والترمذي وغيرهم، انظر صحيح الجامع (٣٤٠٧).

وهذاً يدل على عِظم شانه وجلالة أمره، وهو نظير قوله صلى الله عليه وسلم: «الحج عرفة».

الترغيب فيالدعاء

وقد تكاثرت النصوص النبوية على الترغيب في الدعاء، ومن ذلك ما رواه الترمذي وابن ماجه وغيرهما عن أبي هريرة رضي الله عنه عن النبي صلى الله عليه وسلم قال: «ليس شيء أكرم على الله من الدعاء». وسنده حسن، انظر صحيح الأدب المفرد (٥٤٩).

وهو دال على فضل الدعاء وأهميته في حياة المسلم، وما هذه المرتبة السامية، والمنزلة العالية- والله أعلم- إلا لأنه يجتمع فيه من أنواع التعبد ما لا تجتمع في غيره، فهو روح العبادة ولبّها، ويستدعي حضور القلب، وعبادة الله بالتوجه والقصد، والرجاء



والمربعون العدد ووالمسنة الثالثة والأربعون

Upload by: altawhedmag.com

E SE STE SEP

والتوكل، والرغبة فيما عنده، والرهبة من عذابه، ويستدعي عبادة اللسان من اللهج بالتمجيد والتحميد، والتقديس والطلب والمسالة، ويستدعي عبادة البدن بالانكسار والاستكانة بين يدي الله تعالى والتذلل له، والتبرؤ من الحول والقوة إلا به مستغيثًا به وحده دون سواه. [انظر تصحيح الدعاء للشيخ بكر أبو زيد ص١٧].

ومما يدل على فضل الدعاء ما رواه البخاري في الأدب المفرد والطبراني في الأوسط أن النبي صلى الله عليه وسلم قال: «أعجز الناس من عجز عن الدعاء، وأبخل الناس من بخل بالسلام»، وقد ورد هنا الحديث موقوفا ومرفوعاً، وحسن الآلباني الموقوف والمرفوع كما في الصحيحة (٢٠١).

وهذا يبين خطر ترك الدعاء وإهماله، ومن استكبر عنه، فهو متوعد بعذاب الحجيم، كما في التنزيل: إِنَّ اللَّهِ يَعْمَ كُمُونَ عَنَ مِبَادِقِ سَيَدَ كُمُونَ عَنَ عِبَادِقِ سَيَدَ خُلُونَ جَهِمَّ مُلِحِيثٍ » [غافر: ٦٠]، وفي حديث الترمذي وغيره عن أبي هريرة رضي الله عنه عن النبي صلى الله عليه وسلم قال: «من لم يسال الله يغضب عليه». وحسنه الألباني في الصحيحة قال: «من لم يسال الله يغضب عليه». وحسنه الألباني في الصحيحة

وقال المناوي في شرحه للحديث: "لأنه إما قانط وإما متكبر، وكلا الأمرين موجب للغضب، فهو سبحانه يحب أن يُسال وأن يلحَ عليه، ومن لم يسأله يبغضه، والمبغوض مغضوب عليه». قال ابن القيم: «هذا يدل على أن رضاه في مسألته وطاعته، وإذا رضي الرب تعالى فكل خير في رضاه، كما أن كل بلاء ومصيبة في غضبه، فهو تعالى يغضب على من لم يسأله، كما أن الأدمي يغضب على من يسأله، ورحم الله من قال:

الله يغضب إن تركته سؤاله

وبُنيُّ آدم حين يُسال يغضب

[انظر: فيض القدير ج١٢/٣].

وقال المباركفوري: «لأن ترك السؤال تكبر واستغناء، وهذا لا يجوز للعبد، وقال الطيبي: وذلك لأن الله يحب أن يسأل من فضله، فمن لم يسأل الله يبغضه». [تحفة الأحوذي ٢١٣/١٢].

ومالازمة الدعاء من أهم أسباب رفع البلاء، ورفع الشقاء، كما وملازمة الدعاء من أهم أسباب رفع البلاء، ورفع الشقاء، كما قال تعالى لخليله إبراهيم عليه السلام: وَأَدْعُواْ رَقِي عَنَى أَوْ آكُونَ مِنْ عَلَى الْمَائِعِ السعي، وفيه تعريض بِثقاوتهم بدعاء الهتهم، مع التواضع له بكلمة "عسى"، وما فيه من هضم النفس ومراعاة حسن الأدب، والتنبيه على الإجابة والإثابة وطريق التفضل منه تعالى. [انظر محسن التأويل ج1/١٤٩/١].

ما أعظم شأن الدعاء والحاجة إليه!

وكم من بلية ومحنة رفعها الله بالدعاء وذنب ومعصية غفرها الله بالدعاء، وكم من فضل ورحمة ونعمة ظاهرة وباطنة استُجلبت بسبب الدعاء، فما أعظم شأن الدعاء والحاجة إليه، ومما ورد في فضل الدعاء ما رواه الإمام أحمد وابن ماجه وغيرهما عن ثوبان رضى الله عنه أن النبي صلى الله عليه وسلم قال: «لا يرد القدر إلا الدعاء». وحسنه الالباني في الصحيحة (١٥٤).

ومعناه: أن الله يدفع بالدعاء ما قد قضاه على العبد، وذلك أن

كم من بلية ومحنة رفعها الله بالدعاء! وكم من ذنب ومعصية غفرها الله بالدعاء! وكم من فضل ورحمة ونعمة ظاهرة وباطنة استجلبت بسبب الدعاء! فما أعظم شان الدعاء والحاجة إليه!!

الدعاء من قدر الله تعالى، فهو سبحانه قد يقضي أمرًا على عبده، ويقضي بأنه سيدعوه، فيزول هذا الأمر بقدر الله، ولا تعارض بينهها وحمد الله وهو يدل على أن الدعاء من أعظم الأسباب التي يستجلب العبد بها فضل ربه ومولاه، ويدفع عن نفسه أي مكروه أذاه، فالدعاء له تأثير في حصول المطلوب، ودفع الرهوب بفضل الله تعالى، ومن ظن أنه مجرد عبادة محضة لا تأثير له فقد ضل عن سواء السبيل.

يقول أبن تيمية رحمه الله: «.. أمر الناس بالدعاء والاستعانة بالله وغير ذلك من الأسباب، ومن قال: أنا لا أدعو ولا أسأل اتكالاً على القدر كان مخطفًا أيضًا؛ لأن الله جعل الدعاء والسؤال من الأسباب التي ينال بها مغفرته ورحمته وهداه ونصره ورزقه، وإذا قدر للعبد خيرًا يناله بالدعاء لم يحصل بدون الدعاء، وما قدره الله وعلمه من أحوال العباد وعواقبهم فإنما قدره الله بأسباب يسوق المقادير إلى المواقيت، فليس في الدنيا والآخرة شيء إلا بسبب، والله خالق الأسباب والمسبات، ولهذا قال بعضهم: الالتفات إلى الأسباب شرك في التوحيد، ومحو الأسباب أن تكون أسبابًا نقص في العقل، والإعراض عن الأسباب بالكلية قدح في الشرع. [مجموع الفتاوي ج٨/٨٦، ٧٠].

وهذا كلام نفيس للغاية، وهو يبين منزلة الدعاء، وأنه من قدر الله، ومن الأسباب المشروعة، وبه ينال العبد الخير المقدر، ولابن القيم رحمه الله عبارات فائقة في هذا المقام يحسن إيرادها هنا ليعم النفع بها بفضل الله:

قال: "أسباب كل خير أن تعلم أن ما شاء الله كان فتوقن حينتُذ أن الحسنات من نعمه فتشكره عليها وتتضرع إليه أن لا يقطعها عنك، وأن السيئات من خذلانه وعقوبته فتبتهل إليه أن يحول بينك وبينها، وألا يكلك في فعل الحسنات وترك السيئات إلى نفسك، وقد أجمع العارفون على أن كل خير فأصله بتوفيق الله للعبد، وقد أجمع العارفون على أن كل خير فأصله بتوفيق الله للعبد، والمشر فأصله خذلانه لعبده، وأجمعوا أن التوفيق أن لا يكلك وكل شر فأصله وأن الخذلان هو أن يخلي بينك وبين نفسك، فإذا كان كل خير فأصله التوفيق وهو بيد الله لا بيد العبد، فمفتاحه الدعاء والافتقار وصدق اللجأ والرغبة والرهبة إليه، فمتى أعطى العبد هذا المفتاح فقد أراد أن يفتح له، ومتى أضله عن المفتاح بقي العبد هذا المفتار وولدعاء، ولا ظفر من ظفر بمشيئة الله وعوفه إلا بقيامه بالشكر وصدق الافتقار والدعاء، قال أمير المؤمنين عمر بن الخطاب رضي الله عنه: إني لا أحمل هم الإجابة، ولكن هم الدعاء، فإذا ألهمت الدعاء فإن الإجابة معه». [الفوائد ص٩٧].

أجمع العارفون على أن كل خير فاصله بتوفيق الله للعبد، وكل شر فاصله لعبده، فاصله لعبده، فاصله خذلانه لعبده، وأجمعوا أن التوفيق أن لا يكلك الله إلى نفسك، وأن الخذلان هو أن يخلي بينك وبين نفسك.

#### لَّهُ يَعْفِي وَأَسْلَمْتَ اللَّهُ رَوْكَ أَلَهُمْ كَالُوْا يُسْرِغُونَ فِي الْكَثَرُونِ وَيَنْفُونَا رَغْنَا وَعَنَّا أَوْلِمَا وَكَالُواْ لَا خَفِيهِنَا.

[الأنبياء: ٨٩- ٩٠]، وهذا من فضل الله وعظمته ورحمته بعباده، حيث هيا لهم الأسباب ووفقهم إلى عمل الطاعات، وآلهم الله زكريا الدعاء، ثم تفضل بالجواب، والآية أفادت أن الله استجاب دعاءه، وروجه عاقر وهو كبير السن، بسبب المسارعة في فعل الطاعات والخيرات مع الإلحاح على الله بالدعاء المقارن للخوف والمرغبة، وما أعظم من قام ذلك في قلبه. وقد ورد في تفسير هذه الآية أثر عن عبد الله بن حكيم قال: خطبنا أبو بكر رضي الله عنه ثم قال: أما بعد، فإني أوصيكم بتقوى الله، وأن تثنوا عليه بما هو له أهل، وتخلطوا الرغبة بالرهبة، وتجمعوا الإلحاف بالمسالة، فإن الله عزوجل أثنى على زكريا وأهل بيته فقال: أما على أثن الله عزوجل أثنى على زكريا وأهل بيته فقال:

مَشْوِدَ ، [الأنبياء: ٩٠]. (تفسير ابن كثير ج٣/٣٦). ولابن الجوزي رحمه الله كلمات حول هذا

ولابن الجوزي رحمه الله كلمات حول هذا المعنى تحث على الطلب والدعاء، مع التوبة والإنابة، والاستمرار على ذلك، فيقول: ﴿إذا وقعت في محنة يصعب الخلاص منها فليس لك إلا الدعاء واللجأ إلى الله بعد أن تقدم التوبة من الذنوب؛ فإن الزلل يوجب العقوبة، فإن أزال الزلل بالتوبة من الذنوب ارتفع السبب، فإذا تُبت ودعوت ولم تر للإجابة أثرًا فتفقد أمرك، فربما كانت التوبة ما صحت، فصححها، ثم ادع ولا تمل من الدعاء، فربما كانت المصلحة في تأخير الإجابة، فأنت تثاب وتجاب إلى منافعك، ومن منافعك أن لا تُعطى ما طلبت، بل تعوض غيره.

فإذا جاءك الشيطان فقال: إلى متى تدعو ولا تجاب فقل: أنا أتعبد بالدعاء، وأنا موقن أن الجواب حاصل، غير أنه ربما كان تأخيره لبعض المصالح مناسب، ولو لم يحصل التعبد والذل، فإياك أن تسال شيئا إلا وتقرنه بسؤال الخيرة، فرب مطلوب من الدنيا كان حصوله سببًا للهلاك، وإذا كنت قد أمرت بالمشاورة في أمور الدنيا لجليسك ليبين لك في بعض الأراء ما يعجز رأيك، وترى أن ما وقع يالصالح والاستفارة من جنس المشاورة». [صيد بالصالح المناورة من جنس المشاورة». [صيد الخاطر ص٣٨٩٠].

والدعاء كما ينفع الأحياء، فهو كذلك للأموات الذين أفضوا إلى ربهم، بل هم من أحوج الناس إلى الدعاء بعد أن واراهم التراب، وانقطعت بهم الأسباب، وصلاة الجنازة دعاء من الحي للميت، وشفاعة له، وقد كان النبي صلى الله عليه وسلم يكثر فيها من الدعاء للأموات، يقول الشيخ بكر بن

عبد الله أبو زيد: "وأما بعد الممات- يعنى الدعاء-فهو من الصلات التي يصل بها المسلم المسلم: "رَبَّا أَعْمَدُ لَنَا وَلِإِغْرِينَا الْبِينَ مَنْفِقًا المسلم المسلم: "والحشر: ١٠]، وفي الحديث الصحيح: "أو ولد صالح يدعو له" صحيح مسلم. وهو والصدقة يصلان إلى المبت بالإجماع. [تصحيح الدعاء ٢١].

ومن هنا فإني أذكر نفسى وإخواني بالدعاء للوالدين؛ لأن حقهما عظيم، والبربهما واجب حتى بعد الممات، والدعاء والاستغفار - مع يسرهما - من أفضل أنواع البربهما، وفي حديث أبي هريرة رضي الله عنه عن النبي صلى الله عليه وسلم قال: «إن الرجل لترفع برجته في الجنة، فيقول: أنّى لي هذا؟ فيقال: باستغفار ولدك لك»، وهو حديث حسن، انظر الصحيحة (١٥٩٨).

والدعاء ينقسم إلى نوعين: دعاء مسالة، ودعاء عبادة، فدعاء المسالة؛ أن يطلب الداعي حاجته وما ينفعه ويكشف ضره من ربه كان يقول: اعطني، ارزقني، ودعاء العبادة: أن تعبد الله بما شرع، من صلاة وزكاة، وبر، وصلة، وغير ذلك، والعبادة دعاء؛ لأن المتعبد لله طالب بلسان حاله ومقاله من ربه قبول تلك العبادة والإثابة عليها.

ومن أعظم ما يدخل فيها: ذكر الله وحمده والثناء عليه بما هو أهله، ولهذا لو سألت أي عابد مؤمن: ما قصدك بصلاتك وصيامك وحجك لكان قلب المؤمن ناطقًا قبل أن يجيبك لسانه: قصدي رضا ربي ونيل ثوابه، والسلامة من عقابه.

يقول ابن تيمية: «ولفظ دعاء الله في القرآن يراد به دعاء العبادة، ودعاء المسالة، فدعاء العبادة يكون الله هو المراد به، ودعاء المسالة يكون العبد المراد منه» أي: من الله تعالى. [انظر النبوات ج١/١٤٤].

ويقول الشيخ السعدي: «وكل ما ورد في القرآن من الأمر بالدعاء، والنهي عن دعاء غير الله، والثناء على داعيه يتناول دعاء المسألة ودعاء العبادة، وهذه قاعدة نافعة، فإن أكثر الناس إنما يتبادر لهم من لفظ الدعاء – دعاء المسألة فقط –، ولا يظنون دخول جميع العبادات في الدعاء، وهذا خطأ جرهم إلى ما هو شر منه، فإن الآيات صريحة في شموله لدعاء المسألة ودعاء العبادة». [القواعد الحسان: ١٥٤، ١٥٥].

ونوعا الدعاء متلازمان، ذلك أن الله يُدعَى لجلب النفع ودفع الضر دعاء المسألة، ويُدعى خوفًا ورجاء دعاء العبادة، مستلزم لدعاء المسألة، وكل دعاء مسألة متضمن لدعاء العبادة، أسال الله بأسمائه الحسنى وصفاته العلى أن يوفقنا لكلا النوعين، وهو المجيب لمن دعاه، وصلى الله وسلم على حييه ومصطفاه.

الحمد لله مُعزّ من اطاعه واتقاه، ومُذلُّ من خالف أمره وعصاه، وبعد:

في مصر المسلمة عاش شعبها المسلم، على مر العصور، شعبًا مؤمنًا على أرض طبية، تُلفظ أصحاب العقائد الفاسدة، عاش معهم وفي كنف الإسلام شركاء في الوطن من النصارى واليهود، ينعمون في ظل سماحة وعدالة الإسلام، ولا يخفى على كل صاحب بصيرة ما يحدث ويقع على أرض مصر صباح مساء، ممن ينتسبون إلى جماعات ومسميات استياحت سفك الدماء، واستحلنها، وأصبح التفجير والقتل والتدمير، وقطع الطرق، ديدنها، تنشر فكر التكفير، وتستبيح معه

ومع تعاظم الفتن التي أضحت تنخر في بنيان الشعب المصري، ويُستياح معها كل شيء، تنتشر الأفكار الهدامة بعد أن اندثرت وإضمحلت في السنوات الماضية، وسرعان ما عادت تُطلُ براسها عندما تهيا لها مناخ الفتن البغيضة والصور الضبابية الكئيبة، فأصبحنا نرى على أرض مصر تفجيرات انتحارية، وأعمال قتل وترويع، ووقفات احتجاجية تضرب الأخضر والبابس، وحرق للسيارات، وتدمير للمباني والمنشات، وحسبنا الله ونعم الوكيل!

مفاسد كبيرة . . وشرور عظيمة 11

لقد آلت أحوال البلاد والعباد إلى مدى مؤلم، وحدً يصيب الإنسان بالكابة والآلم والحزن على ما وصلت إليه الأحوال في مصر.

وإن القلب ليحزن، وإن العقل ليذهل حين يرقب المسلم هذه الأحداث من تفجيرات وقتل وقنص، وتربص، من أقوام ضلوا الطريق، وتلوثت عقولهم بأفكار خاطئة، وأعمال -مهما كان فاعلها ومهما كانت حُجته ودوافعه- تتضمن مفاسد كبيرة وشرورًا عظيمة، فيها قتل الأنفس المسلمة وغير المسلمة ظلمًا وعدوانًا، رغم الوعيد الشديد في ذلك، قال الله تعالى: "وَمَن يَعْتُلُ مُؤْمِنًا الشديد في ذلك، قال الله تعالى: "وَمَن يَعْتُلُ مُؤْمِنًا الله عليه وسلم: "لانوال الدنيا أهون على الله الله صلى الله عليه وسلم: "لزوال الدنيا أهون على الله من قتل رجل مسلم». [سنن الترمذي، ١٣٩٥، وصححه

الألباني]. وعن ابن عمر رضي الله عنهما أن رسول الله صلى الله عليه وسلم قال: «لن يزال المؤمن في فُسْحَة من دينه ما لم نُصِب دمًّا حرامًا». [صحيح النخاري: ٦٨٦٢].

وحين قتل أسامة بن زيد رجلاً تأولاً بعد أن سمعه ينطق بالشهادة، وقد ظنّه متعودًا بذلك، قال له صلى الله عليه



وسلم: «اقتلته بعد أن قال: لا إله إلا الله؟!» [صحيح البخاري ٤٢٦٩].

إن ما يقع على أرض مصر من أعمال شريرة تحصد عشرات الأرواح دون حق هي أفعال مستهجنة شَنعاء، تتضمن البغي والظلم، فليس من أخلاق المؤمن الإقدام على تفجير نفسه وقتل الغير، وقطع الطرق على المسلمين، وتهديدهم بالسلاح، وحرق السيارات، وإشعال الحرائق وتفجيرات المنشات، وشل حركة المواصلات، وتعطيل مصالح العباد، وقطع أرزاقهم، وإثارة الفوضى والهلع، وتعطيل الدراسة في المدارس والجامعات؛ إذ إن ذلك من أخلاق قطاع الطرق المفسدين في الأرض، وقد روى أبو شريرة رضي الله عنه عن رسول الله صلى الله عليه وسلم أنه قال: «من قتل نفسه بحديدة فحديدته في يده يتوجأ بها في بطنه في نار جهنم خالدًا مخلدًا فيها أبدًا، ومن شرب سُمًا فقتل نفسه فهو يتحساه في نار جهنم خالدًا مخلدًا فيها أبدًا، ومن تردى من جبل فقتل نفسه فهو يتردى في نار جهنم خالدًا مخلدًا فيها أبدًا.. [صحيح مسلم

وعن أبي هريرة رضي الله عنه عن رسول الله صلى الله عليه وسلم أنه قال: «لا يشير أحدكم على أخيه بالسلاح؛ فإنه لا يدري لعل الشيطان ينزع في يده فيقع في حفرة من النار». [صحيح الدخاري: ٧٠٧٣].

إن هذه الأعمال الإجرامية التي استباحت كل شيء فاستباحت الدماء وأهدرتها، تريد نشر الفوضى، تشيع الهلع وتثير الفزع، تروّع الناس، وتؤجج نار الكراهية، وتشعل شرارة فتنة داخلية، تُدمَر فيها الطاقات، وتُهدر فيها المكتسبات، وتُشتت الجهود، وتعيق بناء الخير والتنمية، وتُعطل مشاريع الإصلاح، وتُقوض أركان البلاد، وتدمر الخضر واليابس.

المؤمن أعظم حرمة عند الله من الكعبة

إن انتشار هذه الأفكار السامة، والعقائد الفاسدة، ودأب أصحابها على إيذاء المسلم ومكايدته، وإلحاق الشرّ به، وتهديده وترويعه وابتزاره، وتتبع عورته، ونشر هفوته، وإرادة إسقاطه وفضيحته، وتكفيره وتبديعه، وتفسيقه وقتاله، وحمل السلاح عليه، وسلبه ونهبه، وإيصال الأذي إليه بأي حال من الأحوال، لا يفعله إلا دنيء مهين، لئيم وضيع ذميم، قد شحن جوفه بالبغضاء والضغينة، وملا صدره بالكراهية والعداء، ينصب

्रिका सिंद्र कि स्पान क्षित क

الشُّرِكُ ويربي سهام الخوف، دابه أن يُحزن أخاه ويؤذيه، وهمه أن يُهلكه ويرديه، وكفى بذلك إثما وذنبا، وفسوقا، فعن نافع عن ابن عمر رضي الله عنهما قال: صعد رسُولُ الله صَلَّى اللهُ عَلَيْه وَسَلَّم الله عَنهما قال: صعد رسُولُ الله صَلَّى اللهُ عَلَيْه وَسَلَّم المُنبَر فَنادَى بصوت رفيع، فقال: "يَا مَعْشَر مَنَ أَسَلَمَ بلسانِه، وَلَمْ يُفْض الأَيمانُ إلى قلبه، لا تُؤْدُوا المُسْلمين، ولا تُعيرُوهم، ولا تتبعوا عوراتهم، فإنه مَن تَتَبَع الله عورته، ومَن تَتبع الله عورته، ومَن تتبع الله عورته، ومَن من تتبع الله عورته، ومَن ، قال : ونظر ابن عمر يوما إلى البيت أو إلى الكعبة، فقال: ما اعظمك واعظم حرمتك، والمؤمن أغظم حرمتك، والمؤمن أغظم حرمة عند الله منك». [اخرجه الترمذي ٢٠٣٢

وصححه الألباني]. وعن سهل بن معاذ عن أبيه أن النبي صلى الله عليه وسلم قال: 'مَنْ رَمَي مُسلمًا بِشَيْء بُرِيدُ شَيْنَهُ به (أي: عَيْبِه) حَبْسَهُ اللهُ عَلَى جَسْر جَهَنَّمُ حَتَّى يُحْرُجُ مِمًا قَالَ. [أخرجه أبو داود ٤٨٨٥، وحسنه

وعن أبي هريرة رضي الله عنه قال: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: « المُسْلِمُ آخُو المُسْلِمُ، لا يَظْلَمُهُ، ولا يَحْدُلُهُ، ولا يَحْدُلُهُ، ولا يَحْدُلُهُ، ولا يَحْدُلُهُ، ولا يَحْدُلُهُ، ولا يَحْدُلُهُ، ولا يَحْدُلُهُ ولا يَحْدُلُهُ ولا يَحْدُلُهُ المُسْلِمِ المُرئُ من الشَّرِ أَنْ يَحْدُرُ أَخَاهُ المُسْلِمِ؛ كُلُّ المُسْلِمِ عَلَى المُسْلِمِ عَلَيْلُمُ عَلَى المُسْلِمِ عَلَى المُسْلِمُ عَلَى المُسْلِمِ عَلَى المُسْلِمِ عَلَى المُسْلِمِ عَلَى الْمُسْلِمِ عَلَى المُسْلِمِ عَلَى المُسْلِمِ عَلَى المُسْلِمِ عَلَى المُسْلِمِ عَلَى المُسْلِمِ عَلَى المُسْلِمِ عَلَى المُسْلِمِ

قال يحيى بن معاذ -رحمه الله-: «ليكن حظ المؤمن منك ثلاثة: إن لم تنفعه فلا تضره، وإن لم تُفرحه فلا تغمه، وإن لم تمدحه فلا تذمه».

حرم الله الظلم على نفسه

فيا من ماتت ضمائركم، وغلظت قلوبكم، وقد هانت بين أيديكم الدماء، واستحللتم الأعراض، خربتم البلاد، خُلتُم بين أرزاق العباد، اعلموا أن الذنوب والمعاصي تعظم عقوباتها، ويتسع شرها وفسادها، وأن الظلم من الذنوب العظام والكبائر الجسام، يحيط بصاحبه ويُدمره، ويُفسد عليه أمره، ويُغير عليه أحواله، ويدركه شؤمه وعقوبته في الدنيا والآخرة.

ولأجل كثرة مضار الظلم وعظيم خطره وتنوع مفاسده، وكبير شره حرَّمه الله بين عياده، فقال تعالى في الحديث القدسي: " يَا عَبَادِي إِنِي حَرَّمَا؛ فَلاَ الظُّلْمَ عَلَى نَفْسي، وَجَعَلْتُهُ بَيْنَكُمْ مُحَرَّمًا؛ فَلاَ تَظَالُمُوا، [مسلم ٢٥٧٧].

فالله سبحانه قد حرَّم الظلم على نفسه -وهو يقدر عليه- تكرمًا وتفضلاً وتنزيهًا لنفسه عن نقيصة الظلم، فإن الظلم لا يكون إلاَّ من نفس ضعيفة لا تقوى على الامتناع على الظلم، ولا يكون الظلم إلاً من حاجة إليه، والله سبحانه منزَه عن ذلك، فهو القوى الغزيز الغنى عن خلقه.

وحرِّم الله الظلم بين عباده ليحفظوا بذلك دينهم، ويحفظوا دنياهم، ويصلحوا آخرتهم ودنياهم. والظلم يضرُّ الفرد ويهلكه ويوقعه في كل ما يكره، ويرى بسبب الظلم ما يسوؤه في كل ما يحب، الظلم يخرب البيوت العامرة، ويدع الديار خاوية. ولقد حذرنا الله من الظلم غاية التحذير، وأخبرنا سبحانه بأن هلاك القرون الماضية كان بسبب ظلمهم لأنفسهم لنحذر أعمالهم، فقال تعالى: «وَلَّمَ النَّمُ النَّمُ

الدنيا عرض والله معلمات الله سبحانه قد أجار هذه الأمة الإسلامية إن الله سبحانه قد أجار هذه الأمة الإسلامية من الاستئصال العام، ولكنها تُبتلى بعقوبات دون الهلاك العام؛ بسبب ذنوب تقع من بعض المسلمين، وتشيع حتى لا تُنكر، ولا ينزجر عنها أصحابها، كما قال الله تعالى: ﴿ وَانْ قُولُ مِنْ اللهُ مَنْ اللهُ الله تعالى: ﴿ وَانْقُولُ مِنْ اللهُ اللهُ عَلَيْ اللهُ اللهُ

्राम्मारियोः भी सार्वा स्मित्ता श्री सामित्या श्री स्मित्ता श्री स्मित्ता श्री स्मित्ता स्मिता स्म

تَعَدُّ أَلْمَالَ » [الأنفال: ٢٥].

وإن ما يحدث على أرض مصر وبين شعبها، وبأيدي أبنائها، والمتأمرين من أعدائها، الذين يشعلون الفتن، ويضعون الخطط والمؤامرات على مصر وشعبها، فما بين فتنة يؤججونها بحقد وغل للنيل من نبلها وشربان حياتها في مجرى نهر النيل عبر السد الإثيوبي، وقتل المصريين في ليبيا، والتخابر والتجسس من كل دول العالم، وتنفيذ الخطط والمؤامرات الإسرائيلية بدعم وتمويل وتخطيط من أمريكا ورفقاء السوء الذين يؤازرونها ويدورون في فلكها.. وهذا كله يدفع كل مسلم يعيش على أرض مصر أن يتذكر أن البلاد تدمر، واقتصادياتها تخرب، والحالة من سبئ لأسوء، والكرسي زائل، وسوف نقف أمام رب عظيم سيحاسينا على الفتيل والقطمير، سيقف أمامه الملك والوزير، والفقير والغفير، لن تنفعكم المناصب ولا الكراسي، فلنعد إلى ربنا قبل فوات الأوان، فعمر الدنيا في جانب الآخرة قليل، قال الله تعالى: ﴿ إِنَّ عَيْنَ ﴿ أَنَّ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مَا لَكُ مِنْ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ رَجْهُ رَبِّكَ مِنْ لَلْكِلْ وَالإِذَارِ " [الرحمن: ٢٦، ٢٧]، وقال الله تعالى: ورَجُ إِلَيْ وَالنَّيْ وَمَا الْمُودُ النَّيْ فِي الْأَحْرُونَ 🛂 ، [الرعد : ٢٦]، وقال رسول الله صلى الله عليه وسلم: «ما الدنيا في الأخرة إلا مثل ما يجعل أحدكم أصبعه في اليم، فلينظر بماذا يرجع».

إن الدنيا ليست دار مقر، بل هي دار ممر، فمنذ أن تستقرَّ قدم العبد في هذه الدار، فهو مسافر إلى ربه، ومُدَّةُ سفره هي عمره الذي كُتب له، ثم جُعلت الأيام والليالي مراحل لسفره، فكل يوم وليلة مرحلة من المراحل، فلا يزال يطويها مرحلة بعد مرحلة حتى

صحيح مسلم ٢٨٥٨ .

ينتهي السفر، فالكيِّس الفَطِن هو الذي يجعل كل مرحلة نُصب عينيه، فيهتم بقطعها سالمًا غانمًا، فإذا قطعها جعل الأخرى نصب عينيه، وهكذا.

وقد وصف القرآن الكريم الدنيا كزهرة بنضارتها، تسحر الألباب، تستهوي القلوب، ثم لا تلبث إلا برهة حتى تذبل وتتلاشى تلك النضارة، وتحطمها الريح، كانها لم تكن، هذا مثل الدنيا، زهرة فتانة غرارة تخدع وتُغري، فإذا أقبلت عليها النفوس وتعلقت بها الألباب انتهت أيامها واستحالت نضرتها إلى هشيم، فغدت نعمتها غرورًا، وصدق الله القائل: ﴿ وَأَنْهُ مِنْ لَكُونَ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللهِ القائل: ﴿ وَأَنْهُ مِنْ اللّٰهِ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهِ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهِ اللّٰهُ اللّٰهِ اللّٰهُ الللّٰهُ اللّٰهُ الللّٰهُ الللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰ

[الكهف: ٥٥- ٢٤].

فالدنيا في مفهوم الإسلام وسيلة وذريعة لتحصيل مقاصد الشرع ومطية للآخرة، فإنها إذا فسدت فربما أدى فسادها إلى إنقاص الدين، فلا شك أن الدين سيضعف إذا وصل حال أهلها إلى قلة الأمن، وقلة الرزق، وكثرة القتل، فلا يُقبل والحال هذه أن يقول مسلم: أنا أحفظ ديني وأدع الدنيا يُعبَث بها ويُفسَد فيها؛ لأن من صلحت حاله مع فساد الدنيا، واختلال أمورها، لن يعدم أن يتعدى إليه فسادها، ويقدح فيها اختلالها؛ لأنه منها يستمد، ومن فسدت حاله مع صلاح الدنيا وانتظام أمورها لم يجد لصلاحها لذة، ولا لاستقامتها أثراً؛ لأن الإنسان دنيا نفسه، قال الله تعالى:

مَدُلا مِنْ النّبِينِ " [القصص: ٧٧]. فحاسب نفسك قبل الوقوف أمام علام الغيوب، وراجع أعمالك قبل فوات الأوان، وصدق من قال: «حاسبوا أنفسكم قبل أن تحاسبوا».. فهل ترى كل منا بحاسب نفسه؟!

#### التوبة من أساب رقع البلايا

إن ما يحدث على أرض مصر هو بسبب ذنوبنا وإسرافنا في آمرنا، وما فعله السفهاء منا، فأظهروا الحاجة والاضطرار، والمسكنة والافتقار، واصدقوا في التوبة والاعتذار إلى الله الواحد القهار، فما نزل بلاءً إلا بذنب، ولا رُفع إلا بتوبة!!

رائع البيادي فيها بعجبة شجبية البيادية في البيادية البيادية في البيادية في البيادية في البيادية في البيادية والبيادية والبياد

الإسرائيلي الأمريكي أن تخطو تلك الخطوات متدخلة لضرب مصر في أعز ما تملك؛ في نهر النيل شريان حياتها، ما كان ليحدث ذلك إلا بسبب ذنوبنا..

لقد أن للمنكرات أن تُنكر، وأن لقنوات الفتنة أن تُمنع وتُغلق، وأن لدين الله أن يُنصر، وأن للمسلمين في أنحاء مصر أن يتذكروا قول سيد البشر محمد صلى الله عليه وسلم: « مَنْ التَّمَسَ رضا الله بسخط النَّاس كَفَاهُ اللَّهُ مُؤْنَة النَّاس، وفي لقظ « مَنْ أَرْضَى اللَّهُ وَكَلَهُ اللَّهُ إلى النَّاس، وفي لقظ « مَنْ أَرْضَى اللَّهُ بَسخط النَّاس، وفي لقظ « مَنْ أَرْضَى اللَّهُ بَسخط النَّاس كَفَاهُ اللَّهُ بَرضَى النَّاس، وفي لقظ « مَنْ أَرْضَى اللَّهُ بَرضَى النَّاس وَكَلَهُ اللَّهُ اللَّ

إن من رام هدًى في غير الإسلام ضل، ومن رام الصلاحًا بغير الإسلام نل، ومن رام عزًا في غير الإسلام نل، ومن رام عزًا في غير الإسلام نل، ومن أراد أمنًا بغير التوحيد ضاع أمنه واختل، وصدق أمير المؤمنين عمر بن الخطاب عندما قال: "نحن قوم أعزنا الله بالإسلام، فمتى ابتغينا العزة في غيره أذلنا الله». [مستدرك الحاكم التعنا العزة في غيره أذلنا الله». [مستدرك الحاكم الإلباني].

ولن يكون للباطل نماء، ولا لأهل الزيغ بقاء مادمنا للحق دعاة وللعالم هداة، وللخير بناة، ومتى كنا أمرين بالمعروف صدقًا، ناهين عن المنكر حقًا، فإن الباطل إلى اندحار، وأهله إلى انحدار، والحق إلى ظهور وانتشار.

فاللهم كن لمصر على أعدائها ناصرًا، ولشعبها من الفتن مُسَلَمًا، ومن المحن منجيًا، وآخر دعوانا أن الحمد لله رب العالمين.

# التفسير التفسير فصلت

#### الحلقة الرابعة

, وَقَالَ النَّيْنَ كَفَرُوا رَبِّنَا الْرِيَا النَّذِي الْسَلَانَا مِنَ الْجِينَ وَالْإِنِسِ جُعَمَلُهُمَا تُحْتَ أَقْدَامِنَا لِيَكُونَا مِنَ الْأَسْتَعَلِينَ ﴿ إِنَّ النَّبِي عَلَيْهِمُ الْمَلْتِيكَةُ اللَّهِ عَنَا اللَّهُ عَنَا اللَّهُ عَنَا اللَّهِ عَنَا اللَّهُ عَلَيْهِ عَنَا اللَّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَى الللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَى الللّهُ عَلَى

الحمد لله وحده والصلاة والسلام على من لا نبي بعده، وبعد: ، وَقَالُ النِّينَ كَعَرُوا رَبِّنَا أَرِّيا ٱلْذَّيْنِ إِنْ لَانَامِنَ ٱلْإِنَّ

وَالْإِنْسِ بَعِعَلَهُمَا تَحِتُ أَقِدَامِنَا لِيَكُونَا مِنَ الْأَسْفَايِنِ عِنْ

أهل النار قسمان: أكابر متبوعون، وضعفاء تابعون، وكان الأكابر سببًا في كفر الضعفاء، فلما اجتمعوا في النار، قالِ الضعفاء: «رَبُنا أَرِنَا الدَّيْنِ أَضَلانًا مِنَ الْجِنَ وَالإِنْسِ نَجِعَلَّهُمَا تَحْتَ أَقْدَامِنَا لِيَكُونَا مِنَ الْجِنَ وَالإِنْسِ نَجِعَلَّهُمَا تَحْتَ أَقْدَامِنَا لِيَكُونَا مِنَ الْجِنَ في النار، ليذوقوا شديد العذاب؛ لأن النار دركات، أعلاها أخفها عذابًا، وأسفلها الأسفلها عذابًا، وقد تكرر سؤالهم هذا في أكثر من موضع، ولم يغن عنهم شيئًا، قال تعالى: والنَّارِ كُلِّنَا دَخُلُوا فِي أَمْدِ قَدْ خَلْتُ مِن قباحَم مِن الْجِنِ وَالإِنِي فِي النَّارِ كُلِّنا دَخُلُوا فِي أَمَّدُ أَمْتُ أُخْبًا حَقَ إِنَّا أَذَارُكُوا فِي الْجَنِي قَالِمَ فَيَاجِمُ مِنْ الْجِنِ وَالإِنِي فِي النَّارِ كُلُنا دَخُلُهُ لِأُولَيْهُم رَبِّنَا هَوْلَا وَ أَمْدُ مَنْ الْجَنِ وَالْإِنِي عَنْهَا مِنْ الْجِنِ وَالْإِنِي عَنْهُ مِنْ الْجَنِ وَالْمِنَ الْعَلَى عَنْهُم مِنْ الْجِنِ وَالْإِنِي فَا اللَّارِ كُلُنا دَخُلُهُم لِأُولَهُم رَبِّنَا حَوْلًا وَ أَمْدُنَ أَنْهُم اللَّهُ اللَّهُ مَنْ الْجِنْ وَالْمِنْ فَعَاجِم عَنْهُ وَلَى لَكُنْ ضِعْفُ وَلَكِي لَا مَنْهُم اللَّهُ مَنْ الْجَنْ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ مَنْ الْجَنْ اللَّهُ الْمُنْ اللَّهُ الْمُنْ اللَّهُ اللَّهُ الْمُنْ ا

## اعداد

قَضْلِ فَلْوَقُواْ الْمَدَابَ بِمَا كُنتُهُ قَكْمِبُودَ، [الإعراف: ٣٨–٣٥]، وقال تعالى: ﴿ إِنَّ اللهُ لَعَنْ الْكَفْرِينَ وَأَعَدُ لَمُ مُولِدُونَ وَلِنَّا وَلا نَصِيرا لَنَّ خَلِينَ فِهَا الْبَالَّالِ عَمُولُونَ بَلَيْتَنَا الْمُعَنَا الْمُولُونَ بَلَيْتَنَا الْمُعْنَا الْمُرْولُا اللهُ وَقَالُواْ رَبِّنَا إِنَّا الْمُعْنَا اللهُ وَقَالُواْ رَبِّنَا إِنَّا الْمُعْنَا اللهُ وَقَلُواْ رَبِّنَا إِنَّا الْمُعْنَا اللهُ وَقَلُواْ رَبِّنَا اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ وَقَلُواْ رَبِّنَا اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ وَقَلُواْ رَبِّنَا عَلَى اللهُ الل

عَهُمُ ٱلْأَبْضَارُ ١٠ إِنَّ ذَلِكَ لَحَقَ تَخَاصُمُ أَهَلِ ٱلنَّارِ ، [ص: . 72 -00

حقيقة الإيمان:

إن الإيمان ليس مجرد كلمات تُنطق، ولا حروف يترجمها اللسان، ولكن الإيمان قول وعمل، قول القلب واللسان، وعمل القلب والأركان. والمراد بقول القلب: الاعتقاد، والمراد قلوبنا، ويثبت الإيمان في صدورنا. يقول اللسان النطق والإقرار، والمراد يعمل القلب: الأعمال الباطنة، من نحو الإخلاص، والإيمان، والإحسان، والتقوى، والخشية، والرهبة والرغبة، والخوف والرجاء، والمحبة والإنابة، والتوكل.

والمراد بعمل الأركان: الأعمال الظاهرة؛ من الصلاة والزكاة، والحج والجهاد، والأمر بالمعروف والنهى عن المنكر، وبر الوالدين وصلة الأرحام.

فهذه هي حقيقة الإيمان، قول وعمل، يزيد بالطاعة، وينقص بالمعصية.

قَالَ نَعَالَى: أَنْسُ ٱلْدُّ أَنْ ثُولُواْ وُجُوهَكُمْ فِيَلَ ٱلْمَشْرِقِ وَٱلْمَغْرِبِ وَلَكِئَّ ٱلْبَرِّ مَنْ ءَامَنَ بِٱللَّهِ وَٱلْيَوْمِ ٱلْآخِرِ وَالْمَلَتِيكَةِ وَالْكِنْبِ وَالنِّينِينَ وَمَاقَ الْمَالُ عَلَى خُبِّهِ . دْوِي الْقُدْرِقِ وَالْمِتَنْفِي وَالْمَسْتِكِينَ وَابْنَ السَّبِيلِ وَٱلسَّآبِلِينَ وَفِي ٱلْرَقَابِ وَأَصَّاهُ ۚ ٱلصَّلَوَةَ وَمَاتَى ٱلزَّكُوٰةَ وَٱلْمُونُونَ مِنْهُ دِهِمْ إِنَا عَلَهُدُوا وَالصَّنْرِينَ فِي ٱلْبَأْسَاءِ وَالشِّرْآةِ وَحِينَ ٱلْبَائِينُ أَوْلَتِهِكَ ٱلَّذِينَ صَدَقُواْ وَأَوْلَتِكَ هُمُ الملقون ، [الدقرة: ١٧٧].

حقيقة الاستقامة:

وقوله تعالى هنا: ﴿إِنَّ الدِّينَ قَالُوا رَبُّنَا يَسْتَقِيمُوا . اللَّهُ ثُمَّ اسْتَقَامُوا» محِمَل لهذا المفصل في سورة البقرة، فالقول هو قول القلب واللسان، كما ذكرنا، والاستقامة هي عمل القلب والأركان

وللعلماء في قوله تعالى: «ثُمُّ اسْتَقَامُوا» قو لان:

ثم استقاموا على هذا القول ﴿رَبُّنَا اللَّهُۥ حتى ماتوا عليه، وكان آخر كلامهم لا إله إلا الله، ويهذا وصبى الله تعالى، فقال: يَتأَيُّنَا ٱلَّذِينَ مَامَنُوا ٱنْقُوا ٱللَّهَ حَقَّ تُقَالِهِ. وَلَا تَمُونَنَّ إِلَّا وَأَنتُم مُسْلِمُونَ ﴿ [ال عمران: ١٠٢].

لقد علم الله تعالى أن من الذين قالوا

ربنا الله من سيرجع عن هذا القول ويتخلى عنه، فقال سيحانه محذرًا عياده: ﴿ رَبُّدُ منكُمْ عَن ديبوء فَسَوْفَ يَأْتِي أَلِنَّهُ بِقُومِ يُحَبُّهُمْ وَيُحِبُّونَهُمْ أَذِلَّهُ عَلَى ٱلْمُؤْمِنِينَ أَعِزَةٍ عَلَى ٱلكَفِرِينَ يُحْلَمِدُونَ فِي سَبِيلِ ٱللَّهِ وَلَا يَعَافُونَ لَوْمَةُ لَآيِدٍ ذَالِكَ فَضَلُ أَنَّهِ يُؤْمِيهِ مَن يَشَآهُ وَأَلِنَّهُ وَسِعُ عَلِيدً " [المائدة: ٥٤]. فنسال الله تعالى أن يربط على

والقول الثاني في قوله تعالى: «ثمَّ استقاموا الله الم يروغوا روغان الثعلب، وإنما استقاموا على صراط الله المستقيم، ففعلوا الواجبات، وتركوا المحرمات.

ومعنى ذلك أن الذين قالوا ربنا الله ولم يصلوا لم يستقيموا.

والذين قالوا ربنا الله ولم يصوموا لم يستقيموا. والذين قالوا ربنا الله ولم يزكوا لم يستقيموا.

والذين قالوا ربنا الله ولم يحجوا لم سىتقىموا.

والذين قالوا ربنا الله وعقوا أباءهم لم ىستقىموا.

والذبن قالوا ربنا الله وقطعوا أرحامهم لم يستقيموا.

والذين قالوا رينا الله وأكلوا الربا لم ىستقىموا.

والذين قالوا ربنا الله وشربوا الخمر لم ىستقىموا.

والذين قالوا ربنا الله وزنوا لم

فما أحوجنا في هذه الأيام إلى الاستقامة على دين الله، فإنها سبب الضروج من كل الأزمات التي يعاني منها الناس اليوم، قال تعالى: وَأَلُّو ٱلسُّقَائُواْ عَلَى ٱلطَّرِيقَةِ لَأَسْقَبْنَهُم مَّلَّهُ عَلَقًا اللهُ لِنَفْيَنَاهُمْ فِيدُ وَمَن يُعْرِضُ عَن ذِكْرِ رَبِّهِ. يَسْلُكُهُ عَذَابًا صَعَدًا ، [الحن: ١٦ - ١٧].

جزاء أهل الاستقامة:

إن الذين قالوا ربنا الله ثم استقاموا الْمُتَشَرِّقُمْ رَبُّهُم بِرَحْمَةِ مِنْهُ وَرَضُونَ وَجَنَّتِ لَمُمْ فَيَّا غَيِتْ مُقِيدٌ » [التوبة: ٢١]، تحمل إليهم هذه البشري الملائكة، كما قال تعالى: «تتنزل عليهم الملائكة، عند الموت، وفي القبر، ويوم البعث،

«الا تخافوا، مما أنتم قادمون عليه، ونفى الخوف يستلزم ثبوت الأمن، "ولا تحزنوا" على ما تفارقون من أهل ومال وولد، ونفى الحزن بستلزم ثبوت الفرح والسرور، «وَأَبْشَرُوا بِالْجِنَةِ الَّتِي كُنْتُمْ تُوعَدُونَ، على السنة الرسل، «نَحْنَ أَوْلَيَاؤُكُمْ فِي الْحَيَاةِ الدُّنْيَا وَفِي الْآخِرَةِ، أَيْ تَقُولُ الْمُلَائِكَةُ لِلْمُؤْمِنِينَ عِنْدَ الاحتضار: نَحْنُ كنا أولياءكم في الحياة الدنيا، أي قَرَباءُكُمْ في الْحَيَاةِ الدُّنْيَا، نُسُدُّدُكُمْ وَنُوَفَقَكُمْ، وَنَجْفَظُكُمْ بِأَمْر الله، وكذلك نكونَ مُعَكِّمْ في الآخرَة، نؤنسُ منكمُ الوَحْشَةُ فِي الْقَبُورِ، وَعَنْدُ النَّفْخَةِ فِي الصُّورِ، وَنَوْمُنْكُمْ يَـوْمَ الْبِغْثِ وَالنَّشُورِ، وَنَجَـاوِزُ بِكُمُ الصِّرُ اط الْمُسْتَقِيمَ، وَنُوصِلْكُمْ إِلَى حَنَّاتَ النَّعِيمِ، «وَلَكُمْ فِيهَا مَا تَشْتَهِي أَنْفُسُكُمْ» أَيْ فِي الْجِنْةُ مَنْ جَميع مَا تَخْتَارُونَ مَمَّا تَشْتَهِيهِ النَّفُوسُ وَتَقَرُّ بِه الْعُدُونَ، "وَلَكُمْ فَيِهَا مَا تَدْعُونَ" أَيْ مَهُمَا طَلَيْتُمْ وَجَدْتِم وَحَضَرَ بِينِ الدِيكِمِ كَمَا احْتَرْتُمْ، «نُزُلا من غفور رَحِيمِ، أَيْ ضَيَافَة وَعَطَاءً وَإِنْعَامًا مَنْ غَفُورِ لَذَنُوبِكُمْ، رُحِيمِ بِكُمْ رَحُوفْ، حَيْثُ غُفْرٌ وَسَتَّرَ ورحم ولطف. [تفسير ابن كثير(١٩/٤)].

ولولا مغفرته ورحمته ما دخلتم حنته، كما فَى الحديث: عَنْ أَبِي هُرَيْرَةً رضي الله عنه قال: سَمِعْتُ رَسُولِ اللهِ صلى اللهِ عليه وسلم يَقُولَ: 'لنْ يُدْخَلُ أَحَدًا عَمْلُهُ الْجِنَّةُ . قَالُوا: وَلاَ أَنْتَ يَا رَسُولَ الله؛ قَالَ: 'لا، وَلاَ أَنَا إِلاَ أَنْ يَتَغَمَّدُنَّى اللَّهُ بِفَضَلَ ورحمة، فسندُوا وقاربُوا ولا يتمنينَ أحَدُكُمُ المؤت فُلِعِلَهُ أَنْ يَسْتَعْتَبِ» [صحيح البخاري: ٥٦٧٣].

#### فضل الدعوة إلى الله:

«وَمَنْ أَحْسَنْ قَوْلًا مَمَّنْ دَعًا إِلَى اللَّهِ وَعَمَل صالحا وقال إننى من المسلمين»:

لما حض الله تعالى على الاستقامة ورغب فيها، ذكر فضل الدعوة إلى الاستقامة؛ ليفيد أن استقامة الإنسان في نفسه لا تكفي لكمال نحاته، بل عليه أن يدعو غيره إلى الاستقامة، كما صرح رينا سيحانه بذلك في أكثر من موضع، قال تعالى: ﴿ وَٱلْمُصِّر ١٠٠٠ إِنَّ ٱلْإِنْكُنَّ لَمِي خُسْرِ ١٠٠٠ إلا ألَّذِينَ وَأَسُوا وَعَمِلُوا الصَّلِحَاتِ " فاستقاموا في أنفسهم، وتواصراً والمن " أي دعوا غدرهم إلى

الاستقامة، ﴿ وَإِنَّ اللَّهُ اللَّ تعالى: « بِنَاتِهَا ٱلَّذِينَ المُّواعَلِنَكُو الفُسَكُمُ لَا يَشْرُكُم مِّن

المائدة: ١٠٥]، أي: إذا أمرتم بالمعروف، ونهيتم عن المنكر، إذا استقمتم في أنفسكم، ودعوتم غيركم إلى الاستقامة فلم يستحييوا لكم، فليس عليكم من أثامهم شيء، ولما فهم بعض السلف من الآمة أنه لا يضره من ضل وإن لم يَدْعُه إلى الهدى، قام الصديق رضى الله عنه فصحت المفاهيم:

عَنْ إِسْمَاعِيلَ عَنْ قَيْسِ قَالَ: قَالَ أَبُو بَكُر رضي الله عنه نَعْدَ أَنْ حَمِدُ اللَّهِ وَأَثْنَى عَلَيْهِ: يَا أَنُّهَا النَّاسُ إِنَّكُمْ تَقْرَءُونَ هَذهِ الآيةَ وَتَضَعُونَهَا على غير مواضعها 🛚 💆

إذا أمنات " [المائدة: ١٠٥]، وإنا سَمِعْنَا النبيِّ صلى الله عليه وسِلم يقول: 'إن النَّاسَ إِذَا رَأُوا الظَّالَمَ فَلَمْ يَأْخُذُوا عَلَى يُدَّيُّهُ أَوْشَكَ أَنْ يَعُمُّهُمُ اللَّهُ بِعقابٍ [سنن القرمذي ٥٠٥٠ وصححه الألباني].

فإذا رُزقت الاستقامة فكن داعيًا إلى الاستقامة. وإذا رُزقت الهدى فكن داعيا إلى الهدى. وإذا رُزقت الصلاح فكن داعيًا إلى الصلاح، وهكذا.

واعلم أن الدعوة هي أشرف الوظائف على الإطلاق؛ لأنها وظيفة المصطفين الأخيار من الرسل وأتباعهم، قال الله تعالى لنبينا محمد صلى الله عليه وسلم: «قُلْ هَلْهِ، سَبِيلَ أَدْعُوا إمَّا مُحَّسِنًا فَلَعْلَهُ أَنْ يُرْدَادَ خُيْرًا، وَإِمَّا مُسِيئًا إِلَى ٱللَّهِ عَلَى سِيرَةِ أَنَّا وَمَن ٱتَّبَعَنَّ وَسُبْحَنَ ٱللَّهِ وَمَا أَنَّا مِنَ النفركات ، [دوسف: ۱۰۸].

«ومن أحسن قولا» استقهام إنكاري، ومعناه: لا أحد أحسن قولاً «ممَّنْ دُعَا إلى الله»، فاحسن الأقوال الدعوة إلى الله، وأحسن الكلام الكلامُ في الدعوة إلى الله، وقد بين صلى الله عليه وسلم فضل الدعوة في أحاديثه الشريفة:

عَنْ أَبِي مَسْعُودِ الْأَنْصَارِيِّ رضي الله عنه قَالَ: حَاءَ رُحُلُ إِلَى النَّبِيِّ صِلْى اللَّهُ عَلَيْهُ وَسِلْم فقال: إنى أبدع بي فاحملني. فقال: إمّا عندي». فقال رُجُل: يَا رُسُولِ الله: أنا أَدُلَهُ عَلَى مَنْ يَحْمِلُهُ، فقال رَسُول الله صلى الله عليه وسلم: 'مَنْ دُل عَلى حَبْرِ فِلْهُ مِثْلُ أَحْرِ فَاعِلْهُ الصحيح

سلم: ١٨٩٣].

وَعَنْ أَبِى هُرَيْرَةَ رضي الله عنه أَنْ رَسُولَ الله صلى الله عليه وسلم قال: مَنْ دَعَا إِلَى هُدًى كَانَ لَهُ مِنَ الأَجْرِ مِثْلُ أُجُورِ مَنْ تَبِعَهُ لَا يَنْقُصُ ذَلكَ مِنْ أُجُورِهِمْ شَيْئًا، وَمَنْ دَعَا إِلَى ضَلاَلة كَانَ عَلَيْه مِنَ الاِثْمَ مِثْلُ آثام مَنْ تَبِعَهُ لاَ يَنْقُصُ ذَلكَ مِنْ عَلَيْه مِنَ الاِثْمَ مِثْلُ آثام مَنْ تَبِعَهُ لاَ يَنْقُصُ ذَلِكَ مِنْ أَثَامَهُمْ شَيْئًا» [صحيح مسلم: ٢٦٧٤].

ويوم خيبر أعطى النبي صلى الله عليه وسلم الراية لعلي رضي الله عنه وقال له: "انْفُذْ عَلَى رِسْكَ حَتَّى تَنْزِلَ بِسَاحَتِهِمْ، ثُمُّ ادْعُهُمْ إلَى الإسلام، وَآخِبرُهُمْ بِمَا يَجِبُ عَلَيْهِمْ، فَوَالله لأَنْ يَهُدَى اللهُ بِكَ رَجُلا خَيْرُ لَكُ مِنْ أَنْ يَكُونَ لَكَ حُمُرُ النَّعُمِ» [صحيح البخاري: ٣٧٠١].

فليحرص كل مسلم أن يكون داعية إلى الله، ابتغاء مرضاة الله.

وقوله تعالى: "وَعَملَ صَالِحًا الله تهو توكيد على الداعية على الاجتهاد في صالح الأعمال، وأن لا ينشغل بالدعوة عن العمل في نفسه، فإن الدعوة بالعمل أبلغ من الدعوة بالقول، ولذلك قيل: عمل رجل في ألف رجل، خير من قول ألف رحل لرحل.

وفي توسيط الدعوة بين الاستقامة والعمل ما يؤكد على ضرورة استقامة الداعية في نفسه، واجتهاده في طاعة ربه، حتى لا يدخل في عموم قول الله تعالى: "أَمَّا مُنْ النَّاسَ إِلَيْ وَسَنَوْنَ النَّسَكُمُ وَالنَّمْ نَتُونَ النَّسَكُمُ النَّاسَ إِلَيْ وَسَنَوْنَ النَّسَكُمُ وَالنَّمْ نَتُونَ النَّسَكُمُ الله تعالى: "أَمَّا مُنْ مَقِلُونَ " [البقرة: 3٤].

وقوله تعالى: «وقال إنني من المسلمين» فيه إشارة إلى اعتزاز الداعية الذي استقام على دين الله، ودعا إلى الله، واعتز بهذا الدين، وبهذا العمل، وبهذه الدعوة، وقال بكل فخر واعتزاز: إنني من المسلمين لله، المنقادين لأمره.

أخلاق الدعاة:

وَلاَ تَسْتَوِي الْحَسَنَةَ وَلاَ السَّيِّئَةَ ادْفَعْ بِالَّتِي هِي آحْسَنُ فَإِذَا الَّذِي بَيْنَكَ وَبَيْنَهُ عَدَاوَةَ كَأَنَّهُ وَلِيَّ حَمِيمٌ (٣٤) وَمَا يُلقَاهَا إِلاَ الَّذِينَ صَبْرُوا وَمَا يُلقَاهَا إِلَّا ذُو حَظَّ عَظِيمٍ»:

إنه لا بد للداعية من التخلق بمكارم الأخلاق، حتى يستطيع تبليغ دعوته، وحتى يقبلها المدعوون، ومن آهم هذه الأخلاق: الحلم،

والصبر، والصفح، والعفو، والإحسان.

قال أبن عباس في تفسير هذه الآية: أمر الله تعالى المؤمنين بالصبر عند الغضب، وبالحلم عند الجهل، وبالعفو عند الإساءة. [جامع البيان(١١٩/٢٤)].

فعلى الداعية أن يحلم على من يجهل عليه، وأن يعفو عمن ظلمه، وأن يحسن إلى من أساء البه.

فنجاح الداعية في دعوته متوقف على مكارم آخلاقه، ولذلك قال الله تعالى لنبيه صلى الله عليه وسلم: « مَا رَحْمَةِ مَنَ أَقَهِ لِنَ لَهُمْ وَلَوْ كُتَ الله عليه وسلم: « مَا رَحْمَةِ مَنَ أَقَهِ لِنَ لَهُمْ وَلَوْ كُتَ فَظًا عَلِظَ الْفَلْفِ لَاَ مَضُواْ مِنْ حَلِقٌ فَأَعْفُ عَبْمَ وَاسْتَغْفِر مَنْ حَلِقٌ فَأَعْفُ عَبْمَ وَاسْتَغْفِر مَنْ حَلِقٌ فَأَعْفُ عَبْمَ وَاسْتَغْفِر مَنْ وَلَوْ كُتَ فَوَ كُلْ عَلَى اللهِ إِنَّ اللهَ يُحِتُ لَكُمْ وَالْأَمْ فَإِذَا عَرَبْتُ فَوَ كُلْ عَلَى اللهِ إِنَّ اللهَ يُحِتُ لَنَوْ كُلُ عَلَى اللهِ إِنَّ اللهَ يُحِتُ اللهَ عَلَى اللهِ إِنَّ اللهَ يُحِتُ اللهُ عَلَى اللهِ إِنَّ اللهَ يَحْتُ اللهُ عَلَى اللهِ إِنَّ اللهَ يَحْتُ اللهُ عَلَى اللهِ اللهُ عَلَى اللهِ اللهُ عَلَى اللهِ اللهِ اللهُ عَلَيْ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهِ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَيْ اللهُ عَلَيْ اللهُ عَلَيْ اللهُ عَلَيْهِ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَيْ اللهُ عَلَيْ اللهُ عَلَيْ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَيْهُ اللهُ عَلَيْهُ اللهُ عَلَيْكُ عَلَى اللهُ عَلَيْكُ عَلَى اللهُ عَلَيْهِ اللهُ عَلَيْهُ اللهُ عَلَيْهُ اللهُ عَلَيْكُ عَلَى اللهُ عَلَيْهُ اللهُ عَلَيْهُ اللهُ عَلَيْهُ اللهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْ اللهُ عَلَيْ عَلَيْهُ اللهُ عَلَيْهُ اللّهُ اللهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْكُ عَلَى اللهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَى اللهُ عَلَيْكُ عَلَى اللهُ عَلَيْ اللّهُ عَلَيْكُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَيْكُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَيْكُ عَلَيْهُ عَلَيْكُ عَلَى اللهُ عَلَيْكُولِ عَلَى اللهُ عَلَيْكُ عَلَى اللهُ عَلَيْكُوا عَلَى اللهُ عَلَيْكُولُ عَلَى اللهُ عَلَيْكُوا عَلَى اللهُ عَلَيْكُوا عَلَى اللّهُ عَلَيْكُوا عَلَى اللهُ عَلَيْكُولُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَيْكُوا عَلَى اللّهُ عَلَيْكُولُ عَلَى اللّهُ عَلَيْكُولُولُولُ اللّهُ عَلَيْكُولُ عَلَيْكُولُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَيْكُ عَلَيْكُولُولُ عَلَيْ

" وَإِمَّا يَنْزَغَنَّكَ مِنَ الشَّيْطَانِ نَرْغُ فَاسْتَعِذَ بِاللَّهِ إِنَّهُ هُوَ السَّمِيعُ الْعَلِيمُ»:

يقول تعالى ذكره: وإما يلقين الشيطان في نفسك وسوسة من حديث النفس، إرادة حملك على مجازاة المسيء بالإساءة، ودعائك إلى مساءته، فاستجر بالله، واعتصم من خطواته، إن الله هو السميع لاستعاذتك منه واستجارتك به من نزغاته، ولغير ذلك من كلامك وكلام غيرك، العليم بما القى في نفسك من نزغاته، وحدثتك به نفسك، وبما يذهب ذلك من قلبك، وغير ذلك من أمورك وأمور خلقه. [جامع البيان(٢٤/١٤)]. وللحديث بقية إن شاء الله، والحمد لله رب العالمين.

#### الحلقة الثانية

الحمد لله وحده والصلاة والسلام على من لا نبي بعده، وبعد: فقد رأينا في المقال السابق كيف تكون القلوب حال الفتن، وكيف تنقسم إلى قسمين: أبيض ناصع صلب وصلد قد عصمه الله تعالى لا تثنيه عن الحق فتنة.

وآخر أسود مرباد قد خالط بياضه سواد، اختلط عليه الحق والباطل فأصبح عاجزا عن التمييز لا يعرف معروفا ولا ينكر منكرًا

إلا ما أشرب من هواه.

وصدق رسول الله صلى اللهُ عَلَيه وَسَلَّمَ: «تُعْرَضُ الْفَتَنَ عَلَى الْقلوبِ كَعَرُضِ الحصير عُودا عُودا، فأي قلب أشربها نكتت فيه نِكَتَةَ سَوْدَاءً، وَأَيُّ قَلْبِ أَنْكَرَهَا نُكَتَت فيهُ في هذا اللقاء. نَكْتُهُ يَنْضَاءُ، حَتَى تَغُودُ القَلُوبُ عَلَى قُلْبُنْ: قلب أَسُودَ مُرْبَادًا كَالْكُورُ مُحَدِّنا لا يَعْرِف مَعْرُوفًا وَلا يُنكرُ مُنكرًا؛ إلا مَا أَشْرِبَ مَنْ هُوَاهُ، وَقُلْبِ أَنْنَضَ، فَلاَ تَضَرُّهُ فَتَنَّهُ مَا دَامَت السَّمَاوَاتُ وَالأَرْضِ، [صحيح مسلم: ا .[122

> وهذه هي القسمة الثنائية للقلوب بعد عرض الفتن، ومدى تاثيرها على قلوب بني أدم

> وقد ذكر لنا ربنا تبارك وتعالى في القرأن قسمة أخرى للقلوب، وهي: قلب حي سليم مخبت لين واع، وقلب بايس ميت قاس، والثالث مريضُ، فإما إلى السلامة أدنى، وإما إلى العطب أدني.

> قال الله جل وعلا: ومَّا أَرْسَلْنَا مِن فَبْلِكُ مِن رَسُولِ وَلَا نَبِي إِلَّا إِنَا تَمَنَّى ٱلْفَي ٱلشَّيْطُلُنُ فِي الشَّيْطُلُنُ فِي الشَّيْطُلُنُ فَي الشَّيْطُلُنُ ثُمَّ يُحْكِمُ أَنْهُ مَا يُلْقِي ٱلشَّيْطُلُنُ ثُمَّ يُحْكِمُ فِتْنَةً لِلَّذِينَ فِي قُلُوبِهِم مُرضٌ وَٱلْقَاسِيَةِ قُلُوبُهُمْ وَإِنَّ ٱلظَّلْلِمِينَ لَفِي شِفَّاقِ بَعِيدِ اللهِ

## د. جمال المراكبي

وَلِعَلْمُ ٱلَّذِي أُوتُوا ٱلْعِلْمَ أَنَّهُ ٱلْحَقُّ مِن زَيِّكِ نَيُوْمِنُوا بِهِ. مُتَخِبَ لَهُ قَلُوبُهُمْ وَإِنَّ اللَّهُ لَهَادِ الَّذِينَ عَامِنُوا إِلَى صِرْطِ مُستَقِيعِ ، [الحج: ٥٢ - ٥٤]. فجعل الله سيحانه وتعالى القلوب في هذه الآيات ثلاثة: قلبين مفتونين، وقلبًا ناجيًا. فالمفتونان: القلب الذي فيه مرض، والقلب القاسي. والناجي: القلب المؤمن المخبت إلى ربه المطمئن إليه، المستسلم المنقاد،

سمات القلوب المؤمنة الناجية:

ولهذا القلب سمات وأوصاف نتحدث عنها

أولا: قلوب سلعمة: قال الله تعالى: أولا غُزنى يْنَ يُبْعَثُونَ ۞ يَوْمَ لَا يَنْفَعُ مَالٌ وَلَا بَنُونَ ۞ إِلَّا مَنْ أَتَّى الله بقلب علم » [الشيعراء: ٨٧- ٨٩]. وقال تعالى: ﴿ إِنَّ مِنْ شِيعَادٍ. لَإِبْرُهِيمَ ﴿ ﴿ إِذْ جَآةَ رَبُّهُ عِلْكِ سَلِمِ " [الصافات: ٨٣- ٨٤]. والقلب السليم هو المبرأ من الشرك والكفر والنفاق والرباء، والدُّنس، والخطابا، وقد أخلص الإيمان لله، فأمن إيمانا صادقا أنه لا إله إلا الله، وأنَّ السَّاعَةُ آتيةً لا رَبْتُ فيها، وأنَّ الله يَبْعَثُ مَنْ في القَبُورِ.

قال ابن كثير: «إلا من أتى الله بقلب سليم» أي: سالم من الدنس والشرك.

وقال محمد بن سيرين: القلب السليم الذي يعلم أن الله حق، وأن الساعة أتية لا ريب فيها، وأن الله يبعث من في القبور. وقال ابن عباس: ﴿ إِلَّا مَنْ أَتَى اللَّهُ بِقَلْبِ سَليم، حَيى يشبهد أن لا إله إلا الله.

وقالُ مجاهد، والحسن، وغيرهما: «بقلب سُليم، يعنى: من الشرك.

القلب الصحيح، وهو قلب المؤمن؛ لأن قلب الكافر والمنافق مريض، قال الله: « في تُربهم مَنْ البقرة: ١٠].

وقال أبو عثمان النيسابوري: هو القلب الخالي من البدعة، المطمئن إلى السنة. ثانيا: قلوب منيبة

قال الله تعالى: « وَأَزْلِفَتِ لَجْنَةُ لِأُمْنَقِينَ عَبْرَ بَعِيدٍ 🕥 هَذَا مَّا نُوْعَدُونَ لِكُلِّي أَوَّابٍ خَفِيظٍ 🕝 مَّنْ خَنِيَ إلى حصول الإيمان واليقين إلا من القرآن؛ الرَّحْنَنَ بِالْغَيْبِ رَجَّاءً بِفَلْبِ شَبِيبٍ ، [ق: ٣١- ٣٣]. والقلب المنيب هو القلب السليم الخاضع واضطرابه وقلقه من شبكه، والقرأن هو لله المتواضع له الذي حقق الخشية من الله المحصل لليقين، الدافع للشكوك والظنون في السر والعلن والقول والعمل، فطوبي

لمن كان له قلب مثل هذا القلب. «مَنْ خَشْنَى الرَّحْمَنَ بِالْغَيْبِ» أي: من خاف أيضًا في قوله تعالى: ﴿ وَمَن يَعْشُ عَن ذِكْرِ الله في سره؛ حيث لا يراه أحد إلا الله. كقوله عليه الصلاة والسلام: «ورجل ذكر الله خاليًا ففاضت عيناه». (متفق عليه). «وَحَاءُ بقلب مُنب أي: ولقى الله يوم القدامة تقلب سليم منيب إليه خاضع

تالثا: قلوب مطمئنة

قال الله تعالى: ﴿ ٱلَّذِينَ مَامَنُواْ وَيَعْلَمُهِنُّ فُأُوبُهُم بذكر أللهِ ألا ينكر أللهِ تَطَمَعَ ٱلْقُلُوبُ (١٠) ٱلَّذِينَ ۚ مَامُّوا وَعَمِلُوا ٱلْفَئْلِحَتِ طُوفَى لَهُمْ وَحُسْنُ مُعَابِ» [الرعد: ٢٨- ٢٩].

قال الماوردي: فيه أربعة أوجه:

أحدها: بذكر الله بأفواههم، قاله قتادة. الثاني: بنعمة الله عليهم. الثالث: بوعد الله لهم، ذكره ابن عيسى.

الرابع: بالقرآن، قاله مجاهد.

قال ابن القيم في مدارج السالكين: «الطمانينة سكون القلب إلى الشيء وعدم اضطرابه وقلقه، ومنه الأثر المعروف: « الصدق طمأنينة والكذب ريبة"، أي: الصدق والانخفاض. بطمئن إليه قلب السامع ويجد عنده سكونا الله، والكذب بوجب له اضطرابًا وارتيابًا، ومنه قوله: (الدر ما اطمأن إليه القلب) أي: سكن إليه وزال عنه اضطرابه وقلقه. وفي

وقال سعيد بن المسيب: القلب السليم: هو ذكر الله ها هنا قولان: أحدهما: أنه ذكر العيد ريه فإنه يطمئن إليه قلبه ويسكن، فاذا اضطرب القلب وقلق فليس له ما بطمئن به سوى ذكر الله.

والقول الثاني: أن ذكر الله هاهنا القرآن وهو ذكره الذي أنزله على رسوله به طمأنينة قلوب المؤمنين، فإن القلب لا يطمئن إلا بالإيمان واليقين، ولا سبيل فإن سكون القلب وطمأنينته من يقينه، والأوهام فلا تطمئن قلوب المؤمنين إلا به، وهذا القول هو المختار، وكذلك القولان الرَّمْيَنِ نُقَيِّضٌ لَهُ مَنْيَطَانًا فَهُوَ لَهُ قَرِينٌ [الزخرف: ٣٦]، والصحيح: أن ذكره الذي أنزله على رسوله وهو كتابه من أعرض عنه: قيض له شيطانا يضله ويصده عن السبيل وهو يحسب أنه على هدى.

والقلب المطمئن بذكر الله عز وجل بورث النفس طمأنينة ورضى، قال الله تعالى « يَتَأْيَتُهُا ٱلنَّفْسُ المُطْمَيَّةُ (٣) أَرْجِعَ إِنَّى رَبِّكِ رَاضِيَةٌ مُتَضِيَّةٌ (١) وَأَدْخُلِي فِي عِنْدِي (١) وَأَدْخُلِي جَنِّي [الفجر: ٢٧-. [4"

رابعا: قلوب خاشعة تلين لذكر الله قال تعالى: ﴿ أَفْنَ شَرَّحُ أَلَّهُ صَدَّرُهُ لِلْإِسْلَيْدِ فَهُوّ عَلَىٰ نُورِ مِن زَيْهِ. فَوَيْلَ لِلْقَلْسِيَةِ فُلُونِهُم مِن ذِكْرِ اللَّهِ أُوْلَتِكَ أَنْ ضَلَل شَبِينِ ﴿ اللَّهُ نَزَّلَ أَحْسَنَ ٱلْخَدِيثِ كِنْنَا مُنْتَفِيهَا مُثَانِي لَقَشَعِرُ مِنْهُ جُلُوهُ اللَّبِينَ يَخْتَوْنَ رَجُهُمْ أَمَّ نَابِنُ جُلُودُهُمْ وَفُلُوثُهُمْ إِلَى ذِكْرِ ٱللَّهِ ذَلِكَ هُدَى اللهِ بَهْدِي بِهِ، مَن يَشَاءُ وَمَن يُصَلِل اللهُ فَمَا الله مِنْ هَادِ، [الزمر: ٢٢- ٢٣].

الخشوع في اللغة: السكون والطمأنينة

والخشوع في الشرع: خشية من الله تداخل القلوب، فتظهر آثارها على الجوارح بالانخفاض والسكون، كما هو شأن الخائف.

وقوله تعالى: «لذكر الله»، الأظهر منه أن المراد خشوع قلوبهم لاَجل ذكر الله، وهذا المعنى دل عليه قوله تعالى: «إِنَّمَا ٱلْمُزْمِئُونَ ٱلَّذِينَ إِذَا أَكُرُ الله أَمْ وَمِنَا المُعنى دل الله قوله تعالى: «إِنَّمَا ٱلْمُزْمِئُونَ ٱلَّذِينَ إِذَا أَذَكِرُ الله وَمِنْ الله المنافقة المذكور في آية الأنفال هذه، والخشية المذكورة هنا معناهما واحد.

وقال بعض العلماء: المراد بذكر الله: القرآن، وعليه فقوله: «وَمَا نَزَلُ مِنَ الحق» من عطف الشيء على نفسه مع اختلاف اللفظين، كقوله تعالى: «بَيْحَ أَمْمُ رَبِّكُ ٱلْأَعْلُ ﴿ اللَّهِ عَلَى مَوْدُ اللَّهُ اللَّهُ مَا اللَّهُ ا

وعلى هذا القول، فالآية كقوله تعالى: «ألله مَلَّا القول، فالآية كقوله تعالى: «ألله مَلَّا الْحَسَنَ لَلْمَانِ فَلَمْعُونُ مِنْهُ عَلَوْدُ لَمْ اللّهِ مُلَّالًا مُلَّانِهُمْ مَلُودُ لَمْ مُلَّا اللّهِ اللّه الله القرائل ولين الجلود والقلوب عند سماع هذا القرآن العظيم المعبر عنه بأحسن الحديث، يفسر معنى الخشوع لذكر الله، وما نزل من الحق هنا كما ذكر. (أضواء البيان).

والخشوع يكون في القلب، ويبدو أثره على البدن، في السمع والبصر والعظم والعصب، ولهذا كان رسول الله صلى الله عليه وسلم يقول في ركوع الصلاة: (اللهم لك ركعت، وبك أمنت، ولك أسلمت، خشع لك سمعي وبصري ومخي وعظمي وعصبي). صحيح مسلم.

خَامِسًا: قلوب تقية مخبِّتة متواضعة لله:
قال الله تعالى: ﴿ وَلِعَلَمُ اللَّهِ اللَّهُ اللّ

وقال رسول الله صلى الله عليه وسلم: التقوى هاهنا، وأشار إلى صدره.

قال ابن عباس: المخبتون هم المتواضعون.

وقال مجاهد: المخبت المطمئن إلى الله عز وجل، قال: والخبت: المكان المطمئن من الأرض.

وقال الأخفش: الخاشعون.

وقال إبراهيم النخعي: المصلون المخلصون. وقال الكلبي: هم الرقيقة قلوبهم.

وقد فسرت الآمة المخبتين بما ورد بعدها أنهم: « النِّينَ إِذَا ذَكِرُ أَنَّهُ وَعِلْتُ قُلُوبُهُمْ وَالْمُنْمِينَ عَلَى مَا أَصَابُهُمْ وَالْمُنْمِينَ عَلَى مَا أَصَابُهُمْ وَالْمُقِيمِي الصّلَوْق وَحَا رَزَقْتَهُمْ يُغِفُونَ » [الحج: ٣٥].

سادسًا: قلوب وجلة:

قَالَ الله تَعَالَى: ﴿ إِنَّمَا الْمُؤْمِثُونَ الَّذِينَ إِذَا ذُكِرَ اللهُ وَحِلَتَ قُلُوبُهُمْ وَإِذَا تُلِيثَ عَلَيْهُمْ وَالِنَّهُ وَأَدَّتُهُمْ إِيمَنَا وَعَلَى رَبِهِمْ يَتَوَكُلُونَ ﴿ آ اللَّذِينَ يُعِيمُونَ الصَّلَوْمَ وَمِمَّا رَزَفْتُهُمْ بُنِغِفُونَ ﴿ آ أُولَئِكَ هُمُ الْمُؤْمِثُونَ حَقًا لَهُمْ دَرَجُتُ عِندَ رَبِهِمْ وَمُغْفِرَةً وَرِزْقٌ كَرِيعٌ ﴾

[الأنفال: ٢- ٤].

قال مجاهد: «وَجِلَتْ قَلُوبُهُمْ» فرقت، أي: فزعت وخافت.

وهذه صفة المؤمن ، الذي إذا ذكر الله وجل قلبه ، أي: خاف منه ، ففعل أوامره ، وترك زواجره . كقوله تعالى: « وَالَّذِينَ إِذَا فَمَا أَنَّ فَمَا أَوْ الله وَمَل نَوْمَ مِنْ مَنْ الله وَمَل الله وَمَا الله وَمَا الله وَمَا الله وَمَا الله وَمَا الله وَلَم يُعِمُوا الله وَمَا يُعِمُوا الله وَمَا يُعِمُوا الله وَمَا يُعِمُوا الله وَمَا يَعْمُ الله وَمَا الله وَمِا الل

والحمد للة رب العالمين.

اشفاه

تشهد مديرية التضامن الاجتماعي بالشرقية، آنه قد تم إشهار فرع جمعية أنصار السنة المحمدية، بكفر صقر، تحت رقم (٣١٩٧) بتاريخ ٢٠١٤/١/٥م، وذلك طبقًا لأحكام القانون رقم ١٨٤ لسنة ٢٠٠٢م ولائحته التنفيذية.

والله ولى التوفيق

# د. مرزوق محمد مرزوق

الحمد لله والصلاة والسلام على رسول الله وبعد: لا يعرف الدواء من لا يقف على الداء، وطالب الدنيا كشارك من ماء مالح، كلما شرب منه ازداد عطشا، وقد رابنا من حمع كثيرا ويتي مشيدا وأمل يعيدا، فاصيح جمعهم بورا، ويتبانهم قبورا، وأملهم غرورا.

روى الإمام البخاري في صحيحه قال: حدثنا صدقة بن الفضل أخبرنا يحبى بن سعيد عن سفيان قال حدثني ابي عن مُنذر عن ربيع بن خثيم عن عبد الله رضى الله عنه قال: خط النبي صلى الله عليه وسلم خطا مربعاً، وخط خطا في الوسط خارجا منه، وخط خططا صغارًا إلى هذا الذي في الوسط من حانبه الذي في الوسط، وقال: هذا الإنسان، وهذا أحله محيط به أو قد أحاط به، وهذا الذي هو خارج أمله، وهذه الخطط الصغار الأعراض؛ فإن أخطأه هذا نهسه هذا، وإن أخطأه هذا نهشه هذا.

أولا: العزو (مقتصرا على الكتب السنة):

١- (صحيح البخاري (٩/٩٥٩) رقم (٢٠٥٤)، في كتاب الرقاق، باب في الأمل وطوله.ط/دار ابن كثير) ٢- والترمذي (٢٤٥٦) رقم (٢٤٥٦) في كتاب الزهد، يات أمل الإنسان وأجله (ط/دار إحياء التراث العربي - تحقيق: أحمد شباكر).

٣- وابن ماچه (١٤١٤/٢) رقم (٤٣٣١) في كتاب الزهد، باب النبة، ط/دار الفكر، تحقيق: محمد فؤاد عبدالباقي).

٤- والنسائي في السنن الكبري (٣٧٧/١٠) رقم (١١٧٦٤) كتاب الرقاق ط/دار الكتب العلمية، تحقيق: د/عبدالغفار البنداري وغيره.

ثانيا: (رجال الإسناد باختصار)

١- صدقة بن الفضل: هو المروزي الحافظ قال الذهبي في الكاشف: إمام ثبت: (الكاشف (٥٠٢/١) ط١/دار القيلة).

٧- يحيى بن سعيد: هو ابن فروخ -بفتح الفاء وتشديد الراء المضمومة وسكون الواو- أبو سعيد القطان البصري، ثقة متقن حافظ، إمام قدوة، من كبار التاسعة، مات سنة ثمان وتسعين وله ثمان وسبعون

(تقريب التهذيب (١/٥٥٦/١) ط١/دار الرشيد).

فائدة:

معنى قول الحافظ: «من التاسعة «: هي الطبقة الصغرى من أتباع التابعين كالشافعي الإمام فهو منها أيضا.

 سفيان: هو ابن سعيد بن مسروق الثوري أبو عبد الله الكوفي، ثقة حافظ، فقيه عابد، إمام حجة من رءوس الطبقة السابعة، وكان ربما دلس، مات سنة إحدى وستين وله أربع وستون (تقريب التهذيب (1/5737).

#### فائدتان

- معنى قول الحافظ من السابعة: أي من كبار أتباع التابعين. (انظر: مقدمة التقريب).
- الجواب عن قول الحافظ عن سفيان "ربما دلس" ومع ذلك يخرج له البخاري: قسَّم الحافظ المدلسين إلى خمسة طبقات وذكر اتفاق العلماء على قبول أصحاب الطبقة الأولى والثانية، وبدأ الخلاف من بداية الطبقة الثالثة، والحمد لله، فقد صنف سفيان الثوري رحمه الله على أنه من أصحاب الطبقة الثانية فقال: "من احتمل الأئمة تدليسه، وأخرجوا له في الصحيح لإمامته وقلة تدليسه في جنب ما روى كالثوري". (طبقات المدلسين (ص ١٣) ط١/ مكتبة المنار).

 ابو سفیان: هو سعید بن مسروق الثوري ثقة مات سنة ست وعشرين وقيل بعدها (تقريب التهذيب (1/PATT ...

٥- منذر: يضم الميم وسكون النون وكسر الذال المعجمة بعدها راء ابن يعلى الثوري، الكوفي ويقال (المنذر) ابن بعلى الثوري ثقة (تقريب التهذيب (1/3115).

٦- ربيع بن خثيم: وقيل: الربيع بن خثيم -بضم المعجمة وفتح المثلثة- ابن عائد بن عبد الله الثوري أبو يزيد الكوفي ثقة عابد مخضرم من الثانية، قال له ابن مسعود: (لو رآك رسول الله صلى الله عليه وسلم لأحبك). مات سنة إحدى وقبل ثلاث وستين (تقريب

التوثيد < ١٧ ح

التهذيب ج ١ ص ١٨٨٣).

معنى قول الحافظ: "مخضرم من الثانية" أنه عاصر رسول الله صلى الله عليه وسلم، إلا أنه لم يسلم إلا بعد موته، وعليه فهو ليس بصحابي، ويعد من كبار التابعين وهم أصحاب الطبقة الثانية.

٧- وعبد الله: هو ابن مسعود الصحابي الجليل
 (انظر ترجمته في حلية الأولياء لأبي نعيم ١٧٤/١)
 وغيره من كتب تراجم الصحابة).

فائدة على كتاب التقريب:

قسم الحافظ الرواة إلى اثنتي عشرة مرتبة واثنتي عشرة طبقة، أما المراتب فحسب درجة توثيقهم، فبدأ بالصحابة طبعًا، ثم من أكد توثيقهم كان يقول: أوثق الناس، ثم بمن تفرد بصفة كان يقول: ثقة.. وهكذا تقل درجة التوثيق ونحن نسير إلى أن انتهى إلى المرتبة الثانية عشرة، وهو من أطلق عليه اسم الكذب والوضع، وأما الطبقات فبحسب ترتيبهم الزمني، وليس لكل طبقة مدة زمنية متساوية مع التي بعدها وليس لكل طبقة مدة زمنية متساوية مع التي بعدها الصحابة ثم كبار التابعين ثم.. وهكذا (انظر تقريب التهذيب ٧٠ و٢٠).

ثالثا: (الشرح)

١- قوله: (خط النبي خطأ مربعاً): الظاهر أنه كان بيده المباركة على الأرض. قال الطيبي [رحمه الله]: المراد بالخط الرسم والشكل أي رسم شكلا مربعا. (مرقاة المفاتيح (٤٥٢/٩) ط١/دار الكتب العلمية).

الموسط خُطًا في الوسط خَارِجًا منه): أي خارجًا منه): أي خارجًا من المربع، (وخط خططاً) بضم الخاء المعجمة والطاء الأولى للأكثر، وجوّز فتح الطاء، أي خطوطاً (صغاراً) جمع صغيرة (إلى هذا) أي متوجهة ومائلة ومنتهية إلى هذا الخط (الذي في الوسط من جانبه الذي في الوسط) أي: من جانبيه اللذين في الوسط، فالمراد بالمفرد الجنس، ولا يراد به جهة واحدة من جهتى الخط. (انظر: مرقاة المفاتيح (٢٠٩٩).

٣- قوله صلّى الله عليه وسلّم: (هذا الإنسان): مبتدأ وخبر اي: هذا الخط الذي في الوسط (قبل أن يخرج ويمتد خارج المربع) هو الإنسان على سبيل التمثيل (وهذا اجله محيط به) إشارة إلى المربع (أو) (قد أحاط به) بالشك من الراوي، (وهذا) الخط المستطيل المنفرد (الذي هو خارج) من وسط الخط المربع (أمله، وهذه الخطط) (الصغار): أي الشطبات التي في الخط المربع من وسط المربع من أسفله أو من أسفله وأعلاه هي: (الإعراض) بالعين المهملة والضاد المعجمة أي:

الآفات العارضة له كمرض أو فقد مال أو غيرهما، أو المراد بالخطوط المثال لا عدد مخصوص معين. «انظر: إرشاد الساري للقسطلاني (٢٣٩/٩».

خُ- قوله: (فإن أخطأه هذا): أي آحد الأعراض (نهشه) بمعجمة، وقيل بسين مهملة: أي أصابه وعضه. (هذا) أي عرض آخر. وعبر عن الإصابة بالنهش وهو لدغ ذات السم، مبالغة في المضرة (وإن آخطأه هذا) أي عرض آخر (نهشه هذا) أي: عرض آخر وهلم جراً إلى انقضاء الأجل وعدم انتهاء الأمل «انظر: مرقاة المفاتيح (٥٢/٩)».

#### رابعا: يزرياض العديث

إن المرء من يوم أن يولد الى يوم أن يموت وهو عرضة للمصائب والأنكاد قال تعالى: «لقد خلقنا الإنسان في

وما أجمل قول من قال: ألم تروا مصارع من كان قبلكم، كيف استدرجتهم الدنيا بزخارفها، ثم تركتهم وقد تخلت عنهم، فهم في حيرة وظلمة، تركوا العيال والأموال، سكنوا القبور وقد تخلت عنهم الدور، صاروا ترابًا باليًا، وكان الله عز وجل لهم ناهيًا، قال تعالى: (فَلاَ تَغُرُنُكُمُ الْحِياةُ الدُّنيَا وَلاَ يَغْرُنُكُم بالله الْغَرُورُ إِنَّ الشَّيْطَانَ لَكُمْ عَدُوً فَاتَّخِذُوهُ عَدُواً إِنْماً يَدْعُو حِزْبَهُ لِيكُونُوا مِنْ أَصْحَابِ السَّعيرِ).

ننكى على الدنيا وما من معشر

جمعتهم الدنيا فلم يتفرقوا

أس الأكاسرة الجبابرة الألى

كنزوا الكنوز فما بقين ولا بقوا

فإن قيل ما السبب في حب الدنيا والتكالب عليها مع كثرة أنكادها، فالجواب: قلة المعرفة بها وبما يجب نحهها.

ولقد أخبرنا حبيبنا صلى الله عليه وسلم في حديثنا هذا بأصل الداء، فضرب مثلاً للإنسان بأنه نقطة أو خط وسط مربع محيط به هو أجله، وخط خارج من هذا الإنسان، ويمتد خارج المربع هو أمله، والمربع هو الأجل المقدّر والذي يقطع ذلك الأمل الطويل، فكان أصل الداء هو عدم تقدير الأمور حق قدرها.

إن الإنسان بفطرته يحب الحياة ويحرص على الرزق الذي هو مطلق ما ينتفع به، وهو مأمور بذلك شرعاً، كما قال الرسول صلى الله عليه وسلم: «احرص على ما ينفعك واستعن بالله ولا تعجز، وإن أصابك شيء فلا تقل: لو أني فعلت كان كذا وكذا، ولكن قل: قدر الله وما شاء فعل، فإن لو تفتح عمل الشيطان [مسلم

إلا أن المؤمن يعلم يقيناً أن الذي يهب له الحياة ويمد

له في العمر، هو الله، وأن الذي ينزع منه هذه الحياة هو الله، وأن سعيه للرزق محكوم بمشيئة الله، فإن كان الأمر كذلك وكان الداء كما أسلفنا فما هو الدو اء؟

إن قصر الأمل بضوابطه الشرعية (والتي أشرنا إليها من خلال حديث مسلم المتقدم ويأتى مزيد توضيح لها في الفوائد والتطبيقات) هو جزء من علاج الداء. يقول الشيخ حافظ حكمي رحمه الله: «إن المقصود الأعظم (من قصر الأمل): التأهب للموت قبل نزوله، والاستعداد لما بعده قبل حصوله، والمبادرة بالعمل الصالح، والسعى النافع قبل دهوم البلاء وحلوله؛ يا أيُّهذا الذي قد غرَّه الأمل إذ هو الفيصل بين هذه الدار وبين دار القرار، وهو الفصل بين ساعة العمل والجزاء عليه، والحد الفارق - الا ترى أنما الدنيا وزينتها بن أوان تقديم الزاد والقدوم عليه؛ إذ ليس بعده لأحد من مستعتب ولا اعتذار، ولا زيادة في الحسنات ولا نقص من السيئات، ولا حيلة ولا افتداء ولا المرء يشقى بما يسعى لوارته درهم ولا دينار، ولا مقعد ولا منزل إلا القير، وهو إما روضة من رياض الجنة أو حفرة من حفر النار إلى يوم البعث والجزاء وجمع الأولين والآخرين وأهل السموات والأرضين والموقف الطويل بين يدي القوى المتن...، قال الله تعالى: (حتى إذا جاء أحدهم الموت قال رب ارجعون لعلى أعمل صالحا فيما تركت كلا إنها كلمة هو قائلها ومن ورائهم برزخ إلى يوم يبعثون) [المؤمنون: ٩٩ - ١٠٠] الآيات. (معارج القبول (٧٠٨/٢)، ط/دار ابن القيم).

#### خامسا: السلف وطول الأمل

لقد بلغ قصر الأمل بالسلف الصالح مبلغا عظيمًا، ولولا النقل الصحيح لقلنا: هذا ضرب من الخيال أو شيء محال، ومن ذلك:

روى الامام أبو بكر ابن الدنيا بسنده في (قصر الأمل)، ط٢/دار ابن حزم، تحقيق: محمد خير:

- عن شريك بن عبد الله في تفسير قوله عز وجل: (فتنتم أنفسكم) قال: بالشهوات واللذات. وتربصتم (قال: بالتوبة) وارتبتم (قال: شككتم) حتى جاء أمر الله (قال: الموت) وغركم بالله الغرور). (قصر الأمل .(111

- وعن عبد الرحمن بن يزيد - وكان له حظ من دين به.(ص ٢٦٢). وعقل - قال لبعض أصحابه: أبا فلأن، أخبرني عن حالك التي أنت عليها، أترضاها للموت؟ قال: لا. قال: فهل أزمعت التحويل إلى حال ترضاها للموت؟ قال: لا والله، ما تاقت نفسى إلى ذلك بعد، قال: فهل بعد الموت دار فيها معتمل قال: لا. قال: فهل تامن أن بأتبك الموت وأنت على حالك هذه قال: لا. قال: ما

رأيت مثل هذه حالا رضى بها وأقام عليها - أحسيه قال - عاقل. (قصر الأمل ص ٧٠).

- وعن يزيد الرقاشي أنه قال: "إلى متى نقول: غدا أفعل كذا، وبعد غد أفعل كذا، وإذا أفطرت فعلت كذا، وإذا قدمتُ من سفري فعلتُ كذا! أغفلتُ سفرك البعيد، ونسبت ملك الموت؛ أما عُلمت أن مُلك الموت غيرً مُنتظر بك أملك الطويل؛ أما علمت أن الموت غاية كل حيَّ، أيها المغتر بشيابه، أيها المغتر يطول عمره، ثم يبكى حتى يبِّل عمامته!» (انظر: قصر الأمل(٧١».

- وعن ابن أبي عمرة قال:

ودون ما يأمل التنغيض والأحل

كمنزل الركب دارا ثمة ارتحلوا

إلى أن قال:

والقبر وارث ما يسعى له الرحل

(قصر الأمل: ص ٧٣).

- ويقول أبن الجوزي (في صفة الصفوة، ط٢/دار المعرفة (٤/٤٣»:

كانت عُفيرة العابدة لا تضعُ جنبها إلى الأرض في ليل، وتقول: «أَخَافَ أَنْ أَوْخَذَ عَلَى غَرَّةَ وَأَنَا نَائَمَةَ»!! ِ - وعن الربيع بن عبدالرحمن قال: "قطعتنا غفلة الآمال عن مبادرة الآجال، فنحن في الدنيا حياري... إلى أن قال: إن تُحسن أنها المرء يُحسَن إليك، وإن تسئ فعلى نفسك بالعَّتُب فارحع، فقد بين وأعذر وأنذر، فما للناس على الله حُجَّة بعد الرسل، وكان الله عزيزا حكيم .. (٣/٤٥٣).

- وفي كتاب الزهد لابن حنبل رحمه الله ط٢/ تحقيق: عبدالعلى عبدالحميد:

- كان الحسن البصري - رحمه الله - يقول: «ما أكثر عبدٌ ذكر الموت إلا رُئي ذلك في عمله، ولا طال امل عبد قط إلا أساء العمل». (ص ٢٣٩).

- وعن عطاء الأزرق قال: سمعت رجلا سال الحسن كيف أنت؟ كيف حالك؟ قال: يأشر حال، وما حال من أصبح وأمسى ينتظر الموت لا يدري ما يفعل الله

- وروى البيهقي في الزهد الكبير، ط٣: مؤسسة الكتب الثقافية -، تحقيق: عامر أحمد حيدر بسنده عن منازل بن سعيد يقول: صلبنا خلف جنازة فيها داود الطائي وهو لا يراني خلفه، فقال: أوه (ومن ورائهم برزخ إلى يوم يبعثون)، ثم قال لنفسه: يا داود من خاف الوعيد قصر عليه البعيد، ومن طال

أمله قصر عمله، وكل ما هو آت قريب. واعلم يا داود ان كل شيء يشغلك عن ربك فهو عليك مشئوم، واعلم يا داود أن أهل الدنيا جميعًا من أهل القبور إنما يندمون على ما يخلفون ويفرحون بما يقدمون فبما عليه أهل الدنيا يقتتلون فيه يتنافسون، وعليه عند القضاء يختصمون، ثم نظر إليَّ، فقال لو: علمت أنك خلفي لم أنطق بحرف.

- ويسنده عن عبدالله بن المعتز أنه أنشد فقال: الدهر مُعلى وأمال الفتى حُدْد

#### تزيد اماله والدهر يغنيها

ليل وصبح وأجال مقدورة تمضي

#### ونمضى وتطوينا ونطويها

- ويفسر ابن رجب في (جامع العلوم والحكم في شرح خمسين حديثا من جوامع الكلم، لابن رجب ط٧/مؤسسة الرسالة، تحقيق: شعيب الأرناءوط/ إبراهيم باجس) معنى قصر الأمل فيقول: قال داود الطائي: سالت عطوان بن عمرو التيمي قلت: ما قصر الأمل قال: ما بين تردد النفس، وكان محمد بن واسع أذا أراد أن ينام قال لأهله: أستودعكم الله، فلعلها أن تكون منيتي لا أقوم منها. وكان هذا دأبه إذا أراد النوم. وقال عون بن عبدالله: ما أنزل الموت كنه منزلته مَن عَدُ عُدا من أجله؛ كم من مستقبل يوما لا الأجل ومسيره لبغضتم الأمل وغروره، وكان يقول: إن من أنفع أيام المؤمن له في الدنيا ما ظن أنه لا يدركه!

#### سادسا: ما يستفاد من الحديث:

- في الحديث إشارة إلى الحض على قصر الأمل والاستعداد لبغتة الأجل. وعبر بالنهش وهو لدغ ذات السم مبالغة في الإصابة والإهلاك. (الفتح ١٨٧/١١).

- الخطوط المذكورة بجوار الخط الطويل الخارج إنما هي على سبيل المثال، لا أن المراد انحصارها في عدد معين، والحاصل أن من لم يمت بالسيف مات بالأجل. (الفتح ١٨٧/١١).

- مَنْ قَصُر آمَلُهُ زَهْدَ وَمِنْ طُالَ آمَلَهُ كَسَلُ عَنِ الطَّاعَةِ وَقَسَا قَلْبِهِ، قَالَ تَعَالَى: (فطال عَلَيْهِم الأَمد فقست قَلْوِيهِم)، وقيل: مَنْ قَصْر آمَلُهُ قَلْ هَمُهُ وَتَنُورَ قَلْبَهُ؛ لِأَنَّهُ إِذَا اسْتَحْضَر آلَوْت اجْتَهْدَ فِي الطَّاعَة وقل همه ورضَى بالقَليل، (انظر الفتح (٢٣٧/١١)»

- طول الأمل فيما يتعلق باعمال الآخرة أمر مطلوب، وفيه ينقل ابن حجر عن ابن الجوزي رحمهما

الله قوله: الْأَصَلُ مَذْمُومُ لِلنَّاسِ إِلَّا لِلَّعُلَمَاءِ، فَلَوَلَا أَمْلُهُمْ لَمَا صَنَّفُوا وَلَا الَّقُوا. (فتح الباري لابن حجر 177/١١).

قُلت: وكذلك طول الأمل بالنسبة لأعمال الدنيا المتعدي نفعها للغير والتي لا تؤثر على القلب بالسلب فهي تعد من الأمل المحمود؛ لأن الإنسان يؤجر عليها.

لَعْدُ مِنْ الْأَصْلُ الْمُعْسُولَةِ لَنَّ لَا الْأَمْلُ مَعْنَاهُ تَرِكُ الْعَمْلُ، وَهِذَا خَطْنَاهُ تَرِكُ الْعَمْلُ، وهذا خطأ، والصواب كما قال ابن حجر رحمه الله: وَفِي الْأَمْلُ مَا تَهَنِّي أَحَدُ بِعَيْشٍ، وَلاَ طَابَتُ نَفْسُهُ أَنْ يَشُرَعَ فِي عَمْلٍ مِنْ أَعْمَالِ اللهُ نَيْلًا الْأَنْمُلُ مَا لَكُونَ مَعْمُالٍ فِيهِ (فَتَحَ الباري الدُنْيَا، وَإِنْمَا الْمُذْمُومُ مِنْهُ الاستِرْسَالُ فِيهِ (فَتَحَ الباري لابن حجر (۲۳۷/۱۱).

#### وحتاما

علينا الأن أحبتي في الله أن نتوب توبة عامة، ثم أن ننوي نية عامة بالتمسك بكتاب الله وسنة رسول الله، وأختم بكلام مستفاد من كلام ابن أبي الدنيا في (قصر الأمل) عن عبيدالله بن شميط بن عجلان قال: "سمعت أبي يقول: "إن المؤمن يقول لنفسه: إنما هي أيام ثلاثة، فقد مضي أمس بما فيه، وغدًا أمل لعلك لا تدركه، وبينهما يومًا وليلة تخترم فيه أنفس كثيرة، لعلك المحترم فيها، ومع ذلك قد حَمَلتَ على قلبك الضعيف هم السنين والأزمنة، وهم الغلاء والرخص، وهم الشتاء قبل أن يجيء الشتاء، وهمُّ الصيف قبل أن يجيءُ الصيف، فماذا أبقيت من قلبك الضعيف لأخرته الكل يوم ينقص من أجلك وأنت لا تحزن، وكل يوم تستوفى رزقك وأنت لا تحزن، طالت أمالكم، فجددتم منازلكم من الدنيا، وطنيتم منها معايشكم، وتلذذتم فيها بطيب الطعام، ولين اللباس، كانكم للدنيا خلقتُم! أو لا تعلمون أن الموت أمامكم؟

أيها المغترُّ بصحته، أما رأيت ميتًا قط من غير سَقَمَّ أيها المغتر بطول المهلة، أما رأيت مأخوذًا قط من غير عُدَّةً إنك لو فكرت في طول عمرك، لنسيت ما قد تقدَّم من لذاتك، أبالصحة تغترُون؟! أم بطول العافية تمرحون؟ أم للموت تأمنون؟ أم على ملك الموت تحتربُون؟ إن ملك الموت إذا جاء لم يمنعه منك ثروة مالك، ولا كثرة احتشادك، أما علمت أن ساعة الموت ذات كَرْب وغُصَص وندامة على التفريط، رحم الله عبدًا نظر لنفسه قبل نزول الموت (ص٨٥).

اللهم إن نعوذ بك من دنيا تمنع خير الآخرة، ونعوذ بك من حياة تمنع خير الممات، ونعوذ بك من أمل يمنع خير العمل، والحمد لله رب العالمين.

### والأخرة اللحم، الفضل طعام الدنيا والأخرة اللحم،

الحديث لا يصبح: آخرجه العقيلي في «الضعفاء الكبير» (٣/٨٥) (ح١٢٦٤) من حديث ربيعة بن كعب مرفوعًا، وفيه عمرو بن بكر السُّكسكيُّ، قال العقيلي: «حديثه غير محفوظ، ولا يعرف إلا به، ولا يثبت في هذا المتن عن النبي صلى الله عليه وسلم شيء». قال ابن حبان في «المجروحين» (٧٨/٢): «يروي عن الثقات الأوابد والطامات التي لا يشك من هذا الشأن صناعته أنها معمولة أو مقلوبة؛ لا يحل الاحتجاج به». وقال الحافظ ابن حجر في «التقريب» (۲۹/۲): «متروك».

٧٠١- «أَمَارُةُ الْسُلِمِينَ وَالصَّدِّيقِينَ وَالشُّهَدَاءِ وَالصَّالِحِينَ الْبَشَاشَةُ إِذَا تَزْاوَرُوا، وَالْمُصَافَحَةُ وَالتُّرْحِيبُ إِذَا

الحديث لا يصح: آخرجه ابن حبان في «المجروحين» (٧٩/٢) وأورده النهبي في «الميزان» (٣٤٨/٣)، وجعله من مناكير عمرو بن بكر السكسكي عن ابن جريج، وقال: «واه، من حديث جابر مرفوعًا.

٣٠٧ - «مَن تَصْرُع لَصَاحِبِ بِنِيا وَضَعِ بِلِلْكَ نَصْفُ بِينِه، وَمَن أَتَى طَعَامَ قَوْمَ لَمْ يُدْعَ إِلَيْهِ مَلَأَ اللَّهُ عَزَّ وَجَلُ بَطْنَهُ نَارُا حَتَّى يَقْضِي بَيْنِ النَّاسِ يَوْمُ الْقِيَامَةِ.

الحديث لا يصبح: أخرجه الحافظ الذهبي في «الميزان» (٣٤٨/٣) من حديث أبي هريرة مرفوعًا، وجعله من طامات عمرو بن بكر.

## ٢٠٣- ، اقْتُلُوا الْوَرْغُ، وَلُوْ فِي جُوفِ الْكَعْبَةِ».

الحديث لا يصح: أخرجه الحافظ الطبراني في «الأوسط» (١٦٣/٧) (ح٢٩٧٣) من حديث عطاء عن ابن عباس مرفوعًا، وقال: «لم يرو هذا الحديث عن عطاء إلا عمر بن قيس»، وهو علته، قال الإمام البخاري في «الضعفاء الصغير» (٢٤٩): «عمر بن قيس منكر الحديث عن عطاء، قال يحيى القطان؛ كنت قاعدًا في المسجد ليلة وعمر بن قيس يحدّث، قال يحيى: سمعته يحدث عن عطاء، عن عبيد بن عمير في دية اليهودي والنصراني أعاجيب. ونقل الذهبي في «الميزان» (٦١٨٧/٢١٨/٣) اقوال ائمة الجرح والتعديل فيه فقال: تركه أحمد والنسائي والدارقطني، وقال يحيى: ليس بثقة، وقال أحمد أيضًا: أحاديث بواطيل. اهـ.

قلت: «الوَزَغُ: جمع وَزَغة، وهي التي يقال لها: البُّرْص».

\* ٢٠٠ و أَمَرُ أَنْ يَتَخِذَ زَوْجَ حَمَام، يَنْكُرُ اللَّهَ عَزُّ وَجَلَّ عِنْدَ هَدِيلِهِ». الحديث لا يصح: أخرجه ابن السني في «عمل اليوم والليلة، من حديث معاذ بن جبل رضي الله عنه أن عليًا رضي الله عنه شكا إلى رسول الله صلى الله عليه وسلم الوحشة فأمره أن يتخذ زوج حمام.. الحديث، وعلته الحسين بن علوان، قال يحيى بن معين في رواية أبي خالد الدقاق (٣٧): «الحسين بن علوان ليس بثقة»، قال ابن أبي حاتم في «الجرح والتعديل» (٣/٦١/٣): «قرئ على العباس بن محمد الدوري عن يحيى بن معين قال: الحسين بن علوان كذاب، سمعت أبي يقول: هو

واه ضعيف متروك الحديث. اهـ.

الحديث لا يصح: أخرجه أبو نعيم في «الحلية» (١٩٢/٣) قال: حدثنا يوسف بن إبراهيم السهمي الجرجاني حدثنا علي بن محمد القزويني، حدثنا داود بن سليمان القزاز، حدثنا علي بن موسى الرضا، حدثني أبي عن أبيه جعفر عن أبيه محمد بن علي عن أبيه الحسين بن علي عن أبيه علي بن أبي طالب مرفوعًا، قال أبو نعيم: «هذا حديث غريب لم نكتبه إلا بهذا الإسناد، وعلته داود بن سليمان، ذكره الذهبي في «الميزان» (٢٩٠٨/٨/٣) قال: «كذّبه يحيى بن معين ولم يعرفه أبو حاتم، وبكل حال فهو شيخ كذاب له نسخة موضوعة عن عليّ الرضا».

وتابع هذا الكذاب الوضاع كذابٌ وضاعٌ آخر هو عبد الله بن أحمد بن عامر الطائي عن أبيه عن علي بن موسى الرضا به، كذا في «العوالي» (٢/٣٩٠/١) للشيرازي، ذكره الذهبي في «الميزان» (٢/٣٩٠/٢) قال: عبد الله بن أحمد بن عامر عن أبيه عن علي الرضا، عن آبائه بتلك النسخة الموضوعة الباطلة ما تنفك عن وضعه أو وضع أبيه، فهذه المتابعة لا تزيد الحديث إلا وهنًا على وهن كما هو مقرر عند علماء الصنعة.

٢٠٦- «الجيزةُ رَوْضةُ من رياض الجنَّة، وَمِصْرُ خَزَائنُ اللهِ في أَرْضِه».

الحديث لا يصح: أورده الحافظ السخاوي في «المقاصد» (ح٣٧٧) وقال: «قال شيخنا هو كذب موضوع، وهو في نسخة نبيط الموضوعة». اهـ.

٧٠٧ - «يَكُونُ في آخر الزِّمَانِ عُبَّادٌ جُهَّالٌ وَقُرًّاءُ فَسَقَةً».

الحديث لا يصح: أخرجه الحاكم في «المستدرك» (٣١٥/٤) من طريق يوسف بن عطية عن ثابت عن أنس مرفوعًا، قال الحافظ الذهبي في «التلخيص»: «يوسف هالك»، وقال في «الميزان» (٩٨٧٧/٤٦٨/٤): «يوسف بن عطية البصري الصفار مولى الأنصار عن قتادة وثابت مجمع على ضعفه، وقال النسائي: متروك، وقال يحيى: ليس بشيء، وقال البخاري: منكر الحديث».

٢٠٨- ﴿إِذَا مَرِضَ الْعَبْدُ ثَالِثُهُ آيُّامِ خَرَجَ مِنْ ذُنُوبِهِ كَيُوْمِ وَلَدَتْهُ أُمَّهِ ﴾.

الحديث أخرجه ابن عدي في «الكامل» (٢٤١/١) (٧٢/٧٢) من طريق إبراهيم بن الحكم بن أبان عن أبيه عن عكرمة عن أنس مرفوعًا، وقال: ولإبراهيم بن الحكم غير هذا الحديث عن أبيه، وبالأؤه مما نكروه أنه كان يوصل المراسيل عن أبيه، وعامة ما يرويه لا يُتابع عليه، وأخرج عن يحيى بن معين أنه ليس بشيء. وقال النسائي في «المتروكين» (١٢): «إبراهيم بن الحكم بن أبان متروك الحديث».

٢٠٩ «إنَّ الله عَنَّ وجَلَّ يُبْغِضُ كُلُّ جَعْظَرِيَّ جَوُاظٍ، سَخُابٍ فِي الأَسْوَاق، جِنْفَةِ اللَّيْلِ، حِمَارِ النَّهَارِ عَالمٍ بالدُّنْيا
 حاهل بالآخرة».

الحديث لا يصح: أخرجه ابن حبان (١٩٥٧ - موارد) من طريق عبد الله بن سعيد بن أبي هند، عن أبيه، عن أبي هريرة مرفوعًا، وفيه علة خفية، وهي الإرسال الخفي؛ حيث قال الحافظ ابن أبي حاتم في «المراسيل» (٢٦٧) سمعت أبي يقول: «سعيد بن أبي هند لم يلق أبا هريرة»، وهذا الحديث كان قد صححه الشيخ الألباني رحمه الله في «الصحيحة» (ح١٩٥) وقال: «سنده صحيح رجاله كلهم ثقات»، وعندما تبينت له العلة، قال رحمه الله في «تراجع العلامة الألباني» (ح١٣٤): «فلم أستجز لنفسي إبقاءه في «الصحيح» بعد ظهور هذه العلة»، قلت: وهذا لا ينقص من قدر شيخنا رحمه الله، بل هذا يزيده محبة في قلوب طالبي الحق.



مَا أَوْ مَانَانُ يَسْتَعُونُ مِا فَإِنْهَا لَا هَمَّى الْأَهْمَدُو وَلَكُونَ مِنْ مُولِكُونَ مُنْكُورٍ ) [الحج: 21]، (وَجَعَلَ لَكُمُ النَّمْعَ وَالْأَبْصَدُو وَالْأَنْدِدَةُ لَعَلَكُمْ مَنْكُرُونَ ) (النحل: ٧٨).

ولا تستقيم إنسانية الإنسان، ولا تصلُحُ حياتُه إلا بالإيمان والعمل الصالح: (إِنَّ حَياتُه إلا بالإيمان والعمل الصالح: (إِنَّ اللَّهِيَّ الْمُنْفِيَّةُ أَجْرُ مِنْ

أَحْسَلُ عَمَلًا ) [الكهف: ٣٠].

وهو -أي: الإنسان- إن تخلَّى عن ذلك فهو كمثل الحمار يحمل أسفارًا، وكمثل الكلب إن تحمل عليه بلهث أو تتركه يلهث.

إن الإنسان الصالح هو إنسانُ الإيمان والأخلاق، والقيم والمبادئ، والشرف والفضيلة، والكرامة والنزاهة، والصدق والاستقامة والمسؤولية.

#### خطأ النظرة المادية للعالم:

العقلُ الإنسانيُ وحدَه -أيها الإخوة في الله- لا يستطيعُ أن يستقل بالقرارات الصحيحة والأحكام الصائبة: (رَبُو الصَّائِيةِ النِّيقُ الْمُؤْمَمُ السَّيْتِ السَّيْقُ وَالْأَرْضُ الْمُؤْمَمُ السَّيْتِ السَّيْقُ وَالْأَرْضُ الْمُؤْمِنُونِ: ١٧]؛ ذلكم أن الإنسان ذو نزعات نفعية ضيقة؛ بل الإنسان ذو نزعات نفعية ضيقة؛ بل إنه بعقله واستبداره وهواه يُحاول أن يعتصب ما يستطيعُ اغتصابه، وينهب ما يقدرُ على انتهابه.

الإنسان بعقله المُجرَد، وهواه الطاغي تجلَّى وتجسد في كثير من مظاهر حضارة اليوم، فلا اعتراف بعالم الغيب، ولا بما وراء الطبيعة -حما يُعبرون-، وإنما هو العالمُ المحسوسُ المنظورُ ولا شيء غيرُه.

بل لقد جعلوا الإنسان هو الصانع لقيمه، فاتَخذَ لنفسه نهجًا ومسارًا ابتَعدَ فيه عن الدين والإيمان، وما جاءَت به الرُسُل وتنزلَت به الكتب، حتى قالوا: لا توجد حقائقُ ثابتةُ للعدل والحرية، ولا معاييرُ ضابطةُ للأخلاق والمصالح، ولكنها النسبية القاتلة، فلا عداوات وصداقات، ولا صدق في العلاقات؛ بل هي مصالحُ الأقوى، وأحكام

#### مفية طفيان النظرة المادية:

معاشر الأحبّة: بسبب تحكيم العقل -بل تحكيم فيها الأغنّى.

الهوى - ضعُفَت القيم، وطغت النظرةُ المادية؛ بل برزت العنصريات، وتجسدت العصبيات. وإنك لترى المنتسبُ للتقدم والعلم وهو يحملُ التعصب المقيت للونه وقوميته رغم ما حققه من تقدُم مادي، بل لقد حاربُ الدينَ والتدينُ، حتى أصبحُ أسيرًا للماديات والمحسوسات، فحقق فيها نجاحًا لا يُنكر، ولكنه فشل في الحفاظ على كرامةِ البشر من غير أجناسهم وقومياتهم.

بل لقد عُوْلُوا الحروب والصراعات والتظالم، ولسوف يكون الوضعُ أكثر حدةً، وأشد قسوة، وأقسى وحشيةً، كلما تعاظمَت وسائلٌ قوته وأدواته في جشع المادة، واستعظام القوة، ولقد تضاعف تعداد الضعفاء والبؤساء من ملايين التَّكلَى، والجوعَى، والعُراة، والمرضى،

والمعدمين.

وإنك لترى المخترع في اختراعه، والمُكتشف في اكتشافه، والصانع في صناعته يهدف نفع الناس في ميادين الطعام والغذاء والكساء والدواء من أجل مزيد من الصحة والعافية والسلامة، غير أن معاملهم هذه ومُختبراتهم ومصانعهم هي التي تُنتجُ -وبشكل أكبر وأفظع واثرى- تنتجُ الغازات السامة القاتلة، والأسلحة الفتاكة المدمرة، وهي التي تُهدد بالحروب الجرثومية، والكيميائية، والنووية. وسباق التسلح لا سقف له ولا حدود، وصدق الله العلي العظيم: (بَعَلُونَ طَهُونَ مُنْهُونَ الْهُونَ اللهُ العلي العظيم: (بَعَلُونَ طَهُونَ الْهُونَ الْهُونَ الْهُونَ اللهُ العلي العظيم: (بَعَلُونَ طَهُونَ الْهُونَ الْهُونَ اللهُ العلي العظيم: (بَعَلُونَ طَهُونَ الْهُونَ الْهُونَ الْهُونَ اللهُ العلي العظيم: (بَعَلُونَ طَهُونَ الْهُونَ اللهُ العلي العظيم: (المَلُونَ اللهُ العلي العظيم المَلُونَ اللهُ العلي العظيم إلى الروم: ٧]، (ولا يَرَالُ اللّهِ مَنْ اللهُ العلي العظيم المَلْعُونَ اللهُ العلي العظيم المَلْعُونَ اللهُ العلي العظيم المَلْعَالَ اللهُ العلي العظيم المَلْعُونَ اللهُ العلي العظيم المَلْعُونَ اللهُ العلي العظيم المَلْعُونَ اللهُ العلي العظيم المَلْعُونَ اللهُ العلي العظيم المَلْعَلَمُ اللهُ العلي العظيم المَلْعَالَمُ اللهُ العلي العلي العظيم المَلْعَالَمُ العَلْمَةُ اللهُ عَلَيْ اللهُ العلي ال

#### القراغ العلوم من الإيمان والقيم مؤذن بالهلاك:

معاشر المسلمين: إن إفراغ العلوم من الإيمان والقيم والمُثُل العُليا أصاب دُنيا هذا العصر بالغُقم والانحطاط، وأوصل إلى الطريق المسدود، فالحرية لا حدود لها، والعدل لا ضابط له، والمصالح لا معايير لها، والغاية تُدر الهسطة!

وما كان ذلك -وربكم- إلا بسبب قيام هذه القيم على الفصل بين العلم والإيمان، والدين والحياة، والعلوم والأخلاق، فلا صداقات ولا عداوات، ولكن مصالح يُديرُها الأقوى، ويتحكم فيها الأغنى.

الأظلم، وهوى الأطغى.

فالعلمُ فروضٌ ونظريَاتٌ وظواهِرٌ لا شَأَنَ لها بالقيم، وتكون القاصمة حين يتقرّر أنه لا علاقة لها بالدين والحياة.

#### الارتباط الوثيق بين الإيمان والعياة:

أيها العقلاء: العلمُ من غير دين فاقدُ البصيرة، بل هو وحشُ ضار يُهلكُ الحرثُ والنسل، والنسل، والإنسانُ من غير إيمان حيوانُ بهيمٌ، مفترسُ شرسُ: (وَإِذَا قُلِّقُ صَكِي فِي ٱلْأَرْضِ لِنُفِيدَ فِهَا وَنُهُلكَ الْمُرْضِ لِنُفِيدَ فِهَا وَنُهُلكَ الْمُرْضِ لِنُفِيدَ فِهَا وَنُهُلكَ الْمُرْضِ لِنُفِيدَ فِهَا وَنُهُلكَ الْمُرْضِ لِنُفِيدَ فِهَا وَنُهُلكَ الْمُرْضَ لَلْقَادَ ) [النقرة: ٢٠٥].

نعم، حين توجه العلمُ إلى هذا المسار المادي اتجهت نتائجُه إلى هذا التوجُه التخريبي الذي أرعب الإنسانية جمعاء، في كلا مساريه: العملي والنظري. ومن هنا؛ فإن كل قوانين البشر ومواثيقها واتفاقياتها سُرعان ما تتلاشي، وتظهر عيوبُها وتغراتُها وظلمُها وانحيازها.

ليت أهل الحضارة يعلمون أن هناك ارتباطا وثيقاً، بل ميثاقاً غليظاً لا انفكاك عنه بين الإيمان والحياة، والإيمان والعلم، والعقيدة والعمل، (إذ أيدًا مِن النّبِين مَنْعَهُمْ وَمِنْكَ مِن مُنْعِمُ وَمِنْكَ مِن النّبِين مَنْعُهُمْ وَمِنْكَ مِن النّبِين مَنْعُهُمْ وَمِنْكَ مِنْ النّبِين مَنْعُهُمْ وَمِنْكَ مِنْ النّبِين مَنْعُهُمْ وَمِنْكَ مِنْ النّبِين مَنْعُهُمْ وَمِنْكَ مِنْ النّبِينَ مَنْعُمُمُ وَمِنْكَ مِنْ النّبِينَ مَنْعُمُ وَمِنْكَ مِنْ النّبِينَ مَنْعُمُ وَمِنْكَ مِنْ النّبِينَ مَا النّبِينَ النّبِينَ النّبِينَ النّبِينَ النّبِينَ النّبَيْنَ النّبِينَ النّبَالِينَ النّبَالِينَ النّبِينَ النّبَالِينَ النّبَالِينَ النّبَالِينَ النّبَالَةُ المُنْانِينَ النّبَالُونَ النّبَالُونُ النّبَالُ النّبَالُ النّبَالِينَ النّبَالُونَ النّبَالَ النّبَالِينَا النّبَالُونَ النّبَالُونَ النّبَالُونَ النّبَالُونَ النّبَالُ النّبَالُونَ النّبَالُونَ النّبَالُونَ النّبَالَّ النّبَالُونَ النّبَالُونَ النّبَالُونَ النّبَالُونَ النّبَالُ النّبَالُونَ النّبَالُونَالِينَالِينَالِينَالُونَ النّبَالِينَالُونَالِينَالِينَالِينَالُونَالِينَالُونَ النّبَالِينَالُونَ النّبَالُونَالِينَالُونَ النّبَالِينَالِينَالِينَالِينَالِينَالِينَالِينَالِينَالِينَالِينَالِينَالِينَالِينَالِينَالِينَالِينَالِينَالِينَالِينَالِينَالِينَالِينَالِينَالِينَالِينَالِينَالِينَالِينَالِينَالِينَالِينَالِينَالِينَالِينَالِينَالِينَالِينَالِينَالِينَالِينَالِينَالِينَالِينَالِينَالِينَالِينَالِينَالِينَالِينَالِينَالِينَالِينَا

إن القيّم العظيمة من البر والإحسان، والصدق والإخلاص والوفاء، واحترام كرامة الإنسان، والتواضُع والتعاوُن، ونُكران الذات، وحب الخير للناس، والصبر في الشدائد والكُروب وغيرها، كل أولئك لا يمكن أن تُقام على وجهها إلا بسياج من الإيمان بالله وتقواه وخشيته، وحُسن عبّادته، والرَغبة والرَهبة فيما عنده في الدنيا والآخرة.

#### نماذج مما مسخه الماديون من شعائر الدين:

معاشر العقلاء، أيها المسلمون: ومما يُجلي ذلك ويُبرزُه: هذه المُقارنة في قيمة من القيم، كيف هي في الميزان الصحيح، وكيف آلت إليه في هذا العصر؟! إنها قيمةُ الزواج وغايتُه. الزواجُ في الميزان الصحيح ميثاق غليظُ: (وَهَ المُنْ الْمَدْ الْمَدْ الْمُدْ الْمُدْعِلْمُ الْمُدُالِقُلْمُ الْمُدُالِقُلْمُ الْمُدُالِقُلُولُ الْمُدُالِقُولُ الْمُدُالِقُلْمُ الْمُدُالِقُلْمُ الْمُدُالِقُلْمُ الْمُدُالِقُلْمُ الْمُدُالِقُلُولُ الْمُدُالِقُلُولُ الْمُدَالِقُلْمُ الْمُدُالِقُلْمُ الْمُدُالِقُلُولُ الْمُدَالِقُلُولُ الْمُدُالِمُ لِلْمُدُالِقُلُولُ الْمُدَالِقُلْمُ الْمُدُالِقُلْمُ الْمُلْمُ الْمُدُالِقُلْمُ الْمُدُالِقُلْمُ الْمُدُالِقُلْمُ الْمُدُالِلْمُ لِلْمُولُ الْمُعْلِقُلْمُ الْمُعْلِقُلْمُ الْمُعْلِلْمُ الْمُعِلْمُ الْمُعِلِقُلُولُ الْمُعْلِقُلْمُ الْمُعِلِلْمُ الْمُعِ

#### مِينَاعًا غَلِيظًا ) [النساء: ٢١].

نسبٌ وصهرٌ، وبناءُ أسرة، ورباطَ عشيرة، وأهلُون وأقرَبون، وحُسن عشرة، وإحسانُ ومودة، وإمساكُ بمعروف، وتحمُّلُ ومسؤوليَّةُ. الأسرةُ مأوى ومدرسة، وحِضنُّ دافيُّ، ودارُ رعاية حانية.

أما في هذا العصر وما يُريده ماديُو هذا العصر بقيَمهم المادية، ونظرتهم الأنانية والعُنصرية؛ فالزواجُ عقدُ باهِت، وارتباطُ مهزوز، وعلاقةُ جامدةً، تفتقدُ كل وظائف الأسرة، يلتقي فيها

الشبكان (الزوج والزوجة) في تواصل بارد، حتى استبدّلوا الأولاد بحيوانات استُنسوها وتألفُوها.

أما وظائف الأسرة فقد أنيطت بمؤسسات وهيئات مُختلفة؛ فزادت دورُ الرعاية لرعاية اللُقطاء، والمُسنين والعَجَزة، والضمانُ الاجتماعيُ في رعاية الدولة أو الهنئات الاحتماعيُة.

في الأسرة المُعاصرة إذا بلغ الأبوان مرحلة العجز والشيخوخة، فالحلُ هو إيداعُه في إحدى هذه الدُور، حتى يبلغ الكتابُ أجله، لا يزُورُ ولا يُزار، وقد يُحسنُون إليه في بعض المناسبات بزيارة أو وردة أو بطاقة.

واَما الأولادُ فإدًا بلَغُوا سِنَ الرُشدِ عندهم فلا علاقة لهم بأسرتهم، ولا والديهم، ولا مسؤولية ولا رحم ولا صهر، ومع الأسف فإن هذه الصورة من المقارنة لم تعد قاصرة على إقليم دون إقليم، إلا من رحم

ربع. وإن شئتُم صورة اخرى، أو قيمةُ اخرى يُمكن التمثيلُ بها؛ فهي قيمةُ العفاف، أو خُلُق العفة، وهل للعفاف وُجودُ في

الحياة العادية المعاصرة؟!

العَفَةُ -حفظكم الله- هي ضبطُ النفس واعتدالُها في لذَاتها الجسمية والنفسية، اكلاً وشُربًا، وكسبًا واتصالاً وعواطف.

والمسارُ المعاصِر مُنهمكُ في الملذَات بنهم لا ينتهي، وظماً لا يرتوي. لماذا الله الحياة عندهم لا تتجاوزُ عالم الأرض، في ارتماء مقيت في أحضان المادة لا قعر له، ناهيكُم بقانون؛ (الغاية تُبررُ الوسيلة) حينما يُكشِرُ عن أنيابه







البشعة، يجرف كل ما بين يديه وما خلفه. ومن خلال ذلك: ترى صورة الإنسان المعاصر فارغ الأكواب، ظمان الشفتين، مصقول المظهر، مُظلِم المخبر، كليل البصر، ضعيف اليقين، كثير الياس. عيون لا تعف عن الحرمات، وقلوب لا تزجرها القوارع، كل ما عندهم من علم وفن، وسياسة وتربية، وعقل وقلب يطوف حول الماديات.

وبعد -حفظكم الله-:

لقد قَتل الإنسان من غير حرب، وعَذب من غير ضرب، آنَ لأهلِ الفقة والنظر أن يعرفُوا معالم التحضر الحقيقي، وأين هي مسارات التقدم المنشود؟! وأين هي أثارُ القدم؟!

أعوذ بالله من الشيطان الرجيم: (وَالْعَشْرِ آلِ إِنَّ الْإِنْتَىٰ لَنِي خُشْرِ آلَ الَّا الَّذِينَ ءَاسُواْ وَعَيلُواْ الْشَيلِحَيْنِ وَتَوَاصُواْ بِالْحَقِّ وَتَوَاصُواْ وَعَيلُواْ الْشَيلِحَيْنِ وَتَوَاصُواْ بِالْحَقِّ وَتَوَاصُواْ

بِالصِّينِ) [العصر: ١-٣].

إِنَّ الطريقُ واضِحُ، والنهجَ أبلَج، إِنهُ الاعتصامُ بحبل الله والتمسك بشرعه. والإيمانُ هو الأصرةُ التي تجمعُ القلوب، والأخوة الإيمانية.

الدينُ لا يقفُ عند الدعوة إلى مكارم الأخلاق، وعدد القيم وتمجيدها؛ بل هو الذي يُرسيها، ويُحددُ معالمها، ويَضبطُ مقاييسَها، ويضعُ الجزاءَ لها ثوابًا وعقابًا.

واعلَموا -حفظكم الله- أن خزائن الإسلام لم تنفد، وجدة الإسلام لم تخلق. إن سر بقاء هذا الدين وعصيانه على الذوبان، وقوة مقاومته؛ لأنه حقٌ من عند الله، ومحفوظ بحفظه،

رِبَانِيُ كَامَلُ شَامَلُ في عَقَائده وتشريعاته وقيمه وأخلاقه، وكلُها قيمٌ عُظمَى، ومُثُلُ عُليا مُتماسكة بقوة تجعلُها -بحفظ الله وحكمته-العقبة على كل من يُحاولُ النيل منها، أو عصرها أو قهرها.

ويكفيكم عزة وقوة واملاً: ما يُحققه دينُكم من انتشار في كل أصقاع الدنيا قويها وضعيفها، شمالها وجنوبها، رغم حملات التشويه والتجني. دينٌ عظيمٌ عزيزٌ إذا تطاولوا عليه اشتد، وإذا تركوه امتد، فلله الحمدُ والمنة.

والمسلمون حين يعُودون إلى دينهم، ويعتزُون بقيمهم، ويتمسكون بشريعتهم سوف لن يُنقِدُوا أنفسهم وحدَهم، ولكنهم سوف يُنقذون البشرية كلها التي تئِنُ من وحشية الغاب، وتعاظم الدمار والخراب.

فدينُنا هُدًى للناس أجمعين، ونبينا محمدُ الله عليه وسلم- هو رحمةُ الله للعالمين، وجميل أن يُوقِنَ أهلُ الحقِ أن ما يرونه من صراع مصالح ما هو إلا صراعُ مبادئ، صراعُ بين الحقِ والباطل، صراعُ بين ما جاء به هذا الدين ومن يُريدون إطفاء نور الله، (وَيَأْتُ آتُهُ الدين ومن يُريدون إطفاء نور الله، (وَيَأْتُ آتُهُ الدين كله ولو كره إلا واليُؤثِرَ دينه على الدين كله ولو كره

المشركون. هذا؛ وصلُوا وسلِموا على الرحمة المُهداة، هذا؛ وصلُوا وسلِموا على الرحمة المُهداة، والنعمة المُسداة: نبيكم محمد رسول الله؛ فقد أمركم بذلك ربُكم، فقال -عز قائلاً عليمًا-: (إنَّ اللهُ وَمُلْتِحَكِّمَةُ يُصُلُّونَ عَلَى النَّيِّ يَتَأَيُّهَا اللَّينَ عَاسَنُواً مَلْكُمْ النَّيْ يَتَأَيُّهَا اللَّينَ عَاسَنُواً مَلْكُمُ النَّينِ يَتَأَيُّهَا اللَّينَ عَاسَنُواً مَلْكُمُ النَّينِ اللَّمَ اللَّينَ عَلَى النَّينِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَهُ اللَّهُ اللْمُواللَّةُ اللْمُواللَّةُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللْمُواللَّهُ اللْمُواللَّهُ اللَّهُ اللْمُواللَّهُ اللَّهُ اللْمُواللَّهُ اللَّهُ اللللْمُ اللَّهُ الللْمُواللَّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللل

اللهم صل وسلم وبارك على عبدك ورسولك نبينا محمد الحبيب المُصطفى، والنبي المُجتبى، وعلى آله الطيبين الطاهرين، وعلى أزواجه أمهات المؤمنين، وارض اللهم عن الخلفاء الأربعة الراشدين: أبي بكر، وعُمر، وعثمان، وعلي، وعن الصحابة أجمعين، والتابعين ومن تبعهم بإحسان إلى يوم الدين، وعنا معهم بعفوك وجُودك وإحسانك يا أكرم مين.

اللهم أعزَ الإسلام والمسلمين، اللهم أعزَ الإسلام والمسلمين، وأذل السلام والمسلمين، وأذل الشرك والمشركين، واخذُل الطغاة والملاحدة وسائر أعداء المُلَة والدين،







# الاستصن

الحمد لله تعالى حمدًا طبيًا طاهرًا مباركًا فيه كما بنبغى لجلال وجهه وعظيم سلطانه، نستغفره ونتوب المه، ونسال الله عز وجل أن يجنبنا الزلل في القول والعمل، وأن يجعل عملنا كله خالصًا لوجهه الكريم. ونصلى ونسلم على رسله الكرام، وعلى خاتمهم، الرحمة المهداة، والنعمة المسداة، والسراج المنير، وعلى أله وصحبه، ومن اهتدى بهديه واتبع سنته إلى

أما بعد: فقد كثر الحديث عن الاستصناع بعد أن بدأت المصارف الإسلامية في اتخاذه وسيلة من وسائل تمويلها، واحتاج الأمر إلى وضع الضوابط الشرعية لسلامة التطبيق، وصحة العقود.

وعند النظر في هذه الضوابط، وأثناء تدريس المعاملات المالية، وجدت بعض الكاتبين يعرض الموضوع بطريقة غير دقيقة، إلى جانب بعض الأخطاء.

#### فرأيت أن أقدم هذا البحث مستعينًا بالله عز وجل، وقسمته إلى أربعة مباحث:

المبحث الأول: جعلته لتعريف الاستصناع.

والمبحث الثاني/تحدثت فيه عن الاستصناع عند المالكية والشافعية والحنابلة؛ حيث إنهم يختلفون عن الحنفية، فلم يحعلوه عقدا مستقلا، أو ما يعرف بالعقود المسماة، كما فعل الحنفية، وإنما جعلوه ضمن

وحعلت المبحث الثالث: للاستصناع عند الحنفية. أما المبحث الرابع، وهو الأخير، فقد جعلته للاستصناع في معاملاتنا المعاصرة.

#### تعريف الاستصناع

جاء في لسان العرب تحت مادة صنع: صنعه يصنعه صنعة: عمله... واصطنعه: اتخذه... واصطنع فلان

واستصنع الشيء: دعا إلى صنعه.

وفي المعجم الوسيط: استصنع فلانا كذا: طلب منه أن

وهو في اصطلاح الفقهاء: طلب العمل من الصانع في شيء مخصوص على وجه مخصوص. [رد المحتار لابن عابدين ١/١٢٤].

او هو عقد مع صانع على عمل شيء معين في الذمة. [مجلة الأحكام العدلية: م١٢٤].

الاستصناع عند المالكية والشافعية والحنابلة بالحظ فيما سيق أن التعريف الذي نقلته من كتب الفقه

كان من كتب الحنفية فقط، وذلك لأن عقد الاستصناع لا بعد عقدا مستقلا، أو مما بعرف بالعقود المسماة، الا عند الحنفية، وإن كان يعض الباحثين ذكر جوازه عند المذاهب الثلاثة كلهم أو بعضهم، وضم المجيزين إلى الحنفية، وهذا غير دقيق كما سيتضبح من الدراسة التالية:

#### أولا - الاستصناع عند المالكية:

بالرجوع إلى كتب المالكية نرى الصديث عن الاستصناع عند الحديث عن السَّلَم وشروطه وأحكامه، فالمدونة الكدرى للامام مالك بيدأ المحلد الرابع بكتاب السلم، وفي ثنايا السلم يوجد عنوان في السلف في الصناعات.

وفي مقدمات ابن رشد - الجد - نجد كتاب السلم (ص١٥)، وتحدث فيه أيضا عن السلم في الصناعات (ص١٩٥ - ٥٢٠)، فقال: وأما السلم في الصناعات فينقسم في مذهب ابن القاسم على أربعة أقسام: (أحدها): أن لا يشترط المسلم المستعمل عمل من استعمله، ولا يعين ما يعمل منه. (والثاني): أن يشترط عمله ويعين ما يعمل منه.

(والثالث): أن لا تشترط عمله وبعين ما يعمل منه. (والرابع): أن يشترط عمله، ولا يعين ما يعمل منه. ثم فصل في شرح هذه الأربع.

وفي نُلغة السالك (١٠٣/٢) يقول الصاوى: (قوله كاستصناع سيف): أي كما أن استصناع السيف والسرج سلم، سواء كان الصانع المعقود معه دائم العمل أم لا، كأن يقول لانسان: اصنع لي سيفا أو سرجا أو بابا صفته كذا بدينار، فلا بد من تعجيل رأس المال وضرب الأحل، وأن لا يعين العامل ولا المعمول منه، إلى آخر شروط السلم.

#### ثانيًا: الإستصناع عند الشافعية:

لا نحد عن الشافعية بايا خاصا بالاستصناع، غير أنهم بذكرونه في السلم: ففي كتاب الأم للإمام الشافعي (٧٨/٣) نحد باب السلف و المراد به السلم. ويتصل بهذا الداب عدة أدواب، منها: باب السلف في الشيء المصلح لغيره، ومما قاله تحت هذا الباب الأخير (١١٦/٣):

قال: ولا بأس أن يسلفه في طست أو تور- بفتح التاء

وسكون الواو إناء صغير يتوضأ منه من نحاس أحمر أو أبيض أو رصاص أو حديد، ويشترطه بسعة معروفة، ومضروبا أو مفرغا، وبصنعة معروفة، ويصفه بالثخانة أو الرقة. ويضرب له أجلا، وإذا جاء به على ما يقع عليه اسم الصفة والشرط لزمه ولم يكن له رده. وفي زاد المحتاج قال المؤلف (١٢٢/٢):

(فلا يصح) السلم (فيما لا ينضبط مقصوده كالمختلط المقصود الأركان) أي الأجزاء التي لا تنضبط (كهريسة هي لحم وقمح يطبخان معا، وليست الحلوة المعروفة لدينا ومعجون وغالية وخف) لعدم انضباط أجزائها، لأن الغالية مركبة من مسك وعنبر وعود وكافور، والخف يشتمل على ظهارة وبطانة وحشو، والعبارة لا تفي بذكر أقدارها وانعطافاتها، فإنه يجوز السلم فيه (والأصح صحته في المختلط المنضبط) الأجزاء (كعتابي) نوع من الثياب مركب من قطن وحرير، (وخز) هو مركب من أبريسم ووبر أو صوف لسهولة ضبط كل جزء من هذه الأجزاء، ومعنى الانضباط أن يعرف العاقدان وزن كل من الجزاين:

وقال في موضع آخر (١٢٧/٢) (ولا يصح) السلم (في مختلف) أجزاؤه (كبرمة معمولة) وهي قدور تصنع من الحجارة، واحترز بالمعمولة عن المصبوبة في قالب (وجلد) على هيئته (و) معمول نحو (كوز وطس) بفتح الطاء ويقال له طشت (وتحوها) كالأباريق (ويصح) السلم (في الأسطال المربعة) لعدم اختلافهما، والمدورة كالمربعة (وفيما صب منها) أي المذكورات (في قالب).

وجدنا من الحنابلة من نص على عدم جواز الاستصناع، قال ابن مفلح في كتاب الفروع (٢٤/٤): ذكر القاضي وأصحابه: لا يصح استصناع سلعة، لأنه باع ما ليس عنده على غير وجه السلم.

ومع هذا النص الذي يبين المنع، نرى الحنابلة - كالمالكية والشافعية - يتحدثون عما يتصل بالاستصناع تحت باب السلم، قال-إبن قدامة في المغني (٢١٣/٤): لا يصح - أي السلم و فيما يجمع أخلاطا مقصودة غير متميزة، كالغالية والمعاجين التي يتداوى بها للجهل بها... ولا في الأواني المختلفة الرؤوس والأوساط، لأن الصفة لا تأتي عليه، وفيه وجه آخر أنه لا يصح السلم فيه إذا ضبط بارتفاع حائطه، ودور أعلاه وأسفله، لأن التفاوت في ذلك يسير، ولا يصح في القسي المشتملة على الخشب والقرن، إذ لا يمكن ضبط مقادير ذلك وتمييز ما فيه منها، وقيل: يجوز السلم فيها، والأولى ما ذك نا.

وقال أيضًا (٣١٤/٤): يصح السلم في النشاب والنبل، وقال القاضي: لا يصح السلم فيهما، وهو مذهب الشافعي، لأنه يجمع أخلاطا من خشب وعقب وريش ونصل، فجرى مجرى أخلاط الصيادلة.. ولنا أنه مما يصح بيعه، ويمكن ضبطه بالصفات التي لا يتفاوت

الثمن معها غالبا، فصح السلم فيه كالخشب والقصب وما فيه من غيره متميز يمكن ضبطه والإحاطة يه، ولا يتفاوت كثيرا، فلا يمنع كالثياب المنسوجة من حسسن.

وما ذكره ابن قدامة جاء أثناء بيان الشرط الأول من شروط صحة السلم وهو: أن يكون المسلم فيه مما ينضبط بالصفات التي يختلف الثمن باختلافها ظاهرا. ثم انتقل إلى الشرط الثاني وهو: أن يضبطه بصفاته التي يختلف الثمن بها ظاهرا.

... ويصبح السلم في الكاغد- الورق غير المكتوب فيه-لأنه يمكن ضبطه، ويصفه بالطول والعرض والدقة والغلظ واستواء الصنعة ما يختلف به الثمن.

... وإن أسلم في الأواني التي يمكن ضبط قدرها وطولها وسمكها ودورها، كالأسطال القائمة الحيطان والطسوت، جاز، ويضبطها بذلك كله.

خلاصة المحث

مما سبق نرى أن المذاهب الثلاثة لم تجعل الاستصناع عقدا مستقلا، وإنما جعلوه ضمن السلم.

فالمالكية خصصوا جزءًا من كتاب السلم للسلم في الصناعات، أو السلف في الصناعات، وضربوا آمثلة لما كان يصنع في عصرهم، وأجازوه بشروط السلم أما الشافعية فقد أجازوا السلم فيما صنع من جنس واحد فقط كالحديد، أو النحاس، أو الرصاص، أو غيرها، ولم يجيزوه فيما يجمع أجناسا مقصودة لا تتميز: كطست من نحاس وحديد، وكالغالية: وهي مركبة من دهن مع مسك وعنبر أو عود وكافور، وحعلوا مثل هذا لا يجوز إلا يدا بيد.

وإجازتهم ما صُب في قالب لا يخرج عن قولهم هنا، لا كما ذكره بعض الكاتبين، فإنهم لم يجيزوه إلا بالشرط السابق، أي أن يكون الأصل المذاب في القالب من جنس واحد، وما نقلته من اقوالهم ينص على هذا الشرط، وقد جعل الإمام الشافعي هذا الشرط عاما حيث قال بعد ذكره: وهكذا كل ما استصنع.

أما ما يجمع أجناسا مقصودة تتميز، كالقطن والحرير، فهو موضع خلاف بينهم، والأصح في المذهب الجواز بشرط علم العاقدين بوزن كل ما أحزائه.

والحنابلة لا يكادون يختلفون عن الشافعية إلا في القليل من الفروع التطبيقية.

ومن هذا نرى أن المذاهب الثلاثة أجمعت على عدم جواز الاستصناع إلا بشروط السلم، غير أن المالكية أجازوا استصناع أي شيء مما يعمل الناس في أسواقهم من أنيتهم أو أمتعتهم التي يستعملون في أسواقهم عند الصناع، على حين لم يجز الشافعية والحنابلة من هذه الأشياء ما جمع أجناسا مقصودة لا تتميز.

وللحديث بقية إنّ شاء الله.

Upload by: altawhedmag.com

الحمد لله رب العالمين، والصلاة والسلام على خاتم النبيين وإمام المرسلين الذي بشر به الرسل أجمعين، وعلى آله وصحبه والتابعين.

أما بعدُ: فقد انتهى بنا اللقاء السابق إلى اتفاق الأمم الثلاث اليهود والنصارى والمسلمون على انتظار منتظر واحد يخرج في آخر الزمان، فإنهم وعدوا به في كل ملة؛ فاليهود ينتظرون المسيح الدجال الذي يسمونه «ملك السلام»، والذي يهيئون لخروجه، ولكنهم لا يسمونه الدجال، والمسلمون والنصارى يتفقون على أنه سيكون عيسى ابن مريم، لكن النصارى يعتقدون أنه الله، والمسلمون يعتقدون أنه الله، والمسلمون

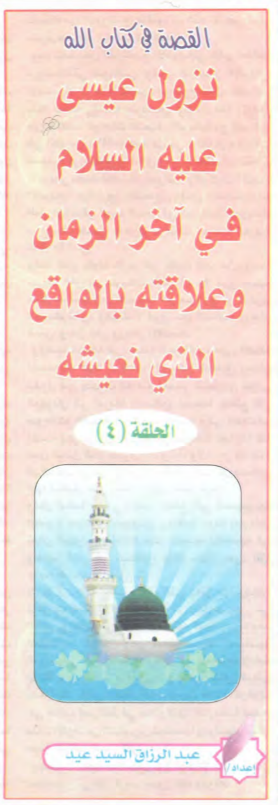
ويتفق اليهود والنصارى على كونه من بني إسرائيل، وسيكونون جنده وأعوانه، وستكون قاعدة ملكه القدس، والإنجيليون على وجه الخصوص وهم طائفة البروتستانت من النصارى وقد وُصفُوا بالإنجيليين؛ لأنهم يؤمنون بحرفية التوراة، ومؤسس هذه الفرقة هو مارتن لوثر الألماني الذي انشق عن الكنيسة الكاثوليكية في القرن السادس عشر الميلادي، وأنكر كل تعريفات البابا وتفسيراته للكتاب المقدس، وقد هاجر كثير منهم إلى أمريكا بعد اكتشافها وشكلوا فيها أغلبية كبيرة، فصاروا يشكلون ما يزيد على ١٣٪ من سكان أمريكا، وصارت لهم سطوة وكلمة مؤثرة وفعل مؤثر في السياسة الأمريكية.

وهم يعتبرون أن دعم قيام إسرائيل في فلسطين واجب ديني مستقيحي، وكذلك دعم توسعها والاعتراف بالقدس عاصمة لها، وكذلك تمويل الاستيطان اليهودي في الأرض المحتلة، وذلك لأنهم يؤمنون بثلاث إشارات إلهية يجب أن تتحقق قبل أن يعود المسيح هذا بزعمهم (والله غالب على أمره ولكن أكثر الناس لا يعلمون):

- 1- قيام دولة إسرائيل من النيل إلى الفرات.
- امتلاك مدينة القدس التي ستكون مقرًا لنزول المسيح.
- إعادة هيكل سليمان المفقود- والذي يسعى اليهود في زعمهم إلى إعادته على أنقاض المسجد الأقصى- (لا مكنهم الله من ذلك).

وأنت تلاحظ -أخي القارئ- معي من خلال العرض الموجز الذي قدمته لك مدى ارتباط عودة المسيح عند اليهود والنصارى بقضية فلسطين وأطراف الصراع فيها، ونستطيع تلخيص الأمر في النقاط التالية:

الحافظة على أمنها: عقيدةٌ توراتية عند النصاري المحافظة على أمنها: عقيدةٌ توراتية عند النصاري



ه التوفيح < ٢٩

قبل اليهود.

 العمل الدءوب منذ قرون على إنشاء إسرائيل وعلى المحافظة عليها بعد إنشائها وإلى أن ينزل المسيح كما يزعمون.

وبصرف النظر عن صحة اعتقادهم هذا أم بطلانه، وهو لا شك باطل: وسنبين بطلانه إن شاء الله فيما سياتي، لكن اسمح لي أولا بلمحة تاريخية لن أطيل فيها تكثيف لنا ظهور الصهيونية المسيحية قبل اليهودية: لأن الاعتقاد السائد أن هرتزل هو أول من دعا إلى قيام دولة إسرائيل ثم تلاه وعد بلفور الشهير، وهذا ليس هو الصحيح المطلق في المسالة، ولكن الحقيقة نلخصها فيما يلى:

 بدأت الدعوة إلى قيام إسرائيل في فلسطين تظهر على يد علماء الدين المسيحي البروتستاتني، ثم رجال السياسة البريطانية سنة ١٥٦٢م.

۲- ثم على يد السياسي البريطاني هنري منسن
 ۱۹۲۱م.

🔭 ثم السياسي البريطاني كروميل ١٦٤٩م.

≛ ثم الفرنسى فيليب حنتل ١٦٥٦م.

شم تبناها اللورد الإنجليزي شافنسبري، وجلادستون سنة ١٨٨٧م، ثم بالمرستون وزير الخارجية البريطاني سنة ١٨٩٥م.

الشهيرة، والمراحل سبقت دعوة هرتزل الشهيرة، والتي تبنى فيها قيام الدولة اليهودية في فلسطين، ودعا اليهود إلى العمل على تحقيق ذلك في مؤتمر بال الشهير سنة ١٨٩٧م، ثمتدافعت الجهود التي تمخضت عن وعد بلفور المشهور سنة ١٩٩٧م، وبلفور هذا اكان يؤمن إيمانًا عميقًا بالتوراة، ويقرؤها ويصدق بها حرفيًا، ونتيجة لإيمانه أصدر هذا الوعد، هذا ما ذكرته عنه صاحبة سيرته الذاتية، وهي ابنة أخته. وانظر كتاب: القدس للدكتور سفر الحوالي ص٥٤، طمتية السنة بالقاهرة سنة ١٩٩٤م].

سر تأبيد أمريكا المطلق السرائيل:

هذا ونحن لا زلنا نذكر أحداث ١٩٤٨م وما تلاها إلى يومنا هذا، والواقع على الارض يكفيني مؤنة ذكر تفاصيل تاريخية كثيرة، ولعل القارئ الكريم اكتشف معي الآن سر تاييد أمريكا المطلق لإسرائيل، وأحب أن أزيد هذه القضية إيضاحًا؛ لظني أنها تخفى على كثير من الناس، فقد برز دور أمريكا واضحًا في قضية إسرائيل بسبب هجرة البروتستانت في قضية إسرائيل بسبب هجرة البروتستانت وقد خرجوا من أوربا بروح التدين التوراتي، فلما دخلوا أمريكا قالوا بان هذا خروج مثل خروج بني إسرائيل ودخولهم إلى الأرض المقدسة (في الزمن القديم)، وأخذوا يسمون المدن والمناطق في أمريكا القديم)، وأخذوا يسمون المدن والمناطق في أمريكا

باسماء من التوراة، واعتقدوا أن هذه الأرض البِكُر بشرى بشرهم الله بها في الدنيا.

وتم تأسيس المجتمع الأصريكي على أساس بروتستانتي توراتي، وقرر الرئيس الأمريكي الأسبق كارتر هذه العقيدة بوضوح فقال: «لقد أمن بذلك سبعة رؤساء أمريكيين، وجسّد هذا الإيمان بأن علاقات الولايات المتحدة الأمريكية مع إسرائيل هي اكثر من علاقة خاصة، بل هي علاقة فريدة؛ لأنها متجذرة في ضمير وأخلاق ودين ومعتقدات الشعب الأمريكي نفسه، لقد شكّل إسرائيل والولايات المتحدة الأمريكية مهاجرون طليعيون ونحن نتقاسم تراث التوراة»[انظر: البعد الديني في السياسة الأمريكية، الموريكية، عمن، ط مركز دراسات الوحدة العربية سنة ١٩٩٠م].

وهذا الذي يقوله كارتر هو عقيدة كثير من رؤساء أمريكا على مر تاريخها الطويل، ولا فرق بينهم ممن ينتسب إلى الحزب الجمهوري أو الحزب الديمقراطي، وكذلك لا فرق بين الساسة ورجال الدين، وأهل الفن ورجال الاقتصاد.

وخشية الإطالة في بحثنا أذكر فقط بعض الأمثلة المحدودة، فهذا الرئيس الأمريكي السابق ريجان يقول في حديث له مع المدير التنفيذي للوبي اليهودي في أمريكا (إيباك): «حيثما أتطلع إلى نبوءاتكم القديمة في العهد القديم وإلى العلامات المنبئة بهرمجدون أجد نفسي متسائلاً عما إذا كنا نحن الجيل الذي سيرى ذلك واقعًا ولا أدري إذا كنت قد لاحظت مؤخرًا أيًا من هذه النبوءات، لكن صدقني أنها تنطبق على زماننا الذي نعيش فيه».

وقال أيضًا: «إنني دائمًا أتطلع إلى الصهيونية كطموح جوهري لليهودي، وبإقامة دولة إسرائيل تمكن اليهود من إعادة حكم أنفسهم بأنفسهم في وطنهم التاريخي ليحققوا بذلك حلمًا عمره الفا عام. [المصدر السابق].

لاحظ أن كلمة «صهيونية» التي يعتر بها ريجان ترمز لدولة داود؛ لأنها مشتقة من جبل صهيون في القدس والذي بنى عليه داود عليه للسلام بيته بعد انتقاله من الخليل، وهي شعار الحركة السياسية التي ترمي إلى إقامة إسرائيل في فلسطين لإعادة مملكة داود - كما يزعمون -، وجاء كلينتون ليعلن بصراحة: "إنني اعتقد أنه يتوجب علينا الوقوف بلا إلى جانب إسرائيل في محاولاتها التاريخية لجمع مئات الألوف من المهاجرين لمجتمعها ودولتها "[انظر: مجلة المراقب العدد الأول صه، ١٠].

وللحديث بقية، ولا حول ولا قوة إلا بالله العلي العظيم، وإلى لقاء قريب بحول الله وقوته.

# الرفق جماع الخير

الحمد لله ولي من اتقاه، يهدي إلى الطبب من القول من اصطفاء واجتباه، وأصلي وأسلم على من أدبه ربّه فاحسن تأديبه فكان مثالا يحتذى به ويقتدى، فصلى الله وسلم وبارك عليه وعلى آله وصحيه، والتابعين ومن تبعهم بإحسان إلى يوم التناد.

اما بعدُ: قلا شك ان رسالة الإسلام رسالة خير وبرُّ وسلام، ومبادته مبادئ عدل وحب وونام، ومن مقاصده: إصلاح احوال العباد في امور المعاش والمعاد، والحث على الإصلاح، وحماية الناس من طرق الشرَّ والفساد، بدراً المفاسد، ويجلب المصالح، ويقللُ الخلاف، ويحتُّ على الجماعة والائتلاف، ويرجُرُ ابناءَهُ عن العنف والقسوة والجفاء، ويربي اتباعه على التوادد والتراحم، والترابط والتلاحم، في تعامل رفيق، وترابط وثيق، ولهذا كان المجتمع الإسلامي مجتمع محبة وصفاء، ومودة وإخاء، وطهر ونقاء، وسلامة وهناء، لا يعرف الحقد والبغضاء، والعنف والشحناء، لا يعرف الحقد والبغضاء، والعنف والشحناء.

أكثر الناس رفقا وأعظمهم حلماء

عن أم المؤمنين عائشة رضي الله عنها أن رسول الله صلى الله عليه وسلم قال: «يا عائشة، إنَّ الله رفيقُ يحبُ الرفق ويعطي على الرفق ما لا يعطي على العنف وما لا يعطي على ما سواه». [مسلم: ٢٥٩٣، ياب فضل الرفق].

إن الرجل العظيم كلما ارتفع إلى آفاق الكمال، السع صدره، وامتد حلمه، وتطلب للناس الأعذار، وما اظلت السماء وأقلت الغبراء، أكثر رفقا، وأعظم حلمًا، من نبينا المصطفى وحبيبنا المجتبى بأبي هو وأمي عليه الصلاة والسلام وسع خُلقُه الناس سهولة ورفقًا، وفاضت طبيعته العالية، وسجيته الكريمة المحسن والمسيء، فاستحق هذه الشهادة من الرب الرحيم، « وَإِلَّكُ لَعَلَى خُلُقٍ عَظِيهِ القلم: ٤]، وهو الموصوف « فَمَا رَحْمَة مِنَ اللهِ لِنَتَ القلم: ٤]، وهو الموصوف « فَمَا رَحْمَة مِنَ اللهِ لِنَتَ القلم: ٤]، وهو الموصوف « فَمَا رَحْمَة مِنَ اللهِ لِنَتَ اللهُ المَا المَا اللهُ المَا المَا المَا اللهُ المَا اللهُ المَا اللهُ المَا اللهُ المَا المَا المَا اللهُ المَا اللهُ المَا اللهُ المَا المَا المَا اللهُ المَا المَا المَا المَا المَا المَا المَا المَا المَا اللهُ المَا المَا اللهُ المَا المَا المَا اللهُ المَا المَا المَا المَا المَا اللهُ المَا المَا المَا المَا المَا اللهُ المَا اللهُ المَا اللهُ المَا اللهُ المَا اللهُ المَا اللهُ المَا المَا المَا اللهُ المَا المَا

وعن مالك بن الحويرث رضي الله عنه قال: أتيت النبى صلى الله عليه وسلم في نفر من قومي

## عبده الأقرع

فاقمنا عنده عشرين ليلة، وكان رحيمًا رفيقًا، فلما رأى شوقنا إلى أهالينا قال: «ارجعوا فكونوا فيهم وعلموهم وصلوا، فإذا حضرت الصلاة فليؤذن لكم أحدكم وليؤمكم أكبركم». [البخاري- الفتح: واللفظ له، ومسلم: 37٤].

وعن أم المؤمنين عائشة عبي الله عنها أن يهود أتوا البي صلى الله عليه وسلم، فقالوا: السّام عليكم. فقالت عائشة: عليكم ولعنكم الله وغضب الله عليكم، قال: «مهلاً يا عائشة، عليك بالرفق وإياك والفحش». قالت: أو لم تسمع ما قالوا؟ قال: «أو لم تسمعي ما قلتُ رددت عليهم؛ فيُستجاب لي فيهم ولا يُستجاب لهم فيً». [البخاري- الفتح:

#### سبحان الله ما أعظم هذا الخلق العظيم 12

وعن أبي هريرة رضي الله عنه قال: بال أعرابي في المسجد، فقام الناس إليه ليقعوا فيه، فقال النبي صلى الله عليه وسلم: «دعوه وأريقوا على بوله سجلاً من ماء، أو ذَنُوبًا من ماء، فإنما بُعثتم ميسرين ولم تبعثوا معسرين». [البخاري: ٢٢٠]. معنى: «السَّجَلُ»: هي الدلو الممتلئة ماء.

#### وفي هذا الحديث فوائد:

منها: العدر بالجهل، وازَّ الإنسان الجاهل لا يُعامَل كما يعامل العالم، لأن العالم معاند، والجاهل متطلع للعلم فيُعدر بجهله، ولهذا عدره النبي صلى الله عليه وسلم ورفق به.

ومنها: أنَّ الشرع يقتضي دفع أعلى المفسدتين بأدناهما، يعني إذا كان هناك مفسدتان لا بد من ارتكاب احدهما، فإنه يُرتكب الأسهل.

فلهذا ترك النبي صلى الله عليه وسلم هذا الرجل يبول حتى انتهى، ثم أمر بأن يُصَبّ على بوله ننوب من ماء؛ دفعًا للمفاسد التي تترتب على منعه من إكمال بوله، ومنها: الضرر على هذا البائل؛ لأن البائل إذا مُنع البول المتهيئ للخروج ففي ذلك ضرر، فريما تتأثر مجاري البول ومسالك البول.

ولذلك قيل: «ما أحسن الإيمان يزينه العلم، وما أحسن العلم يزينه العمل، وما أحسن العمل يزينه الرفق، وما أضيف شيء إلى شيء مثل حلم إلى علم، [إحياء علوم الدين: ١٨٩/٣].

فالناصح الأمين شفيق على إخوانه، رفيق بهم، فالرفق يُحبِب فيك الرفيق، ويدنى منك الصديق.

#### إذا نزل الرفاق وأنت ممن

بلا رفق بقبت بلا رقبق

أما العنف فيبعدك عن الصواب، ويجرّ عليك اللوم والعتاب، ويفقدك الصحاب والأحياب، فلا تقبل منك دعوة، ولا يُسمع منك توجيه، ولا يرتاح لك جليسٌ، ﴿ فَيِمَا رَخْمَةِ مِنَ ٱللَّهِ لِيتَ لَهُمْ وَلُوْ كُنتَ فَظًّا عَلَيْ الْقَلْبِ لِأَعْضُوا مِنْ حَوْلَةً ، [آل عمران: ١٥٩].

وعليه: فلا ينبغي أن يُتخذ العنف منهاجًا للدعوة والإصلاح، ولقد صح واستقام لدى العقلاء، أن العنف لا يُولدُ إلا عُنفا مثله وأشد منه، ومهما يكن من أمر فحل الأمور بالرَّفق والتؤدة، والحكمة مطلبٌ مُلحٌ، لتحقيق مصالح الأمة من الرعاة والرعية، والحكيم من يضع الأمور مواضعها.

ألا وإن من الرفق: الرفق في الأمور الأسرية، فما كثرت المشكلات، وما عم الشقاق والطلاق والفراق، إلا بسبب العنف، ومجانبة الرفق في الأمور.

فالرفق في الأمور كلها سر النجاح والتوفيق. إذ بالرفق تسهل الأمور، ويتصل بعضها ببعض، وبرجع إلى المأوى ما شدّ، وبه يُجمعُ الشتات، فهو إذن جامع الجماعات، وجامعُ أيضًا للطاعات، وبالطاعات يؤلف الله القلوب، ويجمع الجماعات المتفرقة، ويؤلف بين الجماعات المتباغضة. [فيض القدير: ٥/١٦٤].

فعلى العبد أن يتحلى بالرفق، وأن يتخلى عن العنف، فإنَّ النبي صلى الله عليه وسلم قال: «من أعطى حظه من الرفق فقد أعطى حظه من الدنيا والأخرة». [الصحيحة رقم: ١٩٥].

وعن قيس بن أبي حازم، قال: «كان يُقال مَن يُعط الرفق في الدنيا نفعه في الآخرة». [أخرجه وكيع في الزهد ٣/٧٧٧].

نسأل الله عز وجل أن يرزقنا الرفق في الأمور كلها، إنه ولى ذلك والقادر عليه.

ومنها: لئلا تصيب قطرات البول سائر المسجد، [مجموع الفتاوى: ١٦٧/١٥]. وحينئذ تكون القطرات منتشرة في المكان كله. [شرح رياض الصالحين لابن عثيمين ١/٦٧٣]. الله أكبر؛ هذه سمات أهل القلوب الشفيقة، والعقول الراجحة، والأفكار النيرة، وهي في الرحال تُدرج في سُلم الكمال عقلا ورزانة. فالرفق جماع الخير، وطريق محبة الخلق، والوصول إلى الحق ورضا الرب، وأنه ما قال صلى الله عليه وسلم: "إن الرفق لا يكون في شيء إلا زانه، ولا يُنزع من شيء إلا شانه». [مسلم رقم:

> وقال صلى الله عليه وسلم: «من يُحرَم الرفق يحرم الخير كله». [مسلم: ٢٥٩٢].

> > العنف في الإنسان دليل تقصره

وإذا كنا نعيش في زمن رفع العنف صوته، وتوارى الرفق على استحياء، فنقول: إن العنف في الإنسان دليل نقص ونزق (أي: خفة في كل أمر)، وعجلة في جهل وحمق، ومتى اجتمع في فرد عنف وعجلة، ضر نفسه، وأوكسها، وجنى على مجتمعه وأمته وأركسها، وهو لا يحل المشكل من الأمور، بقول ابن القيم رحمه الله: «ومن تأمل ما حرى للإسلام من الفتن صغارها وكبارها، رأها من إضاعة هذا الأصل، وعدم الصبر على المنكر، فطلب إزالته، فتولد منه ما هو أكبر منه». [اعلام الموقعين ٣/٤].

ولهذا لا عجب أن نرى أناسًا داخلهم الياس، فانفتلوا قبل منتصف الطريق، وفهموا دروب الاصلاح، على أنها مواحهة ومناطحة، فحصل بذلك من الفتن ما لا يعلمه إلا الله.

الرفق في الدعوة الى الله:

وإن من الرفق: الرفق في الدعوة إلى الله، فقد أرسل الله موسى وهارون- عليهما السلام-إلى فرعون مُدّعى الربوبية، والمعتدى على مقام الألوهية، فقال: «أَزْهَا إِلَّ فَعَوْنَ إِنَّهُ طَغَيْ أَنَّ اللَّهُ عَوْلًا لَهُ فَلَا لِنَا لَعَلَمْ مِنْذَكُرُ أَوْ يَعْلَمُ » [طه: ٤٣-٤٤].

يقول شيخ الإسلام ابن تيمية رحمه الله: «من أمر بالمعروف ونهى عن المنكر، فينبغى أن يكون عليمًا بما يأمر به، عليمًا بما ينهى عنه، رفيقًا فيما يأمريه، رحيمًا فيما ينهى عنه، حليمًا فيما يأمريه، حليمًا فيما ينهى عنه، فالفقه قبل الأمر، والرفق عند الأمر، والحلم والصدر بعد الأمر».



## الإمام الفقيه: عبد الله بن عباس

الْحَمَدُ لِلَهِ الَّذِي خَلَقَ كُلُّ شَيْءَ فَقَدَّرَهُ تَقْدِيرًا، والصلاة والسلام على نبيناً محمد، الذي أرسله ربه هادياً ومبشراً ونذيراً، وداعياً إلى الله باذنه وسراجاً منيراً،

أما بعد: فإن الإمام عبد الله بن عباس رضي الله عنهما هو أحد أصحاب نبينا محمد صلى الله عليه وسلم، الذين قال مدحهم الله تعالى في كتابه العزيز قائلاً: (اعلوالله في مرد الله تعالى في

قَالَمُ مِنَ الْأَمْ الْمُعْمَّرُ وَلَكُنَّ اللهُ حَسَّ إِلَيْكُمُ الْإِيسَىٰ وَرَسَّهُ
 قَالُونِكُو وَكُنْ إِلَيْكُمُ اللَّكُورُ وَالْفُسُوفَ وَالْمِسْبَادَ أَوْلَئِكَ مُمْ
 آن مَسْفُوتُ ) (الحجرات: ۷).

وهو أحد فقهاء الإسلام المشهورين، وقد خصص حياته لنشر العلم النافع، والتصدي لاهل البدع، من أجل ذلك أحببت أن أذّكِر نفسي وإخواني الكرام بشيء من سيرته العطرة. فأقول وبالله التوفيق:

#### اسمه ونسبه:

عبد الله بن عباس بن عبد المطلب بن هاشم بن عبد مناف، ابن عم رسول الله صلى الله عليه وسلم.

عنيه أبو العباس، وهو أكبر أولاده.

أمه: هي أم الفضل لبابة الكبرى، بنت الحارث الهلالية، وهي أخت ميمونة بنت الحارث، زوجة النبي صلى الله عليه وسلم. (آسد الغابة لابن الأثير ج ٣ص ١٨٥).

#### مولد عبد الله بن عباس:

وُلِدَ ابنَ عباسَ قبل الهجرة بثلاث سنين، أي في العام العاشر من بعثة نبينا صلى الله عليه وسلم. (سير أعلام النبلاء للذهبي ج ٣٣٣)،

#### صفات ابن عياس الخلَّقية:

كان عبد الله بن عباس أبيض، طويلا، مُشرَبا صفرة، جسيماً، وسيماً، صبيح الوجه، له وفرة، بخضب بالحناء.

قال ابنَ جُريح: كنا جلوسا مع عطاء بن أبي رباح في المسجد الحرام، فتذاكرنا ابن عباس، فقال عطاء: ما رأيت القمر ليلة أربع عشرة إلا ذكرت وجه ابن عباس. (سير أعلام النبلاء للذهبي جس ٣٣٦).

## ملاح نجيب الدو

اسلام ابن عباس:

أَسُلَمُ عبد الله بن عباس قبل أبيه، وهاجر مع أبويه إلى المدينة عام فتح مكة، أي: في العام الثامن من الهجرة. (سير أعلام النبلاء للذهبي ج ٣٣٠ س٣٣٣).

عَنْ ابْنِ عَنَّاسِ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُمَا قَالَ: كُنْتُ آنَا وَأَمِّي مِنْ الْسُنْصَعَفَيْنَ، آنَا مِنْ الْوِلْدَانِ، وَأُمَّي مِنْ النَّسَاءَ. (الدخاري حديث: ١٣٥٧).

أولاد عبد الله بن عباس:

رزق الله تعالى أبن عباس بسبعة أولاد: من الذكور خمسة وهم: العباس (الابن الأكبر)، وعلى (جد الخلفاء العباسيين)، والفضل، ومحمد، وعُبيد الله، ومن الإناث: اثنتان، وهن: لبابة وأسماء. (سبر أعلام النبلاء للذهبي ج ٣٣٣).

دعاء النبي صلى الله عليه وسلم لابن عباس: (١) عَنْ ابْنِ عَبَاسِ قَالَ: ضَمَني النّبي صلى اللّهُ عَلَيْهِ وَسَلّمَ إِلَى صَدْرِهِ وَقَالَ: «اللّهُمُ عَلَمْهُ الْحَكْمَةُ».

(البخاري حديث: ٣٧٥٦).

(٢) غَنَّ ابْنِ عَبُاسِ أَنَّ النَّبِيِّ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَمَ نَخَلَ الْخَلاءَ فَوَضِعْتُ لَهُ وَضُوءًا، قَالَ: مَنَّ وَضَع هَذَا \* فَأُخْبِرَ. فَقَالَ: «اللَّهُمُّ فَقَهْهُ فِي الدِّينِ». (البخاري حديث: ١٤٣٠)،

(٣) عَنَّ عبد الله بن عباس قال: آتيتُ رَسُولِ الله صلَّى الله عليه وسلَّم من آخر الليل فصليت خَلَفَه، فَاخَذ بيدي فَجَعَلَني حَذَاءَهُ، فَلَمَّا اتَّمِل رَسُولُ الله عليه وسلَّم على صلاته خَنَسْتُ فَصلِّى رَسُولُ الله عليه وسلَّم على صلاته فَلَمًا انصرف قال لي: مَا شَانِي آجَعَلُكُ حَذَائِي فَتَحْسُرُ فَقَلَتُ: يَا رَسُولُ الله أوينبغي لأحد فَتَحْسُرُ فَقَلَتُ: يَا رَسُولُ الله أوينبغي لأحد أنَّي يُصلي حَذَاءَكَ وَانتَ رَسُولُ الله أوينبغي لأحد الله قال: فَأَعُجبتُهُ فَدَعَا الله لِي أَنْ يَزِيدنِي علمًا الله قال: فَأَعُجبتُهُ فَدَعَا الله لِي أَنْ يَزِيدنِي علمًا وَفَهمًا. (مسند أحمد ج ٥ ص ١٧٨ حديث: ٣٠٦٠، سند صحدح).

ابن عباس يتعلم على يد النبي صلى الله عليه

عَنْ ابْنِ عَبَّاسِ رضَى اللَّهُ عَنْهُما قَالَ: بِتُ عِنْدَ خَالَتِي مَيْمُونَةَ لَيْلَةً فَقَامَ النَّبِيُّ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ فَلَمَا كَانَ فِي بَعْضِ اللَّيْلِ قَامَ رَسُولُ اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ فَلَمَا وَسَلَّمَ فَتَوَضَّا مَنْ شَنَّ مُعلَّق (قربة) وُضُوءًا خَفِيفًا يُخَفَّقُهُ عَمْرُو وَيُقَلِّلُهُ جِدًّا، ثُمَّ قَامَ يُصلِّي فَقَمْتُ عَنْ فَتَوضَّاتُ نَحُوا مِمًا تَوضَّا، ثُمَّ حَنَّتُ فَقَمْتُ عَنْ يَسِارِهِ فَحَوَّلْنِي فَحَعَلَنِي عَنْ يَمِينِه، ثُمَّ صلَّى مَا شَاءَ يَسَارِهِ فَحَوَّلْنِي فَخَعَلَنِي عَنْ يَمِينِه، ثُمَّ صلَّى مَا شَاءَ اللَّهُ، ثُمُ اصْطَحَعَ فَنَامَ حَتَّى نَفَحَ قَاتَاهُ المُنادِي يَاذَنُهُ بِالصَّلاةِ فَصَلَّى وَلَمْ يَتَوضَا . الله المحارِي حديث: ٨٥٩).

وَعَنْ اَبْنِ عَبُّاسٍ قَالَ: كُنْتُ خَلْفُ رَسُولِ اللَّهِ صَلَّي اللَّهُ عَلَيْهِ وَسِلَم يَوْمًا فَقَالَ: يَا غُلَامُ إِنِي أُعَلَّمُكُ كَلَمْاتِ احْفَظُ اللَّهُ تَجَدَّهُ تُجَاهِكُ، كَلَمْاتِ احْفَظُ اللَّهُ تَجَدَّهُ تُجَاهِكُ، إِذَا اسْتَعَنْتُ فَاسْتَعْنَ بِاللَّهُ، وَإِذَا اسْتَعَنْتُ فَاسْتَعْنَ بِاللَّهُ، وَإِذَا اسْتَعَنْتُ فَاسْتَعْنَ بِاللَّهُ، وَإِذَا اسْتَعَنْتُ فَاسْتَعْنَ بِاللَّهُ، وَإِذَا اسْتَعْنَتُ فَاسْتَعْنَ بِاللَّهُ، وَإِذَا اسْتَعْنَتُ فَاسْتَعْنَ بِاللَّهُ لَلَهُ لَكَ وَلَوْ اجْتَمَعُونَ بِشَيْءَ لَمْ يَنْفُعُوكَ بِشَيْءَ قَدْ كَتَبَهُ اللَّهُ لَكَ، وَلَوْ اجْتَمَعُوا عَلَي أَنْ يَضُونُ وَلَا اجْتَمَعُوا عَلَي أَنْ يَنْفُعُوكَ بِشَيْءَ قَدْ كَتَبَهُ اللَّهُ لَكَ، وَلَوْ اجْتَمَعُوا عَلَي أَنْ يَضُرُوكَ إِلَّا بِشَيْءَ قَدْ كَتَبَهُ اللَّهُ عَلَيْكَ، رُفْعَتَ الْأَقَلَامُ وَجَفَّتُ الصَّحُفُ. (صحيح التَّرَمُذِي للألبَاني حديث: ١٤٤٣).

#### طلب ابن غياس للعلم

(١) عن ابن عباس قال: لما قبض رسول الله صلى الله عليه وسلم، قلت لرجل من الأنصار: هلم فلنسال أصحاب رسول الله صلى الله عليه وسلم فإنهم اليوم كثير، فقال: عجباً لك يا ابن عباس، أترى الناس يفتقرون إليك وفي الناس من أصحاب رسول الله صلى الله عليه وسلم من فيهم؟! قال: فتركت ذاك، وأقبلت أسأل أصحاب رسول الله صلى الله عليه وسلم وإن كان يبلغني الحديث عن الرجل فأتى بابه وهو قائل، فأتوسد ردائي على بابه يسفى الريح على من التراب فيخرج، فيرانى فيقول: يا ابن عم رسول الله صلى الله عليه وسلم ما جاء بك؟ هلا أرسلت إليَّ فأتيك؟ فأقول: لا، أنا أحق أن أتيك، قال: فأسأله عن الحديث، فعاش هذا الرجل الأنصاري حتى رأني، وقد اجتمع الناس حولي يسالوني، فقال: هذا الفتى كان أعقل منى. (مستدرك الحاكم ج اص ۱۸۸، بسند صحیح).

(٢) قال عبد الله بن عباس: كنت أسال عن الأمر الواحد ثلاثين من أصحاب النبي صلى الله عليه وسلم. (سير أعلام النبلاء للذهبي ج ٣ص ٣٤٤).

(٣) عن أبي سلمة الحضرمي قال: سمعت ابن عباس يقول: كنت الزم الأكابر من أصحاب رسول صلى الله عليه وسلم من المهاجرين والأنصار،

فأسالهم عن مغازي رسول الله صلى الله عليه وسلم وما نزل من القرآن في ذلك، وكنت لا آتي آحداً منهم إلا سُرَّ بإتياني لقربي من رسول الله صلى الله عليه وسلم، فجعلت أسالُ أبيُ بن كعب يومًا، وكان من الراسخين في العلم عما نزل من القرآن بالمدينة، فقال: نزل بها سبع وعشرون سورة، وسائرها بمكة. (الطبقات الكبرى لابن سعد ج ٢ص ٢٨٤: ٢٨٣).

#### غيادة عبد الله بن عياس:

قال ابنُ أبي مُليكة: صحبت ابن عباس من مكة إلى المدينة، فكان يصلي ركعتين، فإذا نزل، قام شطر الليل، ويرتل القرآن حرفاً حرفاً، ويُكثر في ذلك من النشيج والنحيب. (سير أعلام النبلاء للذهبي ج ص ٣٥٢).

قال أبو رجاء: رأيت ابن عباس وأسفل من عينيه مثل الشراك البالي من البكاء. (سير أعلام النبلاء للذهبي ج ٣ص ٣٥٢).

#### وصيبة العباس لابنه عبد الله:

عن عامر الشعبي عن ابن عباس قال: قال لي أبي:
أي بني إني أرى أمير المؤمنين عمر بن الخطاب
يدعوك ويقربك، ويستشيرك مع أصحاب رسول الله
صلى الله عليه وسلم: فاحفظ عني ثلاث خصال:
اتق الله، لا يجربن عليك كذبة، ولا تفشين له سرا،
ولا تغتابن عنده أحداً. قال عامر الشعبي: فقلت
لابن عباس كل واحدة خير من ألف درهم. قال ابن
عباس: كل واحدة خير من عشرة ألاف درهم. (حلية
الأولياء لأبي نعيم الأصفهاني ج اص ٣١٨).

#### علم عبد الله بن عباس:

أخرج المحدثون في كتب السنة لعبد الله بن عباس الفًا وست مئة وستين حديثاً، وله من ذلك في البخاري ومسلم خمسة وسبعون حديثاً، تفرد البخاري له بمائة وعشرين حديثاً، وتفرد مسلم بتسعة أحاديث (سير أعلام النبلاء للذهبي ج ٣٠ص ٣٥٩).

ر ( ) عَنْ عَكْرِمَةَ قَالِ: أَتَيَ عَلَيُّ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ بِزَنَادِقَةَ فَاحْرَقَهُمْ. فَبَلَغَ ذَلَكَ ابْنَ عَنْاسٍ فَقَالٍ: لَوْ كُنْتُ آنَا لَمَّ أَحْرِقَهُمْ لَنَهْي رَسُولِ اللَّه صَلَّي اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ: لَا تُعَذَّبُوا بِعَذَابُ اللَّهُ وَلَقَتَلْتُهُمْ لَقُولِ رَسُولِ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ طَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ مَنْ بِدُل دِينَهُ فَاقْتُلُوهُ. (البخاري حديث ٢٩٢٢).

(٢) عَنْ ابْنِ عَبَّاسِ رَضِي اللَّهُ عَنْهُمَا قَالَ: كَانَ عُمْرُ يُدْخَلُنِي مَعَ اَشْيَاحٌ بَدْرَ فَقَالَ: بَعْضُهُمْ لِمَ تُدْخَلُ هَذَا الْفَتَى مَعْنَا وَلَنَا اَبَنَاءُ مُثْلُهُ ۚ فَقَالَ: إِنَّهُ مَمَّنْ قَدْ عَلَمُتُمْ. قَالَ: فَدَعَاهُمْ ذَاتَ يُوْمٍ وَدَعَانِي مَعْهُمْ، قَالَ: وَمَا رَايته

دعاني يومند إلا ليريهم مني، فقال: مَا تَقُولُونَ في (إِذَا جَاءَ نَصَرُ اللّهُ وَالْفَتَحُ وَرَايْتَ النّاسِ يَدْخُلُونَ في دِينِ اللّهِ اقُواجًا) حَتَّى خَدَم السُّورة، فَقَالَ بِعَضْهُمْ: دَينِ اللّهِ اقُواجًا) حَتَّى خَدَم السُّورة، فَقَالَ بِعَضْهُمْ: عَلَيْنَا، وقالَ بِعَضْهُمْ: لا ندري، أو لم يَقُلُ يِغْضَهُمْ شَيْدًا، فقالَ لي: يَا ابْنَ عَبَاسِ أَكذَاكُ تَقُولُ \* قُلْتُ: شُو أَجِل رَسُولِ اللّهُ صلّي اللّهُ عَلَيْهُ وَسِلّم أَعْلَمُهُ اللّهُ لَهُ (إِذَا جَاءَ نَصَرُ اللّهُ وَالْفَتَحُ)، فَتَحُ مَكَة، فَذَاكَ عَلامَةُ أَجِلك (فَسَبّحُ بِحَمْدِ رَبّك وَاسْتَغْفِرُمُ إِنّهُ كَانَ تَوَابًا)، قالَ عُمْرُ: مَا أَعْلَمُ مَنْهَا اللّهُ مَا تَعْلَمُ (البخاري حديث: ٢٩٤٤).

مناظرة ابن عياس مع الخوارج:

قال عبد الله بن عباس: لما اعتزلت الحرورية (الخوارج) قلت لعلي: يا أمير المؤمنين أبرد عني الصلاة لعلي آتي هؤلاء القوم فأكلمهم. قال: إني اتخوفهم عليك. قلت: كلا إن شاء الله، فلبست أحسن ما أقدر عليه من هذه (نوع من الثياب) النهانية، ثم دخلت عليهم وهم قائلون في نحر الظهيرة، فدخلت على قوم لم أر قوما قط أشد اجتهادا منهم. قال: فدخلت فقالوا مرحباً بك يا ابن عباس ما جاء بك قال: جئت أحدثكم عن أصحاب رسول الله صلى الله عليه وسلم نزل الوحى وهم أعلم بتاويله.

فقال بعضهم: لا تحدثوه. وقال بعضهم: لنحدثنه.

قلت أخبروني ما تنقمون على ابن عم رسول الله صلى الله عليه وسلم وختنه (زوج ابنته فاطمة)، وأصحاب رسول الله معه قالوا: ننقم عليه ثلاثاً.

قلت وما هن؟

قالوا: أولاهن أنه حَكَمَ الرجالِ في دين الله، وقد قال الله عز وجل: (إِنِ الحُكُمُ إِلاَ لِلَّهِ). قلت: وماذا؟

قالوا: قاتل، ولم يسب، ولم يغنم، لئن كانوا كفارًا لقد حلت له أموالهم، وإن كانوا مؤمنين لقد حرمت عليه دماؤهم؟

قال: قلت: وماذا؟

قالوا: ومحا نفسه عن أمير المؤمنين، فإن لم يكن أمير المؤمنين فهو أمير الكافرين.

قَتْل مِن النَّعْم يَحْكُمُ بِهِ ذَوَا عَدْلِ مِنْكُمْ)، وقال في المُرَّةُ ورُوجِهَا (وَإِنْ خُفَتُمْ شَقَاقٌ بَيْنِهِمَا فَابْعَثُوا حَكَمًا مِنْ أَهْلَهُا)، أنشدكم الله افحكم لرجال في حقن دمائهم وانفسهم وصلاح ذات بينهم أحق أم في أرنب ثمنها ربع درهم. فقالوا: اللهم في حقن دمائهم وصلاح ذات بينهم. قال آخرجت من هذه قالوا: اللهم نعم.

قال: وأما قولكم: إنه قاتل ولم يسب ولم يغنم، أتسبون أمكم عائشة، ثم تستحلون منها ما تستحلون من غيرها، فقد كفرتم، وإن زعمتم أنها ليست بأمكم فقد كفرتم وخرجتم من الإسلام. إن الله عز وجل يقول (النبيُّ أَوْلَى بِالْمُؤْمِنِينَ مِنَ أَنْفُسِهُمْ وَأَزْوَاجُهُ أُمُّهَاتُهُمْ)، فانتم تترددون بين ضلالتين فاختاروا أيهما شئتم.

آخرجت من هذه؟ قالوا: اللهم نعم.

قال: وأما قولكم: محا نفسه من أمير المؤمنين، فإن رسول الله صلى الله عليه وسلم دعا قريشاً يوم المديبية على أن يكتب بينه وبينهم كتاباً. فقال: اكتب هذا ما قاضى عليه محمد رسول الله. فقالوا: والله لو كنا نعلم أنك رسول الله ما صددناك عن البيت ولا قاتلناك، ولكن اكتب محمد بن عبد الله. فقال: والله إني لرسول الله وإن كذبتموني. اكتب يا علي محمد بن عبد الله، فرسول الله كان أفضل من عليً. أخرجت من هذه قالوا: اللهم نعم.

من علي. احرجت من هده؛ قالوا: النهم تعم. فرجع منهم عشرون ألفا، وبقي أربعة آلاف فقُتلوا. (حلية الأولياء لآبي نعيم الأصفهاني ج ١ ص ٣٢٠:

### وفاة عبد الله بن عباس:

عن سعيد بن جبير قال: مات ابن عباس بالطائف فشهدت جنازته، فجاء طير لم يُر على خلقته ودخل في نعشه فنظرنا وتاملنا هل يخرج فلم يُر أنه خرج من نعشه، فلما دُفن تُلبت هذه الآية على شفير القبر، ولا يُدرى من تلاها (وَالَمُ النَّمُ الْمُلْمِنَةُ ﴿ الْمُلْمِنَةُ الْمُلْمِنَةُ ﴾ المحمد إلى ربيدى من تلاها (وَالْمُلْمُ النَّمُ الْمُلْمِنَةُ ﴾ المحمد إلى ربيدى من تلاها (وَالْمُلْمِنَةُ الْمُلْمِنَةُ فِي المحمد إلى ربيدى من تلاها (وَالْمُلْمِنَةُ وَالْمُلْمِنَةُ فِي المستدرك

الحاكم ج ٣ ص ٤٣٥ وسكت عنه الذهبي). أصيب ابن عباس بالعمى في أواخر حياته، ومات عام ثمان وستين من الهجرة، وكان عمره إحدى وسبعين عاماً، وصلى عليه محمد ابن الحنقية. (أسد الغابة لابن الأثير ج ٣ص ١٨٩، وصفة الصفوة لابن الجوزى ج ١ص ٧٥٧)،

رَحِمُ اللهُ عبد الله بن عباس رحمةٌ واسعة، وجزاه الله عن الإسلام خير الجزاء. ونسأل الله تعالى أن يجمعنا به في الفردوس الأعلى من الجنة. وصلى الله وسلم على نبينا محمد، وعلى آله، وصحبه، والتابعين لهم بإحسان إلى يوم الدين.

جمادي الأولى ١٤٣٥ هـ

التهاثيد





## دراساتشرعية

# الحلقة (٥٨)

## أثر السياق في فهم النص تأثير قرائن السياق على الأحكام الفقهية

الحمد لله وحده والصلاة والسلام على من لا نبي نعده، وبعد:

وأن الأحكام الفقهية تنقسم من حيث الإجمال إلى قسمين كبيرين، هما: مجال العبادات، ومجال العادات.

وبدأنا الكلام عن استخدام قرائن السياق في مجال العبادات، فكما هو مقرر، فإن العبادات توقيفية، فلا عبادة إلا بنص، وهذا التوقيف يشمل النص الشرعي الذي شرعت به العبادة، ويشمل الكيفية التي تؤدى بها هذه العبادة، وهذه الكيفية قد تكون في الصفة، أو الزمان، أو المكان، أو العدد، أو غير ذلك.

ولكي نضبط هذه العبادة وكيفيتها ضبطاً صحيحًا، فإنه لا بد لنا من جمع كل النصوص المتعلقة بها، وإلا وقعنا في الخطأ من حيث لا ندري وعند الجمع بين النصوص فلنضع نصب أعيننا قرينة من أهم قرائن السياق في هذا الباب، ألا وهي أنه (لا تعارض بين النصوص)

فائدة: علما بأن هذه القرينة سالفة الذكر هى في نفس الوقت قاعدة من قواعد الاستدلال فبينهما علاقة الجزء من الكل كما هو معلوم وسبق أن أشرنا في حلقات سابقة وهذا بحسب التعريف الواسع لقرائن السياق وهى كل مايخدم النص

فما حقيقة التعارض بين النصوص؟

التعارض هو: أن يتقابل الدليلان؛ بحيث يخالف أحدهما الآخر، وشرع الله تعالى مبرأ من هذا التعارض، يقول الله تعالى عن القرآن: أَفَلاَ يَنْدَبُرُونَ الْقَرَانُ فَوْ كُانَ مِنْ عِندِ غَيْرِ أَنَّهِ لَرَجَدُواْ فِيهِ أَخْيِلَننا كَيْبُراً عَلَى (النساء: ٨٠).

وكذلك أحاديث النبي صلى الله عليه وسلم مبرأة من التعارض والاختلاف، قال الله تعالى: ﴿وَمَا يَطِقُ عَنِ الْمُونَ ﴿ الْمُونَ لَا اللَّهِ مُوالِلًا وَمَنْ يُونَى ﴾ (النجم: ٣ - ٤).

فادلة الشرع لا تتناقض أو تتعارض مع نفسها، بل إن حميع الأدلة متفقة لا تختلف، متلازمة لا تفترق، يقول

## متولى البراجيلي

شيخ الإسلام ابن تيمية: (الكتاب والسنة والإجماع، مدلول الثلاثة واحد، فإن كل ما في الكتاب فالرسول صلى الله عليه وسلم موافق له، والأمة مجمعة عليه من حيث الجملة؛ فليس في المؤمنين إلا من يوجب اتباع الكتاب، وكذلك كل ما في سنة الرسول صلى الله عليه وسلم، فالقرآن يأمر باتباعه فيه، والمؤمنون مجمعون على ذلك. وكذلك كل ما أجمع عليه المسلمون فإنه لا يكون إلا حقا موافقاً لما في الكتاب والسنة، لكن المسلمين يتلقون دينهم كله عن الرسول صلى الله عليه وسلم، وأما الرسول صلى الله عليه وسلم، وأما الرسول صلى الله عليه وسلم، فينزل عليه وحى القرآن، ووحي آخر هو الحكمة، كما قال صلى الله عليه وسلم قال صلى الله عليه وسلم قال صلى الله عليه وسلم فينزل عليه وسكم؟ (مجموع الفتاوى ٤٠/٧).

فادلة الشرع حق، والحق لا يتناقض، بل يصدق بعضه بعضًا. فمن أين إذاً ينشأ هذا التعارض الظاهري (الموهوم)؟

ينشأ هذا التعارض لأسباب عدة، منها القصور في العلم: فإنه ينبغي للناظر في مسألة أن يجمع كل ما ورد فيها من نصوص، ثم يحمل النصوص المتشابهة على المحكمة، والمجمل على المبين، والعام على الخاص، والمطلق على المقيد.. ونحو ذلك. وينظر في الأحاديث الواردة في الباب فيأخذ ما صح منها ويطرح ما دونه، وسياجه في ذلك سلفه من علماء الأمة المحتهدين.

وقد يرجع ذلك إلى قصور في فهمه وتدبره، فالأمر لا يقتصر على جمع النصوص والتاليف بين بعضها البعض فحسب، بل الفهم والتدبر، وهذا رزق من الله تعالى يعطيه لمن يشاء، «أَفَلا بِتَدَبُّرُونَ ٱلْقُرْانَ وَلُوكَانَ وَلُوكَانَ مِنْ عِنْدِغَمِ أَنْهِ لَرَّجَدُوا فِيهِ أَخْلاً عَلَيْاً هِ (النساء: ٨٨)، وكما في الحديث عن أبي جحيفة رضي الله عنه، قال: قلت لعلي رضي الله عنه: هل عندكم شيء من الوحي إلا ما في كتاب الله؟ قال: لا والذي فلق الحبة

وبرا النسمة، ما أعلمه إلا فهمًا يعطيه الله رجلا في القرآن.. الحديث (صحيح البخاري).

فعلى الناظر في الشريعة أمران: أحدهما: أنه ينظر إليها بعين الكمال لا بعين النقصان، ويعتبرها اعتبارًا كليًا في العبادات والعادات، ولا يخرج عنها المتة..

والثاني: أن يوقن أنه لا تضاد بين آيات القرآن ولا بين الأخبار النبوية، ولا بين أحدهما مع الآخر، بل الجميع جار على مهيع واحد، ومنتظم إلا معنى واحد، فإذا أداه بادئ الرأي إلى ظاهر اختلاف فواجب عليه أن يعتقد انتفاء الاختلاف؛ لأن الله قد شهد له أن لا اختلاف فيه، فليقف وقوف المضطر السائل عن وجه الجمع، أو المسلم من غير اعتراض.. (انظر الاعتصام ١٨٣٢/٨، والمهيع: هو الواضح البين).

### الطرق المعينة على دفع التعارض:

الواجب: درء التعارض بين أدلة الشَّرع ما أمكن، ومن الطرق المُعنفة على ذلك:

التثبت من صحة الدليل، وهذا في حديث النبي
 صلى الله عليه وسلم، والتنبه مما يدعى أنه إجماع
 وهو ليس كذلك والتثبت من صحة الأقيسة.

١٤ الاطلاع على مصادر الشريعة، وتتبع الادلة واستقراؤها، والنظر إليها مجتمعة، ومعرفة روايات الحديث والفاظه، فإن بعضها يفسر بعضا، وكذلك القراءات الثابتة.

العلم بلغة العرب، وما فيها من دلالات ومعان، فإن فهم النص وسياقه، وعمومه وخصوصه، وحقيقته ومجازه، مما يزيل كثيرًا من الإشكالات ويدرأ كثيرا من التعارضات. (انظر معالم أصول الفقه للجيزاني ص٧٧٢).

### خطوات دفع التعارض؛

فإذا ظهر التعارض، فإنه يجب على الترتيب اتباع الخطوات التالية:

ا- محاولة الجمع بين الأدلة ما أمكننا ذلك، والجمع يكون لأدنى مناسبة؛ لأن العمل بالدليلين خير من إسقاط أحدهما، والسواد الأعظم من إيهام التعارض نُدْفَع بالجمع.

وكان ابن خزيمة - يرحمه الله - يقول: يا أيها الناس، فليأتني من أي بقاع الأرض أيّ رجل يقول: إن هناك خبرين يتعارضان وأنا أوْلف بينهما.

العدم القدرة على الجمع بينهما، ننتقل المناخر النسخ، فننظر في المتقدم والمتاخر، فيقدم المتاخر زمنيًا على المتقدم للعمل به، بضوابط وتفصيلات لن نعرض لها الآن – مع الأخذ في الحسبان أن الأصل عدم النسخ، ودعوى النسخ تحتاج إلى دليل.

- في حالة عدم التوصل لمعرفة الناسخ من المنسوخ، وكان هناك منافاة بين النصين، بحيث إذا عُمل باحدهما أهمل الآخر فحينئذ يُصار إلى الترجيح بضوابطه فيتعين ترجيح أحد النصين عن الآخر بوجه من وجوه الترجيح.

إذا لم نتمكن من الترجيح، فلنطلب الدليل في المسالة من غيرها، أو من الأدلة العامة، أو المقاصد... أو غير ذلك.

أذا لم نتمكن من ذلك فعلينا التوقف، والرجوع إلى من هو أعلم. (انظر «معالم أصول الفقه: للجيزاني»)
 أمثلة تطبيقية لدفع التعارض الظاهري بين التصوص:

أولاً: آمثلة على دفع التعارض بالجمع بين الأدلة:
المثال الأول: التعارض بين آيتين: الآية الأولى قوله
تعالى لنبيه صلى الله عليه وسلم: « وَالْكَ لَمْ يَكَ إِلَّكُ
مِرْطِ مُسْتَقِيهِ (الشورى ٥٢)، والآية الثانية قوله
تعالى لنبيه صلى الله عليه وسلم: « إِنَّكَ لاَ تَهْدِي مَنْ
مُسْتَكَ الله القصص ٥٦).

وجه التعارض: الآية الأولى تثبت أن النبي صلى الله عليه وسلم يهدي، والثانية تنفي عنه الهدى حتى لمن أحب مع حرصه على ذلك، فالأولى أنها منفية عمن لا يحب.

#### دفع التعارض:

في كلمة الهدي، فالمثبت في الآية الأولى هي هداية الدلالة والأرشاد إلى الحق، وهذه ثابتة لرسول الله صلى الله عليه وسلم، وقد أتت في الآبة مطلقة بلا تقييد لمن يحب أو لا يحب، فالنبي صلى الله عليه وسلم بدل الناس إلى شرع الله تعالى، ويبينه لهم بيانا كاملا شافيًا، ويقيم الحجة على الخلق بالبشارة والنذارة. كما قال تعالى: ﴿ زُمُلُا مُبَشِّرِينَ وَمُنْذِدِينَ لِنُلَّا تُكُونَ النَّاسِ عَلَى أَلَهِ خُجَّةً بِعَدَ ٱلرُّسُلِ». أما المنفى في الآية الثانية فهي هداية التوفيق، وهي إدخال الناس في الهداية، فهذا الأمر منفى عن رسول الله صلى الله عليه وسلم حتى مع من أحب؛ لأن هذا مما تفرد الله تعالى به، فلا يستطيع أحدُ من الخلق أن يشارك الله تعالى فيه، فالأمر كله بيد الله، قال تعالى: ﴿ لِنِّي اللَّهِ مِنَ ٱلْأَمْرِ مَنِيءُ أَوْ سُوبَ عَلَيْهِمْ أَوْ تُعَذِّبِهُمْ (آل عمران: ١٢٨) (انظر مجموع فتاوی رسائل ابن عثیمین ۲٤٠/۹ 137).

المثال الثاني: التعارض بين آية وحديث:

الآية: قوله تعالى: ﴿ فَأَمَّا مِنْ أَرِفَ كُنْبُهُ مِعْبِينِ ﴿ فَوَفَ عَلَيْهُ مِعْبِينِ ﴿ وَالحديث: عن عائشة رضي الله عنها أن رسول الله صلى الله عليه وسلم قال: «ليس أحد يحاسب يوم القيامة إلا هلك» (متفق عليه).

الترمذي وغيره).

وجة التعارض:

في حديث عائشة رضي الله عنها أن النبي صلى الله عليه وسلم كان يصلى الفجر، ويخرج الناس في الظلام.

وفي حديث رافع رضي الله عنه حثّ التبي صلى الله عليه وسلم على الإسفار بالفجر، والإسفار هو ظهور النور قبل طلوع الشمس مباشرة.

وقد اختلف العلماء في هذه المسألة: قال الترمذي: وهو الذي اختاره (التغليس بصلاة الفجر) غير واحد من أهل العلم من أصحاب النبي صلى الله عليه وسلم منهم أبو بكر وعمر – رضي الله عنهما- ومن بعدهم من التابعين، وبه يقول الشافعي وأحمد وإسحاق، يستحبون التغليس بصلاة الفجر، ثم قال: صلى الله عليه وسلم والتابعين الإسفار بصلاة الفجر، وبه يقول سفيان الثوري (انظر سنن الترمذي حدر).

كيفية دفع التعارض:

أولاً: التأكد من صحة الحديثين: أما الحديث الأول، حديث عائشة رضي الله عنها فهو في الصحيحين، وأما الحديث الثاني: حديث رافع رضي الله عنه (فقد صححه جماعة من (هل العلم منهم الترمذي، فقال عقب إخراج الحديث: حديث رافع بن خديج حديث حسن صحيح: ح١٥، وشيخ الإسلام ابن تيمية قال: فإنه حديث صحيح: الفتاوى الكبرى ٢٨/٤، والالباني في صحيح سنن الترمذي وغيره).

ثانيا: من العلماء من قال: إن حديث التغليس كان في ابتداء الإسلام ثم نسخ. ومنهم من رجّح فقال: حديث عائشة رضى الله عنها حديث فعلى، بينما حديث رافع رضى الله عنه حديث قولى من قول الرسول صلى الله عليه وسلم، فيُقدم القول على الفعل. ومنهم من استحدم التاويل، فاوَّل الإسفار بان يتضح (يضيء) الفجر، فلا يُشك فيه ... إلى غير ذلك. وكما ذكرنا إنه لو أمكن الجمع وجب؛ لأن العمل بالدليلين أولى من أن نطرح دليلا ونعمل باخر. وهذا ما ذهب إليه أكثر من واحد من أهل العلم، يقول ابن تيمية: "أما قوله صلى الله عليه وسلم: "أسفروا بالفحر فإنه أعظم للأجر"؛ فإنه حديث صحيح. لكن قد استفاض عن النبي صلى الله عليه وسلم أنه كان يغلس بالفجر، حتى كانت تنصرف نساء المؤمنات متلفعات بمروطهن ما بعرفهن أحد من الغلس.

وللحديث يقية إن شاء الله، والحمد لله رب العالمين.

وجه التعارض:

إن لفظ الحديث عام في تعذيب كل من حُوسب، ولفظ الآية دال على أن هناك البعض ممن يحاسب لن بعذب.

دفع النعارض:

أولاً: إذا كان التعارض يتعلق بحديث وأية، أو حديثين، فينبغى أن نتاكد من صحة الأحاديث أولا قبل الجمع؛ إذ لو كان الحديث غير صحيح، فلا مجال لمعارضته لآية من كتاب الله أو لحديث صح عن رسول الله صلى الله عليه وسلم، فنطرحه من المسألة.

والحديث الذي معنا في المثال، هو في الصحيحين، مما يعني آنه في أعلى مراتب الحديث الصحيح. ثانياً: هذا التعارض الظاهري الذي يبدو لنا ما بين الآية والحديث، ظهر لعائشة رضي الله عنها، فسالت عن ذلك رسول الله صلى الله عليه وسلم؛ لأنها تمسكت بظاهر لفظ الحساب في الحديث؛ لأنه يتناول القليل والكثير.

قجمع النبي صلى الله عليه وسلم ما بين الآية والحديث، فقال لها: إنما ذلك العرض - يعني الاحساب الذي في الآية - وليس أحد يناقش الحساب يوم القيامة إلا عُذَب (متفق عليه)، قال القرطبي: معنى قوله صلى الله عليه وسلم: "إنما ذلك العرض" أن الحساب المذكور في الآية إنما هو أن تُعرض اعمال المؤمن عليه حتى يعرف منة الله عليه في سترها عليه في الدنيا، وفي عفوه عنها في الآخرة (فتح الباري للحافظ ابن حجر عنها في الآخرة (فتح الباري للحافظ ابن حجر

قال الحافظ ابن حجر: ولأحمد وجه أخر عن عائشة -رضي الله عنها - سمعت رسول الله صلى الله عليه وسلم يقول في بعض صلاته: اللهم حاسبني حسابا يسيرًا، فلما انصرف قلت: يا رسول الله ما الحساب اليسير؟ قال: أن ينظر في كتابه فيتجاوز له عنه، إن من تُوقش الحساب يا عائشة يومئذ هلك. (فتح الباري ٢٠١/١١).

المثال الثالث: تعارض بين حديثين:

الحديث الأول: حديث أم المؤمنين عائشة رضي الله عنها قالت: كان رسول الله صلى الله عليه وسلم ليصلى الصبح فتنصرف النساء متلفعات بمروطهن ما يُعرفن من الغلس. (متفق عليه) (المروط: جمع مرط، وهو كساء مُعلم من صوف أو خز. والغلس: ظلمة آخر الليل).

الحديث الثاني: عن رافع بن خديج رضي الله عنه قال: سمعت رسول الله صلى الله عليه وسلم يقول: "أسفروا بالفجر؛ فإنه أعظم للأجر" (صحيح سنن

## من أنواع التربية الواجبة

## التربية على العفة والاستعفاف

د.أحمد فريد

بالتفضّل عليهم بالغنى ليكون انتظار ذلك وتأميله لطفاً لهم في استعفافهم، وربطاً على قلوبهم، وليظهر بذلك أن فضله أولى بالأعفاء وأدنى من الصلحاء"

وقال تعالى: وَأَن يَسْتَعْفِفُ خَيْرٌ لَهُنَّ ، (النور: ٦٠).

ومن الآيات الكريمة في الحض على العفة وبيان سبيلها قوله سبحانه وتعالى: قُلِ الْمُرْمِينِ يَعْشُوا مِنْ أَصَدَرِهِمْ وَتَعْفُوا فَرُوجَهُمْ ذَلِكَ أَنِّي لَمُمْ إِنَّ اللهَ خَيْرُ بِمَا صَعْفُونَ الْمَا وَقُلُ الْمُؤْمِنَاتِ يَعْضُضَنَ مِنْ أَصَدْرِهِنَّ وَتَعْفَلُنَ مُنْهُونَ اللهِ وَرَدُ ٣٠-٣١).

فَعْضَ البصر طلب للعفة؛ لأن غضه وسيلة إلى حفظ الفرج، وقال تعالى: قُل المُؤْمِنِينَ يَغُضُّوا مِنْ أَسَدِهِمْ

ومن الآيات التي تحض على العفة وتمدح أهلها قوله تعالى: وَالَّبِي وُ لِقُرْمِهِمْ حَسَّلُونَ (مَّ) إِلَّا عَنَّ أَرْمِهِمْ وَلِهُمْ عَلَى العَالِجَ ( العالى: ٢٩-٣٠). وكذا الآيات التي تحض على الزواج؛ فالزواج أغض للبصر وأحصن للفرج، قال تعالى: وألكمُوا الأيني من عالى: وألكمُوا الأيني

وكذا الآيات التي تحض على الحجاب؛ فإنها تحض على العفة والطهارة وزكاة النفس وطهارة المجتمع، قال تعالى: ولا يُنبِي رِسَهُنَّ إِلَّامَاطَهُ رَبِيْهَ أُولِيَضْ فِيَ عِنْهِ عَلَى عَلَيْهِ اللّهِ النور: ٣١).

وقولَه تعالى: يَتَأَيُّهُ ٱلنَّيُّ قُلْ لِأَزْوَجِكَ وَعَالِكَ وَسَاءِ ٱلْمُؤْمِنِ يُدْعِرَكَ عَلَيْنَ مِن جَلِيمِهِنَّ ذَلِكَ أَذَقَ أَن يُسَرَّقَ فَلَا وَزُنْنَ "(الأحزاب: ٥٩).

والشرع كله طهارة وعفة، وصيانة للقلب والجوارح، من سلم نفسه للشرع المتين تولى تطهيره وتطييبه وحمايته ورعايته، فليس على المؤمن إلا أن يكون بين يدي الغاسل، فالإسلام يحرم على المسلم النظر إلى الأجنبية، والخلوة بها ومصافحتها والدخول عليها، والسفر بها، ويحرم على المرأة التبرج، والخضوع بالقول، والطيب خارج بيتها، فيكون بين المسلم الملتزم بالشرع وبين خارج بيتها، فيكون بين المسلم الملتزم بالشرع وبين

الحمد لله، والصلاة والسلام على رسول الله، وآله وصحبه ومن والاه، وبعد:

فإن مما ينبغي أن يتربى عليه الشباب المسلم الذي يهدف إلى إقامة المجتمع المسلم، وإعادة الخلافة على منهاج النبوة على العفة والاستعفاف".

والعفة: هي الكفعما لايحلولايجمل. والاستعفاف: طلب العفاف وهو الكف عن الحرام. قال تعالى: \* النور: ٣٣).

وقال صلى الله عليه وسلم: " ومن يستعفف يعفه الله". (البخاري ١٤٢٧).

والعفة خلق إيماني رفيع، زينة الرجل المسلم والمراة المسلمة في الدنيا والآخرة، ويحفظان به إيمانهما، ويضمنانبه استقامتهما، ويستجلبانبه رضا ربهما، ويعتصمان به من معاصيه وسخطه، ويحفظان به شبابهما وصحتهما.

ومما يدل على فضل العفة والاستعفاف قوله تعالى: رَلِّتَمَنِفِ النِّينَ لَا يَعِلُونَ بِكَامًا حَقَّ يُقْتِهُمُ اللهُ مِن فَشَالُ (النور: ٣٣).

قَالُ الرَّمِخَشُّرِي: [وَلْيَسْتَعُفْف] وليجتهد في العفة؛ كان المستعفف طالب من نَفسه العفاف، وحاملها عليه [لا يَجدُونَ نِكَاحًا] أي: استطاعة تزوُّج، ويجوز أن يراد بالنكاح: ما ينكح به من المال [حَتَّى يُغْنِيَهُمُ اللَّهُ من فَضْله] ترجية للمستعففين وتقدمة وعد

الفاحشة أبواب كثيرة مغلقة، وقد قال الله عز وجل: « وَلَا لَقَرُوا الرِّفَ إِنْدُكَانَ فَحِشَةٌ وَكَا مَسِيلًا» (الإسراء: ٣٧).

فحرم الزنا وكذا الذرائع والطرق الموصلة إليه، فالنظر المحرم والخلوة المحرمة، والسفر المحرم كل ذلك نقرب من الفاحشة.

## ثمرات تربية الشباب على العفة:

ومما يعين على تربية الشباب على العفة: معرفته ثمرات العفة العاجلة والآجلة.

١- فمن ثمراتها: طهارة الفرد ونقاء المجتمع؛ فالعفيف يحيى حياة اجتماعية مستقرة يتمتع بالسمعة الطيبة، والذكر الحسن، والزواج السعيد ويهنا بنفسية مستقرة مطمئنة يأنس بالطاعة وبهجة القرب من الله، ولذة العبادة وحلاوة الإيمان، ويسعد مجتمعه باخلاقه الفاضلة وبحياته وعفافه وحشمته وتقواه وستره وصبره.

فقل لي بربك: ألا يسعد المجتمع بأمثال هؤلاء؟ أم أن المجتمع الذي استمرأ العيش في الظلام، وأكل اللحم الحرام، لا يرعى المحرمات ولا هم له إلا إشعاع الشهوات؟!

٢- ومن ثمراتها: النجاة من الإصابة بالأمراض
 الخبيثة التي تلاحق أصحاب الشهوات والنزوات
 كالإيدر والزهري والسيلان، نعوذ بالله من
 الخذلان.

ومن ثمراتها: التدريب على مخالفة الهوى، والله عز وجل لم يجعل للجنة طريقا إلا في مخالفة الهوى؛ فقال تعالى: « وَأَمَا مِنْ خَافَ مَقَامُ رَبِّهُ وَمُهَى الْتُعَسَّى عَن أَفْوَى (١) قَانَ لَلْمُنَّةُ فِي ٱلْمَاوَى (النازعات ٤٠-٤١)، وقد حُفت الجِنة بالمكاره، وحفت النار بالشهوات. ٣- ومن ثمراتها: التدرب على قوة الإرادة والعزيمة على فعل الطاعات وترك المعاصى؛ فمن استطاع مخالفة هوى نفسه تقوى إرادته في سائر الطاعات، وكذا يقوى على قهر نفسه وكفها على سائر المعاصى، أما من اتبع هواه وخالف مقتضى العفة والاستعفاف، فإنه تقوى عليه نفسه في سائر المعادين؛ فلا تراه يصمد أمام عدو أو يصبر إذا تعرض لمالاء أو يثبت إذا تعرض لفتنة النساء. ٤- ومن ثمراتها: أن يطمئن المؤمن على إيمانه وإخلاصه لله عز وجل قال تعالى: ﴿ كَالُّكُ لنَصْمِ فُ عَنْدُ ٱلنَّوْءَ وَٱلْفَحْثَآءَ إِنَّهُ مِنْ عِبَادِنَا ٱلْمُخْلَصِينَ

روي عن عبد الله بن عمر رضي الله عنهما قال

" صدق الإيمان أن يخلو الرجل بالمرأة الحسناء فعدعها لله ".

 ومن ثمراتها: أن يصون العبد عرضه، فمن حافظ على أعراض الناس حفظ الله عرضه، ومن عبث باعراض الناس عبث الناس بعرضه، والجزاء من جنس العمل، وقد قيل: من كان يحرص على عرضه؛ فليحرص على أعراض الناس، وكل دَيْن لا بد له من وفاء، ودين الأعراض وفاؤه الأعراض، والمرء يهتك عرضه حين يهتك أعراض الناس.

والمراعيها عرفت العفة: الوصول إلى الزواج المثالي: فإن الشباب الذي أرخى العنان لشهواته، وتعود على تدنيس الأعراض وإشباعه رغباته بالوان متعددة من المفاسد، لن يطيق صبراً عنها وإن تزوج، إلا أن يتوب، ويبدأ بزواجه صفحة جديدة من حياته، وكذلك التي خرجت من حصنها العفيف وخالطت الرجال وعاشرتهم من الصعب بعد ذلك أن تخضع لزوج تهب له كل حياتها إلا بعد توبة

أما أهل العفاف من الرجال والنساء؛ فإن المودة والرحمة والسكن تتبادل بين الزوجين، ويرى كل منهما في الأخر الحب المخلص، والمنحة الأبدية وعنوان الرخاء فيتعلق كل منهما بالآخر إلى النهادة.

٧- ومن ثمراتها: أن يستظل العبد العفيف بظل عرش الرحمن يوم القيامة، كما في قوله صلى الله عليه وسلم: "سبعة يظلهم الله في ظله يوم لا ظل إلا ظله: الإمام العادل، وشباب نشباً في عبادة ربه، ورجل قلبه معلق في المساجد، ورجلان تحابا في الله اجتمعا عليه وتفرقا عليه، ورجل دعته امرأة ذات منصب وجمال؛ فقال: إنى أخاف الله، ورجل تصدق بصدقة فاخفاها حتى لا تعلم شماله ما تنفق يمينه، ورجل نكر الله خاليا ففاضت عيناه". قال النووى: " وخص ذات المنصب والجمال لكثرة الرغبة فيها، وعسر حصولها وهي جامعة للمنصب والجمال، ولاسيما وهي داعية إلى نفسها؛ طالبة لذلك، قد أغنت عن مشاق التوصيل إلى مراودة ونحوها؛ فالصبر عنها لخوف الله تعالى - وقد دعت إلى نفسها مع جمعها المنصب والجمال- من أكمل المناصب وأعظم الطاعات، فرتب الله تعالى عليه أن يظله في ظله ".

نسال الله آن يرزقنا الهدى والتقى والعفاف والغنى، إنه ولى ذلك والقادر عليه.

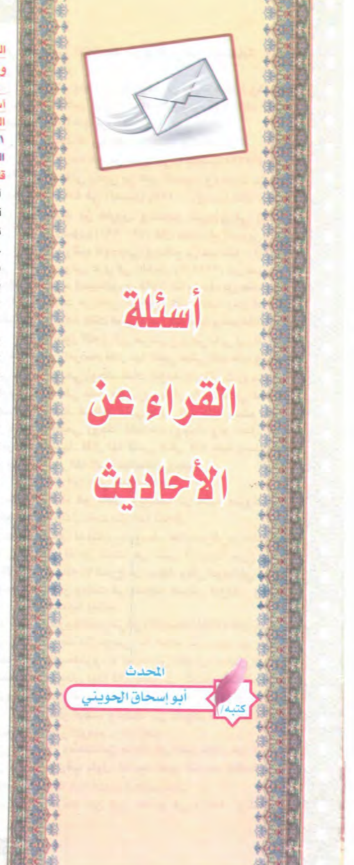
(بوسف: ۲۶).



محل الشاهد. وقال أبو حاتم الرازي - كما في (علل ولده) (١٢٥٧) -: (هذا حديث موضوع لا أصل له، وسنان عندنا مستور). وقد وقع حديث الترجمة في (علل ابن أبي حاتم) موقوفاً من قول أم حبيبة، ولا أدري كيف حدث ذلك فهو مرفوع من جميع طرقه. والله أعلم.

إسناد ضعيف جدا، وعبيد بن إسحاق متروك، وسنان بن هارون ضعيف. وليس عند البزار

وله شاهد من حديث أم سلمة، أخرجه الطبراني في (الكبير) (٢٣/رقم ٨٠٧) وفي (الأوسط) (٣١٤١)، وابن عدي في (الكامل) (٢٦٢/٣)، والخطيب في (تاريخ بغداد) (٢ /١٧٢)، وابن



الجوزي في (الواهيات) (١١٦/٢)، عن بكر بن سهل، ثنا عمرو بن هاشم، ثنا سليمان بن أبي كريمة، عن هشام بن حسان، عن الحسن، عن أمه، عن أم سلمة بنحوه. وإسناده واه، وبكر بن سهل ضعّفه النسائي، وسليمان بن أبي كريمة، ضعفه أبو حاتم وغيره.

وقال ابن عدى: هذا حديث منكر.

٢- وسئلت عن حديث: (إن في الجمعة ساعة من النهار لا يسال العبد فيها شيئاً إلا أعطي سُؤله) قالوا: (أي ساعة قال: (حين تقام الصلاة، إلى الانصراف منها).

المنه هذا حديث منكر".

أخرجه الترمذي (٤٩٠)، وابن عبد البر في (التمهيد) (٢٠/١٩ - ٢١)، عن أبي عامر العقدي. وابن ماجه (١٥٠/٢)، وابن أبي شيبة (١٥٠/٢)، وعبد بن حميد في (المنتحب) (٢٩١)، عن خالد بن مخلد القطواني.

والطبراني في (الكبير) (ج١٧/رقم ٧)، وابن قانع في (معجم الصحابة) (١٩٨/٢)، والبيهقي في (الشعب) (٢٩٨١) عن إسماعيل بن أبي أويس، كلهم عن كثير بن عبد الله بن عمرو بن عوف، عن أبيه، عن جده، مرفوعاً به. وتابعهم محمد بن خالد على الإسناد، ولكن بلفظ: (الساعة التي ترجى من الخطبة) أخرجه البزار (٨٣٣- البحر) قال: أخبرنا عمرو بن علي، قال: أخبرنا محمد بن خالد بهذا. وهذا الاختلاف في المتن عندي من محمد بن خالد بن عثمة، فهو لا بأس به، ولكن قال ابن حبان ربما أخطأ، وذكر البيهقي أن الدراوردي رواه عن كثير بن عبد الله بلفظ: (ما بين نزول الإمام عن المنبر إلى الانصراف. قال الترمذي: (حسن غرب).

وإسناده ضعيف جداً، وكثير بن عبد الله ضعفه ابن معين، وتركه الدارقطني، بل قال الشافعي: (ركن من أركان الكذب)، وقال ابن حبان: (منكر الحديث جداً، يروي عن أبيه عن جده نسخة موضوعة، لا يحل ذكرها في الكتب، ولا الرواية عنه إلا على جهة التعجب).

وقد روى مسلم (٨٥٣) عن أبي موسى الأشعري مرفوعاً: (هي ما بين أن يجلس الإمام إلى أن تُقضى الصلاة)، وأعله الدارقطني بالوقف.

وأصح الأقوال في ساعة الإجابة أنها بعد العصر إلى غروب الشمس من يوم الجمعة، وقد ثبت هذا

في الأحاديث المرفوعة وعمل الصحابة، والله أعلم.

٣- وسُئلت: هل صح أن امراة مات أبوها فلم تحضر جنازته طاعة لزوجها، فغفر الله لأبيها بطاعتها لزوجها.

قلت: قد ورد الحديث بذلك، ولكنه باطل.

أخرجه عبد بن حميد في (المنتخب) (١٣٦٩)، قال: حدثني بحبى بن عبد الحميد. والحارث بن أبي أسامة في (المسند) (٤٩٩ - زوائده) قال: حدثنا يزيد بن هارون. والحكيم الترمذي في (نوادر الأصول) (٧٩١، ٧٩٠)، قال: حدثنا إبراهيم بن سالم بن رشيد الهجيمي، وصالح بن عبد الله - فرِّقهما -، وابن عدى في (الكامل (٢٦١١/٧) عن عمرو بن يزيد النيسابوري، قالوا: ثنا يوسف بن عطية، عن ثابت عن أنس، أن امرأة كانت تحت رجل فمرض أبوها، فأتت النبي صلى الله عليه وسلم فقالت: يا رسول الله إن أبي مريض وزوجي يأبي أن يأذن لي أن أمرَّضه، فقال لها النبي صلى الله عليه وسلم: أطيعي زوجك، فمات أبوها، فاستاذنت زوجها أن تصلى عليه، فأبى زوجها أن يأذن لها في الصلاة عليه، فسألت النبي صلى الله عليه وسلم فقال: أطيعي زوجك، فأطاعت زوجها، ولم تصل على أبيها، فقال لها النبي صلى الله عليه وسلم: قد غفر الله لأبيك بطاعتك لزوجك.

قال ابن عدى: غير محفوظ.

ولا عطية متروك، ويوسف بن عطية متروك، ولا يحتمل ثابت مثل هذا الباطل.

نعم! لم يتفرد به يوسف، فتابعه زافر بن سليمان، فرواه عن ثابت، عن أنس، أن رجلاً خرج وأمر امرأته ألا تخرج من بيتها، وكان أبوها في أسفل الدار وكانت في أعلاها، فمرض أبوها... وساق الحديث بعثله.

اخرجه الطبراني في (الأوسط) (٧٦٤٨)، قال: حدثنا محمد بن موسى، نا محمد بن سهل بن مخلد الاصطخري، نا عصمة بن المتوكل، حدثنا زافر بن سليمان بهذا قال الطبراني: (لم يرو هذا الحديث عن زافر بن سليمان إلا عصمة بن المتوكل)، وهذا منكر ايضا، وعصمة بن المتوكل ضعيف، وزافر كثير الأوهام. والله أعلم.

 4 - وسُئلت عن حديث: (إن القبر ينادي ابن ادم إذا دُفن فيه يقول: أنا بيت الدود أنا بيت الظلمة).
 قلت هذا حديث ضعيف حداً.

أخرجه ابن أبي عاصم في (الأحاد والمثاني)

(٢٤١٢). والحكيم الترمذي في (نوادر الأصول) (٧٣٥)، والطبراني في (الكبير) (ج٢٢/رقم ٩٤٢)، وأبو نعيم في (معرفة الصحابة) (٦٧٤٨) عن محمد بن المصفى. وأبو يعلى (٦٨٧٠)، ومن طريقه ابن الأثير في (أسد الغابة) (٦٩/٦) قال: حدثنا أبو الربيع سليمان بن داود، وليس بالزهراني. وابن أبي الدنيا في (التواضع) (٢٣٥) - ووقع سقط في الإسناد- قال: حدثنا نصر بن عمار، قالوا: حدثنا بقية بن الوليد، ثنا أبو بكر بن أبي مريم، عن الهيثم بن مالك الطائي، عن عبد الرحمن بن عائد الأزدي، عن أبي الحجاج الثمالي، مرفوعا: (يقول القبر للميت حين يُوضع فيه: ويحك يا ابن آدم ما غرك بي؟! ألم تعلم أنى بيت الظلمة، وبيت الفتنة، وبيت الوحدة، وبيت الدود، ما غرك بي إذ كنت تمر على فداداً؟ فإن كان مصلحا أجاب عنه مجيب القبر فيقول: أرأيت إن كان ممن يأمر بالمعروف، وينهى عن المنكر؟ فيقول القبر: إنى إذا أعود عليه خضرا، ويعود جسده نورا، وتصعد روحه إلى رب العالمين).

وعند ابن أبى عاصم وغيره، قال ابن عائذ: يا أبا الحجاج، ما الفداد؛ قال: الذي يقدم رجلا، ويؤخر اخرى كمشيتك يا ابن أخى أحيانا. وهو يومئذ ىلىسويتهيا.

وتوبع بقية. تابعه أبو اليمان الحكم بن نافع، فرواه عن أبى بكر بن أبى مريم بهذا الإسناد. أخرجه الطبراني في (مسند الشاميين) (١٤٩٩)، وعنه أبو نعيم في (الحلية) (٩٠/٦)، وفي (معرفة الصحابة) (٦٧٤٨)، قال: حدثنا أبو زرعة الدمشقى ثنا أبو العمان مهذا. قال أبو نعدم: (غريب من حديث الهيثم ين مالك عن عبد الرحمن). وأبو الحجاج مختلف في

عداً، وأبو بكر بن أبي مريم ضعفه احمد وابن معين والنسائي وأبو زرعة، وتركه الدارقطني، وقال ابن عدي: (الغالب على حديثه الغرائب، وقلما يوافقه الثقات).

٥- وسال سائل: هل ورد أن الهمُ هو أشد خلق الله. وفي رواية: أن أشد خلق الله الإنسان.

الت قد ورد الأول موقوفا، ولم أره مرفوعا، ولكنه

أما الهُمُّ: فأَخْرِج الطبراني في (الأوسط) (٩٠١) و وابن عساكر في (تاريخ دمشق) (٤٠١/٤٢) من طريق يحيى بن زكريا ابن أبي زائدة عن أبيه، عن الشعبي، عن الحارث الأعور، عن على قال: أشد خلق ربك

عشرة: (الجيال، والحديد ينحت الجيال، والنار تاكل الحديد، والماء يطفئ النار، والسحاب المسخر بين السماء والأرض يحمل الماء، والريح تقل السحاب، والإنسان يتقى الريح بيده، ويذهب فيها لحاجته، والسُّكر يغلب الإنسان، والنوم يغلب السكر، والهم يمنع النوم، فأشد خلق ربك الهم).

وهذا سند ضعيف جدا، والحارث الأعور متروك، وقد رواه الحكيم الترمذي في (نوادر الأصول) (١٤٢٦)، قال: حدثنا الجارود بن معاذ، قال: نا وكيع، عن زكريا ابن أبي زائدة، عن الشعبي، عن على نحوه، فسقط ذكر: (الحارث الأعور) فيصير السند حينئذ منقطعاً. أما أن الإنسان هو أشد خلق الله: فقد ورد فيه الحديث مرفوعاً. أخرجه الترمذي (٣٣٦٩)، وأحمد (١٢٤/٣)، وعبد بن حميد في (المنتخب) (١٢١٥)، وأبو يعلى (٤٣١٠)، والحكيم الترمذي في (نوادر الأصول) (١٤٢٥)، وبحشل في (تاريخ واسط) (ص٦٢)، وأبو الشيخ في (العظمة) (٨٩٦)، والبيهقي في (الشعب) (٣٤٤١)، والخطيب في (المتفق والمفترق) (٦٢٥)، والأصبهاني في (الترغيب) (١٦٦١)، والضياء في (المختارة) (٢١٤٩، ٢١٥٠)، من طريق يزيد بن هارون. وأبو الشيخ في (العظمة) أيضًا (٨٧٢) عن هشيم ين بشير، كلهم عن العوام بن حوشب، عن سليمان بن أبي سليمان مولى ابن عباس، عن أنس بن مالك مرفوعا: (لما خلق الله الأرض جعلت تميد، فخلق الحيال فالقاها عليها فاستقرت، فتعجبت الملائكة من خلق الحدال، فقالت: يا رب هل من خلقك شيء أشد من الحدال؛ قال: نعم، الحديد. فقالت: يا رب فهل من خُلقك شيء أشد من الحديد؟ قال: نعم، النار. قالت: يا رب فهل من خلقك شبيء أشد من النار؟ قال: نعم، الماء. قالت: يا رب فهل من خلقك شيء أشد من الماء؟ قال: نعم، الربح، قالت: يا رب فهل من خلقك شيء الشد من الربح؛ قال: نعم، ابن أدم يتصدق بيمينه يخفيها من شماله. قال الترمذي: (هذا حديث غريب لا نعرفه مرفوعا إلا من هذا الوجه). وقال ابن منده: (هذا إسناد ثابت على رسم النسائي).

الله كذا قال! وأفته سليمان بن أبي سليمان، فقد قال فيه ابن معين: (لا أعرفه). وقال الذهبي: (لا يكاد نُعرف، روى عنه العوام بن حوشب وحده)، فمما يُستغرب أن يحسِّن إسنادَه الحافظ في (الفتح) (١٤٧/٢). والأشبه أنه من قول قيس بن عباد كما أخرجه ابن جرير في (تفسيره) (٩٠/١٤)، وأبو الشيخ في (العظمة) (٨٧٣، ٩٠٤)، ورجال إسناده ثقات، والله أعلم. الحمد لله، والصلاة والسلام على رسول الله صلى الله عليه وسلم، ويعدُ:

فَفَي هَذَا الْمُقَالُ نَتَحَدَثُ عَنْ مَثُلُ آخَرِ مِنْ الْمَثَالُ فِي القَرآنُ وهو مِن سورة آل عمران، الآية السادسة عشر بعد المائة والسابعة عشر بعد المائة، قال الله تعالى: إِنَّ ٱلَّذِرَ كَفُرُوا والسابعة عشر بعد المائة، قال الله تعالى: إِنَّ ٱلَّذِرَ كَفُرُوا لَنَ تُغْنِي عَنْهُم آمَنُ لَهُم مِنَ ٱللهِ شَيْعًا وَأُولَتِكَ أَصَحَبُ ٱلنَّارِ هُم مِنَ ٱللهِ شَيْعًا وَأُولَتِكَ أَصَحَبُ ٱلنَّارِ هُم مِنَ ٱللهِ شَيْعًا وَالْدَيْعَ وَكَا اللهُ عَمْ مَنَ اللهِ مَا عَلَيْهِ اللهُ عَمْ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَمْ اللهُ عَمْ اللهُ الله

المعنى الاجمالي:

قال ابن القيم في «الجامع لأمثال القرآن» (ص٩٠):

هذا مثل ضربه الله تعالى لمن أنفق ماله في غير طاعته
ومرضاته، فشبّه سبحانه ما ينفقه هؤلاء من أموالهم في
المكارم والمفاخر وكسب الثناء وحسن الذكر لا يبغون به
وجه الله، وما ينفقونه ليصدوا به عن سبيل الله واتباع
رسله عليهم الصلاة والسلام؛ بالزرع الذي زرعه صاحبه
يرجو نفعه وخيره فأصابته ريح شديدة البرد جدًا يهلك
بردها ما يصر عليه من الزرع والثمار، فاهلكت ذلك الزرع

المعنى المفصل:

قوله تعالى: «إن الذين كفروا» قال ابن عثيمين في تفسير آل عمران ٨٦/٢: «إن الذين كفروا» يشمل كل من كفر بالله من يهودي أو نصراني أو شيوعي أو دهري أو مسلم ارتد، المهم أن كل من كفر بالله فهذا حكمه،

قائدة (مستفادة من شرح أبن عثيمين): والكفر ذَكَر أهل العلم أنه قسمان: كفر مخرج عن الملة، وكفر غير مخرج عن الملة، وكفر غير مخرج عن الملة، وعليه يتنزل قول ابن عباس في قوله: "وَمَن لَنْ يَكُمُ مِمَّا أَنْزَلَ اللهُ فَأَوْلَتِكَ مُمُ ٱلْكُورُونَ » [المائدة: 3٤]، قال: كفر دون كفر، ومن أمثلة هذا النوع أعني الذي لا يُخرج من الملة قول النبي صلى الله عليه وسلم: «سباب المسلم فسوق، وقتاله كفر» رواه البخاري ومسلم.

فإن قتال المسلم ليس بكفر أي: ليس بكفر مخرج عن الملة ولكنه كفر دون كفر؛ لأنه لا أحد يقدم على قتل المسلم إلا الكافر، فإذا أقدم المسلم على قتل أخيه المسلم فقد أتى بخصلة من خصال الكفر، والدليل على أن قتال المسلم ليس بكفر مخرج من الملة قوله تعالى: "وَإِنْ طَآمِنُونُ مِنْ ٱلنُّوْمِينَ الْمُوْمِينَ مَوْلَ طَآمِنُونُ مِنْ ٱلنُّوْمِينَ مَوْنَ اللَّهُ المسلم ليس المُنْ المَّامِ اللَّهُ الْمُنْ فَعَنْ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْكُوا اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْكُوا اللَّهِ الله على الله على الله على الله على الله على الميت، والنياحة على الميت، [رواه مسلم]. ولها أمثلة. المهم أن هذا كفر أصغر لا يُخرج من الإسلام، وأما الكفر الأكبر فهو الكفر الذي يُخرج من الإسلام مثل قوله تعالى: «مَن كَفَر إلَهُ مِنْ المُعْلِمُ الْمَالِمُ مَنْ قوله تعالى: «مَن كَفَر وَمُنْ الْمُعْلَمُ مُنْ الْمُعْلِمُ الْمَالِمُ مَنْ قوله تعالى: «مَن كَفَر وَمُنْ الْمُعْلَمُ مُنْ الْمُعْلِمُ مَنْ الْمُعْلِمُ مَنْ الْمُعْلِمُ مَنْ الْمُعْلِمُ مَنْ الْمُعْلِمُ مَنْ الْمُعْلِمُ وَمُنْ الْمُعْلَمُ مَنْ الْمُعْلِمُ مَنْ الْمُعْلِمُ مَنْ الْمُعْلِمُ مَنْ الْمُعْلِمُ مَنْ الْمُعْلَمُ مَنْ الْمُعْلِمُ مَنْ الْمُعْلِمُ مَنْ الْمُعْلِمُ مَنْ الْمُعْلِمُ مَنْ الْمُعْلِمُ مَنْ الْمُعْلِمُ الْمُعْلِمُ مَنْ الْمُعْلِمُ مَنْ الْمُعْلَمُ الْمُعْلِمُ اللهِ مِن المُعْلِمُ مَنْ الْمُعْلَمُ الْمُعْلَمُ الْمُعْلِمُ الْمُعْلِمُ الْمُعْلِمُ الْمُعْلِمُ الْمُعْلِمُ الْمُعْلِمُ الْمُعْلِمُ الْمُعْلِمُ الله مَنْ الْمُعْلِمُ مَنْ الْمُعْلِمُ اللهُ مُنْ الْمُعْلِمُ الْمُعْلِمُ اللهُ الْمُعْلِمُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الْمُعْلِمُ اللّهُ اللّهِ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّ



بالإيمنن وُلْنَكِن مَن شُرَحَ بِالْكُفُر صَدْرًا، [النحل:١٠٦].

وقيال أبن عطية: وقيال البغوي (في معالم التنزيل البخوي (في معالم التنزيل ٢٦٩/١): في قوله: «أن تُعَيِّ عَنْهُمْ أَمِرُهُمْ وَلاَ أَنْكُمُمُ عَنْهُمْ أَمِرُهُمْ وَلاَ أَنْكُمُمُ بِالْفَدِيةَ وَأَوْلاَدِهُم بِالنصرة من الله شيئا، أي: من عذاب الله، وخصهما بالذكر لأن الإنسيان يدفع عن نفسه تارة بفداء المال وتارة الاستعانة بالأولاد.

أَوْلَتِكَ أَصْحَبُ أَلْنَارٍ هُمْ فِيهَا خَلِدُونَ» [الأعراف:٣٦] وإنما جعلهم من أصحابها لأنهم أهلها لا يخرجون منها ولا يفارقونها، كصاحب الرجل لا يفارقه. اهـ. البغوى.

ف «أصحاب النار» أي: أهلها الملازمون لها، "وهم فيها خالدون» أي: ماكثون. نسأل الله السلامة. قوله: «مَثَلُ مَا يُنفِغُونَ فِي هَلِو ٱلْعَيْوَةِ ٱلدُّنْيَا كَمَثْلِ ربيع فيا مِرُّ أَمَّابَتَ حَرَدَ فَوْمِ ظَلَمُوا أَنفُسَهُمْ فَأَهْلَكَتُهُ » [آل عمران: ١١٧].

قال ابن عثيمين رحمه الله: «هذا تشبيه تمثيلي، بمعنى أن تشببه الهيئة بالهيئة، يكون المشبه شيئا مؤلفًا من عدة أمور، والمشبه به كذلك يكون شبيئًا مؤلفًا من عدة أمور، فيسمى عند البلاغيين تشبيهًا تمثيليًا،

"كَمَثُل ريح فِيهَا صِنُّ أَصَابَتْ حَرْثَ قَوْم ظَلَمُوا أَنْفُسَهُمُ" الصورة الآن: ريح شديدة فيها برودة عظيمة ولها صرير من شدتها أصابت حرث قوم ظلموا أنفسهم، فالتشبيه مركب الآن من ريح شديدة باردة أصابت حرث قوم بعنى: زرعهم.

وقوله: «كمشل ريح» قال الطاهر ابن عاشور في «التحرير والتنوير» (٨٥/٢) هو من آيات الخالق وعظيم قدرته؛ لأن هبوب الريح وركودها آية، واحتلاف مَهَابَها اية، فلولا الصائع الحكيم الذي أودع أسرار الكائنات لما هبت الريح أو لما ركدت، ولما اختلفت مهابها، بل دامت من جهة واحدة، وهذا موضع العدرة. اهـ

"فيها صرّ": قال ابن عطية: الصّرُّ: البرد الشديد المحرق لكل ما يهب عليه، وهو معروف، قال ابن عباس وجمهور المفسرين: الصرُّ: البرد، وذهب الزجاج وغيره إلى أن اللفظة من التصرير من قولهم: صرَّ الشيء، ومنه الريح الصرصر، قال الزجاج: فالمرّ: صوت النار التي فيها الريح. اه.

قوله: وأَسَاتُ خَرْثَ قَوْمِ ظُلَمُوا أَنفُسَهُمْ فَأَفْلَكُمُّهُ : تنبه

على أن سبب إصابتها لحرتهم هو ظلمهم فهو الذي سلط عليهم الريح المذكورة حتى أهلكت زرعهم وأيبسته ، فظلمهم هو الريح التي أهلكت أعمالهم ونفقاتهم. [انظر: تهذيب التفسير وتجريد التأويل / 6 - 2 - 1].

"الحرث" قال الطاهر ابن عاشور: والحرث أصله مصدر حرث الأرض إذا شقها بالة ليزرع فيها أو يغرس، وأطلق هذا المصدر على المحروث فصار بطلق على الجنات والحوائط وحقول الزرع.

"ظلموا أنفس هم" أي: استحقوا أن يعذّبهم الله عز وجل بهذه الريح فأهلكته، فإذا هبت الريح العاصفة الباردة القوية انتقامًا من بني آدم فإنها سوف تُهلك هذا الحرث.

ووجه الشبه ظاهر؛ لأنهم سلطوا على أموالهم تسليطًا عظيمًا لكن لم ينتفعوا بهذا التسليط، وضاعت هباءً كما قال الله تعالى: « إِذَّ النِّيْكِ كُفُرُوا مُنْ مُعْفُونًا أَمُّوا لَهُمْ مُعْفُونًا أَمُوا لَهُمُ مُعْفُونًا أَمُوا لَهُمُ مُعْفُونًا أَمُّ النَّهُ فَسَيْغِفُونَهَا ثُمُّ تَكُونُ مَعْفُونًا إِلَّهُ فَسَيْغِفُونَهَا ثُمُّ تَكُونُ مَعْفُونًا إِلَّا نَعْالَ: ٣٦].

هذه حال الكفار إذا أنفقوا أموالهم لن ينتفعوا بها إطلاقًا، كمثل ريح فيها صر أصابت حرث قوم ظلموا أنفسهم فأهلكته.

قوله: "وما ظلمهم الله ولكن أنفسهم يظلمون" قال في التحرير والتنوير: الضمائر فيه عائدة على الذين كفروا، والمعنى أن الله لم يظلمهم حين لم يتقبل نفقاتهم، بل هم تسببوا في ذلك؛ إذ لم يؤمنوا لأن الإيمان جعله الله شرطا في قبول الأعمال، فلما اعلمهم بذلك وأنذرهم لم يكن عقابه بعد ذلك ظلمًا لهم، وفيه إيذان بأن الله لا يخلف وعد من نفى الظلم عن نفسه.

وهكذا يتقرر: أن لا جزاء على بذل، وأن لا قيمة لعمل إلا أن يرتبط بمنهج الله، وإلا أن يكون باعثه الإيمان بالله سبحانه وتعالى.

## سن فواشد هاتين الأيتين الكريمتين [مستفادة من تفسير ابن عثمين ١٩٠/٢]:

ا بيان أن الكفار مهما بلغوا في القوة عدداً ومدداً فإن قوتها مل تغنيهم من الله شيئاً، عدداً لقوله: «أولاد» ومدداً لقوله: «أم وال»، مهما كثرت قوتهم عدداً ومدداً فإنها لن تغنى عنهم من الله شيئاً.

 ٢. تصام قدرة الله وسلطته على العباد حيث إن الكفار العتاة لا يستطيعون أن يدفعوا شيئا بأموالهم وأولادهم مما قضاه الله عز وجل، فإن قال

قائل: مفهوم الآية أن المؤمئين تغني عنهم أموالهم وأولادهم من الله شيئا، قلنا: هذا غير مراد؛ لأن الآية سيقت في الرد على الكفار الذين يفتخرون بأموالهم وأولادهم، فبين الله أن أموالهم وأولادهم لا تغني عنهم من الله شيئا، أما المؤمنون فقد قال تعالى: مِنْ الله أَنْ أَمُوالُمُ مُنْ اللهُ عَنْ أَمُوالُمُ مُنْ اللهُ عَنْ أَمُوالُمُ اللهُ عَنْ اللهُ اللهُ عَنْ اللهُ عَنْ اللهُ عَنْ اللهُ اللهُ عَنْ اللهُ عَنْ اللهُ عَنْ اللهُ عَلَى طاعة الله.

... أن الكّفار في النّار؛ لقوله تعالى: ﴿ وَٱلْوَلَئِكَ أَصْحَابُ النَّارِ ﴾.

أنهم مخلدون فيها؛ لقوله: «هُمْ فِيهَا خَالدُونَ»، والجملة اسمية تدل على الدوام والتبوت، فإن قال قائل: هل هذا الخلود آبدي أم له غاية»

فالجواب: أنه أبدي وليس له غاية، ودليل ذلك في كتاب

الله في ثلاث آيات منه في النساء والأحزاب والجن، ففي النساء يقول الله تعالى: ﴿إِنَّ أَلْدِينَ كَفُرُوا وَظُلْمُوالَّمُ بَكُنَ أَمُّنَّا لِيَغْفِرُ لَهُمْ وَلَا البَّدِينَهُمْ طَرِيقًا 📵 إِلَّا طَرِيقَ جَهَنَّكُ خَالِدِينَ فِياً أَبِدًا وَكَانَ ذَلِكَ عَلَى أَسْرِيعِياً ﴾ [النساء: ١٦٨، ١٦٨] وفي سـورة الأحزاب يقول تعالى: «إنَّ أَنَّهُ لَمِنَ الْحَمِينَ وَاعْدُ لِمُنْمُ سَعِيرًا اللَّهِ عَلَيْنِينَ فِيهَا أَبِمَا لَا يَجِدُونَ وَلَيَّا وَلا نَصِيرًا ﴿ [الأحزاب: ٦٤، ٦٥]، وفي سورة الجن: "وَمَنْ يَعْص اللَّهُ وَرَسُولُهُ فَإِنَّ لَهُ نَارٌ جَهُنَّمَ خَالَدِينَ فَيِهَا أَبَّدًا ۗ [الجن: ٢٣ ]، وليس بعد هذه الآيات قول يُقال، بل لو قاله قائل فقوله مردود عليه؛ لأن هذا أمر غيبي لا يُعلم إلا من قبل الشرع والوحى، والوحى كما ترون نزل بأنهم خالدون فيها أبدا، وإذا جاء النص فلا قياس، فمن ادِّعي أنهم بخلدون فيها إلى أمد فإنه لولا تأويله لكان أمره خطيرا حدا، لكنه تأوّل واشتبهت عليه بعض الآيات، لأن ظاهر هذا القول تكذيب القرآن، والأمر خطير جدا، ولكنه صدر من أناس نعلم نصحهم لكتاب الله ولسنة نبيه ولأئمة المسلمين وعامتهم على وجه تاولوا فيه، والله يغفر لهم تأويلهم، لكن بالنسبة للعقيدة التي بين الإنسان وبين ربِّه إذا تبين له خطأ عالم من العلماء وجب عليه مخالفته، أمَّا بالنسبة للعالم فنرجو له المغفرة و الرحمة إذا علم بالنصح للزمة لأنه غير معصوم، والعصمة في كتاب الله وسنة نبيه صلى الله عليه وسلم.

إِثْبَاتُ القياس؛ لقوله: "مَثَلُ مَا يُنْفَقُونَ فِي هَذِهِ الْحَيَاةِ الدُّنْيَا كَمَثَلِ رِيحِ"، ووجه ذلك: أنَ المثلَ الحاقَ للأصلَ بالفرع، إلحاق للمشبه بالمشبه به، وهذا هو أصل القياس، إلحاق فرع بأصل في حكم لعلة جامعة، فكل مثال ضربه الله في القرآن ففيه دليل على القياس إذ إنه إلحاق المشبه بالمشبه به، وعليه على القياس إذ إنه إلحاق المشبه بالمشبه به، وعليه

يكون في هذه الآية إثبات القياس.

مسن أو تمام بلاغة القرآن، وذلك بقياس الغائب على الشاهد، ووجهه أن الريح التي فيها صرَّ وأصابت حرث قوم ظلموا أنفسهم كل يعرف أنها مدمرة ومهلكة، فكذلك أعمال الكافرين هالكة لا خير فيها؛ لأن الكفر مدمر لها، «وَمَّا مَتَعَفَّدُ أَنْ نُقْبَلُ مِثْهُمْ فَيَهِا الْمَا الْكِافِرِينَ هَا الْمَعْمُدُ الْمُنْفَقِدُ الْمُنْفَقِدُ الْمُنْفِيدِ اللهاء في اللهاء اللهاء اللهاء اللهاء اللهاء اللهاء اللهاء عنها اللهاء اللهاء

أن الكافر لـن ينتفع بما عمل في الآخرة، ووجهه أنه إذا هلـك ما عمله وزال فإنه لن ينفعه لكن قد ينفعه في الدنيا، فيدفع الله عنه به من البلاء ما يدفع، أو يحصل من الخير الذي يرجوه ما يحصل بسبب الإنفاق الذي أنفقه من ماله.

١٠ انتفاء الظلم عن الله؛ لقوله: «وما ظلمهم الله». إثبات أن الله تعالى موصوف بالنفى كما هو موصوف بالإثبات. وصيف الله بالإثبات كثير في القرآن، ووصفه بالنفي أقل لكنه موجود، هذا النفي الذي وصف الله به نفسه هل هو نفي محض مجرد؟ لا، بِل هو نفى متضمن لثبوت، وهو كمال ضد ذلك الشيىء، فإذا قال الله عن نفسه: ومَا رَبُّكَ مِظَلَّهِ المَيهِ \* [فصلت: ٤٦] قلنا: لكمال عدله. وإذا قال: وَمَا أَنَّهُ مِنْفِلَ عَمًّا يَعْمَلُونَ ، [البقرة: ١٤٤] قلنا: لكمال مراقبته. وإذا قال: ومَا مَسَنَا مِن لَنُوبِ ، [ق: ٣٨] قلنا: لكمال قوته وقدرته، وهلم حرا، لا يمكن أن يوجد في صفات الله نفي محض بل هو نفي متضمن لثبوت ضده على وجه الكمال، يقول العلماء رحمهم الله: ولا بد من هذا التقدير إثبات كمال الضد؛ لأن مجرد النفي إن كان لعدم القابلية فلا مدح فيه، وإن كان للعجز المنفى فهو نقص.

لو قَلْنَا: إِن اللّه لا يظلم لأنه لا يستطيع آن يظلم، لا شَـك آنه نقص، إذن فالقاعدة فيما وصف الله به من النفي انه ليس نفياً محضاً بل هو متضمن لإثبات الكمال، الكمال ضد ذلك المنفى.

النفس الإنسان عندة أمانة يلحقها ظلمه وغشمه، ويلحقها بره وإحسانه، فيجب أن يرعى هذه الأمانة حقّها، وإذا كان يجب على الإنسان أن يرعى الأمانة في ولده وأهله ففي نفسه من باب أولى، ولهذا قال تعالى: " وَهُوْ الْمِيْنِي لِلْ الْمِيْنِي الْمُلِكِةِ" [البقرة: ١٩٥] هذه وصية منه تعالى لنا بأنفسنا وقال: " النساء: ١١] فاوصانا الله بأولادنا وصية منه لنا بأولادنا، والولد بضعة من آبيه.

واخر دعوانا أن الحمد لله رب العالمين.

الحمد لله والصلاة والسلام على رسول الله؛ وبعد:

فإن الله تعالى ميز هذه الأمة (أمة الإسلام) بالوسطية بين الأمم فقال سبحانه ﴿ وَكُذَاكَ جَعَلْنَكُمْ أُمَّةً وَسُطًّا لِنَكُولُوا شُهَدَّاءً عَلَى ٱلنَّاسِ وَيَكُونَ الرَّسُولُ عَلَيْكُمْ شَهِيدًا " [البقرة: ١٤٣]، والوسطية هنا تعني: العدل والخيار وسائر أنواع الفضل، فهي أفضل الأمم.

ثم ميز الله أهل السنة والجماعة بالوسطية بين فرق المسلمين، فقال صلى الله عليه وسلم «لا تَزال طائفة من أمّتي على الحق ظاهرين...» الحديث.(صحيح مسلم ١٥٦).

فأهل السنة هم في جملتهم (العدول الخيار) أهل التوسط والاعتدال في كل أمور الدين: عقيدة وعلمًا وعملا وأخلاقًا ومواقف. وسط بين الغلو والتقصير وبين التفريط والإفراط في سائر الأمور.

والاعتدال هو: الاستقامة والتزكية، والتوسط والخيرية.

وقد فسر الرسول صلى الله عليه وسلم الوسطية بقوله: (والوسط: العدل)، كما في الحديث: عَنْ أبي سُعيد، قال: قال رَسُول الله صلى الله عليه وَسَلَم: " يُجِيءُ نُوحٌ وَأُمَّتُهُ، فَيَقُولَ اللَّهُ تَعَالَى، هَلَ بِلَغْتَ؟ فُيقُولَ نَعَمْ أَيْ رَبِّ، فَيقُولَ لأَمَّتِه: هَلِّ بِلَغِكُمْ فَيَقُولُونَ لا مَا جَاءِنا مِن نبيٍّ، فيقول لنوح: مَنْ يَشْبِهَدُ لِكَ فَيَقُولِ: مُحَمَّدُ صلى الله عليه وسلم وَأَمَّتَهُ، فَنَشْهَدُ أَنَّهُ قَدْ بَلَغٍ، وَهُو قَوْلَهُ جَل ذَكْرُهُ: وَكَذَلَكَ جَعَلْنَاكُمْ أُمَّةً وَسَطَا لَتَكُونُوا شهداء على الناس والوسط العدل ".[صحيح البخاري ٤/١٣٤].

ولا يتحقق الاعتدال في الاعتقاد والعمل والعلم والدعوة وغيرهما إلا بالتزام الكتاب والسنة وسبيل المؤمنين.

والوسطية ضد الغلو: وهو مجاوزة الحد. قال تعالى: ﴿ مَنْكُواْ فِي بِينِكُمْ ۗ [النساء: ١٧١] وقال صلى الله عليه وسلم: «إيَّاكمْ وَالغلوِّ في الدِّينِ». فالوسطية تعنى ترك المغالاة،ولأن أمة الإسلام أمة وسط نهاهم الله تعالى عن الغلو في كل شيء في الدين والحكم بين الناس، فأمر بالعدل، قَالَ اللهُ تَبَارِكُ وَتَعَالَى: ﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ كُونُواْ فَوْمِهِ يَا لِلَّهِ شُهِدَاءً وَالْفِسْطَ وَلَا يَجْرِمَنَّكُمْ شُنَّانُ فَوْمِ عَلَىٰ أَلَّا نَهْدِلُوا أَعْدِلُوا هُوَ أَفْرَبُ لِلنَّفُونَىٰ وَأَنْفُواْ

اللهُ إِنَّ اللَّهُ خِيرٌ بِمَا تَعْمَلُونَ » [المائدة: ٨]. والآية دليل على أن يعدل المؤمنون مع الناس



ولو كانوا أعداءً، ولا تكون الكراهية لأحد مانعاً من تحري العدل معه. هذا، ونسال الله أن يجعلنا من أهل الحق والعدل والاستقامة، وأن يجمع كلمة المسلمين على الحق والهدى، ويقيهم شر الفتن ما ظهر منها وما بطن.

وإن أمة النبي محمد صلى الله عليه وسلم للأمة الوسط بكل معاني الوسط، سواء من الوساطة بمعنى الحسن والفضل، أو من الوسط بمعنى الاعتدال والقصد، أو من الوسط بمعناه المادي والحسي.

ولاتـزال أمّـة وسطًا في التصور والاعتقاد، أمّة وسطًا في التَفكير والشّعور، أمّة وسطًا في التنظيم والتُنسيق، أمة وسطًا في الارتباطات والعلاقات، أمّـة وسطًا في المكان، وما يعوق هذه الأمة اليوم عن أن تأخذ مكانها هذا الذي وهبه الله لها، إلا أنّها تخلّت عن منهج الله الذي اختاره لها، واتّخذت لها مناهج مختلفة، ليست هي التي اختارها الله لها.

ولقد كان رسول الله صلى الله عليه وسلم سيد آهل العدل والوسطية، ومعلم الناس آلا إفراط ولا تفريط في الشريعة الحنيفية، وكانت سيرته صلى الله عليه وسلم حافلة بالمواقف العظيمة في كافة النواحي التي يُرى فيها العدل والاستقامة، والرحمة والتوسط والخيرية.

- قال ابن إسحاق رحمه الله تعالى: لما انصرف النبي صلى الله عليه وسلم من غزوة الخندق راجعا إلى المدينة أتاه جبريل فقال: إن الله يأمرك أن تسير إلى بني قريظة، فأمر بالألا فأذن في الناس: من كان سامعا مطيعا فلا يصلين العصر إلا في بني قريظة. وعن عبيد الله بن كعب، أن رسول الله صلى عليه وسلم لما رجع من طلب الأحزاب وضع عنه اللأمة (درع يلبسها المقاتل في الحرب)، واغتسل، واستحمر (تعطر) فتندى (ظهر) له جبريل، فقال: عذيرك من محارب (أي مَن يعذرك أيها المحارب لخلعك ثياب الحرب)، ألا أراك قد وضعت اللأمة وما وضعناها بعد، قال: فوثب رسول الله صلى الله عليه وسلم فزعا، فعزم على الناس أن لا يصلوا العصر حتى يأتوا بنى قريظة، قال: فلبس الناس السلاح، فلم يأتوا بني قريظة حتى غربت الشمس قال: فاختصموا عند غروب الشمس، فصلت طائفة العصر، وتركتها طائفة، وقالت: إنا في عزيمة رسول الله صلى الله عليه وسلم فليس علينا إثم، فلم يعنف

واحداً من الفريقين. اخرجه الطبراني ١٩/ "١٦٠"، البيهقي في "الدلائل" ٧/٤ بإسناد صحيح إلى الزهري. وفيه "فصلت طائفة إيماناً واحتساباً، وتركت طائفة إيماناً واحتسابا".[صحيح ابن حبان - محققا ٢٠/١١].

وَاصِلَ القَصِةَ عَنْدَ البِحَارِي: عَنْ نَافِع، عَنِ ابْنِ عُمَن، قَالَ: قَالَ النَّبِيُّ صَلَّى اللهُ عَلَيْه وَسَلَّمٌ لَنَا لَمَّا رَجَعَ مِن الأَحْزَابِ: ﴿لَا يَصَلَّيْنُ أَحَدُ الْعَصْرَ إِلَّا فِي بَنِي قُرِيْظَةَ، فَقَادْرِكَ بَعْضَهُمُ الْعُصُرُ فِي الطُّرِيقَ، فَقَالَ بَعْضُهُمْ: لاَ نُصَلِّي حَتَّى نَاتِيهَا، وَقَالَ بَعْضُهُمْ: بَلَ نُصلي، لَمْ يُرِدْ مِنَا ذَلِك، فَذَكَرَ للنَّبِيِّ صَلَّى اللهُ عَلَيْه وَسَلَّم، فَلَمْ يُرَدِّ مِنَا ذَلِك، فَذَكَرَ للنَّبِيِّ صَلَّى اللهُ عَلَيْه وَسَلَّم، فَلَمْ يُونَدُّ فَوْ احَدًا مِنْهُمْ. [صحيح البخاري ١٥/٢].

قَالَ ابِنَ حَجِرَ رَحَمُهُ الله تَعَالَى: وَفَي هَذَا الْحَدِيثُ أَوْ مَنَ الْفَقَهُ أَنَّهُ لَا يُعَابُ عَلَى مِنْ أَخَذَ بَظَاهِرِ حَدِيثُ أَوْ مَنَ الْفَقَهُ أَنَّهُ لَا يُعَابُ عَلَى مِنْ أَخَذَ بَظَاهِرِ حَدِيثُ أَوْ وَقَيهُ أَنَّ كُلُ مُخْتَلِفَيْنِ فِي الْفُرُوعِ مِنَ الْجُتَهِدِينَ مُصَيبٌ، قَالَ السُّهِيلَيُّ: وَلَا يَسْتَحِيلُ أَنَّ يَكُونَ الشَّيْءُ مُصَيبٌ، قَالَ السُّهِيلَيُّ: وَلَا يَسْتَحِيلُ أَنَّ يَكُونَ الشَّيْءُ مَصَوابًا فِي حَقَّ غَيْرِه وَإِنْمَا الْجُالُ أَنَّ يُحُكِمَ فِي النَّازِلَةِ بِحُكْمَيْنِ مُتَصَادِّيْنِ فِي صَوَابًا فَي حَقَ غَيْرِه وَإِنْمَا لَلْجُالُ أَنَّ يُحْكَمُ فِي النَّازِلَةِ بِحُكْمَيْنِ مُتَصَادِينَ فِي حَقَ شَخْص وَاحِد. قَالَ: فَكُلِّ مُجْتَهِد وَافَقَ اجْتَهَادُهُ وَحُهُم مَنْ التَّاوِيلُ فَهُو مُصِيبُ انْتَهَى... وَنُقِلَ عَنِ الْشَافِعِيَّةُ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ فَي مَنْ الشَّافِعِيَّةُ لَلْمُ الْمُنْ الْمُنْ فَيُصِبُ مَا فِي نَفْسِ لَظُنَ الْمُرْ فَهُو مُخُطِي وَلَهُ اَجْرٌ وَاحِدٌ. [فتح الباري لابن عَنْ مَجَلِي الْمُرْ وَاحِدً. [فتح الباري لابن حَجَر ٧/٩٠٤]

وقال النووي رحمه الله تعالى: وَلا خلاف في ترك تعنيف المُجْتَهد وَإِن أَخَطَا إِذَا بِذِل وَسعَه، قال: فَاخذ بعض الصَّحَابَة بِهْذَا المُّفْهُوم (وهو عدم تأخير الصلاة عن وقتها) نظرًا إلى المُغنى لا إلى اللَّفظ، فصلوا حِن خَافُوا فَوَات الْوَقْت، وَأَخَذ اَخَرُونَ بِظَاهِر اللَّفظ وَحَقِيقَته، (فَاخْروا الصلاة لحين الوصول إلى بني قريظة). وَلم يعنف الشَّارِع وَاحِدًا منهُما، لأنهم مجتهدون، فَفيه دَلِيل لَمْن يَقُولَ بِالمَّقْهُومِ وَالْقِياس ومراعاة لَفْفيه دَلِيل لَمْن يَقُولَ بِالمَّقْهُومِ وَالْقِياس ومراعاة انْضا. وقال الدُاودي: فيه أن المتأول إذا لَم يُنعَد في التَّأُويل ليس بَمخطي، وأن السُّكُوت على فعل أمر كالقول بإجازته. [عمدة القاري شرح صحيح البخاري ٢٦٥/٢].

ومن موقف الرسول صلى الله عليه وسلم بإزاء الفريقين من قبول اجتهاديهما دون أن يفصح عن

قصده لهم، يظهر العدل والإنصاف والوسطية والرحمة بالمجتهدين، وليكون فعله قدوة لأتباعه أن يكونوا أهل رفق بالمخالفين، حتى لا يفرح كل حزب بما لديه، ويتعصب كل فريق للذي هو عليه، محاولا حَمَّل خصمه على ما يراه، وإخضاعه بين يديه. فما أجمل الإسلام وما أعظم وسطية هذا الدين.

## تطبيق الصحابة رضوان الله عليهم لهذا المنهج الوسطى

وحتى نتلمس أدب الاختلاف بين الصحابة رضوان الله عليهم عند القضايا الخلافية، نقول:

كان ابن عباس رضى الله عنهما يذهب كالصديق وكثير من الصحابة إلى أن الجد يسقط جميع الإخوة والأخوات في المواريث كالأب، وكان زيد بن ثابت كعلى وابن مسعود وفريق آخر من الصحابة رضوان الله عليهم أجمعين يذهب إلى توريث الإخوة مع الجد ولا يحجبهم به، فقال ابن عباس يوما: الا يتقى الله زيد، يجعل ابن الابن ابنا ولا يجعل أب الأب أبا !؟

إن ابن عباس رضى الله عنهما الذي بلغت ثقته بصحة اجتهاده وخطا اجتهاد زيد هذا الحد الذي رأيناه، رأى زيد بن ثابت يوما يركب دابته فأخذ بركايه يقود به، فقال زيد: تنح يا ابن عم رسول الله صلى الله عليه وسلم. فيقول ابن عباس: هكذا أمرنا أن نفعل بعلمائنا وكبرائنا. فقال زيد: أرني يدك. فأخرج ابن عياس يده، فقبّلها زيد، وقال: هكذا أمرنا أن نفعل باهل بيت نبينا. وحين توفي زيد قال ابن عباس: «هكذا يذهب العلم». وفي رواية البيهقي في سننه الكبرى «هكذا ذهاب العلم، لقد دفن اليوم علم كثير». [أدب الاختلاف في الإسلام لطه جابر العلواني ص: ٦٦].

ويسال بعضهم امير المؤمنين عليًا عن «اهل الجمل» أمشركون هم؟ فيقول رضى الله عنه: من الشرك فرُوا. قال: أمنافقون هم؟ فيقول رضى الله عنه: إن المنافقين لا يذكرون الله إلا قليلا. فقال: فمن هم إذن؟ فيقول رضى الله عنه: إخواننا بغوا علينا. [البيهقي في السنن ١٧٣/٨].

وصلى الرشيد إماما وقد احتجم، فصلى الإمام أبو يوسف خلفه ولم يعد الصلاة مع أن الحجامة عنده تنقض الوضوء. وكان الإمام أحمد بن حنبل يرى الوضوء من الرعاف والحجامة فقيل له: فإن كان الإمام قد خرج منه الدم ولم يتوضا هل يصلى خلفه؟ فقال: «كيف لا أصلى خلف الإمام مالك وسعيد

بن المسيب، وكانا لا يريان الوضوء من خروج

وصلى الشافعي رحمه الله الصبح قريبا من مقبرة أبى حنيفة رحمه الله فلم يقنت، والقنوت عنده سنة مؤكدة فقيل له في ذلك، فقال: «أخالفه وأنا في حضرته؟!». [أدب الاختلاف في الإسلام ص: ١١٧] ونستعين بالله سبحانه الآن في سرد مواضع متعددة في جوانب كثيرة من هذه الشريعة الغراء؛ تظهر فيها وسطية هذا الدين العظيم.

### ١- الوسطية في كيفية الدعاء:

نهى الله سبحانه عن الغلو في دعائه عز وجل، مع أن «الدعاء هو العبادة»، حيث أمر بالتوسط فيه دون الجهر وفوق المخافتة، فقال الله تبارك وتعالى: وقُلِ أَدْعُوا أَلَقُهُ أَوِ أَدْعُوا الرَّحْمَنَ أَيَّا مَا نَدْعُوا فَلَهُ ٱلأَسْمَاءُ لَكُسْنَيْ وَلَا غِمُهُمْ بِصَلَائِكَ وَلَا غَنَافِتُ بِهَا وَآبَتُغُ بَيْنَ ذَالِكَ سَبِيلًا ﴾ [الإسراء: ١١٠]. أي: لا تجهر بدعائك ولا تخفض الصوت كالصامت.

## ٢- الوسطية بإن الدين والدنيا:

وقال أيضًا جل وعلا: «يَكَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ إِنَّا تُودِي لِلصَّلَوْةِ مِن يَوْمِ ٱلْجُمُعَةِ فَأَسْعَوْا إِلَىٰ ذِكْرِ ٱللَّهِ وَذَرُوا ٱلْبَيْعَ ذَلِكُمْ خَيْرٌ لَكُمْ إِن كُنُتُم تَعْلَمُونَ أَن فَإِذَا تُضِيَّتِ ٱلصَّلَوة فَانْتَشِـٰرُوا فِي ٱلأَرْضِ وَٱبْنَغُوا مِن فَضَّلِ ٱللَّهِ وَٱذْكُرُوا ٱللَّهَ كَثِيرًا لْمُلْكُونَ الْجِمعة: ٩،١٠]. فَفِي الْأَيْدِينَ أَمْرَانَ الْمُ أمر ديني "فَاسْعَوْا إلى ذكر الله"، وأمر دنيوي؛ "فانتشرُوا في الأرض وابتغوا من فضل الله". والاثنان من منهج الله تعالى. ولا تستقيم الأمور بالجلوس في المسجد وترك العمل، ولا بالعمل المستمر وترك الصلاة.

## ٣- الوسطية في الإنفاق:

كما نهى جل وعلا عن الغلو في النفقة بالمال، حيث يقول تبارك وتعالى: ﴿ وَٱلْهِيَ إِنَّا أَنْفَقُواْ لَمْ يُسْمِعُواْ مَلَمْ يَعْتُرُوا وكَانَ بَيْنَ ذَلِكَ قُوامًا ، [الفرقان: ٦٧]، وقوله تبارك وتعالى: «وَلَا غُعَلْ بَدَكَ مَعْلُولَةً إِلَى عُنْفِكَ وَلَا بَسَطُهِ عَلَى ٱلْبَسَطِ فَنَقَعُدُ مَلُومًا تَحَسُّورًا » [الإسراء: ٢٩]. وقال تعالى: وَكُلُوا وَالْمُرَوُّا وَلَا نُسُرِقُوا ﴾ [الأعراف: ٣١] والدين كله بين هذين الطرفين.

## ٤- الوسطية في أداء العبادات

١- عَنْ أَنْسَ بُنْ مَالِكَ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ يَقُولِ: «جَاءَ ثلاثة رَهُط إلى بُيُوت أَزُواج النَّبِيُّ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وسلم يسالون عن عبادة النبي صلى الله عليه وَسَلَمَ، فَلَمَّا أَخْبِرُوا كَأْنِهُمْ تَقَالُوهَا. فَقَالُوا: وَأَيْنَ نَحْنُ مِنَ النَّبِيِّ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ قَدْ غَفْرَ لَهُ مَا

تقدَّمْ مِنْ ذَنْبِهِ وَمَا تَأَخُّرِ. قَالَ آحَدُهُمْ: آمَّا أَنَا فَإِنِي أَصَلَي اللَّيْلِ أَبْدا. وَقَالَ آخَرُ: أَنَا أَصُومُ الدُّهْرِ وَلا أَصُومُ الدُّهْرِ وَلا أَفَطَرُ. وَقَالَ آخَرُ: أَنَا أَصُومُ الدُّهْرِ وَلا أَقْطَرُ. وَقَالَ آخَرُ: أَنَا أَعْتَرِلُ النَّسَاءَ فَلَا آتَرَوُجُ آبَداً. فَحَاءَ رَسُولُ اللَّه صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ إِلَيْهِمْ، فَقَالَ: فَحَاءَ رَسُولُ اللَّه إِنِي لِأَخْشَاكُمْ أَنْتُمُ الدِّينَ قُلْتُمْ كَذَا وَكَذَا، أَمَا وَاللَّهِ إِنِي لِأَخْشَاكُمْ للله وَأَتْقَاكُمْ لهُ، لكني آصُومُ وَأَفْطِرُ وَأَصلي وَأَرْقُدُ وَاللَّهِ النَّيْ وَلَيْسَ مِني اللَّهُ وَاتَقَاكُمْ لهُ المَاءِ، فَمَن رَغِبَ عَنْ سُنتي فَلَيْسَ مِني الله عَن سنتي أي عن صحيح البخاري. وقوله: من رغب عن سنتي أي عن طريقتي ومنهجي.

فالرسول صلى الله عليه وسلم بين أن التشدد في العبادة ليس من سنته؛ فإذا كان التشدد في العبادة ليس من سنته، فمن باب أولى التشدد والمبالغة والغلو في الأمور الأخرى.

ولهذا نهى النبي صلى الله عليه وسلم عن التنطع وبن أنه طريق هلاك

عَنْ عَبْدِ اللّهِ بْنِ مَسْعُودِ رَضِيَ اللّهُ عَنْهُ قَالِ: قَالَ رَسُولُ اللّهِ صَلَّى اللّهُ عَلَيْهِ وَسَلّمَ: «هَلَكَ الْمُتَنَطّعُونَ. هَلَكَ الْمُتَنَطّعُونَ. هَلَكَ الْمُتَنَطّعُونَ. البخاري.

والمتنطعون هم المتعمقون المجاوزون الصدود في

أقوالهم وأفعالهم.

وقال صلى الله عليه وسلم: "إياكم والغلو في الدين، فإنما أهلك من كان قبلكم الغلو في الدين" صحيح الدخاري عن ابن عباس.

وذكر الشرع أن الغلو في التعبد من سمات طائفة تمرق من الدين كما يمرق السهم من الرمية. وهم الخوارج.

عَنْ أَبِي سَعِيد الْخُدْرِيِّ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ قَالَ: "بَيْنَمَا نَحْنُ عَنْدَ رَسُولُ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ، وَهُوَ يَقْسِمُ قَسُمًا اَتَاهُ ذُو الْخُوَيْصِرَة وَهُو رَجُلُ مِنْ بَنِي تَمِيم، فَقَالَ: يَا رَسُولَ اللَّهِ اعْدَلُ؛ فَقَالَ: وَيُلَكُ وَمِنْ يَعْدَلُ إِذَا لَمْ فَقَالَ: وَيُلَكُ وَمِنْ يَعْدَلُ إِذَا لَمْ أَعُنْ أَعْدَلُ. فَقَالَ عُمْرُ: يَا رَسُولَ اللَّهَ اعْدَلُ؛ فَقَالَ: وَيُلَكُ وَمَنْ يَعْدَلُ إِذَا لَمْ أَعُدْ أَعْدَلُ. فَقَالَ عُمْرُ: يَا رَسُولَ اللَّهَ اعْذَنْ لِي فِيهِ فَأَصْرِبَ عُنْقَهُ! فَقَالَ: دَعْهُ فَإِنَّ لَهُ أَصْحَابًا يَحْقَرُ أَحَدُكُمْ صَلَاتَهُ مَع صَلَاتِهِمْ، وَصِيامَهُ مَعَ صَيامِهِمْ، يَمْرُقُونَ مِنَ الدَّبِنَ كَمَا يَمْرُقُونَ مِنَ الرَّمِيَةِ.

فهؤلاء غلوا في العبادات حتي تعدى كبيرهم على مقام النبوة ، ولا ياتي الغلو الا بكل شر .

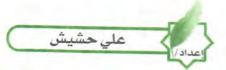
وللحديث بقيه إن شاء الله.



ترسل السيرة الذاتية وصورة شخصية حديثة على الإيميل: aboasem 1963@yahoo.com للتواصل والاستفسار: ١١٧٤٤٠٠ ١٨٧٤ شركة الأماني لإلحاق العمالة المصرية بالخارج

Upload by: altawhedmag.com

## قصة الصحابي قبيصة بن مخارق الهلالي والوقاية من الأربع بلايا



نو اصل في هذا التحذير تقديم اليحوث العلمية الحديثية حتى يقف القارئ الكريم على حقيقة هذه القصة التي اشتهرت على السنة الوعاظ والقصاص، وكذلك المتصوفة؛ حيث جعلوها في اذكارهم وأورادهم، وغرهم أن القصة ذُكرت في بعض مصادر الحديث الأصلية عند أهل السنة مما يُحتُم علينا تخريجها وتحقيقها

الحلقة

(177)

اولا: المن:

رُويَ عَن ابْن عَبَّاس رَضَى اللَّهُ عَنْهُمَا قَالَ: بَيْنَمَا نَحْنُ عَندَ رَسُولِ اللهِ صَلَى اللَّهُ عَلَيْه وَسَلَمَ، إِذْ أَقْبَلُ شَيْخَ يُقَالَ لَهُ قَبِيصَةً، فَقَالَ لَهُ رَسُولَ ٱللَّهِ صَلَّى إِللَّهُ عَلَيْهِ وَسُلَّمَ: ﴿ مَا جَاءَ بك، وقدْ كبرت سنك، ورق عَظمُك؟! « فقال: يًا رَسُولُ اللّه، كَبِرَتْ سِني، وَدَق عَظمِي، الخبر الذي جاءت به هذه القصة أخرجه وَضَعُفتَ قُوْتِي، وَاقْتَرَبَ أَجْلِي. فقال: « أَعِدْ عَلَىَّ قَوْلَكَ «. فَأَعَادَ عَلَيْهُ، ثُمُّ قَالَ رَسُولَ اللَّهُ صَلِّي اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ: ﴿ مَا بَقَيَ حَوْلِكَ شَجَرٌ، وَلا حَجَرٌ، وَلا مَدرٌ، إلا بَكي رَحْمَة لقولك، فَهَات حَاحَتُكُ، فَقَدُ وَجَبَ حَقَكَ ﴿. فَقَالَ: يَا رَسُولَ اللَّه، عَلَمْني شَيْئًا يَنْفَعُني اللَّهُ بِهِ في الدُّنْيَا وَالْاَحْرَةِ، وَلا تَكْثِرْ عَلَيُّ؛ فَإِنِّي شَيْخ نسيُّ. قال: « أمَّا لدُنيَاك، فإذا صَليْتَ الصَّبْحَ فَقُلْ بَعْدَ صَلاة الصُّبْحِ: سُبِّحَانَ اللهِ العَظِيمِ وَبِحَمْده، وَلا حَوْل وَلا قَوْة إلا بالله، ثلاث مَرَّات، بقيك الله من بلايًا أَرْبُع: من الجذام، وَالْجِنُونِ، وَالْعَمَى، وَالْفَالِجِ. أَفَامًا لِآخِرَتِكَ، فَقَل: اللَّهُمَّ اهْدني منْ عندك، وَأَفْضَ عَلَى منْ فَضَّلكَ، وَانْشَرْ عَلَى مِنْ رَحْمَتِك، وَأَنزِل عَلَيَّ منْ بَرَكَاتِك «. فقالهَا الشَيْخ، وَعَقْدِ أَصَابِعَهُ الْأَرْبَعَ، فَقَالَ أَبُو بَكُرٍ، وَعُمَّرُ: خَالِكُ هَذَا يَا

رَسُولَ الله، مَا أَشَدُ مَا ضَمَّ عَلَى أَصَابِعِه الأرْبَعِ. فقال رَسُول الله صلى اللهُ عَلَيْه وَسَلَّمَ: ﴿ وَالَّذِي نَفْسَى بِيَدِهِ، لَئِنَ وَفِي بَهِنٍ يَوْمَ الْقَيَامَةَ لَمْ يَدُعْهُنَّ، لَيُفْتَحُنَّ لَهُ أَرْبُعَةً أَنْوَابِ مِنَ الْحِنْةِ، يَدْخَلُ مِنْ أَيِّهَا شَاءً». ثانيا: التغريج:

الحافظ أبو بكر أحمد بن محمد بن إسحاق الدينوري المعروف بابن السنى في «عمل اليوم والليلة» (ح١٣٣) قال: حدثنا محمد بن هارون الحضرمي، حدثنا رزق الله بن سلام المروزي، ثنا محمد بن خالد الحبطي، حدثنا عبد الله بن العلاء البصري، عن نافع عبد الله السلمي، عن عطاء عن ابن عباس رضى الله عنهما قال: بينما نحن عند رسول الله صلى الله عليه وسلم إذ أقبل شيخ يقال له قىيصة... الحديث.

وأخرجه الحافظ أبو القاسم سليمان من أحمد الطبراني في «المعجم الكبير» (۳۲۸/۱۸)... (۹٤٠) قال: حدثنا جعفر بن محمد بن حرب، حدثنا أبو ظفر عبد السلام بن مظهر، حدثنا نافع بن عبد الله أبو هرمز قال: سمعت عطاء بن أبي رياح، يحدث عن

ابن عباس قال: قدم قبيصة بن مخارق الهلالي... الحديث.

## ثالثا: التحقيق:

هذه القصة واهدة؛ علتها: نافع بن عبد الله السلمى... وعند التدبر في الإسناد عند الحافظ ابن السنى في «عمل اليوم والليلة»، وعند الحافظ الطبراني في «المعجم الكبير» تستين العلة بما عند الطبراني من الكنية: ليكون الراوى الذي هو علة القصة: نافع بن عبد الله السلمي أبو هرمز.

قال الحافظ ابن عدى في «الكامل» (٤٨/٧) (۱۹۸۱/۲۸):.. نافع السلمي أبو هرمز يصرى، سمعت أبا يعلى يقول: سألت يحيى بن معين عن نافع أبى هرمز فقال: «لىس ىشىء».

وقال: حدثنا ابن أبي مريم سألت يحيى بن معين عن أبي هرمز فقال: ليس بثقة كذاب. ابن حمكان والإمام الدارقطني اتفقوا فيما أخبرنا عمران السختياني عن شيبان، عن نافع، أبى هرمز، عن عطاء عن ابن عباس عن النبي صلى الله عليه وسلم أحاديث، وأخرج له أحاديث مناكير، ثم قال: "ولنافع أبى هرمز غير ما ذكرت، وعامة ما يرويه غير محفوظ، والضعف في روايته بين».

> قال الحافظ ابن حبان في «المجروحين» (٥٧/٣): «نافع أبو هرمز الجمال مولى يني سليمان، روى عن عطاء عن ابن عياس نسخة موضوعة».

> قال الحافظ ابن أبى حاتم في «الجرح والتعديل» (٨/٥٥/، ٢٠٨٧): «سألت أبي عن نافع أبى هرمز فقال: متروك الحديث ذاهب الحديث».

وسألت أبا زرعة عن نافع أبي هرمز فقلت: ضعيف الحديث؛ فقال: «كما يكون هو ذاهب».

٤- ذكره الدارقطني في «الضعفاء والمتروكين، (٥٤٩) قال: «نافع أبو هرمز، بصري عن أنس وعطاء».

قلت: قد يتوهم البعض من هذه العبارة التي اقتصرت على ذكر الاسم فقط دون ذكر لصفة الجرح أن نافع أبا هرمز سكتوا عنه ولم يبينوا حاله، ولكن ليس كذلك، فبمجرد إثبات الاسم يدل على الضعف الشديد، فمنهج الدارقطني في «الضعفاء والمتروكين» (ص٤٣) بينه الإمام البرقاني حيث قال: «طالت محاورتي مع أبي منصور إبراهيم بن الحسين بن حمكان لأبي الحسن على بن عمر الدارقطني عفا الله عنى وعنهما في المتروكين من أصحاب الحديث، فتقرر بيننا وبينه على ترك من أثبته على حروف المعجم في هذه الورقات». اه.

قلت: بهذا بتين أن مجرد إثبات اسم نافع أبى هرمز في كتاب الضعفاء والمتروكين أن الأئمة الثلاثة: الإمام البرقاني، والإمام بينهم على ترك نافع أبي هرمز.

٥- قال الإمام الحافظ الذهبي في «الميزان» (٤/٢٣٤/٤): «نافع أبو هرمز ضعفه أحمد وجماعة وكذبه ابن معين، وقال أبو حاتم: متروك ذاهب الحديث، وقال النسائي لىس ىثقة».

قلت: بهذا التحقيق يتبين أن نافع أبا هرمز: «ليس بشيء، متروك، ليس بثقة، كذاب، ذاهب الحديث، عامة ما يرويه غير محفوظ».

فائدة

هذا التحليل مهم جدًا لأن الخبر الذي جاءت بهذه القصة أخرجه الطبراني في «المعجم الكبير» كما بينا أنفا، ويما أن هذا الخير لم يخرجه أصحاب الكتب الستة: إذن هذا الخبر الذي جاءت به القصة بجده الباحث في «مجمع الفوائد» للحافظ على بن أبي بكر الهيثمي؛ حيث إن الحافظ الهيثمي جمع زوائد مسند الإمام أحمد وأبي يعلى الموصلي، وأبي بكر البزار، ومعاجم

الكتب ثم يحققه بعبارة مختصرة بذكر منه أو من أبيه. اهـ. الراوي، وإذا كان مجروحًا غالب عباراته ىقول: «ضعيف».

القصة نجد أن الحافظ الهيثمي أورد هذا الخبر الذي جاءت به هذه القصة في «مجمع الزوائد» (۱۰/۱۰) وقال: «رواه الطبراني وفيه نافع أبو هرمز وهو ضعيف». اهـ.

قلت: قد يتوهم البعض أنه ضعف يسير ينجبر بكثرة الطرق، وكم زلت بسببه اقدام وضلت فيه أفهام!!

والأمر ليس كذلك، وما قدمناه أنفا من أقوال جهابذة الجرح والتعديل في نافع أبي هرمز ىرھان على ذلك.

حيث إن نافعًا أبا هرمز: ليس بشيء، متروك، ليس بثقة، كذاب، ذاهب الحديث كما هو مقرر عند علماء هذا الفن لا يصلح للمتابعات ولا الشواهد، بل يزيد الخبر وهنا على وهن.

وهذا البيان مهم جدًا، حيث إن لهذا الخبر طرقا، ولولا أن بينا حال نافع أبى هرمز لتوهم من لا دراية له أنه متابع أو له شاهد. رابعا: طريق أخر للقصة:

أخرجه الحافظ ابن السنى في «عمل اليوم والليلة» (ح١٣٤) قال: الطبراني عبد الرحمن بن حمدان، حدثنا هلال بن العلاء، قال: ثنا أبي، قال: ثنا هالال بْنُ عُمَرَ، ثنا الْخَلِيلَ بْنُ مُرَّةً، ثنا مُحَمَّدُ بْنَ الْفَصْلِ، عَنْ عَطَاءً بْنِ أَبِي رُبَاح، عَن ابْن عَبَّاس، عَن النبيِّ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهُ قَالَ: جَاءَ النَّبِيُّ رُجُلٌ مَنْ أَخُوَّالِه يُقَالُ لَهُ: قبيصَة، فسَلمَ عَلَى النبيِّ صَلَى اللَّهَ عَلَيْهِ، فَرَدُّ عَلَيْهِ السَّلَامَ، وَرَحَّبَ بِهُ... القصة.

١- هلال بن العلاء: هو هلال بن العلاء بن هلال بن عمر بن هلال بن أبي عطية، أبو عمر الرَّقي، روى عن أبيه العلاء بن هلال الباهلي كذا في «تهذيب الكمال» (.../٣٢٤/...) ٢- ولقد تبين من هذا التحليل والتحقيق:

التحقيق

الطبراني الثلاثة على الكتب الستة، ثم للحافظ المزي وذكر عن الإمام النسائي قال: يقوم الحافظ الهيثمي بعزو الخبر إلى هذه روى أحاديث منكرة عن أبيه، فلا أدري الريب

ذكره الحافظ الذهبي في «الميزان» (٩٢٧٦/٣١٥/٤)، وكذلك الحافظ ابن حجر في وبالتطبيق على الخبر الذي جاءت به هذه لسان الميزان (٧٤/١١)، وكذلك الحافظ ابن أبي حاتم في «الجرح والتعديل» (٣١٨/٧٩/٩): العلاء بن هلال: روى عن أبيه هلال بن عمر الباهلي، وروى عنه ابنه هلال بن عمر الرقى كذا في «الجرح والتعديل» (١٩٩٧/٣٦١/٦) للإمام الحافظ ابن أبي حاتم: العلاء بن هلال الرقى روى عنه ابنه هلال بن العلاء، وروى هو عن أبيه، سألت أبي عنه فقال: منكر الحديث ضعيف الحديث، روى أحاديث موضوعة». ... 21

ونقله الحافظ المزى في "تهذيب الكمال" (١٤/٥٠٦/١٤)، واقره ثم نقل أيضا قول الإمام النسائي: «هلال بن العلاء بن هلال روى عن أبيه غير حديث منكر، فلا أدري منه اتی او من ابیه».

لذلك قال الإمام الحافظ ابن حبان في «المجروحين» (١٨٤/٢): «العلاء بن هلال بن عمر بن هلال بن أبى عطية من أهل الرقة، روى عنه ابنه، كان ممن يقلب الأسانيد ويغير الأسماء؛ لا يجوز الاحتجاج به بحال».

٢- هلال بن عمر، قال ابن أبي حاتم في «الجرح والتعديل» (٣١٤/٧٨/٩): «هلال بن عمر الرقي، جد هلال بن العلاء، روى عن أبيه عمر بن هلال، روى عنه ابنه العلاء بن هلال، سألت أبي عنه فقال: ضعيف الحديث». اهـ.

من بدائع الفوائد في دقيق فقه الإسناد: ١- نجد هلال بن العلاء بن هلال بن عمر بن هلال بن أبي عطية أبو عمر الرقى، فهلال بن العلاء روى عن أبيه العلاء، والعلاء روى عن أبيه هلال، وهلال روى عن أبيه عمر بن هلال؛ فهي من رواية الابن عن أبيه عن جده عن جد

أن رواية هلال بن العلاء عن أبيه العلاء بن
 هلال منكرة.

ب- والعلاء بن هالل منكر الحديث يقلب
 الأسانيد، ويغير الأسماء؛ لا يجوز الاحتجاج
 به.

 ج- وهلال بن عمر الرقي جد هلال بن العلاء ضعيف الحديث.

وأقر هذا الحافظ الذهبي في «الميزان» (٩٢٧٤/٣١٥/٤).

فهذه السلسلة التالفة المنكرة الحديث من الأبناء عن الآباء عن الأجداد.

وهناك علة رابعة في هذا الإسناد: الخليل بن مرة الضبعي البصري نزيل الرقة، روى عن محمد بن الفضل بن عطية، وروى عنه هلال بن عمر الباهلي الرقي جد هلال بن العلاء، كذا في "تهذيب الكمال" (١٧١٤/٥١٤)، وذكر الحافظ المزي عن البخاري قال: الخليل بن مرة منكر الحديث، وأقره الحافظ الذهبي في «الميزان» (٢٥٧٢/١٦٧/١).

وقال ابن حجر في «التهذيب» (١٤٦/٣) قال البخاري: الخليل بن مرة منكر الحديث، وفي موضع آخر قال: لا يصح حديثه، ثم قال: ذكره الساجي، والعقيلي وابن الجارود، والبرقي، وابن السكن في الضعفاء. اهـ.

#### dui

أورد الحافظ السيوطي في «التدريب» (٣٤٩/١) ما يبين معنى مصطلح البخاري إذا قال في الراوي: (منكر الحديث)؛ حيث قال:

«تنبيهات: الأول: البخاري يطلق (فيه نظر) و(سكتوا عنه) فيمن تركوا حديثه، ويطلق (منكر الحديث) على من لا تحل الرواية عنه». اهـ.

هذا يدل مصطلح البخاري: «منكر الحديث على الضعف الشديد».

وقال الحافظ ابن حبان في «المجروحين» (٢٨٢/١) الخليل بن مرة شيخ يروي عن جماعة من البصريين والمدنيين، منكر الحديث

المشاهير، كثير الرواية عن المجاهيل. اه. وعليه فالطريق تالف، مسلسل بالضعفاء الذين لا تحل الرواية عنهم، فهذا الطريق يزيد القصة وهنًا على وهن، إذا أضيف للطريق الذي فيه المتروك الكذب ذاهب الحديث.

## طريق ثالث تالف

أخرجه الإمام أحمد في «المسند» (٦٠/٥) (ح٢٠٦٢) قال: يزيد بن هارون عن الحسن عن أبي كريمة حدثني رجل من أهل البصرة عن قبيصة بن المخارق قال: أتيت رسول الله صلى الله عليه وسلم فقال: يا قبيصة.. القصة.

## خامسا: التحقيق

الإسناد الذي جاءت به القصة لا يصح، قال الحافظ المزي في «تهذيب الكمال» (٨١٨٣/٥١٦/٢١): خزيمة روى عن رجل من أهل البصرة عن قبيصة بن المخارق، وهذا سند مبهم، والمبهم لم يصرح باسمه في الحديث، ورواية المبهم مردودة، وسبب رد روايته جهالة عينه؛ لأن من أبهم اسمه جُهلت وجُهلت عدالته؛ فلا تُقبل روايته. لذلك أصبح الحديث المبهم هو الحديث الذي المبهم» والحديث المبهم هو الحديث الذي فيه راو لم يُصرح باسمه، قال البيقوني في «منظومته»:

ومبهم ما فيه راو لم يسمِّ

فالطريق المظلم لا يزيد القصة إلا وهنا على وهن، ولا يصلح للمتابعات الشواهد كما هو مقرر عند أصحاب الصناعة الحديثية. سادسا: قبيصة بن مخارق الهلالي صحابي

حتى لا يتقول علينا متقول في صحبة قبيصة: حيث جعلت هذه القصة واهية قصة الصحابي قبيصة بن المخارق الهلالي والوقاية من الأربع بلايا، فالقصة مفتراة لكن الصحبة ثابتة كما هو مبن.

هذا ما وفقني الله إليه، والحمد لله رب العالمين.

## دعاوى التأويل المنسوبة لبعض سلف الأمة.. تفنيدها والرد عليها

الحمد لله والصلاة والسلام على رسول الله وعلى آله وصحبه ومن والاه.. وبعد:

فكثيرٌ من المتعصبين من أهل الكلام في زماننا كما هو الحال فيما سبقنا من أزمنة، يحتجُ ببعض آثار وردت ونُسبت لأئمة السلف بطرق مشكوك فيها، بغية أن يجدوا مبرراً لما يدينون به من تأويلات باطلة ما أنزل الله بها من سلطان، ذكرها أهل الاعتزال وأصحاب جهم وتابعوهم فيها، مع أنها في مجملها تأويلات بلا مستند من كتاب أو سنة أو أثر صحيح...

ومن المهم أن نورد بعضاً من هذه الآثار، بإسناد مطعون فيه... لتفنيدها من جانب، ولنمحَص صحيح ما كان مجيء الرب بمجيء عليه سلف الأمة من جانب آخر.. ونذكر من ذلك: دلك عن ابن عباس لعاني الصقات؛ ذلك عن ابن عباس و

أ- فقد استدل البعض على صحة تأويل النسفي وغيره في تفسيره الكرسي الوارد ذكره في قول الله تعالى: (وسع كرسيه السموات والأرض..) (البقرة/٢٥٥) بما ورد عن ابن عباس من أنه: العلم، سعيًا إلى نفي ولا ذكره أحد من المنصفين علوه تعالى واستوائه على عرشه.. وروى ذلك عنه ابن جرير وابن منده في الرد على الجهمية ص ٤٧ لابن قزار ص ٣٥٥: ٥٥٩. والبيهقي في الأسماء والصفات ص ٢١٠.. وهذا جو استدل البعض عن ابن عباس؛ العلى أهمها:

أن مداره على جعفر بن أبي المغيرة، وفيه لين.. قال عنه الحافظ ابن حجر في تقريب التهذيب ص ٢٠: "صدوق يهم"، ومثله لا يقبل تفرده بمثل هذا عند المحدثين، لاسيما عند المكثرين كسعيد بن جبير.. وقد خالف فيما رواه هنا من هو أوثق منه في سعيد بن جبير، فقد روى مسلم البطين – وهو أوثق الناس في سعيد بن جبير – عن ابن عباس فيما أورده الذهبي في العلو وقال الألباني في مختصره ص ٧٥ صحيح أنه قال: (كرسيه: موضع قدميه، والعرش لا يقدر قدره).

## أ.د. محمد عبد العليم الدسوقي اعداد//

كما قال عنه ابن منده في الرد على الجهمية ص ٤٨: «ليس هو بالقوي في سعيد بن جبير».. وقال الذهبي في العلو ص ١١٧: «قال ابن عباس: كرسيه علمه، فهذا الذي جاء من طريق جعفر الأحمر، لين، وقال ابن الأنباري: إنما يروي هذا باسناد مطعمن فيه».

ب- كما استدل البعض على صحة تأويل مجيء الرب بمجيء أمره وقضائه: بما جاء في ذلك عن ابن عباس والحسن البصري، وقد نقله النسفي وغيره في تفسيره لقول الله تعالى: (وجاء ربك والملك صفاً صفاً..) (الفجر/٢٢): وليس لهذا أصل ولا إسناد، لا عن ابن عباس ولا عن الحسن، ولا ذكره أحد من المنصفين من أهل الرواية. [ينظر لمن التفصيل (الأشاعرة في ميزان أهل السنة) لابن قزار ص ٥٥٣، ٥٥٩].

ج- واستدل البعض على تأويل العين لله تعالى: عالى بما ورد عنه في تفسير قول الله تعالى: (واصنع الفلك بأعيننا..) (هود/٣٧)، قال: «بمراى منا».. وجوابه: أنه ليس بثابت عنه، والثابت عنه بإسناد لا بأس به: «بعين الله».وأورد عطاء عنه في الآية، «قال: أشار بيده إلى عينيه»، وهذا صريح منه في إثبات العينين لله تعالى، وهو المعروف عن السلف، فقد صبح مثله عن أبي عمران الجوني وقتادة ومطرف وخالد بن معدان وأبي نهيك وغيرهم.. ونقل أبو الحسن الأشعري في (مقالات الإسلاميين) و(الإبانة) و(رسالة إلى أهل الثغر)، إجماع أهل السنة على إثبات العينين لله تعالى. وعليه فمن ذهب من أئمة السنة إلى تفسير وعليه فمن ذهب من أئمة السنة إلى تفسير

هذه الصفة بالزمها - باعتبار أن نوحا لم يكن في نفس عين الله لكون ذاته تعالى ليست محلا للمخلوقات كما هو معلوم لدى كل عاقل - ولم ينكر ثبوتها لله تعالى، فإن ذلك لا يُعد في حقه تأويلاً؛ لكون ثبوت اللازم فرع من ثبوت الملزوم. الوجه الذي وجهكم الله إليه،. [ينظر السابق ص ٥٥٩: ٥٦١].

> في قول الله تعالى: (والسماء بنيناها بأيد..) (الداريات/٤٧) بالقوة والقدرة: بما ورد من ذلك عن ابن عباس ايضًا كما في تفسير القرطبي وغيره... والجواب: أن هذا التفسير ليس تأويلا لصفة لأن لفظ (الأبد) هنا ليس جمع (اليد)، بل هو مصدر: (أد يئيد أيدا) إذا اشتد وقوى، يقال: أيُدته، أي: قويته، و (التأسد): مصدر.. قال تعالى: (إذ أيدتك بروح القدس..) (المائدة/١١٠)، وقرئ: (إذ أبدتك) أى: قويتك، وعليه قوله تعالى: (واذكر عبدنا داود ذا الأبد..) (ص/١٧)، أي: ذا القوة.. كذا أفاده ابن منظور في لسان العرب، مادة: (أيد).

ومما جاء عن أبي الحسن الأشعري في آية الذاربات، قوله في الإبانة ص ١٠٨ في رد ذلك: "وقد اعتل معتل بقول الله تعالى: (والسماء بنيناها بأيد)، قالوا: (الأيد): القوة، فوجب أن يكون معنى قوله تعالى: (لما خلقت بيدى..) ص/٧٥)، بقدرتى.. قبل له: هذا التأويل فاسد من وجوه: أحدها: أن (الأيد) ليس بجمع لليد؛ لأن جمع (يد): أيدي، وجمع (اليد) التي هي نعمة: (أيادي)، وإنما قال تعالى: (لما خلقت بيدي)، فيطل بذلك أن يكون معنى قوله: (بيدي)، هو معنى قوله: (بنيناها بايد)».

وقال ابن خزيمة في التوحيد ص ٨٧: «وزعم بعض الجهمية: أن معنى قوله صلى الله عليه وسلم: (خلق الله أدم بيديه)، أي: بقوته، فزعم أن اليد هي القوة، وهذا من التبديل أيضا، وهو حهل بلغة العرب، والقوة إنما تسمى (الأيد) بلغة العرب، فمن لا يفرق بين (اليد) و(الأيد)، فهو إلى التعليم والتسليم إلى الكتاتيب أحوج منه إلى الترؤس والمناظرة» ا.هـ.

## ٢ - تاويلاته ومجاهد والضعاك والشافعي والبخاري للفظ (الوجة):

واستدل البعض على صحة تأويل (الوجه) في قول الله تعالى: (ويبقى وجه ربك ذو الجلال والإكرام..) (الرحمن/٢٧) ب (الذات)، وبالتالي تعطيل هذه الصفة: يما ورد عن ابن عباس، قال:

«الوحه عدارة عنه».. كما عضدوا مذهبهم بأن مجاهدا والضحاك والشافعي أولوا صفة (الوجه) في قوله تعالى: (فأينما تولوا فثم وجه الله..) (البقرة/١١٥) بـ «قبلة الله» أو على معنى: «فثم

وهذا جوابه: أن (الوجه) في الآية الأخيرة: مما د- واستدل البعض كذلك على تأويل (الأبد) اختلف السلف في كونها من آيات الصفات، وأن اكثرهم على أنها ليست من أياته ففسروها بما ذكر، لاسيما أن (الوجه) قد يُراد به في لغة العرب: (الجهة)، وعليه فإن مثل هذا لا يسمى تأويلا، إنما التأويل: صرف الآية عن مدلولها ومفهومها ومعناها المعروف.

أما هذا الذي نقله في الآية الأولى عن ابن عباس غير واحد من المفسرين: فليس له أصل، والثابت عنه إثبات الوحه لله تعالى، فقد قال رضى الله عنه - بإسناد لا بأس به - في قوله تعالى: (للذين أحسنوا الحسني وزيادة...) (يونس/٢٦): «الزيادة: النظر إلى وجه الله ... كما روى الدارقطني في كتاب (الرؤية) عن الضحاك قال: «الزيادة: النظر الى وحه الله عز وجل، وقال اللالكائي في (شرح أصول السنة ٣/٤٥٤ - ٤٦٣): «سياق ما فسر من الأيات في كتاب الله: على أن المؤمنين يرون الله يوم القيامة بالبصارهم.. وقد روى عن النبي صلى الله عليه وسلم فيما صح عنه من تفسيره، أنه: (النظر إلى الله عز وجل) وروي ذلك من الصحابة من غير ابن عباس: أبو بكر الصديق وحذيفة بن اليمان وأبو موسى الأشعري وأبن مسعود.. ومن التابعين: عبد الرحمن بن أبي ليلي وسعيد بن المسب والحسن وعكرمة وعامر بن سعد البجلي، وأبو إسحاق السبيعي ومجاهد وعبد الرحمن بن سابط، وقتادة والضحاك وأبو سنان.

ويؤكد هذا أن مجاهدا وجميع من نُقل عنهم تفسير الآية من سورة الرحمن، لم ينف صفة الوحه عن الله.. وكذا فعل البخاري عندما عقد باباً في (كتاب التوحيد) من صحيحه، في إثبات (الوجه) لله مستدلا بالآية ذاتها، وساق من الأحاديث ما يوضح أن تفسير (الوجه) بـ (الذات) لا ينافي إثبات صفة الوجه، ويما يعنى: أن الذي يُنكر في هذا المقام، هو: تعطيل صفة الوحه لله تعالى، أما تفسير هذه الصفة بـ (الذات) فلا غضاضة فيه، فالشيء قد نُعبِّر عنه سعض صفاته.. وعليه فقوله: (إلا وحهه) المراديه: ذاته تعالى المتصفة بالصفات

العلى ومنها الوجه، وهذا ظاهر لا خفاء فيه؛ إذ لا يفني منه شيء تعالى عن ذلك، وإنما عبر الله عن ذلك بذكر صفة من صفاته، وهي: وجهه تعالى.

قال الحافظ ابن كثير - في تفسيره لأية الرحمن بعد أن ساق قول مجاهد بأن المراد من الآية «إلا ما أريد يه وجهه: «وهذا القول، لا ينافي القول الأول - يعنى: تفسيره (الوجه) به (الذات) - فإن هذا إخبار عن كل الأعمال بأنها باطلة إلا ما أربد بها وحه الله من الأعمال الصالحة المطابقة للشريعة، و القول الأول مقتضاه: أن كل الذوات فانية وهالكة إلا ذاته تعالى، فإنه الأول والآخر، الذي هو قبل كل شے ۽ وبعد کل شيء.

## ٣ - دعوى تأويل سفيان الثوري للاستواء:

فقد جاء عن بعض من يتذرعون لإساغة صرف أى الصفات عن مفهومها ومدلولها المعروف في لغة العرب، حواز تاويل الاستواء على العرش بـ (قصد أمره)، وفي قوله تعالى: (ثم استوى إلى السماء..) (التقرة/٢٩) بالقصد إليها.. بأن ذلك ورد في مرقاة المصابيح ١٣٧/٢ عن سفيان الثوري وهو حجة .. وهذا الادعاء يرد عليه أن الملا على القارى ذكره جزافا بلا إسناد ولا عزو، ولا يعرف هذا التأويل عن الثوري، بل المعروف المتواتر عنه قوله في جميع الصفات: (أمروها كما جاءت بلا كيف).. ولا يُعرف عن أحد من السلف قط أنه أوَّل الاستواء لله تعالى بغير (العلو والارتفاع)، سواء ما عُدِي منه بـ (على)، أو ما عدى منه بـ (إلى).

## ٤ - دعوى تأويل الأمام مالك لصفة الترول:

وذلك فيما لم يصح نسبته إليه، فقد نسب إليه أنه سئل عن نزول الرب، فقال: «ينزل أمرُه كل سحر، فأما هو عز وحل فإنه دائم لا يزول ولا ينتقل سيحانه لا إله إلا هو ...

والجواب: أن هذا الأثر لا يصبح عن الإمام مالك؛ لكونه من رواية حييب كاتب مالك، وهو كذاب.. قال أبو داود (كما في ميزان الاعتدال ٤٥٢/١): «(كان من أكذب الناس)، وقال: (أحاديثه كلها موضوعة)، وقال ابن حبان: (يروى الموضوعات عن الثقات)... وقال ابن عدي (كما في الكامل في ضعفاء الرجال ٤١٤/٢): «وعامة حديث حبيب موضوع المن مقلوب الاسناد، ولا يحتشم حييب في وضع الحديث على الثقات، وأمره بين في الكذابين...

وحسبك بهذا الأثر نكارة أنه لم يُذكر في شيء من كتب السنة المعتناة بمعتقدات السلف

واقو الهم، ولا في شيء من كتب أصحاب مالك التي تنقل أقواله واختياراته كالمدونة وغيرها، ولا في الكتب التي تحكى عقيدة مالك كالرسالة لابن أبي زيد القيرواني وغيرها.

ولهذا الأثر طريق آخر ذكره ابن عبد البر في التمهيد ١٤٣/٧من طريق محمد بن على الجبلي عن جامع بن سوادة عن مطرف عن مالك أنه سئل عن حديث النزول فقال: «يتنزل أمره».. وهذا أيضا إسناده مظلم، فإن محمد بن على الجبلي قال عنه الخطيب في تاريخ بغداد ١٠١/٣: «قيل: إنه كان رافضيا شديد الرفض، وأما جامع بن سوادة فمحهول، وقد روى له الدارقطني في غرائب مالك حديثا ثم قال: «الحديث باطل، وجامع ضعيف» (وقد ذكر هذا: الذهبي في الميزان ٣٨٧/١ وابن حجر في اللسان ٩٣/٢)، وقال عنه ابن الجوزي في الموضوعات بعد أن روى له حديث (الجمع بين الزوجين): «هذا موضوع، وجامع مجهول».

على أن هذين الأثرين مخالفان للمعروف المشهور عن الإمام مالك من إمرار الصفات عن ظاهرها، وعدم التعرض له بتأويل ولا غيره، كذا بما تقضى به عبارته المحفوظة عن مثل صفة النزول: (الاستواء معلوم، والكيف مجهول)، وكما تقضى به عبارته كذلك التي في رواية الوليد بن مسلم، قال: «سالت الاوزاعي وسفيان الثوري ومالك بن أنس والليث بن سعد، عن هذه الأحاديث التي فيها (الرؤية) فقالوا: (أمرُّوها كما جاءت بلا كيف)، [وينظر في شأن ذلك: الآجري في الشريعة ص ٣٢٧، وابن بطة في الإبانة ٣/١ ٢٤، والدارقطني في الصفات ص ١٧٢، والصابوني في اعتقاد أهل الحديث ص ٦٨، واللالكائي في أصول السنة ٣/٥٢/، وابن عبد البر في الاستذكار ١٣/٢، والبيهقي في سننه ٣/٤، وفي الأسماء والصفات ٥٦٩، وفي الاعتقاد ١٢٣، وابن تيمية في مجموع الفتاوي٥/٩٩].

## ٥- دعوى تأويل الإمام أحمد مجيء الله واتيانه بمحىء ثوابه واتيان أمره:

وقد احتج من تذرع بذلك بما جاء في البداية والنهاية ص٢٣٧ فيما نصبه: «روى البيهقي عن الحاكم عن عمرو بن السماك عن حنبل: أن أحمد ين حنيل تأول قول الله تعالى: (وجاء ريك..) (الفحر/٢٢)، أنه جاء ثوابه، ثم قال البيهقي: وهذا إسناد لا غبار عليه... ويما نقله ابن الجوزي عن

القاضي أبي يعلى عن أحمد في قوله تعالى: (هل ينظرون إلا أن ياتيهم الله في ظلل من الغمام..) (البقرة/٢١٠)، أنه قال: «المراد به قدرته وأمره... وحواب ذلك:

أ- أن الرواية الأولى التي رواها حنبل، إنما قالها الإمام أحمد - على فرض ثبوتها - في مناظرته للجهمية في القرآن، وعنها قال ابن تيمية لما ذكر كلام ابن الجوزي وما نقله عن القاضي أبي يعلى.

«قلت: هذا الذي ذكره القاضي وغيره: أن حنبلا نقله عن أحمد في كتاب المحنة، أنه قال في المناظرة لهم بوم المحنة لما احتجوا عليه بقوله عليه السلام: (تجيء البقرة وأل عمران كانهما غيايتان) قالوا: والمجيء لا يكون إلا لمخلوق، فعارضهم أحمد بقوله: (وجاء ربك..) (الفجر/٢٢) أو (أو يأتي ربك..) وجواله: (الأنعام/١٥٨)، وقال: المراد بقوله تجيء البقرة وآل عمران: ثوابهما، كما في قوله: (وجاء ربك) امره وقدرته.. [مجموع الفتاوى ٢١/٥٥١]. وكأنه يقول لهم: يحمل مجئ السورتين على مجئ الثواب كما حملتم محئ الله على مجئ أمره ، وهذا يدل على أن الإمام أحمد إنما قاله على سبيل المعارضة وابطال حجة الخصم من كلامه وما يعتقده في نظير ما احتجوا به عليه، لا أنه يعتقد ذلك.. وهذا من باب التنزل وعلى تقدير: (الستم تقولون ذلك؟!)، فإن الجهمية كانت تتأول مجيئه سيحانه وإتيانه بمجىء أمره، بحجة أن ذلك لا يكون إلا لمخلوق، فعارضهم بهذا الأصل فقال: فكذلك وصف الله كلامه وهو القرآن بالمجيء في الحديث، وأراد: أن هذا مثل وصف نفسه بذلك، فلا يدل على أن كلامه مخلوق، بل يحمل القرآن - صفة كلامه سيحانه - على مجيء ثوابه كما حملتم محيثه تعالى على مجيء أمره وقدرته، والمعارضة لا تستلزم اعتقاد المعارض صحة ما عارض به.

ب- وجوابه ايضا: أن هذا مخالف للمتواتر المشهور عن الإمام أحمد في هذا الباب من وجوب إمرار الصفات على ظاهرها، ومنع التعرض لها بتاويل أو غيره، بل إن حنبلاً بن إسحاق نفسه نقل عنه ترك التاويل والمنع منه مطلقاً، فقال: «قلت لأبي عبد الله: ينزل الله تعالى إلى السماء الدنياء، قال: نعم، قلت: نزوله بعلمه أم بماذاء، قال: (اسكت عن هذا)، وغضب غضباً شديداً، وقال: (مالك ولهذاء، أمض الحديث كما رُوي بلا كيف)»..

وقال حنبل: سالتُ ابا عبد الله عن الأحاديث التي

تروي أن الله ينزل إلى سماء الدنيا وأن الله يرى، وأن الله يضع قدمه، وما أشبه هذه الأحاديث. فقال أبو عبد الله: (نؤمن بها ونصدق بها، ولا نرد منها شيئا، ونعلم أن ما جاء به رسول الله صلى الله عليه وسلم حق إذا كانت أسانيد صحاح، ولا نرد على الله قوله، ولا يوصف باكثر مما وصف به نفسه بلاحد ولا غاية، ليس كمثله شيء وهو السميع البصير)»، إلى غير ذلك مما يطول ذكره. [وينظر في شأنه: الإبانة لابن بطة ٢٤٢/٣، وأصول السنة ١/٣١٤، وإبطال التأويلات لأبي يعلى ٢٦٠/١، وغيرها].

أ- أن هذا لم يثبت عن البخاري البتة، لا في الصحيح ولا في غيره.. والبيهقي إنما علقه عن البخاري ولم يسنده، فقال: «أما الضحك المذكور في الخبر فقد روى الفربري عن محمد بن إسماعيل البخاري أنه قال: (معنى الضحك فيه: الرحمة)»، ولعله أخذه عن الخطابي في (أعلام السنن / ١٣٦٧/٢) حيث قال بعد حديث الانصاري وامراته وفيه: (لقد عجب الله أو ضحك من فلان وفلانة): «قال أبو عبد الله: معنى الضحك: الرحمة، وهذا من رواية الفربري، ليس عن ابن معقل».. قال ابن حجر في الفتح ١٨/١٠٥ معلقا: «قلت: ولم أر ذلك في النسخ التي وقعت لنا من البخاري».

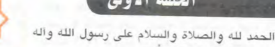
ب- ثم إن هذا معارض للمعروف من عقيدة البخاري، من كونه على طريقة شيوخه كالإمام احمد وإسحاق وأبي عبيد وغيرهم من اثمة السلف، يُثبت الصفات لله تعالى كما جاءت على ظاهرها لا يتعرض لها يتأويل ولا غيره.

وهذا كله يؤكد أن السلف مجمعون على بطلان التأويل الصارف للآية عن مدلولها ومفهومها ومعناها المعروف، والمنع منه في صفات الله تعالى، وأن الواجب فيها إجراؤها على ظاهرها مع نفي التشبيه والتجسيم والتكييف والتفويض عنها، كما يعني ما ذكرنا: بطلان دعاوى المؤولين والمتعصبين لما عليه متآخرو الاشاعرة بالمخالفة لما كان عليه النبي وصحابته والتابعين لهم بإحسان.

نسأل الله الهداية والتوفيق، وصلى الله وسلم وبارك على نبينا محمد وعلى أله وصحبه أجمعين.

## الدعاء.. قرعُ لأبواب السماء

## الحلقة الأولى



## أحمد صلاح

صلى الله عليه وسلم: "إن ربكم تبارك وتعالى حيي كريم يستحي من عبده إذا رفع يديه إليه أن يردهما صفرًا". [صحيح أبي داود للألباني، حديث: ١٣٢٠]. بالتوحيد، خال من الشرك، وصدر عن قلب سليم عامر وجوارح خاشعة، كان ذلك أدعى للقبول وعدم الرد، فعن أبي هريرة رضي الله عنه قال: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: "ادعوا الله وأنتم موقنون بالإجابة، واعلموا أن الله لا يستجيبُ دعاءً من قلب لاه.. [صحيح الترمذي للألباني، حديث: ٢٧٦٦].

### اداب الدعاء وأحكامه

للدعاء آداب وأحكام ينبغي للداعي أن يتعلمها ويتأدب بها، فإن ذلك أدعى لقبول دعائه وإجابة طلبه ومناجاته، منها:

## ١- الإخلاص في الدعاء:

إذ الدعاء عبادة لا تُصرف إلا إلى الله، فلا يلتفت قلب العبد في دعائه إلا للرب تبارك وتعالى فكل ما سواه لا يملكون كشف الضر عنكم ولا تحويلاً، وفي قوله تعالى: صَدْعُوْ عَلَيْ النِّبِيّ الْعَافِر: ٦٥]، يقول ابن حجر: لقد دلُ قوله تعالى على أن الإجابة مشترطة بالاخلاص.

## ٢- الماكل والمشرب الحلال:

قال إبراهيم بن أدهم: أطب مطعمك ولا عليك أن لا تقوم بالليل وتصوم بالنهار. [حلية الأولياء].

فقد روى مسلم عن أبي شريرة رضي الله عنه قال: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: «أيها الناس! إن الله طيب لا يقبل إلا طيبًا، وإن الله أمر المؤمنين بما أمر به المرسلين، فقال: «يا أيها الرسل كلوا من الطيبات واعملوا صالحًا إني بما تعملون عليم، وقال: «يا أيها الذين أمنوا كلوا من طيبات ما رزقناكم»، ثم ذكر الرجل يطيل السفر أشعث أغبر يمد يديه إلى السماء يا رب يا رب، ومطعمه من حرام، ومشربه حرام، وملبسه حرام، وغذي بالحرام فأنى يُستجاب لذلك.

بل هناك تلازمُ بين أكل الحلال وحلاوة المناجاة لله تعالى، فقد قرر ابن كثير في تفسيره لقوله تعالى: «با أنها الرسل كلوا من الطبيات واعملوا صالحًا». وصحبه والتابعين، وبعد: فإن الدعاء لرب الأرض والسماء له منزلة عظيمة في الشريعة، فهو أعلى مراتب العبادة، بل هو العبادة كلها، فقد روى أبو داود في سننه عن النعمان بن بشير رضي الله عنهما أن النبي صلى الله عليه وسلم قال: «الدعاء هو العبادة»، ثم قرأ: «وقال

ربكم أدعوني أستجب لكم، [سنن أبي داود ١٤٨١ وصححه الآلباني].

فالعبادة دائرةً بين نوعي العبادة (دعاء عبادة، ودعاء مسالة)، فدعاء العبادة هو الذي يتضمن الثناء على الله بما هو أهله مصحوبًا برغبة ورهبة، بخوف ه رحاء.

ودعاء المسألة هو طلب ما ينفع الداعي، من جلب نفع ودفع ضر، وكلاهما لا يكون إلا لله الذي بيده الأمر والتدبير.

والدعاء سلوى المحرونين، وباب المظلومين، ونجوى المتقين، لا سيما في زمان الفتن واشتباه الأحوال التي لا ينجى منها إلا دعاء كدعاء الغريق الذي يعلم أن لا مُنقذ له إلا الله، فالدعاء من أسباب كثنف الغمة وتقريح الكربة، فهو الباب الأعظم الذي لا يُغلق والسهم الذي يُصيب ولا يخيب، وكان سيدُ العالمين صلى الله عليه وسلم إذا قام من الليل افتتح صلاته بدعاء جامع ماتع: «اللهم رب جبرائيل وميكائيل وإسرافيل، فاطر السماوات والأرض عالم الغيب والشهادة آنت تحكم بين عبادك فيما كانوا فيه يختلفون، اهدني لما اختلف فيه من الحق بإذنك، إنك تهدي من تشاء إلى صراط مستقيم». [رواه مسلم به ٧٧ عن عائشة رضى الله عنها].

وفي هذا دليل على استحباب الدعاء والضراعة والاستعادة من الفتن، ولو علم المرء أنه مستمسك فيها بالحق؛ لأن القلب بيد الرب يصرّفه ويقلّبه، فاللهم ثبّت قلوبنا إلى طاعتك.

لذلك أرشدنا الشرع الحنيف إلى اهمية الدعاء لرب الأرض والسماء، والمحافظة على هذه الشعيرة المباركة، فقال تعالى: «وقال رَحْكُمْ أَنْوَقَ أَسْحِبُ الْمُولِةِ أَسْحِبُ الْمُولِةِ أَسْحِبُ الْمُولِةِ أَسْحِبُ الْمُولِةِ أَسْحِبُ الْمُولِةِ أَسْحِبُ الْمُولِةِ أَنْهُمُ الْمُولِةِ أَنْهُمُ اللّهُ عَنْهُمُ أَوْمُولِهُ \* [الأعراف: ٥٥]. وعن مناها: ٣٧]، وعن سلمان الفارسي رضى الله عنه قال: قال رسول الله

أن أكل الحلال عونٌ على العمل.

وقد أشار ابن الجوزي في مصيد الخاطر، إلى هذا التلازم فقال: وربما رأى العاصي سلامة بدنه وماله، فظن أن لا عقوبة، وغفلته عما عُوقب به عقوبة، وربما كان العقاب العاجل معنويًا، كما قال بعض أحبار بني إسرائيل: يا رب كم أعصيك ولا تعاقبني!! فقيل له: كم أعاقبك ولا تدري، أليس قد حرمتك حلاوة مناجاتي؟! فأكل الحلال وشربه ولبسه والتغذي به سببُ موجبُ لإجابة الدعاء، مع أنه من أصعب الأمور في هذا الزمان التي عمت فيه البلوى بأكل الحرام، فهذا الزمان الذي أخبر عنه صلى الله عليه وسلم، كما في البخاري.

٣- إظهار الافتقار إلى الله والانظراح بين يديه
 سبحانه

يقول شيخ الإسلام في «العبودية»: وكلما ازداد الشخص عبودية وافتقارًا إلى الله، ازداد كماله وعلت درحته.

ومن أعرض عن الدعاء والافتقار والإلحاح على الله، فإنه يشتغل بمسألة الناس، فيقع في مفاسد ثلاثة: مفسدة الافتقار إلى غير الله، ومفسدة إيذاء المسئول، ومفسدة ذله لغير الله تعالى، فليس بين العبد وبين ربه طريق أقرب إليه من الافتقار، ومن لم يفتقر إلى الله افتقر إلى غيره ولا بد.

٤- الا يتكلف السجع في الدعاء

فإن حال الداعي ينبغي أن يكون حال متضرع، والتكلف في الدعاء لا يناسبه، فقد روى أبو داود في سننه أن عبد الله بن مغفل رضي الله عنه سمع البنه يقول: اللهم إني أسالك القصر الأبيض عن يمين الحنة إذا دخلتها، فقال: أي بني سل الله الجنة وتعود به من النار، فإني سمعت رسول الله صلى الله عليه وسلم يقول: إنه سيكون في هذه الأمة قوم يعتدون في الطهور والدعاء. [سنن أبي داود ٩٦ وصححه الألياني].

قال القرطبي في «الجامع لأحكام القران»: والإعتداء في الدعاء على وجوه: منها: الجهر الكثير والصياح، ومنها أن يدعو في أن تكون له منزلة نبي، أو يدعو في محال، ومنها أن يدعو بما ليس في الكتاب والسنة، فيتخير الفاظا مسجعة قد وجدها في كراريس لا أصل للها، فيجعلها شعاره ويترك ما دعا به رسول الله صلى الله عليه وسلم، وكل هذا يمنع من استجابة الدعاء. روى البخاري عن ابن عباس رضي الله عنهما قال وانظر السجع من الدعاء فاجتنبه، فإني عهدت اصحاب رسول الله صلى الله عليه وسلم لا يفعلون الإذلك الاحتناب.

ولكن المنهى عنه من السجع (وهو الكلام الذي

يكون على قافية واحدة) هو التكلف فيه؛ لأنه ينافي الخشوع، أما إذا جاء على اللسان من غير تكلف ولا تنطع قلا باس به؛ لورود الادعية المسجوعة الكثيرة من كلامه صلى الله عليه وسلم، كحديث: «اللهم إني أعود بك من علم لا ينفع، ومن قلب لا يخشع، ومن نفس لا تشبع، ومن دعوة لا يُستجاب لها». [رواه مسلم ٢٧٢٢ عن زيد بن أرقم رضى الله عنه].

وما رواه أبو داود في سننه عن أبن عباس قال: كان النبي صلى الله عليه وسلم يدعو: رب تقبل توبتي واغسل حوبتي وأجب دعوتي وثبت حجتي واهد قلبي، وسند لساني واسلل سخيمة قلبي. [سنن ابي داود ١٥١٢ وصحمه الألبائي].

والسلُ: هو نُزع الشيء بلطفُ ولين، والسخيمة: نوع من أمراض القلب يشبه الغلُّ والحقد.

 ه- أن يدعو الله وهو موقن بالإجابة على ما يعلم من نفسه من ذنوب وتقصير:

فعن أبي هريرة أن النبي صلى الله عليه وسلم قال: يُستجاب لأحدكم ما لم يعجل فيقول: قد دعوت فلم يستجب لى. [صحيح البخاري ٦٣٤٠].

فإذا دعوت فاسال الله كثيرًا؛ فإنك تدعو كريمًا. وذكر الحافظ في «الفتح» عن سفيان بن عيينة رحمه الله قال: لا يمنعن أحدكم من الدعاء ما يعلم من نفسه، فإن الله عز وجل أجاب دعاء شر الخلق إبليس طعنه

الله-: «قال رب فانظرني إلى يوم يبعثون قال فإنك

من المنظرين،

ولكن ربما يكون تأخير الإجابة امتحاناً لك يا عبد الله، واعلم أن دعاء المؤمن لا يُردُ، ولكن قد يكون الأولى له تأخير الإجابة أو يُعوض بما هو أولى له عاجلاً أو آجلاً، فقد روى أحمد في مسنده بسند صحيح من حديث آبي سعيد الخدري أن النبي صلى الله عليه وسلم قال: «ما من مسلم يدعو يدعوة ليس قيها إثم ولا قطيعة رحم إلا أعطاه الله يها إحدى ثلاث: إما أن تُعجل له دعوته، وإما أن يدخرها له في الآخرة، وإما أن يصرف عنه من السوء مثلها، قالوا: إذن نكثر، قال: الله أكثر. [صحيح مسلم ٧٩]،

وعن أبي هريرة أن النبي صلى الله عليه وسلم قال: لا يقل أحدكم إذا دعا: اللهم اغفر لي إنْ شئت، اللهم ارحمني إن شئت، ليعزم المسالة؛ فإنه لا مستكره له. [صحيح البخاري ٦٣٣٨].

آن يكون الدعاء بصوت بين المخافتة والجهر: فقد روى البخاري في صحيحه (٤٢٠١): عن أبي مُوسَى قَالَ كُنَا مَع النبيُ صَلَى الله عَلَيْه وَسَلَمْ فَي سَفَر فَجَعَلَ النّاسُ يَجْهَرُونَ بِالتَّكْتِيرِ، فَقَالَ النّبي صَلَى الله عَلَيْه وَسَلَمْ فَي سَفَر فَجَعَلَ النّاسُ يَجْهَرُونَ بِالتَّكْتِيرِ، فَقَالَ النّبي صَلَى النّاسُ ارْتَعُوا عَلَى صَلَى النّاسُ ارْتَعُوا عَلَى

العدد ٥٠٥ السنة الثالثة والأربعون

أَنْفُسِكُمْ إِنْكُمْ لَيْسَ تَدْعُونَ آصَمْ وَلَا غَائِبًا إِنْكُمْ تَدْعُونَ سَمِيعًا قَرِيبًا وَهُوَ مَعَكُمْ.

وِفِيَّ رِوايِّةَ أَبِيِّ داُود (١٥٢٨): إِنَّ الَّذِي تَدْعُونَهُ بَيْنَكُمْ وَيَنْ أَغْنَاقَ رِكَابِكُمْ.

وعن عائشةٌ رَضِيَ الله عنها أنها قالت في قوله تعالى: «ولا تجهر بصلاتك ولا تخافت بها ، أي: بدعائك.

وقد أثنى الله تعالى على عبده ونبيه زكريا عليه السلام حيث قال: «إذ نادى ربه نداءً خفيًا» فهذا أدعى لخشوع القلب واستشعار القرب من الله تعالى، وهي غاية مقصودة في الدعاء، وهو أبلغ في الإخلاص والبعد عن الرياء.

## ٧- أن يتوسلُ الداعي إلى الله بالأعمال الصالحة التي عملها:

كان يقول الداعي: اللهم بإيماني بك ومحبتي لك ولرسولك ولأوليائك اغفر لي وارحمني واعف عني، وكذلك بان يذكر الداعي عملاً صالحاً قام به لوجه الله تعالى كصدقة وصلة، وصلاة وصيام، وذكر وتلاوة قران، وغير ذلك.

ويدل على هذا قوله تعالى: «النَّيْنَ يَقُولُونَ رَبُّنَا إِنَّنَا آمَنَا فَاغْفِرُ لَنَا ذُنُوبَنَا وَقَنَا عَذَابَ النَّارِ» [آل عمران: ١٦]، و «رَبُّنَا إِنَّنَا سَمِعْنَا مُنَادِيًا يُنَادِي لِلَّإِيمَانِ» [آل عمران: ١٩٣].

وعن عَبْد الله بْن عُمَر رَضِي اللهُ عَنْهُ، قَالَ: سَمِعْتُ رَسُولَ اللهُ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ، يَقُولُ: ﴿ الْطَلَقَ ثَلَاثَةُ رَهُط مِمَّنَ كَانَ قَبْلَكُمْ، حَتَى اَوْوَا اللَّبِيتَ إِلَى غَارِ فَنَحَلُوهُ، قَانَحُدَرَتْ صَخْرَةً مِنْ الْجَبلِ فَسَنَّتَ عَلَيْهِمْ الْغَارَ، فَقَالُوا: إِنَّهُ لاَ يُنْجِيكُمْ مِنْ هَدِهِ الصَّخْرَةِ إِلَّا أَنْ تَدْعُوا الله بِصَالِح أَعْمَالكُمْ [صحيح البخاري ٢٧٧٧]. وفي رواية لمسلم: فَقَالَ يَعْضَهُمْ ليَعْض انْظُرُوا أَعْمَالا عَمْلَاهُمْ ليَعْض انْظُرُوا أَعْمَالا عَنْكُمْ. [صحيح مسلم ٤٧٤٣].

## أن يُقدم العبد بين بدي دعائه الاعتراف بالذنب والندم عليه والاستغفار منه:

وفي الصحيح من حديث عائشة رضي الله عنها قالت: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: ﴿إِنَّ الْعَبْدُ إِذَا اعْتَرَفَ بِذَنْبٍ ثُمُّ تَابَ تَابَ اللَّهُ عَلَيْهِ». [روَّاه البخاري (۲۲۲۱].

ومن الجدير بالإشارة إليه أن مجرد الاعتراف بالذنب لا يكون توبة إلا إذا اقترن ذلك الاعتراف بالندم على الماضي من الذنب، والعزم على تركه في المستقبل؛ إذ الاستغفار مع الإصرار توبة الكذابين، فالتوبة والاصرار ضدان لا يجتمعان.

لذلك تعاضدت الآيات والأحاديث على فضل تقديم الاعتراف بالذنب بين يدي الدعاء، ومن ذلك ما ثبت عَنْ أَبِي بَكُر الصَّدِيقِ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ أَنْهُ قَالَ لِرَسُولِ

الله صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ عَلَمْنِي دُعَاءً آدْعُو بِهِ فَي صَلَّتِي قَالَ قُلْ اللَّهُمُّ إِنِّي ظَلَّمْتُ نَفْسِي ظَلْما كَثَيرًا وَلَا يَغْفُرُ النَّنُوبِ إِلَّا آتَتَ فَاغْفِرْ لِي مَغْفَرَةً مِنْ عَنْدِكَ وَالْحَمْنِي إِنَّكَ آنْتَ الْغَفُورُ الرَّحِيمُ [صحيح البخاري ٨٣٤].

وذكر الحافظ ابن حجر في الفتح، عقب هذا الحديث، قوله تعالى: ﴿وَالَّذِينِ إِذَا فَعَلُوا فَاحِسَةٌ أَوْ ظُلْمُوا النَّهُ فَاسْتَغْفُرُوا لَذُنُوبِهِمْ وَمَنْ يَغْفُرُ الذُّنُوبِهِمْ وَمَنْ يَغْفُرُ الدُّنُوبِهِمْ وَمَنْ يَغْفُرُ اللَّهُ وَالْ عَمران: ١٣٥].

قال القرطبي في تفسيره: وكل دعاء ضَمَّ هذا المعنى أو لفظه فهو استغفار.

## إن يكرر العبد الدعاء ثلاثًا، مع الإلحاح قيه وقت الشدة والرحّاء:

إذ الإلحاح افتقالُ إلى الله، واستسلامُ له تعالى، والله يحب ذلك، فعلى المسلم أن يُلِحَ في سؤاله لربه ويظهر حاجته وفاقته لله الغني سبحانه، فالإلحاح في الدعاء مما يُستدفع به البلاء، وتستنزل به النعماء، وهذا من هديه صلى الله عليه وسلم كما في صحيح مسلم: عن عبد الله بن مسعود رضي الله عنهما قال: «كَانَ إِذَا دَعَا تَلاقًا وَإِذَا سَأَلَ سَأَلَ ثَلاثًا» [صحيح مسلم ٤٠٤٤].

قال النووي رحمه الله- تعليقًا على هذا الحديث-: فيه استحباب تكرير الدعاء ثلاثًا، وقوله: «وإذا سأل» هو الدعاء، ولكن عطفهُ لاختلاف اللفظ توكيدًا.

وفي صحيح البخاري (كتاب الطب- باب تكرير الدعاء): أن النبي صلى الله عليه وسلم دعا الله تعالى وكرِّر الدعاء لما سحره لبيد بن الاعصم اليهودي، وذكر حديث عائشة رضي الله عنها، قالت: حتى إذا كان ذات يوم أو ذات ليلة دعا رسول الله صلى الله عليه وسلم ثم دعا ثم دعا. [صحيح مسلم ٢١٨٩].

عليه وسلم لم دعا تم دعا. المنطق الإقبال على الله تعالى، وأن العبد إذا دعا لم يزل الله تعالى في حاجته ما لم يستعجل، فقد ضمن الله لك الإجابة فيما يختار، لا في الوقت الذي يريد، لا في الوقت الذي تريد، فالله يعلم ما ينفعك من نفسك.

فالله تعالى يحب الإلحاح في الدعاء؛ لما فيه من الانقياد والافتقار له تعالى، فمن يكثر قرع الباب يوشك أن يُفتح له، كما ينبغي آلا يكون إلحاح المسلم على ربه عند الرخاء فحسب، أو أن يكون في الرخاء أقل من إلحاحه في الشدائد، ففي سنن الترمذي عن أبي هريرة رضي الله عنه أن النبي صلى الله عليه وسلم قال: من سره أن يستجيب الله له عند الشدائد والكرب فليكثر الدعاء في الرخاء» [سنن الترمذي وسلمة الإلباني].

النقية في العدد القادم إن شياء الله.

جمادى الأونى ١٤٣٥ هـ التهائيد ح

## عوامل الصبر والثبات

## العامل الخامس: القرآن الكريم

الحمد لله حمدًا يليق بجالاله وعظيم سلطانه، والصيلاة والسلام على عيده ورسوله الذي اصطفاه على جميع أنامه، وعلى زوجاته الطاهرات، وعلى اصحابه الغر الميامين المتبعين لهديه في كل احكامه.

وبعد، فما يزال الحديث موصولاً عن عوامل الصبر والثيات، وتعيش بمشيئة الله تعالى مع العامل الخامس آلا وهو: القرآن الكريم.

أولا: معنى كون القرآن الكريم عاملًا من عوامل الصبر:

قال المباركفوري في الرحيق المختوم: (وفي هذه الفترات العصيبة الرهيبة الحالكة كانت تنزل السور والآيات تقيم الحجج والبراهين على صدق مبادئ الإسلام. التي كانت الدعوة تدور حولها باساليب منيعة خلابة، وترشد المسلمين إلى أسس قدر الله أن يتكون عليها أعظم وأروع مجتمع بشرى في العالم. وهو المجتمع الإسلامي. وتثير مشاعر المسلمين ونوازعهم على الصبر والتجلد، تضرب لذلك الأمثال، وتبين لهم ما فيه من الحكم وأم صنف لذلك الأمثال، وتبين لهم ما فيه من الحكم وأم صنف أن تنظي المنظم المنافق من الحكم والتجلد، تضرب أن تنظي المنافق ولمنافق ولمنافق المنافق ولمنافق المنافق ولمنافق ول

العنكبوت: ١: ٣] كما كانت تلك الآيات ترد على إيرادات الكفار والمعاندين ردًا مفحمًا، ولا تبقي لهم حيلة، ثم تحذرهم مرة عن عواقب وَخيمة . إن أصروا على غيهم وعنادهم . في جلاء ووضوح، مستدلة بأيام الله، والشواهد التاريخية التي تدل على سنة الله في أوليائه وأعدائه، وتلطفهم مرة، وتؤدي حق التفهيم والإرشاد والتوجيه حتى ينصرفوا عما هم فيه من الضلال المبين. وكان القرآن يسير بالمسلمين في عالم آخر، ويبصرهم من مشاهد الكون وجمال الربوبية، وكمال الإلوهية، وأثار الرحمة والرأفة، وتجليات الرضوان ما يحنون إليه حنينًا لا يقوم له أي عقبة. وكانت في يحنون إليه حنينًا لا يقوم له أي عقبة. وكانت في

إعداد/

طي هذه الآيات خطابات للمسلمين، منها «يُبَيِّرُهُمْ رَبُهُم وَحَمَّة مِنْهُ وَرِضُونِ وَجَنْتِ أَمْ فِهَا فِيمُ تَغِيمُ ا [التوبة: ٢١] وتصور لهم صورة أعدائهم من الكفرة الطغاة الظالمين يحاكمون ويصادرون، ثم «يَوَ يُسْحُونَ قِالنَّارِ عَلْ رُجُومِهِم دُوفًا مَنَ سَرَّ » [القمر: ٤٨]. اهـ.

وما يزال القرآن معجزة الله الخالدة على مر الأزمان والعصور، ما تمسك به أحد إلا وكان عاملاً من عوامل الصبر والثبات، وكيف لا، وقد أخبر الله عز وجل في كتابه العزيز الذي لا يأتيه الباطل من بين يديه ولا من خلفه، بأنه سيبتلي المؤمنين بشتى أنواع الابتلاءات، وبشرهم بالصلوات منه والرحمة والهداية، فقال تعالى: « وَلَنْلُونَكُمْ مَنْ عَنْ مَنْ الْمُولِ وَالْأَنْسُ مَنْ عَنْ مَنْ الْمُولِ وَالْمُونِ وَلِنْمَ مِنْ الْمُولِ وَالْمُونِ وَلِنْمَ مِنْ الْمُولِ وَالْمُونِ وَلِنْمَ مِنْ الْمُولِ وَالْمُونِ وَلِنْمَ وَلِنْمَ وَلِنْمَ مِنْ الْمُولِ وَالْمُونِ وَلِنْمَ وَلِنْمَ وَلِنْمَ وَلِنْمَ وَلِنْمَ وَلِنْمَ وَلِنْمَ مَنْ وَلَهُ وَلِنْهِ وَلِنْمَ وَلِنْمَ مَنْ وَلِنْمَ وَلِنْمَ وَلِنْمَ وَلِنْمَ وَلِنْمَ وَلِنْمَ وَلَيْمَ وَلَيْمَ وَلَيْمَ وَلَوْلِ وَلَالْمُ وَلِيْمَ وَلَوْمَ وَلَا لَهُ وَلِيْمَ وَلَيْمَ مَنْ وَلَهُ مِنْ وَلِيْمَ وَلِيْمَ وَلَوْمَ وَلَا لَهُ وَلِيْمُ وَلِيْمَ وَلَوْمَ وَلَا لَهُ وَلِيْمُ اللّهِ وَلَهُ اللّهِ وَلَهُ اللّهِ وَلَهُ اللّهِ مَنْ وَلِيهُ وَلِيْمُ وَلَوْمَ وَالْمُونِ وَالْمُونِ وَالْمُونِ وَالْمُولِ وَالْمُونِ وَلَيْهِ وَلَهُ لَهُ وَلِيْهِ وَلَيْكُونَ اللّهِ وَلَهُ وَلَيْمُ اللّهِ وَلَيْكُونَ وَالْمُعِلَى وَالْمُونِ وَالْمُونِ وَالْمُونِ وَلَالْمُنْ وَلَيْمُ وَلِيْكُونَ وَالْمُونِ وَالْمُونِ وَالْمُونِ وَالْمُونِ وَالْمُونِ وَالْمُونِ وَالْمُونِ وَالْمُونِ وَالْمُونِ وَلِي وَلِيْكُونَ الْمُؤْلِقُونَ اللّهُ وَلِيْكُونَ الْمُؤْلِقُونَا وَلَيْكُونَ الْمُؤْلِقُونَ الْمُؤْلِقُونَ الْمُؤْلِقُونَ الْمُؤْلِقُونَا الْمُؤْلِقُونَا وَلَيْكُونَا وَلِيْلُونُ وَلِي وَلْمُؤْلِونَا وَالْمُؤْلِقُونَا وَلِيْكُونَا وَلِي لَا مِنْ وَلِيْلِيْكُونَا وَلَيْكُونَا وَلَيْلُونَا وَلِيْلُولُونَا وَلِيْكُونَا وَلَيْكُونَا وَلَيْكُونَا وَلِيْكُونَا وَلِيْلُونَا وَلِيْكُونَا وَلَمْلِيْكُونَا وَلِيْكُونَا وَلَيْكُونَا وَلِيْكُونَا وَلِيْكُونَا وَلَمْلِي وَلِيْكُونَا وَلِيْكُونَا وَلِيْكُونَا وَلِيْكُونَا وَلِيْكُونَا وَلِيْكُونَا وَلِيْكُونَا وَلِيْكُونَا وَلِيْكُونَا وَلِيْلِيْكُونَا وَلِيْلِيْكُونَا وَلِيْكُونَا وَلِيْكُول

ثانيا: تأثير القرآن ،كعامل من عوامل الثبات على بعض أنواع الصبر المختلفة ،:

اولاً: في الصدر على المصائب:

كَانَ للقَرانَ اثر بالغ في نفوس الصحابة، في الصبر على المصائب، وليس أدل على ذلك مما رواه أبي بن كعب رضي الله عنه قال: (لما كان يومُ أحد، أصيب من الأنصار أربعة وستون رجلاً، ومن المهاجرين ستة، في هم حمزة، فمثلوا بهم فقالت الأنصار: لئن أصبنا منهم يومًا مثل هَذا للزينَ عليهم. قال: فلمًا كان يومُ فتح مَكّة فأنزل الله تعالى: (و إِنْ عَاقَبْتُمْ فَعَاقَبُوا بِمثْلُ مَا عُوقِبْتُمْ لِلمَّا بِرِينَ)، فقال رجلُ: لا قريش بعد اليوم. فقال رسول الله صلى الله عليه وسلم: كفُوا عن القوم إلا أربعة ) (رواه الترمذي، وقال عنه الألباني: حسن صحيح) وفي رواية أخرى: (فقال رسول الله صلى الله عليه رواية أخرى: (فقال رسول الله صلى الله عليه المردي، وقال عنه الألباني: حسن صحيح) وفي

وسلّم: نصبرُ ولا نعاقبُ) (اخْرجها عبد الله بن أحمد في زوائد المسند وحسنها الألباني).

وما رواه جابر بن عبدالله رضي الله عنهما قال: (لمَا قُتل عبدُ الله بنُ عمرو بن حرام يوم أحدُ القيني رسولُ الله، فقال: يا جابرُ! ألا أخبرُكَ ما قال الله لأبيك وقال يحيى في حديثه: فقال: يا جابرُ! ألا أخبرُكَ ما جابرُ! ما لي أراك مُنكسرًا؟ قال: قلتُ: يا رسول الله! استُشهد أبي وترك عيالاً ودينا. قال: أفلا أنشرُك بما لقي الله به أباك قال: بلي: يا رسول الله! قال: ما كلم الله أحدًا قط إلا من وراء حجاب، وكلم أباك كفاحًا، فقال: يا عبدي! وراء حجاب، وكلم أباك كفاحًا، فقال: يا عبدي! ثمن علي أعطك، قال: يا رب! تحييني فأقتل فيك ثانية. فقال الرب سبحانه: إنه سبق مني انهم قال: فأنزل الله تعالى: ولا تحسينُ الذين قتلوا في سبيل الله تعالى: ولا تحسينُ الذين قتلوا في سبيل الله تمواتًا بل أحياء عند ربهم يُرزقون (رواه أبن ماجه وحسنه الألباني).

وما رواه عبد الله بن عباس رضي الله عنهما قال: قال رسول الله صل الله عليه وسلم: (لمَّا أُصيب إخوانكم بِأَحُد جعل الله عز وجلُ أرواحهم في أجواف طير خضر ترد أنهار الجنة تأكِلُ من ثمارها وتأوي إلى قناديل من ذهب في ظل العرش فلمًا وجدوا طيب مشربهم ومأكلهم وحسن منقلبهم. قالوا: يا ليت إخواننا يعلمون بما صنع الله لنا لئلا يزهدوا في الجهاد ولا ينكلوا عن الحرب. فقال الله عز وجل: أنا أبلغهم ولا تحسبن الذين قتلوا في سبيل الله أمواتا بل أحياء (رواه أحمد في مسنده وصححه أحمد شاكر).

فانظر أخى الحبيب كيف كان القرآن الكريم عاملاً من عوامل صبر الصحابة على مصيبة فقد أحبائهم!!!

### نابدا: في الصبر على الإبتلاءات:

عن عبد الله بن عباس رضي الله عنهما قال: قدم عُيينة بن حصن بن حُذيفة، فنزَل على ابن أخيه عُيينة بن حصن بن حُذيفة، فنزَل على ابن أخيه الحرّ بن قيس، وكان من النفر الذين يُدنيهم عُمر، وكان القراء أصحاب مجالس عُمرَ ومشاورته، كهولا كانوا أو شبابًا، فقال عُيينة لابن أخيه: يا ابن أخي، لك وجه عند هذا الأمير، فاستأذن لي عليه، قال ابنُ عباس: فاستأذن الحرّ لعبينة، فأذن له عُمر، فلما دخّل عليه قال: هي يا ابن الخطاب، فوالله ما تُعطينا عليه قال: هي يا ابن الخطاب، فوالله ما تُعطينا

الجزّل ولا تحكُمُ بيننا بالعدل. فغضب عُمرُ حتى هُمَّ به، فقال له الحرُّ: يا أميرَ المؤمنينَ، إنَّ الله تعالى قال لنبيه صلَّى الله عليه وسلَّم: «خُذ العَفُو وَأَمْرَ بالعُرْف وَأَعْرض عَنِ الجاهلينَ»، وإنَّ هذا من الجاهلين، وإنَّ هذا من الجاهلين. والله ما جاوزها عُمرُ حين تلاها عليه، وكان وقافًا عند كتاب الله». (رواه البخاري).

### ثالثًا: الصير على إداء الطاعات

لقد كان القرآن الكريم عاملا من عوامل الصبر على طاعة الله سبحانه وتعالى، فإذا نزلت الآيات تأمر الصحابة بالطاعة، سارعوا بامتثالها دون كلل أو ملل، وليس أدل على ذلك من الآتى:

ا- ما رواه عبد الله بن عمر، أنَّ أباهُ عمر بنَ الخطاب رضي اللَّه عنه -، كان يصلي من اللَّيل ما شاء اللَّه، حتى إذا كان من آخر اللَّيل؛ أيقظ أهله للصلاة يقول لهم: الصلاة ثمَّ يتلو هذه الأبة: وَأَمْرَ أَهْلَكُ بِالصلاة وَ وَاصْطَبِرْ عَلَيْهَا لا نَسْالُكَ رِزْقًا نَحْنُ نَرْزُقُكُ وَالْعَاقِبَةُ للتَّقْوَى» (أخرجه مالك وصححه الالباني).

قاصحاب النبى صل الله عليه وسلم كانوا أصبر الناس على الطاعة وآحرص الناس عليها، بينما البعض منا الآن بينه وبين الطاعة عداء شديد، وتتلى عليه آيات الله بوجوبها، فلا تحرك عنده ساكنا، فكم من مفرط في الصلاة، وكم من مضيعة للحجاب، وكم من أكل لأموال اليتامي، إذا ذكرهم الدعاة بما هم عليه من خطر وتلوا عليهم آيات الله، قابلوا كلامهم باستهزاء وسخرية كما قال ربنا (المنافقة على المنافقة على الم

### وابعًا: الصنور عن المعاصبي:

(المائدة ١٥).

١- عن ابن عباس لما نزلت هذه الآية: «ولا تقربوا مال اليتيم إلا بالتي هي أحسن»، و «إن الذين ياكلون أموال اليتامى ظلما» قال: اجتنب الناس مال اليتيم وطعامه، فشق ذلك على المسلمين، فشكوا ذلك إلى النبي فأنزل الله: «ويسالونك عن اليتامى قل إصلاح لهم خير» إلى قوله: «لاعنتكم» (آخرجه النسائي وصححه الألباني).

هذا وما ذكرنا من الأنواع الأربعة إنما هي مجرد نماذج من أثر القرآن كعامل من عوامل الصبر والثبات، وإلا فللقرآن أثر في تصبير المسلم في مناخ عديدة وأنصح نفسي وإخواني بالرجوع إلى كتاب الله والإطلاع على كنوزه والاستفادة منه في أدب الصبر وغيره من الآداب، ونسأل الله العظيم أن يجعل القرآن العظيم ربيع قلوبنا، ونور أبصارنا، والحمد لله رب العالمين.

## باب الفقه

## الرحاقة الثالثة

## أحكام السلاة صفة صلاة النبي صلى الله عليه وسلم قراءة القرآن بعد الفاتحة

الحمد لله وصلى الله وسلم على سيدنا رسول الله، وبعد:

فقد بدأنا في العدد السابق الكلام على هدي النبي صلى الله عليه وسلم في قراءة السورة في الصلاة، وذكرنا فيه على سبيل الإجمال السور التي كان النبي صلى الله عليه وسلم يقرؤها في الفروض الخمسة، وكذا صلاة الجمعة والعيدين، ونكمل في هذا العدد بيان قراءته صلى الله عليه وسلم في النوافل؛ لنستخلص مما ذكرناه الهدي العام لقراءته في الصلاة، وكما بدأنا بالقراءة في صلاة الصبح في الفروض نبدا بها أيضًا في النوافل؛

١- , كعتا السنة لصبلاة الصبح:

عَنْ عَائِشُةَ رَضَيَ اللَّهُ عَنْهَا قَالَتُ كَانَ النَّبِيُّ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ قَالَتُ كَانَ النَّبِيُ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ يُخَفِّفُ الرَّكَعَتَيْنِ اللَّتَيْنِ قَبْلِ صَلَاةِ الصَّبْحِ حَتَّى إِنِي لِأَقُولُ هَلْ قَرْاً بِأُمَ الْكَتَابِ. (رواه المَضاري ومسلم).

وقراً فيهما النبي صلى الله عليه وسلم قل يا أيها الكافرون في الأولى، وقل هو الله أحد في الأخرى (رواه مسلم وأبو داود والنسائي).

وقرأ فيهما النَبِيُّ صَلَى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَمَ في الأُولِي منهما الآية التي في البقرة ( غُولُوا مَامَدًا مِاللهِ وَمَا أَرِنَ إِنَيَا) إلى آخر الآية، وفي الأخرى ( مَامَنًا مُلِيَّهِ وَلَي الْخرى ( مَامَنًا مُلِيَّةٍ وَلَي الْخرى وَابو داود وَالنَّساني).
والنَّساني).

وقرأ فيهما النبئ صلى الله عَليه وَسَلَم (قُلُ الله عَليه وَسَلَم (قُلُ الله وَمَا أُنْزِلَ عَلَيْنا) في الرَّكْعة الأُولَى، وَفي الرَّكْعة الأُولَى، وَفي الرَّكْعة الأُخْرَى بِهَذه الآية (رَبْنَا امَنَا بِمَا الْمُنْهولُ فَاكْتُبُنَا مَعَ الشَّاهِدِينَ) أَنْزَلْتَ وَاتَّبَعْنَا الرَّسُولُ فَاكْتُبُنَا مَعَ الشَّاهِدِينَ) أَوْ (إِنَّا أَرْسَلْنَاكَ بِالْحَقِّ بِشْيِرًا وَنَذِيرًا وَلاَ تُسَالُ عَنْ أَصْدَابِ الْجَحَيمِ) شَكُ الدَّراورُدِي. (رواه أبو عَنْ أَلْدُراورُدِي. (رواه أبو داود).

### ٢- سُنة المغرب:

أما سنة المُغرِّب البعدية فقرا فيهما النَّبِيُّ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهُ وَسُلِّمُ (قَلْ يَا أَيِهَا الكَافْرُونُ وقَلَّ هُو الله

د.حمدي طه

أحد) (أحمد والنسائي)

- صلاة الوتر: (قرأ فيها النّبيُّ صَلّى اللّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ في الركعة الأولى سبح اسم ربك الأعلى: وفي الثانية قل يا

الأولى سبح اسم ربك الأعلى: وفي الثانية قل يا أيها الكافرون وفي الثالثة قل هو الله أحد (رواه النسائي وأبو داود وابن ماجه).

وكان يضيف إليها أحياناً في الركعة الثالثة: قل أعوذ برب الفلق وقل أعوذ برب الناس (رواه الترمذي وابن ماجه)، وقرأ فيها النبي صلى الله عليه وسلم في ركعة الوتر بمائة آية من النساء (رواه النسائي وأحمد).

## ١- صبلاة الليل:

عن عائشة قالت: (كان رسول الله صلى الله عليه وآله وسلم إذا قام من الليل افتتح صلاته بركعتين خفيفتين) رواه أحمد ومسلم.

وكان صلى الله عليه وسلم يقصر القراءة فيها تارة ويطيلها أحيانا، ويبالغ في إطالتها أحيانا أخرى، كما في حديث حذيفة قرأ فيها النبي صلى الله عليه وسلم والنساء وال عمران (مسلم والنسائي).

وُ(كَانُ يُقْرَا فِيهَا النَّبِيُّ صَلَّى اللّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمُ كَلَّ لِللّهُ بِبِنِي إسرائيلِ وَالزمِر (أحمد وأبو داود). وقرأ فيها النّبيُّ صلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ فِي كُلُّ رَحْعَةٍ بِقَدْرِ سورة يا أَيْهِا المُزْمِلُ (أَحِمَدُ وأبو داود).

ُ (وَقُراْ فَيْهَا النَّبِيُّ صَلِّى اللَّهُ عَلَيْهِ وُسَلِّمُ فَي كَلَّ رَحِه الطبراني رَحِعة قدر خمسينَ آية أو آكثر) أخرجه الطبراني في الكبير وصححه الألباني.

و(قام ليلة بانة يرددها حتى أصبح وهي: الله مُنْكَ أَنْتَ الْمَيْرُ لَلْكَكِمُ الله (رواه أحمد والنسائي)، وأقر النبي صلى الله عليه وسلم رحلا على قيام الليل بسورة (قل هو

الله آحد)، وقال النبي صلى الله عليه وسلم: (والذي نفسي بيده إنها لتعدل ثلث القرآن) (رواه البخاري).

وقال رَسُولَ الله صلى الله عليه وسلم: "مَنْ قَامَ بِعَشْرِ آيَاتَ لَمْ يُكْتَبْ مِنَ الْغَافِلِينَ، وَمَنْ قَامَ بِمائَةً آيَةً كُتَبْ مِنَ الْقَانِينَ، وَمَنْ قَامَ بِالْفِ آيَةَ كُتَبَ مِنَ الْقَانِينَ، وَمَنْ قَامَ بِالْفِ آيَةَ كُتَبَ مِنَ الْقَانِينَ، وقال رَسُولُ الله -صلى الله عليه وسلم-: (من قرأ في ليلة بمائتي آية فإنه يُكتب من القانتين المخلصين) (الدارمي والحاكم)، ونهى أن يقرأ القرآن في آقل من ثلاث. (رواه وسهى أن يقرأ القرآن في آقل من ثلاث. (رواه أحمد بسند صحيح)، و(ما كان صلى الله عليه وسلم يصلي الليل كله) إلا نادرًا. (انظر في ذلك كتاب: صفة صلاة النبيُ صلى الله عليه وَسلم للعلامة الألياني ص١٤٠).

ما يستفاد من الهدي العام

لِلْ قَرَاءَةَ النَّبِيِّ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهُ وَسُلَّمَ لِلَّ الصلاةَ: ١- ليست هناك سُنةُ ثابِتَةً في احْتيار الآيات القر(نية لكل صلاة:

إن ما ورد في الأحاديث النبوية الشريفة مما كان يقرؤه رسول الله – صلى الله عليه وسلم – في الصلوات الخمس والنوافل يدل على أنه ليست هناك سُنة ثابتة في اختيار الآيات القرآنية لكل صلاة إلا في بعض الصلوات كصلاة فجر الجمعة وصلاة الجمعة والعيدين التي كان النبي صلى الله عليه وسلم يكثر فيها من قراءة بعض السور.

لذا فإن المسلم بالخيار بين قراءة هذه السورة أو تلك في هذه الصلاة أو تلك، فليست أية سورة من سور القرآن الكريم بأفضل من أختها لصلاة دون صلاة، يدل على ذلك أن رسول الله - صلى الله عليه وسلم - كان يقرأ في الصلاة الواحدة كالمغرب مثلا يقصار المفصل تارة، وبالسور الطويلة تارة أخرى، مما ينفى اختصاص أية صلاة مكتوبة بسور معينة، فالأمر إذن موسّع، بيدا بقراءة أية وأحدة، وينتهى بمقدار ما يطيق المسلم قراءته من القرآن، فقد يقرأ المسلم الآيات الكثيرة، وقد يقرأ سورة قصيرة واحدة، وقد نقرأ السورتين، وقد يقرأ السور الكثيرة الطويلة منها والقصيرة، بختار ما بشاء بحسب قدرته وسعة وقته لاسيما في قيام الليل. [الحامع لأحكام الصلاة: محمود عبد اللطيف عويضة ٢/٢٢].

## ٢- مقدار القراءة في الصلوات الخمس:

لا بد من ملاحظة أن صلاة الصبح على العموم هي أطول صلواته عليه الصلاة والسلام، وقد قدرت قراءته فيها ما بين الستين إلى المائة أية في الركعة الواحدة، تليها في الطول صلاة الظهر، وقد قدرت قراءته فيها بثلاثين أية في الركعة الواحدة، وتعادلت صلاة العصر مع صلاة العشاء بمقدار خمس عشرة أية في الركعة الواحدة، وأن المغرب هي أخف وأقصر صلواته عليه الصلاة والسلام، وهذا كما قلت هو على العموم ولم يكن مُطرداً. [الجامع لأحكام الصلاة: محمود عبد اللطيف عويضة ٢٢٩/٢].

قلت: ويشهد لذلك حديثان من أجمع ما ورد في قدر قراءته صلى الله عليه وآله وسلم في الصلوات الخمس

الحديث الأول: وهو حديث جابر بن سمرة: (أن النبي صلى الله عليه وآله وسلم كان يقرأ في الفجر بدق والقرآن المجيد" ونحوها، وكان صلاته بعد إلى تخفيف). وفي رواية: (كان يقرأ في الظهر بالليل إذا يغشى، وفي العصر نحو ذلك وفي الصبح أطول من ذلك) رواهما أحمد ومسلم. وفي رواية: (كان إذا دحضت الشمس صلى الظهر وقرأ بنحو من: «والليل إذا يغشى» والعصر كذلك، والصلوات كلها كذلك إلا الصبح فإنه كان يطيلها) رواه أبو داود.

الحديث الثاني: وهو حديث أبي هريرة رضي الله عنه قال: «ما رأيت رجلاً أشبه صلاة برسول الله - صلى الله عليه وسلم - من فلان، لإمام كان بالمدينة، قال سليمان بن يسار: فصليت خلفه فكان يطيل الأوليين من الظهر ويخفف الأخريين، ويخفف العصر، ويقرأ في الأوليين من المغرب بقصار المُفصَّل، ويقرأ في الأوليين من العشاء من وسط المُفصَّل، ويقرأ في الغداة بطوال المُفصَّل، رواه أحمد والنسائي).

والإمام الذي كان بالمدينة هو عمر بن عبد العزيز كما صرحت بذلك إحدى الروايات.

هذا ما تيسر لنا جمعه من قراءته – صلى الله عليه وسلم – في الصلاة، سواء المفروضة أو النافلة التي صحَح روايتها علماء الحديث، على أن نبدأ في الحلقة القادمة بيان الأحكام العامة المستفادة من هديه في قراءته صلى الله عليه وسلم في الصلاة بادلتها التفصيلية.

وللحديث بقية إن شاء الله تعالى.

## من سمات أهل الزيغ رد الأحاديث الصحيحة المحكمة واتباع الأحاديث المتشابهة

الحمد لله، ولا حول ولا قوة إلا بالله، وصلى الله وسلم وبنارك على تنبينا محمد بن عبد الله، وعلى اله وصحيه ومن والاه.

اما بعد

قان من سمات اهل الزمغ رد الأحاديث الصحيحة الثابثة عن النبي صلى الله عليه وسلم واتباع الأحاديث الضعيفة والمتشابهة ، وقد اطلعت على مقالة نشرتها بعض الصحف ركنت فبها رأسها وحكمت عقلها. فردت حديث شرب أبوال الإبل الثابت في الكتب السنة وغيرها وهو حديث محكم وأضح الدلالة، وعولت على حديث متشابة حاء في مسند الإمام احمد (١٦٠٥٨) وغيره، وهو: اإذا سمعتم الحديث عنى تعرفه قلوبكم وتلبن له اشتعاركم وانشاركم وترون انه منكم قريب فأنا أولاكم به، وإذا سمعتم الحديث عنى تنكره قلويكم وتنفر منه اشتعاركم وانشاركم وترون أنة بعيد منكم فأنا أتعدكم منه واعتبرته معبارا لما تُقبل ويُرد من الإحاديث بالعقل، وهذه طريقة أهل الزيغ يتبعون المتشابه الذي تقبله عقولهم ويدعون المحكم الذي لا تقبله عقولهم، وأورد هنا مقاطع من هذه المقالة الشنبعة التي بتضح بالاطلاع عليها تلوث عقلها وشدة انحرافها عن الحق والهدى، وقد قال ابن عياس رضيي الله عنهما كما في فتح الباري (٣٣٣/٦): امن توك الحق مرج عليه وأيه، والتيس عليه دينه، قالت:

التتجافي جنوب الكارهين عن المضاجع، يصلون لللهم بنهارهم شاحدين هممهم، بحثاً عن ضحية يرمونها على مذبح الكراهية، وبكل التهم والحقد والضغينة والبغضاء ينهشون عرضها وإيمانها وعقلها وإنسانيتها، ثم يحشدون جنودهم -المؤدلجين لخدمة مصالحهم - ليتنادوا ميشرين بشطب الضحية ونفيها ومحوها، وما أن ينتهوا من ضحية - سواء أفلحوا في نصب شراكهم ضدها أو أخفقوا - حتى بشرعوا رحلة التفتيش عن ضحية أخرى، هدف واحد تحمله على أكف



الكراهية عقولهم وافئدتهم التي فرغت إلا من تدنيس تربة الخير والحق والعدل، إننا مخدوعون باحكام الرجال عندما نستخدم أقوالهم قبل وضعها في ميزان الشك والنقد، فتكتسب قداسة شمولية، كمقولة النووي والذهبي وغيرهما بأن (كتاب البخاري أصبح كتاب بعد القرآن)، لتتحول القداسة من التمحور حول الرجال كمعصومين، إلى شمول الأقوال كمقدس، وكأن الله أنزل كتابين على المسلمين؟!»

الهجمة الشرسة على بعض الزملاء عندما التمس بقاعدة واضحة لنقد المتن تساؤلا فطريا مشروعا حول بعض الأحاديث، كحديث شرب أبوال الإبل، وحديث السمع والطاعة للأمير، وإن جلد ظهرك وسرق مالك، تمنيت لو جاء رد آحد (المتدينين) - مع التحفظ على المصطلح - على الكاتب رداً علمياً أميناً، لكن للأسف وكالعادة جاءت غالبية الردود؛ ردود تصفية؛ حزيية الأصل والمنشأ، ففضلت المشاركة إيمانا بأن الله سيحانه يُظهر حكمته لمن تقوده رغبة الحق أولا، وتهفو أمانته للبحث الغاض عن الانتماءات العنصرية، إلى حيث رحاية العدالة وحدية الرؤية الميرهنة، بما توفره جاهزية المؤمن الصادق لقبول الحق باستشعار فؤاده أولا، مصداقا للحديث المرفوع للرسول صلى الله عليه وسلم: (إذا سمعتم الحديث عنى تعرفه قلوبكم وتلين له أشعاركم وأبشاركم وترون أنه منكم قريب فأنا أولاكم به، وإذا سمعتم الحديث عنى تنكره قلوبكم وتنفر منه أشعاركم وأبشاركم وترون أنه بعيد منكم فأنا أبعدكم منه). فمؤمن يؤمن يقيمة قليه وشعوره ويشريته وفطرته وصفاء سريرته حقيق عليه تقبل وتطبيق هذا المعيار، إلا أن للحزييين ومصالحهم قولا أخر،

بردون كل حديث له مع الإنسانية التقاء طريق، فى تهافتهم المحموم بعقيدتهم الكارهة المنطلقة في عبثيتها إلى دروب الغي والضلال والتعدى الصريح على الإنسان فيسوقونه لمهاترات لا ينتهى سوقها؛ فبائع منها ومشتر.. ألا كسدت تحارة المعطلين

ولئن كان استشعار صحيح الرواية من سقيمها واضحا لأهل النفوس؛ دقيقة الحس والتصور والفهم، فيردفها قواعد تعينها على التميين، فالفقهاء خاصة بعد مقتل عثمان بن عفان والحسين بن على رضى الله عنهما وضعوا قواعد لنقد المتون لمواجهة حركة وضاعى الحديث الذين كثروا مع طلائع الحكم الملكي في عصر بني أمية، وحركة الوضاعين هدفها الدس والكذب على الرسول الكريم لتشويه الشرع وطمس حقائق القرآن، ومقاصد الشرع.

ويمنهجية صارمة كان الفقهاء لا يقبلون أي متن لأي حديث مهما بلغت صحة سنده إلا بما وافق شروط التصحيح، فشروط المتن تقى من أي أخطاء في النقل بقع من صحابي أو غيره، ومع هذه الشروط لا يعنى عدم احتمال وقوع الغلط منهم، فقد خطأ الصحابة بعضهم بعضا كما في استدراكات عائشة على الصحابة، لذا كانت قواعد نقد المتن وسيلة علمية للتدقيق في صحة الحديث، فالقواعد المنهجية في قبول متن الحديث تشمل ١٥ قاعدة لا يُقبل الحديث متنا إذا صادم واحدة منها، من هذه القواعد: ألا يخالف بدهيات العقول، الا يخالف القواعد العامة في الحكمة -الطب-والأخلاق، ألا يشتمل على سخافات يصان عنها العقلاء، والطب والحكمة والعقل ترد متن رواية شرب أبوال الإبل بحسب المنهجية التي اعتمدها الفقهاء في الشرطين السابقين، فإذا أضيف لهما معدار الحس والذوق السليم الذي حواه الحديث الأول فإن تصور شرب بول الإبل تنفر منه المهج السليمة، وتنكره قلوب وأشعار وأبشار المؤمنين، أما إن أبي من أبي فليشرب أبوال الإبل، ولن يمنعه منكر مستهجن بقلبه وحسه وشعوره، وليضرب بشروط الفقهاء عرض الجدار وطوله».

 "الرواية وإن كانت في البخاري يجوز للفرد ردها بعقله حتى لو لم يكن متخصصاً».

وصودر حق التفكير الفرداني الحر، فاضمحل التفكير بعمومه إلى أن تلاشى التوظيف العقلاني للنص في عصر الانحطاط أثناء حكم المتوكل، وهيمن على الوعى الإسلامي فيه فضل النقل على العقل، فتوقفت لغة البحث الحي الجاد، ويكفى كاستدلال نقلى صرف ترسيخ قيمة السند وإهمال المتن، بالرغم من أن السند وسيلة والمتن غاية، وليس ذلك بمستغرب، فمواضع الاستدلال شأن عقلى يفعَل القواعد، ولا يكتفى بتسجيلها للفرجة، ونحن اليوم أمام أشد لحظات الاستحقاق التنويري الديني الفلسفي لإنقاذ العقل من نومة غفلته السادرة منذ قرون.

## وهذه بعض التعليقات على ما تضمنته هذه القاطع:

ا ما ذكرته في المقطع الأول من وصفها بالكراهية للذائين عن سنة الرسول صلى الله عليه وسلم الصحيحة المنكرين على من تطاول عليها بالرد والاستهزاء، يُجاب عنه بأن بيان الحق وإنكار المنكر واجب، والحب في الله والبغض في الله من أوثق عرى الإيمان، فالمسلم العاقل يحب كل من يحبه الله ورسوله من الذوات وكل ما يحبه الله ورسوله من الاعتقادات والأقوال والأفعال، ويبغض كل من كان وما كان بخلاف ذلك، وليست المحبة والكراهية محبة وكراهية أهل الانحراف الذين يحبون من لا يتعرض لانحرافهم ولو كان كافرا ويكرهون كل من يتعرض لباطلهم من أهل السلامة والاستقامة على الحق والهدي، وقد قال الله عن وجل: ولا نحمدُ قَوْمًا يُؤْمِثُوكَ بِأَنَّهِ وَٱلْيُوْمِ ٱلْآخِيرِ يُؤَاذُونَ مَنْ حَاذً اللَّهُ وَرُسُولَهُ وَلَوْ كَانُواْ مَالِمَاءَهُمْ أَوْ السَّاءَ هُمْ أَوْ إِخُولَهُمْ أَوْ عَنِيرَ أَهُمْ ، [المحادلة: ٢٢] ، وقال: ﴿ قَالَمُ الَّذِينَ مَامَنُوا لَا تُنَّخِنُوا عَالِمَا مُكُدُّ وَإِغُوْنَكُمْ أُولِياءً إِن أَسْتَحَوُّوا الْكُفِّرَ عَلَى الْابِكُ فَي وَمَن يُوَلَّهُم يَسَكُمُ مَا وَلَيْكَ هُمُ الطَّالِمُوتَ ، [التوبة :٢٣]، وقال: ويُعَلِّيا أَلْهَا مَامُوا لا تَنْظِلُوا اللَّهِ الْعَنْمِا بِيَكُمْ مُزُوا وَلَهُمَا مِنْ الْذِيكَ أُونُوا الْكِنْتُ مِن فَلِكُمْ وَالْكُفَارَ أُولِيَّاةً وَأَنْفُواْ اللَّهُ إِن مر موسيق [المائدة:٥٧].

→ وأما ما ذكرته من تسلسل الردود على المنحرفين عن حادة الحق والصواب الذين أطلقت عليهم «ضيحانا وفسيت هذا التسلسل عدم حصول التأديب لأوائلهم ذلك التأديب الذي يمتنع معه وقوع من بعدهم بمثل ما وقعوا فيه، كما قال عثمان المنعلق المنعلق المنعلق المنعلق المقت أبواب العقل، وضي الله عنه: «إن الله يزع بالسلطان ما لا يزع بالقرآن، وقد أمر الله نبيه صلى الله عليه وسلم في حق الكفار الذين يعاهدونه وينقضون العهد إذا لقيهم في الحرب أن يجعلهم نكالاً لمن بعدهم من الكفار فقال: إذ شر الدوات عند أله الدين عقدوا فهم من الكفار فقال: إذ شر الدوات عهداً من الكفار فقال: إذ شر الدوات عهداً من المناز في المناز بيد من غلقهم الملهد بذكرون الانفال: من خلقهم الملهد بذكرون المنحرفون عن جادة الصواب إذا حصلت العقوبة الاوائلهم كانت سبباً في سلامة من بعدهم من الانحراف المستوجب للعقوبة.

وأما ما ذكرته من استنكارها على النووي والذهبي أن صحيح البخاري أصح كتاب بعد القرآن، وأن في ذلك تقديسا للرجال والكتب، فإن من المعلوم أن التعويل على كلام أهل العلم والفقه في الدين وليس على كلام أهل الزيغ والإنحراف، والكتب المؤلفة في الصحيح أصحها صحيح البخاري وصحيح مسلم، قال شيخ الإسلام في مجموع الفتاوى (٣٢١/٢٠): «فإن الذي اتفق عليه أهل العلم أنه ليس بعد القرآن كتاب أصح من كتاب البخاري ومسلم» ولن يضير هذا الذي اتفق عليه أهل العلم أن ينكره من هو أجنبي عن العلم الشرعي.

والسنة وحي من الله كما قال الله عز وجل: «وَمَا عَانَ عِلْمُ عَرِالْمُونَ فَيَا اللهُ عَرْ وَجِل: «وَمَا عَانَ لَمُونُ عَرِالْمُ وَرَسُولُهُ أَمْرًا أَنْ يَكُونَ لَهُمُ الْخِيرَةُ مَنْ أَمْرِهِمْ وَمَنْ يَعْصِ اللّهَ وَرَسُولُهُ فَقَدْ ضَل اللّهَ وَرَسُولُهُ فَقَدْ ضَل ضَلالًا مُبِينًا»، وقال: «قليحُذر الدين يُخالفُونَ عَنْ آمْرِهِ أَنْ تُصِيبَهُمْ فَتَنَةً أَوْ يُصِيبَهُمْ عَذَابُ آليمُ»، عَنْ آمْرِهِ أَنْ تُصِيبَهُمْ فَتَنَةً أَوْ يُصِيبَهُمْ عَذَابُ آليمُ»، ثم متى كان آهل الربغ والضلال مؤهلين لنقد الأحاديث والرجال والكتب بأهوائهم؟!

- ما ذكرته في المقطع الثاني من تأييدها لبعض الكتاب في إنكار التداوي بشرب أبوال الإبل وعدم التصديق به، وإن كان مروياً في الصحيحين وغيرهما؛ هو من أمثلة وقوع الطيور على أشكالها، وهو من التعاون على الإثم والعدوان واتباع وهو من التعاون على الإثم والعدوان واتباع تُولِي بَعْضَ الظّالمين بَعْضَا بما كَانُوا يَكْسِبُونَ. وَأَمَا ما ذكرته من التعويل على حديث: «إذا سمعتم وأما ما ذكرته من التعويل على حديث: «إذا سمعتم الحديث عني تعرفه قلوبكم» السالف الذكر واعتباره معياراً لما يُقبل ويُرد من الأحاديث، قيجاب عنه بان متنه من المتشابه ولا يجوز اعتباره معياراً لما يُقبل منه بان متنه من المتشابه ولا يجوز اعتباره معياراً لما يُقبل

من الأحاديث بالعقل؛ لأن العقول متفاوتة، فما يقبله عقل هذا ينكره عقل هذا يقبله عقل هذا ينكره عقل هذا يقبله عقل هذا، وما ينكره عقل هذا يقبله عقل هذا، ثم إن اكمل العقول عقول الصحابة ومن سار على نهجهم، وهؤلاء هم المعنيون بهذا الحديث، وليس معنيا به الذين يتبعون المتشابه اعتماداً على عقولهم من التغريبيين الماكرين بهذه الأمة حكومة وشعباً.

وقد ذكر المناوي في فيض القدير شرح الجامع الصغير (٣٨٢/١): أن المراد به المؤمنون الكاملون الايمان الذين استضاءت قلوبهم من مشكاة النبوة، وقال الشيخ الألباني معلقاً على الحديث في كتابه صحيح الجامع الصغير (٢١٢): «الخطاب خاص بالصحابة وأهل العلم بالحديث ونقاده ممن هم مثلهم في صفاء القلوب وطهارة النفوس والمعرفة بسرته صلى الله عليه وسلم».

وأيضاً فإنه يلزم على طريقة هؤلاء المتكلفين الذين اعتبروه معياراً لما يُقبل ويُرد من الأحاديث أن كل حديث يُنسب إلى الرسول صلى الله عليه وسلم وهو صحيح المعنى أن يُقبل ولو كان موضوعاً، مثل حديث: «ما خاب من استخار، ولا ندم من استشار، ولا عال من اقتصد» رواه الطبراني من طريق عبدالقدوس بن عبدالسلام بن عبدالقدوس بن حبيب عن أبيه عن جده عن الحسن عن أنس، أورده الألباني في: «سلسلة الأحاديث الضعيفة والموضوعة» (٦١١) وقال عنه «موضوع؛ عبدالقدوس الجد كذاب، وابنه اتهمه بالوضع ابن حبان» ومتنه جميل المعنى تقبله العقول، ومع ذلك لا يجوز نسبته إلى رسول الله صلى الله عليه وسلم؛ لأنه مكذوب عليه.

ومع وضوح كون هذا الحديث متشابها فإن الجريدة تؤكد على اعتباره معياراً لما يقبله العقل لم يُقبل ويُرد من الاحاديث، وذلك بقولها: «فمؤمن يقبله وشعوره وبشريته وفطرته وصفاء سريرته حقيق عليه تقبّل وتطبيق هذا المعيار، إلا أن للحزبيين ومصالحهم قولاً أخر، يردون كل حديث له مع الإنسانية التقاء طريق»!! واهل السنة الذين وصفتهم به الحزبيين، يصدقون بكل ما صح عن رسول الله صلى الله عليه وسلم في الإنسان والجان وغير ذلك.

 أما ما زعمته أن الذين وصفتهم بدقة الحس بميزون بين الصحيح والضعيف بذلك وبما

وضعه الفقهاء من قواعد؛ فهي دعوى لا مكان لها ولا اعتبار بها؛ لأن عقول أهلها تلوثت بما بريده اعداء الإسلام من القدح في دين الإسلام على أيدي بعض أبناء المسلمين الذين شذوا عنهم واتبعوا غير سبيلهم، والحقيقون باوصاف دقة الحس وسلامة التصور وحسن الفهم هم أهل الحق والهدى الذين يعوّلون على النقل ويتهمون العقول، ثم من هم الفقهاء الذين زعمت التعويل على قواعدهم في نقد الأحاديث؟! وبلا شك أنها لا تعنى فقهاء الشريعة الذين يعولون على الأحاديث الصحيحة ولا يقدحون فيها باهوائهم، وإنما تعنى فقهاء حنسها ممن يجلب الضرر لنفسه ولمن يقتدي به، ولهذا قالت: «ويمنهجية صارمة كان الفقهاء لا يقبلون أي متن لأي حديث مهما بلغت صحة سنده إلا بما وافق شروط التصحيح،، ومن أبرز فقهاء الشريعة الذين صنفوا في الفقه كتبا واسعة الإمام أبو عمر ابن عبدالبر (٣٣عهـ) وكتابه: «الاستذكار»، والإمام عبدالله بن أحمد بن قدامة المقدسي (١٦٢٠هـ) وكتابه: «المغنى»، والإمام أبو زكريا يحيى النووى (٦٧٦هـ) وكتابه: «المجموع شرح المهذب، وقد حماهم الله من وضع قواعد لرد الأحاديث الصحيحة يعقولهم.

وإما زعمها أن تصور شرب أبوال الإبل تنفر منه المُهج السليمة فهو كلام غير مستقيم، والرسول صلى الله عليه وسلم لا يرشد إلا إلى شيء مباح الاكل والشرب، وليس معناه أن المطلوب من كل أحد أن يشربه، فإن الناس متفاوتون فيما تقبله النفوس من الأطعمة والأشربة المباحة، فمنهم من يعجبه طعام أو شراب تعافه نفس غيره كما حصل للرسول صلى الله عليه وسلم في عدم أكل الضب؛ لأن نفسه تعافه ولم يالف أكله، وقد أقر الصحابة الذين أكلوه بحضرته ممن تشتهيه نقوسهم.

٧ وأما زعمها أن الطب والحكمة والعقل ترد متن رواية شرب أبوال الإبل، فمن المعلوم أن العقول السليمة تقبل ما صح عن رسول الله صلى الله عليه وسلم، وذلك مقتضى الحكمة، وأما رده من جهة الطب فلم تشر الجريدة إلى دراسة طبية تؤيد ما زعمته، ولا يرد الطب الصحيح ما جاء عن رسول الله صلى الله عليه وسلم بل الدراسات الطبية تؤيد ما جاءت به السنة، وفي صحيحي البخاري (٥٦٨٤) ومسلم (٥٧٧٠) عن أبي سعيد

الخدري رضي الله عنه أن رجلاً أتى النبي صلى الله عليه وسلم فقال: «أخي يشتكي بطنه، فقال: اسقه عسلاً، ثم أتاه، فقال: اسقه عسلاً، ثم أتاه فقال: فعلت، فقال: صدق الله وكذب بطن أخيك، اسقه عسلاً، فسقاه فبراً».

▲ وأما حديث السمع والطاعة للأمير وإن جلد الظهر وأخذ المال الذي أنكرته، فقد أخرجه مسلم عن حذيفة رضى الله عنه من طريقين (٤٧٨٤، ٥٧٨٤) وهو يتعلق بلزوم جماعة المسلمين وإمامهم وعدم الخروج على الولاة وإن جاروا، ولفظ الطريق الأولى: «تلزم جماعة المسلمين وإمامهم»، ولفظ الثانية: «تسمع وتطيع للأمير وإن ضرب ظهرك وأخذ مالك فاسمع وتطيع للأمير وإن ضرب ظهرك كما قال الطحاوي في عقيدة أهل السنة والجماعة: «ولا نرى الخروج على أئمتنا وولاة أمورنا وإن جاروا»؛ لأن الضرر الذي يحصل بالخروج عليهم أضعاف الذي يحصل بجؤرهم.

→ وما أقبح وأشنع وأفظع ما ذكرته في المقطع الثالث وهو: «فالرواية وإنكانت في البخاري يجوز للفرد ردّها بعقله حتى لو لم يكن متخصصاً»!! فإنه يوضح منتهى الانفلات والتمرد على شرع الله ودينه ورد السنة الصحيحة بالعقول السخيفة الفاسدة من كل من هد ودب.

1. ما زعمته من ذم عصر الخليفة العباسي المتوكل ووصفه بعصر الانحطاط وأنه هيمن على الوعي الإسلامي فيه فضل النقل على العقل، أقول: هذا كلام لا يصدر إلا من عقول منكوسة، والخليفة المتوكل رحمه الله هو الذي أظهر السنن وأمات البدع، ولا يُذُم ما حصل في عهده من إظهار السنن إلا من أعمى الله بصيرته، وكيف يُذم عصر هيمن فيه على الوعي الإسلامي فضل النقل على العقل؟!

هذا وأسال الله عز وجل أن يوفق بلاد المسلمين اكل خير ويحفظها من كل شر، وأن يقيها شر الأشرار وكيد الفجار من الغربيين والتغريبيين. وأن يهدي من ضل من المسلمين ويخرجهم من الظلمات إلى النور، ربنا لا تؤاخذنا بما فعل السفهاء منا، ربنا لا تزغ قلوبنا بعد إذ هديتنا وهب لنا من لدنك رحمة إنك أنت الوهاب.

وصلى الله وسلم وبارك على عبده ورسوله نبينا محمد وعلى اله وصحبه.

## حكم الساهمة في الشركات والمؤسسات المطروحة أسهمها للاكتتاب العام

س: هل نجوز المساهمة في الشركات والمؤسسات المطروحة استهمها للاكتناب العام في الوقت الذي نحن بساورنا فيه الشك من أن هذه الشركات أو المؤسسات تتعامل بالربا في معاملاتها، ولم نتأكد من ذلك مع العلم انها لا نستطيع التاكد من ذلك،

ج: الشركات والمؤسسات التي لا تتعامل بالربا وشيء من المحرمات تجوز المساهمة فيها، وأما التي تتعامل بالربا أو شيء من المحرمات فتحرم المساهمة فيها، وإذا شك المسلم في أمر شركة ما فالأحوطله ألا يساهم فيها؛ عملا بالحديث: «دع ما يربيك إلى ما لا يربيك»، وقوله صلى الله عليه وسلم في الحديث الآخر: «من اتقى الشبهات فقد استبرأ لدينه وعرضه..

وبالله التوفيق، وصلى الله على نبينا محمد وآله وصحبه وسلم.

اللجنة الدائمة للبحوث العلمية والإفتاء

## أسنلة في بيع الذهب القديم والجديد

س١: صائغ بأخذ أجرة الصناعة على الذهب، ويتم ثلك إما في صورة بنع ثمب ويتقاضي ثمنه مع الأجرة، أو تبادل ذهب بذهب وبأخذ أجرة الصناعة

> ج١: أخذ الأجرة على صناعة الذهب مع قيمة المبيع لا شيء فيه إذا بيع بغير جنسه،

> > كالورق النقدى، أما إذا بيع بجنسه كذهب بذهب مع أخذه أجرة فلا يجوز؛ لما ثبت في الصحيحين عن أبى سعيد الخدرى رضى الله عنه، أن النبي صلى الله عليه وسلم قال: «لا تبيعوا الذهب بالذهب إلا مثلا بمثل، ولا تشفوا بعضها على بعض «لا تفاضلوا ولا تزيدوا»، ولا تبيعوا الورق بالورق إلا مثلا بمثل، ولا تشفوا بعضها على بعض، ولا تسعوا منها غائبا بناحز.

س٢: يبدع ذهبا قديما على أنه جديد (يعني: لم يليس بعد) وهذا يكون إما في صورة شرط قد اشترطه، أو تكون ضغياء وسيحاسب عليه محاسية الحديد، وفي هذه الحالة بكون تخذ ثمن الدمغة، وهي لا تؤخذ إلا على الجديد (وهذه الدمغة تاخذها الحكومة في مقابل أنها تدمغ الذهب بعد التأكد من أنه عبار ٢١ أو ١٨، وهي تاخذها من الصائغ، والصائغ باختها من المنتري، وهذا بكون على الجديد فقط).

ج٢: لا يجوز بيع الذهب القديم على أنه جديد؛ لأن هذا فيه غش وتدليس وكذب، قال تعالى: «يَا أَيُّهَا الَّذِينَ أَمَنُوا اتَّقُوا اللَّهُ وَكُونُوا مَعَ الصَّادَقِينَ» [التوبة: ١]، وثبت عن النبي صلى الله عليه وسلم أنه قال: «من غشنا فليس منا» وكذلك أخذ أجرة الدمغة على الذهب القديم لا يجوز؛ إذا كان المشترى لا يدفعها إذا علم أن الذهب قديم.

## استلام الرواتب عن طريق البنك

س: مجموعة من موظفي البولة. في الأونة الأخبرة، بدأت إدارتنا بصرف روانينا الشهرية بشبكات على ينك تجاري، مما اثار في نفوسنا الشك والربية حمال قبولنا لطريقة هذا الصرف؛ لذا أربنا عرض هذا الموضوع على سماحتكم راحين إفايتفا عن مدى تقبل صرف رواتينا عن طريق هذا البتك أو ما بماثله، علما أن العقد المدرم بين الدريد والبيك الأهلى أن يتم إيداع صافي الروائف في البتك

خلال الاسبوعين الاولين من كل شهر، وبندا صرف الروائف في ٢٥ من كل شهر، أي معد ١٠ أمام من الإمداع

ج: لا بأس بأخذ الرواتب التي تصرف عن طريق البنك؛ لأنك تأخذها في مقابل عملك في غير البيك، لكن بشيرط أن لا تتركها في البنك بعد الأمر بصرفها لك من أحل الاستثمار الربوي.

وبالله التوفيق وصلى الله على نبينا محمد وآله وصحبه وسلم.

اللجنة الدائمة للبحوث العلمية والافتاء

العدد 🚕 السئة الثالثة والأربعون



طباعة كتيب يوزع مع مجلة التوحيد مجاناً و تتكلف النسخة خمسة وسبعين قرشا . . يطبع من كل كتيب مائة وخمسون ألف نسخة .

نشر تراث الجماعة من خلال طبع المجلة وتجليد أعداد السنة في مجلد واحد وذلك لعمل كرتونة كاملة ٢٨ سنة من المجلة.

دُعْم مشروع المليون نسخة من مجلة التوحيد - نسخة من المجلة لكل خطيب من خطباء الأوقاف والأزهر تصله على عنوانه.

في بافقطال كم .. يمكنكم المشاركة ودعم ذلك بعمل حوالة أو شيك مصرفي على بنك فيصل الإسلامي . . فرع القاهرة حساب رقم ١٩١٥٩٠ باسم مجلة التوحيد .

