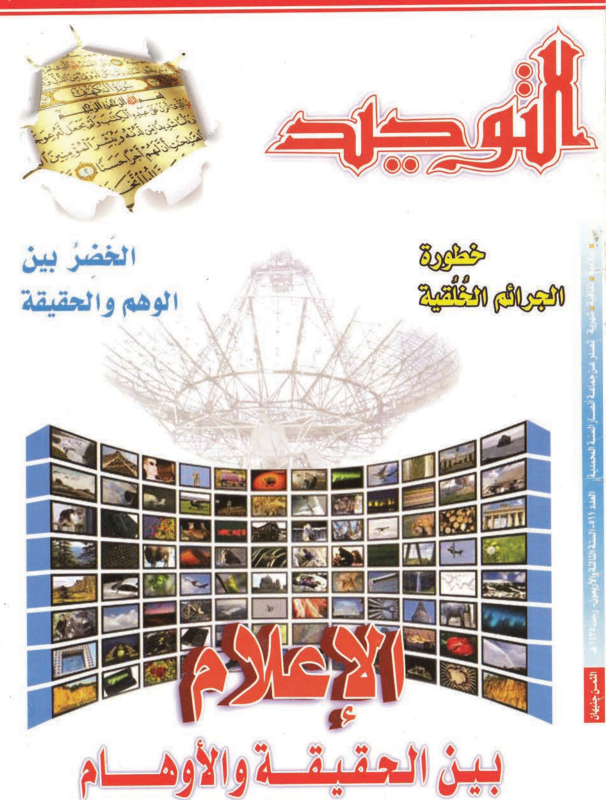
## قصة مكان قبر آدم عليه السالام



Upload by: altawhedmag.com



قطرة ريالات ، عمان نصف ريال عماني ، أمريكا ٢ دولار ، أوروبا ٢ يورو

#### الاشتراك السنوي

١- في الداخل ٣٠ جنيها بحوالة فورية باسم مجلة التوحيد . على مكتب بريد عابدين مع إرسال صورة الحوالة الفورية على فاكس مجلة التوحيد ومرفق بها الاسم والعنوان ورقم التليفون

٢- ١٠٠ إلخارج ٢٥ دولاراً أو ١٠٠ ريال سعودي أو مايعاد لهما.

ترسل القيمة بسويفت أو بحوالة بنكية أو شيك على بنك فيصل الاسلامي فرع القاهرة . باسم مجلة التوحيد . أنصار السنة رحساب رقم /١٩١٥٩٠

#### بشرى سارة

تعلن إدارة المجلة عن رغبتها في تفعيل التواصل بينها وبين القراء في كل ما يتعلق بالأمور الشرعية لعرضها على لجنة الفتوى ونشرها بالمجلة على البريد q.tawheed@yahoo. الإلكتروني التالي ا

٨ شارع قولة عابدين ـ القاهرة

ت:۲۲۹۳۰۱۷ فاکس ۲۳۹۳۰۱۷ ت السريد الإلكتروني

MGTAWHEED@HOTMAIL.COM

GSHATEM@HOTMAIL.COM

قسم التوزيع والاشتراكات

ביעוסודידיץ

ISHTRAK.TAWHEED@YAHOO.COM المركز العام:

هاتف :٢٧٥٥١٩٣٦-٢٥٤٥١٩٣٢ WWW.ANSARALSONNA.COM

>>>>>>>>>>>>

## الاعلام ببن الحقيقة والأوهام

الإعلام منذ قديم الزمان وسيلة لنشر الأخيار، صادقة كانت أو كاذبة، وله أثرُ بالغ في التأثير على تُؤجُّهات الشعوب، وتغيير قناعاتها.

وإذا استخدم الإعلام في الخبر أتى بالخبر، وعاد على الإعلاميين وغيرهم بالخبر في الدنيا والآخرة.

وإذا استخدم في الشر أفسد -والله لا يحب الفساد- وعاد على أصحابه بلعنة الله والملائكة والناس أجمعين.

وقد حذر الله المسلمين من الإعلام الكاذب ومنع من سماعه، فقال سيحانه: « 🏅 菚 عَلَيْ بِٱلطَّلِيلِينَ » [التوية: ٤٧].

فما أكثر ما يخوض فيه الإعلاميون، وما أكثر ما يسمعون ويذيعون دون تحر للصدق من الكذب، ولقد رأى النبي صلى الله عليه وسلم في رحلة الأرض المقدسة رجلاً جالسًا، ورجلاً قائمًا بيده كلوب (حديدة مثنية لها سن) من حديد، يُدخل ذلك الكُلوب في شدقه حتى ببلغ قفاه، ثم يفعل بشدقه الآخر مثل ذلك، ويلتئم شدقه هذا فيعود فيصنع مثله، فلما سأل النبي صلى الله عليه وسلم: ما هذا؟ قبل له: الرحل الذي رأيته نُشق شدقه، فكذاب بكذب الكذبة، ويحدث بالكذبة، فتُحْمَلُ عنه حتى تبلغ الآفاق، فيُصنع به إلى يوم القيامة. يعنى: هذا عذائه في قدره. ويوم القيامة ترى الذين كذبوا على الله وجوههم مسودة. أيها الناس عامة، والإعلاميون خاصة، هل بك الناس على وجوههم في النار إلا حصائد السنتهم.

التحرير

विताद्रिक १० स्टिब्रिक्ट्य याजिय ये व्याप्ति ११ व्याप्ति عن مجاله القرح القرحياء من و المداح كامالح



في هذا العدد افتتاحية العدد: الرئيس العام القلب المريض : د . جمال المراكبي باب التفسير: د. عبد العظيم بدوي 18 أسئلة القراء عن الأحاديث: المحدث أبو إسحاق الحويتي رجب بين اتباء المحدين وابتداء الغالين 14 : د. مرزوق محمد مرزوق درر البحار؛ على حشيش 74 من صفات عباد الرحمن: الشيخ مصطفى العدوى YV منبر الحرمين: الشيخ صالح بن حميد 41 دراسات قرآنية : مصطفى البصراتي باب الفقه؛ د. حمدي طه واحة التوحيد: علاء خضر ۳۸ دراسات شرعية: متولى البراجيلي 24 أنواع التربية الواجبة: د. أحمد فريد 20 باب العقيدة ؛ الرئيس العام نظرات في سيرة الرسول صلى الله عليه وسلم: 29 حمال عبد الرحمن OF تحذير الداعية من القصص الواهية؛ على حشيش ov قرائن اللغة والنقل والعقل: د. محمد عبد العليم الدسوقي 71 الاقتصاد الإسلامي : د. على السالوس 70 هذه دعوتنا : بقلم الشيخ محمد نصر الدين الالباني وقفات شرعية مع أحكام الفاحشة في القرآن الكريم والسنة TV : المستشار أحمد السيد على 79 ياب الفتاوي

منفذ البيع الوحيد بمقر مجلة التوحيد الدور السابع

مطابع الأهرام التجارية. قليوب. مصر

OON JENS NEWESTESTINGS JA GRENERE GIVENNAMES AND CONTRACT AGENT AGENT AND AND CONTRACT MANNEYS

التوزيع الداخلي : مؤسسة الأهرام وفروع أنصار السنة المحمدية

الحمد لله الذي أحاط بكل شيء علمًا، وأحصى كل شيء عددًا، والصلاة والسلام على المبعوث لكافة الورى بالنور والهدى، وعلى آله وصحبه ومن سلك سبيلهم واقتفى، وبعدُ:

فقد أحاط بعض الناس قصة الخضر الواردة في القرآن والسنة بكثير من الأوهام والخرافات، وترتب على ذلك بعض الاعتقادات الباطلة، فأردت أن أبين حقيقة أمره من خلال النصوص القرآنية والنبوية، فأقول وبالله التوفيق:

ورد الحديث عن الخضر في قول الله تعالى: « وَإِذْ قَالَ مُوسِى فَوْلَ الله تعالى: « وَإِذْ قَالَ مُوسِى لِفَتَمهُ لَا أَبِرَعُ حَقِّى أَبِلُغُ مِجْمَعَ الْبَحْرِينِ أَوْ أَمْضِي حُقِبًا (\*) فَلَمَا بَلَغَا عَمَعَ يَسْهِمَا نَبِيا حُرَبُهُمَا فَأَغَدُ سِيلَهُ فِي الْبَحْرِ سَرِيًا (\*) فَلَمَا جَاوِزَا قَالَ لِعَتَهُ فَإِنْ نِيتُ إِذْ أُونِنَا إِلَى الصَّحْرَةِ فَإِنْ نِيتُ إِلَّا الشَّيْطُنُ أَنْ أَذْكُرهُ. وَأَغَذَ سِيلَهُ، فِي الْبَحْرِ عَبْ اللهُ فَي الْبَحْرِ عَلَى اللهُ وَالْفَا إِلَى الصَّحْرَةِ عَبْ اللهِ فَي اللهِ عَلَى اللهُ وَاللهُ وَعَلَمْ عَلَى اللهُ فَي اللهِ عَلَى اللهُ وَعَلَمْ مَعْ فَلَ وَتَلَا عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ فَي اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ وَعَلَمْ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ وَعَلَمْ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ وَعَلَمْ وَعَلَمْ اللهُ وَعَلَمْ عَلَى اللهُ اللهُ وَعَلَمْ اللهُ وَعَلَمْ اللهُ وَعَلَمْ اللهُ وَعَلَمْ اللهُ وَعَلَمْ اللهُ وَاللهُ اللهُ ال

كما روت كتب السنة قصة الخضر مع موسى عليه السلام، وأنكر هنا شيئًا يسيرًا مما ورد في ذلك. أخرج البخاري بسنده عن سعيد بن جبير قال: قلت لابن عباس: إن نوفًا البكالي يزعم أن موسى بني إسرائيل ليس بموسى الخضر، فقال: كذب عدو الله، حدثنا أبي بن كعب عن رسول الله صلى الله عليه وسلم قال: قام موسى خطيبًا في بني إسرائيل، فقيل له: أي الناس أعلم قال: أنا، فعتب الله عليه إذ لم يرد العلم إليه، وأوحى إليه: بلى! عبد من عبادي بمجمع عليه إذ لم يرد العلم إليه، قال: أي رب كيف السبيل إليه قال: تأخذ حوتًا في مكتل، فحيثما فقدت الحوت فاتبعه، قال: فخرج موسى حوتًا في مكتل، فحيثما فقدت الحوت فاتبعه، قال: فخرج موسى فنزلا عندها، قال فوضع موسى رأسه فنام، قال سفيان: وفي حديث غير عمرو قال: وفي أصل الصخرة عين يقال لها الحياة لا يصيب من مائها شيء إلا حيي، فأصاب الحوت من ماء تلك العين، قال: فتحرك وانسل من المكتل فدخل البحر، فلما استيقظ موسى قال لفتاه: أتنا غداءنا. الأنه.

قال: ولم يجد النصب حتى إذا ما جاوزوا ما أمر به. قال له فتاه يوشع بن نون: أرأيت إذ أوينا إلى الصخرة فإني نسيت الحوت... الآية، قال: فرجعا يقصان في أثارهما، فوجدا في البحر كالطاق ممر الحوت، فكان لفتاه عجبًا، وللحوت سربًا، قال: فلما انتهيا إلى الصخرة إذ هما برجل مسجى بثوب، فسلم عليه السلام، قال: وأنى بأرضك السلام؛ فقال: أنا موسى. قال موسى بني إسرائيل؛ قال: نعم، قال: هل أتبعك على أن تعلمني مما الله علمت رشدًا؛ قال له الخضر: يا موسى، إنك على علم من علم الله علمكه الله إياه لا أعلمه، وأنا على علم من علم علمنيه الله حتى أحدث لك منه ذكرًا. [البخارى: ٤٧٢٧].



#### ايضاح بعض الأمور التعلقة بالغضر عليه السلام:

وبعد سياق بعض ما جاء في القرآن الكريم والسنة النبوية أوضح الأمور التالية المتعلقة بالخضر:

#### le Y: Imas:

ذكر ابن قتيبة في كتابه المعارف أن اسم الخضر «بليان بن ملكان»، وقد نقل ابن كثير في تفسيره هذا عنه، كما ذكر بعض المؤرخين أسماء أخرى كثيرة له، ولم يرد في ذلك دليل صالح، وعليه أقول: إن العبرة في ذلك ليست بالأسماء، ولو كان في ذكرها فائدة لذكره القرآن، وقد وصفه الله تعالى بأنه عبد من عباده سبحانه وتعالى، وفي حديث أبي هريرة عن النبي صلى الله عليه وسلم قال: «إنما سمي الخضر، لأنه جلس على فروة بيضاء، فإذا هي تهتز من خلفه خضراء». [البخارى: ٣٤٠٢].

والمراد بالفروة هنا: الحشيش اليابس، وهو الهشيم من النبات. [تفسير ابن كثير ١٤٠/٣].

#### ثانيًا: هل الخضر نبي أم ولي؟

اختلف العلماء في ذلك إلى قولين: الأول: أنه نبي، واستدلوا على نبوته بادلة منها: قول موسى عليه السلام له: مَلْ أَنَّبِعُكُ عَلَى الله نبوته بادلة منها: قول موسى عليه السلام له: مَلْ أَنَّبِعُكُ عَلَى الله نبوت مِن موسى للخضر يدل على أنه نبي، لأنه لو لم يكن نبيًا ما خاطبه موسى بذلك، إلى جانب أن موسى عليه السلام سأل صحبته حتى ينال ما عنده من العلم الذي اختصه الله به، ولو لم يكن نبيًا ما حرص موسى عليه السلام على ذلك، وهو كليم الله ويوحى إليه، بل إن موسى عليه السلام سار إليه وتواضع له في رحلة طويلة.

ومن الأدلة على نبوته: أن الخضر أقدم على قتل الغلام، ولا يمكن أن يقع ذلك منه إلا بوحي من الله تبارك وتعالى، وهذا دليل مستقل على نبوته، وبرهان ظاهر على عصمته؛ لأنه لا يجوز لكبار الأولياء الإقدام على قتل النفس بغير حق، وقد ذكر الخضر لموسى عليه السلام الدافع الذي دفعه لهذا الفعل، وهو أن الغلام إذا صار كبيرًا سيحمل أبويه على الكفر، ولا يمكن لاحد أن يعلم ذلك إلا عن طريق الوحي الإلهي، فدل ذلك على نبوته، وأنه مُؤيد من الله بعصمته.

كما أن الخضر فسُر تأويل ما فعله لموسى عليه السلام بقوله: «وما فعلته عن أمري» يعني ما فعلته من تثقاء نفسي، بل أُمرت به وأُوحى إليَّ فيه.

قال أبن حجر رحمه الله: باب ما ورد في ذكر كونه نبيًا، و قال الله تعالى في خبره عن موسى: «وما فعلته عن أمري»، وهذا ظاهر أنه فعله بأمر من الله، والأصل عدم الواسطة، ويحتمل أن يكون بواسطة نبي آخر لم يذكره وهو بعيد، ولا سبيل إلى القول بانه إلهام؛ لأن ذلك لا يكون من غير النبي وحيًا حتى يعمل به ما عمل؛ من قتل النفس، وتعريض الأنفس للغرق.

فإن قلنا: إنه نبي؛ فلا إنكار في ذلك، وأيضًا كيف يكون غير النبي أعلم من النبي، وقد أخبر النبي صلى الله عليه وسلم في الحديث الصحيح أن الله تعالى قال لموسى: «بلى عبدنا خضر»، وأيضًا فكيف يكون النبي تابعًا لغير نبي.

استحباب الحرص على الازدياد من العلم والرحلة فيه، ولقاء المشايخ وتجشم المشاق في ذلك، والاستعانة في ذلك بالاتباع.

وقال الثعلبي: هو نبي في جميع الأقوال، وإنما قلت ذلك أي ابن حجر الأن غالب أخباره مع موسى هي الدالة على تصحيح قول من قال: إنه كان نبيًا، ثم اختلف من قال: إنه كان نبيًا، هل كان مرسلاً، فجاء عن ابن عباس ووهب بن منبه أنه كان نبيًا غير مرسل، وجاء عن إسماعيل بن أبي زياد ومحمد بن إسحاق وبعض أهل الكتاب أنه أرسل إلى قومه فاستجابوا له، ونصر هذا القول أبو الحسن الرماني، ثم ابن الجوزي. [الزاهر النضر في نبأ الخضر ص١٩٧،

وقد ذكر الألوسي رحمه الله ثلاثة أقوال في تفسير قوله تعالى: «أتنا غداءنا»، وعقب عليها بقوله: «والجمهور على أنها الوحي والنبوة، وقد أطلعت على ذلك في مواضع من القرآن، وأخرج ذلك ابن أبي حاتم عن ابن عباس، وهو ما عليه الجمهور، وشواهده من الآيات والأخبار كثيرة بمجموعها يكاد يحصل اليقين». [روح المعانى ٩٢/٥].

وقال القرطبي: «هو نبي عند الجمهور، والآية تشهد بذلك؛ لأن النبي لا يتعلم ممن هو دونه، ولأنه الحكم بالباطن لا يطلع عليه إلا الأنبياء». [فتح الباري: ٤٣٤/٦].

القول الثاني: أن الخضر ولي وعالم مُلهَم؛ لأن الله ذكره بالعلم والعبودية، ولم يذكر معها أنه نبي أو رسول، وقد ذهب إلى هذا فريق من المتصوفة، قال أبو القاسم القشيري في رسالته القشيرية في باب إثبات كرامات الأولياء: «لم يكن الخضر نبيًا، وإنما كان وليًا». [الرسالة القشيرية ص١٦١].

وهذا القول مرجوح ترده أدلة وأقوال المحققين من أهل العلم، وقد أشرت إلى بعضهم.

#### ثالثا: هل الخضر حي ام مات؟

وقع خلاف أيضًا في هذه المسألة غير أن الراجح أنه مات، والأدلة كثيرة على ذلك قال أبو حيان: «الجمهور على أن الخضر مات، ونقل عن أبي الخضر المرسي أنه قال: أما خضر موسى بن عمران فليس بحي، لأنه لو كان حيًا للزمه المجيء إلى النبي صلى الله عليه وسلم والإيمان به واتباعه». [البحر المحيط 1/18/7].

وقد ذكر ابن حجر في الفتح الخلاف في ذلك، ثم قال: «والذي جزم به أنه غير موجود الآن البخاري وإبراهيم الحربي وأبو جعفر بن المنادى، وأبو يعلى بن الفراء، وأبو طاهر العبادي وأبو بكر بن العربي وطائفة، وعمدتهم الحديث المشهور عن ابن عمر وجابر وغيرهما أن النبي صلى الله عليه وسلم-

صرح في آخر حياته بأنه لن يبقى على وجه الأرض بعد مائة سنة ممن هو عليها أحد» فعن عَبْد الله بْن عُمَرَ قَالَ: صَلَّى بِنَا النَّبِيُّ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْه وَسَلَّمَ الْعَشَاءَ في آخر حَيَاتِه، فَلَمًّا سَلَّمَ قَامَ فَقَالَ: أَرَأَيْتَكُمُ لَيْلَتَكُمْ هَذَه؛ فَإِنَّ رَأْسَ مَائَة سَنَة مِنْهَا لَا يَبْقَى مَمَّنْ هُوَ عَلَى ظَهْرَ الْأَرْضِ أَحَدُ» [صحيح البخاري ١٦٦].

قال ابن عُمر: أراد بذلك انخرام قرنه، وأجاب من أثبت حياته بأنه كان حينئذ على وجه البحر، أو هو مخصوص من الحديث كما خُصَّ منه إبليس بالاتفاق.

ومن حجج من أنكر ذلك قوله تعالى: «وما جعلنا لبشر من قبلك الخلد»، وحديث ابن عباس: «ما بعث الله نبيًا إلا أخذ عليه الميثاق لئن بعث محمد وهو حي ليؤمن به ولينصرنه» أخرجه البخاري.

ولم يأت في خبر صحيح أنه جاء إلى النبي صلى الله عليه وسلم، ولا قاتل معه، وقد قال صلى الله عليه وسلم يوم بدر: «اللهم إن تهلك هذه العصابة لا تُعبَد في الأرض». فلو كان الخضر موجودًا لم يصح هذا النفي، وقال صلى الله عليه وسلم: «رحم الله موسى لوددنا لو كان صبر حتى يقص علينا من خدهما»

فلو كان الخضر موجودًا لما حسن هذا التمني ولأحضره بين يديه وأراه العجائب، وكان أدعى الإيمان الكفرة ولا سيما أهل الكتاب. [فتح الباري ٤٣٤/٦].

وقال ابن الجوزي: «واختلف العلماء هل هو باق إلى يومنا هذا؟ على قولين حكاهما الماوردي وكأن الحسن يذهب إلى أنه قد مات، وكذلك كان الحسن يذهب إلى أنه قد مات، وكذلك كان ابن عباس من أصحابنا يقول، ويُقبِّح قول من يرى بقاءه، ويقول: لا يثبت حديث في بقائه، وروى أبو بكر النقاش أن محمد بن إسماعيل البخاري سئل عن الخضر وإلياس: هل هما في الأحياء؟ فقال: كيف يكون ذلك وقد قال النبي صلى الله عليه وسلم: «لا يبقى على رأس مائة سنة ممن هو اليوم على ظهر الأرض أحد». [زاد المسير ١٦٨/٨].

وذكر ابن كثير أن النووي وابن الصلاح مالا إلى بقائه، وذكروا في ذلك حكايات وآثارًا عن السلف وغيرهم، وجاء ذكره في بعض الأحاديث، ولا يصح شيء من ذلك، ورجح آخرون من المحدثين وغيرهم خلاف يعني أنه قد مات واحتجوا بقوله تعالى: « وَمَا جَعَلْنَا لِيسَرَ مِن فَبْلِكَ ٱلنَّفُلَا » [الأنبياء: ٣٤]، وبأنه لم ينقل أنه جاء رسول الله صلى الله عليه وسلم ولا حضر عنده، ولا قاتل معه، ولو كان حيًا لكان من

أتباع النبي صلى الله عليه وسلم وأصحابه؛ لأنه صلى الله عليه وسلم كان مبعوثًا إلى جميع الثقلين: الجن والإنس، وقد قال صلى الله عليه وسلم: «لو كان موسى حيًا ما وسعه إلا اتباعي». وأخبر قبل موته بقليل: أنه لا يبقى ممن هو على وجه الأرض إلى مائة سنة من ليلته تلك عين تطرف. إلى غير ذلك من الدلائل. [تفسير ابن كثير ١٤٠/٣].

وقد ذكر صديق حسن خان رحمه الله بعد ذكره لبعض الأقوال في ذلك: «والحق ما ذكرناه عن البخاري وأضرابه في ذلك، ولا حجة في قول أحد كائنا من كان إلا الله سبحانه ورسوله صلى الله عليه وسلم، ولم يرد في ذلك نص مقطوع به ولا حديث مرفوع إليه صلى الله عليه وسلم، حتى يعتمد عليه ويصار إليه، وظاهر الكتاب والسنة نفي الخلد وطول التعمير لأحد من البشر وهما قاضيان على غيرهما، ولا يقضي غيرهما عليهما». [فتح البيان حمرة المعالية ا

إلى جانب ذلك توجد أدلة عقلية تدفع القول بوجوده وحياته؛ منها: أنه لو كان موجودًا منذ ولد وحتى آخر الدهر، لكان هذا من أعظم الآيات والعجائب، وكان له ذكر في القرآن بذلك ولدلت السنة أيضًا عليه، وكل ما ورد في ذلك لا تقوم به حجة، والحكايات والأساطير التي يتناقلها بعض المتصوفة في ذلك ما هي إلا أوهام وخرافات، وبعضها قائم على الرؤى والأحلام، وبمن لا يُعتد بكلامهم، وقد ذكر ابن عربي أنه اجتمع بالخضر وأنه— أي الخضر— ألبسه خرقة الصوفية، وأن ذلك تم تجاه الحجر الأسود في مكة، وأنه أخذ عليه العهد بالتسليم لمقامات الشيوخ، وأنه كان مترددًا في لبس الخرقة من الخضر حتى أعلمه الخضر أنه لبسها على يد رسول الله صلى الله عليه وسلم بالمدينة المشرفة منبع الفيض الأتم. النظر كتابه: التذكاري ص٢٠٤].

وكل هذا من الضّلال المبين، وقد ذكر كثير ممن يزعمون حياته الآن أساطير وخرافات حوله دفعت بعض الناس إلى اللجوء إليها من دون الله، ومع قولهم بأنه حي لم يمت بنوا له مقامًا ومشهدًا يُزار فيه ويدعى من دون الله تبارك وتعالى!!

وقد التقى الأستاذ أحمد الحصين ببعض الزائرين ودارت بينه وبينهم محاورات، منها أن امرأة تريد أن تنجب، فذكر لها بعض الشيوخ أن تذهب لزيارة الخضر، وأن تتوسل إليه؛ كي ترزق بالبنين والبنات، وقد حملت معها حلوى نذرتها للخضر، كما ذكر عن آخر نذر خروفًا وذهب إلى الأثر

المزعوم ليذبحه هذاك تقربًا إلى الخضر وحتى يشفي ابنه المصاب بالشلل، ومن أراد الوقوف على مزيد من ذلك فليراجع كتاب «الخضر وآثاره بين الحقيقة والخرافة»، (ص٣٧- ٤٢).

وهذه كلها توسلات شركية وبدعية، ولا يجوز الذبح أو النذر إلا لله تبارك وتعالى، وقد وضع الوضاعون أحاديث مكذوبة ونسبوها إلى الخضر ليفسدوا بذلك عقائد المسلمين، وقد نبّه علماء السنة إليها، كما فعل ابن الجوزي رحمه الله في كتاب الموضوعات، حيث ذكر بعضًا مما ورد في ذلك وبين وضعه. [انظر الموضوعات //١٩٥- ١٩٩٩].

#### فوائد من قصة الغضر؛

وفي نهاية هذا المقال أود أن أذكر بعضًا من الفوائد في قصة الخضر؛ لينتفع بها الصالحون عوضًا عن الخرافات والأساطير، ومن الفوائد:

استحباب الحرص على الازدياد من العلم والرحلة فيه، ولقاء المشايخ وتجشم المشاق في ذلك، والاستعانة في ذلك بالاتباع، وإطلاق الفتى على التابع، واستخدام الحر، وطواعية الخادم لمخدومه، وعذر الناس، وقبول الهبة من غير المسلم، وجواز دفع أغلظ الضررين بأخفهما، والإغفاء عن بعض المنكرات مخافة أن يتولد منه ما هو أشد.

ومن هذا مصالحة ولي اليتيم السلطان على بعض مال اليتيم خشية ذهابه بجميعه، وكل هذا صحيح إذا لم يعارض منصوص الشرع، وجواز الإخبار بالتعب ويلحق به الألم من مرض ونحوه، ومحل ذلك إذا كان على غير سخط من المقدور.

وفيه أن المتوجه إلى ربه يُعان فلا يسرع إليه النصب والجـوع، وفيه جـواز طلب القوت وطلب الضيافة، وفيه قيام العذر بالمرة الواحدة وقيام الحجة بالثانية.

قال ابن عطية: يشبه أن يكون هذا أصل مالك في ضرب الآجال في الأحكام إلى ثلاثة أيام، وفيه حسن الأدب مع الله تعالى، وألا يضاف إليه ما يستهجن لفظه، وإن كان الكل بتقديره وخلقه لقول الخضر عن السفينة: «فأردت أن أعيبها»، وعن الجدار: «فأراد ربك»، ومثل هذا قوله صلى الله عليه وسلم: «والخير بين يديك، والشر ليس إليك». [فتح البارى: ج٢٢/١].

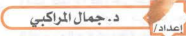
أسال الله تبارك وتعالى أن يوفقنا للخير وأهله، وأن يبعد عنا الشر وأهله، وأن يجنبنا البدع والضلالات، والآثام والمنكرات، وصلى الله وسلم وبارك على نبينا محمد وأله وصحيه. سبق أن تكلمنا عن القلب السليم المخبت الخاشع الوجل المطمئن إلى ذكر الله عز وجل ، والقلب الميت القاسي ، وبقي الحديث عن القلب الثالث وهو القلب المريض.

وقد جمع الله القلوب الثلاثة في موضع واحد في سورة الحج فقال: «وَمَا أَرْسَلْنَا مِن قَلِكَ مِن رَسُولِ وَلا نَيْ إِلّا إِنَا تَسَنَّى الْقَي الشَّيْطَنُ فِي مُوضِع وَاحد في سورة الحج فقال: «وَمَا أَرْسَلْنَا مِن قَلْكِ مِن رَسُولِ وَلا نَيْ إِلّا إِنَا تَسَنَّى الْقَي الشَّيْطَنُ فَي الشَّيْطِينُ ثُمَّ مُحَكُمُ اللهُ وَالْنِينَ وَاللهُ عَلِيمُ حَكِمَ اللهِ اللهِ اللهِ عَلَيْ مُحَكِم اللهِ الله

سُتَقِيدٍ» [الحج: ٥٧ – ٥٤]

قال ابن القيم: فجعل الله سبحانه وتعالى القلوب في هذه الآيات ثلاثة: قلبين مفتونين، وقلباً ناجياً فالمفتونان: القلب الذي فيه مرض والقلب القاسي ، أمام القلب الناجي: القلب المؤمن المخبت إلى ربه وهو المطمئن إليه الخاضع له، المستسلم المنقاد.





وذلك: أن القلب وغيره من الأعضاء يراد منه أن يكون صحيحاً سليماً لا أفة به، يتأتى منه ما هيىء له وخلق لأجله، وخروجه عن الاستقامة إما ليبسه وقساوته، وعدم التأتي لما يراد منه، كاليد الشيلاء، واللسان الأخرس، والأنف الأخشم، وذكر العنين، والعين التي لا تبصر شيئاً، وإما لمرض وأفة فيه تمنعه من كمال هذه الأفعال ووقوعها على السداد، فلذلك انقسمت القلوب إلى هذه الأقسام الثلاثة.

فالقلب الصحيح السليم: ليس بينه وبين قبول الحق ومحبته وإيثاره سوى إدراكه، فهو صحيح الإدراك للحق، نام الانقياد والقبول له.

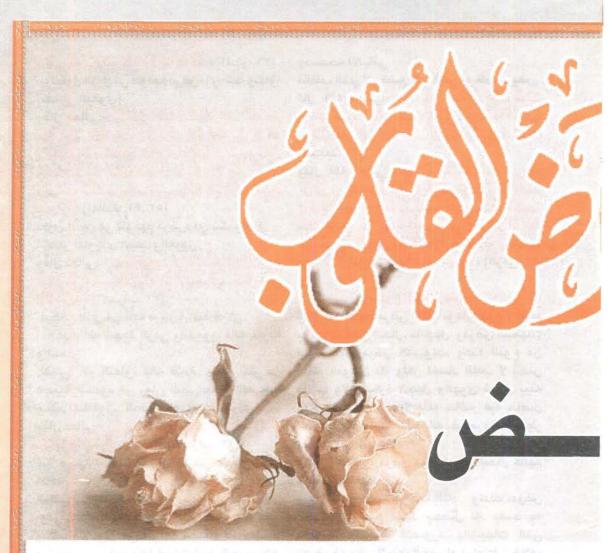
والقلب الميت القاسي: لا يقبل الحق ولا ينقاد



له. والقلب المريض: إن غلب عليه مرضه التحق

بالميت القاسي. وإن غلبت عليه صحته التحق بالسليم.

وقد ذكر ابن القيم رحمه الله تعريف القلب المريض فقال: هو قلب له حياة وبه علة. فله مادتان، تمده هذه مرة، وهذه أخرى. وهو لما غلب عليه منهما، ففيه من محبة الله تعالى والإيمان به والإخلاص له، والتوكل عليه ما هو مادة حياته، وفيه من محبة الشهوات وإيثارها والحرص على تحصيلها، والحسد والكبر والعجب، وحب العلو والفساد في الأرض بالرياسة ما هو مادة هلاكه وعطبه، وهو ممتحن بين داعيين: داع يدعوه إلى



الله ورسوله والدار الآخرة، وداع يدعوه إلى العاجلة ، وهو إنما يجيب أقربهما منه باباً، وأدناهما إليه جواراً.

فما يلقيه الشيطان في الأسماع من الألفاظ، وفي القلوب من الشبه والشكوك: فتنة لهذين القلبين، وقوة للقلب الحي السليم، لأنه يرد ذلك ويكرهه ويبغضه، ويعلم أن الحق في خلافه، فيخبت للحق ويطمئن وينقاد، ويعلم بطلان ما القاه الشيطان، فيزداد إيماناً بالحق ومحبة له وكفراً بالباطل وكراهة له. فلا يزال القلب المفتون في مرية من إلقاء الشيطان، وأما القلب الصحيح السليم فلا يضره ما يلقيه الشيطان أبدًا.

الأدلة من القرآن والسنة على مرض القلوب: هذا وقد ذكر الله أمراض القلوب في مواضع من كتابه كقوله تعالى عن المنافقين: ﴿ وَمِنَ النَّاسِ مَن يَقُولُ عَامَنَا بِاللَّهِ وَبِالْتِرْمِ الْآخِرِ وَمَاهُم بِمُؤْمِنِينَ ﴿ يُخْتِرِعُونَ اللَّهَ وَالْمَيْمِ اللَّهُ مَنَ اللَّهُ مَرَضًا لَا اللَّهُ مَرَضًا وَلَهُمْ عَذَابُ اللهُ مَرَضًا وَلَهُمْ عَذَابُ اللهُ مِنَا كَانُوا فَيُعْمَعُنَ اللهُ مَرَضًا وَلَهُمْ عَذَابُ اللهُ مِنَا كَانُوا مَنْ كَذَابُ اللهُ اللهُ مَرَضًا وَلَهُمْ عَذَابُ اللهُ مِنَا كَانُوا مَنْ كَذَابُ اللهُ مَرَضًا وَلَهُمْ عَذَابُ اللهُ مِنَا كَانُوا مَنْ مَنْ فَوَادَهُمُ اللهُ مَرَضًا وَلَهُمْ عَذَابُ اللهُ مِنَا كَانُوا مَنْ مَنْ فَرَادَهُمْ اللهُ مَرَضًا وَلَهُمْ عَذَابُ اللهُ اللهُ اللهُ مَنْ مَنْ اللهُ اللهُ مَنْ مَنْ اللهُ ا

وقوله تعالى: «لَين لَرْ يَننه الْمُنفِقُونَ وَالَّذِينَ فِي قُلُوبِهِم مُرَضُ وَالْمُرْجِفُوبَ فِي الْمَدِينَةِ لَنُوْرِينَكَ بِهِم ثُمَّ لَا عُجَاوِرُونِكَ فِيا إِلَّا قَلِيلًا ﴿ مَلْمُونِينَ أَيْنَا ثُوْفُواْ أَغِذُواْ وَقَيْلُواْ تَقْتِيلًا » [الإجزاب: ٦٠، ٦١].

وقال تعالى: «وَلاَ يَرْلَابَ ٱلَّذِينَ أُوتُوا ٱلْكِتَابَ وَٱلْمُؤْمِثُونَ وَلِيُقُولَ ٱلَّذِينَ

فِ قُلُومٍ مَّنِّ وَالْكَفِرُونَ مَانَا أَلْوَ ٱللَّهُ مِنْذَا مَثَلًا » [المدثر: ٣١] «وَلَيْقُولُ الَّذِينَ فِي قُلُوبِهِمْ مَرَضٌ» أي: شك ونفاق. [تفسير البغوي].

فَتَرَى الَّذِينَ فِي قُلُوبِهِم مَرَضُّ: أي شك ونفاق – تفسير المَاوردي النكَتُ والعبون.

وقال تعالى: « يُنِيَّانَهُ ٱلنَّيِّ لَسَّأَنُّ كَأَحَدِ مِّنَ ٱلنِّسَاءُ إِنِ انَّقَيْأَنُّ فَلَا تَخْضَعَنَ بِٱلْقَرِّلِ فَيْطُمعَ ٱلَّذِي فِي قَلِّبِهِ- مَرَضُّ وَقُلْنَ قَوْلًا مَّعْرُوفًا » [الإحزاب: ٣٧].

فَيُطْمَع الَّذِي فِي قَلْبِهِ مَرَضٌ: فيه قولان: أحدهما: أنه شبهوة الزنى والفجور، قاله عكرمة والسدى.

الثاني: أنه النفاق، قاله قتادة. وكان أكثر من تصيبه الحدود في زمان النبي صلى الله عليه وسلم المنافقون. النكت والعيون للماوردي وقال تعالى: « وَإِذْ يَقُولُ ٱلنَّنْفِقُونَ وَالَّذِي فِي قُلُومِهِم مَّرَضٌ مَّا الله عليه مَّرَضٌ الله عالى: « وَإِذْ يَقُولُ ٱلنَّنْفِقُونَ وَالَّذِي فِي قُلُومِهِم مَّرَضٌ مَّا الله والله عَلَيْهِ الله والله والله عَلَيْه الله والله وال

فيه وجهان: أحدهما: أنَّ المرض النفاق، قاله قتادة

الثاني: أنه الشرك، قاله الحسن.

وفي السنة النبوية، فقول النبي صَلِّى اللَّهُ عَلَيْه وَسُلَمَ: «ألا وإن في الجسد مضغة إذا صلحت صلح الجسد كله، وإذا فسدت فسد الجسد كله، ألا وهي القلب». متفق عليه.

وفساد القلب بمرضه وقسوته ، وصلاح القلب بوجله وخشوعه وإنابته وخشيته وطمانينته وسلامته من الأمراض والآفات.

وعن عَبدُ اللَّه بْنِ عَمْرِو قَالَ: «كَانَ رَسُولُ اللَّه صَلَّى [ اللَّهُ عَلَيْه وَسَلَّمَ يَقُولُ اللَّهُمَّ إِنِّيَ أَعُوذُ بِكَ مِنْ اللَّهُمَّ إِنِّيَ أَعُوذُ بِكَ مِنْ قَلْب لاَ يَخْشَعُ وَمِنْ دُعَاء

> لا تُسْمَعُ وَمِنْ نَفْسِ لَا تَشْبِعُ وَمِنْ عِلْم لَا ينفع». رواه الترمذي

> > لتولايد

فالقلب الذي لا يخشع قلب قاس أو قلب مريض. قال الله تعالى: «أَلَمْ بَأَنِ لِلَّذِينَ المَّوْاَ أَنَ غَشَعَ فَلُوجُمُمُ قَالِ الله تعالى: «أَلَمْ بَأَنِ لِلَّذِينَ المَّوْاَ أَنَ غَشَعَ فَلُوجُمُمُ لِللهِ وَمَا نَزَلَ مِنَ الْمُقَ وَلَا يَكُونُواْ كَالَّذِينَ أُوتُواْ الْكَنْتُ مِن قَبْلُ فَطَالَ عَلَيْمُ الْأَمَدُ فَعَسَتَ قُلُوجُمُ وَكَثِيرٌ مِنْهُمْ قَلِيقُوتَ » مِن قَبْلُ فَطَالًا عَلَيْمِ أَلْأَمَدُ فَعَسَتَ قُلُوجُمُ وَكِثِيرٌ مِنْهُمْ قَلِيقُوتَ » [الحديد: 13].

وصححه الألباني.

وقال الله تعالى: «أَفَسَن شَرَحُ اللهُ صَدْرُهُ الْإِسْلَادِ فَهُوَ عَلَى نُودِ مِن رَقِهِ قَوْلُهُ الْقَلْسِيَةِ قَلُوبُهُم مِن ذِكْر اللهُ أُولَيْكَ فَى ضَلَالٌ مُّينِ ﴿ اللهُ أُولَيْكَ مَنَالَا اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ اللهُ مَنَالِهُ مَنَالِ اللهُ مُرَالُ اللهُ عَنْدُونَ رَبَّهُمْ مُمَّ تَلِينُ مُنَافِق اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى الله عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ الل

#### أنواع القلب المريض

وقال ابن القيم: مرض القلب نوعان: نوع لا يتألم به صاحبه في الحال، كالجهل، ومرض الشبهات والشكوك، ومرض الشبهات، وهذا النوع من أعظم النوعين ألما ولكن لفساد القلب لا يحس بالألم، ولأن سكرة الجهل والهوى تحول بينه وبين إدراك الألم، وإلا فألمه حاضر فيه حاصل له، وهو متوار عنه باشتغاله بضده، وهذا أخطر المرضين وأصعيهما.

والنوع الثاني: مرض مؤلم له في الحال كالهمِّ والحزّن والغيظ.

و قال شَيخ الإسلام رحمه الله: وكذلك «مرض القلب» هو نوع فساد يحصل له، يفسد به تصوره، وإرادته. فتصوره: بالشبهات التي تعرض له حتى لا يرى الحق، أو يراه على خلاف ما هو عليه، وإرادته: بحيث يبغض الحق النافع ويحب الباطل الضار، فلهذا يفسر المرض تارة بالشك والريب، كما فسر مجاهد وقتادة قوله:

وتارةً يُفسر بشهوة الزنا كما فُسر به قوله تعالى: فَيَطْمَع الَّذِي فِي قَلْبِهِ مَرَضٌ.

والمرض دون الموت، فالقلب يموت بالجهل المطلق ويمرض بنوع من الحهل، فله موت هول عناء عاء

العدد ١١٥ السنة الثالثة والأربعون

ومرض، وحياة وشفاء، وحياته وموته ومرضه وشفاؤه أعظم من حياة البدن وموته ومرضه وشفائه، فلهذا مرض القلب إذا ورد عليه شبهة أو شهوة قَوَّت مرضه، وإن حصلت له

حكمة وموعظة كانت من أسباب صلاحه وشفائه. مجموع فتاوى ابن تيمية.

وقد بين شيخ الإسلام أن سبب مرض القلب ضعف الإيمان فقال: والمرض في القلب كالمرض في القلب كالمرض في الجسد، فكما أن هذا هو إحالة عن الصحة والاعتدال من غير موت، فكذلك قد يكون في غير أن يموت القلب، سواء أفسد إحساس القلب وإدراكه، أو أفسد عمله وحركته وذلك من ضعف الإيمان، إما بضعف علم القلب واعتقاده، وإما بضعف عمله وحركته. فيدخل فيه من ضعف تصديقه، ومن غلب عليه الجبن والفزع، فإن أدواء القلب من الشهوة المحرمة والحسد والجبن والبخل وغير ذلك، كلها أمراض، وكذلك الجهل والشكوك والشبهات التي فيه

وإذا حصل في القلب مرض من الشبهات

والشهوات أزيل ذلك بضده، ولا يحصل المرض الألنقص أسباب الصحة، كذلك القلب لا يمرض بالشهوات والشبهات إلا لنقص إيمانه وعبادته لربه.

من أمراض القلوب كالغيظ، والشك، والجهل، ومرض الشهوة، ومرض الشبهة ، فقال: ومرض القلب: ألمٌ يَحصلُ في القلب

العنيظ من عدو استولى عليك، فإن ذلك يؤلم العنيذ من عدو استولى عليك، فإن ذلك يؤلم القلب. قال الله تعالى: «وَيَشْف صُدُورَ قَوْم مُؤْمِنِينَ وَيُذْهِبُ غَيْظَ قُلُوبِهِمْ»، فشفاؤهم بروال ما حصل في قلوبهم من الألم، ويقال: فلان شفى غيظه، وفي القود استشفاء أولياء المقتول، ونحو ذلك. فهذا شفاء من الغم والغيظ والحزن، وكل هذه آلام تحصل في النفس.

وكذلك الشك والجهل يؤلم القلب قال النبي صلى الله عليه وسلم: «هلا سالوا إذ لم يعلموا؟ فإن شفاء العي السؤال». والشاك في الشيء المرتاب فيه يتالم قلبه حتى يحصل له العلم واليقين ويقال للعالم الذي أجاب بما يبين الحق قد شفانى بالجواب.

والحمد لله رب العالمين.

#### اعتذار

يعتذر رئيس التحرير عن الكتابة هذا الشهر نظرًا لظروف يمر بها، نسألكم الدعاء، وعلى وعد بالكتابة الشهر القادم بإذن الله تعالى.

رئيس التحرير

### عزواجب

تتقدم أسرة مجلة التوحيد بخالص العزاء للأخ الزميل عبد العزيز مصطفى، المراجع بالمجلة، لوفاة والدته، داعين الله عز وجل أن يرحمها رحمة واسعة، وأن يحشرها مع النبيين والصديقين والشهداء، ولا نقول إلا ما يرضي ربنا، فإنا لله وإنا إليه راجعين.

# التفسيري سورة فصلت

#### الحلقة السادسة

إليه يُردُ عِلْمُ السّاعَةَ وَمَا تَخْرُجُ مِن نَمَرَتِ مِنَ الْكُمَامِهَا وَمَا تَحْيِلُ مِن أَنكَى وَلا تَصَمُ إِلّا بِعِلْمِهِ، وَيَوْمَ يُنَادِيهِمْ أَنَن شُرَكَآءِى قَالُوْا ءَذَنَكَ مَا مِنَا مِن شَهِيلِ (﴿ وَصَلَ عَنْمُ مَا كَانُوا يَدُعُونَ مِن قَبْلُ وَظَنُوا مَا لَهُمْ مِن أَنَن شُرَكَآءِى قَالُوا ءَذَنَكَ مَا مِنَا مِن شَهِيلِ (﴿ وَصَلَ عَنْمُ مَا كَانُوا يَدُعُونَ مِن قَبْلُ وَظَنُوا مَا لَهُمْ مِن عَنَا مِن فَي مِن اللّهُ مُن عَنَا مِن أَنفُونَ وَلَا مَسَمُ اللّهُ وَمَا أَلْفُنُ السّاعَة قَايِمة وَلَيْن تُجِعِثُ إِلَى رَفِيَ إِنَّ لَي عِندَهُ لَلْحُسْنَ فَالنَيْنَ لَكُم مِن عَذَابٍ عَليظِ (﴿ وَإِنَا الْمَمْنَا عَلَى الْإِنسَ وَعَنَا عِن الْمُعْنَا عَلَى اللّهُ مِنْ عَذَابٍ عَليظٍ (﴿ وَإِنَا الْمُمْنَا عَلَى الْإِنسَ وَتَعَا عِجَانِيهِ وَإِنَا اللّهُ مُن عَذَابٍ عَليظٍ (﴿ وَإِنَا الْمُمْنَا عَلَى الْإِنسَ وَمَعْتُ عِجَانِيهِ وَإِنَا الْمُعْمَى مَنْ عَذَابٍ عَلِيظٍ (﴿ وَإِنَا الْمُمْنَا عَلَى الْإِنسَ الْعَرْضُ وَتَعَا عِجَانِيهِ وَإِنَا مَسْمُ اللّهُ مُن عَذَابٍ عَلِيظٍ (﴿ وَإِنَا الْمُعْمَى عَنْ اللّهِ مُن عَذَابٍ عَلِيظٍ (﴿ وَإِنَا الْمُمْنَا عَلَى الْإِنسَ أَعْرَضَ وَتَعَا عِجَانِيهِ وَإِنَا مَنْمُ اللّهُ مُن عَذَابٍ عَلِيظٍ (﴿ وَإِنَا الْمُعْمَى عَنْهِ اللّهُ مُن عَذَابٍ عَلِيظٍ وَالْمُونَ وَيَعَالِمُ اللّهُ مُن عَذَابُ مِن مُن عَذَابُ مِن عَنْمُ وَتَعَا عِجَانِيهِ وَمَن أَنْهُ اللّهُ وَلَى مِنْهُ مَا مُنْ اللّهُ مُن وَعَنَا عِبَالِكُ اللّهُ مُن وَعَلَيْ مَعْ وَمُعْمِلًا مُن مُنْ عَذَابُ وَمُرْمَة وَن لِقَاءَ وَيَعْ الْمَالِي وَقُ اللّهُ اللّهُ مُن عَلَى اللّهُ مُعْ وَالْمُ اللّهُ مُن اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الْمُنْ اللّهُ اللّهُ الْعَلْمُ اللّهُ اللّ

[فصلت: ٤٧ - ١٤٥].

الحمد لله وحده والصلاة والسلام على من لا نبى بعده، وبعد:

#### ان الله عنده علم الساعة:

لما بين سبحانه أنه لا يمنع العذاب عن مستحقيه من الكافرين إلى أجل مسمى، وهو القيامة، وكانوا من شدة تكذيبهم به يقولون متى هو؟ قال سبحانه: «إليه يُرَدُّ عِلْمُ السَّاعَةِ»: وتقديم المجرور على متعلَّقة لإفادة الحصر، أي إلى الله يفوض على السّاعة لا إلى النبى ، فهو قصر قلب.

ورد عليهم بطريق الأسلوب الحكيم، أي الأجدر أن تعلموا أنْ لا يعلم أحد متى السّاعة، وأن تؤمنوا بها، وتستعدوا لها. ومثله قول النبي صلى الله عليه وسلم وسأله رجل من المسلمين: متى الساعة؛ فقال له: ((وَيْحَكَ مَاذَا أَعْدَدْتَ لَهَا)) [صحيح البخاري ٦١٧١]، أي: استعدادك لها أولى بالاعتناء من أن تسال عن وقتها.

والرّد: الإرجاع، وهو مستعمل لتفويض علم

## اعداد د. عبد العظيم بدوي

ذلك إلى الله، والتبرؤ من أن يكون للمسئول علم به، فكانه جيء بالسؤال إلى النبي صلى الله عليه وسلم فرده إلى الله. [التحرير والتنوير(٥/٥)].

ثم ذكر الله تعالى مثلين الإحاطته علمًا بكل خفي، فقال تعالى: «وَمَا تَخُرُجُ مِن ثَمَرَات مَنْ خَفي، فقال تعالى: «وَمَا تَخُرُجُ مِن ثَمَرَات مَنْ الْمُعَامِهَا وَمَا تَحْملُ مِنْ انْتَى وَلا تَضِعُ إلّا يعلمه» وهذه الآية كقولة تعالى: « إِنَّ الله عِندُهُ عِنْمُ السَّاعَةُ وَمُا تَدْرِي نَفْسُ مَافِي الْأَرْجَارُ وَمَا تَدْرِي نَفْسُ مَافِي الْأَرْجَارُ وَمَا تَدْرِي نَفْسُ مَافِي الْمُرْجَارِ وَمَا تَدْرِي نَفْسُ مَافِي الْمُرْجَارِ وَمَا تَدْرِي نَفْسُ مَافِي المُحْرَبِ تَمُوتُ إِنَّ الله عليمً عَلِيهً مَا فِي المُرْرِي نَفْسُ مِأْقِ الله عَلَيهً مَا فِي المَرْرِق وَمَا تَدْرِي نَفْسُ مَافِي الله عَلَيْهُمَا وَلا حَبَيْةٍ فِي طُلُمْنَةً وَمَا تَدْرِي وَمُ طُلَمْنَةً وَمَا تَدْرِي وَمُ اللهِ وَمُ اللهِ وَمُؤْلِكُمُ اللهِ اللهِ عَلَيْهُمَا وَلا حَبَيْقٍ فِي طُلُمْنِ وَمُا تَشْعُطُ مِن وَرَقَةٍ إِلّا يَعْلَمُهَا وَلَا حَبَيْقٍ فِي طُلُمْنَةً فِي اللهِ اللهِ فِي كِنْسٍ مُبِينٍ الانعام: والانعام: والانعام: والانعام: والانعام: والانعام: والانعام: المُنْتِعُ مُنْ وَرُقَةٍ إِلّا يَعْلَمُهَا وَلا حَبَيْقٍ فِي اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ عَلَيْهُ مَا فِي اللهُ المُنْتِعُ اللهُ الله

٥٩]، وقوله تعالى: «أللَّهُ يَعْلَمُ مَا تَعْمِلُ كُلُّ أَنْهُ، وَمَا يَغِيضُ ٱلْأَرْكَامُ وَمَا تَزْدَادُ وَكُلُّ شَيْءٍ عِندُهُ بِمِقْدَار (مُ) عَنِامُ ٱلْغَيْبِ وَٱلشَّيْدَةِ ٱلْكَبِيرُ ٱلْمُتَعَالِ » [الرعد: . 9-1

ثم بن سيحانه تبرؤ المشركين من الهتهم، وتبرؤ ألهتهم منهم، فقال تعالى: وَيُومُ يُناديهمُ أَنْنُ شَرِكَائِي قَالُوا آذَنَاكَ مَا مِنَا مِنْ شَهِيدٍ » يقول سيحانه أنه ينادى المشركين يوم القيامة توبيخا لهم على رؤوس الأشهاد: فيَقُولُ أَيْنَ شُرِكَاءِيَ ٱلَّذِينَ كُنتُرُ رَّعُنُونَ » [القصص: ٦٢]، فما كان حوابهم إلا أن «قالوا أذناك مَا منا من شهيد» أي ما منا من أحد الدوم بشبهد بأن لك شريكاً، «وَضَل عَنْهُم» أي: غاب عنهم، «مَّا كَانُوا يَدْعُونَ مِن قَبْلُ»، كما قال تعالى: ﴿ وَلَقَدْ حِتْتُمُونَا فُرَادَىٰ كُمَا خَلَقَنَّكُمْ أَوَّلَ مَرَّقِ وَرَكَّتُم مَّا خَوَلَنَكُمْ وَزَاءَ ظُهُورِكُمْ وَمَا نَرَىٰ مَعَكُمْ شُفَعَاءَكُمُ ٱلَّذِينَ زُعَمْتُمْ أَنَّهُمْ فِيكُمْ شُرِّكُواْ لَقُد تَقَطَّعَ بَيْنَكُمْ وَضَلَّ عَنكُم مَّا كُنتُم تَرْعُمُونَ » [الأنعام: ٩٤]، وعندئذ أبقنوا بالبوار، «وَظُنُوا» أي أيقنوا «مَا لَهُم مَن مُحيص» أي: ما لهم من ملحاً بلحثون إليه، وأنهم هالكون لا محالة، كما قال تعالى: «وَبُوْمَ بِقُولُ نَادُواْ شُرَكَآءِيَ ٱلَّذِينَ زَعَمْتُمْ فَلَعَوْهُمْ فَلَوْ يَسْتَجِيبُواْ لَهُمْ وَجَعَلْنَا بِيْنَهُم مُّوبِقًا (أُنُّ) وَرَهَا ٱلْمُجْرِمُونَ ٱلْنَارَ فَظَنُّوا أَنْهُم مُّواقِعُوهَا وَلَمْ يَجِدُوا عنيا مصرفا » [الكهف: ٥٢ - ٥٣].

حال الناس في السراء والضراء:

يقول تعالى: ﴿ يَسْأُمُ الْإِنْسَانُ مِنْ دُعَاءَ الْحُنْرِ » أي لا يمل ولا يفتر من سؤال الرب من فضله ما يحب من الصحة والعافية، والمال والولد، وإن مُّسُّهُ الشُّرُّ فَيَتُوسٌ قَنُوطُ »، يعني إذا أصابه ما يكُره في نفسه أو أهله، أو ماله أو ولده، انقطع رجاؤه، وقنطمن رحمة ربه، وحلس حزينا مهمومًا، لا رجاء عنده في زوال الكرب، وانكشاف الغم. وهذه حالة الكافرين بريهم، كما قال تعالى: لَا يَأْتِنُسُ مِن رَوْحِ اللهِ إِلَّا ٱلْقُوْمُ ٱلْكُنْفِرُونَ » [يوسف: ٨٧]، أما الذين آمنوا وعملوا الصالحات، فإنهم يشكرون في السراء، ويصدرون في الضراء، وهم على يقين من أن الله تعالى سنغير الحال، ويجعل لهم من ضيقهم فرجًا ومخرجًا، ولذلك قال تعالى: وَلَّينَ أَدْقُنَا ٱلْإِنْسَنَّ مِنَّا رَحْمَةُ ثُمَّ نَزَعْنَهَا مِنْهُ إِنَّهُ لَيُثُوسٌ كَفُولٌ 🕥 وَلَهِنَ أَذَفَنَهُ نَعْمَاءَ بَعْدَ ضَرَّاءَ مَشَتَّهُ لَيَقُولُنَّ ذَهَبَ ٱلشَّيَّاتُ عَنَى اللَّهُ لَفَرُ فَخُورٌ ١٠ إِلَّا ٱلَّذِينَ صَبَرُوا وَعَمِلُوا ٱلصَّلِحَتِ أَوْلَتِكَ لَهُم مُغْفِرَةً وَأَخْرُ كَبِيرٌ » [هود: ٩- ١١].

عَنْ صُهِنْ رضي الله عنه قال: قال رُسُول الله صلى الله علَّمه وسلَّم: ((عَجَمًا لأَمْرِ الْلُؤْمِنِ إِنَّ أَمْرَهُ كُلُّهُ خُبْرٌ، وَلَبْسَ ذَاكَ لِأَحَدِ إِلَّا لِلْمُؤْمِنِ، إِنْ أَصَابَتْهُ سَرًّاءُ شَكَرَ فَكَانَ خُبْرًا لَهُ، وَإِنْ أَصَابَتُهُ ضَرَّاءُ صَبَرَ فَكَانَ خُنْرًا لَهُ)) [صحيح مسلم: ٢٩٩٩].

وَلَئِنْ أَذَقْنَاهُ رَحْمَةً مُنَّا » فضلاً، بلا استحقاق له عليناً، مِن يَغْدِ ضِرُاءً مَسْتُهُ » كأن يشفيه الله من مرض، أو بغنيه من الفقر، أو يعطيه بعد حرمان، لْنَقُولُنَّ هَٰذَا لَى »، وأنا أستحقه، ولم يشكر الله تعالى، بل كفر به، وكذب بلقائه، وقال: وَمَا أَظُنَّ السَّاعَةُ قَائِمَةً وَلَئِن رُّحِعْتُ إِلَى رَبِّي إِنَّ لِي عَنْدُهُ للحُسْنَى » وهي الحنة، التي هي خبر من نعيم الدندا، وهذا كمال قال تعالى: وَدُخَلَ جَنَّتُهُ وَهُوَ ظَيَالِمٌ لِنَفْسِهِ قَالَ مَا أَظُنُّ أَن تَبِيدَ هَذِهِ أَبَدًا (٣٠) وَمَا أَظُنُّ ٱلسَّنَاعَةُ قَـالِمَةُ وَلَهِن زُودتُ إِلَىٰ رَقِي لَأَجِدَنَّ خَيْرًا مِنْهَا مُنقَلَىًا » [الكهف: ٣٥-٣٦]، وقال تعالى: أَفْرَءَيْتَ ٱلَّذِي كَفَرَ عَايَنِتَنَا وَقَالَ لأُونَيْنَ مَالًا وَوَلَدًا ١١٠ أَطَلَعَ ٱلْغَيْبَ أَمِ أَقْعَدُ عِندُ ٱلرِّحْنَ عَهِدًا ١١ كَالُّ سَنَكُنُبُ مَا يَقُولُ وَنُمُذُّ لَهُ مِنَ ٱلْعَذَابِ مَدًّا (٣) وَنَرِثُهُ مَا يَقُولُ وَيَأْنِينَا فَرَدًا » [مريم: ٧٧ - ٨٠]، ووصف الله تعالى هذا العذاب الذي توعد به هذا الإنسان، فقال: فلننبئنُ الذينُ كَفرُوا يمًا عَملُوا وَلَنْدَيقَنْهُم مِنْ عَذَابٍ عَلَيْظٍ ».

وَلَمَا حَكَى اللَّهُ تَعَالَى أَقُوالُ الَّذِي أَنْعُمَ عَلَيْهِ نَعْدَ وُقُوعِه في الْآفَاتِ حَكَى أَفْعَالُهُ أَنْضًا فَقَالَ: وَإِذَا أَنْعَمُّنَّا عَلَى الْإِنسَانِ أَعْرُضَ » عَنِ التَّعْظيم لأُمْرِ الله، وَالشَّفُقَة عَلَى خُلُقِ الله، «بَحَانِيه» أَيُّ ذُهَبُ بِنُفْسِهِ وَتُكِبِّرُ وَتُعَظِّمَ، كُما قَالَ تَعَالَىٰ: ﴿ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ ا إِنَّ ٱلْإِنسَنَّ لَيْلِغَيُّ ﴾ أَن زَّمَاهُ أَسْتَغَيَّ " [العلق: ٦- ٧]، ثُمُّ إِنْ مَسِّبُهُ الضِّرُّ وَالْفَقْرُ أَقْدَلَ عَلَى دُوَامِ الدُّعَاءِ، وَأَخُذُ في الانتهال وَ التَّضَرُّح، وَإِذَا مَسْنَهُ الشَّرُّ فَذُو دُعَاء عَريض » أي كثير، فالعرب تعير بالعرض عن كثرة الكلام، يقولون: تكلم فلان فأعرض، إذا أطال الكلام ملا فائدة، ومقولون: تكلم فأوحن، إذا نطق مما فيه فائدة، والمراد أن الإنسان إذا مسه الخير أعرض عن ربه، وححد فضله، وإذا مسه الشر الحُ على ربه في الدعاء، كما قال تعالى: «وَإِذَا مَثَنَ ٱلْإِنْسُنَنَ ٱلفُّدُّ دَعَانَا لِجِنْهِ اوْ قَاعِدًا أَوْ قَايِمًا فَلَتَاكُشُفْنَا عَنْهُ ضُرَّهُ مَرَّ كَأَنْ لَوْ يَدْعُنَا إِلَى شُرِ مَسَّةً كَذَلِكَ زُبِينَ لِلْمُسْرِفِينَ مَا كَانُواْ يَعْمَلُونَ » [بونس: ١٢]، وقال تعالى: ﴿ إِذَا مُسَ ٱلإنسَانَ مُنْرُّ دَعَا رَبَّهُ مُنِيبًا إِلَيْهِ ثُمَّ إِذَا خَوَلَهُ نِعْمَةً مِنْهُ نِسَى مَا كَانَ يَدْعُوا إِلَيْهِ مِن قَدُّلُ وَجَعَلَ لِلَّهِ أَندَادًا لِّضِلَّ عَن سَبِيلهِ ـ قُلْ

تَمَتَّعُ بِكُفْرِكَ قَلِيلًا إِنَّكَ مِنْ أَصَّحَبُ النَّارِ » [الزمر: ٨]. دعوة المشركين إلى التامل:

«قُلْ أَرَائِتُمْ إِن كَانَ مِنْ عَندِ اللَّهِ ثُمَّ كَفَرْتُم بِهِ مَنْ آضَلُ ممَّنْ هُوَ فَى شَقَاقَ بَعِيدٍ»:

قال الرازي - عَفَا اللَّهُ عَنْهُ -: اعْلَمْ أَنَهُ تَعَالَي لَمُ الْحَكْرِ الْوَعِيدَ الْعَظِيمَ على الشركِ، وَبَائِنَ أَنَ الْمُشْرِكِينَ يَرْجَعُونَ عَنِ الْقَوْلِ بِالشَّرِكِ فِي يَوْم الْمُشْرِكِينَ يَرْجَعُونَ عَنِ الْقَوْلِ بِالشَّرِكِ فِي يَوْم الْقَيَامَةِ، وَيُظْهَرُونَ مِنْ أَنْفُسِهِمُ النَّلَّةُ وَالْخُضُوعَ بِسَنِبِ اسْتيلَاء الخَوْف عَلَيْهِمْ، وَيَئْنَ أَنَ الْإِنْسَانَ جُبِلُ عَلَى التَّبَدُّلِ، فَإِنْ وَجَدَّ لِنَفْسِهِ قُوّةً بِاللَّغُ فِي التَّكَبُّرِ وَالتَّعْظُم، وَإِنْ أَحَسَّ بِالْفُتُورِ وَالضَّعْف بَالَغُ فِي التَّكَبُّرِ وَالتَّعْظِم، وَإِنْ أَحَسَّ بِالْفُتُورِ وَالضَّعْف بَالَغُ فِي التَّكَبُر وَ التَّعْفِينَ لُهُ كَلَامًا آخَرَ عَقَيبَهُ كَلَامًا آخَرَ يُو لِي اللَّهُ فَلَامًا آخَرَ يَقْلِيهُ وَيَا التَّوْحِيدِ، وَأَنْ لَا يُبْالِغُوا فِي إِظْهَارِ يُو لِللَّهُ وَلَاهُ وَلَا التَّوْحِيدِ، وَأَنْ لَا يُنْالِغُوا فِي إِظْهَارِ النَّفُورَةِ مَنْ قَبُولِ التَّوْحِيدِ، وَأَنْ لَا يُبَالِغُوا فِي إِظْهَارِ النَّوْحِيدِ، وَأَنْ لَا يُبْالُغُوا فِي إِظْهَارِ النَّفُورَةِ مَنْ قَبُولِ التَّوْحِيدِ، وَأَنْ لَا يُنِالَغُوا فِي إِظْهَارِ النَّعْدِاقِهُ وَسَلَم فَقَالَ: النَّعْرَارِ مَنْ عَند اللَّه ثُمَّ كَفَرْتُم بِهِ مَنْ أَرَانُ مُنْ هُو فِي شَقَاقَ بَعِيدٍ»:

وَتَقْرِيرُ هَٰذَا الْكَلَامِ: أَنْكُمْ كُلُّمَا سَمِعْتُمْ هَٰذَا الْقِرْآنَ أَعْرَضْتُمْ عَنْهُ وَمَا تُأمِّلْتُمْ فيه وَبَالغَتُمْ في النفرَة عَنَّهُ، حَتَّى قَلْتُمْ: «قَلُوبُنا فِي أَكِنَّةً مُمَّا تَدْعُونَا إِلَيْهِ وَفِي أَذَانِنَا وَقَنَّ [فصلت]، ثمُّ من المعلوم بالضرورة أنه لنسَ العلمُ بكون القران باطلا علمًا يُدبهنا، وَلَيْسَ الْعَلْمُ بِفَسَادِ الْقَوْلِ بِالْتَوْحِيدِ وَالنَّبُوَّةِ عَلَمًا بُديهيًا، فَقَبْلُ الدُّليلِ يُحْتَمَلُ أَنْ يَكُونُ صَحَيِحًا وَأَنْ يَكُونَ فَاسِدًا، بِتَقْدِيرِ أَنْ يَكُونَ صَحِيحًا كَانَ إصْرَارُكُمْ عَلَى دَفِعِهُ مِنْ أَعْظِم مُوحِبَاتِ الْعَقَابِ، فُهَذَا الطَّرِيقَ يُوحِبُ عَلَيْكُمْ أَنْ تَتَرُّكُوا هَذَهِ الثَّغْرَةَ، وَأَنْ تَرْجَعُوا إِلَى النَظرَة وَالْاسْتَدْلَالَ، فَإِنْ دَلَ الدُّلدِلُ عُلى صَحَّتِه قَبِلتَّمُوهُ، وَإِنْ دَلَ عَلَى فَسَادِه تَرَكْتُمُوهُ، فَأَمَّا قَبْلِ الدُّليلِ فَالْإَصْبِرَارُ عَلَى الدُّفْعِ وَالْإِغْرَاضَ بَعِيدٌ عَنِ العَقلِ، وَقَوْلَهُ: «مَنْ أَصْلَ مَمَّنُ هُوَ فَي شَقَاقَ بَعِيدِ» مَوْضُوعٌ مَوْضَعَ منكُمْ بِيانا لحالهم وَصِفَاتِهِمْ. [التفسير الكبير (٢٧/ ٧٧٣)].

وَلَّا ذَكَرَ هَذِهِ الْوُجُوهَ الْكَثِيرَةَ فِي تَقْرِيرِ التَّوْحِيدِ وَالنُّبُوَّةِ، وَأَجَابَ عَنْ شُبَهَاتِ الْشُبْرِكِينَ وَتَمْوِيهَاتَ الْشُبُوَةِ، وَأَجَابَ عَنْ شُبَهَاتِ الْشُبْرِكِينَ وَتَمْوِيهَاتَ الضَّالَينَ قَالَ: «سَنْرِيهِمْ إِيَاتِنَا فِي الْأَفَاقِ وَفِي الضَّالَينَ قَالَ: «سَنْرِيهِمْ إِيَاتِنَا فِي الْأَفَاقِ وَفِي الْغُسُهِمْ حَتَّى يَتَبَيِّنَ لَهُمْ أَنَّهُ الْحَقِّ»:

قَالَ الرَّارْيِ-عَفَا اللَّهُ عَنْهُ-: قَالَ الْوَاحِدِيُّ -رَحِمَهُ

اللهُ-: وَاحِدُ الْآقَاقِ أَفَقَ، وَهُوَ النَّاحِيةَ مَنْ نواحي الأَرْض، وَكذلك آفَاقِ السماء نواحيها وَأَطْرَافُهَا، وَالْرَض، وَكذلك آفَاقِ السماء نواحيها وَأَطْرَافُهَا، وَالْمُرَادُ بِأَيَاتُ الْفَلَكِيَّةُ وَالْكُوْكِيَةُ، وَالْمُوْلَكِيَّةُ وَالْكُوْكِيةُ، وَايَاتُ الْأَضْوَاء وَالْإِضْلَالِ وَالنَّهُارِ، وَإَيَاتُ الْأَضْوَاء وَالْإِضْلَالِ وَالنَّهُمَانِ اللَّهُ مَنْهَا فِي الْقُرْأَنِ، وَقَوْلُهُ: وَالظُّلُمَاتِ، وَقَدْ أَكْرُدُ اللهُ مَنْهَا لَي الْقُرْأَنِ، وَقَوْلُهُ: وَلِظُلُمَاتِ الْأَرْحَام، وَحُدُوثَ كَنْفِيَة تَكَوُّنَ الْأَحْدِيَة فِي ظُلْمَاتِ الْأَرْحَام، وَحُدُوثَ لَالْأَعْضَاء الْعَرِيبَة، كَمَا قَالَ اللَّعْمِينَة وَالتَّرْكِيبَاتَ الْغَرِيبَة، كَمَا قَالَ تَعْالَى: ﴿ وَقِ ٱلْشَيْرَةُ اللَّالِي مُرْدُنِيَ اللَّهُ الْمُؤْمِنَ اللَّهُ الْمُؤْمِنَةُ اللَّهُ الْمُؤْمِنَةُ الْمُؤْمِنَةُ الْمُؤْمِنَةُ الْمُؤْمِنَةُ الْمُؤْمِنَةُ الْمُؤْمِنَةُ الْمُؤْمِنَةُ الْمُؤْمِنَةُ اللَّهُ الْمُؤْمِنَةُ الْمُؤْمِنَةُ اللَّهُ الْقَادِرِ الْحَكِيمِ الْعَلَيمِ، الْمُثَرَّةُ وَالْشَدِّ وَالْفَدِرِ الْحَكِيمِ الْعَلَيمِ، الْمُثَرِّةِ عَنْ الْمُؤْمِ عَنْ الْمُؤْمِةُ وَلُولُهُمْ الْفَادِرِ الْحَكِيمِ الْعَلَيمِ، الْمُثَلِّ وَالضَّدَ.

فَاأَنْ قَيلَ: قَوْلَهُ تَعَالَى: «سَنُريهِ مِهُ يَقْتَضِي أَنَّهُ تَعَالَى مَا أَطْلَعَهُمْ عَلَى تلْكَ الْآيَاتِ إِلَى الْآنِ، وَسَيُطْلِعُهُمْ عَلَيْهَا بَعْدَ ذَلِكَ، وَالْآيَاتُ أَلْوُجُودَةُ في الْغَالَمِ الْأَعْلَى وَالْأَسْفَلِ قَدْ كَانَ اللهُ أَطْلَعَهُمْ عَلَيْهَا قَبْلُ ذَلِكَ، فكيف يستقيم تفسيركم للآية بما فسرتموها به؟!

قُلْنا: إِنَّ الْقَوْمَ وَإِنْ كَانُوا قَدْ رَأَوْا هَدْهِ الْأَشْيَاءَ إِلَّا أَنَّ الْقَوْمَ وَإِنْ كَانُوا قَدْ رَأَوْا هَدْهِ الْأَشْيَاءَ اللَّهُ تَعَالَى في هَذِهِ اللَّهُ شَعَالَى يُطِلِعُهُمْ عَلَى الْأَشْيَاء مِمَّا لا نهايَة لَهَا، فَهُو تَعَالَى يُطِلِعُهُمْ عَلَى الْشَيْءَ مِثَالُهُ: كُلُّ اَحَد رَأَى يَعْيْنِه بِنْيَةً الْإِنْسَانِ وَشَاهَدَهَا، إِلَّا أَنَّ الْعَجَائِبِ بَعَيْنِه بِنْيَةً الْإِنْسَانِ وَشَاهَدَهَا، إِلَّا أَنَ الْعَجَائِبِ اللَّهُ في تَرْكيبِ هَذَا الْبَدَنِ كَثَيرَةُ، وَأَكْثَرُ النَّاسِ لا يَعْرفُونَهَا، وَالْذَي وَقَفَ عَلَى شَيْء مِنْهَا اللَّهُ في تَرْكيبِ هَذَا الْبَدَنِ كَثَيرَةُ، وَأَكْثَرُ فَكُلُما ازْدَادَ وَقُوفًا عَلَى تَلكَ الْعَجَائِبِ وَالْغَرَائِبِ فَعَلَيْ اللَّهُ في الْأَقْلَقِ فَكُلُما ازْدَادَ وَقُوفًا عَلَى تَلكَ الْعَجَائِبِ وَالْغَرَائِبِ فَوَلَهُ «سَنُرِيهِمْ أَيْاتِنَا فِي الْآفَاقِ فَي الْأَفْلَقِ وَفِي الْفَاقِ وَفِي الْفَقِيلِ اللَّهُ الْمَالِيقِ قَوْلُهُ «سَنُرِيهِمْ أَيْاتِنَا فِي الْآفَاقِ وَفِي النَّفُوسِ الكِيرِ (٧٧/ ١٤٠)].

وُلُقد صَدَقَهُمُ الله وعَده فكشف لهم عن أياته في الآفاق في خلال القرون الأربعة عشر التي تلت هذا الوعد، وكشف لهم عن آياته في أنفسهم. وما يزال يكشف لهم في كل يوم عن جديد.

وينظر الإنسان فيرى البشر قد كشفوا كثيرًا جدًا منذ ذلك الحين. فقد تفتحت لهم الآفاق. وتفتحت لهم مغاليق النفوس بالقدر الذي شاءه الله.

لقد عرفوا أشياء كثيرة. لو أدركوا كيف عرفوها وشكروا لكان لهم فيها خير كثير،

عرفوا منذ ذلك الحين أن أرضهم التي كانوا

يظنونها مركز الكون. إن هي إلا ذرة صغيرة تابعة للشمس. وعرفوا أن الشمس كرة صغيرة منها في الكون مئات الملايين. وعرفوا طبيعة أرضهم وطبيعة شمسهم- وربما طبيعة كونهم، إن صبح ما عرفوه! وعرفوا الكثير عن مادة هذا الكون الذي يعيشون فيه. إن صبح أن هناك مادة. عرفوا أن أساس بناء هذا الكون هو الذرة. وعرفوا أن الذرة تتحول إلى إشعاع. وعرفوا إذن أن الكون كله من إشعاع في صور شتى: هي التي تجعل منه هذه الأشكال والأحجام! وعرفوا الكثير عن كوكبهم الأرضى الصغير. عرفوا أنه كرة أو كالكرة. وعرفوا أنه بدور حول نفسه وحول الشمس. وعرفوا قاراته ومحيطاته وأنهاره. وكشفوا عن شيء من باطنه. وعرفوا الكثير من المخبوء في حوف هذا الكوكب من الأقوات. والمنثور في حوه من هذه الأقوات أيضا! وعرفوا وحدة النواميس التي تربط كوكتهم بالكون الكبير، وتصرف هذا الكون الكبير.

ومنهم من اهتدى فارتقى من معرفة النواميس إلى معرفة خالق النواميس. ومنهم من انحرف فوقف عن ظاهر العلم لا يتعداه. ولكن البشرية بعد الضلال والشرود من جراء العلم، قد أخذت عن طريق العلم تثوب، وتعرف أنه الحق عن هذا الطريق.

ولم تكن فتوح العلم والمعرفة في أغوار النفس بأقل منها في جسم الكون. فقد عرفوا عن الجسم البشري وتركيبه وخصائصه وأسراره الشيء الكثير. عرفوا عن تكوينه وتركيبه، ووظائفه وأمراضه، وغذائه وتمثيله، وعرفوا عن أسرار عمله وحركته، ما يكشف عن خوارق لا يصنعها إلا الله.

وعرفوا عن النفس البشرية شيئا؛ إنه لا يبلغ ما عرفوه عن الجسم. لأن العناية كانت متجهة بشدة إلى مادة هذا الإنسان والية جسمه أكثر مما كانت متجهة إلى عقله وروحه. ولكن أشياء قد عُرفت تشير إلى فتوح ستجىء.

وما يزال الإنسان في الطريق؛ ووعد الله ما يزال قائما: «سَنُرِيهِمْ آيَاتِنا فِي الْأَفَاقِ وَقِي أَنفُسِهِمْ حَتَّى بَتَنَانً لَهُمْ أَنَّهُ الْحَقِّ»:

والشطر الأخير من الوعد قد بانت طلائعه منذ مطلع هذا القرن بشكل ملحوظ. فموكب الإيمان يتجمع من فجاج شتى. وعن طريق العلم المادي

وحده يفد كثيرون! وهناك أفواج وأفواج تتجمع من بعيد. ذلك على الرغم من موجة الإلحاد الطاغية التي كادت تغمر هذا الكوكب في الماضي. ولكن هذه الموجة تنحسر الآن. تنحسر- على الرغم من جميع الظواهر المخالفة- وقد لا يتم تمام هذا القرن العشرين الذي نحن فيه، حتى يتم انحسارها أو يكاد إن شاء الله. وحتى يحق وعد الله الذي لا بد أن يكون: «أَوْلَمْ يَكُفْ بِرَبِكُ أَنَّهُ عَلَى كُلِّ شَيْءٍ بِد أن يكون: «أَوْلَمْ يَكُفْ بِرَبِكُ أَنَّهُ عَلَى كُلِّ شَيْءٍ الظّلال(٧/ ٢٥٢ - ٢٥٣)].

وهو الذي شهد لرسوله بالرسالة، وشهد لكتابه بأنه الحق، قال تعالى: «وَأَرْسَلْنَكَ النَّاسِ رَسُولًا وَكُفَى بِاللَّهِ مِنْهِ الْحَق، قال تعالى: « لَنَكِن اللَّهُ يَشْهُدُ بِمَا أَرْسَلْنَكَ النَّاسِ رَسُولًا وَكُفَى اللَّهُ يَشْهُدُ وَنَ وَكُفَى اللَّهِ شَهِيدًا» [النساء: ١٦٦]، ولذلك قال لرسوله صلى الله عليه وسلم: «وَيَقُولُ الَّذِيثَ كَفَرُوا لَسْتَ مُرْسَلًا قُلُ كَفَى إلَيْهِ شَهِيدًا بَيْنِ وَيَيْنَكُمْ وَمَنْ عَلَيْهُ وَمَلَى اللهِ عَلَيْهُ وَالرَّابِ اللهِ عَلَيْهُ وَالرَّابِ اللهِ عَلَيْهُ وَاللهِ عَلَيْهُ وَاللهِ عَلَيْهُ وَاللهِ عَلَيْهُ وَاللهِ عَلَيْهُ وَاللهِ عَلَيْهُ وَاللهِ عَلَيْهُ وَاللّهُ عَلْمُ اللّهُ عَلَيْهُ وَاللّهُ عَلَيْهُ وَاللّهُ عَلْمُ اللّهُ عَلَيْهُ وَاللّهُ عَلْمُ اللّهُ عَلَيْهُ وَاللّهُ عَلْمُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلْمُ اللّهُ عَلْمُ اللّهُ عَلْمُ اللّهُ عَلْمُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ وَاللّهُ عَلَيْهُ وَاللّهُ عَلْمُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلْمُ اللّهُ عَلَيْمُ اللّهُ عَلْمُ اللّهُ عَلْمُ اللّهُ عَلَيْمُ اللّهُ عَلَيْمُ اللّهُ عَلَيْمُ اللّهُ عَلْمُ اللّهُ عَلَيْمُ اللّهُ عَلْمُ اللّهُ عَلَيْمُ اللّهُ عَلْمُ اللّهُ عَلَيْمُ اللّهُ عَلَيْمُ اللّهُ عَلْمُ اللّهُ عَلَيْمُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَيْمُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلْمُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ ال

ولما لم يبق بعد هذا لمتعنت مقال، ولا شبيهة أصلا لضال، كان موضع المناداة على من استمر على عناده بقوله مؤكدًا لادعائهم إنهم على جلية من أمرهم، « إلا إِنْهُمْ، أي الكفرة، «في مرّية» أي جحد وجدال، وشك وضلال «مّن لقاء رَبِّهمْ» يعني بعد البعث، «ألا إنه» يعنى ربهم الذي رباهم بنعمه، وأحسن إليهم بالأله وفضله، «بكل شيئء مُحيط» قدرة وعلمًا، فلن يعجز عن إعادتهم بعد موتهم، كما قال تعالى: ﴿ قَدْ عَلَمْنَا مَا لْنَقْصُ الْأَرْضُ مِنْهُمْ وَعِنْدُنَا كِنْبُ حَفِيظً » [ق: ٤]، فذكر علمه المحيط بكل شيء، ثم ذكر مظاهر قدرته فقال: « أَفَادُ يَنظُرُوا إِلَى ٱلسَّمَاءِ فَوْقَهُمْ كَيْفُ بَنْيَنَاهَا وَزُيِّنَتُهَا وَمَا لَمَا مِن فَرُوج ﴿ وَالْأَرْضَ مَدَدُنَهَا وَالْقَيْنَا فِيهَا رَوْسِي وَأَلْيَنَنَا فِيهَا مِن كُلُّ رُوع بهيج (٧) تبصرة وذكري لكل عبد شيب» [ق: ٢-٨]، فالعليم القدير لا يعجز عن بعث الموتى من قبورهم، « وَلَكِكِنَّ ٱلظَّالِمِينَ بِعَايَدَتِ ٱللَّهِ يَجْحَدُّونَ » [الأنعام: ٣٣]، « فَذَرِهُرُ يَغُوضُواْ وَيُلْعَبُوا حَتَّى لِلْقُواْ مَوْمَهُمُ ٱلَّذِي يُوعَدُّونَ ١٠٠٠ يَوْمَ يَغْرُجُونَ مِنَ ٱلْأَجْدَاتِ بِبِرَاعًا كَأَنَّهُمْ إِلَى نُصُّبِ يُوفِضُونَ ﴿ اللَّهِ خَلَيْعَةً أَنْصَنُوهُمْ رَفَعَتُهُمْ ذِلَّةٌ ذَلِكَ ٱلْيَوْمُ ٱلَّذِي كَانُواْ يُوعَدُّونَ» [المعارج: ٤٢ - ٤٤].

وإلى هنا انتهى تفسير سورة فصلت، ونبدأ في العدد القادم إن شاء الله تفسير سورة الشورى، والحمد لله رب العالمين.

الحمد لله، والصلاة والسلام على رسول الله، صلى الله عليه وعلى آله وصحبه ومن والاه، وبعد:

1-قال سائل: قرأت في «سير النبلاء (٢٥/٢ - ٥٢٥) للذهبي قال: « عن جابر: أن رسول الله - صلى الله عليه وسلم- قال لكعب بن مالك: ما نسي ربك لك - ( وَمَا كَانَ رَبُكَ نَسيًا )- بيتًا قلته. قال: ما هو؟ قال: أنشيدهُ يا أبًا بكر، فقال:

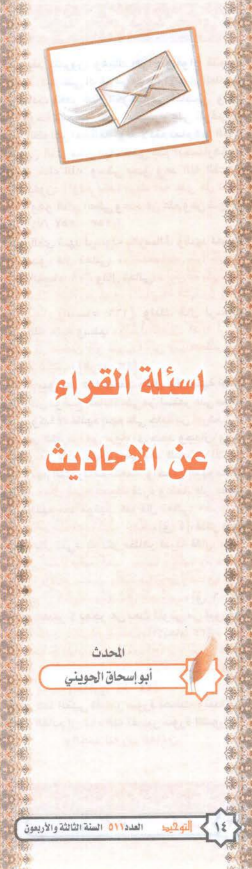
زعمت سَخينة أن ستغلب ربّها وليُغلبّن مُغالبُ الغَلاّب

فهل هذا الحديث صحيح ؟

والجواب: أنه حديث منكر. أخرجه البخاري في « التاريخ الكبير « (١٢٠/١/١) قال: قال لي إسماعيل بن أبي أويس، حدثنا محمد بن طلحة بن عبد الرحمن بن طلحة، عن المنكدر بن محمد بن المنكدر، عن أبيه، عن جابر فذكره. وابن أبي أويس الأرجح ضعْفُهُ، ولعله من أضعف شيوخ البخاري في « صحيحه «. وكان البخاري ينتقي من حديثه ما وافقه الثقات عليه. قال أحمد: « لا بأس به «، أمًا سائر الأئمة فقد تكلموا فيه. وأغلظ النسائي القول فيه.

قال اللالكائي: « بالغ النسائي في الكلام عليه إلى أن يؤدي إلى تركه، ولعله بان له ما لم يَبنْ لغيره».

والذي بان للنسائي منه ذكره الدارقطني قال:
« ذكر محمد بن موسى الهاشمي وهو أحد الأئمة وكان النسائي يخُصّه بما لم يخص به ولده فذكر عن أبي عبد الرحمن النسائي قال: حكي لي سلمة بن شبيب، ثم توقف أبو عبد الرحمن؟ قال: فما زلت بعد ذلك أداريه أن يحكي لي الحكاية حتى قال: قال لي سلمة بن شبيب: سمعت إسماعيل بن أويس يقول: ربما كنت أضع الحديث لأهل المدينة إذا ربما كنت أضع الحديث لأهل المدينة إذا اختلفوا في شيء فيما بينهم. قال البرقاني: قلت للدارقطني: من حكى لك هذا عن محمد بن موسى؟ قال: الوزير جعفر بن حنزابة، كتبتها موسى؟ قال: الوزير جعفر بن حنزابة، كتبتها



من كتابه وقرأتها عليه».

فعلق الحافظ ابن حجر علي هذه الحكاية قائلاً: « هذا هو الذي بان للنسائي منه حتى تجنب حديثه، وأطلق القول فيه بأنه ليس بثقة. ولعل هذا كان منه في شبيبته ثم انصلح، وأما الشيخان فلا يظن أنهما أخرجا عنه إلا الصحيح من حديثه الذي شارك فيه الثقات « انتهى.

وقد أكثر عنه البخاري، أما مسلم فلم يرو عنه إلا نحوًا من عشرين حديثاً.

ومحمد بن طلحة قال أبو حاتم: « محله الصدق « يُكتب حديثه ولا يُحتج به، وذكره ابن حبان في «الثقات» (٣٩٣/٧) وقال: « يخطئ». والمنكدر بن محمد وإن وثقه أحمد وقال ابن معين في رواية: «لا بأس به» فقد ضعفه سائر الأئمة، قال أبو حاتم: «كان رجلاً صالحاً لا يفهم الحديث، وكان كثير الخطأ لم يكن بالحافظ لحديث أبيه».

وقال ابن حبان: « كان من خيار عباد الله، فقطعته العبادة عن مراعاة الحفظ، فكان يأتي بالشيء توهماً، فبطل الاحتجاج بأخباره».

فالإسناد ضعيف جداً. والله أعلم.

 ٧- وسئلت عن حديث: « أكرموا الشهود؛
 فإن الله يستخرج بهم الحقوق ويدفع بهم الظلم».

والحواب: أنه حديث منكر.

أخرجه العقيلي في « الضعفاء « (٢٢/١) وأبو الشيخ في « طبقات المحدثين « (٨/٤)، وأبو الشيخ في « طبقات المحدثين « (٢١٧/٤)، وابن عساكر في « تاريخه « (٢١٧/٥)، عن أبي يحيى بن أبي مسرة. والخطيب في « تاريخه « (٩٤/٥ و ١٣٨/١) والقضاعي في « مسند الشهاب « (٧٣٢) عن إبراهيم بن عبد الصمد بن موسى الهاشمي، قال: خدتني عمي إبراهيم بن محمد، عن عبد الصمد بن علي بن عبد الله بن عباس، عن أبيه، عن جده مرفوعاً.

قال العقيلي في ترجمة: « إبراهيم بن محمد»: «حديثه غير محفوظ، ولا أصل له».

وقال في ترجمة «عبد الصمد بن علي»: «
حديثه غير محفوظ ولا يُعرف إلا به «.
وقال الذهبي في ترجمة « إبراهيم بن محمد
«: « وقع لنا حديثه عالياً في « جزء البانياس
« عن عبد الصمد بن علي: أكرموا الشهود.
وهذا منكر، وإبراهيم ليس بعمدة».

وقال في ترجمة « عبد الصمد « وذكر هذا الحديث: « وهذا منكر، وما عبد الصمد بحجة، ولعل الحفاظ سكتوا عنه مدارةً للدولة.

٣- وسئلت عن حديث: « الخير اسرع إلى البيت الذي يُغشَى من الشفرة إلى سنام البعير».

والحواب: هذا حديث باطل.

أخرجه ابن ماجة (٣٣٥٦) وابن عدي في « الكامل « (٢٠٨٤/٦) قال: حدثنا محمد بن صالح بن ذريح قالا: ثنا جبارة بن المغلس، ثنا كثير بن سليم، عن أنس مرفوعاً.

وهذا إسناد ضعيف جداً، وجُبَّارة - بضم الجيم وبعدها باء موحدة مشددة - ساقط، ولم يتفرد به. فتابعه عبد الله بن صالح كاتب الليث، قال: ثنا كثير بن سليم.

أخرجه الطبراني في « الأوسط « (٣١٧٤) وفي « مكارم الأخلاق « (١٦٢)، والبيهقي في « الشعب « (٩٦٢٤) عن بكر بن سهل الدمياطي، قال ثنا عبد الله بن صالح بهذا الإستاد.

وبكر بن سهل ضعفه النسائي، وعبد الله بن صالح في حفظه مقال. ولكن رواه محمد بن عاصم قال: حدثنا كثير بن سليم، عن أنس. أخرجه ابن أبي الدنيا في « قري الضيف « (٤٧) ومن طريقه الأصبهاني في « الترغيب « (٢٠١٤). وكذلك رواه قتيبة بن سعيد، ثنا كثير بن سليم بهذا. أخرجه ابن عدي (٢٠٨٤/١)، وكذلك رواه عمرو بن

عون، ثنا كثير بن سليم به. أخرجه ابن عساكر في « معجم الشيوخ « (١٠٧٧/٢)، والجواب: أنه حديث موضوع. فانحصرت العلة في كثير بن سليم وهو أخرجه ابن ماجة (٣٣٥٨) والقضاعي ساقط البتة، تركه النسائي والأزدى ووهاه أبو زرعة. وقال أبو حاتم: « منكر الحديث، لا يروى عن أنس حديثاً له أصل من رواية غيره». ولذلك قال ابن عساكر: «هذا حديث غريب».

> وله شاهد من حديث ابن عباس م مرفوعا: « الخير أسرع إلى البيت الذي يؤكل فيه من الشفرة إلى سنام البعير».

> أخرجه ابن ماجة (٣٣٥٧) قال: حدثنا جبارة بن المغلس، ثنا المحاربي، ثنا عبد الرحمن بن نهشل، عن الضحاك بن مزاحم، عن ابن عباس مرفوعاً.

> التهذيب « (٢/٩/٦): هكذا وقع عند ابن ماجة في جميع الروايات، وهو وهم، والصواب: عن المحاربي عبد الرحمن، عن نهشل، وهو ابن سعيد، عن الضحاك، وليس في الرواة من يقال له: عبد الرحمن بن نهشل «. انتهى.

> وإسناده ضعيف جدا، وجبارة مضى التلفي، وقد خولف جبارة في إسناده. خالفه ابن الأصبهاني قال: ثنا عبد الرحمن بن محمد المحاربي، عن عبد السلام بن نهشل، حدثني رجل يكني أبا

> مرفوعا به. أخرجه الطبراني في « الكبير « (ج١٢/ رقم ۱۲۲۳۸) قال: حدثنا على بن عبد العزيز، ثنا ابن الأصبهاني بهذا.

> عبد الله، عن الضحاك، عن ابن عباس

وعبد السلام بن نهشل لم أعرفه. وورد له ذكر في « تاريخ نيسابور «. والضحاك بن مزاحم لم يسمع من ابن عباس.

٤- وسئلت عن حديث: « إن من السنة أن

ي فرج الرجل مع ضيفه إلى باب الدار».

في « مسند الشبهاب « (١١٥٠) عن على بن ميمون الرقيّ. وابن عدى في « الكامل « (١٤٢/٨) عن الحسن بن أحمد بن أبى شعيب. وابن أبى الدنيا في « قري الضيف « (٥٢)، وابن الأعرابي في « المعجم « (٢٤٣٧)، ومن طريقه القضاعي في « مسند الشبهاب « (١١٤٩) عن إسماعيل بن أبان الوراق، قالوا: ثنا عثمان بن عبد الرحمن القرشي، عن على بن عروة الدمشقى، عن عبد الملك بن أبي سليمان، عن عطاء بن أبي رباح، عن أبي هريرة مرفوعا.

كذا وقع في « السنن « قال الحافظ في « | وهذا إسناد ساقط للغاية. وعلى بن عروة كذاب يضع الحديث كما قال ابن حبان وغيره.

وقد خولف عبد الملك بن أبى سليمان. خالفه ابن جريج فرواه عن عطاء بن أبي رباح، عن ابن عباس مرفوعا مثله.

أخرجه ابن حبان في « المجروحين « (١/٤٤/١) قال: حدثنا محمد بن صالح بن الكلام عنه أنفا. ونهشل بن سعيد أحد الريح. وابن عدي في « الكامل « (٣٧٣/٥) قال: حدثنا إسماعيل بن موسى الحاسب، قالا: ثنا جبارة بن المغلس، ثنا سلم بن سالم، عن ابن جريج بهذا الإسناد. وأخرجه البيهقي في « الشعب « (٩٦٤٩) عن سلم بن سالم. وجبارة مضى الكلام عنه أنفا.

قال البيهقى: « في إسناده ضعف، وروي من وجه أخر ضعيف عن أبي هريرة مرفوعا.

وإسناده ضعيف جدا. وسلم بن سالم قال ابن حبان: « منكر الحديث، يقلب الأخبار قلبا، كان ابن المبارك يكذّبه». وإلى لقاء قادم إن شاء الله.

# رجابا ين اتباع المحبين والتباء الفاليين

الحمد لله والصلاة والسلام على رسول الله وآله وصحبه ومن والاه وبعد :

قال الله-تعالى-: ( وَرَبُّكُ عَلَّقُ مَا يَشَاءُ وَيَخْتَارُ) وَالقصص: ٦٨]، والاختيار هو الاصطفاء، قال قتادة رحمه الله : « إن الله اصطفى صفايا من خلقه، اصطفى من الملائكة رسلا ومن الناس رسلا، واصطفى من الكلام ذكره، واصطفى من الأرض المساجد، واصطفى من الأيام يوم الجمعة، واصطفى من الليالي يلية القدر» انتهى (الطبري ١٢٧/١٠)

و لا يثبت فضل لشنيء إلا بدليل شرعي صحيح ، ودليل اختياره من بين الشهور أربعة حُرما قوله

« إِنَّ عِـدَّةَ الشُّهُورِ عِندَ اللَّهِ اَثَنَا عَشَرَ شَهْرًا فِي كَتَبِ اللَّهِ يُوَّمَ خَلَقَ السَّمَنُوَتِ وَٱلْأَرْضَ مِنْهَا أَرْبَعَثُهُ حُرُّمٌ ذَٰلِكَ الدِّينُ الْفَيْتُمُ فَلَا تَظْلِمُوا فِيهِنَّ أَنْفُسَكُمْ » التوبة٣٦ .

#### ومن السنة

عن أبي بكرة رضى الله عنه قال: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: (( إن الزمان قد استدار كهيئته يوم خلق السماوات والأرض السنة اثنا عشر شهرا منها أربعة حرم ثلاث متواليات ذو القعدة وذو الحجة والمحرم ورجب مضر الذي بين جمادى وشعبان))

والحديث رواه:

۱- البخاري برقم (۳۰۲۰)، (۱۱۶۶)، (۴۳۸۰)، (۲۳۰۰)، (۲۳۰۰)، (۲۳۰۰)، (۲۳۰۰)، (۲۳۰۰)، (۲۳۰۰)، (۲۳۰۰)، (۲۳۰۰)، (۲۳۰۰)، (۲۳۰۰)، (۲۳۰۰)، (۲۳۰۰)، (۲۳۰۰)، (۲۳۰۰)، (۲۳۰۰)، (۲۳۰۰)، (۲۳۰۰)، (۲۳۰۰)، (۲۳۰۰)، (۲۳۰۰)، (۲۳۰۰)، (۲۳۰۰)، (۲۳۰۰)، (۲۳۰۰)، (۲۳۰۰)، (۲۳۰۰)، (۲۳۰۰)، (۲۳۰۰)، (۲۳۰۰)، (۲۳۰۰)، (۲۳۰۰)، (۲۳۰۰)، (۲۳۰۰)، (۲۳۰۰)، (۲۳۰۰)، (۲۳۰۰)، (۲۳۰۰)، (۲۳۰۰)، (۲۳۰۰)، (۲۳۰۰)، (۲۳۰۰)، (۲۳۰۰)، (۲۳۰۰)، (۲۳۰۰)، (۲۳۰۰)، (۲۳۰۰)، (۲۳۰۰)، (۲۳۰۰)، (۲۳۰۰)، (۲۳۰۰)، (۲۳۰۰)، (۲۳۰۰)، (۲۳۰۰)، (۲۳۰۰)، (۲۳۰۰)، (۲۳۰۰)، (۲۳۰۰)، (۲۳۰۰)، (۲۳۰۰)، (۲۳۰۰)، (۲۳۰۰)، (۲۳۰۰)، (۲۳۰۰)، (۲۳۰۰)، (۲۳۰۰)، (۲۳۰۰)، (۲۳۰۰)، (۲۳۰۰)، (۲۳۰۰)، (۲۳۰۰)، (۲۳۰۰)، (۲۳۰۰)، (۲۳۰۰)، (۲۳۰۰)، (۲۳۰۰)، (۲۳۰۰)، (۲۳۰۰)، (۲۳۰۰)، (۲۳۰۰)، (۲۳۰۰)، (۲۳۰۰)، (۲۳۰۰)، (۲۳۰۰)، (۲۳۰۰)، (۲۳۰۰)، (۲۳۰۰)، (۲۳۰۰)، (۲۳۰۰)، (۲۳۰۰)، (۲۳۰۰)، (۲۳۰۰)، (۲۳۰۰)، (۲۳۰۰)، (۲۳۰۰)، (۲۳۰۰)، (۲۳۰۰)، (۲۳۰۰)، (۲۳۰۰)، (۲۳۰۰)، (۲۳۰۰)، (۲۳۰۰)، (۲۳۰۰)، (۲۳۰۰)، (۲۳۰۰)، (۲۳۰۰)، (۲۳۰۰)، (۲۳۰۰)، (۲۳۰۰)، (۲۳۰۰)، (۲۳۰۰)، (۲۳۰۰)، (۲۳۰۰)، (۲۳۰۰)، (۲۳۰۰)، (۲۳۰۰)، (۲۳۰۰)، (۲۳۰۰)، (۲۳۰۰)، (۲۳۰۰)، (۲۳۰۰)، (۲۳۰۰)، (۲۳۰۰)، (۲۳۰۰)، (۲۳۰۰)، (۲۳۰۰)، (۲۳۰۰)، (۲۳۰۰)، (۲۳۰۰)، (۲۳۰۰)، (۲۳۰۰)، (۲۳۰۰)، (۲۳۰۰)، (۲۳۰۰)، (۲۳۰۰)، (۲۳۰۰)، (۲۳۰۰)، (۲۳۰۰)، (۲۳۰۰)، (۲۳۰۰)، (۲۳۰۰)، (۲۳۰۰)، (۲۳۰۰)، (۲۳۰۰)، (۲۳۰۰)، (۲۳۰۰)، (۲۳۰۰)، (۲۳۰۰)، (۲۳۰۰)، (۲۳۰۰)، (۲۳۰۰)، (۲۳۰۰)، (۲۳۰۰)، (۲۳۰۰)، (۲۳۰۰)، (۲۳۰۰)، (۲۳۰۰)، (۲۳۰۰)، (۲۳۰۰)، (۲۳۰۰)، (۲۳۰۰)، (۲۳۰۰)، (۲۳۰۰)، (۲۳۰۰)، (۲۳۰۰)، (۲۳۰۰)، (۲۳۰۰)، (۲۳۰۰)، (۲۳۰۰)، (۲۳۰۰)، (۲۳۰۰)، (۲۳۰)، (۲۳۰۰)، (۲۳۰۰)، (۲۳۰۰)، (۲۳۰۰)، (۲۳۰۰)، (۲۳۰۰)، (۲۳۰۰)، (۲۳۰۰)، (۲۳۰۰)، (۲۳۰۰)، (۲۳۰۰)، (۲۳۰۰)، (۲۳۰۰)، (۲۳۰۰)، (۲۳۰۰)، (۲۳۰۰)، (۲۳۰۰)، (۲۳۰۰)، (۲۳۰۰)، (۲۳۰۰)، (۲۳۰۰)، (۲۳۰۰)، (۲۳۰۰)، (۲۳۰۰)، (۲۳۰۰)، (۲۳۰۰)، (۲۳۰۰)، (۲۳۰۰)، (۲۳۰۰)، (۲۳۰۰)، (۲۳۰۰)، (۲۳۰۰)، (۲۳۰۰)، (۲۳۰۰)، (۲۳۰۰)، (۲۳۰۰)، (۲۳۰۰)، (۲۳۰۰)، (۲۳۰۰)، (۲۳۰۰)، (۲۳۰۰)، (۲۳۰۰)، (۲۳۰۰)، (۲۳۰۰)، (۲۳۰۰)، (۲۳۰۰)، (۲۳۰۰)، (۲۳۰۰)، (۲۳۰۰)، (۲۳۰۰)، (۲۳۰۰)، (۲۳۰۰)، (۲۳۰۰)، (۲۳۰۰)، (۲۳۰۰)، (۲۳۰۰)، (۲۳۰۰)، (۲۳۰۰)، (۲۳۰۰)، (۲۳۰۰)، (۲۳۰۰)، (۲۳۰۰)، (۲۳۰۰)، (۲۳۰۰)، (۲۳۰۰)، (۲۳۰۰)، (۲۳۰۰)، (۲۳۰۰)، (۲۳۰۰)، (۲۳۰۰)، (۲۳۰۰)، (۲۳۰۰)، (۲۳۰۰)، (۲۳۰۰)، (۲۳۰۰)، (۲۳۰۰)، (۲۳۰۰)، (۲۳۰۰)، (۲۳۰۰)، (۲۳۰)،

 ٢- ومسلم (١٦٧٩) ، ط/دار احياء التراث ،تحقيق :محمد فؤاد عبدالباقي)

٣- (أبوداوود (١٩٤٧) ط/دار الفكر،تحقيق:محمد محيي الدين عبدالحميدوللأشهر الحرم - والتي منها شهرنا رجب - مكانة عظيمة نبينها لاحقا في موضعها ، لكننا مع هذه المكانة التي جعلها الله

د. مرزوق محمد مرزوق

لهذا الشهر الفضيل لا نغالي فيه مغالاة المبتدعين الذين طاب لهم أن يزيدوا على ما جعله الشارع له من مزية باختراع عبادات واحتفالات ما أنزل الله بها من سلطان ، بل نتبع اتباع المحبين لربهم المستنين بسنة نبيهم صلى الله عليه وسلم .

ولبيان هذا أقف مع حضراتكم في هذه المقالة ثلاث وقفات رئيسية :

١- معنى الابتداع ٢- معنى الاتباع ٣- بيان ما ورد
 في رجب من السنة وما أحدثه الغالون من البدعة
 أولا: معنى الابتداع

الابتداع لغة: مصدر ابتدع ، وابتدع أي أتى ببدعة ، لذا فنعتمد في تعريفه على تعريف البدعة و بدع الشيء و ابتدعه : انشأه وبدأه . و بدع الركية (أي:البئر) : أحدثها . وركي بديع : حديثة الحفر . وفي التنزيل : ( قل ما كنت بدعا من الرسل ) أي ما كنت أول من أرسل ، قد أرسل قبلي رسل (لسان العرب ج ٨ ص٢)

و اصطلاحاً:

عرفها ابن رجب بانها:» ما أحدث مما لا أصل له في الشريعة يدل عليه، وأما ما كان له أصل من الشرع يدل عليه فليس ببدعة شرعًا وإن كان بدعة لغة»( جامع العلوم والحكم (ح70)).

وعرفها السيوطي بأنها:» فعلة تصادم الشريعة بالمخالفة أو توجب التعاطي عليها بزيادة أو نقصان». (ينظر:الأمر بالإتباع (ص٨٨)).

تعضان». (ينظر الإمر بالإمباع (عن ١٠٠٠). وخلاصة ما سبق في معنى الابتداع الذي هو فعل الدرعة:

هو ما أحدث في الدين و ليس له أصل شرعي يدل

عليه فيخرج ما أُحدث في أمور الدنيا ولم يقصد به عبادة

و البدعة قد تكون بالمخالفة التامة لأمر شرعي أو بمجرد النقص أو الزيادة فيه .

ما أحدث وله أصل في الشرع يدل عليه فليس ببدعة شرعا وإن كان بدعة لغة .

ولمزيد من تأصيل المفهوم - وهو جدير بالمزيد-أنصبح ببحثه في مظانه ككتاب الاعتصام للشاطبي(إبراهيم بن موسى ، (ت٧٩٠) أو كتاب السنن والمبتدعات للشقيري(ت١٣٧١) والذي قدم له فضيلة الشيخ حامد الفقي مؤسس الجماعة رحمه الله تعالى .

#### سؤال مهم وجوابه:

هل في الدين بدعة حسنة ؟ وبتعبير آخر : كيف نوفق بين قوله صلى الله عليه وسلم (كل بدعة ضلالة ) وقول عمر رضى الله عنه (نعمت البدعة هذه) وكذا التوفيق بين قول بعض اهل العلم ( كل بدعة محرمة ) وبين تقسيم بعض العلماء البدعة إلى (مستحسنة ومستقيحة )

قال الحافظ ابن رجب: (قوله صلى الله عليه وسلم (كل بدعة ضلالة) من جوامع الكلم لا يخرج عنه شيء، وهو أصبل عظيم من أصول الدين، وهو شبيه بقوله صلى الله عليه وسلم ( من أحدث في أمرنا هذا ما ليس منه فهو رد ) فكل من أحدث شيئا ونسبه إلى الدين ولم يكن له أصل في الدين يرجع إليه فهو ضلالة. والدين بريء منه، وسواء في ذلك مسائل الاعتقادات أو الأعمال أو الأقوال الظاهرة والباطنة. اه.).

قلت: وهو المقصود بقول بعض العلماء كل بدعة محرمة: أي كل بدعة بمفهومها الشرعي لا اللغوى ، (أما قول عمر رضى الله عنه ( نعمت البدعة ) ، يريد البدعة اللغوية لا الشرعية ، فما كان له أصل في الشرع يرجع إليه إذا قيل إنه بدعة يكون المقصود لغة لا شرعا ، [ مختصر من جامع العلوم والحكم (٢٦٦/١)] وفي هذه الحالة تحمد ولا تذم والمثال عليها (أي:على قول عمر رضي الله عنه : حمع القرآن في كتاب واحد، وكذلك صلاة التروايح، وهذا التقسيم هو ما عناه الإمام شهاب الدين أبو شامة -وغيره ممن حذا حذوه من ثقات أهل العلم - : عندما عرف البدعة في كتابه «الباعث على إنكار البدع والحوادث» (ص٢٢) ط/دار الهدى) ثم قسمها إلى مستحسنة ( أي: اللغوية) ومستقبحة(أي: الشرعية ) ، علما بأن غايتي من هذا التوفيق بين كلام الثقات من علمائنا ألا يضرب الناس كلام العلماء بعضه ببعض أو يستدلون بقولهم في تقسيم البدعة على

استباحة البدعة الشرعية مع أن قولهم: بدعة مستحسنة المراد به البدعة اللغوية كما أسلفنا ،فلا يوجد في الشرع بدعة حسنة وهذا بالطبع يختلف عن قول من قال: إن البدعة تأخذ الأحكام الخمسة فهذا قول مرفوض كما أفتى به العلامة عبد الرزاق عفيفي رحمه الله ( فتاوى اللجنة الدائمة) فلا دليل عليه في الشرع فهو في نفسه بدعة .

ثانيا:الاتباع تعريفه لغة:

قال ابن فارس: «(تبع) هو التّلو والقَفُو، يقال: تبعت فلاناً إذا تلوته واتبعته»( وانظر: مقاييس اللغة لابن فارس (٣٦٢/١)).

ثانيا: تعريف الاتباع اصطلاحا

قال ابن عبد البر: «الاتباع ما ثبت عليه الحجة (أي: قام عليه الدليل)»(٥٤٨/٧))

وبعيدا عن المصطلحات: القرآن يدعو إليه

إن المتأمل في كتاب الله تعالى ثم في كلام الأئمة في آياته ليجد أن قضية الاتباع هي مراده الحقيقي لأن العبد إذا كان متبعا فلا مراء في كونه موحدا مخلصا مستنا والأمثلة على ذلك كثيرة وكلها تخرج من مشكاة واحدة مع كونها تعالج القضية من جوانِب مختلفة ومن ذلك:

قول الشّاطبيّ (ت٩٠٠) - رحمه الله - متأملا في قوله تعالى: «وَكَذَلِكَ أُوجِنا إِلِيكَ رُوجًا مِنْ أَمْرِناً مَا كُنتَ تُدْرِي مَا أَلْكُتْبُ وَلاَ الْإِيمَنُ وَلَكِنَ حَمَلَتُهُ فُوزًا خُبْدِي بِهِ، مِن فَشَاءُ مِن عَرَالِهُ وَرَا خُبْدِي بِهِ، مِن فَشَاءُ مِن عَرَالِهُ مَالَكِتُكُ وَلاَ الْإِيمَنُ وَلَكِنَ حَمَلَتُهُ فُوزًا خُبْدِي بِهِ، مِن فَشَاءُ مِن عَلَى الحقيقة، عَلَى الحقيقة، والكتاب (أي : القرآن) هو المتبع على الحقيقة، ومراتب النّاس بحسب اتباعهم له ، ونبينا صلى الله عليه وسلم أول من هداه الله بالكتاب والإيمان، ثمّ من اتبعه فيه، والكتاب هو الهدي، والوحي المنزل عليه مرشد ومبين لذلك الهدي، والخلق مهتدون عليه مرشد ومبين لذلك الهدي، والخلق مهتدون بالجميع ...وشرف الناس إنما يثبت بحسب ما اتصغوا به من الدّخول تحت أحكام الشريعة، والأخذ بها قولا واعتقادا وعملا، ...، فالشّرف إنّما هو بحسب المبالغة في تحكيم الشريعة واتباعها) وانظر: الاعتصام للشاطبي (٣٣٨/٢)]

ومن نفس المشكاة يحدثنا الإمام ابن كثير رحمه الله حول أية أخرى من كتاب الله توضح لنا - بل وتحصر - حب الله في اتباع نبيه صلى الله عليه وسلم

فلقد زعم قوم محبتهم لله عز وجل فابتلاهم الله بقوله تعالى : « قُلَ إِن كُنتُر تُحِوُن الله عَلَى الله الله عَلَى الله الله عَلَى اللهُ عَلَى

: هذه الآية الكريمة حاكمة على كل من ادعى محبة الله وليس هو على الطريقة المحمدية فإنه كاذب في نفس الأمر حتى يتبع الشرع المحمدي والدين النبوي في جميع أقواله وأفعاله « انتهى بتصرف ، فإن من يدعي محبة الله جل وعلا ولم يتبع رسوله صلى الله عليه وسلم فهو عاص لله جل وعلا ولله در القائل:

تعصى الإله وأنت تزعم حبه

هذا لعمري في القياس شنيع

لو كان حبك صادقاً لأطعته

#### إن المحب لمن يحب مطيع ومن واقع الصحابة

إنني لم أقصد بهذا العنوان أن أسرد أحاديث الأمر بالاتباع كحديث أم المؤمنين عائشة أن رسول الله صلى الله عليه وسلم :من عمل عملا ليس عليه أمرنا فهو رد) (خ ٢٦٩٧ – م ١٧١٨) فمثل هذه الأحاديث تمتلئ بها الصحاح فأنصح نفسي وإخواني بمراجعتها لأهميتها، لكنني قصدت بذلك نقل ما ورد من حال الصحابة مما يدل على شدة اتباعهم وتمسكهم لعلمهم أن في ذلك نجاتهم ومن ذلك:

ما ورد عن الصديق رضي الله عنه: فمواقف اتباعه لرسول الله صلى الله عليه وسلم لا يسعها مقام كهذا لكننا لا نعدم خبر سيرة الصديق ولو باليسير فلم بنج الصديق مما ألم به إلا باتباعه لرسول الله صلى الله عليه وسلم وفي ذلك المعنى روى الإمام أحمد في (فضائل الصحابة) بسنده إلى أم المؤمنين عائشة أنها كانت تقول قبض النبي صلى الله عليه وسلم فارتدت العرب واشبرأب النفاق بالمدينة فلو نزل بالجبال الرواسي ما نزل بأبي لهاضها (ج ١ ص ٦٨) (والهيض معناه : كسر للعظم). ومع هذا حارب المرتدين وأنفذ جيش أسامة بن زيد لحرب الروم كما هو معلوم وأصر أن يظل أسامة أمدرا على الحيش اتباعا لرسول الله وقال قولته المشهورة: (والذي لا إله إلا هو لو حرت الكلاب بأرجل أزواج النبى صلى الله عليه وسلم ما رددت جيشا وجهه رسول الله صلى الله عليه وسلم، ولا حللت لواء عقده. ، فكتب الله للمسلمين النصر من حيث قد بدا لهم مظنة الهزيمة والخوف وذلك باتباعهم) (وانظر : تاریخ دمشق لابن عساکر(۲۰/۲))

والفاروق عمر رضى الله عنه يراجع نفسه في الحال : ففي البخاري عن زَيْدُ بن أَسْلَمَ عن أبيه أَنَّ عُمْرَ بن الْخَطَّاب رضي الله عنه قال للرُّكْنِ (الأسود من الكعبة ) أَمَا والله إني لَأَعْلَمُ أَنَّكَ حَجَرٌ لا تَضُرُّ ولا تَنْفَعُ وَلَوْلا أَنِّي رأيت النبي صلى الله عليه وسلم السُتَلَمَةُ فَمَّ قال فما لنا وَللرَّمَلِ

(وهو السير بهيئة الجرى في الثلاث أشواط الأولى من الطواف) إنما كنا رَاءَيْنا به المشركينُ (أي: فعلناه في بداية الأمر لنرى المشركين قوتنا) وقد أهلكهم الله ثُمُّ قال شَيْءٌ صَنعَهُ النبي صلى الله عليه وسلم فلا نُحتُ أَنْ نَتْرُكُهُ (صحيح البخاري ج ٢ ص ٥٨٢) بل ولعلمهم بأهمية اتباعهم لنبيهم لا ينتظرون يسألون أو كما يقول الناس في هذه الأزمنة يحادلون ليفهمون بل حالهم ينطق بما في صدورهم: سمعنا وأطعنا ، بنادرون بالطاعة خوفا من حضور الموت قبل فعل الأمر ومثاله - والأمثلة كثيرة - ما رواه الحاكم في المستدرك وصححه الألباني في صحيح سنن أبي داوود(٨٨٩) من حديث أبي سعيد الخدري -رضى الله عنه- قال: « يَنْنَمُا رَسُولَ الله صلى الله عليه وسلم يُصَلَّى بأَصْحَانِه إِذْ خَلَّعَ نَعْلَيْهِ فَوَضَّعَهُمَا عَنْ يَسَارِهِ. فَلَمَّا رَأَى ذَلَكُ القَوْمُ. القوا نَعَالَهُمْ. فَلَمَّا قضى رُسُولِ الله صلى الله عليه وسلم صَلاتُهُ قال: مًا حَمَلكُمْ عَلَى إِلْقَائِكُمْ نَعَالكُمْ؟ قَالُوا: رَأَيْناكَ أَلقَيْتُ بْعْلَيْكَ فَالْقَيْنَا نَعَالَنَا. فقال رسُول الله صلى الله عليه وسلم: إنَّ جِبْرِيلِ أَتَّانِي فَأَخْبَرَنِي أَنَّ فَيْهِمَا قَدْراً» فسيحانُ اللهُ أين هذا اليوم مما نحن فيه من بذل العمر والجهد في اقناع النفس باتباع السنة والنفس الرديئة تأبى متعللة بعلل شتى ما بين طلب القناعة أو طلب التخفيف أو نحو ذلك ، فاعتبروا با أولى الأبصار.

ثالثا: رجب بين الاتباع والابتداع

إننا في هذه الوقفة نريد أن نطبق ما تدارسناه عن الاتباع والابتداع بشكل عملي ، نريد أن نرى كيف نتناول أي مسالة من واقع الخوف من البدعة والحرص على السنة ، من واقع اتباع الدليل الذي هو الشرع

إننا على الجملة واختصارا نقول: لقد وردت احاديث كثيرة في فضائل هذا الشهر، صحيحها غير صريح، وصريحها ضعيف أو موضوع فلا يصح دليل صريح في تخصيص رجب بعبادة .

يقول الحافظ ابن حجر رحمه الله في رسالته (تبيين العجب بما ورد في فصل رجب ص: ٢٣ )): «لم يرد في فضل شهر رجب، ولا في صيامه، ولا في صيام شيء منه معين، ولا في قيام ليلة مخصوصة فيه حديث صحيح يصلح للحجة» ، وقد جمع حرحمه الله- الضعيف فكان أحد عشر حديثًا، وجمع الموضوع فكان واحدًا وعشرين حديثًا و بسبب الاستدلال بهذه الروايات الضعيفة والموضوعة احدث الناس في شهر رجب بدعاً كثيرة نبه عليها أئمة الإسلام وعلماؤه، كشيخ الإسلام ابن تيمية، وابن القيّم، والشاطبي، وابن رجب ، وابن حجر ومن

المعاصرين: الشيخ علي محفوظ، والشّقيري، و ابن باز، والالباني وابن عثيمين وغيرهم الكثير من الثقات من علماء الأمة رحم الله من مات وحفظ من هو على قيد الحياة .

ومن ذلك :

١ – نبح ذبيحة يسمونها ( العتيرة )، وقد كان أهل الجاهلية يذبحونها فأبطل الإسلام ذلك، حيث قال النبي صلى الله عليه وسلم: «لا عتيرة في الإسلام».[ أخرجه أحمد ( ٢ / ٢٢٩ )] ، قال أبو عبيدة : «العتيرة هي الرجبية ذبيحة كانوا يذبحونها في الجاهلية في رجب يتقربون بها لأصنامهم». [فتح الباري لابن حجر ( ٩ / ٢٥ )] .

وقال ابن رحب:» ويشبه الذبح في رجب اتخاذه موسماً وعيداً «. [لطائف المعارف ( ٢٢٧ )] فربنا قد شرع لنا عيدين لا ثالث لهما الفطر والأضحى فعن أنس قال : قدم رسول الله صلى الله عليه وسلم المدينة ولهم يومان يلعبون فيهما فقال: ما هذان اليومان؟ قالوا: كنا نلعب فيهما في الجاهلية. فقال رسول الله صلى الله عليه وسلم:

«إن الله قد أبدلكم بهما خيرا منهما يوم الأضحى ويوم الفطر»(صحيح سنن أبي داوود (١١٣٤))

٢ - تخصيص رجب بصيام غيرما يشرع في غيره
 من الشهور ، من صيام الاثنين والخميس والأيام
 الثلاثة البيض وصيام يوم وإفطار يوم .

٣ - تخصيص رجب بالصدقة لاعتقاد فضله،
 والصدقة مشروعة في كل وقت، واعتقاد فضيلتها
 في رجب بذاته اعتقاد لا دليل عليه.

٤ - تخصيص رجب بعمرة يسمونها (العمرة الرجبية)، والعمرة مشروعة في أيام العام كلها (قاله بمعناه الشيخ محمد بن إبراهيم رحمه الله في فتاويه مستندا لما قرره الإمام أبو شامة في كتاب البدع والحوادث)

تخصيص رجب بصلاة مخصوصة ، ومثاله : ما يسمونها بصلاة الرُّغائب قال شيخ الإسلام ابن تيمية رحمه الله في (مجموع الفتاوى) (١٢٣/٢٧) : صلاة الرغائب بدعة باتفاق أئمة الدين كمالك والشافعي وأبي حنيفة والثوري والأوزاعي والليث وغيرهم والحديث المروي فيها كذب بإجماع لأهل المعرفة بالحديث «

- تخصيصه بزيارة قبر النبي صلى الله عليه وسلم
 : وزيارة مسجده صلى الله عليه وسلم وقبره مشروع
 في السنة كلها ، و لم يرد دليل على تخصيص رجب
 بذلك (أحكام الجنائز للألباني ص ٢٢٣).

٧- الاحتفال بليلة الإسراء والمعراج في رجب باي مظهر من مظاهر الاحتفال

وقد أبطل العلماء هذا الاحتفال من وحوه أهمها:

الأول: لم يقم دليل على تعيين ليلته، ولا على شهره « لم يأت فى الأحاديث الصحيحة تعيين هذه الليلة فكل ما ورد فى تعيينها غير صحيح ولا أصل له « (مجموع الفتاوى(٢٩٨/٢٥))

الثاني: وحتى لو ثبت تعيين تلك الليلة لم يجزْ لنا أن نحتفل فيها، ولا أنْ نُخصّصها بشيء لم يشرعه الله ولا رسوله.

وخلاصة أقوال المحققين من العلماء أنها ليلة عظيمة القدر، مجهولة العين.

فائدة: لتأصيل هذه الأمثلة التي حذرنا منها وغيرها ينصح بمراجعة (الأصول الجامعة للبدعة) (من كتاب موسوعة الفقه الاسلامي ص٢١٩) ، فقد ذكر أن جميع البدع سواء كانت قولاً، أو فعلاً، أو اعتقاداً، تندرج تحت ثلاث قواعد كلية هي: الخروج على أحكام الدين بالكلية ، أوالتقرب إلى الله بما لم يشرع ، أو فعل الذرائع المباحة ولكنها تؤدي إلى تقرير بدعة (كمن التزم سنة من السنن بشكل يوهم أنها فريضة)

أما عن خلاصة ما نعرفه في المسنون في شهر رحب:

أولاً: أنه من الأشهر الحرم كما سبق بيانه ونزيد عليه: قال تعالى : (يا أيها الذين آمنوا لا تحلوا شعائر الله ولا الشهر الحرام) أي لا تحلوا محرماته التي أمركم الله بتعظيمها ونهاكم عن ارتكابها فالنهي يشمل فعل القبيح ويشمل اعتقاده ، وقال تعالى: ( فلا تظلموا فيهن أنفسكم) التوبة/٣٣ ، قال قتادة: إن الظلم في الأشهر الحُرم أعظم خطيئة ووزرًا من الظلم فيما سواها وإن كان الظلم على كل حال عظيمًا، ولكن الله يعظم من أمره ما يشاء ، فحرمة انتهاك المحارم فيها اشد من غيرها (تفسير ابن أبي حاتم ١٧٩٣/٢)

ثانيا: أما عن باقي العبادات فرجب شأنه شأن سائر الشهور فإن ازدادت العبادة في رجب عنه في غيره وفي شعبان أكثر من رجب استعداد لشهر رمضان فهو واقع قبله وهذا يفسره قول بعض السلف: السنة مثل الشجرة و شهر رجب أيام توريقها و شعبان أيام تفريعها و رمضان أيام معلوم ولا يتسع المقام لسرد فضله ، ومع ذلك نقول: معلوم ولا يتسع المقام لسرد فضله ، ومع ذلك نقول: السلامة لا يعدلها شيء و كما قال الإمام اللالكائي رحمه الله (٣٨١٤) في شرح أصول اعتقاد أهل السنة ( ٢٨/١) بسنده إلى أبي بن كعب رضى الله عنه قال: « وإنّ اقتصادا في سبيل وسنة خير من اجتهاد في خلاف ذلك » فاللهم بلغنا رمضان واجعل لأحد عملنا كله صالحا ولوجهك خالصا ولا تجعل لأحد فيه شيئا ، والحمد لله رب العالمن.

# المعيل فيثلك إلى البخال أو تعيثي الإخالائي المعال

YY Zaled

علي حشيش

٣٢٠ « إِنَّ لِلَّهِ عَزَّ وَجَلَّ مَلَكًا نِصْفُهُ مِنْ نُورٍ، وَنِصْفُهُ مِنْ ثَلْجٍ يُسَبِّحُ، يَقُولُ : سُبْحَانَكَ يَا مُؤَلِّفَ الثَّلْجِ إِلَى النُّورِ، وَلا يُطْفَئُ النُّورِ، وَلا يُطْفَئُ النُّورُ بَرْدَ الثَّلْجَ، وَلا بَرْدُ الثَّلْجَ حَرً النُّورِ، أَلَّفْ بَيْنَ قُلُوبٍ عِبَادِكَ الْمُؤْمِنِينَ».

الحديث لا يصح: أخرجه أبو الشيخ في «العظمة» (ح٣٥٥) من حديث معاذ بن جبل، والعرباض بن سارية رضي الله عنهما مرفوعًا، وأفته حفص بن عمر، ذكره باسمه واسم أبيه فقط وهو من المتفق والمفترق؛ حيث إن عددهم في «التهذيب» خمسة عشر راويًا، وفي «الميزان» أكثر من ثلاثين راويًا، ولكن بالتحقيق هو حفص بن عمر بن ميمون العدني الذي روى عن ثور بن يزيد الشابي، قال الحافظ في «التهذيب» (٧١٨/٣٥٣/٢)، قال العقيلي: يحدث بالأباطيل وقال الأجري عن أبي داود ليس بشيء، قال: وسمعت ابن معبن يقول: رجل سوء، وقال الدارقطني في «العلل»: «متروك». اهـ.

- «إِنَّ للَّهُ ملكاً نصفه من النار ونصفه من الثلج يقول: اللهم كما الَّفت بين الثلج والنار كذلك الَّف بين قلوب عبادك الصالحين».

الحديث لا يصح: أورده الغزالي بهذا اللفظ في «الإحياء» (١٥٨/٢)، وقال الحافظ العراقي في «تخريج الإحياء»: أخرجه أبو الشيخ أبن حيّان في كتاب العظمة من حديث معاذ بن جبل والعرباض بن سارية بسند ضعيف. أه. قلت: وهذا منهج الحافظ العراقي في «تخريج الإحياء» وهو من دقيق فقه العراقي في «التخريج» عند الاختصار فلم يكتفِ بعزو الحديث إلى مصادر الحديث الأصلية، بل يذكر الراوي الأعلى، ثم درجة الحديث.

٣٢٧ «من جحد آية من القرآن فقد حل ضرب عنقه، ومن قال: لا إله إلا الله وحده لا شريك له، وأن محمدًا
 عبده ورسوله، فلا سبيل لأحد عليه، إلا أن يصيب حدًا، فيُقام عليه».

الحديث لا يصح: أخرجه ابن ماجه في «السنن» (ح٢٥٣٩) من حديث أبن عباس مرفوعًا.

وكذلك ابن عدي في «الكامل» (٣٨٥/٢) (٣٨٥/١٣٩)، وأفته حفص بن عمر بن ميمون العدني، روى هذا الحديث عن الحكم بن أبان، قال ابن عدي: «والحكم بن أبان وإن كان فيه لين، فإن حفصًا هذا ألين منه بكثير، والبلاء منه لا من الحكم، وعامة حديثه غير محفوظ». اهـ.

ولذلك ذكر له الذهبي في «الميزان» (٢١٣٠/٥٦٠/١) هذا الحديث، وجعله من منكراته، ولقد بينا حاله الذها.

٣٢٣ « مَا مِنْ أَحَدٍ يَلْبَسُ ثُوْبًا لِيُبَاهِيَ بِهِ لِيَنْظُرَ النَّاسُ إِلَيْهِ، إلا لَمْ يَنْظُر اللَّهُ إِلَيْهِ حَتَّى يَنْزَعَهُ».

الحديث لا يصح: اخرجه الطبراني في «المعجم الكبير» (٦١٩/٢٨٣/٢٣) من طريق عبد الخالق بن زيد بن واقد عن أبيه عن أبيه عن النبي صلى الله عليه وسلم قال: فذكره، وعلته عبد الملك بن مروان بن الحكم الخليفة الأموي، قال الإمام الذهبي في «الميزان»

(٢٤٨/٦٦٤/٢): «أنَّى له العدالة وقد سفك الدماء وفعل الأفاعيل»، وقال الحافظ في «التقريب» (٢٣/١): «كان طالب علم قبل الخلافة، ثم اشتغل بها، فتغير حاله، ملك ثلاث عشرة سنة استقلالاً، وقبلها منازعًا لابن الزبير تسع سنين». اهـ. وعلة أخرى عبد الخالق بن زيد قال: الإمام البخاري في «الضعفاء الصغير» (٢٤١): «عبد الخالق بن زيد بن واقد: عن أبيه، منكر الحديث». اهـ.

قلت: وهذا المصطلح عند البخاري له معناه بينه السيوطي في «التدريب» (٢٤٩/١) قال: «البخاري يطلق (فيه نظر) و(سكتوا عنه) فيمن تركوا حديثه ويطلق (منكر الحديث) على من لا تحل الرواية عنه». اه. ٢٧٤ «بُعثت نبياً في السابع والعشرين من رجب، فمن صام ذلك اليوم كان له كفارة ستين شهراً». الحديث لا يصح: أورده الحافظ ابن حجر في «تبيين العجب بما ورد في شهر رجب» (ص٦٤) قال: «وروينا في جزء من فوائد هناد النسفي بإسناد له منكر إلى الزهري عن أنس مرفوعًا به». اه. «رجب شهر الله الأصم، من صام من رجب يومًا إيمانًا واحتسابًا؛ استوجب رضوان الله

الحديث لا يصح : أورده الحافظ ابن حجر في «تبيين العجب» (ص٤٦) وقال: «وهو متن لا أصل له، اختلقه أبو البركات السقطى، وركب له إسنادًا عن أبي سعيد مرفوعًا».

٣٢٦ «فضل رجب على سائر الشهور كفضل القرآن على سائر الكلام، وفضل شعبان على سائر الشهور كفضلي على سائر الشهور كفضلي على سائر الشهور كفضل الله على خلقه».

الحديث لا يصح: أورده الحافظ ابن حجر في «تبيين العجب» (ص٤٥) قال: قرأت بخط سلفي الحافظ قال: قال أنبأنا الشيخ أبو البركات هبة الله بن المبارك السقطي، ثم ذكر السند عن أنس مرفوعًا، ثم قال: ورجال هذا السند ثقات إلا السقطي فهو الآفة، وكان مشهورًا بوضع الأحاديث وتركيب الأسانيد، ولم يحدث واحد من رجال هذا الإسناد بهذا الحديث قط اهـ.

٢٢٧ - أَحِبُّوا صُهَيْبًا حُبِّ الْوَالدَة لوَلَدهَا.

الأكدر».

الحديث لا يصح: أخرجه الحاكم في «المستدرك» (٤٠١/٣) من حديث صهيب مرفوعًا، وقال الذهبي في «التلخيص»: «سنده وام»، وعلته يوسف بن محمد بن يزيد بن صيفي بن صهيب، قال الإمام البخاري في «التاريخ الكبير» (٣٣٩٠/٣٧٩/٨): «فيه نظر»، ولقد بينا أنفًا أن البخاري يطلق (فيه نظر) فيمن تركوا حديثه. اهـ.

٢٢٨ - « مَا مِنْ مُسْلِم يَعْمَلُ ذَنْبًا، إلا وَقَفَ الْلَكُ الْمُوكَلُ بإحْصَاءِ ذُنُوبِهِ ثَلاثَ سَاعَاتٍ، فَإِنِ اسْتَغْفَرَ اللّهَ مِنْ ذَنْبِهِ ذَلِكَ فِي شَيْءٍ مِنْ تِلْكَ السّاعَاتِ، لَمْ يُوقَفْ عَلَيْهِ يَوْمَ الْقِيَامَةِ » ..

الحديث لا يصح: أخرجه الحاكم في «المستدرك» (٢٦٢/٤) من حديث أم عصمة مرفوعًا، وعلته أبو مهدي سعيد بن سنان الحمصي قال الإمام البخاري في «الضعفاء الصغير» (١٣٥): «منكر الحديث»، وهذا المصطلح للبخاري قد بيناه أنفًا، وقال الإمام النسائي في «الضعفاء والمتروكين» (٢٦٨): «متروك». وهذا المصطلح عند النسائي له معناه حيث بينه الحافظ ابن حجر في «شرح النخبة» (ص٢٧): «مذهب النسائي ألا يترك حديث الرجل حتى يجتمع الجميع على تركه». وذكر الحافظ ابن حجر في «التهذيب» (٤١/٤) قال الدارقطني: «سعيد بن سنان اثنان: أبو مهدي حمصي يضع الحديث، وأبو سنان كوفي سكن الري من الثقات». اهـ.



الحمد لله وحده والصلاة والسلام على من لا نبي بعده: وبعد، فإن لعباد الرحمن صفات بينها الله في كتابه العزيز.

من صفات عباد الرحمن: التواضع والسكينة والوقار قال تعالى: « وَعِبَادُ ٱلرَّحْمُ إِنَّ ٱلْمِينَ عَلَيْكُ مِنْ عَلَى ٱلْأَرْضِ هَوْنًا » [الفرقان:٦٣]: هذا حالهم، يمشون على الأرض في تواضع وسكينة ووقار، يمشون على الأرض غير مستكبرين وغير متجبرين كذلك، فثمُّ رحل بمشي على الأرض لمال قد أتاه الله إياه وابتلاه الله به، قد امتلا صدره كبراً وغروراً، أما عباد الرحمن فليسوا كذلك، يعلمون تمام العلم أن ما هم فيه- سواءً كان خيراً أو كان شرا- إنما هو ابتلاء وفتنة، كما قال الله سبحانه وتعالى في كتابه الكريم: «بَلِّ فِي فِسْنَهُ وَلَكِنَّ ٱكْثَرُهُمْ لَا يَعْلَمُونَ» [الـزمـر:٤٩]، وكما قال النبي الكريم الزكي سليمان -عليه السلام- لما رأى عرش ملكة سبأ مستقراً عنده القد انتقل إليه العرش في لمح البصر قبل أن يرتد إليه طرفه-: «قَالُ هُندُامِن فَضَلَّ رَبِّي لِبَلُّونَةُ ۚ مَاشَكُرُ أَمْ أَكْفُرُ وَمَن شَكْرَ فَإِنَّمَا يَشَكُّرُ لِنَفْسِهِ؞ وَمَن كُفُرُ فَإِنَّ رَبِّي غَيَّ كُرِيمٌ ، [النمل: ٤٠].

عباد الرحمن من شانهم أنهم يمشون على الأرض هوناً، أي: متواضعين، قلوبهم خاشعة لله، قلوبهم خائفة وجلة من لقاء الله، قلوبهم خائفة من مكر الله سبحانه وتعالى، فهم خائفون من إحباط السيئات التي تطالبهم، إذا فكر أحدهم في شيء يسخط الرب عليه، سرعان ما رجع إلى صوابه وسرعان ما يثوب الديشده.

من صفات عباد الرحمن؛ القول الطيب الحسن

رجب ١٤٣٥ هـ التوكييد ٢٣



الْجَنِّهِ فَي قَالُوا سَلَمًا [الفرقان:٦٣]: فكم من جاهل؟!! فالله جَبل الخلق على أخلاق شتى كما قال: «وَقَدْ خَلَقُكُّ أَطْوَارًا» [نـوح: ١٤]، فمنهم كريم الأخلاق، ومنهم بذيء الأخلاق، سيئ الصفات، هكذا جُبِل الخلق، «إِنَّ سَبَكُّ لَتَقَ» [الليل: ٤].

فعباد الرحمن إذا خاطبهم الجاهلون قالوا سلاماً، أي: قالوا قولاً مهدئاً، قولاً مؤمناً، قولاً طيباً، لا يقابلون الإساءة بالإساءة، وإنما من شيمهم العفو والصفح كما أمرهم ربهم، وكما علمهم ربهم إذ قال: « وَلاَسْتَنْوِي لَلْسَنَةُ وَلاَ اللَّذِي يَتَكُ وَبَيْنَةُ الْمَنْ فَإِذَا اللَّذِي يَتَكُ وَبَيْنَةً اللَّهِ عَدُوهٌ كُلَّةً وَلَا اللَّهِ عَلَيْهُ وَمَا يُلْقَنْها إِلَّا اللَّذِي مَبْواً وَمَا يُلْقَنْها إِلّا ذُو حَظٍ عَظِيمٍ» [فصلت: ٣٤-٣٥].

#### من صفات عباد الرحمن: قيام الليل

قال الله سبحانه -مبيناً حالهم في الليل بعد أن بين حالهم في النيل بعد أن بين حالهم في النهار-: « وَالْمِينَ سِيتُونَ لِرَبِهِمْ سُجَمًا وَقِيمًا» [الفرقان: ٢٤] فهذا مبيتهم يبيتون لربهم، فعملهم لله سبحانه وتعالى وحده لا شريك له، لا رباء فيه، ولا سمعة فيه، وهذا مستفاد من قوله: «يَبِيتُونَ لِرَبّهِمْ»، حالهم دائرٌ بين القيام والسجود.

«سِيتُونَ لِرَبِهِمَ سُجَّدًا وَقِيْمًا» [الفرقان:٦٤]: وكما وصفهم ربهم سبحانه: «وَبِالْأَسَارِ مُ سَتَغَفِّرُهُ» [الذاريات:١٨].

وكما وصفهم بقوله: « نَتَجَافَىٰ جُنُونَهُمْ عَنِ ٱلْمَسَاجِعِ» [السجدة:١٦] لماذا؟ «يَتَعُنُ رَبُّمُ خَوفًا وَطَمَعًا وَمِمًّا رَزَقَتُهُمْ مُنِوفًا وَطَمَعًا وَمِمًّا رَزَقَتُهُمْ مُنْفَوْنَ» [السحدة:١٦].

وكما ذكرهم ربنا بقوله: « أَمَنَهُو قَنِتُ مَاتَاءَ أَتِلِهِ [الزمر: ٩] أَي يطيل القيام ساعات الليل الطويلة «سَلِمُلُوفَلَمُنَا يَعَنَّرُ اللَّهِ مَنْ مَعَلَّمُ مَنِهُ وَالزمر: ٩] هذا مطلبهم؛ حَذَرُ الآخرة وطلبُ رحمة الله سبحانه وتعالى، ليلهم على هذا المنوال.

هذه -يا إخوة- ليست أساطير، إنما هي سير أهل الفضل والصلاح، فهم قدوة للسالكين الذين يريدون أن يسلكوا مسلك أهل الفضل، مسلك عباد الرحمن الذين يبيتون لربهم، ليس مبيتهم في جدل طويل، وليس مبيتهم في لهوٍ وعبث، إنما مبيتهم لربهم سجداً وقياماً.

ومع هذا المبيت الطويل الذي يتقلبون فيه بين السجود والقيام والركوع، فهم يقولون: ربنا اصرف عنا عذاب جهنم! هم يعملون الأعمال ويسالون الله القبول، لا يعملون الأعمال ويفتخرون بها، بل كما وصفهم ربهم: «وَالَّذِينَ يُوْتُونَ مَا عَاتَوا وَقَلُونُهُمْ وَجِلَةٌ أَنَهُمْ إِلَى رَبَهِمْ رَجِعُونَ اللهُ اللهُ وَيَعْدَلُهُمْ وَجِلَةٌ أَنَهُمْ إِلَى رَبَهِمْ رَجِعُونَ اللهُ منون: ٦٠].

من صفات عباد الرحمن؛ الاقتصادية معايشهم ثم يبين الله سبحانه وتعالى منهج حياة هؤلاء في

[فصلت:٤٢]، وشرعُنا خير شرع، وربنا سَبْحانه وتعالى ما فرط في الكتاب من شيء. فليس فقط بين لنا رئنا حالنا في الليل وصَلاتنا في

فليس فقط يبين لنّا ربّنا حالنا في الليل وصَلاتَنا في الليل؛ ولكن منهجنا الذي نسلكه كذلك في الإنفاق يبينه لنا , ثنا.

يبين لنا ربنا سبحانه اقتصادنا وكيف نكون فيه، قال الله سبحانه: «وَالنّبِينَ إِذَا الْفَقُوالَمْ يُسْرِقُوا وَلَمْ مَا الله سبحانه: «وَالنّبِينَ إِذَا الْفَقُوالَمْ يُسْرِقُوا وَلَمْ بِالمنتهورين المسرفين المبذرين إخوان الشياطين، وليسوا بالشحيحين البخلاء المذمومين، الذين حازوا شر الأدواء وهو داء البخل، قال النبي صلى الله عليه وسلم: (من سيدكم يا بني عمرو بن عوف؟! قالوا: يا رسول الله! الجد بن قيس، على أنا نُبخُلُه يا رسول الله! قال: وأي داء أدوى من البخل؟! بل سيدكم فلان) وسمى لهم النبي صلى الله عليه وسلم سيداً آخر غير والجد بن قيس.

فعباد الرحمن مقتصدون في سيرتهم، مقتصدون في إنفاقهم، كما علمهم ربهم إذ قال: « وَلَا تَجْمَلُ بِدَكَ مَمْلُولًا إِنْ عُمْلُولًا عُمْلُولًا عُمْلُولًا عُمُلُولًا عُمُلُولًا عُمُلُولًا عُمُلُولًا» [الإسراء:٢٩].

قَالُ النّبي صلى الله عليه وسلم: (إن الاقتصاد والسمت الحسن جزء من ستة وأربعين جزءاً من النبوة). [رواه الترمذي وقال :حسن صحيح.]

فكما يبين الله لنا أحوالنا في الليل، وكما يبين الله لنا أحوالنا في الإنفاق أحوالنا في الإنفاق كما قال في الإنفاق كما قال ذلك سبحانه وتعالى: « وَاللَّيْبُ إِذَا أَنفَقُوالُمْ يُسُوفُوا وَكَانَ يَبْ وَلَكُ عَرَامًا ﴾ [الفرقان: ٦٧] أي: في اعتدال وتوسط فالحمد لله على هذا الدين القويم.

#### من صفات عباد الرحمن: أنهم يرجون رحمة الله وتخافون عدايه

فهكذا عباد الرحمن، ليست أمورهم مبنية على الأماني الباطلة فقط، بل قدموا أعمالاً يرجون بها رحمة ربهم سبحانه وتعالى، قال تعالى: «وَالَّذِينَ يَقُولُونَ رَبَّنَا اَصِّرِفَ عَنَا عَذَابَ جَهَمُ الله عَنَا عَذَابَ جَهَمُ الله علمون أنه لا صارف للعذاب إلا هو سبحانه وتعالى.

وقوله تعالى: «إن عَذَابَهَا كَانَ غَرَامًا» [الفرقان: ٦٥] أي: مستديماً ملازماً، « إِنَّهَا سَآءَتْ مُسْتَقَرًّا وُمُقَامًا » [الفرقان: ٦٦].

#### من صفات عباد الرحمن: عدم الاشراك بالله

ثم يبين لنا ربنا سبحانه أصل ديننا الذي هو أصل الأصول كلها، ألا وهو توحيده سبحانه، قال الله سبحانه: «وَٱلْنِينَ لَا يَنْفُرُكَ مَعَ ٱللَّهِ إِلَهُا الْخُرَ» [الفرقان: ٦٨] بل هم موحدون، وانفصل أهل الإسلام عن سائر الملل

والنحل في كل البقاع، بأن أهل الإسلام يشهدون أن لا إله إلا الله وأن محمداً رسول الله، أما سائر أهل الأديان فيجعلون لله شريكاً آخر، كل يدعي لله شريكاً غير الآخر، أما أهل الإسلام فلا يدعون مع الله إلهاً آخر، فاتخاذ إله آخر أعظم جُرم يرتكب في حق الرب.

سئل النبي صلى الله عليه وسلم: (أي الذنب أعظم يا رسول الله؛ قال: أن تجعل لله نداً وهو خلقك) سبحانه وتعالى، هذا ذنب لا يُغفر بحال إذا مات عليه شخص. قال تعالى: «إِنَّ اللهَ لَا يَعْفِرُ أَنْ يُشْرِكُ بِهِ وَمَعْفُرُ مَا مُونَ ذَلِكَ لِمَن وَمَنْ مُشْرِكُ وَهِ وَمَعْفُرُ مَا مُونَ ذَلِكَ لِمَن وَمَنْ مُشْرِكُ بِهِ وَمَعْفُرُ مَا مُونَ ذَلِكَ لِمَن وَمَنْ مُشْرِكُ بِاللهِ فَقَدَ مَثَلَ ضَلَالًا بَعِيدًا» وقال سبحانه: «وَلَوْ أَشْرِكُواْ أَخْطُ عَنْهُم مَا النساء:١٦١]، وقال سبحانه: «وَلَوْ أَشْرَكُواْ أَخْطُ عَنْهُم مَا كَانُواْ يَسْمَلُونَ » [الأنعام:٨٨].

من صفات عباد الرحمن: عدم سفكهم للدماء والوقوع في الزنا قال الله سبحانه في شأن أهل الإيمان أهل التوحيد: «وَالنّين لا يَنْعُرَتُ مَعَ اللهِ الله الله سبحانه في شأن أهل الإيمان أهل التوحيد: «وَالنّين لا يَنْعُرتُ مَعَ اللهِ اللهِ اللهُ اللهُ إلا يألُحَيّ ، [الفرقان: 73] والحق موضح في قوله عليه الصلاة والسلام: (لا يحل دم امرئ مسلم يشهد أن لا إله إلا الله وأن محمداً رسول الله إلا بإحدى ثلاث: الثيب الزاني، والنفس بالنفس، والتارك لدينه المفارق الثيب الزاني، والنفس بالنفس، والتارك لدينه المفارق للجماعة) وجاءت أمور أخر تندرج تحت هذه البنود السالفة: كقتال الفئة الباغية التي ذكرها الله في كتابه: «فَإِنْ بَعْتَ إِحْدَلُهُمَا عَلَى الْأَدْنَى فَعَيْلُوا الّي تَبْنِي حَنْ يَعْنَ لِللّه اللهِ وكمن عمل عمل قوم لوط، كما هو منصوص في أحاديث النبي عليه الصلاة والسلام.

رولا يقتلون النفس التي حرم الله إلا بالحق ولا يرتوك ومن يفعل والله يقتلون النفس التي حرم الله إلا بالحق ولا يرتوك ومن يفعل الإرجاء الذين يقولون: إن الإيمان في القلوب فقط، وليس على عمل الجوارح ثواب أو عقاب، وهذا قول من أضل الاقوال وأبعدها عن تشريعات الحكيم الحميد سبحانه، أي: الذين يقولون: إن الأعمال تتأخر عن الاعتقاد، والله توعد القتلة وتوعد الزناة وتوعد أهل الشرك حيث قال: ومن يفعل ولك يكفي أثاماً " [الفرقان: ٦٨].

وقال النبي صلى الله عليه وسلم: (ورأيت رجالاً ونساءً عراة على مثل التنور، يأتيهم لهب من أسفل منهم فيحرق فروجهم -تلك الفروج التي استمتعوا بها في الحرام- فيُسمع لهم صراخ ويُسمع لهم ضوضاء ويُسمع لهم عويل، سالتُ: مَن هؤلاء؟ قال: هؤلاء الزناة والزواني) عياداً بالله من ذلك! وقال سبحانه: « يُضَعَفُ لَهُ الْمُحَالِبُ بِمُ الْمِنْ وَمُلْدِيْهِ مُهَالًا » [الفرقان: 19] أي: ذليلاً مهاناً حقيراً والعياذ بالله!

من صفات عباد الرحمن؛ ابتعادهم عن شهادة الزور

ثم بين الله صفات هؤلاء الصالحين الأتقياء عباد الرحمن فقال سبحانه: « وَٱلَّذِيكَ لَا يَشْهَلُوكَ ٱلْرُودَ» [الفرقان:٧٧] هذا حالهم.

الشبهادة هنا بمعنى الحضور، فتقول: شبهد فلانٌ الشيءَ، أي: حضر فلان الشيءَ.

وتقول: شهد فلانٌ علَى الشيءِ، أي: أقام عليه إقراراً. فالشهادة هنا بمعنى الحضور.

فقوله تعالى: «وَالَّذِي لَا يَشْهَدُونَ الزُّودَ» [الفرقان:٢٧] أي: لا يحضرون مجالس اللهو، ولا مجالس الشرك، ولا مجالس العبث، ولا مجالس المجون، فهذا ليس من دأبهم، ليس من ديدنهم، ليس من شانهم.

هذا شَنَان سَقَطَة الناس وسَفَلَة الناس، هذا شَنَان الغافلين من الناس.

أما أولو الألباب فكما رُوي عن يحيى بن زكريا عليهما السلام، وهو طفل صغير صبي يأتيه أصحابه فيقولون: (يا يحيى! فيقول: ما للعب خُلِقنا، ما للعب خُلِقنا).

وهذا من تأويل قوله تعالى: «وَ اللَّهُ الْكُمُ صَيِنًا» [مريم: ١٧].

فأولو الألباب وعباد الرحمن لا يحضرون هذه المجالس المدنسة؛ مجالس اللهو والمجون، مجالس الغزل، مجالس الغزل، مجالس العشق الذي يفعله أهل الوقاحة وأهل السفور وأهل التمرد وأهل العصيان. هم لا يحضرون مثل هذه المجالس بحال من الأحوال، ولا يحضرون مجالس الشرك كذلك.

وخذلك هم لا يشهدون الزور بالمعنى المعهود للشهادات، فإذا دُعُوا إلى شهادة كانوا قوامين لله شهداء بالقسط، لا يشهدون الزور، كما قال النبي صلى الله عليه وسلم: (ألا وقول الزور، ألا وشهادة الزور، فما زال يكررها حتى قال الصحابة: ليته سكت!).

فهم إذا رءوا شيئاً شهدوا كما رءوا ليست شهادتهم للمشهود له، إنما شهادتهم لله، فإن الله أمر بإقامة الشهادة له، قال سبحانه: «وَلَقِمُوا الشّهَدُةُ لِله» [الطلاق:٢].

فُكذلك علموا قول الله تعالى في كاتم الشهادة: «وَمَن مُحَدِّتُهَا فَالِّتُ وَالله قَلْكُ » [البقرة: ٢٨٣] أي: فاجر قلبه. فلذلك قالوا كلمة الحق، قالوها ولم يخشوا في الله لومة لائم، علموا أن الله قادر على أن يستبدلهم بقوم أخدن.

من صفات عباد الرحمن: الانتفاع بكتاب الله

قال سيحانه: «وَالْنِيَ إِنَّا ذُكُواْ بِتَالَيْتِ رَبِهِمْ لَمْ يَجُوُواْ مِثَالِيْتِ رَبِهِمْ لَمْ يَجُوُواْ مِثَالِيْتِ رَبِهِمْ لَمْ يَجُووْا مِن التذكير، بل انتفعوا به، لم يكونوا كالذين قال الله فيهم: « وَإِنَّا فِيلَ لَهُ أَنِي اللهَ أَخَذَتُهُ الْمِنَّ فَي اللهِنْهِ [البقرة:٢٠٦] فهذا جبزاءه كما قال ربنا: «فَحَسِنُهُ جَهَمْ وَلِيَنْسَ الْمِهَادُهُ [البقرة:٢٠٦]؛ ولكن يقفون عند حدود الله، إذا ذُكُروا تذكروا، كما كان أمير المؤمنين عمر؛ إذ دخل عليه عيينة بن حصن الفزاري فقال له –أول ما دخل عليه–: اتق الله يا ابن الخطاب! فإنك لا تعدل.

التوديط

فهم عمر أن يبطش به؛ لما قال له هذه المقالة: اتقِ الله يا ابن الخطاب! فإنك لا تعدل.

فقال الحربن قيس مذكراً لأمير المؤمنين عمر - والحر كان من حملة كتاب الله-: يا أمير المؤمنين! إن هذا الرجل من الجاهلين، والله يقول: « خُزِلُمْنُ وَأَمْنُ إِلَّمْرُفِ وَأَعْرِضْ عَن اَلْتُهِلِينَ » [الأعراف:١٩٩]، قال: فوالله! ما تخطاها أمير المؤمنين عمر ولا تعداها، بل كان وقافاً عند كتاب الله عز وجل.

هؤلاء قوم وصفهم الله بقوله: «وَاَلَّتِينَ إِذَا ذُكِّرُواْ يَّكِرُواْ يَّكِرُواْ مِثَالِينِ إِذَا ذُكِّرُواْ مِثَالِكَ مَنْ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ ا

من صفات عباد الرحمن: الابتعاد عن اللغو

قال سبحانه: «وَإِذَا مُواْ بِالنَّوْ مَرُّواْ كِرَامًا » [الفرقان: ٢٧] كما قال تعالى في كتابه الكريم: «وَالَّذِينَ مُمْ عَنِ ٱللَّغُو مُعْضُورً ﴾ [المؤمنون: ٣]، وقال سبحانه: « وَإِذَا سَكُمُواً اللَّغُو اللَّهُ مَا مُعْمُواً مَنْهُ وَقَالُوا لَنَا أَعْمَلُنَا وَلَكُمْ أَعْمَلُكُمْ سَلَمٌ عَلَيْكُمْ لَا يَعْمُوا مِنْهُ عَلَيْكُمْ لَا مَعْمُلُكُمْ وَلَكُمْ أَعْمَلُكُمْ سَلَمٌ عَلَيْكُمْ لَا يَعْمُوا مِنْهُ وَلَكُمْ أَعْمَلُكُمْ الْمَعْمِلُكُمْ الْمُعْمِلُكُمْ الْمُعْمِلُكُمْ اللّهُ عَلَيْكُمْ لَا يَعْمُلُكُمْ اللّهُ عَلَيْكُمْ لَا يَعْمُلُكُمْ اللّهُ عَلَيْكُمْ لَا يَعْمِلُكُمْ اللّهُ عَلَيْكُمْ لَا لَهُ عَلَيْكُمْ لَا لَعْمُ اللّهُ عَلَيْكُمْ لَا لَهُ عَلَيْكُمْ لَا لَهُ عَلَيْكُمْ لَا لَكُمْ اللّهُ عَلَيْكُمْ لَا لَعْمُ اللّهُ عَلَيْكُمْ لَا لَهُ عَلَيْكُمْ لَا لَهُ عَلَيْكُمْ لَا لَهُ عَلَيْكُمْ لَا لَكُمْ اللّهُ عَلْمُ اللّهُ عَلَيْكُمْ لَلْكُمْ اللّهُ عَلَيْكُمْ لَا لَهُ عَلَيْكُمْ لَا عَلَيْكُمْ لَا لَهُ عَلَيْكُمْ اللّهُ عَلَيْكُمْ اللّهُ اللّهُ عَلَيْكُمْ لَكُمْ اللّهُ عَلَيْكُمْ لَا لَهُ اللّهُ عَلَيْكُمْ اللّهُ عَلَيْكُمْ اللّهُ عَلَيْكُمْ لَا لَهُ اللّهُ عَلَيْكُمْ لَكُمْ عَلَيْكُمْ اللّهُ عَلَيْكُمْ اللّهُ عَلَيْكُمْ اللّهُ عَلَيْكُمْ لَكُمْ اللّهُ عَلَيْكُمْ اللّهُ عَلَيْكُمْ لَا لَكُولُولُولُولُولُكُمْ اللّهُ عَلَيْكُمْ اللّهُ عَلَيْكُمْ اللّهُ عَلَيْكُمْ لَلْكُمْ اللّهُ عَلَيْكُمْ اللّ

قَـالَ اللَّهُ سَبِحَانَهُ: «وَإِنَّا مُرُّواْ إِللَّهُ مِنُّواْ كِرَامًا » [الفرقان:٧٧]: لم ينلهم شيء من هذا اللغو، ولم ينلهم شيء من هذا اللغو، البياطل.

من صفات عباد الرحمن: سؤال الله الولد الصالح قال تعالى: « وَاللَّيْنَ يَقُولُونَ كَرَبّنَاهُ لَنَا مِنْ أَرْدَعِنَا وَدُرِيّنِينَا فَال تعالى: « وَاللَّيْنَ يَقُولُونَ كَرَبّنَاهُ مَنْ لَنَا مِنْ أَرْدَعِنَا وَدُرِيّنِينَا فَلا مُنْمُ الله المحرم، رجل يريد من ربه أن يُقَنّعه بزوجته، يسال ربه فان يعفه بزوجته، وأن تقر عينه بزوجته، يسال ربه أن ذلك؛ حتى لا يلتجئ ببصره إلى الحرام، يسال ربه أن يمده بأولاد صالحين طيبين محسنين؛ حتى لا يلتجئ إلى حسد أولاد الآخرين، يسال الله أولاداً صالحين؛ حتى يدعوا ربهم له بعد موته.

"وَالنِّينَ يَعُولُونَ رَبِّنَا هَبَ لَنَا مِنْ أَزَوْمِنَا وَذُرِبِّنِينَا فُرَةً وَلا أَعْبُونَ الولد للفخر ولا المخيلاء ولا للتباهي ولا للاستكثار أبداً، فإذا كان الولد سياتي طالحا والعياذ بالله! فبئس المجيء جاء، فليذهب وليمت في صغره، ولا يُبْكى عليه، فها هو الخضر يقتل غلاماً بأمر الله! لم قتله قال: "وَأَمَّا الفُلْدُ فَكَانَ أَبُواهُ مُؤْمِنَينَ فَخَصِيناً أَنْ يُرْهِفَهُما طُغْيُناً وَكُفُراً الله الله الله عن أمرى الله الم قتله عن أمرى الله الم قتله عن أمرى الله الم الكهف: ٨٠]، وقال بعد ذلك: "وَمَا فَعَلْتُهُ عَنْ أَمْرِى الله الكهفة: ٨٠].

من صفات عباد الرحمن ، سؤال الله أن يكونوا أنمة صالعين «وَأَحِمَانَا لِلْمُنْقِبِ إِمَانًا » [الفرقان: ٧٤] أي: اجعلنا أئمة لأهل التقى، أجعلنا أئمة في صلاتنا، في زكاتنا، في أقوالنا، في أفعالنا، لا يطلبون أن يكونوا أئمة في الإجرام، ولا أئمة في الفسق، إنما يطلبون أن يكونوا أئمة للمتقين، «وَأَحَمَانَا لِلْمُقَبِي إِمَامًا» [الفرقان: ٧٤]. أما عن مال وجزاء عباد الرحمن وسبب ذلك، فقد

قال تعالى: «أَزْلَتِكَ» [الفرقان:٧٥] أي: الذين ثبتت صفاتهم وظهرت أعمالهم واتضحت معالمهم ومعتقداتهم.

« أُوْلَتِكَ يُجِنَوْنَ ٱلْفُرْفَةَ بِمَا صَرُواْ» [الفرقان:٧٥]، والغرف في أعالى الجنان، قال النبي صلى الله عليه وسلم: (إن أهل الجنة ليتراءون أهل الغرف من فوقهم، كما تتراءون الكوكب الدري الغابر في السماء؛ لتفاضل ما بينهم. قالوا: يا رسول الله! تلك منازل الأنبياء لا يبلغها أحد غيرهم؟ قال: كلا، والذي نفسى بيده! رجال أمنوا بالله وصدقوا المرسلين. وقال النبي صلى الله عليه وسلم: وإن أبا بكر وعمر منهم) رضي الله تعالى عنهما، نسأل الله أن يلحقنا وإباكم بهم. « أُوْلَتِكَ يُجْزُونَ ٱلْغُرْفَةَ بِمَا مَكَرُواً» [الفرقان:٧٥]: صبروا على ماذا؟ صبروا على التكاليف التي كلفهم الله بها، صبروا على جهل الجاهلين، صبروا على عبادة ربهم، صبروا على طاعة الله، صبروا على الجوع، صبروا على الخوف، صبروا عند الباساء وعند الضراء وحين البأس، أعرضوا عن اللغو، وصبروا على أذى المؤذين وجهل الجاهلين.

« أَوْلَكُوكَ يُجْرَوْكَ ٱلْخُرْفَةَ مِمَا صَبُولُا وَيُلْفَوْكَ فِيهَا غَيْمًا وَالْفَرْفَ فِيهَا غَيْبًةً وَسَلَيماً وَسَلَيماً مِن مَن وَسَلَيماً مِن مَن قال تعالى: « سَلَمٌ فَوْلًا مِن رَبِّ رَحِيمٍ » [يس:٥٨]، وقالٍ سبحانه: «وَالْمُلائِكَةُ يَدْخُلُونَ عَلَيْهِمْ مُن كُلُ بَابٍ» مسلمين قائلين: «سَلَمٌ عَلَيْمٌ بِمَا صَبَرَمٌ فَعَمَ عُمْي اللَّالِ » والرعد:٢٤].

سَلام من الله، سلام من الملائكة، سلام من الأندياء.
﴿ لَا يَسْتَعُونَ فِيَا لَهُو وَلَا تَأْتِيا ۞ إِلَّا قِلْا سَلْنَا سَلْنَا مُلْنَا،
[الواقعة: ٢٥-٢٦].

«وَلِلْقُوْرَى فِيهِمَا غِينَةً وَسَلَامًا» [الفرقان:٧٥]: كل ذلك -بعد توفيق الله- بصبرهم، كما قال تعالى: « وَجَعَلْنَا مِنْهُمْ أَبِغَةً يَهَدُونَ بِأَنْهِنَا لُمَّا صَمَرُواً وَكَاثُوا بِتَالِيْنَا يُوقِنُونَ» [السجدة:٢٤].

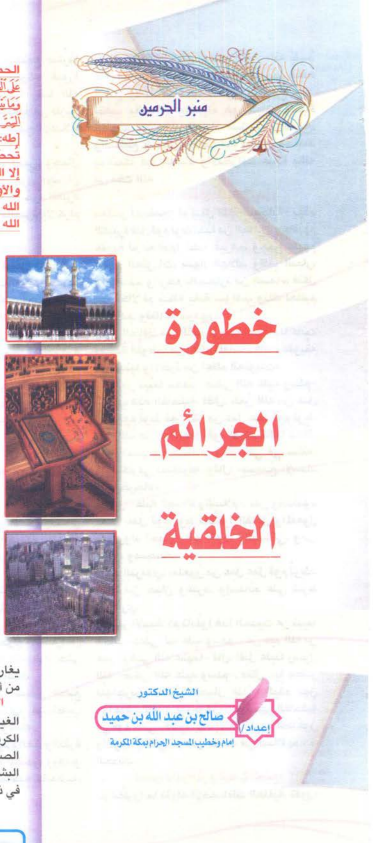
وكما قال تعالى عن الخليل إبراهيم: «وَإِزْ آَتِنَيُّ إِرْمِعِرَ رُبُّهُ بِكُلِنَتُو فَأَتَمُهُنَّ [البقرة: ١٢٤]: قام بهن خير قيام، صبر على النار إذ ألقي فيها، وصبر على ذبح ولده إذ أمر بندجه، وصبر على الختان إذ أمر بالاختتان وهو ابن ثمانين سنة، فاختتن بالقدُوم، وصبر على لقاء الجبابرة، وصبر على بناء الكعبة، صبر على خصال الفطرة، فالله قال له بعد هذا الصبر: «إِنِّ جَاعِلُكُ لِلنَّاسِ المُعَلِّ [البقرة: ١٢٤].

وهكذا عباد الرحمن «بُحَرَوْكِ ٱلْفُرْفَةَ مِمَا صَرَوُا وَمُقَوِّنَ فِيهَا خَمِنَّةً وَسَلَمًا ﴿ كَالِينِ فِيهَا وَالْفَرْقَانِ:٧٥-٧٦] أي: لا يتحولون عنها أبداً، «لاَ يَنْفُونَ عَنْهَا حِرُّهُ [الكهفِ:١٠٨].

« خَلِيدِ فِيهَا حُمُنَتْ مُسْتَقَيَّهِ [الفرقان:٧٦]: نِعْم المقر ونِعْم المقام. الحمد لله رب العالمين.

۲۱ التولايد ۱۱

يوا العدد ١١٥ السنة الثالثة والأربعون



الحمد لله، الحمد لله ليس لفضله مُنتهى، (الرَّحَنُهُ عَلَى الْمَسَوَّوَا فَيْ الْمُرْضِ عَلَى الْمَرْشِ اَسْتَوَا فَيْ الْهُ مِنْ السَّمَوْتِ وَمَا فِي الْأَرْضِ وَمَا غَنُهُمَا وَمَا عَتَ الْأَرْضِ فَيْ السَّمَوْتِ وَمَا فِي الْأَرْضِ الْكِثِرَ وَاخْفَى (\*\*) الله لَا لَا لَهُ لَا لَهُ لَا أَلْا شَمَاءُ الْفُسُونَ، نعمُه لا إطه: ٥- ٨]، احمده -سبحانه- واشكرُه، نعمُه لا تحصَى، وجودُه لا يُستقصَى، واشهد ان لا إله إلا الله وحده لا شريك له، له الحمدُ في الآخرة والأولى، واشهد ان سيدنا ونبينا محمدًا عبدُ الله ورسولُه المعوثُ بُالرحمة والهُدى، صلَى الله وسلَم وبارَك عليه، سلَم عليه الشجر،

وسيَح بين يديه الحصّى، وعلى آله السادة الطبيين النُجبَاء، وأصحابِه الغُر الميامين الأصفياء، والتابعين ومن تبعَهمَ بإحسانٍ وسارَ على نهجِهم فاهتدى.

فأوصيكم -أيها الناس- ونفسي بتقوى الله، فاتقوا الله -رحمكم الله-، (وَأَلَّقُواْ يَوْمَا تُرْجَعُونَ فِيهِ إِلَى اللهِ ].

إن في القيامة لحسرات، وإن في الحشر لزفرات، وإن عند الصراط لعثرات، والظلمُ يومئذ ظُلُمات، والهولُ كل الهول حين تُعرض الحسناتُ والسيئاتُ، فمن زُحزح عن النار وأُدخِل الجنة فقد فازَ ونالَ عالِيَ الدرحات.

أيها المسلمون: إن الله يغار، وإن المؤمن يغار، وغيرةُ الله أن يأتي المؤمنُ ما حرَم الله، من أجل ذلك حرَم الفواحش.

الغيرة أسمى سمات الرجل العر والرأة الكريمة:

الغيرةُ -وربكم- أسمَى سمات الرجل الحُر الكريم والمرأة الحُرة الكريمة -فضلاً عن المُسلم الصالح الغيور، وأنى الغيور من الديُوث؟! شقاء البشرية وتعاستُها، وفسادُ المُجتمعات وتفكُكها في ذهاب الغيرة، واضمحلال الكرامة.

رجب ١٤٣٥ هـ

التوكيك 🖊 ٧

نعم -عباد الله- حينما يكون المجتمع صارمًا في نظام أخلاقه، وضوابط سُلُوكه، غَيورًا علَى كرامته وكرامة أمنته، مُؤثرًا رضا الله على نوازع شهواته، حينئذ تستقيمُ في طريق الصلاح مساراتُه، وترتفعُ في منهج الإصلاح مناراته.

بصيانة العرض يتجلى صفاءُ الدين، وجمال الإنسانية، وبتدنيسه وهوانه ينزل الإنسان إلى أحط الحيوانات بهيميّة، ومن حُرم الغيرة حُرم طهر الحياة، ولا يُمتدَحُ بالغيرةَ إلا كرامُ الرجال وكرائمُ النساء.

#### ابتلاء العصر بانحرافات مقينة:

معاشر المسلمين: لقد ابتلي أهل هذا العصر بانحراف مقيت، يُريد تجريد الإنسان من إنسانيته، ومن أعلى خصائصه التي أكرمَه الله بها، وفضله فيها على كثير ممن خلق تفضيلاً.

والنفوسُ السوية.

#### القواحش تستعبد النقوس الريضة:

أتدرون ما المقصودُ -يا عباد الله-؟! إنه

الحيوان البَهيم لا يسلك هذا المسلك. بل هو ذو طبع منكوس، وإذا انتكس الطبعُ انتكسَ القلبُ والعمل والهُدى، فيستطيبُ الحبيث، ويفسُدُ حالَه وكلامُه وعملُه.

اللواطَ -عياذًا بالله- يجلبُ الهمَ والغمَ، والنَّفرة من الفاعل والمفعول به، ويُظلمُ الصدرُ، ويكسُو النفسُ وحشة، يظهرُ على صاحبه كالعلامة، يعرفها من له أدنى فراسَة.

وإن مما يُخيفُ ويُرعب: مُستوى المُجاهَرة في هذا الانحراف الذي أصبحت تتبناه مُنظماتُ وقوانين وتشريعاتِ -نسأل الله السلامة والعافية- ليُضفوا الشرعية والإباحيّة على ما حرّمه الله، وحرّمته جميعُ الديانات، وأبَتْه الفطرُ السليمة،

اللواط والسحاق، إنه الجنسُ الثالث والمثليُون، في أسماء ونعوت يستحبي الكريمُ أن يلفِظُها، ويأنفُ ذُو المروءة أن يتفوّه بها، فضلاً عن أن يُؤذي بها الأسماع.

فتنة وبلاء وفواحش تستعبد النفوس المريضة، يعيشون عيشة الهوان، أسرى أهوائهم، انحرَفوا عن مسالك الرُشد وسبيل القصد، شُذوذ يُخرج الإنسان عن طبعه إلى طبع لم يطبعه الله عليه، حتى

بل لقد قال ابن القيم -رحمه الله-: «إنه نُفسدُ حالَ الفاعل والمفعول فسادًا لا يكادُ يُرجَى بعده صلاحٌ، إلا أن يشاء الله بالتوبة النصوح».

يذهبُ بالحياء، والحياءُ هو حياتُه وحياةً القلوب، ومن فقد الحياء استحسن القبيح، واستقيحَ الحسنَ، وذهبَ ماءُ وجهه، وحينئذ يستحكمُ فيه الفسادُ والانحراف، عيادًا بالله من مقت الله.

#### أثر الابتلاءات على نفسية الإنسان:

معاشر المسلمين: لم يبتل الله -سبحانه- بهذه الكبيرة قبل قوم لوط أحدًا من العالمين، وعاقبَهم عقوبةً لم يُعاقبَها أحدًا غيرَهم، وجمعَ عليهم أنواعَ العقوبات، منها: الهلاك، وقلب الديار، والخسف، والرجم بالحجارة من السماء، فنكل بهم نُكالاً لم يُنكله بأمة سواهم، وذلك لعظيم فسادهم، وفظاعَة جُرمهم.

يقول الحافظ ابن القيم -رحمه الله-: «لما كانت مفسدةُ اللُّوطيَّة من أعظم المفاسد، كانت عقويتُه في الدنيا والآخرة من أعظم العقومات».

وقد لعنَ نبينا محمدٌ -صلى الله عليه وسلم-مُرتكب هذه الفاحشة، فقال: «لعنَ الله من عملَ عمل قوم لوط، لعن الله من عمل عمل قوم لوط، لعن الله من عمل عمل قوم لوط». قالها ثلاثا. رواه أحمد في مسنده، والنسائي في سننه، والحاكمُ في مُستدركه، وقال: «صحيحُ الإسناد ولم نُخرِ حاه».

ويقول -عليه الصلاة والسلام-: «من وجدتُموه يعمل عمل قوم لوط فاقتلوا الفاعل والمفعول به». رواه أحمد، وأبو داود، والنسائي، وابن ماجه، وصحَحه.

وعند الترمذي: «ملعون من عمل عمل قوم لوط». رواه ابن حبان وغيره، وإسناده على شرط البخاري.

معاشر الأحبَّة: ثم تأمَّلُوا هذا الحديث عن نبينا محمد -صلى الله عليه وسلم-: عن عبد الله ين عمر -رضى الله عنهما- قال: أقبلَ علينا رسولُ الله -صلى الله عليه وسلم-، فقال: «يا معشير المهاجرين: خمسٌ خصال إذا ابتليتُم بهنَ -واعود بالله أن تدركوهن -: لم تظهر الفاحشة في قوم حتى يُعلنُوا بها، إلا فشا فيهم الطاعُون والأوجَّاعُ التي لم تكن مضَّت في أسلافهم...». الحديث.

#### المجاهرة بالفواحش وأثرها في المجتمع:

ثم انظروا ما تقوله الإحصاءات العالمنة، تقول:

«إن مُعدَلات انتشار مرض نقص المناعة «الإيدز» تظهرُ في المخنثين من الرجال والمسترجلات من النساء بنسبة تزيدُ علَى عشرين مرَةَ عن

كما ذكرت المنظمة ظهور أوبئة جديدة من هؤلاء الشواذ اللوطيين والسحاقيات في مناطق عديدة من العالم، كما تتراوّحُ الإصابة فيما بين هؤلاءً المُخنَثين والمُسترجلات إلى نسب تصل إلى ثمانية وستين بالمائة.

ومن الأمراض التي يُبتلِّي بها هؤلاء الشَّذَاذ: الوياءُ الكيديُ، ومرضَ مُتلازمة أمعاء الشواذ، والحمّى المُضخمة للخلايا، مع أمراض عصبية، واضطرابات نفسية، وقلق واكتئاب، وشعور بالنقص، قدّ يقودُ إلى القتُّل والأنتحَّار –عياذًا

أما قول نبينا محمد -صلى الله عليه وآله وسلم-: «حتى يُعلنوا بها». فإن الأمرَ مُخيف. نعم، إن مما يُخيف ويُرعب: مُستوى المجاهرة الذي أصبحت تتبناه منظمات وقوانين وتشريعات -نسال الله السلامة والعافية-لنُضفوا الشرعية والإباحية على ما حرّم الله، وحرَمته جميع الديانات، وأبِّتُه الفطرُ السليمة والكرامات العُليا، في خروج صارخ على تعاليم الشرع المطهر، والأخلاق الرَّفيعة، والفضائل العُليا، والقيّم الساميّة.

قال بعض أهل العلم: إن الجرأة على الفواحش تُحريُّ على قطيعة الرّحم، وعقوق الوالدين، وكسُب الحرام، وظلم الخلق، وإضاعة المال والأهل والعيال.

هل الحرية تعنى المجاهّرة والمفاخرة والتباهي -عياذا بالله- بالأفعال الشياذة والمنحرفة

والمحرمة؟! ومما يُؤسَف له: أن هذه المنظمات الدوليّة حماح انتشار فيروس الإيدز»!!

أيُ انتكاسة أعظم ممن بدعى أنه يُحافظ على حقوق الإنسان وهو يُحوله إلى بهيمة أو أحط من التهدمة؟! فليس في النهائم من يعلو فيها

المؤتمنة على الصحة في العالم لم تفكر أو تُوص بمنع هذه الجرائم، وإنما اشتغلت باِيجًاد ما أسمَتْه «الطرق الآمنة التي تؤمنَ احتباحات هؤلاء الشواذ واللوطية المخنثين»، مع اعترافها بقولها: «إنها لم تتمكن من كبح

الذِّكرُ على الذكر، أو الأنثى على الأنثى. أيُ حماية لهؤلاء الشواذ؛ بل أي حقوق لمن

ينتهك حُرمات الله، ويقتل العفة، وينحَرُ الفضيلة؟! إنها مسالك الجاهليّة المظلمة. أسباب الوقوع في الفواحش:

أيها الإخوة في الله: ولتعلموا أن من أسماب الوقوع في مثل هذه القاذورات والفواحش: الإعراض عن الله. من عرف ربه وأقبل عليه جمعَ عليه قلبَه، وانتظمَ أمرُه، وطابَت نفسُه، واستقامت فطرته، وصلح أمره.

ومن أسباب الوقوع والانحراف: الفراغ، يقولُ ابن عقيل -رحمه الله-: «وما تكونُ هذه الفواحِش إلا لأرعَنَ بطال، وقلَ أن يكون في شغل من عبادة أو صناعة أو

> تجارة». وقال حكيمُ: «هو سُوء اختيار صادف نفسًا فارغة».

وأعظمُ الفراغ: فراغ القلب من محبَّة الله وخشيئته ولذة القرب منه وحُسن عبادته، والنفسُ لا تقعُدُ فارَغة، فمن لم يشغلها يما ينفع شغلتُه بما يضرُ.

ومن أسباب الانحراف: وسائل الإعلام المنحرفة، فلها تأثيرُها البالغ في حر الناس والنفوس إلى الهاوية، في صُورها، وكلماتها، وانفعالاتها، وقصصها، ومُسلسلاتها، مما نُبعدُ عن الحداء والحشمة، والوقار، والعفة، والغيرة، والمروءة.

ويكثُّرُ في ذلك بعض الكتابات، والمقالات المنحرفة، والروابات الساقطة، وسير المنحرفين والشاذين، وما يُسمُونه بمُغامَراتهم العاطفيَة، ومُراهقاتهم الشانئة.

لا نُدَ من الرقابة الصارمة على هذا الإعلام المنحرف، وعدم التهاوُن في بث ما يُروج له أو يُهون من وقعه من القصص الخليعة، أو التمثيليات الساقطة، والروايات الإباحية، والشذوذ الممقوت، نسأل الله الحماية والعافية.

ومن أسباب الانحراف: التهتَّك، والتبرُّج، والسُفور، وما يدعُو إليه من إطلاق البصر، والنظرُ بريدُ الفواحش، وهو سهمٌ من سهام

والحشمة والسترُ لا يبعَثُها إلا دينٌ أو خُلُق، والسترُ والاحتشام مُنسجمٌ مع الغيرة، والغريُ والتهتُّك مُنسجمٌ مع الشُّهوة؛ فالغيرة تبغُّث







على الحجاب، والشهوةُ تبعَّثُ على السُّفور؛ بل لقد ضحوا بالغيرة من أجل المتعة، أَخْرُجُوهُنَّ كَاسْبِاتُ عَارِياتُ فَي مُقَابِلُ أَنْ تنازلوا عن غيرتهم على أزواجهم وبناتهم وأخواتهم.

ومن أسباب الانحراف: سُوءُ استخدام أدوات التواصل من الهواتف، والشبكات، والمواقع، وما يجُرُه ذلك من سُوء القول والعمل، مما يُوقع في سُوء العواقب وسُوء الفعال.

عباد الله: فإن من ضَعُفت غيرته على دينه ضعُفت غيرته على عرضه لا محالة، وقد قالوا -ويئس ما قالوا-: إن الحجاب والحشمة والمُحافظة هي التي تدعُو إلى الكبت والحرمان! وقد كشفوا كل شيء، وأباحُوا كل شيء، وما زادُهم ذلك إلا سَعارًا وجنونا في الجري وراء الشهوات، وإشباع الغرائز في الحرام، فأحلوا ما حرم الله، وحرموا ما أحل الله، حتى كادُوا أن يقولوا لأهل العفة والحشمة والكرامة: (أُخْرِجُوهُم مِّن قُرْيَتِكُمُّ إِنَّهُمْ أَنَاسٌ يَنْطُهُ رُونَ ) [الأعراف: ٨٢].

أعوذ بالله من الشبيطان الرجيم: (وَلُوطُ إِذْ قَالَ لِمُوْمِهِ النَّكُمْ لَتَأْتُونَ ٱلْفَنْحِشَةُ مَا سَبَقَكَ بهكامِنْ أُحَدِ مِنَ ٱلْعَلَمِينَ (١) أَيِنَكُمْ لَتَأْتُونَ ٱلرِّجَالُ وَتَقَطَّعُونَ ٱلسَّكِيلُ وَتَأْتُونَ فِي نَادِيكُمُ المنكر فما كات جواب قويه إلا أن قَالُوا أَثْنِنَا بِعَذَابِ ٱللَّهِ إِن كُنتَ مِنَ ٱلصَّادِقِينَ (أ) قَالَ رَبِ أَنْصُرُفِي عَلَى ٱلْقَوْمِ ٱلْمُفْسِدِينَ)

[العنكبوت: ٢٨- ٣٠].

أسباب الوقاية والسلامة من الفواحش:

أيها المسلمون: انتشارُ الفواحش من أكبر أسباب زوال النعَم وحُلول النقَم؛ فإنها تُوجِبُ سخط الله ومكره وإعراضه عن الواقع فيها، فأي خير يُرجَى وأي شر يُؤمن من عبد حلت عليه لعنَّة الله وسخطه؟! وكيف تكونُ حياةً

من مقته ربه وأعرض عنه ولم ينظر إليه؟! عباد الله: أما أسباب الوقاية والسلامة من هذه الفواحش المنكرة؛ فأولها: الإخلاصُ لله، واللجوء إليه، والعياذ بجنابه -عز شانه-، وقد قال الله في نبيه يوسف -عليه السلام-: (كَذَالِكَ لِنَصْرُفَ عَنْهُ ٱلشُّوءَ وَٱلْفَحْشَآةُ إِنَّهُ مِنْ

عِبَادِنَا ٱلْمُخْلُصِينَ) [دوسف: ٢٤].

يقول شيخ الإسلام ابن تيمية -رحمه الله-: «إن العبد إذا ذاق طعم الإخلاص لم يكن عنده شيءٌ قط أحلى من ذلك، ولا ألذ ولا أمتع ولا

فالله يصرف عن عيده ما يسوؤه من الميل إلى هذه الفواحش وأصحابها والتعلق بها بإخلاصه لريه.

ومن ذلك: غض البصر؛ فغض البصر يُورث الراحة والطمانينة، يقول -عز شانه-: (قلم لِلْمُؤْمِنِينَ يَغُضُّوا مِنْ أَبْصَى رَهُمْ وَيَحْفَظُواْ فُرُوجَهُمْ ذَالِكَ أَزُّكُ لَمُمْ } [النور: ٣٠].

فجعل غض البصر وحفظ الفرج أقوى تزكية للنفوس، وزكاءُ النفوس يتضمّنَ زوال جميع الشرور من الفواحش والظلم والشرك والكذب

> أحدُ بصرَه عما حرَم الله إلا أوجدُ الله له نورًا في قلبه يجدُ حلاوةَ ذلك». وغض البصر يُورث ثلاث خصال: حلاوة الإيمان ولُذَّتُه، ونورَ القلب وفراسَتُه، وقوة القلب وثباتُه

> وغيرها، يقول يعض السّلف: «ما غض

وشحاعته. وسُئل الجنيد -رحمه الله-: يمّ يُستعانُ على غض البصر؟! قال: «بعلمك أن نظرَ الله إليك أسبق إلى ما تنظرُه».

من الأسداب المانعة الحافظة -بإذن الله وعونه-: النُعدُ عن مواطن الفواحش، وبيئاتها، وأماكن الريّب، فإذا ابتعد البدنُ ابتعدَ القلبُ.

ومن ذلك: الاشتغال بما ينفع، فإذا كان الفراغ يُوقعُ في المصائب؛ فإن الاشتغال بما ينفع بحفظ العُمر، ويُثمرُ البرَ والخيرِ، وما ينفعُ لا يقعُ تحت حصر؛ من خدمة الأهل، وطلب المعاش، والصناعات، والتجارات، والصُحبة الطبية.

ومن ذلك: الاجتهادُ في أنواع الطاعات والعبادات، وقد قال -عز شانه-: (إن الصكاؤة تنعى عن الفحشاء

وَٱلْمُنْكُرِ) [العنكبوت: ٤٥]، وقال في الزكاة: (خُذْ مِنْ أَمْوَلِهِمْ صَدَقَةٌ تَطْهِرُهُمْ وَتُرْكِيم بِهَا) [التوبة: ١٠٣]، ولاستما الاشتغال بالذكر والدعاء و الاستغفار وحُسن العبادة.

ومن الوصايا: الحرصُ التامُ على تماسُك الأسرة، وبذل المزيد من الرعاية والعناية، في الأبناء والبنات، وحُسن تربيتهم ووقايتهم من البيئات المويوءة، الحمد لله رب العالمين.







الحمد لله والصلاة والسلام على رسول الله صلى الله عليه وسلم، وبعدُ:

ففي هذا المقال نتحدث عن مثل آخر من الأمثال في القرآن وهو من سورة الأنعام (الآية الحادية في القرآن وهو من سورة الأنعام (الآية الحادية والسبعون): « قُلُ أَنْدَعُوا مِن دُوبِ أَمَّوماً لاَ يَنفُعُنَا وَلاَ يَنفُعُنَا اللهُ كَالَّذِي السَّهَوتُهُ اللهُّيْ عِلَى اللهُ وَاللهُ وَاللهُ وَاللهُ وَاللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ

#### العنى الاجمالي:

قال ابن جرير الطبري رحمه الله: وهذا مَثَل ضربه الله تعالى ذكره لمن كفر بالله بعد إيمانه، فاتبع الشياطين، من أهل الشرك بالله، وأصحابه الذين كانوا أصحابه في حال إسلامه، المقيمون على الدين الحق يدعونه إلى الهدى الذي هم عليه مقيمون، والصواب الذي هم به متمسكون، وهو له مفارق وعنه زائل، يقولون له: «ائتنا» فكن معنا على استقامة وهدى، وهو يأبى ذلك ويتبع دواعي الشيطان ويعبد الآلهة والأوثان. اهد. الطبري.

وقال الطاهر بن عاشور في «التحرير والتنوير»: «هو تمثيلُ لحال المرتد إلى الشرك بعد أن أسلم بحالٍ من خرج في مُهِمٌ فرجع على عقبيه ولم يقض ما خرج له». اه.

#### المعنى المفصل

قل: فعل أمر والفاعل أنت والهمزة للاستفهام الإنكاري، «قل أندعوا» قال قتادة في الآية: خصومة علّمها الله محمدًا صلى الله عليه وسلم وأصحابه يخاصمون بها أهل الضلالة. لا يظهر أن مراده أن المشركين قالوا ذلك مرة واحدة لبعض المؤمنين أو لجميعهم، بل كانوا يفتنون المسلمين دائمًا ويدعونهم للعود إلى الكفر، ومنه ما رُوي من دعوة عبد الرحمن بن أبي بكر رضي الله عنهما لأبيه إلى الشرك؛ فنزلت الآية ردًا عليهم، فلقنهم الله تعالى فنزلت الأحة المؤثرة - بما فيها من المثل الجلي الواضح لحالي الشرك وضلاله والتوحيد وهدايته - في سياق حجج الحق الكثيرة في هذه السورة التي نزلت دُفعةً واحدة.

والاستفهام للإنكار والتعجُّب، والمعنى: قل أندعو- متجاوزين دعاء الله القادر على استجابة دعائنا- ما لا يضرنا ولا ينفعنا



دراسات قرآنية

الأمثال

في القرآن

مثل الذي كفر بعد إيمانه

مصطفى البصراتي



كالأصنام وسائر ما عُبد من دون الله-، ونرد على أعقابنا بالعود إلى ضلالة الشرك الفاضحة بعد إذ هدانا الله إلى الإسلام. [تفسير المنار لمحمد رشيد رضا].

وقال القاسمي في محاسن التاويل: «قل أندعوا من دون الله ما لا ينفعنا ولا يضرنا»، أي أنعبد من دونه ما لا يقدر على نفعنا إن دعوناه ولا ضرّنا إن تركناه، ونرد على أعقابنا عطف على «ندعو» داخل في حكم الإنكار والنفي، أي: ونرد إلى الشرك، والتعبير عنه بالرد على الأعقاب، لزيادة تقبيحه بتصويره بصورة ما هو علم في القبح، مع ما فيه من الإشارة إلى كون الشرك حالة قد تُركت ونبذت وراء الظهر. اهـ.

وقال السدي: قال المشركون للمسلمين: اتبعوا سبيلنا واتركوا دين محمد، فقال تعالى: (قل أندعوا من دون الله ما لا ينفعنا ولا يضرنا ونرد على أعقابنا بعد إذ هدانا الله) فنكون كرجل كان مع قوم على طريق، فضل فحيرته الشياطين، وأصحابه على الطريق يدعونه: يا فلان هلم إلينا فإنا على الطريق، فيأبى. [زاد المسير لابن الجوزي].

«ونرد على أعقابنا بعد إذ هدانا الله»:
قال ابن عطية في «المحرر الوجيز» في قوله:
«ونرد على أعقابنا» تشبيه؛ وذلك أن المردود
على العقب هو أن يكون الإنسان يمشي قدمًا
وهي المشية الجيدة فيرد يمشي القهقرى، وهي
المشية الدنية، فاستعمل المثل بها فيمن رجع من
خير إلى شر، ووقع في هذه الآية تمثيل الراجع
من الهدى إلى عبادة الأصنام، وهدانا بمعنى
أرشدنا.

وقال الطبري وغيره: الرد على العقب يُستعمل فيمن أمَّل أمرًا فخاب أمله، والردُّ: الإجماع إلى المكان الذي يؤتى منه، كقوله تعالى: «رُدُّوهَا عَلَىً» [ص:٣٣].

والعرب تقول لكل طالب حاجة لم يظفر بها:

«رُدَّ على عقبيه»، وقال الطاهر بن عاشور في

«التحرير والتنوير»: والأعقاب: جمع عقب وهي

مؤخر القدم، وعقب كل شيء طرفه وآخره،

ويقال: رجع على عقبه وعلى عقبيه ونكص على

عقبيه، بمعنى رجع إلى المكان الذي جاء منه؛

لأنه كان جاعلاً إياه وراءه فرجع.

وحرف «على» فيه للاستعلاء، أي رجع على طريق

جهة عقبه كما يقال: رجع وراءه، ثم استُعمل تمثيلاً سائعًا في التلبس بحالة ذميمة كان فارقها صاحبها، ثم عاد إليها وتلبس بها، وذلك أن الخارج إلى سفر أو حاجة فإنما يمشي إلى غرض يريده فهو يمشي القدمية؛ فإذا رجع قبل الوصول إلى غرضه، فقد أضاع مشيه؛ فيمثل حاله بحال من رجع على عقبيه. اهد التحرير والتنوير.

قال الشوكاني في «فتح القدير» قال أبو عبيدة: يقال لمن رُدُ عن حاجته ولم يظفر بها قد رُدُ على عقبيه، وقال المبرد: تعقب بالشر بعد الخير، وأصله من المعاقبة والعقبى، وهما ما كان تاليًا للشيء واجبًا أن يتبعه، ومنه: والعاقبة للمتقين، ومنه: عقب الرجل، ومنه العقوبة لأنها تالية للذنب. [فتح القدير للشوكاني].

قوله تعالى: «بعد إذ هدانا الله» أي: للإسلام والتوحيد وأنقذنا من عبادة الأصنام فنصير كالمستمر على الضلال، بل كالذي استهوته الشياطين أي: استمالته عن الطريق الواضح. قوله تعالى: «كالذي استهوته الشياطين في الأرض». قال ابن قتيبة في «غريب القرآن» أي: هوت به، وذهب حيران، له أصحاب يدعونه إلى الهدى ائتنا، يقولون له: ائتنا؛ نزلت في عبد الرحمن بن أبي بكر، وأصحابه: أبوه وأمه.

وقال ابن الجوزي في «زاد المسير»: ومعنى «استهوائها» قولان: أحدهما: أنها هوت به ونهبت. قاله ابن قتيبة، وقال أبو عبيدة: تُشبّه له الشياطين فيتبعها حتى تهوى به في الأرض فتضله، والثاني: زيّنت له هواه، قاله الزجاج. والكاف في «كالذي» إما نعت مصدر محذوف، أي نرد على أعقابنا ردًا كالذي، أو في محل نصب على الحال من فاعل نرد: أي نرد حال كوننا مشبهين للذي استهوته الشياطين أي ذهبت به مردة الجن بعد أن كان من بني الإنسان. أه. ابن الجوزي.

قوله تعالى: «حيران» حالُ: أي حال كونه متحيرًا تائها حيرةً وحيرورةً إذا تردد وسمى الماء المستنقع الذي لا منفذ له حائرًا.

قوله: «له أصحاب يدعونه إلى الهدى ائتنا»: قال الشوكاني في «فتح القدير» صفة لحيران، أو حاليَّةٌ أي له رُفقةٌ يدعونه إلى الهدى يقولون ائتنا فلا يجيبهم ولا يهتدي بهديهم. اهـ.

قوله تعالى: «قل إن هدي الله هو الهدى»: قال ابن الجوزي: هذا ردّ على من دعا إلى عبادة الأصنام وزجرٌ عن إجابته، كأنه قيل له: لا تفعل ذلك؛ لأن هدى الله هو الهدى لا هدى غيره.

وقال الشوكاني في فتح القدير: أمره الله سبحانه بأن يقول لهم: إن هدى الله أي دينه الذي ارتضاه لعباده هو الهدى وما عداه باطل، ومن يبتغ غير الإسلام دينًا فلن يُقبل منه. قوله تعالى: «وأمرنا لنسلم لرب العالمين»:

«وأمرنا» معطوف على الجملة الاسمية: أي من جُملة ما أمره الله بأن يقوله، واللام هي لنسلم هي لام العلة، والمعلل هو الأمر أي: أمرنا لأجل أن نسلم لرب العالمين.

وقال الفراء: المعنى أمرنا بأن نسلم لأن العرب تقول أمرتك لتذهب، وبأن تذهب. [فتح القدير للشوكاني].

#### فوائد الأية:

إنَّ دُعَاءَ غَيْرِ اللهِ تَعَالَى تَحَوُّلُ وَارْتِدَادُ مِنْ دُعَاء الْقَادِرِ عَلَى كُلْ شَيْء، الذي يَكْشفُ مَا يُدْعَى إلَيْهِ إِنْ شَاءَ – إِلَى دُعَاءِ الْعَاجِزِ الَّذِي لَا يَقْدِرُ عَلَى نَفْع وَلا ضُرِّ.

إنَّ دُعَاء غير الله نَكُوصُ عَلَى الْأَعْقَابِ، وَتَقَهْقُرُ إِلَى الْوَرَاء، والْأَصْلُ فِيه رُجُوعُ الْهْزيمة أو الْخَيْبَة وَالْعَجْزَ عَنِ السَّيْرِ الْمَحْمُودِ، ثُمَّ صَارَ يُطْلَقُ عَلَى كُل تَحَوَّل مَذْمُوم.

يُطْلَقُ عَلَى كُل تَحَوَّل مَذْمُوم.

"- التَّعْبِيرُ بِـ(نُرَدُّ) أَلْمُنِي لَلْمُجْهُولِ بِدَلَ التَّعْبِيرِ بِـ (نُرَدُّ) أَلْمُنِي لَلْمُجْهُولِ بِدَلَ التَّحَوُّلُ بِـ «نَرْتَدُ» أَوْ «نَرْجِعْ»، وَالنَّكْتَةُ فِيهِ أَنْ هَذَا التَّحَوُّلُ الْمُدْمُومَ لَيْسَ مِنْ شَانْهِ أَنْ يَقَعَ مِنْ عَاقَلِ؛ لأَنَّ الْعَلْمِ الْعَاقِلَ إِذَا وَصَلَ إِلَى مَرْتَبَة عَالَيَة مِنَ الْعَلْمِ وَالْكَمَالِ؛ فَإِذَا وَصَلَ إِلَى مَرْتَبَة عَالَيَة مِنَ الْعَلْمِ وَالْكَمَالِ؛ فَإِذَا وَصَلَ إِلَى مَرْتَبَة عَالَيَة مِنَ الْعَلْمِ وَالْكَمَالِ؛ فَإِذَا كَانَتْ النَّذِي هُوَ خَيْرٌ وَأَعْلَى، فَإِذَا كَانَتْ فَطَرَتَهُ وَعَقْلُهُ يَأْتِيانِ عَلَيْهِ هَذِهِ الرِّدَّة وَالنَّكُوصَ، فَطَرَتَهُ وَعَقْلُهُ يَأْتِيانِ عَلَيْهِ هَذِهِ الرِّدَّة وَالنَّكُوصَ، فَطَرَتَهُ وَعَقْلُهُ يَأْتِيانِ عَلَيْهِ هَذِهِ الرِّدَّة وَالنَّكُوصَ، فَكَيْفُ يُرِدُ وَهُو لَا يَرْتَدُهُ

كَانَتْ تَتَصُوِّرُهَا الْعَرَبُ، وَذلك قَوْلَهُ تَعَالَى:

اَنْفَامِ » (الزمر: ٣٧). • الْمُثَلُ الَّذِي يُصَوِّرُ الْمُرْتَدُّ في أَقْبَح حَالَة

(كَالَّذِي اسْتَهْوَتْهُ الشَّيَاطِينُ في الْأَرْضِ حَيْرَانَ لَهُ أَصْحَابٌ يَدْعُونَهُ إِلَى اَلْهُدَى ائْتَنَا) قَرَأَ حَمْزَةُ « اسْتَهْوَاهُ « بَالْفُ مُمَالَة، وَكَانُوا يَرْسُمُونَهَا يَاءً كَاصْلِهَا وَإِنْ تَتُنَّ طَرَفًا، وَرَسْمُهَا في الْمُصْحَفِ كَاصْلِهَا وَإِنْ تَتُنَّ طَرَفًا، وَرَسْمُهَا في الْمُصْحَفِ الْأَمَامَ هَكَذَا (اسْتَهْوَتْهُ) وَهُو يَحْتَمَلُ الْقَرَاءَتَيْنَ. وَقُوْدِيرُ التَّشْيَاطِينَ في وَقُودُ السَّيَاطُينَ في وَقُودُهُ الشَّيَاطِينُ في الْأَرْضِ، أَوْ مُشَبِّهِينَ بِالَّذِي اسْتَهْوَتْهُ الشَّيَاطِينُ في الْأَرْضِ، أَوْ مُشَبِّهِينَ بِالَّذِي اسْتَهْوَتْهُ الشَّيَاطِينُ في إِلَّخْ!. قَالَ أَهْلُ اللَّهِ الشَّيَاطِينُ ذي النَّذِي الشَّيَاطِينُ وَيَ إِلَّذِي السَّيَاطِينُ وَي الْمُؤَلِّةُ الشَّيَاطِينُ وَي الْمُقَادَةُ الشَّيَاطِينُ وَي إِلَيْ السَّيَاطِينُ وَي إِلَيْ السَّيَاطِينُ وَي السَّيَاطِينُ وَي اللَّهُ وَمَقَلُهُ الشَّيَاطِينُ وَي الْمُقَادِةُ الشَّيَاطِينُ وَي الْمُقَادَةُ الشَّيَاطِينُ وَي السَّيَاطِينُ وَي اللَّهُ وَاللَّهُ وَمَقَلِهُ اللَّهُ وَالْمَنْ وَهُ السَّيَاطِينُ وَي اللَّهُ وَاللَّهُ وَعَقْلُهُ وَقِيلَ: اسْتَهَامَتْهُ وَحَيْرَتْهُ. وَقِيلَ: السَّيَهَامَتْهُ وَحَيْرَتْهُ. وَقِيلَ: السَّيَامُ مُنْهُ وَيَاءُ لَالْمُلْكِامُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُولُونُهُ الْمُلْكِمُ اللَّهُ وَقَالُهُ وَاهُ وَعَقْلُهُ الْمُؤْلِينَا لَهُ هُواهُ اللَّهُ الْمُلْكِمُ اللَّهُ الْمُؤْلُةُ وَقُولَاءُ وَعَقْلُهُ الْمُثَيْنَا لَهُ هُواهُ اللَّهُ الْمُلْكِمُ اللَّهُ الْمُؤْلُودُ الْمُقْلَامُ اللَّهُ الْمُؤْلُودُ الْمُؤْلُودُ الْمُؤْلُونُ اللَّهُ الْمُؤْلُودُهُ السَّيَامُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُؤْلُودُ الْمُؤْلُودُ الْمُؤْلُونُ الْمُؤْلُودُ الْمُؤْلُولُ الْمُؤْلُودُ الْمُؤْلُولُ الْمُؤْلُولُودُ الْمُؤْلُودُ الْمُؤْلُولُ الْ

آ اليقين بأن هُدَى الله الذي أَنْزَلَ بِهِ آيَاتِه، وَآقَامَ عَلَيْهِ حُجَجَهُ وَبَيّنَاتِه – هُوَ الْهُدَى الْحُقُّ الْذِي لَا يَأْتِيهِ الْبَاطلُ مِنْ بَيْنِ يَدِيْهِ وَلَا مِنْ خَلْفِه، لَا مَا تَدْعُونَ إلَيْهِ مَنْ آهْوَائِكُمْ اتَّبَاعًا لَمَا أَلْفَيْتُمْ عَلَيْهِ آيَاعًا لَمَا أَلْفَيْتُمْ عَلَيْهِ آيَاءًا لَمَا أَلْفَيْتُمْ عَلَيْهِ آيَاءُكُمْ، وَهَذَا اللهُدَى الْمَعْقُولُ هُوَ الذي دُعينَا إلَيْه فَأَصْعُنَا، (وَأُمِرْنَا لِنُسَلِمَ لِللهِ فَأَطَعْنَا، (وَأُمِرْنَا لِنُسَلِمَ لَرَبَّ الْعَالَمِينَ فَأَمْلِمُنَا.

العلق هذه الآية بما بعدها وهي قوله تعالى: «وَأَنْ أَقِيمُوا الصَّلَاةَ وَاتَّقُوهُ» أَيْ: أَمْرْنَا بِأَنْ نُسْلِمَ لِرَبِّ الْعَالَمِينَ، وَبِأَنْ أَقِيمُوا الصلاةَ وَاتَّقُوهُ، أَيْ قَيلُ لِنَا بِالْاسْلامَ وَقَدَّرَ بَعْضُهُمْ: أُمْرْنَا بِالْاسْلامِ وَبِاقَامَةُ الصَّلاةَ وَالتَّقُومُ، وَإِقَامَةُ الصَّلاةَ الصَّلاةَ الْإِنْدُينَ شُرِعَتْ لأَجْلِه، وَهُوَ لَائِتُينَ نَها عَلَى الْوَجْه الَّذِي شُرِعَتْ لأَجْلِه، وَهُوَ كَوْنُهَا تَنْهَى عَنِ الْفَحْشَاء وَالنَّذِي شُرعَتْ لأَجْلِه، وَهُوَ كَوْنُهَا تَنْهَى عَنِ الْفَحْشَاء وَالنَّذِي الله أَكْبَرُ)، وَتُزَكِّي النَّفْسَ بِمُنَاجَاةِ الله وَذَكْره (ولَذَكُرُ الله أَكْبَرُ).

وُالتَّقُونَ: اتَّقَاءُ مَا يَتَرَّتُبُ عَلَى مُخَالِفَة دِينِ اللهِ وَشَرْعِهُ وَيَنَ اللهِ وَشَرْعِهُ وَتَنَكُّبِ سُنَنه في خَلْقِه مِنْ ضَرَرٍ وَفَسَادٍ، فَهَذَا أَوْسَعُ مَعْنَى مَنْ تَفْسِيرِهَا بِامْتِثَالِ الْأَمْرِ وَاجْتَنَابِ النَّهْي.

أم خُتمت هُذه الآية وهذا المثال بختام رائع في قوله تعالى: (وَهُوَ الَّذِي إلَيْهِ تُحْشَرُونَ) أَيْ: تُجْمَعُونَ وَتُسَاقُونَ إلَى لَقَاتُه يَوْمَ الْقَيَامَة دُونَ غَيْرِه، فَيُحَاسِبُكُمْ عَلَى أَعْمَالِكُمْ، وَيُجَازِيكُمْ عَلَى أَعْمَالِكُمْ، وَيُجَازِيكُمْ عَلَى أَعْمَالِكُمْ، وَيُجَازِيكُمْ عَلَى هَمَالِكُمْ، وَيُجَازِيكُمْ عَلَيْهَا. وَإِذَا كَانَ الْحَشْرُ إلَيْه وَحْدَهُ، وَالْجَزَاءُ بِيدِه وَحْدَهُ، وَالْجَزَاءُ بَيدِه وَحْدَهُ، وَالْجَزَاءُ بَيدِه وَحْدَهُ، وَالْجَزَاءُ بَيدِه وَحْدَهُ، وَالْجَزَاءُ أَلْ يُعْبَدَ غَيْرُهُ وَيُدْعَى، أَوْ بُرْجَى.

والفوائد مستفادة من تفسير المنار للشيخ محمد رشيد رضا رحمه الله (٧/ ٤٤٠ – ٤٤٠)، مع تصرف يسير، وآخر دعوانا أن الحمد لله رب العالمين.

## أحكام الصالاة صفة صلاة النبي صلى الله عليه وسلم قراءة القرآن بعد الفاتحة

الحمد لله وحده والصلاة والسلام على من لا نبي بعده، وبعد:

فما يزال الحديث متصلاً عن قراءة النبي صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ في النوافل؛ لنستخلص مما نكرناه الهدي العام لقراءته صلى الله عليه وسلم في الصلاة، ونكمل في هذا العدد بعض الأحكام العامة المستفادة من قراءة النبي صلى الله عليه وسلم في الصلاة بايلتها التفصيلية.

#### هل يجوز قراءة أكثر من سورة في الركعة الواحدة؟

- ذهب جمهور الفقهاء إلى جواز الجمع بين السّورتين في الرّكعة الواحدة.

وفرَق الصنابلة بين النافلة والفريضة في الجمع بين السور في الرّكعة الواحدة فقالوا: لا بأس أن يكون في النوافل لما ثبت في الرّوايات حيث إنها كانت في النافلة، كقيام الليل وغيره، واستحبّوا في الفريضة أن يقتصر على سورة بعد الفاتحة؛ لأن النبيّ صلى الله عليه وسلم – هكذا كان يصلي أكثر صلاته، وهي رواية عندهم، وأمّا الرُواية الأخرى فهي كمذهب المالكية وهي الكراهية «لأن النبيّ صلى الله عليه وسلم أمر معاذاً أن يقرأ بسورة في صلاته». ولقول عبد الله بن عمر برضي الله عنهما – عندما قال له رجل: إني قرأت المفصل في ركعة قال: إنّ الله تعالى لو شاء لأنزله جملةً واحدةً، ولكن فصله، لتُعطى كلّ سورة حظها من الرّكوع والسّجود. (الموسوعة الفقهية الكويتية مر ٢٩٠/٢٥).

والمفصل يبدأ من سورة ق أو الحجرات إلى الناس.

قلت: والأصح أن الأمر مُسْتُو في الفرض والنفل؛ لأن القاعدة أن ما ثبت في النّفل ثبت في الفرض، ولقد بوّب الإمام البخاري على جواز ذلك بقوله: باب الْجَمْع بَيْنَ السُّورَتَيْن في الرَّكْعَة وذكر حديث

## حمديطه

أنس معلقا مجزوماً به فقال: وَقَالَ عُبَيْدُ اللَّه عَنْ ثَابِت عَنْ أَنِس بْن مَالِك رَضِي اللَّهُ عَنْهُ كَانَ رَجُلَ منْ الْأَنْصَارِ يُؤَمُّهُمْ فَي مَسْجِدِ قَبَاءٍ، وَكَانَ كُلُمَا افْتَتُحَ سُورَةً يُقْرَأُ بِهَا لَهُمْ في الصَّلاَةُ ممَّا يَقْرَأُ بِهِ افْتَتَحَ بِ «قُلْ هُوَ اللَّهُ أَحَدُ» حَتَّى يَفْرُغُ مَنْهَا، ثُمَّ يَقْرَأُ سُورَةً أَخْرَى مَعَهَا، وَكَانَ يَصْنَعُ ذَلكَ فَى كُلُ رَكْعَة فَكَلَّمَهُ أَصْحَابُهُ فَقَالُو ا: إِنَّكَ تَفْتَتَحُ بِهَذِهُ السُّورَةِ، ثُمَّ لاَ تَرَى أَنَّهَا تُجْزِئُكَ حَتَّىَ تَقْرَأُ بِأَخْرَى؛ فَإِمَّا تَقْرَأُ بِهَا وَإِمَّا أَنْ تَدَعَهَا وَتَقْرَأُ بِأَخْرَى. فَقَالَ: مَا أَنَا بِتَارِكَهَا إِنْ أَحْبَيْتُمْ أَنْ أَوَّمُّكُمْ بِذَلِكَ فَعَلْتُ، وَإِنْ كَرِهْتُمْ تَرَكْتُكُمْ. وَكَانُوا يَرَوْنَ أَنَّهُ مَنْ أَفْضِلُهُمْ، وَكُرِهُوا أَنْ يَوْمُهُمْ غُنرُهُۥ فُلُمًّا ۖ أَتَاهُمْ النَّبِيُّ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ أَخْبَرُوهُ الْخُبَرَ. فَقَالَ: يَا قُلاَنُ مَا يَمْنَعُكَ أَنْ تَفْعَلَ مَا يَأْمُرُكَ بِهِ أَصْحَابُكَ، وَمَا يَحْملُكَ عَلَى لُزُومِ هَذِه السُّورَة في كُل رَكْعَة؟ فقال: إنى أحبُّهَا. فقال: حُبُّك إِيَّاهُا أَدْخَلُكُ الْجِنْةُ. قال الألباني في صفة صلاة ٱلنبي صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ صَ ١٠٤: وقد وصله الترمذي (١٤٨/٢)، والبيهقي (٦٠/٢ - ٦١) وقال الترمذي: "حسن صحيح غريب"، قلت: وهو على شرط مسلم.

الته النو

كانهم قالوا له افعل كذا وكذا. قوله: «ما يمنعك وما يحملك» سأله عن أمرين فأجابه بقوله: إني أحبها، وهو جواب عن الثاني مستلزم للأول بانضمام شيء أخر وهو إقامة السنة المعهودة في الصلاة، فالمانع مركب من المحبة والأمر المعهود، والحامل على الفعل المحبة وحدها، ودل تبشيره له بالجنة على الرضا بفعله. (فتح الباري).

قال ناصر الدين بن المنير: في هذا الحديث أن المقاصد تغير أحكام الفعل؛ لأن الرجل لو قال: إن الحامل له على إعادتها أنه لا يحفظ غيرها لأمكن أن يأمره بحفظ غيرها، لكنه اعتل بحبها فظهرت صحة قصده فصوّبه. قال: وفيه دليل على جواز تخصيص بعض القرآن بميل النفس إليه والاستكثار منه، ولا بعد ذلك هجرانًا لغيره،. (فتح الباري).

قلت: وإن كان النبي صلى الله عليه وسلم أقر هذا الفعل ليفيد الجواز، لكنها ليست سنة تلتزم وإنما هى فقط جائزة لمن فعلها.

ومما يدل علي صحة الجمع بين السورتين حديث ابن مسعود عن عمرو بن مرة أنه سمع أبا وائل يحدث أن رجلاً جاء إلى ابن مسعود فقال: إني قرأت المفصل الليلة كله في ركعة. فقال عبدالله هذا كهذ الشعر؟! فقال عبدالله: لقد عرفت النظائر التي كان رسول الله صلى الله عليه وسلم يقرن بينهن، قال: فذكر عشرين سورة من المفصل سورتين سورتين في كل ركعة. (متفق عليه).

وفي رواية الامام أبي داود ورد ذكر السور قال ابن مسعود: ( لَكَنُّ النَّبِيُّ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ كَانَ يَقْرَأُ النَّظَائِرَ السُّورَتَيْنُ في رَكْعَة النَّجْمَ وَالرَّحْمَنَ في النَّظَائِرَ السُّورَتَيْنُ في رَكْعَة، وَالطُّورَ وَالدَّارِيَاتِ في رَكْعَة، وَالطُّورَ وَالدَّارِيَاتِ في رَكْعَة، وَالطُّورَ وَالدَّارِيَاتِ في رَكْعَة، وَاللَّهُ وَسَأَلَ سَائِلً وَاللَّمْ وَعَسَ في وَالنَّارِعَاتِ في رَكْعَة، وَوَيْلُ لَلمُطَفَّفَيْنَ وَعَسَ في رَكْعَة، وَالدُّرْسَلَاتِ رَكْعَة، وَالدُّرْسَلَاتِ في رَكْعَة، وَعَمْ يَتَسَاعَلُونَ وَالدُّرْسَلَاتِ بيَوْمُ الْقَيَامَة في رَكْعَة، وَعَمْ يَتَسَاعَلُونَ وَالْمُرْسَلَاتِ بيَوْمُ القَّيْمَة في رَكْعَة، وَاللَّهُ عَلَيْ وَعَلَى اللَّهُ فَهِذَا تَالْيَفَ ابْنِ مَسْعُود رَحِمَهُ اللَّهُ قَفِذا بين السور.

قال الحافظ ابن حجر: فأما الجمع بين سورتين فظاهر من حديث ابن مسعود، ومن حديث أنس أيضًا، وهذا الحديث أول حديث موصول أورده في هذا الباب، فلهذا صدر الترجمة بما دل عليه، وفيه

وللحديث شاهد من حديث عائشة؛ قالت:كان رسول الله صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ يقرن بين السورتين من المفصل. (رواه أحمد (٢١٨/٦)، وأبو داود (٢٠٣/١)).

واستدلوا على ذلك أيضًا بما ثبت عن حذيفة رضي الله عنه قال: «إنّ النّبيّ صلى الله عليه وسلم – قرأ في ركعة سورة البقرة والنّساء وآل عمران» (رواه مسلم والنسائي).

وعلي ذلك فالراجح ما ذهب إليه الجمهور فيجوز للإنسان أن يجمع بين السورتين أو أكثر ولا يقتصر على سورة واحدة. (شنقيطي).

هل يجوزُ أن يقرأ الإنسانُ بالسُّورةِ في الرُّكعتينِ بمعنى أنْ يكرِّرها مرُتَينِ؟

ذُهَبَ الْجُمْهُورُ مِنَ الْحَنفيَّة وَالشَّافِعِيَّة وَالْحَنَابِلَة لَا مَنْ الْحُنَابِلَة إِلَى اَنْهُ لاَ بَأْسَ لِلْمُصَلَّى آنْ يُكَرِّرَ السُّورَة مِنَ الْقُرْانَ اللَّمَ وَاهَ مِنَ الْقُرْانَ اللَّمَ فَي الرَّكْعَة الأُولَى، وَصَرَّحَ الْحَنفيَّة بِأَنَّهُ إِذَا قَرَأَ الْمُصَلِّي سُورَةً وَاحَدةً فِي رَكْعَتَيْنِ فَالأُصَحُ الْدَاهُ لاَ يُنْبَغِي آنْ يَفْعَل، وَلَوْ فَعَل لاَ بَاْسَ بَه. (موسوعة).

وُقَالُ ابن قدامة من الحنابلة: وإن قرأ في ركعة سورة ثم أعادها في الثانية فلا بأس. (المغني ٥٧٢/١). وذهب المالكية إلى كراهية تكرار السورة، وقال بعضهم: هو خلاف الأولى. فقد قال ابن عمر رضي الله عنهما – « لكل سورة حظها من الركوع والسجود. ( موسوعة فقه العبادات جمع وإعداد على بن نايف الشحود).

واستدل الجمهور بحديث معاذ بن عبد الله الجهني أن رجلًا من جهينة أخبره أنه سمع البي صلى الله عليه وسلم يقرأ في الصبح إذا زلزلت الأرض في الركعتين كلتيهما، فلا أدري أنسي رسول الله صلى الله عليه وسلم أم قرأ ذلك عمدًا. (أبو داود والبيهقي بسند صحيح). قوله (أم قرأ ذلك عمداً) تردد الصحابي في إعادة النبي صلى الله عليه وآله وسلم لقراءة نفس السورة في الركعتين.

قلت: وجه الدلالة من الحديث تكرار النبي صلى الله عليه وسلم قراءة سورة الزلزلة في الركعتين. قال الشنقيطي: فأخذ العلماء منه دليلاً على مسألتين: المسألة الأولى: جواز تكرار السورة في الركعتين. (شرح الزاد).

وللحديث بقية إن شاء الله .

# من نور كتاب الله احذر أن تتكلم في الدين بغير علم

قال تعالى: « وَمِنَ النَّاسِ مَن يُجَدِلُ فِي اللهِ يِغَيْرِ عِلْمِ وَلَا هُدَّى وَلَا كِنْتِ مُنْيِرِ ﴿ ثَانِيَ عِطْفِهِ لِيُضِلَّ عَن سَبِيلِ اللَّهُ لَهُ، فِي الدُّنْبَا خِزْيُّ وَنُفِيفُهُ، يَوْمَ الْقِينَمَةِ عَذَابَ ٱلْمَرِيقِ»

[الحج: ٨- ٩].

# عَنْ ابْنِ عَدَّاسٍ قَالَ: حَاءَ أَعْرَابِيِّ إِلَي عَنْ ابْنِ عَدَّاسٍ قَالَ: رَسُولُ اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَمُ فَقَالَ: رَسُولُ اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَمُ فَقَالَ: بِمَ أَعْرِفُ أَنَّكَ نَبِيٍّ قَالَ: إِنْ ذَعُوْتُ هَذَا بِمَ أَعْرِفُ أَنَّكَ نَبِيٍّ قَالَ: إِنْ ذَعُوْتُ هَذَا بِمُولُ عَلَيْهِ أَنْفَيْهِدُ أَنِي رَسُولُ وَلَا عَلَيْهِ مَلَى اللَّهُ عَلَيْهِ اللَّهِ عَلَيْهِ اللَّهُ عَلَيْهِ اللَّهُ عَلَيْهِ اللَّهِ عَلَيْهِ اللَّهُ عَلَيْهِ اللَّهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ اللَّهُ عَلَيْهِ عَلَيْهِ اللَّهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ اللَّهِ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَل

الله: فَدَعَاهُ رَسُولُ اللهِ صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ اللهِ عَلَيْهِ اللهِ عَلَيْهِ اللهِ عَلَيْهِ اللهِ عَلَيْه الله: فَدَعَاهُ رَسُولُ اللهِ صَلَّى النَّفْلَةَ حَتَّى سَقَطَّ وَسَلَّم، فَجَعَلَ يَنْزَلُ مِنْ اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَم، ثُمَّ إلَى النَّبِيِّ صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَم، ثُمَّ قَال: ارْجَعْ فَعَاد. فَأَسْلَمَ الْإَعْرَائِيُّ. [سَنَّى الترمذي ٣٦٢٨ وصححه الإلياني].

# واحة التوحيد

# من دعاله صلى الله عليه وسلم

عن أنس قال: كان رَسُولُ اللَّهُ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ يُكْثُرُ أَنْ يَقُولُ: يَا مُقَلِّبَ الْقُلُوبِ ثَبَّتْ قَلْبِي عَلَى دينك. فَقُلْتُ: يَا رَسُولَ اللَّهِ آمَنَا بِكَ وَبِمَا حِثْتَ بِهِ، فَهَلْ تَخَافُ عَلَيْنَا؟ قَالَ: تَعَمْ، إِنَّ الْقُلُوبِ بَيْنَ أُصْبُعَيْنَ مِنْ آصابِعِ الله يُقَلِّبُهَا كَيْف يَشَاءُ. [سَنَى الترمذي

# من معانى الأحاديث

(كان رسول الله يتفاءل ولا يتطير) [رواه أحمد وصححه الألباني].

قال الأزهري: الفال فيماً يحسن ويسوء، والطيرة لا تكون إلا فيما يسوء، وإنما كان كذلك لأن في الرجاء للخير حُسْنَ ظنّ بالله، والطيرة سوء ظن به، والفال أن يكون الإنسان مريضًا ويسمع أخر يقول: يا سالم. [غريب الحديث، لابن الجوزي ٢/ ١٧٣].

# أحاديث باطلة لها أثار سينة

الا تغفلوا عن أول جمعة من رجب؛ فأنها ليلة تسميها الملائكة الرغائب. قال العجلوني: من الاحاديث الموضوعة. وقال الحافظ ابن حجر: لم يرد في فضل شهر رجب، ولا في صيام شيء منه معين، ولا في صيام ليلة مخصوصة فيه حديث صحيح يصلح للحجة. وانظر: تبين العجب (ص٣٣)].

المختار ان فؤمن بما وعدل القول في هذه السوى، وبالدفية والتجلي منها بنقل المعقدة والتجلي والمنه بنقل المقات والتجلي والله بنقل الثقات والتجلي، والله على التولي والمنه يعجب والتعلق المناقلة والتعلق المناقلة والتعلق المناقلة والتعلق المناقلة والتعلق التعلق التعلق التعلق التعلق التعلق التعلق التناقل التن

العدد ١١٥ السنة الثالثة والأربعون

31

Upload by: altawhedmag.com





# أثرالسياق

# تأثير قرائن السياق على الأحكام الفقهية

الحمد لله والصلاة والسلام على رسول الله، وبعد:

فلا يزال كلامنا متصلاً حول الطرق المعينة والخطوات المتبعة التي تُتُخذ لدفع التعارض الظاهري بين النصوص، وقد ذكرنا خطوتين من خطوات دفع التعارض:

الخطوة الأولى: الجمع بين الأدلة ما أمكننا ذلك، فالعمل بالدليلين خبر من إسقاط أحدهما.

الخطوة الثانية: إذا لم نستطع الجمع، ننتقل إلى النسخ، مع الأخذ في الاعتبار أن الأصل هو عدم النسخ، وأن دعوى النسخ تحتاج إلى دليل.

وبدانا البحث في الخطوة الثالثة من خطوات دفع التعارض، ألا وهي الترجيح، فذكرنا أن الترجيح هو تقوية أحد الدليلين على الآخر، ولا يكون إلا مع وجود التعارض، ولا يُصار إليه إلا بعد عدم التمكن من الجمع بين الأدلة.

وأن محل الترجيح هو في الأدلة الظنية، وتكلمنا عن الدليل الظني والقطعي.

الترجيح إما أنَّ يكون بين دليلين نقليين، أو بين عقليين، أو بين نقلى وعقلى.

فإن كان الترجيح بين نقليين فيكون ذلك من أربعة أوحه:

الأول: منها ما يتعلق بالسند.

الثاني: بالمتن.

الثالث: بأمر خارجي.

الرابع: الترجيح باعتبار المدلول.

وإن كان الترجيح بين عقليين فيكون من ثلاثة أوجه:

الأول: منها ما يعود إلى الأصل.

الثاني: إلى الفرع. الثالث: إلى أمر خارج.

وإن كان الترجيح بين نقلي وعقلي فيكون ذلك

متولي البراجيلي

بالنظر إلى الظن الأقوى بحسب ما يقع للناظر معالم أصول الفقه للجيزاني ٢٦٤/١ معالم أصول الفقه للجيزاني ٢٦٤/١

وحوه الترجيح:

الترجيح له طرق متعددة، قال الزركشي (ت ٩٤هـ): « واعلم أن التراجيح كثيرة، ومناطها: ما كان إفادته للظن أكثر فهو الأرجح، وقد تتعارض هذه المرجحات، كما في كثرة الرواة، وقوة العدالة وغيره، فيعتمد المجتهد في ذلك على ما غلب على ظنه» (الدحر المحيط ١٩٥٦).

وقد ذكر الحازمي (ت ٥٨٤ه هـ) في مقدمة كتاب «
الاعتبار في الناسخ والمنسوخ من الآثار «أن وجوه
الترجيح عددها خمسون وجهًا ( الاعتبار صه ).
وكذلك ذكر هذا العدد ابن الصلاح ( ت ٣٤٣هـ) في
مقدمته (انظر صد ٢٨٦، ٣٩١)، وأوصلها الحافظ
العراقي ( ت ٢٠٨هـ) إلى أكثر من مائة وجه، ثم
ذكرها وجهًا وجها حتى عدَّ مائة وعشرة أوجه.
(انظر التقييد والإيضاح صد٣٨، ٣٨٩)، وسنكتفي
على ذكر بعض هذه الأوجه، مع ذكر أمثلة توضيحية

طرق الترجيح بين الأدلة النقلية:

وله أربعة أوجه كما سبق ذكره. أولاً: الترجيح من جهة السند:

وله طرق منها: كثرة الرواة:

فإذا تعارض خبران ولم نستطع الجمع بينهما، رجحنا الخبر الذي رواته أكثر على الخبر الذي رواته أقل، وهذا ليس على إطلاقه، بل بضوابط قبول ورد الرواة. وذكر القاسمي (ت ١٣٣٢هـ) «أن

التوكيي العدد ٥١١ السنة الثالثة والأربعون



الترجيح بكثرة الرواة، هو ما ذهب إليه الجمهور. قال ابن دقيق العيد: هذا المرجح من أقوى المرجحات. وقال الكرخى: إنهما سواء. ولو تعارضت الكثرة من جانب والعدالة من جانب آخر، ففيه قولان: ترجيح الكثرة، وترجيح العدالة، فإنه رُبَّ عدل يعدل ألف رجل في الثقة، كما قيل: إن شعبة بن الحجاج كان يعدل مائتين، وقد كان الصحابة يقدمون رواية الصديق رضي الله عنه على رواية غيره. (قواعد التحديث للقاسمي ص٣١٣).

مثال

عن أبى هريرة رضي الله عنه عن النبي صلى الله عليه وسلم قال: إذا سمعتم الإقامة، فامشوا إلى الصلاة وعليكم بالسكينة والوقار، ولا تسرعوا، فما أدركتم فصلوا، وما فاتكم فاتموا. (البخاري ح٣٦٦، ومسلم ح ٢٠٢) فقد وردت بعض روايات الحديث وفيها لفظة « فاقضوا « بدلاً من «فاتموا»

فمن العلماء من رجَّح رواية « فأتموا « بكثرة الرواة؛ قال ابن الملقن ( ت ٤٠٨ هـ ): وذكر البيهقي اختلاف الرواية، في فأتموا، و «فاقضوا « ثم قال: والذين قالوا «فأتموا »: أكثر وأحفظ وألزم لأبي هريرة، فهو أولى، وروى بإسناده إلى مسلم بن الحجاج قال: لا أعلم روى هذه اللفظة عن الزهري غير ابن عيينة «واقضوا ما فاتكم».

قال أبو داود: قال يونس والزبيدي وابن أبي ذئب وإبراهيم بن سعد ومعمر وشع<mark>يب</mark> عن الزهري «وما فاتكم فأتموا».

وقال ابن عيينة عن الزهري وحده: «فاقضوا «، وقال محمد بن عمرو، عن أبي سلمة عن أبي هريرة وجعفر بن ربيعة عن الأعرج عن أبي هريرة رضي الله عنه « فأتموا «، وابن مسعود وأبو قتادة وأنس . رضي الله عنهم . عن النبي صلى الله عليه وسلم: «فأتموا « (البدر المنير ٤٠٥/٤ . ٤٠٦).

وأشار الحافظ ابن حجر (ت ٨٥٢ هـ) إلى إسناد الحديث، ثم قال: والحاصل أن أكثر الروايات ورد بلفظ (فاتموا)، وأقلها بلفظ (فاقضوا)، وإنما تظهر فائدة ذلك إذا جعلنا بين الإتمام والقضاء مغايرة،

ثم رجح الجمع بدلاً من الترجيح، فقال: لكن إذا كان مخرج الحديث واحدًا واختلف في لفظة منه، وأمكن رد الاختلاف إلى معنى واحد، كان أولى، وهنا كذلك؛ لأن القضاء وإن كان يطلق على الفائت غالبًا، لكن يطلق على الأداء أيضًا..» ( فتح الباري / ١١٩).

وإلى الجمع أيضًا قال ابن الملقن فقال: والقضاء في عرف الشرع هو الإتمام، فلا فرق إذاً بينهما، قال الله تعالى: (فإذا قضيتم مناسككم)، و(فإذا قضيتم الصلاة) ( البدر المنير ٤/ ٤٠٦)

[فائدة: وطرق الترجيح من جهة السند كثيرة؛ أذكر منها من باب تمام الفائدة . دون تفصيل . لأن الأمر بطول:

- ١- ترجيح رواية الكبير على رواية الصغير.
- 🔫 ترجيح رواية الفقيه على مَن ليس كذلك.
  - ٣- ترجيح رواية الأوثق.
  - ¿ ترجيح رواية الأحفظ.
- قرجيح رواية الخلفاء الأربعة أو أحد منهم.
  - 🥕 ترجيح رواية صاحب الواقعة.
    - ٧-الترجيح بكثرة المخالطة.
- ٨- ترجيح رواية من ذكر سبب الحديث على من لم يذكر سببه.
  - ترجيح أحاديث الصحيحين على غيرهما.
- ١٠ ترجيح رواية من تأخر إسلامه (انظر قواعد التحديث للقاسمي صه ٣١٣، ٣١٤)].

ثانياً: الترجيح من جهة المتن:

وله طرق منها:

١- ترجيح النص على الظاهر:

النص (المقصود هنا المعنى الإصطلاحي الأصولي، وليس معنى النص أي الدليل من القرآن والسنة): هو كل لفظ دل على الحكم بصريحه، على وجه لا احتمال فيه، مثل قوله تعالى: ﴿ وَلا نَقْرُواْ الزَّقَ انَّهُۥ كَانَ وَحَمَّلَهُ وَسَاءً سَيِلاً ﴿ أَنَّ وَلَا نَقْرُواْ الزَّقَ النَّهُ كَانَ وَحَمَّا النَّهُ وَسَاءً سَيِلاً ﴿ أَنَّ وَلَا نَقْبُواْ النَّفْسُ الَّتَي حَمَّ اللَّهُ إِلَّا الْمَعْنَى انه لا يحتمل إلا معنى واحداً فقط) والظاهر: هو كل لفظ احتمل أمرين، أحدهما أظهر من الأخر، كالأمر والنهي، وغيرهما من أنواع

الخطاب الموضوعة للمعانى المخصوصة المحتملة لغيرها. (انظر الفقيه والمتفقه للخطيب البغدادي ت ٣٤٦٣ ١/ ٢٣٢، والمعونة في الجدل للشيرازي ت ٢٧٦هـ، صـ٧٧، وأصول الفقه للشيرازي صـ٤٨).

قلت: كدلالة الأمر على معان متعددة، منها: الوحوب، الاستحباب، الإرشاد... فدلالة الأمر المطلق على الوجوب هي الظاهرة، مع احتمال غيره إذا جاء الدليل الصارف عن الوجوب إلى غيره. وقد يعرفون الظاهر بما كانت دلالته على المعنى ظنية لا قطعية؛ تفريقا بينه وبين النص (أصول الفقه الذي لا يسع الفقيه جهله صدا ٣٩)، (وقد سبق في المقال السابق تعريف القطعى والظني، مع ملاحظة أن التفرقة بين النص والظاهر لم يذكرها الإمام الشافعي في الرسالة كأول كتاب في أصول الفقه، لذا كان النص عنده هو الظاهر، والظاهر هو النص بلا تفرقة، لكن الأصوليين من بعده فرّقوا بينهما، كما ذكرنا).

قال الله تعالى:« والوالدات يرضعن أولادهن حولين كاملين لمن أراد أن يتم الرضاعة» فالآية نص في أن مدة الرضاعة حولان. وقوله تعالى: «وحمله وفصاله ثلاثون شهرًا» فالآية هذا ليست نصا (بالمعنى الاصطلاحي) في تحديد مدة الرضاعة، فهي تحتمل هذا وقد لا تحتمله، وهذا ما يسمى بالظاهر. فعند التعارض فإننا نقدم الآية الأولى؛ لأنها نص في مدة الرضاعة، بينما الآية الثانية لم تقتصر على بيان مدة الرضاعة فقط، بل أضيف إليها مدة الحمل.

٢- ترجيح الظاهر على المؤول: الظاهر سيق تعريفه.

أما التأويل: فهو حمل معنى ظاهر للفظ على معنى محتمل مرجوح (شرح الكوكب المنير لابن النجار ت YVPQ, 7/153).

معنى التعريف:

صرف اللفظ عن الاحتمال الراجح إلى الاحتمال المرجوح، وهذا لا يكون إلا بدليل يقتضى الصرف من المعنى الراجح إلى المعنى المرجوح، وإلا فالأصل عدم التأويل.

مثال: عن أبي موسى رضى الله عنه عن النبي صلى الله عليه وسلم قال: «لا نكاح إلا بولي» (صحيح سنن أبى داود ح ١٨١٨)، فظاهر الحديث أن الولى شرط لصحة النكاح، والأصل في الكلام هو الحمل على الحقيقة، وبالتالي يُحمل النفي في الحديث على إنفى الصحة، ولا يُصرف عنها إلا بدليل، فالنكاح

بدون ولى باطل وغير صحيح؛ يقول (الخطابي ت ٣٨٨هـ): وقد تأوله بعضهم (أي: الحديث) على نفي الفضيلة والكمال، وهذا تأويل فاسد..

والنفى في المعاملات يوجب الفساد؛ لأنه ليس لها إلا جهة واحدة، وليس كالعبادات والقرّب التي لها جهتان، من جواز ناقص وكامل. ( تراحع)

وكذلك تأويل من زعم أنها ولية نفسها، وتأول معنى الحديث على أنها إذا عقدت على نفسها فقد حصل نكاحها بولى، وذلك أن الولى هو الذي يلى على غيره، ولو جاز هذا في الولاية، لجاز مثله في الشبهادة فتكون هي الشاهدة على نفسها، فلما كان في الشاهد فاسداً، كان في الولى مثله. (معالم السنن ١٩٨/٣).

# ٣- ترجيح المنطوق على المفهوم:

المنطوق: هو المعنى المستفاد من اللفظ من حيث النطق به. والمفهوم: هو المعنى المستفاد من حيث السكوت اللازم للفظ؛ كقوله تعالى: «إن الذين يأكلون أموال اليتامي ظلما إنما يأكلون في بطونهم نارا وسيصلون سعيرا» ( النساء ١٠ )، فدلالة المنطوق: حرمة أكل أموال اليتامي. ودلالة المفهوم: تحريم إحراقها وإغراقها، وكل صور إتلافها، وهذا هو المسكوت عنه في الآية، لكن استفدناه واستنبطناه من نص الآبة.

والحاصل أن الألفاظ قوالب للمعانى المستفادة منها، فتارة تستفاد منها من جهة النطق تصريحا، وتارة من جهته تلويحا، فالأول: المنطوق، والثاني: المفهوم. ( انظر شرح الكوكب المنير لابن النجار ٤٧٣/٣، وإرشاد الفحول للشوكاني ت ١٢٥٠هـ، 1/17).

مثال: حديث أبي سعيد الخدري رضى الله عنه قال: قيل يا رسول الله: أنتوضأ من بدر بضاعة؟ وهي بئر يُطرح فيها الحيّض ولحم الكلاب والنتن؟ فقال رسول الله صلى الله عليه وسلم: «الماء طهور لا ينجَسه شيء» (صحيح سنن الترمذي ح ٦٦).

وحديث ابن عمر رضى الله عنهما قال سمعت رسول الله صلى الله عليه وسلم سُئل عن الماء يكون بالفلاة (الصحراء) من الأرض وما ينوبه من الدواب والسباع؛ فقال رسول الله صلى الله عليه وسلم: «إذا بلغ الماء قلتين لم ينجسه شيء» (صحيح سنن ابن ماجه ح ۱۷٥).

# فوائد:

القلتين ضعفه جماعة من أهل العلم

وصححه جماعة، قال الحافظ أبو الفضل العراقي في أماليه: قد صحح هذا الحديث الجم الغفير من أئمة الحفاظ: الشافعي وأبو عبيد وأحمد وإسحاق ويحيى بن معين، وابن خزيمة والطحاوي، وابن حبان والدارقطني، وابن منده والحاكم والخطابي والبيهقي، وابن حزم وأخرون... وقال الحافظ في فتح الباري: رواته ثقات وصححه جماعة من أهل العلم. (انظر تحقيق تحفة الأحوذي للمباركفوري ت 7071a 1/.11 - 111).

٢- ورد في بعض الروايات: من قلال هجر، وقد قدر العلماء القلتين بخمس قرب (انظر معالم السنن ١/ ٣٥). لكن هذه الرواية أشار ابن عدى إلى أنها لم ترد مرفوعة إلا من طريق المغيرة بن سقلاب، وقال: لا يُتابع على عامة حديثه. وقال الحافظ في التلخيص: وهو منكر الحديث، ثم ذكر أن الحديث غير صحيح - يعنى بهذه الزيادة (انظر إرواء الغليل للألباني ت ۱٤۲٠هـ، ١/١٠)].

فعندنا حالتان: الحالة الأولى: إذا وُجِدُ ماء كثير أصابته نجاسة ولم تغيره فهو طهور وفق الحديثين؛ فالحديث الأول: منطوقه أن الماء طهور لا ينجسه شيء. والحديث الثاني: إذا زاد الماء عن قلتين لا يتنجس.

الحالة الثانية: إذا كان الماء دون قلتين وأصابته نحاسة - ولم تغير وصفا من أوصافه الثلاثة: اللون، الطعم، الرائحة، فأيهما نقدم؟ عندنا الآن منطوق ومفهوم، المنطوق: الماء طهور لا ينجسه شيء. والمفهوم: أن الماء الأقل من قلتين يتنجس.

فنرحح هنا العمل بالمنطوق، وهو أن الماء طهور لا ينجسه شيء، رغم أنه أقل من قلتين، ولأن الماء إذا تغير بالنجاسة، فهو نجس بإجماع أهل العلم (قال ابن المنذر: أجمع العلماء على أن الماء القليل والكثير إذا وقعت فيه نجاسة فغيرت له طعمًا أولونا أو ريحًا فهو نجس. (سبل السلام للصنعاني ت YALLO, 1/07).

# [فائدة: دلالة المفهوم تنقسم إلى قسمين:

١- مفهوم الموافقة، وهو ما كان حكم المسكوت عنه موافقا لحكم المنطوق، مثال ذلك قوله تعالى عن الوالدين: «ولا تقل لهما أف» فالمنطوق تحريم التأفيف لهما، ومفهوم الموافقة - الذي لم يأت في الآية - وهو المسكوت عنه: تحريم ضرب الوالدين ونحوه من الأذي.

٧- مفهوم المخالفة: وهو ما كان حكم المسكوت عنه مخالفاً لحكم المنطوق به، كما في قوله تعالى: «وطعام الذين أوتوا الكتاب حل لكم» فمفهوم المخالفة: هو أن طعام غير الذين أوتوا الكتاب ليس بحل (انظر الإحكام للأمدى ت ٦٣١هـ، ٢٥٧/٢، فتاوى نور على الدرب لابن عثيمين ت ١٤٢١هـ، ٢/٦)].

# ٤- ترجيح المثبت على النافي:

والمثبت هو من أثبت قولا أو فعلا أو راويا أو غير ذلك في الحديث، بينما النافي ينفيه. فعند التعارض وعدم التمكن من الجمع، فإنه ترجح رواية المثبت؛ لأن معه زيادة علم.

فمتى اجتمع خبر ناف وخبر مُثبت، كان المثبت أولى من النافي (انظر الفصول في الأصول أبو بكر الرازي ت٣٧٠هـ، ٣/ ١٧٢، واللمع في أصول الفقه للشيرازي ت ٤٧٦هـ، ١/٨٥، والمعونة في الجدل للشيرازي صـ١٢٤، وروضة الناظر لابن قدامة ت٠٢٦ هـ، ١/٨٥٣، ٢٦٠).

مثال: هل هذا المثال صحيح؟

حديث أم المؤمنين عائشة رضى الله عنها قالت: (من حدثكم أن النبي صلى الله عليه وسلم كان يبول قائما فلا تصدقوه، ما كان يبول إلا قاعدا). (صحیح سنن الترمذي ح ۱۲)، وحدیث حذیفة رضى الله عنه: أن النبي صلى الله عليه وسلم أتى سياطة (أرض رخوة تلقى فيها المخلفات) قوم، فيال عليها قائما، فأتيته بوضوء، فذهبت لأتاخر عنه، فدعاني حتى كنت عند عقبيه، فتوضأ ومسح على خفيه (صحيح سنن الترمذي ح ١٣)، فأم المؤمنين رضى الله عنها نفت لأنها لم تر النبي صلى الله عليه وسلم يبول قائمًا قط في البيوت، وأثبت حذيفة رضى الله عنها أن النبي صلى الله عليه وسلم بال قائما، فهو معه زيادة علم، واطلع على ما لم تطلع عليه أم المؤمنين عائشة رضى الله عنها. والمثبت كما هو مقرر معه زيادة علم. [من العلماء من قال بنسخ حديث عائشة رضى الله عنها بحديث حذيفة، ومنهم مَن حمع من الحديثين بأن الغالب أن النبي صلى الله عليه وسلم كان يبول قاعدا، مع جواز البول قائما إذا احتاج إلى ذلك وأمن رشاش البول، وهذا هو الأرجح، والله أعلم] (انظر تأويل مختلف الحديث لابن قتيبة ت ٢٧٦هـ، صـ١٥٢، ١٥٣ وتحفة الأحوذي ت١٣٥٣هـ ١٥٧/١٥-٥٩).

> وللحديث بقية إن شاء الله، والحمد لله رب العالمين.

# من أنواع التربية الواجبة



# الهدي القرآني في

لا شك أن التربية القرآنية هي أعلى تربية وأرقاها، وقد ظهرت بركة هذه التربية في الحِيل الأول الذي نزل عليه القرآن منجِماً، يغرس فيهم أصول العقائد، ويعمق فيهم المعاني الإيمانية الشريفة، ويثبتهم على الإيمان، وكان الصحابة رضي الله عنهم يتلقون الآيات القرآنية بالإيمان والتصديق، ويصدرون عنها بالعمل والاستجابة والطاعة، فترقى بهم القرآن إلى أعلى درجات اليقين والصدق، والإخلاص والبذل، والتضحية والثبات، وظهرت فيهم المواقف الإيمانية والأحوال الشريفة التي تصدق ما في قلوبهم من إيمان وتصديق بالقرآن.

> وكان النبى صلى الله عليه وسلم أمام الصحابة رضى الله عنهم قرآناً يمشى على الأرض، فقد سئلت عائشة رضى الله عنها عن خلق رسول الله صلى الله عليه وسلم فقالت: «كان خُلقه القرآن» [صحیح مسلم ۷٤٦].

# وهذه أمثلة للتربية القرآنية:

القرآن يُربى في قلوب الناس عقيدة التوحيد: قال الأستاذ / محمد شديد: « وقد كانت البشرية قبل القرآن متردية في حمأة الوثنية والشرك، بين عبادة أصنام بشتى الصور والأشكال، وبين دعوى البنوة لله تعالى التي كانت عند العرب في صورة بنوة الملائكة لله، وعند مشركي اليهود في صورة بنوة عزير لله، وعند مشركي النصاري في صورة بنوة عيسى لله، فجاء بها القرآن ناصعة واضحة



جلية ليس فيها لبس ولا غموض، ولا تجنح إلى الأحاجي والألغاز، ولا تصطدم بمنطق أو تفكير، ولا تُحير العقول والأفهام، ولم يلجأ القرآن -قط - في إقامة الدليل عليها إلى أقضية المنطق الجافة، ولا إلى الإقناع الذهني المحرد، إنما حاء بالأدلة السهلة الواضحة، التي تخاطب العقل والقلب، وتثير التفكير والوجدان، قوية ناصعة لا تدع سبيلا إلى جدل ولا مراء، فقرر الحقيقة أولا: « قُلْ هُو اللهُ أحدُ (١) اللهُ الصَّادُ (١) لَهُ

كِلِدُ وَلَمْ يُولَدُ أَنَّ وَلَمْ يَكُن لَّهُ كُفُوا أَحَدُّ » (الإخلاص: ١-٤).

ثُمْ اقامِ الدليل: «مَا اتَّخَذَ اللَّهُ مِنْ وَلَدِ وَمَا كَانَ مَعُهُ مِنْ إِلَ□هِ إِذَا لَذَهَبَ كُلُّ إِلَ□هِ بِمَا خُلَقَ وَلَعَلَا بَعْضُهُمْ عَلَى ۖ يِعْضٍ ﴾ [المؤمنون: إز - ٢٢].

وقال تعالى: « أَمِ أَعَدُواْ ءَالَهَةُ مِنْ ٱلْأَرْضِ هُمْ يُنشِرُونَ فِي الْمُرْشِ لِيَسْرُونَ اللهِ مِي الْمُرْشِ وَ اللهِ اللهِ اللهُ لَنْسَدَنَا فَشَبْحَنَ اللهِ مِي الْمُرْشِ

عَمَّا يَضِغُونَ »(الأنبياء: ٢١-٢٢).

وفي موطن الرد على مشركي النصارى الذين اختلط عليهم الأمر من قبل ولادة عيسى، ذكر القرآن قصة مولده، ثم أبان أنه إذا كان وُلد بغير أب فقد خُلق آدم من تراب بغير أب ولا أم: «إِنَّ مَثْلُ عِسَىٰ عِندَ اللَّهِ كَمْسُلِ عَادَمٌ عَلْمَكُهُ مِن تُرَابٍ ثُمَّ قَالَ لَهُ لَيْ مَثْلُ عِبْدُ أَلَّهُ مَا لَهُ اللهُ لَهُ لَهُ مَثْلُ عَبْدُ اللهِ عَمران: ٥٩).

ثم وجّه إلى عدم المماراة والجدل، وسلك في سبيل الإقناع أسلوباً يستثير عوامل الخير، ويخاطب كوامن الإيمان في النفس.

قال تعالى: «فَمَنَّ حَلَقِكَ فِيهِ مِنْ بَعْدِ مَا جَآءَكَ مِنَ ٱلْمِلْمِ فَقُلْ ثَنَالُوا نَدْعُ أَبْنَآءَنَا وَإَبْنَاءَكُمْ وَنِسَاءَنَا وَنِسَاءَكُمْ وأَنفُسَنَا وأَنفُسَكُمْ ثُمَّ نَبْتَهِلْ فَنَجْعَل لَعْنَتَ اللّهِ عَلَى ٱلْكَندِينَ ﴾ (ال عمران: 11).

القرآن يُربي في قلوب العباد ملكة المراقبة والتقوي:

قَالَ تَعَالَى: «وَعِندَهُ مَفَاتِحُ ٱلْفَيْتِ لَا يَعْلَمُهَا إِلَّا هُوَ وَيَمْكُ مَا فِ ٱلْبَرَ وَٱلْبَحْ وَمَا تَسْقُطُ مِن وَرَقَهُ إِلَّا يَعْلَمُهَا وَلاَحَتَّةً فِي ظُلْمَنَتِ ٱلْأَرْضِ وَلاَ رَطْبٍ وَلاَ بَابِسِ إِلَّا فِي كِنْبٍ شُيْنِ» (الانعام: ٥٩).

وَقَالَ تَعَارِكُ وَتَعَالَى: « اللهُ يَعَلَمُ مَا غَمِلُ كُلُّ أَنْنَ وَمَا تَعْمِلُ كُلُّ أَنْنَ وَمَا تَغِيلُ كُلُّ أَنْنَ وَمَا تَغِيلُ الْأَرْكَامُ وَمَا تَزْدَاذُ وَكُلُّ شَيْءٍ عِنَدَهُ بِعِقْدَارٍ (أَنَّ عَنَا أَلْفَعَالِ (أَنَّ سَوَاةً مَنْ أَلْمَ مَنْ أَلَمَ اللّهِ مَنْ أَلَمَ اللّهُ وَمَن جَهَرَ بِهِ. وَمَنْ هُو مُسْتَخْفِ

مِالَيْسُلِ وَسَارِتُ بِالنَّهَارِ» (الرعد: ٨-١٠).
وقال سعيحانه: « وَمَا تَكُونُ فِي شَأْنِ وَمَا نَتْلُوا مِنْهُ مِن قُرْءَانِ
وَلَا تَعْمَلُونَ مِنْ عَمَلِ إِلَّا حَثْنًا عَلَيْكُو شُهُوكًا إِذَ تُفِيضُونَ
فِيهُ وَمَا يَعَرُّبُ عَن زَوْكَ مِن مِتْقَالِ ذَرَّةٍ فِ الْأَرْضِ وَلَا فِي
السَّمَاءِ وَلَا أَصْغَرَ مِن ذَلِكَ وَلَا أَكْبَرُ إِلَّا فِي كِنَبِ مَبِينٍ »
السَّمَاءِ وَلَا أَصْغَرَ مِن ذَلِكَ وَلَا أَكْبَرُ إِلَّا فِي كِنَبِ مَبِينٍ »

فمهما استشعر قلب العبد اطلاع الله عز وجل عليه، ومراقبته لأقواله وأفعاله؛ فإن هذا من أقوى الدواعي له على التقوى والمراقبة، والمعية معيتان: معية سمع وبصر وقدرة وإحاطة، وهي معية لله عز وجل للخلق كلهم، ومعية خاصة بأوليائه، وهي معية التأبيد والنصرة، والتسديد كما قال تعالى: «إِنَّ اللهُ مُع النِّينُ أَنَّعُوا وَالنِّينَ هُم مُ مُعْسِئُونَ

(النحل: ۱۲۸). وقوله تعالى لهارون وموسى: إِنَّنِي مَعَّكُمَا أَسَّمَعُ وَأَرْكُ » (طه: ٤٦).

فالمعية الأولى العامة: تستوجب الخوف و<mark>الح</mark>ذر والتقوى.

والمعية الثانية الخاصة: تستوجب الأنس والرضا والثقة بوعد الله ونصره .

القرآن يُربي المسلم على أن تكون علاقته مباشرة مع الله عز وجل فلا يحتاج إلى وسائط ولا شفعاء:

قال تعالى: « وَإِذَا سَأَلُكَ عِبَادِى عَنِي فَإِنِّ فَارِيبُ أُجِبُ دَعَوَهُ ٱلدَّاعِ إِذَا دَعَانٌ فَلَيْسَ تَجِيبُوا لِي وَلَيُؤْمِنُوا بِي لَمُلَّهُمْ يُرْشُدُوكَ » (البقرة: ١٨٦).

لَمَلَهُمْ يَرْشُدُوكَ » (العقرة: ١٨٦) . وقال سبحانه: «وَقَالُ رَبُّكُمُ مُ انْعُونِ ٱسْتَحِبُ لَكُوْ إِنَّ ٱلَّذِينَ يَسْتَكُبِرُونَ عَنْ عِبَادَقِ سَيَدْخُلُونَ جَهَنَّمُ

دَاخِرِيكِ »(غافر: ٦٠) .
وقال تعالى: «أَمَّن يُحِبُ ٱلْمُضْطَرِّ إِذَا دَعَاهُ وَكَكْشِفُ
الشُّوَةَ وَيَجْعَلُكُمْ خُلُفَكَةَ الأَرْضُّ أَوِلَكُهُ مَعَ ٱللَّهِ قَلِيلًا مَّا
نَدُكُرُوكِ »(النمل: ٦٢).

فمن أراد أن يتوب ويرجع إلى الله عز وجل لا يحتاج أن يذهب إلى كاهن، أو ذي سلطان ديني حتى يرفع توبته، ولا يحتاج إلى شفعاء يشفعون له عند الله عز وجل، ومن أراد أن يسأل شيئا فعليه أن يرفع حاجته إلى الله عز وجل مباشرة دون الرجوع إلى أحد من مخلوقاته كما قال النبي صلى الله عليه وسلم: «إذا سَأَلْتَ فَاسْأَلُ الله، وإذا اسْتَعَنْتَ فَاسْتَعَنْ بِالله» رواه الترمذي ٢٥١٦ وصححه الإلياني.

القرآن يُربي السلم على التفكير فيما يقع تحت حواسه من أحداث وآيات ليستدل بها على وجود الله عز وجل وقدرته وعظمته:

قال تعالى: ﴿ أَفْرَءَتُمْ مَّا كُنْتُونَ ﴿ اللَّهِ مَا أَشُو كَالْمُونَهُۥ أَمْ نَحْنُ لَكُونُهُۥ أَمْ نَحْنُ لَلْفُونَهُۥ أَمْ نَحْنُ لَلْفُونَهُۥ أَمْ نَحْنُ لَلْفُونَهُۥ أَمْ نَحْنُ لَلْفُونَهُۥ أَمْ نَحْنُ

وقال تعالى: ﴿ أَفَرَهُ يَتُوالنَّارُ ۚ الَّتِي تُورُونَ ﴿ مَّ أَنْتُمَ النَّالَٰمُ مُ اللَّهِ النَّالَةُ مُ

وقال تعالى: «إِنَّ فَى خَلْقِ ٱلْسَكَّوَتِ وَٱلْأَرْضِ وَٱخْتِلَفِ الْشَكَوَتِ وَٱلْأَرْضِ وَٱخْتِلَفِ الْلَيْ فَالنَّهُ إِلَّا لَكُلُبُكِ » (آل عمران: ١٩٠)، وقال تعالى: «وَفِي ٱلْأَرْضِ عَلِيْتُ لِآمُوفِينَ ﴿ وَفِي ٱلْفُسِكُرُ الْمُوفِينَ ﴿ وَفِي ٱلْفُسِكُرُ الْمُوفِينَ ﴿ وَفِي ٱلْفُسِكُرُ الْمُؤْفِينَ اللّهُ اللّهُ الْمُؤْفِينَ ﴿ وَفِي ٱلْفُسِكُرُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللللّهُ اللّهُ ال

فالقرآن يُربي المسلم على التدبر والتفكر في مخلوقات الله عز وجل، وفيما يقع أمامه من أحداث ؛ ليستدل بها على عظمة الله وقوته، فيزداد إيماناً بالله عز وجل ووحدانيته:

تبدل علني أنسه الواحب

القرآن يُربي المؤمن على الثقة بنصر الله عز
 وجل واليقين بوعده:

قال تعالى: «وَمَّا ٱلنَّصَرُ إِلَّا مِنْ عِندِ ٱللَّهِ أَلِثَ ٱللَّهَ عَرْبِرُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَرْبِرُ مَّكِمُ ( الأنفال: ١٠)، وقال تعالى: « وَلَوْ قَتَلَكُمُ اللَّهِ مَكْنَ وَلِيَّا وَلَا نَصِيرًا » اللَّهِ مَكْنَ حَفًّا عَلَيْنَا نَصَرُ (الفتح: ٢٢)، وقال تعالى: « وَكَانَ حَفًّا عَلَيْنَا نَصَرُ الْمُوْمِينَ» (الروم: ٤٧)، وقال تعالى: « إِنَّا لَنَصُرُ رُسُلْنَا وَالِّيْنِ عَلَيْنَا لَمْنُوا فِي الْمَيْوَ الدُّيْنَا وَيَوْمَ يَقُومُ الْأَشْهَادُ » ( عَافِرَ مَ يَقُومُ الْأَشْهَادُ » ( عَافِر مَ يَقُومُ الْأَشْهَادُ » ( عَافِر مَ يَقُومُ الْأَشْهَادُ » ( عَافِر مَ يَقُومُ الْأَشْهَادُ » ( الصافات: ١٧٣) .

كما بين القرآن من الذين يستحقون نصر الله فقال تعالى: « وَلَتَنصُّرُكُ اللهُ مِنْ يَضُرُوُّ إِنَّ اللهُ لَقَوَّ عَزِيرٌ » (الحج: ٤٠)، وقال تعالى: « يَتَأَيُّهُ اللَّذِينَ عَالَى: « يَتَأَيُّهُ اللَّذِينَ عَالَى مَعْدُرُهُم وَيُثِنَّ أَقَدَامُكُن (محمد:٧).

فالذين يستحقون نصر الله هم الذين نصروا الله بتحليل حلاله وتحريم حرامه، والإخلاص في الدعوة إلى دينه، وبذل الغالي والرخيص لإعزاز دينه، الذين يستحقون نصر الله هم الذين يحبهم الله ويحبونه، ويجاهدون في سبيل الله بأموالهم وأنفسهم.

الذين يستحقون نصر الله الذين باعوا أنفسهم لله عز وجل ويطلبون رضا الله وجنته.

قال تعالى: « يَكَأَيُّهُا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوا مِن رَدُدُ مِنكُمْ عَن دِينِهِ مَضَوَى بَأْتِي الْمُوْمِينِ أَعِزَةٍ عَلَى الْمُوْمِينِ أَعِزَةٍ عَلَى الْمُوْمِينِ أَعِزَةٍ عَلَى الْمُوْمِينِ أَعِزَةٍ عَلَى الْمُو وَلا يَعَافُونَ لَوْمَةٌ لَا يَعْرَفُونَ لَوْمَةً عَلِيتُ (المائدة: ذَلِكَ فَضَلُ اللهِ يُولِا يَعَافُونَ لَوْمَةً وَاللهُ وَاللهُ وَلا يَعَافُونَ لَوْمَةً لاَ يَعْرَفُونِ وَمَا اللهُ وَلا يَعْلَقُونَ لَوْمَوِينِ اللهُ الشَّرَى مِن المُومِينِ اللهُ وَلا يَعْلَقُونَ وَمَا اللهُ وَلا يَعْلَقُونَ وَمَا اللهُ الشَّرَى مِن اللهُ مُعْلَقُونَ وَمَعْ الْحَرْفِ فَي المُعْلِقُونَ وَمَعْ الْحَرِينِ وَعَمْ الْوَقِينِ بِعَهْدِهِ مِن اللهُ وَلا يَعْمُ وَمَا اللهُ عَلَيْهُ وَاللّهُ هُو الْفُوزُ اللّهُ فَلَالِكَ هُو الْفُوزُ اللّهُ فَلَالِكَ هُو الْفُوزُ اللّهُ فَلَالِكَ هُو الْفُوزُ الْمُؤْمِنُ (التوبة: 111) .

- القرآن يُربي المؤمن على الاستعداد للقاء الله عز وجل، وأن كل أحد من البشر له أجّل محدود، فإذا جاء أجلهم فلا يستأخرون ساعة ولا يستقدمون: قال تعالى: « أَيّنَمَا تَكُونُوا يُدْرِكُمُ ٱلْمُوتُ وَلَا لَهُ الْمُوتُ ( النساء: ٧٨)

وقال تعالى: « وَمَا كَانَ لِنَفْسِ أَنْ تَمُوتَ إِلَّا بِإِذِنِ ٱللَّهِ كُنْبًا مُوْتَ إِلَّا بِإِذِنِ ٱللَّهِ كُنْبًا مُوْبَلًا» (آل عمران: ١٤٥)، وقال تعالى: «قُلُ لُوْ كُنْمُ فِي مُيُونِكُمُ لَبَرْ ٱلَّذِينَ كُتِبَ عَلَيْهِمُ ٱلْمَثَلُ إِلَّهُ مَنَاجِعِهِمْ (آل عمران:١٥٤).

ولما قال المنافقون بعد غزوة احد: لو أطاعنا المؤمنون وتخلفوا معنا ما ماتوا وما قُتلوا، بين الله عز وجل أن هذه المقولة كُفر؛ لأن فيها

إنكاراً لحقيقة الأجل الذي حدده الله عز وجل لكل واحد.

فُقال تعالى: « يَتَأَيُّهُمُ اللَّيْنَ ، امَنُوا لَا تَكُونُوا كَالَّذِينَ كَفَرُوا وَ وَقَالُوا لِا تَكُونُوا كَالَّذِينَ كَفَرُوا وَ الأَرْضِ أَوْ كَانُوا عُنَّى أَوِّ كَانُوا عِندَنَا مَا مَانُوا وَمَا فَتِلُوا لِيَجْعَلَ اللَّهُ ذَاكِ حَسَرةً فِي قُلْمُوا لِيَجْعَلَ اللَّهُ ذَاكِ حَسَرةً فِي قُلْمِونُ مَنْ مَنْ فَيَالُوا لِيَجْعَلَ اللَّهُ ذَاكِ حَسَرةً فِي قُلْمِينَ اللَّهُ مَنْ اللَّهُ مَنْ اللَّهُ مَنْ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ وَاللَّهُ عِمَا اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُولِيْ اللللْمُوالِمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللْمُوالْم

(أل عمران: ١٥٦).

القرآن يُربي المؤمن على معرفة الغاية التي خُلق من آجلها، وهي عبادة الله عز وجل، والهدف الذي ينبغي أن يسعى إليه وهو رضا الله عز وجل والتغاء وحهه:

قَالِ تعالى: ﴿ وَمَا خَلَقْتُ لَلْهِنَ وَآلِانِسَ إِلَّا لِيَعَبُدُونِ ۞ مَا خَلَقْتُ لَلْهِنَ وَآلِانِسَ إِلَّا لِيَعَبُدُونِ ۞ مَا أُرِيدُ أَنْ يُطْهِمُونِ »

(الذاريات: ٥٦-٥٧) .

ويبين للمسلم أن نية العبادة والطاعة ينبغي أن تصاحب المسلم في كل قولٍ أو فعلٍ أو حركة أو سكون .

قال تُعالَّى: ﴿ فَلَ إِنَّ صَلَاقٍ وَنُشَكِي وَكُمْنَايٌ وَمُمَاقِ لِلَّهِ رَبِّ ٱلْعَلَيْنِ ﴿ اللَّهُ لَا شَرِيكَ لَهُۥ وَبِذَٰلِكَ أَمِرتُ وَأَمَّا أَوْلُ ٱلْمُسْلِمِينَ،

(الأنعام: ١٦٢-١٦٣) .

فكما يصلى لله عز وجل ويذبح لله عز وجل؛ فهو يأكل ليتقوى على طاعة الله، ويحتسب نومه عند الله؛ لأنه يستعين به على طاعة الله، ويتزوج ليستعين بذلك ويتقوى على طاعة الله، فهو في كل أحواله عبدٌ مطيع لله عز وجل؛ فإنه لا يقع في عبودية غير الله من الأحجار، والأشجار، والهوى والمال، والنساء، والطواغيت، فكلما اكتملت عبودية المسلم لله عز وجل تحرر من عبودية غير الله، وكلما نقصت عبوديته لله وقع في عبادة غيره، ولذلك كانت وظيفة الرسل وأتباعهم تعبيد الناس لله عز وجل، وتحريرهم من عبادة غير الله؛ فكل رسول قال لقومه: «اعبدوا الله ما لكم من إله غيره»، وهذا ربعي بن عامر تلميذ رسول الله صلى الله عليه وسلم يقول لرستم قائد الروم: « إن الله ابتعثنا لنخرجَ من شاء من عدادة العداد إلى عبادة الله، ومن ضيق الدنيا إلى سعتها، ومن جور الأديان إلى عدل الإسلام».

كما يُربي القرآن المؤمن على معرفة الهدف الذي يهدف إليه، وهو الوصول إلى رضا الله عز وجل، والفوز بجنته، والنظر إلى وجهه، وهو أعلى نعيم أهل الجنة؛ فقال تعالى: «وَمَا لِأَمْدِ عِندٌ، مِن يَعْمَوْعَنَ اللهِ الْمُلْ اللهِ وَهُوا اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ ١٩٥٠).

نسأل الله أن يجعلنا من أهل القرآن، وصلى الله وسلم وبارك على نبينا محمد وعلى آله وصحبه أجمعين.

# مك على إلى المقيلة الإسلامية



# تعريفات أولية لمصطلحات العقيدة الاسلامية

الحمد لله وحده والصلاة والسلام على من لا نبي بعده، وبعد:

# تعريف كلمة: العقيدة:

# أولا: العقيدة لغة:

مأخـوذة مـن الفعل: عَقَـدَ، يقـال: «عقـُ دَ قلبَه على الشيء» أو «عقّدَ قلبُه الشيءَ» إذا لزمه.

## ثانيًا: العقيدة اصطلاحًا:

تطلق وتعرف بعدة تعريفات، منها:

(أ) التصديق الجازم فيما يجب لله عز وجل من الوحدانية والربوبية، والإفراد بالعبادة، والإيمان بأسمائه الحسنى، وصفاته العُلى.

(ب) تصميم القلب والاعتقاد الجازم الذي لا يخالطه شك في المطالب الإلهية والنبوات، وأمور المعاد، وغيرها مما يجب الإيمان به. والمطالب الإلهية المقصود بها: الإيمان بالله في ربوبيته وألوهيته وأسمائه وصفاته.

(ج) ما عقد الإنسانُ قلبَه عليه، ودان لله -سبحانه-به.

ومن المناسب أن نشير هنا إلى أن هذه الكلمة - العقيدة، أو الاعتقاد - أصبحت اسم علم على العلم الذي يدرس جوانب الإيمان والتوحيد - التي سبقت الإشارة إليها - ووجدنا كل مَن يكتب في هذا الجانب، يطلق على كتابه اسم العقيدة، فيقال مثلاً: عقيدة الطحاوي، أو العقائد العضدية... إلى أخره. وأصبحت هذه الكلمة مضافة إلى الإسلام عنوانًا على المادة الدراسية في المعاهد والكليات والمدارس، فيقال: مادة العقيدة الإسلامية.

## ثالثا: مؤلفات في العقيدة الإسلامية.

لاشك أن كل علم له رجاله الذين وضعوا فيه من المؤلفات والكتب الخاصة به. وفيما يلي أسماء بعض المؤلفات التي حملت اسم العقيدة الإسلامية، بدءًا بأقدمها وأسبقها.

# اعداد/ د. عبد الله شاكر

الكتاب الأول: (شرح أصول اعتقاد أهل السنة والجماعة من الكتاب والسنة، وإجماع الصحابة، والتبعين من بعدهم) هذا الكتاب الكبير العظيم الفه الإمام الحافظ هبة الله بن الحسن بن منصور اللالكائي، وقد يُعرف أحيانًا هذا الكتاب بكتاب «السنن» أو «أصول السنة». والسنة» أو «أصول السنة». ويقع في ثمانية أجزاء مطبوعة، يشتمل على مقدمة ومجموعة كبيرة من الأبواب، في الحث على التمسك بالسنة، وبيان التوحيد، واعتقاد على التمسك بالسنة، وبيان التوحيد، واعتقاد أهل السنة. كذلك يشمل أيضًا مباحث في الإيمان، وفي الرد على بعض الفرق، وعلامات الساعة، والفضائل. ولهذا نعتبر هذا الكتاب من أهم الكتب المصنفة في العقيدة، وقد استفاد منه من جاء بعده ونقل عنه.

الكتاب الثاني: (عقيدة السلف وأصحاب الحديث) للإمام أبي عثمان إسماعيل الصابوني، وهو مطبوع ضمن مجموعة (الرسائل المنيرية)، ثم طبع مستقلاً في دولة الكويت، بتحقيق الشيخ بدر البدر.

الكتاب الثالث: (الاعتقاد على مذهب السلف أهل السنة والجماعة) للإمام أبي بكر أحمد بن حسين البيهقي، وهو يشتمل على بيان ما يجب للمكلف اعتقاده، والاعتراف به، مع الإشارة إلى أطراف أدلته على طريق الاختصار، وما ينبغي أن يكون شعاره على سبيل الإيجاز، وقد طبع الكتاب أكثر من مرة؛ في الهند، ومصر، وبيروت.

تعريف كلمة: ، التوحيد»:

أولا: التوحيد لغة: الإفراد. ثانيًا: التوحيد اصطلاحًا:

أصل معنى التوحيد: اعتقاد أن الله واحد لا شريك له، وسُمي هذا العلم به تسمية له بأهم أجزائه، فهو من باب إطلاق الجزء وإرادة الكل، وهو إثبات الوحدة لله في الذات والفعل في خلقه الأكوان، وأنه وحده مرجع كل كون، ومنتهى كل قصد. وهذا المطلب في الحقيقة كان الغاية العظمى من بعشة النبي حملى الله عليه وسلم كما تشهد بذلك آيات القرآن الكريم.

# ثالثًا: دُلالةُ كلمة التوحيد على العقيدة:

كلمة التوحيد - أي: شهادة أن لا إله إلا الله - تشير إلى كل جوانب العقيدة ومسائلها؛ لأنه إذا حصل الإيمان بمضمونها على وجه صحيح، استتبع ذلك - قطعًا - الإيمان بسائر العقائد من إلهيات ونبوات وسمعيات؛ فإن الوحدانية تتضمن الأعتراف بالله بأنه المعبود بحق، وهو اعتراف ضمني بأنه جامع لكل كمال، منزه عن كل نقص؛ إذ لا يستحق العبادة، وهي نهاية التعظيم وغاية المحبة والخشية، إلا من كان كذلك.

وإنما كانت العناية بذكر الوحدانية؛ لأنها كانت أهم مقاصد الرسل جميعًا لأنها هي وحدها العقيدة التي كَفْرُها أكثر الناس، وهجروها، فَهُم يعرفون الله تعالى بقدرته وعلمه وإرادته، وأنه خالق السموات والأرض، هذا يعرفه كثير من الناس.

وأيضًا كثير من الناس مع إيمانهم بذلك، يتخذون للـه -سبحانه- الأنداد، ويشركون بـه، فيحبون أنـدادًا كحبهم لله، ويخشونهم كخشيته، وربما زاد بعضُهم في أَنْ أحبَّ معبوده الذي يعبده دون الله أكثر من محبته لله - تبارك وتعالى.

ونحن نشاهد أن بعضًا من الناس، يتوجه إلى غير الله -سبحانه- بالدعاء، وطلب المدد، والاستغاثة، وغير ذلك.

# رابعًا: مؤلفات في علم التوحيد:

هناك مؤلفات كُتبت في هذا العلم تحت مسمى علم التوحيد، نشير إلى بعضها:

الكتاب الأول: (كتاب التوحيد) لأبي العباس أحمد بن عمر بن سريج البغدادي.

الكتاب الثاني: (كتاب التوحيد وإثبات صفات الرب -سبحانه- التي وصف بها نفسه في تنزيله الذي أنزله على نبيه المصطفى -صلى الله عليه وسلم-وعلى لسان نبيه -صلى الله عليه وسلم- للإمام

ابن خزيمة، وهو صاحب كتاب: (الصحيح). وقد بُحث في هذا الكتاب مباحث كثيرة في التوحيد، فتعرض لمسئلة: القضاء السابق، والمقادير النافذة قبل حدوث أفعال العباد، كما تكلم وذكر وجوب الإيمان بجميع صفات الرحمن – جل في علاه—. وهذا الكتاب كان مؤلفه – رحمه الله – يضع عنوانًا مطولاً للمسئلة التي يبحثها، وكانه ملخص لها، ثم يسوق الآيات القرآنية والأحاديث النبوية الدالة عليها، ويسبوق الأحاديث بإسنادها مع تعليق موجز على بعض النصوص، والرد على المخالفين من الجهمية والمعطلة والقدرية والمعتزلة.

الكتاب الثالث: (كتاب التوحيد ومعرفة أسماء الله -سبحانه- وصفاته على الاتفاق والتفرد) للإمام الحافظ أبي عبد الله محمد بن إسحاق بن مَنده (رحمه الله تبارك تعالى) وقد طبع هذا الكتاب بتحقيق الأستاذ الدكتور على ناصر فقيهي في ثلاثة أجزاء، وقد قسّم المؤلف فيه التوحيد إلى أربعة أقسام - تعود إلى ثلاثة -: توحيد الربوبية، وتوحيد الألوهية وهو تحقيق شهادة أن لا إله إلا الله، وتوحيد أسماء الله الحسنى، ثم أتبعها بالقسم الرابع عن الصفات، وأراد بذلك أن يوحد الله -سبحانه- في صفاته العلى.

ومن خصائص هذا الكتاب ومميزاته: الاستشهاد الكثير بالآيات القرآنية على أنواع التوحيد ومسائله، ولهذا فائدة مهمة، وهو أنه يربط القارئ بكتاب الله تعالى، فيستمد منه التوحيد مباشرة، وهذا الكتاب - في الحقيقة - كتاب جيد ونفيس، وقد اعتنى مؤلفه فيه بذكر العقيدة الصحيحة المؤيدة بالدليل.

وهناك كتب أخرى كثيرة كتبها بعض المعاصرين عن التوحيد بأساليب متعددة، وبعضها أيضًا مفدد للغادة.

# تعريف كلمة: ,أصول الدين،: أولاً: أصول الدين لغةً:

أصول الدين: مركّب إضافي، ولا يمكن التوصل إلى معنى المركّب إلا بتحليل أجزائه المركّب منها أما كلمة الأصول: فمفردها أصل، ومعناه لغةً: أساس الشيء، أو ما يُبتنَى عليه غيره، كأساس المنزل، وأصل الشجرة، ونحو ذلك

أمًا الدِّينَ في اللغة: فمعناه الذل والخضوع، والمراد به: دين الإسلام، وطاعة الله - تبارك وتعالى -

التولايط

وعبادته، وتوحيده، وامتثال المأمور واحتناب المحذور، وكل ما يُتعبِّد الله -عز وحل- به.

فتكون أصول الدين على هذا: القواعد والأسس التي تصبح بها العبادة، وتتحقق بها طاعة الله ورسوله -صلى الله عليه وسلم-، وذلك بامتثال المأمور واجتناب المحذور؛ لأن الاعتقاد هو الأصل الذي ينبنى عليه قبول الأعمال وصحتها. فأصول الدين هي ما يقوم وينبني عليه الدين.

والدين الإسلامي يقوم على عقيدة التوحيد، ومن هنا سُمي علم التوحيد أو علم العقيدة بعلم أصول الدين؛ لأنه - كما ظهر لنا - هو الأصل والأساس الذي يقوم عليه غيره، فهو - حقًا - كالأساس

# ثانيًا: أصول الدين اصطلاحًا:

كلمة أصول الدين عند الفقهاء والأصوليين: يطلقونها على معان:

أحدها: الدليل، يقال: «الأصل في هذه المسالة: الكتاب والسنة».

وثانيها: القاعدة الكلية التي تشتمل على جزئيات موضوعها، كقاعدة: «لا ضرر ولا ضرار».

ثالثها: الراجح -أي: الأوْلى، والأحرَى-، يُقال: «الأصل في الكلام الحقيقة لا المجاز».

والأصبول من حيث إنها مَبنى وأسباسٌ لفرعها سُميت «قواعد». ومن حيث إنها مسالك واضحة إليها سُمِّيت «مناهج». ومن حيث إنها علامات لها سُمِّىت «أعلامًا».

# ثالثًا: مؤلفات في أصول الدين:

بعد أن أصبحت كلمة أصول الدين لقبًا لعلم العقيدة، وأصبحت هذه المادة تبدرُس تحت هذا العنوان، بل إن البعض توسع، فأدخل في الكليات الجامعيـة لأصول الدين كلمـة «أصول الدين» على العقيدة، بل إن الكليات اليوم في الجامعات الإسلامية، تحمل هذا الاسم. فنقول مثلا: كلية أصول الدين، أو كلية الدعوة وأصول الدين. وهكذا. ويقال: إن أول من استخدم هذا المصطلح لعلم العقيدة - وإن لم يشتهر وقتها - هو الإمام الشافعي – رحمه الله تعالى – حيث قال في مفتتح كتابه: (الفقه الأكبر): هذا كتاب ذكرنا فيه ظواهر المسائل في «أصول الدين» التي لا بد للمكلف من معرفتها، والوقوف عليها. فنجد هنا أن الإمام الشافعي - رحمه الله تعالى - ذكر هذه الكلمة

وهو يتكلم عن الفقه الأكبر.

ولا شبك أننا سنعرف - إن شباء الله - أن الفقه الأكبر هو علم التوحيد أو هو علم العقيدة.

ثم وصلتنا بعد ذلك كتتُ تحمل هذا الاسم، وفيما

يلى إشارة إلى بعضها:

الكتاب الأول: (الإبانة عن أصول الديانة) للإمام أبي الحسن الأشعري – رحمه الله تعالى– وهو كتاب متوسط الحجم، يتضمن أصول عقيدة أهل السنة والجماعة، ويسرد فيه على الفيرق المخالفة كالمعتزلة والجهمسة والرافضة، وقد استدل فيه بأدلة قوية صحيحة ظاهرة من كتاب الله تعالى النذي لا يأتيه الباطل من بين يديه ولا من خلفه، كما استدل بأحاديث عن النبي -صلى الله عليه وسلم-.

والمؤلف - رحمه الله تعالى - كان يستدل على ما يُذكر بأدلة صحيحة، وبأحاديث صحيحة عن النبي -صلى الله عليه وسلم- كما أن أهمية هذا الكتاب تظهر من جانب أخر، ألا وهو جانب مؤلف هذا الكتاب؛ فمؤلف هذا الكتاب هو الإمام الأشعري، وقد كان معتزليًا، ثم ترك الاعتزال عند بلوغه سن الأربعين، ومال إلى طريقة عبد الله بن سعيد بن كلاب القطان الذي كان يثبت بعض الصفات وينفى بعضها، ثم بعد ذلك وبعد أن دخل بغداد والتقى بتلاميذ الإمام أحمد بن حنبل - رحمه الله تعالى - وأخذ عنهم المعتقد الصحيح لأهل السنة والجماعة، وقال بعقيدة السلف، ونص في مقدمة كتاب هذا: (الإبانة) على أنه يعتقد معتقد الإمام أحمد بن حنبل - رحمه الله تعالى -.

الكتاب الثاني: (الشيرح والإبانة عن أصول السنة والديانة) لأبى عبد الله عبيد الله بن محمد بن بطـة العُكبري، وهذا الكتاب يعرف باسـم (الإبانة الصغرى).

## تعريف كلمة: رائسنة::

## أولا: السنة لغة:

هي الطريقة المسلوكة؛ محمودة كانت أو مذمومة. والسنة أيضًا: هي العادة. قال تعالى: «سُنة مَنْ قَدْ أَرْسَلْنَا قَبْلُكُ مِنْ رُسُلِنَا وَلَا تَجِدُ لِسُنَتِنَا تَحْوِيلاً» [الإسسراء: ٧٧]. أي: هكذا عادتنا في الذين كفروا برسلنا، وأذوهم بخروج الرسول من بين أظهرهم، يأتيهم العذاب.

ثانيًا: السنة اصطلاحًا:

السنة في الشرع تطلق على معان. منها: الشريعة، وبهذا المعنى جاء قولهم: «الأولّى بالإمامة الأعلم بالسنة» أي: بأحكام الشرع.

وأيضًا من إطلاقاتها: الطريقة المسلوكة في الدين، فتنتظم المستحب والمباح، بـل الواجب والفرض أنضًا.

وعرفا عند الفقهاء: تقيد بانها الطريقة المسلوكة في الدين من غير افتراض ولا وجوب، والمراد بالطريقة المسلوكة في الدين: ما سلكها رسول الله حسلى الله عليه وسلم- وغيره ممن هم علم في الدين، كأصحابه لقوله -صلى الله عليه وسلم-: «عليكم بسنتي وسنة الخلفاء الراشدين المهديين من بعدي، تمسكوا بها، وعضوا عليها بالنواجذ» [صححه الألباني بهذا اللفظ في العقيدة الطحاوية ص٠٤٣].

وكذلك يطلق لفظ السنة على ما عمل عليه الصحابة، سواء عثرنا عليه أو لم نعثر عليه فيها؛ لكونه اتباعًا لسنة ثبتت عندهم، وأخذًا وعملاً بالحديث السابق: «عليكم بسنتي وسنة الخلفاء الراشدين المهديين من بعدي» [سنن الترمذي ٢٦٧٦ وصححه الألباني]؛ وذلك ولا شك فيما لا يتعارض في شيء مما جاء عن النبي -صلى الله عليه وسلم-.

وتطلق السنة عند علماء أصول الفقه: على ما صدر عن النبي صلى الله عليه وسلم من قول أو فعل أو تقرير، وهي هنا تعتبر مصدرًا من مصادر التشريع كالقرآن الكريم.

أما علماء الحديث فيريدون بالسنة: ما نقل عن النبي -صلى الله عليه وسلم- من قول أو فعل أو تقرير، أو صفة خلقية أو خلقية، أو سيرة مطلقًا، وهي بهذا مرادفة لمعنى الحديث.

# ثالثا: المؤلفات في الاعتقاد تحت اسم «السنة»:

والمصنفات التي حملت اسم السنة كثيرة، وهي – في الحقيقة – مصنفات في مسائل العقيدة والتوحيد. العلماء – قديمًا – أطلقوا اسم السنة على الاعتقاد؛ لأنه يشيع بين الناس في مثل هذه الأزمان المتأخرة التعريف الفقهي للسنة: وهو أن السنة يُثاب فاعلها ولا يُعاقب تاركها، فإذا طبق أحد هذا التعريف على مسائل الاعتقاد، لا شك أنه يكون قد وقع في خطر عظيم:

الكتاب الأول: (السنة) لابن أبي شبيبة، وهو أبو

بكر عبد الله بن محمد بن إبراهيم بن عثمان العيسى (رحمه الله تبارك تعالى).

الكتاب الثاني: (كتاب السنة) للإمام أحمد بن محمد بن حنبل الشيباني، إمام أهل السنة والجماعة (رحمه الله تبارك تعالى).

الكتاب الثالث: (كتاب السنة) للأثرم، وهو أبو بكر أحمد بن محمد بن هانئ البغدادي، وهو تلميذ الإمام أحمد (رحمه الله تبارك تعالى) وغيرها كثير.

# رابعًا: منهج المصنّفين في السنة:

إن المنهج الذي سلكه المصنفون في السنة، يكاد يكون منهجًا متشابهًا، يتلخص في أنه يترجم للباب، شم يسوق جملة من الأحاديث والآثار التي تتناسب معه، وقد يروي هذه الأحاديث من طرق متعددة، وقد يتكلم بعضهم على الروايات وينقدها، وغالبًا ما نجد العناوين وفيها إشارة إلى الرد على الفرق المخالفة، بل نجد ذلك صراحة أيضًا و أثناء الرد والمناقشة، تتضح الفكرة التي عقد المصنف الباب من أجلها.

فالمؤلف حين يرد ويناقش، إنما هو في الحقيقة يريد أن يؤصل للعقيدة الصحيحة التي سيذكرها، ولم يكن فيما يبدو من منهجهم أن يتحروا جمع الأحاديث الصحيحة في المسألة، وإنما يجمعون الروايات التي وصلت إليهم في المسألة، ولهذا وقع في بعض هذه المصنفات أو في كثير منها بعض الأحاديث الضعيفة، ويمكن أن نقول أيضًا: وقع فيها بعض الأحاديث الموضوعة.

وهـذا في الحقيقـة مأخـذ علـى هـؤلاء العلماء (رحمهـم الله تبارك تعالى) وكان الأولى والأحرى (رحمهـم الله تبارك تعالى) وكان الأولى والأحرى أن لا يذكروا في كتبهم إلا ما صحت نسبته إلى النبي -صلى الله عليه وسـلم- لأنها مسالة دين وعقيـدة، يجب أن يعقد الإنسـان عليها قلبه، وأن يعتقـد وجـه الحـق فيهـا للـه - تبـارك وتعالى- وبعـض أهل العلـم يلتمس لهـؤلاء الأئمة الأعلام بعـض الأعذار في ذلـك. فيقول: إن الأحاديث التي ذكروهـا، إنمـا هم في الحقيقة ذكروها بالإسـناد، ويقولون: بأن من أسند فقد برئ من العهدة.

ومما هو جدير بالذكر أن أئمة أهل العلم المتعمقين في علم العقيدة، لا يقبلون مثل هذه النصوص التي لا تثبت، أو لا تصح نسبتها إلى النبي صلى الله عليه وسلم-.

الحمد لله والصلاة والسلام على رسول الله، وبعد فهذه هي الحلقة الثالثة من حديثنا عن وسطية هذا الدين، وقد أسسنا الحديث في الوسطية على سلوك رسولنا صلى الله عليه وسلم الوسطية على سلوك رسولنا صلى الله عليه وسلم الوسطي في كل جوانب هذا الدين، وذكرنا مثالاً من هديه صلى الله عليه وسلم في قبول احتهاد أصحابه وإن تعارض، ما دام الجميع قد اجتهد بعلم وباسس شرعية ولم يعنف صلى الله عليه وسلم أحدًا منهم، ونكمل فنقول وبالله تعالى التوفيق:

# ١ - الوسطية في أخذ هذا الدين:

عن أنس رضي الله عنه أنه قال: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: «إِنَّ هَذَا الدِّينَ مَتِينُ فَأَوْغُلوا فِيهِ بِرِفْق». [والحديث حسن بشواهده في مسند أحَمد ٢٠/ ٣٤٧، بتعليق: شعيب الأرناؤوط].

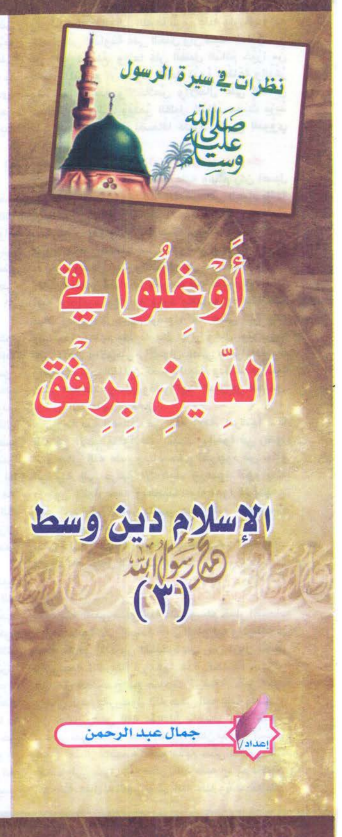
يريد: سر فيه برفق، وابلُغ الغاية القصوى منه بالرفق، لا على سبيل التهافت، ولا تكلف نفسك ما لا تطيقه، فتعجز وتترك الدبن والعمل.

وعن أنس بن مالك أيضًا رضي الله عنه قال:» دخل النبي صلى الله عليه وسلم فإذا حبل ممدود بين الساريتين (عمودين)، فقال: ما هذا الحبل؛ قالوا: هذا حبل لزينب، فإذا فترت تعلقت (يعني: إذا تعبَتْ من طول القيام بالليل)، فقال النبي صلى الله عليه وسلم: لا، حِلُوه؛ ليُصَلِ أحدكم نشاطه فإذا فتر فليقعد».

وعَنْ غُائِشَةَ رَضْبِيَ اللَّهُ عَنْهَا، قَالَتْ: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: «عَلَيْكُمْ مَا تُطيقُونَ مِنَ الله عليه وسلم: «عَلَيْكُمْ مَا تُطيقُونَ مِنَ الأَعْمَالِ، فَإِنَ اللهَ لاَ يَمَلُ حَتّى تَملُوا». [صحيح البخاري ٢/ ٤٥]. (عليكم ما تطيقون) أي: الزموا من الأعمال ما تستطيعونه دون مشقة. فإن الله من الأعمال ما تستطيعونه دون مشقة. فإن الله تتركوا العمل، والإفراط في العمل ربما أدى إلى تدكار

وفي الزُهْد لابْنِ الْمُبَارِك منْ حَدِيث عَبْد اللَّهُ بِنَ عَمْرٍو مَوْقُوفٌ: إِنَّ هَذَا الدِّينَ مَتَيْنُ فَأَوْعَلُوا فِي مَنْفَسِكُمْ عَبَادَةَ اللَّهِ بَرُفُق وَلَا تُبْغَضُوا إِلَى اَنْفُسكُمْ عَبَادَةَ اللَّهِ؛ فَإِنَّ المُنْبَثُ لَا اَرْضًا قَطَعَ وَلَا ظَهْرًا اَبْقَى، وَالنَّتُهُ وَالمُنْتُ: هو المُنْقَطعُ الذي عَطِبَ مَرْكُوبُهُ ودَايَتُهُ مِنْ شَدَة السَيْرِ، مَأْخُوذُ مِنَ الْبَتّ وَهُو الْقَطْعُ، أَيْ صَالً إِلَى مَقْصُوده وَفَقَدَ مَنْ كُوبِهُ الذي كَانَ يُوصَلُهُ لَوْ رَفَقَ بِهِ. وَقَوْلُهُ: مَرْكُوبِهُ الذي كَانَ يُوصَلُهُ لَوْ رَفَقَ بِهِ. وَقَوْلُهُ: أَوْعُلُوا؛ مِنَ الْوُغُولِ، وَهُو الدُّخُولُ فِي الشَيْع. وَلَا مَا المُعْولِ، وَهُو الدُّخُولُ فِي الشَيْع. [فتَح الباري لابن حَجر ۱۱/ ۲۹۷].

وعن ابن الأدرع رضي الله عنه قال: كنتُ أَحْرُسُ



النبي صلى الله عليه وسلم ذَاتَ لَئِلَة، فَخَرَجَ لِبَعْضِ حَاجَتِه، قَالَ: فَرَانِي، فَأَخَذَ بِيَدِي، فَأَنْطَلَقْنَا، فَمَرَرْنَا عَلَى رَجُل يُصلَى يَجْهَرُ بِالْقُرْآنِ، فَقَالَ النبيُ صلى على رَجُل يُصلَى يَجْهَرُ بِالْقُرْآنِ، فَقَالَ النبيُ صلى الله عليه وسلم: «عَسَى أَنْ يَكُونَ مُرَائِبًا» قَالَ: قَلْتُ: يَا رَسُولَ الله، يُصلّي يَجْهَرُ بِالْقُرْآنِ، قَالَ: فَرَفَضَ يَدِي، ثُمُ قَالَ: «إِنْكُمْ لَنْ تَنَالُوا هَذَا الْأُمْرِ بِالْمُعَالَيَةِ». [أخرجه أحمد ٢٣٠١/٣١، وقال الألباني](حسن) انظر حديث رقم: ٢٣١١ في صحيح الجامع].

والمراد أمر الدين، فإن الدين متين لا يغالبه أحد إلا غلبه فأوغلوا فيه برفق.

. قال عُبْدُ الله بْنُ عَمْرُو: بَلَغَ النّبِي صلى الله عليه وسلم أنّي أصُومُ أَسْرُدُ، وَأَصَلِيَ اللّيْلَ. قَالَ: فَإِمَا أَرْسِلَ إِلَيْ، وَإِمَا لَقَيْتُهُ، فَقَالَ: « اَلمْ أُخْبَرْ أَنكَ تَصُومُ وَلاَ تُفْعِلُ، فَإِنْ لَعَيْنِكَ حَظًا، وَلا تُفْعِلُ، فَإِنْ لَعَيْنِكَ حَظًا، وَلا تُفْعِلْ، فَإِنْ لَعَيْنِكَ حَظًا، وَلِهُمُّلْ ، وَصَلَ وَنَمْ، وَلَكُ أَجْرُ تَسْعَة «، قَالَ: وَصَمْ مَنْ كُلُ عَشَرَة آيَام يَوْمًا، وَلَكَ أَجْرُ تَسْعَة «، قَالَ: فَصَمْ أَبِي الله، قَالَ: \* فَصَمْ أَبِي الله، قَالَ: \* فَصَمْ أَنْ ذَاوُدُ يَصُومُ يَا نَبِي الله، قَالَ: \* « فَصَمْ أَلْكَ يَا نَبِي الله، قَالَ: \* « فَصَمْ الله الله وَالْكَ بَا نَبِي الله وَالْكَ بَا نَبِي الله وَلَكَ أَجْرُ تَسْعَة أَنَا نَبِي الله وَلَكَ أَجْرُ تَسْعَة أَنَا نَبِي الله وَلَكَ أَجْرُ صَيْحَ أَوْلًا فَكُلْ النّبِي عَلَى الله الله النّبِي صلى الله الْدِي كَيْفُ وَلَيْ اللّهِ الله النّبِي صلى الله عَلِيه وسلم: « لَا صَامَ مَنْ صَامَ الْأَبْدَ « فَوَلَ عَبْدُ الرَزَاقِ عَلِيه وسلم: « لَا صَامَ مَنْ صَامَ الْأَبْدَ « مَرْتَيْنِ». [مسند احمد ورَوْحٌ: « لَا صَامَ مَنْ صَامَ الْأَبَدَ « مَرْتَيْنِ». [مسند احمد ورَوْحٌ: « لَا صَامَ مَنْ صَامَ الْأَبَدَ « مَرَتَيْنِ». [مسند احمد ورَوْحٌ: « لَا صَامَ مَنْ صَامَ الْأَبَدَ « مَرَتَيْنِ». [مسند احمد وروْحُ الله الله الله المُنْ المَامَ مَنْ صَامَ الْأَبَدَ « مَرَتَيْنِ». [مسند احمد وروْحُ الله المُنْ الْمُنْ الْمُنْ

المرار المناه الله المناه المنه المنه المنه الله النووي رحمه الله وفي الحديث (يعني: حديث «عليكم من الإعمال ما تطيقون» كَمَالُ شَفَقَته صلى الله عليه وسلم ورَأْفَته بأَمْته لأَنهُ أَرْشَدَهُمْ إِلَى مَا يُصْلِحُهُمْ وَهُو مَا يُصْلِحُهُمْ الله وسلم ورَأْفَته بأَمْته لأَنهُ أَرْشَدَهُمْ إِلَى مَا يُصْلِحُهُمْ الله وَهُو مَا يُمْكِنُهُمُ الدَوَامُ عَلَيْهِ بِلَا مَشَقَة وَلا ضَرر فَتَكُونُ النَّفُسُ أَنْشَط وَ الْقَلْبُ مُنْسَرِحًا فَتَتَمُ الْعِبَادَةُ؛ بِخلاف مَنْ تَعَاطَى مِنَ الْأَعْمال مَا يُشُقُ فَإِنَهُ بِصَدِد أَنْ يَتْرُكُهُ أَوْ يَعْضُهُ أَوْ يَفْعَلُهُ بِكُلْفَة وَبِغَيْرِ انْشَراح الْقَلْبِ فَيَقُوتُهُ مَنْ عَظيمٌ، وَقَدْ ذَمَّ اللَّهُ سَبْحَانَهُ وَتَعَالَى مَن اعْتَاد عَبَادَةً ثُمْ أَوْرُط فَقَال تَعَالَى:» وَرَهْبَانِيَةُ ابْتَدَعُوهَا مَا عَبَادَةً ثُمْ أَوْرُط فَقَال تَعَالَى:» وَرَهْبَانِيَةُ ابْتَدَعُوهَا مَا كَتَبْنِنَاهَا عَلَيْهِمْ إِلَّا الْبَتْغَاءَ رضُوانِ اللّهُ فَمَا رَعُوهَا مَق رَعايتِها »سورة الحديد. وقَدْ نَدمَ عَبْدُ اللّه بْنُ عَمْرو بْن بَعايتها »سورة الحديد. وقَدْ نَدمَ عَبْدُ اللّه بْنُ عَمْرو بْن الْعَاص عَلَى تَرْكِه قَبُول رُخْصَة رَسُول اللّه صلى الله طلى الله صلى الله عليه وسلم في تَدْفيف الْعَبَادَة وَمُجَانَبَة التَشْديد...

وَإِنْ أَحَبُ الْأَعْمَالِ إِلَى اللّه مَا دُوومَ عَلَيْهِ وَإِنْ قَلَ. وَفِيهِ الْحَثُ عَلَى الْدُاوَمَ خَيْرُ الْحَثُ عَلَى الْدُائِمَ خَيْرًا مِنْ كَثِيرِ بِنْقَطِعُ وَإِنْما كَانَ الْقَلِيلُ الدَّائِمُ خَيْرًا مِنْ الْقَلِيلُ الدَّائِمُ خَيْرًا مِنْ الْكَثِيرِ الْمُنْقَطِعَ لِأَنْ بَنَوَامِ الْقَلِيلِ تَدُومُ الطَّاعَةُ وَالذَّكُلُ وَالْمُرَاقِّيَةُ وَالنَّيِّةُ وَالْإِخْلَاصُ وَالْإِقْبَالُ عَلَى الْخَالِقِ مُنْ الْقَلِيلُ الدَّائِمُ بِحَيْثُ يَزِيدُ سُبْحَانَهُ وَتَعَالَي وَيُتُمرُ الْقَلِيلُ الدَّائِمُ بِحَيْثُ يَزِيدُ عَلَى الْخَافِقِ عَلَى الْخَافَةُ وَالْمَانَةُ عَلَى الْخَافِقِ عَلَى الْخَافِقُ عَلَى الْمُؤْمِ وَالْمَافِقَ عَلَى الْمُؤْمِ وَالْمُؤْمِ وَالْمُؤْمُ وَالْمُؤْمِ وَالْمُ

# ٧- الوسطية ية تعظيم الرسول صلى الله عليه وسلم

إن محبة الرسول صلى الله عليه وسلم ركن أصيل من أركان الإيمان، وإن الله افترض على العباد طاعة نبيه صلى الله عليه وسلم ومحبته وتوقيره والقيام بحقوقه. وسد الطريق إلى جنته فلن تفتح لأحد إلا من طريقه، فشرح الله له صدره، ووضع عنه وزره، ورفع له ذكره، وجعل الذلة والصغار على من خالف أمره. فقام المسلمون بأداء ما افترضه الله عليهم من محبة نبيه وتوقيره وإكرامه وبره واتباعه وطاعته حق قيام، وظهر من حبهم لرسول الله صلى الله عليه وسلم ما جعلهم يفدونه بكل عزيز وغال، ويؤثرونه على الأهل والأوطان والأموال، حتى باعوا انفسهم وأموالهم لرب العالمين. نصرة لدينه، ودفاعا عن نبيه صلى الله عليه وسلم، ونشرا لهذا الدين في العالمين، فرضى الله عنهم أجمعين.

حتى إذا دب الضعف في هذه الأمة، أدركتها سنة الله في الأمم، فغلوا كثير منهم وبالغوا في رسول الله صلى الله عليه وسلم حتى أخرجوه من نطاق البشرية إلى مرتبة الألوهية، وزعموا أنهم بذلك يريدون إظهار حبه وتعظيمه، وأوهموا المخدوعين بهم أنهم أولى الناس بالنبي صلى الله عليه وسلم، وأكثرهم حبا له.

حتى قال قائلهم: يا أكرم الخلق ما لي من الوذ به سواك عند حلول الحارث الصمم

# وإن من جودك الدنيا وخيرتها

# وإن من علمك علم اللوح والقلم

ولقد منع النبي صلى الله عليه وسلم خيار أصحابه – وهم كانوا على الجادة – من الغلو فيه والمبالغة في حقه، فأولى بالقرون المتأخرة عن زمن نزول الوحي والصحبة الشريفة أن يعوا هذه الحقيقة ويدركوا التعامل الصحيح مع صاحب الرسالة، خير البرية وأزكى البشرية، رسول الله صلى الله عليه وسلم. عن جابر رضي الله عنه أن ناضحًا (هو البعير) لبعض بني سلمة اغْتَلَمَ (هاج)، وكَانَ يُنْضحُ ريُسْقَى) عَلَيْه، فَصَالَ عَلَيْهِمْ وَامْتَنَعَ منْهُمْ حَتَى عَطشَ نَحْلُهُ، فَدَسَلُ إلى رَسُولِ الله صلى الله عليه وسلم فَاشْتَكَى فَذَهَبَ إلى رَسُولِ الله صلى الله عليه وسلم فَاشْتَكَى ذَلِكَ إلَيْه، فَقَالَ لَهُ النّبيُ صلى الله عليه وسلم فَاشْتَكَى ذَلِكَ إلَيْه، فَقَالَ لَهُ النّبيُ صلى الله عليه وسلم فَاشْتَكَى ذَلِكَ إلَيْه، فَقَالَ لَهُ النّبيُ صلى الله عليه وسلم فَاشْتَكَى

فَذَهُبَ فَانْطَلَقَ النّبِيُ صلى الله عليه وسلم مَعَهُ فَلَمَا لِلَهُ بَابِ النّخْلِ قَالَ: يَا رَسُولَ اللّه، لَا تَدْخُلْ فَإِنّي لَغَغْ بَابِ النّخْلِ قَالَ: يَا رَسُولَ اللّه، لَا تَدْخُلْ فَإِنّي الْخَافُ عَلَيْكُمْ مَنْهُ، فَلَمَا رَآهُ الْجَمَلُ أَقْبُلُ الْخُلُوا وَلا بَأْسُ عَلَيْكُمْ مَنْهُ، فَلَمَا رَآهُ الْجَمَلُ أَقْبُلُ يَمْشِي وَاضِعًا رَأْسُهُ حَتّى قَامَ بَيْنَ يَدَيْهِ فَسَجَد، فَقَالَ النّبَيْصِلَى الله عليه وسلم: «النَّتُوا جَمَلَكُمْ فَاخْطُمُوهُ وَارْتَحَلُوا، فَقَالُوا: نَسْجُدُ لَكَ يَا رَسُولَ اللّهُ فَقَالَ: «لَا تَقُولُوا ذَلَكَ، لاَ تَقُولُوا لِي مَا لَمْ أَبْلُغْ، فَلَعُمْرِي مَا سَجَدَ لِي وَلَكنَ اللّهَ سَخْرَهُ لِي اللّهُ اللّهُ سَخْرَهُ لِي اللّهُ اللّهُ سَخْرَهُ لِي اللّهُ اللّهُ سَخْرَهُ لِي اللّهُ على اللّهُ الللهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الل

فَقُوْلُ النبي صلى الله عليه وسلم: « لا تقولواً لي ما لم أَبْلُغ»، يعني أنه صلى الله عليه وسلم لا يبلغ أن يسجد الناس له، بل السجود لله المعبود، فلا ينبغي أن يُرفع أي بشر إلى ما لم يبلغه.

. وعن قيس بن سعد رضي الله عنه قال: أتَيْتُ الحَيْرَةَ (بلد من بلاد العراق)، فرأيتهم يسجدون لمرزبان لهم، فقلت: رسولُ الله أحق أن يُسْجَدُ لها قال: فأتيت النبي صلى الله عليه وسلم، فقلت: إني أتيت الحيرة، فرأيتهم يسجدون لمرزبان لهم، فأنت يا رسولَ الله! أحقُ أن نسجد لك! قال:» أرأيت لو مرزت بقبري؛ أكنت تسجد له؟ «. قال: قلت: لا. قال:» فلا تفعلوا! لو كنت أمراً أحداً أن يسجد لأحد؛ لأمرت النساء أن يسجدْن لأزواجهن؛ لما يعل الله لهم عَلَيْهِنَ من الحق «.(قال الألباني رحمه الله: حديث صحيح؛ إلا جملة القبر، وقال الحاكم: «صحيح الإسناد «.[صحيح أبي داود – الأم ٢/ ٣٥٧]. والمُرزُبان: هُوَ الفارسُ الشُجاعُ المُقَدِّم عَلَى الْقَوْم دُونَ الْمُلك. وَهُوَ مُعَنِّدُ [النهاية في غريب الحديث وَالأثر ٤/ ٣١٨].

٣- التوسط في الحب والكراهية

ومما يدل دلالة عظيمة على وسطية هذا الدين، ما أرشد إليه النبي صلى الله عليه وسلم بألا يكون الإنسان عنيفًا في حبه إذا أحب، ولا في كراهيته إذا هو كره، فعَنْ أبي هُرِنْرَةٌ رضي الله عنه مرفوعًا قَالَ: «أَحْبِبُ حَبِيبُكُ هُوْنَا مَا عَسَى أَنْ يَكُونَ بَغِيضَكَ يَوْمًا مَا، وَأَبْغِضُ بَغِيضَكَ هُوْنًا مَا عَسَى أَنْ يَكُونَ بَغِيضَكَ يَوْمًا مَا». [سَنن التَرمذي شَوْنًا مَا عَسَى آنْ يَكُونَ حَبِيبَكَ يَوْمًا مَا». [سَنن التَرمذي ت شاكر ٤/ ٣٦٠] وصححه الألباني.

ولذلك جاء عَنْ عَبْد اللّه بْنِ زُمَغَة رَضِي الله عنه قَالَ: قَالَ رَسُولُ الله صلى الله عليه وسلم: ﴿لا يَجْدُ أَحَدُكُمُ امْرَأَتَهُ جَلَد الْعَبْدِ ثُمَ يُجَامِعُهَا في آخر الْيَوْمِ». وَفِي روَايَة «يَعْمَدُ أَحَدُكُمْ فَيَجْلَدُ امْرَأَتَهُ جَلَدُ الْعَبْدَ فَلَعَلَهُ يُضَاجِعُهَا فِي آخرِ يَوْمِهُ، ثُمَّ وَعَظَهُمْ فِي ضَحِكِهِمْ مِنَ الْضَرْطَةَ فَقَالَ: لِمَ يَضْحَكُ أَحَدُكُمْ مِمَا يَفْعَلُ؟». مَنَ الْضَرْطَةَ فَقَالَ: لِمَ يَضْحَكُ أَحَدُكُمْ مِمَا يَفْعَلُ؟».

لا يضْرِبْ أَحَدُكم (امْرَأَتُهُ جَلْدَ الْعَيْد): أَيْ ضَرِبًا شَديدًا (َثُمْ يُجَامِعُهَا فِي آخِرِ الْيُوْم): قَالِ الطيبِيُّ: ثُمْ للاَسْتِبْعَاد، أَيْ مُسْتَبْعَدُ مِنَ الْعَاقُلِ الْجَمْعُ بَيْنَ هَذَا الْإِفْرَاطُ وَالتَّفْرِيطِ مِنَ الضَّرْبِ الثَّبْرَحِ وَالْمُضَاجَعَة. اللَّهْرُاطُ وَالتَّفْرِيطِ مِنَ الضَّرْبِ الثَّبْرَحِ وَالْمُضَاجَعَة. اللَّهُ وَلَا اللَّهْ وَلَا مَا عَسَى أَنَّ يَكُونَ بَعْيضَكَ هَوْنَا مَا عَسَى أَنْ يَكُونَ بَعْيضَكَ هَوْنَا مَا عَسَى أَنْ يَكُونَ حَبِيبَكَ يَوْمًا مَا، قَأَلْ الطيبي:وَهَذَا يَعْشَى أَنْ يَكُونَ حَبِيبَكَ يَوْمًا مَا. قَالَ الطيبي:وَهَذَا يَعْشَى أَنْ يَكُونَ حَبِيبَكَ يَوْمًا مَا. قَالَ الطيبي:وَهَذَا يَعْشَى أَنْ يَكُونَ حَبِيبَكَ يَوْمًا مَا. قَالَ الطيبي:وَهَذَا لِمَ يَنْعُلُمُ الْعُلْمِ عَلَى جَوَازِ ضَرْبِ الْإِمَاءِ وَالْعَنِيدِ التَّادِيبِ إِذَا لَمْ يَتَأَدَبُوا بِالْكَلَامِ الْغُلِيظُ، لَكِنَ الْعُفْوَ أُولَى، وَفَيه حَسْ الْمُعْرَا لَهُ فَالَى المَّاءِ وَالْرَفْقِ بِهِنَ . وَفَيه حَسْنُ الْمُعْرَاةِ فَقَالَ: لَمَ يَضَحَكُ أَحَدُكُمْ مِمَا يَفْعَلُهُمْ مَنْ الضَّحْكُ أَحَدُكُمْ مِمَا يَفْعَلُهُمْ مَن الضَّحْكُ أَحَدُكُمْ مِمَا يَفْعَلُهُمْ مَن الضَّحْكُ أَحَدُكُمْ مِمَا يَفْعَلُهُمْ وَفِي بَسْخَةَ: «مِمَا يَفْعَلُهُ» هُو بِنَفْسِه؛ لِأَنَّ الضَّحْكُ لَا يَعْضُ وَلِي الْمُحْكُ عَلَيْهُمْ وَلَوْلَ عَنْ ضَرَطِة الْغَيْر؛ لَا لَكُونَ الضَّحْدُ وَاعِلُهُمْ الْعُلْرِءُ وَلَا الْمُعْرَادِ عَنْ ضَرَعْلِهُمْ الْعُنْ الْمُعْدَى وَالْمَاءُ الْغَيْر؛ وَلَا الْمُعْرَادِ الْمُعْرَادِهُ الْعُنْر؛ وَلَا لَمُعْلَى الْمُعْرَادِ الْعَلْوَلُ عَنْ ضَرَعُلَهُ الْعُنْر؛ وَلَا الْمُعْلَى الْمُلْكِلُولُولُ عَنْ ضَرَعُلَا الْمُعْرَادِهُ الْعَلْمُ عَلْ الْمُعْلَى الْمُعْرَادِهُ الْعَلَى الْمُلْكِونَ الْمُعْرَادِهُ الْعُلْمُ الْمُلْعِلَى الْمُلْعَلِي الْمُلْعِلَى الْمُلْكِلِهُ الْمُلْعُلُولُ عَنْ مُ الْمُلْعُلُولُ عَلْمُ الْمُلِولُ الْمُلْكُونَ الْمُلْكُولُ الْمُلْعُلِمُ الْمُلْ الْمُعْلَى الْمُلْكُونَ الْمُلْكُولُ الْمُلْكُولُ الْمُلْكُولُ الْمُلْعُلِي الْمُلْعُلِي الْمُلْكُولُ الْمُلْعُلُولُ الْمُلْكُولُ الْمُلِكُمُ الْمُلْعُلُولُ الْمُعْلِي الْمُعْلِي الْمُلْكُولُ الْمُلْعُل

وَقَدْ بَلَغَنَا أَنَ حَاتَمًا لَمْ يَكُنْ أَصَمُ، وَإِنَمَا سَأَلَتُهُ امْرَأَهُ عَنْ مَسْأَلَةً وَفِي آثْنَاء الْمُسْأَلَة حَصَلَ مَنْهَا ضَرْطَةٌ، عَنْ مَسْأَلَة وَفِي آثْنَاء الْمُسْأَلَة حَصَلَ مَنْهَا ضَرْطَةٌ، فَقَالَ ارْفَعَي صَوْتَك دَفْعًا لِخْجَالْتَهَا، فَحَسبَتْ أَنَهُ أَصُمُ فَفُرِحَتْ. قَالَ الطَّيبِيُ – رَحِمَهُ اللَّهُ –: فَيه تَنْبِيهُ عَلَى انَهُ يَنْبَعِي للرُحُلُ الْعَاقلِ إِذَا أَرَادَ أَنْ يَعْيَبَ عَلَى عَلَى النَّهُ يَلْرُحُلُ الْعَاقلِ إِذَا أَرَادَ أَنْ يَعْيَبَ عَلَى عَلَى الرَّحُلُ الْعَاقلِ إِذَا أَرَادَ أَنْ يَعْيَبَ عَلَى أَخْدِيه الْمُسْلِمَ شَيْئًا أَنْ يَنْظُرَ فِي نَفْسِه أَوَلاً هَلْ هُو بَرِيعًا، فَاذَنْ بَرِيعًا، فَاذَنْ يُعْسِكَ عَنْهُ خَيْرُ مَنْ أَنْ يَعِيبَهُ. [مرقاة المفاتيح مُركَ مُسْكاة المصابيح مُ / ٢١١٩].

ويقال هذا الكلام وأشباهه للأزواج المتشاكسين، إذا غضبت المرأة وذهبت إلى بيت أهلها فضحت زوجها وقالت فيه كل نقيصة، وكذلك يفعل زوجها، ونعوذ بالله من سوء الأخلاق وفساد الطباع.

ولذلك نبه الرسول صلى الله عليه وسلم النساء أيضًا على ما يعتريهن من العيوب فقال:» «أُريتُ النّارَ فَإِذَا أَكْثَرُ أَهْلَهَا النّسَاءُ، يَكْفُرْنَ قَلَ: أَيكُفُرْنَ الْكُحْسَانَ، لَوْ اللّه؛ قُالَ:» يَكْفُرْنَ الْاحْسَانَ، لَوْ أَحْسَنْتَ إِلَى إِحْدَاهُنَ الْدَهْرَ، ثُمّ رَأَتْ مَنْكَ شَيْقًا، قَالَتْ: مَا رَأَيْتُ مِنْكَ خَيْرًا قَطْ «. [صحيح البخاري ١/ ١٥]عن ابن عباس.

فاحذر أَخي الإسراف في الحب أو البغض؛ إِذْ رُبِمَا انْقَلب ذَلك الحُب بتغيير الزَّمَان وَالْأَحْوَال بُغضًا؛ فَلَا تكون قد أسرفت في حبه فتندم عَلَيْه إِذَا أَبغضته، أو ينقلب البُغض حُبًا فَلَا تكون أسرفت في بغضه فتستحي منه إِذا أحببته». [التبسير بشرح الجامع الصغير ١/ ٤١].

# £ التوسط في مراعاة أحوال الناس بعدم المشقة عليهم:

ولأن الوسطية هي العدل، فانظروا إلى أعلى مراتب العدل كما جاء في هذه الآية، ولتكون هدًى يهتدي به عباد الله الصالحون.

. قال الله تعالى:« لِلنَفِقُ ذُوسَعَةٍ مِن سَعَيَةٍ وَمَن قُدِرَ عَلَيْهِ

# رِزَقُهُ فَلَيْنِفِقَ مِمَّا ءَالنَّهُ ٱللَّهُ لَا يُكَلِّفُ ٱللَّهُ نَفَسًا إِلَّا مَا ءَاتَهَا سَيَجِعَلُ الله بعد عسر يسل ». الطلاق/٧.

أي: لينفق الغنى مِن غناه، فلا ينفق نفقة الفقراء. «وَمَنْ قَدرَ عَلَيْه رِزْقَهُ» أي: ضِيق عليه «فُلْيُنْفقُ ممّا أَتَاهُ اللهُ» من الرزق. «لا يُكلف الله نفسًا إلا مَا آتاهًا» وهذا مناسب للحكمة والرحمة الإلهية حيث جعل كلا بحسبه، وخفف عن المعسر، وأنه لا يكلفه إلا [صحيح البخاري ٨/ ١٥٩]. ما أتاه، في باب النفقة وغيرها. «سَيَحْعَلُ اللَّهُ يَعْدَ غُسْر يُسْرًا» وهذه بشارة للمعسرين، أن الله تعالى سيزيل عنهم الشدة، ويرفع عنهم المشقة، «فَإِنَّ مَعَ الْعُسْرِ يُسْرًا ، إِنَّ مَعَ الْعُسْرِ يُسْرًا». [تفسير السعدي: تيسير الكُريم الرحمن ص: ٨٧٢].

> وهذا يقال للذين يشقون على الناس في المهور حتى تأخر الشباب والشابات عن الزواج فانتشرت الفواحش، وكثر اللقطاء وأولاد الزنا، وظهر بالمجتمعات من الفساد ما يعرضها لغضب الله

ـ عَنْ أَبِي الْعَجْفَاء السُّلَمِيِّ، قَالَ: خَطَبَنًا عُمَرُ رَحمَهُ اللَّهُ، فَقَالَ: «أَلَا لَا تُغَالُوا بَصُدُقِ النَّسَاء، فَإِنْهَا لَوْ كَانَتْ مَكْرُمَةً فِي الدُّنْيَا، أَوْ تَقُوَى عَنْدُ اللَّه لَكَانَ أَوْلَاكُمْ بِهَا النَّبِيُّ صلى الله عليه وسلم، مَا أَصْدُق رَسُولَ اللَّه صلَّى الله عليه وسلم امْرَأَةَ منْ نسَائه، وَلَا أَصْدَقَتْ امْرَأَةً مِنْ بَنَاتِهِ أَكْثَرُ مِنْ ثَنْتَى عَشَرَةَ أُوقيَّةُ». [سنن أبي داود ٢/ ٢٣٥]وصححه الألباني.

. ويلحق بما تقدم الوسطية في الرفق بالعصاة من الناس من يكون له صديق يحبه، فإذا أذنب أو ركب معصية أو انحرف؛ أعرض عنه وقاطعه، ولم يكلف نفسه نصحه ومحاولة إصلاحه أو الدعاء له، بل ربما تهكم عليه وسخر منه واستحل غيبته، ويعتبر ذلك من الغضب لله والبغض فيه، والغيرة من أجله. فأبن حسن العهد مع حسن الخلق؟ وقد عالج النبي صلى الله عليه وسلم مثل هذا السلوك

كِما جاء في حديث أبي هُرَيْرَة رضي الله عنه، قال: أتى النبيُّ صلى الله عليه وسلم بسَكْرَانَ، فأمَّرَ بِضُرْبِهِ. فَمِنَا مَنْ يَضُرِبُهُ بِنَدِهِ وَمِنَا مَنْ يَضُرِبُهُ بَنَعْلَهُ وَمِنَا مَنْ يَضُرِبُهُ يَثُونِهُ، فَلَمَّا انْصَرَفَ قُالَ رَّجُلُّ: مَا لَهُ أَخْزَاهُ اللَّهُ، فَقَالَ رَسُولَ الله صلى الله عليه وسلم: ﴿لاَ تَكُونُوا عَوْنَ الشَّيْطَانِ عَلَى أَخِيكُمْ».

فنهاهم صلى الله عليه وسلم عن قولهم: (أخزاك الله) من الخزي، وهو الذل والهوان. وقال لهم: (لا تعينوا عليه الشيطان) بدعائكم عليه بالخزي، فيتوهم أنه مستحق لذلك، فيغتنم الشيطان هذا ليوقع في نفسه الوساوس].

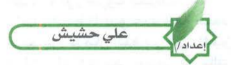
وقد قام الصحابة رضوان الله تعالى عليهم يتطييق ما قاله نبيهم صلى الله عليه وسلم:

. قَالَ يَرْيِدُ بْنُ الْأَصَمَ: إِنَّ رَجُلًا كَانَ ذَا بَأْسٍ وَكَانَ يُوفَدُ عَلَى غُمَرَ لَبَاسِهِ، وَكَانَ مِنْ أَهْلِ الشَّيَامِ، وَأَنْ غُمَرَ فَقَدَهُ فسَأَل عَنهُ فقيل لهُ: تَتَابَعُ في هَذا الشَّرَابِ (الخمر)، فُدُعَا كَاتَبَهُ فَقَالَ: اكْتُبْ: مَنْ عُمَرَ بْنِ الْخَطَّابِ إِلَى فَلَان، سَلَامٌ عَلَيْكَ، فَإِنِّي أَحْمَدُ إِلَيْكَ اللَّهَ الَّذِي لَا إِلَّهُ إِلَّا هُوَ «غَافِرِ ٱلدِّنْبِ وَقَابِلِ ٱلتَّوْبِ شَدَيدِ ٱلْعِقَابِ ذِي ٱلْطَوْلِ لَا إِلَّهَ إِلَّا هُوَّ إِلَيْهِ ٱلْمَصِيرُ"، [غافر: ٣]، ثُمَّ دُعَا وَأَمَّنَ مَنْ عندُهُ، وَدَعُوا لَهُ أَنْ يُقبِلُ على اللَّهُ بِقُلْبِهِ، وَأَنْ يَتُوبَ اللهِ عَلَيْه، فَلَمَّا أَتَتَ الْصَحِيفَةِ الرَّجُلِّ جَعَل يُقَرِّؤُهَا وَيَقُولَ: «غَافِرِ الذُّنْبِ»، قَدْ وَعَدَني اللهُ أَنْ يَغْفَرَ لي، وُ «قَابِلِ التَّوْبُ شَدِيدُ العقاب»، قَدْ حَذَرُني اللهُ عقابَهُ، «ذَى الطول»، والطول الخيرُ الكثيرُ، «لا إله إلا هُوَ إِلَيْهِ الْمُصِيرُ»، فَلَمْ يَزَلُ يُرَدِّدُهَا عَلَى نَفْسِهُ، ثُمَّ بَكَي، ثُمَّ نُزُعَ (تاب) فَأَحْسَنَ النُّزْعَ، فَلَمَّا بَلَغَ عُمِّرَ أَمْرُهُ قَالَ: هَكَذَا فَاصْنَعُوا، إِذَا رَأَيْتُمْ أَخَا لَكُمْ زَلَ زَلَةً فَسَدُّدُوهُ، وَوَفَقُوهُ، وَادْعُوا اللَّهُ أَنْ يَتُوبَ عَلَيْه، وَلَا تَكُونُوا عَوْنَا للشيْطان عُليْه «. [حلية الأولياء وطبقات الأصفياء ٤/ ٩٧]. وللحديث يقية إن شاء الله.

تتقدم أسرة مجلة التوحيد بأخلص التهاني للأستاذ جمال سعد حاتم ، رئيس تحرير الجلة ، بمناسبة زواج ابنته نهال جمال سعد حاتم، داعين الله تعالى أن يجعل زواجها مباركا ميمونًا، وأن يجمع بينها وبين زوجها الكريم إسلام أحمد المولدُ في خير، وأن يرزقهما الذرية الصالحة التي تعيد الله ولا تشرك به شيئا.

# قصة مكان قبر آدم عليه السلام





نواصل في هذا الدفاع تقديم البحوث العلمية الحديثية حتى يقف القارئ الكريم على حقيقة هذه القصة التي اشتهرت على السنة المتصوفة والقبوريين وجعلوها دليلاً من الأدلة على اتخاذ القبور مساجد وتشد إليها الرحال، وتذبح عندها النبائح، ويتم السجود إليها، واستقبالها بالصلاة والدعاء، وبناء المساجد عليها، وهذه القصة ذُكرت في بعض مصادر الحديث الأصلية عند أهل السنة مما يحتم علينا تخريجها وتحقيقها:

# أولا: المنن:

رُوي عن ابن عباس قال: صلى جبريل عليه السلام على آدم عليه السلام؛ كبر عليه أربعًا، وصلى جبريل بالملائكة يومئذ، ودُفن في مسجد الخيف، وأُخذ مِن قبل القبلة، ولُحِدَ له، وسُنّم قبره. اه.

# ثانيًا: التخريج:

الخبر الذي جاءت به هذه القصة أخرجه الإمام الحافظ علي بن عمر الدارقطني في كتابه «السنن» (۲۱۸/۲) (ح۱۷۸۸)، كتاب الجنائز، الباب الثالث: «مكان قبر أدم والتكبير عليه أربعًا». قال: «حدثنا محمد بن مخلد، حدثنا أحمد بن محمد بن مليمان العلاف، حدثنا صباح بن مروان، عدثنا عبد الرحمن بن مالك بن مغول، عن عبد الله بن مسلم بن هرمز عن سعيد بن جبير، وعروة عن ابن عباس قال: صلى جبير، وعروة عن ابن عباس قال: صلى جبريل عليه السلام على آدم عليه السلام».

# ثالثًا: التحقيق:

هذا الخبر الذي جاءت به هذه القصة الواهية: قصة مكان قبر آدم عليه السلام علته عبد الرحمن بن مالك بن مغول.

١- قال الإمام الحافظ ابن حبان في «المجروحين» (٦١/٢): عبد الرحمن بن مالك بن مغول البجلي أبو بهز من أهل الكوفة كان ممن يروي عن الثقات المقلوبات وما لا أصل له عن الأثبات، تركه أحمد بن حنبل.

٢- قال الإمام الحافظ أبو محمد عبد الرحمن بن أبي حاتم محمد بن إدريس بن المنذر التميمي الحنظلي الرازي في كتابه:
 «الجرح والتعديل» (١٣٦٨/٢٨٦/٥):

ا- عبد الرحمن بن مالك بن مغول روى عن
 الأعمش وأبيه، سمعت أبي يقول ذلك.
 ب- أخبرنا عبد الله بن أحمد بن حنبل فيما

منذ دهر من الدهر». اهـ.

قرئ على العباس بن محمد الدوري قال:
 سمعت يحيى بن معين يقول: «عبد الرحمن
 بن مالك بن مغول قد رأيته وليس بثقة».
 اهـ.

د- وقال سمعت أبي يقول: «عبد الرحمن بن مالك بن مغول متروك الحديث». اهـ.

٣- قال الحافظ أبو عبد الله محمد بن أحمد بن عثمان الذهبي في «الميزان» (٢/٩٤٩/٥٨٤/٢): عبد الرحمن بن مالك بن مغول، قال أحمد والدارقطني: «متروك».

وقال أبو داود: كذاب، وقال مرة: يضع الحديث، وقال النسائي وغيره ليس بثقة.

١- ذكره الحافظ ابن حجر في «الميزان»
 (٥١٩/٣) (٥١٩/٣٠) بعضًا من أقوال
 أئمة الجرح والتعديل وزاد عليه:

وقال ابن معين: قد رأيته، وليس بثقة.

وقال أبو حاتم: متروك.

وقال أبو زرعة: ليس يقوى.

وقال أحمد: خرقنا حديثه منذ دهر.

وقال الجوزجاني: ضعيف الأمر جدًا.

وقال الحاكم وأبو سعيد النقاش: روى عن عبيد الله بن عمرو الأعمش أحاديث موضوعة.

وقال أبو نعيم: روى عن الأعمش المناكير، لا شيء.

وذكره الساجي، وابن الجارود، وابن شاهين في الضعفاء.

# رابعًا: تصحيف في مصطلح من مصطلحات الجرح والتعديل:

التصحيف هنا ليس تصحيفًا في السند، وكذلك ليس تصحيفًا في المنن، ولكنه تصحيفًا في المنن، ولكنه تصحيف في لفظ الجرح الذي قاله إمام من أئمة الجرح والتعديل في راوٍ من الرواة، وذلك بتغيير الكلمة.

١- اللفظ المُصَدّف:

مما أوردناه أنفًا عن الحافظ ابن حجر في «لسان الميزان» (٥١٩/٣٠) (٥٠٤١/٦٩٠) في ما ذكره من أقوال أئمة الجرح والتعديل في عبد الرحمن بن مالك بن مغول نجد أن الحافظ ابن حجر نقل عن الإمام أحمد بن حنبل قولاً مُصَحّفًا، وقال أحمد: «حرقنا حديثه منذ دهر».

قلت: وأنا أستبعد أن يكون هذا التصحيف وقع من الحافظ الجهبذ ابن حجر، ولكن قد يكون وقع من الذين يقومون بطبع كتاب «لسان الميزان» أثناء الطبع.

Y ولهذا خرجت آنفًا قول الإمام أحمد من المصادر الأصلية لكتب الجرح والتعديل والتي جمعها مؤلفوها عن طريق تلقيها عن شيوخهم بأسانيد إلى أئمة الجرح والتعديل كأحمد بن حنبل ويحيى بن معين وغيرهم. أ- فتبين مما أخرجه الإمام الحافظ ابن أبي حاتم في «الجرح والتعديل» (٩/٢٨٦/١٠): قال أحمد: «عبد الرحمن بن مالك بن مغول: ليس بشيء خرقنا حديثه منذ دهر من الدهور». اه. ولقد ذكرناه بسنده آنفًا.

قلت: بالمقارنة نجد أن قول الإمام أحمد الدي أخرجه الحافظ ابن أبي حاتم: «خرقنا حديثه» صُحف في «لسان الميزان» إلى «حرقنا حديثه»، والتصحيف في نقطة فغيرت الخاء، إلى حاء، فتغيرت الكلمة، ويحسبه من لا علم له هينًا، ولكنه عظيم عند أهل الحديث.

ب- وهذا التصحيف يتبين أيضا مما أخرجه الإمام ابن عدي في «الكامل» (٢٢٨/٤) المدد: «عبد الرحمن بن مالك بن مغول خرقت حديثه منذ دهر من الدهر». اهـ. ولقد ذكرناه بسنده آنفًا.

ج- وهذا التصحيف الذي وقع في لسان الميزان يتبين أيضًا مما أخرجه الإمام الحافظ العقيلي في الضعفاء الكبير (٩٤٦/٣٤٥/٢)

قال: «حدثنا عبد الله بن أحمد، قال: سمعت | الرحمن بن مالك بن مغول. أبى يقول: خرقنا حديث عبد الرحمن بن مالك بن مغول من دهر من الدهور ليس ىشىيء». اھ.

خامسًا: تصحيف آخر خطير:

هذا التصحيف الخطير أدى إلى تحريف قول الإمام يحيى بن معين رحمه الله تحريفا لا يستقيم معه معنى.

وقول ابن معين يتناول ضبط اسم الراوي عبد الرحمن بن مالك بن مغول والحكم عليه، حيث إنه علة هذا الخبر الذي جاءت به قصة «مكان قبر أدم عليه السلام».

٢- هذا القول أخرجه الإمام الحافظ ابن عدى في «الكامل» (٢٨٨/٤) (١١١٤/١٤٧) قال: حدثنا ابن حماد، حدثنا العباس سمعت يحيى يقول: عبد الرحمن بن مالك بن مغول قد رأيته وهو ابن أبي بهز، ومالك بن مغول هو جدّ أبي بهز. اهـ. ط «دار الفكر».

قلت: هذه رواية العباس بن محمد الدوري والتي سمع فيها يحيى بن معين والتي حدث فيها التصحيف كما سنبين فلم يستقم المعنى نتبحة هذا التصحيف.

أ- فقوله: «عبد الرحمن بن مالك بن مغول قد رأيته، وهو ابن أبي بهز، يجعل عبد الرحمن بن مالك هو ابن أبي بهز يعني عبد الرحمن بن أبى بهز، وبهذا يصبح مالك كنيته أبا بهز، وليس مالك هو جد أبي بهز، بل التصحيف جعل مالكًا هو أبو بهز.

فقوله: «قد رأيته وهو ابن أبى بهز»، فالضمير المنفصل «هو» يعود على الضمير المتصل «الهاء» في كلمة (رأيته)، والإمام بحبي بن معين رأى عبد الرحمن بن مالك بن مغول. - والرواية عن الإمام يحيى بن معين، فوق هذا التصحيف الذي سنبينه؛ حدث فيها حذف في فهم الأمور بالنسية للصناعة الحديثية، وهو الحكم على الراوي عبد

٢- وبيان هذا الحذف من نفس رواية العباس بن محمد الدوري والتي أخرجها الإمام الحافظ ابن أبي حاتم في «الحرح والتعديل» (١٣٦٨/٢٨٦/٥) قال: «قرئ على العباس بن محمد الدوري قال: سمعت يحيى بن معين يقول: عبد الرحمن بن مالك بن مغول قد رأيته وليس هو يثقة». اه.

٣- من بدائع الفوائد هذه الرواية التي يتبين منها التصحيف والحذف معًا وهي أيضا من نفس طريق العياس بن محمد الدوري، فقد أخرج الحافظ الخطيب البغدادي في «تاريخ بغداد» (۲۳٦/۱۰) قال: أخبرنا محمد بن عبد الواحد الأكبر، أخبرنا محمد بن العياس، أخيرنا أحمد بن سعيد السوسي، حدثنا عباس بن محمد قال: سمعت يحيى بن معين يقول: «عبد الرحمن بن مالك بن مغول قد رأيته، وليس بثقة، هو أبو أبي بهز ومالك بن مغول، جد أبى بهز». اهـ.

أ- انظر إلى ما أخرجه الحافظ الخطيب في «تاريخ بغداد» عن ابن معين يقول: «عيد الرحمن بن مالك بن مغول قد رأيته، وليس بثقة هو أبو أبي بهز». اهـ.

ج- بالمقارنة نجد أن قوله: «هو أبو أبي بهز» صُحّف: «هو ابن أبي بهز»، فلفظ «أبو» صحف: إلى لفظ «ابن».

د- ولذلك لم يستقم المعنى عن ابن عدي في «الكامل» نتيجة تصحيف قول ابن معين: «عبد الرحمن بن مالك بن مغول قد رأيته وهو ابن أبى بهز، ومالك بن مغول هو جد أبى بهز»، وقد بينا أنفا أن المعنى لا يستقيم ويصير عبد الرحمن هو ابن أبي بهز، وعبد الرحمن هو ابن مالك، فمالك بهذا التصحيف هو نفسه أبو بهز كنية وليس هو جد أبي بهر.

هـ- ونجد أن المعنى يستقيم تمامًا عند

الخطيب في «التاريخ» في قول ابن معين «عبد الرحمن بن مالك بن مغول قد رأيته وليس بثقة هو أبو أبي بهز ومالك بن مغول جد أبي بهز». اهـ.

فنجد عبد الرحمن بن مالك هو أبو أبي بهز، ويهذا يتين أن عبد الرحمن هو والد أبى بهز، وبهذا يستقيم المعنى: أبو بهزين عيد الرحمن بن مالك بن مغول فيكون عيد الرحمن هو أبو أبي بهز، ومالك بن مغول هو حد أبي مهز». و«الْحَيَّدُ لِلَهِ الَّذِي هَدَّنَا لِهَاذَا وَمَاكُما لِنَهْدِي لُولًا أَنْ هَدَنْنَا ٱللهُ » [الأعراف: ٤٣].

خامسا: علة أخرى في قصة مكان قبر آدم عليه السادم»

هناك علة أخرى -وهو عبد الله بن مسلم بن هُرِمز – تزيد القصة وهنا على وهن:

1- ذكره الحافظ المزى في «تهذيب الكمال» (۳۰۰/۰۳۷/۱۰) قال: «عدد الله بن مسلم بن هرمز المكي روى عن سعيد بن جبير وأخرين، وروى عنه عبد الرحمن بن مالك بن مغول وآخرين»، ثم ذكر أقوال علماء الجرح و التعديل فيه:

أ- قال عبد الله بن أحمد بن حنيل عن أبيه: ضعيف ليس بشيء.

ب- وقال عباس الدوري، عن يحيى بن معين أبو داود والنسائي: ضعيف.

ج- وقال عمرو بن على: ليس بشيء، ما سمعت يحيى ولا عبد الرحمن بحدثان عن

سفيان عنه شيئًا قط. وذكره ابن عدى في «الكامل» (١٥٧/٤) (٩٨٠/١٣)، وأخرج عن أحمد ويحيى بن معين أنه لبس بشيء، وأحاديثه ومقدار ما يرويه لا يُتابع عليه.

٧- ذكره الإمام الحافظ ابن حبان في «المحروحين» (٢٦/٢) قال: «عيد الله بن مسلم بن هرمز من أهل مكة، كنيته أبو يعلى، يروى عن المكين: سعيد بن جيير، كان بروى عن الثقات ما لا بشبه حديث الأثبات؛ فوجب التنكب عن روايته». اهـ. قلت: ولقد بينا أنفا حال الراوي عنه عيد الرحمن بن مالك بن مغول وأنه متروك، ليس بثقة، كذاب، يضع الحديث، خرقوا حديثه، ليس بشيء، وتصبح قصة دفن أدم عليه السلام في مسجد الخيف يمنى قصة واهية وباطلة، واحتجاج المتصوفة والقبوريين بها باطل لاتخاذ القبور مساجد، وأنى يكون لهم ذلك، وقد أخرج البخاري (ح١٣٣٠، ١٣٩٠، ا ٤٤٤١)، ومسلم (ح٢٩٥) من حديث عائشة رضى الله عنها قالت: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم في مرضه الذي لم يقم منه: «لعن الله اليهود والنصاري اتخذوا قيور أنبيائهم مساجد». قالت: «ولولا ذلك أبرز قبره غير أنه خشي أن يُتخذ مسجدًا».

هذا ما وفقني الله إليه وهو وحده من وراء القصد.

# اشهار

تم يحمد الله تعالى إشهار فرع أنصار السنة المحمدية بالبطاخ، محافظة سوهاج، وذلك وفقا للقانون ٨٤ لعام ٢٠٠٢، برقم (٩٩٧) بتاريخ ١٠/٦/٦/٠٠م.

والله الموفق

# 1<u>न्हर्ष</u> (४)

# قرائن اللغة والنقل والعقل على حمل صفات الله (الخبرية) و(الفعلية)على ظاهرها دون المجاز

القرائن الشرعية على حمل صفة اليدين لله تعالى على ظاهرها

الحمد لله والصلاة والسلام على رسول الله وعلى اله وصحبه ومن والاه.. وبعد:

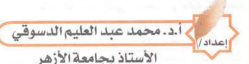
ففي بيان ما لأجله قال القائلون بالمجاز في الصفات، وحمَل الصارفون اياتها واحاديثها عن الحقيقة إليه، تجدر الإشارة إلى أن ثمة قرائن شرعية تمنع من إرادة المعنى المجازي، واحرى تحتم إرادة المعنى الحقيقي، ولريما هون من شان الاتكاء على هذا النوع من القرائن بعض من زعم من أهل الكلام أن نصوص الوحي لم تكن متواترة في إثبات الصفات الخبرية والفعلية أو صريحة فيهما بالقدر الكافي، أو لم تكن – فيما اسموه بالظنيات السمعية – مُفصحة بعدم جواز صرفها عن ظاهر حقيقتها.

فكان لا بد من ذكر ما تيسر من النصوص؛ أملاً في أن تكتمل القرائن وتتكاتف في حل هذا الإشكال الذي تعاقبت عليه أجيال وأجيال على مدى الدهور والأزمان، وسعياً في بيان مدى إفادتها إثبات الصفات وأوجه دلالتها على حمل تلك الصفات على الحقيقة.. وفي الإشارة لهذا النوع من القرائن يقول د. عبد العظيم المطعني في كتابه (المجاز بين الإجازة والمنع) العظيم المطعني في كتابه (المجاز بين الإجازة والمنع) للمنع، وإنما المانع هو الشرعية لا مدخلية للغة في المنع، وإنما المانع هو الشرع وأصول الاعتقاد فيه».

وأقول: إنه إذا كانت القرائن الشرعية عند أهل الحق كافية وحدها من دون القرائن اللغوية في حمل الصفات الخبرية والفعلية على حقيقتها، وفي حسم أمر كهذا يتعلق باحد أصول الإيمان، وبأمر من أمور الاعتقاد، فما بال المتكلمة ومن لف لفهم يُعرضون عنها مع اجتماعها وقرائن اللغة وأدلة العقل وقد تضافرت جميعاً على حمل معاني الصفات على الحقيقة دون المجاز تُدحض أقوالهم وتفند مزاعمهم، وهم – وأيم الله – لو أنصفوا وتدبروا ما حوته لانقطعت حججهم ولدحضت براهينهم، ولسلمت القضية من كل جدل وخلصت العقيدة من كل دخن.

تَضَافَر اللَّغَةَ والشَّرِعَ فِيَّ إثباتَ صَفَاتَ اللَّهِ وحملها على ظاهرها

وأؤكد بادئ ذي بدء أنه على نحو ما انتفت القرائن



اللغوية لصرف صفات اليد والكف والأصابع والقبضة واليمين والبسطوما شابهها عن الله تعالى، بل وكانت دالة على إثباتها لله تعالى على نحو ما أوضحنا في الحلقة الماضية، فقد انتفت القرائن الشرعية أيضاً، والأدلة النقلية عن صرفها عن الحقيقة، وكانت هي الأخرى برهانا على حمل الصفات على ظاهرها، وذلك و ببساطة شديدة - لأن القرآن إنما نزل بلغة العرب، وأتى على أنماطها وقوانينها، وتحداهم بخصائصها ودلالاتها وبمفرداتها وتراكيبها، فأنى لهما أن يفترقا أو يتعارضا إلا في أذهان من أعملوا الهوى وقدموا بين بدى الله ورسوله.

ونذكر من أدلة الشرع على حمل صفة اليد وما شابهها على ظاهرها وحقيقتها اللائقة به تعالى:

ا قوله صلى الله عليه وسلم فيما رواه الشيخان عما يكون يوم البعث: (يقبض الله تعالى الأرض ويطوي السماء بيمينه، ثم يقول: أنا الملك، أين ملوك الأرض؟).. [أخرجه البخاري (١٣٥/٨) ومسلم ملوك الأرض؟).. وقوله في رواية أخرى لهما: (يطوي الله عز وجل السموات يوم القيامة ثم يأخذهن بيده اليمنى ثم يقول: أنا الملك، أين الجبارون؟ أين المتكبرون؟ ثم يطوي الأرضين يأخذهن بيده الأخرى) [أخرجه مسلم يطوي الأرضين يأخذهن بيده الأخرى) [أخرجه مسلم (٢٧٨٨)].. وفي أخرى لهما: (إن الله يقبض يوم القيامة الأرضين على أصبع، وتكون السموات بيمينه، ثم يقول: أنا الملك) [صحيح مسلم (١٢٦/٨)].. وفي رواية رابعة: (يقبض الله سماواته بيده والأرض باليد الأخرى ثم يهزهن ثم يقول أنا الملك) [صحيح البخاري).

فها أنت تجد في هذه الروايات من الحديث: هزًا وقبضاً وظياً وذكر يدين ونصاً على يد يمنى ويد أخرى مضافتين إليه سبحانه.. ولما أخبرهم رسول الله بما

يكون منه تعالى حينذاك، جعل يقبض يديه ويبسطهما تحقيقا للصغة لا تشييها لها، كما قرأ (وكانَ اللهُ سَمِعًا صراً ) (النساء: ١٣٤)، ووضع بديه على عينيه وأذنيه، تحقيقا لصفة السمع والنصر، وأنهما حقيقة لا محاز.. وإنما وقع التحرز عن ذكر الشمال على ما أفادته رواية البخاري (بيده الأخري)، وصرحت به رواية لمسلم: لئلا يُتوهم نقص في صفته سيحانه؛ لأن الشمال في حقنا أضعف من اليمين، ومياسر كل شيء تنقص عن ميامنه في القوة والبطش والتمام، وهو – سبحانه – تعالى عن ذلك علوا كسرا.

 ۲ الآیة الکریمة التی جاءت روایات الحدیث السالفة الذكر لشرحها، وهي قوله تعالى: (وَمَا فَدُرُواْ اللَّهَ حَقَّ قَلْرِهِ. وَٱلْأَرْضُ جَبِيعًا قَبْضَ ثُمُّ. يَوْمَ ٱلْقِيدَمَةِ وَٱلسَّمَوَاتُ مُطُوتِكُ بِيمِينِهِ أَسْبَحَنَهُ وَتُعَكِي عَمَّا يُشْرِكُونَ ) (الزمر: ٦٧)، وفي خبر لابن عمر أنه صلى الله عليه وسلم بعد أن قرأها ذات بوم على المنبر: (راح بقول هُكذا بنده، بحركها نُقبل بها ويدير)، وفي أخرى لمسلم عنه: (حتى نظرت إلى المنبر يتحرك من أسفل شيء منه، حتى إنى لأقول: أساقط هو برسول الله؟!) [أخرجها مسلم ( ١٢٦/٨)]، ولا يسوغ حمل لكل هذا سوى على الظاهر والحقيقة دون المحاز.

🧡 ومن أدلة حمل صفة اليد على ظاهرها: قوله صلى الله عليه وسلم فيما أخرجاه: (تكون الأرض يوم القيامة خبزة واحدة يتكفأها الجبار ببده كما يتكفأ أحدكم خيرته في السفر نزلا لأهل الحنة) [صحيح البخاري (٦١٥٥) ، ومسلم (٢٧٩٢)]، وهو في معنى ما سيق.. ثم إنه وباقتران الفاظ: (الطي والقبض، والإمساك والتكفؤ الذي يعنى: التقلب) بـ (اليد) يصير المحموع حقيقة، هذا في الفعل وهذا في الصفة، بخلاف البد المجازية فإنها إذا أربدت لم تقترن بها ما يدل على البد حقيقة بل ما يدل على المحار كقولهم: (له عندى بد)، و(أنا تحت بدهم) ونحو ذلك، وأما إذا قبل: (قبض بيده وأمسك بيده)، أو (قبض بإحدى بديه كذا وبالأخرى كذا) و (حلس عن بمينه)، أو (كتب كذا وعمله يتمينه أو يبديه)، فهذا لا يكون إلا حقيقة على ما تشهد به لغة العرب ويمتنع معه أن تكون البد محاربة سواء كانت بمعنى القدرة أو بمعنى النعمة، فإنها لا يُتصرف فيها هذا التصرف.

 وقوله في حديث الشفاعة المتفق عليه: (يُحمَع المؤمنون يوم القيامة فيهتمون لذلك، فيقولون: لو استشفعنا على ربنا حتى بريحنا من مكاننا هذا، فيأتون أدم فيقولون: يا أدم أنت أبو الناس، خلقك الله بيده وأسحد لك ملائكته، وعلمك أسماء كل شيء، اشفع لنا إلى ربنا حتى بريحنا من مكاننا.. الحديث) [صحيح البخاري (٤٢٠٦) ، ومسلم (١٩٣)]، وهو نص في خلقه تعالى آدم سديه.

 وقوله: (فأقوم عن يمين الرحمن مقاما لا يقومه غيري) [أخرجه أحمد (٣٧٨٧) والحاكم (٣٣٨٥) وقال : صحيح الإسناد]، كذا بالإضافة التي لا دلالة لها إلا التخصيص والاثبات.

٦ ونحوه قوله فيما صح إسناده عند أحمد والطبراني وغيرهما: (إن الله وعدني أن يُدخل الجنة من أمتى أربعمائة ألف، فقال أبو بكر: زدنا با رسول الله، قال: وثلاث حثيات من حثيات ربي، فقال عمر: حسبك يا أبا بكر، فقال أبو بكر: دعني يا عمر، وما عليك أن يدخلنا الحنة كلنا، فقال عمر: إن شياء الله أدخل خلقه الجنة بكف واحدة، فقال رسول الله صلى الله عليه وسلم: صدق عمر) [أخرجه أحمد (١٢٧١٨)، وقال الهيثمي (٤٠٤/١٠): رواه أحمد والطبراني في الأوسط، ورحالهما رحال الصحيح]. فذكر عليه سلام الله الحثو، وصدِّق عمر في إثبات الكف له تعالى وسعتها وعظمتها.

√- وقوله في الحديث الذي رواه أحمد في مسنده من طريق أبى رزين: (فيأخذ ربك غرفة من الماء فينضح بها قبَلكم فلا يخطئ وجه أحدكم) ، يعنى في الموقف، والحديث أخرجه الطبراني (٤٧٧) ، والحاكم (٨٦٨٣).

🔥 وكذا قوله – بأبي هو وأمي – فيما رواه مسلم يحق أهل الحق والإنصاف يوم القيامة: (المقسطون على منابر من نور عن يمين الرحمن، وكلتا بديه يمين، الذين يعدلون في حكمهم وأهليهم وما وُلوا) [صحيح مسلم (١٨٢٧)]، ولا دلالة للعبارتين (يمين الرحمن) و(كلتا يديه) سوى ما ذكرنا من الإثبات والتخصيص.

 ويدل على ثبوت صفة اليد لله صراحة قوله تعالى: (لِمَا خُلَقْتُ بِيَدَيُّ ) (ص: ٧٥)، ففي فتح الباري (١٣/ ٤٠٥) ينقل ابن حجر عن ابن بطال قوله: «في هذه الآية إثبات يدين لله تعالى، وهما صفتان من صفات ذاته وليستا بجارحتين، خلافا للمشيهة من المثبتة وللجهمية من المعطلة، ويكفى للرد على من زعم أنهما بمعنى القدرة، أنهم أحمعوا على أن له قدرة واحدة في قول المثبتة، ولا قدرة له في قول النفاة؛ لأنهم يقولون انه قادر لذاته».

كما نقل عنه - في كلام مفحم - قوله في وجه دلالة تفضيل آدم على إبليس بكونه خلقه بيديه: «ويدل على أن البدين ليستا بمعنى القدرة، أن في قوله تعالى لإبليس: (مَا مُنْعَكَ أَن تَسُجُدُ لِمَا خَلَقْتُ بِيَدَى ) (ص/ ٥٥) إشارة إلى المعنى الذي أوجب السحود، فلو كان البد بمعنى القدرة لم يكن بين أدم وإبليس فرق، لتشاركهما فيما خلق كل منهما به وهي قدرته، ولقال إبليس: وايَ فضيلة له عليَّ وأنا خلقتني بقدرتك كما خلقته ىقدرتك؟

فلما قال: (خَلَقْنَى مِن نَّار وَخَلَقْتُهُ مِن طِين ) (الأعراف: ١٢)

دل على اختصاص آدم بأن الله خلقه بيديه، قال – يعني ابن بطال فيما نقله عنه ابن حجر -: ولا جائز أن يراد باليدين: النعمتان؛ لاستحالة خلق المخلوق بمخلوق؛ لأن النعم مخلوقة، ولا يلزم من كونهما صفتي ذات أن يكونا جارحتين»، وفي معنى ما ذُكر صح عن ابن عمر قوله: (خلق الله تبارك وتعالى أربعة أشياء بيده: العرش، وجنات عدن، وأدم، والقلم..).

 ۱۰ کما پدل علی ثبوتها: حدیث آبی موسی الأشعري وقد ذكره الألباني في صحيح الجامع (٩٥٧١) وفيه قوله صلى الله عليه وسلم عن بدء الخليقة: (إن الله خلق أدم من قبضة قبضها من جميع الأرض، فجاء بنو أدم على قدر الأرض، فمنهم الأحمر والأبيض والأسود.. إلخ)، وقريب منه قوله: (لما خلق الله أدم قبض بيديه قبضتين وقال: اختر، فقال: اخترت بمين ربى وكلتا يديه يمين، ففتحها فإذا فيها أهل اليمين من ذريته)، وفي رواية الشيخين المختصرة بعد تعليم الله أدم ما يقول عند العطاس وعند تحدة الملائكة وتحيتهم له: (فقال الله له – وبداه مقبوضتان – اختر أيهما شئت، فقال: اخترت يمين ربي وكلتا يدي ربي يمين مباركة، ثم بسطها فإذا فيها آدم وذريته) [أخرجه الترمذي (٥/٥٣) ، رقم ٣٣٦٨) وقال : حسن غريب . والحاكم (١٣٢/١ ، رقم ٢١٤) وقال : صحيح على شرط مسلم].. فذكر (القبضتين) تأكيدا على إثباتهما والعدين، صفتين له تعالى.

11- وكذا قوله في محاجة آدم لموسى - عليهما السلام - كما في الصحيحين: (احتج آدم وموسى، فقال موسى: آنت الذي خلقك الله بيده، ونفخ فيك من روحه، وآمر الملائكة فسجدوا لك، وآسكنك الجنة، ثم أخرجتنا منها، فقال آدم: .. فبكم تجد في التوراة أنه كتب عليً العمل الذي عملتُه قبل أن أُخلق؟، قال موسى: باربعين سنة، قال آدم: كيف تلومني على عمل كتبه الله عليً قبل أن أخلق باربعين سنة؟!، قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: فحج آدم موسى) [صحيح الله صلى الله عليه وسلم: فحج آدم موسى) [صحيح ما ورد في كلامه وفيه: خلقه تعالى آدم بيديه.

المنت موسى، اصطفاك الله بكلامه، وخطلك في الألواح (أنت موسى، اصطفاك الله بكلامه، وخطلك في الألواح بيده).. وفي بعضها: (وكتب لك التوراة بيده) كذا بالتصريح الذي لا يصلح معه التأويل، إذ صحبتهما الباء والخط والكتابة التي تمنع من تقدير: (وخط لك في الألواح بنعمته) أو (وكتب لك التوراة بقدرته).. ومصداقه قول الله تعالى: (وكتب لك التوراة بقدرته).. ومصداقه قول الله تعالى: (وكتبنا لله في الألواح من كُلِّ مَنْ وَمُوسَلِلًا لِكُلُّ مَنْ وَالاعراف: 150).

ابي هريرة وهو في البخاري ومسلم:
 (كتب ربكم تبارك وتعالى على نفسه بيده قبل أن يخلق الخلق:
 إن رحمتى تسبق - أو قال: سبقت- غضبى)

[صحيح البخاري (٦٩٦٩) ، ومسلم (٢٧٥١)]، وهو في وجه الدلالة كسابقه.

15 ومن النصوص الصحيحة والصريحة في ثبوت صفة اليد له تعالى، قوله صلى الله عليه وسلم كما في صحيح مسلم: (إن الله يبسط يده بالليل ليتوب مسيء النهار ويبسط يده بالنهار ليتوب مسيء الليل حتى تطلع الشمس من مغربها)، ومن المعلوم أن البسط بالمنح والعطاء من لوازم اليدين، فما بالك لو نُص عليهما في الحديث، ومثله في قوله تعالى: (بَلَّ

ولا وهن أوجه الدلالة في قوله تعالى: (وَقَالَتِ ٱلْبُودُ وَلَالَتِ ٱلْبُودُ وَلَا يَكُولُهُ عَلَى الله الله الله الله الله الله الله الكاره جل وعلا على اليهود نسبة اليد إلى النقص والعيب، في حين لم ينكر عليهم إثبات يديه، بل وقدر القرآن إثباتهما له - سبحانه - زيادة على ما قالوه، فأخبر بانهما يدان مبسوطتان.

17- ومن أدلة ثبوت اليد لك تعالى قوله صلى الله عليه وسلم في الحديث المتفق عليه: (من تصدق بعدل تمرة من كسب طيب ولا يقبل الله إلا الطيب، تقبلها بيمينه) [صحيح البخاري (١٣٤٤)]، ومسلم (١٠١٤)].

١٧- ونظيره قوله فيما أورده البخاري ومسلم: (ما تصدق أحد بصدقة من طيب ولا يقبل الله إلا الطيب، إلا أخذها الرحمن بيمينه وإن كانت تمرة، تربو في كف الرحمن حتى تكون أعظم من الجبل، كما يربي أحدكم فلوه) [صحيح البخاري (١٣٤٤)]، ومسلم (١٠١٤)]، كذا بإثبات الأخذ باليمين وإثبات الكف المضافتين له جل جلاله.

۱۸- وقوله فيما أخرجاه: (يمين الله مالى لا يغيضها نفقة، سحاء الليل والنهار، أرأيتم ما أنفق منذ خلق السموات والأرض، فإنه لم يغض مما في يمينه)، قال: (وعرشه على الماء وبيده الأخرى القبض، يرفع ويخفض) [صحيح البخاري (٦٩٨٣)].

19- وقوله فيما أخرجه مسلم وغيره: (إن قلوب بني آدم بين أصبعين من أصابع الرحمن كقلب رجل واحد، يُصرِّفُها كيف يشاء)، وفي رواية لاحمد وابن ماجة وصححها الألباني: (ما من قلب إلا وهو بين أصبعين من أصابع رب العالمين، إن شاء أن يقيمه أقامه وإن شاء أن يزيغه أزاغه).. على أن لفظ (بين) لا تقتضي المخالطة ولا المماسة والملاصقة، لا لغة ولا لا تقتضي المخالطة ولا المماسة والملاصقة، لا لغة ولا عقلاً ولا عرفاً، بل هو - ولله المثل الأعلى - كما في قول الله تعالى: (رَّالْتُحَابُ أَنْسُمُ مِينَ النَّمَاءِ وَلَا البقرة/ ١٩٤)، والسحاب على ما هو متعارف: لا يلاصق السماء ولا الأرض.. ولكن الجهمية - كما يقول بشر بن الحارث ونقله عنه الأجري في الشريعة يقول بشر بن الحارث ونقله عنه الأجري في الشريعة

ص ٣٠٦ - يتعاظمون هذا.

\* - وضحكه صلى الله عليه وسلم من قول الحبر الذي جاءه يقول: يا محمد، إن الله جعل السموات على أصبع، والأرضين على أصبع، والجبال والشجر على أصبع، والماء والثرى على أصبع، وسائر الخلق على أصبع، فيهزهن فيقول: أنا الملك؛ قال ابن مسعود على أصبع، فيهزهن فيقول: أنا الملك؛ قال ابن مسعود راوي الحديث فضحك النبي حتى بدت نواجذه تصديقاً لقول الحبر، ثم قال: (وَمَا فَدَرُوا الله عَلَى فَدُرِهِ وَالْأَرْضُ حَبِيعًا فَيَصَاتُهُ وَمَا لَا يُعْرَفُونَ ) (الزمر/ ٢٧).. والحديث تضافر على سرده البخاري ومسلم وغيرهما والمحديث تضافر على سرده البخاري ومسلم وغيرهما من أصحاب السنن وكتب الاعتقاد.

على أن في حمل (صفة اليد) على ظاهرها وعلى النحو اللائق بجلاله دون تمثيل أو تشبيه أو تجسيم أو تكييف أو تأويل، يشير إليه ويدل عليه على ما سبق ذكره: اطراد لفظها في موارد الاستعمال وتنوع ذلك وتصريف استعماله الذي يمنع المجاز.

ألا ترى إلى ذكر القبض والبسط والطي واليمين والحثو والرفع والخفض والإمساك والأخذ، وكذا الفاظ الكف والوقوف عن يمين الرحمن وتقليب القلوب بأصابعه ووضع السموات على أصبع والجبال على أصبع. إلخ، وذكر إحدى اليدين وقوله صلوات الله عليه: (وبيده الأخرى)؟

ألا ترى إلى آية الزمر وتفسيراتها في صحيح كلام الموحى إليه صلى الله عليه وسلم، وإلى إضافتها إليه تعالى في نحو قوله: (يمين الرحمن) (بيمينه)، ومن قبل ذا إلى ما قوله تعالى: (بَلْ يَدَاهُ مَسُوطَتَانِ) (المائدة: ٢٤) وقوله: (خَلَقْتُ بِيَدَقَ) (ص/ ٧٥)، وكذا في نحو قوله عليه السلام: (كلتا يديه) من تثنية، وإلى ما يكون بهما يوم القيامة، وما كان منهما يوم خلق آدم؟

فهل يمكن أن يقال في مثل هذا: (يد النعمة والقدرة) فهل يمكن أن يقال في مثل هذا: (يد النعمة والقدرة) أو أنه محمول على غير ظاهره؟!.. وهل يمكن أن يكون جميع ما ذكر من أوله إلى آخره وأضعافه، وأضعاف أضعافه من القرائن الشرعية، مجازاً لا حقيقة، وليس مع القائل بمجازه قرينة واحدة تبطل الحقيقة وتبين المحاز؟!

## رد شبهة التشبيه والتجسيم:

على أن خطيئة التشبيه التي تلبس بها المتكلمة وضعاف العلم ويأبون إلا إلصاقها بسلف الأمة ومن سار على دربهم، إنما تتمثل بحق من يقول: (إن يده تعالى كايدينا) وعلى ما كان يعتقد معشر يهود.. وهو ما أشار إليه ابن بطال فيما سبق أن نقلناه ونقله عنه ابن حجر.

وفي (الأسماء والصفات) للبيهقي ص٤٦٩ أن «اليد لله تعالى صفة بلا جارحة، فكل موضع ذُكرت فيه من كتاب وسنة صحيحة، فالمراد بذكرها: تعلقها بالمذكور

معها من الطي والأخذ، والقبض والبسط، والمسح والقبول، والإنفاق وغير ذلك، تعلق الصفة الذاتية بمقتضاها من غير مباشرة ولا مماسة، وليس في ذلك تشبيه بحال».. يقول أبو سليمان الخطابي صاحب معالم السنن ت ٣٨٨ وقد نقله عنه البيهقي في الأسماء والصفات ص ٤٧١: «ليس معنى اليد عندنا الجارحة، إنما هي صفة جاء بها التوقيف، فنحن نطلقها على ما جاءت ولا نكيفها، وننتهي إلى حيث انتهى بنا الكتاب والأخبار الماثورة الصحيحة، وهو مذهب أهل السنة والجماعة».

وكذا خطيئة التجسيم التي يتذرع بها الذين بينهم وبين السنة وأهلها خصومة لا يُقدر قدرها ولا يعلم مداها إلا مصرف القلوب ومقلبها سبحانه. إنما تكون هي الأخرى بحق من نقل أبو الحسن الأشعري كلامهم في (مقالات الإسلاميين) ص ٢١٧، ٢١٨ حيث قال: «قالت المجسمة: (له يدان ورجلان ووجه وعينان وجنب)، يذهبون إلى الجوارح والأعضاء، وقال أصحاب الحديث: (لسنا نقول في والأعضاء، وقال الله عز وجل أو جاءت به الرواية من رسول الله صلى الله عليه وسلم، فنقول: وجه بلا كيف، ويدان وعينان بلا كيف).. وقالت المعتزلة بإنكار ذلك إلا الوجه، وتأولت اليد بمعنى النعمة»ا.

ومما نقله الأشعري في مقالاته ص ٢٠٩ عن المجسمين (داود الجواربي) و(مقاتل بن سليمان) قولهما: «إن الله جسم، وإنه جثة على صورة الإنسان، لحم ودم وشعر وعظم، له جوارح وأعضاء من يد ورجل ولسان وعينين».. قاين هذا مما نطق به ووُفق إليه أهل السنة وأصحاب الحديث؟!.

وقد رد ابن القيم رحمه الله قالة السوء للمجسمة والمشبهة، ودحض طاغوت تاويل اليدين من عشرين وجهاً في مختصر الصواعق، ما ذكرناه لا يساوي سوى النذر اليسير والمختصر لما قاله، فليراجع فإنه من الأهمية بمكان.

والغريب في الأمر أنك كلما نفيت عن نفسك وعن عموم أهل السنة التشبيه والتجسيم في إثبات ما أثبته الله لنفسه وأثبته له رسوله وصحابته وتابعيهم وتابعيهم من القرون المفضلة وما تلاها، استماتوا في إلصاقها بك عنوة، ولسان حالهم أن ما تأولوه وتصوروه هو الحق المطلق الذي لا محيد عنه وما كان عليه من ذكرنا من الرسول ومن تبعه هو الباطل المحض.. وسبحان من له في خلقه شئون...

وإلى لقاء آخر نستكمل بمشيئة الله الحديث عن قرائن حمل صفات الخالق على ظاهرها. والحمد لله رب العالمين.



# الاستصناع عند الحنفية



د. على السالوس

# السنة المطهرة والإجماع:

لو كان الاستصناع الذي ذهب إليه جمهور الحنفية ثابتًا بالسنة والإجماع فكيف خالفهم باقي الأئمة الأعلام؟

واستصناع الخاتم والمنبر جاء في الصحيحين وغيرهما، ولا خلاف في أن الرسول صلى الله عليه وسلم اصطنع خاتما كتب عليه محمد رسول الله، واصطنع منبرًا، أفترك الأئمة هذه السنة الصحيحة الثابتة وخرجوا على الإجماع؟

هذا أمر مستبعد كل الاستبعاد، ولذلك لم يثبت أن الرسول صلى الله عليه وسلم اصطنع الخاتم والمنبر بطريقة الاستصناع التي قال بها الحنفية، وليس هناك إجماع على هذه الطريقة، بل الأقرب إلى الإجماع هو مخالفتها وعدم جوازها، فما مراد الحنفية من هذا الاستدلال.

وقال صاحب الكافية في شرح<mark>ه بعد ما س</mark>بق مباشرة:

قال صاحب العناية في شرحه: (قوله: وجواز السلم بإجماع لا شبهة فيه) أي بإجماع الصحابة، (وقوله: وفي تعاملهم نوع شبهة)، فإنه عند زفر والشافعي، رحمهما الله، لا يجوز، ولأنه نقل من الصحابة رضي الله عنهم تعاملهم بالسلم، وتأيد الإجماع في السلم بظاهر الكتاب والسنة الشهورة، وفي نقل الصحابة في تعاملهم الاستصناع. [فتح القدير: ٢٤٥/٦].

إذن رأي الحنفية في الاستصناع لا يؤيده سنة ولا إجماع.

أما الاستدلال بالاستحسان:

فالخلاف حول الأخذ بالاستحسان مشهور،

بدأنا في العدد السابق بالجديث عن الاستصناع، وذكرنا أن المذاهب الثلاثة المالكية والشافعية والحنابلة لم تجعل عقد الاستصناع عقدًا مستقلاً، وإنما جعلوه ضمن السلم.

وفي هذا العدد نتكلم عن الاستصناع عند الحنفية، ثم الراجح في هذه المسالة واهم المقترحات: أولاً؛ معناه:

قال الكاساني في بدائع الصنائع (7/0): «وأما معناه فقد اختلف المشايخ فيه، قال بعضهم: هو مواعدة وليس ببيع، وقال بعضهم: هو بيع لكن للمشتري فيه خيار، وهو الصحيح، بدليل أن محمد بن الحسن رحمه الله ذكر في جوازه القياس والاستحسان وذلك لا يكون في العدات -يعني الوعود-، وكذا أثبت فيه خيار الرؤية، وأنه يختص بالبياعات، وكذا يجرى فيه التقاضي، وإنما يتقاضى فيه الواجب لا الموعود.

ويؤخذ من كلام الكاساني، أن الحنفية اختلفوا في تحديد معنى الاستصناع: أيعد مواعدة أم بيعًا؟ وذكر أن الصحيح أنه بيع، واستدل لقوله. ثم بين أنهم اختلفوا في بيان هذا النوع من البيع: أهو عقد على مبيع في الذمة، أم عقد على مبيع في الذمة شرط فيه العمل؟

# ثانيًا؛ دليل مشروعيته؛

ذهب الحنفية- عدا زفر- إلى جواز الاستصناع، واستدلوا على مشروعيته بما يأتى:

 أن الرسول صلى الله عليه وسلم استصنع خاتمًا ومنبرًا.

\* الإجماع الثابت بالتعامل.

٣ الاستحسان.

وذكروا أن المانعين استدلوا بأنه بيع معدوم، وبيع ما ليس عند البائع على غير وجه السلم، فهو مخالف للقياس، وردوا بالإجماع المؤيد بالسنة المطهرة، فلننظر فيما ذكر من الأدلة: والحديث عنه يطول، ويخرجنا عن الموضوع، ولذلك اكتفي ببيان مراد الحنفية من هذا الدليل: «الاستحسان عند الحنفية كما عرفه أبو الحسن الكرخي: هو أن يعدل المجتهد عن أن يحكم في المسالة بمثل ما حكم به في نظائرها لوجه أقوى يقتضي العدول عن الأول». [ اصول الفقه لأبي زهرة من ٢٠٧، ٢٠٨].

# والاستحسان نوعان:

أحدهما: ترجيح قياس خفي على قياس جلي بدليل. ويوالسال المانيات

ثانيهما: استثناء جزئية من حكم كلي بدليل، والدليل قد يكون من السنة أو للإجماع، أو للضرورة.

والاستحسان هو عمدة أدلة الحنفية في الاستحساع، والمراد به هنا النوع الثاني: فالشرع نهى عن بيع المعدوم والتعاقد عليه، والاستصناع—الذي يراه جمهور الحنفية بيعًا ومعاقدة، يعد من المعدوم وقت التعاقد، فأجازوه استحسانًا للإجماع الثابت بالتعامل بحسب قولهم.

## ولبيان استدلالهم نذكر أقوال بعضهم:

قال الكاساني في البدائع (٢/٥، ٣): «وأما جوازه فالقياس ألا يجوز، لأنه بيع ما ليس عند الإنسان لا على وجه السلم، وقد نهى رسول الله صلى الله عليه وسلم عن بيع ما ليس عند الإنسان ورخص في السلم، ويجوز استحسانًا الإجماع الناس على ذلك، لأنهم يعملون ذلك في سائر الأعصار من غير نكير، وقد قال عليه الصلاة والسلام: «لا تجتمع أمتي على ضلالة»، وقال صلى الله عليه وسلم: «ما رأه المسلمون حسنًا فهو عند الله حسن، وما رأه المسلمون قيدمًا فهو عند الله قييح».

والقياس يترك بالإجماع، ولهذا ترك القياس في دخول الحمام بالأجر من غير بيان المدة، ومقدار الماء الذي يستعمل، وفي قصة الشارب للسقاء من غير بيان قدر المشروب، وفي شراء البقل وهذه المحقرات، كذا هذا.

ولأن الحاجة تدعو إليه؛ لأن الإنسان قد يحتاج إلى خف أو نعمل من جنس مخصوص ونوع مخصوص، على قدر مخصوص وصفة مخصوصة، قلما يتفق وجوده مصنوعًا فيحتاج إلى أن يستصنع، فلو لم يجز لوقع الناس في الحرج.

وقال ابن الهمام في شرح ما سبق: «اصنع لي خفًا طوله كذا وسعته كذا، أو دستًا – أي برمة – تسع كذا ووزنها كذا على هيئة كذا بكذا، ويعطى الثمن المسمى، أو لا يعطى شيئًا، فيقعد الآخر معه، جاز استحسانًا تبعًا للعن».

انتهى المطلوب من أقوال الحنفية وسبق من قبل القول في المنبر والخاتم.

أما ما ذكر من حديث الرسول صلى الله عليه وسلم: «لا تجتمع أمتي على ضلالة» فهو كما يقول السخاوي في المقاصد الحسنة (ص٤٦٠، حديث: معهور المتن ذو أسانيد كثيرة، وشواهد متعددة في المرفوع وغيره».

وأما قولهم بأن الرسول صلى الله عليه وسلم: «ما رأه المسلمون حسنًا فهو عند الله حسن». فهذا ليس بمرفوع، وإنما موقوف على ابن مسعود، رواه أحمد في مسنده، والبزار، والطبراني في الكبير، وإسناده صحيح. [انظر المسند تحقيق شاكر ١١/٠، رواية رقم: ٣٦٠، ومن الأخطاء القليلة للسخاوي قوله في المقاصد ص: ٣٦٠؛ وهم من عزاه للمسند].

والحديث الشريف والأثر ليسا بحجة للحنفية، فليس هناك إجماع على جواز الاستصناع الذي قال به جمهور الحنفية كما أشرت من قبل، والذين رأوا أنه غير جائز، وغير حسن أكثر من الذين رأوا أنه جائز وحسن.

وما قيل في السلم والحجامة والحمام ليس حجة لهم، فهذه المعاملات شرعها رسول الله صلى الله عليه وسلم، وليس لأحد بعده حق التشريع، فيبقى الأصل كما هو إلا بدليل شرعي يجيز الاستثناء. وأما قوله: «ولأن الحاجة تدعو لأن الإنسان... فلو لم يجز لوقع الناس في الحرج»، ففيه نظر؛ لأن هذا الحرج يمكن أن يرفع بالسلم في الصناعات، والإجارة، والمواعدة.

ومن كل ما سبق نرى أن ما ذكره الحنفية من الأدلة لا يؤيد ما ذهب إليه جمهورهم من أنه عقد بيع على غير وجه السلم، والاستنصاع ليس كالصرف الذي لا تجوز فيه المواعدة، ولذلك يمكن الأخذ بقول من ذكر من الحنفية القائلين بانه وعد وليس عقد بيع، مع النظر فيما يترتب على هذا الوعد.

# ثالثا شروط جواره:

وجدنا أن المذاهب الثلاثة تشترط للاستصناع

العدد ١١٥ السنة الثالثة والأربعون

شروط السلم، والمالكية أجازوا استصناع أى شيء مما يعمل الناس في أسواقهم من أنيتهم أو أمتعتهم التي يستعملون في أسواقهم عند الصناع. أما الشافعية والحنابلة فلم يجيزوا من هذه الأشياء ما جمع أجناسًا مقصودة لا تتميز. وسبق بيان هذا من قبل.

والحنفية هم الذين جعلوه عقدًا مستقلًا من العقود المسماة، ووضعوا شروطًا لجوازه عندهم وهي: 
السيان جنس المستصنع، ونوعه، وقدره، وصفته، النهاذ عددًا النهاذ عددًا

لأنه لا يصير معلومًا بدون هذا البيان. وهذا الشرط لا ينفردون به، حيث إنه من شروط السلم. 

- أن يكون مما يجري فيه التعامل بين الناس. 
- ألا يكون فيه أجل، وهذا قول أبي حنيفة، وخالفه الصاحبان، وفي المذهب أقوال تتصل بهذا الشرط كما يظهر مما نقل من كتبهم. ويلاحظ عند ذكر الأجل فيما يجري فيه التعامل ان رأي الإمام أبي حنيفة لا يختلف عن السلم في الصناعات عند المالكية.

# رابعًا - حكمه:

حكم الاستصناع عند الجمهور هو حكم السلم تبعًا لرأيهم في الاستصناع كما بينا من قبل. أمًا الحنفية فيبين الكاساني رأيهم حيث يقول: (وأما حكم الاستصناع فهو ثبوت الملك للمستصنع في العين المبيعة في الذمة، وثبوت الملك للصانع في الثمن ملكًا غير لازم – على ما سنذكره إن شاء الله تعالى.

# ويؤخذ مما سبق ما ياتي:

- ١- الاستصناع عقد غير لازم قبل العمل لكل من المتعاقدين، وهذا لا خلاف حوله عند الحنفية.
- ٢- وهو كذلك الأزم بعد الفراغ من العمل قبل أن يراه المستصنع.
- اختلف الحنفية في الحكم إذا أحضر الصانع العين على الصفة المشروطة:
- (۱) فظاهر الرواية عن الإمام والصاحبين: أن الصانع يسقط خياره، ويبقى للمستصنع الخيار. (ب) وروي عن الإمام أن لكل واحد منهما الخيار.
- (ج) وروي عن أبي يوسف أنه لا خيار لهما جميعًا.

والأول هو الأصح كما قال ابن عابدين. ونلاحظ أن الأدلة تنبني أساسًا على القول بمنع الضرر، استدل بهذا من قال بالخيار، ومن قال

بالإلزام.

\$ - يبطل الاستصناع بوفاة أحد المتعاقدين.
هذا هو حكم الاستصناع كما جاء في كتب الحنفية، ولكن مجلة الأحكام العدلية جاءت برأي في الإلزام يخالف طبيعة العقد عند الحنفية حيث نصت المادة (٣٩٢) على ما يأتي: «إذا انعقد الاستصناع فليس لأحد العاقدين الرجوع عنه.

وإذا لم يكن المصنوع على الأوصاف المطلوبة المبينة كان المستصنع مخيرًا». اهـ.

ومعنى هذا أن الاستصناع عقد لازم من بداية الإيجاب والقبول قبل العمل، وهذا لا يكون إلا إذا أصبح سلمًا، خلافًا للاستصناع عند الحنفية. ولذلك يجب أن يضاف للمادة (٣٩٢) بعد العبارة الأولى: إحضار الصانع المصنوع على الأوصاف المطلوبة المبينة، فيكون اللزوم حينئذ، ويكون هذا موافقًا لرواية عن أبي يوسف خلافًا لظاهر الرواية عنه، ولا يقال إنه موافق لرأي أبي يوسف.

الثنائج والاقتراحات

أولًا: الاستصناع عند المالكية والشافعية والحنابلة جزء من السلم لا يصح إلا بشروطه، وهو عند الحنفية – عدا زفر – عقد مستقل له شروطه وأحكامه الخاصة.

ثانيًا: الشافعية والحنابلة نظروا إلى مادة المصنوع، فأجازوا ما كان من جنس واحد، واختلفوا فيما يجمع أجناسًا مقصودة تتميز بحيث يعلم العاقدان وزن كل من أجزائه، والراجح الجواز، ولم يجيزوا ما جمع أجناسًا مقصودة لا تتميز.

والمالكية نظروا إلى تعامل الناس فأجازوه، ولم ينظروا إلى مادة المصنوع، وإنما إلى المصنوع نفسه، سواء أكان من جنس واحد أم من أجناس مختلفة.

والحنفية أيضًا نظروا إلى ما فيه تعامل، فأجازوه استحسانًا، غير أنهم أجازوا ما ليس فيه تعامل سلمًا لا استصناعًا.

ثالثًا: إذا ذكر الأجل في الاستصناع أصبح سلمًا عند أبي حنيفة خلافًا للصاحبين، وهذا يعني أن رأي الإمام هنا كالسلم في الصناعات عند المالكية.

رابعًا: لعل الأولى النظر إلى تعامل الناس في

الصناعات في مختلف العصور والأمصار، وبهذا نرجح ما ذهب إليه الحنفية والمالكية، والعرف - بضوابطه الشرعية - مصدر يحتج به في الأحكام. خامسًا: لم نجد ما يجيز رأى الحنفية في جعل الاستصناع بيعًا على غير وجه السلم، وهو معدوم وليس عند البائع. كما أنهم أجمعوا على أنه عقد غير لازم قبل أن يراه المستصنع، وهذا لا يرفع حرجًا، ولا يحل مشكلة، وعلى الأخص في صناعات حرجًا، ولا يحل مشكلة، وعلى الأخص في صناعات العصر التي قد تكون بآلاف الآلاف، و (بالمليارات). ولذلك رأينا مجلة الأحكام العدلية - وهي في الفقه الحنفي - تجعل الاستصناع عقدًا لازمًا منذ البداية، وهذا يخالف إجماع المذهب الحنفي، فضلًا عن باقى المذاهب.

# ولهذا أقترح ما يأتي:

 إذا اعتبر عقد الاستصناع بيعًا الحقناه بالسلم بجميع شروطه، ويصح في الصناعات التي يتعامل بها في أي عصر.

٧- ما لم يكن سلمًا - حيث يتعذر تطبيق شروطه، ويقع الناس في حرج ومشقة - يعتبر وعدًا لا بيعًا، حتى لا نقع في محظور شرعي. وفي هذه الحالة نطبق قرار مجمع الفقه بمنظمة المؤتمر الإسلامي في دورته الخامسة بشأن الوفاء بالوعد في المرابحة للآمر بالشراء، ونجعل حكم الوفاء بالوعد في الاستصناع كالوعد في المرابحة.

وما يتصل بالوعد في القرار المذكور هو ما يأتي:
أولاً: الوعد (وهو الذي يصدر عن الآمر أو المأمور
على وجه الانفراد) يكون ملزمًا للواعد ديانة إلا
لعذر، وهو ملزم قضاء إذا كان معلقًا على سبب
ودخل الموعود في كلفة نتيجة الوعد. ويتحدد
أثر الإلزام في هذه الحالة إما بتنفيذ الوعد، وإما
بالتعويض عن الضرر الواقع فعلا بسبب عدم
الوفاء بالوعد بلا عذر.

ثانيًا: المواعدة (وهي التي تصدر عن الطرفين) تجوز في بيع المرابحة بشرط الخيار للمتواعدين كليهما أو أحدهما، فإذا لم يكن هناك خيار فإنها لا تجوز لأن المواعدة الملزمة في بيع المرابحة تشبه البيع نفسه حيث يشترط عندئذ أن يكون البائع مالكًا للمبيع حتى لا تكون هناك مخالفة لنهي النبي صلى الله عليه وسلم عن بيع الإنسان ما ليس عنده». انتهى المطلوب نقله.

ويعدل القرار بوضع كلمتي (المستصنع أو الصانع) بدلاً من (الآمر أو المأمور) في ثانيًا، وفي ثالثًا: يحذف (بيع المرابحة) ونضع الاستصناع في الموضعين.

وبعد: فاظن أن هذا أكثر رفعًا للحرج، ودفعًا للمشقة، وأقرب للصواب. والله عز وجل هو أعلم.

قرار لمجمع المنظمة بشان عقد الاستصناع:

بعد عرض الأبحاث ومناقشتها في دورة المؤتمر السابع لمجمع المنظمة، لم يؤخذ بالاقتراح الذي ذكرته في بحثي، وترك رأي الجمهور، وإجماع الحنفية، ورجح ما جاء في مجلة الأحكام العدلية، ورأى المجمع هو الذي نرجحه دائمًا.

# واصدر المجمع القرار التالى:

بسم الله الرحمن الرحيم

الحمد لله رب العالمين، والصلاة والسلام على سيدنا محمد خاتم النبيين وعلى آله وصحبه.

قرار رقم: ٧/٣/٢٤ بشان عقد الاستصناع إن مجلس مجمع الفقه الإسلامي المنعقد في دورة مؤتمره السابع بجدة في المملكة العربية السعودية من ٧ - ١٢ ذو القعدة ١٤١٢هـ الموافق ٩- ١٤ مايو ١٩٩٢م بعد اطلاعه على البحوث الواردة إلى الجمع بخصوص موضوع «عقد الاستصناع».

وبعد استماعه للمناقشات التي دارت حوله، ومراعاة لمقاصد الشريعة في مصالح العباد والقواعد الفقهية في العقود والتصرفات، ونظرًا لأن عقد الاستصناع له دور كبير في تنشيط الصناعة، وفي فتح مجالات واسعة للتمويل والنهوض بالاقتصاد الإسلامي:

قرر:

 إن عقد الاستصناع- وهو عقد وارد على العمل والعين في الذمة- ملزم للطرفين إذا توافرت فيه الأركان والشروط.

٧- يشترط في عقد الاستصناع ما يلي:

 ا- بيان جنس المستصنع ونوعه وقدره وأوصافه المطلوبة.

ب- أن يحدد فيه الأجل.

بجوز في عقدا لاستصناع تأجيل الثمن كله، أو
 تقسيطه إلى أقساط معلومة لآجال محددة.

پجوز أن يتضمن عقد الاستصناع شرطًا جزائيا بمقتضى ما اتفق عليه العاقدان ما لم تكن هناك ظروف قاهرة، والله أعلم. وإلى لقاء.

# هده دعوتنا

المحدث العلامة محمد ناصر الدين الألباني رحمه الله

ما حينما يسمع هذا الحديث بمثل ذلك التاويل، بدا لي-ولو عرضًا- أنْ أَذُكُرُ إِخْوَانْنَا الحاضرين بأنْ هذا التفسير باطلُّ:

أولا: من حيث إنه جاء بيانه في رواية أخرى عن رسول الله صلى الله عليه وسلم.

وثانيًا: لأن هذا التفسير لو كان صحيحًا لجرى عليه عمل سلفنا الصالح- رضي الله عنهم-، فإذ لم يفعلوا دل إعراضهم عن الفعل بهذا التفسير على بطلان هذا التفسير، فكيف بكم إذا انضم إلى هذا الرواية الأخرى- وهذا بيت القصيد كما يقال- أن الإمام أحمد رحمه الله روى هذا الحديث في مسنده [برقم: ١٣٨٣٣] بالسند الصحيح بلفظ: «لا تقوم الساعة وعلى وجه الأرض من يقول: لا إله إلا الله». إذن؛ هذا هو المقصود بلفظة الجلالة، المكررة في الرواية الأولى، الشاهد: أن الأرض اليوم مع الأسف الشديد خَلَتْ من العلماء الذين كانوا يملؤون الأرض الرحبة الواسعة بعلمهم، وينشرونه بين صفوف أمتهم، فاصبحوا اليوم كما قيل:

وقد كانوا إذا عدوا قلياد

فصاروا البوم أقل من القليل

فنحن نرجو من الله عز وجل أن يجعلنا من طلاب العلم الذين يَنْحُوْنَ منحى العلماء حقّا، ويسلكون سبيلهم صدقًا، هذا ما نرجوه من الله عز وجل، أن يجعلنا من هؤلاء الطلاب السالكين ذلك المسلك الذي قال عنه الرسول صلى الله عليه وسلم: «من سلك طريقًا يلتمس به علمًا سلك الله به طريقًا إلى الجنة». [مسلم: ٢٦٩٩].

وهذا يفتح لي باب الكلام على هذا العلم الذي يُذْكُرُ في القرآن كثيرًا وكثيرًا جدًا، كمثل قوله تعالى: «هَلْ يَسْتَوَى الَّيْنَ مَا القرآن كثيرًا وكثيرًا جدًا، كمثل قوله تعالى: «هَلْ يَسْتَوَى الَّيْنَ مَنْنُونَ وَالْيَنِ الْمُوارِنِينَ الْوَلُوا الْلِلْ وَرَحْتِ» [المجادلة: ١١]، ما هو هذا العلم الذي أثنى الله عز وجل على أهله والمتلبسين به وعلى من سلك سبيلهم؟

الجواب: كما قال الإمام ابن قيم الجوزية رحمه الله تلميذ شيخ الإسلام ابن تيمية رحمه الله:

العلم قال الله قال رسوله

قال الصحابة ليس بالتُّمُوية

إن الحمد لله؛ نحمده ونستعينه ونستغفره، ونعوذ بالله من شرور أنفسنا ومن سيئات أعمالنا، من يهده الله فلا مضل له، ومن يضلل فلا هادي له، وأشهد أن لا إله إلا الله وحده لا شريك له، وأشهد أن محمدًا عبده ورسوله، أما بعدُ؛ فإن خير الكلام كلام الله، وخير الهدي هدي محمد صلى الله عليه وسلم، وشر الأمور محدثاتها، وكل محدثة بعة، وكل بدعة، وكل بدعة ضلالة، وكل ضلالة في النار.

جاء في الحديث الصحيح الذي أخرجه الإمام البخاري في صحيحه من حديث عبد الله بن عمرو بن العاص رضى الله تعالى عنهما قال: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: «إن الله لا ينتزع العلم انتزاعًا من صدور العلماء، ولكنه يقبض العلم بقبض العلماء، حتى إذا لم يبق عالما اتخذ الناس رؤوسًا جهَّالا، فسُئلوا فأفتوا بغير علمُ فضلوا وأضلوا». [البخاري (١٠٠)، ومسلم (٢٦٧٣)]. إذا أراد الله أن يقيض العلم لا ينتزعه انتزاعًا من صدور العلماء، بحيث إنه يصبح العالم كما لو كان لم بتعلم بالمرة، لا؛ ليست هذه من سنة الله عز وحل في عباده، وتخاصة عباده الصالحين- أن بذهب من صدورهم بالعلم الذي اكتسبوه، إرضاءً لوجه الله عز وجل، فالله عز وحل حكمٌ عدل، لا ينتزع العلم من صدور العلماء حقًّا، ولكنه جرت سنة الله عز وجل في خلقه أن يقيض العلم يقيض العلماء إليه، كما فعل يسيد العلماء والأنبياء والرسل محمد صلى الله عليه وسلم، حتى إذا لم يبق عالما اتخذ الناس رؤساء جهالاً، فسُئلوا فأفتوا بغير علم فضلوا وأضلوا، ليس معنى هذا أن الله عز وحل يُخلى الأرض من عالم تقوم به حجة الله على عباده، ولكن معنى هذا أنه كلماً تأخر الزمن كلما قل العلم، وكلما تأخر ازداد قلة ونقصانا حتى لا يَبْقى على وجه الأرض من يقول: الله؛

هذا الحديث تسمعونه مرارًا- وهو حديث صحيح-: «لا تقوم الساعة وعلى وجه الأرض من يقول: الله؛ الله». [مسلم: ٢٣٤].

«من يقول: الله؛ الله». وكثيرًا من أمثال هؤلاء المشار إليهم في آخر الحديث المذكور، قَبُض الله العلم بقبض العلماء، حتى إذا لم يبق عالمًا اتخذ الناس رؤوسًا جُهالاً، من هؤلاء الرؤوس، من يفسر القرآن والسنة بتفاسير مخالفة لما كان عليه العلماء، لا أقول: سلفًا فقط، بل وخلفًا أيضًا، فإنهم يحتجون بهذا الحديث: «الله؛ الله» على جواز بل على استحباب ذكر الله عز وجل باللفظ المفرد «الله؛ الله». إلى آخره، لكي لا يغتر مُغتر ما، أو يجهل جاهلً

# ما العلم نَصْبِكُ للخَلافِ سِفَاهَة

بين الرسول وبين رأى فقيه

كلا ولا حجد الصغات وتقبها

حذرًا من التمثل و التشبيبة

فالعلم إذن نأخذ من هذه الكلمة، ومن هذا الشعر الذي نادرًا ما نسمعه في كلام الشعراء، لأن شعر العلماء هو غير شعر الشعراء، فهذا رجل عالم، ويُحْسنُ الشعر أيضا، فهو يقول:

العلم «قال الله» في المرتبة الأولى، «قال رسول الله» في المرتبة الثانية، «قال الصحابة» في المرتبة الثالثة، كلمة ابن القيم هذه تذكرُنا بحقيقة هامة حِدًا، طالمًا غفل عنها جمهور الدعاة المنتشرين اليوم في الإسلام باسم الدعوة إلى الإسلام، هذه الحقيقة ما هي؟ المعروف لدى هؤلاء الدعاة جميعًا: أن الإسلام إنما هو كتاب الله وسنة رسول الله صلى الله عليه وسلم، وهذا حق لا ريب فيه، ولكنه ناقص، هذا النقص هو الذي أشار إليه ابن القيم في شُغُرِهِ السابق، فَذَكرَ بعد الكتاب والسنة الصحابة.

العلم قال الله قال رسوله قال الصحابة.. إلى أخره، الأن نادرًا ما نسمع أحدًا يذكرُ مع الكتاب والسنة الصحابة، وهم كما نعلم جميعًا رأس السلف الصالح الذين تواتر الحديث عن النبي صلى الله عليه وسلم بقوله: «خبر الناس قرني». [البخاري: ٢٦٥٢، ومسلم ٢٥٣٣ عن عبد الله بن مسعود رضي الله عنه].

ولا تقولوا كما يقولوا كما يقول الحماهير من الدعاة: «خير القرون»، خير القرون ليس له أصل في السنة، السنة الصحيحة في الصحيحين وغيرهما من مراجع الحديث والسنة مُطبقة على رواية الحديث بلفظ: «خير الناس قرني، ثم الذين يلونهم، ثم الذين يلونهم».

هؤلاء الصحابة الذين هم على رأس القرون الثلاثة المشهود لها بالخيرية، ضمهم الإمام ابن قيم الجوزية إلى الكتاب والسنة، فهل كان هذا الضم منه رأيًا واجتهادًا واستنباطا يمكن أن يتعرض للخطاء لأن لكل حواد كُنُوة، إن لم نقل: بل كبوات. الجواب: لا، هذا ليس من الاستنباط ولا هو من الاجتهاد الذي يقبل احتمال أن يكون خطأ، وإنما هو اعتماد على كتاب الله وعلى حديث رسول الله صلى الله عليه وسلم، أما الكتاب؛ فقول ربنا عز وجل في القرآن الكريم: «وَمَن يُشَاقِق ٱلرَّسُولَ مِنْ بَعْدِ مَا لَبَيْنَ لَهُ ٱلهُدَىٰ وَيَتَّبِعُ غَيْرَ سَبِيلِ ٱلْمُؤْمِنِينَ ﴾ [النساء:١١٥]، ويَتَبِعُ غَيْرَ سُبِيلِ المؤمنين، لم يقتصر ربنا عز وجل في الآبة- ولو فعلُ لكان حقا- لم يقل هذه الآية أرجو أن تكون ثابتة في البابكم وفي قلوبكم ولا تذهب عنكم، لأنها الحق مثلما أنكم تنطقون، وبذلك تنجون عن أن تنحرفوا يمينا ويسارًا، وعن أن تكونوا ولو في جزئية واحدة أو في مسالة واحدة من فرقة من الفرق غير الناحية، إن لم نقل: من الفرق الضالة؛ لأن النبي صلى الله عليه وسلم قال في الحديث المعروف- وأقتصر منه الآن على الشاهد

منه-: «وستفترق أمتى على ثلاث وسيعين فرقة، كلها في النار إلا واحدة». قالوا: من هي يا رسول الله؟ قال: «هي الجماعة». [صحيح ابن ماجه: ٣٢٤١].

الجماعة: هي سبيل المؤمنين، فالحديث إن لم يكن وحيًا مباشرًا من الله على قلب نبيه صلى الله عليه وسلم وإلا فهو اقتباس من الآية السابقة:«وَتَنْبِعْ غَيْرُ سَبِيلِ ٱلْمُؤْمِيانَ »، إذا كان من يشاقق الرسول ويتبع غير سبيل المؤمنين قد أوعد بالنار، فالعكس بالعكس، من اتبع سيبل المؤمنين فهو مُوْعود بالجنة ولا شك ولا ريب، إذن رسول الله صلى الله عليه وسلم لما أجاب عن سؤال: ما هي الفرقة الناجية؟ ما هي؟ قال: «الجماعة». إذن الجماعة هي طائفة المسلمين، ثم جاءت الرواية الأخرى تؤكد هذا المعنى، بل وتزيده إيضاحًا وبيانا، حيث قال عليه الصلاة السلام: «هي ما أنا عليه وأصحابي». [صحيح الترمذي (٢٦٤١)]، «أصحابي» إذن هي سبيل المؤمنين، فحينما قال ابن القيم رحمه الله في كلامه السابق ذكره والصحابة وأصحابه عليه السلام، فإنما اقتبس ذلك من الآية السابقة، ومن هذا الحديث.

كذلك الحديث المعروف حديث العرباض بن سارية رضى الله تعالى عنه، أيضًا أقتصر منه الأن على موضع الشاهد منه، حيث قال عليه السلام: «فعليكم يستني وسنة الخلفاء الراشدين المهديين من بعدي». [صحيح الترمذي: ٢٦٧٦].

إذن هنا كالحديث الذي قبله وكالآية السابقة، لم يقل الرسول صلى الله عليه وسلم: «فعليكم يستتي فقط»، وإنما أضاف أيضا إلى سنته: سنة الخلفاء الراشدين، من هنا نقول، وبخاصة في هذا الزمان، زمان تضاربت فيه الآراء والأفكار والمذاهب، وتكاثرت الأحزاب والحماعات، حتى أصبح كثير من الشباب المسلم يعيش حيران، لا يدري إلى أي جماعة ينتسب فهنا بأتى الحواب في الآية وفي الحديثين المذكورين، اتبعوا سبيل المؤمنين، سبيل المؤمنين في العصر الحاضر؟ الجواب: لا، وإنما في العصر الغابر، العصر الأول، عصر الصحابة، السلف الصالح، هؤلاء ينبغى أن يكونوا قدوتنا وأن يكونوا متبوعنا، وليس سواهم على وجه الأرض مطلقا، إذن دعوتنا- هنا الشاهد وهنا بيت القصيد- تقوم على ثلاثة أركان: على الكتاب والسنة، واتباع السلف الصالح، فمن زعم بأنه يتبع الكتاب والسنة ولا يتبع السلف الصالح، ويقول بلسان حاله- وقد يقول بلسان مقاله وكلامه-: هم رجال ونحن رجال، فإنه يكون في زيغ وفي ضلال، لماذا؟ لأنه ما أخذ بهذه النصوص التي أسمعناكم إياها أنفًا، لقد اتبع سبيل المؤمنين؟ لا، لقد اتبع أصحاب الرسول الكريم؟ لا، ما اتبع؟ اتبع- إن لم أقل هواه- فقد اتبع عقله، وهل عقله معصوم؟ الجواب لا، إذن فقد ضل ضلالا

وللحديث بقية إن شاء الله.

# وقفات شرعية مع أحكام الفاحشة في القرآن الكريم والسنة النبوية

إن الحمد لله، نحمده ونستعينه، ونستغفره، ونستغفره، ونعوذ بالله من شرور أنفسنا، وسيئات أعمالنا، من يهده الله فلا هادي له، وأشهد أن لا إله إلا الله وحده لا شريك له، وأشهد أن محمدا عدده ورسوله، أما بعد:

فإن الله تعالى حرم الفواحش، ما ظهر منها وما بطن غيرة على محارمه جل وعلا، وصيانة للمجتمعات من التردي في أوحال الرذيلة والنزول إلى مرتبة الحيوان والبهائم التي تتسافد في الطرقات، وينزو بعضها على بعض.

وقد تتبعت الآيات القرآنية، وما صبح من الأحاديث النبوية، التى تحدثت عن الفاحشة، وقمت بترتيبها على هيئة وقفات، ثم قمت بشرح ما يحتاج إلى شرح منها، وربطه بواقع الناس الآن، والرد على شعهات المعطلين.

# الوقفة الأولى؛ معنى الفاحشة والفرق بين الفحش والتفحش؛

قال ابن منظور في لسان العرب: «فحش: الفحش: معروف. ابن سيده: الفحش والفحشياء والفاحشية القديح من القول والفعل، وجمعها الفواحش. وأفحش عليه في المنطق أي قال الفحش. والفحشاء: اسم الفاحشة، وفي الحديث: إن الله يبغض الفاحش المتفحش، فالفاحش ذو الفحش والخنا من قول وفعل، والمتفحش الذي يتكلف سب الناس ويتعمده، وقد تكرر ذكر الفحش والفاحشة والفاحش في الحديث، وهو كل ما يشتد قبحه من الذنوب والمعاصى ؛ قال ابن الأثير: وكثيرا ما ترد الفاحشة بمعنى الزنا ويسمى الزنا فاحشية، وقال الله تعالى: إلا أن يأتين بفاحشة مبينة قيل: الفاحشة المسنة أن تزنى فتخرج للحد، وقيل: الفاحشة خروحها من ستها بغير إذن زوجها، وقال الشافعي: أن تبذو على أحمائها بذارية لسانها فتؤذيهم وتلوك ذلك. وكل خصلة قبيحة فهي فاحشية من الأقوال والأفعال ؛ ومنه الحديث: قال لعائشة لا تقولى ذلك فإن الله لا يحب الفحش ولا التفاحش؛ وقد يكون الفحش بمعنى الزيادة والكثرة ؛ ومنه حديث يعضهم وقد سئل عن دم الدراغيث فقال:

# الستشار / أحمد السيد على إبراهيم

إن لم يكن فاحشا فلا بأس. وكل شيء جاوز قدره وحده فهو فاحش.

وأما قول الله عز وجل: الشيطان يعدكم الفقر ويأمركم بالفحشاء

قال المفسرون: معناه يأمركم بأن لا تتصدقوا، وقيل: الفحشاء هاهنا البخل، والعرب تسمي البخيل فاحشا ؛ وقال طرفة: أرى الموت يعتام الكرام ويصطفى عقيلة مال الفاحش المتشدد

و الله الكلام هنا الفاحشة التي منها الزنا و اللواط.

# الوقفة الثانية: غيرة الله – سبحانه وتعالى – سبب لتحريم الفواحش: -

حرم الله، الفواحش ما ظهر منها وما بطن فقال تعالى: « قُلْ إِنْمَا حَمَّمَ رَيْ ٱلْعَوْجَشَى مَا ظَهْرَ يَنْهَا وَمَا بَطَنَ وَٱلْإِنْمُ وَالْبَعْمَ فِي مِنْ الْغَهْرَ يَنْهَا وَمَا بَطَنَ وَٱلْإِنْمُ وَالْبَعْمَ مِنْ الْغَهْرَ يَنْهَا وَمَا بَطَنَ وَأَلْإِنْمُ وَالْبَعْمَ مِنْ الْغَهْرَ مِنْ الْعَلامة السعدى عَلَى أَلَّسِمَا لَا تَعْمَلُوا العلامة السعدى حرمه الله – في «تيسير الكريم المنان في تفسير كلام الرحمن»: أي: الذنوب الكبار التي تستفحش وتستقبح لشناعتها وقبحها، وذلك كالزنا واللواط ونحوهما. وقوله: «مَا ظَهَرَ مِنْهَا وَمَا بَطَنَ» أي: الفواحش التي تتعلق بحركات البدن، والتي تتعلق بحركات البدن، والتي تتعلق بحركات البدن، والتي تتعلق بحركات القلوب، كالكبر والعجب والرياء والنفاق، ونحو ذلك. أهـ.

التوكيط

اللهُ الحنة» (رواه البخاري)

ولله در ابن القيم - رحمه الله - حينما أصل لهذا السبب تأصيلا شافيا في «الجواب الكافي لمن سأل عن الدواء الشافي «حيث قال: «ومن عقوباتها أنها تطفى من القلب نار الغيرة التي هي لحياته وصلاحه كالحرارة الغريزية لحياة جميع البدن فإن الغيرة حرارته وناره التي تخرج ما فيه من الخبث والصفات المذمومة كما يخرج الكير خبث الذهب والفضية والحديد، وأشرف الناس وأعلاهم قدرًا وهمة أشدهم غيرة على نفسه وخاصته وعموم الناس، ولهذا كان النبي أغير الخلق على الأمة والله سبحانه أشد غيرة منه. والله سبحانه مع شدة غيرته بحب إن يعتذر إليه عيده ويقبل عذر من اعتذر إليه وانه لا يؤاخذ عبيده بارتكاب ما يغار من ارتكابه حتى يعذر إليهم ولأجل ذلك أرسل رسله وأنزل كتبه إعذارا وإنذارا وهذا غاية المجد والإحسان ونهاية الكمال فإن كثيرًا ممن تشتد غيرته من المخلوقين تحمله شدة الغيرة على سرعة الإيقاع والعقوبة من غير إعذار منه، ومن غير قبول لعذر ممن إعتذر إليه، بل يكون له في نفس الأمر عذر ولا تدعه شدة الغيرة أن يقبل عذره وكثير ممن يقبل المعاذير يحمله على قبولها قلة الغيرة حتى يتوسع في طرق المعاذير ويرى عذرا ما ليس بعذر حتى يعتذر كثير منهم بالقدر، وكل منهما غير ممدوح على الإطلاق وقد صبح عن النبي أنه قال: إن من الغيرة ما يحبها الله ومنها ما يبغضها الله، فالتي يبغضها الله الغيرة من غير ربية وذكر الحديث، وإنما الممدوح اقتران الغيرة بالعذر، فيغار في محل الغيرة ويعذر في موضع العذر ومن كان هكذا فهو الممدوح حقا. والمقصود أنه كلما اشتدت ملابسته للذنوب أخرجت من قلبه الغيرة على نفسه وأهله وعموم الناس، وقد تضعف في القلب جدا حتى لا يستقيح بعد ذلك القبيح لا من نفسه ولا من غيره، وإذا وصل إلى هذا الحد فقد دخل في باب الهلاك، وكثير من هؤلاء لا يقتصر على عدم الاستقباح، بل يحسن الفواحش والظلم لغيره ويزينه له ويدعوه إليه ويحثه عليه ويسعى له في تحصيله، ولهذا كان الديوث أخبث خلق الله والجنة حرام عليه، وكذلك محلل الظلم والبغي لغيره ومزينه له، فانظر ما الذي حملت عليه قلة الغيرة، وهذا يدلك على أن أصل الدين الغيرة، ومن لا غيرة له لا دين له، فالغيرة تحمى القلب فتحمى له الحوارح فتدفع السوء والفواحش، وعدم الغيرة تميت القلب فتموت له الحوارح فلا يبقى عندها

دفع البتة، ومثل الغيرة في القلب مثل القوة التي تدفع المرض وتقاومه، فإذا ذهبت القوة وجد الداء المحل قابلا، ولم يجد دافعا فتمكن فكان الهلاك، ومثلها مثل صياصي الجاموس التي تدفع بها عن نفسه وعن ولده، فإذا انكسرت طمع فيها عدوه».

وبينها العلامة ابن العثيمين - رحمه الله - في « شرح رياض الصالحين « حيث قال: «قال المؤلف – رحمه الله تعالى - فيما نقله عن أبي هريرة - رضي الله عنه - قال: إن النبي صلى الله عليه وسلم قال: ( إن الله تعالى يغار وغيرة الله تعالى إن يأتي المرء ما حرم الله). فإذا حرم الله على عياده أشياء فإنه-عز وجل - يغار أن يأتي الإنسان محارمه، وكيف بأتى الإنسان محارم ربه والله - سبحانه وتعالى - إنما حرمها من احل مصلحة العيد، ثم بأتى العبد فيتقدم فيعصى الله - عز وجل - ولا سيما في الزنا - نسأل الله العافية فإنه ثبت عن النبي صلى الله عنه وسلم أنه قال: (ما أحد أغير من الله إن يزني عيده أو يزني أمته) لأن الزنا فاحشية، والزنا طريق سافل سيئ، ومن ثم حرم الله على عباده الزنا وحميع وسائله، كما قال الله سيحانه: « ولا نقربوا ٱلرِّقَ إِنَّهُ. كَانَ فَاحِشَهُ وَسَاءَ سَبِيلًا » (الإسراء:٣٢)، فإذا زني العيد - والعياذ بالله - فإن الله يغار غيرة أشد وأعظم من غيرته على ما دونه من المحارم. وكذلك أيضا - ومن باب أولى واشد - اللواط، وهو إتيان الذكر، فان هذا أعظم وأعظم، ولهذا جعله الله تعالى اشد في الفحش من الزنا. فقال لوط لقومه: «أَتَأْتُونَ الفَنْجِشَةُ مَا سَبَقَكُمْ بِهَا مِنْ أَحَدِ مِنَ الْعَنْلِينِ » [الأعراف: ٨٠]. قال هنا: ( الفاحشة) وفي الزنا قال: ( فاحشية) أي: فاحشبة من الفواحش، أما اللواط فجعله الفاحشة العظمى نسأل الله العافية. وكذلك أيضا السرقة وشرب الخمر وكل المحارم يغار الله منها، لكن بعض المحارم تكون أشد غيرة من بعض، حسب الجرم، وحسب المضار التي تترتب على ذلك. وفي هذا الحديث: إثبات الغيرة لله تعالى، وسبيل أهل السنة والجماعة فيه وفي غيره من أيات الصفات وأحاديث الصفات أنهم يثبتونها لله - سبحانه وتعالى - على الوجه اللائق به، يقولون: إن الله يغار لكن ليس كغيرة المخلوق، وإن الله يفرح ولكن ليس كفرح المخلوق، وإن الله - سبحانه وتعالى -له من الصفات الكاملة ما بليق به، ولا تشبه صفات المخلوقين «لَيْسَ كَمِثْلِهِ، شَيْءٌ وَهُوَ ٱلسَّمِيعُ ٱلْبَصِيرُ» [الشورى: ١١]. والله الموفق». اهـ.

وللحديث بقية إن شاء الله تعالى.

العدد ١١٥ السنة الثالثة والأربعون



# فتاوى المركز العام

# الزمن الحاضر

س: هل كثرة الفساد والفتن المنتشرة في الأرض الآن يدل على قرب ظهور المهدي المنتظر، ومن هو هذا المهدى وكيف يعرفه الناس؟

الجواب: الحمد لله والصلاة والسلام على رسول الله صلى الله عليه وسلم، ويعدُ:

الجواب: بالنسبة للمهدي؛ فقد جاءت الأحاديث الكثيرة التي عدها جمع من أهل العلم بأنها متواترة معنويًا كالآجري والسفاريني والشوكاني وغيرهم، والأحاديث تدل في مجموعها على أنه يحكم في هذه الأمة في أخر الزمان، ولم يرد في تلك الأحاديث ما يدل على تحديد زمانه بالضبط؛ إلا أن الأحاديث أفادت أنه من أهل بيت النبي محمد صلى الله عليه وسلم، ويكون نزوله قبل نزول عيسى عليه الصلاة والسلام، وليس لأحد أن يدعي عليه الدار من الناس حتى تُرى فيه العلامات التي وردت بأحاديث النبي صلى الله

عليه وسلم، ومن أهم هذه العلامات؛ أنه يمالاً الأرض قسطًا، كما ملئت ظلمًا وجورًا، وانتشار الفساد في الأرض يدل على قرب مجيئه لأنه يمالاً الأرض قسطًا وعدلاً كما مُلئت ظلمًا وجورًا.

ملئت طلما وجورا. ليلة المعراج

س: هل رأى النبي صلى الله عليه وسلم ليلة معراجه إلى السموات من يغتابون الناس؟

# وكيف عرفهم؟

ج: سبحان الله وتعالى على قدرته وعجيب صنعه، فقد أسرى بنبيه محمد صلى الله عليه وسلم على دابة يقال لها: «البراق» من المسجد الحرام إلى المسجد الأقصى، وبعدها عُرج بالنبي إلى السماء الأولى ثم السماوات جميعًا—سبع سماوات، وقد أخبر عليه الصلاة والسلام أنه رأى قومًا لهم أظفار من نحاس يخمشون وجوههم وصدورهم فسأل عنهم جبريل عليه السلام فقال: هؤلاء الذين يأكلون لحوم الناس ويقعون في أعراضهم. والحديث في سنن أبي داود عن أنس بن مالك رضي الله عنه وإسناده صحيح على شرط مسلم.

رحمة الله تعالى بامة معمد صلى الله عليه وسلم سن: هل هناك حديث يقول فيما معناه: أن أمة النبي محمد صلى الله عليه وسلم مرحومة يوم القيامة ولا عذاب عليها، وإذا كان الأمر كذلك فلماذا نسمع عن بعض العصاة أن

الله سيعذبهم بذنوبهم في النار؟

الجواب: نعم ورد الحديث عند أبي داود وغيره عن أبي موسى رضي الله عنه أن النبي صلى الله عليه وسلم قال: «أمتي هذه أمة مرحومة، ليس عليها عذاب في الآخرة، إنما عذابها في الدنيا الفتن والزلازل والقتل والبلايا».

عون المعبود (٢٤٠/١١): قول النبي صلى الله عليه وسلم: «أمتى هذه» أي: الموجودون الآن وهم قرنه أو أعم، «أمة مرحومة» أي: مخصوصة بمزيد الرحمة وإتمام النعمة، أو بتخفيف الإصر والأثقال التي كانت على الأمم قبلها؛ من قتل النفس توبة، وغير ذلك. وقوله: «ليس عليها عذاب في الآخرة» أي: من عُذب منهم لا يُعذب مثل عذاب الكفار. انتهى. وقال أيضا: قال صاحب فتح الودود: أي إن الغالب في حق هؤلاء المغفرة. وقال الملا على القارئ (٣٧١٤/٩). في المرقاة: وقيل الحديث خاص بجماعة لم تأت كبيرة من الكبائر، ويمكن أن تكون الإشارة إلى جماعة خاصة من الأمة وهم المشاهدون من الصحابة، ولأن الأحاديث وردت بتعذيب مرتكب الكبيرة في الآخرة؛ فيؤول الحديث بأن المراد بالأمة هذا: من اقتدى بالنبي صلى الله عليه وسلم كما ينبغي، ويمتثل بما أمر الله وينتهى عما نهاه.

وقال أبن حجر الهيتمي: الحديث محمول على معظم الأمة لثبوت أحاديث الشفاعة في قوم يعذبون ثم يخرجون من النار. [الفتاوى الفقهية الكبرى ٢٣/٤].

حياة النبي صلى الله عليه وسلم س: ما المقصود بالعذراء في خدرها التي كان يشار بان النبي صلى الله عليه وسلم أشد حياءً منها؟

الجواب: عن أبي سعيد الخدري رضي الله عنه قال: «كان النبي صلى الله عليه وسلم أشد حياءً من العذراء في

خدرها، فإذا رأى شيئًا يكرهه عرفناه في وجهه». متفق عليه. قال النووي رحمه الله في شرح مسلم ٧٨/١٠ العنراء هي البكر؛ لأن عذرتها باقية وهي جلدة البكارة، والخدر ستر يُجعل للمرأة البكر في جنب البيت. انتهى، لأن العذراء يشتد

حياؤها في الخلوة أكثر من خارجها، وتكون أكثر حياءً من غيرها، ومحل حيائه صلى الله عليه وسلم في غير حدود الله، ولذلك كان إذا رأى شيئًا يكرهه غضب حتى يُعرَف ذلك في وجهه عليه الصلاة والسلام.

قال النووي: لم يتكلم بالشيء الذي يُكْرَه؛ لحيائه، بل يتغير وجهه، فنفهم كراهيته، وفي الحديث فضيلة الحياء، وأنه مما يُحثُّ عليه ما لم ينته إلى الضعف والخور. مرقاة المصابيح (٣٧١٤/٩).

# العصبية والانفعال

س: تسال السائلة: ع. أ. م. وتقول: كيف أعالج العصبية عندي لأنني أتعصب بشدة ويؤثر ذلك على علاقاتي ومعاملاتي؟

الجواب: قد بين النبي صلى الله عليه وسلم لما استنصحه أحد أصحابه بألا يغضب، لأن الغضب مفتاح كل شر، وكررها الرسول صلى الله عليه وسلم ثلاث مرات لأهمية ذلك، وبيان أثر الغضب في انتشار الشر وزيادته، ولما قال النبي صلى الله عليه وسلم للرجل: «لا تغضب». يظهر من ذلك أن مقاومة الغضب ممكنة، وأن من يتصبر يصبره الله، وينبغي أن يصاحب ذلك الاستعادة بالله من الشيطان أن يصاحب ذلك الإنسان من حاله، فإن كان الرجيم، ثم يغير الإنسان من حاله، فإن كان جالسًا فليقم، وإن كان قائمًا فليقعد، ثم يتوضا ويغسل أعضاءه بالماء البارد، فإن ذلك يذهب شدة الغضب عنده.

قال صلى الله عليه وسلم: «ألا وإن الغضب جمرة في قلب ابن آدم، أما رأيتم إلى حمرة عينيه وانتفاخ أوداجه، فمن أحس بشيء من ذلك فليلصق بالأرض. الترمذي وحسنه.

وقد ضعف هذا الحديث غير واحد من أهل العلم، لكن معناه مما يحتاج المرء إلى أن يفهمه. وبالله التوفيق.



# فتاوى الأزهر ولجنة الإفتاء

س: اتخذ كثير من الناس فضل شهر رجب نريعة للصيام والصلاة وزيارة المقابر وأوردوا في ذلك أحاديث كثيرة، فما هو الرآى الصحيح في ذلك؟

الجواب: الحافظ أحمد بن على بن محمد بن حجر العسقلانى وضع رسالة بعنوان: تبيين العجب بما ورد فى فضل رجب، جمع فيها جمهرة الأحاديث الواردة فى فضائل شهر رجب وصيامه والصلاة فيه.

وقسمها إلى ضعيفة وموضوعة.

وذكر له ثمانية عشر اسما، من أشهرها «الأصم « لعدم سماع قعقعة السلاح فيه لأنه من الأشهر الحرم التى حرم فيها القتال، و»الأصب « لإنصباب الرحمة فيه.

وفضل رجب داخل فى عموم فضل الأشهر الحرم المتى قال الله فيها إنَّ عِدَّهُ الشُّهُورِ عِندُ الله فيها إنَّ عِدَّهُ الشُّهُورِ عِندُ الله فيها إنَّ عِدَّهُ الشُّهُورِ عِندُ اللهُ اللهُ عَثْرَ شَهْرًا فِي كُنْ وَالْأَرْضَ مِنْهَا الْرَبَعُ فَلَا تَظْلِمُوا فِيهِنَّ الْفُسَكُمُ » الْرَبَعَ فَلَا تَظْلِمُوا فِيهِنَّ الْفُسَكُمُ » الْرَبَعَتُ الْفُسَكُمُ »

[التوبة:٣٦] ، وعينها حديث الصحيحين في حجة الوداع بأنها ثلاثة سُرُد « أي متتالية «ذو القعدة ونو الحجة والمحرم، وواحد فرد، وهو رجب «مضر» الذي بن جمادي الآخرة

وشعبان، وليس رجب «ربيعة» وهو رمضان.

قال ابن حجر: إن شهر رجب لم يرد حديث خاص بفضل الصيام فيه، لا صحيح ولا حسن. ومن أشهر الأحاديث الضعيفة في صيامه «إن في الجنة نهرا يقال له رجب، ماؤه أشد بياضا من اللبن وأحلى من العسل، من صام يوما

من رجب سقاه الله من ذلك النهر «وحديث «من صام من رجب يوما كان كصيام شهر، ومن صام منه سبعة أيام غلقت عنه أبواب الجحيم السبعة ومن صام منه شانية أيام فتحت له أبواب الجنة الثمانية، ومن صام منه عشرة أيام بدلت سيئاته حسنات «. ومن صام منه عشرة أيام بدلت سيئاته حسنات «. ومنها حديث طويل جاء في فضل صيام أيام منه، وفي أثناء الحديث «رجب شهر الله وشعبان شهرى ورمضان شهر أمتى» وقيل إنه موضوع وجاء في الجامع الكبير للسيوطي أنه من رواية أبي الفتح بن أبي الفوارس في أماليه عن الحسن مرسلا.

ومن الأحاديث غير المقبولة في فضل صلاة مخصوصة فيه «من صلى المغرب في أول ليلة من رجب ثم صلى بعدها عشرين ركعة، يقرأ في كل ركعة بفاتحة الكتاب وقل هو الله أحد عشر مرة ويسلم فيهن عشر تسليمات حفظه الله في نفسه وأهله وماله وولده، وأجير من عذاب القبر، وجاز على الصراط كالبرق بغير حساب ولا عذاب « وهو حديث موضوع، ومثلها صلاة الرغائب.

وقد عقد ابن حجر في هذه الرسالة فصلا ذكر فيه

أحاديث تتضمن النهى عن صوم رجب كله، ثم قال: هذا النهى منصرف إلى من يصومه معظما لأمر الجاهلية، أما إن صامه لقصد الصوم فى الجملة من غير أن يجعله حتما أو يخص منه أياما معينة يواظب على صومها، أو ليالى معينة يواظب على قيامها، بحيث يظن أنها سنة، فهذا من

فعله مع السلامة مما استثنى فلا بأس به. فإن خص ذلك أو جعله حتما فهذا محظور، وهو في المنع

بمعنى قوله صلى الله عليه وسلم «لا تخصوا يوم الجمعة بصيام ولا ليلتها بقيام «رواه مسلم. وإن صامه معتقدا أن صيامه أو صيام شيء منه أفضل من صيام غيره ففى هذا نظر، ومال ابن حجر إلى المنع. ونقل عن أبى بكر الطرطوشى فى كتاب «البدع والحوادث « أن صوم رجب يكره على ثلاثة أوجه أحدها: أنه إذا خصه المسلمون بالصوم فى كل عام حسب العوام، إما أنه فرض كشهر رمضان وإما سنة ثابتة كالسنن الثابتة، وإما لأن الصوم فيه مخصوص بفضل ثواب على صيام باقى الشهور، وسلم، قال ابن دحية: الصيام عمل بر، لا لفضل صوم شهر رجب فقد كان عمر ينهى عنه. انتهى ما صوم شهر رجب فقد كان عمر ينهى عنه. انتهى ما نقل عن ابن حجر.

هذا، وحِرْصُ الناس -والنساء بوجه خاص، على زيارة القبور في أول جمعة من شهر رجب ليس له أصل من الدين -ولا ثواب لها أكثر من ثواب الزيارة في غير هذا البوم.

[المفتى: الشبيخ عطية صقر]

حكم صوم أيام مخصوصة من شهر رجب

س: هناك أيام تصام تطوعا في شهر رجب، فهل
 تكون في أوله أو وسطه أو أخره؛

ج: لم تثبت أحاديث خاصة بفضيلة الصوم في شهر رجب سوى ما أخرجه النسائي وأبو داود وصححه ابن خزيمة من حديث أسامة قال: قلت: يا رسول الله، لم أرك تصوم من شهر من الشهور ما تصوم من شعبان، قال: ذلك شهر يغفل عنه الناس بين رجب ورمضان، وهو شهر ترفع فيه الأعمال إلى رب العالمين فأحب أن يرفع عملي وأنا صائم وإنما وردت أحاديث عامة في الحث على صيام ثلاثة

رود. أيام من كل شهر والحث على صوم أيام البيض.

من كل شهر وهو الثالث عشر والرابع عشر والخامس عشر والحامس عشر والحث على صوم الأشهر الحرم، وصوم يوم الإثنين والخميس، ويدخل رجب في عموم ذلك، فإن كنت حريصا على اختيار أيام من الشهر فاختر أيام البيض الثلاث أو يوم الإثنين والخميس وإلا فالأمر واسع، أما تخصيص أيام

من رجب بالصوم فلا نعلم له أصلا في الشرع. وبالله التوفيق. وصلى الله على نبينا محمد، وآله وصحبه وسلم.

[اللجنة الدائمة للبحوث العلمية والافتاء]

س: ما هو حكم الشرع في بعض الأمور التي تحدث هذا في مصر مثل أن يقوم الخاطب بإرسال بعض الهدايا في المواسم، مثل شهر رجب وشعبان ورمضان وعاشوراء والعيدين، فهل هذا الأمر فرض أم سنة، وهل هناك حرج على من يفعل ذلك؟

الجواب: الهدايا بين الناس من الأمور التي تجلب المحبة والوئام، وتسل من القلوب السخيمة والأحقاد، وهي مرغب فيها شرعا، وكان النبي صلى الله عليه وسلم- يقبل الهدية، ويثيب عليها وعلى ذلك جرى عمل المسلمين والحمد لله، لكن إذا قارن الهدية سبب غير شرعي فإنها لا تجوز، كالهدايا في عاشوراء أو رجب، أو بمناسبة أعياد الميلاد وغيرها من المبتدعات؛ لأن فيها إعانة على الباطل ومشاركة في البدعة. وبالله التوفيق، وصلى الله على نبينا محمد وآله وصحبه وسلم.

[اللجنة الدائمة للبحوث العلمية والإفتاء]

س: ما هو حكم الذبح في وقت محدود وزمن معلوم من كل سنة، حيث إنه يوجد عدد كثير من الناس من كل سنة، حيث إنه يوجد عدد كثير من الناس يعتقدون أن الذبح في ٢٧ رجب و٦ من صفر و١٥ من شوال و١٠ من شهر محرم أن هذا قربة وعبادة إلى الله عز وجل، فهل هذه الأعمال صحيحة، وتدل عليها السنة، أم أنها بدعة مخالفة للدين الإسلامي الصحيح ولا بثاب عليها فاعلها؟

الجواب: العبادات وسائر القربات توقيفية لا تعلم إلا يتوقيف

من الشرع، وتخصيص الأيام المذكورة من تلك الشهور بالذبائح فيها لم يثبت فيه نص من

كتاب ولا سنة صحيحة، ولا عرف ذلك عن الصحابة رضي الله عنهم، وعلى هذا فهو بدعة محدثة، وقد ثبت عن النبي صلى الله عليه وسلم أنه قال: من أحدث في أمرنا هذا ما ليس منه فهو رد رواه البخاري ومسلم.

وبالله التوفيق. وصلى الله على نبينا محمد، وأله وصحبه وسلم. [اللجنة الدائمة للبحوث العلمية والافتاء]

٧٢ التو كير العدد ٥١١ السنة الثالثة والأربعون



بالمشاركة بجزء من مالك ومن الزكوات أو الصدقـات لنشـر التوحيد من خـلال المشاركة في الأعمال التالية:

طُبَّاعة كتيب يوزع مع مجلة التوحيد مجافاً وتتكلف النسخة خمسة وسبعين قرشا .. يطبع من كل كتيب مائة وخمسون ألف نسخة .

و تجليد أعداد السنة في مجلد واحد وذلك معمل كرتونة كاملة ٣٨ سنة من المجلة.

ذعم مشروع المليون نسخة من مجلة التوحيد - نسخة من المجلة لكل خطيب من خطباء الأوقاف والأزهر تصله على عنوانه.

فعن بانتظاري .. يمكنكم المشاركة ودعم ذلك بعمل حوالة أو شيك مصرفي على بنك فيصل الإسلامي. .. فرع القاهرة حساب رقم ١٩١٥٩٠ باسم مجلة التوحيد.



- 🍎 بشرى سارة لإدارات الدعوة في فروع أنصار السنة بأنحاء الجمهورية.
- الموسوعة العلمية والمكتبة الإسلامية في شتى العلوم ، أربعون عاماً من مجلة التوحيد .
  - 🥌 أكثر من ٨٠٠٠ بحث في كل العلوم الشرعية من مجلدات مجلة التوحيد.
- استلم الموسوعة ببلاش بدون مُقَدّم ؛ فقط ادفع ٧٥ جنيها بعد الاستلام على عشرة أشهر .
- من يرغب في اقتنائها فعليه التقدم بطلب للحصول عليها من إدارة الدعوة بالفرع التابع له أو من خلال قسم الاشتراكات بمجلة التوحيد بطلب مُزَكِّى من الفرع.
  - يتم ملا نموذج طلب الشراء والإقرار المرفق من قبل الفرع موجود علي موقع أنصار السنة وصفحة فيسبوك رئيس التحرير ومجلة التوحيد وصفحة فيسبوك رئيس التحرير ومجلة التوحيد



هدية لكل من يرغب في اقتناء كرتونة المجلدات عبارة عن فهرس عام للمجلة وفهرس موضوعي يسلم بعد طبعه للفروع والمشتركين

۸شارع قولة ـ عابدین ت:۲۳۹۳۵۱۷ – ۲۳۹۳۵۵۱۷