

#### رئيس مجلس الإدارة

## د.عبد الله شاكر الجنيدي



فاعلم أنه لا إله إلا الله



صاحبة الامتياز

جماعة أنصار السنة المحمدية

المشرف العام

د. عبد العظيم بدوي

اللجنة العلمية

جمال عبد الرحمن معاوية محمد هيكل د.مرزوق محمد مرزوق

التحرير

۸ شارع قولة عابدين. القاهرة ت:۲۹۳۲۰۱۷ ـ فاكس ۲۳۹۳۰۵۱۲

البريد الإلكتروني MGTAWHEED@HOTMAIL.COM

GSHATEM@HOTMAIL.COM

قسم التوزيع والاشتراكات

ت،۱۲۹۳۹ه ۲۳۹۳۹ ISHTRAK.TAWHEED@YAHOO.COM المركز العام،

ماتف: ۲۲۹۱۵۵۷۱-۲۲۹۱۵۵۷۱ WWW.ANSARALSONNA.COM

#### بشرى سارة

تمان إدارة الجلة عن رغبتها في تفعيل التواصل بينها وبين القراء في كل ما يتملق بالأمور الشرعية لعرضها على لجنة الفتوى ونشرها بالمجلة على البريد الالكتروني التالى:

MGTAWHEED@HOTMAIL.COM



ربما يَتَسم رمضان هذا العام بحرارة جوه، وطول نهاره، فصوموا يومًا طويالاً حَرّه؛ للنجاة من طول يوم النشور، وصلُّوا في ظلمة الليل؛ للنجاة من ظلمة القبور، ولا تركنوا للراحة في الدنيا؛ لتستريحوا أبد الدهور.

كان الأصمعي- وهو أحد أئمة العلم باللغة والشعر والبلدان، وُلِد بالبصرة ومات بها-، يقول: دخل علي والبلدان، وُلِد بالبصرة ومات بها-، يقول: دخل علي شهر رمضان وأنا بمكة (الحارة)، فخرجتُ إلى الطائف (الباردة) لأصوم بها: هربًا من حرمكة، فلقيني أعرابي فقلت له: أين تريد؟ فقال: أريد هذا البلد الحرام المبارك لأصوم فيه هذا الشهر المبارك، فقلتُ: أما تخاف الحررة فقال: من الحر أفرُّ. يعني يلجأ إلى تَحَمُّل حرارة مكة ليتذكر: «قُلُ نَارُ جَهَنَّرٌ أَنَدُ حَرُّ » (التوبة: ١٨)، فيتعظ ويفرمن نارجهنم!

وهذا كلام شبيه بكلام الربيع بن خثيم «رحمه الله» حين رآه رجل قد صلى ليلة حتى أصبح، فقال له: أتُعبُتُ نفسك، فقال: بل راحَتَها أطلب.

فمن أراد الراحة ترك الراحة.



مفاجأة كبرى

## جمال سعد حاتم

# مدير التحرير الفني حسين عطا القراط

# مصطفى خليل أبو المعاطي مصطفى خليل أبو المعاطي في هذا المعدد في هذا المعدد رجب محمد

محمد محمود فتحي

ثمن النسخة

مصر ۲۰۰ قرش ، السعودية ٦ ريالات ، الإمارات ٦ دراهم ، الكويت ٥٠٠ فلس، الغرب دولار أمريكي ، الأردن ٥٠٠ فلس، قطر٦ ريالات ، عمان نصف ريال عماني ، أمريكا دولاران ، أوروبا ٢ يورو

#### الاشتراك السنوي

ا- يق الداخل ٤٠ جنيها بحوالة فورية باسم مجلة التوحيد . على مكتب بريد عابدين ، مع إرسال صورة الحوالة الفورية على فاكس مجلة التوحيد ومرفق بها الاسم والعنوان ورقم التليفون

۲- یے الخارج ۲۰ دولاراً أو ۱۰۰ ریال سعودی ۔آو مایعادٹھما

ترسل القيمة بسويفت أو بحوالة بنكية أو شيك على بنك فيصل الإسلامي فرع القاهرة.باسم مجلة التوحيد.أنصار السنة حساب رقم//١٩٩٩

مطابع الأهرام التجارية - قليوب - مصر



منفذ البيع الوحيد بعقر مجلة التوحيد الدور السابع الحمد لله رب العالمين، والصلاة والسلام على أشرف المرساين، وخاتم النبيين، ورحمة الله للعالمين، وعلى آله الطيبين الطاهرين، وأصحابه الغر الميامين، ومن تبعهم بإحسان واقتفى إلى يوم الدين. وبعدُ؛

فإن الصيام- وهو ركن من أركان الإسلام- له مكانة عظيمة، ومنزلة رفيعة، ولله فيه منح جليلة، وعطايا كثيرة، تحتاج من العبد الحرص عليها، والتعرض لها، لعله يكون من الفائزين في هذا الشهر الكريم، وبمناسبة حلول شهر رمضان أحببت أن أجمع ما تيسر لي من الأحاديث النبوية التي فيها وعد من الكريم الرحيم بتكفير الذنوب والآثام، لمن صام لربه وقام؛ تذكرة لنفسي والإخواني الكرام، ولن يقتصر حديثي على صيام رمضان فحسب، بل سأذكر- إن شاء الله- كل فضل ورد في الصيام على مدار العام.

فأقول وبالله تعالى التوفيق؛

إن من فضل الله وكرمه بعباده أن جعل صيام شهر رمضان مكفرًا للذنوب والآثام، فعن أبي هريرة رضي الله عنه قال: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: «من صام رمضان إيمانًا واحتسابًا غُفر له ما تقدم من ذنبه». (البخاري: (١٩٠١).

والراد بقوله: «إيمانًا» يعني: الإيمان الجازم بفرضية صومه، وبالاحتساب: طلب الثواب من الله تعالى، قال الخطابي: «احتسابًا: أي: عزيمة، وهو أن يصومه على معنى الرغبة في ثوابه، طيبة نفسه بذلك غير مستثقل لصيامه، ولا مستطيل لأيامه». (فتح الباري ١١٥/٤).

وقد نص النبي صلى الله عليه وسلم على غفران ذنب من صام بالشروط الواردة في الحديث الشريف، كما ذكر النبي صلى الله عليه وسلم أن صيام رمضان مكفر للدنوب والآثام كالصلوات الخمس، كمافي حديث أبي هريرة رضي الله عنه أن رسول الله صلى الله عليه وسلم قال: «الصلوات الخمس، والجمعة إلى الجمعة، ورمضان إلى رمضان، مكفرات لما بينهن إذا اجتنبت الكبائر». (مسلم: ٣٣٣).

وعن معاذبن جبل رضي الله عنه قال: «من صام رمضان، وصلى الصلاة، وحج البيت- لا أدري أذكر الزكاة أم لا- إلا كان حقًا على الله أن يغفر له إن هاجر في سبيل الله أو مكث بارضه التي وُلد بها، قال معاذ الا أخبر بها الناس؟ فقال رسول الله صلى الله عليه وسلم: «ذر الناس يعملون، فإن في الجنة مائة درجة، ما بين كل درجتين كما بين السماء والأرض والفردوس أعلى الجنة وأوسطها وقوق ذلك عرش الرحمن، فإذا سألتم الله فاسألوه الفردوس». (صحيح سنن الرحمن، فإذا سألتم الله فاسألوه الفردوس». (صحيح سنن

وور الأثام بشمال الصبام

> بقام / الرئيس العمام دا مجردالله شارکر الجنیردن www.sonna\_banha.com

وقد أفاد الحديث أن من أتى بما ذكر فيه كان حقًّا على الله- تفضلاً منه- أن يغفر ذنبه، وفي الحديث بشرى للقائمين بذلك ألا وهي الجنة، بل الفردوس الأعلى لن شاء الله له ذلك، بعد مغفرة الذنب، والفردوس أعلى الجنان، وقول النبي صلى الله عليه وسلم: «فإذا سألتم الله فاسألوه الفردوس». تعليم لراغبي الآخرة بالسعى والعمل وطلب أعلى المنازل والدرجات، وقد عقد الإمام البخاري رحمه الله بابًا في كتاب الصوم، قال فيه: «باب الصوم كفارة»، ومعناه: باب تكفير الصوم للذنوب، ثم ساق تحته حديث حديفة، وفيه: قال عمر رضى الله عنه: من بحفظ حديثًا عن النبي صلى الله عليه وسلم في الفتنة؟ قال حذيفة: أنا سمعته يقول: فتنة الرجل في أهله وماله وجاره تكفرها الصلاة والصيام والصدقة. (البخارى: ١١٠/٤).

والصيام حصن حصين من النار، ويمنع صاحبه من الوقوع في الخطايا والآثام، كما في حديث أبي هريرة رضي الله عنه أن رسول الله صلى الله عليه وسلم قال: «الصيام جُنة، فلا يرفث ولا يجهل، وإن امرو قاتله أو شاتمه فليقل: إني صائم، مرتين»، (البخاري: ١٨٩٤)،

وقال النووي: «الصيام جُنة». وهو بضم الجيم ومعناه: سترة ومانع من الرفث والآثام، ومانع أيضًا من النار. (شرح النووي على مسلم: ٣٠/٨).

وقد رغب النبي صلى الله عليه وسلم في صيام التطوع وبين ما له من فضل عظيم ، واليك أيها القارئ الكريم الأيام التي يُستحب صيامها، وما ورد فيها من عظيم الأجر، وتكفير الذنب، ومن ذلك،

- صيام الستة من شوال؛ لحديث أبي أيوب الأنصاري رضي الله عنه أن رسول الله صلى الله عليه في عليه وسلم قال: «من صام رمضان، ثم أتبعه ستًا من شوال كان كصيام الدهر؛ لأن الحسنة بعشر أمثالها، وعلى هذا فرمضان بعشرة أشهر، والستة بشهرين.

٢- صيام العشر الأول من ذي الحجة، والمراد تسعة أيام، كما في الحديث عن بعض أزواج النبي



صلى الله عليه وسلم قالت: «كان رسول الله صلى الله عليه وسلم يصوم تسعة من ذي الحجة، ويوم عاشوراء، وثلاثة أيام من كل شهر: أول اثنين من الشهر وخميسين». (صحيح سنن أبي داود: ٧/٢٩). وجاء من وجوه أنها الأيام البيض.

وفي الصحيح عن ابن عباس رضي الله عنهما عن النبي صلى الله عليه وسلم قال: «ما العمل في أيام العشر أفضل من العمل في هذه. قالوا: ولا الجهاد؟ قال: ولا الجهاد، إلا رجل خرج يخاطر بنفسه وماله فلم يرجع بشيء». (البخاري: ١٩٦٩).

والصيام من العمل الصالح، فيدخل فيه.

- يتأكد صيام يوم عرفة لغير الحاج، كما يقطديث أبي قتادة رضي الله عنه أن النبي صلى الله عليه وسلم قال: «صيام يوم عرفة، أحتسب على الله أن يكفر السنة التي قبله والسنة التي بعده، وفي رواية: «يكفر السنة الماضية والباقية». (مسلم: ١٦٦٢).

وقد ذكر ابن حجر أن الجمهور على استحباب فطر هذا اليوم للحجاج. (انظر: فتح الباري ٢٣٨/٤).

ومن الأيام التي يُستحب صيامها شهر الله المحرم؛ لحديث أبي هريرة رضي الله عنه قال: سُئل: أي الصلاة أفضل بعد المكتوبة؟ وأي الصيام

أفضل بعد شهر رمضان؟ فقال: «أفضل الصلاة بعد المكتوبة: الصلاة في جوف الليل، وأفضل الصيام بعد شهر رمضان صيام شهر الله المحرم». (مسلم: ١١٦٣).

ويوم عاشوراء منه أفضل من غيره، لأنه يكفّر السنة التي قبله، كما في حديث أبي قتادة الأنصاري؛ سئل النبي صلى الله عليه وسلم عن صيام يوم عاشوراء، فقال: «يكفر السنة الماضية». (مسلم: ١١٦٢)، وعن ابن عباس رضي الله عنهما قال: «ما رأيت النبي صلى الله عليه وسلم يتحرى صيام يوم فضله على غيره إلا هذا اليوم، يوم عاشوراء وهذا الشهر- يعني شهر رمضان». (البخاري: ٢٠٠٦).

- ويستحب صيام التاسع مع العاشر؛ لحديث ابن عباس رضي الله عنهما أن رسول الله صلى الله عليه وسلم حين صام يوم عاشوراء وأمر بصيامه، قالوا: يا رسول الله، إنه يوم تعظمه اليهود والنصارى، فقال رسول الله صلى الله عليه وسلم: «فإذا كان العام المقبل- إن شاء الله- صمنا اليوم التاسع». قال: فلم يأت العام المقبل حتى توقي رسول الله صلى الله عليه وسلم.

قال الشافعي وأصحابه وأحمد وإسحاق وآخرون: يستحب صوم التاسع والعاشر جميعًا، لأن النبي صلى الله عليه وسلم صام العاشر ونوى صيام التاسع. (انظر: شرح النووي على مسلم ج١٢/٨).

النبي صلى الله عليه وسلم لذلك، قالت أم النبي صلى الله عليه وسلم لذلك، قالت أم المؤمنين عائشة رضي الله عنها: «كان رسول الله صلى الله عليه وسلم يصوم حتى نقول لا يفطر، ويفطر حتى نقول لا يعوم»، وهذا يدل على أنه كان يصوم تطوعًا في شعبان أكثر من غيره، ويحمل ما ورد عنه صلى الله عليه وسلم بأنه كان يصوم شعبان كله، أو أنه كان يصله برمضان على خلك، أعني من كثرة الصيام في شعبان، ونقل الترمذي عن ابن المبارك أنه قال: جائز في كلام العرب إذا صام أكثر الشهر أن يقول: صام الشهر كله، ويقال: قام فلان ليلته أجمع، ولعله قد تعشى واشتغل ببعض أمره. (انظر: فتح الباري).

مري رابخيال والمالية المالية المالية

وقد دلَّ حديث عائشة السابق على أن النبي صلى الله عليه وسلم لم يصم شهراً كاملاً إلا رمضان؛ ويؤكد ذلك أيضًا حديث ابن عباس رضي الله عنهما: «ما صام النبي صلى الله عليه وسلم؛ شهرًا كاملاً قط غير رمضان». (البخاري:

والعلة في كثرة صيام النبي صلى الله عليه وسلم في شهر شعبان، غفلة الناس عنه، وقد رجَح ذلك الحافظ ابن حجر، وذكر الحديث الذي أخرجه النسائي وأبو داود وصححه ابن خزيمة عن أسامة بن زيد رضي الله عنهما قال: قلت: "يا رسول الله، لم أرك تصوم من شهر من الشهور ما تصوم من شعبان؟ قال: ذلك شهر يغفل الناس عنه بين رجب ورمضان، وهو شهر تُرفع فيه الأعمال إلى رب العالمين، فأحب أن يرفع عملي وأنا صائم. (فتح الباري ٢١٥/٤).

^- كما رغب النبي صلى الله عليه وسلم في صيام يومي الاثنين والخميس، قالت عائشة رضي الله عنها: كان النبي صلى الله عليه وسلم يتحرى صوم الاثنين والخميس. (أخرجه ابن ماجة والترمذي بسند صحيح، وانظر؛ صحيح الترمذي ٢٢٦/١).

وعن أبي هريرة رضي الله عنه أن رسول الله صلى الله عليه وسلم قال: «تعرض الأعمال يوم الاثنين والخميس، فأحب أن يُعرض عملي وأنا

صائم». (المرجع السابق ٢٢٧١).

وفي مسلم عن أبي هريرة رضي الله عنه عن رسول الله صلى الله عليه وسلم قال: «تُعرض أعمال الناس في كل يوم جمعة مرتين، يوم الاثنين ويوم الخميس، فيُغفر لكل عبد مؤمن، إلا عبدًا بينه وبين أخيه شحناء، فيقال: اتركوا، أواركوا هذين حتى يفيئا». (مسلم: ٢٥٦٥).

ومعنى: «اركوا» أي: أخروا. ومعنى: يضيئا. أي: يرجعا إلى الصلح والمودة. (شرح النووي على مسلم ١٢٢/١٦).

المحكما يستحب صيام ثلاثة أيام من كل شهر، ورجح بعض الأئمة أنها الأيام البيض، وقد عقد البخاري رحمه الله بابا قال فيه: باب صيام البيض ثلاث عشرة وأربع عشرة وخمس عشرة، ثم ساق حديث أبي هريرة رضي الله عنه وفيه يقول: «أوصاني خليلي صلى الله عليه وسلم بثلاث: صيام ثلاثة أيام من كل شهر، وركعتي الضحى، وأن أوتر قبل أن أنام». (البخاري:

وسميت بالبيض؛ لابيضاض لياليها بالقمر، وللنسائي من حديث جرير مرفوعًا، «صيام ثلاثة أيام من كل شهر صيام الدهر؛ أيام البيض...». الحديث. قال ابن حجر؛ إسناده صحيح، وقد ورد في مسلم "صيام ثلاثة أيام

من كل شهر" بإطلاقه كما في حديث عائشة برقم (١٦٠)، ولا يعارض ما سبق، قال ابن حجر معلقا على ذلك: «كل من رآه صلى الله عليه وسلم فعل نوعًا ذكره، وعائشة رأت جميع ذلك وغيره فأطلقت، والذي يظهر أن الذي أمر به وحث عليه ووصى به أولى من غيره، وأما هو فلعله كان يعرض له ما يشغله عن مراعاة ذلك، أوكان يفعل ذلك لبيان الجواز، وكل ذلك في حقه أفضل، وتترجح البيض بكونها وسط الشهر، ووسط الشيء أعدله». (فتح الباري ٢٢٧/٤).

الدرجات فإن النبي صلى الله عليه وسلم كان الدرجات فإن النبي صلى الله عليه وسلم كان لا يخلي شهرًا من صوم، وقد عقد مسلم في صحيحه بابًا قال فيه: «باب صيام النبي صلى الله عليه وسلم في غير رمضان، واستحباب ألا يخلي شهرًا عن صوم». ثم ساق تحته أحاديث منها حديث عبد الله بن شفيق قال: قلت لعائشة رضي الله عنها: «أكان رسول الله صلى الله عليه وسلم يصوم شهرًا كله؟ قالت: ما علمته صام شهرًا كله إلا رمضان، ولا أفطره كله حتى يصوم منه حتى مضى لسبيله». (مسلم: ١١٥٦). قال النووي: «قيه استحباب ألا يخلي شهرًا من صيام». (شرح النووي على مسلم: ٣٧/٨).

وقال ابن القيم: «ولم يكن يخرج عنه شهر حتى يصوم منه». (زاد المعاد ٥٣/٢).

11-وأحب الضيام إلى الله بإطلاق: صيام داود عليه السلام، كما في حديث عبد الله بن عمرو بن العاص رضي الله عنهما قال: قال لي رسول الله صلى الله عليه وسلم: «أحب الصيام إلى الله صيام داود، كان يصوم يومًا ويفطر يومًا». (البخاري: ٣٤٧٠)، وهو أعدل الصيام وأفضله كما في صحيح مسلم عن عبد الله بن عمرو رضي الله عنهما أن النبي صلى الله عليه وسلم قال له: «صم يومًا وأفطر يومًا»، وذلك صيام داود عليه السلام، وهو أعدل الصيام». قال: قلت: فإني السلام، وهو أعدل الصيام». قال: قلت: فإني عليه وسلم: «لا أفضل من ذلك». (مسلم: ١١٥٩). نسأل الله أن يتقبل منا الصيام والقيام، وأن يحسن لنا الختام أجمعين،

والحمد لله رب العالمين.



مستقلة عن حكومة الهند البريطانية الاستعمارية كباقي مستعمراتها في الإمبراطورية آنذاك، وعرفت بحكومة بورما.

ويختلف سكان بورما من حيث التركيب العرقي واللغوي بسبب تعدد العناصر المكونة للدولة، ويتحدث أغلب سكانها اللغة البورمانية، ويطلق على هؤلاء «البورمان»، وباقي السكان يتحدثون لغات متعددة، ومن بين الجماعات المتعددة جماعات «الأراكان»، ويعيشون في القسم الجنوبي من مرتفعات أراكان بورما، وجماعات الكاشين، وينتشر الاسلام بين هذه الحماعات.

وترجع الأصول العرقية لسكان بورما الحاليين إلى العناصر المغولية التي هاجرت إلى البلاد منذ آلاف السنين، وقد اختلطت تلك العناصر بمجموعات عرقية أخرى، منها الاندونيسية والهندية.

وتحد بورما من الشمال الشرقي الصين، وتحدها الهند وبنجلادش من الشمال الفربي.

وتشترك حدود بورما مع كل من لاوس وتايلندا، أما حدودها الجنوبية فسواحل تطل على خليج البنغال والمحيط الهندي.

ويقدر سكان بورما حسب تقديرات المنظمات الدولية والأمم المتحدة بحوالي خمسين مليون نسمة، وتبلغ مساحتها ١٨٠ ألف كم٢.

ويوجد في بورما عدة ديانات، ولكن أكثر سكانها يعتنقون البوذية، وأقلية يعتنقون الإسلام، وهم يتمركزون في الشمال على حدود الهند، ويصل عدد المسلمين إلى حوالي عشرة ملايين نسمة، أي حوالي ٢٠٪ من سكان بورما، ويتركز معظمهم في إقليم أراكان الذي احتله البورميون عام ١٧٨٤م.

وقد دخل الإسلام إلى بورما في القرن الثاني الهجري عام ١٩٧٨م، الثامن الميلادي عام ١٩٨٨م عن طريق عام ١٩٧٨م عن طريق التجار العرب الذين وصلوا ميناء أكياب عاصمة «أراكان» في عهد الخليفة هارون الرشيد، رحمه الله، فانتشر الإسلام في أرجائها، ودخل الناس في دين الله أفواجًا، فرحين مستبشرين بهذا الدين العظيم الذي أخرجهم من ظلمات الجهل والكفر، العظيم الذي أخرجهم من ظلمات الجهل والكفر، إلى نور الإسلام والإيمان، إلى أن قامت دولة إسلامية قرابة ثلاثة قرون ونصف تقريبًا من عام ١٤٣٠ إلى عام ١٧٨٤، تولى حكمها ثمانية وأربعون ملكًا مسلمًا على التوالي، وآخرهم الملك سليم شاه، الذي امتدت رقعة مملكة أراكان في عهده حتى شملت بعض الدول الحاورة.

#### أراكان والتاريخ الاسلامي

وتقع أراكان جنوب غرب بورما على الحدود مع

بنجلادیش، وتبلغ مساحتها ۲۰ ألف میل مربع، ویحدها غربًا خلیج البنغال الذي یسمی تاریخیًا به «بحیرة العرب»، ثم غُیر اسمه، ویحدها شمالاً بنجلادیش، وذلك علی طوال ۱۷۱ میلاً، ومن الشرق جبال الأراكان التي تعتبر حدًا فاصلاً بین أراكان وبورما الدولة الغازیة، ویصل عدد سكان أراكان إلی عملاین نسمة، منهم ۷۰٪ من المسلمین.

ويطلق على سكان أراكان «الروهينجا»، وهي مأخوذة من «روهانج»، وهو الاسم القديم لأراكان، وتعرف الأراكيون على الإسلام في القرن الأول من هجرة النبي صلى الله عليه وسلم، وذلك مع مجيء التجار العرب المسلمين إلى هذه البلاد، وكان لهؤلاء التجار الفضل الأكبر بعد الله عز وجل في نشر الاسلام.

وذكرت الروايات أن التجار العرب كانوا يمرون بأراكان حتى قبل الإسلام؛ لأنها طريق تجارتهم، وبدأت علاقات العرب مع بعض السكان المحليين منذ تلك الفترة.

وفي القرن الرابع عشر وحتى التاسع عشر بدأت قوميات أخرى غير العرب بالوفود إلى أراكان، مثل السنغال والضرس والمغول والمغارية، وبهذا الاختلاط اعتنق الأراكيون الاسلام، حتى غدا الاسلام دين الأغلبية في القرن الخامس عشر الميلادي، وعشية الاستقلال، وعندما حاولت الحكومة البوذية الجديدة تعيين الوزراء ضمت وزيـرًا من السلمين اليها، وقامت بتعيين ١٢ عضوًا مسلمًا في البرلمان، فظن السلمون أن هذا يعنى فتح صفحة جديدة بعيدة عن الاضطهاد، ولكن سرعان ما تلاشى الأمل، لتجاهل الرئيس البوذي لحقوق السلمين، حيث أعلنوا أن اسم بورما مشتق من «بوذا»، وبالتالي فهي للبوذيين فقط، وعلى السلمين إن أرادوا البقاء معهم أن يغيروا حروف القرآن الكريم إلى الحروف البورمية، وأن يتبادل المسلمون والبوذيون الزواج، وأن يقوم المسلمون بالتسمى بأسماء بوذية، وترفع النساء حجابهن الشرعي، فهم قد أرادوا بخيث ماكر تذويب شخصية السلم هناك! ١

#### معاذاة مسلمي بورما عبر السنبن

وقد كانت بداية معاناة مسلمي بورما على أيدي المستعمرين في القرن الرابع عشر الميلادي، وفي عام ١٧٨٤م بدأت قصة الظلم والاضطهاد على أشده، حينما احتل الملك البوذي «بودباية» أراكان وضمها إلى بورما خوفا من انتشار الاسلام في المنطقة، وعاث الإسلام في المنطقة، وعاث في الأرض فسادًا.

ومن هنا

رمضان ١٤٣٠ هـ التوحيد

بدأت معاذاة شعب كامل من المسلمين، ضاعت فصولها وسط جراحات الأمة المتتالية، وقد دمر البوذيون كثيرًا من الأثار الإسلامية من مساجد ومدارس، وقتل للعلماء والدعاة، وإطلاق العنان للبوذيين في اضطهاد المسلمين، ونهب خيراتهم، فساموا أهلها سوء العذاب، وأنزلوا عليهم أقصى أنواع الظلم والقسوة، وتم تسوية كل ما يخص الإسلام من حضارة أو أثر بالأرض، وأحرقت منازل المسلمين ومزارعهم، وأسر منهم واستخدموا كعبيد وأرقاء شخروا لأعمالهم من بناء المعابد وحرث الأرض.

واستمرت المعاناة إلى أن أتى الاستعمار البريطاني عام المرد المعاناة إلى حكومة الهند البريطانية لمدة مائة عام، ثم في عام ١٩٣٧م جعلت بريطانيا بورما معأراكان مستعمرة مستقلة عن حكومة الهند البريطانية الاستعمارية، كباقي مستعمراتها في الإمبراطورية آنذاك، وعرفت بحكومة بورما البريطانية.

وفي عام ١٩٤٢ تعرض المسلمون لمذبحة وحشية كبرى من قبل البوذيين «الماغ» بعد حصولهم على الأسلحة والإمدادات من قبل البوذيين البورمان والمستعمرين البريطانيين وغيرهم، والتي راح ضحيتها أكثر من مائة ألف مسلم، أغلبهم من النساء والشيوخ والأطفال، وشرد مئات الآلاف خارج وطنهم.

أما حملات التهجير الجماعي والتشريد إلى المعير المجهول فيصل عددها إلى 7 حَمَلات منظمة بدأت من عام ١٩٦٧ وحتى عام ١٩٩١م، شُرد من خلالها قرابة مليون مسلم خارج وطنهم، واستمر الاضطهاد والظلم والغاء الحقوق والواطنة تدريجيًا إلى يومنا هذا.

والعام التطهير العرقي والديني والإبادة الجماعية المسلمين، فهي مستمرة ولم تنقطع، في ظل عُزلة المسلمين، فهي مستمرة ولم تنقطع، في ظل عُزلة الاقليم عن العالم، إضافة إلى أن جميع حكام المناطق التابعة للإقليم من البوذيين، ويكفي للتدليل على ذلك أنه بعد وصول الحكم العسكري عام ١٩٦٢م، وفي عام ١٩٧٨م شردت بورما أكثر من ثلاثمائة ألف مسلم الى بنجلاديش، وفي عام ١٩٨٢ الغت جنسية المسلمين بدعوى أنهم متوطنون في بورما بعد عام ١٨٧٤.

وفي عام ١٩٩١م شردت بورما حوالي ثلاثمائة ألف مسلم إلى بنجلاديش مرة أخرى.

#### صور الظلم والعنصرية ضد مسلمي بورما

الغاء جنسية المسلمين في أراكان بموجب قانون
 المواطنة والجنسية الذي وضع عام ١٩٨٢م.

٢- اعتقال المسلمين وتعذيبهم في المعتقلات بشكل وحشى.

العنصلات بسكل وحسي.

من حرية

السفر والتنقل داخل البلاد وخارجها، ومنعهم من حضور أي مؤتمرات إسلامية تنعقد في أي مكان في العالم.

- إجبار المسلمين على القيام بأعمال السخرة دون أجر؛ كتعبيد الطرق، وحفر الخنادق في المناطق الجبلية البورمية.
- ٥- مصادرة أوقاف المسلمين، ومصادرة أراضيهم الزراعية.
- ٦- تهجير المسلمين وتشريدهم وتوطين البوذيين محلهم.
- ٧- سد أبواب الوظائف الحكومية أمام مسلمي أراكان.
   ٨- إقامة العقبات والعوائق أمام تعليم أبناء المسلمين
   ية المدارس والجامعات الحكومية.
- ٩- عدم السماح للمسلمين بالمشاركة في الندوات والمؤتمرات الإسلامية العالمية.

فهذه أراكان وبورما كلما انتهت موجة إبادة، تلتها موجة أخرى، وتلك بلاد تتكالب عليها قوى الشر والنفاق، وفي هذه الأيام يشتد البأس على مسلمي بورما، وللأسف لم يع المسلمون ذلك بعد، أو لا يُراد لهم أن يعوا أن العداء ديني عقدي (1

وحتى هذه اللحظة فإن الأقلية المسلمة في أراكان ما زالت تواجه أعتى أنظمة الظلم والطغيان والتمييز الديني والعرقي في تلك المنطقة، وسط تغييب متعمد من قبل السلطان البوذية لهذه الجرائم والانتهاكات البشعة، ومنع وسائل الإعلام من تغطية تلك الأحداث، وغدت دماء المسلمين أرخص شيء في العالم، يقول رسول الله صلى الله عليه وسلم: «لئن تهدم الكعبة حجرًا حجرًا، أهون على الله من أن يُرَاق دم أمرئ مسلم». وفي رواية: «لزوال الدنيا أهون على من قتل رجل مسلم». (رواه الترمذي والنسائي، وحسنه الألباني).

وبالرغم من غلاء دم المسلم؛ فإن المجازر مازالت تقام للمسلمين في كل مكان، وأصبح الدم المسلم رخيصًا لا نقام لاراقته وزن!!

#### الروهينجا والنفاق الدولي

نستقبل شهر رمضان وعلنا يكون لنا وقفة مع النفس في صفاء الصائمين، فينظرون حولهم قبل فوات الأوان، قبل العرض على الملك الديان، فيسألهم عما قصروا في حق إخوة لهم يجوعون وفي الخلاء سائحون، وفي البحار هائمون، سابحون عكس التيار يبحثون عن مأوى لهم، بعد أن ضاق بهم الحال، دون أن يهتم بهم أحد، أو يهد لهم يد المعاونة، فالصورة مؤلة؛ الألاف منهم في البحر على مراكب متهالكة تتقاذفهم الأمواج، يبحثون عمن يقبلهم، دون جدوى.. فهل يذكرنا رمضان بحال إخواننا؟!

التوحيك العدد٥٢٥ السنة الرابعة والأربعون

وانه لعجيب أمر هذا العالم من حولنا الذي يَشُبَعُ من كل شيء إلا من دم المسلمين، ولا يطيب له راحة بال ولا يهدأ له واقع إلا إذا ارتوى من دم الإنسان المسلم، فتجده يتلذذ به، فلا نجد نجدة ولا نخوة، ولا ضمير إنساني يستفيق ليجعل حداً لما يقع للمسلمين حميعًا.

فأين الضمير الإنساني؟ وأين حق الإنسان في العيش؟ وأين مكان الإنسان من هذا الوجود؟!

أين العالم الذي يهرع لنجدة حوت عالق في المعيط القطبي قبل هلاكه، ويسد أذنيه عن أنات وصيحات الآلاف العالمين في البحار يكابدون أهوالها؟!

في حين تعقد أمريكا الصفقات التجارية مع عسكر بورما، ويزور أوباما بلادهم متجاهلاً ما يتعرض له الروهجينا هناك!!

نحن أمام فصل جديد من قصول النفاق العالي الذي تخصص قادته في ممارسة هذا النفاق حصريا على المسلمين وحدهم، عندما يكونون هم الضحية، نفاق لم ولن يتوقف ما دام العالم الإسلامي ممزقًا ومشرذمًا ومنقسمًا على نفسه.

فأزمة الروهينجا ليست أزمة محلية أو إقليمية، بل هي أزمة عابرة للقارات والحدود والثقافات والحضارات، إنها إحدى أسوأ تجليات فزاعة كراهية الإسلام، وهي جزء من حرب أيديولوجية عالمية توظف الإسلامو فوبيا المتنامية حول العالم، والتي تضيف كل جماعة سياسية أو أمة شيئًا من أوهامها، ومصالحها عليها، بحيث تهدم أركان الإنسانية، وتجعل من المسلمين ضحية افتراضية جاهزة لأي إشكال سياسي في العالم.

وخلال الشهور القليلة الماضية، تتابعت الأحداث بشكل لافت فيما يتعلق بقضية الروهينجا المسلمين، وما يقع عليهم من انتهاكات تجاوزت حدود موطنهم الأصلي في ميانمار، إلى الدول التي يفرون إليها لاجئين ومنها (تايلند، وبنجلاديش، والفليين، وماليزيا).

وقد بلغت المأساة قمة ذروتها في مشهد محزن يخجل منه كل من ينتسب إلى الإسلام، ويخجل منه العالم أجمع، عندما تقاتل راكبو سفينة تقل مئات المضطهدين من الروهجينا والذين انقطعت بهم السبل في بحر أندمان، بعد أن رفضت دول

الجوار استقبالهم في نذالة وانحطاط بشري غير مسبوق، تقاتلوا على بقية ما بقي من طعام وشراب قليل معهم، وانتهت المعركة بر ١٠٠ قتيل معظمهم من النساء والأطفال، لتكون هذه الدماء الأرواح البريئة شاهدة ولاعنة لهذا العالم المنافق الذي يكتفي بإدانات باهتة، وبيانات عقيمة تحول الضحايا في قلك المعركة إلى ضحايا للضحايا، مما كشف مأساة الإنسان الذي لم يعد لديه غير أن يلقى الموت أو يشارك مرغما في قتل أخيه الإنسان بداعي الحاجة البشرية الماسة للغداء والماء والدفاع عن أطفاله.

والأمم المتحدة والهيئات الدولية تشارك في عملية الاضطهاد والإبادة، فهي توفر الغطاء السياسي لجرائم حكومة العسكرفي بورما بصمتها وسلبيتها، بل بأكثر من ذلك، فكانت مشاركة الأمم المتحدة تكريسًا للإضطهاد ضد مسلمي الروهينجا.

أما أمريكا وأوروبا فكالأهما محور الشر الحقيقي الذي يقود ويدعم ويساند أي اضطهاد للإسلام والمسلمين.

خاب وخسر من أدرك رمضان ولم يُغفر له، فهل يكون رمضان مصدر تذكر للمسلمين عمومًا، وأهل المصائب خصوصًا بالتضرع واللجوء إلى الله جل وعلا، وربنا سبحانه يحبُ أن نلجأ إليه في كل الأحوال وخاصة عند الضراء والبلوى: وأمن يُحيبُ الشَّومَ ويَجْعَلُكُمْ خُلَفَاءَ اللَّمُونَ ويَجْعَلُكُمْ خُلَفَاءَ اللَّمُونَ ويَجْعَلُكُمْ خُلَفَاءَ اللَّمُونَ ويَجْعَلُكُمْ خُلَفَاءَ اللَّمْوَ ويَجْعَلُكُمْ خُلَفَاءَ اللَّهُ وَلَا اللَّهُ اللْهُ وَلَا اللّهُ اللّهُ وَلَا اللّهُ اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ اللّهُ اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ وَلَا اللّهُ اللّهُ اللّهُ وَلَا اللّهُ لَا اللّهُ وَلَا اللّهُ اللّ

واعلموا وتيقنوا أن كل ما يقضيه الله تعالى ويقدره فيه خير ومصلحة وحكمة، ولو كان ظاهره شرًا، يقول الله تعالى: «وَاللهُ يَقْضِى بِالْحَقِّ وَالَّذِينَ بِنَّعُونَ مِن دُونِهِ. لَا يِفْضُونَ بِنَى اللهُ هُو اللهَ هُو السَّمِيعُ ٱلْصِيرُ » (غافر،

ويقول النبي صلى الله عليه وسلم في حديث الاستفتاح: «والخير كله بيديك، والشر ليس اليك».

فاللهم هيئ لهذه الأمة أمرًا رشدًا يعز فيه أهل طاعتك، ويهدى فيه أهل معصيتك، ويؤمر فيه بالمعروف، اللهم من أراد الإسلام والمسلمين بسوء فأشغله بنفسه ورد كيده في نحره، واجعل دائرة السوء عليهم با رب العالمين.

#### بشرى بمناسبة الشهر الكريم

تعلن جماعة أنصار السنة المحمدية عن بدء الدورات العلمية في القرآن الكريم؛ لمنح الإجازات العلمية في القرآن وعلومه.

للأستفسار/ إدارة مجلة التوحيد.

قال تعالى: « يَتَأَيُّهُا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوا كُبُبَ عَلَيْكُمُ ٱلصِّيَاهُ كُمَا كُيْبَ عَلَى ٱلَّذِينَ مِن قَبْلِكُمْ لَعَلَّكُمْ تَنَّقُونَ »

(البقرة: ١٨٣).

هَكَذَا جَعَلَ اللَّه تَعَالَى للصِّيَّامَ غَايَةَ يَتَطَلَّعُ الصَّائمُونَ إلى تحقيقهَا، وَتلك الْغَايَة هيَ التَّقُوَى، وَهُمْ يَعْلَمُونَ مَقَامَ التَّقُوي عَنْدَ اللَّه وَوَزْنَهَا فِي مِيزَانِهِ، فَهِيَ غَايَةَ تَتَطَلُّمُ إِلَيْهَا أَرْوَاحُهُمْ، وَهَدْا الصَّوْمُ أَدَاةً مِنْ أَدُوَاتِهَا، وَطَرِيقَ مُوصِّلُ إِلَيْهَا، وَمِنْ ثُمَّ يَرْفُعُهَا السِّيَاقُ أَمَامَ عُيُونِهِمْ هَدَفًا وَضِيئًا يَتُجُهُونَ إِلَيْهِ عَنْ طَرِيقِ الصِّيامِ (يَفِظلال القرآن(٢٣٩/١))، فإنَّ الصِّيامُ منْ أَكْثر أَسْبَاب التَّقْوَى، لأنَّ فيه امْتَثَالُ أمْرِ الله وَاحْتَنَاتَ نَهْيه.

وَمِمَّا اشْتُمَلِ عُلَيْهِ الْصَيَامُ مِنْ النَّقُوي:

أَنَّ الصَّائِمَ يَتْرَكُّ مَا حُرَّمَ اللَّهِ عَلَيْهِ مِنَ الْأَكُل وَالشِّرْبِ وَالْجِمَاعِ، مُتَقَرِّبًا بِذَلِكَ إِلَى اللَّهُ، رَاحِيًا بتركها ثوابه.

وَمِنْهَا: أَنَّ الصَّائِمَ يُدَرِّبُ نَفْسَهُ عَلَى مُرَاقَيَة الله تَعَالَى فَيَتْرُكَ مَا تَهْوَى نَفْسُهُ مَعَ قُدْرَتهُ

عَلَيْه، لعلمه باطلاء الله عليه.

وُمنْهَا: أَنَّ الصِّيَّامُ يُضَيِّقُ مَجَارِيَ الشَّيْطَانِ فَإِنَّهُ يَجْرِي مِنَ ابْنِ آدَمَ مَجْرَى الدُّم، فَبِالصِّيَامَ يَضْعُفُ نُفُوذُهُ، وَتُقَلُّ الْعَاصي.

وَمِنْهَا؛ أَنَّ الصَّائِمَ فِي الْغَالِبِ تَكْثُرُ طَاعَاتُهُ،

وَالطَاعَاتُ مِنْ خَصَالُ التَّقُوي.

وَمِنْهَا: أَنَّ الْغَنْيُّ إِذَا ذَاقَ أَلُمُ الْجُوعِ أَوْجَبُ لُهُ ذَلِكُ مُواسَاةً الْفُقَرَاءِ ٱلْمُعْدَمِينَ، وَهَذَا مَنْ خَصَال التَّقُوَى. (تيسير الكريم الرحمن (٢٢١/١)).

وَالَّذِي يَتَتَبُّعُ آيَاتَ الْقُرْآنِ الْكَرِيمِ يَرَى أَنَّ اللَّه تَعَالَى جَعَلَ التَّقْوَى سَبِّبَ خَيْرِي الْدُنْيَا وَالآخْرَةِ: فَالرِّزْقُ الْكَثِيرُ الْبَارِكُ سَبِّنُهُ التَّقْوَى، قَالَ تَعَالَى: ﴿ وَلَوْ أَنَّ أَهْلَ ٱلْفُرَىٰ الْمَنُوا وَاتَّقُوا لَفَنَحْنَا عَلَيْهِم بَرَكْتِ مِنَ السَّمَاءِ وَالأَرْضِ وَلَنكِن كُذَّبُوا فَأَخَذَّتُهُم بِمَا

كَانُواْ يَكْسِبُونَ » (الأعراف: ٩٦)، وقال تَعَالَى: « وَمَن

يَتَّقِ ٱللَّهُ يَغِمَل لَّهُ عَرْجًا » (الطلاق: ٢).

وَتَيْسِيرُ الْأُمُورِ وَتَسْهِيلُهَا سَبَبُهُ التَّقُوى، قَالَ تُعَالَى: «وَمَن نَتَّق ٱللَّهَ يَجْعَل لَّهُ مِنْ أَمْرِهِ يُسْلُ (الطلاق: ٤)، وَقَالُ تُعَالَى: « فَأَمَّا مَنْ أَعْلَى وَأَنَّهَ (أَنَّ وَصَدَّفَ بِٱلْحُسْنَى ٥٠ فَسَنُيْسِيِّرُهُ لِلْبُسْرَى ١٠ وَأَمَّا مَنْ يَخِلَ وَأَسْتَغَنَّى ( ) وَكُذُب بِالْمُسْفَىٰ ( ) فَسَنْيَتِرُو الْمُسْرَىٰ » (الليل:٥-١٠). وَالْخُرُوجُ مِنَ الْأَزْمَاتِ وَتَضْرِيجُ الْكُرُيَاتِ

اعداد/ د. عبد العظيم بدوي



التوحيد العدد ٥٢٥ السنة الرابعة والأربعون

سَبُيُهُ التَّقوي، قال تعالى: ﴿ مَن يَتَّقِ ٱللَّهَ يَحْمَل لَّهُ عَمَّا »(الطلاق:٢).

وتنوير القلوب ومغضرة الذنوب سببه التَّقْوَى، قَالَ تَعَالَى ﴿ يُتَأَمُّ الَّذِينَ وَامْنُوا أَتَّقُوا اللَّهُ وَءَامِنُوا مِسُولِهِ ، يُؤْتِكُمْ كَفْلَيْن مِن زَحْمَتِهِ ، وَيَجْعَل لَكُمْ نُورًا تَمْشُونَ بِهِ ، وَتَغْفِرُ لَكُمْ وَأَلْلَهُ غَفُورٌ رِّحِيٍّ »(الحديد: ٢٨٠)، وَقَالَ تَعَالَى « يَكَأَيُّنُا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوۤ أَن تَنْقُوا ٱللَّهَ يَعْمَل لَّكُمْ فُرْفَانًا وَيُكُفِّرُ عَنكُمْ سَيْنَاتِكُمْ وَتَغَفِّر لَكُمْ وَاللَّهُ ذُو ٱلْفَضِّلِ ٱلْمَظِيمِ »(الأنظال: ٢٩).

وَمَحَبَّةُ اللَّهُ لَعَبْدِهِ سَبَيْهَا التَّقْوَى، قَالَ تَعَالَى: ﴿إِنَّ أَلَهُ يُحِبُّ ٱلْمُتَّقِينِ » (التوبه: ٦٠).

وَوَلَايَةَ اللَّهِ لَا تُنَالُ إِلَّا بِالنَّقُوى، قَالَ تَعَالَى: ﴿ وَمَا لَهُمْ أَلَّا يُعَذِّبُهُمُ أَلَّهُ وَهُمْ يَصُدُّونَ عَن ٱلْمَسْجِدِ ٱلْحَرَامِ وَمَا كَانُوٓا أَوْلِهَا مَهُمَّ إِنْ أَوْلِيَآوُهُ إِلَّا

ٱلْمُنَّقُونَ وَلَنِكِنَّ أَكْثَرُهُمْ لَا سَلَمُونَ "(الأنفال: ٣٤).

ومعينة الله للعيد سَبِبُهَا التَّقْوَى، قال تَعَالَى: ﴿ إِنَّ اللَّهَ اللَّهَ ٱلَّذِينَ ٱتَّـُقُواْ وَٱلَّذِينَ مُنُونَ »(النحل:۱۲۸).

وَالنَّصْرُ وَالتَّمْكِينُ فِي الْأَرْضِ سَيَنُهُ النَّقْوَي، قَالُ تَعَالَى: « وَلَقَدْ نَصَرَّكُمُ الله بيدر وَأَنتُمْ أَذِلَةً فَأَتَّقُوا لَمُلَكُمْ تَشْكُرُونَ ١ (آل

عمران:۱۲۳).

وَالتَّأْمِينُ عَلَى الْحَيَاةَ لَا يَكُونُ إِلاَّ بِالتَّقْوَى، قَالَ تَعَالَى: «وَلْيَخْشَ ٱلَّذِينَ لَوْ تَرَّكُوا مِنْ خَلْفِيمِ ذُرْيَةً ضِعَلفًا خَافُوا عَلَيْهِمْ فَلْيَخَوُّا اللَّهَ وَلْيَقُولُوا فَوَّلًا سَديدًا »(النساء:٩).

وَالتَّوْفِيقُ لَصَالِحِ الْعَمَلِ سَيَبُهُ التَّقْوَى، قَالَ تَعَالَى: هِنَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوا ٱنَّقُوا ٱللَّهَ وَقُولُوا قَوْلًا سَدِيلًا (الله المُعْلِمُ لَكُمْ أَعْمَلُكُمْ وَيَغْفِر لَكُمْ ذُنُوبَكُمْ وَمَن يُطِع ٱللَّهُ وَرَسُولُهُ فَقَدْ فَازَ فَوْزًا عَظِيمًا »(الأحزاب:٧٠-٧١).

وَقَبُولُ صَالِحِ الْعَمَلِ سَبَيُّهُ التَّقْوَى، قَالَ تَعَالَى: ﴿إِنَّمَا يَنَقَيَّلُ اللَّهُ مِنَ ٱلْمُثِّمِينَ ﴾ (المائدة: ٢٧).

وَالنَّجَاةُ مِنَ النَّارِ بَعْدَ وُرُودِهَا سَيِئُهُ التَّقْوَى، قَالَ تَعَالَى: « وَإِن مِنكُو إِلَّا وَاردُهَا كَانَ عَلَى رَبِّكَ حَتْمًا

مَقَضِتًا (أ) مُمَّ نُحَجَى الَّذِينَ اتَّقُواْ وَنَذَرُ الظَّلِمِينَ فَهَا جنتا »(مريم:۷۱-۷۲).

وَالْفُوْزُ بِالْجِنَّةِ سَبِيُهُ التَّقْوَى، قَالَ تَعَالَى «يَلْكَ لَجُنَّةً الَّتِي نُورِثُ مِنْ عِبَادِنَا مَن كَانَ يَقِيًّا » (مريم: ٦٣)، وقال تعالى: ﴿ وَسَارِعُوا إِلَى مَعْفِرُةِ مِن زَبِكُمْ وَجَنَّةِ عَهْمُهَا ٱلسَّمَوَتُ وَٱلْأَرْضُ أُمِدَّتْ للمتقين »(أل عمران:١٣٣).

وَهَكَذَا ظُهَرَ لَنَا أَنَّ التَّقْوَى سَبَبُ خَيري الدُنْيَا وَالْآخِرَةِ، وَلَدُلكُ قَالَ الْقَائِلِ:

وَلَسْتُ أَزِي السَّعَادَةَ جَمْعَ مَال وَلَكِنَّ التَّقَيَّ هُوَ السَّعِيدُ

وَتَقُوى اللَّهِ خَيْرُ الزَّادِ ذُخْـرُا

وَعَنْدَ اللَّهُ ثَلَاتُقَى مَزِيدٌ وَإِذِ الْأُمْرُ كَذَٰلِكَ تَعَينٌ عَلَى كُلُ مَنْ يَحُذُرُ

الأخرة ويرجو رحمة ريه أَنْ يَعْرِفُ مَا هِيَ التَّقْوَى؟ ومن هم التقون؟

أمَّا التَّقْوَى فَهِيَ الاسم من قولهم: اتَّقي، وَالْمُسْدَرُ الاتَّقَاءُ، وَكَلَّاهُمَا مَأْخُوذُ مِنْ مَادَّة (وَ ق يَ ) الَّتِي تَدُلُّ عَلَى دَفْع شَيْء

عَنْ شيء بغيره. قال الراغب؛

حفظ الوقائة:

الشيء مما وَيَضُرُّهُ. يُقَالُ: وَقَيْتُ الشَّيْءَ أَقيه وقايةً وَوقاءً. قَالُ تَعَالَى: ﴿ فَوَنَهُمُ ٱللَّهُ شُرَّ ذَلِكَ ٱلْوَرِ وَلَقَنَّهُمْ نَضْرَةً وَسُرُورًا »(الإنسان:١١).

وَالتَّقْوَى: جَعْلُ النَّفْسِ فِي وَقَايَة مِمَّا يُخَافُ، هَذَا تَحْقيقُهُ، ثُمَّ يُسَمِّي ٱلْخَوْفُ تَارَةُ تَقْوَى، وَالتَّقْوَى خَوْفًا حَسَبَ تَسْمِيَة مُقْتَضَى الشَّيْء بمُقْتَضيه، وَالْمُقْتَضِي بِمُقْتَضَاهُ.

و التَّقْوَى فِي تَعَارُف الشَّرْعِ: حفظُ النَّفْس عَمًا يُؤْثُمُ، وَذَلِكَ بِتَرْكَ الْمُخْطُورِ، وَيَتَمُّ ذَلكٌ بِتَرْكَ بِغُضَ الْمُبَاحَاتَ، لَمَا رُويَ: (الْحَلَالُ بَيْنُ وَالْحَرَامُ بَيْنٌ، وَبَيْنَهُمَا مُشْبِهَاتٌ لاَ يَعْلَمُهَا كَثِيرٌ منَ النَّاسِ، فَمَن اتَّقَى الْمُشْبِهَاتِ اسْتَبْرَأُ لدينه وَعِرْضِهِ، وَمَنْ وَقَعَ فِي الشَّبُهَاتَ كَرَاء يَرْعَى حَوْلُ



الْحِمَى، يُوشِكُ أَنْ يُوَاقِعَهُ). (صحيح البخاري: ٥٧ ، وصحيح مسلم ١٥٩٩).

#### وقد تنوعت عبارات العلماء في التَّقوي:

قَالُ مُعَادَ بْنُ جَبِلِ: يُنَادَى يَوْمَ الْقَيَامَةِ: أَيْنَ الْتُقُونَ؟ فَيَقُونَ؟ فَيْكُونَ؟ فَيْكُونَ؟ فَالْدِ يَحْتَجِبُ مِنْ الْرَحْمَنِ لاَ يَحْتَجِبُ مِنْهُمْ وَلاَ يَسْتَتَر، قَالُوا لَهُ، مَنِ الْنَقُونَ؟ قَالَ: قُومٌ الْقَوْلَ الشَّرْكَ وَعَبَادَةَ الْأُوثَانِ، وَأَخْلَصُوا لِلْهَ بِالْعِبَادَةِ.

وَقَالُ ابْنُ عَبَّاسِ: الْمُتَّقُونُ الَّذِينَ يَحُدُّرُونَ مِنَ اللَّهَ عُقُوبَتَهُ فِي تَرْكُ مَا يَعْرِهُونَ مِنَ الْهُدَى، وَيَرْجُونَ اللَّهَ عُقُوبَتَهُ فِي تَرْكُ مَا يَعْرِهُونَ مِنَ الْهُدَى، وَيَرْجُونَ

رَحْمَتهُ فِي التَّصْدِيقِ بِمَا جَاءَ بِهِ. وُقَالُ الْحَسَنُ رَحِمَهُ الْلَهُ:

الْتُتَّقُونُ التَّقَوْا مَا حَرَّمَ اللَّهُ عَلَيْهِمْ، وَأَدَوْا مَا افْتَرِضَ عَلَيْهِمْ.

وَقَالَ عُمْرُ بِٰنُ عَبِد الْعَزِيزِ رَحِمَهُ الله: لَيْسَ تَقْوَى الله بصيام النَّهَارِ، وَلا بقيام اللَّيْلِ، وَالتَّخْلِيطِ فَيِمَا بَيْنَ دَلِكَ، وَلَكَنْ وَالتَّخْلِيطِ فَيِمَا بَيْنَ دَلِكَ، وَلَكَنْ تَقْوَى الله تَرْكُ مَا حَرَّمَ الله، وَإَدَاءُ مَا افْتَرَضَ الله، فَمَنْ رُزِق بَعْد دَلِكَ خَيْرًا، فَهُو خَيْرٌ إِلَى خَيْرٍ.

وَقَالَ طَلْقُ بُنْ حَبِيبٌ رَحِمَهُ اللّه: الْتَقْوَى أَنْ تَعْمَلُ بِطَاعَة اللّهَ عَلَى نُوزُ مِنْ اللّه تَرُجُو ثَوَابَ اللّهُ، وَأَنْ تَتُرُكُ مَعْصِيَة اللّه عَلَى نُورِ مِنْ اللّه تَحْافُ عِقابَ اللّه.

مِثْفَكَالٌ ذَرَّةً شَكَّا بِرَهُ (الزَّلْزَلْهَ:٧-٨)، فَلَا تَحْقَرَنَ شَيْئًا مِنَ الْخَيْرِ أَنْ تَفْعَلُهُ، وَلَا شَيْئًا مِنَ الشَّرِّ أَنْ تَثْعَلُهُ، وَلَا شَيْئًا مِنَ الشَّرِّ أَنْ تَتْقَيَهُ.

وَقَالَ الْحَسَنُ رَحِمَهُ الله: مَا زَالَتَ التَّقْوَى بِالْتُقْيِنَ حَتَّى تَرَكُوا كَثِيرًا مِنَ الْحَلَالِ مَخَافَةَ الْحَرَامِ.

وَقَالُ الثَّوْرِيِّ رَحِمَهُ اللَّهِ: إِنْمًا سُمُّوا «مُتَّقِينَ»، لأَنْهُمُ اتَّقَوْا مَا لاَ يُتَّقِي.

وَقَالَ مُوسَى بْنُ أَعْيَنَ رَحمَهُ اللّه: الْأُتَّقُونَ تَنَزَّهُوا

عَنْ أَشْيَاءَ مِنَ الْحَلَالِ مَخَافَةَ أَنْ يَقَعُوا فِي الْحَرَامِ، فَسَمَّاهُمُ اللَّهُ مُتَّقِينَ.

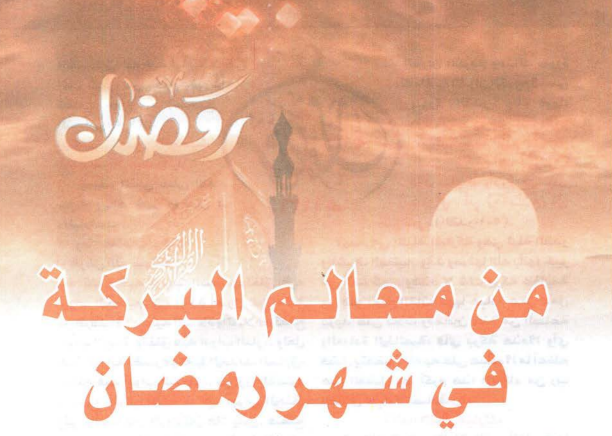
وَقَالَ، مَيْمُونُ بِنُ مَهْرَانَ رَحِمَهُ اللّه: الْتُقْتِي أَشَدُ مُحَاسَبَهُ لَنَظْسِه مَنَ الْشَرِيكِ الشَّحِيحِ لَشَرْيكِه. وَقَالَ ابْنُ مَسْعُودَ فِي فَقُولُهُ تَعَالَى: ﴿ يَوْمَ تَحِدُ حُلُّ نَنْيِ فَقَالَى: ﴿ يَوْمَ تَحِدُ حُلُّ نَنْيِ مَنْعَلَتُ مِنْ خَيْرٍ مُحْمَدُنَا وَمَا عَمِلَتَ مِنْ أَلَهُ مَنْعَالًى وَمَا عَمِلَتَ مِن فَيْرٍ مُحْمَدُنا وَمَا عَمِلَتَ مِن وَلَقَ مَنْ مَنْهُ وَمُونَا وَمُؤْنَا وَمُونَا وَمُونَا وَمُونَا وَمُونَا وَمُؤْنَا وَمُؤْنَا وَمُونَا وَمُؤْنَا وَمُونَا وَمُؤْنَا وَقَالًا وَمُؤْنَا وَمُؤْنِا وَمُؤْنَا وَالْعَالِمُ وَمُؤْنَا وَمُؤْنَا وَمُؤْنَا وَمُؤْنَا وَمُؤْنَا وَمُؤْنَا وَمُؤْنَا وَمُؤْنَا وَمُؤْنَا وَاللّٰ وَمُؤْنَا وَالْمُؤْنَا وَاللّٰ وَمُؤْنَا وَاللّٰ وَمُؤْنِا وَاللّٰ وَمُؤْنَا وَاللّذَا وَاللّٰ وَمُؤْنَا وَاللّٰ وَمُؤْنَا وَاللّٰ وَمُؤْنَا وَاللّذَا وَاللّٰ وَمُؤْنَا وَاللّٰ وَمُؤْنَا وَاللّٰ وَمُؤْنَا وَالْمُؤْنَا وَالْمُونَا وَاللّٰ وَمُؤْنَا وَالْمُونَا وَالْمُونَا وَالْمُؤْنَا وَالْمُؤْنَا وَالْمُونَا وَالْمُؤْنَا وَالْمُؤْنَا وَالْمُؤْنَا وَالْمُونَا وَالْمُؤْنَا وَالْمُونَا وَالْمُونَا وَالْمُؤْنَا وَالْمُونَا وَالْمُونَا وَالْمُونَا وَالْمُونَا وَالْمُوا

المِيَّادِ (آلِ عمران)، قَالَ: أَنْ يُطَاعَ، فَلَا يُعْصَى، وَأَنْ يُشْكَرَ، فَلَا يُعْصَى، وَأَنْ يُشْكَرَ، فَلَا يُكْفَرَ. (جامع العلوم والحكم (ص ١٣٨)).

فَيَا أَيُّهَا الْسُلِمُ ﴿ قَبْلِ أَنْ تَبْدَا هِ الصَّيَامِ ضَعُ هَذهِ الْغَايَة نصْبَ عَيْنَيْكَ، وَتَطَلَّعْ إَلَيْهَا، وَاحْرِضْ عَلَى الْوُصُولِ إِلَيْهَا، حَتَى تَجْنِيَ ثَمَارَ التَقْوَى، وَحَتَى يَكُونَ صيَامُكَ- وَكُلُ أَعْمَالُكَ- مَقْبُولًا، فإنَّ اللّه تَعَالَى: ﴿إِنَّمَا يَتَقَبَّلُ أَلَّهُ مِنَ ٱلمُنَقِينَ ﴾ (المائدة:٢٧).

والحمد لله رب العالمين.





سبحانك اللهم وبحمد ك، وتبارك اسمك وتعالى جدُّك، ولا إله غيرك، الله أكبر كبيرًا والحمد لله كثيرًا، وسبحان الله بكرة وأصيلاً... وبعد:

فإن الحديث عن البركة حديث ذو شجون ومطلب عزيز تتطلع إليه النفوس وتهفو إليه الأفئدة في زمن افتقدنا فيه البركة في البركة جند من جنود الله يضعها حيث يشاء لعبد من عباده، فإذا وُضعت في المال كثرته، وإذا وُضعت في الولد أصلحته، وإذا وُضعت في البدن قوته، وإذا وُضعت في الوقت عمرته، وإذا وُضعت في الموقت عمرته، وإذا وُضعت في القلب أسعدته.

#### السركة من الله

فالبركة إذن من الله، والله ينزلها من السماء ويضعها في الأرض، يبارك الله سبحانه في الأشياء المادية فتنمو وتزيد، ويبارك في الأشياء المعنوية فتزكو وتطهر وتكون رحمة وهداية، وقد بين الله في كتابه الكريم أنه خَلَقَ الأرض، وبارك فيها، كما وضع البركة في رسله وكتبه وعباده الصالحين، ووضعها في الأمكنة التي خصها الله سبحانه بأنواع من البركة، ونحاول في هذه العجالة أن

#### العداد/ عبد الرزاق السيد عيد

نتلمس بعضها، علنا نصيب منها بضضل الله:

#### أولاً: شهر رمضان شهر مبارك

عن أبي هريرة رضي الله عنه قال: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: «أتاكم رمضان؛ شهر مبارك، فرض الله عز وجل عليكم صيامه، تفتح فيه أبواب السماء، وتغلق فيه أبواب الجحيم، وتغل فيه مردة

الشياطين؛ لله فيه ليلة خير من ألف شهر، من خرم خيرها فقد حُرم». (صحيح النسائي: ٢١٠٥).

وبتأمل هذا الحديث الشريف نلاحظ ما يلي:

الله وصف النبي صلى الله عليه وسلم شهر رمضان بد
 «المنارك».

۲- ومن علامات بركته:

أ- فرض الله صيامه.

ب- تفتح فيه أبواب السماء وتغلق فيه أبواب الجحيم. وفي رواية أخرى عن عتبة بن فرقد: قال عليه الصلاة والسلام: «تفتح أبواب الجنة، وتغلق فيه أبواب النار». ولعل هذه الرواية تفسر قوله في الحديث السابق: «تفتح فيه أبواب السماء». فيكون المقصود بد تفتح أبواب السماء» أي: أبواب الجنة، ولو جمعنا بين الروايتين فلا بأس، فتفتح أبواب السماء لقبول الدعاء والعمل الصالح بجمع الأمرين، وهو أعم، والله أعلم.

وفي رواية عتبة؛ جاء قوله صلى الله عليه وسلم: «يا باغي الشر وسلم: «يا باغي الخير هلم، ويا باغي الشر أقصر». وفيها حث على الاجتهاد في الطاعة والعبادة، ومنها الدعاء، وهذا أيضًا جاء في صحيح سنن النسائي للإمام الألباني رحمه الله برقم (٢١٠٦).

ج- ومن معالم البركة أيضًا أن مَردَة الشياطين تُغل في هذا الشهر، فيقل الشر ويكثر الخير وأهله، والحمد لله.

د- ومن معالم البركة الواردة في حديث أبي هريرة المتقدم أن في رمضان ليلة هي خير من ألف شهر، من خرم خيرها فقد حُرم، ولا شك أن هذه الليلة المقصودة هي ليلة القدر، وقد سماها الله تصريحًا بالليلة المباركة، فقال تعالى: «إِنَّا آَنْزَلْنَهُ فِي لَبِّلَةٍ مُّبُرَكَةٍ إِنَّا كُنَّا فَيْ لِبِينَةً الله لله الله نقال تعالى: «إِنَّا آَنْزَلْنَهُ فِي لَبِّلَةٍ مُّبُرَكَةٍ إِنَّا كُنَا مُنْذِرِينَ » (الدخان: ٣).

ولا شك أن المشار إليه بقوله: «أنزلناه»

هو القرآن الكريم وهناك سورة كاملة في القرآن الكريم تسمى سورة «القدر» جاء فيها؛ ﴿ وَأَا أَنْرَنْكُ مَا لَيْلَةُ الْفَدْدِ ﴿ لَا لَيْلَةُ الْفَدْدِ ﴿ لَا لَيْلَةُ الْفَدْدِ ﴿ لَا لَيْلَةُ الْفَدْدِ ﴿ لَا لَيْلَةً الْفَدْدِ ﴿ لَيْلَةً الْفَدْدِ ﴿ لَيْلَةً الْفَدْدِ ﴿ لَيْلَا لَيْلَةً الْفَدْدِ ﴿ فَيَهَا إِذْنِنَ الْمَنْ اللّهِ اللّهُ فِي اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهِ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللللللّهُ الللللّهُ اللّهُ اللّهُ ا

مَطْلَعِ ٱلْفُجْرِ » (القدر يُا -٥).

فهذه هي الليلة المباركة وهي ليلة القدر والشرف العظيم، وقد وصفها الله بأنها خير من ألف شهر، وهذه لا شك بركة عظيمة من الله تمنح القائم فيها عبادة عمر كامل يزيد على ثلاث وثمانين سنة من الطاعة والعبادة الخالصة، فأي بركة هذه ؟ وأي فضل يتفضل الله به على عباده ؟ ما أعظم هذا الفضل وما أكرم هذا العطاء من رب العالمين لعباده الصادقين ! ؟

#### ثانيًا: القرآن مبارك:

وصف الله تعالى الليلة التي أنزل فيها القرآن بالمباركة؛ لأن القرآن الذي أنزل فيها كتاب مبارك، وقد شهد القرآن بذلك في أربعة مواضع:

الموضع الأول: دعوة أهل الكتاب وغيرهم للإيمان به بعد أن جعلوا ما في أيديهم من كتاب «قراطيس» نسخًا يكتبونها بأيديهم؛ يُخفون منها ما يشاءون، ويُبدون منها ما يشاءون، ويُبدون منها ما يشاءون بحسب أهوائهم، وهم بذلك لا يقدرون الله حق قدره ولا يقدرون كتبه ولا رسله فدعاهم الله للإيمان بهذا القرآن الذي أنزله مباركًا مصدقًا لما بين يديه وهو مصدر التقوى والهداية والرحمة، فقال الله تعالى: «وَهَذَا كَتَبُ أَزَلَنهُ مُبَارَكُ مُعَلَيْ الْمَرَى وَمَنْ حَوِمُنَا وَالْمِيْنَ بِيرٍّ وَهُمْ عَلَى صَلَاتِهِمُ وَالْمَانِيْ وَالْمَانِيْ وَالْمَانِيْ وَالْمَانِيْ وَالْمَانِيْ وَالْمَانِيْ وَالْمَانِ القرآن أنزله والأنعام: ٩٠)، فهذا القرآن أنزله والذار عُمَانِيْ الله للسابقين وإندار وهداية العالمين؛ لأن المقصود بأم القرى وهداية العالمين؛ لأن المقصود بأم القرى

(مكة)، ومن حولها (كل أهل الأرض)، وهذا المعنى جاء الأرض)، وهذا المعنى جاء مصرحًا به في مواضع أخر فقال سبحانه وتعالى: «وَمَا أَرْسَلْنَكَ إِلَّا رَحْمَةُ لِلْمَالِمِينَ» (الأنبياء:١٠٧)، وقال تعالى: «بَارَكُ ٱلّذِي نَزْلُ الْمُقَانَ عَلَى عَدِه لَكُونَ الْمُنَلِمِينَ

نَبِيلً ﴿ الضرفانِ ١٠ )، وقال تعالى:

« وَمَا أَرْسَلْنَكُ إِلَّا كَافَةُ لِلنَّاسِ مَشِيرًا وَنَكَذِيرًا وَلَكِيرًا وَلَكِيرًا وَلَكِيرًا وَلَكِينًا أَصُغُرُ أَلْنَاسِ لَا يَعْلَمُونَ » (سبا ١٨٠). الموضع الثاني في قوله تعالى: «وَهَذَا كِنْتُ مُبَارِكٌ فَاتَبِعُوهُ وَاتَقُوا لَعَلَّكُمُ كَنْتُ مُرَارِكٌ فَاتَبِعُوهُ وَاتَقُوا لَعَلَّكُمُ وَلَا اللهُ مَقَام إقامة أَرْحَمُونَ » (الأنعام: ١٥٥١)، وهذا في مقام إقامة الحجة على العرب وعلى غيرهم ودعوتهم لاتباعه إذا أرادوا رحمة الله.

الموضع الثالث: في مقام التحذير من الكفر به، وإنكار ما جاء من حقائق الإيمان، قال الله تعالى: « وَمَنْنَا ذِكْرٌ مُبْارَكُ أَتْزَلْتُهُ أَفَأَنْمٌ لَهُ، مُنكِرُونَ » (الأنبياء:٥٠).

الموضع الرابع: في مقام الدعوة لتدبره والعمل به؛ لأنها الغاية من إنزاله، قال الله تعالى: «كِتَبُّ أَرَلْتُهُ إِلَيْكَ مُبْرَلُ لِيَّبَرُوا مَالِكِهِ مَنْ أَرَلُوهُ مِنْكُ لِيَّبَرُوا مَالِكِهِ مَنْكُ لِيَّبَرُوا مَالِكِهِ مَنْكُ لِلْمُؤْلِ الْمُلْكِةِ هِي التدبر والقراءة وسيلة فلا نجعل الوسيلة غاية فيقع الخطأ.

# بعض أقوال المفسرين في المفسرين في القوال المفسرين في القرآن بأنه (مبارك):

قال الإمام الألوسي رحمه الله: وقوله سبحانه: «مبارك» أي: كثير الفائدة والنفع؛ لاشتماله على منافع الدارين وعلوم الأولين والآخرين. وقال الإمام الرازي: «وقد جرت سنة الله تعالى أن الباحث في هذا الكتاب المتمسك به يُحصِّل به عز الدنيا وسعادة الآخرة». وقال أيضًا في تفسيره: «العلوم إما نظرية وإما عملية، فالأولى أشرفها وأكملها معرفة ذات الله وصفاته وأسمائه وأفعاله وأحكامه، ولا ترى هذه العلوم أكمل ولا

أشرف ما تجده في القرآن الكريم، وأما الثانية: فالمطلوب: إما أعمال الجوارح، وإما أعمال القلوب وهو المسمى طهارة الأخلاق وتزكية النفوس ولا تجد هذين العلمين؛ بمثل ما تجد في هذا الكتاب الميارك.

وقال الشيخ السعدي رحمه الله يخ تفسير قوله تعالى: «كتاب أنزلناه مبارك»: أي فيه الخير الكثير والعلم الغزير، وهو الذي تُستمد منه سائر العلوم وتُستخرج منه البركات، فما من خير إلا وقد دعا إليه، ورغب فيه، وذكر الحكم والمصالح التي تحتّ عليه، وما من شر إلا وقد نهى عنه، وحذر منه ومن عواقبه الوخيمة. اهد ومهما تكلم أهل التفسير عن بركة القرآن كلام الله فلن يوفوها حقّها؛ لأن هذا القرآن كلام الله يستمد بركته من الله، وهذا شرف ما بعده شرف ويعجز المرء عن وصفه مهما بلغ وقد وصفه الله ونعم ما وصف.

«الرَّكِنَبُ أُخِكَتَ ، اَيَنَهُ أُمُّ فُصِلَتَ مِن لَدُنَ حَكِمٍ 
خَيرٍ » (هود ۱۰)، وقال سبجانه: «الرَّ
حَيتَبُ أَنزَلْنَهُ إِلَيْكَ لِنُخْرِجَ النَّاسَ مِنَ الظُّلُمَنَ 
إِلَى النُّورِ بِإِذْنِ رَبِّهِمَ إِلَى صِرَطِ الْعَزِيزِ الْحَييدِ » 
إِلَى النُّورِ بِإِذْنِ رَبِّهِمَ إِلَى صِرَطِ الْعَزِيزِ الْحَييدِ » 
(ابراهيم ۱۰)، وقال تعالى: «وَإِنَّهُ لَكِنَبُ عَزِيرٌ 
(ابراهيم البَطِلُ مِنْ بَيْنِ يَدَيْهِ وَلَا مِنْ خَلْفِةٍ. تَنزِيلُ 
مَنْ حَكِيرِ جَيدِ » (فصلت ٤٢٠).

وقد جعل الله البركة في بعض آياته وسوره، وعلى سبيل المثال لا الحصر ما جاء فضل سورة البقرة حيث قال صلى الله عليه وسلم فيما أخرجه مسلم في صحيحه: «اقرؤوا سورة البقرة فإن أخذها بركة وتركها حسرة ولا تستطيعها البطلة قيل هم (السحرة). والله أعلم.

وإنما يكون القرآن بركة لمن يؤمن به بحق بكامله، ولا يضرب القرآن بعضه ببعض فيؤمن ببعض أو يضرب

بمتشابهه محكمه؛ بل يرد المتشابه إلى المحكم، كما

هو حال الذين هداهم الله والذين يقولون آمنا به كل من عند رينا، وأما أصحاب القلوب المريضة أهل الفتن والضلالات فقد وصفهم الله بقوله: «أَمَّا الَّذِينَ

فِي قُلُوبِهِمْ زَيْعٌ فِيَتَبِعُونَ مَا تَشَنِّبُهُ مِنْهُ ٱبْتِغَاءَ

الْفِتْنَةِ وَابْتِغَاءَ تَأْمِيلِهِ، (آل عمران،۷) أي: تحريفه عن الحق والتشكيك في صحته وإثارة الفتنة في القلوب والمجتمعات، وهذا دين أصحاب القلوب المريضة الزائفة عن الحق، نعوذ بالله منهم ونسأله كما سأله المؤمنون الصادقون، «رَبَّنَا لا ثُرِغَ قُلُوبًا بِعَدَ إِذَ المؤمنون الصادقون، «رَبَّنَا لا ثُرِغَ قُلُوبًا بِعَدَ إِذَ المؤمنون الصادقون، وربَّنَا لا ثُرِغ قُلُوبًا بِعَدَ إِذَ عمران،٨)، فالقرآن بركة لمن عمل به وأحل عمران،٨)، فالقرآن بركة لمن عمل به وأحل حلاله وحرم حرامه، وجعله إمامه، قال الله تعالى: «وَإِنَّهُ لِلنَّكِرُةُ لِلنَّنَقِينَ » (الحاقة:٤٨)، وقال تعالى: «وَإِنَّهُ لِنَكُرُهُ لِلنَّنَقِينَ » (الحاقة:٤٨)، وقال تعالى: «وَإِنَّهُ لِنَحْرَةً عِلْ الْكَفِينَ ﴿ وَإِنَّهُ لِلْمُنَقِينَ اللهُ المُعلَم والمِكَةَ اللهُ المُعلَم المِكَةَ الشَيْرِينَ المُعلَم المِكَامِ المُلْكِلَةُ المُنْكِمُ المُكَامِ المِكَامِ المُلْكِةَ.

الثا؛ بركة التقوى؛

التقوى ثمرة الصيام، «يَكَأَيُهُا الَّذِينَ ءَامَنُوا كُنِبَ عَلَى الَّذِينَ ءَامَنُوا كُنِبَ عَلَى الَّذِينَ مِن كُنِبَ عَلَى الَّذِينَ مِن قَبْلِكُمُ لَمُلَكُمُ النّبِيرَةُ كُمَا كُنِبَ عَلَى الَّذِينَ مِن قَبْلِكُمُ لَمُلَكُمُ تَنَقُونَ » (البقرة: ١٨٣)، فالصوم سبيل التقوى، والقرآن تذكرة للمتقين وهدى للمتقين، وقد اجتمعا في رمضان، قال الله تعالى: «وَلَوْ أَنَّ أَهْلُ الْقُرُقَ ءَامَنُوا وَاتَّقَوَا فَا لَعْرَفَ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ تَعالى: «وَلَوْ أَنَّ أَهْلُ القُرُقِ وَلَكِنَ كُذَبُوا لَعَنْ السّمَاءِ وَالأَرْضِ وَلَكِنَ كُذَبُوا لَعَنْ السّمَاءِ وَالْأَرْضِ وَلَكِنَ كُذَبُوا فَا فَا اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَى الللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَى الللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللللّهُ اللللّهُ الللّهُ الللّهُ الللللّهُ الللّهُ الللللّهُ اللّهُ اللللّهُ الللللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ الللل

رابعًا: السحور بركة:

عن أنس رضي الله عنه عن النبي صلى الله عليه وسلم قال: «تسحروا؛ فإن في السحور بركة لأن بركة لأن الوقت الذي يكون فيه السحور وقت مبارك

ينزل الله فيه إلى السماء الدنيا؛ يغفر الذنب ويقبل التوب ويجيب الدعاء، ولذلك يُستحب تأخير السحور إلى ما قبل الفجر بقليل، وقد ثبت في الصحيحين من حديث زيد بن ثابت رضى الله عنه أنه تسحر مع

رسول الله، وقد كان بين السحور والفجر مقدار قراءة خمسين آية، وفي السحور بركة لأنه فصل ما بين صيامنا وصيام أهل الكتاب، ففي صحيح مسلم من حديث عمروبن العاص قال صلى الله عليه وسلم: «فصل ما بين صيامنا وصيام أهل الكتاب أكلة السحر».

وي السحور بركة لأنه استجابة لهدي رسول الله صلى الله عليه وسلم وقد يدعو المسلم في هذا الوقت المبارك بدعوة لا ترد. وي السحور بركة؛ لأن المسلم يستعين به على طاعة الله وفيه بركة لأنه يدرك معه صلاة الفجر ويفوز برضا الله سبحانه وتعالى وحفظه، ويدرك بركة المبكور وخصوصًا لو اتبع السنة وأخر السحور كما كان يفعل النبي صلى الله عليه وسلم.

والحديث عن البركة في رمضان يطول فيكفي أن الرسول صلى الله عليه وسلم سماه «شهر مبارك»، ويكفي أن الله فرض فيه الصيام وسن الرسول فيه القيام، ويكفي أن الله أنزل فيه القرآن فيه هدى للناس وبينات من الهدى والفرقان، ويكفي أن ليلة القدر خير من ألف شهر، وكل ذلك لا يتحصل إلا بتقوى الله في رمضان في أيامه ولياليه في صيامه وقيامه وفي القرآن الذي أنزل فيه.

اللهم أسعدنا في رمضان بالصيام والقيام، وتقبل منا الدعاء والأعمال الصالحة، وأقل الأمة عثرتها وردها إلى دينك ردًا جميلاً... آمين، والحمد لله رب العالمين.

#### يسم الله، والحمد الله، والصلاة والسلام على رسول الله وآله وصحبه ومن والاه وبعد؛

فلقد اعتادت مجلتنا - لسان دعوة التوحيد - أن تخرج عن طورها فرحة بقدوم رمضان خروج الشاكرة المحتفلة المتوثبة المشتاقة المتزينة بأبهى ما يتزين المحب لاستقبال حبيبه، فكان من مظاهر ذلك أن تلقي على مادتها مما أفاض الله عليها به من استعدادها لهذا الشهر، فتخرج لنا في حُلة خاصة تذكر الناس بالضيف الكريم الذي في مل بقلوبهم، وما ينبغي عليهم مما يستطيعون تجاهه، فكان مما اخترت لنفسي عنوانا أخذ بمجامع قلبي رمقته بين عناوين طرحها علينا قلب مجلتنا وهو ينبض بحب الشهر، ألا وهو ما أسلفت لك وقرأت أنت.

فأردت - من باب توبتي إلى الله في استقبال شهرنا - أن أدور حوله معتمدا على حديث يحفظه الجميع ولا يوفي شكر نعمته إلا من رحم ربي وعند الله العفو والفضل، وحديثنا هو: ما رواه أمير المؤمنين عمر رضي الله عنه قال: سمعت رسول الله صلى الله عليه و سلم يقول: "إنما الأعمال بالنيات، وإنما لكل امرئ ما نوى، فمن كانت هجرته إلى الله ورسوله فهجرته إلى الله ورسوله فهجرته إلى الله ورسوله لدنيا يصيبها أو ورسوله، ومن كانت هجرته لدنيا يصيبها أو امرأة ينكحها فهجرته إلى ما هاجر إليه". رواه البخاري ومسلم.

#### من فرائد هذا الحديث:

ا- يبتدئ به العلماء كتبهم، ومن ذلك ما فعله البخاري فصدر به كتابه الصحيح، وأقامه مقام الخطبة له؛ إشارة منه إلى أن كل عمل لا يُراد به وجه الله فهو باطل لا ثمرة له في الدنيا ولا في الأخرة، ولهذا قال عبد الرحمن بن مهدي: "من أراد أن يصنف كتابا فليبدأ بحديث الأعمال بالنيات".

٧- وهذا الحديث أحد الأحاديث التي يدور الدين عليها، فقد روي عن الشافعي أنه قال: «هذا الحديث ثلث العلم، ويدخل في سبعين بابا من الفقه». وعن الإمام أحمد رضي الله عنه قال: «أصول الإسلام على ثلاثة أحاديث؛



رمضان ١٤٣٦ هـ التوحيد ١٧

حديث عمر إنما الأعمال بالنيات، وحديث عائشة من أحدث في أمرنا هذا ما ليس منه فهو رد، وحديث النعمان بن بشير الحلال بين والحرام بين) انتهى. (راجع، جامع العلوم والحكم لابن رجب الحنبلي رحمه الله في شرح حديث إنما الأعمال بالنيات ص٧ فستجد كنزا بلا حارس).

"- قلت: حديث كهذا قسيم في كل الأعمال؛ وذلك لأن النية شرط في كل عمل، ألا يستحق أن يكون نصف العلم؟ بل إذا تقرر أن كل عبادة تحتاج إلى نية والنية وحدها قد تصح عبادة فلا تحتاج لغيرها، ألا يستحق أن يزيد على النصف؟

٤- وللباحثين عن السعادة نقول؛ لا بد أن نعلم أنه لا سعادة ولا استقرار إلا بالإخلاص لله، وبقدر ما ينشغل العقل في إيجاد السعادة بغير الإخلاص الله تعالى، بقدر ما يشقى صاحبه ويتعذب، لذا فإننا نقول؛ أمر هذا شأنه ألا يدعوك إلى مزيد من القراءة والاطلاع للتذكير بفضل الإخلاص وصوره، وخطر الرياء وطرق معالجته، ويعينك على ذلك مطالعة سير السلف. (راجع: كتب السير عامة؛ كسير أعلام النبلاء للذهبي، وحلية الأولياء وطبقات الأصفياء لأبي نعيم، وإعلام الموقعين عن رب العالمين لابن نعيم، وزم الهوى لابن الجوزي، وغيرهم).

#### والعبادة والعبادة

#### عادة الناس في استقبالهم لرمضان:

ومما اختص به شهرنا أن الناس على اختلاف توجهاتهم يستقبلونه بمزيد من الاهتمام والناس في هذا الاهتمام مذاهب:

فمنهم الخائف من قدومه أن يحرم من لذاته وشهواته والحمد لله قليل ما هم، ومن سماتهم أنه إذا صام الواحد منهم عن شهواته المحرمة التي اعتاد فعلها في غير رمضان كان صيامه عنها وقتيا أفتراه يتحين غروب الشمس متى تغيب ليهرع إلى ما استمرأ عليه من شهواته المحرمة، بل ربما بادر بالفطر

على شيء من هذه المحرمات.

فالصيام عندهم يقطع عنهم لذة التمتع، وهؤلاء قد يهدم ليلهم نهارهم، فيستقبلون الشهر على وجل، يقبلون على الطعام والشراب وكأنهم يأخذون في شعبان ما سيحرمونه في رمضان (1

إذا العشرون من شعبان وثت

تتابع شرب لبلك بالنهار

ولا تشرب بأقداح صغار

فإن الوقت ضاق على الصغار

- ومنهم المستقبل بمزيد من التجهز بالمطعومات والمشروبات ونحو ذلك؛ وكثير ما هم؛ وهؤلاء يتأهبون بالتبضع والتجهيز؛ وبعضهم يبالغ في أصيناف المأكولات والمشروبات؛ ففي الغالب نجد استعدادات مادية شكلية، وليس هذا هو المراد إنما المراد هو الاستعداد القلبي الإيماني، شحذا للهمم وإعلانا لتوبة نصوح، ووضعا لبرنامج وتخطيطاً مسبقاً لاستثمار هذا الشهرالكريم.

ومنهم المقتدي بنبيه المتأسى بسلفه الطيبين المتأهب لنيل فضل رب العالمين في هذا الشهر الكريم، فإذا به يطالع ما له وما عليه في رمضان باحثا متعلما ومعلما لسنة خير الأنام ومن تبعه من أصحابه وأتباعهم الكرام.

تلك صنوف من الناس أربعة فيا ترى إلى صنف تنحاز أيها الحبيب؟ إنني أربأ بنفسي وإياك أن نكون من الصنف الأول ولا أحب أن يكون حظي وإياك من رمضان كأصحاب الصنف الثاني ، إذن أعود بنفسي وإياكم الصنف الثانث ذلكم المحب الذي استبشر بدخول الشهر لعلمه بما يجده من اللذة بصيامه ومن أنس في قيامه، فنهاره تسبيح وتهليل وتحميد وأمر بالمعروف ونهي عن المنكر وصدقة وبر وإغاشة وإحسان، وليله لا يهجع فيه إلا القليل تحسباً للهجوع الطويل.

فراجع أحوالك من مراجعتك لحال السلف في رمضان وأحيلك في ذلك على كتاب لطائف المعارف.

#### صيامهم بين العادة والعبادة:

وإن من جميل ما نراه في رمضان أن بعض الناس لو ضرب على أن يفطر في شهر رمضان لغير عذر لم يفعل، لكننا نريأ بمن يفعل ذلك أن يفعله حياء من الناس؛ نريد ممن يفعل ذلك أن يفعله لعلمه أن الله لا يحب منه هذا بغير عذر، ومن علامات الإيمان أن يكره المؤمن ما يلائمه من شهواته إذا علم أن الله يكرهه لذا قد يتلذذ العبد أحيانا بما يراه من تعب في صيامه ولسان حاله بقول:

عذابي فيك عذب

وبعدى فيك قرب

حسبي من الحب أني

لاتحباحس

#### لا تقربوا الفواحش:

ومن جميل العادات أن الناس يتقربون إلى الله بترك المطعومات والمشروبات؛ فهلا تقربوا إليه بالإعراض عن الفواحش عامة؟ وذلك بالتقرب إليه بترك ما حرمه الله في كل حال، من الكذب والظلم والعدوان قال صلى الله عليه وسلم: (من لم يدع قول الزور والعمل به فليس لله حاجة في أن يدع طعامه وشرابه) (رواه البخاري).

قال أحدهم:

إذا لم يكن في السمع منى تصاون

وفي بصري غض وفي منطقي صمت

فحظي إذاً من صومي الجوع والظما

وان قلت إني صمت يومي فما صمت

(راجع: لا تقربوا الفواحش للشيخ جمال عبد الرحمن).

ولمن مَنَّ اللَّه عليهم بالإعراض عن أكل الحرام نقول: اشكروا اللَّه واستألوه أن يمن عليكم بالإعراض عن أكل لحوم إخوانكم، فلا تلوكوا أعراضهم ولا تهتكوا أستارهم (راجع: باب السنة لشهر رجب بعنوان: أمانة الكلمة بين

ورع المتبعين وإسراف المخالفين).

#### قيامهم بين العادة والعيادة:

ومن جميل ما اعتاد عليه الناس أنهم يحرصون على قيام الليل في رمضان والتنقل بين المساجد لأحل هذا:

فليكن قيامهم مصحوبًا بنية التقرب إلى الله لا بنية التقليد والخجل أن يتخلف عما يفعله الآخرون؛ وليكن قيامهم -تنفلاً مسبوقًا بالمحافظة على الفرائض من الصلوات المكتوبات فهل يليق بذي لب أن يحرص على النافلة ويقصر في الفريضة وقد قال الله؛ (...وما تقرب إلي عبدي بشيء أحب إلي مما افترضت عليه.....الحديث)(أخرجه البخاري)، ثم ليكن تنقلهم بين المساجد ليس بحثًا عن الصوت الأجمل، ولكن بحثًا عن الصلة الأكمل وإن كان معه الصوت الحسن فهو نور علي نور؛ وهي تلكم التي توافق السنة من جهة وتجد فيها قلبك من جهة أخرى.

#### قراءتهم للقرآن وصدقاتهم

ومن أشهر ما اعتاد عليه الناس في رمضان أنهم يجودون بالخير ويقرعون القرآن:

لأن شرعنا حث عليه وأرشىد إليه ففي الصحيحين (عن ابن عباس رضي الله عنهما قال: كان النبي صلى الله عليه وسلم أجود الناس وكان أجود ما يكون في رمضان حين يلقاه جبريل فيدارسه القرآن وكان جبريل يلقاه كل ليلة من رمضان فيدارسه القرآن فرسول الله صلى الله عليه و سلم حين يلقاه جبريل أجود بالخير من الريح المرسلة" (البخاري حديث بالخير من الريح المرسلة" (البخاري حديث ١٩٠٤).

وهو خير كبير وعلامة على الشهر، لكننا لا نريد ذلك عادة وتقليدا يقلد بعضنا بعضا أو يتباهى به بعضنا على بعض، أو خصلة اشتهر بها آباؤنا فلا نتخلى عنها؛ لأننا على آثارهم مقتدون، نحن نريد ذلك لله حقا حقا تعبدا ورقا؛

تراه إذا ما جئته متهللا

كأنك تعطيه الذي أنت سائله

أعمال العشر الأخيرة بين العادة والعبادة: ومما تعود عليه الناس في رمضان هو تخصيص العشرة الأخيرة بمزيد من العبادة والإحسان:

وين الصحيحين (عن عائشة رضي الله عنها قالت: كان رسول الله صلى الله عليه و سلم إذا دخل العشر شد مئزره وأحيا ليله وأيقظ أهله)، هذا لفظ البخاري وين رواية لمسلم عنها قالت: (كان رسول الله صلى الله عليه وسلم يجتهد في العشر الأواخر ما لا يجتهد في غيره).

وهل يماري فضل ذلك إلا الجحود؟ لكننا نريده بنية العبادة لا إلفًا للعادة، نعم قد يصعب على المرء أن يتعب نفسه هذا التعب لمجرد العادة فقط، لكنه قد يحدث أن يرى المرء كل الناس يفعلون فيفعل؛ نحن لا نريد هذا لا لأنفسنا ولا لإخواننا، نحن نريده لله؛ كثير من الناس قد يترك عمله بالكلية في هذه العشر تفرغًا للاعتكاف، وكم هو أمر رائع لو استحضرت فيه نية العبادة لله وليس مجرد التقليد أو التعود أو الراحة من وعناء العمل أو - لا قدر الله - التباهي بذلك، وننا نريد ممن يعتكف أن يعتكف لأنه يعلم أن الشارع حثه على ذلك؛

يا نائم الليل كم ترقد

قم يا حبيبي قد دنا الموعد

ثم إننا نريد من المعتكف في اعتكافه أن يحقق المقصد منه فلا يضيع وقته في السمر أو المراء والرباء:

((فالمعتكف قد حبس نفسه على طاعة الله وذكره؛ وقطع عن نفسه كل شاغل يشغله عنه، وعكف بقلبه وقالبه على ربه وما يقربه منه فما بقي له هم سوى الله وما يرضيه عنه.. فمعنى الاعتكاف وحقيقته؛ قطع العلائق عن الخلائق للاتصال بخدمة الخالق وكلما قويت المعرفة بالله والمحبة له والأنس به أورثت صاحبها الانقطاع إلى الله تعالى بالكلية على كل حال)).

يتحرى الناس فيها ليلة القدر وما أدراك ما ليلة القدر؟

لله أيضًا وليس لأنه من العيب أن يعبد الناس كلهم ربهم في هذه الليلة، وأتخلف أنا، نقومها لأننا نعلم أن الله قد قال في فضلها «خَرِّ مِنْ أَلَّكِ خَبْرٍ»، وأنه قد قال النبي صلى الله عليه وسلم: (من قام ليلة القدر إيمانا واحتسابا غفر له ما تقدم من ذنبه) متفق

وفي وداع رمضان بين العادة والعبادة والنَّاس فـ ذلك أقسام:

ما بين سعيد بالراحة من الصيام والتخلص من أعباء رمضان وآخر سعيد أيضا لأنه يظن أنه حاز الخير وحصله، ومنهم من يحتفل مع المحتفلين، ولا يفكر إلا في لحظته، ونحن لا نحمل الناس الهموم بل ندعوهم إلى ما يسعدهم ويسرهم، بأن يفكر المرء في نهاية الشهر فيما حصل؛ ويا ترى هل هو من الفائزين أم من المحرومين؟ ((كان السلف الفائزين أم من المحرومين؟ ((كان السلف واتقائه ثم يهتمون بعد ذلك بقبوله ويخافون من رده، وتجد ذلك بقبا أغيم عنهم، فمما روي عن علي رضي الله عنه أنه كان ينادي في آخر ليلة من شهر رمضان: "يا ليت شعري من هذا المقبول فنهنيه؟ ومن هذا المحروم فنعزيه؟!"

ترحل شهر الصبر والهفاه وانصرما

واختص بالفوزي الجنات من خدما

(فمن منكم أحسن فيه فعليه التمام، ومن فرط فليختمه بالحسنى والعمل بالختام، فاغتنموا منه ما بقي من الليالي اليسيرة والأيام، واستودعوه عملا صالحا يشهد لكم به عند الملك العلام، وودعوه عند فراقه بأزكى تحية وسلام.

سلام من الرحمن كل أوان

على خيرشهر قد مضى و زمان (راجع لطائف المعارف لابن رجب) والحمد لله رب العالمن.

التوحيد العدد ٥٢٥ السنة الرابعة والأربعون

الحلقة (٣٤)

٣٣٤- إِذَا كَانَ أُوِّلُ لَيْلَةَ مِنْ شَهْرِ رَمَضِانَ، نَظَرَ اللَّه - عَزَّ وَجَلَّ - إِلَى خُلُقه وَإِذَا نُظَرَ اللَّهِ إِلَى عَبْدِ لَمْ يُعَذِّبُهُ أَبَدًا، وَللَّهِ فِي كُلُّ لَيْلَةَ أَنْفُ أَنْفَ عَتيقَ مِنَ الثَّارِ -الحديث لا يصح: أخرجه أبو بكر محمد بن الحسين بن فنجويه الثقفي في مجلس من الأمالي في فضل رمضان (ح٦) قال: حدثنا والدي، حدثنا محمد بن بندر الأمير، حدثنا حماد بن مدرك الهجستاني حدثنا عثمان بن عبد الله حدثنا مالك عن أبي الزناد عن الأعرج عن أبي هريرة مرفوعًا وعلته عثمان بن عبد الله الشامي قال الإمام الحافظ ابن حبان في «المجروحين» «بروي عن الليث بن سعد ومالك وابن لهيعة؛ ويضع عليهم الحديث؛ لا يحل كتابة حديثه إلا على سبيل الاعتبار».

وقال ابن عدي في «الكامل» (١٧٦/٥) (١٣٣٦/٣٦٨): «عثمان بن عبد الله حدث عن مالك وحماد بن سلمة وابن لهيعة وغيرهم بالمناكير، وحدث في كل موضع بالمناكير عن الثقات».

٣٣٥- صَلُوا خُلْفَ مَنْ قَالَ لا إِلْهُ إِلا اللَّهِ، وَصَلُوا عَلَى مَنْ قَالَ لا إِلَهُ إِلا اللَّهِ . الحديث لا يصح: أخرجه ابن عدي في الكامل (١٧٦/٥) قال: حدثنا على بن إسحاق بن زاطيا قال: حدثنا عثمان بن عبد الله قال: حدثنا مالك بن أنس عن نافع عن ابن عمر مرفوعًا؛ وعلته عثمان بن عبد الله الشامي قال ابن حبان في المجروحين (١٠٢/٢) بعد أن أورد هذا الحديث: «ليس هذا من حديث رسول الله صلى الله عليه وسلم، ولا من حديث ابن عمر، ولا من حديث نافع ولا من حديث مالك». بل وضعه على مالك. اهـ.

٣٣٦- يَا عَلِيُّ، لَوْ أَنَّ أَمَّتِي صَامُوا حَتَّى يَكُونُوا كَالأَوْتَارِ، ثُمَّ أَبْغَضُوكَ لأُكِّلُّهُمُ الله في النار.

الحديث لا يصح: أخرجه ابن عدي في «الكامل» (١٧٨/٥) من حديث جابر مرفوعًا؛ قال ابن عدي: هذا الحديث لا يرويه غير عثمان بن عبد الله الشامي ولعثمان غير ما ذكرت من الأحاديث، أحاديث موضوعات. اهـ. وقد سنا حاله أنفًا. ٣٣٧- صَمْتُ الصَائم تَسْبِيحُ، وُنَوْمُهُ عِبَادَةٌ، وَدُعَاؤُهُ مُسْتَجَابٌ، وَعَمَلُهُ مُضَاعَفٌ .

الحديث لا يصح: أخرجه الديلمي في (مسند الفردوس) (٢٥٣/٢) (ح٣٧٦) من حديث ابن عمر مرفوعًا وعلته الربيع بن بدر قال النسائي في «الضعفاء والمتروكين» (٢٠٠): «متروك الحديث يصري». اهـ. وهذا المصطلح عند الإمام النسائي له معناه حيث قال الحافظ ابن حجر في «شرح النخبة» (ص٧٧): «مذهب النسائي ألا يترك حديث الرجل حتى يجتمع الجميع على تركه». اهـ. وذكره الذهبي في الميزان (٢٧٣٠/٣٨/٢) ونقل قول النسائي فيه وأقره وقال ابن معين: ليس بشيء، وقال ابن عدي: عامة رواياته لا يتابع عليها. اهـ. وقال ابن حيان في «المجروحين» (٢٩٣/١)؛ «كان ممن يقلب الأسانيد؛ ويروي عن الثقات الموضوعات، وعن الضعفاء الموضوعات». اه.

٣٣٨- الصِّيَامُ جُنَّةٌ مَا لَمْ يَخْرِقُهُ ، قيلَ ، وَبِمَ يَخْرِقُهُ ؟ قَالَ ، بكذْ بَهْ أَوْ بغييَة . الحديث لا يصح: أخرجه الطبراني في «الأوسط» (ح٥٣٣) (ح٧٨١٠) عن الربيع بن بدر عن يونس عن الحسن عن أبي هريرة مرفوعًا وقال لم يرو هذا الحديث عن يونس إلا الربيع بن بدر وهو متروك يروى الموضوعات كما سنا أنفًا.

فائدة: حتى لا يتقول علينا من لا دراية له، فقد بينا أن هذا الحديث لا يصح بهذا المتن، أما جملة «الصيام جُنة» فقد جاءت في حديث آخر ومتن مختلف صحيح متفق عليه من حديث أبي هريرة؛ أخرجه البخاري في صحيحه (ح١٨٩٤، ١٩٠٤) مرفوعًا: «الصيام جنة؛ وإذا كان يوم صوم أحدكم فلا يرفث ولا يجهل وإن امرؤ قاتله أو شاتمه فليقل: إني صائم، مرتين، والذي نفسي بيده لخلوف فم الصائم أطبب عند الله تعالى من ريح المسك يترك طعامه وشرابه وشهوته من أجلي، الصيام لي وأنا أجزي به، والحسنة بعشر أمثالها». وأخرجه مسلم في كتاب الصوم (ح١٦٢)، (177)

فائدة أخرى: الأحاديث المنتشرة على ألسنة الناس في «الصيام» خرحناها وحققناها بالأرقام التالية:

(٢، ٣، ١٥، ٢، ٧، ٨، ٩، ١٣٥، ١٣١، ١٣١، ١١٥، ١٠١، ١٤٢) ف هذه السلسلة بالإضافة إلى ما جاء في هذا العدد وبينا أنها لا تصح. الحمد لله الذي بنعمته تتم الصالحات، وأصلى وأسلم على خاتم النبيين، وإمام التقين، وقائد الغر المحجلين، سيدنا محمد الصادق الأمين صلى اللَّه عليه وعلى آله وصحبه الغر البيامين، ومن تبعهم بإحسان إلى يوم الدين، ومن الأثمة المهديين والدعاة المسلحين.

اما بعد:

فإذا كان لبلوغ الآمال فرحة، وللظفر بالطلوب والمرغوب متعة وبهجة؛ فإنّ من حق السلمين جميعًا أن يستجمعوا الفرصة، وتكون لهم أعظم متعة وبهجة ببلوغ رمضان واشراق شمسه؛ لأن بلوغ رمضان فرصة عظمى ونعمة كبرى تقع في حساب من أحياه الله بعد طي شهور العام حتى بلغ رمضان، فكم من مؤمل أن تسلمه الأيام الي رمضان لتكون له به الحظوة، فقعد به الأجل عن بلوغ الأمل، فكان من حقه الدعاء له بالرحمة والغفران، وكان من واجب المسلمين ممن أسبغ الله عليه النعمة ببلوغ شهر الصيام أن يستشعر النعمة ويقوم بشكر المنة، فإن طول العمر على الطاعة من أجل النعم على العبد يقدم بها من سبقه، رُبُّ ساعة قبول أدركت عبدًا فبلغ بها درجات الرضا والرضوان !!

عن طلحة بن عبيد الله أن رجلين من بلي قدما على رسول الله صلى الله عليه وسلم وكان إسلامهما جميعًا، فكان أحدُهما أشدُّ اجتهادًا من الآخر فغزا المجتهد منهما فاستشهد، ثم مكث الآخر بعده سنة ثم توفي، قال طلحة؛ فرأيت في المنام بينا أنا عند باب الجنة إذا أنا بهما فخرج خارجٌ من الجنة، فأذن للذي تُوفِظ الآخر منهما، ثم خرج فأذن للذي استُشهد ثم رجع إلى، فقال: ارجع فإنك لم يأن لك بعد، فأصبح طلحة يحدُث به الناس فعجبوا لذلك، فبلغ ذلك رسول الله صلى الله عليه وسلم وحدثوه الحديث، فقال النبي صلى الله عليه وسلم: «من أي ذلك تعجبون؟ فقالوا: يا رسول الله، هذا كان أشد الرجلين اجتهادًا ثم استُشهد ودخل هذا الآخر الجنة قبله، فقال رسول الله صلى الله عليه وسلم: «أليس قد مكث هذا بعده سنة؟ قالوا:

اعداد/ عبدهالأقرع

بلى، قال: وأدرك رمضان فصام وصلى كذا وكذا من سجدة في السنة؟ قالوا: بلي، قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: «فما بينهما أبعد مما بين السماء والأرض». (سنن ابن ماجه: ٣١٧١ وصححه الألباني).

فإدراك رمضان فرصة عظيمة للتزود من الطاعات، وقد لا تتكرر الفرصة، فكم من أناس كانوا يتمنون إدراك رمضان فلم يدركوه، بكي أحد الصالحين عند موته، فلما سُئل: قال: «إنما أبكي على أن يصوم الصائمون لله ولستُ فيهم، ويصلى المصلون ولست فيهم».

فإن أفزعتك دورة الأيام وأهمك أمر الآخرة، وأردت أن تعمل فلا تقصر، فاقصد باب التوبة، واطرق جادة العودة، وقل: لعله آخر رمضان في حياتي، ولا تستكثر عليك هذا!! فكم غيّب الموت من صاحب، ووارى الثري من حبيب، فاحزم أمرك وسر إلى الآخرة، فوالله أنا وأنت في أمس الحاجة إلى الحسنة الواحدة، بِل أقل من ذلك، قال الله تعالى: « ونَضُعُ ٱلْمَوْرَانَ ٱلْقِسْطُ لِنُوْمِ ٱلْقِيْدَمَةِ فَلَا نُظْلَمُ نَفْسٌ شَيْعًا وَإِن كَانَ مِثْقَالَ حَبَّتِ مِنْ خَرْمُلِ أَنْيْنَا بِهَا وَكُفِّي بِنَا خَسِيدٍي، (الأنبياء:٤٧)، وقال الله تعالى: « نَمَن يَعْمَلُ مِنْفَالَ ذَرُّهُ خَيْرًا يُسَرُّهُ ﴿ وَمَن يَعْسَلُ مِنْفَالُ ذُرَّةِ شُرًّا يُرَهُ، (الزلزلة: ٧- ٨).

أفلا نستبق الخيرات، قال الله تعالى: « رَلَّكُلُ وجْهَةٌ هُوَ مُولِهَا ۚ فَأَسْتَبِعُوا ٱلْخَيْرَاتِ أَيْنَ مَا تَكُونُوا يَأْتِ بِكُهُ اللَّهُ جَمِيعًا إِنَّ اللَّهُ عَلَى كُلِّ شَيْءٍ قَدِرٌ » (البقرة:١٤٨). وقال الله تعالى: «فَأَسْتَبِغُوا ٱلْخَيْرَاتِ إِلَى ٱللَّهِ مُرْجِعُكُمْ جَمِيعًا فَيُنْتِكُمُ بِمَا كُنُتُدَ فِيهِ تَغَلِّفُونَ » (المائدة:٨١).

وهذا كله فيه حث على المبادرة والمسارعة إلى القيام بما يحبه الله ورسوله صلى الله عليه وسلم من الأقوال والأفعال، والحرص على أن يكون الإنسان في ذلك سابقًا لا مسبوقًا، وقد مدح الله تعالى المسارعين بالخيرات، وبيّن أن عاقبتهم الفلاح في الدنيا والنعيم الذي لا يزول في الآخرة، فقال الله تعالى في مدح أهل الكتاب الذين يتبعون آيات الله والمسارعين

بِالْخِيرَاتِ: ﴿ يُؤْمِنُونَ إِللَّهِ وَٱلْيُوْمِ ٱلْآخِرِ وَيَأْمُرُونَ بِٱلْمَعْرُوفِ وَيَنْهُونَ عَنِ ٱلْمُنكِرُ وَيُسْرِعُونَ فِي ٱلْخَيْرَتِ وَأُولَيْكَ مِنَ ٱلصَّلِحِينَ » (آل عمران:١١٤). كما بين سبحانه وتعالى أن المسارعة في الخيرات من أسباب استجابة الدعاء، فقال تعالى: « وَزُكُرِيّا إِذْ نَادَعُ رَبَّهُ، رَبِّ لَا تَكَرِّنِي فَكُرُمًا وَأَنْتَ خَيْرُ ٱلْوَرِثِينِ ﴿ ﴾ فَأَسْتَجَيْنَا لَهُ، وَوَهَبِنَا لَهُ، يَحْوَل وَأَصْلَحْنَا لَهُ رَوْجَكُهُ إِنَّهُمْ كَانُوا بُسُرِعُونَ فِي ٱلْخَيْرَاتِ وَيَدْعُونَكَا رَغَبًا وَرَهَبُ وَكَانُوا لَيَا خاشعت » (الأنبياء: ٨٩- ٩٠).

كما بين سبحانه وتعالى أن المسارعة في الخيرات من صفات الموحدين الذين هم من خشية ربهم مشفقون، فقال الله تعالى: « إِنَّ ٱلَّذِينَ هُم مِّنْ خَشْبَةِ رَجِم مُشْفِقُونَ ﴿ وَالَّذِينَ هُم بِثَالِبَتِ رَجِم يُؤْمِنُونَ ﴿ وَٱلَّذِينَ هُم بِرَهُمْ لَا يُشْرِكُونَ ﴿ وَٱلَّذِينَ أَوْتُونَ مَا عَاتُواْ وَّقُلُونِهُمْ وَجِلَةً أَنْهُمْ إِلَى رَبِّمَ وَجِمُونَ ۞ أُوْلَتِكَ يُسُرِعُونَ في ٱلْغَيْرَاتِ وَهُمْ لَمَّا سَنِقُونَ » (المؤمنون: ٥٧ - ٦١)، وقال الله تعالى بعد ذكره للعديد من الأنبياء: «وَجَعَلْنَهُمْ أَبِمُنَةُ يَهْدُونَ بِأَمْرِنَا وَأُوْحِيْنَا إِلَيْهِمْ فِعْلَ ٱلْخَيْرُتِ وَلِقَامَ ٱلصَّلَوْقِ وَلِيتَآءَ ٱلزَّكَوْقِ وَكَانُوا لَتَ عَلَيْنَ » (الأنبياء:٧٣)، وقال الله تعالى: ﴿ جُ أُورَثْنَا ٱلْكِنْبُ ٱلَّذِينَ ٱصطَفَيْنَا مِنْ عِبَادِنَا فَمِنْهُمْ ظَالِمٌ لِنَفْسِهِ وَمِنْهُم مُّقْتَصِدُ وَمِنْهُمْ سَابِقٌ بِٱلْخَيْرَتِ بِإِذْنِ الله » (فاطر:٣٢).

وإذا كانت المسارعة بالخيرات محمودة مطلوبة في كل آن وحين وكل زمان ومكان، فإنَّ حدوث ذلك في الأزمان الشريفة أكثر فضلاً وخيرًا وأعظم أجرًا، ومن أزمان الفضل شهر رمضان تُفتح فه أبواب الجنة، وتغلق فيه أبواب النار، وتسلسل فيه الشياطين، قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: «إذا كان أول ليلة من شهر رمضان صفدت الشياطين ومردة الجن، وغُلقت أبوابُ النار فلم يُفتح منها باب، وفُتحت أبوابُ الجنة فلم يُغلق منها باب، وينادي مناد كل ليلة: يا باغي الخير أقبل، ويا باغى الشر أقصر، ولله عتقاء من النار، وذلك كل ليلة». (صحيح الجامع: ٧٥٩). شهر رمضان تضاعف فيه الحسنات، وتُكفّر فيه السيئاتُ، وتُقالُ العثراتُ، وترفعُ الدرجاتُ،

وتُجابُ الدعواتُ، ويتوبُ الله على من تاب، وكان رسول الله صلى الله عليه وسلم يوصي باغتنام مثل هذه الفرص التي هي أغلى من كل نفيس أن يتعرض فيها العبد لنفحات الله عزوجل، قال رسول الله صلى الله عليه وسلم؛ «افعلوا الخير دهركم، وتعرضوا لنفحات رحمة الله، فإن لله نفحات من رحمته، يصيب بها من يشاء من عباده، وسلوا الله أن يستُر عوراتكم، وأن يُؤمِّن روعاتكم». (السلسلة عوراتكم، وأن يُؤمِّن روعاتكم». (السلسلة الصحيحة، ١٨٩٠).

وقد فهم أصحاب النبي صلى الله عليه وسلم منه ذلك فصاروا يرددونها، قال أبو الدرداء: «التمسوا الخير دهركم كله، وتعرضوا لنفحات رحمة الله، فإن لله نفحات من رحمته يصيب بها من يشاء من عباده، واسألوا الله أن يستر عوراتكم ويؤمن روعاتكم».

ولا يشك أحد، ولا يختلف اثنان أن رمضان كله: ليله ونهاره أوله وأوسطه وآخره، من الأزمان التي تكثر فيها نفحات الله تعالى، لذا أكثر الرسول صلى الله عليه وسلم وكذلك المتابعون لطريقته المستنون يسنته من الصحابة والتابعين ومن تبعهم من التعرض لتلك النفحات، بحضور القلب، ولزوم الذكر، والدعاء، وقراءة القرآن، والصدقة، والصلاة بالليل والناس نيام، والإحسان إلى خلق الله تعالى، فهؤلاء وجدوا ضالتهم برمضان حيث لذة العبادة، ولحظات التدبر والترتبل للقرآن، وروحانية الصيام والقيام، وروعة الخلوة والاعتكاف، والأعمال الصالحات؛ أيقنوا أن شهر رمضان أيام معدودات تمضى سريعة فهي فرصة لو أفلتت من العبد كانت له حسرة يا لها من حسرة، قال صلى الله عليه وسلم: «إن جبريل عليه السلام أتاني فقال: من أدرك شهر رمضان فلم يُغفر له فدخل النار، فأبعده الله، قل: آمين، فقلت: آمين». (صحيح الحامع:

فذلك شأن الغافلين، شأن من لم يستشعر في قرارة نفسه عظمة رمضان، فاستقبله

بالتأفف والتبرم واستثقال ظله، والتعبيس لشمسه، وكان مراده فقط الاستعداد لهذا الشهر المبارك بالموائد الزاخرة بألوان من الطعام والشراب، وبالسمر في اللهو العابث المتد إلى بزوغ الفجر، والنوم العميق إلى غروب الشمس، فلم يتعرض لنفحات رحمة الله التي يصيب بها من يشاء من عباده، فالشقي من حُرم فيه رحمة الله عز وجل؛ ذلك لأن وسائل الغفران والرضوان في رمضان فهو لا يحدها الحسبان فمن حُرم من الرحمة في شهر الرحمة، ومن لم يغفر له في رمضان فهو الشقي المحروم.

فليبك بدموع الأسى والحسرة على الشقاء والحرمان، وهيهات أن تُجدي الحسرة أو ينفع البكاء بعد فوات الفرصة، وبعد أن يسعد السالحون بالجوائز والرضوان، فمن كان هذا الصالحون بالجوائز والرضوان، فمن كان هذا حاله فليذكر قول الله تعالى: «بل جاءهم بالحق أهراءهم وأحَنُهُم لِهُ وَ كَرْهُرُن وَن فيهِي الْحَق أهراءهم والمُحْرَد السَّنَون وَلَو النّع الْحَق أهراءهم والمُحْرَد السَّنون وَلَا وَالمَع الْحَق أهراءهم والمُحْرَد السَّنون والرفون والمُحْرَد الرفون والمُحْرَد المُحْرَد والمُحْرَد والمُحْرَد المُحْرَد والمُحْرَد والمُحْرِد والمُحْرَد والمُحْرِد والمُحْرِ

وأما الذين يستقبلونه على أنه مدرسة لتجديد الإيمان وتهذيب الخُلق وتقوية الروح واستئناف حياة أفضل وأكمل، فهؤلاء هم الذين يستفيدون منه وهم الذين تُفتح لهم أبواب الجنان، وتُغلق عنهم أبواب النيران، فكونوا عباد الله خير الفريقين تفوزوا بالسعادة في الدارين، فالنفس تحتاج لوقفات وخلوات، لزيادة رصيد الإيمان، وسكب العبرات، وبقدر ما في القلب من النور سيكون قوة إشعاعه؛ لأن تفاضل الأعمال بتفاضل ما فوة إشعاعه؛ لأن تفاضل الأعمال بتفاضل ما أبو بكر المزني: «ما فاق أبو بكر- رضي الله عنه أبو بكرا المراغي: «ما فاق أبو بكر- رضي الله عنه

أصحاب رسول الله صلى الله عليه وسلم بصوم ولا صلاة، ولكن بشيء كان في قليه». (جامع العلوم والحكم ٢/٥/١).

فهيا بنا لانتهاز الفرص، واستثمار هذا الموسم، لتقوية العلاقة بالله، وتصفية القلب مما علق عليه من الران، فرمضان جُنة المحاربين، ورياضة الأبرار والمقربين، يعيد للقلب والجوارح صحتها التي سلبتها أيدي الشواغل والصوارف حتى وإن كانت خيرًا، ونردد قول القائل: من ذا يصوم عنك بعد الموت؟ من ذا يصلي عنك بعد الموت؟ العاقل يعلم يقينًا أن أول ما عليه النجاة بنفسه، وأنه إن لم يأخذ فلن يعطي، وبحسب كمية الوقود يكون طول المسير، ورمضان فرصة فهو شهر التوبة والمحاسبة، وشهر إقبال القلوب وصقلها، والتزود بالإيمان، فإن فاتت هذه المحطة فلا يجد غيرها بسهولة، فهو في صحراء مترامية الأطراف شديدة الغليان والذوبان، وعندما يتأمل الإنسان ما في رمضان من مجالات متعددة للمسارعة في الخيرات، يتعجب أشد العجب ممن لم يكن همه إلا الدنيا نظر إلى رمضان على أنه موسم للكسب والتجارة وتنمية الثروة، وإن نقص رصيده الإيماني، وقد يستغرب الإنسان حينما يقارن ذلك بما كان عليه كثير من العلماء من تركهم الاشتغال بالعلم في هذا الشهر مع فضل العلم وعظيم أجره، اشتغالاً بما فيه من العبادة من ذكر وقيام وقراءة للقرآن، كإمام دار الهجرة الإمام مالك بن أنس رحمه الله كان يترك حلق التدريس في رمضان، ويتفرغ للعبادة وقراءة المقرآن

فكل تجارة في غير طاعة الله فهي خاسرة مصيرها إلى زوال.

وأما التجارة الرابحة التي لن تبور، والتي فيها يتنافس المتنافسون، وإليها شخص العاملون، هي التي أشار الله إليها في قوله سبحانه: ﴿ إِنَّ ٱلَّذِينَ يَتَلُوكَ كِنُكِ ٱللَّهِ وَأَقَامُوا ٱلصَّلَوْةَ وَٱنفَقُوا مِمَّا رَزُقْنَاهُمْ مِنَّا وَعَلَانِيَةً يَرْجُونَ يَحْدَةً لَّن تَجُورُ ١٠ لِوُفِيهُمْ أَجُورُهُمْ وَيَزِيدُهُم مِن

فَضَّاهَ إِنَّهُ عَفُورٌ شَكُورٌ » (فاطر: ٢٩-٣٠)، وقوله سيحانه: « يَتَأَتُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوا مَلَ ٱذُّلُّكُم عَلَىٰ مَذَوَ تُنجِيكُمْ مِنْ عَذَابٍ أَلِيمِ (اللهُ تُوْمِنُونَ بِاللَّهِ وَرَسُولِهِ وَيُجْهَدُونَ فِي سَبِيل ٱللَّهِ بِأَمْوِلِكُمْ وَأَنْفُسِكُمْ ذَلِكُمْ خَيْرٌ لَكُمْ إِن كُنُمُ لَعَلَمُنَ (١١) يَغْفِرْ لَكُرْ ذُنُوبَكُرُ وَلِلَّاخِلْكُرُ جَنَّتِ تَجْرِى مِن تَعْهَا ٱلْأَنْهَرُ وَسَكِنَ طَيِّبَةً فِي جَنَّتِ عَدِّنَّ ذَلِكَ ٱلْفَوْزُ ٱلْمَظِيمُ اللَّ وَأَخْرَىٰ يُعِبُّونَهَا نَصَّرٌّ يِّنَ ٱللَّهِ وَفَنْحٌ قَرِيثٌ وَيَشْرِ ٱلْمُوِّمِنِينَ » (الصف: ١٠-١٣). فيا أيها التاركون لما أوجب الله، المرتكبون ما حرم الله اجعلوا من شهر رمضان نقطة تحول من الشرالي الخير، من الشرك إلى التوحيد، ومن الظلم إلى العدل، ومن الخيانة إلى الأمانة، ومن العقوق إلى البرا، ومن القطيعة إلى الصلة، ومن الإساءة إلى الإحسان، ومن البدعة إلى السنة، ومن الكذب إلى الصدق، ومن مساوئ الأخلاق إلى مكارم الأخلاق، ومن أكل الحرام إلى أكل الحلال، ومن الفرقة والاختلاف إلى المحبة والوئام، فينبغي أن يكون شهر رمضان شهر تآخ ووحدة وائتلاف لا سيما والمسلمون جميعًا في هذا الشهر يقومون بعبادة واحدة في وقت واحد، وفي لحظة واحدة، فليكن هذا التوحيد بين القلوب كما هو في النظهر والصورة، «فأروا الله من أنفسكم خيرًا».

فرحم الله عبدًا بادر بالإقلاع عن السيئات، وواصل الإسراع والمبادرة في الأعمال الصالحات قبل انقطاع مدد الأوقات وطي صحائف المستودعات ونشر فضائح الجنايات، فلا تغتروا بحياة تقود إلى المات فو ربِّ السماء والأرض إنما توعدون لآت، فالبدار البدار قبل أن تتمنوا المهلة وهيهات.

قال الله تعالى: « حَقَّ إِذًا جَآءَ أَحَدُهُمُ ٱلْمَوْتُ قَالَ رَبِّ أَرْجِعُونِ (١١) لَعَلِّي أَعْمَلُ صَلِيحًا فِيمَا تَرَكُتُ كَلَّا إِنَّهَا كِلْمَةُ هُوَ قَالِمُهَا وَمِن وَرَايِهِم بَرُزَةً إِلَىٰ يَوْم بُعِثُونَ » (المؤمنون:٩٩-١٠١).

فاللهم أعنا على صيام هذا الشهر وقبامه، وجُد علينا من رحمتك ورضوانك، وتكرم علينا بعفوك وغفرانك، واجعلنا من عتقائك من النار، إنك جواد كريم.

الحمد لله والصلاة والسلام على رسول الله... وبعد ؛

فالاعتكاف طاعة من أحب الطاعات المستحبة إلى الله تعالى.

قَالُ اللّٰه تعالى: «وَعَهِدْنَا إِلَى إِيْرِهِمَ وَإِسْمَعِيلَ أَنْ طَهِرًا بَيْقِ لِلطَّابِفِينَ وَالْمَكِفِينَ وَالرُّكَّعِ ٱلسُّجُودِ» (المقرة: ١٢٥).

#### تعريف الاعتكاف:

مادة عكف تأتي في اللغة لعانِ منها:

. القيام على الشيء ولزومه.

- الحس

-الدوام-

. الإقبال على الأمر لا تنصرف عنه.

وزيادة المبنى في كلمة الاعتكاف، تدل على زيادة في العنى الأصلى.

قال شيخ الإسلام ابن تيمية: «والتاء في الاعتكاف تفيد ضرباً من المعالجة والمزاولة؛ لأن فيه كلفة». (شرح العمدة: ٧٠٧/٢).

والاعتكاف شرعًا: لزوم السلم السجد بنية مخصوصة، بصفة مخصوصة.

ويقال للاعتكاف المجاورة، وهو اسم شرعي وإن غلب الأول.

عن عائشة- رضي الله عنها- قالت: «كان النبي- صلى الله عليه وسلم- يصغي إلي رأسه وهو مجاور في المسجد فأرجله وأنا حائض». (رواه البخاري: ۲۰۲۸، ومسلم: ۷۱۲).

قال الحافظ في الفتح (٢٧٣/٤): «ويؤخذ منه أن المجاورة والاعتكاف واحد».

#### حكمه:

والاعتكاف مشروع بالكتاب، والسنة، والاجماع قال تعالى: «وَأَنْتُمْ عَكِشُونَ فِي الْسَلِيدِّ»

#### اعداد/ محمد عبد العزيز

( ) 11/ - - >

(البقرة: ١٨٧).

وقد اعتكف النبي- صلى الله عليه وسلم-حتى توفاه الله، فلم يترك الاعتكاف قط في العشر الأواخر من رمضان، ولما تركه عامًا قضاه في شوال، وقد اعتكف في العام الذي قبض فيه عشرين يومًا.

فعن عائشة- رضي الله عنها- قالت: (كان رسول الله- صلى الله عليه وسلم- يعتكف العشر الأواخر حتى توفاه الله، ثم اعتكف أزواجه من بعده) رواه البخاري (٢٠٢٦) ومسلم (١١٧٢).

وعن أبي هريرة- رضي الله عنه- قال: (كان النبي صلى الله عليه وسلم يعتكف في كل رمضان عشرة أيام؛ فلما كان العام الذي قبض فيه اعتكف عشرين يوماً) رواه البخاري (٢٠٤٤).

وقد نقل الأجماع على مشروعيته غير واحد من أهل العلم منهم: ابن المنذر، وابن حزم، وابن هبيرة.. قال ابن المنذر في كتابه الأجماع (ص ٥٣): «وأجمعوا على أن الاعتكاف سنة لا يجب على الناس فرضًا إلا أن يوجبه المرء على نفسه نذرًا فيجب عليه».

وقال الإمام أحمد فيما رواه عنه أبو داود: «لا أعلم عن أحد من العلماء إلا أنه مسنون».

فالاعتكاف مندوب على الصحيح طوال العام، ويتأكد ندبه في العشر الأواخر من رمضان، وأما الاعتكاف في غير رمضان فالجمهور على استحبابه، وذهب بعض أهل العلم إلى جوازه في غير رمضان، وقد نقل بعض

رمضان ١٤٣٦ هـ التوحيد ٧٧

أهل العلم الإجماع عليه، وهو إجماع على أقل ما قيل فيه.

قال ابن عبد البرق الاستذكار (۲۷۳/۱۰): «وأجمعوا أن سنة الاعتكاف المندوب إليها شهر رمضان كله، أو بعضه، وأنه جائز في السنة كلها، إلا ما ذكرنا».

وقد يجب الاعتكاف بإيجاب المرء على نفسه بالنذر، فإن نذر التبرريجب الوفاء به. والاعتكاف عبادة قديمة كانت في الأمم السابقة وهي من ملة إبراهيم- عليه السلام-قال الله- تعالى .: «وَعَهِدْنَا إِلَى إِبْرِهِمَ وَإِسْمَعِيلَ أَن طَهْرًا بَيْنَي لِلطَّآمِهِينَ وَالْرُحَعِ الشُعُودِ» وَالْمَحْدِة وَالْمُحْدِة وَالْمُحْدَة وَالْمُحْدَة وَالْمُحْدَة وَالْمُعْمِينَ وَالْمُحْدِة وَالْمُحْدِة وَالْمُحْدَالُهُ وَالْمُحْدَة وَالْمُحْدِة وَالْمُحْدَالُهُ وَالْمُحْدَالُهُ وَالْمُحْدِة وَالْمُحْدَالُهُ وَالْمُحْدِة وَالْمُحْدَالُهُ وَالْمُحْدَالُهُ وَالْمُحْدَالُهُ وَالْمُحْدَالُهُ وَالْمُحْدِة وَالْمُحْدِة وَالْمُحْدِة وَالْمُحْدَالُهُ وَالْمُحْدَالُهُ وَالْمُحْدَالُهُ وَالْمُحْدَالُهُ وَالْمُحْدَالُهُ وَالْمُحْدَالُهُ وَالْمُحْدِة وَالْمُعْدِقُونَا وَالْمُحْدَالُهُ وَالْمُحْدَالُهُ وَالْمُحْدَالُهُ وَالْمُحْدَالُهُ وَالْمُحْدِيْدُ وَالْمُحْدَالُهُ وَالْمُعْدِيْلُ وَالْمُحْدَالُهُ وَالْمُحْدَالُهُ وَالْمُحْدَالُهُ وَالْمُحْدِيْلُ اللْمُعْدِيْلُ وَالْمُحْدَالُهُ وَالْمُحْدَالُولُونَا وَالْمُحْدَالُولُونَا وَالْمُعْدِيْلُ وَالْمُحْدَالُهُ وَالْمُعْدُونَا وَا

#### محل الاعتكاف:

مكان الاعتكاف كل مسجد تقام فيه الجمع والجماعات على الصحيح لقوله- تعالى .: «وَأَنتُمْ عَكِفُونَ فِي الْسَلَحِدِّ» (البقرة: ١٨٧). وذلك قول جمهور أهل العلم من السلف والخلف إلا من شذ منهم.

متى يدخل معتكف العشر المسجد؟

يدخل المعتكف المسجد قبل غروب شمس يوم العشرين من رمضان ليلة الواحد والعشرين.

وأما حديث عائشة- رضى الله عنها-قالت: «كان رسول الله- صلى الله عليه وسلم- إذا أراد أن يعتكف صلى الفجر ثم دخل معتكفه» رواه البخاري (١٩٢٨)، ومسلم (١١٧٣). ففيه أنه دخل المعتكف بعد صلاة الفجر، والمراد به مكان الاعتكاف، وهو الخباء الذي كان يضرب له، ففي صحيح مسلم أنه صلى الله عليه وسلم اعتكف في قبة تركية. رواه مسلم (١١٦٧).

وفي الحديث أنه- صلى الله عليه وسلم-قد كان موجودًا في المسجد قبل ذلك وقد صلى الفجر فيه.

ويدل لذلك أيضًا حديث أبي سعيد الخدري- رضي الله عنه - ففيه أنه قال: قال رسول الله- صلى الله عليه وسلم- «فمن كان اعتكف معي فليبت في معتكفه». رواه البخاري

(۲۰۱۸)، ومسلم (۲۸۲۲).

#### شروط الاعتكاف؛

- الإسلام؛ وهو شرط لصحة الاعتكاف.
  - التمييز.
    - العقل-
  - المسجد الجامع.
  - . النية وهي شرط للصحة.
- . الطهارة من الحدث الأكبر على الصحيح.

وليس من شروطه على الراجح الصوم، لحديث ابن عمر أن عمر- رضي الله عنهما- لحديث ابن عمر أن عمر- رضي الله عنهما- قال: «يا رسول الله- صلى الله عليه وسلم .: إني نذرت أن أعتكف ليلة في المسجد الحرام في الجاهلية. فقال رسول الله- صلى الله عليه وسلم .: فأوف بنذرك». رواه البخاري(٢٠٣٢)، ومسلم (١٦٥٦).

وليس الليل محلاً للصيام، وإنما النهار محله، ويؤخذ من هذا النص أيضًا جواز الاعتكاف أقل من يوم وليلة وأن الاعتكاف يتجزأ.

وأما قول ابن قيم الجوزية في (الزاد) (٨٣/٢): «ولم ينقل عن النبي صلى الله عليه وسلم أنه اعتكف مفطرًا قط، بل قد قالت عائشة: «لا اعتكاف إلا بصوم» ولم يذكر الله سبحانه الاعتكاف إلا مع الصوم، ولا فعله رسول الله - صلى الله عليه وسلم - إلا مع الصوم. فالقول الراجح عند جمهور السلف: أن الصوم شرط في الاعتكاف، وهو الذي كان يرجحه شيخ الإسلام أبو العباس ابن تيمية». فهو محجوج بما سبق، وقد ورد أنه - صلى الله عليه وسلم - اعتكف في شوال - رواه البخاري عليه وسلم (١٩٧٨)

ويحتمل هذا أنه اعتكف أول يوم في شوال؛ فيكون هذا كالنص على أنه لا يشترط للاعتكاف الصوم، لأن صوم يوم العيد منهي عنه.

ويحتمل أنه صام بعده، فعندئذ نقول: ولم يثبت أنه كان صائماً في هذه الأيام التي اعتكفها، ولا أنه كان مفطرًا. غير أن هذه الأدلة تدل على استحباب الصيام للمعتكف.

وعلى هذا:

- بيضح اعتكاف المعذور بالفطر في نهار رمضان كالمريض والمسافر، إن أخذ بالرخصة. يصح الاعتكاف في غير رمضان للمفطر.
- . الخروج من المعتكف لغير حاجة، لأنه ينافي مقصود الاعتكاف.
  - الحيض والنفاس بالنسية للمرأة.
- الجماع لقوله تعالى: «وَلَا تُبَشِرُوهُ وَ وَالْتُمْ وَهُوكَ وَالْتُمْ وَعُلَا تَغْرَبُوهُ وَ وَالْتُمْ عَكِمُونَ فِي الْسَنجِدُ يَلْكَ حُدُودُ اللهِ فَلا تَغْرَبُوهُ كُا كَذَلِكَ يُبْكِنُ اللهُ عَالِيتِهِ لِلنَّاسِ لَمَلَّهُمْ يَنَّعُونَ » (البقرة: يُبَيِّنُ اللهُ عَالِيتِهِ لِلنَّاسِ لَمَلَّهُمْ يَنَّعُونَ » (البقرة: 1۸۷).
- الردة لقوله تعالى: «وَمَن يَكُفُرُ بِالْإِيكِنِ فَقَدْ
   حَبِطَ عَمَلُهُ »(المائدة ٥).

#### من أداب الاعتكاف:

ا-إحياء الليل بالصلاة فعن عائشة- رضى الله عنها- قالت: «كان رسول الله- صلى الله عليه وسلم-إذا دخل العشر أحيا الليل؛ وأيقظ أهله، وجد وشد المئزر». رواه البخاري (٢٠٢٤)، ومسلم (٢٨٤٤).

٢- تحري ليلة القدر؛ فقد كان هذا المقصد
 الأساس للنبي- صلى الله عليه وسلم- من
 الاعتكاف.

فعن أبى سعيد الخدري- رضى الله عنه قال: «كان رسول الله- صلى الله عليه وسلميجاور في العشر التي في وسط الشهر فإذا كان
من حين تمضي عشرون ليلة ويستقبل إحدى
وعشرين يرجع إلى مسكنه ورجع من كان يجاور
معه، ثم إنه أقام في شهر جاور فيه تلك الليلة
التي كان يرجع فيها فخطب الناس فأمرهم بما
شاء الله ثم قال: «إني كنت أجاور هذه العشر
ثم بدا لي أن أجاور هذه العشر الأواخر فمن
كان اعتكف معي فليبت في معتكفه، وقد رأيت
هذه الليلة فأنسيتها فالتمسوها في العشر
الأواخر في كل وتر، وقد رأيتني أسجد في ماء

قال أبو سعيد الخدري: مُطرنا ليلة إحدى وعشرين فوكف المسجد في مصلى رسول الله عليه وسلم- فنظرت إليه وقد

انصرف من صلاة الصبح ووجهه مبتل طينا وماء». (رواه البخاري، ٢٠١٨، ومسلم، ٢٨٢٦). فأوتار العشر الأواخر من رمضان هي أرجى الأيام التي تطلب فيها ليلة القدر؛ لقوله صلى الله عليه وسلم: «فالتمسوها في العشر الأواخر من رمضان».

٣- قراءة القرآن، والإكثار من ذلك، فقد قرن الله بين الصيام والقرآن فقال: «شَهُو رَمَضَانَ الله عَدْنَ الله عَدْنَا الله عَالِم عَدْنَا الله عَلَا الله عَلَا

وعن ابن عباس، قال: «كان رسول الله-صلى الله عليه وسلم- أجود الناس، وكان أجود ما يكون في رمضان حين يلقاه جبريل، وكان يلقاه في كل ليلة من رمضان فيدارسه القرآن فلرسول الله- صلى الله عليه وسلم- أجود بالخير من الرسلة، وواه البخاري (١٩٠٢)، ومسلم (٢٣٠٨).

وعن عبد الله بن عمرو- رضي الله عنهماأن رسول الله- صلى الله عليه وسلم- قال:
«الصيام والقرآن يشفعان للعبد. يقول الصيام:
ربإني منعته الطعام والشراب بالنهار فشفعني
فيه. ويقول القرآن: منعته النوم بالليل
فشفعني فيه. فيشفعان». رواه أحمد (٦٦٢٦).

4- أعمال البروالصدقة لحديث ابن عباس السابق، ولحديث عائشة وفيه قوله- صلى الله عليه وسلم .: «آلبر تُردُن؟». والشاهد فيه أنه يراد بالاعتكاف أعمال البر.

- الكف عن فضول: الكلام- الطعاموالاجتماع لغير طاعة- (أمور الدنيا التي لا
يحتاج إليها في معتكفه). قال ابن قدامة في
الغني (١٤٦/٣): «فأما إقراء القرآن- وتدريس
العلم ودرسه- ومناظرة الفقهاء ومجالستهموكتابة الحديث ونحو ذلك مما يتعدى نفعه
فأكثر أصحابنا على أنه لا يستحب وهو ظاهر
كلام أحمد، وقال أبو الحسن الأمدي: في
استحباب ذلك روايتان.

واختار أبو الخطاب أنه مستحب إذا قصد به طاعة الله تعالى لا المباهاة، وهذا مذهب الشافعي؛ لأن ذلك أفضل العبادات ونفعه يتعدى فكان أولى من تركه كالصلاة.

#### مما يباح للمعتكف،

- الترجل، والتنظف، والتزين؛ لحديث عائشة، أن النبي- صلى الله عليه وسلم- «كان اذا اعتكف يدني إلي رأسه أرجله، وكان لا يدخل بيته إلا لحاجة الإنسان». رواه البخاري يدخل بيته إلا لحاجة الإنسان». رواه البخاري ( ١٩٢٢)، ( ١٩٢٢).

قال الحافظ في الفتح (٨٠٧/٤): «وفي الحديث جواز التنظيف والتطيب والغسل والحلق والحلق والجمهور على أنه لا يكره فيه إلا ما يكره في السجد ».

- جواز الخروج ببعض البدن للحديث السابق، ففيه بيان أن إخراج المعتكف لبعض بدنه ليس خروجًا من المعتكف.
- الخروج للحاجة- كالطعام والشراب والتخلي- للحديث السابق ففيه: (وكان لا يدخل بيته إلا لحاجة الإنسان). ومفهومه جواز الخروج للحاجة.

- صحبة أهله إذا زاروه فيقلبهم إلى مأمنهم، ففي الصحيحين عن علي بن حسين عن صفية بنت حيي قالت: «كان النبي- صلى الله عليه وسلم- معتكفًا فأتيته أزوره ليلاً فحدثته ثم قمت لأنقلب فقام معي ليقلبني. وكان مسكنها في دار أسامة بن زيد؛ فمر رجلان من الأنصار فلما رأيا النبي- صلى الله عليه وسلم- أسرعا. فقال النبي- صلى الله عليه وسلم-: على فقال النبي- صلى الله عليه وسلم-: على الله يا رسول الله- صلى الله عليه وسلم-. قال: الله يا رسول الله- صلى الله عليه وسلم-. قال: إن الشيطان يجري من الإنسان مجرى؛ الدم واني خشيت أن يقذف في قلوبكما شرًا. أو قال: وإني خشيت أن يقذف في قلوبكما شرًا. أو قال:

قال الحافظ في الفتح (٢٨٠/٤): «وفي الحديث من الفوائد،- جواز اشتغال المعتكف بالأمور المباحة من تشييع زائره والقيام معه والحديث مع غيره.- وإباحة خلوة المعتكف بالزوجة- وزيارة المرأة للمعتكف- وبيان شفقته- صلى الله عليه وسلم- على أمته- وارشادهم إلى ما يدفع عنهم الإثم،- وفيه التحرز من التعرض لسوء الظن- والاحتفاظ من كيد الشيطان والاعتذار».

هل يجوز للمعتكف الخروج لبعض الطاعات كعيادة مريض أوشهود جنازة؟

الجواب: لا يجوز للمعتكف الخروج من معتكفه لزيارة المريض، أو شهود الجنازة؛ لحديث أم المؤمنين عائشة رضي الله عنها أنها قالت: «السنة على المعتكف ألا يعود مريضًا، ولا يشهد جنازة، ولا يمس امرأة، ولا يباشرها، ولا يخرج لحاجة إلا لما لابد منه، ولا اعتكاف إلا يض مسجد جامع». (رواه أبو داود: ٢٤٧٥).

أما إذا كان المريض ذا رحم، ويخشى موته ففي عدم زيارته قطيعة للرحم، وقد جوز بعض أهل العلم عيادة المريض، وشهود الجنازة، وفعل العبادات التي لا تنافي الاعتكاف مما يحتاج معه إلى الخروج مطلقًا إذا اشترط ذلك في أول الاعتكاف، وفيما قالوه تأمل.

متى يخرج المتكف من معتكفه؟

للمعتكف ثلاثة أحوال:

الأول: أن يريد اعتكاف الأيام والليالي، فهذا يدخل قبل غروب الشمس إلى معتكفه، ثم لا يخرج منه إلا بعد غروب شمس آخريوم أداده.

الثاني: أن يريد اعتكاف الأيام فقط، فهذا يدخل معتكفه مع طلوع الفجر الصادق، ويخرج منه بعد غروبها.

الثالث: أن يريد اعتكاف الليالي دون الأيام، فهذا يدخل المعتكف قبيل غروب الشمس، ويخرج منه بعد طلوع الفجر الصادق.

قال الحافظ في الفتح (٣٥٦/٤): «وهو محمول- يعني حديث أبي سعيد الخدري- على أنه أراد اعتكاف الليالي دون الأيام، وسبيل من أراد ذلك أن يدخل قبيل غروب الشمس ويخرج بعد طلوع الفجر، فإن أراد اعتكاف الأيام خاصة فيدخل مع طلوع الفجر ويخرج بعد غروب الشمس، فإن أراد اعتكاف الأيام والليالي معا فيدخل قبل غروب الشمس أيضا».

نسأل الله أن يتقبل أعمالنا ويصلح أحوالنا، والحمد لله رب العالمين.



الحمد لله، الحمد لله الرحيم ( ٱلرِّحْنَنُ ۞ عَلَمَ ٱلقُرْءَانَ ۞ خَلَقَ ٱلإِنسَانَ ۞ عَلَمَهُ ٱلْبَيَانَ ) (الرحمن: ١-٤)، له مقاليدُ السماوات والأرض - سبحانه - كل يوم هو في شأن، وأشهد أن لا إله إلا الله وحدد لا شريك له، وأشهدُ أن محمدًا عبدُه ورسولُه سيِّد ولد آدم أجمع، وخيرُ من صلَّى لله وركِّع، وأبلغُ من دعا إلى الله فاسمّع، صلَّى الله وسلَّم وبارَك عليه، وعلى آل بيته الطيبين الطاهرين، وعلى أزواجه أمهات الْمُؤمنين، وعلى الصحابة والتابعين، ومن تبعُهم بإحسان إلى يوم الدين، وسلَّم تسليمًا كثيرًا. أما بعد،

> فأوصيكم - أيها الناس - ونفسى يتقوّى الله -سيحانه -؛ إذ بها المغنّم، وعليها المُعوِّل والمُعتصم، اللهُ إِنَّ أَوْلِيالَةِ اللَّهِ لَا خَوْفُ عَلَيْهِ وَلَا هُمْ يَخْرُونَ الله الله المنوا وكافوا يَتْقُونَ الله لَهُمُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّالَّا اللَّهُ اللَّا الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الل فِي ٱلْحَيَوْةِ ٱلدُّنْيَا وَفِي ٱلْآخِرَةُ لَا نَبْدِيلَ لِكَامِنَتِ ٱللَّهِ وَالْكُ هُو الْفَوْزُ الْعَظِيمُ ) (يونس: ٦٢ - ٦٤).

#### أيها السلمون!!

إن الهيمَنة لنزعة الشهوة والأثرَة، وحبّ الدنيا وكراهية الموت، قد ولُدُت في كوامن كثير من المُجتمعات المسلمة قسطا وافرًا من القنوط واليأس، وذوَبَان الأمل، والشعور المُستحكم بأن سيادتها في الأرض وريادتُها فيهما نوعُ استحالة تجعلُ القناعةُ بمثل ذلكم لونًا من ألوان الرِّضا بالواقع، والاستسلام للمُستجدَّات والمُدلهمَّات أيًّا كان نوعُها، حتى لو كان فيها ظُلمُ الإنسانُ وقهرُه، واهدارُ كرامته، ومحوُ هويّته.

مع أن حقيقة الإسلام وواقعَه يُؤكِّدان أنه لا انفصال بين العمل للدنيا والعمل للأخرى، وأن

ليس ثمَّة تغليبٌ للجِسَد على حسابِ الروح، ولا للروح على حساب الجسد. إنما هناك تنظيمُ دقيقٌ يجعل همَّة الإنسان المسلم والمُجتمع المؤمن في أن يتولِّي القيادة ويُمسك بالزِّمام، فلا هي رهبانيَّة تقتُلُ نداءَ الفطرة والجبلة، ولا هي ماديَّة جوفاء، وأفئدةً هواء، تتجاهلُ سناءَ الروح وتطلُّعاتها إلى الرّفعة والتمكين.

وهذا الحقّ - عباد الله - هو ما يجبُ أن يعرفه عامَّةَ الْجِتْمِعَاتَ الْسُلِمَةَ بِجِلاءِ وَوَضُوحٍ، وأَن تُبُحُّ له حناجرُ الباحثين عن الصالح العام الأمَّتهم ومُجتمعاتهم؛ فإن الله - جل وعلا - سخر آفاق السماء، وفجاج الأرض، وجعلها في خدمة الانسان؛ ليعمُر أرضُه، ويخلف فيها بالإصلاح والعبودية له وحده، وليكون عزيزًا مُطاعًا، لا ذليلاً مُهانًا، وليكون متبوعًا من قبل أمم الأرض، لا تابعًا.

ٱللَّهَ سَخَّرَ لَكُمْ مَّا فِي ٱلسَّمَعُونِ وَمَا فِي ٱلأَرْضِ وَأَسْبَغَ عَلَيْكُمْ نِعْمَهُ. ظُنهرَةً وَيَاطِئَةٌ وَمِنَ ٱلنَّاسِ مَن يُجَدِلُ فِ اللَّهِ بِغَيْرِ عَلْم وَلا

هُدُى وَلَا كِنْبِ ثُمنِي ) (القمان: ٢٠).

ولذا - عَبِادَ اللَّهِ - فإن هذا التسخيرُ الإلهيُّ لم يكُن عَبِثًا بلا حكمة، ولا نعمة لا تقتضي شكرًا يُشاهَدُ على أرض الواقع، من خلال إقامة شرع الله في أرضه، وإعلاء كلمته لتكون هي العليا على هذه البسيطة، (إن تَكْفُرُوا فَإِنَّ اللَّهُ عَنَّى عَنكُمْ وَلَا وَضَي لِعِبَادِهِ الكفر وإن تَشَكُّرُوا رَضِهُ لكم (الزمر: ٧).

ومن هذا المُنطلق - عباد الله - كان لزامًا على أمة الإسلام أن تُدركُ أمرين جدُّ عظيمَين، تحملُ عليهما الضرورة تارة، ويهدي إليهما الدينُ تارات أخرى؛ بل كلّ منهما يستلزمُ الآخر ويستصحبُه استصحابًا حشثًا.

والأمران - عباد الله - هما: التآخي والائتلاف بلا تَفرُّق واختلاف، وعلوُّ الهمَّة لبلوغ الأرَب في الرُّفعة والرِّيادة، دون استكانة أو خُنوعَ لغير الله - سبحانه وتعالى -. بهذين الأمرين - عباد الله - تنمُو الأمم، فتعظم فتسُود ما شاء الله أن يحياً فيها هذا الأمران.

وإنه متى رُئى من أمة الإسلام مَيْلُ صادقٌ إلى الوحدة والتمكين؛ فإن العاقبَة لها ما من ذلك بُدٍّ، فتلك هي السنة الكونية والدينية.

ومن تصفّح تاريخ الأمم والشعوب، وتأمّل واقعَها من خلال كتاب الله وسنة رسوله - صلى الله عليه وسلم -، ومصادر التأريخ المُسطّرة؛ وجِدُ أن حظُّ الأمم والشعوب من الوجود على مقدار حظَّها من الوحدة، ووجدُ مبلغُها من العلوُّ والهيمَنة على قدر تطلُّعها إلى التمكين في الأرض لإثبات وجودها.

ولوَجَد أيضًا أنه ما انحرَفَ قومٌ عن بُلوغ ما ذكر، فألهاهم بما بين أيديهم، وأوقَفَهم على أبواب ديارهم ينتظرون طريقَهم بالسوء، إلا بعد ما رُزِئُوا بِالْاحْتَلَافِ وَالْافْتَرَاقِ، وَدُنُوُّ الْهُمَّةِ، وَالْحَطَّةِ، والشُّقاق، والرُّضا بالحيَّاة الدنيا من الآخرة، ( 🕰 مَتَنعُ ٱلْحَيَزِةِ ٱلدُّنيَا فِي ٱلْآخِرَةِ إِلَّا قَلِيلٌ) (التوبة:

الاتُّحادُ والاتفاقُ والائتلاف - أيها المسلمون -يُحدثُه شعورُ كل فرد من أفراد أمة الإسلام، بما ينفعُها وما يضُرُّها. شعورٌ يبعَثُ كلُّ واحد منَّا على التَّفِكُرِيِّ أَحُوالَ أُمَّتِهُ، ويجعلُ لهذا التَّفِكُرِ جُزِءًا من زمنه وهمه، وألا يكون هذا التفكّر أقلّ من همه

بمعاشه ورزقه، فضلاً عن أن يكون مُجرَّد تفكّر لا يُجِاوِزُ جُدرانَ مُحْيِّلة المرءِ نفسه؛ بل تضكُرُ يتبَعُه عمل، وعزيمة يخلفها إصرار.

ولهذا جاء حثّ النبي - صلى الله عليه وسلم - على التماسُك والتآخي بين المؤمنين، وذلك في قوله - صلوات الله وسلامُه عليه -: «المؤمنُ للمُؤمن كالبُنيان يشدُّ بعضُه بعضًا، - ثم شبَّك بين أصابعه - صلواتُ الله وسلامُه عليه - (رواه البخاري ومسلم).

وفي مثل قوله - صلى الله عليه وسلم -: «مثلُ المؤمنين في توادهم وتراحمهم وتعاطفهم مثل الجسد، إذا اشتكى منه عضوٌ تداعَى له سائرُ الحسد بالسُّهر والحمِّي» (رواه مسلم).

ففي الحديث الأول: جعلُ موضع المسلم بين إخوانه المؤمنين كالبُنيان، الذي لا يقومُ بعضه إلا على البعض الآخر، من خلال تراكم اللبنات وتشابكها.

وفي الحديث الأخر: أنزلَ المؤمنَ من أخيه منزلة أحد الأعضاء في الجسد، إذا مسَّه ألم استنفرت بسببه سائر الأعضاء.

فلله! أيُّ تَشبيه للأُخُوَّة أعظمُ من هذا التشبيه، الذي نطقَ به من أوتي جوامع الكلم -بأبى هو وأمى - صلواتُ الله وسلامُه عليه -؟!

إن هذا الترابُط والتآخي، والحضّ عليه من قَبَل الشارع الحكيم، لم يُترَك هكذا دون سياج يُحاطُ بتحذير وتخويف؛ بل أتبعَ بالنهي عنَ ضدُه، وهو: الأختلاف، والتدابُر، والخروجُ من دائرة المؤمنين الجامعة؛ حيث توعَّد الله الواقع في ذلكم بقوله: ( وَمَّن يُشَافِقِ ٱلرَّسُولَ مِنْ بَعْدِ مَا نَبَيَّنَ لَهُ ٱلْهُدَىٰ وَيَثَمِعْ غَيْرَ سَبِيلِ ٱلْمُؤْمِنِينَ نُوَلِّهِ. مَا تَوَلَّى وَنُصْلِهِ. جَهَنَّمُ وَسَآءَتُ مَصِيرًا) (النساء: ١١٥).

هذا هو موقف الدين الإسلامي من العُنصر الأول، الذي هو عنصرُ الائتلاف والتآخي المُوافقَين للهدي السماوي الإلهي.

وثمَّ عنصرٌ آخر - عباد الله -، وهو: عنصُر الهمَّة نحو بلوغ العزَّة والرُّفعة والتمكين في الأرض، من خلال السعى الصادق لبث دين الإسلام والتمكين له، والإعلاء لكلمة الله في أرضه، وعمارتها بالعدل والقسط.

وإن آيات القرآن وأحاديث النبي - صلى الله

عليه وسلم - حافِلةٌ بذكر ذلكم، داعيةٌ إليه، جاهرةٌ بالحضُ عليه، حاظرةُ عليهم أن يستكينُوا أو يتخاذُ لوا أو يتوانُوا في المفروض والقيام به.

إن كل الرَّزايا التي تحُلُ بِأقطار المُسلمين وتضعُ من أقدارهم ما كان قادفُهم ببلائها، وراميهم بسهامها إلا افتراقُهم وتدابُرُهم، الذي نهاهم الله عنه، ونهاهم عنه رسولُه - صلى الله عليه وسلم.-ولو أنهم أدَّوا تلك الحقوق التي تُطالبُهم بها كلمةُ الله العُليا، وتطمئنٌ قلوبُهم بدِكَرها، لما

وَلَوْ اللّٰهِ الْعُلْيا، وتطمئنُ قلوبُهم بذكرها، لما كان للغريب مجالٌ لأن يُمزُق شملَهم كلَّ مُمزَق، أو أن يُفرُقهم سَذَر مذر، أو أن يُلمُع سلاحَه عُدواناً وظُلما في وجوههم، بعد أن كانت أقدامُهم في صياصي أعدائهم، وأيديهم على نواصِيهم رَدحًا من الزَمن.

هل يودُّ المُسلمون أن يعمُروا مئات السنين في الضعف والدُّون، وهم يعلَمون أن ازدراء الحياة وزُخرفها والزُّهد فيها هو دليلُ النفس المُؤمنة؟!

أيرضَى المُسلمون وقد كانت كلمتُهم هي العُليا، أن يُضربَ عليهم الخوف والجوع، وأن يُقذَف في قلوبهم الرُّعب، وتبلُغ قلوبُهم الحناجِر، ويظنُّون بالله الظُّنُونا؟!

وأن يستبد في ديارهم وأموالهم وأرضهم التي استنشقُوها من هو أجنبي عنهم دينًا وخُلُقًا وسياسة، أو من لا يرقبُ فيهم إلا ولا دمّة؛ بل أكبرُ همّه العبَثُ والتشريدُ والتفريقُ، والقتلُ والظُّلمُ، حتى يُخلِيَ منهم أوطانَهم التي خلقوا فيها، وربَوا على ثراها، ثم يضرِب القُرعة بين المُقتسِمين أرضهم وأموالَهم.

إن الوحدة والتطلّع إلى الغلبة، وصدقَ الرّغبة في حفظ حوزة الإسلام، كلّها صفاتُ كامنة في حفض حوزة الإسلام، كلّها صفاتُ كامنة في نفس كلّ فرد وكل مُجتمع مُسلم، إلا من شاء الله. بيند أنهم دهاهم ما يُلهيهم عنَ استصحاب ذلكم واستصحاب حُكمة، فذُهلُوا عن سماع أصوات الساعين إلى العدل والحقّ، فسَهوا وما غووا، وزلّوا وما ضلّوا، ولكنهم دُهشُوا وتاهُوا وسطَ زوابع الدنيا وزخارفها وأطيافها الزائلة، حتى أصبحوا يطلبُون العون وهو معهم، ولكنهم لا يهتدون إليه سبيلاً،

كالعيسِ في البَيداءِ يقتُلُها الظّما والماءُ هوقَ ظُهورِها محمُولُ

إن علينا جميعًا أن نُدرِك حجمَ عداوَة من لا يُحبِّنا، ولا يهمُ أمرُنا، كما أن علينا جميعًا أن فدرِك السُّبُل والوسائل التي يتربَّصُ بها عدوَّنا، وأن نُذكي محلها الوسائل الايجابيّة، مع الرجوع وأن نُذكي محلها الوسائل الايجابيّة، مع الرجوع الى الله والأُلفة، والعزيمة، والتغلب على الهوى والرغبة الشخصية، وتقديم مصلحة الإسلام والمُسلمين على كل مصلحة دونها، ( وَمَاكَانَ قَوْلَهُمْ وَالنَّمْرُنَا وَلَوْمَرَافَنَا فَي أَمْرِنَا وَلَهُمْ اللهُ قُوابَ النَّهُمُ اللهُ قُوابَ الدُّنِيَا وَصَعْنَ اللهُ وَالذَيْنَا وَالنَّهُمُ اللهُ قُوابَ الدُّنِيَا وَصَعْنَ وَاللهُ اللهُ وَالذَيْنَا وَمُصَانَ اللهُ وَاللهُ وَاللهُ وَاللهُ اللهُ وَاللهُ اللهُ وَاللهُ اللهُ وَاللهُ اللهُ وَاللهُ اللهُ وَاللهُ اللهُ وَاللهُ وَاللهُ اللهُ وَاللهُ اللهُ وَاللهُ اللهُ وَاللهُ اللهُ وَاللهُ وَالله

إن إدراكَ حجم الوسائل التي يُحاريُنا بها أعداء بُلداننا أو ديننا أو ثقافتنا، لهو من الضرورة بمكان، وألا يضيق فهمُنا وإدراكُنا على تفسير قوَّتهم وغلبَتهم بوسيلة الحرب فحسب؛ كلا، فتلك نظرةٌ ضيقة، وفهمٌ قاصر لهذا الواقع المُولم.

بل لقد تعدَّى مَدى الوسائل حتى شمَلَ آفاقًا مُتعدَّدة، نراها ماثلة في الثقافة، والمشاعر، والإعلام، والفكر. بل لقد أصبحت الكلمة والصورة والخبر والصحيفة والبثُ الفضائيُ أدقَّ الوسائل الى غاياتهم المرسُومة؛ إذ تفتك بالأمة فتك السُهام بلا قوس ولا وتر، فتطعنُ بغير سكين، وتقتُل بغير سلاح، وتأسر بلا حرب، وتحكم بلا مبدأ.

إِذَا كَانَتَ هَذِه هِي وَسَائِلُهُمُ الْسَلَبِيَّةَ.. فَأَيِنَ نَحْنَ مِنَ الْوِسَائِلُ الْأَيْحِابِيَّةَ؟! وإذا كانت هذه هي هممهم الدَّوُّولِة.. فلماذا هممنا خواء، وغاياتُنا هواء، وعزائمُنا غُنَاءَ؟! لما تَمسُّ أَصَابِعُهم الأَشياء فتنجَح، وتَمسُّها أصابعُنا فتضطرب؟!

إِن مُستقبَل المُسلمَين ينبغي أَن يُزرَع في بلادهم وعلى أرضِهم، وأخلاقهم، وفكرهم، وقوّتهم، وأن يكفُوا عن صفات التسوُّل بكلُ صُنُوفِه في طاقاتهم وإعلامهم وثقافتهم، وألا يضيعُوا في تيه العقل الذي يشحَد ولا يُؤسِّس! فيُنحَى حينئذِ عن القيادة والرَّيادة قسرًا، ولاتَ ساعة حيلة.

ولقد صدق الله - جل شائه -: (وَلَا تَهِنُوا وَلَا مَخْنُوا وَلَا مَهُنُوا وَلَا مَخْنُوا وَلَا مَخْنُوا وَلَا مَخْنُو مُنْ وَالْمَا الله مَعْنَدُمُ الْأَعْلَاقِ اللهُ مَنْدُا وَلَهُمَا مَنْدُا وَلَهُمَا مَنْدُا وَلَهُمَا اللّهَ اللّهِمَا مُنْدُا وَيَعْفَدُ مِنكُمْ شُهَدَاتًا مُنْدُا وَيَعْفِدُ مِنكُمْ شُهَدَاتًا وَاللّهُ لا يُحِنُ الطّالهِ مَن (آل عمران: ١٣٩) . (الله عمران: ١٣٩).

وآخر دعوانا أن رب العالمين.

## الحمد لله وحده والصلاة والسلام على من لا

تىي بعده، وبعد:

الصيام جُنَّة للمسلم، فهو يربِّي النفس على العضة، وضبط اللسان، وعدم الانجرار وراء المثيرات المسببة للانفعال ليل نهار، وكذلك عدم الخوض في التوافه التي تُهدر الطاقة وتضيّع الوقت وتذهب ببهجة النفس وبهائها، فأيها الصائم يا مَنْ عقدت العزم والنية على صوم الشهر الفضيل عليك أن تتوقف عن الانفعال الشديد الذي أحيانًا ما يسبب لك مشكلات مع المحيطين بك، سواء في دائرة الأسرة والأصدقاء أوفي دائرة العمل.

أخي الصائم -جعلنا الله وإباك من عتقاء رمضان- هون عليك واصبر واستعن بالله فأنت في شهر الصبر، فلتصبر ولتحتسب، آخذًا من رمضان درسًا أخلاقيًا في كظم الغيظ وضبط النفس والتخلق بالأخلاق الحسنة، ومن هنا لا بد أن نوضح عدة أمور متعلقة بالصيام:

#### أولاً: الهدف من الصيام:

لقد بين الله -عز وجل- الهدف من الصوم فقال تعالى: « يَأَنُّهُا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوا كُنَّ عَلَيْكُمُ الضِيَامُ كُمَا كُلِبَ عَلَى الَّذِينَ مِن فَبَلِحُمْ لَمُلَّكُمْ تُلَّفُونَ » (البضرة: ١٨٣)، والتضوى في النهاية هي الالتزام بشرع الله تعالى عمومًا، وهي تفصيلاً الخوف من الجليل، والرضا بالقليل، والعمل

#### 🗷 اعداد/ د. جمال عبد الناصر

بالتنزيل؛ والاستعداد ليوم الرحيل، كما عرفها سيدنا على -رضي الله عنه-.

وإن من وسائل تحقيق التقوى أن بتخلق المسلم بالأخلاق الحميدة، وشريعتنا الغراء تحثنا على التخلق بالأخلاق الكريمة، فلا بد من ترك الغضب، وعدم السماح لأي شخص أن يجرنا إلى الغضب وسوء الخلق؛ لأن الهدف من الصوم هوالتمسك بالأخلاق الحسنة، والوصول إلى مرحلة ضبط النفس والتحكم فيها، وقد علَّمنا رسول الله -صلى الله عليه وسلم- تجنب ما يفسد صومنا من الأخلاق السيئة، فقال: "الصوم جُنَّة، فإذا كان يوم صوم أحدكم فلا يرفث ولا يفسق، فإن سابه أحد أو قاتله فليقل إنى امرؤ صائم" (متفق عليه)، والرفث من معانيه أن يتكلم الشخص بكلام بديء سيئ فاحش، فعلى كل صائم ألا يقع في ذلك، وأن يتجنب الكذب، وكذلك الغيبة والنميمة.

وقد حث نبينا -صلى الله عليه وسلم-الصائمين على التمسك بالأخلاق الكريمة، فقال -صلى الله عليه وسلم-: "فإن سابِّه أحد أو قاتله فليقل إنى صائم"، بمعنى أن الصائم إذا استفزه أحد عليه أن يقابل ذلك بالتسامح، فالصوم جُنَّة لنا من الوقوع في الزلل، ومن لم يلتزم ذلك فقد ضيَّع صومه هباء وأفقده جوهره والهدف الأسمى منه وحقَّ فيه قول النبي صلى الله عليه وسلم: "رب صائم ليس له من صيامه إلا الجوع والعطش". ابن ماجه وصححه الألباني.

ولنتذكر دائمًا أن هدف الصوم الأسمى هو تقوى الله عز وجل، والذي يصوم ينبغي له أن يتحلى بالأخلاق الكريمة التي بُعث بها رسول الله -صلى الله عليه وسلم- حيث قال: "إنما بعثت الأتمم مكارم الأخلاق". رواه البيهقي وصححه الألياني.

### ثانيًا: الصوم نوعان:

قد وضح ثنا العلامة أبو حامد الغزائي المحمه الله- أن الصوم نوعان؛ صوم العوام وصوم الخواص، أما صوم العوام فهو الامتناع عن الطعام والشراب والشهوة، وأما صوم الخواص فهو صيام الجوارح عن الحرام، كأن يصوم اللسان عن النطق بحرام، وأن تصوم العين عن رؤية الحرام، وأن تصوم اليد أن تلمس حرامًا، وأن تصوم الرجل أن تسير إلى حرام... إلخ.

### ثالثًا: أخلاق السلم الصائم:

إن من صفات المسلم أنه ليس بالسباب ولا باللعان ولا بالفاحش البذيء، هكذا يقول حبيبنا الله -صلى الله عليه وسلم-: "ليس المؤمن بالسباب ولا باللعان ولا بالفاحش ولا البذيء" (مجمع الزوائد ومنبع الفوائد - كتاب الإيمان).

لا بد إذن أن نعي أن الصيام طهرة للسان كي يعتاد على إتيان الخير والنطق بالكلام الطيب، والصائم لا بد له أن يتحلى بالأخلاق الكريمة من حلم وعفو وصفح وإعراض عن الجاهلين؛ فإن الصوم هو ما يحملنا على كل ذلك، لا بد لنا أن نعلم أن ديننا يدعو كل مسلم منا إلى التحلم في نعلم أن ديننا يدعو كل مسلم منا إلى التحلم في أموره والترفق في شتى أحواله، ولذا يقول المولى جل وعلا: «وَلا شَتَوى المُسَنَةُ وَلا السَّنِثُةُ ادْفَعٌ بِالَّتِي هِي أَحْسَنُ فَإِذَا اللَّهِي عَلَي اللَّهِي عَلَي اللَّهِي عَلَيْهِ فَي اللَّهِ عَلَيْهِ اللَّهِ اللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ الل

هناك مواقف صعية، قد تدفع بالإنسان إلى نزاع أو شجار أو قتال، ولكن بالحلم والرفق والسماحة والعفو وحسن الخلق، نخرج من تلك المواقف وصدق سيد البشر حيث قال: "ليس الشديد بالصرعة، انما الشديد الذي بملك نفسه عند الغضب"، وقال: "من كظم غيظًا وهو قادر على أن ينفذه بأتي الله عز وحل به على رءوس الخلائق بوم القيامة حتى بخيره من الحور العين ما شاء"، فالمؤمن يسمع الأقوال السيئة لكنه بقابلها بعقل وطمأنينة وحلم، ولا تستفزه مثل هذه الأمور ولا تزعجه، ولنذك قول الله تعالى: و وَعِيادُ ٱلرَّحْنَنِ ٱلَّذِي يَعْشُونَ عَلَى ٱلْأَرْضِ هَوْنَا وَإِذَا خَاطَبَهُمُ ٱلْجَرِهِ أُونَ مَالُواْ سَلَمًا ، (الفرقان:٦٣)، ومن صفات المتقين: «وَٱلْكَنظِمِينَ ٱلْغَيْظُ وَٱلْعَافِينَ عَنِ ٱلنَّاسُّ وَٱللَّهُ يُحِبُّ ٱلْمُحْسِنِينَ » (آل عمدان:١٣٤)، «وَلِذَا مَا غَضَهُا هُمْ يَغْفِرُونَ » (الشورى:٣٧)، فما أحوج الصائمين أن بكونوا كذلك!!

ولذا يقول النبي الكريم عن الصائم: "فإن أحد سابه أو قاتله فليقل: إني امرؤ صائم"، فالامتناع عن الرد ليس لخوف أو ضعف ولكن تخلقًا وتقية وتنزها وسموًّا، وليكن لك في رسول الله أسوة حسنة فمن صفاته أنه كان لا تزيده شدةُ الجهل عليه إلا حلمًا، ورحم الله من قال؛

يُخاطبني السفيه بكل قُبح

فأكره أن أكون له مجيئا

يزيد سفاهة فأزيد حلما

كفُود زَادُهُ الإحراقُ طيبًا

فلترتق أخي الصائم آخذًا من رمضان درسًا أخلاقيًّا عظيمًا في كيفية ضبط النفس وملكها وعدم التهور والانسياق وراء الشيطان لحظة الغضب بالذات، ولتدرب نفسك على الصبر الذي هو أعظم درس من دروس الصيام.

قإذا ما علاك الغضبُ وضعفت نفسك عن كظمه فقم فتوضأ وصلٌ لله ركعتين، أو اجلس لو كنتَ جالسًا أو غير مكان مجلسك، واستعن بالله ولا تعجزُ، اللهم اجعلنا من عتقاء رمضان وتقبل منا صيامه وقيامه،

وآخر دعوانا أن الحمد لله رب العالمين.

## من نور كتاب الله

### رمضان شهر الدعاء

قَالَ اللَّه تعالى: وَإِذَا سَأَلُكَ عِبَادِى عَنِي فَإِنِّ قَرِيبٌ أُجِيبُ دَعُوةَ ٱلدَّاعِ إِذَا دَعَانٌ فَلْيَسْتَجِيبُوا لِي وَلُيُؤْمِنُوا بِي لَعَلَّهُمْ يَرْشُدُونَ " (البقوة: ١٨٦).



### الجود والكرم

عن ابن عباس رضي الله عنهما قال: كان النبي صلى الله عليه وسلم أجود الناس بالخير، وكان أجود ما يكون في رمضان حين يلقاه جبريل، وكان جبريل عليه السلام يلقاه كل ليلة في رمضان حتى ينسلخ، يعرض عليه النبي صلى الله عليه وسلم القرآن: فإذا لقيه جبريل عليه السلام، كان أجود بالخير من الريح المرسلة. (البخاري حديث ١٩٠٢، ومسلم المرسلة. (البخاري حديث ١٩٠٢).

### مسيام رمضان برؤية الهلال أو إكمال العدة

عن محمد بن زياد قال: سمعت أبا هريرة رضي الله عنه يقول: قال النبي صلى الله عليه وسلم أو قال: قال أبو القاسم صلى الله عليه وسلم: "صوموا لرؤيته وأفطروا لرؤيته، فإن غمي عليكم فكملوا عدة شعبان ثلاثين". (صحيح البخاري).

# فضل تفطير الصائمين

عن زيد بن خالد الجهني قال: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: "من فطر صائما كان له مثل أجره غير أنه لا ينقص من أجر الصائم شيئا" (سنن الترمذي).

### ر مضان شهر العنق من النار رمضان شهر العنق من النار

عن أبي هريرة عن رسول الله صلى الله عليه وسلم قال: "إذا كانت أول ليلة من رمضان صفدت الشياطين ومردة الجن؛ وغلقت أبواب النار فلم يفتح منها باب؛ وفتحت أبواب النار فلم يغلق منها باب؛ ونادى مناديا باغي الخير أقبل ويا باغي الشر أقصر؛ ولله عتقاء من النار وذلك في كل ليلة". (سنن ابن ماجه وصححه الألباني).

### ق السحور بركة

عَنْ أَنْسُ بِنْ مَالِكَ رَضِيَ اللّٰهِ عَنْهُ قَالَ: 
قَالَ النَّبِيُّ صَلَّى اللّٰهِ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ: تَسَحَّرُوا قَالَ: 
قَالَ النَّبِيُّ صَلَّى اللّٰهِ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ: تَسَحَّرُوا قَالَ: عَانَ فَيْ السَّحُورِ بَرَكَةَ. (البخاري حديث ٩٧٣).

### حكم من أكل ناسياً

عن أبي هريرة رضي الله عنه أن رسول الله عنه أن رسول الله صلي الله عليه وسلم قال: " من أكل أو شرب ناسيا فلا يفطر فإنما هو رزق رزقه الله ". (سنن الترمذي).

### رمضان شهر التربية

عَنَّ أَبِي هُرَيْرَةٍ رَضِيَ اللَّهِ عَنْهُ قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللَّهِ صلى اللَّه عليهِ
وسلم: قَالَ اللَّه: كُلُّ عَمَلِ ابْنِ آدَمَ لَهُ، إِلَّا الصِّيَامَ، فَإِنَّهُ لِي وَأَنَا
أَجْزِي بِهِ، وَالصِّيَامُ جُنَّةٌ، وَإِذَا كَانَ يَوْمُ صَوْمَ أَحَدكُمْ فَلاَ يَرُفُثُ وَلاَ
يَصْحَبْ، فَإِنْ سَائِهُ أَحَدٌ أَوْ قَاتَلَهُ، فَلْيُقُلُ إِنِّيَ امْرُوْ صَائِمٌ. (البخاري
حديث:١٩٠٤، ومسلم حديث:١١٥١).

### حقيقة الصيام

عن الشعبي قال: قال عمر: "ليس الصيام من الطعام والشراب وحده، ولكنه من الكذب والباطل واللغو والحلف". (المصنف).

عن ابن عباس أن رسول الله صلى الله عليه وسلم قال: "إنا معشر الأنبياء أمرنا أن نعجل إفطارنا ونؤخر سحورنا ونضع أيماننا على شمائلنا في الصلاة" (صحيح الجامع ٢٨٢٦).

### من السنة الاجتهادية العشر الأواخر

عن عائشة رضي الله عنها قائت، كان رسول الله صلى الله عليه وسلم يجتهد في العشر الأواخر ما لا يجتهد في غيره. (مسلم ١١٧٥).

عن عائشة رضي الله عنها قالت: يا رسول الله أرأيت إن علمت أي ليلة ليلة القدر ما أقول فيها؟ قال: "قولي: اللهم إنك عفو كريم تحب العفو إنك عفي ". (الترمذي واعد وصححه الألباني).

indergraphy of the services of

# المستقدمة المستقدم المستقدمة المستقدم المستقدم

عن واثلة أن رسول الله صلى الله عليه وسلم قال: "أنزلت صحف إبراهيم أول ثيلة من شهر رمضان، وأنزلت التوراة لست مضت من رمضان وأنزل الإنجيل لثلاث عشرة مضت من رمضان، وأنزل الزبور لثمان عشرة خلت من رمضان، وأنزل القرآن لأربع وعشرين خلت من رمضان. (صحيح الجامع)

### فضل ليلة القدر

عن أنس بن مالك قال: دخل رمضان فقال رسول الله صلى الله عليه وسلم: "إن هذا الشهر قد حضركم وفيه ليلة خير من ألف شهر من حرمها فقد حرم الخير كله، ولا يحرم خيرها إلا كل محروم (يعني ليلة القرر) (سنن ابن ماجة).

### لا تحرم نفسك المغفرة

عن أبي هريرة قال: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: "رغم أنف رجل دخل عليه ومضان ثم انسلخ قبل أن يُغفر له" (الترمذي ٣٥٤٥ وصححه الألباني).



# نظرات أصولية وفوائد في آيات الصيام

الحمد لله وحده والصلاة والسلام على من لا نبي بعده، وبعد،

هذه بعض نظرات أصولية وفوائد في آيات الصيام، عسى الله تعالى أن ينفع بها.

أولا: قال الله تعالى: (يَاأَيُّهُا الَّذِينَ اَمْنُوا كُيْبَ عَيَّكُمُ الْفِيبَامُ كَمَا كُنِبَ عَلَ الَّذِينَ مِن قَبْلِكُمْ لَمَلَّكُمْ تَنَقُونَ ) (البقرة: ١٨٣).

في الأية: حكم شرعي، إجمال، تشبيه، وحكمة.

الحكم الشرعي: في قوله تعالى: (كتب عليكم الصيام) وهو حكم تكليفي بالأمر والحكم الشرعي ينقسم إلى قسمين:

أ- حكم تكليفيب- حكم وضعي.

الحكم التكليفي هو خطاب الله تعالى المتعلق بأفعال المكلفين بالاقتضاء أو التخيير، وأقسامه خمسة: الواجب، المستحب، الحرام، المكروه (وهذا هو الاقتضاء)، والمباح (وهو التخيير).

والحكم الوضعي: هو خطاب الله المتعلق بجعل الشيء سببا لشيء أو شرطا له أو مانعا منه؛ أو

### متولى البراجيلي متولى البراجيلي

كونه صحيحا أو فاسدا أو رخصة أو عزيمة، أو أداء أو إعادة أو قضاء. أو هو باختصار (ما لا يرد فيه اقتضاء أو تخيير)، ومعنى الوضع: أن الشرع وضع أمورا سميت أسبابا وشروطا وموانع... إلخ تعرف عند وجودها أحكام الشرع من إثبات أو نفي، فالأحكام توجد بوجود الأسباب والشروط وتنتفى لوجود الموانع.

مثال ذلك: وجوب الزكاة: إذا وجد النصاب كان هو السبب الموجب الأدائها. وإذا مر الحول (على الزكوات التي يشترط لها الحول)، فهو الشرط الموجب الأدائها وإذا وجد الدين، فهو مانع من وجوبها (وهذه فيها خلاف) (انظر روضة الناظر وهامشها الابن قدامة ت ٢٠٣هـ، ١/٥٧١، التمهيد في تخريج الفروع على الأصول للإسنوي ت ٢٧٧هـ، ١١٦/١، معالم أصول الفقه عند أهل السنة والجماعة للجيزاني ٢٨٨-٢٨٨).

٧- الأمر في قوله تعالى (كتب عليكم الصيام):

فرضه الله تعالى وأمر به، وهذه صيغة من صيغ الأمر.

وصيغ الأمر تنقسم إلى قسمين: صيغ أمر أصلية، وهي أربع:

أ- فعل الأمر (أَفِي ٱلصَّلَوْةَ) (الإسراء: ٧٨). ب- الفعل المضارع المجزوم بالأم الأمر ( فَلْتُحَدِّر ٱلَّذِينَ عُنَالِقُونَ عَنَّ أَمْرِيهِ ) (التور: ٦٣).

ج- اسم فعل الأمر ( يَاأَنُّهُ ٱلَّذِينَ عَامَنُوا عَلَيْكُ النسكة ) (المائدة: ١٠٥).

د- المصدر النائب عن فاعله (فَنَيْنَ ٱلْقُالِ) (E: Jaza)

وصيغ أمر غير أصلية، وتدل على الأمر عند الجمهور: مثل التصريح بلفظ الأمر: آمركم، أمرتكم أو التصريح بالايجاب أو الفرض أه الكتابة، ولفظة حق على العباد وعلى المؤمنين، وكذا ما فيه ترتيب الذم والعقاب على الترك أو إحباط العمل بالترك ونحو ذلك، واستدلوا بإجماع أهل اللغة على تسمية ذلك أمرًا (انظر الأصول من علم الأصول لابن عثيمين ت ١٤٢١هـ، ص ٢٣، ٢٤، ومعالم أصول الفقه للحيزاني ص ٤٠٥).

واعلم أن صيغ الأمر؛ هي الألفاظ الموضوعة للدلالة على طلب الفعل على وجه الحتم واللزوم، سواء كانت الدلالة مستفادة من قبل اللغة أو الشرع (المطلق والمقيد لحمد بن حمدي الصاعدي ص ۲۰ ).

٣- الإجمال في قوله تعالى: (كتب عليكم الصيام): أي كتب عليكم جنس الصيام المعروف، وقد كان العرب يعرفون الصوم، فقد جاء في الصحيحين عن عائشة رضى الله عنها قالت؛ كان يوم عاشوراء يوما تصومه قريش في الجاهلية، وفي بعض الروايات قولها: وكان رسول الله- سلى الله عليه وسلم- يصومه (انظر التحرير والتنوير للطاهرين عاشورت ١٣٩٣ هـ ١٥٥/٢) - والصيام هنا مجمل وتفصيله سيأتي في الآيات التالية.

٤- التشبيه في قوله تعالى: ( كما كتب على الذين من قبلكم)؛ هذا تشبيه في أصل فرض ماهية الصوم لا في الكيفيات، والتشبيه يكتفي فيه ببعض وجوه المشابهة، وهو وجه الشبه الراد فالقصد، وليس القصود من هذا التشبيه الحوالة

(الاحالة) في صفة الصوم على ما كان عليه عند الأمم السابقة، والغرض من التشبيه هنا:

ا-الاهتمام بهذه العبادة، والتنويه بها لأن الله شرعها قبل الإسلام، وشرعها للمسلمين، مما يؤدي إلى إنهاض همم المسلمين للقيام بهذه العدادة، كي لا يتميزيها من كان قبلهم.

ب- أن في التشبيه بالسابقين تهوينا على المكلفين بهذه العبادة حتى لا يستثقلوها، وقد أكد هذا المعنى الضمني قوله بعده (أياما معدودات).

ج- إثارة العزائم للقيام بهذه الفريضة حتى لا يكونوا مقصرين في قبول هذا الفرض، بل ليأخذوه بقوة تفوق ما أدى به الأمم السابقة (انظر التحرير والتنوير ١٥٦/٢ - ١٥٧).

٥- الترجي والحكمة في قوله تعالى: (لعلكم تتقون)؛ أما الترجي ففي قوله تعالى: (لعلكم) أي رجاء أن تحصلوا التقوى، وبيان لحكمة الصيام وما لأجله شرع.

دانيا، قال الله تعالى: (أَنَّامًا مَّعَدُودَاتُ فَهَن كَاكَ مِنكُم مَّرِيضًا أَوْ عَلَىٰ سَفَر فَعِـدَّةٌ مِنْ أَيَّامِ أُخَرُ وَعَلَى الَّذِينَ يُطِيقُونَهُ فِدْيَةٌ طَعَامُ مِسْكِينٌ فَمَن تَطَوَّهُ خَيْرًا فَهُو خَرِّلُهُ وَأَن تَصُومُوا خَرِّ لَكُونُ أِن كُنتُ مَّ تَعْلَمُونَ (البقرة: ١٨٤)، وفي الآية جمع قلة، رخصة، نسخ

١- جمع القلة في قوله تعالى: (أياما معدودات) هي شهر رمضان عند جمهور المفسرين، وإنما عبر عن رمضان بأيام وهي جمع قلة، ووصف بمعدودات، وهي جمع قلة أيضا تهوينا لأمره على المتكلفين.

٧- الرخصة في قوله تعالى: (فمن كان منكم مريضا أو على سفر فعدة من أيام أخر)، وجاءت الرخصة في هذه الآية بعد العزيمة في الآية السابقة في قوله تعالى (يا أيها الذين آمنوا كتب عليكم الصيام)، والرخصة والعزيمة من الحكم الوضعي لارتباطهما بالسبب والشرط والمانع، ومن العلماء من جعلهما من الحكم التكليفي لما فيهما من معنى "الاقتضاء "؛ حيث ينتقل الحكم من النهي إلى الإباحة ومن المطلوب فعله طلبا جازما إلى جواز الفعل والترك (انظر روضة الناظر وهامشه ۱۸۸/۱).

تعريف العزيمة، هي الحكم الثابت بدليل

شرعي خال عن معارض راجح؛ فشمل الأحكام الخمسة (الواجب، المندوب، المباح، المكروه، الحرام)، لأن كل واحد منها حكم ثابت بدليل شرعي (والمسألة فيها خلاف) انظر شرح الكوكب المنير ١/١/١) - (وفي قوله خال عن معارض راجح احتراز عما يثبت بدليل لكن ذلك الدليل معارض مساو أو راجح، لأنه إن كان المعارض مساويا لزم الوقف وانتفت العزيمة ووجب طلب المرجح الخارجي، وإن كان راجحًا لزم العمل بمقتضاه وانتفت العزيمة وثبتت الرخصة، مثال ذلك: تحريم الميتة عند عدم المخمصة (شدة الجوع) فهو عزيمة لقوله تعالى: (حرمت عليكم الميتة) لأنه حكم ثابت بدليل شرعي خال عن معارض. فإذا وجدت المخمصة حصل المعارض لدليل التحريم وهو راجح عليه وهو قوله تعالى: (فمن اضطرفي مخمصة)؛ حفظا للنفس؛ فجاز الأكل وحصلت الرخصة لأن مصلحة إحياء النفس والمحافظة عليها مقدمة على مفسدة الميتة وما فيها من الخبث).

الرخصة، هي الحكم الثابت على خلاف الدليل، أو هي تغير الحكم الشرعي إلى سهولة لعذر مع قيام السبب للحكم. (والرخصة لا تثبت إلا بالدليل) (انظر شرح الكوكب المنير لابن النجار الحنبلي ت ٩٧٢هـ،١/٤٧٩-٤٨٠، تلخيص الأصول لحافظ سناء الله الزاهدي صـ ٢٩، الجامع لمسائل أصول الفقه د.عيد الكريم النملة صـ ٧٩).

وقد جاءت الرخصة في الآية قبل بيان باقي أحكام الصيام لتطمئن نفوس السامعين لئلا يظنوا وجوب الصوم عليهم في كل حال (انظر التحرير والتنوير ١٦٢/٢).

🔭 النسخ في قوله تعالى: (وعلى الذين يطيقونه فدية طعام مسكين) فهل الآية منسوخة أم ليست منسوخة؟:

أولا ما هو النسخ: هو رفع الحكم الثابت بخطاب شرعى متقدم بخطاب شرعى متراخ عنه. مثل: أن الله سبحانه قد حكم بأن عدة المتوفى عنها زوجها حول كامل (سنة)، وذلك بخطاب شرعي وهو قوله تعالى (متاعا إلى الحول غير إخراج) وبعد ذلك بزمن رفع هذا الحكم بخطاب متأخر عنه،

وعشرا) (انظر الجامع لمسائل أصول الفقه د. عبد الكريم النملة صدا١٤١).

خانيا، هل وقع نسخ في الآية أم لا؟ يقول الشنقيطي: "فإنه لما كان الإمساك عن شهوة الفرج والبطن شاقا على النفوس، وأراد تعالى تشريعه شرعه تدريجا فخير أولا بين صوم اليوم واطعام المسكين في قوله (وعلى الذين يطيقونه فدية طعام مسكين)، فلما استأنست النفوس به في الجملة أوجبه أيضا إيجابا عاما جازما بقوله (فمن شهد منكم الشهر فليصمه) (أضواء البيان للشنقيطي ت١٣٩٣هـ، ٥/٢٦٤).

والجمهور على أن الآية منسوخة ومعناها: (الذين يطيقونه): أي يتحملون صومه فيكون المعنى: وعلى الذين يتحملون الصوم ويستطيعونه إذا أرادوا أن يفطروا أفطروا وأطعموا عن كل يوم مسكينا ثم نسخ ذلك بقوله تعالى: (فمن شهد منكم الشهر فليصمه) ففي الحديث عن سلمة بن الأكوع رضي الله عنه قال لما نزلت: (وعلى الذين يطيقونه فدية طعام مسكين) كان من أراد أن يفطر أفطر وافتدى حتى نزلت الآية التي بعدها فنسختها (متفق عليه).

وقال ابن عباس رضى الله عنهما عن الآية: نزلت رخصة للشيخ الكبير والمرأة الكبيرة لا يستطيعان الصوم فيطعمان مكان كل يوم مسكينا (البخاري) وفي رواية: كانت رخصة للشيخ الكبير والمرأة الكبيرة وهما يطيقان الصوم أن يفطرا ويطعما مكان كل يوم مسكينا والحملي والمرضع إذا خافتا. قال أبو داود يعني على أولادهما أفطرتا (صحیح سنن أبی داود).

وقد قرأها ابن عباس (يطوَقونه) وهذه قراءة شاذة مخالفة لقراءة الكافة (انظر تفسير الطبري ت ۱ ۱۲۱/۳ مه ۱۲۱/۱) -

ولخص ابن كثير أقوال المفسرين ثم قال: فحاصل الأمر أن النسخ ثابت في حق الصحيح المقيم يإيجاب الصيام عليه بقوله: (فمن شهد منكم الشهر فليصمه)؛ وأما الشيخ الفاني الهرم الذي لا يستظيع الصيام فله أن يفطر ولا قضاء عليه لأنه ليست له حال يصير إليها ويتمكن من وهو قوله تعالى: يتربصن بأنفسهن أربعة أشهر القضاء، ولكن هل يجب عليه إذا أفطر أن يطعم عن كل يوم مسكينا إذا كان ذا جدة (ذا مال)؟ فيه قولان للعلماء: أحدهما أنه لا بحب عليه وهو أحد قولي الشافعي، والثاني وهو الصحيح وهو عليه أكثر العلماء أنه بجب عليه فدية عن کل یوم (انظر تفسیر این کثیر ت ۷۷۴هـ،۲٦٦/۱

وكذلك يرى الإمام مالك؛ أن الشيخ الكبير والمرأة العجوز ليس عليهما إطعام إلا استحبابا (انظر بداية المجتهد لابن رشد الحفيد ت ٥٩٥ هـ، 1/77).

دَالثًا، قَالَ اللَّهُ تَعَالَى: (شُبُّ رَمَضَانَ ٱلَّذِيُّ أَنِيلًا فِيهِ ٱلْقُرْءَانُ هُدًى لِلنَّاسِ وَيَنْسَتِ مِنَ ٱلْهُدَىٰ وَٱلْفُرْقَانُ فَمَن شَهِدَ مِنكُمُ ٱلشَّهْرَ فَلْيَصِّمْةً وَمَن كَانَ مَهِ يعَنَّىا أَوْ عَلَىٰ سَفَر فَعِدَّةٌ مِنْ أَسَرَامِ أُخَرُّ رُبِدُ اللَّهُ بِكُمُ ٱلْمُشْرَ وَلَا يُرِيدُ بِكُمُ ٱلْمُسْرَ وَلِتُكْمِلُوا ۖ ٱلْمِدَّةَ وَلِنُكَبِرُوا اللَّهُ عَلَى مَا هَدَىٰكُمْ وَلَعَلَّكُمْ تَشْكُرُونَ) (البقرة:٥٨٨).

وفي الآية: أمر، رخصة، علة، دليل لقاعدة فقهية کىرى.

١- الأمرية قوله تعالى (فمن شهد منكم الشهر فليصمه) شهد الشهر بالرؤية أو علم به وحضره من غير عذر كمرض أو سفر: " فليصمه " حكم تكليفي وهو الأمر بالصوم، اللام لام الأمر، ويصم فعل مضارع مجزوم بالام الأمر، وهذا من صيغ الأمر- كما سيق-.

واعلم أن الأصل في الأمر الوجوب وهذا ما قاله عامة المالكية وجمهور الفقهاء والشافعي وغيرهم، وخالف المعتزلة وبعض الشافعية فقالوا: الأصل في الأمر الندب... وقيل غير ذلك (انظر السودة في أصول الفقه لأل تيمية صه).

والصحيح وهو ما عليه الجمهور أن الأصل في الأمر الوجوب، فإن أريد به الندب (الاستحباب) أو الإباحة فلابد من قرينة تدل على ذلك، وهذه القرينة إما لفظية أو غير لفظية، وقد تكون القرينة قاعدة شرعية عامة.

مثال قوله تعالى: ﴿ وَٱلَّذِينَ سَنَعُونَ ٱلْكِنْتَ مِمَّا مُلَّكُتُ يُمَنَّكُمْ فَكَاتِبُوهُمْ إِنَّ عَلِمْتُمْ فَهِمْ خَيْرًا) (النور:٣٣) فالأمر بالمكاتبة للندب لقرينتين؛ الأولى لفظية وهي قوله تعالى: (إن علمتم فيهم خيرا). لأن الله تعالى علق الكتابة على علم المالك بما يراه خيرا للعيد

الثانية: قاعدة عامة في الشريعة: أن المالك له حرية التصرف في ملكه، وأول الآبة نصت على ثبوت الملك له (مما ملكت أيمانكم) (انظر شرح الكوكب المنير -(19/4

٣- الرخصة في قوله تعالى: (ومن كان مريضا أو على سفر فعدة من أيام أخر) تكررت الرخصة مرة ثانية في هذه الآية، ففي وجه إعادتها مع تقدم نظيرها: أنه لما كان صوم رمضان واجبا على التخبير بينه وبين الفدية بالإطعام بالآية الأولى (كتب عليكم الصيام)، وقد سقط الوجوب عن المريض والمسافر بنصها، فلما نسخ حكم تلك الآية بقوله (شهر رمضان ..). الآية، وصار الصوم واجبا على التعيين، خيف أن يظن الناس أن جميع ما كان في الأية الأولى من الرخصة قد نسخ، وبالتالي وجب الصوم أيضا حتى على المريض والمسافر، فأعبد ذلك في هذه الأية الناسخة تصريحا ببقاء تلك الرخصة، ونسخت رخصة الإطعام مع القدرة والحضر (الاقامة) والصحة لا غير (انظر التحرير والتنوير ١٧٤/٢-١٧٥).

\* دليل لقاعدة فقهية كبرى وذلك في قوله تعالى: (يريد الله بكم البسر ولا يريد بكم العسر)، وقد بينت الآيات الحكمة من الرخصة، أن الله تعالى شرع لكم القضاء لأنه يريد بكم البسر عند المشقة، ولا يريد بكم العسر؛ وهذه الآسة ونظائرها في كتاب الله تعالى كقوله تعالى (وَمَاجِعَلَ عَلَكُمْ فِي ٱلدِّن مِنْ حَبِّرٍ ) (الحج: ٧٨)، وقوله تعالى: ﴿ لَا نَكُلْفُ اللهُ مُنْسًا إِلَّا وُسُعِياً ) (البقرة:٢٨٦) وقوله تعالى (٧ مُكُنُّ أَنَّهُ نَسًا إِلَّا مَا مَانَهَا ) (الطلاق: ٧)، وقد ورد هذا المعنى بكثرة نصًا ومضمونا في أحاديث النبي صلى الله عليه وسلم، فالشريعة قائمة على اليسر ورفع الحرج، وقد بني الأصوليون القاعدة الفقهية الكبرى وهي: (المشقة تجلب التيسير) وكذلك قاعدة (الضرورات تبيح المحظورات) من هذه الآية ونظائرها وكذلك من أحاديث النبي صلى الله عليه وسلم.

فهذا ما تيسر من النظر في آيات الصيام، ولم نتوقف عند كل الفوائد في الآيات وكذلك لم نتمكن من استكمال كل آيات الصيام لضيق المساحة،

والحمد لله رب العالمين.

/ Jule /

للدكتور عماد عيسي المنتش بهزارة الأوقاف

السعادة في الدارين كما قال تعالى: ( مَنْ عَمَلَ صَلِيحًا مِن ذَكُر أَوْ أُنكَىٰ وَهُوَ مُؤْمِنٌ فَلَنَحْبِينَهُۥ حَيَوٰةً طَيْسَبَّةً وَلُنَجِزِمُنَّهُمْ أَجْرَهُم بِأَحْسَن مَا كَافُواْ مِثْمَلُونَ ) (النحل: ٩٧)، وإما أن تنقطع به في أرض الشقاوة فيكون ممن (خَسَرُ الدُّنْيَا وَالْأَخِدُةُ ذَلِكَ هُوَ ٱلْمُسْرَانُ ٱلسُّينُ ) (الحج

\_ , أما كونه نعمة فذلك في حديث ابن عَبَّاس رَضيَ الله عَنْهُمَا، قَالَ: قَالَ النَّبِيُّ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهُ وَسَلَّمَ: ' نعمتان مغبون فيهما كثير من الناس؛ الصحة والضراغ " رواه البخاري (٦٤١٢).

وأما كونه يستوجب السؤال يوم القيامة ففي حديث ابن مَسْعُود، عَن النَّبِيِّ صَلَّى اللَّه عَلَيْه وَسَلَّمَ قَالَ: "لَا تَزُولُ قَدَمُ ابْن أَدَمَ يُوْمَ القيامَة منْ عند رَيِّه حَتَى يُسْأِلُ عَنْ خَمْس، عَنْ عُمُره فيمَ أَفْنَاهُ، وَعَنْ شبابه فيمَ أَبْلاهُ، وَمَالَهُ مِنْ أَيْنَ اكْتَسَبُّهُ وَفيمَ أَنْفَقَهُ، وَمَاذا عَمل فيما عَلم "رواه الترمذي (٢٤١٦).

وكثيرة هي الأمور التي من فواتها عوض؛ كالمال والولد والزوجة وغيرها، أما الوقت فليس من ضيعته ما يعوضه؛ لأنه رأس مال العبد المتاجر مع ربه السائر إليه في طريق الآخرة، ومن خسر رأس ماله فقد خسر. ورحم الله الحسن حين قال: "أَدْرَكْتُ أَقْوَامًا كَانَ أَحَدُهُمْ أَشَحَّ عَلَى عُمُرِهِ مِنْهُ عَلَى دراهمه ودنانيره" (الزهد لابن المبارك ص: ٤).

وهؤلاء القوم الذين مضوا إلى الله كأنهم على خيل بُلق كان حاملهم على الجد في الأوقات مبادرتهم الأنفاس والأيام، فقد كانت الليالي والأيام كنوزًا لا يضرطون فيها، فجمعوا بين المسارعة والحد، أما أخلاف السوء من بعدهم فإنهم وإن كانوا

الحمد لله الذي أعطى کل شیء خلقه ثم هدی، وأشهد أن لا إله إلا الله وحده لا شريك له، يغفر لن تاب وآمن وعمل صالحا ثم اهتدى، وأشهد أن محمدا عبده ورسوله آتاه ربه الوسيلة والفضيلة كما وعده غدا، صلى الله عليه وعلى آله وأصحابه أولى الفضل، والاقتدا، ومن تبعهم بإحسان إلى يوم الحشر

وبعد؛ فإن رمضان من مواسم الجود الإلهي الذي يعم نفعه، ويجل في النفوس وقعه، وأيامه تمر سراعا، وقد قال الله عنها (أَيَّامًا نَعْدُورَتِ) (البقرة: ١٨٤)، فالوقت فيه هو العملة الرائجة والتجارة الرابحة، وقد أردت أن أحدو نفسي وإخواني- لا سيما في الأيام العامرة - في هذا المسير، للجد في أمر الوقت والصحبة قبل أن يقال للمرء (لِينْسَ الْمُولَى وَلِينْسَ الْمَشِيرُ )(الحج: ١٣)، وذلك بجمع الهم على كثرة التعبد واتقانه، فنختم القرآن كثيرًا مع التدبر ونصلي كثيرًا مع الإطالة، ونكثر الذكر والاستغفار واللهج بالدعاء وصنوف التعبد والأوراد، وفي الله تعالى ثقتنا أن نحقق من ذلك شَبِئًا ورحِاؤِنا أن يقبل منا عملنا، (إِنَّهَا يَتَفَيُّلُ اللَّهُ مِنَ ٱلْمُنْقِينَ ) (المَائدة: ٢٧)، وإليك قطوف دانية موشاة بالآيات القرآنية وموشحة بالأحاديث النبوية والأحوال الايمانية المرضية في الوصية بالوقت.

إن الله جعل الوقت والعمر نعمة تستوجب السؤال يوم الحساب، ذلك لأن الوقت هو المطية التي يتخذها العبد للسير فإما أن تصل به إلى

بالنسبة إليهم في السعي كأنهم على حُمُر معقَّرة هُمَعَ هذا البطاء في السير جعلوا قيمة العمر عندهم رخيصة فجمعوا بين البطاء والتفريط ونعوذ بالله من سوء الحال وكسف البال.

لقد أمرنا نبينا صلى الله عليه وسلم بالمبادرة بالعمل الصالح حرصًا على الوقت فعَنْ أبي هُريْرةَ أَنْ رَسُولَ الله صَلَّى الله عَلَيْه وَسَلَّمَ قَالَ: «بَادرُوا بَاللهُ عَلَيْه وَسَلَّمَ قَالَ: «بَادرُوا بِالْأَعْمَالِ فَتَنَا كَقَطَعِ اللَّيْلِ النَّظْلم، يُصْبِحُ الرَّجُلُ مُؤْمِنًا وَيُصْبِحُ مُؤْمِنًا وَيُصْبِحُ كَافِرًا، أَوْ يُمْسِي مُؤْمِنًا وَيُصْبِحُ كَافِرًا، أَوْ يُمْسِي مُؤْمِنًا وَيُصْبِحُ كَافِرًا، يَبِيغَ دِينَهُ بِعَرضِ مِنَ الدُّنْيَا» رواه مسلم كافرًا، يَبِيغَ دِينَهُ بِعَرضٍ مِنَ الدُّنْيَا» رواه مسلم (١٨٦).

وعَنْ أَنَسَ بُنِ مَالِكَ، عَنْ رَسُولِ اللّٰهِ صَلَّى اللّٰهُ عَلَيْهِ اللّٰهِ صَلَّى اللّٰهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ، قَالَ: " بَادرُوا بِالْأَعْمَالِ سَتَّا: طُلُوعَ الشَّمَسِ مِنْ مَغْرِيهَا، وَالدُّخَانَ، وَدَابَّةَ الْأَرْضِ، وَالدَّجَالَ، وَحُويْصَّةَ أَحَدِكُمْ، وَأَمْرَ الْعَامَةِ " رَوَاه الدَّجَالَ، وَحُويْصَّةَ أَحَدِكُمْ، وَأَمْرَ الْعَامَةِ " رَوَاه الدَّجَالَ، وَحُويْصَةً أَحَدِكُمْ، وَأَمْرَ الْعَامَةِ " رَوَاه الدَّمِالِيةِ وَالدَّحِيْلَةِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهُ اللهُ

وكل هذه الأمور المذكورة في الأحاديث عوائق عن السير إلى الله تعالى تستحث العبد الإسراع الخطا إلى الله قبل نزول الموانع والعوارض ف (لا يَعَعُ نُسًّا إِسْلَهًا لَرْ تَكُنَّ ءَامَنَتْ مِن قَبْلُ أَوْ كَسَبَتْ فِي إِسْنَهَا فَي إِسْنَهَا مَعْ اللهُ المَادِعِ وَالعوارض فَ (لا يَعَعُ نُسُّا إِسْنَهَا لَرْ تَكُنَّ ءَامَنَتْ مِن قَبْلُ أَوْ كَسَبَتْ فِي إِسْنَهَا عَلَى اللهُ عَامِد ١٥٨.

قال عَمْرُو بُنُ مَيْمُونَ : «اعْمَلُوا فِي الصَّحَّةِ قَبْلُ الْمُوتَ، وَفِي الشَّبَابِ قَبْلُ الْمُوتَ، وَفِي الشَّبَابِ قَبْلُ الْمُوْتَ، وَفِي الشَّبَابِ قَبْلُ الشُّغْلِ، (الزَهد لِابنَ الْمُغْلِ، (الزَهد لِابنَ اللَّغْلِ، (الزَهد لِابنَ اللَّغْلِ، (الزَهد لِابنَ اللَّهُارِكَ صَ ٣٠)

وصدق القائل:

لَيْسَ فِي كُلُّ حَالَةً وَأَوَانِ

تَتهيَّأُ صَنَائِعُ الإِحْسَانِ فَاذَا أَمُكَنَتُ فَبَادِرُ النَّهَا

حَذَراً مِنْ تَعَدُّر الإمَكَان

(السير ۱۸/۱۸ع)

فكل هذه الأحاديث وما بعدها تؤكد على معنى العناية بالوقت، لذلك أضحى حسن الأخذ بالوقت قضية القضايا، وشأن كل ذي شأن، ومن لم يعتبر ذلك فليخلُ المُطِيَّ وحاديَها والقوسَ وباريها.

إنَّ الأَخْذَ بِالْجِدُ فِي الْوقْتِ يَجِعَلُ السَّعِيَ مَشْكُورًا والْعَمَلُ مَبِرُورًا، أما التهاونُ فيه والتقريطُ فإنه يوقعُ بِالأَمَةِ فَتَنَا وملاحمَ تَشْيِبُ لَها النواصِي بِل تَجعلُ الولدانُ شَيبًا.

وانظر إلى مجالس الناس بله مجالس كثير من الصالحين مظهراً لا مخبراً، وأقوالاً لا أفعالاً، ممن تعطلوا وتبطلوا وصاروا عبئًا على أمَّتهم فانظر ماذا تَرى؟

تُرى فيها عوجًا يشقَّ تقويمه وصدعا يصعب ترميمه من غيبة ونميمة وخوض في اللغو وقرض للأعراض وتمضمض بالاعتراض، وقيل وقال؛ (وكل المسلم على المسلم حرام)، بل قد يكون الكلام في أقوام حطوا رحالهم في الجنة منذ زمن بعيد وكفاك بهذا شاهدا عدلًا على ما أقول.

يُقضَى على المرء في أيام محنته

حتى يرى حُسنًا ما ليس بالحسن

3

4

2

1

فيا حسرة على من ناموا فما استيقظوا وبالغوا قبل أن يبلغوا (إلَّكَ لا تُشِعُ الْمَوْقَ وَلا تُبَعُ الْمُثَمِّ النُّعَةُ إِذَا وَلَوْا مُدْيِينَ (أَنَّ وَمَا أَنَ بِهَدِى الْمُمْي عَن صَلَاتُهِمْ ) (النمل: ٨١).

فُ(يًا منفقا بِضَاعَة الْعُمرِ فِي مُخَالِفَة حَبِيبِهُ والْبِعد منْهُ لَيْسَ فِي أَعدائكُ أَضَرَّ عَلَيْكَ مِنْكَ مَا تَعلَعُ الْأُعْدَاء مِنْ جَاهِلُ مَا تَعلَعُ الْأُعْدَاء مِنْ جَاهِلُ

ما يبلغ الْجَاهل من نفسه

( اهدالفوائد لابن القيم ص: ٦٨)

(تالله مَا عدا عَلَيْكَ الْعَدو إِلَّا بعد أَن تولى عَنْك الْوَلِي فَلَا تظن أَن الشَّيْطَان غلب وَلَكِن الشَّيْطَان غلب وَلَكِن الضَّافظ أَعرض) اها الفوائد ص١٨٠٠.

والعجيب أن هؤلاء مع قليل الخلاف يكفر بعضهم ببعض ويلعن بعضهم بعضا فاللهم غفرانك.

وبعضهم ممن أراد الله به خيرًا يشكو بعد ذلك قسوة قلبه وغفلته عن الذكر وثقل التلاوة على لسانه فضلا عن قلبه وفؤاده، ووحشة بينه وبين سيده ومولاه، وتثاقله إلى الأرض، وميله إلى الشهوات، وإخلاده إلى الراحة التي لا تأتي بالراحة وما ذلك إلا من ذنوب تلكم المجالس التي غرهم بها الشيطان (وما يعدهم الشيطان إلا غرورا) ناهيك عن كثرة الكلام التي كفى بها والله – ذنبًا يورث في القلب وحشة

إذا كنت قد أوحشتك الذنوب

فدعها إذا شئت واستأنس

ورحم الله الْأُوْزَاعِيَّ، حين قال: "إِنَّ الْمُوْمِنَ يَقُولُ قَلِيلًا وَيَعْمَلُ كَثِيرًا، وَإِنَّ الْمُنَافِقَ يَقُولُ كَثِيرًا

وَيَعْمَلُ قَليلا".

فالواجب مغادرة هذه المجالس والتحذير منها فإنها تثير الرهج وتؤذي المهج بل هي بدور نفاق ومنبت شقاق ونعوذ بالله من أقوام ليس لهم خلاق ( وَلِمَّا يُسِينَّكَ الشَّيِّطَانُ فَلَا نَقَعُدٌ بِعَدَ اللَّاكَرَىٰ مَعَ الْفَوْمِ اللَّانِعِينَ ) (الأنعام ٦٨).

ومن ترك هؤلاء المفاليس فقد أراد الله به الانتفاع وأحسن عنه الدفاع وأجرى أموره على أجمل الأوضاع وكلنا إلى هذه العطايا جد فقير والله الموفق لا رب سواه.

أين المجالس التي تعقد عليها مراشد الأمة فتطلق عقولا أسيرة وأبصارا حسيرة؟

ومن قرأ سيرة العلامة الأديب وشيخ العربية محمود شاكر - رحمه الله تعالى - في مقدمة جمهرة مقالاته أدرك قيمة مجالسه، وعموم نفعها وعلو قدر هذا الإمام في علوم العربية قرابة ثلاثة أرباع قرن، حتى تخرَّج من هذه المجالس في العلم أعلام، وجرت من أجل الدفاع عن العربية والإسلام أقلام وأضحت روضة العربية بعد جفافها مفتحة الأزهار مسلسلة الأنهار، فلله دره وروح الله روحه ونور ضريحه كفاء ما قدم للاسلام وأهله.

نَعم، هذه المجالس لا يرغب فيها إلا الهائمون بحب دينهم المخلصون له، ولا تحرص عليها إلا نفوس ذلك لها سبل المكارم تذليلا (وإن كانت لكبيرة إلا على الذين هدى الله).

### قفي مثل هذا قلينافس أولُو النُّهي

### وحسبي من الدنيا الغُرور بلاغُ

### حال السلف في اغتنام الأوقات:

كان سلفنا آية من آيات الله التي تمشي على الأرض ومن أئمة الهدى الذين (يهدون بأمرنا لما صبروا وكانوا بآياتنا يوقنون)، وكان موضعهم من الإمامة موضع الدعامة فكانوا قدوة وأسوة لهذا جعل سيرتهم لا تبلى على الدهر ولا تبيد على مر الزمان وأحوالهم تروي الظمأ وتنقع الفلة وتجيء بردا وسلاما على كبد حرى واليك طرفا من حالهم. قال مُوْسَى بِنُ إِسْمَاعِيْلُ التَّبُودُكِيُّ: لَوْقُلْتُ لَكُم:

قَالَ مُوْسَى بِنَ إِسْمَاعِيْلِ الْتَبُوْدُكِيُّ: لَوْ قَلْتَ لَكُم؛ إِنِّيْ مَا رَأَيْتُ حَمَّادَ بِنَ سَلَمَةَ ضَاحِكاً، لَصَدَقْتُ، كَانَ مَشْغُوْلاً، إِمَّا أَنْ يُحَدُّثَ، أَوْ يَقْرَأَ، أَوْ يُسبِّحَ، أَوْ يُصلِّيَ، قَدْ قَسَمَ الْنَهَارَ عَلَى ذَلْكَ (السير ٤٤٧/٧عـ ٤٤٨).

وقال عَبْدُ الرَّحْمَنِ بِنَ مَهْدِيٍّ؛ لَوْ قَيْلَ لِحَمَّادِ

بِن سَلَمَةَ: إِنَّكَ تَمُوْتُ غَداً، مَا قَدرَ أَنَّ يَزِيْدَ فِي الْعَمَلِ شَيْئاً. قُلْتُ (الذهبي): كَانَتْ أَوْقَاتُهُ مَعْمُوْرَةً بِالتَّعَبِّد وَالأَوْرَاد (السير ٤٤٧/٧).

وقالَ السَّرِيُّ السَّقَطِيُّ: فَاتَنِي جُزْءٌ مِنْ وِرْدِي، فَلاَ يُمْكِنُنِي قَضَاؤُهُ -يَغْنِي: لَاسْتِغْرَاقِ أَوْقَاتِهِ-(السير ١٨٧/١٢).

وقال ابن عساكر: حُدُثتُ عَنْهُ (أي سُلَيْمُ بنُ أَيُّوْبَ الْرَازِيُّ): أَنَّهُ كَانَ يُحَاسِبُ نَفْسَه فِي الأَنفَاسِ، أَيُّوْبَ الرَّازِيُّ): أَنَّهُ كَانَ يُحَاسِبُ نَفْسَه فِي الأَنفَاسِ، لاَ يَدَعُ وَقَتَا يَمِضِي بِغَيرِ فَائِدَة، إمَّا يَنسَخُ، أَوْ يُدرَسُ، أَوْ يَقَرَأُ. وَحُدُثتُ عَنْهُ: أَنَّهُ كَانَ يُحرُّكُ شَفَتَيْهِ إِلَى أَوْ يَقَطُ القَلَم. (السير ٦٤٦/١٧).

وَهذا أَبُو مُوْسَى الْمَدِيْنِيُّ وِكَانَ إِمَاماً فِيْ هُنُوْنِ، يَقُوْلُ: مَا أَعُلَمُ أَنِّي ضَيَّعْتُ سَاعَةً مِنْ غُمُرِيَ فِيْ لَهُوِ أَوْ لعب (السير ٢٦/٢٠).

وقال الْأَوْزَاعِيُّ؛ "لَيْسَ سَاعَةٌ مِنْ سَاعَاتِ الدُّنْيَا إِلَّا وَهِيَ مَعْرُوضَةٌ عَلَى الْعَبْدِ يَوْمَ الْقَيَامَةِ يَوْمَا فَيَوْمًا وَسَاعَةٌ لَمْ يَذْكُرِ فَيُومًا وَسَاعَةٌ لَمْ يَذْكُرِ اللهِ سَاعَةٌ لَمْ يَذْكُرِ اللهِ سَاعَةٌ لَمْ يَذْكُرِ اللهِ سَاعَةٌ لَمْ مَنْ يَذْكُرِ اللهِ تَعَالَى فيها إِلَّا تَقَطَّعَتْ نَفْسُهُ عَلَيْهَا حَسَرَاتٌ، فَكَيْفَ إِذَا مَرَّتُ بَه سَاعَةٌ مَعَ سَاعَةٍ وَيَوْمٌ مَعَ يَوْمٍ وَلَيْلَةٌ مَعَ سَاعَةٍ وَيَوْمٌ مَعَ يَوْمٍ وَلَيْلَةٌ مَعَ لَيْلَةً". الْحَلِية ١٤٢/٦.

### قيمة الوقت عند السلم:

الوقت عند المسلم الواعي هو الحياة بل الحياتان الأولى والآخرة؛ فإنه لا يزرع في أولاه إلا بالوقت ولا يصل إلى الدرجات العالية في أخراه إلا بالوقت فصار الوقت بذلك عصب الدارين الدنيا والآخرة.

قال ابن القيم رحمه الله في ذلك: "السنة شجرة، والشهور فروعها، والأيام أغصانها والساعات أوراقها والأنفاس ثمرها، فمن كانت أنفاسه في طاعة فثمرة شجرته طيبة، ومن كانت في معصية فثمرته حنظل، وإنما يكون الجذاذ يوم المعاد، فعند الجذاذ يتبين حلو الثمار من مُرها"

 مِمًا فِي الدُّنْيَا، بَلُ لَيْسَت الدُّنْيَا بِأَجْمَعِهَا عَوْضَا عَنْ هَذِهِ الْحَيَاةِ، فَمِنْ كُلُ شَيْءِ يَفُوتُ الْعَبْدَ عَوْضٌ، وَإِذَا فَاتَهُ الله لَمْ يُعَوِّضْ عَنْهُ شَيْءٌ الْبَتَّةَ اهْد الداء والدواء ٨٤.

### علاج مضيعة الأوقات:

ضياع الوقت داء عضال، يحتاج إلى مصابرة ورباط للشفاء منه ( يَتَأَيُّهَا الَّذِينَ عَامَنُوا أَضْرُوا وَصَابِرُوا وَصَابِرُوا وَرَابِطُوا وَالَّقُوا اللهَ لَمَلَكُمْ تُقُلِحُونَ) (آل عمران: ٢٠٠).

أمر الله تعالى في الآية بالصبر والمرابطة، فالصبر لمقاومة المرض ومجاهدة النفس والرياط للثبات على ذلك العمل حتى يتم البرء ويصبح الشفاء ميسورا لا معسورا، ومن علاج ذلك.

لابد أن يمنع اللسان لئلا يوقع بالناس أفاعيل الانتقام وضرائر الإفك وأخواتها في الرضاعة من البهتان والآثام، وأن يضرب من هؤلاء كل بنان (فشرد بهم من خلفهم لعلهم يذكرون) قال النبي (من صمت نجا) وقال (أمسك عليك لسانك).

ترك المعاصي ما أمكن والتوبة مما لا بد منه فإن (الْعَاصِي تُقَصِّرُ الْعُمُرَ وَتَمْحَقُ بَرَكَتَهُ وَلَا بُدُ، فَإِنَّ الْبُرَّ كَمَا يَزِيدُ فِي الْعُمُرِ، فَالْفُجُورُ يُقَصِّرُ الْعُمُرِ، فَالْفُجُورُ يُقَصِّرُ الْعُمُرِ،

وَقُد اخْتَلَفَ النَّاسُ فِي هَذَا الْمُؤْضعِ.

فَقَالَتُ طَائِفَةُ: نَقْصَانُ عُمُرِ الْعَاصِي هُوَ ذَهَابُ بَرَكَة عُمُره وَمَحْقُهَا عَلَيْهِ، وَهَذَا حَقٌ، وَهُذَا حَقٌ،

وَقَالَتُ طَائِفَةٌ: بَلَ تُنْقِصُهُ حَقِيقَةً، كَمَا تُنْقِصُهُ حَقِيقَةً، كَمَا تُنْقِصُ الرُّرُقَ الْبُركة فِي اللَّهُ سُبْحَانَهُ لَلْبَركة فِي الرُّرَقِ أَسْبَابًا كَثِيرَةً تُكَثِّرُهُ وَتَزِيدُهُ، وَلِلْبَركَةِ فِي الْمُمْرِ أَسْبَابًا تُكَثِّرُهُ وَتَزِيدُهُ.....

قَالْحَيَاةُ مِنْ الْحَقِيقَةِ حَيَاةُ الْقَلْبِ، وَعُمُرُ الْأِنْسَانِ مُدَّةُ حَيَاتُهِ فَلَيْسَ عُمُرُهُ إِلَّا أَوْقَاتَ حَيَاتِهِ فَلَيْسَ عُمُرُهُ إِلَّا أَوْقَاتَ حَيَاتِهِ بِاللَّهِ، فَتِلْكَ شَاعَاتُ عُمُره... وَبِالْجُمُلَةِ، فَالْعَبْدُ إِذًا أَعْرَضَ عَنِ اللَّهِ وَاشْتَغَلَ بَالْعَاصِي فَالْعَبْدُ إِذًا أَعْرَضَ عَنِ اللَّهِ وَاشْتَغَلَ بَالْعَاصِي

ضَاعَتُ عَلَيْهِ أَيَّامُ حَيَاتِهِ الْحَقيقيَّةُ الَّتِي يَجِدُ عَبَّ إِضَاعَتَهَا يَوْمَ يَقُولُ: ﴿ يَلَنِثَنِي فَنَّتُ لِبَّانِي وَ عَبُ إِضَاعَتَهَا يَوْمَ يَقُولُ: ﴿ يَلَنِثَنِي فَنَّتُ لِبَّانِي وَ لَمُورَةُ الْفَجْرِ: ٢٤) اهدالداء والدواء ص: ٥٤-٥٥

### العناية بخواتيم العمر والعمل

قال ابن القيم: (الْعُمر بآخره وَالْعَمَل بخاتمته؛ من أحدث قبل السَّلَام بَطل مَا مضى من صلَّاته؛ وَمن أفطر قبل غرُوب الشَّمْس ذهب صيامه ضائعا؛ وَمن أَسَاءَ فِي آخر عمره لقى ربه في ذلك الْوَجُه اه الفوائد لابن القيم ٦٣.

اعتزال الناس إلا في الخير، كصلة الرحم، وعيادة الريض، واتباع الجنائز، والأمر بالمعروف، والنهي عن المنكر، والإصلاح بين الناس، وغيرها من أبواب الخير.

ولله در شيخ الإسلام ابن تيمية الذي كان يذهب إلى الفلوات بحثا عن الخلوات ويردد:

### وأخرج من بين البيوت لعلني

### أحدث عنك القلب بالسر خاليا

إن العزلة التي بغير عين العلم علة وبغير زاي الزهد زلة قد تضر من حيث يرجى نفعها فلتكن بهما وبقدر معلوم.

أما الاختلاط الذي لا نفع من ورائه فإنه كم نسخ من مودة ونسج من عداوة وأوقع في بلية وأورث من خزية، وعجّل من منية، وأجرى من عَبْرة، وأحضر من حسرة ؛ فلا تتماروا بالنذر.

إدراك قصر أعمارنا، وكثرة وتزاحم أعمالنا، ومن علم ذلك كيف يستحل أن يضيع وقته سدى وأن يهدره عبثا؟

قَالَ ابن القيم: (مُدَّة الْعُمُرِ الْتِي هِيَ بِالْإِضَافَةِ إِلَى الْآخِرَةِ كَنَفْسٍ وَاحِدٍ مِنْ أَنْفَاسِهَا) الدائداء والدواء ص ٩٥.

ومن أدرك قصر عمره اجتهد في عمل الأخرة وسعى لها سعيها وجعل للدنيا فضل وقته.

قال عون بُن عَبد الله: إن من كان قبلنا كانوا يجعلون لدنياهم ما فضل عَنْ آخرتهم، وإنكم اليوم تجعلون لآخرتكم ما فضل عَنْ دنياكم (تهذيب الكمال ٤٩/٢٢). هذا ما تيسر وبالله ثقتنا وعليه المعتمد وصلى الله وسلم على نبينا محمد والحمد لله أولا وآخرا وظاهرا وباطنا.



الحمد لله على نعمة الصيام؛ بها يسعد الإنسان في الدنيا ويوم الزحام، ويُظُلُّ بعرش الرحمن، ويُسقى من ماء الريان، ويدخل الجنة بسلام وأمان، والصلاة والسلام على أفضل من صلى وصام وعبد ريه وقام.

### الصيام والصيف:

لا شك أن الصيام في الصيف شاق، ونشعر بألم العطش الشديد من شدة الحرارة وطول اليوم والشمس بعيدة عنا جدا، فما بالنا بالعطش الأكبريوم القيامة وطوله الذي يصل إلى خمسين ألف سنة؟!

عن الْمُقْدَاد بْنَ الْأَسْوَد، قَالَ: سَمِعْتُ رَسُولُ اللَّهُ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهُ وَسَلَّمَ، يَقُولُ؛ «تُدْنَى الشَّمْسُ يَوْمَ الْقيامَة منَ الْخَلْق، حَتِّي تَكُونَ مِنْهُمْ كُمِقْدَارِ مِيلِ» - قَالَ سُلَيْمُ بْنُ عَامِرِ: فَوَاللَّهِ مَا أَدْرِي مَا يَعْنِي بِالْمِيلِ؟ أَمْسَافَةُ الْأَرْضِ، أم الْمِيلُ الَّذِي تُكْتُحُلُ بِهِ الْعَيْنُ - قَالَ: «فَيَكُونُ النَّاسُ عَلَى قَدْر أَعْمَالُهُمْ فِي الْعَرَقِ، فَمِنْهُمْ مَنْ يَكُونُ إِلَى كَعْبَيْهُ، وَمِنْهُمْ مَنْ يَكُونُ إِلَى زُكْبَتَيْه، وَمِنْهُمْ مَنْ يَكُونُ إِلَى حَقْوَيْهِ، وَمِنْهُمْ مَنْ يُلْجِمُهُ الْعَرُقُ إِلْجَامًا » قَالَ: وَأَشَارَ رَسُولُ اللَّهِ صَلَّى الله عَلَيْه وَسَلَّمَ بِيَده إِلَى فيه.صحيح مسلم (37AY).

- عن سلمان رضى الله عنه قال: تعطى الشمس يوم القيامة حر عشر سنين ثم تدنى من جماجم الناس. صحيح الترغيب · (MTTM)

- شمس يوم القيامة تُعطى حر عشر سنين مع اقترابها من رءوس الخلق؛ فينضجر العرق من كل مكان في جسم الإنسان كل بحسب عمله؛ فما المخرج في هذا اليوم العصيب؟ المخرج؛ من هذه المنجيات بإذن الله تعالى الإكثار من الصوم والتأدب بأدابه

-إِنَّ فِي الْحَنَّةَ بَائِلِ بُقَالُ لَهُ الرَّبَّانُ:

عَنْ سَهْل رَضَى اللَّه عَنْهُ، عَنِ النَّبِيِّ صَلَّى الله عَلَيْهِ وُسَلَّمَ، قَالَ: « إِنَّ فِي الْجَنَّةَ بَابًا يُقَالُ لَهُ الرَّيَّانُ، يَدْخُلُ مِنْهُ الْصَّائِمُونَ يَوْمَ القيَامَة، لاَ يَدْخُلُ مِنْهُ أَحَدٌ غَيْرُهُمْ، يُقَالُ: أَيْنَ الصَّائمُونَ؟ فَيَقُومُونَ لاَ يَدْخُلُ مِنْهُ أَحَدٌ غَيْرُهُمْ، فَإِذَا دَخَلُوا أَغْلِقَ فَلَمْ يَدْخُلُ منْهُ أَحَدٌ ». رواه البخاري (١٨٩٦)، ومسلم (1101)

### تعلىق

أ- الريان اسم علم على باب من أبواب الحنة يختص بدخول الصائمين منه، مُشتق من الري وهو مناسب لحال الصائمين، قال القرطبي اكتفى بذكر الري عن الشبع لأنه يدل عليه من حيث إنه يستلزمه قلتُ: أو لكونه أشق على الصائم من الحوع.

فتح الباري (۱۱۱/٤).

ب- لمَّا كَانَ فِي الصَّوْمِ مِنْ الصَّبْرِ عَلَى أَلُم الْعَطْش وَالظَّمَا فِي الْهَوَاجِرِ إِعْلَامًا لَنْ تُكَلَّفُ ذَلكٌ بِمَا يَخُصُّ هَذَا مَنْ الدَّعَاءِ منْ هَذَا الْبَابِ الَّذِي يَدُلُ عَلَى الثَّوَابِ الْحَزيلِ وَاللَّهُ أَعْلَمُ. المنتقى شرح الموطأ (٢١٨/٣).

ج- أفرد لهم هذا الباب ليسرعوا إلى الري من عطش الصيام في الدنيا إكرامًا لهم واختصاصًا؛ وليكون دخولهم في الجنة هينًا غير متزاحم عليهم عند أبوابها، فإن الزحام قد يؤدي إلى نوع من العطش. (التوضيح لشرح الحامع الصحيح (١٣/ ٣٨) لابن الملقن).

د- يُقَالُ: أَيْنَ الصَّائِمُونَ؟

يوم القيامة يوم العطش الأكبر تُنادي الملائكة على الصائمين أين الصائمون؟ أين الصائمون؟ تعالوًا تعالوا أدخلوا الحنة من باب الريان:

- عَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ رَضِيَ اللَّهِ عَنْهُ، أَنَّ رَسُولَ اللَّه صَلَّى اللَّه عَلَيْهِ وَسَلَّمَ، قَالَ: « مَنْ أَنْفُقُ زُوْجَيْنِ فِي سَبِيلِ اللَّهِ، نُودي مِنْ أَبْوَاب الجِنَّهُ: يَا عَبْدَ اللَّهُ هَذَا خَيْرٌ، فَمَنْ كَانَ منْ أَهْلَ الصَّلاَة دُعيَ منْ بَابِ الصَّلاَة، وَمَنْ كُانَ مِنْ أَهْلِ الجِهَادِ دُعِيَ مِنْ بَابِ الجِهَادِ، وَمَنْ كَانَ مَنْ أَهُلِ الصِّيَامِ دُعِيَ مِنْ بَابٍ الرَّيَّانِ، وَمَنْ كَانَ مِنْ أَهْلَ الصَّدَقَة دُعِيَ مِنْ بَابِ الصَّدَقَةِ فَقَالَ أَبُو بَكُر رَضَيَ اللَّه عَنْهُ: بَأْبِي أَنْتَ وَأَمِّي يَا رَسُولَ اللَّهُ مَا عَلَى مَنْ دُعِيَ مِنْ تَلْكَ الْأَبْوَابِ مِنْ ضَرُورَة، فَهَلَ يُدْعَى أَحَدُ مِنْ تَلْكَ الْأَبْوَابِ كُلُّهَا، قَالَ: «نَعَمْ وَأَرْجُو أَنْ تَكُونَ مِنْهُمْ» رَواه البخاري ·(1.77) samps (1197).

- فقال أبو بكر رضى الله عنه طامعاً فضل الله تعالى: «فهل يُدعى أحد من تلك الأبواب؟»، ومعناه أنه تساءل قائلا « فهل يُدعى أحد من تلك الأبواب كلها؟ قال: نعم « أي يُوجِد من المؤمنين من يُدعى من أبواب الجنة الثمانية لكثرة

عباداته وتنوعها واختلافها «وأرجو أن تكون منهم»؛ لاجتهادك في كل العبادات وحرصك على جميع الخيرات. منار القاري (٢٠٤/٤).

٥-قصور الصائمين فالجنة: عَنْ عَلَى رَضَى اللَّهُ عَنْهُ قَالَ: قَالَ: رَسُولُ الله صَلَّى اللَّه عَلَيْه وَسَلَّمَ: «إِنَّ فِي الجِنْة لَغْرَفًا تَرَى ظُهُورُهَا مِنْ يُطُونِهَا وَبُطُونُهَا مِنْ ظُهُورِهَا ، فَقَامٍ إِلَيْهِ أَعْرَابِيُّ فَقَالَ: لَنْ هِيَ يَا رُسُولَ اللَّهِ ۚ قَالَ: «هَيَ لَنْ أَطَابَ الكَلَامَ؛ وَأَطْعَمَ الطَّعَامَ، وَأَدَامَ الصِّيَامَ، وَصَلَّى لله باللَّيْل وَالنَّاسُ نيَامٌ» (سنن الترمذي (٢٥٢٧)حسنه الألباني). - الغرف بمعنى القصور العالية لأهل الجنة وذكرنا أن الغرفة للإنسان في الدنيا بمعنى المكان العالى الذي يستريح فيه، والمكان الذي هو لأهل الشرف، فالإنسان أشرف الأماكن عنده وأعلى الأماكن عنده الذي يُسمى بالغرفة. فالحنة فيها غُرف في أعالى الجنات، ولهم قصور في أعالى الجنات، فيقول عليه الصلاة والسلام: (إن في الجنة غرفا) هذه الغرف التي الأصحابها تكون مبنية من ذهب ومن فضة، ومع ذلك فإن صاحبها إن كان بداخلها يرى خارجها من خلالها وإذا كان خارجها ينظر إلى داخلها فيرى ما يريده من داخلها. قال: (يُرى ظهورها من بطونها وبطونها من ظهورها)، كالزجاج فأنت ترى داخل الزجاج من الخارج، أما في الجنة لم يقل لنا من زجاج فالزجاج شيء رخيص في الدنيا، ولكن الجنة مبنية القصور من ذهب، ومع ذلك بلغ من شفافيته وبلغ أن يكون صاحبه بداخل هذا القصر المني من لبنة من ذهب ولبنة من فضة أن يرى ما خارجه وهو في داخل هذا القصر، فإذا كان في الخارج وأراد أن ينظر في داخل قصره نظر واستمتع بما فيه من حور عبن وغيرها! ولما قال النبي صلى الله عليه

وسلم ذلك قام أعرابي تعجب وانبهر مما سمع فقال: (لن هي يا رسول الله؟! فقال صلى الله عليه وسلم: لن أطاب الكلام، وأطعم الطعام، وأدام الصيام، وصلى بالليل والناس نيام). (تفسير أحمد حطيمة: ٤/ ABY).

٦- الحور العين للصائمين في الجنة: الصائم يُعطى في الجنة ما شاء الله من طعام وشراب ونساء قال الله تعالى: «كُلُواْ وَٱشْرَبُواْ هَنِينًا بِمَا أَسْلَفَتُ فِ ٱلْأَنَّامِ ٱلْفَالَيةِ» (الحاقة: ٢٤)، قال الحسن: تقول الحوراء لولي الله وهو متكئ معها على نهر العسل تعاطيه الكأس؛ إن الله نظر إليك في يوم صائف بعيد ما بين الطرفين وأنت في ظمأ هاجرة من جهد العطش فباهي بك الملائكة وقال: انظروا إلى عبدي ترك زوجته وشهوته ولذته وطعامه وشرابه من أجلى رغبة فيما عندي اشهدوا أني قد غفرت له فغفر لك يومئذ وزوجنيك. (لطائف المعارف: ١٥٨).

عِنْ عَمْرُو بْنَ مُرَّةُ الْجَهَنِيُّ، قَالَ: جَاءَ رَجُلُ إِلَى النَّبِيِّ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهُ وَسَلَّمَ، فَقَالَ: يَا رَسُولَ اللَّه، أَرَأَيْتَ إِنْ شُهَدْتُ أَنْ لَا إِلَهُ إِلَّا اللَّهِ، وَأَثْلُكُ رَسُولُ اللَّهِ، وَصَلَيْتُ الصَّلُوَاتُ الْخُمْسَ وَأَدَّيْتُ الزِّكَاةُ، وَصُمْتُ رَمَضَانَ، وَقَمْتُهُ، فَمِمِّنْ أَنَا؟ قَالَ: «منَ الصِّدُيقينَ وَالشَّهَدَاءِ» (صحيح ابن حيان وصحيح التّرغيب: ١٠٠٣).

قال تعالى: «وَمَن يُطِعِ ٱللَّهَ وَٱلرَّسُولَ فَأُوْلَتُهِكَ مَعَ ٱلَّذِينَ أَنْعَمُ ٱللَّهُ عَلَيْهِم مِّنَ ٱلنَّبِيْتِنَ وَالصِّدِيقِينَ وَالشُّهَدَآءِ وَالصَّيلِحِينَ وَحَسُنَ أَوْلَتَهِكَ رَضِقًا » (النساء: ٦٩)، أيْ: هُمْ مَعَهُمْ فِي دَار وَاحِدَة وَنَعِيم وَاحِد يَسْتَمْتَعُونَ بِرُؤْيَتَهِمْ وَالْحُضُورِ مَعَهُمْ، لَا يُسَاوُونَهُمْ فِي الدَّرَجَة، فإنهُمْ يَتَضَاوَتُونَ لَكُنَّهُمْ يَتَزَاوَرُونَ.

وَكُلُّ مَنْ فِيهَا قَدْ رُزِقَ الرِّضَا بِحَالِهِ. تفسير القرطبي (٢٧٢/٥).

### من هم الصائمون؟!

قال الشيخ صفوت نور الدين رحمه الله تعالى: فمن هم الصائمون الذين يرجى لهم أن يتحقق هذا الوعد لهم؟ إن الناظر في النصوص الشرعية بُمكنه أن يفهم أن اسم الصائم يطلق في إحدى ثلاث حالات:-

أولا: من مات في صومه: لحديث جَابِر، قَالَ: سَمِعْتُ النَّبِيُّ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهُ وَسَلَّمُ، يَقُولُ: «يُبْعَثُ كُلِّ عَبْد عَلَى مَا مَاتَ عَلَيْه» amles (NYAY).

وعَنْ جُذَيْفُهُ رَضَىَ اللَّهُ عَنْهُ عَنْ النَّبِيِّ صَلَّى اللَّه عَلَيْه وَسَلَّمَ أَنَّهُ قَالَ: « مَنْ قَالَ « لا إِلهُ إِلاَّ اللَّهِ ﴿ ابْتَغَاءَ وَجُهِ اللَّهِ خُتَّمَ لَهُ بِهَا: دَخُلَ الجَنَّةِ، وَمَنْ صَامَ يَوْمَا ابْتَغَاءَ وَجُهُ اللَّهِ خُتُمَ لَهُ بِهِ: دَخُلُ الجِنْةِ، وَمَنْ تُصَدُّقُ بِصَدَقَة ابْتَغَاءَ وَجُه اللّه خَتِمَ للهُ بِهَا: دُخُلُ الجِنَّةُ « صحيح الترغيب (٩٨٥). فبهذا من مات صائما يُبعث يوم القيامة على هذه الهيئة الحسنة في ٧- مع أفضل خلق الله تعالى في الجنة: عبادته لربه، ويتحقق له موعوده من فضله.

الثاني؛ من كان يُؤدي صوم الفريضة ويُكثر من النوافل فيكون له بالصوم تعلق.

الثالث؛ أن يكون الصوم له خُلق فهو يصوم بكف البطن والفرج عن قضاء الشهوة الحرام، ويصوم بكف النظر واللسان واليد والرجل والسمع والبصر وسائر الجوارح عن الأثام، ويصوم قلبه عن الهمم الدنيئة والأفكار السعدة عن الله تعالى؛ وذلك لحديث البخاري (١٩٠٣)؛ عَنْ أَبِي هُِرَيْرَةَ رَضِيَ اللَّهِ عَنْهُ، قَالَ: قَالَ رَسُولُ الله صَلَى الله عَلَيْه وَسَلَمَ: «مَنْ لُمْ يَدُعْ قُوْلُ الزُّورِ وَالْعَمَلُ بِهُ، فَلَيْسَ للله حَاجَة فِي أَنْ يَدَعَ طَعَامَهُ وَشَرَاهِهُ» إتحاف الأنام بأحكام الصيام ص٢٣.

اللهم أسكنا الضردوس الأعلى من الجنة، والحمد لله رب العالمين.



فإن شهر رمضان كان ولا يزال شهر الفتح والفتوحات؛ ففيه كانت غزوة بدر الكبرى سنة ٢هـ، وفيه فتح مكة سنة ٨هـ، وفيه فتح البويب في العراق سنة ١٣هـ ضد الفرس، وفيه فتح النوبة شمال السودان سنة ٣١هـ عند فتح مصر.

وفيه معركة بلاط الشهداء في أوربة بعد فتح الأندلس سنة ١١٤هـ بقيادة البطل الشهيد عبد الرحمن الغافقي، وفيه فتح عمورية سنة ٢٢٣ هـ لما صرخت امرأة مسلمة أسرها الروم «وامعتصماه». وفيه معركة المنصورة سنة ١٤٧هـ ضد الصليبيين بقيادة فخر الدين الجويني وأسر فيها لويس التاسع الفرنسي.

وفيه معركة عين جالوت في فلسطين سنة ٢٥٨ هـ بقيادة حاكم مصر المحروسة سيف الدين قطز التي هزم فيها التتار بعد سنة من توليه الحكم، وفيه فتح شقحب بالشام سنة ٧٠٨هـ ضد التتار أيضًا. وفيه فتح قبرص في عهد الماليك بقيادة السلطان برسباي المملوكي سنة ٨٢٩هـ ضد الفرنحة.

وآخر ذلك (وليس آخرا إن شاء الله) حرب العاشر من رمضان ١٣٩٣ هـ السادس من أكتوبر سنة ١٩٧٣م في مصرضد البهود الغاصيين.

ونبدأ بذكر أولى هذه الغزوات وهي الغزوة الكبرى الباركة أول غزوة في الإسلام، أعز الله فيها الإسلام وأهله، وأذل فيها الأسرك وأهله، واستحق كل من شارك فيها أن يسمى بدريًا وقد قال: " لَعَلَ الله اطلع عَلَى مَنْ شَهِدَ بَدُرًا فَقَالَ: اعْمَلُوا مَا شَئْتُمْ فَقَدُ غَفَرْتُ لَكُمْ «- (صحيح البخاري ٥/ ١٤٥).

#### Leum

أن عيرا لقريش أفلتت من النبي صلى الله عليه وسلم في ذهابها من مكة إلى الشام، ولما قرب رجوعها من الشام إلى مكة بعث رسول الله صلى الله عليه وسلم طلحة بن عبيد الله وسعيد بن زيد إلى الشمال، ليقوما باكتشاف خبرها، فوصلا إلى الحوراء، ومكثا حتى مر بهما أبو سفيان بالعير، فأسرعا إلى المدينة، وأخبرا رسول الله صلى الله عليه وسلم بالخير.

كانت العير مركبة من ثروات طائلة من أهل مكة،

رمضائيات

غزوة بدر

جمال عبد الرحمن

ك إعداد/

ألف بعير موقرة بالأموال، لا تقل عن خمسين ألف دينار ذهبي، ولم يكن معها من الحرس إلا نحو أربعين رجلا.

لذلك أعلن رسول الله صلى الله عليه وسلم في المسلمين قائلا: «هذه عير قريش فيها أموالهم، فاخرجوا إليها لعل الله ينفلكموها، (حديث صحيح، رواه ابن هشام: ٢/ ٦١، عن ابن اسحاق بسنده الصحيح عن ابن عباس).

ولم يعزم على أحد بالخروج، بل ترك الأمر للرغبة الطلقة، لما أنه لم يكن يتوقع عند هذا الانتداب أنه سيصطدم بجيش مكة- بدل العير- هذا الاصطدام العنيف في بدر، ولذلك تخلف كثير من الصحابة في المدينة، وهم يحسبون أن مضى رسول الله في هذا الوجه لن يعدو ما ألفوه في السرايا الماضية، ولذلك لم ينكر على أحد تخلفه في هذه الغزوة. (الرحيق المختوم ص: ١٨٤).

### التسابق في نيل الأجر:

روى أحمد بسند صحيح عن عبد الله بن مسعود، قال: «كنّا يوم بدر، كلّ ثلاثة على بعير-أي يتعاقبون-. وكان أبو لبابة وعلى بن أبي طالب زميلي رسول الله صلى الله عليه وسلم، قال: فكانت عقبة رسول الله صلى الله عليه وسلم (أي دوره في المشي)، فقالا له: نحن نمشي عنك- ليظلُ راكبا- فقال: «ما أنتما بأقوى منى على المشي، ولا أنا بأغنى عن الأجر منكما ، 11.

#### التدير في مكة:

وأما خبر العير فإن أبا سفيان- وهو المسئول عنها- كان على غاية من الحيطة والحذر، فقد كان يعلم أن طريق مكة محفوف بالأخطار، وكان يتحسس الأخبار، ويسأل من لقى من الركبان، ولم يلبث أن نقلت إليه استخباراته بأن محمدا صلى الله عليه وسلم قد استنفر أصحابه ليوقع بالعير، وحينئذ استأجر أبو سفيان ضمضم بن عمرو الغفاري إلى مكة، مستصرخا لقريش بالنفير إلى عيرهم، ليمنعوه من محمد صلى اللّه عليه وسلم وأصحابه، وخرج ضمضم سريعا حتى أتى مكة، فصرخ بيطن الوادي واقفا على بعيره، وقد جدع أنفه، وحول رحله، وشق

قميصه، وهو يقول: يا معشر قريش، اللطيمة، اللطيمة، أموالكم مع أبي سفيان قد عرض لها محمد في أصحابه، لا أرى أن تدركوها، الغوث الغوث. (الرحيق المختوم ص: ١٨٦).(اللطيمة الجمال التي تحمل العطر).أي: أدركوا العير. «فتجهز الناس جميعا، فهم إما خارج وإما باعث مكانه رجلا، وانطلق سواد مكة وهو يغلى، يمتطى الصعب والذلول، فكانوا تسعمائة وخمسين مقاتلا، معهم مائتا فرس يقودونها، ومعهم القيان يضرين بالدفوف، ويغنين بهجاء السلمين. وولوا وجوههم إلى الشمال، ليدركوا القافلة المارة تجاه يثرب هابطة إليهم. لكنّ أبا سفيان لم يستنم في انتظار النجدة المقبلة، بل بدل أقصى ما لديه من حذر ودهاء لخاتلة السلمين، والافلات من قبضتهم، وقد كاد يسقط بالعير جمعاء في أيديهم وهم يشتدون في مسيرهم نحو بدر، غير أنه أفلت. (فقه السيرة للغزالي ص: ٢٢٨).

وكان قوام هذا الجيش نحو ألف وثلاثمائة مقاتل في بداية سيره، وكان معه مائة فرس وستمائة درع، وجمال كثيرة لا يعرف عددها بالتحديد، وكان قائده العام أبا جهل بن هشام، وكان القائمون بتموينه تسعة رجال من أشراف قريش، فكانوا ينحرون يوما تسعا ويوما عشرا من الإبل. (الرحيق المختوم ص: ١٨٦).

#### المجلس الاستشارى:

ونظرا إلى هذا التطور الخطير المفاجئ عقد رسول الله صلى الله عليه وسلم مجلسا عسكريا استشاريا أعلى، أشار فيه إلى الوضع الراهن، وتبادل فيه الرأى مع عامة حيشه، وقادته.

« وحينئذ تزعزع قلوب فريق من الناس، وخافوا اللقاء الدامي، وهم الذين قال الله فيهم: » كما أَخْرَجُكُ رَبِّكُ مِنْ بَيْتِكُ بِالْحَقِّ وَإِنَّ فَرِيقًا مِنَ الْمُوْمِنِينَ لَكَارِهُونَ. يُجِادِلُونَكَ فِي الْحَقِّ بَعْدَ مَا تَبَيِّنُ كَانُما يُساقُونَ إِلَى الْمُوْتِ وَهُمْ يَنْظُرُونَ». سورة الأنفال. وأما قادة الحيش، فقام أبو بكر الصديق فقال وأحسن، ثم قام عمرين الخطاب فقال وأحسن، ثم قام المقداد بن عمرو فقال:

«يا رسول الله، امض لما أراك الله فنحن معك، والله لا نقول لك كما قالت بنو اسرائيل لمسي: اذهب أنت وربك فقاتلا إنا ههنا قاعدون، ولكن اذهب أنت وربك فقاتلا إنا معكما مقاتلون،

فو الذي بعثك بالحق لو سرت بنا إلى برك الغماد لجالدنا معك من دونه، حتى تبلغه. فقال له رسول الله صلى الله عليه وسلم خيرا ودعا له به وهؤلاء القادة الثلاثة كانوا من المهاجرين، والمهاجرون أقلية في الجيش، فأحب رسول الله صلى الله عليه وسلم أن يعرف رأي قادة الأنصار، لأنهم كانوا يمثلون أغلبية الجيش، ولأن ثقل العركة سيدور على كواهلهم، مع أن نصوص العقبة لم تكن تلزمهم بالقتال خارج ديارهم، فقال بعد سماع كلام هؤلاء القادة الثلاثة: «أشيروا على أيها الناس»، وإنما يريد الأنصار، وفطن إلى ذلك قائد الأنصار وحامل لوائهم سعد بن معاذ، فقال؛ والله، الأنك تريدنا يا رسول الله؟ قال: أجل.

قال: فقد آمنا بك، وصدقناك، وشهدنا أن ما جئت به هو الحق، وأعطيناك على ذلك عهودنا ومواثيقنا على السمع والطاعة، فامض يا رسول الله لما أردت فو الذي بعثك بالحق لو استعرضت بنا هذا البحر فخضته لخضناه معك، ما تخلف منا رجل واحد، وما نكره أن تلقى بنا عدوا غدا، إنا لصبر في الحرب، صدق في اللقاء، ولعل الله يريك منا ما تقربه عينك، فسربنا على بركة الله.

وفي رواية أن سعد بن معاذ قال لرسول الله صلى اللَّه عليه وسلم: لعلك تخشى أن تكون الأنصار ترى حقا عليها ألا تنصرك إلا في ديارهم، وإني أقول عن الأنصار وأجيب عنهم، فاظعن حيث شئت، وصل حبل من شئت، واقطع حبل من شئت، وخد من أموالنا ما شئت، وأعطنا ما شئت، وما أخذت منا كان أحب إلينا مما تركت، وما أمرت فيه من أمر فأمرنا تبع لأمرك، فو الله لئن سرت حتى تبلغ البرك من غمدان لنسيرن معك، ووالله لئن استعرضت بنا هذا البحر فخضته لخضناه معك. فسر رسول الله صلى الله عليه وسلم يقول سعد، ونشطه ذلك، ثم قال: «سيروا وأبشروا، فإن الله تعالى قد وعدني إحدى الطائفتين: واللهِ لكأني الإِن أنظر إلى مصارع القوم». فَسُرٌ رَسُولَ الله صَلَى اللَّهُ عَلَيْهُ وَسَلَّمَ بِقَوْلُ سَعْد وَبَسَطُهُ ذَلكَ. (البداية والنهاية ط إحياء التراث ١/ ٣٢٤).

قَالَ عَبْدُ اللَّه بِنِ مسعود؛ لَقَدْ شَهِدْتُ مِنَ الْقُدَادِ مَشْهَدَا لَأَنْ أَكُونَ أَنَا صَاحِبَهُ أَحَبُ إلَيْ مِمَّا عُدلَ بِهِ، أَتَى رَسُولَ اللَّه صَلَّى اللَّه عَلَيْه وَسَلَّمَ: وَهُوَ يَدْعُو اَتَى رَسُولَ اللَّه لَا نَقُولُ لَكَ عَلَى النَّه يَا رَسُولَ اللَّه لَا نَقُولُ لَكَ عَلَى النَّشْرِكِينَ فَقَالَ؛ وَاللَّه يَا رَسُولَ اللَّه لَا نَقُولُ لَكَ كَمَا قَالَتُ بَنُو إِسْرَائِيلَ لُمُوسَى؛ (اذْهَبُ أَنْتَ وربك كَمَا قَالَدُ إِنَّا هَهِنَا قَاعِدُونَ) وَلَكُنَّا نُقَاتِلُ عَنْ يَمِينَكَ، فَقَاتِلُ عَنْ يَمِينِكَ، وَعَنْ يَسَارِكَ وَمِنْ بَيْنِ يَهَدِيكَ وَمِنْ خَلْفِكَ. فَرَأَيْتُ وَحِنْ يَشِيلُ اللَّه عَلَيْه وَسَلَّمَ؛ يُشْرِقُ لِذَلكَ وَمُنْ بِذَلِكَ. (رَوَاهُ اللَّهُ عَلَيْهُ وَسَلَّمَ؛ يُشْرِقُ لَذَلكَ وَسُرَ بِذَلِكَ. (رَوَاهُ اللَّهُ عَلَيْهُ وَسَلَّمَ؛ يُشْرِقُ لَذَلكَ وَسُرَ بِذَلِكَ. (رَوَاهُ اللَّهُ عَلَيْهُ وَسَلَّمَ؛ يُشْرِقُ لَذَلكَ وَسُرَ بِذَلِكَ. (رَوَاهُ الْبُخَارِيُّ فِي التَّقْسِيرِ وَالْمُغَازِي).

### رحمة الله باتخارجين في سبيله:

«ثم عباً رسول الله صلى الله عليه وسلم جيشه، ومشى في موضع المعركة، وجعل يشير بيده، هذا مصرع فلان غدا إن شاء الله، وهذا مصرع فلان غدا إن شاء الله. ثم بات رسول الله صلى الله عليه وسلم يصلي إلى جذع شجرة هنالك، وبات المسلمون ليلهم هادئ الأنفاس منير الآفاق، غمرت المشقة قلوبهم، وأخذوا من الراحة قسطهم، يأملون أن يروا بشائر ربهم بعيونهم صباحا ( إِذْ يُعَيِّمُ مِن المتَّمَا مَن مُرَدُ وَمُرْنُ عَلَيْمُ مِن السَّمَا عَلَى مُلُوبِكُمْ مِن المَّاسِمُ مَن المُعَالِمُ مَن المَّاسِمُ مَن المُعَالِمُ مَن المَّاسِمُ مَن المُعَالِمُ مَن المَاسِمُ مَن المُعَالِمُ مَن المَعْلَى مَن المَعْلَى مَن المَعْلَى مَن المَعْلَى مَن المَعْلَى مَن المَعْلَى مَن المُعْلَى مَن المُعْلَى مَن المُعْلَى مَن المَعْلَى مَن المُعْلِمُ مِن المُعْلَى مَنْ المُعْلَى مَن المُعْلَى مَن المُعْلَى مَنْ المُعْلَى مَن المُعْلَى مَنْ المُعْلَى مَن المُعْلَى مَن المُعْلَى مَنْ المُعْلَى مَنْ المُعْلَى مَنْ المُعْلَى مَنْ المُعْلَى مَنْ المُعْلَى مَن المُعْلَى مَنْ المُعْلَى مَنْ المُعْلَى مَنْ المُعْلَى مَن المُعْلَى مَن المُعْلَى مَن المُعْلَى مَن المُعْلِمُ مَن المُعْلَى مَنْ المُعْلَى مَن المُعْلَى مَنْ المُعْلَى مَنْ المُعْلَى مَن المُعْلَى مَنْ المُعْلَى مَن المُعْلَى مَن المُعْلَى مَن المُعْلَى مَن المُعْلَى مَن المُعْلَى مَن المُعْلَى مَنْ المُعْلَى مَن المُعْلَى مَنْ المُعْلَى مَن المُعْلَى مَن المُعْلَى مَنْ المُعْلَى مَن المُعْلَى مَنْ المُعْلَى مَنْ المُعْلَى المُعْلَى مَنْ المُعْلَى المُعْلَى المُعْلَى مَنْ المُعْلَى المُعْلَى المُعْلَى المُعْلَى المُعْلَى المُعْلَى المُعْلَى المُعْلِمِ مَنْ المُعْلَى المُعْلِمُ المُعْلَى المُعْ

كانت هذه الليلة ليلة الجمعة، السابع عشر من رمضان في السنة الثانية من الهجرة، وكان خروجه في ٨ أو ١٢ من نفس الشهر.

ثُمَّ بُنيَ لرَسُولِ اللَّهِ - صَلَّى اللَّهَ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ - عَريشٌ، وَأَقْبَلَتْ قُرَيْشٌ بِخُيلَائِهَا وَفَخْرِهَا، فَلَمَّا رَاهَا قَالَ: «اللَّهُمَّ هَذه قُرَيْشٌ قَذَ أَقْبَلَتْ بِخُيلَائِهَا وَفَخْرِهَا، فَلَمَّا رَاهَا قَالَ: «اللَّهُمَّ هَذه قُرَيْشٌ قَذَ أَقْبَلَتْ بِخُيلَائِهَا وَفَخْرِهَا تُحادُّكَ وَتَكَذّبُ رَسُولَكَ! اللَّهُمَّ فَنَصْرُكَ اللَّهُمَّ فَنَصْرُكَ اللَّهُمَ وَعَدْتَنِي اللَّهُمَّ أَحِنْهُمُ الْغَدَاةَ. وَرَأَى عُتْبَةَ اللَّهُمَ فَنَ مُثْبَهَ بَنْ رَبِيعَةَ عَلَى جَمَل أَحْمَرَ فَقَالَ: إِنْ يَكُنْ عِنْدَ أَحَد مِنَ الْقَوْمِ خَيْرٌ فَعِنْدَ صَاحِبِ الْجَمَلِ الْأَحْمَرِ، إِنْ يَكُنْ عِنْدَ أَحَد مِنَ الْقَوْمِ خَيْرٌ فَعِنْدَ صَاحِبِ الْجَمَلِ الْأَحْمَرِ، إِنْ يَكُنْ عِنْدَ أَحَد يُطِيعُوهُ يَرْشُدُوا» «. (الكامل في التاريخ ٢/ ١٨).

### استنزال النصر والرحمة:

وكان رسول الله صلى الله عليه وسلم يتفقد الرجال، وينظّم الصفوف، ويسدي النصائح، ويذكر بالله والدار الآخرة. ثم يعود إلى عريش هيئ له، فيستغرق في الدعاء الخاشع، ويستغيث بالرحمن.

«ووقف أبو بكر إلى جوار الرسول عليه الصلاة

والسلام، وهو يكثر الابتهال والتضرّع، ويقول فيما يدعو به: «اللهم إن تهلك هذه العصابة لا تعبد بعدها في الأرض، وجعل يهتف بريه عز وجل ويقول: «اللهم أنجز لي ما وعدتني، اللهم نصرك!» ويرفع يديه إلى السماء حتى سقط رداؤه عن منكبيه. وجعل أبو بكر يلتزمه مِن ورائه، ويسوّي عليه رداءه ويقول- مشفقا عليه من كثرة الابتهال-: يا رسول الله! بعض مناشدتك ربّك، فإنه سينجز لك ما وعدك» «. ( amba 0/071).

### بشريات:

ووهت صفوف المشركين تحت مطارق هذا الإيمان الزاهد في متاع الحياة الدنيا، وراعهم محمّد عليه الصلاة والسلام وقد نزل بنفسه إلى الميدان يقاتل أشدُ القتال، ومعه أصحابه، يشتدون نحو عدوهم لا يبالون شيئا، فانكسرت قريش، وأخذها الفزء.

وصاح النبي عليه الصلاة والسلام- وهو يرى كبرياء الكفر تمرّغ في التراب-: «شاهت الوجوه...» مسلم عن أنس.

فانهزمت قريش.. وذلك قول الله في كتابه: (إذ يُوحِي رَبُّكَ إِلَى ٱلْمَلَتِكَةِ أَنِّي مَعَكُمْ فَثَبَتُوا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ سَأَلْقِي فِي قُلُوبِ ٱلَّذِينَ كَفَرُوا الرُّعْبَ فَأَضْرِيُوا فَوْقَ ٱلأَعْدَاقِ وَاضْرِبُوا مِنْهُمْ كُلُّ بِنَانِ ١٠٠ ذَلِكَ بِأَنْهُمْ شَاقُوا اللَّهَ وَرَسُولُهُ. وَمَن يُشَافِق اللَّهَ وَرَسُولُهُ فَاإِنَ اللَّهَ شَدِيدُ ٱلْمِقَابِ اللهُ ذَالِكُمْ فَنُدُوقُوهُ وَأَنَ لِلْكَفْرِينَ عَذَابَ ٱلنَّادِ ) (الأنفال: ١٢. ١٤).

### مقتل أبي جهل:

«وحاول (أبوجهل) أن يوقف سيل الهزيمة النازل بقومه، فأقبل يصرخ بهم وغشاوة الغرور ضارية على عينيه: واللات والعزَّى، لا نرجع حتى نَفْرَقَهِم فِي الْحِيالُ، خَذُوهِم أَخَذَا. وماذا تَفْعَل صيحات الطيش بإزاء الحقائق المكتسحة؟! لكنّ أبا جهل والحق يقال-: كان تمثالا للعناد إلى آخر رمق، والطمس المنسوج على بصيرته جزء من كيانه، لا ينفك عنه أبدا؛ لذلك أقبل يقاتل في شراسة وغضب». (فقه السيرة للغزالي ص: 1777).

### ثمار التربية النبوية:

ثُبَتَ فِي « الصَّحيحَيْنِ «عَنْ عَبْدِ الرَّحْمَنِ بْن

عَوْف، قَالَ: ﴿إِنِّي لُوَاقِفٌ يَوْمَ بَدْرٍ فِي الصَّفِّ، فنظرت عَنْ يَمِينِي وَشَمَالِي، فإذا أَنَا بَيْنَ غَلامَيْن مِنَ الْأَنْصَارِ حَدِيثَةَ أَسْنَانَهُمَا، فَتَمَنَّيْتُ أَنْ أَكُونَ بَيْنَ أَضْلَعَ مِنْهُمَا، فَغُمَزُنِي أَحَدُهُمَا فَقَالَ: يَا عَمَّ، أَتَعْرِفُ أَبِا جَهْلٍ؟ فَقُلْتُ؛ نَعَمْ، وَمَا حَاجَتُكِ الْبُهِ؟ قَالُ: أَخْبِرْتُ أَنَّهُ يَسُبُ رَسُولَ اللَّهِ صَلَّى اللَّهِ عَلَيْهِ وَسَلُّمَ، وَالَّذِي نَفْسى بِيَده لَئنْ رَأَيْتُهُ، لَا يُفَارِقَ سَوَادي سَوَادَهُ حَتَّى يَمُوتُ الْأَعْجَلُ مِنَّا، فَتَعَجَّنْتُ لذُلكَ، فَغُمَزُني الْآخُرُ فَقَالَ لي أَيْضًا مثْلُهَا، فَلَمْ أَنْشُبُ أَنْ نَظَرْتَ إِلَى أَبِي جَهِّل وَهُوَ يَجُولَ فِي النَّاسِ، فَقُلْتُ أَلَا تَرَيَانَ؟ هَذَا صَاحَبُكُمَا الَّذَي تَسْأَلَّان عَنْهُ. فَابْتَدَرَاهُ بَسَيْفَيْهِمَا فَضَرَبَاِهُ حَتَّى قَتَلَاهُ، ثُمَّ انْصَرَفَا الَّي النَّبِيِّ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ فَأَخْبَرَاهُ فَقَالَ: أَيْكُمَا قَتَلُهُ؟ قَالَ كُلِّ مِنْهُمَا: أَنَا قُتَلْتُهُ. قَالَ: هَلْ مَسَحْتُمَا سَيْفَيْكُمَا؟ قَالًا: لا. قَالَ: فَنظَرَ النَّبِيُّ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّم فِي السَّيْفَيْنِ فَقَالَ: كَلَاكُمَا قَتَلُهُ. وَقَضَى بِسَلَيه لُعَادَ بْن عَمْرو بْنِ الْجِمُوحِ. وَالْأَخْرُ مُعَاذَ ابْنُ عَفْرَاءَ». قَالَ ابِنَ إِسْحَاقَ: وَقَدْ خَفْقَ النَّبِيُّ (خَفْقَةٌ) وَهُوَ فِي الْعَرِيشِ ثُمَّ انْتَبَهَ فَقَالَ: «أَبْشِرُ يَا أَبَا بَكْر أَتَاكُ نَصْرُ الله، هَذَا جِبْرِيلُ آخذُ بِعِنَانِ فَرَسِهُ يَقُودُهُ عَلَى ثَبْايَاهُ النَّقْعُ، يَعْنِي الْغُبَّارِ. قَالَ ثُمَّ خَرَجَ رَسُولُ الله صَلَى الله عَلَيْه وَسَلَّمَ إِلَى النَّاس فَحَرَّضُهُمْ. وَقَالَ «وَالْذي نَفْسُ مُحَمَّدُ بِيَده لا يُقَاتِلُهُمُ الْيَوْمَ رَجُلُ فَيُقْتُلُ صَابِرًا مُحْتَسِنًا مُقْبِلًا غَيْرَ مُدُبِرِ إِلَّا أَذْخَلُهُ اللَّهِ الْجِنَّةِ، قَالَ عُمَيْرُ يُنُ الْحُمَامِ أُخُو بَنِي سَلَمَةً وَفِي يَده تَمَرَاتَ يَأْكَلُهُنَّ؛ بَحْ بَحْ أَفْمَا بَيْنِي وَبَيْنَ أَنْ أَدْخُلِ الْحِنَةِ الْا أَنْ يَقْتَلْنَى هُؤُلاء؟ قَالَ ثُمُّ قَدْفُ التُّمَرَاتَ مِنْ يَدِهِ وَأَخِذَ سَيْفُهُ فَقَاتُلِ الْقَوْمَ حَتَّى قَتَلَ رَحِمَهُ اللَّهِ. (البداية والنهاية طالفكر ٣/ ٢٧٧).

### من روائع الإيمان في هذه المعركة:

لقد أسلفنا نموذجين رائعين من عميرين الحمام ومعاذ ومعوذ ابنى عضراء، وقد تجلت في هذه المعركة مناظر رائعة، تبرز فيها قوة العقيدة وثبات المبدأ، ففي هذه المعركة التقي الآباء بالأبناء، والإخوة بالإخوة، خالفت بينهم البادئ، ففصلت بينهم السيوف، والتقي المقهور بقاهره، فشفى منه غيظه.

والحمد لله أولا وأخراً.

# قصة حظيرة القدس وقيام شهر رمضان

State of the state

الحلقة (١٧٩)

على حشيش

نواصل في هذا التحذير تقديم البحوث الحديثية للقارئ الكريم حتى يقف على حقيقة هذه القصة التي اشتهرت وانتشرت على ألسنة القصاص والوعاظ خاصة الشيعة منهم محتجين بوجود هذه القصة في كتب السنة الأصلية، والى القارئ الكريم التخريج والتحقيق:

/31JE1 Z

### أولاً: المأن:

رُوي عن علي بن أبي طالب رضي الله عنه قَالَ: "أَذَا حَرَّضْتُ عُمَرَ عَلَى الْقِيَامِ فِي شَهْرِ رَمَضَانَ، أَخْبَرْتُهُ: أَنَ قَوْقَ السَّمَاءِ السَّابِعَةِ حَظِيرَةً، يُقَالُ لَهَا: حَظِيرَةُ الْقُدُسِ، يَسْكُنُها قَوْمٌ، يُقَالُ لَهُمُ: الْخُبَرْتُهُ: أَنَّ قَوْقَ السَّمَاءِ السَّابِعَةِ حَظِيرَةً، يُقَالُ لَهَا: حَظِيرَةُ الْقُدُسِ، يَسْكُنُها قَوْمٌ، يُقَالُ لَهُمُ: اللَّوْحُ، فَإِذَا كَانَ لَيْلَةُ الْقَدْرِ اسْتَأْذَنُوا رَبَّهُمْ فِي النَّزُولِ إِلَى الدُّنْيَا فَلا يمُزُونَ عَلَى أَحَدِ يُصَلِّي أَوْعَلَى الطَّرِيقِ إِلاَ أَصَابَ مِنْهُمْ بَرَكَةً "، فَقَالَ لَهُ عُمَرُ: يَا أَبَا الْحَسَنِ، تُحَرِّضُ النَّاسَ عَلَى الصَّلاةِ حَتَّى الطَّلاقِ حَتَّى يُصِيبَهُمْ مِنَ الْبَرَكَة، فَأُمَرَ النَّاسَ بِالْقَيَام.

### ثانيًا، التخريج،

الخبر الذي به هذه القصة أخرجه الإمام الحافظ البيهقي في «الشعب» (٢٥١/٦) الحافظ البيهقي في «الشعب» (٣٤٢٣) قال: أخبرنا أبو عبد الله الحافظ، أخبرنا أبو الحسن علي بن محمد عقبة الشيباني بالكوفة، حدثنا أبي، حدثنا أبوبكر محمد بن عبيد بن إسحاق العطار حدثني البي عمر، حدثنا سعد بن طريف الإسكاف عن الأصبغ بن نباتة قال: قال علي بن أبي طالب فذكره.

وهذا الخبر أخرجه البيهقي أيضًا في «الشعب»

(ح٢٢٣) قال: أخبرنا أبو عبد الله الحافظ، حدثنا أبو محمد عبد الله بن إسحاق الخرساني ببغداد حدثنا محمد بن عبيد بن أبي هارون، حدثنا عبيد بن إسحاق حدثنا سيف بن عمر عن سعد بن طريف، عن الأصبغ عَنْ عَلَيْ، قَالَ: ﴿أَنَا حَرِّضْتُ عُمَرَ عَلَى الْقَيَامِ فِي عَنْ عَلَيْ، قَالَ: ﴿أَنَا حَرِّضْتُ عُمَرَ عَلَى الْقَيَامِ فِي عَنْ عَلَيْ، قَالَ: ﴿أَنَا حَرِّضْتُ عُمَرَ عَلَى الْقَيَامِ فِي شَهْرِ رَمَضَانَ، أُخْبَرْتُهُ: أَنَ قَوْقَ السَّمَاءِ السَّابِعَة حَظيرَةَ الْقُدُس، يَسْكُنُها قَوْمٌ يُقَالُ لَهُمُ: الرَّوحُ، فَإِذَا كَانَ لَيْلَةُ الْقَدْرِ قَوْرَ إلَى الدُّنْيَا فَلا يَمُرُونَ اسْتَأْذَنُوا رَبَّهُمْ فِي النَّزُولِ إلَى الدُّنْيَا فَلا يَمُرُونَ عَلَى الطَّرِيقِ إلا أَصَابَ منْهُمْ عَلَى الطَّرِيقِ إلا أَصَابَ منْهُمْ عَلَى الطَّرِيقِ إلا أَصَابَ منْهُمْ

بُرِّكَةً "، فَقَالَ لَهُ عُمَرُ؛ يَا أَبَا الْحَسَنِ، تُحَرِّضُ النَّاسَ عَلَى الصَّلاةِ حَتَّى يُصِيبِهُمْ مِنَ الْبَرِكَةِ، فَأَمَرَ النَّاسَ بِالْقِيَامَ». اهـ.

### ثالثًا: التحقيق:

 ١- هذا الخبر الذي جاءت به القصة جاء بسندين:

السند العالي (ح٣٤٢٢) عدد رجاله (٨) رواه البيهقي عن شيخه أبي عبد الله الحافظ عن شيخه أبي محمد الخرساني ببغداد.

السند النازل (ح٣٤٢٣) عدد رجاله (٩) رواه البيهقي عن شيخه أبي عبد الله الحافظ عن شيخه أبي الكوفة.

١- الطريقان العالي والنازل عن عبيد بن إسحاق العطار، عن سيف بن عمر عن سعد بن طريف الإسكاف عن الأصبغ بن نباتة عن علي بن أبي طالب، وإذا كان في الطريق العالي اسم الراوي مهملاً فيوضحه الطريق النازل، وبهذا يتبين أن الخبر الذي جاءت به القصة فيه أربع علل:

### الأولى: أصبغ بن نباتة:

1- قال الحافظ المني في «تهذيب الكمال» (٥٣٠/٣٠٠/٢): أصبغ بن نباتة التميمي ثم الحنظلي ثم الدارمي ثم المجاشعي أبو القاسم الكوفي روى عن علي بن أبي طالب، وعمار بن ياسر، وعمر بن الخطاب، وآخرين، روى عنه سعد بن طريف الإسكاف وآخرين.

وقال أبو نعيم قال أبو بكر بن عياش: الأصبغ بن نباتة وهيثم هؤلاء الكاذبين.

٢- قال العقيلي في «الضعفاء الكبير»
 (١٦٠/١٢٩/١)؛ أصبغ بن نباتة الحنظلي كوفي
 كان يقول بالرجعة.

وأخرج بسنده عن أبي بكر بن عياش قال الأصبغ بن نباتة وهيثم هؤلاء كلهم كذابون. ٣- وقال الدارقطني في «الضعفاء والمتروكون» (١١٨): «أصبغ بن نباتة كوفي منكر الحديث».

أ- وقال عثمان بن سعيد الدارمي في «سؤالاته»
 الأصبغ بن (١٤٧): سألت يحيى بن معين عن الأصبغ بن

نباتة؟ فقال: ليس بشيء. اه.

وقال الإمام النسائي في «الضعفاء والمتروكين» (٦٤): «الأصبغ بن نباتة متروك الحديث». اهـ.

قلت: وهذا المصطلح عند النسائي له معناه فقد بين ذلك الحافظ ابن حجر في «شرح النخبة» (ص٧٧) قال: «مذهب النسائي ألا يترك حديث الرجل حتى يجتمع الجميع على تركه». اه.

قال الحافظ ابن حجر في «التقريب» (٨١/١): «أصبغ بن نباتة التميمي الحنظلي الكوفي يكنى أبا القاسم: متروك، رُمي بالرفض، من الثالثة». اهـ.

قلت: بهذا يتبين أن أصبغ بن نباتة كذاب متروك الحديث رافضي يقول بالرجعة ليس بشيء.

#### العلة الثانية: سعد بن طريف الاسكاف:

ا- قال الإمام الحافظ الذهبي في «الميزان» (٣١١٨/١٢٢/٢): سعد بن طريق الإسكاف الحنظلي الكوفي: قال ابن معين: لا يحل لأحد أن يُروَى عنه.

وقال الفلاس: ضعيف يُفْرط فِي التشيع. اهـ. ٢- وقال النسائي في «الضعفاء والمتروكين» (٢٨١): «سعيد بن طريف: متروك الحديث».

٣- وقال الحافظ ابن حبان في «المجروحين» (٣٥٣/١): «سعيد بن طريف الإسكاف من أهل الكوفة يروي عن الأصبغ بن نباتة روى عنه أهل الكوفة: كان يضع الحديث على الفور».

### العلة الثالثة: سيف بن عمر:

ا- قال الحافظ المنزي في «تهذيب الكمال» (٢٦٥٩/٢٤٩/٨): «سيف بن عمر التميمي البرجمي ويقال الضبي ويقال المنبي ويقال الأسيدي الكوفي صاحب كتاب «الردة والفتوح» روى عن: سعد بن طريف الإسكاف وآخرين. وروى عنه: عبيد بن إسحاق العطار وآخرون. قال أبو جعفر الحضرمي عن يحبى بن معن:

فلس خيرمنه.

وقال أبو داود: ليس بشيء. اهـ.

٢- وقال الإمام الحافظ ابن أبي حاتم في «الجرح والتعديل» (١١٩٨/٢٧٨/٤): «سألت أبي عن سيف بن عمر الضبي فقال: متروك الحديث يشبه حديثه حديث الواقدي». اهـ.

"- وقال الإمام الحافظ ابن حبان في المجروحين (٣٤١/١): «سيف بن عمر الضبي الأسدي من أهل البصرة اتهم بالزندقة كان أصله من الكوفة يروى الموضوعات عن الأثبات».

قلت: وبهذا يتبين أن سيف بن عمر ليس بشيء، فُليُس خير منه، متروك الحديث، وعامة أحاديثه منكرة لم يُتابع عليها، اتهم بالزندقة، يروي الموضوعات.

### العلة الرابعة: عبيد بن إسحاق العطار:

ا- قال الإمام الحافظ ابن عدي في «الكامل» (٣١٧/٥) (٣١٧/٥): «عبيد بن إسحاق العطار كوفي، سمعت ابن حماد يقول: قال البخاري: عبيد العطار: هو منكر الحديث». ثم ختم ترجمته فقال: «وعامة ما يرويه إما أن يكون منكر الإسناد أو منكر المتن».

٢- قال الإمام الحافظ الذهبي في «الميزان» (١١/١٨/٣): «عبيد بن إسحاق العطار، ويقال له عطار المطلقات ضعفه يحيى، وقال البخاري: عنده مناكير، وقال الأزدي: متروك الحديث».

قلت: بهذا يتبين أن الخبر الذي جاءت به قصة «حظيرة القدس وقيام شهر رمضان» خبر مسلسل بالكذابين والمتروكين والرافضة، فكما بينا سعد بن طريف وضاع رافضي يُفْرط في التشيع، وشيخه الأصبغ بن نباتة كذاب رافضي كان يقول بالرجعة، فتن بحب علي فأتى بالطامات.

### رابعًا: الرافضة وأثرهم السيئ في الحديث:

مما أوردناه آنفًا من أقوال أنَّمة الجرح والتعديل يتبين أسباب وضع هذه القصة حيث بها اثنان من الروافض المفرطين في التشيع، ولذلك نجد الإمام ابن الجوزي في «الموضوعات» ((٣٨/١))،

بين دواعي الوضع وأصناف الوضاعين قال: «القسم الثاني: قوم يقصدون وضع الحديث نصرةً لذهبهم».

قلت: ولقد بين ذلك الحافظ السخاوي في «فتح الغيث» (٣٠٠/١) حيث ذكر الرافضة ثم قال: «الرافضة فرق متنوعة من الشيعة، وانتسبوا كذلك؛ لأنهم بايعوا زيد بن علي ثم قالوا له تبرأ من الشيخين فأبى، وقال: كانا وزيري جدي صلى الله عليه وسلم فتركوه ورفضوه».

قلت: وهذا ما بينه شيخ الإسلام ابن تيمية في «الفتاوى» (٣٥/١٣) قال: «وأما لفظ الرافضة: فهذا اللفظ أول ما ظهر في الإسلام، لما خرج زيد بن علي بن الحسين في أوائل المأنة الثانية في خلافة هشام بن عبد الملك واتبعه الشيعة فسئل عن أبي بكر وعمر فتولاهما وترحم عليهما فرفضه قوم فقال: رفضتموني، رفضتموني فسموا الرافضة، فالرافضة تتولى أخاه أبا جعفر محمد بن علي، والزيدية يتولون زيدا وينسبون إليه ومن حينئذ انقسمت الشيعة إلى زيدية ورافضة إمامية».

قلت: ثم بين ذلك شيخ الإسلام ابن تيمية في «الفتاوى» (٤٣٥/٤) حيث قال:

أ- فأبو بكر وعمر أبغضتهما الرافضة ولعنتهما دون غيرهم من الطوائف، ولهذا قيل للإمام أحمد: من الرافضي؟

قال: الذي يسب أبا بكر وعمر لبغضهم لهما فالمبغض لهما هو الرافضي.

ب- وأصل الرفض من المنافقين الزنادقة فإنه ابتدعه ابن سبأ الزنديق، وأظهر الغلو في علي بدعوى الإمامة والنص عليها وادعى العصمة له.اه.

### خامسًا: تطبيق خصائص الرافضة على هذه القصة:

من خصائص الرافضة؛ يعمدون إلى الصدق الظاهر المتواتر يدفعونه وإلى الكذب المختلق الذي يعلم فساده يقيمونه.

فلقد عمد سعد بن طريف الاسكاف الرافضي المضرط في التشيع المتروك الوضياء وشيخه الأصبغ بن نباتة الكذاب الرافضي الذي يقول بالرجعة؛ كان يقول: إن عليًا يرجع إلى الدنيا وفتن «كما بينا» بحب على فأتى بالطامات في الروايات، وهذا ظاهر من متن هذه القصة التي وضعها هذا الرافضي وتلميذه يتبين منها بغضهما لأمير المؤمنين عمر رضى الله عنه وسلبه منقبة من أعظم مناقبه وهي قيام شهر رمضان الثابتة الصحيحة، ويذهبون إلى الكذب المختلق المصنوع وينسبونه بقصة واهية إلى أمير المؤمنين على بن أبى طالب رضى الله عنه وهو منه برىء كما بينا من التحقيق.

حتى سولت لهؤلاء الروافض أن ينسبوا لعلى القول: «" أَنَا حَرَّضْتُ عُمَرَ عَلَى الْقَيَامِ فِي شَهْرِ رَمَضَانَ، أَخْبَرْتُهُ: أَنَّ فَوْقَ السَّمَاءِ السَّابِعَةُ حَظِيرَةً، يُقَالُ لَهَا: حَظِيرَةُ الْقَدُسِ، يَسْكَنُها قَوْمٌ، يُقَالَ لُّهُمُ: الرُّوحُ، فَإِذَا كَانَ لَيْلَةَ الْقَدْرِ اسْتَأْذَنُوا رَبُّهُمْ فِي النَّزُولِ إِلَى الدُّنْيَا فَلا يَمُزُونَ عَلَى أَحَد يُصَلِّي أَوْ عَلَى الطَّرِيقِ إِلا أَصَابَ مِنْهُمْ بَرَكَةً "، فَقَالُ لُهُ عُمَرُ؛ يَا أَبَا الْحَسَنِ، تُحرِّضَ النَّاسَ عَلَى الصَّلاة حَتَّى يُصِيبُهُمْ مِنَ الْبَرَكَةِ، فَأَمَرَ النَّاسَ بِالْقِيَامِ».

### سادسًا: التراويح منقبة من مناقب عمر رضى الله عنه اتبع فيها السنة:

قال ابن قدامة في «المغنى» (٦٠٣/٢): «ونسبت التراويح إلى عمر بن الخطاب رضي الله عنه لأنه جمع الناس على أبى بن كعب فكان يصليها يهم». اه.

### سابعًا: الرد على محسني البدع:

قد يستدل المبتدعة بقول عمر بن الخطاب رضى الله عنه: «نعمت البدعة هذه» فيخصصون به عموم قوله صلى الله عليه وسلم: «كل بدعة ضلالة». أخرجه مسلم في صحیحه (۱۹۷۷).

وهو احتجاج مردود؛ لأن صلاة القيام مشروعة بنص حديث رسول الله صلى الله عليه وسلم فقد أخرج البخاري في صحيحه (٢٠١٢) ومسلم (ح٧٦١)، ومالك في الموطأ (ح٧٦١)،

وأحمد في المسند (ح١٧ ٢٥٤)، وأبو داود (١٣٧٣)، والنسائي (ح٢١٩٢)، والبيهقي (٤٩٣/٤٩٢/٢)، قال مسلم: حدثني حَرْمَلَةَ بْنُ يَحْيَى عَبْدُ اللَّه بْنُ وَهْبِ أَخْبِرَنِي يُونَسُ بْنُ يَزِيدُ عَنْ ابْنِ شَهَابِ قَالُ أُخْبَرُنِي غُرُوَةً بِنُ الزِّبَيْرِ أَنَّ عَائِشَةَ أُخْبَرَتُهُ أَنَّ رَسُولِ اللَّهِ صَلَّى اللَّهِ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ خَرَجَ مِنْ جَوْف اللَّيْلِ فَصَلَّى فِي الْسُجِدِ فَصَلَّى رَجَالٌ بِصَلَاتُهُ فَأَصْبَحَ النَّاسُ يَتَحَدَّثُونَ بِذَلِكَ ۚ فِأَجْتَمَعَ أَكْثُرُ مِنْهُمْ فَخْرَجَ رَسُولُ اللَّهِ صَلَّى اللَّهِ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ في اللِّيلَة الثَّانيَة فَصَلُوا بِصَلَاتِه فَأَصْبَحَ النَّاسُ يَذْكُرُونَ ذَلكَ فَكُثُر أَهْلُ الْنُسْجِد مَنْ اللَّيْلَة الثَّالثَة فَخْرَجَ فَصَلُوا بِصَلَاتِهِ فَلَمَّا كَانَتُ اللَّيْلَةُ الرَّابِعَةُ عَجِزُ الْمُسْجِئِرُ عَنْ أَهْلَهُ فَلَمْ يَخْرُجُ إِلَيْهُمْ رَسُولِ الله صَلَى الله عَلَيْه وَسَلَّمَ فُطَفِقٌ رَجَالٌ مِنْهُمُ يَقُولُونَ الصَّلَاةَ فَلُمْ يَحْرُجُ إِلَيْهِمْ رَسُولِ اللَّهِ صَلَّى الله عَلَيْه وَسَلَّمَ حَتَّى خُرُجُ لَصَلَاةَ الْفَجْرِ فَلَمَّا قَضَّى الْفَجْرَ أَقْبَلَ عَلَى النَّاسِ ثُمَّ تَشْهَدُ فَقَالَ أَمَّا بَعْدُ فَإِنَّهُ لَمْ يَخْفَ عَلَىَّ شَأَنْكُمْ اللَّيْلَةَ وَلَكنِّي خَشِيتُ أَنْ تُفْرَضَ عَلَيْكُمْ صَلَاةُ اللَّيْلِ فَتَعْجِزُوا عَنْهَا. اهـ. هذا لفظ مسلم (ح١٢٨/٧٦).

قلت: انظر إلى قول النبي صلى الله عليه وسلم: «وَلَكنِّي خَشِيتُ أَنْ تَفْرَضَ عَلَيْكُمْ صَلَاةُ اللَّيْلِ فَتُعْجِزُوا عَنْهَا ». فلما انقطع الوحي أمن ما خاف منه الرسول صلى الله عليه وسلم فيقيت السنة للجماعة لزوال العارض ثم جاء عمر رضى الله عنه وأمر بصلاتها؛ فمفهوم البدعة الشرعية لا ينطبق على فعل عمر رضى الله عنهما وإنما أراد رضى الله عنه بقوله البدعة اللغوية؛ لأن البدعة الشرعية أمر مستحدث في الدين؛ ولكن هذا أمر فعله النبي صلى الله عليه وسلم كما بينا ثم تركه لحكمة فهمها عمر رضي الله عنه كما سناها.

وفقنا الله لقيام رمضان، وحقق لنا قول النبي صلى الله عليه وسلم « من قام رمضان إنمانًا واحتسابًا غضر له ما تقدم من ذنيه». متفق

> هذا ما وفقتي الله اليه وهو وحده من وراء القصد.

No el Novello de la composición del composición de la composición



الحمدُ لله الَّذِي خَلَقَ كُلِّ شَيْء فَقَدْرَهُ تَقْديرًا، والصلاة والسلام على نبينا محمد، الذي أرسله ربه هادياً ومبشرا ونذيرا وداعيا إلى الله بإذنه وسراجا منيرا.

أما بعد؛ فإن للصوم سننًا ، أحببتُ أن أذكر بها نفسي وإخواني الصائمين الكرام، فأقول وبالله تعالى التوفيق:

### (١) السحورة

المقصود بالسحورهو تناول الطعام والشراب في آخر الليل بنية الصوم.

عَنْ أَنْسَ بِن مَإِلِكَ رَضَىَ اللَّهُ عَنْهُ قَالَ: قَالَ النَّبِيُّ صَلَّى اللَّهِ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ، تَسَحَّرُوا فَإِنَّ في السَّحُورِ بَرَكَةً. (البخاري حديث ١٩٢٣)، ومسلم حدیث ۱۰۵۹).

ويتحقق السُّحُور بشرية ماء.

عَنْ أَنْسَ بِنْ مَالِكَ رَضَىَ اللَّهِ عَنْهُ أَنِ النَّبِيِّ صَلَّى الله عَلَيْه وَسَلَّمَ قَالَ: تَسَحُّرُوا ولو بِجَرْعَة من ماء. (حديث صحيح: صحيح الجامع للألباني حديث:٥٤٩٧).

### تأخير السحور

روى الشيخان عِنْ أنس بن مالك عَنْ زَيْد بْن ثَابِتَ رَضِيَ اللَّهِ عَنْهُ قَالَ:تَسَحَّرْنَا مَعَ النَّبِيُّ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهُ وَسَلَّمَ ثُمَّ قَامَ الَّى الصَّلَاة قَلْتُ: كُمْ كَانَ بَيْنَ الْأَذَانِ وَالسَّحُورِ ۚ قَالَ: قَدْرُ خمسينُ آية. (البخاري حديث ١٩٢١، ومسلم حديث ١٠٩٧).

#### صلاح نجيب الدق اعداد/

### بركات السحور:

تتجلى بركات تأخير السُحُور فيما بلي،

(أ) الدعاء في الثلث الأخير من الليل.

عَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ: أَنَّ رَسُولَ اللَّهِ صَلَّى اللَّهِ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ قَالَ: يَنْزِلُ رَبُّنَا تَبَارِكَ وَتَعَالَى كُلِّ لَيْلَةً إِلَى السَّمَاءِ الدُّنْيَا، حِينَ يَنْقَى ثُلُثُ اللَّمْلِ الآخرُ فَيَقُولُ: مَنْ يَدْعُوني فَأَسْتَجِيبَ لَهُ، مَنْ يَسْأَلْنِي فَأَعْطِيَهُ، مَنْ يَشْتَغْفَرُنِي فَأَغْفِرَ لُهُ. (البخاري حديث ٧٤٩٤).

- (ب) إدراك صلاة الفجر جماعة في السجد.
- (ج) السُّحُور يقوي المسلم على الصوم، فيجعله لا يشعر بشدة الجوع أو العطش أثناء
- (د) اتباع سُنة نبينا محمد صلى الله عليه وسلم وما يترتب على ذلك من عظيم الأجر من الله تعالى يوم القيامة. (فتح الباري لابن حجر العسقلاني حـ٤ صـ١٦٦).

رمضان ٢٣١١ هـ

OV

### (٢) تعجيل الفطر:

يُستحبُ للصائم أن يُعجل بالفطر قبل أن يصلي المغرب.

عَنْ سَهْلِ بُنِ سَعْدَ أَنَّ رَسُولَ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ قَالَنَهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ قَالَنَ لَا يَزَالُ النَّاسُ بِخَيْرِ مَا عَجَلُوا الْفَطْرَ. (البخاري حديث ١٩٥٧، ومسلم حديث ١٩٥٧).

### الفطر على رطيات أو تمرات أو شرية ماء:

روى أبوداود عن أنس بن مالك قال كان رَسُولُ الله على رُسُولُ الله صَلَى الله عَلَى رُطَبَات الله صَلَى الله عَلَى رُطَبَات قَبْلُ أَنْ يُصَلِّي قَإِنْ لَمْ تَكُنْ رُطَبَاتُ فَعَلَى تَمَرَاتُ فَإِنْ لَمْ تَكُنْ رُطَبَاتُ فَعَلَى تَمَرَاتُ فَإِنْ لَمْ تَكُنْ حَسَّا حَسَوَات مِنْ مَاءٍ. (حديثُ حسن صحيح، صحيح أبي داود الألباني حديث ٢٠٦٥).

### فائدة الفطرعلي التمروالماء

كَانَ نبينا صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهُ وَسَلَّمَ يَحُضُ عَلَى الْفَطْرِ بِالنَّمْرِ، فَإِنْ لَمْ يَجِدْ فَعَلَى الْآء، هَذَا مِنْ كَمَّ لِ شَفَقَتِهُ عَلَى أُمِّتِهُ وَنُصْحِهِمْ، فَإِنَّ إِعْطَ أَمْتِهُ وَنُصْحِهِمْ، فَإِنَّ إِعْطَ أَمَّ الطَّبِيعَةَ الشَّيْءَ الْحُلُو مَعَ خُلُو الْعَدَةَ أَدْعَى إِلَى قَبُولِهُ وَانْتَفَاعِ الْقُوَى بِهِ، وَلَا سَيْمَا الْقُوَةُ الْبَاصِرَةُ، فَإِنَّهَا تَقُوى بِهِ، وَأَمَّا الْمَاءُ قَإِنَّ الْكَبِد الْبَاصِرَةُ، فَإِنَّهَا تَقُوى بِهِ، وَأَمَّا الْمَاءُ قَإِنَّ الْكَبِد يَحْصُلُ لَهَا بِالصَّوْمِ نَوْعُ يُبْسٍ. فَإِذَا رُطَبِتْ يَحْصُلُ لَهَا بِالصَّوْمِ نَوْعُ يُبْسٍ. فَإِذَا رُطَبِتْ بِالْمَاءِ كَمُلُ الْتَقْاعُهَا بِالْغَذَاء بِغَدَهُ. وَلِهَذَا كَانَ بِالْمَاءِ كُمُلُ الْتَقْاعُهَا بِالْغَذَاء بِغَدَهُ. وَلِهَذَا كَانَ الْأُولِي بِالظَّمْآنِ الْجَامِعِ أَنْ يَبْدَأَ قَبْلَ الْأَكْلِ بِشَرْبِ قَلِيلِ مِنَ اللَّاءِ، ثُمَّ يَأْكُلُ بَعْدَهُ، هَذَا مَعَ مَا اللَّاعُ لِلْ الْمَاءِ وَمَا اللَّهُ اللَّهُ الْمَاعِي اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُهُمُ اللَّهُ الْمُعَلِّ اللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْحَلَى الْمُعَلِّ الْعَلَى الْمُعَلِيلُ الْمُلِهُ اللَّهُ الْمَالِقُولُ الْمُعَلِقُ اللَّهُ الْمُؤْتِ اللَّهُ الْمُ اللَّهُ الْمُتَاءُ اللَّهُ الْمَالِ اللَّهُ الْمَالُ الْمُلْكِلِ اللَّهُ اللَّهُ الْمُعْلِقُ اللَّهُ الْمُالِكُ الْمُؤْلِقُ الْمُلْكِلِي اللَّهُ الْمُلْكِلِ الْمُعْمَى اللَّهُ الْمُلْكِلِي اللَّهُ الْمُلْكِلِي الْمُؤْلِقُولِ عَلَيْلُ الْمُلِي اللَّهُ الْمُلْكِلِي اللَّهُ الْمُلْكِلِي اللَّهُ الْمُعْمَا اللَّهُ الْمُلْكِلِي اللَّهُ الْمُلْكِلِي الْمُلْكِلِي اللَّهُ الْعُلُولِي اللَّهُ الْمُلْكِلِي اللَّهُ الْمُلْكِلِي اللَّهُ الْمُلِي اللَّهُ الْمُلْكِلِي اللَّهُ الْمُلْكِلِي اللَّهُ الْمُلْكِلَاءُ الْمُلْكِلِي اللَّهُ اللَّهُ الْمُلْكِلِي اللَّهُ الْمُلْكِل

### (٣) الدعاء عند القطر وأثناء الصيام،

عن أبي هريرة أن رسول الله صلى الله عليه وسلم قال: ثلاث دعوات مُستجابات: دعوة الصائم ودعوة المسافر. (حديث صحيح: صحيح الجامع للألباني حديث ٣٠٣٠).

عن عبد الله بن عمر قَالَ، كَانَ رَسُولُ الله مَ صلى الله صلى الله عليه وسلم إذا أفْطَرَ قَالَ، ذَهَبَ الظَّمَا وَابْتَلَتُ الْعُرُوقُ وَثَبَتَ الْأَجْرُ إِنْ شَاءَ اللهُ . (حديث حسن، صحيح أبي داود الله.

لألباني حديث ٢٠٦٦).

الدعاء هو العبادة، ولا يستطيع المسلم أن يستغني عن دعاء خالقه سبحانه، فالدعاء دليل إظهار العبودية والخضوع لله تعالى وحده، لذا كان من أشرف العبادات، والله تعالى يجيب دعوة عبده إذا دعاه مخلصاً في السراء والضراء.

قال تعالى: ( وَإِذَا سَالَاكَ عِسَادِى عَنِي فَإِنِّ قَرِيبٌ لُجِبُ دَعْوَةَ الدَّاعِ إِذَا دَعَانٌّ فَلْيَسْتَحِيبُوا لِي وَلِيُؤْمِثُوا بِي لَمَلَهُمُ رِّشُدُوكَ ) (البقرة:١٨٦).

وقال جل شأنه: (أَمَّن يُحِيبُ ٱلْمُضْطَرَ إِذَا دَعَاهُ وَيَكْشِفُ ٱلشَّوْءَ وَيَحْمَلُكُمْ خُلُفَكَة ٱلأَرْضُ أَولَكُ مُّ مُعَالِّدٌ مَا الدَّرِضُ أَولَكُ مُّمَ اللهِ قَلِيلًا مَّا لَذَكَرُونَ ) (النمل: ٢٢).

وقال سُبحانه: (وَقَالَ رَبُّكُمُ أَنْغُونَ أَسْتَجِبُ لَكُوْ إِنَّ ٱلَّذِينَ يَسْتَكُمِرُونَ عَنْ عِبَادَقِ سَيَدْخُلُونَ جَهَنَّمَ دَاخِرِينَ ) (غافر: ٦٠).

### (٤) تلاوة القرآن،

رمضان هو شهر نزول القرآن الكريم. قال تعالى: (شَهْرُ رَمَضَانَ الَّذِيّ أُنزِلَ فِيهِ الْقُرْمَانُ مُدَّى الْفُرْمَانُ مُدَّى الْفُرْمَانُ مُدَّى الْفُرْمَانُ مُدَّى الْفُرْمَانُ وَالْفُرْمَانُ الْفُرْمَانُ الْفُرْمَانُ الْفُرْمَانُ الْفُرْمَانُ الْفُرْمِانُ الْفُرْمَانُ الْفُرْمِانُ اللّه تعالى، ليرفع تلاوة القرآن، لأنه كلام الله تعالى، ليرفع رصيده من الحسنات.

روى الترمذي عن عَبْدِ الله بْنِ مَسْعُود قَالَ؛ قَالَ رَسُولُ الله صَلَّى الله عَلَيْه وَسَلَّمَ؛ «مَنْ قَرَا قَالَ رَسُولُ الله صَلَّى الله عَلَيْه وَسَلَمَ، «مَنْ قَرَا حَرْفًا مِنْ كَتَابِ الله فَلَهُ بِه حَسَنَهُ، وَالحَسَنَةُ بِعَشْرِ أُمْثَالَهَا، لا أَقُولُ الْم حَرْفٌ، وَلَكَنْ أَلْفُ جَرْفٌ وَلَامٌ حَرْفٌ، وَلَكَنْ أَلْفُ حَرْفٌ وَمِيمٌ حَرْفٌ، وَلَكِنْ أَلْفُ حَرْفٌ وَمِيمٌ حَرْفٌ، (حديث صحيح) (صحيح الترمذي للألباني حديث صحيح) (صحيح الترمذي للألباني حديث

ذكر بعض أهل العلم أن عَدَدَ حروف القرآن أكثر من ثلاث مائة ألف حرف. ومن المعلوم أن من قرأ حرفاً من القرآن كان له به عشر حسنات، فكم يكون ثواب المسلم إذا ختم القرآن مرة واحدة في شهر رمضان؟، والله يضاعف لن يشاء، فلنحرص على أن نختم القرآن أكثر من مرة في هذا الشهر المبارك.

أخي الصائم الكريم: إذا لم تختم القرآن في

شهر القرآن، فمتى تختمه ١٩

### (٥) التوبة والاستغفار وذكر الله تعالى:

ينبغى للصائم أن يُكثر من التوية والاستغفار، وأن يكون لسانه دائما رطبا بذكر الله تعالى في كل وقت، وليعلم الصائم أن هذه الأذكار هي السبيلُ إلى مرضاة الله، وجَنَّة عرضها السموات والأرض، أعدت للمتقين، فيها ما لا عين رأت، ولا أذنَّ سمعت، ولا خطر على قلب إنسان. قال سُبحانه: ﴿ فَاذْكُرُونَ ٱذْكُرُكُمْ وَأَضْكُرُوا لِي وَلَا تَكُفُّرُونِ ) (البقرة:١٩٢).

عَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ رَضِيَ اللَّهِ عَنْهُ أَنَّ رَسُولَ اللَّهِ صَلِّي اللَّهُ عَلَيْهُ وَسَلَّمَ قَالَ: مَنْ قَالَ: سُبْحَانَ اللَّه وَبِحَمْدِه فِي يَوْم مائلَةَ مَرَّة خُطَّتْ خُطَّانَاهُ وَإِنْ كَانَتْ مِثْلَ زَبِد ٱلْبَحْرِ ( الْبِحَارِي حديث ٥٠٤٠ ومسلم حديث ٢٢٩١).

عَنْ سَعْدٍ بِن أَبِي وِقَاصِ قَالَ: قَالَ رَسُولِ اللَّه صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ: أَيَعْجِزُ أَحَدُكُمْ أَنْ يَكْسَبُ كُلِّ يَوْمِ أَنْفُ حَسَنَةَ فَسَأَلُهُ سَائِلُ مِنْ جُلْسَائِهِ كَيْفَ يُكْسِبُ أَحَدُنًا أَنْفَ حَسَنَةً قَالَ يُسَبِّخُ مائَةَ تَسْبِيحَةَ فَيُكْتَبُ لَهُ أَنْفُ حَسَنَةَ أَوْ يُحَطَّ عَنْهُ أَلْفُ خَطْيِنَة . (مسلم حديث ٢٦٩٨).

### (٦) الأكثار من الصدقات:

يُستحبُ للصائم أن يكثر من الصدقات، بقدر طاقته، و يتذكر عظيم ثوابها عند الله تعالى دوم القيامة.

قَالَ سُبِحانه: (مَّثُلُ ٱلَّذِينَ يُنفِقُونَ أَمُوَّلَهُمْ في سَبِيلِ ٱللَّهِ كَمُثُلُ حُبُّةِ أَنْبَتَتْ سَبْعَ سَنَابِلَ فِي كُلِّ شُنْبُلُو بِمَاقَةُ حَبَّةً وَأَلَّنَّهُ يُعْلَعِفُ لِمَن يَشَآهُ وَأَلَّهُ وَاسِعُ عَلِيدٌ): الدَقرة: ٢٦١. فسارع أخي الصائم الكريم إلى جمع الحسنات قبل أن يضوت الوقت، واعلم أن ميزان الحسنات يرجح بحسنة واحدة خالصة لله تعالى.

كان نبينا صلى الله عليه وسلم جواداً كريماً، يؤُثرُ المحتاجين من الصحابة على نفسه وآل بيته، وكان يعطى عطاء من لإ يخشى الفقر. عَنْ عَبْدِ اللَّه بْن عَبَّاس رَضيَ اللَّه عَنْهُمَا قَالَ كَانَ رَسُولَ اللَّهِ صَلَّى اللَّهِ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ أَجْوَدُ النَّاسِ وَكَانَ أَجُودُ مَا يَكُونَ فِي رَمْضَانَ حِينَ يَلْقَاهُ حِنْرِيلَ وَكَانَ جِبْرِيلِ يَلْقَاهُ فِي كُلِ لَيْلَةً مِنْ رَمَضَانَ فَيُدَارِسُهُ

الْقُرْآنَ فَلَرَسُولُ اللَّهِ صَلَّى اللَّهِ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ حِينَ يَلْقَاهُ جِبْرِيلَ أَجْوَدُ بِالْخَيْرِ مِنْ الرِّيحِ الْمُرْسَلَةِ. (البخاري حديث ١٩٠٤، ومسلم حديث ١١٥١).

### (٧) الصير على أذى التاس؛

إذا كان الصائم يصبر على الطعام والشراب لساعات طويلة في شدة الحر، فإنه ينبغي أن يتحلى، أثناء الصوم، بالصبر على أذى الناس، اقتداءُ بنبينا محمدٍ صَلَّى الله عَلَيْه وَسَلَّمَ. عن أبي هُرَيْرَةَ رَضَىَ اللَّهِ عَنْهُ قَالَ: قَالُ رَسُولُ اللَّهِ صلى الله عليه وسلم: قَالُ الله: كُلُ عَمَل ابْن آدُمُ لُهُ، إِلَّا الصِّيَامَ، فَإِنَّهُ لَى وَأَنَا أَجْزِي بِهِ، وَالصِّيامُ جُنَّةً، وَإِذَا كَانَ يَوْمُ صَوْمِ أَحَدِكُمْ فَالْ يَرْفَتْ وَلاَ يَضْخُبُ، فَإِنْ سَائِهُ أَحُدُ أَوْ قَاتَلُهُ، فَلْيَقُلُ إِنِّي امْرُؤ صَائمٌ. (البخاري حديث:١٩٠٤، ومسلم حديث:١١٥١).

(٨) التحلي بحسن الخلق؛

روى الترمذيُّ عَنْ أبي الدُّرْدَاء، أنْ النّبيُّ صَلَّى اللّه عَلَيْهِ وَسَلَّمَ قَالَ: «مَا شَيْءُ أَثْقُلَ فِي مَيزَانِ الْمُؤْمِنِ يَوْمَ القَيَامَةَ مِنْ خُلَقِ حَسَنِ، وَإِنَّ اللَّهِ لَيُبْغَضَ الفَاحشُ البَديءُ» (حديثُ صحيح؛ صحيح الترمذي للألباني حديث: ١٦٢٨).

عَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ رَضِيَ اللَّهِ عَنْهُ قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللَّهِ صَلَّى اللَّهِ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ: مَنْ لَمْ يَدَعْ قَوْلَ الزُّورِ وَالْعَمَلُ بِهِ فَلَيْسَ لِلَّهِ حَاجَةً فِي أَنْ يَدَءَ طَعَامَهُ وَشَرَابُه. (البخاري حديث ١٩٠٣).

قَالِ اللَّهُ تَعَالَى: ﴿ يُتَأَيُّهُا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوا آجَتَنِوا كُثِيرًا مِنَ ٱلظَّنَّ إِنَّ ابْعَضَ الظُّلَنَّ إِنْهِ أَوْلَا تَجَشَّمُوا وَلَا يَغْتَ تَعْشُكُ مَعْثًا ۗ أَيْبُ أَحَدُكُمْ أَن يَأْكُلُ لَحَمَ أَخِيهِ مَيْنًا فَكُرْهُمُوهُ وَأَنْقُواْ أَلَهُ إِنَّ أَلَهُ تُوَاتُ رِّعِيٌّ). ( الحجرات: ١٢ ).

عَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ أَنَّ رَسُولَ اللَّهُ صلى اللَّهُ عليهِ وسلم قَالَ التَدرُونَ مَا الْغيينَةُ؟ قَالُوا: الله وَرَسُولُهُ أَعْلَمُ. قَالَ: ذَكْرُكَ أَخَاكُ بِمَا يَكُرُهُ قيل أَفْرَأَيْتَ إِنْ كَانَ فِي أَخِي مَا أَقُولُ؟ قَالَ: إِنْ كَانَ فِيهِ مَا تَقُولُ فَقَدُ اغْتَنْتُهُ، وَانْ لَمْ يَكُنْ فِيهُ فقدْ بَهَتُهُ. ( مسلم حديث ٥٢٨٩ ).

وآخر دعوانا أن الحمد لله رب العالمين.وصلى الله وسلم على نبينا محمد وعلى آله وصحبه أحمعان.



الحمد لله حمدا لا يتقد، أفضل ما ينبغي أن يُحمّد، وصلى الله وسلم على نبينا محمد، وعلى آله وصحبه ومن تعبد، أما بعد... فقد خلق الله سبحانه وتعالى الخلق ليعبدوه، وسخر لهم ما في الأرض لتستقيم به معيشتهم، وخلق الطعام، وجعله سببا لحياتهم، وأمرهم بطلبه منه عز وجل، وحثهم نبيه صلى الله عليه وسلم على التقرب إلى الله بإطعام بعضهم بعضا، وندبهم إلى ذلك في شهر الصيام، ولنا مع فضل إطعام الطعام الوقفات الآتية،

### الوقفة الأولى: فضل إطعام الطعام:

عن جابر بن عبدالله رضي الله عنه أن رسول الله صلى الله عليه وسلم قال: «خيارُكم من أطعَمَ الطعامَ وردَّ السَّلامَ» (رواه أحمد وصححه الألباني).

### وبين الله تعالى أنه من صفات الأبرار:

فقال تعالى: «إِنَّ ٱلأَبْرَارَ يَشْرَوُنَ مِن كأسِ كَاتَ مِزَاجُهَا كَافُورًا (٥) عَيْنَا يَشْرَبُ بَهَا عِبَادُ ٱلله يُفَجِّرُونَهَا تَفْجِيرًا (آ) يُوفُونَ بِالنَّذِرِ وَخَافُونَ يَوْمًا كَانَ شَرُّهُ مُسْتَطِيرًا اللَّهُ وَيُطْعِمُونَ ٱلطَّعَامَ عَلَى حُبِيهِ وسَكِينًا وَيَتِمَّا وأسرا » (الإنسان ٥ - ٨).

### وأنه صدقة حتى ولو كان في أهله:

عن المقدام بن معد يكرب رضى الله عنه أن رسول الله صلى الله عليه وسلم قال: «ما أطعمتُ نفسَكَ فهوَ لكَ صدقةٌ، وما أطعمتُ ولَدُكُ فِهوَ لِكَ صدقةً، وما أطعمتَ زُوجِكَ فَهُوَ لِكَ صِدْقَةً، وما أطعمتَ خادمَكَ فَهُوَ لكُ صدقة ، (رواه البخاري في الأدب المفرد وصححه الأثباني).

### الستشار / أحمد السيد على

### وأنه بلين القلب:

عن أبي الدرداء رضى الله عنه أن رسول الله صلى الله عليه وسلم قال: «أتحبُّ أن يلينَ قلبُكَ، وتدركَ حاجتَك؟ ارحَم اليتيم، وامسَح رأسَه، أطعمْهُ من طعامكَ ؛ يَلنُ قَلْبُك، وتُدرِكُ حاجِتَكَ» (أورده المنذري في الترغيب والترهيب وحسنه الألباني).

وأنه سبب من أسباب النجاة من النار: قال تعالى: « فَلَا أَفْلَحِمُ ٱلْمَقْيَةُ ﴿ إِنَّا ۖ وَمَا أَدَّرِيكُ مَا الْعَقَبَةُ ﴿ أَنَّ فَكُ رَقَبَةِ ﴿ أَوْ إِطْعَنْدُ فِي يَوْمِ ذِي مَسْغَبَةِ (البلد عَمَّرَبَةِ » (البلد المَعَرَبَةِ » (البلد (17-11)

قال القرطبي في تفسير قوله تعالى: «وما أدراك ما العقبة فيه حذف، أي وما أدراك ما اقتحام العقبة». وهذا تعظيم لالتزام أمر الدين ؛ والخطاب للنبي - صلى الله عليه وسلم - ليعلمه اقتحام العقبة. قال

القشيري: وحمل العقبة على عقبة جهنم بعيد إذ أحد في الدنيا لم يقتحم عقبة جهنم إلا أن يحمل على أن الراد فهلا صدر نفسه بحيث يمكنه اقتحام عقبة جهنم غدا؟! واختار البخاري قول مجاهد: إنه لم يقتحم العقبة في الدنيا. قال ابن العربي: وإنما اختار ذلك لأجل أنه قال بعد ذلك في الآية الثانية؛ وما أدراك ما العقبة؟ ثم قال في الآية الثالثة؛ فك رقبة، وفي الآية الرابعة أو إطعام في يوم ذي مسغبة، ثم قال في الآية الخامسة: يتيما ذا مقرية، ثم قال في الآية السادسة؛ أو مسكينا ذا مترية فهذه الأعمال إنما تكون في الدنيا. المعنى: فلم يأت في الدنيا بما يسهل عليه سلوك العقبة في الآخرة». اه.

وقال ابن كثير في تفسيره: «وقوله: (أو إطعام في يوم ذي مسغبة) قال ابن عباس: ذي مجاعة. وكذا قال عكرمة، ومجاهد، والضحاك، وقتادة، وغير واحد. والسغب: هو الجوع. وقال إبراهيم النخعي: في يوم الطعام فيه عزيز، وقال قتادة: في يوم يشتهي فيه الطعام». اه.

وأنه سبب من أسباب دخول الجنة:

فعن أبي هريرة رضي الله عنه قال: «يا رسولَ الله إنِّي إذا رأيتُكَ طابتْ نفسي وَقَرَّتْ عَيْني فأنبئني عن كل شيء، فقال: كلُ شيء خُلقَ من المَّاء، فقلتُ لهُ: أخبرُني بشيء إذا عملتُ به دَخَلْتُ الجِنَّةُ، فقالَ: أَفْشَ السَّالاَمَ وَأَطْعِمُ الطَّعَامُ، وَصِلَ الأَرْحَامُ وَقُمْ بِاللَّيْلِ والنَّاسُّ نيامٌ وادخُل الجِنَّةَ بِسَلامٍ» (رواه أحمد وصححه أحمد شاكر).

وعنه أيضا رضى الله عنه أن رسول الله صلى الله عليه وسلم قال: «من أصبح منكِم اليومَ صائمًا؟ قال أبو بكر رضى الله عنه؛ أنا. قال: فمن تبع مِنكم اليومَ جنازة؟ قال أبو بكر رضى الله عنه: أنا. قال فمن أطعم منكم اليوم مسكينًا؟ قال أبو بكر رضى الله عنه : أنا. قال: فمن

عاد منكم اليوم مريضًا. قال أبو بكر رضِيَ اللَّه عنه: أنا. فقال رسولُ الله صلَّى اللَّه عليه وسلَّمَ: ما اجتمَعْنَ في امرئ، إلا دخل الجنَّة » (رواه مسلم).

وعن أبى مالك الأشعري رضى الله عنه، أن رسول الله صلى الله عليه وسلم قال: «إِنَّ فِي الْجِنَّةَ غُرَفًا يُرى ظاهرُها من باطنها، وباطنها من ظاهرها، أعدُّها اللُّه لَن أَطْعَم الطُّعامُ، وأَفْشَى السَّلامُ، وصلَّى بِاللَّيلِ والنَّاسُ نيامٌ». (أورده المنذري في الترغيب والترهيب، وقال عنه الألباني صحيح ثغيره).

### ورهب من ترك الحض على إطعام الطعام:

فقال تعالى: «كُلُّ بَل لَّا نُكُمْ مُن الْبَيْدَ (١٠٠٠) وَلا تَحْتَضُونَ عَلَىٰ طَعَامِ ٱلْمِسْكِينِ » (الفجر ١٧ -.(11

ويين أن تركه من التكذيب بالدين؛

قال تعالى: «أَرْءَيْتَ ٱلَّذِي يُكَذِّبُ مَالِيَاتِ الله عَدُولِكَ ٱللَّهِ يَدُعُ ٱلْمِنْ وَلَا اللَّهِ وَلَا اللَّهِ وَلَا اللَّهِ وَلَا اللَّهِ وَلَا يَعُضُّ عَلَى طَعَامِ ٱلْمِسْكِينِ » (الماعون ١ - ٣).

وأنه من أسباب دخول التار؛

قال تعالى: «وَأَمَّا مَنْ أُوقَ كَنْيَهُ، سُمَالِهِ، فَقُولُ يَلْتَنَنِي لَوْ أُوتَ كِنَائِيةٌ ﴿ أَنَ وَلَوْ أَدْرِ مَا حِسَائِيةً ﴿ أَنَّ لِكُنَّا إِنَّهُ اللَّهِ اللَّهُ بَلْتُتَهَا كَانَتِ ٱلْقَاضِيةَ (٧٠) مَا أَغْنَى عَنِي مَالِيةٌ (١٨٠) هَلَكَ عَنِي سُلُطَنِية ( ) خُذُوهُ فَغُلُوهُ ( ) ثُرَّ الْمُحِيمَ مَسَلُّوهُ اللهُ أَمْرُ فِي سِلْسِلَةِ ذَرْعُهَا سَبْعُونَ ذِرَاعًا فَأَسْلُكُوهُ (١٠) إِنَّهُ كَانَ لَا يُؤْمِنُ بِٱللَّهِ ٱلْعَظِيدِ (٣٠) وَلَا يَحُشُّ عَلَىٰ طَعَامِ ٱلْمِسْكِينِ ( الحاقة اللَّهِ مَنْهُ اللَّهِ مَنْهُ الْمِعْمُ » ( الحاقة ٢٥ -(40-

وقال تعالى: «مَاسَلَكَكُرُ فِي سَفَرَ (اللهُ) قَالُوا لَوْ نَكُ مِنَ ٱلْمُصَلِّينَ ﴿ (الله تُلْقُ نُطُعِمُ ٱلْمِسْكِينَ » (الله شر ·( £ £ - £ Y

الوقفة الثانية: ثواب من فطر صائما:

عن زيد بن خالد الجهني قال: قال صلى الله عليه وسلم: «مَن فطر صائماً كان له مثل أجره غير أنه لا ينقص من أجر الصائم شيء » (رواه الترمذي وابن ماحه،

وصححه الألباني).

### القصود بتفطير الصائم:

اختلف الفقهاء في المقصود بتفطير الصائم، على رأيين:

الرأي الأول: من فطره على أدنى ما يفطر به الصائم:

قال الخطيب الشربيني - رحمه الله - في "مغنى المحتاج "، «وروي أنه صلى الله عليه وسلم كان يقول حينئذ: ذهب الظمأ وابتلت العروق وثبت الأجر إن شاء الله تعالى، ويستحب له أن يفطر الصائمين بأن يعشيهم؛ لخبر «من فطر صائما فله أجر صائم ولا ينقص من أجر الصائم شيء» رواه الترمذي ينقص من أجر الصائم شيء» رواه الترمذي وصححه. فإن عجز عن عشائهم فطرهم على شربة أو تمرة أو نحوهما لما روي أن بعض الصحابة قال: يا رسول الله ليس كلنا يجد ما يفطر به الصائم؟ فقال: يعطي الله تعالى الما أو مذقة لبن وأن يكثر الصدقة "، اه. ماء أو مذقة لبن وأن يكثر الصدقة "، اه.

> وقالُ ابنِ مفلَح – رحمه الله – في "الفروع"، «ومَن فطر صائماً فله مثل أجره من غير أن ينقص من أجره شيء صححه الترمذي من حديث زيد بن خالد، وظاهر كلامهم؛ أي شيء كان، كما هو ظاهر الخبر، وكذا رواه ابن خزيمة من حديث سلمان الفارسي وذكر فيه ثوابا عظيما إن أشبعه، وقال شيخنا؛ مراده بتفطيره أن يشبعه، اه.

وقالُ الثناوي – رحمه الله - ع " فيض القدير ": «من فطر صائماً بعشائه، وكذا بتمر، فإن لم تتبسر فيماء» اهـ.

الرأي الثاني: المراد بتفطيره أن يشبعه: قال شيخ الإسلام ابن تيمية - رحمه الله - يق " الفتاوى الكبرى ": «والمراد بتفطيره: أن يُشبعه اه.

الرأي الراجح: هو الرأي الثاني:

وذلك لأنه إذا شرب شربة ماء وأكل رطبات فقد أفطر، وزال عنه وصف الصائم، ويكون الإطعام الثاني لفطر وليس لصائم، ولكن ليس معنى ذلك أن الثاني لا يحصل على ذات الأجر، بل يحصل عليه أيضا، ففضل الله واسع.

قال الشيخ ابن عثيمين - رحمه الله - ي " شرحه على رياض الصالحين ": «واختلف العلماء ي معنى " من فطر صائما " فقيل إن المراد من فطره على أدنى ما يفطر به الصائم، ولو بتمرة. وقال بعض العلماء: المراد بتفطيره أن يشبعه، لأن هذا هو الذي ينفع الصائم طول ليله، وربما يستغني عن السحور. لكن ظاهر الحديث أن الإنسان لو فطر صائما ولو بتمرة واحدة، فإن له أجره، . ا.ه.

### الوقفة الثالثة: الدعاء بعد الإفطار: ولا: من الصائم:

عن عبدالله بن عمر رضي الله عنهما قال: «كانَ رسولُ الله صلَّى الله عليه وسلَّم: « إذا أفطرَ قالَ ذَهَبَ إِنْظُما وابتلَّت العُروقُ وثبَتَ الأجرُ إن شاءَ الله » (رواه أبو داود وصححه الألباني).

### ثانيًا؛ من المدعو؛

عن أنس بن مالك رضي الله عنه: «أنَّ النَّبِيَّ صلَّى الله عليه وسلَّمَ جاءَ إلى سَعد بن عُبادةَ فَجاءَ بِخُبزِ وزيتِ فأكل ثمَّ قالَ النَّبِيُ صلَّى الله عليه وسلَّمَ: أفطرَ عند كُم النَّبِيُ صلَّى الله عليه وسلَّمَ: أفطرَ عند كُم الضَّائمونَ، وأكلَ طعامَكم الأبرارُ، وصلَّتْ عليكُم الملائكةُ » (رواه أبو داود وصححه الألباني)، والله الموفق.

# رمضان شهر الرحمة

الحمد لله رب العالمين، سبحانه وتعالى له الحمد الحسن والثناء الجميل، والصلاة والسلام على سيد ولد آدم أجمعين نبينا محمد وعلى آله وصحبه أجمعين.

أما بعد؛ فإن فلاح العبد في صلاح قلبه واستقامته واقباله على ربه وأنسه به، وطاعته والحرص على نيل محبته، إلا أن العبد تعتريه آفات تبعده عن طريق الله تبارك وتعالى، فقد ينسى ويغفل أو يفرط ويذنب، ولا يخلو العبد بضعفه البشري من تقصير وذنب، وقد فتح الله ربنا سبحانه أبواب رحمته لعباده، ولم يقنط عباده من رحمته، فهو التواب الرحيم. (عدة الصابرين لابن القيم (٢٤٤/١))،

إن الله جل وعلا رحيم بنا، وهو سبحانه أرحم بنا من أنفسنا على أنفسنا، ورحمة الله تعالى وسعت وشملت كل شيء، قار الله تعالى: «وَرَحْمَقِ وَسِعَتْكُلُّ مَنْ الأعراف: ١٥٦).

ومن العبادات التي شرعها الله رحمة بالعباد أن فرض عليهم صيام شهر رمضان ففيه أسرار وحكم ورحمات كثيرة، وهو باب عظيم لقطع الغفلة وتذكير الناسي وعودة الشارد، وفيه يجمع الله شتات النفوس وغفلات القلوب، ويأخذ بأيدي عباده إلى واسع رحمته.

### من أسرار الرحمة في رمضان،

لا شك أن رمضان موسم رحمة يرحم الله به الأمة، ولله ربنا نفحات مباركات في هذا الشهر الكريم نعرض لبعضها في عجالة فنقول وبالله تعالى التوفيق:

### ١- غفران ما تقدم من الذنب:

من رحمات الله تبارك وتعالى بالناس في شهر رمضان أنه جعل الصيام والقيام من مكفّرات الذنوب لمن صام رمضان وقامه إيمانًا بالله واحتسابًا لله تعالى، قال النبي صلى الله عليه وسلم: «مَنْ صَامَ رَمَضَانَ، إيمَانًا وَاحْتَسَابًا، غُضِرَ لَهُ مَا تَقَدَّمَ مِنْ ذَنْبِه» (متفق عليه: البخاري (٣٨)، ومسلم (٧٦٠).

وقال صلى الله عليه وسلم: «مَنْ قَامَ رَمَضًانَ، إيمَانًا

### اعداد/ عبد العزيز مصطفى الشامي

وَاحْتَسَابًا، غُفِرَ لَهُ مَا تَقَدَّمَ مِنْ ذَنْبِه،(متفق عليه: الْبِحَارِي (٣٧). الْبِحَارِي (٣٧).

قال الإمام النووي: «قوله صلى الله عليه وسلم (من قام رمضان إيمانا واحتسابا) معنى إيمانًا تصديقًا بأنه حق مقتصد فضيلته، ومعنى احتسابًا أن يريد الله تعالى وحده لا يقصد رؤية الناس ولا غير ذلك مما يخالف الإخلاص، (شرح الإمام النووي على صحيح مسلم (٣٩/٦).

#### ٢- جماعية الطاعة:

من صور الرحمة في رمضان اجتماع المسلمين على الطاعة، فلو أن الله تبارك وتعالى كلف كل واحد منا بصيام ٣٠ يومًا وحده وقيام ٣٠ ليلة منفردًا عمن حوله، لوجد صعوبة كبيرة وكان هذا العمل فيه مشقة عظيمة، ولكن من رحمة الله تبارك وتعالى بالأمة أن جعل الطاعة جماعية، ففي رمضان يصير الغالب على المجتمع حرصه على الصيام مع أعمال الطاعة والخير والبر، وما ذلك إلا بما أودعه الله في هذا الشهر من بركات، وتيسيره للناس سبل الخير عن غيره من الشهور.

### ٣- شهر وقاية ورحمة للبدن،

من رحمة الله تبارك وتعالى بالعباد أن جعل الصيام وقاية وحماية وتنظيفًا للبدن مما فيه من سموم وأدواء، ففي الصوم صحة البدن، وخلوصه من الأخلاط الرديئة..

إن البدن طوال العام مع العمل يكل ويمل وقد تصاب أجهزة الجسم بالآلام والأسقام، والأفضل أن تستريح الأعضاء بعضًا من الأوقات لتستعيد نشاطها وقوتها مرة أخرى، فمن رحمة العزيز العليم أن جعل للمعدة

رمضان ١٤٣٦ هـ التوحيد

وقتاً تستريح فيه كما يستريح غيرها من الأعضاء.

اقتضت إرادة الله سبحانه أن يجعل الشهر القمري رمضان محلاً للصيام، ولهذا الشهر علامته الكونية الكبيرة، القمر بدءاً وانتهاء يحمل في طياته عوامل الوضوح والثبات، فلا تستطيع سلطة أو جماعة أن تُخفيه أو تحرف المسلمين عنه، قال النبي صلى الله عليه وسلم: «صُومُوا لرُوُيتِه وَأَفْطرُوا لرُوُيتِه، فَإِنْ غُبِّي عَلَيْكُم فَأَكُملُوا عَدَة شَعْبَانَ ثَلاَثِينَ ، (متفق عليه البخاري (١٩٠٩) ومسلم (١٩٠١).

واختيار السنة القمرية في التوقيت له فيها حكم عظيمة، فالسنة القمرية أقل من السنة الشمسية بحوالي عشرة أيام، فعلى هذا يتقدم شهر رمضان كل عام عنه في السنة الماضية عشرة أيام، وعلى هذا ففي خلال ستة وثلاثين عاماً لا يبقى يوم من أيام السنة إلا وقد صامه المسلم، يشهد له بصومه لربه.

#### ٥- نداء رمضان: يا ياغي الخير أقبل:

إن أبواب الأجرية الإسلام كثيرة، وإن أسباب اكتساب الحسنات متعددة، وفي شهر رمضان تتضاعف أجور الأعمال الصالحة، فضلاً من الله - عز وجل - على عباده، وينادي منادفي أول ليلة من رمضان فيقول: «يا باغي الخير! أقبل، ويا باغي الشر! أقصر، (رواه الترمذي (٦٨٢) والنسائي باغي الشر!) وصححه الألباني).

### ٦- فتح أبواب الجنة وغلق أبواب النيران:

ومن رحمة الله بعباده في رمضان أن ساعدهم على الطاعات وهيا لهم الوسائل المعينة على ذلك، فعن أبي هريرة -رضي الله عنه- أن النبي -صلى الله عليه وسلم- قال: «إذا جاء رمضان فتحت أبواب البه وغلقت أبواب الناروصفدت الشياطين» (متفق عليه: البخاري (۱۷۹۹)، ومسلم (۱۰۷۹). ففي شهر رمضان المبارك يفتح الله سبحانه وتعالى أبواب الجنة على مصراعيها لكل تائب توبة نصوحة وفق شروطها الشرعية المعتبرة وتغلق بوجهه كل أبواب الجحيم.

#### ٧- تصفيد الشياطين ومردة الحن:

ومن رحمات الله تبارك وتعالى بالناس في شهر رمضان المبارك تصفيد الشياطين الذين يسعون في الأرض فساداً. ففي الصحيحين: عَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ

رَضِيَ اللّٰهُ عَنْهُ أَنْ رَسُولَ اللّٰهَ -صلى اللّٰه عليه وسلم-قَالَ: ﴿إِذَا جَاءَ رَمَضَانُ فُتُحَتْ أَبُوَابُ الْجَنَّةِ وَغُلُقَتْ أَبْوَابُ النَّارِ وَصُفْدَتُ الشّيَاطِينُ، فلا يخلصون فيه إلى ما كانوا يخلصون إلى غيره.

قالشياطين في رمضان يضعف سلطانهم على أهل الإيمان وأهل الصيام، ويقوى سلطان أهل الإيمان وارادتهم للخير، فلا يتمكن الشياطين ولا يصلون إلى أهل الإيمان وأهل الصيام مثل ما كان يصلون إلى أهل الإيمان وأهل الصيام مثل ما كان يصلون الله ويتمكنون منهم في غير رمضان، بخلاف الكفار الذين لا يراعون حرمة لشهر رمضان، فليسوا داخلين في هذا الحديث، ففي شهر رمضان يقوى ارادة المؤمنين للخير، وتضعف إرادتهم للشر.

### ٨- الاستيقاظ بالأسحار؛

الليل واحة المتقين، تصفو فيه النفوس، ويتوجه العبد للقاء الحي القيوم، والسَّحَر وقت شريف، يقترب الله جل وعلا من عباده، لعلهم يتوبون أو يناجون ربهم ويُنزلوا حاجتهم به، ويستغفروه ويتوبوا إليه، ولكن كثيرًا من المسلمين طوال العام يكونون نائمين في هذا الوقت الشريف، فإذا جاء رمضان قاموا إلى السحور فذكروا ربهم وصلوا ركعتين في جوف الليل ودعوا ربهم واستغفروه.

يقول النبي صلى الله عليه وسلم: «ينزل ربنا تبارك وتعالى كل ليلة إلى السماء الدنيا حين يبقى ثلث الليل الآخر، يقول من يدعوني فأستجيب له، من يسألني فأعطيه، من يستغفرني فأغفر له، (متفق عليه:البخاري (١٠٩٤)، ومسلم (٧٥٨).)، استجابوا لنصيحة نبيهم صلى الله عليه وسلم حين نادى فيهم: «أقرب ما يكون الرب من العبد في جوف الليل الآخر؛ فإن استطعت أن تكون ممن يذكر الله في تلك الساعة فكن » (صحيح سنن الترمذي للألباني

أيها العبد المتلهف لغيث الرحمات: دمعة في ليل رمضان كقطرة الندى، تجلي الغشاوة والصدى، تنير درب المسير، تحلي الطعم المرير، ترضي الأله القهار، ترفع عن قلبك الران، إن ذقت طعمها قلن تنساها، فترقب الليل حتى تلقاها.

أسأل الله أن يستعملنا في طاعاته وأن يمنَ علينا بالقبول والعفو والعافية، وأن يسبل علينا عافيته ومغفرته ورحماته، والحمد لله رب العالمين.



ے اعداد/ د/تامر سعد الفزاوی

مدرس علم اللغة -جامعة قناة السويس

الحمد لله الذي أنعم على الأمة بتمام إحسانه، وعاد عليها بفضله وامتنانه، وجعل شهر رمضان مخصوصا بنعيم غفرانه (شَرُ رَمَضَانَ ٱلَّذِيَّ أَنزلَ فِيهِ ٱلْتُزْءَانُ ) البقرة /١٨٥ ـ

أحمده على ما خصنا به فيه من الصيام والقيام، وأشكره على بلوغ الأمال وسبوغ الإنعام، وأشهد أن لا إله إلا الله وحده لا شريك له، وأن محمدا أفضل خلقه صلى الله عليه وسلم

### -- وبعد --

التغيير في النفوس والأمم والشعوب قضية بالغة الأهمية، سنة من سنن الله في الكون؛ وضع الملك جل جلاله أساسَها ومحورها الرئيس لكي لا نذهب بعيدا باحثين عن حلول؛ قال حِلْ شأنه (أَنَّ أَلَّهُ لا يُغَيِّرُ مَا بِقَوْمِ حَتَّى يُغَيِّرُوا مَا بِأَنفُسِمٌّ ) الرعد/١١.

ومعنى هذه الآية كما قال ابن السعدى -رحمه الله -: "أن الله لا يغير ما بقوم من النعمة والإحسان ورغد العيش حتى يغيروا ما بأنفسهم بأن ينتقلوا من الإيمان إلى الكفر، ومن الطاعة إلى العصية، أومن شكر نعم الله تعالى إلى البطر بها؛ فيسلبهم الله إياها عند ذلك". فتغيير الحال لا يكون بالتمني والأماني، ولكن بالعمل الحاد، والنية الخالصة، والسلوك القويم، فمن أراد أن يصل إلى برالأمان وشاطئ السلامة فعليه أن يعد الزاد من التقوى والعمل الصالح، وأن يحكم السفينة ويتعهد الراحلة، وإلا كما قال القائل:

ترجو السلامة ولم تسلك مسالكها

إن السفينة لا تمشى على اليبس

أقبل علينا رمضان والأمة مثخنة بالحراح والآلام من القدس الأسير، والعراق الباكية، مرورا بسوريا المزقة، واليمن المقطع أوصاله، وغيرها من بلاد المسلمين

المحطمة الدامية، وتكالب الأعداء علينا من كل حدب وصوب من الشيعة الرافضة واليهود اللئام وغيرهما ممن يرصدون المسلمين لتمزيق البلاد وشتات العباد. والكل يصرخ وينادي ما الحل لأزماتنا والضر الذي حل

فنقول لكل مسلم غيور : هذا رمضان فرصة مواتية للتغيير وإصلاح النفوس والقلوب؛ وليعلم كل منا أنه يساهم فيما نحن فيه بقسط وافر من تردى الحال وتأخر النصرإذا لم ينتهز فرصة رمضان لزيادة رصيده من الصالحات، وتصفية ما عليه من الأثام، حيث هو لبنة في بناء الأمة التي وعد الله بتغيير واقعها إلى الأحسن، وحالها إلى الأفضل واستخلافها في الأرض ولابد إن هم غيروا ما بأنفسهم.

لا تقل: من أين أبدأ ... طاعة الله البداية لا تقل: أين طريقي ... شرعة الله الهداية لا تقل: في الغد أبدأ ... ربما تأتى النهاية

فإذا كان شهر رمضان قد أحدث في هذا الكون الشامخ تغييرا ملموسا لا ينكره أحد، إذ فتحت أبواب الجنة، وغلقت أبواب النار، وصفدت الشياطين، وتنزل الملائكة مشاركين في سيدة الليالي ليلة القدر بملئون الأرض،

حصلت هذه التغييرات الكونية في سيد الشهور بإذن الله تعالى؛ أفلا تتغير حياتنا إلى أفضل حال في شهر مُنح من الخصائص ما يعجز عن تدوينه المداد ؟ ١

والتغيير الإيجابي ليس بالأمر السهل إنما يحتاج منا جميعا إلى إرادة فولاذية، وعزيمة قوية، وقرار شجاع وسعي للتغيير.

انظروا إلى قصة من قتل مائة نفس، كيف وفقه الله تعالى إلى طريق التوبة، حينما بدأ يسأل ويلحَ في السوال، ويبحث عن مخرج مما هو فيه، حينها هيأ الله لله الخلاص، ورزقه توبة في آخر حياته، إن الله جل وعلا لم يكتب القرب من أحد إلا بسعي منه واقبال.

### رمضان فرصة ثلتفيير ...

فلنصلح أنفسنا، ولنهذبها، ونغير من عاداتها القبيحة الى عادات حسنة، فإن غاية الصيام معالجة النفس وإصلاحها لتكتسب بعده الإرادة الصارمة، والعزيمة الجادة على طريق الإصلاح؛ قال تعالى (يَّاأَيُّهَا الَّذِينَ مَامَّوُا كُنِّبَ عَلَيْكُمُ الْمِسِيامُ كُمَا كُنِبَ عَلَى الَّذِينَ مِن مَامَّوُا كُنِبَ عَلَى اللَّهِمَامُ كَمَا كُنِبَ عَلَى اللَّذِينَ مِن اللَّهِمَامُ المَّمَامُ المَّمَامُ مُمَا كُنِبَ عَلَى اللَّهِمَامُ المَعْمَامُ المُعْمَامُ المَعْمَامُ المُعْمَامُ المُعْمَامُ المُعْمَامُ المَعْمَامُ المُعْمَامُ المُعْمِعُمَامُ الْمُعْمِمُ المُعْمَامُ المُعْمِعُمَامُ المُعْمَامُ المُعْمَامُ المُعْمَامُ المُعْمَامُ المُعْمُعُمُ المُعْمَامُ المُعْمَامُ المُعْمَامُ المُعْمَامُ المُعْمِعُمُ الْ

وتلكم الجملة البسيطة من المبتدأ والخبر حددت الهدف وركزت في المضمون والمطلوب؛ قال رسول الله الهدف وركزت في المضمون -: "الصيام جُنّة" (أخرجه مسلم في صحيحه، كتاب الصيام، باب فضل الصيام، حديث ١٦٣)؛ أي: وقاية للصائم من المعاصي والأمراض النضية والجسدية.

فالصوم يقوي إرادة الصائم، ويضعف إرادة الشيطان، فيكون الصائم في مأمن من وساوسه وهواجسه ومغرياته ونزعاته، ويجعله قادرا على كبح جماح نفسه، والتغلب على نزواته الطائشة.

والصوم يمكن الصائم من الصبر على المكاره ومواجهة الشدائد بصدر رحب وقلب مطمئن، ويطهر قلبه من الأفات التي تبعث على الحقد والحسد والرياء والغرور والغضب، ويحمله على كظم الغيظ والعفو والصفح والتسامح؛ قال رسول الله –صلى الله عليه وسلم – صوم شهر الصبر وثلاثة أيام من كل شهر يُذهبن وَحَرَ الصدر "(صححه الألباني في صحيح الجامع ٣٨٠٤).

والمقصود بـ "وَحَر الصدر" وساوس الشيطان وما يصيب قلب الإنسان من غيظ وكدر".

ومع هذه التخلية من تلكُ الأفات والتي تصاحبها تحلية بطاعات رمضان موسم الخير يخرج الواحد

فينا إنسانًا جديدًا يريد أن يبدأ حياة جديدة من الصفاء والنقاء، حياة ممتعة ماتعة مع الله تعالى في كل نواحي الحياة عبادة وخلقا ومعاملة وفي كل شيء.

### رمضان شهر التغيير...

فلنصلح ألسنتنا ونطهرها، فهي أخطر جوارح الإنسان، صغيرة الحجم، عظيمة الجرم، فبالصيام يسلم اللسان من قول الزور، ويسلم من العمل به، ويسلم من اللعن، ومن الباطل، ومن الكذب، ومن الغيبة والنميمة وغيرها، قال رسول الله – صلى الله عليه وسلم -: "من لم يدع قول الزور والعمل به، فليس لله حاجة في أن يدع طعامه وشرابه "(أخرجه البخاري –كتاب الصوم – باب: من لم يدع قول الزور والعمل به في الصوم – حاب: من لم يدع قول الزور والعمل به في الصوم حديث ١٨٠٤).

وهكذا بقية الجوارح، وبقية الأعمال، تصلح وتتغير نحو الأفضل لمن صدق مع خالقه، فيصدقه فيما يعمل.

رمضان فرصة للتغيير.... والصيام جُنة... فليصم بصرُك وسمعك وبطنك وفرجك ويدك ورجلك وكل كيانك المادي والمعنوي عن المحرمات.

وحسبك قول الرسول - صلى الله عليه وسلم -: "اضمنوا لي ستًا من أنفسكم أضمن لكم الجنة: اصدقوا إذا حدّثتم، وأوقوا إذا وعدتم، وأدوا إذا انتمنتم، واحفظوا فروجكم، وغضوا أبصاركم، وكفوا أيديكم "(أخرجه أحمد وابن ماجه والحاكم والبيهقي، وصححه الألباني في صحيح الترغيب ١٤٧٠).

فلنغتنم شهر التغيير...ولنترك ما ألفته النفس من لهو وهوى، ولنصل أرحامنا، ولننظم أوقاتنا ولنعش في رحاب الله قرآنه ومنهاجه؛ لكي تُشحن القلوب بالروحانيات والإيمانيات بقية العام، بل حتى يأتينا اليقين، ولتتعود النفس على نظام وضعه لها خالقها وربها حتى تسعد ولا تشقى وتربح ولا تخسر دنيا وآخرة (ألا يُعَلَّمُ مَنْ عَلَقَ وَهُر السَّلِي النَّمَا الْمَالِي الْمَالِي الْمَالِي النَّمَا الْمَالِي النَّمَا الْمَالِي اللَّهِ الْمَالِي اللَّمِيلُ الْمَالِي اللَّهِ اللَّهُ اللْمُعْلَى اللْمُلْعُلِي اللَّهُ الْمُعْلَى الْمُلْعُلِمُ اللَّهُ اللْمُعْلَى الْمُعْلَمُ اللْمُعْلَى الْمُعْلَمُ الْمُعْلَمُ الْمُعْلَمُ الْمُعْلَمُ الْمُعْلَمُ الْمُعْلَمُ الْمُعْلَمُ الْمُعْلَمُ الْمُعْلِمُ الْمُعْلِمُ الْمُعْلَمُ الْمُعْلَمُ الْمُعْلِ

فمن وجد الله فماذا فقد؟ ومن فقد الله فماذا وجد؟ هيا فلنغتنم شهر التغيير ونلجأ إلى الله لجوء المضطرين المستغيثين المنيبين؛ فهو وحده المغيث المجيب لمن دعاه.

يا رب سربنا في سرب النجابة، ووفقنا للتوبة والإنابة، وافتح لأدعيتنا أبواب الإجابة، يا من إذا سأله المضطر أجابه.

وصلى الله وسلم وبارك على النبي محمد وآله وصحبه وسلم.

### الحمد لله والصلاة والسلام على نبينا محمد وعلى آله وصحبه.

أما بعدُ:

فهناك نوازل كثيرة تتعلق بأحكام الصيام وأكثرها يتعلق بالمفطرات المعاصرة، وأيضًا ما يتعلق بالسفر واستخدام وسائل النقل الحديثة، وسوف نتناول في هذا البحث مسألتين يكثر السؤال عنهما وهما مختصتان بالمسافرين.

### ١ - تعريف الصيام:

الصيام في اللغة: مصدر صام يصوم، ومعناه أمسك، ومنه قوله تعالى: (فَكُل وَالْمَرْي وَفَرَى عَنَاهُ فَإِنَّ الْمَرْتُ لِلرَّمْنِ فَغُولِة إِنِّ نَذَرْتُ لِلرَّمْنِ صَوْمًا فَلَنْ أَكْنَ أَلْنَمْر آحَدًا فَغُولِة إِنِي نَذَرْتُ لِلرَّمْنِ صَوْمًا فَلَنْ أُكِيمَ آلْوَمَ إِنسِيًّا) (مريم:٢٦)، فقوله: «صَوْمًا» أي: إمساكاً عن الكلام.

الصيام في الشرع: هو التعبد لله سبحانه وتعالى بالإمساك عن الأكل والشرب، وسائر المفطرات، من طلوع الفجر إلى غروب الشمس. (الشرح الممتع ١٨٨٨).

### ٢ - تعريف النوازل:

النوازل في اللغة: جمع نازلة، وهي اسم فاعل وتطلق على المصيبة الشديدة من شدائد الدهرالتي تنزل بالناس.

وأما في الاصطلاح؛ فاختلف المتأخرون في تعريفها على عدة تعريفات وأقرب هذه الأقوال؛ أن النازلة في الاصطلاح؛ «هي الحادثة الجديدة التي تحتاج إلى حكم شرعي» والحادثة الجديدة « أي: ما يَجِدُ من الوقائع والمسائل التي تستدعي إلى بيان حكمها الشرعي بالاجتهاد عند أهل العلم. (فقه النوازل في العبادات خالد المشيقح ص٣).

# المسألة الأولى: السفر من بلد إلى بلد يختلفان في الرؤية:

هذه المسألة ليست جديدة ولا نازلة على الحقيقة لكن لما تيسرت في هذا الزمن وسائل المواصلات وأصبح الانتقال كثيرًا جدًا أصبحت من المسائل التي تعم بها البلوى فكأنها بالنسبة



رمضان ١٤٣٦ هـ التوحيد

للناس من النوازل، وإلا فالمسألة قديمة وقد تكلم عليها أهل العلم قديمًا، وهي مسألة ما إذا انتقل الإنسان من بلد إلى بلد آخر قد اختلفت رؤية البلد الأول عن البلد الثاني وقد يترتب على هذه الأمر أن الإنسان يسافر من بلد إلى بلد فتختلف بداية الشهر بين البلدين، فإذا اختلفت البداية ربما تختلف النهاية، فقد يترتب على ذلك أن الإنسان إذا صام مع البلد الثاني الذي انتقل إليه قد يصوم واحدا وثلاثين يوما وقد يحدث العكس وهو ما إذا تقدمت رؤية وعشرين يوما. (فقه نوازل الصيام ص٧٤).

وصورهده المسألة هي:

الصورة الأولى: انتقل من بلد صام أهله يوم الأحد-مثلاً- إلى بلد صام أهله يوم الشبت، وأفطروا يوم الأحد عن تسعة وعشرين يوماً، فمعنى ذلك أنه سيصوم ثمانية وعشرين يوماً فقط.

الصورة الثانية: انتقل من بلد صام أهله يوم الأحد -مثلاً- إلى بلد صام أهله يوم الأثنين، وأفطروا يوم الأربعاء عن ثلاثين يومًا. فيكون صومهم ثلاثين يومًا، ولو صام معهم يكون صومه واحدًا وثلاثين يومًا.

الصورة الثالثة: انتقل من بلد صام أهله يوم الأحد -مثلاً - إلى بلد صام أهله يوم الاثنين، وأفطروا يوم الثلاثاء عن تسعة وعشرين يوماً، فيكون صومهم تسعة وعشرينيوماً، وصومه ثلاثين يوماً.

الصورة الرابعة: انتقل من بلد صام أهله يوم الأحد -مثلاً-، وأفطروا يوم الثلاثاء عن ثلاثين يوماً إلى بلد صام أهله يوم الأحد وأفطروا يوم الاثنين عن تسعة وعشرين يوماً، فيكون أتم تسعة وعشرين يوماً. «مجموع فتاوى ابن عثيمين» (٦٩/١٩).

السؤال هو: هذا الذي سافر من بلده إلى بلد آخريتبع من؟

إذا سافر الرجل من بلد إلى بلد اختلف

مطلع الهلال فيهما، فقول الجمهور أن يكون صيامه وإفطاره حسب البلد الذي هو فيه حين ثبوت الشهر، وهذا هو ضابط الباب في ذلك حتى لو ترتب على ذلك أن يصوم واحدًا وثلاثين يوماً أو ثمانية وعشرين يومًا، فإذا أفطروا أفطر معهم، وقد استدلوا على ذلك بعدد من الأدلة؛ من أصرح هذه الأدلة ما رواه الترمذي أن النبي صلى الله عليه وسلم قال: «الصوم يوم تصومون، والفطر يوم تفطرون، والأضحى يوم تضحون» (ح٦٩٧)، وأيضًا قول النبي صلى الله عليه وسلم كما في الصحيحين: «صوموا لرؤيته وأفطروا لرؤيته». (البخاري: ١٩٠٩، ومسلم: ٢٥٦٧). فالأصل أن الإنسان يصوم لرؤية الهلال ويضطر لرؤية الهلال، ويكون تابعًا للبلد الذي ذهب إليه.

وعلى ذلك ففي الصورة الأولى يفطر معهم ويلزمه قضاء يوم. دليل وجوب فطره هنا أنه رئي الهلال، وقد قال النبي صلى الله عليه وسلم: «إذا رأيتموه فأفطروا»، ودليل وجوب قضاء اليوم قول النبي صلى الله عليه وسلم: «إذا الشهر تسع وعشرون»، فلا يمكن أن ينقص عن تسع وعشرين ليلة وقي الصورة الثانية، فيبقى صائمًا معهم ولو زاد على ثلاثين يومًا؛ لأنه في مكان لم ير الهلال فيه، فلا يحل له الفطر. ودليل وجوب بقائه صائمًا فوق الثلاثين هنا قول النبي صلى الله عليه وسلم: (إذا رأيتموه فأفطروا) فعلق الفطر بالرؤية، ولم تكن فيكون ذلك اليوم من رمضان في ذلك الكان فيكون ذلك اليوم من رمضان في ذلك الكان فلا يحل فطره.

وفي الصورة الثالثة فيفطر معهم ويكون صومهم تسعة وعشرين يومًا، وصومه ثلاثين يومًا.

وفي الصورة الرابعة فيفطر معهم، ولا يلزمه قضاء يوم ؛ لأنه أتم تسعة وعشرين يومًا. وأما حكم الصورة الثالثة والصورة الرابعة فواضح. وهذا مبني على القول الراجح من

اختلاف الحكم باختلاف المطالع، أما على القول بأنه لا يختلف الحكم بذلك وأنه متى ثبتت رؤيته شرعًا بمكان لزم الناس كلهم الصوم أو الفطر فإن الحكم يجري على حسب ثبوته لكن يصوم أو يفطر سرًّا لئلا يظهر مخالفة الجماعة «مجموع فتاوى ابن عثيمين» (19/19).

### المسألة الثانية:

وهي السفر بالطائرة ونحوها بعد مغيب الشمس أو قبله. وهذه عبارة عن صورتين:

### الصورة الأولى:

أن تغرب الشمس على الإنسان في بلده، ثم يفطر ثم يركب الطائرة فتطلع عليه الشمس فما الحكم بالنسبة له؟

الحكم بالنسبة له أنه صام بدليل شرعى «ثم أتموا الصيام إلى الليل» وأفطر بدليل شرعى وهو قول النبي صلى الله عليه وسلم: «إذا أقبل الليل من هاهنا، وأدبر النهار من هاهنا، وغريت الشمس، فقد أفطر الصائم». (متفق عليه)، فهذا قد أفطر بيقين وبدليل شرعى، وبالتالي فرؤيته للشمس بعد ذلك لا تضر ولا يجب عليه الإمساك مرة أخرى، فهو كما لو غربت الشمس ثم صعد على جبل مثلا ورأى الشمس مرة أخرى، فهذا لا يؤثر لأنه تم له هذا اليوم وهو تمامًا مثل لو أن الإنسان كان في الصحراء وفاقدا للماء ثم تيمم وصلى وبعد الصلاة جاءت سيارة معها ماء هل نقول يعيد صلاته مرة أخرى؟ نقول: لا، الصلاة صحت لأنه أداها بدليل شرعى وهو التيمم عند فقد الماء، فكونه يزول العذر بعد ذلك لا يؤثر، وبالتالي

فلا يجب عليه الإمساك. (فقه نوازل الصيام ص٤٧).

الصورة الثانية: أن يسافر الصائم قبيل غروب الشمس في بلده بزمن يسير إلى جهة المغرب فيتأخر غروب الشمس بالنسبة له كما إذا كانت الشمس تغرب في بلده الساعة السادسة مساءً وقبيل السادسة بعشر دقائق ركب الطائرة مسافرًا إلى المغرب فكل ما مشى في هذا الطريق كلما طال النهار فالشمس لا تغرب في المغرب إلا الساعة الثامنة فبقي ساعة أو ساعتان والشمس طالعة فما نقول له؟ نقول: لا يفطر حتى تغرب الشمس حتى لو زاد عليه ساعتان أو أربع أو خمس أو أكثر فهو بالخيار إما أن يأخذ حكم المسافر فيفطر ترخصًا، وإما أن يمسك إذا أراد لصومه أن يتم؛ لأن القرآن جعل للفطر حدًا «ثم أتموا الصيام إلى الليل»، والنبي صلى الله عليه وسلم يقول: إذا أقبل الليل من هاهنا وأدبر النهار من هاهنا وغريت الشمس فقد أفطر الصائم» (فقه نوازل الصيام ص٤٧).

وعلى ذلك فالمسافر لا يراعى في موعد فطره توقيت بلده الأصلي الذي غادره، ولا توقيت البلد الذي يقصده، وإنما يراعي مشاهدته غروب الشمس عليه، سواء كان على الأرض أو على جبل أو مرتفعًا في الهواء، ولكن إذا ترتب على توجه طائرته نحو الغرب تأخر الغروب وطول الزمن بحيث يجهده البقاء صائمًا فإنه يفطر للمشقة وعليه الإعادة.

نسأل الله تعالى أن يتقبل صيامنا، وأن نكون من الفائزين في هذا الشهر الكريم.

### إنا لله وإنا إليه راجعون

تحتسب جماعة أنصار السنة المحمدية الشيخ محمود جايل عبد العزيز، رئيس فرع القبيلة، وذلك يوم ٦ رجب ١٤٣٦هـ.

وقد أمضى- الشيخ رحمه الله- عمره في الدعوة، وتجديد فرع القبيلة وتوسعته مع إخوانه بالفرع.

نسأل الله تعالى أن يغضر له، وأن يرحمه، وأن يحشره مع النبيين والصديقين والشهداء، وحسن أولئك رفيقًا.



### جواز الفطر للضعيف المريض

السؤال: بالطلب المقدم من السيدة (ك م م) المتضمن أنها سيدة ضعيفة ومريضة، ولكنها متمسكة بدينها، وإذا صامت فقدت الوعي، ولا تشعر إلا بالماء الذي يُسكب عليها لإعادة وعيها، وطلبت السائلة الإفادة عما إذا كان يجوز لها الفطر شرعًا، وما هي الكفارة التي تقدي بها الصيام إن كان يجوز لها الفطر؟

الجواب: إنه يجب الصوم على الكلف القادر عليه رجلا أو امرأة، دون ضرر يلحقه، أو مشقة ترهقه، وقد أباح الشارع للمريض الذي يخاف الضرر على نفسه بزيادة المرض، أو تأخر البرء أن يفطر ويقضى عدة ما أفطره من أيام أخر، والمراد بخوف الضرر الذي يبيح الفطر هو تيقنه أو غلبة ظنه، وذلك بالتجربة الشخصية أو إخبار الطبيب الأمين الذي لا يُعرَف بالتهاون الديني. أما الخوف الناشئ عن مجرد الوهم أو التمثيل فلا يبيح الفطر، فإذا كانت السائلة قد تيقنت أو غلب على ظنها بالتجربة الشخصية أوإخبار الطبيب الأمين أن الصوم يزيد مرضها أو يضرها؛ جاز لها الفطر شرعًا على أن تقضى ما فاتها صومه بعد الصحة، وإذا كان الطبيب قد أخبرها أن مرضها سيستمر طوال حياتها جاز لها أن تفدي بإطعام مسكين عن كل يوم من الأيام التي تفطرها، وتأخذ حكم الشيخ الفاني الذي لا يستطيع الصيام، فإذا برئت من مرضها، وقدرت على الصيام وجب عليها القضاء، ولا اعتبار للفدية التي تكون قد أخرجتها قبل ذلك؛ لأنه يُشترط لجواز الخلف وهو الفدية دوام العجز عن الصيام، أما إذا كان الصوم لا يزيد من مرضها، ولا يؤخر برأها وهي تستطيع الصوم بلا جهد ولا مشقة؛ فلا يباح لها الفطر، والله أعلم. (المفتى الشيخ؛ حسن مأمون).

الصوم في بلاد بطول فيها النهار عن حد الاعتدال

السؤال: من السيد / م ح أ المدرس المساعد بكلية الشرطة بالقاهرة والسيد / س ح أ المدرس المساعد بكلية الكراعة- جامعة عين شمس عن الطلبة المسريين المبعوثين للدراسة بجمهورية ألمانيا الاتحادية- بطلبه المتضمن:

إن أذان الفجر عندهم في ألمانيا يبدأ الساعة الثانية والنصف صباحًا وأذان المغرب في تمام العاشرة إلا ربع مساء؛ مما يؤدي إلى جعل مدة الصيام عندهم حوالي ١٩ ساعة؛ وذلك يسبب إجهادا لهم مما قد يؤثر على تحصيلهم وأعمالهم.

٢- أوقات دراستهم متواصلة وتبدأ من ٨ صباحا حتى
 ٢ مساء.

ويسألان هل يمكنهم أن يصوما على أوقات الصيام عَ القاهرة أم كيف يصومون هناك؟

الحواب:

(البقرة: ١٨٣ - ١٨٤).

بهذه النصوص القرآنية الكريمة فرض الله سبحانه وتعالى صوم شهر رمضان على المسلمين، فهو خطاب عام لجميع المسلمين في كل زمان ومكان.

ولم يقصد الإسلام بتكاليفه للناس عنتًا ولا إرهاقا ولا مشقة ، ومَا عَمَلُ عَلَيْكُرُ فِي ٱللِّينِ مِنْ حَرَجٌ » (الحج: ٨٧) ومن تيسير الله على عباده أنه حرَّم بعض المطعومات، ومع هذا رخص لمن أشرف على الهلاك أو خاف الضرر بجوع أو عطش أن يأكل أو يشرب مما حرمه الله بقدر ما يحفظ عليه حياته.

*৻ড়৾৾৻ড়৾৾৻ড়৾৻ড়৾৻ড়৾৻ড়৾৻ড়৾৻ড়৾৻ড়*৻ড়৾৻ড়৾৻ড়৾৻ড়৾৻ড়৾৻ড়৾৻ড়৾৻ড়৾৻ড়৾৻ড়৾৻



قال تعالى: وفَعَنِ أَضْطُرُ عَبْر بَاغٍ وَلا عَادٍ فَلاَ إِنْم عَلَيْه الله عَلْمُ الله عَلَيْه الله عَلْمُ المُعْورُ رَحِمةً (البقرة: ١٧٧)، وقال تعالى: « وَلاَنْاقُوا عِلْمَ لِلله المُلكة وَأَضِوراً إِنَّ الله يُجُاللُخْوبِينَ » (البقرة: ١٩٥). وصوم رمضان جاء على هذه السُّنة الرحيمة فهو مضوض على كل مقيم صحيح قادر عليه دون ضرر في بدنه أو كسبه، وأبيح للمريض والمسافر الإفطار مع وجوب القضاء، ورُخص في الإفطار دون قضاء لمن يشقّ عليه الصيام لسبب لا يُرجى زواله، ومنه ضعف الشيخوخة، والمرض المزمن، والعمل الشاق المستمر طوال العام على أن يؤدي فدية هي الإطعام عن كل يوم مسكينا واحداً بما يشبعه في وجبتين طعامًا متوسطًا. وحين فرض الله سبحانه وتعالى صوم رمضان بين بدء وحين فرض الله سبحانه وتعالى صوم رمضان بين بدء الصوم ونهايته يوميًّا فقال تعالى: «وَكُوا رَاشَرُوا حَقَّ يَتُوا المِيام إِلَى المُوسِع المُوسِع المُوسِع ونهايته يوميًّا فقال تعالى: «وَكُوا رَاشَرُوا حَقَّ يَتُوا المِيام إِلَى المُوسِع المُوسِع المُوسِع المُوسِع ونهايته يوميًّا فقال تعالى: «وَكُوا رَاشَرُوا حَقًا المُها المُوسِع المُ

وبهذه العبارة من الآية الكريمة تحدد النهار المفروض صومه، وهو من طلوع الفجر الصادق بظهور النور المستطير في الأفق إلى دخول الليل بغروب الشمس؛ كما فسره النبي صلى الله عليه وسلم بقوله: «إذا أقبل الليل من هاهنا وأدبر النهار من هاهنا وغربت الشمس فقد أفطر الصائم».

وإذا كان الصوم موقوفًا هكذا بالشهر وباليوم، وكان الخطاب موجهًا إلى المسلمين أيًّا كانت مواقعهم على أرض الله دون تفرقة بين جهة يطول ليلها أو يستمر الليل أو النهار دائمًا، وجب على الجميع صومه متى تحققت فيهم شروطه التي بيَّنها الله سبحانه وتعالى في آيات الصوم، وأوضحها الرسول في أحاديثه وعمله وتقريره.

ولما ظهربعد عصر الرسالة أن على الأرض جهات يطول فيها النهارحتى لا يكون ليلها إلا جزءًا يسيرا- أو يطول ليلها حتى لا يكون النهار فيها إلا ضوءا يسيرا، وجهات يستمر فيها الليل نصف العام، بينما يستمر النهار النصف الآخر، وجهات أخرى على العكس من ذلك؛ لما ظهر هذا اختلف الفقهاء في مواقيت العبادات في تلك البلاد، وهل تتوقف على وجود العلامات الشرعية أو يقدر ويحسب لها.

ومضمون الخلاف في الحالة التي نحن بصددها في السؤال؛ حيث يطول النهار في ألمانيا الاتحادية عن حد الاعتدال، مما يسبب إرهاقا شديدًا للمسلمين

بها في صيامهم رمضان؛ فإننا نرى أن يقدر أهل هذه البلاد للصيام زمنا معتدلا، فيصوموا قدر الساعات التي يصومها المسلمون في أقرب البلاد المعتدلة إليهم، أو يتخذوا من مواقيت البلاد المعتدلة التي نزل فيها التشريع الإسلامي (مكة والمدينة) معيارًا للصوم، فيصوموا قدر الساعات التي يصومها المسلمون في واحدة من هاتين المدينتين، على أن يبدأ الصوم من طلوع الفجر الصادق حسب موقعهم إلى الأرض دون نظر أو اعتداد بمقدار ساعات الليل أو النهار، ودون توقف في الفطر على غروب الشمس، أو اختفاء ضوئها بدخول الليل فعلا، وذلك اتباعا لما أخذ به الفقهاء في تقدير وقت الصلاة والصوم، وامتثالا لأوامر الله وارشاده في القرآن الكريم رحمة بالعباد قال تعالى: ويُرِيدُ اللهُ بِكُمُ الْيُسْرَ وَلَا يُرِيدُ بِكُمُ الْفُسْرَ (البقرة: ١٨٥)، وقال سبحانه: ﴿ لَا يُكُلِّثُ ٱللَّهُ نَفْسًا إِلَّا وُسْعَهَا ، (البقرة: ٢٨٦)، صدق الله العظيم، والله سبحانه وتعالى أعلم. (المفتى الشيخ؛ عبد اللطيف حمزة).

### الصيام عن الميت

### السؤال: توبي والدي، وعرفتا أنه أفطر شهر رمضان في بعض السنوات ولم يقض ما فاته، فماذا نفعل، هل نصوم عنه أو نخرج فدية؟

الجواب؛ روى البخاري ومسلم أن النبي صلى الله عليه وسلم قال: «من مات وعليه صيام صام عنه وليه»، وصح عندهما أيضًا أن امرأة قالت؛ يا رسول الله إن أمي ماتت وعليها صيام نذر، أفأصوم عنها؟ فقال: «أرأيت لو كان على أمك دَيْن فقضيته أكان يؤدي ذلك عنها »؟ قالت: نعم، قال: «فصومي عن أمك».

هذان الحديثان حجة قوية للذين يرون من الفقهاء أن من مات وعليه صيام، سواء أكان صيام رمضان أم صيام نذر، يصوم عنه وليه، والولي هو كل قريب، سواء أكان وارثا أم غير وارث، وقيل، يجوز أن يصوم عنه غير وليه من الأصدقاء مثلا، كالدين لا يختص بسداده القرب.

وذهب أبو حنيفة ومالك والشافعي في القول الجديد إلى أن الميت لا يُصام عنه مطلقًا، متمسكين بقول ابن عباس رضي الله عنهما الذي رواه النسائي بإسناد صحيح: «لا يصلي أحد عن أحد، ولا يصوم أحد عن أحد». ويقول عائشة رضي الله عنها: «لا تصوموا عن موتاكم، وأطعموا عنهم»، وقد أخرجه عبد الرزاق في



مصنفه. لكن هذين الأثرين لا يعارضان ما هو أقوى منهما، وهو رواية البخاري ومسلم عن النبي صلى الله عليه وسلم أن ولي الميت يصوم عنه.

وقال عبد الحق في أحكامه: ﴿لا يصح في الإطعام

شيء، يعني مرفوعًا»، وكذا قال الحافظ ابن حجر في فتح الباري، ومن أراد توضيحًا أكثر فليرجع إلى «نيل الأوطار للشوكانيج؛ ص ٢٤٨- ٢٥١».

(المفتي الشيخ؛ عطية صقر).

# قرار مجمع الفقه الإسلامي بشأن المفطرات في مجال التداوي

#### يسم الله الرحمن الرحيم

الحمد لله رب العالمين، والصلاة والسلام على سيدنا محمد خاتم النبيين وعلى آله وصحبه أجمعين.

قرار رقم: ٩٣ (١٠/١) (مجلة المجمع، العدد العاشر ٧/٢) شار المض الله مجال العداده

إن مجلس مجمع الفقه الإسلامي الدولي المنعقد في دورة مؤتمره العاشر بجدة بالمملكة العربية السعودية خلال الفترة من ٢٣ - ٢٨ صفر ١٩١٨هـ الموافق ٢٨ حزيران (يونيو) ٣٩٧ م.

بعد اطلاعه على البحوث المقدمة في موضوع المضرات في مجال التداوي، والدراسات والبحوث والتوصيات الصادرة عن الندوة الفقهية الطبية التاسعة التي عقدتها المنظمة الإسلامية للعلوم الطبية، بالتعاون مع المجمع وجهات أخرى، في الدار البيضاء بالملكة المغربية في الفترة من ٩ - ١٧ صفر ١٤٨٨ الموافق ١٤-١٧ حزيران (يونيو) ١٩٩٧م، واستماعه للمناقشات التي دارت حول الموضوع بمشاركة الفقهاء والأطباء، والنظر في الأدلة من الكتاب والسنة، وفي كلام الفقهاء،

#### and the said

#### والأمور الآتية لا تعتبر من الفطرات:

١- قطرة العين، أو قطرة الأذن، أو غسول الأذن، أو قطرة الأنف، أو بخاخ الأنف، إذا اجتنب ابتلاع ما نفذ إلى الحلق.
 ٢- الأقراص العلاجية التي توضع تحت اللسان لعلاج الذبحة الصدرية وغيرها إذا اجتنب ابتلاع ما نفذ إلى الحلة.

 ٣- ما يدخل المهبل من تحاميل (لبوس)، أو غسول، أو منظار مهبلي، أو إصبع للفحص الطبي.

٤- إدخال المنظار أو اللولب وتحوهما إلى الرحم.

٥- ما يدخل الإحليل أي مجرى البول الظاهر للذكر

والأنثى، من قسطرة (أنبوب دقيق) أو منظار، أو مادة ظليلة على الأشعة، أو دواء، أو محلول لغسل المثانة.

 ٦- حفر السن، أو قلع الضرس، أو تنظيف الأسنان، أو السواك وفرشاة الأسنان، إذا اجتنب ابتلاع ما نفذ إلى

 ٧- المضمضة، والغرغرة، وبخاخ العلاج الموضعي للهم إذا اجتنب ابتلاء ما نفذ إلى الحلق.

٨- الحقن العلاجية الجلدية أو العضلية أو الوريدية.
 باستثناء السوائل والحقن الغذية.

٩- غاز الأكسجين.

 ١٠ غازات التخدير (البنج) ما لم يعط المريض سوائل (محاليل) مغذية.

١١- ما يدخل الجسم امتصاصًا من الجلد كالدهانات والمراهم واللصقات العلاجية الجلدية المحملة بالمواد الدوائية أو الكيميائية.

١٢- إدخال قسطرة (أنبوب دقيق) في الشرايين لتصوير أو علاج أوعية القلب أو غيره من الأعضاء.

 ١٢- إدخال منظار من خلال جدار البطن لفحص الأحشاء أو إجراء عملية جراحية عليها.

۱٤- أخذ عينات (خزعات) من الكبد أو غيره من الأعضاء ما لم تكن مصحوبة بإعطاء محاليل.

٥١ - منظار العدة إذا لم يصاحبه إدخال سوائل (محاليل)
 أو مواد أخرى.

١٦- دخول أي أداة أو مواد علاجية إلى الدماغ أو النخاع الشوكي.

١٧- القيء غير التعمد بخلاف المتعمد (الاستقاءة).
قائيا: ينبغي على الطبيب المسلم نصح المريض بتأجيل
ما لا يضر تأجيله إلى ما بعد الإفطار من صور العالجات
المذكورة فيما سبق.

\$7.67676767676767676767676767676





| alma  | مقري  | جصير | 74B   | 250     | ويماعي        | ميلادي    | يوم            |
|-------|-------|------|-------|---------|---------------|-----------|----------------|
| A, 44 | 7,04  | 7,77 | 11,07 | 4,.4    | 0             | Y-10/7/1A | eman           |
| A, TT | 7,09  | 4,44 | 11,07 | T,.Y    | *             | 7-10/7/19 | Zeo            |
| A, TT | 7,09  | 4,44 | 11,07 | ٨٠,٠٨   | 7             | 4-10/7/4- | Enan           |
| A, TT | 7,09  | 7,77 | 11,04 | ٨٠,٧    | 8             | 7-10/7/71 | ومم            |
| A, ** | 7,09  | 7,77 | 11,04 | . T, -A | 0             | 4-10/7/44 | 8232           |
| A, ** | ٧,٠٠  | 7,77 | 11,04 | T,-A    | $\mathcal{F}$ | 7-10/7/77 | alas           |
| A, ** | V,    | 7,77 | 11,04 | T,-9    | ♥             | Y-10/7/YE | ولصاء          |
| A, TT | V,    | 7,77 | 11,04 | 4, 49   | ۵             | 4-10/7/40 | compo          |
| A, TE | ٧,٠٠  | 7,77 | 11,04 | 4,-9    | 9             | 7-10/7/77 | معة            |
| A, 42 | V,    | 7,72 | 11,04 | T,1-    | 00            | Y-10/7/YY | Enn            |
| A, 42 | V,    | 4,45 | 11,04 | T,1-    | 00            | Y-10/7/YA | chos           |
| A, 42 | V,    | 4,45 | 11,04 | T, 1-   | 00            | 4-10/7/49 | 2294           |
| A, ** | V,    | 7,72 | 11,04 | 7311    | 00            | Y-10/7/Y- | CEDS           |
| A, TT | V,    | 7,72 | 11,09 | 7,11    | 98            | Y-10/Y/1  | يوطاه          |
| A, ** | V,    | 7,70 | 11,09 | 7,17    | 00            | Y-10/Y/Y  | emes           |
| ٨٠٢٢  | ٧,٠٠  | 7,70 | 11,09 | 7,17    | 17            | Y-10/Y/T  | des            |
| A, TT | V,    | 7,70 | 11,09 | 7,17    | 00            | Y-10/Y/2  | Can            |
| A, TT | V,    | 4,40 | 11,09 | 4,14    | 000           | Y-10/Y/0  | مصا            |
| A, ** | V, ** | 4,40 | 14,00 | 7,12    | 190           | Y-10/Y/7  | 8239           |
| A, TT | V,    | 4,44 | 14,   | 7,10    | 70            | Y-10/Y/Y  | وهاي           |
| A, TT | V,    | 7,77 | 14,   | 7,10    | 20            | Y-10/Y/A  | والم           |
| A, TT | ٧,٠٠  | 7,77 | 14,00 | 7,17    | 22            | Y-10/Y/9  | comes          |
| A, T1 | 7,09  | 4,47 | 14,00 | 7,17    | 77            | Y-10/Y/1- | معة            |
| 4,41  | 7,09  | 4,44 | 17,   | 7,14    | 37            | Y-10/Y/11 | Carried Street |
| 1,4-  | 7,09  | 7,77 | 17,   | 4,14    | 70            | Y-10/V/14 | ومحا           |
| A, 4. | 7,09  | 7,77 | 14,-1 | 7,19    | P7            | Y-10/Y/17 | 8299           |
| 4,49  | 7,04  | 7,77 | 14,-1 | 7,70    | 44            | Y-10/Y/12 | لاگای          |
| A, 49 | 7,04  | 4,44 | 14,-1 | ٣,٢٠    | 70            | Y-10/Y/10 | واصها          |
| 1,49  | 7,04  | 7,77 | 17,-1 | 7,71    | 6.0           | Y-10/Y/17 | حيسي           |





NECTO NECTONE DE NECTONE DE NECESA DE N