

فاعلم أنه لا إله الا الله



جماعة أنصار السنة المحدية

المشرف العام

د. عبد العظيم بدوي اللجنة العلمية

جمال عبد الرحمن معاوية محمد هيكل د.مرزوق محمد مرزوق

٨ شارع قولة عابدين . القاهرة ت،۲۲۹۳۰۱۲ فاکس ۱۲۲۳۰۱۷ ت

البريد الإلكتروني MGTAWHEED@HOTMAIL.COM GSHATEM@HOTMAIL\_COM

قسم التوزيع والاشتراكات

TYPTOIVE ISHTRAK.TAWHEED@YAHOO.COM المركز العام

47910207-779100V7, with WWW.ANSARALSONNA.COM

إلى الأخوة مشتركي مجلة التوحيد بمصر، برجاء مراجعة مكتب البريد التابع لكم. والاتصال بقسم الاشتراكات في حالة عدم وصول الجلة. والإبلاء عن اسم مكتب البريد التابع له المشترك؛ للتواصل مع المسئولين في هيئة البريد، وبحث الشكوى: لضمان وصول الجلة للمشترك في موعدها

## مفاحأة کیر ی

رئيس مجلس الإدارة

د.عبد الله شاكر الحنيدي

## روح الصيام

رفع الله يفضله ونعمته العذاب عن الأمة يوجود الرسول صلى الله عليه وسلم فيهم، فقال تعالى: ﴿ وَمَا كَانَ أَلَّهُ لِكُنَذِ بَهُمْ وَأَنتَ فَهِمُّ وَمَا كَانَ ٱللَّهُ مُعَذِّبَهُمْ وَهُمْ يَسْتَغْفِرُونَ ) (الأنفال: ٣٣)، ولهذا قال بعض الصحابة كأبي موسى وابن عباس رضى الله تعالى عنهم: «كان لنا أمانان؛ ذهب أحدهما، وبقى الأخر، فإن ذهب الأخر هلكنا،، ويعنى بالذي ذهب الرسول صلى الله عليه وسلم، والذي بقى الاستغفار.

وقال الرّبيع بن خثيم (تابعيَ من الثَّانية): ، تضرّعوا إلى ربِّكم وادعوه عِيَّ الرِّخاء؛ فإنَّ اللَّه قال: من دعاني في الرِّخاء أجبته في الشَّدَّة، ومن سألني أعطيته، ومن تواضع لي رفعته، ومن تضرَّع لي رحمته، ومن استغفرني غفرت له ... وقال الفضيل- رحمه الله تعالى-: «استغفار بلا إقلاع توبة الكذابين،؛ ويقاربه ما قيل: «استغفارنا يحتاج إلى استغفار کثیر»۔

قَالَ ابن الحِوزِيِّ؛ إِنَّ إِبليس قَالَ: ﴿ أَهَلَكُتُ بِنِي آدِم بِالذُّنوبِ وأهلكوني بالاستغفار وب(لا إله إلَّا اللَّه)، فلمَا رأيت ذلك بثثت فيهم الأهـواء، فهم يذنبون ولا يتوبون؛ لأنهم يحسبون أنَّهم يحسنون صنعًا .. فاللهم إنا نستغفرك؛ إنك كنت غفارًا.

## التحرير

INVESTIBLE BLOOM OF THE BOLD OF THE STREET S CO CONTRACTOR MENTALISTED CONTRACTOR SERVICE STATES STATES

### رئيس التحرير،

## جمال سعد حاتم

## مديرالتحريرالفني: حسين عطا القراط

### سكرتير التحرير:

مصطفى خليل أبو المعاطي

### الإخراج الصحفي:

أحمد رجب محمد



#### ثمن النسخة

مصر ۲۰۰ قرش ، السعودية ٦ ريالات ، الإمارات ٦ دراهم ، الكويت ٥٠٠ قلس، المغرب دولار أمريكي ، الأردن ٥٠٠ قلس، قطرة ريالات ، عمان نصف ريال عماني ، أمريكا دولاران ، أوروبا ٢ يورو

#### الاشتراك السنوى

١- في الداخل ١٠ جنبها بحوالة فورية باسم مجلة التوحيد على مكتب بريد عابدين ، مع إرسال صورة الحوالة القورية على فاكس مجلة التوحيد ومرفق بها الاسم والعنوان ورقم التليقون

۲- ﷺ الخارج ۲۰ دولاراً أو ۱۰۰ ريال سعودى
 أو مايعاد لهما

ترسل القيمة بسويفت أو بحوالة بنكية أو شيك على بنك فيصل الإسلامي فرع القاهرة . باسم مجلة التوحيد . أنصار السنة حساب رقم/١٩١٥

# في هذا العدد

| *   | رمضان وتلاوة القرآن: الرئيس العام                       |
|-----|---------------------------------------------------------|
| ٥   | رمضان شهر الانتصارات وأمة تلاحقها الطعنات؛ رئيس التحرير |
| 9   | المسجد ودوره في رمضان: د. عبد العظيم بدوي               |
| 1.1 | تأملات في أول ما نزل من آيات: عبد الرزاق السيد عيد      |
| 1 £ | رمضان وتربية الأولاد؛ د. مرزوق محمد مرزوق               |
| 14  | أخوة الإيمان وشهر رمضان: الشيخ صفوت نور الدين           |
| *1  | دررالبحار؛ علي حشيش                                     |
| 77  | رمضان والرجوع إلى الله د. علي الحذيفي                   |
| 77  | الإلمام بضوابط فقه الصيام: د. حمدي طه                   |
| 79  | خطرات صائم: الشيخ عبد الظاهر أبو السمح                  |
| ۳.  | أيها الصائم ادع ربك؛ الشيخ مصطفى العدوي                 |
| 77  | صلاة الوتر أحكام وآداب: محمد عبد العزيز                 |
| 41  | واحة التوحيد؛ علاء خضر                                  |
| ٣٨  | العدد والكيفية في قيام الليل في رمضان، متولي البراجيلي  |
| ٤١  | رمضان وغض البصر؛ أحمد عز                                |
|     | صلاة التراويح وشفقة النبي صلى الله عليه وسلم بالأمة:    |
| ٤٢  | جمال عبد الرحمن                                         |
| ٤٤  | أيامًا معدودات: د. عماد عيسى                            |
| 27  | احذرهذه البدعة: سيد عباس الجليمي                        |
| ٤٨  | رمضان خصائص ولطائف: الشيخ صفوت الشوادي                  |
| ٥.  | الصيام: محمد البشير الإبراهيمي                          |
| ٥٣  | فتاوىرمضانية                                            |
| ٥٧  | تحذير الداعية من القصص الواهية؛ علي حشيش                |
| 71  | فضائل الصيام وفوائده: محمد آدم أحمد                     |
| 75  | شهر رمضان آثار وأسرار؛ عبد العزيز مصطفى الشامي          |
| 77  | شهر الصبر رمضان؛ صلاح عبد الخالق                        |
| 70  | رمضان بين الإيمان والقرآن: أحمد عبد الرحمن              |
| 79  | ولا تسرفوا: د. جمال عبد الناصر                          |
| ٧١  | شهر رمضان الجود والإنفاق، م. عاطف التاجوري              |
|     |                                                         |

منفذ البيع الوحيد بمقر مجلة التوحيد الدور السابع ٥٥٥ مرم مراج المراج المنظم المنظمة الم

مطابع الأهرام التجارية - قليوب - مصر

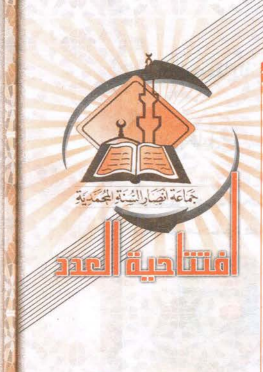
الحمد لله الذي أنزل على عبده الكتاب ولم يجعل له عوجًا، والصلاة والسلام على من علمه الله الكتاب والحكمة، وعلى آله وأصحابه ومن اقتفى أثرهم، وسلك مسلكهم إلى يوم الدين،

فقد شرَّف الله شهر رمضان على غيره من الشهور واختصه بإنزال القرآن فيه، كما قال تعالى: «شَهُرُ رَمَضَانَ ٱلَّذِيَّ أُنزلَ فِيهِ ٱلْقُرْءَانُ هُدًى لِلنَّاسِ وَبَيَنَتِ مِنَ ٱلْهُدَىٰ وَٱلْمُرْقَانَ ، (البقرة: ١٨٥)، كما فضلت الليلة التي نزل فيها القرآن على ليالي العام حتى صارت خيرًا من ألف شهر، فقال تعالى: «إِنَّا أَنْزَلْنَهُ فِي لِنَاةِ ٱلْفَدْرِ (أَنَّ وَمَا أَدْرَبُكَ مَا لَيْلَةُ ٱلْفَدْرِ أَنْ لَيْلَةُ ٱلْفَدْرِ خَيْرٌ مِنْ ٱلْفِ شَهِرِي (القدر: ١-٣).

وهذا يدفعنا إلى أن ندرك عظمة القرآن الكريم، وأن نستشعر نعمة الله على هذه الأمة يه، لأنه كلام رينا حقًّا وصدقًا، وهو خير الكلام وأزكاه، وآخر وحي نزل من عند الله جل في علاه، وهو المعجزة الباقية المشاهدة إلى يوم الدين، فيه الهدى والنور، والشفاء لما في الصدور، كما قال رب العالمين: «يَتأَثُّهُا ٱلنَّاسُ قَدْ جَآءَتُكُم مَّوْعِظَهُ ۗ مِن زَيْكُمْ وَشَفَاتُ لِمَا فِي ٱلصُّدُورِ وَهُدًى وَرَحْمَةٌ لِلْمُؤْمِنِينَ (الله عَلْ بِفَضَل اللهِ وَبَرَحْمَتِهِ فِينَالِكَ فَلْيَفْرَحُوا هُوَ خَبُرُ مِمَّا معون » (يونس: ۷۷ ـ ۵۸).

وقد أدرك السابقون فضل هذه النعمة فأقبلوا على القرآن الكريم تدبرًا وعلمًا وعملا اقتداءً بالنبي صلى الله عليه وسلم «الذي قال الله له: « أَنْلُ مَا أُوحِيَ إِلَيْكَ مِنَ ٱلْكِنْبِ وَأُقِمِ ٱلصَّكَاوَةُ إن أَلْضَكَافَةً تَنْفَىٰ عَنِ ٱلْفَحْشَاءِ وَٱلْمُنْكُرِّ وَلَذِكْرُ لَلَّهِ أَكُبُّرُ وَاللَّهُ يَعَلَمُ مَا تَصْنَعُونَ » (العنكبوت:٤٥)»، وكان النبى صلى الله عليه وسلم يقرؤه ويتلوه ويعلمه لأصحابه، كما فعل مع ابن مسعود رضي الله عنه، قال شقيق بن سلمة: «خطبنا عبد الله بن مسعود فقال: والله لقد أخذت من في (أي: فم) رسول الله صلى الله عليه وسلم بضعًا وسبعين سورة، والله لقد علم أصحاب النبي صلى الله عليه وسلم أنى من أعلمهم بكتاب الله، وما أنا بخيرهم». (البخاري: ٥٠٠٠).

وقد رغب الله عباده، في كتابه وحثهم على تلاوة القرآن الكريم، ووعدهم على ذلك الأجر



د/ عبدالله شاکر الجنبدي www.sonna banha.com

وهذا يدل على فضله ومكانته، وجلالة قدره وعظمته، وقد أدرك السلف رحمهم الله تعالى من خلال هذه النصوص فضل القرآن فأقبلوا عليه، واجتهدوا في الإكثار من تلاوته، حبًا لكلامه، وأنسًا بالعيش معه وتلاوته، وكان بعض الصحابة يكثرون من التلاوة؛ كعبد الله بن عمرو بن العاص الذي كان يختم في كل ليلة، وخفّف عنه النبي صلى الله عليه وسلم ذلك، وحديثه في الصحيحين وغيرهما.

وهذا أبو الدرداء عويمر بن مالك رضي الله عنه تعلم القرآن من النبي صلى الله عليه وسلم، وكان يجلس في دمشق لتعليمه، فيجتمع عليه خلق كثير، يقول مسلم بن مشكم قال لي أبو الدرداء: «اعدد من في مجلسنا. قال: فجاؤوا ألفاً وستمائة ونيفًا. فكانوا يقرؤون ويتسابقون عشرة عشرة، فإذا صلى الصبح، انفتل وقرأ جزءًا; فيحدقون به يسمعون ألفاظه». (سير أعلام النبلاء ٣٤٦/٢).

ولما أقبل هؤلاء الرجال على القرآن رفعهم الله وأعزهم، وأعلى شأنهم، وكانت منزلهم تُعرَف بما لديهم من القرآن.

وفي صحيح مسلم أن نافع بن عبد الحارث لقي عمر بعسفان، وكان عمر يستعمله على مكة، فقال: من استعملت على أهل الوادي؟ فقال: ابن أبزى. قال: ومن ابن أبزى؟ قال: مولى من موالينا. قال: فاستخلفت عليهم مولى؟ قال: إنه قارئ لكتاب الله عز وجل، وإنه عالم بالفرائض، قال عمر: أما إن نبيكم صلى الله عليه وسلم قال: «إن الله يرفع بهذا الكتاب أقوامًا، ويضع به آخرين». (مسلم: ٨١٧).

ويستحب القارئ القرآن الكريم أن يحسنن صوته بالتلاوة، وكان النبي صلى الله عليه وسلم يفعل كذاك؛ فعن البراء بن عازب رضي الله عنه قال: سمعت النبي صلى الله عليه وسلم يقول: «والتين والزيتون» في العشاء، وما سمعت أحدًا أحسن صوتًا منه أو قراءة. (البخاري: ٧٦٩).

وقد عقد البخاري في صحيحه بابًا عنون له بقوله: «باب من لم يتغن بالقرآن»، ثم ساق حديث أبي هريرة رضي الله عنه، وفيه: العظيم، فقال جل وعلا: « إِنَّ اللَّهِ بَالُونَ كَانَتُ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ وَالْفَقُوا مِنَا رَفَقَهُمْ سِرًّا وَعَلَانِيةً لِمَرَّدُ اللَّهِ الْمُؤْفِقَهُمْ سِرًّا اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّلْمُولِمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّلِلْمُ اللْمُولِمُ اللَّلِمُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللْمُعَال

مُكُوِّدٌ ، (فاطر: ٢٩-٣٠)، وكان مطرف رحمه الله إذا قرأ هذه الآية يقول: هذه آية القراء. (انظر: تفسير ابن كثير ٧٤٨/٣).

وقد جاءت أحاديث كثيرة عن النبي صلى الله عليه وسلم تبين فضل تلاوة القرآن الكريم، كما في حديث عبد الله بن مسعود عن النبي صلى الله عليه وسلم قال: «من قرأ حرفًا من كتاب الله قله حسنة، والحسنة بعشر أمثالها، لا أقول: الم حرف، ولكن ألف حرف، ولام حرف، وميم حرف، (صحيح سنن الترمذي ٩/٣).

وعن عبد الله بن عمرو عن النبي صلى الله عليه وسلم: «يقال لصاحب القرآن: اقرأ وارق ورتل كما كنت ترتل في الدنيا، فإن منزلتك عند آخر آية تقرؤها». (مسند أحمد ١٩٢/٢، والترمذي في أبواب فضائل القرآن، وانظر: صحيح سنن الترمذي ١٠/٣).

وقد أخبر النبي صلى الله عليه وسلم أن السكينة تتنزل لقراءة القرآن الكريم، كما في حديث البراء رضي الله عنه قال: «كَانَ رَجُلٌ يَقْرَأُ سُورَة الكَهْف وَعنْدَهُ فَرَسٌ مَرْيُوطٌ بِشَطَنَيْنِ فَتَغَشَّتُهُ سَحَابَةٌ، فَجَعَلَتْ تَدُورُ وَتَدْنُو، وَجَعَلَ فَرَسُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ وَعَنْدَهُ فَرَسٌ مَرْيُوطٌ بِشَطَنَيْنِ فَتَغَشَّتُهُ سَحَابَةٌ، فَجَعَلَتْ تَدُورُ وَتَدْنُو، وَجَعَلَ فَرَسُهُ يَنْفُرُ مِنْهَا، فَلَمَّا أَصْبَحَ أَتَى النَّبِيَ صَلَى الله عَلَيْه وَسَلَمَ فَذَكَرَ ذَلِكَ لَهُ، فقال، تلكَ صَلَى الله عَلَيْه وَسَلَمَ فَذَكَرَ ذَلِكَ لَهُ، فقال، تلكَ السَّكِينَةُ تَنزَلْتَ للقُرْآنِ». (مسلم: ٧٩٥).

قال النووي رحمه الله: «وفي هذا الحديث جواز رؤية آحاد الأمة الملائكة، وفيه فضيلة القراءة، وأنها سبب نزول رحمة الله وحضور الملائكة، وفيه فضيلة استماع القرآن». (شرح النووي على مسلم (۸۷/).

وعن عثمان رضي الله عنه عن النبي صلى الله عليه وسلم قال: «خيركم من تعلم القرآن وعلمه». وعنه أيضًا: «إن أفضلكم من تعلم القرآن وعلمه». (البخاري ٥٠٢٨،٥٠٢٧).

والحديث يدل على أن أفضل الناس على الإطلاق وأخيرهم من تعلم القرآن وعلمه،

«قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: لم يأذن الله لشيء ما أذن لنبي أن يتغنى بالقرآن». وقال صاحب له: يريد يجهر به. (البخاري: ٥٠٢٣).

وقد ذكر ابن حجر أربعة أقوال في المراد به «يتغنى»، وذكر منها: تحسين الصوت، ثم قال: «ولا شك أن النفوس تميل إلى سماع القرآن بالترنم أكثر من ميلها لمن لا يترنم؛ لأن للتطريب تأثيرًا في رقة القلب واجراء الدمع». (فتح الباري: (۷۲/۹).

كما عقد في كتاب التوحيد من صحيحه بابًا قال فيه: باب قول النبي صلى الله عليه وسلم: «الماهر بالقرآن مع السفرة الكرام البررة، وزينوا القرآن بأصواتكم». قال ابن حجر: «أشار بأحاديث هذا الباب إلى أن الماهر بالقرآن هو الحافظ له مع حسن الصوت به والجهر به بصوت مطرب بحيث يلتذ سامعه». (قتح الباري ٥١٨/١٣).

وكان النبي صلى الله عليه وسلم يحب الصوت الحسن بالقرآن ويثني على صاحبه، كما قال لأبي موسى الأشعري: «لو رأيتني وأنا أسمع لقراءتك البارحة، لقد أوتيت مزمارًا من مزامير آل داود». (مسلم: ٧٩٣). والمراد بالمزمارهنا: الصوت الحسن، وكان داود صلى الله عليه وسلم حَسَن الصوت جدًّا. (انظر: شرح النووي على مسلم ٢٠/٨).

وفي شهر رمضان يجب أن تزداد عناية المسلم والمباله على القرآن الكريم، لأنه الشهر الذي نزل فيه، وقد سن النبي صلى الله عليه وسلم صلاة الليل للقيام بالقرآن وتلاوته في شهر رمضان.

ومن صور اهتمام النبي صلى الله عليه وسلم بالقرآن في رمضان ما ذكره ابن عباس رضي الله عنهما قال: «كان رسول الله صلى الله عليه وسلم أجود الناس، وكان أجود ما يكون في رمضان حين يقاه جبريل، وكان يلقاه في كل ليلة من رمضان فيدارسه القرآن، فلرسول الله صلى الله عليه وسلم أجود بالخير من الريح المرسلة». (البخاري:

قال ابن حجر: «كان جبريل يتعاهده في كل سنة، فيعارضه بما نزل عليه من رمضان إلى رمضان، فلما كان العام الذي توفي فيه عارضه به مرتين؛ كما ثبت في الصحيح عن فاطمة رضي الله عنها». (فتح الباري ٣١/١).

وقال ابن رجب: «وقد كان النبي صلى الله عليه وسلم يطيل القراءة في قيام رمضان بالليل أكثر من غيره، وقد صلى معه حديفة ليلة في رمضان، قال: فقرأ بالبقرة ثم النساء، ثم بآل عمران، وكان عمر قد أمر أبي بن كعب وتميمًا الداري أن يقوما بالناس في شهر رمضان، فكان القارئ يقرأ بالمائتين في ركعة، حتى كانوا يعتمدون على العصي من طول القيام، وما كانوا ينصرفون إلا عند الفجر». (لطائف المعارف ٢٤٤، ٢٤٤).

فيا أهل القرآن ( أقبلوا على القرآن قراءة وتدبرًا وعملاً على الدوام، وتنافسوا فيه أكثر وتدبرًا وعملاً على الدوام، وتنافسوا فيه أكثر في شهر رمضان، فهو من أجل القربات وأعظم الصالحات، وفيه تكون الغبطة والتنافس والمسارعة، كما في حديث عبد الله بن عمر رضي الله عنهما قال: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: «لا حسد إلا في اثنتين: رجل آتاه الله القرآن فهو يتلوه آناء الليل وآناء اللهل وآناء اللهل وآناء اللهل وآناء اللهل وآناء اللهار». (البخاري: ٧٥٢٩).

والعبد إذا أراد الراحة والسكينة ولذة المناجاة فعليه بالإقبال على القرآن الكريم، وليستكثر منه ما استطاع، ومن كان صادقًا مع الله فلا يملُ من القرآن أبدًا، وهذه خاصية لكتاب الله يتميز بها على غيره من سائر الكلام.

يقول الإمام شهاب الدين النووي رحمه الله: «الوجه السابع: أي- من وجوه إعجازه- أن قارئه لا يمل قراءته، وسامعه لا تمجّه مسامعه، بل الإكباب على تلاوته وترديده يزيده حلاوة ومحبة، لا يزال غضًا طريًا وغيره من الكلام ولو بلغ ما عساه أن يبلغ من البلاغة والفصاحة يُمَلُ من الترديد ويُسأم إذا أعيد ». (نهاية الأرب

ويقول السيوطي في ذلك: «إن قارئه لا يمل وسامعه لا يمجّه، بل الإكباب على تلاوته يزيده حلاوة، وترديده يوجب له محبة، وغيره من الكلام يُعادى إذا أعيد ويُمل مع الترديد». (الإنفاق: ١٥٦/٢).

أسأل الله تعالى أن يوفقنا لصيام رمضان وقيامه وتدبر آياته وأن يتقبل منا صالح أعمالنا، وصلى الله وسلم وبارك على نبينا محمد وآله وصحبه.

1

الحمد لله الذي جعل الصيام وقاية من الأثام،

ومغراجًا موصلاً إلى الْجِنْة والرضوان، والْحمد لله حمدًا كثيرًا طيبًا مباركًا فيه كما يحب ربنا ويرضى، وبعدُ:

فإن بلوغ شهر رمضان نعمة عظيمة من أعظم النعم التي تستحق الشكر، قال الله تعالى: «وَلِتُكَيِّرُوا الله عَلَى مَا هَدَائُمُ لَلله تعالى: «وَلِتُكَيِّرُوا الله عَلَى مَا هَدَائُمُ لَلله تَعالى: «وَلِتُكَيِّرُوا الله عَلَى مَا هَدَائُمُ لَلْكَافُمُ لَيْنَ الله عَلَى ال

وكم يتمنى أهل القبور أن يعودوا إلى الدنيا ليدركوا هذه الأيام المباركات، فيعمروها بالطاعات، لترفع درجاتهم، وتُمحى خطيئاتهم، ويُعتقوا من النيران، وكم من مؤمل منا لبلوغ شهر رمضان حان أجله، وقبضت روحه قبله بليال! وذلك فضل الله يؤتيه من يشاء، والله ذو الفضل العظيم.

فقد نزل بساحتنا شهر كريم، وموسمٌ عظيم، يحمل خيرات عظيمة، وبركات كثيرة، فيه مضاعفةٌ للحسنات، وتكفيرٌ عن السيئات، واقالة للعثرات.

ولتعلم الأمة اليوم وهي تعيش مصائب شتى ونكبات لا تُحصى، تعتصر معها القلوب والأفندة، ذلة وهوانًا، وضعفًا وخذلانًا، أنه لا نجاة لهذه الأمة مما هي فيه إلا برجعة صادقة إلى الله جل وعلا، وبالتزام حقيقي بمنهج رسوله الكريم صلى الله عليه وسلم، فتلك هي قواعد الإصلاح الحقيقي.

ومع ما يقع في مصر والعالم الإسلامي من أحداث تجتمع فيها أصابع الغدر ممن يكتُون لتلك الأمة الحقد والكراهية. اجتمعت فيها أحقاد الأمريكان والصهاينة مع حلفائهم الشيعة الإيرانيين، والفلوجة وحلب تستصرخ ضمائر قد واراها التراب بلا مغيث، والمؤامرات ضد مصر تُحالك واحدة تلو الأخرى، وإنا لله



0

Upload by: altawhedmag.com

#### شهر الانتصارات. . فلا تينسوا مما يُحاك بكم !!

يطلُّ علينا سيد الشهور ليوقظ روافد الخير في القلوب، ويُعطل روافد الحوب، ومساقي الذنوب، وقدَ ليُرهِفَ أحاسيسَ البرِّفِ الشعور، ومعاني الإحسان وبسط الحبور، فالأُذن سامعة، والعبنُ دامعة، والرُّوحُ خاشعة، والقلبُ

فليكن رمضان فرصة لنا للنظر في الأحوال، والتفكر في الواقع، لنصلح ما فسد، ونعالج ما اختلّ وليكن هذا الشهر انطلاقة خير نحو مستقبل مشرق لهذه الأمة، ونُقُطة تحوُّل إلى أحسن الأحوال، وأقوم الأقوال والأفعال.

في تقلّب الأيام معتبر، وفي انصرام الأوقات مزدجر، وفي قراءة صفحات التاريخ اعظم مدكر، ونحن نستقبل رمضان فتعود بنا الذكريات الخالدة إلى تذكر شهر الانتصارات، فالنصرفي معركة بدر، وفتح مكة، نصرٌ وظفر، فوز وعزْ وتمكن.

وكم يذكرنا رمضان بانتصارات المسلمين الخالدة، وبطولات للمؤمنين! وما معركة اليرموك عنا بغائبة، ولا القادسية بمنسية، وانتصار الجيوش العربية مع خير أجناد الأرض على الجبهة المصرية والسورية في حرب العاشر من رمضان ١٣٩٣هـ الموافق للسادس من أكتوبر ١٩٧٣م، وكسر شوكة الجيش الإسرائيلي، سيظل التاريخ يسجله بأحرف من نور، وتتدارسه الأكاديميات العسكرية حتى يومنا هذا بالبحث والتحليل.

ولتعلم الأمة ونحن نستقبل رمضان أن أولئك الأخيار ما حققوا العزة والنصر، ولا نالوا السعادة والتمكين، إلا بسبب تمسكهم بالإسلام، حُكمًا وتحاكمًا، منهجًا وسلوكًا، وتحقيق التوحيد الخالص لرب العالمين، والاعتزاز بهذا الدين القيم.

#### إلفاء مادة الدين . . واستبدالها بالأخلاق 22

إن مثل شهر رمضان المبارك كمثل حبل متين وثيق الفتل من تمسك به فكأنما هو يُمدد بسبب إلى السماء من الإيمان والسارعة إلى الخيرات، ثم إن الانسجام المتكامل مع روحانية هذا الشهر لا يكفله الانسجام المتام مع أطر الشريعة الغراء وثوابتها المتينة

والمفهوم الصحيح لمعنى شهر رمضان المبارك، ومعنى حرمته وعظمته، والا فهيهات هيهات أن تستجلب القشعريرة المصاحبة لهذا الشهر وسط زوابع وهت فيها حبال التمسك الصريح بشرعة الله ومنهاجه، وحاضر الأمة ومستقبلها مرهون بمقدار الفهم الصحيح لحقيقة هذا الشهر.

وإذا كنا نتحدث عن تلك المعاني، فإنه حري بنا أن يستوقفنا ما يدور حولنا، خاصة هذه الأيام، حيث يدرس مجلس الشعب المصري قضية في غاية الخطورة والحساسية والأهمية، وهي إلغاء مادة الدين في المدارس وتغييرها إلى ما يسمى مادة الأخلاق أو القيم. ومع غرابة الاقتراح من شتى المناحي، وخاصة أنه لا تعارض بين أن تكون هناك مادة للدين، وأخرى للأخلاق؛ لأن مادة الدين تخص وأخرى للأخلاق؛ لأن مادة الدين تخص الطلبة المسلمين، وهي تشرح للطالب بعض ثوابت دينه في العبادات مثل الصوم والصلاة. وغيرها من أمور الدين، وفيها بعض آيات القرآن التي تساعد الطالب من حيث اللغة على التعامل مع لغة القرآن الكريم، نطقًا وإعرابًا، وذلك يُعدَ مفيدًا لدراسة اللغة العربية.

والفرق بين مادة الدين ومادة الأخلاق أو القيم أن الدين مادة ضرورية في تكوين الطالب في علاقته بعقيدته، أما الأخلاق فهي مادة عامة لا تخضع لثوابت العقيدة، ولكنها اجتهادات بشرية أقرب للنظريات الفلسفية منها للعقيدة الدينية.

إن إلغاء مادة الدين من المدارس خطأ كبير، وسوف يترك فراغًا كبيرًا في عقول الأبناء، وقد يعرض الطلاب لاكتساب أفكار متطرفة تجعلهم يسيرون في دروب مظلمة، وهو مشروع سوف يفتح الكثير من التساؤلات والأزمات والشاكل التي نحن في غنى عنها.

إن مادة الدين في المدارس جزء من منظومة متكاملة فيها اللغة العربية بقواعدها ونصوصها، والقرآن الكريم جزء أصيل منها، وفيها أيضا أهم الثوابت في العقيدة التي ينبغي أن يعرفها كل مسلم، ومنها العبادات صومًا وصلاة وزكاة، أما الأخلاق فهي طريق واسع يمكن أن تأخذ جانبًا من المناهج التعليمية.

فاللهم في هذا الشهر الكريم أنر بصيرتنا ووفقنا إلى ما تحبه وترضاه، واحفظ لنا ديننا الذي هو عصمة أمرنا.

#### أخطار تحدق بالأمة

بالأمس كنا نودع رمضان، وها نحن نقف قريبًا لاستقبال هذا الشهر، فما أسرع مرور الأيام! وهكذا الأعمار تطوى، فالسعيد من تزوَّد فيها للقاء الله، فعما قريب للدنيا نغادر، وللمقابر ننتقل، ونأعمالنا نُحزى.

ونحن نستقبل هذا الشهر العظيم، والأمة تحيط بها الأخطار والكوارث من كل فج عميق، ففي مصرنا الغالية توالت في الأونة الأخيرة على مسامعنا الكوارث والنكبات، ما بين حرائق متلاحقة تثير علامات الاستفهام والتعجب في أن واحد، وما بين ارتفاعات جنونية في الأسعار تفوق قدرة المواطنين على تحملها، وما بين البلاء والغلاء خط مفقود.

وقد عشنا في الأونة الأخيرة مسلسل الحرائق التي انتشرت في ربوع مصر، ثم خُتمت تلك الكوارث بكارثة الطائرة المصرية، والتي كانت قادمة من باريس وكان على متنها ستة وستين شخصًا بينهم عشرة من أفراد طاقم الطائرة، وحتى كتابة تلك السطور ما تزال الحقائق غائبة ما بين أن يكون سبب سقوط الطائرة عملاً إرهابيًا أو خللاً في الطائرة أو عيبًا فنيًا. والمؤامرات ما زالت تتوالي في الأفق للنيل من مصر، ولكن الله سبحانه حافظ لمصر وشعبها، فاللهم في هذا الشهر العظيم رد كيد رب العالمين؛

#### عمدة مسلم للندن، ومسلمة تترأس برلمان ولاية ألمانية لا وماذا يعني ذلك ؟

وفي سابقة لم تحدث من قبل، تطالعنا الأخبار عن فوز أول مسلم من أصول باكستانية بعمودية لندن، وهو مهاجر مسلم ابن سائق للحافلات، وعلى الرغم من امتعاض بعض السياسيين بعد فوز صديق خان داخل وخارج بريطانيا، حيث تهكم البعض، وأطلق اسم لندنستان، ولندنخان في إشارة إلى هيمنة المسلمين على العاصمة البريطانية لندن، إلا أن الحالية المسلمة في بريطانيا قد رحبت

بفوز ولد صديق خان، وأصدر مجلس مسلمي بريطانيا بيان تهنئة بهذه المناسبة.

كما يلقى فوز خان ترحيبًا أيضًا في أوساط الأقليات الآسيوية والإفريقية في لندن وبريطانيا بشكل عام؛ إذ إن التعريف الديني له كمسلم هو أحد دواعي انتمائه، ولكنه ليس الوحيد، فالانتماء لجالية، كبيرة من الهند وباكستان وبنجلادش والعديد من الدول الإفريقية كأوغندا وملاوي التي تعيش في بريطانيا يشكل هوية إضافية للعمدة الجديد، كما يمثل انتصارًا لأولئك الأقليات بعد أن عاشوا فترة كبيرة من التهميش!

وفي منحى آخر ومغزى مهم بالنسبة للأقليات المسلمة في أوربا تطالعنا الأخبار في الأيام الماضية عن فوز «محترم آراسس» النائبة عن حزب الخضرفي برلمان ولاية «بادن» فورتمبرج الألمانية، برئاسة برلمان الولاية بأغلبية كبيرة، وهي خبيرة مالية وأول مسلمة تترأس برلمان تلك الولاية الصناعية الغنية الواقعة جنوب ألمانيا، وكرسالة على اندماج سياسي للألمان ذوي الخلفية الأجنبية، وقد ولدت آراس عام ١٩٦٦م في إحدى قرى تركيا، وهاجرت مع والدها لألمانيا في نفس العام التي ولدت فيه.

هذا وإننا نسأل : هل تعني هذه الاختيارات الغربية شهادة عادلة أن الاسلام ليس عائقا للتقدم، وأنه لا يمثل الإرهاب الذي وسمه به شانئوه ؟!

#### مأسى السلمين مع استقبال رمضان

نستقبل شبهرًا له عند كل مسلم منزلة خاصة، فرمضان ربيع قلوب المؤمنين، وسراج الصالحين، وأنس المتقين، وبشرى للعابدين. ويطوف بنا طائف العام بأيامه ولياليه، وإشراقاته وأماسيه، وانتصاراته ومآسيه، وحسناته ومساويه، وقد علق بالنفس منها أوزار وانكسارات، وفتور وانتكاسات، تُثقل العبد في سيره إلى الله، ويستطيل لأصلها السبيل إلى موعود الله، بل ربما استوحش الطريق، ومل الرفيق فرتابة الأيام تُثقله، وينوء بالآلام كاهله، فكان لابد للتنفس في هذا الهجير من ظل نتفيؤه، وفي هذا البحرهنا البحر

من مرفأ نرسو عليه، لتستريح النفس وتتروح، فإن السفر طويل، والزاد قليل، والعقبة كؤود، فمنح الله الكريم عباده شهرًا كريمًا، وموسمًا عظيمًا، يتزود فيه السلم بالتقوى، شهر يُعل عطش النفوس ويداوي جراحها، ويفيض على الأرواح من بركاته ما يكون به فلاحها، شهرينتصرفيه العبد على شهوته وشيطانه، شهر فيض الرحمات، وموسم إقالة العثرات.

#### الفلوجة وضمائر قد واراها الترابالا

نستقبل شهر الرحمات وما زالت تحط على الأمة ضربات ونكبات وخطط ومؤامرات، والفلوجة تحتضر أمام أعين العالم في إبادة جماعية، والحال ليس ببعيد عما حدث وما يحدث في مدينة حلب وضواحيها، وكأن الرافضة هناك ليسوا بأسوأ من بشار، فنفس الطريقة في القتل، اتفقوا على تدمير سوريا والعراق، خاصة أهل السنة!!

مدينة الفلوجة مدينة العزة والكرامة، مدينة التجار والأغنياء، تتحول إلى مدينة الجياع، قسوة الحياة كبيرة، والأمل بالله أكبر، الفلوجة تذبّح من الوريد إلى الوريد، وقوات الحشد الشيعي، واستخبارات كتائب حزب الله تحدد موقع ما يسمى بوالي الفلوجة وتستهدفه بوابل من القذائف الصاروخية.

الحصار قاتل، والجرح عميق، والمسلمون يتفرجون بعد أن قطعت كل الطرق لمنع دخول الغذاء إلى المدينة، وصار بعض السكان يأكلون الحشائش وأوراق الأشجار حتى يتمكنوا من البقاء على قيد الحياة، في حصار ظالم ومجحف منذ ما يزيد على عامين.

وفي شنأن متصل بما ذكر يهدد الإرهابي المتشدد في ميلشيات الحشد الشعبي «أيوب فالح الربيعي»، المعروف باسم «أبو عزرائيل»، أهالي مدينة الفلوجة بالقتل بالإضافة إلى تسوية المدينة بالأرض، وإن ظهور هذا الإرهابي الشيعي أبو عزرائيل في الفلوجة يعد دلالة على البعد الطائفي لما يحدث هناك ضد السلمين السنة.

واليمن واليمنيون ليسوا يبعيد عما يحدث من الحوثيين وأعوانهم، ولا تزال إيران تصدر

إلى دول الخليج والدول العربية التمدد الإيراني لحاولة نشر التشيع والسيطرة على الخليج وسط معاناة الدول السنية لحالة من الضعف الشديد. وإنا لله وإنا إليه راجعون!

#### توبوا إلى الله . . فقد لا يدرككم رمضان مرة أخرى !

لقد أخبر النبي صلى الله عليه وسلم بظهور الفتن في الدين والدنيا بما يصد عن الإيمان بالله جل وعلا، والقيام بأمره واتباع هدى نبيه صلى الله عليه وسلم، وفتن الدنيا بما يحصل من القتل والخوف، والسلب والنهب والحرائق، واسقاط الطائرات ونشر الفوضى، وزرع اليأس في نفوس الناس، ونحوها ثبت في الصحيح عن النبي صلى الله عليه وسلم أنه قال: «يتقارب الزمان وينقص العمل، ويُلقى الشح وتظهر الفتن». (رواه البخاري، ٥٦٩).

إن الفتن يصيب ضررها الجميع، ويكون معها الشر والفساد للبلاد والعباد، إذا لم تعالج بميزان الشرع، ولم يُحكم الناس أنفسَهم بتعاليمه، ولم يراعوا الأمور حق رعايتها ويستعدوا للنوازل والمدلهمات بما يعالج أضرارها، ويرفع آشارها، لنذا جاء الشرع بالتحذير من الفتن وغلوائها وشرورها، يقول الله حِل وعلا: « وَأَتَّقُواْ فِتُّنَّةً لا تَصِيبُنَّ الَّذِينَ ظُلُّواْ

مِنْ خَاصَةً » (الأنتال: ٢٥)، فلننتهز هذا الشهر العظيم شهر التوبة والغفران، فتوبوا من قريب، وبادروا ما دمتم في زمن الإنظار، وسارعوا قبل ألا تقال العثار، فالعمر منهدم، والدهر منصرم وكل حي غايته الفؤت، وكل نفس ذائقة الموت، ومن حضره الموت وصارية حين اليأس، وحال المعاينة، والسُّوق، وغمرة النزع والسكرات لم تقبل منه توبة ولم تنفعه أومة، ﴿ وَلَيْسَتِ التَّوْبَةُ لِلَّذِينَ يَعْمَلُونَ السَّيْعَاتِ حَتَّىٰ إِذَا حَضَرَ أَحَدُهُمُ ٱلْمَوْتُ قَالَ إِنِّي ثُبْتُ ٱلْتَنَّ وَلَا ٱلَّذِينَ يَمُوتُونَ وَهُمَّ كُفَّارٌ أَوْلَتَبِكَ أَعْتَدُنَا لَمُمَّ عَذَابًا أَلِيمًا » (النساء ١٨٠).

فاللهم أعد علينا رمضان أعوامًا وأعوامًا.. ورد الأمة إليك ردًا جميلاً، وتهنئة خالصة للأمة الإسلامية شعوبا وقادة، داعيًا المولى سبحانه أن يقينا الفتن ما ظهر منها وما بطن.

وصل اللهم على سيد البشرية أجمعين.

الحمد لله وحده، والصلاة والسلام على من لا تبي بعده، وبعد:

السحد هو تلك البقعة الطاهرة المباركة التي اختارها الله تعالى ليذكر فيها اسمه، وجعلها خير بقاء الأرض وأحبها إليه:

عَنْ أبِي هُرَيْرَةَ أَنَّ رَسُولَ الله صلى الله عليه وسلم قَالَ: « أَحَبُّ الْملاد إلَى الله مَسَاجِدُهَا، وَأَبْغُضُ الْبِلاَدِ إِلَى اللَّهِ أَسْوَاقَهَا ». وشهد لعمارها بالإيمان فقال: «إِنَّمَا يَعْمُرُ مُسَاجِدُ اللَّهِ مَنْ ءَامَنَ بَاللَّهِ وَٱلْمَوْمِ ٱلْآخِرِ وَأَقَامَ ٱلصَّلَوْةَ وَءَانَى ٱلزَّكَوْةَ وَلَةً عَخْشَ إِلَّا ٱللَّهُ فَعَسَى أَوْلَتِكَ أَن يَكُونُوا مِنَ الْمُهَادِينَ » (التوبة: ١٨)، ووعدهم أن يوفيهم أجورهم ويزيدهم من فضله، فقال تعالى: «رجال لا نلهب مجرة ولا ذِكْرِ ٱللَّهِ وَإِقَامِ ٱلصَّلَوْةِ وَإِينَآءِ ٱلزَّكُوةِ يَخَافُونَ بَوْمًا لَنَقَلَّبُ مَا عَمِلُواْ وَبَزِيدَهُم مِن فَضَّلِهِ ۚ وَٱللَّهُ يَرَّزُقُ مَن يَشَآءُ بِغَيْرِ حتاب » (النور: ۳۷- ۳۸).

وقد ورد في فضل المشى إلى المساجد، وشهود الجماعة، وانتظار الصلاة، أحاديث كثيرة لسنا بصدد ذكرها، لأننا نريد أن نبين ما يعود على المسلمين من الخير في التزام المساجد والحرص على الصلاة فيها، فنقول وبالله تعالى التوفيق:

من المعلوم من سيرة النبي صلى الله عليه وسلم أنه لا دخل المدينة بدأ ببناء المسجد قبل بناء البيت، لأن المسجد يغنى عن البيت، ولا تغنى البيوت كلها عن المسجد، فالمسجد بيت من لا بيت له، ومأوى كل ضيف، ولذلك كان فقراء السلمين بأوون إلى المسجد ويقيمون فيه،

د . عبد العظيم بدوي 121161

وكان الشاب الأعزب ينزل بالسجد ويقيم فيه، أما دور المسجد فلا تستطيع البيوت كلها أن تقوم به، لذلك اهتم النبي صلى الله عليه وسلم ببناء المسجد أولاً، لأنه أراد أن يبنى الرجال، ويؤسس فيه القلوب على تقوى من الله ورضوان، فإن المجتمع الصغير الذي يكون في السجد إنما هو صورة للمجتمع الكبير الذي يعيش الناس فيه خارج المسجد.

وإذا كان النظام أساس المجتمعات وأظهر أمارات رقبها وتقدمها فإنما يظهر هذا النظام في أحسن صوره ويتجلى في أبهي مناظره داخل المسجد، حين تقام الصلاة فيتقدم رجل واحد ليؤم الناس، ويقومون أحمعون وراءه صفوفا معتدلة متساوية. ولقد كان صلى الله عليه وسلم يهتم بتسوية الصفوف بنفسه، ويأمرهم بالتسوية بقوله، ويتوعدهم على عدم التسوية، والأحاديث في ذلك كثيرة.

وهكذا يظهر النظام في صفوف الصلاة خلف الإمام وهم ملتزمون بهديه، مقتدون بضعله، لا يركعون حتى يركع، ولا يرفعون حتى يرفع، ولا يسجدون حتى يسجد، ولا ينصرفون حتى ينصرف.

وإذا كان أساس الحكم العدل والمساواة فإنما يظهر العدل في أبهى صوره وتتجلى الساواة في أبهى حليها في الصفوف المنتظمة في الصلاة داخل السجد، حيث يقوم الغنى بجوار الفقير، والكبير بجوار الصغير، والعاميُّ بجوار الأمير.

وإذا كان لابد للدولة من أميريرعى مصالح الناس، ولا بد للناس من رعاية حق هذا الأمير، وأن يدينوا له بالسمع والطاعة، كما أمرالله ورسوله، فإنما تتجلى مظاهر السمع والطاعة في الصلاة في المسجد، حيث يدين المأمومون أجمعون بالسمع والطاعة للإمام، فلا تقام الصلاة حتى يأمر الإمام بإقامتها، ولا يدخلون في الصلاة حتى يدخل فيها، ولا يركعون حتى يركع، ولا يرفعون حتى يرفع، ولا يرفعون حتى يرفع، ولا يسجد، ولا يرفع، ولا يسجد، ولا ينصرفون حتى ينصرف، فيتعلم المعلون أن إمام العامة أحق بالسمع والطاعة من إمام المسحد.

وإذا كان الإسالام نهى عن الخروج من السجد بعد الأذان حتى يصلي وإن كره الإمام، أورأى فيه فسقا أوجورا أوبدعة، فإن هذا يروض النفوس على السمع والطاعة لإمام العامة وإن كان به فسق أو ظلم أو جور أو بدعة، والأحاديث في ذلك كثيرة.

وإذا كان من مظاهر الدولة الفضلي والمدينة المثلى أن يـؤدّي كل فرد ما عليه من حقوق، فإن المسجد يربى الناس على أن يعرفوا لكل ذي حق حقه، ويتجلى ذلك في تقدم الامام، يليه أولوا الأحلام والنهي، أهل الفضل والعلم، ثم الكبار من العامة، ثم الصغار، فيتعلم الجميع أن للامام حقًا، والأهل العلم والفضل حقاً، وأن للكبير حقاً، فعلى الصغير أن لا يتقدم على الكبير، وعلى العامة أن يتأخروا عن أهل العلم، وعلى الحميع أن يقدموا الأمام ويجلوه. والأحاديث في ذلك كثيرة. وإذا كان من مظاهر الدولة الفضلي والمدينة المثلي ظهور المحبة بين أفراد المجتمع وغياب الشحناء والبغضاء، فإن المسجد هو الذي يغرس في النفوس المحبة، وفي القلوب الألفة، وذلك

حين يقومون في الصلاة صفًا كأنهم بنيان مرصوص، وهذا التقارب في الأبدان يؤدي بفضل الله إلى تقارب القلوب والأرواح، ولذا توعد صلى الله عليه وسلم على عدم تسوية الصفوف بالمخالفة بين القلوب، فأفاد أن تسوية الصفوف وتقارب الأبدان يؤدي إلى ائتلاف القلوب.

وإذا كان من معالم الحضارة والتقدم والرقي أن يتقن كل عامل عمله فإن الصلاة هي الأصل في الأصل في الأصل في الأصل في الأصل في ذلك، لأن النبي صلى الله عليه وسلم قال: «اعبد الله كأنك تراه»، وفي رواية: «اعمل لله كأنك تراه»، فإذا أتقن المصلي عبادته أتقن عمله، لأنه تربى على مراقبة الله في الصلاة، وعلم أن الله يراه حيث كان، فهو يتقن كل عمل وُكل إليه، وبإتقان العمل ترقى الأمم.

وإذا كان التعاون من أسباب نهوض الأمم ورقيها فإن التعاون داخل المسجد هو الذي يربي المسلم على التعاون مع إخوانه في أي مكان كان، وصور التعاون داخل المسجد في رمضان وغيره واضحة، فأهل كل مسجد يتعاونون على نظافته ورعايته، ورعاية كل ما يحتاج إليه، ويظهر ذلك في بناء المساجد، وفي الاعتكاف حيث يتعاون الجميع على إعداد الفطور والسحور ونظافة المسجد، كما يظهر ذلك في توزيع صدقة الفطر آخر الشهر على مستحقيها.

هذا هو دور المسجد في رمضان وفي غير رمضان، وهذا هو ما نرجو أن يربى المصلون عليه، وأن يغتنم أئمة المساجد فرصة إقبال المسلمين على المساجد في رمضان فيغرسوا في أنفسهم هذه الأصول والقيم، التي هي أساس سعادتهم.

وفق الله الجميع لما يحبه ويرضاه. والصلاة والسلام على خير رسل الله.

فمما لا شك فيه أن أول ما أنزل من القرآن على المنزل من القرآن على النبي عليه الصلاة والسلام هو قوله تبارك وتعالى: «أقراً بأسر رَبّك الّذِي عَلَقَ أَنَّ عَلَيْ اللّذِي عَلَقَ أَنَّ اللّذِي عَلَقَ اللّهُ اللّذِي عَلَقَ اللّهُ اللّهُ عَلَيْ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَيْ اللّهُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلَيْ اللّهُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ

هذه الأيات نزل بها الروح الأمين جبريل عليه السلام على قلب النبي محمد صلى الله عليه وسلم؛ ليكون من المنذرين، بلسان عربى مبين.

واليوم لن أتحدث معك أيها القارئ الكريم عن كيفية نزول هذه الآيات ولا الصفة التي نزلت بها، لكني أريد أن أتحدث معك اليوم عن تلك المرحلة الفاصلة في تاريخ البشرية، وهي بعثة النبي صلى الله عليه وسلم بهذا القرآن. ويدور حديثنا بحول الله وقوته حول المحاور التالية:

# أولاً: أحوال العالم قبل بعثة النبي صلى الله عليه وسلم:

لقد أجمع المؤرخون من عرب وعجم على جالة التردي والانحطاط التي انحدر العالم إليها شرقًا وغربًا وشمالاً وجنوبًا قبل بعثة النبي صلى الله عليه وسلم، ونختار لك هذه الكلمات لصاحب كتاب «ماذا خسر العالم بانحطاط المسلمين» إذ يقول:

«وكان القرن السادس والسابع لميلاد المسيح عليه السلام من أحط أدوار التاريخ بلا خلاف، فكانت الإنسانية متدنية منحدرة منذ قرون، وما على الأرض قوة تمسك بيدها وتمنعها من التردي». اهـ.

ثم يواصل حديثه: «وقد انسحب رجال الدين من ميدان الحياة، ولاذوا إلى الأديرة



# تأملات في أول ما نزل من آبات

الحمد لله الذي أنزل على عبده الكتاب ولم يجعل له عوجًا، والصلاة والسلام على على رسول الله محمد بن عبد الله المبعوث للناس كافة هاديًا ومبشرًا ونذيرًا، وداعيًا إلى الله بإذنه وسراجًا منيرًا، أما بعدُ،

عبد الرزاق السيد عيد

ر إعداد/

1000

والكنائس والخلوات، فراراً بدينهم من الفتن وضناً بأنفسهم، أو رغبة إلى الدعة والسكون، وفراراً من تكاليف الحياة وجدها، أو فشلاً في كفاح الدين والسياسة والروح والمادة، وفقدت اليهودية والنصرانية روحها، بل وشكلها، وأفلست في معنوياتها،

ثم يقول: «وبالجملة لم تكن على ظهر الأرض أمة صالحة ولا مجتمع قائم على أساس الأخلاق والفضيلة، ولا حكومة مؤسسة على العدل والرحمة، ولا قيادة مبنية على العلم والحكمة ولا دين صحيح مأثور عن الأنبياء». اهـ.

وهذا الكلام الذي ذكره الشيخ الندوي رحمه الله يؤكده ما جاء عن النبي صلى الله عليه وسلم في وصف الحالة التي كان عليها أهل الأرض قبل بعثته صلى الله عليه وسلم حيث قال: «إن الله نظر إلى أهل الأرض فمقتهم عربهم وعجمهم إلا بقايا من أهل الكتاب». (أخرجه مسلم).

وسبب هذا المقت كان الانحراف الشديد عن الأخلاق والتوحيد.

والبقايا التي عناها النبي صلى الله عليه وسلم من أهل الكتاب هم من بقي على الحق الذي جاء به عيسى عليه السالم من توحيد الله، والإيمان بأن عيسى عبد الله ورسوله وانتظار بعثة النبي الأمي محمد صلى الله عليه وسلم خاتم النبيين وإمام المرسلين، وكان آخرهم هو من أرشد الصحابي الجليل سلمان الفارسي، بالذهاب إلى المدينة ينتظر هجرة نبي آخر الزمان إليها ووصفها له كما ينتظر هجرة نبي آخر الزمان إليها ووصفها له كما بين لابتين)، فلما رآها سلمان عرفها.

وقد أحسن أمير الشعراء شوقي رحمه الله حيث وصف هذه الفترة فقال موجهًا خطابه للنبي صلى الله عليه وسلم مادحًا:

أتيت والناس فوضى لا تمربهم

إلا صنم قد هام في صنم

والأرض مملوءة جورًا مسخرة

(sail: 1731 a. - Itale 770 - Ituis Italous el'éctage

لكل طاغية في الخلق محتكم

مسيطر الفرس يبغي في رعيته وقيصر الروم من كبر أصم عم

يعذبان الناسية شبه

ويذبحان كما ضحيت بالغنم والخلق يفتك أقواهم بأضعفهم

#### كالليث بالبهم أو كالحوت بالبلم

(البهم: صغار الحيوانات، والبلم: صغار السمك). ولله دُرُّهُ من قائل يصف حاله العالم حين فسد دينه فعبر الناس بعضهم بعضًا فامتلأت الأرض بظلم الراعي والرعية، وليس هناك من حل إلا في رحمة الله للعالم ببعثة النبي الخاتم.

> ثانيا: الفرق بين معجزة القرآن وما سبقها من معجزات:

> > يقول شوقي:

ونودي اقرأ تعالى الله قائلها

لم تتصل قبل من قيلت له بضم جاء النبيون بالآيات فانصرمت

#### وجئتنا بحكيم غير منصرم

والمعاني التي يحملها هدان البيتان من شعر شوقي رحمه الله تضمنها حديث صحيح جاء في الصحيحين ألا وهو قول النبي صلى الله عليه وسلم: «ما من الأنبياء من نبي إلا قد أعطي من الأيات ما مثله آمن عليه البشر، وإنما كان الذي أوتيت وحيًا أوحى إلي، فأرجو أن أكون أكثرهم تابعًا بوم القيامة».

والمعنى أن كل نبي يبعثه الله يؤيده بمعجزات تؤيد دعوته، لكن معجزة النبي صلى الله عليه وسلم الكبرى كانت متميزة عن معجزات الأنبياء السابقين لأنها وحي أوحاه الله للنبي، فمعجزات الأنبياء السابقين مثل: «عصى موسى مثلاً، ومعجزات عيسى مثل إحياء الموتى، وشفاء المرضى، وغيره، هذه مما أيده الله به هي معجزات حسية يؤمن بها من يراها في حينها، أما القرآن فهو كلام تولى حفظه إلى يوم القيامة، وهو الأن يُتلى تولى حفظه إلى يوم القيامة، وهو الأن يُتلى علينا غضًا طربًا كما نزل على النبي صلى الله عليه وسلم، وكما قرأه الصحابة والتابعون ومن تبعهم بإحسان لم يتغير منه حرف ولم يتبدل ولن يتبدل.

والقرآن يخاطب العقل والقلب، ويخاطب الكيان الإنساني كله روحًا وجسدًا وعقلاً ووجدانًا، بينما المعجزات الحسية تخاطب الحسن فحسب، ولولا حفظ القرآن لها ما عرفناها وما آمنا بها.

والقرآن هو المعجزة والمنهج، فهو يتحدى العرب والعجم، بل الإنس والجن على أن يأتوا بمثله أو بعشر سور أو بسورة، وأكد أنهم لا يستطيعون ولو

وليس معنى ذلك أن نبينا محمدًا صلى الله عليه وسلم لم تكن له معجزات حسية لا كان له معجزات حسية لا كان له معجزات حسية كثيرة، منها الإسراء والمعراج، ومنها انشقاق القمر، وإعجاز القرآن يكمن في كونه كلام الله، وكلام الله صفة من صفات الله، وصفات الله ليست كصفات البشر: «لَيْسَ كَمِنْلِهِم شَيْ مُوسَةً وَهُو السَّمِيعُ النَّصِيعُ النَّصِيعُ النَّصِيعُ النَّصِيعُ النَّصِيعُ النَّصِيعُ النَّمِيعُ النَّصِيعُ النَّمِيعُ النَّمُونَ النَّمُ النَّمُونَ النَّمُ النَّهُ النَّمُ النَّمُ النَّمُ النَّمُ النَّالْمُ النَّمُ النَّمُ النَّمُ النَّمُ النَّمُ النَّمُ

إذن لا يستطيع الإنس والجن على أن يأتوا بمثل هذا القرآن، ولو كان بعضهم لبعض ظهيرًا، وصدق شوقى حين قال:

#### ونودى اقرأ تعالى الله قائلها

#### لم تتصل قبل قيلت له بفم

نعم لم يناد على نبي من الأنبياء بهذا النداء العلوي من الله سبحانه، وكان النبي صلى الله عليه وسلم أمى لا يعرف القراءة ولا الكتابة، قال الله تعالى: ﴿ وَمَا كُنتَ لَتَلُواْ مِن قَبْلِهِ مِن كِنب وَلا غَطُمُهُ بِيَسِينِكُ إِذَا لَآرَتَابَ ٱلْمُنْطِلُونِ (١٠) بَلْ هُوَ ءَالِنَتُ يَتَنَتُ فِي صُدُودِ ٱلَّذِيكَ أُونُوا ٱلْمِلْزُ وَمَا يَعْكُدُ مِثَايِئَتَنَا ۖ إِلَّا ٱلظَّالِلُونَ » (العنكبوت: ٤٨- ٤٩)، فالرسول عندما طلب منه جبريل عليه السلام أن يقرأ كان صادقا مع نفسه، فقال: «ما أنا بقارئ». هذه حقيقة، فهو لا يقرأ ولا يكتب، فجاءه الأمر العلوي: «أَقُرَّا بِأَسْرِ رَبِّكَ » (العلق:١) أي: الذي سيقرؤك هو الله، كما قال له في موضع آخر: «سَنُقُرِثُكَ فَلَا تَسَيَ ( ) إِلَّا مَا شَآءَ ٱللَّهُ إِنَّهُ يَعْلُدُ ٱلْحَقَرُ وَمَا يَغْفَى، (الأعلى:٧)، فالله سبحانه وتعالى هو الذي علم النبي قراءة القرآن، رغم أميته، فهو الأمي الذي علم المتعلمين.

وعلى هذا فالأمية في حق النبي صلى الله عليه وسلم شرفٌ، وفي حق أمته عيب، فالأمية في حق النبي صلى الله عليه النبي صلى الله عليه وسلم آية إعجاز ودليل صدق؛ لأنها ترد على من قال؛ إنما يعلمه بشر، وكذلك ترد على من يدعي تأليف النبي صلى الله عليه وسلم للقرآن من كتب السابقين، فالنبي صلى الله عليه وسلم لا يقرأ إلا ما أوحاه الله إليه من القرآن أو الحديث، فالقرآن وحي بلفظه ومعناه، والسنة وحي بالمعنى واللفظ للنبي صلى

الله عليه وسلم، فقد آتاه الله جوامع الكلم، « وَمَا يَطِلُ عَنِ الْمُوَىّ» (النجم: ٣)، واعلم أن حفظ الله للقرآن يعني استمرار القرآن في هدايته للبشر يعني دخول الخلق في الإسلام مستمر لا ينقطع، وهذا معناه كثرة أتباع النبي محمد صلى الله عليه وسلم تحقيقًا لقوله في الحديث: «فأرجو أن أكون أكثرهم تابعًا يوم القيامة».

#### ثانيًا: حول معنى الأيات:

لا نستطيع في هذه العجالة أن نقف وقفة كاملة حول هذه الآيات العظيمة، لكني أشير إشارة سريعة؛ بينما كان العالم بأسره في درك الظلمات والجاهلية، جاءت هذه الآيات دعوة للقراءة التي هي مفتاح العلم ودعوة للعلم الذي هو الطريق إلى معرفة الله، ثم بناء الحضارة والقراءة، «باسم ربك» معناها؛ إرساء قواعد الحضارة والعلم على أساس التوحيد ومعرفة الخالق سبحانه؛ حتى لا يجنح بها أتباع الهوى والشيطان إلى مسالك شتى من الانحراف في تطبيق العلم والعمل.

إذن أشرقت شمس الإسلام لتبدد ظلمات الليل الحالك الذي كان يُسدل ستوره على أهل الأرض قاطبة، وجاء النداء العلوي الكريم؛ «أقرأ» إشارة إلى منهج القرآن الداعي إلى العلم واحترام العقل والنظر في خلق السماوات والأرض واختلاف الليل والنهار، وجعل في ذلك عبرة لأولي الألباب، بينما كانت أوروبا تعيش في حقبة تاريخية عُرفت في التاريخ بالقرون الظلمة، والتي بدأت من القرن السادس الميلادي واستمرت قرابة عشرة قرون.

#### ثالثًا؛ واحِب الأمة تجاه هذا الشرف؛

هل قدر المسلمون هذه النعمة العظمى حق قدرها، نعمة إنزال القرآن كتاب لا يأتيه الباطل من بين يديه ولا من خلفه تنزيل من حكيم حميد، ونعمة المن عليهم بالنبي الأمي الندي يعلمهم الكتاب والحكمة ويزكيهم؛ هذا الرسول الذي أخبر عن نفسه: «إنما أنا رحمة مهداة»، وأخبر الله عنه أنه رحمة للعالمين، وقال جل ذكره للنبي صلى الله عليه وسلم: «وَمَا أَرْسَلْنَاكَ إِلاَّ رَحْمَةً لِلْعَالَمِينَ» عليه وسلم: «وَمَا أَرْسَلْنَاكَ إِلاَّ رَحْمَةً لِلْعَالَمِينَ»

اللهم ارحمنا رحمة من عندك تغننا بها عن كل ما سواك، وآخر دعوانا أن الحمد لله رب العالمين.

رمضان ٢٣٥ هـ - العدد ٢٥٠ - السنة الخامسة والأربعوز

114

الحمد لله والصلاة والسلام على رسول الله وآله وصحبه ومن والاه وبعد:

إن من أهم المهمات، وأوجب الواجبات وآكد الأمانات رعاية العبد لأبنائه،

ورمضان أفضل الشهور في الدهور، ففي بيئته الإيمانية تتضافر جميع الجهود لتحقيق مثل هذا الواجب الأسمى وغاية التربية القصوى كما قال تعالى: ( يَالَيُهُا الَّذِينَ اَمْتُوا كُنِّبَ عَلَى الَّذِينَ مِن قَبِّلِكُمْ لَمَلَكُمْ لَمَلَكُمْ لَمَلَكُمْ لَمَلَكُمْ لَمَلُونَ ) (البقرة: ١٨٣).

#### الحديث

عن أبي علي معقل بن يسار رضي الله عنه قال: قال صلى الله عليه وسلم: « ما من عبد يسترعيه الله رعية يموت يوم يموت وهو غاش لرعيته إلا حرم الله عليه الجنة».

والحديث اتفق عليه الشيخان، فرواه البخاري في (كتاب الأحكام) (باب من استرعي رعية فلم ينصح) ح( ٢٧٣١)، ورواه مسلم في (الإمارة) (باب فضيلة الإمام العادل وعقوبة الخائن) ح(٢١)، ورواه في كتاب (كتاب الإيمان) (باب استحقاق الوائد الغاش لرعيته النار) ح(٢٢٧).

#### الشر ١٣

وهذا الحديث الذي بين أيدينا يتكلم عن الرعية عموما لذا بوب عليه البخاري باب (من استرعى رعية فلم ينصح) فجعله البخاري عامًا في أي رعية سواء كانت ولاية عامة كالحاكم أو خاصة كالرجل راع في بيته، وكذلك النووي في تبويبه على مسلم جعله مرة في (باب فضيلة الإمام العادل وعقوية الخائن)، ومرة في (باب استحقاق الوالد الغاش لرعيته النار) ، وقد أخبر النبي صلى الله عليه وسلم أن عقوية من ولاه الله ولاية سواء كانت عامة أو خاصة فغش لرعيته، ولم يقم بحقهم جعل عقوبة ذلك النار عندما قال: (إلا حرم الله عليه الجنة) واختلف العلماء في تأويل (تحريم دخوله الجنة على قولين) كما نص على ذلك النووي في (شرحه على مسلم) فقال: (أحَدُهُمَا أَنَّهُ مَحْمُولِ عَلَى الْسُتَحِل، وَالثَّاني حَرَّمَ عَلَيْهُ دُخُولُهَا مَعَ الْفَائِزِينَ السَّابِقِينَ، وَمَعْنَى التَّحْرِيمِ هُنا الْمُنْعُ قَالَ القَاضِي عَيَاضَ رَحِمُهُ اللَّهِ ، مَعْنَاهُ بَيْنَ فِيَ التَّحْذير منْ غش الْسُلمينَ لَنْ قَلْدَهُ اللَّهُ تَعَالَى شَيْئًا منْ أَمْرِهُمْ وَاسْتَرِعَاهُ عَلَيْهِمْ وَنَصَيَهُ لَصْلَحَتَهِمْ فِي دينَهِمْ أَوْ دُنْيَاهُمْ....) انتهى. (ينظر: إرشاد الساري (۲۲۳/۱۰)،



رمضان وتربية الأولاد

د. مرزوق محمد مرزوق

(vont) - - Itale - Italy - Italy Italy 61% (regi

100

شرح النووي على مسلم (١٦٥/٢)، التوضيح لشرح الجامع الصحيح (٤٤٨/٣٢))

الحديث ورعاية الأيناء

هذا وإن كان الحديث في الرعية عموما إلا أننا نخص منها اليوم رعاية الولد، فهم فلذات الكبد وأمانة علقها الله بأعناقنا وقد قال تعالى: «إنَّ اللَّه يَأْمُرُكُمْ أَنْ تَوْدُوا الْأَمَانَات إلى أهلها ، وأول مراتب أداء هذه الأمانة وقايتهم من النار وقد قال تعالى: «تَأَثَّا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوا فُوا أَنفُسَكُم وَأَهْلِكُو نَارًا وَقُودُهَا ٱلنَّاسُ وَٱلْحِجَارَةُ ۗ عَلَيْهَا مَلَتِكُةً غِلَاظً شِدَادٌ لَا يَعْصُونَ ٱللَّهَ مَا أَمَرَهُمْ وَهُعُلُونَ مَا نُؤْمُرُونَ ﴾ (التحريم: ٦)، وقد تظاهرت الأدلة القطعية من نصوص رب البرية قرآنًا وسنة شريضة على تأكيد هذا التكليف ومن ذلك قوله صلى الله عليه وسلم «كلكم راع ومسئول عن رعيته، فالإمام راع ومسئول عن رعيته، والرجل راء في أهل بيته ومسئول عن رعيته» (صحيح البخاري: ٨٥٣).

وإن كان البيت هو المدرسة الأولى لتربية الأبناء وتعبيدهم لرب العالمين والعبودية هي المقصد من هذه التربية إذ إنها المقصد من الخلق، وقد قال تعالى: (وَمَا خَلَفَتُ ٱلْحِنَّ وَٱلْاصَ إِلَّا لَعَنْدُونِ ) (الداريات الآية: ٥٦)، إن كان الأمر كذلك فإن حرمانهم منها ظلم وشقاء، يقول ابن القيم رحمه الله في ((تحفة المودود بأحكام المولود ط العلمية الروح والجسد جميعًا. (۱۰/۱۸)):((وكـم ممن أشقى ولده وفلذة كيده في الدنيا والآخرة بإهماله وترك تأدييه وإعانته له على شهواته، ويزعم أنه بكرمه وقد أهانه، وأنه برحمه وقد ظلمه وحرمه ففاته انتفاعه بولده وفوت عليه حظه في الدنيا والآخرة، وإذا اعتبرت الفساد ف الأولاد رأيت عامته من قبل الآباء «. اه.

رمضان وتربية الأبناء:

والبيئة الإيمانية الرمضانية العامة داخل البيت وخارجه هي منحة لمراجعة النفس في كل أحوالها ومن أهمها وأوجيها التربية عموما وتربية الأبناء خصوصا، إذ أن أحوال

الشهر العبادية خير معين للأباء على هذا الواجب الآكد إذ هو شهر دعاء ودعوة وعبادة وتربية عليها ونيل ثمراتها.

وأول سبيل يعين العبد على هذه المهمة أن يوحد العبد ريه بإفراده بالدعاء، يدعوه تعالى أن يرزقه حسن القصد والعمل ثم التدبير والمعونة على تربية النفس والأهل، ثم الدعاء بالفلاح والنجاح، ومن أعظم ما بعين على التربية: التربية على التوحيد، فيعلم الولد أن لا إله إلا الله فلا معبود بحق إلا هو، وأن محمدًا رسول الله، فلا متبوع بحق سواه، ثم التربية العبادية من صلاة وصيام وقيام، وذكر وتلاوة قرآن، والتفكر في أحوال أهل الاستلام، ومداومة المحاسبة للنفس، يرييه على كل هذا، ثم التربية السلوكية فآية الاتباع وثمرته تخلقه بصالح الأخلاق؛ إذ قال النبي صلى الله عليه وسلم: (إنما بعثت لأتمم مكارم (وفي رواية صالح) الأخلاق) (السلسلة الصحيحة للأثناني ٤٥).

وكذا يعلمه أن هذا المقصد الأسمى يجده في شتى شعائر الدين، وآية ذلك الصيام وقد قَالَ رَسُولَ الله صلى الله عليه وسلم: «مَنْ لُم يَدُعْ قُولُ الزُّورِ وَالْعَمَلُ بِهِ، وَالْحِهْلِ، فليْسَ لله حَاجَةُ أَنْ يَدُعُ طَعَامَهُ وَشَرَابَهُ». (البُخاري: ١٩٠٣)؛إذ إنه من أعظم البواعث على إيقاظ

#### قد جاءِكم سان من ريكم:

البيان من رسول الله هو بيان من الله إذ قال الله: (... إن هو إلا وحي يوحي) (النجم ٤٣)، وقد قال رسول الله: «ما من مولود إلا يولد على الفطرة، فأبواه يهودانه، أو ينصرانه، أو بمجسانه،...الحديث».(مسلم:٩٠٩) فالآباء سبب في الحفاظ على نقاء فطرة الأبناء وبقائها على أصل إسلامها، وهذا ما أدركه المسلمون في أول أمرهم منذ عهد الصحابة الكرام، فاعتنوا بأبنائهم بتربية عقولهم وغرس الإيمان في قلويهم أكثر من اعتنائهم بتربية أحسادهم.

#### عناية السلف يتربية الأبناء:

وماتع قصصهم وطيب ذكرهم في مثل هذا يملأ تصانيفهم ودوواينهم، ومن ذلك ما تقرأه في مثل: موسوعة مواقف السلف في العقيدة والمنهج والتربية، الهدى النبوى في تربية الأولاد في ضوء الكتاب والسنة، أثر التربية الإسلامية في أمن المجتمع الإسلامي، والإجمال في تربية الأجيال، وكل ما ذكرت منشور بطبعاته الأصلية على الشبكة العنكبوتية فهو متاح للجميع، ولابن الجوزي في ذلك رسالة صغيرة الكم ماتعة الكيف كتبها لابنه وقد سماها: (لفتة الكبد في نصيحة الولد)، واسمها يعبر عن صدقها، فقلت أطرح بعضها ليشرح الله الصدر إلى كلها وهي متوفرة كأخواتها، يقول رحمه الله -ناصحًا بالحق و مبينًا العلة من الخلق -: (اعلم يا بني- وفقك الله للصواب أنه لم يتميز الآدمي بالعقل إلا ليعمل بمقتضاه، فاستحضر عقلك، وأعيى فكرك، واخل بنفسك، تعلم بالدليل أنك مخلوق مكلف، وأن عليك فرائض أنت مطالب بها، وأن الملكين يحصيان ألفاظك وأن أنفاس الحي خطاه إلى أجله، ومقدار اللبث في الدنيا قليل والحبس في القبور طويل، والعذاب على موافقة الهوى وبيل.. فأين لذة أمس؟ رحلت وأبقت ندما وأين شهوة النفس؟ كم نكست رأسًا وأزلت قدمًا!

وما سعد من سعد إلا بخلاف هواه، ولا شقي من شقى إلا بإيثار دنياه. فاعتبر بمن مضى من الملوك والزهاد أين لذة هؤلاء، وأين تعب أولئك؟ بقى الثواب الجزيل والذكر الجميل، والقالة القبيحة والعقاب الوبيل للعاصين، وكأنه ما جاع من جاع ولا شبع من تشبع..

والكسل عن الفضائل بئس الرفيق، وحب الراحة يورث من الندم ما يربو على كل لذة... فانتبه يا بني لنفسك، واندم على ما مضي من تفريطك.. واجتهد في لحاق الكاملين مادام في الوقت سعة، واسق غصنك، ما دامت فيه رطوبة؟ واذكر ساعتك التي ضاعت فكفي بها عظة، وذهبت لذة الكسل فيها وفاتت مراتب

الفضائل....واحذر أن يذهب نفس بغير شيء فترى في القيامة خزانة فارغة فتندم... واحذر من جليس السوء،...ولا تقنع بالدون، فقد قال الشاعر:

### ولم أرفي عيوب الناس شيئا

#### كنقص القادرين على التمام

ومتى صحت التقوى رأيت كل خير، والمتقى لا يرائي الخلق ولا يتعرض لما يؤذي دينه، ومن حفظ حدود الله حفظه الله.... واعلم يا بني أن يونس عليه السلام لما كانت ذخيرته خيرا نجا بها من الشدة. قال الله عز وجل: ( فَلُوَّلَّا أَنَّهُ كَانَ مِنَ ٱلْمُسَبِّحِينَ ﴿ إِنَّ لَلْبِثَ فِي بَطِّيهِ ۚ إِلَّى يَوْمِ يُبْعَثُونَ ﴾ (الصافات: ١٤٣- ١٤٤). وأما فرعون لما لم تكن له ذخيرة خير لم يجد في شدته مخلصا فقيل له: (ٱلأَنْ وَقَدْ عَصَيْتُ قَيْل). فاجعل لكَ ذَخَائِر خير من تقوى تجد تأثيرها... وكما قيل: يا من بدنياه انشغل

وغره طول الأمل

#### الموت بأتى بغتة

### . = العمل، اله العمل، اله ثمرة عناية السلف بالتربية

هذا ولما اعتنى سلفنا الصالح بتريية أبنائهم وجدنا بيوتهم مصابيح دجى ومفاريخ علم وتقى، لذا كانت بيوت الصحابة تخرِّج العلماء من الأبناء، بل ومن الموالي كنافع مولى ابن عمر رضى الله عنهم ومن الكفلاء الذي تربى مع زوج أمه كابن المسيب مع أبي هريرة وعبد الله بن محيريز الفقيه الزاهد المحدث تخرج في بيت أبى محذورة الذي كان زوجًا لأمه بعد موت أبيه (ينظر: افتتاحية مجلة التوحيد عدد بعنوان: (مسئولية الأسرة.. نحو تربية الأبناء) للشيخ صفوت نور الدين رحمه الله).

هذا وإن كان الإعداد للعدد الرمضاني يكون في أول شعبان فإننا نتوسل إلى ربنا الرحمن أن يبلغنا رمضان وأن يرزقنا فيه حسن القصد والإيمان والإحسان إنه خير مأمول وأكرم مستول، والحمد لله رب العالمن. الحمد لله والصلاة والسلام على رسول الله، وبعد:

رمضان شهر القرآن، تحقيقُ للإيمان، ونجاة للإنسان من مكايد الشيطان، فيه تُترك الشهوات، وتُقام الصلوات، وتحفل المساجد بروادها، الجوع فيه عبادة، والإفطار عند الغروب عبادة، والسحور قبل الفجر بركة، موسم جليل للطاعات وتحصيل الحسنات والتوية النصوح والصفح الجميل.

أخوة الإيمان علاقة متينة أقوى من أخوة النسب، وأخوة النسب مع ضعيف الإيمان لا تحمي الأخ من قتل أخيه قص الله في القرآن الكريم شأن ابني آدم؛ إذ طوعت النفس الأمارة بالسوء لأحدهما قتل أخيه فقتله، فاحتاج بالسوء لأحدهما قتل أخيه فقتله، فاحتاج وإخوة يوسف ألقوه في جب يريدون التخلص منه حتى يخلو لهم وجه أبيهم، وهذا مصعب وأخوه أبو عزيز بن عمير انتقلت إليه راية المشركين في بدر بعد قتل حاملها «النضر بن الحارث»، فلما وقع أبو عزيز أسيرًا كان في يد انصاري، فقال مصعب للأنصاري؛ اشدد يديك عليه، فإن أمه ذات متاع عسى أن تجزل الفداء عليه، فقال أبو عزيز؛ أهذه وصاتك بي يا

هذه أخوة الإيمان أكبر من أن يزيلها البغي والعدوان، وأقوى من وقوع الدماء، حيث قال تعالى في سدورة «الحجرات» في معرض أمر

أخي، قال مصعب: إنه أخي دونك.

اعداد/ الشيخ صفوت نور الدين

المؤمنين بالإصلاح، ولو أدى إلى قتال أهل البغي: «إِنَّمَا الْمُؤْمِثُونَ إِخُوَةً فَأَصَلِحُواْ بِيَنَ أَخُويَكُمُّ وَالبغي: «إِنَّمَا الْمُؤْمِثُونَ إِخُوةً فَأَصَلِحُواْ بِيَنَ أَخُويَكُمُّ وَالحجرات: ١٠)، وقي سورة «البقرة» عند قوله تعالى: «فَمَنَّ عُنِى لَهُ مِنْ أَخِيهِ شَيَّ قُائِبًاعُ إِلْمَمُونِ وَأَدَاءً إِلَيْهِ بِإِحْسَنِ ، (البقرة: ١٧٨). وذلك في شأن القاتل وولي الدم، فمع وقوع القتل لا تزال بينهما أخوة الإيمان.

#### شهر رمضان تقيد فيه الشياطين

في شهر رمضان تقيد الشياطين، قال رسول الله صلى الله عليه وسلم، «إذا جاء رمضان فتحت أبواب النار، وصُفدت الشياطين».

والصوم يضيق مسالك الشيطان، ويوقظ نوازع الإيمان، فيه يتآخى الناس في نظامهم وهيئاتهم؛ يمتنعون عن الطعام في وقت واحد، ويأكلون في وقت واحد، توسع الاتفاق في

The cont comit yas a - Habe yas - Hais Italome el'actes

الهيئات يؤدي إلى تعميق أخوة الإيمان والمحبة بين الإخوان؛ لذا أمر المسلم الصائم أن يحافظ على اللسان، فلا ينطق إلا بخير، «من لم يدع قول الزور والعمل به؛ فليس لله حاجة في أن يدع طعامه وشرابه». «فإذا كان يوم صوم أحدكم فلا يرفث ولا يفسق، فإن سابه أحد أو قاتله فليقل؛

والسلم مطالب بالإحسان في قوله في كافة أحواله؛ حتى لا يدخل الشيطان بينه وبين اخوانه بسبب قوله هذا.

قال تعالى: ﴿ وَقُلْ لِيبَادِى يَقُولُوا الَّتِي هِيَ آَحَسُنُ إِنَّ الشَّيْطُنَ يَنَغُ بِيَّالِمَ إِنَّ الشَّيْطُنَ كَاتَ لِلْإِسَنِ عَدُوًّا مُبِينًا ﴾ اللاسراء: ٥٣)، فالكلمة الطيبة صدقة، والكلمة غير الطيبة مدخل الشيطان، يدخل بسببها فيوقع العداوة بين الإخوان ويستثمرها ليفسد بين المؤمنين، فإن قالوا الكلمة غير الطيبة نزغ الشيطان بينهم، وأخرج الكلام إلى الفعال وأوقع الشر والمخاصمة والقتال، فإنه عدو لآدم وذريته من حين امتنع عن السجود لآدم.

على حين المصح على المستخدسة المستخدة المؤمنون: وقال تعالى: «آدَفَعٌ بِالنِّي هِي آحَسُنُ السّيِّدَةُ ، (المؤمنون: ٩٦): أي من أساء إليك فادفعه عنك بالإحسان اليه، كما قال عمر رضي الله عنه: (وما عاقبت من عصى الله فيك بمثل أن تطيع الله فيه). فإن الحسنة تحيل العدو صديقًا، وتقود من أساء إليك فواجهت إساءته بالإحسان، قاده إحسانك إلى المحبة والحنو، فيصير كأنه ولي حميم، وهذه الوصية لا يقدر عليها إلا الصابرون وذو الحظ العظيم.

لذا أمر الله المؤمنين بالصبر عند الغضب والحلم عند الجهل والعفو عند الإساءة، فإذا فعلوا ذلك عصمهم الله من الشيطان، وخضع لهم عدوهم كأنه ولي حميم.

#### دعوة الأنبياء:

صَناِحًا قَالَ يَنقَوْمِ اعْبُدُوا اللّهُ مَا لَكُم مِنْ إِلَاهِ غَيْرُةً.» (الأعراف: ٧٣)، وقال: «وَ إِلَى مَدْيَنَ أَغَاهُمْ شُعَيْبُأُ قَالَ يَنفَوْمِ ٱعْبُدُوا اللّه مَا لَكُم مِنْ إِلَاهِ غَيْرُهُ. » وَ الأعراف: ٨٥).

ودينهم جميعًا دين الإسلام، فنوح عليه السلام يقول: «إِنْ أَجْرِيَ إِلَّا عَلَى اللَّهِ وَأَمِرْتُ أَنْ أَكُونَ مِنَ ٱلْسُلِينَ ، (يونس: ٧٢)، وهو دين إبراهيم وبنيه: « رَبِّنَا وَاجْعَلْنَا مُسْلِمَتْنِ لَكَ وَمِن ذُرِّنَيِّنَا أُمَّةً مُسْلِمَةً لَّكَ وَأَرِيَا مَنَاسِكُنَا وَتُبْ عَلَيْنَا إِنَّكَ أَنتَ التَّوَّابُ ٱلرَّحِيدُ ، (البقوة: ١٢٨)، حتى قال: « إِذْ قَالَ لَهُ رَبُّهُ وَأَسْلِمْ قَالَ أَسْلَمْتُ لَرَبُ ٱلْمُلْلِمِينَ ﴿ وَوَضَّىٰ بِهَا ٓ إِزَاهِمُ بَنِيهِ وَيَعْقُوبُ يَبَنِيَّ إِنَّ اللَّهُ اصْطَلَقِي لَكُمُ الَّذِينَ فَلَا تَمُوثُنَّ إِلَّا وَأَنتُم مُّسْلِمُونَ ١٠٠٠ أَمْ كُنتُمْ شُهَدَآءً إِذْ حَضَرَ يَعْقُوبَ ٱلْمَوْتُ إِذْ قَالَ لِبَنِيهِ مَا تَعَسُدُونَ مِنْ يَمْدِي قَالُواْ نَعَبُدُ إِلَيْهَكَ وَإِلَنَهُ ءَابَآيِكَ الْرَهِمَةِ وَ السَّمَاعِيلُ وَ اسْحَنَّى اللَّهُ اللَّهِ وَنَجِدًا وَنَحَنُّ لَهُ مُسْلِمُونَ (الله الله أَمَّةُ قَدْ خَلَتْ لَهَا مَا كَسَبَتْ وَلَكُم مَا كَسَبْتُمْ وَلَا تُسْتَلُونَ عَمَّا كَانُوا يَعْمَلُونَ ﴿ وَالَّوا كُونُوا هُودًا أَوْ نَصَدَىٰ تُهْتَدُواْ قُلْ بَلْ مِلَّةَ إِزَهِمُ حَنِيفًا وَمَا كَانَ مِنَ ٱلْمُشْرِكِينَ (اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّ قُولُوا ءَامَنُكَا بِاللَّهِ وَمَآ أُنزِلَ إِلَيْنَا وَمَآ أُنزِلَ إِلَى إِنْزِهِمْ وَإِسْمَعِيلَ وَإِسْحَقَّ وَيَعْقُوبَ وَأَلْأَسْبَاطِ وَمَا أُوتِي مُوسَىٰ وَعِيسَىٰ وَمَا أُوتَى ٱلنَّبِيُّونَ مِن زَّبِهِ لَا نُفَرِّقُ بَيْنَ أَحَدِ مِنْهُمْ وَغَنَّ لَهُ مُسْلِمُونَ » (البقرة: ١٣١-١٣١).

وفي شأن بلقيس وسليمان عليه السلام: «فَ الَتْ رَبِّ الْمَلَمِةِ مِنَ الْمَالَمِةِ » وَ اللهِ مَنْ اللهِ مَنْ اللهِ رَبِّ الْمَالَمِينَ » (المنمل: ٤٤).

وي شأن محمد صلى الله عليه وسلم: «قُلْ إِنِّ أُيرِّتُ أَنَّ أَكُونَ أَوْلَ ٱلْسُلِينَ » (الزمر: ١٢،١١).

ثم كان الدعاة من الصحابة وأئمة الهدى من بعدهم على دين الإسلام ودعوة التوحيد، التي هي دعوة كل الأنبياء والمرسلين، بها يدعون الناس ويحذرون من الشرك، كل ذلك والشيطان لا ينفك يدعو إلى إضالال الناس وإغرائهم بالشرك والبدع والضلالات والخرافات، حتى عم الشرك والبدع والخالفات بلاد المسلمين، فرفعت القبور وبنيت عليها المساجد، وشد الناس الرحال البها، وعملوا المحافل والأعياد حولها، ونذروا لها وذبحوا لغير الله رب العالمين، ودعوهم من دون الله وسألوهم الشفاء والدواء وطلبوا منهم ما لا يطلب إلا من الله العزيز الحكيم.

comity 121 a. - Hank VIO - Hunt Halams elstenet

لما شبت نار البدعة والخرافة والشرك في الناس قام جماعة من العلماء وطلبة العلم والدعاة فشمروا عن ساعد الجد ليطفئوا نارهذه البدع والخرافات، وينبهوا الناس إلى التمسك بالسنة والعمل بالتوحيد، وُجَدوا الناس قد انغمسوا في الشرك والبدعة، حتى صارت البدعة تمثل محورًا في حياتهم تدور عليه كثير من مناحي الحياة، فالمساجد بنيت على القبور ووضعت بها صناديق النذور وجعلت اللجان وقسمت الأنصبة، ووضعت القوانين لتنظيم الطرق الصوفية، وأجريت عليهم العطاءات وطبعت الكتب وصنفت القصائد، وأخلذ المسئولون ينظمون البطواف حول القبور وليس من مستنكر ولا داع يحذر من ذلك. قام جماعة من طلبة العلم والدعاة بالتحذير من ذلك، وبيان ضرورة إزالة هذه البدع، فكانت المواجهة عنيفة بين طرفين غير متكافئين، حيث وجدوا أمامهم مواجهات متعددة، يرمونهم مرة بالتكفير والتفسيق والتبديع، فيقولون: وهابية، ويقولون: خامسية، ويقولون: يكرهون الأولياء ويكرهون القرآن، وغير ذلك، ويستعين أصحاب البدع في حربهم بالعادة والعرف، وما عليه الآباء والأجداد، ويستشهدون بسكوت العلماء وترخيص الجهات الرسمية لهذه

وجد المصلحون أن الأمر شديد، وأن الجنهات متعددة، فكان أن رتبوا الأخطار والأضرار والمفاسد والشرور، فكانت عنايتهم بالشرك أشد من غيره لإزالته؛ لأنه الذنب الذي لا يُغفر، والذي لا يجعل صاحبه يستغفر من الشرك، وهو الذي يحبط سائر العمل، فسكتوا عن بعض البدع لا إقرارًا لها، ولكن انشفالا عنها وتأجيلا، وتركوا بعض المعاصى لظهور الخطأ فيها وعلم كافة الناس بها، ولأن الجماعة الواحدة عندما تجدهم على الشرك والبدعة والمعصية فيصعب أن تكلمهم في كل ذلك مرة واحدة، يصعب الأمر ويبعد الانقياد، وهكذا كانت دعوة الرسل لأممهم لما رأوا فيهم من المخالفات الكثيرة والمعاصى العديدة،

المحافل والموالد الشركية والبدعية.

كانت البداية معهم بالنهى عن الشرك والأمر بالتوحيد، فدعوا الناس أن يقولوا: لا إله إلا الله، فلما دانت لها القلوب، انصاعت لها كل المناهج والاتجاهات.

ومن الأمثلة في الدعوة العاصرة لبعض شبوخ التوحيد أن كانت بعض القرى تجاور مصنعًا للدخان يعمل معظم رجالها في صناعة الدخان، دعاهم بعض الشيوخ إلى التوحيد فدخلوا في دعوة التوحيد وصعب على المسلحين أن يوجهوهم لترك تلك الأعمال، فلم يكن سكوتهم عن عمل بعضهم من قبيل الرضا والإقرار، إنما كان من قبيل العناية بالتوحيد حتى إذا دانت له القلوب استجابوا لما دونه، ولعل المراجع لما كتبه ابن القيم في كتابه القيم وأحكام أهل الذمة، في شأن المرأة المشركة تحت الرجل الكافر عندما لا تطيب نفسها بترك زوجها وولدها وترغب في الإسلام هل تترك على الشرك الأكبر أم تدعى للإسلام، من راجع ذلك عرف أن الداعية قد يترك بعض المسائل، وهو غير مقر لها ولا راض عنها.

لذا كانت دعوة هؤلاء الشيوخ الكرام تتركز في الدعوة إلى التوحيد، فلما كان المعارضون يستدلون عليهم بما عليه الناس وسكوت العلماء، كانوا يرجعونهم إلى القرآن والسنة، وأنهما هما الحكم على كل أحد، فلا بجوز التحاكم لغيرهما، فلما رأى أهل البدء ذلك حاولوا أن يجدوا لهم دليلا في أحاديث مكذوبة وباطلة، فجعل العلماء يقصرون الاستدلال بما اتفقت عليه الأمة من الصحيح وهو البخاري ومسلم، ويتركون ما عداه، لا ردًا له، ولا إنكارًا لصحته، ولكن إذا كنت تستدل بحديث صحيح في كتاب ثم يستدل غيرك عليك بحديث باطل في نفس الكتاب، يصبح من الصعب عليك أن تدحض حجته، وتقول له: إنهم جمعوا الأحاديث تبعًا لقاعدة ،من أسند لك فقد أحالك»، من هذا القبيل جاء تصنيف الشيخ عبدالعزيزين راشد رحمه الله لكتابه وتبسير الوحيين بالاقتصار على البخاري ومسلم»، فلم يكن إنكارًا لكل ما سواهما، ولا ادعاءُ للعصمة لهما، إنما هو حصر المهمة وتبسير الأقناء لما

عرفه القاصي والداني والعالِم والعامي من صحة الكتابين.

هذا كله يعني وقوع بعض الأخطاء وترك بعض الأمور.

ولما كانت المدعوة ليس مرجعها في شيوخها، انما في قول الله عز وجل: « فَلاَ وَرَبِّكَ لَا يُوْمِنُونَ حَقِّ يُحَكِّمُونَ فِي مَا شَجَرَ يَلْنَهُمْ ثُمَّ لَا يَجِهُونَ لَا يُوَمِنُونَ فِي يَحَكِّمُونَ فِي مَا شَجَرَ يَلْنَهُمْ ثُمَّ لَا يَجِهُونَ فِي النّهاء: أَنشُوهُ حَرَّا مُمّا فَصَلْتَ وَيُسَلِّمُوا مَسْلِيمًا » (النساء: ٥٦)، وفي قوله تعالى: « لَقَدْ كَانَ لَكُمْ فِي رَسُولِ اللهِ أَسْوَلُ اللهِ الله عليه وسلم: «إنه وقوله عن وقوله عن وجل: (النساء: ٢٤)، وقوله صلى الله عليه وسلم: «إنه من يعش منكم بعدي فسيرى اختلافًا كثيرًا، فعليكم بسنتي وسنة الخلفاء الراشدين المهديين من بعدي، عضوا عليها بالنواجذ».

لذا فإن حوارًا حدث بين الدعاة والشيوخ، إما في مجالس ضيقة، أو أحيانًا في كتابات ورسائل متبادلة، طبع بعضها فوصل إلى القراء، ومرت عليه سنوات، فإذا وقعت حلقة من هذه الحلقات في يد مسلم فقرأها لم يستكمل معرفة ما حدث بين الشيوخ، من ذلك ما حدث بين الشيخ محمد حامد الفقى، والشيخ أحمد محمد شاكر، وكتب الشيخ شاكر في ذلك رسالة عنوانها: «بيني وبين الشيخ حامد الفقي»، ثم اجتمع الشيخ حامد مع الشيخ شاكر في دار الجماعة، وتم توضيح الخلاف، ونشر ذلك في مجلة الهدي النبوي- لسان حال الجماعة وقتئذ- بقلم كل واحد من الشيخين، وتم الصفاء وتوضيح الصورة، ثم قامت دار نشر بعد نصف قرن بطباعة الرسالة التي كتبها الشيخ شاكر دون ما تم من تكملة في مجلة الهدي النبوي، فكانت بذلك الصورة مبتورة.

أقول هذه الكلمات مذكرًا بنعم الله عز وجل علينا؛ أن ورثنا نتاجًا طيبًا ودعوة صالحة بذل فيها السابقون جهودًا مضنية، فصرنا ندعو بغير نكير، نجد من أثر دعوتهم الخير الكثير ولا نعاني من ضر ولا أذى، كالذي وجدوه، بل نجد على ذلك أعوانًا؛ لذا فإنني أذكر ونحن في شهر الصوم الكريم بمسائل هامة،

١- دعوة التوحيد، من حرص عليها كان مع
 دعاتها من الأنبياء والأولياء والأئمة الصالحين،
 فليكن رائدنا الإخلاص لله تعالى، وبذل الجهد

رجاء الفوز بالجنة في الأخرة.

٧- أن المرجع عند الخلاف ليس شيوخنا، إنما علمونا أن المرجع في القرآن والسنة بفهم أهل القرون الثلاثة الأولى التي وصفها النبي صلى الله عليه وسلم بالخيرية.

٣- أن الحوار والنقاش أمر ضروري، لكن ينبغي أن يكون بالتي هي أحسن؛ حتى لا ندع الشيطان ينزغ بين القائمين بالدعوة فيفرقهم فيضيعوا حتى وإن نجا بهم غيرهم، وهذا غاية الخسران، ولا حول ولا قوة إلا بالله.

وهذه المسألة آمل ونحن في شهر رمضان أن نبتهل إلى الله أن يحمينا منها؛ لأنها مرض هذه الأمة، كما جاء في حديث جابر عند مسلم من قول النبي صلى الله عليه وسلم: «إن الشيطان أيس أن يعبده المصلون في جزيرة العرب، ولكن في التحريش بينهم». هتكون أقوالنا وكتاباتنا كما أمر ربنا سبحانه: « وَقُل لِيبَادِى يَقُولُوا اللّهِ هِي أَحَسُنُ إِنَّ الشَّيطُنَ يَنَوَعُ أَي الشَّيطُنَ عَدُواً مُبِينًا» (الاسراء: ٥٣).

أ-الكلام في ذلك يطول، ولكن اختصرته اختصارًا شديدًا، حيث لا يتسع المقام، فالإشارة تغني عن العبارة، وأخوة الإيمان فوق سائر العلاقات، فهي تربط بين المتباعدين، فنحن نحب نوحًا عليه السلام، ونكره امرأته، كذلك نحب إبراهيم عليه السلام ونكره أباه، وكذلك نحب لوطًا، ونكره امرأته، ونحب امرأته، ونحب امرأته، ونحب الجواننا المسلمين المجاهدين في آفاق الأرض البعيدة، ونتضامن معهم، فكيف بإخواننا الذين تلتصق أقدامنا مع أقدامهم في صف الصلاة.

هل من أخوة الإسلام أن نغلظ لهم القول أو نحمل لهم الشر أو نتركهم للأهواء أو نثير بينهم العداوة والبغضاء؟ إن الله سائلنا عن كل ذلك، فينبغي أن نبرأ لله سبحانه من كل ذلك بالقول والعمل ونجتهد لجمع كلمة دعاة التوحيد والذب عنهم، نأخذ بيد إخواننا لندخل في رضوان الله وطاعته حتى ننال جنته.

وهذا رمضان شهر الصيام والقيام والإخاء، أسأل الله الكريم سبحانه أن يجمع قلوبنا على التوحيد، وأن ينزع الشيطان من بيننا، إنه على كل شيء قدير.

والله من وراء القصد.



# درر البحار في تحقيق ضعيف الأحاديث القصار



ک اعداد/ علی حشیش

171- «إن الله تعالى ليس بتارك أحدًا من المسلمينَ صبيحةَ أول يوم من رمضان إلا غَضَرَ له».

الحديث لا يصح: أخرجه الخطيب البغدادي في «التاريخ» (٢٤٨٧/٩١/٥) من حديث أنس بن مالك مرفوعًا، وعلته زياد بن ميمون، قال الذهبي في «الميزان» (٢٩٦٧/٩٤/٢): «ويقال له زياد أبو عمار البصري، وزياد بن أبي عمار، وزياد بن أبي حسان، يدلسونه لئلا يعرف في الحال. قال الليث بن عبدة: سمعت ابن معين يقول: زياد بن ميمون ليس يسوي قليلاً ولا كثيرًا، وقال مرة: ليس بشيء، وقال يزيد بن هارون: كان كذابًا، وقال البخاري: تركوه، وقال أبو زرعة: واهي الحديث، قلت: وعلة أخرى: سلام الطويل قال الإمام البخاري في «الضعفاء الصغير» (١٥٢): سلام بن سليم السعدي الطويل: تركوه». اهـ.

وقال النسائي في «الضعفاء والمتروكين» رقم (٢٣٧): «متروك الحديث».

وأخرجه ابن الجوزي في «العلل المتناهية» (٢/ ٥٣٠) (ح٢٥٨) قال: أخبرنا عبد الرحمن بن محمد القزار عن الخطيب البغدادي به، وقال: هذا حديث لا يصح عن رسول الله صلى الله عليه وسلم، ونقل أقوال أئمة الجرح والتعديل التي أوردناه آنفًا وأقرها.

٤٣٧- وليس مِن امرأةٍ تحملُ حمالاً إلاَّ كان لها كأجر الصائم المخبتُ، فإذا وضعت كان لها بكل رضعةٍ عتْقُ رقية ،.

الحديث لا يصح: أخرجه الطبراني في «المعجم الأوسط» (١٨٠/٦) (ح٣٧٣٥)، والخطيب البغدادي في «التاريخ» (٤٨٨٤/٣٢٧/٢) من حديث أنس مرفوعًا في قصة طويلة لامرأة بالمدينة عطارة أوردها السيوطي في «الللّلْنُ» (١٦٩/٢)، وعزاها إلى الخطيب والطبراني وذكر متنها كاملاً وعلتها زياد بن ميمون الكذاب، وقد بينا أقوال أئمة الجرح والتعديل فيه آنفًا وأورد هذا الحديث الإمام الذهبي في «الميزان» (٢٩٦٧/٩٤/٢) وقال: هذا حديث منكر.

فائدة، قلت: وفي هذا الحديث وسابقه من الصناعة الحديثية أن الأرسال خفي وقد بينه الأمام ابن أبي حاتم في «المراسيل» (٩٥) قال في «المسألة: ٢١٩»: زياد بن ميمون ذكره أبي، حدثنا محمود بن غيلان، قال: قلت لأبي داود الطيالسي: زياد بن ميمون؟ فقال: لقيته أنا وعبد الرحمن بن مهدي: فسألناه، فقال: عدَّوا أن الناس لا يعلمون أني لم ألق أنسًا، ألا تعلمان أني لم ألق أنسًا. اهـ. ولقد أخرج هذا مفصلاً الإمام العقيلي «الضعفاء الكبير» (٥٢٦/٧٧/٢)، أورد هذا الحديث الدارقطني

في «العلل» (٣٨٠٤)، وبين أنه باطل، وذكر ما بيناه آنفًا عن أبي داود الطيالسي وعبد الرحمن بن مهدي وأقره.

## 177 -« المعتكفُ يتبعُ الجنازةَ، ويعودُ المريضَ».

الحديث لا يصح: أخرجه ابن ماجه في «السنن» (ح١٧٧٧) من حديث عنبسة بن عبد الخالق عن أنس مرفوعًا، وفيه عنبسة قال يحيى بن معين: ليس بشيء، وقال أبو حاتم: كان يضع الحديث، وقال البخاري: تركوه، وقال النسائي: متروك، وقال أبو الفتح الأزدي: كذاب، كذا نقله الإمام المزيفي «تهذيب الكمال» (٥١٢/٤٣٦/١٤).

## \* \* إِنَّ اللَّه تعالى أوحى إلى الحفظة لا تكتبُوا على صوام عبادي بعد العصر سيئة.

الحديث لا يصح: أخرجه الخطيب في «التاريخ» (٣١٥٢/١٢٤/٦) من حديث أنس وعلته إبراهيم بن عبد الله بن أيوب الدقاق المخزومي، قال الإمام الذهبي في «الميزان» (١٢٦/٤١/١) قال الدارقطني: ليس بثقة حدث عن الثقات بأحاديث باطلة وأورد له هذا الحديث من مناكيره ثم قال الدارقطني: هذا حديث باطل. اه.

### ٤٣٥- من أفطر على تمرة من حلال زيد في صلاته أربعمائة صلاة،

الحديث لا يصح: أخرجه ابن عدي في «الكامل» (٣٥١/٦) (١٨٣٥/٢١٤) من حديث أنس مرفوعًا وفيه موسى بن عبد الله الطويل، قال ابن عدي يحدث عن أنس بمناكير، قال ابن حبان في «المجروحين» (٢٤٣/٢): روى عن أنس أشياء موضوعة كان يضعها لا يحل كتابة حديثه إلا على سبيل التعجب، وأورد لله هذا الحديث ثكره ذكرها لشهرتها عند من له هذا الحديث أكره ذكرها لشهرتها عند من هذا الشاذ صناعته. اه.

٤٣٦- من أفطريومًا من شهر رمضان في الحضر فليهد بَدَنَةُ، فإن لم يجد فليُطعم ثلاثين صاعًا من تمر للمساكن، وهـ.

الحديث لا يصح: أخرجه الدارقطني في دالسنن، (١٩٠/٢) (ح٢٢٧٦) من حديث جابر بن عبد الله مرهوعًا، ونقله الذهبي في دالميزان، (٢٤٤٨/٦٣٦/١) وقال: دهذا حديث باطل يكفي في رده تلاف خالد- وهو ابن عمرو السُّلفي الحمصي وشيخه ضعيف- وهو الحارث بن عبيدة الكلاعي- ومقاتل ليس بثقة وهو مقاتل بن سليمان، وقال الذهبي: خالد بن عمرو كذبه جعفر الفريابي، ووهاه ابن عدي. اهـ. المحالة عنه الله المعالى الأهل السماء وأهل الأرض أن يتكلموا لبشروا صُوَّام رمضان بالجنة.

الحديث لا يصح: أخرجه الحافظ العقيلي في «الضعفاء الكبير» (١٠٣٢/٦٨/٣) من حديث أنس مرفوعًا، وفيه عبد السلام بن عبد الله المذجحي، قال العقيلي؛ إسناده مجهول غير محفوظ، وقال الذهبي في ـ

«الميزان» (٥٠٢/٦١٦/٢): عبد السلام عن أبي عمرو عن أنس لا يدر من هو ولا من شبخه. اهـ.

#### ٤٣٨-« لا يدخل ملكوت السماءِ مَن ملأ بطنه».

الحديث لا يصح: أورده الغزالي في «الإحياء» (٧٨/٣) بصيغة الجزم من حديث ابن عباس مرفوعًا، قال الحافظ العراقي في «تخريج الإحياء»: «لم أجد له أصلاً».



أيها المسلمون:
احــذروا الغفلة فإنها مُهلكة، وإياكم
وتأخيرَ التوبة فإن الأماني الباطلة
مُردية، وقد تفضّل الله على خلقه
بالنّعم الظاهرة والباطنة؛ فأما
المُؤمنون فقد شكروها، وأما أعداء الله

فقد كُفُروها؛ قالُ الله تعالى: (وَمَن يُشْكُرُ فَإِنِّمَا يَشْكُرُ لِنَفْسِيِّةً وَمَن كَفَرَ فَإِنَّ

الله مَنْ حَسِدٌ ) (لقمان: ۱۲).
وما شرعه الله من عبادات وفرائض،
وما حرَّمه من مُحرَّمات، وما زجرَ عنه
من المنهيّات تكريمٌ من الربُ للمُكلَفين،
وطهارة وزكاة، وإعداد للمُكلَف،
وتأهيلُ للعبد ليكون خالدًا في جنات
النعيم، مع (النّيّيّن وَالصّدِيفِينَ وَالشّهَدَاءِ
وَالصّلِحِينُ وَحَسُنَ أُولَتَهِكَ رَفِيقًا (الله عَلِيمًا)
وَالصّلِحِينُ وَحَسُنَ أُولَتَهِكَ رَفِيقًا (النساء: ۲۹، ۷۰).

وقال- عز وجل- في الحديث القدسي: «يا عبادي؛ إنما هي أعمالكم أحصيها



**Upload by: altawhedmag.com** 

لكم، ثم أُوفِّيكم إياها، فمن وجدَ خيرًا فليحمَد الله، ومن وجدَ غيرَ ذلك فلا يلومنَ إلا نفسَه،؛ رواه مسلمُ من حديث أبي ذرُ- رضي الله عنه-.

والمؤمنُون طابَت أعمالُهم، فطابَت أحوالُهم فَمَا أَبُنَ أَلْأَوْرُهُ غَمَّلُهُمَا وَمِالُهُم فِي اللّهِ عَالَى اللّه تعالى: ( تِلْكَ الدَّارُ ٱلْآخِرَةُ خَمَّلُهُمَا لِللّهِينَ لَا يُرِيدُونَ عُلْوًا فِي ٱلْأَرْضِ وَلَا فَسَاذًا وَٱلْعَقِبَةُ لِلْمُنَّقِينَ )

(القصص: ٨٣).

والتوحيدُ لله الخالص هو الذي يُطهُر العبد، ويُزكِّي الأعمال، ويُصحَّحها ويُضاعفُها، ويُطيِّبُها، وجميعُ الصالحات تنعٌ لتوحيد اللَّهَ في العبادة.

ومن ظلَمَ نفسَه بالشرك في العبادة، والبدع المُضادَّة لدين الله، والنفاقَ الباطل الذي يُبغضُ المُضادَّة لدين الله، والنفاقَ الباطل الذي يُبغضُ صاحبُه أحكامَ القرآن والسنة لا ينفغه عمل صالح، ولا يدخلُ الجنة إلا أن يتوبَ إلى ربُه تعالى؛ قال الله تعالى: ( إِنَّ اللَّيْكَ كُذَّبُوا يَاكِينا وَاسْتَكْبُرُوا عَبَا لا فَنَتَّ فُمُ أَوْبُ السَّاةِ وَلا يَدْعُونَ الْجَنَّة حَقَّ يَلِحَ الْجُمَا فَي اللهُ عَلَيْ الْجَالِ وَكَذَالِكَ جَمْزِى الْمُجْرِمِينَ) يَلِحَ الْجُمَالُ فِي سَيِّ لَلْجَالِ وَكَذَالِكَ جَمْزِى الْمُجْرِمِينَ) (الأعراف: ٤٠).

وقال تعالى عن المُنافقين، ( فَأَعْرَضُوا عَنْهُمُّ إِنَّهُمْ رِجَسُّ وَمَأُونَهُمْ جَهَنَّمُ جَزَاءً بِمَا كَاثُواْ يَكْسِبُونَ ) (التوبة: ٩٥).

وعن أبي هُريرة- رضي الله عنه- قال: قال رسولُ الله- صلى الله عليه وسلم-: «يلقى إبراهيمُ- صلى الله عليه وسلم-: «يلقى إبراهيمُ- صلى الله عليه وسلم- أباه بوم القيامة، وعلى وجهه قترة، فيقولُ له: ألم أقل لك: لا تعصني، فيقول: اليوم لا أعصيك، فيقولُ إبراهيم، ربُ قد وعدتُّني ألا تُخزيني، وأيُ خزيُ أعظمُ من أن يدخُل أبي النارَ؟! فيقولُ الله تعالى: يا إبراهيم! إني حرَّمتُ الجنةَ على الكافرين، فيُلحَّ على ربُه، فيمسخُ الله أباه ذيخا- يعني: ضيُعًا-، فيلتفتُ اليه ويُقال له: أهذا أبُوك؟ فيقولُ؛ لا، فتطيبُ نفسُ إبراهيم- عليه الصلاة والسلام-، فيؤخذُ بقوائمه ويُلقى في النان (رواه المخاري).

فالشَّفَاعةُ لا تكونُ إلا للمُوحُدين، وإنَّ كانوا قد ارتكبَ بعضُهم كبائر.

#### مقاصد العبادات في الاسلام

والعباداتُ شُرِعَت لحكم عظيمة، ومقاصد جليلة عالية، فإن أَثْمَرَت تلك العبادات، وتحقَّقَت حكمُها ومقاصدُها في المُكلِّف نفعَت صاحبَها أعظمَ النفع، وإن خَلَت العباداتُ من الحِكم التي شُرِعَت لها كانت حُجَّة على صاحبها.

#### فضائل شهر رمضان

والصيامُ شُرع للتقوّي، والإحسان إلى النفس،

والإحسان إلى الخلق، وقد جمعَ الله في هذا الشهر المبارك مُضاعفَة الصلوات المفروضَة، والتطوَّع في السُّن بكثرة النوافل ليلاً ونهارًا، والزكاة لمن جعلَ وقتًا لزكاة ماله، والنفقات في أبواب الخير، وفتحَ فيه بابَ الإحسان والمعروف، وشرعَ فيه العُمرةَ لمن تيسَّر له.

وخصّه بنزول القرآن الكريم، وشرحَ فيه الصدورَ لتدبُّر القرآن، وذلًل فيه الألسُنَ بكثرة التلاوة، وحفظ فيه الأمة من مردة الشياطين، فلا يصلُون إلى مُبتغاهم من الإفساد والفتن والشرِّ في هذا الشهر مثلَ فسادهم في غيره.

وتفضّل الله فيه بإجابة الدعاء للصائمين؛ عن عُبادة بن الصامت- رضي الله عنه-، عن النبي- صلى الله عليه وسلم- قال: «أتاكُم رمضان شهرُ بركة، يغشاكم الله فيه فيُنزل الرحمة، ويستجيبُ فيه الدعاء، ينظرُ الله إلى تنافسكم فيه، ويُباهي بكم ملائكته، فأرُوا الله من أنفُسكم خيرا؛ فإن الشقيَّ من حُرم فيه من رحمةِ الله» (رواه الطبراني، ورواتُه ثقات).

أبواب الأجرية شهر رمضان

ورمضانُ شهرٌ عظيمُ البركات في جميع الأوقات، فلا تغفّل فيه- أيها الصائم- عن إيداع الحسنات في تلك الساعات، فما مضَى من الزمن لا يعُودُ إلى يوم القيامة.

وحاسب نفسك في المال الذي آتاك الله - عزوجل - ، فجنبه المُحرَّمات والشَّبُهات ؛ فالماكلُ الحرام يمنغُ قبولُ الدعاء والأعمال الصالحات، وطهر مالك - أيها المسلم - بالزكاة ؛ فمن لم يُزَكُ ماله كان عذابًا له، وشرًّا له، يسعى لجمعه، ويتمتَّعُ به من بعدَه، وعليه وزرُه (

عن أبي هريرة- رضي الله عنه-، عن رسول الله-صلى الله عليه وسلم- قال: «ما من صاحب كنز لا يُؤدِّي زكاتَه، إلا مُثُل له شُجاعٌ أقرَع- أي: ثُعبانُ-، فيأخذُ بلهزمَتيه- يعني: شدقيه- ينهشه، ويقول: أنا مالك، أنا كنزُك، (رواه البخاري ومسلم).

والزكاة عبادة للرب تعالى، وحق للفقراء، لا تسقط بحال، والنفقات الواجبة والمستحبّة يضاعف ثوابها في هذا الشهر وفي غيره، وفي هذا الشهر أعظم.

وأيُّ كُرم وفضُل أعظَم من كرم الله وجُوده وفضله؛ فقد أعطَاكَ الله المال، ورضيَ منك بمقدار الزكاة وهو قليل، تُخرجُه من المال رُبع عُشره؛ ففي المليون خمسةٌ وعشرون ألفًا، وما دُون ذلك وما فوق ذلك فبحسابه؛ قال الله تعالى: (ومَا أَنفَقَتُم مِن شَيْءٍ نَهُو مِنْ مُؤلِّمُةُ وَهُو حَكِرُ ٱلرَّزوَيِنَ ) (سبأ؛ ٣٩)، ولو أدَى الأشرياءُ الزكاةَ ما بقي فقير.

ولتكُن عنايتُكم بالذكر أعظم عناية، فهو أفضلُ الاعمال، والقرآنُ أفضلُ الذكر، وقد كان رسولُ الله عمليه وسلم-يخُصُ القرآنَ بزيادة التلاوة في رمضان، وقد كان جبريل يُدارسُه القرآنَ فيه، كما ثبت في الصحيحين». والمناسبةُ ظاهرةٌ لمن تدبَرها؛ فالطعامُ والشرابُ غذاءُ البدن، والقرآنُ والذكرُ غذاءُ الروح، والصومُ يُقوِّي سُلطانَ الروح، فيرقَى المُسلم في درجات العبادة والفضائل، بالقرآن والذكر والأعمال الصالحة.

يا باغي الخير أقبل

فسارعوا- رحمكم الله- إلى كل الخيرات، في هذه الأوقات، ولا يزهدن أحد في فعل خير، وإن كان قليلاً؛ قال الله تعالى: (إِنَّ اللهَ لاَ يَظْلِمُ مِثْقَالُ ذَرَّةً وَإِن لَكُ حَسَنَةً يُضَعِفْهَا وَيُؤْتِ مِن لَّدُنَّهُ أَجَرًا عَظْمُماً) (النساء: ٤٠).

ولاً يحقرن أحد معصية ولوكانت صغيرة؛ فإن لها طالبًا وكتابًا حافظًا، وكم من هالك بالتهاوُن بالصغائر؛ قال الله تعالى: ( فَمُن يَعْمَلُ مِثْفَكَالَ ذَرَةً خَيْرً يَرَهُ, ﴿ وَمَن يَعْمَلُ مِثْفَكَالَ ذَرَةً خَيْرً يَرَهُ, ﴿ وَمَن يَعْمَلُ مِثْفَكَالَ ذَرَةً مَيْرُهُ, (الزلزلة: ٧، ٨).

وفي الحديث: «إياكم ومُحقُرات الذنوب؛ فإنهن يجتمعن على المرء حتى يُهاكنُه».

قَالُ اللّٰه تَعالَى: (فَأَسَّيَقُواْ الْخَيْرَاتِ إِلَى اللَّهِ مَرْكِاتُ إِلَى اللَّهِ مَرْكِتُ إِلَى اللَّهِ مَرْجِعُكُمْ جَعِيمًا فَيُنْتِكُمْ بِمَا كُنتُرْ فِيهِ غَنْلِقُونَ) (المائدة: ٤٨).

#### عياد الله 11

بُشراكم بما لهذه الأمة من الخير العَميم، والأجر الكريم في هذا الشهر العظيم؛ فمن طام عُفر له ما تقدَّم من ذنبه، ومن قامَ ليلة القدر غُفر له ما تقدَّم من ذنبه، ومن قامَ ليلة القدر غُفر له ما تقدَّم من ذنبه، ومن قامَ ليلة القدر غُفر له ما تقدَّم من ذنبه. صحَّت بذلك الأحاديث. الله أكبر، وسبحان الله! ما أعظمَ هذا الثواب من الملك التواب! قال الله تعالى: ( فَلا تَمَلَّمُ مَنْسُ مَنَّ أَخْفِى هُمْ مِن فُرَّةً أَعْبُو جُرَّةً بِمَاكَانُوا بِمَمْلُونَ ) (السجدة: 10).

#### شهر رمضان ووحدة الأمة

ومع هذه الفضائل والمسرَّات يُحزن المسلمَ ما

يرى في الأمة، من التفرُق والاختلاف، وكثرة الفرق التي تُسيء إلى الإسلام، وتجتهد في تغيير عقيدته الصافية النقية المُضيئة، وتبديل أحكامه، ولكن الخيبة والخِذلان كتبها الله لمن حارب الدين.

فاعرف الحقِّ- أيها المسلم- تعرف أهلَه لتكون معهم؛ قال الله تعالى: (يَكَأَيُّمُ ٱلْلِينَ ءَامَوُا ٱلقُولَ الله وَعَالَى: (يَكَأَيُّمُ ٱللَّينَ ءَامَوُا ٱلقُولَ الله وَعَالَى: ( التوبة: ١١٩ ).

واعرف الباطلُ وأهلُ البدع تكُن مُجانبًا لهم، ومُجاهدًا للباطل والبدع.

وقدَرُ هذه الأمة نَصَرة الحق ودحرُ الباطل في كل زمان ومكان؛ وفي الحديث: «لا تزالُ طائفة من أمّتي على الحق ظاهرين، حتى يأتي أمرُ الله» (رواه مسلم).

وعلى الأمة التوبة إلى الله، والرُّجوعُ إليه؛ ليكشف الله ما بها من البلاء.

وعلى كل مسلم أن يُخلصَ الدعاءَ لعامَة المُسلمين وأنمَتهم، ويُشركهم في الدعاء مع نفسه. وأن يُصلح أحوالَ المُسلمين في كل مكان. فرمضان من أسباب رفع البلاء، وحُلول الخير والسرَّاء.

عباد الله 11

( إِنَّ اللَّهُ وَمَلْتِكَنَّهُ، يُصَلُّونَ عَلَى النَّيِّ يَتَأَيُّا اللَّهِ مَا اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهُ عَلَيه وسلم-: «من صلَّى عليَّ صلاةً واحدة صلَّى الله عليه بها عشرًا»، فصلوا وسلموا على سيّد الأولين والآخرين، وإمام المرسلين.

اللهم صل على محمد وعلى آل محمد، وبارك على محمد وعلى آل محمد، إنك حميدٌ مجيد، وارض اللهم عن الصحابة أجمعين، وعن التابعين ومن تبعّهم بإحسان إلى يوم الدين، اللهم وارض عن الخلفاء الراشدين، الأئمة المهديين؛ أبي بكر، وعُمر، وعُثمان، وعليّ، وعن سائر أصحاب نبيّك أجمعين، اللهم وارض عنا معهم بمنك وكرمك ورحمتك يا أرحم الراحمين.

اللهم اجعَل بلادُنا آمنةً مُطمئنَّة يا ذا الجلال والإكرام.

اللهم اشرَح صُدورنا، ويسِّر أمورنا، واغفر ذنوبَنا، اللهم اغفر لموتانا وموتى المسلمين برحمتك يا أرحم الراحمين، اللهم اغفر لهم ونورعليهم قبورهم.

# الإلمام بضوابط فقه الصيام

الحمد لله، والصلاة والسلام على رسول الله، وبعد:

ونحن مقبلون على شهر الصيام الكريم أردت أن أذكر نفسي والمسلمين ببعض الضوابط التي وضعها العلماء فيما يتعلق بفقه الصيام، وهذه القواعد مهمة في الفقه، عظيمة النفع، وبقدر الإحاطة بها يعظُم قدرُ الفقيه ويشرُف، ويظهر رونق الفقه ويُعرَف، وتتضح مناهج الفتاوى وتُكشف، ومن ضبط الفقه بقواعده استغنى عن حفظ أكثر الجزئيات، لاندراجها في الكليات، ولهذا قيل؛ «الفقه معرفة النظائر» (الفروة للقرافي (٣/١).

والقاعدة: الأمر الكلي الذي ينطبق عليه جزئيات كثيرة يفهم أحكامها منها، والفرق بين القاعدة الفقهية، والضابط الفقهي، أن القاعدة تشمل فروعًا من أبواب متعددة من أبواب الفقه، أما الضابط فيشمل فروعًا من باب واحد من أبواب الفقه. (الأشياه والنظائر لتاج الدين السبكي

الضابط الأول، لا يثبت دخول رمضان وخروجه إلا بالرؤية أصلاً أو الإتمام بدلاً. فالعبرة في بدء الصبام بأحد أمرين:

٢١/١). والبك أسوق تلك الضوابط

الأول: رؤية الهلال. والثاني: إكمال عدّة شعبان ثلاثين يوماً إذا لم يُرَ هلال رمضان. (إرشاد الصيام لعبد الرحمن السحيم ص٢١).

والأصل في ذلك قوله صلى الله عليه وسلم: (صوموا لرؤيته وأفطروا لرؤيته، فإن غم عليكم فأكملوا عدة شعبان ثلاثين) صحيح البخاري.

والشاهد قوله: (صوموا لرؤيته وأفطروا لرؤيته)، اذاً لا يثبت دخول شهر رمضان وخروجه إلا بالرؤية، وهي العلامة الأصلية وهي أقوى العلامات، فيجب الصوم برؤية هلال رمضان بإجماء المسلمين، وكذلك يجب الفطر برؤية هلال شوال إجماءا، والشاهد من قوله عليه الصلاة والسلام: (فإن غم عليكم فأكملوا عدة شعبان ثلاثين) إن تعذرت المواعد أنه إذا تعذر الأصل، وقد تقرر في العلامة البدلية الشرعية للرؤية هي كمال شهر والعلامة البدلية الشرعية للرؤية هي كمال شهر شعبان ثلاثين يوماً، هذا في اثبات الدخول، واكمال شهر رمضان ثلاثين يوماً هذا في إثبات الخروج. شهر رمضان الصيام الفقهية لوليد السعيدان ص٢).

#### حمدي طه

#### الضابط الثاني: لا يصح صوم الفرض الا بنية من الليل:

والأصل في ذلك ما ثبت عن حفصة رضى الله عنها أن النبي-صلى الله عليه وسلم-قال: «من لم يُبيئت الصيام قبل طلوع الفجر فلا صيام له»، وفي لفظ: «من لم يُبيئت الصيام من الليل فلا صيام له» (صحيح الجامع للألباني ح(٦٥٣٥)). (الإلمام بشيء من أحكام الصيام للراجحي ص٢)).

#### واختلفوا في تبييت نيته على ثلاثة أقوال:

فقالت طائفة منهم أبو حنيفة إنه يجزئ كل صوم فرضًا كان أو نفلاً بنية قبل الزوال، وطائفة أخرى منهم مالك قالت؛ لا يجزئ الصوم إلا مبيتًا من الليل فرضًا كان أو نفلاً، وأما القول الثالث فالفرض لا يجزئ إلا بتبييت النية، وأما النفل فيجزئ بنية من النهار؛ توسيعًا من الله على عباده في طرق بنية من النهار؛ توسيعًا من الله على عباده في طرق التطوع؛ فإن أنواع التطوعات دائمًا أوسع من أنواع المفروضات، وهذا أوسط الأقوال وهو قول الشافعي وأحمد (القواعد النورانية الفقهية لابن تيمية وربية).

#### الضابط الثالث: مفسدات الصوم توقيفية:

العبادات الأصل فيها المنع إلا إذا أذن بها الشرع، ودليل ذلك قوله تعالى: «أَمْ لَهُمْ شُرَكَتُواْ شَرَعُوا لَهُمْ مِنْ اللّهِ عِنْ اللّهِ مِنْ اللّهِ عِنْ اللّهِ عَلَيْهُ » (الشورى: ٢١)، وقول النبي صلى الله عليه وسلم-: «من عمل عملاً ليس عليه أمرنا فهو رد». (ملخص القواعد الفقهية للعثيمين ص٤).

فإذا كان هذا في أصل العبادة فكذلك في بطلانها؛ فالأصل أن كل عبادة انعقدت بدليل شرعي فلا اشتراط العلم لثبوت التكليف؛ لأن التكليف بما لا يعلم خارج عن وسع النفس . (الشرح الممتع للعثيمين ٣٨٨/٦)

#### وهناك دئيل خاص في هذه المسألة للنوعين من الجهل:

أما الجهل بالحكم، فد ليله حديث عدي بن حاتم رضي الله عنه «أنه أراد أن يصوم وقرأ قول الله تعالى: «وَكُلُوا وَاشْرَبُوا حَتَى يَتَبَيْنَ لَكُمُ الْخَيْطُ الأَبْيَضُ مِنَ الْخَيْطُ الأَسْوَد » (البقرة: ١٨٧) فاتى بعقال أسود، . حبل تربط به يد البعير. وأتى بعقال أبيض، وجعلهما تحت وسادته، وجعل يأكل وينظر إلى الخيطين حتى تبين الخيط الأبيض من الخيط الأسود » أخرجه البخاري أن الخيط الأبيض الأية؛ لأن المراد بها أن الخيط الأبيض بياض النهار، والأسود سواد الليل، ولم يأمره بالقضاء؛ لأنه جاهل لم يقصد مخالفة الله ورسوله فعذر بهذا.

وأما الجهل بالحال: فدليله ما ثبت في الصحيح عن أسماء بنت أبي بكر. رضي الله عنهما ـ قالت: «أفطرنا في يوم غيم على عهد النبي صلّى الله عليه وسلّم ثم طلعت الشمس، فأفطروا في النهار بناء على أن الشمس قد غربت فهم جاهلون، لا بالحكم الشرعي ولكن بالحال، ولم يأمرهم النبي صلّى الله عليه وسلّم بالقضاء، ولو كان القضاء واجباً لأمرهم به، ولكن من أفطر قبل أن تغرب الشمس إذا تبين أن الشمس لم تغرب، وجب عليه الإمساك، لأنه أفطر بناء على سبب، ثم تبين عدمه (الشرح المتح ٢٨٨٨٣).

وعليه فإذا تناول الصائم شيئاً من هذه المفطرات جاهلاً، فصيامه صحيح.

الشرط الثاني: أن يكون ذاكراً، وضد الذكر النسيان، فلا يؤثر مفسد الصوم للصوم إلا إذا فعلها الصائم وهو ذاكر لصومه فلو نسي الصائم فأكل أو شرب قصومه صحيح، ودليله قول النبي صلى الله عليه وسلم: «من نسي وهو صائم فأكل أو شرب فليتم صومه، فإنما أطعمه الله وسقاه» صحيح مسلم وقوله صلى الله عليه وسلم «وهو صائم» يشمل الفريضة، والنافلة. (مجموع فتاوى ورسائل ابن عثيمين ١٤٤/١٧).

الشرط الثالث: الإرادة فلا يؤثر مفسد الصوم إلا إذا فعله الصائم مختاراً له مريداً لفعله وبناءاً عليه فمن فعل شيئاً من هذه المفسدات مكرهاً يجوز إبطالها إلا بدليل شرعي آخر، وذلك لأن العبادات التي يقوم بها العبد على مقتضى الشرع الأصل فيها الصحة حتى يقوم دليل من الشرع على أنها فاسدة. هذه قاعدة متفق عليها بين العلماء؛ لأن الأصل أن ما وقع صحيحاً، فهو صحيح، حتى يقوم دليل على فساده. (جلسات رمضانية للعثيمين ٣٧/٢).

فالأصل هو عدم الإبطال فمن ادعاه فعليه الدليل، فباب إبطال العبادات باب توقيفي على الدليل، فباب إبطال العبادات باب توقيفي على الدليل، فالصوم قد ثبت فرضيته بالدليل الشرعي وثبت بالدليل أنه ينعقد بالنية من طلوع الفجر، فإذا انعقد فلا يجوز لأحد أن يدعي بطلانه بقول أو فعل إلا وعليه دليل صحيح صريح، وإلا فالأصل عدم المبطل، فمن ذلك تعرف خطأ من يفطر الصائم بالحناء في المغذية إذا وجد طعم ذلك في حلقه لعدم الدليل، وتعرف خطأ من يفطره بالغيبة والقبلة والمذليل، وبالإغماء، وبشم الروائح الزكية وبذوق الطعام وبلع النخامة والريق ونحوها، كل ذلك يدعي وبلع أنه من المفطرات، والصواب أنه ليس منها لعدم الدليل.

#### الضابط الرابع: لا يؤثر مفسد الصوم الا بذكر وعلم وارادة:

القاعدة: لا يؤثر فعل المنهي عنه إلا بذكر وعلم وارادة، وهذا الضابط متضرع عن تلك القاعدة، وبيانه أن يقال: إن مفسدات الصوم لا يترتب عليها أثرها إلا إذا توفر في مرتكبها ثلاثة شروط، بحيث إذا اختل شرط فإنه يتخلف الأثر، ونعني بالأثر هنا أموراً؛ إفساد الصوم والقضاء والإثم والكفارة فيما تجب فيه الكفارة (ضوابط الصيام الفقهية: لوليد السعيدان ص٣).

الشرط الأول: العلم وضد العلم الجهل، والجهل ينقسم إلى قسمين:

١- جهل بالحكم الشرعي، أي: لا يدري أن هذا
 حدام.

٢- جهل بالحال، أي: لا يدري أنه في حال يحرم
 عليه الأكل والشرب، وكلاهما عذر.

والدليل جميع الآيات التي فيها أن الله لا يكلف نفساً إلى وسعها وإلا ما آتاها، وأنه لم يحمُلنا جل وعلا ما لا طاقة لنا به، كل ذلك دليل على

فإنه لا شيء عليه فلا إثم ولا قضاء ولا كفارة ودليل ذلك قوله تعالى: «مَن كَفَرَ بِاللَّه مِن بَعْد إيمانه إلا مَنْ أَكْرهَ وَقَلْبُهُ مُطْمَئنٌ بِاللَّهِمَانَ وَلاَكنَ مَن شَرَحَ بِاللَّهِ مَن أَكْرهَ وَقَلْبُهُ مُطْمَئنٌ بِاللَّهِمَانَ وَلاَكنَ مَن شَرَحَ بِالْكَفْر صَدْراً فَعَلَيْهِمْ غَضَبٌ مَن اللَّه وَلَهُمْ عَذَابٌ عَظِيمٌ» فَإذا تجاوز اللَّه تعالى من قول الكفر وفعله مكرها مع اطمئنان القلب مع عظمة وكبر شأنه فلأن يكون الإكراه عذراً في إسقاط اثر المفسد للصوم من باب أولى، ويدل عليه أيضا حديث أبي ذر الغفاري قال: قال رسول الله صلى الله عليه و سلم (إن الله تجاوز عن أمتي الخطأ ولنسيان وما استكرهوا عليه) صحيح سنن ابن ماجة: ٢٠ وما استكرهوا عليه) صحيح سنن ابن ماجة: ٢٠ صريم).

وكذلك الخطأ كالإكراه، لقول الله تعالى: «وَلَيْنِ عَلَيْكُمْ مُّ اللهِ تَعَالَى: «وَلَيْنِ عَلَيْكُمْ مُّ عَلَيْكُمْ مُّ أَنْمُكُمْ مُّ الْمُعَدِّدُ فُلُونُكُمْ مُ (الأحزاب: ٥).

فمن تمضمض ونزل الماء إلى بطنه بدون إرادة فصومه صحيح، أو طار إلى حلقه ذباب، أو غبار، أي: فلا يفطر؛ لأنه بغير قصد.فإذا أكره الصائم على الفطر، أو فعل مفطراً بدون إرادة، فلا شيء عليه وصومه صحيح. (مجموع فتاوى ورسائل ابن عثيمين ١٤٤/١٧).

#### الضابط الخامس: الأصل عدم الكفارة عندات الصوم إلا بدليل:

لقد تقرر في القواعد أن الأصل براءة الذمة من كل الحقوق، وهذا الضابط متفرع عن تلك القاعدة، والمراد منها أن تكون ذمة كل شخص غير مشغولة بواجب أو حق إلا بيقين وثبوت. والبراءة حالة أصلية في الأشخاص، فكل شخص يولد وذمته بريئة، فكل شخص يدّعي خلاف هذا الأصل يُطلبُ منه أن يبرهن على ذلك. (دراسة وتحقيق قاعدة الأيقين لا يَـزُولُ بِالشَّكُ، لعبد الكريم جاموس ١٨٥/٢).

وعلي ذلك لا يجوز إلزام أحد بالكفارة إلا وعلى ذلك دليل شرعي صحيح.

إذا تقرر هذا فأعلم أن سائر المفسدات ليس في شيء منها ذكر الكفارة إلا في مفسد واحد فقط وهو الجماع لا غير فقد ثبت في الصحيحين من حديث أبي هريرة: (أن رجلا جاء إلى النبي- صلى الله عليه وسلم- فقال: يا رسول الله هلكت. قال: وما أهلكك، قال: وقعت على أهلي وأنا صائم، قال:

هل تجد رقبة تعتقها قال: لا، قال: هل تستطيع أن تصوم شهرين متتابعين. قال: لا، قال: هل تستطيع أن تصوم شهرين متتابعين. قال: لا، قال: لا... الحديث) ففي هذا الحديث دليل على وجوب الكفارة في هذا المفسد بعينه. ولأن الأصل براءة الذمة، فلا يثبت الشغل إلا بدليل من نص، أو اجماع، أو قياس، ولم يوجد واحد منها، والقياس على الجماع ممنوع، لأنه أفحش، فالحاجة إلى الزجر عنه أبلغ. (شرح الزركشي على مختصر الخرقي ٢٣٨١).

فمن أوجب في شيء منها كفارة فأنه يطالب بالدليل المثبت لذلك وإلا فقوله مردود عليه. فائدة:

لا تلحق سائر المفطرات بالجماع وذلك لأمور: الأول: أن الأصل براءة الذمة من هذه الكفارة. الثاني: أن الجماع يفارق غيره بقوة داعيه وشدة ناعثه.

الثالث: أنه لو وجب لأجل الإفطار لاستوى فيه جميع المفطرات.

الرابع: أن هذه الكفارة العظمى لا تجب إلا في نوع النكاح المحرم لعارض.

الخامس: أن هذه الكفارة لو كانت واجبة بالفطر لكان من أبيح له الفطر من غير قضاء تجب عليه هذه الكفارة، كالشيخ الكبير والعجوز الكبيرة. (وبل الغمامة لعبد الله الطبار ٢٠/٩).

#### الضابط السادس:

الأُمْسَاكَ يَجِبُ عَلَى كُل مُتَعَدِّ بِالْفَطْرِ فِي رَمَضَانَ:
قَطْعُ الْعَبَادَة الْوَاجِبَة بَعْدَ الشَّرُوعِ فيهَا بِالْ
مُسَوِّغِ شُرْعِيُ غَيْرُ جَائِز بِاتَّفَاقِ الْفُقْهَاءِ، لأَنَّهُ
عَبَثُ يَتَنَاقَى مَعَ حُرْمَةَ الْعَبَادَة، وَوَرَدَ النَّهِيُ عَنْ
افْسَاد الْعَبَادَة، قَالَ تَعَالَى: ﴿ وَلاَ تُبْطِلُوا أَعْمَالُكُمْ »،
أَمَّا قَطْعُهَا بِمُسَوِّغِ شَرْعِيُ فَمَشْرُوغٌ. (الموسوعة الفقهية الكويتية ٤١/٣٤)

إذا تقرر هذا فاعلم أن السادة الفقهاء ذهبوا إلى أن من فسد صومه في أداء رمضان وجب عليه الإمساك بقية اليوم تعظيما لحرمة الشهر، فإذا داعب شخص زوجه أو عانقها أو قبلها أو نحو ذلك فأمنى فسد صومه، وفي هذه الحالة يجب عليه الإمساك بقية اليوم ولا يجوز له الفطر. (الفقه على المذاهب الأربعة- الجزيري (٩٠٩/١).

# خطرات صائم

/31.4E1 Z

الحمد لله والصلاة والسلام على رسول الله، وعلى آله وصحبه ومن والاه، وبعد: يظهر لي في كل عام بالتجربة من صيام شهر رمضان أن الصوم يرقق القلب، ويكسر حدة النفس الشهوية، ويجعلها الباطني، ويرقق الحُجُب الكثيفة التي الباطني، ويرقق الحُجُب الكثيفة التي والشراب، ويظهر لي أن الروح تخف أثقالها الجثمانية، وأحمالها الحيوانية، وتقوى الجثمانية، وأحمالها الحيوانية، وتقوى وتصح في أيام الصيام، حتى إنها لتكون نافذة الإرادة في الأعمال الصالحة نفوذ السهم من الرمية.

ولا عجب أن نرى ذلك، فإن الطعام والشراب كثيرًا ما كانا سبب التقاعد وضعف الإرادة، وطمس البصيرة، والأمراض الكثيرة، الجثمانية والروحية، وثقل الحركة والسعي، فضلاً عن الجري والسبق.

وإنه لا تكون النفوس كبارًا إلا إذا تعبت في مرادها الأجسام. أما من أعطى جسمه كل ما يشتهي من مأكل ومشرب وشهوة، فهو إلى البهيمية أقرب، وقل هذا أن يلحق السبق ألا ترى مروضي الخيل إذا أرادوا أن تحوز قصب السبق ضمروها ومنعوها كثيرًا من العلف، وربما قصروها على شرب اللبن الحليب؛ فإذا جاءت يوم الرهان كانت كالريح المرسلة. وقد قال الشاعر؛

تركت فضول العيش حتى رددتها الى دون ما يرضى به المتعفف وأمَّلتُ أن أجري سريعًا إلى العلا إذا شئتموا أن تلحقوا فتخففوا حقًا من أراد اللحاق بسرعة تخفف من الفضول.

#### عبد الظاهر أبو السمح، رحمه الله

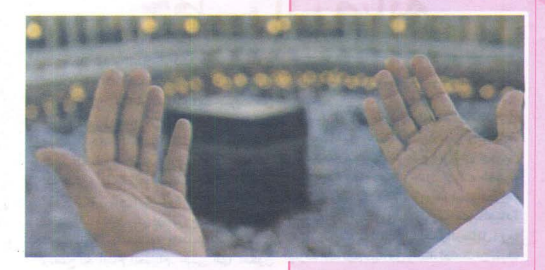
#### من مشايخ أنصار السنة المحمدية، وإمام السجد العرام

وإنك لو قرأت سير السلف المتقدمين؛ من مشاهير العلماء الزاهدين والحفاظ المحدثين، ووقفت على ما كان لهم من قوة إرادة وشجاعة، وجراءة في مخاطبة الملوك؛ وصدعهم بالحق وأمرهم بالمعروف ونهيهم عن المنكر؛ وعمارة أوقاتهم بالعبادة الكثيرة، مع تأليف الكتب والرسائل، وما بارك الله لهم فيه من وقت، لعلمت أن سبب ذلك كله الصبام.

هؤلاء الصحابة رضي الله عنهم على ما كانوا فيه من فقر مدقع؛ فتحوا الفتوح، ومصروا الأمصار؛ وأتوا بما لن تأتي به أمم الحديد والنار والغازات السامة والخانقة في ربع القرن؛ لماذا؟ لأنهم كانوا يكثرون من الصيام أغلب الأيام، وكان جوعهم أكثر من شبعهم، وهؤلاء البدو لا يزالون أزكى الناس، ولا سبب لذلك إلا الجوع، وخلو الجوف من الفضلات التي يعمي غازها ودخانها عين البصيرة.

ربما يقول قائل، ما لنا نشعر في الصوم بفتور، وركود ذهن؛ وميل إلى النوم؛ وحب للكسل؟ أقول ذلك إنما يكون أول الأمر ثم يذهب، لاسيما إذا لم يظلم الصائم نفسه بملء معدته من المأكولات المختلفة عند الإفطار، كأنه جاع ليشبع، وفرَغ معدته ليملأها. فمثل هذا لابد أن يُصَاب بأمراض غليظة وأسقام كثيرة، وأشدُها قسوة القلب وجمود العين.

وأنَّى لأمرئ مملوء بطنه بالعَذرة أن يستنير قلبه، ويفهم عن الله ورسوله؟! اللهم عفوًا وغفرانًا يا أرحم الراحمين.



الحمد لله والصلاة والسلام على رسول الله، وآله وصحبه ومن والاه، وبعدُ:

فإن الدعاء هو العبادة، يضرج الله به همًا، ويذهب به أثمًا، وكم من دعوة استجلبت رضا الله ورحمته، قال الله تعالى: ( وَإِذَا سَأَلَكَ عِبَادِى عَنِي فَإِنِي صَرِيبً أَجِيبُ دَعْوَةُ الدَّاعِ إِذَا دَعَالَى الله عَبَادِي عَنِي فَإِنِي صَرِيبً أَجِيبُ دَعْوَةُ الدَّاعِ إِذَا دَعَالَةً فَلْيَسْتَجِيبُوا لِي وَلْيُؤْمِنُوا بِي لَمَلَهُمْ مُرْفَدُوكَ) بين آيات الصيام وَشُدُوكَ) بين آيات الصيام

وقوله تعالى: ﴿ وَإِنَا سَأَلَكَ عِبَادِى عَنَى فَإِنِي قَرِيبً ۗ أَلِيبُ دَعُوهُ اللَّهِ إِذَا دَعَانُ فَلَيْسَتَعِيمُوا لِى وَلَيُؤْمِنُوا بِي لَعَلَّهُمُ

رَّمُّدُوكَ، (البقرة:١٨٦١)، لماذا أدخلت هذه الأية في ثنايا آيات الصيام؟ قال كثير من أهل العلم: أدخلت هذه الأية بين آيات الصيام؛ لبيان أنه يستحب للصائم أن يكثر من الدعاء، كما قال الرسول صلى الله عليه وسلم: (ثلاثة لا ترد دعوتهم )، فذكر منهم: (الصائم حتى يفطر )، وليس حين يفطر فقط، إنما حتى يفطر، فطوال اليوم وأنت صائم، لك دعوة مستجابة.

قال تعالى: ﴿ وَإِذَا سَأَلُكَ عِبَادِى عَنِي فَإِنِي قَرِيبٌ أَحِبُ وَمُومَةُ النَّاعِ إِذَا مَعَارِّ فَلَيْسَتِحِبُوا لِي وَلِيُومُوا فِي الْمَلْهُمْ بِي الْمُلَهُمْ مِنْ اللّه عليه سبحانه سأل العباد نبيهم محمداً صلى الله عليه وسلم؟ هل سألوه عن رحمة الله؟ هل سألوه عن عفو الله؟ عن انتقام الله؟ عن صفات الله؟ كل ذلك ليس المراد هنا، إنما سألوه عن القرب والبعد، قالوا: أقريب رينا فنناجيه يا رسول الله أم بعيد فنناديه؟



**Upload by: altawhedmag.com** 

التوحيا

فقال تعالى: ﴿ وَإِذَا سَأَلَكَ عِبَادِى عَنِي فَإِنِي قَرِيبُ الْمِبُ دَعْوَةَ الدَّاعِ إِذَا دَعَانٌ فَلَيْسَتَجِبُوا لِي وَلِيُوْمِنُوا لِي مَلْنُومُ لَا لَمِي لَمَلَهُمُ مِرْشُدُوكَ ﴾ (البقرة:١٨٦)، فدليله أنهم لم يسألوه عن شيء في هذا الباب إلا عن القرب والبعد، فحذفت كلمة: (قل) فلم يقل الله: (فقل لهم: إني قريب) بل قال: ﴿ فَإِنّي قَرِيبُ ﴾ ؛ للدلالة على القرب كذلك من ناحية النظم القرآني.

حقيقة إجابة الدعاء

وقوله تعالى: أُجِيبُ دَعْوَةَ الدَّاعِ إِذَا دَعَانٌّ » (البقرة:١٨٦)، هذا يُشكل على من لا فقه له، فيقول: كيف يقول الله: «أجيبُ دَعْـوَةَ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ ال إذا دُعَانٍ» ؟! وكيف يقول: أَنْغُونَ أَسْتَجِبُ لَكُمْ » (غافر:٦٠)، وهاأندا قد دعوت وقد دعوت، فلم أر يستجاب لي؟! فكيف يوفق بين وعد الله بالإجابة وبين تخلف الإجابة في الظاهر عن كثير من الداعين؟! أجاب العلماء على ذلك بعشرة أجوية وأزيد، فمن هذه الأجوية: أن النبي صلى الله عليه وسلم قال-فيما أخرجه أحمد في المسند بسند حسن-: (ما من مسلم يدعو بدعوة ليس فيها إثم ولا قطيعة رحم إلا أعطى بها إحدى ثلاث: إما أن يصرف عنه من السوء مثلها، وإما أن يعطى مسألته، وإما أن تدخر له الإجابة إلى يوم القيامة )، فتقول: يا رب! ارزقني، قد ترزق عاجلا غير آجل، وقد تدخر لك الإجابة إلى الآخرة، وقد تكون هناك مصيبة ستحل بك فصرفها الله عنك، هذه ثلاثة أجوبة.

الجواب الرابع: أن الإجابة مقيدة بمشيئة الله، كما قال تعالى: وَيُكَمِّثُ مَا تَدَعُونَ إِلَيْهِ إِن شَكَ الله، (الأنعام: ١٤)، فجعلها مردودة إلى مشيئة الله. الوجه الخامس: قد تتأخر الإجابة كي تكثر من الدعاء فتثاب، فإنك كلما قلت: يا رب! ارزقني فإنك تثاب؛ لأن الرسول صلى الله عليه وسلم يقول: (الدعاء هو العبادة)، ولذلك تأخرت يقول: (الدعاء هو العبادة)، ولذلك تأخرت طويلة جداً، تأخرت الإجابة عن أيوب عليه الصلاة والسلام فلبث في بلائه ثمانية عشر عاماً، الصلاة والسلام فلبث في بلائه ثمانية عشر عاماً، حتى رفضه القريب والبعيد إلا اثنان من أبناء عمدهة.

(قال أحدهما يوماً للآخر-لما طال أمد المرض بأيوب عليه السلام-: ترى يا هذا! لقد أذنب أيوب ذنباً لم يذنبه أحد من العالمين، قال: لماذا؟ قال: انه مكث في بلائه ثمانية عشر عاماً وهو

نبي ويدعو ولا يستجاب له، فهذا يدل على أنه صنع شيئاً لا نعرفه نحن إنما يعرفه الله، فما صبر الرجل حتى ذهب إلى أيوب وأخبره، فقال أيوب عليه السلام؛ الله أعلم بما تقولان، لكن الله يعلم أني كنت أمر بالرجلين يختصمان في مال، فأكره أن يذكر الله سبحانه وتعالى في كذب، فأذهب إلى بيتي وآتي بمال من مالي فأدفعه إلى الخصم حتى لا يقسم بالله كاذباً، الله أعلم بما تقولان، وحزن حزناً شديداً عليه السلام لهذه المقالة، ودعا ربه: وَآيُوبُ إِذْ تَأْذَى رَبُّهُۥ أَنِ مَسَيَى المقالة، ودعا ربه: وَآيُوبُ إِذْ تَأْذَى رَبُّهُۥ أَنِ مَسَيَى المقالة، ودعا ربه: وَآيُوبُ إِذْ تَأْذَى رَبُّهُۥ أَنِ مَسَيَى المقالة، ودعا ربه: وَآيُوبُ إِذْ تَأْذَى رَبُّهُۥ أَنِ مَسَيَى المقالة،

فخرج يوماً مع زوجته لقضاء حاجته، فانتظرته زوجته وقد كان حيياً عليه السلام، فذهب بعيداً عنها فأوحي الله إليه بقوله: «أركضُ برجُلكَ هَذَا مُغْتَسَل بَاردٌ وَشَـرابٌ» (صن؟٤)، فضرب برجله فخرج الماء، فاغتسل وشرب فأذهب الله ما بخارجه وما بداخله من داء، فرجع إلى امرأته في أحسن ما يكون، فقالت له: أيا عبد الله! أما رأيت نبي الله ذاك المبتلى؟ فوالله! لقد طال علي المقام في انتظاره، فقال لها: أنا هو، قالت: اتق الله! ولا تهزأ بي ولا تسخر مني، فقال: أنا هو، فكررت عليه المقولة وقالت: والله! ما رأيت أحداً شبيها به منك إذ كان صحيحاً، قال: أنا هو فحمد الله سبحانه وتعالى على ما كان).

الشاهد: أن البلاء لبث به زمناً طويلاً وربه سبحانه وتعالى لا يخفى عليه حاله، ولكن كل دعوة دعا بها أيوب أثيب عليها، ومن ثم جاءت التزكية والشهادة، ليست تزكية مزورة، إنما تزكية من رب العالمين، قال تعالى: «إِنَّا وَجَدُناهُ صَابِرًا نعْمَ العَبْدُ إِنَّهُ أَوَّابٌ» (ص:٤٤)، ثلاث تزكيات من الله سبحانه وتعالى بعد هذا الجهد والعناء الطويل: «إِنَّا وَجَدْنَاهُ صَابِرًا نعْمَ العَبْدُ إِنَّهُ أَوَّابٌ» (ص:٤٤). «إِنَّا وَجَدْنَاهُ صَابِرًا نعْمَ العَبْدُ إِنَّهُ أَوَّابٌ» (ص:٤٤). «وَإِنَّ لُهُ عَنْدَنَا لَرُلُهُى وَحُسْنَ مَاب» (ص:٧٥).

روان عمليات لرسى وحسن الله المؤمنين عائشة رضي الله عنها شهراً أو يزيد؛ وذلك عندما قُذفت بما قذفت بمه، ولا شك أنها كانت تدعو ربها، وأن الرسول عليه الصلاة والسلام وأهل الإسلام كذلك كانوا يدعون ربهم أن يكشف هذه الغمة، فما جاء الخبر (والإجابة) إلا بعد شهر من تهوك المتهوكين وإفك الأفاكين، والرسول يغتم لذلك غما شديداً، والكل يدعو بكشف الغمة وزوالها، ولكن الجواب تأخر والمصيبة ازدادت، ومصيبة

أخرى وهي: أن الوحي ينقطع عن بيت رسول الله من النزول ويتأخر؛ فيتخذ ذلك أهل النفاق ذريعة للطعن في رسول الله، وفي بيت النبوة، ويقولون؛ ما انقطع الوحي إلا أن البيت تدنس، فبعد ذلك كله يأتي الفرح، عائشة تقول؛ والله! ما كنت أطمع في أكثر من أن يري الله نبيه رؤيا في منامه يبرئني الله بها، وأيضا تقول عائشة ؛ لشأني في نفسي أحقر من أن ينزل في وحي يتلى، ولكن فضل الله أوسع، فلا شك أن في ذلك كله خيراً لأهل الإسلام، كما قال تعالى: "لا في منامية من النه قال الإسلام، كما قال تعالى: "لا في من النور؛ الأور؛ النور؛ الأور؛ الأور

#### من أسباب عدم إجابة الدعاء

1- الاستعجال: فعلى ذلك يلزمك أن تكثر من الدعاء ولا تستعجل؛ لأن النبي صلى الله عليه وسلم قال: (يستجاب لأحدكم ما لم يستعجل قيل: وكيف الاستعجال يا رسول الله؟! قال: يقول: قد دعوت وقد دعوت فلم أر يستجاب لي فيستحسر عن الدعاء فيترك الدعاء).

#### ٢- ظلمك لغيرك يمنع عنك الاجابة

قد يحجب عنك إجابة الدعاء بسبب مظالم العباد، فأنت تدعو ومظلوم يدعو عليك، دعوتك تصعد، ودعوته تصعد، ودعوتك، فالنبي عليه الصلاة والسلام يقول-فيما يرويه عن ريه تبارك وتعالى-: (واياك ودعوة المظلوم فإنه ليس بينها وبين الله حجاب، يرفعها الله فوق الغمام ويقول؛ بعزتي لأنصرنك ولو بعد حين)، أي: ولو بعد زمن، فإن نصر المظلوم حقّ على الله سبحانه وتعالى.

قبل نصر المطلوم حق على الله سبحانة وتعالى. ونضرب في ذلك أمثلة لأصحاب الرسول عليه الصلاة والسلام: (أروى بنت أوس اختصمت مع سعيد بن زيد أحد العشرة المبشرين بالجنة في بئر في أرض، فادعت أروى أنها لها، ورفعته إلى مروان بن الحكم فاستدعاه مروان فقال له: أخذت أرض أروى يا سعيد، قال: أنا آخذ أرضها بعد الذي سمعته من رسول الله عليه وسلم! قال: وماذا عليه وسلم يقول: من أخذ شبراً من الأرض ظلما طوقه يوم القيامة من سبع أرضين، قال: والله! لا طوقه يوم القيامة من سبع أرضين، قال: والله! لا أعم بصرها، واجعل قبرها في دارها، فكبرت حتى عمي بصرها، ومرت على البئر التي خاصمت فيها فسقطت فيها، فما استطاعوا إخراجها فكانت فسقطت فيها، فما استطاعوا إخراجها فكانت

ونحوه صنع سعد بن أبي وقاص رضي الله تعالى عنه؛ وذلك لما طعن فيه أهل الكوفة، حين أرسلوا رسالة إلى عمر رضى الله عنه: أن سعداً لا يحكم بالسوية، ولا يخرج في السرية، ولا يعدل في القضية، فأرسل عمر إلى مساجد الكوفة من يسأل عن أخبار سعد، فذهب إلى المساجد وكل أهلها يثنون على سعد خيراً، فمر بمسجد لبني عبس، وقال-أي رسول عمر-: أناشدكم بالله أن تقولوا في سعد الذي تعلمونه، فقام رجل فقال؛ أما وقد نشدتنا بالله، فإن سعدا لا يحكم بالسوية، ولا يعدل في القضية، ولا يخرج في السرية! تعجب سعد من ظلم هذا الظالم المفتري الكذاب، فقال سعد : اللهم! إن كنت تعلم أن عبدك هذا قام رياء وسمعة؛ اللهم! أطل عمره، وأطل فقره، وعرضه للفتن، فكبر الرجل حتى انحنى ظهره، وسقط حاجبه على عينه، ومع هذه الحال المزرية من الكبر كان يمشى في الطرقات يغمز الحواري ويتعرض لهن، فإذا عوتب قال: أصابتني دعوة سعد؛ رضي الله تعالى عنه.

فإياك ودعوة المظلوم، فقد تدعو ومظلوم يدعو عليك فدعوته تدمر دعوتك.

#### ٣- أكل الحرام يمنع الإجابة

ومن أسباب حجب الدعاء أنك قد تدعو وأنت آكل للحرام كأكل الربا والرشوة وغيرهما من المحرمات، والنبي صلى الله عليه وسلم: (ذكر الرجل يطيل السفر أشعث أغير، يمد يديه إلى السماء، يا رب! يا رب! ومطعمه حرام، ومشربه حرام، وملبسه حرام، وغذي بالحرام، فأنى يستجاب له؟ )، قد تدعو الله بلسان مغتاب تخوض به يمينا ويسارا في أعراض المسلمين والمسلمات، قد تدعو الله يقلب ملىء بالغل والأحقاد والحسد للمؤمنين والمؤمنات، كيف يستجاب لك وأنت تتمنى من قلبك أن تنزل بصاحبك مصيعة، أو أن تنزل بجارك مصيعة، أو أن يخرس لسانه فلا يتكلم، أو أن يصاب بحادث؟١ فكيف تدعو الله بقلب حمل هذا الدنس، وحمل هذا الوسخ؟! قال تعالى: « وَإِذَا سَأَلُكَ عِبَادِي عَنَى فَإِنِّي قَدِيثُ أَجِيبُ دَعْوَةَ ٱلدَّاعِ إِذَا دَعَانٌ فَلْيَسْتَجِيبُوا لِي وَلْتُؤْمِنُواْ فِي لَعَلَّهُمْ يَرْشُدُوكَ ، أي: فيما أمرتهم به من دعاء «وَلِيُّوْمِنُوا في» أي: ليصدقوني فيما أخبرتهم يه، رَهُلَهُمْ رَشُدُوكَ، (البقرة:١٨٦)، والراشد هو المستمسك بدينه على صلابة فيه.

وفقنا الله وإياكم لكل خير، والحمد لله رب العالمين.

قىرھا).

الحمد لله وحده لا شريك له، والصلاة والسلام على رسوله المصطفى، ونبيه المجتبى محمد صلى الله عليه وسلم. وبعد:

فالوتر آكد نوافل الصلوات التي حث عليها النبي صلى الله عليه وسلم، وحافظ عليه في السفر والحضر، حتى قدّمها جمهور الفقهاء عن سائد النوافل في الفضل والأجر، واختلفوا أيهما أفضل ركعتا الفجر- النافلة- أم هو؟

قال شيخ الإسلام ابن تيمية في مجموع الفتاوي (٨٨/٢٣): «هو باتفاق المسلمين سنة مؤكدة، لا ينبغى لأحد تركه.

والوتر أوكد من سنة الظهر، والغرب، والعشاء، والوتر أفضل من جميع تطوعات النهار، كصلاة الضحى، بل أفضل الصلاة بعد المكتوبة قيام الليل، وأوكد ذلك الوتر وركعتا الفحر. والله أعلم».

لذا أحببت أن يكون هذا الثقال عن أحكامه، وآدايه، وبالله التوفيق.

#### الوتر لفة:

الوتر؛ يقال: بكسر الواو- على لغة أهل الحجاز، وتميم-، وفتحها- على لغة غيرهم من العرب-والفتح هو الذي قرأ به أكثر السبعة وقرأ حمزة والكسائى بالكسر في قوله تعالى: ﴿ وَٱلشُّنِّعِ وَٱلْوَتْرِ، (الفجر: ٣).

والوتر شرعًا: الصلاة المخصوصة التي تصلي بعد صلاة العشاء إلى الفجر.

#### فضله والحث عليه:

مما ورد في فضل الوتر والحث عليه:

- حديث على رضى الله عنه قال: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: «يا أهل القرآن أوتروا ؛ فإن الله وترّ يحبُّ الوتري. رواه أبو داود (١٤١٦)، والترمذي (٤٥٣)، والنسائي (٢٢٨/٣- ٢٢٩)، وابن ماجه (١١٦٩)، وقال الترمذي: حسن.

- وحديث جابر رضى الله عنه قال: قال رسول الله صَلى اللَّهُ عَلَيْهُ وَسَلَّمَ: «من خاف أن لا يقومُ منْ آخر الليل فليوترُ أُوِّله، ومن طمع أن يقومَ آخرَه فليوتر أخرَ الليل؛ فإن صلاة آخر الليل مشهودة محضورة،

#### اعداد/ محمد عبد العزيز

وذلك أفضل .. رواه مسلم (٧٥٥) (١٦٢)، والترمذي (٤٥٥)، وابن ماجه (١١٨٧).

#### حكم الوتسر:

الوتر عند جمهور الفقهاء مالك، والشافعي، وأحمد، إحدى الروايتين عن أبي حنيفة، وقول صاحبيه أبي يوسف، ومحمد بن الحسن أنه سنة مؤكدة- وهذا أقل ما قيل فيه-.

وظاهر مذهب الحنفية الوجوب، قال النسفي في كنز الدقائق- وهو أحد المتون المعتبرة في المذهب-(ص ۱۷٦): «الوتر واجتُ».

وغاية ما استدل به الحنفية على وجوبه: - حديث أبي أيوب الأنصاري رضي الله عنه: أن رسول الله صلى الله عليه وسلم قال: «الوتر حق على كل مسلم، فمن أحب أن يوتر بخمس فليفعل، ومن أحب أن يوتر بثلاث فليفعل، ومن أحب أن يوتر بواحدة فليفعل». رواه أبو داود (١٤٢٢)، والنسائي (۲۳۸/۳ و۲۳۸)، ورواه این ماجة (۱۱۹۰).

وموضع الشاهد فيه قوله: «حق»، والحق: الواجب ظاهراء

- وحديث بريدة رضى الله عنه: قال: سمعت رسول الله صلى الله عليه وسلم يقول: «الوترحق، فمن لم يوتر فليس منا، الوتر حق، فمن لم يوتر فليس منا، الوتر حق، فمن لم يوتر فليس منا». رواه أحمد (۳۵۷/۵)، وأبو داود (۱٤۱۹)، ومداره على عبيد الله بن عبد الله العتكي، وهو مختلف

وقال الألباني: ضعيف.

وموضع الشاهد فيه: قوله: «حق»، وقد سبق. - وقوله: «فمن لم يوتر فليس منا »: ولا يتبرأ النبي صلى الله عليه وسلم من رجل ترك مستحبًا. - وحديث على رضى الله عنه مرفوعًا، وفيه: «يا أهل القرآن أوتروا»، وقد تقدم في أول المقال. وموضع الشاهد فيه: قوله: أوتروا: فهو أمر، والأصل ف الأمر الوحوب. والجمهور يحملون قوله: «حق»، على الحق المستحب، ويحملون الأمر، على أمر التأديب، والإرشاد الشرعي، وأما البراءة فإنها عندهم لا تثبت، ويستدلون لقولهم بأمور أهمها:

. قوله تعالى: كَغِظُواْ عَلَى ٱلصَّكَلَوْتِ وَٱلصَّكَلَوْةِ ٱلْوُسْطَىٰ وَقُومُواْ لِلَّهِ قَنْئِتِينَ » (البقرة: ٢٣٨)

ولو كانت الصلوات ست لم يكن فيها صلاة وسطى، وهذا لا يلزم الحنفية، لأنهم لا يقولون: الوتر فرض، وانما يقولون: هو واجب، وهم يفرقون بين الفرض، والواجب.

وحديث طلحة بن عبيد الله رضي الله عنهما قال: جاء رجل إلى رسول الله صلى الله عليه وسلم، من أهل نجد، ثائر الرأس، نسمع دوي صوته، ولا نفقه ما يقول، حتى دنا من رسول الله صلى الله عليه وسلم، فإذا هو يسأل عن الإسلام؟ فقال رسول الله صلى الله عليه وسلم: خمس صلوات في اليوم والليلة. فقال: هل على غيرهن؟ قال: «لا، إلا أن تطوع».

فقال رسول الله صلى الله عليه وسلم؛ وصيام رمضان. فقال: هل على غيره؟ قال: لا، إلا أن تطوع.

قال: وذكر له رسول الله صلى الله عليه وسلم الزكاة. فقال: هل على غيرها؟ قال: «لا، إلا أن تطوع.

وموضع الشاهد فيه قوله: «لا»، فنفي فرضية غيرها، وقال: إلا أن تطوع، فجعل ما دون الفريضة التطوع، وهو واضح الدلالة.

واحتجوا بغير ذلك من الأدلة، فقول الجمهور هو الصواب، إن شاء الله تعالى.

#### وقت الوتسر:

يبدأ وقت الوتر عند جمهور أهل العلم من بعد صلاة العشاء، وينتهي بظهور الفجر الصادق.

فلو صلى العشاء، ولو جمع تقديم فقد دخل وقت الوتر، وإذا ظهر الفجر الصادق فقد فات وقته.

وقد نقل ابن المنذر الإجماع على ذلك قال في كتابه الإجماع (ص ٤٢ مسألة: ٧٣): «وأجمعوا على أن ما بين صلاة العشاء، إلى طلوع الفجر: وقت للوتر». ودليل ذلك:

حديث خارجة بن حذافة عن النبي صلى الله عليه وسلم أنه قال: «إن الله أمدكم بصلاة هي خير لكم من حمر النعم: ما بين صلاة العشاء، إلى طلوع الفجر». وواه أبو داود، (١٤١٨)، والترمذي (٤٥٢) وضعفه البيهقي في السنن الكبرى(٤٧٧/٢)، وصححه الألباني

في الأرواء (٤٢٣) دون قوله: «خير لكم من حمر النعم. وحديث أبي سعيد الخدري- رضي الله عنه- أن النبي صلى الله عليه وسلم قال: «أوتروا قبل أن تصبحوا». رواه مسلم (٧٥٤)، والترمذي (٤٦٨)، والنسائي /٢٣١/، وابن ماجه (١١٨٩).

#### هل يقضى الوتر إذا خرج وقته؟

اختلف أهل العلم في ذلك على مذاهب أهمها: الأول: أنه يقضيه بعد الفجر، ما لم يصل الصبح، فإذا صلاه، فلا قضاء وهو مذهب مالك، والشافعي، وأحمد.

الثاني: أنه يقضيه بعد الفجر، وإن صلى الصبح، ما لم تطلع الشمس، وهو قول طاووس.

الثالث: أنه يقضى، وإن طلعت الشمس، على أصل مشروعية قضاء فوائت الصلوات المستحبات وهو قول عن عطاء، ومجاهد، والحسن، والشعبي، وحماد بن أبي سليمان، وبه قالِ الأوزاعي، وأبو ثور.

الرابع: أنه يقضى مطلقاً، ولو في الليلة الثانية وهو قول سعيد بن جبير.

الرابع: أنه إن فات وقته لا يقضى، كالصلوات ذوات الأسباب مثل: الكسوف، والاستسقاء، تحية المسجد، ونحوها، وللأحاديث الماضية في التوقيت.

وهذا ضعيف للفرق بين ذوات الأسباب، والصلوات المستحبات المؤقتة، والفرق بينهما أن المؤقتات قضاها النبي صلى الله عليه وسلم كقضائه راتبة الظهر بعد العصر، ولأن القائل بقضائها لا ينكر أن وقتها قد فات بطلوع الفجر الصادق، لكن محل الخلاف في مشروعية القضاء.

لكن يقويه حديث ابن عمر. رضي الله عنهما. عن النبي صلى الله عليه وسلم قال: «إذا طلع الفجر فقد ذهب كل صلاة الليل والوتر، فأوتروا قبل طلوع الفجر، رواه الترمذي (٤٦٩)، وابن خزيمة (١٠٩١)، وصححه الألباني.

وحديث أبي سعيد الخدري رضي الله عنه عن النبي صلى الله عليه وسلم قال: «من أدرك الصبح ولم يوتر فلا وتر له». رواه أبو داود الطيالسي (٢١٩١)، وابن خزيمة (٢٠٩٢)، وابن حبان (٢٤٠٨).

والمذهب الأول هو أرجح المذاهب، وهو فعل جمع من أصحاب النبي صلى الله عليه وسلم، قال ابن المنذرية الإشراف (٢٦٦/٢): «وروى عن ابن عباس أنه أوتر بعد طلوع الفجر، وروي ذلك عن ابن عمر، وممن روي عنه

قالسادسة.

الهيئة السادسة: أن يصلي تسع ركعات متصلة، يجلس للتشهد في الثامنة، ثم ينهض فيأتي بالتاسعة، ثم يتشهد، ويسلم.

لحديث عائشة رضي الله عنها قالت: «كنا نعد له سواكه وطهوره، فيبعثه الله ما شاء أن يبعثه من الليل، فيتسوك، ويتوضاً، ويصلي تسع ركعات لا يجلس فيها إلا في الثامنة، فيذكر الله ويحمده ويدعوه، ثم ينهض ولا يسلم، ثم يقوم فيصل التاسعة، ثم يقعد فيذكر الله ويحمده ويدعوه، ثم يسلم تسليما يسمعنا، ثم يصلي ركعتين بعد ما يسلم وهو قاعد، فتلك إحدى عشرة ركعة يا بني، فلما أسن نبي الله صلى الله عليه وسلم، وأخذه اللحم أوتر بسبع، وصنع في الركعتين مثل صنيعه الأول، فتلك تسع يا بني، رواه مسلم صنيعه الأول، فتلك تسع يا بني، رواه مسلم (١٣٩) (١٤٢).

ومن صلى أول الليل ثم أراد أن يصلي بعدها، صح له ذلك باتفاق المذاهب الأربعة، دون حاجة لنقض الوتر على الصحيح، وهذا المقال لا يتسع لمناقشة المسألة.

#### فنوت الوتسرا

والمراد بالقنوت هنا هو الدعاء في محل مخصوص من صلاة الوتر.

والقنوت في الوتر يشرع طوال العام في رمضان وغيره، وإن لم يرد فيه نقل فعلي عن النبي صلى الله عليه وسلم لكن ورد فيه سنة قولية.

لحديث الحسن بن علي رضي الله عنهما قال: علمني رسول الله صلى الله عليه وسلم كلمات أقولهن في الوتر-: أقل ابن جواس في قنوت الوتر-: «اللهم اهدني فيمن هديت، وعافني فيمن عافيت، وتولني فيمن أعطيت، وتولني فيمن أعطيت، وبارك لي فيما أعطيت، وقني شرما قضيت، إنك تقضي ولا يقضى عليك، وإنه لا يذل من واليت، تباركت رينا وتعاليت». رواه أبو داود (١٤٧٥)، والترمذي (٢٤٨/٤)، والنسائي

#### محل القنوت:

يشرع القنوت في الوتر قبل الركوع، وبعده، والثاني عليه جمهور العلماء، لكن ورد ما دل على جواز الأمرين هذا ما يسره الله في هذا المقال، والحمد لله أولا وآخرًا.

أنه أوتر بعد طلوع الفجر، عبادة بن الصامت، وأبو الدرداء، وحذيضة، وابن مسعود، وعائشة،.

ويـؤيـده حديث أبي سعيد الخـدري رضي الله عنه عن النبي صلى الله عليه وسلم قال: «من نام عن الوتر أو نسيه فليصل إذا أصبح أو ذكر». رواه أبو داود (١٤٣١)، والترمذي (٤٦٥)، وابن ماجه (١١٨٨).

والمذهب الثاني ليس ببعيد، وأما باقي المذاهب فإنه يرد عليها أن النبي صلى الله عليه وسلم كان إذا فاته قيام الليل، صلى ثنتي عشرة ركعة من الضحى فيشفع الصلاة، ولا يوترها.

#### عدد ركفات الوتر، وصفته:

ثبت عن النبي صلى الله عليه وسلم في الوتر هيئات متنوعة ففعل كل واحد منه سنة، لا تهجر، فتفعل هدنه تارة، وتلك أخرى، وهي ست هيئات؛ الهيئة الأولى: أن يوتر بركعة لحديث ابن عمر أن النبي صلى الله عليه وسلم قال: «الوتر ركعة من آخر الليل». رواه مسلم (١٥٣) (٧٥٢)، والنسائي (٢٣٢/٣)، وابن ماجه (١١٧٥).

وهذا كان غالب فعله صلى الله عليه وسلم كان يصلى مثنى، مثنى، ثم يوتر بركعة.

الهيئة الثانية: أن يوتر بثلاث ركعات متصلة، لأ يجلس إلا في آخرهن لحديث أم المؤمنين عائشة رضي الله عنها قالت: «كان صلى الله عليه وسلم يوتر بثلاث لا يقعد إلا في آخرهن». رواه مالك (٤٦٦)، والنسائي (٣٣٤/٣).

الهيئة الثالثة: أن يوتربخمس ركعات لا يجلس! لا يخلس! لا يخرهن لحديث عائشة قالت: «كان النبي صلى الله عليه وسلم يصلي من الليل ثلاث عشرة ركعة يوتر من ذلك بخمس لا يجلس! لا يُخ آخرها ». رواه مسلم (٧٣٧)، وأبو داود (١٣٢٤)، والترمذي (٧٥٤). الهيئة الرابعة: أن يوتربسبع متصلة لا يجلس! لا يخرهن؛ لحديث أمنًا أم المؤمنين أم سلمة قالت: «كان رسول الله صلى الله عليه وسلم يوتربخمس وبسبع لا يفصل بينها بسلام ولا بكلام». رواه النسائي (١٧١٤).

الهيئة الخامسة: أن يصلي سبع ركعات متصلة، يجلس للتشهد في السادسة، ثم يقوم للسابعة فيقضيها، ويتشهد، ويسلم، والفرق بينها وبين الصورة الماضية لم يتشهد



**Upload by: altawhedmag.com** 



عليه رمضان ثم انسلخ قبل أن يُغفر له،

الترمذي ٣٥٤٥ وصححه الألباني).

## حكم من آكل ناسيًا

عن أبي هريرة رضي الله عنه أن رسول الله صلى الله عليه وسلم قال: «من أكل أو شرب ناسيًا فلا يفطر فإنما هو رزق رزقه الله، (سنن الترمذي ٧٢١ وصححه الألباني).



لم يرد في تحديد عدد ركعات قيام الليل سواء في رمضان أو غيره حديث قولي خاص، وما ورد في ذلك أحاديث عامة فقط، وما ثبت في تحديد عدد ركعات قيام الليل، ثبت من فعله صلى الله عليه وسلم، كما في بحديث عائشة رضي الله عنها: أن رسول الله صلى الله عليه وسلم كان يصلى إحدى عشرة ركعة – كانت تلك صلاته - يعنى بالليل. (صحيح المخارى).

وفى صلاته صلى الله عليه وسلم التراويح بالصحابة في الليالي التي صلى فيها بهم، ذكر جابر رضي الله عنه، قال: صلى بنا رسول الله صلى الله عليه وسلم في شهر رمضان ثمان ركعات وأوتر... (صحيح ابن حبان وابن خزيمة وغيرهما)، والحديث في سنده عيسى بن جارية تكلم فيه أهل العلم، وقد حسن الحديث بعض أهل العلم، كالأعظمى في تحقيقه لصحيح ابن خزيمة ح ١٠٧٠. وقال الألباني: حسن لغيره كما في صحيح ابن حبان ح ٢٤٠١، وقال: أشار الحافظ في الفتح وفي التلخيص إلى تقويته، (صلاة التراويح للألباني صـ٢١).

ومتن الحديث يشهد له الأحاديث الأخرى التي صحت في وصف صلاة النبي صلى الله عليه وسلم في قيام الليل، لكن به إشارة هامة ينفرد بها عن الأحاديث الأخرى، وهي أن ذلك كان في صلاة النبي صلى الله عليه وسلم باصحابه قيام الليل (التراويح) جماعة، مما يدل على اختيار النبي صلى الله عليه وسلم يدل على اختيار النبي صلى الله عليه وسلم ذلك لأصحابه أيضًا.

#### الأحاديث العامة:

سنكتفي بحديث ابن عمر رضي الله عنهما: لتعلقه بما نحن بصدده، عن ابن عمر رضي الله عنهما: أن رجلاً سأل النبي صلى الله عليه وسلم عن صلاة الليل، فقال: «صلاة الليل مثنى مثنى، فإذا خشي أحدكم الصبح صلى ركعة واحدة توتر له ما قد صلى، (متفق عليه).

فهذا الحديث ورد في سؤال حول قيام الليل، ولو كان لقيام الليل عدد محدد لبين ذلك النبي صلى الله عليه وسلم في إجابته، فأخذ العلماء من الحديث، جواز الزيادة في قيام الليل على ما ورد في أحاديث عائشة وابن عباس رضي الله



عنهم. قال الحافظ ابن حجر: وأنه الأفضل في حق الأمة (أي عدم التقييد بعدد) لكونه أجاب به السائل (فتح الباري ۲۰/۳)، فهل

فعل النبي صلى الله عليه وسلم الموصوف في الأحاديث السابقة مقيد للإطلاق الذي ورد

ي حديث ابن عمر رضى الله عنهما.

فكما هو مقرر فإن فعل النبي صلى الله عليه وسلم منه ما يدل على الوجوب، وهو ما كان على وجه البيان كقوله صلى الله عليه وسلم: «صلوا كما رأيتموني أصلي». لبيان قوله تعالى: (وأقيموا الصلاة)، ومنه ما يكون على الاستحباب، ومنه ما يكون مباحًا، فأصل صلاة القيام في حقنا مستحدة وليست واجدة، وبالتالي فإن التقييد بالعدد أو الكيفية هنا أعلى درجاته الاستحباب تأسيا برسول الله صلى الله عليه وسلم. أم إن التقييد يكون بالجمع بين العدد والكيفية؟ فمتى صلى بالكيفية التي صلى بها النبي صلى الله عليه وسلم التزم بالعدد الذي صلى به النبي صلى الله عليه وسلم، فكما ثبت في حديث حذيفة رضى الله عنه: أن النبي صلى الله عليه وسلم قرأ البقرة والنساء وآل عمران في ركعة واحدة .. (مسلم وغيره).

ولعل مراعاة كيفية صلاة النبي صلى الله عليه وسلم هو ما نظر إليه عمر رضى الله عنه، عندما جمع الناس أولا على إحدى عشرة ركعة، كما بحديث السائب بن يزيد قال: «أمر عمرُ بنَ الخطاب أبيَ بنَ كعب وتميما الداري أن يقوما للناس بإحدى عشرة ركعة قال: وكان القارئ يقرأ بالمئين حتى كنا نعتمد على العصي من طول القيام، وما كنا ننصرف إلا في فروع الفجر، (موطأ مالك، وهو صحيح انظر مشكاة المصابيح ح ١٣٠٣).

ثم زادهم إلى الثلاث وعشرين لما ضعف الناس عن طول القيام، كما قال أبو الوليد الباجي: ويحتمل أن عمر أمرهم بإحدى عشرة ركعة وأمرهم مع ذلك بطول القراءة، يقرأ القارئ بالمئين؛ لأن التطويل في القراءة أفضل الصلاة، فلما ضعف الناس عن ذلك، أمرهم بثلاث وعشرين ركعة، على وجه التخفيف عنهم من طول القيام (المنتقى شرح

الموطأ ٢٠٨/١).

وقد وردت الأثار الصحيحة أن الصحابة صلوا عشرين ركعة (بغير الوتر)، منها: في سنن البيهقي بسنده عن السائب بن يزيد رضى الله عنه، قال: كانوا يقومون على عهد عمر بن الخطاب رضي الله عنه في شهر رمضان بعشرين ركعة. (قال الحافظ زين الدين العراقي إن سنده صحيح، طرح التثريب في شرح التقريب ٩٧/٣، وكذلك النووي في المجموع ٤/٣٣-٣٣).

وعدد عشرين ركعة هو ما عليه الجمهور، بل عد بعضهم هذا كالإجماع، لوقوعه في زمن عمر والصحابة ولم ينكره أحد. (انظر طرح التثريب ٩٧/٣).

ونقل الحافظ ابن حجر الروايات التي وردت في صلاة التراويح، ثم قال: والجمع بين هذه الروايات ممكن باختلاف الأحوال، ويحتمل أن ذلك الاختلاف بحسب تطويل القراءة وتخفيفها، فحيث يطيل القراءة تقل الركعات وبالعكس (انظر فتح الباري ٢٥٣/٤-.(YOE

ونحن متعبدون بالتأسى به صلى الله عليه وسلم - طالما ليس الفعل من خصائصه صلى الله عليه وسلم - يقول الآمدي: «فمعظم الأئمة من الفقهاء والمتكلمين، متفقون على أننا متعبدون بالتأسى به صلى الله عليه وسلم في فعله، واحِبًا كان أو مندوبًا أو مباحًا» (الاحكام في أصول الأحكام ١٨٦/١ للأمدي).

وقد واظب النبي صلى الله عليه وسلم على هذا العدد في صلاة القيام، ومن القواعد الفقهية المشهورة: «ما كان أكثر فعلا، كان أكثر فضلا ». فالمعهود من فعله صلى الله عليه وسلم بمواظبته عليه هو الأفضل وإن كان أقل (انظر الأشياه والنظائر للسيوطي صـ١٤٣-١٤٤).

فالتحقيق؛ لاشك أن الاكتفاء على إحدى عشرة ركعة هو الأفضل لفعل النبي صلى الله عليه وسلم ذلك ومواظبته عليه، مع جواز الزيادة على ذلك إذا رأى الإمام أن حال المصلين يتطلب ذلك، وكما قال ابن تيمية بعد ذكر روايات عدد صلاة التراويح .... وهذا كله سائغ، فكيفما قام في رمضان من هذه الوجوه

فقد أحسن، والأفضل يختلف باختلاف أحوال المصلين، ثم قال: «ومن ظن أن قيام رمضان فيه عدد مؤقت عن النبي صلى الله عليه وسلم لا يُزاد ولا ينقص منه فقد أخطأ». (انظر مجموع الفتاوى ٢٧٢/٢٢).

وقال الشيخ الألباني في نهاية كتابه عن صلاة التراويح – مع تبنيه لعدم جواز الزيادة عن إحدى عشرة ركعة... «وإنه لو قيل بجواز الزيادة عليه (على إحدى عشرة ركعة) فلاشك أن الأفضل الوقوف عنده (الإحدى عشرة ركعة) لقوله صلى الله عليه وسلم: «خير الهدي هدي محمد صلى الله عليه وسلم» (صلاة التراويح صري).

#### ثانيا: الكيفية:

هل يجوز صلاة قيام الليل من أول رمضان على مرتين (التراويح، التهجد)؟

أولاً؛ من حيث وقت القيام فذلك جائز؛ لأن وقت القيام يبدأ من بعد صلاة العشاء ويستمر إلى قبل صلاة الفجر، وأفضله ما كان في ثلث الليل الأخير.

ثانيا؛ من حيث العدد، فلو صلى الناس ثمان ركعات، ثم انصرفوا، ثم عادوا فأتموا ثلاثًا وعشرين أو إحدى وعشرين ركعة بالوتر، فعلى ضوء ما بينا في مسألة عدد صلاة التراويح؛ فإن هذا جائز، إن كان هذا لمصلحة زيادة وقت الصلاة من ناحية، ومن ناحية أخرى مصلحة المصلين.

فالثا: من حيث الهيئة والكيفية:

لا أعلم أن ذلك فعله أحد من الصحابة في رمضان، وما نقل إلينا عنهم كان هو إطالة الصلاة حتى يخرجوا منها قريبًا من الفجر، خاصة في العشر الأواخر، وما أشار إليه العلماء عن صلاة التهجد كان متعلقًا بالعشر الأواخر من رمضان، وأنه لا بأس أن يزيد عدد الركعات في العشر الأواخر في صلاة التهجد، حتى إن كان يصلي إحدى عشرة ركعة، فيصلي ثمان ركعات في التراويح - دون وتر- ثم يكمل بلقي العشرين في صلاة التهجد، وذلك لأن النبي في صلاة التهجد، وذلك لأن النبي من رمضان بمزيد اجتهاد، ويجتهد فيها ما لا يجتهد في غيرها؛ كما في حديث عائشة رضي يجتهد في الله عليه وسلم يتجتهد فيها ما لا يجتهد في الله عليه وسلم الله عليه وسلم يبحتهد فيها ما لا يجتهد فيها وسلم يجتهد فيها ما لا يجتهد فيها وسلم يبحتهد فيها ما الله عليه وسلم وسلم الله عليه وسلم يبيه وسلم الله عليه وسلم يبية وسلم عائشة رضي

إذا دخل العشر شد مئزره، وأحيى ليله، وأيقظ أهله» (متفق عليه).

ومن المعلوم لدينا أن النبي صلى الله عليه وسلم كان يحيي الليل طوال السنة، فيكون قول أم المؤمنين – وأحيى ليله – أي كله أو غالبه على غير عادته صلى الله عليه وسلم في إحياء الليل طوال العام، وذلك في إطالة وقت الصلاة (الكيفية) دون زيادة عدد الركعات، وهذا نجده وضحًا في حديث أبي ذر رضي الله عنه: صمنا مع رسول الله صلى الله عليه وسلم رمضان فلم يقم بنا من الشهر شيئًا حتى إذا بقي سبع، فقام بنا حتى ذهب ثلث الليل، ثم لم يقم بنا الليلة الرابعة، وقام بنا التي تليها حتى ذهب نحو من السابعة، وبعث إلى أهله واجتمع الناس فقام بنا حتى خشينا أن يفوتنا الفلاح (السحور) بنا حتى خشينا أن يفوتنا الفلاح (السحور)

فالنبي صلى الله عليه وسلم اجتهد في العشر الأواخر وميزها عن العشرين الأوائل من رمضان، وهذا الذي دعا السلف إلى إقامة صلاة التهجد في العشر الأواخر من رمضان تأسيًا بالنبي صلى الله عليه وسلم، وإن كان النبي صلى الله عليه وسلم-كما ذكرنا- ما كان يزيد في عدد الركعات إنما كان يطيل فيها.

ولقد نقل عن بعض السلف الزيادة يقالصلاة في العشر الأواخر، من ذلك حديث أبي بكرة رضي الله عنها... أنه كان لا يصلي في العشرين (العشرين من رمضان) إلا كصلاته في سائر السنة، فإذا دخل العشر اجتهد (صحيح ابن حبان، وصحيح سنن الترمذي).

ومن ذلك أيضًا ما ذكره ابن أبي شيبة في المصنف بسنده: «كان سعيد بن جبير يؤمنا في رمضان فيصلي بنا عشرين ليلة ست ترويحات، فإذا كان العشر الآخر اعتكف في المسجد وصلى بنا سبع ترويحات، (مصنف ابن أبي شيبة ح ٧٩٦١).

فإن صلى الناس التهجد من أول ليالي رمضان إضافة إلى التراويح، فإن ذلك جائز للإطلاق الوارد في أحاديث قيام الليل، لكن الأفضل الاكتفاء على التراويح فقط.

هذا، والله أعلم، والحمد لله رب العالمين.

الحمد لله رب العالمين، وأصلى وأسلم على أفضل خلقه وخاتم رسله وإمام أنبيائه وسيد أصفيائه سيدنا محمد وآله وصحبه أجمعين، وبعد:

غض البصر؛ هو خفضه وصرفه عما لا يباح النظر إليه، وجاءت الأوامر بغض البصر ومنعه من الاسترسال لأنه من أعظم السبل الموصلة إلى الوقوع في الفاحشة، فالنظر الحرام يفتك بالقلوب ويجر إلى المعاصى والآثام، قال اللَّه تعالى: «قُلْ لِلْمُؤْمِنِينَ يَغْضُواْ مِنْ أَنْصَدُوهُمْ وَيَحْفُظُواْ فُرُوجَهُمْ ذَالِكَ أَزْكُنَ لَمُمْ إِنَّ ٱللَّهُ خَبِيرٌ بِمَا بَصَنَّعُونَ اللَّهُ وَقُل لِّلْمُؤْمِنَاتِ يَغَضَّضَنَّ مِنْ أَبْصَلُوهِنَّ وَيَحْفَظُنَّ فروجهن » (النور: ۳۰- ۳۱).

قال الشافعي وأحمد رحمهما الله: «يحرم على المرأة النظر إلى الرجل، كما يحرم على الرجل النظر إليها.. وبين سبحانه أن الإنسان مسئول عن نظره وبصره، فقال عز وجل: وإنَّ السَّمَعُ وَالْبَصَرُ وَالْفَوْادُ كُلَّ أُولَيْكَ كَانَ عَنْهُ سَعُولاً ، (الإسراء:٣٦)، ومنع النبي صلى الله عليه وسلم من الحلوس في الطرقات المضي إلى النظر الحرام، فقال: وإياكم والجلوس في الطرقات، فقالوا: ما لنا بد، إنما هي مجالسنا نتحدث فيها. فأرشدهم إلى إعطاء الطريق حقه، وهو؛ غض البصر، وكف الأذي، ورد السلام، والأمر بالمعروف والنهي عن المنكر. متفق عليه. وعن جرير بن عبد الله البجلي لما سأل النبي صلى الله عليه وسلم عن نظر الفجاءة، فقال صلى الله عليه وسلم: «يا جرير، اصرف بصرك».

وقد شرع الاستئذان من أجل سلامة الأعراض والبيوت من البصر والنظر، وألا ينظر أحد إلى عورة أحد ولا إلى ما يسيء إليه، ورخص النبي صلى الله عليه وسلم في فقء عين من ينظر إلى عورات الناس في بيوتهم بغير إذن، فقال : «لو أن امرأ اطلع عليك بغيرإذن فحذفته بحصاة ففقأت عينه لم يكن عليك جناح». (البخاري ومسلم).

قال ابن القيم رحمه الله: «فإن فضول النظر يدعو

اعداد/ أحمد عز الدين

إلى الاستحسان ووقوع صورة المنظور إليه في القلب والاشتغال به، والفكرة في الظفر به، فمبدأ الفتنة في فضول النظر والحوادث العظام إنما هي منه فكم من نظره أعقبت حسرات.

كل الحوادث مبدؤها من النظر

ومعظم النارمن مستصغر الشرر

كم نظرة فتكت في قلوب صاحبها

فتك السهام بلا قوس ولا وتر

والنظر المنوع كل ما يجر إلى منكر وشر وفساد، فيدخل في ذلك النظر إلى صور النساء سواء في الكتب أو المجلات أو الحرائد، وكذلك النظر إلى النساء في أجهزة الإعلام كالتلفاز ونحوه وشبكات الإنترنت وما بها من مواقع فاسدة ومفسدة وناشرة للرذيلة، ومروجة للدعارة والبغاء.

ولأجل أن النظر مع الحواس الأخرى ذريعة الزنا سمَّاه الرسول صلى الله عليه وسلم (زنا) فقال صلى الله عليه وسلم: «إن الله كتب على ابن آدم حظه من الزبَّا أدركُ ذلك لا محالة، فزنَّا العينين النظر، وزنَّا اللسان النطق، وزنا الأذنين الاستماع، وزنا اليدين البطش، وزنا الرجلين الخطي، والنفس تتمنى وتشتهى، والفرج يصدق ذلك أو يكذبه».

فما أحوج الشباب والفتايات - بل وعامة المسلمين-إلى أن يغضوا أبصارهم في رمضان وغير رمضان، خاصة لسلامة الصيام، وصيانة القلب، واستقرار الأسر، والإعراض عما يكثر في هذا الشهر الكريم من أهل الزيغ والافساد بكم هائل من الإغراءات لجذب الناس وصرفهم عن عبادة ربهم والانتفاع به لكمال التقوى، وهو غرض الصوم.

وفقنا الله وإياكم إلى كل خير، والحمد لله أولا وآخراء



# صلاة التسراوييج وشفقة النبي المراياة بالأمية

الحمد لله والصلاة والسلام على سيد الأنام، وعلى آله وصحبه البررة الكرام، وبعد.

ففي جو الصيام وروحانيته تحسن تلاوة القرآن وقيام الليل.. والمعروف أن القرآن الكريم بدأ نزوله في جو الصيام وروحانيته تحسن تلاوة القرآن وقيام الليل.. والمعروف أن القرآن الكريم بدأ نزوله في رمضان، حيث كان الرسول الكريم مقبلاً على ربه. منصرهاً عن الخلق.. معتزلاً الجاهلية ينشد الحقيقة في غار حراء. وقد كان النبي عليه الصلاة والسلام بعد أن شرفه الله بنزول القرآن في رمضان يقوم الليل به طوال السنة، ويضاعف التلاوة والتهجد في هذا الشهر المبارك، وقد سن لأمته أن تقوم بالقرآن في ليالي رمضان. كما فرض عليها صيام أيامه.

#### كيف بدأت صارة التراويج؟

روى البخاري بسنبره إلي عُرْوَة أَنَّ عَائشَهُ، أَخْبَرَتُهُ، أَنْ وَسُولَ اللهِ عَلَيْهُ وَسَلَمُ (احتجر حجيرة) (فَ) خَرَجَ ذَاتَ لَيْلَا مَنْ جَوْف اللّيْلِ، فَصَلَّى فِي الْسُجِد، فَصَلَّى رَجَالٌ بِصَلاَتَهُ، فَأَصَبِحَ النَّاسُ، (فطفق رَجالُ)، (يدَكرون) وَبَحَلَّ نُوا، فَاجْتَمَعَ (مِن القابلة) أَكْثَرُ مَنْهُمْ، فَصَلُوا مَعَهُ، فَصَلُوا مَعَهُ، النَّاسُ، فَتَحَدُّثُوا، فَكثُرُ أَهْلُ اللَّسْجِد مِن اللَّيْلَةَ النَّالِيَّةَ الْمُرْبِعَةُ عَجْزَ (غَصَّ) السَّجِدُ اللَّيْلَةَ الرَّابِعَةُ عَجْزَ (غَصَّ) المُسْجِدُ مَنْ اللَّيْلَةَ الرَّابِعَةُ عَجْزَ (غَصَّ) المُسْجِدُ مَنْ اللَّيْلَةَ الرَّابِعَةُ عَجْزَ (غَصَّ) المُسْجِدُ مَنْ اللَّيْلَةَ الرَّابِعَةُ عَجْزَ (غَصَّ) المُسْجِدُ اللّهِ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ، فَصَلُوا مَعْنَ اللّهِ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ، فَصَلُوا اللّهِ اللّهِ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ، فَصَلُوا اللّهِ عَلَيْهُ وَسَلَّمَ، فَصَلُوا اللّهِ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ، فَصَلُوا اللّهِ مَنْ النَّسِ، فَتَشَهَّدَ، ذُمَّ قَالَ: وأَمَّا بَعْدُ، فَإِنْهُ لَمْ يَحْدُ عَلَى (شَائِكَم)، مَكَانُكُمْ، (قد رأيت الذي صنعتم لَمْ يَخْدُ عَلَى (شَائِكَم)، مَكَانُكُمْ، (قد رأيت الذي صنعتم فلم يضرع على (شائِكم)، مَكَانُكُمْ، (قد رأيت الذي صنعتم فلم يضرع على (شائِكم)، مَكَانُكُمْ، (قد رأيت الذي صنعتم فلم يضرض عَلَيْكُمْ، فَتَعْجِزُوا عَنْهَا، (وذلك يَقْ رمضان)». فَتَمْرَضَ عَلَيْهُ البِخاري (ح ٢٤٩).

هذه رواية البخاري، وما بين الأقواس ألفاظ عند مسلم وأحمد وأبي داود وغيرهم.

#### اعداد/ جمال عبد الرحمن

يَتَهَوْشَ بِغَيْرِهِ وَيَتَوَفَّرَ خُشُوعُهُ وَهَرَاغُ قَلْبِهِ. وَهِيهِ جَوَازُ مثل هذا إذا لَمْ يكُنْ فِيهِ تَضْيِيقٌ عَلَى الْمُكَلُّينَ وَتَحْوِهِمْ وَلَمْ يَتَّخِذُهُ دَاثُمًا لأَنَّ النَّبِيِّ صَلَّى اللَّه عَلَيْهِ وَسَلَّمَ كَانَ يَحْتَجِزُهَا بِاللَّيْلِ بِصلى فِيها وينحتها بِالنَّهَارِ وَيَبْسُطُهَا، ثُمَّ تَرْكَهُ النَّبِيُّ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ بِاللَّيْلِ وَالنَّهارِ وَعَادَ إلى الصَّلاة فَي النَّيْتِ.

#### لاذا سميت بصلاة التراويح ؟

قال ابن عثيمين رحمه الله تعالى: سميت تراويح، لأن السلف الصالح رضي الله عنهم كانوا يقومون رمضان ويطيلون القيام والركوع والسجود، فإذا صلوا أربع ركعات يعني بتسليمتين استراحوا، وإذا صلوا أربعا استراحوا، ثم يصلون ثلاثا، وهذا يؤيده حديث عائشة رضي الله عنها السابق، كان يصلي أربعا فلا تسأل عن حسنهن وطولهن ثم يصلي أربعا فلا تسأل عن حسنهن وطولهن، ثم يصلي ثلاثا. فكان النبي صلى الله عليه وسلم يرغب في قيام رمضان من غير أن يأمر فيه بعزيمة، يعني ما يُلزم لكنه يرغب، يقول، من قام رمضان إيمانا واحتسابا غفر له ما تقدم من ذنبه.

#### بالمؤمس رؤوف رحيم

يظهر من الحديث شفقته صلى الله عَلَيْهِ وَسلم على أمته خشيَة أَنْ تَكْتَب عَلَيْهِم صَلاَة اللَّيْلِ هَيعجَزوا عَنْهَا، هترك الْخُرُوج لِنَلاً يخرج؛ ذَلك الْفعل منْهُ.

قَالَ النَّوْوِي فِي شَرِحَهُ عَلِى صَحَيْحَ مَسَلَمَ ١٩/٦، وَفَيْهُ بَيَانُ مَا كَانَ النَّبِيُّ صَلَّى اللَّهِ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ عَلَيْهِ مِنَ الشَّفْقَةُ

عَلَى أُمْتِه وَمُرَاعَاة مَصَالِحِهِمْ وَأَنَّهُ يَنْبِغِي لُولاَة الأُمُورِ وَكَارِ الْبَاْسِ وَالْتَبْوِعِينَ فَي عِلْم وَغَيْرِهِ الْاقْتَدَاءُ بِه وَصَيْرِهِ الْاقْتَدَاءُ بِه صَلَّى الله عَلَيْه وَسَلَمَ فِي ذَلِكَ، قَدْ رَأَيْتُ الَّذِي صَنْغَتُمْ، وفِي رَوَايَة، فَلَمَّ الْفَجْرِ أَقْبَلَ عَلَى النَّاسِ فَتَشْهَدُ ثُمَّ قَالَ: وَأَمَّا بَعْدُ فَإِنَّهُ لَمْ يَخْفَ عَلَيْ مَكَانَكُمْ (شَأْنُكُمْ)، اكْلَفُوا مِنْ الْعُمَلُ مَا تُطيقُونَ ..

وقال أيضا ٢/١٤؛ ووفيه إذا تَعَارَضَتْ مَصَلَحَةٌ وَخَوْفُ مَفْسَدَة أَوْ مَصَلَحَتَانِ أَعْتَبَر أَهَمْهُمَا، لأَنَّ النَّبِيِّ - صَلَّي اللَّه عَلَيْه وَسَلَّمَ- كَانَ رَأَى الصَّلاَة فِي النَّسْجِدَ مَصْلَحَة لَمَا ذَكَرْنَاهُ، فَلَمَا عَارَضَهُ خَوْفُ الافْتَراضِ عَلَيْهِمْ تَرَكَهُ لَعْظَم الْفُسْدَة النَّتِي يَخَافُ مَنْ عَجْزِهِمْ وَتَرْكِهِمْ للَّفْرض، وَفِيه أَنَّ الأَمَامَ وَكَبِيرَ الْقَوْمِ إِذَا فَعَلَ شَيْئا خَلافَ مَا يَتَوَقَّعُهُ أَتْبَاعُهُ وَكَانَ لَهُ فِيه عُدْر يَدْكُرُهُ لَهُمْ تَطْيِيبًا لِقُلُوبِهِمْ وَإصْلاَحًا لذَاتِ الْبَيْنِ لِنَلاً يَظُنُوا خلافَ هَذَا، وَرُبِّهَا ظَنُوا ظَنَّ الشَّوْءِ».

وانظر في ذلك أيضاً كلام ابن الجوزي في كشف المشكل من حديث الصحيحين (١٠٠/٢)، وانظر عون المعبود وحاشية ابن القيم (١٧٣/٤)؛ والعيني في عمدة القاري

#### حكم صلاة التراويج وعدد ركماتها:

قَـَالَ الْبِدرِ الْعِينِي فِي عَمدةِ الْقَـارِي شَرحِ صحيحِ البِخارِي (١٧٨/٧) : صلاة التَّرَاوِيحِ سنة وَأَما أَدَاؤُهَـا بِالْحِمَاعَة فمستحب.

وَوَقَتَهَا بعد الْعشَاءِ وَقبلِ الْوتر عندنَا وَهُوَ قَولَ عَامَةً مَشَاءِ بُخَارى وَالأَصَح أَن وَقتهَا بعد الْعشَاء إلَى آخر اللَّيْلَ قبل الْوتر وَبعده، وَفِي الْبُسُوطِ الْسُتَحَبَ فعلهَا إلَى نصف اللَّيْلَ أو ثلثه كَمَا فِي الْعشَاءِ وَأَكثر الْشَايِخ عَلى أَن السَنة فيهَا الْخَتْم فَلاَ يتْرك لكسل الْقَوْم. انتهى بتصرف يسير.

قال ابن عثيمين رحمه الله شرح رياض الصالحين (١٧٧/٥)؛ «عن أبي هريرة رضي الله عنه قال؛ كان رسول الله صلى الله عليه وسلم يرغب في قيام رمضان رسول الله صلى الله عليه وسلم يرغب في قيام رمضان من غير أن يأمرهم فيه بعزيمة، فيقول؛ من قام رمضان ايمانا واحتسابا غفر له ما تقدم من ذنبه، وواه مسلم. وقام النبي صلى الله عليه وسلم بأصحابه ثلاث ليال في رمضان، يصلي بهم جماعة، ثم تأخر وقال؛ إني خشيت أن تفرض عليكم فتعجزوا عنها فتركه، ويقي الناس (أي بعد وفاة النبي صلى الله عليه وسلم) يأتون إلى المسجد يصلون الرجلين والثلاثة كل يصلي مع صاحبه، فخرج عمر ذات ليلة فوجدهم يصلون أوزاعا، فرأى رضي الله عنه باقب رأيه أن يجمعهم على إمام واحد، فأمر أبي بن كعب رضي الله عنه وآخر معه أن يصليا بالناس إحدى عشرة ركعة، فاجتمع معه أن يصليا بالناس إحدى عشرة ركعة، فاجتمع معه أن يصليا بالناس إحدى عشرة ركعة، فاجتمع

الناس على إمام واحد في التراويح، ويقي المسلمون على هذا إلى يومنا هذا، لكن اختلف العلماء في عدد ركعات التراويح، فمنهم من قال: إحدى عشرة ركعة، ومنهم من قال: ثلاث وعشرون ولكعة، ومنهم من قال: ثلاث وعشرون ركعة، ومنهم من قال: ثلاث وعشرون لأن السلف الذين اختلفوا في هذا لم ينكر بعضهم على بعض، فالأمرفي هذا واسع، يعني نحن لا ننكر على من زاد على من زاد على ثلاث وعشرين ركعة،

ونقول: صل ما شئت ما دامت جماعة المسجد قد رضوا بذلك، ولم ينكر أحد. أما إذا اختلف الناس فالرجوع إلى السنة أولى، والسنة ألا يزيد على ثلاث عشرة ركعة، لأن عائشة سئلت كيف كان النبي صلى الله عليه وسلم يصلي في رمضان؟ فقالت: كان لا يزيد في رمضان ولا غيره على إحدى عشرة ركعة.

فأما مع عدم الخلاف فإنه يصلي ثلاثا وعشرين أو أكثر، ما دام الناس لم يقولوا خفف، فإذا قالوا: خفف فلا يزيد على إحدى عشرة، أو ثلاث عشرة ركعة. شرح رياض الصالحين (۲۱۹/۵). والله الموفق.

وقي عون (لعبود وحاشية ابن القيم (١٧٣/٤): كان عُمُرُ رَضِيَ اللّٰه عَنْهُ يَقُولُ فِي جَمْعه النَّاسَ عَلَى جَمَاعَة وَاحَدَة رَفَعْمَت الْبِدْعَة هِيَ، وَانَمِا سَمَّاهَا بِدْعَة باغْتَبَار صُورَتَهَا فَإِنَّ هَذَا الْاَجْتَمَاعَ مُحْدَثُ بَعْدَهُ صَلَى اللّٰهُ عَلَيْهِ وَسَلِّمَ، وَباعْتَبَار الْحِقيقة فَلَيْسَتْ ببِدْعَة لأَنَّهُ صَلَّى الله عَلَيْه وَسَلَّمَ إِنْمَا أَمْرَهُمْ بِصَلاتَهَا فِي بُيُوتِهِمْ لِعلَّه هِي خَشْيَةُ الاَفْتَرَاضِ وَقَدْ زَائَتْ بِوَفَاتِه صَلَّى اللَّهُ عَلَيْه وَسَلَّمَ.

#### فوائد من القصة ؛

تقبل الله تعالى منا ومنكم، وبلغنا وإياكم الشهر الكريم، وجعلنا فيه من الفائزين. آمين.

73

الْحَمْدُ للله عَلَى جَلاَئِل تَعْمِه، وَفُوَاضِل آلائه وقسمه، والصَّالاة والسَّالام عَلَى خير بَرِيَّتِهِ مُحَمِّد وَعَثَرَتِهِ، وَمَنْ تَبِعُهُ عَلَى دينه وملته، وَبَغْدُ

هَإِنَّ اللَّهُ تَعَالَى نَعَتَ شَهْرَ رَمَضَانَ: ( أَيَّامًا مَّمُدُودَكِيًّ ) (البقرة: ١٨٤). وَهَٰذَا يَعُني صَرَاحَةً قَلَةً هَٰذَهِ الْأَيَّامِ وَسَرْعَةُ انْقَضَائِهَا قَبْل قضاء الوطر واستيفاء الراد منها إلا ما شاء الله تعالى. كُمَا يَقْتَضَى مَعْنَاهَا ضَمُنيًّا خَفَّةَ هَـَذَهِ الْعَبَادَة عَلَى أَهْل الإيمَانَ مَعَ مَا فيهَا مِنَ المُشْقَةِ الَّتِي تَقَعُ مِنْ جَرَّاءِ مُخَالِّفَةُ الْمَأْلُوفَ وَتَـرُكَ الْمُعْتَادِ مِنَ الْحِلالِ الْمُعْرُوفِ- طَعَامًا وَشَرَابًا وَنكَاحًا - مَعَ مُجَاهَدَة النَّفْس بالانْصرَاف عَنْ قَوَاهَا الغَضَبيَّة وَطَبَاعِهَا الشَّهُوَانِيَّةَ، وَالْعُزُوفَ، ممَّا يَتَّفِقَ مَعَ تَحْقِيقَ التَّقْوَى كما في النَّدَاء الإلْهِيُّ الَّذِي تَجِدُ فيه رُطُوبَةَ الْإِيمَانَ وَنَسِيمَ الْحَبُّة وَلَطْفُ الْمُنَاجَاة مِنْ رَبِّ الْعَالَمِينَ وَذَلْكَ فِي صَدْرِ آيَة الصِّيام: ( يَتَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَثُوا كُلِبَ عَلَيْكُمُ الصِّيامُ كُمَّا كُلِبَ عَلَى الَّذِينَ مِن قَبِّلِكُمْ لَمُلَّكُمْ تَنَّقُونَ ) (البقرة: ١٨٣).

وَمَعْنَى "مَعْدُودَات" أي: قليلات الْعَدَد قصيرَات الْدد. قَالِ الْأَلُوسِيُّ: "(أَيَّاماً مَعْدُودات) أَيْ مُعَيِّنَات بِالْعَدُ أَوْ قَلِيلاَت لأَنْ الْقَلِيلَ يَسْهُلَ عَدْهُ فَيُعَدُّ وَالْكَثِيرِيُوْخَذَ جُزَافًا".

سُبِلُ الْظَفْرِ بِغُنْيِمَةً رَمَضَانَ:

إِنَّ مَنْ أَرَادَ اغْتَنَّامَ زَمَانَ رَمَضَانَ يَلْزَمُهُ أَنْ يَاخَذُ بِأَمُورٍ: أُوِّلا: شَعْلَ وَقَتْهُ وَإِعْمَارُهُ بِالْأَعْمَالُ الصَّالِحَةِ:

وهَذَا هُوَ الرُّكُنُ الْأَعْظُمُ فِي الفَوْزِ بَجَوَائِزِ رَمَضانَ الْتِي تُعْطَى لأَهْلِهَا صَبِيحَةَ يَوْمِ العِيدِ ويَظْهَرُ بِهَا الْلُرْحُومُ مِنَ الْمُحْرُومِ، وَيُتَمَيِّرُ بِهَا الشَّقِيُّ مِنَ السَّعِيدِ.

فْيَنْبَغِي لَلْمُسْلِم أَنْ يَجْتَهِدَ فِي الْعَمَلِ الصَّالِحِ لاَ سيَّمَا فِي أَيَّام الْبَرَكَة، وَأَزْمَنَهُ مُضَاعَفَةَ الْأَجُورِ، وَأَوْقَاتَ كَثَرَةَ الْمُنحِ، وَأَنْ يَعْمَلَ عَلَى تحصيل أَسْبَابِ الْفُوزُ وَالظَّفْرِ بِأَطْوَاقِ النَّجَاةَ لِثَلاَّ يَنْزِلُ إِلَى الدُّرْكَ وَالدُّونِ وَيَحْصُلُ عَلَى صَفْقَةَ الْغَبُونِ ؛ فَيَخْرُجُ مِنْ الشهر بالحرمان ويخسر البشارة بالجنان وفوات الغفران وهَذَا وَاللَّهُ هُوَ الْحَدُلانِ الذي نَتَعَوَّدُ بِاللَّهُ مِنْهُ.

ثانيًا: الإقلال من الشهوات:

وَإِنْمَا عَبُرُتِ بِالْإِقْلَالِ لَأَنَّ امْتَنَاءَ الْمُرْءِ مِنَ التَّمَتُّع بِهَا أَمْرٌ مُشْبِهُ الْحَالَ، إِنَّمَا الْسُتَنْكُرُ فِي ذَلْكَ الْاتْسَاعُ فِيهَا وَالْاشْتَغَالَ بِهَا وَجَعْلُهَا قَصْدًا مِنْ القَصُودِ وَغَرَضًا مِنَ الأَغْرَاضِ قَالَ تَعَالَى: ( وَقِوْمَ الْعَرَضُ الَّذِينَ كَفَرُوا عَلَى النَّادِ أَذَهَنتُمْ طَيِبَيْكُو فِي حَيَاتِكُو الدُّنْيَا وَاسْتَمْتُمْتُمُ بِهَا قَالَتُوهَ تُجْزُونَ عَذَابَ ٱلْهُونِ بِمَا كُنُدُ لَسُمُكُمُونَ فِي ٱلْأَرْضِ بِغَيْرِ ٱلْمَقَ وَعَا كُنُمُ

فَسُفُونَ) (الأحقاف: ٢٠).

ثمَّ إِنَّ مِنَ الشَّهَوَاتِ مَا أَبَاحَهُ اللَّهُ تَعَالَى وَلَيْسَ فِي تَنَاوُلُهُ مَضَرَّةً بِلَ رُبِّمَا كَانَ فِي التَّمَتَع بِهَذه الشَّهُوة نعْمَة عَظيمَة وَسَدُ لباب فتن جسيمة كشهوة النكاح والطعام والشراب وطيبات الحياة مَنَّ الْمُرْزِقِ ﴿ قُلْ مَنْ حُرَّمٌ رِيكَةَ ٱللَّهِ ٱلَّذِيَّ أَخْرَجَ لِعِبَادِهِ وَٱلطَّيْبَاتِ مِنَ ٱلرَّزِقُّ ، (الأعراف: ٣٢).

لْهُذَا كَانَ السَّلَفُ يَتَقَلَّلُونَ مِنَ الشِّهَوَاتِ بِكُلِّ مَا يَسْتَطيعُونَ وَيَرْضُونَ بِقَلِيلِ الدُّنياء

قَالَ صَفُوانَ بِنِ سُلِيْمِ: إِذَا أَكُلْتُ رَغِيفًا سَدُ يَطْنِي وَشَرِيْتُ كُوزًا منْ مَاء فعَلَى الدُّنيَا وَأَهْلَهَا الْعَضَاءُ. (تذكرة الحِضاظ: ٢٠٧/٢).

ثالثًا: اجْتَنَابُ النَّاسِ الأَ مِنْ الْخَيْرِ:

مُخَالِطَةُ النَّاسِ أَصُلُ التَّخْليطِ، وِبَابٌ وَاسْعٌ للذُّنُوبِ وَالْخَطَايَا وَسَبِبُ كَلُّ تَفْريطٍ، فَٱلْعَاقِلُ الَّذِي يُغْلَقُ هَذَا الْبَابَ وَيَسْتَريبُ مِنْ عَنَاء الْأَثْمِ وَوَعْثَاء الْآحَارِم.

وَالْسَّبِيلِ الأُرْشَدُ وَالطَّرِيقُ الْأُقْصَدُ إِلَى اغْتَنَامَ أَيَّامِ
رَمْضَانَ يَكَادُ يَجْتَمِعُ فِي عَدَم الْخُلُطَة بِالنَّاسِ وَفِي
الْإَقْلَالِ- قَدْرَ الْإَمْكَانِ- مِن غَشْيانِ مَجَالِسِهِمْ إِذِ إِنَّ
الْإِقْلَالِ- قَدْرَ الْإَمْكَانِ- مِن غَشْيانِ مَجَالِسِهِمْ إِذِ إِنَّ
أَنْفَاسَ النَّاسِ دُخَانُ الْقُلُوبِ الَّذِي يَخْنُقُهَا، وَيَعُوقُهَا
عَنْ مُبَاشَرَةَ أَعْمَالَهَا، وَيَقْطِعُ سَيْرَهَا إِلَى رَيُهَا تَعَالَى
وَلِهَذَا قَيلَ الْاسْتَنْنَاسُ بِالنَّاسِ مِنْ عَلاَمَاتِ الْإِفْلاسِ
وَلَهُذَا قَيلَ الْإِفْلاسَ وَالْإِمْلاقَ مِنَ الْعَمَلِ الصَّالِحِ.
يَغْنِي الْإِفْلاسَ وَالْإِمْلاقَ مِنَ الْعُمَلِ الصَّالِحِ.

قَالُ آَيْنَ عُوْنَ، " دُكْزُ النَّاسَ دَاءُ، وَذَكْرُ اللَّهَ دَوَاءٌ".

رابعا: إدارة الوقت واليوم:

الوَقْتُ رَأْسُ مَالِ الْعَبْد، وَأُسُّ بِضَاعَته، وَأَسَاسُ تَجَارَته مَعَ اللهِ تَعَالَى ؛ فَيَنْبغي للمسلم أَن يُعْمِل نفسَه يَعْ جَمْعه وَأَن يَشْعَلها بحفظه فلا يَتعَطُّل مَعَ العَاطلينَ ولا يَتَبطل مع البطالين ولا يَلْجَأ إلى التَّرخُص فيه كَيْ لا يَكُونَ وقته دُولُهُ بَيْنَ يَدي خُليل أَوْنَديم فينَدُم يوم لا ينفع الندم، ويَعض عَلَى يَديهُ وَلاَتْ حِينَ مَنْدُم. وهَهُذا طَرفٌ مِنْ أَحُوالِ السَّلف في عَبادَتِهِم يَبْعَثُ اللهِمَم مِنْ مَرْقَدِها وَيُبْعَثُها.

كَانَ السَّلْفُ من الصِّحابَة والتَّابِعِينَ وَاتْبَاعِهِم علَى قَدْرِ كَبِيرِ مِنَ الصَّبْرِ عَلَى طُولِ الصَّلاَة فَمِنْهُمْ مَنْ كَانَ يُصلِّي اللَّيل والنَّهارَ مَعَا يُصلِّي اللَّيل والنَّهارَ مَعَا يُصلِّي اللَّيل والنَّهارَ مَعَا ومِنْهم مِنْ يُصلِّي اللَّيل والنَّهارَ مَعَا ومِنْهم مِن يَبلُغُ مِنَ السَّنُ مَبلَغًا تَهِنَ مَنْهُ عَظَامُه ومَعَ ذَلكَ يُطِيلُ الصَّلاَة.

قَالَ إِنْرَاهِيمِ النَّخَعِيِ: "كَانَ عَمْرُو بِنُ مَيْمُونِ لَّا كَبِرِ أُولِي اللهِ تَعَالَى أُولِي الْهَيَامُ لِلَّهِ تَعَالَى الْشَيْمُ مِنَ القَيَامُ لِلَّهِ تَعَالَى السُتَعَانِ بِالْوَتَدِ".(تَذكرةَ الحِفَاظُ: ١٥/١).

٢- التلاوة:

الْقُزْآنُ غِذَاءٌ للصَّالِحِينَ وَدَوَاءٌ وشَفَاءٌ للعَاصِينَ فَطُوبَى لِنُ ٱلْهِمِ تِلاَوْتَهُ وِرُزِقَ إِدْمَانَ قِرَاءِتِهِ لاَ سَيَّمَا فِي رَمَضَانَ وهُوَ الشَّهِرِ الذي أُنْزِلُ فِيهِ.

قَالُ ابْنُ اسْحَاقَ، ابْتُدَى رَسُولُ الله صَلَى الله عَلَيْهِ وَسَلَمَ بِاللّهَ عَلَيْهِ وَسَلَمَ بِالنّتُنْزِيلِ فِي رَمَضَانَ، قَالَ الله تَعَالَى: « شَهْرُ وَسَلَمَ بِالنّتُنْزِيلِ فِي رَمَضَانَ، قَالَ الله تَعَالَى: « شَهْرُ رَمَضَانَ ٱللّهِ الْكَبِينِ النّبُورَةِ، ١٨٥). وقال تعالى: «إنَّا أَنْزُلْنَاهُ فِي لَيْلَةٍ مُبَارَكَةٍ» (الدخان: ٣). (السير: ١٩/١).

وَقَدْ كَانَ السَّلَفُ لَهُمْ دَوِيٌّ بِالقُرآنِ كَدَوِيُّ النَّحْلِ. ٣- الذُّكُرُ:

كَانُ النُّكُرُ لِهَوُّلاَءِ الْقَوْمِ كَالْمَاءِ للسَّمَكَ لاَّ يَكَادُ يَفْتُرُ أَحَدُهُمْ عَنْهُ وَلاَ يَمَلُ مِنْهُ وَهَذَا طَرَفٌ مِنْ حَالِهِمْ. قَيْلَ لاَبِي الدَّرْدَاءِ- وَكَانَ لاَ يَفْتُرُ مِنْ الذَّكْرِ-: كَمْ تُسَبُّحُ

قِحُلُ يَوْمِ؟ قُـالَ: مائَةَ أَلْفِ، إِلاَّ أَنُ تُخْطِئُ الأَصَابِعُ (السير: ، ٣٤٨/٢).

٤- الدُعَاءُ:

وَقَدُ جَاءَ الْحَديثُ عَن الدُّعَاءِ مَقْرُونًا بِآيَات الصُيَام، قَالَ تَعَالَى، ( وَإِذَا سَأَلُكَ عِبَادِى عَنِي فَإِنِّ قَلِيبٌ أُجِبُ 
دَعُودً الدَّاعِ إِذَا دَعَالِ فَلْيَسْتَجِيجُوا لِي وَلْيُؤْمِنُوا فِي لَمَلَهُمُ 
رَشُدُوكَ) (المقرة، ١٨٦).

وَعْ هَذَا إِشَارَةً إِلَى الْعَالَقَةَ الرَّابِطَةَ بَيْنَ الصِّيَامِ
وَالدُّعَاءِ إِذْ إِنَّ الدُّعَاءَ يَحْتَاجُ إِلَى طَهَارَةِ مِنَ الدُّنُوبِ
وَالدُّعَاءِ إِذْ إِنَّ الدُّعَاءَ يَحْتَاجُ إِلَى طَهَارَةِ مِنَ الدُّنُوبِ
وَتَوْبَةَ نَصُوحَ مِنْهَا مِعَ التَّغَلِّبِ عَلَى الشَّهْوَةَ وَزُوالِ الْغَفْلَةَ
وَاجْتَمَاعِ الْقُلْبِ عَلَى اللهِ تَعَالَى وَهَذَا كَلَّهُ يَتَحَقَّقُ
بالصِّبَامَ.

وَاِذَا انْتَقَتْ هَذه الأُمُورُ وَغَلَبَتْ الْعَبْدَ شَهُوتَهُ وَاسْتَوْلَتْ عَلَيْهِ الْغَفْلَةُ تَحَلَّفَ أَثْرُ الدُّعَاءِ أَوْكَانَ أَثْرُهُ ضَعِيفًا. ٥- الْنُكَاءُ:

كَانَ السَّلَفُ مِنْ شَدَّةٍ خَوْفِهِمُ يَغْلِبُ عَلَيْهِمُ البُكَاءُ ۗ فَـ الصَّلاةِ وَالتُلاَّوة وَغَيْرهما.

قَالَ حَمَّادُ بِنُ زَيْدٍ، زَأَيْتُ ثَابِتًا يَبُكِي حَتَّى تَخْتَلِفَ أَضْلاعُهُ.

وَقَالَ جَعْفَرُ بِنُ سُلَيْمَانَ؛ بَكَى ثَابِتٌ حَتَّى كَادَتُ عَيْنُهُ تَذْهَبَ، فَكُلُم فِي ذَلِكَ فَقَالَ؛ مَا خَيْرُهُمَا أَنْ لَّمْ تَبْكِيَا وَأَبَى أَنْ يُعَالَجَ (تذكرة الحفاظ: ١٢٥/١).

وَّهَذَا مُحَمَّدُ بُنُ الْمُنْكَدِرُ قَيلَ: إِنَّهُ تَهَجَّدُ لَيْلَةٌ فَاشْتَدُّ بُكَاوُهُ فَسَأَلُهُ إِخْوَانُهُ فَقَالَ: تَلَوْتُ هَذَه الآيَةَ: (وَبَنَا أَلَمُ يَّى اللَّهِمَا لَمْ يَكُونُواْ يَخْسَبُونَ ) (الزمر: ٤٧).

٦- المُحاسية:

كَانَت الْمُحَاسَبَهُ عُنُوانُ السَّلَف فِي أَعْمَالِهِمْ إِذْ كَانُوا يَعْلَمُونَ أَنْ تَرْكَ الْمُحَاسَبَةَ بَابَهُ الْإِهْمَالَ وَالتَّهْرِيطِ النَّتِي يَنْدَمُ الْلَرْءُ عَلَيْهَا يَوْمَ الْقيَامَةَ أَشَدُ النَّدَمَ ( أَن تَقُولُ نَفْسٌ بَحَتْرَقَ عَلَيْهَا يَوْمَ الْقيَامَةَ أَشَدُ النَّدَمَ ( أَن تَقُولُ نَفْسٌ بَحَتْرَقَ عَلَيْهَا مَوْمَ الْقيامَةَ أَشَدُ وَإِن كُنتُ لَمِنَ تَقُولُ نَفْسٌ بَحَتْرَقَ عَلَى مَا فَرَّطْتُ فِي جَنْبِ اللّهِ وَإِن كُنتُ لَمِنَ اللّهِ عَلَى مَا فَرَّطْتُ فِي جَنْبِ اللّهِ وَإِن كُنتُ لَمِن السَّحْرِينَ ) (الزمر: ٥٦).

خامساً: إذْمَانُ النَّظُرِيِّةِ أَحْوَالَ السَّلْفُ وَمَوَاعظهم:

مَنْ طَالَعَ سِيرَ أَلسَّلُف وَوَجَدَ تَرَاجِمَهُمْ مُوَشَّحَةُ الصُّدُورِ بِالْفَضَائِلُ وَالْمُنَاقِبِ آمَنَ أَنَّها - أي سيرهم- جُندُ مِنْ جُنودِ اللَّهَ يُثبُّت بِهَا من يَشَاءُ مِنْ عِبَادِهِ وِيَهْدي بِهَا مَنْ أَرَادَ بِهَ الْخَيْرَ.

هَذَا مَا يَسَّرُ اللَّه تَعَالَى ممَّا سَمَحَتُ بِهِ الْقَرِيحَةُ مَعْ عَدَمُ هَرَا اللَّهَ يَعَالَى عَدَم هَرَا اللَّهَ يَعَالَى عَدَم هَرَا اللَّهُ وَاللَّهُ تَعَالَى الْشَعْولُ أَنْ يُرْفَعَ عَنَّا مَا بِنَا وَأَنْ يُخَفِّفُ عَنَّا مَا أَنَاحُ بِبَائِنَا، وَأَنْ يَخْفُفُ عَنَّا مَا أَنَاحُ بِبَائِنَا، وَأَنْ يَشْفَى مَرْضَانَا وَأَنْ يَخْتَمُ لَنَا وَلَهُمْ بِخَيْر، وَمَنَ اللَّه تَعَالَى أَشْتُمِدُ السَّدَادَ وَأَسْأَلُهُ الثَّبَاتَ عَلَى سَبِيلِ الرَّشَادِ إِنَّهُ كَرِيمٌ جَوَاد.

والحمد لله رب العالمين.

الحمد لله والصلاة والسلام على رسول الله وآله وصحبه ومن والاه وبعد ،

فلقد مَنْ الله عليَّ بكتابة مقالات عديدة سابقًا في هذا الباب بمجلة التوحيد الفراء، ثم قضى الله أن يتوقف هذا الباب، ثم أذن الله لمنا بمنه وكرمه بالعود، والعود أحمد، ثم شاء الله أن يكون ذلك أوله شهر رمضان جعله الله شهر يمن وخير ويركة.

وشهر رمضان موسم طاعات وقربات وعبادات متنوعة من صيام، وقيام، واعتكاف، وتالاوة قرآن، وصدقة، وإحسان، وذكر، ودعاء، واستغفار؛ والعاقل من استثمر هذا الموسم العظيم في رجاء نيل موعود ريه الكريم على لسان نبيه الخاتم صلى الله عليه وسلم إذ أرشد المسلمين إلى الاجتهاد فوسم من ضيع الشهر بالخسران فقال؛ «خاب وخسر قيل من يا رسول الله بالخسران فقال؛ «خاب وخسر قيل من يا رسول الله قال ، من أدرك رمضان فلم يغفر له .... الحديث.

وكما أن هذا الحفز والإرشاد يكون بالطاعات فكذلك يكون بالتحذير من المخالفات وأول هذه المخالفات أن يكون العمل على غير هدي نبينا الحبيب صلى الله عليه وسلم وقد قال: (من عمل عملا ليس عليه أمرنا فهو رد) ولما كان الأمر كذلك ومن محبتنا لديننا وصيانته ولنبينا واتباعه ولإخواننا شفقة ولمجتمعنا ديانة فإننا ننصح لأنفسنا تحذيرا من الوقوع في مثل هذه المخالفات والتي منها:

١ - تقديم وقت الإمساك عن وقته الأصلي: قال الله تعالى: «وَكُلُوا وَاشْرَهُوا حَتَى يَشَيَّنَ لَكُمُ الْخَيْطُ الْأَيْصَٰ مِنَ الْفَيْطِ الْأَسْوَدِ مِنَ الْفَجْرِ ثُمْ أَيْمُوا المِيامَ إِلَى الْيَتِلَ ، (البقرة : ١٨٧).

فالله جعل غاية لجواز الأكل والشرب، وهذه الغاية تنتهي بتبين طلوع الفجر الصادق؛ فمن خالف هذا فقد خالف ما أذن به الله .

وقد سئل العلامة ابن عثيمين رحمه الله: نرى بعض التقاويم في شهر رمضان يوضع فيه قسم يسمى: «الإمساك»؛ وهو يُجعل قبل صلاة الفجر بنحو عشر دقائق، أو ربع ساعة، فهل هذا له أصل من السنة، أم هو من البدع؟ أفتونا مأجورين؟

فأجاب فضيلته بقوله: هذا من البدع، وليس له أصل من السنة، بل السنة على خلافه، لأن الله قال في أصل من السنة، بل السنة على خلافه، لأن الله قال في كتابه العزيز: «وَكُلُواْ وَاشْرَيُواْ حَتَّى يَتَبَيِّنَ لَكُمُ الْخَيْطُ الأَسْوَدِ مِنَ الْفَجْرِ ثُمَّ أَتَمُواْ الصَّيَامَ إِلَى اللّهُ لِيَّالَ النبي صلى الله إلى اللّهُ لِيل اللّهُ وسلم: «هلك المتنطعون، هلك المتنطعون، هلك عليه وسلم: «هلك المتنطعون، هلك



المتنطعون». (مجموع فتاوى ورسائل الإمام ابن عثيمين، ٢٩١/١٩). بقو

#### ٢- التلفظ بنية الإمساك (الصوم):

إذ إن النية محلها القلب، والتلفظ بها في جميع العبادات- والصوم من هذه العبادات- بدعة محدثة.

قال الألباني-رحمه الله-: «واعلم أنه لا يشرع التلفظ بالنية لا في الإحرام، ولا في غيره من العبادات؛ كالطهارة، والصلاة، والصيام، وغيرها، وإنما النية بالقلب فقط، وأما التلفظ بها فبدعة،(ينظر: حجة النبي-صلى الله عليه وسلم-،(ص٤٩).

#### ٣- تأخير أذان المغرب بدعوى تمكين الوقت:

والتي أدت بالتالي إلى بدعة أخرى، وهي، تأخير الفطور؛ والذي في تعجيله عنوان بقاء الخيرية في الأمة الإسلامية، وعلامة ظهور الملة المحمدية؛ حيث إن النبي صلى الله عليه وسلم قال، «لا يزال الناس بخير ما عجلوا الفطر، متفق عليه.

قال الحافظ ابن حجر العسقلاني- رحمه الله فيما يتعلق بتأخير الفطور وتعجيل السحور: .... وقد جرَهم ذلك إلى أن صاروا لا يؤذنون إلا بعد الغروب بدرجة لتمكين الوقت-زعموا-، فأخروا الفطور، وعجَلوا السحور، وخالفوا السُّنة؛ فلذلك قلّ عنهم الخير، وكثر فيهم الشر، والله المستعان».

التسحير : وهو إيقاظ الناس وتنبيههم على السحور، وهو من البدع المحدثة بأي طريقة كان سواء كان بقراءة

الأذكار، أو بالطبلة والشبابة والغناء، أو بالبوق والنفير، أو بالمنادة من على المآذن بمكبرات الصوت، أو بالدق على أبواب البيوت. قال ابن الحاج المالكي-رحمه الله-: «اعلم أن التسحير لا أصل له في الشرع الشريف؛ ولأجل ذلك اختلفت فيه عوائد أهل الأقاليم، فلو كان

#### ٤ - تعجيل السحور:

من الشرع ما اختلفت فيه عوائدهم». (المدخل:

- (YOO/Y

وهذا خلاف ما كان معهوداً زمن النبي صلى الله عليه وسلم وأصحابه؛ إذ أن السّنة تأخير السحور. وانظر كلام الحافظ ابن حجر-رحمه الله-السابق ذكره.

#### ٥- المناداة لصلاة التراويح (القيام):

بقولهم: «الصلاة جامعة»، أو «صلاة التراويح قياماً من شهر رمضان يرحمكم الله»، ونحو ذلك مما لم يثبت عن النبي-صلى الله عليه وسلم.

## ٦- الترام المصلين أذكاراً وأوراداً

#### ليس لها أصل بعد كل ركعتين:

قال ابن الحاج المالكي رحمه الله يق «المدخل» (۲۹۳/۲، ۲۹۶): «وينبغي له أن يتجنب ما أحدثوه من الذكر بعد كل تسليمتين من صلاة التراويح، ومن رفع أصواتهم بذلك، والمشي على صوت واحد؛ فإن ذلك كله من البدع.

#### ٧ - الاستعاضة عن: ،أمين ، بعبارات لم تثبت:

قال الشيخ بكر أبو زيد رحمه الله: «جواب المأموم على مواطن الذكر من قنوت الإمام بلفظ: «حقاً» أو «صدقت» أو «صدقاً وعدلاً» أو «أشهد» أو «حق»، ونحو ذلك، كلها لا أصل لها». «تصحيح الدعاء»(ص٤٢٣).

# ٨- تكلف السجع في الدعاء والإكثار منه ، والاعتداء في الدعاء :

قال ابن عباس رضي الله عنهما: «وانظر السجع من الدعاء فاجتنبه؛ فإني عهدت رسول الله-صلى الله عليه وسلم- وأصحابه لا يفعلون إلا ذلك الاجتناب « رواه البخاري (٦٣٣٧).

قال ابن الحاج المالكي رحمه الله: «وليحذر من السجع في الدعاء، والتنميق في الفاظه؛ فإن ذلك ليس من الخشوع في شيء، وهو من محدثات الأمور، والمحل محل خضوع وانكسار، وذلك ينافيه». (المدخل: ٢٣١/٤).

### ٩- تلحين الصوت بالدعاء

#### وترتيله على هيئة قراءة القرآن:

قال المناوي رحمه الله: «ولا أرى أن تحرير النغم في الدعاء كما يفعله القراء في هذا الزمان يصدر ممن يفهم معنى الدعاء والسؤال، وما ذاك إلا نوع لعب، فإنه لو قدر في الشاهد سائل حاجة من ملك أدى سؤاله وطلبه بتحرير النغم فيه من: الخفض، والرفع، والتطريب، والترجيع كالتغني، نسب-ألبتة- إلى قصد السخرية واللعب، إذ مقام طلب الحاجة التضرع لا التغني؛ فاستبان أن ذاك من مقتضيات الخيبة والحرمان». «فيض القدير» (٢٩٦/١).

نسأل الله القبول والتوفيق.



الحمد لله الذي بنعمته تتم الصالحات، والصلاة والسلام على رسوله الكريم؛ إمام الصائمين والقائمين والعاكفين والصالحين...

فقد أظلنا شهر مبارك، كتب الله علينا صيامه، وسن لنا رسول الله صلى الله عليه وسلم قيامه، فيه تفتح أبواب الجنية، وتُغلق أبواب الجحيم، وتغل فيه الشياطين، من صامه إيمانًا واحتسابًا غُفر له ما تقدم من ذنبه، ومن قامه إيمانًا واحتسابًا غُفر له له ما تقدم من ذنبه، وفيه ليمانًا واحتسابًا غُفر من حرم خيرها فقد حرم، وقد بارك الله في هذا الشهر، وجعل فيه من الخصائص واللطائف، والعبر ما ليس في غيره من الشهور.

فمن لطائفه وعجائبه أنه أسرع قادم، وأسرع ذاهب، فإن شهور السنة- وهي جزء من عمر الإنسان- تمرمر السحاب، ولا نشعر بذلك إلا بقدوم رمضان لسرعة عودته بعد رحيله.

وهـ و أسرع ذاهـ ب، لأنه مـ ا إن يبدأ حتى ينتهي، وتمر أيامه ولياليه مرور النسيم تشعر به ولا تراه. وأعجب من ذلك كثرة دمـ وع التائبين التي تنهمر في ليل رمضان كأنها سيل جار، أين كانت هذه الدموع الغزيـرة عبر شهـ وركثيرة قـ د مضـت وانقضت؟ لقـ د حبستها المعاصي، وسجنها القلب القاسي، ثم أطلقتها التوبـة فسالت وانحدرت من مآقيها لتنقذ العين من عذاب الله ؛ لأنها بكت من خشية الله ؛ قال رسول الله صلى الله عليه وسلم ؛ (عينان لا تمسهما رسول الله صلى الله عليه وسلم ؛ (عينان لا تمسهما

## صفوت الشوادية (رحمه الله)

النار : عين بكت من خشية الله، وعين باتت تحرس في سبيل الله) (رواه الترمذي (١٦٣٩)).

وفي رمضان يقبل المسلمون في المشارق والمغارب على القرآن، في الليل والنهار، ويتنافسون على تلاوته في الصلاة، يدفعهم إلى ذلك رجاء رحمة الله، والخوف من عذاب الله.

كما يختص رمضان دون غيره من الشهور بكثرة التائبين والعائدين إلى الله، فهو شهر توجل فيه القلوب، وتدمع فيه العيون، وتقشعر فيه الجلود، وهذه الصفات الثلاثة كانت ملازمة للجيل الأول في كل شهور العام، كما أن هذه الصفات قد جعلها الله عزوجل علامة صادقة على الإيمان ؛ فقال سبحانه وتعالى عن الصفة الأولى ؛ (إِنَّمَا ٱلمُؤْمِثُونَ ٱلَّذِينَ إِذَا وَيَعَالَى عَن الصفة وَإِنَّا تُلِيتَ عَلَيْهِمْ ءَاينَهُ أَهُ وَإِنَّا اللهُ إِنَّا اللهُ وَعَلَى الإنها المُوْمِثُونَ ٱلَّذِينَ إِذَا وَيَعَالَى عَن الصفة وَإِنَّا تُلِيتَ عَلَيْهِمْ ءَاينَهُ أَهُ وَإِنَّا اللهُ يَعْنَا إِنَّا اللهُ وَعَلَى وَالْمُنْ الْمُؤْمِثُونَ وَإِنَّا اللهُ وَعَلَى وَالْمُنْ اللهُ إِنَّانَا اللهُ عَلَى وَعَلَى رَبَهِمْ إِنْمَانًا وَالْمُنْفَالَ ؛ ٢ ).

وقالُ في الثنانية : (اللهُ نَزَلَ أَحْسَنَ لَلْدِيثِ كِنَبُا مُتَثَنِهُا مُثَانِى نَقْشَعِرُ مِنْهُ جُلُودُ الَّذِينَ يَغْشَوْنَ رَبَّهُمْ مُمَّ تَلِينُ جُلُودُهُمْ وَقُلُوبُهُمْ إِلَى ذِكْرِ اللهِ ) (الزمر : ٢٣).

وقال عن الثالثة : (رَإِذَا سَعِعُوا مَا أَدْلُ إِلَى الرَّسُولِ رَزَى الْمَالُدِ وَاللّهُ وَاللّهُ اللّهُ وَاللّهُ اللّهُ وَاللّهُ اللّهُ عَلَيْهُ أَمِنُ الْحَقِي (المائدة : المُمرهذا الإيمان الراسخ : واليقين الكامل عند السلف الصالح مجموعة من الخصال التي يحبها الله ورسوله صلى الله عليه وسلم ، والتي لا تجتمع أبدًا إلا في مؤمن صادق ، ويجمعها عبد الله تجتمع أبدًا إلا في مؤمن صادق ، ويجمعها عبد الله

بن مسعود رضي الله عنه في قوله: (ينبغي لحامل القرآن أن يعرف بليله إذ الناس نائمون، وبنهاره إذ الناس مفطرون، وبحزنه إذ الناس يفرحون، وبكائه إذ الناس يضحكون، وبصمته إذ الناس يخوضون، وبخشوعه إذ الناس يخوضون، وبخشوعه إذ الناس يختالون).

إنها : قيام ليل، وصيام النهار، وحزن وندم على التفريط والإسراف على النفس، وبكاء من شدة الحوف، وصمت يحفظ من الزلل، ويدعو إلى التفكر والتدبر، وخشوع محاط بدل العبودية لله رب العالمين.

ويجتمع في رمضان من صنوف البر، وأوجه الخير أنواع كثيرة وافرة وكلها أبواب مفتوحة على الجنة، مفضية إلى رضوان الله، ومع كثرة الأبواب ووفرتها فإن المسلم قد يطرق بابا واحدًا ويغفل عن بقيتها الفيحرم نفسه، ويضيع عمره هباءً المنابعة الم

قد يصوم ولا يقوم، أويقوم ولا يتصدق، أو يتصدق ولا يقرأ القرآن، أو يصوم بطنه ولا تصوم جوارحه، أو يصوم النهار ولا يصوم الليل! فيمتنع عن الحلال نهازًا (الأكل والشرب)، ويفظر على المعاصي ليلاً (الدخان والفيلم)، وإذا غلبك شيطانك في رمضان فإنك لن تغلبه غالبًا في غيره (إذا لا أن بشاء الله.

ومن أعظم القريات، وأجل الطاعات التي غفل عنها الغافلون: تقديم النصيحة للمسلمين، ودعوتهم إلى الخير، وتعليم جاهلهم، وتذكير غافلهم، فإن الدال على الخير كفاعله، وقد كان السلف الصالح رضي الله عنهم يرون النصيحة والموعظة أعظم أجرا، وأبقى نفعًا من الصدقة (دكت عمر بن عبد العزيز رضي الله عنه إلى

كتب عمر بن عبد العزية رضي الله عنه إلى القرضي: أما بعد: فقد بلغني كتابك تعظني، وتذكر ما هو لي حظ، وعليك حق، وقد أصبت

بذلك أفضل الأجر، إن الموعظة كالصدقة، بلهي أعظم أجرًا، وأبقى نفعًا، وأحسن ذخرًا، وأوجب على المؤمن حقًا لكلمة يعظ بها الرجل أخاه لي المؤمن حقًا لكلمة يعظ بها الرجل أخاه لي زداد بها في هدّى رغبة خيرٌ من مال يتصدق به عليه، وإن كان به إليه حاجة، ولما يدرك أخوك بموعظتك من الهدى خير مما ينال بصدقتك من الدنيا ... ولأن ينجو رجل بموعظتك من هلكة خير من أن ينجو بصدقتك من فقر!!

وفي رمضان تقبل الأمة الإسلامية بكل شعوبها على الله إقبالاً لو استقامت عليه لنصرها الله على أعدائها، وأورثها سعادة الدنيا، ونعيم الآخرة 1

لكن الواقع يشهد أن كثيرًا من المسلمين يكون مع الطاعات في كروفر ؛ فهو بين الإقبال والإدبار، فهل من عودة صادقة واغتنام لفرصة سانحة قبل أن تتمنى ساعة واحدة من ساعات الدنيا فلا تعطاها : (حَقَّ إِذَا جَلَّهُ أَعَدَهُمُ الْمَوْتُ قَالَ رَبِّ اَرْحِمُونِ (الله لَهُ الله الله على الله على المؤلفة على المؤلفة واحدة من ساعات الدنيا فلا تُعطاها : (حَقَّ إِذَا جَلَّهُ أَعَدُهُمُ الْمَوْتُ قَالَ رَبِّ اَرْحِمُونِ (الله مُنْ أَعَدُ مُنْ عَلَى الله على المؤلفة ، وأكثر شيء وإن أكثر شيء في الأحياء الغفلة، وأكثر شيء في الأموات الندم على ما فات ؛ فيا أيها المقبول هنينًا لك بشواب الله عز وجل ورضوانه ، ورحمته وغفرانه ، وقبوله وإحسانه ، وعفوه وامتنانه .

ويا أيها المطرود بإصراره، وطغيانه، وظلمه وغفلته، وخسرانه، وتماديه في عصيانه، لقد عظمت مصيبتك، وخسرت تجارتك، وطالت ندامتك، فأدرك نفسك قبل أن تكون من القائلين (لَيْنَتَيْ مَنَّمْتُ لِلَّاقِينَ) (الفجر: ٢٤)، فنسأل الله العظيم رب العرش العظيم أن يتقبل منا صيامنا وقيامنا وركوعنا وسجودنا وسائر أعمالنا الصالحات، إنه ولي ذلك والقادر عليه، وصلى الله وسلم وبارك على نبينا محمد وآله وصحبه

## عزاء واجب

يتقدم مجلس إدارة المركز العام الأنصار السنة المحمدية، وأسرة تحرير مجلة التوحيد بخالص العزاء إلى الوالد الحاج عطية حنفي في وفاة ابنه، رحمه الله رحمة واسعة، ولا نقول إلا ما يرضي ربنا، وإنا لله وإنا إليه راجعون.

كما تنعي أنصار السنة سكرتير فرع شوبك بسطة بالشرقية عزت فريد، رحم الله الفقيد رحمة واسعة.



(صوم رمضان محكُ للإرادات، وقمع للشهوات الجسمية، ورمز للتعبُد في صورته العليا، ورياضة شاقة على هجر اللذائذ والطيّبات، وتدريب منظم على حمل المكروه من جوع وعطش وسكوت، ودرس مفيد في سياسة المرء لنفسه، وتحكِّمه في أهوائها، وضبطه بالجدُّ لنوازع الهزل واللغو والعبث فيها، وتربية عملية لخلق الرحمة بالعاجز العدم، فلولا الصوم لما ذاق الأغنياء الواجدون ألم الجوع ولما تصوروا ما يفعله الجوع بالجائعين وفي الإدراكات النفسية جوانب لا يغني فيها السماع عن الوجدان، ومنها هذا؛ فلو أنّ جائعًا ظلَّ وبات على الطوى خمسًا، ووقف خمسًا أخرى يصوَّر للأغنياء البطان ما فعل الجوع بأمعائه وأعصابِه، وكان حاله أبلغ في التعبير من مقاله، لما بلغ في التأثير فيهم ما تبلغه جوعة واحدةً في نفس غنی مترف).

/alaci /

الإسلام دين تربية للملكات والفضائل والكمالات، وهو يعتبر المسلم تلميذا ملازمًا في مدرسة الحياة، دائمًا فيها، دائمًا عليها؛ يتلقى فيها ما تقتضيه طبيعته من نقص وكمال، وما تقتضيه طبيعتها من خيروشير، ومن شم فهو يأخذه أخذ المربِّي في مزيج من الرفق والعنف، بامتحانات دورية متكررة، لا يخرج من امتحان منها إلا ليدخل في امتحان؛ وفي هذه الامتحانات من الفوائد للمسلم ما لا يوجد عُشره ولا مغشاره في الامتحانات المدرسية المعروفة.

وامتحانات الإسلام متجلية في هذه الشعائر المفروضة على السلم، وما فيها

محمد البشير الإبراهيمي

نشر عام (۱۳۲۸هـ)

من تكاليف دقيقة، يراها الخلي الفارغ أنواعًا من التعبدات تتلقى بالتسليم، ويراها المستبصر المتدبر ضروبًا من التربية شرعت للتزكية والتعليم، وما يريد الله ليضيّق بها على السلم، ولا ليجعل عليه في الدين حرجًا، ولكن يريد ليطهره بها، وينمّى ملكات الخير والرحمة فيه، وليقوّي إرادته وعزيمته في الاقدام على الخير، والإقلاع عن الشر، ويروضه على الفضائل الشاقة، كالصير، والثبات، والحرم، والعزم، والنظام، وليحرره من

تعبُد الشهوات له وملكها لعنانه، وما زالت الشهوات الحيوانية موبقًا للآدمي، منذ أكل أبواه من الشجرة، حكمة من الله في تعليق سعادة الإنسان وشقائه بكسبه، ليحيا عن بيّنة، ويهلك عن بيّنة.

في كل فريضة من فرائض الإسالام امتحان لإيمان المسلم، ولعقله، وإرادته، ودع عنك الأركان الخمسة، فالامتحان فيها واضح المعنى بين الأشر؛ وجاوزُها إلى أمهات الفضائل التي هي واجبات تكميلية، لا يكمل إيمان المؤمن إلا بها، كالأمر بالمعروف والنهى عن المنكر، والصدق في القول والعمل، والصبرفي مواطنه، والشجاعة في ميدانها، والبذل في سبله، فكل واحدة، أوفي كل واحدة منها امتحان تكميلي للإيمان، تعلو فيه قَيْمٌ، وتهبط قَيْمٌ، وفي التوحيد امتحان لليقين، واليقين أساس السعادة، وفي الصلاة امتحان لللإرادة، والإرادة أصل النجاح، وفي الحج امتحان للهمم بالسير في الأرض، وهو منبعُ العلم، وفي الصوم امتحان للصبر، والصبر رائد النصر، ونحن نريد من الامتحان هنا معناه العصري الشائع.

غير أنّ الصوم أعسرها امتحانًا؛ لأنه مقاومة عنيفة لسلطان الشهوات الجسمية، ومقاوم الشهوات في نفسه أو في غيره قلّما ينتصر؛ فإن انتصر فقلّما يقف به الانتصار عند حدّ الاعتدال، بل كثيرًا ما يجاوزه إلى أنواع من الشذوذ والتنطع، تأباها الفطرة والعقل، وهذه الحروح المقاومة في الصوم هي التي راعتها الأديان والنّحل، فجعلت الصوم إحدى عبادتها، تروض عليه النفوس المطمئنة، وتروض به النفوس الجامحة، ولكن الصوم في الإسالام يزيد عليها جميعًا في صوره ومدته، وفي تأثيره وشدته، فمدته شهر قمري متابع وشدته، فمدته شهر قمري متابع

الأيام، وصورته الكاملة فطم عن شهوات البطن والفرج واللسان والأذن، وكل ما نقص من أجزاء ذلك الفطام فهو نقص في حقيقة الصوم، كما جاءت بذلك الآثار الصحيحة عن صاحب الشريعة، وكما تقتضيه الحكمة الجامعة من معنى الصوم، فلا يتوهمنَ السلم أنَ الصوم هو ما عليه العامة اليوم من إمساك تقليدي عن بعض الشهوات في النهار، يعقبه انهماك في جميع الشهوات بالليل، فإن الذي تشاهده من آثار هذا الصوم العرفي إجاعة البطن، وإظماء الكبد، وفتور الأعضاء، وانقباض الأسارير، وبذاءة اللسان، وسرعة الانفعال، واتخاذ الصوم شفيعًا فيما لا يحب الله من الجهر بالسوء من القول، وعذرًا فيما تبدر به السوادر من اللجاج والخصام والأيمان الفاجرة!! كلا، إنّ الصوم لا يكمل، ولا تتمُ حقيقته، ولا تظهر حكمته ولا آثاره إلا بالفطام عن جميع الشهوات الموزّعة على الجوارح، وللأذن شهوات في الاستماع، وللعين شهوات في امتداد النظر وتسريحه على الجوارح كلَّها، وإنَّ له لضراوة بتلك الشهوات لا يستطيع حبسه عنها إلا الموفقون من أصحاب العزائم القوية.

لذلك كان نبيننا إمام الأنبياء، وسيد الحكماء، أجود ما يكون في رمضان.

الحجماء اجود ما يحون في رمضان. ورمضان نفحة إلهية تهُبُ على العالم الأرضي في كلّ عام قمري مرة، وصفحة سماوية تتجلّى على أهل هذه الأرض، فتجلو لهم من صفات الله عطفه وبرّه، ومن لطائف الإسلام حكمته وسررة، فلينظر المسلمون أين حظهم من تلك النفحة، وأين مكانهم في تلك الصفحة. ورمضان "مستشفى" زماني يجد فيه كلُ مريض دواء دائه، يستشفي فيه مرضى البخل بالإحسان، ومرضى

ورمضان جبار الشهور، في الدهور، مرهوب الصولة والدولة، لا يقبل التساهل ولا التجاهل، ومن غرائب شؤونه أن معظم صائميه من الأغفال، وأن معظم جنده من الأطفال، يستعجلون صومه وهم صغار، ويستقصرون أيامه وهي طوال، فإذا انتهك حرمته منتهك بثوا حوله الأرصاد، وكانوا له بالرصاد، ورشقوه ونضحوه، و(بهدلوه) وفضحوه، لا ينجومنهم مختف ولا مختبئ في حان، ولا ماكريغش، ولا أو إلى عش، ولا متستر بحش، ولا من يغير الشكل، لأحل الأكل، ولا من يتنكر بحجاب الوجه، ولا يسفور الرأس، ولا برطانة اللسان، كأنما لكا، شيء في خياشيمهم رائحة، حتى الهيئات والكلمات، وهم قوم جريحهم جُبار الجرح، وقتيلهم هدرالدم.

ورمضان مع ذلك كله مجلى أوصاف للوُصَاف: حرم أهل المجون مما يرجون، للوُصَاف: حرم أهل المجون مما يرجون، وحبس لهم من مطايا اللهو ما يُزجون، وأحال الغمّهم- أيام الدجون، كالليالي المجون، فترحوا لتجلّيه، وفرحوا بتوليه، ونظموا ونثروا، وقالوا فيه فأكثروا، وأطل على الشعراء بالغارة الشعواء، فهاموا وجُنُوا، وقالوا فافتنُوا، قال إمامهم

الحكمي: إنّ أفضل يوم عنده أول شوال، وقال الغالون منهم والقالون ما هو أشبه بهم، ولو لم يكن لآخرهم (شوقي) إلا: (رمضان ولي) .. لكفته ضلّة، ودخنًا في اليقين وعلّة، والرجل جديد، وله في العروبة باع مديد، وفي الإسلام رأي سديد، وفي الدفاع عنه لسان حديد، ونحن نعرفه، فلا نفرقه.

أما المعتدلون المراءون فمنهم القائل: شهر الصيام مبارك

ما ثم يكن في شهر آب خفت العذاب فصمته

فوقعت في عين العذاب ومنهم القائل:

يا أخا الحارث بن عمرو بن بكر أشهورًا نصوم أم أعواما 19

طال هذا الشهر المبارك

حتى قد خشينا بأن يكون لزاما

أما الوصف العبقري، والوادي الذي طم على القري، فهو قول الحديث الموحى: «الصوم لي وأنا أجزي به» وحديث الصادق: «لخلوف فم الصائم أطيب عند الله من ريح المسك» وحديث الصحيح «للصائم فرحتان وقول الكتاب المكنون: «يَأَيُّهُا الَّذِينَ ءَامَنُوا كُنِبَ عَيْكُمُ الْمِيامُ كَمَا لُبُنِينَ ءَامَنُوا كُنِبَ عَيْكُمُ المِيامُ كَمَا كُنُبَ عَلَى اللهُ مَا المَيْدِينَ عَلَى اللهُ المَيْدَانِ المُكنون؛ وقول الكتاب المكنون؛ وقول الكتاب المكنون؛ مَن الله عَلَى اللهُ الله المُن عَلَى اللهُ الله المُن الله المُن الله المَيْدِينَ عَلَى اللهُ الله المُنْدَانِ المُنْدِينَ عِن قَلْمِكُمُ لَمَلُكُمْ تَلْقُونَ » (البقرة: ١٨٣٠).

## تهنئة واجبة

تتقدم أسرة التحرير بخالص التهاني للأخ الحبيب أحمد محمد عبد الصمد الديب، المعيد بقسم اللغة العربية بكلية الآداب- جامعة الإسكندرية، بمناسبة حصوله على درجة الماجستير في اللغة العربية وآدابها بتقدير ممتاز، متمنين له دوام التوفيق والسداد.

عنهم أحمد صلاح رضوان

س: هل يجوز لصائم أن يستحم في البحر. وهل هذا الاستحمام يفطر الصائم كما يقول بعضهم؟

الجواب: الاستحمام في البحر وكذا الاغتسال بالماء للتبرد والتلفف بالثوب المبلول لا يفطر به الصائم وإن وجد برد الماء في باطنه وأفتى الإمام أبو يوسف بعدم كراهته لما رواه أبو داود من أنه عليه السلام صب الماء على رأسه وهو صائم من العطش والحرارة وكان ابن عمر يبل الثوب ويلفه عليه وهو صائم ولأن في ذلك هونا له على أداء الصوم ودفع الضجر للطبيعي ودخول جزء من الماء في الجسم بواسطة المسام لا تأثير له لأن المفطر إنما هو الداخل من المنافذ وقد كره الإمام أبو حنيفة ذلك لم فيه من إظهار الضجر في إقامة العبارة لا لأنه مفطر كما ذكره شارح الدر ومحشيه. (المفتى: حسنين محمد مخلوف).

استعمال معجون الأسنان في نهار رمضان سن: استعمال فرشية الأسينان مع معجون الأسنان وهو صائم وهل يجوز استعمال السواك أم لا؟

الجواب: إن المنصوص عليه شرعا أن إدخال الماء إلى الفم فى المضمضة لا يفسد الصوم مادام لم يدخل شيء منه إلى جوف الصائم، وكذلك لا يفسده الصائم، وكذلك لا يفسده رمضان رطبا كان السواك في ذلك أو جافا، ومثل السواك في ذلك استعمال فرشة الأسنان سواء

استعملها الصائم وحدها أو مع معجون أسنان مادام لم يبالغ في ذلك إلى درجة يتسرب معها شيء من المعجون إلى جوف الصائم. (المفتي: حسن مأمون).

# س: ما حكم من تناول مفطرا مع النسيان، هل يبطل صومه، وماذا يجب عليه؟

الجواب: روى أصحاب السنن أن النبى صلى الله عليه وسلم قال «إن الله رفع عن أمتى الخطأ وما استكرهوا عليه « رجاله ثقات وليست فيه علة قادحة، « فيض القدير» وروى الجماعة إلا النسائى أنه صلى الله عليه وسلم قال «من نسى وهو صائم فأكل أو شرب فليتم صومه، فإنما أطعمه الله وسقاه « وروى الدارقطنى باسناد صحيح أنه قال «إذا أكل الصائم ناسيا أو شرب ناسيا فإنما هو رزق ساقه الله إليه ولا قضاء عليه «. (المفتى: عطية صقر).

س: ي إذا دخلت ذبابة ي حلق الصائم؟

الجواب: إذا دخلت الذبابة في حَلْق الصائم فإنه لا يُفْطِر؛ لأن دخولها بغير اختيار من الصائم وفي الحديث: «عُفِيَ عن أمتي الخطأ والنَّسْيان وما الخطأ والنَّسْيان وما استتُكرهُوا عليه». ومن المعلوم أن دخول مثل هذه الذبابة لا يكون إلا قَسْرًا.

محمود).

س: حكم مَن تَقَيَّا في رمضان هل يَصِح صومه؟ الجواب: القيء إذا خرَج

(المضتى: عبد الحليم

لتوحيد المضان ١٤٣٧ هـ - العدد ١٥٠٧ - السنة الخامسة والأربعون

قهرًا عن الإنسان فلا يُبطل صومه، أما إذا استقاء عامدًا بشم شيء يَقيئه أو إدخال يده في فمه فإن صومُه فاسد وعليه القضاء فقط. روى أحمد وأبو داود والترمذي عن أبي هريرة أن النبي- صلى الله عليه وسلم- قال: «مَن ذرَعَه القيء- أي غليه-فليس عليه قضاء، ومَن استقاء عمدًا فلَيَقْض». (المفتى: فتاوى عبد الحليم محمود).

س: في جواز صيام يوم العيد:

الجواب: لا يجوز للمسلم صيام يوم العيد لنهي رسول الله- صلى الله عليه وسلم- عن صوم يوم عيد الفطر، ويوم عيد النحر، روى البخاري ومسلم- رضى الله عنهما- وغيرهما عن عمر أنه قال في خطبة عيد: «إن النبي- صلى الله عليه وسلم- نهى عن صيام هذين اليومين، أما يوم عيد الفطر ففطرُكم من صياكم، وأما يوم الأضحى فتأكلون من لحم نسُككم، وإلى هذا يُشير قوله-تعالى- فيما يتعلق بعيد الفطر: (وَلتَكُملُوا العدُّةُ وَلْتُكَبِّرُوا اللَّهِ عَلَى مَا هَدَاكُمْ) فإكمال العدة- أي عدة الصيام- ومتى كمُلت العدة فلابد من الفطر ليتحقق هذا الإكمال. (المفتى: عبد الحليم محمود).

#### س: حكم التتابع في القضاء؟

الحواب: أما حُكم القضاء من جهة التتابُع أو التفريق فللعلماء فيه رأيان؛ أحدهما. أنه بجب فيه التتابع، ويستند أصحاب هذا الرأي إلى حديث لم يصحَ عند أهل الحديث. والجمهور على أن صوم القضاء لا يجب فيه التتابُع، وانما يُستحبُّون فيه وإن فرَّق صحٍّ، ويستدلون بعُموم قِوله- تعالى- في جانب القضاء (فعدة من أيَّام أخر). (المفتى: محمود شلتوت).

سن الترخيص للمريض في

(السبوال)؛ اعتراه مرض بسب عملية جراحية في شهر رمضان، فأفطر اثنى عشر يومًا ولم يقضها إلى الأن ويريد أن يكفر عن الصوم فكيف تكون الكفارة شرعًا؟ وطلب الجواب قبل حلول شهر رمضان التالي. الحواب: المريض إذا غلب

على ظنه بأمارة أو تجرية أو إخبار طبيب مسلم حاذق أن صومة يُفضى إلى هلاكه أو زيادة مرضه أو ابطاء شفائه أو نحو ذلك جاز له الفطرية رمضان شرعًا ووجب عليه قضاء ما أفطره من رمضان في أيام أخر ولا كفارة عليه قال تعالى: (فَمَنْ كَانَ مَنْكُمْ مَريضًا أَوْ عَلَى سَفَر فَعَدْةَ مِنْ أَيَّام أخر). (المفتى: حسنين مخلوف).

حكم علاج الضرس في الصوم (السؤال)؛ شخص اشتدت آلام ضرسه وهو صائم فاضطر لوضع بعض مواد طبية مثل روح القَرَنْفُل، فهل يفطر بذلك؟

(الحواب)؛ لا يُفسد عندنا بوضع شيء من الزيت المعروف بروح القرنفل فوق الضرس وإن وجد الصائم طعمه في حلقه. وفي المحيط: «طعم الأدوية وريح العطر إذا وُجِد في حلقه لا يفطى. اهـ. والله أعلم. (المفتى: حسنين مخلوف).

س: فتاة أتاها الحيض في السنة الحادية عشر من عمرها فهل بلزمها الصيام مع ملاحظة أنها لا تتمتع بصحة جيدة وفي حالة عدم قدرتها على الصيام ما الذي يترتب عليها ؟

ج: إذا كان الواقع كما ذكرت لزمها الصيام لأن الحيض من علامات بلوغ النساء إذا جاءها وهي في التاسعة من عمرها فأكثر. فإذا استطاعت الصيام وجب عليها أداؤه في وقته وإذا عجزت أو نالها منه مشقة شديدة أفطرت ووجب عليها قضاء ما أفطرته من الأيام عند القدرة على ذلك. (اللجنة الدائمة للبحوث العلمية والافتاء).

س: صامت المرأة وعند غروب الشمس وقبل الأذان بفترة قصيرة جاءها الحيض فهل يبطل صومها

ج: إذا كان الحيض أتاها قبل الغروب بطل الصيام وتقضيه، وإن كان بعد الغروب فالصيام صحيح ولا قضاء عليها. (اللجنة الدائمة للبحوث العلمية والإفتاء).

سى: إن هناك بعض أصحاب الشاحنات والذين يعملون بها طيلة العام وهم مسافرون فهل يجوز لهم الإفطار في رمضان، ومتى يتم قضاؤه وفي أي وقت، أم لا يجوز لهم الافطارة



للطعام في نهار الصيام عند الحاجة، وصيامه صحيح إذا لم يتعمد ابتلاع شيء منه. (اللجنة الدائمة للبحوث العلمية والإفتاء).

س: ما هي شروط الاعتكاف، وهل الصيام منها، وهل يجوز للمعتكف أن يزور مريضا، أو يجيب الدعوة، أو يقضي حوائج أهله، أو يتبع جنازة، أو يذهب إلى العمل؟

ج: يشرع الاعتكاف في مسجد تقام فيه صلاة الجماعة، وإن كان المعتكف ممن يجب عليهم الجمعة ويتخلل مدة اعتكافه جمعة ففي مسجد تقام فيه الجمعة أفضل، ولا يلزم له الصوم، والسنة ألا يزور المعتكف مريضا أثناء اعتكافه، ولا يجبب الدعوة، ولا يقضي حوائح أهله، ولا يشهد جنازة، ولا يذهب إلى عمله خارج المسجد؛ لما ثبت عن عائشة رضي الله عنها أنها قالت: «السنة على المعتكف ألا يعود مريضا، ولا يشهد جنازة، ولا يمس امرأة، ولا يباشرها، ولا يخرج لحاجة إلا لما لا بد منه، يباشرها، ولا يخرج لحاجة إلا لما لا بد منه، والله نبا أراد شخص أن يعتكف في العشر

سن: إذا أراد شخص أن يعتكف في العشر الأواخر من رمضان كلها في المسجد؛ فمتى يكون بدء دخوله المسجد، ومتى يكون انتهاء اعتكافه؟

ج٥، روى البخاري ومسلم رحمهما الله عن عائشة رضي الله عنها قالت: «كان النبي صلى الله عليه وسلم إذا أراد أن يعتكف صلى الفجر ثم دخل معتكفه». وينتهي مدة اعتكاف عشر رمضان بغروب شمس آخر يوم منه. (اللجنة الدائمة للبحوث العلمية والإفتاء).

س: الصائم إذا كان في الطائرة واطلع بواسطة الساعة وبالتليفون عن إفطار البلد القريب منه فهل له الإفطار؟ علما بأنه يرى الشمس بسبب ارتضاع الطائرة أم لا؟ ثم كيف الحكم إذا أفطر بالبلد ثم أقلعت به الطائرة فرأى

الشمس؟

ج: إذا كان الصائم في الطائرة واطلع بواسطة الساعة والتليفون عن

ج: إذا كانت المسافة التي يقطعونها في سفرهم مسافة قصر شرع لهم أن يفطروا في سفرهم وعليهم قضاء الأيام التي أفطروها من شهر رمضان قبل دخول رمضان المقبل؛ لعموم قوله تعالى: «وَمَنْ كَانَ مَريضًا أَوْ عَلَى سَفَر فَعَدَّةٌ مِنْ أَيَّام أُخَرَ»، وإليهم اختيار الأيام التي يقضون فيها ما أفطروه من أيام رمضان جمعا بين دفع الحرج عنهم، وقضاء ما عليهم من الصيام. (اللجنة الدائمة للبحوث العلمية والإفتاء).

س: أيهما أفضل الصوم في السفر أو الفطر؟
ج: لقد دلت الأحاديث الكثيرة الصحيحة
من أقواله وأفعاله صلى الله عليه وسلم على
أن الفطر للمسافر أفضل من الصوم وجدت
مشقة أو لم توجد وإن الصيام في حقه جائز؛
لا روى الإمام مسلم رحمه الله عن حمزة بن
عمرو الأسلمي أنه قال: «يا رسول الله أجد في
قوة على الصيام في السفر فهل علي من جناح؟
وقال رسول الله صلى الله عليه وسلم: هي
رخصة من الله فمن أخذ بها فحسن، ومن أحب
أن يصوم فلا جناح عليه، (اللجنة الدائمة
للبحوث العلمية والإفتاء).

س: هل الإنسان في أيام رمضان إذا تسحر ثم صلى الصبح ونام حتى صلاة الظهر ثم صلاها ونام إلى صلاة العصر ثم صلاها ونام إلى وقت الفطر هل صيامه صحيح?

ج: إذا كان الأمر كما ذكر فالصيام صحيح ولكن استمرار الصائم غالب النهار نائما تفريط منه، لا سيما وشهر رمضان زمن شريف بنبغي أن يستفيد منه المسلم فيما ينفعه

> من كثرة قراءة القرآن وطلب الرزق وتعلم العلم. (اللجنة الدائمة للبحوث العلمية والإفتاء).

س، بعض الناس أي العلماء أجازوا التذوق للمرأة للطعام في الصيام إذا كانت تريد أن تعرف مدى صلاحية الطعام، هل هذا صحيح، وقالوا؛ بشرط أن لا يصل الطعام إلى الحلق؟

ج: لا حرج في تذوق الإنسان

€00 €00

高台

والصيام يؤثر على وعمري اثنتان وسبعون سنة وعندى بعض السهو في الصلاة ويحوز أن يكون من تأثير السكر والتفكير.

ج: إن كنت عرفت بالتجرية أن الصيام يزيد مرضك أو يؤخر برءك منه أو أخبرك طبيب مسلم مأمون حاذق بأن الصيام يضرك فأفطر، وعليك القضاء بعد الشفاء، وإن استمر بك المرض لا قدر الله ولم تستطع معه القضاء وغلب على ظنك أنه لا يزول فأطعم عن كل يوم أفطرته مسكينا نصف صاء من بر أو تمر أو أرز أو نحوها من الأطعمة التي تطعمها أهلك، نسأل الله لنا ولك التوفيق والشفاء. (اللجنة الدائمة للبحوث العلمية والافتاء).

س: مصاب بمرض الكبد والطبيب أمره بالفطر لاستعمال الدواء وضعف تحمل الكبد ويذكر أنه يستطيع المشي إلى المسجد والي المستشفى ويسأل هل يسوغ له الفطر والحال ما ذكر؟

ج: إذا كان الأمر كما ذكره المستفتى من أنه مصاب بمرض في كيده وأن الطييب أمره بالفط فإذا كان الطبيب ذا ثقة وأمانة وخبرة في فنه فإن أمره بترك الصوم معتبر؛ لما يعرفه من حال الرض ومدى تحمل المريض الصوم من عدمه، وعليه أن يقضى ما يفطره بعد استطاعته. (اللجنة الدائمة للبحوث العلمية والإفتاء).

س: الحامل والمرضع إذا خافتا على أنفسهما أو على الولد في شهر رمضان وأفطرتا فماذا عليهما؛ هل تفطر وتطعم وتقضى، أو تفطر وتقضى ولا تطعم، أو تفطر وتطعم ولا تقضى؟ ما الصواب من هذه الثلاثة؟

ج: إن خافت الحامل على نفسها أو جنينها من صوم رمضان أفطرت وعليها القضاء فقط، شأنها في ذلك شأن الريض الذي لا يقوى

على الصوم أو يخشى منه على نفسه مضرة، قال الله تعالى: «وَمَـنْ كَانَ مَرِيضًا أَوْعَلَى سَفَرِ فَعَدَّةً مِنْ أَيَّامِ أَخَنَ. وكذا المرضع إذا خافت على نفسها إن أرضعت ولدها في رمضان، أو خافت على ولدها إن صامت ولم ترضعه-أفطرت وعليها القضاء فقط. (اللجنة الدائمة للبحوث العلمية والإفتاء).

افطار البلد القريبة منه وهو يرى الشمس يسبب ارتفاء الطائرة فليس له أن يفطر؛ لأن الله تعالى قَالَ: ﴿ ثُمُّ أَتُّمُوا الصِّيامَ إِلَى اللَّيْلِ ». وهذه الغاية لم تتحقق في حقه ما دام يرى الشمس. وأما إذا أفطر بالبلد بعد انتهاء النهار في حقه فأقلعت الطائرة ثم رأى الشمس فإنه يستمر مفطرا؛ لأن حكمه حكم البلد التي أقلع منها وقد انتهى النهار وهو فيها. (اللجنة الدائمة للبحوث العلمية والإفتاء). س: هل بجوز للمرأة استعمال دواء لمنع الحيض

في مضان أو لا؟

ج: يجوز أن تستعمل المرأة أدوية في رمضان لمنع الحيض إذا قرر أهل الخبرة الأمناء من الدكاترة ومن في حكمهم أن ذلك لا يضرها، ولا يؤثر على جهاز حملها، وخير لها أن تكف عن ذلك، وقد جعل الله لها رخصة في الفطر إذا جاءها الحيض في رمضان، وشرع لها قضاء الأيام التي أفطرتها ورضى لها بذلك دينا. (اللجنة الدائمة للبحوث العلمية والافتاء).

س: زوجتي قد وضعت مولودا قبل شهر رمضان المارك بحوالي سبعة أيام، وطهرت قبل دخول شهر رمضان، هل صيامها تام أم يلزمها القضاء؟ علما أنها تقول صامت وهي طاهرة أفيدونا جزاكم

ج: إذا كان الأمركما ذكر وأن صيام زوجتك شهر رمضان في زمن الطهر فإن صيامها صحيح ولا يلزمها القضاء. (اللجنة الدائمة للبحوث العلمية والافتاء).

س: لي والدة طاعنة في السن وعاجزة عن صيام شهر رمضان، وقد مضى عليها ثلاث سنوات وهي على هذه الحال من الكبر والمرض فماذا

> ج: إذا كان الواقع كما ذكرت وجب عليها أن تطعم عن كل يوم أفطرته من رمضان ي السنوات الثلاث مسكينا، تطعمه نصف صاء من بر أو تمر أو أرز أو ذرة أو نحو ذلك مما تطعمون أهليكم. (اللجنة الدائمة للبحوث العلمية والإفتاء).

سن: إنى مريض بالسكر





الحلقة (١٩١)

نواصل في هذا التحذير تقديم البحوث العلمية الحديثية للقارئ الكريم حتى بقف على حقيقة هذه القصة التي اشتهرت على ألسنة الخطباء والوعاظ والقصاص خاصة في شهر رمضان، وقد اغتر بهذه القصة الواهبة كثير من الناس لاشتمالها على كثير من الحازفات، والى القارئ الكريم بيان حقيقة هذه القصة.

### على حشيش

اعداد/

السُّحُورِ وَالإِفْطَارِ سَبْعَةَ آلافٍ عَتِيقٍ مِنَ النَّارِ، قَد اسْتُوْجَبُوا العَدَابِ مِنْ رَبِّ العَالَمِينَ "، قال: فَاذَا كَانَ لَيْلَةَ الْقَدُرِ يَهْبِطُ حِبْرِيلَ فِي كَنْكُيَّةُ مِنْ الْمُلَائِكِةِ، لَهُ جَنَاحَانِ أَخْضَرَانَ مَنْظُومَانِ بِٱلدُّرِّ وَالْيَاقُوتَ، لا يَنْشُرُهُمَا جِبْرِيلَ فِي كُلِّ سَنَّةَ إِلَّا لَيْلَةً وَاحِدُةً، وَذَلِكَ قَوْلُهُ تَعَالَى؛ تَنْزُلُ الْمُلائِكَةُ وَالرُّوحُ فِيهَا بِإِذِنْ رَبِّهِمْ سورة القدر آية ٤ أمَّا المُلائكة فمنْ تُحت سدْرَة المُنْتَهَى، وَأَمَّا الرُّوحُ فَهُوَ جِبْرِيلَ، فَيَمْسَحُ بِجَنَاحَيْه يُسَلَّمُ عَلَى القَائمُ وَالْنَائِمِ وَالْمُصَلِّي مَنْ فِي الْبَرِّ وَمَنْ فِي الْبَحْرِ، السَّلَامُ عَلَيْكَ يَا مُؤْمِنُ، السَّلامُ عَلَيْكَ يَا مُؤْمِنَ، حَتَّى إِذَا طَلَّعَ الْفُجُرُ صَعِدُ جِبْرِيلَ وَمَعَهُ الْمُلائكَةُ فَيُتَلَقَّاهَا أَهُلَ السَّمَاوَاتِ، فَيُقُولُونَ: يَا جِبْرِيل، مَا فَعَلَ الرَّحْمَنَ بِالصَّائِمِينَ شَهْرَ رَمَصَانَ؟ فَيَقُولُ جِيْرِيلَ: خَيْرًا، ثُمَّ يَسْجُدُ جِيْرِيل وَمَنْ مَعَهُ مِنَ الْمُلائكَة، فيَقُولُ الْحِبَّارُ عَزْ وَجُلِّ: يَا مَلائكتي، ارْفَعُوا رُءُوسَكُمْ، إنى قَدْ غَفَرْت للصَّائِمِينَ بشهْر رَمَضَانَ إلا مَنْ أَبِي أَنْ يُسَلَّمَ عَلَيْهُ جِبْرِيلٍ، قَالَ: وَجِبْرِيلُ عَلَيْهِ السَّلامُ لا يُسَلِّمُ فِي تَلْكَ اللَّيْلة عَلَى مُدُمِنَ خَمُرٍ، وَلا عَشارٍ، وَلا سَاحِرٍ، وَلا صَاحِب كُويَةٍ، وَلا عُرْطَةٍ، وَلا عَاقِ وَالدَّيْهِ، ثُمَّ قال: فَإِذَا كَانَ يَوْمُ الْفَطْرِ نَزِلْتِ الْمُلائكَةَ فُوَقَفْتُ عَلَى أَفُواه الطُّرُق، يَقُولُونَ: يَا أُمُّهُ مُحَمِّد، اعْدُوا إلى رَبُّ كريم، فإذا صَارُوا عَلَى الْمَصَلَّى نَادَى

رُوي عن أنس بن مالك أنه قال: سمعت رسول الله صلى الله عليه وسلم يقول: « " إذا كَانَ أُوَّل لَيْلَةً مِنْ شَهْرِ رَمَضَانَ نادَى اللَّهِ تَبَارَكَ وَتَعَالَى رضُوانَ خازنَ الجِنْة يَقُولُ؛ يَا رضُوانَ، فيَقُولُ؛ لبِّيْك وسَعْدُ يُكِ، فيقول: زين الجنَّانَ للصَّائمينَ وَالْقَائِمِينَ مِنْ أُمَّةً مُحَمَّد صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهُ وَسَلَّمَ، ثُمَّ لا تَغْلَقُهَا حَتَّى يَنْقِضَى شَهْرُهُمْ، فَإِذَا كَانَ الْيَوْمُ الثَّانِي أَوْحَى اللَّهِ إِلَى مَالِكَ خَازِنِ النَّارِ؛ يًا مَالِكَ، أَغْلَقُ أَبُوابَ النَّيرَانِ عَنِ الصَّائمينَ وَالْقَائَمِينَ مِنْ أُمَّةً مُحَمَّد صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهُ وَسَلَّمَ، ثُمَّ لا تَفْتُحُ حَتَّى يَنْقَضَى شَهْرُهُمْ، وَإِذَا كَانَ الْيَوْمُ الثَّالَثُ أَوْحَى اللَّهِ إلى جِنْرِيلِ: يَا جِنْرِيلِ، اهْبط إلى الأرض، فغل على مُردَة الشياطين وعُتاة الْحِنُّ، كَيْ لَا يُفْسِدُوا عَلَى عبَادِي صَوْمَهُمْ "، ثمَّ قَالَ صَلَى اللَّهُ عَلَيْهُ وَسَلَّمَ: " إِنَّ لِلَّهُ مَلَكَا رَأْسُهُ تَحَتُّ الْعَرُشِ، وَرِجُلاهُ فِي تَحْوِمِ الْأَرْضِ السَّابِعَةِ السُّفَلَى، لَهُ جَنَّاحَانِ، أَحَدُهُمَا بِالمُشْرِقِ، وَالآخِرُ بِالْغُرِبِ، أَحَدُهُمَا مِنْ يَاقُوتَ أَحْمَرٍ، وَالْآخِرُ مِنْ زَيَرْجَدُ أَخْضَرُ، يُنَادِي كُلُ لَيْلَةً مِنْ شَهْرِ رُمَضَانَ؛ هَل مِنْ تَانْبِ يُتَابُ عَلَيْهِ ؟ هَل مِنْ مُسْتَغَفِّر فَيُغَفِّرُ له؟ هَل مِنْ صَاحِب حَاجَة فيسْعَف لِحاجَته؟ يَا طالب الخير أبشر، وبيا طالب الشر أقصر وأبصر ". ثم قال: " ألا وَإِنْ لِلَّهُ عَزُ وَجِل فِي كُلُ لِيلَةُ عَنْدُ

الْجِبَّالُ، فَقَالَ: يَا مَلائكَتِي، مَا جَزَاءُ الْأَحِيرِ إِذَا فَرَغُ مِنْ عَمَلِهِ؟، قَالُو: مِنْ عَمَلِهِ؟، قَالُوا: رَبِّنَا، جَزَاءُهُ أَنْ يُوفِي أُجْرَهُ، قَالُ: فَإِنَّ هُوْلًا عَبَادِي أَمْرُتُهُمْ بِالصِّيَامِ فَصَامُوا، فَأَطَاعُونِي، وَقَضَوْا فَرِيضَتِي، قَالَ؛ فَنَادَى مُنَادٍ: يَا أُمَّةً مُحَمِّدٍ، ارْجِعُوا رَاشِدِينَ، قَدْ غُضْرَ لَكُمْ». اهـ.

#### ثانيا: التخريج:

ا- هذه الخبر الذي جاءت به هذه القصة أخرجه الحافظ أبو جعفر محمد بن عمرو بن موسى بن حماد العقيلي في «الضعفاء الكبير» موسى بن حماد العقيلي في «الضعفاء الكبير» المغربي بمصر قال: حدثنا يحيى بن سليمان القرشي مولى لهم، قال: حدثنا أبو معمر عباد بن عبد الصمد عن أنس بن مالك أنه قال: سمعت رسول الله صلى الله عليه وسلم يقول: إذا كان أول يوم من شهر رمضان نادى الله تبارك وتعالى...

٢- وأخرجه الإمام ابن الجوزي في «العلل المتناهية في الأحاديث الواهية» (٥٣٢/٢) (ح٨٧٥) من طريق الحافظ العقيلي فقال ابن الجوزي؛ أنبأنا عبد الوهاب بن المبارك، قال: أخبرنا محمد بن المظفر، قال: أخبرنا العيقي قال: حدثنا يوسف بن أحمد قال: حدثنا جبرون به.

#### والله المراكبة والثان التحقيق المالية ووالم

هذا الخبر الذي جاءت به هذه القصة لا يصح عن رسول الله صلى الله عليه وسلم وعلته عباد بن عبد الصمد.

١- قال الإمام البخاري وهو أستاذ الأستاذين
 وسيد المحدثين وطبيب الحديث في علله في كتابه
 «التاريخ الكبير» (٤١/٢/٣) (١٦٣٠): «عباد بن
 عبد الصمد منكر الحديث».

قلت: وهذا المصطلح عند الإمام البخاري له معناه، حيث قال الحافظ ابن حجر في «هدي الساري» (ص٥٠٥): «وللبخاري في كلامه على الرجال توق زائد وتحرّ بليغ يظهر لمن تأمل كلامه في الجرح والتعديل فإن أكثر ما يقول سكتوا عنه، فيه نظر، تركوه ونحو هذا». اه.

قلت: وقول الإمام البخاري في عباد بن عبد الصمد: «منكر الحديث». يبين معناه الحافظ الذهبي في «الميزان» (٣/٦/١) حيث قال: «نقل ابن القطان أن البخاري قال: كل من قلت فيه منكر

الحديث فلا تحل الرواية عنه».

٢- قال الإمام الحافظ أبو محمد عبد الرحمن بن الإمام أبي حاتم المتوفى سنة (٣٢٧هـ) في كتابه «الجرح والتعديل» (٨٢/١/٣): «عباد بن عبد الصمد أبو معمر البصري سكن إفريقية: سألت أبي عنه فقال: ضعيف الحديث جدًا منكر الحديث لا أعرف له حديثًا صحيحًا». اه.

٣- قال الأمام الحافظ ابن حبان المتوفى سنة (١٧٠/٣) في كتابه «المجروحين» (١٧٠/٢): «عباد بن عبد الصمد، كنيته أبو معمر يروي عن أنس عبداده في أهل البصرة، روى عنه أهلها منكر الحديث جدًا لا يجوز الاحتجاج به فيما وافق الثقات، فكيف إذا انفرد بالأوابد له نسخة أكثرها موضوعة». اه..

٤- قال الإمام الحافظ أبو أحمد عبد الله بن عدي الجرجاني المتوفى سنة (٣٦٥ه) في كتابه «الكامل» (٢٠١٤) (٤٠١) في بدء ترجمته: «عباد بن عبد الصمد أبو معمر يحدث عن أنس بالمناكير». ثم ختمها فقال: «عباد بن عبد الصمد له عن أنس غير حديث منكر وعامة ما يرويه في فضائل علي وهو ضعيف منكر الحديث، ومع ذلك غالى في التشيع». اهـ.

ثم أخرج له ما يدل على مناكيره وغلوه في التشيع ما حدث به عن أنس قال: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: «صلى علي الملائكة وعلى علي بن أبي طالب سبع سنين ولم يصعد أو يرتضع شهادة أن لا إله إلا الله من الأرض إلى السماء إلا مني ومن علي بن أبي طالب». اهـ.

٥- وقال الحافظ الذهبي في «الميزان» (١٢٨/٣٦٩/٢)؛ «عباد بن عبد الصمد أبو معمر عن أنس بن مالك؛ بصري واه». قال البخاري؛ منكر، ووهاه ابن حبان وقال؛ حدثنا ابن قتيبة، حدثنا غالب بن وزير الغزي، حدثنا مؤمل بن عبد الصمد، عن الصمد الثقفي، حدثنا عباد بن عبد الصمد، عن أنس بنسخة أكثرها موضوعة.

آ- ثم بين الحافظ الذهبي أن هذه القصة موضوعة حيث نقل عن العقيلي أنه قال:
 حدثنا جبرون بن عيسى بمصر، حدثنا يحيى بن سليمان مولى قريش
 حدثنا عباد بن عبد الصمد
 عن أنس، سمعت رسول

الله صلى الله عليه الله على الله عليه وسلم عليه وسلم يقول: «إذا كان أول ليلة من رمضان نادى الله رضوان خازن الجنان للصائمين.. فذكر حديثا طويلا يشبه وضع القصاص». اهـ.

1600

٧- قال العقيلي في «الضعفاء الكبير» (المحمد أبو المحمد أبو معمر عن أنس أحاديثه مناكير لا يعرف أكثرها إلا به». ثم أخرج هذه القصة دليلاً على هذه الأحاديث المنكرة، ثم ختم ترجمته فقال: «وله عن أنس فيها مناكير كثيرة». اه.

#### رابعا: الاستنتاج

نستنتج من أقوال أئمة الجرح والتعديل أن القصة واهية، وعلتها عباد بن عبد الصمد أبو معمر منكر الحديث جدًا، لا تحل الرواية عنه، لا يجوز الاحتجاج به، ولا يعرف له حديث صحيح، وهو غال في التشيع، وام، ضعيف الحديث جدًا، والخبر الطويل الذي جاءت فيه هذه القصة يشبه وضع القصاص كما بينه آنفًا الإمام الحافظ الذهبي، وهذا ما دل عليه قول الامام البخاري في عباد؛ منكر الحديث.

قال محدث وادي النيل الشيخ أحمد شاكر في «الباعث الحثيث» (ص٨٩): «وكذلك قول البخاري في الرجل: «منكر الحديث» فإنه يريد به الكذابين، ففي «الميزان» للذهبي (٥/١): «نقل ابن القطان أن البخاري قال: كل من قلت فيه: منكر الحديث؛ فلا تحل الرواية عنه». اهـ.

#### خامسًا: طريق آخر للقصة:

وحتى لا يتوهم البعض أن للقصة طريقًا آخر قد يجعل القصة ثابتة خاصة، وأن هذا الطريق من حديث أنس يتناول أيضًا: « قصة الملائكة مع الصائمين من أول ليلة حتى يوم الفطر».

ففيها نداء الله لرضوان خازن الجنة في أول ليلة، وفيها نداء الله لمائك خازن النار وفيها نداء الله لجبريل ليفل مردة الشياطين، وفيها الملك الذي رأسه تحت العرش ورجلاه في تخوم الأرض السابعة، ووصف جناحيه، ونداؤه كل ليلة من شهر رمضان، وفي القصة أيضًا هبوط

جبريل ومعه الملائكة ليلة القدر، وفيها نداء الله على الملائكة يوم الفطر.

هذه هي العناصر التي يتفق فيها طريقًا القصة من حديث أنس وإلى القارئ الكريم التخريج والتحقيق لهذا الطريق حتى يتبين له أن هذا الطريق لا يزيد القصة إلا وهنًا على وهن.

سادسا: متن هذا الطريق: رُويَ عِنْ أَنْسِ قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللَّهُ صلى اللَّهُ عليه وسلم: «" إذا كانَ أوَّل ليلة من شهر رَمَضانَ نادَى الجليل رضوانَ خازنَ الجنَّة، فيَقُول: لْبَيْكَ وَسَعْدُيْكَ، فَيَقُولَ، نَجِدُ جَنْتَى، وَزَيْنَهَا للصَّائِمِينَ مِنْ أُمَّةً مُحَمِّدٍ، لا تَغَلَّقُهَا عَنْهُمْ حَتَّى يَنْقَضِيَ شَهْرُهُمْ، ثُمَّ يُنَادي مَالِكَا خَازِنَ جَهَنْمَ يَا مَالِكَ، فَيَقُولَ؛ لَبَيْكَ رَبِّي، وَسَعْدَيْكَ، فِيَقُولِ: أَغُلِقُ أَبْوَابَ الجِحِيمِ عَنِ الصَّائِمِينَ مِنْ أمَّة مُحَمَّد، لا تَفْتَحُهَا عَلَيْهِمْ حَتَّى يَنْقَضَيَ شَهْرُهُمْ، ثُمَّ يُنَادي جِبْرِيل، فيقول: لبِّيْك رَبِّي وَسَعُدُيْك، فيقول: انزل إلى الأرض فغل مَردة الشِّيَاطِينَ عَنْ أُمَّةً مُحَمَّدُ لا يُفسدُوا عَلَيْهُمْ صيَامَهُمْ، وَللَّه فِي كُل يَوْم مِنْ رَمَضانَ عَنْدَ طلوع الشَّمْس، وَعَنْدُ وَقَتِ الإِفْطارِ عُتَقَاءُ يَفْتَقَهُمْ مِنَ النَّارِ عَبِيدٌ وَإِمَاءٌ، وَلَهُ فِي كُلُّ سَمَاءِ مَلْكُ يُنَادِي فِي غُرُفةَ تَحتُ عَرُش رَبِّ الْعَالِمِينَ رَابِض فِي تَحْوم الأرْض السَّابِعَة السُّفْلَى لَهُ جَنَاحٌ بِالمُشْرِقِ مُكَلِّلُ بِالْمُرْجَانِ، وَالْدُنِّ، وَالْجِوَاهِرِ، وَجَنَاحٌ لَهُ بِالْمُربِ مُكُلِّلُ بِالْمُرْجَانِ، وَالْدُرِّ، وَالْحِوْهُرِ يُنَادِي: هُلُ مِنْ تَائِب يُتَابُ عَلَيْه ؟ هَلْ مِنْ دَاع يُسْتَجَابُ لَهُ؟ هَلَ مِنْ مُظْلُومِ فَيُنْصَرُ؟ هَلَ مِنْ مُسْتَغْفِرِ فَيُغْفِرُ لَهُ؟ هُلْ مِنْ شَائِل يُعْطَى سُوْلُهُ؟ قَالَ: وَٱلرَّبِّ تَبَارَكَ وَتَعَالَى يُنَادِي الشَّهُرَ كُلَّهُ: عَبِيدِي وَإِمَانِي، أَبْشَرُوا أُوشِكَ أَنْ أَرْفع عَنْكُمْ هَذَه الْمُتُونَاتَ إِلَى رُخْمَتِي وَكُرَامَتِي، فَإِذَا كَانَ لَيْلُهُ الطَّدْرِ يَنْزَلُ جَبَرَايِلَ فِي كُوْكُبُهُ مِنَ الْمُلائِكَةَ يُصَلُونَ عَلَى كُلُ عَبْد قَائِم وَقَاعِد يَذْكُرُ اللَّهُ عَزْ وَجَلَ، فإذا كَانَ يَوْمُ فطرهم باهي بهم الملائكة، يَا مَلائكتي، مَا جَـزَاءُ أَجِيرِ وَفَى عَمَلَهُ؟ قَالُوا: رَبِّنَا جَـزَاؤُهُ أَنْ نُوَفِيْهُ أَجْرُهُ، قَالَ: عَبِيدي، وَإِمَائِي قَضُوْا فريضتي عَلَيْهِمْ، ثُمَّ خَرَجُوا إِلَى يَعُجُونَ بِالدِّعَاءِ وَجَلالِي وَكَبْرِيَائِي، وَعُلُوٰي وَارْتَفَاع مُكَانِي، لأَجْيِينَهُمُ الْيَوْمُ، ارْجِعُوا فَقَدُ غَفَرْتُ لْكُمْ، وَبَدُلْتُ سَيِّئَاتِكُمْ حَسَنَاتُ، قَالَ: فَيَرْجِعُونَ

هذا الخبر الذي جاءت به القصة من هذا الطريق أخرجه ابن الجوزي في «الموضوعات» (١٨٧/٢) قال: أبر أب أبي طاهر، أنبأنا أبو محمد الحسن بن علي، أنبأنا علي بن عمر، عن أبي حاتم البستي، حدثنا محمد بن يزيد الزرقي، حدثنا محمد بن يحيى الأزدي، حدثنا أصرم، حدثنا محمد بن يونس الحارثي، عن قتادة، عن أنس قال: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: «إذا كان أول ليلة من شهر رمضان...» القصة.

#### ثامثًا: التحقيق:

ا- الراوي الرابع في السند من جهة المصنف هو أبو حاتم البستي، وهو ابن حبان الأمام الحافظ محمد بن حبان بن أحمد أبو حاتم التميمي البستي، ولد بمدينة بست، وتوفي سنة ٣٥٤هـ. وبين ابن الجوزي وبين ابن حبان في هذا السند ثلاثة رواة، حيث إن ابن الجوزي رواه من طريقه لذلك نجد أن ابن حبان أخرج هذا الخبر الذي جاءت به القصة بهذا الطريق في كتابه المجروحين، (١٨١/١) في ترجمة أصرم، وهو علة هذا الطريق.

قال ابن حبان: «أصرم بن حُوْشُب الهمذاني الخرساني كان يضع الحديث على الثقات، سمعت يعقوب بن إسحاق يقول: سمعت الدارمي يقول: قلت ليحيى بن معين: فأصرم بن حوشب تعرفه؟ قال: كذاب خبيث». اه.

قلت: وبالرجوع إلى «سوالات عثمان بن سعيد الدارمي» للإمام يحيى بن معين السوال (١٦٨) قال: سألت يحيى بن معين قلت: فأصرم بن حوشب تعرفه؟ فقال: «كذاب خبيث». اهـ.

٢- وأورده الذهبي في «الميزان» (١٠١٧/٢٧٢/١) وقال: أصرم بن حوشب أبو هشام، قاضي همذان هالك، ثم نقل أقوال أئمة الجرح والتعديل فيه، وأقرها حيث نقل عن يحيى قوله: أصرم كذاب خبيث، وقال البخاري ومسلم والنسائي: متروك، وقال الدارقطني: منكر الحديث، وقال ابن حبان: كان يضع الحديث على الثقات، وقال ابن المديني: كتبت عنه بهمذان، وضربت على حديثه.

ثم ذكر له هذا الطريق الذي جاءت به هذه القصة وجعلها من مناكيره، فقال: «وقال محمد بن يحيى

الأزدي: حدثنا أصرم بن حوشب، حدثنا محمد بن يونس الحارثي عن قتادة عن أنس- مرفوعًا: «إذا كان أول ليلة من رمضان نادى الجليل رضوان خازن الجنة فيقول: نجد جنتي وزينها للصائمين... الحديث بطوله. ساقه ابن حبان». اهـ.

٣- قلت: ساقه ابن حبان وقال عقبه: «المتن باطل».
 كذاك «المحروحين» (١٨٣/١).

٤- وفي هذا الطريق علة أخرى:
 قتادة عن أنس مرفه عا:

قال الحافظ ابن حجر في «طبقات المدلسين» المرتبة الثالثة (٢٦): «قتادة بن دعامة السدوسي البصري صاحب أنس بن مالك رضي الله عنه مشهور بالتدليس وصفه به النسائي وغيره».

ولقد بين الحافظ ابن حجرية «المقدّمة» حال هذه المرتبة فقال: «الثالثة: من أكثر من التدليس فلم يحتج الأئمة من أحاديثهم إلا بما صرحوا فيه بالسماع». اه.

قلت: وفي هذا الطريق لم يصرح قتادة بالسماع ولكنه عنعن فلا يقبل حديثه، كما بين ذلك الحافظ ابن حجرفي «شرح النخبة» (ص٤٣) قال: «وحكم من ثبت عنه التدليس إذا كان عدل ألا يقبل منه إلا ما صرح فيه بالتحديث». اه.

قلت: وبهذا يتبين أن هذا الطريق باطل المتن تالف السند بالسقط الخفي في الإسناد وهو التدليس، وبالطعن في السراوي أصرم بن حوشب الكذاب الخبيث فهذا الطريق لا يزيد الطريق الأول إلا وهنا على وهن كما بين ذلك الحافظ ابن كثير في «اختصار علوم الحديث» (ص٣٣) فقال: «قال الشيخ أبو عمرو: لا يلزم من ورود الحديث من طرق متعددة أن يكون حسنا لأن الضعف يتفاوت فمنه ما لا يزول بالمتابعات يعني لا يؤثر كونه تابعًا أو متبوعًا كرواية الكذابين والمتروكين». هه.

قلت: ويغني عن هذا البدائل الصحيحة في أعلى درجات الصحة والتي وفقنا الله وحده لنشرها بمجلة التوحيد الغراء عن شهر رمضان وفضائل الصيام تحت سلسلة «درر البحار من صحيح الأحاديث القصار» من حديث رقم (٢٣٧) حتى حديث رقم (٢٣٧) المثال لا الحصر.

وهذا ما وفقني الله إليه وهو وحده من وراء القصد. التوحيد

رمضان ٢٤١٧ هـ - العدد ٢٣٥ - السنة الخامسة والأربع



قال الله تعالى: ( يَالَّهُ اللَّذِينَ وَامَثُوا كُيْبَ عَلَيْكُمُ الْمُشِيامُ كُمَا كُيْبَ عَلَى الَّذِينَ وَسَ فَيلِكُمْ المَلْكُمْ الْمُسْيَامُ كُمَا كُيْبَ عَلَى الَّذِينَ مِن فَيلِكُمْ الله تعالى: 

( يَكَأَيُّ اللَّذِيثَ وَامَثُوا إِن تَنْقُوا الله يَعْمَل لَكُمْ وَاللهُ دُو فَوْفَانًا وَيُكُمِّ عَنكُمْ سَيْعَاتِكُو وَبَعْفِر لَكُمْ وَاللهُ دُو الْفَضِلِ الْمُطْيِعِ ( الأنفال: ٢٩ )، ومعنى فرقانا، تبعث في القلب نورًا وضياء وتقوية البصيرة. هي حصن للخائف تؤمنه من كل ما يخاف منه ويحدره من سوء ومكروه في الدنيا والأخرة. قال الله تعالى: ( وَيُنْجَى اللهُ اللّذِينَ النَّهُ اللّذِينَ اللهُ الْمُعْمَ وَلَا هُمْ مَعْرَوُنَ ) وَالْمُومَ اللهُ مَعْرَوُنَ )

كلنا يسعى للسعادة والخروج من نكبات الدنيا، والسر للحصول على هذا، مخبوء تحت هذه الكلمة : (إِذْ جَمَّلُ الَّذِينَ كَفَرُواْ فِي قُلُوبِهِمُ الْمَيْيَةَ جَيَّةَ الْمُعَلِيّةِ فَأَنزَلَ اللهُ سَكِينَهُ عَلَى رَسُولِهِ وَعَلَى الْمُوْمِنِينَ وَالْزَمَهُمْ كِيمة النَّفُوى وَكَانُواْ أَخَقَ بِهَا وَأَهْلَهَا وَكَانَ اللهُ بِكُلِ فَيْءٍ عَلِماً) وَكَانُواْ أَخَقُ بِهَا وَأَهْلَهَا وَكَانَ اللهُ بِكُلِ فَيْءٍ عَلِماً)

سر فرج الكروب وذهاب الغم والهم وعلو شأن المسلمين واسترداد عزتهم ومجدهم، مدفون

الحمد لله، والصلاة والسلام على رسول الله، وبعد:

الصيوم وقيايية من البردائيل والبزليل والشطحات، والهنات، والمخالفات، ووقاية من الآثام والمحرمات.

عن أبي هريرة رضي الله عنه فال، قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: (الصوم جُنّة (وقاية) فإذا كان يوم صوم أحدكم فلا يرفث ولا يجهل، وإن امرؤ قاتله أو شاتمه فليقل إني صائم). متفق عليه. الصيام يبلغك التقوى، بكل ما فيها من عزورفعة؛ لأن التقوى هي أعلى مكانة من الصيام نفسه وهي من الإيمان.

تحت كلمة التقوى.

وأحسن من عرَّف التقوى هو طلق بن حبيب كما قال بذلك الإمام ابن القيم؛ فقد سئل طلق بن حبيب عن التقوى فقال: (أن تعمل بطاعة الله على نور من الله، ترجو ثواب الله. وأن تترك معصية الله على نور من الله؛ تخاف عقاب الله).

على علم ومعرفة ونور وبصيرة، موافقًا لشرع الله بإخلاص واتباء.

من فوائد الصوم العظيمة أنه ينقي النفس من أدران الشرك والكفران والنفاق، ويزكيها ويرفعها للعلياء، لتعانق الملائكة وتتشبه بها، وتنتفي فيها الخصال الحيوانية؛ لأن الحيوان له شهوة وليس له عقل، والملائكة عقل بدون شهوة، والإنسان عنده شهوة وعقل فإن انغمسا بدون تعقل وتقوى في الشهوات، كان أقرب للحيوان، وإن حكم عقله وابتعد عن الشهوات المحرمة واتقى الله، كان أقرب إلى الملائكة.

#### وللصيام فوائد اجتماعية جمة:

يجمع المسلمين ويوحدهم. قال الله

Krisei (=)

تعالى: ( إِذَّ هَنذِهِ، أُمَّتُكُمْ أُمَّةً وَحِدَةً وَأَنَا رَبُّكُمْ فَأَعَبُدُونِ ) (الأنبياء ٩٢).

ثم هو: يشعر الغني بحاجة الفقير، ينمي خصال التآخي والتآزر والتكاتف والتعاون والتعاضد، والعطاء والجود، ويحيى خصال المساعدة والمساندة؛ حيث يكثر الإنفاق مما يولد المحمة والتواد والتعاطف والرحمة.

هو: لا رياء فيه، حيث أخبر الرسول عن ريه؛ عن أبي هريرة-رضي الله عنه- قال: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم قال الله تعالى: "كل عمل ابن آدم له إلا الصوم فإنه لي وأنا أجزي به" (رواه مسلم).

ومن فضائله أنه أنزل فيه القرآن هدى للناس ورحمة وضياء ونورًا وشفاء ومغفرة. قال الله تعالى: (شَهْرُ رَمَضَانَ الَّذِيّ أُنزِلَ فِيهِ الْقُرْءَانُ هُدُكَ لِلْمُكَانِ وَالْمُرْدَانُ هُدُكَ وَالْفُرْدَانُ ) لَمْدَكَ فَالْفُرْدَانُ ) (المنقرة: ١٨٥)

هذا الشهر الفضيل شهر الصيام والقرآن جرت فيه معظم الأحداث المهمة والمفصلية والوقائع العظيمة.

يكفي أنه نزل فيه القرآن العظيم: المعجزة الخالدة، والضياء المنير، والصراط المستقيم، هدى وشفاء، ورحمة ومغفرة للمؤمنين. قال الله تعالى: ( مَنّا صَنّا لِلنّاسِ وَهُدّى وَرَحْمَةٌ لِنَوْمِ لَوَالُولَالِينَا اللّه تعالى: ( المناهة: ٧٠).

( إِنَّ هَذَا الْقُرْمَانَ يَهْدِى لِلْقِي مِنَ الْقُومُ ) (الإسراء: ٩) ، (وَثَكَرَلُ مِنَ الْقُرْمَانِ مَا هُو شِفَاءٌ ) (الإسراء: ٩) ، (فُلْ هُو لِللَّذِينَ ءَامَثُوا هُدَّى وَشِفَاءٌ )(فصلت: وَقُلَ هُو لِللَّذِينَ ءَامَثُوا هُدَّى وَشِفَاءٌ )(فصلت: فَعَلَى النَّاشُ فَذَ عَادَتُكُمْ مُوعِظَةٌ مِن رَبِّكُمْ وَشِفَاءٌ لَمَا فِي الصَّدُورِ وَهُدَى وَرَحَةٌ لِلمُؤْمِنِينَ (٥) قُل يَقْصَلِ لَمَا فِي الصَّدُورِ وَهُدَى وَرَحَةٌ لِلمُؤْمِنِينَ (٥) قُل يَقْصَلِ لَمَا فَي اللَّهُ وَمِن اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ وَمِن اللَّهُ عَلَى اللَّهُ وَاللَّهُ عَلَى اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ عَلَى اللَّهُ وَاللَّهُ وَلَهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَلَهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَالْعُمُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَالْمُولِى وَاللَّهُ وَالْمُولِ وَالْمُولِى وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَالْمُولُولُونَ وَاللَّهُ وَالْمُولُولُونَ وَاللَّهُ وَالْمُولُولُونَ وَاللَّهُ وَالْمُولُولُونَا اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَالْمُولُونِ وَاللَّهُ وَالْمُولُولُونَا اللَّهُ وَالْمُولُولُونَا وَاللَّهُ وَالْمُولُونَا اللَّهُ وَاللَّهُ وَالْمُولُولُونَا اللَّهُ وَاللَّهُ وَالْمُولُولُونَا اللَّهُ وَالْمُولُونُونَا اللَّهُ وَالْمُولُولُونَا اللَّهُ وَاللَّهُ وَالْمُولُونُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَالْمُؤْمِلُولُونُ وَاللَّهُ وَالْمُولُونِ وَاللَّهُ وَالْمُولُونُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَالْمُولُونِ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَالْمُولُونُ وَاللَّهُ وَاللْمُولُولُولُونُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَالْمُولُولُونُ وَال

#### حدثت فيه أحداث غيرت مجرى التاريخ:

أولها؛ غزوة بدر الكبرى في السنة الثانية للهجرة بين السلمين وكفار قريش، انتصر السلمون مع قلة عددهم وعدتهم، وكثرة عدد وعدة عدوهم؛ حيث كانت فاتحة خير للنصر المبين، عز الله بهذا النصر الإسلام والمسلمين، وذاع صيت الإسلام والمسلمين، وعلا شأنهم

وقويت شوكتهم، يهابوا، ويحترموا. وحتى الفتح المبين والنصر العظيم وهو فتح مكة في السنة الثامنة للهجرة كان في شهر رمضان. قال الله تعالى: (إِذَا جَاءٌ نَصَّرُ اللهِ وَٱلْفَتْحُ () وَرَأَيْتُ اللهُ اللهُ عَالَى: (إِذَا جَاءٌ نَصَّرُ اللهِ وَٱلْفَتْحُ () وَرَأَيْتُ اللهِ اللهُ تَعالى: (إِذَا جَاءٌ نَصَّرُ اللهِ وَٱلْفَتْحُ () وَرَأَيْتُ اللهِ أَنْوَاجًا () فَسَيْعٌ عِمْدِ رَبِكَ وَاسْتَغْفِرَهُ إِنَّهُ، كَانَ تَوَاجًا) وَسَتَغْفِرُهُ إِنَّهُ، كَانَ تَوَاجًا) (النصر ١-٣).

وهكذا أشار الله لهذا الفتح بأنه فتح الفتوح، بشر به سبحانه وتعالى لرسوله، وأمره عند حصوله، أن يشكر الله ويسبحه ويستغضره ويحمده، وقد فعل صلى الله عليه وسلم.

وهكذا كان النصر للمسلمين في كل عهد وفي كل العصور إلا أن تنكب المسلمون الطريق، مخالفين أمر ربهم، غير شاكرين لأنعمه، غير مستغفرين، غير موحدين لله حق توحيد.

وهكذا وكما رأينا، أن تشهر الصيام والقرآن فضائل عظيمة وفوائد كثيرة، وحدثت أحداث مهمة ووقائع عظيمة، فما من معركة فاصلة إلا وحدثت فيه، وكان النصر دائمًا حليف المسلمين؛ من الانتصار على الفرس إلى الانتصار على الروم فمعركة حطين وطرد الصليبيين من القدس ومعركة عين جالوت وطرد التتارالي أبد الآبدين.

وهو شهر مبارك يضرق فيه كل أمر عظيم.

ليت المسلمين يستشعرون عظمته ومكانته وما
فيه من نفحات وبركات، ليتهم يتقربون إلى الله
الواحد القهار بترك المحرمات وفعل الطاعات.
قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: (من لم
يدع قول الزور والعمل به، فليس لله حاجة في
أن يدع طعامه وشرابه) (رواه البخاري). وقول
النور هو: كل عمل لا يحبه الله ولا يرضاه
وتدخل فيه ضمنيًا شهادة الزور.

وأخر دعوانا أن الحمد الله رب العالمين.

وقَالَ: ‹مَنْ قَامَ لَيْلَةَ القَدْرِ إِيمَانًا وَاحْتِسَابًا، غُفْرَ لَهُ مَا تَقَدَّمَ مِنْ ذَنْبِهَ " (صحيح البخاري (١٩٠١) ومسلم (٧٥٩)).

وَيُ الْمُقَابِلِ فَإِن الْخَيِبَةَ كُلُّ الْخَيِبَةَ، والْخَسْرانَ كُلُّ الْخَسْرانَ الْفَالِمُ الْخُسْرانَ الْأَهُ الْاَ يَعْتَنَمُ الْعَبِدَ هَذَا الْمُوسَمِ الْعَظْيَمَ، ويحرم من مغفرة اللَّهُ فَيْبَعِدُهُ اللَّهُ فَيْبِعَدُهُ اللَّهُ وَيَخْزِيهُ، فَعَنْ أَبِي هريرة قال: قال رسول اللَّهُ صلى اللَّهُ عليه وسلم: "رغم أنف رجل دخل عليه رمضان ثم انسلخ قبل أن يُغفر له" (الترمذي 8010 وصححه الألباني).

ولهذا الشهر أسرار تشريعية عديدة تنعكس آثارها على السلم، منها:

١- تحقيق التقوى:

من أسمى أهداف وأسرار تشريع الصيام: تدريب النفس على تحقيق التقوى والخوف من الله سبحانه وتجنب مساخطه، والالتزام بطاعته، قال تعالى : «يَاأَيُّهَا ٱلَّذِينَ "َامْوَا كُنِّبَ عَلَيْكُمُ لَمُسَامً كُنَّبَ مَلَى الله عَلَيْكُمُ لَمُنَّكُمُ تَنَفُّنَ ، (البقرة: الْمُسَامُ كُنَّ تَنَفُّنَ ، (البقرة:

قَالَ الْإِمامِ الرازي: «يَيْنَ سُبْحَانَهُ بِهِذَا الْكَلَامُ أَنَّ الْصُوْمُ يُورِثُ الْتَقْوَى لَمَا فِيهِ مِنَ انْكَسَارِ الشَّهُوةَ وَانْقَمَاعِ الْهَوَى؛ فَإِنَّهُ يَرُدُعُ عَنِ الْأَشَرِ وَالْبَطْرِ وَالْفُواحِش، ويهون لذات الدنيا ورئاستها؛ وَذَلْكَ لأَنَّ الصَّوْمَ يَكُسرُ شَهْوَةَ الْبُطْنِ وَالْفَرْح، فَمَنْ أَكْثَرِ الصَّوْمَ هَانَ عَلَيْهِ مُوْنَتُهُما، فَكَنْ ذَلْكَ رَادعا لَهُ عَنِ ارْتَكَابِ الْحَارِمُ وَالْفُواحِش، وَهُهُونَا عَلَيْهِ أَمْرَ الرِّيَاسَةَ فِي للهِ مَنْ ارْتَكَابِ الْحَارِمُ وَالْفُواحِش، وَهُهُونَا عَلَيْهُ أَمْرَ الرِّيَاسَةَ فِي اللَّذُيْنَ وَذَلْكَ جَامِعٌ لأَسْبَابِ التَّقَوَى فَيكُونُ مَعْنَى الْآيَة فَرَضَّتُ عَلَيْهِمْ فِي كُونُ مَعْنَى الْآيَة فَرَضَّتَ عَلَيْهِمْ الْشَيْعِينَ الْدِينَ أَثْنَيْتُ عَلَيْهِمْ فِي كُونُ مُعْنَى الْآيَةِ فَرَضَتَ عَلَيْهِمْ الْمَيْكِونُ مَعْنَى الْآيَةِ فَرَضَتَ عَلَيْهِمْ فِي اللّهُ وَالْمَيْكِ (مُعْنَى الْآيَةِ الْمُعْرِالِ الْمُعَلِيمُ اللّهُ وَالْمُواحِسُ ( ٤٤٠/٥).

- شعر التوبية،

عبر عام طويل يحمل العبد على ظهره من الذنوب والمعاصي ويقع في مخالفات كثيرة، والدنوب تميت القلوب، وغبارها يزكم الأنوف، واذا اعتاد العبد على الذنب استسهله وخاض يركم الأنوف، وإذا اعتاد العبد على الذنب استسهله وخاض في غماره، فيظلم قلبه، عَنْ أُبِي هُرِيْرَةَ، عَنْ رَسُول الله صلى الله عَلَيْهَ وَسُلَمٌ قالَ: ﴿إِنَّ الْعَبْدُ إِذَا أَخْطَأُ خُطيئَةَ نُكَتَتْ فَي قَلْبِه نُكْتَةٌ سَوْدَاءُ، هَإِذَا هُو نَزَعُ وَاسْتَغْفَرُ وَتَابَ سُقلَ قَلْبُهُ، وَإِنْ عَادَ زِيدَ فِيهَا حَتَّى تَعُلُو قَلْبَهُ، وَهُو الرَّانُ الَّذِي ذَكَرَ الله، وَكُلُ الله ، وَكُلُ الله الترمذي لَله الترمذي (٢٣٣٤) وحسنه الألباني).

قَالَ الْبَارِكَفُورِي: ﴿ وَقُولُهُ: ﴿ لَٰكَتَّةُ سَوْدَاءُ ﴾ أَيْ جُعلَتْ فِي قَلْبِهِ نَكْتَةٌ سَوْدَاءُ ﴾ أَيْ جُعلَتْ فِي قَلْبِهِ نَكْتَةٌ سَوْدَاءُ ﴾ أَيْ جُعلَتْ فِي قَلْبِهِ نَكْتَةٌ سَوْدَاءُ ﴾ أَيْ جُعلَتْ فِي قَلْبِيفَ وَقَدْرِهَا ، وَالْحَمْلُ عَلَى وَسَبِ الْعُصِيَةَ وَقَدْرِهَا ، وَالْحَمْلُ عَلَى الْحَقِيقَةَ أَوْلَى مِنْ جَعْلِهِ مِنْ بَالِ التَّمْثِيلِ وَالتَّشْبِيهِ ؛ حَيْثُ قيل شَبِّهُ القَلْبِ بِثُونِ فِي غَلِيةَ النَّقَاء وَالْبَيَاضِ وَالْعُصِيةَ بَشَيْء فَيْلُ هِنْ عَلَيْهَ الشَّوَادُ أَصَالٍ ذَلْكَ الْأَبْيَضِ فَبِالضَّرُورَةُ أَنْهُ يُذْهِبُ فَيْلُولُ الْإِنْسَانُ إِذَا أَصَالٍ الْعُصِيةَ صَارَ ذَلِكَ الشَّوَادُ فِي ذَلِكَ الْإِنْسَانُ إِذَا أَصَالٍ الْعُصِيةَ صَارَ كَانَهُ حَصَلَ ذَلِكَ السَّوَادُ فِي ذَلِكَ الْبَيْاضِ ». (تحقة الأحوذي كَانُهُ حَصَلَ ذَلِكَ السَّوَادُ فِي ذَلِكَ الْبَيْاضِ ». (تحقة الأحوذي

إن رمضان نفحة نادرة ثمينة فيها الرحمة والغفرة، ودواعيها متيسرة، والأعوان عليها كثيرون، وعوامل الفساد محدودة،



شهر رمضان٠٠٠

آثاروأسرار

الحمد لله رب العالمين، والصالاة والسالام على نبيتا محمد وعلى آله وصحيه أجمعين، وبعد:

فإن المتأمل في شهر رمضان، يجد فيه فضائل عديدة لا تخفى على عموم السلمين، فقد تواتر عن النبي صلى الله عليه وسلم، أن السلم متى صام الشهر إيمانًا واحتسابًا، وقام لياليه، ووفقه الله تقيام ليلة القدر، فإنه يخرج من الشهر وقد غفر الله له ذنيه، فقال صلى الله عليه وسلم، من ضام رمضان، ايمانًا واختسابًا، غفر له ما تقدم من ذئيه، (أخرجه البخاري (٣٨)، ومسلم (٧٣٠)). وقال صلى الله عليه وسلم، أيمانًا وأختسابًا، غفر له ما تقدم من دنيه، (١٤٠١).

عبد العزيز مصطفى الشامي

اعداد/



ومردة الشياطين مصفّدون، ولله عتقاء في كل ليلة، وأبواب البينة مفتحة، وأبواب النيران مغلقة، فمن لم تنله الرحمة مع كل ذلك فمتى تناله إذن؟ اواذا لم يُغفر له في رمضان فمتى يُغفر له؟ ومتى يُقبل من رُد في ليلة القدر؟! ومتى يصلح من لا يصلح في رمضان حتى يصلح من كان به فيه من داء الجهالة والغفلة مرضان، من فرط في الزرع في وقت البدار لم يحصد يوم الحصاد غير الندم والخسارة. (لطائف المعارف، لابن رجب ص٢١١ بتصرف يسر).

#### ٣- الحث على العفو والصفح:

من أسرار الصيام: البعد عن أذى الناس، حتى يسلم الناس من لسان المسلم ويده، فلا ينبغي للعبد أن يصوم رمضان وهو واقع في الغيبة والنميمة والسب والشتم والكذب وهي معاص يجب الحذر منها واجتنابها من الصائم وغيره؛ إذ إنها تجرح الصوم وتُضعف الأجر؛ لقول النبي صلى الله عليه وسلم: «من لم يدع قول الزور والعمل به والجهل، فليس لله حاجة في أن يدع طعامه وشرابه، (أخرجه البخاري (٧٠١٠))، ولقوله صلى الله عليه وسلم: «الصيام جُنَة، فإذا كان يوم صوم أحدكم فلا يرفث ولا يصحب، فإن سابه أحد أو قاتله فليقل: إني يرفث ولا يصحب، فإن سابه أحد أو قاتله فليقل: إني صائم» (أخرجه البخاري (١٨٠٥))، ومسلم (١١٥١)).

فالصوم ليس مجرد الإمساك عن الطعام والشراب والجماع من الفجر حتى غروب الشمس، كلا، فهناك حكم وأسرار هذا بعضها، لكننا نرى كثيرًا من الناس تصوم بطنه ولا تصوم جوارحه، فيصوم عن الحلال الباح، ويتناول ما حرم الله من المتكرات كقول الزور وفعل الزور. فلا يتورع بلسانه عما حرم الله، ولا يغض بصره كذلك عن المحرمات، ويقع بيده ورجله في المحرمات، بل ربما يفطر عند إفطاره على كسب محرم ولا حول ولا قوة الا بالله.

وإن مما يستجلب العبد عفو الله عنه بعفوه عن الناس، ولين الجانب معهم، وخفض الجناح لهم، فعن عَائشَةَ أَنَّهَا فَأَلَّتُ الجانب معهم، وخفض الجناح لهم، فعن عَائشَةَ أَنَّهَا فَأَلَّتُ (يا رَسُولَ اللهُ أَزَائِتَ إِنْ وَافَقْتُ لَيْلَةَ القَدْر مَا أَدْعُو؟ قَالَ: تَقُولِينَ: اللهُمَّ إِنَّكَ عَفُوٌ تُحِبُّ الْعَفُو فَاعُفُ عَنِي) (أخرجه الترمذي(٣٥١٣) وصححه الألباني في صحيح الجامع(٤٤٢٣)).

قال ابن رجب: «والعفو من أسماء الله تعالى وهو الذي يتجاوز عن سيئات عباده، الماحي الآثارها عنهم، وهو يحب العفو، فيحب أن يعفو عن عباده، ويحب من عباده أن يعفو بعضهم عن بعض؛ فإذا عفا بعضهم عن بعض عاملهم بعفوه، وعفوه أحب إليه من عقوبته، (لطائف العارف الابن رجب ص(٢٢٨)).

#### ٤- الشعور بوحدة الأمة:

وأنت تصوم هذا العام وتفطر على ما رزقك الله من خيره وفضله، تذكر إخوانك البتلين في كل مكان في أنحاء من

الأرض كثيرة، فاستشعر معاناتهم وآلامهم، وابذل لهم من مالك ودعائك ما تستطيع، واحمد ربك على نعمة العافية، فإن من الأمور التربوية في رمضان هو الشعور بوحدة الأمة وجماعية الطاعة، فلو أن الله تبارك وتعالى كلف كل واحد منا بصيام ٣٠ يومًا وحده وقيام ٣٠ ليلة منفردًا عمن حوله، لوجد صعوبة كبيرة وكان هذا العمل فيه مشقة عظيمة، ولكن من رحمة الله تبارك وتعالى بالأمة أن جعل الطاعة جماعية، ففي رمضان يصير الغالب على المجتمع حرصه على الصيام مع أعمال البريصير الغالب على المجتمع حرصه على الصيام مع أعمال البريصير الغالب على المجتمع حرصة على الصيام مع أعمال البرية والصدقات يتسابق فيها المتسابقون، والأخلاق السمحة تفرض نفسها، والكل يقرأ القرآن ويجلسون في المساجد، وما ذلك إلا بما أودعه الله في هذا الشهر من بركات، وتيسيره للناس سبل الخير عن غيره من الشهور.

#### ٥- حمية للجسد:

من رحمة الله تبارك وتعالى بالعباد أن جعل الصيام وقاية وحماية وتنظيفًا للبدن مما فيه من سموم وأدواء، ففي الصوم صحة البدن، وخلوصه من الأخلاط الرديثة.. وفي الصوم إضعاف للشهوات التي تزداد مع الأكل والشرب وإطلاق النظر، فيأتي الصيام ليكسر هذه الشهوات، فيحفظ الإنسان جوارحه.

إن البدن طوال العام مع العمل يكل ويمل وقد تصاب أجهزة الجسم بالآلام والأسقام، والأفضل أن تستريح الأعضاء بعضًا من الأوقات لتستعيد نشاطها وقوتها مرة أخرى، فمن رحمة العزيز العليم أن جعل للمعدة وقتاً تستريح فيه كما يستريح غيرها من الأعضاء.

وبامتناع الإنسان عن الشهوات بالصوم المشروع؛ ترتقي نفسه وتسمو روحه، وكأنها تقترب من الملأ الأعلى الذين لا يأكلون ولا يشربون ولا يتناكحون؛ فيكون هذا السمو الروحي، وكسر حدة الشهوات عاملاً مهمًّا ليتخلص المرء من حصار الأفات الملكة.

#### هل نفتتم الأزمان الفاضلة؟ إ

إن أبواب الأجرية الإسلام كثيرة، وإن أسباب اكتساب الحسنات متعددة، وقي شهر رمضان تتضاعف أجور الأعمال الصالحة، فضلاً من الله- عز وجل- على عباده، وينادي مناد في أول ليلة من رمضان فيقول: «يا باغي الخير؛ أقبل، ويا باغي الشر؛ أقصر». (صحيح سنن الترمذي للألباني: ٦٨٢).

إن السعيد من اغتنم مواسم الشهور، والأيام، والساعات، وتقرب فيها إلى مولاه بأنواع الطاعات، فعسى أن تصيبه نفحة من تلك النفحات، فيسعد بها سعادة من يأمن بعدها من النار، وما فيها من اللفحات.

اللهم مَنَ علينا بأعمال صالحة في رمضان وتقبلها منا، واملاً نفوسنا رضا بك، وثقة فيك، ومحبة لك، وطمانينة بذكرك، وأعنا اللهم على ذكرك وشكرك وحسن عبادتك.



الحمد لله وكفي وسلام على عباده الذين اصطفى، (وبعد):

ها نحن نستقبل شهر رمضان المبارك، رزقنا الله حسن اغتنامه بالخير والقربات والطاعات، وقد خاطب الله تعالى المؤمنين بالأمر بصيامه قائلا ، (يَهَأَيُّهَا اللَّهِ عَالَمُ الْفِيَ الْفَرَعَالُ اللَّهِ عَلَيْكُمُ الْفِيمَامُ كَا كُنِبَ عَلَى اللَّهِ عَالَى المؤمنين بالأمر بصيامه قائلا ، (يَهَلُّ وَمَضَانَ الَّذِي اَمْتُوا كُنِبَ عَلَى الْفُرَعَانُ مُدَّى كُنِبَ عَلَى اللَّهُ اللهُ اللهُ

#### تعلمنا الانماة

وكأني بقول جندب بن عبد الله البجلي رضي الله عنه : (كنا مع رسول الله صلى الله عليه وسلم ونحن فتيان حزاورة، فتعلمنا الإيمان قبل أن نتعلم القرآن، ثم تعلمنا القرآن، فازددنا به إيمانا) فلم يُعَلِّمُ الصحابة الكرام التكاليف الشرعية والحلال والحرام والتشريعات المتنوعة، قبل ترسيخ الإيمان ومسائله وأركانه في قلوبهم، وذلك بتعليمهم إياه علما يستلزم طاقة إيجابية عملية تفاعلية تقيم أحدهم على طاعة الله عز وجل وتوحيده، وتحول بينه وبين الإشراك به ومعصيته.

لا تعلم الصحابة الإيمان تعلموا أن أي معرفة لا تثمر عملا لا تنفع صاحبها وليست من الإيمان في شيء ،

وفي القرآن تكثر الآيات التي تقرن بين الإيمان والعمل الصالح: (وَالْعَمْرِ أَنَّ الْإِنْسَانُ لَقِي خُتُرٍ وَالعمل الصالح: (وَالْعَمْرِ أَنَّ الْإِنْسَانُ لَقِي خُتُرٍ أَنَّ الْإِنْسَانُ لَقِي خُتُرٍ أَنَّ الْإِنْسَانَ وَقُواَصُواً بِالْحَقِي وَقُواصُواً بِالْحَقِي وَقُواصُواً بِالْحَقِي وَقُواصُواً بِالْحَقِي وَقُواصُواً بِالْحَقِي وَقُواصُواً بِالسِّمِانِ فِي فَهِم وحس وَوَاسَوْا بِالسِّمِانِ فِي فَهِم وحس

السلف الكرام: يقيناً جازماً يستلزم رضا وقبولا ، وخضوعا وانقياداً واستسلاماً، عَنِ الْعَبَّاسِ بَنِ عَبْدِ الْمُطلِبِ رضي الله عنه أَنَّهُ سَمِعَ رَسُولَ اللهِ صلى الله عليه وسلم يَقُولُ: «ذَاقَ طَعْمَ الإيمَانِ، مَنْ رَضْيَ بِالله رَبَّا، وَبِالإِسْلامَ دِيناً، وَبِمُحَمَّدِ رَسُولاً ». وواه مسلم.

عن سفيان بن عبد الله رضي الله عنه قال: قلت يا رسول الله قل لي في الإسلام قولاً لا أسأل عنه أحداً غيرك، قال: قل آمنت بالله ثم استقم "رواه

روى البخاري بسنده عن عائشة -رضي الله عنها- قالت ): إنما نزل أول ما نزل منه سورة من الفصل فيها ذكر الجنة والنار، حتى إذا ثاب الناس إلى الإسلام نزل الحلال والحرام، ولو نزل أول شيء: لا تشربوا الخمر. لقالوا: لا ندع الخمر أبداً. ولو نزل: لا تزنوا. لقالوا: لا ندع الزا أبداً.

لقد نزل بمكة على محمد صلى الله عليه وسلم واني لجارية ألعب (بَلِ السَّاعَةُ مَوْعِدُهُمْ وَالسَّاعَةُ أَذَهَى وَأَمَـرُ ) القمر: ٤٦ وما نزلت سورة البقرة

والنساء إلا وأنا عنده (صحيح البخاري).

وكان في حسهم كذلك: أن: الإيمان أولاً، ووسطاً، وآخراً، قال تعالى: (يا أيها الذين آمنوا آمنوا بالله وآخراً، قال تعالى: (يا أيها الذين آمنوا آمنوا بالله ورسوله والكتاب الذي نزل على رسوله والكتاب الذي أنزل من قبل )، وفي الحديث: (إنَّ الْإيمَانَ لَيَخْلَقُ الثَّوْبُ هَاسَأَلُوا اللهُ تَعَالَى أَنْ يُجَدُّدُ الْإيمَانَ في قُلُوبِكُمْ. صححه الله الله المناني في صحيح الجامع.

#### ثم تعلمنا القرآن،

فبالقرآن يزداد الإيمان : (... فأما الذين آمنوا فزادتهم إيمانًا وهم يستبشرون) ، فآيات القرآن التي يتلوها المؤمن في رمضان وغيره : تعرض التي يتلوها المؤمن في رمضان وغيره ، وتدبيره، ربوبية الله عز وجل ، وخلقه ، وملكه ، وتدبيره، وتعرف بأسمائه وصفاته وأفعاله : تزيد المؤمنين ايمانا وحبا وتعظيما ، وخوها ورجاء : «رَهُو اللّي مَدَّ الْأَرْضُ وَجَيْلُ فِهَا رَوْسِيَ وَأَنْهَا وَمِنْ كُلُّ النَّمْرَتِ جَعَلَ فِهَا رَوْسِيَّ وَأَنْهَا وَمِنْ كُلُّ النَّمْرَتِ جَعَلَ فِهَا رَوْسِيَّ وَأَنْهَا وَمِنْ كُلُّ النَّمْرَتِ جَعَلَ فَهَا رَوْسِيَّ وَأَنْهَا وَمِنْ كُلُّ النَّمْرَتِ جَعَلَ فَهَا رَوْسِيَّ وَأَنْهَا وَمِنْ كُلُّ النَّمْرَتِ جَعَلَ مَنْ أَعْنَى نَعْلَمُ مَنْ وَقَلْ لَكُمْرُونَ وَجَنْتُ مِنْ أَعْنَى مِنْ وَنِيْ لِنَعْقِ مِنْ وَنِيْ لِنَعْقِ وَنَعْقِ وَتَعْقِ وَعِلْ فَيْمَا عَلْ اللْعُلْدِي وَيَعْقِ وَنَعْقِ وَنَعْقِ وَنَعْقِ وَنَعْقِ وَنَعْقِ وَعِلْدَى اللّهُ وَاللّهُ وَعِلْدُى اللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَلَالًا وَلَا لَالْعَلَالُ وَاللّهُ وَلِلْكَ اللّهُ وَلِلْكَ اللّهُ وَلِلْكَ اللّهُ وَلِلْكَ اللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَلِلْكَ اللّهُ وَلِلْكَ اللّهُ وَلِلْكَ اللّهُ وَلِلْكَ اللّهُ وَلِلْكَ اللّهُ وَلِلْكَ اللْهُ وَلِلْكَ اللّهُ وَلَالْكَ وَلَالَاللّهُ وَلَالْكَ وَلَالْكَ وَلَالْكَ اللّهُ وَلَالَعُلُولُ وَلَالْكَ اللْعُلُولُ وَلَالْكُولُ وَلَالْكُولُ وَلَالْكُولُ وَلَالْكُولُ وَلَالْكُولُولُولُ وَلَالْكُولُ وَلَالْكُولُ وَلَالَا لَلْمُ وَلِلْكُولُ وَلَالْكُولُ وَلَالْكُولُ وَلَالْكُولُ وَلَالْكُولُ وَلَالِكُولُولُولُولُولُولُولُولُولُولُولُ وَلِلْكُولُ وَلِلْكُولُولُ وَلِلْكُولُ وَلِلْكُولُولُولُ وَلِلْكُولُ وَلِلْك

وَآيِاتَ القَرآنُ التي تعرض الآخرة ، ومشاهدها ، وأحداثها تزيد المؤمنين الموقنين بيوم الدين إيمانا ، وخوفا من العذاب، وطلبا للنجاة، وطمعا في الفوز والنعيم ، وإذَا النَّمْسُ كُورَدَ ﴿ وَإِذَا النَّجُومُ الكَدُرَةُ ﴿ وَإِذَا الْمُعُرِدُ اللَّهُ وَإِذَا الْمُعُرِدُ اللَّهُ وَإِذَا الْمُعُرِدُ اللَّهُ وَإِذَا الْمُعُرِدُ وَإِذَا الْمُعُرِدُ وَإِذَا الْمُعُرِدُ وَإِذَا النَّعُومُ رُوْحِتَ ﴿ وَإِذَا النَّهُ مُ رُوحِتَ ﴿ وَإِذَا النَّهُ مُ رُوحِتَ ﴿ وَإِذَا النَّهُ مُ رُوحِتَ ﴿ وَإِذَا النَّهُ مُ مُرِدُ وَاذَا النَّهُ مُ مُرِدُ ﴿ وَإِذَا النَّهُ مُ مُرِدُ وَاذَا النَّهُ مُ مُرَدُ ﴿ وَإِذَا النَّهُ مُ مُرِدُ ﴾ وإذا المُعَلِّدُ ﴿ وَإِذَا المُعْمَدُ مُ وَإِذَا المُعْمَدُ اللَّهُ وَإِذَا المُعْمَدُ اللَّهُ وَإِذَا المُعْمَدُ اللَّهُ وَإِذَا المُعْمَدُ اللَّهُ وَاذَا المُعْمَدُ اللَّهُ وَاذَا الْمُعْمَدُ اللَّهُ وَاذَا الْمُعْمَدُ اللَّهُ وَاذَا الْمُعْمَدُ اللَّهُ وَاذَا الْمُعْمَدُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَاذَا الْمُعْمَدُ اللَّهُ وَاذَا الْمُعْمَدُ اللَّهُ وَاذَا النَّهُ اللَّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ

ومن يعسمل معالى دروسيوا يورد (الرائرله:١-٨).
وآيات القرآن التي تبين الحكمة من خلق الثقلين ، وحمل الإنسان الأمانة ، وتبين النجدين ، ونماذج المستخلفين ، وأصنافهم ، وأحوالهم ، ومواقفهم ، واستحقاقهم الهداية من عدمه ، تزيد المؤمنين ايمانا ، فيلتزمون ذكر الله ومنهاجه ، ويسلكون سبيل المؤمنين ، ويجتنبون سبيل المجرمين، قال الله تعالى: ﴿ وَمَا خَلْفُ اللّهِ أَنْ اللّهِ مِنْ رَنْوَ وَمَا أُرِيدُ أَنْ يُطْعِمُونَ ﴿ اللّهِ مَنْ رَنْوَ وَمَا أُرِيدُ أَنْ يُطْعِمُونَ ﴾ إِنَّ أَلْهُ هَرُ أَلْرَاقُ ثُرُ

ٱلْغُوَّةِ ٱلْمَتِينُ » (الذاريات:٥٨).

وقال سبحانه: « وَمَنْ أَعْرَضَ عَن ذِكْرِى فَإِنَّ لَهُ, مَعِيشَةً ضَنكًا وَغَشُرُهُ بَوْمَ الْقِيَىمَةِ أَعْمَىٰ ﴿ اللَّهِ اللَّهِ لَمُ حَشَرَتِي أَعْمَىٰ وَقَدَّكُنتُ بَعِيدًا ﴿ قَالَ كَنْنِكَ النَّكَ النَّكَ النَّكَ النَّكَ النَّكَ النَّكَ النَّ فَسِينَهُمْ وَكُذَٰلِكَ النَّوْمَ السَّىٰ ﴿ وَكُذَٰلِكَ بَخْرِي مَنْ السَّوَى وَلَمْ يُؤْمِلُ فِيَانِتِ رَبِيدً وَلَمَدَّكَ النَّوْمَ السَّىٰ ﴿ وَكُذَٰلِكَ بَخْرِي مَنْ السَّوَى وَلَمْ يُؤْمِلُ

وآيات القرآن التي تبين منهج الحق، وتشريعات الله تعالى تزيد المؤمنين إيمانا في التزامها والله تعالى تزيد المؤمنين إيمانا في التزامها والاستقامة عليها وقل إنّى هَنَانِي رَبِّ إِلَى صِرَطِ مُسْتَقِيمِ والاستقامة عليها وقل إنّى هَنَانِي رَبِّ إِلَى صِرَطِ مُسْتَقِيمِ مِنِهَا وَمَا كَانَ مِن الشَّرِكِينَ (اللهُ قَلْ إِنَّ صَلاقِ وَمُسْكِي وَحَيَاى وَمَمَاقِ يَعُورَتِ الْعَلَينَ (اللهُ لا شَرِيكَ صَلاقِ وَمُسْكِي وَحَيَاى وَمَمَاقِ يَعُورَتِ الْعَلَينَ اللهِ أَنِي رَبًا وَهُورَبُ لَلْ وَيَدَلِكَ أَمْرِتُ وَأَنَّا أَوْلُ السَّلِينَ (اللهُ قَلْ الْغَيْرَ القِيلُونَ وَوَدَ وَوَدَ وَهُو رَبُ عَلَيْهُ وَلَا تَكَيْبُ صَلَّى فَقِيلِ إِلَا عَلَيْهَا وَلا وَرُو وَوَدَةً وَمُورَبُ مُنْ اللهُ وَيَعْ اللهُ وَيْ وَقَلْ اللهِ وَاللهُ وَيَعْ اللهُ وَيَعْ اللهُ وَيَعْ اللهُ وَيَعْ اللهُ وَاللهُ وَاللهُ وَاللهُ وَمُورَاتُ وَهُو اللّهِ يَعْمَاكُمُ فَوْقَ اللهِ وَاللهُ وَمُعْلِقُونَ وَاللهُ وَاللّهُ وَمُو اللّهِ يَعْمَلُمُ فَوْقَ اللهِ وَاللّهُ وَمُعْلِقُونَ وَاللّهُ وَمُعْلَى وَاللّهُ اللهُ وَاللّهُ اللهُ وَاللّهُ اللهُ وَاللّهُ وَاللّهُ اللهُ وَاللّهُ وَاللّهُ اللّهُ اللّهُ وَاللّهُ اللّهُ وَاللّهُ اللّهُ وَاللّهُ اللّهُ وَاللّهُ اللّهُ وَلَا اللّهُ وَاللّهُ اللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ اللّهُ وَاللّهُ اللّهُ اللّهُ وَلَيْ اللّهُ اللّهُ وَاللّهُ اللّهُ وَاللّهُ اللّهُ وَاللّهُ وَلَا اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ وَلَا اللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَلَهُ اللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ اللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَلَا اللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ اللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَلَا اللّهُ اللّهُ وَاللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ وَلَوْلِهُ اللّهُ اللللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللللّهُ

وهكذا؛ فالواجب علينا أن نحقق إيمانا ينفعنا في نيل هداية القلوب في الدنيا ، (رَسَ يُوْمِنُ مِأْسِّ بَهِ فَكُذُّ ) (التغاين: ١١).

(شَهْرُ رَمَضَانَ اللَّهِيَ أُسْرِلَ فِيهِ الْقُرْءَانُ هُدُى لِنَكَاسِ) (المنقرة: ١٨٥).

والنجاة والفوز والسعادة في الآخرة : ( مَنْ عَبِلَ صَالِحًا مِن ذَكِر أَقَ أَنْنَ وَهُو مُؤْمِنُ مُلْتَحِينَهُ حَبُوةً طَبِّمَةً وَلَنَجَزِينَهُمْ أَجَرَهُمْ بِأَحْسَى مَاكَافُواْ بِشَعْلُونَ ) (النحل: ٩٧).

عَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ رضي الله عنه قَالَ ، قَالَ رَسُولُ الله عنه قَالَ ، قَالَ رَسُولُ الله عَنْ الله عَلَيْهِ وَسَلَّمَ ، " مَنْ صَامَ رَمَضَانَ إِيمَانَا وَاحْتِسَانِا غُفِرَ لَهُ مَا تَقَدَّمَ مِنْ ذَنْبِهِ ومن قام ليلة القدر إيماناً واحتساباً غفر له ما تُقدم من ذنبه " رواه البخاري ومسلم .

قَالُ الشراح : أي : صام وقام رضا وسكينة وفرحا ، فطابت نفسه بطاعة ربه ، فلم يستطل أيام الشهر ولياليه ، بل أطاع شوقًا وحبًّا وطمعًا وخوفًا ورجاءً ؛ لذلك احتسب حتى ينال مغفرة العزيز الغفور.

نسأل الله تعالى أن يرزقنا إيمانا يباشر قلوبنا ، وينفعنا بالقرآن العظيم.

# شهر الصبر رمضان

الصبر، وسبحان من بيده الخلق والأمر، والصلاة والسلام على مُعلم الصبر. ويعدُ: فلا شك أن شهر رمضان أعظم جامعة لتعليم الناس الأخلاق الحميدة والتي منها خلق الصبر الحصن الحصين ضد الشدائد والأزمات.

الحمد لله على نعمة

وأصل الصبر؛ الحبْس فسُمِّى الصومُ صَبراً لمَّا فيه من حَبْس النَّفس عن الطعام والشَّراب والنَّكاح، النهاية في غريب الحديث الأثر (٩/٣).

وكان النبي صلى الله عليه وسلم يسمي شهر الصيام شهر الصبر. جامع العلوم والحكم (٢١٩/١).

#### أولا: الصبر على طاعة الله تعالى:

أما الصبر على طاعة الله فلأن الإنسان يحمل نفسه على الصيام مع كراهته له أحيانًا يكرهه لمشقته، لا لأن الله فرضه، لو كره الإنسان الصوم؛ لأن الله فرضه لحبط علمه لكنه كرهه لمشقته، ولكنه مع ذلك يحمل نفسه عليه فيصبر عن الطعام والشراب والنكاح لله عز وجل. (شرح رياض الصالحين لابن عثيمين (١٣٩٣/١)).

#### ١- الصبر على مشقة الصيام:

لا شك أن الصوم فيه مشقة كبيرة على النفوس لذلك هيا الرحمن سبحانه النفوس لاستقبال هذه الطاعة قائلا: « يَأْتُهُا الَّذِينَ اَمَنُوا كُبَ عَلَيْكُمُ الْمِيامُ كَمَا كُبُ عَلَى النَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّا اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّ

في هذا النداء العذب من الملك إلى عباده المؤمنين، يا عبادي، الصوم فيه خير كثير لكم، منها التقوى التي فيها السعادة والنجاة، وهذا يحتاج إلى صبر فما هي إلا أيام معدودات وتنتهى أيام الصيام

وَعَنْ أَبِي هُرِّيْرَةَ قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللهِ صَلَّى اللهِ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ: ‹مَنْ صَامَ رَمَضَانَ، إِيمَانًا وَاحْتَسَابًا، غُفْرَ لَهُ مَا تَقَدَّمَ مِنْ ذَنْهِهِ، رواه البخاري (١٩٠١) مسلم (٧٥٩).

#### ٢- الصبر على صلاة التراويح:

عَنْ أَبِي ذِرُّ، قَالَ، قَالَ رَسُولُ اللَّهِ صَلَّى اللَّهِ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ؛ ﴿إِنَّ الرَّجُلَ إِذَا صَلَّى مَعَ الإَمَامِ حَتَّى يَتْصَرِفَ حُسِبَ لَهُ قِيَامُ لَيْلَةٍ، سَنَ الترمذي (٨٠٦) صحيح الجامع(١٦١٥).

والمعنى: (إن الرجل إذا صلى) أي التراويح في أول الليل في رمضان. (مع الإمام حتى ينصرف) أي: يفرغ الإمام من الصلاة ويرجع. (حسب له قيام ليلة) أي كاملة. مرعاة الماتح (٣١٨/٤).

#### صلاح عبد الخالق

وحقيقة الصبر؛ هو خُلق فاضل من أخلاق النفس يمنع صاحبه من فعل ما لا يُحُسُنُ، ولا يجمل، وهو قوة من قوى النفس التي بها صلاح شأنها، وقوام أمرها. عدة الصابرين (١٦/١).

#### حديث القرآن عن الصبر:

- قَالَ الْإَمَامُ أَخْمَدُ رَحِمَهُ اللّٰه تَعَالَى: «الصَّبُرُ فِي الْقُرْآنِ فِي نَحُوتُسْعِينَ مَوْضِعاً». مدارج السالكين (١٥١/٢). من هذه الآيات مثلاً: قوله تعالى: «إنَّا وَجَدْنَاهُ صَابِرًا نَعْمَ الْعَبْدُ إِنَّهُ أَوْابُ (ص: ٤٤). «إنَّا وَجَدْنَاهُ » أي: أيوب رَصَابِرًا ، أي: ابتليناه بالضر العظيم، قصبر لوجه الله تعالى رنغم العَبْدُ ، الذي كمل مراتب العبودية، في حال السراء والضراء، والشدة والرخاء. (تفسير السعدي:

#### حديث السنة عن الصبر:

جاء عن رَسُولِ الله صلى الله عليه وسلم في الصبر أحاديث كثيرة جدًا منها:

عَنْ أَبِي مَالِكَ الْأَشْعَرِيُ قَالَ: قَالَ رَسُولَ اللَّهِ صَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهِ صَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهِ وَالْحَمْدُ لِلَّهِ تَمَالَّنَ وَسُبْحَانَ اللَّهِ وَالْحَمْدُ لِلَّهِ تَمَالَّنَ وَلَيْحَدُونَ وَالْحَبْدُ فَقَهُ بُرْهَانُ وَالصَّبُرُ السَّمَاوَاتَ وَالْأَرْضَ، وَالصَّلَاةُ نُوزٌ، وَالصَّدِفَة بُرْهَانُ وَالصَّبُرُ ضَيَاءٌ، وَالْمُنْزَانُ حَجَّةً لِكَ أَوْ عَلَيْكَ، كُلُ النَّاسِ يَعْدُو فَبَايِعٌ نَضَمَهُ فَمُعْتَقَهَا أَوْمُونِقَهَا، صحيح مسلم (٢٢٣).

#### جامع أنواع الصبر:

وأوصى النبيّ صَلى الله عَلَيْهِ وَسَلَمَ أَيَا أَمَامَةَ الْبَاهِلِي فَقَالَ: «صُمْ شَهْرَ الصَّبْرِ رَمَضَانَ، صُمْ شَهْرَ الصَّبْرِ وَثُلاَثَةً أَيَّامَ مِنْ كُلُ شَهْرِ...، (صحيح الجامع: ٣٧٩٤).

#### أنواع الصبر ثلاثة:

وأفضل أنواع الصبر؛ الصيام؛ فإنه يجمع الصبر على الأنواع الثلاثة؛ لأنه صبر على طاعة الله عز وجل، وصبر عن معاصي الله، وفيه أيضا صبر على الأقدار المؤلة،

- فاتق الله في عمرك، وأقبل على صلاة التراويح يقبل الله عليك، أن تُحُسبَ لك عند الله ليلة، فكل ليالي العمر هَدر وضياع لا قيمة لها إلا أن تقومها لله عز وجل؛ فعندها يُحُسب لك عند الله قيام ليلة واحتساب هذا الأجر عند الله عظيم؛ فاصبر على إمامك حتى ينصرف ولا تستعجل فتخسر ليلتك. أسرار المحبين في رمضان (٢٠٠/١).

#### ٣- الصبر على الاعتكاف؛

شَرَعَ اللَّهِ الْاَعْتَكَافَ الَّذِي مَقْصُودُهُ وَرُوحُهُ عُكُوفُ الْقَلْبِ عَلَى اللَّهِ الْعَالَى، وَجَمْعِيْتُهُ عَلَيْهِ، وَالْخَلُوةُ بِهِ، وَالْخَلُوةُ بِهِ، وَالْاَقْتَعَالُ بِهِ وَحَدَهُ وَالْاَقْتَعَالُ بِهِ وَحَدَهُ وَالْاَقْتَعَالُ بِهِ وَحَدَهُ سَبْحَانَهُ بِحَيْثُ يَصِيرُ ذَكُرهُ وَحُبُّهُ، وَالْاَقْبَالُ عَلَيْهِ فِي مَمْ مُحَلِّ هُمُوم الِقَلْبِ وَخَطْرَاتُه، فَيَسْتُولَي عَلَيْه بِدَلَهَا، وَيَصِيرُ الْهُمُ كُلُهُ بِهِ، وَالْخَطْرَاتُه كُلُها بِذَكْرِه، وَالتَّفْكُرُ فِي وَمِصِيلُ مَرَاضِيهُ وَمَا يُقْرَبُ مِنْهُ فَيَصِيرُ أَنْسُهُ بِاللَّه بَدَلاً عَلَيْه بَدَلاً عَلَيْه بَدَلاً عَلَيْه بَدَلاً عَلَيْه بَدِلاً عَلَيْه بَدِلاً عَلَيْه بَدِلاً فَي مَنْ أَنْسِهُ بِهِ يَوْمُ الوَحْشَة عَنْ النَّهِ بَدِلاً الْأَسْه بِهِ يَوْمُ الوَحْشَة فِي الشَّبُورِ حَينَ لاَ أَنْسِ لَهُ، وَلاَ مَا يَفْرَحُ بِهِ سَوَاهُ، فَهَذَا فَي اللَّهُ وَلا مَا يَفْرَحُ بِهِ سَوَاهُ، فَهَذَا فَقَدُودُ الْاَعْتَكَافُ الْأَعْظُهِ. زَادِ الْعَادِ (٢/٢٨).

#### المسرعلي قيام لبلة القدرير

وهذا يتضح من أقواله صَلَّى اللَّه عَلَيْهِ وَسَلَّمَ عن ليلة القدر تحروا، التمسوا.

 ٥- الصبر على كل الطاعات في شهر رمضان دون بجل.

#### أ ثانيا الصبر عن الماسي:

لأن المعاصي كثير منها تهواها النفوس وتريدها، فيحمل نفسه على الصبر فيصبر ويحبسها عن هذا الشيء، ويرجو بذلك الأجر من الله، فيصبر خوفاً من الله ورجاءً في ثوابه.

#### ١- الصبر عن معاصى اللسان:

الصبر عن معاصي اللسان والفرج من أصعب أنواع الصبر لشدة الداعي إليهما وسهولتهما فإن معاصي اللسان فاكهة الإنسان كالنميمة والغيبة، والكذب والراء، والثناء على النفس تعريضًا وتصريحًا، وحكاية كلام الناس، والطعن على من يبغضه، ومدح من يحبه، ونحو ذلك فتتفق قوة الداعي وتيسر حركة اللسان فيضعف الصبر. عدة الصابرين (٧٠/١).

#### ومما صح ف ذلك:

أَ- عَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ رَضِيَ اللّٰهِ عَنْهُ، قَالَ، قَالَ رَسُولُ اللّٰهِ صَنْهُ، قَالَ، قَالَ رَسُولُ اللّٰهِ صَلّٰى اللّٰهِ صَلّٰى اللّٰهِ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ؛ وَمَنْ لَمْ يَدَعْ قَوْلَ الزُّورِ وَالْعَمَلَ لِهِ، فَلَيْسَ لِلْهِ حَاجَةً فِي أَنْ يَدَعْ طَعَامَهُ وَشَرَابَهُ، صحيح الْبَحْارِي(١٩٠٣).

قَالُ ابن العَربِيُ: ﴿مُقْتَضَى هَذَا الْحَدِيثُ أَنَّ مَنْ فَعَلَ مَا ذُكرُ لا يُثابُ عَلَى صِيامِهِ، وَمَعْنَاهُ أَنْ دُوابَ الصِّيامِ لاَ يَقُومُ فِي الْوَازِنَةَ بِإِثْمِ الزُّورِ وَمَا ذُكرَ مَعْهُ. وَقَالَ الْبَيْضَاوِيُّ: لَيْسَ الْقُصُودُ مِنْ شَرْعِيَّةِ الصَّوْمَ نَفْسَ الْجُوعِ وَالْعَطْشِ،

بَلْ مَا يَتْبَعُهُ مِنْ كَسِّرِ الشَّهَوَاتِ وَتَطُويعِ النَّفْسِ الأَمَّارَةِ للنَّفْسِ الأَمَّارَةِ للنَّفْسِ الأَمَّارَةِ للنَّفْسِ المُطْمَئِنَةِ، فَإِذَا لَمْ يَحْصُلُ ذَلِكَ لاَ يَتْظُرُ اللَّهَ إِلَيْهِ نَظَرَ الْقَبُولِ، فَقَوْلُهُ لَيْسَ لِلْهِ حَاجَةٍ مَجَازٌ عَنْ عَنْ عَدَمَ القَبُولِ، فَنَفَى السَّبَبَ وَأَرَادَ الْسَبَّبَ وَاللَّهُ أَعْلَمُ. فتح الباري (١١٧/٤).

٢- الصبر عن رؤية المنكرات وسماعها: المقصود بالصبر عنها بجميع أنواعها التي تبث السموم في العسل، وتنفق المليارات في جذب الناس إليها لصد الناس عن طاعة الله تعالى والوقوع في أوحال المعاصي، وتضييع الأوقات والأعمار في معصية الله تعالى، فاصبر وانتبه وابتعد عن خطوات شياطين الإنس قبل أن تندم لأنك لا تدري لعله يكون آخر رمضان في حياتك.

#### ثالثاً: الصبر على أقدار الله المثلة:

الصبر على أقدار الله وذلك أن الإنسان يصيبه في أيام الصوم-ولاسيما في الأيام الحارة والطويلة-؛ من الكسل والملك والعطش ما يتألم ويتأذى به ولكنه صابر لأن ذلك في مرضاة الله. شرح رياض الصالحين لابن عشمن (١٣٩٣/١).

#### خلاصة شير المسرد

إنه في شهر رمضان صبر يجر إلى صبر، ونصر يقود إلى نصر؛ قلنن كان الصيام قد علمك -أيها المسلم- أن تصبر اليوم طائعًا مختارًا في وقت الأمن والرخاء، فأنت غدًا أقدرُ على الصبر والمصابرة في البأساء والضراء وحين البأس، ولئن كان الصيام قد علمك كيف تنتصر اليوم على نفسك، فلقد أصبحت به أجدر أن تنتصر غدًا على عدوك، وتلك عاقبة التقوى، التي أراد الله أن يرشحك لها بالصيام. أسرار المحبين في رمضان (١٥٤/١).

#### من فضائل وفوائد الصير:

الزمر: ﴿ قَالَ تَعَالَى: ﴿ إِنَّا يُوفَى الصَّيْرُونَ أَخَرُهُ مِعْرَجِسَابٍ ، (الزمر: ١٠)، من كثرة الأجور المضاعضة للصابرين لا حد لها ولا عد ولا وزن لها ولا مكيال، بل تُعرف غوها لكثرتها.

عَنْ أَبِي سَعِيدِ الْخَدْرِيُّ رَضِيَ اللَّهِ عَنْهُ: قَالَ رَسُولُ اللَّهِ عَنْهُ: قَالَ رَسُولُ اللَّهِ، وَلَمْ يَتَصَبَّرْ يُصَبِّرْهُ اللَّه، اللَّه صَلَى الله عَلَيْهِ وَسَلَّمَ: «وَمَنْ يَتَصَبَّرْ يُصَبِّرْهُ اللَّه، وَمَا أَغُطِي أَخَدُ عَطَاءَ خَيْرًا وَأَوْسَعَ مِنَ الصَّبْرِ، صحيح البخاري (١٤٦٩).

٢- جعل سبحانه الصبر سبب محبته ومعيته، ونصره وعونه، وحسن جزائه، وكفى بذلك شرفاً وفضلاً. فقال سبحانه، «رَأَلَتُهُ فُي السّبَرِينَ» (آل عمران: ١٤٦)، وقال سبحانه: «رَأَسَيُرُوا إِذْ أَنْهُ مَعَ الصّبِرِينَ» (الأنفال: ٢٤٦).

السعادة والنعيم في الجنة، قال تعالى: وحَتَّ عَنْ الْحَنْقَ وَمَنْ صَلْحَ وَمَنْ عَلَيْم الْحَنْقَ وَمَنْ صَلْحَ مِنْ عَلَيْم وَأَوْجِهم وَفُرْتِهم وَأَوْجِهم وَفُرْتِهم وَأَوْجِهم وَفُرْتِهم وَأَوْجِهم وَفُرْتِهم وَالْمَالِحَ أَلَا الله على الله على

اللهم اجعلنا من المقبولين الفائزين.

الحمد لله، والصلاة والسلام على رسول الله،

جاء شهر رمضان شهر الخير والبركة، شهر يؤدب النفس ويأخذ بيدها إلى الصلاح والانضباط، فما أحوجنا في شهر الخيرات أن نتعلم أخلاق الإسلام في الاستهلاك، حيث نهانا الله تعالى عن الإسراف والتبذير، فقال سبحانه: «يَبَيِّي ءَادِّمَ خُذُواْ زِيلَتُكُمُّ عِندُكُلُ مُسْجِدِ وَكُلُوا وَاشْرَبُوا وَلَا تُسْرِفُوا إِنَّهُ لَا عُتُ ٱلنُّسَرِ فِينَ » (الأعراف: ٣١).

إن الاعتماد على النفس أمر مهم وضروري جدا لكل أمة أرادت أن تبنى نفسها وتقيم حضارتها.

المحتمعات المسلمة والاستهلاك

لا شبك أن غالبية مجتمعاتنا السلمة صارت مجتمعات استهلاكية تصارع تحديات الاستهلاك، بل تضطرها تلك التحديات إلى التخلي عن الكثير من تطلعاتها ورغباتها دوليًا واستراتيجيًّا وأخلاقيًّ a أيضًا، بل والتخلي عن كرامتها أحيانًا كثيرة!! ولا شك أن الفقراء لديهم المل الحدي للاستهلاك مرتفع، وبالعكس فهو منخفض لدى الأغنياء، فما إن يحصل الشخص الفقير على جزء من المال حتى يبادر ويسارع إلى اشباء كل حاجة كانت تلح عليه، فلا يبقى لديه من المال شيء، ففي الغالب تكون احتياجاته أكثر بكثير من موارده، والمسألة نسبية، فالغنى أيضا تكون احتياجاته أكثر من موارده، ولكن بشكل أقل من احتياجات الفقير لذلك ترى ما هي التحديات التي تواجهها تلك المجتمعات المسلمة؟

الثورة التكنولوجية الهائلة

لقد أتاحت الثورة التكنولوجية لجميع بني البشر ما لم يكن يطمح إليه أحد من قبل؛ وهو ما دفع الفقراء إلى الاستمتاع بما كان يستمتع به الغنى، وبالتالي تفاقمت مشكلة التقليد والمحاكاة، ومحاولة حصول الفقير على التكنولوجيا الحديثة ليشبع بها النقص في حياته، فقد ترى أن فقيرًا بمتلك وسائل التكنولوجيا الحديثة ويحصل عليها وهي ليست من الضروريات بل من الكماليات أو الحاجيات، قبل أن يحصل على الغذاء والكساء والمسكن التي هي من ضروريات الحياة، نرى حارس العقار (السواب) مثلا معه

#### اعداد/ د . جمال عبد الناصر

هاتف محمول، وكذلك الساعي، بل ربما يلجأ بعضهم إلى امتلاك أحدث الموديلات كي يشعر بالتفوق على الآخرين، متناسيا ظروفه المادية وحاجياته الضرورية.

فلا بد لنا أن نجعل شهر الصيام هو شهر النظام والاعتدال في أمورنا كلها ولا نسرف فيه ولا نبذر، بل لا بد أن ندرب أنفسنا على الاعتدال والوسطية.

#### الاعتدال هو منهج الإسلام

لقد وضع الإسلام منهجًا معتدلا ومنضبطا يحمى الإنسان من الأزمات ويعينه على مواجهتها والتصدى لها، وينهاه أن يقف مكتوف الأيدى تجاه تلك الأزمات، فنحن في شهر الخير والبركة ليتنا ندفع الإسراف والتبذير وننتهج منهج الاعتدال والوسطية متخذين من شهر الصيام نبراسًا نستضيء به؛ فما أحوجنا حقًّا إلى أن نتعلم من رمضان درسًا نضبط به ميزانياتنا ونعيش عيشة وسطا لا إسراف فيها ولا تقطير مصداقا لقوله تعالى: «والذين إذا أنفقوا لم يسرفوا ولم يقتروا وكان بين ذلك قواما ، (الضرقان: ٦٧).

لقد انماز منهج الإسلام بالاعتدال والوسطية في الإنضاق، فلا ينبغي للإنسان أن يبالغ في الانفاق فيكون مصيره الندم بعد ذلك، ولا يُقتر فيه ويضيق على أولاده فيصيبه الضرر، مصداقا لقوله تعالى: ﴿ وَلا تَجْعَلْ بِدَكَ مَعْلُولَةً إِلَى عُنْقَكَ وَلا تَبْسُطَهَا كُلُ الْيَسْطِ فَتَقَعُدُ مَلُومًا مَحْسُورًا × إِنْ رَبِّكَ يَنْسُطُ الْرُزْقَ لِمَن يَشَاءُ وَيَقْدرُ إِنَّهُ كَانَ بِعِبَادِهِ خَبِيرًا بَصِيرًا × وَلا تَقْتَلُوا أَوْلادَكُمْ خَشْيَةً إمْلاق نحْنَ نَرْزِقَهُمْ وَإِيَّاكُمْ إِنْ قَتَلَهُمْ كَانَ خَطَئًا كسرا، (الاسراء: ٢٩-٣١).

فالمنهاج الإسلامي القائم على الإيمان بالله، ووحدانيته، وتنزيهه، وإفراده سبحانه وتعالى بالعدادة هو وحده الذي يضمن للبشرأن يواجهوا ويتخلصوا مما يطرأ على حياتهم من أزمات ومشاكل، فهذا المنهج هو المنهج الوسط الذي لا إفراط فيه، ولا تفريط، ولا غلو، ولا تقصير. ووسطية أهل الاسلام المستقيمين على هديه

يقول الإمام ابن كثير في تفسير هذه الآية: «أي استعمل ما وهبك الله من هذا المال الجزيل، والنعمة الطائلة في طاعة ربك والتقرب إليه بأنواع القربات. ولا تنس نصيبك من الدنيا، أي مما أباح الله لك فيها من المآكل والمشارب، والملابس والمناكح، فإن لربك عليك حقا، فالإسلام دين وسط بين من غلا في أمر الدنيا ولم يهتم بالآخرة، وبين من غلا في أمر الدنيا ولم يهتم بالآخرة، وبين من غلا في أمر الآخرة، ونظر إلى الدنيا نظرة ازدراء وابتعاد واحتقار.

ومن هنا فقد وضع الإسلام عدة مبادئ وضوابط شرعية في مجال الاستهلاك، تكفي لتحقيق الوقاية والمناعة من كثير من الأزمات والجاعات التي يتعرض لها كثير من المجتمعات الإسلامية، وتمنع من الوقوع في الإسراف، ومن هذه المبادئ.

ا- معرفة أن نعم الله تعالى التي أنعمها على البشر لا تخص طائفة دون أخرى، وحتى لو وجدت بيد فئة معينة؛ فإن للأخرين حقا فيها، فالمال مال الله، والإنسان مستخلف فيه، ومن هنا فإنه ليس للمسلم أن يفرط أو يسرف ويبذر في استهلاكه، بل لا بد له أن يراقب ريه في إنفاق المال.

٧- إن الاستهلاك عبادة وطاعة من الطاعات، فكما هي أوامر العبادات والمعاملات كذلك أمر الاستهلاك والإنفاقات، فيتبغي التقيد فيها بحدود ما أمر الله دون إسراف في الحلال، ودون تبذير في الحرام، قال الله تعالى: «وكُلُوا وَاشْرِيُوا وَلاَ تُشْرِقُوا إِنَّهُ لاَ يُحِبُ الشُرِقُونَ إِنَّهُ لاَ يُحِبُ الشُرِقُونَ إِنَّهُ لاَ يُحِبُ الشُرِقُونَ (الأعراف).

وِقَالَ سِبِحانه: ﴿يَا أَيُّهَا النَّاسُ كُلُوا مِمًّا فِي الأَرْضَ حَلَّالًا طَيِّبًا وَلَا تَتَبِعُوا خُطُواتِ الشَّيْطَانِ إِنَّهُ لَكُمْ عَدُوٌ مُبِينٌ، (البِقرة: ١٦٨). وِقالَ تعالى: ﴿وَكُلُوا مِمًّا رَزْقَكُمُ الله حَلالاً طَيْبًا وَاتَّقُوا الله الَّذِي أَنْتُمُ بِهِ مُؤْمِنُونَ» (المَائِدة: ٨٨).

الاستهلاك أمر طيب ومندوب إليه ما دام في حدود الشرع، لا يؤدي إلى ضرر بالنفس أو بالفير،

3- الأسارة يحث على الاعتدال والتوسط في الإنضاق والاستواف، قال الإنضاق والاستهلاك، وينهى عن الإستواف، قال تعالى: «يَا بَنِي آدَمَ خُدُوا زِينَتَكُمْ عِنْدُ كُلُ مَسْجِد وَكُلُوا وَاشْرَبُوا وَلاَ تُسْرِفُوا إِنَّهُ لاَ يُحِبُّ الْسُرِفينَ، (الأعراف، ٣١)، ويحرم التبذير، قال عز وجل، «وَآتِ ذَا الْقُرْبَى حَقَّهُ وَالْسُكِينَ وَابْنَ السَّبِيلِ وَلاَ تُبَدُرُ دَا الْقُرْبَى حَقَّهُ وَالْمُسْكِينَ وَابْنَ السَّبِيلِ وَلاَ تُبَدُرُ تَبْدِيرًا \* إِنَّ الْمُبْلِينِ وَكَانَ تَبْدِيرًا \* إِنَّ الْمُبْلِينِ وَكَانَ الشَّياطِينِ وَكَانَ الشَياطِينِ وَكَانَ الشَّياطِينِ وَكَانَ السَّيِيلُ وَلا الْمُقَالِينِ وَكَانَ السَّيْطِيلُونَ السَّيطِيلُ وَلا الشَيْطِيلُ وَلا الْمُؤْدِلِ وَالْمُعْمَالُ مَنْ السَّيطِيلُ وَلا الشَيْطِيلُ وَلا الْمُعْمَالِينِ وَلَّهُ السَّيطِيلُ وَلَيْسِونَ السَّيطِيلُ وَلا الْمُعْمَالِيلُ وَلا الْمُؤْدِلِ وَالْمُؤْدِيلُ السَّهُ وَلَيْسُونَ وَالْمُنْ السَّيطِيلُ وَلا الْمُؤْدِلِيلُ وَلَا الْمُؤْدِلِيلُ وَلَا الْمُؤْدِلِيلُ وَلِيلُونَ السَّهُ وَلَّهُ وَلَيْلُونَ السَّهُ وَلَا الْمُؤْدِلِيلُ وَلِيلُونَ الْمُلْعُونَ الْمُؤْدِلِيلُونَ الْمُؤْدِلِيلُ وَلِيلُونَ الْمُؤْدِلُ السُلْمُ الْمُؤْدِلُونَ الْمُؤْدِلِيلُونَ الْمُؤْدِلِيلُونَ الْمُؤْدِلُونَ الْمُؤْدِلُ الْمُؤْدِلُونَ الْمُؤْدِلُونَ الْمُؤْدِلُ اللْمُؤْدُلُونَ الْمُؤْدُلُ وَلَالُونُ الْمُؤْدِلُونَ الْمُؤْدِلُونَ الْمُؤْدُلُونَا الْمُؤْدُلُونَ الْمُؤْدُلُونَا الْمُؤْدُلُ وَلَا الْمُؤْدُلُونَ الْمُؤْدُلُونَ الْمُؤْدُلُونَا الْمُؤْدِلُ الْمُؤْدُلُونَا الْمُؤْدُلُونَا

وقد بين القرآن منهج عباد الرحمن بأنهم أصحاب توسط، بلا تفريط ولا إفسراط، قال: "وَاللّذينَ وَاللّذينَ الْأَا أَنْفَقُوا لَمْ يُسْرِفُوا وَلَمْ يَقْتُرُوا وَكَانَ بَيْنَ ذَلكَ قُوامًا، (الفرقان: ٢٧)، ومنهج القوام والاعتدال يكفل للمجتمعات الإسلامية التخلص من كثير من المشكلات والأزمات التي ترهق كاهلها، ولا يمكن الالتزام بهذا المنهج إلا بوجود القناعة والحوافز الداخلية، من خلال الرقاية الذاتية الإيمانية.

٥- للاستهلاك في الإسلام أولويات لا بد من مراعاتها بحيث يبدأ المسلم بسد حاجات نفسه أولاً، ثم أهله، ثم أقربائه ثم المحتاجين، فقد قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: «ابدأ بنفسك فتصدق عليها، فإن فضل شيء فلأهلك، فإن فضل عن أهلك شيء فلذي قرابتك، فإن فضل عن ذي قرابتك شيء فهكذا وهكذا، يقول: فبين يديك وعن يمينك وعن شمالك...».

1- ينبغي للمستهلك المسلم أن يقوم بتلبية ضروراته أولا، ثم حاجياته، ثم تحسيناته، فالضروري، ما تتوقف عليه حياة الناس كالطعام والشراب، والحاجيات هي: ما يرفع الحرج ويدفع المشقة عن الناس، والتحسينات: ما يؤدي إلى رغد العيش ومتعة الحياة دون إسراف أو ترف أو معصية.

٧- يتحدد مستوى الاستهلاك والإنضاق على
 النفس والعيال والمحتاجين بالقدرة المالية للشخص فلا يكلف الله نفسًا إلا وسعها.

٨- لا يجوز أن يشتمل الاستهلاك على محرم مهما
 كان. اللهم إنا نعوذ بك من الشح والإسراف، فارزقنا
 حسن الإنفاق، وبارك لنا فيما رزقتنا وقنا واصرف
 عنا شرما قضيت.



بسم الله وبحمده، والصلاة والسلام على من لا نبي بعده.

يقولُ الله تعالى: «وَأَنفِقُوا فِي سَبِيلِ ٱللهِ وَلاَ تُلْفَظُا بِأَنْبِيكُرْ لِلَى ٱلْقَلِكُمْ وَأَضِنُوا إِنَّ اللهَ يُجِبُ ٱلْمُضِينِينَ »

وردت هذه الآية الفريدة بعد آيات الصيام وقبل الحج.

قال ابن كثير في تفسيرها: «روى البخاري وابن أبي حاتم عن حذيفة أن هذه الآية نزلت في النفقة»، وقال ابن حجر في فتح الباري: «أي: في ترك النفقة في سبيل الله، وهذا الذي قاله حذيفة جاء مفسرًا فيه حديث أبي أبه وي.

فكانت التهلكة الإقامة في الأهل والمال وترك الجهاد، (رواه أبو داود والترمذي والنسائي، وقال الترمذي: حسن صحيح غريب).

ومعنى هذه الآية أن إيثار الأموال والأولاد والأهلاد على الله ورسوله وجهاد في سبيله. هو الإلقاء بالنفس إلى التهلكة وليس كما فهمه هؤلاء الناس أن الجهاد في سبيل الله هو الإلقاء بالنفس إلى التهلكة.

هذا عن فضل الإنفاق على العموم، فكيف يكون فضله في شهر رمضان؟!

عَنْ ابْنِ عَبْاسٍ رضي الله عنهما قال؛ كانَ رَسُولُ الله عنهما قال؛ كانَ رَسُولُ الله عليه وَسَلَمَ أَجُودَ النَّاس، وَكَانَ أَجُودَ مَا يَكُونُ فَي رَمَضانَ حِينَ يَلْقَاهُ جِبْرِيلُ، وَكَانَ يَلْقَاهُ فِي كُلُ لَيْلَةٍ مِنْ رَمَضانَ فَيْدارسُهُ القُرْانَ؛ فَلَرسُولُ الله صَلَّى الله عَلَيْهِ وَسَلَمَ أَجُودَ بِالْخَيْرِ مِنْ الرِّيحِ المُرْسَلة،

قال أبن حجر في فتح الباري: «ومعنى أجود الناس: أكثر الناس جودًا، والجود الكرم، وهو من الصفات الحمودة». اهـ. وعن العلاقة بين الجود ومدارسة القرآن يقول ابن حجر في قت الباري: قوله: «فيدارسه القرآن» قيل: الحكمة فيه أن مدارسة القرآن تجدد له قيل: الحكمة فيه أن مدارسة القرآن تجدد له والجود في الشرع إعطاء ما ينبغي لمن ينبغي، وهو أعم من الصدقة، وأيضا فرمضان موسم الخيرات؛ لأن نعم الله على عباده فيه زائدة على غيره، فكان النبي صلى الله عليه وسلم يؤثر متابعة سنة الله في عباده، فبمجموع ما ذكر من الوقت والنزول به والمذاكرة حصل المزيد في الجود والعلم عند الله وعلى.

وقال النووي في شرح صحيح مسلم عند شرحه لهذا الحديث: «وفي هذا الحديث فوائد: منها: بيان عظيم جوده صلى الله عليه وسلم، ومنها استحباب اكثار الجود في رمضان، ومنها: زيادة الجود والخير عند ملاقاة الصالحين وعقب فراقهم للتأثر بلقائهم، ومنها: استحباب مدارسة القرآن». اه.

فلننظر إلى هذه العلاقة بين الجود وبين القرآن وبين شهر رمضان؛ فشهر رمضان هو شهر القرآن، فيه نزل القرآن، وفيه كان رسول الله صلى الله عليه وسلم يكثر من قراءة القرآن وعرضه على جبريل، كما قال ابن حجرية شرح هذا الحديث أيضا.

قلت: وقيه إشارة إلى أن ابتداء نزول القرآن كان في شهر رمضان؛ لأن نزوله إلى السماء الدنيا جملة واحدة كان في رمضان كما ثبت من حديث ابن عباس رضي الله عنهما فكان جبريل يتعاهده في كل سنة فيعارضه بما نزل عليه من رمضان إلى رمضان، فلما كان العام الذي توفي فيه عارضه مرتين كما ثبت في الصحيح عن فاطمة رضي الله عنها.

#### ومن الجود إفطار الصائمين في هذا الشهر الكريم:

عن زيد بن خالد الجهني رضي الله عنه قال: قال صلى الله عليه وسلم: «من فطر صائمًا كان له مثل أجره، غير أنه لا ينقص من أجر الصائم شيئًا» (رواه الترمذي وقال: هذا حديث حسن صحيح، ورواه ابن ماجه وصححه الألباني في صحيح الجامع). من أجل ذلك ترى إقبال المسلمين في كل مكان والحمد لله على إفطار الصائمين في هذا الشهر، وفي غيره أيضًا، ولكن فضل هذا الشهر أن جميع المسلمين فيه صائمون، فلا يوجد مشقة في معرفة الصائم من المفطر مما يسهل هذه القربة في معرفة الصائم من المفطر ما يسهل هذه القربة في وسهولة العمل، فمهما فطرت من صائمين فلك على وسهولة العمل، فمهما فطرت من صائمين فلك على كل صائم مثل أجره، من غير أن ينقص من أجر الصائم شئ.

وقد كان سلفنا الصالح يكثرون من هذا العمل، فكان منهم من يؤثر بفطوره غيره وهو صائم، وكان منهم من لا يفطر إلا مع اليتامى والمساكين، وكان منهم من يطعم إخوانه الطعام وهو صائم ويجلس يخدمهم، وكان منهم من إذا لم يجد من يأكل معه أخرج طعامه إلى المسجد فأكله مع الناس وأكل الناس معه.

وهذه سنة منسية فنجد الذي يطعم الطعام اليوم ويفطر الصائمين إنما يقوم بتوزيع وجبات جاهزة عليهم فلا يجلس ويأكل معهم، وإذا أقام وليمة اختص بها الأغنياء، فكان كما قال رسول الله صلى الله عليه وسلم في الحديث المتفق عليه، عَن أبي هُريُرة رَضيَ الله عَنْهُ أَنَّهُ كَانَ يَقُولُ: «شَرَّ الطُعَامُ طُعَامُ الوَلِيمَة، يُدْعَى لَهَا الأَغْنياءُ وَيُتُرَّ كُ الفُقرَاءُ، وَمَنْ تَرَكَ الفُقرَاءُ، وَمَنْ تَرَكَ الدَّعُوةُ فَقَدُ عَصَى الله وَرَسُولُهُ».

#### ختام الشهر والإنفاق في زكاة الفطر:

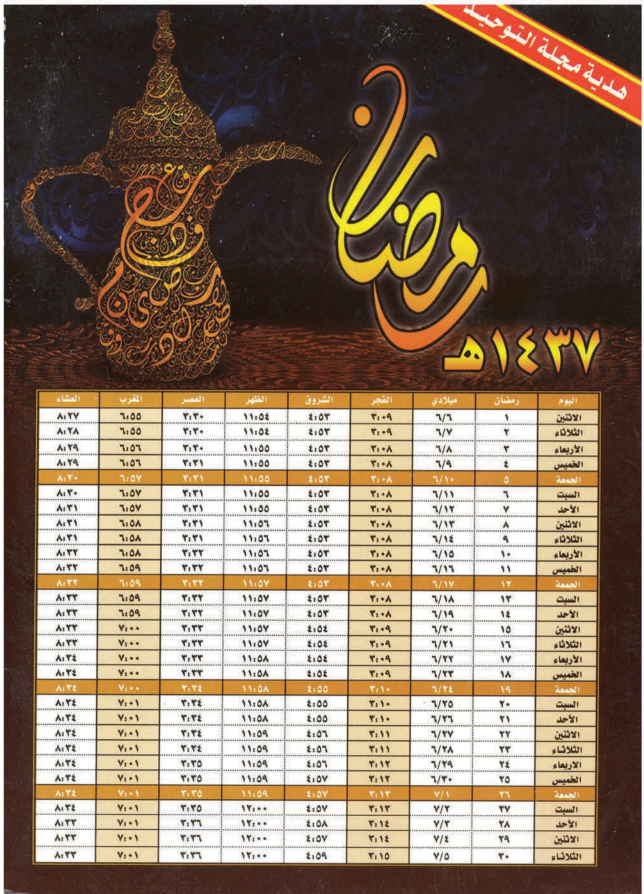
ثم تأتي زكاة الفطر في ختام الشهر فرضها الله تعالى على كل مسلم، عن كل عبد صغير أم كبير ذكر أم أنثى ليشعر جميع المسلمين بأهمية الإنفاق في هذا الشهر العظيم، وهذا كما جاء في الحديث المنتفق عليه: عن عَبْد الله بن عُمَر رضي الله عنهما قال: «فَرَض رَسُولُ الله صَلَى الله عَليه وَسَلَم زَكَاة الفَطْر، وَأَمَر بها أَنْ تُودًى قَبْل خُرُوج النَّاس إلى الفَطْر، وأمَر بها أَنْ تُودًى قبل خُروج النَّاس إلى ملاة العيد، المصلاة معنى وجوبها على كل مسلم سواء أكان صغيرًا أم ومعنى وجوبها على كل مسلم سواء أكان صغيرًا أم كبيرًا، ذكرًا أم أنثى أن يقوم من يعوله بإخراجها عنه وجوبًا.

وعن ارتباط هذه الزكاة بالصوم جاء الحديث الذي رواه أبو داود في سننه عن ابن عباس رضي الله عنهما قال: «فَرَضَ رَسُولُ الله صَلَّى الله عَلَيْه وَسَلَم زَكَاةَ الفَطْر طُهْرَة للصَّائم مَنْ اللَّهُ وَالرَّفْتُ، وَطُعْمَة للْمَسَاكِينَ، مَنْ أَدَّاهَا قَبْلَ الصَّلاَة فَهِي زَكَاةٌ مَنْ مَنْ أَدَّاهَا قَبْلَ الصَّلاَة فَهِي زَكَاةٌ مَنْ اللَّهُ وَالرَّفْتُ، مَنْ أَدَّاهَا قَبْلَ الصَّلاَة فَهِي صَدَقة مِنْ الصَّلاة فَهي صَدَقة مِنْ الصَّدقات». (رواه ابن ماجه والحاكم، وقال النووي: حديث حسن).

وهكذا أصبح الإنفاق مكملا للصيام في شهر رمضان، فما لم يكفره الصيام من اللغو والرفث يكفره الإنفاق في زكاة الفطر في ختام هذا الشهر المبارك. وهي كذلك طعمة للمسكين، تغني هذه الشريحة المجتمعية عن السؤال في هذه الأيام المباركة ليزداد المجتمع الإسلامي ترابطًا وقوة، ويزداد المسلمون في تقريهم لربهم وإرضائهم لمعبودهم سبحانه وتعالى.

نسأل الله العلي القدير أن يوفقنا إلى مرضاته، إنه ولي ذلك والقادر عليه، والحمد لله رب العالمين.





Upload by: altawhedmag.com