





صاحبة الامتياز

جماعة أنصار السنة المحمدية

# رئيس مجلس الإدارة

د.عبد الله شاكر الجنيدي

# المشرف العام

د. عبد العظيم بدوي

# اللجنة العلمية

جمال عبد الرحمن معاوية محمد هيكل د.مرزوق محمد مرزوق محمد عبد العزيز السيد

### تحرير

۸ شارع قولة عابدين القاهرة ت،۲۲۹۳۱۵۱۷ فاکس ،۲۳۹۳۰۹۱۲

### البريد الإلكتروني

MGTAWHEED@HOTMAIL.COM رئیس التحریر،

GSHATEM@HOTMAIL.COM

### قسم التوزيع والاشتراكات

ت:۱۷ و ۲۳۹۳۲ ISHTRAK.TAWHEED@YAHOO.COM الركز العام:

ماتف، ۲۳۹۱۵۵۷۱-۲۳۹۱۵۵۷۱ WWW.ANSARALSONNA.COM

#### تنديه

إلى الأخوة مشتركي مجلة التوحيد بمصر، برجاء مراجعة مكتب البريد التابع لكم. والاتصال بقسم الاشتراكات في حالة عدم وصول المجلة، والإبلاغ عن اسم مكتب البريد التابع له المشترك؛ للتواصل مع المسئولين في هيئة البريد. وبحث الشكوى؛ لضمان وصول المجلة للمشترك في موعدها والله المؤفق والله المؤفق

# FRAID ASSIMILA

# مَنْ الأحمق؟ ١

يعيش كثير من الناس على الكلام، ويرد عليهم غيرهم أيضًا بكلام، ويقبضون على ذلك الأموال الطائلة، وقد يكون كلامهم طعنًا في برءاء، وفتاوى للسمعة والرياء، فلم ينفعوا الناس بعلم ولا بتربية، ولا بنصيحة ولا بتنمية.

وقد ذكر الجاحظ قصة في عيننة من هؤلاء، أن رجلاً من خراسان كان يأكل في بعض المواضع، إذ مر به عابر سبيل، فسلم عليه فرد الرجل السلام، ثم قال: هلم (تعال) عافاك الله.

فتوجه الرجل نحوه، فلما رآه صاحب الطعام مقبلاً قال له: مكانك.. فإن العجلة من الشيطان.

فوقف الرجل، فقال له الخراساني: ماذا تريد؟

قال الرجل: أريد أن أتغذى.

قال له: ولم ذاك؟ وكيف طمعت في هذا؟ ومن أباح لك مالي؟ قال الرجل؛ أو ليس قد دعوتني وقلت: هلم؟

قال: ويحك، لو ظننتُ أنك هكذا أحمق ما رددت عليك السلام؛ الأمر ببساطة هو أن أقول أنا: هلم، فتجيب أنت: هنيئًا، فيكون كلام بكلام. فأما كلام بفعال، وقول بأكل، فهذا ليس من الإنصاف.

التحرير

مفاجأة كبرى

ENPIRETAM 88 800 THO ENTIRE ENTIRE 88 FIRM GOZEZ ENVIRETAGIZE LA TON GONZUM LAZA

# مدير التحرير الفني:

# جمال سعد حاتم ح

# حسين عطا القراط

# العدد العدد العدد

افتتاحية العدد؛ د. عبد الله شاكر كلمة التحرير: رئيس التحرير باب التفسير، د. عبد العظيم بدوي القصة في كتاب الله، عبد الرزاق السيد عيد من روائع الماضي: وحاجة الأمة إلى الإصلاح، للشيخ محمد حامد الفقي باب العقيدة، معنى التوحيد وأنواعه، د- صالح الفوزان باب السنة: د. مرزوق محمد مرزوق الفكر الإسلامي، د. أحمد سبالك درر البحار؛ على حشيش منبر الحرمين: العنف الأسري: د. سعود الشريم باب الفقه؛ د. حمدي طه السلم بين إرادة التغيير وإدارته: د. ياسر لعي إعلان النفير على غلاة التكفير، معاوية محمد هيكل باب التربية الإسلامية، د. عبد العظيم بدوي احذر هذا الكتاب.. احذر هذه البدعة: سيد عباس الجليمي دراسات شرعية: متولى البراجيلي باب الاقتصاد الإسلامي: د. حسين حسين شحاتة واحة التوحيد، علاء خضر باب الأدب: د. عماد عيسي فقر الشاعر: د. محمد إبراهيم الحمد باب الأسرة: جمال عبد الرحمن تحذير الداعية من القصص الواهية؛ على حشيش قرائن النقل والعقل: د. محمد عبد العليم الدسوقي الوقاية خير من العلاج: د. عبده الأقرع العمل بالقول الراجح والنهي عن الترخص المذموم، المستشار أحمد السيد إبراهيم باب العالم الإسلامي، رئيس التحرير معية الله تبارك وتعالى .. فضلها وسبل تحصيلها : صلاح عبد الخالق

سكرتير التحرير، مصطفى خليل أبو العاطي الإخراج الصحفي،

أحمد رجب محمد



# ثمن النسخة

مصر ۲۰۰ قنرش ، السعودية ۲ ريالات ، الامارات ۲ دراهم ، الكويت ۵۰۰ هلس، الغرب دولار آمريكي ، الأردن ۵۰۰ هلس، قطر۲ ريالات ، عمان نصف ريال عماني ، آمريكا دولاران، آورويا ۲ يورو

# الاشتراك السنوي

ا ـ يق الداخل ٥٠ جنيها بحوالة فورية باسم مجلة التوحيد . على مكتب يريد عابدين . مع إرسال صورة الحوالة الفورية على فاكس مجلة التوحيد ومرفق بها الاسم والعنوان ورقم التليفون

٢- فالخارج ٣٠ دولاراً أو ١٠٠ ريال سعودى
 أومايعادلهما

ترسل القيمة بسويفت أو يحوالة بتكية أو شيك على بتك فيصل الإسلامي فرع القاهرة ، باسم مجلة التوحيد ، أنصار السنة حساب رقم /١٩١٥-١٩

> منفذ البيع الوحيد بمقر مجلة التوحيد الدور السابع

ماجها من من مولكم جالك المناها المناه

مطابع الأهرام التجارية - قليوب - مصر

الحمد لله رب العالمين، والصلاة والسلام على خاتم الأنبياء وسيد المرسلين وعلى آله وأصحابه ومن تبعهم إلى يوم الدين، ويعد:

فقد تحدثت في اللقاء الماضي- بصورة موجزة- عن فضل العلم ومكانته، واستكمالا لهذا الموضوع المهم الذي وافق بداية عام دراسي جديد أذكر هنا بعضا من آداب طالب العلم الذي بجب تحققها فيه ليحصل له المراد، وهي كما

## ١- الاخلاص في الطلب:

الإخلاص شرط أساس في قبول الأعمال، وقد أمريه نبيه صلى الله عليه وسلم في كتابه فقال له: ﴿ فَأَعُدُ اللَّهُ تُخْلِمُنَا لَّهُ النيك، (الزمر:٢)، كما أمر به عموم عباده المؤمنين، فقال: ﴿ وَمَا أُمْرُوا إِلَّا لِعَبْدُوا أَلَهُ مُخْلِصِينَ لَهُ ٱلذِينَ حُنِفَاتُهُ وَنُقِبِمُوا ٱلصَّلَوْةُ وَتُؤْتُوا الزُّكُورُ وَذَاكُ دِينُ ٱلْقَتْمَةِ ، (السنة،٥).

والعلم عبادة من العبادات، فلا بد من توفره في طلب العلم، والمراد هنا: أن يطلب العلم لله، ولازالة الجهل عنه، ليعبد ربه على بصيرة. قال ابن جماعة رحمه الله: «حسن النية في طلب العلم بأن يقصد به وجه الله تعالى والعمل به، وتنوير قلبه وتحلية باطنه، والقرب من الله تعالى يوم القيامة، والتعرض لما أعد الأهله من رضوانه، ولا يقصد به الأغراض الدنيوية من: تحصيل الرياسة والجاه والمال، ومياهاة الأقران، وتعظيم الناس له، وتصديره في المجالس ونحو ذلك،. (تذكرة السامع والمتكلم في آداب العالم والمتعلم ص ٦٩).

والإخلاص سبب في توفيق الله لصاحبه وعون له على تحقيق مراده. قال ابن القيم رحمه الله: وإن العبد إذا خلصت نيته لله تعالى، وكان قصده وهمه وعمله لوجهه سبحانه كان الله معه، فإنه سبحانه مع الذين اتقوا والذين هم محسنون، ورأس التقوى والإحسان خلوص النية لله في إقامة الحق، والله سبحانه لا غالب له، فمن كان معه فمن الذي يغلبه أو يناله بسوء؟ فإن كان الله مع العبد فمن يخاف؟ وإن لم يكن معه فمن يرجو؟ ويمن يثق؟ ومن ينصره من بعده؟ » (إعلام الموقعين ١٥٩/٢).

فالإخلاص مهم وهو طريق النجاة من الشيطان الرجيم، فعدو الله إبليس لا سبيل له على المخلصين، وقد أقسم بعزة الله ليغوي بني آدم، واستثنى أهل الإخلاص، كما قال الله في كتابه: ﴿ قَالَ فَعِزَّ لِكَ لَأُغْرِينَهُمْ أَجْمَعِانَ (أَنَّ) إِلَّا عِبَادَكَ مِنْهُمُ ٱلْمُخْلَصِينَ ، (ص:٨٢، ٨٣)، وهؤلاء هم المقصودون في قول الله تعالى الإبليس: « إِنَّ عِبَادِي لَيْسَ لَكَ عَلَيْهِمْ سُلْطَانٌ وَكُفُونِ مِرَكَ وَكِيلًا »

بقلم/ الرئيس العام د/ عبدالله شاکر الجنيدي www.sonna\_banha.com ۲ } التوحيد

صفر ١٤٣٨ هـ - العدد ٥٤٢ - السنة السادسة والأربعون

(الإسراء:٦٥). (انظر: ابن كثير ٢٧/٤).

فيا طالب العلم جرّد نيتك لله، وليكن طلبك العلم لله لتنال الأجر منه وحده دون سواه، وكن في ذلك كالسلف المتقدمين الذين قال فيهم الحافظ الذهبي رحمه الله: «فقد كان السلف يطلبون العلم الله فنبلوا، وصاروا أدمة يقتدى بهم، وطلبه قوم منهم أولاً لا لله، وحصلوه، ثم استقاموا، وحاسبوا أنفسهم، جرّهم العلم إلى الإخلاص أثناء الطريق، كما قال مجاهد وغيره: «طلبنا هذا العلم وما لنا فيه كبيرنية، ثم رزق الله النية بعدُ».

وبعضهم يقول: «طلبنا هذا العلم لغير الله فأبى أن يكون إلا لله»، فهذا أيضًا حَسَن، ثم نشروه بنية صالحة.

وقوم طلبوه بنية فاسدة لأجل الدنيا، ويُثنى عليهم، فلهم ما نووا؛ قال عليه السلام؛ «من غزا ينوي عقالاً فله ما نوى». وقوم نالوا العلم وولُوا به المناصب، فظلموا، وتركوا التقيد بالعلم، وركبوا الكبائر والفواحش، فتبًا لهم، فما هؤلاء بعلماء، وبعضهم لم يتق الله في علمه، بل ركب الحيل، وأفتى بالرخص، وروى الشاذ من الأخبار، وبعضهم اجترأ على الله، ووضع الأحاديث، فهتكه الله وذهب علمه، وصار زاده إلى النار». (سير أعلام النبلاء علمه،

واحذر يا طالب العلم من الرياء والشهرة، وحب الظهور، والترؤس في الجالس، فإن هذا وغيره مما يخالف الإخلاص يعرضك لغضب الله وعقابه، كما في الحديث الذي أخرجه مسلم عن أبي هريرة رضى الله عنه، وفيه يقول: «إن أول الناس يُقضى يوم القيامة عليه، رجل استشهد فأتي به فعرفه نعمه فعرفها، قال: فما عملت فيها؟ قال: قاتلت فيك حتى استُشهدت. قال: كذبت، ولكنك قاتلت لأن يقال جريء، فقد قيل، ثم أمر به فسحب على وجهه حتى ألقى في النار. ورجل تعلم العلم وعلمه وقرأ القرآن، فأتى به فعرفه نعمه فعرفها. قال: فما عملت فيها؟ قال: تعلمت العلم وعلمته، وقرأت فيك القرآن. قال: كذبت، ولكنك تعلمت العلم ليقال عالم، وقرأت القرآن ليقال قارئ، فقد قيل، ثم أمر به فسحب على وجهه حتى ألقى في النار. ورجل وسَّع الله عليه، وأعطاه من أصناف المال كله، فأتى به فعرفه نعمه فعرفها، قال: فما عملت

فيها؟ قال: ما تركت من سبيل تُحب أن ينفق فيها إلا أنفقت فيها الك، قال: كذبت ولكنك فعلت ليقال هو قارئ، فقد قيل، ثم أُمر به فسُحب على وجهه حتى ألقي في النار، ورجل وسع الله عليه وأعطاه من أصناف المال كله، فأتي به فعرفه نعمه فعرفها، قال: فما عملت فيها؟ قال: ما تركت من سبيل تحب أن يُنفق فيها إلا أنفقت فيها لك، قال: كذبت ولكنك فعلت ليقال هو جواد، فقد قيل، ثم أمر به فسحب على وجهه، ثم ألقي في الناره. (مسلم: ١٩٠٥).

قال النووي رحمه الله: «قوله صلى الله عليه وسلم في المفاتي والعالم والجواد وعقابهم على فعلهم ذلك لغير الله وإدخالهم النار دليل على تغليظ تحريم الريا وشدة عقوبته، وعلى الحث على وجوب الإخلاص في الأعمال». (شرح النووي على مسلم ٥٠/١٣).

كما ورد وعيد شديد فيمن طلب العلم لغير الله، كما في حديث أبي هريرة رضي الله عنه قال: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: «من تعلم علمًا مما يُبتغى به وجه الله عزوجل، لا يتعلمه إلا ليصيب به عرضًا من الدنيا لم يجد عَرْف الجنة يوم القيامة، (صحيح سنن أبي داود ٢٩٧/٢).

ومعنى عُرف الجنة، أي: رائحة الجنة، وهذا محمول على أنه يستحق ألا يدخل أولاً، ثم أمره بعد ذلك إلى الله تعالى كأمر أصحاب الذنوب كلهم إذا مات الواحد منهم على الإيمان. (انظر: عون المعبود ٩٨/١٠).

وفي سنن ابن ماجه عن أبي هريرة رضي الله عنه قال: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: «من تعلم العلم ليباهي به العلماء، ويجاري به السفهاء، ويصرف وجوه الناس إليه، أدخله الله جهنم». (صحيح سنن ابن ماجه (٤٨/١).

فاحرص يا طالب العلم على الإخلاص، ودع عنك الرياء والنفاق، حتى يسلم لك عملك وتلقى جزاءه عند ربك.

يقول الشيخ بكر أبو زيد رحمه الله: رفإن هُقدَ العلم إخلاص النية، انتقل من أفضل الطاعات إلى أحط المخالفات، ولا شيء يحطم العلم مثل: الرياء، والتسميع، بأن يقول مسمعًا: علمتُ وحفظتُ، وعليه فالتزم التخلص من كل ما يشوب نيتك في صدق الطلب، كحب الظهور، والتفوق على الأقران،

وجعله سُلمًا لأغراض وأعراض من جاه أو مال، أو تعظيم، أو سمعة، أو طلب محمدة أو صرف وجوه الناس إليك، فإن هذه وأمثالها إذا شابت النية أفسدتها وذهبت بركة العلم، ولهذا يتعين عليك أن تحمي نيتك من شوب الإرادة لغير الله تعالى». (حلية طالب العلم ص٢، ٧).

وأنصح طالب العلم أن يكثر من قراءة سير الصالحين الصادقين، فهي تبعث إن شاء الله على الانتفاع بكلماتهم، والاعتبار بمواقفهم، ومنها شدة إخلاصهم في طلب العلم، ومن هؤلاء الإمام الحسين بن مسعود البغوي - رحمه الله - الذي صدق في طلب العلم، فبارك الله له، ونفع به خلق كثير، واستفاد الناس من علمه، وقد شهد له العلماء بذلك، يقول الحافظ الذهبي رحمه الله فيه: «بورك له في تصانيفه، ورزق فيها القبول التام، لحسن قصده، وصدق نيته، وتنافس العلماء في تحصيلها». (سير أعلام النبلاء 15/١٩٩).

وقال الداوودي: «وقد بُورك له في تصانيفه وزُزق فيها القبول الحسن بنيته». (طبقات المفسرين ١٦٦/١).

وعلى هذا المنوال كان ابن كثير رحمه الله الذي ربما لا يوجد بيت فيه طائب العلم إلا وكان عنده تفسيره، ومثل هؤلاء في الأزمنة السابقة كثير، نسأل الله أن يجعلنا من الصادقين في القول والعمل، وأن يحسن النية، ويبارك في القول والعمل.

## ٢ -صدق التابعة لرسول الله صلى الله عليه وسلم

ثم أرى وأنا أتكلم عن الإخلاص هنا؛ أن أذكر طالب العلم بأهمية صدق المتابعة لرسول الله صلى الله عليه وسلم، فهما قرينان لا يفترقان وبهما معًا يقبل الله الأعمال.

يقول ابن القيم رحمه الله: «قالمقبول ما كان لله خالصًا للسنة موافقًا، والمردود ما فقد منه الوصفان أو أحدهما، وذلك أن العمل المقبول هو ما أحبه الله ورضيه، وهو سبحانه إنما يحب ما أمر به وما عُمل لوجهه، وما عدا ذلك من الأعمال فإنه لا يحبها، بل بمقتها وبمقت أهلها، قال الله تعالى: «الَّذي خَلَقَ المُوْتَ وَالْحَيَاةَ لِيَبْلُوكُمُ أَيُّكُمْ أَحْسَنُ عَمَلاً، (الملك:٢)، قال الفضيل بن عياض: هو أخلص العمل وأصوبه، فسئل عن معنى ذلك فقال: إن العمل إذا كان خالصًا ولم يكن صوابًا لم يقبل،

وإذا كان صوابًا ولم يكن خالصًا لم يقبل حتى يكون خالصًا صوابًا، فالخالص أن يكون لله، والصواب أن يكون على السنة، ثم قرأ قوله: « فَنَكَانَ يَبُوا لِقَاءَ رَبِّهِ فَلِيمَانَ مَبَلَّا مَالِكَهُ صَلِمًا وَلَا يُعِبَانَ رَبِّهِ أَعَدًا » (الكهف:١١٠). (إعلام الموقعين ١٦٢/٢).

# ٣- الصدق:

والصدق مطابقة الكلام للواقع، وهو ضد الكذب، وهو مهم لطالب العلم، ويجب أن يكون قرينًا للإخلاص، وهكذا ورد في كتاب الله الكريم. قال للإخلاص، وهكذا ورد في كتاب الله الكريم. قال تعالى: «فَأَجْتَنِبُواْ الرَّحْسُ مِنَ ٱلْأَوْلُكُنِ وَأَجْتَنِبُواْ الرَّحْسُ مِنَ ٱلْأَوْلُكُنِ وَأَجْتَنِبُواْ الرَّحْسُ مِنَ ٱلْأَوْلُكُنِ وَأَجْتَنِبُواْ الرَّحْسُ مِنَ ٱلْأَوْلُكُنِ وَأَجْتَنِبُواْ وَالله قال ابن تيمية رحمه الله عن الصدق، «إنه مقرون بالإخلاص الذي هو أصل الدين في الكتاب، وكلام العلماء والمشايخ. قال الله تعالى: «وَأَجْتَنِبُواْ وَلَكَ الرُّورِ أَنَّ خُمْلَةً بِلِهِ عَبْرُ مُشْرِكِينَ مِنْ الرَّحِجِ ١٣٠٠ ١٣)، المؤور الإشراك بالله عليه وسلم: «عدلت شهادة الزور الإشراك بالله مرتين». وقرأ هذه الآية، وقال: «ألا أنبئكم بأكبر الكبائر؟ الإشراك بالله، وعقوق الزور، ألا وشهادة الزور، فما زال يكررها حتى قلنا: الزور، ألا وشهادة الزور». فما زال يكررها حتى قلنا: ليته سكت. (مجموع الفتاوى ٧٦/٢٠).

فيا طالب العلم: تعلم الصدق قبل أن تتعلم العلم، وقد ورد هذا عن الأوزاعي كما في الجامع لأخلاق الراوي وآداب السامع ٢٠٤/١، واليك يا طالب العلم هذا التحذير من عالم نحرير: «احذر أن تمرق من الصدق إلى المعاريض فالكذب، وأسوأ مرامي هذا المروق: «الكذب في العلم» لداء منافسة الأقران، وطيران السمعة في الأفاق، ومن تطلع إلى سمعة فوق منزلته فليعلم أن في المرصاد رجالاً يحملون بصائر نافذة وأقلامًا ناقدة فيزنون السمعة بالأثر فتتم تعريتك عن ثلاثة معان: ١- فقد الثقة من القلوب، ٢- ذهاب علمك وانحسار القبول، ٣- ألا تصدق ولو صدقت، وبالجملة فمن يحترف زخرف المقول فهو أخو الساحر ولا يفلح الساحر حيث أتى». (حلية طالب العلم ص٤٤).

فاصدق مع ربك ونفسك والناس، حتى لا تكون من الخاسرين، وترجع بالحسرة والندامة في يوم الدين.

أسأل الله سبحانه أن يجعلنا من المخلصين الصادقين، والحمد لله رب العالمين.

الحمد لله الذي تتم بنعمته الصالحات، أحمده سبحانه وأسأله القوز بالباقيات، وبعدُ:

جاستا الأمريكي . . ومعاولة التيل من السعودية

وفي سابقة هي الأولى من نوعها؛ تصدر أمريكا تحت مسمى «العدالة ضد رعاة الإرهاب»، وهو ما اشتهر بد «جاستا»؛ حيث يتيح هذا القانون مقاضاة المملكة العربية السعودية من قبل أسر ضحايا هجوم ١١ سبتمبر رغم عدم وجود أي أدلة تدين المملكة العربية السعودية، أو تثبت تورط حكومتها، وذلك رغم الفيتو «الأويامي الممنهج»، والذي تم رفضه من قبل الكونجرس الأمريكي، وهنا يتبادر إلى الأذهان السوال الملح، وهو ما علاقة هذا القانون بالمؤامرات الأمريكية والغربية ضد الدول العربية والإسلامية؟! ولماذا صدر هذا القانون في هذا التوقيت الخطير وبعد خمسة عشر عاما من أحداث سبتمبر؟ وما علاقته بالاستراتيجية الأمريكية في الشرق الأوسط، والتغيرات المائلة في التحالفات المستقرة الأمريكا مع بعض دول الشرق الأوسط؟!

وتصنف أمريكا الدول الراعية للإرهاب بالدول التي لا تتمتع بالحصانة، مثل إيران وسوريا والسودان، ولكن تطبيق هذا القانون سيدفع دولاً أخرى لتطبيق نفس مبدأ هذا القانون بشكل أوسع.

وقد أقر الكونجرس الأمريكي قانون «جاستا»، بعد نقضه للفيتو الرئاسي، مما أثار ردود فعل صاخبة على كل المستويات التي أقرت بأن تطبيق هذا القانون سوف ينتج عنه نتائج خطيرة، وردود أفعال لا يحمد عقباها!! كما أن هذا القانون إذا ما تم تطبيقه فمن شأنه خلق حالة من الفوضى في العلاقات بين أمريكا وكثير من الدول يأتي على رأسها المملكة العربية السعودية، ودول الخليج، والدول التي ستتحالف معها، كما أن تطبيق



التوحيد

محرم ١٤٣٨ هـ - العدد ٥٤١ - السنة السادسة والأربعون

هذا القانون من شأنه أن يعرَض أمريكا ومواطنيها، ودبلوماسييها لمحاكمات وملاحقات قانونية، مما سيكلف أمريكا ثمنًا باهظًا.

# الأسباب الخفية وراء إصدار القانون

وتعود حالة الغضب التي اجتاحت الشارع العربي، بعد إقرار الكونجرس الأمريكي بمجلسية للقانون العروف اختصارًا بر «جاستا» إلى ما كان واضحًا للجميع بأن القانون سياسي في المقام الأول بمعنى أنه يستهدف ابتزاز المملكة العربية السعودية لتحقيق مكاسب سياسية، وأن الكونجرس الأمريكي الذي لا يعرف سوى المصالح، وتنفيذها بكل الوسائل الشروعة وغير المشروعة، لم يكن يبحث عن عدالة أو إرجاع حقوق المشروعة، بل كان هدفة أولاً وأخيرًا هو تحقيق مصالحها السياسية وتنفيذ مخططاتها ومآربها الا

وبنظرة فاحصة حول هذا القانون، وإصداره في هذا التوقيت، بأنه جزء من الخطة الشاملة لاستهداف المنطقة العربية، والشرق الأوسط، وإضعافها، بل تفتيتها إن أردت الدقة، في إطار ما وضعته من خطط ومؤامرات للشرق الأوسط الجديد، وغير خاف على القاصي والداني ما يحدث وما يتم تنفيذه منذ التسعينيات في هذا السياق، سواء في العراق أو سوريا ولبنان، وليبيا واليمن، ويعلم الله من سيأتي عليه الدور، فالدائرة تدور حسب المخططات الموضوعة، والمؤامرات المدبرة، ولا حول ولا قوة إلا بالله العلي العظماد!

والزجبالسعودية في أحداث سبتمبر بحجة أنه يوجد خمسة عشر سعودياً من بين منفذي هجمات سبتمبر البالغ عددهم تسعة عشر، رغم أن التحقيقات الفيدرالية الأمريكية لم تثبت دليلا واحدًا على تورط الحكومة السعودية أو أي من مسئوليها في تمويل هذا الإرهاب.

عمويل سعاء الرساب الم يُشرُ صراحة إلى المملكة ورغم أن قانون جاستا لم يُشرُ صراحة إلى المملكة العربية السعودية، يُعَدُ تعديلاً لقانون صدر في عام ١٩٦٧م يعطي حصانة لبلدان أخرى من الملاحقة القضائية في الولايات المتحدة الأمريكية، الأمر الذي سيعطي الحق لأسر ضحايا الولايات المتحدة الأمريكية في أحداث سبتمبر، في مقاضاة أي مسئول في الحكومة السعودية، يشكون في لعبه دورًا في تمويل هذه الهجمات، ويُعد بمثابة إشارة لخطة أمريكية تعدف لنهب ثروات المملكة العربية السعودية، وهو والاستعداد لشن هجوم ضدها مستقبلاً كما حدث في العراق وأفغانستان التي كانت بنفس الحجة، وهو مشروع «المحافظين الجدد» الذي يؤمن بقوة أمريكا مشروع «المحافظين الجدد» الذي يؤمن بقوة أمريكا وهيمنتها على العالم، بعيدًا عن القيم والمبادئ التي وهيمنتها على العالم، بعيدًا عن القيم والمبادئ التي

تدعيها زيفًا ١١

ومن الصعوبة بمكان لأي متابع للأحداث أن يتناول هذا القانون بمعزل عن مقوماته السياسية، ولا عن تطورات الأوضاع الإقليمية في المنطقة، وبالأخص ما جرى في جانبها الآخر منذ توقيع أمريكا لاتفاقها التاريخي مع إيران حول تحجيم قدرتها النووية، بعد قطيعة وحصار دام عقودًا، والاتفاق لم يَخلُ بالطبع من تفاهمات سياسية واتفاقيات سرية، لإعادة صياغة توازنات القوة في المنطقة، وتحديدًا بين المعسكرين السني والشيعي والنتيجة مائلة أمام أعين الجميع في إحجام أمريكا عن التدخل في سوريا عسكريًا، واقرار أمريكا بدور رئيس لروسيا فيها، والتي تساعد نظام بشار الأسد المدعوم من إيران ومن حزب الله الشيعي اللبناني الا

### السمودية . . وتداعيات الأحداث

وفي حقيقة الأمر، فإن الأيام القادمة سوف تكشف عن تداعيات خطيرة، وردود أفعال ستترك آثارًا مضنية على الجميع، ففي الجانب الاقتصادي تستطيع السعودية الضغط على أمريكا، وذلك بأن تقوم بسحب مليارات الدولارات من الاقتصاد الأمريكي، وقد هددت السعودية بسحب ٧٥٠ مليار دولار من أمريكا في حالة تم تفعيل هذا القانون، وتوجد تلك الأموال على شكل سندات وأصول أخرى. وقد صرح وزير الخارجية السعودية عادل الجبير أن السعودية سوف تضطر لبيع جميع الأصول السعودية في أمريكا خوفا من تجميدها قضائيًا. والسعودية قادرة بإذن الله على الضغط على أمريكا بداية بالنفط، إضافة لشركات واستثمارات خاصة، كما أن ربط الريال السعودي مع اليوان الصيني في الفترة الأخيرة أمر مهم ، ولا بد للسعودية من التوجه نحوه بكل قوة.

أما عن الانعكاسات الدولية ضد جاستا، فلا شك أنه سيعيد صياغة العلاقات من جديد، كما سيدفع بعض الدول بمقاضاة دول أخرى تسبب في ضرر لرعاياها، وهي سابقة جديدة في القانون الدولي. وربما تصل أضرار هذا القانون إلى أمريكا ذاتها، فهذا المكر والفساد في الأرض قد يطولها قال تعالى: ورلا يحبي المكر والفساد في الأرض قد يطولها قال تعالى: ورلا يحبي المكر الشيئ إلا يأخلون " (فاطر: ٣٤)، فقد تبادر اليابان بسن قانون تعويضات عن القنابل النووية في هيروشيما ونجازاكي، وكذا دول أمريكا الجنوبية التي طالتها الاعتداءات الأمريكية، وصدق الله تعالى: مركز ورن ورن المنافرة اللهم احفظ بلادنا من كل مكروه وسوء، ورد كيدهم في نحرهم، أمين يا رب العالمين، والجمد لله رب العالمين.

أ التوحيد ﴿

محرم ١٤٣٨ هـ - العدد ٥٤١ - السنة السادسة والأربعون

تفسير الأيات

الاستفهامُ في قَوْله تَعَالَى، «وَمَنْ أَضَلُ» للتَّوْبِيخِ
وَالْإِنْكَانِ وَمَعْنَاهُ لَا أَحَدَ أَضَلَ «ممَنْ يَدْعُو مَنْ
دُونِ اللَّهِ مَنْ لا يَسْتَجِيبُ لَهُ إِلَى يَوْم الْقيَامَةِ
دُونِ اللَّهِ مَنْ لا يَسْتَجِيبُ لَهُ إِلَى يَوْم الْقيَامَةِ
وَهُمْ عَنْ دُعَائِهِمْ غَاقَلُونَ» وَإِذَا كَانَ مَا تَدْعُوهُ
غَيْرِ اللَّهِ شَرْكُ بِاللَّهِ عَزْوجِل، شَرْكُ أَكْبَرُ يُنَاهِي
عَيْرِ اللَّهِ شَرْكُ بِاللَّهِ عَزْوجِل، شَرْكُ أَكْبَرُ يُنَاهِي
وَلَا اللَّهُ صَدْكُ بِاللَّهِ عَزْوجِل، شَرْكُ أَكْبَرُ يُنَاهِي
وَلَا لَكُ قَالَ تَعَالَى، « وَلاَ تَدْعُ مِن دُونِ اللَّهِ مَا لاَيمَانَ،
وَلاَ لِلكَ قَالَ تَعَالَى، « وَلاَ تَدْعُ مِن دُونِ اللَّهِ مَا لاَيمَانَ الْمُلْلِمِينَ» (يونس، ١٠٦) أي
مَثْرُكُ فَإِن فَعَلَى وَلاَ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَنْ الْفُلْلِمِينَ» (يونس، ١٠٦) أي

وَقَوْلُهُ يَتَعَالَى: ﴿ وَإِذَا حُيْرَ النَّاسُ كَانُوا ﴿ لَهُمْ آعْدَاءُ وَكَانُوا

هُذَا أَعُلاَمٌ مِنَ الله للمُشْرِكِينَ أَنَّ الَّذِينَ عَبَدُوهُمُ مِنْ الله للمُشْرِكِينَ أَنَّ الَّذِينَ عَبَدُوهُمُ مِنْ دُونِهِ سَيَتَبَرَّعُونَ مِنْهُمْ يَوْمَ الْقَيَامَة، وَيَكْفُرُونَ بَعِبَادَتَهِمْ وَمَنْ بَعِبَادَتَهِمْ وَمَنْ لَحْبَادَتَهِمْ وَمَنْ لَمْ يَرْضَى بِعِبَادَتَهِمْ وَمَنْ لَمُ

قال تعالى: « وَمَنْ أَضَلُ مِمَّن يَدْعُواْ مِن دُونِ ٱللَّهِ مَن لَا يَسْتَجِيبُ لَهُۥَ إِلَىٰ يُوْمِ ٱلْقِيكَمَةِ وَهُمْ عَن دُعَآبِهِمْ غَلْفِلُونَ ۞ وَإِذَا حُشِرَ ٱلنَّاسُ كَانُوا لَمُمْ أَعْدَاءً وَكَانُوا بِعِبَادَتُهُ كَفِرِينَ ﴿ أَنَّ وَإِذَا نُتُلَى عَلَتُهُمْ ءَايَنُنَا بَيِّنَتِ قَالَ ٱلَّذِينَ كَفَرُواْ لِلْحَقِّ لَمَّا جَآءَهُمْ هَلَا سِحْرٌ مُّبِينُّ اللهُ أَمْ يَقُولُونَ اَفْتَرَنَّهُ قُلِّ إِن ٱفْتَرَيْتُهُ، فَلَا تَمْلِكُونَ لِي مِنَ ٱللَّهِ شَيْئًا هُو أَعْلَمُ بِمَا نُفْيضُونَ فَيَّهُ كُفَّىٰ بِهِۦ شَهِيدًا بَيْنِي وَبَيْنَكُمْ وَهُوَ ٱلْغَفُورُ ٱلرَّحِيمُ» (الأحقاف: ٥-٨)

د عبد العظيم بده

/31JE1 2

صفر ١٤٣٨ هـ - العدد ٥٤٢ - السنة السادسة والأربعون

وَالأَوْدَانَ يَجْعَلُ اللّٰهَ تَبَارَكَ وَتَعَالَى لَهَا يَوْمُ الْقَيَامَة سَمْعًا وَأَبْصَارًا وَأَفْنَدَةً، وَيَسْتَنْطِقُهَا فَتَنْطِقُ بِعَدَاوَةً مَنْ عَبَدَهَا مِنْ دُونَ اللّٰه عزوجلَ:

قَالَ تَعَالَى: «وَأَغَنَدُواْ مِن دُونِ اللّهِ اللّهَ قَلَكُونُواْ لَمُمْ عِزَا (مريم: ﴿ كَلَّا سَيكُفُرُونَ عِبَادَتِم وَيكُونُونَ عَلَيْهِم ضِدًا ، (مريم: ﴿ اللّهِ عَلَيْهُم وَمَا يَعْبُدُونَ عَلَيْهِم ضِدًا ، (مريم: ﴿ اللّهِ عَلَيْهُمُ وَمَا يَعْبُدُونَ مِن دُونِ اللّهِ فَيقُولُ ءَأَنتُهُ أَضَالُمُ عِبَادِى هَتُولَا مَا أَنتُهُ أَصْلَامٌ عِبَادِى هَتُولَا مَا أَن نَتَغِذَ ضَالُواْ السّعِدَاكَ مَا كَانَ يَلْغَى انْآ أَن نَتَغِذَ مِن دُونِكَ مِن أَوْلِيَا أَهُ وَلَكِي مَتَعْمَهُمْ وَوَالِيامَ هُمْ حَقَ لَسُوا اللّهِ فَي وَاللّهُ وَلِيكِي مَتَعْمَهُمْ وَوَالِيامَ هُمْ حَقَ لَسُوا اللّهِ مَن وَاللّهُ هُمُ عَلَى اللّهُ اللّهُ اللّهُ وَلَا نَصْرًا وَمَن يَظْلِم مُنصَعُمْ الْوَقْ وَمُا اللّهُ اللّهُ مَنْ اللّهُ عَلَيْهُمْ وَمَن يَظْلِم مُنصَعُمْ الْوَقْ عَلَيْهِ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللللّهُ اللّهُ الللللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ

وَقَالُ تَعَالُى: ﴿ وَمِوْمَ مُخَشَّرُهُمْ حَيِعا ثُمَّ نَعُلُ لِلَّذِينَ اَشْرَكُوا مَكَانَكُمْ أَنْتُ وَشُرُكَا وَكُمْ وَيُلْنَا يَنِيَهُمْ وَقَالَ شُرُكَاوَهُمْ مَا كُنُمْ إِلَيْنَا مَكَانَكُمْ أَنْتُ وَشُرَكَا وَكُمْ وَيُلْنَا يَنِيْهُمْ وَقَالَ شُرَكَاوَهُمْ مَا كُنُمْ إِنَّ كُنَا عَنْ عِبادَتِكُمْ مَنْ يُلِينَ ﴿ أَنْ مُولِدَهُمُ الْمُولِّ تَبَلُوا كُلُّ نَفْسِ مَا أَسْلَفَتْ وَرُدُّوا إِلَى اللهِ مَولَدَهُمُ ٱلْمَقِقَ وَصَلَّعَنْهُم مَا كَانُوا فَيْ فَقَوْدَ ﴾ (يونس:

ثُمَّ ذَكَرَ اللَّهُ تَعَالَى مَوْقَفَهُمْ مِنَ النَّبِيِّ صلى الله عليه وسلم وَمِنَ الْوَحْيِ الَّذِي أَوْحَاهُ إَلَيْهِ، فَقَالَ: «وَإِذَا تَتَلَى عَلَيْهِمْ آيَاتُنَا بَيْنَاتَ» أَيْ وَاضِحَات ظاهرَات تَتَلَى عَلَيْهِمْ آيَاتُنَا بَيْنَاتَ» أَيْ وَاضِحَات ظاهرَات جَليَّات، «قَالَ اللَّذِينَ كَفَرُوا للْحَقُ ثَلَا جَاءَهُمْ هَذَا سَحْرٌ مُبِينٌ»، وكَذَبُوا وَاللَّهِ لَا فَايْنُ الثَّرِي مِنَ الثَّرِيَّا وَاللَّهِ لَا فَايْنُ الثَّرِي مِنَ الثَّرِيَّا وَمَا وَجُهُ الشَّبِهِ بَيْنَ السُّحْرَ وَبَيْنَ هَذَا الْقُرْآنِ الْجَيِد، وَمَا وَجُهُ الشَّيْهِ فَمَا الْقُرْآنِ الْجَيِد، وَالْكَتَابِ النَّينِ كَلَام الله رَبُ الْعَالَمِينَ، فَمَا جَزَاوُهُمْ وَالْكَمَا اللهُ مَنْ قَالَ عَنِ الْقُرْآنِ الْكَرِيمِ: وَالْكَمْ اللهُ رَبُ الْعَالَمِينَ فَمَا خَزَاوُهُمْ وَالْمَالِي فَيْ اللَّهُ وَلَ اللَّهُ وَلَى اللَّهُ وَلَى اللَّهِ وَلَى اللَّهُ وَلَى اللَّهُ وَلَى اللَّهُ وَلَى اللّهُ وَلَى اللَّهُ وَلَى اللّهُ مِنْ اللّهُ وَلَى اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَى اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَى اللّهُ وَلَى اللّهُ وَلَى اللّهُ اللّهُ اللّهُ وَلَى اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَى اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَى اللّهُ وَلَى اللّهُ وَلَى اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَى اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَى اللّهُ وَلَى اللّهُ وَلَى اللّهُ وَلَى اللّهُ اللّهُ وَلَى اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَى اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَى اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَى اللّهُ وَلَا اللّهُ اللّهُ اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا ا

ثُمَّ إِنْهُمْ لَمُ يَكُونُوا مُتَفَقِينَ وَلاَ ثَابِتِينَ عَلَى قَوْلُ وَاحَدُ يَقُولُونَ الْعُرْبِمِ وَالْرَسُولِ الْعَظْيِمَ وَالْرَسُولِ الْعَظْيِمَ وَالْرَسُولِ الْعَظْيِمَ وَالْرَسُولِ الْعَظْيِمَ وَالْرَسُولِ الْعَظْيِمَ وَالْرَسُولِ الْعَظْيِمَ الله عليه وسلم، ﴿ بِلَّ قَالُواْ أَصْغَنْ أَحَلَيْ بَلَ الْأَرْلُونَ مِنَ الله عليه وسلم، ﴿ بِلَّ قَالُواْ أَصْغَنْ أَكُولِ بَلَا الْأَرْلُونَ الْأَرْلُونَ مِنَا وَسَاحِرٌ، وَتَارَة يَقُولُونَ سِحْرٌ وَسَاحِرٌ، وَتَارَة يَقُولُونَ الْغَرْلُهُ وَقَارَة يَقُولُونَ الْغَلُنَا بَيْنَات قَالَ مَقُولاً تَهِمَّ الله مَقُولَة مِنْ اللّهِ مَقُولاً مَعْوَلَة مِنْ اللّهُ تَعَالَى أَوْلاً مَقُولَة مِنْ اللّهِ مَقُولاً تَهِمَّ اللّهُ اللّهُ تَعَالَى أَوْلا مَقُولَة مِنْ اللّهِ مُقُولاً اللّهُ اللّه

وَتَحْرُصْتُهُ عَلَى اللَّه كَذَبًا «فلا تَمَلَّكُونَ لَى مَنَ اللَّه شَيْئًا ، أَيْ: فَلاَ تَغْنُونَ عَنَى مِنَ اللَّهِ إِنْ عَاقَبَني عَلى افترائي إيَّاهُ، وَتَخْرُصي عَلَيْهِ شَيْئًا، وَلا تَقَدرُونَ أَنْ تَدُفْعُوا عَنَى سُوءًا إِنْ أَصَابَنِي بِهُ (جامع البيان ٥/٢٦)، كَمَا قَالَ تَعَالَى: ﴿ وَإِذَا تُتَلَّىٰ عَلَيْهِمْ وَايَالْنَا لَتُ قَالَ ٱلَّذِينَ لَا يَرْجُونَ لِقَبَآءَنَا ٱثْتِ بِقُرْمَانِ غَيْرِ هَٰذَآ أَوْ بَدِلْهُ قُلُ مَا يَكُونُ لِي أَنْ أَبَدِلَهُ مِن تِلْفَآيِ نَفْسِيٌّ إِنْ أَنْبِعُ إِلَّا مَا يُوحَىٰ إِلَى ۖ إِنِّ أَخَافُ إِنْ عَصَيْتُ رَبِّي عَذَابَ يَرِهِ عَظِيمٍ ، (يونس: ١٥)، لُو افْتَرَيْتُ عَلَيْهِ كَذَبًا، فَقُدُ قَالَ تَعَالَى: «وَلَوْ نَقَوْلَ عَلَيْنَا بَعْضَ ٱلْأَقَاوِمِل (1) لَأَخَذُمَا مِنْهُ بِٱلْيَمِينِ ١٠٠ ثُمَّ لَقَطْمُنَا مِنْهُ ٱلْوَتِينَ ١٠٠ فَمَا مِنْكُمْ مِّنَ ٱلْمَدِ عَنْهُ حَجِينَ» (الحاقة: ٤٤-٤٧)، وقال تَعَالَى: « وَإِن كَادُوا لَيَفْتِنُونَكَ عَنِ ٱلَّذِي أُوْحِينَا ۚ إِلَيْكَ لِنَفْتُرِي عَلَيْنَا غَيْرَهُۥ وَإِذَا لَاَغَفَدُوكَ خَلِيلًا ﴿ أَنْ وَلَوْلَا أَن ثَبَنْنَكَ لَقَدْ كِدَتْ تَرْكَنُ النَّهُمْ شَيَّنًا قَلِيلًا (١٠) إِذَا لَأَذَفْنَاكَ ضِعْفَ ٱلْحَيْوةِ وَضَعْفَ لْمَمَّاتِ ثُمُّ لَا يَحِدُلُكَ عَلَيْنَا نَصِيلًا ، (الإسراء: ٧٣-٧٥). فَمَا يَكُونُ لِي أَنْ أَفْتَرِيَ عَلِي اللَّهِ الْكَذِبَ وَقَدْ

المساكِ عَمْ لَا يَكُدُنُ لَي أَنْ أَفْتَرَى عَلَى الله الْكَذَبَ وَقَدْ اللهِ الْكَذَبَ وَقَدْ الْوَعَيْدِ، وَأَنَا أَعْلَمُ أَذَهُ لُوْ عَدْيَتِي مَا دَفَعَ عَنِي مِنْكُمْ أَحَدُ،كَمَا قَالَ تَعَالَى: « قُلْ إِنْ لَنْ أَعِدُ مِن دُوسِ مُلْتَحَدًّا ( الله اللهُ اللهُ عَنْ اللهِ فَي مَنْكُمْ أَوْلَ لَهُ مُنَازَ جَهَدَدُ حَيْدِينَ فِيا اللهِ وَاللهُ اللهُ وَرَسُولُهُ وَإِنْ لَهُ مُنَازَ جَهَدَدُ خَيْدِينَ فِيا اللهُ اللهُولِ اللهُ ا

ثُمَّ خُوَّهُمُّ مِنْ عَاقبَة أَقُوَالهِمُ السَّبِئَة فَقَالَ: «هُوَ أَعُلُمُ جُوَّهُمُّ مِنْ عَاقبَة أَقُوَالهِمُ السَّبِئَة فَقَالَ: «هُوَ أَعُلُمُ بِمَا تَغْيِضُونَ فِيهِ» وَسَيْجُزِيكُمْ عَلَيْهُ أَسُواً الْحَزَاء، كَمَا قَالَ سُنْجَانَهُ: « وَقَالَ الْذِن كَفُرُوا لَا سَمْعُوا لِلْهُ اللَّهِ كَانُوا فِيهِ لَمَلَّكُونَ شَالُونَ فَاللَّذِيفَ اللَّيْنِ كَفُرُوا عَمَلُونَ اللَّهِ وَلَا اللَّهِ كَانُوا يَعْمَلُونَ آلَكُ جَزَلَهُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ اللَّهِ عَلَيْكُ عَلَيْكُ اللَّهُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ اللَّهِ عَلَيْكُ اللَّهُ الْعُلِيْ الْمُعْلِيلُولُوا اللَّهُ الْمُلِي الْمُعْلِقُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُعَلِّلُولُونَ اللَّهُ اللَّهُ الْمُعْلِمُ اللَّهُ الْمُؤْلِقُ الْمُعُلِيْ الْمُعْلِمُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُؤْلِقُ اللَّهُ الْمُولُولُ اللَّهُ الْمُعْلِمُ الْمُعْلِمُ الْمُعْلَى الْمُعْلِمُ الْمُعْلَى الْمُعْلِمُ الْمُعْلِمُ الْمُعْلِمُ الْمُعْلِمُ الْمُعْلِمُ الْمُعْلِمُ الْمُعُلِمُ الْمُعْلِمُ الْمُعْلِمُ الْمُعْلِمُ

(فصلت: ۲۱-۲۸).

(التغابن: ٨- ٩).

وللحديث بقية إن شاء الله، والحمد لله رب العالمين.

# لا تجزن إن الله معنا

اعداد/

القصة في كتاب الله

الحلقة الثانية

عبد الرزاق السيد عبد

الحمد لله وحده، صدق وعده، ونصر عبده، وأعز جنده، وهزم الأحزاب وحده، لا إله إلا الله مخلصين له الدين ولو كره الكافرون، ونصلي ونسلم على إمام رسله وخاتم أنبيائه سيدنا محمد النبي الأمي الكريم وعلى آله وأصحابه أجمعين.

أما بعدُ: فإنه في ليلة السابع والعشرين من شهر صفر في السنة الرابعة عشر أو الثالثة عشر من النبوة (البعثة النبوية) الموافق الثالث عشر من سبتمبر من سنة ٢٢٦م غادر النبي صلى الله عليه وسلم بيته متجهًا إلى بيت صاحبه ورفيقه في رحلته أبي بكر رضي الله عنه، ثم التجها سويًا إلى غار ثور في جنوب مكة ليمكثا فيه ثلاث ليال؛ ليلة الجمعة إلى ليلة الأحد، ثم خرجا ليلة الإثنين الأول من ربيع في السنة الأولى من الهجرة النبوية الموافق السادس عشر من سبتمبرسنة ٢٢٦م مُتَجهَيْن إلى المدينة التي وصلا إليها ونزلا في حي قباء في يوم الإثنين من ربيع الموافق الثالث والعشرين من سبتمبرسنة ٢٢٦م.

وقد سجل القرآن الكريم هذا الحدث العظيم الذي بدأ بخروج النبي صلى الله عليه وسلم من بيته وبقائه في الغار مع صاحبه أبي بكر رضي الله عنه.

وقد تحدثنا في لقاء سابق عن هذا الحدث من خلال الآية رقم (٤٠) من سورة التوبة، وربطناها بما سبقها من السياق وما لحقها، ثم استخلصنا بعض الفوائد الإيمانية. ولأهمية هذا الحدث في السيرة النبوية، وما ترتب عليه من أمور أردنا اليوم أن نلقي عليه مزيدًا من الضوء، وخصوصًا موقف أبي بكر رضي الله

عنه الذي لم يشاركه فيه أحدٌ من أصحاب النبي الكرام، ونبدأ مستعينين بالله بإبراز موقف أبي بكر:

أولا: وقد سماها ابن القيم رحمه الله «تحفة ثانى اثنين»، حيث قال: «كانت تحفة ثاني اثنين مدخرة للصديق، دون الحميع، فهو التالي في الإسلام وفي بذل النفس، وفي الزهد، وفي الصحبة، وفي الخلافة، وفي العمر، أسلم على يديه من العشرة المبشرين بالجنة ستة: عثمان، وطلحة، والزبير، وعبد الرحمن بن عوف، وسعد بن أبى وقاص، وكان عنده يوم أسلم أريعون ألف درهم أنفقها أحوج ما كان الإسلام إليها، نطقت بفضله الآيات والأخبار واجتمع على بيعته المهاجرون والأنصار، فيا منغضيه في قلوبكم من ذكره نار، كلما تليت فضائله علا عليكم الصغار. أترى لم يسمع الروافض قول الحق تبارك وتعالى: «ثاني اثنين إذ هَمَا في الغار» (التوبة ٤٠٠٤)، دعا إلى الإسلام فما تلعثم ولا أبي، وسار على المحجة فما زل ولا كيا، فيا لله لقد زاد على السبك في كل دينار دينار «ثاني اثنين إذ هما في الغار، من كان قرين النبي في شبابه؟ من ذا الذي سبق إلى الإيمان من أصحابه؟ من أول من صلى معه؟ من آخر من صلى به؟ من الذي ضاجعه بعد الموت في ترابه؟ فاعرفوا حق الجار، نهض يوم الردة بفهم واستيقاظ، وأبان من نصِّ الكتاب معنى دُقَّ على الألحاظ، فالمحب يفرح بفضائله والمبغض يغتاظ حسرة، فضائله جلية وهي خلية عن اللباس يا عجبًا! من يغطى عين ضوء الشمس في نصف النهار، لقد دخلا غارًا لا يسكنه لابث فاستوحش الصديق من خوف الحوادث، فقال

الرسول صلى الله عليه وسلم: «ما ظنك باثنين والله الثالث، فنزلت السكينة فارتفع خوف الحادث، فزال القلق وطاب عيش الماكث، فقام مؤذن النصرينادي على رؤوس منائر الأمصار؛ «ثاني اثنين إذ هما في الغار». اهم مع شيء من التصرف.

ي هذه الأسطر التي اختصرناها من كلام ابن القيم رحمه الله ي كتابه الفوائد كثير من الفوائد والإشارات إلى فضل أبي بكر الذي شهد به الكتاب والسنة وشهدت به الحوادث التاريخية، وفيه كذلك رد على مبغضيه وشانئيه من الروافض، كذلك فيه إشارة على تفرد أبي بكر رضي الله عنه بموقف الغار الذي تميز به وجاء ذكره ي الكتاب العزيز، ولذا نقل الإمام القرطبي رحمه الله ي تفسيره عن جماعة من أهل العلم قولهم: «من أنكر أن يكون عمر وعثمان أو أحد من الصحابة ما تيكون أبو بكر رضي الله عنه صاحب رسول الله فهو كافر لأنه أنكر نص القرآن». اهد.

ولا شك أن فضائل أبي بكر رضي الله عنه كثيرة لا تخفى على القاصي والداني، ولا ينكرها إلا من في قلبه مرض وقد ابتليت الأمة بكثير من هؤلاء قديمًا وحديثًا، ولا حول ولا قوة إلا بالله.

قال الشيخ عبد الرحمن السعدي رحمه الله في تفسيره عند الآية (٤٠) من سورة التوبة: «وفي هذه الآية الكريمة فضيلة أبي بكر الصديق بخصيصة لم تكن لغيره من هذه الأمة، وهي الفوز بهذه المنقبة الجليلة، والصحبة الجميلة، وقد أجمع المسلمون على أنه هو المراد بهذه الآية الكريمة، ولهذا عدوا من أنكر صحبة أبي بكر للنبي صلى الله عليه وسلم، كافرًا، لأنه منكر للقرآن الذي صرح بها. وفيها فضيلة السكينة، وأنها من تمام نعمة الله على العبد في أوقات الشدائد والمخاوف التي تطيش بها الأهئدة، وأنها تكون على حسب معرفة العبد بريه، وثقته بوعده الصادق، معرفة العبد بريه، وثقته بوعده الصادق،

وبحسب إيمانه وشجاعته.». اهـ.

نعم لقد أنزل الله السكينة على النّبِيِّ وعلى صاحبه، وقد ظهر أثر هذه السكينة على أبي بكرية مواقف عديدة من حياته بعد ذلك، وخصوصًا بعد موت النبي صلى الله عليه وسلم حين اضطرب الناس وسكن أبو بكر، وثبت في تلك الشدة ثباتًا عظيمًا أدى إلى ثبات الأمة من بعد ذلك.

الله عنا ، ما أحوجنا أن نجعل: «لا تحزن إن الله معنا » شعارًا وسلوكًا ثنا.

نعم نحن في مسيس الحاجة أن نجعل «لا تحزن إن الله معنا» شعارًا لنا في كل الأوقات وسلوكًا لنا في الأزمات؛ لأن المسلم إذا استشعر معية الله فما يخاف؟ وعلام يقلق؟ فالكون كله لله يصرفه كيف يشاء، أليس الله هو الملك الذي يملك السماوات والأرض ومن فيهن يعطي ويمنع ويرفع ويخفض، « قُلِ اللّهُ مَّالِكُ مَن اللّهُ اللّهُ وَمُن اللّهُ مَا اللّهُ اللّهُ اللّهُ مَا اللّهُ الله الله معنا فلا يأس، فقد الله الله معنا فلا يأس، فقد الله الله الله الله الله الله الله والله وال

«لا تحزن» نهي عن الحزن؛ لأنه يضعف القلب ويوهن البدن ويشتت الذهن، ولذلك كان النبي صلى الله عليه وسلم كثيرًا ما يستعين بالله من الهم وال حزن، وكان يوصي بذلك كثيرًا: «إن الله معنا».

لماذا لا يحزن المؤمن؟ لأن الله معه، فكيف يحزن من كان الله معه ناصره ومؤيده وحافظه وكافيه وشافيه ومجيب دعوته إذا دعاه إذا مسك الضر فقُل: «يا الله»، وإذا وقعت في شدة فقل: «يا الله»، وليكن لك أسوة فيمن سبق: «وَأَيُوبُ إِذْ نَادَىٰ رَبِّهُۥ أَنِي مَسِّنِي المُّرُّ وَأَنْتَ سبق: «وَأَيُوبُ إِذْ نَادَىٰ رَبِّهُۥ أَنِي مَسِّنِي المُّرُّ وَأَنْتَ سبق: «وَالْبَعْنِ المُّرُ وَأَنْتَ مُسْنِي المُّرُ وَأَنْتَ مُسْتِي المُنْرُ وَمَنْكُمُ الْرَحْمُ الرَّحِمُ الرَّحْمُ الرَّحْمُ الرَّحْمُ الرَّحْمُ الرَّحْمُ المَّدُ وَمِثْلُهُم مُعَهُمْ رَحْمَةً مِنْ عِندِنَا فَرْحَدُ مِنْ المَّدِينِ » (الأنبياء: ٨٣- ٨٤)، « وَذَا النُّونِ وَرَحْمَدُ رَحْمَةً مِنْ عِندِنَا وَرَحْمَدُ مِنْ المَّنْبِينِ » (الأنبياء: ٨٣- ٨٤)، « وَذَا النُّونِ

إِذِ ذَهَبَ مُعْنَضِبًا فَظَنَّ أَن لَن نَقْدِرَ عَلَيْهِ فَنَادَىٰ فِي الْفَلْلُمِنَ أَن لَا إِلَّهَ إِلَّا أَنتَ سُبْحَنَكَ إِنِي كُنتُ مِن الظَّلْمِنَ أَن لَا إِلَهَ إِلَّا أَنتَ سُبْحَنَكَ إِنِي كُنتُ مِن الْفَلْمِينِ (أَنْ اللهِ عَلَيْهِ مَن الْفَلْمِينِ فَي الْفَلْمِينِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ الله

وَكَذَلِكَ نُصِي ٱلْمُؤْمِنِينَ ، (الأنبياء: ٨٨-٨٨). لكننا هنا لا بد أن نؤكد على أمر لا نمل من تكراره ألا وهو، هناك فرق بين المعية العامة التي يحيط فيها علم الله بجميع خلقه والمعية الخاصة التي يتولى الله فيها الصالحين بنصره وحفظه واستجابة دعائهم، وهذه المعية لها أسباب لكي نحظى بها ونفوز، فهؤلاء الأنبياء الذين ذكرهم الله واستجاب لهم أثنى الله عليهم بقوله سبحانه: «كائول بُسَرِعُونَ فِي ٱلْخَيْرَتِ سبحانه: «كائول بُسَرِعُونَ فِي ٱلْخَيْرَتِ سبحانه: «كائول بُسَرِعُونَ فِي ٱلْخَيْرَتِ سبحانه: «كَائولُ بُسَرِعُونَ فِي ٱلْخَيْرِتِ وَيَعْمِنَ الله عليهم بقوله ويَنْ عُرْبَ أَنْ الْمُنْ الله عليهم بقوله وينه ويُنْ أَنْ وَكَائولُ لنَا خَشِعِينَ »

(الأنبياء:٩٠)، اجتمعت تلك الخصال:

١- المسارعة في الخيرات.

٢- الدعاء في الرجاء والخوف.

٣- الخشوع لله، فاستحقوا معية الله الخاصة وعلى من أراد أن يفوز بما فازوا به فليفعل ما فعلوه، وقد وضع الله سبحانه قاعدة عامة لمن أراد أن يفوز بمعيته الخاصة، فقال سبحانه: « إِنَّ الله مَعَ ٱلَّذِينَ اتَّقَوْلُ وَٱلَّذِينَ هُم عُبِيثُونَ » (النحل: ١٢٨).

وقال تعالى: «وَاللَّذِينَ جَهَدُوا فِينَا لَهَبِينَهُمْ مُسُلّنًا وَإِنَّ اللّهَ لَمَعَ النّحْسِنِينَ » (العنكبوت:٢٩)، فاللذين جاهدوا في الله هم المحسنون وهم الذين يستحقون معية الله الخاصة، وقوله سبحانه: «جاهدوا فينا» والمقصود: جاهدوا أنفسهم في ذات الله وجاهدوا هواهم في ذات الله وجاهدوا الله، وجاهدوا الله، وجاهدوا الله، وجاهدوا الله، وجاهدوا الله، وجاهدوا المنيطان في ذات الله، وجاهدوا معية الله الخاصة.

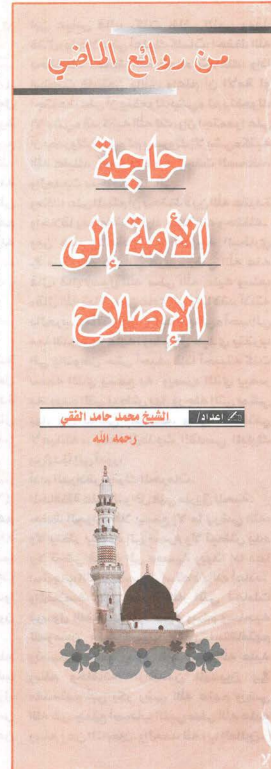
وفي أحاديث المصطفى صلى الله عليه وسلم بيان واضح لطرق الاستقامة التي تستجلب معية الله نذكر منها على سبيل المثال قول النبي صلى الله عليه وسلم لابن عباس رضى الله عنهما فيما أخرجه الترمذي عن

ابن عباس قال: «كنت خلف النبي يومًا، فقال: يا غلام إني أعلمك كلمات: احفظ الله يحفظك، احفظ الله تجده تجاهك، وإذا استعنت فاستعن بالله، واعلم أن الأمة لو اجتمعت على أن ينفعوك بشيء لم ينفعوك الا بشيء قد كتبه الله لك، وإن اجتمعوا على أن يضروك بشيء لم يضروك إلا بشيء كتبه الله عليك، رُفعت الأقلام، وجفت الصحف، والحديث صححه الألباني.

وهكذا على المسلم أن يحفظ دين الله عقيدة وأخلاقًا ومعاملة؛ إذا أراد معية الله وحفظه. ومن هذه الأحاديث ما أخرجه البخاري في صحيحه عن أبي هريرة رضي الله عنه قال، قال رسول الله صلى الله عليه وسلم، قال الله تعالى، من عادى لي وليًا فقد آذنته بالحرب، وما تقرب إلي عبدي بشيء أحب إلي مما افترضته عليه، وما يزال عبدي يتقرب الي بالنواهل حتى أحبه، فإذا أحببته كنت سمعه الذي يسمع به، وبصره الذي يبصر به، ويده التي يبطش بها، ورجله التي يمشي به، وان سألني أعطيته، ولئن استعاذني بها، وإن سألني أعطيته، ولئن استعاذني يرشدنا إلى أمور؛

أداء الفرائض وترك المحرمات.

المحافظة على النوافل فهي طريق المحبة. حفظ الجوارح فلا يسمع إلا ما يرضي الله، ولا ينظر ببصره إلى محرم ولا تبطش يده ولا تمشي قدمه إلى معصية وبهذا إذا دعا استجاب الله دعاءه، وإن استعاذ بالله أعاذه. والخلاصة: فإن معية الله التي أحاطت برسول الله صلى الله عليه وسلم وصاحبه للمؤمنين منها نصيب بقدر استقامتهم وسلم وخلفائه الراشدين المهديين وفي وسلم وخلفائه الراشدين المهديين وفي مقدمتهم أبي بكر رضي الله عنهم ورضي الله عن جميع أصحاب النبي صلى الله عليه الله عليه وسلم وعن التابعين، والحمد لله رب العالمين.



"قال الإمام مالك بن أنس رضي الله عنه: والله لا يصلح آخر هذه الأمة إلا ما أصلح أولها".

الذي لا شك فيه، وهو من الوضوح بدرجة أن الجميع مجمعون عليه: هو حاجة الأمة إلى الإصلاح، وأن الجميع مجمعون بالشكاية من أمراض كثيرة جدا تفتك في كيان الأمة الإسلامية، وتهد من قواها شيئا فشيئا، حتى لتكاد توردها موارد الموت والفناء. هذه قضية مسلمة من الجميع، تسمعها على لسان كل فرقة وطائفة وجماعة. ولو صدق الجميع في هذه الشكاية، وحولها مجراها من المجالس والنوادي والمحافل إلى قرارة أنفسهم، وأداروها في قلوبهم وجوائحهم قبل أن يملؤوا الجو بها صياحا وعويلا، لو فعلوا ذلك مخلصين صادقين، لوجدوا أن علة المرض وجرثومة الداء في قرارة أنفسهم. فإن الأمة ليست إلا مجموعة هذه الأعضاء من الفرق والطوائف والجماعات؛ وأن الأمراض ليست إلا جراثيم منبئة في قلب كل واحد ونفسه، وأنه لو ذهب يعالج كل واحد منا نفسه ويقتلع منها جرثومة المرض لأصبحت الأمة في أتم صحة وعافية. ولكن أين الإخلاص والصدق في الشكاية والإحساس الصحيح بحاجة الأمة إلى العافية والإصلاح؟؟

يقول أبو الدرداء رضي الله عنه "لا يفقه الرجل كل الفقه حتى يمقت الناس في ذات الله، ثم يرجع لنفسه فيكون لها أشد مقتا" يعني أن تكون مرضاة الله قبل كل شيء وفوق كل شيء. فإذا مقت الناس وكرهتهم في الله، لأنهم على ما يكره الله فابحث عن ذلك في نفسك أولا وفتش عليه، فإن وجدته فامقته وتخلص منه، لأنك لا تقدر أن تتخلص من نفسك مثل ما تقدر أن تتخلص من نفسك مثل ما تقدر أن تتخلص من تفسك عثل ما تقدر أن تتخلص من الناس بهجرهم واعتزائهم ولعلك حين تفتش في نفسك تجد أن ما تمقته من بعض الناس هو التقوى والإيمان بالنسبة إلى ما في نفسك من مساخط الله، لو كنت جاداً مخلصاً. وطوبى لن شغله عيبه عن عيوب الناس.

الأمة مريضة بأمراض أفسدت عليها مزاجها الإسلامي، وأفسدت عليها حياتها الإسلامية. هذا لا شك فيه. والأمة محتاجة إلى علاج يرجعها إلى الصلاح الإسلامي، ويعود بها إلى العافية الإسلامية. هذا كذلك لا شك فيه.

وفي الأمة جمعيات إسلامية، وطوائف إسلامية، وأحزاب وشيع إسلامية؛ تأسست وقامت على دعوى الإصلاح، وبنت حياتها على الرغبة - أو على دعوى الرغبة - في علاج أكثر ما تستطيع من الأمة.

صفر ١٤٣٨ هـ - العدد ٥٤٢ - السنة السادسة والأربعون

وية الأمة علماء ووعاظ وخطباء ومدرسون وقادة ومفكرون من كل الطبقات يتحدثون بالشكوى والحاجة إلى الإصلاح، ويدعون أنهم يعملون لهذا الإصلاح، ويسعون إلى إصلاح أكثر ما يستطيعون من أفراد الأمة.

وفي الأمة صحف ومجلات، وفيها كتاب يطالعون الناس كل يوم بمجموعة صالحة من المقالات والرسائل والكتب؛ كلها تنعى على الفساد المستولي على الأمة وتنادي بالعمل السريع الجاد لتلافي هذا الفساد، والمبادرة إلى علاج الأمة من هذه الأمراض الفتاكة.

في الأمة كل هذه العوامل الكثيرة الضخمة التي حين يستعرضها الإنسان ويفكر فيها يعتقد أقوى الاعتقاد أن هذه القوى والعوامل لا تستطيع مرض أن يثبت أمامها، ولا يقوى على التغلب عليها، فضلا عن انتشاره واستشرائه واستفحاله كل يوم عن الذي قبله. وها نحن نرى الأمراض والطواعن تنهزم وتولي الأدبار أمام جيوش الطب وعوامل الصحة حين تتوجه بكل قوتها إلى حربها. ولكن الإنسان يأخذه أشد العجب والدهش! ذيرى أن هذه القوى والجماعات الإسلامية والوعاظ والكتاب والمجلات والجرائد لا تغني من هذه الأمراض الاجتماعية فتيلاً. حتى تتحدث كل فرقة وجماعة مجلة وجريدة بذلك.

أليس من واجب الطبيب أن يتعهد مريضه كل يوم ويلاحظ تأثير العلاج فيه، فإذا وجده غير ناجع استبدله بغيره، فإذا جرب كل العلاجات المعروفة في مثل هذا المرض ووجدها لم تأتي بفائدة. انتقل إلى فحص البيئة والجو الذي يعيش فيه المريض، ثم إلى غير ذلك من أنواع المؤثرات ومختلف الأسباب حتى يستطيع أخيرا أن يقف على السبب الحقيقي. فإن لم يصل بنفسه استعان بمن هو أعلم منه، أو بجماعة من إخوانه أو ما إلى ذلك مما نرى الأطباء الجسمانية بتخذونه ويسلكونه سبيلاً في العلاج؟!

فالواجب إذن على أولئك السادة الذين يقولون أنهم مصلحون أن يجربوا أنواعاً أخرى من العلاج غير التي حاولوا بها أولا إصلاح الأمة فلم يفلحوا، ووجدوا نتيجة ما يشكون منه ويتألمون والواجب كل الواجب أن يتعاونوا ويتضافروا تضافر طبيب العيون مع طبيب الأذن، مع طبيب المائف، مع طبيب المجاري مع طبيب المخاري البولية. وهكذا يتضافر هؤلاء كل في اختصاصه البولية. وهكذا يتضافر هؤلاء كل في اختصاصه

ودائرة معرفته يبذل مجهوده؛ ويفسح له الطبيب الآخر المجال لذلك حرصاً على عافية المريض، وحباً لشفائه، ويقيناً منهم أن المعارضة والمخاصمة ووضع المعقبات في سبيل بعضهم يؤدي ولا بد إلى موت المريض وهلاكه. لأن كل مرض من هذه الأمراض مهلك قتال إذا لم يتدارك العلاج بالعلاج من العارف به والمتخصص له.

أليس من الواجب كذلك على أطباء الأمراض الاجتماعية وعلى هذه الجماعات أن تتضافر وتتعاون تضافر أولئك الأطباء وتعاونهم حتى تبلغ بمريضها إلى ما تدعيه من حب العافية والصلاح؟ لو كان مخلصة لمهمتها إخلاص طبيب الأذن والأنف والأنف والمعدة لفعلت ذلك. ولو آمنت بأجرها من ولي ذلك ولي مريضه لفعلت ذلك. ولو علمت مرض مريضها المريض ايمان مريض الأنف والأذن والمعدة بأجره من وشخصته بمعرفة مقياس الصحة والعافية. وأوتيت من الحكمة ما تقدر أن تزن به الصحة والمرض، والعافية والسقم. لوصلت إلى غايتها ولبلغت إلى غرضها. ولاستطاعت كما استطاع الطبيب الأول محمد صلى الله عليه وسلم وصحبه وتابعوهم – أن يصلوا بهذا المريض إلى السلامة وإلى يصلوا بهذا المريض إلى السلامة وإلى

أيها السادة المحاولون الإصلاح. تعالوا نشخص المريض التشخيص الذي يجعله بارزاً لا يخفى على أحد. ونقيم للناس المثل الأعلى للصحة والعافية الإسلامية. ثم تعالوا نضع أيدينا في بعضها متعاهدين بإخلاص وصدق أن يقوم كل واحد منا بعلاج ما يعرف وتيقن مما تخصص فيه من أمراض الأمة. ومتعاهدين أشد وأوثق تعاهد أن يفسح كل واحد منا المجال للطبيب الآخر مقدراً له مجهوده وموصياً المريض بالانتفاع بعلاجه.

وتعالوا أخيراً نتعاهد على اليقين والإيمان بالأجر الذي سنأخذ وافياً من الله ولى هذه الأمة إذا نحن قمنا بما أوجبه علينا لها من عمل نافع مخلصين عملنا لله ولله وحده. وهو مولانا ونعم النصير. إننا إن فعلنا ذلك وبعنا أنفسنا لله وتجردنا من كل شهوة وهوى نفس وحظ دنيوي من رياسة أو مال. لا بد واصلون إلى الغاية؛ وبالغون إلى ما يملأ نفوسنا نعيماً وسعادة من صلاح هذه الأمة وفلاحها إن شاء الله. وفق الله الجميع لذلك.

المصدر: مجلة الهدي النبوي- المجلد الرابع-العدد ٤١- أول ربيع الأول سنة ١٣٥٩

صفر ١٤٣٨ هـ - العدد ٥٤٢ - السنة السادسة والأربعون الماد التوحيد





# معنى التوحيد وأنواعه

فالتوحيدُ: هو إفرادُ الله بالخلق والتدبر، وإخلاصُ العبادة له، وترك عبادة ما سواه، وإثبات ما له من الأسماء الحسني، والصفات العليا، وتنزيهه عن النقص والعيب؛ فهو بهذا التعريف يشمل أنـواء التوحيد الثلاثة، وبيانها

الحمد لله وحده والصلاة والسلام على من لا نبي بعده، ويعد،

باب العقيدة

الحلقة الثانية

أولاً، في بيان معنى توحيد الربوبية وإقرار المشركين به:

١ - توحيد الربوبية:

كالتالي:

التوحيد: بمعناه العام هـ واعتقادُ تضرُّد الله تعالى بالريوبية، وإخلاص العبادة له، وإثبات ما له من الأسماء والصفات، فهو ثلاثة أنواع: توحيد الربوبية، وتوحيد الألوهية، وتوحيد الأسماء والصفات، وكل نوع له معنى لابد من بيانه؛ ليتحدد الفرق بين هذه الأنواع؛

١- فتوحيد الربوبية: هـ و إفـ رادُ الله تعالى بأفعاله؛ بأن يُعتقَدَ أنه وحده الخالق لجميع المخلوقات: «أللَّهُ خَالِقُ كُلِّ شَيِّ » (الزمر: ٦٢). وأنه الرازق لجميع الدواب والآدميين وغيرهم: «وَمَا مِن دَابَتِع فِي ٱلْأَرْضِ إِلَّا عَلَى أَللَّهِ رِزْقُهَا» (هود: ٣). وأنه مالك الملك، والمدبِّرُ لشؤون العالم كله؛ يُـولَى ويعزل، ويُعزُّ ويُذل، قادرٌ على كل شيء، يُصَـرُفُ الليل والنهار، ويُحبى ويُمبت: « قُلُ ٱللَّهُ ۗ مَنْكُ الْمُثَلِكُ تُوْتِي ٱلْمُثَلِثُ مَن تَشَاهُ وَتَنزعُ ٱلْمُلِكَ مِمَّن تَشَانَهُ وَتُعِيزُ مَن تَشَاهُ وَتُدِلُ مَن تَشَاتَةٌ بِيدِكَ ٱلْخَيْرُ إِنَّكَ عَلَىٰ كُلِّي شَيْءٍ قَدِيرٌ ﴿ ثَوْلِمُ ٱلْيَلَ فِي ٱلنَّهَارِ وَقُولِمُ ٱلنَّهَارَ فِي ٱلْيَتِلُّ وَتُخْرِجُ ٱلْمَيِّ مِنَ ٱلْمَيْتِ وَتُخْرِجُ ٱلْمَيْتَ مِنَ ٱلْمَيِّ وَتَرْزُقُ مَن تَشَادُ بِنَيْرِ حِسَابِ ، (آل عمران: ٢٧،٢٦).

وقد نضى الله سيحانه أن يكون له شريكُ في الملك أو معين، كما نضى سُبحانه أن يكونَ له شريكُ في الخلق والرزق، قال تعالى: ﴿ هَذَا عَلَيْ اللَّهِ فَأَرُوفِ مَاذَا خَلَقَ اللَّذِينَ مِن دُوبِهِ. » (لقمان:

وقال تعالى: «أَمَّنَّ هَٰذَا ٱلَّذِي بَرَزُقُكُم إِنَّ أَمْسَكَ رِزْقَهُ، بَل لَجُوا فِي عُنُو وَنْقُورِ » (الملك: ٢١).

كما أعلن انضراده بالريوبية على جميع خلقه

#### اعداد/ د . صالح الفوران

فقال: «الْحَنْدُ بِنِّهِ رَبْ الْحَلْدِينَ » (الفاتحة: ٢)، وقال: «إن رَبَّكُمُ اللهُ الَّذِي خَلَقَ ٱلسَّمَاوَتِ وَالْأَرْضَ في يستَّةِ أَيَّامِ ثُمَّ أَسْتَوَىٰ عَلَى ٱلْعَرْشِ يُغَشِي ٱلَّيْلَ ٱلنَّهَارَ بَطْلُبُهُ حَثِيثًا وَالشَّيْسَ وَالْفَصَرَ وَالنُّجُومَ مُسَخِّرَتِ بِأَمْرِهِ أَلَا لَهُ لَلْنَاتُنُ وَأَلْأُمْنُ تَبَارَكَ اللَّهُ رَبُّ الْمَنْكِينَ » (الأعراف: ٥٤). وقد فُطَرَ الله جميعَ الخلق على الإقرار بريوبيته؛ حتى إن المشركين الذين جعلوا له شريكًا في العبادة؛ يقرون بتضرده بالربوبية، كما قال تعالى: ﴿ قُلْ مَن زَبُّ ٱلسَّمَوْتِ ٱلسَّبْعِ وَرَبُّ لْعَكُوشِ ٱلْعَظِيمِ (أَنَّ) سَيَقُولُونَ لِلَّهِ قُلْ أَفَلَا لَنَّقُونَ اللهِ قُلُ مَنْ بِيَدِهِ. مَلَكُونُ كُلُ شَيْءِ وَهُوَ يُجِيرُ وَلَا مُحَارُ عَلَيْهِ إِن كُنتُمْ تَعَلَّمُونَ (٨١) سَتَقُولُونَ لِلَّهِ قُلَّ فَأَنَّ تُسْحَرُونَ » (المؤمنون: ٨٦-٨٩).

فهذا التوحيدُ لم يذهب إلى نقيضه طائفة معروفة من بني آدم؛ بل القلوب مفطورة على الإقراربه؛ أعظم من كونها مفطورة على الإقرار بغيره من الموجودات؛ كما قالت الرسل فيما حكى الله عنهم: «قَالَتْ رُسُلُهُمْ أَفِي اللهِ شَكَّ فَاطِر ٱلسَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضُ » (إبراهيم: ١٠).

وأشهرمن عرف تجاهله وتظاهره بإنكار الرب فرعون، وقد كان مستيقنًا به في الباطن كما قال له موسى: « قَالَ لَقَدْ عَامْتَ مَا أَنْزَلَ هَنْ أَلَا رَتُ السَّمَوَاتِ وَالْأَرْضِ بَصَابِرَ » (الإسراء: ١٠٢).

وقال عنه وعن قومه: ﴿ وَيَعَدُواْ مِهَا وَاسْتَيْقَنَنْهَا أَنْفُسُمْ طُلْمًا وَعُلُوا » (التمل: ١٤).

وكذلك من يُنكرُ الربّ اليومَ من الشيوعيين؛ إنما ينكرونه في الظاهر مكابرة؛ وإلا فهم في الباطن لابد أن يعترفوا أنه ما من موجود إلا وله موجد، وما من مخلوق إلا وله خالق وما من

صفر ١٤٣٨ هـ - العدد ٥٤٧ - السنة السادسة والأربعون

أشرالا وله مؤشر، قال تعالى: « أَمْ خُلِقُواْ مِنْ غَيْرٍ شَيْءٍ أَمْ هُمُ ٱلْخَلِقُونَ ۞ أَمْ خَلَفُواْ ٱلسَّمَوَتِ وَٱلأَرْضَّ بَلَ لَا يُوفِيْوُنَ » (الطور: ٣٥-٣٦).

تأمل العالم كله، علويه وسفليه، بجميع أجزائه؛ تجده شاهدًا بإثبات صانعه وفاطره ومليكه. فإنكار صانعه وجحده في العقول والفطر؛ بمنزلة إنكار العلم وجحده، لا فرق بينهما (لأن العلم الصحيح يثبت وجود الخالق)، وما تتبجح به الشيوعية اليوم من إنكار وجود الحرب؛ إنما هو من باب المكابرة، ومصادرة نتائج العقول والأفكار الصحيحة، ومن كان بهذه المثابة، فقد ألغى عقله ودعا الناس للسخرية منه.

كيف يعصى الإله

قال الشاعر:

ويجحده الحاحد

وي كل شيء له آية

تدل على أنه واحد ثانيًا: مفهومُ كلمة الربُ في القرآن والسُّنَّة وتصوُّرات الأمم الضَّالَة:

ا- مفهوم كلمة الرَبِّ في الكتاب والسنة:
الرَبُ في الأصل: مصدرُ ربَّ يَرُبُّ، بمعنى: نشَّا
الشيءَ من حال إلى حال إلى حال التمام،
يُقالُ: ربَّه وربَّاه وربَّبَهُ، فلف ظ (رب) مصدر
مستعار للفاعل، ولا يُقالُ: (الرَّبُّ) بالإطلاق؛
إلا لله تعالى المتكفل بما يصلح الموجودات،
نحو قوله: «بَنِ آنتَنِينَ » (الفاتحة: ٢)،
«رَبُّ وَرَنُ عَامَا عَمُ الْأَوْلَانَ » (الشعراء: ٢٦).

ولا يقال لغيره إلا مضافًا محدودًا، كما يقال: رب الدار؛ وربُ الفرس. يعني صاحبُها، ومنه قولُه تعالى حكاية عن يوسف عله السلام: «أَذْكُرْنِ عِنْدَ رَبِّكَ فَأَنْسَنَهُ ٱلشَّيْطُنُ وَحَرَّرَ بِيعِنَى وَالْمَالِمُ وَمِنْهِ وَالْمَالِمُ وَمِنْهُ وَالْمَالُونُ وَحَرَّرَ بِعُنْ مَالِكُ وَالْمَالُونُ وَحَرَّرَ بِعُنْ وَلَيْ اللّهِ تفسير الآية. وقول عالى: «قَالَ الرَّبِعَ إِلَى رَبِكَ » (يوسف: ٥٠).

وقوله تعالى: «أَمَّا أَخَدُكُما فَيَسْقِى رَبَّهُ، خَمْرًا» (يوسف: ٤١).

وقال صلى الله عليه وسلم في ضائمة الإبل: (حتى يجدها ربها) (من حديث متفق

عليه).

فتبين بهذا: أن الرب يطلق على الله معرفًا ومضافًا، فيقال: الرب، أو رب العالمين، أو رب الناسى، ولا تُطلق كلمة الربِّ على غير الله إلا مضافة، مثل: رب الدار، ورب المنزل، ورب الايل.

ومعنى (رب العالمين) أي: خالقهم ومالكهم، ومصلحهم ومربهيم بنعمه، وبإرسال رسله، وإنزال كتبه، ومجازيهم على أعمالهم. قال العلامة ابن القيم رحمه الله: (فإنَّ الربوبية تقتضي أمر العباد ونهيهم، وجزاء مُحسنهم بإساءته).

هذه حقيقة الربوبية.

بِلَىٰ شَهِدُنا » (الأعراف: ١٧٢).

٢- مفهـوم كلمـة الـرب في تصـورات الأمم
 الضالة:

خلق الله الخلق مفطورين على التوحيد، ومعرفة الرب الخالق سبحانه، كما قال الله تعالى: « فَأَفِدْ وَجُهَكَ لِلدِّينِ حَنِيفًا فِطْرَتَ اللهِ الَّقِي اللهِ النَّالَ اللهُ وَطَرَ النَّاسَ عَلَيْها لَا بَدِيلَ لِخَلْقِ اللهِ » (الروم: ٣٠). وقال تعالى: «وَإِذْ أَخَذَ رُبُكَ مِنْ بَنِي عَادِمَ مِن ظُهُورهِ دُرَيَّتُهُمْ وَأَشْهَدُمْ عَلَى أَنْفُهِم أَلْسَتُ بَرَيْكُمْ قَالُوا

فالإقرارُ بريوبية الله والتوجه إليه أمر فطري، والشرك حادث طارئ، وقد قال النبي صلى الله عليه وسلم: (كلُّ مولود يُولد على الفطرة، فأبواه يُهوَّدانه أو يُنصِّرانه أو يُمجُسانه) (رواه الشيخان)، فلو خُليَ العبد وفطرته لاتجه إلى التوحيد وقبل دعوة الرسل؛ الذي جاءت به الرسل، ونزلت به الكتب، ودلَت عليه الآيات الكونية، ولكن التربية المنحرفة والبيئة الملحدة هما اللتان تغيران اتجاه المولود، ومن ثمَّ يقلد الأولاد

آباءهم في الضلالة والانحراف. يقولُ الله تعالى في الحديث القدسي: (خلقت عبادي حنفاء، فاجتالتهم الشياطين) (رواه أحمد ومسلم) أي: صَرَفَتُهُم إلى عبادة الأصنام، واتخاذها أربابًا من دون الله؛ فوقعوا في الضلال والضياع، والتفرق والاختلاف؛ كل يتخذ له ربًا يعبده غير رب الآخر؛ لأنهم يتخذ له ربًا يعبده غير رب الآخر؛ لأنهم

صفر ١٤٣٨ هـ - العدد ٥٤٧ - السنة السادسة والأربعون

لما تركوا الرب الحق، ابتُلُوا باتخاذ الأرباب الباطلة، كما قال تعالى: « فَنَالِكُو اللّهُ وَيُكُو لَكُو اللّهُ وَلَا الْمَاطلة، كما قال تعالى: « فَنَالِكُو اللّهُ وَلَا الْمَلْكُ (يونسى: ٣٧) والضلال ليس له حد ونهاية، وهو لازم لكل من أعرض عن ربه الحق، قال الله تعالى: « وَأَرَبَاتُ مُتَعَرَّفُونَ عَن دُونِهِ إِلّا مَنْ أَمِر اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ

والشرك في الربوبية باعتبار إثبات خالقين متماثلين في الصفات والأفعال ممتنع، وإنما ذهب بعض المشركين إلى أن معبوداتهم تملك بعض التصرفات في الكون، وقد تلاعب بهم الشيطان في عبادة هذه المعبودات، فتلاعب بكل قوم على قدر عقولهم، فطائفة دعاهم الى عبادتها من جهة تعظيم الموتى؛ الذين صوروا تلك الأصنام على صورهم، كقوم نوح، وطائفة اتخذت الأصنام على صورة الكواكب؛ التي زعموا أنها تؤثر على العالم، فجعلوا لها بيوتاً وسدنة.

واختلف وا في عبادتهم لهدنه الكواكب: فمنهم من عبد الشمس، ومنهم من عبد القمر، ومنهم من عبد القمر، ومنهم من يعبد فيرهما من الكواكب الأخرى؛ حتى بنوا لها هياكل، لكل كوكب منها هيكل يخصه، ومنهم من يعبد ألنار، وهم المجوس، ومنهم من يعبد البقر، كما في الهند، ومنهم من يعبد الملائكة، ومنهم من يعبد الأشجار والأحجار، ومنهم من يعبد ألقبور والأضرحة، وكل هذا بسبب أن هؤلاء تصوروا في هذه الأشياء شيئا من خصائص الربوبية.

فمنهم من يزعم أن هذه الأصنام تمثل أشياء غائبة، قال ابن القيم؛ (وضع الصنم إنما كان في الأصل على شكل معبود غائب، فجعلوا الصنم على شكله وهيأته وصورته؛ ليكون ذائبًا منابه، وقائمًا مقامه. وإلا فمن المعلوم أن عاقلًا لا ينحت خشبة أو حجرًا بيده، ثم يعتقد أنه المهه ومعبوده...) انتهى.

كما أن عُبًاد القبور قديمًا وحديثًا، يزعمون أن هؤلاء الأموات يشفعون لهم، ويتوسطون لهم عند الله في قضاء حوائجهم ويقولون؛

«مَا نَعَبُدُهُمْ إِلَّا لِيُعَرِّبُونَا إِلَى اللّهِ زُلْفَقَ» (الزمر: ٣)، « وَيَعْبُدُونَ مِن دُونِ اللّهِمَا لَا يَضُرُّهُمْ وَلَا يَنفَمُهُمْ وَيَعْبُدُونَ عَثْوَلَا مُنفَعَتُونَا عِندَ اللّهِ » (يونس: ١٨). كما أن بعض مشركي العرب والنصارى تصوروا في معبوداتهم أنها ولد الله، فمشركو العرب عبدوا الملائكة على أنها بنات الله، والنصارى عبدوا المسيح عليه السلام على أنه ابن الله. عبدوا المسيح عليه السلام على أنه ابن الله.

قـد رد الله على هذه التصورات الباطلة جميعًا بما ياتي:

أ-رد على عبدة الأصنام بقوله: ﴿ أَفَرَيْتُمُ ٱللَّتَ وَالْمَرْتُمُ ٱللَّتَ وَالْفَرِّي اللَّهِ اللَّهَ اللَّهُ فَرَكَةً ﴾ (يونس: ١٨).

ومعنى الآية كما قال القرطبي: أفرأيتم هذه الآلهة أنفعت أو ضرت؛ حتى تكون شركاء لله تعالى؟ وهل دفعت عن نفسها حينما حطمها رسول الله صلى الله عليه وسلم وأصحابه رضي الله عنهم وهدموها.

وقال تعالى: « وَأَنْلُ عَلَيْهِمْ نَبَأَ إِبْرُهِيمَ (آ) إِذْ قَالَ لِأَبِيهِ وَقَوْمِهِمَ اللّهُ الْمُنَامَّا فَنَظُلُ هَا عَكِيْهِنَ (آ) وَقَوْمِهِم مَا تَغْبُدُونَ (آ) قَالُوا نَعْبُدُ أَصَنَامًا فَنَظُلُ هَا عَكِيْبِنَ (آ) قَالَ هَلْ يَسْمَعُونَكُمْ أَوْ يَقْعُونَكُمْ أَوْ يَعْفُونَ (آ) قَالُوا بَلْ وَجَدْنَا مَا بَاتَمَاكُذَلِكَ يَفْعُلُونَ » (الشعواء: بِعُنْرُونَ (آ)).

فقد وافقوا على أنَّ هذه الأصنامَ لا تسمعُ الدعاءَ ولا تنفعُ ولا تضر، وإنَّما عبدوها تقليدًا لأبائهم، والتقليد حجة باطلة.

ب- ورد على من عبد الكواكب والشمس والقمر بقوله: «وَالشَّمْسَ وَالْقَمَرَ وَالنُّجُومُ مُسَخِّرَتِ بِأَمْرَةً» بقوله: «وَمِنْ ءَايْنَةِ الْمِنْ الْأَعْرَافُ: » (الأعراف: 30)، ويقوله: «وَمِنْ ءَايْنَةِ الْمِنْ الْمُتَلِقِ الْمُنْتَقِ الْمُنْتَقِينَ وَالْقَمْرُ لَا شَبْجُدُوا لِلشَّمْسِ وَلَا لِلْقَمْرِ وَاسْجُدُوا لِللّهَ الْذِي خَلْقَهُنَ إِن كُنتُمْ إِبّاهُ مَعْبُدُونَ » (فصلت: ٣٧).

ج- ورد على من عبد الملائكة والمسيح- عليهم المسلام- على أنهم ولد الله- بقوله تعالى: « مَا أَغَفَ لَهُ مِن وَلَدِ وَ المؤمنون: ٩١)، وبقوله: «أَنَّ يَكُونُ لَهُ وَلَدُ وَلَمْ مُولَدُ (الأنعام: ١٠١)، وبقوله: «لَمْ يَكُنُ لَهُ كُفُوا «لَمْ يَكُنُ لَهُ كُفُوا أَحَدُ وَلَمْ يَكُنُ لَهُ كُفُوا أَحَدُ اللهُ وَلَمْ يَكُنُ لَهُ مُكُمُوا أَحَدُ اللهُ وَلَمْ وَلَمْ يَكُنُ لَهُ مُكُمُوا أَحَدُ اللهُ وَلَمْ وَلَدُ اللهُ وَلَمْ وَلَمْ وَلَمْ يَكُنُ لَهُ مُكُمُوا اللهُ وَلَمْ وَلِمُونَ وَلَمْ وَالْمُونُ وَالْمُولِقُولُهُ وَلَمْ وَلَمُولُولُونَ وَلَمْ وَلِمْ وَلِمُ وَلِمُ وَلِمُ وَلِمُوا وَلِمْ وَلِمْ وَلُمْ وَلُمْ وَلِمُ وَلَمْ وَلِمُ وَلِمُ وَلِمُ وَلِمُوا وَلِمُ وَلِمُ وَلِمُ وَلِمُ وَلِمُ وَلِمُ وَلِمُوا وَلِمُوا وا

وللحديث بقية إن شاء الله، والحمد لله رب العالمين.

بالسنة

聯

1

\*

\*

艪

验

\*

疊

验

验

聯

嘛

100 m

聯

多多

الماملون ال



الْحَمد للله الَّذِي أَذَلُ بِالْمُوْتَ رِقَابِ الْجَبَابِرَةَ، وَكسر بصدمته ظُهُور الأكاسرة، وقصر ببغنته أمال القياصرة، فعلق بذلك أمل العبد على أخراه.

وَمِن صفا مَعَ اللّه صافاه، وَمِن أوى إلى اللّه آواه، وَمَن فَيَ اللّهِ مَن اللّه فَقِضِ أَمُرَه إلى اللّه كَفَاهُ، وَمِن بَاعَ نَفْسه من اللّه اشْتَرَاهُ بأن له الجنة، تلكم من اللّه وعظ صَادق وعهد سَابِق، وَمن أوفى بعهده من الله، فلا يزال العَبْد خَائفًا على نَفْسه حَتَّى يدُخلهُ اللّه حماه

ويبشره بحبه لقياه وبعده

عَنْ عُبَادَةَ بُنِ الصَّامِتِ، عَنِ النَّبِيِّ صَلَّى الله عَلَيْهُ وَسَلَّمَ قَالَ: مَنْ أَحَبُ الله اَحَبَ الله لقاءَهُ، وَمَنْ كَرَهُ لِقَاءَ الله أَحَبُ الله لقاءَهُ، وَمَنْ كَرَهُ لِقَاءَ الله أَحَبُ الله لقاءَهُ، وَمَنْ كَرَهُ لِقَاءَ الله الله عَائشَةُ أَوْ بَعْضُ أَزُواجِه: إِنَّا لَنَكُرهُ المُوتَ، قَالَ: «لَيْسَ ذَاكَ، وَلَكَنَ المُوْمَنَ إِذَا حَضَرَهُ المُوتَ بُشَرَ بِرِضُوانِ الله وَكَرَامَتِهِ، فَلَيْسَ شَيْءٌ أَحَبُ لِللهِ مَمَّا أَمَامُهُ، فَأَحَبُ لِقَاءَ اللَّهِ وَأَجَبُ اللَّهُ لِقَاءَهُ، وَإِنَّ الكَافِرِ إِذَا حُضرَ بُشَرَ بِعَذَابَ الله وَكَرَهُ الله وَكَرهُ الله وَكُرهُ الله وَكُرهُ الله وَكُرهُ الله وَكَرهُ الله لهَ المَامَةُ، كَرهُ لِقَاءَ الله وَكُرهُ الله وَكَرهُ الله وَكُرهُ الله وَكُوهُ الله وَكُوهُ الله وَكُرهُ الله وَكُرهُ الله وَكُرهُ الله وَكُوهُ الله وَكُرهُ الله وَكُرهُ الله وَكُوهُ الله وَكُرهُ الله وَكُوهُ الله وَكُوهُ الله وَلَا الله وَكُوهُ الله وَكُوهُ الله وَكُوهُ الله وَكُرهُ الله وَكُوهُ الله وَله وَلهُ الله وَلمُ الله وَلمُ الله وَلمُ الله وَلمُ الله وَلمُ الله وَلمُ وَلمُ الله وَلمُ الله وَلمُ وَلمُ وَلمُ الله وَلمُ وَلمُ الله وَلمُ الله وَلمُ وَلمُ الله وَلمُ الله وَلمُ وَلمُ اللّه وَلمُ الله وَلمُ الله وَلمُ الله وَلمُ ال

## التخريج

رواه البخاري عن الصحابة الأجلاء: عبادة بن الصامت وأبي موسى الأشعري وأم المؤمنين عائشة رضي الله عنهم جميعًا، والتي بين أيدينا هي رواية عبادة بن الصامت رواها البخاري عنه في: كتاب الرقاق، باب من أحب لقاء الله أحب الله لقاءه (۲۰۰۷).

ورواه مسلم في كتاب الذكر والدعاء والتوبة والاستغفار، باب من أحب لقاء الله أحب الله لقاءه (رقم ٢٦٨٣ - ٢٦٨٤).

ورواه النسائي في الصغرى كتاب الجنائز باب: فيمن أحب لقاء الله (١٨٣٠)، وفي الكبرى في الرقائق من حديث أبي هريرة.

ورواه الترمذي في أبواب الجنائز باب فيمن أحب لقاء الله (١٠٤٨).

ورواه ابن ماجه في كتاب الزهد، باب ذكر الموت والاستعداد له (٤٢٩٨).

# المعنى العام:

قضى الله عزوجل على خلقه بالموت كما قال تعالى: (إِنَّكَ مَيْتُ وَإِنَّهُم مَّيَوُنَ) (الزمر: ٣٠)، وجعل الله عزوجل هذا الموت بوابة خروج من سجن الدنيا وضيقها إلى سعة الآخرة ونعيمها؛ إذ قال صلى الله عليه وسلم

مادسة والأربعون ال

صفر ١٤٣٨ هـ - العدد ٥٤٧ - السنة السادسة والأربعون

施

كما في صحيح مسلم من حديث أبي هريرة: "الدنيا سجن المؤمن وجنة الكافر".

وقضى الله عزوجل على المحتضر الذي حضره أجله فشخص بصره وحشرج صدره واقشعر جلده، قضي الله عليه أن يرى مقعده من الجنة- رزقنا الله وإياكم-أو مقعده من النار- أعاذنا الله وإياكم- لكنه قد ختم على لسانه فلا ينطق، فإن كان من المقربين فروح وريحان وجنة نعيم يراها في انتظاره كما قال صلى اللَّه عليه وسلم من حديث أبي هريرة: "الميت تحضره الملائكة، فإذا كان الرجل صالحا قالوا: اخرجي أيتها النفس الطيبة، كانت في الجسد الطيبة، اخرجي حميدة، وأبشري بروح وريحان، ورب غير غضبان، فما يزال يقال لها ذلك حتى تخرج)، فإن وجد هذه البشارات أحب لقاء الله وتمنى على من حوله- وإن كان لا ينطق- أن يسرعوا به إلى قبره إذ قد أحب الله لقاه فبشره بقبر فسيح؛ روضة من رياض الجنة وحاله كما قال صلى الله عليه وسلم عندما خير وهو على فراش الموت بين الدنيا والآخرة فاختار لقاء الله فقال: "بل الرفيق الأعلى". (كما في الصحيحين من حديث عائشة رضى الله عنها).

وأما إن كان من الضائين ممن قضى الله أن يبشر بالحميم فإنه إذا بشر بعذاب الله وسخطه كره لقاء بالحميم فإنه إذا بشر بعذاب الله وسخطه كره لقاء الله فكره الله فكره الله لقاءه ولهذا جاء في حديث المحتضر أن نفس الكافر إذا بُشرت بالغضب والسخط تفرقت في جسده وأبت أن تخرج كما في حديث البراء في مسند أحمد: "ثم يجيء ملك الموت حتى يجلس عند رأسه، فيقول: أيتها النفس الخبيثة، اخرجي عند رأسه، فيقول: أيتها النفس الخبيثة، اخرجي ألى سخط من الله وغضب، قال: فتفرق في جسده، فينزعها كما ينتزع السفود من الصوف المبلول.. وينزعها كما ينتزع السفود من الصوف المبلول.. فيرَّتِ النَّرْتِ وَالْمُلَّتِكَةُ بَاسِطُوا أَيْدِيهِمْ أَخْرِجُوا أَنْفُسَكُمُ وَالْأَنعام: ٩٣).

فَالذي على هذه الحال يكره لقاء الله وقد كره الله لقاءه وأعد له جزاء ما قدمت يداه، بل يطلب الرجوع إلى الدنيا مرة أخرى ليصلح ما كان أفسد إذ يقول كما قال الله: « حَقَّ إذَ جَاءً أَحَدَمُمُ ٱلْمَوْتُ قَالَ رَبِّ ٱرْجِعُونِ لَكُ لَكُ لَكُ الْمَعْدُونِ الله عَمَلُ صَلِحًا فِيمًا لَكُنُ " (المؤمنون: ٩٩- ١٠٠). ولقاء الله يكون بعد الموت وليس هو الموت الذي

ولقاء الله يكون بعد الموت وليس هو الموت الذي يكرهه الجميع جِبلّة، وهو الجواب على تعجب أم المؤمنين عائشة رضي الله عنها كما في الحديث:

"قَالَتْ عَائِشَةُ أَوْ بَعْضُ أَزْوَاجِهِ: إِنَّا لَنَكْرَهُ الْمُوتَ، قَالَ: «لَيْسَ ذَاكَ» وَلَكَنَّ الْمُؤْمِنَ إِذَا حَضَرَهُ المُؤْتُ بُشُرَ بِرَضُوَانِ اللَّهِ وَكَرَامَتَهِ، فَلَيْسَ شَيْءٌ أَحَبَّ اللَّهِ مِمَّا أَمَامَهُ، فَأَحَبَّ لِقَاءَ اللَّهِ وَأَحَبَّ اللَّه لِقَاءَهُ، وَإِنَّ الكَافَرَ إِذَا حُضِرَ بُشُرَ بِعَذَابِ اللَّه وَعُقُوبَتِه، فَلَيْسَ شَيْءٌ أَكْرَهَ إِلَيْهِ مِمَّا أَمَامَهُ، كَرِهَ لَقَاءَ اللَّه وَعُقُوبَتِه، فَلَيْسَ شَيْءٌ أَكْرَهَ إِلَيْهِ مِمَّا أَمَامَهُ كَرَهَ لَقَاءَ اللَّه وَعُقُوبَتِه، فَلَيْسَ شَيْءٌ أَكْرَهَ إِلَيْهُ مَمَّا أَمَامَهُ كَرَهُ لَقَاءَ اللَّه وَكُرةَ اللَّهُ لَقَاءَهُ".

# مما يستفاد من الحديث مختصراً:

الأول: فيه أن كراهية العبد للموت حال حياته التى يرجى فيها التوبة والإحسان أمر مشروع، ولا يتنافى مع حبه للقاء الله والذي يكون حال الاحتضار. الثاني: فيه بيان البشارة العظيمة الحقيقية للمؤمن عند احتضاره ومفارقته للدنيا بالنعيم الخالد في الجنة.

الثالث: فيه أن البشارة المعتبرة إنما تكون عند الاحتضار، لا في حياة الإنسان، إلا من ثبتت بشارته بالوحى.

الرابع: فيه أن الدنيا سجن للمؤمن، وجنة للكافر كما صح بذلك الحديث الشريف، وذلك بما أعد الله للمؤمن من نعيم وبما ينتظر الكافر من عذاب إذ جنة الإنسان هي مكان متعته.

الخامس فيه توضيح معنى (لقاء الله) بالنسبة للمؤمن والكافر، وسيأتي تفصيل ذلك إن شاء الله. السادس: بدأ الله بأهل الخير في الذكر لشرفهم، وإن كان أهل الشر أكثر لقوله تعالى: « وَمَا أَكَثَرُ النّاسِ وَلَوْ حَرَصْتَ بِمُؤْمِنِنَ » (يوسف: ١٠٣).

السابع: وفيه أن المجازاة من جنس العمل؛ فإنه قابل المحبة بالمحبة والكراهة بالكراهة.

الثامن: وفيه أن المؤمنين والكافرين يلقون ربهم في الأخرة ثم تكون الرؤية الخاصة التي هي نعيم وإكرام في الجنة للمؤمنين فقط. (ينظر: "فتح الباري" (ج١١ ص٣٥٨-٣٦٠)، ((الدرر واللآلي بشرح صحيح البخاري للشيخ محمد علي الصابوني، ص٤٧٣).

وفيه غير ما تقدم: متى يكون الخوف ومتى يكون الرجاء، والفرق بين الغرور وحسن الظن بالله وهو ما نتمني على الله تمامه في الحلقة القادمة إن شاء الله فضلاً عن مناسبة الحديث في الدفاع عن السنة في كيفية الجمع بين ما ظاهره التعارض من الأحاديث، والرد على المعرضين، ثم الختام بفهم السلف لمثل هذا الحديث وإذعانهم مع السنة ولقاء الله تعالى ورؤيته.

# أبدأ يسؤال: ما هو الدين أولا؟

لقد شغلت مسألة الدين وتحديده العلماء قديمًا وحديثا، ومن ثمَّ نجد له تعريفات شتى، تتقارب حينًا، وتتباعد حينًا، إلا أن ما يهمنا بما يعرفه أهل الاسلام أولا:

فهو علاقة بيننا وبين رب العالمين، يضرض علينا من خلال هذه العلاقة واجبات نؤديها، ونتبجة لذلك لنا عند الله حقوق، ويشهد لهذا حديث معاذ عند مسلم، لما كان رديف النبي صلى الله عليه وسلم على دابته وسأله عن أمرين: أتدرى با معاذ ما حق اللَّه على العباد؟ وأتدري يا معاذ ما حق العباد على الله؟

وفي السؤالين أجاب النبي صلى الله عليه وسلم بقوله على الأمر الأول: أن يعبدوه لا يشركوا به شيئًا، وعلى الثاني قال: أن يدخلهم الجنة.

# حقوق وواجيات:

هذه العلاقة بين العبد وبين ربه تسمى: «الدين»، ولهذا أخذت هذه اللغة عند العرب من الدين، وهو العلاقة بين دائن ومدين، ودين ينتقل بين الاثنين، ومن هنا إذ لم يقيد الدين بأنه من الله تعالى فهو دين باطل، صاحبه ومعتنقه في الآخرة من الخاسرين، ومن هنا كان قول الله تعالى: « لَكُرُ دِيْكُمُ وَلَى دِينِ » (الكافرون:٦).

ومع أن الله سبحانه سمى ما كان عليه العرب في الجاهلية من الوثنية: دينًا، إلا أن الدين الحق ما كان وحيًا من الله تعالى للمصطفين من خلقه، لهداية الناس إلى الصراط المستقيم بما يأتي به من العقائد التي لا تختلف فيها الرسل عليهم الصلاة والسلام، كما قال الله تعالى في الشورى: «شَرَعَ لَكُمْ مِنَ ٱلدِّينِ مَا وَضَىٰ بِهِ مُوْجًا وَٱلَّذِي ٓ أَوْجَيْـنَآ إِلَيْكَ وَمَا وَصَّيْنَا بِهِ يَ إِبْرُهِيمَ وَمُوسَىٰ وَعِيسَيٌّ أَنَ أَقِيمُوا ٱلدِّينَ وَلَا نَـُفَرَّقُوا فِيهِ » (الشورى:١٣) أي: أوحينا إليك يا محمد وإلى سائر الأنبياء دينا واحدار

ولن نجد جماعة إنسانية كانت تعيش في الأزمان القديمة إلا كان لها دين ومعبودات تتجه إليها، رهبًا حينًا، ورغبًا حينًا آخر، ولعل الرهبة والرغبة هما الطابع الميز الذي يُلازم كل دين من أول عهد البشرية بالحياة، حتى هذا العصر الذي نعيش فيه



اعداد/ أ.د/أحمد منصور سالك

الحمد لله، والصلاة والسلام على رسول الله صلى الله عليه وسلم، ويعدُ:

تحدثنا في المقال السابق في عُجالة حول ما سنتحدث عليه فيما بعدُ: وهو «الفكر الإسلامي ،، هذا المصطلح الذي ذاع صيته شرقا وغريًا بالأ مضمون يُذكر، وهذه المرة سنتحدث- إن شاء الله- عما يصف هذا الفكر بالإسلامي، وهو «الدين الاسلامي»، الدين الحق الذي ينعفي على كل متدين أن بدخل في عيائته.



هذا، وقد تجد في عصر أقلية- لا يعتد بها-من الناس في أمة أو أمم مختلفة لا تفكر في الدين ومسائله أو تنساق في حياتها بتيار المادية الجارف، وتكاليف الحياة الدنيا الثقيلة المرهقة، وتأخذ الحياة على أنها لهو ولعب ولا شأن للدين بها.

ولما كان الشعور الديني أصلاً في الإنسان في أي زمن وعصر يعيش، مهما كانت درب ثقافته وحضارته؛ لأنه نابع من نفسه، والتي تخاف المجهول وترجوه دائمًا، ولو لم تكن الغريزة الدينية بهذه الصورة لعز على الأنبياء والمرسلين تبليغ الوحي الإلهي لمن أرسلوا إليهم، أو بعبارة أدق؛ لكان تثبيت هذا الوحي في قلوب من يبشرونهم به أمرًا عسيرًا كل العسر عليهم. ولما كان لكل مجموعة منهم دين، كان منهم من يعبد الأوثان والأصنام، ومن يعبد النجوم والكواكب، ومن يعبد الأشجار أو الحيوانات...

ومن ثم يتبع ما يوحى إليه من قبل معبوده الذي اتخذه إلها له، وينفذ أوامره بحذافيرها. ومن أجل ذلك يجب أن نعرف: أن نشر الدين الصحيح ليس معناه خلق الميول الدينية التي لم تكن قبل، بل معناه توجيه هذه الميول الوجهة الصحيحة؛ لتصل إلى الدين الحق، ليكون رحمة بالناس جميعًا، إذ يهدي النفوس الضالة إلى الحق من أقرب الطرق وأيسرها.

فالإنسان لا يكون شيئًا إن تُرك إلى نفسه وعقله، ومن العدل أن يكون الإنسان مسئولاً عما يفعل، وأيضًا يحقق الغرض من وجوده، وحتى يكون كذلك لا بد من أن يُبين له الرشد من الغي، ويُفصل له بين الحق والباطل، وقد كان هذا على ألسنة من اصطفاهم من خلقه ليكونوا حاملي رسالاته، هذه الرسالات التي رأيناها متدرجة لتتفق كل منها وعقلية الشعب أو الأمة التي جاءت لها.

لهذا رأينا في إرسال الرسل أن كل رسول يتبعه رسول حتى بُعث نبينا محمد صلى الله عليه وسلم بالإسلام للناس جميعًا والإنسانية عامة؛ ليخرج العالم مما كان يتخبط فيه من ظلم

وضلال.

وهذا الذي جعل العالم بأسره-كان ولا يزال- في حاجة شديدة إلى هذا الدين الحق، وأن خلاص الإنسانية مما تعانيه في الإيمان به واتباعه، فهو الأمر بالمعروف والناهي عن المنكر والداعي إلى الحق وإلى صراط مستقيم، وذلك بما اتسم هذا الدين من سمات تصلح لذلك، وخصائص تدعمه في عمل كل هذا، كوحدته الدينية والسياسية، والاجتماعية، وأنه يخاطب العقل والفكر، وأنه دين يوافق الفطرة في وضوح تام، ويدعوا إلى الحرية والمساواة، لذلك أصبح خاتمًا للرسالات السماوية لصلاحه للإنسانية خالمًا.

إذن: لما يكون الدين للفرد وللدولة وللأمة وللعالم، فيه إقرار بحقوق الإنسان في شتى النواحي، ألا يكون جديرًا بأن يخلق فكرًا يساعد على نهضة الأمة إن دانت به؟

هذا السؤال رغم تكراره على ألسنة الكثير، إلا أننا نغفل عن الشرط الذي في آخره: إن دانت به ؟ إلى فللأسف أصحاب هذا الدين ظلموه مرتين:

الأولى: في حمله.. ما حملوه بحق.

الثانية: في عرضه .. ما عرضوه بحق.

فوجب علينا أن نحمل ديننا ونفهمه بالصورة التي رسمها لنا الوحي الشريف- بالقرآن والسنة- حتى يكون لنا بابًا نعرض من خلاله فكرًا دينيًّا صحيحًا، على حد تعبير البعض، فلا يتصور فكرًا إسلاميًّا نابعًا عن بُعد تام كما بين المشرق والمغرب، فيما بين ما ينتج عن هذا الفكر وبين أصوله الإسلامية الصحيحة.

فأقف إلى هذا الحد، وأترك القارئ الكريم ليتدبر ما ذكرت؟ حتى إذا ما تكلمت فيما بعد عن الفكر ومراتبه وفضائله وفريضته، وواقعه بين العقل والشرع، وكيف نرده إلى الشرع فيحكم بقبوله أو رده.. في مقالات آتية بإذن الله تعالى.

سائلاً المولى سبحانه أن ينفع به القارئ والكاتب، إنه ولي ذلك والقادر عليه.

وصل اللهم وسلم وبارك على محمد وآله وصحبه وسلم.

٢ التوحيد المدد ٥٤٢ ما - العدد ٥٤٢ - السنة السادسة والأربعون

# ودرر البحار في تحقيق ضعيف الأحاديث القصار

لحلقة (٥٢)

على حشيش

/31JE1 2

٤٧١- «إِنَّ لِكُلِّ شَيْءٍ نِسْبَةً، وَإِنْ نِسْبَةَ اللَّهِ، قُلُ هُوَ اللَّهَ أَحَدٌ ».

الحديث لا يصح: أخرجه الإمام الحافظ الطبراني في «المعجم الأوسط» (٤١٢/١) (ح٧٣٦) من حديث أبي هريرة مرفوعًا، وعلته الوزاع بن نافع روى عن أبي سلمة وآخرين، وروى عنه علي بن ثابت وآخرون، قال الطبراني: «لا يروى هذا الحديث عن أبي هريرة إلا بهذا الإسناد».

قال الإمام الحافظ ابن حبان في «المجروحين» (٨٣/٣): «الموازع بن نافع العقيلي كان ممن يروي الموضوعات عن الثقات على قلة روايته». وقال الإمام البخاري في «الضعفاء الصغير» (٣٨٨): «منكر الحديث»، وقال محدث وادي النيل الشيخ أحمد شاكر في «شرح اختصار علوم الحديث» (ص٨٩): «قول البخاري، منكر الحديث. فإنه يريد به الكذابين ففي «الميزان» للذهبي (٥/١): نقل ابن القطان أن البخاري قال: «كل من قلت فيه: «منكر الحديث» فلا تحل الرواية عنه». اهـ.

وقال الإمام النسائي في «الضعفاء والمتروكين» (٢٠١): «وازع بن نافع؛ متروك الحديث».

قلت: وهذا المصطلح عند النسائي له معناه حيث قال الحافظ ابن حجر في «شرح التحفة» (ص٧٧): «مذهب النسائي ألا يترك حديث الرجل حتى يجتمع الجميع على تركه». اهـ.

وقال ابن طهمان في «روايته عن ابن معين» (٣٢٥): «سمعت يحيى يقول: «الوزاع بن نافع ليس بشيء». وقال ابن طهمان في «الضعفاء الكبير» (٣٢٥/٣٣٠/٤): حدثنا عبد الله بن أحمد قال: سئل يحيى بن معين وأنا أسمع عن الوازع بن نافع فقال: «ليس بثقة وهو عقيلي من أهل الجزيرة، وسألت أبي عنه فقال: ليس حديثه بشيء». اهـ.

قلتُ: وأخرج الإمام الحافظ ابن عدي في «الكامل» (٩٤/٧) (٢٠١٧/٢٨) قال: حدثنا حماد، حدثنا عبد الله بن أحمد به.

٤٧٧- «إذا أكَلَ أَحَدُكُمُ اللَّحْمَ فَلْيَغْسِلْ يَدَهُ مِنْ وَضَرِ اللَّحْم؛ لا يؤذي مَن صلَّى حِذاءَهُ ».

الحديث لا يصح: أخرجه ابن عدي في «الكامل» (٩٥/٧) (٢٠١٧/٢٨)، وابن حبان في «المجروحين» من طريق الوزاع بن نافع عن سالم عن ابن عمر مرفوعًا قال ابن حبان: هذا الحديث في نسخة كتبناها عن الوازع بهذا الإسناد لا يخلو أن تكون موضوعة أو مقلوبة». اهـ. والوازع ليس بثقة متروك منكر الحديث. يروي الموضوعات عن الثقات كما ببنا آنفًا.

٤٧٣- «ابْتَغُوا الرُفْعَةَ عِنْدَ اللَّهِ»، قَالُوا: وَمَا هِيَ يَا رَسُولَ اللَّهِ؟ قَالَ: «تَحْلُمُ عَمَّنُ جَهِلَ عَلَيْك، وَتُغْطِي مَنْ حَرَمَكَ، وَتَصلُ مَنْ قَطَعَكَ».

الحديث لا يصح: أخرجه ابن عدي في «الكامل» (٩٦/٧) من طريق الوازع بن نافع عن سالم عن ابن عمر

مرفوعًا، ثم قال: وهذه نسخة للوازع وقد بينا حال هذه النسخة آنفًا، وعلة الحديث الوازع بن نافع ليس بثقة، متروك، منكر الحديث يروي الموضوعات عن الأثبات.

£٧٤- ر إِنَّ الْسُجِدَ لِيَتْزُويَ مِنَ النَّحْامَةِ كَمَا تَتُزُويِ الْبُضْعَةُ، أَو الْجِلْدَةُ فِي النَّانِ.

الحديث لا يصح: أورده الغزالي في «الإحياء» (١٠١/١) بصيغة الجزم عن النبي صلى الله عليه وسلم، وقال الحافظ العراقي في «تخريج الإحياء»: «لم أجد له أصلاً». اهـ.

«٤٧٥- « نَعْمَ الْبَيْتُ يَدْخُلُهُ النَّسْلُمُ الْحَمَّامُ، فَإِذَا دَخَلَهُ سَأَلَ اللَّهَ عَزَّ وَجَلَّ الْجَنَّةَ، وَاسْتَعَاذَ بِهِ مِنَ التَّالِ».

الحديث لا يصح: أخرجه ابن السني في «عمل اليوم والليلة» (ح٣١) من حديث يحيى بن عبيد الله عن أبيه عن أبي هريرة مرفوعًا، وعلته يحيى بن عبيد الله قال الإمام الحافظ ابن أبي حاتم في «الجرح والتعديل» (١٩٧/٢/٤): «يحيى بن عبيد الله القرشي المتيمي المديني هو ابن عبيد الله بن موهب روى عن أبي هريرة، سألت أبي عنه فقال: ضعيف الحديث منكر الحديث جدًا، ونهاني أن أكتب حديثه وقال: لا تشتغل به».

وقال ابن أبي حاتم؛ أخبرنا عبد الله بن أحمد بن حنبل فيما كتب لي؛ سمعت أبي يقول؛ يحيى بن عبيد الله منكر الحديث ليس بثقة. اهـ. ونقل الحافظ ابن حجرية «التهذيب» (٢٢٢/١١)؛ عن الحاكم أبي عبد الله قال: «روى عن أبيه عن أبي هريرة نسخة أكثرها مناكير، وقال في موضع آخر يضع الحديث». اهـ. لذلك قال الإمام الحافظ ابن حبان في «المجروحين» (١٢١/٣)؛ «يروي عن أبيه ما لا أصل له، فلما كثرت روايته عن أبيه ما ليس من حديثه سقط عن حد الاحتجاج». اهـ.

# ٤٧٦- ﴿ إِذَا انقَطَعَ شَسْعُ نَعُل أحدكم فلْيَسْتَرْجِعُ ؛ فإنَّها من الْصَائب،

الحديث لا يصح: أخرجه الإمام البيهقي في «شعب الإيمان» (ح٩٦٩٣)، والبزار في «المسند» (ح٩٦٨٧)، وابن عدي في الكامل (٢٠٤/٧) (٢٠٤/٥٣) من طريق يحيى بن عبيد الله عن أبيه عن أبي هريرة مرفوعًا، وعلته يحيى بن عبيد الله وهو منكر الحديث جدًّا لا يكتب حديثه ولا يشتغل به، ليس بثقة يروي عن أبيه ما لا أصل له، وعن أبيه عن أبي هريرة نسخة أكثرها مناكير حتى قال الحاكم أبو عبد الله؛ كان يضع الحديث؛ كما بينا آنفًا.

# ٧٧٤- راستَقْرهُوا صَحَايَاكُم، فَإِنْهَا مَطَايَاكُمْ عَلَى الصَرَاطِ».

الحديث لا يصح: أخرجه أبو منصور الديلمي في «مسند الفردوس» (٤٨/١ - زهر الفردوس) قال: أخبرنا محمد بن طاهر، أخبرنا أبو منصور الصوفي، حدثنا علي، حدثنا الحسين بن علي القاضي حدثني أحمد بن الخضر المروزي، حدثنا عبد المجيد، حدثنا محمد بن مكي، عن ابن المبارك، عن يحيى بن عبيد الله، عن أبيه، عن أبيه عن أبيه عن أبيه وريرة مرفوعًا، وقال الحافظ ابن حجر في «تلخيص الحبير» (١٣٨/٤) (١٩٥٣)، «أخرجه صاحب مسند الفردوس من طريق ابن المبارك به، ثم قال: ويحيى ضعيف جدًّا» - اهد وقد بينا حاله بالتفصيل آنفًا، ولقد نقل الألباني رحمه الله قول الحافظ ابن حجر هذا في «الضعيفة» (ح١٢٥٥)، وبين أن الضياء أخرجه في «المنتقى» من طريق يحيى بن عبيد الله عن أبيه عن أبي هريرة، وهي نسخة المناكير، كما بينا آنفًا.



# العنف الأسري.. صوره وأسبابه وعسلاجه

الحمدُ لله الولى الحميد، القفور الودود، ذي البطش الشديد، الفعال لما يُريد، وأشهد أن محمداً عبدالله ورسوله صلوات الله وسلامُه عليه، وعلى آل بيته الطيبين الطاهرين، وعلى أزواجه أمهات التؤمنين، وعلى أرواجه أمهات التؤمنين، وعلى أرواجه أمهات التؤمنين، وعلى أصحابه الغر البيامين، وسلم تسليماً كثيراً إلى يوم الدين.

أما بعده

هَإِنَّ الْوَصِيَّةَ الْمِبُدُولَةَ لِي وَلَكُمْ عَبِادَ اللَّهُ هِي تَقْوَى اللَّهِ هِي تَقْوَى اللَّهِ فَي الله الله عَلَى الله فَي الله عَلَى الله عَل

مكانة الأسرة في الاسلام:

أيها المسلمون؛ الأُسرةُ المُسلمةُ رُكنٌ رئيسٌ من أركان المُجتمع المُسلم المُتكامل، وعليه فإن كل ما يطرأ على تلكم الأُسرة؛ من استقرار واضطراب، وخفَّة وأناة، ورفق وعُنف سينعكسُ بالضرورة على المُجمُوع، بقدر ما لتلكم الأسرة من مكانة وأثر في المُجتمع، قلَّ ذلكم أوكثُر.

لذلكم كلُه أكَّد الإسلامُ أهميَّةَ الأُسرة، ومدَى تأثيرها البالغ على المُجتمع المُسلم إيجابًا وسَلبًا، كيف لا والأُسرةُ هي أساسُ النَّشء والتكاثُر؛ فلا أُسَر بلا توالُد، ولا مُجتمع بلا أُسَر، لذلكم أقسمَ الله- جلَّ شأَنُه- بأصل الأسرة؛ إذ قال- جلّ وعلا-: (لاَ أَسَر بُدَا النَّهُ إِنَّ لَيْدَا النَّهُ فَيَ اللهُ عَمَا النَّهُ فَيَ اللهُ وَعَلاً اللهُ فَيَا النَّهُ فَي وَوَالِهِ وَمَا لِللهُ النَّهُ النَّهُ اللهُ وَوَالِهُ وَاللهُ وَاللهُ وَاللهُ اللهُ لَهُ اللهُ اللهُ عَنَا النَّهُ وَاللهِ وَمَا لِللهُ النَّهُ اللهُ وَاللهِ وَاللهُ وَاللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ وَاللهِ وَاللهُ وَاللهُ وَاللهُ اللهُ الله

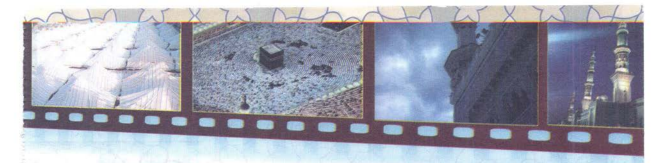
اعداد/ د. سعود بن إبراهيم الشريم إمرام

خَلَقْنَا ٱلْإِنْسُنُ فِي كَبُدٍ ) (البلد: ١-٤).

قال بعضُ المُفسُرين: "إن المقسَم به في الآية: آدمُعليه السلام- وما ولَد من ذريّته؛ فإن الله- جلُ
شأنه-لما أقسمَ بالبلد الذي هو أصلُ الساكن، أقسمَ
بعدَه بساكنِ البلد، فكأنّه أقسم بأصول الموجُودات".
وبهذا القسمُ يظهرُ الوالدُ والولد الذين تتكونً
منهم الأسرة، وقد قال النبيّ- صلى الله عليه وسلموالرَّجُلُ راع في أهل بيته ومسؤولٌ عن رعيّته،
والرَّة راعية في بيت زوجِها ومسؤولة عن رعيّتها،
(رواه البخاري ومسلم).

خطورة المنف الأسرىء

إذا تبين ذلكم- عباد الله-، فلنعلم أن العنف الأُسريَ مِن أعظم ما يُهدُدُ كيانَ الأُسرة المُسلمة، ويتلمُ لُحمَتها، ويُبدُدُها شَذَرَ مَذَرَ، لتنتقلَ عدواها إلى ما يُجاورُها من أُسر وبيُوتات، فتنشأ حالةٌ من الوُجوم والاضطراب، تتجاذبُهما حاضنات من التهوُّد والقسوة، والجهل بالحقوق والواجبات والمسؤوليّات. العُنفُ- عباد الله- شرَّ كلَّه، والرَّققُ خيرٌ كلَّه، وما لُغنفُ- عباد الله- شرَّ كلَّه، والرَّققُ خيرٌ كلَّه، وما زَنعَ من شيء إلا زائه، وما نُزعَ من شيء إلا زائه، وما نُزعَ من شيء إلا الله والإ الله المَاه وما نُزعَ من شيء إلا الله الله والإ الله المَاه وما نُزعَ من شيء إلا شيء إلا الله المَه والإ شانه.



العُنفَ- عباد الله- داءٌ لا خيرَ فيه البتَّة، وهو قبيحٌ يعظمُ قبحُه وضررُه حينما يطالُ ذوي القَربَي، فإن العُنفَ ظُلمٌ ووقعُه على ذوي القُربَى أَشدُ مضاضةً على النفس من وقع الحسام الهند.

العُنفُ- عباد الله- سُلوكُ مَشينٌ مُتعمَّدٌ، يُلحقُ الضُرِرَ بِالْعَنْفِ بِهِ، جسديًّا أو ماليًّا أو نفسيًّا، وهو يصلُ في بعض المجتمعات والبيئات إلى شبه ظاهرة؛ لتكاثر وقوعها، وفداحَة مغبَّاتها، فإن ضحاياها كثر، وأحاديث الإعلام ومواقع التواصُل عنها في ازدياد ملحُوظ، وهو يُمثلُ خطرًا غيرَ هين على استقرار المجتمع، اجتماعيًا وسُلوكيًا، ما يستُدعي وجوبَ شَحدَ الهمَم في التصدّي له، ببيان أسبابه وحاضناته، وبَذل الدراسات والاستشارات التي تحدُّ منه، إن لم تقض عليه بمرّة.

وهو وإن لم يكن بدعًا من المجتمعات، إلا أنه لا يُبِرُرُ التكاسُل تجاهه، أو إعطاءُه أقل الاجتماعيَّة. وإنه ما من داء اجتماعيُّ إلا وله دواءٌ، علمُه من علمُه، وجهله من جهله.

وإن ديننا الحنيف لم يدع لنا خيرًا إلا دلنا عليه، ولا شرًّا إلا حذرُنا منه، وإن أولُ عُنف أسري وقعَ في البشريَّة قد قصَّه علينا ربِّنا- جل وعلا- في كتابه العزيز الذي لا يأتيه الباطل من بين يديه ولا من خلفه، تنزيل من حكيم حميد، فقد قال الله في مُحكُّم التنزيل عن أول عُنف أسريُّ: ﴿ وَأَنِّلُ عَلَّتِمْ لِيَأْ أَيْنَى ءَادُمَ بِٱلْحَقِ إِذْ قَرَّبًا قُرْجَانًا فَنُقُبِّلَ مِنْ أَجَدِهِمًا وَلَمْ مُنْفُبَلُ مِنُ ٱلْآخِرُ قَالَ لَأَقْلُلُكُ قَالَ إِنَّمَا يَتَقَبُّلُ ٱللَّهُ مِنَ ٱلْمُنْفِينَ ﴿ لَيْنُ مِسَطَتَ إِلَيْ يَمَكُ لِنَقْتُلَنِي مَا أَنَّا بِبَاسِطِ يَدِي إِلَيْكَ لِأَقْتُلُكُ إِنْ أَنَافُ اللَّهُ رُبِّ ٱلْعَلَمِينَ ﴿ إِنَّ أُرِيدُ أَن تَبُوّاً بِإِثْمِي وَإِثْكَ فَتَكُونَ مِنْ أَصِحْبِ ٱلنَّارُ وَذَلِكَ حَرَّاؤًا ٱلظَّالِمِينَ (٣) فَطَوْعَتُ لَهُ وَفَسُهُ قَلْلَ أَخِيهِ فَقَنَالُهُ فَأَصِّيحَ مِنَ ٱلْخَلِيمِ ) (المائدة:

هذه صورة واحدة من صُور العُنف الأسرى، وهي

أعلاها خطرًا وجُرمًا؛ لبُلوغها درجة إزهاق النفس بغير حقّ، وما دُون ذلكم من الصُّور لا يُمكنُّ حصرُهُ، غيرُ أن من أهمُّها: الضربَ المُبرِّحِ، أو التهديدُ بِالطِّلاقِ، أو الحرمانُ من النَّفقَةِ، أو الظُّلمَ فِي العطيَّةِ بين الأولاد أو بين الزوجات، ونحو ذلكم. هذا إذا كان العُنفُ صادرًا من قبل الزوج.

أما إن كان من قبَل الزُوجِة، فمن صُورِه: التربُّصُ بالزوج من خلال هَدر حُقوقه، وتأليب الأولاد على عُقوقَه جسديًا ونفسيًا وماليًا. وقولُوا مثلُ ذلكم في العُنفُ الصادر من الأولاد تُجاه الوالدين أو أحدهما.

# أسياب العنف الأسرى:

إذا عُلمَ ذلكم- عباد الله-، فاعلَمُوا أن للعُنف الأسرى أسبابًا كثيرة، يأتى في مُقدّمتها:

ضعفُ الوازع الديني لدى كثير ممن يُمارسُون العُنفَ الأسري.

يُضافُ إلى ذلكم؛ جهلُ المُعنَف بالحقوق والواجبات التي ينبغي أن يُؤدِّيها على ما كُلف به منها.

كما أن تعاطى المسكرات والمُخدُرات وغيرها من أنواع الكيوف القتَّالة سببُ مُنتشر انتشارَ النارعِ الهَشيم، لدى من أصيبُوا بلوثة العُنف الفتاكة.

ولريّما كان من أسباب العُنف؛ ما يتلقّاهُ المشاهدُ من إسقاط إعلامي، عبر الأفلام، والسلسلات التي يُستعمَلُ فيها العُنفُ، حتى تؤزُّ المشاهدُ أزَّا على مُحاكاتها أو التطبُّع بطبعها؛ لما لها من أثر بالغ في التلقين الذهنيُ الأسر.

يُضافُ إلى ما مضى- عباد الله-: الأمراض النفسيَّة والاجتماعيَّة، كذاك اضطرابُ أحد الزُّوجين أو كليهما في العلاقة الزوجية.

ويمثل تلكم الأسباب تبرُزُ آثارُ العُنف على الأسرة ثم المُجتمع، فلا تسألُوا حينئذ عما يُحدثُه العُنفُ الأسري من الشرخ العُميق لحصن الأسرة المستقرِّ، المبني على أساس السَّكن والودَّة والرحمة، كما قال



الله تعالى: ﴿ وَمِنْ ءَائِنِيهِ أَنْ خَلَقَ لَكُمْ مِنْ أَنفُسِكُمْ أَزْوَجًا لِتَسْكُنُواْ إِلَيْهَا وَجَعَلَ يَنْكُمُ مُودَّةُ وَرَحْمَةً إِنَّ فِي ذَلِكَ لَآيَتِ لْقُومِ يَنْفَكُرُونَ ) (الروم: ٢١).

ناهيكم- عباد الله- عن تَضَلَّت الْفَتَيَاتَ والْفَتيَانَ مِن البُيُوت، فرارًا من ذلكم العُنف المقوت بعد الاكتواء بلهيبه، وما ينتُجُ عنه من جرائم ووقوع في المسكرات والمخدرات هرويًا من الواقع المؤلم.

وقد يتعدّى الأمرُ إلى أبعدَ منَ ذلكم، ليصل درجة الانتحار بقتل المُعنَّف نفسه، ولريما تشرَّبُت الأسرةُ خُلُقُ العُنف من مُمارسة الوالدين؛ ليُكرر الطفل ذلكم حينما يكبُر، فتُصبحُ وراثة خُلُقيَّة، أو أن يُصابَ الأولادُ بالقلق المزمن والاضطراب النفسيُّ خوفا من المستقبل، فيكرهون الزواج، ويكرهون الأسرة، فينقلبُون عبنًا ثقيلًا على المجتمع، أمنيًا واجتماعيًّا واقتصاديًا وتربويًا، والله- جل وعلا-قد قال لسيُّد الخلق وأكرمهم وأحلمهم: ﴿ فِمَا رَحْمَةٍ مِنَ اللَّهِ لِنتَ لَهُمٌّ وَلَوْ كُنتَ فَظًّا غَلِيظَ ٱلْقَلْبِ لَانْفَشُّوا مِنْ خَوْلِكُ (آل عمران: ١٥٩).

وسائل الحد من العنف الأسري:

وإن مُعضلةَ العُنف الأسريُ لجَديرةٌ بأن تكون من أولويَّات اهتمامات المجتمع المسلم؛ لأن استقراره الاجتماعيُّ والنفسيُّ لا يُمكنُ أن يتحقَّقَ بمنأى عن استقرار الأسرة التي هي أسُّ في المجتمع، فكان لزامًا على المؤسّسات التعليمية والإعلامية والاجتماعي-العامُ منها والخاصِّ- أن تعنى بتلكم المعضلة أيِّما عناية، وذلكم بالتوعية الفكريَّة المنضبطة لقيمة الأسرة في المجتمع، وتحصيل سُبُل استقرارها، ودَفع سُبُلُ تَضَكَّكِها قَبِلَ الوقوع، أو برفعها بِعد الوقوع. وتقديم الدراسات والدورات الصفية والمديانية، التي تقضي على العُنف الأسريُ أو تحدُّ منه بنسبة كبيرة على أقل تقدير.

كما أنه ينبغي للجهات المُشرِّعة أن تُولي اهتمامًا

بالغَافِ سَنَّ ما من شأنه ضبطَ الأسرة، وسنَّ ما يُمكنُ من خلاله اتّخاذ الأجراءات اللازمة للمُمارسات اللامسؤولة، من قبل الأولاد تُجاهُ الأبوين، أو من الأبوين تَجاه الأولاد، أو من الزُّوجِين تَجاه أحدهما، أو التَّعسُّف والانحراف عن أمر اللَّه، بإبراز الفَّتُوَّة فِي استخدام الولاية؛ لتنقلبَ من إرفاق بالأسرة إلى شقاق بها.

كُما أَنْ على الْمُؤسِّسات التعليمية مسؤوليَّة كبرى في استحداث الموضوعات الدراسيَّة التي تَعنَى بشأن الأسرة، في كافة مراحل التعليم، من مُنطلق أن الوقاية خيرٌ من العلاج.

فإن مثل تلكم الاهتمامات الجادة تمنع الأسر والبُيُوتات وعيًا مُلازمًا، يُمكنُ بِمُوجِيهِ الخروجَ من زوبعة ذلكم الطبع ألشارخ سياج الأسرة واستقرار المُجتَمِع، (يَأَتُهُمُ الَّذِينَ مَاسُوا قُوا أَنفُسَكُمْ وَأَهْلِيكُو نَازًا وَقُودُهَا ٱلنَّاسُ وَٱلْحِجَارَةُ عَلَتِهَا مُلَتِكُةً غِلاظٌ شِدَادٌ لَا يَعْصُونَ ٱللَّهَ مَا أَمْرَهُمْ وَيَفْعِلُونَ مَا يُؤْمِّرُونَ ) (التحريم: ٦).

هذا وصلوا- رحمكم الله- على خير البريَّة، وأزكى البشريّة: محمد بن عبد الله صاحب الحوض والشفاعة؛ فقد أمركم الله بأمر بدأ فيه بنفسه، وثنَّى بِمِلائكته المُسِبِّحة بِقَدْسُهُ، وأَيُّه بِكم- أيها المُؤمنون-، فقال- جلُّ وعلا-: (يَكَأَمُ ٱلَّذِينَ ءَامَنُوا صَلُّوا عَلَيْهِ وَسَلِمُوا نَسْلِيمًا) (الأحزاب: ٥٦).

اللهم أعز الإسلام والمسلمين، اللهم أعز الإسلام والمسلمين، واخذل الشرك والمشركين، اللهم انصر دينَكُ وكتابَكَ وسُنَّةَ نبيِّك وعبادَك المؤمنين.

اللهم فرُج هم المهمومين من المسلمين، ونفس كربُ الْكُرُوبِينَ، واقض الدُّيْنَ عن المدينين، واشف مرضانا ومرضى السلمين، برحمتك يا أرحم الراحمين.

اللهم آمنًا في أوطاننا، وأصلح أنمَّتَنا وولاة أمورنا، واجعل ولايتنا فيمن خافك واتقاك واتبع رضاك يا رب العالمن.

# محل سجود الشهود

اختلف أهل العلم في محل سجود السَّهو في الصلاة هل يكون قبل السلام أم بعده على ثمانية أقوال كما ذكر ذلك العراقي في شرح الترمذي:

الأول: أن سجود السهو كله محله بعد السلام وقد ذهب إلى ذلك جماعة من الصحابة ومن التابعين وهو قول الثوري وأبي حنيفة وأصحابه. وحكى عن الشافعي قولا له واستدلول بحديث أبي هريرة السابق وبحديث ثَوْبَانَ رَضِيَ اللَّه عَنْهُ أَنَّ النَّبِيِّ صَلَى الله عَلَيْه وَسَلَمَ قَالَ: لكل سَهُو سَجُدَتَان بَعْدَمًا يُسَلِّمُ. «صحيح أبي داود «برقم ٤٥ وبسائر الأحاديث التي ذكر فيها السجود بعد السلام.

القول الثاني: أن سجود السهو كله قبل السلام وقد ذهب إلى ذلك من الصحابة أبو سعيد الخدري وبه قال الأوزاعي والليث بن سعد والشافعي في الجديد وأصحابه (واستدلوا) على ذلك بحديث عبدالله بن بحينة رضي الله عنه أن النبي صلى الله عليه وسلم صلى بهم الظهر فقام في الركعتين الأوليين ولم يجلس فقام الناس معه حتى إذا قضى الصلاة وانتظر الناس تسليمه كبر وهو جالس فسجد سجدتين قبل أن يسلم ثم سلم. رواه الشيخان وبالأحاديث التي ذكر فهها السجود قبل السلام.

التقول الثالث: التفرقة بين الزيادة والنقص فيسجد للزيادة بعد السلام وللنقص قبله وإلى ذلك ذهب مالك وأصحابه والمزني وأبو ثور وهو قول الشافعي. وَدَلِيلُهُمْ حَدِيثُ ابْنِ بُحَيْنَة وَفِيه ... هَلَمًا قَضَى صَلاَتُهُ سَجُد سَجُدَ شَخِدَ السَّلاَم الزيادة قَيَسُجُدُ بَعْد السَّلاَم لِحديث ذي الميدين وحديث عَبْد الله بْن مَسْعُود وقيه ... ثُمَّ سَجَد سَجْدَتَي السَّهُو قَال ابن عبد البر؛ ويقول مالك هذا ومن تابعه يصح استعمال الخبرين وجوهها أولى من ادعاء النسخ فيها. (التمهيد لابن عبد البرا عبد البرا عبد البرا وجوهها أولى من ادعاء النسخ فيها. (التمهيد لابن عبد البرا).

القول الرابع: استعمال كل حديث كما ورد وما لم يرد فيه شيء سجد قبل السلام وإلى ذلك ذهب أحمد بن حنبل قال ابن قدامة: ولنا: أنه قد ثبت عن النبي صلى الله عليه و سلم السجود قبل السلام وبعده في أحاديث صحيحة متفق عليها ففيما ذكرناه عمل بالأحاديث كلها وجمع بينها من غير ترك شيء منها وذلك واجب مهما أمكن (المغني ١/٧٠٩) قال ابن دقيق العيد: هذا المذهب مع مذهب مالك متفقان في طلب الجمع وعدم سلوك طريق الترجيح لكنهما اختلفا في وجه الجمع. (إحكام الأحكام ٢٧٨٨).

القول الخامس؛ يستعمل كل حديث كما ورد وما لم

باب الفقه أحكام الصلاة سجود السهو السهود الس

الحمد لله والصلاة والسلام على رسول الله، وبعد:

بدأنا في الحلقة السابقة بالحديث عن سجود السهو، وتكلمنا عن تعريف سجود السهو، ثم مشروعيته، ثم حكمه، ثم أسبابه، ثم ختمنا الكلام بالأحاديث الصحيحة التي عليها مدار باب سجود السهو، وفي هذه الحلقة نكمل الحديث فنقول وبالله

> التوحيد

صفر ١٤٣٨ هـ - العدد ٥٤٢ - السنة السادسة والأربعون

يرد فيه شيء فما كان نقصًا سجد له قبل السلام وما كان زيادة فبعد السلام وإلى ذلك ذهب إسحاق بن راهويه، قال الحافظ ابن حجر العسقلاني؛ فحرَّرْ مَذْهَبه مِنْ قَوْلَيْ أَحْمَد وَمَالك، وهو أعدل المذاهب فيما يظهر. (فتح الباري ٩٤/٣).

القول السادس؛ أن الباني على الأقبل في صلاته عند شكه يسجد قبل السلام على حديث أبي سعيد الأتى والمتحري في الصلاة عند شكه يسجد بعد السلام على حديث ابن مسعود وإلى ذلك ذهب أبو حاتم ابن حبان فقال: هذه أخبار أربع يجب أن تستعمل ولا يترك شيء منها فيفعل في كل حالة مثل ما وردت السنة فيها سواء؛ فإن سلم من الاثنتين أو الثلاث من صلاته ساهيًا أتم صلاته وسجد سجدتي السهو بعد السلام على خبر أبي هريرة وعمران بن حصين اللذين ذكرناهما، وإن قام من اثنتين ولم يجلس أتم صلاته وسجد سجدتي السهو قبل السلام على خبر ابن بحينة، وإن شك في الثلاث أو الأربع يبني على اليقين على ما وصفنا وسجد سجدتي السهو قبل السلام على خبر أبي سعيد الخدري وعبد الرحمن بن عوف وإن شك ولم يدركم صلى أصلا تحرى على الأغلب عنده وأتم صلاته وسجد سجدتي السهو بعد السلام على خبر ابن مسعود الذي ذكرناه؛ حتى يكون مستعملا للأخبار التي وصفناها كلها، فإن وردت عليه حالة غير هذه الأربع في صلاته ردها إلى ما يشبهها من الأحوال الأربع التي ذكرناها (صحيح ابن حبان -(194/1

فائدة في التفريق بين الشك والتحرّي في السهو، الشك: هو التردد بين أمرين دون ترجيح أحدهما على الآخر.

أما الظن (وهو التحري): فهو التردد بين أمرين مع ترجيح أحدهما على الآخر.

قال العمريطي في تشهيلُ الطُّرُقَاتِ فِي نَظُم الْوَرَقَاتِ: والظن تجويز امرى أمرين... مرجَحاً الأحد الأمرين والشك تحرير بالا رجحان... لواحد حيث استوى الأمران

والشك لا يلتفت إليه في العبادات في ثلاث حالات: الأولى: إذا كان مجرد وهم لا حقيقة له كالوساوس. الثانية: إذا كثر مع الشخص بحيث لا يفعل عبادة إلا حصل له فيه شك.

الثالثة: إذا كان بعد الفراغ من العبادات فلا يلتفت إليه ما لم يتيقن الأمر فيعمل بمقتضى يقينه. (رسالة في سجود السهو للعثيمين ص٤).

ولقد فرق النبي- صلى الله عليه وسلم- بينهما

في الحكم، ففي الشك روى مسلم عن أبى سعيد الخدري- رضي الله عنهم- قال رسول الله- صلى الله عليه وسلم- «إذا شك أحدكم في صلاته فلم يدر كم صلى؟ ثلاثاً أم أربعاً؟ فليطرح الشك وثيبن على ما استيقن، ثم يسجد سجدتين قبل أن يسلم». (رواه مسلم ١٠/٥)

وفى التحري- فقد روى البخاري ومسلم عن ابن مسعود- رضي الله عنهم- قال: قالٍ رسول الله- صلى الله عليه وسلم-: «وأيكم ما شك في الصلاة، فليتحرّ أقربَ ذلك من الصواب، فيتم عليه ويسلم، ويسجد سجدتين» (البخاري ٢٢/١/٤)، ومسلم ٢٧٥) والتفرقة بين التحري والبناء على اليقين قال بها أحمد بن حنبل فيما ذكره ابن عبد البرفي التمهيد، وقال الشافعي وداود وابن حزم: إن التحري هو البناء على الجمهور (انظرنيل الأوطار- الشوكاني ١٣١/٣).

القول السابع، أنّه يتخير الساهي بين السجود قبل السلام وبعده سواء كان لزيادة أو نقص وحكي عن على رضي الله عنه وقولاً للشافعي وعن الطبري ودليلهم أن النبي صلى الله عليه وآله وسلم صح عنه السجود قبل السلام وبعده فكان الكل سنة قال البيهقي: والأحاديث في السجود قبل السلام وبعده قولاً وفعلاً ثابتة، وتقديم بعضها على بعض غير معلوم برواية موصولة صحيحة، فالأشبه جواز الأمرين (معرفة السنن والآثار ٤٤٣/٣).

القول الثامن: أن محله كله بعد السلام إلا في موضعين فإن الساهي فيهما مخير، وإلى ذلك ذهب أهل الظاهر.قال ابن حزم: وسجود السهو كله بعد السلام إلا في موضعين، فإن الساهي فيهما مخير بين أن يسجد سجدتي السهو بعد السلام، وإن شاء قبل السلام أحدهما: من سها فقام من ركعتين ولم يجلس ويتشهد، والموضع الثاني: أن لا يدري أصلي ركعة أم ثلاثا أم أربعًا فيبنى على الأقل ويخير في السجود فإذا تشهد في آخر صلاته فهو مخير إن شاء سجد سجدتي السهو قبل السلام، ثم يسلم وإن شاء سلم ثم سجد سجدتي السهو. (المحلي ١٧٠/ بتصرف). قال النووي: قال القاضي عياض-رحمه الله تعالى- وجماعة من أصحابنا ولا خلاف بين هؤلاء المختلفين وغيرهم من العلماء أنه لو سجد قبل السلام أو بعده للزيادة أو النقص أنه بجزئه ولا تفسد صلاته وإنما اختلافهم في الأفضل. (شرح التووي على صحيح مسلم ٥٧/٥).

وللحديث بقية إن شاء الله، ونسأل الله التوفيق والقبول.



# المسلم بين إرادة التغيير وإدارته

# الحلقة الثانية

دكتور: ياسر لعي عبد المنعم أستاذ الإدارة والتنمية البشرية المساعد بقسم الدعوة والثقافة الإسلامية بجامعة التضامن الفرنسية العربية

بتغيير بعض الألفاظ «يَّأَنَّهَا ٱلَّذِيكِ مَامَنُوا لَا لَعُولُوا رَعِنَا وَقُولُوا الْفَلْرُمَّا وَأَسْمَعُوا وَلِكَغِيرِكِ مَامَنُوا الله عَدَابُ وَلِلْكَغِيرِكِ مَامَنُوا وَلِلْكَغِيرِكِ مَادَابُ فَانتقاء الأَلْفَاظِ تَجعلك يقظاً والثقا بنفسك.

أما (القاف):

فتعني قبول النقد، فلا بد أن يكون لديك قناعة بأهمية قبول النقد البناء دائماً وأبداً.. فالنقد البناء دائماً وأبداً.. فالنقد البناء مهم لتصحيح المسائل. أزيدك من الشعر بيتاً.. بل اقبل النقد الهدام فالفرق بين هذا وذلك يكمن في الطريقة والأسلوب حيث تأثير التربية والنشأة، ولكن انظر لمحتوى النقد؛ لأن البشر يقعون في الأخطاء، و«كل ابن آدم خطاء وخير الخطائين التوابون».

فلا بد-إذن-من قبول النقد لتصحيح الأوضاع وتعديل المسارات، كيما نتخلص من نقاط الضعف في شخصيتنا ونقوى نقاط القوة فيها وتذكر.. إذا أردت أن تكون مقبولا لدى الكل سليما من العيوب فقد طلبت مستحيلاً، وأمّلت أملا بعيداً. ولتحسن الظن في إخوانك، ولتعلم أن نقدهم للرأي وليس لشخصك وذاتك، وقد قبل النبي صلى الله عليه وسلم النقد من اليهود (أطناء نقدا هداما) لما أتى أحد اليهود إلى النَّبِيِّ صَلَّى اللَّه عَلَيْه وَسَلَّمَ، فَقَالَ: إنكم تنددون، وإنكم تشركون، تقولون مَا شاءَ الله وَشَئْتُ، وَتَقُولُونَ وَالْكُغْبَةُ". فَأَمْرَهُمُ الْنُبِيُّ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهُ وَسَلَّمَ أَنْ يَقُولُوا: وَرَبِّ الكَّعْبَةُ. وَيَقُولُ أُحَدُهُمْ مَا شَاءَ اللَّهِ، ثُمُّ شُئْتُ ". وقد قبل بعده كبار الصحابة وصغارهم النقد ممن دونهم في السن وفي العلم، اعلم أن قبولك للأخر تقوية لثقتك بنفسك فلن تعيش معزولا عن الناس وعن أقوالهم فانتق النقد ودع الشخص وأسلوبه

أما (الطاء):

طلب المساعدة متى احتاج إليها الإنسان حقيقة، فالمساعدة-هنا-يجب أن تكون ضرورية، ليس كأن يقع مني شيء فأطلب من أي شخص أن يناولنيه،

يسم الله، والحمد لله، والصلاة والسلام على سيدتا رسول الله، صلى الله عليه وسلم، وبعد: ذكرنا في المقال الأول أننا بحاجة للتغيير والتطوير والتنمية،نعمنحن بحاجة لتغيير العادات وتطوير الأليات وتنمية المهارات، فكانت أولى التوصيات أن نضع مقياسا ومعيارا لأفعالنا وأقوالنا لكي نحدد الدرجة التي نحن عليها، ومدى قبولنا عند الناس، ومدى تأثيرنا فيهم، والوجهة التي نربدها فما يمكن قياسه يمكن تقييمه وتقويمه، ثم العمل على تقوية الثقة بالله وحسن التوكل عليه. كما أننا وعدنا بعرض بعض طرق استنهاض الثقة بالنفس والعمل على تقويتها؛ لكي نتخذ القرار الصائب بالتغيير للأفضل والأحسن والأصوب. ولسوف نتغير- إن شاء الله- من الكذب إلى الصدق، ومن الخيانة إلى الأمانة، ومن الحقد والحسد إلى الرضا، ومن التردد إلى العزم .. إلخ.

ولقد انتقيت لك عوامل استنهاض الثقة بالنفس وتقويتها في كلمة: «لقطات» وقد جمعها الدكتور موسى المزيدي، حفظه الله، وهي قناعات مهمة لا بد لكل شخص أن يُفعلها ويجعلها أمامه، ويمكننا فك رموزها على النحو الآتى:

(a)(1) (a)

فمعناها لا ترضى أن يصفك أحد بوصف لا يليق (وأنت كذلك لا تفعل)، كأن يقول لك إنسان؛ (أنت فاشل!) فقل له: (لا).. لا بد من تحديد مواطن الفشل، بحيث لا يتم إطلاق الكلمة على عمومها، فتكون سبًا وتجريحا لا نقدا وتوجيها، كذلك العمل على استبدال الألفاظ التي ترسل برسائل سلبية في النفس مثل: "دعونا نستغل الوقت" تُستبدل بـ"دعونا نغتنم الوقت". وإذا دخلت في فصلك أو مكانك لا تقل: مَن الناقص؟ بل قل: من الغائب؟ فإن أمير المؤمنين عمر بن الخطاب رضي الله عنه قال لا رأى أناسا يستضيئون بالنار: السلام عليكم يا أهل الضوء.. وكره أن يقول السلام عليكم يا أهل النار. وقد ثبت في السنة تغيير النبي صلى الله عليه وسلم لأسماء بعض الأصحاب من صعب لسهل، وغيّر اسم زوجته (برة) إلى جويرية. كذلك جاء الأمر في القرآن فهذا لم يكن من هدي الرسول صلى الله عليه وسلم، ولم يكن موجودا في سلوكيات الصحابة رضي الله عنهم.

فقد كان الصحابي حين بمتطى جواده فيسقط منه السوط، فلا يطلب من أحد أن يناوله إياه، بل ينزل ويأخذه بنفسه!

إن مقصودنا من طلب المساعدة: أن تكون هذه الساعدة ملحة وضرورية، ومن أمثلة ذلك: إن كلفت بعمل مهم وتعطلت سيارتك في الطريق، فعليك أن تخرج وتطلب المساعدة الأنك محتاج إليها حقا، والله في عون العبد ما دام العبد في عون أخيه، ولطائا حثنا الإسلام على السعى لتحقيق حاجات الناس، كذلك طلب الساعدة فيما استشكل فهمه وسؤال أهل العلم والخيرة قال تعالى: «فاسألوا أهل الذكر إن كنتم لا تعلمون» (سورة النحل: ٤٣).

وقد طلب النبي صلى الله عليه وسلم المساعدة من الصحب الكرام، ففي حديث غزوة بدر قال: أشيروا على أيها الناس. وطلب أمير المؤمنين عمر بن الخطاب رضى الله عنه في عام الرمادة المساعدة من عمرو بن العاص بقوله: واغوثاه واغوثاه

وقد طلب خالد بن الوليد المدد والمساعدة من عياض بن غنم لا حُوصر في عين التمر فكتب له: إياك أريد! فالسؤال غير محرم، والعلومات مباحة، والحوار مندوب، والشوري واجبة، وسؤال أهل العلم عبادة، فلا تغلق على نفسك سرداب الوحداوية فأنت بالناس وهم بك.

### اما (الألف)؛

فتعنى ضرورة الإشادة بجهود الأخرين، ونسبة فضائلهم ومعروفهم إليهم، فلا بد من تقدير جهود الآخرين، ولا بد من تقديم آيات الشكر والعرفان للمحسنين، بأن نقول لهم: شكرًا لكم وجزاكم الله خيرًا، أو أحسن الله إليكم كما أحسنتم.

لنفرض أنك قمت بإعداد عمل ما وتعبت في اعداده وقدمته إلى رئيسك في العمل، ثم أخذه منك ووضعه في الدرج دون أن تسمع منه كلمة شكر! نقول لك: لا تحزن وتقدم في عملك فهذا المسئول فيه شيء من الغين؛ إذ لا بد من الإشادة بجهود الناس، ونسبتها إليهم وشكرهم عليها، فقد ثبت عن نبينا صلى الله عليه وسلم: (من صنع البكم معروفا فكافئوه فإن لم تجدوا ما تكافئوه فادعوا له حتى تروا أنكم قد كافأتموه)، وقوله: (من لا يشكر الناس لا يشكر الله)، يعنى أن من كان

من طبيعته وخلقه عدم شكر الناس على معروفهم واحسانهم إليه فإنه لا يشكر الله؛لسوء تصرفه ولحفائه، فإنه يغلب عليه في مثل هذه الحال أن لا يشكر الله. فمما ينبغي على المؤمن أن يشكر لمن أحسن إليه من أقارب وغيرهم، كما يجب عليه، من قبل ومن بعد، شكر الله سيحانه وتعالى على ما أحسن إليه.

فشكر الناس من طرق التواصل الأمن معهم، وقد يفتح الله لك القلوب فتلقى قبولا فتقوى ثقتك

### أما (الناء):

فتعنى توجيه النصيحة بطريقة صحيحة، وعدم جرح الشخص الذي أمامك فالدين النصيحة؛ وتوجيه النصيحة صفة أصيلة من صفات الشخص الواثق بنفسه، فالنصيحة معلم بارز من معالم الأخوة الإسلامية، وهي من كمال الإيمان، وتمام الاحسان؛ إذ لا يكمل إيمان المسلم حتى يحب لأخيه ما يحب لنفسه، وحتى يكره لأخيه ما يكره لنفسه، وهذا هو دافع النصح. وفي حديث تميم الدَّارِي رضَى اللَّه عنه أنَّ النَّبِيُّ صَلَّى اللَّه عَلَيْه وسلم قال: "(الدين النصيحة)، قلنا لمن ؟ قال: "الله وَلَكْتَابِهُ وَلْرَسُولُهُ وَلَائِمَةَ الْسُلَمِينَ وَعَامَتُهُمْ".

وللنصيحة آداب عامة ينبغي أن يتحلى بها الناصح الشفيق، منها:

- -أن يكون دافعه في النصيحة محبة الخير لأخيه السلم، وكراهية أن يصيبه الشر.
  - وأن يكون حصيفا في لفت غيره للخطأ.
- وأن يعمل على الابتعاد عن النقد المباشر، وأن بختار ألطف الألفاظ، وأرقى الأساليب، وأفضل الأوقات
- وأن يجعل نقده محمودا، ويقدمه بدعابة، وليس باستهزاء.
- أن يتحدث عن السلوك والفعل، وليس عن ذات الشخص
  - أن يحسن الظن في الأخرين.
- أن يتعامل مع الجميع بالود والمحبة، فريما يكون مخطئا في تصوراته وأحكامه.
  - أن يعلم أنه لا إنكار في مسائل الخلاف.
- بهذه الطرق الخمس التي جُمعت في كلمة "لقطات".. أرجو أن أكون ساهمت معك في وضع النقاط على الحروف في قرار التغيير وعناصره وطرقه.

دمتم في أمان الله وحفظه.

# السالة الأولى:

يمكن تقسيم الكفر والشرك بعدة اعتبارات على النحو الأتي،

(١) باعتبار نوعه؛ فهو نوعان؛ أكبر وأصغر؛

قال العلامة ابن عثيمين رحمه الله: "الشرك نوعان: شرك أكبر، وشرك أكبر،

فالنوع الأول: الشرك الأكبر: وهو كل شِرك أطلقه الشارع، وكان مُتضَمِّنًا لِخُروج الإنسان عن دينه.

النوع الثاني: الشرك الأصغر: وهو كل عمل قولي أو فعلي أطلق عليه الشرع وصف الشرك، ولكنه لا يُخرج من الملة" (مجموع الفتاوي والرسائل ٣٦/٦).

فالكفر الأكبر يُناقض أصل الإيمان، بخلاف الأصغر؛ فإنه لا يناقض أصل الإيمان؛ إنما يَنقصُه ويُضعفه؛ وقد أطلقه الشارع على بعض المعاصي والدنوب على سبيل الزجر والتهديد.. فيكون أشد حرمة من سائر الدنوب والخطايا.

(٢) باعتبار النصوص الشرعية؛ فهو ينقسم إلى ثلاثة أقسام:

القسم الأول: مَن نصَ الشرعُ على تكفيره بعينه، كالشيطان وفرعون وهامان، وأبي لهب، وأبي جهل - وغيرهم

القسم الثاني؛ مَن نص الشرعُ على تكفيره بجنسه، مثل اليهود والنصارى والصابئة والجوس--

هذان القسمان يجبُ اعتقاد كُفر مَن تحتّهما.

القسم الثالث: من نص الشرع على تكفيره بوصفه، وهو كل قول أو عمل أو اعتقاد جاء النص الشرعي بتسميته كُفرا أو شركًا.

فمنه ما يكون كفرًا وشركًا أكبر مُخرِجًا من الإسلام، كالكاهن والساحر والعرّاف، والمستهزئ بالله، أو بآياته، أو برسوله، أو من ادّعى علم الغيب...

ومنه ما يكون كفرًا وشركا أصغر غير مخرج من الإسلام، كيسير الرياء، وقتال المسلم، والحلف بغير الله، والطعن في الأنساب، والنباحة على المت..

وأهم ضوابط تمييز الشرك الأصغر عن الأكبر؛ ما قاله العلامة صالح آل الشيخ حفظه الله: "الشرك الأصغر: هو كلُ ذَنْب أو معصية سمّاها الشارع شركًا، ولم تبلغ درجة عبادة غير الله معه" (شرح الطحاوية ١١٠٠/٢).

(٣) وينقسم- كذلك - باعتبار مُخرجه إلى ثلاثة أقسام:

الأول: الكفر بالاعتقاد، كاعتقاد الشريك لله، والولد والصاحبة-تعالى الله عن هذا- وكالرياء في العبادات.

الثاني: الكفر بالفعل، كالسجود للصنم، وقتال السلم، وترك

الثالث: الكفر بالقول، كسبَ الله تعالى، وسبِ رسوله صلى الله عليه وسلم، والحلف بغير الله... عليه وسلم، والحلف بغير الله... ويتدرج تحت هذه الأقسام الثلاثة ما يكون شركا أكبر، وما يكون علان النكير على غسلاة التكفير

# الحلقة التافية

الحمد لله رب العالمين ، والصلاة والسلام على تبينا محمد، وآله وصحبه أجمعين .. أما بعد،

تكلمنا في العدد السابق عن خطورة التكفير وانتهينا في الحديث إلى الضوابط والمعايير المتعلقة بمسألة التكفير وأنه لابد من بيان مسألتين ضلت فيهما طوائف من المسلمين بسبب عدم ضبطهما وسوء فهمهما.

معاوية محمد هيكل

اعداد/

شركا أصغر، كما جاء في أمثلة كل منها

(٤)) وبينقسم الكفر والشرك باعتسار الحكم إلى توعين

الأول؛ كفر وشرك مطلق (تكفير النوع أو الفعل)؛ وهو الحكم على ما وصفه الشارع بأنه كفر أو شرك بإطلاق؛ فيُقال: من فعل كذا فقد كفر أو أشرك.. والثاني كفر وشرك مُعين (تكفير العَبن أو الفاعل): وهو إنزال حكم الكفر أو الشرك على شخص بعينه. قال شيخ الإسلام رحمه الله: "التكفير؛ له شروط وموانع قد تنتفي في حق المعين" (الفتاوي (١٢/١٧)-٤٨٨) بتصرف يسير).

والتكفير المطلق؛ لا يستلزم تكفير المعين؛ فإطلاق الحكم لا يُستلزم التعيين؛ إلا إذا وُجدت الشروط، وانتفت الموانع.

قال شيخ الإسلام رحمه الله: "القالة التي هي كُفر بالكتاب والسنة والإجماع: يُقال: هي كفر، قولا يطلق كما دل على ذلك الدلائل الشرعية. فإن الإيمان من الأحكام المتلقاة عن الله ورسوله صلى الله عليه وسلم؛ ليس ذلك مما يُحكم فيه الناس بظنونهم وأهوائهم.. ولا يجبُ أن يُحكم يَ كل شخص قال ذلك بأنه كافر، حتى يَثبُتَ في حقّه شروط التكفير، وتنتفي موانعه" (الفتاوي ١٦٥/٣٥).

فتكفير الأوصاف (المطلق)؛ يجبُ اعتقاده على كل من بلغه النص الشرعي الدال عليه

وأما تكفير الأعيان، فإن كان ثمة نصّ على كفرهم كإبليس وفرعون.. فيجب اعتقاد كفرهم التزامًا بالنص الشرعي. وإن لم يكن هناك نصّ في كفرهم بأعيانهم؛ فيعود الأمر إلى أهل الاجتهاد للحكم عليهم

قال الشيخ ابن عثيمين رحمه الله: "فالواجب قبل الحكم بالتكفير أن يُنظر في أمرين؛ الأمر الأول؛ دلالة الكتاب والسنة على أن هذا مُكفر؛ لئلا يفتري على الله الكذب. الثاني: انطباق الحكم على الشخص المعين؛ بحيث تتم شروط التكفير في حقه، وتنتفي الموانع" (مجموع فتاوي الشيخ ١٣٤/٢).

فمن الخطورة بمكان أن يتصدى عامّة الناس، وأشباه المتعلمين.. لسألة الكلام على الأشخاص، والحكم عليهم بالرّدة عن الإسلام، وخلودهم في نار جهنم... فإن ذلك مظنة خسران الأخرة، وحُبوط العمل.. قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: «كَانَ رَجُلان في بني

اسرائيلَ مُتواخيَين؛ فكان أحدُهما يُذنبُ، والآخرُ مجتهد في العبادة؛ فكان لا يزال المجتهد يرى الأخر على الذنب؛ فيقول: أقصرُ؛ فوجده يوما على ذنب؛ فقال له: أقصر؛ قال: ﴿ خَلْنَى وريني ، أَبُعثتَ على رقيبًا؟ ١ قال: والله لا يَعْضُ الله لك- أو: لا يُدْخَلَكَ الله الجنة- ١ فَقَبَضَ أَرُواحَهُما؛ فأجتمعا عند ربُّ العالمين؛ فقال لهذا المجتهد؛ أكنتُ بي عالما؟ أو كنتَ على ما في يدي قادرا؟! وقال للمُذنب؛ اذهبُ فادخُل الجنة برحمتي وقال للأخر: اذهبُوا به إلى النار، قال أبو هريرة رضى الله عنه: "والذي نفسى بيده؛ لتكلُّم بكلمة أوبَقَت دُنياه وآخرَتُه" (صحيح سنن أبي داود ٤٩٠١).

قال شيخ الإسلام رحمه الله: "فليس لأحد أن يكفر أحدا من المسلمين- وإن أخطأ وغلط- حتى تقام عليه الحجة، وتبين له المحجة، ومن ثبت إيمانه بيقين، لم يَزل ذلك عنه بالشك؛ بل لا يَزول الا بعد اقامة الحجة، وإزالة الشبهة" (الفتاوي ١/١٢٥).

وقال العلامة الشوكاني رحمه الله: "اعلم أن الحكم على الرجل المسلم بخروجه من دين الإسلام، ودخوله في الكفر: لا يتعفى لسلم يؤمن بالله واليوم الآخر أن يُقدمَ عليه؛ إلا ببرهان أوضح من شمس التهار" (السبل الحرار ٩٧٨).

ولا يُمكن تقسيم ما يرتد بفعله أو قوله المسلم إلى ما كان ظاهرا جليًا.. دون التنبه إلى أن الظهور والخفاء مسألة نسبية، تختلف باختلاف الأشخاص والأحوال، والأزمنة والأمكنة.

قال شيخ الإسلام رحمه الله: "فقد يكون الشيء قطعيا عند شخص، وفي حال، وهو عند آخر، وفي حال أخرى: مجهول؛ فضلا عن أن يكون مظنونا، وقد يكون الشيء ضروريًا لشخص، وفي حال، ونظريًا لشخص آخر، وفي حال أخرى". (درء التعارض ٣٠٤/٣).

ومما يجبُ التنبيه إليه في باب إقامة الحجة على أعيان الناس، وتكفيرهم، وما يترتّب على ذلك من أحكام شرعية: أن هذا الأمر الخطير لا يُقدمُ عليه مَن لا يُحسنه؛ فهو من اختصاص العلماء العارفين بشروطه وموانعه وضوابطه... ولما تصدى لذلك وتجاسر من هم سوى هؤلاء، رأينا هذه الفوضي، وذلك الغلو المشين في تكفير المسلمين؛ واستحلال دمائهم وأعراضهم.. والله المستعان!

قال الشيخ سليمان بن سحمان رحمه الله: "لا تقوم الحجة؛ إلا يمن يُحسن إقامتها" (منهاج أهل

وقال الشيخ عبد العزيز آل الشيخ حفظه الله: "مسائل التكفير: من المسائل العظام؛ التي لم نُكلف بها عامة الناس، والواجب الحذر من الخوض فيها" (نقلا عن مجلة الدعوة، عدد ١٩٩٨).

وقال الشيخ صالح الفوزان حفظه الله: "التكفير خطير، لا يجوز لكل أحد أن يتفوّه في حقّ غيره، إنما هذا من صلاحيات الحاكم الشرعي، ومن صلاحيات أهل العلم الراسخين في العلم؛ الذين يعرفون الاسلام، ويعرفون نواقض الإسلام، ويعرفون الأحوال، ويدرسون واقع الناس والمجتمعات؛ فهم أهل الحكم بالتكفير وغيره.

أما الجاهل، وأما أفراد الناس، وأنصاف المتعلمين.. فهؤلاء ليس من حقهم إطلاق التكفير على الأشخاص، أو على الجماعات، أو على الدول؛ لأنهم غير مؤهلين لهذا الحكم" (مراجعات في فقه الواقع السياسي والفكري ص٥٠).

وقال حفظه الله: "الحكم بالرّدة والخروج من الدّين: من صلاحيات أهل العلم الراسخين في العلم؛ وهم القضاة في المحاكم الشرعية، والمفتون المتبرون "(مراجعات في فقه الواقع السياسي والفكري (٤٩).

# المسألة الثانية؛ بيان شروط التكفير وموانعه:

ويمكن أن تتلخص بالآتي:

(١) الشرط الأول: العلم، ويقابله: مانع الجهل، قال شيخ الإسلام رحمه الله: "تكفير الشخص المعين، وجواز قتله: موقوف على أن تبلغه الحجة النبوية التي يُكفر مَن خالفها، وإلا فليس كل مَن جَهلَ شيئًا من الدين يكفر!" (الرد على البكري ٤٩٢/٢).

ودليل ذلك قول النبي صلى الله عليه وسلم: «أن رجلا كان قبلكم، رغسُهُ (أي: وسُع عليه) اللَّه مالاً؛ فقال لبنيه لما حضر: أي أب كنتُ لكم؟ قالوا: خير أب قال: فإنى لم أعمل خيراً قط! فإذا متُ فأحرقوني، ثم اسحقوني، ثم ذرُوني في يوم عاصف. ففعلوا فجمعه الله عزوجل؛ فقال: ما حملك؟ قال: مخافتك، فتلقاه برحمته ، (متفق عليه: ٣٤٧٨ ، ٢٧٥٧ ).

قال شيخ الإسلام رحمه الله: "فهذا رجل شك في قدرة الله، وفي إعادته إذا ذرّي؛ بل اعتقد أنه لا يُعاد! وهذا كفر باتفاق السلمين، لكن كان جاهلا لا يعلم ذلك، وكان مُؤمنا يخاف اللَّه أن يُعاقبِه؛ فغفر له بذلك" (الفتاوي ۲۳۱/۳)

(Y) الشرط الثاني: قصد الفعل، ويقابله: مانع الخطأ، فقد يفعل السلم الكفر-أو يقوله- خطأ منه بغير قصد؛ فلا بُوَاحُدُ بدلك.

ودليل ذلك: عموم قول الله سيحانه وتعالى عندما أنزل: «لا يكلف الله نفسًا إلا وُسعها لها ما كسبت وعليها ما اكتسبت رينا لا تؤاخذنا إن نسبنا أو أخطأنا ، قال: «قد فعلتُ » (صحيح مسلم، ١٢٦ ).

وقول النبي صلى الله عليه وسلم: «لله أشدُ فرحًا بتوبة عبده حين يتوب إليه من أحدكم كان على راحلته بأرض فلاة؛ فانفلتت منه، وعليها طعامه وشرابه؛ فأيسَ منها؛ فأتى شجرة؛ فاضطجع في ظلها، قد أيسَ من راحلته؛ فبينا هو كذلك إذا هو بها قائمة عنده؛ فأخذ بخطامها، ثم قال من شدة الفرح: اللهم أنت عبدي، وأنا ريك! أخطأ من شدة الفرح" (صحيح aula YYYY).

قال الإمام ابن القيم رحمه الله: "لم يكفر بذلك، وان أتى بصريح الكفر؛ لكونه لم يُردُه" (إعلام الموقعين .(00/4

وقال رحمه الله: "وفي الحديث من قواعد العلم: أن اللفظ الذي يُجِري على لسان العبد خطأ، من فرح شديد، أو غيظ شديد.. ونحوه: لا يُؤاخَذ به" (مدارج السالكين ٢٢٦/١).

(٣) الشرط الثالث: اختيار الفعل، ويُقابله: مانع الإكراه: فمَن أكره على قول الكفر أو فعله، من قادر على إيقاع تهديده، مع عجز الكرّه عن دفع ذلك؛ فلا إثم عليه فيما قال أو فعل؛ بشرط طمأنينة قلبه بالتوحيد، ويُغض الكفر.

ودليل ذلك؛ قول الله سبحانه وتعالى: «مَن كفر بالله من بعد إيمانه إلا من أكره وقليه مُطمئن بالإيمان ولكن مَن شرح بالكفر صدرًا فعليهم غضب من الله ولهم عداب عظيم»

قال أبو بكر الحصاص رحمه الله: "هذا أصل في جواز إظهار كلمة الكفرية حال الأكراه.

والإكراه المبيح لذلك: هو أن يخاف على نفسه، أو بعض أعضائه التلف إن لم يفعل ما أمره به" (أحكام القرآن ١٣/٥).

(٤) ومن مواتع التكفير التأويل السائغ:

قال شيخ الإسلام رحمه الله: "المتأوّل الذي قصده متابعة الرسول صلى الله عليه وسلم؛ لا نُكفِّر ؛ بل ولا يُفسَق إذا اجتهد فأخطأ، وهذا مشهور عند الناس في المسائل العملية، وأما مسائل العقائد: فكثير من الناس كفر المخطئين فيها! وهذا القول لا يُعرَفُ عن أحد من الصحابة والتابعين لهم بإحسان، ولا عن أحد من أئمة المسلمين؛ وإنما هو في الأصل من أقوال أهل البدع؛ الذين يبتدعون بدعة، ويكفرون من خالفهم! كالخوارج والمعتزلة والجهمية" (منهاج السنة ٢٤٠-٢٣٩/).

ودليل ذلك إجماع الصحابة رضي الله عنهم في عهد عمر على عدم تكفير من استحلَ شُرب الخمر لشُبهة تأويل عَرضت له.

قال الإمام الطحاوي رحمه الله: "إن قدامة بن عبد الله رضي الله عنه شرب الخمر بعد تحريمها، هو وطائفة، وتأوّلوا قوله تعالى: «ليس على الذين آمنوا وعملوا الصالحات جناح فيما طعموا إذا ما اتقوا وآمنوا وعملوا الصالحات» الآية.

فلما ذكروا ذلك لعمر بن الخطاب رضي الله عنه، اتفق هو وعلي بن أبي طالب وسائر الصحابة على أنهم: إن اعترفوا بالتحريم: جُلدوا، وإن أصرُوا على استحلالها: قُتلوا " (شرح الطحاوية ص٣٢٤).

قال شيخ الإسلام رحمه الله: "فلم يكفروهم بالاستحلال ابتداء؛ لأجل الشبهة التي عَرضت لهم، حتى يتبين لهم الحق؛ فإذا أصرُوا على الجحود كفروا" (الرد على البكري ٤٩٣/٢).

وأسبابُ الواقعينَ تحت مانع التأويل عديدة، قال شيخ الإسلام رحمه الله: "الأقوال التي يكفر قائلها: قد يكون الرجل لم تبلغه النصوص الموجبة لمعرفة الرحق، وقد تكون عنده ولم تثبت عنده، أو لم يتمكن من فهمها، وقد يكون قد عرضت له شبهات يعذره الله بها.

فمن كان من المؤمنين مُجتهدا في طلب الحق، وأخطأ؛ فإن الله يغفر له خطأه كائنا ما كان، سواء كان في السائل النظرية أو العملية.

هذا الذي عليه أصحاب النبي صلى الله عليه وسلم، وجماهير أنمةِ الإسلام" (الفتاوى ٣٤٦/٢٣)

وقال رحمه الله بعد أن ذكر حديث الذي شك في قدرة الله، وكيف غفر الله له: "والمتأوّلُ مِن أهل الاجتهاد، الحريصُ على متابعة الرسول صلى الله عليه وسلم: أولى بالمعفرة من مثل هذا" (الفتاوى ٢٣١/٣).

وقال رحمه الله مُحذرا من تكفير من تلبّس بشبهات

في باب الصفات؛ فجعلوا تعطيلها تنزيها: "كنتُ أقول للجهمية من الحلولية والنفاة؛ الذين نفوا أن الله تعالى فوق العرش، لما وقعت محنتهم: أنا لو وافقتكم؛ كنتُ كافرا؛ لأني أعلم أن قولكم كفر، وأنتم عندي لا تكفرون؛ لأنكم جُهّال.

وكان هذا خطابًا لعلمائهم وقُضاتهم وشيوخهم وأمرائهم" (الرد على البكري ٤٩٤/٢)

وقال مُتحدَثا عن الإمام أحمد رحمه الله: "كان يكفّر الجهمية المُنكرين لأسماء الله وصفاته؛ لأن مُناقضة أقوالهم لما جاء به الرسول صلى الله عليه وسلم ظاهرة بينة، ولأن حقيقة قولهم تعطيل الخالق، وكان قد ابتلي بهم حتى عرف حقيقة أمرهم، وأنه يدور على التعطيل، وتكفير الجهمية مشهور عن السلف والأئمة؛ لكن ما كان يكفر أعيانهم...

فالإمام أحمد رحمه الله تعالى ترحم عليهم، واستغفر لهم؛ لعلمه بأنهم لم يُبين لهم أنهم مُكذّبون للرسول، ولا جاحدون لما جاء به، ولكن تأوّلوا فأخطئوا، وقلدوا مَن قال لهم ذلك. (الفتاوى ٣٤٨/٢٣)

وضابط التفريق بين التأويل السائغ شرعا وغير السائغ قول الحافظ ابن حجر رحمه الله: "قال العلماء: كل متأول مَعذورٌ بتأويله، ليس بآثم؛ إذا كان تأويله سائغا في لسان العرب، وكان له وجه في العلم" (فتح الباري ٣٠٤/١٧).

وقال العلامة ابن الوزير رحمه الله: "لا خلاف في كفر من جحد ذلك المعلوم بالضرورة للجميع، وتسترباسم التأويل فيما لا يمكن تأويله، كالملاحدة في تأويل جميع الأسماء الحسنى؛ بل جميع القرآن والشرائع والمعاد الأخروي من البعث والقيامة والجنة والنار.." (إيثار الحق على الخلق ص٣٧).

وفي الختام: ليَعلمَ القارئَ الكريم أن التجرُو على المسلمين وتكفيرهم، والحكم عليهم بالارتداد عن دين الله.. أمر خطير، وجرم كبير، لا يخوضُ فيه أبداً من وفقه الله تعالى إلى طريقه القويم، وصراطه المستقيم.. وأعظم وأخطر من هذا كله: الذي يقعُ في الكفر والشرك؛ فإن الشرك بالله أعظم الذنوب؛ بل هو الذنب الوحيد الذي لا يغفر الله لمن قارفه، ومات فلم يتبُ.

وآخر دعوانا أن الحمد لله رب العالمين.

# التربية الإسلامية ي ضوء الكتاب والسنة النبوية

الخلقة الثانية

aluel A

د . عبد العظيم بدوي

الحمد لله والصلاة والسلام على رسول الله، وبعد: المسالم المسالة والسلام على رسول الله،

من صفات المُؤمنين الصبر، والصابرين والصابرين والصابرين والصابرين والصابرين والصابرين والصابرين والصابرين والصابرين والصابرة والصابرة والصابرة والصابرة والصابرة والمُناسبة والم

وَبَـبِّنَ سُبْحَانَهُ أَنَـهُ يُضَاعِفُ لِلصَّابِرِيـنَ أَجْرَهُمْ، فَقَـالَ تَعَالَـى: إِنَّا يُوَقَّ الصَّبِرُونَ أَجْرُمُ بِثَيْرِ حِبَابٍ » (الزمر:١٠).

وَبِيَّنَ شُبُحَانَهُ أَنَّ الصَّبْرَ جُنَّةٌ مِنَ الأَعْدَاءِ، فَقَالَ تَعَالَى، وَإِن تَصْبِعُوا وَتَنَّقُوا لَا يَعْنُرُكُمْ كَيْدُهُمْ كَيْدُهُمْ مَنْ إِنْ عَمْرُونَ وَتَنَقُوا لَا يَعْنُرُكُمْ كَيْدُهُمْ مَنْ اللّهُ عَالَى اللّهُ اللّ

وَيَئِنَ أَنَّ الْصَبْرَ سَبَبُ لِلْمَدَد بِالْلَائِكَة، فَقَالُ تَعَالَى:

﴿ اللَّهُ إِنْ تَصْبِرُوا وَتَقَوُّوا وَتَأْتُوكُمْ مَن فَوْرِهِمْ هَذَا يُمُودَكُمْ

وَبُكُمْ إِنْ تَصْبِرُوا وَتَقَوُّوا وَتَأْتُوكُمْ مَن فَوْرِهِمْ هَذَا يُمُودَكُمْ

وَيُكُمُ عِنْسَةِ عَالَعْنِ مِنَ ٱلْمَلَتَةِكَةِ مُسَوِّمِينَ ، (آل عمران:

(١٧٥).

كَمَا بَئِنَ سُنِحَاتَ هُ أَنَّ التَّمْكِينَ فِي الْأَرْضِي ثَمَنُهُ السَّبْرِ فَقَالَ تَعَالَى حَكَايَةٌ عَنْ يُوسُفَ أَنَّهُ قَالَ الصَّبْرِ، فَقَالَ تَعَالَى حَكَايَةٌ عَنْ يُوسُفَ أَنَّهُ قَالَ الْمُنِهُ لِإِخْوَتِهِ وَقَدْ أَنْكُرُوا حَالَهُ، وَتَعَجَبُوا مِمَّا آلَ الْمُنِهِ أَمْرُهُ، وَلَعْجَبُوا مِمَّا آلَ الْمُنِهِ الْمُنَافِقُ لَا يُضِيعُ آجَرَ اللهُ لَا يُضِيعُ آجَرَ اللهُ لَا يُضِيعُ آجَرَ اللهُ اللهُولِي اللهُ الللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُولِي اللهُولِي الللهُ اللهُ اللهُل

وَيَــاِنَّ سُبِحَانَــَهُ أَنَّ الإِمَامَــةَ فِي الدُيــن إِنْمَا تُنَـالُ اللهُ الدُيـن إِنْمَا تُنَـالُ ال بالصَّـبْر وَالْيَقِين، فَقَـالَ تَعَالَى: « وَحَمَلَنَا مِنْهُمْ لِبِنَةَ يَهْدُونَ إِلْنَهِا لَمَّا صَبَرُواْ وَكَانُواْ بِنَايَتِنَا الْمِوْنُونَ »

(السجدة: ۲٤).

وَقَدُ حَمَعَ اللّٰهُ تَعَالَى للصَّابِرِينَ ثَلاَثَ خَصَالَ لَمُ مَخْمَعُهَا لَغُيْرِهِمْ، فَقَالَى لَمُا تَعَالَى، وَ وَلَيَلُوْنَكُمْ بِثَى وَ يَعْمِنُ مَا لَعَيْرِهِمْ، فَقَالَى الْمُعَالِ وَالْأَنْفُي وَالنَّمْرَتُ مِنْ الْأَمْوَلِ وَالْأَنْفُي وَالنَّمْرَتُ وَمَنْ الْفَوْلِ وَالْأَنْفُي وَالنَّمْرَتُ وَوَيَعْمِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ ال

وَلَهُذَا كُلِّهِ قَـالَ النَّبِيُّ صلى الله عليه وسلم: ﴿ وَمَنْ يَتَصَبِّرْ يُصَبِّرُهُ اللَّهُ ، وَمَا أَعُطِيَ أَحَدٌ عَطَاءَ خَيْرًا وَأُوْسَعَ مِنَ الصَّبْرِ ، (صحيح البِخاري ١٤٦٩).

وَمِنْ صَفَاتِ الْمُؤْمِنِينَ الْخُشُوعُ: «وَالْخَاشِعِينَ وَالْخَاشَعَاتِ»:

وَّقَـدُ ذُكَ رَبِعُضُ الْمُفَسِّرِينَ أَنَّ الْخُشُوعَ فِي الْقُرْآنِ عَلَى أَذْيُعَةَ أَوْجُهِ:

أَحَدُّهَا: الذُّلُّ، وَمَثْلُهُ قَوْلُهُ تَعَالَى: «يَوْمَدِ يَلَّعُونَ الدَّاعِي لَا عِنَ لَهُ وَخَثَمَتِ الْأَصْوَاتُ لِلرِّمَنِي فَلَا تَسْمَعُ لِلَّا مَسَا » (طه: ۱۰۸).

وَالثَّالثُ: الْخَوْفُ، وَمِنْهُ قَوْلُهُ تَعَالَى فِي الأَنْبِيَاءِ: وَكَانُوا ثِنَا خَاشِعِينَ ».

وَالرَّائِكُ: التَّواضُّعُ، وَمِنْهُ قَوْلُهُ تَعَالَى: «وَإِنَّهَا لَكِينَّ إِلَّا عَنَى لَقَيْمِينَ » (البقرة: ٤٥). (نضرة النعيم ١٨٢٥/٥،١٨٢٥/).

وَقَدْ صَرَّحَ السَّلَفُ الصَّالِحُ بِأَنَّ الْخُشُوعَ يَجْمَعُ هَذِهِ الْعَانِيَ كُلُهَا.

قَـالَ الْبِنُ مَسْعُودِ رضي الله عنه: مَـنِ تَوَاضَعَ للهِ تَخَشَّعًا رَهِعَهُ الله يَوْمَ الْقيَامَةِ، وَمَنْ تَطاولَ تَعَظُّمًا وَضَعَهُ الله يَوْمَ الْقيَامَةِ.

وَعَـنُ عَلَيُّ رَضِي اللَّه عَنه قَـالَ، الْخُشُوعُ فِي الْقَلْبِ أَنْ تُلِينَ كَنَفَكَ لِلرَّجُلِ الْسُلِمِ، وَأَنْ لاَ قَلْتَفِتَ فِي الصَّلَاة.

وَعَنِ أَبْنِ عُمَرَ فِي قَوْلِهِ تَعَالَى: «الْدَينَ هُمْ فِي صَلَاتِهِمْ خَاشِعُونَ» قَالَ: كَانُوا إِذَا قَامُوا إِلَى الصَّلَاةِ مُ أَعْلَى صَلاَتِهِمْ، وَخَفَضُوا أَبْصَارَهُمُ إِلَى مَوْضِع سُجُودِهِمْ، وَعَلَمُوا أَنَّ الله يُقْبِلُ عَلَيْهِمْ إِلَى مَوْضِع سُجُودِهِمْ، وَعَلَمُوا أَنَّ الله يُقْبِلُ عَلَيْهِمْ

فَلاَ يَلْتَفِتُونَ يَمِينًا وَلاَ شِمَالاً.

وَعَـنِ الْحَسَـنَ الْبَصْـرِيُّ- رَحِمَـهُ اللَّه- فِي قَوْلِـهِ تَعَالَى: ﴿ وَكَانُوا لَنَا خَاشِعِـينَ » قَالَ: الْخَوْفُ الدَّائِمُ وَ رَبُّهُ الْهِ وَكَانُوا لَنَا خَاشِعِـينَ » قَالَ: الْخَوْفُ الدَّائِمُ

في القلب.

وَعَنْهُ- رَحَمَهُ الله- في قَوْله تَعَالَى: «الذينَ هُمْ في صَلاَتِهِمْ خَاشِعُونَ» قَالَ: كَانَ خُشُوعُهُمْ في قَلُوبِهِمْ، وَخَفَضُوا لَذَلكَ الْجَنَاحَ. وَعَنْ قَتَادَةَ- رَحَمَهُ الله- قَالَ: الْخَشُوعُ فَعُ الْقَلْبِ وَعَنْ قَتَادَةَ- رَحَمَهُ الله- قَالَ: الْخَشُوعُ فِي الْقَلْبِ هُو الْخَوْفُ وَغَضْ الْبَصَر في الْصَلاة. (نضرة النويم ١٨٣٣٥-١٨٣٥). قَالَ ابْنُ كَثَير- رَحِمَهُ الله-: الْخُشُوعُ السَّكُونُ وَالطَّمَانِينَةُ، وَالتَّوَدُةُ الله وَالْوَقَارُ وَالتَّوَاضُعُ، وَالْحَامِلُ عَلَيْهَ الْخَوْفُ مِنَ الله وَمُرَاقَبَتُه، كَمَا في الْحَديثَ: «اعْبُدَ الله كَانَكَ تَرَاهُ فَإِنَّهُ يَرَاكَ». (صحيح مسلم: فَإِنْ لَمْ تَكُنْ تَرَاهُ فَإِنَّهُ يَرَاكَ». (صحيح مسلم: فَإِنْ لَمْ تَكُنْ تَرَاهُ فَإِنَّهُ يَرَاكَ». (صحيح مسلم: فالنَّ مَنْ الله كَانْ مَنْ الله كَانَكُ تَرَاهُ فَإِنَّهُ يَرَاكَ». (صحيح مسلم: فَإِنْ لَمْ تَكُنْ تَرَاهُ فَإِنَّهُ يَرَاكَ». (صحيح مسلم: فالنَّ الله كَانْكُ اللهُ كَانَكُ اللهُ هَانَهُ اللهُ عَلَيْهُ الْحُمْدُ فَيْنَ اللهُ عَلَيْهُ الْمُ اللهُ كَانَكُ اللهُ هَانَهُ اللهُ هَانَهُ اللهُ عَلَيْهُ الْحُمْدُ فَيْنَ اللهُ عَلَيْهُ الْحُمْدُ فَي الْمُنْ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَيْهُ الْمُ وَلَا اللهُ عَلَيْهُ الْحُمْدُ فَي الْقَالَ اللهُ كَانَكُ اللهُ كَانَاكُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ الْمُنْتِينَ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ هَاللهُ عَلَيْهُمْ ، «وَالْمُتُولُ وَالْمُوالِيُهُ وَالْمُولِكُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَيْهُ الْمُعْمَانُ اللهُ كَانَهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ الْمُعْمَلُهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ الْمُعْلَى اللهُ الْمُنْ الْمُؤْمِنُ اللهُ الْمُنْ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ الْمُنْ الْمُنْ الْمُؤْمُ اللهُ ا

قُالَ ابْنُ كُثِير - رُحْمَهُ الله -: الصَّدَّقَةُ هِيَ الإَحْسَانُ الله الله الله المَّدَ وَهُ هِيَ الإَحْسَانُ الله الله الناس المُحَاوِيج الضُّعَفَاءِ، اللَّذِينَ لا كَسْبَ لَهُ مُ وَلاَ كَاسِب، يُعْطُؤنَ مِنْ فُضُولِ الأَمْوَالِ طَاعَةَ لَهُ ، وَإِحْسَاتًا إِلَى خَلْقِهِ . (تفسير القرآن العظيم الله ، وَإِحْسَاتًا إِلَى خَلْقِهِ . (تفسير القرآن العظيم الله ، وَإِحْسَانًا إِلَى خَلْقِهِ . (تفسير القرآن العظيم الله ) ، ( المُحَلِيم ) ، ( المُحَلَيم ) ، ( المُحَلِيم ) ، ( المِحَلِيم ) ، ( المُحَلِيم ) ، ( المُحْلِيم ) ، ( المُحَلِيم ) ، ( المُحَلِيم ) ، ( المُحَلِيم ) ، ( المُحْلِيم ) ، ( المُ

قَالَ الله تَعَالَى: «خُذْ مِنْ أَنْوَلِمْ صَدَقَةً تُطَهَرُهُمْ وَتُرْكِبِهِم بَهَا وَصَلَ عَلَيْهِمْ إِنَّ صَلَوْتَكَ سَكُنٌّ لَمُمْ وَٱللَّهُ سَمِيمٌ عَلِيٌّ » (التوبِه: ١٠٣)، وَقَالَ تَعَالَى: « إِن تُبِدُوا ٱلصَّدَقَاتِ فَنِعِمًا هِنَّ وَإِن تُخْفُوهَا وَثُوْتُوهَا ٱلْفُـهُزَّاءَ فَهُوَ خَيْرٌ لَكُمْ وَيُكَلِّفُرُ عَنكُم مِن سَيِّنَاتِكُمْ وَاللَّهُ بِمَا تَعْمَلُونَ خَبِيرٌ ، (الْبِصْرة: ٢٧١)، وَقَالَ تَعَالَى: « إِنَّ ٱلْمُصِّدَةِينَ وَٱلْمُصَّدِقَاتِ وَأَقْرُضُوا ٱللَّهَ قَرْضًا حَسَنًا نُصَاعَفُ لَهُمْ وَلَهُمْ أَجْرٌ كُرِيرٌ ، (الحديد: ١٨) وَبَيْنَ قَدْرَ هَذَا التَّضْعِيفَ فَقَ أَلَ: «مَّتُلُ ٱلَّذِينَ يُنفِقُونَ أَمْوَلَهُمْ فِي سَبِيل ٱللَّهِ كُمُثُلِ حَبَّةٍ ٱلْبَتَتْ سَبْعَ سَنَابِلَ فِي كُلِّ شُنْلُلُو مِاكَةً حَبَّةً وَاللَّهُ يُضَاعِفُ لِمَن يَشَآءُ وَأَللَّهُ وَآسِعُ عَلِيكُ » (البقرة: ٢٦١). وَعَنْ أَبِي هُرَيْ رَةَ رضى الله عنه قَالَ: قَالُ رَسُولُ الله صلى الله عليه وسلم: «مَنْ تَصَدُّقَ بِعَدْل تَمْرَةِ مِنْ كُسْبِ طَيُبِ، وَلا يَقْبَلُ اللَّهِ إلاَّ الطَّيُّبِ، فَإِنَّ اللَّهُ يُتَقَبِّلُهَا بِيَمِينُهِ، ثُمَّ يُرَبِّيهَا لصَاحِبِهِ كَمَا يُرَبِّي أَحَدُكُمْ فَلُنُوَّهُ كَرَّتَى تَكُونَ مِثْلُ الْجِبُّلَ، (صحيح البخاري ١٤١٠). وَعَنْـهُ رضي الله عنه عَن النّبيّ صلى الله عليه وسلم قال: «سَبْعَة يُظلُّهُمُ اللَّه

تُعَالَى فِي ظِلْهِ يَوْمَ لا ظلَّ إلاَّ ظلَّهُ، وذَكرَ منهم

«وَرَجُلُ تَصَدُّقَ بِصَدَقَ لَهُ أَخْفَاهَا حَتَّى لاَ تَعْلَمَ شَمَالُهُ مَا تُنْفِقُ بِصَدَقَ لَهُ فَأَخْفَاهَا حَتَّى لاَ تَعْلَمَ شَمَالُهُ مَا تُنْفِقُ بَمِينُهُ » (صحيح البخاري ٢٦٠). وَبَ بَنْ صلى اللّه عليه وسلم أَنَّ لأهُلِ الصَّدَقَة بابًا للله عليه وسلم ، ومَنْ أَنْفَقَ رَوْجَيْنِ فِسَبِيلِ الله يُودي مِنْ أَبْوَابِ الْجَنَّة يَا عَبْدَ اللّه هَذَا خَيْرٌ فَمَنْ كَانَ مِنْ أَهْلِ الصَّلَاة ، ومَنْ كَانَ مَنْ أَهْلِ الصَّلَاة ، ومَنْ كَانَ مَنْ أَهْلِ الصَّلَاة ، ومَنْ كَانَ مَنْ أَهْلِ الصَّلَاة دُعي مَنْ بَابِ الْجِهَاد ، ومَنْ كَانَ مِنْ أَهْلِ الصَّلَاة دُعي مَنْ بَابِ الْجِهَاد ، ومَنْ كَانَ مِنْ أَهْلِ الصَّدَقَة دُعي مَنْ بَابِ الصَّدَقَة ». (صحيح أَهْلِ الصَّدَقة دُعي مِنْ بَابِ الصَّدَقَة ». (صحيح أَهْلِ الصَّدَقة دُعي مِنْ بَابِ الصَّدَقَة ». (صحيح البخاري ۱۸۹۷).

وَقَدُ أَمَرَ اللّٰهِ تَعَالَى عِبَادَهُ الْمُؤْمِنِينَ بِالْبُادَرَةِ بِالْمُسَادُرَةِ بِالْمُسَادُرَةِ بِالْمُسَدَقَةَ قَبُلُ انْفَالَاتَ ارْوَاحِهِمْ، فَقَالُ تَعَالَى: «يَاتُبُا الَّذِينَ ءَامِنُوا لَا نُلْهِمُ وَالْمَدُونَ وَلاَ أَوْلَدُكُمْ وَلاَ أَوْلَدُكُمْ عَن يَعْمَلُ ذَلِكَ فَأُولَتِيكَ هُمُ ٱلْخَيرُونَ فَي حَلْ وَلَيْكَ فَأُولِتِيكَ هُمُ ٱلْخَيرُونَ وَلَا أَوْلَتِيكَ هُمُ ٱلْخَيرُونَ وَلَا أَوْلَتِيكَ هُمُ ٱلْخَيرُونَ وَاللّٰهِ وَاللّٰهِ وَاللّٰهِ وَاللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهُ الْفُلْ عَن اللّٰهُ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ عَلَيْهِ اللّٰهِ عَلَى اللّٰهِ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهِ عَلَى اللّٰهُ اللّٰهُ عَلَيْهُا وَاللّٰهُ خَيرًا اللّٰهُ عَلَيْهُا وَاللّٰهُ خَيرًا اللّٰهُ عَلَيْهُا وَاللّٰهُ خَيرًا اللّٰهُ عَلَيْكُ اللّٰ اللّٰهُ عَلَيْهُ اللّٰهُ الللّٰهُ اللّٰهُ الللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ الللّٰ

وَمِنْ صِفَاتِ الْمُوْمَنِينَ الْحَافَظَةُ عَلَى الصِّيَامِ:

«اَلصَّاثِمِينَ وَالصَّائِمَاتِ» أَيْ: وَالاَّتَيْنَ بِمَا فَرَضَ اللَّه
عَلَيْهِ مَ مِنْ صَوْم رَمَضَانَ، وَيِمَا نَدَبُهُ مَ النَّبِيُّ صلى
عَلَيْهِ مَ مِنْ صَوْم رَمَضَانَ، وَيِمَا نَدَبُهُ مَ النَّبِيُّ صلى
الله عليه وسلم إلَى صيَامِ هِ إِلاَّسْبُ وَ وَالشَّهْرِ
وَالْعَامِ. وَالصِّيَامُ عَبَادَةٌ مِنْ أَجَلُ الْعَبَادَاتَ، وَعَمَلُ
وَالْعَامِ. وَالصِّيَامُ عَبَادَةٌ مِنْ أَجَلُ الْعَبَادَاتَ، وَعَمَلُ
صَالِحٌ مِنْ أَفْضَلِ الصَّالِحَات، اصْطَفَاهُ الله تَعَالَى
صَالِحٌ مِنْ أَفْضِي الْحَديث؛ عَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ رَضِي الله عنه قَالَ:
فَقْضِي الْحَديث؛ عَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ رَضِي الله عنه قَالَ؛
قَالَ رَسُولُ الله على الله عليه وسلم: «كُلُّ عَمَل ابْنِ
صَعْفَ عَنْ الله عَنْ وَجِل؛ إلاَّ الصَّوْمُ فَإِنَّهُ لِي وَأَنَا
الله عَنْ وَجِل؛ إلاَّ الصَّوْمُ فَإِنَّهُ لِي وَأَنَا
الْجُزي بِه يَدَعُ شَهْوَتَهُ وَطَعَامَهُ مِنْ أَجْلِي» (صحيح مسلم ١١٥١).

وَقَدْ أُخَبَرَ النَّبِيُّ صلى الله عليه وسلم أَنِّ فِي الْجَنَّة بَابَا لا هُلُ الصِّيَام يَدْخُلُونَ مِنْهُ لاَ يَدْخُلُ مَنْهُ أَحَدٌ غَيْرُهُمْ، فَقَالُ صلى الله عليه وسلم، «إِنَّ فِي الْجِنَّة بَابَا يُقَالُ لَهُ الرَّيَّانُ يَدْخُلُ مِنْهُ الصَّائِمُونَ يَوْمَ بَابَا يُقَالُ لَهُ الرَّيَّانُ يَدْخُلُ مِنْهُ الصَّائِمُونَ يَوْمَ الْقَيَامَةِ، لاَ يَدْخُلُ مَعْهُمْ أَحَدٌ غَيْرُهُمْ يُقَالُ: أَيْنَ الصَّائِمُونَ؟ فَيَدْخُلُونَ مِنْهُ فَإِذَا دَخَلَ آخِرُهُمْ أَعْلِقَ الصَّائِمُونَ؟ فَيَدْخُلُونَ مِنْهُ فَإِذَا دَخَلَ آخِرُهُمْ أَعْلِقَ فَلَمْ يَدُخُلُ مَنْهُ أَحَدٌ » (صحيح البخاري ١٨٩٦). فَلَمْ يَدُخُلُ مِنْهُ أَحَدٌ » (صحيح البخاري ١٨٩٦).

# احدرهنا التاب

يُعتبر كتاب ،طبقات الصوفية، من أهم مراجع الخرافة في كتب الصوفية، وهم ينفونه عن الشعراني ويدعون أن هذه الخرافات التي في كتاب الطبقات، هي مما زيد على الكتاب ودُسًّ على المتاب ودُسًّ على الشعراني بغير علمه.

ومن يطالع الكتاب يتضح له أن الكتاب بأكمله إلا النزر القليل جدًا، ينضح ويفور بالخرافة والدجل والشعودة، مع مخالفة للعقيدة الصحيحة، وعدم الالتزام بالسنة، ويحوي غلوًا في الصوفية، ورفع أئمتهم إلى مقامات عالية لا تليق بهم ولا تقبل منه.

واليك بعض الأمثلة:

- قال الشاعراني في والطبقات، (۸۷/۲): والشيخ حسین أب علی رضی الله عنه، كان هذا الشيخ رضى الله عنه من كمل العارفين وأصحاب البدوائير الكبرى، وكان كثير التطورات تدخل عليه بعض الأوقات تجده جندنا، ثم تدخل فتجده سعا، ثم تدخل فتجده فيلا، ثم تدخل فتجده صبا وهكذا، ومكث أربعين سنة في خلوة مسدودة بابها ليس لها غير طاقة يدخل منها الهواء وكان يقبض من الأرض ويناول الناس الذهب والفضة،

هذا کیماوی سیماوی «۱۱

وقال أيضا في «الطبقات» (١٨٥/٢)؛ 
«الشيخ شعبان المجذوب رضي الله عنه، كان 
من أهل التصريف بمصر المحروسة، وكان يخبر 
بوقائع الزمان المستقبل، وأخبرني سيدي علي 
الخواص رضي الله عنه أن الله تعالى يُطلع 
الشيخ شعبان على ما يقع في كل سنة من رؤية 
هلالها، فكان إذا رأى الهلال عرف جميع ما فيه 
مكتوباً على العباد ، ١٤٤

وكان من لا يعرف أحوال الفقراء يقول

وقال أيضاً في «الطبقات» (۸۸/۲): «سيدنا ومولانا شمس الدين الحنفي كان رضي الله عنه من أجلاء مشايخ مصر وسادات العارفين صاحب الكرامات الظاهرة والأفعال الفاخرة والأحوال الخارقة والمقامات السنية» إلى أن قال: «وهو أحد من أظهره الله تعالى

إلى الوجود، وصرفه في الكون». الى أن قال: «قال الشيخ أبو العباس؛ وكنت إذا جئته وهو في الخلوة أقف على بابها فإن قال لي ادخل دخلت، وإن سكت رجعت فدخلت عليه يومًا بلا استئذان فوقع بصرى على أسد

عظيم فغشي عليً فلما أفقت خرجت فلما أفقت خرجت من اللدخول عليه بلا إذن د. ثم قال، وقد مكث في خلوته سبع سنين تحت الأرض ابتدأها وعمره أربع عشرة سنة».

ويقول الشعراني عن نفسه في كتابه «الطبقات»: «إنَّ سبَبَ حضوري مولد «أحمد البدوي» كلّ سَننة أنَّ شيخي العارف بالله تعالى «محمد الشناوي» رضي الله عنه! أحد أعيان بيته القبة تجاه وجه سيدي أحمد رضي الله عنه، وسلمني بيده، فخرجت اليد الشريفة من الضريح!- بين الشعراني والبدوي نحو أربعة قرون!-وقبضت على يدي. وقال: يا سيدي يكون خاطرك عليه، واجعله واجعله تحت نظرك! فسمعت «سيدي أحمد » من القبر يقول: نعم.

هـذا، وغـير ذلـك الكثير مـن الـترهـات والتخاريف التي هي مخالفة لصحيح الشرع، ومجانبة لصريح العقل، فحسبنا الله ونعم الله.

٣٦ التوحيد

صفر ١٤٣٨ هـ - العدد ٥٤٢ - السنة السادسة والأربعون



الحجرة النبوية الذي رأى النبي صلى الله عليه وسلم- بزعمهم- في المنام، وأمره بأشبياء، وكتابتها في ورقة عدة مرات-معينة- وتوزيعها على السلمين، ليرى بعدها البشريات والخيرات ونمو التحارات...

> النخ، وأن من وصلته الرسالة فلم بكتبها هذا العدد من المرات فعليه أن ينتظر الويل والثيور وعظائم الأمور، ويومها انبرى له فضيلة العلامة سماحة الشيخ عبد العزيز بن

> > باز رحمه الله وكتب رسسالة ردًا على هذا الهراء ضمن رسالة سماها والتحذير من السدع».

والسيوم عادت هددهالسدعة في شكل الكتروني جديد على مواقع التواصل الاجتماعي على الإنترنت مثل الواتساب، وتوتير، والفيس بوك، وغيرها، وعادت في صور وأساليب شتى، وانتشرت انتشار 💹 🦳 النارية الهشيم في اليوم العاصف!! تأتى الرسالة بها حكم أو نصائح أو فوائد أو غيرها، ثم يعقبها بقوله: انشرها لعدد كذا أو للجروب عندك، أو لجميع من عندك وستأتيك أخبار سارة.. والأ.. فظن شرًا، ولا تسأل عن السبب ١١

ورسالة أخرى تقول في مطلعها: تمنّ ما تشاء قبل فتح الرسالة وقراءتها، وثالثة

نذكر جميعًا بدعة الشيخ أحمد خادم تقول: أرسل هذه الرسالة عدد كذا .. ورابعة: حملة الصلاة على الرسول صلى الله عليه وسلم، وإن لم تفعل قطعت الحملة.. وأخرى: الأسماء الحسني كل اسم تقرأه بعدد معين لشفاء أمراض معينة خاصة بالاسم.. وأخرى: أستحلفك بالله أن ترسلها .. أمانة لا توقفها عندك .. وأخرى أسبوء الأخوة.. الليلة تسبح.. الليلة تهليل. وهكذا.

ويحكم يا أمة محمد!! ألهذا خُلقتم!! تنسياقون وراء الترهات والأباطيل والخرافات ١١ ويين أيديكم كتاب الله محضا ثم يُشين، وسنة نسنا صلى الله عليه وسلم غضة الله واضحة، وقد أغناك الله

بهما، فله الحمد والمنة. إن الإنترنت سوق كسر وأنت بضاعته، فاحدر من الزيف والتضليل وإضاعة الوقت والحهد، والنبى صلى الله عليه وسلم بقول: «نعمتان مغدون فيهما كثير من الناس: الصحة والفراغ» رواه البخاري.

ولا يجوز إلزام الناس بما لم يلزمهم به الشرع، ولا تقييد ما أطلقه الشرع، ولا تخصيص ما عممه إلا بتوقيف ودليل واضح. ولا تجعل من نفسك أداة ووسيلة لنشر البدء أو الخرافات، وتثبت من الرسائل قبل إرسالها، ولا تكن معولا لهدم الأخلاق أو تلبيس الدين، وكن كالنحلة لا تقف إلا على الطيب لتنفع نفسك أولاً، ثم تنظله للأخرين، فالإنترنت بحرعميق ضاعت فيه أخلاق الرحال والنساء، وسقطت فيه كثير من العقول، الا من رحم الله.

صفر ١٤٣٨ هـ - العدد ٥٤٧ - السنة السادسة والأربعون



## أثر السياق في فهم النص

### تنوع قرائن السياق وأثره على الأحكام الفقهية

### النمص (٣)

الحمد لله وحده، والصلاة والسلام على من لا نبي بعده، وبعد:

نواصل البحث في النمص، ونذكَّر بما ذكرناه في العددين السابقين، كالتالي،

١- الأحاديث الواردة في النمص.

٧- معنى النمص لغة.

٣- معنى النمص عند فقهاء المذاهب الأربعة.

٤- فقه الأحاديث.

ومن ذلك: هل النمص يشمل إزالة الشعر من الوجه بالكامل أم يقتصر على الحاجبين فقط؟ اختلافهم في علة النهى عن النمص، هل هي الغش والتدليس أم هي تغيير خلق الله تعالى، أم هي شعار الفاجرات؟ الفارق بين إزالة عيب منفر وبين زيادة تجميل، وجواز الأول وعدم جواز الثاني.

ونستأنف البحث بذكر القرائن والترجيح: أولاً: تخصيص النص بالعرف واللغة:

القرآن والسنة جاءا بلغة العرب (إِنَّا أَرَاقَهُ مُرَّانًا مُرَاقًا مُرَاقًا مُرَاقًا مُرَاقًا مُرَاقًا مُرَاقًا مُرَاقًا مُرَاقًا لَمُلَّاكُمُ مُنْقِلُونَ ) (يوسف: ٢)، والرسول صلى الله عليه نفهم مراد الله تعالى ورسوله صلى الله عليه وسلم لا بد أن نعرف ونفهم اللغة العربية.

يقول ابن تيمية: "ولابد في تفسير القرآن والحديث من أن يعرف ما يدل على مراد الله تعالى ورسوله من الألفاظ، وكيف يفهم كلامه، فمعرفة العربية التي خوطبنا ممن يعين على أن نَفْقَه مراد الله ورسوله بكلامه وكذلك معرفة دلالة الألفاظ على المعاني" (مجموع الفتاوى ١١٦/٧).

فخطاب الشارع وألفاظه - وهي عربية-إذا وضع الشرع لها بيانًا، فإننا نحمل

اعداد/ متولى البراجيلي

اللفظ على هذا البيان (الحقيقة الشرعية)، فبيان الشارع وتوضيحه للألفاظ مقدم على أي بيان.

يقول ابن تيمية: "ومما ينبغي أن يعلم أن الألفاظ الموجودة في القرآن والحديث إذا عرف تفسيرها، وما أريد بها من جهة النبي صلى الله عليه وسلم، لم يحتج في ذلك إلى الاستدلال بأقوال أهل اللغة ولا غيرهم" (مجموع الفتاوي ٢٨٦/٧).

فإن لم يبين الشارع معنى اللفظ فإننا ننتقل إلى العرف السائد في عصر النبي صلى الله عليه وسلم وقت التشريع، ولا يصح أن تحمل هذه الألفاظ على أعراف وعادات حدثت فيما بعد.

يقول ابن تيمية: "ولا يجوز أن يحمل كلامه (النبي صلى الله عليه وسلم) على عادات حدثت بعده في الخطاب لم تكن معروفة في خطابه وخطاب أصحابه، كما يفعله كثير من الناس" (مجموع الفتاوي ١١٥/٧).

وقال أيضًا: "فبتلك اللغة والعادة والعرف خاطبهم الله ورسوله لا بما حدث بعد ذلك" (مجموع الفتاوي ١٠٦/٧).

فإن لم نستطع الوقوف على العرف السائد في عصر النبي صلى الله عليه وسلم، انتقلنا إلى المعنى اللغوي. فإذا علمنا ذلك فإننا في أحاديث النهي عن النمص، لم نجد تعريفًا مرفوعًا إلى النبي صلى الله عليه وسلم - فيما أعلم - حدد فيه معنى النمص، فانتقلنا إلى الأعراف والعادات السائدة في عصر النبي

٣٨ > التوحيد السنة السادسة والأربعون

صلى الله عليه وسلم فهل كان من عادة المرأة العربية في زمانه صلى الله عليه وسلم الأخذ من الحواجب، فجاء النهي مبنيًّا على ذلك؟ وهذا لا سبيل إلى معرفته إلا بأسباب الورود للأحاديث، ولم أقف على أسباب ورود متعلقة بالنمص كما وقفنا على وصل الشعر الذي ورد في الحديث وأنكره النبي صلى الله عليه وسلم، ولعن فاعلته.

وكذا ما ورد في حديث ابن مسعود وإنكاره على أم يعقوب حَلْق جبينها، وهذا السبب ليس مرفوعًا إلى النبي صلى الله عليه وسلم.

لكن هل من المكن أن نستأنس من رد أم يعقوب على ابن مسعود رضى الله عنه عندما قالت له: فإني أرى شيئًا من هذا على امرأتك الآن، انتشار هذا الأمر بين النساء فتصورت أم يعقوب أن زوجته تفعله؛ لأن غالب النساء يضعلن ذلك، وأنه منتشر بينهن، وهذا هو الذي دعاها أن تقول مقالتها هذه لاين مسعود كما تقول أنت لن ينكر عليك شيئًا؛ لم تنكر عليَّ وأهلك يفعلون ذلك؟ على الرغم من أنك لم تر أهله، لكن لانتشار هذا الأمر توقعت أنه لا يخلو أحد من فعله، حتى أهله.

ولأننا ليس بين أيدينا عرف سائد في مسألة النمص في زمن النبي صلى الله عليه وسلم نقيد به حديث النبي صلى الله عليه وسلم - فيما أعلم -. فإننا ننتقل إلى اللغة العربية التي خاطب بها المشرع الناس في زمن التشريع، وننظر فشعر العرب ونثرهم الذي نقلته إلينا قواميس اللغة، وقد وقفنا على ذلك من قبل -في عدد ذي الحجة-، وتوصلنا إلى أن خلاصة ما ذكر في كتب اللغة عن النمص، يدور حول المعانى الآتية:

١- نتف الشعر من الوجه بالكامل بخيط أو ملقاط.

٢- نتف الشعر من الجبين بخيط أو ملقاط. ٣- نتف الحواجب.

٤- ترقيق الحواجب للتحسين.

وبالتأمل نجد أن أقل تعريف له هو: ترقيق الحواجب، وأوسع تعريف له هو نتف الشعر من

الوجه بالكامل، ولا شك أن الأخذ بالتعريف الأوسع، أحوط للدين من ناحية، ومن ناحية أخرى يتفق مع نصوص وردت عن النبي صلى الله عليه وسلم ومنها: حديث الحسن بن على رضى الله عنهما عن النبي صلى الله عليه وسلم: "دعما يريبك إلى ما لا يريبك" (صحيح سنن الترمذي وغيره).

ومنها حديث النعمان بن بشير رضي الله عنهما عن رسول الله صلى الله عليه وسلم: "الحلال بين والحرام بين، وبينهما مشتبهات لا يعلمهن كثير من الناس، فمن اتقى الشبهات استبرأ لدينه وعرضه .. " (متفق عليه)، إلى غير ذلك من الأحاديث.

ستقول وما العلاقة بين ما ذكرت من أحاديث وهي في الحلال والحرام، وبين الأخذ بأوسع تعريف للنمص؟

أقول هناك علاقة؛ فأخذنا بأن النمص يشمل أخذ الشعر من كل الوجه يدخل فيه النهي عن أخذ الشعر من الحاجيين، لكن لو اقتصرنا على الحاجبين فقط، فإنه ستبقى هناك ريبة وشبهة، وهي أن التحريم قد لا يقتصر على الحاجبين فقط. بل بشمل عموم الوحه.

(فائدة: الأصل حمل العام على جميع أفراده وعدم خروج واحد منها إلا بدليل، فاللفظ وُضع في اللغة ليشمل جميع أفراده، ودلالة العام على استفراقه لجميع أفراده هل هي قطعية أم ظنية؟ فيها خلاف بين الجمهور القائلين بأن دلالة العام على جميع أفراده ظنية، وبين قول الحنفية ومنقول عن الشافعي: إن دلالة العام قطعية إذا لم يخص. وليس معنى قول الجمهور أن دلالته ظنية، أن العموم لا يعمل به ولا يشمل جميع أفراده، وإنما المعنى أن العام يحتمل التخصيص مع شيوع التخصيص فيه، حتى كرر العلماء عبارتهم (ما من عام إلا وقد خصص).. (انظر الوحيز في أصول الفقه الإسلامي د. محمد مصطفى الزحيلي ٥٢/٢-٥٤)، كما أن النهي لا يتحقق إلا بترك الفعل في جميع أفراده (انظر المهذب في علم أصول الفقه المقارن د. عبد الكريم النملة ١٠٤٤/٣).

اذن ما أرجحه-والله أعلم- أن النمص يشمل النهي عن أخذ الشعر من جميع الوجه، وهذا هو ما ذهب اليه الكثير من فقهاء المذاهب -انظر عدد ذي الحجة - وذكره الإمام النووي في شرحه على مسلم (٢٨٨/٦) وابن حزم في المحلى (٣٩٨/٢)، وابن قدامة في المغنى (٧٠/١) والطبري كما في فتح الباري (۲۷۷/۱۰) وغير هؤلاء من العلماء، وكما قلت هو الأحوط والأولى لعدم وجود دليل بين أيدينا يقصر النمص على الحاجبين فقط.

أما حواز أخذ شعر اللحية والشارب إذا نبتا في وحه المرأة فهذا سنعود إليه في موضعه من البحث ان شاء الله.

ثانيًا: لا يجوز تأخير البيان عن وقت الحاجة: المقصود بوقت الحاجة الوقت الذي يحتاج فيه المكلف إلى البيان ليتمكن من الامتثال، بحيث لو تأخر البيان عنه لم يتمكن من العمل الموافق للشرع. والمقصود بوقت الخطاب: الوقت الذي يسمع فيه المكلف الخطاب، سواء كان قرآنًا أم سنة.

وهذه قاعدة أصوليه مهمة وهي تشتمل على قسمان:

١- تأخير البيان عن وقت الحاجة.

٢- تأخير البيان عن وقت الخطاب إلى وقت الحاحة.

أما القسم الأول، فلا يجوز في حق المشرع تأخير البيان عن وقت الحاجة، قال الله تعالى: ﴿ ﴿ إِنَّ عَلَيْنَا سُانِكُ، (القيامة: ١٩)، وقال تعالى: «وَأَنْزَلْنَا الِّيْكَ ٱلذِّكِرَ النَّيِّنَ لِلنَّاسِ مَا نُزُلَ النِّهِ، وَلَعَلَّهُمْ يَنَفَكُّرُونَ »

(سورة النحل: ٤٤)، وقد نقل ابن قدامة الإجماع على ذلك، فقال: "ولا خلاف في أنه لا يجوز تأخير البيان عن وقت الحاجة" (روضة الناظر ١/٤٣٥).

أما القسم الثاني: وهو تأخير البيان عن وقت الخطاب الى وقت الحاجة، فهذا جائز وهو قول الجمهور من ذلك ذكر الصلاة والزكاة في القرآن (وَأَقِيمُوا الْفَكَلُوةَ وَعَامُوا الزَّكُوةَ ) (البقرة: ١١٠) مع الأحاديث الكثيرة التي بينت صفة الصلاة وعدد ركعاتها، وبينت مقادير الزكاة

والأنصية، فييان الصلاة والزكاة تأخر حتى وقت التكليف الفعلى (انظر أصول الفقه الذي لا يسع الفقيه جهله، عياض بن نامي ١٠/١ -(113).

فاذا تقرر هذا فهل كان إنكار ابن مسعود على أم يعقوب وقت خطاب، فيجوز فيه تأخير البيان، أم هو وقت حاجة لا يجوز فيه تأخير البيان؟ بمعنى أن ابن مسعود رضى الله عنه رأى أن إنكاره على المرأة (النمص وغيره) -كما بالحديث - هو وقت حاجة، وبالتالي لا يجوز أن يؤخر ما يتعلق بالمسألة، فلو كان يرى تخصيص شيء من الأشياء المنهي عنها فِ الحديث، وخاصة النمص، لبين ذلك، أو كان يرى أن ذلك مجمل يحتاج إلى بيان، لبينه، لكنه عمَّم النهي كما بالحديث.

فالراحج أن إنكار ابن مسعود رضى الله عنه هو وقت حاجة وليس وقت خطاب وذلك لعدة قرائن منها: ١-أن الصحابة رضى الله عنهم، وهم خير القرون إيمانًا وعلمًا وتأسيًا برسول الله صلى الله عليه وسلم، يصدعون بالحق ولا يخافون في الله لومة لائم. فكانوا ينكرون ويبينون الحكم عند الحاجة إليه على الرغم أن عدم جواز تأخير البيان عن وقت الحاجة متوجب على الرسول عليه الصلاة والسلام، وليس بواجب على غيره لاحتمال وجود موانع تدفعه لعدم البيان، منها الخشية على نفسه، أو عدم علمه بالمسألة أو يرى أن المصلحة تقتضي منه عدم البيان في الحال.. إلى غير ذلك من الأسباب.

٧- اتهام أم يعقوب لزوجة ابن مسعود بأنها تفعل ما ينكر عليها، أي إن المسألة من وجهة نظرها مما عمت به البلوي.

٣- عدوله عن السبب الرئيس لإنكاره عليها وهو وصل الشعر لكونها زعراء (قليلة شعر الرأس، إلى الإنكار عليها في حلق جبينها)؛ إذ هي متلسة به الآن، أي وقت الحوار بينهما فأنكر عليها لأن هذا هو وقت البيان والتوضيح، وليس بعده.

وللحديث بقية، والحمد لله رب العالمين.



الحمد لله وكفي، وصلاة وسلامًا على عبده المصطفى،

فما زلنا نتحدث عن دور القيم الإيمانية والأخلاقية في الاقتصاد الإسلامي من خلال منظومة القيم الأخلاقية في الاقتصاد الإسلامي:

حيث تقوم المعاملات الاقتصادية على مجموعة من القيم الأخلاقية التي يجب الالتزام بها وتحقق البركة والخير وتضبط وترشد السلوك الاقتصادي للمتعاملين، ويعتبر الالتزام بالحلال فيالنشاط الاقتصادي هو أساس الأخلاقيات في كافة المعاملات والأنشطة الاقتصادية وهو أساس المشروعية في مجال الاقتصاد الإسلامي، و من القيم الأخلاقية ما يلي:

١- الصدق يلتزم المسلم في كل أموره بالصدق ولاسيما هِ الْعَامَلَاتُ وَدَلْيِلَ ذَلِكِ قُولَ اللَّهُ تَبَارِكُ وَتَعَالَى؛ (يَا أَنَّهَا الذينَ آمَنُوا اتَّقُوا اللَّهُ وَكُونُوا مَعَ الصَّادِقِينَ ) (التوبة: ١١٩)، وقوله عز وجل: (فَلَوْ صَدَقُوا اللَّهُ لَكَانَ خَيْراً لَهُمْ) (محمد: ٢١) والدليل من السنة النبوية الشريفة قول الرسول صلى الله عليه وسلم:) التاجر الصدوق مع النبيين والصديقين والشهداء) (رواه الترمذي)، ويقول صلى الله عليه وسلم:)البيعان بالخيار حتى يتضرفا فإن صدقا وبينا بورك في بيعهما وإن كتما وكذبا محقت بركة بيعهما((رواه البخاري ومسلم)، ويقول صلى الله عليه وسلم: ) لا يحل لأحد أن يبيع بيعا إلا بَيْنَ ما فيه، ولا يحل لن يعلم ذلك إلا بَيِّنه) (رواه الحاكم).

وتأسيسا على ذلك يجب على التجار السلمين الالتزام بخصلة الصدق ولاسيمافي المواصفات والتكاليف والأسعار وتجنب الغش والخداء والتدليس والبخس والكتمان وما في حكم ذلك من الأمور التي حرمتها الشريعة الإسلامية. ١- الأمانة: يرتبط خلق الأمانة بالصدق تماماً، حيث أن الصدق يكون في القول أما الأمانة فهي المعاملة، فيجب على المتعاملين أن يتحروا الأمانة في كل معاملاتهم، لأنها من موجبات الثقة في المعاملات، ودليل ذلك من القرآن الكريم قول الله تبارك وتعالى:﴿ إِنَّ اللَّهُ يَامُرُكُمْ أَنْ تَوْدُوا

الأمانات إلى أهلها )(النساء: ٥٨)، وقوله تعالى ق وصف المؤمنين: (وَالْدُينَ هُمْ لأَمَانَاتِهِمْ وَعَهْدِهِمْ رَاعُونَ ) (المؤمنون: ٨) والدليل من السنة النبوية الشريضة قول الرسول صلى الله عليه وسلم: (أد الأمانة إلى من ائتمنك ولا تخن من خانك) (رواه أحمد وأبو داود)، وقال صلى الله عليه وسلم: (المجلس بالأمانة إلا ثلاث مجالس: مجلس سفك دم حرام، أو فرج حرام، أو اقتطاء مال بغير حق) (رواه أحمد).

وتأسيسا على ذلك يجب على المسلم أن يتحرى الأمانة في كل معاملاته ولاسيما أمانه تطبيق شرع الله.

٣- الإحسان، ويقصد به في مجال الاقتصاد إتقان الأعمال والعاملات وفقاً لشرع الله عز وجل، وعلى السلم أن يستعين بالأساليب المعاصرة في سبيل تحقيق ذلك، ودليل هذا الخلق من القرآن الكريم قول الله تبارك وتعالى:" (إِنَّ الَّذِينَ آمَنُوا وَعَملُوا الصَّالِحَاتِ إِنَّا لا نَضْيعُ أَجْرُ مَنْ أَحْسَنَ عَمَلاً ) (الكهف: ٣٠)، ويقول الرسول صلى الله عليه وسلم: )إن الله كتب الإحسان على كل شيء، فإذا قتلتم فأحسنوا القتلة، وإذا ذبحتم فأحسنوا الذبحة، وليحد أحدكم شفرته، وليرح ذبيحته) (رواه مسلم/١٩٥٥، والترمذي عن شداد بن أوس/١٤٠٩)، وقوله صلى الله عليه وسلم: )إن الله يحب إذا عمل أحدكم عملا أن يتقنه) (رواه البيهقي).

٤- الوفاء بالعهود والعقود: يجب على السلم أن بلتزم بالعهود التي يعطيها للمتعاقد معه، وكذلك تنفيذ الشروط الواردة بالعقود التي يبرمها ما لم تكن مخالفة لأحكام ومبادئ الشريعة الإسلامية، حيث أن ذلك بؤدي إلى الثقة في العاملات واستقرارها، ودليل ذلك من الكتاب قول الله عز وجل: ( وَأُونُواْ سَهْدِ ٱللَّهِ إِذَا عَهَدتُّم وَلَا نَنقُضُواْ ٱلْأَيْنَانَ بَعْدُ تُوكِيدِهَا وَقَدْ جَعَلْتُهُ ٱللَّهَ عَلَتَكُمْ كَشَلَّا إِنَّ ٱللَّهَ عَلَمُ مَا شَعَلُوكَ ) (النحل: ٩١)، ويقول تبارك وتعالى: (يَكَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ عَامَنُوا أَوْفُوا بِالْمُغُودِ )(المائدة: ١)، ويقول رسول الله صلى الله عليه وسلم: (من كان بينه وبين قوم عهد فلا يحلن عهد ولا يشدنه حتى يمضى أمده أو ينبذ إليهم



على سواء)(رواه الترمذي عن عمر بن عبسة وقال حديث حسن/۱۵۸۰).

٥- العدل والقسط؛ يجب على المتعاملين بصفة عامة التحلى بخلق العدل وإعطاء كلذي حق حقه بدون بخس أو ظلم، ودليل ذلك من القرآن الكريم قول الله عز وجل: (مَا أَنَّهُ ٱلَّذِينَ مَامَنُوا كُونُوا فَوَمِينَ بِٱلْقِسْطِ شُهَدَّاة بِلَّهِ وَلَوْ عَلَى أَنفُسِكُمْ أَوِ ٱلْوَالِدَيْنِ وَٱلْأَقْرِينُ إِن يَكُنُّ غَنِينًا أَوْ فَقِيرًا قَالَتُهُ أَوْلَى بِهِمَّأُ فَلَا تَشَّيعُوا الْمُوَيِّ أَن تَعْدِلُواْ وَإِن تَلُورُ الَّوْ تُعْرِضُوا فَإِنَّ اللَّهَ كَانَ بِمَا تَعْمَلُونَ خَيلًا ) (النساء: ١٣٥)، وعن أبي إمامة رضى الله عنه عن رسول الله صلى الله عليه وسلم أنه قال: (من اقتطع حق امرئ مسلم بيمنه فقد أوجب الله له النار، وحرم عليه الجنة، فقال رجل؛ وإن كان شيئًا يسيرا يا رسول الله؟، فقال وإن قضيبا من أراك) (رواه مسلم).

١- النصيحة: من أخلاق المتعاملين تقديم النصح والإرشاد والتوجه والتبيان للغير، ويُقبِل منهم ذلك وهذا من موجبات الدين والأخوة في المعاملات، ودليل ذلك قول الله تبارك وتعالى: (إِلَّا ٱلَّذِينَ ءَاحُنُواْ وَعَمِلُواْ ٱلصَّلِحَتِ وَقُواصُواْ الْحَقِّ وَنُواصُوا بُالصِّيرِ ) (العصر: ٣)، ويقول الرسول صلى الله عليه وسلم: )الدين النصيحة، قلنا لن؟ قال: لله ولكتابه ولرسوله ولأنمة السلمين وعامتهم) (رواه مسلم عن تميم الدارى/۸۲).

٧- الإخلاص وإصلاح النية؛ ويقصد به في مجال المعاملات خشية الله سيحانه وتعالى وهو الباعث على تجنب الغش والكذب والتطفيف والتدليس وكل ما يخالف أحكام ومبادئ الشريعة الإسلامية، كما أن ذلك من أسباب البركة في الأرزاق، ودليل ذلك قول الله تبارك وتعالى: (مَا أَرْمَا الَّا لَعَنَّدُوا اللَّهُ تُخلِصِينَ لَهُ ٱلدِّينَ خُنَفَاتُهِ وَيُفْسِمُوا ٱلصَّلَوٰةَ وَتُؤْتُوا ٱلزَّكُوةَ وَذَلِكَ

رِينً ٱلْنَبِيَّةِ ) (البينة: ٥)، وقوله صلى الله عليه وسلم: ) إنما الأعمال بالنيات، وإنما لكل امرئ ما نوى، فمن كانت هجرته إلى الله ورسوله، فهجرته إلى الله ورسوله، ومن كانت هجرته لدنيا يصيبها أو امرأة ينكحها، فهجرته إلى ما هاجر إليه ) (رواه الشيخان عن بن الخطاب ).

- أثر القيم الإيمانية والأخلاقية على السلوك الاقتصادى

يقود الالتزام بالقيم الإيمانية والأخلاقية إلى سلوكيات اقتصادية رشيدة وسليمة وهي مستنبطة من تلك القيم، من أهمها ما يلي:

١- سلوك الرضا والقتاعة؛ أي الرضا والقناعة بما قسمه الله من رزق وهذا يحقق الارتياح النفسي والاطمئنان واليقين بقول الله عز وجل: ﴿ وَفِي ٱلنَّيْلِ رِزْفُكُو رَمَّا فُوعَدُونَ ﴿ اللَّهِ النَّهِ اللَّهِ عَلَا اللَّهُ فَوْرَبُ ٱلشَّمْلِ وَالْأَرْضِ إِنَّهُ لَعَقُّ يَثُلُ مَا أَنَكُمْ نَطِقُونَ ﴾ (الذاريات: ٢٧-٢٣)، ويقول الرسول صلى الله عليه وسلم في هذا المقام: ( لن تموت نفس حتى تستوفي رزقها وأجلها فاتقوا الله وأجملوا في الطلب، خذوا ما حل ودعوا ما حرم ) (رواه البيهقي وابن ماجة)، وهذا يجنب المسلم الشره والتهافت الشديد على الكسب بدون ضوابط شرعية.

٢- سلوك التوكل على الله: وذلك بعد الأخذ بالأسباب والسبل والطرق المشروعة، ودليل ذلك قول الله تبارك وتعالى: (هُوَ ٱلَّذِي جَعَلَ لَكُمُ ٱلأَرْضَ ذَلُولًا فَٱنشُوا فِي سَاكِبًا وَكُوا مِن رَزْقِهِ وَالَّهِ ٱلنَّدُولُ ) (الملك: ١٥)، ويقول الرسول صلى الله عليه وسلم: ) لو أنكم تتوكلون على الله حق توكله لرزقكم كما يرزق الطير، تغدو خماصاً، وتروح بطاناً) (رواه أحمد والترمذي) وقال حديث حسن صحيح عن عمر بن الخطاب

٣- سلوك الاحتياط، أي الاحتياط لنوائب الدهر ومخاطره من الأزمات والكوارث والفقر والعوز وكذلك الحافظة على حقوق الأجيال القادمة، والباعث على هذا السلوك هو أن حياة المسلم تتقلب بين الرخاء والكساد، وبين السعة والضيق، وبين السعادة والشقاء، فعليه أن يأخذ من غناه لفقره، ولقد أوصى رسول الله صلى الله عليه وسلم أحد الصحابة فقال:(لأن تترك ورثتك أغنياء خير من أن تدعهم عاله، يتكففون الناس) (رواه البخاري: عن سعد بن خوله/١٢١٣).

 ٤- سلوك ترتيب العاملات حسب الأولوبات، ويقصد بذلك أن المسلم دائما يرتب أموره في المعاملات الاقتصادية حيث يبدأ بالفرائض ثم الواجبات ثم المندوبات، ويمصطلح الفقه الضروريات فالحاجيات فالتحسينات، وهذا يحقق له الاستقرار في حياته، كما يطبق هذا الفقه

عند التعامل مع الآخرين.

٥- سلوك التعاون والتكافل الاقتصادي: ويقصد بذلك التعاون مع الأفراد والوحدات الاقتصادية والحكومية في سبيل تنشيط المعاملات الاقتصادية وتجنب كافة صور الاستفلال والاحتكار والمنافسة غير المشروعة وكافة صور الفساد الاقتصادي، كما يساهم مع مؤسسات المجتمع المدنى المختلفة في تحقيق التكافل الاقتصادي والذي يقود إلى التنمية الاجتماعية وذلك من خلال الواجبات المالية الأخرى غير الزكاة، يقول الرسول صلى الله عليه وسلم: (مثل المؤمنين في توادهم وتراحمهم وتعاطفهم كمثل الجسد الواحد إذا اشتكى منه عضو تداعى له سائر الجسد بالسهر والحمى) (رواه البخاري ومسلم).

٦- سلوك الأخوة: ويقصد بذلك أن السلم يتعامل مع الأخرين على أنهم إخوة لهم في الله، ويريطهم ميثاق البر وفضائل الأخلاق، ومن وصايا الرسول صلى الله عليه وسلم في هذا الثقام؛ (لا تحاسدوا، ولا تناجشوا، ولا تباغضوا، ولا تدابروا، ولا يبع بعضكم على بيع بعض، وكونوا عباد الله إخوانا، السلم أخو السلم، لا يظلمه ولا يخذله ولا يكذبه ولا يحقره، التقوى هاهنا ويشير إلى صدره ثلاث مرات، بحسب امرى من الشر أن يحقر أخاه السلم، كل السلم على السلم حرام: دمه وماله وعرضه) (رواه مسلم).

٧- سلوك السماحة، من سلوكيات السلم في العاملات حسن التعامل مع الآخرين برفق وأناة لأن ذلك من أبواب التيسير وسهولة المعاملات، والبركة في الأرزاق، وتقوية الروابط، ودليل ذلك بصفة عامة من القرآن الكريم قول الله لرسوله: ( فَيِمَا رَحْمَةِ مِنَ اللَّهِ لِنتَ لَهُمَّ وَلَوْ كُنتَ فَظًّا غَلِيظً ٱلْقَلَّبِ لَاتَفَضُّوا مِنْ حَوْلِكُ فَأَعَفُ غَنْهُمْ وَاسْتَغَفِرْ لَمُثَّمْ وَشَاوِرْهُمْ فِي ٱلْأُمِّرُ فَإِذَا عَرْمَتَ فَتُوكُلُّ عَلَى اللَّهِ إِنَّ اللَّهَ يُحِبُّ ٱلْمُتَوكِّلِينَ ) (آل عمران: ١٥٩)، ودليل ذلك قول الرسول صلى الله عليه وسلم: )رحم الله رجل سمحا إذا باع وإذا اشترى وإذا اقتضى ) (رواه البخاري).

 ٨- سلوك التيسير: من سلوكيات السلم في الماملات ولاسيما رجل الأعمال التيسير على المتعاملين معه لأن ذلك من موجبات تسهيل الأعمال وانسيابها بأن بنظر المعسر أو يتجاوز عنه بالتصدق وتخفيض الأسعار وما في حكم ذلك ودليل ذلك قول الله تبارك وتعالى: (رُيدُ أَلَّهُ بِكُمُ ٱلْيُسَرُ) (البقرة: ١٨٥)، وقال رسول الله صلى الله عليه وسلم فيما ورد عن رب العزة: )حوسب رجلا ممن كان قبلكم، فلم يوجد له من الخيرشيء، إلا أنه كان يخالط (يشارك) الناس، وكان موسرا، فكان يأمر غلمانه أن يتجاوزوا عن المعسر، قال (الرسول) قال الله: نحن أحق بذلك منك، تجاوزوا عنه (رواه البخاري ومسلم عن

أبى مسعود الأنصاري)، ويقول رسول الله صلى الله عليه وسلم) من أنظر معسراً أو وضع له، أظله الله في ظل عرشه (رواد مسلم)، وقال صلى الله عليه وسلم: (ومن سره أن ينجيه الله من كرب يوم القيامة، فلينفس عن معسر، أو يضع عنه) (رواه مسلم)، وفي رواية الأحمد: "وقاه الله من فيح جهنم"

٩- سلوك المواطنة: بمعنى أفضلية التعامل الاقتصادى في السلع الوطنية حبا وولاء للوطن ولدعم التنمية الشاملة، وأداء ما عليه من حقوق للوطن من ضرائب ورسوم وما في حكم ذلك، كما يساهم في المحافظة على ثرواته وبنياته والالتزام بالقوانين، وتجنب التعامل في السلع الواردة من دول محاربة ومعادية للدين وللوطن ومقاطعتها إلا عن الضرورة المعتبرة شرعاً وتلك وقضة مع شرع الله ووقضة مع حب الوطن ووقفة مع النفس ونصرة لمن يجاهد هؤلاء الأعداء

١٠- سلوك تجنب المعاملات الاقتصادية المنهى عنها شرعاً: وذلك عبادة وطاعة لله، ومن هذه المعاملات: الغش، والكذب، والاحتكار، الاستغلال، والغين، والريا، والنجش، والإكراه، والتطفيف، والتدليس، وكل صور الفساد الاقتصادي التي تؤدي إلى أكل أموال لناس بالباطل.

سلوك التفقه في أحكام المعاملات حتى لا يقع في الحرام: يجب على المتعاملين في الأسواق التفقه في أحكام العاملات، ودليل ذلك قول الرسول صلى الله عليه وسلم: (من برد الله به خيراً يفقهه في الدين) (رواه البيهقي)، ويروى عن عمر بن الخطاب رضى الله عنه أنه كان يطوف بالسوق، ويضرب التجار بالدرة ويقول: " لا يبيع في سوقنا إلا من يفقه، والا أكل الريا شاء أم أبي ".

١١- سلوك تجنب الشبهات: ويقصد بذلك أنه بحب أن يكون من سلوك الاقتصاد السلم معرفة الحلال فيتبعه والحرام فيجتنبه، وكذلك المشتبهات فيبتعد عنها خشية أن يقع في الحرام، وكان صحابة رسول الله صلى الله عليه وسلم يتركون تسعه أبواب الحلال خشية أن يقعوا في باب من الحرام، وأصل ذلك حديث رسول الله صلى الله عليه وسلم: (إنما الحلال بَينَ، وإنما الحرام بَينَ، وبينهما أمور مشتبهات لا يعلمهن كثير من الناس، فمن اتقى الشبهات فقد ستبرئ لدينه وعرضه، ومن وقع في الشبهات وقع في الحرام كالراعي يرعى حول الحمى يوشك أن يقع فيه، ألا وأن لكل ملك حمى، وحمى الله محارمه، ألا وإن في الحسد مضغة، إذا صلحت صلح الحسد كله، واذا فسدت فسد الحسد كله، ألا وهي القلب) (رواه مسلم)، وقال صلى الله عليه وسلم: ( دع ما يريبك إلى ما لا يريبك) (رواه الترمدي).

وللحديث بقية أن شاء الله.



#### من أقوال السلف

عَنْ عَمْرَانَ بْن حُصَيْن، أَنَّ رَجُلا أَتَاهُ فَسَأَلُهُ عَنْ شَيْء فَحَدَّثُهُ، فَقَالَ الرَّجُلُ: «حَدِّثُوا عَنْ كتَابِ اللَّهِ وَلا تُحدِّثُوا عَنْ غَيْرِهِ، فَقَالَ: إِنَّكَ امْرُوُّ أَحْمَقُ، أَتَجِدُ فِي كِتَابِ اللَّهِ أَنَّ صَلاةَ الظُّهْرِ أَرْيَعًا لا يُجْهَرُ فِيهَا، وَعَدُدَ الصَّلُواتَ وَعَدُدَ الزَّكَاةِ وَنَحُوهَا، ثُمَّ قَالَ: أَتَجِدُ هَذَا مُفَسِّرًا فِي كَتَابِ اللَّهِ، إِنَّ اللَّهِ قَدْ أَحْكُمَ ذَلِكَ وَالْشُنْلُةُ تُفْسُرُ ذَلِكَ ،-

مستد عبد الله بن المارك

### من نور كتاب الله

السعادة الحقيقية

قال الله تعالى:

« يَتَأْتُهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوا ٱسْتَجِيبُوا لله وَالرَّسُولِ إِذَا دُعَاكُمْ لِمَا مُنْكُمُّ وَأَعْلَمُوا أَنَّ اللَّهُ يَحُولُ بَيْتَ ٱلْمَرْءِ وَقَلْيِهِ. وَٱلْنَهُ البه تعشرون ،

(الأنفال:٢٤)

#### من هدي رسول الله صلى الله عليه وسلم

عن أبي واقد الليثي قال: إن رسول الله صلى الله عليه وسلم كان أخف الناس صلاة على الناس، وأدومه على نفسه (وفي رواية: وأطول الناس صلاة لنفسه) .

رواه أحمد وصححه الأثبانية السلسلة الصحيحة

#### من دلائل النبوة

عن جابربن عبد الله قال: شكا أصحاب رسول الله صلى الله عليه وسلم إلى رسول الله صلى الله عليه وسلم العطش، فدعا بعس (إناء)، فصب فيه ماء، ووضع رسول الله صلى الله عليه وسلم يده فيه، قال: فجعلت أنظر إلى الماء ينبع من بين أصابع رسول الله صلى الله عليه وسلم والناس يستقون، حتى استقى الناس كلهم.

رواه الدارمي

#### من فضائل الصحابة

عن عبد الرحمن بن عوف. أن النبي صلى الله عليه وسلم قال: وأبو بكرية الجنة، وعمرية الجنة، وعثمان في الجنة، وعلى في الجنة، وطلحة في الجنة، والزبير في الجنة، وعبد الرحمن بن عوف في الجنة، وسعد بن أبي وقاص في الجنة، وسعيد بن زيد فالجنة، وأبو عبيدة بن الجراح فالجنة،.

رواه الترمذي

#### حكم ومواعظ

عن الحسن، قال : « لأَهْلِ التَّقْوَى عَلامَات يُغُرُّفُونَّ بِهَا ، صِدُقُ الْجَدِيث ، وَالْوَهَاءُ بِالْهَهْد ، وَصِلْةُ الرَّحِم ، وَرَجْمَهُ الضَّعَهَاء ، وَقَلْهُ الْفَخْرِ وَالْخُيلاء ، وَيَذَلُ الْعُرُوف ، وَقِلْهُ الْبَاهَاة للنَّاس ، وَحُسَنُ الْخُلُق الرَّحِم ، وَرَجْمَهُ الضَّعَهَاء ، وَقَلْهُ الْفَخْرِ وَالْخُيلاء ، ويَذَلُ الْعُزُوف ، وَقِلْهُ الْبَاهَاة للنَّاس ، وَحُسَنُ الْخُلُق ، وَسَعَةَ الْخُلُقِ مِمَّا يُقْرِبُ إلى اللَّهِ عَرْ وَجُل ، . (الحلية الأبي نعيم)

صفر ١٤٣٨ هـ - العدد ٥٤٧ - السنة السادسة والأربعون



الحمد لله الذي علم بالقلم، والصلاة والسلام على نبينا محمد المفرد العلم، وعلى آله وصحمه أنمة الهدى ومصابيح الظلم، وبعد:

الْحَمْدُ لِلَّهِ حَمْدًا يَقْتَضَى رِضَاهُ، وَلاَ يَنْقَضَى مَدَاهُ، وَصَلَّى اللَّهِ وَسَلَّمَ عَلَى ثَبِيِّنَا مُحَمَّد الَّذِي اصْطَفَاهُ وَرَسُولْنا الَّذِي اخْتَارَهُ اللَّه لرَسَالَتُه وَاجْتَبَاهُ وَيَغُدُ.

فإن من المعلوم الواضح عند كل ذي بصيرة، أن الله فطر نبينا محمدًا صلى الله عليه وسلم على أحسن الأخلاق التي هدى الناس إليها، وطبعه على جميل الشمائل التي خَلَقَ الناسَ عَلَيْها، حتَّى أضْحتْ أخلاقُ الرسول الكريم مِ صلى الله عليه وسلم من الدلائل الواضحات على صدق نبوته والمعجزات الباهرات على صحة رسالته بحيث يعجزُ كُلُ أحد من البشر عَن معارضَتِها والاتبّان بمثلها كلُّها أو بعضها، أمَّا مقاربتُها والتُّشبهُ بها فهو في الإمكان، للأمر بالاقتداء به والتأسي بأخلاقه كما في قوله تعالى: ( لَقَدُكُانَ لَكُمْ فِي رَسُولِ ٱللَّهِ أَسْوَةً حَسَنَةً لَمَن كَانَ يَرْجُوا ٱللَّهَ وَٱلْمَوْمَ ٱلْآخِرَ وَذَكَّرُ ٱللَّهُ كُمْرًا ) (الأحزاب: ٢١).

ومن طبع على صفات الخير فليسَ عليه ضيرٌ، ولا عَجَبَ فإنَّ صَنائعَ المعروفُ تقى مصارعُ السوء، وأيُّ معروف أفضل من حُسن الخلق؟ ١

ولعل من أهم أسباب اختيار العرب لنشر دعوة الاسلام وتحمل أعبائها ما فطرهم الله عليه من قال ابن تيمية: وسبب هذا الفضل- والله أعلم- ما اختصوا به في عقولهم وألسنتهم وأخلاقهم وأعمائهم، وذلك أن الفضل: إما بالعلم النافع، وإما بالعمل الصالح.

والعلم له مبدأ، وهو: قوة العقل الذي هو الفهم والحفظ، وتمام، وهو: قوة المنطق، الذي هو البيان والعبارة.

والعرب هم أفهم من غيرهم، وأحفظ وأقدر على البيان والعبارة، ولسانهم أتم الألسنة بيانًا وتمييزًا للمعاني، جمعًا وفرقاً، يجمع المعانى الكثيرة في اللفظ القليل، إذا شاء المتكلم الجمع ثم يميزبين كل شيئين مشتبهين بلفظ آخر مميز مختصر، كما تجده من لفتهم في جنس الحيوان، فهم- مثلاً- يعبرون عن القدر المشترك بين الحيوان بعبارات جامعة، ثم يميزون بين أنواعه في أسماء كل أمر من أموره: من الأصوات، والأولاد، والمساكن، والأطفال إلى غير ذلك من خصائص اللسان العربي، التي لا يستراب

وأما العمل: فإن مبناه على الأخلاق وهي الغرائز



المخلوقة في النفس، وغرائزهم أطوع للخير من غيرهم، فهم أقرب للسخاء، والحلم، والشجاعة، والوفاء، وغير ذلك من الأخلاق المحمودة، لكن كانوا قبل الإسلام طبيعة قابلة للخير، معطلة عن فعله، ليس عندهم علم منزل من السماء، ولا شريعة موروثة عن نبي، ولا هم أيضًا مشتغلين ببعض العلوم العقلية المحضة، كالطب والحساب، ونحوها، إنما علمهم ما سمحت به قرائحهم: من الشعر والخطب، وما حفظوه من أنسابهم وأيامهم، وما احتاجوا إليه في دنياهم من الأنواء والنجوم، أو من الحروب. (اقتضاء الصراط المستقيم: ١/٧٤٤).

وتحضرني في ذلك قصة بديعة في وقاية السوء ورفع البلاء بسبب الإحسان إلى التاس،

قَالُ حَاتَمُ بِنُ الْجِرَاحِ: قَالَ عَلَيَّ بِنَ الْحَسَن بِن شُقِيْقِ: سَمِعْتُ ابْنَ الْبَارِكِ، وَسَأَلُهُ رَجُلُ عَنْ قَرْحَهُ خَرَجِتْ فِي زُكِيْتِهِ مُنْذُ سَنْعِ سَنَيْنَ، وَقَدْ عَالَجِتُهَا بِأَنْوَاعَ العلاَّجِ، وَسَأَلْتُ الْأَطبَّاءَ، فَلَمْ أَنْتَفِعُ بِهِ، فَقَالٌ لَهُ: اذْهَبْ، فَاحِفِرْ بِئُرَا يِ مُكَانَ حَاجَة إلَى المّاء، فَإِنَّى أَرْجُو أَنْ يَنبُعَ هُنَّاكَ عَيْنٌ، وَيُمْسَكَ عَنْكَ الدُّمْ، فَفَعَلَ الرَّجُلُ، فَبِرَأُ (السير: ٧/٨). فاللهم اجعلنا من المحسنين.

حديث بدء الوحى وكلام الرشيدة القدوة أم المؤمنين خديجة بنت خويلد رضي الله عنها:

لُقَدْ كَانَتُ أُمُّنَا خَدِيجَةُ امْرَأَةً عَاقِلَةً وَاهْرَةً الْعَصْلِ، رَشِيدَةً كَامِلَةً الرُّشْدِ، وَكَانَتْ- واللَّهُ – عظيمة الفضل كثيرة العلم، عظيمة الحلم، قَديمَةُ السُّلْمِ، مِنْ الْإِسْلام يمكان.

وَقُدُ هَيَّاهَا اللَّهِ تَغَالَى لَتَكُونَ عَوْنًا لِنَبِيِّنَا صلى الله عليه وسلم وَسَنَدُا لُهُ، وَمُشَارُةُ لهُمُومِهِ فِي مَهْدِ دَعُوتِهِ الْتِي كَانَتُ أَشَدُ أَوْقَات الدُّعُوَةُ وَأَصْعَبُ مَرَاحِلُ تَبْلِيغِ الرِّسَالُةِ.

ومنَ العَجِبِ العَاجِبِ أنْ خديجة- رضي الله عنها- آمنتُ حَالُ الْكبُرِ، فقد كانتُ حينَ نُبِّيُّ عليه الصلاة والسلام زَهَاءَ الخامسة والخمسين، ولئن كانتُ الأيامُ والليالي أَبْلَيْن

عَظمَها، وشَيِّسْ رأسَها، فإن همتها في إقبالها على الإسلام وخدمته - على كبر سنها- لم تنل ولم تشت.

وسيحان من قلوب العباد بين أصبعين من أصابعه يقلبها كيف يشاء حتى فاوت بين الهمم تفاوتا كبيرا فمنها فوق الثريا ومنها تحت الثرى نسأل الله الثبات حتى المات.

ولله درُّ القائل:

مَا شَابَ حَزْمِي وَلا عَزْمِي وَلا خُلُقي وَلا وَلائي وَلا ديني وَلا كَرْمي وَإِنَّمَا اعْتَادَ شَعْرُ رَأْسِي غَيْرَ صَنْغَتِه وَالشَّيْبُ فِي الرَّأْسِ غَيْرُ الشَّيْبِ فِي الْهِمَم

وَالْمُعْهُودُ أَنَّ الشَّيَابَ أَقْيَلُ لِلْحَقُّ وَأَهْدَى للسَّبِيلِ مِنَ الشَّيُوخِ الَّذِينَ عَتَوْا فِي الْبَاطل غُتُوًّا كُبِيرًا، وَعَسَوْا فِيهُ حِيثًا مِنَ الْدُهْرِ.

وَلَهَذَّا كَانَ آكُثُرُ الْنُسْتَجِيبِنَ لللهِ وَرَسُولِهِ مِنَ الشَّبَابِ بَيْدَ أَنَّ أَكْثَرَ الشُّيُوخِ صَدُّوا وَنَذُّوا وَعَائِدُوا وَلَمْ يُوْمِنُوا.

وَفِي حَديث بَدْء نُزُولِ الْوَحْيِ أَصْدَقَ شَاهِد أ وَأُوْضَحُ بُرْهَانَ عَلَى كُمَالُهَا وَسَدَاد عَقْلهَا.

رُوى الإمامُ البخاري في صحيحه من حديث عَائشَةَ أُمُّ الْمُؤْمِنينَ أَنِّهَا قَالَتْ: ,

أُوِّلُ مَا بُدئَ بِهِ رَسُولُ اللَّهِ صَلَّى اللَّهِ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ مِنَ الْوَحْيَ الرُّؤْيَا الصَّالِحَةُ فِي النَّوْمِ، فَكَانَ لا يَرَى رُؤْيَا إلا جَاءَتْ مثلَ فَلَقَ الصُّبْح، ثُمَّ حُبِّبَ إِلَيْهِ الْخَلْاءُ، وَكَانَ يَخْلُو بِغَارِ حِرَاء فَيَتَحَنَّثُ فَيه- وَهُوَ التَّعَبُّدُ- اللَّيَالَيَّ ذُوَاتَ الْعَدَد قَيْلُ أَنَّ يَنْزَعَ إِلَى أَهْلِه، وَيَتَزَوَّدُ لَذَلكُ، ثُمَّ يَرْجِعُ إِلَى خَديجَةَ فَيَتَّزُوَّدُ لِمُلْهَا، حَتَّى جَاءُهُ الْحَقُّ وَهُوَ فِي غَارِ حَرَاء، فَجَاءُهُ الْمُلْكُ فَقَالَ: اقْرَأْ، قَالَ: " مَا أَنَا بِقَارِئ "، قَالَ: " فَأَخَذُني فَغُطِّني حَتِّي بَلَغُ مَنِّي الْجَهْدَ ثُمَّ أَرْسَلَنيَ، فَقَالَ: اقْرَأ، قُلْتُ: مَا أَنَا بِقَارِئ، فَأَخِذُني فَغُطْني الثَّانيَةَ حَتَّى بَلَغَ منِّي ٱلجَّهْدُ ثُمَّ أَرْسَلَني، فَقَالَ: اقْرَأْ، فَقُلْتُ: مَا أَنَا بِقَارِئ، فَأَخَذُني فَغُطِّني الثَّالثُهُ ثُمَّ أَرْسَلُني، فَقَالُ: (أقَرَأُ بِأَسْيَرُ رَبِّكَ ٱلَّذِي خَلَقَ ( ) خَلَقَ ٱلْإِنسَانَ مِنْ عَلَقِ أَنْ الْمَرْأُ وَرَبُّكَ ٱلْأَكْرُمُ (العلق: ٢) " فَرَجَعَ بِهَا رَسُولُ الله صَلَّى الله عَلَيْه وَسَلَّمَ يَرْجُفُ فَوْادُهُ، فَدَخَلَ

عَلَى خَديجَةَ بِنْت خُوَيْلد رَضِيَ اللَّهُ عَنْهَا، فَقَالَ: "زَمُلُوني زَمَلُوني" فَزَمَّلُوهُ حَتَّى ذَهَبَ عَنْهُ الرَّوْعُ، فَقَالَ لِخَديجَةَ وَأَخْبَرَهَا الْخَبَرَ،

"لَقَدْ خَشِيتُ عَلَى نَفْسِى" فَقَالَتْ خَدِيجَةُ، كَلاَّ وَاللَّهِ مَا يُخْزِيكُ اللَّهِ أَبَدُا، إِنَّكَ لَتَصِلُ الرَّحِمَ، وَتَحْمِلُ الْكَلَّ، وَتَكْسِبُ الْمُعْدُومَ، وَتَقْرِي الشَّيْف، وَتُعينُ عَلَى نَوَائبِ الْحَقُ.

فَانْطَلَقَتُ بِهِ خَدِيجُهُ حَتَّى أَتَتْ بِهِ وَرَقَهُ بْنَ نَوْفَل بْنَ أَسَد بْن عَبْد الْعُزَّى ٱبْنَ عَمْ خَديجَةً وَكَانَ امْرَأُ تَنْصَّرَ فِي الْجَاهِلِيَّةِ، وَكَانَ يَكْتُبُ الكتَابَ العبْرَانِيِّ، فَيَكْتُبُ مِنَّ الْإِنْجِيل بِالْعِبْرَانِيَّةَ مَا شَاءَ اللَّهِ أَنْ يَكْتُبُ، وَكَانَ شَيْخًا كُبِيرًا قُدُ عَمِيَ، فَقَالَتُ لَهُ خَدِيجَةً: يَا ابْنَ عَمَّ، اسْمَعْ مِنَ ابْنِ أَحْيِكَ، فَقَالَ لَهُ وَرَقَعَةً: يَا ابْنَ أَخِي مَاذَا تَرَى؟ فَأَخْبَرَهُ رَسُولُ اللَّهِ صَلَّى اللَّهِ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ خَبَرَ مَا رَأِي، فَقَالَ لَهُ وَرَقَهُ: "هَذَا النَّامُوسُ الَّذِي نَزَّلَ اللَّهِ عَلَى مُوسَى، يَا لَيْتَني فيهَا جَذَعًا، لَيْتَنِي أَكُونُ حَيًّا إِذْ يُخْرِجُكُ قُوْمُكَ، فَقَالَ رَسُولُ اللهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهُ وَسَلَّمَ؛ " أَوَ مُخْرِجِيَّ هُمْ"، قَالَ: نَعَمْ، لَمْ يَـاْتَ رَجُلُ قَطْ بِمِثْلُ مُا جِئْتَ بِهِ إِلاَّ عُودِي، وَإِنْ يُدُرِكُني يَوْمُكَ انْصُرْكَ نَصْرَا مُؤَزِّرًا. ثُمَّ لَمْ يَنْشَبْ وَرَقَهُ أَنْ تُونِيْكُ، وَفَتَرَ الوَحْي اهـ

سورة الضحى (فأما اليتيم فلا تقهر):

لمَّا رَجَعُ رَسُولُ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ يَرْجُفُ فَ وَادُهُ، وَدَخَلَ عَلَى خَدِيجَةَ بِنْتِ خُويْلِدِ رَضِيَ اللَّهِ عَنْهَا، فَقَالَ: " زَمُلُونِي زَمُلُونِي " فَزَمَلُوهُ حَتَّى ذَهَبَ عَنْهُ الرَّوْعُ، فَقَالَ لِخَدِيجَةَ وَأَخْبَرَهَا الْخَبَرِ: " لَقَدْ خَشِيتُ عَلَى تَفْسَي " فَقَالَتُ خَدِيجَةً: كَلاَّ وَاللَّهِ مَا يُخْزِيكَ رُوعٌ بعض النسخ، يُحْزِنُكَ ) اللَّهَ أَبَدُا، إِنَّكَ لَتَصِلُ الرَّحِمَ، وَتَحْمِلُ الكَلِّ، وَتَكْسِبُ المَعْدُومَ، وَتَقْرَى الضَّيْف، وَتُعِينُ عَلَى نَوَائْبِ الْحَقُ.

يُّ هَـذَا السِّيَاقِ استدلَتُ الصحابية الصالحة الخيرة والزوجة الفاضلة الشريفة الكريمة العاقلة ,خديجة وضي الله عنهابان من جمع الله فيه صفات الخير وحميد الخصال وجميل الخلال فلا يلحقه الخزي ولا يدركه الحزن، ولم يخالجها في هذا الأمر

شكَّ، بدليلِ أَنَّهَا أَقْسَمَتْ عَلَى ذَلكَ، وجعلتُهُ أَمْرًا مُؤبَّدًا، حَينَ قَالَ لَهَا، " لَقَدْ خَشِيتُ عَلَى نَفْسِي، فَقَالَتْ لَهُ، أَبْشِرُ فَوَاللَّهِ لاَ يُخْزِيكَ اللَّهِ أَنْشِرُ فَوَاللَّهِ لاَ يُخْزِيكَ اللَّهِ أَنْشِرُ فَوَاللَّهِ لاَ يُخْزِيكَ اللَّهِ أَنْشِرُ فَوَاللَّهِ لاَ يُخْزِيكَ اللَّه

ثُمَّ اسْتَدَلَّتْ بِمَا فِيهِ مِنَ الصَّفَاتِ الْفَاصِلَةِ وَالأَخْلِقِ وَالشَّيْمِ عَلَى أَنَّ مَنْ كَانَ كَذَلكَ لاَ يُخْزَى أَبَدَا، فَعَلَمَتْ بِكَمَالِ عَقْلهَا وَفَطَرَتها فَخْرَى أَبَدَا، فَعَلَمَتْ بِكَمَالِ عَقْلها وَفَطَرَتها أَنَّ الأَعْمَالَ الصَّالِحَة وَالأَخْلَقَ الْفَاصِلَة وَالشَّيْمَ الشَّرِيفَة تُتَاسِبُ أَشْكَالَهَا مِنْ كَرَامَةِ الله وَتَأْيِيدِه وَإِحْسَانِه، وَلاَ تُنَاسِبُ الْخِزْيَ وَالْخِذَلانَ، وَإِنَّمَا يُنَاسِبُهُ أَضْدَادُهَا، فَمَنْ رَكِبَهُ الله عَلَى أَحْسَنِ الصَّفَات، وَأَحْسَنِ الأَخْلاَقِ وَالأَعْمَالِ اِنَّمَا يَلِيقُ بِهِ كَرَامَتُهُ وَاتْمَامُ نِعْمَته وَالأَعْمَالِ اِنَّمَا يَلِيقُ بِهِ كَرَامَتُهُ وَاتْمَامُ نِعْمَته الأَخْلاقِ وَالأَعْمَالِ اِنَّما يَلِيقُ بِهِ مَا يُنَاسِبُها) عَلَيقُ بِهِ مَا يُنَاسِبُها) الأَخْلاقِ وَالأَعْمَالِ اِنَّما يَلِيقُ بِهِ مَا يُنَاسِبُها) (زاد المعاد: ١٧/٣).

وَقَالَ ابن القيم أَيْضًا: وَكَذَلِكَ اسْتَدْلاَلُ السُدُلاَلُ السُدُلاَلُ الصُدُيقَةِ الْكُبْرَى أَمُ الْمُوْمِنِينَ خَدِيجَةَ بِمَا عَرَفَتُهُ مِنَ حِكْمَة الرَّبُ تَعَالَى وَكَمَالُ أَسُمَائِهِ وَصِفَاتِهِ وَرَحْمَتِهُ أَنَّهُ لاَ يُخْزِي مُحَمَّدًا صلي الله عليه وسلم فَإنَّهُ يَصِلُ الرَّحِمَ وَيَحْمِلُ الْكَلَ وَيَقْرِي الضَّيْفَ وَيُعِينُ عَلَى نَوَائِبِ الْحَقَّ.

وَإِنَّ مِن كَانَ بِهِذُهِ المثابِة فَإِنَ الْعَزِيزِ الرحيمِ الْدَي هو أحكم الحاكمين والله رب العالمين لا يخزيه ولا يسلط عليه الشيطان وهذا استدلال منها قبول ثبوت النبوة والرسالة بل استدلال على صحتها وثبوتها في حق من هذا شأنه فهذا معرفة منها بمراد الرب تعالى وما يفعله من أسمائه وصفاته وحكمته ورحمته وإحسانه ومجازاته المحسن بإحسانه وأنه لا يضيع أجر المحسنين اهد. (إعلام الموقعين؛ لا يضيع أجر المحسنين اهد. (إعلام الموقعين؛ عَلَى مَا أَقْسَمَتْ عَلَيْهِ مِنْ نَفْي ذُلِكَ أَبِدُا بِأَمْرِ الشَّورَائِيُّ وَصَفَتْهُ بِأَصُولِ مَكَارِمِ الأَخْلَقِ اهد. (فتَح الباري: ۲٤/۱).

قَالَ ابنَ حجر: وَالْخِنْيُ الْوُقُوعُ فِي بَلِيَّةَ وَشُمْ مُورَةِ بِدِلْةَ اهِ.. (فَتح الباري: ١٢٠/٨) وَشُمْ مُورَةِ بِدِلْةَ اه.. (فَتح الباري: ٢٠/٨)). وللحديث بقية إن شاء الله. والحمد الله رب العالمين.

الحلقة الأولى

د. محمد ابراهيم الحمد

الْجَنِّ، وعرَّى أفراسَ الصبا ورواحله. أما من يقابل الناس بالبشر، ويصافحهم براحة كريمة، ويثنى عليهم إذا هم أجادوا، ويردهم إلى الصواب برفق إذا هم أخطأوا، ويسدي إليهم المعروف إذا هم احتاجوا دون أن يكون خائفا منهم أو راجيًا لهم- فذلك قليل في الناس، غريب بينهم.

ومن كان كذلك أحدقت إليه الضمائر الحرة، وأولته ودًا وانعطاها؛ وأساغت عشرته، وأصاخت السمع لما يقوله.

ولكن هذا الصنف- مع الأسف- قليل؛ لأن المصالح الخاصة قد طغت، فصارت المعاملة إلى النفعية أقرب منها إلى المروءة والانسانية.

ولا ريب أننا بحاجة ماسة إلى كمية كبيرة من المشاعر الصادقة؛ حتى نحفظ الود فيما بيننا، ونبعد عن شبح الأوهام التي تعترينا، ولأجل أن تكون حياتنا مليئة بالمسرات، بعيدة عن المكدرات والمنغصات.

وإن المتأمل في حياتنا ليرى عجبًا؛ فلغة المشاعر التي تضفي علينا الدفء في قرّ الشتاء، وتهب علينا بالنسيم العليل في حر الهجير- تكاد تنقرض عند فئام الناس في هذه الأزمان.

كيف يكون ذلك؛ ونحن نتفياً ظلال دين عظيم يرعى هذا الجانب حق رعايته، ويحذر من أن تتضاءل تلك العواطف النبيلة، فيضيع بسبب ذلك من حقائق الشريعة، وعزة أهلها ما يضيع؟!

الحمد لله، والصلاة والسلام على رسول : الله، وعلى آله وصحيه ومن والاه، أما بعده المسال المسالة

فهذه كلمات حول ظاهرة تحتاج إلى بسط، والقاء ضوء، وعلاج، تلكم هي ظاهرة: «فقر الشاعر».

هذه الظاهرة التي عمت، وكثرت الشكوي منها، وصارت من ضمن ما يبحث فيه المسلحون، ويسعون إلى علاجه.

فهذا ما استثار الهمة، وأخذ برأس القلم يجره إلى الكتابة في هذا الموضوع.

والحديث عنها سيبدأ بتوطئة ومدخل، ثم يتناول الحديث مظاهرهذه الظاهرة، ثم يكون الحديث عن الأسباب التي ترتقي بالمشاعر، وتنهض بها.

توطئة ومدخل:

الإنسان مركب من جسد وروح ومشاعر، فليس جمادًا أصم، وليست حاجته قاصرة على الطعام والشراب فحسب، بل هو محتاج مع ذلك إلى غذاء عقله، وروحه، ومشاعره، وتفصيل ذلك يطول، وليس هذا مجال بسطه.

وحسب الحديث هاهنا أن يدور حول المشاعر، وحاجة الإنسان إليها، فالذي يلاحظ في حياتنا اليومية أننا نعانى من فقر المشاعر الإنسانية الصادقة المعتدلة؛ فتجد من الناس من هو جاف لا تكاد تحظى منه بكلمة شكر، أو ابتسامة محب، أو دعوة مخلص.

ومنهم من هو متملق محتال يزجى المديح بلا كيل لمن يستحق ولمن لا يستحق؛ إما رغبة أو رهبة أو لأجلهما جميعًا؛ فإذا انقضت مصلحته قلبٌ ظهرَ

ومن هنا جاء الإسلام بما يربى تلك المعاني، ويحييها في النفوس؛ فنصوص الوحيين- التي لم تغادر صغيرة ولا كبيرة إلا وأحاطت بها إجمالا أو تفصيلاً- مليئة بتقرير تلك المعاني السامية التي تنهض بالمشاعر، وتقضى على روح الأثرة والقسوة، والغلظة.

فلو أجلت فكرك في حكم الصلاة، والزكاة، والصيام، والحج- وهي أعظم دعائم الإسالام بعد الشهادتين-لوجدت أن من أعظم حكم تشريعها مراعاة المشاعر، وقيام روح الألفة والمودة بين المسلمين.

ولو ألقيت نظرة فيما يقرره الشارع من أوامر ونواه وما جرى مجرى ذلك لرأيت ذلك رأى العين.

ألا ترى أن الشارع يقرر ألا ننسى الفضل بيننا، وأن أحدنا لا يؤمن حتى يحب لأخيه ما يحب لنفسه، وأن المسلم أخو المسلم لا يظلمه، ولا يخذله، ولا يسلمه، ولا يحقره؟

أليس الشارع يأمرنا بستر عورات المسلمين، والسعى في قضاء الحوائج، وتنفيس الكربات، وعيادة المرضى، وتشييع الجنائز؟

أليس يأمر بإفشاء السلام، والرحمة بالخلق، والعطف عليهم، وحسن رعايتهم، ومداراتهم، والصبر على أذاهم.

أليس يأمر ببر الوالدين، وصلة الأرحام، وإكبرام الحار، والوفاء للأصحاب، وحسن المعاملة للزوج - 289819

أليس يأمر بالأمانة وإنجاز الوعد، وحسن الظن، إلى ذلك من الأوامر التي ليس بعدها أمل لآمل، ولا زيادة لستزيد.

وفي مقابل ذلك، فهو ينهى عن أمور شاء الله تعالى.

كثيرة من شأنها أن توهي حبال المودة بين المسلمين، أو تنقض عراها؛ فتراه ينهى عن العقوق، والقطيعة، وأذبة الجار، والكبر، والحسد، والغل، والحقد، والبخل، والفظاظة، والوقاحة، والعناد، والغيبة، والنميمة، والسب، واللعن، وإفشياء السير، والسخرية بالناس، والتعبير بالعبارات المستقبحة، والتخاطب بالألقاب السيئة.

وينهى كذلك عن كثرة الجدال والخصومة، وعن المزاح البذيء، وعن الكلام فيما لا يغنى، وعن الخيانة، والمكر، وإخلاف الوعد، والتحسس والتجسس، وتتبع العورات، والتهاجر، والتشاحن، والتدابر، وما إلى ذلك.

وتفصيل ما مضي، وذكرُ أدلته يحتاج إلى مجلدات ضخام، والمقام لا يسمح بدلك.

ومع ذلك كله فإن الناظرية أحوال إخوانه المسلمين يعتريه الأسب واللوعة؛ لما حل بهم من الشنآن، والقطيعة، والتهاجر، وجفاف المشاعر، وجفاء الطباء.

وهذا الأمريشيع بين المسلمين، ويأخذ صورًا شتى، وفيما يلى تفصيل لبعض المظاهر، وذلك على النحو التالي:

أولا: فقر المشاعر بين الوالدين elkeke.

ثانيًا: فقر المشاعر في الحياة الزوجية. ثالثًا: فقر المشاعر بين الزوجة ووالدي زوجها.

رابعًا: فقر المشاعر بين الجيران. خامسًا: فقر المشاعربين الطلاب eltalani.

سادسًا: مظاهر أخرى لفقر المشاعر. والى ذلك التفصيل في العدد القادم إن

الأسرة المسلمة

## الأسرة المسلمة المان وأخلاق

الحلقة الثانية

جمال عبد الرحمن

اعداد/

الحمد لله رب العالمين والصيلاة والسيلام على نسينا محمد خاتم الأنبياء والمرسلين، وآله وصحابته الغر الميامين وبعده

أليسرية الزواج

فإذا كان الاختيار على الضوابط والشروط الشرعية فينبغي أن يعقب ذلك التيسير وليس التعسير والتشديد.

قَالَ اللَّهُ تَعَالَى: «زُرِيدُ ٱللَّهُ بِكُمُ ٱلْيُسْرَ وَلَا زُرِيدُ بِكُمُ أَلْسُرٌ، (البقرة: ١٨٥). والتشديد لا يجلب إلا الندم والعقوية بمثلها.

- وفي حديث أبي هريرة رضى الله عنه قال النبي صلى الله عليه وسلم: " فَإِنْمَا بُعِثْتُمْ مُيَسِّرِينَ، وَلَمْ تَبْعَثُوا مُعَسُرِينَ، صحيح البخاري (٥٤/١).

وعن عائشة رضى الله عنها قالت: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: «اللهُمَّ، مَنْ وَلَي مِنْ أَمْرِ أَمَّتَي شَيْئًا فَشَقَّ عَلَيْهِمْ، فَاشْقَقْ عَلَيْهِ، وَمَنْ وَلَيَ مَنْ أَمْر أُمَّتِي شَيْئًا فَرَفَقَ بِهِمْ، فَارْفَقْ بِهِ، صحَيح مسلم · (150A/4)

- قَالَ عَبْدُ اللَّهِ بْنُ عَمْرِو بْنِ الْعَاصِ رَضِيَ اللَّه عَنْهُمَا، قَالَ لَى رَسُولَ اللَّهُ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهُ وَسَلَّمَ: ِ بِيَا عَبْدَ اللَّهِ، أَلَمُ أَخْبَرُ أَنْكَ تَصُومُ النَّهَارَ، وَتَقُومُ اللَّيْلَ؟»، فَقُلْتُ؛ بَلَى يَا رَسُولَ اللَّهِ قَالَ: «فَالاَ تَفْعَلْ صُمْ وَأَفْطِنْ وَقُمْ وَنُمْ، فَإِنَّ لِجِسَدِكَ عَلَيْكَ حَقًّا، وَإِنَّ لَعَيْنَكَ عَلَيْكَ حَقًا، وَإِنَّ لَزُوْجِكَ عَلَيْكَ حَقًا، وَإِنَّ لَرُوْرِكَ عَلَيْكَ حَقًا (وهم الزُّوَّارِ والضيوفِ)، وَإِنَّ بِحَسِّبِكَ أَنْ تَصُومَ كُلِّ شَهْرِ ثَلَاثَةَ أَيَّام، فإنْ لكَ بِكُلُّ حَسَنَةً عَشْرَ أَمْثَالُهَا، فَإِنَّ ذَلْكَ صَيَامُ الدِّهْرِ كُلُهِ، فَشَدُدْتَ، فَشُدُدَ عَلَيَّ قُلْتُ: يَا رَسُولُ الله إنَّى أَجِدُ قَوَّةُ قَالَ: ﴿ فَصُمْ صِيَامَ نَبِيُّ اللَّهِ دَاوُدَ

عَلَيْهِ السَّالَامُ، وَلا تَرْدُ عَلَيْهِ، قُلْتُ: وَمَا كَانَ صيامُ نَبِيِّ اللَّهِ دَاوُدُ عَلَيْهِ السَّلامُ؟ قَالَ: «نصْفَ الدُّهْنِ»، فْكَانَ عَبْدُ اللَّه يَقُولُ بَعْدَر مَا كُبِرَ، يَا لَيْتَنِي قَبِلْتَ رُخْصَةَ النَّبِيِّ صَلَّى اللَّهِ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ. صحيح البخاري (٣٩/٣). وهنا يظهر تشديد عبد الله على نفسه، فرأى أثر ذلك تعبًا ومشقة لما كبرت

قَالَ النَّووي رحمه اللَّه تَعالَى::مَعْنَاهُ أَنَّهُ كُبِرَ وَعَجَزُ عَنِ الْحَافَظَةِ عَلَى مَا الْإِتَزُمَهُ وَوَظَّفُهُ عَلَى نَفْسه عَنْدَ رَسُولِ اللَّهِ صَلَّى اللَّهِ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ فَشَقٌّ عَلَيْهِ فَعُلَّهُ وَلاَ يُمْكِنَّهُ تَرْكُهُ لِأِنَّ النَّبِيِّ صَلَّى اللَّه عَلَيْهُ وَسَلَّمَ قَالَ لَهُ: "يَا عَبْدُ اللَّهُ لاَ تَكُنْ مثْلُ فَلاَن كَانَ يَقُومُ اللَّيْلَ فَتُركَ قَيَامَ اللَّيلَ". شرح النووي على مسلم (٤٣/٨)

وقال ابن حجر رحمه الله تعالى: وَكَانَ عبد اللَّه يَقُولُ: لَأَنْ أَكُونَ قَبِلْتُ الرُّخْصَةَ أَحَبُّ إِنَّي ممَّا عَدُلْ بِه ". فتح الباري لابن حجر (٢٢٠/٤). وأنتم يا من تتولون تزويج أبنائكم وبناتكم ألا تحبون أن يرفق الله بكم" !! فارفقوا بالناس.

عُرْوَةَ بِنِ الزِّبِيْرِ، يَقُولُ: " خَطَبْتُ إِلَى عَبْدِ اللَّه بْن عُمَرَ ابْنُتُهُ وَنُحُنُ فِي الطُّوافِ فَسَكَتَ وَلُمْ يُجِبِّني بِكُلْمَةً، فَقُلْتُ: لَوْ رَضَيَ لَأَجَابَنِي، وَاللَّهُ لاَ أَرَاجِفُهُ فَيهَا بِكُلْمَةَ أَبِدُا، فَقُدُرَ لَهُ أَنْ سَدَرَ إِلَى الْدِينَةَ قَبْلِي، ثُمُّ قَدمْتُ فَدَخَلْتُ مَسْجِدَ الرَّسُولِ صَلَّى الله عَلَيْهِ وَسَلْمَ فَسَلَّمْتُ عَلَيْهِ وَأَذَّيْتُ إِنَّيْهِ مِنْ حَقَّه

مَا هُو أَهْلُهُ، هَأَتَيْتُهُ وَرَحَب بِي وَقَالَ: مَتَى قَدمْت؟ فَقُلْتُ: هَذا حِينُ قُدُومِي، فَقَالَ: «أَكُنْتَ ذَكَرْتَ لِي فَقُلْتُ: هَذَا حِينُ قَدُومِي، فَقَالَ: «أَكُنْتَ ذَكَرْتَ لِي سَوْدَة بِنْتَ عَبْد اللّه وَنَحْنُ فِي الطَّوَافِ نَتَحَايَلُ اللّه عَزْ وَجَلَّ بَيْنَ أَغَيْنِنَا، وَكُنْتَ قَادِرًا أَنْ تَلْقَانِي اللّه عَزْ وَجَلَّ بَيْنَ أَغَيْنِنَا، وَكُنْتَ قَادِرًا أَنْ تَلْقَانِي اللّه عَيْر ذَلكَ الْمُوطنِ؟» فَقُلْتُ: كَانَ أَمْرًا قُدُر، قَالَ: هُوَمَا رَأَيْكَ الْمَوْمَ؟، قُلْتُ: أَحْرَصُ مَا كُنْتُ عَلَيْه وَهُمَا رَأَيْكَ الْمَيْوْمَ؟، قُلْتُ: أَحْرَصُ مَا كُنْتُ عَلَيْه قَطْ، فَدَعَا ابْنَيْه سَالمًا وَعَبْدَ اللّه فَرَوَّجَني. حلية قَطْ، فَدَعَا ابْنَيْه سَالمًا وَعَبْدَ اللّه فَرَوَّجَني. حلية الأولياء وطبقات الأصفياء (٣٠٩/١).

#### - شراء الرجال لا شراء الأموال

عَنْ حُمَيْدِ الطَّويلِ، قَالَ: خَطَبَ رَجُلٌ إِلَى الْحَسَنِ وَكُنْتُ أَنَا السَّفِيرَ بَيْنَهُمَا قَالَ: هَكَأَنَّ قَدْ رَضِيَهُ فَدُهَبْتُ يَوْمًا أَثْنَيَ عَلَيْه بَيْنَ يَدَيْه فَقُلْتُ: يَا أَبَا سَعِيد، وَأَزِيدُكَ أَنَّ لَهُ خَمْسِينَ أَلْفَ درْهَم قَالَ: هَلَهُ خُمْسُونَ أَلْفَ درْهَم قَالَ: «لَهُ خُمْسُونَ أَلْفَا مَا اجْتَمَعَتُ مِنْ حَلاَلٍ» قُلْتُ: يَا أَبَا سَعِيد، إِنَّهُ كَمَا عَلَمْتَ وَرَعُ مُسْلِم قَالٍ: «إِنْ كَانَ جَمَعَهَا مِنْ حَلالٍ فَقَدْ ضَنَّ بِهَا عَنْ حَقْ، لا وَاللّه لا جَرَى بَيْنَنَا وَبَيْنَهُ صَهْرٌ أَبْدًا». (حلية الأولياء وطبقات الأصفياء ١٩٥/٢).

وهكذا لم يفتن الحسن البصري بكثرة مال المتقدم لابنته، بل خاف منه أن يكون جموعًا منهعًا.

عَنْ عَبْدِ اللَّهِ بُن عُمَرَ رَضِيَ اللَّهِ عَنْهُمَا، يُحَدَّثُ: أَنَّ عُمَرَ بْنُ الْخِطَابِ، حِينَ تَأْيُمَتُ حَفْصَةً بِنْتُ عُمَرَ مِنْ خَنَيْسٍ بُنِ خُذَافِةَ السَّهْمِيِّ، وَكَانَ مِنْ أَصْحَابِ رُسُولِ اللَّهُ صَلَّى اللَّه عَلَيْهِ وَسَلَّمَ قَدْ شَهِدَ بَدْرَا، تُوُكِ بِالْمُدِينَةِ، قَالَ عُمَرُ؛ فَلَقَيتُ عُثُمَانَ بْنَ عَفَانَ، فَعَرَضْتُ عَلَيْهُ حَفْصَةً، فَقُلْتُ؛ إِنْ شَنْتَ أَنْكَحْتُكَ حَفْصَةً بِنْتَ عُمَرَ، قَالَ: سَأَنْظُرُ فِي أَمْرِي، فَلَنْثُتُ ليَالَى، فَقَالَ: قَدْ بَدَا لَى أَنْ لَا أَتَزُوَّجَ يَوْمِي هَذَا، قَالَ عُمَرُ؛ فَلَقيتُ أَبَا بِكُر، فَقُلْتُ؛ إِنْ شَئْتَ أَنْكَحْتَكَ حَفْصَةَ بِنْتَ عُمَرَ، فَصَمَّتَ أَبُو بَكُر فَلَمْ يَرْجِعُ إِلَى شَيْئًا، فَكَنْتُ عَلَيْهِ أُوْجَدَ مِنْي عَلَى غُثْمَانَ, فَلَيثُتُ ليَالَى ثُمُّ «خَطْبُهَا رَسُولَ اللَّهُ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهُ وَسَلَّمَ فَأَنْكَحْتُهَا إِيَّاهُ » فَلَقيَني أَبُو بَكْر فَقَالَ: لِعَلْكَ وَجَدْتُ عَلَيْ حِينُ عَرَضْتُ عَلَيٌ حَفْضَةٌ فَلَمْ أَرْجِعْ إِلَيْكَ؟ قَلْتُ: نَعَمْ، قَالَ: فَإِنَّهُ لَمْ يَمْنَعْنِي أَنْ أَرْجِعَ إلَيْكَ فَيِمَا عَرَضَتَ، إلا أَنَّى قَدُ عَلَمْتُ أَنَّ رَسُولَ اللُّه صَلَّى اللَّه عَلَيْهِ وَسَلَّمَ قَدْ ِ ذَكْرَهَا، فَلَمْ أَكُنْ لأفشى سرَّ رَسُولِ اللَّهِ صَلَّى اللَّهِ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ، وَلُوْ تَرَكَّهَا لَقَيلْتُهَا. صحيح البخاري (٨٣/٥).

- ابحث عن الرجل الصالح

مُرضَ خَيْثُمَةُ قارئُ القرآن، فَجَاءَتْهُ امْرَأَتُهُ، فَجَاءَتْهُ امْرَأَتُهُ، فَجَلَسَتْ بَيْنَ يَدَيْه، فَبَكَتْ، فَقَالَ لَهَا: "مَا يُبْكيك؟ الْمُوْتُ لاَبُدْ الرِّجَالُ بَعْدَكَ عَلَيْ حَرَامٌ. فَقَالَ لَهَا خَيْثَمَةُ: "مَا كُلَّ هَذَا أَرَدْتُ عَلَيْ حَرَامٌ. فَقَالَ لَهَا خَيْثَمَةُ: "مَا كُلَّ هَذَا أَرَدْتُ مَنْك، إنّما كُلُ هَذَا أَرَدْتُ مَنْك، إنّما كُلُ هَذَا أَرَدْتُ مَنْك، إنّما كُنْتُ أَخَافُ رَجُلا وَاحِدًا، وَهُو آخِي مَنْك، إنّما كُلُ هَاسَقُ يَتَنَاوَلُ مُحْمَدُ بُنُ عَبْد الرَّحْمَن، وَهُو رَجُلٌ فَاسِقُ يَتَنَاوَلُ الشَّرَاب، فَكَرهَتُ أَنْ يَشْرَب فِي بَيْتِي الشَّرَاب بَعْدَ الأَولياء إذ الْقُرْآنُ يُتُلَى فِيه كُلُ ثَلَاثٌ". حلية الأولياء وطبقات الأصفياء (١١٥/٤).

- عبرة فيمن لا يهتم بدين الرأة ومن يهتم:

قَالَ يَحْيَى بْنُ يَحْيَى: " كُنْتُ عَنْدَ سُفْيَانَ بْن غُيَيْنَةَ، إِذْ جَاءَ رَجُلُ فَقَالَ: يَا أَبَا مُحَمَّد أَشَكُو إلينك من فلانة- يعنى امْرَأْتُهُ- أَنَا أَذَلُ الأَشْيَاء عَنْدَهَا وَأَحْقَرُهَا، فَأَطْرَقَ سُفْيَانُ مَليًّا ثُمَّ رَفَعَ رَأْسَهُ فَقَالَ؛ لَعَلْكُ رَغَبْتُ إِلَيْهَا لَتَزْدَادَ عِزًّا فَقَالَ؛ نَعَمُ يَا أَبًا مُحَمَّد قَالَ: مِنْ ذَهَبَ إِلَى الْعِزْ ابْتَلِيَ بِالذِّلْ، وَمَنْ ذَهَبَ إِلَى الْإِلِّ ابْتُلِيَ بِالْفَقْرِ، وَمَنْ ذَهَبَ إِلَى الدِّينَ يَجْمَعُ اللَّهِ لَهُ الْعِزُّ وَالْمَالُ مَعَ الدِّينِ، ثُمَّ أَنْشَأَ يُحَدُثُهُ فَقَالَ: كُنَّا إِخْوَةَ أَرْبِعَةَ، (مُحَمَّدٌ، وَعَمْرَانُ، وَإِبْرَاهِيمُ، وَأَنَّا، فَمُحَمِّدُ أَكْتَرُنَّا، وَعَمْرَانُ أَصْغُرُنَا، وَكُنْتُ أَوْسَطَهُمْ، فَلَمَّا أَرَادَ مُحَمَّدٌ أَنْ يَتَزُوَّجَ رَعْبَ فِي الْحِسَبِ، فَتَزُوَّجَ مَنْ هِيَ أَكْثَرُ مِنْهُ حَسَبًا، فَابْتَلاَّهُ الله بالذل، وَعَمْرَانُ رَغْبَ فِي الْمَالُ فَتَرَوَّجُ مَنْ هِيَ أكثر منَّهُ مَالاً فَابْتَلاَّهُ اللَّهَ بِالْفَقْرِ؛ أَخَذُوا مَا فِيْ يَدَيْه وَلَم يُعْطُوهُ شَيْئًا، فَيَقَيتَ فِي أَمْرِهِمَا، فقدمَ عَلَيْنَا مَعْمَرُ بِنُ رَاشِدِ فَشَاوَرْتُهُ، وَقَصَصْتُ عَلَيْهِ قَصَّة إِخْوَتِي، فَذَكَرَنِي حَدِيثَ يَحْيَى بُنِ جَعْدَةً وَحَدِيثُ عَائِشَةً، فَأَمَّا حَدِيثُ يَخْيَى بْنُ جَعْدُةً؛ قَالُ النَّبِيُّ صلى اللَّه عليه وسلم: "تُنْكُحُ الْمُرْأَةُ عَلَى أَرْبُعِ: عَلَى دينَهَا، وَحَسَبِهَا، وَمَالَهَا، وَجَمَالُهَا، فَعَلَيْكُ بُذَاتَ الدِّينِ تَربَتُ بِيَدَاكُ ". وَحَديثُ عَائشَةَ أَنَّ النَّبِيُّ صَلَّى اللَّه عَلَيْه وَسَلَّمَ قَالَ: «أَعْظُمُ النَّسَاءِ بَرَكَةَ أَيْسَرُهُنَّ مُؤْنَةً». فَاخْتُرْتَ لنفسى الدِّينَ، وَتَحْفِيفُ الظَّهْرِ اقْتَدَاءُ بِسُنَّةً رَسُولَ اللَّهُ صلى اللَّهُ عليه وسلم، فَجَمَعَ اللَّهُ لي الْعِزْ وَالْمَالُ مَعَ الدُّينِ ". حلية الأولياء وطبقات الأصفياء (٢٨٩/٧).

وللحديث بقية إن شاء الله، والحمد لله رب العالمين.



تحذير الداعية من القصص الواهية

الحلقة (١٩٦)

اعداد ا على حشيش

قصة اسم الله الأعظم الذي طلبت

عائشة رضى الله عنها أن تتعلَّمه

نواصل في هذا التحذير تقديم البحوث العلمية الحديثية للقارئ الكريم حتى يقف على حقيقة هذه القصة التي اشتهرت عند الطرقية حتى جعلوها وردًا من أورادهم، وإلى القارئ الكريم التخريج والتحقيق:

#### أولا: المن:

رُوِيَ عِن أَنْسِ: قَالَ رَسُولُ اللَّهِ، صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ:

" سَأَلْتُ اللَّهُ الاسْمَ الأَعْظَمَ فَجَاءَنِي بِهِ جَبْرِيلُ
مَخْزُونَا مَخْتُومًا، اللَّهُمَ إِنِّي اسْأَلْكَ بِاسْمِكَ الْخُزُونِ
الْكَثُونِ، الْمُطَهِّرِ الطَّهِرِ الطَّهِرِ الْقَدْسِ الْمُبَارَكِ الْحَيْ
الْكَثُونِ، الْمُطَهَّرِ الطَّهر الطَّهِرِ الْقَدْسِ الْمُبَارَكِ الْحَيْ
الْقَيْومِ، قَالَتُ عَائِشَةَ: بِأَبِي وَأُمِّي، يَا رَسُولُ اللَّهِ،
عَلْمُنِيهِ، فَقَالَ: يَا عَائِشَةً، نَهِينَا عَنْ تَعْلِيمِهِ النِّسَاءَ
وَالصِّنْيَانَ وَالشَّفْهَاءَ " وهد.

#### ثانيا: التخريج:

هذا الخبر الذي جاءت به هذه القصة أخرجها الإمام الحافظ ابن عدي في «الكامل» (١٦٨/٢) الإمام الحافظ ابن عدي في «الكامل» (٣٥٦/٣١) قال: «حدثنا عبد الرحمن بن محمد القرشي، حدثنا محمد بن زياد بن معروف، أخبرنا جعفر بن جسر، أخبرني أبي، حدثني ثابت البناني عن أنس قال: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: سألت الله الاسم الأعظم. الحديث، اهد.

وأخرجه من طريقه الإمام ابن الجوزي في «الموضوعات» (١٧٠/٣) كتاب «الدعاء» باب: «في ذكر اسم الله الأعظم» قال: «أنبأنا إسماعيل بن أحمد، أنبأنا إسماعيل بن سعدة، أنبأنا حمزة بن يوسف، أنبأنا أبو أحمد بن عدي حدثنا عبد الرحمن بن محمد القرشي به».

#### ثالثًا؛ بيان تصحيف

هناك تصحيف وقع في الإسناد عند ابن الجوزي في «الموضوعات» ط. دار الفكر، الطبعة الأولى (١٣٨٦هـ- ١٩٨٣م)، والثانية (١٤٠٣هـ- ١٩٨٣م)، وهذا التصحيف يحسبه من لا دراية له أنه هين، ولكنه عند من الحديث صناعته عظيم، حيث

يتبين الإمام الحافظ أبو عمرو عثمان بن الصلاح أهميته في «علوم الحديث» الفرع (٣٥)، فقال: «معرفة المُصحَف: هذا فن جليل ينهض بأعبائه الحذاق من الحفاظ». اه. وذكره الإمام النووي في «التقريب» (١٩٣/٢- تدريب)- وهو اختصار «علوم الحديث» لابن الصلاح- قال: «معرفة المصحَف: هو فن جليل إنما يحققه الحذاق». اه.

ونقله في «شرح التقريب» الإمام السيوطي وسمَّاه «تدريب الراوي في شرح تقريب النواوي» وقال أنه: «فن جليل مهم». اه.

قلتُ: وهذا بيان التصحيف في الاسناد:

ا-قال الإمام الحافظ ابن عدي كما هو مبين من التخريج آنفًا؛ حدثنا عبد الرحمن بن محمد القرشي، حدثنا محمد بن زياد بن معروف، أخبرنا جعفر بن جسر أخبرني أبي، حدثني ثابت البناني عن أنس مرفوعًا.

٢- أخرج ابن الجوزي الحديث من طريق ابن عدي فجاء في الإسناد؛ أنبأنا أبو أحمد بن عدي، حدثنا عبد الرحمن بن محمد القرشي أخبرنا جعفر بن حسن قال؛ أخبرني أبي حسن حدثني ثابت البناني عن أنس مرفوعًا.

٣- بالمقارنة بين الإسنادين نجد:

 أ- أن الإسناد عند ابن عدي له «جعفر بن جسر أخبرني أبي» صُحُف عند ابن الجوزي إلى: «جعفر بن حسن أخبرني أبي حسن».

ب- تحريف في السند وذلك بإسقاط الراوي «محمد بن زياد بن معروف» في الإسناد عند ابن الجوزي. حـ هذا التصحيف والإسقاط يؤيده ما نقله

الإمام الذهبي في «الميزان» (١٤٧٩/٣٩٨/١) لهذا الحديث سندًا ومتنًا عن الإمام ابن عدي وما نقله كذلك الحافظ ابن حجر في «اللسان» (١٣٢/٢) وكذلك ما نقله الإمام السيوطي في «اللائلي» (٣٥٤/٢).

قلت: وإن تعجب فعجب أن يُصحُف الراوي: «جسر» إلى «حسن» وجسر وابنه جعفر هما آفة هذا الحديث كما يتبين من التحقيق.

#### رابعا: التحقيق:

هذه القصة التي جاء بها هذا الخبر واهية والخبر لا يصح وهو من طريق «جعفر بن جسر عن أبيه عن ثابت البناني عن أنس مرفوعًا»، وهو مسلسل بالعلل:

١- أصحاب ثابت البُناني:

قال الإمام الحافظ عبد الرحمن بن أحمد بن رجب الحنبلي (٣٣٦هـ- ٣٧٥هـ) في كتابه «شرح علل الترمذي» (٤٩٩/٢): «أصحاب ثابت البناني وفيهم كثرة وهم ثلاثة طبقات:

الطبقة الأولى: الثقات: كشعبة، وحماد بن زيد، وسليمان بن المغيرة، وحماد بن سلمة، ومعمر، وأثبت هؤلاء كلهم في ثابت حماد بن سلمة، كذا قال أحمد في رواية ابن هائي...».

ثم نقل عن الإمام علي بن المديني شيخ البخاري قوله: «لم يكن في أصحاب ثابت أثبت من حماد بن سلمة ثم من بعده سليمان بن المغيرة ثم من بعده حمّاد بن زيد وهي صحاح» يعني أحاديث هؤلاء الثلاثة عن ثابت. اهـ.

قلتُ: ثم ذكر الحافظ ابن رجب بقية أقوال الأئمة حول هذه الطبقة.

الطبقة الثانية: الشيوخ: قال الحافظ ابن رجب: مثل الحكم بن عطية، وقد ذكر أحمد الحكم بن عطية فقال: «هؤلاء الشيوخ يخطئون على ثابت، وذكر للحكم بن عطية عن ثابت عن أنس مناكير». اهـ.

وقال أيضًا: «سهيل بن أبي حزم، وبيَّن أنه يروِّي عن ثابت منكرات». وقال في عمارة بن زادان: «يروي عن ثابت أحاديث مناكير». اهـ.

ثم قال الحافظ ابن رجب: «الطبقة الثالثة: الضعفاء والمتروكان»:

وفيهم كثرة كيوسف بن عطية الصغار.. قال

أحمد في رواية أبي طالب: «أهل المدينة إذا كان الحديث غلطًا يقولون: ابن المنكدر عن جابر، وأهل البصرة يقولون: ثابت عن أنس يحيلون عليهما». اهـ.

قال الحافظ ابن رجب: «ومراد أحمد بهذا كثرة من يروي عن ابن المنكدر من ضعفاء أهل المدينة، وكثرة من يروي عن ثابت من ضعفاء أهل المدينة، البصرة، وسيئ الحفظ والمجهولين منهم، فإنه كثرت الرواية عن ثابت من هذا الضرب فوقعت المنكرات في حديثه، وإنما أوتي من جهة من روى عنه من هؤلاء، ذكر هذا المعنى ابن عدي وغيره. ولا اشتهرت رواية ابن المنكدر عن جابر، ورواية ثابت عن أنس صار كل ضعيف وسيئ الحفظ إذا روى حديثا عن ابن المنكدر يجعله عن جابر عن النبي صلى الله عليه وسلم النبي صلى الله عليه وسلم هذا معنى كلام الإمام أحمد رحمه الله ورضي هذا معنى اله. ورضي

#### خامسا: التطبيق:

بتطبيق ما بيناه آنفًا مما ذكره الإمام الحافظ ابن رجب في الطبقات الثلاثة من أصحاب ثابت البناني على هذه القصة التي جاءت من حديث جسر بن فرقد عن ثابت.

ا- نجد أن الطبقة الثالثة تنطبق تمام الانطباق على هذه القصة التي جاءت من حديث جسر بن فرقد بن فرقد عن ثابت؛ حيث إن جسر بن فرقد من الضعفاء والمتروكين كما سنبين بالتفصيل، والطبقة الثالثة هم الضعفاء والمتروكين الذين رووا عن ثابت.

٢- قال الإمام الحافظ ابن عدي في «الكامل» (١٦٨/٢) (٣٥٦/٣١): «جسر بن فرقد القصاب بصري يكنى أبا جعفر»، ثم أخرج له هذا الخبر الذي جاءت به القصة وجعله من مناكير جسر بن فرقد كما بينا آنفا، ثم قال: «هذه الأحاديث التي أمليتها عن محمد بن زياد، عن جعفر التي أمليتها عن محمد بن زياد، عن جسر غير بن جسر عن أبيه لا يرويها عن جسر غير أبنه جعفر، وجسر هو في الضعفاء وابنه مثله، وأحاديثه عامتها غير محفوظة». اهـ.

قلتُ: وفي صدر ترجمة جسر خرَّج أقوال الإمام يحيى بن معين فيه حيث قال الحافظ ابن عدي:

أ- حدثنا علي بن أحمد بن سليمان، حدثنا أحمد بن سعد بن أبي مريم، قالت: سألت- يعني يحيى بن معين- عن جسر أبي جعفر فقال: ليس بشيء، ولا يكتب حديثه». اهـ.

ب- ثم قال: حدثنا محمد بن علي المروزي قال: حدثنا عثمان بن سعيد الدارمي، سألته- يعني يحيى بن معين- عن جسر: كيف هو؟ قال: لا شيء». اه.

ج- وقال: حدثنا ابن حماد، حدثنا عبد الله بن أحمد، قال لي يحيى بن معين ابتداء من عنده وذكر جسر بن فرقد فقال: ليس بشيء .. اهـ.

قلتُ: ومصطلح الإمام يحيى بن معين إذا قال في الراوي: «لا شيء» له معناه، حيث قال الحافظ ابن حجرفي «اللسان» (٤٥٨/٢) (٣٠٦٧/١٣): «وقال ابن أبي حاتم: معنى قول ابن معين: «لا شيء» ليس بثقة». اهـ.

قلتُ: قاله الإمام الحافظ ابن أبي حاتم في «الجرح والتعديل» (١٤٣٩/٣٢١/٣).

أ- ولقد بينا لنا الإمام الحافظ ابن حبان السبب الذي من أجله قال الإمام ابن معين في جسر بن فرقد: «لا شيء» وقول الإمام ابن أبي حاتم، ومعنى قول ابن معين: لا شيء؛ ليست بثقة، حيث قال الإمام الحافظ ابن حبان في «المجروحين» (٢١٧/١)، «جعفر بن فرقد القصاب كنيته أبو جعفر من أهل البصرة حدث عنه البصريون، كان ممن غلب عليه التقشف حتى أغفى عن تعهد الحديث فأخذتهم اذا روى، ويخطئ إذا حدث حتى خرج عن حد العدالة سمعت محمد بن محمود يقول؛ سمعت الدارمي يقول؛ سألت يحيى بن معين عن جسر القصاب فقال؛ ليس بشيء». اهـ.

ه- أخرج الإمام الحافظ ابن عدي في «الكامل» (١٦٨/٢) قول الإمام البخاري في جسر فقال: حدثنا الجنيدي، حدثنا البخاري، قال: «جسربن فرقد أبو جعفر البصري: ليس بالقوي». اهد ثم قال: سمعت ابن حماد يقول: قال البخاري: نحوه».

قلتُ: وهذا المصطلح «ليس بالقوي» من الإمام البخاري له معناه وهذا ما نبه إلى أهميته الإمام الذهبي في «الموقظة» (ص٤٨) حيث قال: «ثم أهم من ذلك: أن نعلم بالاستقراء التام عُرْق ذلك الإمام

الجهبذ واصطلاحه، ومقاصده بعباراته الكثيرة. أما قول البخاري: «سكتوا عنه» فظاهرها أنهم ما تعرضوا له بجرح ولا تعديل وعلمنا مقصده بها بالاستقراء: أنها بمعنى متروك». اه.

قلت: ولقد بين ذلك الحافظ ابن كثير في «اختصار علوم الحديث» (ص٨٨) قال: «ثَمَّ مصطلحات لأشخاص ينبغي التوقيف عليها، من ذلك أن البخاري إذا قال في الرجل: «سكتوا عنه» أو «فيه نظر» فإنه يكون في أولى المنازل وأردئها عنده ولكن لطيف العبارة في التخريج، فليعلم ذلك».

قلتُ: إذا كان هذا في قول الإمام البخاري في الرجل «ليس سكتوا عنه» فماذا عن قوله في الرجل؛ «ليس بالقوي» كما في جسربن فرقد والذي خرجناه آنفا. ولقد علمنا مقصده بها بالاستقراء أنها بمعنى مطروح الحديث، ليس بشيء، ساء حفظه، متروك، وهذا بالاستقراء فعلى سبيل المثال لا الحصر كما في «الميزان» تراجم (١٨٠٠) ١٨٠٨، ١١١٨) ط. دار المعرفة بيروت.

آ- وقال الإمام البخاري في «التاريخ الكبير» (٢٤٦/٢/١): «جسر بن فرقد أبو جعفر؛ ليس بذاك». اهـ.

قلت: واصطلاح البخاري: «ليس بذاك»، «ليس بالقوي» علمنا مقصده بالاستقراء أنه بمعنى منكرالحديث متروك.

٧- ولقد بَين ذلك الإمام الدارقطني في «الضعفاء والمتروكين» (١٤٦) فقال: «جسر بن فرقد، بصري عن ثابت والحسن». اهـ.

فائدة، قد يتوهم البعض وكذلك من لا دراية له بمناهج المحدثين من أئمة الجرح والتعديل أن جسر بن فرقد لم يذكر فيه الإمام الدارقطني جرحًا ولا تعديل، وأنه سكت عنه، ولكن هيهات حيث بين الإمام الحافظ أبو بكر أحمد بن محمد بن غالب الخوارزمي البرقاني، وهو من أخص تلاميذ الدارقطني، حيث أملى عليه العلل وجمعها البرقاني وقرأها الناس من نسخته، يقول الإمام أبو بكر البرقاني في مقدمة كتاب «الضعفاء والمتروكين»؛ «طالت محاورتي مع أبي منصور إبراهيم بن حمكان لأبي حسن علي بن عمر الدارقطني عفا الله عني وعنهما في المتروكين من أصحاب الحديث، فتقرر بيننا وبينه على ترك من أثبته على حروف المعجم بيننا وبينه على ترك من أثبته على حروف المعجم

في هذه الوريقات».

قلتُ: بهذا يتبين أن بإثبات اسم جسر بن فرقد في كتاب «الضعفاء والمتروكين» إقرار من الأثمة الثلاثة: الدارقطني، وأبو بكر البرقاني، وابن حَمَكان على ترك جسر بن فرقد.

٨- وبهذا يتبين من أقوال أئمة الجرح والتعديل:
 أنه بصري من أهل البصرة وأنه لا شيء وليس بشيء يهم إذا روى ويخطئ إذا حدث حتى خرج عن حد العدالة، متروك.

وبهذا ينطبق عليه قول الإمام الحافظ ابن رجب في «شرح علل الترمذي» (٥٠٢/٢) فيكون من الطبقة الثالثة وهم الضعفاء والمتروكين ممّن روى عن ثابت من ضعفاء أهل البصر وسيئ الحفظ حتى كثرت الرواية عن ثابت من هذا الضرب فوقعت المنكرات في حديثه وانما أتي من جهة من روى عنه من هؤلاء، ولما اشتهرت رواية ثابت عن أنس صار كل ضعيف وسيئ الحفظ إذا روى حديثا عن ثابت جعله عن أنس عن النبي صلى حديثا عن ثابت جعله عن أنس عن النبي صلى الله عليه وسلم، وهذا معنى كلام الإمام أحمد رحمه الله ورضى الله عنه. اهد.

٩- قلت: وبهذا يتبين أن المنكرات التي وقعت في حديث ثابت وقعت من جهة من روى عنه من الضعفاء والمتروكين من أهل البصرة حتى جعلوها عن ثابت عن أنس عن النبي صلى الله عليه وسلم، لذلك قال الإمام ابن الجوزي في «الموضوعات» (١٧٠/٣) بعقب تخريجه للخبر الذي جاءت به قصة «اسم الله الأعظم الذي طلبت عائشة رضي الله عنها أن تتعلمه»: «هذا حديث موضوع على رسول الله صلى الله عليه وسلم، وكذب عليه قال يحيى: جسر ليس بشيء، قال ابن عدي وأحاديث ابنه جعفر مناكير».

وثقد بينًا حال جسر بن فرقد من الضعف الشديد وابنه كما قال ابن عدي مثله، فقد قال الإمام الحافظ العقيلي في «الضعفاء الكبير» (٢٣٢/١٨٧/١): «جعفر بن جسر بن فرقد القصاب بصري وحفظه فيه اضطراب شديد كان بذهب إلى القدر وحدّث بمناكير». اهد.

قَلْتُ: فَهَدُهُ الْقَصَةَ الْمُوضُوعَةُ وَالْتِي مِن تَطْبِيقَ قُولُ الْإِمَامُ الْحَافِظُ ابن رَجِب فِي «شرح علل الترمذي» كيف جعلوها عن أنس عن النبي صلى

الله عليه وسلم، تلك القصة التي من الغرائب كما بينا آنفًا، وقد نقل الإمام السيوطي في «التدريب» ما رواه ابن عدي عن أبي يوسف قال: «من طلب الدين بالكلام تزندق، ومن طلب غريب الحديث كذب». وهو ما بينه الإمام أحمد بن حنبل.

#### سادسا: بدائل صحيحة حول اسم الله الأعظم:

قال الإمام أبو داود في «السنن» (۷۹/۲) (ح۱٤٩٣) حدثنا مسدد، حدثنا يحيى، عن مالك بن مغول، حدثنا عبد الله بن بريدة عن أبيه أن رسول الله صلى الله عليه وسلم سمع رجلاً يقول: «اللهم إني أسالك أني أشهد أنك أنت الله لا إله إلا أنت الأحد الصمد الذي لم يلد ولم يولد ولم يكن له كفوًا أحد، فقال: لقد سألت الله بالاسم الذي إذا سُئل به أعطى وإذا دُعى به أجاب».

وقال الإمام أبو داود في «السنن» (ح١٤٩٤): حدثنا عبد الرحمن بن خالد الرقي، حدثنا زيد بن حباب، حدثنا مالك بن مغول، بهذا الحديث قال فيه: «لقد سألت الله عز وجل باسمه الأعظم».

وأخرجه الامام ابن ماجه في «السنن» (ح٣٨٥٧) قال؛ حدثنا على بن محمد، حدثنا وكيع عن مالك بن مغول بهذا الحديث، وفيه: فقال رسول الله صلى الله عليه وسلم: «لقد سألت باسمه الأعظم، الذي إذا سُئل به أعطى، وإذا دُعي به أجاب». وأخرجه الإمام أحمد في «المسند» (٢٣٠٩١) قال: حدثنا وكيع به- قلت: والحديث مشهور عن مالك بن مغول والحديث صحيح رجاله مالك فما فوقه من رجال الشيخين، ولقد أخرج الإمام مسلم بهذا السند عن مالك في «صحيحه» (ح٧٩٣): «إن عبد الله بن قيس أعطى مزمارًا من مزامير آل داود». وقد ثبت في «ستن ابن ماجه» (ح٣٨٥٨) من حديث أنس بن مالك قال: سمع النبي صلى الله عليه وسلم رجلاً يقول: اللهم إني أسألك بأن لك الحمد، لا إله إلا أنت وحدك لا شريك لك، المنان بديع السماوات والأرض، ذو الجلال والإكرام، فقال: لقد سألت الله باسمه الأعظم الذي إذا سُئل به أعطى، وإذا دُعى به أجاب». اهـ

هذا ما وفقني الله إليه وهو وحده من وراء القصد.

صفر ١٤٣٨ هـ - العدد ٥٤٧ - السنة السادسة والأربعون

### قرائن اللغة والنقل والعقل على حمل صفات الله (الخبرية) و(الفعلية) على ظاهرها دون المجاز

الفخر الرازي بعد أن أصّل لما عليه الخلف . . يئوب - باعترافه هو وبشهادة أهل التحقيق - إلى نهج الأشعري وإلى ما كان عليه أمر السلف

الحلقة (٢٨)

اعداد/ د. محمد عبد العليم الدسوقي

الأستاذ بجامعة الأزهر

الحمد لله، والصلاة والسلام على رسول الله وعلى آله وصحبه ومن والاه.. وبعد:

فقد أشرنا آنفاً إلى أن ممن هداهم الله إلى طريقة سيد المرسلين وصحبه ومن تبعهم بإحسان، في قضية: (توحيد الصفات) بعد أن مال عنها ميلاً عظيماً: (فخر الدين الرازي) أشهر متكلمي ميلاً عظيماً: (فخر الدين الرازي) أشهر متكلمي الأشاعرة وامام مذهب الخلف، والمعبر عن المذهب كان صاحب القاعدة الكلية التي انتصر فيها كان صاحب القاعدة الكلية التي انتصر فيها للعقل وقدّمه على الأدلة الشرعية، مصرحاً بأن هذه الأدلة لا تفيد اليقين ومن ثم لا يجب بأن هذه الأدلة لا تفيد اليقين ومن ثم لا يجب التمسك بها، الأمر الذي دعا الذهبي في (ميزان التحدال) ٣٠٠/٣ – وتبعه ابن حجر في (لسان الميزان) ٢٤٠/٤ – لأن يدخله ضمن (الضعفاء) وممن "عُرِي من الآثار" من المبتدعة وأهل الكلام، يعني لكون ما قعد به وله، يستلزم:

١- عدم التيقن بنصوص الصفات التي قرر الأشاعرة الذين هو على رأسهم، قصر التدليل عليها بالأدلة العقلية التي تحيل - بزعمهم - هذه الصفات، دون النقلية التي لا تجيلها.

٢- وأن يصير الدين كله ظنياً لأن أسًا الدين الذي هو: (قال الله) و(قال الرسول) - هو على
 كلامه من الظن، والله نهى عن اتباء الظن.

وأشرنا إلى أنه قد عَدل عن كل ذلك وعما أغرق فيه من: استناد في (باب الصفات الخبرية والفعلية) إلى العقل وتأويل للنقل، وخلط للكلام بالفلسفة.

أ- الرازي يؤسس للذهب الأشاعرة يلا جل كتبه ويؤكد قناعته به ، قبل أن يتراجع عنه :

ونص عبارته في (المحصول) ٥٧٢/١؛ ٥٧٤ - وإبَّان

حديثه عن شروط قطعية الدليل النقلي، وأن منها: سلامته من المقدمات الظنية التي يندرج تحتها: (نفي المعارض العقلي) -: "إنه لو قام دلیل قاطع عقلی علی نفی ما أشعر به ظاهر النقل، فالقول بهما: محال، لاستحالة وقوع النفي والإثبات، والقول بارتفاعهما: محال لاستحالة عدم النفي والإثبات، والقول بترجيح النقل على العقل؛ محال، لأن العقل أصل النقل، فلو كذبنا العقل لكُنّا كذبنا أصل النقل، ومتى كذبنا أصل النقل فقد كذبنا النقل، فتصحيح النقل بتكذيب العقل يستلزم تكذيب النقل، فقلنا: لا بد من ترجيح دليل العقل".. ليخلص من كلامه هذا إلى: أن "التمسك بالأدلة النقلية مبنى على مقدمات ظنية، والمبنى على الظني ظنى، وعليه فالتمسك بالدلائل النقلية -يعنى: في حال وجود المعارض العقلي، ويعنى به في باب الصفات: إيهام التشبيه والتجسيم والحدوث - لا يفيد إلا الظن".. ونصها في (المطالب العالية) ٢٢١/٣ وتحت عنوان (فصل في حصر صفات الله تعالى): "اعلم أن المتكلمين حصروا الصفات في هذه الثمانية، وهي: (كونه حيا، عالماً، قادراً، مريداً، سميعاً، بصيراً، متكلماً، باقياً)، فإذا قيل؛ فهل تثبتون لله صفة أخرى؟، قالوا: لا، لأن الدليل العقلى لم يدل إلا على هذه الصفات، وما لا دليل عليه - يعنى: من العقل - يجب نفيه".. وفي تأييده لما عليه المتكلمون يقول في نفس الصفحة: "بل الواجب أن بقال: إن ما دل العقل على ثبوته قضينا بثبوته، وما لا يدل العقل على ثبوته ولا على عدمه، وجب التوقف فيه".

فهذه القواعد التي افترضها الرازي – والتي تقضي بأن القدح في العقل؛ يفضي إلى القدح في العقل؛ يفضي إلى القدح في العقل والنقل معاً وأن ذلك باطل – قد أدى تسليمُه لها لأن يفصح عن أن الدلائل العقلية قاضية و"قاطعة بأن الدلائل النقلية إما أن يقال؛ إنها غير صحيحة، أو يقال؛ إنها صحيحة إلا أن المراد منها غير ظاهرها" فتُأوَل.. ولأن يردف قائلاً في أساس التقديس ص١٩٣٠: "ثم يردف قائلاً في أساس التقديس ص١٩٣٠: "ثم بنكر تلك التأويل اشتغلنا على سبيل التبرع بذكر تلك التأويلات على التفصيل، وإن لم يجز التأويل فوضنا العلم بها إلى الله".. ولأن يقرر حينذاك بأن "هذا، هو القانون الكلي المرجوع البه في جميع المتشابهات".

وقد رددنا يا الحلقة الماضية وما قبلها على كل ذلك بما تيسر، وأشرنا إلى أنه قد رجع عنه.. وحتى لا يكون تراجعه مصدر شك لدى البعض، فإنا نذكر هنا بعضاً ممن شهد بتوبته عن كل ما ذكرناه له.

#### ب- شهادات المحققين بوقوف الرازي على حقيقة التوحيد، وبخاصة ما تعلق منه بتوحيد الأسماء والصفات:

لقد تراجع الفخر الرازي بفضل الله - ضمن كثيرين من أئمة الخلف - عن نهج المتكلمة وتقديم الرأي وما نتج عنهما.. وعن تصوير حاله وما آل إليه أمره:

1- يقول ابن خلكان في كتابه (وفيات الأعيان) ٢٥٢/٤ "وذكر فخر الدين في كتابه الذي أسماه (تحصيل الحق)، أنه اشتغل في علم الأصول.. ثم رجع عن مذهبه، ونصر مذهب أهل السنة والجماعة.. ورأيت له وصية أملاها في مرض موته على أحد تلامذته تدل على حسن العقيدة".

٢- ويقول الحافظ الذهبي في (الميزان) ٣٤٠/٣. إن الرازي "رأسٌ في الذكاء والعقليات، لكنه عُرِّي من الأثار، وله تشكيكات على مسائل من دعائم الدين تورث حيرة.. فلعله تاب من تآليفه إن شاء الله تعالى".

٣- وفي شهادته بإعلان توبته، يقول الذهبي في (السير) ٥٠١/٢١، "وقد بدت منه في تواليفه بلايا وعظائم وانحرافات عن السنة، والله يعفو عنه، فإنه توفي على طريقة حميدة والله يتولى السرائر".

٤- وقد نقل عبارةُ الذهبي كالمؤيد لها، الحافظُ

ابن حجرية (اللسان)، إلى أن قال ٢٩/٤: "وقد مات الفخر يوم الإثنين سنة ست وستمائة بمدينة هراة.. وأوصى بوصية تدل على حسن اعتقاده".. وقال ٤٢٧/٤: "وكان مع تبحره في الأصول يقول: (من التزم دين العجائز فهو الفائز)"، يعنى لكونه الذي على الفطرة والخالي من التكلف والتعمق الذي قصد إليه المتكلمة.. ذلك "أن المتكلمة: ما قنعوا بما قنعت به الشرائع، وطلبوا الحقائق، وليس في قوة العقل إدراك ما عند الله من الحكمة التي انفرد بها، ولا أخرج الباري من علمه لخلقه، ما علمه هو من حقائق الأمور.. فلما انتهوا إلى غاية التدقيق في النظر... لم يشهدوا ما ينفى العقل من التعليلات، فوقعوا في مراسم الشرع وجنحوا عن القول بالتعليل، وأذعن العقل بأن فوقه حكمة الهية فسلَّم" كذا ذكره ابن الحوزي في (تلبيس إبليس) ص ٩٢ نقلاً عن ابن عقبل.

٥- كما نقل الذهبي في (السير)، ما ذكره الرازي
 في كتابه (أقسام اللذات) الذي صنفه في نهاية
 حياته وأعلن فيه توبته، قائلاً:

نهاية إقدام العقول عقال وأكثر سعى العالمين ضلالُ

وأرواحنا في وحشة من جسومنا

وغاية دنيانا أذى ووبال

ولم نستفد من بحثنا طول عمرنا

سوى أن جمعنا فيه قيل وقالوا

فكم قد رأينا من رجال ودولة

فبادوا جميعا مسرعين وزالوا

وكم من جبال قد علت شرفاتها

رجالُ فرالوا والجبالُ جبالُ

ومراده: أن إقدام العقول وخوضها فيما لم تُخلق له، نهايته ضلال وغايته لا خير فيه، وقد توجد الوحشة والجفوة بين الروح والجسد، فمن مشى متبعاً للشرع، وجعل قلبه وروحه متفقاً معه، اتفق قلبه وجسمه، وانتفت الوحشة بينهما.. أما من اختار لقلبه طريقاً غير طريق الاتباع، فهنا تحصل الوحشة، وهذا عام في جميع الخلائق!، وما انتحار من هم في غاية النعيم الجسدي من الأموال والملذات الدنيوية، إلا لوجود الوحشة والتنافر بين القلب وهذه الحياة، فهو لا يأنس ولا يطمئن لهذه الحياة؛ لأنه لا راحة ولا طمأنينة

إلا بالإيمان بالله واتباع أمره، وكفى بهذا -للإنسان إذا تأمله وكذا الشعوب إن هي تخلت عن طريق ربها - عبرة وعظة.. وأما قول الرازي:

#### ولم نستفد من بحثنا طول عمرنا

#### سوى أن جمعنا فيه قيل وقالوا

فذا، علمُ الكلام: ليس فيه سوى (قيل وقالوا)، (فإن قيل: قلنا) (وإن قلتُ: قلتُ)؛ وليس شيء منه يصدر عن يقين ولا عن اعتقاد جازم، ولا هو بالعلم النافع المثمر.. والمشكلة أنهم بقولون هذا الكلام الصريح الجلى ويأتى تلاميذهم فينسونه ويأخذون بما في كتبهم، فقد رجع من قبل الرازي عن مثل هذا: الجويني في كتابه (النصيحة)، وراح تلميذه أبو حامد الغزالي يسلك نفس المناهج.. وعندما جَاءَ الرازي من بعدهما لم يقل: (نبدأ من حيث انتهيا)، بل اشتغل طول عمره في علم الكلام، وفي آخر المطاف وعند الموت إذا به ينشد هذا النظم، ويقول: "أقرب الطريق طريقة القرآن".. ومع ما جاء في الأثر من أن: (العاقل من وعظ بغيره) إلا أن من على شاكلة مَن ذكرنا إلى يومنا هذا، لا يتعظون بغيرهم، فقد أتى (الإيجي) الذي هو حجة عصره في علم الكلام، فترك كلام الرازي الذي مات عليه وأخذ ينقل في كتابه (المواقف) كلام الرازي الذي رجع عنه ..

وهكذا نجد الخطأ يتكرر في صروح العلم بالأزهر وغيره ولا أحد يستوعب ما سبقه من نجارب، وإن هذا – أعني: البدء بما بدأ به الآخرون وعدم الأخذ بآخر ما وصلوا إليه، والسير في طريق الباطل بعد أن رجع عنه أصحابه، وعُرف وجه بطلانه، واعترف مرتكبوه بمدى خطئه – لن أعجب العجب!

وقد نقل هذه الأبيات عن الرازي من غير الذهبي: ابن تيمية في (مجموع الفتاوى) الذهبي: ابن تيمية في (مجموع الفتاوى) الذهبي: ابن المحموية) ص ٧ و(درء تعارض النقل والعقل) ١٠٠١، ومحمد بن عبد الهادي المقدسي في (كتاب الانتصار) ص ١٣٨، وابن القيم في (الصواعق) ص ٩، والسبكي في (طبقات الشافعية) ٩٦/١٨، وابن كثير في (البداية وابن أبي العزف شرحه على الطحاوية ص ١٤/٧، وابن الوزير في (الروض الباسم) ١٤/١، والحافظ

ابن حجرية (فتح الباري) ٣٥٠/١٣، وابن العماد ية (الشذرات) ٢٢/٥، والشنقيطي ية (أضواء البيان) ٢٩/١ و(الإقليد) ص ٧٧، وغيرهم كابن أبي أصيبعة ية (عيون الأنبا) ٢/٢:٢٦ ود. مصطفى حلمي ية كتابه (قواعد المنهج السلفي) عبد المحسن العباد ية شرحه مقدمة ابن أبي زيد القيرواني ص ٣٥.

- هذا، ومما دَل به الرازي على أوبته، قوله في نفس المصادر تقريباً – ويضاف إليها (مجموع الفتاوى) ٥٦٢/٥ و(السير) ٥٠١/٢١ و(طبقات الفتاوى) لابن قاضي شهبة ٥٠١/٢١ و(شرح الشافعية) لابن قاضي شهبة ٥٠١/٢٨ (شرح السفارينية) ص٥٥، السفارينية) ص٥١ و (شرح الواسطية) ص٥٥، وغيرها كثير -: "لقد تأملت الطرق الكلامية والمناهج الفلسفية، فما رأيتها تَشفي عليلاً ولا تروي غليلاً، ورأيت أقرب الطرق طريقة القرآن، أقرأ في الأثبات: (الرحمن على العرش استوى.. فأرأ في الأثبات: (الرحمن على العرش استوى.. وأقرأ في النفي - يعني المجمل -: (ليس كمثله شيء.. الشوري/١٥)، (ولا يحيطون به علماً.. شيء.. الشوري/١٥)، (ولا تعلم له سمياً.. مريم/٢٥).. ثم قال: (ومن جرب مثل تجربتي عرف مثل معرفتي)".

٧- والعبارة ذاتها ذكرها المرتضى الزبيدي في (اتحاف السادة المتقين) ١٧٤/١- ١٧٥، ثم أتبعها بما نقله عن بعضهم من قول الرازي: "(أفنيت عمري في الكلام أطلب الدليل، فإذا أنا لا أزداد إلا بعداً عنه، فرجعت إلى القرآن أتدبره وأتفكر فيه، وإذا أنا بالدليل حقاً معي وأنا لا أشعر به، فقلت: والله ما مثلي إلا كما قال القائل:

#### ومن العجائب والعجائب جمة

#### قربُ الحبيب وما إليه وصول

#### كالعيس فالبيداء يقتلها الظما

#### والماء فوق ظهورها محمول

والمقصود أن القرآن مملوء بالاحتجاج، وفيه جميع أنواع الأدلة والأقيسة الصحيحة.. ومناظراته صلى الله عليه وسلم وأصحابه لخصومهم، لا ينكرها إلا جاهل مُفرِط في الجهل"أ.هـ

٨- وهي في (طبقات الشافعية) للسبكي ١٩١٨،
 ٩٢ و(الحروض الباسم) لابن الوزير ١٣/٢
 و(القائد إلى تصحيح العقائد) للمعلمي اليماني

ص ٧٤، بلفظ: "لقد اختبرت الطرق الكلامية والمناهج الفلسفية، فما رأيت فيها فائدة تساوي الفائدة التي وجدتُها في القرآن، لأنه يسعى في تسليم العظمة والجلال لله، ويمنع عن التعمق في إيراد المعارضات والمناقضات، وما ذاك إلا للعلم بأن العقول البشرية تتلاشى في تلك المضايق العميقة والمناهج الخفية".

٩- وهي كذلك في طبقات السبكي ٩٠/٨؛ ٩٢، بلفظ: "ديني: متابعة الرسول، وكتابي: القرآنُ العظيمُ، وتعويلي في طلب الدين؛ عليهما، اللهم يا سامع الأصوات ويا مجيب الدعوات ويا مقيل العثرات، أنا كنت حسنُ الظن بك عظيم الرجاء في رحمتك، وأنت قلت: (أنا عند ظن عبدي بي)، وقلت: (أمن يجيب المضطر إذا دعاه.. النمل/٦٢)، فهب أنى ما جئت بشيء، فأنت الغنى الكريم، فلا تخيب رجائي ولا ترد دعائي، واجعلني آمنا من عذابك قبل الموت وبعد الموت وعند الموت، وسهل عليَّ سكرات الموت فأنت أرحم الراحمين، وأما الكتب التي صنَّفتُها واستكثرتُ فيها من إيراد السؤالات، فليذكرني من نظر فيها بصالح دعائه على سبيل التفضل والإنعام، وإلا فليحذف القول السيئ، فإني ما أردت إلا تكثير البحث وشحذ الخاطر".. كذا بما يعني أن الرازي قلت ثقته بالعقل الإنساني وأدرك عجزه، فأبدى من ثُمّ ندمه وأوصى بوصيته المشهورة هذه التي دل فيها على: التعويل على صحيح النقل غير المتعارض - بالطبع - مع صريح العقل، والتُبرِئُة مما أساء فهمه بسبب تعويله على العقل المجرد أو تقديمه إياه على النقل.. وقد جاءت عبارة السبكي تلك ضمن تفاصيل وصية الرازي التي فيها يبدي حسرته على تعاطى علم الكلام عندما كان أشعرياً، في إشارة إلى أن توبته وتراجعه لم يكونا من الاعتزال كما يدعى البعض، وإنما على سلوكه طريق أهل الكلام، وكلام غير السبكي نصِّ في ذلك.

١٠ كما أورد وصيته: د. علي محمد حسن العماري، وذلك ص ٧٥ في كتابه (الإمام فخر الدين الرازي- حياته وآثاره) وهو من مطبوعات المجلس الأعلى للشئون الإسلامية ط 1979/۱۳۸۸.

١١- وين الكشف عن إبداء ندم الرازي عما بدر

منه، يقول ابن كثير في (البداية والنهاية) ٥٥/١٣ "كان مع غزارة علمه في فن الكلام يقول: (من لزم مذهب العجائز كان هو الفائز)، وقد ذكرتُ وصيته عند موته وأنه رجع عن مذهب الكلام فيها إلى طريقة السلف، وتسليم ما ورد على وجه المراد اللائق بجلال الله سبحانه".

١٢- ومما قائه ابن قاضي شهبة في (طبقات الشافعية) ٣٨١/١ عن الفخر الرازي: "إنه ندم على دخوله في علم الكلام".

١٣- وفي (شذرات الذهب) ٢١/٥، ما نصه: "قال ابن الصلاح: أخبرني القطب الطوغاني مرتين، أنه سمع فخر الدين الرازي يقول: (يا ليتني لم أشتغل بعلم الكلام)، وبكي".

١٤- وفي (الإقليد) للشنقيطي ص ٧٦: "واعلم أن الفخر الرازي الدي كان في زمانه أعظم أئمة التأويل، رجع عن ذلك المذهب إلى مذهب السلف، معترفاً بأن طريق الحق هي اتباع القرآن في صفات الله".

١٥- ومما قاله د. مصطفى حلمي في كتابه (قواعد المنهج السلفي) ص ٢٢٢ بحق الرازي: "أما الرازي - وهو العبر عن المذهب الأشعري في مرحلته الأخيرة حيث خلط الكلام بالفلسفة - فقد نبه في أواخر عمره إلى ضرورة اتباء منهج السلف، وأعلن أنه أسلم المناهج بعد أن دار دورته في طرق علم الكلام والفلسفة". وبذا يكون الرازي قد أدرك في نهاية حياته مدى عجز العقل عن إدراك حقيقة ما يجب اعتقاده تجاه صفات الخالق سبحانه، وأوصى وصيته التي تنم عن صدق توجهه، منبها في أواخر عمره إلى ضرورة اتباع منهج السلف البعيد كل البعد عن التأويل أو التفويض، ومعلنا أنه أسلم المناهج وأصحها. فهل يتأتى لآحاد الناس - بعد تقارير أهل العلم المتضافرة عن الإمام الرازي، وبعد هذه النصوص الواردة على ألسنتهم بل وعلى لسانه هو - أن ينكر تراجعه وندمه على ما فاته من صحيح المعتقد؟، أويظل هذا الآحاد مُصراً على الاقتداء به في أصل الدين، متجاهلاً عن عمد وصاياه ناشراً أفكاره وكتبه التي برئ منها وندم على تضييع وقته في وضعها؟ ١.. اللهم إن هذا لا يرضيك ولا يرضيه.. والى لقاء آخر نستكمل الحديث بمشيئته تعالى.. والحمد لله رب العالمن. الحمد لله وحده، وأصلي وأسلم على من لا نبي بعده سيدنا محمد صلى الله عليه وآله وسلم. أما بعدُ:

فلقد حرم الله تعالى الاقتراب من الفواحش التي توصل للزنا، فإنَّ الزَنا عارِّ كبير، يهدمُ البيوتَ الرفيعة، ويُطأطئ للزنا، فإنَّ الزَنا عارِّ كبير، يهدمُ البيوتَ الرفيعة، ويُطأطئ الرؤوس العالية، ويسودُ الوجوه البيض، ويصبغُ بأسودَ من القار أنصع العمائم بياضًا ويخرسُ الألسنة البليغة، ويهوي بأطول الناس أعناقا وأسماهم مقامًا، وأعرقهم قدرًا إلي هاوية من الذل والازدراء والحقارة ليس لها من قرار. فضلا عن أنَّ الزنا إذا شاع في قوم جلب لهم سخط الله وغضبه وعقابه، وكان سببًا في انتشار الأسقام والأوجاع التي لم تكن فيمن قبلهم، قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: وإذا ظهر الزنا والربافية قوم فقد أحلوا بأنفسهم عذاب الله. (صحيح الترغيب؛ ٦٩٢).

وقال صلى الله عليه وسلم؛ ديا معشر المهاجرين؛ خمسٌ إذا ابتليتم بهن، وأعوذ بالله أن تُدركوهنٌ؛ لم تظهر الفاحشة في قوم قط، حتى يعلنوا بها، إلا فشا فيهم الطاعون والأوجاع التي لم تكن مضتُ في أسلافهم الذين مضوا». (صحيح الحامع: ٧٩٧٨).

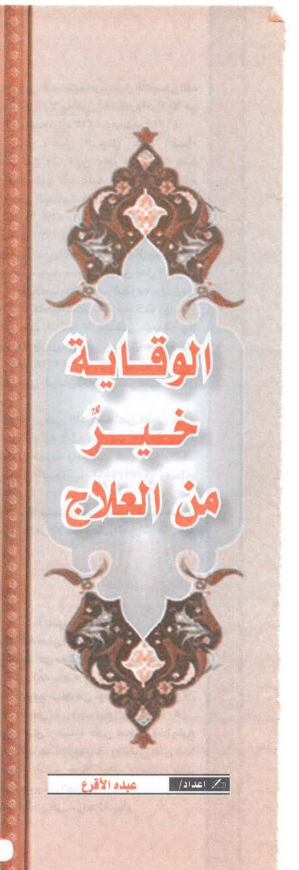
كما أخبر صلى الله عليه وسلم إن ظهور الزنا من أمارات خراب العالم، وهو من أشراط الساعة. عن أنس بن مالك رضي الله عنه قال: لأحدثنكم حديثًا لا يُحدثكم أحد بعدي، سمعت رسول الله صلى الله عليه وسلم يقول: «من أشراط الساعة أن يقل العلم، ويظهر الجهل، ويظهر الزنا، ويقل الرجال، وتكثر النساء، حتى يكون لخمسين امرأة القيم الواحد». (البخاري: ٥٢٣١) ومسلم ٢٦٧١).

ولما كانت مفسدة الزنا من أعظم المفاسد، كانت عقوبته في الدنيا أقسى العقوبات، قال الله تعالى: «اَلزَّانِهُ وَالزَّانِي فَاجَلُوا كُلُّ وَعِلْ مِنْهُا عِلْقَهُ وَالزَّانِي فَاجَلُوا كُلُّ وَعِيلِ مِنْهُا عِلْقَهُ وَالْتَوْمِ وَالْمَوْمِينَ » (النور: ٢)، وأما في الآخرة مضاعفة العذاب.

قَالَ اللّٰه تعالى: وَاللّٰهِنَ لَا يَنْعُونَ مَعَ اللّٰهِ إِلَهًا عَاخَرَ وَلَا يَفْتُلُونَ النَّفْسَ اللّٰهِ حَرَمَ اللّٰهُ إِلَّا بِالْحَقِّ وَلَا يَرْنُونَ وَمَن يَفْعَلْ ذَلِكَ يَلْقَ أَلَامًا ﴿ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ إِلَّا إِلْحَقّ وَلَا يَرْنُونَ وَمَن يَفْعَلْ ذَلِكَ يَلْقَ أَلَامًا ﴿ اللّٰهُ اللّٰلِمُ اللّٰهُ اللّٰلّٰ اللّٰهُ الللّٰهُ اللّٰلِلْمُ اللّٰهُ اللّٰلِمُ اللّٰلِلْمُ اللّٰلّ

79)، أما إذا كان سبق له زواج وزنى فعقوبته أشد فهو حلال الدم. قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: «لا يحل دم امرئ مسلم إلا بإحدى ثلاث: الثيب الزاني، والنفس بالنفس، والتارك لدينه المفارق للجماعة». (البخاري 38/4، ومسلم ١٧٧).

إنَّ جريمة تؤدي إلى القتل لجريمة بالغة تعبر عن كون مرتكبها غير صالح للبقاء في الجتمع فهو جرثومة فاسدة



يجب القضاء عليها حتى لا تفسد المجتمع كله. ومن صور عذاب الزناة ما جاء في حديث النبي صلى الله عليه وسلم وفيه: «فانطلقنا فأتينا على مثل التنور فاطلعنا فيه، فإذا فيه رجال ونساء عُراة، وإذا هم يأتيهم لهب من أسفل منهم فإذا أتاهم ذلك اللهبُ ضوْضُوًا. فقلت لهما: من هؤلاء؟ فقال: هم الزناة والزواني، (البخاري: ١٣٨٦). فقال: هم نشؤضُوًا: أي: صاحوا. والتنور: الفرن.

بالإضافة إلى هذه العقوبات فإن الزنا فيه مفاسد عظيمة يفسد القلب والفكر، وبوجب الذل والعار، ويضيع النسك، ويخلط الأنساب، وينشر الأمراض التناسلية فهو فساد في الدين والدنيا والفرد والمجتمع، ويوجب الفقر، ويكسو صاحبه سواد الوجه وثوبُ المقت بين الناس، فلعظم هذه الجريمة وخطرها على الفرد والمجتمع، بل على الأمة كلها. حذر الله تعالى من قربها. قال الله تعالى: « وَلَا نَقُرَبُوا الرِّقَ إِنَّهُ، كَانَ فَاحِشُهُ وَسَآءَ سَسِلًا، (الإسراء:٣٢)، والقول الكريم: ﴿ وَلا تَقْرُيُوا ، أَكد-لا شك- وأبلغ في الدلالة من «ولا تزنوا» لما يحمل من تحذير حاسم من الاقتران من منطقة هي في الأمور الحسية منطقة خطرمواد مشتعلة ممنوء الاقتراب،. وقد عالج الدين هذه الجريمة المنكرة بالعلاج الناجع وقاية من الوقوع فيه فقطع كل سبب يوصل إليه وسد كل نافذة تطلب عليه.

سبب يوصل إليه وسد كل دافده نطلب عليه. وقال الله تعالى: وقُل المُعْمَونِينَ وَلَوْ الله تعالى: وقُل المُعْمِونِينَ يَعْفُضُوا مِنْ أَنْصَدِهِمْ وَيَعْفُظُوا فُرُوجَهُمُّ ذَالِكَ أَنَّكُ لِمُمْ إِنْ اللهُ وَقُلْ لِلْمُؤْمِنَاتِ يَغْضُضَنَ مِنْ أَنْسُرُهِنَ وَقُلْ لِلْمُؤْمِنَاتِ يَغْضُضَنَ مِنْ أَبْسُرُهِنَ وَقُلْ لِلْمُؤْمِنَاتِ يَغْضُضَنَ مِنْ أَبْسُرُهِنَّ وَقُحْمُظُنَّ فُرُوجَهُنَّ » (النور: ٣٠- ٣١).

وفي تقديم الأمر بغض البصر على الأمر بحفظ الفروج إشارة إلى أن غض البصر من أسباب حفظ الفروج، وعدم الغض من أسباب عدم حفظ الفروج. وقد بالغ رسول الله صلى الله عليه وسلم في التحذير من النظرة حتى عدها من الزنى.

ي يرمحرم وحدها من غير محرم يحرسها ويحميها ويغار على المرأة أن تسافر وحدها من غير محرم يحرسها ويحميها ويغار عليها ويدافع عنها، وكان ذلك العمل علامة الإيمان الكامل واليقين الصادق. وقال صلى الله عليه وسلم: «لا يحل لامرأة أن تسافر إلا ومعها ذو محرم منها». (صحيح الجامع: ٧٦٤٦). كذلك حرّم على الرجال خلوتهم بالنساء وحرّم على النساء خلوتهن بالرجال. عن

ابن عباس رضي الله عنهما أنَّ رسول الله صلى الله عليه وسلم قال: «لا يخلون أحدكم بامرأة إلا مع ذي محرم». (البخاري: ٥٢٢٣، ومسلم: ١٣٤١).

وكذلك حرَّم دخول الرجال على النساء الأجنبيات. عن عقبة بن عامر رضي الله عنه أن رسول الله صلى الله عليه وسلم قال: «إياكم والدخول على النساء». فقال رجلُ من الأنصار: أفرأيت الحمو؟ قال: «الحموُ الموتُ». (البخاري: ٥٢٣٧)، ومسلم: ٢١٧٧). كذلك حرَّم التبرج.

عن أبي هريرة رضي الله عنه قال: قال رسولُ الله عنه أبي هريرة رضي الله عنه قال: قال رسولُ الله النار لم الماء قوم معهم سياط كأذناب البقر يضربون بها الناس، ونساء كاسيات عاريات مميلات رؤوسهن كأسنمة البخت المائلة لا يدخلن الجنة، ولا يجدن ريحها، وإن ريحها ليوجد من مسيرة كذا يوكذا، وسلم: ١١٧٨).

كذلك حرّم على المرأة أن تتعطر وتمر على الرجال الأجانب.

عن أبي موسى رضي الله عنه عن النبي صلى الله عليه وسلم أنه قال: «كل عين زانية، والرأة إذا استعطرت فمرت بالمجلس فهي كذا وكذا». يعني: زانية. (البخاري: ٤/٧٢/١٨٦٢)، ومسلم: (٩٧٨/١٣٤١).

وحدررسول الله صلى الله عليه وسلم من مصافحة المرأة الأجنبية. عن معقل بن يسار رضي الله عنه أن النبيّ صلى الله عليه وسلم قال: «لأن يُطعن في رأس أحدكم بمخيط من حديد خيرٌ له من أن يمس امرأة لا تحل له، . (صحيح الجامع: 0.50). بهذا المنهج الذي رسمناه على عجل، نستطيع أن نضيّق منافذ هذه الجريمة، ونقضي على هذا الداء، ويعيش الناس حياة الطهر والنقاء. فقد قيل الوقاية خير من العلاج.

والله وحده الهادي إلى سواء السبيل.

#### الحمد لله حمدا لا ينفد أفضل ما ينبغي أن بحمد، وصلى الله وسلم على نبينا محمد، وعلى آله وصحيه ومن تعيد.

أما بعد: فإنّ من أبواب الشرِّ التي فتحها الشيطانُ على العباد؛ باب تتبُّع رُخَص الفقهاء وزلاتهم، فخدءَ بذلك الكثيرين من عامة المسلمين، فانتهكت المحرمات وتركت الواجباتُ تعلُّقاً بقول أو رخصة زائفة، فصار هؤلاء يُحكمونَ أهواءَهُم في مسائل الخلاف فيأخذون أهون الأقوال وأيسرها على نفوسهم دون استناد إلى دليل شرعي بل تقليداً لزلة عالم لو استبان له الدليل لرجع عن قوله بلا تردُّد، فإذا ما أنكر عليهم أحدٌ تعلُّلوا بأنهم لم يأتوا بهذا من عند أنفسهم بل هناك من أفتى لهم بجواز ذلك، وليسُوا بمسئولين، فقد قلدوهُ والعهدةُ عليه إن أصابُ أو أخطأ، بل إنهم يأخذون برخصة عالم في مسألة ما، ويهجرون أقوالهُ الثقيلة في المسائل الأخرى، فيعمدون إلى التلفيق بين المذاهب والترقيع بين الأقوال، ويحسبُون أنهم يحسنون صُنعاً، وأشاع الشيطانُ بين هؤلاء الناس مقولة: (ضعها في رقبة عالم واخرج منها سالما)، فإذا نزلت بأحدهم نازلة ذهب إلى بعض المتساهلين في الإفتاء، فبحث له عن رخصة قال بها رجل فيفتيه بها مع مخالفتها للدليل وللحق الذي يعتقده، وما أكثر هؤلاء الناس من الصنفين، عامي يذهب إلى المتساهلين الذين يفتون بالرخص ومفت يرضى الناس ولا يضت بالدليل، وبمشيئة الله سنين- في هذا البحث - وجوب العمل بالقول الراجح من أقوال الفقهاء، وحرمة الترخص إلا في أمور محددة، لا يجوز تجاوزها.

#### أولا: تعريف تتبع الرخص:

ذكر جمع من أهل العلم تعريفات لتتبع الرخص، منها:

١- تعريف الزركشي - رحمه الله - في البحر المحيط و بأنه: واختيار المرء من كل مذهب ما هو الأهون عليه، اهـ.

الحلقة الأولى

اعداد/ الستشار أحمد السيد على

نائب رئيس هيئة قضايا الدولة

صفر ١٤٣٨ هـ - العدد ٥٤٢ - السنة السادسة والأربعون

٧- وتعريف الجلال المحلي - رحمه الله - يقاهر المحلي على جمع الجوامع بحاشية البناني، بقوله: «إن يأخذ من كل مذهب ما هو الأهون فيما يقع من المسائل» اهـ.

٣- وحكى الدسوقي رحمه الله في «حاشية الدسوقي على الشرح الكبير» وغيره من المالكية تعريفين،

الأول:«رفع مشقة التكليف باتباع كل سهل». الثاني: «ما يُنقض به حكمُ الحاكم من مخالف النص وجلى القياس» اهـ.

إنه: «ما جاء من الاجتهادات المدهبية مبيحاً لأمر في مقابلة المتهادات الحري تحظره» اهـ.

ثانيا: أقوال العلماء في تتبع الرخص: بتتبع كتب المذاهب المعتمدة، ومراجعة أقوال أئمة المذاهب يمكن رد أقوالهم إلى ثلاثة أقوال هي:

القول الأول: منع الأخذ بالرخص مطلقاً: وإليه ذهب ابن حزم، والغزالي، والنووي، والسبكي، وابن القيم، والشاطبي، ونقل ابن حزم وابن عبد البر والباجي الإجماع على ذلك.

#### أدلته

١- قال تعالى: « يَأْتُهَا الَّذِينَ ءَاسُوّا أَطِيعُوا اللهَ وَأَطِيعُوا اللهَ وَأَطِيعُوا اللهَ وَأَطِيعُوا اللهَ وَأَطِيعُوا اللهَ وَأَلُو وَاللَّهُ وَأَوْلُ اللَّهِ وَاللَّهُ وَاللَّالَّالَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللّهُ وَل

وجه الدلالة: أن الله سبحانه وتعالى أمر بالرد إليه وإلى رسوله، واختيار المقلد بالهوى والتشهي مضاد لذلك. إذ أن موضوع الخلاف موضوع تنازع، فلا يصح أن يرد إلى أهواء النفوس، وإنما يرد إلى الشريعة.

٢- قال تعالى: « ثُمَّ حَمَلْنَكَ عَلَى شَرِيعَةِ مِنَ ٱلأَمْرِ
 مُأَيِّعَهَا وَلاَنتَبِعُ أَمُوآءُ ٱلَّذِينَ لَا يَعْلَمُونَ » (الجاشية:
 ١٨).

قال الإمام السعدي رحمه الله تعالى في «تفسيره»: «أي: ثم شرعنا لك شريعة كاملة تدعو إلى كل خير وتنهى عن كل شر

من أمرنا الشرعي «فَاتَّبِعْهَا» فإن في اتباعها السعادة الأبدية والصلاح والفلاح، «وَلا تَتَبعْ أَهْوَاءَ الَّذِينَ لا يَعْلَمُونَ» أي: الذين تكون أهويتهم غير تابعة للعلم ولا ماشية خلفه، وهم كل من خالف شريعة الرسول صلى الله عليه وسلم هواه وإرادته فإنه من أهواء الذين لا يعلمون.

وجه الدلالة: أن تتبع الرخص ميل مع أهواء النفس، والشرع جاء بالنهي عن اتباء الهوى. ٣- قال الشاطبى رحمه الله في «الموافقات»: «إن القول بالتخير عند اختلاف الأقوال يؤدي إلى الانسلاخ من الدين بترك اتباء الدليل إلى اتباء الخلاف، والاستهانة بالدين الدليل إلى اتباء الخلاف، والاستهانة بالدين وهو مؤد إلى إسقاط التكليف في كل مسألة وهو مؤد إلى إسقاط التكليف في كل مسألة مختلف فيها، فإن معنى القول بالتخيير أن مختلف أن يفعل متى شاء ويترك متى شاء وهذا إسقاط للتكليف، بخلاف اتباء الأرجح والتقيد به فإن فيه اتباء للدليل فلا يكون متبعا للهوى ولا مسقطا للتكليف، اهـ.

ثم إنه لا يوجد محرّم إلا وهناك من قال بإباحته إلا ما ندر من المسائل المجمع عليها، وهي نادرة جداً.

٤- كـلام الأئمة في التحذير من تتبع الرخص: قال الإمام أحمد، لو أن رجلاً عمل بقول أهل الكوفة في النبيذ وأهل المدينة في السماع وأهل مكة في المتعة كان فاسقاً. وقال الأوزاعيُّ: مَن أَخَذَ بِنَوَادِرِ الْعُلَمَاءِ خَرَجَ مِنَ الإسلام.

وقيالُ إَسْمَاعِيلُ الْقَاضِيُّ؛ دُخَلْتُ عَلَى الْعُتَضِدِ فَدَفَعُ الْيُ كِتَابًا نَظَرْتِ فِيهِ، وَقَدْ جَمَعَ فِيهِ الرِّخْصَ مِن زَلَلِ الْعُلْمَاءِ وَمَا احْتَجَ بِهَ كُلُ مِنْهُمْ، فَقُلْت، مُصَنَفُ هَذَا احْتَجَ بِهَ كُلُ مِنْهُمْ، فَقُلْت، مُصَنَفُ هَذَا زِنْدِيقٌ، فَقَالَ: لَمْ تَصِحُ هَذِهِ الأَحَادِيثُ؟ قُلْت: الأَحَادِيثُ عَلَى مَا رَوْيْتَ وَلَكُنْ مَنَ أَبَاحَ الْشُكْرَ لُمْ يُبِحُ الْتَعْهَ، وَمَن أَبِاحَ الْتُعْهَ لَمْ يُبِحِ الْتُعْهَ لَمْ يُبِحِ الْتُعْهَ أَوْمَن أَبِاحَ الْتُعْهَ لَمْ يُبِحِ الْتُعْهَ أَوْمَن أَبِاحَ الْتُعْهَ لَمْ يُبِحِ الْتُعْمَةِ وَمَن أَبِاحَ الْتُعْمَةِ لَمْ يُبِحِ الْتُعْمَةِ وَمَن أَبَاحَ الْتُعْمَةِ لَمْ يُبِحِ اللّهُ وَلَهُ زَلَّهُ، وَمَن جَمَعَ أَلْمَاءً فَمُ أَخَذَ بِهَا ذَهَبَ وِينَهُ، فَأَمَرَ زَلَلَ الْعُلَمَاءِ ثُمُّ أَخَذَ بِهَا ذَهَبَ وِينَهُ، فَأَمَرَ زَلُلُ الْعُلَمَاءِ ثُمُّ أَخَذَ بِهَا ذَهَبَ وِينَهُ، فَأَمَرَ

الْمُعْتَضِدُ بِإِحْرَاقِ ذَلِكَ الْكِتَابِ.

والنقول يَ هذا الباب كثيرة جداً لا تكاد تحصى، والعلماء متفقون على مضمونها وإن اختلفت عباراتهم، وعلة ذلك عندهم أنه ما من عالم إلا وله زلة في مسألة لم يبلغه فيها الدليل، أو أخطأ فهمه فيها الصواب. فمن تبع ذلك وأخذ به تملص من التكاليف الشرعية، وزاغ عن جادة الحق وهو لا يدري.

القول الثاني: جواز الأخذ بالرخص مطلقًا: وقال به من الحنفية السرخسي وابن الهمام وابن عبد الشكور وأمير باد شاه.

أدلته:

الأدلة الدالة على يسر الشريعة وسماحتها، كقوله تعالى: «يُرِيدُ الله بِكُمُ الْمُسْرَى (البقرة: ١٨٥).

وقوله: (وَمَا جَعَلَ عَلَيْكُرٌ فِي ٱلدِّينِ مِنْ حَرَجٍ) (الحج: ٧٨).

قول عائشة- رضي الله عنها-: «ما خُيِر النبي بين أمرين إلا اختار أيسرهما ما لم يكن إثماً» (متفق عليه)، وغير ذلك من النصوص الواردة في التوسعة، والشريعة لم ترد لمقصد إلزام العباد المشاق، بل بتحصيل المصالح الخاصة، أو الراجحة وإن شقت عليهم.

الرد عليه: بأن السماح واليسر في الشريعة مقيد بما هو جار على أصولها، وليس تتبع الرخص ولا اختيار الأقوال بالتشهي بثابت من أصولها، بل هو مما نُهي عنه في الشريعة، لأنه ميل مع أهواء النفوس، والشرع قد نهى عن اتباع الهوى.

٢- قال ابن الهمام: «ويتخرَّج منه (أي: من جوازاتباع غير مقلده الأول وعدم التضييق عليه) جوازُ اتباع رخص المذاهب، أي: أخذه من المذاهب ما هو الأهون عليه فيما يقع من المسائل، ولا يمنع منه مانعٌ شرعي، إذ للإنسان أن يسلك المسلك الأخفَّ عليه إذا كان له إليه سبيل». اهـ.

الرد عليه: بعدم التسليم؛ لأن تتبع الرخص

عملٌ بالهوى والتشهّي، وقد نهي عنه. ٣- أنه يلزم من عدم الجواز استفتاء مفتّ بعينه، وهذا باطل.

الرد عليه: بأن اللازم باطل، بل هو مأمور بتقليد من يثق بدينه وورعه دون الاختيار المبنى على الهوى.

أن الخلاف رحمة، لقوله صلى الله عليه وسلم: «اختلافُ أمّتي رحمةٌ»؛ فمن أخذ بأحد الأقوال فهو في رحمة وسعة.

الرد عليه:

أ- من ناحية السند؛ فالحديث لا يصح، قال عنه أهل الحديث؛ «باطل لا أصل له».

ب- من ناحية المن: بأن الخلاف ليس يق ذاته رحمة بل هو شروفرقة، ولكن مراد من أطلق الخلاف رحمة، أن فتح باب الخلاف والنظر والاجتهاد رحمة بالأمة بحيث يكون التكليف مربوطاً بما يراه المجتهد بعد النظر فالأدلة.

القول الثالث: جواز الأخن بالرخص بشروط:

وقد اختلف الشترطون:

ا- فقيد العزبن عبد السلام في «قواعد الأحكام» الجواز بألا يترتب عليه ما يُنقَض به حكم الحاكم؛ وهو ما خالف النص الذي لا يحتمل التأويل، أو الإجماع، أو القواعد الكلية، أو القياس الجلي.

٧- وتبعه القرافي في «نفائس الأصول» وزاد: شرط ألا يجمع بين المذاهب على وجه يخرق به الاجماع.

٣- وزاد العطار في «حاشيته» على شرط القرافي شرطين، هما:

أ- أن يكون التتبع في المسائل المدونة للمجتهدين الذين استقر الإجماع عليهم، دون من انقرضت مذاهبهم.

ب- ألا يترك العزائم رأساً بحيث يخرج عن ربقة التكليف الذي هو إلزام ما فيه كلفة. وللحديث بقية إن شاء الله، ونسأل الله الهداية والتوفيق.

التوحيد

#### التشاؤم بالأرقام وغيرها

السبؤال: من السيد/ع أ قال: أولاً- هل يجوز للإنسان أن يصدق أو يعتقد أو يتشاءم أو يتوهم أن يصيبه مرض أو موت أو غيره من الأعداء، أو من السنين أو من الشهور أو من الأيام أو من الأوقات، أو من دخول بيت أو من لبس ثوب أو من غيره أم لا؟

الجواب عن السوال: كان التطير والتشاؤم في الجاهلية فجاء الإسلام يرفع ذلك.

ففي الحديث (لا عدوى ولا طيرة ولا هامة ولا صفر) وفيه (لا عدوى ولا طيرة ويعجبني الفأل الحسن)، وفيه أيضًا (من تكهن أو رده عن سفر طير فليس منا)، ونحو ذلك من الأحاديث.

وذلك إذا اعتقد أن شيئًا مما تشاءم منه من عدد أو وقت أو طير أو غيره موجب لما ظنه ولم يضف التدبير إلى الله سبحانه وتعالى، فأما إذا علم أن الله هو المدبر ولكنه أشفق من الشرّ، لأن التجارب قضت بأن يوما من الأيام أو وقتا من الأوقات يرد فيه مكروه، فإن وطن نفسه على ذلك أساء، وإن سأل الله الخير واستعاذ به من الشر ومضى متوكلاً ولم يتشاءم لم يضره ما وجد في نفسه من ذلك والا فيؤاخذ به، لأن التشاؤم سوء ظن بالله

ر. سبحانه وتعالى بغير سبب محقق- وربما وقع به ذلك المكروه الذي اعتقده

وقع به دلت المحروة الدي اعتقاده بعينه عقوية له على اعتقاده الفاسد، ولا تنافي بين ما ذكر وبين ما رواه عبد الله بن مسعود رضي الله عنه أن رسول الله صلى الله عليه وسلم قال الشؤم في المرأة والدار والفرس وفي رواية عنه أيضًا قال ذكروا الشؤم عند النبي صلى الله عليه وسلم فقال النبي صلى الله عليه وسلم فقال النبي صلى الله عليه وسلم: «إن

كان الشؤم في شيء ففي الدار والمرأة والفرس»، لأن الرسول صلوات الله وسلامه عليه يشير بهذا إلى تخصيص الشؤم بمن تحصل منه العداوة والفتنة، لا كما يفهم بعض الناس من التشاؤم بهذه الأشياء، أو أن لها تأثيرًا وهي ما لا يقول به أحد من العلماء، ويؤيد هذا ما رواه الطبراني: "إن من شقاء المرء في الدنيا سوء الدار والمرأة والدابة"، سوء الدار ضيق ساحتها وخبث جيرانها.

وسوء الدابة منعها ظهرها وسوء طبعها، وسوء الرأة عقم رحمها سوء خلقها.

ومما سبق بيانه يعلم أن التشاؤم بالأرقام والأيام وغيرها منهي عنه شرعًا، لأن الأمور تجرى بأسبابها وبقدرة الله ولا ارتباط لهذه الأشياء بخيريناله الإنسان أو شريصيبه. (المفتي: حسن مأمون)

حكم أكل لحم الخيل والعمر الأهلية

السؤال: بالطلب المتضمن أنه قد نشأ بين السائل وأحد زملائه حوار حول ظاهرة دينية، تتلخص في هذا السؤال هل أكل لحم الخيل والحمير حلال أو حرام.

وطلب السائل الإفادة عن الحكم الشرعي في

الجواب: يحل أكل لحم الخيل مع الحراهة التنزيهية عند الإمام أبي حنيفة في ظاهر الرواية وهو الراجح عند الحنفية.

وقال الصاحبان أبو يوسف ومحمد بإباحة لحم الخيل.

وكذلك قال الشافعية والحنابلة ورواية عن المالكية، كما قال بعض المالكية بالكراهه بعضهم بالحرمة. فعن جابر بن عبدالله رضي الله



صفر ١٤٣٨ هـ - العدد ٥٤٢ - السنة السادسة والأربعون

عنهما قال: نهى رسول الله صلى الله عليه وسلم يوم خيبر عن لحوم الحمر الأهلية، وأذن في لحوم الخيل".

وعن أسماء بنت أبى بكر رضي الله عنهما قالت: "نحرنا على عهد رسول الله صلى الله عليه وسلم فرسًا فأكلناه ونحن في المدينة". متفق عليهما. أما الحمار الأهلي فغير مأكول اللحم عند الحنفية والشافعية والحنابلة، وللمالكية قولان.

أحدهما أنه لا يؤكل وهو الراجح عندهم، والثاني أنه يؤكل مع الكراهة.

فعن أنس بن مالك أن رسول الله صلى الله عليه وسلم أمر مناديًا فنادى "إن الله ورسوله ينهيانكم عن لحوم الحمر الأهلية فإنها رجس. فأكفئت القدور وهي تفور باللحم". أخرجه البخاري، ومما ذكر يعلم الجواب عما جاء بالسؤال.

(المفتي الشيخ؛ أحمد هريدي).

#### التبرع بالعضانة

لا يكون إلا عند إعسار الأب

السؤال: إذا كان الرجل فقيرًا وله بنت ماتت أمها. فلمن تكون حضائتها. هل تكون لجدتها الأمها أم تكون إلى أمه وأخته اللتين تبرعتا بحضائتها؟

الجواب: حضانة هذه الصغيرة تنتقل بموت أمها إلى جدتها أم أمها وإن علت، فإن كانت أم هذه الأم قد تزوجت بغير محرم للصغيرة ولا أم لها انتقلت تلك الحضائة لأم الأب المذكورة.

أما إذا كانت تزوجت بمحرم للصغيرة وكان الأب معسرًا، وطلبت منه أجرة الحضانة وأمه متبرعة بذلك، فيقال لها: إما أن تحضنيها مجانًا، أو تدفعيها لأم الأب المتبرعة بحضانتها. والله أعلم.

(المفتى الشيخ: محمد عبده).

#### شركة المضاربة

السيوال: كثر اشيتراك بعض الناس بماله مع بعضهم الآخر، والشركة بينهما مضاربة، إلا أن أحدهما يعمل والآخر لا يعمل، فهل يجوز تعيين راتب شهري للشريك الذي يعمل في نظير عمله؟ هذا ما آمل الإجابة عليه مع الدليل الذي استند عليه في

#### ذلك، والله يجزيكم خيرا.

ج: شركة المضاربة هي: دفع مال معلوم من شخص لتجر به، بجزء مشاع معلوم من ربحه، كالربع ونحوه، فالمال من واحد، والعمل على الثاني، وجزء الربح المحدد لله مقابل العمل، وإذا لم يحدد للعامل ربح معلوم فله أجرة المثل مقابل عمله، ويكون الربح كله لصاحب المال.

> اللجنة الدائمة للبحوث العلمية والإفتاء (السؤال الأول من الفتوى رقم، ٧٣٣٧).

العمل أو الإجارة في المؤسسة التي تعمل أو تبيع المعرم السؤال؛ ما حكم المسلم المستخدم في مصانع لا يصنع فيها إلا عصير الخمر والمسكرات؟

ج: الخمر وسائر المسكرات محرمة، وتأسيس المصانع لها والخدمة فيها كل ذلك حرام؛ لما روى ابن عباس رضي الله عنهما قال: سمعت رسول الله-صلى الله عليه وسلم- يقول: « أتاني جبريل عليه السلام فقال: يا محمد إن الله عز وجل لعن الخمر وعاصرها وشاريها وحاملها والمحمولة إليه وبائعها ومبتاعها وساقيها» (أورده الهيثمي في (مجمع ورواه أبو داود والحاكم وفيه زيادة: "ومعتصرها"). الزوائد، وقال: رواه أحمد والطبراني ورجاله ثقات، فهذا الشخص المستخدم في المصانع التي تصنع فيها الخمور، لا يجوز له البقاء فيها؛ لهذا الحديث فيها الخمور، لا يجوز له البقاء فيها؛ لهذا الحديث الذي سبق، وهو دال على أنه ملعون، ولأنه من التعاون على الإشم والعدوان، وقد قال تعالي؛ التعاون على الإشم والعدوان، وقد قال تعالي؛

أما ما مضى من الاستخدام وهو يجهل الحكم فهو معذور في ذلك؛ لعموم قوله تعالى: ﴿ وَمَا كُنَّا مُعَدِّينَ

حُقَّ بَعْثَ رَسُولًا » (الإسراء: ١٥). والرسول بنزل عليه الوحي

والرسول ينزل عليه الوحي من الله، ويبلغه الأمة، فالعبد لا يكون مكلفا إلا بعد أن يبلغه ما كلف به. وبالله التوفيق، وصلى الله على نبينا محمد وآله وصحبه وسلم.

اللجنة الدائمة للبحوث العلمية والإفتاء

(السؤال الثالث من الفتوى رقم: ٤٤٣).



(المائدة: ٢).

صفر ١٤٣٨ هـ - العدد ٥٤٢ - السنة السادسة والأربعون 🥟





الحمد لله، نحمده حمد الشاكرين، وبعدُ:

من خلال تلك الأسطر المقتضبة نجول ونصول في أحوال المسلمين في دول العالم، ونحن ما زلنا في القارة الأوروبية، وحول فرنسا والمسلمين فيها، وانتشار الدين الإسلامي في فرنسا، وما يلاقيه المسلمون هناك من عنصرية واضحة، ومع ذلك فالمتابع لأخبار الذين يعتنقون الدين الإسلامي الحنيف من شعوب العالم، وكيف انتشر الإسلام رغم العداء الواضح، والتشويه الكبير للإسلام والمسلمين، ينسبون للإسلام ظلمًا وعدوانًا فئة قليلة استباحت الدماء والأعراض والأموال ناسبة نفسها إلى الإسلام، والإسلام منها براء، وإنا لله وإنا اله راحعون ((

المسلمون في فرنسا بين الانفراجة . . والتضييق

وحول فرنسا التي هي إحدى الدول الأوروبية وعاصمتها باريس، وهي واحدة من الدول التي لها سواحل أطلسية، وأخرى متوسطية، والديانة الرئيسة والرسمية فيها هي المسيحية التي يعتنقها أغلب سكان فرنسا، ويعتبر الإسلام هو الديانة الثانية فيها، وقد كانت فرنسا دولة لا دينية منذ عام ١٩٠٥م، فهي لا تعترف بالأديان، كما أنها لا تعاديها، فهي جمهورية علمانية.

وأما عن دخول الإسلام إلى قرنسا فقد بدأ في مرحلته الأولى مع الفتوحات الإسلامية للأراضي الفرنسية في عام ٩٩١، حيث أرسل طارق بن زياد حملة استشكافية إلى برشلونة وأربونة، ووصلت إلى بلدة أبنيون على نهر الوادعة، ثم اتجهت إلى مدينة ليون، ثم عادت إلى الأندلس، وفي عام ١١هـ قاد عبد الرحمن الغافقي حملة متجها بها إلى جبال البرانس إلى مدينة برديل، حيث هزم جيش الفرنجة، ثم اتجاه إلى بواتيه، وهرم السلمون في معركة بلاط الشهداء.

وفي القرن الثالث الهجري استطاع الأندلسيون السيطرة على نيس، فاستوطنوا الشواطئ

اعداد/

جمال سعد حاتم رئيس التحرير

الجنوبية من فرنسا، حيث قامت دولة أندلسية هناك، وظل الحكم الإسلامي فيها مائة وأربعة وعشرين عاماً.

وتواصل الفرنسيون بالمشرق العربي والإسلامي أثناء الحروب الصليبية، حيث ظهر مجال آخر للاتصال بالمسلمين، وهكذا كانت المرحلة الأولى. وفي المرحلة الثانية في مطلع القرن الرابع عشر الهجري، ومع نهاية الحرب العالمية الأولى؛ هاجر عدد من المسلمين إلى فرنسا من الشمال الإفريقي، وتزايدت أعداد المسلمين في فرنسا بسبب حاجتها إلى الأيدي العاملة، وكذلك استقلال الجزائر أنذاك وهجرة حوالي ثلاثمائة ألف مسلم إليها. وينتشر المسلمون في فرنسا في شتى أنحاء المدن الفرنسي؛ حيث التواجد الإسلامي المحوظ، ويعيش في باريس التواجد الإسلامي الملحوظ، ويعيش في باريس وضواحيها أكثر من مليون ونصف المليون مسلم، وفي مدينة مرسيليا وليون يعيش اكثر من ما 100

ألف مسلم، وتنتشر الجالية السلمة في الجنوب الفرنسي بكثرة.

والمسلمون في فرنسا يعيشون بين انفراجة الحرية لمارسة شعائر دينهم التي يمنحها الدستور الفرنسي وما بين العنصرية التي تظهر على السطح بين الحين والأخر، وخاصة عقب وقوع عمليات إرهابية في فرنسا، سرعان ما تطلق الاتهامات للمسلمين رغم الإدانة الصريحة لتلك العمليات الارهابية من كل بقاء العالم الإسلامي.

تعداد السلمين لے فرنسا

أغلب التقديرات تشير إلى أن تعداد المسلمين حسب الإحصاءات غير الرسمية يزيد عن ستة ملايين مسلم، في حين تقدرهم وزارة الداخلية الرسمية هناك بـ ٥ , ٤ مليون مسلم.

وبحسب ما نشره المعهد الوطني للدراسات الديموجرافية (INED): في دراسة نشرها أن أكبر نسبة من مسلمي فرنسا أصولهم من المغرب العربي، ويشكل الجزائريون نسبة ٣٤,٤٪، والمغاربة ٢٧,٥٪، والتونسيون ١١٠٤٪، ومن جنوب الصحراء الإفريقية بنسبة ٣٩,٣٪، والأتراك ٢٠,٠٪، وأخيرًا عدد النصارى الذين تحولوا للإسلام من الفرنسيين إلى سبعين ألف متحول للإسلام.

وكل الإحصائيات السابقة تعطي النتائج عددًا يزيد على الستة ملايين مسلم يعيشون في فرنسا، وخاصة أن كثيرًا من السلمين في فرنسا غير

مسجلين بشكل رسمي إلا المؤسسات الحكومية. وفرنسا التي تعتبر وطنا لما يزيد عن ستة ملايين من المسلمين، لديها أكبر مجتمع إسلامي بالاتحاد الأوروبي؛ حيث إن المسلمين المذين يمارسون شعائرهم الدينية يزيدون على الكاثوليك الرومان الممارسين لشعائرهم، وبالرغم من أن ١٤٪ من الشعب الفرنسي يعرفون هويتهم بأنهم كاثوليك، الأأن ٥,٤٪ فقط من هؤلاء يمارسون شعائرهم الكاثوليكية، حسب ما جاء في تقرير أصدره «المعهد الفرنسي للرأي العام».

ومن خلال المقارنة فإن ٧٥٪ من المسلمين المقدر عددهم بستة ملايين من عرقيات مختلفة المعلن في فرنسا يعرفون هويتهم بأنهم «مؤمنون»، كما أن ١٤٪ منهم يقولون؛ إنهم يمارسون للشعائر طبقا لتقرير في فرنسا أصدره المعهد الفرنسي للرأي العام في ٢٠١١م.

#### تعداد المساجدية فرنسا

أما عن المساجد في قرنسا، فإنه في خلال ما يقارب من أربعين عامًا مضت، أصبحت قرنسا من أكثر الدول الأوروبية الغربية التي يوجد بها سكان ذوو أصول إسلامية، وذلك العدد يمكن التعرف عليه من خلال بناء المساجد بكثرة، حيث إنه من خلال مقارنة البيانات الإحصائية عن الكاثوليك والمسلمين تجد أن من الملاحظ الانتشار السريع للإسلام أكثر من الكاثوليكية الفرنسية، ويتوقع بحسب المصادر الفرنسية أن يصل تعداد المسلمين في فرنسا خلال بضعة أعوام، بحلول ٢٠٢٠م إلى ٢٠ مليون مسلم.

وتشيرالتقديراتإلى أن عدد المساجد في فرنساقد بلغ ٢٢٠ مسجد، وأشارت صحيفة «إيه بي سي» الإسبانية التي تصدر في باريس إلى أن المسلمين في فرنسا يطالبون بزيادة عدد مساجدهم إلى فرنسا يطالبون بزيادة عدد مساجدهم إلى ١٠٠٤ مسجد. وعلى الجانب الآخر، ووفقًا لجريدة «لاكروا» فإنه في العشر سنوات الماضية، لم تبن الكنيسة الكاثوليكية في جبال الألب سوى عشرين كنيسة فقط جديدة، وفي الوقت ذاته فقد أغلق رسميًا أكثر من ستبن كنيسة، وكثير من تلك الكنائس أصبح مطلوبًا من المسلمين الأن ليصلوا فيها. ونذكر هنا في هذا المجال قول الله تعالى:

«بُرِيدُونَ أَنْ يُطَلِعُوا فَرَ اللّهِ بِالْفَرْهِيمْ وَيَأَفِ اللّهَ إِلَا اللّهِ اللّهَ اللّهَ اللّهَ اللّهَ أَنْ يُسِمَّ فُورَهُ وَلَوْ كَرِهُ الْكَنْفِرُونَ » (التوبة:٣٢)، وقوله عزوجل: «بُرِيْدُونَ لِنَطِيعُ إِنَّوْرَ اللّهِ بِالْوَاهِمْ وَاللّهُ مُنْمُ فُرُومِهِ

وَلِن هُ وَالْكُورُونَ » (الصف، ٨)
وحديثُ ثُوبِان رضي الله عنه مرفوعًا: «إنَّ اللَّهُ
زَوْى لِي الأَرْضَ هَرَأَيْتُ مَشَارِقَهَا وَمَغَارِبَهَا، وَإِنْ أَمَّتِي
سَيَبُلُغُ مُلْكُهَا مَا زَوِي لِي مِنْهَا، وَأَعْظِيتُ الْكَثْرَيْنَ
الأَحْمَرَ وَالأَبْيَضِ، وَإِنِي سَأَلْتِ رَبِي لاَمْتِي أَنْ لاَ
يُهْلَكُهَا دَسَنَة عَامَة، وَأَنْ لاَ يُسَلَّطَ عَلَيْهَمْ عَدُوًّا مِنْ
سُوّى أَنْفُسِهم فَيَسْتَبِيحَ بِيُضْتَهُمْ، وَأَنْ رَبِي قَالَ: يَا
سُوّى أَنْفُسِهم فَيَسْتَبِيحَ بِيُضْتَهُمْ، وَأَنْ رَبِي قَالَ: يَا
مُحْمَدُ لا أَنِي إِذَا قَضِيْتِ قَضَاءَ قَانَهُ لا يُردُ، وَإِني
أَعْطِيْتِكَ لَامِّتِكَ أَنْ لاَ أَهْلَكُهُمْ بِسَنَة عَامَة، وَأَنْ
لاَ أُسْلِطَ عَلَيْهِمْ عَدُوا مِنْ سَوَى أَنْفُسِهمْ يَسْتَبِيحُ
أَعْطِيْتِكُ لاَ أَنْ لاَ أَهْلَكُهُمْ بِسَنَة عَامَة، وَأَنْ
لاَ أُسْلِطَ عَلَيْهِمْ عَدُوا مِنْ سَوَى أَنْفُسِهمْ يَسْتَبِيحُ
مَنْ بِيْنَ أَقْطَارِهَا حَتَى يَكُونَ بَعْضَهُمْ يُهُلِكُ بَعْضَا،
مَنْ بَيْنَ أَقْطَارِهَا حَتَى يَكُونَ بَعْضَهُمْ يُهُلِكُ بَعْضَا، وَلِيهم وَنُو السَلَّمِ وَاحْدِ المُسلَمِ وَاحْدِ المُسلَمِ، والحمد لله قائلهم انصر الإسلام وأعز المسلمين، والحمد لله والعالم، والعَلْمُ و

#### عزاء واجب

تحتسب جماعة أنصار السنة بالركز العام ومجلة التوحيد واللجنة العلمية بها الشيخ الوالد يوسف محمد سليمان رئيس فرع أسوان سابقاً والذي وافته النيه يوم ٢٤ اكتوبر ٢٠١٦ غفر الله له وللمسلمين.

## معية الله تبارك وتعالى . . فضلها وسبل تحصيلها

الحمد لله ولي المتقين، ناصر المؤمنين، ومؤيد الصابرين، ومحب المحسنين، والصلاة والسلام على إمام النبيين وبعد.. فالله عز وجل معنا دائمًا من فوق سماواته مطلع على خلقه يسمع ويرى ويعلم كل ما في السموات والأرض، لا يغيب عنه شيءً في ملكه سبحانه

> الهجرة كلها دروس وعظات وعبر هيا نحاول أن نطوف حول درس واحد من دروس الهجرة ألا وهو الله مَعَنا. - تنقسم معية الله لخلقه إلى قسمين:

> المعية العامة: هي التي تُقتضي الإحاطة بجميع الخلق من مؤمن، وكافر، وبرُ وفاجر في العلم، والقدرة، والتدبير والسلطان وغير ذلك من معانى الربوبية.

- قال تعالى: « هُو الَّذِى خَلَقَ السَّمَوَتِ وَالْأَرْضَ فِي سِتَّةِ أَيَامِ ثُمُّ اسْتَوَى عَلَ الْمَرْشِ تَعَلَّمُ مَا يَلِيمُ فِي الْأَرْضِ وَمَا يَحْرُمُ مِنَّا وَمَا يَرْلُ مِنَ السَّاةِ وَمَا يَعْرُمُ فِهَا وَهُو مَعَكُمُ أَيْنَ مَا كُثُمُ ۚ وَاللَّهُ بِمَا تَعْبَلُونَ بَسِيرٌ » (الحددد: ٤).

المعية الخاصة؛ أما الخاصة فهي التي تقتضي النصر والتأييد لمن أضيفت له، وهي مختصة بمن يستحق ذلك من الرسل واتباعهم. ومن أمثلتها قوله تعالى: ( إِنَّ اللهُ مَعَ اللَّذِينَ أَنْقُواْ وَاللَّذِينَ هُم مُخْسِدُونَ ) (النحل؛

١٢٨). مجموع فتاوى ورسائل العثيمين (٤٧/٤)

كيف يكون الله تعالى مع الغلق جميعا في وقت واحد؟

- أهل السنة والجماعة يقولون: نحن نؤمن بأن الله تعالى فوق عرشه، وأنه لا يُحيط به شيء من مخلوقاته، وأنه مع خلقه كما قال في كتابه، ولكن مع إيماننا بعلوه. ولا يمكن أن يكون مُقتضى معيته إلا الإحاطة بالخلق علماً، وقدرة وسلطاناً، وسمعاً، وبصراً، وتدبيراً، وغير ذلك من معاني الربوبية، أما أن يكون حالا في أمكنتهم، أو مختلطا بهم كما يقول أهل الحلول والاتحاد، فإن هذا أمر باطل لا يمكن أن يكون هو ظاهر الكتاب والسنة، وعلى هذا فنحن لم نؤول الآية ولم نصرفها عن ظاهرها، لأن الذي قال

#### اعداد/ صلاح عبد الخالق

عن نفسه: (وهو معكم) هو الذي قال عن نفسه: (وهو العلي العظيم) وهو الذي قال عن نفسه: (وهو القاهر فوق عباده) إذا فهو فوق عباده، ولا يُمكن أن يكون في أمكنتهم، ومع ذلك فهو معهم محيط بهم علماً، وقدرة، وسلطاناً، وتدبيراً وغير ذلك. مجموع فتاوى ورسائل العثيمين (١٧٤/٥).

#### المية العامة:

#### ١- احذر .. إن الله تعالى معك:

- قال تعالى: ﴿ يَسَتَخْفُونَ مِنَ ٱلنَّاسِ وَلَا يَسَتَخْفُونَ مِنَ اللَّهِ وَهُوْ مَعْهُمْ إِذْ يُنْتِيتُونَ مَا لَا يَرْضَىٰ مِنَ ٱلْقُولِ وَكَانَ ٱللَّهُ بِمَا يَمْمَلُونَ مُحِيطًا ﴾ (النساء: ۱۰۸).

- هذا من ضعف الإيمان، ونقصان اليقين، أن تكون مُخافة الخلق عندهم أعظم من مُخافة الله، فيحرصون بالطرق المباحة والمحرمة على عدم الفضيحة عند الناس، وهم مع ذلك قد بارزوا الله بالعظائم، ولم يبالوا بنظره واطلاعه عليهم. وهو معهم بالعلم في جميع أحوالهم، خصوصًا في حال تبييتهم ما لا يُرضيه من القول، من تبرئة الحاني، ورمي البريء بالجناية، فقد جمعوا بين عدة جنايات، ولم يراقبوا رب الأرض والسماوات، المطلع على سرائرهم، وضمائرهم، ولهذا توعدهم تعالى بقوله: «وكان الله بِمَا يَعْمَلُونَ مُحيطًا، أي: قد أحاط بذلك علما، ومع هذا لم يعاجلهم بالعقوبة بل استأنى بهم، وعرض عليهم التوبة وحذرهم من بل استأنى بهم، وعرض عليهم التوبة وحذرهم من

الإصرار على ذنبهم الموجب للعقوبة البليغة. (تفسير السعدي: ٢٠٠/١)

٢- إياك والفضيحة يوم القيامة:

- قَالَ تَعَالَى: وَأَلَمْ نَرَ أَنَّ اللهَ يَعْلَمُ مَا فِي السَّمَوْتِ وَمَا فِي الْأَرْضِّ مَا يَكُوثُ مِن غَجْرَى ثَلْنَةِ إِلَّا هُو رَامِهُهُمْ وَلَا خَسَةِ إِلَّا هُو سَادِسُهُمْ وَلَا أَمْنَ مِن ذَلِكَ وَلَا أَكْثَرَ إِلَّا هُو مَعَهُمْ أَيْنَ مَا كَانُواْ أُمُّ يُنْتِثُهُم مِنَا عَبُلُوا يَوْمَ الْقِيْمَةِ إِنَّ اللهَ بِكُلِي مَنْ عَلِمُ ، (المجادلة: ٧)

أ- نَجْوَى أَيْ: مِنْ سِرٌ، يَطْلِعُ اللّٰهُ عَلَيْهِمْ يَسْمَعُ كَالْاَمَهُمْ وَسِرَّهُمْ وَنَجْوَاهُمْ، وَرُسُلُهُ أَيْضًا مَعَ ذَلِكَ تَكْتُبُ مَا يَتَنَاجَوْنُ بِه. تفسير ابن كثير (٤٢/٨).

ب-دثم يُنَبِّنُهُم بِمَا عَمِلُواْ يَوْمَ القيامة، وهذه لسة أخرى ترجف وتزكزل.. إن مجرد حضور الله وسماعه أمر هائل. فكيف إذا كان لهذا الحضور والسماع ما بعده من حساب وعقاب؟ وكيف إذا كان ما يسره المتناجون وينعزلون به ليخفوه، سيُعرض على الأشهاد يوم القيامة وينبئهم الله به في الملأ الأعلى في ذلك اليوم المشهود 13 (الظلال: ٢٥٠٨/٦).

ج- قال المفسرون، ابتدأ الله هذه الآيات بالعلم بقوله «أَلُمْ تَرَ أَنَّ الله يَعْلَمُ» واختتمها بالعلم بقوله «إنَّ الله بِكُلُ شَيْءِ عَلِيمٌ» لينبه إلى إحاطة علمه جل وعلا بالجزيئات والكليات، وأنه لا يغيب عنه شيء في الكائنات لأنه قد أحاط بكل شيء علماً. صفوة التفاسير (٣١٨/٣).

#### السة العاسة:

معية الله تعالى الخاصة لعباده الطائعين لها فضائل عظيمة وحسنات جسيمة منها:

أولا ، في الدنيا ،

١- محبة الله تعالى: قال تعالى: (وَأَخِيئُوا إِنَّ اللهَ يُحِبُّ اللهِ عَالَى: (بَلَ مَنْ أَوَلَى اللهِ عَبْ اللهِ مَنْ أَوَلَى بَعْدِيهِ وَأَتَفَى فِإِنَّ اللهَ يُحِبُّ النَّمَتِينَ ) (آل عمران: ٧٦).

الله عزوجل يحب المتقين والمحسنين لذلك هو معهم، قال تعالى: ( إِنَّ اللهُ مَعَ اللَّذِينَ انْقَوْا وَالْذِينَ هُم شُمْ عُمْ مُنْ وَكُنْ وَالَّذِينَ هُم شُمْ مُنْ مُعَلِّمُ وَكَالَّذِينَ هُم شُمْ مُنْ مُنْ اللَّهِ وَاللَّهِ وَاللَّهِ وَاللَّهِ وَاللَّهِ وَاللَّهِ وَاللَّهِ وَاللَّهِ وَاللَّهِ وَاللَّهُ وَاللَّهِ وَاللَّهُ عَلَيْكُمُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللّهُ وَاللَّهُ وَاللَّالِقُولُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّالِمُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ واللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّالِي وَاللَّهُ وَالَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّالِي وَاللَّهُ وَاللَّهُ واللَّهُ وَاللَّالَّالِلَّا لَاللَّالِلَّا لَا اللَّهُ وَاللَّالِل

واذا أحبهم كان حالُهم كما صح عَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ، قَالَ، قَالَ رَسُولُ الله صَلَّى الله عَلَيْه وَسَلَمَ، " إِنَّ الله قَالَ، مَنْ عَادَى لي وَلِيًّا فَقَدْ آذَنْتُهُ بِالْحَرْب، وَمَا تَقَرَّب إِلَى عَبْدي بِشَيْء أَحَبُ إلَى مِمَّا افْتَرَضْتُ عَلَيْه، وَمَا يَزْالُ عَبْدي بِشَيْء أَحَبُ الله قَالَ عَبْدي بِشَيْء أَحَبُ الله وَمَا يَزْالُ عَبْدي يَتَقَرِّبُ إلَى بِالْتَوَاقِلِ حَتَّى أُحبَّهُ، هَإِذَا أَحْبَيْتُهُ، كُنْتُ سَمْعَهُ اللّذي يَبْصرُ بِه، وَيَصَرَهُ اللّذي يَبْصرُ بِه، وَيَصَرَهُ اللّذي يَبْصرُ بِه، وَيَحَرَهُ اللّذي يَبْصرُ بِه، وَيَحَرَهُ اللّذي يَبْصرُ بِه، وَيَحَرَهُ اللّذي يَبْطشُ بِهَا، وَرَجْلَهُ اللّتي يَمْشي بِهَا، وَإِنْ اسْتَعَاذَنَى ثُمْشي بِهَا، وَإِنْ اسْتَعَاذَنَى ثُلُّ عَيْدَنُهُ، وَمَا شَالَنِي كُلْعَطِينَهُ، وَلَيْن اسْتَعَاذَنَى ثُلُّ عَيْدَنُهُ، وَمَا

تَرَدِّدْتُ عَنْ شَيْءِ أَنَا فَاعِلُهُ تَرَدُّدي عَنْ نَفْس الْوُمْنِ، يَكْرَهُ اللَّوْتَ وَأَنْـاً أَكْـرَهُ مَسَاءَتَهُ " صحيح البخاري (۲۰۰۲).

- فإذا وصلت إلى هذه الدرجة وهي محبة الله لك قال: (كنت سمعه الذي يسمع به، وبصره الذي يبصر به)، المعنى: أن الله يحفظ سمعك، ويحفظ بصرك، ويحفظ لسانك، ويحفظ يدك ورجلك، وكان الله لك في كل هذه الأشياء حافظا ووكيلا وحفيظا عليك: وفَاللَّهُ خَيْرٌ حَنفِظًا وَهُو أَرْحَمُ الرَّحِينَ ، (يوسف: ١٤)، فيحفظ سمعك فلا تسمع إلا ما يرضى الله سبحانه وتعالى، فعندما يريد إنسان أن يحدثك بغيبة أو بنميمة أو بسخرية بالاستهزاء بكذا فلا تسمع، ولا تحب ذلك؛ لأن الله جعل سمعك سمعا ريانيا، لا يسمع إلا ما يحبه سبحانه وتعالى، ويكره إليك المعاصى فلا تحبها، فإذا أراد بصرك أن ينظر إلى ما حرم الله إذا بالواعظ في قلبك يزجرك وينهاك فتمتنع من ذلك محبة لله سبحانه وطاعة لله وحبا من الله لك، وكذلك اليد التي تبطش بها تجاهد في سبيل الله، فيسدد الله رميتك لعدوك، قال: (ورجله التي بمشى بها) فيوفقك الله لطاعته والمشى إلى رضوانه، فتمشي في جنازة أو تعود مريضاً، فتجد نفسك كل مشى في طاعة الله يُعينك الله عليه ويوفقك إليه، فكان الله عز وجل لك معينا في ذلك والعني: كنت له عونا معينا محافظا حافظا له مدافعا عنه ناصراً له.

تفسير أحمد حطيبة (١٨٤/٥)

١٠ النصر والحفظ والتأييد والنجاة؛

- قال تعالى: (إلَّا تَصُرُوهُ فَقَدُ مَصَرُهُ اللَّهُ إِذَ أَخْرَجُهُ اللَّهِ إِذَ أَخْرَجُهُ اللَّهِ وَالْمَادِ إِذَ هُمَا فِي الْفَادِ إِذَ عُمَا فِي الْفَادِ إِذَ عُمَا فِي الْفَادِ إِذَ كَمُونُ لِمَسْتَا فَأَسْرَلُ اللَّهُ مَمْنَا فَأَسْرَلُ اللَّهُ مَمْنَا فَأَسْرَلُ اللَّهُ مَمْنَا فَأَسْرَلُ اللَّهُ مَعْمَا فَرَجَعَلَ اللَّهُ مَمْنَا فَرَوَهَا وَجَعَلَ اللَّهُ مَعْمَا وَجَعَلَ اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ اللَّهُ وَكَلِمَةُ اللَّهِ وَكَلِمَةُ اللَّهِ عَلَيْهُ اللَّهِ فِي اللَّهُ اللَّهُ وَكَلِمَةُ اللَّهِ فِي اللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ عَزِيزٌ عَكِيثٌ (التوبة: ٤٠).

- (دَّانيَ ادْنَيْن) أيَّ: هُو وأبو بكر الصديق رضي الله عنه (إِذْ هُمَا يُؤَالْهَار) أي: لما هريا من مكة، لجآ إلى غار دور في أسفل مكة، فمكثا فيه ليبرد عنهما الطلب فهما في تلك الحالة الحرجة الشديدة المشقة، حين انتشر الأعداء من كل جانب يطلبونهما ليقتلوهما، فأنزل الله عليهما من نصره ما لا يخطر على البال فأنزل الله عليه وسلم (لصاحبه ) أبي بكر لما حزن واشتد قلقه، (لا تَحْبَزُنُ إِنَّ الله مَيْنَهُ) ) مَيْنَا ) بعونه ونصره وتاييده. (فأنزل الله سَكِينَا هُ عَيْنَه) أي: الثبات والطمأنينة، والسكون المُثبتة

للفؤاد، (وَأَيَّـدَهُ بِجُنُودٍ لَمْ تَرَوْهَا) وهي الملائكة الكرام، الذين جعلَهم اللَّه حرسا له تفسير السعدي (٣٣٧/١)

ثانيا في الآخرة: من كان الله معه أعطاه في الآخرة أجور عظيمة منها:

١- تكفير السيئات:

-قُوْلُهُ تَعَالَى: ﴿ وَقَالَ اللّٰهُ إِنِّي مَعَكُمْ ۚ أَيْ: بِحَفْظِي وَكَلَاءِتِي وَنَصْرِي ﴿ لَئَنْ أَقَمْتُمُ الصَّلاةَ وَآتَيْتُمُ الزَّكَاةَ وَآمَنْتُمْ بِرُسُلِي ۗ أَيْ: صَدَقْتُمُوهُمْ فِيمَا يَجِيئُونَكُمْ لِهِ مَنَ الْوَحْيِ ﴿ وَعَزَرْتُمُوهُمْ فَيمَا يَجِيئُونَكُمْ لِهِ مَنَ الْوَحْيِ ﴿ وَعَزَرْتُمُوهُمْ اَيْ: نَصَرْتَمُوهُمْ وَأَقْرَضْتُمُ اللّٰهِ قَرْضًا حَسَنًا ﴾ وَأَوْرَضْتُمُ اللّٰهِ قَرْضًا حَسَنًا ﴾ وَهُودِ الْإِنْفَاقُ فِي سَبِيلِهِ وَابْتَغَاءِ مَرْضَاتِه ﴿ لِأَكْفُرَنَّ عَنْكُمْ سَيِّئَاتَكُمْ الْمُحُوهَا وَأَسْتَرُهَا وَلاَ عَنْكُمْ الْمُحُوهَا وَأَسْتَرُهَا وَلاَ عَنْكُمْ الْمُحُومَا وَأَسْتَرُهَا وَلاَ اللّٰهِ وَالْمَتَرُهَا وَلاَ عَنْكُمْ الْمُحُومَا وَأَسْتَرُهَا وَلاَ عَلَيْكُمْ الْمَحْدُومَا وَأَسْتَرُهَا وَلاَ عَنْكُمْ الْمُحُومَا وَأَسْتَرُهَا وَلاَ عَنْكُمْ لِهُا لَا لَيْكُورُ لَكُولِكُمْ الْمُحْدُومَا وَأَسْتَرُهَا وَلاَ اللّٰهِ الْمُعْلَى اللّٰمُ وَلَا لَهُ اللّٰمُ اللّٰهُ اللّٰمُ اللّٰمُ اللّٰمُ اللّٰمُ اللّهُ اللّٰمُ اللّٰمِ اللّٰمُ الللّٰمُ اللّٰمُ الللّٰمُ اللّٰمُ اللّٰمُ اللّٰمُ اللّٰمُ اللّٰمُ اللّٰمُ الللّٰمُ الللّٰمُ اللّٰمُ اللّٰمُ الْمُعْمُولُمُ الللّٰمُ اللّٰمُ اللّٰمُ الللّٰمُ ا

من هم أهل المية الخاصة:

جاء ذكرهم في القرآن الكريم والسنة منهم:

١- الصابرون:

- قال تعالى: ( يَتَأَيُّهُا ٱلَّذِينَ ءَامَثُوا ٱسْتَعِيثُوا بِالصَّبْرِ وَالصَّلَوَةُ إِنَّ اللَّهُ مَعَ الصَّلِينَ ) (المصرة: ١٥٣).

- (مَعُ الصَّابِرِينَ) مع من كان الصبر لهم خُلقا وصفة، وملكة بمعونته وتوفيقه، وتسديده، فهانت عليهم بذلك، المشاق والمكاره، وسهل عليهم كل عظيم، وزالت عنهم كل صعوبة، وهذه معية خاصة، تقتضي محبته ومعونته ونصره وقربه، وهذه منقبة عظيمة للصابرين، فلو لم

يكن للصابرين فضيلة إلا أنهم فازوا بهذه المعية من الله، لكفى بها فضلاً وشرفاً. (تفسير السعدي (٧٤/١)

٢-أهل التقوى:

🗸 التوحيد

قال تعالى: (وَأَنَقُوا أَلَهُ وَأَعَلَمُوا أَنَّ أَلَهُ مَعَ أَلْنَقِينَ) (البقرة: ١٩٤).

- مَعُ الْمُتَّقِينَ، أي: بالعون، والنصر والتأبيد

والتوفيق. ومن كان الله معه، حصل له السعادة الأبدية، ومن لم يلزم التقوى تخلى عنه وليه، وخذله، فوكله إلى نفسه فصار هلاكه أقرب إليه من حبل الوريد. تفسير السعدي (۸۹/۱).

٣- أهل الإحسان:

- قال تعالى: ( وَالَّذِينَ جَهَدُواْ فِينَا لَنَهُدِيتُهُمْ شُبُلَناً وَإِنَّ اللَّهَ لَنَهُ اللَّهُ لَلْهُ اللّهُ لَنَهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَى اللهُ اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللللّهُ الللّهُ اللّهُ اللللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ ا

- والذين هم محسنون في طاعة ربهم إخلاصاً في النية وبين في النية والقصد، وأداء على نحوه، شرع الله وبين رسول الله صلى الله عليه وسَلَّمَ. أيسر التفاسير (١٧١/٣).

- مع المحسنين بالنصر والمعونة والتأييد، مع المحسنين في أعمالهم برعاية الفرائض، والتزام الطاعة، وأداء الحقوق.

- في صحيح مسلم (٨)؛ يَا مُحَمَّدُ أَخْبِرْنِي عَنِ الْإِحْسَانِ، قَالَ: «أَنْ تَعْبُدُ اللَّهِ كَأَنَّكَ تَرَاهُ، هَانْ لَمَ تَكُنْ تَرَاهُ فَإِنَّهُ يَرَاكَ»، وهذا الحديث يُوضح قمة الإحسان و الراقبة والخشية للملك سبحانه في كل أقوالهم وأفعالهم وأحوالهم.

الله مع المؤمنين،

- قال تعالى: (وَأَنَّ اللهُ مَعَ ٱلْمُؤْمِنِينَ ) (الأنقال: ١٩).

- إن الله دوماً مع المؤمنين فلن يتخلى عن تأييدهم ونصرتهم ما استقاموا على طاعة ربهم ظاهراً وباطناً. أيسر التفاسير (٢٩٤/٢)

٥- صاحب الدين في حلال:

- عَنْ عَبْدُ اللّٰهِ بْنِ جَعْضَ قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللّٰهِ - صَلَّى اللّٰهِ عَلَيْهُ وَسَلَّمَ-: " إِنَّ اللّٰهُ مَعَ الدَّائِنِ حَتَّى يَقْضِيَ دَيْنَهُ مَا لَمْ يَكُنْ فيما يَكُرُهُ اللّٰهِ".

سنن ابن ماجه (٢٤٠٩) صحيح الجامع (١٨٢٥) فمن استدان في طاعة لله ونوى أن يَسده كان الله مُعينا له في السداد وإن مات قبل السداد قضى الله تعالى دينه.

- جماعة المسلمين:
- عَنْ ابْنِ عَبِّسِ قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ
- عَنْ ابْنِ عَبِّسِ قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ
وَسَلَّمَ: «يَدُ اللَّهُ مَعَ الْجَمَاعَة، سنن الترمذي (٢١٦٦)
فإن الجماعة المرادة هنا: هي جماعة المسلمين
والسواد الأعظم منهم، المتمسكين بكتاب الله
تعالى، المتبعين لسنة رسوله صلى الله عليه وسلم.
فهذه الجماعة يجب لزومها، ويحرم الشذوذ عنها.
وهي التي معها يد الله تعالى، بمعنى أنهم في كنفه
وحفظه وكلاءته. والله أعلم.

والحمد لله رب العالمن.



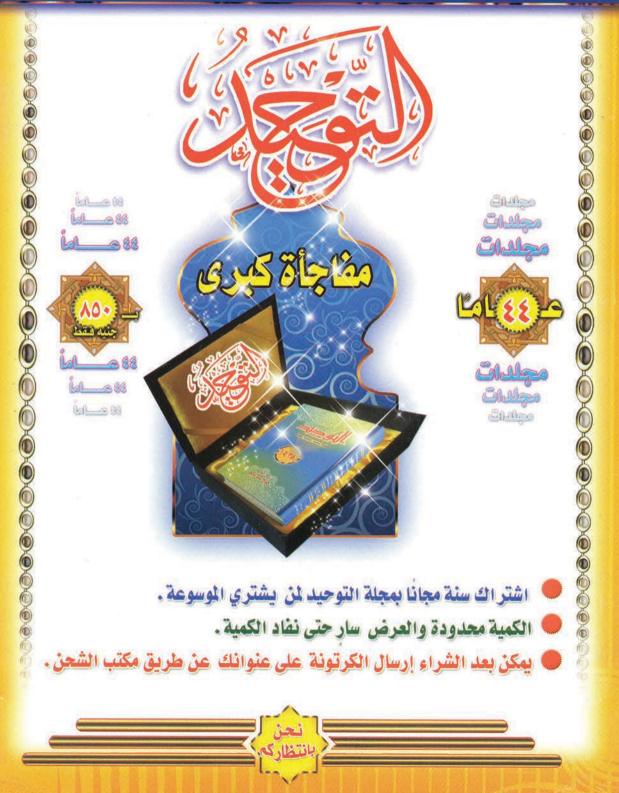


- به والبطاؤه أسرة حسرة. الله يطلع الله حليه وسلم عبا محيط طلق ، لينبيل لا الاقتدام رسرته عبل محيط طلق ، لينبيل لا طلق ، لينبيل لا الاقتدام به والبطاؤه أسرة حسرة.
  - $\bigcirc \bigcirc \bigcirc \bigcirc \bigcirc$
  - الدعوة إلى أخذ الدين من نبعيه الصافيين: القرآن والسنة الصحيحة، ومجانبة البدع والخرافات ومحدثات الأمور.
    - $\bigcirc$   $\bigcirc$   $\bigcirc$   $\bigcirc$
- الدعوة إلى ربط الدنيا بالدين بأوثق رباط؛ عقيدةً وعملاً وخُلُقًا.
  - $\bigcirc$   $\bigcirc$   $\bigcirc$   $\bigcirc$   $\bigcirc$
  - الدعوة إلى إقامة المجتمع المسلم، والحكم بما أنزل الله، فكل مشرّع غيره فيما لم يأذن به الله تعالى معتد عليه سبحانه، منازع إياه في حقوقه.

جماعة أنصار السنة المحمدية

العمل بالكتاب والسنة بفهم سلف الأمة

### مجلة التوحيد لا غنى عنها لكل مسلم



**Upload by: altawhedmag.com**