



صاحبة الامتياز جماعة أنصار السنة المحمدية

## رئيس مجلس الإدارة د.عدد الله شاكر الجنيدي

المشرف العام د. عبد العظيم بدوي

اللجنة العلمية

جمال عبد الرحمن معاوية محمد هيكل د.مرزوق محمد مرزوق محمد عبد العزيز السيد

#### التحرير

۸ شارع قولة عابدين. القاهرة ت.۲۳۹۳٦٥١٧ ـ فاكس ۲۳۹۳٦٥١٧

البريد الإلكتروني

MGTAWHEED@HOTMAIL.COM رئيس التحرير، GSHATEM@HOTMAIL.COM

قسم التوزيع والاشتراكات

ت:۱۷ ف۲۳۹۳۵ ISHTRAK.TAWHEED@YAHOO.COM المركز العام:

۲۳۹۱۵٤٥٦-۲۳۹۱۵۵۷۲ www.ansaralsonna.com

#### تنويه

إلى الأخوة مشتركي مجلة التوحيد بمصر، برجاء مراجعة مكتب البريد التابع لكم، والاتصال بقسم الاشتراكات في حالة عدم وصول المجلة، والإبلاغ عن اسم مكتب البريد التابع له المشترك؛ للتواصل مع المسئولين في هيئة البريد، وبحث الشكوى؛ لضمان وصول المجلة للمشترك في موعدها والله الموقق

مفاجأة

كبرى



السلام عليكم الشرف والكرامة

إلى الذين يتراكضون ويتزاحمون ويتقاتلون على حطام الدنيا الفاني، إلى الذين يلهثون إلى موائد الخلفاء والحكام، يتزلفون ويتقربون، وينافقون ويكذبون، لعلهم لقطعة لحم أو كسرة خبز أو منصب يصيبون. انظروا إلى من تعففوا عن الدنيا فجاءتهم صاغرة، ورغبوا فيما عند الله فأورثهم الدار الآخرة.

دخل الخليفة الأموي هشام بن عبد الملك الكعبة، فإذا هو بسالم بن عبد الله بن عمر بن الخطاب فقال له، يا سالم؛ سلني حاجةً {{ فقال له، إني لأستحيي من الله أن أسأل في بيت الله غير الله. فلما خرج سالم كان الخليفة في أثره فقال له، الآن قد خرجت، فسلني حاجة، فقال له سالم، من حوائج الدنيا أم من حوائج الآخرة؟ فقال، بل من حوائج الدنيا. فقال له سالم، ما سألتُ مَن يملكها فكيف أسأل من لا بملكها؟!

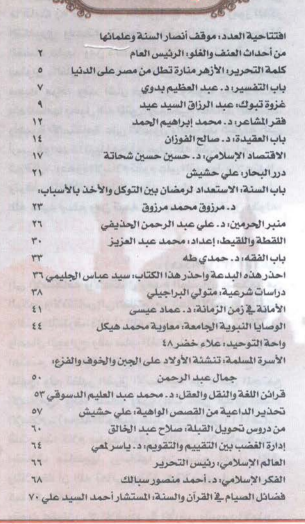
ومثله سفيان الثوري كان بمكة، فجاءه كتاب من عياله من الكوفة: بلغت بنا الحاجة أنًا نقلي النوى فنأكله فبكى سفيان. فقال له بعض أصحابه: يا أبا عبد الله لا لو مررت إلى السلطان، صرت إلى ما تريد لا فقال سفيان: (والله لا أسأل الدنيا من بملكها، فكيف أسألها من لا بملكها إلى.

التحرير

محلى 20 مجانداً من مجاندات مجاندات التوحيد حلى 20 مجانداً من مجاندات مجاندات وحيد من 20 سينة كاملية

رئيس التحرير، جمالسعدحاتم

مدير التحرير الفني: حسين عطاالقراط



2 هذا العدد



#### ثمن النسخة

مصر ٢٠٠ قرش ، السعودية 7 ريالات . الإمارات 7 دراهم . الكويت ٥٠٠ فلس. لمقرب دولار أمريكي ، الأردن ٥٠٠ غلس. قطرة ريالات . عمان نصف ريال عماني . أمريكا دولاران ، أورويا ٢ يورو

#### الاشتراك السنوى

- في الداخل ٥٠ جنبها بحوالة فورية باسم مجلة التوحيد . على مكتب بريد عابدين ، مع إرسال صورة الحوالة الفورية على فاكس مجلة التوحيد ومرفق بها الاسم والعذوان ورقم التليضون ١- ١٢ الخارج ٣٠ دولاراً أو ١٠٠ ريال سعودى

أومايعادلهما ترسل القيمة بسويفت أو بحوالة بتكبة

أو شيك على ينك فيصل الإسلامي فرع القاهرة . باسم مجلة التوحيد . أتصار السنة حساب رقم /١٩١٥٩

> ٥٥٥٥ حصيا هري الحرق ٢٤ ١٧٤ مرد ماله ماله عالم المعمد الع طاعلى مصروه وج مواعداً حات مصر الشحق .

متفذ البيع الوحيد بمقر مجلة التوحيد الدور السابع

مطابع الأهرام التجارية - قليوب - مصر

الحمد لله وحده، والصلاة والسلام على من لا نبي بعده. وعلى آله وصحبه، وبعدُ،

فاستكمالاً لما ذكرته في اللقاء الماضي عن جهود أنصار السنة في مواجهة الفلو، ووصلاً لحاضر الجماعة بماضيها أبين هنا موقف الجمعية وعلمائها من أحداث العنف والفلو، فأقول وبالله التوفيق:

إن الناظر في موقف الجماعة والمتتبع لها في العقدين الآخرين من القرن الهجري الحالي سيجد بوضوح ما قامت به من أعمال مشكورة في مواجهة رموز الفكر التكفيري ودعاته لتحجيم هذه الظاهرة، ومحاولة القضاء عليها، ومن ذلك المقال الذي نشرته في مجلتها بعنوان «الغلو والتطرف في الفرق الإسلامية، للدكتور سعيد مراد، وقد أشار فيه إلى وجوب وحدة الأمة واعتصامها بحبل الله المتين، وتصحيح العقائد الفاسدة، وأهمية الاستقامة على الأصول والقواعد الثابتة التي أرسى قواعدها نبينا محمد صلى الله عليه وسلم.

ثم قال: «ودعوة الإسلام تقوم على التوسط والاعتدال، وترفض المغالاة والتطرف، وقد خاطب المولى نبيه صلى الله عليه وسلم ومن تبعه من جماعة المسلمين بقوله، « مَاسَتَقِمْ كَمَا أَمَرْتَ رَمَن تَابَ مَعَكَ وَلَا تَطْنَوْا إِنَّهُ مِمَا تَعْمَلُونَ بَعِيرٌ (\*) وَلا تَرَكُوا إِلَى اللَّذِينَ طَلُوا فَتَسَكُمُ النَّارُ وَمَا لَحُمُ مِن دُونِ أَشَوِمْ أَوْلِياة تُدَّ لا نُمَرُونَ ، (هود ١١٢، ١٢٣)، دعوة إلى الاستقامة والاعتدال وعدم الطغيان، وتحذير من الركون والائتناس إلى الظالمين من دعاة الانحراف والظلم والغلو والتطرف، ذلك أن الله مطّع على معتقدات القلوب اعتصم الصحابة والتابعون من السلف الصالح بهذا المتهج، ولم تظهر الفرق الإسلامية من داخل المجتمع الإسلامي، وإنما نشأت وترعرعت على أيدي أعداء الإسلامي. (مجلة التوحيد عدد ربيع الثاني آلذي المادي.

قلتُ: هذا كلام سديد موفَق، فالفرَق الإسلامية على اختلاف مناهجها ووسائلها من صنع أعداء الملة، والملاحظ أن الله تعالى يخذل هؤلاء ويسلبهم نصره؛ كما ذكر الكاتب.

وتحت عنوان: «لا للإفساد في الأرض وترويع الآمنين» جاءت كلمة التحرير على غلاف المجلة الأول من الداخل، وفيه: «إن كان الذي فعل هذه الأحداث يراها جهادًا وقربة إلى الله، فإن الله تعالى قال: « وَقَنْتِلُواْ فِي سَبِيلِ اللَّهِ الَّذِينَ مُتَتَاوُنَكُمُ وَلا مَسْتَدُواً إِنَّ اللَّهُ لا يُعِبُ الْمُعْتَكِينَ»

شعبان ١٤٣٨ هـ - العدد ٥٤٨ - السنة السادسة والأربعون

# السنة وعلمائها من أحداث العنف والغلو

الحلقة الثانية

بقلم / الرئيس العام د/ عبدالله شاكر الجنيدي www.sonna\_banha.com

۲ > التوحيد

(المقرة:١٩٠)، وكل القتلى والحرجي في الحادث مسلمين وغير مسلمين لم يكونوا مقاتلين، فقد قاتل الحافي في غير ميدان، فهم بذلك من المعتدين، والله لا يحب المعتدين، ولن يتقبل منهم نداءهم، وإن كان الذي فعل ذلك انتقامًا وتشفيًا فقد ظلم الأبرياء، وقد حرَّم الله الظلم، والله لا يهدى القوم الظالمين، وكيف سيواجه ثأرهم يوم القيامة حينما يقول أحدهم: يا رب سل هذا فيم قتلني؟ وإن كان فعَل ذلك افسادًا؛ فإن الله لا يحب الفساد ولا يصلح عمل المفسدين، وإن كان الذى فعل ذلك من غير السلمين لزعزعة استقرار بالإدنا الآمنة، فالله بنبهنا بقوله: ﴿ تَأَبُّهُ الَّتِنَ وَامْتُوا خُذُوا حِذْرُكُمْنَ (النساء:٧١)، حفظ الله مصرنا ووقاها الفتن ما ظهر منها وما يطن .. آمين. (مجلة التوحيد عدد ربيع الأخر ١٤٢٦ه). وفي السباق ذاته وفي نفس العدد كتب فضيلة الشيخ الدكتور عبد العظيم بدوى نائب الرئيس

العام مقالاً بعنوان: «هذا بيان للناس»، ذكر فيه أن الأمن والأمان من أجل نعم الله تسارك وتعالى على العباد، ومن أجل المحافظة على هذه النعمة أمر الله ورسوله صلى الله عليه وسلم بالصبر على ولاة الأمور وعدم الخروج عليهم، ثم أشار إلى هذه الحوادث التي وقعت فج السلاد واستهدفت قتل السياح الأجانب، وبيَّن حفظه الله أن هذه الأعمال مخالفة للشريعة ولا يقرها الإسلام والمسلمون أبدًا، ثم ختم بيانه بقوله: «لكل هذا تستنكر أنصار السنة المحمدية هذه الجوادث، وتدعو شباب المسلمين إلى الإقبال على طلب العلم، الذي ينوُّر لهم الطريق، وأن يحرصوا على مجالسة العلماء الريانيين الذين يفقهونهم في الدين، ويعلمونهم الحلال والحرام، ويأمرونهم بالمعروف وينهونهم عن المنكر، وأخبرًا: نهمس في أذن كل شاب: إياك والحماسة، وإياك والاندفاع، كيف تقتل نفسك ترجو بذلك الجنة؟ والجنة حرام على من قتل نفسه، أو قتل نفسًا بغير حق». ولما وقع تفجير ضخم ومروع في مدينة المنصورة أصدرت أنصار السنة بيانًا جاء فيه: «في حوالي الساعة الواحدة بعد منتصف الليل، وفي أول ساعات يوم الثلاثاء الموافق ٢٠١٣/١٢/٢٤م روَّع

المواطنين بمدينة المنصورة انفجار هائل استهدف مديرية أمن الدقهلية، ونتج عنه تلفيات هائلة، وازهاق لأرواح عدد كبير من الأبرياء من المواطنين من رجال الشرطة وإخوانهم المدنيين، فضلاً عن إصابة ما جاوز المائة.

ولا يختلف اثنان في أن هذا الفعل الإجرامي يؤكد بلا ريب استهانة فاعله بالدماء متغافلاً عن وعيد الله عز وجل لمن أراقها؛ حيث جمع المولى سبحانه للقاتل خمس عقوبات لم تجتمع لمرتكب كبيرة سواها، يقول سبحانه: « وَمَن يَقْتُلَ مُؤْمِنَا مُتَعَمَدُ لا فَجَزَآؤُمُ جَهَنَمُ حَلِاً فِهَا وَعَضِبَ اللهُ عَلَيْهِ وَلَمَنَهُ وَأَعَدَ لَهُ عَدَايًا عَظِيمًا » (الآية (٩٣) من سورة النساء).

ومن أراق هذه الدماء لا ريب أنه في غفلة عن هذا الوعيد، كما أنه في غفلة عن قول النَّبِيُ صَلَّى اللَّه عَلَيْه وَسَلَّمَ في الحديث الصحيح: «أَوَّلُ مَا يُقْضَى بَيْنَ النَّاس في الدُّمَاء» (أخرجه البِخاري (٦٨٦٤) من حديث عبد اللَّه بن مسعود)، وهذا الحديث يبين تغليظ أمر الدماء، وأنها أول ما يُقضى هيه بين الناس يوم القيامة، وهذا لعظم أمرها وكثير خطرها.

والقاتل لا يُقبل منه التأويل الفاسد ليجني على غيره؛ لأن الأصل الذي لا يجوز أن يُحادَ عنه هو عصمة الدماء، وإن إراقتها من أشد المحرمات، ولا يجوز المساس بها إلا من قبل ولي الأمر الذي أناط الله عز وجل به إقامة الحدود». (مجلة التوحيد، عدد ربيع أول ١٤٣٥ه.).

وفي نفس العدد كتب رئيس التحرير الأستاذ جمال سعد في كلمة التحرير مقالاً جاء فيه: «لقد أيقن الجميع مع اشتداد سلسلة التفجيرات التي في التقلت من سيناء لتضرب ريوع مصرنا الحبيبة في وسط الدلتا، من أجل استهداف الوطن وإشاعة الفوضى، بدعم وتخطيط من أعدائه، أن هناك محاولات دؤوية تستهدف تمزيق البلاد، وتفتيت محاولات دؤرية تستهدف تمزيق البلاد، وتفتيت قد شدد أمر القتل وعظم إثمه، ولم يعصم دم المسلم فحسب، بل عصم دم المسلم ودم الكافر المستأمن، فحرَّم الاعتداء على من أمنَّه المسلمون؛ لأن المسلمين يد على من سواهم يسعى بذمتهم

شعبان ١٤٣٨ هـ - العدد ٥٤٨ - السنة السادسة والأربعون /// التوحيد

أدناهم، وكان عبد الله بن عمر رضي الله عنهما يقول: «إِنَّ مِنْ وَرَطَاتِ الأُمُورِ الَّتِي لاَ مَخْرَجَ لَنْ أَوْقَعَ نَفْسَهُ فِيَهَا: سَفْكَ الَدَّمِ الْحَرَامِ بِغَيْرِ حِلُّهِ. (رواه البِخارِي ٦٨٦٣).

إن محاولة إسقاط مصر، وإغراقها في الفوضى لهو خيانة عظمى، وجريمة كبرى لا تقع من مسلم مخلص، أو وطني صادق، وإن أخطر ما يهدد أمننا القومي: غياب السُلم المجتمعي، وانتشار روح الحقد والكراهية والانتقام.

وع حوار أجراه رئيس التحرير مع الرئيس العام، سأل رئيس التحرير السؤال التالي: «ما قولكم غ السلوك العدواني لبعض الناس تجاه مؤسسات الدولة؛ ظنًّا منهم أن هذه وسيلة تحقق لهم مطالبهم؟

فأجاب الرئيس العام: يجب أن يعلم الجميع أولا أن الوسائل لها أحكام المقاصد، فالمقصد إن كان صحيحًا فالوسيلة المؤدية إليه لا بد أن تكون صحيحة سليمة من الناحية الشرعية، وأما ما يظن البعض من أن الغاية تبرّر الوسيلة، فهو كلام باطل، ويؤدي إلى مفاسد عظيمة- نعوذ بالله منها-، وهل يمكن لعاقل فضلاً عن صاحب رأي ودين أن يقول هذا الكلام، أو يسلكه؟!

أما عن السلوك العدواني الذي سألتم عنه، فهو مرفوض شكلاً ومضمونًا، وليس من الإسلام في شيء، ونحن نحمد الله تبارك وتعالى أن عصمنا من الوقوع-على مدار تاريخ الجمعية- في شيء من ذلك، ونحن نحرص على سلامة الوطن ومؤسساته، وندافع عنها ونحميها، وكم حذرنا الشباب من الأعمال التخريبية أو الإجرامية (ل وقلنا وكتبنا في ذلك الكثير.

وأذكر أنني كتبت في افتتاحية مجلة التوحيد في عدد ذي القعدة ١٤٣٠ه مقالاً بعنوان: «يا شباب الإسلام متى كان التفجير من الإسلام؟»، وحذرت فيه من الفوضى والاعتداء، أو القتل والتفجير هنا وهناك، ونحن نرفض هذا المنهج والسلوكيات الخاطئة المنحرفة التي يقول بها البعض». (مجلة التوحيد، عدد ذي الرحجة ١٤٣٤ه.).

ولم تقف جهود أنصار السنة في مواجهة الأفكار

٤ > التوحيد

المنحرفة عند ذلك، بل كانت تطبع وتوزع الكتب التي تواجه الأفكار المنحرفة، وكان علماؤها يتناولون بيان ذلك في خطبهم ومحاضراتهم. وأخيرًا أشير إلى الملف الخاص الذي أعدته الجماعة عبر مجلتها «التوحيد» عن براءة الإسلام من العنف والإرهاب، وقد اشتمل على سبعة مقالات، وختم ببيان للجماعة حول موقفها من الأحداث، ويمكن تلخيص ما اشتمل عليه هذا الملف في نقاط محدودة كما دلى:

- بيان مكانة الأمن في الإسلام، وحرص الشريعة عليه، وأمر الله تبارك وتعالى بالحفاظ عليه، والتصدي لكل من تسوُل له نفسه إشاعة الفوضى، وزعزعة أمن واستقرار البلاد.

- تحريم الانتحار، وأن فاعل ذلك قد ارتكب جرائم متعددة منها، قتل النفس، وقتل غيره من الأنفس المعصومة التي حرَّم الله قتلها إلا بالحق، وقد توعد الله فاعل ذلك بعقوبة في الدار الآخرة من جنس فعله.

تحريم الاعتداء على النفس المعصومة مسلمين ومعاهدين ومستأمنين- وبيان أن فاعل
 ذلك متوعًد بعذاب الجحيم.

- التأكيد على أن دين الإسلام انتشر بسماحة أهله، ونبل أخلاقهم، وحسن تعاملهم مع غيرهم، وأن أهل الأديان الأخرى كانوا يفرحون بدخول الإسلام بلادهم، ويشعرون بالأمان على أنفسهم وأديانهم وأموالهم وأعراضهم.

- نهى الإسلام عن قتل النساء والولدان والشيوخ والرهبان، وكل من لا يشارك في الحرب، وكان النبي صلى الله عليه وسلم يوصي قادة الجيوش قائلاً: «انطلقوا باسم الله، لا تقتلوا شيخًا فانيًا، ولا طفلاً صغيرًا، ولا امرأة، ولا تغلوا، وأصلحوا وأحسنوا إن الله بحب المحسنين».

هذه الأعمال تشوّه جمال الإسلام، وتؤثر سلبًا على انتشاره، ويتخذها أعداؤه فرصة للطعن عليه، كما أنها تجعل الدول الإسلامية في حالة عداء دائم مع العالم.

وهناك أمور أخرى سوى ما ذكرت، ويمكن الرجوع إلى الملف ذاته في عدد ربيع الأول سنة ١٤٣٢هـ. والله ولى التوفيق.

شعبان ١٤٣٨ هـ - العدد ٥٤٨ - السنة السادسة والأربعون

بقلر رئىس التحرير ni som GSHATEM@HOTMAIL.COM GSHATEM@HYAHOO.COM

الحمد لله رب العالمين، والصلاة والسلام على المعوث وحمة للعالمين، وبعدً،

يتعرض الأزهر الشريف - شعاع العلم والمرفة الصحيحة التي تطل من مصر على العالم أجمع - لحملة شرسة تجاوزت تحميله - ظلما مسئولية ظاهرة العنف العشوائي التي تروًع الأمنين، تجاوزت ذلك إلى الطعن في ثوابت الأمة. والطعن في التراث الفكري والحضاري الذي جعل من أمتنا أمة رائدة على ظهر هذه الأرض لأكثر نهضتها الحديثة بما نهلته من التراث الإسلامي. ولقد تزامنت هذه الحملة الظائلة مع بروز ظاهرة الزمال موقوبيا ، في الغرب، حتى لكانهما جناحان لنزعة كراهية الإسلام، وتزييف صورته، وتشويه لنزعة كراهية الإسلام، وتزييف صورته، وتشويه يتريه الذي كان الأزهر الشريف ولا يزال - رغم ما قد يعتريه من ضعف في بعض الأحيان - حارسه الأمن على امتداد تاريخ هذا الصراع الكبير.

ولقد انبرت بعض أجهزة الإعلام في الفترة الماضية في بثُ كل ألوان النقد؛ المشروع منه وغير المشروع، إلى الطعن الفج في ثوابت التراث الإسلامي، ومذاهب أهل السنة والجماعة المجسّدة لهوية الأمة وتميزها الحضاري بالدعوة إلى إحراق هذا التراث، وإهانة حمله والأعلام العدول الذين أسهموا في إيداعه وفي حمله وتناقله جيلاً بعد جيل، ولقد كنا في شغف لصدور بيان من الأزهر الشريف للرد على الرويبضة الذي يصف كتب التراث الإسلامي وأنها كتب النفايات البشرية ، والتي يجب حرقها ودهنها، والكثير والكثير مما لفظته ألسنتهم، حتى صدر بيان هيئة كبار العلماء بالأزهر الشريف، الذي أنثاج الصدور، ونعتز بنشره كاملاً كما ورد، وبالله التوفيق.

#### بيان هيئة كبار العلماء بالأزهر

إِنَّه في يوم الثلاثاء ٢٢ من رجب ١٤٣٨ه الموافق ١٨ من أبريل ٢٠١٧م اجتمعت هيئة كبار العُلماء في جلستها الدوريَّة برئاسة فضيلة الإمام الأكبر أ.د/ أحمد الطيب، شيَخ الأزهر الشريف، وناقشت عددًا من القضايا، ثم أصدرت الميانَ التالي:

- تتقدم هيئة كبار العلماء بخالص التعازي للإخوة الأعزَّاء الأقباط والشعب المري أجمع فِ ضَحَايا التفجيرَيْن الأرهابيَّيْن اللَّذَيْن استَهدَها وَحُدَةَ المصريِّينَ وتماسُكُهم قبل أن يَستَهدها كنيستي مارجرجس بطنطا والكنيسة المرقسية بالإسكندرية، سائلة المولى- عزَّ وجلَّ- أن يُلهم أهلَهم وذويهم الصبرَ والسُّلوانَ، وأن يَمُنَّ على المُصابين بالشُفاء العاجل، وأن يَمسَحَ على قلوب المكلومين

التوحيد

شعبان ١٤٣٨ هـ - العدد ٥٤٨ - السنة السادسة والأربعون

والمحزونين، إنَّه أرحَمُ الراحمين.

وتَعلن هيئة كبار العلماء وُقوفَ الأزهر الشريف إلى جانب الكنيسة المصريَّة في وجه كُلُ مَن يعتَدي عليها أو يَمشَّها بسُوء، كما تُوْكُدُ الهيئة أنَّ الشعَبَ المصري الأبي قادرُ بِصُموده مع مؤسسات الدولة المصريَّة على دَحْر قُوى التَّطرُّف والإرهابَ التي فَشلتُ كُلُّ مُخطَطاتَها الْحَبِيثة في التَّيْلِ مَن صُمودها، ومن وَحدة نَسيجهم الوطنَي.

وتُوَكَّدُ للكافَة أنَّ ما وقَع من تفجيرات آثمة استهدفت مُواطنين أبرياءَ ودُورًا للعبادة أمرُ خَارِجُ عن كُلُ تعاليم الإسلام وشريعته التي حَرَّمت الاعتداءَ على الأشالا فشائيًّا أيًّا كانت ديانتُها أو كان اعتقادُها، وحرَّمت أشدَّ التحريم استهدافَ دُور العبادة، وفرضت على المسلمين حمايتَها، وأوجبت حُسنَ مُعامَلة غير المسلمين ومودَّتَهم والبرَّ بهم، وقد أكَّد القُرآنُ الكريمُ على حُرمة دُور العبادة في نصَّ صَريح في القُرآن الكريم، ولَيْ دُنْ أَنَّا أَنَّاسَ سَمَمُ بَحَى لَمُ مَعَامَة وَسَعِدْ

بَدْكُرُ فِيها أَسْمُ أَلْدُو كَثِيرًا ، (الحج: ٤٠). هذا.. ويُحرُمُ الإسلامُ على المسلم تحريمًا قاطعًا تفخيخ نفسه وتفجيرَها في وسَط الأبرياء، وجعَل جَزاءَه الخلودَ في جهنم، فقال النبي الكريم صلى الله عليه وسلم: «مَن قَتَل نفسَه بشيء عُذبَ به يومُ القيامة،، واعتداءُ هؤلاء المجرمين النُغاة على الأبرياء هو إيذاء لرسول الله نفسه صلى الله عليه وسلم كما جاء في الحديث النبوى الشريف. وتؤكد الهيئة على أن مناهج التعليم في الأزهر الشريف في القديم والحديث هي- وحدها-الكفيلة بتعليم الفكر الإسلامي الصحيح الذي يَنشُرُ السلامَ والاستقرارَ بِينَ المسلمين أنفسهم، وبين المسلمين وغيرهم، تَشْهَدُ على ذلك الملايين التي تخرَّجت في الأزهر من مصرَ والعالم، وكانوا-ولا يزالون- دُعاة سلام وأمن وحُسن جوار، ومن التدليس الفاضح وتزييف وعي الناس وخيانة الموروث تشويه مناهج الأزهر واتهامها بأنها تفرخ الأرهابيين.

والحقيقة التي يَتَنكَّرُ لها أعداء الأزهر بل أعداء الإسلام هي أن مناهج الأزهر اليوم هي نفسها مناهج الأمس التي خرَّجت روَّاد النهضة المصرية ونهضة العالم الإسلامي بدءًا من حسن العطار ومرورًا بمحمد عبده والمراغي والشعراوي والغزالي، ووصولاً إلى رجال الأزهر الشرهاء الأوفياء لدينهم وعلمهم وأزهرهم، والقائمين على رسالته في هذا الزمان.

وعلى هؤلاء المنكرين ضوء الشمس في وضح النهار

التوحيد

أن يلتفتوا إلى المنتشرين في جميع أنحاء العالم من أبناء الأزهر، ومنهم رؤساء دول وحُكومات ووزراء وعلماء ومُفْتُون ومُفكرون وأدباء وقادة للرأي العام، ويتدبروا بعقولهم كيف كان هؤلاء صمام أمن وأمان لشعوبهم وأوطانهم، وكيف كان الأزهر بركة على مصر وشعبها حتى جعل منها قائدًا للعالم الإسلامي بأسره.. وقبلة علمية لأبناء المسلمين في الشرق والغرب.

وليُعلَمُ هؤلاء أنَّ العَبَثَ بِالأَزْهر عَبَثَ بِحاضر مصر وتاريخها وريادتها، وخيانة لضمير شعبها وضمير الأمة كلها..

وتَطَمئنُ هيئة كبار العلماء المريين جميعًا، والمسلمين كافة حول العالم، أنَّ الأزهر قائمٌ على تحقيق رسالته، وتبليغ أمانة الدين والعلم للناس كافَّة، تلك الأمانة التي يحملُها على عاتقه ف الحفاظ على الإسلام وشريعته السمحة على مدى أكثر من ألف عام، وسيظلُّ الأزهر الشريف قائمًا على هذه الرسالة حاملاً لهذه الأمانة إلى أن يَرتُ الله الأرض ومَن عليها، حصنًا منيعًا للأُمَّة من الأفكار التكفيريَّة والمتطرُّفة التي تسعى للعبتُ بتراث الأمة وتفريغه من مواطن القوة والصمود في وجه التحديات العاصفة بالأوطان والأجيال.

والبنت يبلغون رسانت الله وعشونة، ولا عشون أحدا إلا ألله وَلَى بَاللَهِ حَسِباً » (الأحزاب: ٣٩). انتهى البيان. ويأتي بيان هيئة كبار العلماء بالأزهر ردًّا على تحالفات العلمانيين والماركسيين، ويعض وسائل الإعلام في حرب شرسة على الإسلام وتراثه الفكري والحضاري، والهجوم على الأزهر؛ الذي سيظل محفوظًا بحفظ الله له، وهو من اتخذ من نفسه حارسًا على الشريعة وعلومها، والعربية وآدابها، وهما جماع هوية الأمة؛ تلك الرسالة المقدسة التي رابط علماؤه على ثغورها منذ ما يزيد على ألف عام.

وسيظل الأزهر-كما كان العهد به على مرتاريخه-الحصن الحصين لتراث الأمة وهويتها الحضارية مهما اعتراه من ضعف ووهن أصيبت به الأمة كلها في مواجهة مختلف التحديات، مهما كانت شراسة هذه التحديات، ومهما كانت الجبهات التي تقف وراءهم.

وإن الأزهر-بإذن الله وحوله وقوته- سيكون لهم بالمرصاد، وسيظل رمزًا لأهل السنة والجماعة كما كان، ولقد صدق الله العظيم جل علاه وهو القائل: «رُبِنُونَ لِطُنِعُوا هُوَ آلَهُ مِنْهُ مُوْمِهُ وَلَلَهُ مُتْمُ فُوْرِهِ وَلَوَ صَرَهَ الْكَثِرُونَ » (الصف:٨).

وآخر دعوانا أن الحمد لله رب العالين.

شعبان ١٤٣٨ هـ - العدد ٥٤٨ - السنة السادسة والأربعون

« أَوْلَتِيكَ ٱلَّذِينَ تَنْقَبَلُ عَنْهُمُ أَحْسَنَ مَا عَمِلُواً وَتُلْجَاوَزُ عَن سَيْكَانِهِمْ فِي أَصْحَكِ ٱلْجَنَّةِ وَعَدَ الصِّدْقِ ٱلَّذِي كَأَنُوا أَ تُوْعَدُونَ (٢) وَٱلَّذِي قَالَ لَوَلِدَيهِ أَفِ لَكُما أَقِدَانِيَ أَنَ أُخْرَجَ وَقَدْ خَلَتِ ٱلْقُرُونُ مِن قَبْلِي وَهُمَا يَسْتَغِيثَانِ أَلَلَهُ وَبَلُكَ ءَامِنْ إِنَّ وَعَدَ ٱللَّهِ حَقَّ فَيَقُولُ مَا هَنَا إِلَّهُ السَّطِيرُ ٱلأَوَّلِينَ () أَوْلَتِهِكَ ٱلَّذِينَ حَنِّبٍ عَلَيْهِدُ ٱلْقَوْلُ فِي أَمْرِ قَدْ خَلَتْ مِن قَبَّلْهِم مِنَ لَبْحَنَ وَٱلْإِنْسُ إِنَّهُمْ كَانُوا خَسْرِينَ (٥) ولكل درجنت تمتا عيلوا وليوقيهم أغمالهم وهم العلقلة الكاسمة لا بظلمون (الأحقاف: ١٦- ١٩). اعداد/ د . عبد العظيم يدوى

قَالُ تُعَالَى: « أَوَلَتِكَ ٱلَّذِينَ نَنَعَبَّلُ عَنَهُمُ آحَسَنَ مَا عَبِلُوْا وَنَتَجَاوَزُ عَن سَيِّنَاتِمْ فِي أَصَّبٍ ٱلْمَنَةِ وَعَدَ الصِّدْقِ الَّذِي كَانُوا نُوعَدُونَ »:

«أولَنْكَ» الْوُصُوفُونَ بَهَذِه الأَوْصَاف الْجَميلَة «الَّذِينَ نَتَقَبَّلُ عَنْهُمْ أَحْسَنَ مَا عَمَلُوا»، وَفِي الْتَقَابَلِ: «وَنَتَجَاوَزُ عَنْ سَيْئَاتِهِمْ»، وَإِذَا تَجَاوَزُ اللَّه تَعَالَى عَنْ إِنْسَانٍ، وَتَقَبَّلُ مَنْهُ صَائِحَ الأَعْمَالِ، كَانَ «فِي أَصْحَابِ الْجَنَّة»، وَفِي بِمَعْنَى مَعَ، أَيَّ مَعَ أَصْحَابِ الْجَنَّة، تَقُولُ: أَكْرَمَكَ وَأَحْسَنَ إِلَيْكَ مَعَ أَصْحَابِ الْجَنَّة، تَقُولُ: أَكْرَمَكَ وَأَحْسَنَ إِلَيْكَ فَعَ أَصْحَابِ الْجَنَّة، تَقُولُ: أَكْرَمَكَ وَأَحْسَنَ إِلَيْكَ فَعَ أَصْحَابِ الْجَنَّة، تَقُولُ: أَكْرَمَكَ وَأَحْسَنَ إِلَيْكَ فَعَ أَصْحَابِ الْجَنَهِ، وَعُدَ وَعَدَ اللَّه أَهْلَ الْإِيمَانِ أَنْ يَتَقَبَّلُ مَنَ مُحْسِنِهِمْ، وَعَدَ اللَّه أَهْلَ الْإِيمَانِ أَنْ يَتَقَبَّلُ مَنَ مُحْسِنِهِمْ، وَعَدَ اللَّه أَهْلَ الْإِيمَانِ أَنْ يَتَقَبَّلُ مَنَ مُحْسِنِهِمْ، وَعَدَ اللَّهِ أَهْلَ الْأَيْمَانِ أَنْ يَتَقَبَّلُ مَنَ مُحْسِنِهِمْ، وَعَدَ اللَّه أَهْلَ اللَّهِ مَعْنَ الْنَهُ مَعْ حَمِيعَهُمْ. وَعَدَ اللَّه أَهْلَ اللَّهِ أَهْ الْتَكَنَ عَنْ يَتَقَبَلُ مَنَ مُحَسِنِهُمُ وَعُدَمَ الْمَدُونَ وَعَدَ اللَّه وَاعَدُهُ الْحَدْقَ وَعَدَ اللَّه وَهُوَ كَقُولُهُ الْعَنْ الْحَدُونَ وَعَدَ اللَّه وَهُوا مَنْ الصَدُونَ وَعَدَ اللَّه وَا عَنْ الْسَدُونَ وَقَعَالَى، « إِنَّ عَلَا لَهُ عَمَا الْتَكَنَ وَعَدَهُ اللَّهُ وَهُو كَقُولُهُ عَمَانَ وَمَا ضَرَبَ اللَهُ مَثَلاً لَوْلَدَ الْتُولَ الْبُكَرَابِ اللَّهُ مَنَا لَيْكَ

Mar and Aller and

مَثْلُ الْوَلُد الْعَاقُ، فَقَالُ: « وَالَّذِي قَالَ لِوَلَدَيهِ أَقَ لَكُمَّ أَنَّهَدَائِنَ أَنْ أَخْرَجَ وَقَدْ خَلَتِ ٱلْقُرُونُ مِن قَبْلِي وَهُمَا يَسْتَغِيثَانِ اللَّهُ وَيَلَكَ مَامِنْ إِنَّ وَعَدَ اللَّهِ حَقَّ فَيَقُولُ مَا هَذَا إِلاَ أُسْطِيرًا لأَوَلِنَ (<sup>(()</sup>) أُوْلَتِكَ الَذِينَ حَقَ عَلَيْهِمُ ٱلْقَولُ فَ أَثَرِ قَدْ خَلَتْ مِن قَبْلِهِم مِنَ لَلِمِنَ وَالإِلَيْ إِنَّهُمْ حَالُوْ حَسِينَ (الأحقاف: ١٧- ١٨).

قَالُ الطَّبَرِيُ رَحَمَهُ اللَّهِ: "هَذَا نَعْتُ مَنَ اللَّهِ تَعَالَى ذَكْرُهُ، نَعْتَ ضَالٌ بِهِ كَافَرٌ، وَبِوَالدَيْهِ عَاقٌ، وَهُمَا مَحْتَهَدَانَ فِي نَصيَحَتَهَ وَدُعَائَهَ إِلَى اللَّهِ، فَلاَ يَزِيدُهُ دُعَاؤَهُمَا إِيَّاهُ إِلَى الْحَقَّ وَتَصيحتُهُمَا لَهُ إِلاَّ عُتُوًا وَتَمَرُدَا عَلَى اللَّهِ، وَتَمَادِيَا فَ جَهْلِهِ، يَقُولُ اللَّهِ جَلَّ ثَنَاؤُهُ: «وَالَّذِي قَالَ لَوَالَدَيْهِ» أَنَّ دَعَوَاهُ إِلَى الْإِيمَانِ بِاللَّهِ، وَالَّذِي قَالَ لَوَالَدَيْهِ مَا أَلَه حَطْقَهُ مِنْ قَبُورِهِمْ، وَمُجَازَاتِهِ إِيَّاهُمُ بِأَعْمَائِهِمُ وَلَقُ لَكُمًا»، يَقُولُ قَدْرًا كَمَا وَتُتَنَا، «أَتَعَدَانَتَي وَلَكُمَا مُنْ قَبُورِهُمْ، وَمُجَازَاتِهِ إِيَّاهُمُ بِأَعْمَائِهُمُ مَا أَنْ أُخْرَجَ» مِنْ قَبُرِي-مِنْ بَعْد قَنَائِي وَيَلاَئِي وَيَلاً فَيْعَدُ حَيْا «وَقَدْ خَلَتَ الْقُرُونُ مِنْ قَبْلِي، وَيَمُ

التوحيد

Upload by: altawhedmag.com

شعبان ١٤٣٨ هـ - العدد ٥٤٨ - السنة السادسة والأربعون

أُحَدٌ، فَهَلْ هَذَا إِلاَّ أَسَاطِيرُ الأَوَّلِينَ. (جامع البيان (١٩/٢٦)).

وَهَٰذَه هَي شُبْهَةُ الْمُنْكَرِينَ للْبُعْث،كَمَا قَالَ تَعَالَى: « وَإِذَا تَتَلَ عَلَيْم مَا يَتَتَا بَيَنَتِ مَا كَانَ حُجَّهُمُ إِلَا أَنَ قَالُوا أَنْتُوا بِعَابَاتِنَا إِن كُنتُر مَدِيقِنَ» (الجاثية: ٢٥)، وقال تعالى: « إِنَّ هَتَوْلاً لَيَقُولُونَ () إِنْ هِيَ إِلَا مُوَتَنَّنَا ٱلْأُولَى وَمَا عَنْ بِمُنتَرِينَ () فَأَنُوا بِعَابَاتِنَا إِن كُنتُمُ

صَدِقِنَ » (الدخان: ٢٤- ٣٦)، وَلُوْ كَانُوا يَعْقَلُونَ لَعَلَمُوا أَنَّ الَّذِي خَلَقَهُمْ أَوَّلَ مَرَّة قَاد ( عَلَى أَنْ يُحَيِيَهِمْ بَعْدَ مَوْتِهِمْ، كَمَا قَالَ تَعَالَى: « وَيَقُولُ الإِنسَنُ أَهَ ذَا مَا مِتُ لَسَوَفَ أُخْرَجُ حَيًّا () أَوَلَا يَدَ حُرُ الإِنسَنُ أَنَا حَلَقَتَهُ مِن قَبَّلُ وَلَرَ بِكُ شَيْتًا» (مريم: ٦٢-٦٧).

وَقَالُ تَعَالَى: « أَوَلَمْ بَرَ ٱلإِنسَنُ أَنَّا خَلَقْتَهُ مِن نُطْفَةٍ فَإِذَا هُوَ خَصِيةٌ نُبِينٌ ( ) وَضَرَبَ لَنَا مَثَلًا وَلَيْ يَ خَلَقَهُ، قَالَ مَن يُحْي ٱلْعَظَنَمَ وَهِي رَمِيةٌ ( ) قُلْ يُحْيِهَا ٱلَّذِي أَشَاهَا أَوَلَ مَزَوَّ وَهُوَ بِكُلِ خَلْقٍ عَلِيةٌ » (يس: ٧٧-٧٩).

وَقَالُ تَعَالَى: « أَيَحْسَبُ آلِإِنسَنُ أَن يُتَرَكُ سُلًى () أَنَّهُ بَلُهُ عَلَى نُطْفَةُ مِن مَنِي يُعْنَ () ثُمَّ كَانَ عَلَقَة فَعَلَقَ فَسَوَى () فَحَمَلَ مِنْهُ الرَّوْجَيْنِ الذَكْرُ وَالأَنْبَى () الْبَسَ ذَلِكَ بِقَدِدٍ عَلَى أَن يُحْتَى المُؤَكَى، (القيامة: ٣٦- ٤٠).

وَقَالَ تَعَالَى: « فَلْنَظُرِ ٱلْإِنْكُنُ مِمَّ خُلِنَ () خُلِنَ مِن مَاء مَافِقِ () يَخْرُجُ مِنْ بَيْنِ الشَّلْبِ وَالتَّرَآيِبِ () إِنَّهُ، عَلَى رَجَعِدِ لَقَائِرٌ » (المطارق: ٥- ٨).

وَالآيَاتُ فِي ذَلكَ كَثَيرَةٌ، وَلَكَنَّ الْقَوْمَ كَمَا وَصَفَهُمُ الله: « هُمَّ قُلُوبٌ لَا يَنْفَهُونَ يَهَا وَهُمَ أَعَيُّ لَا يُصِرُونَ يَها . وَهُمَ ءَاذَانُ لَا يَسْبَعُونَ بَهَا أَوْلَتِكَ كَالأَعْكِ بَلَ هُمُ أَضَلُ أُوْلَتِكَ هُمُ ٱلْنَفِقُونَ » (الأعراف: ١٧٩).

وَقَوْلُهُ تَعَالَى: (وَهُمَا يَسْتَغيثَانَ اللَهِ» أي يَسْتَصْرِخَانِ اللَّهُ عَلَيْه، وَيَسْتَغيثَانِه عَلَيْه أَنْ يُوْمِنَ بِاللَّه، وَيُقرَّ بِالْبَغَث، وَيَقُولانَ لَهُ: (وَيْلَكَ آمَنُ» أَيِّ صَدَقٌ بَوَعْدَ اللَه، وَأَقرَ أَنَّكَ مَبْغُوثٌ مِنْ يَعْد وَفَاتِكَ، (إِنَّ وَعُدَ اللَه، الَّذِي وَعَدَ خَلْقَهُ أَنَّهُ بَاعِثُهُمْ مِنْ قُبُورِهِمْ، وَمُخْرَجُهُمْ مِنْهَا إِلَى مَوْقِفَ الْحِسَابِ لُجَازَاتِهِمْ بِأَعْمَالِهِمْ (حَقَّ» لاَ شَكَ هَيه، (فَيَقُولُ» عَدُوُّ اللَه مُجَيَبًا لوَالدَيْه، وَرَدًا عَلَيْهِمَا نَصِيحَتَهُمَا، وَتَكْذِيبًا بِوَعَدَ اللَهُ

🞽 ۸ 🖌 التوحيد

«مَا هَذَا» الَّذِي تَقَوَلاَنِ لِي وَتَدْعُوَانِي إِلَيْهُ مِنَ التَّصْدِيقَ بِأَنِّي مَبْعُوثُ مِنْ بَعْد وَفَاتِي مَنْ قُبْرِي، «إِلاَّ» مَا سَطَرَهُ الأَوَّلُونَ مِنَ النَّاسَ مَنَ الأَبَاطِيلَ، فَكَتَبُوهُ، فَأَصَبْتُمَاهُ أَنْتُمَا فَصَدَّقْتُمَا. (جامع الَبِيان (٢٩/٢٦و٢٠)).

قَالُ تَعَالَى، «أُولَئَكَ» الْمُوْصُوهُونَ بِمَا ذُكرَ مِنَ الْكُفْر بِاللَّه وَالتَكْذِيبِ بِلقَائِه هُمُ «الَّذِينَ حَقَّ عَلَيْهِمُ الْقَوَلُ فِي أَمَمَ قَدْ خَلَتْ مِنْ قَبَلِهِمْ مِنَ الْحِنُ وَالْإِنْسَ»، وَالْمُزَادُ بِالْقَوْلِ مَا صَرَّحَ اللَّهُ بَه فِي قَوْلُهُ لَإِبْلِيسَ؛ «قَالَ فَالْتَقُولُ مَا صَرَّحَ اللَّهُ بَه حَقَرَ مِنَكَ وَمَنَ تَعَكَ مَنْمَ أَعَلَى وَأَلْقَى أَقُولُ (٥) لأَمَاذَلُ وَقَالُ تَعَالَى، « وَلَوْ شَنْنَا لَآلِنَا كُلُ فَفِي هُدَيها وَلَكُنْ حَقَ الْقُولُ مِنَ لَأَمَاذَهُ جَهَتَمَ مِنَ الْحِنَةِ وَالتَاسِ أَجْعَبَ » (السَجدة: 17).

وَمَنْ حَقَّتْ عَلَيْهِ كَلَمَةُ الْعَذَابِ خَابَ وَخَسِرَ، وَلَذَلِكَ قَالَ تَعَالَى: «إِنَّهُمْ كَانُوا خَاسرِينَ».

وَقَوْلَهُ تِعَالى: «وَلَكُل دَرَجَاتَ مَمَّا عَمِلُوا وَلِيُوَفِيهُمْ أَعْمَالُهُمْ وَهُمْ لا يُظْلَمُونَ»: التَّنْوِينُ في قوْله: «وَلكل» عوَض عَنْ جُمْلة، وَالتَقَدَيرُ وَلِكُلُ مَنَ الْفَرِيقَيْنَ؛ الْمُؤْمِنِ الْبَارُ وَالْكَافِرِ الْعَاقَ «دَرَجَاتَ مِمَا عُملواً»، النَازُ لهُ دَرَجَاتَ فِي الْحِنَةِ، فِ أَعْلَى عَلَيْنَ، وَالْكَافَرُ الْعَاقَ لَهُ دَرَكَاتَ فِ أَسْفَلَ سَافِلِينَ، ﴿ وَلَيُوَفَيَهُمْ » رَبِّهُمْ سُبْحَانِهُ وَتَعَالَى يَوْمُ الْقَيَامَة «أَعْمَالَهُمْ »كَمَا وَعَدَ سُبْحَانَهُ حَيْثَقَالَ: « كُلْ نَفْسٍ ذَآيِقَةُ ٱلْمُوْتُ وَإِنَّمَا تُوَفَّوْنَ أُجُورَكُمْ يَوْمَ ٱلْقِيَكَمَةِ» (آل عمران: ١٨٥)، وَقَالَ تَعَالَى: « وَإِنَّ كُلَّا لَمَا لَيُوَفَنَنَّهُمْ رَبُّكَ أَعْمَالَهُمْ إِنَّهُ بِمَا يَعْمَلُونَ خَبِرٌ » (هود: ١١١)، «وَهُمْ لا يُظْلَمُونَ»، فلا المحسن يُبْخِسُ حَقَّهُ، وَيُنْقَصُ مِنْ حَسَنَاتِهِ، وَلا الْسَيءُ يُزَادُ فِي سَيِّنَاتِه، إنما الأَمْرُ كَمَا قَالَ تَعَالَى: « مَن جَلَة بِٱلْحُسَنَةِ فَلَهُ عُشْرُ أَمْثَالِهَا وَمَن جَلَة بِٱلسَّيْتَةِ فَلَا يُجْزَى إِلَّا مِثْلَهَا وَهُمْ لَا يُظْلَمُونَ» (الأنعام: ١٦٠)، وَقَالَ تَعَالَى: « إِنَّ ٱللَّهَ لَا يَظْلِمُ مِثْقَالَ ذَرَّةٍ وَإِن تَكْ حَسَنَةً يُضَلِعِفْهَا وَنُؤْتِ مِن لَدُنَّهُ أَحَرًا عَظِمًا» (النساء: ٤٠)، وَقَالُ تُعَالَى: « وَنَصَعُ ٱلْمَوَانِينَ ٱلْقِسْطَ لِيَوْمِ ٱلْقِيدَمَةِ فَلَا نُظْلَمُ نَفْسٌ شَيْئاً وَإِنْ كَانَ مِثْقَالُ حَبَّكَةٍ مِّنْ خَرَدُلِ أَنْيُنَا بِهِأَ وَكُفَى بِنَا حُسِبِنَ» (الأنبياء: ٤٧). وللحديث يقية إن شاء الله.

and the stand the stand

Upload by: altawhedmag.com

شعبان ١٤٣٨ هـ - العدد ٥٤٨ - السنة السادسة والأريعون

غزوة

الحمد لله الذي أرسل رسوله بالهدى ودين الحق ليظهره على الدين كلّه ولو كره الكافرون، وصلى الله وسلم على رسوله النبي الأمي وعلى آله وصحية أحمعين، أما بعد:

فلم تكن غزوة تبوك نزهة بَرْية ولا رحلة صيد، لكن كان السفر طويلا والزاد قليلا والحر شديدا، ولم تكن غزوة تبوك لقاء بين جيش المسلمين وقبيلة من قبائل العرب أو مجموعة قبائل أو أهل الجزيرة العربية كلها، لا، بل كانت صدامًا بين جيش المسلمين وبين أقوى جيش على وجه الأرض في ذلك التوقيت؛ جيش الروم وقد انضمت إليه القبائل المتنصرة الخاضعة لدولة الروم في شمال الجزيرة، كانت صدامًا بين دولة الإسلام الوليدة وبين دولة الروم العتيدة، والتي بسطت سلطانها على العالم وخصوصًا بعد انتصارها على الفرس؛ وهما القوتان اللتان تحكمان العالم في ذلك التاريخ وعندما انتصرت الروم على فارس غلبت بسلطانها على أهل الأرض كلهم ما عدا أرض الحجاز التي أشرق فيها نور الإسلام ونشأت فيها دولة الإسلام بقيادة النبئ الأمي محمد عليه الصلاة والسلام.

ونحن اليوم في حديثنا عن تبوك؛ هذه الغزوة الفاصلة في تاريخ الإسلام لن نستطيع أن نستوعب كل تفاصيل هذا الحديث العظيم فحسبنا أن نقف معه وقفات أسأل الله أن يكون فيها عظة لمن يتعظ وتذكرة لمن بتذكر.

#### الوقفة الأولى: أسماء الغروة:

١- اشتهرت هذه الغزوة باسم «تبوك»، وهو المكان الذي انتهى إليه الجيش الإسلامي على الحدود الشمالية بين الجزيرة العربية والشام، وهي المدينة العروفة الآن والتي تقع على الحدود الشمالية للمملكة العربية السعودية مع الأردن.

٢- ولها اسم آخر وهو غزوة العسرة، وقد ورد هذا الاسم في القرآن الكريم في سورة التوبة، حيث قال تعالى: « لَقَدْ قَالَ النَّبَي وَالْلُهُ عَجِرِينَ وَالْأَنْصَارِ اللَّذِينَ التَّبَعُومُ في ساعة المُسْرَة مِنْ بَعْدَ مَا كَادَ يَرْبِعُ

🖄 اعداد/ معد الدواق السبد عبد

قُلُوبُ فَرِقِي نَنْهُدُ ثُمَرَ تَابَ عَلَيْهِمُ أَنَّهُ بِهِمُرَءُوفٌ رَحِمٌ (التوبة،١١٧)، وقد روى الأمام البخاري بسنده إلى أبي موسى الأشعري، قال: أرسلني أصحابي إلى رسول الله صلى الله عليه وسلم أسأله الحملان لهم إذ هم معه في جيش العسرة وهي غزوة تبوك. وعنون البخاري لها بقوله: «باب غزوة تبوك وهي غزوة العسرة». (البخاري: ٤٤١٥).

ولقد سميت بهذا الاسم لما كان فيه المسلمون من ضنك وجفاف في المدينة وقلة موارد، ولشدة الحر في ذلك التوقيت وقيظ الصيف، ولطول المسافة؛ فتبوك تبعد عن المدينة بما يزيد عن ألف كيلو متر، بالإضافة إلى ندرة المؤنة وقلة الظهر الذي يركبونه من الخيل والإبل وقلة المال والسلاح.

٣- ولها اسم ثالث ذكره أهل التاريخ والسير وهو رالفاضحة،، وسبب تسميتها بهذا الاسم أنها كشفت عن حقيقة المنافقين وهتكت أستارهم، وأظهرت أحقادهم الدفينة على الإسلام والمسلمين وامتناعهم عن الخروج للقتال وتعاونهم مع أعداء الإسلام ضد المسلمين في الخفاء والإعلان ومحاولتهم قتل النبي صلى الله عليه وسلم، وقد جاءت آيات سورة التوبة صريحة في ذلك، وسنعرض لها قريبًا بإذن الله.

#### الوقفة الثانية: أسبابها:

هذاك أسباب مباشرة وغير مباشرة، والسبب العام أو غير المباشر ذكره الإمام ابن كثير في تفسيره عن قوله تعالى: «يَأْيَّا الَّذِنَ آمَوُا طَيْلُوا الَّذِينَ يَلُوْنَكُم مَنَ الصُّغَر وَلَحِدُوا فِكُم عَلَقالًا وَاعَلَمُوا الَّذَا لَهُ مَعَ الْلُقَتِي " (التوبة، ١٢٣))، يقول الإمام ابن كثير رحمه الله: «أمر الله المؤمنين أن يقاتلوا الكفار أولا فأولاً، الأقرب الله عليه وسلم بقتال المشركين في جزيرة العرب، فلما فرغ منهم وفتح الله عليه مكة والمدينة والطائف واليمامة وهجر وخيبر وحضرموت، ودخل الناس من سائر أحياء العرب في دين الله أفواجًا؛ شرع في قتال

التوحيد

شعبان ١٤٣٨ هـ - العدد ٥٤٨ - السنة السادسة والأربعون 🍼

أهل الكتاب فتجهز لغزو الروم،، وهذا الذي ذكره ابن كثير هو استجابة طبيعية لطبيعة الجهاد التي قام عليها الاسلام ليكون الدين كله لله.

وبهذا يضع الرسول صلى الله عليه وسلم الأساس لفتوحات المسلمين التي وقعت في عصر الخلفاء بعده لكن الذي استدعى خروج النبي على رأس جيش العسرة في هذا الظرف الحرج مع شدة الحر وقلة المؤونة، وضعف العتاد وقلة الظهر هو سبب مباشر آخر يضاف للسبب الأول ألا وهو تجمع الروم ومن يواليهم من القبائل العربية لخم وجذام وغسان وغيرهم، وتجهز جيش قوامه ستون ألفًا بالسلاح والعتاد، وقد تحركوا فعلاً حتى وصلوا إلى البلقاء على أطراف الأردن فلم يكن من بد أن يخرج النبي صلى الله عليه وسلم إليهم ولا ينتظر حتى يأتوا إليه، أراد أن يعاجلهم قبل أن يأتوا إلى الدينة لأنه قال يوم الأحزاب وبعد انتهائها، "اليوم نغزه مه ولا يغزهنا".

ولهذا السبب أمر بالإسراع والخروج إليهم بالرغم من العسرة والشدة التي كان يعاني منها المسلمون في المدينة لأن التأخير لا يجوز في هذه الحالة وعمومًا الأمران متلازمان فالله سبحانه أرسل رسوله بالهدى ودين الحق ليظهره على الدين كله وأعداء الله ورسله لا يريدون ذلك، واقرأ إن شئت قول الحق تبارك وتعالى: ديريدون ذلك، واقرأ إن شئت قول الحق وَيَأْتِ اللَّهِ إِنَّ لَيْتَمَ وَرَهُ وَلَوَ حَوَّ الْكَفَرُونَ () هُوَ الَذِي أَرْسَلَ رَسُولُهُ بِالَهُ مَن وَدِينِ الْحَق لِظْهِرُهُ عَلَ الَذِي حُلِهِ. وَلَوَ حَرَهُ الْمُتَرِكُونَ » (التوبة، ٣٢). (٣٣).

والله سبحانه أمر بالجهاد وحث عليه واشترى من المؤمنين أنفسهم وأموالهم لتكون كلمة الله هي العليا، لكن المشركين والكاهرين من عباد الأصنام ومن أهل الكتاب والمناهقين يريدون حرب الإسلام وأهله والقضاء على الإسلام وأهله، ولكن جهاد الدفع مقدم على جهاد الطلب، وخصوصًا إذا اجتمع الأعداء وأرادوا بالإسلام والمسلمين كيدًا كما حدث هنا في هذه الغزوة.

الوقفة الثالثة: حديث القرآن عن غزوة تبوك (العسرة): استفاض حديث القرآن عن تبوك بصورة لم تحدث في أي غزوة أخرى فتحدث عنها قبل الخروج لاستنهاض المسلمين، وحثهم على الجهاد بالنفس واثال، وتحدث عنها أثناء الذهاب وأثناء الإياب،

التوحيد

وية أثناء المكوث في تبوك وتحدث حديثا طويلا عن المنافقين وعن المتخلفين عن الغزوة منهم وعن المحرضين والمعتذرين بأعذار واهية وكشف خبيئة قلوبهم وفضحهم عيانًا، وحرَّض عليهم، وتحدث عن مسجد الضرار الذي اتخذوه وكرًا للتخطيط ضد الإسلام والتعاون مع إخوانهم الذين كفروا من أهل الكتاب ومن المشركين، كما تحدث عن الذين تخلفوا من المسلمين الصادقين بغير عذر، وتحدث عن الذين منعهم العذر من الخروج من الجيش، فتولوا وأعينهم تفيض من الدمع؛ لأنهم لا يملكون الظهر الذي يخرجون عليه، ولم يجد النبي صلى الأه عليه وسلم ما يحملهم عليه، فكتب الله لهم الأجروهم بالمدينة.

إذن فقد وَاكبَ القرآن الكريم الغزوة في جميع مراحلها وتكاد سورة التوبة كاملة تتحدث عن هذه الغزوة العظيمة الفاصلة.

#### الوقفة الرابعة، تسارع المؤمنين في الاستجابة؛

حذر الله المؤمنين من التقاعس عن الجهاد فقال سبحانه وتعالى: «إلاَ تَنِفرُوا شَدَنِبُحُمْ عَذَابًا أَلِب أَرَسَتَبَدِلْ قَرْمَا عَرَكُمُ وَلاَ تَسَرُّوهُ شَيَّاً وَاللَّهُ عَلَى صَحَلَ تَعْن قَرَب رَالتوبة (٣٩ مَن مَن رَف شَيَّاً وَاللَّهُ عَلَى المؤمنون أن الله ناصر دينه بكم أو بغيركم فاحذروا، ثم أمرهم بالخروج للجهاد شبابًا وشيبانًا فقراء وأغنياء بالنفس والمال كل بما يستطيع لأن ذلك هو طريق الخير والرشاد في الدنيا والآخرة، فقال سبحانه، دان رائمً ذَلِكُمْ فَرَكَمْ إِن كُنْتُ تَعْلَمُون »

يَّا سبيل الله، وكان صاحب القدح المعلى يَّاذلك هو عثمان بن عفان رضي الله عنه وأرضاه، حيث قام بتجهيز ثلاثمائة بعير بكامل عتادها، ووضع ألف دينار نقدا يَّا حجر رسول الله صلى الله عليه وسلم فأخذ يقلبها وهو مسرور ويقول: «ما ضر عثمان ما فعل بعد اليوم»، وظل يردد هذه العبارة، كما روى عبد الرحمن بن سمرة رضي الله عنه كما عند الترمذي والمسند.

وأما أبو بكر رضي الله عنه فتصدق بكل مائه وكان أربعة آلاف درهم، وعمر رضي الله عنه جاء بنصف مائه، أما عبد الرحمن بن عوف رضي الله عنه فقد جاء بأثني درهم وهي نصف أمواله لتجهيز جيش العسرة، وكذلك جاء العباس بن عبد المطلب

شعبان ١٤٣٨ هـ - العدد ٥٤٨ - السنة السادسة والأربعون

وطلحة بن عبيد الله ومحمد بن مسلمة وعاصم بن عدي رضي الله عنهم جميعًا، جاءوا بأموال كثيرة. وجاء أيضاء فقراء الصحابة بما يستطيعون لينالوا شرف المسارعة في الخير، بلغ جيش المسلمين ثلاثين ألفًا، وكان نصيب عثمان تجهيز ثلث الجيش رضي الله عنه.

أما أهل النفاق فقد بخلوا بأموالهم وضنوا بأنفسهم عن الخروج ولم يسلم منهم لا الأغنياء الذين أنفقوا الكثير ولا الفقراء الذين أنفقوا القليل وسلقوهم بالسنة حداد وهم أشحة بالخير، فنزل فيهم قول الحق تبارك وتعالى: ( الأبر بأمروك المُطَوّعين مِنَ الْمُؤْمِنِينَ فِي السَدَعَتِ وَاللَّهِنِ لَا يَجَدُونَ

إِلَّا جُهْدَهُمْ فَيَسْخُرُونَ مِنْهُمْ سَخِرَ اللَّهُ مِنْهُمْ وَلَحْمُ عَذَابُ أَلِيمٍ .

(التوبة،٧٩)؛ لأن المنافقين قالوا عن بعض الأغنياء الذين أنفقوا الكثير؛ ما فعلوا ذلك إلا رياء وسمعة، وقالوا عن الفقراء الذين جاؤوا بالقليل؛ «إن الله غني عن صدقة هذا، فهذا حالهم يبخلون بالقليل والكثير ويطلقون ألسنتهم في أعراض المؤمنين فتوعدهم الله بالعذاب الأليم.

#### الوقفة الخامسة؛ مع بعض الدروس للستفادة؛

مما لا شك فيه أن الدروس المستفادة من هذه الغزوة العظيمة تحتاج إلى سِفُر كبير لكننا سنذكر هنا ما تيسر، والله المستعان،

١- إن في مسارعة الموسرين من الصحابة إلى البذل والإنفاق السخي دليلاً على ما يفعله الإيمان الصادق في النفوس، لذا فخير ما يفعله المصلحون والقادة هو غرس الإيمان الصادق والدين الصحيح في النفوس غرسًا إن راموا نصر الأمة على أعدائها.

٢- لقد كان لهذه الغزوة أثر عظيم لا يقل روعة وجلالاً عن فتح مكة، ولئن كان فتح مكة قد نبه العرب إلى حقيقة كانت غائبة عن عقولهم وهي إدراك الحق الذي جاء به محمد صلى الله عليه وسلم، فقد كانت غزوة تبوك داعية لهم لأن يسرع من بقي إلى الدخول في الإسلام وإلى التخلص من التبعية للرومان، وفعلاً دخلت القبائل الشمالية في الإسلام إلا القليل الذي قبل الجزية والبقاء على دينه تابعًا لدولة الإسلام.

٣- ولقد كان قرار الروم وهم البادئون بالخروج-وهم في بلادهم- كان قرارهم باللجوء والتحصن في بلادهم حتى لا يدركهم المسلمون دليلاً على قوة المسلمين التى لا يستطيع أحد الوقوف أمامها، فهؤلاء

الروم هم الذين هزموا الفرس وأخرجوهم من جنوب الجزيرة فروا وانسحبوا أمام المسلمين علام يدل ذلك. ٤- يدل انسحاب الروم أمام المسلمين على أن المسلمين يملكون قوة لا يملكها غيرهم ألا وهي في قول النبي صلى الله عليه وسلم: «نصرتُ بالرعب مسيرة شهر. (متفق عليه)، فالرعب الذي نصر النبي صلى الله عليه وسلم به في معاركه المختلفة سلاخ لا يملكه مَكَمٌ فَيَتُوا الَذِينَ مَامُوا سَأَلِنِي فِ قُلُوبِ الَذِينَ كَفَرُوا الرُّعْتِ فَاضَرُوا فَوَق الأَعْنَاق وَاصَرِوا مِنْهُم حُلَ بَنَانٍ » (الأنفال: ١٢).

فهذا دليل على صدق رسالة محمد صلى الله عليه وسلم وأنه سيملك ما تحت عرش هرقل وأنه ملك هذه الأمة قد ظهر، ولا بد أن نربط بين تبوك وما بشر به النبي صلى الله عليه وسلم في يوم الخندق من رؤيته لقصور الشام وهارس واليمن، هقد تحقق دخول اليمن في الإسلام وسيتحقق دخول الشام وهارس وما حولهما كما أخبر النبي صلى الله عليه وسلم؛ لأنه لا ينطق عن الهوى إن هو إلا وحي يوحى. لقد تحققت آيات عظيمة في هذه الغزوة في الذهاب والإياب، منها:

- بركة دعاء النبي صلى الله عليه وسلم في كثرة الطعام وزيادته.

- ومنها: نجاة النبي صلى الله عليه وسلم حين التف حوله جماعة من المنافقين عند إحدى الثنايا في طريق العودة والذين نزل فيهم قول الحق تبارك وتعالى: وَحَمَّراً بِمَا لَرَ يَنَالُوا ، (التوبة:٧٤)، فهزمهم رسول الله صلى الله عليه وسلم وخذلهم الله فانصرفوا ولم يمس الرسول صلى الله عليه وسلم سوء لأن الله عاصمه من الناس.

- ومن الدروس المستفادة أيضًا أن المرء يثاب بنيته الصالحة إذا عجز عن فعل الخير الذي يريد بسبب خارج عن طاقته، وهم الفقراء الذين كانوا يريدون الخروج فلم يجدوا ما يحملهم الرسول عليه ولم يكن عندهم ما يركبون، وهم الذين عناهم الرسول صلي الله عليه وسلم بقوله: «لقد خلفتم بالمدينة رجالاً ما قطعتم واديًا ولا سلكتم طريقًا إلا شركوكم في الأجر، (رواه مسلم).

هذا ما تيسر إيراده خشية الإطالة، أسأل الله أن ينفع به الكاتب والقارئ، ونسأل الله سبحانه أن يصلح أحوالنا وأعمالنا.

التوحيد

شعبان ١٤٣٨ هـ - العدد ٥٤٨ - السنة السادسة والأربعون



# فقر المشاعر بين الزوجين

الحلقة الرابعة

> الحمد لله، والمسلاة والسلام على رسول الله، وعلى آله وصحبه ومن والاه، أما بعدُ: لا يرزال الحديث متصلاً عن فقر المشاعر بين الزوجين، فنقول وبالله تعالى التوهيق: مساوئ كفر النعمة وجعود الفضل:

> شم إن من حق الزوج على زوجت أن تعترف لم بنعمت م، وأن تشكر له ما يأتي به من طعام، ولباس، وهدية ونحو ذلك مما هو في حدود قدرت م، وأن تدعو له بالعوض والإخلاف، وأن تظهر الفرح بما يأتي به؛ فإن ذلك يُفرحه، ويبعثه إلى المزيد من الإحسان.

> كما يحسن بالزوجة أن تستحضر أن الزوج سببُ الولد، والولدُ من أجلُ النعم، ولو لم يكن من فضلَ الزوج إلا هذه النعمة لكفاه، «فمهما تكن الزوجة شقية بزوجها فإن زوجها قد أولَدها سعادتها، وهذه وحدها مزية ونعمة». (وحي القلم للرافعي ٢٩٢/١).

> أما كفر النعمة، وجحود الفضل، ونسيان أفضال الزوج؛ فليس من صفات الزوجة العاقلة المؤمنة، فهي بعيدة عما لا يرضي الله عز وجل، فجحود فضل الزوج سماه الشارع كفرًا، ورتَّب عليه الوعيد الشديد، وجعله سبعًا لدخول النار.

> قال صلى الله عليه وسلم: «رأيت النارورأيت أكثر أهلها النساء». قالوا: لم يا رسول الله؟ قال: «يكفرن الإحسان، لو أحسنت إلى إحداهن الدهر شم رأت منك شيئًا قالت: ما رأيت منك خيرًا قط». (البخاري، ٢٩: ومسلم: ٩٠٧).

> وعـن عبـد الله بن عمر رضـي الله عنهمـا قال: قال رسـول الله صـلى الله عليه وسلم: «لا ينظر الله إلى امرأة لا تشـكر لزوجها، وهي لا تستغني عنه». (السلسلة الصحيحة: ٢٨٩).

> وعن أسماء بنت يزيد الأنصارية قالت: «مربي النبي صلى الله عليه وسلم وأذا وجوار أتراب لي؛ فسلَّم علينا، وقال: «إياكن وكفر المُنعَّمين». وكنت من أجرئهن على مسألته، فقلت: يا رسول

#### 🖒 إعداد/ د. محمد إبراهيم الحمد

الله، وما كفرُ المنعَمين؟ قال: «لعل إحداكن تطول أيمتها عند أبويها، ثم يرزقها الله زوجًا، ويرزقها ولدًا، فتغضب الغضبة، فتكفر، فتقول: ما رأيت منك خيرًا قط». (رواه أحمد: ٥٧/٦، والبخاري في الأدب المفرد: ١٤٨، وصححه الألباني في الأدب المفرد: ٨٠٠).

#### خلل تقع فيه بعض الزوجات:

ومن الخلل الذي تقع فيه بعض الزوجات في هذا الباب: قلة المراعاة لأحوال الزوج ومشاعره، فقد تزعجه بالأخبار السيئة، وتكثر الطلبات منه إذا عاد إلى المنزل منهكًا مكدودًا قد بلغ به الإعياء مبلغه.

وقد تكثر من ترداده إلى السوق؛ ليأتي بما يحتاجه المنزل، فإذا رجع إلى المنزل ذكرت حاجة أخرى، فعاد إلى السوق مرة أخرى، وقد يرجع أكثر من ذلك، وقد يتكرر هذا منها مرات عديدة.

وقد يكون الزوج حاد المزاج، شديد التأثر لأقل الأشياء المخالفة لذوقه؛ فلا تراعي الزوجة فيه هذه الخصلة، فريما تضحك وهو في حالة غضب أو حزن، وقد يوجُه لها الخطاب، فتعرض وتشيح بوجهها عنه، وقد يتكلم بكلمة غضب هتجيبه بعشر كلمات.

وقد تتعمد إغضابه، وإثارته، فما هي إلا أن تتحرك العاصفة، وينفجر البركان.

ومن قلة المراعاة لأحواله ومشاعره: قلة المراعاة لوقت نومه، وأكله، وقراءته، ونحو ذلك.

ومن ذلك: قلة العناية بمخاطبت ومحادثته، فلا تناديه بأحب الأسماء إليه، ولا تخفض صوتها إذا خاطبته، إلى ذلك مما ينافي أدب المخاطبة والمحادثة.

ومن ذلك أن تبدأ تنظيف البيت، أو مكافحة الحشرات بالمبيدات إذا دخل الزوج المنزل، أو همَّ

بان ١٤٣٨ هـ - العدد ٥٤٨ - السنة السادسة والأربعون

بالنوم، أو الأكل، فتزعجه بالجلبَة، وتزكم أنفه بالروائح التي لا تروقه.

فمثل هذه الأعمال تقصير في حق الزوج، ودليل على حمق المرأة، وخفة عقلها، وقلة ذوقها.

فالذي تقتضيه الحكمة أن تراعي الزوجة أحوال زوجها، ومشاعره، وأن تعمل ما في وسعها لإدخال السرور عليه، وإزالة الهم والغم عن قلبه، فتضرح لفرحه، وتحزن لحزنه، حتى يشعر بأنها تتعاون معه، حيث يَسُرُها ما يسره، ويُحزنها ما يحزنه.

ولا ينَبغي لها أن تظهر بمظهر السرور إذا كان محزونًا، كما ينبغي أن تكظم حزنها إذا رأته مسرورًا؛ فإن ذلك أدعى لدوام الألفة، وأدل على كرم نفس الزوجة.

ومما ينبغي لها أن تجمع ما يحتاجه المنزل، وتخصص وقتًا في الأسبوع أو الشهر أو نحو ذلك، فتكتب ما تحتاجه في ورقة؛ كي يأتي به مرة واحدة بدلاً من كثرة ترداده في حاجات يسيرة.

ولا يعني ذلك أن تكون هذه قاعدة مطردة؛ فقد تقتضي الحال إرساله أكثر من مرة في اليوم، ولكن تحاول قدر المستطاع أو تختصر ذلك.

ومما ينبغي لها في هذا الصدد أن ترعام في طعامه، فتصنع له ما يشتهيه، وتنوّع له الطعام كيلا يسام، وتلاحظ الوقت الذي تقدم له الطعام، فلا تؤخره ولا تقدمه إلا بإذنه.

كما يحسن بها أن تراعي أوقات نومه، فتحرص على تهدئة الأطفال؛ ليأخذ راحته الكافية، فإذا أخذ قسطه من الراحة انشرح صدره، وهدأت أعصابه، وإلا بقى قلقًا مستوفزًا.

ومما يدخل السرور عليه أن تحرص الزوجة على نظافة المنزل، وأن تعتني بثياب الزوج؛ كي يظهر بالمظهر اللائق.

وإن كان طالب علم، أو صاحب قراءة وبحث فلتحرص على العناية بمكتبته، وكتبه ترتيبًا، وتنظيمًا، وتنظيفًا.

وإذا مـرت بـه أزمـة، أو مشكلة فلتقـف معـه بالدعاء، والرأي، والتثبيت، ونحو ذلك.

وإذا أرادت مخاطبت خاطبت بأسلوب أبق جذاب، يشعر من خلاله باحترامها وتوقيرها له.

قال ابن الجوزي رحمه الله: «وعن عثمان بن عطاء عن أبيه قال: قالت ابنة سعيد بن المسيب: ما كنا نكلم أزواجنا إلا كما تكلمون أمراءكم». وعلى الزوج أن يصبر على ما قد يجده من نقص أو تقصير في حقه، وليعلم أن في الصبر على ما قد يكرهه خيرًا كثيرًا.

ومما يروى في ذلك ما قاله الشيخ الصباغ رحمه الله: «وحدثني صديق آخر قال: إنني من الأيام الأولى لزواجنا لم أجد في قلبي مَيلاً لهذه المرأة ولا حبًّا لها، ولكنني عاهدت الله على أن أصبر عليها، ولا أظلمها، ورضيت قسمة الله لي، ووجدت الخير الكثير من المال، والولد، والأمن، والتوفيق». (نظرات في الأسرة المسلمة صر١٩٦).

ثم قال الشيخ الصباغ معلقًا على تلك القصتين: «لكن ذلك كان من هذين الرجلين برضى داخلي، وإيشار لمصلحة رأياها، ولم يسلكا هذا المسلك لأنه فرض عليهما لازم؛ فحقق الله لهما الخير العظيم، ومن هذا الخير الشوابُ العظيم الذي أعده الله للصابرين.

قال: أما إذا أراد الإنسان العافية من هذا الصبر، والبحث عن المتعة والهناءة والسعادة والصفاء، ووجد امرأة صالحة تحقق له في توقعه ذلك كله، فليس هناك مانع شرعي أن يتزوج منها، ويعدل بين الزوجتين بما يستطيع من وسائل». (نظرات في الأسرة المسلمة ص١٩٦).

هذا، وقد تلقينا في التاريخ، ورأينا بأعيننا أزواجًا عرفوا حقوق الزوجية، واحتفظوا بآدابها التي أمر الإسلام بها، فعاشوا في ارتياح وهناءة، موصولين بتعاطف واحترام.

وربما ظهر هذا فيما يصدر من الزوجين من عبارات الأسف والتحسر عند الوداع.

نسأل الله أن يسعدنا في بيوتنا، وأن يبارك لنا في أزواجنا وأبنائنا.

وللحديث بقية إن شاء الله.

التوحيد

شعبان ١٤٣٨ هـ - العدد ٥٤٨ - السنة السادسة والأربعون



الحمد لله والصلاة والسلام على رسول الله، وبعد:

خلق الله الخلق لعبادته، وهيأ لهم ما يعينهم عليها من رزقه، قال تعالى: « وَمَا خَلَقْتُ اَلَمِنَ وَالْإِسَ إِلَا لِيَجْنُونِ () مَا أُرِيدُ مِنْهُم مِن زَزْقِ وَمَا أُرِيدُ أَن يُطْعِمُونِ () إِنَّ اللَّهَ هُوَ اَلْزَزَاقُ ذُو الْلُؤُوَ الْمَتِينُ (الذاريات: ٥٦-٥٨).

والنفسُ بفطرتها إذا تركت؛ كانت مقرة للله بالإلهية، مُحبَّة لله، تعبدُه لا تُشرك به شيئًا، ولكن يفسدها وينحرف بها عن ذلك ما يُزينُ لها شياطين الإنس والجن بما يوحي بعضهم إلى بعض زخرف القول غرورًا، فالتوحيد مركوز في الفطرة، والشرك طارئ ودخيل عليها، قال الله تعالى، « فَأَقِم وَجَهَكَ لليَنِ حَضِعًا فِطْرَتَ اللهِ التي فَطَر التَّاسَ عَلَيهاً لَا بَدِيلَ لِخَلْقِ اللهِ » (الروم، ٣٠).

وقال صلى الله عليه وسلم: (كل مولود يُولَدُ على الفطرة فأبواه يُهوُدانه، أو يُنصُرانه، أو يُمجُسانه) (في الصحيحين من حديث أبي هريرة). فالأصلُ في بني آدم: التوحيد.

وكان آدم عليه السلام ومن جاء بعدَه من ذريته قُرونًا طويلة على التوحيد وصفاء العقيدة؛ قال تعالى: «كَانَ التَّاسُ أَمَّهُ وَحِدَةً فَعَتَ التَّهُ التَبَيْتَنَ مُبَشَرِينَ وَمُعَدِينَ » (البقرة، ٢١٣). وأوَّلُ ما حدثَ الشركُ والانحراف عن العقيدة الصحيحة في قوم نوح، فكانَ عليه السلام أول رسول إلى البشرية بعد حدوث الشرك فيها: وإنَّا أَوْحَيْنَا إِلَيْكَ كَمَا أَوْصَنَا إِلَى نُوْمَ وَٱلْبَيْتِنَ مِنْ مَعْدِهِ » (النساء، ٢١٣).

قال ابن عباس رضي الله عنهما؛ كان بين آدم ونوح عليهما السلام عشرةُ قرون؛ كلهم على الإسلام.

قال ابن القيَّم : (وهذا القولُ هو الصواب قطعًا؛ فإنَّ قراءة أُبِيَ بن كعب- يعني: في آية البقرة-: (هاختلفوا هُبِعَث اللَّهُ النبيين).

ويشهد لهذه القراءة قوله تعالى في سورة يونس: « رَمَا كَانَ التَّاسُ إِلَّا أَحَةً وَحِدَةً وَالْحَالَقُوْلَ » (يونس: ١٩).

يريد- رَحمهُ الله- أنَّ بعثةَ النبيين سببُها

الاختلاف عما كانوا عليه من الدين الصحيح، كما كانت العربُ بعد ذلك على دين إبراهيمَ عليه السلام؛ حتى جاء عمرو بن لحي الخزاعي فغيّر دينَ إبراهيم، وجلبَ الأصنام إلى أرض العرب، وإلى أرض الحجاز بصفة خاصة، فعُبدت من دون الله، وانتشر الشرك في هذه البلاد المقدسة، وما جاورها؛ إلى أن بعث الله نبيه محمدًا خاتم النبيين صلى الله عليه وسلم فدعا الناس إلى التوحيد، واتَّباع ملَّة إبراهيم، وجاهد في الله حق جهاده؛ حتى عادت عقيدة التوحيد وملة إبراهيم، وكسَّر الأصنام وأكمل الله به الدين، وأتم به النعمة على العالمين، وسارت على نهجه القرون المفضلة من صدر هذه الأمة؛ إلى أن فشا الجهل في القرون المتأخرة، ودخلها الدخيل من الديانات الأخرى، فعاد الشرك إلى كثير من هذه الأمة؛ بسبب دعاة الضلالة، ويسبب البناء على القبور، متمثلا بتعظيم الأولياء والصالحين، وادعاء المحبة لهم؛ حتى بنيت الأضرحة على قبورهم، واتخذت أوثانًا تُعبدُ من دون الله، بأنواع القريات من دعاء واستغاثة، وذبح ونذر لمقامهم. وسَموا هذا الشرك؛ توسُّلاً بالصالحين، وإظهارًا لمحبتهم، وليس عبادة لهم، بزعمهم، ونسو أن هذا هو قول المشركين الأولين حين يقولون؛ ‹ مَا بَعَبُدُهُمُ الَّهُ لَقُدَهُمَا إِلَى أَلَهُ زلفتر» (الزمر: ٣).

ومع هذا الشرك الذي وقع في البشرية قديمًا وحديثًا، فالأكثرية منهم يؤمنون بتوحيد الريوبية، وإنما يُشركون في العبادة، كما قال تعالى: « وَمَا يُؤْمِنُ أَحَـّ أَرُهُم بِاللَّهِ إِلَّا وَهُم مُتْرِكُونَ » (يوسف: ١٠٦).

ولم يجحد وجود الرب إلا نزر يسير من البشر، كفرعون والملاحدة الدهريين، والشيوعيين في هذا الزمان، وجحودهم باطنهم، وقرارة نفوسهم، كما قال تعالى: «رَبَعَدُوا بِمَا وَأَسْتَيْفَنَنْهَا أَنفُنُهُمْ ظُلْمًا وَعُلْزًا » (النمل: ١٤).

وعقولهم تعرف أن كل مخلوق لابد له من خالق، وكل موجود لابد له من موجد، وأن نظام هذا الكون المنضبط الدقيق لابد له من مدبر حكيم، قد ير عليم، من أنكره فهو إما فاقد لعقله، أو مكابر قد ألغى عقله وسفه نفسه، وهذا لا عبرة به.

#### الشرك؛ تعريفه، أنواعه المار الالت

أ- تعريضه: الشرك هو: جعل شريك لله تعالى في ربوبيته والهيته.

والغالب الإشراك في الألوهية؛ بأن يدعو مع الله غيره، أو يَصرفُ له شيئًا من أنواع العبادة، كالذبح والنذر، والخوف والرجاء والمحبة.

#### والشرك أعظم الذنوب؛ وذلك لأمور،

1- لأنه تشبيه للمخلوق بالخالق في خصائص الإلهية، فمن أشرك مع الله أحدًا فقد شبهه به، وهذا أعظم الظلم، قال تعالى: «إن الشَرْكَ لَظُلُرُ عَظَنَهُ (لقمان: ١٣).

والظلم هو: وضع الشيء في غير موضعه، فمن عبد غير الله؛ فقد وضع العبادة في غير موضعها، وصرفها لغير مستحقها، وذلك أعظم الظلم.

٢- أن الله أخبر أنه لا يغفره لمن لم يتب منه، قال تعالى: « إنَّ ألله لا يعْفِرُ أَن يُنْرَكَ بِهِ وَبَغَفِرُ مَا دُونَ ذَلِكَ لِمَن يَسَالَى: « (النساء: ٤٨).

3- أنَّ الشَرِكَ يُحبِطُ جميعَ الأعمال، قال تعالى: «وَلَوَ أَشْرَكُوا لَحَطَ عَنْهُم مَّاكَانُوا يَسْمَلُونَ » (الأنعام: ٨٨). وقال تعالى: «وَلَقَدْ أُوحِى إِلَيْكَ وَإِلَى اللَّذِينَ مِن قَبْلِكَ لَنَ الْمُرَكَة لَحَمَطَنَ عَمَلُكَ وَلَتَكُونَ مِن المُتسرِينَ » (الزمر: ٦٥). هـ أنَّ الشركَ أكبرُ الكبائر، قَالَ صلى الله عليه وسلم: (ألا أنبئكم بأكبر الكبائر) قلنا، بلى يا رسول الله، قال: (الإشراك بالله، وعقوق الوالدين...) الحديث (رواه البخاري ومسلم).

قال العلامة ابن القيم: (أخبر سُبحانه أن القصد بالخلق والأمر؛ أن يُعرفَ بأسمائه وصفاته، ويُعبدَ وحده لا يُشرك به، وأن يقوم الناس بالقسط، وهو العدل الذي قامت به السماوات والأرض، كما قال تعالى: «لَقَدَ أَرْسَلْنَا رُسُلْنَا بِٱلْبَيْنَتِ وَأَنَرْلَنَا مَعَهُمُ الْكِنَبِ قالبِرَاتَ لِيُقُومُ النَّاسُ بِالقِسْطِ ، (الحديد، ٢٥). فأخبر سبحانه أنه أرسل رسله، وأنزل كُتبه؛ ليقوم الناس بالقسط، وهو العدل، ومن أعظم القسط: التوحيد، وهو رأس العدل وقوامه؛ وإن الشرك ظلم

التوحيل

شعبان ١٤٣٨ هـ - العلت ٥٤٨ - السنة السادسة والأربعون

كما قال تعالى: «إلى ألمَرْكَ لَعَلَّمُ عَظِيرٌ » (لقمان: ١٣). فالشرك أظلم الظلم، والتوحيد أعدل العدل؛ فما كان أشد مناهاة لهذا المقصود فهو أكبر الكبائر). إلى أن قال: (فلما كان الشرك مناهيًا بالذات لهذا المقصود؛ كان أكبر الكبائر على الإطلاق، وحرم الله الجنة على كل مشرك، وأباح دمه وماله وأهله لأهل التوحيد، وأن يتخذوهم عبيدًا لهم لما تركوا القيام التوحيد، وأن يتخذوهم عبيدًا لهم لما تركوا القيام أو يقبل فيه شفاعة، أو يَستجيب له في الآخرة دعوة، أو يقبل له فيها رجاء؛ فإن المشرك أبهل الجاهلين بالله، حيث جعل له من خلقه ندًا، وذلك غاية الجهل به، كما أنه غاية الظلم منه، وإن كان المشرك في الواقع لما يظلم ربَّه، وإنَّما ظلَمَ نفسه) انتهى.

٣- أنَّ الشركَ تنقص وعيب نزه الرب سبحانه نفسه عنهما، فمن أشرك بالله فقد أثبت لله ما نزه نفسه عنه، وهذا غاية المحادَّة لله تعالى، وغاية المعاندة والمشاقَّة لله.

#### ب- أنواع الشرك

17 التوحيد

الشرك نوعان: النوع الأول: شرك أكبر يُخرج من الملة، ويخلَّدُ صاحبُهُ في النار، إذا مات ولم يتب منه، وهو صرفُ شيء من أنواع العبادة لغير الله، كدعاء غير الله، والتقرب بالذبائح والنذور لغير الله من القبور والجن والشياطين، والخوف من الموتى أو الجن أو الشياطين أن يضروه أو يُمرضوه، ورجاء غير الله فيما لا يقدر عليه إلا الله من قضاء الحاجات، وتفريج الكُربات، مما يُمارسُ الآن حولَ الأضرحة البنية على قبور الأولياء والصالحين، قال تعالى:

« وَيَعْبُدُونَ مِن دُونِ ٱللَّهِ مَا لَا بَضُرُهُمْ وَلَا يَنفَتُهُمْ وَيَشُولُونَ هَتُؤُلاً، شُفَعْتُوْنَاعِندَ ٱللَّهِ قُلْ ٱنْبَنَئِنُونَ اللَّهُ بِمَا لَا يَعْلَمُ فِي ٱلتَمَوَّنِ وَلَا فِي ٱلأَرْضِ سُبْحَنَهُ، وَتَعْلَىٰ عَمَّا بُشْرِكُونَ » (يونس: ١٨).

والنوع الثاني: شرك أصغر لا يخرج من الملة؛ لكنه ينقص التوحيد، وهو وسيلة إلى الشرك الأكبر، وهو قسمان:

القسم الأول: شرك ظاهر على اللسان والجوارح وهو: ألفاظ وأفعال، فالألفاظ كالحلف بغير الله، قال صلى الله عليه وسلم: (من حلف بغير الله فقد كفر أو أشرك) (رواه الترمذي وحسنه وصححه

الحاكم) - وقول: ما شاء الله وشئت، قال صلى الله عليه وسلم: لما قال له رجل: ما شاء الله وشئت، فقال: (أجعلتني لله تدَّا؟ قُلُ، ما شاء الله وحده) (رواه النسائي). وقولَ: لولا الله وفلان، والصوابُ أن يُقالَ: ما شاءَ الله ثُمَّ شاء فلان؛ ولولا الله ثمَّ فلان، لأن (ثم) تفيدُ الترتيب مع التراخي، وتجعلُ مشيئة العبد تابعة لمشيئة الله، كما قال تعالى: وأما الواو: فهي لملق الجمع والاشتراك، لا تقتضي ترتيبا ولا تعقيبًا؛ ومثلُه قول: ما لي إلا الله وأنت، و، هذا من بركات الله وبركاتك.

وأما الأفعال: فمثل لبس الحلقة والخيط لرفع البلاء أو دفعه، ومثل تعليق التمائم خوفًا من العين وغيرها؛ إذا اعتقد أن هذه أسباب لرفع البلاء أو دفعه، فهذا شرك أصغر؛ لأن الله لم يجعل هذه أسبابًا، أما إن اعتقد أنها تدفع أو ترفع البلاء بنفسها؛ فهذا شرك أكبر لأنه تعلّق بغير الله.

القسم الثاني من الشرك الأصغر: شرك خفي وهو الشرك في الإرادات والنيات، كالرياء والسمعة، كأن يعمل عملاً مما يتقرب به إلى الله: يريد به ثناء الناس عليه، كأنه يُحسن صلاته، أو يتصدق؛ لأجل أن يُمدح ويُثنى عليه، أو يتلفظ بالذكر ويحسن صوته بالتلاوة لأجل أن يسمعه الناس، فيُثنوا عليه ويمدحوه. والرياء إذا خالط العمل أبطله، قال الله تعالى: « فَنَكَانَ يَخُوا لِقاة رَبِهِ. قَلْعَمْلَ عَمَلاً صَلِحًا وَلَا يُثْرِقْ بِعِبَادَةٍ رَبِهِ.

وقال النبي صلى الله عليه وسلم: (أخوفَ ما أخافَ عليكم الشرك الأصغر) قالوا: يا رسول الله، وما الشرك الأصغر؟ قال: "الرياء" (رواه أحمد والطبراني والبغوي في شرح السنة).

ومنه: العمل لأجل الطمع الدنيوي، كمن يحج أو يؤذن أو يؤم الناس لأجل المال، أو يتعلم العلم الشرعي، أو يجاهد لأجل المال. قال النبي صلى الله عليه وسلم: (تَعسَ عبدُ الدينار، وتَعسَ عبد الدرهم، تعس عَبد الخميصة، تعس عَبد الخميلة، إن أُعطي رضي، وإن لم يُعطَ سخط) (رواه البخاري).

وللحديث بقية إن شاء الله، والحمد لله رب العالمين.

شعبان ١٤٣٨ هـ - العدد ٥٤٨ - السنة السادسة والأربعون



الحمد لله، والصلاة والسلام على رسول الله، وبعد:

فلقد حث الله على العمل، ورفع منزلته وثوابه إلى درجة العبادة والفريضة، كما اهتم الإسلام بحقوق العامل وحوافزه وتنمية دوافع ويواعث التزامه بالقيم والأخلاق، كما استنبط الفقهاء الضوابط الشرعية للتعامل مع العامل لكي ينتج ويبدع ويبتكر.

ويختص هذا البند بتناول عنصر العمل والعمال في النظام الاقتصادي الإسلامي مع التركيز على مفهوم العمل وضوابطه الشرعية، وواجبات ومسئوليات العامل، وأسس حساب الأجور، وذلك في ضوء أحكام ومبادئ الشريعة الإسلامية.

مفهوم العمل في الاقتصاد الإسلامي:

من التكاليف التي فرضها الله على الإنسان عاملاً كان أو صاحب عمل (مستثمراً)، خفيراً أو وزيراً هي العمل لعمارة الأرض وعبادة الله عز وجل، قال الله تبارك وتعالى: (هُو أَنْتَأَكُم مِنَ الأَرْض وَاسْتَعْمَرُ لاَ فِهَا فَاسْتَغْفِرُهُ ثُمَرَ تُوُلواً إِلَيْهُ إِنَّهُ إِنَّهُ مَنَ الْأَرْض وَاسْتَعْمَرُ لا فِهَا ويقول الله تبارك وتعالى أيضا: (هُو أَلَنَي حَمَلَ تَكُمُ ٱلأَرْضَ ذَلُولاً فَاسَوافِ مَنَاكَ وَلَا أَلَه مَلَى الله عليه (الملك: ١٥)، ويقول رسول الله صلى الله عليه وسلم: "اليد العليا خير من اليد السفلى" (رواه المخارى).

ولقد رفع الله درجة العمل إلى مرتبة العبادة وقرنه بالإيمان في كثير من الآيات قال الله تبارك وتعالى: «قُلْ إِنَّمَا أَقَا يَشَرُّ مَنْلَكُمُ وَحَيَّ إِلَّهُ كُمُ إِلَهُ وَحَدًّ هُنَكَانَ يَرْجُوا لِقَاءَ رَبِهِ فَلَمْعَلَ عَلَاً مَنِلُحًا وَلَا يُثْرِكَ مِعَادة رَبَهِ المَدَا ، (الكهف: ١١٠)، وقال رسول الله صلى الله عليه وسلم " لأن يأخذ أحدكم حبله، ثم يأت الجبل فيأتي بحزمة من حطب على ظهره فيبيعها فيكف الله بها وجهه، خير له من أن يسأل الناس، أعطوه أو منعوه " (رواه البخاري عن الزبير بن الموام).

وقال صلى الله عليه وسلم: "إن الله يحب العبد المحترف". (رواه البيهقي والطبراني)، وعن الحض على العمل يقول صلى الله عليه وسلم: «ما أكل أحد طعاماً قط خير من أن يأكل من عمل يده، وإن نبي الله داوود كان يأكل من عمل يده».

شعبان ١٤٣٨ هـ - العدد ٥٤٨ - السنة السادسة والأربعون

A DELETION OF STATES

التوحيد < ١٧

ولقد وضع الفقهاء شرطين ليتحول أي عمل إلى عبادة، أولهما: أن يكون العمل صالحاً يوافق شرع الله عز وجل، وثانيهما؛ أن يكون العمل خالصا لوجه الله، فلا يقبل إيمان بلا عمل، ولا عمل بلا إيمان، وأن القيم الإيمانية هي من أهم محركات العمل الصالح والخالص.

والعمل في الإسلام قيمة، فاليد العليا خير من اليد السفلى، واليد التي تعطى خير من اليد التي تأخذ، والعمل في الإسلام واجب حيوى وليس للتفاخر والتكبر والجاه والمظهرية فهو أساس الكسب والرزق الطيب لاعمار الأرض.

وعندما يفقه ويقتنع ويؤمن كلمن العامل وصاحب العمل بأن العمل في الإسلام تكليف

ربانى وعبادة شرعية، وضرورة حيوية، وشرف وقيمة وعزة وجهاد في سبيل الله حكون ذلك حافزا لهما على العمل الصادق الخالص والنافع للنفس وللوطن وللأمة الإسلامية، وبذلك تكون العلاقة بينهما طيبة مباركة تحقق المصالح للعامل ولصاحب المنشأة ولمن تقدم لهم الخدمات وكذلك للمجتمع، وهذا هو أساس التنمية الاقتصادية الفعالة في الإسلام.

#### حقوق العمال في الاقتصاد الإسلامي:

حتى ينطلق العامل بإيمانه وخلقه للعمل لا بد وأن توفر له المنشآت مقومات العمل وتضمن له حقوقه ... ولقد تضمنت الشريعة الإسلامية الضوابط التي تحدد حقوق العامل، وهي كثيرة نذكر منها على سبيل المثال:

۱۸ > التوحيد

أولا: أن تساعد المنشأة العامل في وضعه في مكان العمل المناسب حسب إمكانياته وقدراته وطاقته ولا تكلفه ما لا يطيق، ويقول صلى الله عليه وسلم كذلك: "إذا وُسُد الأمر إلى غير أهله فانتظر الساعة".

ثانيا: أن يكون أجر العامل في ظل الظروف العادية

في ضوء ما يقدمه من جهد، فلا كسب بلا جهد، ولا جهد بلا كسب، ولا يجب أن يكون العامل عالة يكسب ولا يعمل، كما لا يجب أن تبخس المنشأة أجر العامل الصادق القوى الكفء حقه، فهذا يسبب الفساد، ودليل ذلك قول الله سبحانه وتعالى: « وَتَنْقَوْمِ أَوْفُوا ٱلْمِكْيَالَ وَٱلْمِيزَاتَ بِٱلْقِسْطِ وَلَا تَبْخَشُوا ٱلتَاسَ أَشْبَآءَهُمْ وَلَا تَعْتُوا فِ ٱلأَرْضِ مُفْسِدِينَ ، (هود:٨٥)، وقوله تبارك وتعالى: «فإن أَرْضَعْنَ لَكُرْ فَاتُوهُنَّ أَجُورَهُنَّ » (الطلاق: ٦).

ثالثا التعجيل في إعطاء أجر العامل حتى يستطيع أن يشتري حاجاته العيشية، لأن التأخير في اعطاء الأجر للعامل يثبط الهمم ويقلل من الدوافع

والحوافز على العمل، ومن الوصايا العظيمة لرسول الله صلى الله عليه وسلم قوله: " أعطوا الأحبر أجره قبل أن يجف عرقه " (رواه ابن ماجه والترمذي).

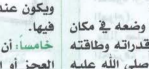
رابعا، كفالة حق العامل في الحربة في إبداء رأيه، والمشاركة في اتخاذ القرارات التي تعينه في عمله، وهذا حق من حقوقه المعنوية التي كفلها له الإسلام في اتخاذ القرار، وهي الشورى في الإسلام، والشورى ضد التسلط والكبرياء والقمع والتجاهل، كما أن الشوري أساس الرأى الرشيد، يقول الله عز وجل: « وَالَّذِينَ أَسْتَجَابُوا لرَّبِمْ وَأَقَامُوا أَلْصَلَاءَ وَأَمْرُهُمْ شُورِيْ بِيْنَهُمْ وَمِمَّا رَزِفْنَهُمْ يُفِقُونَ » (الشورى: ٣٨).

إن كفالة الحقوق المعنوبة للعامل يحفزه ويدفعه إلى الإبداع والابتكار، ويكون راضيا على عمله

ويكون عنده ولاء وانتماء إلى المنشأة التي يعمل

خامساً: أن تكفل المنشأة للعامل حق الكفاية عند العجز أو البطالة وفي ظل الأزمات، وفقا لنظم التأمينات والمعاشات ونظم التكافل الاجتماعية، ولقد وضع الإسلام نظاما فريدا لم تتوصل إليه حتى الآن النظم العالمية المعاصرة، هو نظام التكافل

شعبان ١٤٣٨ هـ - العدد ٥٤٨ - السنة السادسة والأربعون



رفع الله درحة

العمل إلى مرتبة

العبادة وقرنه

بالإيمان في كثير

من الآيات.

الاجتماعي حيث يضمن لكل إنسان حق الحياة الكريمة، ويقوم هذا النظام على: الزكاة والصدقات والوقف الخيري والعارية.

سادساً؛ أن تكفل المنشأة للعامل الرعاية الإنسانية والاجتماعية والصحية، وكذلك تجنب مخاطر العمل، وهذه من الأمور الداخلة في نطاق النظم والقوانين لكل دولة وتتفق مع مقاصد الشريعة الإسلامية، ولقد أشار الرسول صلى الله عليه وسلم إلى ذلك فقال: " من ولى لنا عملا وليس له منزل فليتخذ منزلا، أو ليست له زوجة فليتزوج، أو ليس له خادم فليتخذ خادما، أوليست له دابة فليتخذ أولا: يجب تحلى العامل بالقيم الإيمانية، ومنها داية، ومن أصاب شيئًا سوى ذلك فهو غلول ( (رواه الإيمان بأن العمل عبادة وطاعة لله عز وجل وأن أبو داوود عن المستورد بن شداد).

هذه أهم حقوق العامل في الإسلام وعلى المنشأة أن توفرها له، ويتضامن معها المجتمع المسلم في إطار التعاون على البر والتقوى، وفي مقابل ذلك يجب أن يؤدي العامل ما عليه من تكاليف لا حق بدون واجب، ثانياً، التزام العامل بالأخلاق ومسئوليات لصاحب العمل على النحو الذي سوف نبينه في البنود التالية.

> واجبات العمال في الاقتصاد الإسلامي: لا حق بدون واجب، ولا كسب بلا جهد، فالإسلام يربط بين الحقوق والواجيات وبين المكاسب والتضحيات، فقد أمره بالانطلاق والسعى والضرب في الأرض ودليل ذلك قول الله عز وجل: «هُرَ ٱلَّذِي جَعَكُ لَكُمُ ٱلأَرْضَ ذَلُولًا فَأَسْشُوا في مَنَاكَبُهَا وَكُلُواْ مِن رَزْقَهُ أَ وَإِلَيْهِ ٱللَّشُورُ » (الملك:١٥). ويقول الله عز وجل

في الصلاة «إِنَّ رَبُّكَ يَعَلَرُ أَنَّكَ تَقُومُ أَدْنَى مِن تُلْتَى أَيَّل وَنِصْعَهُ، وَتُلْتُهُ. وَطَلَهَةٌ مِنَ ٱلَّذِينَ مَعَكَ وَاللَّهُ يُقَدِّرُ أَلَيْلَ وَٱنْبَارَ عَلَمُ أَن تُعْصُوهُ تَعْصُوهُ الثلاثا، إتقان العمل وإحسان أدائه حسب الجوانب فَنَابَ عَلَيْكُمْ فَأَقَرْمُوا مَا تَيَشَرُ مِنَ ٱلْقُرْءَانَ عَلِمَ أَن سَبَكُونُ مِنكُر مَّضَىٰ وَءَاجَرُونَ يَضْرِبُونَ فِي ٱلْأَرْضِ بَتَتَغُونَ مِن فَضْل ٱللهِ وَءَاجَرُونَ نْقَيْلُونَ فِي سَبِيلِ أَلَثُهِ فَأَقْرَءُوا مَا تَيْشَرَ مِنْهُ وَأَقِيمُوا أَلصَّلَوْهَ وَمَاتُوا ٱلزَّكُوةَ وَأَقْرِضُوا آللَهُ قَرْضًا حَسَنًا وَمَا نُقَيِّعُوا لِأَنْفُسِكُمْ بَنْ خَبْرٍ تَجْدُوهُ عِندَ

ٱللَّهِ هُوَ خَبَّرًا وَأَعْظَمُ أَجْرًا وَٱسْتَغْدُوا اللَّهُ إِنَّ ٱللَّهُ عَقُورٌ رَحِبٌ » (المذهل: ٢٠)، كما يأمر الله الناس أن ينتشروا في الأرض بعد الصلاة، فيقول الحكيم العليم: « فَإِذَا قُضِبَتِ ٱلصَّلَاةُ فَأَنتَشِرُوا فِي ٱلْأَرْضِ وَٱبْنَغُوا مِنْ فَضَّلْ ٱللَّهِ وَٱذْكُرُوا ٱللَّهَ كَثِيرًا لَعَلَكُو نُفْلَحُونَ» (الجمعة: ١٠).

ولقد تناول فقهاء وعلماء المسلمين الضوابط الشرعية لمسئوليات العامل وواجباته في المنشأة التي يعمل فيها حتى يكون عاملا منتجا مخلصا مساهما في تعمير الوطن وليس عالة على الناس والوطن، منها ما يلى:



ولا كسب بلا جهد، فالإسلام يربط بين الحقوق

والواحيات.



الله عز وجل سوف يحاسبه يوم القيامة عن عمله، قال الله تبارك وتعالى: «وَقُل أَعْمَلُوا فَسَبَرَى أَنَهُ عَمَلَهُ وَرَسُولُهُ وَٱلْمُؤْمِنُونَ وَسَتُرَدُونَ إِلَى عَالِم أَلْفَيْبِ وَٱلشَّهَدَةِ فَيُنَبِّعُكُمُ بِمَا كُنتُم تَعْمَلُونَ » (التوبة: ١٠٥).

الفاضلة ومنها: الأمانة والصدق والإخلاص والإتقان والإبداع والابتكار والوفاء، ولقد أشار القرآن إلى ذلك على لسان ابنة سيدنا شعيب عليه السلام عندما زكت سيدنا موسى عليه السلام للعمل عند أبيها: «قَالَتَ إِحْدَنْهُمَا يَتَأْبَتِ ٱسْتَجْرُهُ إِنَّ خَيْرَ مَنِ ٱسْتَعْجَرْتَ ٱلْقَوِيُّ ٱلْأَمِينُ» (القصص: ٢٦)، وفي سورة يوسف يوضح لنا القرآن خصال من يتولى الولاية على أمور الناس يقول الله على لسان سيدنا يوسف: «وَقَالَ ٱلْمَلِكُ ٱتْنُونِ

في سورة المزمل وهو بصدد التيسير في قراءة القرآن بعد أسْتَخْلِفُهُ لِنفَسِي فَلَمَّا كَلَّمَهُ. قَالَ إنَّكَ ٱلْيَوْمَ لدَينًا مكِينًا أمِينً » (يوسف: ٥٤).

الفنية له، وعندما زكى سيدنا يوسف عليه السلام نفسه ليكون مسئولا على الخزائن قال: «إِنَّ حَفِيظُ عَلَيْرٌ» (يوسف: ٥٥)، والله تبارك وتعالى بأمرنا جميعاً بأن نحسن العمل، فقال: «إِنَّ ٱلَّذِينَ ءَامَنُوا

شعبان ١٤٣٨ هـ - العدد ٥٤٨ - السنة السادسة والأربعون /// التوحيد < ١٩

وَعَلِوُا الْمَلِحَتِ إِنَّا لَا نُضِيعُ أَجْرَ مَنْ أَحْسَنَ عَمَلًا » (الكهف ٣٠٠)، وهذا الابتقان من الواجبات الدينية وهو عبادة، وفي هذا المقام يقول الرسول صلى الله عليه وسلم: " إن الله كتب الإحسان على كل شيء، فإذا ذبحتم فأحسنوا الذبحة.... الحديث (رواه البجاري).

رابعاً، أن يعرف العامل حدود عمله وكيف يؤديه، وأن يختار العمل المناسب وفقاً لقدراته وإمكانياته الفنية وغيرها، ولقد حذرنا رسول الله صلى الله عليه وسلم من تكليف العامل بعمل ليس من اختصاصه، وبين أن لا يكون اختيار العامل للعمل على أساس المجاملة والقرابة، ولكن على أساس

الخبرة والكفاءة، واعتبار عدم الآلتزام بذلك خيانة، فيقول عليه الصلاة والسلام " إذا وسًد الأمر إلى غير أهله فانتظر الساعة" (متفق عليه).

خامسا؛ أن يكون العامل قيماً على ذاته متابعاً لعمله، محاسباً ومعاتباً وزاجراً لنفسه عند التقصير والإهمال... وعندما يصل العامل إلى درجة أن يستشعر مراقبة الله له، سيكون حينئذ أشد مراقبة ومحاسبة لنفسه، وهذا بدوره يجعله يطور ويحسن من الأداء، ودليل ذلك قول الله تبارك وتعالى: (بي آلائنُ قول الله تبارك وتعالى: (بي آلائنُ ملتزماً يسمع ويطيع، ويحترم ماتنظم واللوائح التي يضعها صاحب المنشاة ما دامت لا

تتعارض مع شرع الله عز وجل، فلا طاعة لمخلوق في معصية الخالق، ودليل ذلك قول رسول الله صلى الله عليه وسلم: "على المرء المسلم السمع والطاعة فيما أحب وكره إلا أن يؤمر بمعصية، فإذا أمر بمعصية فلا سمع ولا طاعة " (رواه البخاري)، ولا يجب أن يكون كذاباً، أو منافقاً أو جشعا أو خائناً للأمانة أو متواطئاً على الشر أو آكلا لأموال

الناس بالباطل أو مضلاً أو مرتشياً... أو غير ذلك من الصفات التي لا يجب أن تكون في العامل المسلم الورع الصالح التقي وتعطي فرصة لصاحب العمل أن يعاقبه سواء بالخصم أو الفصل. سابعاً: أن يكون العامل متعاوناً مع فريق العمل الذي يعمل معه حتى يتم العمل بسهولة ويسر بدون معوقات، وهذا يدخل في نطاق التعاون على البر والتقوى وكذلك في نطاق الأخوة في رَأَلَنَّقَرَى رَلا نَبَاوَلُوا عَلَى ٱلإِثْرِ وَأَلْمَدُوَلَ ، (المائدة: ٢)، وفي هذا المقام يقول رسول الله صلى الله عليه وسم، " السلم أخو المسلم؛ لا يظلمه ولا يخذله وسلم، " المسلم أخو المسلم؛ لا يظلمه ولا يخذله



على المرء المسلم السمع والطاعة فيما أحب وكره إلاّ أن يؤمر بمعصية فلا فإذا أمر بمعصية فلا



ولا يكذبه ولا يحقره، التقوى هاهنا (ويشير إلى صدره ثلاث مرات)، بحسب امرئ من الشر أن يحقر أخاه المسلم، كل المسلم على المسلم حرام، دمه وماله وعرضه" (رواه أبو داود عن أبي هريرة).

ثامناً، أن يكون العامل نافعاً لمجتمعه ووطنه، ولا يكون عالة، وفي ذلك يقول رسول الله صلى الله عليه وسلم، "على كل مسلم صدقة قيل، أرأيت إن لم يجد؟ قال، يعمل بيديه فينفع نفسه ويتصدق، قال قيل، أرأيت إن لم يستطع؟، قال، يعين ذا الحاجة اللهوف، قال قيل، أرأيت إن لم يستطع؟، قال، يأمر بالعروف أو الخير"، قال، أرأيت إن لم يفعل؟، قال: "يمسك عن الشر. فإنها صدقة" (رواه البخارى ومسلم)،

ويقول صلى الله عليه وسلم: "إذا قامت القيامة وفي يد أحدكم فسيلة فإن استطاع ألا تقوم حتى يغرسها فليغرسها قله بذلك أجر" (رواه أحمد)، يفهم من هذا الحديث أن يظل العامل يعمل ما دام قادراً على العمل حتى يدخل القبر.

وللحديث بقية إن شاء الله، والحمد لله رب العالمين.

٢٠ > التوحيد /// شعبان ١٤٣٨ هـ - العدد ٥٤٨ - السنة السادسة والأربعون



٥١٨- «المهدي رجل من ولدي، وجهه كالكوكب الدري، اللون لون العربي، والجسم جسم الإسرائيلي، يملأ الأرض عدلاً كما مُلئت جورًا، يرضى خلافته أهل السماء وأهل الأرض والطير في الجو، يملك عشرين سنة».

الحديث لا يصح: أخرجه الديلمي كما في «الفردوس بمأثور الخطاب» (٢٢١/٤) (ح٢٦٦٦)، من حديث حذيفة مرفوعاً، وعلته: محمد بن إبراهيم بن كثير الصوري، قال الذهبي في «الميزان» (٢٤٤٩/٣)ت ٢١١٤): روى عن رواد بن الجراح خبرًا باطلاً ومنكرًا، عن ذكر المهدي، وأخرجه الديلمي عن أبي نعيم عن سليمان بن أحمد عن محمد بن إبراهيم بن كثير، كما بينه الإمام الذهبي.

٥١٩- «المتعبد بلا فقه كالحمار في الطاحون».

- الحديث لا يصح؛ أخرجه أبو نعيم في «الحلية» (٢١٩/٥) من طريق بقية عن ثور بن يزيد عن خالد بن معدان، عن واثلة بن الأسقع مرفوعًا، وقال، غريب من حديث خالد وثور لم نكته إلا من حديث بقية.
- وعلته بقية بن الوليد ذكره الذهبي في «الميزان» (٢٣١/١) (ت١٢٥٠)، ونقل أقوال الأئمة.
- قال أبو حاتم؛ لا يُحتج به، وقال أبو مسهر؛ أحاديث بقية ليست نقية، فكن منها على تقية.
- وأورده الحافظ ابن حجر في طبقات المدلسين المرتبة الرابعة (٤٩/١) وقال: وكان كثير التدليس، وقد بيَّن الحافظ ابن حجر منهجه في طبقات المدلسين، فقال الرابعة: من اتفق على أنه لا يُحتج بشيء من حديثهم إلا بما صرَّحوا فيه بالسماع؛

شعبان ١٤٣٨ هـ - العدد ٥٤٨ - السنة السادسة والأربعون

التوحيد

لكثرة تدليسهم على الضعفاء والمجاهيل كبقية بن الوليد. • ٣٥- «من لم يوتر فلا صلاة له».

الحديث لا يصح: أخرجه الطبراني في الأوسط (٢١٥/٤ ح٢١٢) من حديث أبي هريرة مرفوعًا، حدثنا علي بن سعيد قال، نا عبد الله بن أبي رومان الإسكندراني قال: ثنا عيسى بن واقد، حدثنا محمد بن عمرو عن أبي سلمة، عن أبي هريرة، ثم قال: ثم يرو هذا الحديث عن محمد إلا عيسى تفرد به عبد الله. اه. قلت: وعبد الله هو عبد الله بن أبي رومان المعاهري، علة هذا الخبر، كما بيَّن ذلك الذهبي في «الميزان» (٢٢/٢) (ت٢٧١٤) عن ابن وهب، ضعَّفه غير واحد، روى خبرًا كذبًا.

٥٢١ - «من صلى ركعتين لا يراه إلا الله عز وجل والملائكة كان له براءة من النار».

الحديث لا يصح: أخرجه ابن عساكر في «تاريخ دمشق» (١٩٧/٤٣ ح٥٠٥٥) من حديث جابر بن عبد الله مرفوعًا، من طريق محمد بن مروان، عن داود بن أبي هند، عن أبي نضرة، وعلته محمد بن مروان، وهو السدي الصغير.

قال الذهبي في «الميزان» (٨٢/٤)ت: ٨١٥٤)؛ محمد بن مروان السدي الكوفي وهو السدي الصغير تركوه، واتهمه بعضهم بالكذب. اه.

٥٢٢- «من قرأ «قل هو الله أحد» ألف مرة لم يمت حتى يرى مكانه من الجنة أو يُرى له».

الحديث لا يصح. أخرجه ابن عساكر في تاريخ دمشق (١٩٠/١٥) (ح١٧٤٨) من طريق محمد بن مروان، عن أبان بن أبي عياش، عن أنس مرفوعًا، وعلته، محمد بن مروان، وهو السدي الصغير، قد بينا حاله آنفًا بأنهم تركوه، واتهمه بعضهم بالكذب.

وعلة أخرى: أبان بن أبي عياش، نقل الذهبي في «الميزان» (١٠/١ ت١٥) أبان بن عياش، عن أحمد بن حنبل قال: هو متروك الحديث، وقال النسائي: متروك. وقال يحيى بن معين: متروك. وقال الجوزجاني: ساقط. اه.

شعبان ١٤٣٨ هـ - العدد ٥٤٨ - السنة السادسة والأربعون

tist the total the



الحلقة الثالثة

🖄 اعداد/ 🔰 د . مرزوق محمد مرزوق

العلاقة بين التوكل والأخذ بالأسباب:

الحمد لله، والصلاة والسلام على رسول الله وآله وصحبه ومن والاه، ويعد:

في شهر شعبان، وفي انتظار سيد الشهور في الدهور، ونفحة لله عظمى في أيام الدهر، وكان هدي السلف في ذلك أنهم يسألون ربهم بلوغه قبله بشهور، ثم يستعدون لذلك بكل نفيس من أعمارهم وأعمالهم وأموالهم عبادة لربهم، ونحن بصدد استكمالنا لشرح حديث سيدنا عبد الله بن عباس رضي الله عنهما نجيب عن العلاقة بين الأخذ بالأسباب في الاستعداد للشهر وبين التوكل على الله في تحصيل التقوى فيه.

الحديث من رواية شيخ المحدثين الإمام البخاري وغيره من المحدثين رحمة الله على الجميع عن عبد الله بن عياس رضى الله عنهما؛ قال النبي صلى الله عليه وسلم؛ (عُرضت عليَّ الأمم، فأجد النبي يمر معه الأمة، والنبي يمر معه النفر، والنبي يمر معه العشرة، والنبي يمر معه الخمسة، والنبي يمر وحده، فنظرت فإذا سواد كثير، قلت؛ يا جبريل هؤلاء أمتى؟ قال: لا، ولكن انظر إلى الأفق فنظرت، فإذا سواد كثير، قال: هؤلاء أمتك، وهؤلاء سبعون ألفًا قدامهم لا حساب عليهم ولا عذاب. قلت: ولم؟ قال: كانوا لا يكتوون، ولا يسترقون، ولا يتطيرون، وعلى ريهم يتوكلون). فقام إليه عكاشة بن محصن فقال: ادعُ الله أن يجعلني منهم قال: (اللهم اجعله منهم). ثم قام إليه رجل آخر قال: ادع الله أن يجعلني منهم. قال: (سبقك بها عكاشة). واستكمالا لبعض فوائد الحديث نقول وبالله تعالى التوفيق:

إن التوكل على الله لا بناف الأخذ بالأسياب، كما أن الأسباب لا يرتكن إليها بغير توكل عليه سبحانه، وفي بيانه للعلاقة بين التوكل والأخذ بالأسباب يقول الحافظ ابن حجر رحمه الله في فتح الباري (٤٠٩/١١) .... قال جمهور علمائنا إن التوكل يحصل بأن يثق بوعد الله، ويوقن بأن قضاءه واقع، ولا يترك اتباع السنة في ابتغاء الرزق مما لا بد له منه من مطعم ومشرب وتحرز من عدو بإعداد السلاح، وإغلاق الباب، ونحو ذلك، ومع ذلك فلا يطمئن إلى الأسباب بقلبه بل يعتقد أنها لا تجلب بذاتها نفعًا ولا تدفع ضرًّا، بل السبب والمسبب فعل الله تعالى، والكل بمشيئته فإذا وقع من المرء ركون إلى السبب قدح في توكله .. وقال أبو القاسم القشيري: التوكل محله القلب، وأما الحركة الظاهرة فلا تنافيه إذا تحقق العبد أن الكل من قبل الله، فإن تيسر شىء فيتيسيره وإن تعسر فيتقديره. (وينظر كذلك جامع العلوم والحكم ( ٤٩ ).

موقف الناس من الأسباب:

هذا وإن كانت هذه هي علاقة التوكل بالأسباب؛ فإن مواقف الناس من الأسباب على أقسام؛ منها، فريق يلتفت إلى الأسباب بالكلية، ويعتمد قلبه عليها من غير نظر لمسبباتها. وهذا شرك يبطله الكتاب والسنة والاجماع، إذ إن الأسباب قد تتخلف عن مسبباتها بإذن الله كما يشهد لذلك الحس. وفريق آخر يناقضه: إذ ينفي تأثير الأسباب بالكلية (فلا يعتقد في تأثيره أصلاً)؛ وقد وصف العلماء هذا القول بأنه (نقص في العقل،

شعبان ١٤٣٨ هـ - العدد ٥٤٨ - السنة السادسة والأربعون التوحيد

# South Martin Martin Martin Martin

وهذا فاسد مخالف للكتاب والسنة والاجماء. وفريق ثالث؛ يعرض عن الأسباب مع علمه بتأثيرها، ومثالهم غلاة الصوفية لزعمهم التوكل، وهذا قدح في الشرع: فهم لا يرون تحقيق التوكل إلا في ترك الأسباب بالكلية، فتركوا التكسب والعمل، ولهم في ذلك شُبه واهية أجاب عنها العلماء في مظانها (الاكتساب في الرزق المستطاب لمحمد بن الحسن الشيداني، والحث على التجارة والصناعة والعمل للخلال، ولغيرهم من علماء السلف كثير، والحمد لله). وفريق الحق هو ما قام على قولهم الدليل وهو اعتقاد أهل السنة الوسط وهو: قيام الجوارح بالأسباب، واعتماد القلب على الله سبحانه وتعالى، وهو الحق الذي دلُّ عليه الشرع والعقل، فأثبت للأسباب تأثيرًا، لكن ليس بذاتها، بل بما أودعه الله فيها من القوى الموجبة، وهي تحت مشيئته وقدرته، فإن شاء منع اقتضاءها، وإن شاء جعلها مقتضية لأحكامها.

وفي بيانه لهذه العلاقة بين الأسباب والمسبيات في كتابه مدارج السالكين بين منازل إياك نعبد وإياك نستعين (١١٩/٢) بقول شيخ الإسلام ابن القيم: "فَاعْلَمْ أَنَّ نُفَاةَ الأُسْبَاب لاَ يَسْتَقِيمُ لَهُمْ تَوَكَّلُ ٱلْبَتَةَ؛ لأَنَّ التَّوَكُلُ مَنْ أَقْوَى الأُسْبَابِ فِي حُصُولِ الْتَوَكُّلِ فِيهِ، وَقَضَى الله بحُصُول الشيء إذا فعَل الْعَبُدُ سَبَيَه. فَإِذَا لَمْ بَأَتْ بِالسَّبَبِ امْتَتَعَ الْسَبِّبُ. وَهَذَا كَمَا قَضَى بِحُصُولَ الْوَلَدَ إِذَا جَامَعَ الرَّجُلَ.. فَإِذَا لَمُ يُجَامعُ لَمُ يُخْلَق الْوَلَدُ. وَقَضَى بِحُصُول الشَبِع إِذَا أَكُلْ، وَالرِّي إِذَا شَرِبَ. فَإِذَا لَمْ يَفْعَلْ لَمْ يَشْبَعْ وَلَمْ نُرُو.. فَالتَّوَكُلُ مِنْ أَغْظُمُ الأَسْبَابِ الْتِي بَحْصُل بِهَا الْطَلُوبُ، وَبَتْدَهُعُ بِهَا الْكُرُوهُ. فَمَنْ أَنْكَرَ الأَسْبَابَ لَمْ يَسْتَقَمْ مِنْهُ التَّوَكُلُ. وَلَكُنَّ مِنْ تَمَام التَّوَكُل عَدَمَ الرُّكُونِ إِلَى الأَسْبَابِ، وَقَطْعَ عَلاقة القلب بها؛ فبكونُ حَالَ قلبه قبامه بِاللَّهُ لا بِهَا. وَحَالُ بَدُنِهِ قَيَامَهُ بِهَا). أنتهى. وآيات الكتاب في ربط التوكل بالأسباب وفيرة والحمد لله منها: قال تعالى: « وَقَالَ نَنَبَىَ لَا تَدْخُلُوا مِنْ بَابٍ وَاجدٍ وَأَدْخُلُوا مِنْ أَوَابٍ مُتَفَرِّقَةٍ وَمَا أَغْنِي

٢٤ > التوحيد

عَنكُم مِنَ اللَّهِ مِن شَىَّةٍ إِنِ الْمَكُمُ إِلَا لِلَهِ عَلَيْهِ تَوَكَلْتُ وَعَلَيْهِ فَلْيَتَوَكَّلُ الْمُنَوَكَلُونَ »(يوسف: 17).. وقال تعالى: «هُوَ الَذِي جَعَلَ لَكُمُ الأَرْضَ ذَلُولا فَاسَوا في مَنَاكِما وَكُلُوا مِن رَزْقِهِ وَإِلَيْهِ اللَّنُورُ »(الملك: 10) وقال تعالى: يَنَايُها الَذِينَ مَامَنُوا خُدُوا حِدْرَكُمْ » (النساء: ٧١)، «وَأَعِدُوا لَهُم مَّا اسْتَطَعْتُ مِن قُوَّة وَمِن رَبَاطِ الْخَيْلِ تَوْهِبُونَ بِهِ عَدُوَ اللَهِ وَعَدُوَ كُمْ » (الأنطال: ٢٠).

ومن السنة؛ حديث الناقة المشهور عن أنس-رضي الله عنه-قال؛ جاء رجل إلى النبي-صلى الله عليه وسلم- على ناقة له، فقال؛ يا رسول الله، أدّعها وأتوكًل؟ فقال: اعْقلها وتوكل. (رواه الترمذي وغيره).

لذا لا يختلط الاتكال أو التواكل المنوع مع التوكل المشروع؛ إذ إن التواكل ترك للكسب. وانقطاع عن السعي ثم انتظار النتائج من الخلق أو القدر، وهذا السلوك خسَّة همَّة، وعدم مُروءة؛ لأنه إيطال حكمة الله التي أحكمها في الدنيا من ترتُّب المسببات على الأسباب، وهو محرم إذ يصطدم مع النقل والعقل".

طائفة عاصرتها ممن فهموا التوكل خطأ:

وهم طائفة من الغالين ممن ضلوا الطريق إذ مخالفة الهدي النبوي كله شر، وهي طائفة تسمى الفرماوية نسبة لرجل يسمى الفرماوي، وهؤلاء قد اعتمدوا هذا السلوك الغالى مذهبًا، بل طعنوا في إيمان من أخذ بالسبب، وقد عجبت من تناقض هؤلاء مع أنفسهم؛ إذ إنهم مع ذمهم للعامل المتكسب المتسنن ومدحهم للمتواكل القعيد المبتدع يأكل الأخير من كسب الأول، وهكذا يصطدم حالهم مع مقالهم؛ إذ إن مقالهم مخالف للفطرة التي فطر الله الناس عليها، ومخالف لهدي نبيهم صلى الله عليه وسلم لأصغر بصير بالسيرة؛ ألم يكن المهاجرون أهل تجارة والأنصار أهل زراعة في مجملهم؟ أليس هذا عمل؟ ألم يثبت بالقرآن أن الأنبياء أهل عمل يتكسبون منه؟ فلو انتظر الأولياء مائدة عيسى التي انتظرها أمثال هؤلاء لكان النبى ومن قبله الأنبياء

شعبان ١٤٣٨ هـ - العدد ٥٤٨ - السنة السادسة والأربعون

وخلفهم الأصحاب هم أحق الناس بذلك، ولهم بعد ذلك حكايات مضحكات لا مجال لها الآن. صور من الهدي في التوكل

#### واتخاذ الأسباب كثيرة منها:

 ترتيبات رسول الله- صلى الله عليه وسلم-للهجرة للمدينة من استئجار دليل مُشرك؛ ليدله على طريق الهجرة للمدينة، وإختبائه بالغار وغيره، ومع هذا يكلل ذلك بدستور التوكل من سيد المتوكلين لأمته؛ "يا أبا بكر ما ظنك باثنين الله ثالثهما؟"

• موقفه في غزوة بدر الكبرى. حتى إن الرسول الكريم صلى الله عليه وسلم قد أخذ بكل ما فِي وُسْعه من أسباب؛ كترتيب للجيش، وتعبئة للجند، واستكشاف للعدو، يعلمنا من الأسباب (أن النصر مع الصير)، لكنه من قبل ذلك ومن بعد يُحسن اللجوءَ إلى ربه، والتوكل عليه، فيعلمنا من التوكل (وما النصر إلا من عند الله)، قال في الفتح ٤٦/٨ "قال تقى الدين السبكي: "سئلت عن الحكمة في قتال الملائكة مع النبي صلى الله عليه وسلم، مع أن جبريل قادر على أن يدفع الكفار بريشة من جناحه، فقلتُ: وقع ذلك لإرادة أن يكون الفعل للنبي صلى الله عليه وسلم وأصحابه، وتكون الملائكة مددًا على عادة مدد الجيوش؛ رعاية لصورة الأسباب وسُنَّتها التي أجراها الله في عباده، والله تعالى هو فاعل الجميع". المصالحات

#### استقبال رمضان ومظان التوكل؛

هذا وإن كان التوكل بهذه المنزلة من الإيمان ويعين ع والأسباب فكانت مظان التوكل في كل شيء الكتب ال ليس فقط في جلُب حوائج العبد وحظوظه مثل ذلك الدنيوية؛ كالرزق والزواج، والذرية والعافية، ثم تعوي والانتصار على العدو، أو دفع مكروهاته واستغفا مما لتوكل على الله في شئون الآخرة، فيتوكل أكبر عبا منه التوكل على الله في شئون الآخرة، فيتوكل أكبر عبا العبد على ربه في استقامة نفسه وإصلاحها والله تع من دفع الآثام والفواحش وفعل الطاعات يرزقنا ه والقربات، وكذلك في إقامة دين الله في الأرض فيه بكر ونصره، وإزالة الضلال عن عبيده، وهدايتهم، العالمين.

والسعي في مصالحهم، ودفع فساد المفسدين. ورفعه، والأمر بالمعروف والنهي عن المنكر وغير ذلك من شعب الإيمان.

ثم ها نحن ذا في استقبال شهر رمضان، فهل يتوكل العبد على مولاه في تحصيل جميع ما سبق من شعب الإيمان، ثم هو يأخذ من الأسباب ما يقتضيه هذا التوكل، فتكتمل العلاقة بين السبب والمسبب التي يتم بها توكله على الله، ومن ذلك:

- الدعاء وخيره المأثور منه (اللهم بلغنا رمضان).

- ثم استحضار النية في الإكثار من الطاعات على الجملة؛ إذ (الأعمال بالنيات) فإن قضى العبد قضى وقد نال البشارة من الله كما في صحيح مسلم عن أبي هريرة رضي الله عنه في الحديث القدسي (إذا تحدث عبدي بأن يعمل حسنة فأنا أكتبها له حسنة).

وأول نية تستحضر وعبادة تستقبل عبادة التوبة إلى الله فتكون صاحبة القسط الأوفر والمقام الأعلى، فندعو ربنا أن يوفقنا إليها ويعيننا عليها، ثم بعد ذلك نية الجد والاجتهاد في العبادة والسداد وهق الكتاب والسنة، ولا بأس أن يصحب ذلك تدريب عملي من صيام وقيام واجتهاد في تلاوة قرآن بتدبر وخشوع، ثم التدريب على الاجتهاد في صلة الأرحام والصدقة، ولين الكلام، والدعوة الى، الله.

ويعين على هذا القراءة والأطلاع على بعض الكتب الرمضانية أو المشاهدة والاستماع إلى مثل ذلك مما امتلات به المساجد والمكتبات. ثم تعويد اللسان على العمل الجاد من ذكر واستغفار وتلاوة، ودعاء ودعوة وبيان، فتلك جارحة لا يمكن تركها إذ علق الله عز وجل بها أكبر عبادة فقال: (ولذكر الله أكبر).

والله تعالى نسأله أن يبلغنا رمضان، وأن يرزقنا فيه التوبة والإحسان، وأن يمنَ علينا فيه بكرمه بالعتق من النيران، والحمد لله رب العالمن.

التوحيد

شعبان ١٤٣٨ هـ - العدد ٥٤٨ - السنة السادسة والأربعون

A STORE IN THE OWNER

## منبر الحرمين

الاستغفار في الكتاب والسنة

الحمد لله، الحمد لله الرحمن الرحيم، العليم الحكيم، ذي الفضل العظيم، أحمد ربي وأشكره، وأتوب إليه وأستغفره، وأشهد أن لا إله إلا الله وحده لا شريك له ذو العرش الكريم، وأشهد أن نبينا وسيدنا محمدا عبده ورسوله ذو الخلق العظيم، اللهم صل وسلم وبارك على عبدك ورسولك محمد، وعلى آله وصحيه الدعاة المتدين إلى الصراط الستقيم.

أما بعد، فاتقوا الله بالعمل بمرضاته، وهجر مُحرَّماته: لتفوزُوا برضوانه ونعيم جناته، وتنجوا من غضب عقوباته.

وقال النبي- صلى الله عليه وسلم- لمعاذ- رضي الله عنه-: «ألا أدلَّك على أبواب الخير؟ الصوم جُنَّة، والصدقة تُطفئُ الخطيئة كما يُطفئُ الماءُ النار، وصلاةُ الرَجل في جَوف الليل»، ثَم تـلا: ( نَجَائَ حُقُوْلَهُمْ عَنَ ٱلصَاحِ يَدْعُونَ وَجَهُمْ

٢٢ > التوحيد

اعداد/ الشيخ على عبد الرحمن العذيفي إمام المسجد النبوي

حَوْفًا وَطَمعًا وَمِمَّا رَرَقَتَهُمْ يُعَفُونَ (0) فَلَا تَعَلَّمُ نَعْشُ مَّا أَخْفِى لَمُمْ مِن قُرَّةَ أَعْنِي جَرًا بِمَا كَانُوا بِعَمَلُونَ ) (السجدة: ١٦، ١٧). ثم قال: «ألا أُخبرُك برأس الأمر وعمُوده، وذروة سنامه؟، قلتُ: بلى يا رسول الله، قال: «رأسُ الأمر الإسلام، وعمودُه الصلاة، وذروة سنامه الجهادُ في سبيل الله» (رواه الترمذي وصحَحه).

فمن أبواب الخير، ومن طرق الصالحات والطاعات، ومن الأسباب لمحو السيئات؛ الاستغفار؛ فالاستغفارُ سُنَّة الأنبياء والمرسلين- عليهم الصلاة والسلام-، قال الله تعالى عن أبوَى البشر- صلواتَ الله ورحمتُه وبركاته عليهما-: (فَالَارَبَنَا ظَلَمُنَا أَنفُسَنَا وَإِن أَرْ تَغَفَرُ لَنَا وَرَحْمَنَا لَنَكُونَنَ مِنَ ٱلْخَسِرِينَ ) (الأعراف: ٢٣). وقال عن نُوح- عليه السلام-: ( زَبَّ أَغْفِرَ لَ وَلَوَالِدَيْ وَلِيَن دَخُلُ سَمّ مُؤْمِنًا وَلِلْمُؤْمِنِينَ وَٱلْمُؤْمِنَاتِ) (نوح: ٢٨)، وقال- عز وجل- عن الخليل- عليه السلام-: ( رَبَّنَا أَعْفَرْ لَى وَلِوَلِدَى وَلَلْمُؤْمِنِينَ بَوْمَ يَقُونُ ٱلْحِكَابُ ) (إبراهيم: ٤١)، وقال تعالى عن موسى- عليه الصلاة والسلام-: ( قَالَ رَبّ أعفر لى وَلاَّخِي وَأَدْخِلْنَا فِي رَحْمَتِكَ وَأَنتَ أَرْحَمُ ألرَّجين) (الأعراف: ١٥١)، وقال تعالى: (وَطَنَّ دَاوُرُدُ أَنَّمَا فَنَنَّهُ فَأَسْتَغْفَرُ رَبَّهُ. وَحَرَّ رَاكِعًا وَأَنَّابَ) (ص: .( 72

وقال تعالى آمرًا نبيَّه- صلى الله عليه وسلم-: ( فَأَعَلَرُ أَنَّهُ، لَا إِلَهُ إِلَّا اللهُ وَٱسْتَعْفِرَ إِذَيْ اللَّهُ وَالْمُؤْمِنِينَ وَٱلْمُؤْمِنَةِ ) (محمد: 19).

وكان هديُ نبيُّنا- صلى الله عليه وسلم-: كثرةَ الاستغفار، مع أن الله تعالى غفرَ له ما تقدَّم من ذنبه وما تأخَّر؛ فعن ابن عُمر- رضي الله

شعبان ١٤٣٨ هـ - العدد ٥٤٨ - السنة السادسة والأربعون

عنهما- قال: كنا نعُدُّ لرسول الله- صلى الله عليه وسلم- في المجلس الواحد مائةَ مرَّة: «ربِّ اغضر لي وتُب عليَّ، إنك أنتَ التوابُ الرحيم» (رواه أبو داود، والترمذي، وقال: "حديثُ حسنُ صحيح").

IN I CHARTER

وعن عائشة-رضي الله عنها-قالت: كان رسولُ الله- صلى الله عليه وسلم- يُكثر أن يقول قبل موته: «سبحان الله وبحمدهَ، أستغفرُ الله وأتوبُ إليه» (رواه البخاري ومسلم).

وعن أبي هريرة- رضي الله عنه- قال: "لم أرَ أحدًا أكثر أن يقول: "أستغفرُ الله وأتوبُ إليه" من رسول الله- صلى الله عليه وسلم-" (رواه النسائي).

وكان- صلى الله عليه وسلم- يقول بعد الصلاة: «أستغفرُ الله» ثلاثًا؛ رواه مسلم من حديث ثوبًان- رضي الله عنه-. ثم يقول الأذكار المشرُوعة بعد الصلاة والاستغفار.

والاستغفارُ دأبُ الصالحين، وعملَ الأبرار المُتقين، وشعارُ المؤمنين، قال الله تعالى عنهم: (رَبَّنَا فَأَعْفِرُ لَنَا دُنُوْمَنَا وَحَفِرٌ عَنَّا سَيْعَاتِنَا وَتَوَفَّنَا مَعَ ٱلْأَبْرَارِ) (آل عمران: ١٩٣)، وقال تعالى: (الَّذِينَ يَقُولُونَ دَيَّنَا إِنَّا مَامَكا فَأَعْفِر لَنَا دُنُوْنَكا وَقِنَا عَذَابَ التَّارِ (\*) المَتَعِينَ وَالمَتَدِقِينَ وَالْقَنِينِينَ وَالْمُنْفِقِينَ وَالْمُسَتَغَفِرِينَ وَالْمَتَدِقِينَ وَالْقَنِينِينَ السَّحر، ثم أَقْبَلُوا على الاستغفار \*.

وقال تعالى: ( وَٱلَّذِينَ إِذَا فَمَلُوا فَعَصْمَةً أَوَّ طَلَمُوًا أَنْشَبُهُمْ ذَكَرُوا الله فَاسَتَغَفَرُوا لِأُوبِهِمْ وَمَن يَعْفِرُ ٱلذَّوُبِ إِلَّا الله وَلَمَ يُصِرُوا عَلَى مَا فَعَلُوا وَهُمْ يَعْفِرُ ٱلذَّوُبِ إِلَّا الله وَلَمَ يُصِرُوا عَلَى مَا فَعَلُوا وَهُمْ مَعْفَرُونَ إِلَّا الله وَلَمَ يُصِرُوا عَلَى مَا فَعَلُوا وَهُمْ رحمه الله-: "وأما الاستغفار من الذنوب، ههُو طلبُ المغضرة وسُوَالُها، والعبدُ أحوج شيءَ إليه؟ لأنه يُخطَئُ بالليل والنهار، وقد تكرَّر فيهما والحثُّ يليهما ".اه كلامُه.

وطلبُ المغفرة من الربُ- جل وعلا- وعدَ الله عليه الاستجابة والمغفرة.

ويُشرعُ أن يطلُب العبدُ المُغضرة للذنب المُعيَّن؛ لقول النبي- صلى الله عليه وسلم-: «إَن عبدًا أذنبَ ذنبًا، فقال: يا ربُّل إني عملتُ ذنبًا فاغضر لي، فقال الله، علم عبدي أن له ربًّا يغضُرُ الذنبَ، ويأخذُ به، قد غضرتُ لعبدي،؛ رواه البخاري ومسلم من حديث أبي هريرة- رضي الله عنه-.

كما يُشرع أن يطلُب العبدُ المغفرةَ مُطلقًا، فيقول: ربُ اغفر لي وارحمني، قال الله تعالى: (وَقُلْ ذَبِّ الْقُفِرُ وَأَرْحَمُ وَأَتَ خَبُرُ الْزَجِينَ) (المؤمنون: (١١٨).

وكان النبي-صلى الله عليه وسلم- يُعلَم الرجلَ إذا أسلمَ أن يدعُو بهذه الكلمات: «اللهم اغفر لي، وارحَمني، واهدني، وعافني، وارزُقنيَ» (رواه مسلم من حديثَ طارق بَن أشيم- رضي الله عنه-).

كما يُشرعُ للعبد أن يطلُب من ربُه- سبحانه-مغضرةَ ذنوبه كلُها، ما علم منها وما لم يعلَم، فإن كثيرًا من الذنوبِ لا يَعلمُها إلا الله، والعبدُ مُوَاخَذٌ بِها.

عن أبي موسى الأشعري- رضي الله عنه-، عن النبي- صلى الله عليه وسلم- أنه كان يدعُو بهذا الدعاء: «اللهم اغفر لي خطيئتي وجهلي، وإسرافي في أمري، وما أنت أعلمُ به منّي، اللهم اغفر لي جدًي وهزلي، وخطأي وعمدي، وكل ذلكَ عنديَ، اللهم اغفر لي ما قدّمت وما أخّرت، وما أسرَرت وما أعلَنتُ، وما أنت أعلمُ به منّي، أنت المُقدَّم وأنت المُؤخّر، وأنت على كل شيء قدير، (رواه البخاري ومسلم).

ولقول النبي- صلى الله عليه وسلم-: «الشركُ في هذه الأمة أخفَى من دَبيب النمل». فقال أبو بكر- رضي الله عنه-: فكيف الخلاصُ منه يا رسولَ الله؟ قال: «أن تقول: اللهم إني أعوذُ بك أن أشرك بك شيئًا وأنا أعلم، وأستغفرُك من الذنب الذي لا أعلَم» (رواه ابن حبان من حديث أبي بكر- رضي الله عنه-، وأحمدُ من حديث أبي موسى).

وعن أبي هريرة- رضي الله عنه-، عن النبي-صلى الله عليه وسلم- أنه كان يدعُو: «اللهم اغضر لي ذنبي كلَّه، دقَّه وجلَّه، خطأَه وعمدَه، سرَّه وعلانيته، أوَّلَه وآخرَهَ» (رواه مسلم وأبو داود). فإذا سألَ العبدُ ربَّه مغضرةَ ذنوبه ما علم منها وما لم يعلَم، فقد وُهُق توفيقًا عظيمًا.

ودُعاءُ العبد ربَّه بمغفرة الذنوب دُعاءَ إخلاص والحاح، وسُؤال تضَرَّع وتذلُّل، يتضمَّن التوبة من الذنوب، وسُؤال التوبة والتوفيقُ لها يتضمَّنُ الاستغفار، فكلُّ من الاستغفار والتوبة إذا ذُكر كلُّ منهما بمُفرده تضمَّن الآخر، وإذا اجتمعًا في النصوص كان معنى الاستغفار طلبَ محو الذنب وإزالة أثره، ووقاية شرِّما مضَى من الذنب وسَتره. والتوبة الرجوعُ إلى الله بترك الذنوب، ووقاية ما يخافُه في الستقبل من سيئات أعماله، والعزمُ على ألا يفعلَه.

وقد جَمعَ بين الأستغفار والتوبة: قولُه تعالى: (وَأَن السَّغفِرُوا رَبَكُرُ ثُمَّ نُوثُوا إَلَيْهِ بُمَنِعَكَم مَنَعًا حَسَنًا إِلَى أَجَلِ مُسَمَّى وَثَوْتِكُلَ ذِى فَضَل فَضَلَّةً. وَإِن تَوَلَّوَا فَإِنَّ آَخَافُ عَلَكُرُ عَلَبَ يَوْمٍ كَبِيرٍ) (هود: ٣)، وغيرُ ذلك من الآيات.

وقال النبي- صلى الله عليه وسلم-: «يا أيها الناس لأوبوا إلى ربكم واستغفروه: فإني أتوبُ إليه وأستغفرُه كل يوم مائةَ مرَّةَ» (رواه النسائي من حديث الأغَرُ المُزنِي- رضي الله عنه-).

والعبدُ مُحتاجُ إلى الاستغفار دائمًا أَشدَّ الحاجة، ولا سيَّما في هذا الـزمـان؛ لكثرة الذنوب والفتن، ليُوفَقه الله في حياته وبعد مماته، ويُصلح شأنَه.

فالاستغفارُ بابُ خيرات، ودافعُ شُرور وعقوبات، والأمةُ بحاجة شديدة إلى دوام الاستغفار، ليرفعُ الله عن الأمة العقوبات النازلة، ويدفع العقوبات المُستقبَلة، ولا يزهَدُ في الاستغفار إلا من جهلَ منافعَه وبركاته.

وقد استفاض بفضائله القرآن والسنّة؛ قال الله تعالى عن صالح- عليه السلام-: (قَالَ يَعَوِّمُ لِمُ سَنَعَجلُونَ بِالسَّيتَةِ قَبَلَ الْحَسَبَةِ لَوَلا سَتَغُفُونِ اللَّهُ

لَمَلَكُمُ تُرْحَثُونَ ) (النمل: ٤٦). فبالاستغفار تُرحمُ الأمةُ. وقال تعالى عن نُوح- عليه الصلاة والسلام-:

A THE OWNER OF THE OWNER OWNER OF THE OWNER OWNE

( فَقَلْتُ ٱسْتَغْفِرُوا رَيَّكُمْ إِنَّهُ كَاتَ غَفَارًا () رُسِيل ٱلسَّاة عَلَيْكُمْ مَدْرَارًا () وَيُسْدِدُكُمْ بِأَمَوْلِ وَبَنِينَ وَجَمَل لَكُرُ جَنَتِ وَجَعَلَ لَكُو أَنْهَرًا () مَا لَكُو لَا رَجُونَ لِلَهِ وَقَارًا) (فوح: ١٠-١٢).

وقال تعالى عن هُود- عليه السلام-: (وَيَعَوِّمُ ٱسْتَغْفِرُوا رَبَّكُمْ نُعَرَّقُوْرًا إلَيه مُرْسِلِ السَّكَآة عَلَيْكُمُ عَدَرَارًا وَنَزِدْكُمْ قُوَةً إِلَى قُوْنَكُمْ وَلَا نَنَوَلَوَا مُجْمِعِينَ) (هـود: ٥٢). وقـال تعالى: ( وَمَا كَانَ أَلَهُ لِعُذَبَهُمْ وَأَنتَ فِيمَ وَمَا كَانَ آلَهُ

قال أبو موسى- رضي الله عنه-: "كان فيكُم أمانان؛ فأما النبي- صلى الله عليه وسلم- فقد مضَى، والاستغفارُ باق فيكُم إلى يوم القيامة". فكثرةُ استغفار الأمة رافعٌ ما نزل ووقع، ودافعٌ ما سينزلُ؛ لأنه ما نزلَ بلاءٌ إلا بذنب، وما رُفِع إلا بتوبة واستغفار.

وعن ابن عباس- رضي الله عنهما- قال: قال رسولُ الله- صلى الله عليه وسلم-: «من لزم الاستغفارَ جعلَ الله له من كل ضيق مخرجًا، ومن كل همَّ فرَجًا، ورزقَه من حيث لا يحتسب» (رواه أبو داود).

وقد وردَ عن النبي- صلى الله عليه وسلم-كلمات محفوظة مُبارَكة في الاستغفار، ففي قولها الثوابُ العظيم، من ذلك:

قولُه- صلى الله عليه وسلم-: «من قال: أستغفرُ الله الذي لا إله إلا هو الحي القيوم وأتوبُ إليه، غُفرت ذنوبُه وإن كان قد هرَّ من الزحف» (رواه أبو داود والترمذي والحاكم، وقال: "حديثٌ صحيحٌ على شرط البخاري ومسلم").

وعن أبي سعيد الخُدري- رضي الله عنه-، عن النبي- صلى الله عليه وسلم- أنه قال: «من قال حين يأوي إلى فراشه: أستغفرُ الله الذي لا إله إلا هو الحي القيوم وأتوبُ إليه ثلاث مرات،

شعبان ١٤٣٨ هـ - العدد ٥٤٨ - السنة السادسة والأربعون

غفرَ الله له ذنوبَه وإن كانت مثلَ زِيَد البِحر». (رواه الترمذي).

Ball Ball

وفي الحديث أيضًا: «من قال قبل فجر يوم الجُمعة: أستغفرُ الله الذي لا إله إلا هو الحي القيوم وأتوبُ إليه ثلاثًا، غُفِرَت ذنوبُه وإن كانت مثل زبَد البحر.

وعن شدًاد بن أوسى- رضي الله عنه-، أن النبي- صلى الله عليه وسلم- قال: «سيًد الاستغفار أن يقول العبدُ: اللهم أنت ربي، لا إله إلا أنت، خلقتَني وأنا عبدُك، وأنا على عهدك ووعدك ما استطعتُ، أعودُ بك من شرَ ما صنعتُ، أبوءُ لك بنعمتك عليَّ، وأبوءُ شرَ ما صنعتُ، أبوءُ لك بنعمتك عليَّ، وأبوءُ أنت. من قالها في النهار مُوقنا بها هماتَ من يومه قبل أن يُمسي دخلَ الجنة، ومن قالَها من الليل وهو مُوقَنُ بها همات قبل أن يُصبح، فهو من أهل الجنة، (رواه البخاري).

وعن أنس - رضي الله عنه - قال : سمعتُ رسولَ الله - صلى الله عليه وسلم - يقول : «قال الله تعالى : يا ابنَ آدم لو بلغَت ذنوبُك عنانَ السماء ، ثم استغفرتَني غفرتُ لك ولا أبالي ، (رواه الترمذي ، وقال : "حديثٌ حسن").

كما يُشرع الاستغفارُ عند القيام بالطاعة وبعدَها، لجُبران ما كان فيها من نقص، والابتعاد عن العُجب والرياء، قال الله تعالى: ( تُمَّ أَفِيضُوا مِنْ حَيْثُ أَفَكَاضَ التَّاسُ وَاسَتَغْفُرُوا اللهُ إِنَ اللَّهَ عَفُورٌ رَحِيمٌ) (البقرة: وَاسَتَغْفُرُوا اللهُ مَرْضًا حَمَّاً وَمَا نُقَدِمُوا اللَّهُ إِنَّ مَنْ أَزْكُرُهُ وَأَقْرَضُوا اللهُ مَرْضًا حَمَّاً وَمَا نُقَدِمُوا اللَّهُ مِنْ غَدُوهُ عِنا لَهُ هُوَ خَبُرًا وَأَعْظَمَ أَجُرًا وَاسْتَغْفِرُوا اللَّهُ إِنَّ اللَّهُ يَحَدُوهُ عِنا لَقَهِ هُو خَبُرًا وَأَعْظَمَ أَجُرًا وَاسْتَغْفِرُوا اللَّهُ إِنَّ اللَّهُ عَفُورٌ الطاعات وبعدَها.

كما يُشرعُ أن يستغفرَ المُسلم للمُؤمنين والمؤمنات، والمُسلمين والمُسلمات، الأحياء منهم والأموات، إحسانًا وحبًّا وسلامةً صدر، ونفعًا للمُسلمين، وشفاعةً لهم عند الله، قال

#### الله تعالى: (وَٱلَذِينَ جَآدُو مِنْ بَعَدِهِمْ يَقُولُونَ رَبَّنَا آغْفِرْ لَنَا وَلِإغْرَيْنَا ٱلَذِينَ سَبَقُونَا بِآلَايِنَنِ وَلَا جَعَلَ فِي قُلُوبِنَا غِلًا لِلَذِينَ مَامَنُواْ رَبَّنَآ إِنَّكَ رَءُوفُ رَحِجٌ ) (الحشر: ١٠).

وعن عُبادة بن الصامت- رضي الله عنه-، عن النبي- صلى الله عليه وسلم- أنه قال: «من استغفرَ للمُؤمنين والمُؤمنات، كتبَ الله له بكل مُؤمن ومُؤمنة حسنة»؛قال الهيثميُّ: "إسنادُه حِبِّدَ".

وهذا كالاستغفار لهم في الجنائز، والاستغفار لهم في المقبرة إذا زارَهم، واقَتداء بحملَة العرش والمُقرِّين، قال الله تعالى: ( أَلَنِن مَعَلُونَ العَرْض وَمَنَ حَوْلَهُ يُمُتَحُونَ عَمَد رَجِم وَيُؤْمِنُونَ بِدِ وَمَسْتَغُوُنَ لِلَذِينَ ءَامَنُوا رَبَّنَ وَسِعْتَ حُلَ شَيْء وَمَسْتَغُونَ لِلَذِينَ ءَامَنُوا رَبَّنَ وَسِعْتَ حُلَ شَيْء عَذَابَ الْحِمِ ) (غافر: ٧)، وهذا من أعظم النُصح والمحبَة للمؤمنين.

عباد الله: استَجيبُوا لأمر ربّكم، قال الله تعالى في الحديث القُدسي: «يا عبادي إنكم تُخطئون بالليل والنهار، وأنا أغفر الذنوبَ جميعًا، فاستغفرُوني أغفر لكم» (رواه مسلم من حديث أبي ذرً).

فأقبِلوا على ربُّكم بالاستغفار، ترَوا كرمَه وجُودَه وفضلَه وبركاته، وتجدوا محوَ السيئات، ورفعَ الدرجات.

عباد الله: ( إِنَّ اللَّهَ وَمَلَتَ حَكَمُ يُصَلُّونَ عَلَى النَّيْ يَتَأَيُّهُا الَّذِيكَ ءَأَمَنُوا صَلُّوا عَلَيْهِ وَسَلِّمُوا تَسْلِيمًا) (الأحزاب: ٥٦)، وقد قال- صلى الله عليه وسلم-: «من صلَّى عليَّ صلاة واحدة صلَّى الله عليه بها عشرًا»، فصلُوا وسلَّموا على سيَّد الأولين والآخرين، وإمام المرسلين.

اللهم صلّ على محمد وعلى آل محمد، كما صلّيتَ على إبراهيم وعلى آل إبراهيم، إنك حميدُ مجيد، اللهم وباركَ على محمد وعلى آل محمد، كما باركتَ على إبراهيم وعلى آل إبراهيم، إنك حميدُ مجيد، وسلّم تسليمًا كثيرًا.



اعداد/

الحمد لله رب العالمين، والصلاة والسلام على خاتم النبيين، وإمام المرسلين، ورحمة الله للعالمين، تبينا محمد وعلى آله وصحبه أجمعين، والتابعين لهم بإحسان إلى يوم الدين.

أما بعد؛ فهذا هو المقال الخامس المعنون ب: اللقطة واللقيط آداب وأحكام، وهو المقال الأخير من الشطر الثاني من العنوان: اللقيط آداب وأحكام، وقد وقفنا في المقال السابق عند

> الشروط الواجب توافرها في الملتقط، فأقول وبالله التوهيق: الشروط الواجب توافرها في المتقط: هذا والملتقط للطفل المنبوذ يجب أن تتوفر فيه شروط؛ ليتحقق بالتقاطه الكفاية للقيط، ويسقط بفعله الإثم عن المسلمين، والشروط التي ذكرها الجمهور خمسة، وثمة

وقد مضى في المقال السابق منها شرطان:

الشرط الأول: الإسسادم إن كان اللقيط في دار الإسلام، أو بدت عليه سيماهم كأن يكون مختودًا أو أمام مسجد، وتحوه،

فإن التقطه غير المسلم حول إلى مسلم يرعاه، فلا يجوز إقراره بيده لقوله تعالى: «وَلَن عَمَلَ أللهُ لِلْكَنفرِينَ عَلَى ٱلْتَوْمِنِينَ سَبِيلًا» (سـورة النساء: الأيات (١٤١).

فإن كان اللقيط غير مسلم، ويعرف هذا بسيماهم كأن يكون قد دق على يده الصليب،



الغرض من التقاط اللقيط حفظ حربته



Upload by: altawhedmag.com

وبداية المجتهد (٢٣٢/٢)، والحاوي الكبير (٤٢/٨)، والبيان للعمراني (١٨/٨)، والمغنى (٤١/٦)، والإنصاف .((144/7)

محمد عبد العزيز

أو هو في قرية لأهل الذمة ليس فيها مسلم؛

تغليبًا لحكم الدار لقوله تعالى: « وَأَلَّنِينَ كَفَرُواً

وهو مذهب الجمهور من المالكية، والشافعية،

والحنابلة. (الشرح الكبير للدردير (١٢٧/٤)،

بَعْضُهُمْ أَوَلِياءً بَعْضٍ » (الأنفال: ٧٣).

الشرط الثانى: التكليف-البلوغ، والعقل- هان التقطه غير المكلف كالصبى، والمجنون، انتزع من يده؛ لأن غير شروط غيرها مختلف فيها، وللللبه، ودينه، وماله. المحلف لا يقوم بأمر نفسه من الحفظ، والرعاية، والنفقة، والتربية...، فكيف يقوم بأمر غيره.

والشرط الثالث: العدالة الظاهرة، فإن وجد في يد فاسق لا تقريده عليه، وهو مذهب

555

الجمهور. (بداية المجتهد (٢٣٢/٢)، وروضة الطالبين (١٩/٥)، وكشاف القناع (٢٢٩/٤)). لما رواه ما لك في الموطأ (٧٣٨/٢) عن ابن شهاب، عن سُنَيْن أبي جميلة- رجل من بني سليم-أنه وجد مندودًا في زمان عمر بن الخطاب رضى الله عنه. قال: «فجئت به إلى عمر بن

> شعبان ١٤٣٨ هـ - العدد ٥٤٨ - السنة السادسة والأربعون ٣٠ > التوحيد /



الخطاب رضي الله عنه، فقال: ما حملك على أخذ هذه النسمة؟ فقال: وجدتها ضائعة فأخذتها. فقال له عريفه: يا أمير المؤمنين، إنه رجل صالح. فقال له عمر: أكذلك؟ قال: نعم.

فقال عمر؛ اذهب فهو حر، ولك ولاؤه، وعلينا نفقته». (وقد علقه البخاري في كتاب الشهادات، باب إذا زكى رجل رجلاً كفاه، وسُنَيْن أبو جميلة: صحابي مشهور معروف، لم يصب منقال: إنه مجهول وانظر: التلخيص الحبير، لابن حجر (٢٠١٢/٤ حديث: ٢٣٤٢) وإرواء الغليل، للألباني (حديث:

.((107

الشرط الرابع: الرشد، والصلاح في الديانة، والتصرف المالي، والمقصود به في هذا الباب أن يكون أهالاً للأمانة والتربية، فإذا توفر في الملتقط هذان الوصفان صار رشيدًا، وهو مذهب الجمهور. (بداية المجتاج (٢٣٢/٢)، ومغني الإرادات (٣٨٩/٢)).

لقوله تعالى: «وَإِنَّالُوا ٱلْمَنْتَى حَقَّ إِذَا بَلَغُوا ٱلْنَكَاحَ فَإِنَّ مَانَسْتُمْ مِنْهُمْ وُشْدًا فَأَدْفَوًا إِلَيْهِمْ أَمَوَاهُمْ » (سورة النساء: ٦)

والالتقاط للقيط مقيس عليه بل هو أولى. الشرط الخامس: الحرية، فإن التقطه عبد توفرت فيه الشروط السابقة، وأقره سيده، صح التقطه. (كفاية الأخيار (٢٦٢/١)، والدونة الكبرى (٢٦٣/٤)،والإقناع (٤٠٥/٢)).

سبق أنّه يجب الإشهاد على التقاط اللقيط، لأن الغرض من التقاط اللقيط حفظ حريته ونسبه، ودينه، وماله، فوجب الإشهاد، كما في النكاح، فهل يغني هذا الإشهاد عن التعريف، والجمهور على أنه لا يغني الإشهاد عن

التعريف، وذهب بعض الحنفية إلى أنه يغني عن التعريف.

فيجب تعريف اللقيط بما يؤدي إلى اهتداء أهله له، وقد يستخدم في ذلك وسائل الاتصال الحديثة كالتلفاز، والصحف، والإنترنت، وغيرها.

ويكون في حضانة لاقطه إلى أن يُهْتَدى لأهله، فإن لم يكن أودع في دار رعاية الأيتام.

#### تسبب اللقيط:

نسب اللقيط لوالديه فإن كان يعرب عن نفسه، وادّعى نسبًا، فهو له، وإن لم يكن، وهذا



قذف اللقيط بغير البينة التي يقام بها حد الزنا، كبيرة من كبائر الإثم باتغاق.



هو الأغلب على حاله، نسب بدعوى النسب، كأن يدعيه رجل أو امرأة، وتقبل دعوى النسب ولو بغير بينة عند الجمهور، شريطة ألا يكون مدعيها من أهل الريب، وأن يمكن لمثله أن يكون والدًا لهذا اللقيط، وسواء في ذلك المسلم، وغير المسلم.

قال النووي في روضة الطالبين (٤٣٧/٥): «نسب اللقيط: وهو كسائر المجهولين:

- فــــاذا اســتـلحقـه حـر، مسلم، لحقه، وقـد سبق في كتاب «الأقــرار» ما يشترط الاستلحاق.- ولا فرق في ذلك

بين الملتقط وغيره، لكن يستحب أن يقال للملتقط: من أين هو لك؟ فريما توهم أن الالتقاط يفيد النسب.

- وإذا ألحق بغير الملتقط، سلم إليه، لأنه أحق من الأجنبي».

وهذا القدر قد أدعي فيه الإجماع، قال ابن قدامة في المغني (٤٣/٦): «أن يدعيه واحد ينفرد بدعواه، فينظر، فإن كان المدعي رجلاً مسلمًا حرًّا، لحق نسبه به، بغير خلاف بين أهل العلم، إذا أمكن أن يكون منه».

أمًّا إن كانت دعوى النسب من غير المسلم،



وكانت بغير بينة، وأمكن أن يكون مثله والدًا للقيط، فقد قال النووي في روضة الطالبين (٤٣٧/٥)؛ «واستلحاق الكافر، كاستلحاق المسلم في ثبوت النسب؛ لاستوائهما في الجهات المثبتة للنسب».

وذهب المالكية إلى أن استلحاق غير المسلم لا بد فيه من البينة؛ لأن دعوى النسب كغيرها من الدعاوي لا تثبت إلا ببينة، ومع البينة يلحقه النسب بإجماع. ويقوم مقام البينة إذا صدقت دعواه القرائن، قياسًا على اللقطة.

> (الشرح الكبير (١٢٦/٤)، والشرح الصغير مع حاشية الصاوى (١٨١/٤)، والذخيرة، للقرافي (١٣٥/٩).)

فإن ادعاه أكثر من واحد، فالذى أراه أنه لا يلحق بأحدهم إلا بعد إجراء عملية فحص الحمض النووي كهاتين في الجنة. (DNA) ان تيسرت.

#### التفقة على اللقيط:

النفقة على اللقيط لها جهات مرتبة عند الفقهاء؛ فتكون في ماله، أو مال وهب له، أو مال الوقف الموقوف على الفقراء إن كان، أو من خزينة الدولة إن رتبت له نفقة، أو من مال الزكاة، فإن لم يكن فمن مال

الملتقط، فإن طابت نفسه بعدم الرجوع على أهله إن وجدوا بنفقته فحسن، وليس له الرجوع عليهم بعد ذلك، والاكان له الرجوع في أرجح الأقوال.

وهو كالمنفق على اليتيم في الأجر، لحديث سهل بن سعد الساعدي- رضي الله عنهما، أن النبي صلى الله عليه وسلم قال: «أنا وكافل اليَتيم كهاتَيْن في الحِنَّة. وقَرَنَ بِينَ إِصبَعَيه، الوسطى، والتي تلى الإبهام». (رواه البخاري (٤٠٠٤) و(٥٠٠٤)، وأبو داود (١٥١٥)،

والترمذي (٢٠٣٠))، وهذا من قياس الأولى. (تحفة الفقهاء (٣٥٢/٣)، الذخيرة للقرافي (١٣٢/٩)، الحاوي الكبير (٣٧/٨)). حكم قذف اللقيط:

قذف اللقيط بغير البينة التي يقام بها حد الزنا، كبيرة من كبائر الإثم باتفاق سواء قدفه في نفسه، أو قدفه في أحد والديه. لكن اختلف أهل العلم في إقامة الحد على قاذفه، وهذا له حالان:

الأول: أن يقذفه في نفسه بعد بلوغه محصنًا

فعليه الحد عند الجمهور؛ لأن قذف المحصن موجب للحد. الآخر: أن يقذفه فيقول له: - يا ابن الزنا؛ فالجمهور على أنه يحد؛ فليس كل لقيط ابن زنا، وهذا نفى لنسبه.

وللمالكية قول آخر أنه لا يحد؛ لأن الغالب على اللقطاء أن مكونوا كذلك.

 أن يقذفه في أحد والديه، كأن يقول له: يا ابن الزانية أو الزاني، فلا يحد، قيل: اتفاقا؛ لأنه ليس صريحًا في نفى النسب، هذا مع اتفاقهم على أنه كبيرة من كبائر الإثم، لقوله تعالى: « أَأَلَى وَبُونَ ٱلْمُحْصَنَاتِ ثُمَّ لَوُ يَأْتُوا بِأَرْبَعَافِ شَهْلَاء

#### فَأَجْلِدُوهُمْ نُحْنِينَ جَلَدَةً وَلَا نَقْبَلُوا لَهُمْ شَبَدَةً أَبِدًا وَأَوْلَتِيكَ هُمُ آلكَ أَلْكَ أَنْ (سورة النور: ٤).

وقوله: «إِنَّ الَّذِينَ يَرْمُونَ الْمُحْصَنَاتِ الْغَافِلاَتِ الْمُؤْمِنَات لَعِنُوا فِي الدُّنْيَا وَالآخرَةِ، وَلَهُمْ عَذَابٌ عَظيم، يَوْمَ تَشْهَدُ عَلَيْهِمْ أَنْسَنَتُهُمْ وَأَيْدِيهِمْ وَأَرْجُلُهُمْ بِمَا كَانُوا يَعْمَلُونَ، يَوْمَتْدْ يُوَفِّيهِمُ اللَّهِ دِينَهُمُ الْحَقِّ، وَيَعْلَمُونَ أَنَّ اللَّهِ هُوَ الْحَقِّ الْبِينُ». هذا ما يسره الله- تعالى- في هذه العجالة؛ فإن يكن صوابًا فالحمد لله وحده، وإن تكن الأخرى فأستغفر الله منه.





«أنا وكافل اليتيم وقرن يين إصبعيه.







#### باب الفقه

6

 $\bigcirc$ 

الحمد لله، والصلاة والسلام على رسول الله،

فلا يزال الحديث متصلاً عن منهيات الصلاة، ففي الحلقة السابقة بدأنا الحديث عن الأعمال المختلفة التي ورد الإذن بالقيام بها في الصلاة على أن تكون خفيفة، دون أن يعتبرها الشرع قادحة في الخشوع ولا منافية له، هذكرنا جملة من هذه الأعمال، وهي المشي لحاجة تعرُضُ للمصلي، والإشارة باليدين والرأس لردً السلام، وتحريك اليد والإشارة بهما للحاجة في الصلاة. ونكمل هنقول وبالله تعالى التوفيق.

#### ٤ - حمل الطفل في الصلاة :

من الأفعال التي يجوز للمصلى فعلها وقد يتحرج كشيرمن الناس من فعلها مع وجود حاجة البعض منهم لها؛ أن يحمل طف لا أو طفالة على ظهره أوكتفيه، أو يحمله بين يديه وهو في الصلاة، والأصل في جواز ذلك ما ثبت من حديث أبي قتادة رضي الله عنه «أن رسول الله- صلى الله عليه وسلم- كان يصلى وهو حامل أمامة بنت زينب بنت رسول الله- صلى الله عليه وسلم- ولأبى العاص بن ربيعة، فإذا قام حملها، فإذا سجد وضعها، وإذا قام حملها» (رواه البخاري). وقد تأول بعض أهل العلم هذا الحديث على وجوه منها ما قاله القاضي عياض؛ حمل ذلك أصحابنا على أنه في النافلة، وظاهره أنه كان في الفريضة فإن إمامته بالناس في النافلة ليست معلومة. (إكمال المعلم شرح صحيح مسلم ٢٦٤/٢).

وقال النووي: "وهذا التأويل فاسد. لأنه جاء في رواية (وهو يوم الناس)، وهذا صريح أو كالصريح في أنه كان في الفريضة ". (شرح

## ک اعداد/ ۲۰۰ جمدی طه

الحلقة الثانية

النووي على صحيح مسلم ٣٢/٥). وتأولوا الحديث أيضاً بأن هذا الفعل كان للضرورة وهو مروي أيضًا عن مالك، وفرَق بعض أتباعه بين أن تكون الحاجة شديدة بحيث لا يجد من يكفيه أمر الصبي، ويخشى عليه، فهذا يجوز في النافلة والفريضة، وإن كان حمل الصبي في الصلاة على معنى الكفاية لأمه لشغلها بغير ذلك: لم يصلح إلا في النافلة، وهذا أيضًا عليه من الإشكال: أن الأصل استواء الفرض والنفل في الشرائط والأركان إلا ما خصه الدليل. (إحكام الأحكام شرح عمدة الأحكام لابن دقيق العيد ٢٥٣١).

وتأولوا الحديث أيضاً أن هذا منسوخ قال أبو عمربن عبد البر: "ولعل هذا نُسخ بتحريم العمل والاشتغال في الصلاة بغيرها". (المفهم لما أشكل من تلخيص كتاب مسلم للقرطبي ٥/٥٨). وقد رُدَّ هذا بأن قوله صلى الله عليه وسلم: "إن في الصلاة لشغلاً" كان قبل بدر عند قدوم عبد الله بن مسعود من الحبشة، فإن قدوم زينب وابنتها إلى المدينة كان بعد ذلك ولو لم يكن الأمر كذلك لكان فيه إثبات النسخ بمجرد الاحتمال. (إحكام الأحكام شرح عمدة الأحكام لابن دقيق العيد ٢٥٣/١).

وهناك تأويلات أخرى ذكرها ابن دقيق العيد ورد عليها تركنا ذكرها خشية الإطالة، قال النووي معبرًا عن فساد تلك التأويلات: "كل هذه الدعاوى باطلة ومردودة، فإنه لا دليل عليها ولا ضرورة إليها، بل الحديث صحيح صريح في جواز ذلك، وليس فيه ما يخالف

شعبان ١٤٣٨ هـ - العدد ٥٤٨ - السنة السادسة والأربعون التوحيد

قواعـد الشـرع" (شـرح النـووي على صـحيح مسلم ٣٢/٥).

وق ال الصنعاني: "والْحَديثَ دَليلْ عَلَى أَنَّ حَمْلَ الْمُصَلِّي فِي الصَّلَاةَ حَيَوَاتُا أَوْ آدَميًا أَوْ غَيْرَهُ لاَ يَضُرُّ صَلَاتَهُ، سَوَاءٌ كَانَ ذَلكَ لضَرُورَة أَوْ غَيْرِهَا، وَسَوَاءٌ كَانَ صَلَاةَ هَرِيضَةَ أَوْ غَيْرَهَا، وَسَوَاءٌ كَانَ إِمَامًا أَوْ مُنْهَرَدا، وَقَدَّ صَرَّحَ فِي رَوَايَة مُسْلِمِ: " أَنَّهُ صَلَّى اللَّه عَلَيْهِ وَسَلَّمَ كَانَ إِمَامًا "، هَاذَا جَازَ فِي الْفَرَيضَة جَازَ فِي الْنَافِلَةِ بِالأُولَى ". وَادَّا جَازَ فِي الْسَارِمَا أَوْ .

ويؤيد هذا المعنى حديث شدًاد الليثي رضي الله عنه قال «خرج علينا رسول الله صلى الله عليه وسلم في إحدى صلاتي العشي الظهر أو العصر وهو حامل حسن أو حسين، فتقدم النبي- صلى الله عليه وسلم- فوضعه، ثم كبر للصلاة فصلى، فسجد بين ظهرى صلاته سجدة أطالها، قال: إني رفعت رأسي، فإذا الصبي على ظهر رسول الله- صلى الله عليه وسلم- وهو ساجد، فرجعت في سجودى، فلما قضى رسول الله- صلى الله عليه وسلم-الصلاة قال الناس؛ يا رسول الله إنك سجدت بين ظهري الصلاة سجدة أطلتُها، حتى ظننًا أنبه قد حدث أمرً، أو أنه يُوحَى إليك، قال: كلُ ذلك لم يكن، ولكن ابنى ارتحلني فكرهت أن أعجله حتى يقضى حاجته، (رواه أحمد والنسائي وصححه الألباني).

وعلى هذا فالقول بكراهة فعل ذلك في الصلاة ليس عليه دليل من كتاب أو سنة أو قياس صحيح.

#### ٥- إصلاح الثوب في الصلاة:

ومما يجوز فعله في الصلاة : إصلاح الثوب بحركات قليلة، إذا دعت الحاجة لذلك، والأصل في ذلك حديث وائل بن حُجُر رضي الله عنه قال «قال صليتُ مع رسول الله-عليه السلام- فكان إذا كَبر رَهَعَ يَديه. قال : ثم التَحَف، ثم أخَذَ شمالَهُ بيمينه، وأدخلَ يديه في ثوبه. قال : فإذا أراد أن يركعَ أخرجَ يديه شم رهْعَهُما، وإذا أراد أن يرهَعَ رأسَه من الركوع

رَهْعَ يديه». (رواه أبو داود). ورواه مسلم ولفظه .... فلما أراد أن يركع أخرج يديه من الثوب.....

ووجسه الدلالة من الحديث التحاف النبي صلى الله عليه وسلم وهو جمع الثوب بعضه إلى بعض، وكل ذلك كان في الصلاة.

قال ابن عثيمين رحمه الله: "وفيه دليل على أنه لا بأس للمصلّي إذا كان عليه مشلح مثلاً، وأراد أن يكفَّ بعضه على بعض، ولا يدخل هذا في قوله: «لا أكفُ شعراً ولا ثوباً» لأن كلَّ شيء بحسبه ومن هنا يتبين أن كفَ الغُترة في حال الصّلاة إلى الخلف لا بأس به؛ لأنه من اللبس المتاد، هما كففتها كفًا أخرجها عن ما يعتاده الناس فيها، وكذلك لو لفًها على رقبته هائه لا بأس به أيضاً؛ ولو كفُ أحد طرقٍ غترته حول رقبته، وسدل الأخرى، فإنه لا بأس به أيضاً؛ لأن كلَ هذه من الألبسة المعتادة،. فلا تُعدَّ كفاً خارجاً عن العادة، ولهذا التحف النبيً صلَى الله عليه وسلَم بردائه، وُآلا لتحاف كفٌ بعضه على بعض. (الشرح المتع ٢٥٣/٣).

وجوز للمصلي لف العمامة لو انحلت ولا حرج عليه إن كان انحلالها يشغله فلفها حينئذ مشروع؛ لأن في ذلك إزالة لما يشغله، وإن كان لا يشغله فالأمر مباح وليس بمشروع.

#### ٢- تسوية موضع السجود:

يجوز تسوية موضع السجود وتهيئته للسجود، على أن يكون ذلك مرة واحدة، ولا يكثر من ذلك؛ لما روى معيقيب رضي الله عنه عن النبي صلى الله عليه وآله وسلم قال في الرجل يسوي التراب حيث يسجد، "إن كنت فاعلاً فواحدة" (رواه الجماعة).

وية رواية أخرى أن النبي - صلى الله عليه وسلم - قال: «لا تمسح وأنت تصلي، فإن كنت لا بدَّ فاعلاً فواحدة، تسويةَ الحصا» (رواه أبو داود).

وي رواية أخرى لمسلم «ذكر النبي- صلى الله عليه وسلم- المسح في المسجد، يعني الحصى، قال: إن كنت لا بدً فاعلاً فواحدة .. فالمسح مرَّةُ واحدة جائز لا شيء فيه. وفي حديث

شعبان ١٤٣٨ هـ - العدد ٥٤٨ - السنة السادسة والأربعون

أبي ذرقال: قال رسول الله صلى الله عليه وآله وسلم: "إذا قام أحدكم إلى الصلاة فإن الرحمة تواجهه فلا يمسح الحصى" (رواه الخمسة). قال الشوكاني: "والأحاديث المذكورة في الباب تدل على كراهة المسح على الحصى... وحكى النووي في شرح مسلم اتفاق العلماء على كراهته، وفي حكاية الاتفاق نظرٌ؛ فإن مالكًا لم يربه بأسًا، وكان يفعله في الصلاة، كما حكاه الخطابي في المعالم وابن العربي. قال العراقي في شرح الترمذي، وكان ابن مسعود وابن عمر في علانه في الصلاة.. وذهب أهل الظاهر إلى تحريم ما زاد على المرة". (نيل الأوطار ٢٥/٢).

يُسن للإمام والمنفرد أن يصلي إلى سترة قائمة كجدار، أو عامود، أو صخرة، أو عصى، أو حربة ونحوها، رجلاً كان أو امرأة، في الحضر والسفر، وفي الفريضة والناهلة، أما المأموم: فسترة الإمام سترة لن خلفه، أو الإمام سترة للمأموم.

2

D

D

1

6

 $\bigcirc$ 

D

2

0

والمراد بما بين يدي المصلي: أن المصلي إن كان لله سترة فما بينه وبين سترته محرم، فيحرم المرور بين المصلي وسترته، في مكة أو غيرها، خلافاً لما يعتقده البعض من جواز فعل.

لكن إذا كان أمام المصلي سترة (أي : شيء مرتفع من جدار أو نحوه) ; فلا بأس أن يمر من ورائها، وكذا إذا احتاج إلى المرور لضيق المكان; فيمر، ولا يرده المصلي، وكذا إذا كان يصلي في الحرم ; فلا يمنع المرور بين يديه ; لأن النبي صلى الله عليه وسلم كان يصلي بمكة والناس يمرون بين يديه وليس دونهم سترة. رواه الخمسة .

وإن لم يكن له سترة؛ فإن كان للمصلي سجادة يصلي عليها؛ فإن هذه السجادة محترمة لا يحل لأحد أن يمربين يدي المصلي فيها، وإن لم يكن له مصلى فإن المحرم ما بين قدمه وموضع سجوده فلا يمر بينه وبين هذا الموضع.

ويشرع للمصلي رد المار بين يديه، سواء صلى إلى سترة أم لا، على الأظهر من قولي أهل العلم؛ لحديث أبي سعيد الخدري رضي الله عنه قال: سمعت رسول الله -صَلَّى الله عَلَيُه وَسَلَّمَ- يقول: «إذا صلى أحدكم إلى شيء يستره من الناس،

فأراد أحد أن يجتاز بين يديه فيدفعه، فإن أبى فيقاتله، فإنما هو شيطان، (متفق عليه). وعن ابن عمر رضي الله عنهما قال: قال رسول الله -صَلَى الله عَلَيْه وَسَلَّمَ-: «إذا كان أحدكم يصلى فلا يدء أحدًا يمر بين يديه، فإن أبى

فليقاتله؛ فإن معه القرين، (أخرجه مسلم). وفي حديث أبي سعيد تقييد دفع المار فلم يقيد بوضع السترة، وفي حديث ابن عمر أطلق دفع المار فلم يقيد بوضع المصلي سترة، وكذا ورد في حديث أبي سعيد عند البخاري في رواية له؛ لأن التقييد بوضع السترة قيد أغلبي، ولا تعارض بين المطلق والمقيد، فالمقيد يبقى على تقييده، فيدفع إن اتخذ سترة، ويبقى المطلق على إطلاقه، فيرد ولو لم يتخذ سترة؛ لأن المصلي مأمور بالصلاة إلى سترة أم لا. (الجامع المارسواء امتثل فوضع سترة أم لا. (الجامع لأحكام الصلاة وصفة صلاة النبي للأئمة

الأعلام - جمع عادل بن سعد، ص ١٢٧). وفي هذين الحديثين، مشروعية رد الماربين يدي المسلّي، وقرر الفقهاء: أن الرد يكون بأسهل الوجوه، فإن أبى فبأشدها، والمراد بالمقاتلة، الدفع بعنف وقهر، لا جواز القتل؛ لأن هذا اللفظ خرج مخرج التغليظ، والمبالغة في كراهة المرور.

وقال القاضي عياض، «وأجمعوا على أنه لا يلزمه مقاتلته بالسلاح، ولا يؤدّي إلى هلاكه، فإن دفعه بما يجوز فهلك من ذلك، فلا قود عليه باتضاق العلماء. كذا اتفقوا على أنه لا يجوز له المشي إليه من موضعه ليردّه، وإنما يدفعه ويردّه من موقفه؛ لأن مفسدة المشي في صلاته أعظم من مروره من بعيد بين يديه، وإنما أبيح له قدر ما تناله يده من موقفه، ولهذا أمر بالقرب من سترته، وإنما يرده

إذا كان بعيداً منه بالإشارة والتسبيح. وكذلك اتفقوا على أنه إذا مرلا يردّه، لئلا يصير مروراً ثانياً.(القول المبين في أخطاء المصلين لمشهور بن سليمان ٢٠٨/١). وللحديث بقية إن شاء الله، ونسأل الله الهداية والتوفيق.

شعبان ١٤٣٨ هـ - العدد ٥٤٨ - السنة السادسة والأربعون العدد ١٤٣٨ ما التوحيد

الحمد لله، والصلاة والسلام على رسول الله، وبعد: يحتفل بعض المسلمين بيوم النصف من شعبان، فيصومون نهاره، ويقومون ليلته، وقد ورد في ذلك حديث لا يصح، ولهذا عدَّ العلماء إحياء هذه اليوم بالاحتفال بدعة.

6 152

قال الشاطبي رحمه الله: « فالبدعة إذن عبارة عن طريقة في الدين مخترعة، تضاهي الشرعية، يُقصد بالسلوك عليها المبالغة في التعبد لله سبحانه... ومنها التزام الكيفيات والهيئات المعينة، كالذكر بهيئة الاجتماع على صوت واحد، واتخاذ يوم ولادة النبي صلى الله عليه وسلم عيداً، وما أشبه ذلك.

ومنها التزام العبادات المعينة، في أوقات معينة، لم يوجد لها ذلك التعيين في الشريعة، كالتزام صيام يوم النصف من شعبان، وقيام ليلته « انتهى من «الاعتصام» (۲۷/۱)-۳۹).

وقال محمد عبد السلام الشقيري: «قال الإمام الفتني في تذكرة الموضوعات: ومما أحدث في ليلة النصف الصلاة الألفية، مائة ركعة بالإخلاص عشراً عشراً بالجماعة، واهتموا بها أكثر من الجمع والأعياد، ولم يأت بها خبر ولا أثر، إلا ضعيف أو موضوع، ولا يُغَتر بذكره لها صاحب القوت والإحياء وغيرهما، ولا بذكر تفسير الثعلبي أنها ليلة القدر. اه.

وقال العراقي: حديث صلاة ليلة النصف باطل. وأخرجه ابن الجوزي في الموضوعات.

وفي صلاة ليلة النصف ورد حديث: (إذا كانت ليلة النصف من شعبان فقوموا ليلها وصوموا نهارها ) والحديث رواه ابن ماجه عن عليّ. وفي الزوائد: إسناده ضعيف لضعف ابن أبي بسرة، وقال فيه أحمد وابن معين: يضع الحديث. اه.

وصلاة الست ركعات في ليلة النصف بنية دفع

البلاء، وطول العمر والاستغناء عن الناس، وقراءة يس والدعاء بين ذلك، لا شك أنه إحداث في الدين ومخالفة لسنة سيد المرسلين، قال شارح الإحياء: «وهذه الصلاة مشهورة في كتب المتأخرين من السادة الصوفية، ولم أر لها ولا لدعائها مستنداً صحيحاً في السنة، إلا أنه من عمل المشايخ، وقد قال أصحابنا: إنه يكره الاجتماع على إحياء ليلة

من هذه الليالي المذكورة في المساجد وغيرها». وقال الفتني رحمه الله بعد كلامه المنقول أعلاه: «وكان للعوام بهذه الصلاة افتتان عظيم متى التزم بسببها كثرة الوقود، وترتب عليه من الفسوق وانتهاك المحارم ما يغني عن وصفه، حتى خشي الأولياء من الخسف، وهربوا فيها إلى سنة ثماني وأربعين وأربعمائة، وقال زيد بن أسلم: ما أدركنا أحداً من مشايخنا وفقهائنا يلتفتون إلى ما أدركنا أحداً من مشايخنا وفقهائنا يلتفتون إلى أليلة البراءة وفضلها على غيرها، وقال ابن دحية أحاديث صلاة البراءة موضوعة، وواحد مقطوع، ومن عمل بخبر صح أنه كذب فهو من خدم الشيطان». انتهى من «تذكرة الموضوعات» للفتني، مع مع ال

وينظر: الموضوعات لابن الجوزي (١٢٧/٢)، المنار المنيف في الصحيح والضعيف، لابن القيم، ص ٩٨، الفوائد المجموعة، للشوكاني، ص ٥١،

وبعض الناس يطلق «الشعبانية» على الأيام الأخيرة من شعبان، ويقولون: هي أيام توديع للأكل، فيغتنمونها للأكل قبل دخول رمضان، وذكرَ بعض أهل اللغة أن أصل ذلك مأخوذ من النصارى، فإنهم كانوا يفعلونه قرب صيامهم.

والحاصل أنه ليس في شعبان احتفال، ولا عبادة مخصوصة بوسطه، ولا بآخره، وفعل ذلك من البدء والمحدثات. والله أعلم.

شعبان ١٤٣٨ هـ - العدد ٥٤٨ - السنة السادسة والأربعون



من الكتب التي شوّهت تاريخ صدر الإسلام كتاب الإمامة والسياسة المنسوب لابن قتيبة، ولقد ساق الدكتور عبد الله عسيلان في كتابه «الإمامة والسياسة في ميزان التحقيق العلمي، مجموعة من الأدلة تبرهن على أن الكتاب المذكور منسوب إلى الإمام ابن قتيبة كذبًا وزورًا ومن هذه الأدلة:

- إن الذين ترجموا لابن قتيبة لم يذكر واحد منهم أنه ألف كتابًا في التاريخ يدعى «الإمامة والسياسة» ولا نعرف من مؤلفاته التاريخية إلا كتاب «المعارف». - إن المتصفح للكتاب يشعر بأن ابن قتيبة أقام في دمشق والمغرب في حين أنه لم يخرج من بغداد إلا إلى الدينور.

- إن المنهج والأسلوب الذي سار عليه المؤلف في «الإمامة والسياسة» يختلف تمامًا عن منهج وأسلوب ابن قتيبة في كتبه التي بين أيدينا، فابن قتيبة يقدم لمؤلفاته بمقدمات طويلة يبين فيها منهجه والغرض من مؤلفه، وعلى خلاف ذلك يسير صاحب «الإمامة والسياسة»، فمقدمته قصيرة جداً لا تزيد على ثلاثة أسطر، هذا إلى جانب الاختلاف في الأسلوب، ومثل هذا النهج لم نعهده في مؤلفات ابن قتيبة.

- يروي مؤلف الكتاب عن ابن أبي ليلى بشكل يشعر بالتلقي عنه، وابن أبي ليلى هذا هو محمد بن عبد الرحمن بن أبي ليلى الفقيه، قاضي الكوفة، توفي سنة ١٤٨هـ، والمعروف أن ابن قتيبة لم يولد إلا سنة ٢١٣هـ، أي بعد وفاة ابن أبي ليلى بخمسة وستين عامًا.

بان الرواة والشيوخ الذين يروي عنهم ابن قتيبة
 عادة في كتبه لم يرد لهم ذكر في أي موضع من مواضع
 الكتاب.

- إن قسمًا كبيرًا من رواياته جاءت بصيغة التمريض، فكثيرًا ما يجيء فيه، ذكروا عن بعض المصريين، وذكروا عن محمد بن سليمان عن مشايخ أهل مصر،

ومثل هذه التراكيب بعيدة كل البعد عن أسلوب وعبارات ابن قتيبة ولم ترد في كتاب من كتبه. - إن مؤلف «الإمامة والسياسة» يروي عن اثنين من كبار علماء مصر، وابن قتيبة لم يدخل مصر ولا أخذ عن هذين العالمين.

50 152

- ابن قتيبة يحتل منزئة عالية لدى العلماء فهو عندهم من أهل السنة، وثقة في علمه ودينه، يقول السلفي: كان ابن قتيبة من الثقات وأهل السنة، ويقول عنه ابن حزم؛ كان ثقة في دينه وعلمه، وتبعه في ذلك الخطيب البغدادي، ويقول عنه ابن تيمية، وإن ابن قتيبة من المنتسبين إلى أحمد وإسحاق والمنتصرين لمذاهب السنة المشهورة، ورجل هذه منزلته لدى رجال العلم المحققين، هل من المعقول أن يكون مؤلف كتاب ، الإمامة والسياسة، الذي شوَّه التاريخ وألمق بالصحابة الكرام ما ليس فيهم؟!

يقول السيد محمود شكري الألوسي في مختصره للتحفة الاثنا عشرية: ومن مكايدهم -يعنى الرافضة- أنهم ينظرون في أسماء الرجال المعتبرين عند أهل السنة، فمن وجدوه موافقا لأحد منهم في الأسم واللقب أستدوا رواية حديث ذلك الشيعي إليه، فمن لا وقوف له من أهل السنة يعتقد أنه إمام من أئمتهم فيعتبر بقوله ويعتد بروايته، كالسدي فانهما رجلان أحدهما السدى الكبير، والسدى الصغير، فالكبير من ثقات أهل السنة، والصغير من الوضاعين الكذابين وهو رافضي غال، وعبد الله بن قتيبة رافضى غال وعبدالله بن مسلم ابن قتيبة من ثقات أهل السنة، وقد صنف كتابًا سماه بالمعارف، فصنف ذلك الرافضي كتابا سماه بالمعارف أيضا قصدا للإضلال. وهذا مما يرجح أن كتاب الإمامة والسياسة لابن قتيبة الرافضي وليس لابن قتيبة السني الثقة، وإنما خلط الناس بينهما لتشابه الأسماء، والله أعلم.

التوحيد

شعبان ١٤٣٨ هـ - العدد ٥٤٨ - السنة السادسة والأربعون



الحمد لله وحده، والصلاة والسلام على من لا نبي بعده، ويعد: سنتناول- بإذن الله تعالى-حجاب المرأة المسلمة بشيء من التفصيل، مستعرضين أدلته من الكتاب والسنة، مستخدمين القرائن في تحديد مسائل الخلاف والنزاع، كما هي الطريقة المتبعة في البحوث التي أحررها في هذا الباب.

دراسات شرعية

# أولا: نصيحة:

في حديث تميم الداري رضي الله عنه أن النبي صلى الله عليه وسلم قال: «الدين النصيحة، قلنا لمن؟ قال: لله ولكتابه ولرسوله ولأئمة السلمين وعامتهم». (صحيح مسلم).

1- إن في صلاح المرأة صلاحًا للمجتمع؛ فالمجتمع يتكون من عنصرين؛ هما الرجل والمرأة، فالمرأة نصف المجتمع وتلد نصفه الآخر، لذا فقد اهتم الإسلام بها.

۲۲ > التوحيد

# الحلقة ٩٢

# 🗠 اعداد/ 🔰 متولي البراجيلي

والوصية بها من آخر وصايا رسول الله صلى الله عليه وسلم، كما بحديث: «استوصوا بالنساء خيرًا؛ فإنهن عوان عندكم...». (صحيح مسلم).

لكن في نفس الوقت حذر من تفلتها من تعاليم شرعها واتباع هواها؛ لأن فسادها سيكون وبالا على المجتمع، كما حدث في الأمم السابقة، ففي حديث أبي سعيد الخدري أن النبي صلى الله عليه وسلم قال: «إن الدنيا حلوة خضرة، وان الله مستخلفكم فيها هينظر كيف تعملون؟ فاتقوا الدنيا واتقوا للنساء، فإن أول فتنة بني إسرائيل كانت في النساء، (صحيح مسلم). وكذلك حديث أسامة بن زيد أن النبي صلى الله عليه وسلم قال:

pload by: altawhedmag.com

شعبان ١٤٣٨ هـ - العدد ٥٤٨ - السنة السادسة والأربعون

«ما تركت بعدى فتنة هي أضر على الرجال من النساء». (متفق عليه).

وقد قدم الله تعالى في كتابه العزيز فتنة النساء على سائر فتن الدنيا، قال الله تعالى: « رُبَيْنَ التَّاسِ حُبُّ الشَّهَوَتِ مِنَ النَّحَةِ وَٱلْتَيْنَ وَالْقَنَطِيرِ الْمُقَطَرَةِ مِنَ النَّمَعَ وَالْعَرْتُ وَالْحَيْلِ الْمُسَوَّمَةِ وَالْأَشْكَمِ وَالْحَرْتُ ذَلِكَ مَتَكَعُ الْحَيْوَةِ اللَّنْنَا عال.

فليس لها الخيار طالمًا تنتسب إلى هذا الدين، كما أنها ليس لها

المرأة:



الخيار فيما افترضه الله عليها من سائر الفرائض كالصلاة والصيام وغير ذلك، فشرع الله تعالى يقابَل بالسمع والطاعة، قال الله تعالى: ( فَلاَ وَرَبَكَ لَا يَوْمِنُونَ حَتَى مُحَكِّمُوكَ فِسَا سَجَحَر بِيَعْهُمْ ثُمَ لَا يَحِدُوا فِ أَنْفُسِهِمْ حَرَبًا مِنَا فَضَيَت وَتُسَلِمُوا سَلِيمًا ) (النساء: ٢٥)، فلا يجد

hard)

العبد في صدره حرجًا من أوامر الله تعالى ونواهيه، وحرج المرأة من الحجاب يكون تابعًا لعدم أدانها العبادات والطاعات كما ينبغي، فلو وجدت لذة الطاعة لفتشت عن كل ما يرضي الله تعالى ورسوله صلى الله عليه وسلم ونفذته بحب وإقبال.

۲۰ ترك الحجاب كبيرة من الكبائر:

ففي حديث أبي هريرة رضي الله عنه أن رسول الله صلى الله عليه وسلم قال: «صنفان من أهل النار لم أرهما: قوم معهم سياط كأذناب البقر يضربون بها الناس، ونساء كاسيات عاريات مميلات مائلات، رؤوسهن كأسنمة البخت المائلة، لا يدخلن الجنة ولا يجدن ريحها، وإن ريحها ليوجد من مسيرة كذا

وكذا، (صحيح مسلم). قال الإمام النووي، «هذا الحديث من معجزات النبوة، فقد وقع هذان الصنفان.. قيل معناه كاسيات من نعمة الله تعالى عاريات عن شكرها، وقيل تستر بعض بدنها وتكشف بعضه، أو تلبس ثوبًا رقيقًا يصف لون بدنها. (انظر شرح النووي على مسلم ١١٠/١٤)، أو تلبس ملابس تحدد تفاصيل جسدها تمامًا.

وية حديث عبد الله بن عمرو رضي الله عنهما: أمر النبي صلى



ترك الحجاب كبيرة

من الكبائر.



الله عليه وسلم بلعنهن فقال: «... نساؤهم كاسيات عاريات على رؤوسهن كأسنمة البخت العجاف، العنوهن فإنهن ملعونات» (أخرجه ابن حيان وحسنه الألباني). (البخت: جمَّال طوال الأعناق، أي أنها تكبر شعر رأسها وترفعه كالعمامة لتلفت النظر إليها). ولقد حذر الإسلام من التبرج أشد تحذير إلى درجة أنه قرنه بالشرك بالله والزنا والسرقة، وغيرها من المحرمات؛ ففي حديث بيعة النبى صلى الله عليه وسلم الذي يرويه عبد الله بن عمرو بن العاص رضى الله عنهما، قال: جاءت أميمة بنت رقيقة إلى رسول الله صلى الله عليه وسلم تبايعه على الإسلام، فقال: «أبايعك على أن لا تشركي بالله شيئا، ولا تسرقي ولا تزنى، ولا تقتلي ولدك، ولا تأتى ببهتان تفترينه بين يديك ورجليك، ولا تنوحى ولا تتبرجي تبرج الجاهلية الأولى». (مستد أحمد ح٦٨٥، انظر جلباب المرأة المسلمة للألباني ص ١٢١).

. الحجاب له شروط التجاب: الحجاب له شروط مأخوذة من

الآيات والأحاديث، وهذه الشروط كلها تصب في مقصد رئيس وهو منع المرأة من أن ترتدي أي زيَ يُظهر شيئًا من مفاتنها، بصرف النظر عن الأسماء، هالعبرة بالمعاني والمباني وليست بأسماء يطلق عليها أسماء الحجاب، ثم هي لا تحقق شيئًا من مقصده ولا معناه، وهذه الشروط هي:

# ١- استيعاب جميع البدن:

قال الله تعالى: «وقل للمؤمنات يغضضن من أبصارهن ويحفظن هروجهن ولا يبدين زينتهن إلا ما ظهر منها وليضرين بخمرهن على جيوبهن، (النور: ٤)، وهذا الشرط سنعود إليه بالتفصيل، إذ هو الغرض من كتابة هذا البحث. ٢- أن لا حكون زينة عقسه،

وية حديث فضائة بن عبيد رضي الله عنه عن رسول الله صلى الله عليه وسلم أنه قال، «ثلاثة لا تسأل عنهم، رجل فارق الجماعة وعصى إمامه ومات عاصيًا، وأمة أو عبد أبق فمات، وامرأة غاب عنها زوجها، قد كفاها مؤنة الدنيا هتبرجت بعده فلا تسأل عنهم.... (مسند أحمد ٢٣٩٤٣، وهو في السلسلة الصحيحة ٤٤٢).

والتبرج هو أن تبدي أثراة من زينتها ومحاسنها ما يجب عليها ستره، وكما ذكرنا أن المقصد من الحجاب هو ستر زينة المرأة، فلا يعقل أن يكون هو زينة في شف. 7- أن يكون صفيقًا لا يشف.

الملابس الشفافة تزيد المرأة فتنة وزينة، ونحن ذكرنا حديث النبي صلى الله عليه وسلم الذي فيه.. «نساء كاسيات عاريات».

وعن علقمة بن أبي علقمة عن أمه أنها قالت: دخلت حفصة





المؤمنين رضي الله عنها – وعلى حفصة خمار رقيق فشقته عائشة وكَسَتُهَا خمارًا كثيفًا (السنن الكبرى للبيهقي ح ٣٢٦٥، جلباب المرأة المسلمة ص ١٢٦).

# ٤- أن يكون فضفاضًا غير ضيق فيصف شيئًا من جسدها:

فرفع الفتنة لا يتأتى إلا بالفضفاض الواسع، فأما الضيق وإن ستر لون البشرة، فإنه يصف حجم جسم المرأة، بل كل تفاصيل جسدها، وكأنها تمشى عارية، وفي حديث أسامة بن زيد رضى الله عنهما قال: كساني رسول الله صلى الله عليه وسلم قبطية (ثياب تأتى من مصر) مما أهداها له دحية الكليى، فكسوتها امرأتي فقال: لم لم تلبس القبطية؛ قلت: كسوتها امرأتى. فقال: مُرها فلتجعل تحتها غلالة فإنى أخاف أن تصف حجم عظامها. (مسند أحمد ح ۲۱۷۸۲، انظر الثمر المستطاب للألباني ص ٣١٨) (الغلالة: ما يلس تحت الثوب يمنع وصف بدن المرأة).

# ٥- ألا يكون معطرًا:

عن أبي موسى الأشعري رضي الله عنه قال: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: «أيما امرأة استعطرت ثم مرت على قوم، ليجدوا ريحها فهي زانية» (مسند أحمد ح ١٩٧٤٧، صحيح الجامع ٣٢٣).

وية حديث أبي هريرة رضي الله عنه .... قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: «ما من امرأة تطيبت (تعطرت) للمسجد فيقبل الله لها صلاة حتى تغتسل اغتسالها من الجنابة، (مسند أحمد ٧٩٥٩). وفي رواية: أنه لا تقبل صلاة لأمرأة تطيبت بطيب لغير زوجها

حتى تغتسل منه غسل الجنابة».

التوحيد ///

R

والتبرج هو أن تبدي المرأة من زينتها ومحاسنها ما يجب عليها ستره.



(انظر السلسلة الصحيحة ح ١٠٣١ ورواياته).

# ٦- ألا يشبه زي الرجال:

في حديث ابن عمر رضي الله عنهما قال: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: «ثلاث لا يدخلون الجنة، ولا ينظر الله إليهم يوم القيامة: العاق والديه، والمرأة المترجلة المتشبهة بالرجال، والديوث...». (مسند أحمد ح ٦١٨٠ والألباني في السلسلة الصحيحة ح ٢٧٤).

وفي حديث ابن عباس رضى الله عنهما قال: «لعن رسول الله صلى الله عليه وسلم: المتشبهين من الرجال بالنساء والمتشبهات من النساء بالرجال». (صحيح البخاري ح ٥٨٨٥)، فنهى كلا من الرجال والنساء عن مشابهة الآخر، فالرجل المتشبه بالنساء يكتسب من أخلاقهن بحسب تشبهه، والمرأة المتشبهة بالرجال تكتسب من أخلاقهم حتى يصير فيها من التبرج والبروز ومشابهة الرجال مما قد يفضى ببعضهن إلى أن تظهر بدنها كما يظهره الرجال، وتفعل من الأفعال ما ينافى حياءها.

pload by: altawhedmag.com

شعيان ١٤٣٨ هـ - العدد ٥٤٨ - السنة السادسة والأربعون

# ٧- ألا يشبه زي الكافرات:

وهذه قاعدة عظيمة في الشريعة الإسلامية، وليست في الزي فحسب- أن تتميز الأمة ولا تنماء وتذوب في شخصية غيرها، ولو كان ذلك في الملبس يقول ابن مسعود رضى الله عنه: «لا يشبه الزي الزي حتى تشتبه القلوب، (مصنف ابن أبى شيدة ح ٣٤٥٤٨). ويقول شيخ الإسلام ابن تيمية: «إن المشاركة في الهدي الظاهر تورث تناسبًا وتشاكلا بن المتشابهين يقود إلى موافقة ما في الأخلاق والأعمال، وهذا أمر محسوس فإن اللابس بثياب أهل العلم مثلا، يجد في نفسه نوع انضمام إليهم، واللابس لثياب الجند المقاتلة مثلا، يجد في نفسه نوع تخلق بأخلاقهم، ويصير طبعه متقاضيًا لذلك». (اقتضاء الصراط المستقيم ٢ /٤٤).

وية حديث ابن عمر رضي الله عنهما قال: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: «من تشبه بقوم فهو منهم» (صحيح سنن أبي داوود ح (٤٠٣١).

# ٨- أن لا يكون زي شهرة:

وهو كل ثوب يقصد به الاشتهار بين الناس ولفت الأنظار إليه، سواء كان الثوب غاليًا يلبسه تفاخرًا بالدنيا وزينتها أو خسيسًا رخيصًا يلبسه إظهارًا للزهد والرياء، وفي حديث ابن عمر رضي الله عنهما قال: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: «من لبس ثوب شهرة في الدنيا ألبسه الله ثوب مذلة يوم القيامة ثم ألهب فيه نارًا». (صحيح سنن ابن ماجه ح٣٦٠٧.

والله أعلم، وللحديث بقية، والحمد لله رب العالمين.



الحمد لله الذي منَّ علَيْنًا بهدَايته، وأخذنا من غمرة الجهل وعمايته إلى الدرائة بالعلم وروائته، وصلى أصول الآداب وجوامع الله على تُبَيَّنا محمد خير بَرِيَّتِه، وعلى آله وعَثَرَته وأهْل بيتُه مَوْضَع مكارم الأخلاق عذايته وعلى أصحابه الذين خصَّهُمُ الله بِصُحْبَتِه وَهَازُوا بِمَعَيِّتِهِ، وقاموا بحمايته فحازوا طرغ الفضل في بدايته ونهايته، ومن الأمانة في تبعَهُم بإحسان إلى يوم الدِّين من أَهْل ملته، وطالبي رفقته ورافعي رَايَتُه. ويعد، فتُوَاصلُ حَدِيثَنَا فِي عالَج زمن الزمانة ضُغف الأمانة عَسَى أنْ نشيد من بُنْيَانِ الأَمَانَةِ مَا وَهَي، ونشَدَّ من بِنَائِهِ ما قُوضٌ وصَارَ عَلَى شَفًا، مَعَ مَحَاوَلَة نَقْض نَوَاقض الأَمَانَة من علاج ضغف الأمانة (٢) القواعد فندرُها - أي النُوَاقض-قَاعًا صفصفًا لا تَرَى فيهَا عوَجًا ولا أمْتًا، وهُوَ أمرٌ لا مسَاء للقَلْم إلا أنَّ الحلقة السابعة يَكْتُب عَنْهُ- والكَتَابُ يُتَرْجِمُ عَمًا فِ الضّمير ويُفْصحُ- فَلَقَدْ قَفْ شَعْرِي، وعَظَمَ تَعَجِّبِي - والله- ممَّا أَرَى، لَذَا فَالا أحل قَلْمي ولا أعْضيه من كد الكتابة عنه والتصنيف، ولا يكفيه وجوبا ولا يجزئ عنه إلا الانتصاب لحقَّ التأليف، وأذا في ذلك ملْتَمسُ من الله تعالى التَّوهيق إلى إصَّابَة القَوْل وصَوَابِ الْعُمَلِ، مع رَجَاء العَصْمَة من الخُلُلُ وَالزُّلُلِ، هَالَيْهِ اللَّجَأَ وَالْصِيرُ وهو عَلَى كُلُ شَيء قَدِيرُ، فَاقُولُ وبالله التوهيق، منَّ أَسْبَابٍ علاج صَعَف الأَمَانَة مَا يلي: رابعًا؛ التخويف من عاقبَة ضَيَاعهَا؛ اعداد/ د . عماد عیسی من المُسَلِّمَاتَ المقطوع بها التي لا المتش بوزارة الأوقاف يَخْتَلف فيها اثْنَان ولا يَنْتَطح عليه

شعبان ١٤٣٨ هـ - العدد ٥٤٨ - السنة السادسة والأريمون

التوحيد

عَنْزَان، أَنَّ الحَرصَ على الشَّيْء يكون بمعرفة قيمته ويقَدْر خَوْف فَوَاته وخَشية فُقْدَانه، إذ إنَّ مَنْ أَمنَ فقْدَ الشَّيْء فَرَّطَ فِ حفظه وأهْمَلَ فِي رَعايَته، حَتَّى تَنْحَسرَ مُشَرِّقَة مغاربُه، وتَنْهَبَ مُوَلِّيَة مَذَاهبُه، وتضيع قرصة المحافظة عليه والفرصة سريعة الفوات بطيئة العودة، وهَذَا أَمْرُ سَلَّمَ بِه النَّاسُ، وَالفَتْهُ الطَّبَاعُ وعَرَفَتُهُ، هَانْهُ نفسَكَ عَنْ التَّفريط فِي الأَمانة وخُدْ من نَفْسكَ لنَفْسكَ، واتَّخَذ لَهَا منْهَا زَاجِرًا حتَّى تَنْهَضَ بِلوَائِهَا وتَقُومَ بِأَعْبَائِهَا.

لا زُجْرَ للأنفس عَنْ غَيْها

ما لم يكن منها لها ذاجرَ وَدَوَاؤُنُسا فِي جُرْعَة خَوْف تُفزِعُ القُلُوبَ وتُشْعرُها بِخُطُورة الْقَضيَّة، وكَوْنِهَا مَخْرَجًا مَّما نَحْنُ هَيه كما قَالَ الْقَائِلُ، دَوَاؤُلُكُ هُمَا تَنْعَمِهُ

# ودَاوَتُكَ مِتْكَ وِمَا تَشْعُرُ

ولو اتَّخَدُّتَ مُعِينًا على ذلك فلا ضَيْرَ إِذ المَرْءُ قليلُ بنفسه كثيرٌ بإخوانه لا سيَّماً إِذَا ظافَرُوه وظَاهَرُوه، ومَانُوه وأَعَانُوه، وقد قَالَ الله تَعَالَى عَلَى لَسَانِ كَليمه موسَى، وَإَنِي حَرُوتُ هُوَ أَصَحَمُ مَنَ لِلَكَا فَأَرْسِلَهُ مَن رَدًا يُصَدِقُق إِن أَمَاتُ أَن يُكَذَبُون (\*) قَالَ سَنَتُذُ عَمَدُكَ بِأَخِكَ وَجَمَلُ لَكًا سُلطنا فَلا يَصِلُونَ إِلَكُماً بِتَلَكِناً ٱنْتَا وَسَ أَبْعَكُما الْتَنْلِيُونَ » (القصص: ٣٤-٣٥).

والأثنان فما فوقهما جماعة (وهو لفظ حديث ضعيف من جميع طرقه، خرجته عن ستة من الصحابة في كتابي (الأحاديث التي أوردها البخاري في تراجم صحيحه، يسر الله إتمامه)، وقد أفلح من رُزقَ صَاحِبًا صَالِحًا إن نَسيَ ذكَره وإنْ ذَكَرَ أَعَانَه، واحُذَرْ أَنْ تَقُولَ مَقَالَةُ الْعَرَبِيَ الْغَاوِي،

وهل أمَّا إلاَ منْ عَزِيَةَ إنْ عَوَتُ عَوِيتُ وانْ تَرَشُدُ هَزِيَةَ أَرْشُدُ هَانَ هَذِهِ خُدْعَةٌ من إبْلِيسَ يُضَعَضعُ بِهَا

**٤٢ > التوحيد** 

القَوَّةَ ويُورثَ المَرءَ بِهَا وَهَنَا على وَهَن وذِلْة وضَعْفا، ويتَّخذَها إلى غَيْر ذلكَ من المَاصِي سُلَّمَا ومرْقَاةً.

فَحْوَّفٌ نَفْسَنَكَ وَخُدْ الْعَهْدَ عَلَيْها حتَّى تَسْتَقيمَ لَكَ، وَاشْغَلْ قَلْبَكَ وِفَكْرَكَ بِتَحْصِيل الأَخْلَاق الْحَمِيدَة والصَّفَاتَ الْجَيِّدَة، ولا تَتُرُكُ قَلَبَكَ فَارَغًا فَيصِبِحَ خَرَابًا، وَاعْلَمْ أَنَّه بِالقَلْبِ الْفَارِخ تَكْسَبُ الآَثامُ وَإِنْ كَان شُغْلُ المرء بِالفَضَائِلِ مكْرُمَة وِعَمَلُه بِالْحَاسِ مَحْمَدَةَ، فَلاَ رَيْبَ أَنَّ الْفَرَاغَ مَفْسَدَةٌ.

# إنَّ الفَرَاغَ وَالشَبَابَ وَالْجِدَة

# مَفْسَدَةُ للمَرْءِ أَيُّ مَفْسَدَة

والله تعالى يُحْسنُ العَاقبَةَ ويَحْتُمُ لَنَا بِخَيْرٍ. خَامسًا: تَذُكيرُ الَنَّاسِ بِحَقَارِةِ الدُّنيَا وَضَالَتِهَا وِقِصَرِ مُدَّتِها:

وهُذَا عَلَاجٌ ذَاحِعٌ لَنْ أَخَذَ بِهِ، إذْ إِنَّه لا يَخُونُ عَبْدُ أَمَانَتُه إِلَا وحُبُ الدُّنيا من وَرَاءِ ذَلكَ، لَهَذَا تَحِدُ أَكْثَرُ التَّاس حرصًا على الدنيا هم أَكَثر النَّاس تفريطًا فِي الأمانة ولا غرو فحُبُ الدنيا رأسُ كلَّ خَطِيئَة، وهؤلاء وإن أخذوا منها مرادهم فعملهم في الآخرة باطل وإلى بوار، قال تعالى: « مَن كَانَ يُويدُ أَلْحَيَوةَ ٱلْذَيَا وَرَبِنَهَا نَوْفَ إِلَيْهِمَ أَعْمَلَهُمْ فِهَا وَهُمْ فِيَالاً يُخَسُونَ () بوار، قال تعالى: « مَن كَانَ يُويدُ ٱلْحَيَوةَ ٱلْذَيَا مَسَعُولُوْهَا وَبَطِلٌ مَا كَانُوْ وَمَعَلَيْهِمْ فِيَا وَهُمْ فِيَالاً يُخْسُونَ () مُحَوَّا الذَي الذِينَ لَيْسَ هُمْ فِيا وَهُمْ فِيَالاً التَارُ وَحَيطَ مَا مَسَعُولُوْهَا وَبَطِلٌ مَا كَانُوْ تُعْمَلُهُمْ فِيا وَمُوْ مَعَالاً يُحْمَوا اللَّهُ وَعَامَ مَا مَنْعُولُوْهَا وَبَطِلٌ مَا كَانُوْ فَيْهَا مَا مَتَاءً لِمَن مَن مَا مَنْ مُعْمَا مُعَا وَاللَّهُ مُعْمَا مَعْ مَنْعُولُوْهَا مَا مَتَاةً لِمَن فَرُعِدُ ثُمَّ حَمَلَنَا لَهُ مَعْهَا مَعْلَى اللهُ مَعْمَا مَعْ مَعْلَى اللهُ مُعْمَا مُنْ مُنْ أَنْ مُوْنَا مُعْمَاكُونَ اللهُ مُعْهَا مُعْ مُعْتُونَ مُعْنَا لَهُ مُعْهَا مَعْ مُعْمَا مُنْ الْعَرَانَ مُنْكَانَ مُنْ مُعْمَانَ مُعْرَا التَّارُ وَحَيطَ مَا مَنْ مُوالاً عَنْ اللَّذِينَ لِقُوْ مَا مَا مَعْهُ فَي الْعَزُو الا الْعَارَ وَعَالاً عَنْ أَنْ فَوْ

بينما تُلْقَى أكثر الناس ورعًا وتَلْفَى أَشَدَّهم زُهُدًا في الدنيا هم أحرص الناس على الأمانة « وَمَنْ أَرَادَ ٱلْآضِرَةَ وَسَعَىٰ هَا سَعَيْهَا وَهُوَ مُؤْمِنٌ فَأُوْلَئِكَ كَانَ سَعَيْهُم مَتَ كُورًا ()) كُلُّ فَيُدُ هَتَوْلَاً وَهُلَوْلَاً مِنْ عَطَهِ رَبِكَ وَمَا كَانَ عَطَةً رَبِكَ عَظُورًا » (الإسراء: 14- ٢٠).

وَمَّتَى عَلَمَ الْنَّاسُ قَيمَةَ الدُّنْيَا وَعَجَلَتَها وصَيْرُورَتَهَا إلَى الفَنَاء، ثُمَّ الحِسَابِ عَلَيْهَا والجَزَاءِ فِي الآخرَةِ فَزَعُوا وأَنَابُوا إلى الله

شعبان ١٤٣٨ هـ - العدد ٥٤٨ - السنة السادسة والأربعون

ولم يَأْتُوا شَيْئًا تُكْرًا، غَيْرَ أَنَّ حُبَّ الدُّنْيَا دَاءً : بَنُو الدُّنيا بِجهل عظَّمُوها لا تَحْمَدُ جَدْوَتُه معَ تَبَدُل الأَيَّام، ولا تَسْكُنُ حدَّتُهُ بِتَغَيُّر إلازُمَان.

> قَالَ صَلَّى الله عَلَيْهُ وَسَلَّمَ: " الدُّنْيَا مَلْعُونَةٌ مَلْعُونٌ مَا فِيهَا إِلاَّ ذَكْرَ اللَّه وَمَا وَالأَهُ أَوْ عَالًا وَمُتَعَلَّمًا " رواه الترمذي. وقال صلى الله عليه وسلم أيضًا: `` مَا الدُّنْيَا فِي الآخرَةِ إلاَّ كَمَا يَضُعُ أَحَدُكُم أَصْبُعَه فِي الْيَمُ فَلْيَنْظُرُ بَمَ يَرْجِعُ " رواه مسلم.

هي الدُّنْيَا أقلُ منْ الْقَلِيلِ

وعاشقها أذل من الذليل تصم بسخرها قومًا وتعمى

فهم متحيرون بلا دليل وانظر أخًا الإسْلام إلى مَنْ عَاشَ الْعُمْرَ الْمُدِيدَ، وسَكَنَ القَصْرَ المَشِيدُ، ومَلَكَ الناسَ، وجَمَعَ الجُنْدَ الحُشيدَ، ووطّد سُلْطَانَه بِبَأس شَديد، هَلْ آلُ أَمْرُهُ بِعُدَ أَنْ كَانَ قَائِمًا إِلاَّ إِلَى زَزْعِ حَصيد ؟ لَقَدْ نَزْلَ بِهِ الْمُوْتُ وَحَمَلَ عِلَى الآلَةُ الحدْبَاء إلى الحفرة الجدْبَاء.

وترأمُّ لَ في حال من جَمَعَ من المال الوقرَ والأحْمَال منْ غَيْر أَنْ يَعْبَأ بِحَرَامٍ ولا حَلَّالٍ، وضمَّ إليه الحُسْنُ والجُمَالِ، كيفُ رَكَبِ طَبَقًا ﴿ مَنْ قَالَ قَوْلاً غَيْرَ ذَا فَقَدْ طَلَمُ عن طُبَق وتبدُّل أمرُه من حَال إلَى حَال؟ فاختلفت فيه أسنة الأسقام، وحُطت بَيْن يَدَيْه رِحَالَ الآلَام، وِهَجَمَتْ عَلَيْه هُجُومَ الحمام فغَيِّبَتْه في الثرى والرُّغام، ثم صَارَ إلى سُوء المآل وسَاءَ حسَابُه بين يَدَىٰ ذي الجَلاَل ولله عَاقبَة الأمور.

> واعْلَمْ أَخَا الإسْلام أَنَّ التَّاسِ قَدْ وَلَعُوا بِالدَّنِيا تُعَلِّقًا وصَبَابَةً مَعَ أَنَّه لَمْ يَبْقَ فِي إِنَّائِهَا إِلاَّ صُبَابَة يَتَصَابُها أَحَدُنًا مِنَ الإِنَّاءِ، وَيَالَيْتَهَا كانتْ صَافِيَةَ بَلْ هِيَ صُبَابَةَ قَلَيلَةٍ لَمْ تَصْفُ منْ شوْبِ الكَدَر والغِيَرِ، هذا مع تَـوَارِد المَثَل وكثرة العبر من بَيْنَ أَيْدَيهم ومنْ خَلْفهمْ وعَنْ أَيْمَانهم وِعَنْ شَمَائلهم، لَكَنَّهم ما أَسْرَعَ مَا يَنْسَوْنَ، هَأَيْنَ صَفَاءُ الدُّنْيَا وَرَاحَتُها يا أَهْلُ الدُّنْيَا، وهَلْ يُطْلَبُ النُّعِيمُ فِي دَار المُحْنَة ٢

# فجلت عندهم وهى الحقيرة

يهارش بعضهم بعضا عليها مُهَارِشَةُ الكلاب على العقيرة

فَالا تُرْضُ بِالدُّنْيَا عَوَضًا عَن الآخَرَةِ، وَلا تَوْثَرُنَّ فَانْيًا عَلَى بَاقَ، وِلا تَبِعِ الْغَالَى بِالرِّخِيصِ، وَلا تَشْتَر شَقَاوَةُ بِسَعَادَةَ، وإنْ لَمْ تَفْعَلْ فَسَتَلْقَى عَثْرَةً تَتْبَعُهَا حَسْرَةً، ثُمَّ يكونُ الْحُسْرِانُ الْمِينُ، أَعَاذَنَا الله منه، والسَّعيدُ من اتعظ بغيره.

سَادِسًا: عَدْ فَقُد الأَمَاتَةَ بَالْمُ وتَهمة:

مِنَ الْمُقَرِّر الْمُلُومِ أَنَّ مِن سَلَكَ مَسَالِكَ التَّهَم اتَّهم وهو مُليمٌ، ومن رَاوَغُ مُرَاوَغَة الثَّعَالِب فَقَدْ حَادَ عَنْ الْسُلِكَ اللَّاحِبِ، ومَن ثُمْ يَعُدُّ فقد الأمائة من البالاء فريما عُوقب بفقدها، ومن فقدها فقد صار محلول العقال موسوم الأغفال، لأنه اشْتَدَّتْ غَبَاوَتُه وتمَّتْ شقْوَتُه وصَارَكالأعْمَى يُقَادُ بِلا حسِّ إِلَى حَتْفِهِ. ومَنْ عَدَّ فَقُدَ الأَمَانَةَ بَلاءٍ لِم يَجِدُ أَنْسَةَ إِلاّ بِهَا وضَرَبَ بِينَه وبِينَ فَقْدَانها الْحُجُبِ، وَأَرْخَى بَيْنَهُ وبَيْنَ ذَهَابِهَا السُّتُورَ.

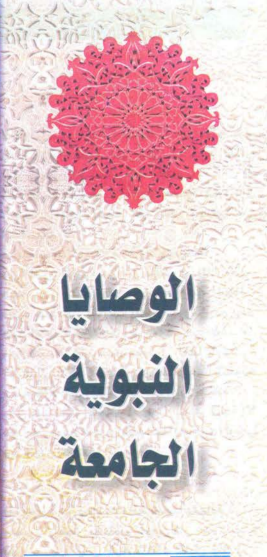
# وَجَارَ فِي الحَكَم وَبِنْسَ مَا جَرَمْ

أمًا وُجُودُ مَنْ يَعُدُّ الأمانة ضعفًا ومَهَانة فهَذه حَسْرَةَ، ونَقْصٌ فِي الْسَرَّة، ومن كانَ هَذَا سبيلُه فهو سبيل ليُسَ فيه شفاء غليل ولا بُرْءُ عَليل إذ هو خفيف العقل مزلزله، بَلْ عَلَى شَمًا رَفْع القَلَم عنْهُ ومثْلُ هذا لا دَوَاءَ لدَائه إلا أن يُرْجعُ إليه عقْلَهُ ويَجْرِي عليه قَلَمُ التُكليف بِبُرْئه منَ الخِفْة والطَّيْش وضَعْف الحُلم وسَفَاهَة العقل ولا يَكُون هذا إلا منْ بعد إذْنه سُبِحَانَه وتَعَالى، وبالله الكريم عونى وأسأله إياه التوفيق إلى الحق وعن الباطل صوتى.

وَالْحِمْدُ لِلَّهِ أَوَّلا وَآخْرًا وَظَّاهِرًا وَبَاطِئًا، وصَلَّى الله عَلَى نُبِيُّنَا مُحَمَّد وَعَلَى آله وَصَحْبِه أجمعين.

التوحيد

شعيان ١٤٣٨ هـ - العدد ٥٤٨ - السنة السادسة والأربعون



اعداد/ معاوية محمد هيكل



الجمد لله، والصلاة والسلام على دسول الله، ودعد: ففى هذا المقال أضع بين أبديكم شرحًا متهجيًا ميسرًا لحديث ندوى جليل القدر، عظيم الشأن، فيه من الوصايا الجامعة النافعة ما يتحل فيها حرص التبي صلى الله عليه وسلم البالغ على هداية أمته، وصلاح أمرها من بعده؛ فأوصاهم في مفتتح المصابا بالتقوى لأنها الغابة الأسمى، والمطلوب الأسنى ولا يصل إليها العدد؛ الا متحقيق مقية المصابا وذلك يلزوم جماعة السلمين وامامهم، ونبذ الخلاف والفرقة واتباء سنة النبى صلى الله عليه وسلم وسنة خلفائه الراشدين، واجتناب البدع والحدثات 2 الدين.

فلا نجاة للعبد إلا بهذه الوصابا مُحتمعة، فأكم بها من وصابا وأنعم بها من توجيهات، وهاكم البيان والتفصيل، فنقول مستعينين بالله تعالى:

عن العرباض بن سارية رضى الله عنه قال: صلّى بنا رسول الله صلى الله عليه وسلم ذات يوم، ثم أقبل علينا بوجهه؛ فوعظنا موعظة بلبغة، ذرفت منها العيون، ووجلت منها القلوب؛ فقال رحل؛ با رسول الله لكأن هذه موعظة مودع؛ فأوصنا؟

قال؛ أوصيكم بتقوى الله، والسمع والطاعة، وإن كان عبدًا حبشيًّا، فإنه من يعش منكم فسيرى اختلافًا كثيرًا، فعليكم بسنتي وسنة الخلفاء الراشدين المهديين، تمسكوا بها، وعضوا عليها بالنواجذ، وإياكم ومُحدثات الأمور؛ فإن كلُّ مُحدثة بدعة، وكل بدعة ضلائة. (صحيح المشكاة: ١٦٥).

# الفوائد المستفادة من الحديث

(1) فيه بلاغة النبي صلى الله عليه وسلم، وقد وصف العرياض رضى الله عنه موعظته بأنها: بِلِيغة. والبِلاغة: وَجِازَة اللفظ، وكثرة المعنى، مع السان.

وقد جمع النبي صلى الله عليه وسلم في وصيته: بين الحقوق الواجبة لله تعالى في قوله: "أوصبكم بتقوى الله"، وبين حقوق العباد فيما بينهم في قوله: " أوصيكم... والسمع والطاعة"، وجمع بين الأمر بالغاية في قوله: "أوصيكم بتقوى الله".

وبين الأمر بالوسيلة إلى هذه الغاية في بقية الوصايا، كما أنه جمع بين الترغيب في قوله "فعليكم بسنتى .... وبين الترهيب فقوله: "وإياكم

شعبان ١٤٣٨ هـ - العدد ٥٤٨ - السنة السادسة والأربعون

#### ومُحدَثات الأمور".

وهذا مما ينبغي للدعاة إلى الله الاعتناء به؛ فإن كثيرًا من الدعاة اليوم يُطيلون الكلام فيما ليس فيه كبير مَنفعة؛ فضلاً عما لا منفعة فيه؛ فضلا عما تُرجى منه المضرة!

#### أهمية الموعظة وأثرها

(١) فيه أهمية الموعظة في الدعوة، وبيان حُسن أثرها على الناس.

وشرطها: أن تكون من مواعظ الكتاب والسنة، غير ممزوجة بقصص الكذابين والقُصَّاص الذين يفسدون ولا يصلحون.. قال الشيخ عبد المحسن العباد حفظه الله: المواعظ تكون بالكلام الذي يُرقَق القلب، ويُؤثر في النفس، ويحث على الإخلاص والعمل، وتكون بالآيات وبالأحاديث النبوية الصحيحة الثابتة، ولا تكون بالأحاديث الضعيفة والموضوعة: فإن هذه لا يُشتغل بها، وإنما المتغل بما صحَ وثبت. (شرح الأريعين).

والدعوة لا تُؤتي ثمارها إلا إذا وُضعت في مكانها الصحيح، قال ابن مسعود رضي الله عنه: كان النبي صلى الله عليه وسلم يتخوَلُنا بالموعظة في الأيام، كراهة السآمة علينا. (متفق عليه: البخاري ٦٨، مسلم ٢٨٢١).

وقال رضي الله عنه: إن للقلوب شهوة وإقبالاً، وفترة وإدبــارًا، فخذوها عند شهوتها وإقبالها، وذروهـا عند فترتها وإدبارها. (أدب المجالسة: ١٠٧).

(٣) فيه أن الوصية بتقوى الله أهم الوصايا وأعظمها؛ فكما أن النبي صلى الله عليه وسلم قدّمها على غيرها من الوصايا؛ فكذلك هي وصية الله للأمم أجمعين، قال الله تعالى، « وَلَقَدْ وَصَيّاً الَّلِينَ أُرْقُوا الكِتَبَ مِن قَبِلِحُمَ وَإِيَاكُمُ أَنِ أَنَّقُوا أَلَثَ، (النساء: (١٣١)، وقال النبي صلى الله عليه وسلم: أكثر ما يُدخل الناس الجنة: تقوى الله، وحُسن الخلق. (السلسلة الصحيحة: ٩٧٧).

# طاعة ولاة الأمور:

(٤) فيه الأمر بالسمع والطاعة لولي الأمر المسلم، أيًا كان حاله، وطريقة توليه الحكم، ولو كان عبدًا! قال الشيخ عبد المحسنَ العباد حفظه الله: وقد أجمع العلماء على أنَ العبدَ ليس أهلاً للخلافة، ويُحمل ما جاء في هذا الحديث وغيره

من الأحاديث في معناه: على المبالغة في نزوم السمع والطاعة للعبد إذا كان خليفة، وإن كان ذلك لا يقع. (فتح القوي المبين: ٩٧).

وقال الطيبي رحمه الله؛ وهذا وارد على سبيل المبالغة لا التحقيق، كما جاء: مَن بَنى لله مسجدا، ولو كمفْحَص قَطاة. يعني: لا تستنكفوا عن طاعة مَن وُلِّي عليكم، ولو كان عبدا حبشيا، إذ لو استنكفتم عَنه لأدَّى إلى: إثارة الحروب، وتهييج الفتن، وظهور الفساد في الأرض.. فعليكم بالصبر والمداراة، حتى يأتي أمرُ الله. (شرح المشكاة: ٢٣٤/٢)

#### تحريم الغروج على ولاة الأمور:

(<sup>6</sup>)فيه رد على الخوارج ومن شايعهم؛ الذين يَرون الخروج على الحاكم المسلم الظالم لا فإن النبي صلى الله عليه وسلم أمر بالسمع والطاعة لولي الأمر المسلم، ولو كان أقل الناس نَسَبا، كما جاء في الحديث: "وإن كان عبدا حبشيا"، وأمر بطاعته، ولو كان مُحتقر الخلقة لدى الناس، كما قال النبي صلى الله عليه وسلم، اسمعوا وأطيعوا وإن استُعمل حبشي، كان رأسه زبيبة. (صحيح البخاري: ٦٣٣). الزبيبة، العنبة اليابسة. وأمر بطاعته، ولو كان أقل الناس قوة، كما قال أبو ذر رضي الله عنه، إن خليلي أوصاني أن أسمع وأطيع، وإن كان عبدا مُجدًع الأطراف. (صحيح مسلم: ١٨٣٧).

وأمر بطاعته، ولو ظلمك في نفسك ومائك، كما قال النبي صلى الله عليه وسلم: يكون بعدي أئمة، لا يَهتدون بهُداي، ولا يَستنون بسُنتي، وسيقوم فيهم رجال قلوبهم قلوب الشياطين في جثمان إنس. قال حذيفة، كيف أصنع يا رسول الله إن أدركتُ ذلك؟ قال: تسمع وتُطيع للأمير، وإن ضربَ ظهرتَ، وأخذ مالك؛ فاسمع وأطع. (صحيح مسلم: ١٨٤٧).

وأمر بطاعته، ولو استأثر بالدنيا، ووقع في المحصية والبدعة، كما قال النبي صلى الله عليه وسلم: إنكم سترون بَعدي أثرة، وأمورا تُتكرونها. قالوا: هما تأمريًا يا رسول الله؟ قال، أذوا إليهم حقّهم، وسَلُوا الله حقّكم. (صحيح البخاري: ٧٠٥٢). تنبيه:والطاعة في هذه الأحاديث وغيرها مُقيَّدة بما ليس بمعصية لله، كما قال النبي صلى الله عليه وسلم: لا طاعة لمخلوق في معصبة الخالق.

التوحيد

وكذلك قول النبي صلى الله عليه وسلم: "إنما الطاعةُ في المعروف. (صحيح البخاري ٧١٤٥). ولا يقتضي السمع والطاعة لولي الأمر محبّته إن كان ظالمًا أو فاسقًا أو مُبتدعًا.. بل يجبُ كُره ما عليه من ظلم وفسق ويدع، كما قال النبي صلى الله عليه وسلم: مَن ولي عليه وال، فرآه يأتي شيئا من معصية الله؛ فليكره ما يأتي من معصية الله، ولا ينزعنَ يدًا مِن طاعة. (صحيح مسلم: ١٨٥٥).

#### داء الفرقة وعلاجها:

(٦) فيه الإرشاد إلى الدواء الشافي والكافي لداء الفُرقة، وبلاء الاختلاف؛ فقوله: "فعليكم بسنتي، وسنة الخلفاء الراشدين"؛ هو وحده الحلُ الناجح، والدواء الناجع لاجتماع المسلمين اجتماعا يُحبه الله ويرضاه، وليس دون ذلك سوى خرط القتاد؟ فهلموا إلى سنة نبيكم ومنهاجه الصافي تفوزوا وتسعدوا.

(٧) فيه تفضيل الخلفاء الراشدين على غيرهم من الصحابة رضوان الله عليهم أجمعين.

قال الأمام الشافعي رحمه الله: والحديث يدلُ على تفضيل الخلفاء الراشدين على غيرهم من الصحابة. وترتيبهم في الفضل كترتيبهم في الخلافة. (شرح المشكاة: ٢٣٥/٢).

وقال العيني رحمه الله: فإن قلتَ: مَن الخلفاء الراشدون؟ قلتُ: لا شك أن الراد منهم هاهنا: أبو بكر، وعمر، وعثمان، وعلي، والحسن بن علي رضي الله عنهم أجمعين؛ لقوله عليه السلام: الخلافة بعدي ثلاثون سنة، ثم تصيرُ مُلُكًا عَضوضًا. (نخب الأفكار: ١٤٩/٢).

(٨) فيه أن سُنة الخلفاء الراشدين هي من سنة النبي الأمين صلى الله عليه وسلم؛ فقوله، تُعليكم بسنتي، وسنة الخلفاء الراشدين المهديين، تمسكوا بها...": أوضح دليل على ذلك؛ لأن هاء الضمير في قوله: "تمسكوا بها" جاء بالإفراد، ولم يقل: "بهما"، والأصل في الضمير أن يرجع إلى آخر مَذكور (وهو سنة الخلفاء) ولكن لما كانت سُنة النبي صلى الله عليه وسلم، وسنة خلفائه الراشدين شيئا واحدا جاء الأمر بالتمسك بهما بضمير مُفرد؛ فقال: "تمسكوا بها".

# ميزان ضروري وضابط مهم:

(٩) فيه التنبيه إلى أصل مهم من أصول الطائفة المنصورة، والفرقة الناجية؛ الذي هو الفارق الفاصل بين أهل السنة والجماعة، وبين أهل البدعة والفرقة، على اختلاف مشاربهم، وتفاوت ما أحدثوه في دين الإسلام.. فكل مُنتسب للإسلام يدّعي أنه على الكتاب والسنة، فإذا جَحد أحدَهما (فضلا عن كليهما ) فليس له من الإسلام نصيب، ومن أخذ بالكتاب والسنة بفهم سلف الأمة، وهم رالنبي صلى الله عليه وسلم وأصحابه فمَن تبعهم باحسان... فأولئك هم المنصورون حقا في الدنيا، الناجون في الأحرة، وهذا هو المنهج المرضي عند الله أعرض عن هذا الأصل الأصيل، والركن الركين... فقد حاد عن صراط الله المستقيم، وسلك سُبلا ليس له فيها إمام إلا الشياطين.

قال عبد الله بن مسعود رضي الله عنه، خطّ لنا رسول الله صلى الله عليه وسلم خطًا ثم قال، هذا سبيل الله، ثم خط خطوطا عن يمينه وعن شماله وقال، هذه سُبل، على كل سبيل منها شيطان يدعو له، ثم قرأ، دوأن هذا صراطي مستقيما فاتبعوه ولا تتبعوا السبل فتفرّق بكم عن سبيله، (صحيح المكاة: ١٦٦)، فعلى قدر الإعراض عن فهم السلف الصالح للكتاب والسنة يكون الاتباع لهذه السبل، وتلك الشياطين.

#### وإياكم ومحدثات الأمور:

(١٠) فيه التحذير الشديد من الإحداث في دين الله تعالى؛ فإن دين الله تام وكامل.. لا يَقبل النقص فيه، ولا الزيادة عليه، قال الله تعالى: مُلْيَمَ أَكْلَتُ لَكُم مِينَكُم وَأَمَّتُ عَلَيْكُم نِمَتِي وَرَضِيتُ مُلْيَمَ أَكْلَتُ لَكُم مِينَكُم وأَمَّتُ عَلَيْكُم نِمَتِي وَرَضِيتُ الله عنهما، أكبر الله نبيه صلى الله عليه وسلم والمومنين أنه قد، أكمل لهم الإيمان؛ فلا يحتاجون إلى زيادة أبدا، وقد أتمه الله جُل ذكره؛ فلا ينقصه المبدا، وقد رضيه الله؛ فلا يُسخطه أبدا. (تفسير الطبري، ٩/٥١٥).

فمن زاد على ما أكمله الله وأتمه ورضيه... فقد ابتغى غير الإسلام «ومن يبتغ غير الإسلام دينا فلن يُقبّل منه وهو في الآخرة من الخاسرين»، وقال

شعبان ١٤٣٨ هـ - العدد ٥٤٨ - السنة السادسة والأربعون

ابن رجب رحمه الله: "فكل من أحدث شيئا ونسبه إلى الدين- ولم يكن له أصل من الدين يرجع إليه-فهو ضلالة، والدين منه بريء، وسواء من ذلك مسائل الاعتقادات، أو الأعمال، أو الأقوال الظاهرة والباطنة. (جامع العلوم والحكم، ٢ / ١٢٨).

فيه علامة وبرهان على نبوّة النبي صلى الله عليه وسلم فإن الفُرقة والاختلاف التي أخبر عنها قد وقعت كما أخبر، حتى صار حال عامة الطوائف المنتسبة إلى الإسلام كما قال الله تعالى: «كلُ حزب بما لديهم فرحون»؛ ولا شك أن هذا من البلاء الجسيم، والابتلاء العظيم لهذه الأمة المحمدية؛ فقد قضى رينا هذا الاختلاف قَدَرًا وكونًا، وأمرنا بضده دينًا وشرعًا؛ فقال جل وعلا؛ «واعتصموا بحبل الله جميعًا ولا تفرقوا»، قال ابن مسعود رضي الله عنه؛ حبلُ الله؛ الجماعة. (تفسير الطبرى: ٧/١٧).

#### ليس في الإسلام بدعة حسنة ،

(۱۱۱) فيه رد على المتصوفة ومن يَرى أن في الأسالام بدعة حسنة؛ فإن النبي صلى الله عليه وسلم قال: "كُلُ مُحدثة بدعة، وكل بدعة صلالة" فأنّى لها الحسنُ ؟! قال ابن عمر- رضى الله عنهما-، "كل بدعة ضلالة وإن رآها الناس حسنة" (الإبانة الكبرى: ٢٠٥).

وقال الإسام مالك رحمه الله: من ابتدع في الإسلام بدعة يراها حسنة فقد زعم أن محمدا صلى الله عليه وسلم خان الرسالة لأن الله يقول: «اليومَ أكملتُ لكم دينكم..»، فما لم يكن يومئذ دينا؛ فلا يكون اليوم دينا. (الاعتصام: رام. ٦٥/١).

قـال الأمـير الصنعاني رحمه الله: "ليس في البدعة ما يُمدح! بل كل بدعة ضلالة". (سبل السلام: ١٠/٢).

وقال شيخ الإسلام ابن تيمية؛ (لا يحل لأحد أن يقابل هذه الكلمة الكلية الجامعة من رسول الله صلى الله عليه وسلم، وهي قوله: "كل بدعة ضلالة " بسلب عمومها، وهو أن يقال: ليست كل بدعة ضلالة، فإن هذا إلى مشاقة الرسول أقرب منه إلى التأويل )، وقال: (إن قصد التعميم المحيط ظاهر من نص رسول الله صلى الله

عليه وسلم بهذه الكلمة الجامعة، فلا يعدل عن مقصوده بأبي هو وأمي صلى الله عليه وسلم)، وذكر شيخ الإسلام: أن تخصيص عموم النهي عن البدع بغير دليل من كتاب أو سنة أو إجماع لا يقبل، فالواجب التمسك بالعموم). (الاقتضاء: /٨٨٥- ٢٥٢).

وقال الشاطبي رحمه الله: "(كل بدعة ضلالة) محمول عند العلماء على عمومه لا يُستثنى منه شيء البتة، وليس فيها ما هو حسن أصلاً، إذ لا حسن إلا ما حسَّنه الشرع، ولا قبيح إلا ما قَبِّحه الشرع، فالعقل لا يُحسِّن ولا يقبِّح، وإنما يقول بتحسين العقل وتقبيحه أهل الضلال" (انظر فتاوى الإمام الشاطبي ص: ١٨١،١٨٠). وقال أيضافي" الاعتصام " معترضًا على من قسم البدعة إلى أحكام الشرع الخمسة: "إن هذا التقسيم أمر مخترع لا يدل عليه دليل شرعى. قال: وهو- أي هذا التقسيم- في نفسه متدافع؛ فإن من حقيقة البدعة أن لا يدل عليها دليل شرعي، لا من نصوص الشرع، ولا من قواعده؛ إذ لو كان هناك من الشرع ما يدل على وجوب أو ندب أو إباحة لما كان ثم بدعة، ولكان العمل داخلا في عموم الأعمال المأمور بها أو المخير فيها، فالجمع بين كون تلك الأشياء بدعا وبين كون الأدلة تدل على وجوبها أوندبها أوإباحتها جمع بين متناقضين" انتهى.

وبناءً على ذلك يتبين خطأ من قسم البدع إلى خمسة أقسام، وأنه ليس على صواب، لأننا نعلم علم اليقين أن أعلم الناس بشريعة الله هو رسول الله صلى الله عليه وسلم، وأنه أنصح الخلق لعباد الله، وأنه أفصح الخلق وأبلغهم نطقاً صلى الله عليه وسلم، وأنه أصدق الخلق خبراً عن الله، وأنه خير معلم عليه الصلاة والسلام، فكيف يتسنى لأحد يأتي من بعده فيقول: البدعة ليست ضلالة، بل هي حسنة، وسيئة، أو هي: محرمة، ومباحة، ومكروهة، ومندوبة، وواجبة. فليس كل خلاف حاء معتبراً

#### إلا خلاف له حظ من النظر

التوحيد

فالخير كل الخير في الاتباع والشر كل الشرفي الابتداع، والحمد لله رب العالمين.

شعبان ١٤٣٨ هـ - العدد ٥٤٨ - السنة السادسة والأربعون

من نور كتاب الله الشيطان يعدكم الفقر قال تعالى: ﴿ الشَّيْطَنُ يَعِدُكُمُ الْمَغَرُ وَيَأْمُرُكُم يَالْفَحْتَكَةَ وَاللَّهُ يَعِدُكُم وَاللَّهُ عَلِيرٌ وَسَعُ عَلِيرٌ (البقرة: ٢٦٨).

# من هلي رسول الله صلى الله عليه وسلم في هلي رسول الله صلى الله عليه وسلم في من عائشة رضي الله عنها قالت: «لم يكن النبي صَلَّى اللَّهُ عَلَيه وَسَلَّم يصوم من شهر أكثر من شعبان

صلى الله عليه وسَلم يصوم من شهر أكثر من شعبان فإنه كان يصوم شعبان كله. وفي رواية: كان يصوم شعبان إلا قليلاً. (متفق عليه).

# من دلائل النبوة إبراؤه لعين علي رضي الله عنه

عن سهل بن سعد رضي الله عنه أن رسول الله صلى الله عليه وسلم قال يوم خيبر، ،أين علي بن أبي طالب؟ فقالوا، هو يا رسول الله يشتكي عينيه. قال، فأرسل إليه فاتى، فبصق رسول الله صلى الله عليه وسلم في عينيه ودعا له، فبرأ حتى كأن لم يكن به وجع، (صحيح البخاري).

# من فضائل الصحابة

عن أبي هريرة أن رسول الله صلى الله عليه وسلم قال، نعم الرجل أبو بكر، نعم الرجل عمر، نعم الرجل أبو عبيده بن الجراح، نعم الرجل أسيد بن حضير، نعم الرجل ثابت بن قيس...... (رواه الترمذي).

# من فضائل شهر شعبان

عن أسامة بن زيد رضي الله عنهما أن رسول الله صلى الله عليه وسلم قال: «شعبان بين رجب وشهر رمضان، تغفل الناس عنه، تُرفع فيه أعمال العباد، فاحب أن لا يُرفع عملي إلا وأنا صائم». (صحيح الجامع للألباني).

> عن همام بن يحيى قال: بكى عامر بن عبد الله في مرضه الذي مات فيه بكاءُ شديداً، فقيل له: ما يبكيك يا أبا عبد الله؟ قال: آية في كتاب الله: «إِنَّمَا يَتَقَبِّلُ اللَّهُ مَنَ الْمُتَقِينَ، (كتاب المحتضرين لابن أبي الدنيا).

> > شعبان ١٤٣٨ هـ - العدد ٥٤٨ - السنة السادسة والأربعون

حكم ومواعظ

التوحيد

من جوامع الدعاء عن شداد بن أوس أن رسول الله صلى الله عليه وسلم كان يقول في صلاته: «اللهم إني أسألك الثبات في الأمر، والعزيمة على الرشد، وأسألك شكر نعمتك وحسن عبادتك، وأسألك قلبًا سليمًا ولسانًا صادقًا، وأسألك من خير ما تعلم، وأعوذ بك من شر ما تعلم، وأستغفرك لما تعلم، (سنن النسائي).

2/alas

خلق حسن فالزمه

قال محمّد بن الحنفيّة- رحمه الله تعالى: «الكمال في ثلاثة، العفّة في الدّين، والصبر على النّوائب، والاقتصاد وحسن التُدبيرية المعيشة، (أدب الدنيا والدين).

من حكمة الشعر

حسدوا الفتى إذ لم ينالوا سعيه

من معانى

الأحاديث

فالقوم أعداء له وخصوم

كضرائر الحسناء قلن لوجهها

حسدًا وظلمًا-: إنه لذميم

(عيون الأخبار)

قال عليَ بن أبي طالب-رضي الله عنه-: «للمرائي ثلاث علامات، يكسل إذا كان وحده، وينشط إذا كان في النّاس، ويزيد في العمل إذا أُثني عليه، وينقص إذا دُمً،. (نضرة النعيم).

خلق سيئ فاحذره

# من أقوال السلف العلم قبل الاعتقاد والعمل

قال الحسن البصري: «العامل على غير علم كالسالك على غير طريق، والعامل على غير علم يفسد أكثر مما يصلح، فاطلبوا العلم لا تضروا بالعبادة واطلبوا العبادة طلبًا لا تضروا بالعلم».

(جامع بيان العلم).

التوحيد

سبب: وفيه «كل سبب ونسب ينقطع إلا سببي ونسبي، النسب بالولادة والسبب بالزواج. وأصله من السبب، وهو الحبل الذي يتوصل به إلى الماء، ثم استعير لكل ما يتوصل به إلى شيء، كقوله تعالى: «وتقطعت بهم الأسباب، أي: الوصل والمودات. (النهاية لابن الأثير).

شعبان ١٤٣٨ هـ - العدد ٥٤٨ - السنة السادسة والأربعون

الأسرة السلمة أخطاء الاباء 2 تربية الأيناء ALINE اعداد/ جمال عبد الرحمن

التوحيد

الحمد لله والصلاة والسلام على رسول الله وبعد .. نتابع في هذا العدد الحديث عن أخطاء الآباء والأمهات والمعلمين والمربين في تربية الصغار، فنقول وبالله التوفيق:

# سابعاء تنشئة الأولاد على الجبن والغوف والفزع

تربية الأبناء مسئولية الآباء، ربما يهملها الآباء مستسهلين الإهمال فيها، ومستهينين به. ونظرًا لعدم ظهور آثار ذلك مبكرًا، فلا يشعرون بحجم خطره، فإذا جاء الموعد، وحان وقت القطاف؛ جاءت الثمرة مُرة حنظلية، فبدأ الآباء يشتكون؛ بل يصرخون مما آل إليه أمر أبنائهم، ناسين أو متناسين أنهم كانوا السبب الرئيس وراء تلك المرارة، قصدوا أو لم يقصدوا.

وكما أن الله سبحانه وتعالى أمر الوالدين بالعناية بتربية الأبناء وعدم التفريط فيهم بقوله جل وعلاء يتأيا الذين مامنوا فوا أنفسكم وأهلكم نازا وقودها النّاش والحجارة عليها ملتيكة علاظ شداد لا يعصون الله ما أمرهم وتعملون ما قومرون ". التحريم/٦.

قال الطبري رحمه الله: (وقوله: (وَأَهْلِيكُمْ نَارًا) يقول: وعلموا أهليكم من العمل بطاعَة الله ما يَقُون به أنفسهم من النار. وبنحو الذي قلنا في ذلك قال أهل التأويل.

وذُكر قول عليّ بن أبي طالب رضي الله عنه في قوله: (قُوا أَنْفُسَكُمْ وَأَهْلِيكُمْ نَارًا وَقُودُهَا النَّاسُ وَالْحِجَارَةُ) قال: علموهم، وأذبوهم). (تفسير الطبري: ٤٩١/٢٣).

فَكَما أَن الله سبحانه أمر بذلك؛ فقد حمَّل النبي صلى الله عليه وسلم مسؤولية رعاية الأولاد للوالدين، فقال عليه الصلاة والسلام فيما رواه عنه صاحبه عبد الله بن عمر رضي الله عنهما؛ دكُلُكُمْ رَاع وَمَسْئُولٌ عَنْ رَعيَّته، فَالأَمْامُ الَّذي عَلَى التَّاس رَاع وَمَسْئُولٌ عَنْ رَعيَّته، وَالْزَرَاةُ رَاعِيَةٌ عَلَى مَال أَهْلَ بَيْتِهَ وَمَسْئُولٌ عَنْهُمْ، وَالْزَرَاةُ رَاعِيَةٌ عَلَى مَال زَوْجَهَا، وَالْعَبْدُ رَاع عَلَى مَال سَيَده وَمَسْئُولٌ عَنْهُ،

بل بين النبي صلى الله عليه وسلم أن ما ينشأ عليه الأولاد من أخلاق وصفات، وطباع وعادات، إنما هو مما عَوَّده عليه الأبوان. فلينظر أحدنا على ما يُعَود عليه أولاده.

قَالَ ابْنُ شَهَابِ رحمه الله: «يُصَلَّى عَلَى كُلُ مَوْلُود مُتَوَهَّى، وَإِنْ كُانَ لِفَيَّة (ضالة)، مِنْ أَجُل أَنَّهُ وُلَدً

شعبان ١٤٣٨ هـ - العدد ٥٤٨ - السنة السادسة والأربعون

عَلَى فَطَرَة الإسلام، يَدْعِي أَبَوَاهُ الإسلامَ، أَوْ أَبُوهُ خَاصَّةَ، وَإِنْ كَاَنَتْ أَمُّهُ عَلَى غَيْر الإسلام، إِذَا اسْتَهَلَ صَارِخًا صُلِّي عَلَيْه، وَلاَ يُصَلَّى عَلَى مَنْ لاَ يَسْتَهلُ مَنْ أَجْل أَنَّهُ سَقْطٌ، هَإِنَّ أَبَا هُرَيْرَة مَنْ لاَ يَسْتَهلُ مَنْ أَجْل أَنَّهُ سقَطٌ، هَإِنَّ أَبَا هُرَيْرَة عَلَيْه وَسَلَّهُ: «مَا منْ مَوْلُود إلاَ يُولَدُ عَلَى القَصْرَة، هَأَبُوَاهُ يُهَوِّدَانه أَوْ يُنَصُّرَانه، أَوْ يُمَجِّسَانه، كَمَا تَنْتَجُ البَهيمَةُ بَهيمة جَمْعَاءَ، هَلْ تُحسُّونَ فيها مَنْ جَدْعَاءَ، ثُمَّ يَقُولُ أَبُو هُرَيْرَةَ رَضِيَ الله عَنْهُ: وَعَطَرَتَ آلَهُ التَّي فَلَكُولُ أَنْه هُرَيْرَةً رَضِي الله عَنْهُ: وَعَطَرَتَ آلَهُ التَّي مَلْتَاسَ عَلَيَها مَنْ اللهُ اللهُ عَنْهُ. الآيَةُ صحيح البخاري ح/١٣٥٨.

وية التعليق على الحديث (٩٥/٢)؛ أي كل مولود يصلى عليه إذا كان أحد أبويه مسلمًا ظاهرًا، وإن كان مولودًا من كافرة أو زانية أو نحوهما. فهو مولود على (فطرة الإسلام) أي ملته وطريقته. كما (تنتج البهيمة) أي تلد الدابة العجماء، (بهيمة جمعاء) أي تامة الأعضاء مستوية الخلق. هل (تحسون) تبصرون، فيها من (جدعاء) مقطوعة الأذن أو الأنف أو غير ذلك؟

أي إن الناس يفعلون بها ذلك، فكذلك يفعلون بالمولود الذي يولد على الفطرة السليمة. (اقرؤوا إن شئتم) أن تتأكدوا هذا المعنى. قال تعالى: (فطرة الله)، أي ملة الإيمان والتوحيد ومعرفة الخالق سبحانه. (التي فطر الناس عليها) أي: خلقهم.

#### خطأ تنشئة الأولاد على الجبن والغوف والفزع: 💿

من المشاهد والملاحظ في حياتنا أن من الآباء والأمهات حينما يريد أن يسكت الطفل عن بكائه، أو يمنعه من التعلق بأبويه حين خروجهما، أو إثناء الطفل عن الاشتراك في رحلة أو أي شيء نحو هذا؛ فنجد الأبوين يخوفان الابن أو البنت بالعفريت مثلاً، أو بأي شيء اشتهر عند الجميع التخويف به والخوف منه ولو كان شيئًا غير حقيقي، كتخويفه ب "أبو رجل مسلوخة"، أو "أم الغول"، أو "عفريت رَجُلِ مَقتول".

كما يخوفون الأولاد من الظلام، ومن العسكري، وغير ذلك.

قَالَ عُمَرُ رضي الله عنه : " الشَّجَاعَةَ وَالْجَبْنُ شيمَةُ وخُلق في الرجال، فيقاتل الشجاع عن من لا يبالي أن لا يؤوب به إلى أَهْله، وَيَفَرُ الْجَبَانُ عَنْ أَبِيه وَأُمُه ". الاستذكار (١٢٦٥).

إن هُذَهُ السلوكيات تغرس الخوف والجبن في الطفل غرسًا عميقًا، فيصير جبانًا خوافًا، مهزوم الشخصية، مهزول الرجولة، مهزوز السلوك.

وهذا لون من ألوان الجناية على الطفل كلما أراد أهله إسكاته ولو مؤقتًا؛ خوهوه بتلك المخوهات. وثمة لون آخر من ألوان الجناية على الطفل؛ ويكون بزرع الجبن والخوف فيه، لكن هذه المرة عن طريق انفجار الأبوين عليه لأتفه الأسباب، هترى الوالدين إذا جُرح الطفل وكأنه ضُرب بالنار، وإذا تعثرت قدماه فسقط على الأرض فكأنما وقع من فوق عمارة أو جبل، وإذا اشتبك معه ابن الجار فكأنما حاربه جيش جرًار. فيبكي الولد فرعًا وفَرَقًا، وينشأ جبانًا يخاف من رؤية الدماء، ويجبن أمام الأعداء، ويصبح كل داء له داء، بدلاً من وقايته بالذُكر والتعوذ والدعاء. وتعويده على أن يلوذ برب الأرض والسماء.

#### من الأذكار عندٍ الأخطار:

عَنِ ابْن عَبَّاس، رَضِيَ اللَّه عَنْهُمَا أَنَّ رَسُولَ اللَّه صَلَّى اللَّه عَلَيَّه وَسَلَّمَ لَّا أُسْرِيَ بِهِ مَرَّتْ رَائِحَةٌ ؟ مَيْبَةٌ، فَقَالَ، «يَا جِبْرِيلُ مَا هَذَه الرَّائِحَةٌ ؟ ، فَقَالُ هَذه رَائِحَةٌ مَاشَطُة ابْنَة هَرْعَوْنَ وَأَوَّلاَدهَا، كَانَتْ تُمَشَّطُهَا، فَوَقَعَ الْنُشَطُ مَنْ يَدها، فَقَالَتْ: بِسُم اللَّه... محيح ابن حبان ح70 . عَلَيْه وَسَلَّمَ طَلْحَة بِيَده فَأُصيبَتْ إِصْبَعُهُ فَقَالَ، حَسٌ، فَقَالَ رَسُولُ اللَّه صَلَّى اللَّه عَلَيْه وَسَلَّمَ. " نُو قَالَ: بِسُم اللَّه لَدَخَلَ الْجِنَة وَالنَّاسُ يَنْظُرُونَ ".

سنن سَعيد بن منصور ح٢٨٥٢.

فَقَالَ، "حَسَّ"، هيَ بِكَسْرِ السِّينِ الْمُشَدَّدَة، كَلِمَةً يَقُولُهَا الْإِنْسَانَ إِذَا أَصَابَهُ ما مَضَّه وَأَحرَقَهُ كالجمرة والضرية وَنَحْوهما. حاشية السيوطي على سنن النسائي (٢٩/٦).

وهذا يبين مشروعية التسمية عند رؤية الخطر سواء على الطفل أو غيره.

التوحيد

شعبان ١٤٣٨ هـ - العدد ٥٤٨ - السنة السادسة والأربعون



# الفتي الشجاع:

قال ابن الجوزي رحمه الله تعالى: (وقد يرزق الصغير الصبي ذهناً من صغره، فيتخير لنفسه، كما قال الله تعالى: «ولقد آتينا إبراهيم رشده من قبل» الآية، فذكر في التفسير: أنه كان ابن ثلاث سنين، فقال للكوكب والقمر والشمس ما قال، إلى أن قال: «إني وجهت وجهي للذي فطر السماوات والأرض حنيفاً وما أنا من المشركين».

فإذا عبر الصبي الخمس سنين، بان فهمه ونشاطه في الخير، وحسن اختياره لنفسه، وصلف نفسه عن الدنايا، أو عكس ذلك.

مر عمر بن الخطاب رضي الله عنه على صبيان وهم يلعبون، فتفرقوا من هيبته، ولم يبرح ابن الزيير، فقال له، ما لك لم تبرح؟ فقال، يا أمير المؤمنين، ما الطريق ضيقة فأوسعها لك، ولا لي ذنب فأخافك.

وقال الرشيد لولد وزيره وهو في دارهم: أيهما أحسن، دارنا أو داركم؟

فقال: دارنا، قال: ولم؟ قال: لأنك فيها.

ويتبين فهم الصبي وعلو همته وقصرها باختياراته لنفسه، فإن الصبيان تجتمع للعب.

فيقول الصبي العالي الهمة: من يكون معي؟ ويقول القاصر الهمة: مع من أكون؟ ومتى فاقت الهمة، وعلت همة الصبي، آثر العلم). (مواسم العمر لابن الجوزي، ص: ٤٢).

مثل هؤلاء الشجعان من الأطفال؛ يقضي على شجاعتهم، ويطفى جذوتها الأسلوب الخاطئ للأبوين في التربية، حينما يستخدمون أسلوب التخويف للأطفال لكفهم عما يريدون، أو للسيطرة عليهم عندما يجمحون.

#### ثمار التربية على الشجاعة:

١- علي بن أبي طائب الذي نام في فراش النبي
 صلى الله عليه وسلم ثيلة الهجرة.

قَالَ ابن هشام: فَأَتَى جِبْرِيلُ عَلَيْهِ السَّلاَمُ رَسُولَ اللَّه صَلَّى اللَّه عَلَيْهِ وَسَلَّمَ، فَقَالَ: لاَ تَبِتُ هَذه اللَّيْلَةَ عَلَى فَرَاشكَ الَّذي كُنْتَ تَبِيتُ عَلَيْهِ. قَالَ: فَلَمَا كَانَتْ عَتَمَةٌ منْ اللَّيل اجْتَمَعُوا عَلَى بَابِه يَرْصُدُونَهُ مَتَى يَنَامُ، فَيَتَبُونَ عَلَيْهِ، فَلَمَا رَأَى رَسُولُ اللَّه صَلَّى اللَّه عَلَيْهُ وَسَلَّمَ مَكَانَهُمْ، قَالَ لَعْلَيُ بْنِ أَبِي طَالْبِ: نَمْ عَلَى فَرَاشي وَتَسَعَ (يعني يَتَعَلَى) بَبُرْدِي هَذَا الْحَضُرَمِي الأَخْضِ فَنَمْ

فيه، فَإِنَّهُ لَنْ يَخْلُصَ إِلَيْكَ شَيْءٌ تَكْرُهُهُ مِنْهُمْ، وَكَانَ رَسُولُ اللَّه صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ يَنَامُ فَيَ بُرْدِهِ ذَلِكَ إِذَا نَامَ. سيَرة ابن هشام (١ /٤٨٢). ٢- أصغر قائد جيش (أسامة بن زيد)

قَالُ ابن كثير رحمه الله تعالى: وَقَدْ أَمَرَهُ رَسُولُ الله صَلَّى الله عَلَيْه وَسَلَّمَ فِي آخر أَيَّام حَيَاتِه، وَكَانَ عُمُرُهُ إِذْ ذَاكَ ثَمَانِي عَشْرَةَ أَوْ تسع عشرَةَ، وَتَوَفَى النبي صلى الله عليه وسلم وأسامة أميرُ عَلَى جَيْش كَثيف، منْهُمْ عُمَرُ بْنُ الْخَطَّاب، وَأَنْفَذَ عَلَى جَيْش مَنْ الله عنه جَيْشَ أُسَامَةَ بَعْدَ مَرَاجَعَة كَثِيرة مِنَ الصَّحَايَة لَهُ فِي ذَلكَ، وَكُلُّ ذَلكَ يَأْبَى عَلَيْهِمُ وَيَقُولُ وَاللَّه مَنَهُ عُمَرُ بِنُ الْخَطَّاب، وَأَنْفَذَ عَلَيْهِمُ وَيَقُولُ وَاللَّه مَنَهُ عُمَرُ بِنُ الْخَطَاب، وَأَنْفَذَ عَلَيْهِمُ وَيَقُولُ وَاللَّهُ مَنَه جَيْشَ أُسَامَةَ بَعْدَ مَرَاجَعَة مَلَيْهُمُ وَيَقُولُ وَاللَّهُ مَنَه جَيْشَ أُسَامَةً بَعْدَ مَرَاجَعَة مَلَيْ الله عَلَيْهِ وَسَلَّمَ. فَسَارُوا حَتَّى بَلَغُوا تُخُومَ مَلَيْ الله عَلَيْهِ وَسَلَّمَ. فَسَارُوا حَتَّى بَلَغُوا تُخُومَ رَيْدُ وَجَعَفَرُ بْنُ أَبِي طَالِهِ وَعَبْدُ اللَّه بْنُ رَوَاحَةً رَيْدُ وَعَنْ الله عَنْهُمْ، فَأَغَارَ عَلَى تلكَ الْبِاذَ وَغَنْمَ رَضِيَ اللَّه عَنْهُمْ، فَأَغَارَ عَلَى تلكَ الْبِاذَه وَعَنْهُمُ أَنُولُولُ

٣- عبد الله بن الزبير وشجاعته وهو صغير مع أمير المؤمنين عمر بن الخطاب. وقد مرت فيما ذكره ابن الجوزي.

٤- "معاذ" و"معود" الغلامان الذين نالا شرف قتل "أبي جهل" رأس الكفر الذي طالما آذى الرسول صلى الله عليه وسلم والمسلمين ثم انصرفا إلى رسول الله صلى الله عليه وسلم فأخبراه، فقال لهما: "أيكما قتله؟"، فقال كل منهما: "أنا قتلته" فقال لهما: "هل مسحتما سيفيكما؟" قالا: "لا" فنظر صلى الله عليه وسلم في السيفين وقال: "كلاكما قتله" (11 (صحيح البخاري ح ٢١٤١).

٥- "أسماء بنت أبي بكر، ذات النطاقين" التي كانت تحمل الطعام والشراب للنبي صلى الله عليه وسلم وللصديق عند هجرتهما متحدية كبرياء قريش وغطرستها وجلافة أبي جهل.

حَبْرِياء هريش وعطرستها وجارفة إلى جهل. قَالَتْ أسماء: لمَّا خَرَجَ رَسُولُ اللَّه صَلَّى اللَّه عَلَيْه وَسَلَّمَ وَأَبُو بَكُر (مهاجريْن) أَتَانَا نفر من قريش منهم أَبُو جَهُلَ هَٰذَكَرَت ضَرْبَهُ لَهَا عَلَى خَدُهَا لَطُمَة طَرَحَ مَنْهَا قُرْطَهَا مَنْ أُذُنَهَا. البداية والنهاية (١٨٩/٣). والأمثلة كثيرة لا يسعها المقام؛ فإلى لقاء. نسأل الله عز وجل أن يرزقنا حسن تربية أبنائنا، وأن ينبتهم نباتًا حسنًا، وللحديث بقية إن شاء الله.

شعبان ١٤٣٨ هـ - العدد ٥٤٨ - السنة السادسة والأريمون

# قرائن اللغة والنقل والعقل على حمل صفات الله (الخبرية) و(الفعلية) على ظاهرها دون المجاز

من قرائن وأدلة السنة على حمل صفات الله الفعلية على ظاهرها دون ما تحريف ولا تعطيل ، ودونما تكييف ولا تمثيل . . خلافاً للأشاعرة

# الحلقة ( ٣٤ )

الأسوقي الدسوقي الدسوقي المناد/ د. محمد عبد الطليم الدسوقي الله الم

الحمد لله والصلاة والسلام على رسول الله وعلى آله وصحبه ومن والاه.. وبعد: فقد سبق أن ذكرنا من آي القرآن ما يؤكد أن نوعَ صفات أفعاله سبحانه قديمةٌ، وثابتة له ودائمة بدوامه وباقية ببقائه، وأنه (كما كان بصفاته قبل خلقه أزلياً، كذلك لا يزال عليها أبدياً).. وذكرنا ما به تُدحض مزاعم الأشاعرة القاضية:

بأن "صفات الأفعال ليس شيء منها بقديم". ومن ثم فهي لا تتجدد بمعنى أن الله لا يريد ولا يقدر منها شيئاً في المستقبل، وبأنه يلزم من شبوتها - لكونها باعتقادهم حادثة -، "لزوم قيام الحوادث بذاته تعالى، ويلزم أيضاً كونه تعالى عارياً عنها في الأزل، كما يلزم افتقارها إلى مخصص وهو ما ينافي وجوب الغنى المطلق"، وب"أن لا يكون لغير الله فعل على وجه الإيجاد"، كذا قالوا - وتلك هي عبارات البيجوري في شرحه قول اللقاني: "كذا صفات ذاته قديمة".

وعلة إضافته (صفات) إلى (الذات) دون (الأفعال) - قاصدين بهذه الصفات القديمة وقاصرين إياها على "صفات المعاني السبع أو الثماني على الخلاف" بين الأشاعرة والماتريدية الذين أضافوا إلى (القدرة والإرادة والعلم والحياة والسمع والبصر والكلام) صفة (الإدراك)..

وذكرنا أن ما التزموه – ويريدون دوما وبقوة الإرهاب الفكري والسلطان إلزام غيرهم به -: أفضى بهم إلى نفي جميع صفاته تعالى الفعلية والاختيارية، بل والخبرية أيضاً بحجة مماثلتها هي الأخرى للحوادث بعد أن أحدثوا ضمن صفاته تعالى وصف (مخالفة الحوادث)، ومن ثمً

تعطيل وتحريف وتأويل مئات النصوص الواردة بشأنها ليبرروا به دخن باطلهم ... وأظهرنا قبل وجه هذا الدخن وذكرنا أن الصواب فذلك يكمن في ترك طريقة الفلاسفة والجهمية وتبنى طريقة أهل السنة في إثبات كل ما وصف به تعالى نفسه ووصفه به رسوله، كما يكمن في وجوب ترك الألفاظ المجملة والموهمة التي تحمل في ظاهرها معانى التنزيه والتقديس عن تلك الحوادث، وما هي في حقيقة الأمر من ذلك في شىء، لما يتضمنه إطلاق هذه الألفاظ من معانى الإرحاد وتكذيب الرسل والنصوص والطعن فيهما، ناهيك عن فتنة المسلمين بها إبان كل هذه القرون المتطاولة، وسقنا لذلك قول الحافظ الذهبي في السير ٢٠/٢٠ بوجوب "الكف عن إطلاق ما لم يأت فيه نص"، وأنه "لو فرض أن المعنى صحيح؛ فليس لنا أن نتفوه بشيء لم يأذن به الله خوفا من أن يدخل القلبَ شيءُ من البدعة"..

أقول: بعد ذكرنا ما تيسر من أدلة القرآن على عدم صحة ما جنحوا إليه، نذكر ما تيسر من أحاديث السنة الصحيحة على رده وبطلانه وعدم صحته، ونتخيَّرُ من ذلك:

# أ- حديث (أين الله) والجواب عنه بانه (في السماء) . . بين تعطيل وإنكار الأشاعرة وإثبات واقرار أهل السنة:

قوله صلى الله عليه وسلم فيما أخرجه الإمام مسلم من حديث معاوية بن الحكم السلمي، قال: (كانت لي غنم بين أحد والجوانية – مكان شمال المدينة المنورة – فيها جارية لي فأطلعتها ذات يوم، فإذا الذئب قد ذهب منها بشاة – وأنا رجل من بنى آدم – فأسفت فصككتها، فأتيت النبى

التوحيد

شعبان ١٤٣٨ هـ - العدد ٥٤٨ - السنة السادسة والأربعون

صلى الله عليه وسلم فذكرت ذلك له، فعظم ذلك عليَ فقلت: يا رسول لله أفلا أعتقها؟، قال: ادعُها فدعوتُها، فقال لها: أين الله؟ قالت: في السماء، قال: من أنا؟ قالت: أنت رسول الله، قال: اعتقها فإنها مؤمنة)؟(.

وقد علق عليه أبو عثمان الصابوني ت٢٤٩ شيخ نيسابور في زمانه، فيما يُعَدُّ استنباطاً من هذا الحديث، فقال: "يعتقد أصحاب الحديث ويشهدون أن الله فوق سبع سماواته على عرشه كما نطق به كتابُه، وعلماءُ الأمة وأعيان الأئمة من السلف لم يختلفوا أن الله على عرشه، وعرشه فوق سماواته، وإمامنا الشافعي احتج في المبسوط فوق سماواته، وإمامنا الشافعي احتج في المبسوط معاوية بن الحكم فقد سأل رسول الله عن إعتاق ما السوداء، فامتحنها ليعرف أهي مؤمنة أم لا، وقال لها: (أين ربك؟)، فأشارت إلى السماء، فقال لعاوية: (اعتقها فإنها مؤمنة)، حيث حكم بايمانها لما أقرت بأن ربها في السماء، وعرفت ربها معاد العو والفوقية".

كما علق الحافظ الذهبي ت ٢٤٨ في أول كتابه (العلو) يقول: "هكذا رأينا كل من يسأل: (أين الله؟)، يبادر بفطرته ويقول: (في السماء)، ففي الخبر مسألتان: إحداهما: شرعية وهي قول المسلم: (أين الله؟)، وثانيهما: قول المسئول: (في السماء)، فمن أنكر هاتين المسألتين، فإنما ينكر على المصطفى صلى الله عليه وسلم".

وهنا يأتي السؤال المحير بحق؛ هل بعد ذلك الوضوح في جواز السوال عن (أين الله)، وفي الجواب عنه بأنه (في السماء) من وضوح؟، وأين يقع ذلك من جواب بعض علمائنا المعاصرين ممن تصدروا الفتوى، وقوله بالحرف: "ما ورد في الكتاب والسنة من النصوص الدالة على علو الله على خلقه، المراد بها؛ علو المكانة والشرف والهيمنة والقهر؛ لأنه تعالى منزه عن مشابهة الخلوقين، وليست صفاته كصفاتهم، وليس في صفة الخالق سبحانه ما يتعلق بصفة المخلوق من النقص، بل له جل وعلا من الصفات كمالها ومن الأسماء حسناها".

فنفى بذلك فوقيته وعلوه جل في علاه على

٥٤ > التوحيد

الرغم من الآيات والأحاديث التي جاءت بشأنهما، وعَدْ ذلك من مماثلة الحوادث، ولم يكتف بذا حتى نفى عنه صفة الفوقية، وأنها من صفاته العلا، نعوذ بالله من الخذلان.. ثم قال هداه الله وإيانا: "فإذا سألنا إنسان: أين الله؟.. نخبره بأنه لا ينبغي له أن يتطرق ذهنه إلى التفكير في ذات الله بما يقتضى الهيئة والصورة؛ فهذا خطر كبير يفضى إلى تشبيه الله بخلقه، ونخبره بأنه يجب علينا أن نتفكر في دلائل قدرته"، فجعل جوابه بواد غير ذي زرع من سؤال السائل، بعد أن أوهم أو توهم من السؤال مشابهة الخالق بالمخلوق. واسترسل يقول: "أما عن السوال عن الله ب (أين) كمسألة عقائدية: فيؤمن المسلمون بأن الله واجب الوجود، ومعنى كونه واجب الوحود: أنه لا يجوز عليه العدم، فلا يقبل العدم لا أزلا ولا أبدا، وأن وجوده ذاتي ليس لعلة، بمعنى أن الغير ليس مؤثراً في وجوده تعالى، فلا يُعقل أن يُؤثر في وجوده وصفاته الزمان والمكان، فإن قصد بهذا السؤال طلب معرفة الجهة والمكان لذات الله، والذي تقتضى إجابته إثبات الجهة والمكان لله، فلا يليق بالله أن يُسأل عنه بـ (أين) بهذا المعنى؛ لأن الجهة والمكان من الأشياء النسبية الحادثة، بمعنى أنناحتى نصف شيئا بجهة معينة يقتضى أن تكون هذه الجهة بالنسبة إلى شيء آخر، فإذا

قلنا مثلاً: السماء في جهة الفوق، فستكون جهة الفوقية بالنسبة للبشر، وجهة السفل بالنسبة للسماء التي تعلوها وهكذا.

وما دام أن الجهة نسبية وحادثة فهي لا تليق بالله، وعلى ذلك، فلو قال مسلم: (الله في السماء) فإنه يُحمل قوله على معنى: أن الله له صفة العلو المطلق في المكانة على خلقه؛ لأن الله تعالى منزه عن الحلول في الأماكن، فهو بكل شيء محيط، ولا يحيط به شيء، والقول بأن الله تعالى في السماء، معناه: علوه على خلقه لا أنه حالٌ فيها، أما من يعتقد أن الله في السماء بمعنى أنها تحيط أما من يعتقد أن الله في السماء بمعنى أنها تحيط اعتقاده، ويجب تعليمه حينئذ الصواب من الخطأ في ذلك وكشف الشبهة العالقة بذهنه".

شعبان ١٤٣٨ هـ - العدد ٥٤٨ - السنة السادسة والأربعون

ما يكون للحوادث والمخلوقات مما يُتبادر إلى أذهان العوام، وأطلق المجمل ولم يفصل فعطًل وحرَّف بعد أن كيَّف ومثَّل وأوَّل، وهو لو قرأ مقدمة (مختصر العلو) لأدرك الصواب.

والمهم أنه خلص – بعد كلام كثير وذكر لحديث الجارية وأن سؤالها كان لمجرد امتحانها لمعرفة ما إذا كانت موحدة أم عابدة وثن – إلى أنه: "لا يجوز وصفُ الله بالحوادث، فلا يوصف بأنه فوق شيء أو في جهة، على معنى المكانية والجهة"، كذا دون أن يجيبنا عمن لا يعتقد حلوله تعالى بالحوادث ولا شبَّه ولا كيَّف ولا مثَّل، هل يجوز له أن يَسأل (أين الله؟)، وبم نجيبه؟، وكيف نجابه أولادنا بمثل هذا إن هم سألونا نفس السؤال؟، وإذا كان هذا جوابهم عن الفوقية، فما يكون جوابهم عن (الاستواء) و(النزول) و(المجيء).. إلغ؟، وهل بالفعل لن يكون سوى بالتعطيل وانتهاك حرمات النصوص؟.

وإلى أن يتم الجواب، نسوق لرد ما جاء في كلام الشيخ وللمقارنة بين ما هو حق وصواب وصحيح وما هو على غير ذلك، كلام الذهبي في تمهيده لنفس الحديث، عله يكون فاتحة خير لحل معضلات الأشاعرة، فقد قال – رحمه الله – بعد أن ذكر في مقدمة كتابه (العلو) العديد من نصوص القرآن الناطقة بعلوه تعالى، ما نصه: "فإن أحببت يا عبد الله الإنصاف، فقف مع نصوص القرآن والسنن، ثم انظر ما قاله الصحابة والتابعون وأئمة التفسير في هذه الآيات، وما حكوه من مذاهب الساف، فإما أن تنطق بعلم وإما أن تسكت بحلم، ودع المراء والجدل.

وسترى أقوال الأئمة في ذلك على طبقاتهم بعد سرد الأحاديث النبوية، جمع الله قلوبنا على التقوى وجنبنا المراء والهوي، فإننا على أصل صحيح وعقد متين من أن الله لا مثل له، وأن إيماننا بما ثبت من نعوته كإيماننا بذاته المقدسة، إذ الصفات تابعة للموصوف، فكما نعقل وجود الباري ونُنزُه ذاته المقدسة عن الأشياء من غير أن نتعقل الماهية، فكذلك القول في صفاته، نؤمن بها ونعقل وجودها، وتعلمها في الجملة من غير أن نتعقلها، أو نشبهها، أو نكيفها، أو نمثلها بصفات خلقه، تعالى الله عن ذلك علوا كبراً، فالاستواء

كما قال مالك وجماعة: معلوم والكيف مجهول". اهـ.

ثم جعل الذهبي يسوق لذلك ما يقارب المائة دليل من السنة وصحيح ما ورد عن الصحابة على علوه تعالى بذاته وفوقيته واستوائه على عرشه، ثم أوصلها إلى ثلاثمائة وخمسين بعد ذكره آثار التابعين ومن تبعهم بإحسان.

# ب - وابن قدامة المقدسي على درب المثبتين يؤلف في علوه تعالى واستوائه على عرشه :

وبمثل ذلك ومن قبله، فعل ابن قدامة المقدسي ت٦٢٠ في كتابه (صفة العلو لله الواحد القهار)، وقد صدره بقوله: "أما بعد: فإن الله وصف نفسه دالعلو في السماء، ووصفه بذلك رسوله محمد خاتم الأنبياء، وأجمع على ذلك جميع العلماء من الصحابة الأتقياء والأئمة من الفقهاء، وتواترت الأخبار بذلك على وجه حصل به اليقين، وجمع الله عليه قلوب المسلمين، وجعله مغروزا في طباع الخلق أجمعين، فتراهم عند نزول الكرب بهم يلحظون السماء بأعينهم، ويرفعون نحوها للدعاء أبديهم، وينتظرون مجيء الفرج من ربهم، وينطقون بذلك بالسنتهم، لا يُنكر ذلك إلا مبتدعٌ غال في بدعته، أو مفتون بتقليد وأتباعه على ضلالته، وأنا ذاكر في هذا الجزء بعض ما بلغنى من الأخبار في ذلك عن رسول الله وصحابته والأئمة المقتدين بسنته على وجه يحصل به القطع واليقين بصحة ذلك عنهم، ويُعلم تواتر الرواية بوجوه منهم، ليزداد من وقف عليه من المؤمنين إيمانا وينتبه من خفى عليه ذلك، حتى يصير كالشاهد له عيانا، ويصير للمتمسك بالسنة حجة وبرهانا". اه.

ومما ساقاه - رحمهما الله - في إثبات علوه تعالى واستوائه على عرشه وجواز القول بـ (أنه في السماء) - من غير الآي - قوله صلى الله عليه وسلم فيما رواه أبو داود والترمذي وصححه من حديث ابن عمرو: (الراحمون يرحمهم الرحمن، ارحموا من في الأرض يرحمكم من في السماء)، وفي رواية للطبري من حديث جابر ورواته ثقات، بلفظ: (مَن لم يرحم مَن في الأرض، لم يرحمه من في السماء).. وحديث أنس وفيه أن زينب بنت جحش كانت تفخر على أزواج النبي وتقول -

شعبان ١٤٣٨ هـ - العدد ٥٤٨ - السنة السادسة والأربعون التوحيد

والحديث في البخاري ومسلم -: (زَوَجَكَنَ أَهَالَيكَنَ، وزوجني اللَّه من فوق سبع سماوات)، وفي لفظ كانت تقول: (إن اللَّه أنكحني في السماء).. وقوله عليه السلام في المتفق عليه من حديث أبي سعيد بشأن اعتراض معترض على قسمته في عطية جاءته من اليمن: (ألا تأمنوني وأنا أمين مَن في السماء، يأتيني خبر السماء صباحاً ومساءً).. وقوله فيما نفسي بيده، ما من رجل يدعو امرأته فتأبي عليه، نفسي بيده، ما من رجل يدعو امرأته فتأبي عليه، عنها زوجُها).. وقوله لما حكم سعد بن معاذ في بني قريظة بأن تُقتل مقاتلتهم وتُسبى ذريتهم وتُغنم أموالهم: (لقد حكمت فيهم بحكم الملك من فوق سمع سماوات) والحديث في الصحيحين..

وقوله فيما أخرجه أحمد والحاكم في مستدركه وقال هو على شرط البخاري ومسلم: (إن المَيَت تحضره الملائكة، فإذا كان الرجل الصالح قالوا: اخرجي أيتها النفس المطمئنة كانت في الحسد الطيب، اخرجي حميدة وأبشري بروح وريحان ورب غير غضيان، فلا يزال يقال لها ذلك حتى يُنتهى بها إلى السماء التي فيها الله عز وجل .. الحديث).. وقوله - كما في الترمذي - للحصين أبى عمران يعرض عليه الإسلام: (يا حصين كم تعبد اليوم إلها؟، قال: سبعة، ستة في الأرض ووحدا في السماء، قال: فأبهم تعبد لرغبتك ورهيتك؟، قال: الذي في السماء).. ولسنا هنا يصدد استقصاء ما ورد بهذا الشأن فذلك في مظانه التي ذكرنا بعضها، وإنما فقط أردنا الجواب على السؤال بـ(أين الله؟)، وإقرار النبي السؤال والجواب دون ما إنكار، ورد ما جاء في الفتوى من شبهات، والتنبيه على تحقق ذلك دون ما تكبيف ولا تمثيل ولا تشبيه، ولا تجسيم ولا مماسة ولا محاذاة

# ج: قد تبين الرشد من الفي فهل من مشمر من الأشاعرة للرجوع إلى العق؟؛

وبالمقارنة تجد أن ما قاه به ابن قدامة والذهبي هو المتناغم مع صحيح السنة والمنسجم مع الفطرة والمتفق مع فهم الصحابة وإجماع تابعيهم، فقد صح في الأثر أن ابن عمر مر براع فقال: (هل من شاة؟)، فقال: (ليس ها هنا ربُّها)، قال ابن عمر؛

01 \ التوحيد //

(تقول له: أكلها الذئب)، فرفع رأسه إلى السماء وقال: (فأين الله؟)، فقال ابن عمر؛ (أنا والله أحق أن يقول: أين الله؟)، واشترى الراعي والغنم فأعتقه وأعطاه الغنم .. فما تحريم جملة فاه بها الرسول الأعظم ونطق بها صحابته الأجلاء وتابعيهم بإحسان، وأقرُّوا الجواب عنها بعبارة (في السماء)؛ ومن قبل ذلك أقروا بلا تعطيل ولا تأويل ما جاء في قوله تعالى: (ثُرُ أُسْبَوَى عَلَى ٱلْعَرْضِ .. الأعراف/٥٤)، (مَأَينتُم مَّن في ٱلسَّمَاء .. الملك/١٢، ١٧)، وقوله: (إله يَضْعَدُ ٱلْكَارُ ٱلطَّبَتُ .. فاطر/١٠)، ( بُدَبَرُ الأَمْرَ مِنَ السَمَاءِ إِلَى الأَرْضِ فَرْ مَعْرَجُ إِلَيه .. السجدة (٥)، وقوله: (مَرْمُ ٱلْمَلَتِكَ وَٱلرُوحُ إِلَيهِ .. المعارج/٤)، (بَل زَفْعَهُ ٱللَّهُ إِلَيْهِ .. التساء/١٥٨)، (وَهُوَ ٱلْعَاهُرُ فَوْقَ عِبَادِهُ. .. الأنعام/١٨)، ( عَافُونَ رَبُّم من فَوَقهر .. النحل/٥٠)، وقوله لعيسى: (إنْ سَوَفَتِكَ وَرَافَعُكَ إِلَى .. آل عمران/٥٥)، وقوله على لسان فرعون: (يَهْمَنُ أَنْ لى صَرْحًا لَعَلَىٰ أَبْلُغُ ٱلْأَسْبَنِبَ (٢) أَسْبَنَبَ ٱلسَّعَنَوَتِ فَأَطَّلِعَ إِلَى إِلَىهِ مُوسَى وَإِنَّى لَأَظُنُّهُ كَذِبًا.. غافر/٣٦، ٣٧)، يعنى أظن موسى كاذبا في أن الله إلهه في السماء، وكلها آيات ذكرها ابن قدامة - ومن بعده الذهبي لإثبات علوه تعالى وفوقيته، وأتبع الأخيرة منها بقوله: "والمخالف في هذه المسألة يزعم أن موسى كاذب في هذا بطريق القطع واليقين، مع مخالفته لرب العالمين، وتخطئته لنبيه الصادق الأمين، وتركه منهج الصحابة والتابعين، والأئمة السابقين، وسائر الخلق أجمعين، نسأل الله تعالى أن يعصمنا من البدع برحمته، ويوفقنا لاتباع . "متنس

أقول: ما تحريم الأشاعرة لمقوله: (إنه تعالى في السماء) جواباً عن (أين الله؟)، ومخالفتهم الرسول وصحابته ومن تبعهم، وما تعديهم على ما تيسر ذكره من نصوص وأضعاف أضعافها، وتلاعبهم بها وتأويلهم لها وإخراجهم إياها عن ظاهرها، وما تجاهلهم لمئات الأخبار التي تضافرت على ذكرها كتب القوم، ومن أهمها، (العلو) على ذكرها كتب القوم، ومن أهمها، (العلو) للذهبي و(العلو) لابن قدامة و(اجتماع الجيوش) لابن القيم.. إلا بشؤم التحريف والتعطيل والتكييف والتمثيل والتأويل. فإلى الله المشتكى.. وإلى لقاء آخر نستكمل الحديث، والحمد لله رب العالمين.

معيان ١٤٣٨ هـ - العدد ٥٤٨ - السنة السادسة والأربعون



نواصل في هذا التحذير تقديم البحوث العلمية الحديثية للقارئ الكريم حتى يقف على حقيقة هذه القصة التي اشتهرت، وانتشرت على ألسنة القصاص والوعاظ، وإلى القارئ الكريم التخريج والتحقيق.

# أولا: أسباب تحقيق هذه القصة:

إن كثيرًا من العلمانيين يتخذون من قصة الغرانيق وسيلة للطعن في الإسلام، خاصة نبينا محمد صلى الله عليه وسلم، حين يزعم المستشرقون وبعض الملاحدة أن النبي صلى الله عليه وسلم يتكلم بما يرضي المشركين جذبًا لهم إليه، لأن هؤلاء الزنادقة بزعمهم الباطل أنه لم يكن صادقًا، وأن الشيطان أفسد عليه الوحى.

إن هذه القصة ذكرها المفسرون عند قوله تعالى: « وَمَا أَرْسَلْنَا مِن قَبْلِكَ مِن رَّسُولِ وَلَا نَتِي إِلَّا إِذَا تَمَتَّى أَلَقِي الشَّيْطَنُ فِي أَمْنَيْبَدِهِ فَيَسَخُ اللَّهُ مَا يَلْقِي الشَّيْطَنُنُ ثُمَ مُحْكِمُ اللَّهُ وَايَتِهِ وَاللَّهُ عَلِيمُ حَكِمُ (\*) لَبَحْكَ مَا بَلْقِي الشَّيْطَنُ فِتْنَة لَلَذِي فِ قُلُومِ مَرَضٌ وَالقَاسِيةِ قُلُوبُهُمُ وَإِنَ الطَّلِلِينِ فِي شَقَاقٍ بَعِيدِ (\*) وَلِعَلَمَ الَّذِينَ أُوتُوا أَلْعِلْمَ أَنَهُ لَهُ لَهُ لَهُ لَهُ اللَّهُ لَهُ لَهُ اللَّهُ عَلَي الَذِينَ وَابَحَ الْقُوبُهُمُ وَإِنَ اللَّهُ لَهُ اللَّهِ مِنْ وَاللَّهُ عَلَيهُ وَاللَّهُ عَلَيهُ مَوْقَا اللَّذِينَ عَامَنُوا إِلَى صِرَحِلْ مُسْتَقِيمٍ (الحج: ٢٥-٥٤). الَذِينَ عَامَنُوا إِلَى صِرَحِلْ مُسْتَقِيمٍ » (الحج: ٢٥-٥٤).

# ثانيًا: المتن:

روي عن ابن عباس قال: أن النبي صلى الله عليه وسلم كان بمكة فقرأ سورة النجم، حتى انتهى إلى: « أَوَرَيْمُ اللَّتَ وَالْفَزَى () وَمَتَوَةً الْقَالِهُ الْتُوَى » (النجم: ٢٠)، جرى على لسانه: تلك الغرانيق العلى، الشفاعة منها ترتجى، قال: فسمع ذلك مشركو أهل مكة فسروا بذلك فاشتد على رسول الله صلى الله عليه وسلم.

#### ثالثًا: التخريج والتحقيق:

الخبر الذي جاءت به هذه القصة مسندًا

أخرجه البزار في مسنده (٢٩٦/١١) (ح٥٩٦)، قال: حدثنا يوسف بن حماد، قال: حدثنا أمية بن خالد، قال: حدثنا شعبة، عن أبي بشر، عن سعيد بن جبير، عن ابن عباس أن النبي صلى الله عليه وسلم قرأ بمكة..القصة.

# علة هذا الخبر:

ثم قال البزار مبينًا علة هذا الخبر، وهذا الحديث لا نعلمه يروى عن النبي صلى الله عليه وسلم بإسناد متصل عنه يجوز ذكره إلا بهذا الإسناد، ولا نعلم أحدًا أسند هذا الحديث عن شعبة عن أبي بشر، عن سعيد، عن ابن عباس إلا أمية، ولم نسمعه إلا من يوسف بن حماد.

ثم قال: وغير أمية يحدُث به، عن أبي بشر، عن سعيد بن جبير مرسلاً، وإنما هذا الحديث يُعرف عن الكلبي، عن أبي صالح، عن ابن عباس. اه.

وهذا ما بينه السيوطي في الدر المنثور (٦٦/٦) فقال: «وأخرج ابن مردويه من طريق الكلبي عن أبي صالح، عن أبي عباس، ومن طريق أبي بكر الهذلي وأيوب، عن عكرمة، عن ابن عباس رضي الله عنه، ومن طريق سليمان التيمي عمن حدَّثه عن ابن عباس أن رسول الله صلى الله عليه وسلم قرأ سورة النجم وهو بمكة... القصة. اه.

قلتُ: فيتبين من ذلك ثلاثة طرق عن ابن عباس:

التوحيد

١- الطريق الأول، فيها الكلبي:

شعبان ١٤٣٨ هـ - العدد ٥٤٨ - السنة السادسة والأربعون

ذكره الإمام الذهبي في «الميزان» (٥٥٦/٣-ترجمة ٧٥٧٤)؛ محمد بن السائب الكلبي أبو النضر الكوفي المفسر النسابة الإخباري، ثم قال:قال سفيان:قال الكلبي،قال لي أبو صالح: انظر كل شيء رويت عني عن ابن عباس، فلا تروه.

قال الثوري: اتقوا الكلبي، وقيل له: فإنك تروي عنه. قال: أنا أعرف صدقه من كذبه.

قال البخاري: أبو النضر الكلبي تركه يحيى وابن مهدي.

قال ابن عدي: وقد حدث عن الكلبي سفيان، وشعبة، وجماعة، ورضوه في التفسير. وأما في الحديث فعنده مناكير، وخاصة إذا روى عن أبي صالح، عن ابن عباس.

وقال ابن حبان: كان الكلبي سبائيًا من أولئك الذين يقولون إن عليًا لم يمت، وإنه راجع إلى الدنيا ويملؤها عدلاً كما مُلئت جورًا، وإن رأوا سحابة قالوا، أمير المؤمنين فيها.

وقال الحسن بن يحيى الرازي الحافظ، حدثنا علي بن المديني، حدثنا بشر بن المفضل، عن أبي عوانة، سمعت الكلبي يقول، كان جبرائيل يملي الوحي على النبي صلى الله عليه وسلم، فلما دخل صلى الله عليه وسلم الخلاء جعل يملي على على.

وقال أحمد بن زهير، قلت لأحمد بن حنبل، يحل النظر في تفسير الكلبي؟ قال: لا، ابن معين قال الكلبي: ليس بثقة.

وقال الجوزجاني وغيره: كذاب.

وقال الدارقطني وجماعة: متروك.

وقال ابن حبان: مذهبه في الدين ووضوح الكذب فيه أظهر من أن يحتاج إلى الإغراق في وصفه، يروي عن أبي صالح، عن ابن عباس في التفسير، وأبو صالح لم ير ابن عباس ولا سمع الكلبي من أبي صالح، إلا الحرف بعد الحرف، فلما احتيج إليه أخرجت له الأرض أفلاذ كبدها، لا يحل ذكره في الكتب، فكيف الاحتجاج به.

الطريق الثاني، وهو طريق أبو بكر الهذلي وأيوب عن عكرمة، عن الله

م التوحيف

عنه، وهذا الطريق ضعيف أيضًا، قال الحافظ ابن حجر في الفتح (٤٣٩/٨) بعد أن ساق الطرق الثلاثة: وكلها سوى طريق سعيد بن جبير إما ضعيف وإما منقطع. اه.

الطريق الثالث: وهو طريق سليمان التيمي عمن حدثه، عن ابن عباس رضي الله عنه، وفيه راو لم يسمَّ، فالحديث مبهَم.

قال البيقوني في بيقونته: ومبهم ما فيه راو لم يُسم

طريق رابع، ولهذا الحديث طريق رابع أخرجه الطبراني (٦٦٦/١٨) قال: حدثني محمد بن سعد، قال: ثني أبي قال: ثني عمي، قال أبي عن أبيه عن ابن عباس.. القصة. اه.

قلتُ: وهذا سند تالف مسلسل بالعوفيين، فمحمد هو ابن سعد بن محمد بن الحسن بن عطية بن جنادة أبو جعفر العوق. قاله الذهبي في «الميزان» (٥٦٠/٣/٥٧٥٠). اه.

وقال الخطيب: كان لينًا في الحديث، وهذا أيضًا في دتاريخ بغداد» (٣٢٢/٥). اهـ.

ووائده سعد بن محمد بن الحسن، قال الخطيب في «تاريخ بغداد» (١٢٧،١٢٦/٩)، روى عن أحمد أنه قال فيه: ثم يكن ممن يستأهل أن يُكتب عنه ولا كان موضعًا لذلك. اه.

وعمه هو الحسين بن الحسن بن عطية العوق. قاله في «الميزان» (١٩٣١/١)، ثم نقل أقوال الأئمة فيه، فقال: ضعَّفه يحيى بن معين وغيره، وقال ابن حبان يروي أشياء لا يتابع عليها، لا يجوز الاحتجاج بخبره. وقال النسائي: ضعيف. اه.

وأبود الحسن بن عطية بن سعيد العوقي، قال ابن حبان في المجروحين (٢٣٤/١) (٢٠٨) من أهل الكوفة يروي عن أبيه، روى عنه ابنه محمد بن الحسن؛ منكر الحديث، فلا أدري البلية في أحاديثه منه أو من أبيه أو منهما معًا؛ لأن أباه ليس بشيء في الحديث، وأكثر روايته عن أبيه، فمن هنا اشتبه أمره ووجب تركه. اه.

قلتُ: وبهذا يتبين أن كل الطرق المتصلة لابن عباس واهية، وهذه الطرق فيها من الكذابين

شعبان ١٤٣٨ هـ - العدد ٨٢٨ - السنة السادسة والأربعوني.

والمتروكين والمبهمين ما يزيد بعضها بعضًا وهنًا على وهن.

ومن العجب أن بعض من لا دراية له بالصناعة الحديثية يستخدم قاعدة ليست على إطلاقها، وهي تقوية الحديث بكثرة الطرق، ولقد بيَّن الحافظ ابن كثير في «اختصار علوم الحديث» (ص ٤)، حيث نقل قول أبي عمرو ابن الصلاح: لا يلزم من ورود الحديث من طرق متعددة أن يكون حسنًا؛ لأن الضعف يتفاوت؛ فمنه ما لا يزول بالمتابعات، يعني لا يؤثر كونه قابعًا أو متبوعًا؛ كرواية الكذابين والمتروكين. اه.

قلتُ: وهذا ينطبق تمام الانطباق على حديث القصة الذي بين أيدينا، فإن طرقه كلها يزيد بعضها بعضًا وهنًا على وهن.

رابغا: أسماء بعض الأئمة الذين ضعَّفوا هذا الحديث للَّا كتبهم:

 ۱- أبو بكر ابن العربي (ت٥٤٢هـ) في «تفسير أحكام القرآن».

٢- القاضي عياض (ت٤٤٥هـ) في كتابه «الشفا بتعريف حقوق المصطفى».

٣- فخر الدين الرازي (ت ٦٠٦هـ) في تفسيره «مفاتيح الغيب».

٤- القرطبي في «أحكام القرآن».

٥- الكرماني (ت٨٦٦هـ).

٦- العيني (ت٥٨٨هـ) في «عمدة القاري».

٧- الشوكاني (ت١٢٥٠هـ) في «فتح القدير».
٨- الألوسي (ت١٢٧٠هـ) في «روح المعاني».

۹- صديق حسن خان أبو الطيب (ت١٣٠٧هـ) في تفسيره «فتح البيان».

ولقد ذكر الإمام أبو بكر بن العربي في تفسيره «أحكام القرآن» (٣٠٥/٣) عشر مقامات في إبطال هذه القصة «قصة الغرانيق»، ولقد بيَّن في المقام الخامس: أن قول الشيطان تلك الغرانقة العلا وإن شفاعتها ترتجى للنبي صلى الله عليه وسلم، قبلَه منه، فالتبس عليه الشيطان بالملك، واختلط عليه التوحيد بالكفر حتى لم يفرِق بينهما.

وأنافي أدنى المؤمنين منزلة وأقلهم معرفة بما

وفقني الله له وأتاني من علمه، لا يخفى عليً وعليكم أن هذا كفر لا يجوز وروده من عند الله، ولو قاله أحد لكم لتبادر الكل إليه قبل التفكير بالإنكار والردع والتثريب والتشنيع فضلاً عن أن يجهل النبي صلى الله عليه وسلم حال القول ويخفى عليه قوله. ولا يتفطن لصفة الأصنام، بأنها الغرائقة العلا، وأن شفاعتها ترتجي.

وقد عُلم علمًا ضروريًا أنها جمادات لا تسمع ولا تبصر ولا تنطق ولا تضر ولا تنفع ولا تنصر ولا تشفع، بهذا كان يأتيه جبريل الصباح والمساء، وعليه انبني التوحيد، ولا يجوز نسخه من جهة المعقول، ولا من جهة المنقول، فكيف يخفى هذا على الرسول؟ ثم لم يكف هذا حتى قالوا: إن جبريل لما عاد إليه بعد ذلك ليعارضه فيما ألقى إليه الوحى كررها عليه جاهلاً بها، تعالى الله عن ذلك. فحينئذ أنكرها عليه جبريل، وقال له: «ما جئتك بهذه»، فحزن النبي صلى الله عليه وسلم لذلك، وأنزل عليه: « وَإِن كَانُوا لِيَفْتِنُونَكَ عَنِ ٱلَّذِي أَوْحَيْمَا إِلَيْكَ لِنُفْتَرِي عَلَيْمَا غَبْرُهُ وَإِذَا لَأَعْذُوكَ خَلِيلًا » (الإسراء:٧٣)، فيا لله والمتعلمين والعالمين من شيخ فاسد وسوس هامد لا يعلم أن هذه الآية نافية لما زعموا، مبطلة لما رووا وتقولوا. اه.

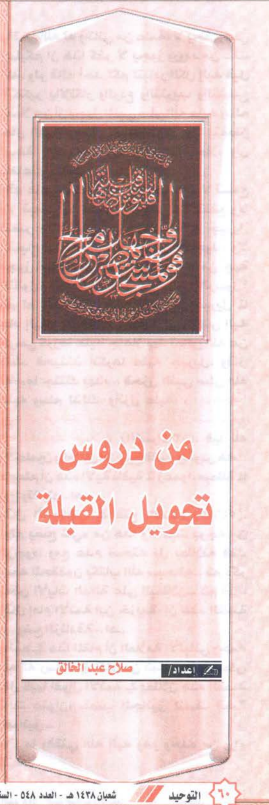
وقال الشوكاني في فتح القدير (٥٤٦/٣): «ولم يصح شيء من هذا ولا ثبت بوجه من الوجوه، ومع عدم صحته بل بطلانه فقد دفعه المحققون بكتاب الله سبحانه.. ثم ذكر بعض الآيات الدالة على البطلان.. ثم قال: وقال إمام الأئمة ابن خزيمة: إن هذه القصة من وضع الزنادقة». اه.

وننبِّه في هذا المقام أن العلاَمة الألباني رحمه الله له رسالة في أكثر من ثماني مائة سطر، نقل فيها أقوال الأئمة في بطلان هذه القصة تحت عنوان: «نصب المجانيق لنسف قصة الغرانيق».

هذا ما وفقني الله إليه وهو وحده من وراء القصد.

التوحيد

شعبان ١٤٣٨ هـ - العدد ٥٤٨ - السنة السادسة والأربعون



الحمد لله، وكفى والصلاة والسلام على النبي المصطفى، وبعد: فحادثة تحويل قبلة الصلاة من المسجد الأقصى إلى المسجد الحرام، بغض النظر عن تاريخ هذا التحويل؛ إذ تعددت أقوال العلماء في تاريخ تحويل القبلة من المسجد الأقصى إلى المسجد الحرام، وأرجح الأقوال أنه كان في نصف شهر رجب من السنة الثانية للهجرة على الصحيح، وبه قال الجمهور، كما نصّ عليه الحافظ ابن حجر في الفتح.

وفي هذا المقال نحاول تدبر بعض فوائد هذا الحدث الجليل، فنقول وبالله تعالى التوفيق،

إن تحويل القبلة نعمة كبيرة أخبرنا الله تعالى عنها في خواتيم الآيات التي تحدثت عن تحويل القبلة في سورة المقرة فقال: «وَلِأَيَمَ نِعْمَتِي عَلَيْكُرُ وَلَعَلَّكُمْ تَهْتَدُونَ » (البقرة: ١٥٠).

وإن اليهود ليحسدوننا على تحويل القبلة، فعَنْ عَائشَةً، قَالَتُ؛ قَالَ رَسُولُ الله صَلَّى الله عَلَيْه وَسَلَّمَ: "إِنَّهُمْ - اليهود- لاَ يَحْسُدُونَا عَلَى شَيْء كَمَا يَحْسُدُونًا عَلَى يَوْمِ الْجَمْعَةِ الْتِي هَدَانًا اللهِ لَهَا وَضَلُوا عَنْهَا، وَعَلَى الْقَبْلَةَ الَّتِي هَدَانًا الله لَهَا وَضَلُوا عَنْهَا، وَعَلَى قَوْلُنَا خَلْفُ الْإِمَامِ: آمين" مسند أحمد (٢٥٠٢٩) وصححه شعيب الأرناءوط.

وعن أبى إسْحَاقَ، قَالَ؛ سَمعْتُ الْبَرَاءَ بَقُولُ؛ «صَلَيْنًا مَعَ رَسُول الله صَلَّى الله عَلَيْه وَسَلَّمَ نَحْوَ بَيْت الْمُقْدس ستَّة عَشَرَ شَهْرًا، أَوْ سَبْعَة عَشَرَ شَهْرًا، ثمَ صُرِفْنَا نَحْوَ الْكَفْبَةَ» رواه البخاري (٤٤٩٢) ومسلم (٥٢٥).

- وفي تحويل القبلة دروس وعظات كثيرة نحاول أن نتعرف على بعض منها فيما يلى: أولا: الاستعداد النفسي للمحن يخفف من شدتها:

من المعلوم أن الاستعداد النفسي لتقدل المحن والابتلاءات له أهمية كبيرة في التخفيف من شدتها، وهذا منهج رياني فيه الرحمة بخلقه فقبل أن ينزل الله تعالى البلاء والشدائد أخبرنا بأنها ستقع في وقت ما حسب مشيئته وحده، وعلمنا الله تعالى كيف نخرج من هذه المصائب والابتلاءات ونحن أكثر طاعة لله تعالى وثباتًا

شعبان ١٤٣٨ هـ - العدد ٥٤٨ - السنة السادسة والأربعون

وأعظم ثوابًا، والأمثلة على ذلك كثيرة، منها، محنة تحويل القبلة، فجهز الله تعالى النبي صلى الله عليه وسلم والمؤمنين نفسيًّا وعلميًّا لاستقبالها، ومن ذلك:

١- قال تعالى: «سَبَعُولُ ٱلشَّفَهَاءُ مِنَ ٱلنَّاسِ مَا وَلَهُمُ مَنْ فَعَلَمُهُمُ الَّتِي كَافُلُ عَلَيْهُمُ اللَّهِ كَافُلُ عَلَيْهُمُ اللَّهِ (البقرة: ١٤٢).

ومهد الله تعالى لتحويل القبلة وأبان قبلة، وعلى العبد أن السبب، ظهور اضطرابات عند التحويل حتى لا يُفاجأ المسلمون بشيء من حملات التشويش والنقد والتشكيك، فأوضح تعالى أن سفهاء الأحلام وضعفاء العقول والإيمان شُهَداء عَلَ النَّاس وَيَكُودُ من طوائف اليهود والمشركين والمنافقين (البقرة: ١٤٣).

> سيقولون مُنكرين مُتعجبين، أى شيء صرف المسلمين عن قبلتهم التي كانوا عليها، وهي قبلة الأنبياء والمرسلين؟ أما اليهود فساءهم ترك الاتجاه لقىلتهم، وأما المشركون فقصدوا الطعن في الدين ورأوا ألا داعي للتوجه في الحالين، وأما المنافقون؛ فشأنهم انتهاز الفرص لزرع الشكوك في الدين، ومحاولة الإبعاد عنه بسبب هذا التغيير وعدم الاستقرار، ومخالفة الأعراف السابقة بالأتجاه لبيت المقدس. (التفسير المنير للزحيلي: ٧/٢).

۲- وهذا إخبار بما سيقوله

السفهاء من المنافقين واليهود والمشركين قبل أن يقوله، وفائدته أولاً، تقرير النبوة المحمدية؛ إذ هذا إخبار بالغيب فكان كما أخبر، وثانياً، توطين نفس الرسول صَلَّى الله عَلَيْه وَسَلَّمَ والمؤمنين به حتى لا يضرهم عند سماعه من السفهاء؛ لأن مفاجأة المكروه أليمة شديدة، فإن ذهبت المفاجأة هان الأمر، وخف الألم. (أيسر التفاسير: ١٢٤/١).

٣- الرد على السفهاء بالجواب المسكت: قال تعالى: «سَيَقُولُ السُّفَهَاءُ مِنَ النَّاسِ مَا وَلَمَهُمُ عَن قِبْلَهُمُ

# ٱلَّتِي كَانُولُ عَلَيْهَاً قُلْ لِنَو ٱلْمَشْرِقُ وَٱلْمَغْرِبُ بَهَدِى مَن يَشَاءُ إِلَى صِرَطٍ شُسْتَقِيمٍ » (البقرة: ١٤٢).

المعنى، عندما يسألك السفهاء يا رسول الله عن سبب تحويل القبلة فقل لهم، إن الجهات كلها لله، فلا فضل لجهة على أخرى، فلله أن يأمر بالتوجه إلى أي جهة منها ويجعلها قبلة، وعلى العبد أن يمتثل أمر ريه.

ثانيًا: الأمة المحمدية هي أفضل الأمم لأنها الأمة

# الوسط:

قال تعالى: « وَكَذَلِكَ جَعَلْنَكُمْ أُمَّةً وَسَطَا لِنَكُونُوْا شُهَداء عَلَى النَّاسِ وَيَكُونَ الرَّسُولُ عَلَيْكُمْ شَهِيداً ... (البقرة: ١٤٣). ١- قوله تعالى: (جَعَلْنَكُمْ أُمَّةً



الكعبة هي القبلة التي هدانا الله لها

وضلوا عنها.



وَسَطًا) أي: عدلاً خيارًا، وما عدا الوسط فأطراف داخلة تحت الخطر فجعل الله هذه الأمة وسطًا في كل أمور الدين، وسطًا في الأنبياء ووسطًا في الشريعة، فلهذه الأمة من أجلها، ومن الأعمال أفضلها، أجلها، ومن الأعمال أفضلها، ووهبهم الله من العلم والحلم والعدل والإحسان ما لم يهبه والعدل والإحسان ما لم يهبه وسطًا». (تفسير السعدي:

- قال تعالى: «كُنتُمْ خَبَرَ أُمَّةً أُخْرِجَتْ لِلنَّاسِ تَأْمُرُونَ بِالمُعَرُوفِ وَتَنْهَوْنَ عَنِ ٱلْمُنصَحِ وَتُؤْمِنُونَ

إِلَّهِ ..» (آل عمران: ١١٠)، هذه الآية تدلنا على مؤهلات الوسطية والأفضلية.

٢- (شَهَدَاءَ عَلَى النَّاس) بسبب عدالتهم وحكمهم بالقسط، يحكمون على الناس من سائر أهل الأديان، ولا يحكم عليهم غيرهم، فما شهدت له هذه الأمة بالقبول فهو مقبول، وما شهدت له بالرد، فهو مردود. (تفسير السعدى: ٢٠/١).

أ- تشهدون على للناس في الدنيا: عن أنس بن مالك رَضيَ الله عَنْهُ، قال: "مَرُوا بجَنَازَة،

التوحيد

شعبان ١٤٣٨ هـ - العدد ٥٤٨ - السنة السادسة والأربعون

فَأَثْنَوْا عَلَيْهَا خَيْرًا، فَقَالَ النَّبِيُّ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ، «وَجَبَتُ» ثُمَّ مَرُّوا بَأَخْرَى فَأَثْنَوْا عَلَيْهَا شَرًّا، فَقَالَ, «وَجَبَتْ» هَقَالَ عُمَرُ بْنُ الخَطَّابِ رَضِيَ اللَّه عَنْهُ، مَا وَجَبَتْ قَالَ، «هَذَا أَثْنَيْتُمْ عَلَيْهِ خَيْرًا، فَوَجَبَتْ لَهُ التَّارُ، أَنْتُمْ شَهَدَاءُ اللَّه فِي الأَرْضِ، رواه البخاري (١٣٦٧) ومسلم (٩٤٩).

(فأثنوا عليه خيرًا) وصفوها بفعل الخير. (فأثنوا عليها شرا) وصفوها بفعل الشر. (شهداء الله في الأرض) أي يقبل قولكم في

حق من تشهدون له أو عليه. ٣- وتشهدون على الأمم السابقة يوم القيامة، ومن شهادة هذه الأمة على غيرهم، أنه إذا كان يوم القيامة، وسأل الله المسلين عن تبليغهم، والأمم المكذبة عن ذلك، وأتكروا أن الأنبياء بلغتهم، استشهدت الأنبياء بهذه الأمة، وزكاها نبيها. (تفسير السعدي: ٢٠/١).

وَعَنْ أَبَي سَعِيد الْخُدْرِيُّ، قَالَ، قَالَ رَسُولُ اللَّه صَلَّى اللَّه عَلَيْه وَسَلَّمَ، " يُدْعَى نُوحٌ يَوْمَ القيَامَة، هَيَقُولُ، لَبَيْكَ وَسَعْدَيْكَ يَا رَبُ، هَيَقُولُ، هَيُقَالُ بَلَغْتَ؟ هَيَقُولُ، نَعَمْ، هَيُقَالُ

لأمَّته، هَلْ بَلْغَكُمْ؟ هَيَقُولُونَ، مَا أَتَاذَا مَنْ نَدَير، هَيَقُوَلُ، مَنْ يَشْهَدُ لَكَ؟ هَيَقُولُ، مُحَمَّدُ وَأَمَّتُهُ، هَتَشْهَدُونَ أَنَّهُ قَدْ بَلَغَ، وَوَيَكُونَ الرَسُولُ عَلَيْمُ شَهِيداً، (البقرة، ١٤٣) هَذَلكَ قَوْلُهُ جَلَّ دَكُرُهُ، وَكَذَلِكَ جَعَلْنَكُمْ أُمَّةُ وَسَعَل لَنَكَوُولُ شُهداءً عَلَ النَّاسِ وَيَكُونَ الرَّسُولُ عَلَيْكُمْ شَهِيداً، (البقرة، ١٤٣) " صحيح البخاري (٤٤٨٦).

ثالثًا: تعويل القبلة امتعان وابتلاء للمؤمنين: قال تعالى: «وَمَا جَعَلْنَا الْتِبْلَةَ الَّتِي كُنتَ عَلَيْهَا إلَّا طِنعَلَمَ مَن يَبَيعُ الرَّسُولَ مِتَن يُتَعَلِبُ عَلَى عَقِبَيةً وَإِن كَانَتَ لَجَبَرَةً إِلَا عَلَ الَّذِينَ هَتَك اللَّهُ » (المقوة: 127).

٢٢ > التوحيد

١- قونه تعالى: (وَما جَعَلْنَا الْقَبْلَةَ) أي إنما شرعنا لك يا محمد التوجّه أولا إلى بيت المقدس، ثم صرفناك عنها إلى الكعبة، ليظهر حال من يتبعك ويطيعك ويستقبل معك حيث توجهت، ممن ينقلب على عقبيه، أي فيتبين الثابت على إيمانه ممن لا ثبات له، فهو امتحان وابتلاء ليظهر ما علمناه، ويجازى كل إنسان على عمله. (المنير للزحيلي: ٢/٢ (). كل إنسان على عمله. (المنير للزحيلي: ٢/٢ (). أي وكانت القبلة المحوَلة شاقة نقيلة على من ألف التوجه إلى القبلة الأولى، فإن الإنسان

ألوف لما يتعوده ويثقل عليه الانتقال منه، إلا على الذين هداهم الله بمعرفة أحكام دينه وسر تشريعه، فعلموا أن التعبد باستقبالها إنما يكون بطاعة الله بها. (تفسير

المراغي: ٧/٢). رابغا: إنَّ الله بِالنَّاسِ لَرَءُوفُ رَحِيمَ: قال تعالى: (وَمَا كَانَ أَلَمَهُ لِيُمَسِعَ إِيمَنْتَكُمُ إِنَّ ٱللَّهُ بِالتَّاسِ لَرَّءُوفُ رَحِيمٌ) (المُعرة: ١٤٣).

عَنْ ابْنِ عَبَّاسٍ، قَالَ "تَّا وُجُهَ النَّبِيُّ صَلَّى ٱللَّه عَلَيْه وَسَلَّمَ إلَى الْكَعْبَة قَالُوا: يَا رَسُولَ اللَّه كَيْفَ بِإِخْوَانِنَا الَّذِينَ مَاتُوا وَهُمْ يُصَلُّونَ إلَى بَيْتَ المَقْدِسِ { فَأَنْزَلَ اللَّه تَعَالَى: «وَمَا كَانَ اللَّه

ليُضيعَ إيمَانَكُمْ، صححه الألباني. طَمَأَنهم تعالى على أجور صلاتهم التي صلوها إلى بيت المقدس لا يُضيعها لهم بل يجزيهم بها كاملة سواء من مات منهم وهو يصلي إلى بيت المقدس أو من حي حتى صلى إلى الكعبة، وهذا مظهر من مظاهر رأفته تعالى بعباده ورحمته. (أيسر التفاسير: ١٢٦/١).

خامسًا: أهمية اللجوء إلى الله تعالى بالدعاء:

قال تعالى: وقَدْ نَرْى نَقَلُتُ وَجَهِكَ فِ السَّمَاءَ
قَلْتُوَلِّتُنَكَ قِبْلَةُ نَرْضَنَهَا فَوَلْ وَجَهَكَ شَطَرَ الْمَسْجِدِ
أَلْحَرَارُ وَحَيْثُ مَا كُنْتُمْ فَوَلُ وُجُهمَكَمُ شَطَرَةُ ...

شعبان ١٤٣٨ هـ - العدد ٥٤٨ - السنة السادسة والأربعون



كان تحويل القبلة امتحاناً وابتلاءً للمؤمنين.



(البقرة: ١٤٤). - كَانَ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ يُكْثِرُ الدعاءَ والابتهالَ أنْ يُوَجَّه إلَى الْكَعْبَة، التي هي قبْلَهُ إبْرَاهيمَ، عَلَيْهِ السَّلَّامُ،- كَانَ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ يُكْثُرُ الدَعاءَ والابتهالَ فَأُجِيبَ إِلَى ذَلِكَ. (تفسير آبن كثير، ٤٥٣/١).

- ونتعلم الدرس هنا أن نطلب من الله وحده ونلجأ إليه سبحانه في كل الأزمات والصعوبات والملك الرحيم هو الذي دعانا لذلك فقال تعالى: (وَقَالَ رَبُّكُمُ أَدْعُونِ أَسْتَجِبَ لَكُرْ...) (غافر: ٦٠).

> -هذا من لطفه بعباده، ونعمته العظيمة، حيث دعاهم إلى ما فيه صلاح دينهم ودنياهم، وأمرهم بدعائه، دعاء العبادة، ودعاء المسألة، ووعدهم أن يستجيب لهم. (تفسير السعدي: ٢٤٠/١).

> > سادسًا: سرعة الاستجابة لله

وللرسول: ١- قال تعالى: ( يَتَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ مَامَنُوا ٱسْتَجِيبُوا بِنَهِ وَلِلرَّسُولِ إِذَا دَعَاكُمُ لِمَا يَحْمِيكُمُ وَأَعْلَمُوا أَنَ ٱللَهُ يَحُولُ بَبِّنَ ٱلْمَرْءِ وَقَلْمِهِ وَأَنْتُهُ إِلَيْهِ تُمْشُرُونَ ، (الأنفال: ٢٤). ٢- عَنِ الْبُوَاءِ وَضِيَ اللَّهِ عَنْهُ:

دأنَّ رَسُولُ اللَّه صَلَّى اللَّه عَلَيْهِ وَسَلَّمَ صَلَّى إلَى بَيْت المَقْدِس سَتَّة عَشَرَ شَهْرًا، أَوْ سَبْعَة عَشَرَ شَهْرًا، وَكَانَ يُغَجِبُهُ أَنْ تَكُونَ قَبْلَتُهُ قَبَلَ البَيْت وَأَنَّهُ صَلَّى، أَوْ صَلاَّهَا، صَلاَةَ سَلَّى مَعَهُ قَبَلَ البَيْت وَأَنَّهُ صَلَّى، أَوْ صَلاَّها، صَلاَةَ صَلَّى مَعَهُ فَمَرَ عَلَى أَهْلِ المَسْجِد وَهُمْ رَاكِعُونَ، صَلَّى مَعَهُ فَمَرَ عَلَى أَهْلِ المَسْجِد وَهُمْ رَاكِعُونَ، قَالَ، أَشْهَدُ بِاللَّه، لَقَدْ صَلَّيْتُ مَعَ النَّبِيَّ صَلَّى اللَّه عَلَيْه وَسَلَّمَ قَبَلَ مَكَةَ، فَدَارُوا كَمَا هُمْ قَبَلَ البَيْت. رَوَاه البِحَارَي (٤٤٨٦) ومسلم (٥٢٥). البَيْت. رَوَاه البِحارَي (٤٤٨٦) ومسلم (٥٢٥). إلى الكعبة وهو راكع عندما سمع الخبر، فتحولوا معه وهم ركوع ولم ينتظروا حتى يعتدلوا من الركوع.

- جاء خبر تحويل القبلة من بيت المقدس إلى الكعبة متأخرًا وهم يصلون الفجر وقد صلوا

ركعة فتحولوا إلى الكعبة في الركعة الثانية وهم يصلون.

سابعًا: وحدة الأمة على قبلة واحدة: - قال تعالى: «وَحَيْثُ ما كُنْتُمْ فَوَلُوا وُجُوهَكُمْ شَطْرَهُ» من حميعاً.. قبلة واحدة تجمع حميعاً.. قبلة واحدة تجمع هذه الأمة وتوحد بينها على مواقعها من هذه القبلة، واختلاف أجناسها والسنتها والوانها.. قبلة واحدة، تتجه والوانها.. قبلة واحدة، تتجه الأرض ومغاربها. فتحس أنها الأرض ومغاربها. فتحس أنها تتجه إلى هدف واحد، وتسعى تتجه إلى هدف واحد، ومنهج لتحقيق منهج واحد. منهج

ينبثق من كونها جميعاً تعبد إلها واحداً، وتؤمن برسول واحد، وتتجه إلى قبلة واحدة. وهكذا وحدً الله هذه الأمة. وحُدها في إلهها ورسولها ودينها وقبلتها. وحُدها على اختلاف المواطن والأجناس والألوان واللغات. ولم يجعل وحدتها تقوم على قاعدة من هذه القواعد كلها ولكن تقوم على عقيدتها وقبلتها ولو تفرقت في مواطنها وأجناسها وألوانها ولغاتها.. إنها الوحدة التي تليق ببني الإنسان فالإنسان يجتمع على عقيدة القلب، وقبلة العبادة. نسأل الله الهداية والتوفيق، والحمد لله رب العالمن.

التوحيد



Upload by: altawhedmag.com



من دروس تحویل

القبلة: سرعة الاستجابة

لأمر الله تعالى.





الحمد لله والصلاة والسلام على رسول الله، ويعد، خلق الله الإنسسان وفيه العديد من الغرائز والأحاسيس ليأنس ويُؤنس، ويتفاعل مع من حوله، يتأثر بهم فيضحك ويبكي، ويفرح ويحزن، ويرضى ويغضب إلى آخر هذه الانفعالات والأحاسيس، ولكل هذه الانفعالات والأحاسيس ضوابط شرعية، فالمؤانسة والاختلاط لها ضوابط وأحكام، والضحك والبكاء له أحكام تتغير بتغير الزمان والكان، كذلك الفرح والحزن والرضا، ثم الغضب منه المجمود واللذموم.

شريعتنا الغراء لم تدع شيئا في هذه الحياة الدنيا إلا وأرشدتنا إلى كيفية التعامل معه، والاستفادة القصوى من منافعه، واجتناب أضراره والبعد عنها، كالغضب مثلاً الذي منه المحمود والمذموم، ومذمومه يعود على النفس والمجتمع بالدمار والهلاك بتفكك نسيج الأسرة الواحدة جراء ضرر هذا الأمر، وقد أخبرنا الشارع الحكيم من خلال الكتاب والسنة بالحلول النافعة التي لو اتبعناها ما غضبنا، أو على أقل تقدير أحسنا إدارة غضبنا انطلاقاً من قوله صلى الله عليه وسلم: «لا ضرر ولا ضرار، أخرجه ابن ماجه (٢٣٤١).

ألستم معي أننا في حالة الغضب يتحول كل شيء حولنا من كبير إلى صغير، ومن قوي إلى ضعيف، تتغير الدنيا، يتوقف العقل عن التفكير إلا في الانتقام أو تفريغ طاقة الشر. الجوارح تتحرك بكل قوتها في فورة عارمة، وثورة جارفة، وطاقة جامحة، الغضب عاصفة تأخذ في طريقها كل

التوحيد

د . باسر بلعي عبد المُلعي أستاذ الأدارة والتنبية الشرية الساعد بجامعة التضامن الفرنسية العربية

# شيء، لا تبقي ولا تذر.

حالة الغضب هيجان قوة مفرطة كيف توقفها؟ بل كيف تحسن إدارتها؟

إن الغضب غريزة فطرية تعتري الجميع لا مفر منه، ولا مناص منه، لكن كيف تُقيمهُ على مقياس الشرع.. ثم تقوّمهُ بضوابط الدين؟ وكيف تتحكم فيه وتُحسن إدارته؟

لذا كانت هذه المقالات أخذتها من كتابي (إدارة الغضب بين التقييم والتقويم) ستكون بين أيديكم مقالات شهرية، بينت فيه الغضب وطبيعته، وأنواعه، ودرجاته، وأسبابه، وطرق وخطوات إدارته، وعلاجه، مسترشدًا بكتاب الله، وسنة رسول الله صلى الله عليه وسلم، وبأقوال وأفعال السلف الصالح ما استطعت إلى ذلك سبيلاً.

#### الفضيب

الغضب كارثة على الصحة البشرية، وهو من أكثر المشاعر السلبية التي تُصيب الإنسان عند شعوره بعدم الرضا من أمر ما، أو عند الانزعاج من أحد المواقف، وهو نقيض الرضا، ويرافق الغضب تهيج واحمرار في الوجه مع البكاء أو الرغبة فيه في معظم الأحيان - عند النساء- وعندما يغضب الإنسان يثور كالبراكين ويُفقده الغضب القدرة

شعبان ١٤٣٨ هـ - العدد ٥٤٨ - السنة السادسة والأربعون

### على التحمل والتفكير.

الغضب لغة: غَضبَ يَغْضَبُ غَضَباً، قال ابن فارس: (الغين، والضاد، والباء، أصل صحيح يدل على شدة وقوة) (معجم مقاييس اللغة- ابن فارس ٢١٩/٢). من الألفاظ المترادفة للفظة غضب: (حرد، وتلظّى، واغتاظ، وترغم، واستشاط، وتضرَّم، وحنق، وأسف، ونقم، وسخط، ووجد، وأحفظ، وأضمر. (الألفاظ المترادفة المتقاربة المعنى- أبو الحسن الرماني ٧٧).

# الغضب اصطلاحا:

كما عرف الجرجاني الغضب بأنه: «تغير يحصل عند غليان دم القلب ليحصل عنه التشفي للصدر، (التعريفات- الجرجاني ٢٠٩).

وعرفه الراغب بأنه: «ثوران القلب إرادة الانتقام» (مفردات ألفاظ القرآن- الراغب الأصفهاني ٢٧٤). وعرفه الغزالي: «غليان دم القلب بطلب الانتقام» (إحياء علوم الدين- الغزالي ٢٢٢/٣).

#### الفرق بين الغضب والسخط:

الغضب يكون من الصغير على الكبير، كما يكون من الكبير على الصغير.

بينما السخط لا يكون إلا من الكبير على الصغير، يقال: سخط الأمير على الحاجب، ولا يقال: سخط الحاجب على الأمير، ويستعمل الغُضَّب فيهما.

والسخط إذا عديته بنفسه فهو خلاف الرضا، يقال: رضيه وسخطه، وإذا عديته بعلى فهو بمعنى الغُضَب، تقول: سخط الله عليه إذا أراد العقاب. (الفروق اللغوية- أبو هلال العسكري، ٢٨٦).

الفرق بين الغُضَب والغيظ؛ (أنَّ الإنسان يجوز أن يغتاظ من نفسه، ولا يجوز أن يغضب عليها؛ ذلك أنَّ الغُضَب إرادة الضرر للمغضوب عليه، ولا يجوز أن يريد الإنسان الضرر لنفسه، والغيظ يقرب من باب الغم. (المرجع السابق ٢٩١).

- الفرق بين الغُضَب والاشتياط، (أنَّ الاشتياط خفَّة تلحق الإنسان عند الغُضَب، وهو في الغُضَب كالطَّرب في الفرح، وقد يستعمل الطرب في الخفَّة التي تعتري من الحزن، والاشتياط لا يستعمل إلا في الغُضَب، ويجوز أن يقال، الاشتياط سرعة الغُضَب. (المرجع السابق ٥٤).

ويميل الضرد أثناء الغضب إلى العدوان، وقد ينغمس فيه بحسب الدرجة والموقف المتأزّم عبر صور عديدة، منها:

١- إيماءات جسدية، كتعابير الوجه، وحركة اليد
 الدالة على السخط.

٢- تعابير لفظية، كتوجيه النقد الجارح، والإهاذات، والهزء والسخرية، وما شابه ذلك.

٣- الاعتداء المباشر، والإيذاء الجسدي، وتهشيم المتلكات.

٤- وعند عجز الفرد عن توجيه العدوان إلى مصدر خارجي، هو موضوع غضبه، يرتدُّ على الذات، وقدُ يتحوَّل إلى غضب مكبوت وأحقاد. (علاج الغضب-عبد القادر أبو طالب بتصرف).

٥- وغاية الغضب عمومًا تكمن في الانتقام ورد العدوان إلى مبدئه بعد وقوعه، أو دفعه قبل حصوله، ويتفاوت الناس في التعبير عن الغضب بين الشدة والضعف والاعتدال، بحسب أعمارهم، وأجناسهم، وشخصياتهم، وقيمهم، ومعتقداتهم، وبيئاتهم التي يعيشون فيها ويتفاعلون معها، ودرجة نضجهم العاطفي والاجتماعي، وطبيعة الموقف اللازم والدوافع التي تقف خلفه.

وعليه نخلص إلى أن الغضب حالةً نفسيةٌ انفعالية تُصيب الإنسان، ويؤدي الغضب بصاحبه إلى الثوران والانفعال، وعدم القدرة على التحكم في أقواله وأفعاله غالباً.

إن الغضبان أول ما يجني على نفسه فتقبح صورته، وتتشنج أعصابه، ويفحش كلامه، ويزيد في الصخب واللجاج، وانتفاخ الأوداج، فيدهعه الغضب إلى الظلم والانتقام، وقل أن تراه إلا شعلة من نار تأكل بعضها بعضاً، كالغيظ وهو الغضب الكامن للعاجز، الذي هو أَشدُ من الغضب، وإن كان أوله، قال الله تعالى: « تَكَادُ تَمَيَّرُ مِنَ ٱلْمَيْطِ » (الملك: ٨)؛ أي من شدَّة الحرر. وقوله تعالى: « إذَا رَأَتُهُم مِن مَكَانٍ بَعِيدٍ مَعُوا لَمَا مَتَعْطًا وَرُفِيرًا (الفرقان: ١٢).

الخلاصة: الغضب هو جماع الشر، والتحرز منه وإدارته هو الخير كله.

هذا ما تيسر ذكره في الباب، والله أسأل أن يحفظكم بحفظه، وأن يبارك فيكم، إنه ولي ذلك والقادر عليه، نلتقي الشهر القادم إن شاء الله مع طبيعة الغضب.

هذا، وصَلَ اللهم وسلَّم وباركَ على نبينا محمد صلى الله عليه وسلم، والسلَّام عليكم ورحمة الله وبركاته.

التوحيد

شعبان ١٤٣٨ هـ - العدد ٥٤٨ - السنة السادسة والأربعون

# اغلبية مسلمة تتحول إلى أقلية في اليونان

الحمد لله حمد الشاكرين، وبعدً، فقد عرفت اليونان الإسلام منذ وقت مبكر، في النصف الأول من القرن الهجري الأول، وذلك عندما فتح المسلمون بعض الجزر اليونانية مثل جزيرة ، رودس ، وجزيرة ، كريت ، في عام ٢١٠ هجرية، ثم انتشر الإسلام في أغلب الجزر اليونانية ، وقد تأصل الإسلام بوجوده في اليونان منذ الفتح الإسلامي لشبه جزيرة البلقان ، إذ تم فتح مقدونيا في عام ٢٨٢هه - ١٣٨٠م، وامتدت مسيرة الإسلام إلى وسط اليونان ، وخضع اليونان للحكم الإسلامي لعدة قرون، تأسست خلالها حضارة إسلامية راقية ، وشيدت مئات المساجد ودور التعليم والكتبات الإسلامية. وظلت اليونان مقصداً للعلماء وطلاب العلم، وتزايدت أعداد المسلمين حتى بلغت أكثر من ٢٠٪ من إجمالي عدد السكان حتى عام مقصداً للعلماء وطلاب العلم، وتزايدت أعداد المسلمين حتى بلغت أكثر من ٢٠٪ من إجمالي عدد السكان حتى عام مقصداً للعلماء وطلاب العلم، وتزايدت أعداد المسلمين حتى بلغت أكثر من ٢٠٪ من إجمالي عدد السكان حتى عام مقصداً للعلماء وطلاب العلم، وتزايدت أعداد المسلمين حتى بلغت أكثر من ٢٠٪ من إجمالي عدد السكان حتى عام مقصداً للعلماء وطلاب العلم، وتزايدت أعداد المسلمين حتى بلغت أكثر من ٢٠٪ من إجمالي عدد السكان حتى عام مقصداً للعلماء وطلاب العلم، وتزايدت أعداد المامين حتى بلغت أكثر من ٢٠٪ من إجمالي عدد السكان حتى عام مقصداً للعلماء وطلاب العلم، وتزايدت أعداد المعلمين حتى بلغت أكثر من ٢٠٠ من الجمالي عدد السكان حتى عام مقصداً المامية المامي إخرانيا في أوروبا الغربية نتناول أحوال المسلمين في اليونان منذ أن دخلها الإسلام

#### مسلمو اليونان بين القوة والضعف

فتح المسلمون بعض الجزر اليونانية في عهد الأمويين، منها جزيرة «رودس»، شم فتح الأندلسيون جزيرة «كريت» في سنة (٢١٢ه - ٢٢٨م)، غير أن الوصول الفعلي للإسلام بدأ مع سيطرة الأتراك العثمانيين على اليونان، فلقد فتح السلطان مراد الأول مقدونيا في سنة (٢٨٧ه - ١٣٨٠م)، ثم فتح السلطان بايزيد الأول «تساليا» بعد ذلك، ثم استولى الأتراك على وسط اليونان وشبه جزيرة «المورة»، ثم جزيرة «رودسس»، وكذلك جزيرة قرون، وهاجر إليها العديد من الأتراك لعدة والسلمين، واعتنق الإسلام بعض اليونانيين.

وبعد استقلال اليونان وعقد معاهدة لوزان طرد اليونانيون المسلمين الألبان، حتى وصل عدد المسلمين المهاجرين ١,٢٠٠,٠٠٠ نسمة، وتعرض

التوحيد

اعداد/ جمال سعد حاتم رئیس التحریر

الباقون إلى الأضطهاد، ونتيجة لتبادل السكان بين تركيا واليونان قل عدد المسلمين باليونان، وكانوا في سنة (١٣٣٩هـ- ١٩٢٠م) ٢٠٠، ١٦٢٠٠ نسمة، أي أكثر من ربع سكان اليونان، وانخفض العدد بعد ذلك انخفاضا كبيرًا، ويقدر عددهم بحوالي ٢٥٠ ألف نسمة حاليًا.

فهل كانت المقاصة البشرية التي تمت بين اليونان وتركيا هي السبب المباشر وراء هذا التراجع الواضح في عدد المسلمين باليونان، وهل تهتم الأقلية المسلمة في اليونان بالحفاظ على المكاسب التي حققها أسلافهم؟ وهل تستطيع الأقلية المسلمة اليونانية حماية هذا الكم الوفير من الآثار

شعبان ١٤٣٨ هـ - العدد ٥٤٨ - السنة السادسة والأربعون

الإسلامية النادرة المتوفرة في اليونان أمام أعداد المسلمين الذين تم تهجيرهم إلى تركيا من اليونان والذى يعادل ريع سكان اليونان وقت التهجير منذ ثمانين عامًا، مع ما تمثله الأقلية الإسلامية من صحوة إسلامية في السنوات الأخيرة؟

## للونان يج الماضي والعاضر

دولة صغيرة الساحة، تنتمي إلى القسم الجنوبي الشرقي من أوروبا، وتقع ضمن بلدان شبه جزيرة البلقان، وتبلغ مساحة اليونان ١٠٢/١٠٢ هـ ٢، وتوجد ضمن بلدان الحوض الشرقي للبحر المتوسط، في الطرف الجنوبي من شبه جزيرة البلقان، تحدها تركيا من الشمال الشرقي، وبلغاريا ويوغسلافيا من الشمال، وألبانيا من الشمال الغربي، يحيط بها البحر المتوسط من الجنوب والغرب، وبحر إيجة من الشرق.

ويعيش نصف سكانها على الاقتصاد الزراعي والرعوى، والنصف الأخر موزع بين الحرف المحرية والسياحة والصناعة والحرف الأخرى، ويعيش في منطقة أثينا وبيريه أكثر من ربع سكان اليونان، ويعيش بين اليونانيين أقليات تركية وألبانية وبلغارية، ويشكلون أغلب الأقلية المسلمة باليونان.

#### المساجد والمراكز الأسلامية في اليونان 🦳 💦

كانت اليونان تضم عددًا كبيرًا من المساجد أيام الحكم العثماني، انخفض عددها إلى ٣٠٠ مسجد، ولقد هدم العديد من تلك المساجد بسبب التقادم وعدم الصيانة، وتوجد معظم تلك المساجد بمقاطعة تراقيا الغربية، ففي مدينة كوموتيني عاصمة تراقيا الغربية ١٤ مسجدا، وفي رودس ٥ مساجد، وهناك العديد من المساجد في تلك المقاطعة، وعدد آخر من المساجد في مقاطعة إيبروس في الغرب، وفي جزر بحر إيجة وفي مقدونيا وأثينا.

وتنتشر المدارس الإسلامية في مقاطعة تراقيا الغربية، فهناك أكثر من ٢٠٠ مدرسة، وهي ليست مدارس إسلامية صرفة، وإنما يعلم بها الدين الإسلامي من خلال ساعات معينة في الأسبوع، وهناك ٥ مدارس التعليم فيها باللغة التركية وبحروف عربية، ومدرستان متوسطتان، وثانويتان، وكذلك توجد مدرستان إسلاميتان

لتخريج الأئمة وهما المدرسة الرشادية، والمدرسة الخيرية، وتوجد عدة مدارس أسبوعية بُعلم فيها الدين الإسلامي لدة ساعتين في الأسبوع. وتعانى المدارس الإسلامية من شدة القيود عليها، ومن العجز المالي بسبب انخفاض دخول المسلمين، كما تعانى من العجز في هيئة التدريس، وتعانى المناطق الأخرى كـ«رودس» ومعظم جزر بحر إيجة ومقدونيا من نقص التعليم الإسلامي. ولا يتوفر لسلمى العاصمة أثينا البالغ عددهم ١٥٠ ألف نسمة أي مسجد، وهي العاصمة الأوروبية الوحيدة التي لا يوجد بها مسجد

ويوجد في أثينا قرابة ١٣٠ مكانا للصلاة هي عبارة عن مساجد متنقلة في المحلات التجارية، والأدوار السفلى ومواقف السيارات داخل البنايات، ومعظمها أماكن ضيقة بلا تهوية، أو مجرد غرف في مخازن تقام فيها الشعائر للمسلمين !!

للمسلمين هناك.

وتنتشر دور العبادة غير الرسمية هذه داخل وحول منطقة وسط المدينة، لكنها تتوارى عن أعين المجتمع والمارة، كما تعتبر تأدية صلوات الجمع والأعياد والجنائز من أكبر المشكلات التي يواجهها مسلمو أثينا حيث ينزل الآلاف إلى شوارع المدينة للبحث عن مكان مناسب لإقامة صلاة الجماعة، وهو مشهد يخشون أن بثير استياء المجتمع.

#### صفوطات تواجه السلمين في اليونان

ويعد من أكثر مشكلات الأقلية الإسلامية في اليونان هي المعاناة من نقص الهيئات والمنظمات الإسلامية، وكثرة الضغوط عليهم لإجبارهم على الهجرة، وتمنعهم من بيع أراضيهم للمسلمين هناك، ولا تسمح بالبيع إلا لليونانيين، كما تحرم عليهم زيادة مساكنهم إلا لطابق واحد، وتمنعهم من بناء المساجد واستخدام الوسائل العصرية في الإنتاج ليظلوا متخلفين، ولهذا يعيشون في أوضاع اقتصادية متدهورة، ويعاملون معاملة المواطنين من الدرجة الثانية.

اللهم احفظ الإسلام والمسلمين في كل مكان، آمين يا رب العالمن.

شعبان ١٤٣٨ هـ - العدد ٥٤٨ - السنة السادسة والأربعون 💋 التوحيل < ٦٧

# الفكر الإسلامي

بسم الله، والحمد لله، والصلاة والسلام على رسول الله صلى الله عليه وسلم، وبعدً: وقفنا في مقالتنا السابقة عند سؤال هو مصب الحديث عن الفكر، ألا وهو: هل يسوغ أن يكون الوحي مجالاً للفكر؟! في من ناحية القبول والرفض؟ وهذا السؤال بمثابة واقع أليم معايش الآن؟ وللأسف يزعمون أنهم أصحاب فكر.. واسلامي أيضًا!!

> إنه لما كان الوحي الشريف قرآنًا وسنة، مصداقًا لقوله تعالى: «وَأَنْزَلْنَا إِلَيْكَ الْأِحْرَ لِيُبَيْنَ لِلنَّاسِ مَا نُزِلُ إِلَيْهِمْ وَلَعَلَهُمْ

يَنْكُرُونَ » (الـنـحـل: ٤٤)، فالحديث عن الوحي حديث عن الـقـرآن والسـنـة، وبما أن حديث أهـل الفكر إيـاه عن الـقـرآن هو نفس كلام أهـل الاسـتشـراق، وأصـل حديثنا مُنصبً على الفكر الإسلامي، على حد تسميته لنفسه أو تسمية الآخرين له، فسينصب كلامنا على السنة النبوية وموقف أولئك المفكرين منها.

التوحيد

لا سيما وأن هناك جملة من المغالطات والجهالات التي زعموا أنها من الشُبّه التي تُثار ضد سنة رسول الله صلى الله عليه وسلم المطهرة، وليس ذلك فحسب، بل تمتد بهم الضلالات حتى يزعموا أن هذه الشُبّه هي في ذات الوقت أدلة قاطعة على وجوب ترك السنة، وإهمالها والانصراف عنها،

🗠 اعداد/ د. أحمد منصور سبالك

وعدم اعتبارها مصدرًا للتشريع، ويزيدون الأمر بقولهم: نقتصر على القرآن الكريم مصدرًا وحيدًا للتشريع الإسلامي، وهو كاف في بيان قضايا الدين وأحكامه الشرعية. وهـذه هي شبهتهم الأولـى في رد السنة والطعن عليها.

وسنتناول الكلام على هذه الشبهة حتى

نعلم مدى الفكر المسمى بد الإسلامي»، فإن القول بهذه الشبهة يدل على جهل بالقرآن، وعدم فهم لآياته، بل يدل على سوء قصد لدى القائلين بها؛ لأنهم طعنوا في السنة مستدلين بآيات من القرآن مثل قوله تعالى: «مَا كَانَ حَدِيثًا مُمَرَّوْ وَلَكِ

مَّا مَانَ حَدِيكَ يَعَارِ وَحَصَنِ تَصَدِيقَ ٱلَّذِي بَيْنَ يَكَذَيْهِ وَتَفْصِيلَ صُلِّ شَيْءٍ وَهُدًى وَرَحْمَةً لَفَوَرِ يُوْمِنُونَ ، (يوسف: ١١١)، وكذلك استدلوا بالآيات التي وصف الله سبحانه وتعالى القرآن

فيها بأنه «مبين»، كقوله تعالى: «إِنَّ هُوَ إِلَا ذِكْرُ وَقُرَّانٌ مُبِنٌ » (يس:٦٩).

ووجه استدلالهم بتلك الآيات أن القرآن لم يُفرِّط في شيء، ولم يدع أمرًا من أمور الدين أو حكمًا من أحكام الشرع يحتاج إليه الناس إلا وقد ذكره في القرآن، فالقرآن اشتمل على تفصيل كل شيء كما في ختام سورة يوسف، وما كان ذلك كذلك إلا لأن القرآن مبين.

شعبان ١٤٣٨ هـ - العدد ٥٤٨ - السنة السادسة والأربعون

# Upload by: altawhedmag.com

هل يسوغ أن

يكون الوحى

مجالاً للفكر؟!

كل هذا يقطع الطريق على من يقول- على حد زعمهم- أن القرآن في حاجة لمصدر آخر معه في التشريع، فلا مجال لقول القائل: السنة تبيَّن القرآن وتفصِّل ما أُجمل هيه، فالسنة لا محل لها من التشريع، ولا حاجة إليها في بيان أو تفصيل أو توضيح القرآن الكريم.

ولهذا قلت: إن هذا الكلام جهل محض بالقرآن وعدم فهم لآياته، وما دل إلا على سوء قصد القائلين به؛ لأن الأمة أجمعت على أن القرآن قد اشتمل على قضايا الدين،

وأصول الأحكام الشرعية، أما تفاصيل الشريعة وجزئياتها فقد فصًل بعضها، وأجمل غالبها، وإنما جاء الإجمال في القرآن بناءً على حكمة الله عز وجل والتي اقتضت أن تقوم السنة النبوية بتفصيل ذلك المجمل وبيانه.

وهذا هو ما قام عليه واقع الإسسلام، وأجمعت عليه الأمة، ولنحتكم إلى العبادات التي أجملها القرآن حين وزكاة، وحج)، فأين نجد في القرآن هذا التفصيل الذي نقوم به في أداء هذه العبادات إلا في السنة على لسان رسولنا صلى الله عليه وسلم؟ كما في حديث البخاري:

«صلوا كما رأيتموني أصلي ؟ وحديث حجة الوداع: «خذوا عني مناسككم »... إلخ. والعجيب أننا نجد هؤلاء الذين أثاروا هذه الشبهة ضربوا بآيات كثيرة عرض الحائط، وهي الآيات التي تحثُّ على الالتزام بالسنة ووجوب اتباعها، كقوله تعالى: «قُلْ إِن كُنتُر وقوله: «رَماً النَّكُمُ الرَّسُولُ فَخُدُرُهُ وَمَا تَهْكَمُ عَنَهُ فَأَنْهُولُ هِ (الحشر ٢٠)، وقوله: «فَلْحَدُر الَّيْسَ

يُخَالِفُونَ عَنَّ أَمْهِدٍ أَن تُصِيبَهُمْ فِتْنَةً أَوْ يُصِيبَهُمْ عَذَابً أَلِيحٌ » (النور: ٦٣)، وقوله: هوما كَانَ لَمُؤْمِنِ وَلَا مُوْمِنَةٍ إِذَا قَضَى اللَهُ وَرَسُولُهُ أَمَرًا أَن يَكُونَ هَمَمُ الَخِيرَةُ مِنْ أَمَرِهِمُ وَمَن يَعْصِ اللَهُ وَرَسُولُهُ فَقَدْ صَلَّصَلَكُ مُعِينًا » (الأحزاب: ٣٦).

فادعوا في الآيات ما لا تحتمل، وظهر فساد تأويلهم لها، حتى الآيات التي استدلوا بها فواضح عند المفسرين فساد معتقدهم فيها، وبأنهم حمَّلوا الآيات ما لا تحتمل، ورجحوا في معناها الوجهات الخطأ التي أرادوها هم، وليس التي تنطق بها الآيات.

فمن البدهيات التي يعلمها القاصي والداني: أن القرآن يفسر بعضه بعضا، وأن آياته إنما يُفهم بعضها في إطار البعض الآخر، وأن تفسير بعض الآيات بعيدًا عن بقية الكتاب الكريم قد يكون خطأ تفسير القرآن، وهو ضرب تفسير القرآن، وهو ضرب الآيات التي يستدلون بها الآيات القرآن، ثم تحميلها ما على فساد قولهم عن باقي إليه زورًا وبهتانًا.

فالقرآن الكريم جاء مجملاً في كثير من جوانبه وأحكامه، ومفصلاً في جوانب أخرى، وقد جاءت السنة فبينت المجمل

ومفصله، وذلك مصداقًا لقوله تعالى: «وَانزَلْنَا إِلَيْكَ ٱلَذِحَرَ لِتُبَيْنَ لِلنَّاسِ مَا نُزُلَ إِلَيْهِمْ وَلَعَلَّهُمْ يَنْفَكَرُونَ » (النحل:٤٤).

هدانا الله وإياهم إلى الحق، إنه ولي ذلك والقادر عليه، وإلى لقاء آخر مع شبهة أخرى حول سنة المصطفى صلى الله عليه وسلم وتفنيدها والرد عليها.

وصلى الله وسلم وبارك على محمد وآله وصحبه وسلم.

التوحيد

شعبان ١٤٣٨ هـ - العدد ٥٤٨ - السنة السادسة والأربعون





حكمة الله عز وجل اقتضت أن تقوم السنة النبوية بتغصيل مجمل القرآن.





الحمد لله والصلاة والسلام على رسول الله وعلى آله وصحبه وبعد:

الصيام ركن من أركان الإسلام، له أهداهه العظيمة وحكمة الجليلة، والإكثار من الصيام في شهر شعبان سنة نبوية، وفي هذا العدد نتعرف عن بعض فضائل الصيام، فنقول وبالله تعالى التوفيق، فضائل الصيام:

# ١- الصبام ركن من أركان الأسلام:

عن عبدالله بن عمر، «بني الإسلامُ على خمس، شَهادة أن لا إله إلا الله وأنَّ مَحمدًا رسولُ الله، وإقام الصلاة، وإيتاء الزكاة، والحجُ، وصوم رمضانَ، (رواهُ الدخاري).

وعن عبدالله بن عمر؛ رُبُنِيَ الإسلامُ على خمْس؛ شهادةُ أَنْ لا إللهَ إلاَّ الله، وأَنَّ مُحمدًا رسولُ اللَّه، وإقامُ الصَّلاة، وإيتاءُ الزكاة، وحَجُّ البيْت، وصوْمَ رَمَّضانَ، (أوَرَدهُ السيوطيَ فِي الجامعُ الصغيرَ وصححه الألباني).

# ٢- الله الموفق للصيام:

عن البراء بن عازب رضي الله عنه قال، «رأيتُ النبيُّ صلى الله عليه وسلم يومَ الخندق ينقل معنا الترابَ وهو يقولُ، والله لولا الله ما اهتدينا ولا صمنا ولا صلينا. فأنزلَن سكينةُ عليناوثبت الأقدامَ إن لاقينا. والمشركون قد بغوًا عليناإذًا أرادوا فتنة أبينا». (رواه البخاري).

#### ٣- الصيام لله:

التوحيد

عن أبي هريرة رضي الله عنه قال: «قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: «قال الله: كلُّ عمل ابن

آدمَ لهُ إلا الصيامَ، فإنَّه لي وأنا أُجْزِي بِهِ.. (رواه

🗶 اعداد/ الستشار أحمد العيد على أبراهيم

المرابع وأنبس هيئة قضايا الدولة

البخاري). وقد اختلف العلماء في المراد بقوله تعالى (الصيام

لي وأنا أجزي به) مع أن الأعمال كلها له وهو الذي يجزي بها على أقوال؛ أحدها: أن الصوم لا يقع فيه الرياء كما يقع في غيره.

ثانيها: أن المراد بقوله (وأنا أجزي به) أني أنفرد بعلم مقدار ثوابه وتضعيف حسناته.

وأما غيره من العبادات فقد اطلع عليها بعض الناس.

ثالثها: معنى قوله (الصوم لي) أي أنه أحب العبادات إلي والمقدم عندي.

رابعها: الإضافة إضافة تشريف وتعظيم كما يقال بيت الله وإن كانت البيوت كلها لله.

خامسها: أن الاستغناء عن الطعام وغيره من الشهوات من صفات الرب - جل جلاله - قلما تقرب الصائم إليه بما يوافق صفاته أضافه إليه.

سادسها: أن المعنى كذلك، لكن بالنسبة إلى الملائكة؛ لأن ذلك من صفاتهم.

سابعها: أنه خالص لله، وليس للعبد فيه حظ. ثامنها: سبب الإضافة إلى الله أن الصيام لم يعبد به غير الله، بخلاف الصلاة والصدقة والطواف

ونحوذلك.

تاسعها: أن جميع العبادات توفى منها مظالم العباد إلا الصيام.

عاشرها: أن الصوم لا يظهر فتكتبه الحفظة كما تكتب سائر الأعمال. وأقرب الأجوبة التي ذكرتها

شعبان ١٤٣٨ هـ - العدد ٥٤٨ - السنة السادسة والأربعون

إلى الصواب الأول والثاني، ويقرب منهما الثامن والتاسع». اهـ. مختصرًا من «فتح الباري» للحافظ ابن حجر.

٤- الصائمون هم السائحون: ٢٠ مالسال 1/20 .

قال تعالى «الثانيُون الغايدون الحامدون السائحُونَ الزاكعُونَ السَاحِدونَ الأمرون بِالْغُرُوفَ وَالنَّاهُونَ عَنِ الْتُنْكَرِ وَالْحَافَظُونَ لِحَدُودِ اللَّهِ وَبَشَرِ الْوُمَنِينَ» (التوبِة: ١١٢).

قالت عائشة رضي الله عنها؛ سياحة هذه الأمة الصيام. وقال ابن عباس رضي الله عنهما؛ كل ما ذكر الله في القرآن السياحة: هم الصائمون.

٥- الصيام وصية النبي صلى الله عليه وسلم
 لأصحانه:

عن أبي هريرة رضي الله عنه قال: «أوصاني خليلي صلى الله عليه وسلم بثلاث: صيام ثلاثة أيام من كل شهر، وركعتي الضحى، وأن أوتر قبل أن أنام» (رواه البخاري).

وعن أبي الدرداء رضي الله عنه قال: «أوصاني حبيبي صلى الله عليه وسلم بثلاث لن أدعهن ما عشتُ: بصيام ثلاثة أيام من كل شهر، وصلاة الضحى، وبأن لا أنام حتى أوتر، (رواه مسلم).

٥٠٠٠ أحب الصيام إلى الله عز وجل، وحواة المتلك

عن عبد الله بن عمرو رضي الله عنهما أن النبي صلى الله عليه وسلم قال: «أحب الصيام إلى الله صيام داود، كان يصوم يوماً ويفطر يوماً» (رواه البخاري ومسلم).

#### ٧- الصيام جنة:

عن أبي هريرة: « قال الله عزَّ وجلٌ، كلَّ عمل ابن آدمَ له إلاَّ الصِّيامُ. فإنَّه لي وأنا أجْزي به. والصَّيام جُنَّةٌ. فإذا كانَ يومُ صوْم أحدكُم فلَا يَرِهُتُ يومئذ ولا يَسخَبُ. فإن سابَّهُ أحدُ أو قاتلُهُ، فليقلُ، إنِّي امرؤُ صائمٌ. والذي نفسُ محمَّد بيده. لِخُلُوفُ فم الصَّائم أطيبُ عند الله، يومَ القيامَة، من ريحِ المَسك.

# ٨- الصيام يكفر المعاصي:

عن أبي قتادة، «صومُ يوم عرفة يُكفُرُ سنتيْن، ماضية ومُستقبّلة، وصومُ عاشوراءَ يُكفُرُ سنةً ماضَيةُ، (أورده ألسيوطي في الجامع الصغير وصححه الألباني)

وعنه أيضا، دصيامُ يوم عرفةً إنّي أحتسب على

الله أنْ يُكَفُرَ السَّنةَ التي بعدَه، والسَّنةَ التي قَبلَه، (أورَده المُنذري في الترغيب والترهيب وصححه الألباني).

#### ٩- الصيام علاج للحقد والغيظ والوسواس:

عن النمر بن تولب رضي الله عنه قال: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: «من سره أن يذهبه كثير من وَحَرَ صدره فليصم شهر الصبر وثلاثة أيام من كل شهر، (رواه أحمد وصححه الألباني) وقوله وحر صدره أي: الحقد والغيظ والوساوس والغش. • (- الصبام أطبب من ربح المسك:

عن الحارث بن الحارث الأشعري رضى الله عنه قال: ‹ إنَّ الله أوحى إلى يحيى بن زكريا بخمس كلمات أن يعملُ بهن، ويأمرَ بني إسرائيلُ أن يعمَلُوا بِهِنَّ. فَكَانِه أَبِطا بِهِنَّ، فأتاه عيسى فقال: إنَّ الله أمرك بخمس كلمات أن تعمل بهنَّ، وتأمر بني إسرائيل أن يعملوا بهن، فإما أن تخبرَهم، وإما أن أخبرَهم. فقال: يا أخى لا تفعل، فإنى أخاف إن سبِقتَنى بِهِنَّ أن يُخسَفَ بِي أو أعذَبَ. قال: فجمع بنى إسرائيل ببيت المقدس حتى امتلا المسجد، وقعدوا على الشُرُفات، ثم خطبهم فقال: إنَّ الله أوحى إلى بخمس كلمات أن أعمل بهنَّ، وآمُر بني إسرائيلُ أن يعملُوا بهنُّ؛ أولهنَّ ( أن ) لا تشركوا بِالله شيئًا، فإنَّ مثلُ من أشرك بِالله كمثل رجل اشترى عبدًا من خالص ماله بذهب أو وَرِق، ثم أسكنه دارًا فقال: اعمل وارفع إلى. فجعل يعمل ويرفعُ إلى غير سيَّده! فأيَّكم يرضى أن يكونَ عبدُه كذلك؛ فإنَّ الله خلقكم ورزقكم، فلا تَشركوا به شيئًا، وإذا قمتُم إلى الصلاة فلا تلتفتوا، فإنَّ الله يقبل بوجهه إلى وجه عبده ما لم يلتفت. وأمركم بالصيام، ومثل ذلك كمثل رجل في عصابة معه صُرَّةً من مَسك، كلهم يُحبُّ أن يُجدَ ريحَها، وإنَّ الصيامَ أطيبُ عند الله من ريح المسك. وأمركم بالصدقة، ومثلُ ذلك كمثل رجُل أسرَه العدوَّ، فأوثقوا يدُه إلى عُنُقه، وقرَّبوه ليُضربوا عُنُقَه، فجعل يقول؛ هل لكم أن أفدي نفسي منكم، وجعل يعطى القليل والكثيرَ حتى فدى نفسَه. وأمَركم بذكر الله كثيرًا، ومثل ذلك كمثل رجل طلبه العدق سراعًا في أثره، حتى أتى حصنًا حصينًا، فأحرز نفسَه فيه، وكذلك العبدُ لا ينجو من الشيطان إلا بذكر الله. الحديث،. (أورده المنذري وصححه

التوحيد

شعبان ١٤٣٨ هـ - العدد ٥٤٨ - السنة السادسة والأربعون

# الألباني).

# ۱۱- خلوف فم الصائم أطيب من ريح السك:

عن أبي هريرة: «قال الله عزَ وجلَ: كلَ عَملِ ابن آدمَ لَهُ إلاَّ الصِّيامَ هوَ لي وأَنا أجزي به، الصَّيامُ جُنَّةٌ، فإذا كانَ يومُ صوم أحدكُم فلا يَرفُثُ، ولا يصحَبُ، فإن شاتمهُ أحدَّ أو قاتلُهُ، فليقل، إنِّي امروُّ صائمٌ. والَّذي نفسُ محمَّد بيده، لخلوفُ فم الصَّائم أطيَبُ عندَ الله من ريح السَكِ» (رواه النَسائي وصححه الألباني).

# ١٢- للصائم فرحتان:

عن أبي هريرة رضي الله عنه قال: «قال الله عز وجلً: كلُّ عمل ابن آدمَ له إلاَّ الصِّيامُ. فإذًه لي وأنا أجزي به. والصِّيام جُنَّةٌ. فإذا كانَ يومُ صوْم أحدكُم فلا يَرفُثُ يومئذ ولا يَسحَبْ. فإن سابَّهُ أحدٌ أو قاتلَهُ، فليقلُ: إنِّي امرؤٌ صائمٌ. والَّذي نفسُ محمَّد بيده. لخلُوفُ هم الصَّائم أطيبُ عند الله، يومَ القيامَة، من ريح المسك. وَللصَّائم هر حتانَ يفرَحهُما: إذا أفطرَ فرَحَ بفِطَرهِ. وإذا لقِيَ ربَّهُ فرِح بصوْمه» (رواه مسلم).

# ١٣- الصيام لا عدل، ولا مثل له:

عن أبي أمامة الباهلي: «قلتَ يا رسولَ الله مرّني بعمل قال عليك بالصَّوم فإنَّه لا عَدُلَ له قَلتُ يا رسولَ الله مرّني بعمل قال عليك بالصَّوم فإنَّه لا عَدْلَ له قَلتُ يا رسولَ الله مرّني بعمل قال عليك بالصَّوم فإنَّه لا مثلَ له» (أوَرده المندري قالترغيب والترهيب وقال عنه الألباني إستاده صحيح أو حسن أو ما قاريهما).

قال الإمام السندي رحمه الله في «حاشيته على سنن النسائي»: «فإنه لا مثل له في كسر الشهوة، ودفع النفس الأمارة والشيطان، أو لا مثل له في كثرة الثواب...، ويحتمل أن يكون المراد بالصوم كف النفس عما لا يليق، وهو التقوى كلها، وقد قال الله تعالى: (إن أكرمكم عند الله أتقاكم)» اه.

# ١٤- الصائم من الصديقين والشهداء: [31- الصائم من الصديقين والشهداء: ]

٧٢ > التوحيد

عن عمروين مرة الجهني رضي الله عنه قال: «جاء رجلٌ إلى النَّبِيِّ، فقال: يا رسولَ الله أرأيتَ إن شهدتُ أن لا إله إلا الله، وأنك رسولُ الله، وَصلَّيتُ الصلوات الخمس، وأدَّيتُ الزكاةَ، وصمتُ رمضانَ، وقُمتُه، فممَّن أنا؟ قال: من الصَّدِيقين والشُهداء» (أورده المنذري في الترخيب والترهيب وصححه الألباني).

# 10- الساعي على الأرملة والمسكين كصائم النهار:

عن أبي هريرة رضي الله عنه: «السَّاعي على الأرملة والمسكين، كالمُجاهد في سبيل الله، أو القائم الليل والصائم النهار، (رواه البخاري). 11- عظم أجر الصيام:

# عن أبي الدرداء: «ما من شيء يُوضَعُ في الميزان أَثْقلُ من حُسْنِ الخُلُق، وإنَّ صاحبَ حُسنِ الخلُق ليَبلُغُ به درَجةَ صاحب الصَّومِ والصَلاةِ» (أوَرَده السَيوطي فَيَ الجامع الصغير وصححه الألباني).

# ١٧- تشبيه المجاهد بالصائم:

عن أبي هريرة رضي الله عنه قال: سَمِعْتُ رسولَ الله صلَّى الله حليه وسلَّم يقول: «مَثلُ المُجاهد فِ سَبَيل الله، واللَّه أعلَمُ بمن يُجاهدُ فِ سَبيله، كَمَثَل الصائم الْقائم، وتَوَكَّل الله للمُجاهد فِ سَبيله بأنَ يَتَوَفَّاهُ: أنْ يُدَخلَهُ الْجَنهَ، أو يَرْجِعَهُ سَائِلًا مع أَجَرِ أو غَنيمَهَ، (رواه البخاري).

# ١٨- الصيام يكفر فتنة الرجل: ٢٠٠٠٠

عن جرير بن عبدالله: «كنا جلوسًا عند عمرَ رضي الله عنه، فقال: أيُّكم يحفظ قولَ رسول الله صلَّى الله عليه وسلَّم في الفتنة؟ قلتُ: أنا، كما قالَه. قال: إنك عليه - أو عليها - لجريءٌ، قلتُ: فتنةُ الرجل في أهله وماله وولده وجاره، تكفُّرُها الصلاةُ والصومُ والصدقةُ والأمرُ والنهيُ، قال: ليس هذا أريد، ولكن الفتنةُ التي تموجُ كما يموجُ البحرُ، قال ليس عليك منها بأسّ يا أمير المؤمنين، إنَّ بينك وبينها بابًا مغلقًا، قال: أيكسرُ أم يُفتحُ؟ قال: يُكسر، قال: إذَا لا يُغلق أبدًا، قلنا: أكان عمرُ قال: يُكسر، قال: نعم، كما أن دون الغد الليلةَ، إني حدثتُه بحديث ليس بالأغاليط. فهبُنا أن نسأل حذيفةَ، فأمرناً مسروقًا فسأله، فقال: البابُ عمرُه. (رواه البحاري).

قال ابن حجر - رحمه الله - في دفتح الباري د: «قوله: (تكفرها الصلاة والصدقة). زاد في الصلاة « والصوم «قال بعض الشراح: يحتمل أن يكون كل واحدة من الصلاة وما معها مكفرة للمذكورات كلها لا لكل واحدة منها، وأن يكون من باب اللف والنشر بأن الصلاة مثلا مكفرة للفتنة في الأهل والصوم في الولد إلخ.

وللحديث بقية إن شاء الله، نسأل الله أن يبلغنا وإياكم رمضان، وأن يتقبل منا صالح الأعمال.

شعبان ١٤٣٨ هـ - العدد ٥٤٨ - السنة السادسة والأربعون



Upload by: altawhedmag.com

