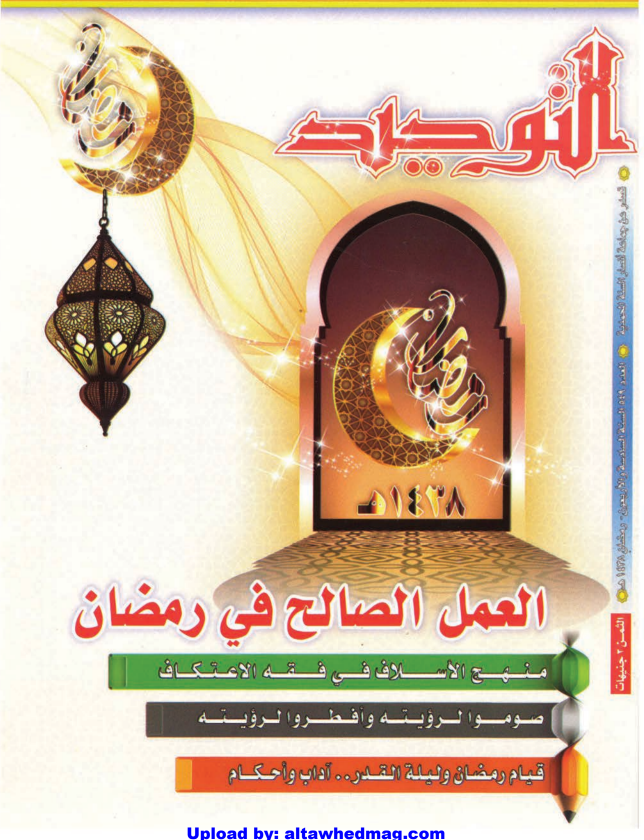
### اغتثموا رمضان . . فقد لا تدركونه مرة أخرى 🗱



Upload by: altawhedmag.com

# ﴿ فَأَعْلَمُ أَنَّهُ لِآ إِلَهُ إِلَّا ٱللَّهُ ﴾



جماعة أنصار السنة المحمدية

#### رئيس مجلس الإدارة

د.عبد الله شاكر الحنيدي

#### الشرف العام

د. عبد العظيم بدوي

#### اللجنة العلمية

جمال عبد الرحمن معاوية محمد هيكل د.مرزوق محمد مرزوق محمد عبد العزيز السيد

٨ شارع قولة عابدين - القاهرة ت:۲۲۹۳۰۱۷ ـ فاکس ۱۲۲،۳۹۳۱ ت

#### البريد الإلكتروني

MGTAWHEED@HOTMAIL.COM

GSHATEM@HOTMAIL.COM

#### قسم التوزيع والاشتراكات

C:VIOFTPTY ISHTRAK,TAWHEED@YAHOO.COM المركز العام:

هاتف :٢٧٥٥١٩٣٦-٢٥٤٥١٩٣٢ WWW.ANSARALSONNA.COM

إلى الإخوة مشتركي مجلة التوحيد بمصر، برجاء مراجعة مكتب البريد التابع لكم، والاتصال بقسم الاشتراكات في حالة عدم وصول المجلة، والإبلاغ عن اسم مكتب البريد التابع له الشترك؛ للتواصل مع المسئولين في هيئة البريد، وبحث الشكوى: لضمان وصول المجلة للمشترك في موعدها

والله الموفق

Rala Samil

### صيام يوم الشك

تقضي الشريعة الإسلامية بأنه لا صيام لشهر رمضان حتى تثبت الرؤية، وقد كان الصوم في يوم الشك مثار خلاف بين الفقهاء. ومن طريف ما يروى أن (شُرِنْكًا) قاضي السلمين على عهد (الرشيد)، كان في مجلس الخليفة في يوم الشك والفقهاء عنده، فلم يزالوا جلوسًا إلى الظهر ينتظرون الأنباء من هنا وهناك، فجاءت الأنباء بأن الهلال لم يره أحد البارحة، وكان بين يدي الخليفة تفاح، فطرح إلى كل من الجالسين تفاحة، فأكلوا إلا القاضي (شُرَيْكًا)، فإنه لم يقرب تفاحته. فقال أبو يوسف للخليفة: انظر يا أمير المؤمنين إلى قاضيك بخالفك؛ إذ إنه أبي أن بأكل وبريد أن يتم صيام اليوم. ووجد القاضي نفسه في مأزق، ولكن بديهته أسعفته بقوله: "لم أخالفك يا أمير المؤمنين، بل هو الذي خالفك... إنما أنت إمام ونحن الرعية لا نفطر حتى تفطر أنت، وليس لنا أن نتقدمك". قال الخليفة: (صدقت)، ثم أكل الخليفة، وبعده أكَّلُ شريك.

التحرير

REGER SINGLES CONTRACTOR SINGLES CONTRACTOR OF THE SECOND SINGLES حلى 30 مجالداً مع مجالدات مجالة الاترحيال ENG OF MICE SHOULE

مفاجأة كبري

#### رئيس التحرير:

### جمالسعدحاتم

### المدير التحرير الفتي: حسين عطا القراط

# العدد العدد

|    | 2.8                                                    |
|----|--------------------------------------------------------|
| 4  | افتتاحية العدد: الرئيس العام                           |
|    | اغتنموا رمضان فقد لا تدركونه مرة أخرى:                 |
| 0  | رئيس التحرير                                           |
| ٧  | إدارة رمضان، د. ياسر لعي                               |
| 9  | باب التفسير؛ د. عبد العظيم بدوي                        |
| 11 | وننزل من القرآن ما هو شفاء ورحمة: عبد الرزاق السيد عيد |
| 18 | البكاء من خشية الله تعالى: مصطفى البصراتي              |
| 17 | فتاوى رمضانية                                          |
| 11 | درالبحار؛ علي حشيش                                     |
| 74 | العمل الصالح في رمضان: د. عبد المحسن بن محمد القاسم    |
| 77 | صوموا لرؤيته وأفطروا لرؤيته: زكريا حسيني، رحمه الله    |
| ۳. | من معالم الأخلاق في رمضان: د. عماد محمد علي عيسى       |
| pp | رمضان والسنة هوية تجمع الأمة: د. مرزوق محمد مرزوق      |
|    | واحة التوحيد: علاء خضر ٣٦                              |
| ۳۸ | قيام رمضان وليلة والقدر آداب وأحكام: محمد عبد العزيز   |
| 11 | حمل المصحف في الصلاة: د. حمدي طه                       |
| 22 | ليلة القدر خير من ألف شهر، د. عبد العظيم بدوي          |
| ٤٧ | بين يدي رمضان؛ د. أسامة صابر                           |
| 19 | رمضان شهر التوبة؛ عبده أحمد الأقرع                     |
| 01 | سلوكيات خاطئة في رمضان؛ جمال عبد الرحمن                |
| 04 | تحذير الداعية من القصص الواهية؛ على حشيش               |
| ٥٧ | منهج الأسلاف في فقه الاعتكاف؛ معاوية محمد هيكل         |
|    | سنة النبي صلى الله عليه وسلم وتشريع الصيام:            |
| 17 | د. أحمد منصور سبالك                                    |
| 77 | رمضان شهر القرآن؛ صلاح نجيب الدق                       |

مقدار زكاة الفطر: اللجنة العلمية

فضائل الصيام في القرآن والسنة:

رمضان مدرسة الإخلاص: صلاح عبد الخالق

### سكرتيرالتحرير: مصطفى خليل أبو المعاطي الإخراج الصحفي:

أحمد رجب محمد



#### ثمن النسخة

مصر ۲۰۰ قرش ، السعودية 1 ريالات ، الإمارات ٦ دراهم ، الكويت ٥٠٠ فلس. الغرب دولار أمريكي ، الأردن ٥٠٠ فلس. قطرة ريالات ، عمان نصف ريال عماني ، أمريكادولاران ، أورويا لا يورو

#### الاشتراك السنوي

1- يا الداخل ٥٠ جنبها بحوالة فورية باسم مجلة التوحيد . على مكتب بريد عابدين . مع إرسال صورة الحوالة الفورية على هاكس مجلة التوحيد ومرفق بها الاسم والعنوان ورقم التليفون

۲- في الخارج ۳۰ دولاراً أو ۱۰۰ ريال سعودى
 أو مايعاد لهما

ترسل القيمة بسويفت أو بحوالة بنكية أو شيك على بنك فيصل الإسلامي فرع القاهرة . باسم مجلة التوحيد . أنصار السنة حساب رقم /١٩١٥٩٠

الستشار أحمد السيد على إبراهيم ٧٠

منفذ البيع الوحيد بمقر مجلة التوحيد الدور السابع

الحمد لله رب العالمين، والصلاة والسلام على المعوث رحمة للعالمين، وعلى آله وصحيه ومن اهتدى بهديه إلى يوم الدين، ويعد:

فقد تحدثت في ثلاثة مقالات سابقة عن إبراز جهود أنصار السنة الحمدية في مواجهة أفكار الغلاة التطرفين. وأقمت الأدثة على ذلك من خلال مواقف علمائها السابقين والماصرين، وفي هذا اللقاء أشير إلى موقف الحمعية من المظاهرات والخروج على الحكام فأقول وبالله التوفيق:

سلكت أنصار السنة المحمدية في هذا الموضوع مسلك السلف القويم المؤيد بالدليل، وهو عدم الخروج على أئمة السلمين، والسمع والطاعة لهم في المعروف، وقد أجمع أهل السنة على ذلك.

يقول الإمام أحمد رحمه الله: «والجهاد ماض قائم مع الأثمة بروا أو فجروا، لا يبطله جور جائر ولا عدل عادل، والجمعة والعيدان والحج مع السلطان، وإن لم يكونوا بررة أتقياء، ودفع الصدقات والخراج والأعشار والفيء والغنائم إلى الأمراء، عدلوا فيها أم جاروا، والانقياد إلى من ولاه الله أمركم، لا تنزع يدًا من طاعته، ولا تخرج عليه يسيفك حتى يجعل الله لك فرجًا ومخرجًا». (رسالة السنة ص٧١).

وقد نص الامام الأشعري رحمه الله على إجماع أهل السنة على ذلك، فقال: «وأجمعوا على السمع والطاعة لأئمة المسلمين، وعلى أن كل من ولى شيئًا من أمورهم عن رضى أو غلبة وامتدت طاعته من بروفاجر لا يلزم الخروج عليهم بالسيف جارَ أو عدل، وعلى أن يُغزَى معهم العدو، ويُحَجّ معهم البيت، وتُدفع إليهم الصدقات إذا طلبوا، ويُصلَّى خلفهم الجمع والأعياد». (رسالة إلى أهل الثغرص ٣١٠). وقد التزمت أنصار السنة المحمدية بكلام الأئمة في ذلك، فلزموا السمع والطاعة لولاة الأمور بالعروف، والنصح لهم بالرفق واللين دون الإنكار عليهم علانية باللسان أو السنان، لأنه أساس كل شرِّ وفتنة، وكانت على مدار تاريخها تدعو إلى العلاقة الحسنة الطيبة بين الحاكم والمحكوم، وتبادل المحبة بين الراعي والرعية، وفي هذا كتب الشيخ محمد على عبد الرحيم رحمه الله الرئيس الأسبق للجمعية مقالاً بعنوان: «تبادل المحبة بين الراعي والرعية والحاكم والحكوم دليل على رشاد الأمة ،. ومما جاء فيه:

رومن القواعد التي وضعها الإسلام لتكون الأمة صالحة رشيدة، أن يستتب فيها الأمن في ظل العدل الذي تطمئن

الحلقة الثالثة بقام/ الرئيس العام د/ عبدالله شاکر الدنیی www.sonna banha.com التوحيد

إليه النفوس، ويأنس إليه الضعيف، ويسكن إليه البريء، وإذا تُبودلت المحبة بين الحاكم والمحكوم، والرئيس والمرؤوس ترتب على هذه المحبة خير عظيم، إذ تجتمع القلوب على ما ينفع الأمة، ويبعد عنها أسباب تمزق الوحدة، وإذا قامت العلاقة بين الراعي والرعية على المحبة، حرص كل منهم على مصلحة الآخر». (مجلة التوحيد، جمادى الآخرة، سنة ١٤٠٢هـ).

وفي حوار أجرته مجلة التوحيد مع الشيخ صفوت نور الدين رحمه الله، الرئيس الأسبق للجمعية رد فيه على التهم التي وُجُهت للجمعية، ووصفها بالتخاذل والعمالة لأمن الدولة، ومما جاء فيه ولا نخاف في الله لومة لائم، والذين يظنون هذا تخاذلاً، فهذا الأمر هو الذي ورَّط الناس في ضلالات الخوارج، فظنوا أن الوقوف في وجه السلاطين والحكام هي السبيل الموصلة، بل هي سبيل لا علاقة لها بدين الله، ودين الله يرفضها، إنما الدعوة إلى الله دعوة بالحكمة والموعظة الحسنة». (مجلة التوحيد: عدد ١٤١٦هـ).

وفي الجزء الثاني من الحوار قال الشيخ صفوت رحمه الله: (إن الدعاء للحاكم واجب على المسلمين، فالدعاء له ولو كان فاسقًا، والدعاء له ولو كان ظالمًا؛ لأن الذي يستطيع أن يصلحه هو الله، والذي يستطيع أن يرجعه عن غيه هو الله، (مجلة التوحيد عدد ذي القعدة ١٦٤١ه).

وفي مقال للدكتور جمال الراكبي الرئيس السابق للجمعية تكلم أفيه عن موقف الجماعة من العمل السياسي وولاة الأمور، ومما جاء فيه: «نحن لا بالمعروف والنهي عن المنكر، وطاعة ولاة الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر، وطاعة ولاة الأمر المعصية، فلا طاعة في المعصية، فهذا موقف قديم ومعلن منذ أن تأسست هذه الجماعة عام ١٩٢٦م فنحن جماعة دعوة ولسنا حزبًا سباسيًا نسعى للوصول إلى السلطة، وإنما نحن نسعي إلى التغيير في القاعدة العريضة وإنما نحن نسعي إلى التغيير في القاعدة العريضة من الشعب بدعوة الناس إلى منهج الرسول صلى الله عليه وسلم وإلى العمل بكتاب الله وسنة رسول الله عليه وسلم وإلى العماء الأمة أعنى سلف

اليه هذه الأمة- فلن تصلح هذه الأمة إلا بما صلح به أولها، (مجلة التوحيد، عدد شعبان ١٤٢٦هـ). خير ومن هذا المنطلق ومن خلال هذا الفهم الواضح الذي يبعد أكدناه في أكثر من مناسبة تكلمت في أول جمعية بين عمومية للجمعية بعد الثورة، وقلت أمام الجميع: إننا جمعية دعوية، لا نعمل في السياسة، ولا خرة، نشارك في أحزاب، وقد نشرت مجلة التوحيد أننا لن نؤسس حزبًا، ولن نشارك في أحزاب، بل وجهنا مفوت نداء إلى العلماء وطلبة العلم أن يبتعدوا عن معية ذلك، ويتفرغوا للعمل الدعوي، ونحن ندين لله عفية عز وجل أن المظاهرات ليست من طرق الإصلاح،

ولا وسيلة شرعية للتغيير، ولم يستخدمها سلف

الأمة الصالحون، وهي شعار للحزييين وأهل

التطرف والغلو، وفيها مخالفات شرعية كثيرة،

منها: التضييق على المسلمين في طرقهم وأعمالهم،

وإشاعة الفوضى بينهم، وقد تسيل فيها الدماء،

ويرتكب فيها بعض المحرمات، ويختلط فيها

الرجال بالنساء، وغير ذلك، ولما قامت الثورة في

مصر، ووجدت بعض المنتسبين للعلم يوافق عليها،

أو يرى المشاركة فيها، ناقشت بعضهم وكتبت مقالا

في مجلة التوحيد وجهته بصورة خاصة إلى الدعاة

وعنونته: «يا دعاة الأمة الزموا السنة على منهاج

النبوة»، ومما قلت فيه: «وإذا أراد الدعاة اليوم أن يصلحوا ما اعوج، وأن يساهموا في نهضة الأمة واستقامتها، فلا بد من السير على منهاج النبوة، واتباع الكتاب والسنة، في الشكل والمضمون، والمادة والصورة؛ إذ حقيقة الإصلاح: إرجاء الشرع إلى حالة اعتداله، بإزالة ما طرأ عليه من فساد، وما علق به من شائلة الهوى والاختلاف، وهذا لا يكون إلا بالسير على منهاج النبوة لا غير، وقد أدرك ذلك مؤسسو وعلماء أنصار السنة المحمدية، فدعوا إلى الكتاب والسنة، ولم يعظموا أحدًا من المشايخ، أو يعتقدوا في واحد منهم العصمة، ولهذا نجدهم في كل مكان وزمان يدعون إلى صفاء الاعتقاد، ونشر راية السنة وتعظيمها، والحكم بما أنزل الله، وتحطيم مظاهر الشرك والوثنية والأهواء والبدء، ومناصحة الولاة، وتصحيح مسار الناس إلى ربهم في عباداتهم ومعاملاتهم وأقوالهم تحت سلطان الكتاب والسنة،

ونحن ندين الله - عز وجل - بأن الإسلام دين كامل لا يتجزأ، وأن أحكامه بعضها مترابط ببعض، فالزيادة فيه طعن في كماله وتمامه، والنقص منه جحد لأحكامه، وعايه فلا يجوز لسلم أن يتنازل عن شيء منه، أو يغير شيئا من أحكامه، وقد نعى الله على من آمن ببعض الكتاب وكفر بالبعض الأخر، فقال: ﴿أَفْتُوْمِنُونَ بِبَعْضِ الْكِتَابِ وَتَكُفُرُونَ ببعض» (البقرة،٨٥).

واني أنصح الدعاة إلى الله عز وجل أن يبذلوا جهدهم في حراسة الدين والدفاع عنه أمام التيارات المنحرفة، والفرق الهدامة، والدعوات المسمومة، وعليهم أن يصلحوا مواطن الخلل في الأمة ويسدوا الثغرات التي يدخل منها أهل الباطل لحرب العقيدة والسنة، وتغيير مسار الدعوة كما يحب أهل التغريب والعلمنة، وعلى الفرق والأحزاب والهيئات والمؤسسات والجماعات أن تعرف أخطاءها، وأن تتجرد من شبهاتها، وأن ينضوي الجميع تحت راية الكتاب والسنة إخوة متحابين متناصحين متعاونين لله وفي الله، وهكذا يكون المسلم». (مجلة متعونين لله وفي الله، وهكذا يكون المسلم». (مجلة التوحيد رجب ١٤٣٧هـ).

وفي حوار أجراه رئيس التحرير الأستاذ جمال سعد حاتم معي بعد الثورة، وقد وجّه لي سؤالاً قال فيه: ما قولكم في التظاهرات التي يصر عليها البعض في هذه الأيام؟

فأجبته قائلاً: «هذه التظاهرات ننكرها ونحذر منها بشدة؛ لما يترتب عليها من مفاسد، فكم قطعت من طرق! وأضاعت من مصالح! وأدت إلى ألوان من الفساد! وقد نهينا القائمين بهذه المظاهرات عن ذلك، وحذرنا من عواقبها الوخيمة، ونحمد الله أن عصمنا فلم نشارك في شيء منها، مع كثرة الداعين إليها، بل إنني أصرح لك هنا، أن الذين قاموا بهذه المظاهرات اتهمونا بالعمالة تارة، وبالجبن والانهزامية أخرى، وكل ذلك لم يؤثر فينا بحمد الله، طالما أننا نسعى إلى الحق، وإلى إرضاء الرب تنارك وتعالى-.

ونحن نرى أن هذه المظاهرات مخالفة للشرع، ولا دليل عليها، وليست من طرائق المسلمين في الإصلاح والتغيير؛ لما تشتمل عليه من مفاسد عديدة وأخطار جسيمة، وأنتهز هذه المناسبة لأوجَه

رسالة إلى الشباب الذين مازالوا يخرجون في بعض الميادين والطرقات وأقول لهم: اتقوا الله تعالى، وكفى ما أوصلتم البلد إليه». (مجلة التوحيد ذي الحجة ١٤٣٤هـ).

وقد ألف أحد علماء أنصار السنة كتابًا، وهو الباحث الشيخ أحمد بن سليمان أيوب، بين فيه حكم المظاهرات، وناقش شبهات القائلين بها وأبطلها، وقد صدر هذا الكتاب قبل اندلاع المظاهرات في مصر وغيرها، وهذا يدل على المنهج الأصيل الذي تتبناه أنصار السنة وتقريرها للحق، وحرصها على الجماعة في كل وقت، وقد يقول قائل؛ إذا أغلقتم علينا طريق المظاهرات، فماذا نفعل مع من كان ظالمًا؟ أقول: أرشدنا الهادي البشير صلى الله عليه وسلم إلى ما يجب علينا في حديث ابن عباس رضي الله عنهما عن النبي صلى الله عليه وسلم قال: «من رأى من أميره شيئًا يكرهه فليصبر، فإن من فارق البخارى: ١٩٠٥، ومسلم: ٨٤٩).

والمراد بالمفارقة السعي في حل عقد البيعة التي حصلت لذلك الأمير ولو أراد حقًا النصيحة بالمعروف، كما في حديث زيد بن ثابت رضي الله عنه قال: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: «ثلاث لا يغل عليهن قلب امرى مسلم؛ إخلاص العمل الله، والنصح لأثمة المسلمين، ولزوم جماعتهم». (انظر صحيح الترمذي ٢٦٥٨).

وبهذا أرشد النبي صلى الله عليه وسلم إلى نصيحة ولاة أمور المسلمين، ويجب أن تكون النصيحة خاصة لهم، وقد جاء في السنة ما يدل على كيفية نصحهم، وقد عقد ابن أبي عاصم في كتابه السنة، باب: كيفية نصيحة الرعية للولاة، وساق بإسناده حديث عياض بن غنم، وفيه: ﴿ مَنْ أَزَادَ أَنْ يَنْصَحَ لَسُلُطَانِ بِأَمْرِ فَلاَ يُبُدِ لَهُ عَلاَنيَةٌ، وَلَكِنْ لِيَأْخُذُ بِيدهِ فَيَحْلُو بِهَ قَإِنْ قَبلَ مَنْهُ فَذَاكَ، وَإِلاَّ كَانَ قَدْ أَذَى الله عَليه المناصحة لولي الأمر: تأليف القلوب عليه، ومن المناصحة لولي الأمر: تأليف القلوب عليه، وعدم الدعاء عليه، وكل ذلك له أصول في السنة النبوية.

أسأل الله تعالى أن يصلح أحوال المسلمين، والحمد لله رب العالمين.

الحمد لله خلق الخلق لعبادته، وشرع الصوم لأسرار بحكمته، وعد من أطاعته بجنته. وتوعد من عصاه بعقوبته، وبعد: ففي سنة الله في خلقه حياة ثم ممات، وحكمته في كونه قدوم وفوات، واقتضت الجبلة الأدمية على بني البشر النقص والهفوات، لذا فقد شرع سبحانه

مواسم تمسح الذنوب والأفات، وتغسل الزلات، وتزيل العثرات، مواسم لجني الحسنات، والتخفيف من السيئات، وموسم عظيم على الأبواب، فاغتنموه فقد لا تدركون رمضان مرة ثانية، فهكذا تطوى الليالي والأيام، وتتقلص الأعداد والأرقام، وتنصرم الشهور والأعوام، والناس قسمان؛ قسم قضى نحبه، مرتهن بعمله، حسابه على ربه، وقسم ينتظر، فإذا بلغ الكتاب أجله فلا يستأخرون ساعة ولا يستقدمون، فطوبي لن وجد في صحيفته استغفارًا كثيرًا، طوبي لمن صدقت نيته، وطابت سجيته، وحسنت طويته، فعلى كل مسلم مَنَّ اللَّهُ عليه بِبلوغ رمضان، أن يغتنم الفرصة، ويقطف الثمرة، فإنها إن فاتت كانت حسرة وندامة، فقد أخبر النبي صلى الله عليه وسلم أن جبريل عليه السلام قال له : « من أدرك شهر رمضان فلم يغضر له، فدخل النار، فأبعده الله قل آمين، فقلت: آمين،. (صحيح الترغيب للألباني: ٩٩٧).

#### رمضان وجراحات أمة يتقاذفها الأعداء

إنه ليجدر بالأمة الإسلامية التي تعيش اليوم مرحلة من أشد مراحل حياتها؛ أن تجعل من هذا الشهر نقطة تحويل من حياة الفرقة والاختلاف، إلى الاجتماع على كلمة التوحيد والائتلاف، وأن يكون هذا الشهر مرحلة تغيير في المناهج والأفكار والآراء في حياة الأمة والأفراد، لتكون موافقة للمنهج الحق الذي جاء به الكتاب والسنة، وسار عليه السلف الصالح، رحمهم الله، وبذلك تعيد الأمة مجدها التليد، وماضيها المشرق المجيد، الذي سطره تاريخ المسلمين الزاخر بالأمجاد والانتصارات في هذا الشهر المبارك، وما غزوة بدر الكبرى، وفتح مكة، وغيرها إلا شواهد صدق على ذلك، ونحن نصارع اليوم هَبُّهُ شُرِسةً على الإسلام والمسلمين في كل بقعة من بقاع الدنيا، والأمة الإسلامية لا تزال تعانى جراحات عظمى، ومصائب كبرى.

ولتعلموا أنكم كما استقبلتم شهركم هذا ستودعونه عما قريب، ولا ندري إذا كنا سندرك بقية الشهر أم لا نكمله، فأين الذين صاموا معنا فيما مضي؟! وإن الكيِّس اللبيب من جعل من ذلك فرصة لحاسبة النفس، وتقويم



اعوجاجها، وإقبالها على طاعة ربها قبل أن يبغتها حلول الأجَل المحتوم، فلا ينفعها حينذاك إلا صالح العمل.

#### الكيسَ من دان نفسه ، وعمل لما بعد الموت

ونحن على أعتاب رمضان، تدور عجلة الزمن بسرعة مذهلة، ترتجف منها القلوب الحية، ذلك أن المسلم يكاد يطيش عقله عندما يقف مع نفسه محاسبًا: ماذا قدم فيما مضى من أيام عمره ولياليه؟!

فيجب على كل مسلم أن يأخذ العبرة من سرعة تصرُم الأيام والليالي، فيقف مع نفسه محاسبًا، حسابًا يدفعه إلى العمل الصالح، وهجر الذنوب والمعاصي، فلو رجع بذاكرته، واستعرض ما مضى من عمره، وتأمل عامه الذي انصرم بأيامه ولياليه، انصرم وكل لحظة منه تباعدنا عن الدنيا وتقربنا من الآخرة، فالكيسُ من دان نفسه وعمل لما بعد الموت، والعاجز من أتبع نفسه هواها، وتمنى على الله الأماني، كما في حديث شداد بن أوس عند الترمذي وغيره.

وقد أمرنا الله بمحاسبة أنفسنا فقال تعالى: ﴿ يَكَانُهُا اللَّبِكَ ءَامَوا أَنْقُوا اللَّهُ وَلَتَنظُرُ نَفْسٌ مَّا فَدَّمَتْ لِفَدٍّ،

(الحشر ١٨٠).

قال ابن كثير رحمه الله: «أي حاسبوا أنفسكم قبل أن تحاسبوا، وانظروا ماذا ادخرتم لأنفسكم من الأعمال الصالحة ليوم معادكم وعرضكم على ربكم».

فلله كم يوم من أعمارنا أمضيناه! ولله كم من صديق فقدناه! وكم من قريب بأيدينا دفناه! وكم عزيز علينا فلا الله على عزيز علينا في الله المحد أضجعناه! كانوا يشتاقون الإدراك هذا الشهر الكريم ليظفروا بالصيام والقيام، ويتعرضوا لنفحات الكريم المنان، فحضرت آجالهم، وقطع الموت آمالهم، فحسبهم أنهم على نياتهم يؤجرون.

#### رمضان فرصة لتطهير القلوب، وتصفية النفوس

إن الناظر بعين البصيرة إلى حال الناس اليوم ليرى واقعًا مؤسفًا وحالاً سيئًا، يرى إقبالاً على الدنيا الفانية، وتنافسًا مخيفًا في جمع حطامها، حتى إنك لترى الرجل تعرفه وعهدك به ذا حياء ولطف وخُلق جمّ، فما أن يقبل في الدنيا ويدبر إلا ويصبح ذئبًا ضاريًا همّه الظفر بالمال، وعدوه من شارك في مهنة، أو نافسه في بيعة، وكأن أولئك قد خُلقوا للدنيا أو سيعمرون فيها.

والمؤمنون الصادقون المتقون يَعُون هذه الحقائق، ويعون أنهم لم يُخلقوا عبثًا، وأنهم لن يتركوا سُدّى، وأن الله قد خلقهم لأداء مهمة في الحياة الدنيا من

خلال ابتلاء وتمحيص، وكان فضل الله على عباده عظيمًا حين فرض الشعائر على عباده المؤمنين لتكون مصدر القوة والطاقة للانطلاق إلى المهمة العظيمة التي خلق الإنسان لها، وجعل مع هذه الشعائر المهتدة مواسم تتجدد، وكان صيام شهر رمضان من أعظم هذه المواسم، صيام يتجدد كل عام، ولا يقف الأمر عند هذا الحد، ولكنه يمتد إلى أمور رئيسية عظيمة في حياة المسلمين بخاصة، وحياة الشرية بعامة.

إن أحكام صيام شهر رمضان المبارك تهدف في جملة ما تهدف إليه إلى إشعار المسلمين في الأرض كلها أنها أمة مسلمة واحدة، تعبد ربًا واحدًا هو الله الذي لا إله إلا هو، وتدين بدين واحد هو الإسلام الذي لا يقبل الله دينًا غيره، وتمضي على صراط مستقيم مشرق بالنور، بين بالآيات الواضحات، أمة واحدة رابطتها أخوة الإيمان، الرابطة التي لا تعدلها رابطة في ميزان الإسلام: ﴿ إِنَّا النُّومُونُ إِخَوةٌ فَأَصَاحُوا بَيْنَ أَخَوَدُكُمُ وَاتَعُوا الله الإسلام؛ ﴿ إِنَّا النَّوْمُونُ إِخَوةٌ فَأَصَاحُوا بَيْنَ أَخَوَدُكُمُ وَاتَعُوا الله للسلام؛ ﴿ إِنَّا النَّوْمُونُ إِخَوةٌ فَأَصَاحُوا بَيْنَ أَخَوَدُكُمُ وَاتَعُوا الله للسلام؛ ﴿ إِنَّا النَّوْمُونُ إِخَوةٌ فَأَصَاحُوا بَيْنَ أَخَوَدُكُمُ وَاتَعُوا الله للنَّاكُمُ فَرَحُودٌ ﴾ (الحجرات: ١٠).

#### التوبة بابها مفتوح . . وخيرها ممنوح

وشهر رمضان يغتنمه المشمّرون لبر الوالدين وصلة الأرحام، والقرب منهم والتودد إليهم، والإحسان إلى الأهل والأولاد بالتوجيه الرشيد والمعاملة الحسنة. والصدقة ميدان لتضريج الكروب عن الغني قبل الفقير، يظهر أثرها على المتصدق في نفسه وماله وولده، وتدفع عنه البلاء، وتجلب له الرخاء.

والتوبة بابها مفتوح وخيرها ممنوح، وهي في شهر الخير أرجى، قال صلى الله عليه وسلم: «قال الله تبارك وتعالى: يا عبادي، إنكم تخطئون بالليل والنهار، وأنا أغفر الذنوب جميعًا فاستغفروني أغفر لكم». (صحيح مسلم).

فاللهم أعزالا سلام والمسلمين، وأذل الشرك والمشركين، ودمر أعداء الدين، «رَبَّنَا عَالَنَا فِي الدُّنْكَا حَسَنَةً وَفِي الدُّنْكَا حَسَنَةً وَفِي الدُّنْكَا فِي الدُّنْكَا حَسَنَةً وَفِي الدُّنْكَا عَسَنَةً وَفِي الدُّنِي (البقرة ٢٠١١)، ووفق جميع ولاة المسلمين للعمل بكتابك وتحكيم شرعك يا رب العالمين.

وآخر دعوانا أن الحمد لله رب العالمين.

نوحيد ا

رمضان ١٤٣٨ هـ - العدد ٥٤٩ - السنة السادسة والأربعون

بحق نحن بحاجة لتفعيل بعض المهارات والعناصر الإدارية في رمضان هذا، كما فعلناها في دنيا الأعمال الإدارية في رمضان هذا، كما فعلناها في دنيا الأعمال وآتت ثمارها، هل خططت لرمضان من قبل؟ خطط لشهرك كله حتى لا تفتر، واكتب جدولك، واشدد من أزر نفسك، فلن تنفعك صحبة أو يساعدك قريب فكل في عمله وكل في شغله، وكل في حاله واهتماماته ، فاقرأ الآن مقالات السادة الأساتذة في هذا العدد ففيها الخير الكثير فقد ذكروا بعضًا من حال السلف في رمضان، والكثير من الفوائد والتجارب الرمضانية...

#### أولا: عليك أن تخطط لاغتنام ثلاث ساعات مهمة جدائة يومك الساعة الأولى: هي الساعة الأولى من النهار بعد صلاة الفجر:

فقد جاء من حديث أنس عند الترمذي، وكذلك من حديث ابن عمر، وأحاديث أخرى في هذا الباب عند الطبراني وغيره، وهذه الأحاديث بمجموعها عند جمع من أهل العلم من باب الحسن لغيره، من صلى الفجرفي جماعة ثم جلس يذكر الله حتى تطلع الشمس ثم صلى ركعتين كتب له أجر حجة وعمرة تامة تامة وفي رواية عند الطبراني «وصلى سبحة الضحى ففي الحديث عن أبي هريرة - رضي الله عنه - قال: قال رسول الله - صلى الله عليه وسلم -: "لا يحافظ على صلاة الضحى إلا أواب (أي رجاع إلى الله - مطيع لأمر الله - مستغفر ربه - تواب كثير التوبة).

#### الساعة الثانية: هي آخر ساعة من النهار- قبل الغروب:

- هذه الساعة الثمينة تفوت على المؤمن الصائم غالبًا بالانشغال بإعداد الإفطار والتهيؤ له، وهذا لا ينبغي لمن حرص على تحصيل الأجر فهي لحظات ثمينة ودقائق غالية..هي من أفضل الأوقات للدعاء وسؤال الله تعالى وهي من أوقات الاستجابة، وكان السلف الصالح لأخر النهار أشد تعظيمًا من أوله؛ لأنه خاتمة اليوم والموفق من وفقه الله لاغتنام هذه الساعة في دعاء الله لك ولوالديك ولأسرتك ولأولادك ولإخوانك ولأمتنا.

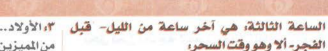


د . باسر لعي عبد المتعم

بسم الله، والحمد لله، والصلاة والسلام على سيدنا رسول الله، وصلى الله عليه وسلم:

حذفت في العنوان معلوما، ألا وهو (أنا وَ أَنَّت)؛ حيث انني قصدت إدارة نفسك في رمضان، فأنت بحق تحتاج للاعتناء بنفسك من نفسك؛ فقد قصرتُ كثيرًا في العام كله، وعام أول شاهد عليك؛ حيث قطعت شهور العام لهوًا وغفلة، ولم تحترم فيما أتيت المحرم؛ فلا رجب وفيت فيه بحقه، ولا صمت فيه صومًا وقيت فيه يوامًا وما كنت محرمًا.. فهل الذي مضى قوامًا وما كنت محرمًا.. فهل لك أن ترعني قلبك وتحضر ورقة وقلمًا معك تدون ما يفيدك ويوافقك حسب وقتك وامكاتاتك.

\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*



والسُّحَر هو الوقت الذي يكون قبيل الفجر قال تعالى: (والمستغفرين بالأسحار) ففي تفسير الطبري عن قتادة: "والمستغفرين بالأسحار" قال: يصلون بالأسحار.

وأورد أيضًا عن بعض البصريين، عن أنس بن مالك قال: أمرنا أن نستغفر بالأسحار سبعين استغفارة.

وذكر في تفسيره رضي الله عنه: أن من صلى من الليل، ثم استغفر في آخر الليل سبعين مرة، كتب من المستغفرين بالأسحار. فلا تنس صلاة أي عدد من المركعات بحسب نشاطك وقوتك ثم اختم بوتر ففي الصحيحين من حديث أنس بن مالك رضي الله عنه قال دخل النبي صلى الله عليه وسلم فإذا حبل ممدود بين الساريتين، فقال: ما هذا الحبل؟ قالوا: هذا حبل لزينب؛ فإذا فترت تعلقت. فقال النبي صلى الله عليه وسلم: لا، حُلُوه؛ لِيُصَلُ أحدكم نشاطه فإذا فتر فليقعد".

وهي ساعات تنزُّل الرحمن للسماء وفيها نداؤه للعالمين من يسألني فأعطيه.. من يتوب فأتوب عليه؟ فاستعد للخلوة باستغفار خالص مع استحضار الذنب واستحضار قدرة الله على المغفرة سبحانه هو الغفور الرحيم.

#### ثانيًا: تنظم علاقاتك بالأخرين من حيث الهيكلة والمتابعة:

لم يكن رمضان زمانًا للرهبنة أو العزلة بل هو وقت تفتح فيه قلوب العباد لبعضهم البعض؛ فاغتنم هذه الفترة المباركة من التسامح والقبول وانشر ثقافة الابتسامة وعرض المساعدة.

ا: الوالدان.. إن كان أحدهما يرغب في الصلاة في مكان مخصص فاذهب معه، ثم اجتهد أنت كما تشاء، فالبر واجب وغيره سُنَة.

الوالدان.. اسألهما عما يريدانه منك في رمضان، ورتب أوقاتك، ونظم جهدك حسب رغبتهما.

٢ الزوجة.. تابعها، بارك الله فيك، في صلاة الفريضة، فالنساء ينشغلن بالطعام عن صلاة الفريضة.

الزوجة.. تابعها في ختمة مباركة.. تقرأ، تستمع، تراجع لنفسها أو لغيرها، ولك أجر ختمة متابعة.

الأولاد.. عودوهم الخير فإن الخير عادة، فإن كان من المميزين فخذه معك وعلمه ألا يتحرك في الصلاة، وحفزه بكل ما يحب على أن يصلي معك ركعتين ثم ينصرف، ثم أربعًا ثم ستًا، وهكذا ولا تجبره.

الأولاد.. تابعهم في ختماتهم، فالبنات يختمن القرآن أكثر من البنين، فاجعل لهن جُعلاً، وقربهن منك أكثر ليتربين على الطاعة.

زوار المساجد في رمضان.. اجتهد في أن تصاحب أحدهم، وقريه منك وأكرمه، واجعل هدفك في رمضان ألا يترك المسجد بعد رمضان، وثق علاقاتك به دون إثقال عليه أو على نفسك.

#### ثالثا: ترتيب الأولوبات والأهداف:

مهارة ترتيب الأولويات مهارة لا يتقنها إلا الأريب، وأظنك ذلك فمن جلس على مائدة السُنَة يتقن هذه المهارة؛ لأنه تعلم من حديث ابن عباس رضي الله عنهما قال: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم لرجل وهو يعظه: "اغتنم خمسًا قبل خمس: شبابك قبل هرمك، وصحتك قبل سقمك، وغناك قبل فقرك، وفراغك قبل شغلك، وحياتك قبل موتك". فاغتنام الشباب، والصحة، والغنى، والوقت والحياة، ما دامت تدب في صدورنا الأنفاس، من أهم أولوياتنا وتطوير داننا وتنمية مهاراتنا في رمضان وفي غيره.

#### رابعاً: بناء الذات في رمضان:

عملية بناء الذات وتطويرها في رمضان تظهر في سبع نقاط:

ا، نمو حس التعاطف؛ لكي يشعر الإنسان بإخوانه في كل مكان، مثل مجاعة النيجر وغيرها التي يموت فيها شخص كل ثلاث ثوانٍ من شدة الفقر والجوع فاستحضر نية المؤازرة المعنوية.

الله بناء الإرادة المستعلية، فبأيدينا نأخذ ما نريد، وبأيدينا ندع ما نريد - وهي التقوى الرجوة والإحسان المنشود للعبد -.

المنتجدد فقه المساواة.

النظام ومهارة ضبط التوقيت، وهذا يساعدنا على احترام الوقت وتقديره وتخطي اليوم بل والشهر من اهتمامات وأولويات من زيارات وغيرها.

ودالصوم عبادةٍ مستورة، فهي بين العبد وربه.

وصَلُ اللهم وسلَم وبارك على نبينا محمد، والسلام عليكم ورحمة الله وبركاته.



يَقُولُ تَعَالَى مُذَكِّرًا وَمُنْدَرًا: ﴿ وَيَوْمَ يُعْرَضُ الَّذِينَ كَفْرُوا عَلَى النَّالِ، يُقَالِ لَهُمْ تَوْبِيحًا وَتَقْرِيعًا: ﴿أَذْهَبْتُمْ طَيْبَاتُكُمْ فِي حَيَاتَكُمُ اللَّهْنِيَا وَاسْتَمْتَعْتُمُ بِهَا ، وَذَلِكَ لِحِرْصِهِمْ عَلَى الدُّنْيَا وَاعْتَقَادِهِمْ أَنْهَا هِيَ الْحَيَاةُ، وَلاَ حَيَاةُ بَعْدُهَا، فَهُمْ حَرِيضُونَ عَلَى إِشْبَاع غُرَائِرُهِمْ وَالْاسْتَمْتَاءِ بِشَهَوَاتَ الدُّنْيَا، فَهُمْ كُمَا قَالُ الله تَعَالَى: «وَالَّذِينَ كُفَرُوا مُسَنَّعُونَ وَيَأْكُلُونَ كُمَّا تَأَكُلُ الْأَنْعَمُ وَالنَّالُ مَنْوَى لَمْنَةِ ، (محمد: ١٢).

(الأحقاف: ٢٠).

ٱلنَّارِ أَذْهَبْتُمْ طَيِّنَيْكُمْ فِي

وَعَاكُنُمُ فَشُقُونَ »

وَعَنْ أَبِي هُرَيْرَةُ رِضِي اللَّهِ عِنْهِ قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللَّهِ صلى الله عليه وسلم: «يَأْكُلُ الْسُلَمُ فِي مَعَى وَاحد، وَالْكَافِرُ يَأْكُلُ فِي سَبْعَةَ أَمْعَاءٍ، (صحيح البخاري . ( OF97

فَالْكُفَّارُ يَتَمَتَّعُونَ وَيَأْكُلُونَ كُمَا تَأْكُلُ الْأَنْعَامُ، فَلاَ تَشْتَهِي نَفْسُهُ شَيْئًا وَيَمْنَعُهُا، بَلُ يُعْطِيهَا كُلُ مَا تَشْتَهِي، فَإِذَا عُرِضُوا عَلَى النَّارِ يَوْمُ الْقَيَامَة قَيلَ لَهُمْ: ﴿ أَذْهَبْتُمْ طَيْبَاتُكُمْ فِي خَيَاتَكُمُ الدُّنْيَا وَاسْتَمْتَعْتُمْ بِهَا ، فَلَيْسَ لَكُمْ فِي نَعِيمِ الْجِنْةِ نَصِيبٌ، كُمَا قَالُ تُعَالَى: ﴿ مَنْ كَاكَ ﴿ أُرِيدُ خَرْثُ ٱلْآحِرَةِ فَرِدُ اللَّهِ فِي خَرْنِهِ. وَمَن كَانَ يُرِيدُ خَرْثَ الدُّنْيَا لُؤْنِهِ. مِنْهَا وَمَا لَهُ، فِي

ٱلْآخِرَةِ مِن تُصِيبٍ ، (الشورى: ٢٠)، وَقَالُ تَعَالَى: هُنَ كَانَ لِرَيْدُ ٱلْعَاجِلَةُ عَجُلُنَا لَهُ مِهَا مَا نَشَاهُ لِنَنْ زُمِيدُ ثُمَّ جَعَلْنَا لَهُ ا جَهَا يَصِلُنها مَدْمُومًا مُلْحُورًا » (الإسواء: ١٨).

وَلَمَا اسْتَغَاثُوا بِأَهْلِ الْجِنَّةِ أَجَابُوهُمْ بِمَضْمُونِ هَذه الآيات، كَمَا قَالَ تَعَالَى: ﴿ وَنَادَىٰ أَصْحَبُ ٱلنَّارِ أَضْحَبُ الْجُنَّةِ أَنَّ أَمِضُوا عَلَيْنَا مِنَ الْمَلَّةِ أَوْ مِمَّا رَزْفَكُمُ أَلَّةً فَالْوَا إِنَّ الله حَرْمُهُمَّا عَلَى الْكُنْرِينَ ﴿ الَّذِينَ ٱلَّحُكُمُوا وِيقِمُ لَهُوا وَلَمِهُا وَغَيْرَتُهُمُ ٱلْكِيَوَةُ ٱلدُّيُّكَأُ فَالْيَوْمَ نَعْسَلُهُمْ كَنَّا نَسُوا لِقَـالَة تَوْمِهِمْ هَنذَا وَمَا كَافُوا بِعَائِلِيًّا تَعْمَدُونَ ،

(الأعراف: ٥٠-٥١).

وَقَدْ كَانَتْ هَذه الآيَةَ مِنَ الأَسْبَابِ الْتَي دَفَعَتْ أَصْحَابُ رَسُولِ اللَّهِ صلى اللَّه عليه وسلم إلى الزَّهْد الدنساء

عن عُمَرَ بُنَ الْخَطَابِ رضى اللَّه عنه أنَّهُ بِلَغَهُ أَنَّ النَّبِيُّ صلى الله عليه وسلم طَلْقَ نسَاءَهُ فَأَرَادَ أَنْ بَتَثَنَّتَ قَالَ: فَدَخُلْتُ عَلَى رَسُولِ اللَّهِ صلى اللَّه عليه وسلم فَإِذَا هُوَ مُضْطَجِعُ عَلَى رِمَالُ حَصِيرٍ، لَيْسَ بَيْنَهُ وَبَيْنَهُ فَرَاشُ، قَدُ أَثْرَ الرِّمَالُ بِجَنْبِهُ، مُتَكِّنًا عَلَى وسَادَة مِنْ أَدُم حَشُوُهَا لِيفٌ، فَسَلَّمْتُ عَلَيْه ثُمَّ

قَلْتُ وَأَنَا قَادُمْ: يَا رَسُولُ اللّٰهِ أَطَلِقْتَ نَسَاءَكَ؟ فَرَفَعَ النَّيِّ بَصَرِهُ فَقَالَ: ﴿لاَّ . فَقُلْتُ اللّٰهِ أَكْبَرُ. قال: فَرَفَعْتُ اللّٰهِ أَكْبَرُ. قال: فَرَفَعْتُ بَصَرِي فِي بَيْتِهِ شَيْئًا يَرُدُّ اللّٰهِ أَكْبَرُ عَيْرَ أُهَبِهَ قَالَتُهِ مَا رَأَيْتُ فِي بَيْتِهِ شَيْئًا يَرُدُ اللّٰهِ الْخُصَرَ غَيْرَ أُهَبِهَ قَالاَثَةٍ، فَقُلْتُ: يَا رَسُولَ اللّه الْهُ الله الله قليُوسُعْ عَلَى أُمِّتِكَ، فَإِنْ قارِسًا وَالرُّومَ قَدُ وُسِعَ عَلَى أُمِّتِكَ، فَإِنْ قارِسًا وَالرُّومَ قَدُ وُسِعَ عَلَى أَمِّتَكَ، فَإِنْ قارِسًا وَالرُّومَ قَدُ وُسِعَ عَلَى أَمِّتَكَ، فَإِنْ قَارِسًا وَالرُّومَ قَدُ وُسِعَ عَلَى أَمْتِكَ، فَإِنْ فَارِسًا وَالرُّومَ قَدُ وُسِعَ اللّٰهِ عَلَيْهِمْ، وَأَعْطُوا اللّٰهِ عَلِيهِ وسلم وَكَانَ مُتَكِثًا فَقَالَ: «أَوَ لِللّٰهِ عَلَى اللّٰهِ عَلِيهِ وسلم وَكَانَ مُتَكِثًا فَقَالَ: «أَوْ لَيْبَاتِهِمْ فِي اللّٰهِ عَلَيْهُ اللّٰهُ عَلَيْهُ اللّٰهِ عَلَى اللّٰهِ عَلَيْهُ اللّٰهِ قَالَتُ يَا اللّٰهِ عَلَى اللّٰهِ عَلَيْهُ اللّٰهِ عَلْمُ اللّٰهُ قَلْمُ عَلَى اللّٰهِ عَلَيْهُ إِلّٰهُ وَلَائِكُ قَوْمٌ عُجُلُوا طَيْبُولُ اللّٰهِ عَلَيْكَ إِلَيْكَ قَوْمٌ عُجُلُوا اللّٰهُ فَلْتُ إِلَى اللّٰهِ عَلَيْكَ إِلَى اللّٰهُ عَلَيْكًا فَقَالَ: وَلَاللّٰهُ عَلْمُ اللّٰهِ اللّٰهِ عَلَيْكَ عَلَى اللّٰهُ عَلَى اللّٰهُ عَلْمُ اللّٰهِ عَلَى اللّٰهُ عَلَى اللّٰهُ عَلَى اللّٰهُ عَلَيْكَ عَلَى اللّٰهُ عَلْمُ عَلَى اللّٰهُ عَلَى اللّٰهُ عَلَى اللّٰهُ عَلَى اللّٰهُ عَلْمُ اللّٰهُ عَلْمُ اللّٰهُ عَلَى اللّٰهُ عَلَى اللّٰهُ عَلَى اللّٰهُ اللّٰهُ عَلَى اللّٰهُ عَلَى اللّٰهُ عَلَى اللّٰهُ عَلَى اللّٰهُ اللّٰهُ عَلَى اللّٰهُ عَلَى اللّٰهُ اللّٰهُ عَلَى اللّٰهُ عَلَى اللّٰهُ عَلَى اللّٰهُ عَلَى اللّٰهُ عَلَى اللّٰهُ اللّٰهُ عَلَى اللّٰهُ اللّٰهُ عَلَى اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰمُ اللّٰهُ الللّٰهُ الللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ الللّٰهُ اللّٰهُ الللّٰهُ اللّٰهُ الللّٰهُ الللّٰهُ اللللّٰهُ اللّٰهُ اللللّٰهُ الللّٰهُ الللّٰه

وَعَنْ حُدَّيْفَةَ رضي الله عنه قَالَ سَمِعْتُ النَّبِيِّ صلى الله عليه والله عليه والنَّبِيِّ صلى الله عليه وسلم يَقُولُ: ﴿لاَ تَلْبُسُوا الْحَرِيرَ وَلاَ اللهُ اللهُ عَلَيْهِ اللهُ اللهُ عَلَيْهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَيْهَا وَلاَ اللهُ اللهُ عَلَيْهَا وَلَا اللهُ اللهُ عَلَيْهَا اللهُ عَلَيْهَا وَلَا اللهُ عَلَيْهَا وَلَا اللهُ عَلَيْهَا وَلاَ اللهُ عَلَيْهَا وَلاَ اللهُ عَلَيْهَا وَلَا اللهُ عَلَيْهَا وَلاَ اللهُ عَلَيْهَا وَلاَ اللهُ عَلَيْهَا وَلاَ اللهُ عَلَيْهَا فِي اللهُ عَلَيْهَا وَلاَ اللهُ عَلَيْهَا اللهُ عَلَيْهَا وَلاَ اللهُ عَلَيْهَا وَلاَ اللهُ عَلَيْهَا وَلاَ اللهُ عَلَيْهَا وَلَوْ اللهُ عَلَيْهَا وَلاَ اللهُ عَلَيْهَا عَلَيْهُ اللهُ عَلَيْهَا عَلَيْهُ اللهُ عَلَيْهَا عَلَيْهُ عَلَيْهَا عَلَيْكُوا اللهُ اللهُ عَلَيْهِ اللهُ اللهُ عَلَيْكُوا عَلَيْهُ عَلَيْكُوا عَلَيْكُوا عَلَيْكُوا عَلَيْكُوا عَلَيْهُ عَلَيْكُوا عَلَيْهُ عَلَيْكُوا عَلَا عَلَا عَلَيْكُوا عَلَيْكُوا عَلَيْكُوا عَلَيْكُوا عَلَيْكُوا عَلَيْكُوا عَلَ

وَذُكِرَ أَنَّ عُمَرَ بْنَ الْخَطَّابِ كَانَ يَقُولُ: «لَوْ شِئْتُ كُنْتُ أَطْيَبِكُمْ طَعَامًا، وَأَثْيَنَكُمْ لِيَرَاسًا، وَلَكِنِّي أَسْتَبْقِي طَيْبَاتِي.

وَذُكْرَ لَنَّا أَنَّهُ لِمَّا قَدِمَ الشَّامَ، صَنعَ لَهُ طَعَامٌ لَمْ يَرَ قَبْلَهُ مِثْلُهُ، قَالَ؛ هَذَا لَنَا، فَمَا لفُقْرَاءِ الْسُلمِينُ الَّذِينَ مَاتُوا وَهُمْ لاَ يَشْبَعُونَ مِنْ خُبْزِ الشَّعِيرِ؟ قَالَ خَالَدُ بْنُ الْوَلِيدِ، لَهُمُ الْجِنَّةُ. فَاغْرَوْرَقَتْ عَيْنَا عُمَنَ وَقَالَ؛ لَنْ كَانَ حَظْنَا فِي الْحُطَام، وَذَهَبُوا فِي حَظْهِمْ وَقَالَ؛ لَنْ كَانَ حَظْنَا فِي الْحُطَام، وَذَهَبُوا فِي حَظْهِمْ فَقَالَ؛ لَنْ كَانَ حَظْنَا فِي الْحُطَام، وَذَهَبُوا فِي حَظْهِمْ فَقَالَ؛ لَمْ الْجَنَّة، لَقَدْ بَايَنُونَا بَوْنَا بَعِيدًا، (جامع البيان فِي الْجَابَ (٢١/٢٧)).

وَقَالَ حَفْصُ بْنُ أَبِي الْعَاصِ؛ كُنْتُ أَتَعْدَى عَنْدَ عُمُرَ بِنِ الْخَطَّابِ رَضِيَ اللّٰهِ عَنْهِ الْخُبْرَ وَالنَّرِيْتَ، والْخُبْرَ وَالْخَبْرَ وَالْخَبْرَ وَالْخُبْرَ وَالْخَبْرَ وَالْخُبْرَ وَالْخَبْرَ وَالْقَدِيدَ، وَأَقَلُ ذَلْكَ اللّٰحِمُ الْغُرِيضِ. وَكَانَ يَقُولُ؛ لا تَنْخُلُوا الدَّقِيقَ فَإِنَّهُ طَعَامٌ كُلُهُ، فَجِيءَ بِخُبْرَ مُتَفَلِّع غَلِيظَ، فَجَعَل الْأَخْلُ وَيَقُولُ؛ كُلُوا، فَجَعَلْنَا لاَ تَأْخُلُ فَقَالَ؛ مَا لَكُمْ لا يَأْكُلُ وَقَالَ؛ مَا لَكُمْ لا تَأْكُلُونَ وَقَلْنَا، وَاللّٰهِ يَا أَمِيرَ الْوَمْنِينَ نَرْجِعُ إلَى طَعَام اللّهِ يَا أَمِيرَ الْوَمْنِينَ نَرْجِعُ إلَى طَعَام أَنْ لُو أَمْرُتُ بِعَنَاقِ سَمِينَةَ فَيَلْقَى أَمْلُ تَنْعُلُ عَلَيْهَ فَيَلْقَى أَمْنَ اللّهِ عَالَمُ أَنْ لُو أَمْرُتُ بِعَنَاقٍ سَمِينَةَ فَيْلُقَى عَنْهَا شَعْرُهَا ثُمْ اللّهُ مَنْ اللّهُ عَلْهُ مَنْ اللّهَ فَيْطَبِحُ كَانَهُ فَا أَمْرُتُ بِصَاعٍ أَوْصَاعَيْنَ مَنْ رَبِيبِ عَنْهَا شَعْرُهَا ثُمَّ تَحْرُجُ مُصْلِيَةً كَأَنْهَا كَذَا وَكَذَا، أَمَا تَنْعَلُ مَنْ اللّهُ وَعُلْمَ مَنْ اللّهُ وَاللّهُ مَنْ اللّه وَعُلْمَ مَنْ رَبِيبِ فَأَنْهَا عَلَا مَانُ لَوْ أَمْرُتُ بِصَاعٍ أَوْصَاعَيْنَ مَنْ وَلَاهُ مَنْ اللّهُ وَقُلْكَ مَا اللّهُ وَقُلْكَ مَا اللّهُ وَقُلْكَ عَلَيْهِ مَنْ اللّهَ وَلَا مَالِكُ كَذَا وَلَاهُ وَقُلْكَ مَا اللّهُ وَقُلْتُ مَنْ اللّهَ وَقُلْكُ مَا اللّهُ وَقُلْمُ عَلَى اللّهُ وَمُعْلَى اللّهُ عَلَيْهُ مَنْ اللّهُ وَقُلْكُ مَا اللّهُ وَقُلْكُ عَلْهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ وَاللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَيْهُ مَنْ اللّهُ وَلَالًا وَلَالًا وَاللّهُ عَلَيْهُ مَنْ اللّهُ وَلَاكُونَا مَا اللّهُ اللّهُ عَلَيْهُ مَا اللّهُ عَلَاهُ مَا اللّهُ الْمُعْلِى اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الْمُؤْلِلَ مَا اللّهُ الْمَالِقُولُ اللّهُ الْمُؤْلِقُ اللّهُ الْمُؤْلِلُ اللّهُ اللّهُ الْمُؤْلِلُ اللّهُ اللّهُ الْمُؤْلِلُ اللّهُ الْمُؤْلِقُ اللّهُ الْمُؤْلِقِيلُ اللّهُ الْمُؤْلِقُ اللّهُ الْمُؤْلِقُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الْمُؤْلِقُ اللّهُ الْمُؤْلِقُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الْمُؤْلِقُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ الل

الْعَيْشُ، قَالَ: أَجَلْ! وَاللّهِ الَّذِي لاَ إِلَهَ إِلاَّ هُوَ لَوْلاَ أَنِي أَخَافُ أَنْ تَنْقُصَ حَسَنَاتِي يَوْمَ الْقَيَامَةِ لِشَارِكْنَاكُمْ فِي الْعَيْشِ! وَلَكِنِي سَمِغْتُ اللّهِ تَعَالَى يَقُولُ لأَقْوَامِ: وَأَذْهَبْتُمْ طَيْبَاتِكُمْ فِي حَيَاتِكُمُ الدُّنْيَا وَاسْتَمْتَعْتُمُ

وَقَالَ جَابِرُ رضي الله عنه: اشْتَهِي أَهْلِي لَحْمَا هَاشْتَهِي أَهْلِي لَحْمَا هَاشْتَهِي أَهْلِي لَحْمَا هَاشْتَرَيْتُهُ لَهُمْ، فَمَرَرْتُ بِعُمُرَ بُنِ الْخِطَابِ رَضِي الله عنه فقال: أو كُلّمَا عنه فقال: أو كُلّمَا اشْتَهَى أَخَابُرُتُهُ، فَقَالَ: أَو كُلّمَا اشْتَهَى أَخَابُرُتُهُمْ مَيْتًا جَعَلَهُ فِي بَطْنِه الْمَا يَحْشَى أَنْ الشَّتَهَى أَذَهُ مَا يَحْشَى أَنْ يَكُونَ مِنْ أَهْلِ هَذِهِ الْآيَة؛ وَأَذْهَبْتُمْ طَيْبًاتكُمْ ، \$ (.

قَالَ ابْنُ الْعَرَبِي رَحْمَهُ الله، وَهَذَا عِتَابٌ مَنْهُ لَهُ عَلَى التَّوْشُع بِابْتِيَاع اللَّحْم، وَالْخُرُوج عَنْ جَلَف الْخُبْزِ وَهَذَا عِتَابٌ مَنْهُ لَهُ الْخُبْزِ وَهَا الْحَلَالِ تَسْتَشْرِهُ لَهَا الطَّبِاغُ، وَانْتَعَاظُيَ الْعَلَيْبَاتِ مِنَ الْحَلَالِ تَسْتَشْرُهُ لَهَا الطَّبِاغُ، وَتَسْتَمُّرِثُهَا الْعَادَةُ، فَإِذَا فَقَدَتَهَا اسْتَسْهَلَتْ لِلْمَبْلَغُ الْعَلَيْمُ الْخُصْ لِلْمُبَاتِ، حَتَّى تَقَعَ فِي الْحِرَامِ الْحُصْ بِغُلَبَة الْعَادَة، وَاسْتَشْرَاه الْهُوَى عَلَى النَّفْسَ الأَمَّارَة بِغُلَبَة الْعَادَة، وَاسْتَشْرَاه الْهُوَى عَلَى النَّفْسَ الأَمَّارَة بَالشَّوء، فَأَخَذَ عُمُنُ الأَمْرَ مِنْ أَوَّلِهِ، وَحَمَاهُ مِنْ الْبَتَدَائِه، كَمَا يَضْعَلُهُ مِثْلُهُ.

وَالْدَي يَضْبِطُ هَذَا الْبَابَ وَيَحْفَظْ قَانُونَهُ، عَلَى الْدُءِ أَنْ يَأْكُلُ مَا وَجَدَ، طَيِّبًا كَانَ أَوْ قَفَارًا، وَلاَ يَتَكَلَّفُ الْطَيِّبَ وَيَتَحْفَثُ عَادَةً، وَقَدْ كَانَ النَّبِيُّ صلى الله عليه وسلم يَشْبَعُ إِذَا وَجَد، وَيَصْبِرُ إِذَا عَدمَ، وَيَأْكُلُ عَليه وسلم يَشْبَعُ إِذَا وَجَد، وَيَصْبِرُ إِذَا عَدمَ، وَيَأْكُلُ الْحَلُوي إِذَا قَدرَ عَلَيْهَا، وَيشْرَبُ الْعَسَلَ إِذَا اتَّفَقَ لَهُ، وَيَأْكُلُ اللَّحْمَ إِذَا تَيَسَّر، وَلاَ يَعْتَمِدُهُ أَصْلاً، وَلاَ يَجْعَلَهُ وَيَاكُلُ اللَّحْمَ إِذَا تَيَسَّر، وَلاَ يَعْتَمِدُهُ أَصْلاً، وَلاَ يَجْعَلَهُ وَيَلْكُنُ اللَّهُ عليه وسلم مَعْلُومَةٌ، وَلِللهُ عليه وسلم مَعْلُومَةٌ، وَطريقة الصَّحَابَة مَنْقُولَة، قَأَمًا الْيُومَ عَنْدَ اسْتِيلاً وَطَريقة الصَّحَابَة مَنْقُولَة، قَأَمًا الْيُومَ عَنْدَ اسْتِيلاً الْحَرَام، وَقَسَاد الْحَطَام، فَالْخَلاصُ عَسيرٌ، وَاللّهُ يَهَبُ الْإِخْلاصُ بَرْحُمَتِه.

وَقَيَلَ: إِنَّ التَّوْبِيخُ وَاقِعٌ عَلَى تَرُنُكُ الشُّكُرِ لاَ عَلَى تَنْاوِلِ الشُّكُرِ لاَ عَلَى تَنَاوُلِ الطَّيْبَاتِ الْحَلَلَة، وَهُوَ حَسَنٌ، هَإِنَّ تَنَاوُلُ الطَّيْبِ الْحَلالِ مَأْدُونٌ هَيه، هَإِذَا تَرَكَ الشُّكُرُ عَلَيْهِ وَاسْتَعَانَ بِهِ عَلَى مَا لاَ يَحِلُ لَهُ فَقَدْ أَذْهَبَهُ.

وَقَوْلُهُ تَغَالَى: ﴿ فَالْيُوْمُ تُجْزُوْنَ عَذَابُ الْهُونِ \* أَيَ الْهُونِ \* أَيَ الْهُونِ \* أَي الْهُونِ ، فَي الْهُونِ ، بَمَا كُنْتُمْ تَسْتَكُبرُونَ فِي الأَرْضِ بِغَيْرِ الْحِقُ ، أَيْ تَنْعَظُمُونَ عَنْ طَاعَةَ اللّهِ وَعَلَى عَبَادَ اللّهُ ، ﴿ وَبِمَا كُنْتُمْ تَفْسُقُونَ \* تُحْرُجُونَ عَنْ طَاعَةَ اللّهِ. (الجامع لأحكام القرآن (١٠١/١٦)).

وللحديث بقية إن شاء الله تعالى.

## وننزل من القرآن ما هو شفاء ورحمة

الحمد لله الذي أنزل على عبده الكتاب ولم يجعل له عوجًا، وتبارك الذي نزل على عبده الفرقان ليكون للعالمين نذيرًا، والصلاة والسلام على من أرسله ربه شاهدًا ومبشرًا ونذيرًا، وداعيًا على الله بإذنه وسراجًا منيرًا، وبعدً،

فنحن بصدد الحديث عن قوله تعالى: ﴿ وَنُنَزِّلُ مِنَ الْفُرْمِانِ مَا مُوَ رَفُنَزُّلُ مِنَ الْفُرْمِينَ ﴿ وَلا يَزِيدُ الطَّالِمِينَ إِلَّا خَدَالًا ﴾ والإسراء: ٨٠)، من المستحسن أن نسوق الحديث من خلال المحاور الآتية وبالله التوفيق:

المحور الأول: الآية والسورة التي تزلت فيها:

الأية الكريمة التي هي موضوع حديثنا نزلت في سورة الإسراء، والتي تسمى أيضا بسورة بني إسرائيل وسورة التي تسمى أيضا بسورة بني إسرائيل وسورة «سبحان»، وقال عنها صاحب بصائر التمييز؛ إنها نزلت بعد سورة القصص، وقيل سورة يونس وعدها الخمسين في تعداد نزول السور وهي سورة مكية موضعها الأساس كسائر السور المكية،

- ا- إثبات أن القرآن وحي من الله، وليس من عند محمد صلى الله عليه وسلم.
- ٧- إثبات فضل القرآن وفضل الرسول الذي أذزل عليه ، وبيان أن القرآن معجز، ولذا تحدى الله الإنسى والجن أن يأتوا بمثله وقطع التحدي بأنهم لن يأتوا بمثله أبدا ولو كان بعضهم لبعض ظهيرًا ، وقُل لَهِن أَجْنَعَتِ ٱلْإِنشُ وَالْجِنُ عَنَ أَن يَأْتُوا بِمِثْلِ هَذَا اللهِ عَنْهُمُ لِبَعْضِ ظَهِيرًا ، وقُل كَان بعضهم لبعض ظهيرًا ، وقُل كَان بعضهم لبعض ظهيرًا ، وقُل كَان بعضهم لبعض طهيرًا ، وقُل كَان بعضهم لبعض طهيرًا ، وقُل كان بعضهم لبعض طهيرًا ، وقُل كان من بعضهم المناس المهررا ، وقل كان المناس المنا
- والسورة كذالك ترد على مزاعم الشركين،
   وتثبت للنبي صلى الله عليه وسلم الفضائل
   العالمة.
- الذكر السورة بنعم الله على عباده، وتمهد لرحلة ما بعد الهجرة النبوية، وتؤسس لجتمع أهم دعائمة توحيد رب العالمين، وبرالوالدين، والإحسان إلى ذوي القربى واليتامى والمساكين، وإشاعة العدل ومكارم الأخلاق والنهي عن سفسافها.

#### اعداد/ عبد الرزاق السيد عيد

وسورة الإسراء تميزت بميزة انفردت بها عن بقية السور الأخرى؛ ذلك أنه تكرر فيها اسم القرآن إحدى عشرة مرة بالاسم الظاهر (القرآن)، هذا عدا الإشارة إليه بالضمير المضمر في كثير من مواضع السورة.

ثم تتحدث الآيات السبع التالية عن فساد بني إسرائيل وافسادهم فالأرض فيما مضى ومأبقى من الأيام في ماضيهم ومستقبلهم، فليس لهم مهمة إلا ذلك، ولذلك لا يصلحون لامامة البشرية في الدين، فلا بد من أمة اختارها الله على عينه وبعث فيها الرسول الأمى الذي يجدونه مكتويا عندهم في التوراة والإنجيل وأنزل عليهم هذا الكتاب الذي يهدي للتي هي أقوم، وهذا الذي دلت عليه الآية التاسعة تمامًا: ﴿ إِنَّ هَٰذَا ٱلْقُرْءَانَ يَهْدِي لِلَّقِي م أنور ، (الإسراء:٩)، إشارة إلى اختيارهذه الأمة الذي هذا كتابها لإمامة البشرية في الدين. أماما يتعلق بصدر السورة وعلاقته بتكرار كلمة القرآن في السورة، وأما ما يتعلق بالآية التي هي موضوع حديثنا اليوم فإن كثيرًا من الأيات التي تكررفيها ذكرالقرآن صريحا تشيرإلى إعراض الشركين رغم وضوح الحجية وكمال الحجية،

ونذكر منها على سبيل المشال قول الله تبارك وتعالى على المشال قول الله تبارك وتعالى: ﴿ وَلَقَدْ صَرِّفَنَا فِي هَذَا الْفُرَّانِ لِيُذَكِّرُواْ وَمَا يَرِيدُهُمْ إِلَّا نُفُرِلُ ﴾ (الإسراء: ٤١)، وقوله تعالى: ﴿ وَإِذَا ذَكْرَتَ رَقَكَ فِي الْفُرْا ﴾ (الإسراء: ٤١)، وقوله تعالى: ﴿ وَلَقَدْ صَرِّفَنَا فِي هَذَا الْفُرْءَانِ لِيَذْكُرُواْ وَمَا يَرِيدُهُمُ إِلَّا نُفُرًا ﴾ (الإسراء: ٤١)، وقوله تعالى: ﴿ وَلَقَدْ صَرَّفَنَا فِي هَذَا الْفُرْءَانِ لِيذْكُرُواْ وَمَا يَرِيدُهُمُ إِلَّا نُفُولُ ﴾ (الإسراء: ٤١).

وأمام هذا النفور والإعراض والكفر والعناد تأتي الآية التي معنا تعلل السبب وتبسط الجواب وتسرري عن النبي صلى الله عليه وسلم وعن المؤمنين وتقول: « وَثُرَلُ مِنَ الْفُرَهَ إِن مَا هُوَ شِفَاءٌ وَرَحْمُهُ لِللهُ مِن وَلَي مَا اللهُ عليه وسلم وعن المؤمنين ولا يؤد النبي الله حسرات والأن نعود إلى فلا تُذهب نفسك عليهم حسرات والآن نعود إلى الآية التي هو موضوع حديثنا في المحور الثاني: المعود الثاني: تفسر معمل للأية المحور الثاني:

ر وَنُنْزَلُ مِنَ ٱلْقُرْءَانِ مَا هُوَ شِفَاءٌ وَرَحَةٌ لِلَمُوْمِنِينٌ وَلَا يَزِيدُ الطّيامِينَ إِلَا خَالًا » (الإسراء: ٨٨)، وننزل الضمير المضمرية (ننزل) إشارة إلى الله سبحانه وتعالى اللذي أنزل هذا القرآن وهو كلامه سبحانه نزل به الروح الأمين جبريل عليه السلام على محمد صلى الله عليه وسلم النبي الأمي بلسان عربي مبين ليكون من المنذرين، بل أرسله الله للناس كافية بشيرًا ونذيرًا، وجعل الله هذا القرآن كل القرآن؛ لأن (من) هنا لبيان الجنس، وليست للتعميد.

والعنى الإجمالي للأية الكريمة هو: «وننزل من آيات القرآن ما يشفي القلوب من أمراضها كالشك والنفاق والجهالة، وما يشفي الأبدان، وما يكون سببًا للفوز برحمة الله بما فيه من الإيمان، ولا يزيد هذا الكفار عند سماعه إلا كفرًا وضلالاً لتكذيبهم به وعدم إيمانهم، (التفسير الميسر).

المعور الثالث: مزيد بيان حول شفاء القرآن: قال الله عز وجل: « يَتَأَيُّهَا النَّاسُ قَدْ جَآءَتُكُمْ مَوْعِظَةٌ مِن رَبِّكُمْ وَشَفَاءٌ لِمَا فِي الصُّدُورِ وَهُدَى وَرَحْمَةٌ لِلمُؤْمِنِينَ» (يونس: ٥٧).

وقال الله تعالى: ﴿ قُلْ هُوَ لِلَّذِينَ ءَامَنُواْ هُدُى وَشِفَاَةً ﴿ وَالَّذِينَ لَا يُؤْمِنُونَ فِي ءَاذَانِهِمْ وَقُرُّ وَهُوَ عَلَيْهِمْ عَمَّى، (فصلت: ٤٤)، وقال الله تعالى: ﴿ وَإِنَّهُ لِنَذَكُوهُ لِلسُّقِينَ (اللهُ وَإِنَّا لَعَلَمُ أَنَّ يِنكُم مُكَيِّينَ اللهُ وَإِنَّهُ لِمَصَرَةً عَلَى ٱلْكَفِينَ

(٥) وَإِنَّهُ لَحَقُّ ٱلْقِينِ (الحاقة: ٤٨ - ٥١).

ومما لا شك فيه أن القرآن شفاء وهداية للقلوب والعقول من الشك والريعة والحهل بالله واليوم الآخر، وهو تزكية للنفوس وتطهير لها وسمو بالروح ودعوة إلى مكارم الأخلاق وإلى العلم النافع والعمل الصالح وناهيًا عن أضدادها من الكفر والفسوق والعصيان، لكننا يجب ألا ننكر تأثير القرآن على الكبان الإنساني كله على الحلد وعلى القلوب، قيال الله تعالى: ﴿ اللَّهُ فَزَّلَ أَحْسَنَ ٱلْحُدِيثِ كُنْنَا مُتَشَدِعًا مَثَانَ تَقْشَعُ مِنْهُ حُلُودُ ٱلَّذِينَ عَشَوْرَ رَبُونِ مُمَّ تَلَيْنُ مِلُودُهُمْ وَقُلُوبُهُمْ إِلَىٰ ذِكْرِ اللَّهِ ذَٰلِكَ هُدَى الله سُمْدِي بِهِ، مَن يَشَكَآءُ وَمَن يُضْلِل اللَّهُ فَمَا لَهُ، مِن هَادِه (الزمر: ٢٣)، بل للقرآن أثر واضح على الجمادات فالأرضى والحدال والأنهار والدحار وغيرها، قال الله تعالى: « لَوْ أَزَلْنَا هَٰذَا ٱلْقُرْءَانَ عَلَى جَيَلِ لَّرَأَتَكُهُۥ خَنِيْعًا مُتَصَدِعًا مِنْ خَشْمَةِ ٱللَّهِ وَتِلْكَ ٱلْأَمْثَالُ نَضَرَبُهَا لِلنَّاسِ لَعَلَّهُمْ لَفَكُّرُوكَ (الحشر: ٢١)، وقال الله تعالى: « وَلَوْ أَنَ قُرْءَانَا سُرَتِ بِهِ ٱلْحِيَالُ أَوْ قُطِعَتْ بِهِ ٱلْأَرْضُ أَوْ كُلِّيَ بِهِ ٱلْمَوْتَى بَلِ يَلَهِ ٱلْأَمْرُ جَمِيعًا أَفَلَمْ يَأْتِضِ ٱلَّذِيكَ ءَامَنُوا أَنَّ لُّو يَشَآهُ أَلِلَهُ لَهُدَى ٱلنَّاسَ جَيعًا " (الرعد:٣١).

بيد أن سرَّ المشكلة يكمن في القلوب المؤمنة أو الكافرة، قال الله تعالى: « أَفَكَن شَرَعَ اللهُ صَدْرَهُ الْإسْلَامِ فَهُو عَلَى نُورٍ مِن رَقِيةً فَوَيْلُ لِلْقَلَسِيَةِ قُلُوجُم مِن ذِكْرِ اللَّهِ أَوْلَتِكَ فَي ضَلَّل مُبِينَ (الزمر ٢٧٠).

#### المحور الرابع: كيف يكون القرآن ربيع قلوبنا ؟

قال ابن القيم رحمه الله: «القلب خُلِق لمعرفة فاطره سبحانه ومحبته وتوحيده، والسرور بطاعته، والابتهاج بمحبته والرضى عنه، والتوكل عليه والحب فيه والبغض فيه، والموالاة فيه، والمعاداة فيه، ودوام ذكره، وأن يكون الله أحب اليه مما سواه، وأرجى عنده من كل ما سواه، ومن

أعظم أمراض القلب: الشرك والدنوب والغفلة والاستهانة بمحابه، ومراضيه، وترك التفويض إليه وضعف التوكل عليه، وقلة الاعتماد عليه، والركون إلى ما سواه، والسخط بمقدوره، والشك في وعده ووعيده. (اهبتصرف من زاد المعادج؛). وعلاج ذلك كله في كتاب الله عز وجل فكيف السبيل إلى ذلك؟

في مسند الإمام أحمد رحمه الله عن ابن مسعود رضي الله عنه عن النبي صلى الله عليه وسلم قال: «ما أصاب عبدًا هم ولا حزن، فقال: اللهم إني عبدك، ابن أمتك، ناصيتي بيدك، ماض في حكمك، عدل في قضاؤك، أسألك بيدك، ماض في حكمك، عدل في قضاؤك، أسألك كتابك، أو علمته أحدًا من خلقك، أو استأثرت به كتابك، أو علمته أحدًا من خلقك، أو استأثرت به في علم الغيب عندك، أن تجعل القرآن العظيم ربيع قلبي، ونور صدري، وجلاء حزني، وذهاب همي، إلا أذهب الله حزنه وهمه وأبدله مكانه فرحًا».

فتأمل هذا الحديث الجليل القدر والعظيم النفع تلاحظ ما يلي:

ا-إقرار النبي صلى الله عليه وسلم بالعبودية بل وعبودية آبائه وأمهاته جميعًا.

آ-رضاه بقضاء الله وقدره، وإقراره بأن الله يملك ناصيته ونواصي العباد جميعًا، وأن حكمه عدل يخجميع خلقه، كما أقر بذلك واعترف نبي الله هود عليه السلام حين قال: « إِنَّ وَكُلْتُ عَلَى اللهِ وَرَيْكُمْ مَا مِن دَاتِكَ وَاعترف نبي الله وَرَيْكُمْ مَا مِن دَاتِهَ إِلَّا هُو عَلَيْكُمْ أِيانِ مَنْ عَلَى مِرْطِ مُرَيْكُمْ مَا مِن دَاتِهَ إِلَّا هُو عَلَيْكُمْ أِيانَ مَنْ عَلَى مِرْطِ مُنْتَقِيمٍ» (هود د ٥٦)، أي: مع كون الله سبحانه آخذا بنواصي خلقه يصرُفها كيف يشاء فهو سبحانه على صراط مستقيم لا يتصرف فيهم إلا بالعدل على صراط مستقيم لا يتصرف فيهم إلا بالعدل

وقد توسل النبي صلى الله عليه وسلم إلى الله بجميع أسمائه ما علمه منها وما لا يعلمها، فأسماء الله لا تحصى، فمنها ما أنزله في كتابه، ومنها ما علمها بعض خلقه، ومنها ما استأثر الله بعلمه، وتأمل أخي-رحمك الله- بعد هذه المقدمة الجليلة والثناء العظيم على الله بما هو أهله؛ ماذا طلب النبي من ربه؟ (وهذا موضع الشاهد معنا) طلب من الله أن يجعل القرآن ربيع قلبه

ونور صدره وجلاء حزنه وذهاب همه؛ لأن القرآن هو مصدر الشفاء والهداية والرحمة، وفي قوله صلى الله عليه وسلم: «ربيع قلبي» أي: جنة قلبي وحياتها؛ لأن الربيع هو الماء الذي به حياة النبات سواء جاء من المطر أو من غيره، فطلب أن يكون القرآن حياة قلبه، وهذه حقيقة القرآن كما مر بنا حياة القلب وكذلك هو الروح وهو النور كما بنا حياة القلب وكذلك هو الروح وهو النور كما قال ربنا عز وجل: « ركّن لك أن حَينًا إليّك رُوحًا مِن أَمنًا مَريًا مَا الْكِتَ وَلا الْإِيمَانُ وَلَيْكِنَ جَمَلَتُهُ ثُورًا تَهْدِي بِعِيهِ مَنْ مَا الْكِتَ وَلا الشهوري (٥٢) )، وسواء كان معنى مَنْ نَشَاهُ مِنْ عَبَادِناً » (الشوري (٥٢))، وسواء كان معنى

مُن نَّذَا أَهُ مِنْ عِبَادِناً (الشُورِي: ٥٢) ، وسواء كان معنى الربيع كما ذكرنا الماء والنماء أو بالمعنى الآخر وهو التمكن والتربع فيكون المعنى: اجعل القرآن المعظيم قائدي ومرشدي في كل أموري فلا تعارض بين المعنيين بل تكامل.

#### المحور الخامس: مكانة القرآن الكريم ية شفاء القلوب وهدايتها:

نختم هذا المقال بكلام مفيد لابن القيم رحمه الله حول معرفة العبد ريله من خلال القرآن الكريم، وكيف يتجلى الله لعباده بأسمائه وصفاته وهذه أساس معرفة، وقد أطنب ابن القسم في هذا كثيرًا لأهميته ونحن ننقل بعضه من كتاب «الفوائد»، قال رحمه الله بعد كلام طويل؛ «وأنت إذا تدبيرت القرآن وأجرته من التحريف، وأن تقضى عليه بآراء المتكلمين وأفكار المتكلفين، أشهدك مَلكا قيومًا فوق سماواته على عرشه بما يليق بجلاله وكماله يدبر أمر عباد، يأمر وينهى، ويرسل الرسل، وينزل الكتب رحمة للخلق، يرضى ويغضب، ويثيب ويعاقب، ويعطى ويمنع، ويعز ويذل، ويخفض ويرضع، ويرى من فوق سبع سماوات ويسمع، ويعلم السر والعلانية، فعًال لما يريد موصوف بكل كمال، منزه عن كل عيب لا تتحرك ذرة إلا بإذنه ولا تسقط ورقة إلا بعلمه، ولا يشفع أحد عنده إلا بإذنه، وليس لعباده من دونـه ولي ولا شفيع». (انتهى بتصرف

هذا ما تيسر، أسأل الله أن ينفعنا وإياكم به، أما الحديث عن الرحمة فقد يكون له موعد آخر! إن مدُّ الله في الأجل ووفَّ ق للعمل، وإلى لقاء أستودعكم الله الذي لا تضيع وادئعه.

الحمد لله، والصلاة والسلام على رسول الله صلى الله عليه وسلم، وبعد:

فالبكاءُ من خشية الله عز وجل يعني خوفا منه وشوقًا البه تبارث وتعالى، وذلك أن البكاء له أسباب: تارة يكون الخوف، وتارة بكون الألم، وتارة بكون الشوق، وغير ذلك من الأسماب التي بعرفها الناس. ولكن البكاء من خشية الله اما خوفا منه واما شوقا إليه تبارك وتعالى، فإذا كان البكاء من معصية فعلها الإنسان، فهذا البكاء سبيه الخوف من الله عز وحل. وإذا كان عن طاعة فعلها. كان هذا البكاء شوقًا إلى الله سبحانه وتعالى. (شرح رياض الصالحين لابن عثيمين ( WET/T

#### والبكاء أنواع

- ١- بكاء خشية من الله تعالى.
  - ٢- بكاءٌ عند سماء القرآن.
- ٣- بكاء الاعتبار والتدبر والخوف من الوعيد.
  - ٤- بكاء الرحمة لفقدان عزيز.
  - ٥- بكاء التصنع وهو غير مستحب.
- ٦- بكاءُ الاعتراض وهو المصحوب بحركات وأصوات تدلُ على الاعتراض على قدر الله، وهذا مذموم
- ٧- بكاء الخوف من حوادث الدنيا وتغيراتها وتقلباتها وهو يولد المرض والاكتئاب.

#### البكاء بين المدح والذه:

ينبغي أن يكون البكاءُ خشية من الله تعالى، وخوفًا منه، وطمعًا في رحمته، فهذا هو البكاء المحمود، أو يكون البكاءُ من سماء القرآن وما فيه من تديُّره وتأمله، أو أن يكون لعني إنساني نبيل كما فعل سيد البشر صلى الله عليه وسلم حين مات ابنه ابراهيم. وهذا كله من البكاء المحمود المشروع.

أما بكاءُ التصنع وما فيه، سواء كان ذلك لاثبات صدق قول أو دعوى أو ما الى ذلك كما فعل إخوة يوسف، عليه السلام، فهذا من البكاء المذموم، لأنه لا بكاد يدل على صدق الإنسان في فعله أو فعاله، وقد قبل: إن المصنوع لا يخفى، وقال حكيم:

إذا اشتبكت دموع في خدود

#### تبين من يكي ممن تساكي

(انظر: نضرة النعيم: ٨٣٢/٣).

لقد كان في رسول الله صلى الله عليه وسلم القدوة الحسنة والمثل الصالح بما منَّ اللَّه به عليه من الخَّلق الحسن والأدب الجم، فجعل من الاقتداء به سبيلا إليه لن كان يرجو الله واليوم الأخر، يقول الله عز



وجِل: ﴿ لِّقَدْكَانَ لَكُمْ فِي رَسُولِ اللَّهِ أُسِّوَّةً حَسَنَةً لَيْنَ كَانَ يَحُوا ألله وَالْمُومُ ٱلْآخِرَ وَكُرُ ٱللَّهُ كُمِّرًا ، (الأحزاب،٢١). قال ابن كثير رحمه الله: «هذه الآية الكريمة أصل كبيرٌ في التأسى برسول الله صلى الله عليه وسلم في أقواله وأفعاله وأحواله،. (تفسير ابن كثير ٣٩١/٦).

ولقد أثنى الله عز وجل على الأنبياء الذين ذكروا في سورة مريم بأنه سيحانه وتعالى أنعم عليهم وذريتهم بأنهم إذا تليت عليهم آيات الرحمن خرّوا سُجِّدًا وبُكيًّا؛ خشية من الله وخوفا منه وطلبًا لرضاه سبحانه وتعالى، فقال سبحانه: ﴿ أُولَٰتِكَ ٱلَّذِينَ ٱلْمُمَّ ٱللَّهُ عَلَتِهِمْ مَنَ ٱلنَّبِيْتِينَ مِن ذُرِّيَّةٍ ءَادَمَ وَمِمَّنْ حَمَلْنَا مَعَ نُوجٍ وَمِن ذُرِّيَّةٍ إِبْرَهِيم وَإِسْرَةِ مِلْ وَمِشْنَ هَدَيْنَا وَأَجْنَيْنَا ۚ إِذَا لَنَلَى عَلَيْهِمْ ءَايَتُ ٱلْزَّحْنَنِ خَرُواْ سُجَدًا

وهذه الآية وغيرها من الآيات تبين كيف كان أنبياء الله ورسله صلوات الله وسلامه عليهم يتضرعون اليه في قضاء حوائجهم، ويتوسلون إليه بتمام فقرهم إليه ورغبتهم، فكانوا يكثرون عن ذكر الله في كل الأوقات، وكانوا يُخبِتون لربهم سبحانه، ويتضرعون له، ويدعونه دعاءُ متواصلاً، مع كثرة عبادتهم، وطولها وتنوعها وبكائهم الدائم من خشية الله تعالى.

وكان رسول الله صلى الله عليه وسلم وهو سيد المرسلين وحبيب رب العالمين أخشاهم لله تعالى وأبكاهم من خشية الله، كان صلى الله عليه وسلم يقول: «والله إني لأرجو أن أكون أخشاكم لله». (رواه البخاري ومسلم).

وكان صلى الله عليه وسلم يقول: «يا مقلب القلوب ثنت قلبي على دينك، (الترمذي وصححه الألباني).

وأما بكاؤه صلى الله عليه وسلم؛ فكانت تدمع عيناهُ حتى تَهْمَلا، ويُسمعُ لصدره أزيز كأزيز المرجل من البكاء (وهو صوت الماء أو الزيت أثناء غليانه في

وكان بكاؤه عليه الصلاة والسلام تارة رحمة للميت، وتارة خوفا على أمته وشفقة عليها، وتارة من خشية الله، وتارة عند سماء القرآن، وهو بكاء اشتياق ومحدة واجلال، وهو مصاحبٌ للخوف، والخشية، ولما مات ابنه ابراهیم، دمعت عیناه ویکی رحمة به، ویکی الشاهد إحدى بناته ونفسها تفيض. (مسند الإمام

ويكى لما قرأ عليه ابن مسعود سورة النساء، فقد روى البخاري ومسلم في صحيحيهما عن ابن مسعود رضي

الله عنه، قال: قال لي النبي صلى الله عليه وسلم: «اقرأ على القرآن». قلت: يا رسول الله، اقرأ عليك، وعليك نزل؟ قال: «إني أحب أن أسمعه من غيري». فقرأت عليه سورة النساء، حتى جئت إلى هذه الآية: \* فَكُنْفُ إِذَا حِئْنَا مِن كُلُ أُمَّةِ بِشَهِيدِ وَحِئْنَا بِكُ عَلَى هَنَوُلاً عِ النساء: ١٤)، قال: ,حسبك الآن، فالتفت اليه، فإذا عيناه تذرفان. يبكى عليه الصلاة والسلام خوفا من هذه الحالة الرهيبة العظيمة. ففي هذا دليل على البكاء من قراءة القرآن وأن الإنسان يبكي من قراءة القرآن.

وعن عطاء قال: «دخلت أنا وعبيد بن عمير على عائشة رضى الله عنها فقال عبد الله بن عمير: حدثينا بأعجب شيء رأيتيه من رسول الله صلى الله عليه وسلم؟ فبكت، وقالت: قام ليلة من الليالي فقال: يا عائشة ذريني أتعبد لربي، قالت: قلت: والله إني لأحثُ قريك، وأحب ما يسرك، قالت: فقام فتطهر، ثم قام يصلي، فلم يزل يبكي حتى بل حجره، ثم بكى، فلم يزل يمكى حتى بل الأرض، وجاء بلال يؤذن بالصلاة فلما رآه يبكى، قال: يا رسول الله، تبكى وقد غضر الله لك ما تقدم من ذنبك وما تأخر؟ قال: أفلا أكون عبدًا شكورًا، لقد نزلت على الليلة آيات ويل لمن قرأها ولم يتفكر فيها: ﴿ إِنَّ فِي خَلِّقِ ٱلسَّمَوْتِ وَٱلْأَرْضِ وَاخْتِلَافِ النَّهِ وَالنَّهَاوِ لَأَنْتُ لَأُولِي ٱلْأَلْتُكِي ﴿ (آل عمران: ١٩٠) الآية. رواه أبو الشيخ ابن حيان في أخلاق النبي، وابن حيان في صحيحه، وصححه الألباني.

#### أما عن بكاء الصحابة فالأمثلة عليه كثيرة،

ومهما سطر القلم وخط المداد، ومهما أوتينا من لسن وفصاحة فلن نوفي أصحاب رسول الله صلى الله عليه وسلم حقهم، وصدق الله تعالى إذ يقول: ﴿ وَالسَّاعِينِ كَ الْأُوَّلُونَ مِنَ الْمُهَاحِينَ وَالْأَصَارِ وَالَّذِينَ اتَّبَعُوهُم الله على التوبة:١٠٠١)، وقال رسول الله صلى الله عليه وسلم: روالذي نفسي بيده لو أنفق أحدكم مثل أحُد ذهبًا ما أنفق مُد أحدهم ولا نصيفه». رواه البخاري ومسلم.

قال ابن مسعود رضى الله عنه: «إن الله نظرية قلوب العياد فوجد قلب محمد خير قلوب العياد فاصطفاه لنفسه فابتعثه برسالته، ثم نظر في قلوب العباد بعد قلب محمد فوجد قلوب أصحابه خير قلوب العباد، فجعلهم وزراء نبيه صلى الله عليه وسلم،. رواه أحمد والبزار والطبراني في الكبير ورجاله موثقون.

وهذا على بن أبي طالب رضى الله عنه يبكى لجرد

ذكر أصحابه، فعن اسماعيل السدى قال: صليتُ مع على رضى الله عنه صلاة الفحر، فلما سلم انفتل (أي انصرف) عن بمبنه، ثم مكث كأن عليه كآية، ثم قال: والله لقد رأيت أصحاب محمد صلى الله عليه وسلم، فما أرى اليوم شيئًا بشبههم، لقد كانوا بصبحون شعثًا غُبرًا، بين أعينهم أمثال رُكب المعزى (يعنى من أثر السحود) قد باتوا لله سُجدًا وقيامًا، بتلون كتاب الله، براوحون بين جياههم وأقدامهم، فاذا أصبحوا فذكروا الله مادوا كما تميد الشحرة في يوم الربح، وهملت أعينهم حتى تبلِّ ثيابهم، والله لكأن القوم باتوا غافلين، ثم نهض، فما رُئي بعد ذلك مُفترًا بضحك حتى ضربه ابن مُلحى، (ذكره ابن كثير في البداية ١١/١١، وابن الحوزي في منهاج الصالحين ١١٨٢/٣).

وانظر الى أبي بن كعب سند القراء رضي الله عنه ورقته ويكائه:

فقد روى البخاري ومسلم عن أنس بن مالك رضي الله عنه قال: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم لأبي بن كعب رضى الله عنه: «إن الله عز وجل أمرني أن أقرأ عليك: ﴿ إِنَّ الَّذِي كُنَّا ﴾ (البينة:١). قال: وسماني؟ قال: نعم. فيكي أبي ». وفي رواية: فجعل أبي يبكي.

وانظر إلى بكاء الصديق وعمر وهما عند أم أيمن لما بكوا لانقطاء الوحى بوفاة النبي صلى الله عليه وسلم؛ فعن أنس بن مالك رضى الله عنه قال: قال أبو بكر لعمر رضي الله عنه بعد وفاة النبي صلى الله عليه وسلم: انطلق بنا إلى أم أيمن رضى الله عنها نزرها كما كان رسول الله صلى الله عليه وسلم يزورها، فلما انتهينا البها بكت، فقالا لها: ما يبكيك، أما تعلمين أن ما عند الله تعالى خيرٌ لرسول الله صلى الله عليه وسلم، قالت: إنى لا أبكى أنى لا أعلم أن ما عند الله خيرٌ لرسول الله صلى الله عليه وسلم، ولكني أبكي أن الوحى قد انقطع من السماء، فهيَّجتهما على البكاء، فجعلا يبكيان معها ،. رواه مسلم.

وأما عثمان بن عفان رضى الله عنه فقد قال الحافظ ابن كثير في تفسير سورة الزمر: وقد روى من غير وجه أنه صلى بالقرآن العظيم في ركعة واحدة عند الحجر الأسود أيام الحج، وقد كان هذا من دأبه رضي الله عنه، ولهذا روينا عن ابن عمر أنه قال في قوله تعالى: ﴿ أَمَّا فَهُ قَنْتُ اللَّهُ ٱلَّذِا صَاعِدًا وَفَآتِنًا صَدَرُّ ٱلْآخِرَةُ

الزمرية من الزمرية): نزلت في عثمان.

والمقال لا يتسع لذكر أحوال الصحابة جميعًا في البكاء من خشية الله فهذا غيض من فيض، وأكتفى يهذا القدر لعل فيه الكفاية.

ثواب من يكي من خشية الله:

قال الله تعالى: «وَإِذَا سَيِمُواْ مَا أُزِلَ إِلَى ٱلرَّسُولِ ذَيْ أَعْسَفُهُ تَقيضُ مِنِ ٱلدُّمْعِ مِمَّا عَرَقُوا مِنَ ٱلْحَقِّ مَقُولُونَ دَيِّنَا مَامِنَّا فَأَكُّنْكِ ﴾ مَوَ الشَّهِدِينَ ((١٨) وَمَا لَنَا لَا نُؤْمِنُ بِاللَّهِ وَمَا جَاءَنَا مِنَ ٱلْحَقِّ وَنَظْمَعُ أَنْ يُدْخِلْنَا رُشًّا مَعَ ٱلْقَوْمِ ٱلصَّلِحِينَ (١٠) فَأَتْبُهُمُ اللَّهُ بِمَا قَالُوا جَنَّاتِ تَجَرى مِن تَعْنَهَا ٱلْأَنْهَارُ خَلِينَ فِهَا وَذَلِكَ جَزَاهُ ٱلمُحْسِنِينَ » (المائدة:٨٣- ٨٤)، وقال تعالى: «إِنَّ ٱلَّذِينَ أُرْفُوا ٱلْعَلَمَ سِنْ مِنْهِ وَلَا يُصَلِّي عَلَيْهِ نَحَرُونَ لِلْأَدْفَانِ مُجَدًا ﴿١٧) وَتَقُولُونَ سُنَحَا رَبَعًا إِن كَانَ وَعَدُ رَبِّنَا لَمَعْمُ لا (الله وَعَدُونَ للأَذْقَانَ سَكُونَ » (الإسراء:١٠٧- ١٠٩)، وقال تعالى: ﴿ أُوْلَٰتِكَ ٱلَّذِينَ أَنْهِمَ آلَكُ عَلَيْهِ مِنَ ٱلنَّبِيِّينَ مِن ذُرِيَّةِ وَأَدُمْ وَمِمِّنَ حَمِلْنَا مِعْ نُوحٍ وَمِن دُرِّيَّةِ إِرْهِمِ وَاسْرَهُ مِلْ وَمِمْرُ هَدِينًا وَأَحِنْمُنَا أَنَا لُلَا عَلَيْهِ مَانَتُ ٱلْأَحْمَا رَحَوُوا مُبْتَدًا ، (مريم:۸۸) ، (مريم:۸۸).

وفي حديث السبعة الذين يظلهم الله في ظله يوم لا ظل إلا ظله. فذكر منهم: «ورجال ذكر الله خالبًا ففاضت عيناه، والحديث رواه مسلم عن أبي هريرة رضى الله عنه.

وعن أبي أمامة رضى الله عنه عن النبي صلى الله عليه وسلم قال: « ليس شيءُ أحب إلى الله من قطرتين وأثرين؛ قطرة دموع من خشية الله، وقطرة دم تهراق في سبيل الله، وأما الأثران فأثر في سبيل الله وأثر فريضة من فرائض الله.. رواه الترمذي وقال: حديث حسن.

وعن أنس رضى الله عنه أن النبي صلى الله عليه وسلم قال: «من ذكر الله ففاضت عيناه من خشية الله حتى يصيب الأرض من دموعه لم يعذب يوم القيامة». رواه الحاكم وقال: صحيح الاستاد.

وعن أبي هريرة رضى الله عنه: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: « لا يلج النار رجل بكي من خشية الله حتى يعود اللبن في الضرع ولا يجتمع غبارٌ في سبيل الله ودخان جهنم .. رواه الترمذي وقال: حديث حسن صحيح والنسائي والحاكم وقال: صحيح الاستاد.

وعن عقبة بن عامر رضى الله عنه قال: قلت: يا رسول الله، ما النجاة؟ قال: «أمسك عليك لسانك وليسعك بيتك وابك على خطيئتك،. رواه الترمذي وقال: حديث حسن.

وعن ابن مسعود رضى الله عنه قال: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: «ما من مؤمن يخرج من عينيه دموعٌ وإن كان مثل رأس الذباب من خشية الله، إلا حرِّمه الله على النار، رواه ابن ماجه بإسناده. نسأل الله تعالى أن يتقبل منا ومنكم الصالحات،

وأخر دعوانا أن الحمد لله رسالمالان.

#### الشاكرة والامتحان في دوهان

السؤال: هل يجوز للطالب أن يفطر في رمضان للمساعدة في المذاكرة وفي الامتحان؟

الجواب: قال تعالى في أعذار الفطرفي رمضان: "ومَن كَانَ مَرِيضًا أَوْ عَلَىٰ سَفَر فَعِدَّةٌ مِنْ أَلَكَامِ أُخَرُّ رُبِيدُ اللهُ يِكُمُ ٱليُسْرَ وَلاَ يُرِيدُ بِكُمُ ٱلْمُسْرَ » (البقوة: ١٨٥)، والمرض الذي يبيح الفطر هو الذي يطرأ أو يزداد بالصيام أو يحول دون الشفاء أو يترتب عليه ضرر آخر، ومثل المريض من يقوم بعمل شاق هو مورد رزقه الوحيد لا يستطيع الصوم معه، كالخباز الواقف أمام الفرن والحرشديد، وعمله بالنهار وقت الصيام.

على أن يكون المرض أو التعب واقعًا بالفعل لا متوهمًا ولا متوقعًا والطالب الذي يذاكر لا تتحتم مذاكرته بالنهار، وعليه أن ينسق بين واجباته وبين الوقت المناسب، فله أن يجعل مذاكرته بالليل إذا كان النهار في رمضان طويلا وحارا، ولا يجوز له الفطر لمجرد اختياره أن تكون مذاكرته بالنهار، وكل ذلك إذا ترتب على الصيام ضعف شديد في الجسم أو التفكير، أما إذا لم يكن ذلك فلا يجوز التفكير في الفطر.

وإذا كان الامتحان يعقد بالنهار وفي وقت الحر الشديد- قبيل الظهر إلى قبيل المغرب- ولو أصبح صائمًا أحس بالجوع أو أحس بالعطش الشديد الذي يؤثر على تفكيره فله الفطر عند الإحساس بالتعب، بمعنى أن ينوي الصيام ليلا ويتناول سحوره ويستريح أو يذاكر، فإذا دخل الامتحان في الوقت المذكور ولم يحس تعبًا فلا يجوز له الفطر، أما إذا أحس بالتعب فيفطر عند الإحساس به، أما ألا ينوي الصيام ولا يتسحر ويصبح مفطرًا ليستعد للامتحان في فترة الحر فذلك لا يجوز مطلقا فالتعب المتوقع متوهم غير واقع بالفعل.

وكذلك لو كان الامتحان في الساعات الأولى من النهار حيث الجو يكون مناسبًا ولا يوجد إحساس بالجوع أو العطش أو كان الامتحان في وقت الشتاء أو اعتدال الجو فلا يجوز أن يصبح مفطرًا، أي لا بد أن ينوى الصيام ليلا ويتسحر، ويبدأ الصيام ويدخل الامتحان صائمًا حيث لا يكون تعب.

وأقول لن يذاكر ويدخل الامتحان عليك بتقوى الله واحرص على طاعته «وَمَن بَنَّقِ ٱللَّهَ يَجْعَل لَّهُ مِنْ أَمْرِهِ لُسُرًا» (الطلاق: ٤).

المفتى: الشيخ عطية صقر رحمه الله، (مايو ١٩٩٧). حكم الفطر عمدالة رمضان

حدوم أحدهاك الحرف

س: من السيد/ع ع م المصرى المقيم بالعراق بطلبه المتضمن أن السائل شاب مصري يعمل في بغداد بالعراق، وعندما حل شهر رمضان الماضي نوى الصيام ولم يستطع أن يصوم في أول دوم الا تعادة الساعة العاشرة صباحًا حيث درجة الحرارة مرتفعة جدا هناك، وظروف عمله تحتم عليه أن يكون أمام درجة حرارة (٢٤٥ ) درجة، وحاول أن يكمل اليوم الأول فلم يستطع كما لم يستطع أن يصوم أي يوم منه بعد ذلك، لأن ظروف عمله والحو الحار الشديد الذي لم يتعود عليه كل هذه العوامل لا تمكنه من صيام شهر رمضان.

وطلب السائل بيان الحكم الشرعي في هذا الموضوع، وهل يحل له الإفطار شرعًا أم لا وفي حالة إفطاره هل يجب عليه القضاء فقط أم القضاء والكفارة أم الكفارة فقط، وفي حالة وجوب الكفارة هل بمكن أن يقوم بها أهله في مصر، أم يقوم هو بإخراج مبلغ من المال للفقراء والمساكين في محل إقامته وعمله، وماذا يدفع عن اليوم الواحد؟

ج: المقرر في فقه الحنفية أن الصحيح المقيم إذا

اضطر للعمل في شهر رمضان وغلب على ظنه بأمارة أوتجربة أوإخبار طبيب حاذق مسلم مأمون أن صومه يفضى إلى هلاكه أو إصابته بمرض في جسمه، أو يؤدي إلى ضعفه عن أداء عمله الذي لا بد له منه لكسب نفقته ونفقة عياله فإن في هذه الحالة يباح له الفطر أخذًا بما استظهره ابن عابدين من إباحة الفطر للمحترف الذي ليس عنده ما يكفيه وعياله. وما نص عليه الفقهاء من إباحة الفطر للخباز ونحوه من أرباب الحرف الشاقة والواجب على هؤلاء العمال إذا أفطروا مع هذه الضرورة أن يقضوا ما أفطروه من رمضان في أوقات أخرى لا توجد فيها هذه الضرورة عندهم، فإن لازمتهم هذه الضرورة إلى أن ماتوا لم يلزمهم القضاء ولم يجب عليهم الإيصاء بالفدية. وتطبيقا لذلك ففي الحادثة موضوع السؤال يجوز شرعًا للسائل أن يفطر في رمضان لعدم استطاعته الصوم لأنه يعتبر من أصحاب الحرف الشاقة الذين أباح لهم الفقهاء الإفطار، ويجب عليه شرعا قضاء ما أفطره من رمضان في أوقات أخرى لا توجد فيها هذه الضرورة عنده...

وإن اعتقد السائل أو غلب على ظنه أنه لن يزول عنه هذا العذر في يوم من الأيام فإنه في هذه الحالة يأخذ حكم الشيخ الفاني وتجب عليه الفدية وهي أن يطعم فقيرا عن كل يوم يفطره كالفطرة بأن يملكه نصف صاغ من بر أو صاغ من شعير أو تمر أو قيمة ذلك عند الحنفية، ويقوم بالإطعام أو إخراج القيمة بنفسه أو ينيب عنه من يقوم بذلك، فإذا زال عنه العذر بأن عاد إلى العمل في جو يمكنه فيه الصيام وجب عليه شرعًا أن يقضى ما أفطره.

ومن هذا يعلم الجواب إذا كان الحال كما ورد بالسؤال. والله سبحانه وتعالى أعلم.

المفتي: الشيخ محمد خاطر (رمضان ١٣٩٨ هجرية- ٢٨ أغسطس ١٩٧٨م).

#### ليعش الأعذار البيحة للشطرية ومشان

س: بالطلب المقدم من السيد/ج ف ف مدير عام البحوث بوزارة المالية المتضمن أنه يصوم رمضان منذ صغره وأنه بدأ يشعر بالإرهاق الزائد عن الحد منذ العام الماضي بما يفقد جسمه كل نشاط وحيوية، ويثور لأتفه الأسباب بما يؤدي إلى نزاع دائم في البيت. كما أنه مصاب بقرحة معدية وارتفاع في البيت. كما أنه مصاب بقرحة معدية وارتفاع في البيت.

ضغط الدم يعالج منهما باستمرار. وطلب السائل الإفادة عما إذا كان يجوز له الإفطار طبقًا لحالته الرضية هذه.

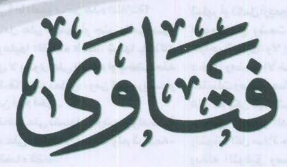
ج: فرض الله الصيام على كل مسلم- ذكرًا كان أو أنشى- بالغ عاقل قادر على الصوم مقيم غير مسافر- يقول الله تعالى: « يَتَأَيُّهَا الَّذِينَ ءَامَنُوا كُبُبَ عَيَيْكُمُ الصِيامُ لَصَيامُ كَمُبُ عَنِي الله تعالى: « يَتَأَيُّهَا الَّذِينَ ءَامَنُوا كُبُب عَيَيْكُمُ الصَيامُ كَمَا كُبُب عَلَى اللّهِ عَلَى اللّهِ الصَيامُ مَعَدُودَتْ فَعَن كَانَ مِنكُم مَرِيضًا أَوْ عَلَى سَفَر فَعِدَةً مِّن أَيَامِ أَخَرُ وَكَلَ اللّهِ عَن كَانَ يَعْلِيقُونَهُ فِذَيةٌ طَعامُ مِسْكِينٌ فَعَن نَطَقَعَ خَيْرًا فَهُ وَعَن لَكُمُ مَرْيضًا أَوْ عَلَى سَفْر فَعِدَةً مِنْ أَيَامِ وَمَن اللّهُ عَنْ اللّهُ عَنْ اللّهُ عَنْ اللّهُ يَعْمَ اللّهُ عَنْ اللّهُ اللّهُ وَاللّهُ اللّهُ وَعَن كَان اللّهُ عَنْ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَنْ اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَنْ اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّ

وقد رخص الله في الفطر للشيخ الكبير والمرأة العجوز والمريض الذي لا يرجى شفاؤه وأصحاب الأعمال الشاقة التي لا بديل لها.

وذلك إذا كان الصوم يجهد هؤلاء ويشق عليهم مشقة شديدة لا تطاق، وعليهم أن يطعموا عن كل يوم يفطرونه مسكننا.

ولما كان السائل يشكو إصابته بقرحة معدية وارتفاع في ضغط الدم يعالج منهما باستمرار، فإذا كانت هذه الإصابات المرضية يزيدها هذا الصوم حدة وتصير خطرًا على حياة السائل وثبت ذلك إما بالتجربة أو برأي طبيب ثقة كان ضمن المرخص لهم بالإفطار للمرض في آيات الصوم.

وإذا كانت هذه الأمراض مزمنة بحيث لا يرجى من السائل قضاء ما أفطر فيه من شهر رمضان كان عليه الفدية- وهي إطعام مسكين عن كل يوم وجبتين مشبعتين من أوسط ما يأكل السائل هو وأسرته- ويمكن له تقدير قيمة الوجبتين وإخراجهما عن كل يوم أو جملة. هذا والله سبحانه هو الذي فرض الصوم وهو الذي رخص بالفطر لأصحاب الأعذار فليتق الله كل مسلم فيما يقدم عليه من رخص لأن الله يعلم السر وأخفى. والله سبحانه وتعالى أعلم. المفتي: الشيخ جاد الحق (١١ رمضان المفتي: الشيخ جاد الحق على جاد الحق (١١ رمضان



## اللجنة الدائمة عن رمضان

السؤال الأول من الفتوى رقم (٢٣٥٢) س: هل نية صوم رمضان تجب ليلاً أو نهارًا كما إذا قيل لك في وقت الضحى إن هذا اليوم من رمضان تقضيه أم لا؟

ج: يجب تبييت نية صوم شهر رمضان ليلاً قبل الفجر، ولا يجزئ بدون نية صومه من النهار، فمن علم وقت الضحى أن هذا اليوم من رمضان فنوى الصوم وجب عليه الإمساك إلى الغروب، وعليه القضاء؛ لما رواه ابن عمر عن حفصة رضي الله عنهم عن النبي صلى الله عليه وسلم أنه قال: من لم يجمع الصيام قبل الفجر فلا صيام له رواه الإمام أحمد وأصحاب السنن وابن خزيمة وابن حبان وصححاه مرفوعاً. هذا في الفرض، أما في النفل فتجوز نية صومه نهارًا إذا لم يكن أكل أو شرب أو جامع بعد الفجر؛ لأنه ثبت عن النبي صلى الله عليه وسلم من حديث عائشة رضي الله عنها أنه دخل عليها ذات يوم ضحى فقال: هل عندكم شيء؟ فقالت: لا، فقال: إني إذا صائم خرجه مسلم في صحيحه.

وبالله التوفيق وصلى الله على نبينا محمد وآله وصحبه وسلم.

اللجنة الدائمة للبحوث العلمية والإفتاء كثرة اللهمة الله وهشان

س: هل الإنسان في أيام رمضان إذا تسحر ثم صلى
 الصبح ونام حتى صلاة الظهر، ثم صلاها ونام إلى
 صلاة العصر، ثم صلاها ونام إلى وقت الفطر، هل
 صبامه صحيح?

ج: إذا كان الأمر كما ذكر، فالصيام صحيح، ولكن استمرار الصائم غالب النهار نائماً تفريط منه

لاسيما وشهر رمضان زمن شريف ينبغي أن يستفيد منه المسلم فيما ينفعه من كثرة قراءة القرآن وطلب الرزق وتعلم العلم.

(فتاوى اللجنة الدائمة فتوى ١٢٩/١).

#### يلع الريق للصائم

س: ما حكم بلع الريق للصائم؟

ج: لا حرج في بلع الريق، ولا أعلم في ذلك خلافاً بين أهل العلم لمشقة أو تعذر التحرز منه. أما النخامة والبلغم فيجب لفظهما إذا وصلتا إلى الفم، ولا يجوز للصائم بلعهما لإمكان التحرز منها، وليسا مثل الريق وبالله التوفيق. (الشيخ ابن باز رحمه الله-مجموع الفتاوى ٢٥١/٣).

#### استنشاق الصائم للعاار

س: أفيدكم بأنني أحد العاملين في المؤسسة العامة للتحلية، ويحل علينا شهر رمضان وتحن صائمون وعلى رأس العمل، والذي فيه بخار ماء من المحطة التي نعمل بها، وقد نستنشقه في كثير من الأحوال فهل يبطل صيامنا؟ وهل يلزمنا قضاء ذلك اليوم الذي استنشقنا فيه بخار الماء سواء كان فريضة أم ناقلة؟ وهل علينا عن كل يوم صدقة؟

ج: إذا كان الأمركما ذكر ؛ فصيامكم صحيح ولا شيء عليكم.

(اللجنة الدائمة، فتوى رقم ١١٣١).

#### حكم عنوم الحامل واللرفنع

السؤال الثاني من الفتوى رقم (١٤٥٣) س: الحامل والمرضع إذا خافتا على أنفسهما أو على الولد في شهر رمضان وأفطرتا فماذا عليهما اهل تفطر وتطعم وتقضي، أو تفطر وتقضي ولا تطعم، أو تفطر

{19}

رمضان ١٤٣٨ هـ - العدد ٥٤٩ - السنة السادسة والأربعون التوحيد

#### وتطعم ولا تقضي؟ ما الصواب من هذه الثلاثة؟

ج: إن خافت الحامل على نفسها أو جنينها من صوم رمضان أفطرت وعليها القضاء فقط، شأنها في ذلك شأن المريض الذي لا يقوى على الصوم أو يخشى منه على نفسه مضرة، قال الله تعالى: «ومن كان مريضاً أو على سفر فعدة من أيام أخر».

وكذا المرضع إذا خافت على نفسها إن أرضعت ولدها في رمضان، أو خافت على ولدها إن صامت ولم ترضعه-أفطرت وعليها القضاء فقط.

وبالله التوفيق وصلى الله على نبينا محمد وآله وصحبه وسلم.

اللجنة الدائمة للبحوث العلمية والإفتاء

#### حكم تأخير التشاء للمشتة

السؤال الأول من الفتوى رقم (٦٦٠٨)

س: إن زوجتي عليها ثلاثة أو أربعة رمضانات قضاء، لم تستطع صيامهن بسبب الحمل أو الرضاعة، فهي الأن مرضعة. فهي تسأل فضيلتكم فهل تجد رخصة للإطعام حيث أنها تجد مشقة شديدة في القضاء لعدد ثلاثة أو أربعة رمضانات.؟

ج: لا حرج عليها في تأخير القضاء إذا كان بسبب المشقة عليها من أجل الحمل والرضاع ومتى استطاعت بادرت بالقضاء لأنها في حكم المريض والله سبحانه وتعالى يقول: «ومن كان مريضاً أو على سفر فعدة من أيام أخر»، وليس عليها إطعام.

وبالله التوفيق وصلى الله على نبينا محمد وآله وصحبه وسلم.

اللجنة الدائمة للبحوث العلمية والإفتاء

السؤال الثاني من الفتوى رقم (١٠٦٥٣)

س: حدث في يوم من الأيام في رمضان هذا- أن سقط الجنين إثر إجهاض حصل لها وذلك نهاراً، وأتمت صيام هذا اليوم الذي حدث فيه سقوط الجنين، فما حكم صيامها هذا اليوم؟ وبعد الإفطار ذهبت للمستشفى وتم إجراء عملية تنظيف لأرحامها ولم تصم ذلك اليوم، فما حكم ذلك؟ والآن بعد خروجها من المستشفى هل تنتظر لحين طهرها أو تصوم؟ وإذا كانت تنتظر فما المدة المحددة لذلك؟ وهل تقضي فقط أو مع الإطعام؟

ج: إذا كان الجنين الذي وضعته فيه خلق إنسان كاليد والرجل ونحوهما فإنها تجلس مدة النفاس حتى

تطهر أو تكمل أربعين يوماً ثم تغتسل وتصلي وتقضي اليوم الذي وضعت فيه وما بعده من أيام الصيام الواجبة عليها، ولا إطعام عليها إن قضت الصيام قبل دخول رمضان الآخر، فإن طهرت قبل تمام الأربعين اغتسلت وصلت وصامت لزوال المانع من ذلك.

فإن لم يكن فيه شيء من خلق الأنسان فإن صومها صحيح، ويعتبر الدم دم فساد تصلي وتصوم معه وتتوضأ لكل صلاة حتى تأتيها العادة المعروفة.

وبالله التوفيق وصلى الله على نبينا محمد وآله وصحبه وسلم.

اللجنة الدائمة للبحوث العلمية والإفتاء

#### السيام أثثاء الحمل

الفتوى رقم (١٣١٦٨)

س: في شهر رمضان الكريم كنت حاملاً وصار معي نزيف في ٢٠ رمضان وأنا لا أكلت ولا شربت صائمة وأفطرت أربعة أيام وأنا في المستشفى وبعد رمضان صمت الذي أفطرت، هل أصوم ثانية والطفل لا زال في بطنى أفيدونى أفادكم الله.

ج: صيامك وأنت حامل ومعك نزيف لا يؤثر على
 الصيام كالاستحاضة والصيام صحيح والأيام
 الأربعة التي أفطرتها في المستشفى ثم قضيتها بعد
 رمضان يكفيك ذلك ولا يلزمك صيامها مرة ثانية.
 وبالله التوفيق وصلى الله على نبينا محمد وآله
 وصحيه وسلم.

اللجنة الدائمة للبحوث العلمية والإفتاء السؤال الرابع من الفتوى رقم (١٢٥٩١) س: بالنسبة لمن أفطرت شهر رمضان في حالة نفاس أو حمل أو رضاعة وصحتها جيدة هل من الأفضل الصوم أو الصدقة عنها تكفي؟

ج: يجب على من أفطرت شهر رمضان؛ لأنها نفساء أن تقضي صوم الأيام التي أفطرتها لنفاسها، أما الحامل فيجب عليها الصوم حال حملها إلا إذا كانت تخشى من الصوم على نفسها أو جنينها فيرخص لها في الفطر وتقضي بعد أن تضع حملها وتطهر من النفاس، وليس عليها إطعام إذا قضت الصيام قبل مجيء رمضان الذي بعده ولا يجزئها الإطعام عن الصيام، بل لا بد من الصيام ويكفيها عن الإطعام.

وبالله التوفيق وصلى الله على نبينا محمد وآله وصحبه وسلم.

اللجنة الدائمة للبحوث العلمية والإفتاء



## درر البحار في تحقيق ضعيف الأحاديث القصار

اعداد/ على حشيش

٥٥٣- «كان رسول الله صلى الله عليه وسلم إذا دخل رجب قال: اللهم بارك لنا في رجب وشعبان وبلُغنا رمضان». الله عليه وسلم إذا دخل رجب وشعبان وبلُغنا رمضان». الله عليه والمسالة والمسالة المسلمة ال

الحديث لا يصح: أخرجه ابن أبي الدنيا في «فضائل رمضان» (ح١)، وأحمد في «المسند» (ح٢٩٦)، والبزار في «مسنده» (١١٧/١٣) (ح٢٤٦)، والطبراني في «الدعاء» (ح١٩١)، وكذلك الطبراني في «الأوسط» (١١٧/١٤)، حدثني زياد الطبراني في «الأوسط» (١١٩/٤)، حرفوعًا، وقال الطبراني: «لا يروى هذا الحديث عن رسول الله صلى الله عليه وسلم إلا بهذا الإسناد تفرد به زائدة بن أبي الرقاد». اهـ. عن رسول الله صلى الله عليه وسلم إلا بهذا الإسناد تفرد به زائدة بن أبي الرقاد». اهـ. قلت: وزائدة علة هذا الحديث قال الإمام البخاري في «التاريخ الكبير» (١٤٤٥/٤٣٣/٣)؛ «زائدة بن أبي الرقاد عن زياد النميري منكر الحديث». قال محدث وادي النيل الشيخ أحمد شاكر في «شرح اختصار علوم الحديث» (ص٩٨)؛ «قول البخاري؛ منكر الحديث. قالت فيه: منكر الحديث، هائه يريد به الكذابين، ففي «الميزان» (١٤٥)؛ «نقل ابن القطان أن البخاري قال؛ كان من قلت فيه: منكر الحديث، هاذا فيه؛ منكر الحديث، هاذا فيه؛ هذا الحديث، هاذا فيه؛ منكر الحديث، هاذا فيه؛ منكر الحديث، هاذا فيه؛ منكر الحديث، هاذا فيه؛ هذا المواية عنه». اهـ.

قلت: لذلك قال الإمام الحافظ ابن حبان في «المجروحين» (٣٠٤/١): «يروي المناكير عن المشاهير لا يحتج به ولا يكتب إلا للاعتبار». اهـ. ولذلك أورد هذا الحديث الإمام الذهبي في «الميزان» (٢٨٢٤/٦٥/٢)، وجعل هذا الحديث من مناكير زائدة بن أبي الرقاد، ثم قال: «زياد أيضًا ضعيف»، فالحديث منكر.

306- «لو أذن الله لأهل السماوات والأرض أن يتكلموا، لَبَشُرُوا صوام شهر رمضان بالجنة». الحديث لا يصح: أخرجه الحافظ العقيلي في «الضعفاء الكبير» (١٠٣٢/٦٨/٣) من حديث عبد السلام بن عبد الله المذحجي قال: حدثني أبو عمرو، عن أنس مرفوعًا، وقال: إسناد مجهول وحديث غير محفوظ، وقال الذهبي في «الميزان» (٢٠٢/٦١٦/٢): «عبد السلام المذحجي لا يُدرى من هو ولا شيخه». اه. وأورد هذا الحديث الإمام الشوكاني في «الفوائد المجموعة في الأحاديث الموضوعة» (ص٩٠)، ونقل كلام الحافظ العقيلي وأقره، ثم قال: وقد روى من حديث أبي هريرة بإسناد فيه متروك. اه.

٥٥٥- «إن المؤمن همته في الصلاة والصيام والعبادة، والمنافق همته في الطعام والشراب



كالبهيمة».

الحديث لا يصح: أورده الغزالي في «الإحياء» (٦٨/٣) بصيغة الجزم عن النبي صلى الله عليه وسلم أنه سئل عن علامة المؤمن والمنافق فقال: «إن المؤمن همته..» الحديث. قال الحافظ العراقي في «تخريج الإحياء»: «لم أجد له أصلا». اه.

٥٥٦ ومن صلى ليلة النصف من رمضان، وليلة النصف من شعبان مائة ركعة يقرأ فيها بقل هو الله أحد ألف مرة لم يمت حتى يُبَشَر بالجنة».

الحديث لا يصح: أخرجه ابن أبي الدنيا في «فضائل رمضان» (ح٩) من حديث محمد العرزمي عن محمد بن على رفعه وعلته محمد بن العرزمي قال الإمام الذهبي في «الميزان» (٧٩٠٥/٦٣٥/٣): «محمد بن عبيد الله بن ميسرة العرزمي الكوفي قال أحمد بن حنبل: ترك الناس حديثه، وقال ابن معين: لا يُكتب حديثه، وقال الفلاس: متروك». اهـ.

قلت: ومع الطعن في هذا الراوي هناك سقط في الإسناد؛ حيث إن محمد بن على هو أبو جعفر الباقر قال الحافظ ابن حجرية «التقريب» (١٩٢/٢): «من الرابعة»، وهذه الطبقة كما في «الطبقات» (١/٥- تقريب): «هي طبقة تلي الوسطى من التابعين جل روايتهم عن كبار التابعين فالحديث مع ضعفه الشديد مرسل، قال الحافظ في «شرح النخبة» (ص٤١): «الرسل؛ ما سقط من آخره من بعد التابعي». اهـ. فالحديث مردود بالسقط في الاستاد والطعن في الراوي.

٥٥٧- «ما من ليلة إلا وينادي مناد؛ يا أهل القبور من تغيطون؟ قالوا: نغبط أهل المساجد لأنهم يصومون ولا نصوم، ويصلون ولا نصلى، ويذكرون الله ولا تذكره».

الحديث لا يصح: أورده الغزالي في «الإحياء» (٢١٠/٢) بصيغة الجزم عن النبي صلى الله عليه وسلم، وقال الحافظ العراقي في «تخريج الإحياء»: «لم أجد له أصلاً».

٨٥٥- «إن الله تعالى يوحي إلى الحفظة ؛ لا تكتبوا على صوام عبادي بعد العصر سيئة». الحديث لا يصح: أخرجه الخطيب البغدادي في «التاريخ» (١٢٤/٦) من حديث إبراهيم ين عبد الله بن أبوب الدقاق قال: حدثنا القواريري، حدثنا جعفر بن سليمان عن مالك بن دينار، عن أنس مرفوعًا، وعلته إبراهيم بن عبد الله بن محمد بن أيوب المخرمي أورده الحافظ الذهبي في «الميزان» (١٢٦/٤١/١)، وجعل هذا الحديث من مناكيره، ثم نقل عن الحافظ الدارقطني أنه قال: «هذا باطل»، وإبراهيم بن عبد الله بن أيوب ليس بثقة؛ حدّث عن ثقات بأحاديث باطلة. اهـ. وهذا الحديث من أباطيله؛ كما نقل الإمام الذهبي عن الحافظ الدارقطني.



إن الحمد لله، نحمدُه ونستعينُه ونستَغَفَرُه، ونعودُ بالله من شرور أنفسنا ومن سيئات أعمالنا، من يهده الله قالا مصل له، ومن يصلل قالا هادي له، وأشهد أن لا إله إلا الله وحده لا شريك له، وأشهد أن محمدًا

> عبدُه ورسولُه، صلَّى الله عليه وعلى آله وأصحابه، وسلم تسليمًا كثيرًا. أما بعد:

> فَاتَّقُوا اللَّهِ- عِبَادِ اللَّهِ- حِقَّ التَّقُويِ، وراقبُوهِ فِي السرِّ والتجوي.

أبها السلمون، شرف الإنسان في استسلامه لأوامر الله وتحقيق العبوديّة له دُون ما سواه، وهو ميزانُ التفاضل بين العباد، ومن أراد السعادة الأبدية فليلزم العبوديّة لله.

والزمانُ ميدانُ فسيحُ للتنافس فيها، ولله في أيامه نَفْحَاتَ بِمُنَّ فِيهَا عَلَى عَبِادِهِ، وَالْمُؤْمِنُ يِتَعَرَّضُ لَهَا لعله أن تصيبَه نفحة لا يشقى بعدها أبدًا.

وها هو رمضانُ سيندُ الشهور نعيش لحظاته، موسمُ الخيرات والسِّباقَ في القُرُبات، تكثر فيه المنَّحُ والبركاتُ، وتزدادُ فيه العطايا والهبات، يُضاعفُ الله فيه الأجر ويُجزلُ المواهبُ ويفتُّحُ أبوابُ الخير لكل راغب.

خصُّه الله بالفضل دُون سائر الشهور، واختصَّت أمَّتُنا بصيام شهر تامُ على سائر الأمم في الدهور. السعيُ فيه مشكُّور، والمؤمنُ فيه محبُور. حلَّ بنا وهو عن قليل راحلُ عناً، شاهدٌ لنا أو علينا، ومُؤذنٌ بسعادة أقوام وشقاء آخرين.

رمضانُ شهرٌ مُبارَكَ أنزلَ الله فيه أعظمَ كُتُبه، قال-سبحانه-: (شَهْرُ رَمَضَانَ ٱلَّذِيَّ أَصْرَلَ فِيهِ ٱلْقُرْءَانُ ) (المقرة: ١٨٥).

وفيه تَفتُحُ أبوابُ الجنة، وتَعلَقُ أبوابُ النيران، وتصفد الشياطين ومردة الجان. محفوف بالرحمة والغفرة والرُّضوان، وفيه ليلة القدر ليلة مُبارَكة هي خيرٌ من ألف شهر، ولشرفها تنزَّلُ الملائكة والرُّوحُ فيها، وفيها الخيرُ والسلامُ حتى مطلع الفجر.

شهرُ تُكفُّرُ فيه الذنوبُ والآثام، قال- عليه الصلاة والسلام-: «الصلواتُ الخمسُ، والجمعة إلى الجمعة، ورمضانُ إلى رمضان مُكفّراتُ ما بينهنْ إذا اجتنبَ الكيائر، (رواه مسلم).

وورغمُ أنفُ رجل دخلُ عليه رمضان ثم انسلخُ قبل أن يُغضر له، (رواه الترمذي).

ونصرُ الْسلمين كثيرًا ما يكونُ فيه؛ كيوم الفتح ويوم الفرقان.

وفيه تجتمعُ أصولُ من العبادات ويكثرُ الخيرُ ويُجِدُدُ فيه الإيمان، شرعُ الله فيه من الأعمال ما به يثقل الميزان.

وكان من هديه- عليه الصلاة والسلام-: الإكثارُ فيه من أنواع العبادة، ويجتهدُ في أيامه ولياليه ما لا يجتهدُ في غيره.

وعلى هذا كان سلَّفُ الأمة والصالحون:

لما حضرُ الموتُ عامرُ بن عبد القيس بكي، فقيل له: ما يُبكيك؟ قال: "ما أبكى جزعًا من الموت، ولا

رمضان ١٤٣٨ هـ - العدد ٥٤٩ - السنة السادسة والأربعون التوحيد

حِرصًا على الدنيا، ولكن أبكِي على ظمأ الهواجِر وقيام الليل".

وَأَفْضُلُ الْقُرُبَاتِ: إِخْلاصُ الْعَمْلِ لِلَّهُ وَتُوحِيدِهِ، وَمُتَابِعَةَ سُنَّةَ النَّبِي- صلى الله عليه وسلم-.

والصلاة عامُود الدين ونورُ المُؤمنين، وبها صلاحُ العمل وقبولُه، وهي أولُ ما يُحاسَبُ عليه العبدُ من دينه، ومن نامَ عن فرضها لم يعرف رمضان، ومن تكاسَلُ عن سُننها ورواتِبِها فقد غفلُ عن فضلِ رمضان.

وصومُ رمضان شعارُ الطاعة فيه، فرضَه الله على الأفام، وجعلَه أحدَ أركان الإسلام، قال- سبحانه-: ( يَتَأَيُّهُا الَّذِينَ ءَاسُوا كُنِبَ عَلَيْكُمُ المِينَامُ كَمَا كُنِبَ عَلَى اللهِينَ مُ المُنْ كُنِبَ عَلَى اللهِينَامُ كَمَا كُنِبَ عَلَى اللهِينَ عَلَى اللهِينَ اللهُ اللهِينَ عَلَيْكُمُ اللهِينَ عَالَمُ اللهُ اللهُورِينَ اللهُ اللهُورِينَ عَلَيْكُمُ اللهُ الل

خصَّه الله لنفسه دون سائر الأعمال، وجعل ثوابه بغير عد ولا حساب، قال عليه الصلاة والسلام - ، «كُلُ عمل ابن آدم يُضاعَفُ الحسنةُ إلى عشر أمثالها إلى سبعمائة ضعف، قال الله - عز وجل - : إلا الصومَ فإنه لي وأنا أَجزي به ، (رواه مسلم).

وهو عبادة في الإسلام عظيمة، قال أبو أمامة-رضي الله عنه-: أتيتُ النبيّ- صلى الله عليه وسلم-فقلتُ: مُرني بأمر آخُذُه عنك. قال: «عليك بالصوم فإنه لا مثلُ له» (رواه النسائي).

ودمن صام رمضان إيمانًا واحتسابًا غُفِر له ما تقدّم من ذنيه، (متفق عليه).

دوفتنةً الرجل في أهله وماله ونفسه وولده وجارِه يُكفُرُها الصيام، (متفق عليه).

وهو فدية لبعض الأعمال أو كفَّارةٌ لها، وبه يسترُ العبدُ نفسَه منَ الآثام والنار، قال- عليه الصلاة والسلام-: «الصوم جُنَّةَ» (رواه الترمذي).

ود لخُلُوفُ فم الصائمِ أطين عند الله من ربح السك،

وية تعجيل الفطر وتأخير السحُور خيريَّةُ الأمة، ويوم القيامة يأتي الصوم شفيعًا لأصحابه فيقولُ الصيام؛ وأي ربُّ منعتُه الطعامَ والشهوات بالنهار فشفُعني فيه، ويقولُ القرآنُ؛ منعتُه النومَ بالليل فشفُعني فيه، قال؛ وفيُشفَعان، (رواه أحمد).

والجنهُ أَعدُها الله لمن أطابَ الكلامَ، وفيها بابُ يُعالَ له "الريان" لا يدخلُ منه إلا الصائمون، وإذا دخلُوها يُقال لهم: (كُوا وَأَشَرُوا هَيَّ إِمَّا أَسْلَفَتُهُ فِ لَا الْحَاقَة، ٢٤).

قال مُجَاهِدُ- رحمه الله-: "نزلت في الصائمين". في الصيام حلولُ الفرح والشُرور، قال- عليه الصلاة

والسلام-: «للصائم فرحتان يفرحُهما: إذا أفطرَ فرحُهما: إذا أفطرَ فرحَ، وإذا لقيَّ ربِّه فَرحَ بصومه، (رواه البخاري). وكله خير، قال- سبحانه-: (وَأَنْ شَرُومُوا خَيْرٌ لَكُمْ ) (البقرة: ١٨٤).

وللصوم مقاصدُ وحِكَمٌ عظيمة، فبه يمتثلُ العبدُ مُراقبة ربُه في سرّه واعلانه، ويتَّقيه ليفوزَ بجِنَّته ورضوانه، ويقيه سخطه ونيرانه.

وفيه تحقيقُ الصبر على طاعة الله وأوامره، وعن نواهيه وعصيانه. وإصلاحُ النفسِ وتزكيتُها يكمُلُ عِنْ الصيام.

وحفظُ الجوارح وتهذيبُ الأخلاق عاجلُ بُشرى الصائم، قال- عليه الصائم، قال- عليه الصلاة والسلام-: «فإذا كان يومُ صوم أحدكم فلا يرفُث ولا يصخَب، فإن سابّه أحدُ أو قاتلَه فليقُل: إنى صائمٌ، (متفق عليه).

والشهواتُ تنكسرُ بالصيام، وإلى ذلك أرشد- عليه الصلاة والسلام- من عجزَ عن الزواج، فقال: «ومن لم يستطع فعليه بالصوم؛ فإنه له وجاء» (متفق عليه).

وبه صحّة الأبدان وسلامة الأذهان، ورقّة القلب، والقُربُ من الرحمن، كما أنه يصُونُ الجوارِحَ عَن العاصي ويخذُلُ الشيطانَ.

وبه يعرفُ العبدُ نعمَ الله عليه فيشكُرُها، قال تعالى: (وَلِتُصُمِلُوا اللهِ عَلَى مَا تعالى: (وَلِتُصُمِلُوا اللهِ وَلِتُصَمِّرُوا اللهِ عَلَى مَا هَدَوَدُهُ وَلَمُصَمِّرُوا اللهِ وَاللهِ عَلَى مَا هَدَوَدُهُ وَاللهِ وَاللهِ وَاللهِ اللهِ وَاللهِ وَاللهُ وَاللّهُ وَلِهُ وَاللّهُ وَاللّه

بالصيام يعرف العباد ضعفهم وحاجتهم إلى ربهم، وفيه يتجلّى يُسرُ الإسلام وسماحتُه؛ فنهي عن الوصالِ واستحبُ السحورَ وتأخيرَه، وتعجيل الإفطار، ورخص في الفطر للمُسافِر والمريضِ والحامل والمُرضع.

وَيُ رَمْضَانَ يَتَأَكُّدُ استحباب القيام، ومن صفات أهل الجنة: (كَانُوا قِيلًا مِنَ النِّيلِ مَا يَبْجَنُونَ) (الذاريات: ١٧)، (نَتَجَاقَ لَجُنُونُهُمْ عَنِ ٱلْصَاجِعِ بَدْعُونَ رَبُهُمْ خَوْفًا وَطَلَمَعًا) (السجدة: ١٦).

قال- عليه الصلاة والسلام-: «من قامَ رمضانَ إيمانًا واحتسابًا غُفِر له ما تقدَّم من ذنبه » (متفق عليه). ودمن قامَ مع الإمام حتى ينصرِفَ كُتِبَ له قيامُ ليلة، (رواه الترمذي).

وكان- عليه الصلاة والسلام- إذا دخلَت العشرُ شدَّ مئزَرَه، وأحيَى ليله.

وفيها ليلةُ القدر، من قامَها «إيمانًا واحتِسابًا غُفِر له ما تقدَّم من ذنبِه» (متفق عليه). والصدقةُ بُرهانٌ، وأفضلُها ما كان في رمضان، وإذا أصابَك الجوعُ والظمأُ فتذكّر إخوانًا لك يُكابِدون دهرَهم ذلك، والله كريم يُحبُ الكرم، ونبيئنا- صلى الله عليه وسلم- أجودُ الناس، وكان أجودَ ما يكونُ في رمضان حين يلقاهُ جبريلُ فيُدارسُه القرآن، فلهو أجودُ بالخير من الرئيحِ المُرسَلَة، ولا يُسالُ شيئًا إلا أعطاه.

فانفقُوا من طيب كسبكم، واحتسبوا عند الله أجركم، فبالصدقة بركة الأموال وطهارة الأنفس، أجركم، فبالصدقة بركة الأموال وطهارة الأنفس، وكل امرئ في ظل صدقته يوم القيامة، وممن يُظلّهم الله في ظل عرشه، «ورجل تصدق بصدقة فأخفاها حتى لا تعلم يمينه ما تُنفقُ شماله» (متفق عليه). والمؤمن لا يستقل شيئًا، فرُبّ درهم سبق الضدرهم. ومن الصدقات: سُقيا الماء واطعام الطعام، و«من فطرصائمًا كان له مثل أجره غير أنه لا ينقصُ من أجر الصائم شيئًا» (رواه الترمذي).

وكان ابنُ عُمر- رضي الله عنهما- يصومُ ولا يُفطِرُ إلا مع المساكين.

والجمعُ بين الصدقة والصيام من مُوجِبات الجنة، ومن جادَ على عبادِ الله جادَ الله علَيه بالفضلِ والعطاء، والجزاءُ من جنس العمل.

قال- عليه الصلاة والسلام-: «إن في الجنة غرفا تُرى ظهورُها من بُطونِها، وبُطونُها من ظُهورِها». فقام أعرابيُّ فقال: لمن هي يا رسول الله؟ قال: «لمن أطابَ الكلام، وأطعمَ الطعام، وأدامَ الصيام، وصلى بالليل والناسُ نيام» (رواه الترمذي).

وعُمرة في رمضان تعدل حجّة. وأعظمُ الناس أجرًا في هذا الشهر أخلصهم لله وأكثرهم له ذكرًا، وخيرُ الذكر تلاوةُ القرآن العظيم، قال- سبحانه-: ( إِنَّ اللَّذِينَ يَتْلُوبَ كِنَبَ اللَّهِ وَأَقَالُوا الصَّلَاةَ وَالْمَقُوا مِثَا الْمَلَاةَ وَالْمَقُوا مِثَا الْمَلَاةَ وَالْمَقُوا مِثَا رَبِّقُوبَ يَحْدَرةً لَن تَجُورَ (اللَّهُ بَرْجُوبَ يَحْدَرةً لَن تَجُورَ (اللهُ المُدَانِةَ فَي الْمُؤينَةُ مَن قضياهِ أَن تَجُورَ اللهُ المُؤينَةُ مَن قضياهِ أَن اللهُ والطراء المُؤينَةُ مَن قضياهِ أَن (فاطراء المُؤينَةُ مَن قضياهِ أَن (فاطراء المُؤينَةُ اللهُ المُؤينَةُ اللهُ اللهُ اللهُ المُؤينَةُ اللهُ اللهُ

.(4.-14

ومن قرأ حرفًا من كتاب الله فله به حسنةً، والحسنة بعشر أمثالها، والماهِرُ به مع السَّفَرَة الكرامِ البرَرَة.

وقة كل ليلة من رمضان كان جبريل - عليه السلام-يُدارسُ نبيَّنا- صلى الله عليه وسلم-، وق العام الذي تُوفِّ فيه دارسَه مرتبن.

وكان الزُّهريُّ- رحمه الله- إذا دخلَ رمضانُ قال: "إنما هو تلاوةُ القرآن وإطعامُ الطعام".

ومن الفوز: الإقبالُ على كتابِ الله بقلوبِ حاضِرةٍ، وتدبُّر آياتَه، والعملُ بمُحكَمه.

وليس شيءُ أكرم على الله من الدعاء، وهو حبلٌ ممدودٌ بين العبد وربُه، لا واسطة فيه ولا حائل، ممدودٌ بين العبد وربُه، لا واسطة فيه ولا حائل، قال-سبحانه-: ﴿ وَإِذَا سَأَلَكَ عَبَادِي عَنِي فَإِنِي قَرِيبٌ أَيْ فَرِيبٌ مُعْوَةً الدَّاعِ إِذَا مَعَالِةٌ فَلَيسَتَجِيجُوا لِي وَلُيُؤْمِنُوا بِي لَمَلَهُمْ يَرْشُدُوكَ ﴾ (البقرة: ١٨٦).

ودعوةُ الصائمِ لا تُردُّ، وأسمعُ الدعاءِ: جوفُ الليل الآخر ودُبُر الصلوات المكتُوبات.

وغ برَّ الوالدَين وصلة الأرحام رفعة الدرجات، وغ الأيام الفاضلَة يزدادُ الابنُ الصالِحُ قُربًا من والدَيه وخدمة لهما.

ومن دعا إلى هُدَى كان له من الأجر مثلُ أجور من تبِعَه إلى يوم القيامة، ولئن يهدِيَ الله بك رجُلاً واحدًا خيرٌ لك من حُمر النَّعَم.

والصُّحبةُ الصالحةُ عونُ وقوةُ وثباتُ، ولا غنى لعاقلِ عنها المالحةُ عنى العاقلِ عنها، (إذْ يَعَثُولُ لِمُسَجِدِ، لَا تَضْرَبُهُ إِنَّ اللهَ

التوبة: ٤٠).

وأمارةُ الصلاةِ، حفظُ اللسانِ ولَزُومُ العمل، وإذا أرادَ الله بقومُ شرًّا ألزمَهم الجدلُ ومنعَهم العمل، والتوبهُ بابُها مَفتوحٌ وعطاءُ الله ممنُوح، والمُوفَّقُ من طرقَ بابَها وأكثر الإلحاحَ على ربُه، وطُوبَى لمن وجدَ في صحيفته استغفارًا كثيرًا.

عباد الله: ففي الطاعات لذَّةُ الْمُؤمن وسُرورُه وفلاحُه وحُبورُه، والتقوى لا تَفَارِقُ ليله ونهارَه، والمُسلمُ لا يقعُدُ فراغًا؛ فإن الموتَ يطلُبُه. ومن حاسبَ نفسَه ريحٌ، ومن غفلَ عنها خسر، ومن نظرَ العواقبَ نجا، وطُوبَى لن تركُ شهوة حاضِرة لموعدِ غُيُبَ لَم يرَه. أيها المسلمون؛

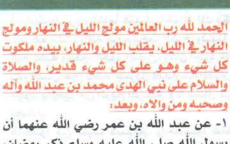
التقرُّبُ إلى الله بالصيام لا ينفَعُ مع ترك الفرائض، وإذا ضُمتَ فليضُم معكَ سمعُك ويصرُك ولسانُك ويديك، ولا تجعَل يومَ صومك كيوم فطرك.

قاحفَظُوا صِيامَكم من القوادَح والمُنغُصَاتَ، واحذَروا انتهاكَ الحُرُمات وسماعَ المُحرَّمات، وإياكُم والنظرَ إلى المُحرِّمات، قال- عليه الصلاة والسلام-: «من لم يدّع قولَ الزُّور- أي: الكذبَ- والعملَ به، فليس لله حاجةٌ في أن يدَعَ طعامَه وشرابَه، (رواه البخاري). ومن أطلقَ بصرَه في المُحرَّمات دامَت حسرتُه وطالَ ندمُه.

والمرأةُ الصالحةُ عليها جلبابُ الحياءِ وجمالُ السُتر، بعيدةٌ عن مُخالطة الرُجالِ الأجانبِ ووُلوجِ الأسواق والبُروز لغير حاجة.

اللهم تقبُّل منا صيامًنا وقيامنا.

والحمد لله رب العالمين.



١- عن عبد الله بن عمر رضي الله عنهما أن رسول الله صلى الله عليه وسلم ذكر رمضان، فقال: (لا تصوموا حتى تروا الهلال، ولا تفطروا حتى تروه، فإن غم عليكم فاقدروا له). (متفق عليه: البخاري ١٩٠٦، ومسلم: ١٠٨٠).

٧- عن أبي هريرة رضي الله عنه قال: قال النبي صلى الله عليه وسلم، أو قال: قال أبو القاسم صلى الله عليه وسلم: (صوموا لرؤيته، وأفطروا لرؤيته، فإن غُبِيَ عليكم فأكملوا عدة شبعان ثلاثين). (متفق عليه: البخاري: ١٩٠٩، ومسلم:

٣- عن عبد الله بن عمر رضي الله عنهما أن رسول الله صلى الله عليه وسلم قال: (الشهر تسع وعشرون ليلة، فلا تصوموا حتى تروه، فإن غم عليكم فأكلموا العدة ثلاثين). (متفق عليه: البخاري: ١٩٠٧).

٤- عن أبن عباس رضي الله عنهما قال: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: (صوموا لرؤيته وأفطروا لرؤيته، فإن حال بينكم وبينه سحاب فأكملوا العدة ثلاثين، ولا تستقبلوا الشهر استقبالاً). (رواه أحمد والنسائي والترمذي بمعناه، وصححه).

وفي لفظ للنسائي؛ (فأكلموا العدة؛ عدة شعبان). وفي لفظ؛ (لا تقدموا الشهر بصيام يوم ولا يومين، إلا أن يكون شيئًا يصومه أحدكم، ولا تصوموا حتى تروه، ثم صوموا حتى تروه، فإن حال دونه غمامة فأتموا العدة ثلاثين ثم أفطروا). (رواه أبو داود).

ه- عن عائشة رضي الله عنها قائت: كان رسول الله صلى الله عليه وسلم يتحفظ من هلال شعبان ما لا يتحفظه من غيره، يصوم لرؤية رمضان، فإن غم عليه عد ثلاثين يومًا، ثم صام. (رواه أحمد وأبو داود والدارقطني، وقال: إسناده حسن صحيح).

آ- عن حذيفة رضي الله عنه قال: قال رسول
 الله صلى الله عليه وسلم: (لا تقدموا الشهر

من روائع الماضي

صوموا لرؤيته وأفطروا لرؤيته

> الشيخ زكريا حسيني دحمه الله

اعداد/

٢٦ | التوحيد

رمضان ١٤٣٨ هـ - العدد ٥٤٩ - السنة السادسة والأربعون

حتى تروا الهلال أو تكملوا العدة، ثم صوموا حتى تروا الهلال أو تكملوا العدة). (رواه أبو داود والنسائي).

#### السياسات الصوم برؤية الهلال المساال

قال الأمام ابن القيم في (زاد المعاد): (وكان من هُدُيه صلى الله عليه وسلم أن لا يدخل في صوم رمضان إلا برؤية محققة، أو بشهادة شاهد، كما صام بشهادة ابن عمر، وصام مرة بشهادة أعرابي، واعتمد على خيرهما، ولم يكلفهما لفظ الشهادة).

وقال ابن القيم؛ فإن كان ذلك إخبارًا فقد اكتفى في رمضان بخبر الواحد، وإن كان شهادة فلم يكلف الشاهد لفظ الشهادة، فإن لم تكن رؤية ولا شهادة أكمل عدة شعبان ثلاثين يوماء

وكان إذا حال ليلة الثلاثين دون منظره غيم أوسحاب، أكمل عدة شعبان ثلاثين يومًا، ثم صامه، ولم يكن صلى الله عليه وسلم يصوم يوم الإغمام، ولا أمر به، بل أمر بأن تكمل عدة شعبان ثلاثين إذا غمّ، وكان يفعل كذلك، فهذا فعله وهذا أمره، ولا يناقض هذا قوله صلى الله عليه وسلم؛ (فإن غم عليكم فاقدروا له)، فإن القدر هو الحساب المقدر، والمراد به هو الأكمال؛ كما قال صلى الله عليه وسلم: (فأكملوا العدة)، إكمال عدة الشهر الذي غم، كما قال في الصحيح الذي رواه البخاري: (فأكلموا عدة شعبان). وقال: (لا تصوموا حتى تروه ولا تفطروا حتى تروه، فإن غم عليكم فأكملوا العدة). والذي أمر بإكمال عدته هو الشهر الذي يُغمُّ، وهو عند صيامه وعند الفطر منه، وأصرح من هذا قوله صلى الله عليه وسلم: (الشهر تسعة وعشرون، فلا تصوموا حتى تروه، فإن غم عليكم فأكملوا العدة).

وهذا راجع إلى أول الشهر بلفظه وإلى آخره بمعناه، فلا يجوز إلغاء ما دل عليه لفظه، واعتبار ما دل عليه من جهة العني. وقال: (الشهر ثلاثون، والشهر تسعة وعشرون، فإن غم عليكم فعدوا ثلاثين). وساق ابن القيم رحمه الله تعالى كثيرًا من النصوص في هذا المعنى، وهي تدل دلالة واضحة على اعتبار رؤية الهلال لدخول رمضان والخروج منه، وأن ما يفهمه البعض من قوله صلى الله عليه وسلم: (فاقدروا له) أنه العمل بالحساب الفلكي فهم غير مستقيم، وإنما النصوص يفسر بعضها بعضاء

#### حكم صيام يوم الشك

قال الحافظ ابن حجر في الفتح في شرحه لهذه الأحاديث: وقد بوب البخاري لها بقوله: (باب

قول النبي صلى الله عليه وسلم: إذا رأيتم الهلال فصُوموا)، قال: هذه الترجمة لفظ مسلم من رواية إبراهيم بن سعد عن ابن شهاب عن سعيد عن أبي هريرة، وقد سبق للمصنف في أول الصيام من طريق ابن شهاب عن سالم عن أبيه بلفظ: (إذا رأيتموه). وذكر البخاري في الباب أحاديث تدل على نفي صوم يوم الشك رتبها ترتيبًا حسنًا، فصدرها بحديث عمار المصرح بعصيان من صامه- وقد علقه البخاري عقب الترجمة- ثم بحديث ابن عمر من وجهين؛ أحدهما بلفظ: (فإن غم عليكم فاقدروا له). والأخر بلفظ: (فأكملوا العدة ثلاثين)، وقصد بذلك بيان المراد من قوله: (فاقدروا له)، ثم استظهر بحديث ابن عمر أيضا: (الشهر هكذا وهكذا حبس الإبهام في الثالثة)، ثم ذكر شاهدًا من حديث أبي هريرة لحديث ابن عمر مصرحًا بأن عدة الثلاثين المأمور بها تكون من شعبان. ثم قال ابن حجر رحمه الله: قوله: (فقد عصى أبا القاسم) استدل به على تحريم صوم يوم الشك؛ لأن الصحابي لا يقول ذلك من قبل رأيه فيكون من قبيل الرفوع. قال ابن عبد البر: هو مسند عندهم لا يختلفون في ذلك. وخالفهم الجوهري المالكي فقال: هو موقوف. والجواب أنه موقوف لفظا مرفوع حكمًا. قال الطيبي: إنما أتى بالموصول ولم يقل يوم الشك مبالغة في أن صوم يوم فيه أدنى شك سبب لعصيان صاحب الشرع، فكيف بمن صام يومًا الشك فيه قائم كالت عليه، والما قال بحواله وهو اختيار التبال

#### تحصيفات المساد وجوب الصوم بالرؤية سأدسب

قال ابن حجر: قوله: (لا تصوموا حتى تروا الهلال) ظاهره إيجاب الصوم حين الرؤية متى وجدت ليلا أو نهارًا، لكنه محمول على صوم اليوم المستقبل، وبعض العلماء فرق بين ما قبل الزوال أو بعده، وهو ظاهر في النهى عن ابتداء صوم رمضان قبل رؤية الهلال، فيدخل فيه صورة الغيم وغيرها، ولو وقع الاقتصار على هذه الجملة لكفى ذلك لن تمسك به، لكن اللفظ الذي رواه أكثر الرواة أوقع للمخالف شبهة وهو قوله: (فإن غم عليكم فاقدروا له). فاحتمل أن يكون المراد التفرقة بين حكم الصحو وحكم الغيم، فيكون التعليق على الرؤية متعلقًا بالصحو، وأما الغيم فله حكم آخر، ويحتمل أن يكون الثاني مؤكدا للأول، وإلى الأول ذهب أكثر الحنابلة، وإلى الثاني ذهب الجمهور، فقالوا: المراد بقوله: (فاقدروا له) أي: انظروا في أول الشهر واحبسوا تمام الثلاثين، ويرجح هذا التأويل

الروايات الأخر المصرحة بالمراد وهي ما تقدم من قوله: (فأكملوا العدة ثلاثين) ونحوها. وأولى ما فسر الحديث بالحديث.

#### هل نُصام بناء على الحساب؟

قال الحافظ ابن حجر؛ قوله؛ (فاقدروا له). تقدم أن للعلماء فيه تأويلين، وذهب آخـرون إلى تأويل ثالث، قالوا: معناه فاقدروه بحساب المنازل، قاله أبو العباس بن سريج من الشافعية، ومطرف بن عبد الله من التابعين وابن قتيبة من المحدثين. قال ابن عبد البر: لا يصح عن مطرف، وأما ابن قتيلة فهه مما يعرج عليه في مثل هذا، قال: ونقل ابن خويز منداد عن الشافعي مسألة ابن سريج، والمعروف عن الشافعي ما عليه الجمهور، ونقل ابن العربي عن ابن سريج أن قوله: (فاقدروا له) خطاب لن خصصه الله بهذا العلم، وأن قوله: (فأكلموا العدة) خطاب للعامة، فصار وجوب رمضان عنده مختلف الحال بحب على قوم بحساب الشمس والقمر، وعلى آخرين بحساب العدد، قال: وهذا بعيد عن النبارء.

وقال ابن الصلاح: معرفة منازل القمر هي معرفة سير الأهلة، وأما معرفة الحساب فأمر دقيق بختص بمعرفته الأحاد، قال: فمعرفة منازل القمر تدرك بأمر محسوس يدركه من يراقب النجوم، وهذا هو الذي أراه ابن سريج وقال به في حق العارف بها في خاصة نفسه، ونقل الروياني عنه أنه لم يقل بوجوب ذلك عليه، وإنما قال بجوازه، وهو اختيار القفال وأبى الطيب، وأما أبو إسحاق في (المهذب) فنقل عن ابن سريج لزوم الصوم في هذه الصورة، فتعددت الأراء في هذه المسألة بالنسبة إلى خصوص النظرفي الحساب والمنازل:

أحدها: الجواز ولا يجزئ عن الفرض.

ثانيها: بجوز ويجزئ.

ثالثها: يجوز للحاسب ويجزئه لا للمنجم.

رابعها: يجوز لهما، ولغيرهما تقليد الحساب دون المنجم.

خامسها: يجوز لهما ولغيرهما مطلقا.

وقال ابن الصباغ؛ أما الحساب فلا يلزمه بلا خلاف بين أصحابنا.

قلت: ونقل ابن المنذر قبله الإجماع على ذلك ؛ فقال في الإشراف: صوم يوم الثلاثين من شعبان إذا لم ير الهلال مع الصحو لا يجب بإجماع الأمة. وقد صح عن أكثر الصحابة والتابعين كراهته، هكذا أطلق،

ولم يفصل بين حاسب وغيره، فمن فرق بينهم كان محجوجًا بالإجماء قبله.

وقال الشيخ عبد العزيز بن باز في (اختباراته الفقهية)؛ لا عبرة شرعًا بمجرد ولادة القمر في إثبات الشهر القمري بدءا وانتهاء بإجماء أهل العلم المعتد بهم ما لم تثبت رؤيته شرعًا، وهذا بالنسبة لتوقيت العبادات، ومن خالف في ذلك من المعاصرين فمسبوق بإجماع من قبله، وقوله: مردود ؛ لأنه لا كلام لأحد مع سنة رسول الله صلى الله عليه وسلم، ولا مع إجماع السلف، أما حساب سير الشمس والقمر فلا يعتبري هذا المقام لما ذكرنا أنفًا ولما بأتي:

أ- أن النبي صلى الله عليه وسلم أمر بالصوم لرؤية الهلال والإفطار لها في قوله صلى الله عليه وسلم: (صوموا لرؤيته وأفطروا لرؤيته)، وحصر ذلك فيها بقوله: (لا تصوموا حتى تـروا الهلال ولا تفطروا حتى تروه)، وأمر السلمين إذا كان غيم ليلة الثلاثين أن يكملوا العدة، ولم يأمر بالرجوع إلى علماء النجوم، ولو كان قولهم هو الأصل وحده أو أصلا آخر مع الرؤية في إثبات الشهر لبين ذلك، فلما لم ينقل ذلك، بل نقل ما يخالفه دُلُ على أنه لا اعتبار شرعًا لما سوى الرؤية، أو إكمال العدة ثلاثين في اثبات الشهر، وأن هذا شرع مستمر إلى يوم القيامة، قال تعالى: «وَمَا كَانَ رَبِّكَ نَسِبًا ».

ودعوى أن الروية في الحديث يراد بها العلم، أو غلبة الظن بوجود الهلال، أو إمكان رؤيته لا التعبد بنفس الرؤية بنفس الرؤية مردودة؛ لأن الرؤية في الحديث متعدية إلى مفعول واحد، فكانت بصرية لا علمية، ولأن الصحابة فهموا أنها رؤية بالعين، وهم أعلم باللغة ومقاصد الشريعة من غيرهم.

ب- أن تعليق إثبات الشهر القمرى بالرؤية يتفق مع مقاصد الشريعة السمحة ؛ لأن رؤية الهلال أمرها عام يتيسر لأكثر الناس من الخاصة والعامة في الصحاري والبنيان، بخلاف ما لو علق الحكم بالحساب فإنه يحصل به الحرج ويتنافى في مقاصد الشريعة ؛ لأن أغلب الأمة لا يعرف الحساب.

ودعوى زوال وصف الأمية بعلم النجوم عن الأمة غير مسلمة، ولو سلمت فذلك لا يغير حكم الله تعالى؛ لأن التشريع عام للأمة في جميع الأزمنة. ج- أن علماء الأمة في صدر الاسلام أجمعوا على

اعتبار الرؤية في إثبات الشهور القمرية دون الحساب، فلم يعرف أن أحدًا منهم رجع إلى الحساب في ذلك عند الغيم ونحوه، أما عند الصحو فمن باب أولى. د- تقدير المدة التي يمكن معها رؤية الهلال بعد غروب الشمس لولا المانع من الأمور الاعتبارية الاجتهادية التي تختلف فيها أنظار أهل الحساب، وكذا تقدير المانع، فالاعتماد على ذلك في توقيت العبادات لا يحقق الوحدة المنشودة، ولهذا جاء الشرع باعتبار الرؤية فقط دون الحساب رحمة للأمة، وحسمًا لمادة الاختلاف، وردًا لهم إلى أمر يعرفونه جميعًا أينما كانوا.

ه- لا يجوز لأحد أن يحتج على إبطال الرؤية بمجرد دعوى أصحاب المراصد أو بعضهم مخالفة الرؤية لحسابهم، كما لا يجوز لأحد أن يشترط لصحة الرؤية أن توافق ما يقوله أصحاب المراصد، لأن ذلك تشريع في الدين لم يأذن به الله.

و- لا يخفى على كل من له معرفة بأحوال الحاسبين من أهل الفلك، ما يقع بينهم من الاختلاف في كثير من الأحيان في إثبات ولاة الهلال أو عدمها، وفي إمكان رؤيته أو عدمه، ولو فرضنا اجتماعهم في وقت من الأوقات على ولادته أو عدم ولادته لم يكن إجماعهم حجة، لأنهم ليسوا معصومين بل يجوز عليهم الخطأ جميعًا، وإنما الإجماع المعصوم الذي يحتج به هو إجماع سلف الأمة في المسائل الشرعية. والأحدديث في هذا المعنى كثيرة، وكلها تبين للأمة أنه لا اعتبار في الشرع المطهر للحساب، ولا للأمة أنه لا اعتبار في الشرع الأهلة وضعفها، ولا لمنوفة الهلال قبل طلوع الشمس من اليوم التاسع والعشرين، سواء كان منخفضًا أو مرتفعًا، وإنما الاعتبار شرعًا بالرؤية الشرعية بعد المغرب أو المال العدة.

#### اختلاف المطالع

قال الحافظ في الفتح: (قوله: فلا تصوموا حتى تروه) ليس المراد تعليق الصوم بالرؤية لكل أحد، بل المراد بذلك رؤية بعضهم وهو من يثبت به ذلك. قال: وقد اختلف العلماء في المطالع على مذاهب: أحدها: لكل أهل بلد رؤيتهم، وفي صحيح مسلم من حديث ابن عباس رضي الله عنهما ما يشهد لذلك ومراده بحديث ابن عباس الذي في مسلم هو: عن كريب أن أم الفضل بنت الحارث بعثته إلى معاوية بالشام، قال: فقدمت الشام فقضيت حاجتها، واستهل علي رمضان وأنا بالشام، فرأيت الهلال ليلة الجمعة. ثم قدمت المدينة في آخر الشهر، فسألني

عبد الله بن عباس رضي الله عنهما. ثم ذكر الهلال فقال: متى رأيتم الهلال؟ فقلت: رأيناه يوم الجمعة. فقال: أنت رأيته؟ فقلت: نعم، ورآه الناس وصاموا، وصام معاوية. فقال: لكنا رأينه ليلة السبت. فلا نزال نصوم حتى تكمل ثلاثين أو نراه. فقلت: ألا تكتفي برؤية معاوية وصيامه؟ فقال: لا. هكذا أمرنا رسول الله صلى الله عليه وسلم.

قال الحافظ في الفتح: وحكاه ابن المنذر عن عكرمة والقاسم وإسحاق، وحكاه الترمذي عن أهل العلم، ولم يحك سواه، وحكاه الماوردي وجها للشافعية. ثانيها: مقابله وهو إذا رؤي ببلدة لزم أهل البلاد كلها، وهو المشهور عند المالكية، لكن حكى ابن عبد البر الإجماع على خلافه، وقال: أجمعوا على أنه لا تراعى الرؤية فيما بعد من البلاد كخراسان

#### ضابط البعد

وفي ضبط البعد أوجه:

والأندلس.

أحدها: اختلاف المطالع، قطع به العراقيون والصيدلاني، وصححه النووي في الروضة وشرح المهذب.

ثانيها، مسافة القصر قطع به الإمام والبغوي. وصححه الرافعي في الصغير والنووي في شرح مسلم. ثالثها، اختلاف الأقاليم.

رابعها: حكاه السرخي، فقال: يلزم كل بلد لا يتصور خفاؤه عنهم بلا عارض دون غيرهم.

خامسها؛ قول ابن الماجشون المتقدم، واستدل به على وجوب الصوم والفطر على من رأى الهلال وحده وإن لم يثبت بقوله. وهو قول الأئمة الأربعة في الصوم، واختلفوا في الفطر، فقال الشافعي؛ يفطر ويخفيه، وقال الأكثر؛ يستمر صائمًا احتياطًا.

#### توحيد الصوم

لا شك أن توحد المسلمين في صومهم كما يتوحدون في حجهم أمر محبب للنفس يدعو إلى القوة والوحدة والألفة وعدم الاختلاف ونبذ الخلاف، ولكن إذا حدث واختلفت البلاد في الرؤية فقال الشيخ ابن باز رحمه الله، فعلى المسلمين في كل بلد أن يصوموا مع قادتهم درءًا للفتنة ودفعًا للخلاف. نسأل الله تعالى أن يرزقنا الإخلاص في القول والعمل، وأن يرد المسلمين إلى دينهم ردًا جميلاً، وأن يتقبل منا الصيام، والقيام.

وآخر دعوانا أن الحمد لله رب العالمين.

# 000000000000000



# ق زمضان

د . عماد محمد على عيسى المفتش بوزارة الأوقاف

ولَمْ يُطيعُوا مُوَفَّقًا ولا مُسدَّدًا والرَّابِحُ فِي الشَّرِّ خُاسرٌ ومنَ البرِّ ناقصٌ وعنه حَاسرٌ.

هَذَا وَإِنَّهُ لَّا سَاءَ العُقَلاَءَ فَسَادُ الأَخْلاَقِ وحَصرَتْ صُدُورُهم أن يُصْلحُوها أَحْبَبْتُ أَنْ أَزْفٌ البهم بَعْضَ البَشَائِرِ وأَسُوقَ إِلَيْهِم ما يَرْغَبُ فِي إِمْكَان علاج فساد الأخلاق.

> العَظيمَة في ديننا التي أُوْلاَهُا الإِسْلاَمُ عَظِيمً

ففي رمضانَ يَسْهُلُ أَن تَصْفُو القُلُوبُ وتُسَلُّ السَّخيمَة وتُنشَرَ المؤدَّةُ وتُضعَّفَ المُحَدَّةُ وتَذْهَبَ الضُّغَائِنُ وِيَـزُولَ وَحَرُ الصُّدُورِ، ويَدُوبَ عَلَّ الثَّفُوسِ وغَوَائلُها، ويُصبحُ المرءُ سمحَ السحيَّة، طاهرَ الأثواب، صَافَ القَلْب، نَصْئُ اللُّبُ، وإذًا كَانُ الرَّضَاعِ يُغَيِّر الطُّبَاعِ فَمَن ارْتَضَعَ امْرَأْةُ فالغَالبُ علَيْه طياعُها وأخْلاقُها فإنَّ مثلُ هَذه الأيَّام قَدْ نُغَيِّرُ فيها ما بأخْلاَقْنَا وَيَهْدِينَا الله فيهَا إِلَى أحسن الأخْلاق فإنّه لا يَهْدى لأحْسَنها إلا هُوَ، ويَصْرفُ عنًا سيئها فإنَّهُ لا يَضُرِفُ عَنَّا سَنتها الأهو.

من أجْل هذا وَجَبَ العَملُ على وَضْع أَسَاس الأخْلاَق في رَمضَان، وَبِنَاء صَرْحها، وتَشْبِيد بُنْيَانها، وتَقْويم مَسَارها في هَذَا الشَّهْرِ الكَريم، بُلْ وَطُلْبِهِا طُلْبُ الْجَادُ الْحَثِيثِ أَوْ طُلْبَ الْمُزْأَة الْمُصَلَّةَ وَلَدَهَا لَيْسَ لَهَا غَيْرُهِ فانظُرْ كَيْف يَكُونُ

الحمد لله الواحد الخلاَّق، الذي خلق الأرض في ستة أيام وكذا السبع الطُّبَاق، وجعل فيهما أسبابَ الحياة وقدَّرَ فيهما الأقْـوَات والأرزاق، وأشهد أن لا إله إلا الله وحدهُ لا شَرِيكَ له الذي جعَلَ هُدَانا في ديننًا بكتاب وسنة ليس فيهما اختلاف ولا شقاقٌ، وأشهد أن محمدًا عبده ورسوله الذي أكملَ فيه صُورةَ الآدابِ ومعْنَى الأخْلاَق، صلى اللَّه عليه وعلى آله وأصحابه الذين هَدُمَ بهم صُرُوح المفسدين والفساق ممن

ليسَ له خُلاَق، وأقام بهم صَرْحَ الإيمان والأخلاق.

وَبَغْدُ؛ فَلاَ يَشُكُ شَاكُ، ولاَ يَرْتَابُ مُرْتَابٌ فِي أَنَّ حُسْنَ الْخُلُق من الأُصُولُ الْعَظِيمَة في دِينِنا التي حُسْنُ الْخُلُقُ مِنَ الأَصُولِ أؤلاها الإسلام عظيم الاهتمام عَلَى مَدَى الأَيَّام، لا سيَّما فِ شَهْر رُمَضَان وأيَّام الْصِّيَام، ولُعَلِّ هذَا منْ مَكْرُورِ القَوْلِ ومُعَادِ الكَلامِ.

ولا يَخْتُلفُ أَثْنَانِ أَنَّ سُمُوقَ اللهُلْمُأْمِ. الأخْـلَاقَ قَـدُ كَسَدَ، وأنَّ رَبْعَها قَدْ فَسَدَ، وأنَّ بضَاعَة أهلهَا قَدْ لحقها البوار ووثت عساكره الأَدْبَارِ، فَرَأَيْنَا مِنْ الثَّاسِ مَنْ هُوَ آزُرُ الخصال، نَمْرُودُ الفعال، حَتَّى تَنَاكرتُ القُلُوبُ.

أَقُولُ: إِنَّ المُسْلِمِينِ لَا يَحْتَاجُونَ فِي هَذَا الزُّمَّانِ إِلَى شَيْء بِقَدْر حَاجَتهم إلى إصْلاَح أَخْلاَقهم حَتَّى تُصْبِحَ أَخْلاَقُهم كَأَخْلاَقِ السَّادَة لا كَأَخْلاَق الْعَبِيدِ، فَإِنَّهُ قَدْ نَيَغَتْ نَابِغَهُ زَيْعِ الْأَخْلِاقِ وَأَضْهَرُوا الْبَاطلَ منْهَا ولَمْ يَسْتَنْصِحُوا مُرْشدًا

رمضان ١٤٣٨ هـ - العدد ٥٤٩ - السنة السادسة والأربعون

حرْضُهَا عَلَى لُقْيَاه، وشَغَفُها إِلَى رُؤْيَة مُحَيَّاه؟! ولمَ لا يَكُونُ ذَلكَ فِي رَمَضَانَ؟ وَالنَّاسُ طيلَةَ أيَّام رمَضَانَ فِي مَسَاجِدهم تَاليَهُ للقرآن لا لاهيَهُ، وأَسْوَاقُهِم - وهي شُرُّ البِقَاءِ- لاَ تَكَادُ تَسْمَعُ فيهَا لأَغيَةُ، والأَصْوَاتُ مَغْضُوضَةٌ لا عَاليَةٌ، وغَالبُ أَمُورِهِم- عِمًّا كَانَتْ عَلَيْهِ مِن سُوءِ- فِي عَافِيَة.

وَيَغْدَ أَنْ كَانَ شَعَارُ النَّاسِ إِن لَمْ تُغْلِبُ فَاخْلِبُ (فَاخْدَعُ) صَارَ الصَّدْقُ عُنْوَانًا وشَعَارًا، والبرُّ والحقُّ خُلقًا لأَزْمًا وَدِثَارًا، وَيَعْدَمَا تَجَاذَبَ الْنَّاسُ أَرْمَـةَ الضَّلاَلِ وَوَقَعُوا فِي الْحَالِ يَشَرَ اللَّهِ لَهُمْ الْحَالُ وَأَصْلَحُ مِنْهُمُ الْبَالَ. وَحَسْبِي أَنْ أَضَعَ فِي هَذَا الْمُقَالُ عُلاَمَاتَ وَصُوْى عَلَى طَرِيقَ إِصْلاَح الأُخْـلاَقَ لِأَتَغَيَّا بِهَا غَايَةُ نَبِيلَةٌ عَسَى اللَّهِ أَنَّ يُصْلحَ أَخُلاَقَنا ويَسْتُرَ مِنَّا القَبِيحَ ويُظْهِرِ الجَمِيلَ ويَغْفِرُ الْحَرِيرَةِ ولا يَفْعَلُ ذَلكَ الاَّ هُو.

فَيَا أَخِي خُذْ بِعِنَانِ الأَخْلاَقِ مَاضِيًا على مُعَانَقَة الخَيْرِ غَيْرَ مُلْتَفْتَ عَنْهِ وَلاَ مُعَرِّجٍ عَلَى غَيْرِهِ صَابِرًا عَلَى وُعُورَة الْنُسْلَكُ وصُعُوبَة ٱلطَّريق. وَمِمَّا يَنْبَغَى أَنْ يُـؤَكِّدُ عَلَيْهِ أَنَّ حُسُنَ الْخُلُقَ يَعْنِي الْإِسْلاَمَ كَافَّةَ وَقَدْ يُعَنِّرُ عَنْهُ بِالدِّينِ كُلُّهُ،

وَهَذَا تَأُوبِلُ تَرْجُمَانِ الْقُرْآنِ لِقَوْلِهِ تَعَالَى، ﴿ وَإِنَّكُ لَعَلَىٰ خُلُقِ عُظِيمٍ ، (الْقَلَم: ٤). قَالَ ابْنِ عَنَاسِ وَابْنِ عُيَيْنَةَ وَأَحِمِدِ ابْنِ حَثْيَلِ رَضِي اللَّهِ عَنْهُمِ: عَلَى دين عَظيم، وَفِي لَفْظ عَن ابْن عَبَّاس، عَلَى دين الْإِشْلاَم، وَكُذَلْكَ قَالَتْ عَائِشَةُ رَضَى اللَّه عَنْهَا؛ كَانَ خَلْقُهُ الْقُرْآنِ، وَكَذُلكَ قَالَ الْحِسنِ الْنَصْرِيِّ: أدب الْقُرْآنِ هُوَ الْخِلقِ الْعَظيمِ. (أمراض القلوب وشفاؤها لابن تيمية: ص ٢٢).

فَأَقُولُ: النَّاظِرُ فِي أَحَادِيثِ الصِّيَامِ يَجِدُ أَنَّهَا أُكْـدَتُ عَلَى مَعْنَى الخُلُق والتَّرْبِيَة عَلَيْه قَوْلاً كَانَ أُو فَغُلاً وجَاءَ التَّنْسِيهُ عَلَى الْأَخْلاَقِ فِي أَهُمُّ الجَوَارِحِ وَأَخْطُرِهَا عَلَى قُلْبِ الْعَبْدِ وَهِيَ اللَّسَانُ وضَيْطُه بِعَدَم السَّبِّ واللَّعْنَ والشُّتُم وقَوْلَ الزُّورِ والفحش ورفع الصوت وحفظ السمع وغض البَصَرِ لَأَنَّ هَذَهِ النَّوَاقِصُ للصِّيَامِ وَالنَّوَاقِض لأخْالُق الصَّائم جَاوَاذب للرَّديء منْ سَيَّء

الأخْلاق وقَوَاطعُ لطريق إصْلاح الخُلُق ومَوَانعُ منْه ولؤلا هذه القَواطعُ والموانعُ لكانتُ طريقُ الأخْلاق مَعْمُورةُ بِالسَّالكِينِ غِيرِ أَنَّهُ لا يَنْجُو مثْهَا ومن شَرَكها وحَيَاثِلها إلا الوَاحِدُ بِعْدَ الوَاحد، ولا يَـزَالُ المرهُ فِي حَضيضهَا مَحْبُوسًا وعَنْ تَحْصِيلِ صَلاَحِهَا مَصْدُودًا مَنْكُوسًا طَالْاً لَمْ يتخلص منها.

#### تُزِكُ الشِّبُ والشُّتُم والفُّخش؛

أمَّا القَوْلُ فَقَدْ نُهِي الصائمُ عن الجهل والغضَّب والصِّيَاحِ والصَّحَبِ فإنَّ هَذا يَتوَلَّد مَنْهُ فُحْشٌ القَوْلِ، ورَفْعُ الأُسنَّةِ مِنَ اللَّسَانِ عَلَى الناس خصوصًا أهْلِ السُّنَّةِ، وَكُنُّ النَّاسِ بِالسِّنَابِ وَالشُّتَائِمِ، ثُمُّ يَعْقُبُهِ ارْتَدَاءُ الْحَمَاقَةِ، وَالتَّبَرْقُع بِالصَّفَاقَةُ وِكَأَنْنَا فِي واد لا يُثْبِثُ إلاَّ نَكُدًا ومُنَاكَدَة وعلائجُ ذلكَ مجَمْوُعُ فِي كَلماتُ جَفيفات مُبَارَكات من حَديث أبي هُرَيْرَةَ رَضَىَ اللَّه عَنْهُ، أَنَّ رَسُولُ الله صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ، قَالَ: " الصِّيَامُ جُنَّةٌ فَلاَ يَرْفُثُ وَلاَ يَجْهَلْ، وَإِن امْرُؤُ قَاتَلُهُ أَوْ شَاتَمَهُ فَلْيَقُلْ: إِنِّي صَائِمٌ مَرَّتَيْنَ "رواه البخاري (١٨٩٤) ومسلم (١١٥١).

وفي لفظ: قَالَ رَسُولُ اللهِ صَلَّى اللهِ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ: " وَالصِّيَامُ جُنَّةٌ، وَإِذَا كَانَّ يَوْمُ صَوْمِ أَحَدِكُمْ فَالْ يَرْفُثُ وَلاَ يَصْخَبُ، فَإِنْ سَائِهُ أَحَـٰدٌ أَوْ قَاتَلَهُ، فَلْيَقُلْ إِنِّي امْرُؤُ صَائمٌ " فَيَثْبَغِي للمُسْلِمِ أَنْ يِتَلَطُّفَ عِنْ الْقُوْلِ، وِيَذَّرَ الْخَشْنَ مِنْهُ، وأَنْ يَجْعَلَ هذَا الخُلُقَ له مَثَائِةً، ويَتَّحْذُ مَنْهُ قُرَثَاءَ صَحَائِةً، أمَّا أَن تَرْتَفِع الأَصْوَاتُ فِي الْحَالس، ويكثر الغَلَطُ فيها واللَّغَطُ، ويَحِيضُوا حَيْضَةَ خُمُر الوَحْشِ، ثُمُّ بكُونُ قَرْضُ الأَعْرَاضِ والتَّمَضُمُضُ بِالاعْتَرَاضِ والصِّبَالِ بدُلك والتَّصَاولِ والاستطالَة والتَّطَاوُل فَهَذَا خِذْ لَأَنَّ وِتُخَاذُلُ، وَشُرٌّ كَبِيرٌ يَغْشَى النَّاسَ إِن لَمْ يَنْتَبِهُوا وِيَلُفُّهُم لَفًا كَمْنَ غَشَيَتُهُ عَجَاجَةٌ وَغُيَارُ كُثِيثٌ فَهَلْ يُبْصِرُ مَا حَوْلُهُ ١٩

#### اجتناب قُول الزُّور وهُفله:

وتُهيَ السلمُ عَنْ قَوْلِ الزُّورِ والعَمَل بِهِ إِذْ هُوَ مِنْ أسَاقل الكُّلم والكَّلاَّمُ السَّاقَطُ مُسْقِطُ لصَاحِبِهِ



وَلَهِذَا جِاءِ التَّجِذِيرِ مِن ذَلِكَ فِي حَدِيثُ أَبِي هُرَيْرَةَ رَضَىَ اللهِ عَنْهُ، قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللَّه صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهُ وَسَلِّمَ: " مَنْ لَمْ يَدَعْ قَوْلَ الزُّورِ وَالْعَمَلَ بِهِ، فَلَيْسَ لِلَّهِ حَاجَةٌ فِي أَنْ يَدَعَ طَعَامَهُ وَشَرَائِهُ " رواه البخاري (١٩٠٣).

وكأن صيامه لا فائدة من ورائمه ولا جدوى دونه لأنه لم يمنع صاحبه الذنوب ولم يحل بينه بين المعاصى.

إذَا الْعُودُ لِم يُثْمِرُ وَلَمْ بِكُ أَصْلُه

منَ الْمُثْمِرَاتِ اعتَدُهِ النَّاسُ فِي الحِطَبُ

فاحْذَرْ النُّطقَ بِالكَذِبِ والزُّورِ فإنَّه بِابُ الفُجُورِ وفي الحديث: " وإنَّ الكُّذبَ يَهْدي إِلَى الضُّجُورِ " فإنَّ من نَطَقَ بِذَلكَ ضَلَّ وَغَوَى لأنَّه نَطقَ لا عَن الشُّرْع بِلْ عَنْ الْهَوَى.

الغض على غض النصر:

ثُمَّ إِنَّ الصِيامَ عَوْنٌ كَبِيرٌ على غَضِّ النَّصَرِ وهو خُلُقٌ عَمَلِيٌّ بِلَغَ فِي صُغُويَة التَّمَسُّك بِه غَايَةً، وِيْ قَلْةَ تَحْقِيقَهُ نَهَايَةً، لَكَنَّهُ مُسْتَصْعَبٌ لَنُ كَرِهَهُ مُيَسِّرٌ عَلَى مِنْ تَبِعَهُ، فَمَنْ لاَزَمَـهُ فِي الْحَضْرِ، وزَامَلُهُ فِي السَّفْرُ سِهُلُ عَلَيْهِ، ولأَنَ لَهُ الصِعبُ منه، فَعَنْ عَبْد الله بن مَسْعُودٍ رَضَيَ الله عَنْهُ، قَالَ: كُنَّا مَعَ النَّبِيِّ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ، فَقَالَ: " مَن اسْتَطَاعَ البَاءَةَ فَلْيَتَزُوَّجْ، فَإِنَّهُ أَغَضُّ لِلْيَصَرِ، وَأَحْصَنُ لِلْفَرْجِ، وَمَنْ لَمْ يَسْتَطِعْ فَعَلَيْهِ بِالصَّوْمِ، فَإِنَّهُ لَهُ وِجَاءٌ " البخاري (١٩٠٥).

التَّخَلُّقُ بِالجُودِ وِالإِيثَارِ:

إِنَّ الصِّيَامَ عَوْنٌ عَلَى الجُود والإيتَاءِ والعَطَاء والسَّخَاءِ فَعَنْ ابْنِ عَبَّاسِ رَضِيَ اللَّهِ عَنْهُمَا، قَالَ: كَانَ النَّبِيُّ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ أَجْوَدَ النَّاسِ بِالْخَيْرِ، وَكَانَ أَجُودُ مَا يَكُونُ فِي رَمَضَانَ حِينَ يَلْقُاهُ حِنْرِيلُ، وَكَانَ حِنْرِيلُ عَلَيْهِ السَّلاَّمُ يَلْقَاهُ كُلَّ لَيْلَة يَ إِمَضَانَ، حَتَّى يَنْسَلخَ، يَعْرضُ عَلَيْهِ النَّبِيُّ صَلَّى اللَّهِ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ القُرْآنَ، فَإِذَا لَقَيَهُ جِبْرِيلُ عَلَيْهِ السَّلاَمُ، كَانَ أَجْوَدَ بِالخَيْرِ منَ الرُّبِحُ الْمُرْسَلَةَ " رواه البخاري (١٩٠٢). أَقُولُ: على هذا الطُّبع من الجُود كَانَ من خَتَمَ

الله به الرُّسَالَة واخْتَارَ لَهُ أَعْظَمَ خُلُق وانْتَخْبَهُ منْ أَطْيَبِ سُلاَلَة صلى الله عليه وسلم، ويَتَفَرَّع منه خُلُق المؤاساة والعَطْف على النَّاس ورَحْمَة الأزمَلة والمشكين وابن السّبيل فاشدُدْ يَدَيْكَ بِهَذَا الْخُلُقِ وَكُنْ وَلُوعًا بِهِ وَلَوْ بِالْقَلِيلِ مِنَ الْمَالِ خَتَّى تَسْمَحَ نَفْسُكَ الشَّحيحَةُ وتُجُودُ وهي الضّنينَةُ.-

فُسرُ عَلَى هَذَا النَّهُجِ الَّذِي سَارَ عَلَيْهِ السَّلَفُ-عَلَيْهِمْ سَحَاثِتُ الْرَّحْمَةِ وشَآبِيتُ الْمُغْفِرَة وَالرُّضْوَانِ- فَلَمْ يَكُنْ الْوَاحِدُ مِنْهُمْ يَأْتَى مِنَ الأخْلَاقَ مَحْظُورًا، وَلاَ يُسْلُكُ مِنْهَا طَرِيقًا مُخْطُورًا، بَلْ مَهَّدُوا طَرِيقَ الأَخْلاَقِ السَّويَّة، وسَلَكُوا سُبُلَ الْخَلاَئِقِ اللَّرْضِيَّةِ، وَأَنَازُوا سُرُجَهَا الْمُضيَّة، وَكَانَ الخُلُقُ الْحَسَنُ بَابٌ عَلَيْه كَظيظٌ منَ الزُّحَامِ أَوْ كَالْحَوْضِ الْمَوْرُودِ للسُّقْيَا يَرِدُهُ الْـوَارِدُونَ وَيَصْدُرُ عَنْهُ الصَّادِرُونَ، فَالْحُمُوءُ عَلَيْهُ مُتَكَاثِرَةٌ، والرَّغَبَاتُ إِلَيْهُ مُتَوَافِرَةٌ، حتَّى بِلغُوا بِدُلكُ ذِرْوَة المجد والسَّنَاء وأحْرِزُوا قَصَبَاتِ السَّنقِ والعَلاَءِ.

وَلاَ عَجِبَ فَقَدُ كَانَ الرَّجُلُ منْهُمْ قَدْ جَيْلَ عَلَى حَسُنَ الخُلُق طَيْعُهُ وعُمِّر بِحُبُ الخَيْرِ رَيْعُهُ وهذا خُلُقُ مَنْ رَزَقَـهُ الله طَنْعَا سَلِيمًا وَهَدَاهُ صرَاطًا مسْتَقيمًا، فَيَا لَيْتَنَا نَقْبِضُ قَبُضَةُ من أثرهَوُلاءِ الأقْوَام فتنبذَهَا في ظُهْرَانَي أَقْوَامنا عَسَى الله أَنْ يُحْيِيَ بِهَا مَوَاتَ أَخُلاَقنا، ولا يَزَالُ النَّاسُ بِخَيْرِ مَا دَامُ الْأُوَّلُ يَقْتَبِسُ مَنْهُ ويَقْتَدي به الأخر.

فخُذُ مُقَالَتي هَذه ورسَالَتي إلَيْكَ أَخْذَ الجِدُ؛ فَقَدْ مَحَّضْتُ لَكَ فيهَا النَّصْحَ النَّصيحَ - فيما أُحْسِبِ-، وَمَخْضْتُهَا عَنْ زُيدِ الْخُلُقِ الصّحيح، وَجَلَّيْتُ لَكَ فِيهَا الْحَقَّ الصَّرِيحَ، وَذَكَـرْتُ لَكَ فيهَا فَوَائِدَ ذُوَاتَ عَدَد وَعَوَائِدَ حَسَانٍ؛ فَاظْفَرُ بِهَا تَرِيَثُ يَمِيثُك، أَصْلَحَ اللَّه خُلُقَتَا، وَسَدَّدَ قُوْلَنَا ۚ وَعَمَلنًّا، وَيَلَّغَنا أَمَلَنَا، وَهَدَانَا سُيُلَنَا، وَجَعَلَ سَعْيَنَا مُقَرِّبًا إِلَيْه، وَمُزْلِفًا لَهَيْه وَصَلَّى الله وَسَلَّمَ عَلَى نَبِينا مُحَمَّد وَعَلَى آله وَصَحْبه وَمَنْ تَبِعَهُمْ بِإِحْسَانِ إِلَى يَوْمِ الدِّينِ.

٣٢ / التوحيد السنة السادسة والأربعون



الحمد لله، والصلاة والسلام على رسول الله وآله وصحبه ومن والاه وبعد:

لما كان شهر رمضان مناسبة زمنية تعود فيها الأمة على الجملة إلى ربها؛ إذ فرض الله علينا فيه ركن الصيام شم جعله لعباده نفحة من نفحات الله إذ فيه تفتح أبواب الجنان وتغلق فيه أبواب النيران، وتسلسل فيه الشياطين، وينادي مناد كل ليلة، يا باغي الخير أقبل، ويا باغي الشرأقصر، ثم هو سبب من أسباب تكفير الذنوب إذا اجتُنبت الكبائر كما أنه تتضاعف فيه الأجور من الرب الرحيم الغفور؛ فالعمرة فيه تعدل حجة.

وكذلك من أهم خصائصه قيام لياليه؛ إذ وعد الله المسلمين بغفران الذنوب لمن قامها إيمانًا واحتسابًا، وفيها يجتمع الناسى على قارئ بأجسادهم بل وبقلوبهم، ثم كان من خصائصه كذلك الاعتكاف في أخراه؛ إذ الأعمال بالخواتيم.

وهو شهر الجود والقرآن تدبرًا وفهمًا تعلمًا وتعليمًا، وجميع ذلك سنن أثبتت بوحي نبوي وعمل مصطفوي والحمد لله على إحسانه.

فرصة التغيير لواقع لا ينكر:

ومع انتظار الشهر المبارك ولا يزال واقع أمتنا وقد

🚄 اعداد/ 🔞 د . مرزوق محمد مرزوق

تكالبت عليها الأمم كما تتكالب الأكلة إلى قصعتها، ولم يكن ذلك من قلة بل من كثرة صارت كغثاء السيل؛ إذ هانت على نفسها، فهانت على غيرها فلما كان الواقع كذلك كان قدوم الشهر بعباداته فرصة للتغيير لتستعيد الأمة فيه بعض عزها إذ إن طريق النجاة لأمتنا واحد لا ثاني له، وصراطها مستقيم لا يقبل الاعوجاج، طريقها هو ما كان عليه رسول الله وأصحابه. كانوا على شريعة غراء ومحجة بيضاء، لسان حالهم أنهم كما اهتموا ببناء أمة اهتموا بأبسط سنة، كما أعدوا الجيوش ليعبد الناس رب العالمين علموا أنفسهم شرائع الدين، كذلك علموا أنفسهم البشاشة واللين، إذ كله سنة نبوية بها تستنزل الرحمات وتدفع الكربات، فكل الدين الندي أتى من عند الله ياخذونه بقوة ويدعون إليه بحكمة وموعظة حسنة القشرعندهم يحمى اللب، والمقصد من كل مرضاة الرب.

فإذا فعلت الأمة ذلك كما كان يفعل الأصحاب خرجوا من مستنقع جحر الضب الذي يقلدون فيه غير المسلمين من الشرق والغرب، وأعادوا الأنفسهم



رمضان ١٤٣٨ هـ - العدد ٥٤٩ - السنة السادسة والأربعون التوحيد

الهوية التي تجمعهم على المحجة البيضاء، ونجوا من الهاوية التي تضرق بهم عن سبيل الله. ومضان والهوية الاسلامية:

ومع عبادات الشهر واحياء سن خاتم المرسلين المرسل للثقلين أجمعين-إذ لا دين إلا ما دعى إليه ولا موحد إلا من آمن به وشهد له- تكون فرصتنا الإضارمية.

وهوية الأمة عمومًا: إخبار عن حقيقتها وصفاتها الذاتية الممية للدكتور الذاتية الممية للدكتور جاسم المهلهل، والعودة إلى الهوية الإسلامية لأحمد أنور، الهوية الإسلامية في زمن العولة للدكتور خليل نوري).

وهويتنا هي الكتاب والسنة: إذ قال صلى الله عليه وسلم: "تركت فيكم أمرين لن تضلوا ما تمسكتم بهما؛ كتاب الله وسنة رسوله" (الصحيحة رقم ١٧٦١). نعم إنه دين الإسلام كما قال تعالى: «ديناً قيماً مُلَّمَ إِبْرَاهِيمَ حَنيفاً وَمَا كَانَ مِنَ المُشْرِكِينَ »، وأخص الدين عقيدت ، وإن كان الكتاب والسنة هو هوية هذه الأمة فإن عقيدة التوحيد هي أخص خصائص الوحيين (الكتاب والسنة) فكانت بذلك هي لب وهوية أمة الاسلام.

وفي بيانه لذلك في كتاب (هويتنا أو الهاوية) يفيد أن الهوية الإسلامية في المقام الأول هي انتماء للعقيدة، فالعقيدة الاسلامية التوحيدية هي أهم الثوابت في هوية المسلم وشخصيته، وهي أشرف وأعلى وأسمى هوية يمكن أن يتصف بها إنسان، فهي انتماء إلى، أكمل دين، وأشرف كتاب نزل على أشرف رسول إلى أشرف أمة، بأشرف لغة، بسفارة أشرف الملائكة، في أشرف شهور السنة، في أشرف لياليه وهي ليلة القدر، بأشرف شريعة وأقوم هدي) انتهى.

وي القرآن الكريم مدح وتعظيم لهذه الهوية قال عن وجل: «كُنتُم غَيْرَ أُمْتَةٍ أُخْرِجَتَ النّاسِ» (آل عمران عن وجل: «أَلَوْمَ أَكْمَلْتُ لَكُمْ دِينَكُمْ وَأَمْمَتُ عَلَيْكُمْ دِينَكُمْ وَأَمْمَتُ عَلَيْكُمْ نِعْمَتِي وَرَضِيتُ لَكُمْ آلِسَلَمَ دِيناً » (المائدة: ٣)، وقال تعالى: «صِبْغَةَ أَنْهُ وَمَن أَحْسَنُ مِنَ اللّهِ صِبْغَةً وَغَنُ لَهُ عَمِدُونَ » (البقرة: ١٣٨)، وقال جل جلاله: « وَكَذَلِكَ جَعَلْتَكُمْ أُمّةً وَسَطًا لِنَكُونُوا شُهَدَةً عَلَى النّاسِ وَيَكُونَ الْرَسُولُ عَلَيْكُمْ شَهِيدًا » (البقرة: ١٤٣).

ومن مميزات الهوية الأسلامية كذلك؛ أنها هوية تستوعب كل مظاهر الشخصية، وتحدد لصاحبها بكل دقة ووضوح هدفه ووظيفته وغايته في الحياة،

قال تعالى: «قُلْ إِنَّ صَلَاقِي وَنُشَكِي وَكُمَّيَاىَ وَمَمَافِ لِلَّهِ رَبِ الْعَلَمِينَ ﷺ لَا شَرِيكَ لَهُ وَيِذَلِكَ أُورْتُ وَأَنَّا أَوْلُ الْسَلِينَ» (الأنعام: ١٦٢- ١٦٣)، وقال سبحانه: « قُلْ هَذِهِ سَيلِي أَدْعُوا إِلَى اللَّهُ عَلَى بَصِيرَةِ أَنَّا وَمَنِ البَّعَنِيُّ وَشَبَّحَنَ اللَّهِ وَمَا أَنَّا مِنَ الشَّركِينَ » (يوسف: ١٠٨).

ثم هي مصدر للعزة المفقودة والكرامة المنشودة إذ قال تعالى: «لَقَدُ أَنْرَكُمُ اللّهُ تَقِلُونَ ، تعالى: «لَقَدُ أَنْرَكُمُ اللّهُ تَقِلُونَ ، (الأنبياء: ١٠)، وقال سبحانه: «وَلِلّهِ الْمِنَّةُ وَلِسُولِهِ وَلِلْمُؤْمِنِينَ وَلَكِنَّ الْمُنْفِقِينَ لَا يَعْلَمُونَ ، (المنافقون: ٨). وقال عمر رضي الله عنه: "إنا كنا أذل قوم فأعزنا الله بالإسلام، فمهما نطلب العزبغير ما أعزنا الله به أذلنا الله " (السلسلة الصحيحة ٥١).

#### وقفة مع القوم:

شم من عجب بعد هذا البيان من نبينا العدنان صلى الله عليه وسلم من قوم أراد الله أن يرفع به ذكرهم شم هم يتنكرون لهذه السنة، يعيش الواحد منهم متهوكًا حيرانًا تتضرق نفسه إلى أهواء شتى متهاذبها أو تمزقها فلا تجده يومًا حامدًا لربه قريرة عينه كما قال الله فيهم: «كَالَّذِي اسْتَهُوتُهُ الشّيَاطِينُ فِي الأَرْضِ حَيْرانَ» ولم يكن ذلك إلا الشّياطينُ فِي الأَرْضِ حَيْرانَ» ولم يكن ذلك إلا بتخليهم عن هويتهم الإسلامية وذوابانهم في هويات متعددة فصار مذبذبًا بين كل الإ إلى هؤلاء هوالى هؤلاء، فلم يدق حلاوة الاتباء.

#### حوار هادئ مع المخالفين:

إنسا نسأل هؤلاء المذبذبين ألم تقرأوا قول الله في سورة الكافرون: ﴿ لَكُرُ وَبِنَكُرْ وَلِي دِبِنِ ﴾ (الكافرون: ٦)، بل ولم تقرأوا في صلاتكم في سورة الفاتحة: ﴿ آفِينَ الْفَرْطَ الْفَسْنَقِم ﴾ ويمرط الفين أفتت عَلَقِم غَيْر المنفثوب عَلَقٍه وَلا الشّالَيْن أسْتَ عَلَقِم غَيْر المنفثوب عَلَقٍه وَلا الشّالَيْن ﴾ (سورة الفاتحة: ٦-٧)، قال تعالى على لسان المؤمنين وهم يخاطبون الكافرين: ﴿أَتُكُر بَيْوُنَ مِنَّا أَعْمَلُ وَأَنَّا بَرَى مُنْ مِنْ أَعْمَلُون ﴾ (يونسى: ٤١)، وقال سبحانه: ﴿وَلِنَا بَرَى مُنْ مُنَا عَمَلُكُم ﴾ (البقرة: ١٣٩)، وقال اليس هذا قرآن وأنتم مسلمون ناهيكم عن السنة السحيحة التي نقلت لنا تحري النبي صلى الله عليه وسلم لهم في أغلب شئونهم الخاصة بهم، حتى السنة قالوا: ما يريد هذا الرجل أن يدع من أمرنا شيئاً إلا خالفنا فيه. (مسلم ٢٠٠٧). فيا قومنا أجيبوا داعي خالفنا فيه. (مسلم ٢٠٠٧). فيا قومنا أجيبوا داعي الله، وقد أدركتم الشهر الكريم.

#### حكم الانتماء إلى الهوية الإسلامية:

لذا ومن جميع ما سبق تتحقق فرضية الانتماء إلى الهوية الإسلامية كما قال أفضل الخلق وخاتم الرسل بحق صلى الله عليه وسلم: "والذي نفس محمد بيده، لا يسمع بي أحد من هذه الأمة يهودي ولا نصراني شم يموت ولم يؤمن بالذي أرسلت به الاكان من أصحاب النار" (صحيح مسلم: ١٥٣)، فصار بذلك ذلك الانتماء فرض كما أفاده في كتاب (الهوية أو الهاوية): إن الانضواء تحت (الهوية الإسلامية) والاندماج فيها ليس أمراً أختياريا، ولا مستحباً، ولكنه فرض متعين على كل بني آدم الكلفين، إلى أن يرث الله الأرض ومن عليها، قال عز وجل: «فُل يَتَأَيّهُم النَّاسُ إِنِّ رَسُولُ أَهِ النِّحَامِة بَعِيمًا» (الأعراف: ٩٨)، وقال سبحانه: «وأوجي إلى هَا القرآن (الأعراف: ٩٨)، أي: ومن بلغه القرآن (ينظر الهوية أو الهاوية للدكتور المقدم).

#### الهوية الإسلامية وحب الوطن:

وصاحب الهوية الإسلامية هو أولى الناس بحب وطنه إذ تأمره هويت بدلك فطرة إذ قال صلى الله عليه وسلم (ما أطيبك من بلد لوما أحبًك إلي لولولا أن قومي أخرجوني منك، ما سكنتُ غيرك، وواه الترمدي، وثبت في الحديث الصحيح عن عائشة رضي الله عنها: أن النبي صلى الله عليه وسلم كان يقول في الرقية: «باسم الله، تُرْبَهُ أَرْضنا، وريقة بعضنا، يَشْفَى سقيمنا بإذن رينا »؛ رواه البخاري ومسلم.

فجعل الشفاء في شم تراب وطنه، وقال الجاحظ: . "كانت العرب إذا غزّت، أو سافرت، حملتُ معها من تربة بلدها رملاً وعفرًا تستنشقه".

#### التكفير والتفجير دليل على فقدان الهوية الإسلامية:

وليس خفياً على أحد أن أمتنا فقدت قدراً كبيراً من هويتها وليس أدل على ذلك مما يتنامى إلى أسماعنا من أذاه من تكفير وتضجير وتخريب وتدمير حتى اجترؤوا على مقاتلة إخوانهم والاستيلاء على نفوسهم وأموالهم وبلادهم وصاروا يقاتلون إخوانهم المؤمنين بنوع مما كانوا يقاتلون به المشركين وربما رأوا قتال المسلمين أكد، ولا عجب فهذا يزيد المؤمن إيماناً؛ إذ وصف النبي- صلى الله عليه وسلم-الخوارج حيث قال: « يقتلون أهل الإسلام ويدعون أهل الأوثان » فهل يفعل هذا صاحب وعي عنده أدنى قدر من الانتماء فضلا عن الصورة المثلى منه والتي قدر من الانتماء فضلا عن الصورة المثلى منه والتي هي الهوية الاسلامية.

ولا عجب أيضاً أن يكونوا هؤلاء المخربين هم صناعة لأعداء أمة الإسلام ليرموننا بسهم من أنفسنا شم هم يطعنون في إسلامنا بهم وهم قد صنعوهم بأيديهم وعلى ذلك نقول عند غياب الهوية

الإسلامية ـ كهوية حقيقية راسخة ذات جذور ـ يُخ بلد مسلم يحدث افتراغ واغتراب ينشأ عنه تحقق تلك الخطط التخريبة والناشئة المغتربة التي لا صلة لأفعالها بالدين بل هي على خلافه بشهادة النقل والعقل والتاريخ .

وهذا هو الطريق:

وبذلك جعل النبي صلى الله عليه وسلم الطريق إلى هـنه الهوية بتلك السمات أن عبّد الناس الإله واحد الا شريك له وكانت هـنه أول مخالفة للمشركين أنكروها على المؤمنين إذ قالوا: (أجعل الآلهة الكيّا واحدًا إن هـذا لشيء عجاب)، فقد رفع راية التوحيد والربانية وأعلن العبودية لله تعالى وكان بإمكانه صلى الله عليه وسلم أن يرفع رايات أخرى الا يختلف عليها الناس، فأبطل رسول الله-صلى الله عليه وسلم- بذلك تعدد الهويات وتداخل الثقافات. عليه وسلم- بذلك تعدد الهويات وتداخل الثقافات.

وأنصار السنة هي دعوة مباركة لم تكن يومًا دعوة حزبية ولا تفريقية ولا حتى تقسيمية، بلولا حلية ولا حتى تقسيمية، بلولا تطلعية، فقط غايتها مرضاة رب البرية وذلك لأنها خرجت من مشكاة نبوية إذ هي دعوة قائمة على الكتاب والسنة بفهم أصحاب النبي صلى الله عليه وسلم ومن تبعهم بإحسان إلى يوم الدين؛ توحيد الله عليها لا تقتصر على دعاتها ولا تحصي عددًا للمنتسبين إليها؛ إذ ليس لهم سجل يسجلون فيه أنفسهم فهذا تقسيم لا يعنيهم إذ لا يترتب عليه تفرقة لأنها هي دعوة معاني همها تحقيق عليه التوحيد وهوية الإسلام كما فعل خير الأنام عليه أفضل الصلاة والسلام فطالما حقق صاحبها معناها فهو منها.

ثم هم مع ذلك على مسافة واحدة مع الجميع يجتهدون وسعهم أن يتخلقوا مثل نبيهم وهكذا الإسلام وهويته التي تجمع أمتنا المباركة.

نداء وخاتمة:

وفرصة الشهر المبارك الذي جعله الله سيدًا في الطاعات والتي هي مع حسن النوايا واتباع السنن من مقبول العبادات تتحقق هوية الأمة؛ لذا فإننا نتوجه بنداء ليس فقط إلى العلماء العاملين وليس فقط إلى الدعاة المربين، بل إلى الأمة بأكملها منادين أن طريق النجاة عنوانه عقيدة ننجو بها من الشرك وسنة ننجو بها من البدعة وهوية من الوحيين تجتمع عليها الأمة، وفي هذا القدر الكفاية، والحمد لله رب العالمين.





# قيام رمضان وليلة القدر.. آداب وأحكام

اعداد/

المحمود، الذي يحمده عليه كل الخلائق بقيامه الليل

قال تعالى: ﴿ وَمِنَ ٱلَّيْلِ فَتَهَجَّدُ بِهِ ، نَافِلُهُ أَكُ عَسَى أَن يَبْعَثُكُ

رَبِّكَ مَقَامًا تَحْمُودًا ، (الاسراء: ٧٩).

والباب في ذلك يطول جدًّا إن ذهبت تذكر فضل قيام الليل من الوحيين الكتاب والسنة، لكن يكفي من السوار ما أحاط بالمعصم، ومن القلادة ما طوق العنق ومقصدنا في هذا المقال هو قيام رمضان، وليلة القدر خاصة، ورمضان هو أفضل أزمان قيام الليل في العام، وليلة القدر خاصة هي أعظم ليلة فيه، وسنتناول هذا الموضوع باختصار أرجو أن يكون غير مخل في ستة مطالب؛ حتى لا يتشعب بنا الأمر، وهي:

يشترك قيام رمضان مع سائر القيام في فضله، ويزيد على ذلك بفضيلة خاصة لا تكون إلا فيه، وهي

محمد عبد العزيز

اختصاصه بمغفرة ذنب من قامه إيمانًا واحتسابًا، فعن أبي هريرة رضي الله عنه أن رسول الله- صلى الله عليه وسلم - قال: «من قام رمضان إيمانًا واحتسابًا؛ غفر له ما تقدم من ذنبه ، رواه البخاري (٣٧)، ومسلم (٧٥٩).

وقوله: « من قام رمضان»: يعني كل لياليه؛ لأن اللفظة عامة، فلا يتحقق هذا الفضل العظيم لمن قام بعضه، وترك بعضه، وانما يكون له من الأجر بقدر ما أتى من الشرط، ولو قال صلى الله عليه وسلم؛ من قام شهر رمضان، لتحقق الأجر لمن قام كامل الشهر، أو بعض الشهر.

والقيام يتحقق بصلاة الليل فرادى في البيت، وبصلاة التراويح جماعة إجماعًا.

قوله: ﴿ إِيمَانَا ﴿ أَيْ: تَصَدِيقًا بِالثَوَابِ مِنَ اللَّهُ تَعَالَى، على قيامه.

قوله: « واحتساباً « أي: محتسبًا الثواب على الله، أو ناويًا بقيامه وجه الله تعالى فلا رياء، ولا سمعة.

قوله: «غفر له ما تقدم من ذنبه» العروف عند الفقهاء أن المغفرة تتعلق بالصغائر، دون الكبائر، فالكبائر تكفرها التوبة، وقال بعضهم: يجوز أن يُخفف من الكبائر إذا لم تصادف صغيرة. (انظر: شرح مسلم للنووي: ٤٠/٦).

وظاهر الحديث أنه يتناول الصغائر والكبائر وإلى ذلك جنّح ابن المنذر، فقال هو قول عام يرجى لن

قامها إيمانا واحتسابًا أن يغضر له جميع ذنوبه صغيرها وكبيرها.

#### يم يتحقق قيام الليل في رمضان؟

يتحقق قيام الليل بمطلق القيام، ولو كان يسيرًا فرادى أو جماعة، قال ابن العراقي في طرح التثريب (١٦١،١٦٠/٤): «ليس المراد بقيام رمضان قيام جميع ليله، بل يحصل ذلك بقيام يسير من الليل كما في مطلق التهجد وبصلاة التراويح وراء الإمام كالمعتاد في ذلك. وبصلاة العشاء والصبح في جماعة لحديث عثمان بن عفان قال: قال رسول الله- صلى الله عليه وسلم-: « من صلى العشاء في جماعة فكأنما قام نصف الليل، ومن صلى الصبح في جماعة فكأنما صلى الليل كله ، رواه مسلم في صحيحه بهذا اللفظ.

وأبوداود بلفظ من صلى العشاء في جماعة كان كقيام نصف ليلة، ومن صلى العشاء والفجر في جماعة كان كقيام ليلة».

وكذا لفظ الترمذي ،ومن صلى العشاء والفجر في حماعة....

قلت: لكن حصول الأجر بالفعل شيء، وحصول مثل الأجر شيء آخر، فحصول مثل الأجر أي: في أصله دون المضاعفات كما هو معلوم من قول محققي أهل العلم

#### المطلب الثاني؛ وقت القيام؛

وقت قيام الليل ببدأ من صلاة العشاء الآخرة، وبنتهى بأذان الفجر الصادق، فلو جمع العشاء إلى المغرب جمع تقديم لعذر بدأ في حقه وقت القيام.

ومن الليل كله صلى النبي صلى الله عليه وسلم عن أنس بن مالك رضى الله عنه قال: « ما كنا نشاء أن نرى رسول الله صلى الله عليه وسلم في الليل مصليًا إلا رأيناه، ولا نشاء أن نراه نائمًا إلا رأيناه،. رواه ابن حيان (٢٦١٧).

وأفضل الليل الثلث الأخير لحديث أبي هريرة رضى الله عنه قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: وينزل رينا تبارك وتعالى كل ليلة إلى السماء الدنيا، حين يبقى ثلث الليل الأخر. فيقول: من يدعوني فأستجيب له؟ من يسألني فأعطيه؟ من يستغفرني فأغفر له؟» رواه البخاري ومسلم.

وفي حديث عمرو بن عبسة رضى الله عنه قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: «أقرب ما يكون الرب من العبد في جوف الليل الآخر؛ فإن استطعت أن تكون

### ممن يذكر الله في تلك الساعة فكن، (رواه الترمذي). المطلب الثالث؛ مشروعية الجماعة يا قيام رمضان؛

الجماعة مشروعة في قيام رمضان ولا ينازع في هذه المشروعية أحد في هذه الأزمان، ومما يدل على مشروعية الجماعة حديث أبي ذر رضي الله عنه قال: « صمنا مع رسول الله صلى الله عليه وسلم فلم يقم بنا شيئا من الشهر حتى إذا كانت ليلة أربع وعشرين، السابع مما يبقى صلى بنا حتى كاد أن يذهب ثلث الليل.

فلما كانت ليلة خمس وعشرين لم يصل بنا، فلما كانت ليلة ست وعشرين الخامسة، مما يبقى صلى بنا حتى كاد أن يذهب شطر الليل. فقلت: يا رسول الله، لو نظلتنا بقية ليلتنا؟ فقال:« لا، إن الرجل إذا صلى مع الإمام حتى ينصرف كتب له قيام ليلة ،.

فلما كانت ليلة سبع وعشرين لم يصل بنا، فلما كانت ليلة ثمان وعشرين، أظنه، قال: جمع رسول الله صلى الله عليه وسلم أهله واجتمع له الناس فصلى بنا حتى كاد أن يفوتنا الفلاح. ثم يا ابن أخي لم يصل بنا شيئا من الشهر. قال: والفلاح السحوري. رواه أبه داود (۱۳۷۵) والترمذي (۸۰۳).

وقد ترك النبي صلى الله عليه وسلم صلاة الليل بهم جماعة؛ لأنه خشي أن تفرض عليهم، ثم لا يقدرون عليها، فكان الناس يصلون الليل فرادي، ويصلى الرجل بصلاة الرجل، ويصلى الرجلان، والثلاثة، والرهيط، والرهط، بصلاة الرجل ممن معه القرآن، في حياة النبي صلى الله عليه وسلم، وفي خلافة أبي بكر، وصدرًا من خلافة عمر رضى الله عنهما فعزم عمر فجمعهم على إمام واحد إلى يومنا هذا.

فعن عبد الرحمن بن عبد القاري نسبة إلى (قارة بن ديش) وكان عامل سيدنا عمر على بيت مال السلمين أنه قال: ، خرجت مع عمر بن الخطاب رضى الله عنه، ليلة في رمضان إلى المسجد، فإذا الناس أوزاع متضرفون، يصلى الرجل لنفسه، ويصلى الرجل فيصلى بصلاته الرهط. فقال عمر: ﴿ إِنِّي أَرِي لُو جِمِعت هؤلاء على قارئ واحد، لكان أمثل،، ثم عزم، فجمعهم على أبي بن كعب. ثم خرجت معه ليلة أخرى، والناس يصلون بصلاة قارئهم، قال عمر، و نعم السعة هذه، والتي ينامون عنها أفضل من التي يقومون،. يريد آخر الليل، وكان الناس يقومون أوله،. رواه البخاري .(1.1.)

ومن فوائد هذا الحديث:

-الدلالة على جواز صلاة القيام جماعة، ولو كان في السجد جماعة منعقدة لبعض السبوقين.

- وفيه دلالة على أن تعدد جماعات المسبوقين في المسجد الواسع لا تبطل الصلاة.

لكن أيهما أفضل صلاة قيام رمضان جماعة، أم فرادي؟

الجمهور على أن صلاة القيام في رمضان جماعة أفضل، وجعلوها من الشعائر الظاهرة، وذهب مالك، وجمهور أصحابه إلى أفضليتها منفردًا إذا لم يكسل، ولم تختل جماعة السجد بفقده.

قال النووي في شرح مسلم (٢٩/٦، ٤٠): «واختلفوا في أن الأفضل صلاتها منفردًا في بيته أم في جماعة في المسجد؛ فقال الشافعي وجمهور أصحابه وأبو حنيفة وأحمد وبعض المالكية وغيرهم؛ الأفضل صلاتها جماعة كما فعله عمر بن الخطاب والصحابة رضي الله عنهم، واستمر عمل المسلمين عليه؛ لأنه من الشعائر الظاهرة فأشبه صلاة العبد.

وقال مالك وأبو يوسف وبعض الشافعية وغيرهم: الأفضل فرادى في البيت لقوله صلى الله عليه وسلم: دأفضل الصلاة صلاة المرع في بيته إلا الكتوبة».

قال في المنهل العذب المورود (٣١١/٧): «وأجاب الجمهور بأن حديث أفضل الصلاة صلاة المرء في بيته الإ المكتوبة مخصوص بغير ما شُرعت فيه الجماعة من النوافل كالعيد فكان صلى الله تعالى عليه وعلى آله وسلم يصليها في الصحراء وكذا التراويح فقد صلاها في المسجد جماعة».

#### المطلب الرابع: عدد ركعات القيام:

لم يصلُ النبي صلى الله عليه وسلم في رمضان ولا غيره ما يزيد عن إحدى عشرة ركعة، أو ثلاث عشرة ركعة، فن النبي عشرة ركعة، فو ثلاث عشرة ركعة، فمن كان متعبدًا بعدد معين وقف عند هذا. لحديث أبي سلمة بن عبد الرحمن قال: سألت عائشة - رضي الله عنها - فقلت: كيف كانت صلاة رسول الله - صلى الله عليه وسلم - في رمضان ولا في غيره على الله عليه وسلم - يزيد في رمضان ولا في غيره على إحدى عشرة ركعة، يصلي أربع ركعات فلا تسأل عن حسنهن وطولهن، ثم يصلي أربع ركعات فلا تسأل عن حسنهن وطولهن، ثم يصلي ثلاثاً « (رواه البخاري (٣٣٧٦)، ومسلم (١٢٥).

وقول أم المؤمنين عائشة رضي الله عنها: «أربع

ركعات». تعني مثنى مثنى.

لكن إن لم يتعبد بعدد معين فله أن يصلي ما شاء سواء قلت عدد الركعات أو كثرت، وقد نقل الإجماع على ذلك ابن عبد البر.

قال ابن عبد البرية الاستذكار (١٠٢/٢): «وقد أجمع العلماء على أن لا حد ولا شيء مقدراية صلاة الليل وأنها نافلة فمن شاء أطال فيها القيام وقلت ركعاته ومن شاء أكثر الركوع والسجودي.

#### المطلب الخامس: حكم التعقيبة:

والتعقيبة: هي أن ينتهي الناس من صلاة التراويح جماعة ثم يصلون الوتر، ثم يعودون للصلاة مرة ثانية آخر الليل وقبل السحور، سواءً كان من أول رمضان أو إلا العشر الأواخر منه.

فهذا المسألة قد اختلف أهل العلم في حكمها على قولين: الأول: الكراهة، وهو مذهب الحنفية، وأحد القولين عن الحنابلة. الآخر: الجواز، وهو أصح قولي الحنابلة، استدلالاً بالأحاديث العامة في فضل القيام، ولأنه أحد القولين المنقولين عن أنس، رضي الله عنه.

والقول الأول هو الراجح؛ لأنه لم يكن من هدي السلف عقد جماعتين متتاليتين في المسجد للتراويح. لكن ينبغي التفريق بين قسم الصلاة إلى جزأين، بحيث يكون الوترفي آخرها، فتكون الصلاة واحدة مقسومة، وبين التعقيب الذي تصلى فيه التراويح كاملة ويوتر الناس، ثم يعودون لجماعة أخرى، فهما مسألتان. فالظاهر أن قسمة الصلاة جائزة إن كان يشق على فالناس، مع اتفاقهم على الإطالة في القيام، والله أعلم.

### المطلب السادس: قيام ليلة القدر خاصة:

لقيام ليلة القدر فضيلة خاصة دون سائر ليالي رمضان، وقد انفردت بأن قيامها وحدها يرجى به مغفرة الذنوب، فهي ليلة يساوي قيامها قيام الشهر مجتمعًا بدونها، فعن أبي هريرة رضي الله عنه قال: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: « من قام ليلة القدر إيمانًا، واحتسابًا: غفر له ما تقدم من ذنبه، رواه البخاري (١٨٠٢)، ومسلم (١٧٥).

وكل ما قيل من أحكام في قيام رمضان بعد ذلك تشركه فيه ليلة القدر.

هذه ما يسره الله في هذه العجالة، تقبل الله مني ومنكم صالح العمل، وأعاننا على شكره، وذكره وحسن عبادته.



الحمد لله، والصلاة والسلام على رسول الله، وبعد: مع دخول شهر رمضان وإقبال السلمين على صلاة القيام، تكثر حالات قراءة الأئمة للقرآن الكريم في صلاة القيام من المصحف، ونشاهد بعض المأمومين يتابعون الإمام بفتح المصحف والنظر فيه، ويكثر السؤال عن حكم الشرع في ذلك، فنقول وبالله تعالى التوفيق:

> المصلى في الصلاة إما يكون إمامًا أو مأمومًا أو منضردًا، ونتناول في هذا البحث حكم حمل المصحف والقراءة

منه في الصلاة للمنفرد والإمام، ثم حكم حمل المأموم المصحف والقراءة منه في الصلاة.

أولا: حكم حمل المصحف والقراءة منه في الصلاة

للمنفرد والامام: اختلف العلماء في قراءة المصلي من المصحف أثناء صلاته على أربعة أقوال:

القول الأول: جواز القراءة من المصحف في الصلاة فرضا كانت أو نفلا، وهو مذهب الشافعيَّة، وبه قال ابن سيرين والحكم وعطاء ورواية عن الحسن. (انظر فتح العزيز للرافعي ٢٤/٤، شرح صحيح البخاري لابن بطال ۲/۱۲۲).

القول الثاني: كراهة القراءة من المصحف في الصلاة مطلقا فرضا كانت أو نفلا. وهو مذهب المالكية، وأحد قولى الحنفية. (انظر الشرح الكبير للدردير ١٥٥/١، بدائع الصنائع للكاساني ٢٣٦/١).

القول الثالث: تحريم القراءة من المصحف في الصلاة مطلقًا. وهو الشهور من مذهب الحنفية، وأهل الظاهر وبه قال ابن المسيب والحسن والشعبي وأبو عبد

#### د . حمدی طه اعداد/

الرحمن السلمي. (انظر بدائع الصنائع للكاساني ١/٢٣٦/ الحلى لابن حزم ٤٦/٤).

القول الرابع: التفصيل وهو جواز القراءة من المصحف في صلاة النفل وكراهته في صلاة الفريضة؛ وهو مذهب الحنابلة.

واستدل أصحاب القول الأول بما رواه البيهقي في "سننه الكبرى"، عن عائشة - رضى الله عنها -: "أنها كان يؤمُّها غلامُها (ذكوان) في المصحف في رمضان"؛ وذكره البخاري تعليقا. وروى ابن التيمي عن أبيه «أن عائشة كانت تقرأ في المصحف وهي تصلي، (رواه عبد الرزاق برقم ٣٩٣٠).

وفي هذا الحديث والذي قبله وإن كان فعل صحابي، وفعل الصحابي ليس دليلا، إلا أنه مما يصح تقليده واتباعُه والعمل به كحكم شرعي، ناهيك عن أن عائشة رضى الله عنها مشهود لها بالفقه. (الجامع لأحكام الصلاة ٢/٣٤٣).

ويؤيد ذلك أن أنس رضى الله عنه كان يصلى وغلام خلفه بمسك له المصحف، وإذا تعايا في آية فتح له المصحف. (انظر شرح صحيح البخاري لابن بطال

·( 441/

وسُئل الزَّهريُّ عن رجل يقرأ في رمضان في المصحف؛ فقال: "كان خيارُنا يقرؤُون في المساحف".

وأجيب عن ذلك بأنه يحتمل أن عائشة ومن كان من أهل الفتوى من الصحابة لم يعلموا بذلك. (انظر بدائع الصنائع للكاساني ٢٣٦/١).

ومن أدلتهم أيضاً أنهم قاسوا حمل المصحف في الصلاة على حمل الطفل؛ لحديث أبي قتادة؛ (كان رسول الله صلى الله عليه وسلم يصلي وهو حامل أمامة بنت زينب)؛ أخذ من هذا الحديث جواز القراءة من المصحف في الصلاة؛ لأن حمل المصحف ووضعه ليس بأشد من حمل هذه البنت ووضعها. (شرح كتاب الصلاة من البلوغ للخضير ١٩/١٢).

ويمكن مناقشته بأن للمخالف أن يقول وأنا أرى أنه عمل كثير فيؤثر.

وهذا الرأي اختاره الشيخ ابن العثيمين في إجابته عن سؤال: هل تجوز القراءة في المصحف في الصلاة الجهرية وهي الصلاة المفروضة؟

فقال: نعم تجوز الصلاة في المصحف؛ نظرًا لأن ذلك ليس فيه شغل كثير بالنسبة للمصلي ثم إن اشتغال النظر هنا اشتغال فيما يتعلق بمصلحة الصلاة فلا ينافي الصلاة، وهذا هو الراجح من أقوال أهل العلم أنه يجوز للإنسان أن يقرأ بالمصحف في صلاة الفريضة، وفي صلاة النافلة. (فتاوى نور على الدرب).

أما أصحاب القول الثاني فقد كره المالكية القراءة من المصحف في صلاة الفرض مطلقاً سواءً كانت القراءة في أوله أو في أثنائه، وفرَّقوا في صلاة النفل بين القراءة من المصحف في أثنائها وبين القراءة في أولها، فكرهوا القراءة من المصحف في أثنائها لكثرة اشتفاله به، وجوزوا القراءة من غير كراهة في أولها؛ لأنه يُغتفر فيها ما لا يُغتفر في الفرض (انظر من الحليل شرح مختصر خليل).

وقد ذكر بعض أهل العلم أن هذا العمل أقل الأقوال فيه الكراهية؛ لأنه يخالف هدي النبي صلى الله عليه وسلم العملي وهدي أصحابه.

وفرق بين من يقرأ عن ظهر قلب فيؤثر حفظ القرآن على سمته وهديه، وبين من يقرأ القرآن عن حاضر، فهذا لا يجعل الإمام أو المسلي صاحب سمت؛ فالناس اليوم في حاجة إلى أخلاق العلماء وسمتهم وهديهم كما هم بحاجة إلى علم العلماء.

والقراءة من المصحف في الصلاة فيها عدة محاذير، منها: أن يتشبع الإنسان بما لم يعط، والنبي صلى الله عليه وسلم يقول: "المتشبع بما لم يعط كلابس ثوبي

زور"، فهذا يصلي الناس خلفه وهم يقولون ما أحفظه ما أتقنه، ما أجوده، وأيضاً فيه حركة زائدة من تقليب الصفحات وما شابه، والأصل في الصلاة السكون كما ثبت في حديث عبادة في صحيح مسلم: "اسكنوا في صلاتكم".

وأيضاً فيها مخالفة هدي النبي صلى الله عليه وسلم في أن يلقي الرجل ببصره إلى مكان سجوده، فالأصل أن يقرأ الإنسان من حفظه.

ومنها أيضاً: أن يزهد الأئمة والمسلمين في حفظ القرآن، ويخالف في قبض اليمنى على اليسرى، والله أعلم. (فتاوى الشيخ مشهور بن حسن آل سلمان).

أما أصحاب القول الثالث فقد ذكر أصحاب أبي حنيفة في علة الفساد وجهين:

أحدهما: أن ما يوجد من حمل المصحف وتقليب الأوراق والنظر فيه أعمال كثيرة ليست من أعمال الصلاة ولا حاجة إلى تحملها في الصلاة. (انظر بدائع الصنائع للكاساني ٢٣٦/١).

ويناقش بأن للمخالف أن يقول أنا أرى أنه عمل يسير فلا.

والثاني، أن هذا يلقن من المصحف فيكون تعلمًا منه، ألا ترى أن من يأخذ من المصحف يسمى متعلمًا فصار كما لو تعلم من معلم وهذا يفسد الصلاة، وعلى الثاني لا فرق بين الموضوع والمحمول عنده، وعلى الأول يفترقان (انظر العناية شرح الهداية للبابرتي).

واستثني من ذلك ما لو كان حافظاً لما قرأه وقرأ بلا حمل فإنه لا تفسد صلاته: لأن هذه القراءة مضافة إلى حفظه لا إلى تلقّنه من المصحف ومجرد النظر بلا حمل غير مفسد لعدم وجهي الفساد. (انظر رد المحتار لعلاء الدين الحصني).

ويناقش بأنه لا يسلم بكون هذا من التعليم، والعرف يخالفه. وذهب الصاحبان - أبو يوسف ومحمد - إلى كراهة القراءة من المصحف إن قصد التشبه بأهل الكتاب. (حاشية ابن عابدين على الدر المختار ٢٢٦/١).

وأما أبو محمد بن حزم في "الحلّي"؛ فاحتج لبطلان صلاة من قرأ من مصحف بأن تأمّل الكتاب عملُ لم يأت نصُّ بإباحته في الصلاة، وقد حكي رواية هذا عن جماعة من السلف؛ منهم: سعيد بن المسيّب، والحسن البصري، والشَّعْبي، وأبو عبد الرحمن السُّلمي. وقال؛ والمرجع عند التنازع إلى القرآن والسُّنة؛ وقد قال رسول الله - صلى الله عليه وسلم -: ((إن في الصلاة لشغلاً))؛ فصحُ أنها شاغلة عن كل عمل لم يأت فيه

نصُ بإباحته".

وقال - أيضًا -: "مَنُ لا يحفظ القرآن؛ فلم يكلُفه الله - تعالى - قراءة ما لا يحفظ؛ لأنه ليس ذلك في وسعه؛ قال - تعالى -: «لا يُكَلِّثُ أَلَّهُ نَنْسًا إلَّا وُسْعَهًا » (البقرة: ٢٨٦). فإذا لم يكن مكلَفًا ذلك، فتكلُفه ما سقط عنه باطل، ونظره في المصحف عمل لم يأت بإباحته في الصلاة نصً " (المحلى ٤٦/٤).

أما أصحاب القول الرابع ، فقد قال الإمام أحمد -رحمه الله -: "لا بأس أن يصلي بالناس القيام وهو ينظر في المصحف"؛ قيل له: الفريضةُ؟ قال: "لم أسمع فيها شيئًا".

واحتجوا بحديث عائشة وقول الزهري، وقد مرً معنا قبل ذلك؛ ولأنه نظر إلى موضع معين فلم نبطل الصلاة كالحافظ، ولا نسلم أن ذلك يحتاج إلى عمل طويل، وإن كان كثيرًا فهو متصل (انظر المغني لابن قدامة ١/٨٤٦)، ولعل دليلهم في التفرقة بين الفرض والنفل أن صلاة النفل أوسع من صلاة الفرض، فيجوز فيها ما لا يجوز في الفرض، خاصة وأنه لم يرد نص مرفوع ولا موقوف فيه فعل ذلك في الفرض.

وهو فتوى الشيخ ابن باز في إجابة سؤال: هل يجوز القراءة من المصحف في صلاة التراويح وصلاة الكسوف أو لا؟ فقال: لا حرج في القراءة من المصحف في قيام رمضان، لما في ذلك من إسماع المأمومين جميع القرآن، ولأن الأدلة الشرعية من الكتاب والسنة قد دلت على شرعية قراءة القرآن في الصلاة، وهي تعم قراءته من المصحف، وعن طهر قلب، وقد ثبت عن عائشة رضي الله عنها أنها أمرت مولاها ذكوان أن يؤمها في قيام رمضان، وكان يقرأ من المصحف، ذكره البخاري رحمه الله في صحيحه معلقاً مجزوماً به. (مجموع فتاوى العلامة عبد العزيز بن باز رحمه الله ٢٠/٣٠).

ثانياً؛ حمل المصحف والقراءة منه والفتح على الإمام في الصلاة:

من المسائل المشهورة بين الناس في هذا الزمان حمل المأموم المصحف خلف الإمام في قيام الليل، والفتح على الإمام من المصحف في الصلاة والتي تشاهد في واقع الناس، وحمله لأجل ذلك، ولم أجد كلامًا صريحًا للفقهاء المتقدمين حول هذه المسألة، لكن يمكن تخريجها على مسألة القراءة من المصحف في الصلاة، فيكون فيها أربعة أقوال،

القول الأول عواز الفتح من المحف في الصلاة مطلقًا. وهو مقتضى مذهب الشافعية؛ تخريجًا على مذهبهم في جواز القراءة من المحدف في الصلاة فرضًا

كانت أو نفلاً.

القول الشائي؛ كراهة الفتح من المصحف مطلقًا وهو مقتضى مذهب المالكية، وأحد قولي الحنفية، تخريجًا على مذهبهم في كراهة القراءة من المصحف في الصلاة.

القول الثالث، تحريم الفتح من المصحف في الصلاة مطلقاً.

وهو مقتضى المشهور من مذهب الحنفية، تخريجًا على مذهبهم في تحريم القراءة من المصحف في الصلاة.

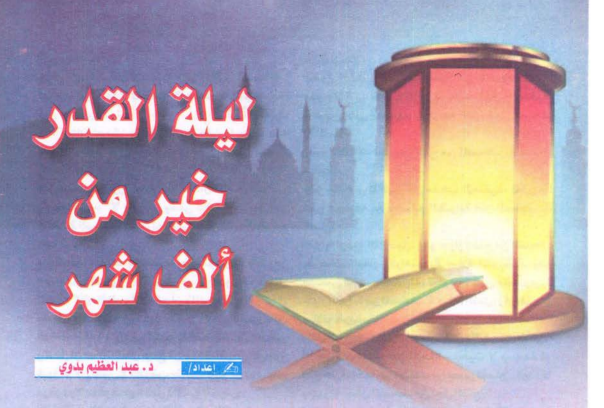
القول الرابع، التفصيل، وهو جواز الفتح من المصحف في صلاة الفريضة. وهو مقتضى مذهب الحنابلة، تخريجًا على مذهبهم في جواز القراءة من المصحف في صلاة النفل، وكراهته في صلاة الفريضة.

 لا يجوز حمل المصحف من عدد كثير يفوق الحاجة.

 ٣- يجوز حمل المصحف من شخص قريب من الإمام ليفتح عليه عند الحاجة لذلك، كما في صلاة التراويح مثلاً. (انظرالفتح في الصلاة للدكتور زيد بن سعد الغنام مجلة البحوث الإسلامية العدد ٧٨ ص٢٢٠ وما بعدها).

وقد اختار القول بالتفصيل وأفتى به سماحة الشيخ عبد العزيز ابن باز - رحمه الله - فإنه سئل عن حمل الماموم للمصحف في صلاة التراويح فأجاب بقوله: " لا أعلم لهذا أصلاً، والأظهر أن يخشع ويطمئن ولا يأخذ مصحفًا، بل يضع يمينه على شماله كما هي يأخذ مصحفًا، بل يضع يمينه على شماله كما هي والساعد ويضعهما على صدره، هذا هو الأرجح والأفضل، وأخذ المصحف يشغله عن هذه السنن ثم والأفضل، وأخذ المصحف يشغله عن هذه السنن ثم وعن سماع الإمام، والذي أرى أن ترك ذلك هو السنة وأن يستمع وينصت، ولو كان واحد من الناس يحمل وأن يستمع وينصت، ولو كان واحد من الناس يحمل المصحف ويفتح على الإمام عند الحاجة فلعل هذا لا بأس به، أما أن كل واحد يأخذ مصحفًا فهذا خلاف السنة ". (مجموع فتاوى العلامة عبد العزيز بن باز رحمه الله الأرام).

والحمد لله رب العالين.



الحمد لله، والصلاة والسلام على رسول الله، وبعد:

وَلَيْلُهُ الْقَدْرِ هِيَ تَلُكُ اللَّيْلَةُ الْمُبَارِكَةُ النَّتِي أُنْزِلَ وَسُمِّيتُ لَيْلَةَ الْقَدْرِ لَا فَيْهَا الْقُرْانُ الْكَرِيمُ، قَالَ تَعَالَى، ﴿ إِنَّا أَنْزَلْتَهُ فِي الْمَنْ لَكُ اللّهِ فَيَالِمُونَ كُلُّ الْمَرْ وَلِلْادِهِ إِلَى السَّنَةَ الْفَالِي السَّنَةَ الْفَالِي السَّنَةَ الْفَالِي السَّنَةِ الْفَالِي السَّنَةَ الْفَالِي السَّنَةَ الْفَالِي السَّنَةَ الْفَالِي السَّنَةَ الْفَالِي السَّنَةَ الْفَلَاتِ وَلَالِي السَّنَةَ الْفَلْقِيلِي السَّنَةِ الْفَلْقِيلِي السَّنَةِ الْفَلْقِيلِي السَّنَةِ الْفَلْقِيلِي السَّنَةِ الْفَلْدِي اللّهُ الْفَلْدُولِي السَّنَةِ الْفَلْدِي اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الْفَلْ اللّهُ الْفَلْ اللّهُ الْفَلْ اللّهُ الْمُولِي اللّهُ الْفَلْ اللّهُ الْمُلْفِقُولِي اللّهُ الْمُلْفِقُولِي اللّهُ الْمُلْفِقُولِي اللّهُ الْمُلْفِقُولِي اللّهُ الْمُلْفِقُولِي اللّهُ الْمُلْفِقُولِي اللّهُ اللّهُ اللّهُ الْمُلْفِقُولِي اللّهُ الْمُلْفِقُولِي اللّهُ الْمُلْفِقُولِي اللّهُ الْمُلْفِقُولُ اللّهُ الْمُلْفِقُ الْمُلْفِقُولُ اللّهُ الْمُلْفِقُ الْمُلْفِقُ الْمُلْفِقُ الْمُلْفُولُ اللّهُ الْمُلْفِقُولُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللللّهُ اللللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ الللللللللهُ اللللهُ الللهُ الللهُ الللهُ الللهُ الللهُ الللهُ الللهُ اللهُ اللهُ الللهُ الللهُ الللهُ الللهُ اللهُ اللهُ اللهُ الللهُ اللللهُ اللهُ اللهُ اللهُ الللهُ اللهُ اللهُ الللهُ ال

وَلَقَدْ عَظَّمَ اللَّهُ شَأْنَ هَذِهِ اللَّيْلَةَ وَرَفَعَ قَدْرَهَا، فَأَنْزَلَ سُورَةَ فِي الْقُرْآنِ بِاسْمِهَا، سُورَةَ الْقَدْرِ، قَالَ تَعَالَى، ﴿إِنَّا أَتَرَلْنَهُ فِي لَيْلَةِ ٱلْقَدِّرِ، وَالْقَدْرُ مَصْدَرُ

قَوْلِهِمْ: قَدَرَ اللَّهُ الشَّيْءَ -بِالتَّحْفِيفِ- قَدْرًا وَقَدْرًا، كَالنَّهْرِ وَالنَّهْرِ، وَقَدْرَهُ -بِالتَّشْدِيدِ-تقديرا، بمَعْنَى وَاحدٍ.

وَسُمُيَتُ لَيْلَةَ الْقَدْرِ لَانَهَا لَيْلَةَ تَقْديرِ الْأَمُورِ وَالْأَحْكَامُ، يُقَدِّرُ اللّهُ فيها أَمْرَ السِّنَة في عبَادِهِ وَبِلاَدِه إِلَى السَّنَة الْقَبْلَة ، قيلَ للْحُسَيْن بْنَ الْفَضْلِ الْمُسْ قَدْ قَدَرَ اللّه الْمَقادير قَبْل أَنْ يَخْلُقُ السَّمَوَاتِ والأَرضِ قال اللّه المقادير قبل أَنْ يَخْلُقُ السَّمَوَاتِ والأَرضِ قال اللهِ المقادير التي يَخْلُقُ السَّمَوَاتِ والأَرض قال المقضاء المقدور عقال الأَرهري الله المقضاء المقدور وقال الأَرهري النَّاسِ الفُلان عند الأَمير والشَّرف مِنْ قَوْلِ النَّاسِ الفُلان عند الأَمير والشَّرف مِنْ قَوْلِ النَّاسِ الفُلان عند الأَمير قَدْرُ أَنَّ فَلاَنَا أَنْ عَنْدَ الأَمير عَظْمُتُهُ عَالَى اللهِ اللهِ تَعَالَى (رَمَا فَدُرُتُ فَلاَنَا أَنْ عَنْدَ الأَمير عَظْمُتُهُ وَاللّه الله تَعَالَى (رَمَا فَدُرُثُ فَلاَنَا أَنْ عَنْدَ اللّه عَنْدُول النَّاسِ الفَلان عند الأَمير عَظْمُتُهُ وَاللّه الله تَعَالَى الله عَنْدُولُ الله عَنْدُول النَّالِ الله تَعَالَى المَالِح فيه مَتْبُولاً وقيل الله لكونه مَقْبُولاً (معالم الصالح فيه يكون ذَا قَدْر عند الله لكونه مَقْبُولاً (معالم التنزيل (١٠/٥)).

«وَمَا أُذْرَاكَ مَا لَيْلَةُ الْقَدْرِ، اسْتَفْهَامُ لِتَعْظيمِ شَاْنهَا وَرَفْع قَدْرهَا، «لَيْلَةُ الْقَدْرِ خَيْرٌ مِنْ أَنْفَ شَهْرٍ، أَيْ أَنْ ثُوَابَ الْعَمِلِ الصَّالِحِ فِيهَا خَيْرٌ مِنْ ثُوابِ الْعَمَلِ فِي أَلْف شَهْرِ لَيْسَ فَيهَا لَيْلَةُ الْقَدْرِ، وَالْأَلْفُ شَهْرِ ثَلاَثْ وَثَمَانُونَ سَنَةً وَأَرْبِعَةُ أَشْهُرٍ، وَهَذَا مِنْ فَضَّلِ اللَّهِ تَعَالَى عَلَى هَذِهِ الْأُمَّةِ، لَّمَّا قَصُرَتْ أَعْمَارُهَا، وَقَلْتُ أَيَّامُهَا، أَعْطَاهَا رَبُّهَا فِي كُلُ سَنَة لَيْلَةً خَيْرًا مِنْ أَنْفَ شَهْرٍ.

فَللَّهُ دَرُّكَ أَيُّهَا الْنُسْلَمُ إِذَا وُفَقْتَ لَأَرْيَعِينَ لَيْلَةَ أَوْ خَمْسِينَ، أَوْسِتُينَ أَوْسَبُعِينَ لَيْلَةٌ مِنْ لَيْلَةَ الْقَدْرِ، وَكُلُّ لَيْلُهُ خَيْرٌ مِنْ أَلْفَ شَهْرٍ، لِيَهْنِكُ الأَخِيرُ وَالثُّوَابُ إِذًا وَاللَّهِ. وَلدَّ لكُ كَانَ النَّبِيُّ صلى اللَّهِ عليه وسلم يَعْتَكُفُ الْعَشْرُ الْأُوَاخِرُ مِنْ رَمُضَانَ، وَيَجْتَهِدُ فِيهَا فِي الْعِبَادَةِ وَالطَّاعَةِ طَلْهًا لِلَيْلَةِ الْقَدْرِ، حَتَّى قَالَتُ عَائشَهُ رَضِيَ اللَّه عَنْهَا، «كَانَ رَسُولُ الله صلى الله عليه وسلم إذا دُخَلَ الْعَشْرُ أَحْيَا اللَّيْلَ، وَأَيْقَظَ أَهْلَهُ، وَجَدَّ، وَشَدَّ المُنْزَنِ. (صحيح البخاري ٢٠٢٤).

وَعَنْهَا رَضَىَ اللَّهِ عَنْهَا قَالَتْ: «كَانَ رَسُولُ اللَّه صلى الله عليه وسلم يَجْتَهدُ فِي الْعَشْر الأواخر مَا لا يَجْتَهِدُ فِي غَيْرِهِ». (صحيح مسلام -(11Vo

وَكَانَ صلى الله عليه وسلم يَحُثُ عَلَى طَلَبِهَا وَتُحَرِّيهَا وَالأَجْتَهَاد فيهَا، فَكَانَ يَقُولُ؛ والْتُمسُوهَا فِي الْعَشْرِ الأَوَاخِيرِ، يَعْنَى لَيْلَةَ الْقَدْرِ، فَإِنْ ضُغُفُ أَحَدُكُمْ أَوْ عَجِزٌ فَلا يُغْلَبُنَّ عَلَى السُّبُعِ الْبَوَاقي». (صحيح مسلم ١١٦٥). وَعَنْ سَالِمُ عَنْ أَبِيهِ رضي الله عنهما قَالَ: رَأَى رَجُلُ أَنَّ لَيْلُهُ الْقُدْرِ لَيْلُهُ سَبْعِ وَعَشْرِينَ، فَقَالَ النُّبِيُّ صلى الله عليه وسلم: «أَرَى رُوْياكُمْ فِي الْعَشْرِ الْأُوَاخِيرِ، فَاطْلَبُوهَا فِي الْوِتْرِ مِنْهَا ». (صحيح مسلم ١١٦٥).

وَعَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ رِضِي اللَّهِ عَنْهُ أَنَّ رَسُولَ اللَّهِ ۗ صلى الله عليه وسلم قَالَ: «مَنْ يَقُمْ لَيلَة القَدر إِيمَانًا وَاحْتَسَابًا غُفرَ لَهُ مَا تَقَدَّمَ مِنْ ذَنْبِهِ ۗ. (البخارى: ٣٥).

فَاجْتَهِدُوا عَبَادَ اللَّهِ فِي هَـذُهِ الْعَشْرِ الَّذِي تَسْتَقْبِلُونَ فِي طَاعَةَ الله، صُومُوا وَقُومُوا، وَاعْتَكُفُوا، وَاقْرَؤُوا الْقُرْآنَ وَتَصَدَّقُوا، وَأَبْشُرُوا

بِنَيْعِكُمُ الَّذِي بَايَغْتُمْ بِهِ، فَقَدْ قَالَ تَعَالَى: ﴿ إِنَّ أَلَّذِينَ يَتْلُوكَ كِنَكِ ٱللَّهِ وَأَقِيامُوا ٱلصَّلَاةَ وَأَنفَقُوا مِمَّا رَزَقْنَاهُمْ سِئًّا وَعَلَانِيَةٌ يَرْجُونَ يَجَدَرُةً لَن تَكُبُورَ اللهُ وَفَيْهُمْ أَجُورُهُمْ وَيَزيدُهُم مِن فَضَالِهُ اللهِ إِنَّهُ عَفُورٌ شَكُورٌ ﴾ (فاطر: ٢٩- ٣٠).

فَمَنْ وَفَقَ مَنْكُمْ لَهَا فَمَادًا يَقُولُ ؟

عَنْ عَائِشُهُ رَضَىَ اللَّهِ عَنْهَا أَنَّهَا قَالَتْ: يَا رَسُولَ اللَّهِ الرَّأَيْتَ إِنْ وَافَقْتُ لَيْلَةَ الْقَدْرِ مَا أَدْعُو ؟ قَالَ: «تَقُولِينَ اللَّهُمَّ إِنَّكَ عَضُوٌّ تُحبُّ الْعَضْوَ فَاعْفُ عني»:

وَالْعَفْوُ لُغَةَ: مَصْدَرُ مِنْ قَوْلِهِمْ: عَفَا يَعْفُو عَفْوًا، وَمَعْنَاهُ التَّرِكُ وَالطَّلُبُ.

وَاصْطِلاَحًا، قَالَ الْمُنَاوِيُّ: الْعَفْوُ الْقَصْدُ لتَنَاوُل الشِّيْءِ وَالتَّجَاوُزُ عَنِ الذُّنْبِ.

وَقَالُ الْكَفُويُّ؛ الْعَفُوُ كُفُّ الضَّرَرِ مَعَ الْقُدْرَةِ عَلَيْه، وَكُلُّ مَن اسْتَحَقُّ عُقُوبَةٌ فُتَرَكَهَا فَهَذَا التُرْكُ عَفْوُ. وَقَالَ أَيْضًا؛ الْعَفْوُ عَنِ الذُّنْبِ يَصحُّ رُجُوعُه إلَى تَرْك مَا يَسْتَحقَّهُ الْمُذْنبُ منَ الْعُقُوبَة، وَإِلَى مَحْوِ الذُّنْبِ، وَإِلَى الْإِعْرَاضِ عَنِ الْمُؤَاخِدُةُ كُمَا يُغْرِضُ الْمُرْءُ عَمَّا يَسْهُلُ عَلَى النَّفْسِ بَذْلُهُ. (نضرة النعيم (٢٨٩٠/٧-YPAY).

وَاللَّهِ تَعَالَى هُوَ الْعَفُوُّ، أَيْ كَثِيرُ الْعَفْو، قَالَ تَعَالَى: ﴿ إِلَّا ٱلْمُسْتَضَّعَفِينَ مِنَ ٱلرَّجَالِ وَٱلنِّسَآءِ وَٱلْوَلْدَانِ لَا يُسْتَطِيعُونَ حِيلَةً وَلَا يَهْتَدُونَ سَبِيلًا (اللهِ) فَأُوْلَتِكَ عَسَى اللهُ أَن يَعْفُو عَنْهُمْ وَكَاتَ اللَّهُ عَفُوًّا غَفُورًا » (التساء: ٩٨-٩٩) وَ قَالَ تَعَالَى: ﴿ إِن نُبَدُوا خَيْرًا أَوْ تُخْفُوهُ أَوْ تَعَفُوا عَن شُوِّهِ فَإِنَّ ٱللَّهُ كَانَ عَفُواً قَدِيرًا » (النساء: ١٤٩). وَقُالُ تَعَالَى: ﴿ ٱلَّذِينَ يُظُنُّهُ رُونَ مِنكُم مِن نِسَآبِهِم مَّا هُرَى أُمَّهُمْتُهُمَّ إِنَّ أُمَّهُمُّتُهُمَّ إِلَّا ٱلَّتِي وَلَدْنَهُمُّ وَإِنَّهُمْ لِيَقُولُونَ مُنكِزًا مِنَ ٱلْقَوْلِ وَزُورًا وَإِنَّ ٱللَّهَ لَمَفُوُّ عَفُولٌ \*

(الجادلة: ٢). قَالَ الْغَزَالِي - رَحِمَهُ اللّه-: وَالْعَفْوُ صِفَةٌ مِنْ صفَاتَ اللَّهُ تَعَالَى، وَهُوَ الَّذِي نَمْحُو السَّيِّئَاتِ، وَيُتَجَاوَزُ عَنِ الْمُعَاصِي، وَهُوَ قَرِيبٌ مِنَ الْغَفُورِ، لَكُنَّهُ أَبْلُغُ مِنْهُ، فَإِنَّ الْغَفْرَانَ يُنْبِئُ عَنِ السَّتْرِ، وَالْعَضْوَ يُنْبِئُ عَنَ الْمُحُو، وَالْمُحُو أَبْلَغُ مِنَ

السَّتْرِ. (المقصد الأسنى(١٤٠) كذا في "نضرة النعيم"(٢٨٩١/٧)).

وَلَقَدُ أَمَرَ اللّٰه تَعَالَى نَبِيّهُ صلى الله عليه وسلم بالْعَفْو عَنْ زَلاَّت الْمُوْمنينَ، فَقَالَ: «فَاعَمُ عَنْمُمْ وَاسْتَغْفِر هَنْ زَلاَّت الْمُوْمنينَ، فَقَالَ: «فَاعَمُ عَنْمُمْ وَاسْتَغْفِر هَنْ زَلاَّت بَعْضهم مَعَ بَعْض، الْمُوْمنينَ بالْعَفْو عَنْ زَلاَّت بَعْضهم مَعَ بَعْض، فَقَالَ تَعَالَى: «وَجَرَّوُا سَيِّعَ سَيَعُةٌ مِنْلُهُا فَمَن عَفَ وَأَسْلَحَ فَلْجُرُهُ عَلَى اللَّهُ إِلَّهُ لَا يُحِبُّ الظَّيلِينَ » (الشورى: ٤)، وَقَالَ تَعَالَى: «يَتَأَيُّهُ النَّيلِينَ » (الشورى: ٤)، وَقَالَ تَعَالَى: «يَتَأَيُّهُ النَّيلِينَ عَامَدُوا إِنَّ مِنْ اللهِ إِنَّهُ النَّيلِينَ عَامَدُوا إِنَّ مِنْ اللهِ وَلِن عَمْدَوَا وَلَكِيمَ مَا مُدُوا إِنَّ مِنْ اللهِ عَقُولٌ بَعِيمُ مَا مَدُوا وَتَعْفِرُوا فَإِنَ اللّٰهَ عَقُولٌ بَعِيمُ وَإِن يَعْفُوا وَتَعْفِرُوا فَإِنَ اللّٰهَ عَقُولٌ بَعِيمُ مَا وَتَعْفِرُوا فَإِنَ اللّٰهَ عَقُولٌ بَعِيمُ اللهَ عَقُولٌ بَعِيمُ وَإِن التَعَالَى: (التقابى: ١٤).

وَبَيْنَ سُنِحَانَهُ أَنَّ الْعَفْوَ مِنْ صِفَاتِ الْمُتَّقِينَ، فَقَالَ تَعَالَى: وَأَن تَمْغُوّا أَوْبُ لِلنَّقْوَى الْمُقَوَى اللهِ اللهِ المُقَوَّةُ وَأَجْرًا عَظِيمًا، وَوَعَدَ عَلَى الْعَفُو مَغْفَرَةً وَأَجْرًا عَظِيمًا، فَقَالَ تَعَالَى: وَسَاءِعُوّا إِلَى مَمْفِرَةٍ فِن رَبِّحُمُ فَقَالَ تَعَالَى: وَسَاءِعُوّا إِلَى مَمْفِرَةٍ فِن رَبِحُمُ فَقَالَ تَعَالَى: وَسَاءِعُوا إِلَى مَمْفِرةٍ فِن رَبِحُمُ وَكُورَ فَي السَّمَونُ وَالْأَرْضُ أَعِدَت لِلْمُتَقِينَ السَّمَونَ وَالْأَرْضُ أَعِدَت لِلْمُتَقِينَ السَّمَونَ فِي السَّمَاءِ وَالضَّرَاءِ وَالْكَوْطِينَ الْمُنْفِينَ وَاللهُ يُحِبُ المُحْسِنِينَ النَّاسِ وَالله يُحِبُ المُحْسِنِينَ وَلَيْهِمْ وَمَن يَغْفِرُ الدُّونِينَ وَكُرُوا اللهُ فَاسَتَغْفَرُوا لِلْنُوسِهِمْ وَمَن يَغْفِرُ الدُّونِينَ وَكُرُوا اللهُ فَاسَتَغْفَرُوا لِلْنُوسِهِمْ وَمَن يَغْفِرُ الدُّونِينَ وَكُولُ اللهُ وَلَمْ يُعِرُوا عَلَى مَا فَعَلُوا وَهُمْ يَعْفِرُ الدُّونِينَ مَن مَنْ اللهُ وَلَيْنَ مَ الْمَالُونَ وَهُمْ يَعْفِرُ اللّهُ وَلَهُ مَنْ فَعَلُوا وَهُمْ يَعْفِرُ اللهُ عَلَى اللهُ وَلَيْ مَا اللهُ وَلَيْنَ مَ الْمُعْفِرةُ فِي وَاللهُ عَلَيْلُ وَعَلَى اللّهُ عَلَى اللهُ اللهُ وَلَا اللهُ عَلَيْلُ اللهُ وَلَيْنَ مَ الْمُعْلِقُ فَى مَا فَعَلُوا وَهُمْ يَعْفِرُهُ فَي مَن وَيَعْمَ أَجُرُ الْعَلِيلِينَ وَلِيلَا اللهُ عَلَيْلِينَ فَيْمَ أَجُرُ الْعَلَيْلِينَ وَلِيلًا وَيْعَمَ أَجُرُ الْعَلِيلِينَ ، (آل عَمِولَ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللّهُ الْعَلَى اللّهُ الْعَلِيلَ عَلَى اللّهُ الْعَلَى اللّهُ اللّهُ الْعَلِيلَ عَلَى اللّهُ الللّهُ الللللّهُ اللللللّهُ الللللّهُ الللللّهُ الللللّهُ اللللللّهُ

وَلَقَدُ كَانَ صلى الله عليه وسلم عَفُوًّا غَفُورًا، يَعْفُو عَنِ الْسَيئِينَ، وَيَتَجَاوَزُ عَنِ الظَّالِينَ.

عُنْ عَبْدِ اللهِ رَضَي الله عنه قَالَ: كَأَنَّي أَنْظُرُ اللهِ عَنْه قَالَ: كَأَنَّي أَنْظُرُ اللهِ عَنْه قَالَ: كَأَنَّي أَنْظُرُ اللهِ اللهِ عليه وسلم يَحْكي نَبِيًّا مِنَ الأَنْبِيَاءِ ضَرَيَهُ قَوْمُهُ فَأَدْمَوْهُ وَهُوَ يَمْسَخُ الدَّمَ عَنْ وَجْهِهِ وَيَقُولُ: «اللَّهُمَّ اغْفِرْ لِقَوْمِي فَإِنَّهُمْ لا يَعْلَمُونَ». (صحيح البخاري: ٣٤٧٧).

يَ اللَّهُ اللَّهُ وَالدَّعْوَةُ الْعَمَائِلُةُ وَالدَّعْوَةُ الْقَوْلِيَّةُ وَالدَّعْوَةُ الْقَوْلِيَّةُ مِنْ رَسُولِ اللّٰهِ صلى اللّٰه عليه وسلم ثَمَارَهَا فِي لَهُ وَسِي أَصْبِحَابِهُ فَكَانَ الْعَفْوُ سَحَنَّتُهُمْ:

عَنَّ عَائِشُةَ رَضِي اللَّهُ عَنْهَا زَوْجِ النَّبِيِّ صلى

وَعَنْ عَائِشَةَ رَضِيَ اللّٰهِ عَنْهُا قَالَتْ، فَقَدْتُ رَسُولَ اللّٰهِ صلى اللّٰه عليه وسلم لَيْلَةٌ مِنَ الْفَرَاشِ فَالْتَمَسْتُهُ فَوَقَعَتْ يَدِي عَلَى بَطْنِ قَدَمَيْهِ فَالْتَمَسْتُهُ فَوَقَعَتْ يَدِي عَلَى بَطْنِ قَدَمَيْهُ وَهُو يَقُولُ، وَهُو يَقُولُ، «اللّٰهُمَّ أَعُوذُ بِرضَاكَ مِنْ سَخَطِكَ، وَبِمُعَافَاتِكَ مِنْ عُقُوبَتِكَ، وَبِمُعَافَاتِكَ مِنْ عُقُوبِتِكَ، وَبِمُعَافَاتِكَ مِنْ عُقُوبِتِكَ، لا أُحْصِي ثَنَاءُ مِنْ عُقُوبِتِكَ، لا أُحْصِي ثَنَاءُ عَلَيْكَ، لا أُحْصِي ثَنَاءُ عَلَيْكَ، أَنْتَ كَمَا أَثْنَيْتَ عَلَى نَفْسِكَ». (صحيح عَلَيْكَ، أَنْتَ كَمَا أَثْنَيْتَ عَلَى نَفْسِكَ». (صحيح مسلم: ٤٨٦).

وَأَمَّا الْرَجَاءُ فَهُوَ وَسِيلَةُ الصَّالِحِينَ لِنَيْلِ عَفُو رَبُّ الْعَالَمِينَ، كَمَا قَالَ النَّبِيُّ صَلَى اللَّه عليه وسلم: قَالَ اللَّه تَبَارَكَ وَتَعَالَى: «يَا ابْنَ آدَمَ إِنَّكَ مَا دَعَوْتَنِي وَرَجَوْتَنِي غَفَرْتُ لَكَ عَلَى مَا كَانَ فيكَ وَلا أُبَالِي». (صحيح الترمذي: ٣٥٤٠). وَلَذَلْكَ أَثْرَ عَنِ الْإِمَامِ الشَّافِعِيِّ رضى الله عنه

أُنَّهُ قَالَ غَ مَرَضٌ مَوْتُه: وَلَّا قَسَى قَلْبِي وَصَاقَتُ مَذَاهِبِي

بِ خَعَلْتُ الرَّجَا مُثْنِي لِعَفُوكَ سُلَمَا تُعَاظُمَنِي ذَنْبِي فَلَمَا قَرَنْتُ هُ بعَفُوكَ كَانَ عَفُوكَ أَعُظُمَا بعَفُوكَ كَانَ عَفُوكَ أَعُظُمَا

وَقَالَ آخَرُ: الْهِي لاَ تُعَدُّبُني فَائِسِي

مُصَّرُ بِالَّذِي قَدْ كَانَ مِنْي فَمَا لِي حِيلَـهُ إِلاَّ رَجَائِبِي لَعَفُوكَ بِا عَفُو وَحُسُنُ ظَنِي لَعَفُوكَ بِا عَفُو وَحُسُنُ ظَنِي

نسأل الله أن يعضو عناً، إنه هو العضو الغضور

# بین یدي رمضان

اعداد/

د - أسامة صابر عبد العليم

الثَّاسُ تُوبُوا إِلَى اللَّهِ وَاسْتَغْفِرُوهُ، فَإِنِّي أَتُوبُ إِلَى اللَّهِ، وَأَسْتَغْفِرُهُ عِلْ كُلِّ يَوْم مِائَةَ مَرَّة».

تُقرب إلى الله بَالفرائض فَهِي أحب الأعمال إلى الله:

ففي الحديث القدسي: «وما تقرب إلي عبدي بشيء أحب إلى مما افترضته عليه» (صحيح البخاري٢٠٠٢)، فاحرص على أداء الصلوات الخمس في جماعة، فإن ذلك من سنن الهدى، ولا تفوتنك صلاة الفجر والعصر فمن صلى البردين دخل الجنة، ولا تؤخر صلاة المغرب فقد كان من هدى النبي صلى الله عليه وسلم أن يفطر على رطبات أو تمرات ثم يصلى المغرب.

فرض الله صوم رمضان وجعله له، وهياً للصائمين باب الريان يدخلون منه إلى الجنة، فصم صوم الأبرار الذين حققوا غاية التقوى، وكان صومهم إيمانا واحتسابًا، صامت أسماعهم وأبصارهم عن المحارم، وصامت ألسنتهم عن اللغو والفحش وقول الزور، فجوارحهم كلها في طاعة الله، وحين أفطروا أطابوا مطاعمهم فكانت من كسب حلال ففرحوا بفطرهم مع ما أعده الله لهم من الفرح يوم لقائه.

اطَفُر بِالنَّوَاقِلُ قَانِهَا السبيلُ إلَى مَحْبَةُ اللَّهُ:

وأصغ سمعك وقلبك لقول الله في الحديث القدسي: «ولا يزال عبدي يتقرب إلي بالنوافل حتى أحبه، فما أشرفها من غاية، وما أسماها من منزلة، فالشأن كل الشأن أن يحبك الله عز وجل، وطريقك إلى ذلك الإكثار من النوافل، فواظب على السنن الراتبة، وصل القيام مع إمامك حتى ينصرف يكتب لك قيام ليلة، واحذر الرياء والسمعة والعجب، واستحضر أن من قام رمضان إيمانا واحتسابا غفر له ما تقدم من ذنبه.

تعاهد القرآن:

رتُل كتاب ربك في الشهر الذي أنزله الله فيه،

الحمد لله والصلاة والسلام على رسول الله، ويعد، أقبل شهر الخير، وأقبلت معه نسائم الرحمة وظلال المغفرة وبشائر الرضوان، ومع أول ليلة منه تهب نفحات المنح الربانية فيذكو الكون بطيبها، روى الترمذي وصححه الألباني رحمه الله أنه صلى الله عليه وسلم قال: «إذا كانَ أُولُ لَيْلة من شهْر رَمَضَان صُفْدَت الشَّيَاطِينُ وَمَرَدَةُ الْحِنُ وَغُلُقَتْ أَبُوابُ النَّارِ فَلَمْ يُفْتَحْ مَنْهَا بَابٌ وَفُتَحَتُ أَبُوابُ الْجَنَّة فَلَمْ يُغُلَقْ مِنْهَا بَابٌ وَيُنَادي مُنَاد يَا بَاغِي الْخَيْرِ أَقْبِلُ وَيَا بَاغِي الشَّرُ أَقْصِرْ وَالله عُتَقَاءُ بَاغِي النَّارِ وَلَا المَّرَ أَقْصِرْ وَالله عُتَقَاءُ مِنْ النَّارِ وَلَهُ عَلَيْ السَّرُ أَقْصِرْ وَالله عُتَقَاءُ مِنْ النَّارِ وَذَلكَ كُلُ لَيْلة ، (سنن الترمذي ١٨٢).

وَهذه تُذكرة لنفسي ولإخواني مع مقدم هذا الشهر، وقد قال الله تعالى: ﴿ وَذَكِرْ فَإِنَّ ٱلدِّكْرَىٰ نَعَعُ الشَّوْمِينِينَ ﴾ (الذاريات: ٥٥).

فاستيقوا الخيرات

قال تعالى: «وَسَارِعُوا إِلَى مَمْفِرَةِ مِن رَّيْكُمْ وَجَنَّةٍ عَلَى مَمْفِرَةِ مِن رَّيْكُمْ وَجَنَّةٍ عَمِران؛ عَمِران؛ مَمْفِرَةِ مِن رَيْكُمْ أَعِدَّتْ لِلنَّتَقَوْنَ » (آل عمران؛ (۱۳۳)، وقال عز وجل: «سَامِقُوا إِلَى مَفْفِرَةِ مِن رَيْكُرُ وَجَنَةٍ عَرْشَهَا كُمْرَضِ ٱلسَّمَاءُ وَٱلْأَرْضِ أُعِدَتْ لِللَّهِمِيَ ، السَّمُوا بِاللَّهِ وَرُسُلِحًا عَ السَّمُوا بِاللَّهِ وَرُسُلِحًا » (الحديد: ۲۱).

قَالُ الحسن رحمه الله: «إن الله جعل شهر رمضان مضماراً لخلقه يستبقون فيه بطاعته إلى مرضاته، فسبق قوم ففازوا، وتخلف آخرون فخابوا، فالعجب من اللاعب الضاحك في اليوم الذي يفوز فيه المحسنون، ويخسر فيه المبطلون...»ثم بكي رحمه الله.

أذهب درن الذنوب بالاستغفار والتوبة

فالذنوب نكت سوداء في القلب وحائل يمنع لذة الطاعة، ويثبط عن العبادة، وجلاء القلوب وشفاء أمراضها في التوبة النصوح، قال تعالى: « رَبُونُوا إِلَى اللهِ جَيدًا أَنْهُ النُوسُورَ لَمُذَكِّرُ مُثْلِمُونَ )

(النور: ٣١)، ولنا في رسول الله صلى الله عليه وسلم الأسوة الحسنة فقد كان يقول: «يَا أَيُّهَا



وفيه كان جبريل يلقى النبي صلى الله عليه وسلم فيدارسه القرآن، فزك نفسك بهديه، وطهر قلبك بنوره، لا يكن همك أن تعد الختمات فتقرأه هذا كهذ الشعر ولكن قف مع معانيه، وتدبر آياته، ومما يعين على ذلك أن تتعرف على معانى الكلمات التي يعسر عليك فهمها من كتب التفسير أو كتب غريب القرآن.

#### لا يزال لسائك رطبًا من ذكر الله:

والذكر يسير على اللسان، عظيم الأجر، وكفي الذاكر شرفًا أن يكون مذكورًا من الله عز وحل، فاغتنم أوقاتك وعمرها بالأذكار فعن أبي هريرة رضى الله عنه قال: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: «لأن أقول: سبحان الله، والحمد لله، ولا إله إلا الله، والله اكبر أحب إلى مما طلعت عليه الشمس» (صحيح مسلم ٢٦٩٥).

#### الدعاء هو العبادة:

قال تعالى بعد أن أمر بالصيام: ﴿ وَإِذَا سَأَلُكُ عِبَادِي عَنِي فَإِنِّي قَرِيبٌ أُجِيبُ دَعْوَةً ٱلدَّاعِ إِذَا دَعَانٌ » (البقرة: ١٨٦)، فها هي أبواب السماء قد فتحت والإجابة أرجى ما تكون في تلك الأوقات الماركة فأكثر من الدعاء وتحرُّ ثلث الليل الآخر وقت نزول الرب تبارك وتعالى إلى سماء الدنيا.

#### كن جوادا بالغير:

تأسُّ بالنبي صلى الله عليه وسلم وأكثر من الصدقة، قال تعالى: ﴿إِنَّ ٱلْمُصَّدِّقِينَ وَٱلْمُصَّدِّقِينَ وَأَقْرَضُوا اللَّهُ قَرَضًا حَسَنًا يُضَنعَفُ لَهُمْ وَلَهُمْ أَجْرُ كُويِدٌ، (الحديد ١٨)، والمرء في ظل صدقته يوم القيامة، وأطعم الطعام وفطر الصائمين ولا تحقرن من المعروف شيئًا، واتق النار ولو بشق تمرة.

#### خالق الناس بخلق حسن:

فليس شيء أثقل في ميزان العبد من حسن الخلق، والصيام لا يعنى الضجر والضيق والغضب، بل إنه يلجم النفس الجموح بلجام التقوى، وقد قال رسول الله: « الصيام جنة فلا يرفث ولا يجهل وإن امرؤ قاتله أو شاتمه فليقل إنى صائم مرتين، (صحيح البخاري من حديث أبي هريرة .(1195

والصيام ليس مدعاة إلى الكسل وتضييع مصالح المسلمين وإهمال العمل، ومن تأمل تاريخ الإسلام

علم أن أعظم الفتوحات وقعت في شهر رمضان. وأمر أهلك بالصلاة:

قد استرعاك الله هذه الرعبة وأنت مسئول عنها، فحث زوجك وولدك على الطاعة، ورغبهم في العمل الصالح، ودرب أولادك على الصيام والقيام وقراءة القرآن.

#### احدر فتور العزم:

فمن الناس من يبدأ الشهر بهمة عالية، فإذا انقضى ثلثه الأول فترت همته وضعفت عزيمته، وقد تضيع عليه أغلى الأوقات في العشر الأواخر، ومن الناس من يجتهد ليلة السابع والعشرين ويضرط فيما قبلها وما بعدها، وما يدريه لعل ليلة القدرضاعت منه في غمار تفريطه.

#### فضول الباحات تعيق عن بلوغ الدرجات:

الإسراف في الأكل والشرب يثقل عن العبادة، وقد قال تعالى: «وَكُلُوا وَاشْرَبُوا وَلَا نُسْرِفُوا أَنَدُ لَا يُحِبُّ ٱلْمُسْرِفِينَ ، (الأعراف: ٣١)، وكثرة النوم تثبُط عن لحاق ركب السائرين إلى الله، وإضاعة الوقت في المشى في الأسواق والعبث بالهاتف وتصفح مواقع التواصل غبن أي غبن، والعاقل من علم أن الشهر بمضى سريعًا، فضنَّ بلحظاته أن تَنفُق في غير طاعة.

#### العبرة بالخواتيم:

وفي العشر الأواخر ليلة خير من ألف شهر، من قامها إيمانًا واحتسابًا غُفر له ما تقدم من ذنيه، ومن عكف قلبه على طاعة الله والتمسها فقد أفلح وأنجح، وعن عائشة رضى الله عنها:، كان رسول الله صلى الله عليه وسلم يجتهد في العشر الأواخر ما لا يجتهد في غيره، (صحيح مسلم -(11Yo

#### قل آمنت بالله ثم استقم:

ليكن هدفك أن تجعل من رمضان بداية انطلاقة لطاعة تدوم، واستقامة لا تعوج عنها ولا تروغ، فتبقى حلاوة الطاعة في القلب دافعة لك إلى تحصيل أخواتها، وجنة الصيام واقية لك من اقتراف السيئات.

نسأل الله عز وجل أن يجعلنا ممن أدرك رمضان فغفر له،

وآخر دعوانا أن الحمد لله رب العالمين.



الحمد لله وحده، وأصلي وأسلم على من لا نبي بعده؛ نبينا محمد وآله وأصحابه والتابعين لهم بإحسان إلى يوم الدُين. أما بعدُ:

فإن من عوامل سرور النفوس وبهجتها، ومن بواعث فرحها وغبطتها، عودة أيام السرور عليها، إنه شهر الصوم الذي ينطلق فيه الصائمون إلى آفاق الضياء والنقاء يجد فيه الصائم ما يمسح عن جبينه وعثاء الحياة، وما يمحو الله به الخطايا والسيئات، وما من شهر تكثر فيه نفحات رحمة الله كشهر رمضان، قال صلى الله عليه وسلم: «إذا كان أول ليلة من شهر رمضان صُفُدت الشياطين ومردة الجن، وغلقت أبواب النار فلم يُفتح منها باب، وينادي وفتحت أبواب الجنة فلم يُغلق منها باب، وينادي مناد كل ليلة، يا باغي الخير أقبل، ويا باغي الشر أقصر، ولله عتقاء من النار، وذلك كل ليلة.

فاقصد - أخي الحبيب - باب التوبة النصوح، واطرح جادة العودة، وانتهز هذه الفرصة فربما لا تعود، قال صلى الله عليه وسلم: «رَغم أنفُ رجل دخل

# عبده أحمد الأقرع <u>المدرة المدرة</u>

عليه رمضان ثم انسلخ قبل أن يُغفر له». (صحيح الجامع: ٣٥١٠).

فكم من أناس كانوا يتمنون إدراك رمضان فلم يدركوه، فقد آتاك الله ما لم يؤت كثيرًا من خلقه، فجد- أخي- في التوبة وسارع إليها كما أمرك الله؛ والأرضُ أُعِدَّت لِلمُتَقِينَ ، (آل عمرا ١٣٣١)، «سَايِقُوا إِلَى مَعْفِرَةٍ مِن رَبِّكُمُ ، (الحديد ٢١١)، وأجب دعوة الله؛ وأله يُدْعُوا إِلَى الْجَنَةِ وَالْمَعْفِرَةِ بِإِذْبَةٍ ، (البقر ٢٢١)، فإن أجبت دعوة الله، بدّل الله سيئاتك حسنات، فإن أجبت دعوة الله، بدّل الله سيئاتك حسنات، قال الله تعالى بعد ذكر عقوبة عدد من الكبائر كالشرك، والقتل، والزُنى ، إلّا مَن تَابَ وَمَامَن وَعَمِل كالشرك، والقرائي : والرُنى ، إلّا مَن تَابَ وَمَامَن وَعَمِل عَمْمُلا صَلِحًا وَأُولَتِك يُبُرِلُ اللهُ سَيّاتِهِمْ حَسَنتٍ وَكَانَ اللهُ عَمْمُلا صَلِحًا وَأُولَتِك يُبُرِلُ اللهُ سُيّاتِهِمْ حَسَنتٍ وَكَانَ اللهُ عَمْمُلا صَلِحًا وَأُولَتِك يُبُرِلُ اللهُ اللهُ عَمْمُلا صَلِحًا وَأُولَتِك يُبُرِلُ اللهُ اللهُ عَمَانَتٍ وَمَامَل وَعَمْل عَمْمُلا مَنلِحًا وَأُولَتِك يَبُرِلُ اللهُ اللهُ عَمَانَتٍ وَكَانَ اللهُ عَمْمُلا مَنلِحًا وَأُولَتِك يَبُرِلُ اللهُ اللهُ عَمَانَتٍ وَكَانَ اللهُ عَمْمُلا مَنلِحًا وَأُولَتِك يُبُرِلُ اللهُ اللهُ عَمَانَتُ وَمَامَل عَمْمُلا مَنْهُ وَمُ رَحِيمًا ، (الفرقان ٢٠٠).

قال الله تعالى: ﴿ يَتَأَيُّهُا النَّيْنَ الْمُؤَا ثُوبُواْ إِلَى اللهِ وَبَهُ فَضُومًا عَسَى رَيَّكُمُ اللهِ وَلَهُ خِلَكُمُ مَنَ فَضَّا عَسَى رَيَّكُمُ وَلِهُ خِلَكُمُ مَنَ خَلَقُ مَنَاكُمُ وَلِهُ خِلَكُمُ مَنَاكُمُ وَلِهُ خِلَكُمُ مَنَاكُمُ وَلَا يُغَرِّى اللهُ النَّيْقَ وَالْمَنْتِ مَنَاكُمُ اللهُ النَّيْقُ النَّيْقُ النَّيْقُ النَّهُ النَّيْقُ النَّهُ النَّيْقُ وَالْمُنْتِ مِنْ اللهُ عَلَى اللهُ الله

وإن أجبت دعوة الله: متعك متاعًا حسنًا؛ قال الله تعالى: و وَأَنِ اسْتَغَفُّوا رَبِّكُو مُنْ الله يَعَالَى: و وَأَنِ اسْتَغَفُّوا رَبِّكُو مُنْ وَتُوا إِلَيْهِ يُعَيِّعَكُم مَنْعًا حَسَنًا إِلَيْهِ الْمَيْعَكُم مَنْعًا حَسَنًا إِلَّهِ أَبِي الْمَعْدَد، (هود: ٣).

وَإِنْ أَجْبِتَ دَعُوهُ اللّٰهِ: أحبِكُ الله؛ قال الله تعالى: 

هِإِنَّ اللهُ يُحِبُ التَّوْبِينَ وَهُجُّ الْمُتَعَلِّمِرِينَ ، (البقر:۲۲۲). 
وإن أجبت دعوة الله: دعا لك حملة العرش؛ قال الله تعالى: و اللّٰين يَجْلُونَ القَرْشَ وَمَنْ حَرِّلَهُ يُسَبِّحُونَ فَقَلْ اللهُ تعالى: و أَلْيَن يَجْلُونَ الْقَرْشَ وَمَنْ حَرِّلَهُ يُسَبِّحُونَ مِنْ مَا الله تعالى: و أَلْيَن يَجْلُونَ القَرْشَ وَمَنْ حَرِّلَهُ يُسَبِّحُونَ وَرَحْمَةً وَعِلْمًا فَأَعْفِر لِللَّذِينَ عَامَنُوا رَبّنَا وَالبَعْفُ مَنْ اللّهِ وَعَدْمَةً وَعِلْمًا فَأَعْفِر لِللَّذِينَ عَامَنُوا رَبّنَا وَالبَعْفُ مَنْ اللّهِ وَعَدْمُ مَنَابَ الْحِيمِ وَالْوَالْمِعُونَ اللّهِ وَعَدْنَا وَالْحَالِمُ مِنْ وَاللّهُ وَقَعْمُ مَنَابَ الْحِيمِ مِنْ اللّهُ وَمُعْلَمُ مِنْ اللّهُ وَمَنْ فَي المُنْ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّ

وإن أجبت دعوة الله فرح الله بتوبتك؛ قال صلى الله عليه وسلم: «لله أشَدُ فَرَحَا بِتَوْبِهَ عَبْده حِينَ يَتُوبُ إِلَيْه مِنْ أَحَدكُمْ كَانَ عَلَى رَاحِلَته بَأَرْضِ يَتُوبُ إِلَيْه مِنْ أَحَدكُمْ كَانَ عَلَى رَاحِلَته بَأَرْضِ فَلاَة هَانُفَلَتَتْ مِنْهُ وَعَلَيْهَا طَعامُهُ وَشَرَابُهُ فَأَيسَ مِنْ مَنْهَا فَاتَى شَجَرَةُ فَاضْطَجَعَ فِي ظِلُهَا قَدْ أَيسَ مِنْ رَاحِلته فَبَيْنا هُو كَذلك إِذَا هُو بَهَا قَادُمُة عَنْدَهُ فَاخَذٌ بِخِطَامِهَا، ثُمَّ قَالَ مِنْ شَدَّة الْفَرَحِ، اللَّهُمَّ أَنْتَ عَبْدَي وَأَنَا رَبُك. أَخْطَأ مِنْ شِدَّة الْفَرَحِ، اللَّهُمَّ أَنْتَ عَبْدَي وَأَنَا رَبُك. أَخْطَأ مِنْ شِدَّة الْفَرَحِ، اللَّهُمَّ (مسلم: ۲۷٤٧).

فالذنوب مهما عظمت، فعفو الله أعظم، ومن ظن أن ذنبا لا يتسعُ لعفو الله فقد ظن بريه ظن السوء؛ فقد قال الله تعالى في الحديث القدسي: «يا ابن آدم، إنك ما دعوتني ورجوتني غفرت لك على ما كان منك ولا أبالي، يا ابن آدم لو بلغت ذنوبك عنان السماء ثم استغفرتني غفرت لك ولا أبالي، يا ابن آدم لو أنك أتيتني بقراب الأرض خطايا ثم لقيتني لا تشرك بي شيئًا لأتيتك بقرابها مغفرة». (صحيح الترمذي: ٣٥٤٠).

فبادروا-رحمكم الله تعالى- بالتوبة النصوح قبل فوات الأوان، فالفرصةُ ها هي ذي سانحةٌ، ووسائلُ الهُدى ما تزالُ حاضرةٌ، وبابُ التوبة ها هو ذا مفتوحٌ، وليس على بابه من يمنع، ولا يحتاجُ من يلجُهُ إلى استئذان، وهي أمنيةٌ لا ينالها إلا الموفقون، فإذا انتهت هذه الحياةُ فلا كرة ولا رجوع، فهيا وأنتم أولاء في دار العمل، وهي فرصةُ واحدةً، فإذا انتهت لا تعودُ.

فيا أيها التاركون لما أوجب الله، المرتكبون ما حرم الله بادروا بالتوبة من الآن، واجعلوا من شهر رمضان نقطة تحول من الشرّ إلى الخير، ومن الشرك إلى العدل، ومن الشرك إلى العدل، ومن الخيانة إلى الأمانة، ومن العقوق إلى البر، ومن الغطيعة إلى الصلة، ومن الاساءة على الإحسان، ومن البدعة إلى السنة، ومن الكذب إلى الصدق، ومن البدعة إلى السنة، ومن الكذب إلى الصدق، الحرام إلى أكل الحلال، ومن الفرقة إلى الاعتصام، ومن التهاجر إلى البدء بالسلام، ومن مجالس ومن التهاجر إلى البدء بالسلام، ومن مجالس الغيبة والبهتان إلى مجلس العلم والقرآن.

وأنت أنت- يا أختاه- فري إلى الله من التبرج والسفور إلى الحشمة والوقار حتى لا تكونن من السفور إلى الحشمة والوقار حتى لا تكونن من أهل النار فقد قال عليه الصلاة والسلام: «صنفان من أهل النار لم أرهما بعد: قوم معهم سياط كأذناب البقر يضربون بها الناس، ونساء كاسيات عاريات مميلات مائلات، رؤوسهن كأسنمة البخت المائلة، لا يدخلن الجنة، ولا يجدن ريحها، وإن ريحها ليوجد من مسيرة كذا وكذا». (مختصر مسلم: ١٣٨٨).

فإدراك رمضان فرصة عظيمة للتزود من الطاعات، والإقلاع عن السيئات، فإنها لو أفلتت من اليد كانت حسرة يا لها من حسرة! لأن أسباب الففران لا منتهى لها ولا حد يحدها، فمن حُرم المففرة في شهر الغفران، والعتق من النار فهو المحروم حقًا، فليذرف على ما فرط دموع الأسى والحسرة، وهيهات أن تجدي الحسرة أو ينفع البكاء، بعد فوات الفرصة، وانقضاء المدة وانتهاء السباق، جعلني الله وإياكم ممن إذا زل تاب، وأن يرزقنا توبة نصوحًا قبل المات، إنه هو الرحيم الرحمن.



الحمد لله والصلاة والسلام على رسول الله، وبعد: فإن الله تعالى شرع عبادته، وجعل لكل عبادة آدابًا ونظامًا، لا يليق بالسلم أن يؤدي العبادة وهو على هيئة تتنافى مع روح هذه العبادة، ومع التسليم للمعبود وإخلاص العبادة له؛ قال تعالى: ﴿إِنَّا أَرْلُنَّا إِلَّكَ ٱلْكِتَبَ بِٱلْحَقِّ فَأَعْبُدِاللَّهُ مُغْلِمًا لَهُ ٱلذِينَ (أ) أَلَا يَلُهِ اَلِدِينُ الْغَالِمُنَّ ، (الزمر: ٢-٣). فاللهم وفقنا لإخلاص عبادتك.

### ومن الأخطاء التي تقع من البعض خلال شهر رمضان ما يلي:

١- السهر طول الليل للسمر واستهلاك الوقت دون ما عبادة أو عمل مهم يحتاج للسهر. وقد نهى الشرع الشريف عن النوم قبل العشاء والحديث بعدها إلا لحاجة أو ضرورة.

٢- مقابل السهر كثرة النوم نهارًا مما ينتج عنه تضييع فرائض الصلوات والجماعة، وتعطيل العمل والإنتاج، فيصير نهارهم ليلا، وليلهم ويلا.

٣- امتلاء المعدة بالطعام سحورًا وإفطارًا، والتنقل بين صنوف الطعام، وكلما اشتهى اشترى. وقد قال النبي صلى الله عليه وسلم (وما ملأ ابن آدم وعاءُ شرًا من بطنه).

 الإفطار على الخبائث كالسجاير وغيرها (بئس الإفطار) بدلا من الحليب والتمر والماء.

٥- الإكثار من العزائم والولائم، وتكلف ذلك بإضاعة الوقت والمال وملازمة المرأة للمطبخ.

٦- تأخير الإفطار اعتقادًا من البعض عدم جواز الإفطار إلا بانتهاء الأذان أو التشهد.

#### جمال عبد الرحمن اعداد/

- ٧- تعجيل السحور؛ وهو مخالف للسنة، وينتج عنه عدم تمكين المعدة من هضم كثير من طعام الإفطار. ٨- الإطالة في الإفطار حتى يتأخر عن صلاة الغرب وتكبيرة الإحرام. والأكل والشرب بالشمال، وترك التسمية على الطعام وحمد الله بعده والقناعة باليسير وشكر الله عليه.
- ٩- وفي المقابل العجلة الشديدة من المفطرين بالسجد في إقامة الصلاة مما يفوت على الناس ادراكها.
- ١٠- الاستسلام للنوم خمولا وكسلا عند انتظار صلاة الفجر بالسجد.
- ١١- وفي المقابل إصرار إدارة المسجد على تأخير الصلاة رغم حضور كل المسلين تقريبًا.
- ١٢- هجر القرآن والانصراف عنه بتسلية الوقت بالماحات والمكروهات والمحرمات من المسابقات والبرامج والفوازير والسلسلات.
- ١٣- عدم العناية بالقرآن بما يناسب الشهر الكريم وعدم تدبره (شهر رمضان الذي أنزل فيه القرآن).
  - ١٤- الانقطاع عن التراويح لمتابعة مباريات الكرة.
- ١٥- الكلام والتشويش في السجد قبل صلاة العشاء و التراويح، وفي ذلك إيذاء للمصلين وتهاون بتعظيم بيوت الله.
- ١٦- تعطر النساء وهي خارجة إلى المسجد وتزينها وتأنقها والنبى صلى الله عليه وسلم

ي الدين.

٣٥- اعتقاد أن نوم الصائم عبادة وصمته تسبيح. ولا دليل على ذلك إلا في شريعة الكسالي.

٣٦- الوقوف لفترة أمام المسجد بعد الانصراف من التراويح.

٣٧- الخروج الكثير للأسواق وتضييع الأوقات ومخالطة الشرور.

٣٨- تأخير المشتريات للعشر الأواخر، وتفويت تحصيل الأجورفي الأيام والليالي الفاضلة.

٣٩- تعجيل زكاة الفطر عن موعدها أو تأخيرها لغير عدر.

١٤-عدم تشجيع بعض الآباء أبناءهم على الصيام بحجة المذاكرة.

١٤- الإفطار في رمضان لأجل الكرة واللعب، والدورات التي يسمونها الرمضانية.

٤٢- (يصوم ولا يصلي)، هل رأيتم أفسد من هذه العقيدة؟. فبين الرجل والشرك والكفر ترك الصلاة.

٤٣- تبرج بعض النساء وخروجهن للمسجد بملابس غير لائقة بالحشمة، وكذلك إظهار بعض المنتقبات للعينين بما فيها الكحل بصورة مثيرة.

٤٤- صوم بعض الأفراد على رؤية الدول المجاورة، والإفطار عليها أيضًا فيكون في البيت الواحد، والبلد الواحد أفراد صائمون وآخرون مفطرون. والشرع الشريف أمر بلزوم الجماعة على ذلك فقال صلى الله عليه وسلم: "الصوم يوم تصومون والفطر يوم تفطرون".

٥٥- عدم التأدب بآداب الصائمين، من ترك الفسق والجدل والكلام البذيء، والقول لمن سابه أو شتمه: إنى صائم إنى صائم.

٤٦- بقاء المتخاصمين على خصامهما حتى يخرج الشهر فيُغضّر للمسلمين إلا المتشاحنين حتى يصطلحا.

٤٧- أخطاء كثيرة للمعتكفين، منها عدم فهم فقه الاعتكاف، وكثرة انتقاد الطعام كمًا وكيفا، وإيداء إخوانه بكثرة الكلام.

هذا ما وفقني الله لجمعه من السلوكيات الخاطئة التي ينبغي لأهل الإسلام أن يجتنبوها، والله الموفق للهدى والرشاد.

يقول: "وليخرجن تفلات". أي بدون تأنق وتزين. ١٧- إيذاء المصلين باصطحاب كل الأولاد، الرضع

وغيرالرضع.

١٨- جَعْل رمضان شهر خمول وأكل مع أنه في الإسلام غيرهذا تمامًا.

١٩- كثرة التنقل بين برامج التلفاز ولو كانت مباحة، فضلاً عن غير المباحة، فإنه يسلب الوقت سلبًا سريعًا۔

٢٠- التجهيز وممارسة الدورات الكروية وموائد التنس تحت أعمدة الإنارة حتى الفجر وبعد الفجر

٢١- ترك اللسان للقيل والقال والغيبة والنميمة وكثرة اللغو والكلام فيما لا يفيد.

٢٢-إطلاق البصر ووقوعه على المحرمات من النساء غير المحارم.

٢٣- الغفلة عن الذُّكر والدعاء (فاذكروني أذكركم)، (وقال ربكم ادعوني أستجب لكم).

٢٤- تكلف الداعي في دعائه في التراويح الألفاظ والسجع والأدعية المستوعة غير الرفوعة، حتى صارت ظاهرة غير مُرْضية.

٧٥- الغلو في تكلف البكاء خلف الداعي والتظاهر به، ورفع المأمومين أصواتهم بشدة عند قول "آمين". ٢٦- إيذاء المصلين برائحة السجائر والبصل والثوم والعرق والبنزين.

٧٧- التنافس على الصف الأول بصورة غير أدبية ولا أخلاقية.

٢٨-كثرة الكلام بغير ذكر الله، فهذا قسوة في القلب وبُعدُ عن الله.

٢٩-ترك الأطفال بالارقابة فالسجد دون تعليمهم آداب المساجد، واصطحابهم إليها للتنزه والفسحة. ٣٠- زجر الأطفال إذا وقعوا في خطأ، وترك تعليمهم وطردهم من المسجد لرفقة السوء خارجه.

٣١- منع الآباء أبناءهم الشباب من الاعتكاف بالساجد.

٣٢- إهمال الغرباء عن السجد عند الافطار أو السحورية العشر الأواخر.

٣٣-انتشار ظاهرة حمل المأمومين للمصاحف.

٣٤- عدم الاطلاع والتفقه في مفسدات الصوم ومكروهاته ومباحاته. ومن يرد الله به خيرا يفقهه



# تحذير الداعية من القصص الواهية

# قصة عطايا رمضان

والسلم الذي يسلم عليه جبريل ويصافحه مع الملائكة

الحلقة (٢٠٣)

على حشيش اعداد/

نواصل في هذا التحذير تقديم البحوث العلمية الحديثية للقارئ الكريم حتى يقف على حقيقة هذه القصة التي اشتهرت وانتشرت على ألسنة القصاص والوعاظ خاصة في شهر رمضان ومما ساعد على انتشارها وجودها في كتب السنة الأصلية، وإلى القارئ الكريم التخريج والتحقيق،

#### أولاد المان:

روي عن سلمان الفارسي رضي الله عنه عن النبي صلى الله عليه وسلم أنه قال: أظلُّكُمْ شهرُ رَمضان، فصيامُه فريضة، وقيامُه تطوع، فَمَنْ أَدِّي فِي شهر رَمَضَانَ فَريضَةٌ فَكَأَنَّمَا أَدِّي سبعين فريضة في غير رَمَضَانَ، ومن تطوع فيه بتطوع فكأنما تطوع بسبعين في غير رمضان. ومن صام يومًا من شهر رمضان كان خيرًا له من ألف شهر ليس فيها ليلة القدر.

ومن قام ليلة القدركان خيرًا له من ألف شهر. ومن صام شهر رمضان إيمائا واحتسابًا غُفر له ما تقدم من ذنبه، وما تأخر، إلى مثله من

قلت: يا رسول الله وما الإيمان؟ قال: «الإيمانُ فريضة». والاحتساب بما أصابه بُلْوَى أو نصب، أو جزع، أو ظلم، أو فترة، أو كلال.

وقال رسول الله صلى الله عليه وسلم: «إن خير المسلمين، وأحبهم إلى الله عز وجل، من قدرأن يُفطر صائمًا، فإن جبريل يسلم عليه، ويصافحه مع الملائكة».

#### ثانيا: التخريج:

هذا الخبر الذي جاءت به هذه القصة، أخرجه الإمام الحافظ أبو حفص عمر بن أحمد بن شاهين (۲۹۷- ۳۸۵هـ) في كتابه «فضائل شهر رمضان» (ح١٥) قال: «حدثنا خيثمة بن سليمان بن حيدرة القرشي بطرابلس، حدثنا أحمد بن الفرج الحمصي، حدثنا يحيى بن سعيد العطار، حدثنا سلام بن سلم، عن على

بن زيد بن جدعان، عن سعيد بن السيب، عن سلمان الفارسي مرفوعًا».

T 6(2) 9(2) 4.

ثالثا: التحقيق:

هذا الخبر الذي جاءت به هذه القصة الواهية مسلسل بالعلل:

العلة الأولى: على بن زيد بن جدعان:

١- قال الإمام الحافظ ابن حيان في «المجروحين» (۱۰۳/۲): «على بن زيد بن عبد الله بن أبي مليكة بن عبد الله بن جدعان القرشي الأعمى أبو الحسن من أهل البصرة، كان يهم في الأخبار، ويخطئ في الآثار حتى كثر ذلك في أخباره، وتبين فيها المناكير التي يرويها عن المشاهير فاستحق ترك الاحتجاج به».اه.

٧- وقال: أخبرنا الهمداني قال: حدثنا عمرو بن على: كان يحيى بن سعيد- وهو القطان-يتقى الحديث عن على بن زيد بن جدعان.

٣- وقال: سمعت محمد بن المنذر يقول: سمعت عباس بن محمد يقول: سمعت يحيى بن معین یقول: «علی بن زید بن جدعان لیس بشيء». اه.

٤- وقال الإمام الحافظ أبو إسحاق إبراهيم بن يعقوب بن إسحاق السعدى الجوزجاني المتوفى سنة (٢٥٩هـ) في كتابه «أحوال الرجال» (١٨٨): «على بن زيد واهي الحديث ضعيف، وفيه ميل عن القصد لا يُحتج بحديثه». اه.

٥- وقال الإمام الحافظ ابن أبي حاتم في «الجرح والتعديل» (١٨٦/٦)؛ سألت أبا زرعة عن على بن زيد بن جدعان فقال: «ليس بقوى». وقال: سألت أبي عن على بن زيد فقال: «ليس بالقوى ولا يحتج به، وكان ضريرًا، وكان يتشيع» - اهـ -

٦- ونقل الإمام الذهبي في «الميزان» (٨٥٤٤/١٢٧/٣) أن حماد بن زيد قال: على بن زيد كان يقلب الأحاديث.

ونقل أن يزيد بن زريع قال: كان علي بن زيد رافضيًا. اهـ.

ونقل أن أحمد العجلي قال: «كان على بن زيد يتشيع وليس بالقوي».

ونقل أن البخاري وأبي حاتم قالا: «لا يُحتج بعلی بن زید ».

ونقل أن ابن خزيمة قال: «لا أحتج بعلى بن زيد لسوء حفظه».

٧- وقال الإمام الحافظ ابن عدي في «الكامل» (۱۹۵/۵) (۱۳۵۱/۳۸۳)؛ «علی بن زید بن جدعان كان يغالي في التشيع،، ثم أخرج من مناكيره التي تدل على غلوه في التشيع. من حديث أبي سعيد أن رسول الله صلى الله عليه وسلم قال: «إذا رأيتم معاوية على منىرى فارجموه».

وذكر الحافظ ابن حجر في «التهذيب» (۲۰۸/۷): «أنكر ما روى ما حدث به حماد بن سلمة عن على بن زيد بن جدعان عن أبي نضرة عن أبي سعيد رفعه: إذا رأيتم معاوية على هذه الأعواد فاقتلوه». اهـ.

#### الاستنتاج الأول:

نستنتج من أقوال أئمة الجرح والتعديل في على بن زيد بن جدعان أنه كان يهم في الأخيار، ويخطئ في الآثار حتى كثر ذلك في جدعان: أخباره، وتبين فيها المناكير التي يرويها عن المشاهير فاستحق ترك الاحتجاج به، وهذه القصة المنكرة يرويها عن سعيد بن المسيب برهان على المناكير التي يرويها عن المشاهير وتبين أنه ليس بشيء، وأنه واهي الحديث

بحديثه، وكان يقلب الأحاديث وكان رافضيًا متغاليًا في التشيع.

حتى لا يتقول علينا من لا دراية له بالصناعة الحديثية يقول: إذا كان هذا حال على بن زيد بن جدعان فكيف روى له الأمام مسلم في صحيحه؟

قلت: الإمام مسلم من أعلم الناس بحال على بن زيد بن جدعان فلم يحتج به ولم يرو له احتجاجًا، وبرهان ذلك:

١- قال الإمام الحافظ ابن حجرية «التهذيب» (۲۸٥/۷): «روى له مسلم مقرونًا بغيره».

٢- قال الإمام الحافظ أبو بكر أحمد بن على بن منجویه فی کتابه «رجال صحیح مسلم» (۱۱۳۸/۵٦/۲) على بن زيد بن جدعان التيمي القرشي، الأعمى، ويقال المكي، نزيل البصرة، يكني أبا الحسن، روى عن: أنس في الجهاد، روى عنه: حماد بن سلمة مقرونًا بثابت. اهـ

قلت: من هذا يتبين أن الإمام مسلم لم يرو لعلى بن زيد في صحيحه إلا حديثًا واحدًا في كتاب الحهاد مقرونًا بثابت، وهذا بيانه:

أخرجه مسلم في صحيحه (ح١٧٨٩) وهو في كتاب «الجهاد» (ح١٠٠٠) قال الإمام مسلم؛ «وَحَدَّثَنَا هَدَّابُ بِنُ خَالِد الأَزْدِيِّ حَدَّثَنَا حَمَّادُ بِنُ سَلَمَةَ عَنْ عَلَى بِن زَيْد وَثابِت الْبُنَانِيِّ عَنْ أَنْسِ بْنِ مَالِكَ أَنَّ رَسُولَ اللَّه صلى اللَّهُ عليهُ وسلم أَفُرِدَ يَوْمَ أُحُد فِيْ سَبْعَةُ مِنَ الْأَنْصَارِ وَرَجُلَيْنِ مِنْ قُرَيْشِ فَلَمَّا رَهِقُوهُ قَالَ: «مَنْ يَرُدُّهُمْ عَنَّا وَلَهُ الْجَنَّةُ أَوْ هُوَ رَفيقي فِي الْجَنَّة؟)). الحديث.

قلت: يتبين من الإسناد: أن على بن زيد بن

۱- روی عن أنس.

٧- وروى عنه: حماد بن سلمة مقرونا بثابت. وهذا تطبيق على ما قاله الإمام الحافظ ابن منجويه (٣٤٧-٢٨هـ)، والإمام الحافظ الزي في «تهذيب الكمال» (١٣/٢٢٩/١٥٤) ضعيف وفيه ميل عن القصد لا يحتج حيث ختم ترجمة على بن زيد فقال: «روى له

The second of th

مسلم مقرونًا بثابت البناني». اه. وأقره الحافظ ابن حجر في «التهذيب» كما

وقال الحافظ ابن حجر في «التقريب» (۳۷/۲): «على بن زيد بن جدعان: ضعيف من الرابعة». اه.

وقال الحافظ ابن حجر في «التقريب» (١١٥/١): «ثابت بن أسلم البناني؛ ثقة عابد من الرابعة». اهد

قلت: وفي هذا ردِّ على كل من سوَّلت له نفسه أن في «رجال صحيح البخاري، وفي رجال صحيح مسلم ضعفاء؛ وذلك لجهله بالطريقة التي روى بها البخاري ومسلم في صحيحيهما عن هؤلاء، كما في هذا البيان الذي روى فيه مسلم لهذا الضعيف مقرونًا بثقة من نفس طبقته؛ حيث إن كليهما روى عن أنس، وبهذا بتيين أنه إذا انفرد على بن زيد بن جدعان بخير كان ضعيفًا منكرًا، كما في الخير الذي حاءت به هذه القصة الواهية.

فهذا التنبيه من الأمور المهمة جدًا، حيث يتوهم الكثير بمجرد رواية البخاري ومسلم لشخص في صحيحيهما أنه على شرطهما. العلة الثانية: سلام بن سلم:

١- قال الإمام الحافظ المزى في «تهذيب الكمال» (٢٦٢٧/٢٢٢٨)؛ سلام بن سلم، ويقال: ابن سليم، ويقال ابن سليمان، والصواب ابن سلم التميمي السعدي المدائني خرساني الأصل وهو سلام الطويل.

قال عبد الرحمن بن يوسف بن خراش: «متروك». وقال في موضع آخر: «كذاب»، وقال أبو القاسم البغوي: «ضعيف الحديث جدًا».

٢- وفي «سؤالات أبي إسحاق إبراهيم بن الجنيد ، للإمام يحيى بن معين (١٥٨-٢٣٢هـ) في «الحرح والتعديل وعلل الحديث» (٨٧١) قال: «سألت يحيى عن سلام بن سلم الطويل المدائني؟ فقال: ليس بشيء». اهـ.

٣-قال الإمام الحافظ ابن أبي حاتم في «الجرح والتعديل» (١١٢٢/٢٦٠/٤): «سلام بن سلم

Later Charles Comments

الطويل السعدي التيمي المدائني سألت أبي عنه فقال: هو سلام الطويل، ضعيف الحديث تركوه»، اهـ.

وقال: سئل أبو زرعة عن سلام بن سلم فقال: «هو سلام الطويل ضعيف الحديث». اهـ. ٤- وقال الإمام الحافظ ابن عدى في «الكامل» (Y\PPY) (37\FFY):

أ- حدثنا علان، حدثنا ابن أبي مريم، سألت يحيى بن معين عن سلم بن سلم التميمي فقال: «ضعيف لا نكتب حديثه». اهـ.

ب- وقال: حدثنا أحمد بن على المطيري، حدثنا عبد الله بن الدورقي قال يحيى: «وسلام الطويل ليس بشيء» - اهـ -

ج- وقال: حدثنا ابن حماد، حدثنا عباس عن يحيى قال: سلام بن سلم التميمي ليس بشيء اهـ

د- وقال: حدثنا ابن أبي عصمة، حدثنا أحمد بن أبي يحيى قال: «سمعت يحيى بن معين يقول: سلام الطويل ضعيف الحديث، قال: وسمعت أحمد بن حنبل يقول: سلام الطويل منكر الحديث». اه.

م- وقال: حدثنا الجنيدي، حدثنا البخاري قال: سلام بن سلم الطويل السعدي المدائني يتكلمون فيه. اه.

ن- وقال: سمعت ابن حماد يقول: قال البخاري: سلام بن سلم السعدي الطويل تركوه.اه.

هـ وقال النسائي فيما أخبرني محمد بن العباس: «سلام بن سلم متروك الحديث». اهـ. قلت: هذه أقوال أئمة الجرح والتعديل في سلام الطويل والتي أخرجها الإمام الحافظ ابن عدى في كتابه «الكامل» كما هو مبين في اصول هؤلاء الأئمة:

أ- فقال الإمام البخاري في «الضعفاء الصغير» (۱۵۲): «سلام الطويل تركوه».

ب- وقال الإمام النسائي في كتابه «الضعفاء والمتروكين» (٢٣٧): «متروك الحديث». اهـ. قلت: وهذا المصطلح من الإمام النسائي له معناه؛ حيث بينه الحافظ ابن حجرفي «شرح

النخية ، (ص٧٣)، فقال: «مذهب النسائي ألا يترك حديث الرجل حتى يجتمع الجميع على تركه». اه.

ح- لهذا قال الإمام البخاري في كتابه «التاريخ الكبير» (٢٢٢٤/١٣٣/٤): «سلام بن سلم السعدي المدائني الطويل عن زيد العمى، ترکوه».

د- وفي رواية أبي خالد الدقاق يزيد بن الهيثم بن طهمان عن يحيى بن معين (٣٧٨) قال: «سلام الطويل ليس بثقة». اه.

قلت: ولقد نقل الإمام الذهبي في «الميزان» (٣٣٤٣/١٧٤/٢) أقوال أئمة الجرح والتعديل والتي خرجناها آنفًا، ثم أقرها والإمام الذهبي «هو من أهل الاستقراء التام في نقد الرجال، قاله الحافظ ابن حجر في «شرح النخبة» (ص٧٧).

#### الاستنتاج الثاني:

نستنتج من أقوال أئمة الجرح والتعديل في سلام بن سلم الطويل أنه ليس بشيء، ضعيف الحديث جدًا، كذاب، متروك، منكر الحديث، ليس بثقة، ومن كان هذا حاله فهو في مراتب الرد والترك، ولذلك قال الإمام الذهبي في «الميزان» (١٧٦/٢): «وقد ساق ابن عدى لسلام بن سلم جملة من الأحاديث وقال: لا يتابع على شيء منها». اهد فهذه العلة الثانية تزيد الخبر الذي جاءت به هذه القصة وهنًا على وهن.

العلة الثالثة: يحيى بن سعيد العطار:

١- قال الإمام الحافظ ابن حيان في «المجروحين» (۱۲۳/۳): «يحيى بن سعيد العطار الحمصي الأنصاري كنيته أبو زكريا كان ممن يروى الموضوعات عن الأثبات والمعضلات عن الثقات لا يجوز الاحتجاج به، ولا الرواية عنه، إلا على سبيل الاعتبار لأهل الصناعة». اه.

٢- وقال عثمان بن سعيد الدارمي في «سؤالاته ليحيى بن معين» (٨٧٣): سألته فيحيى بن سعيد الحمصى العطار؟ فقال: «ليس بشيء». اه.

٣- وقال الإمام الحافظ ابن عدى في «الكامل»

(۱۹۳/۷) (۲۰۹۸/٤٥)؛ «سمعت ابن حماد يقول: قال السعدي: يحيى بن سعيد العطار منكر الحديث». اه.

٤- وقال الإمام الحافظ ابن أبي حاتم في كتابه «الجرح والتعديل» (١٥٢/٩): «يحيي بن سعيد العطار الشامي الحمصي أبو زكريا الأنصاري، وذكر أنه احترق كتبه وأنه روى أحاديث منكرة». اهـ.

٥- قال الحافظ أبو جعفر محمد بن عمرو بن موسى بن حماد العقيلي في كتابه «الضعفاء الكبير» (٢٠٢٦/٤٠٣/٤): «يحيى بن سعيد العطار شامي منكر الحديث». اه.

ثم قال: «لا يُتابع على حديثه وليس بمشهور بالنقل».

#### الاستنتاج الثالث:

نستنتج من أقوال أئمة الجرح والتعديل في يحيى بن سعيد العطار أنه: منكر الحديث، ليس بشيء يروى الموضوعات لا يجوز الاحتجاج به ولا الرواية عنه إلا على سبيل الاعتبار لأهل الصناعة، ومن كان هذا حاله فهو مراتب الرد والترك.

وهذه العلة الثالثة تزيد الخبر الذي جاءت به هذه القصة وهنًا على وهن، فالخبر باطل والقصة واهية موضوعة.

وبهذا نكون بتوفيق الله قدمنا للقارئ الكريم بحوثا علمية حديثية، وتطبيقات اصطلاحية لعلم المصطلح التطبيقي، ومناهج المحدثين كرجال صحيح مسلم، وتأصيل عبارات علماء الحرح والتعديل في الرواة وبيان معانيها وتطبيقها.

وبهذا تعم الفائدة التي هي غاية هذه السلسلة:

أ- فالقارئ الكريم يقف على درجة القصة. ب- والداعية يكون على حذر، ويسلم له عمله على السنة وحدها.

ج- وطالب هذا الفن: يجد نماذج من علم الحديث التطبيقي لأصول هذا العلم. هذا ما وفقني الله إليه،

وهو وحده من وراء القصد.

الحمد لله، والصلاة والسلام على رسول الله صلى الله عليه وسلم ويعد:

فقد امتن الله علينا وتفضل بشهر رمضان، وخصه بما لم يخص به غيره من شهور العام. فقد حعله الله مستودعا لحلائل الأعمال: وفضائل الطاعات، فخصه سركة نزول القرآن، وحعل صيامه أحد أركان الاسلام، وخص منه بالفضل والأجر الليالي العشر الأواخر، وأودَعَ فيها ليلة حُوت كُنورُ الخير والذخائر، وقد أدرك سلف هذه الأمة منزلة هذا الشهر فعظموه، وبذكر الله وطاعته عمروه، والاعتكاف فيه عبادة جليلة القدر، وسنة عظيمة الأجر، حرص عليها رسول الله صلى الله عليه وسلم حتى قارق الدنيا، وكذلك الصحابة رضي الله عنهم من بعده وق هذا المقال نعرض لحملة من فقهه وفوائده؛ شحدًا للهمم وتقوية للعزائم، فنقول وبالله التمقيق

#### أولاً: تعريف الاعتكاف:

الاعتكافُ لغة: الاقبالُ على الشِّيء والاحتياسُ فيه؛ منْ: عَكَفَ على الشَّيءِ: أي إذا أقبل عليه مواظبًا لا يصرف عنه وحهَه، ومنه قيلَ لَن لازُمَ الْسَجِدَ، وأقامَ على العبادة فيه: عاكفٌ ومعتكفٌ. «لسان العرب» لابن منظور (٢٥٥/٩) الاعتكاف شرعا: "هو الإقامة في السجد بنية التقرّب إلى الله عَزُّ وجِلُّ، ليلاً كان أو نهارًا". انظر (المحلى: دل على مشروعيته الكتاب والسنة والإجماع:

#### معاوية محمد هيكل اعداد/

٥/١٧٩). و(المفنى: ١٨٦/٣).

وقال الشيخ ابنُ باز رحمه الله: هو التفرغ للعبادة والخلوة بالله لذلك، وهذه هي الخلوة الشرعية. وقال بعضهم في تعريف الاعتكاف؛ هو قطع العلائق عن كل الخلائق؛ للاتصال بخدمة الخالق. (مجموع الفتاوي (١٥/١٥).

#### ثاتيا: الحكمة من مشروعيته:

قال ابن القيم رحمه الله: "وشرع لهم الاعتكاف الذي مقصوده وروحه عكوف القلب على الله تعالى، وجمعيته عليه، والخلوة به، والانقطاع عن الاشتغال بالخلق والاشتغال به وحده سبحانه، بحيث يصير ذكره وحمه، والاقبال عليه في محل هموم القلب وخطراته، فيستولى عليه بدلها، ويصير الهم كله به، والخطرات كلها بذكره، والتفكر في تحصيل مراضيه وما يقرب منه، فيصير أنسه بالله بدلاً من أنسه بالخلق، فيعده بذلك لأنه به يوم الوحشة في القبور حين لا أنيس له، ولا ما يفرح به سواه، فهذا مقصود الاعتكاف الأعظم، ولما كان هذا القصود إنما يتم مع الصوم، شرع الاعتكاف في أفضل أيام الصوم، وهو العشر الأخير من رمضان). (زاد Itale Y/YA).

### ثالثاً وأدلة مشرعيته :

1- الكتاب: قوله تعالى: (وعهدنا إلى إبراهيم وإسماعيل أن طهرا بيتي للطائفين والعاكفين والركع السجود) وقوله تعالى: (ولا تباشروهن وأنتم عاكفون في المساجد)؛ فإضافته إلى المساجد المختصة بالقربات وترك الوطاء المباح لأجله دليل على أنه قربة.

٢- السنة: عن عائشة رضي الله عنها: (كان رسول الله صلى الله عليه وسلم يعتكف العشر الأواخر حتى توفاه الله، ثم اعتكف أزواجه من بعده) (البخاري برقم (٢٠٢٦) ومسلم برقم (١١٧٢).

٣- الإجماع: نقله ابن المنذر وابن حزم والنووي
 وابن قدامة وشيخ الإسلام والقرطبي وابن
 هبيرة والزركشي وابن رشد.

#### حكم الاعتكاف:

الاعتكاف قربة وطاعة وفعله سنة، وهو في رمضان آكد، وآكده في العشر، ولا يجب إلا بالنذر. قال ابن المنذر رحمه الله: "وأجمعوا على أن الاعتكاف سنة لا يجب على الناس فرضا إلا أن يوجبه المرء على نفسه نذرا فيجب عليه" اهد. "الاجماء" (ص٥٣٠).

ودليل وجوبه بالنذر، (أَنَّ عُمَر رَضِي اللهُ عَنهُ سألَ النبيَّ صلَّى اللهُ عليهِ وسلَّمَ قالَ؛ كنتُ نَذرْتُ في الجاهليَّةِ أَنْ أَعْتَكِفَ ليلةَ في المسجدِ الحرامِ؟. قالَ: (قَاوفِ بِنَدُرِكَ). (البخارى:٢٠٣٢).

#### بداية الاعتكاف ونهايته:

اختلف أهل العلم في ذلك على قولين: القول الأول: يبدأ قبل غروب شمس ليلة إحدى وعشرين، وهو مذهب جمهور الفقهاء من الحنفية، والمالكية، والشافعية، والجنابلة ودليل ذلك عن أبي سعيد الخدري رضي الله عنه "أن رسول الله صلى الله عليه وسلم كان يعتكف في العشر الأوسط من رمضان، فاعتكف عاماً، حتى إذا كان ليلة إحدى وعشرين، وهي الليلة التي يخرج من صبيحتها من اعتكافه، قال: من كان اعتكف معي فليعتكف العشر الأواخر". أخرجه البخاري ومسلم (رواه

البخاري (٢٠٢٧) واللفظ له، ومسلم (١١٦٧). قال شيخ الإسلام عن هذا الحديث: (فقد بين أن من اعتكف العشر الأواخر فإنه يعتكف ليلة إحدى وعشرين) (شرح عمدة الأحكام (۷۷۹/۲).

القول الثاني: يبدأ الاعتكاف من بعد صلاة فَجرِ اليومِ الواحِد والعشرين، وهي رواية عن أحمد، واختيار ابن المنذر، وابن القيم، والصنعاني. واستدلوا بحديث عائشة رضي الله عنها قالت: (كان رسول الله- صلى الله عليه وسلم- إذا أراد أن يعتكف صلى الفجر ثم دخل معتكفه) (متفق عليه: البخاري ٢٠٤١).

قال الشيخ ابن عثيمين: "جمهور أهل العلم على أن ابتداء الاعتكاف من ليلة إحدى وعشرين، وإن كان وعشرين لا من فجر إحدى وعشرين، وإن كان بعض العلماء ذهب إلى أن ابتداء الاعتكاف من فجر إحدى وعشرين مستدلاً بحديث عائشة رضي الله عنها عند البخاري: (فلما صلى الصبح دخل معتكفه).

لكن أجاب الجمهور عن ذلك بأن الرسول عليه الصلاة والسلام انفرد من الصباح عن الناس، وأما نية الاعتكاف فهي من أول الليل، لأن العشر الأواخر تبتدئ من غروب الشمس يوم عشرين" اهـ (فتاوى الصيام ص٥٠١).

### متى ينتهى الاعتكاف؟

ينتهي وقتُ الاعتكافِ فِي أيّامِ العَشرِ الأواخِرِ، من بعد غروب شَمسِ آخرِ يوم من رمضان، وهذا باتّفاقِ المُذاهِبِ الفِقهيّةِ الأربَعةِ؛ وذلك حتى يكونَ مُستوفيًا لَلعَشرِ بكمالِه. قال الشيخ ابن عثيمين رحمه الله: "يخرج المعتكف من اعتكافه إذا انتهى رمضان، وينتهي رمضان بغروب الشمس ليلة العيد" اه فتاوى الصيام (ص ٢٠٥).

وإذا اختار البقاء حتى يصلي الفجر ويخرج من معتكفه إلى صلاة العيد فلا بأس، فقد استحب ذلك بعض السلف.

شروط صعة الاعتكاف؛

 الإسلام: وهو شرط لصحة جميع العبادات. قال الشيرازي: (لا يصح من الكافر كالصوم) (المجموعجة/٤٧٥).

٧- العقل والتمييز.

٣- النية: وهي شرط لصحة جميع العبادات.
٤- المسجد: يشرع الاعتكاف في مسجد تقام فيه صلاة الجماعة لحديث عائشة رضي الله عنها وفيه: "ولا اعتكاف إلا في مسجد جماعة" (صحيح الارواء ١٣٩/٤).

والأفضل أن يكون في مسجد جامع حتى لا يضطر للخروج لصلاة الجمعة، والأكمل أن يكون في المساجد الثلاثة والمسجد شرط لصحة اعتكاف الرجل اتفاقا. وأما المرأة فذهب جمهور العلماء إلى أنها كالرجل لا يصح اعتكافها إلا في المسجد ولأن أزواج النبي صلى الله عليه وسلم إستأذنته في الاعتكاف في المسجد فأذن لهن، وكن يعتكفن في المسجد بعد وفاته صلى الله عليه وسلم وسلم. قال النووي بعد وفاته صلى الله عليه وسلم قال النووي ألجموع (٥٠٥/١): "لا يصح الاعتكاف من الرجل ولا من المرأة إلا في المسجد، ولا يصح في المسجد بيت الرجل وهو ألا مسجد بيت الرجل وهو

وقال الشيخ ابن عثيمين رحمه الله: المرأة إذا أرادت الاعتكاف فإنما تعتكف في المسجد إذا لم يكن في ذلك محذور شرعي، وإن كان في ذلك محذور شرعي فلا تعتكف أهد (الفتاوى ٢٦٤/٢٠).

٥- الصوم: وهذا الشرط مختلف فيه والصحيح من قولي أهل العلم أن الاعتكاف يصح من غير صوم، وهو مذهب الشافعيّة، والشهورُ عند الحنابلة، وقولُ طائفة من السّلَف، واحتاره ابنُ حَزم، وابنُ دقيقِ العيد، وابنُ باز وابنُ عثيمين. "لأنَّ إيجابَ الصّوم حُكمُ لا يثبُتُ إلاَ بالشّرع، ولم يصحَ فيه نصُ ولا إجماع". "المعتي" لابن قدامة (١٨٨/٣). وقال ابنُ باز رحمه الله: (ولا يُشتَرَطُ أن يكونَ معه صومٌ على الصّحيح، ولكنَ مع الصوم أهضَل "مجموع فتاوى ابن باز " (١٨٤/٢).

7- إذن الرجل لزوجِه؛ فلا يصح للمرأة أن تعتكف وزوجها شاهد إلا بإذنه. قال الحافظ بن حجر؛ (قال ابن المنذر وغيره: في الحديث حديث عائشة في نقض أخبية نسائه - أن المرأة لا تعتكف حتى تستأذن زوجها، وأنها إذا اعتكفت بغير إذنه كان له أن يخرجها، وأن كان بإذنه فله أن يرجع فيمنعها، وعن أهل الرأي -الأحناف- إذا أذن لها الزوج ثم منعها أثم بذلك وامتنعت، وعن مالك ليس له ذلك، وهذا الحديث حجة عليهم) (الفتح جها/٢٧٧).

#### ميطلات الاعتكاف:

أولاً، الجماعُ: الجماعُ يَحرُمُ على المُعتكف ويُفسدُ عليه الاعتكاف. لقوله تعالى: ولا تُباشرُوهُنَ وَأَنْتُمْ عَاكِفُونَ فِي الْسَاجِد (البقرة: ۱۸۷). قال ابنُ حزم: (واتَّفقوا أنَّ الوَطَّءَ يُفسدُ الاعتكاف) "مراتب الإجماع" (ص13). وقال النووي: (إن جامع المعتكف ذاكرًا للاعتكاف، عالمًا بتحريمه؛ بطل اعتكافُه بإجماع المسلمين.) "المجموع"

ثانياً، مباشرة الزوجة بشهوة، فإن كان لغير شهوة لم يبطل اعتكافه باتفاق الأئمة.

ثالثاً: إنزال المني بالمباشرة أو تكرار النظر أو الاستمناء.

تنبيه؛ ولا يبطل الاعتكاف بالاحتلام. رابعاً: الحيض والنفاس للمرأة لفوات شرط الطهارة

خامساً: ذهاب العقل بجنون أو سكر. سادساً: الردة. قال تعالى "لثن أشركت ليحبطن عملك"

سابعاً؛ الخروج لغير حاجة، فعن عَائشة رَضِيَ اللَّهُ عَنْهَا قَالَتْ، "كَانَ رَسُولُ اللَّهِ صَلَى اللَّهُ عَلْهَ قَالَتْ، "كَانَ رَسُولُ اللَّهِ صَلَى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَمَ لا يَدْخُلُ الْبَيْتُ إلا لِحَاجَة الإِنْسَانِ إِذَا كَانَ مُعْتَكِفًا". (البخاري (٢٠٩٢) ومسلم (٢٠٩٧) قال ابن قدامة في المغني: (٢٦٦٤): "وَالْمَرَادُ بِحَاجَة الاِنْسَانِ الْبَوْلُ وَالْقَائِطُ، كَنَّ يَدْلَكُ عَنْهُماً؛ لأَنْ كُلُّ إِنْسَانِ الْبَوْلُ وَالْقَائِطُ، كَنَّ يِدُلِكُ عَنْهُماً؛ لأَنْ كُلُّ إِنْسَانِ الْبَوْلُ وَالْقَائِطُ، كَنَّ عَنْهُماً؛ لأَنْ كُلُّ إِنْسَانِ الْبَوْلُ

يَحْتَاجُ إِلَى فَعْلِهِمَا، وَفِي مَعْنَاهُ الْحَاجَةَ إِلَى الْكَاجُولِ الْكَاجُولِ الْكَاجُولِ الْكَاجُولِ وَالْشُرُوبِ، إِذَا لَمْ يَكُنْ لَهُ مَنْ يَأْتِيهِ بِهِ، فَلَهُ الْخُرُوجُ إِلَيْهِ إِذَا احْتَاجَ إِلَيْهِ، وَكُلُّ مَا لَا بُدَ لَهُ مِنْهُ، وَلَا يُمْكِنُ فِعْلَهُ فِي النَّهِ، وَكُلُّ مَا لَا بُدُ لِهُ مِنْهُ، وَلا يُمْكِنُ فِعْلَهُ فِي النَّهِ، وَلا يَفْسُدُ اعْتِكَافُهُ وَهُو عَلَيْهِ، مَا لَمْ لِيْطِلُ اهِ.

وقال علماء اللجنة الدائمة: "السنة ألا يزور المعتكف مريضاً أثناء اعتكافه، ولا يجيب الدعوة، ولا يقضي حوائج أهله، ولا يشهد جنازة، ولا يذهب إلى عمله خارج المسجد، لما ثبت عن عائشة أنها قالت: (السُّئَةُ عَلَى المُعْتَكِفُ أَنْ لا يَعُودَ مَرِيضًا، وَلا يَشْهَدَ جَنَازَةً، ولا يَمَسَّ امْرَأَةُ وَلا يُبَاشِرَهَا، وَلا يَخُرُجُ لِحَاجَةً لِلا لا بُدً مِنْهُ) رواه أبو داود (٢٤٧٣) اهـ. فتاوى اللجنة الدائمة (٤١٠/١٠).

تنبيه: شروط هذه البطلات- كالصيام- أن يكون عالمًا ذاكراً مختاراً.

#### قضاء الاعتكاف:

١- من خرج من اعتكافه الستحب بعد الشروع فيه فإنه لا يلزمه القضاء ولكن يستحب فقط؛ لأن الأصل براءة الذمة، وهو مذهب الشافعية، والحنابلة، وقول عند الحنفية.

٢- أمًا من ندر اعتكافا، ثم قطعه، أو أفسده؛ وجب عليه قضاؤه. نقل الإجماع على ذلك؛ ابن رشد، والزُرقاني، وابن قاسم. قال الزُرقانيُ: (وأمًا المنذور غير المُعيَّن، فلا خلاف في وجوب قضائه). "شرح الزرقاني على الموطأ" (٣١٤/٢).

### أقل زمن للاعتكاف:

اختلف العلماء في أقل زمن للاعتكاف فذهب جمهور الفقهاء إلى أنه لا حد لأقله، وهو مذهب الحَتَفيّة، والشَّافِعيَّة، وقولٌ للحَنابِلة، واختاره ابنُ حَزم، والشُوكاني، وابن باز، وحكى ابنُ عبد البَرِّ أنَّهُ قولُ أكثر الفُقهاء. واستدلوا بعمومُ قولِه تعالى « وَلا تُبَيْرُوهُ فَي وَأَنتُز عَكِمُونَ فِي السَّيجِدِ» (البقرة: ١٨٧).

قال ابن حزم: "والاعتكاف في لغة العرب الإقامة.. فكل إقامة في مسجد لله تعالى بنية

التقرب إليه اعتكاف.. مما قل من الأزمان أو كثر، إذ لم يخص القرآن والسنة عدداً من عدد، ووقتاً من وقت "اهـ. المحلى (١٧٩/٥). وكذلك لا حد لأكثر زمان الاعتكاف. نقل الإجماع على ذلك: النووي، وابنُ الملقّن، وابنُ حَجرِ. قال النووي؛ (وأجمعوا على أنه لا حد لأكثر الاعتكاف، والله أعلم). "شرح النووي على مسلم" (١٨/٨).

#### نصائح ووصايا للمعتكفين:

وفي الختام أقول الإخواني المعتكفين: هذا أوان الجد والتشمير، وتحصيل الزاد ليوم المعاد، فاحرصوا على اغتنام الأوقات وتعميرها بالطاعات والقربات، وعليكم بتلاوة القرآن وتدبر معانيه، والإكثار من الذكر والاستغفار، والتضرع إلى الله في الأسحار، وتحري ليلة من الاعتكاف، واحذروا من اتخاذ المعتكف من الاعتكاف، واحذروا من اتخاذ المعتكف موضع عشرة ودعوة للولائم، ومجلبة للزائرين، وتجاذب أطراف الحديث فيما بينهم، فهذا خروج بالاعتكاف عن مقصوده فما شرع والله لهذا. فالاعتكاف أعظم فرصة للخلوة بالله؛ الإصلاح القلب، وتقوية الصلة به سيحانه.

قال ابن رجب رحمه الله: "الخلوة المشروعة لهذه الأمة، هي الاعتكاف في الساجد، فالمعتكف في الساحد، فالمعتكف قد حبس نفسه على طاعة الله وذكره، وقطع عن نفسه كل شاغل يشغله عنه، وعكف بقلبه وقالبه على ربه وما يقربه منه، فما بقي له هُمُّ سوى الله وما يرضيه عنه.

وكلما قويت المعرفة بالله، والمحبة له والأنس به؛ أورثت صاحبها الانقطاع إلى الله تعالى بالكلية على كل حال. كان بعضهم لا يزال منفردا خاليا بربه فقيل له: أما تستوحش؟ قال: كيف أستوحش وهو يقول: أنا جليس من ذكرني." (لطائف المعارف ١٩٠).

أعاننا الله وإياكم على ذكره وشكره وحسن عبادته، وتقبل الله منا ومنكم صالح الأعمال.

والحمد لله رب العالمين.



# سلة اللبي صلى الله عليه وسلم وتشريع الصيام

بسم الله، والحمد لله، والصلاة والسلام على رسول الله صلى الله عليه وسلم، وبعد،

لقد تكلمنا فيما سبق عن موقف المفكرين المعاصرين، الذين أنكروا السنة ولم يحتجوا بها، ولا جاء ية خاطري أن أنحدث معهم بسؤال: ماذا ستفعل في رمضان؟

فإن الحديث عن الرسول صلى الله عليه وسلم في رمضان لبيان أقواله وأفعاله لهو الحديث عن تشريع الصيام بصفة عامة، وأعمال الرسول صلى الله عليه وسلم بصفة خاصة.

وفي هذا الحديث بيان لقول الله تعالى: «رَبِّا اَلْكُمُّ اللهُ اللهُ اللهُ عَالَى: «رَبِّا النَّهُ اللهُ اللهُ اللهُ مَلَى اللهُ عليه وسلم هي المنهج العملي الواضح البين الذي سلكه في تبليغ الدعوة، فإن أنكرت هذا فماذا ستفعل في رمضان ؟ ا

السؤال قائم ويحتاج لجواب؛ لأن السنة هي التي بيَّنَت تشريع الصيام، والصحابة رضي الله عنهم من بعده صلى الله عليه وسلم نهجوا نهجه من بعده، وساروا على دريه واقتفوا أثره.

فمثلا عند البخاري ومسلم من حديث عبد

#### د. أحمد منصور سباتك

الله بن عباس رضي الله عنهما في عام الفتح في رمضان خرج صلى الله عليه وسلم صائمًا والناس ما بين صائم ومفطر، حتى بلغوا منزلاً، فقال لهم صلى الله عليه وسلم: «قد دنوتم من عدوكم والفطر أقوى لكم». فأفطر البعض وبقي البعض، فلما منزل منزلاً آخر ورأى أناسًا أجهدهم الصوم فأخذ قدحًا وشرب، وكان بعد العصر، وألزمهم فأفطروا لما رأوا النبي صلى الله عليه وسلم أفطروما كان ذلك إلا الأنهم يدينون لله تعالى بقوله تعالى: « لَّفَدُكُانَ لَكُمْ فِي رَسُولِ اللهِ أَسُورُ حَسَنَةٌ، بقوله تعالى: « لَّفَدُكَانَ لَكُمْ فِي رَسُولِ اللهِ أَسُورُ حَسَنَةٌ، بقوله تعالى: « لَّفَدُكَانَ لَكُمْ فِي رَسُولِ اللهِ أَسُورُ حَسَنَةً» (الأحزاب: ٢١).

أما إذا تكلمنا عن سنة الرسول صلى الله عليه وسلم ورمضان، فسنجد بيانًا كافيًا شافيًا للتشريع فيما يخص هذا الشهر الفضيل.

فمن المقرر أن تشريع الصيام في رمضان بدأ في السنة الثانية، حيث أنزل تعالى: « يَاأَيُهَا الَّذِينَ مَا مَنُوا كُنِبَ عَنِهُمُ المِينَامُ كَمَا كُنِبَ عَلَى الَّذِينَ مِن مَامَوا كُنِبَ عَلَى الَّذِينَ مِن مَامَوا كُنِبَ عَلَى الَّذِينَ مِن مَامَوا كُنِبَ عَلَى اللّهِ عَنْهَ اللّهِ عَنْهَ اللّهِ عَنْهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَنْهُ عَلَى اللّهُ عَنْهُ عَلَى اللّهُ عَالْمُ عَلَى اللّهُ عَا عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّه

رمضان ١٤٣٨ هـ - العدد ٥٤٩ - السنة السادسة والأربعون

الخطاب لعموم المؤمنين، ثم الزامه بالصيام فيه تعميم وشمول حثا للقيام بواجب الصيام، وختم الآية ببيان الغاية والنتيجة من هذا التشريع، مع العلم أن تشريع الصيام أخذ أطوارًا عديدة، المشهور والبين منها ثلاثة أطوار:

الأول، أيامًا معدودات. قيل: الاثنين والخميس، وقيل؛ ثلاثة أيام من كل شهر، وقيل: ذكر الأيام المعدودات تخفيفا وتهوينا، والا فهي الشهر ينفسه.

والقاني، التخيير وعَلَ الْأَمِكَ عَلِيمُ مَا مُنَا اللَّهُ مَا عَلَيْهُ مُلَّا عَلَيْهُ اللَّهُ مُلَّا البقرة:١٨٤)، فكانوا مخيرين بين الصيام أو الإطعام.

والثالث، الالزام، في ريمنان الذي أديل في الذي إن ولا الله السنة ، (البقرة،١٨٥)، فلم يبق لهم خيار إلا يُ الرخص: مُنْنَ كُاك مِنكُم دُريشًا أَلْ عَلَى سَفَرَ الْمِكُدُّ فِي أَيْثِارِ أَخْرُ ، (الْبَصْرة ١٨٤١) أي: إن أفطر. وعلى ضوء هذه الثلاثة لو قيل: قد سنق ذلك ما قدم الله به لتشريع الصيام في سنة محمد صلى الله عليه وسلم وهو صوم عاشوراء، كما جاء في حديث ابن عباس رضى الله عنهما في الصحيحين: وأول ما قدم صلى الله عليه وسلم المدينة وجد اليهود يصومون يوم عاشوراء، فسألهم عن صيامهم؟ فقالوا: يوم نجى الله فيه موسى من فرعون فصامه فصمناه، أي شكرًا لله. فقال صلى الله عليه وسلم: «نحن أحق بموسى منكم، قصامه وأمر الناس بصيامه وجونًا.

وفي غير الصحيحين زيادة معناها أنه حتى من كان قد أكل أثرمه بالإمساك بقية يومه. أي أن السنة وضعت منهجًا لتشريع الصيام في جهات

أولا الله التباط هذه الأمة بالأمم السابقة منها في طاعة الله تعالى.

ثانيًا، تعظيم الأيام ذات التاريخ المشهور في نصرة دين الله، إذ فيه انتصار الحق على الباطل.

ثالثا، فرصة لتعريف اليهود بروابط الدين وكيف أن الأنبياء أبناء علات، دينهم واحد وربهم واحد والمشرع واحد، ﴿ نُفَرِّقُ بِأِنْ أَعْدِ مِنْهُمْ وَهُنَّ لَهُ مُسْلَمُونَ ، (العقر:١٣١).

(العاد محل الفرض، وهو مقدمة الصيام ليتعود السلمين على صيام الشهر ساعة إيجابه، والالتزام به على شكل جماعي لكل المؤمنين كما ورد في الخطاب.

ولذا شرع صيام عاشوراء أولا ثم نسخ عنه الوجوب، وتزل إلى السنة، وهل الفرض: هي بالمكاللي فلفظ و (البقر ١٨٥٠).

ثم نأتى لشأن آخر وهو الكيفية، أي كيف يكون صيام الشهر؟ حيث كان يبدأ بالامساك بعد أول نوم ينامه من الليل قبلها، أي بعد الغرب، وكان الأمر يشق عليهم، حتى وقع الرجل من أهل قباء ظل نهاره يعمل في مزرعته، فلما جاء الي بيته بعد غروب الشمس، وذهبت زوحته لتأتيه بالإفطار، غلبته عينه فنام فلم يستطيع الأكل وواصل صومه إلى الغد، وفي الظهر أغمى عليه، فأخبر بذلك رسول الله صلى الله عليه وسلم، فحزن لذلك.

وكان أيضا يحرم عليهم طيلة رمضان مباشرة النساء، فغنيت رجلاً نفسه على امرأته، فجاء وأخبر رسول الله صلى الله عليه وسلم فاشتد الأمر، فجاءت الرخصة وجاء التخفيف كما ورد عند البخاري في الصحيح.

وأخذ شكل الصوم طورًا جديدًا في قوله تعالى، وَإِلَّ لَكُمْ لِنَاذُ النِّيبَارِ الْأِنَّ إِلَّى بِسَائِكُمْ ، (البقر،١٨٧) إلى قوله تعالى: ﴿ لا نَسُاوُهُ ﴾ النفر منجمون في التكنجية على خارد الله فيلا تدروها ، (البقر:۱۸۷).

والأمثلة التي تبين تشريعات الصيام التي كانت من السنة لا تحدّها مقالة، لكن أردت أن أبين أن الصوم جُل أحكامه وردت في سنته صلى الله عليه وسلم.

فيامن تنكرسنة الحسب الصطفى السوال قائم: ماذا ستفعل في رمضان؟

أقف إلى هنا تاركا القارئ الكريم يستعد لشهر الطاعة باستلامه، وذلك ليسلمه لريه على الوجه الذي يرضيه عنه.

إنه ولى ذلك والتادر عليه. وصل اللهم وسلم وبارك على محمد وآله وصحبه وسلم.



الحمدُ لله الذي أضاء بكتابه القلوب، وأنزله في أوجز لفظ وأعجز أسلوب، فأعيت حكمته الحكماء، وأبكمت فصاحته الخطباء، والصلاة والسلام على نبينا محمد، الذي بعثه الله هادياً ومبشراً نذيراً، وداعياً إلى الله تعالى بإذنه وسراجاً منيراً.

أما بعد: فإن رمضان شهر القرآن أحببت أن أذكر نفسي وإخواني الكرام بفضل تلاوة القرآن، فأقول وبالله تعالى التوفيق:

قال الله تعالى: (شَهْرُ رَمَضَانَ اللّذِي أُنزِلَ فِيهِ الْقُرْءَانُ هُدَّى اللّذِي أَنزِلَ فِيهِ الْقُرْءَانُ هُدَى اللّهَدَى وَالْفُرْوَانِ فَمَن شَهِدَ هُدَّى اللّهُ وَالْفُرْوَانِ فَمَن شَهِدَ مِنكُمُ النَّهُ وَقَلَمُ اللّهُ عَلَى سَفَرِ فَهِدَّةً مِنْ أَنْكِامِ أُخَرُ أُنْهِ اللّهُ بِحُمُ اللّهُ مِنْ أَنْكِامٍ أُخَرُ أُنْهِ اللّهُ بِحُمُ اللّهُ مَن وَلا يُربِدُ بِحُمُ اللّهُ وَلا يُربِدُ بِحُمُ اللّهُ مَن وَلا يُربِدُ مِنْ اللّهُ مِنْ اللّهُ مَنْ اللّهُ عَلَى مَا هَدَينَكُمْ وَلَا يُربِدُ مِنْ اللّهُ عَلَى مَا هَدَينَكُمْ وَلَا يُمِدِدُ وَلا يُربِدُ وَلَا يُربِدُ وَلَا يُربِدُ وَلَا يُربِدُ وَلَا يُربِدُ وَلَا يُربِدُ وَلَا اللّهُ مِنْ اللّهُ مَن اللّهُ مَنْ اللّهُ مَن اللّهُ مَنْ اللّهُ عَلَى مَا هَدَينَكُمْ وَلَا يُولِدُ اللّهُ وَلَا يُربِدُ وَلَا يُربِدُ اللّهُ مِنْ اللّهُ مِنْ اللّهُ مِنْ اللّهُ مَا اللّهُ اللّهُ مِنْ اللّهُ مِنْ اللّهُ مِنْ اللّهُ مِنْ اللّهُ مِنْ اللّهُ مَنْ اللّهُ مِنْ أَنْكُمْ اللّهُ مِنْ اللّهُ مِنْ اللّهُ مَن اللّهُ مَن اللّهُ اللّهُ مِنْ أَنْهُمُ اللّهُ مِنْ أَنْهَا عَلَى مَا هَدَينَكُمُ اللّهُ اللّهُ مِنْ أَنْهُ مِنْ أَنْهُ مِنْ أَنْهُمُ اللّهُ اللّهُ مِنْ أَنْهُ مِنْ أَنْهُ مِنْ أَنْهُ مِنْ أَنْهُ مِنْ أَنْهُ مِنْ أَنْهُمُ اللّهُ اللّهُ مِنْ أَنْهُمُ اللّهُ مِنْ أَنْهُ مِنْ أَنْهُ مِنْ أَنْهُ مِنْ أَنْهُ مِنْ أَنْهُمُ مِنْ أَنْهُمُ اللّهُ مِنْ أَنْهُمُ اللّهُ مِنْ أَنْهُمُ مِنْ أَنْهُ عَلَى مَا هَدَينَا مُنْ اللّهُ مِنْ أَنْهُمُ اللّهُ مِنْ اللّهُ مِنْ أَنْهُمُ مِنْ أَنْهُمُ مِنْ أَنْهُمُ مِنْ أَنْهُمُ مُنْ اللّهُ مِنْ اللّهُ مِنْ أَنْهُمُ مِنْ أَنْهُمُ مِنْ أَنْهُمُ اللّهُ مِنْ أَنْهُمُ مِنْ أَنْهُمُ مِنْ أَنْهُمُ لَا مُنْ اللّهُ مُنْ أَنْهُمُ مِنْ أَنْهُمُ مِنْ أَنْهُمُ مِنْ أَنْهُمُ مُنْ أَنْهُمُ مِنْ أَنْهُمُ مِنْ مُنْ أَنْهُمُ مُنْ أَنْهُمُ مِنْ أَنْهُمُ مُنْ أَنْهُمُ مِنْ مُنْ أَنْهُمُ مِنْ أَنْهُمُ مُنْ أَنْهُمُ مُنْ أَنْهُمُ مُنْ أَنْهُمُ مِنْ مُنْ مُنْ أَنْهُمُ مُنْ أَنْهُمُ مُوا مُنْ مُنْ أَنْهُمُ مُنْ أَنْهُمُ مُنْ مُنْ مُنْ مُنْ أَنْهُمُ مُنْ أَنْمُ مُنْ أَنْهُمُ مُنْ أَنْمُ مُنْ م

قال الإمام ابن كثير (رحمه الله): يَمْدَحُ تَعَالَى شهرَ الصَيام مِنْ بَيْن سَادر الشُّهُور، بِأَن اخْتَارَهُ مِنْ بَيْنهِنَّ لاِنْ زَالَ الْفُرْآنِ الْعَظَيم فيه، وَكَمَا اخْتَصْهُ بِذَلك. الصَّحُفُ وَالتَّوْرَاةُ وَالزَّبُورَ وَالْإِنْجِيلُ نَزَلَ كُلُّ مِنْهًا عَلَى النَّبِيِّ الذي أُنْزِلَ عَلَيْ مِنْهًا عَلَى النَّبِيِّ الذي أُنْزِلَ عَلَيْه جُمَلةً وَاحدَة، وَأَمَّا الْقُرْآنُ هَانَما نَزَلَ جُمْلةً وَاحدَة، وَأَمَّا الْقُرْآنُ هَانَما اللَّمْرَانُ هَانَما نَزَلُ جُمْلةً وَاحدَة، وَامْ السَّمَاء الدُّنْيَا، نَزَلَ جُمْلةً وَاحدَة إلى بَيْتِ الْعزَة مِنْ السَّمَاء الدُّنْيَا،

وَكَانَ ذَلكَ فِي شَهْرِ رَمَضَانَ، فِي لَيْلَةِ الْقَدْرِ مِنْهُ، كَمَا قَالَ تَعَالَى: (إِنَّا لَنَرْكُ فَي لِيَادِ ٱلْغَدْرِ ) (الْقَدْرِ: ١). تَعَالَى: (إِنَّا لَنَرْكُ فَي لِيَادِ ٱلْغَدْرِ ) (الْقَدْرِ: ١).

وَقَالَ: (إِنَّا آَنْزَانُهُ فِي يَبِّلُو أُمُنِّرُكُو ) (اللهُ خَانِدِ ٣). ثُمَّ نَزَلُ بعدُ مُفَرَّقًا بِحَسْبِ الْوَقَائِعِ عَلَى رَسُولِ اللهِ صلى الله عليه وسلم (تفسير ابنِ كثِيرِ جِـ ٢ص ١٨٠٠).

عَنِ الْبَنِ عَبَّاسِ، قَالَ: أَنْزِلَ الْقَرْآنُ جُمْلُةَ إِلَى السَّمَاءِ
الدُّذِيَا عِيْ لَيْلَةَ الْقَدْرِ، ثُمَّ أَنْزِلَ بَعْدَ ذَلِكَ فِي عَشْرِينَ
الدُّذِيَا عِيْ لَيْلَةَ الْقَدْرِ، ثُمَّ أَنْزِلَ بَعْدَ ذَلِكَ فِي عَشْرِينَ
سَنَةَ، قَالَ: (وَلا يَأْثُونَكَ بِسَلُ إِلَّا عِشْنَكَ بِالْحَقِّ وَلَّمْنَنَ 
مَشْبِرًا) (الفرقان: ٣٣) .، وَقَرَأُ (وَقُرْانَا فَرَقَهُ لِتَقَرَّهُ عَلَى النَّاسِ عَلَى مُكْنِ وَزَلْتُهُ لَنْزِيلًا) (الإسراء: ١٠٦) (السنن الكبرى للنسائي جـ ٦ صـ ٤٢١ حديث ١١٣٧٢).

ختم القرآن في رمضان

عَنْ عَبْدِ اللّهِ بْنِ عَبْاسِ، رَضِيَ اللّهِ عَنْهُمَا، قَالَ: «كَانَ النّبِيُ صَلَى اللّه عليه وسلم أَجْوَد النّاسِ بالخَيْرِ، وَأَجُودُ مَا يَكُونُ فِي شَهْرِ رَمَضَانَ، لأَنَ جِبْرِيلَ كَانَ يَلْقَاهُ فِي كُلُ لَيْلَة فِي شَهْرِ رَمَضَانَ، لأَنَ جبْرِيلَ كَانَ يَلْقَاهُ فِي كُلُ لَيْلَة فِي شَهْرِ رَمَضَانَ، حَتَّى يَنْسَلَخَ(ينتهي). في كُلُ لَيْلَة فِي شَهْرِ رَمَضَانَ، حَتَّى يَنْسَلَخَ(ينتهي). يَعْرِضُ عَلَيْهُ رَسُولُ الله صلى الله عليه وسلم القُرْآن، فَإِذَا لَقِيهُ جِبْرِيلُ كَانَ أَجْوَدَ بِالْخَيْرِ مِنَ الرَّيحِ الْمُسْلَةِ». فَإِذَا لَقِيهُ جَبْرِيلُ كَانَ أَجْوَدَ بِالْخَيْرِ مِنَ الرَّيحِ الْمُسْلَةِ». (البَحْارِي جديث: ٤٩٩٧).

عَنْ عَائشٌةَ أُمَّ اللُّوْمنينَ أَنَّ فَاطمَةَ بِنت رَسُولُ اللَّه، صلى

الله عليه وسلم، قائت: أَخْبَرَني رَسُولُ الله صلى الله عليه وسلم: أَنَّ جِبْرِيلَ كَانَ يُعَارِضُهُ بِالقُرْآنِ كُلِّ سَنَة مَرَّة، وَإِنَّهُ قَدْ عَارَضُني بِهِ الْعَامُ مَرَّتَيْنٌ، وَلا أَرَى الأَجْلَ الله قَدْ اَقْتَرَبَ، فَاتَّقِي الله وَاصْبِري، فَإِنِّي نَعْمَ السَّلْفُ أَنَّا لَلَهُ وَاصْبِري، فَإِنِّي نَعْمَ السَّلْفُ أَنَّا لَلَهُ وَاصْبِري، فَإِنِّي نَعْمَ السَّلْفُ أَنَّا لَلهُ وَاصْبِري، فَإِنِّي نَعْمَ السَّلْفُ أَنَّا لَلهُ وَاصْبِري، فَإِنِّي نَعْمَ السَّلْفُ أَنَّا لَلهُ وَاصْبِري، فَإِنِي نَعْمَ السَّلْفُ أَنَّا لَلهُ وَاصْبِري، فَإِنِّي نَعْمَ السَّلْفُ أَنَّا لَلهُ وَاصْبِري، فَإِنِّي نَعْمَ السَّلْفُ أَنْ لَكَ». (البخاري حديث: وَ١٨٥٨/مَسلَم حديثَ: (٢٤٥٠).

من هذين الحديثين أخذ أهلُ العلْم مشروعية تلاوة القرآن الكريم كله في شهر رمضان مرة أو أكثر، وذلك لأن النبيَ صلى الله عليه وسلم، كان يراجع على جبريل، عليه السلام، ما نزل عليه من القرآن في كل رمضان، وفي العام الأخير راجع النبيُ صلى الله عليه وسلم القرآن كاملاً مرتين على جبريل.

#### أحوال السلف مع القرآن في رمضان

كان بعضُ السلف يختم في قيام رمضان في كل ثلاث ليال ويعضهم في كل سبع منهم قتادة ويعضهم في كل عشرة منهم أبو رجاء العُطاردي وكان السلف يتلون القرآن في شهر رمضان في الصلاة وغيرها كان الأسود بن يزيد يقرأ في كل ليلتين في رمضان وكان إبراهيم النخعي يفعل ذلك في العشر الأواخر منه خاصة وفي بقية الشهر في ثلاث، وكان قتادة يختم في كل سبع دائما وفي رمضان في كل ثلاث وفي العشر الأواخر كل ليلة وكان للشافعي في رمضان ستون ختمة يقرؤها في غير الصلاة وعن أبي حنيفة نحوه وكان قتادة يدرس غير الصلاة وعن أبي حنيفة نحوه وكان قتادة يدرس القرآن في شهر رمضان وكان الزهري إذا دخل رمضان قال: فإنها هو تلاوة القرآن وإطعام الطعام.

قال ابن عبد الحكم؛ كان مالك بن أنس إذا دخل رمضان نفر من قراءة الحديث ومجالسة أهل العلم وأقبل على تلاوة المقرآن من المصحف. قال عبد الرزاق؛ كان سفيان الثوري؛ إذا دخل رمضان ترك جميع العبادة وأقبل على قراءة القرآن. وكانت عائشة رضي الله عنها تقرأ في المصحف أول النهار في شهر رمضان فإذا طلعت الشمس نامت.

#### الغشوع والتدبر عند تلاوة القرآن

قَالُّ الْحَسَنُ الْبَصْرِيُّ: وَاللَّه مَا تَدَبُّره بحفْظ خُرُوهِه

وَإِضَاعَةَ حُدُودِهِ، حَتَّى إِنَّ أَحَدَهُمْ لَيَقُولُ؛ قَرَأْتُ الْقُزْآنَ كُلُهُ، مَا يُرَى لَهُ القرآنُ فِي خُلُقِ وَلاَ عَمَلٍ. (تفسير ابن كثيرج ١٢ ص ٨٧).

#### فضائل القرآن الكريم

لقد استفاض القرآنُ الكريم والسُّنَةُ المطهرة في الحديث عن فضل تلاوة القرآن الكريم.

#### أولا: القرآن الكريم:

وقال جلَّ شأنه: (إِنَّمَا الْمُؤْمِثُونَ الَّذِينَ إِذَا ذُكِرَ اللهُ وَجِلَتَ قُلُوجُهُمْ وَإِذَا تُلِيتَ عَلَيْهِمْ ءَائِنَهُ رَادَتُهُمْ إِيمَننا وَعَلَ رَبِهِمْ يُتَوَكَّلُونَ ) (الأنفال: ٢).

وقال جلَّ شأنه: (إِنَّ الَّذِينَ يَتْلُوكَ كِنْبَ اللَّهِ وَأَقَامُوا اللَّهِ وَعَلَائِكَ يَوْجُوكَ تَحِدَرَةً لَّهُ وَعَلَائِكَ يَوْجُوكَ تَحِدَرَةً لَنْ تَكُورَ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهُ وَعَلَائِكَ مِنْ فَضَالِمُ لَلْ تَكُورَ اللَّهُ وَيَقَامُوا وَ اللَّهُ اللَّ

#### ثانياً؛ السُّنة؛

وردت أحاديث كثيرة تتحدث عن فضل تلاوة القرآن الكريم نذكر منها:

عن عَبْد الله بْن مَسْعُود قَالَ: قَالَ رَسُولُ الله صلى الله عليه وسلم: مَنْ قَرَأُ حَرُفًا مِنْ كَتَابِ الله فَلَهُ بِه حَسَنَهُ وَالْحَسَنَةُ بِعَشْرِ أَمْثَالَهَا، لا أَقُولُ الم حَرْفُ وَلَكِنْ أَلفُ حَرْفُ وَلَكِنْ أَلفُ حَرْفُ وَلاَمْ حَرْفُ وَمِيمَ حَرْفُ. (حديث صحيح، صحيح الترمذي للألباني حديث ٢٣٢٧).

عَنْ أَنِي أَمَامَةُ الْبَاهِلِيُّ قَالَ: سَمِعْتُ رَسُولَ اللَّهِ صلى الله عليه عليه عليه عليه الله عليه وسلم يُقُولُ: اقْرَءُوا الْقُرْآنَ فَإِنَّهُ يَأْتِي يَوْمَ الْقَيَامَةِ شَفِيعًا لأَصْجَابِه. (مسلم حديثُ ٤٠٤).

السياعة للطياط الم صحوابه. (مسلم حديث ، ١٨). عَنْ عُثْمَانَ رَضِيَ اللّٰهِ عَنْهُ عَنْ النّٰبِيِّ صلى الله عليه وسلم قَالَ: خَيْرُكُمْ مَنْ تَعَلَّمَ الْقُرْآنَ وَعَلَّمَهُ. (البخاري حديث ٥٠٢٧).

#### تلاوة القرآن تطرد الشيطان؛

#### القرآن برفع منزلة أصعابه

عَنْ أَبِي مَسْعُودِ الْأَنْصَارِيُّ قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللَّهِ صلى اللهِ عليه عليه عليه عليه وسلم: يَوْمُ الْقَوْمَ أَقْرَوُهُمُ لِكِتَابِ اللَّهِ فَإِنْ كَانُوا عِنْ اللَّهِ فَإِنْ كَانُوا عِنْ اللَّهِ فَإِنْ كَانُوا فِي الْشُرَاءَةِ سَوَاءً فَأَعْلُمُهُمُ بِالشَّنَةَ

فَإِنْ كَأَنُوا فِي السُّنَّة سَوَاءُ فَأَقْدَمُهُمْ هَجْرَةٌ فَإِنْ كَانُوا فِي اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ ال

القرآن شفاء للأمراض

يقول الله تعالى: ( وَنُزَلُ مِنَ الْفُرْءَانِ مَا هُوَ شِفَاءٌ وَرَحَهُ لَلْهُ وَمِنْ الْفُرْءَانِ مَا هُوَ شِفَاءٌ وَرَحَهُ لِلْمُوْمِينَ وَلَا نِعِدُ الظّلامِينَ إِلَّا حَسَارًا ). (الإسراء: ٨٢), ووى البخاري عَنْ أَبِي سَعيد الْخُدْرِي رَضِيَ اللّه عليه عَنْهُ أَنْ نَاسًا مِنْ أَضَحَابَ الْنَبِي صلى اللّه عليه وسلم أَتُوا عَلَى حَيِّ مِنْ أَخْيَاء الْعَرَب قَلَمْ يَقُرُوهُمْ، (أي لم يضيفوهم). فَبَيْنَمَا هُمْ كَذَلِكَ إِذْ لُدعَ سَيّلُ أُولَيْكَ فَقَالُوا إِنّكُمْ أُولَئِكَ فَقَالُوا هَلُ مَعْكُمْ مِنْ دَوَاء أَوْ رَاقٍ فَقَالُوا إِنّكُمْ لَهُ مَقْدُونَا وَلاَ نَفْعَلُ حَتَّى تَجْعَلُوا لَنَا جَعْلاً فَجَعلُوا لَنَا جَعْلاً فَجَعلُوا لَنَا جَعْلاً فَجَعلُوا لَنَا جَعْلاً وَلَا الْقُرْآنِ فَقَالُوا إِنّكُمْ فَيَ مُنْ الشَّاء فَجَعلَ يَقْرَأُ بِأَمُ الْقُرْآنِ وَيَعْلُ عَبَراً فَاتَوْا بِالشَّاء فَقَالُوا لَا عَجْعَل يَقْرَأُ بِأَمُ الْقُرْآنِ وَيَعْلُ عَبَراً فَاتُوا بِالشَّاء فَقَالُوا لَا الْمُعْرَانُ فَاتُوا بِالشَّاء فَقَالُوا لَا الْمُعْرَانُ فَاتُوا بِالشَّاء فَقَالُوا لَى بَسُهُم وسلم فَسَالُوهُ فَضَحِكَ وَقَالَ: وَمَا أَدْرَاكَ أَنَّهَا رُقْيَةٌ خُذُوهَا وَالَى بَسُهُم . (البخاري حديث ٢٧٥٥).

وَ سَرِيوْ بِي بِسَهُمْ أَنْ أَنْ رَسُولَ اللَّهُ صلى الله عَنْهَا أَنْ رَسُولَ اللَّهُ صلى الله عليه وسلم كَانَ إِذَا اشْتَكَى (أي مرض). يَقْرَأُ عَلَى نَفْسه بِالْمُعُودُاتِ وَيَنْفُثُ فَلَمًا اشْتَدَّ وَجَعُهُ كُنْتُ أَقْرَأُ عَلَى عَلَيْهُ وَأَمْسَحُ بِيَدِهِ رَجَاءَ بَرَكَتِهَا. (البخاري حديث عَلَيْهُ وَأَمْسَحُ بِيَدِهِ رَجَاءَ بَرَكَتِهَا. (البخاري حديث

حفظ القرآن حصن لأبنائنا:

عَنْ سَعِيد بْنِ جُبَيْرِ عَنْ ابْنِ عَبّاس رَضِيَ اللّهُ عَنْهُمَا قَالَ: جَمَعْتُ ٱلْحُكَمَ فِي عَبّاس رَضِيَ اللّهُ عَنْهُمَا قَالَ: جَمَعْتُ ٱلْحُكَمَ فِي عَهْدَ رَسُولِ اللّه صلى الله عليه وسلم فَقَلْتُ لَهُ وَمَا الْحُكَمَ قَالَ اللّهُ عَليه الله الله عليه وسلم فَقَلْتُ لَهُ وَمَا اللّهُ حَتَى نهاية الله عليه (والمفصل يبدأ من سورة (ق). حتى نهاية المصحف. (البخاري حديث ٥٠٣٦).

كان سلفنا الصالح يحرصون على أن يحفظ أبناؤهم القرآن الكريم منذ الصغر حتى ينشأوا على مائدة الرحمن.

ويعتبر حفظ القرآن الكريم كاملاً أولى الخطوات الأساسية لطالب العلم ومن المعتاد عند قراءة تراجم سير أهل العلم أن تقرأ أنهم أتموا حفظ القرآن الكريم قبل تمام العاشرة من عمرهم.

ي كم يختم القرآن؟

عن عَبْد اللَّهِ بْنِ عَمْرُو بْنِ الْعَاصِ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُمَا انْ رَسُولَ اللَّهِ عَلْهُمَا اللَّهِ عليه وَسلمَ قِالَ له: اقْرَأْ الْقَرْآنَ فِي كُلِّ شَهْر قَالَ: قُلْتُ يَا نَبِيَّ اللَّه إِنِي أُطِيقُ أَفْضَلَ مِنْ ذَلْكَ قَالِ: قَاقْرَأْهُ فِي كُلِّ عِشْرِينَ. قَالَ: قَالَتُ اللَّه إِنِي اللَّه اللَّه إِنِي اللَّه اللَّه إِنْ اللَّه إِنْ اللَّه إِنْ اللَّه إِنْ اللَّه اللَّه إِنْ اللَّه اللَّه إِنْ اللَّه اللَّه إِنْ اللَّه اللَّه اللَّه اللَّه اللَّه اللَّه اللَّه اللَّه اللَّه اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الل

عَنْ عَبْدِ اللَّهِ بِنِ عَمْرِو قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللَّهِ صلى الله عليه وسَلم: لاَ يَفْقَهُ مَنْ قَرَأَ الْقُرْآنَ فِي أَقَلُ مِنْ ثَلاث. (حديث صحيح، صحيح أبي داود للألباني حديث ٢٢٤٢).

ثبت عن بعض السلف بأسانيد صحيحة أنهم كانوا يختمون القرآن في أقل من ثلاث منهم عثمان بن عفان، وتميم الداري وسعيد بن جبير وعلقمة ومجاهد والشافعي والبخاري وغيرهم. قال ابن كثير: هذا وأمثاله من الصحيح عن السلف محمول إما على أنه ما بلغهم في ذلك حديث مما تقدم، أو أنهم كانوا يفهمون ويتفكرون فيما يقرءونه مع هذه السرعة. (تفسير ابن كثير جا).

مراجعة القرآن الكريم:

عَنْ أَبِي مُوسَى عَنْ النَّبِيُ صلى الله عليه وسلم قَالَ: تَعَاهَدُوا هَذَا الْقُرْآنَ فَوَ الَّذِي نَفْسُ مُحَمَّدِ بِيَده لَهُوَ أَشَدُ تَفَلَّتَا مِنْ الْإِبلِ فِي غَقْلُهَا.

(مسلم حدیث ۷۹۱).

عَنْ عَبْدِ اللهِ قَالَ: قَالَ النَّبِيُّ صلى الله عليهِ وسلم: بِئْسَ مَا لأَحَدِهِمْ أَنْ يَقُولَ نَسِيتُ آيَةَ كَيْتَ وَكَيْتَ بَلْ نُسَيِّ آيَةَ كَيْتَ وَكَيْتَ بَلْ نُسَيَ وَاسْتَذْكُرُوا الْقُرْآنَ فَإِنَّهُ أَشَدُ تَفَصَيا مِنْ صُدُورِ الرِّجَالِ مِنْ النَّعَمِ. (البخاري حديث ٧٣٠٥).

أشد تفصياً: أي أشد تفلتاً وتخلصاً فينبغي لن حفظ القرآن أن يتعاهده بالمراجعة من حين لآخر حتى لا ينساه.

حكم أخذ أجر على تعليم القرآن:

ذهب جمهور العلماء إلى جواز أخذ أجرة على تعليم وتحفيظ القرآن الكريم. (فتح الباري للعسقلاني ج ٤ ص ٥٣٠).

وِذِلِكَ بِدِلِيلِ قَوْلِ النَّبِي صلى اللَّهِ عليهِ وَسلم: إِنَّ أَحَقَّ مَا أَخَذْتُمُ عَلَيْهِ أَجُرًا كِتَابُ اللَّهِ (البخاري حديث ٥٧٣٧).

ولقول النبي صلى الله عليه وسلم الأصحابه بعد أن قرأ أحدهم الفاتحة على سيد القوم الذي لُدخ فشفاه الله وأخذوا قطيعاً من الغنم؛ (قَدْ أَصَبْتُمُ اقْسمُوا وَاضْربُوا لِي مَعَكُمْ سَهُمًا) (البخاري حدَدث ٢٢٧٦).

وآخر دعوانا أن الحمد لله رب العالمين. وصلى الله وسلم على نبينا محمد وعلى آله وصحبه والتابعين لهم بإحسان إلى يوم الدين.

# مقدار زكاة الفطر

عن عبد الله بن عمر رضي الله عنهما <mark>قال: «فَرَضَ رَسُولُ اللَّهَ صَ</mark>لَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ زَخَاةَ الْفَطْرِ صَاعًا مِنْ تَمْرٍ أَوْ صَاعًا مِنْ شَعِيرٍ عَلَى الْعَبْدِ وَالْحُرِّ وَالْذُّكَرِ وَالْأُنْثَى وَالصَّغِيرِ وَالْكَبِيرِ مِنْ الْمَسْلِمِينَ». [رواه البخاري: ١٤٣٢، ومسلم: ٩٨٤].

والصاع النبوي يُقَدِّر به الكفارات والزكوات، ولذا يلزم أن يعرف المسلم مقدار الصاع النبوى، وقد ذكر أهل العلم للصاع تقديرات متعددة.

والصاع المقصود هو صاغُ أهل المدينة؛ لأن النبي صلى الله عليه وسلم جعل ضابط ما يُكال بمكيال أهل المدينة، كما في حديث عبد الله بن عمر رضي الله عنهما قال: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: «المكيال مكيال أهل المدينة،

والوزن على وزن أهل مكة». [أخرجه أبو داود والنسائي].

والصاع مكيالُ لا يمكن أن يعدل بالوزن؛ لأن الصاع يختلف باختلاف ما يُوضَع فيه، فصاع القمح يختلف وزنه عن صاع الأرز، وهكذا.

علمًا بأن تقديرات أهل العلم في المذاهب الأربعة قد قدرت الصاع من الأرز بالوزن بما يعادل كيلوين وأربعين جرامًا، إلى ثلاث كيلوات وسبعة عشر جرامًا.

وقد قدر بعض أهل العلم الصاغ بصاغ موروث بسنده عن الصحابي زيد بن ثابت رضى الله عنه بمقدار بين هذين التقديرين تقريباً .

وبناء على ما تقدم فإلى القارئ الكريم بعض التقديرات لبعض الأطعمة؛

## توعى الطعام وزن الصاعى منه بالكيلو

| الوزن            | نوع الطعام          | ٩                                             |
|------------------|---------------------|-----------------------------------------------|
| Y,VY*   E     E  | أرزمصري مساليا      | S. PLELEY, DELF                               |
| ۲,۸۰۰            | قمح                 | Y                                             |
| 1,77.            | دقيقبر              | *                                             |
| ۲,۰۰             | عدس                 | ٤                                             |
| ٣,٠٠             | لوبيا جافة          | ٥                                             |
| W. W. O. O. Dale | فاصوليا جافة        | 5 - L. J. |
| 7,70.            | فول الماد الماد فول | V (1)                                         |
| Y,0.             | تمرسكري             | Α.                                            |
| 1.7.4            | تمر روثان جاف       | 9                                             |

رمضان ١٤٣٨ هـ - العدد ٥٤٩ - السنة السادسة والأربعون

التوحيد



على سيد الناس ومعلم الناس الإخلاص، وبعد فإننا نحتاج إلى الإخلاص كما نحتاج إلى الأنفاس، وبدون التنفس نهلك في الدنيا، وبدون الإخلاص نشقى في الدنيا والأخرة، فجعل الله عزوجل شهر رمضان مدرسة للتدريب على خلق الإخلاص وسائر العبادات، فيكون هذا عبادتك

طوال العام، فإن استطعت أن يكون إخلاصك لله

كأنفاسك فافعل لتسعد ولتفوز

- قال أبو محمد سهل بن عبد الله التستري رحمه الله: "نظر الأكياس في تفسير الإخلاص فلم يجدوا غير هذا أن تكون حركاته وسكونه في سره وعلانيته لله تعالى وحده لا يمازجه شيء لا نفس ولا هوى ولا دنيا". (المجموع شرح المهذب: ١٧/١). الأكياس: الحكماء، يمازجه: يخالطه.

#### حديث القرآن عن الإخلاص:

ذكر الله عز وجل في قرآنه العظيم الإخلاص في آيات كثيرة جدا منها:

أ- قال تعالى: (ومَا أُمِرُوا إِلَّا لِعَبُدُوا اللَّهُ مُخْلِمِينَ لَهُ ٱلدِّينَ حُنَفَاتَة وَتُقِيمُوا ٱلصَّلَوةَ وَتُؤْتُوا ٱلزَّكُوةَ وَذَالِكَ دِينُ ٱلْقَيْمَةِ) (السنة: ٥).

ب- قال تعالى: (قُلْ إِنَّ صَلَاتِي وَنُسُكِي وَكُمَايَ وَمَمَاتَ لِلَّهِ رَبِّ ٱلْعَلْمِينَ (١٠٠٠) لَا شَرِيكَ لَدٌّ. وَبِذَالِكَ أُمِرْتُ وَأَذَا أُوَّلُ ٱلْمُتَلِمِينَ)

اعداد/ صلاح عبد الخالق

(الأنعام: ١٦٢- ١٦٣).

- قل: إن صلاتي وجميع عباداتي، وما آتيه في حال حياتي من الطاعة، وما أموت عليه من الإيمان والعمل الصالح، كله خالص لوجه الله. (المنتخب؛ 1/477).

#### حديث السنة عن الاخلاص:

أكد النبي صَلَّى اللَّه عَلَيْه وَسَلَّمَ على الإخلاص لله تعالى في كم هائل من الأحاديث لو لم يكن إلا هذا الحديث لكفي:

عن أبي أمامة عَن النَّبِيِّ صَلَّى اللَّه عَلَيْه وَسَلَّمَ، قَالَ: "إِنَّ اللَّهِ تَعَالَى لا يَشْبَلُ مِنَ الْعَمَلِ إلا مَا كَانَ لهُ خالصاً وابْتَغيَ به وجهه". (صحيح الجامع: .( \AOT

والمعنى؛ إن الإخلاص لله وحده في أي عمل وأي عبادة تكون مقبولة عند الله تعالى، ويأخذ صاحبها أجراً عظيماً، وما دون ذلك فهو غير مقبول؛ لوجود الرياء.

وجاء التأكيد على خُلق الإخلاص لله تعالى في القرآن الكريم وفي أحاديث كثيرة خاصة بشهر رمضان والصيام لنتربى على الإخلاص لله وحده في كل الطاعات، ويكون هذا حالنا مع الله تعالى

طوال العام بعد أن تدربنا عليه كثيرًا في شهر رمضان، فمثلاً:

#### أولاً: الإخلاص لله تعالى في التقوى:

- قال تعالى: (يَّأَيُّهَا أَلَّذِينَ مَّامُوا كُبِي عَلَيْكُمُ الْمِيْا كُبِي عَلَيْكُمُ الْمِيْكُمُ الْمَلَكُمُ تَنَفُونَ ) الْمِينَامُ كُمَا كُلِبَ عَلَى أَلَّذِينَ مِن قَلِيكُمْ لَمَلَكُمْ تَنَفُونَ ) (البقرة: ١٨٣)، ومن المؤكد أن الهدف الأعلى من الصيام هو تحقيق التقوى قولاً وعملاً، ومن أجمل تعريضات التقوى:

- تعريف ابن القيم رحمه الله تعالى يقول: "أما التقوى فحقيقتها العمل بطاعة الله إيماناً

> واحتساباً، أمرًا ونهيًا، فيفعل ما أمر الله به إيمانًا بالأمر وتصديقًا بوعده، ويترك ما نهى الله عنه إيماناً بالنهي وخوفاً من وعيده". (زاد المهاجر: ١٣/١).

ثانيًا؛ الإخلاص لله تعالى في الصيام؛

- عَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ قَالَ، قَالَ رَسُولُ اللهِ صَلَّى اللهِ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ، «مَنْ صَامَ رَمَضَانَ، إيمَانًا وَاحْتَسَابًا، عُضِرَ لَهُ مَا تَقَدَّمَ مِنْ ذَنْبِهِ» رواه البخاري (۳۸) ومسلم (۷۰۹).

ثالثاً: الإخلاص لله تعالى في القيام (صلاة التراويج):

عَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ أَنَّ رَسُولَ اللَّهِ صَلَّى اللَّهِ صَلَّى اللَّهِ صَلَّى اللَّهِ صَلَّى اللَّهِ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ قَالَ: «مَنْ قَامَ رَمَضَانَ إِيمَانَا وَاحْتِسَابًا، غُفِرَ لَهُ مَا تَقَدَّمَ مَنْ

ذُنْبِهِ» رواه البخاري (٣٧) ومسلم (٧٥٩).

#### رابعا: الإخلاص لله تعالى ي قيام ليلة القدر:

- عَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ عَنِ النَّبِيِّ صَلَّى اللَّه عَلَيْهِ وَسَلَّمَ، قَالَ، «مَنْ قَامَ لَيُلَةَ القَّدْرِ إِيمَانَا وَاحْتِسَابًا غُفْرَ لَهُ مَا تَقَدَّمَ مِنْ ذَنْبِهِ» رواه البخاري (٣٥) ومسلم (٧٦٠). - الإيمان في اللَّغة يُطلق ويُراد به التصديق كما في قول الله تعالى: «وَمَا أَنْتَ بِمُؤْمِنِ لَنَا» أي: بمصدق لئنا. أما الإيمان في الشرع: فإنه قول باللسان

واعتقاد بالجنان وعمل بالأركان. (شرح بلوغ المرام؛ ٧٢/١).

- الاحتساب في اللغة:

- الاحتسابُ مِنَ الْحَسْبِ: كالاعتداد مِنَ العَدُ؛ وَإِنَّمَا قَيلَ لَمْنُ يَنُوي بِعَمَلَهُ وَجُهَ الله: احْتَسَبَه، لأَن لَهُ حَينَئِدْ أَن يَغْتَدُ عَمَلَه، فَجُعل فِي حَالٍ مُباشرة الْفَعُل، كَأَنَه مُعْتَدُّ بِه. (لسان العرب؛ ١٩٥١). مِنْ معانى (ابمانًا واحتسابًا):

أ- فإن كل عمل لا بد له من مبدأ وغاية، فلا يكون العمل طاعة وقرية حتى يكون مصدره عن الايمان

فيكون الباعث عليه هو الإيمان المحض، لا المعادة ولا الهوى ولا طلب المحمدة والجاه وغير ذلك بل لا بد أن يكون مبدؤه محض الإيمان وغايته ثواب الله وابتغاء مرضاته وهو الاحتساب. (زاد المهاجر: ١٣/١).

ب- إن كلمتي "إيمانًا واحتسابًا" تعنيان جُهدًا لا يستعجل أجره، ولا يطلب اليوم ثمنه؛ لأن باذله قرر حين بذله أن يجعله ضمن مدخراته عند ريه. (مقالات للشيخ الغزالي: ١٠٤/١).

خامسًا: الإخلاص لله تعالى في الدعاء:

قال تعالى: (وَإِذَا سَأَلُكَ عِبَادِى عَنِي قَالَ عَلَى: (وَإِذَا سَأَلُكَ عِبَادِى عَنِي عَنِي اللّهِ عَنِي أَلْمِيكُ دَعْوَةً الدّاعِ إِذَا دَعَانٌ فَلْيَسْتَجِيجُوا لِي وَلْيُؤْمِنُوا بِي لَمُنْهُمُ مِنْ مُثْدُونَ )(البقرة: ١٨٦). جاءت هذه الآية في وسط آيات جاءت هذه الآية في وسط آيات

الصيام بعد الأمر بصيام شهر رمضان للتأكيد على التلاحم بين الصيام والدعاء، وقد أمرنا الملك سبحانه بالإخلاص له في الدعاء حيث قال تعالى: (فَأَدَعُوا اللّهَ مُخْلِصِينَ لَهُ ٱلدِّينَ وَلَوَ كَرِهَ ٱلْكَفِرُونَ ) (غافر: ١٤).

- أي: فأخلصوا لله وحده العبادة والدعاء، وخالفوا المشركين في مسلكهم ومذهبهم. (تفسير ابن كثير؛ / ١٣٤/



إن كلمتي "إيمانًا واحتسابًا" تعنيان جُهذًا لا يستعجل أجره، ولا يطلب اليوم ثمنه؛ لأن باذله قرر حين بذله أن يجعله ضمن مدخراته عند ربه.



### ومن فضائل الإخلاص لله تعالى في الصيام: ١- أجور لا حدُّ ولا عد لها:

عَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ رَضِيَ اللَّهِ عَنْهُ، قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللَّه صَلَّى اللَّه عَلَيْه وَسَلَّمَ: " كُلُّ عَمَل ابْن آدَمَ يُضَاعَفُ؛ الْحَسَنَةُ عَشْرُ أَمْثَالَهَا إِلَى سَيْعِمانَة ضَعْف، قَالَ الله عَزَّ وَجَلَّ: إِلاَّ الصَّوْمَ، فَإِنَّهُ لِي وَأَنَا أَجْزِي بِهِ، يَدَعُ شَهْوَتُهُ وَطُعَامُهُ مِنْ أَجْلَى "صَحِيح مسلم (١١٥١) وعند البخاري (١٨٩٤): «يَتْرُكُ طَعَامَهُ وَشَرَابَهُ وَشَهُوتُهُ مِنْ أَجْلِي".

وعَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ؛ أَنَّ النَّبِيُّ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ

قَـالُ: الْكُلُّ عَمَلِ ابْنِ آدُمَ لُـهُ، الْحَسَنَةُ بِعَشْرِ أَمْثَالِهَا إِلَى سَنْعَمَائُة ضَعْف، قَالَ الله: الأ الصِّيَامَ فَهُوَ لِي وَأَنَا أَجْزِي بِهِ، يَدُّعُ الطُّعَامَ مِنْ أَجْلِي، وَيَدُّءُ الشَّرَابَ مِنْ أَجْلَى، وَيَدَءُ لَذَتَهُ مِنْ أَجْلَى، وَيَدَعُ زُوْجَتُهُ مِنْ أَجُلِي". (صحيح ابن خُزيمة (١٨٩٧) صحيح الترغيب (٩٧٨).

أو هـو سـر بيني وبـين عبدي يفعله خالصًا لوجهي، (وأنا أجزي به) يعني صاحبه وقد عُلم أن الكريم إذا تولى الإعطاء بنفسه كان في ذلك إشارة إلى تعظيم ذلك العطاء وتفخيمه، ففيه مضاعفة الحزاء من غير عدد ولا حساب، ولما أفاد سعة الجزاء وفخامته لتوليه بنفسه دفع توهم أنه له غاية ينتهي إليها كغيره من الأعمال. (الفتح الرياني: ٢١١/٩).

#### ٧- السعادة في الدنيا:

أ- أنه يَشْرَحُ صَدْرَ صَاحبه للإنفاق في وُجُوهُ البر فَتَجِدُهُ يَوْثِرُهَا بِجَانِبَ مِنْ مَالِهِ وَإِنْ كَانَ بِهِ خصاصة.

ب- يُعَلِّم صَاحِبُه الزُّهْدَ فِي عَرَضِ الدُّنْيَا، فَلا يُخْشَى مِنْهُ أَنْ يُنَاوِئَ الْحَقِّ أَو يُلْبِسَه بِشَيْءِ مِنْ

# الناطل.

ج- أَنَّهُ يَحْمِلُ صاحبَهُ عَلَى الوَفَاءِ بَالْعَهْدِ وَالْوَعْدِ. د- أنَّهُ يَحْمِلُ صاحبَهُ عَلَى تَنْظيم أعمَاله. هـ أَنَّ الْتُتَّصِفَ بِهِ يكونُ مُقَدِّرًا مَرْمُوقًا بَعْين الاخترام والاخلال. (موارد الظمآن: ١٨٤/١). ٣- تحويل العادات إلى عبادات تؤجر عليها:

ومن فوائد الإخلاص أنه يقلب الماحات إلى عبادات وينال بها عالى الدرجات، قال أحد السلف: إنى لأستحب أن يكون لي في كل شيء نية حتى في أكلى ونومي ودخولي الخلاء، وكل ذلك

مما يمكن أن يقصد به التقرب إلى الله؛ لأن كل ما هو سبب لبقاء البدن وفراغ القلب للمهمات مطلوب شرعاً.

فالنية عند الفقهاء: تمييز العبادات عن العادات وتمبيز العبادات عن بعضها المعض، إرادة وجه الله عز وجل. (فصل الخطاب: ١/٩ ٣٤١).

٤- النعيم في الآخرة:

أ- قال تعالى: (في جَنَّةِ عَالِيَةِ (اللهُ عَالِيَةِ اللهُ قُطُوفُهَا دَانِيَةٌ ﴿ أَنَّ كُلُواْ وَأَشْرَبُواْ هَنَّ عِنَّا بِمَا أَسْلَفْتُمْ فِ ٱلْأَيَّامِ ٱلْفَالِيَةِ) (الحاقة: ٢٢- ٢٤). منعناكم عن الطعام والشبراب والنكاح في نهار أشهر رمضان في أعماركم، خذوا الآن الأجر؛ كُلُوا وَاشْرَيُوا هَنينًا بِمَا أَسْلَفْتُمْ فِي الأَيَّامِ الْخَالِيَةِ. (دروس للشيخ محمد المنجد: ٨/٨٤).

بِ- عَنْ حُذَيْفَةَ رَضَىَ اللهِ عَنهُ عَن النَّبِيِّ صَلِّي اللَّهُ عَلَيْهُ وَسَلَّمُ أَنَّهُ قَالَ: " مَنْ قَالَ " لاَ إِلهُ إِلاَّ اللَّهُ " ابْتَغَاءَ وَجْهِ اللَّهِ خُتِمَ لَهُ بِهَا: دَخُلُ الْجَنَّةَ، وَمَنْ صَامَ يَوْمَا ابْتِغَاءَ وَجْهِ اللَّهِ خُتِمَ لَهُ بِهِ: دَخَلَ الْجَنَّةِ، وَمَنْ تُصَدَّقَ بِصَدَقَةَ ابْتِغَاءَ وَجُهِ اللَّهِ خُتِمَ لَهُ بِهَا: دَخَلَ الحنة" (صحيح الترغيب: ٩٨٥).

اللهم ارزقنا الإخلاص في كل قول وعمل، وتقبل منايا رب العالمين.



ومن فوائد الإخلاص

أنه يقلب المباحات

إلى عبادات وينال يها عالى الدرجات.



الحلقة الثانية

# فضائل الصيام في القرآن والسنة

الصيام ركن من أركان

الإسلام، له أهدافه

العظيمة وحكمه

الجليلة.

الحمد لله والصلاة والسلام على رسول الله وعلى آله وصحبه وبعد:

الصيام ركن من أركان الإسلام، له أهدافه العظيمة وحكمه الجليلة، وقد تحدثنا في العدد الماضي عن بعض فضائل الصيام، نكمل في هذا العدد، فنقول وبالله تعالى التوفيق؛

١٩- رمضان شهر الصير:

عنِ أبي أمامِة الباهلي رضِي الله عنه قال: «صُمْ شَهْرَ

الصَّبْرِ رَمَضَانَ، صُمْ شَهْرَ الصَّبْرِ وَاللَّهُ الصَّبْرِ وَاللَّهُ أَيَام مِن كُلُ شَهْرٍ (أوردهُ السيوطي في الجامع الصغير وصححه الألباني).

٢١- دعوة الصائم لا ترد:

عن أبي هريرة رضي الله عنه قال:

«ثلاثة لا تُرَدُّ دعوتُهُم: الإمامُ
العادلُ، والصَّائمُ حتَّى يُفْطرَ،
ودعوةُ المظلومِ تُحمَلُ على الغمام،
وتُفتحُ لَها أبوابُ السَّماء، ويقولُ
الرَّبُ عزَّ وجلُ: وعزَّتي لأنصرنَّكُ
ولُو بعدَ حينٍ». (رواه أحمد في مسنده، وصححه أحمد شاكر).

٢٢- الصيام أغض للبصر وأحصن

للقرج

عن عبدالله بن مسعود رضي الله عنه: «دخَلتُ معَ عَلقَمَةَ الأسود على عبد الله، فقال عبدُ الله؛ كنا معَ النبيِّ صلَّى الله عليه وسلَّم شبابًا لا نجدُ فقال لنا رسولُ الله صلَّى الله عليه وسلَّم: (يا معشرَ الشباب،

### 🔼 إعداد/ المستشار أحمد السيد علي إبراهيم

نائب رئيس هيئة قضايا الدولة

من استطاع الباءة فليتزوَّج، فإنه أغضُّ للبصر وأحصَنُ للفرْج، ومن لم يستطع فعليه بالصّوم، فإنه له وجاءً). (رواه البخاري).

٢٤- من ختم له بصيام يوم دخل الجنة؛

عن حذيفة رضي الله عنه قال: قال رسول الله صلى

الله عليه وسلم: «من خُتم له بصيام يوم دخل الجنة» (رواه البزار في مسنده وصححه الأثباني).

قال الإمام المناوي رحمه الله في "فيض القدير": «أي من ختم عمره بصيام يوم بأن مات وهو صائم أو بعد فطره من صومه دخل الجنة مع السابقين الأولين، أو من غير سبق عذاب، اه.

#### ٢٥- دفاع الصيام عن صاحبه في قدره:

عن أبي هريرة رضي الله عنه قال:

رأن النيت إذا وضع في قبره إنه يسمعُ
خفق نعالهم حين يُولون مُدبرين،

فإن كان مؤمنًا كانت الصلاة عند

رأسه، وكان الصِّيامُ عن يمينه، وكانت الزَّكاةُ عن شَمَالُه وكان فعل الخَيرات من الصَّدَقة والصَّلاة والمُعروف والإحسان إلى النَّاسَ عَندَ رجليْه فَيُوتَى منَ قبَل رأسه فتقولُ الصَّلاةُ ما قبَل مَدخلُ، ثمَّ يُوتَى

عن بمينه فيقولُ الصِّيامُ ما قبِّلي مَدخلُ، ثمَّ يُؤتِّي عن يساره فتقول الزكاة؛ ما قبلي مُدخل، ثمُّ يُؤتي من قبَل رجليه فيقول فعل الخيرات من الصَّدقة والصَّلاة والمعروف والإحسان إلى النّاس؛ ما قبّلي مَدخل، فيُقال لهُ، اجلسُ فيجلسُ قد مُثلَتُ لهُ الشَّمسُ، وقد أذنَتُ للغروب، فيُقال له: أرأيتك هذا الذي كان قبلكم، ما تقول فيه، وماذا تشهد عليه؟ فيقول؛ دعوني حتى أصلى، فيقولونَ، إنك ستفعل، أخبرْنا عمَّا نسألُكُ عنهُ، أرأيتُكُ هذا الرَّجِلُ الَّذِي كان قَبِلُكُم، ماذا تقولُ فيه وماذا تشهدُ عليه؟ قال: فيقولُ: محمَّدُ، أشهدُ أنَّهُ رسول الله، وأنَّهُ جاء بالحقِّ من عند الله، فيُقالُ لهُ: على ذلكِ حَييتُ، وعلى ذلكُ مَتْ، وعلى ذلكُ تُبعَثُ إن شاءَ الله ثمَّ يُفتَحُ لهُ بابٌ من أبوابِ الحِنْة فيُقالُ لهُ هذا مقعدُك منها وما أعدُ الله لك فيها، فيزدادُ غبطة وسرورًا ثمَّ يُفتُّحُ لهُ بابٌ من أبواب النَّار فيُقالُ لهُ: هذا مقعدُكُ وما أعدُّ الله لكَّ فيها لَّو عصِّيتُه فيزدادُ غبطة وسرورًا ثمَّ يُفسَحُ لهُ في قبره سبعونَ ذراعًا، ويُنوِّرُ لَهُ فيه، ويُعادُ الجسدُ لِمَا بُدَى منهُ فتَجعَل نسَمتُهُ فِي النَّسَمِ الطَّيِّبِ وهيَ طيرٌ تعلقَ من شجر الجِنْة فذلك قُولُه، يُثبِّتُ اللَّهِ الَّذِينَ آمَنُوا بِالْقُولُ الثابت في الحيَّاة الدُّنيَا وَفِي الآخرَة. (أورده المنذَّري فِي الترغيب والترهيب وصححه الألباني).

#### ٢٦- الصيام يشفع للعبد يوم القيامة:

عن عبدالله بن عمرو رضي الله عنهما قال: «الصّيامُ والقرآنُ يشفَعانِ للعبد يومَ القيامة يقولُ الصّيامُ أي ربّ منعتُهُ الطّعامَ والشَّهوات بالنَّهار فشفُعني فيه ويقولُ القرآنُ منعتُهُ النَّومَ باللّيلِ فشفُعني فيه قالَ فيشفُعانِ (رواه أحمد في مسنده وصححه الألباني). فيشفُعان، (رواه أحمد في مسنده وصححه الألباني). ٧٧- الصيام يرفع المطالم يوم القيامة:

وفى رواية لأبى هريرة: «كلَّ عمل ابن آدمَ له؛ إلا الصومَ، فإنَّه لي؟ فقال: إذا كان يومُ القيامة يحاسبُ الله عز وجل عبدَه، ويُؤدي ما عليه من المُظالمِ من سائر عمله، حتى لا يبقى إلا الصومُ، فيتحمَّلُ الله ما بَقى عليه من المظالم، ويُدخلُه بالصوم الجنفَا، (أوردَه المنذري في الترغيب والترهيب وصححها الألباني).

#### ٢٨- الصيام يدخل الجنة ويباعد عن النار:

عن معاد بن جبل: «كنتُ مع النبيُ صَلَّى الله عليه وسلَّمَ في سفر فأصبحتُ يومًا قريبًا منهُ ونحنُ نسيرُ فقلتُ يا رسولَ الله أخبرُني بعملِ يُدخلُني الجنة

ويُباعدُني من النار قال لقد سألتني عن عظيم وإنهُ ليسيرٌ على من يَسَرَهُ الله عليه تعبدُ الله ولا تُشركُ به شيئًا وتَقيمُ الصلاةَ وتُوتِي الزكاةَ وتصومُ رمضانَ وتحجُّ البيتَ ثم قال الا أدلُكَ على أبواب الخير الصومُ جُنَّةٌ والصدقةُ تُطفئُ الخطيئة كما يُطفئُ الماءُ النارَ وصلاةُ الرجل في جوف الليل قال ثم تَلا «تَتَجَافَى جُنُوبُهُمْ عَنِ المَضاجعِ» حتى بلغَ «يعْمَلُونَ» ثم قال الا بُخبرُكَ براس الأمر وعموده وذروة سنامه قلتُ بلي يا رسولَ الله قال رأسُ الأمر الإسلامُ وعمودُهُ الصلاة ودُروةُ سنامه الجهادُ ثم قال الا أخبرُك بملاك ذلك ودُروةُ سنامه الجهادُ ثم قال الا أخبرُك بملاك ذلك كله قلتُ بلي على النه وانا لمؤاخذ بلسانه قال كُفّ عليك هذا فقالُ على الله وانا لمؤاخذ بلسانه قال كفّ عليك شكلة لك النه وانا لمؤاخذ والناسَ في النارَ على وجوههم أو على مناخرهم إلا حصائدُ السنتهم» (رواه وجوههم أو على مناخرهم إلا حصائدُ السنتهم» (رواه الترمذي وصححه الأثلاني).

#### ٢٩- الصيام يبعد عن جهنم:

عن أبي سعيد الخدري رضي الله عنه قال: «صيامُ المرع في سَبيلِ الله يُبْعِدُهُ من جَهنَّمَ مَسيرَةَ سَبعِينَ عامًا» (أورده السيوطي في الجامع الصغير وصححه الألباني). وفي رواية عن عقبة بن عامر: «مَن صام يومًا في سبيلِ الله، باعد الله منه جهنم مسيرة مائة عام» (رواها السيوطي في الجامع الصغير وصححها الألباني).

#### ٣٠- دخول الصائمين من باب الريان في الجنة؛

عن سهل بن سعد الساعدي رضي الله عنه قال: «إن في الجنة بابا يقال له الريان، يدخل منه الصائمون يوم القيامة، لا يدخل منه أحد غيرهم، يقال أين الصائمون، فيقومون لا يدخل منه أحد غيرهم، يقال أين دخلوا أغلق، فلن يدخل منه أحد». (رواه البخاري). دخلوا أغلق، فلن يدخل منه أحد». (رواه البخاري). عن أبي هريرة رضي الله عنه قال: «مَنْ أنفقَ زُوْجُيْن من شيء من الأشياء في سبيل الله، دُعيَ من أبواب يعني: الجنة- يا عبد الله هذا خير، فمَنْ كان من أهل الجهاد يعني من باب الصلاة دُعيَ من أهل الجهاد مُعيَ من باب الصدقة دُعيَ من أهل الصدقة دُعيَ من باب الصدقة، ومَنْ كان من أهل الصدقة دُعيَ من باب الصدقة، ومَنْ كان من أهل الصدقة دُعيَ من باب الصيام، وباب الريان. فقال أبو بكر: ما على هذا الذي يُدْعَى من تلك الأبواب من ضرورة، وقال: هل يدعى منها كلها أحد يا رسولُ الله؟ قال: نعم، وأرجو أن تكون منهم يا أبا بكر» (رواه البخاري).

وفي رواية لسلم: ﴿إِنَّ كِنْ الْجِنَّةَ بِابًا يِقَالُ لَهُ الرَّيَّانُ.

يدخلُ منه الصَّائمونُ يومَ القيامة. لا يدخلُ معهم أحدٌ غيرُهُم. يقالُ: أينَ الصَّائمونَ ؟ فيدخلونَ منه. فإذا دخل آخرُهُم. أغلقَ فلم يدخلُ منه أحدٌ» وهي رواية: ﴿ فِي الْجِنْهُ بِابٌ يُدْعَى الرِّيانُ، يُدعَى لهُ الصائمون، فمَنْ كان من الصائمينَ دخلَهُ، ومَنْ دخلَهُ لا يَظْمَأُ أَبِدُا» (أورده السيوطي في الجامع الصغير

### ٣١- الصائم مع النبيين والصديقين،

وصححه الألباني).

عن عمرو بن مرة الجهني: «جاء رجل إلى النبيّ صلَّى اللَّه عليهِ وسلَّمَ فقالَ: يإ رسولَ الله شَهدْتَ أَنْ لَا إِلَّهُ إِلَّا اللَّهِ وَأَنَّكَ رَسُولُ اللَّهِ، وَصَلَّيتُ ٱلْخُمَسَ وأدِّيتُ زُكِاةً مالي وصُمتُ شَهْرَ رمضانَ. فقالَ رسولُ الله صلَّى الله عليه وسلَّمَ: مَن ماتَ على ذلكُ كَانَ مِعَ النَّبِيِّينَ والصَّدِّيقِينَ والشُّهداء يومُ القيامة هَكُذا ونصبَ إصبُعَيْه ما لم يَعُقَّ والدَّيه» (أورده ابن كثير في عمدة التفسير وصححه أحمد شاكر).

٣٢- غرف الصائمين في الحنة:

عن أبى مالك الأشعري رضى الله عنه قال: «إنَّ في الجنَّة لغُرفة قد يُرى ظاهرُها من باطنها، وباطنها من ظاهرها، أعدها الله لن أطعمَ الطعامُ، وألينَ الكلامَ، وتابع الصِّيام، وصلَّى باللِّيل والنَّاسُ نيامٌ». (رواه ابن خزيمة في صحيحه وصححه الألباني).

#### ٣٣- ترك الصيام من ظلم العدد لنفسه:

عن عائشة رضى الله عنها قالت: «الدُّواوينُ عندَ الله ثلاثة؛ ديوانٌ لا يعبأ الله به شيئًا، وديوانٌ لا يترك الله منهُ شيئًا، وديوانٌ لا يَغَفرُهُ اللَّهِ. فَإِمَّا الدَّيوانُ الَّذِي لا يغفرُهُ اللَّهِ، فالشَّرِكُ بِاللَّهِ، قَالَ اللَّهِ عَزُّ وحلُّ: (مَن يُشْرِك بِاللَّهِ فَقَدْ حَرَّمَ اللَّهُ عَلَيْهِ ٱلْجَنَّةَ). ( المائدة: ٧٧ ) وأمَّا الدِّيوانُ الَّذي لا يعبأ الله به شيئًا، فظلمُ العبد نفسَهُ فيما بينهُ وبينَ ربِّه، منَ صوم يوم تركهُ، أو صلاة تركها؛ فإنَّ الله يغضرُ ذلكَ ويتجاوزُ إنَّ شاءَ. وأمَّا الدِّيوانُ الَّذِي لا يتركُ اللَّه منهُ شيئًا، فظلمُ العباد بعضهم بعضًا؛ القصاصُ لا محالةً، (أورده ابن كثير في عمدة التفسير وصححه أحمد شاكر).

نسأل الله أن يتقبل من الصيام، والله الوفق.

# عزاء واجب

توفيت الى رحمة الله بإذنه تعالى والدة الشيخ عادل السيد واسرة تحرير مجلة التوحيد تتقدم بخالص العزاء والمواساة داعية المولي سبحانة أن يتغمدها بواسع رحمته وأن يسكنها فسيح جناتة وإنا لله وإنا اليه راجعون

رئيس التحرير

## تهنئة واحبة

حصل الباحث أحمد سليمان أيوب على درجة ماجستير الدراسات الإسلامية- قسم الحديث من الجامعة الإسلامية العالمية عن رسالة بعنوان: «تقريرات الشيخ الألباني في علوم الحديث»، بتقدير: ممتاز. وتكونت لجنة المناقشة والحكم على الرسالة من؛

أ.د. بدران محمد العياري، أستاذ الحديث وعلومه، جامعة الأزهر، مشرفًا.

أ.د. منصور أحمد يوسف، أستاذ الحديث وعلومه، عضوًا مناقشًا.

أ.د. حمادة جابر قناوى، أستاذ الحديث وعلومه، عضوًا مناقشًا.

وأسرة تحرير مجلة التوحيد تتقدم بأخلص التهاني والتبريكات، متمنين دوام الرقي والتقدم.

عنهم رئيس التحرير واللجنة العلمية



#### د. عبد العليم محمود

المدرس المساعد بقسم الحديث الشريف وعلومه، بجامعة الأزهر بأسيوط

اليكَ بَرِيدُ الشُّوق يَحنُو ويَعتِبُ ۞۞ وكم عاتب يَرجو الوصالَ ويَرقَبُ ١ فلا أنتَ ذو أمْر فتَبقَى على المَدَى ۞۞ ولا أنا ذو صَبر، ولا الشَّوقُ يَنْضَبُ فيا رمضانَ الخير، أقبلتَ عاتبًا ۞۞ على أُمَّة الإسلام، والدَّمعُ يُسكَبُ فَوَاحسْرِتَا قَلْبِ على خَيرِ أُمَّةً ﴿ ۞ وَمَاذَا عَسَاهَا حَسَرَةُ الْقَلْبِ تَجِلْبُ فعُودوا بَني الإسلام للعزِّ، وارجعُوا ﴿ ﴿ وَكُلُّ لَهُ فِي عَـودة الْعِزْ مَـدْهَا الْ

تَغيبُ زَمانًا، ثم تأتى سُوَيعة ۞۞ وتَمضى إلى درب الغياب وتَذهَبُ ولستُ بِنَاهُ عِنْكُ قَلْبِي، ولوغدا ﴿ ﴿ عَلَى النَّارِ يُحْمَى، أو على الجَمْرِ يُقْلَبُ تُطلُّ، فلا شمسٌ يُضاهيكَ حُسنُها ۞۞ وما الشمسُ إلا أنتَ، والشمسُ كوكبُ أتيت، ودينُ الله يَدمَى فَاؤَدُهُ ﴿ ۞ فَأَمْتُنَا بِالدِّينَ تَلِهِ وَتَلِعِبُ وما عَــزُ إلا المؤمنون بدينهمُ ۞۞ كما هُـو في القرآن يُتلى ويُكتبُ ودينُ الفتى ظَهْرُ إذا عِزْ ظَهْرُهُ ۞۞ وسناعدُهُ فِي الحادثات، ومَنْكبُ فَمَرحى بِشهر الصَّوم، يا خيرَ مُقْبِل ۞۞ وكم يُرتَجى فيك المَـتَابُ ويُطلَبُ وما ظامئ بالصَّوم لله ظامئ ۞۞ فيرويه ذكر الله، والذَّكرُ صَيَّبُ وفَرحتُه يومَ اللقاء، وفرحة ۞۞ وقدكان مُشتاقًا، فأَذْن مَغربُ فلا تَعدَل المُشتاقَ عند لقائه ﴿ ﴿ يَمِن كَانَ مُشتَافًا لَهُ، حِيثُ يَطُرَبُ وإنَّ خَلُوفَ الْمَرِءِ يَومَ صيامه ۞۞ من المسك عندَ الله أنقى وأطيبُ وكم نَصَب يَمضى، ويَثْبُثُ أَجِرُهُ ۞۞ ويَعظُمُ أَجِرٌ قَدْرَ مَا كَنْتَ تَنْصَبُ وقد صُفّدت فيه الشّياطينُ، فانتُنَتْ ۞۞ خليفتُها في الإنسى، تَغْوى وتَخُلُبُ وما سَيفُها إلا ابتذالُ وشهوة ﴿ ﴿ وَكُم شَهُوةَ تَسْبَى التَّقِّيُّ وتَعَلُّ! وما مَكْرُها إلا أفاعيلُ تُعلَب ۞۞ فحسبُكَ من مَكْرِتَ ولاهُ ثَعلَبُ



Upload by: altawhedmag.com