

Upload by: altawhedmag.com

## رئيس مجلس الإدارة

## أد.عبد الله شاكر الجنيدي

# ﴿ فَأَعْلَمُ أَنَّهُ لِآ إِلَّهُ إِلَّا ٱللَّهُ ﴾



صاحبة الامتباز

جمعية أنصار السنة الحمدية



المشرف العام

د. عبد العظيم بدوي



اللجنة العلمية

جمال عبد الرحمن معاوية محمد هيكل د. مرزوق محمد مرزوق محمد عبد العزيز السيد



يتهافت كثير من الناس ويتزاحمون ويتقاتلون على حطام الدنيا الفاني، ويلهثون إلى موائد الأمراء والحكام، يتزلفون ويتقربون، وينافقون ويكذبون، لعلهم لشهوة بطن أو لمنصب يصيبون. انظروا إلى من تعففوا عن الدنيا فجاءتهم صاغرة، ورغبوا فيما عند الله فأورثهم الدار الآخرة.

Rolls pollmill

لشرف والكرامة

دخل الخليفة الأموي هشام بن عبد الملك الكعبة، فإذا هو بسالم بن عبد اللّه بن عمر بن الخطاب فقال له: يا سالم؛ سلني حاجة!! فقال له: إني لأستحيى من اللَّه أن أسأل في بيت اللَّه غير اللَّه. فلما خرج سالم كان الخليفة في أثره فقال له: الأن قد خرجت، فسلني حاجة، فقال له سالم؛ من حوائج الدنيا أم من حوائج الآخرة؟ فقال: بل من حوائج الدنيا. فقال له سالم: ما سألت من يملكها فكيف أسأل من لا يملكها ؟ ١١ ومثله سفيان الثوري كان بمكة، فجاءه كتاب من عياله من الكوفة: بلغت بنا الحاجة أنا نقلي النوي فنأكله فبكي سفيان. فقال له بعض أصحابه: يا أبا عبد الله الو مررت إلى السلطان، صرت إلى ما تريد! فقال سفيان: (والله لا أسأل الدنيا من بملكها، فكيف أسألها من لا بملكها)؟!

رحم الله الأخيار.

۸ شارع قولة عابدين. القاهرة ت.۷۲۹۳٦۹۱۷ ـ فاكس ،۲۳۹۳۰۹۱۲

WWW.ANSARALSONNA.COM هاتف :٢٧٥١٥٢٦-٢٥١٥١٢٣٦

MGTAWHEED@HOTMAIL.COM البريد الالكتروني الم

رئيس التعرير | GSHATEM@HOTMAIL.COM

قسم التوزيع والاشتر اكات الت:١٧٥ ٥٣٩٣٦ | ISHTRAK.TAWHEED@YAHOO.COM

مفاجأة

ادارة التحرير

المركز العام

إساك وع القامي المايك وي القامي المايد المايد المايد المايد وعالم المايد COMPACTURE CONTRACTOR OF THE SHAME

**Upload by: altawhedmag.com** 

## رئيس التحرير:

## جمال سعد حاتم

## حسين عطا القراط

المدير التحرير الفني:



### سكرتير التحرير:

مصطفى خليل أبو المعاطي



الإخراج الصحفي:

أحمد رجب محمد محمد محمود فتحي



#### الاشتراك السنوى

١- يا الداخل ٥٠ جنيها بحوالة فورية باسم مجلة التوحيد على مكتب بريد عابدين ، مع إرسال صورة الحوالة الفورية على فاكس مجلة التوحيد ومرفق بها الاسم والعنوان ورقم التليفون

ا- ق الخارج ٣٠ دولاراً أو ١٠٠ ريال استعودي أو مايعاد لهما

ترسل القيمة بسويفت أو بحوالة بنكية أو شيك على بنك فيصل الإسلامي فرع القاهرة . باسم مجلة التوحيد ـ أنصار السنة حساب رقم /١٩١٥٩٠

## في هذا العدد

افتتاحية العدد؛ الرئيس العام كلمة التحرير؛ رفع علم الشواذ في بلد الأزهر الشريف باب التفسير، د. عبد العظيم بدوي غزوة خيبر، عبد الرزاق السيد عيد الاقتصاد الإسلامي، د. حسين شحاتة باب السنة، د. مرزوق محمد مرزوق الخلاف. أصوله وضوابطه: أ.د أحمد منصور سبالك رحل عنا أبو إسلام، د. عبد العظيم بدوي باب فقه المرأة السلمة: د. عزة محمدرشاد منبر الحرمين؛ معرفة الله تعالى والصلة به؛ د. خالد الغامدي باب العقيدة، د. صالح الفوزان عناية السلف بحراسة الجوارح: د. عماد عيسى واحذالتوحيد، علاء خضر دراسات شرعية، د. متولى البراجيلي باب الفقه؛ د. حمدي طه نظرات في كتاب وتقريب الأسانيد وترتيب المسانيد و إدارة الغضب بين التقييم والتقويم، د. ياسر لمي باب الأسرة ، جهل الآباء بتعليم العروسين مقاصد الزواج، جمال عبد الرحمن تحذير الداعية من القصص الواهية، على حشيش قرائن اللغة والنقل والعقل: د. محمد عبد العليم الدسوقي رضا الله طريق النجاة، صلاح عبد الخالق

مثل الكلمة الخبيثة: إعداد: مصطفى البصراتي

ذنب كبير وعقاب أليم، عبده أحمد الأقرع

احذروا المعاصى، صلاح نجيب الدق

#### ثمنالنسخة

مصر ۳۰۰ قرش ، السعودية ٦ ريالات ، الإمارات ٦ دراهم ، الكويت ٥٠٠ فلس، الغرب دولار أمريكي ، الأردن ٥٠٠ فلس، قطر٦ ريالات ، عمان نصف ريال عماني ، أمريكا دولاران ، أوروبا ٢ يورو

٥٥٥١ چئيها في الكرتوكة الأغراد والهيكات والمسات

منفذ البيع الوحيد بمقر مجلة التوحيد الدور السابع

مطابع الأهرام التجارية - قليوب - مصر

الحمد لله الذي هدانا للإسلام، والصلاة والسلام على من بعثه برسالة الإسلام وعلى آله وأصحابه ومن تبعهم بإحسان، وبعدُ:
فقد تحدثت فيما مضى عن وجوب إحسان الظن

فقد تحدثت فيما مضى عن وجوب إحسان الظن بالله، وبينت مكانته وأهميته، والموضوع يتسع لأكثر من ذلك، خاصة في الأوقات التي يشتد الضيق فيها والبلاء، غير أني رأيت الاقتصار على ما مضى، وأرجو أن تكون فيه الإفادة لمن اتقى، وأحب في هذا اللقاء أن أعرج على اليأس والقنوط من روح الله؛ لأنه يتنافى ويضاد إحسان الظن بالله، فأقول وبالله تعالى التوفيق؛

القنوط: هو اليأس الشديد من حصول الخير. (انظر: لسان العرب ٣٨٦/٧).

وجاء في فتح المجيد؛ القنوط؛ استبعاد الفَرَج واليأس منه، وهو يقابل الأمن من مكر الله، وكلاهما ذنب عظيم. (ص٣١٤).

وقد اعتبر أهل العلم اليأس والقنوط من رحمة الله تعالى من الكبائر. وهذا يبين أهمية الحديث عن هذا الموضوع. قال ابن حجر الهيثمي: «تنبيه: عدُ هذا كبيرة هو ما أطبقوا عليه وهو ظاهر لما فيه من الوعيد الشديد». (الزواجر: ١٠٤).

وقال القرطبي في تفسيره: «إن القنوط من الكبائر وهو اليأس» (٣٤٨١/٥). وقد ورد عن عبد الله بن مسعود أنه قال: «أكبر الكبائر: الإشراك بالله، والأمن من مكر الله، والقنوط من رحمة الله، واليأس من روح الله». (أخرجه عبد الرزاق في مصنفه ١٩٥١/١٠)، وعزاه ابن حجر في الفتح للطبراني وقال: «إنه موقوف» ٢٨٣/١٢).

ومما يدل على خطورة الياس والقنوط؛ أن الله تبارك وتعالى وصف بهما الكافرين، فقال في كتابه الكريم: « وَاللَّهِ حَلَى كَفَرُوا بِعَابَتِ اللهِ وَلِقَ آبِهِ الْوَلَكِ لَهِ مَا الكريم، « وَاللَّهِ حَلَى كَفَرُوا بِعَابَتِ اللهِ وَلِقَ آبِهِ الْوَلَكِ لَهُ مَاللهِ عَالَكِ » (العنكبوت: ٢٣).

وهذا النوع من اليأس لا يحصل للمؤمنين المصدقين بالله وبكتابه وبرسوله صلى الله عليه وسلم، وإن وقع بعضهم في شيء من اليأس فلا يصل إلى هؤلاء؛ لأن ما عندهم من الإيمان يدفعهم إلى عدم اليأس بالكلية من رحمة الله وعفوه، وقد أوضح ذلك



العلامة السعدي رحمه الله فقال: «يخبر تعالى من هم الذين زال عنهم الخير، وحصل لهم الشر، وأنهم الذين كفروا به وبرسله، ويما جاءوهم به، وكذبوا بلقاء الله، فليس عندهم إلا الدنيا، فلذلك أقدموا على ما أقدموا عليه من الشرك والماصى؛ لأنه ليس في قلوبهم ما يخوفهم من عاقبة ذلك... والإياس من رحمة الله من أعظم المحاذير، وهو نوعان: إياس الكفار منها، وتركهم كل سبب يُقرُيُهمُ منها، وإياس العصاة، بسبب كثرة جناياتهم، (تفسير السعدي ٧٨/٦). وقد حذر القرآن الكريم في كثير من آياته من اليأس والقنوط، فقال تعالى: «وَأَنفَدُا في سَبِيلِ ٱللَّهِ وَلَا تُلْقُوا بِأَيْدِيكُو إِلَى ٱلنَّهْلُكُةُ وَأَحْسِنُوٓا إِنَّ ٱللَّهَ يُحِبُّ ٱلْمُحْسِينَ ، (البقرة:١٩٥١)، وقد صرّح كثير من أهل العلم أن المراد بإلقاء اليد إلى التهلكة هو القنوط من رحمة الله.

قال محمد بن سيرين وعبيدة السلماني: «الإلقاء إلى التهلكة: هو القنوط من رحمة الله تعالى». (تفسير البغوي ١٦٥/١).

وذكر ابن كثير عن النعمان بن بشير، والحسن، وابن سيرين، وأبي قلابة أنهم قالوا: «إنها في الرجل يذنب الذنب فيعتقد أنه لا يُغفَر له، فيلقي بيده إلى التهلكة، أي: يستكثر من الذنوب فيهلك». (تفسير ابن كثير ٢٤٤/١).

وقد أدرك يعقوب عليه السلام أن الفَرَج واليسر يأتي بعد العسر لاسيما لمن حَسُنَ طنه بالله، فقال لبنيه وهو يتألم لفراق ولديه: «بَنِيَقَ آذَهَبُواْ فَتَحَكَّمُواْ مِن بُوسُفَ وَأَخِهِ وَلَا تَأْتِسُوا مِن بُوسُفَ وَأَخِهِ وَلَا تَأْتِسُوا مِن بُوسُفَ وَأَخِهِ وَلَا تَأْتِسُوا مِن رَقِّع اللهِ إِلَّه لَا يَاتِنَسُ مِن رَقَّع اللهِ إِلَّا الْمَنْمُ الْكَفِرُونَ، (يوسف، ٨٧).

قال ابن جرير رحمه الله في تفسير الآية، «يقول تعالى ذكره حين طمع يعقوب في العثور على يوسف قال لبنيه؛ يا بني اذهبوا إلى الموضع الذي جئتم منه وخلفتم أخويكم به، فتحسسوا من

يوسف. يقول: التمسوا يوسف وتعرفوا من خبره، وأصل التحسس التفعل من الحسّ، وأخيه بنيامين، «رَلا تَأْيَشُوا مِن زَنْع اللهِ » (يوسف: ۸۷)، يقول: ولا تقنطوا من أن يروِّح الله عنا ما نحن فيه من الحزن على يوسف وأخيه بفرج من عنده، فيرينهما، «إِنَّهُ لاَ يَأْيَثُنُ مِن رَقِّع اللهِ » (يوسف: ۸۷)، يقول: لا يقنط من فرجه ورحمته ويقطع رجاءه منه إلا القوم الكافرون يعني القوم الذين يجحدون قدرته على ما شاء تكوينه». (تفسير الطبرى ٣٧/١٤).

كما بين الله في آية أخرى من كتابه أن الضالين هم الذين يقنطون من رحمة رب العالمين، فقال في محكم التنزيل: « قَالُواْ بَشَرْنَكَ بِالْحَقِّ فَلَا تَكُنْ مِن الْقَنْبِطِينَ ﴿ قُ قَالُواْ بَشَرْنَكَ مِن الْمَعْقِ مِن بَقْنَطُ مِن رَّحْمَةِ فَلَا تَكُنْ مِن الْقَنْبِطِينَ ﴿ قُ قَالُ وَمَن بَقْنَطُ مِن رَّحْمَةِ مَن يَعْمَلُ مِن رَّحْمَةِ الله المَّالُونِ ﴾ (الحجر، ٥٥-٥٦).

وفي الآية ثناء على خليل الرحمن إبراهيم عليه السلام، وذلك عندما أخبر ملائكة ربه أنه ليس بقانط من رحمة الله لعلمه بعظيم رحمته جلفي علاه، وقد وقع منه التصريح بها في هذا الموطن، وهذا شأن من وقته الله وهداه، لأنه يعلم أن الله على كل شيء قدير، فيعيش راجيًا لفضل الله واحسانه، وبره وامتنانه، وهذا مما يمتاز به المؤمن على غيره، وقد استنبط الشيخ أبو بكر الجزائري من هذه الآية: حرمة الونور، تفسيره المراهة الله تعالى.

وقد تتابعت آيات القرآن الكريم في الإشارة الى سعة رحمة رب العالمين؛ ترغيبًا للمؤمن في صلى الله وكرمه، وتحذيرًا له من القنوط من عفوه وفضله، كما قال تعالى: «قُلْ بَعِبَادِي اللّٰين أَسْرَفُوا عَنَ أَنفُسِهِمْ لا نَقْنَطُوا مِن حَمْةِ اللّٰهُ إِنَّ اللّٰمُولُ عَنْ الْفُورُ اللّٰهُورُ اللّهِ الله الله الله تبارك وتعالى لا يتعاظمه ذنب، وأنه يغفر اللذنوب جميعًا لمن تاب وأناب إليه،



وقد وسعت رحمته كل شيء، وقد ذكر الرازي أن هذه الآية تدل على الرحمة من عشرة أوجه، وهي بأسرها دالة على كمال الرحمة والغفران. (انظر تفسيره ٢٥٦/١٣).

وللشيخ عبد الرحمن السعدي رحمه الله كلمات عذبة رقيقة تضمنت معانى عظيمة نافعة فيما أنا بصدد الحديث عنه، يقول فيها: «يخبر تعالى عباده المسرفين، أي: المكثرين من الذنوب، بسعة كرمه ويحثهم على الإنابة، قبل أن لا يمكنهم ذلك، فقال: «قل» يا أيها الرسول ومن قام مقامه من الدعاة لدين الله، مخبرًا للعباد عن ربهم: «يَعِبَادِي الَّذِينَ أَسَرَقُوا » (الزمر:٥٣) باتباع ما تدعوهم إليه أنفسهم من الذنوب، والسعى في مساخط علام الغيوب، «لا تقنطوا من رحمة الله » أي: لا تبأسوا منها، فتلقوا بأبد مكم إلى التهلكة، وتقولوا قد كثرت ذنوبنا، وتراكمت عيوبنا، فليس لها طريق يزيلها، ولا سبيل يصرفها، فتبقون بسبب ذلك مُصرِّين على العصيان، متزودين ما يغضب عليكم الرحمن، ولكن اعرفوا ريكم بأسمائه الدالة على كرمه وجوده، واعلموا «أن الله يغضر الذنوب جميعًا» من الشرك، والقتل، والزنا، والرياء، والظلم، وغير ذلك من الذنوب الكبار والصغار، «إنه هو الغفور الرحيم، أي: وصفه بالغفرة والرحمة وصفان به لازمان ذاتیان، لا تنفك ذاته عنهما، ولم تزل آثارهما سارية في الوجود، ماثلة للموجود، تسح يداه من الخيرات آناء الليل والنهار، ويوالي النعم والفواضل على العباد في السر والجهار، والعطاء أحب إليه من المنع، والرحمة سبقت الغضب وغلبته». (تفسيرالسعدي ٢/٨٢٤).

ومن رحمة الله بعباده أنه يدفع عنهم أسباب القنوط في معاشهم، فينزل عليهم الغيث من السماء، وينشر رحمته، لتسكن قلوبهم وتهدأ نفوسهم، كما قال تعالى: «وَهُوَ الَّذِي يُرَزِّلُ الْفَيْتَ مِنْ مِنْ مِنْ مِنْ مِنْ مُنْ أَلْوَلُ ٱلْحَيِيدُ»

(الشورى، ٢٨)، ولهذا أوجب على العباد حمده وشكره، والتطلع إلى فضله وكرمه، والتوبة والإنابة والاستغفار ليجود عليهم بالغفران، والإنابة والاستغفار ليجود عليهم بالغفران، وكان النبي صلى الله عليه وسلم يُعلَم أصحابه إحسان الظن بالله، ويدفع عنهم اليأس والقنوط من فضل الله، حتى في أصعب الظروف والأوقات، كما في صحيح البخاري عن أبي بكررضي الله عنه قال؛ كنت مع النبي صلى الله عليه وسلم في الغار، فرأيت آثار ملى الله عليه وسلم في الغار، فرأيت آثار رفع قدمه رآنا، قال: «ما ظنك باثنين الله ثالثهما». (البخارى: ٣٦٦٤).

كما كان يُثبتُ الخيرية للضعفاء من المؤمنين، حتى لا ييأسوا من رحمة رب العالمين، ففي صحيح مسلم عن أبي هريرة رضي الله عنه أن النبي صلى الله عليه وسلم قال: «المؤمن القوي خير وأحب إلى الله من المؤمن الضعيف، وهي كل خيري. (مسلم: ٢٦٦٤).

وقد عجب النبي صلى الله عليه وسلم من المؤمن؛ لأن أحواله كلها إلى خير، كما يق حديث سعد بن أبي وقاص رضي الله عنه قال: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: «عجبت للمؤمن إذا أصابه خير حمد الله وشكر، وإن أصابته مصيبة حمد الله وصبر، فالمؤمن يؤجر في كل أمر، حتى يؤجر في اللقمة يرفعها إلى في امرأته». (مسند أحمد ١٧٣/١).

فيا عبد الله: أحسن الظن بالله، ودع عنك اليأس والقنوط من رحمة الله، واعلم أن ربك غفور رحيم، كثير العفو والتجاوز، ومن توكل عليه كفاه ووقاه، وأعزه وأغناه، ودفع عنه شر الأشرار وكيد الفجار.

ويُ الختام أتوجه إلى الله العزيز الغفار قائلاً:
اللهم يا ربنا نشهدك بأننا أحسنًا الظن بك،
فلا تكلنا إلى سواك، وكن لنا عونًا ونصيرًا
ومؤيدًا وظهيرًا، وصلً اللهم وسلم على نبينا
محمد وآله وأصحابه.





## رفع علم الشواذ في بلد الأزهر الشريف

الحمد لله الذي جعل قوة هذه الأمة في إيمانها، وعزّها في تمسكها بإسلامها، والتمكين لها في صدق عباداتها، وبعدُ:

إن مآسى أمتنا أضحت كثيرة ومتنوعة، وحراحاتها مؤلمة وغائرة، ومعاناة المسلمين في تجدد مستمر، وما ذاك إلا مصداقًا لما ذكره نبينًا صلى الله عليه وسلم قال: «بوشك أن تتداعى عليكم الأمم كما تتداعى الأكلة على قصعتها... الخ، فبالأمس البعيد ظهرت على الساحة وانتشرت ظاهرة ,عبدة الشيطان، ومرت كما تمر علينا المسائب وتطوى آثارها، وسرعان ما تتلوها دفعات أخرى، وتناسيناها وكأنها لم تكن، دون أن نتابع تلك الظاهرة، ونتعرف على أبعادها ونشخصها وتحللها، ونضع الخطط لوأدها في حيثها، ولكنتا لم نبحث عن جدورها، ولا وصلنا لأطرافها، ولا للخطط والأيادي العابثة الأثيمة التي تحركها وتقف وراءها تخطط وتدبر بخبث ودهاء لحرب خطيرة، ولكنها هذه المرة حرب الأفكار ونشر الفتن والمؤامرات للنيل من الأمة، وذلك للوصول إلى المنتفى الذي ينشده من أعمى الله يصرهم ويصيرتهم، وطمس على قلوبهم من أصحاب القلوب المريضة، مرة للوصول إلى تفتيت الدول إلى دويلات، فمثلا كردستان مُسيطر عليها من أصحاب النفوذ الخارجي ودول المصالح الطامعة بل والحاقدة على تلك البلدان، ونيل حصتها من كعكة فتات الأمة التي تشرذمت وضعفت فهانت على نفسها وهانت على الناس فهموا أن يأكلوها.

حرب عقدية نضرب الأمة في مقتل وبالأمس القريب تقع كارثة أعظم لتحقيق نفس

الأهداف الخبيثة، ولكن الأخطر هذه المرة أنها حرب على العفة لضرب الأمة في مقتل للنيل منها في أهم وأعزما تملك، وخُلُخَلة القيم والثوابت التي قامت عليها أمتنا، والتي تمثّل الحصن الحصين لمجتمعاتنا ولنسيج الأمة، وفي واقعة خبيثة من العيار الثقيل يخرج علينا فئة من تلكم الشرذمة المنحرفة أثناء حفل شباب في أحد الفنادق في التجمع الخامس، ويرفعون فيه علمهم في رسالة المتحمع الخامس، ويرفعون فيه علمهم في رسالة مفادها بأنه قد آن الأوان لأن يتقبل المجتمع فكرة وجود هؤلاء بيننا بصورة علنية؛ مذعين بأن لهم حقوقا يطالبون بها، بل وصلوا إلى حد أن رسالتهم تشمل المطالبة أيضا بأننا يجب أن ندعم حقهم في إقامة حفلاتهم الماجنة جهارًا نهارًا.

ورحم الله الإمام الأكبر فضيلة الشيخ جاد الحق علي جاد الحق، فأيام عقد مؤتمر السكان في القاهرة في الفترة من ٥-١٣ أبريل سنة ١٩٩٤م تحت رعاية الأمم المتحدة، وانحاز فيه الإمام الراحل- غفر الله له- لمقاومة إصدار توصيات في مؤتمر دولي يُعقد على أرض مصر، تخالف الشريعة الإسلامية الغراء، من أمثلتها المساواة بين الرجل والمرأة في الميراث التي تشير إليه الفقرة السابعة عشرة من المادة الرابعة، والزام الحكومات الناوج، مع إتاحة وسائل تُغني عن الزواج المبكر، والمنظمات غير الحكومية برفع الحد الأدنى لسن الزواج، مع إتاحة وسائل تُغني عن الزواج المبكر، كما جاء في الفقرة الثانية والعشرين مادة (٤) بما قد يُفهم على أنه دعوة لتسهيل الدعارة.. إلى غيره الكثير ممن كانوا يريدون إصداره.

ووقف الأزهر الشريف تحت رئاسة شيخه آنذاك «جاد الحق» مع كل مؤسسات الأزهر والمؤسسات



والجمعيات الدعوية بل والشعب المصري في وجه تلك المحاولة الخبيثة، بل إن الفاتيكان نفسه له وجهات أخرى رأت مثلاً في المواضيع التي يناقشها المؤتمر نقاطًا غير إنسانية وضد الشرائع السماوية، تتيح إباحة الإجهاض، وحقوق المراهقين، والحرية الجنسية لهم وحقهم في حياة خاصة.

وإننا نرجو الله تعالى أن يُثبّت كل أجهزة الدولة لكل من يريد بنا شرًا؛ لأن مصر على مر العصور وقفت وسوف تقف لكل تلك الفئات الماجنة، حتى تُدرك تلك الفئة الشاذة التي تريد أن تلون مجتمعنا المتدين، فإن مصر العظيمة المتدينة بفطرة شعبها لا يمكن أن تكون مسرحًا ليلهو فيه الشواذ، وإنها ستظل عصيتة على مخططاتهم الدنيئة إلى يوم الدين بإذن الله تعالى، وحسبنا الله ونعم الوكيل.

تعريم الشذوذ الجنسى جاء واضعا يا القرآن الكريم

لقد انتشرت في الأونة الأخيرة ظاهرة ما يعرف إعلاميًا باسم «مثلي الجنس»، وهي تعني ممارسة اللواط بين الذكور، وكذلك السحاق بين الإناث؛ تلك الممارسة الشاذة التي تنشأ بين الرجل والرجل، والسحاق للعلاقة غير السوية بين المرأة والمرأة، وهي ممارسة غريبة وممقوتة في مجتمعاتنا الإسلامية والعربية، وبدأت أصوات هؤلاء الشواذ ترتفع، وتنتشر للحصول على حرية وحقوق تعترف بها المجتمع أسوة وتقليدًا لما يحدث في المجتمعات الغربية.

وإن هؤلاء الشباب والفتيات الذين انغمسوا في تلك الموبقات الغريبة علينا والمرفوضة بالفطرة؛ هؤلاء الشباب الذين يقعون فريسة سهلة لشياطين الإنس والجن، وقد ساق لنا القرآن الكريم الأدلة القطعية على تحريم تلك الممارسات تحريما قطعيًا، فقد قال الله تعالى: « وَالَّذِينَ هُمْ لِغُرُوجِهِمْ خَوْطُونَ اللهُ الْمَاكِنَ الْمُحَلِّمُ اللهُ عَلَى الْمُحَلِّمُ المُحَلِّمُ المُحَلِّمُ المُحَلِّمُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى الْمُحَلِّمُ مُمُ المَادُونَ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ

قال الشنقيطي رحمه الله في تفسيره: «ذكر جل وعلا أن من صفات المؤمنين المفلحين الذين يرثون الفردوس، ويخلدون فيها؛ حفظهم لفروجهم من اللواط والزنا، وبين أنَّ من لم يحفظ فرجه عن الحرام، بل تعدى حدود الله فهو ظالم لنفسه

ومهلكها وموبقها، وموقعها في شديد العذاب من الله سيحانه.

وقال الله تعالى: « وَلُوطًا إِذْ قَالَ لِغَوْمِهِ الْتَأْوُنَ الْفَعِشَةَ مَا سَبَقَكُمْ بِهَا مِنْ أَحَدِ مِنَ الْفَهَلِمِينَ ﴿ إِنَّكُمْ لَتَأْوُنَ مَا سَبَقَكُمْ بِهَا مِنْ أَحَدِ مِنَ الْفَهَادِينَ ﴿ إِنَّكُمْ لَتَأْوُنَ الْفَعِشَةُ الْجَالَ مَنْ أَوْلَ الْمَدَوْنَ الْفَيْمِينَ الْفَيْمِينِ الْفَيْمِينِ الْفَيْمِينِ الْفَيْمِينَ الْفَيْمِينَ الْفَيْمِينَ الْفَيْمِينَ الْفَيْمِينِ الْفَيْمِينِ الْفَيْمِينِ اللهُ الْمُعْمِينِ اللهُ اللهُ الْفَيْمِينَ الْفَيْمِينَ الْفَيْمِينَ الْفَيْمِينَ الْفَيْمِينِ اللهُ الل

وعن أبي هريرة رضي الله عنه أن النبي صلى الله عليه أبي هريرة رضي الله يفار وغيرة الله أن يأتي المؤمن ما حرَّم الله عليه». (متفق عليه).

وعن ابن عمر رضي الله عنهما أن النبي صلى الله عليه وسلم قال: «لم تظهر الفاحشة في قوم قط حتى يعلنوا بها إلا فشا فيهم الطاعون والأوجاع التي لم تكن مضت في أسلافهم الذين مضوا». (رواه أبو داود وابن ماجه وهو حديث صحيح).

وعن ابن عباس رضي الله عنهما قال: قال النبي صلى الله عليه وسلم: «ملعون من عمل بعمل قوم لوط». (صحيح الجامع).

وعن ابن عباس رضي الله عنهما قال: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: «من وجدتموه يعمل عمل قوم لوط فاقتلوا الفاعل والمفعول به». (صحيح الجامع).

وعن جابر بن عبد الله رضي الله عنهما أن رسول الله صلى الله عليه وسلم قال: «إن أخوف ما أخاف على أمتي من بعدي عمل قوم لوط».(صحيح الترمذي)

والسحاق الذي هو ممارسة بين المرأة ومثيلتها أمرٌ محرِمٌ؛ لما في ذلك الأمر من تعد لحدود الله تعالى، وتنكّب لها إلى ما حرَّم سبحانه من ميل المرأة إلى امرأة مثلها، وممارسة ذلك الأمر المحرم معها، ولا ريب أن هذه العادات دخيلة على الإسلام والمسلمين في بلادهم من جراء ما اقترفوه، ولا شك أن ما يرتكبه بعض النساء مع بعضهن يعتبر شذوذًا جنسيًا، وانحطاطًا إلى منزلة متدنية في المجتمع. وقد جاءت الأدلة محرَّمة هذه العادة في قوله صلى الله عليه وسلم: «لا ينظر الرجل إلى عورة الرجل، ولا المرأة إلى عورة المرأة، ولا يُفضِي الرجل

إلى الرجل في الثوب الواحد، ولا تُفضي المرأة إلى الرأة في المرأة إلى المرأة في الثوب الواحد ،. رواه مسلم وغيره.

فهذا تحذير نبوي للأمة من أسباب الوقوع <u>ية</u> اللواط والسحاق.

وعن أبي موسى الأشعري رضي الله عنه مرهوعًا:
«إذا أتت المرأة المرأة فهما زانيتان». (رواه البيهقي).
فلتتقي الله نساء المسلمين، وليحذرن من عاقبة
هذا الأمر الخطير، وليحذرن من الوسائل الهدامة
التي تبث سمومها بين المسلمين على حين غفلة
من عقولهم، فاللهم احفظ المسلمين والمسلمات
بحفظك يا كريم.

#### ظواهر غريبة ومسيئة لجتمعاتنا

إن ما يحدث في مجتمعاتنا المسلمة لهو ظاهرة غريبة ومسيئة، وقد بادرت المؤسسات الدينية في مصر وعلى رأسها الأزهر الشريف بإدانة تلك الظاهرة الخبيثة، واصفين تلك الظواهر بأنها تعد حربًا على الله ورسوله، وأن رفع علم الشواذ، وضبط شبكة تبادل الزوجات، وغيرها من الأحداث التي ظهرت بقوة خلال الفترة الأخيرة هي قضايا مجتمعية يجب على مؤسسات الدولة أن تقوم بواجبها مع كل الجهات المعنية بالشباب بدراسة تلك الظواهر الاجتماعية والنفسية، والعمل على علاجها بكل الوسائل المتاحة من خلال الندوات والحوارات، وشبكات التواصل خلال الندوات والحوارات، وشبكات التواصل الاجتماعي.

#### مصر الأزهر ترفض تلك الظواهر وتصفها بأنها جرائم غير أخلاقية

وقد استنكر الدكتور عباس شومان وكيل الأزهر الشريف رفع علم الشواذ جنسيًّا في حفل موسيقي بمصر الجديدة قائلاً: «إن رفع راية الشواذ في بلد الأزهر عار يجب ألا يمر مرور الكرام، فهو اعتداءً على الشرائع السماوية والأعراف الإنسانية السويّة.

مضيفاً أنه يجب أن يحاسب جميع من شارك فيه ومن سمح به، ويجب منع تكراره مستقبلاً، فهي جريمة إرهابية أخلاقية لا تقل بحال من الأحوال عن الجرائم الإرهابية الدموية التي أرقت المجتمعات، موجها رسالة لرافعي راية الشواذ قائلاً: «ليعلم هؤلاء ومن ساعدهم أن مصر الأزهر بمكونها المسلم والمسيحي لن يجد هؤلاء

مأوى لهم، ولا رواجًا لأفكارهم في أي موضع فيها، وأن مصر وأهلها سوف يلفظونهم كما تلفظ النار خبث الحديد ».

وقد قال معالي وزير الأوقاف في خطبته التي المقاها في افتتاح مسجد الوادي المقدس في سانت كاترين: «إن إنسانية الأديان شاملة وليست انتقائية حيث يكون العقاب أحيانًا قاسيًّا، لكنه مكافئًا لفداحة الفعل».

وأكد الدكتور جمعة في خطبته على أن التحذير مستمر إلى يوم القيامة بقول الله تعالى: «وَمَا فِي مِن الطَّلِحِينَ الطَّلِحِينَ بِعِيدٍ » (هود: ٨٣٠)؛ مبينًا أن العقاب يطال كذلك الساكت عن الخطأ والمشارك فيه، بينما ينجو فقط الآمرون بالمعروف والناهون عن المنكر مؤكدا: إن هذا مصير كل من يخرج على سنة الله وفطرته التي فطر الناس عليها.

#### مصر ترفض الاعتراف بالشواذ على مر السنين

وقد خاضت مصر معارك دولية عدة خاضتها على مدار السنوات الماضية لرفض الاعتراف بحقوق المثليين في مصر، ورفضت بشكل قاطع الاعتراف بعهم، والتي كانت ضمن توصيات المجلس الدولي لحقوق الإنسان للأمم المتحدة في المراجعة الشاملة الأخيرة لمصر، كما أن مسنولي الأمم المتحدة قد دعوا الحكومات في جميع أنحاء العالم إلى حماية حقوق الشواذ، ومزدوجي الميل الجنسي ومغاير المهوية الجنسية، والغاء القوانين التي تعمل على التمييز ضدهم، ولا تزال مصر تراه مخالفاً لجميع المعادات والتقاليد التي يسير عليها المجتمع المصري المسلم.

واعترضت مصر من قبل على المحاولات التي كثفت منذ التسعينيات، حين ضمت الأمم المتحدة حقوق الشواذ ضمن بعثة حقوق الإنسان، بينما لم تؤيد الحكومة حينها نظام حقوق الشواذ، ورغم ذلك لم يُسنَّ حَظر واضح على المثلية الجنسية في القانون الجنائي؛ فلم تذكر كلمة «جريمة الشذوذ» أو «المثلية» بقانون العقوبات، ولكن الآداب العامة، الإخلال بها المنصوص عليه في القانون جعلت هناك مجالاً للتصدي لأي ممارسة من هذه المارسات أو النظام العام.

وحَددت المادة ١٤ من قانون مكافحة الدعارة لسنة ١٦ مادة ١ فقرة (أ) كل مَن حرَّض شخصًا ذكرًا كان



أو أنثى على ارتكاب الفجور أو الدعارة على ذلك أو سهِّله له، وكذلك كل من استخدمه أو استدرجه أو أغواه بقصد ارتكاب الفجور أو الدعارة يُعاقب بالحبس مدة لا تقل عن سنة، ولا تزيد على ٣ سنوات، وبغرامة من ١٠٠ جنيه إلى ٣٠٠ جنيه. وحددت المادة ١٤ من قانون العقوبات والتي نصت على مكافحة الفسق والفجور، وذلك في المادة ١٧٨ والتي تنص على أن يعاقب بالحسس مدة لا تزيد على سنتين، ويغرامة لا تقل عن خمس آلاف جنيه ولا تزيد على عشرة آلاف أو بإحدى هاتين العقوبتين كل من صنع أو حاز بقصد الاتجار أو التوزيع أو اللصق أو العرض مطبوعًا، أو مخطوطات أو رسومات أو إعلانات، أو صورًا محفورة أو منقوشة، أو رسومات يدوية أو فوتوغرافية، أو إشارات رمزية أو غير ذلك من الأشياء أو الصور عامة، إذا كانت منافية للأداب العامة.

#### المؤامرات الإسرائيلية لتقسيم المنطقة

وعلى الطرف الآخر ما زالت تدور المؤامرات وتحاك، ويشارك فيها لاعبون كثر من أصحاب المصالح سواء في منطقتنا أو من خارجها، والجميع تختلف مواقفهم وردود أفعالهم حسب المصالح، والاستراتيجية الصهيونية لمتكن تستهدف أرض فلسطين فحسب، ولكن مصر كانت الهدف الأسمى ليس الأن فقط، ولكن من قديم الزمان، ومنذ خروج بنى إسرائيل من مصر، حيث ترى الادعاء بأنهم بُناة الأهرام، وأن سيناء أرض يهودية، وهذا دليل على الأطماع الصهيونية في مصر والمنطقة. ومن المعروف أن هناك مخططا إسرائيليًا لتقسيم المنطقة على أسس طائفية، فقد أعلن في عام ١٩٨٢م تحت عنوان: «خطة من أجل إسرائيل» كان قد كتبها «أوديد ينون» الدبلوماسي الإسرائيلي السابق، أوضح فيها علاقات إسرائيل بالعالم العربي، وضرورة تفتيت دوله لدويلات صغيرة، انطلاقا من العراق حتى مصر، مرورًا بسوريا ولبنان والأردن والسعودية والسودان.

وتهدف هذه الخطة، وتلك الاستراتيجية لجعل العالم العربي ينهار ويتفكك إلى كردونات ودويلات صغيرة عرقية ودينية، تتصارع مع بعضها البعض؛ حيث إن العالم العربي مكون من أقليات وطوائف مختلفة، وأنه معرض للانفجار والتفتيت العرقي والمذهبي والاجتماعي من

الداخل وصولاً إلى الحروب الداخلية، لافتاً أن قوة العراق على إسرائيل في المدى القريب أكثر خطورة من أي قوة أخرى، مشيراً إلى تقسيمها إلى مقاطعات طائفية، فهل هناك وضوح أكثر من ذلك فيما قد تحقق بالفعل في العراق، وتفكيك جيشه واسقاط تاريخه، والعلاقة بين هذا المخطط الصهيوني والمصالح الأمريكية في المنطقة، وكان المغزو الأمريكي لأفغانستان، ثم غزو العراق كمقدمة للوصول إلى الفوضى غير الخلاقة في الشرق الأوسط، وقد استتبع ذلك وفي نفس الإطار وتنفيذا للمخطط فصل شمال السودان عن جنوبه.

وكان ما أسموه بالربيع العربي لنشر الفوضى، واسقاط الأنظمة، وما زلنا نرى ما يحدث في كردستان العراق، وما سيحققه استفتاء انفصال كردستان من نتائج، وما سيحدثه من ردود أفعال وتحالفات وتجاذبات وتوترات؛ نتيجة لتغاير المواقف حسب المستجدات الطارئة، وما سيحققه من نتائج ستصيب استقرار الأمة في مقتل!!

وهذا الاستفتاء الذي حدث في الإقليم، والذي أصاب المنطقة كلها بل والعالم بحالة من الارتباك يُعَدُّ الضوء الأخضر لما سيأتي، فهناك مخطط لفصل دارفور عن السودان، والإعتراف الرسمي بالأمازيغية لغة ثانية بجوار العربية في الجزائر، وتقسيم لبنان لدويلات طائفية، وهناك الحديث المتصاعد عن الوطن الفلسطيني البديل وتهجير شعبه، ومن أجل جعل الدولة الصهيونية أكثر أمانًا واستقرارًا من أيُ وقت مضي.

أما بيت القصيد فهو مصر يقول «أوديد»: «في مصر توجد أغلبية سنية مسلمة مقابل أقلية كبيرة مسيحية تقدر بنحو ثمانية ملايين نسمة»، ويهدف المخطط إلى إعلان دولة مسيحية في الإسكندرية، ونوبية في أسوان، وبدوية تكون عاصمتها سيناء وشرق الدلتا تكون تحت النفوذ الصهيوني ليتحقق حلم إسرائيل «من النيل إلى الفرات». فاللهم احفظ مصر وجيشها من كل من سولت له نفسه التآمر ضدها، اللهم احفظ الأمة من كيد الكائدين ومؤامرات المتآمرين، اللهم من أراد مصر وشعبها وأرضها وجيشها بشرً فاجعل أراد مصر وشعبها وأرضها وجيشها بشرً فاجعل كيدهم في نحورهم.

والحمد لله رب العالمين.





بسم الله الرحمن الرحيم

قال تعالى: (الَّذِينَ كَفَرُوا وَصَدُّوا عَن سَبِيلِ اللهِ أَضَكُلُ أَعْمَلَهُمْ (اللهِ).

(محمد: ١).



والله المالية

#### الحلقة الثانية

## اعتاد کے د عبدالعظیم بدوی

قَالُ ابْنُ إِسْحَاقَ: فَفْيهِمْ كَمَا ذَكَرَ لَي بَغْضُ أَهُ اللّهِ الْعَلْمِ أَنْ اللّهِ تَعَالَى: « إِنَّ اللّهِ كَفْرُوا يُفْضُ الْعَلْمِ أَنْ اللّهِ تَعَالَى: « إِنَّ اللّهِ كَفْرُوا يَنْ سَبِيلِ اللّهِ فَسَيْنِفِقُونَهَا ثُمَّ يَغِفُونَ عَلَيْهِ حَسَرةً ثُمَّ يُغلَبُونَ وَاللّهِ مَا كَفُورًا إِلَى حَمْدَةً ثُمَّ يُغلَبُونَ وَاللّهِ مَا كَفُورًا إِلَى حَمْدَةً اللّهِ اللهِ اللهِ عَمْدُونَ عَلَيْهِ مَا مَعْدَدُونَ وَالأَنْفِالِ: ٣٦).

ومنها: ما ذكره الله تعالى في قوله: « وَقَالَتَ طَالِهِ ثَنْ أَمْلِ الْكِتَابِ وَاللهُ عَالَى اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّالَّالْمُلَّالِمُ اللَّهُ اللَّا الللَّالْمُلَّا اللَّهُ اللَّالَا اللَّلْمُ اللَّالَالَالْمُلَّالِمُ اللَّالْمُ اللَّهُ ال

عَن السُّدِي قال: كَانَ أَحْبَارُ قُرَى عَرَبِيَة الْثَني عَشَرَ حَبْرًا، فَقَالُوا لَبَعْضِهِمُ: ادْخُلُوا فَيُ دَينِ مُحَمَّدًا وَلَّ النَّهَارِ، وَقُولُوا نَشْهَدُ أَنَّ مُحَمَّدًا حَيْ مُحَمَّدًا النَّهَارِ فَاوْلُوا نَشْهَدُ أَنَّ مُحَمَّدًا حَقَّ صَادِقٌ، فَإِذَا كَانَ آخِرُ النَّهَارِ فَاكْفُرُوا وَقُولُوا؛ إنَّا رَجَعْنَا إلَى عُلَمَائِنَا وَأَخْبَارِنَا فَسَأَلْنَاهُمْ، فَحَدَّثُونَا أَنَّ مُحَمَّدًا كَادَبٌ، وَأَنْكُمْ لَسْتُمْ عَلَى شَيْء، وَقَدْ رَجَعْنَا إلَى دينتا فَهُو أَعْجَبُ النِّنَا مَنْ دَينكُمْ، لَعْلُهُمْ يَشُكُونَ، يَقُولُونَ؛ هَوْلًاء كَانُوا مَعْنَا أَوْلَ النَّهَارِ، فَمَا بَالُهُمْ؟ فَأَخْبَرَ اللَّه عَزْ وجل رَسُولُهُ صلى اللَّه عليه وسلم بِذَلِكَ. (البداية رَسُولُهُ صلى اللَّه عليه وسلم بِذَلِكَ. (البداية والنهاية (١٠/٤)).

ومنها: قول ابن أُبيِّ-لعنه الله-: لا تنفقوا على من عند رسول الله حتى ينفضوا.

عَنْ زَيْدِ بْنِ أَرْقَمَ رضي الله عنه قَالَ: كُنْتُ فِيْ غَزَاة، فَسَمَعْتُ عَبْدَ اللّٰهِ بْنَ أُبِيً يَقُولُ: لاَ تُنْفَقُوا الحمد لله والصلاة والسلام على رسول الله، ويعد:

لا يسزال الحديث متصلاً عن صور صد الكافرين عن سبيل الله، ولصد الذين كفروا عن سبيل الله وجوه كثيرة منها ما سبق ذكره،

ومنها، إطْعَامُهُمُ النَّاسَ يَوْمَ بَدْرِ لِيَثْبُتُوا مَعَهُمْ

وَيَكْثُرُوا حَوْلُهُمْ، فَلَدَّلِكَ قَيلَ، إِنَّ الْآيِهَ نَزَلَتْ فِي فَيكَ الْأَيهَ نَزَلَتْ فِي الْطُعمِينَ يَوْمَ بَدْر، وَكَانُوا اثْنَيْ عَشَرَ رَجُلاً مِنْ
سَادَةَ الْمُشْرِكِينَ مَنْ قُرَيْشٍ. (التحرير والتنوير (۲۳/۲۹)).

ومنها: إنفاقهم الأموال بعد بدر لتجهيز جيش لمحاربة السلمين والأخذ بثأر قتلاهم في بدر،

قال محمد بن إسحاق: لَمَّا أُصِيبَ يَوْمَ بِدُر مِنْ كُفَّارِ قُرَيْشَ أَصُحَابُ الْقَلِيبِ وَرَجَعَ فَلُهُمْ إِلَى مَكَّةً، وَرَجَعَ أَبُو سُفيان بعيره، مَشَى عَبْدُ اللّه بْنُ أَبِي رَبِيعة، وَعكْرِمَةُ بْنُ أَبِي حَهل، وَصَفُوانُ بَنُ أَمَيَة، وَعكْرِمَةُ بْنُ أَبِي حَهل، وَصَفُوانُ بَنُ أَمَيَة، فَي رَجَال مِنْ قُريْشِ مِمَنْ أُصِيبَ آبَاوُهُمْ وَأَبْنَاوُهُمْ وَقَالُوا؛ يَا مَعْشَرَ قُرَيْش، إِنَّ مُحَمِّدًا قَدْ وَتَرَكُمْ وَقَتَلَ خِيارَكُمْ، فَأَعِيدُ مِنْ الْمَالِ عَلَى حَرْبِهِ، لَعَلَنَا خَيارَكُمْ، فَأَعِلُوا، فَفَعُلُوا.



عَلَى مَنْ عِنْدٌ رَسُولِ اللَّهِ حَتَّى يَنْفَضُوا مِنْ حَوْلِهِ، وَلَتْنُ رَحَعْنَا مِنْ عَنْدُهِ لَيُخْرِجَنَّ الْأَعَـزُ مِنْهَا الْأَذَلُ، فَذَكَرْتُ ذَلكَ لَعَمِّي أَوْ لَغُمَرٍ، فَذَكَرَهُ للنَّبِيِّ صلى اللهِ عليه وسلم، فَدَعَانَى فَحَدُّدُتُهُ، فَأَرْسُلُ رَسُولُ الله صلى الله عليه وسلم الى عَنْد الله بْن أُنِيٍّ وَأَصْحَابِهِ، فَحَلَقُوا مَا قَالُوا، فَكَذَّبِنِي رَسُولُ الله صلى الله عليه وسلم وَصَدَّقَهُ، فَأَصَابِني هُمُّ لَمْ نُصِيْنِي مِثْلُهُ قَطْ، فَجِلَسْتُ فِي الْبَيْتِ، فَقَالُ لي عَمِّي، مَا أَرَدُٰتَ إِلَى أَنْ كَذَّبِكَ رَسُولُ اللَّهُ صلى اللَّهُ عليه وسلم ومَقَتَكَ؟ فَأَنْزَلَ الله تَعَالَى: ﴿إِذَا جَاءَكَ الْمُنَافِقُونَ، فَيُعَثَ إِلَى النَّبِيُّ صلى الله عليه وسلم فَقَرَأُ فَقَالُ: ‹ إِنَّ اللَّهَ قَدْ صَدَّقَكَ بَا زُنْدُ ». (صحبح البخاري د ١٠٩٤).

والإضبلالُ في كَلام الْعَرَب صُدُّ الْهِدَائِية والارْشاد. بُقَالُ: أَضْلَلْت قُلاَنًا إِذا وَجُّهْتَه للضَّلال عَنَ الطُّرِيقِ، قال تعالى: «مَن تُضَلِل اللَّهُ فِكُلَّا مَادِي لَهُ وَلَدُرُهُمْ فِي ظُنْيَتُهُمْ يَعْمُونَ ، (الأعراف: ١٨٦)، وقال تعالى: «أَثُرِيدُونَ أَن تَهْدُواْ مَنْ أَضَلَ ٱللَّهُ » (النساء: ٨٨). (لسان العرب (١١/١١٩)).

ومعنى الآبة: الَّذِينَ جَحَدُوا تَوْحِيدَ اللَّه، وَعَبَدُوا غَيْرُهُ، وَصَدُّوا مَنْ أَرَادَ عَبَادَتُهُ وَالْإِقْرَارَ بِوَحْدَانِيَّتِه، وَتَصْدِيقَ نَبِيُّه مُحَمِّد صلى الله عليه وسلم عَن الَّذِي أَرَادُ مِنَ الْإِسْلَامِ وَالْإِقْرَارِ وَالتَّصْدِيقِ «أَضَيلِ أَعُمَالُهُمْ» أَي أَيْطَلَهَا فَلَمُ يَشْبِلُهَا، وَأَرَادَ بِالأَعْمَالِ مَا فَعَلُوا مِنْ إِطْعَامِ الطَّعَامِ وصلة الأرحام (معالم التنزيل (١٥١/٥)).

ونحو ذلك من أعمال البر، لأن شرط القبول عند الله هو الإيمان، قال تعالى: ﴿ فَلَا أَفْنَحُمْ ٱلْمُفْبَةُ (أ) وَمَا أَدَرُكُ مَا الْمَغَيَدُ (أَنْ فَكُ رَفِّيةِ (أَنْ أَوْ لِلْعَدِّ فِي يَوْمِ ذى مَسْفَيَة (١١) يَسْمًا ذَا مَقْرَبَةِ (١٥) أَزْ مِسْكِينًا ذَا مَثْرَيَةِ (١١) ثُمَّ كَانَ مِنَ ٱلَّذِينَ ءَامَنُوا ، (العلد: ١١- ١٧)، فإن لم بكن منهم حيط عمله، كما قال تعالى: ﴿وَمَن يَكُفُرُ بِالْإِينَانِ فَقَدْ حَيِطَ عَمَلُهُ. وَهُوَ فِي ٱلْآخِرَةِ مِنَ ٱلْخَسِرِنَ » (المائدة : ٥)، وقال تعالى: ﴿ قُلْ مَلْ نُنَيُّكُمْ بِالْأَخْسَيِنَ أَعْبَلًا الَّذِينَ صَلَّ سَعَيْهُمْ فِي ٱلْمُيِّزَةِ ٱلدُّنْيَا وَهُمْ يَحْسَبُونَ أَنَّهُمْ يُحْسِنُونَ صُنْعًا (الله أُولَتِكَ ٱلَّذِينَ كَفَرُوا بِعَايَدِتِ رَبِّهِمْ وَلِقَآمِهِ، فَجَطَتْ أَعْمَالُهُمْ فَلَا نُقِيمُ لَمُمْ نَوْمَ ٱلْقِينَمَةِ وَزَنًا ١٠٠٠ ذَلِكَ جَزَاؤُمُ جَهَنَّمُ بِمَا كُفْرُواْ وَأَغْذُواْ ءَائِنِي وَرُسُلِي هُزُوًّا ﴾ (الكهف: ١٠٣-١٠١).

وُعَنْ عَائشَةَ رضى الله عنها قَالَتْ: قُلْتُ يَا رَسُولَ اللَّهُ لَا انْنُ جُدْعَانَ لَا كَانَ فِي الْجَاهِلِيَّة يَصِلُ الرَّحِمَ، وَيُطْعِمُ الْسُكِينَ، فَهَلْ ذَاكَ تَافَعُهُ؟ قَالَ: ﴿ لاَ يَنْفُعُهُ، إِنَّهُ لَمْ يَقُلْ يَوْمًا رَبِّ اغْفِرْ لِي خُطبئتي يَوْمَ الدِّين. (صحيح مسلم ١٩٦).

قال الامام النووي: قال العلماء: ابن جُدْعَانَ اسْمُهُ عَنْدُ اللهِ، وَكَانَ مِنْ بَنِي تَمِيمِ بْنِ مُرَّةَ أَقْرِيَاء عَائِشَةَ رَضِيَ اللَّهِ عَنْهَا، وَكَانَ مِنْ رُؤْسَاءِ قَرَيْشِ، وَكَانَ كَثِيرَ الْإِطْعَامِ، وَكَانَ اتَّخَذُ للضِّيفَانِ جَفْنُةٌ يُرْقَى النَّهَا يسُلُّم.

وَمَعْنَى هَذَا الْحَدِيثِ: أَنَّ مَا كَانَ يَضْعَلُهُ مِنَ الصِّلَةِ وَالْأَطْعَامِ وَوُحُوهِ الْكَارِمِ لاَ يَنْفَعُهُ كَ الآخِرَة لكَوَّنه كَافَرُا، وَهُوَ مَعْنَى قَوْله صلى اللَّه عليه وسلم: ﴿ لَمْ يَقُلُ رَبُّ اغْفِرْ لَي خَطيئتي يَوْمَ الدِّينِ»، أَيْ لُمْ يَكُنْ مُصَدِّقًا بِالْنَعْث، وَمَنْ لَمْ يُصَدُّونُ بِهُ كَافِرٌ وَلاَ يَنْفُعُهُ عَمَلَ.

قَالُ الْقَاضِي عِبَاضٌ - رَحِمَهُ اللَّهِ تَعَالَى-: وَقَد انْعَقَدَ الْأَجْمَاءُ عَلَى أَنَّ الْكُفَّارَ لاَ تَنْفُعُهُمْ أَعْمَالُهُمْ، وَلاَ يُثَابُونَ عَلَيْهَا بِنَعِيمٍ وَلاَ تَخْفيف عَذَاب، لَكِنَّ يَعْضَهُمْ أَشَدُّ عَذَائِنا مَنْ يَعْضِ بِحَسَب جَرَاثُمِهِمْ. (شرح النووي على مسلم (٨٧/٣)).

وهذا حكم من مات على الكفر كما قال تعالى ف آخر السورة: « إِنَّ الَّذِينَ كُفَرُوا وَصَدُّوا عَن سَبِيل اللَّهِ ثُمَّ مَاتُوا وَهُمْ كُفَّارٌ فَلَن يَغْفِرُ اللَّهُ أَكْدٌ ، (محمد: ٣٤).

ومعنى ذلك أن الذين كفروا وصدوا عن سبيل الله وثُمَّ إِنَّ رَبُّكَ لِلَّذِينَ عَبِلُوا الشُّوَّةِ بِجَهَالَةٍ ثُمُّ تَابُواْ مِنْ بَقِدِ ذَالِكَ وَأَصْلُحُوٓاْ إِنَّ رَبِّكَ مِنْ بَقَدِهَا لَغُفُورٌ زِّحِيُّ ، (النحل: ١١٩)، كما قال تعالى: ﴿ قُلْ لِلَّذِينَ كُفَرُوا إِن يَنتَهُوا مُغَفِّر لَهُم مَّا قَدْ سَلَفَ ، (الأنفال: ٣٨)، وقال تعالى: «إِنَّ ٱلَّذِينَ فَنَوًّا ٱلَّهُمِينِ وَٱلْمُومِنَتِ مْ لَوْ بَوُوْا فَلَهُمْ عَذَابُ جَهَمَّ وَلَهُمْ عَذَابُ ٱلْحَيِقِ ، (البروج: ١٠)؛ فعلق العداب على عدم التوبة، قال الْحَسَنُ الْيَصْرِيُّ؛ انْظُرُوا إِلَى هَذَا الْكَرَمِ وَالْجُودِ، قَتَلُوا أُولْبَاءُهُ وَهُوَ يَدُعُوهُمُ إِلَى التَّوْيَةَ والْغَفرة. (تفسير القرآن العظيم (٤٩٦/٤)).

للحديث بقية إن شاء الله، نسأل الله الهداية والتوفيق.





v aim مجرية

الحمد لله الذي أرسل رسوله بالهدى ودين الحق ليظهره على الدين كله ولو كره الشركون، والصلاة والسلام على خاتم النبيين وإمام المرسلين محمد وعلى آله وأصحابه أجمعين، أما بعدُ:

عبدالرزاق السيد عيد

فهذه وقفتنا الثانية مع غزوة خيبر التي وعد الله بها رسوله والذين آمنوا معه في قوله تعالى: « وَعَدَّكُمُ اللَّهُ مَغَانِعَ كَثِيرَةُ تَأْخُذُونَهَا فَعَجَّلَ لَكُمْ هَٰذِهِ. » (الفتح: ٢٠)، وقد تحقق وعدُ الله للنبي والمؤمنين، وتم فتح خيبركما بينافي اللقاء السابق بفضل الله ورحمته، واليوم نقف معكم وقفة يسيرة من دلائل صدق النبي صلى الله عليه وسلم وآيات نبوته فهذه الغزوة الماركة.

وواضح من هذا الحديث أن الحيش المتكون من ألف وأريعمائة أكل من بقايا الطعام القليل الذي يُسمى بالسويق، وهو عبارة عن طعام مصنوء من القمح أو الشعير على شكل طحين يُحمل مع المسافر وكان قليلاً، فلما نُثر على السفرة وبفضل الله ثم بدعاء النبي صلى الله عليه وسلم زاد هذا الطعام حتى شبع منه جميع الجيش والحمد لله، وليست هذه أول مرّة يزداد فيها الطعام والماء، فتكرر ذلك في غزوة الخندق وتبوك وغيرهما، والحمد لله على نعمه.

أولا: أولى هذه الآيات بركة الطعام وزيادته:

عَنْ سُونِيد بُنْ النَّعْمَانِ أَنَّهُ خَرَجَ مَعَ رَسُولِ اللَّه صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهُ وَسَلَّمَ عَامَ خَيْنَرَ حَتَّى إِذَا كَانُوا بِالصَّهْبَاءِ، وَهِيَ أَذْنِي خَيْبَرَ، فَصَلَّى الْعَصْرَ ثُمَّ دُعَا بَالْأَزْوَاد فَلَمْ يُؤْتُ إِلا بِإِلسُّويِقِ فَأَمَرَ بِهِ فَتُرِي، هَٰأَكُلُ رَسُولُ اللَّهِ صَلَّى اللَّهِ عَلَيْهُ وَسَلَّمَ وَأَكُلْنَا، ثُمَّ قَامَ إِلَى الْمُغْرِبِ فَمَضْمَضَ وَمَضْمَضْنَا ثُمَّ صَلَّى وَلَمْ يَتُوضًا ،. (رواه البخاري: ٢٠٩).

## ثانيًا: بركة دعاء النبي صلى الله عليه وسلم

ي شفاء علل علي رضِي الله عنه:

عَنْ سِبَهُلَ بُنِ سَفِد رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ أَنَّ رَسُولُ اللَّه صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهُ وَسَلَّمَ قَالَ يَوْمَ خَيْنَرَ؛ ﴿ لَأَعْطُسُ هَذه الرَّايَةِ غَدًا رَجُلاً يَفْتُحُ اللَّهِ عَلَى بَدُيْهِ؛ نُحَبُّ اللَّهِ وَرَسُولُهُ وَيُحِيُّهُ اللَّهِ



سفر ١٤٣٩ هـ - العدد ٥٥٤ - السنة السابعة والأربعون

وَرَسُولُهُ، قَالَ: فَبَاتَ النَّاسُ يَدُوكُونَ لَيْلَتَهُمْ أَيُّهُمْ يُعْطَاهَا، فَلَمَّا أَصْبَحَ النَّاسُ غَدَوْا عَلَى رَسُولِ اللَّهِ صَلَّى اللَّه عَلَيْهِ وَسَلَّمَ كُلُهُمْ يَرْجُو أَنْ يُعْطَاهَا؛ فَقَالَ: «أَيْنَ عَلَيْ بُنُ أَبِي طَالَبِ » فَقَيل هُوَيا رَسُولَ فَقَالَ: «أَيْنَ عَلَيْ بُنُ أَبِي طَالَبِ » فَقيل هُوَيا رَسُولَ اللَّه يَشْتَكِي عَيْنَيْه، قَالَ: هَأَرْسُلُوا إلَيْه فَاتَي بِهِ فَبَصَق رَسُولُ اللَّه صَلَّى الله عَلَيْه وَسَلَّم فِي عَيْنَيْهُ وَدَعَا لَهُ، فَبَرَأَ حَتَّى كَأَنْ لَمْ يَكُنْ بِهِ وَجِعْ ، فَأَعْطَاهُ الرَّايَةَ فَقَالَ عَلَيْ : يَا رَسُولَ اللَّهَ أَ أَقَاتِلُهُمْ حَتَّى الرَّايَةَ فَقَالَ عَلَيْ : يَا رَسُولَ اللَّهَ أَ أَقَاتِلُهُمْ حَتَّى يَحِبُ عَلَيْهِمْ مِنْ حَقَّ اللَّه فيه ، فَوَاللَّه لَأُنْ يَهْدِي اللَّهُ بِكَ رَجُلاً وَاحِدًا خَيْرٌ لَكَ مِنْ أَنْ يَكُونَ لَكَ حُمْرُ اللَّهُ بِكَ رَجُلا وَاحِدًا خَيْرٌ لَكَ مِنْ أَنْ يَكُونَ لَكَ حُمْرُ النَّهُ بِكَ رَجُلاً وَاحِدًا خَيْرٌ لَكَ مِنْ أَنْ يَكُونَ لَكَ حُمْرُ النَّه بِكَ رَجُلاً وَاحِدًا خَيْرٌ لَكَ مِنْ أَنْ يَكُونَ لَكَ حُمْرُ النَّه عَلَى الله فَيه ، فَوَالله لاَنْ يَكُونَ لَكَ حُمْرُ الله عَلَى الله عَلَيْهُمْ مِنْ الله حَيْد . (البِخارى: ٣٩٧٣).

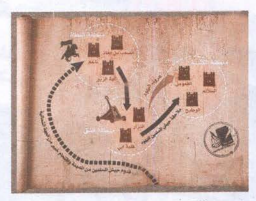
#### من هذا المشهد العظيم تأخذ بعض الفوائد:

ا- منها بركة دعاء النبي صلى الله عليه وسلم وتفله في عين على رضي الله عنه، فبرئت بفضل الله وقام علي وليس بعينيه رمد ولا وَجَع، والحمد لله على فضله.

Y- ثقة النبي صلى الله عليه وسلم في نصر الله، وأنه سيُفتح على يد علي رضي الله عنه بعد أن جهد المسلمون أمام حصن ناعم، واستشهد تحته محمد بن مسلمة الأنصاري، وادخر الله هذا الفتح لعلي رضي الله عنه، والرسول عليه الصلاة والسلام يعلم ذلك مما علمه الله، ولذا قال لعلي: «انفذ على رسلك». وهذه ورب الكعبة لغة الواثق في نصر الله، ثم أوصى علياً بوصايا تفهم منها الغاية من الجهاد في الإسلام.

### ٣- الغاية من الجهاد في الإسلام:

ليست الغاية من الجهاد في الإسلام احتلال الأرض وقتل الشعب وكسب المفانم، كلاً بل الغاية هي فتح القلوب لعلام الغيوب سبحانه، ودخول الناس في دين الله الذي لا يقبل الله سواه، والذي بعث به رسوله ومصطفاه، فلا نبي بعد محمد صلى الله عليه وسلم، ولا كتاب مُنزل من عند الله بعد القرآن، ولا دين إلا الإسلام، لذلك قال النبي لعلي «لأن يهدي بك الله رجلاً واحدًا خير لك من حمر النعم»، يعني دخول فرد واحد في الإسلام



خير من أغلى شيء كان يعتز به العرب من متاع الدنيا.

وقال له كما في رواية صحيح مسلم: «قَاتَلُهُمْ حَتَّى يَشْهَدُوا أَنْ لاَ إِلَهُ إِلاَّ الله وَأَنَّ مُحَمَّدًا رَسُولُ الله وَأَنَّ مُحَمَّدًا رَسُولُ الله وَأَنَّ مُحَمَّدًا رَسُولُ الله وَأَنْ مُحَمَّدًا رَسُولُ الله فَإِذَا فَعَلُوا ذَلِكَ فَقَدْ مَنْعُوا مِنْكَ دَمَاءَهُمْ وَأَمْوَالُهُمْ عَلَى الله .. يعني عصموا منك دماءهم وأموالهم فلا تقاتلهم، واقبل منهم علانيتهم ودع سرائرهم لله سبحانه وتعالى فهل هناك رحمة أعظم من ذلك؟

أ- أهل السنة والجماعة أهل إنصاف وصدق في نقل الأخبار وفي موقفهم من أصحاب رسول الله صلى الله عليه وسلم؛ فهذا الخبر مروي عند البخاري ومسلم وكتب أهل السنة التي لا يأخذ منها الروافض إلا إذا كان فيه ما يريدون، وأهل السنة يعرفون لعلي رضي الله عنه فضله فيها وشجاعته وقوته وعلمه ومكانته من رسول الله صلى الله عليه وسلم؛ كما يعرفون لأبي بكر فضله ومكانته، ولعمر ولعثمان، ولجميع الصحابة.

والمشاركون في خيبر كلهم من أصحاب بيعة الرضوان الذين رضي الله عنهم ورضوا عنه، لكن الروافض الشيعة يبالغون في أمر علي رضي الله عنه مبالغة ممقوتة يمقتها أهل البيت جميعًا، وهذه المبالغة على حساب تحقير شأن الصحابة الكرام أمثال أبي بكر وعمر وعثمان في يوم خيبر، ويذكرون روايات لم تصح في خيبر تبالغ في فضل على رضي الله عنه على حساب هؤلاء الكرام

من أصحاب النبي صلى الله عليه وسلم؛ فجاملوه بما زعموه وخسروا أصحاب النبي الكرام من أمثال أبي بكر وعمر وعثمان وغيرهم من أهل بيعة الرضوان؛ لأنهم لم يتحلوا بالإنصاف، ولم يتحروا الصحة في نقل الأخبار ولا الصدق في القول.

أما أهل السنة والجماعة-والحمد لله- فقد تحلوا بالإنصاف والصدق في القول، وتحروا الصحة في نقل الأخبار؛ فكسبوا محبة علي وأهل البيت ومحبة جميع الصحابة الكرام وعلى رأسهم أبي بكر وعمر وعثمان وعلي، وجميع أهل بيعة الرضوان وجميع الصحب الكرام، والحمد لله رب العالمين.

وفوق هذا كله فاز أهل السنة والجماعة برضوان الله؛ لأن الله يحب الصادقين ويحب المنصفين، ويحب من يحب أصحاب رسوله ويترضى عنهم.

#### ثالثًا: قصة الشاة السمومة:

عن أبي هريرة رضي الله عنه قال: لمَّا فَتحَتْ خَيْبَرُ أَهْدِيَتْ لَرَسُولِ اللَّهِ صَلَّى اللَّهِ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ شَاةً فيهَا سَمٌّ، فَقَالَ رَسُولُ اللَّه صَلَّى اللَّه عَلَيْه وَسَلَّمَ؛ «اجْمَعُوا لي مَنْ كَانَ هِا هُنَا مِنْ إِلْيَهُود »، فَجُمعُوا لُهُ، فَقَالَ لُهُمْ رَسُولُ الله صَلَّى الله عَلَيْه وَسَلَّمَ: إنَّي سَائلُكُمْ عَن شَيْءِ فَهَلْ أَنْتُمْ صَادِقَيَّ عَبِنْهُ؟ فَقَالُوا: نَعَمْ يَا أَبَا الْقَاسِمِ. فَقَالَ لَهُمْ رَسُولُ اللهِ صَلَّى الله عَلَيْهِ وَسَلَّمَ: «مَنْ أَبُوكُمْ؟ قَالُوا: أَبُونَا فَلانْ، فَقَال رَسُولُ اللَّهِ صَلَّى اللَّهِ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ: كَذَبْتُمْ بَلُ أَبُوكُمْ فَلْأَنَّ، فَقَالُوا؛ صَدَقَتَ وَبُرِرْتَ. فَقَالَ؛ هَلْ أَنْتُمْ صَادِقَيَّ عَنِ شَيْءِ إِنْ سَأَلْتُكُمْ عَنْهُ؟ فَقَالُوا: نَعَمْ يَا أَبَا الْقُاسِمِ، وَإِنْ كَذَبُّنَاكَ عَرَفْتَ كَذِيبًا كَمَا عَرَفْتَهُ فِي أَبِينًا. قَالَ لَهُمْ رَسُولَ اللَّهِ صَلَّى اللَّهِ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ: مَنْ أَهْلِ النَّارِ ؟ فقالُوا نكونُ فيهَا يُسيرُ إِثُمَّ تَخُلُفُونَنَّا فيهًا. فقال لَهُمْ رَسُولِ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهُ وَسَلَّمَ: «اخْسَنُوا فِيهَا وَاللَّه لا نُخْلُفُكُمْ فِيهَا أَبِدُا»، ثُمَّ قَالَ لَهُمْ: فَهَلَ أَنْتُمْ صَادِقَيَّ عَن شَيْءِ إِنْ سَأَلْتُكُمْ عَنْهُ؟ قالوا: نعم، فقال: هُل جَعَلتم في هَذه الشاة سَمًّا؟ فَقَالُوا: نَعُمْ. فَقَالَ: مَا حَمَلَكُمْ عَلَى ذَلِكَ؟ فَقَالُوا: أَرَدُنَا إِنْ كُنْتَ كُذَابًا نَسْتَرِيحُ مِنْكَ، وَإِنْ كُنْتَ نَسِّا لَمْ

يَضُرَّكَ». (رواه البخاري: ٥٤٤١).

وفي رواية ابن إسحاق أن الذي أهدى الشاة زينب بنت الحارث امرأة سلام بن مشكم، وقد سألث: أي عضو من الشاة أحب إلى محمد، فقيل؛ النزاع اليمنى، فأكثرت فيها من السم، ثم سمت سائر الشاة، ثم جاءت بها، فأما النبي فلاك منها شيئًا فلم يسغها، وأما بشر بن البراء بن معرور فأساغها، وقال النبي صلى الله عليه وسلم؛ «إن هذا العظم أخبرني أنه مسموم». ثم دعا بها فاعترفت، وقالت القولة السابقة لليهود.

قال ابن القيم في زاد المعاد: «وجيء بالمرأة إلى رسول الله، فقالت: أردت قتلك. فقال: ما كان الله ليسلطك عليّ. قالوا: ألا تقتلها؟ قال: لا، ولم يتعرض لها ولم يعاقبها، واحتجم على الكاهل، وأمر مَن أكل منها فاحتجم، فمات بعضُهم، وقد اختلف فقت المرأة.

والصحيح والله أعلم أن الرسول عضا عنها أولاً ولم ينتقم لنفسه، فلما مات من مات من الصحابة بسبب السم قتلها قصاصًا.

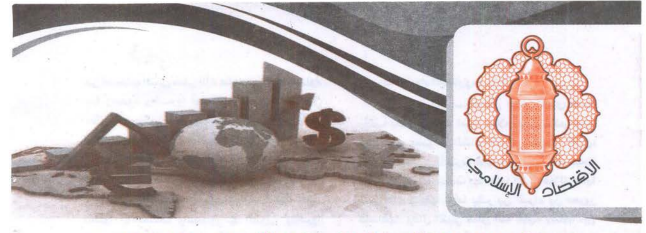
وفي هذه القصة من الدروس والفوائد ما يلي،

١- لقد أطلع الله رسوله على أخبار من الغيب،
 ومكّنه من تكليم الجماد له؛ حيث كلمته عظام
 الشاة، وأخبرته أنها مسمومة.

٢- عناد اليهود وكذبهم رغم علمهم أن الرسول صلى الله عليه وسلم حق، وأن الله يطلعه على الغيب، فكذبوا عليه في ذكر أبيهم فأخبرهم بالحقيقة، ومع ذلك لم يؤمنوا به، وحاولوا قتله مرازًا، وآخر محاولة هذه التي فعلتها هذه المرأة والقوم وراءها، وإن كانت هي أكثر حنقًا على النبي صلى الله عليه وسلم والمسلمين بسبب كثرة من مات، فأرادت الانتقام، وقد صرحت بذلك فيما نقله ابن القيم في إذا المعاد.

٣- ومن الفوائد عفو النبي صلى الله عليه وسلم، فقد عفا عن اليهود رغم اعترافهم بوضع السم في الشاة، أما المرأة فقتلت قضاء، والله أعلم.

أسأل الله أن يكتب لنا ولكم منازل الشهداء والأبرار، وإلى لقاء بحول الله وقوته.



## مقومات الإنتاج في المنهج الاقتصادي الإسلامي وضوابط السلوك الاستهلاكي في الاقتصاد الإسلامي

يعتمد الإنتاج في المنهج الاقتصادي الإسلامي على مقومات أساسية سبق أن تناولناها بالتفصيل في المقالات السابقة، والتي تتلخص في الآتي؛

- (١) العمل: ويتمثل في الجهد العضلي والذهني وتراكم العرفة.
- (٢) الموارد الطبيعية: التي سخرها الله لعباده.
  - (٣) المال: الذي رزقه الله لعباده.
- (٤) ما سخره الله عزوجل: من مقومات أخرى باطنة لم تعرف بعد.

ويركز الإسلام على عنصر العمل باعتباره أهم ركن في العملية الإنتاجية واشترط فيه مجموعة من الشروط سبق وأن تناولناها في الفصل الثاني وتتلخص في الآتى:

- القيم الإيمانية: ومنها الإيمان والتوقي والصلاح واستشعار مراقبة الله في كل الأعمال والمحاسبة والمراقبة الذاتية.

- القيم الأخلاقية: ومنها الأمانة والصدق والإخلاص والاتقان

## امداد الله د. حسين حسين شحاثة

والانضباط والوفاء.

- القيم السلوكية، ومنها الحب والأخوة والتعاون والتكافل والتضامن والتسامح والتيسير والقناعة.
- الكفاءة الفنية: مثل المعرفة الفنية واستخدام أساليب التقنية الحديثة ما دامت لا تتعارض مع الشريعة الإسلامية.

ويجب على الدولة أن توفر للعنصر البشري العامل بيئة صالحة ليقوم بدوره في عمارة الأرض.

ولقد ريط الإسلام بين الفرد والإنتاجية والتي يقصد بها مقياس العلاقة بين الناتج وعوامل الإنتاج المسببة لهذا الناتج، وتوجد إنتاجية للعمل، وإنتاجية لرأس المال، وإنتاجية الأرض، والإنتاجية الكلية هي قيمة الناتج مقسومة على قيم عوامل الإنتاج.



## وأهم المقومات الإسلامية لرفع الإنتاجية وجودة الانتاج ما بلي:

- (١) الاهتمام بانتقاء وإعداد وتدريب العامل وتنميته عقديا وخلقنا وسلوكياً وفني أوفقاً لمعايير الكفاءة والأمانة، وتحقيق الأمن والسكينة له والجزاء العدل والأجر الإضافي، فاليد المرتعشة لا تبدع ولا تبتكر.
- (٢) تنمية الموارد الطبيعية والمحافظة عليها وترشيك استخدامها بالأساليب المفيدة والنافعة دون إسراف أو تبذير أو تبديد، ويجب الأخذ بأساليب التقنية الحديثة المشروعة.
- (٣) المحافظة على المال وتنميته وتوظيفه وفقأ للأسس والصيغ الإسلامية التي ترفع من كضاءة تشغيله، ومنعه من التشغيل الحرام، ومن أهمها: الربا والاكتناز والحث على الادخار والاستثمار وفقاً للصيغ الاسلامية.
- (٤) تطوير وتنمية المؤسسات المالية وكذلك الأدوات والأساليب والأسواق الإسلامية التي تساهم في تسهيل سيولة الأموال من وإلى الوحدات الاقتصادية والنظر إلى هذه المؤسسات المالية على أنها وسيلة لغاية، هي توفير الأموال للتمويل واستخدامه فالانتاج طبقاً لصيغ الاستثمار الاسلامي.
- (٥) ضبط وترشيد نفقات الإنتاج وتطهيرها من كل نواحي الإسراف والضياع والتبذير والترف والظهرية

لأن ذلك يقود إلى تخفيض التكلفة وزيادة العائد بما يمكن الوحدة الاقتصادية من النمو والتطوير.

> ضوابط السلوك الاستهلاكي ي الاقتصاد الاسلامي:

مفهوم الاستهلاك وعلاقته بالحاجات الأصلية في الاقتصاد الإسلامي:

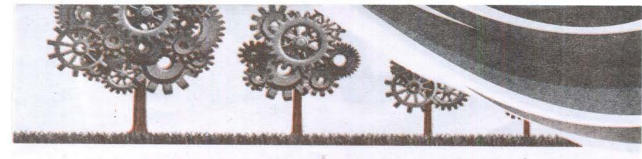
الاستهلاك فالشرعه والانفاق بمعناه اللغوى وهو الإفناء بالنسية للمال مع الإنسان بنفسه أو بواسطة غيره، بشرط أن يكون مشروعاً إى: فيما أحله الله، ويقصد بسلوك المستهلك بأنه التصرفات والأفعال التي يقوم بها عند اتخاذ قرار بالانفاق لشراء حاجاته أو إشباع رغباته.

ويحكم ذلك مجموعة من الحوافر والبواعث والعادات والتقاليد والأعراف السائدة في المجتمع والتي تعارف عليها الناس، وينضبط هذا السلوك في الإسلام بمنظومة من القيم الإيمانية والأخلاقية، وكذلك منظومة الضوابط الشرعية حتى بكون قراره الاستهلاكي متوافقاً مع أحكام ومبادئ الشريعة الإسلامية، ولقد سبق أن تناولنا ذلك تفصيلاً في الفصل الثاني.

## أثر القيم الإيمانية والأخلاقية على سلوك المستهلك في الاقتصاد الإسلامي

يعتقد المستهلك المسلم سأن الغاسة من الإنضاق توفير الحاجات الأصلية لبناء الجسد لطاعة وعبادة الله،





وتأسيساً على ذلك فإنه يلتزم في سلوكه بشرع الله عز وجل حتى ينال الشواب والأجر، ويتجنب ما نهى الله عنه وهذا يحقق له الاطمئنان القلبي والراحة النفسية.

كما أن تحلي المستهلك بخلق الأمانة والصدق والاعتدال والقناعة والسماحة والوفاء، وتجنب الإسراف والتبذير والترف والبذخ والمظهرية والتقليد المخالف لشرع الله عزوجل، يحقق له سلوك استهلاكي رشيد.

وخلاصة القول ينجم عن القيم الإيمانية والأخلاقية للمستهلك المسلم سلوكا سوياً يقود نحو الحلال الطيب النافع.

## الضوابط الشرعية للسلوك الاستهلاكي في الاقتصاد الإسلامي

يقصد بالضوابط الشرعية للسلوك الاستهلاكي بأنها الأحكام والمبادئ الكلية التي تضبط سلوك المستهلك، وتهدف إلى تحقيق ما يلي:

- بيان حكم الله في الأعمال والتصرفات والقرارات الاستهلاكية بين الحل والحرمة.
- تعتبر المرشد إلى الحلال لاتباعه، والحرام لتجنبه.
- تعتبر من المقاييس لتقويم السلوك الاستهلاكي للأفراد والمؤسسات.
- تعتبر المرجع لتوقيع العقوبة على السلوكيات المخالفة.

وتتسم هذه الضوابط بخصائص من أهمها، الثبات والشمولية والاستمرارية والموضوعية والعقلانية والقابلية للتطبيق في كل زمان ومكان.

وتقسم هذه الضوابط إلى مجموعتين هما:

- ضوابط السلوك الاستهلاكي في مجال المباحات (الواجبات).
- ضوابط السلوك الاستهلاكي في مجال المحرمات (المنهيات).

وسوف نتناول كل مجموعة من هذه المجموعات بشيء من التفصيل في البنود التالية:

مقومات السلوك الاقتصادي الرشيد في الاقتصاد الإسلامي:

هناك العديد من المؤثرات والمقومات في السلوك الاقتصادي الإسلامي، نلخصهافي الآتي:

- عامل إشباع الحاجات والرغبات.
- عامل توافر الإمكانيات والقدرات.
- عامل القيم الإيمانية والأخلاقية.
  - عامل الضوابط الشرعية.
- عامل الأسعار الناجمة من تفاعل العرض والطلب.
  - عوامل أخرى معنوية.

فإذا توافرت هذه المقومات والعوامل كان السلوك رشيداً ويحقق الإشباع المادي والروحي للمستهلك.

وللحديث بقية إن شاء الله تعالى.

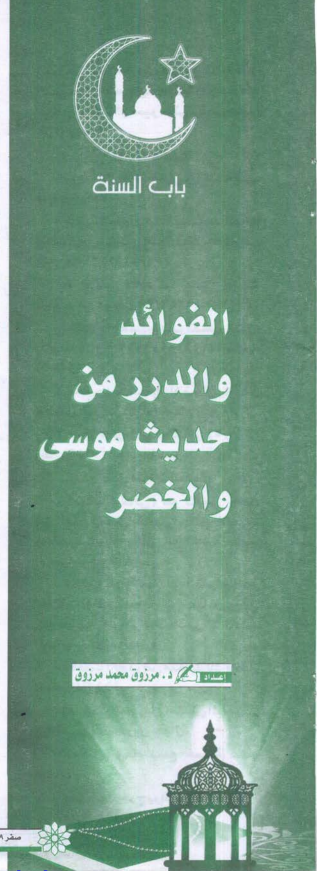
الحمد لله، والصلاة والسلام على رسول الله وآله وصحيه ومن والأم ويعدُ:

فقد كانت قصة موسى مع الخضر عليهما السلام من روائع القصص؛ لما ورد فيها من عجائب الأخبار في صحيح الآثاريل وف الكتاب العزيز الذي لا بأتيه الباطل من بين بديه ولا من خلفه تنزيل من حكيم حميد، ويرز فيها من الفوائد العقدية والفقهية والتربوية ما لا يحيط به عنوان واحد للقصة، وقد تحدرت في عنوان للحديث أو القصة؛ إذ إن يها معانى ريما لا يحيط بها عنوان واحد، ولعل هذا ما دفع امام المحدثين البخاري رحمه الله أن يضعها ف ثلاثة مواضع من صحيحه اذفي كل مكان فائدة مختلفة، فاحتهدت في اختيار عنوان محمل بكشف عن درره في كوامنه.

#### الحديث

روى البخاري رحمه الله يسنده إلى سعيد بن حسر رحمه الله قال: قلت لابن عباس ان نوفًا البكالي يزعم أن موسى ليس بموسى بني اسرائيل إنما هو موسى آخر؟ فقال كذب عدو الله، حدثنا أبي بن كعب عن النبي صلى الله عليه وسلم: (قام موسى النبي خطيباً في بني إسرائيل فسئل أي الناس أعلم؟ فقال: أنا أعلم، فعتب الله عليه إذ لم يرد العلم إليه، فأوحى الله إليه إن عبداً من عبادي بمجمع البحرين هو أعلم منك. قال: يا رب وكيف به؟ فقيل له احمل حوتاً في مكتل فإذا فقدته فهو ثم، فانطلق وانطلق بفتاه بوشع بن نون، وحمل حوتا في مكتل حتى إذا كانا عند الصخرة وضعا رؤوسهما وناما فانسل الحوت من المكتل فاتخذ سبيله في البحر سريا، وكان لموسى وفتاه عجبا، فانطلقا بقية ليلتهما ويومهما.

فلما أصبح قال موسى لفتاه: آتنا غداءنا لقد لقينا من سفرنا هذا نصباً . ولم يجد موسى مسًا من النصب حتى جاوز المكان الذي أمريه، قال له فتاه: أرأيت إذ أوينا إلى الصخرة؟ فإني نسبت الحوت؟ قال: موسى ذلك ما كنا نبغي



فارتدا على آثارهما قصصًا.

فلما انتهيا إلى الصخرة إذا رجل مسجى بثوب أو قال تسجى بثوبه فسلم موسى، فقال: الخضر: وأنى بأرضك السلام؟ فقال أنا موسى فقال: موسى بني إسرائيل؟ قال: نعم، قال: هل أتبعك على أن تعلمني مما علمت رشداً؟ قال: إنك لن تستطيع معي صبراً؛ يا موسى إني على علم من علم الله علمنيه لا تعلمه أنت، وأنت على علم علمكه لا أعلمه. قال: ستجدني إن شاء الله صابراً ولا أعصى لك أمراً.

فانطلقا يمشيان على ساحل البحر ليس لهما سفينة فمرت بهما سفينة فعرف بهما سفينة فحملوهما فعرف الخضر فحملوهما بغير نول، فجاء عصفور فوقع على حرف السفينة فنقر نقرة أو نقرتين في البحر، فقال الخضر؛ يا موسى، ما نقص علمي وعلمك من علم الله إلا كنقرة هذا العصفور في البحر فعمد الخضرالي لوح من ألواح السفينة فنزعه فقال موسى؛ قوم حملونا بغير نول عمدت إلى سفينتهم فخرقتها لتغرق أهلها؟ قال؛ ألم أقل لك إنك لن تسطيع معي صبرا؟ قال؛ لا تؤاخذني بما نسيت فكانت الأولى من موسى نسباذًا.

فانطلقا فإذا غلام يلعب مع الغلمان فأخذ الخضر برأسه من أعلاه فاقتلع رأسه بيده، فقال موسى: أقتلت نفسأ زكية بغير نفس؟ قال: ألم اقل لك الك لن تسطيع معي صبراً؟ قال ابن عيينة: وهذا أؤكد - فانطلقا حتى إذا أتيا أهل قرية استطعما أهلها فأبوا أن يضيفوهما فوجد فيها جدارًا يريد أن ينقض فأقامه، قال الخضربيده فأقامه فقال له موسى: لو شئت لاتخذت عليه

أجراً. قال: هذا فراق بيني وبينك). قال النبي صلى الله عليه وسلم: (يرحم الله موسى لوددنا لو صبر حتى يقص علينا من أمرهما).

#### أولا : التخريج :

١- رواه الإمام البخاري في ثلاثة كتب من صحيحه:

أ- كتاب العلم، باب ما يستحب للعالم إذا سئل أي الناس أعلم؟ فيكل العلم إلى الله رقم (١٢٢) (٥٦/١).

ب- كتاب الأنبياء: باب حديث الخضر مع موسى، (١٢٤٦/٣).

ج- کتاب التفسیر، باب تفسیر سورة الکهف (۱۷۵۲/۱)، (۱۲۵۸)، (۱۲۵۸))

٢: أخرجه مسلم في الفضائل باب من فضائل الخضر عليه السلام رقم ٢٣٨٠.

۳: سنن الترمذي ت شاكر (۳۰۹/۵) رقم (۳۱٤۹) أبواب تفسير القرآن.

### ثانيًا: مفردات الحديث:

- (نوف البكالي) هو تابعي جليل من أهل دمشق فاضل عالم لاسيما بالإسرائيليات وكان ابن امرأة كعب الأحبار رحمه الله.
- (كذب عدو الله) أي أخبر بما هو خلاف الواقع. ومراد ابن عباس رضي الله عنهما الزجر والتحذير لا المعنى الحقيقي لهذه العبارة.
- (فعتب) لم يرض منه بذلك وأصل العتب المؤاخذة.
- (بمجمع البحرين) ملتقى البحرين وفي تسمية البحرين أقوال.
- (مكتل) وعاء يسع خمسة عشر صاعًا.
  - (فانسل) خرج برفق وخفة.



Upload by: altawhedmag.com

- (سرياً) مسلكًا بسلك فيه.
  - (نصباً) تعناء
- (مساً) أثراً وفي رواية (شيئاً).
  - (مسحى) مغطى.
- (وأنى بأرضك السلام) كيف تسلم وأنت في أرض لا يعرف فيها السلام.
  - (نول) أجر.
  - (فعمد) قصد.
  - (الأولى) المسألة الأولى.
  - (زكية) طاهرة لم تذنب.
    - (وهذا أوكد) أي قوله.
- (ألم أقل لك) لزيادة لك فهذا أوكد في العتاب.
  - (استطعما) طلبا طعاما.
  - (ىنقض) بكاد بسقط.
  - (قال الخضر بيده) أشار بها.
- (من أمرهما) من الأعاجيب والغرائب) (ينظر: تعليقات البغا على صحيح البخاري: ١/٥٥/٤/٥٦/١).

ثالثاً: فوائد الحديث

من أول ما يستفاد من الحديث: هو أن استقبال الشرع يحتاج إلى نية وتسليم وافتقار وعقل؛ لذا لا يوقف أمام ما تشابه منه إلا موقف العابد الدارس المؤمن بريه والمتبع لنبيه، ويكون من دينه كما أراد الله له أن يكون، لا موقف الشاك المتريص لدعاة السوء أدعياء العقلانية والعلمانية زعموا وما صدقوا، وما أكثر هؤلاء في هذه الأزمنة المتأخرة الغايرة.

لذا فإن عبارة مثل التي قالها الصحابي الجليل ابن عم رسول الله صلى الله عليه وسلم في حق التابعي الجليل نوف البكالي: (كذب عدو

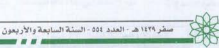
الله) بتلقاها أهل الايمان بما ذكرنا من أحوالهم تجاه الشرع، ويتلقاها أهل الزيغ والطغيان بالتشكيك في كل شيء، في الراوي والمروى في السند والمن ثم في السنة والدين كله.

وعليه فإن المراد من هذه العيارة صار شبهة أسارع إلى إذالتها من القلوب لدفع التهمة عن التابعي الحليل نوف البكالي وهو مؤمن، وكان عالما قاضيا إماماً لأهل دمشق أن يتهم بكونه عدواً لله، وكذلك عن ابن عم رسول الله صلى الله عليه وسلم أن يتهم تابعياً كهذا أن يكون كذلك.

والحواب عن قوله: (كذب عدو الله) أن ذلك وقع من ابن عَبَاس على طريق الإغلاظ على الْقَائل، بخلاف قُوْله، وألفاظ الْغُضَب تَحِيءِ على غير الْحَقيقَة فِي الْغَالِبِ، وَانْنَ عَنَاسِ قَالُهُ على وَجِهُ الزِّجِرِ عَنِ مثل هَذَا القَّوْلِ، لا أنَّهُ يعْتَقد أنه عَدو لله ولدينه حَقيقَة، إِنْمَا قَالُه مُبَالغَة فِي انْكَارِه، وَكَانَ ذَلِكَ فِي خَالَ غَضِبِ ابْنَ عُناس لشدة الانكار، وحال الغضب تطلق الألفاظ ولا يُراد بها حقائقها.

وَقَالَ ابْنِ التَّينِ: لم يرد ابْنِ عَبَاس إخْرَاج نوف عَنْ ولأية الله، وَلَكن قُلُوب العلماء تنفر إذا سُمعت غير الحق، فيطلقون أمْثَالَ هَذَا الْكَلام لقصد الزجر والتحذير منه وحقيقته غير مرادة.

وهناك تأويل آخر قاله بعض أهل العلم، وهو أن المراد كذب شيطانه. (ينظر شرح النووي على مسلم: ١٨٤٧/٤). وللحديث صلة إن شاء الله مع باقى ما يُستفاد من هذه القصة المباركة، والحمد لله رب العالمين.





## الخلاف . . أصوله وضوابطه

الحمد لله، والصلاة والسلام على رسول الله صلى الله عليه وسلم، وبعدُ:

فقد تحدثنا أيها القارئ الكريم على مدار عام كامل تقريبًا عمن يزعمون أنهم أهل الفكر، وبيَّنا أن للفكر أصولاً وضوابط يجب على من يزعم ويدَّعي أنه مُفكّر أن يأخذ بهذه الأصول وينضبط بتلك الضوابط.

وعليه؛ فمن يخرج عن هذه الأصول والضوابط لا فكر له، وهذا ينطبق على أغلب من يزعمون أنهم مفكرون إسلاميون؛ فلا أصول لهم ولا ضوابط في فكرهم ألبتة، وكانت النتيجة القدح في السنة النبوية وردها، ورد ما جاء فيها، وذلك بطعنهم في دواوين السنة المعتبرة عند أهل العلم الثقات وعلى رأسهم «الجامع الصحيح» للإمام العلم أبي عبد الله البخاري،

وحتى لا يطول بنا الكلام فكرت أن نبدأ سوياً في مقالات نكتب فيها عن الفكر الصحيح، وعن ضوابطه، وأصوله.

رحمه الله.

ففي كل مرة سنختار موضوعًا نطوِّف حوله نبين أطرافه ومراميه حتى ننتهي منه فندخل في غيره بإذن الله تعالى، وقد اخترت أن نبدأ بالحديث عن: «الخلاف.. أصوله وضوابطه». ومن ثم ندخل في منظومة الخلاف بأُطُرها الأربعة؛ لنتعرف على كيفية التعامل مع الخلاف عند أهل العلم، وهذه المنظومة التي لها إطار عام من خلاله نتعرف على أصوله وضوابط الخلاف، وهذه الأطرالأربعة:

تصور الخلاف.. الحكم عليه.. الموقف من القول المخالف. وأخيرًا: الموقف من قائل هذا القول.

فهذه الأركان الأربعة من خلالها يكون الكلام على الخلاف كما ذكرت، والأهم كيفية التعامل مع هذا الخلاف.

وبهذا نصل إلى كيفية التفكير في مثل هذه القضايا، لكن من وجهة نظر أهل العلم ومصادرهم التي تركوها لنا، لا من وجهة نظر الهوى والأغراض غير السليمة، التي تقدح في

## صدر احمد منصور سبالك

الشرع الحنيف وتشكك فيه.

وللحديث عن هذه المنظومة سنسلك فيه الكلام من خلال مقدمة، وعشرة محاور، وسأذكرهم على سبيل الإجمال، ثم نفصل الكلام في كل محور على حدة بإذن الله تعالى: المقدمة: «المسلمون أمة واحدة».

والمحور الأول: «مشروعية الخلاف، أو واقعيته». المحور الثاني: «أسباب وقوعه».

الحور الثالث: «الشروط التي يجب توافرها فيه».

المحور الرابع: «الصفات الواجب توافرها في الخالف».

والمحور الخامس: «مدى وقوع التلفيق فيه وشروطه».

المحور السادس: «المسائل التي يقع فيها ». المحور السابع: «الصفات الواجب توافرها فيمن برده».

المحور الثامن: «أقسامه وحكم كل قسم».
المحور التاسع: «ضوابط التعامل مع المخالف».
المحور العاشر والأخير: «الآثار المترتبة عليه».
فتلك عشرة كاملة نستطيع أن ندخل بها في منظومة الخلاف، والتي بها يعلم كل طالب علم قدره مع أقوال أهل العلم؛ لأنه بذلك يتسنى لله معرفة كيفية وصول العلماء لهذه الأقوال.
فبإذن الله تبارك وتعالى نبدأ في المقال القادم في هذه السلسلة التي أسأل الله تعالى أن ينفع فيها قارئها وكاتبها، إنه ولي ذلك والقادر عليه، وصال اللهم وسلم وبارك على محمد وآله وصحيه.

## رحل عنا أبو إسلام ... وسكت صوته وجف قلمه

هو أبو إسلام صالح بن طه بن عبد الواحد، وُلِدَ بعزية الزعفران التابعة لقرية الشين مركز قطور محافظة الغربية، يوم الثلاثاء الخامس من جمادى الأولى ١٣٧٧هـ الموافق المحارم، درس بمدرسة الشين الابتدائية، ثم الإعدادية، ثم التحق بمدرسة الرافعي الثانوية بطنطا، فلما حصل على الثانوية دخل كلية الزراعة بكفر الشيخ، وتخصص في استصلاح الأراضي، ولكن الله تعالى أراد له أن يعمل في استصلاح القلوب، كيف تصلح كما سيرد في ذكر مؤلفاته؛ كيف تصلح

قلىك ود

فلما تخرج من الجامعة عام ١٩٧٧م التحق بالجيش لأداء الخدمة العسكرية، ثم أنهاها في ١٩٧٨/١٢/٣١م، فعمل مدرسًا بالتربية والتعليم الفصل الثاني من العام الدراسي، وفي صيف ذلك العام سافر إلى الأردن، فعمل مدرسًا للرياضيات بمدرسة الفيصلية الإعدادية شرقى سحاب، فقضى بها عامًا ثم نزل إلى مصر فتزوج، وأكرمه الله تعالى بزوجة نحسبها صالحة ولا نزكيها على الله، ثم عاد بها إلى الأردن، فحسَّ الله إليه العلوم الشرعية، فبدأ بحفظ القرآن الكريم حتى أتمه، واجتهد في طلب العلوم حتى نال منها قسطا وافرًا، وفي عام ١٩٨٣م انتقل من الفيصلية إلى سحاب، وابتدأ في صعود المنابر، فكان ينتقل من قرية إلى أخرى لإلقاء خطية الجمعة، وفي سحاب اتصل بكل من الشيخ محمد ناصر الدين الألباني، والشيخ محمد نسيب الرفاعي، والشيخ محمد إبراهيم شقرة، رحمهم الله جميعًا، حتى هيأ الله له مسجد عبد الله بن عمر في سحاب، فولى الإمامة والخطابة فيه حتى عام ١٩٨٥م، ثم وسع الله

د عبدالعظیم بدوی

عليه فانتقل من سحاب إلى مسجد إبراهيم الحاج حسن بضاحية إبراهيم الحاج حسن بعمًان، فولي الإمامة والخطابة والتدريس به، ووضع الله له القبول، حتى صار يُقصد من كل مكان، لسماع خطبه ودروسه، وقصده طلاب العلم من كل مكان، وأخذ يتنقل في مساجد عمان لإلقاء الدروس والحاضرات، وقوى صلته بالشيخ الألباني حتى صار من أحب طلابه إليه، وكان الشيخ يشهد عنده الجمعة، ودُعي لإلقاء الدروس والخطب في كل من الإمارات والبحرين والكويت، وسافر الى كندا.

وفي عام ١٩٨٨م ترك التدريس وتفرغ للمسجد.

ومن فضل الله عليه أن متعه بالصحة والعافية طوال عمره حتى بلغ رسالة ريه التي اصطفاه لها، حتى ابتلي في عام ٢٠١٣م بسرطان في البروستاتا فعولج منه، ثم انتقل المرض إلى الكبد فأخذ في العلاج منه، ولم يقعده ذلك عن وظيفته ومهمته، فلم يترك الخطبة ولا الدروس، وفي النصف الأول من شعبان الماضي سافر للعمرة والتقيت به، وأقمنا معًا أسبوعًا في الحرم المكي، وأوصاني بالصلاة عليه، ورجع إلى مسجده فقام رمضان إمامًا، وختم القرآن في القيام، وبعد عيد الفطر اشتد عليه المرض ومع ذلك استمر في أداء مهمته وتبليغ رسالة ريه، ولما حضر موسم الحج سافر للحج برفقة ابنه أحمد صالح، وكان يتنقل على الكرسي، فلما رجعُ رجعُ مرهقا متعبًا منهكا، فدخل مستشفى الأردن بعمان فمكث أسبوعًا ثم خرج، فلم يمكث بالبيت سوى يوم أو يومين

حتى عاد الى المستشفى، فاتصل بي أبناؤه فأخبروني فطرت البهم، ومن المطار مباشرة الى مستشفى الأردن، فدخلت عليه وأرجو أن أكون قد أدخلت السرور على قلبه بدخولي عليه، وكان قد دخل ف شبه غيبوية، وثقل لسانه، فأقمنا معه أسبوعًا نلاطفه أحيانًا ويرد علينا، وكان إذا أفاق أذَّن وأقام وصلى، وكان برقع السيابة في التشهد بحركها بدعو بها كما كان يصلى في صحته، وبعد أسبوع وقيل الفجر طلب من مرافقيه من أينائه أن يتصلوا بنا وأن يطلبوا حضور أهله وأولاده حميعًا وأنا معهم، فصلينا الفحر وطرنا اليه، فلما دخلنا عليه طلب أن نقعده، وأخذ يوصينا حميعا يتقوى الله، وأنا أستمع وأكظم حزني، وأكفكف دمعى إظهارًا للتماسك أمام الأولاد، حتى غلىتنى عينى فسالت دموعى، فخرجت من عنده، وكان هذا آخر عهده بالكلام، فلم يتكلم بعد ذلك، ومضت الأيام وحاله يتغير يومًا بعد يوم، حتى إذا كان يوم الثلاثاء ١٣/ محرم/٢٠١٩هـ الموافق ٣/١١/١٠م أصبح في حالة حرجة، ونقصت دقات قلبه، إلى قبيل الغروب ظهرت عليه علامات الموت، وهرول اليه الطبيب ومساعدوه، وحاول أن يصنع شيئًا ولكن نفذ قضاء الله، فقال لنا بحزن داد عليه؛ توقف القلب إلى وذلك عند النداء لصلاة الغرب، فقلنا ما أمرنا الله به: إنا لله وانا البه راحعون، اللهم أحرنا في مصيبتنا وأخلف لتا خيرًا منها، اللهم اغفر الأبي إسلام، وارفع درجته في الهديين، واخلفه في عقبه ف الغابرين، وأفسح له في قسره، ونؤر له فيه. وتذكرت عندئذ قول الله تعالى: ﴿ فَأَوْلا إِذَا بِلَغْتِ لَكُلُقُومَ (١٨١) وَأَنتُمْ حِينَا نَظُرُونَ (١٨) وَنَعَنَ أَقُرُبُ إِلَيْهِ مِنكُمْ وَلَكِن لَا نُبْصِرُونَ ١٠٠٠ فَلُولًا إِن كُنْتُمْ عَبْرُ مَدِينِينَ الله مُرْجِعُونَهَا إِن كُنتُم صَالِقِينَ (١٨) قَأَمَا إِن كَانَ مِنَ ٱلشُفَرَيِينَ (١٨) فَرَوْمُ وَرَهَانٌ وَحَنَّتُ يَعِيمِ (١٨) وَأَمَّا إِن كَانَ مِنْ أَصْحَابِ ٱلْمِينِ (أَنَّ) مُسَلَقً أَكَ مِنْ أَصْحَابِ ٱلْسُينِ (أَنَّ) وَأَمَّا إِن كَانَ مِنَ ٱلشَّكَلَيْمِنَ ٱلصَّالَينَ (١٠) فَتُزَّلُ مِنْ حَمِير (الله وَتَصَلَّيْهُ بَحِيد (الله إذَّ هَلَدًا لَكُو حَقُّ ٱلْفِينِ (الله فَسَيْخ بأتم رَبِّكَ أَلْمُعْلِمِ) [الواقعة: ٨٣-٨٣] .

ورجعنا به الى الست، وفي الصياح تم تجهيزه، وبعد صلاة الظهر صلبت عليه تنفيذا لوصيته بعد استئذان إخواننا العلماء الحاضرين، وخرجت الحنازة من مسجده بضاحية الحاج حسن محمولا على الأعناق ق مشهد رهس، وزحام شدید، ذکرنا بقول الامام أحمد-رحمه الله-: بيننا وبينكم يوم الحنائز ودُفن -رحمه الله- بمقدرة أم الحيران يوسط عمان بالقرب من مسجده.

وهكذا رحل عنا أخي أبو إسلام، وسكت صوته، وحض قلمه الذي سطريه كل ما خطب يه، وجمعه في كتب انتشرت بين الخطباء خاصة وطلاب العلم عامة، وهي: ١-العقيدة أولاً. ٢- أحسن السان.٣-سيل السلام.٤-الصحاية.٥-تيصرة الأنام.٦-حياة السعداء.٧-الفرقان من قصص القرآن.٨-السان.٩-السرهان.١٠-ثمرات السيرة التيوية.١١-البشارات التيوية.١٢-البشرون بالحنة ١٣- المشرون بالثار ١٤- السبيل في فقه الدعوة .- ١٥- وسائل الثبات على الدين .١٦-محبة على بن أبي طالب بين الفلو والجفاء ١٧-صيحة نذير.١٨-الحصن الحصين.١٩-مداخل الشيطان. ٢٠ - وبشر الصابرين. ٢١ - هدية النبي الرحيم لرضى السلمين. ٢٢-كيف تصلح قليك. ٢٣-كيف تصلح لسانك.

وبهذه الكتب وما حوته من علم قائم على : قال الله، قال رسوله، قال الصحابة، يستمر عمل أخي أبي إسلام، كما في الحديث عَنْ أبي هُرَيْرَةَ أَنَّ رَسُولُ الله صلى الله عليه وسلم قَالَ: ﴿ إِذَا مَاتُ الْإِنْسَانُ انْقَطَعُ عَنْهُ عَمْلُهُ إِلَّا من ثلاثة: إلا من صَدَقة جَارِية، أوْ علم يُنتَفّعُ يه، أَوْ وَلَد صَالِح يَدْعُو لَهُ ، وقد تَفْضُل الله على أخى أبى إسلام بهذه الثلاثة، فهذا هو علمه، وقد وُفقَ لصدقة جارية، ورزقه الله ذرية طيبة صالحة من البنين والبنات، كلهم أخذ من القرآن، وأكثرهم ختمه وجؤده، فاللهم انفعه بما قدُّم وأخر، واجعله له عندك ذخرا، وألحقه بالصالحين.

اللهم لا تحرمنا أحره، ولا تفتنا بعده، واغفر لنا وله، وللمسلمين والسلمات.



بسم الله، والحمد الله، والصلاة والسلام على رسول الله صلى الله عليه وسلم، أما بعد: فقد كان موضوع الحلقة السابقة عن بيان أنواع الإفرازات الخارجة من المرأة وحكمها، وقد ذكرنا منها أربعة أنواع، وهي المذي، والودي، والمني، والصفرة والكدرة، وبقي النوع الخامس، وهو رطوبة فرج المرأة، ولا يخفى أن معرفة المرأة لهذا النوع من الأهرازات من الأهمية بمكان.

### خامسًا: رطوية فرج الرأة:

الرطوبة لغة، مصدر رطب، وهي بمعنى البلل، قال ابن منظور؛ الرَّطب بالفتح ضد اليابس. والرطبُ؛ الناعم. قال ابن الأعرابي؛ يقال للرطب؛ رطب يرطب، ورطب يرطب رطوبة؛ والرطب؛ المبتل بالماء- لسان العرب (١٦٦/٤) مادة رطب.

الرطوبة اصطلاحًا: ماء أبيض متردد بين المذي والعرق، فلهذا اختلف فيها. انظر المجموع شرح المهذب للنووي (٥٧٠/٢). حكمها:

للعلماء في رطوبة فرج المرأة قولان،

القول الأول: رطوبة فرج المرأة نجسة ناقضة للوضوء، وحجتهم في ذلك:

- الحديث الذي أخرجه الشيخان، وفيه

المساد الم المراه محمد رشاد (أم نميم)

أن أبي بن كعب قال يا رسول الله: إذا جامع الرجل المرأة فلم ينزل؟ قال: «يغسل ما مس الرأة منه، ثم يتوضأ ويصلي».

قال النووي في شرح مسلم (٢٧٤/٢) في معرض شرح حديث الباب، وقوله صلى الله عليه وسلم (يغسل ما أصابه من المرأة): وفيها دليل على نجاسة رطوبة فرج المرأة، وفيها خلاف معروف، والأصح عند بعض أصحابنا نجاستها، ومن قال بالطهارة يحمل الحديث على الاستحباب وهذا هو الأصح عند أكثر أصحابنا والله أعلم».

وقال النووي في شرح مسلم (٢٧٣/٢): «اعلم أن الأمة مجتمعة على وجوب الفسل بالجماع، وإن لم يكن معه إنزال، وعلى وجوبه بالإنزال... إلى أن قال: وأما حديث أبي بن كعب ففيه جوابان: أحدهما: أنه منسوخ، والثاني: أنه محمول على ما إذا باشرها فيما دون الفرج والله أعلم. ا.ه.

 القياس على الذي فإنه نُجِس ناقض للوضوء.

وكل ما خرج من السبيلين نجس، ورطوبة فرج المرأة خارجة من أحد السبيلين.



قال ابن قدامة في المغنى (٨٨/٢): « وفي رطوية فرج المرأة احتمالان:

أحدهما: أنه نجس؛ لأنه في الفرج لا بخلق منه الولد، أشبه المذي.

وممن ذهب الى نجاسة رطوية فرج المرأة كثير من المالكية (مواهب الحليل ١٠٥/١)، والمشهور من مذهب الشافعية (الحموء شرح المهذب للنووي ٢/٥٧٠)، وطائفة من الحنفية (رد المحتار على الدر المختار ٣٤٩/١)، وهو قول في مذهب أحمد (المغنى لابن قدامة

القول الثاني: رطوية فرج المرأة طاهرة، وهذا ما ذهب إليه الشافعي في أحد قوليه (الجموع شرح المهذب للنووي ۲/۵۷۰)، والصحيح من مذهب أحمد (المغنى لابن قدامة ٢٥/٢)، وهو قول أبي حنيفة (حاشية ابن عابدين ١/٣١٣). وحجتهم في ذلك:

١- حديث عائشة رضى الله عنها الذي رواه مسلم في صحيحه: وفيه أنها قالت: (وَلْقَدُ رَأَيْتُني أَفْرُكُهُ مِنْ ثَوْبِ رَسُولِ اللَّهِ صلى اللَّهِ عليهُ وسلم فَرُكًا فَيُصَلِّي فيه). صحيح aula (YAA).

قال ابن قدامة في المغنى (٣٨٨/٢) لأن عائشة كانت تفرك المني من ثوب رسول الله صلى الله عليه وسلم وهو من جماء- فإنه ما احتلم نبي قط- وهو يلاقي رطوبة الفرج، ولأننا لو حكمنا بنجاسة فرج المرأة، لحكمنا بنجاسة منيها؛ لأنه يخرج من فرجها، فيتنجس برطويته. وقال القاضي: ما أصاب منه في حال الحماء فهو نجس؛ لأنه لا يسلم من المذي، وهو نجس.

ولا يصح التعليل؛ فإن الشهوة إذا اشتدت خرج المنى دون المذي، كحال الاحتلام».

قال الشوكاني في نيل الأوطار (١٤١/٢): « في معرض شرحه لحديث معاوية، قال: قلت لأم حبيبة، زوج النبي صلى الله عليه وسلم: أكان رسول الله صلى الله عليه وسلم

الأمية مجتمعية على وجيوب الغسل بالجماع وإن لم يكن معه انزال.

يصلى في الثوب الذي بنام معك فيه ؟ قالت: «نعم، ما لم ير فيه أذي- أخرجه أحمد (۲۲۷۲۰) واین خزیمة (۷۷۱)،والطیرانی في «الكبير» (٨٢٥٥) وصححه الألباني «صحيح النسائي» (٢٩٤).

ومن فوائد حديثي الباب أنه لا يجب العمل بمقتضى المظنة؛ لأن الثوب الذي يحامع فيه مظنة لوقوع النجاسة فيه، فأرشد صلى الله عليه وسلم إلى أن الواجب العمل بالمثنة دون المظنة. ومن فوائدهما كما قال ابن رسلان في «شرح السنن»؛ طهارة رطوية فرج الرأة، لأنه لم يذكر هنا أنه كان يغسل ثويه من الحماء قبل أن يصلى، ولو غسله لنقل. ومن المعلوم أن الذكر يخرج وعليه رطوية من فرج المرأة.

### الراجح

ابتداء لا بد أن نعلم أن المسألة لم يأت فيها نص من الكتاب أو السنة ولم ينعقد الإجماع على شيء، ولكن يمكن أن نخلص من المسألة بالآتى:

١- أن الأصل في الأعيان الطهارة، حتى يأتى دليل على نجاستها.



66

ذهب جماهير العلماء الي أن رطوية فرج المرأة ناقضة للوضوء قيا سأعلى ما يخرج من السبيلين .

للوضوء أم طاهرة وغير ناقضة للوضوء؟ اعلم أنه لم يأت دليل من الكتاب أو السنة ولم يُنقل عن الصحابة القول بأن رطوبة الضرج ناقضة للوضوء وكنذا لم ينعقد الإجماء.

وذهب جماهير العلماء إلى أن رطوبة فرج المرأة ناقضة للوضوء قياسًا على كل ما يخرج من السبيلين.

والتحقيق أن رطوبة فرج المرأة تخرج من مخرج الولد (المهبل)، وليس من السبيلين، ولو سلمنا أنها تخرج من السبيلين فقد أشرنا - آنفًا- أنه ليس كل ما يخرج من السبيلين

وقال ابن حزم في معرض كلامه أن رطوية فرج المرأة لا تنقض الوضوء: «برهان إسقاطنا الوضوء من كل ما ذكرنا، هو أنه لم يأت قرآن ولا سنة ولا إجماع بإيجاب وضوء في شيء من ذلك- (المحلي ٢٣٦/١).

وهذا ما ذهب إليه ابن عثيمين في الشرح Itais- (1/203).

وهو الراجح لانعدام الدليل على وجوب الطهارة من رطوية الفرج، والله تعالى أعلم. قال شيخ الإسالام في مجموع الفتاوي (٥٣٥/٢١)؛ «فاعلم أن الأصل في جميع الأعيان الموجودة على اختلاف أصنافها وتباين أوصافها أن تكون حيلالاً مطلقًا للأدميين، وأن تكون طاهرة لا يحرم عليهم ملابستها ومباشرتها ومماستها، وهذه كلمة حامعة، ومقالة عامة، وقضية فاضلة عظيمة المنفعة، واسعة البركة، يفزع إليها حملة الشريعة، فيما لا يحصى من .A.I. Tlack!

٢- قاعدة «الشقة تجلب التيسير» والاحتراز من رطوبة الفرج فيه من المشقة التي لا تخفي، وقد رفع تعالى عن عباده الحرج، قال رينا تبارك وتعالى: (وَمَاجَمُلُ عَلَيْكُمْ فِي ٱلَّذِينِ مِنْ حَرِّجٌ ) (الحج: ٧٨).

٣- من المعلوم عند علماء الأصول أنه لا بجوز تأخير البيان عن وقت الحاجة، قال جل ذكره (وَمَا كَانَ رُبُّكَ نَسِتًا) (مريم: ٦٤)، ولو كانت رطوية فرج المرأة نجسة ليبن ذلك رسول الله صلى الله عليه وسلم لنساء الأمة لشدة الحاجة لعرفة الحكم.

٤- قياس رطوبة فرج المرأة على المذى قياس مع الفارق؛ لأن المذي يخرج عند الشهوة، والرطوية لا تخرج بشهوة، أما القياس على أن كل ما خرج من السبيلين نحس، فهذا الطرد لا يستقيم، فالريح تخرج من السبيلين وليست بنجسة؛ بدليل أننا لم نؤمر بالاستنجاء منها، والولد يخرج من قبل المرأة وهو طاهر.

٥- حديث عائشة المتقدم أول المسألة، وإجابة الجمهور على أن منى الأنبياء لا يكون إلا من جماء، وأنه بلاقي رطوبة الفرج، فدل ذلك على طهارتها، وهذا ما ذهب إليه أبو حنيفة، والصحيح من مذهب أحمد، والشافعي في أحد قوليه، والله تعالى أعلم. وهل رطوبة فرج المرأة طاهرة ناقضة



ary Mercero

# 2000 رالله تطالي as Ellering

الحمدُ لله الذي كتبَ السعادةَ والسُّرورَ لعباده الطائعين، وأشهدُ أن لا إله إلا الله وحدَه لا شريك له إلهُ الأولين والآخرين، وأشهدُ أن نبيَّنا محمدًا عبدُه ورسولُه أفضلُ الأنبياء والْرُسَلين، اللهم صلُّ وسلُّم وبارك عليه وعلى آله وأصحابه أجمعين.أما بعد..

المساد الشيخ الدكتور؛ خالد بن علي الغامدي امام السجد الحرام

> أبها المُسلمون؛ إن لله تعالى جِنْتَين؛ جِنْة مُعجلة في الدنيا، هي وسيلة وطريق إلى الحنّة الأُخرى حِنَّة عرضُها السماواتُ والأرضُ، وكثيرُ من الناس خُرَجُوا من الدنيا وهم لم يدوقوا طعم حنَّة الدنيا العجُّلة، ولم يعرفوا لها رُسمًا ولا وسمًا، مما كان سبنًا لحفاف الأرواح، وصداً القلوب، وتناكر النفوس، واستيلاء أمراض الشَّهوات والشُّيهات على العقول والقلوب.

> إن هذه الجِنَّة المُحِلِّلَة في الدنيا هي جنَّةُ المعرفة بالله والصَّلة به، تلك المرفة الحقَّة الحيَّة النَّابِضَةُ، إنها جِنَّةٌ - والله - وأيُّ جِنَّةَ؟!

> مَن دَافَها، وتَنغُمَ بِها، وارتشفُ رحيقُها لم يَبِغ عنها حولاً، ولم يطلب غيرها بدلاً، إنها أنس المُوْمَنين، ويَهجِهُ المُوحُدين، ولذَّةُ الصادقين.

ومهما سعى الناسُ في طلب اللذة والسعادة

والطُّمأنينة فلن يجدُّوها على الحقيقة والدوام إلا في معرفة الله والأنس به، واستحضار قربه ومعيَّته-سيحانه-، التي تَضيضُ على العبد ألوانًا من الحنور والشرور والرضا، وفرح القلب، ونشوة النَّفْس، حتى إنه ليعبُدُ الله كأنَّه يَراه، هَيكونُ الله تعالى سمعَه الذي يسمعُ به، ويصَرُه الذي يُبِصرُ به، ويده التي يبطش بها، ورجله التي يمشي بها. فأيُّ حياة بعيشُها هذا العبدُ 19 وأيُّ سعادة

بتلذُّذُ بها مَن وصُلُ إلى هذه الرحَلَة من الإيمان والعرفة والإحسان ال

أمة الإسلام: إن معرفة الله هي باتُ التوحيد الأعظم، ومنشورُ الولاية الأقوم، ومن رسَحت في قلبه هذه العرفة، وعرف الله بأسمائه وصفاته وربوبيَّته وأفعاله، دخلت قلبَه أنوازُ التوحيد ولا بُدَّ، قلا يعبُدُ إلا الله، ولا يسألُ إلا الله، ولا يصرفُ ألوانَ العبوديَّة كلها إلا لله وحدّه.

ولن يصلُ عبدُ إلى تحقيق التوحيد الخالص لله إلا بالعرفة الحقّه به -سبحانه وتعالى-، وهذه هي طريقة القرآن في تقرير توحيد الألوهيَّة، أنه يستدلُّ بمعرفة الله وأسمائه وصفاته وريوبيته على توحيد الألوهية والالزام يه، كما فقه له،

فَيْ وَ فَأَعْلُوهُ ) (الأنعام: ١٠٢)، وكما في الآيات التي في شورة النَّمل التي يُعدُّدُ اللَّه فيها نعمه وبديع مخلوقاته، دم يُقرَرُ مُلزمًا، (أَيلُهُ مُعَ اللهُ) (النمل: ۲۰) ١٤.

ويقول-سيحانه-، (إِنَّ رَبُّكُو اللهُ الَّذِي عَلَقَ الشَّعَوْتِ وَالْأَرْضُ فِي سِنَّةِ أَيَّالِ أَثْرَ اسْتَرَقِي عَلَى الفَّيْضُ مُكْتَرُّ اللَّمْنُورُ مَا مِن شَهِيمِ إِلَّا مِنْ يَعْدِ إِذَيْفُ وَلِكُمُ اللَّهُ رَبُّكُمْ فَأَعَدُ ثُولًا اللَّهُ لَذَكُرُوكَ ) (يونس: ٣)، والأياتُ ع هذا المعنى كثيرة حدًّا.

إن امتالاء الطوب بمعرفة الله وتوحيده وإجلاله يُحْرِجُ منها فسادَهَا وأمراضَها وكبرَها وعلوها، ويُركى النفوس والأرواح، ويُؤسس فيها معانى الإيمان، وحقائقَ اليقين، والتوكّل، والإخلاص، والصَّدق، فيُصبحُ العبدُ ويُمسى في نعيم لا يُشبِهُه نعيمُ، واثقُ بريه، غنيٌ بمولاه، عزيزٌ بسيده، راض بأفعاله، مُطمئنٌ لأقداره، قد تحرَّرُ من عبوديَّة الخلق والدُّرهُم والدِّينار، وخُطُوطُ الشَّرف والجاه، وصارَ عبدًا لله وحدُه الذي عرفه وعرف أنه الذي بيده مفاتيح كل شيء-سبحانه-، وهو الغنيُّ له مقاليدُ السماوات والأرضى

أبها المسلمون: إن توحيدُ الربوبيَّة والأسماء والصفات الذي هو توحيدُ المعرفة والإثبات هو أساسُ اليقين والإيمان، ومُحرُكُ القلوب إلى علام الغيُوب، وإفراده بالعبادة والتوجُّه والقَصد، وهو الوقودُ الحيُّ الضَّالِ لحياة النَّفوس وثباتها، وسعادة الأرواح، والعاصمُ لها من وساوس الشيطان وأفكار الرَّدَى والضلال.

ولذلك فإن الله-سبحانه- يُحبُّ من عباده أن يعرفوا، وينظرُوا في بَديع صُنعه وأفعاله، ويتضكُّرُوا في مخلوقاته، ومن هنا كان القرآنُ كلُّه

في تعريف الخلق بريهم-سيحانه-، والحديث عنه وعن أسمائه وصفاته وأفعاله وتشريعاته الحكيمة، وريط القلوب به-سيحانه-؛ لكي تُشرق عقولُهم وأرواحُهم بإفراد ريهم-سبحانه وتعالى-بالقصد والطلب، الذي هو توحيد العيادة والألوهيَّة، فهما مُتلازمان - ولا نُدِّ-: توحيدُ المعرفة والإثبات، وتوحيدُ العبادة والطلب، لا ينفكان عن يعضهما.

وهذا هو الطريق، هذا هو السّبيل - عباد الله-، هذا هو المنهجُ الصحيحُ في تربية الناس ودعوتهم حوالا صل في السندا والمنتهى في كل خطاب دعوي.

والله اخطأ كل القطأ من سلك غير هذا السُبِيلِ فِي التربية والدعوة، وظنَّ أنه نُمكنُ إصلاح قلوب الناس وعقولهم بفلسفات وأفكار لا طائل تحتها إلا الحيرة والقلق، أو بلعاعة من الدنياً ومادِّياتها، أو بنَعَرات وعصبيَّات جاهُليَّة حزيية.

ألا ليتُ الدُعاةَ والمُصلحينِ وأريابُ الأقلام في وسائل الإعلام وغيرها يستشعرون فداحة الخطب، وحم الخسارة حينما ينشغلوا يأمور جُزئيَّة فرعيَّة، ويغفلون عن هذا الأصل العظيم الذي به حياة القلوب والعقول واستقامتها وفلاحُها، وهو السياجُ المنيعُ لكل المجتمع ضد أفكار التطرُف والشِّنُهات وأمراض الهوى والشهوات

ووالله الذي لا إله غيرُه لن تصلُح أمَّتُنا إلا بالتوحيد الصحيح، وقوَّة المعرفة بالله تعالى والتعلق به، وما انتكس المنتكسون وتنكُّبُوا طريقً الهُدى، وارتدوا على أدبارهم إلا بسبب ضعف المعرفة بالله، وهشاشة العلاقة به-سيحانه-، مما كان سببًا لتزلزل القلوب، وتغيّر المبادئ، وانسلاخ اليَقين من القلوب لأول عارض، ولبارق طمع، ولشوب غرض ومصلحة.

أمة الإسلام: إن تحقيقُ المعرفة بالله، وقوَّة التعلق به-سبحانه-، وامتلاء القلوب بجلاله وعظمته هو ينبُوعُ التوحيد الصحيح ومادّته الكبرى.



التوحيد

هو الملكُ-سبحانه- يُؤتي مُلكَه مَن يشاءُ بفضله، ويَنزعُه ممَن يشاءُ بغدله، ذلّت له الرُقابُ، وسجَدَت لفظمته الحباهُ، وانكسَرَت لقُوّته الجباهُ، وانكسَرت لقُوّته الجباهُ، ويمُدُهم في طُفيانهم يَعمَهُون، حتى إذا بغُوا وأسرَفُوا

أَخَذُهِم أَخَذَةَ أَسَفَ لا تُبقي منهم ولا تَذَر، ( إِنَّ لَنَدُهُ ٱلِيَّرِ شَوِيدٌ ) (هُود، ١٠٢).

كلَّ يوم هو شَأْن، ومراسيمُ قضائه وقدره نافذةُ نازلةُ، لا رادً لقضائه، ولا مُعقب لحكمه، ولاَّ غالبَ لأمره، قائمٌ على كلُ نفس بما كسَبَت، وقائمٌ على هذا الكونِ بأسره، يحفَظُه ويُدبُره ويُصرُّفه بعلمه وقدرته وحكمته.

هو الجِبَّارُ-سبحانه-، المَّنَّانُ اللَّطِيفُ الرَّحمنُ، جَبَرَ قَلُوبَ أُولِيائِه، ومَنَّ على الذينَ استُضعفُوا فِي الأرض ومكن لهم، والله لَطيفٌ بعباده؛ فكم من شدَّة فَرَّجَها الله؟! وكم من نازلة كان لها الله؟! وكم من كُريات وأهوالِ دراً شرَّها الله ذو العِزَّة والجبرُوت والمَلكُوت؟!

صغُر دُون جلاله كلُّ كبير، وذَلَ مع كبريائه كلُّ عزيز، وتهاوَى أمامَ عظَمَته كلُّ عظيم، يسمَغُ دَبِيبَ النَّملة السَّوداء على الصَّخرة الصَّمَّاء، ويرَى مَدَ البَعُوض جَناحَها فِي ظُلمة الليل البَهيم الأليل، لا تُشغِلُه أصواتُ الدَّاعِينَ، ولا تُعجِزَه حاجاتُ السَّائلين على تفنُّن مطالبهم، واختلاف السنَتهم، يعلمُ ما يُسرُون وما يُعلنُون فِي كل

الأحوال، وحين يستَغشُون ثِيابَهم، إنه عليمٌ بذات الصُّدُور.

هُو الله القادرُ القديرُ المُقتدر، الخافضُ الرافعُ، المُعطي المانع، لا ينفَعُ مع منعه سعيٌ وبَذلُ مجهُود، فكم من مُجتَهد حريص لكنَّه محرُومُ الله ولا يمنَّعُ مع إعطائه عَجزُ عاجز، ولا مَنعُ مانع، فكم من عاجز ضعيف لكنَّه مرزُوقٌ وافرُ القسُوم.

هو الله الرحمنُ الرحيم، دو الرَّحمة الشاملة العامَّة لكلُ مخلُوقاته، وذو الرَّحمة الخاصَّة لأوليائه وأحبابه، يضَتَّحها عليهم ولا مُمسكَ لها، فتَطيبُ حياتهم، وتحلُو معها مرارَةُ الأقدار، وتتنَعَمُ بها أرواحُهم التي مسَّها تعَبُ الحياةِ ووهَجُها.

ألا إنه هو الله الذي لا إله إلا هو المُستحقُّ للثَّنَاء والحَمد والمُدح، لا نُحصي ثَنَاءُ عليه.

أيها المسلمون؛ لا شيء أحلَى من الحديث عن الله، ولا خطاب أشهى من أن يكونَ في مدحة الله؛ فهو الذي يَشفِي النفوسَ ويُسعِدُها، ويُذهِبُ حُرْنَها وخوفها.

فيا لله الكم ضاعَت منّا الأعمارُ في بُنيّات الطريق؟ وكم ذهبَت منّا الساعاتُ في لَهو وقيل وقال؟ ويا لله الما أشدٌ غفلتنا عن ذكر ريننا ومعرفته ؟ وما أعظم حسرتنا على نقص حظنا من الأنس به والعيش معه - سبحانه - ؟ ا

وما سبَقنا السابِقُون المُقرِّبُون الأبرارُ بِكَثرة صيام ولا صلاة ولا صدَقة، ولكنَّه بشيء وقَرَكَّ قلوبهم، ورسَخَ في نفوسهم، هو قُوَةُ المعرقة، قُوَةُ معرفتهم بريهم-سبحانه-، وشدَّةُ تعلَّقهم به، وحُبُهم له، فذاقُوا أطيبَ وأحلى وأشهى ما في هذه الدنيا، حتى إن القلبَ ليهتزُّ فرحًا بهذا النَّعيم، (يَتَأَيَّهَا ٱلتَّاسُ آعَدُوا رَبَّكُمُ ٱلَّذِي خَلَقَكُمْ وَٱلَّذِينَ مِن قَبْلِكُمُ مَلَّكُمُ تَتَعُونَ ) (البقرة، ٢١).

أيها المُسلمون؛ معرفةُ الله نوعان، معرفةُ القرارِ واعتراف فحسب، وهذا اشتركُ فيها الناسُ كُلُهم حتى المُشركُون، لكنَها لم تنفعهم في النجاة والفلاح؛ لأنها معرفةُ باردةٌ هامدةٌ، لم تُثمر لهم التوحيد، ولم تُحرِّك قلوبهم إلى الله تعالى حُبًا واخلاصًا.



والنوعُ الثاني: هي معرفةٌ خاصَّةٌ زائدةٌ على مُجرَّد الإقرارِ بامتلاءِ القلبِ بتعظيمِ الله وإجلاله، الذي يستلزمُ إفرادَ الله بالتوحيدِ والعبادةِ والمحبَّة والخشية والتوكُّل.

قيشعُرُ العبدُ بالقُرب من قاطره ومولاه، فلا يخشَ الا الله، ولا يخافُ إلا ربَّه، ولا يرجُو إلا الله، ولا يخافُ إلا ربَّه، ولا يرجُو إلا الله، ولا يتذلَّلُ إلا الله المه أمره، وليس له هم ولا شُغلُ إلا في رضا ربُه-سبحانه-، فتصفُو له الحياةُ، ويطيبُ له العيشُ، ولا يأسَفُ على فائت، ولا يفرَحُ بآت، ولا تُزعِجُه الأحداثُ، ولا تُقاتَّه الكروبُ، ولا يُستخفَّنُه الذين لا يُوقنُون.

قال ابنُ رجب - رحمه الله-: وأفضلُ العلم العلمُ بالله، وهو العلمُ بأسمائه وصفاته وأفعالهُ التي تُوجِبُ لصاحبِها معرفةُ الله وخشيَتُه ومحبَّته، والتبتُّلُ ومحبَّته، والتبتُّلُ اليه، والتوكُلُ عليه، والرُضا عنه، والانشِغالُ به دُون خلقه».

عباد الله؛ إن أعظم ما يُعينُ العبدَ على تحقيق المعرفة بالله، وقُوَّة التعلَّق به، ورُسُوخ الأيمانِ واليقينِ أمورُ ثلاثة، أجمَعَ العُلماءُ بالله على عظيم أثرها على القلوب لمن حرصَ عليها وداومَ واستَمَرَّ؛ حتى يُفتَحَ له البابُ، فيجتَبِيه ربّه ويصطفيه.

أولَ هذه الأمور-يا عباد الله-: دوامُ النَّظرِ والتدبُّرِ والتفكُّر في آياتِ الله المتلوَّة المسموعة آياتِ الله المتلوَّة المسموعة آياتِ القرآن العظيم، فهي من أجلُ أسباب حُصولِ الايمانِ واليَقينِ والمعرفة، (كَثُ اللهُ إِلَيْهُ اللهُ ا

والمُفيدُ النَّافِعُ هو إحضارُ القلبِ حين تلاوة القُرآنِ على مُكثِ وترتيل، وتدبُّرُ الآياتِ والتفكُّرُ في معانيها، وحُسنُ الفَهم لمقاصدِها ودلالاتِها، فهذا أنفعُ ما يكونُ للقلوبِ والأرواح.

والأمرُ الثاني-يا عباد الله-، دوامُ النَّظرِ والتَّامُّلِ والتَّفَرِ في النَّظرِ والتَّامُّلِ والتَّفَرُ في آياتِ الله الكَونيَّة النُّشاهَدَة في ملكُونَ السماواتِ والأرض، ويَديع خلق الله في الأنفُس والأَفاق؛ فإن ذلك يُورثُ للعبدِ اليقين، وقُودً الإيمان والعرفة بالربِّ-سبحانه-.

وقد سلك هذا الطريقَ أنبياءُ الله ورُسُلُه،

والصالحُون مِن عباده، كما قصَّ علينا-سبحانه-طريقة إبراهيم - عليه وعلى نبيننا أفضلُ الصلاة والسلام - في نظره وتأمُّله في آيات الله الكونيَّة، واستد لاله بذلك على توحيد الله، واستحقاقه للعبادة، (وَكَانَاكُ نُونَ إِرْهِيمَ مَلَكُونَ الْتَكَوْنِ

ثم قال إبراهيمُ - عليه السلام - بعد ذلك: (إِنِّ وَجَّهْتُ وَجِّهِيَ لِلَّذِى فَكُرُ السَّمَوْتِ وَالْأَرْضَ حَيْفًا وَمَا أَفَامِنَ الْمُعْرِكِينَ ) (الأنعام: ٧٩).

والأمرُ الثالثُ بِيا حَبادُ الله -، دوامُ ذكر الله بالتُسبيح والتَّعليل والتَّكبير والتَّحميدُ والاستغفار في كل الأوقات؛ فإنه الحصنُ الحصينُ الدي يحمي العبدُ مِنْ الأقات والشُّرُور، ويُتمرُ في القلوب محبَّة الله، والإخلاص له -سبحانه -، واستحضارَ قُريه ومعيَّته، ويُثمرُ للعبد أيضًا قُوَّة في بدنه وقلبه وعقله، ونشاطًا وحيويَّة في جوارحه وعمَله، فإن ذكرَ الله حياةُ القلوب والأرواح والأبدانِ، والذي لا يذكرُ الله كائيت، وكالبَيتُ الخرب.

وقد كان النبيّ-صلى الله عليه وآله وسلملا يفتُرُ لسانُه عن ذكر ربّه، يذكرُ الله في كل
أحيانه. ولا يَزالُ العبدُ رَطبًا لسانُه بذكر ربّه،
فيمُدُه الله بعونه وتأييده ونصره، والدُفاع عنه؛
فإن الله مع عبده إذا ذكرَه وتحرَّكت به شَفتَاه،
(رَبَعُور اسْتَعْفَرُوا رَبّكُمْ ثُمّ رُوا إِلَّه رُسِلِ السّمَة
في عُدَّالًا وَرَرْحَهُمْ فَرَّ إِلَّ فَرَيْكُمْ ) (هود،

وقد جمع الله - سبحانه وتعالى - هذه الأمور التي تحصُلُ به قوّة العرفة به، ورسُوخُ اليقين في التي تحصُلُ به قوّة العرفة به، ورسُوخُ اليقين في قوله تعالى: (إلى في علن الشموت والأرض والمتلف الثيل والتيار الانتجاز الألب (الله اللهن يَذَكُرُونَ الله في المتوان في على الشيوت والأرض ربّا ما علقت هذا بطالا سُتحت فيا عذا بالتار) والأرض ربّا ما علقت هذا بطالا سُتحت فيا عذا بالتار)

اللهم أصلح أحوالَ المُسلمين في كل مكانِ، اللهم أصلح أحوالَ المُسلمين في كل مكانِ، اللهم أصلح أحوالَهم في قلسطين، والشّام، وفي العراق، واليّمَن، وفي كل مكان يا رب العالمين.



الحمد لله والصلاة والسلام على رسول الله، وبعد:

نتحدث في هذا العدد عن وجوب محبته وتعظيمه صلى الله عليه وسلم، فنقول وبالله تعالى التوفيق:

يجبُ على العبد أولاً: محبّهُ الله عز وجل، وهي من أعظم أنواع العبادة، قال تعالى: «وَاللَّذِينَ عَامَنُوا أَشَدُ حُبًّا لِلَّهِ"، (البقرة: ١٦٥).

لأنه هو الرِّبُّ المتفضّل على عباده بحميع النَّعم ظاهرها وباطنها، ثم بعد محبة الله تعالى، تجب محية رسوله محمد صلى الله عليه وسلم؛ لأنه هو الذي دعا إلى الله، وعرَّف به، وبلغ شريعته، وبيَّن أحكامه، فما حصل للمؤمنين من خير في الدنيا والآخرة، فعلى بد هذا الرسول، ولا بدخلُ أحدُ الحنة الا بطاعته واتباعه صلى الله عليه وسلم، وفي الحديث: (ثلاثُ من كُنَّ فيه وجد حلاوةً الإيمان؛ أن يكون الله ورسولُه أحبُّ إليه مما سواهما، وأن يُحتّ المرء لا يُحته الا لله، وأن بكره أن يعود فالكفر بعد أن أنقذه الله منه، كما بكره أن يقذف في النار) (متفق عليه). فمحية الرسول تابعة لمحية الله تعالى، لازمة لها، وتليها في المرتسة، وقد جاء بخصوص محبته صلى الله عليه وسلم ووجوب تقديمها على محدة كل محدوب سوى الله تعالى، قوله صلى الله عليه وسلم:

## عدد کے د. صالح الفوزان

(لا يؤمنُ أحدكم حتى أكونَ أحبً إليه من ولده ووالده والناس أجمعين) (متفق عليه). بل ورد أنه يجب على المؤمن أن يكون الرسولُ صلى الله عليه وسلم أحبً إليه من نفسه، كما في الحديث: أن عمر بن الخطاب رضي الله عنه قال: يا رسول الله، لانتَ أحبُ إلي من كل شيء إلا من نفسي، فقال: (والذي نفسي بيده حتى أكون أحب إليك من نفسك)، فقال له عمر: فإنك الآن أحب إلي من نفسي، فقال: (الآن يا عمر) (رواه البخاري).

فَفي هذا أن محبة الرسول واجبةٌ ومقدّمةٌ على محبّة كل شيء سوى محبة الله، فإنها تابعة لها لازمة لها؛ لأنها محبة الله في الله ولأجله، تزيد بزيادة محبة الله في قلب المؤمن، وتنقص بنقصها، وكل من كان محبّا لله؛ فإنما يحب في الله ولأجله.

ومحبّته صلى الله عليه وسلم تقتضي تعظيمه وتوقيره واتباعه، وتقديم قوله على قول كل أحد من الخلق، وتعظيم سنته. قال العلامة ابن القيم رحمه الله: (وكلُ محبة وتعظيم للبشر؛ فإنما تجوزتبعا لمحبة الله وتعظيمه، كمحبة رسول الله صلى الله عليه وسلم وتعظيمه، فإنها من تمام محبة مرسله سبحانه وتعالى وتعظيمه، فإن أمته



يحبونه لحبة الله له، ويعظمونه ويجلونه لإجلال الله له، فهي محية لله من موجيات محدة الله.

والمقصودُ: أن النبي صلى الله عليه وسلم ألقى الله عليه من المهابة والمحبة (... ولهذا لم يكن بشر أحب إلى بشر، ولا أهيب وأجل ي صدره، من رسول الله صلى الله عليه وسلم في صدور أصحابه- رضى الله عنهم-قال عمرو بن العاص بعد إسلامه: إنه لم يكن شخص أبغضَ إلى منه. فلما أسلمت، لم يكن شخص أحب إلى منه، ولا أجل في عيني منه، قال: ولو سُئلت أن أصفه لكم لما أطقت، لأني لم أكن أملاً عيني منه؛ إجلالاً

وقال عروة بن مسعود لقريش؛ يا قوم، والله لقد وفدت إلى كسرى وقيصر واللوك، فما رأيتُ ملكًا يعظمه أصحابه؛ ما يعظم أصحابُ محمد محمدًا صلى الله عليه وسلم، والله ما يحدُّون النظر إليه تعظيمًا له، وما تنخُّم نُخامةَ إلا وقعت في كُفُ رجل منهم، فيدلك بها وجهَهُ وصدره، واذا توضأ كادوا يقتتلون على وضوئه) انتهى.

ثانياً - النهي عن الفلو والإطراء في مدحه: الغلو: تجاوز الحد، يُقالُ: غَلا غُلُوًا، اذا تجاوز الحديد القدر، قال تعالى: ﴿ لا تَعْلَوا في دِينِكُمْ ، (التساء: ١٧١) أي: لا تحاوزوا

والإطراءُ: مجاوزة الحدُ في المدح، والكذب فيه، والمرادُ بالغُلوُ في حق النبي صلى الله عليه وسلم: مجاوزة الحد في قدره؛ بأن يُرفع فوق مرتبة العبودية والرسالة، ويُجعلُ له شيء من خصائص الإلهية؛ بأن يُدعى ويُستغاثُ بِه من دونِ الله، ويُحلفُ

والمراد بالإطراء في حقه صلى الله عليه وسلم: أن يُزادَ في مدحه، فقد نهى صلى الله عليه وسلم عن ذلك بقوله: (لا تُطروني كما أطرت النصاري ابنَ مريم، إنما أنا عدد،

فقولوا: عبدُ الله ورسولُه) (متفق عليه)، أى: لا تمدحوني بالباطل، ولا تجاوزوا الحدّ في مدحى، كما غالت النَّصاري في عيسى-عليه السلام- فادّعوا فيه الألوهية، وَصفُوني بِما وَصَفَني بِهِ رِنِي، فقولوا: عبدُ الله ورسوله. ولما قال له بعض أصحابه: أنت سيَدُنا، فقال: (السَّيْدُ الله تبارك وتعالى)، ولما قالوا: أفضلنا وأعظمنا طُولاً، فقال: (قولوا بقولكم، أو بعض قولكم، ولا يستجرينكم الشيطان) (رواه أبو داود بسند چيد).

وقال له ناس؛ يا رسولُ الله، يا خيرُنا وابن خيرنا، وسيدنا وابن سيدنا، فقال: (يا أيها الناس، قولوا بقولكم، ولا يستهوينكم الشيطان، أنا محمدٌ عبدُ الله ورسولُه، ما أحبُّ أن ترفعوني فوقَ منزلتي التي أنزلني الله عزّ وجلّ) (رواه أحمد والنسائي).

كره صلى الله عليه وسلم أن يمدحوه بهذه الألفاظ: أنت سيدنا- أنت خيرُنا- أنت أفضلُنا- أنت أعظمُنا، مع أنه أفضلُ الخلق وأشرفهم على الإطالق؛ لكنه نهاهم عن ذلك، ابتعادًا بهم عن الغُلُوِّ وألاطراء في حقه، وحماية للتوحيد، وأرشدهم أن يصفون بصفتين؛ هما أعلى مراتب العبد، وليس فيهما غلو ولا خطر على العقيدة، وهما: عبد الله ورسوله، ولم يُحب أن يرفعوه فوق ما أنزله الله عز وجل من المنزلة التي رضيها له، وقد خالف نهيه صلى الله عليه وسلم كثيرٌ من الناس فصاروا يدعونه، ويستغيثون به، ويحلفونَ به، ويطلبون منه ما لا يُطلب إلا من الله، كما يُفعلُ في الموالد والقصائد والأناشيد، ولا يُميزون بين حق الله وحق الرسول.

يقول العلامة ابن القيم في النونية: لله حق لا يكون لغيره

ولعيده حق هما حقان لا تجعلوا الحقين حقًّا واحدًا

من غير تمييز ولا فرقان



### ثالثاً - بيان منزلته صلى الله عليه وسلم

لا بأس ببيان منزلته بمدحه صلى الله عليه وسلم بما مدحه الله به، وذكر منزلته التي فضله الله بها واعتقاد ذلك، فله صلى الله عليه وسلم المنزلة العالية التي أنزله الله فيها، فهو عبد الله ورسوله، وخيرته من خلقه، وأفضل الخلق على الإطلاق، وهو رسول الله إلى الناس كافة، وإلى جميع الثقلين الجن والإنس، وهو أفضل الرسل، الله له صدره، ورفع له ذكره، وجعل الذلة والصغار على من خالف أمره، وهو صاحب المقام المحمود الذي قال الله تعالى فيه؛ المقام المحمود الذي قال الله تعالى فيه؛ «عَمَى أَن يَبَعَثُكُ رَبُكُ مَقَامًا عَمْمُورًا» (الإسراء؛ ٧٩).

أي: المقام الذي يُقيمه الله فيه للشفاعة للناس يوم القيامة؛ ليريحهم ربهم من شدة الموقف، وهو مقام خاص به صلى الله عليه وسلم دون غيره من النبيين.

قال الإمام ابن كثير- رحمه الله-: (هذه آيات أدب الله فيها عباده المؤمنين فيما يعاملون به النبي صلى الله عليه وسلم من التوقير والاحترام، والتبجيل والإعظام... أن لا يرفعوا أصواتهم بين يدي النبي صلى الله عليه، وسلم فوق صوته).

ونهى سبحانه وتعالى أن يُدعى الرسول باسمه كما يُدعى سائرُ الناس، فيقال: يا محمد، وإنما يُدعى بالرسالة والنبوة فيقال: يا رسول الله، يا نبي الله، قال تعالى: « لَا جَعَلُوا دُعَاءَ ٱلرَّسُولِ بَيْنَكُمُ كُدُعَاء بَعْضِكُم بَشْضًا ، (النور: ٦٣).

كما أن الله سبحانه يناديه بيا أيها النبي، يا أيها الرسول. وقد صلى الله وملائكته عليه، وأمر عباده بالصلاة والتسليم عليه، فقال تعالى: « إِنَّ اللهَ وَمَلَيْكَتُهُ، يُصُلُّونَ عَلَى النَّيِيِّ يَتَأَيُّهُا اللَّيْنَ عَامَنُواْ صَلُّواْ عَلَيْهِ وَسَلِمُوا مَسَلُّوا عَلَيْهِ وَسَلِمُوا مَسَلُّوا عَلَيْهِ وَسَلِمُوا مَسَلُّوا عَلَيْهِ وَسَلِمُوا مَسَلُّوا عَلَيْهِ وَسَلِمُوا مَسَلُّمُا اللَّهِ وَسَلِمُوا مَسَلُّمُا اللَّهِ عَلَيْهِ وَسَلِمُوا مَسَلِّمُوا عَلَيْهِ وَسَلِمُوا مَسَلِمُا مَا اللَّهِ عَلَيْهِ وَسَلِمُوا مَسَلُّمُا اللَّهِ عَلَيْهِ وَسَلِمُوا مَسْلِمُا مَا اللهِ عَلَيْهِ وَسَلِمُوا مَا اللهِ عَلَيْهِ وَسَلِمُوا مَا اللهِ عَلَيْهِ وَسَلِمُوا مَا يَعْلَى اللهِ عَلَيْهِ وَسَلِمُوا مَا اللهِ عَلَيْهِ وَسَلِمُوا مَا اللهِ عَلَيْهِ وَسَلِمُوا مِنْ اللهِ عَلَيْهِ وَسَلِمُ عَلَيْهِ وَسَلِمُ اللهِ عَلَيْهِ وَسَلِمُ اللهُ وَالْعَلَيْمِ وَالْعَلَيْمِ اللهِ وَاللهِ عَلَيْهِ وَسَلِمُ اللّهُ وَمَا اللهُ عَلَيْهُ وَسَلِمُ اللّهُ وَاللّهُ عَلَيْهِ وَسَلِمُ اللّهُ عَلَيْهِ وَسَلَمُ اللّهُ عَلَيْهِ وَسَلِمُ اللّهُ عَلَيْهِ وَسَلِمُ اللّهُ عَلَيْهِ وَسَلْمُ اللّهُ عَلَيْهِ وَسَلَمُ اللّهُ عَلَيْهِ وَاللّهُ عَلَيْهِ وَسَلَمُ اللّهُ عَلَيْهِ وَسَلَمُ اللّهُ عَلَيْهِ وَسَلَمُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَيْهِ اللّهُ عَلَيْهِ عَلَيْهِ وَاللّهُ عَلَيْهِ عَلَيْهِ وَاللّهُ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ وَاللّهُ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهِ وَاللّهُ عَلَيْهِ عَلْهُ اللّهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهِ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهِ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهِ عَلَيْهُ اللّهِ عَلَيْهُ السِلّمُ اللّهُ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهِ اللّهُ اللّهِ عَلَيْهِ اللّهِ عَلَيْهِ اللّهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَي

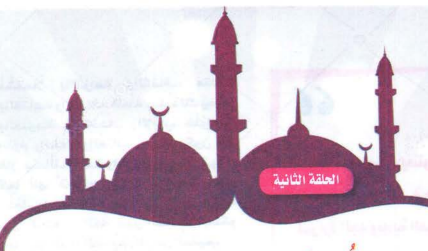
لكن لا يُخصص للدحه صلى الله عليه وسلم وقت ولا كيفية معينة إلا بدليل صحيح من الكتاب والسُّنَة، فما يفعله أصحابُ الموالد من تخصيص اليوم الذي يزعمون أنه يوم مولده لمدحه: بدعة منكرة.

ومن تعظيمه صلى الله عليه وسلم: تعظيم سنته، واعتقاد وجوب العمل بها، وأنها في المنزلة الثانية بعد القرآن الكريم في وجوب التعظيم والعمل؛ لأنها وحي من الله تعالى، كما قال تعالى: « وَمَا يَنْطِقُ عَنِ ٱلْمَوَىٰ اللهُ تُعَالَى، وَمُا يَنْطِقُ عَنِ ٱلْمَوَىٰ اللهُ عَالَى،

فلا يجوز التشكيك فيها، والتقليل من شأنها، أو الكلام فيها بتصحيح أو تضعيف لطرقها وأسانيدها أو شرح لمعانيها إلا بعلم وتحفَّظ، وقد كثر في هذا الزمان تطاول الجهال على سُنة الرسول صلى الله عليه وسلم خصوصًا من بعض الشباب الناشئين الجهال الذين لا يزالون في المراحل الأولى من التعليم، صاروا يصحُحون ويُضعَفون من التعليم، صاروا يصحُحون ويُضعَفون علم سوى قراءة الكتب، وهذا خطر عظيم عليهم وعلى الأمة، فيجب عليهم أن يتقوا الله، ويقفوا عند حدهم.

وللحديث بقية أن شاء الله، والحمد لله رب العالمين.





## عناية السَّلف بحراسَة الجوارح

الْحَمْدُ لِلَّهِ الَّذِي أَنْزَلَ عَلَى عَبْدِهِ الْكَتَابِ، وَجَعَلَهُ تَبْيَانَا لِكُلُّ شَيْءٍ وَذِكْرَى لأُولِي الأَنْبَابِ، وَأَمْرَنَا بِالْاَعْتَصَامَ بِهِ إِذْ هُوَ حَبْلُهُ الَّذِي هُوَ أَثْبَتُ الأَسْبَابِ، وَهَدَانَا بِهِ إِلَى سُبُلِ الْهُدَى وَمَنَاهَجِ الصَّوَابَ، وَأَشْهَدُ أَنْ لَا إِلَى اللَّهُ وَحْدَهُ لاَ شَوْلُهُ النَّغُونُ بِجَوَامِعِ الْكَلِمِ أَنْ لاَ إِلَّهُ إِلَّهُ اللَّهُ وَحْدَهُ لاَ شَوْلُهُ النَّغُونُ بِجَوَامِعِ الْكَلِمِ وَالْحِكْمَةِ وَقَصْلِ الْخِطَابِ، صَلَى اللَّه عَلَيْهِ وَعَلَى آلِهِ صَلاَةً دَائِمَةً بَاقِيَةً بَعْدُ إِلَى يَوْمِ الْمُرْجِعُ وَالْمَابِ، وبعد،

## ثُغُور ابن آدم:

فإن الثغور التي نقوم على حراستهاهي جوارح العبد التي يتربص بها الشيطان ويقف على مداخلها ومخارجها؛ كما جاء في حديث أبي هُرَيْرَةَ رَضِيَ اللهِ عَنْهُ، عَن النّبيُ صَلّى الله عَلَيْهِ وَسَلّمَ، قَالَ: «إِذَا النّبيُ صَلّى الله عَلَيْهِ وَسَلّمَ، قَالَ: «إِذَا النّبيُ صَلّى أَرَاهُ أَحَدُكُمْ مَنْ مَنَامِهِ فَتَوَضَّأَ فَلْيَسْتَنْشُرْ ثَلاَثًا، فَإِنَّ الشَّيْطَانَ يَبِيتُ عَلَى خَيْشُومهُ» رواه البخاري (٣٢٩٥) ومسلم خَيْشُومهُ» رواه البخاري (٣٢٩٥) ومسلم

وعَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ رَضِيَ اللّٰهِ عَنْهُ ايضًا أَنَّ رَسُولَ اللّٰهِ صَلّٰى اللّٰهِ عَلَيْهِ وَسِلَّمَ قَالَ؛ «يَعْقَدُ الشَّيْطَانُ عَلَى قَافِيَة رَأْسِ أَحَدَكُمْ إِذَا هُوَ نَامَ ثَلاَثَ عُقَد يَضْرِبُ كُلَّ عُقَدَة عَلَىٰكَ لَيُلُ طَوِيلٌ، فَأَرْقُدُ قَإِنِ اسْتَيْقَظَ عَلَيْكَ لَيُلُ طَوِيلٌ، فَأَرْقُدُ قَإِنِ اسْتَيْقَظَ فَلَدَدٌ، فَإِنِ اسْتَيْقَظَ فَذَكَرَ الله، انْحَلَتْ عُقْدَة، فَإِنْ تَوَضَّأَ انْحَلَتْ عُقْدَة، فَإِنْ عَلَيْكَ عُقْدَة، فَإِنْ عَلَيْبَ النَّقْسِ وَإِلاَّ أَصْبَحَ فَلَيْبَ النَّقْسِ وَإِلاَّ أَصْبَحَ خَبِيثُ النَّقْسِ وَالاَّ أَصْبَحَ خَبِيثُ النَّقْسِ كَسُلانَ « رَوَاه البخاري خَبِيثُ النَّقْسِ كَسُلانَ « رَوَاه البخاري (١١٤٧) ومسلم (٧٧٤).

## July 1

د . عماد عيسى المنتش بوزارة الأوقاف

فهي مواضع مخوفة يدخل الشيطان منها ويتسلّل إليها لواذًا وهو فقيهُ الشرّ وخِرُيتُ دُرُوبِه وهذه الثغور هي (اللسان، العين، الأذن، واليد، والرجل).

وَعَنْ ابْنِ عَبَّاسِ، قَالَ: مَا رَأَيْتُ شَيْئًا أَشْبَهَ بِاللَّمَم مِمَّا قَالَ أَبُو هُرَيْرَةَ، عَنِ النَّبِيِّ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهُ وَسَلَّمَ: ﴿ إِنَّ اللَّهُ كَتَبَ عَلَى ابْنِ آدَمَ حَظَّهُ مِنَ الزُّنَا، أَدْرَكَ ذَلكَ عَلَى ابْنِ آدَمَ حَظَّهُ مِنَ الزُّنَا، أَدْرَكَ ذَلكَ لاَ مَحَالَةَ، فَزِنَا الْعَيْنُ النَّظَرُ، وَزِنَا اللَّسَانِ النَّطْقُ، وَالنَّفْسُ تَمَنَّى وَتَشْتَهِي، وَالفَرْجُ يُصَدِّقُ ذَلكَ كُلَّهُ وَيُكَذَّبُهُ ﴿ رَوَاهِ البِخارِي يُصَدِّقُ ذَلِكَ كُلَّهُ وَيُكَذَّبُهُ ﴿ رَوَاهِ البِخارِي (٢٢٥٣) ومسلم (٢٦٥٧).

وهذه الجوارح يحتاج المرء إلى أن يدفعها إلى الخير ويُزجِيها، ويُعلّلها لبلوغ الأرب منها ويرتجيها، ولا يكون ذلك إلا بإصلاح خلائقها ونَفْي بوائقها مستَصْحبًا جميل الأوصاف والألطاف،



66

كان سلفنا الصالح يعتنون بحراسة الجوارح أيما عناية حتى بلغوا قرارة المجد ونهاية العالاء في أمر الدنيا والذين.

"

واعلم أن كلامنا ليس للإزراء بزماننا ولا للطعن في أهلنا أو التنقيص من إخواننا، وإنما توصيف الحال جزء من الدواء، والمودة تقتضي إخلاص النصيحة، والمحبة تستوجب الصدق فيها وإنما كان تقديم اعتذاري ضرورة لكثرة الظنون.

### نماذج الحراسة:

كان السلف يحرسون جوارحهم وبحمونها جيدًا وهذه صورتقيم الحجة علينا بل فيها تقريع لن قرأها ولم يعتبر وطالعها ولم ينزجر لأن أحوال السلف من أيلغ العظات ففيها طبُّ لن كان سقيمَ القلب، وتقوية لن كان ضعيف الإيمان موصوفا بالنقص والثلب الكنها تحتاج الى قلب محبِّ منيب، ونفس مقبلة راغبة كرغية الحبُّ في الحبيب، فمن قراها وهو كُذلك كان والجا حدائقَ الرُّشد من كل باب، ضاربًا في أفانين الآداب، بخلاف زماننا الذي من التَمس الخير في أهله أعضل، وإن سلك له مسلكًا مع أهله أعوز وأشكل؛ إذ هم ما بين مقدام غير أنه متعنت ومهجام إلا أنه متبكت، وبين مسقام متأخّر وعاجز كسل مفتر؛ فأوجز

مُشْتَملاً بالنَّزاهة والكَفَاف، متلفَّعًا بالقَنَاعة والعَفَاف، فلعلَّه بعد ذلكَ يَظفر بالقَنيمة في الذهاب والإيَاب خلْوًا من اللَّوْمَ والخَطَّ والعتاب، وبهَذا يكون قد فاز بضائته المنشودة وبُغيته المفقودة. كما أنها تحتاج إلى دفعها عن الشرُ دفعًا، ودعها عنه دَعًا لللَّ تكونَ ناكبة عن الرُّشْد سالكة غيرَ القصد فيشكو صاحبُها الداء القديم والمرض العقيم.

فقف أيها الكريم على ثُغورِك وكنْ من الثابتين عَلَيها ممن لا يَتَبَدَّل به حال ولا يعتريه اختلال واحدْرْ أن تتلَوَّن مع الأيام أو تتّغَيَّر أو تلوي عن الحراسَةِ وتَتَنَكُر لئلاً تَنْدَم ولاتَ مندم.

### عناية السلف بهذه الحراسة:

لقد كان سلفنا الصالح يعتنون بحراسة الجوارح أيما عناية حتى بلغوا قرارةَ المجد ونهايةَ العلاء في أمر الدُّنيا والدِّين بل وحرس الله مجدّهم وأهلك ندُّهم وهزمَ ضدُّهم، وكان ذلك بسبب الحراسة الجادة الجامعة للمحاسبة والمراقبة والمتابعة التي زمُّوا بها نفوسهم، وجعلوها في أعناقها كالأغلال والسلاسل، ولما كانوا أكثر الناس مراعاة لهذا الباب، وأعظمهم تجرية فيه وممارسة له-وإنما تنفع التجاربُ من كان عاقلاً ذا بصيرة-لم يخامرُهم عند الموت جزعٌ، ولم يَشُبْ حالُهم عند ثقاء الله تعالى روعُ السكرات ولا الفَزَع، بل كان علمُهم بأحوال النَّفوس فياضٌ، وثوبُ علمهم بها فضفاضٌ، وأما حالهم فهي تُطلق لسان العَييَ وتَفتق ذهنَ البليد، وهذا أمرُ لا يُنكره إلا أكمَه، ولا يحِحَدُه إلا أَيْلُه، لأجِل هذا لا يمل المرء من الحديث عنهم والإشادة بهم عسى أن يكون ذلك داعيًا إلى الاقتداء بهم ومرغبا في الائتساء للراغب في الجري في مضمارهم والمعتنى بآثارهم.



ولا تضيع نَصَبَك سُدًى ولا تُدْهب تعبَك عبثاً فَعَن أَبِي حَفْص النيسابوري، قَالَ؛ حَرَسْتُ قَلْبِي عِشْرِيْنَ سَنَةَ، ثُمَّ حَرَسني عِشْرِيْنَ سَنَة، ثُمَّ حَرَسني عِشْرِيْنَ سَنَة، ثُمَّ وَرَدتْ عَلَيَّ وَعَلَيْهِ حَالَةُ صربًا محروسَيْن جَمِيْعاً. (السير، حَالَةُ صربًا محروسَيْن جَمِيْعاً. (السير، ٥١١/١٢).

عَنِ الْمُنْكَدِرِ بِنِ مُحَمَّدٍ، عَنْ أَبِيْهِ، أَنَّ تَمِيْمَ الدَّارِيِّ نَامَ لَيْلَةً لَمٌ يَقُمْ يَتَهَجَّدُ، فَقَامَ سَنَةً لَمْ يَتَهُ فِيْهَا عُقُوْبَةً لِلَّذِي صَنَعَ (السير، ٢٤٥/٢).

وَعَنْ مَيْمُوْنِ بِنِ مِهْرَانَ، قَالَ: لاَ يَكُوْنُ الرَّجُلُ تَقِيّاً حَتَّى يَكُوْنُ لِنَفْسِهِ أَشَدَّ مُحَاسَبَةً مِنْ الشَّرِيْكِ لِشَرِيْكِه، وَحَتَّى يَعْلَمَ مِنْ أَيْنَ مَلْبَسُهُ وَمَطْعَمُهُ وَمَشْرَبُهُ. وَمَشْرَبُهُ. (السير: ٧٤/٥).

وهذا حَاتُمُ الأَصَمُّ الزَّاهِدُ، القُدُوةُ، الرَّبَانِي قَيْلُ لَهُ: عَلَى مَا بَنَيْتَ أَمْرَكَ فِي الرَّفِانِي قَيْلُ لَهُ: عَلَى مَا بَنَيْتَ أَمْرَكَ فِي التَّوَكُّلِ ۚ قَالَ: عَلَى خَصَالُ أَرْبَعَةَ: عَلَمْتُ أَنَّ رِفْقِي لاَ يَكْمُلُهُ غَيْرِي، قَافَا رَزْقِي لاَ يَكْمُلُهُ غَيْرِي، قَافَا مَشْغُولٌ بِه، وَعَلَمْتُ أَنَّ المُوْتَ يَأْتِي بَغْتَةً، فَأَنَا أَبُادِرُهُ، وَعَلَمْتُ أَنِّي لاَ أَخْلُو مِنْ عَيْنِ الله، قَانَا مُسْتَحِ مَنْهُ. وَعَنْهُ قال: مَنْ أَصْبَحَ مَسْتَقِيْما فِي أَرْبَعَ، فَهُو بِخَيْرِ؛ التَّفَقُه، ثُمَّ الله وَنُكُ مُنْ الله عَنْهُ قال: مَنْ أَصْبَحَ الله قال: مَنْ أَصْبَحَ الله قال: مَنْ أَصْبَحَ الله قال: مَنْ أَصْبَحَ الله قال: تَعَاهَدْ نَفْسَكَ فِي خَلْاثُ، ثَمَّ التَعْرَقُهُ. وَعَنْهُ قال: مَلْتُ عَلْمَتُ، قَالَ: وَعَنْهُ قال: تَعَاهَدْ نَفْسَكَ فِي خَلَاثُ، وَإِذَا تَكَلَمْتَ، فَاذَكُرْ عِلْمَ الله قَلْدُكُرْ عِلْمَ الله قَلْكُ، وَإِذَا سَكَتَ، فَاذَكُرْ عِلْمَ الله قَلْكُ. وَإِذَا سَكَتَ، فَاذَكُرْ عِلْمَ الله فَيْكُ. وَإِذَا سَكَتَ، فَاذَكُرْ عِلْمَ الله فَيْكَ، وَإِذَا سَكَتَ، فَاذَكُرْ عِلْمَ الله فَيْكَ. وَإِذَا سَكَتَ، فَاذَكُرْ عِلْمَ الله فَيْكَ. وَإِذَا سَكَتَ، فَاذَكُرْ عِلْمَ الله فَيْكَ. (الْسَيرِ: ١٨٥/١٥).

وَحَكَى أَبُو صَالِحِ مُفْلِحُ الزَّاهِد، الْعَابِد، أَنَّهُ رَأْى فِي جَبِلِ اللَّكَامِ فَقَيْراً عَلَيْهِ مُرَقَّعَة، وَقَالَ: مَا تَصِنعُ هُنَا؟ قَالَ: أَنظر وَأَرعَى قَلْتُ: مَا أَرَى بَيْنَ يَديك شَيْئًا؟ قَالَ: فَتغيَّر، وَقَالَ: أَنظرُ خُواطرِي، وَأَرعَى أَوَامر رَبِي. وَقَالَ: أَنظرُ خُواطرِي، وَأَرعَى أَوَامر رَبِي. (السير: ٨٤/١٥).

وقَالَ ابْنُ طَاهِرِ: لَّا عزم سَعْدٌ عَلَى الْجَاوِرَة، عزمَ عَلَى نَيْفٍ وَعِشْرِيْنَ عزيمَة، الْجَاوِرَة، عزمَ عَلَى نَيْفٍ وَعِشْرِيْنَ عزيمَة،

66

لاَ يَكُونُ الرَّجُلُ تَقِيا حَتَّى يَكُونَ لَنَفْسِهِ أَشَدُ مُحَاسَبَةٌ مِنْ الشَّرِيْكِ لِشَرِيْكِ لِشَرِيْكِ الشَّرِيْكِ لِشَرِيْكِ مَنْ أَيْنَ مَلْبَسُهُ وَمَضْعَمُهُ وَمَشْرَبُهُ.

"

أَنْ يُلزِمِهَا نَفْسَهُ مِنَ الْمُجَاهِدَاتَ وَإِلْعِبَادَاتَ، فَيْقِي بِهِ أَرْبَعِيْنَ سَنَةَ لَمْ يُحلَ بَعزيمَة مِنْهَا. وَكَانَ يُمْلِي بِمَكَّةَ فِي بَيْته - يَغْنِي: خَوْفا مِنْ دَوْلَةَ الْعُبَيْدِيَّة - (السير: (٣٨٧/١٨).

وإذا أردت أن تعلم أن الصواب يوافق ما قَلتُه، وأنه مكيل بالصاع الذي كلُّه وانظر في حال كل من سار مسير السلف جادًا لا لاعبًا، ومجتهدًا بغير فتور ولا إعياء ولا لاغبًا، وأفسح قلبك لهذه المناقب العظيمة، واشرح صدرك لتلْكُ الأحُوال الكَريمةَ التي غَفَل عنها وتناساها الأكثرون، عسى أن تشفي من ظمِأ قلبك غليلاً، وتتبوأ بذلك في الحنة ظلًا ظليلاً، وسر على درب هؤلاء تخلص من بلايا الزمان نجيًّا، وترتق في الدرجات مكانًا عليًا، ودَعْكَ ممن يخلَط ويخلط، ويتعثر في عشواء الجهالة ويخبط افإنهم يُفترون الهمة ويُضعفون الْنَهُ فمن تبع هؤلاء صار ضحكة للبطالين وهُزأةَ للساخرين ثم يكون في الآخرة مع الهائكين نعوذ بالله من خزى الدنيا وعذاب الآخرة.







# أثر السياق في فهم النص

# تنوع قرائن السياق وأثره على الأحكام الفقهية

الحلقة (٩٥)

# حجاب المرأة المسلمة (٥)

الحمد لله وحده، والصلاة والسلام على من لا نبي بعده، وبعد:

تكلمنا في الحلقات السابقة عن آيات الحجاب حسب ترتيبها في المصحف، فذكرنا الآيات ٢٠،٣١ من سورة الأحزاب. من سورة النور، والآيات ٣٠،٣٢ من سورة الأحزاب. ثم بدأنا في قوله تعالى: «وَإِذَا سَأَلْتُمُوهُنَّ مَتَهًا ثَمَ بدأنا في قوله تعالى: «وَإِذَا سَأَلْتُمُوهُنَّ مَتَهًا مَتَهُوهُنَّ مِنْ مَرَاءِ عَالَى تَركِحُوا مَسُولَ اللهِ وَلاَ أَن تَركِحُوا وَمُاكَانَ لَكُمْ مَانَ عِندَ اللهِ عَظِيمًا ، وَمَاكَانَ لَكُمْ مَنْ مَعْيِهِ الْمَالُ إِنَّ ذَلِكُمْ كَانَ عِندَ اللهِ عَظِيمًا ، وَالأَحزاب: ٥٣) فذكرنا تفسير مقاتل بن سليمان الأحذاب: ٥٣) فذكرنا تفسير مقاتل بن سليمان البحث بإذن الله تعالى.

يقول الطبري: "وإذا سألتم أزواج رسول الله صلى الله عليه وسلم ونساء المؤمنين اللواتي لسن لكم بأزواج، متاعًا (فاسألوهن من وراء حجاب) يقول من وراء ستر بينكم وبينهن، ولا تدخلوا عليهن بيوتهن (ذلكم أطهر لقلوبكم وقلوبهن)؛ يقول تعالى ذكره: سؤالكم إياهن المتاع إذا سألتموهن ذلك من وراء حجاب أطهر لقلوبكم وقلوبهن من عوارض العبن فيها التي تعرض في صدور الرجال من أمر النساء، وفي صدور النساء من أمر الرجال، وأحرى من أن يكون للشيطان عليكم وعليهن وسيل". (تفسير الطبري ٢١٣/٢٠ عاد).

- تفسير الماتريدي (ت ٣٣٣هـ)؛ وقد فرَق الماتريدي بين طهارة قلوب الرجال المخاطبين

د/ متولي البراجيلي

في الآية، وطهارة قلوب أمهات المؤمنين، فحملهما على معنيين مختلفين، فقال: عن قوله تعالى: «وإذا سألتموهن متاعاً فاسألوهن من وراء حجاب ذلكم أطهر لقلوبكم وقلوبهن»، جائز أن يكون المنى الذي يكون أطهر لقلوب الرجال. غير العني الذي يكون أطهر لقلوبهن (أمهات المؤمنين)؛ ذلك المعنى الذي يكون أطهر لقلوبهم: من الفجور والهمّ لقضاء الشهوة، وما تدعوه النفس إليه (أطهر لقلوبكم وقلوبهن) من العداوة والضغينة، لا الفجور وقضاء الشهوة، وذلك أنهن قد عرفن أنهن لا يَحلنُ لغيره نكاحًا لما اخترنه من الله ورسوله والدار الآخرة على الدنيا وزينتها، وقد أوعدن بارتكاب الفاحشة العذاب ضعفين، على ما ذكر، وذلك بمنعهن ويزجرهن عن ارتكاب ذلك، فإذا كان ذلك فاذا عرض من الداخلين عليهن والناظرين اليهن نظر الشهوة وقع في قلوبهن لهم العداوة والضغينة. فيقول: السؤال من وراء حجاب أطهر لقلويكم من الفجور والربية، وأطهر لقلوبهن من العداوة والضغينة، والله أعلم. (تفسير الماتريدي .( E . V/A

- تفسير البغوي (ت ٥١٠ هـ): (وإذا سألتموهن متاعاً فاسألوهن من وراء حجاب): أي: من وراء ستر، فبعد آية الحجاب لم يكن لأحد أن ينظر إلى امرأة من نساء رسول الله صلى الله عليه وسلم منتقبة كانت أو غير منتقبة، ثم ذكر بإسناده إلى البخاري عن عائشة رضى الله عنها: أن أزواج النبي صلى الله عليه وسلم كن يخرجن بالليل إذا تبرزن إلى المناصع، وهو صعيد أفيح، وكان عمر يقول للنبي صلى الله عليه وسلم: احجب نساءك، فلم يكن رسول الله صلى الله عليه وسلم يفعل، فخرجت سودة بنت زمعة زوج النبي صلى الله عليه وسلم ليلة من الليالي عشاء، وكانت امرأة طويلة فناداها عمر، ألا قد عرفناك يا سودة -حرصًا على أن ينزل الحجاب- فأنزل الله تعالى آية الحجاب. (المناصع: موضع ناحية البقيع كانوا يأتونه لقضاء حاجتهم،؛ صعيد أفيح؛ الصعيد؛ وجه الأرض، أفيح: واسع، صحيح البخاري ح ١٤٦، تفسيرالبغوي ٢٧٠/٦).

- تفسير القرطبي (ت ١٧١هـ): في هذه الآية دليل على أن الله تعالى أذن في مسألتهن من وراء حجاب في حاجة تعرض، أو مسألة يستفتين فيها، ويدخل في ذلك: حميع النساء بالعني، ويما تضمنته أصول الشريعة من أن المرأة كلها عورة، بدنها وصوتها كما تقدم، فلا بجوز كشف ذلك الا لحاجة كالشهادة عليها، أو داء يكون ببدنها، أو سؤالها عما يعرض ويتعين عندها. ثم قال: (ذلكم أطهر لقلوبكم وقلوبهن) يريد من الخواطر التي تعرض للرجال في أمر النساء وللنساء في أمر الرجال، أي: ذلك أنفي للربية وأبعد للتهمة وأقوى في الحماية، وهذا يدل على أنه لا ينبغي لأحد أن يثق بنفسه في الخلوة مع مَن لا تحل له، فإن مجانبة ذلك أحسن لحاله وأحصن لنفسه وأتم لعصمته. (انظر تفسير القرطبي ١٤/٢٧٨-٢٢٨). - تفسير أضواء البيان للشنقيطي (ت ١٣٩٣هـ): قول كثير من الناس: إن آية (الحجاب)، أعنى قوله تعالى: «وإذا سألتموهن متاعًا فاسألوهن من وراء حجاب»، خاصة بأزواج النبي صلى الله عليه وسلم، فإن تعليله تعالى لهذا الحكم الذي

هو إيجاب الحجاب بكونه أطهر لقلوب الرجال والنساء من الريبة، في قوله تعالى، (ذلكم أطهر لقلوبكم وقلوبهن) قرينة واضحة على إرادة تعميم الحكم؛ إذ لم يقل أحد من جميع المسلمين؛ إن غير أزواج النبي صلى الله عليه وسلم لا حاجة إلى أطهرية قلوبهن وقلوب الرجال من الريبة منهن، وقد تقرر في الأصول أن العلة قد تعمم معلولها، وإليه أشار في مراقي السعود؛

### وقد تخصص وقد تعمم

### لأصلها لكنها لا تخرم

وبما ذكرنا نعلم أن في هذه الآية الكريمة الدليل الواضح على أن وجوب الحجاب حكم عام في جميع النساء، لا خاص بأزواجه صلى الله عليه وسلم، وإن كان أصل اللفظ خاص بهن؛ إلا أن عموم علته دليل على عموم الحكم فيه، ومسلك العلة الذي دل على أن قوله تعالى (ذلكم أطهر لقلوبكم وقلوبهن) هو علة قوله تعالى: (فاسألوهن من وراء حجاب) هو المسلك المعروف في الأصول بدلالة الإيماء والتنبيه. (انظر أضواء البيان بدلالة الإيماء والتنبيه. (انظر أضواء البيان

وما أحمل ما قاله الطاهر بن عاشور صاحب التحرير والتنوير: "واسم التفضيل في قوله (أطهر) مستعمل للزيادة دون التفضيل، والمعنى: ذلك أقوى طهارة لقلوبكم وقلوبهن فإن قلوب الفريقين طاهرة بالتقوى وتعظيم حرمات الله وحرمة النبي صلى الله عليه وسلم، ولكن لما كانت التقوى لا تصل بهم إلى درجة العصمة أراد الله أن يزيدهم منها بما يكسب المؤمنين مراتب من الحفظ الإلهي من الخواطر الشيطانية بقطع أضعف أسبابها وما يقرب أمهات المؤمنين من مرتبة العصمة الثابتة لزوجهن صلى الله عليه وسلم، فإن الطيبات للطيبين بقطع الخواطر الشيطانية عنهن بقطع دابرها ولو بالفرض، وأيضا فإن للناس أوهامًا وظنونا سوأى تتفاوت مراتب نفوس الناس فيها صرامة ووهنا، ونفاقا وضعفًا، كما وقع في قضية الإفك المتقدمة في سورة النور، فكان شرع

حجاب أمهات المؤمنين قاطعًا لكل تقوُّل وإرجاف بعمد أو بغير عمد.

ووراء هذه الحكم كلها حكمة أخرى سامية، وهي زيادة تقرير معنى أمومتهن للمؤمنين في قلوب المؤمنين التي هي أمومة جعلية شرعية، بحيث إن ذلك المعنى الجعلي الروحي وهو كونهن أمهات يرتد وينعكس إلى باطن النفس وتتقطع عنه الصور الذاتية، وهي كونهن فلانة أو فلانة فيصبحن غير متصورات إلا بعنوان الأمومة، فلا يزال ذلك المعنى الروحي ينمو في النفوس، ولا تزال الصور الحسية تتضاءل من القوة المدركة حتى يصبح معنى أمهات المؤمنين معنى قريبًا في النفوس من حقائق المجردات كالملائكة، وهذه حكمة من حكم الحجاب الذي سنّه الناس لملوكهم في القوس في نفوس حكمة من حكم الحجاب الذي سنّه الناس لملوكهم الرعمة.

وبهذه الآية مع الآية التي تقدمتها من قوله: ( يُنِيَّا الَّنِيِّ لَسَّتُنَّ كَأْمَدِ مِنَ النِسَاءِ ) (الأحزاب: ٣٢) تحقق معنى الحجاب لأمهات المؤمنين المركب من ملازمتهن بيوتهن وعدم ظهور شيء من ذواتهن حتى الوجه والكفين، وهو حجاب خاص بهن لا يجب على غيرهن، وكان المسلمون يقتدون بأمهات المؤمنين ورعًا وهم متفاوتون في ذلك على حسب

ودلَّ قوله: (لقلوبكم وقلوبهن) أن الأمر متوجُه لرجال الأمة ولنساء النبي صلى الله عليه وسلم على السواء (التحرير والتنوير ٩٠/٢٢- ٩٢).

وفي فتح الباري: قال عياض: "فرض الحجاب مما اختصصن به (يعني أزواج النبي صلى الله عليه وسلم)؛ فهو فرض عليهن بلا خلاف في الوجه والكفين، فلا يجوز لهن كشف ذلك في شهادة ولا غيرها ولا إظهار شخوصهن، وإن كن مستترات إلا ما دعت إليه ضرورة من براز.

قال الحافظ؛ وليس فيما ذكره دليل على ما ادعاه من فرض ذلك عليهن، وقد كنَّ بعد النبي صلى الله عليه وسلم يحججن ويطفن، وكان

الصحابة ومن بعدهم يسمعون منهن الحديث وهن مستترات الأبدان لا الأشخاص (فتح الباري ٥٣٠/٨).

وقال الشوكاني في نيل الأوطار بعد أن ذكر حديث الفضل بن عباس مع الخثعمية وهو عن ابن عباس؛ أن امرأة من خثعم استفتت رسول الله صلى الله عليه وسلم في حجة الوداع (يوم النحر)، والفضل بن عباس رديف رسول الله صلى الله عليه وسلم، و(كان الفضل رجلاً وضيئًا)، فوقف النبي صلى الله عليه وسلم للناس يفتيهم،... الحديث.

وفيه "فأخذ الفضل بن عباس يلتفت إليها وكانت امرأة حسناء، (وفي رواية وضيئة)، فطفق الفضل ينظر إليها، وأعجبه حسنها، (وتنظر إليه)، فأخذ رسول الله صلى الله عليه وسلم بذقن الفضل فحوًل وجهه من الشق الآخر.

وروى هذه القصة علي بن أبي طالب رضي الله عنه، وذكر أن الاستفتاء كان عند المنحر بعدما رمى رسول الله صلى الله عليه وسلم الجمرة، وزاد: فقال له العباس: يا رسول الله لم لويت عنق ابن عمك؟ قال: رأيت شابًا وشابة فلم آمن الشيطان عليهما. (الحديث أصله في الصحيحين والزيادات انظرها في جلباب المرأة المسلمة للألباني ص٠٠-

ونقل الشوكاني عن البعض: "أن هذا الحديث أيضًا يصلح للاستدلال به على اختصاص آية الحجاب السابقة بزوجات النبي صلى الله عليه وعلى آله وسلم؛ لأن قصة الفضل في حجة الوداع، وآية الحجاب في نكاح زينب في السنة الخامسة من الهجرة.

ثم رد على من قال: إن ذلك خاص بأزواج النبي صلى الله عليه وسلم (الحجاب)؛ لأنه إنها شُرعَ قطعًا لذريعة وقوف أصحاب رسول الله صلى الله عليه وعلى آله وسلم في بيته، ولا يخفى أن الاعتبار بعموم اللفظ لا بخصوص السبب. (انظر نيل الأوطار ١٣٥/٦).

وللحديث بقية، والحمد لله رب العالمين.



# أحكام الصلاة

# الأشياء التي ورد النهي عنها في الصلاة



الحمد لله والصلاة والسلام على رسول الله،

سبق لنا ذكر بعض الأشياء التي ورد النهي عنها في الصلاة كالكلام والعمل الكثير في الصلاة، وفي هذا العدد نتناول بعض الأفعال التي ورد النهي عنها أيضًا في الصلاة، فنقول وبالله تعالى التوفيق:

### ١ - اشتمال الصماء:

ورد النهي أن يصلى المسلم وهو يشتمل الصَّمَّاء في الصلاة، فعن أبي سعيد الخدري أنه قال: نهى رسول الله صلى الله عليه وسلم عن اشتمال الصماء، وأن يحتبى الرجل في ثوب واحد ليس على فرجه منه شيء (رواه البخاري).

وله شاهد من حديث أبي هريرة رضي الله عنه بلفظ: «أن رسول الله- صلى الله عليه وسلم- نهى عن لبستين: الصَّمَّاء، وأن يحتبي الرجل بثوبه ليس على فرجه منه شيء » (رواه البخاري ومسلم).

ومن حديث جابر أن رسول الله-صلى الله عليه وسلم- نهى أن يأكل الرجل بشماله أو بمشي في نعل واحدة، وأن يشتمل الصماء، وأن يحتبي في ثوب واحد كاشفا عن فرجه. (رواه مسلم).

### (واشتمال الصماء) له تفسيران:

التفسير الأول: تفسير اللغويين: أن يتحلل بالثوب الواحد تجللا يشمل بدنه كله بحيث لا يكون لإخراج اليد موضع، قال الأصمعي هو أن يشتمل بالثوب حتى يجلل به جسده لا يرفع منه جانبًا فلا يُبقى ما يخرج منه يده، وهذا

### د . حمدی طه

يقوله أكثر أهل اللغة.

وقال ابن قتيبة: سميت صماء لأنه سد المنافذ كلها كالصخرة الصماء التي ليس فيها خرق ولا صدع (شرح صحيح مسلم للنووي).

وعلة النهي هنا أنّه لا يأمن إذا هجم عليه عدو أنه لا يستطيع أن يدفع بالسلاح، ويقع في ضرر، وهذا لمصلحة الإنسان، واشتمال الصّماء عمومًا سواء في الصلاة أو خارج الصلاة إلا أنَّه في الصلاة أشد، فهذا كله نص العلماء على أنه يصلى في ثوب واحد لا يشتمل به اشتمال الصّماء. (دروس عمدة الفقه للشنقيطي).

فهذه صفة مكروهة؛ لأنه يترتب عليها فوات شيء كثير من السنن كرفع اليدين، ومن صفة النزول إلى السجود ونحو ذلك.

التفسير الثاني: هو تفسير الفقهاء وهو أن يضطبع بالثوب ليس عليه غيره، ومعنى الاضطباع أن يضع وسط الرداء تحت عاتقه الأيمن وطرفيه على منكبه الأيسر، ويبقى منكبه الأيمن مكشوفًا. وروى حنبل عن أحمد في اشتمال الصماء أن يضطبع الرجل بالثوب ولا إزار عليه، فيبدو شقه وعورته، أما إن كان إزار فتلك لبسة المحرم (المغنى لابن قدامة ١/٥٦٨).

### وهذا التفسير أصح لوجهين:

الوجه الأول: أن هذا قد وردت به الرواية؛ ففي رواية للبخاري: (والصماء أن بجعل ثوبه على أحد عاتقيه فيبدو أحد شقيه ليس عليه شيء) (البخاري برقم ٥٨٢٠)، قال الحافظ:



"ظاهر سياق البخاري من رواية يونس رواية يونس أن يق اللباس أن المتفسير المذكور فيها مرفوع، وهو موافق لما قال الفقهاء، وعلى تقدير أن يكون موقوفا فهو حجة على الصحيح؛ لأنه تفسير من الراوي لا يخالف ظاهر الخبر" (انظر فتح الباري).

وإن كان ما فسَّره اللغويون صحيحًا من حيث المعنى؛ لكنه ليس تفسيرًا لهذا الحديث؛ كما تقدم من الرواية. (شرح الزاد للحمد ٢٣/٤ بتصرف).

الوجه الثاني: أن الفقهاء أعلم بألفاظ النبي صلى الله عليه وسلم من اللغويين كما أن اللغويين أعلم بعبارات أهل اللغة من الفقهاء، لذا قال أبو عبيدة في تفسير الفقهاء: "وهم أعلم بالتأويل "؛ أي: أعلم بتفسير كلام النبي صلى الله عليه وسلم لأنهم أعلم بالشريعة من أهل اللغة. (الغنى لابن قدامة ١٩٨١، بتصرف).

والكثرة من الفقهاء يرون أن اشتمال الصماء لا يكون في حالة وجود إزار.

ويرى بعضهم أنه لا مانع من أن يكون متزرًا وغير متزر. ومنشأ الخلاف في هذا مبني على الثوب ومع اختلافهم في التعريف على ما تقدم فقد اتفقوا على أن اشتمال الصماء- إن انكشفت معه العورة- كان حرامًا ومفسدًا للصلاة. وأما إذا لم يؤد إلى ذلك فقد اتفقوا أيضاً على الكراهة، ولكن حملها بعضهم على كراهة التنزيه وهم الجمهور، وبعضهم على أنها كراهة تحريمية وهم الحنفية. (الموسوعة الفقهية الكويتية ٢١٤/٤ تتصرف).

### ٢ - التَّخْصُر في الصلاة:

أي وضع اليدين على الخاصرتين في الصلاة. وهو السمى بالتَّخضُر أو الاختصار، والخصر

من الإنسان والحيوان وسطه وهو المستدق فوق الوركين وقد ذهب جمهور الفقهاء إلى أن التخصر في الصلاة مكروه، أي تنزيهًا.

وذهب الحنفية إلى أنه مكروه تحريمًا؛ لمنافاته هيئة الصلاة المأثورة، والتشبه بالجبابرة. (الموسوعة الفقهية الكويتية (١/١١).

وقد ذهب أهل الظاهر إلى القول بالتحريم. والأصل في ذلك حديث أبي هريرة رضي الله عنه قال: «نُهِي أن يصلي الرجل مختصراً» رواه البخاري ومسلم.

قَوْله: (نُهِيَ) بِالضَّمِّ عَلَى ٱلْبِنَاءِ لِلْمَفْعُولِ.

ورواه مسلم أيضاً والنّسائي بلفظ «نهى رسول الله- صلى الله عليه وسلم- أن يصلي الرجل مختصراً».

وروى أحمد عن يزيد بن هارون «أنبأنا هشام عن محمد عن أبي هريرة قال: نُهي عن الاختصار في الصلاة، قال: قلنا لهشام: ما الاختصار؟ قال: يضع يده على خصره وهو يصلي، قال يزيد: قلنا لهشام: ذكره عن النبي- صلى الله عليه وسلم-؟ قال برأسه أي نعم».

وبهذا التفسير فسره جمهور أهل اللغة، وأهل غريب الحديث، وعامة المحدثين والفقهاء، وهو الصحيح الذي عليه الجمهور. وقد سماه عبد الله بن عمر رضي الله عنهما بالصلب، فعن زناد ابن صبيح الحنفي قال؛ صليت إلى جنب ابن عمر فوضعت يدي على خاصرتي، فلما صلى قال هذا الصلب في الصلاة، وكان رسول الله صلى الله عليه وسلم ينهى عنه أخرجه أحمد (١٠٦/٢) وأبو وابو أي: شبّه الصلب لأن المصلوب يمد باعه على أي: شبّه الصلب في الصلاب يه المصلة أن يضع يديه على خاصرته ويجافي بين عضديه في القيام. (عون المعبود شرح سنن أبي داود - العظيم آبادي (١٤٠/٣).

وقد قيل: إنه إنها نهى عنه؛ لأنه فعل المتكبرين، فلا يليق بالصلاة. وقيل: إنه فعل اليهود ويؤكده ما ثبت في البخاري عن عائشة

رضي الله عنها: كانت تكره أن يَجعل يده في خاصرته، وتقول: إن اليهود تفعله". وقيل: فعل الشيطان. فلذلك كرهه بعضهم في الصلاة وغيرها. (فتح الباري لابن رجب ٤٢٨/٦).

والظاهر ما قاله أهل الظاهر لعدم قيام قرينة تصرف النهي عن التحريم الذي هو معناه الحقيقي كما هو الحق، وأن الاختصارية الصلاة منهي عنه نهي تحريم؛ لأنه من فعل اليهود؛ كما ثبت عن عائشة رضي الله عنها، ولأن النبي صلى الله عليه وسلم نهى عنه.

وذلك ما لم تكن به حاجة تدعو إلى وضعها. فإن كان به عذر كمن وضع يده على خاصرته لوجع في جنبه أو تعب في قيام الليل، فتخصّر، جاز له ذلك في حدود ما تقتضي به الحاجة، ويقدر ذلك بقدرها. (الموسوعة الفقهية الكويتية ١١/١١ع).

### ٣- كفُّ الثوب والشعرية الصلاة:

وكفُّ الثوب في الصلاة أي: للمته وجمع أطرافه باليدين للحيلولة دون سقوطه على الأرض عند السجود. فإذا صلى المسلم كُره له أن يكفُ ثوبه، بل يتركه على حاله يسقط حيثما سقط، دون أن يرفعه أو يلملمه أو يجمعه بين رجليه، فعن عبد الله بن مسعود رضي الله عنه «أمرنا ألا تكفُّ شعراً ولا ثوباً». رواه مالك.

وأخرج الأثمة الستة أيضًا عن ابن عباس قال:
(أمر رسول الله صلى الله عليه وآله وسلم أن يسجد
على سبعة أعضاء ولا يكف شعرًا ولا ثوبًا). ونجد
في هذين الحديثين زيادة عما قلنا: بخصوص
الثوب وهي كراهة كف الشعر، وهذا الحكم متعلق
بصاحب الشعر الطويل المسترسل، وهو قليل بين
الرجال في عصرنا الحديث، فمن كان شعره طويلاً
تركه على حاله من التهدل والسقوط على الأرض
في أذناء السجود دون أن يعقصه أو يُردُده. (الجامع

وظاهره أن ترك الكف واجب حال الصلاة لا خارجها، ورده القاضي عياض بأنه خلاف ما عليه الجمهور؛ فإنهم كرهوا ذلك للمصلي، سواء فعله في الصلاة أو قبل أن يدخلها. قال الحافظ: واتفقوا

على أنه لا يفسد الصلاة لكن حكى ابن المنذر عن الحسن وجوب الإعادة. وقيل: الحكمة في ذلك أنه إذا رفع ثوبه وشعره عن مباشرة الأرض أشبه المتكبرين" (نيل الأوطار للشوكاني ٢٨٦/٣).

وعن أبي رافع: (أنه مر المحسن بن علي وهو يصلي وقد عقص ضفرته، فحلها فالتفت إليه عقص ضفرته، فقال: أقبل على صلاتك، ولا تغضب فإني سمعت رسول الله صلى الله عليه وآله وسلم يقول: ذلك كفل الشيطان) رواه الترمذي برقم ٣٨٤، وقال: وفي الباب عن أم سلمة وعبد الله بن عباس، قال أبو عيسى: حديث أبي رافع حديث حسن، والعمل على هذا عند أهل العلم كرهوا أن يصلي الرجل وهو معقوص شعره. (انظر سنن الترمذي).

وعن ابن عباس رضى الله عنهما: (أنه رأى عبد الله بن الحارث يصلي ورأسه معقوص إلى ورائه، فجعل يحله وأقر له الآخر، ثم أقبل على ابن عباس فقال: ما لك ورأسي؟ قال: إني سمعت رسول الله صلى الله عليه وآله وسلم يقول: إنما مثل هذا كمثل الذي يصلي وهو مكتوف) رواه أحمد ومسلم.

والحكمة في ذلك أن الشعر يسجد معه إذا سجد، وفيه امتهان له في العبادة؛ قاله عبد الله بن مسعود فيما رواه ابن أبي شيبة في المصنف بإسناد صحيح إليه؛ (أنه دخل المسجد فرأى فيه رجلاً يصلي عاقصًا شعره، فلما انصرف قال عبد الله؛ إذا صليت فلا تعقص شعرك؛ فإن شعرك يسجد معك، ولك بكل شعرة أجر، فقال الرجل؛ إني أخاف أن يتترب فقال؛ تتريبه خير لك). (نيل الأوطار للشوكاني ٣٨٦/٢).

وللحديث بقية إن شاء الله، نسأل الله أن يعلمنا ما ينفعنا وأن ينفعنا بما علمنا.



# نظرات في كتاب

# تقريب الأسانيد وترتيب المسانيد

الحمد لله وحده، والصلاة والسلام على نبيه المجتبي ورسوله المصطفي، وبعد:

فهذه نظرات في كتاب تقريب الأسانيد وترتيب المسانيد للحافظ زين الدين أبي الفضل عبد الرحيم بن الحسين العراقي، وهو كتاب من كتب أحاديث الأحكام مبتكر في طريقته، فريد في منهجه، مهم في موضوعه، ويقوم منهج الكتاب على فكرتين رئيستين:

> الأولى: جمع الكتاب من أصح الأسانيد إما مطلقًا أو مقىداء

> الأخرى: جمع الأحاديث التي عليها مدار الأحكام الفقيدة.

> وقد حقق المؤلف بذلك أربعة أمور هي في بابها غاية

> > الأول: قصر الأسانيد بحيث يسهل حفظها.

الثاني: قلة هذه الأسانيد، فقد دار الكتاب كله على ستة عشر استادًا.

الثالث: أصحية هذه الأسانيد، فهي من أصح

الرابع: معرفة جملة وفيرة من عيون الأحاديث التي تدور عليها الأحكام.

فرحم الله علماء الإسالام، وجزاهم عن دينهم وأمتهم خير الحزاء، وهذا أوان الشروع في التعريف بمصنف الكتاب والكتاب المصنف، ومنهج مؤلفه فيه. ١ - مصنف الكتاب:

الأمام الحافظ عبد الرحيم بن الحسين بن عبد الرحمن بن ابراهيم العراقي.

يكنى الحافظ به أبي الفضل، ولا يعرف له كنية غيرها، وكان يذكره أخص تلاميذه الحافظ ابن حجر بهذه الكنية فيقول قال شيخنا أبو الفضل، وياقب به بزين الدين.

و يعرف بنسبته، فيقال: الحافظ العراقي، أو زين الدين العراقي، أو الزين العراقي.

وهذه النسبة نظرًا لأصل والده: الحسين ابن عبد الرحمن فهو عراقي الأصل هاجر إلى مصر، وفيها ولد ابنه عبد الرحيم، فمصر بلد مولده، وإقامته، ومماته، ومن اللطائف أن الحافظ زين الدين لم ير العراق، ولم يدخلها حتى في رحلاته العلمية، ومع ذلك فقد اشتهرت نسبته إليها حتى إنه لا يُعرَف إلا بها، والحافظ أبو الفضل العراقي من علماء القرن الثامن الهجري، فقد

### محمد عبد العزيز

ولد عام: ٧٢٥ هـ.

ومن الطريف أن الحافظ العراقي انشغل من أول نشأته في طلب العلم حتى مضى شرخ شبابه ولم يتزوج حتى بلغ السادسة والثلاثين من عمره.

من أهم شيوخ الحافظ العراقي:

الحافظ عز الدين ابن جماعة، الحافظ صلاح الدين العلائي، الحافظ علاء الدين بن التركماني، الحافظ أحمد بن عبد الرحيم المرداوي.

من أهم تلاميذ الحافظ العراقي:

ابنه ولى الدين أبو زرعة أحمد بن عبد الرحيم العراقي، وهو الذي صنّف لأجله هذا الكتاب، الحافظ نور الدين الهيثمي زوج ابنته ورفيقه، صاحب كتب الزوائد المشهور، وهذا الفن أحد أهم الفنون التي تخرج على شيخه أبي الفضل العراقي بها، والحافظ شهاب الدين اين حجر العسقلاني، و هو من أكثر تلاميذ الحافظ العراقي ملازمة له حتى إنه عد في معجم شيوخه أكثر من مئة مؤلف قرأها على شيخه العراقي، ومن تلامدته سبط ابن العجمي، وشهاب الدين البوصيري، والزين الزركشي، وبدر الدين العيني صاحب كتاب عمدة القاري في شرح صحيح البخاري، وغيرهم من أساطين العلماء.

وتلاميذ الشيوخ أثر من أهم آثارهم العلمية التي تركوها، ولذا عددت هؤلاء الجلة ليعرف قدرهذا العلم. أما آثاره العلمية التي خلفها فتتجاوز الستين مؤلفا أغلبها غير مطبوع، وكثير منها مفقود، سأكتفى هنا بذكر بعضها، فمنها:

- تكملة شرج جامع الترمذي، وقد قصد بمؤلفه هذا استكمال شرح ابن سيد الناس، وقد كتب منه عشرة مجلدات تقريبًا.
- . طرح التثريب شرح تقريب الأسانيد، وهو شرح

كتابه الذي سنعرض له كتب منه نحو محلدة، ثم أكمله النه أبه زرعة.

- التقييد والايضاح لما أغلق من كتاب ابن الصلاح.

. النجم الوهاج في نظم المنهاج، نظم به منهاج البيضاوي في أصول الفقه، وهو: ٣٦٧ بيتًا.

. تكملة شرح المهذب قصد به استكمال شرح شيخه السبكي على المهذب للشيرازي، وشيخه قصد به استكمال شرح النووي (الحموء).

ثناء العلماء عليه

قال الحافظ ابن حجر في انباء الغمر (٢/ ٢٧٦) ٢٧٧): ، ولم نرفي هذا الفن أتقن منه، وعليه تخرّج غالب أهل عصره، ومن أخصهم به صهره شيخنا نور الدين الهيثمي، وهو الذي دريه وعلمه كيفية التخريج والتصنيف.

وقال السخاوي في فتح المغيث (١ / ١٧): «كان إمامًا، علامة، مقرئًا، فقيهًا، شافعي المذهب، أصوليًا، منقطع القرين في فنون الحديث وصناعته، ارتحل فيه إلى البلاد النائية، وشهد له بالتفرد فيه أئمة عصره، وعولوا عليه فيه، وسارت تصانيفه فيه وفي غيره، ودرس، وأفتى، وحدث، وأملى، وولى قضاء المدينة الشريفة نحو ثلاث سنين.

وانتضع به الأجلاء، مع الزهد والورع، والتحري في الطهارة وغيرها، وسلامة الفطرة، والحافظة على أنواء العبادة، والتقنع باليسير، وسلوك التواضع والكرم والوقار، مع الأبهة والمحاسن الجمة. »

وقال الشوكاني في البدر الطالع (١ / ٣٥٥ ): «قال تلميذه الحافظ ابن حجر: وقد لازمته مدة فلم أره ترك قيام الليل، بل صار كالمألوف، ويتطوع بصيام ثلاثة أيام في كل شهر، وقد رزق السعادة في ولده الولى فانه كان إمامًا كما تقدم في ترجمته، وفي رفيقه الهيثمي فإنه كان حافظا كبيرًا، ورزق أيضًا السعادة في تلامذته فإن منهم الحافظ ابن حجر وطبقته، وكان عالمًا بالنحو، واللغة، والفريب، والقراءات، والفقه، وأصوله، غير أنه غلب عليه الحديث فاشتهر به وانفرد بمعرفته، وقد ترجمه جماعة من معاصريه ومن تلامدته ومن بعدهم وأثنوا عليه جميعًا وبالفوافي تعظيمه،.

وقد توفي الحافظ العراقي وله من العمر واحدً وثمانون سنة في ليلة الأربعاء في التاسع من شعبان سنة:

فرثاه الناس بمرثيات وكان ممن رثاه الحافظ ابن حجر وقد كان بالحجاز في رحلة علمية فبلغه موت شيخيه الحافظ البلقيني، والحافظ العراقي فرثاهما بمرثبتين فكان مما قال:

لهفي على حافظ العصر الذي شهدت أعلامه كاشتهار الشمس فالظهر علم الحديث انقضى لما انقضى ومضى والسدهر يفحع بعد العين بالأثر لهضي على فقــد شيخيُّ اللذين هما أعز عندي من سمعي ومن يصري

> وقال وطاف بأرض مصر كل عام

بكأس الحان للعلماء ساة فأطفأت المنون سراح علم

وتصور تاره لأولى النظاق وأخلفت الرحاف ابن الحسين

الامام فألحقته والساة فيا أهل الشام ومصر فأبكوا

على عبد الرحيم ابن العراقي

واعلم أيها القارئ الكريم أني ما أردت أن أطيل في ترجمة المصنف، فهو أشهر من أن يترجم، لكنها حرة قلم جُرَت بهذا العطر الفياح بذكر علماء الاسلام.

٧ - الكتاب المستف:

أ. سبب تصنيف الكتاب،

ألف الحافظ زين الدين العراقي هذا الكتاب لابنه أحمد، ذلك أن سلسلة الأسانيد في القرن الثامن قد طالت، فأراد أن ييسر عليه الأمر فجمع له هذا الكتاب، وقد ذكر ذلك في مقدمة كتابه ، قال (ص ٢٨١ ، ٢٨٢): «فقد أردت أن أجمع لابني أبي زرعة مختصرًا في أحاديث الأحكام يكون متصل الأسانيد بالأئمة الأعلام، فانه يقيح بطالب الحديث ألا يحفظ باستاده عدة من الأخبار يُستغنى بها عن حمل الأسفار في الأسفار، وعن مراجعة الأصول عند المذاكرة والاستحضار.

ولما رأيت صعوبة حفظ الأسانيد في هذه الأعصار لطولها، وكان قصر أسانيد المتقدمين وسيلة لتسهيلها رأيت أن أجمع أحاديث عديدة في تراحم محصورة، وتكون تلك التراجم فيما عد من أصح الأسانيد، إما مطلقًا على قول من عممه، أو مقيدًا بصحابي تلك الترجمة».

ب. وقد ذكر المؤلف منهجه في هذا الكتاب، ويتلخص

. جمع المصنف في هذا الكتاب ١٦ عديثًا من عيون أحاديث الأحكام هي أصل الكتاب.

. إن كان في أحد روايات الحديث التي ليست على شرطه زيادة ذكرها تحت الحديث، كأن يقول: وعند أبي

.إذا كان في الحديث زيادة عند غير الصحابي الذي



روى من طريقه الحديث فإنه يقول؛ ولفلان من حديث فلان كذا.

. بلغت أحاديث الكتاب مع هذه الزيادات حوالي ألف حديث.

. جمع المسنف أحاديث أصل الكتاب على ١٦ إسنادًا قط.

اشترط المستف في هذه الأسانيد المنتقاة أن تكون من أصح الأسانيد إما مطلقًا، وإما مقيدًا بالصحابي، كأن يكون أصح إسناد لأبي هريرة . رضي الله عنه ..

جمع المسنف أحاديث أصل الكتاب من مصنفين اثنين:
الأول: موطأ مالك بن أنس. رحمه الله تعالى.، وقد
اعتمد رواية أبي مصعب الرهري، ذلك أنها من آخر
روايات الموطأ، وأكملها، قال ابن حزم في الإحكام في أصول
الأحكام (٢٧/٧): «ولم يزل الموطأ يروى عن مالك منذ
ألفه طائفة بعد طائفة وأمة بعد أمة، وآخر من رواه عنه
من الثقات أبو المصعب الزهري لصغر سنه وعاش بعد
موت مالك ثلاثا وستين سنة، وموطؤه أكمل الموطآت؛
لأنه فيه خمسمائة حديث وتسعون حديثا بالمكرر أما
باسقاط التكرار فخمسمائة حديث وتسعة وخمسون
حديثاً،

الثاني: مسند أحمد، واختار له رواية أبي بكر القطيعي عن عبد الله بن أحمد بن حنبل عن أبيه، وهي أشهر روايات الموطأ.

اختار الحافظ العراقي من أصح الأسانيد أربعة أسانيد من موطأ مالك، روى بها ١٢٨ حديثًا.

الإستاد الأول؛ مالك عن نافع عن ابن عمر روى به ٢٧ حديثًا.

الإستاد الثاني: مالك عن الزهري عن أنس، روى به ٥ أحاديث.

الإسناد الثالث؛ مالك عن أبي الزناد عن الأعرج عن أبي هريرة، روى به ٥١ حديثًا.

الإستاد الرابع: عبد الرحمن بن القاسم بن محمد بن أبى بكر عن أبيه: القاسم عن عائشة، روى به ٥ أحاديث.

و اختار من أسانيد مسند أحمد ۱۲ إسنادًا، روى بها ۲۷۴ حديثًا.

وأنا تارك ذكرها هنا اختصارًا.

وقد ذكر الثوّلف إسناده إلى موطأ مالك برواية أبي مصعب، وإسناده إلى مسند أحمد برواية القطيعي في أول الكتاب فيتصل إسناد هذه السلاسل بهذا.

. رتّب المؤلف الأحاديث على أبواب الفقه ؛ ليقرب تناوله.

. خرج المصنف أحاديث كتابه بعد ذكرها على النحو التالي:

ماكان في الصحيحين لم يعزه لأحد.

وما كان في أحدهما عزاه له. وما كان في غيرهما بينه.

طبعات الكتاب

#### للكتاب أربع طبعات،

الأولى: التي مع شرحه طرح التثريب في شرح التقريب، وقد طبعت لأول مرة في مطبعة جمعية النشر والتأليف، بتصحيح وتعليق، الشيخ محمود حسن ربيع، ١٣٥٤ هـ ، ١٣٥٥م، وقد طبع في ثمانية أجزاء في أربعة مجلدات، وهي أجود طبعات هذا الكتاب، وعنها أخذت سائر الطبعات، على أن هذا السفر ما زال يحتاج لتحقيق علمي رصين.

الثانية: طبعة دار الكتب العلمية: سنة ١٤٠٤ هـ. ١٩٨٢ م، وقد أخذ متن الكتاب من الطبعة السابقة، وطبع دون ترقيم لأحاديثه، وقد علَّق على بعض الغريب، وأكبر الظن أن شرح الغريب مأخوذ من طرح التثريب.

الثالثة، طبعة مكتبة نزار مصطفى الباز، عناية، عبد المنعم إبراهيم، وأغلب الظن أنه أخذها أيضًا من طرح التثريب، فإنه لم يذكر النسخ الخطية المعتمدة في التحقيق، وقد رقم أحاديث الكتاب فبلغت بترقيمه، الما الحديث، وهو تحقيق متوسط.

الرابعة، طبعة دار النوادر، بدراسة وتحقيق، بلال محمد أبو حوية، وأصله رسالة ماجستير في كلية الشربعة. حامعة دمشق، الطبعة الأولى: ٢٠١٢.١٤٣٣ م.

وهده الطبعة هي أجود طبعات الكتاب على الإطلاق، وقد حقق الكتاب على أربع نسخ خطية، وقدم له بدراسة قيمة، وخدم الأصل خدمة جيدة من حيث توثيق النصوص وتخريج الأحاديث.

#### أهم خدمات الكتاب:

أ. خرج أحاديث الكتاب: خالد بن ضيف الشلاحي
 ية كتاب: التقريب في تخريج أحاديث تقريب الأسانيد،
 الناشر: دار المؤيد، عام النشر: ١٤٢٥ هـ. ٢٠٠٤ م.

ب. أهم شروح الكتاب:

من أهم شروح الكتاب، كتاب طرح التثريب في شرح التقريب في شرح التقريب، بدأه الحافظ أبو زرعة العراقي، وأتمه ابنه الحافظ أبو زرعة العراقي، رحمهما الله تعالى .، وقد سبقت الإشارة لأهم طبعة لهذا الكتاب، وعنها أخذت سائر الطبعات، وهذا السفر ما زال يحتاج لمن يقوم على خدمته في رسالة علمية تبرزه على ما يليق به.

ومن شروحه: تيسير المجيد شرح تقريب الأسانيد، لعبد المنعم إبراهيم، الناشر؛ مكتبة أولاد الشيخ للتراث، في ثلاثة مجلدات، وهي طبعة بدون بيانات، غير أنها طبعت عام: ٢٠١٣م، وهو شرح سهل، التقط غالبه من طرح التثريب.

هذا ما يسره الله في هذا المقال، ولله الحمد أولاً وآخرًا ظاهرًا وباطنًا.





# من أسباب الغضب والانفعال (الاختلاف - الظلم - المراء)

الحمد لله والصلاة والسلام على رسول الله،

يُعَدُّ الغضب من العواطف الطبيعية والصحية التي يمر بها كل إنسان عندما يواجه صعوبات الحياة المختلفة، ولكن من الهم أن يحسن التعامل معه بطريقة إيجابية؛ لأن الغضب غير المنضبط سيؤثر بشكل سلبي على صحته، وعلى علاقته بالآخرين؛ لذا سأوضح لك أسبابه، وبواعثه، ومثيراته، همع بعضنا له أسباب، فمنا الآخر ليس له أسباب، فمنا من يغضب لأسباب مقبولة، ومنا من يثور لغير سبب ذي بال، فقط هو غضوب وغضبه سينصب على نفسه، وعلى صحته، وصحبته، ورهده.

وقد اختصر الراغب الأصفهائي أسباب الغضب في قوله: من بواعث أسباب الغضب: (العُجب، والافتخار، والمراء، واللجاج، والمزاح، والتيه، والضيم، والاستهزاء، وطلب ما فيه التنافس، والتحاسد، وشهوة الانتقام). (الذريعة إلى مكارم الشريعة- الأصفهائي - بتصرف-٣٤٦).

وأزيدك من الشعر بيتاً وهو الخلاف، إنه باب كل شرحيث يختلف

### اعداد کی د. یاسر لعی عبدالنعم

الناس بسوء أدب دون ضوابط للخلاف كأنهم ما اتفقوا إلا على الخلاف، فيكون هناك صخب ولجاج، وانتفاخ للأوداج، فغضب، فاشتباك، إما باللسان أو بالأيدي.

### أولا: الخلاف

الخلاف هو: «نقيض الاتفاق. قال تعالى: (وَلاَ يَزَالُونَ ثَعَلِفِيكَ) (هود: ١١٨) جاء في اللسان ما مفاده: اختلف الأمران لم يتفقا. وكل ما لم يتساؤ فقد اختلف.

الاختلاف باق : جعل الله الاختلاف جزءاً من طبيعة الحياة ، حتى فيما بين الأب والابن ، ورغم أن الابن فرع عن الأب، لكنه قد يختلف معه يق الفكر ، والأسلوب ، والذوق ، والطبيعة فالاختلاف حتمي وواقع فلا سبيل للمفر منه ، وما يترتب عليه من تعد بالألفاظ وخلافه فهذا ما نكره يق الخلاف، لكنه سنة ربانية ؛ إذ إن النبي صلى الله عليه وسلم لما مات اختلف الأصحاب الكرام يق تسمية الخليفة ، فقال الأنصار : سعد بن عبادة وجلسوا مجتمعين في سقيفة بني ساعدة ، ثم اتفق أمرهم على

أبي بكر الصديق بعد ما روى لهم أن الأمر لا يصلح إلا لقريش، (البداية والنهاية-ابن كثير ٩٣/٧).

فالاختلاف في الرأي، وفي الفهم، وفي الميل، وفي القصد، وفي الرغبة، لا يفسد للود قضية.

#### مآلات الاختلاف،

اختلاف يقتضي عداوة وشقاقاً، ويقع في الاختلاف الحقيقي، كالاختلاف في الأصول المجمع عليها، وهنا نظهر للجميع غضباً محموداً لا نعصى الله فيه.

اختلاف لا يقتضي عداوة وشقاقاً، ويقع في عامة الاختلاف الصوري، وقد يقع في الاختلاف الحقيقي، كالاختلاف في كثير من الفروع باجتهاد سائغ.

#### ومن أقسام الاختلاف:

اختلاف مؤثر في الأحكام والأعمال المترتبة. واختلاف نظري ذهني لا ينبني عليه شيء في أرض الواقع.

فالأول اختلاف مؤثر في العمل، ومنه السائغ الذي لا يضر، ومنه غير السائغ، والآخر من قبيل اختلاف السفسطة: هل البيضة قبل الدجاجة.. أم الدجاجة قبل البيضة ؟! قال شيخ الإسلام: «وأما ما يحتاج السلمون إلى معرفته فإن الله نصب على الحق فيه دليلاً، فمثال ما لا يفيد ولا دليل على الصحيح منه: اختلافهم في لون كلب أصحاب الكهف، وفي البعض الذي ضرب به موسى من النقرة، وفي مقدار سفينة نوح وما كان خشبها، وفي اسم الغلام الذي قتله الخضر ونحو ذلك، فهذه الأمور طريق العلم بها النقل، فما كان من هذا منقولاً نقلاً صحيحاً عن النبي صلى الله عليه وسلم كاسم صاحب موسى أنه الخضر، فهذا معلوم وما ثم يكن كذلك بل كان مما يؤخذ عن أهل الكتاب كالمنقول عن كعب، ووهب، ومحمد بن إسحق وغيرهم، ممن يأخذ عن أهل الكتاب فهذا لا يجوز تصديقه ولا تكذيبه إلا

بحجة». (الفتاوي لابن تيمية ١٣٥/١٣).

وقال: «وغالب ذلك مما لا فائدة فيه تعود إلى أمر ديني؛ ولهذا يختلف علماء أهل الكتاب في مثل هذا كثيراً.... (المرجع السابق ٣٦٧/١٣).

### ثانيا الظلم:

الظلم هو التعدي على الآخرين، وعدم انصافهم، وانتهاك حقوقهم، وهو عكس العدل، أمًا القهر فهو التذليل والأخذ بدون رضا، فالظلم والقهر من أشد السلوكيات إيلاماً، فالظلم يؤلمنا، والقهر يؤرقنا، وكلاهما صعب وسيّ له آثار كبيرة تفسياً وحسدياً على النفس، وعلى الغير وهو من الأسياب التي تولد الغضب لدى الانسان وتحعله يفكر في الانتقام، ويغضب بأشد ما أوتى من قوة بسبب تعرضه لظلم الآخرين. والظلم له صور وأشكال كظلم الحاكم للمحكوم، والتاجر لعامله، وظلم الناس بعضهم لبعض فيلجأ المظلوم في هذه الحالة للانتقام من الظالم والحصول على حقه. وفي حالة الغضب لا يفكر المظلوم في النتائج المترتبة على سلوكه وانتقامه من ظالمه، ومما جاء في السنة النبوية في النهى عن الظلم الذي هو من بواعث الغضب، أن النبي صلى الله عليه وسلم بعث معاذاً إلى اليمن، فقال: «اتق دعوة المظلوم، فإنها ليس بينها وبين الله حجاب، (أخرجه البخاري (٢٣١٦)).

وعن أبي ذرعن النبي صلى الله عليه وسلم، فيما روي عن الله تبارك وتعالى أنه قال: «يا عبادي؛ إني حرمت الظلم على نفسي وجعلته بينكم محرماً. فلا تظالموا» (أخرجه مسلم (۲۰۷۷)).

وعن عبدالله بن عمر رضي الله عنهما عن النبي صلى الله عليه وسلم قال: «الظلم ظلمات يوم القيامة». (أخرجه البخاري (٣٣١٥)).

الخلاصة: الظلم مؤثر خارجي فيكون سبباً في غضبة يقوم بها المظلوم، وتحدث الطامة التي لا يتوقعها الظالم فيسترد حقه، أو ينتقم منه في غضبة هو سببها؛ لذا ننصح المظلوم بحسن إدارة أمره وغضبه بتفويض الأمر لله ثم سلوك



القنوات القانونية تجاه الظالم، ونحذُر الظالم من ظلمه بحديث (الظلم ظلمات يوم القيامة) كما أننا نذكُره أن الجزاء من جنس العمل.

### ثالثاً المراء:

المراء: الجدال، والتماري. والمماراة: المجادلة على مذهب الشك والريبة، ويقال للمناظرة: مماراة، وماريته أماريه مماراة ومراء: جادلته. (لسان العرب-ابن منظور ٢٧٨/١٥).

قال الجرجاني: (المراء: طعن في كلام الغير لإظهار خَللِ فيه، من غير أن يرتبط به غرض سوى تحقير الغير). (التعريفات- الجرجاني ٧٤).

الجدال والمراء: هما بمعنَ واحد غير أن المراء مدموم؛ لأنه مخاصمة في الحقُ بعد ظهوره، وليس كذلك الجدال، ولا يكون المراء إلا اعتراضاً، بخلاف الجدال، فإنّه يكون ابتداء واعتراضاً. (الفروق اللغوية- أبو هلال العسكري ١٥٨).

قال عبدالله بن الحسين: الراء رائد الغضب فأخزى الله عقلاً يأتيك به الغضب. (البيان والتبيين - الجاحظ ٢٠٨/١).

وللمراء آفات كثيرة منها: الغضب؛ لهذا فقد نهى الشارع الحكيم عنه في حديث أبي أمامة رضي الله عنه قال: قال النبي صلى الله عليه وسلم: «أنا زعيم بيت في ربض الجنة لمن ترك المراء وإن كان محقا». (أخرجه أبو داوود (٤٨٠٠)).

وقال تعالى: ( هَاأَنتُمْ هَثُولَاءَ حَجَجْتُمْ فِيمَا لَكُمْ بِهِ عِلْمٌ فَلِمَ تُعَاجُّونَ فِيمَا لَيْسَ لَكُمْ بِدِعِلَمُّ وَاللَّهُ يَعْلَمُ وَأَنتُمْ لَا تَعَلَّمُونَ ) (آل عمران، ٦٦).

قال الطبري: (يعني بذلك جلْ ثناؤه: ها أنتم: هؤلاء القوم الذين خاصمتم وجادلتم فيما لكم به علم من أمر دينكم الذي وجدتموه فيما لكم به وأتتكم به رسل الله من عنده، وفي غير ذلك مما أوتيتموه، وثبتت عندكم صحته، فلم تحاجُون؟ يقول: فلم تجادلون وتخاصمون فيما ليس لكم به علم). (جامع البيان- الطبري ٥/٤/٣).

قال الشوكاني: (وفي الآية دليل على منع

الجدال بالباطل، بل ورد الترغيب في ترك الجدال من المحقّ). (فتح القدير-الشوكاني ٤٠١/١).

وقال السعدي: (وقد اشتملت هذه الآيات على النهي عن المحاجة والمجادلة بغير علم، وأنَّ من تكلُم بذلك فهو متكلُم في أمر لا يُمكن منه، ولا يسمح له فيه. (تيسير الكريم الرحمن-السعدي ١٣٤).

قال القاري: (والمعنى ما كان ضلالتهم ووقوعهم في الكفر إلا بسبب الجدال، وهو الخصومة بالباطل مع نبيهم، وطلب المعجزة منه عناداً أو جحوداً، وقيل: مقابلة الحجة بالحجة، وقيل: المراد هنا العناد، والمراء في المحرآن ضربُ بعضه ببعض؛ لترويج مذاهبهم، وآراء مشايخهم، من غير أن يكون انتصارهم لهم نصرة على ما هو الحق، وذلك محرم، لا المناظرة لغرض صحيح كإظهار الحق فإنه فرض كفاية). (مرقاة المفاتيح القاري).

وعن عائشة رضي الله عنها، قالت: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: «إنَّ أبغض الرجال إلى الله الألدُّ الخصم». (أخرجه البخاري ٢٤٥٧).

قال الصنعاني: (أي: الشديد المراء؛ أي الذي يحجُّ صاحبه). (سبل السلام- الصنعاني ٦٧٤/٢).

هذا وصلُ اللهم وسلم على سيدنا محمد وعلى آله وصحبه أجمعين.





# أسباب الطلاق والتفكك الأسري ثانيًا: جهل الأبويي بتعليم العروسين مقاصك النرولج

الحمد لله، والصلاة والسلام على رسول الله، وبعد:

لقد أباح الإسلام الطلاق كما أباح الزواج، لكنه شدَّد في طلب الطلاق بغير بأس، ولأسباب واهية، ذلك لأن الطلاق آثاره في الفالب مضرة للزوجين، خاصة في حالة وجود أولاد، وخاصة مع رقة الدين، وضعف الإيمان، وغياب التدين والوازع الديني. أما في حالة الاضطرار إلى التفريق بين الزوجين فلا جناح عليهما، وقد قال الله تعالى: «وَإِنْ يَتَفَرَّقَا يُغْن الله كُلا مَنْ سَعَته وَكَانَ الله واسعًا حَكيمًا» (النساء: ١٣٠).

ولقد انتشرت ظاهرة الطلاق انتشار النارية الهشيم، والواقع المشاهَد أقوى دليل على ذلك. وقد ذكرنا في الحلقة الماضية السبب الأول من أسباب وقوع الطلاق والتفكك الأسري؛ وهو اقتران الزوج بزوجة ثانية، وفي هذا المقال نذكر السبب الثاني من أسباب وقوع الطلاق وهو؛

### جهل الأبوين بتعليم

### العروسين مقاصد الزواج؛

من الأمور المتحتمة على كل أب وأم أن يعلما أنَّ الزواج آية من آيات الله تعالى امتن بها على عباده ليتحقق بها الاستقرار النفسي، والسكون الروحي لدى الزوجين، وهو بذلك نعمة من نعم الله التي لا تحصى على عباده.

قال تعالى: « وَمِنْ ءَالِنَدِهِ أَنْ خَلَقُ لَكُمْ مِنْ أَنفُسِكُمْ أَزْوَجًا لِتَسَكُنُوا إِلَيْهَا وَجَعَلَ بَيْنَكُم مِّوذَةٌ وَرَحْمَةً إِنَّ فِي ذَلِكَ لَابَتِ لِقَوْمِ بِنَفَكُرُونَ » (الروم: ٢١).

ولذلك وجب على كل أبوين تلقين أبنائهما بنين وبنات مقاصد الزواج وأسس الحياة السعيدة.

### مقاصد الزواج:

### ومن مقاصد الزواج

الله أن يجد المرء اللطف والراحة والدَّعة والدَّعة والهدوء النفسي والسكون الروحي مع زوجته.

\* تحصيل الذرية الصالحة التي تعبد الله

### اعداد الرحمن

وحده ولا تُلحد، وتصلح في الأرض ولا تفسد، ولذلك أمر بتزويج الصالحين بالصالحات، فقال جل شأنه: «وَأَنكِحُوا آلْأَيْنَيْ مِنكُرْ وَالصَّلِحِينَ مِنْ عِبَادِكُرُ وَالصَّلِحِينَ مِنْ عِبَادِكُرُ وَالصَّلِحِينَ مِنْ عِبَادِكُرُ وَالصَّلِحِينَ مِنْ عَبَادِكُرُ وَإِنْسَالِحِينَ مِنْ عَبَادِكُرُ وَإِنْسَالِحِينَ مِنْ صَلَيْدُ وَالسَّلِحِينَ مِنْ عَبَادِكُمُ وَاللَّهُ وَمِعْ عَلَيْدٌ وَاللَّهُ وَمِعْ عَلَيْدٌ وَ (النور: ٣٢).

قال الطبرى: «يقول تعالى ذكره: وزوجوا أيها المؤمنون من لا زوج له، من أحرار رجالكم ونسائكم، ومن أهل الصلاح من عبيدكم ومماليككم. والأيامي: جمع أيم، وهي من لا زوج لها.... (إنْ بَكُونُوا فَقُرَاءً) يقول: إن يكن هؤلاء الذين تُنكحونهم من أيامي رحالكم ونسائكم وعبيدكم وإمانكم أهل فاقة وفقر، فإن الله يغنيهم من فضله، فلا بمنعنكم فقرهم من إنكاحهم....عن ابن عباس رضى الله عنهما في قوله: (وَأَنْكُحُوا الأيامَى مِنْكُمْ وَالصَّالِحِينَ مِنْ عِبَادِكُمْ وَإِمَائِكُمْ) قال: أمر الله سيحانه بالنكاح، ورغبهم فيه، وأمرهم أن يزوجوا أحرارهم وعبيدهم، ووعدهم فِي ذلك الغني، فقال: (إنْ يَكُونُوا فَقَرَاءَ يُغْنَهُمُ الله من فضله)....وعن عبد الله بن مسعود، قال: التمسوا الغني في النكاح، يقول الله: (إنْ يَكُونُوا فُقَرَاءَ يُغْنهمُ الله منْ فَضْله)....وقال أبن زيد، في قوله: (وَأَنْكُحُوا الأَيَامَى مَنْكُمُ) قال: أيامي النساء: اللاتي ليس لهن أزواج. (تفسير الطبري:

11/07/17/19

### ومن مقاصد الزواج أبضار

٣. تكثير الذرية وليس تحصيلها فقط: فمن معيار خيرية الزوجات قول النبي صلى الله عليه وسلم: (ألا أخبركم ينسائكم من أهل الجنة؟ الودود الولود العؤود، التي إذا ظلمت قالت: هذه بدي في بدك، لا أذوق غمضاً حتى ترضى)، (رواه الدار قطني والطبراني وحسنه الألباني).

ومن فوائد تكثير الذربة تعبدنًا وتحصيل أجر طاعة النبي صلى الله عليه وسلم ما جاء عن أنس بن مالك رضى الله عنه قال: كان رسول الله صلى الله عليه وسلم يأمر باثناءة، وبنهي عن التبتل نهيا شديدا، ويقول: ، تزوجوا الودود الولود، إني مكاثر الأنساء يوم القيامة و (مسند أحمد ۲۰/۲۰، واستاده قوی).

#### ومن مقاصده:

٤- الوصول إلى عفة النفس وتطهير القلب، وذلك بما يُفترض أن يترتب على الزواج من غض البصر وتحصين الفرج.

عَنْ عِلْقَمَةَ، قَالَ: بَيْنَا أَنَا أَمْشَى، مَعَ عَبْد اللهِ رَضَىَ اللَّهِ عَنْهُ، فَقَالَ؛ كُنَّا مَعَ النَّبِيِّ صَلَّى اللَّه عَلَيْهُ وَسَلَّمَ، فَقَالَ: رَمَنِ اسْتَطَّاعَ البَّاءَةُ فَلْيَتَزُوَّجُ، فَإِنَّهُ أَغُضُ لِلْبَصَرِ، وَأَحْصَنُ لِلْفَرْجِ، وَمَنْ لَمْ يَشْتَطعْ فَعَلَيْهُ بِالصَّوْمِ، فَإِنَّهُ لَهُ وَجَاءٌ». (صحيح الدخاري: ۲۲/۳).

و(الباءة) هي في اللغة الحماء، والتقدير؛ من استطاع منكم الجماع لقدرته على مؤن النكاح، وقيل: المراد بالباءة هنا مؤن الزواج. (أغض للبصر) أدعى إلى غض البصر. (أحصن للفرج) أدعى إلى إحصان الفرج أي حفظه من الزنا. (وجاء) قاطع للشهوة).

### ومن مقاصده:

٥. بناء أسرة صالحة مسلمة لله تكون لينة صالحة في بنيان المجتمع المسلم، ويكون من أهدافها التربية الصالحة للأولاد، وسد ذرائع

التشرد عنهم والفساد، الذي ينتج عن تدهور الأسرة بالطلاق والخلافات الزوحية، التي تعصف بالأسرة وتجعلها في مهد ربح التمزق والفشل والاضطراب، والضياء الأخلاقي، والوقوع في برائن الحريمة.

### تعليم الأولاد سبيل السعادة الزوجية:

- ولكي يتعلم الأبناء تلك المقاصد فلابد من تعريفهم بواجب وحق كل واحد منهما نحو الأخر، وهذه:

### وصية أعرابية لابنتها ليلة زفافها:

قالت أم لابنتها ليلة زفافها وهي تودعها: أي بنيّـة، إنك قد فارقت ستك الذي منه خرجت، ووكرك الذي فيه نشأت؛ الى وكر لم تألفيه، وقرين لم تعرفيه، فكونى له أمة، يكن لك عبدا، واحفظى له عشر خصال مكن لك ذخرا. أما الأولى والثانية، فالصحية بالقناعة، والمعاشرة بحسن السمع والطاعة، أما الثالثة والرابعة: فالتعهد لوقع عبنيه، والتفقد لموضع أنفه، فلا تقع عيناه منك على قبيح، ولا يشمن منك إلا أطيب ربح، والكحل أحسن الحسن الموصوف، والماء والصابون أطبب الطيب المعروف. وأما الخامسة والسادسة: فالتفقد لوقت طعامه، والهدوء عند منامه، فإن حرارة الجوع ملهية، وتنغيص النوم مكرية، وأما السابعة والثامنة: فالعناية ببيته وماله، والرعابة لنفسه وعباله، أما التاسعة والعاشرة؛ فلا تعصين له أمرا ولا تفشين له سرا، فإنك أن عصيت أمره أوْغُرْت صدره، وإن أفشيت سره لم تأمني غُدْرُه، ثم بعد ذلك إياك والفرح حين اكتئابِه، والاكتئاب حين فرحه؛ فإن الأولى من التقصير والثانية من التكدير، وأشد ما تكونين له اعظامًا، أشد ما يكون لك إكرامًا، ولن تُصلى إلى ذلك حتى تؤثري رضاه على رضاك، وهواه على هواك فيما أحببت أو كرهت.

أي بنية؛ لو أن المرأة استغنت عن الرحل لغني أبويها وعدم حاجتهما إلى غيرهما لكنتُ أغنى الناس؛ ولكن النساء للرجال خلقن،



ولهن خُلِقَ الرجال. أي بنية؛ إن النصيحة تنبيه للغافل، وتزكية للعاقل. والله يصنع لك، الخير واستودعتك الله.

### وصية والد لولده عند زواجه:

أيُ بُني: أحمد الله جل في علاه أن أحياني حتى أراك يوم زفافك وقد اكتملت رجولتُك، وتسعى لتحرز نصف دينك، وها أنت ستخرج من عالم عشت فيه كالطائر الحر تسعى فيه وتحلق عالياً بلا قيود، وتقف على شطآن البحار دون هم أوغم؛ إلى عالم جديد فيه من المسؤولية ما فيه.

أي بُني: إنّ أسعد ما يكون الأب يوم يرى فلذة كبده قد صار رجلاً، وإنّك ستقدم على عالم جديد وحياة جديدة، فيها من الجمال الكثير إن أنت أحسنت التنقيب عنه واستخراجه، وفيها من التنفيص ما يودي بك إلى شقاء الحياة وتعس الرفادة.

فاحرص على الانتقاء ترتقي واحرص على حسن المعاملة تتقي، وإيّاك وسوء الظن في زوجك فهو الجحيم بعينه وهو المهلكة بداتها.

أي بني: إنَّك لن تنال السعادة في بيتك إلا بعشر خصال تمنحها لزوجك فاحفظها عني واحرص عليها:

أما الأولى والثانية: فإنّ النّساء يُحْبِبُن الدلال ويحببن التصريح بالحب، فلا تبخل علّى زوجتك بذلك، فإن بخلت جعلت بينك وبينها حجاباً من الحفوة، ونقصاً في المودة.

وأما الثالثة: فإنَّ النَساء يكرهنَ الرجل الحازم العنيف، ويستخدمن الرجل اللبن الضعيف، فاجعل لكل صفة مكانها فإنّه أدعى للحب، وأجلب للطمأنينة.

وأما الرابعة: فإنّ النساء يُحببن من الزوج ما يحب الزوج منهنّ؛ من طيب الكلام وحسن النظر ونظافة الثياب وطيب الرائحة، فكن في كل أحوالك كذلك، وتجنب أن تقترب من زوجتك تريدها نفسك؛ وقد بلل العرق جسدك، وأدرن الوسخ ثيابك، فإنّك إن فعلت جعلت في قلبها نفوراً، وإن أطاعتك فقد أطاعك جسدها ونَفَرَ منك قلبُها.

أما الخامسة: فإنّ البيت مملكة الأنثى وفيه تشعر أنها متربعة على عرشها وأنها سيدة فيه، فإيّاك أن تهدم هذه المملكة التي تعيشها، وإياك أن تحاول أن تزيحها عن عرشها هذا، فإنّك إن فعلت نازعتَها مُلْكها، وليس لِلك أشد عداوة ممن ينازعه ملكه وإن أظهر له غير ذُلك.

أما السادسة؛ فإن المرأة تحب أن تكسب زوجها ولا تخسر أهلها، فإياك أن تجعل نفسك مع أهلها في ميزان واحد؛ فإما أنت وإما أهلها، فهي وإن اختارتك على أهلها فإنها ستبقى في كمد تنقل عدواه إلى حياتك اليومية.

أما السابعة: فإنّ المرأة خُلِقت مِن ضلع أعوج وهذا سرّ الجمال فيها وسرُّ الجذب اليها وليس هذا عيباً فيها «فالحاجب زَيْنه العوجُ»، فلا تحمل عليها إن هي أخطأت حملة لا هوادة فيها تحاول تقييم المعوج فتكسرها وكسرها طلاقها، ولا تتركها إن هي أخطأت حتى يزداد اعوجاجها وتتقوقع على نفسها فلا تلين لك بعد ذلك ولا تسمع إليك، ولكن كن دائما معها بين بين.

أما الثامنة: فإنّ النّساء جُبلن على كُفر العشير وجُحدان العروف، فإن أحسنت لإحداهن دهراً ثم أسأت إليها مرة قالت: ما وجدت منك خيراً قط، فلا يحملنك هذا الخلق على أن تكرهها وتنفر منها، فإنك إن كرهت منها هذا الخلق رضِيت منها غده.

أما التاسعة: فإن المرأة تمر بحالات من الضعف الجسدي والتعب النفسي، حتى إن الله سبحانه وتعالى أسقط عنها مجموعة من الله سبحانه وتعالى أسقط عنها الحرالات، فقد أسقط عنها الصلاة نهائياً في حالة الحيض وفترة النفاس، وأنساً (أَخْرَ) لها الصيام خلالهما حتى تعود صحتها ويعتدل مزاجها، فكن معها في هذه الأحوال ربانيا، كما خفف الله سبحانه وتعالى عنها فرائضه أن تخفف عنها طلباتك وأوامرك.

أما العاشرة، فاعلم أنّ المرأة أسيرة عندك فارحم أسرها وتجاوز عن ضعفها تكن لك خير متاع وخير شريك. والسلام. انتهى.

وإلى لقاء إن شاء الله.





# قصة الصلاة التي نهى النبي صلى الله عليه وسلم عن تعليمها السفهاء

نواصل في هذا التحذير تقديم البحوث العلمية الحديثية للقارئ الكريم حتى يقف على حقيقة هذه القصة التي اشتهرت على ألسنة القصاص والوعاظ والمتصوفة، ومما ساعد على انتشارها وجودها في بعض كُتب الترغيب والترهيب، وإلى القارئ الكريم التخريج والتحقيق؛

### علي حشيش

### أولا: المن:

رُوِيَ عن عبد الله بن مسعود عن النبي صلى الله عليه وسلم قال: «اثنتا عَشْرَة رَكْعَة تُصَلِيهِنَّ مِنْ لَيْل، أَوْ نَهَارٍ، وَتَتَشَهَّدُ بَيْنَ كُلُّ رَكْعَتَيْنِ فَإِذَا تَشْهَدْتَ فِي آخِرِ صَلاتِكَ فَأَدُنِ عَلَى الله، تَعَالَى، وَصَلَّ عَلَى صَلاتِكَ فَأَدُنِ عَلَى الله، تَعَالَى، وَصَلَّ عَلَى اللّه، تَعَالَى، وَصَلَّ عَلَى اللّه، تَعَالَى، وَصَلَّ عَلَى اللّه عَلَيْه وَسَلَّمَ، وَاقْرَأْ وَأَدْتَ سَاجِدٌ فَاتَحَة الْكَتَابِ سَبْعَ مَرَّات، وَقُلْ: لا اللّهُ، وَحُدَهُ لا شَرِيكَ لَهُ، لَهُ اللّكُ وَلُهُ الْهَالُكِ لَهُ اللّهُ مَلْ شَيْء قديرٌ عَشْرَ وَلُهُ الْحَمْدُ وَهُوَ عَلَى كُلُّ شَيْء قديرٌ عَشْرَ وَلُهُ أَلْهُ اللّهُمُّ إِنِي السَّائِكَ بِمَعَاقِد مَرَّات، ثُمَّ قُلِ: اللّهُمُّ إِنِي السَّائِكَ بِمَعَاقِد مَرَّات، ثُمَّ قُلْ: اللّهُمُّ إِنِي السَّائِكَ بِمَعَاقِد مَرَّات، ثُمَّ قُلْ: اللّهُمُّ إِنِي السَّائِكَ بِمَعَاقِد كَالَّابِكَ، وَاسْمِكَ الأَعْظَمِ وَجَدُكَ الأَعْلَى، كُمَّ سَلْ حَاجَتَكَ، ثُمَّ مَنْ كَالَّ اللَّهُمُّ اللهُمْ اللهُ مَا اللَّهُمْ اللهُ عَلَى اللهُمْ عَلَى كُلُ شَيْء قديرٌ عَشْرَ كَالْ مَنْ عَرْشِكَ، وَمُنْتَهَى الرَّحْمَة مَنْ كَالْشَائِكَ بَهَالِكَ الأَعْظَمِ وَجَدُكَ الأَعْلَى، كُمَّ سَلْ حَاجَتَكَ، ثُمَّ قَلْ اللَّهُمُّ اللهُ مَا اللهُ مَالَكُ عَلَى اللهُ عَلَى عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ مَا اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُمْ اللّهُ عَلَى اللللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى الللّهُ عَلَى اللّهُ ع

ارْفَعْ رَاْسَكَ، ثُمَّ سَلَمْ يَمِينَا وَشَمَالا، وَلا تُعَلِّمُوهَا السُّفْهَاءَ، فَإِنَّهُمْ يَدُعُونَ بِهَا فَيُسْتَجَابُ لَهُمْ».

### ثانيًا: التخريج:

هذا الخبر الذي جاءت به هذه القصة أخرجه:

الإمام الحافظ أبو القاسم إسماعيل بن محمد بن الفضل الأصبهاني المعروف بقوًام السنة (٤٥٧-٥٣٥هـ) في كتابه «الترغيب والترهيب» (٣٤/٣) (ح٢٠٢) فال: أخبرنا أحمد بن علي بن خلف، أنبأنا الحاكم أبو عبد الله، أنبأنا محمد بن القاسم بن عبد الرحمن العتكي،



حدثنا محمد بن أشرس السلمي، حدثنا عامر بن خداش النيسابوري، حدثنا عمر بن هارون البلخي عن ابن جريج، عن داود بن أبي عاصم، عن عبد الله بن مسعود عن النبي صلى الله عليه وسلم قال: «اثنتا عشرة ركعة تصليهن من ليل أو نهار..» الحديث.

وأخرجه الحافظ ابن الجوزي يق «الموضوعات» (١٤٢/٢) قال: أنبأنا محمد بن ناصر، أنبأ أبو عمرو عثمان بن محمد النيسابوري، أنبأنا الحاكم أبو عبد الله محمد بن عبد الله به.

وأخرجه البيهقي في كتاب والدعوات الكبير، (18/2) (ح٤٤٣) من طريق عمر بن هارون به.

### ثالثًا: التحقيق:

هذا الخبر الذي جاءت به هذه القصة لا يصح والقصة واهية، وعلتها: عمربنهارون البلخي.

١- قال الإمام الحافظ ابن أبي حاتم في «الجرح

والتعديل» (٧٦٥/١٤٠/٦)؛ عمر بن هارون البلخي روى عن ابن جريج.

٢- وقال الإمام الحافظ ابن أبي حاتم، حدثنا علي بن الحسين بن الجنيد قال: سمعت يحيى بن معين يقول: عمر بن هارون كذاب، قدم مكة وقد مات جعفر بن محمد فحدث عنه». اهـ.

٣- وقال ابن أبي حاتم؛ سألت أبي عن عمر بن هارون فقال: تكلم فيه ابن البارك فذهب حديثه. اهـ.

٤- وقال ابن أبي حاتم؛ سمعت أبا زرعة
 يقول: سمعت إبراهيم بن موسى وقيل
 له: لم لا تحدث عن عمر بن هارون،

فقال: الناس تركوا حديثه. اهـ.

٥- قلت: وفي رواية أبي خالد الدقاق يزيد بن الهيثم بن طهمان (١٤١/١) قال: سمعت أبا زكريا يحيى بن معين يقول عمر بن هارون: «ليس بثقة».

7- وقال الإمام الحافظ أبو أحمد عبد الله بن عدي الجرجاني في «الكامل» (٣٠/٥) (٣٠/٥): حدثنا أبو عصمة، حدثنا أبو طالب: سمعت أحمد بن حنبل يقول: «عمر بن هارون لا أروي عنه شبئا».

٧- قلت: ثم بين الإمام الحافظ ابن عدي علاقة عمر بن هارون بابن جريج وبين تفرده عنه بمثل هذه المناكير، فقال: دكرت من الحديث ويقال أنه لقي ابن جريج بمكة وكان حسن الوجه فسأله ابن جريج ألك أخت؛ فقال: نعم، فتزوج بأخته، قال: لعل هذا الحسن

یکون فے آخته کما فے آخیها، فتفرد عن ابن جریج وروی عنه آشیاء لم یروها غیره».اهـ.

٨- قلت: وأقر هذا الإمام الذهبي في «الميزان» (٦٢٣٧/٢٢٨/٣)، قال: «وقد تزوج ابن جريج بأخته وجاور عنده، وقال ابن مهدي وأحمد: «متروك الحديث»، وقال يحيى: «كذاب خبيث»، وقال أبو داود: «غير ثقة»، وقال الدارقطني؛ داود: «غير ثقة»، وقال علي بن المديني؛ ضعيف جدًا، وقال صالح جزرة؛ كذاب. فقال أبو علي النيسابوري: متروك». اهـ. هذا ما نقله الإمام الذهبي عن أئمة الجرح والتعديل.



### ٩- قال الإمام النسائي في «الضعفاء والمتروكين» (٤٧٥): «عمر بن هارون البلخي: متروك الحديث». اهـ.

قلت: وهذا المصطلح عند البخاري له معناه حيث بين ذلك الحافظ ابن حجر في شرح النخية ، (ص٧٣) فقال: «مذهب النسائي ألا يترك حديث الرجل حتى يجتمع الجميع على تركه». اه.

١٠- وقال الامام الحافظ ابن حيان في «المجروحين» (۹۰/۲): «عمر بن هارون البلخي أبو حفص الثقفي، يروى عن

ابن عروبة وابن جريج وشعية.

روى عنه العراقيون وأهل يلده وكان ممن يروى عن الثقات المعضلات ويدعى شيوخًا لم يرهم، وكان ابن مهدى حسن الرأى فيه. قال محمد بن عمرو السويقى: شهدت عمر بن هارون ببغداد، وهو يحدثهم فيسأل عن

حديث لابن جريج رواه عنه الثوري لم يشارك فيه فحدث به فرأيتهم مزقوا عليه الكتب.

قال أبو حاتم؛ والمناكير في روايته تدل على صحة ما قال يحيى بن معين فيه» ١١- قلت: لذلك قال الامام ابن الحوزي في «الموضوعات» (١٤٢/٢): «هذا حديث موضوع بلا شك، واسناده كما ترى، وفي إسناده عمر بن هارون، قال يحيى: كذاب، وقال ابن حيان: يروى عن الثقات العضلات ويدعى شيوخًا لم يرهم، وقد صح عن النبي صلى الله عليه وسلم النهي عن القراءة في السجود».

### رابعا: الاستنتاج:

نستنتج مما أوردناه آنفًا من أقوال أئمة الحرح والتعديل:

١- أن هذه القصة «قصة الصلاة التي نهي النبي صلى الله عليه وسلم عن تعليمها السفهاء»، والتي تقضى بها الحاجات وتستجاب بها الدعوات قصة موضوعة.

وقال الإمام السيوطى في «التدريب» (٢٧٤/١) النوع (٢١): «الموضوع هو الكذب المختلق المصنوء، وهو شر الضعيف وأقبحه وتحرم روايته مع العلم

بوضعه في أي معنى كان، سواء الأحكام والقصص والترغيب وغيرها إلا مقرونًا ببيان وضعه». اهـ. ٢- وهذا الخير الذي حاءت به القصة تفرد به عمرين هارون عن اين جريج وروى عنه أشياء لم يروها غيره كما بينا آنفًا،

٣- وعمر بن هارون البلخى كدَّاب خبيث

متروك الحديث ليس بثقة.

٤- مما بيناه من تضرد عمر بن هارون وأنه كذاب خبيث، وتطبيق ما قاله الحافظ ابن حجر في «شرح النخبة» (ص٣٩): «ثم المردود وموجب الرد إمّا أن يكون لسقط من الاستاد أو طعن في الراوى . . ثم الطعن يكون بعشرة أشياء بعضها أشد في القدح من بعض، وهي ترتيبها على الأشد فالأشد في موجب الرد على سبيل التولى، فأشدها الطعن لكذب الراوي وهو أول المراتب ثم قال: فالأول الموضوع وهو الطعن بكذب الراوي». اه.

تصبح القصة واهية والخبر الذي جاءت

به القصة موضوع.

خامسًا: دعوى اثبات القصة بالتجريب:

أخرج الحافظ الأصبهاني في كتابه «الترغيب والترهيب» (٣٥/٣) (ح٢٠٢)؛ قال الحاكم؛ وحدثنا أبو زكريا، يحيى ابن محمد المنبري قال؛ حدثني إبراهيم ابن علي الذهلي قال: حدثني أحمد بن حرب وكتبه لي بخطه، حدثنا عامربن خداش فذكره بنحوه.

وقال أحمد بن حرب: قد جربته فوحدته حقًا.

وقال إبراهيم بن علي الذهلي: قد جربته فوحدته حقًا.

وقال الحاكم: وقال لنا أبو زكريا: قد جربته فوجدته حقًا.

وقال الحاكم؛ قد جريته فوجدته حقًا.

> سادشًا: الرد على إثبات القصة بالتجرية:

قال الإمام الشوكاني في «تحفة الذاكرين» ط. دار القلم بيروت لبنان (٢١٥/١)؛ «وأقول السنة لا تثبت بمجرد التجربة، ولا يخرج بها الفاعل للشيء معتقدًا أنها سنة عن كونه مبتدعًا، وقبول الدعاء لا يدل على أن سبب القبول ثابت عن رسول الله صلى الله عليه وسلم، فقد يجيب الله الدعاء من غير توسل بسنة وهو أرحم الراحمين، وقد تكون الاستجابة استدراجًا، ومع هذا ففي هذا الذي يقال؛ إنه حديث؛ مخالفة للسنة المطهرة، فقد ثبت في السنة ثبوتًا لا شك فيه، النهي عن قراءة القرآن في الركوع والسجود فهذا من أعظم القرآن في المناه عليه الشرة عن قراءة

الدلائل على كون هذا المروي موضوعًا لاسيما وفي إسناده عمر بن هارون بن يزيد الثقفي البلخي المذكور، فإنه من المتروكين المتهمين، وإن كان حافظًا، وكذا تلميذه عامر بن خداش، فلعل هذا من مناكيره التي صار يرويها، والعجب من اعتماد مثل الحاكم والبيهقي والواحدي ومن بعدهم على التجريب في أمريعلمون جميعًا أنه يشتمل على خلاف السنة المطهرة وعلى الوقوع في مناهيها». اهـ.

قلت: لذلك قال الشيخ الألباني محدث

الديار الشامية رحمه الله وحافظ بلاد الشام يق «ضعيف الترغيب والترهيب» (٢١٦/١) «هذا حديث موضوع»، ثم رد على من يريد إثبات الحديث بالتجربة، فقال: «لا يجوز الاعتماد في مثله على التجربة، وما أحسن ما قاله الشوكاني في «تحفة الذاكرين»، ثم

نقل رحمه الله كلام الإمام الشوكاني رحمه الله، والذي أوردناه آنفًا.

قلت: لذلك قال الإمام ابن القيم رحمه الله في كتابه «المنار المنيف في الصحيح والضعيف» (فصل ٦): ونحن ننبه على أمور كلية يُعرف بها كون الحديث «موضوعًا»: منها مناقضة الحديث لما جاءت به السنة الصريحة مناقضة بيّنة.

ولقد بيَّن الإمام الشوكاني مخالفة حديث القصة للسنة المطهرة كما أوردناه آنفًا.

هذا ما وفقني الله تعالى إليه، وهو وحده من وراء القصد.





# قرائن اللغة والنقل والعقل على حمل صفات الله (الخبرية) و(الفعلية) على على ظاهرها دون المجاز

أَنْمَةَ أَهُلَ السِّنَةَ فِيَّ إِثْبَاتَ استَوَائِهُ تَعَالَى عَلَى عَرْشَهُ؛ عَلَى نَهِجَ النَّبِي عَلَيْهُ السلام وخير القرون.. خلافًا للأشاعرة الذين أبوا إلا اتباع نهج الجهم والمعتزلة والخوارج فِيَّ تأويلهم الاستواء بالاستبلاء

> الحمد لله والصلاة والسلام على رسول الله وعلى آله وصحبه ومن والاه.. وبعد:

> فمن المناسب - بعد أن أفضنا في سرد أدلة الكتاب والسنة، وذكرنا من كلام خير القرون ما به تقام الحجة على من أوّل الاستواء فحرّف الكلم عن مواضعه - أن نستأنس بكلام أئمة أهل السنة في هذه القضية التي زلت بسببها الأقدام، والتي تمس بالأساس عقيدة الأمة في توحيد ربها في صفاته.. ونذكر من كلامهم:

أ- طرقاً من نصوص أنمة أهل السنة في القرنين الثالث والرابع الهجريين في إثبات صفة الاستواء وسوقهم الإجماع عليه

ما قائه إمام المحدثين علي بن المديني وقد سئل عن مذهب أهل السنة والجماعة، فقال: «يؤمنون بالرؤية وبالكلام، وأن الله فوق عرشه استوى»، كذا في العلو للذهبي ص١٢٩ ومختصره للألباني ص١٨٩.

وما ذكره إسحاق بن راهويه، وقد سئل عن، (ما يكون من نجوى ثلاثة إلا هو رابعهم.. المجادلة/٧) كيف نقول فيه؟، فقال: «حيث ما كنتَ فهو أقرب إليك من حبل الوريد، وهو بائن من خلقه»، وجعل يردد قول ابن المبارك: (هو على عرشه بائن من خلقه)، ثم قال: «اَلرَّهَنُ عَلَى المُسْرَقُ الشَوَى ) طه/٥)»، ومما فاه به، قوله يسوق الإجماع: «إجماع أهل العلم أنه تعالى فوق العرش استوى، ويعلم كل شيء في أسفل الأرض السابعة»،

وعن الحارث المحاسبي فيما نقله عنه ابن القيم

# د. محمد عبد العليم الدسوقي السوقي الاستوقي الأستاذ بعاسة الأزهر

ق اجتماع الجيوش قوله: «وأما قوله تعالى: (الرّحْنُ عَلَى الْمَرْشِ الْسَوّىٰ) طه/٥)، (وَمُو الْقَاهِرُ فَوَقَ عَلَاوَهُ) الأنعام/١٨)، (إذَا لَابْتَغَوْ إِلَى فِي الْمَرْشِ مَسِدُ) الأسعراء/٢٤)، فهذه وغيرها توجب أنه فوق الاسعراء/٤٤)، فهذه وغيرها توجب أنه فوق العرش، فوق الأشياء كلها، متنزُه عن الدخول في خلقه، لا يخفى عليه منهم خافية، لأنه أبان في هذه الآيات أنه بنفسه فوق عباده، كما أن قوله؛ وأينهُ مَن في السّماء، لأن من كان فوق كل شيء والعرش على السماء، لأن من كان فوق كل شيء على السماء، يكون في الشماء، كما في قوله؛ على السماء، يكون في الشيء (وَلَأَصْلِتَكُمْ فِي جُدُوع النَّولِ) طه/٢١) يعني؛ فوقها، وكذلك قوله: (فَسِيحُوا فِي الْأَرْضِ) التوبة/٢) (يَسِيمُونَ فِي الْأَرْضِ) المادخول في حوفها،

ومن قبل هؤلاء جاء عن الحافظ بشر بن عمر الزهراني قوله: «سمعت غير واحد من المسرين الزهراني قوله: «سمعت غير واحد من المسرين في (الرَّحْنُ عَلَى الْمَرْسُ السَّوَىٰ )طه/٥): على العرش ارتضع،.. وتلك هي دلالة الاستواء على ما تستوجبه عقيدة السلف الصالح وتقتضيه لفة العرب، وليس كما ذكر المتكلمة قديماً وحديثاً أنها بمعنى: الاستيلاء وأنه بذاته في كل مكان.

وبنحو ما سبق في إثبات استوائه تعالى على عرشه، بل وسنوق الإجماع على ذلك، يقول قتيبة بن سعيد: «قول الأئمة في الإسلام والسنة والجماعة؛ نعرف ربنا بأنه في السماء السابعة



على عرشه، كما قال ... ويقول ابن أبي عاصم: «جميع ما في كتابنا -السنة الكبير- من الأخبار التي ذكرنا أنها توجب العلم؛ نحن نؤمن بها لصحتها وعدالة ناقليها، ويجب التسليم لها على ظاهرها، وترك تكلف الكلام في كيفيتها، وذكر من ذلك: النزول إلى السماء الدنيا والاستواء على العرش»، كذا في العلو ومختصره ومعارج القبول. ويؤكد اقتصار جانب المتشابه على ما تعلق من الاستواء بالكيف، ما أورده الذهبي عن منصور بن عمار واعظ زمانه وذلك حين كتب إليه بشر المريسي يسأله، كيف استوى؟؛ فكتب إليه منصور: «استواؤه غير محدود والجواب فيه تكلف ومسألتك عن ذلك بدعة والإيمان بحملة ذلك واجب ... وما أورده في ذم النفاة وما يسع المسلم اعتقاده، من قوله: «حسب امرئ أن يعلم أن ربه هو الذي على العرش استوى، فمن تجاوز إلى غير ذلك فقد خاب وخسر».

ولبشر الحافي عقيدة رواها عنه ابن بطة في (الإبانة) وذكر الذهبي جانباً منها، يقول فيها بوجوب «الإيمان بأن الله على عرشه استوى كما شاء، وأنه عالم بكل مكان»، كما شمع له في سجوده قوله: «اللهم إنك تعلم فوق عرشك أن الذل لك أحب إلي من الشرف».. ولذي النون شيخ الديار المصرية قوله: «حَجب جلاله عن العيون، وناجاه على عرشه ألسنة الصدور».

وكان الإمام البخاري، قد عنون في آخر (الجامع الصحيح) في كتاب (الرد على الجهمية): لـ بباب: قوله تعالى (وكات عُرشهُ عَلَى النّه ) هود/٧)، قال أبو العالية: (استوى إلى السماء): ارتفع، وقال مجاهد في (استوى): (علا على العرش)»، وكذا فعل جُلُ أصحاب السنن.. ومما قاله الذهلي إمام خراسان: «إن الله علمه محيط بكل مكان، والله على العرش».. ومما كتب به المزني في السنة التي يجب على المسلم أن يُصبر نفسه عليها: أنه تعالى «عالي على عرشه، دان بعلمه من خلقه.. وقدرته وتعته وصفاته دائمات أزليات، ليست محدثات فتبيد، ولا كان ربنا ناقصا فيزيد، جلت قدرته عن شبه المخلوقين، عالي على عرشه، بائن من خلقه.. من خلقه..

كما جاء في العلو للذهبي ولابن قدامة، عن

الحافظين: أبي زرعة الرازي إمام أهل الحديث في زمانه وأبي حاتم الرازي فيما رواه عنهما عبد الرحمن بن أبي حاتم الرازي فيما رواه عنهما عبد عن مذهب أهل السنة والجماعة في أصول الدين وما أدركا عليه العلماء في جميع الأمصار حجازاً وعراقاً ومصراً وشاماً ويمنا، وما يعتقدان من ذلك؟، فقالا: أدركنا العلماء في جميع الأمصار فكان من مذاهبهم: أن الله على عرشه بائن من خلقه كما وصف نفسه في كتابه وعلى لسان رسوله بلا كيف، أحاط بكل شيء علماً (لَيْسَ خِلْهُ كتاب التوحيد لابن مندة بلفظ: «سئل أبو وفي كتاب التوحيد لابن مندة بلفظ: «سئل أبو زرعة عن حديث ابن عباس: (الكرسي موضع زرعة عن حديث ابن عباس: (الكرسي موضع الحديث)، فقال: (نقول كما جاء وكما هو في الحديث)».

ومما ذكره الذهبي في إثبات استواء الله على عرشه، ما نقله في العلو عن الترمذي، قال في جامعه: «قال أهل العلم: وهو على العرش كما وصف في كتابه».. وما نقله عن ابن أبي شيبة صاحب كتاب (العرش)، قال: «ذكروا أن الجهمية أنكروا العرش، وأن يكون الله فوق، وقالوا: إنه في كل مكان، ففسرت العلماء (مُرَّمَمَرُّدُ ) الحديد/٤) يعني: علمه، ثم تواترت الأخبار أن الله خلق العرش متخلصاً العرش فاستوى عليه فهو فوق العرش متخلصاً من خلقه، بائناً منهم».

وكذا ما نقله عن العلامة أبي بكر الإسماعيلي، قال: «اعلموا أن مذهب أهل المحديث أهل السنة والجماعة: الإقرار بالله وملائكته وكتبه ورسله، وقبول ما نطق به الله ( والأصح: الالتزام بالفاظ السلف في الإخبار عن الله ، فنقول " وقبول ما تكلم به الله "لا ما نطق به الله) وما صحت به الرواية عن رسول الله، لا معدل عما ورد به، ويعتقدون أن الله مدعو بأسمائه الحسني، موصوف بصفاته التي وصف بها نفسه ووصفه بها نبيه، خلق آدم بيده، ويداه مبسوطتان، بلا اعتقاد كيف، واستوى على العرش بلا كيف، فإنه انتهى إلى أنه استوى على العرش، ولم يذكر اعتقاد كيف، واستوى على العرش، ولم يذكر كيف كيف كان استواؤه».. وما نقله عن شيخ المالكية في عصره أبي إسحاق محمد بن القاسم المصري، قال: «الحمد لله أحق ما بدا.. على عرشه استوى،

فهو دان بعلمه، أحاط علمُه الأمور ونفذ حكمه على سأثر المقدور.

وللأجري في (الشريعة) قوله: «الذي يذهب إليه أهل العلم أن الله على عرشه فوق سماواته، وعلمه محيط بكل شيء، قد أحاط بجميع ما خلق في السماوات العلى، وبجميع ما في سبع أرضين، ترفع اليه أعمال العباد، فإن قيل فما معنى قوله: (ما يكون من نجوى ثلاثة إلا هو رابعهم)؟ قيل: علمه، والآية يدل أولها وآخرها على أنه العلم وهو على عرشه، هذا قول المسلمين... كما قال الحافظ أبو الشيخ محدث أصبهان في كتابه (العظمة): «ذكر عرش الرب وكرسيه وعظم خلقهما وعلو الرب فوق عرشه»، ثم ساق جملة خلقهما وعلو الرب فوق عرشه»، ثم ساق جملة من الأحاديث السائفة الذكر.

وف كلام لابن أبي زيد المفريي شيخ المالكية في زمانه، قَال في أول رسالته المشهورة في مذهب مالك: روأنه تعالى فوق عرشه الحبد بذاته، وأنه في كل مكان بعلمه ،، وكان مما قاله القيرواني صاحب رسالة (الإيماء إلى مسألة الاستواء) بعد أن ساق قول ابن أبي زيد وابن جرير والقاضي عبد الوهاب وجماعة من شبوخ الفقه والحديث: «وأطلقوا على بعض الأماكن أنه فوق عرشه.. وهذا هو الصحيح الذي أقول به من غير تحديد ولا تمكن في مكان ولا كون فيه ولا مماسة»، يقول الذهبي في العلو معلقاً: «سلب هذه الأشباء وإثباتها مداره على النقل، فلو ورد شيء بذلك نطقنا به، وإلا فالسكوت والكف أشبه بشمائل السلف، إذ التعرض لذلك نوع من الكيف وهو مجهول، وكذلك نعوذ بالله أن نثبت استواءه بمماسة أو تمكن، بلا توقيف ولا أثر، بل نعلم من حيث الجملة أنه فوق العرش كما ورد النص».

حيث الجمله الله قوق العرس كما ورد النص".
ومما ذكره العلامة ابن أبي زمنين، في كتابه (أصول السنة)، قوله: «ومن قول أهل السنة: أن الله خلق العرش واختصه بالعلو والارتفاع فوق جميع ما خلق، ثم استوى عليه كيف شاء، كما أخبر عن نفسه في قوله: (الرَّحْنُ عَلَى المَرْشِ اسْتَوَى الله/٥)، نفسه في قوله: (ثُمَّ اسْتَوَى عَلَى المَرْشِ اسْتَوَى الله/٥)، فسيحان من بعد فلا يُرى، وقرب بعلمه وقدرته فسيحان من بعد فلا يُرى، وقرب بعلمه وقدرته فسمع النجوى»، قال: «ومن قول أهل السنة: أن الكرسى بين يدى العرش، وأنه موضع القدمين،

وساق ف ذلك الأدلة.

ولشيخ أبي الحسن الأشعري زكريا الساجي قوله فيما نقله عنه الذهبي: «القول في السنة التي رأيت عليها أصحابنا أهل الحديث الذين لقيناهم: أن الله على عرشه في سمائه يقرب من خلقه كيف يشاء ... وللبربهاري شيخ الحنابلة قوله فيما نقله عنه: «الكلام في الرب محدثة وبدعة وضلالة، فلا يُتكلم إلا بما وصف به نفسه، ولا نقول في صفاته: لم؟ ولا كيف؟، يعلم السر وأخفى، وعلى عرشه استوى، وعلمه بكل

وكان أبو أحمد العسال محدث أصبهان في كتابه (المعرفة)، قد ساق في باب تفسير: (الرحمن على العرش استوى) ما ورد في هذا الباب من أقوال أئمة السلف كربيعة ومائك والثوري وأبي عيسى يحيى بن رافع وكعب وابن المبارك، وحديث ابن مسعود الذي يقول فيه: (والعرش فوق الماء، والله فوق المعرش، ولا يخفى عليه شيء من أعمالكم)، وهو حددث صحيح كما مرً.

ومما نقله الذهبي عن العلامة الكرجي قوله في عقيدته التي ألفها وجمع الخليفة (القادر بالله) الناس عليها: «كان رينا وحده لا شيء معه، ولا مكان يحويه، فخلق كل شيء شاء وأراد، وخلق العرش لا لحاجة إليه فاستوى عليه كيف شاء، لا استواء راحة، وكل صفة وصف بها نفسه أو وصفه بها رسوله، فهي صفة حقيقة لا صفة مجاز، وعليه علق الذهبي في العلو يقول: «ولو كانت الصفات تُرد إلى المجاز، لبطل أن تكون صفات لله، وإنما الصفة تابعة للموصوف، فهو موجود حقيقة لا مجازاً، وصفاته ليست مجازاً، وطورة كان لا مثل له ولا نظير، لزم أن تكون لا مثل

### ب-والإمام الطحاوي في معتقده الذي تلقته الأمة بالقبول . . يقول ياثبات العرش والكرسي والاستواء، ويردُ على من تاول ذلك من الأشاعرة؛

وفي عقيدة الإمام الطحاوي عالم الديار المسرية، وفي «ذكر بيان أهل السنة والجماعة على مذهب فقهاء الملة أبي حنيفة وأبي يوسف وأبي محمد»، ما نصه: «والعرش والكرسي حق كما بين في كتابه، وهو مستغن عن العرش وما دونه، محيط



بكل شيء وفوقه، وقد أعجز عن الاحاطة به خلقه»، وفي شرحه وعقب ذكره النصوص فيهما، علق ابن أبي العزيقول راداً على ما فاه يه الأشاعرة من تأويلات ما أنزل الله بها من سلطان؛ «أما من حرَّف كلام الله وجعل العرش عبارة عن (اللك)؛ كيف يصنع يقوله تعالى: ﴿ عَلَ عَنْ رَبِّكَ فَفُهُ رَبِّنَا أَنَّنَّهُ ) الحاقة/١٧)، وقوله: (وكان عَرَثُهُمْ عَلَى آلِيلَهِ )هود/٧)، أيقول: (ويحمل ملكه يومئذ ثمانية!، وكان ملكه على الماء!، وبكون موسى عليه السلام آخذا من قوائم اللك؟١)، وهل يقول هذا عاقل يدري ما يقول ١٩٥، قال: «وقيل: (كرسيه: علمه)، ونُنسب الى ابن عباس، والمحفوظ عنه ما رواه ابن أبي شيبة: (الكرسي موضع القدمين، والعرش لا يقدر قدره الا الله)، ومن قال غير ذلك فليس له دليل الا محرد الظن، والظاهر أنه من حَزَّاء الكلام المذموم كما قبل في العرش)».

يقول ابن أبي العز: "لما ذكر -الطحاوي- العرش والكرسي، ذكر بعد ذلك غناه سيحانه عن العرش وما دون العرش، ليبين أن خلقه العرش لاستوائه عليه، ليس لحاحته اليه وانما لحكمة اقتضته؛ وكون العالى فوق السافل لا يلزم أن يكون السافل حاويا للعالى محيطا به حاملا له، ولا أن يكون الأعلى مفتقراً البه، فانظر إلى السماء كيف هي فوق الأرض وليست مفتقرة إليها؟، فالرب أعلى شأناً، وأجل من أن يُلزم من علوه ذلك، بل لوازم علوه من خصائصه، وهي: حمله بقدرته للسافل وفقر السافل وغناه سيحانه عنه وإحاطته يه، فهو فوق العرش مع حمله بقدرته للعرش وحمَلته، وغناه عن العرش، وفقر العرش البه، وإحاطته بالعرش، وعدم إحاطة العرش به، وحصره للعرش، وعدم حصر العرش له، وهذه اللوازم منتفية عن المخلوق، ونفاة العلو أهل التعطيل، لو فصلوا بهذا التفصيل لهُدوا الي سواء السبيل وعلموا مطابقة العقل للتنزيل ولسلكوا خلف الدليل، ولكن فارقوا الدليل فضلوا عن سواء السبيل، والأمر في ذلك كما قال مالك لا سئل (كيف استوى؟): (الاستواء معلوم والكيف مجهول)، ويُروى هذا عن أم سلمة موقوفا ومرفوعا.. والمراد من احاطته بخلقه: احاطة

عظمته وسعة علمه وقدرته، وأنها بالنسبة إلى عظمته كخردلة، كما روى عن ابن عباس.

جـ أئمة السلف ممن عاصروا الجهم بن صفوان يغلُظون القول بحق من رضي بقوله فعطل وتأوَّل الاستواء، فهل يعتبر أشاعرة الزمان؟؛

هذا، ومن النصوص الدالة على وجوب إثبات صفات الأفعال، والمبينة إلى أي مدى وصلت فتنة الجهمية وصلفها في تعطيلها وتحريفها، ومدى تمسك سلفنا الصالح بصحيح المعتقد، ومدى خطورة الخروج في أمر الصفات عما كانوا عليه؛ ما أورده الذهبي عن ابن مهدي ت٨٠١ فيما أخرجه الذهبي، قال: "إن الجهمية أرادوا أن يكون الله كلم موسى وأن يكون على العرش، أرى أن يستتابوا، فإن تابوا والا ضربت أعناقهم".

وما أخرجه كذلك عن الحافظ يزيد بن هارون، قال: "من زعم أن الرحمن على العرش استوى على خلاف ما يُقرق قلوب العامة فهو جهمي". وينحوه عن القعنبي شيخ البخاري ومسلم وذلك المسمع رجلاً من الجهمية يقول: (الرحمن على العرش استولى)، قال: "من لا يوقن أن الرحمن على على العرش استوى كما يُقرَق قلوب العامة، فهو على العرش استوى كما يُقرَق قلوب العامة، فهو الذهبي: "جمهور الأمة وأهل العلم، والذي وقرقي قلوبهم من الآية: ما دل عليه الخطاب مع يقينهم بأن المستوى ليس كمثله شيء".. وعن الحافظ عبد الوهاب الوراق، قال: "من زعم أن المعاه محيط بالدنيا والآخرة"، كذا في (العلو) وعلمه محيط بالدنيا والآخرة"، كذا في (العلو)

وقريب مما سبق: ما ذكره في العلو ص١٢٣ عن مفتي مكة وعالمها ابن الزبير الحميدي من قوله: "نقف على ما وقف عليه القرآن والسنة، ونقول: (الرحمن على العرش استوى.. طه/٥)، ومن زعم غير هذا فهو مبطل جهمي ".. وكذا ما نقله ص١٤٠ عن يحيى بن معاذ الرازي قال: "إن الله على العرش بائن من خلقه، أحاط بكل شيء علماً، لا يشذ عن هذه المقالة إلا جهمي يمزج علماً، لا يشذ عن هذه المقالة إلا جهمي يمزج الله بخلقه" وإلى لقاء آخر نستكمل الحديث..



الحمد لله وكفي، والصلاة والسلام على النبي المصطفى، وبعد:

فإن رضا الله تعالى هو النور الذي نسلك به طريق السعادة والنجاة في كل

وقت وحين، وهدف عظيم ينبغي أن يسعى المسلم لتحقيقه.

### رضا الناس غاية لا تدرك:

يقول ابن تيمية رحمه الله: " مَمَّا يَجِبُ أَنْ يُعْلَمُ أَنَّهُ لا يَسُوعُ فِي الْعَقْل وَلاَ الدِّينَ طَلَبُ رِضًا الْحُلُوقِينَ لُوحُهُنْ:

أَحَدُهُمَا: أَنَّ هَذَا غَنْدُ مُمْكِنَ. كُمَا قَالَ الشَّافِعِيُّ رَضِيَ اللَّهِ عَنْهُ رِضَا النَّاسِ غَايَةٌ لاَ تُدْرَكُ. فَعَلَيْكَ بِالْأَمْرِ الَّذَي يُصْلِحُكَ فَالْزَمْهُ وَدُعْ مَا سِوَاهُ وَلاَ تَعَانه.

وَالثَّانِي: أَنَّا مَأْمُورُونَ بِأَنْ ِنَتَحَرَّى رِضًا اللَّهِ وَرَسُولِهِ كُمَا قَالَ تَعَالَى «وَاللَّهِ وَرَسُولُهُ أَحَقَّ أَنْ نُرْضُوهُ »، وَعَلَيْنَا أَنْ نَخَافَ اللَّه فَلاَ نَخَافُ أَحَدًا الاُّ اللَّه كُمَا قَالَ تَعَالَى ﴿ فَلاَ تَخَافُوهُمْ وَخَافُونَ إِنْ كَنْتُمْ مُؤْمِنِينَ» وَقَالَ: «فَلاَ تَخْشَوُا النَّاسَ وَاخْشُوْنِ»، وَقَالَ: فَعَلَيْنَا أَنْ نَخَافَ اللَّه وَنَتَّقيَهُ فِي النَّاسِ، فَلاَ نَظْلَمُهُمْ بِقُلُوبِنَا وَلاَ جَوَارِحِنَا وَّنُوْدُى اِلْيُهِمْ خِطُوقَهُمْ بِقُلُوبِنَا وَجُوَارِحِنَا، وَلاَ نَخَافَهُمْ فِي اللَّهِ فَنَتْرُكَ مَا أُمَّرَ اللَّهِ بِهُ وَرَسُولُهُ خيفة منهُمْ. وَمَنْ لَزِمَ هَذِهِ الطُّريقَةُ كَانَتْ الْعَاقَيَةُ لَهُ كُمَا كَتَيَتُ غَائشَةُ إِلَى مُعَاوِيَةٍ، أُمَّا يَعْدُ: وَمَنْ الْتَمَسَ رِضِا اللَّه بسخط النَّاس رَضَى اللَّه عَنْهُ

وَأَرْضَى عَنْهُ النَّاسَ ".

فالومن

تَكُونُ فَكُرَتُهُ وَقَصْدُهُ إِلاَّ رِضًا رَيِّه وَاجْتَنَانِ سَخَطِهُ وَالْعَاقِيَةُ لَهُ وَلا حَوْلَ وَلاَ قُوَّةَ إلاَّ بِٱللَّهِ. (مجموع الفتاوي لابن تيمية: ٢٣٢/٣).

### ثمرات رضا الله تعالى

صلاح عبد الخالق

١- محية الله تعالى ثم محية الناس:

- عَنْ عَائِشَةَ رَضَىَ اللَّهِ عَنْهَا؛ أَنَّ رَسُوْلَ اللَّه صَلَّى اللَّه عَلَيْه وَسَلَّمَ قَالَ: (مَن التَّمَسَ رضَى الله بسَخَط النَّاس؛ رَضِيَ اللَّه عَنْهُ وَأَرْضَى عَنْهُ النَّاسَ..). رُوَاهُ ابْنُ حَبَّانَ فِي صحيحه (٢٦٦) وصحيح الحامع (٦٠٩٧).

- رضى عن فلان: أُحبُّه "لُقُدْ رُضيَ الله عَن الْمُؤْمِنِينَ إِذْ يُبَايِعُونَكَ تُحْتَ الشَّجَرَةِ" معجم اللغة العربية الماصرة (٩٠٣/٢).

- " التمس ": طلب، فإذا التمس العبد رضا ريه بنية صادقة رضى الله عنه؛ لأنه أكرم من عبده، وأرضى عنه الناس، وذلك بما يُلقى في قلوبهم من الرضا عنه ومحبته؛ لأن القلوب بين أصبعين من أصابع الرحمن يُقلبها كيف يشاء. (القول المفيد على كتاب التوحيد: ٢/٢٤)

### ٧-كفاية الله مؤنة الناسي

كَتَبَ مُعَاوِيَةُ الِّي عَائشَةَ أَمُ الْمُؤْمِنِينَ أَنِ اكْتُبِ الِّي كِتَابُا تُوصِينِي فِيهِ، وَلاَ تُكْثِرِي عَلَيْ، فَكَتَبُتُ عَائِشَةَ إِلَى مُعَاوِيَةً؛ سَلامٌ عَلَيْكُ. أَمَّا يَعْدُ، فَاتَّى سَمِعْتُ رَسُولَ اللَّهِ صَلَّى اللَّهِ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ يَقُولُ، مَنَ التَّمْسَ رضًاءُ اللَّه بِسَخْطِ النَّاسِ كَفَاهُ اللَّهِ مُؤنة النّاس. (سنن الترمذي: ٢٤١٤).

هذا من أعظم الفقه في الدين؛ فإن من أرضى الله يسخطهم، كان قد اتقاه، وكان عيده الصالح، والله يتولى الصالحين، والله كاف عبده، ﴿ وَمَنْ يُتَّقِ اللَّهِ يَخِعَلْ لَهُ مَخْرَحًا وَيَرْزُقُهُ منْ حَيْثُ لاَ يَحْتَسِبُ»، والله بكفيه مؤونة الناس بلا ريب. (الارشاد الي صحيح الاعتقاد؛

٣-رضا الله يخلص العبد من سخط الناس؛

لأن الله إذا رضى عن العبد أرضى عنه الناس والعبد إذا سعى في مُرضاة الله لا يُبالى بكلام الناس، أما المشكلة إذا سعى في مرضاة الناس فسيجد نفسه مُتعباً؛ لأنه لن يستطيع ارضاءهم فيعيش في شقاء أما من يسعى لرضا الله فلا يحسب لكلام الناس أي حساب ولن يتعب نفسيا ولو وصل إليه كلام الناس فلن يؤذيه نفسياً و لن يبالي مادام الله راضياً عنه. (فصل الخطاب في الزهد: ٢٠٢/٦).

### ٤-نيل السعادة في الدنيا والآخرة؛

- السعيد الذي لا يَعنيه إلا رضا الله، ولا يعنيه الشر إطلاقاً، لا يلتفت إلى الخلق، لأنه على يقين أن رزقه بيد الخالق، لا بيد الخلق وأن قلوب الخلق لا تقبل إليه بالحب والبغض إلا بتقدير الخالق، فهذا لا يعلق قلمه بالخلوقين لا بثنائهم، لا بيغضهم، ولا بدمتهم، ولا بحمدهم، بل يُعلق قلبه بريهم جل جلاله، فلا يعنيه إلا أن يقول: قال الله: قال رسوله يما يرضي الله سنحانه لا يما يحضل به

رضا الناس، فمن قال لله لا بخشي في الله لهمة لائم، بالحكمة البالغة، والمعظة الحسنة، أسعده الله في الدنيا والأخرة. (القضاء والقدر للصلابي: ١/٣٣٨).

### شُوَّةِ تَقَدِيهِ رَفِيا النَّاسِ عَلَى رَضًا اللَّهِ:

تقديم رضا الناس على رضا الله له آثار خطبة منها:

### ا - غضب الله تعالى عليه:

- عَنْ عَائشَةَ رضى الله عنها قَالَتْ؛ قَالَ رُسُولُ اللَّهِ صلَّى اللَّهِ عليهِ وسلم: (مَنْ الْتَمُسَ رضًا الله يسَخَط النَّاسِ، كَفَاهُ الله مُؤْنَةَ النَّاسِ وَمَنْ الْتَمَسَ رِضًا التَّاسَ بِسَخْطِ اللَّهِ، وَكُلُّهُ اللَّهِ إلى النّاس). (صحيح الجامع: ٦٠٩٧)
- من التمس رضا الناس يسخط الله " أي: طلب ما يُرضي الناس أي خوفاً منهم حتى يرضوا عنه، فقدم خوفهم على مخافة الله تعالى، ولو كان يسخط الله فنتبحة ذلك أن نُعامل بنُقيض قصده، لهذا قال: سخط الله عليه وأسخط عليه الناس فألقى في قلوبهم سخطه وكراهيته. (القول الفيد على كناب التوحيد: ١٧٠٥).

### ٢-كراهية الناس:

(من أرضى الناس بسخط الله سخط الله عليه، وأسخط عليه الناس)، فالأنسان الذي يُريد أن يُحيه الناس وهو مُتول أمرهم فلا يُجامل في الخطأ، ولا يظلم إنساناً من أجل أن يُرضى إنساناً آخر، فالله يسخط عليه، ولن يُحبك الذين أنت تُجاملهم، بل لأنك تظلم الغير، فلن يُحبوك أبداً، لأنهم يعلمون في أنفسهم أنك ظالم. (شرح رياض الصالحين لاين حطيد: ٢٥/٤).

٣-سلط الله عليه الناس:

- عَنْ عَائشة رضى الله عنها قَالُتْ: قَالَ رَسُولُ الله صلى الله عليه وسلم:

(وَمِّنُ الْتَمَسَ رِضًا النَّاسِ بِسَخَطِ اللَّه، وَكَلَهُ الله إلى النَّاس) سنن الترمذي (٢٤١٤).

- وكَلَهُ إِلَى النَّاسِ يَعْنِي سَلَّطَ النَّاسَ عَلَيْهِ حَتَّى يُؤْذُوهُ وَيَظْلَمُوا عَلَيْهِ وَلَمْ يَدْفَعْ عَنْهُ شَرْهُمْ. (مرقاة المفاتيح: ٢٧٠٤/٨).

- قال تعالى: (رَكَنَاكَ ثُولَ بَعْضَ الطَّالِينَ بَعْضًا بِمَاكَاثُواْ يَكُسِنُونَ ) (الأنعام: ١٢٩).

- نُسَلُطُ بَغضَ الظَّلَمَة عَلَى بَغضَ فَيُهْلَكُهُ وَيُدلُهُ. هَذَا تَهْدِيدُ للظَّالَمِ إِنْ لَمْ يَمْتَنغَ مَنْ ظُلْمِهُ سَلَّطُ اللَّهِ عَلَيْهِ ظَالًا آخَرَ. وَيَدْخُلُ فَيْ الْأَيَةَ جَمِيعُ مَنْ يَظُلُمُ نَفْسَهُ أَوْ يَظْلُمُ الرَّعِيَّةَ، أَوْ السَّارِقُ أَوْ السَّارِقُ وَعَيْرُهُمْ. وَقَالَ هُضَيْلُ بِنْ عَيَاضٍ؛ إِذَا رَأَيْتَ ظَالِلًا وَعَيْرُهُمْ. وَقَالَ هُضَيْلُ بِنْ عَيَاضٍ؛ إِذَا رَأَيْتَ ظَالِلًا يَنْتَقِمُ مِنْ ظَالِم هَقَفْ، وَانْظُرُ فِيهِ مُتَعَجِّبًا. وَتَفْسِر القرطنيَ: ٨٥/٧).

وصدق من قال: من أعان ظالمًا سلطه الله عليه.

### أسباب تحصيل رضا الله تعالى:

١- الرفق واللين: قال تعالى: ﴿ أَدَّعُ إِلَىٰ سَبِيلِ رَبِكَ بِالْحَصْرِةِ وَاللَّهِ عَظَلَمَ الْحَسَنَةُ وَحَدِيلَهُم بِالْقِ هِي الْحَسَنَةُ وَحَدِيلَهُم بِالْقِ هِي الْحَسَنُ إِنَّ رَبِّكَ هُوَ أَعْلَمُ بِمَن صَلَّ عَن سَبِيلِةٍ \* وَهُوَ أَعْلَمُ بِمَن صَلَّ عَن سَبِيلِةٍ \* وَهُوَ أَعْلَمُ بِاللَّهُ مَا اللَّه عَلَى اللَّه عَلَى اللَّه عَلَى اللَّه عَلَى اللّه عَلَى اللّهُ عَلَى اللّه عَلَى اللّه عَلَى اللّهُ عَلَى اللّه عَلَى اللّهُ عَلَى اللّه عَلَى اللّه عَلَى اللّه عَلَى اللّهُ عَلَى اللّه عَلَى

الله القدسية بالأسلوب الحكيم، وشريعته القدسية بالأسلوب الحكيم، واللطف واللين، بما يؤثر فيهم وينجع، لا بالزجر والتأنيب والقسوة والشدة «وَجَادلُهُم بالتي هي أَحْسَنُ» أي وجادل المخالفين بالطريقة التي هي أحسن ومن طرق المناظرة والمجادلة بالحجج والبراهين، والرفق واللين «إنَّ رَبِّكَ هُوَ أَعْلَمُ بِمَن ضَلَّ عَن سَبِيلِه وَهُوَ أَعْلَمُ بِمَن ضَلَّ عَن سَبِيلِه وَهُوَ أَعْلَمُ بِمَن أَي إن ربك يا محمد هو المالم بحال الضائين وحال المهتدين.

۲- اليقين التام بان الله وحده بيده

### الخلق والأمر

### ٣- عدم الخوف إلا من الله:

- يحكى لنا الملك سبحانه في كتابه العظيم قصة هؤلاء الأبطال العظماء الذين ضربوا لنا المثل والقدوة والثبات كالجبال على الحق ورضا لله رغم قوة البطش والتهديدات بقطع الأيدي والأرجل والتعليق داخل جذوع النخل وقالوا كلمات تكتب بدموع العيون الخاشعة لله تعالى.
- قال تعالى: «قَالَ مَاسَثُمْ لَهُ، قَبَلَ أَنْ مَادَنَ لَكُمْ اللّهُ لَكُمْ اللّهِ عَلَىٰ اللّهُ اللّهُلّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللل

(طه: ۷۱- ۷۳)، فازداد السحرة بعد هذا التهديد تمسكا بإيمانهم، وهانت عليهم أنفسهم وهانت عليهم الدنيا كلها من أجل رضوان الله.

اللهم ثبتنا على طريق الحق الذي يُرضيك عنا.

سفر ١٤٣٩ هـ - العدد ٥٥٤ - السنة السابعة والأربعون

الأمثال في القرآن

# مثل الكلمة الخبيثة

الحمد لله، والصلاة والسلام على رسول الله صلى الله عليه وسلم، وبعدُ:

ففي هذا المقال نتحدث عن مثل آخر من الأمثال في المقال المقال في المقال ا

### المعنى الإجمالي:

قال ابن القيم رحمه الله: "ذكر سبحانه الكلمة الخبيثة فشبّهها بالشجرة التي ، أَمَّتُتُ مِن فَرِق ٱلْأَرْضِ، (إبراهيم: ٢٦)، فلا عرق ثابت، ولا فرع عَال، ولا ثمرة زاكية، فلا ظل، ولا جَنى، ولا ساق قائم، ولا عرق في الأرض ثابت، فلا أسفلها مُغدق، ولا أعلاها مُونق، ولا جُنَى لها، ولا تعلو بل تُعلى. (إعلام الموقعين عن رب العالمين ١٣٥/)

قال الربيع بن أنس: مثل الشجرة الخبيثة مثل الكافر، ليس لقوله ولا لعمله أصل ولا شرع، ولا يستقر قوله ولا عَمله على الأرض، ولا يصعد إلى السماء.

ثم أخبر سبحانه عن فضله وعدله في الفريقين أصحاب الكلم الطيب والكلم الخبيث، فأخبر أنه يثبت الذين آمنوا بإيمانهم بالقول الثابت أحوج ما يكونون إليه في الدنيا والأخرة، وأنه يضلُ الظالمين وهم المشركون عن القول الثابت، فأضلُ هؤلاء بِعَدْلِه لظلمهم، وثبت المؤمنين بفضله لإيمانهم".

### معانى المفردات:

كلمة خبيثة، أي كلمة باطلة، كلمة كفر وضلال كشجرة فاسدة غير نافعة لا تستحق إلا القطع والإزالة. (القاموس القويم ١٨٥/١).

قال ابن عباس: وَمَثَلُ كُلِيَةٍ خَبِيثَةِ (إبراهيم:٢٦) وهي الشرك ، كَنْجُرَةٍ خَبِيثَةِ ، (إبراهيم:٢٦) يعتي الكافر. (تفسير الطبري).

### المساد المسلم مصطفى البصراتي

وقال أبن كثير؛ و وَمَثَلُ كَلِيَةٍ خَيِيثُو كَتَجَرَةٍ خَيِئَةٍ ، (إبراهيم: ٢١) هذا مثل كفر الكافر، لا أصل له ولا ثبات، وشبه بشجرة الحنظل، ويقال لها: «الشريّانُ». (رواه شعبة عن معاوية بن قرّة، عن أنس بن مالك؛ أنها شجرة الحنظل).

«أَجْتُثُتُ مِن فَوْقِ ٱلْأَرْضِ » (إبراهيم، ٢٦) اجتثت، أي، استؤصلت وأخذت جثتها بالكلية من هوق الأرض أي، لأن عروقها قريبة منه ما لها من قرار أي، استقرار.

«مَا لَهَا مِن تَرَادٍ» (إبراهيم، ٢٦). قال البغوي؛ ما لها من قرار، ثبات، معناه وليس لها أصل ثابت في الأرض ولا فرع صاعد إلى السماء، كذلك الكافر لا خير فيه ولا يصعد له قول طيب ولا عمل صالح.

، يُجَبُّ اللَّهُ الَّذِينَ ، امْنُوا بِالْقَوْلِ الشَّالِتِ ،

(إبراهيم، ٧٧) قال البغوي في تفسيره، قوله تعالى:

د يُنْتُ اللهُ اللَّهِ مَا مَوُّا بِالْفَوْلِ النَّالِيّ ، كلمة التوحيد،
وهي قول لا إله إلا الله، في الحياة الدنيا، يعني قبل
الموت، وفي الأخرة، يعني في القبر هذا قول اكثر
المفسرين، وقيل: في الحياة الدنيا عند السؤال في
القبروفي الأخرة عند البعث، والأول أصح.

مِنِ ٱلْمَتِوْةِ ٱلدُّنِيَّا وَفِ ٱلْآخِرَةِ ، (ابراهَيم،٢٧) قال ابن عطية في الوجيز؛ الحياة الدنيا هي مدة حياة الإنسان، وفي الآخرة هي وقت سؤاله في قيره.

«رَيْضِلُ اللهُ الطّلَيْدِينَ » (إبراه يـم، ٧٧) قال القاسمي في محاسن التأويل؛ ويضل الله الظالمين، أي يخلق فيهم الضلال عن الحق الذي ثبت المؤمنين عليه حسب إرادتهم واختيارهم، ووصفهم بالظلم لوضعهم الشيء في غير موضعه أو لظلمهم أنفسهم حيث بدّلوا فطرة الله التي فطرالناس عليها.

ورَهُمُلُ اللهُ مَا مِثَالَةُ ، (إبراهيم، ٢٧) أي من التثبيت والإضلال حسيما تقتضيه حكمته البالفة.

العنى التفصيليء



قال صاحب التفسير القرآني أثناء حديثه حول الكلمة الطيبة والكلمة الخبيثة: "وليست الكلمة في ذاتها، من حيث هي كلمة هي التي بكون لها هذا الوصف من الطبي، أو تكون لها تلك الأوصاف من الخيث، وإنما الكلمة- طيبة كانت أو خبيثة- لا يظهر طبيها أو خيثها، إلا إذا التقت بعقل الانسان، ونفذت الى قليه، وسُيرَت في مشاعره وسكنت الى وجدانه- عندئذ تخرج خياها وتصرّح عن مكنوها وتعطى الثمر الطبب أو الخبيث الذي كان مستودعًا في كيانها- إنها أشبه بالنواة من الشجرة والبذرة من النبات لا ينكشف ما يها حتى تعلق بالأرض وتترعرع وتنمو ثم تزهر وتثمر، وكما أنه بالتحرية والاختيار قد عرف مقدمًا ما تعطيه نواة هذه الشجرة أو تلك من ثمر، حلو أو مر، إذا هي غرست في مفارسها وتهيأت لها أسباب الحياة والنماء، كذلك بعرف الكلام الطبب وما يثمر من ثمر طيب، والكلام الخييث وما يثمر من خبيث، إذا هو وقع من النفوس الموقع، الذي يهيئ له حياة، ويقيم له وجودًا.

فدعوات الرسل والمصلحين والمقادة والعلماء والحكماء، ليست إلا كلمات، تحمل في كيانها معاني الحق والخير، وترسم من مفاهيمها مناهج العدل والإحسان.. ثم تدع للناس أن يتناولوها كيف شاؤوا، أو يتعاملوا معها حسب ما أرادوا.. فمنهم من يجد فيها هداه وصلاح أمره في الدين والدنيا جميعًا.. ومنهم من لا يقيم لها وزنًا ولا يرفع لها رأسًا ولا يمد نحوها يدًا.

وبهذا تختلف حظوظ الناس من هذا الخير المتاح لهم.. فمنهم من يأخذ حظه كاملاً، ومنهم من لا ينال شيئًا.. وهكذا تتفرق السبل بين مهتد وضال ومستقيم ومنحرف وسعيد وشقي.

قال العلماء: "وإن الكلمة الخبيثة- كلمة الباطل-لكالشجرة الخبيثة قد تهيج وتتعالى وتتشابك ويخيل إلى بعض الناس أنها أضخم من الشجرة وأقوى، ولكنها تظل نافشة هشة، وتظل جذورها في التربة قريبة حتى لكأنها على وجه الأرض.. وما هي إلا فترة ثم تجتث من فوق الأرض، فلا قرار لها ولا بقاء.

ليس هذا وذلك مجرد مثل يضرب، ولا مجرد عزاء للطيبين وتشجيع: إنما هو الواقع في الحياة، ولو أبطأ تحققه في بعض الأحيان.

والخير الأصيل لا يموت ولا يذوي مهما زحمه الشر وأخذ عليه الطريق، والشر كذلك لا يعيش إلا

ريثما يستهلك بعض الخير المتلبس به-فقلما يوجد الشر الخالص-، وعندما يستهلك ما يلابسه من الخير فلا تبقى فيه منه بقية، فإنه يتهالك ويتهشم مهما تضخم واستطال.

فهي أمثال مصداقها واقع في الأرض، ولكن الناس كثيرًا ما ينسونه في زحمة الحياة". انتهى بتصرف.

قال القطان في تيسير التفسير؛ "وإن الكلمة الخبيثة، كلمة الباطن كالشجرة الخبيثة التي لا تنفع الناس، ليس لها قرار ثابت وقد اقتلعت من فوق الأرض؛ لأن جذورها غير قوية، فكما أن هذه الشجرة لا ثبات لها ولا دوام، فكذلك الباطل لا يدوم ولا دئيت". اهـ.

### . يُحَيِّتُ اللهُ الَّذِينَ ءَامَنُواْ بِالْقَوْلِ الشَّابِّتِ فِي ٱلْحَيَوْةِ الشَّيْلَ. (ابراهيم:۲۷):

قَالُ القرطبي؛ نزلت في عذاب القبر؛ يقال؛ من ربك؟ فيقول؛ ربي الله وديني دين محمد، فنذلك قوله؛ « يُعَنِّتُ أَلَهُ النِّبِي ءَمَنُوا بِالْقُولُ التَّالِيِ فَ الْحَبَوْفِ النَّالِيِ وَلَى النَّالِي النَّالِي النَّالِي وَلَى النَّالِي النَّالِي وَلَى النَّالِي النَّالِي وَلَى النَّالِي وَلَى النَّالِي وَلَى النَّالِي وَلَى النَّالِي وَلَى اللَّهِ عَمَا فِي القرطبي)؛ وقد جاء هكذا موقوفًا في بعض طرق مسلم عن البراء والصحيح فيه الرفع كما في صحيح مسلم وكتاب النسائي وأبي داود وابن ماجه وغيرهم....

وقيل معنى: «يثبت الله» يديمهم الله على القول الثابت.

وقيل، يثبتهم في الدارين جزاء لهم على القول الثابت. وقال القفال وجماعة، في «الحياة الدنيا» أي في القبر؛ لأن الموتى في الدنيا إلى أن يبعثوا وفي الأخرة عند الحساب. وحكاه الماوردي عن البراء قال: المراد بالحياة الدنيا المسألة في القبر، وبالأخرة المسألة في القيامة.

« وَيُضِلُّ اللَّهُ الظَّلِمِينِ السِّهِ (إبراهيم: ٢٧) أي: عن حجتهم في قبورهم. اهد القرطبي.

وقال ابن عاشور في التحرير والتنوير في قوله تعالى: ﴿ وَبُضِلُ اللهُ الطّليبِ وَ ﴿ (إبراهيم، ٧٧) أي: المشركين، أي يجعلهم في حيرة وعماية في الدنيا والآخرة، والضلال: اضطراب وارتباك فهو الأثر المناسب لسببه، أعني الكلمة التي اجتُثت من فوق الأرض كما دلت عليه المقابلة، والظالمون، المشركون، قال الله تعالى: ﴿ إِنَّ الْقُرْكُ الظَّالُمُ عَظِيرٌ ، (لقمان، ١٢)).

وآخر دعوانا أن الحمد لله رب العالمين.

الحمد لله، وأصلي وأسلم على سيدنا رسول الله وعلى آله وصحبه ومن والأه، ويعد،

فهذا ذنب من كبائر الذنوب اقترفته أمة من الأمم القديمة فاستحقت أن يدمر الله عليهم ويهلكهم؛ فكانوا بذلك عبرة في الأولين ومَثَلاً للأخرين، هذا الذنب الكبير، هو الأفة الكبيرة التي ارتكبها قوم شعيب عليه السلام، في غابر الأزمان، وقص علينا القرآن قصتها في غير موضع من سوره، أن هؤلاء غالوا في تطفيف الكيل ويخس الميزان، فكانوا من أخبث الناس معاملة؛ يبخسون الميزان، ويطففون الكيال، كانوا كما قيل عنهم، يأخذون بالزائد ويعطون بالناقص.

ويتضح خبث من يفعل ذلك ودناءته إذا علمت أنهم أشد على الناس من اللصوص؛ لأن السارق لا يستطيع أن يتحايل على الناس، ولا يجد ما يستربه جريمته فهو يقتر الناس سارق على أي وضع يكون عليه، أما هؤلاء فيرتكبون جريمتهم تحت ستار المعاملة الحرة وبأداة المدل؛ «الكيل والميزان»؛ لذلك أعد الله تعالى لرتكبي هذه الجريمة ما أعده من العذاب والنكال.

والتطفيف كما هو معلوم يكون بالبخس في الكيل والميزان، وهو نقص يخون به صاحبه في كيل أووزن، وهو ضرب من الخيانة وأكل لأموال الناس بالباطل، وهو علة العلل وآفة الأفات في ميدان البيع

### عبده أحمد الأقرع



### وَآذَكُرُوا إِذَ كُنتُمْ قِلِلًا فَكُنَّرَكُمْ وَآنظُرُوا كَيْفُكَاكَ عَقِبَهُ ٱلْمُفْسِدِينَ » (الأعراف: ٨٥- ٨٦).

نبَّه نبي الله شعيب عليه السلام قومه إلى مجموعة من الأمور لا يصلح أن تكون فيهم ولا أن تصدر منهم؛ لأن بها محقَ البركة وذهابَ الثروة، وكل الدلائل تشير إلى أنه يتمنى لهم الخير لأن الله أرسله إليهم،

فأولاً، أعطوا الناس حقهم كاملاً بالوزن الذي تزنون به والكيل الذي تكيلون به،

وثانيًا، لا تأخذوا من الناس شيئًا ولا تظلموهم في البيع والشراء،

وثالثًا، لا تعملوا في الأرض بالفساد والمعاصي بعد أن أصلحها الله بإرسال المرسلين.

ورابعًا، لا تقطعوا الطريق على المارة وتخوفوهم بالقتل بغية ابتزاز أموالهم وصدهم عن هداية الله وانحرافهم عن الطريق المستقيم.

وخامسا: اذكروا حين كنتم قلة مستضعفين فصيركم الله كثرة وهي نعمة يجب لها الشكر. فاعتبروا بما نزل من عقاب للأمم السابقة انتقاما منهم حين عصوا رسل الله، وقال الله تعالى: «وَإِلَى مَنَيْنَ أَخَاهُمْ شُعَيْنًا قَالَ يَعَقِمِ أَعَبُدُوا الله مَا لَكُمْ مِنْ اللهِ عَبْرُهُ وَلا نَنقُصُوا اللهِ كَالَ مَا لَكُمْ مِنْ اللهِ عَبْرُهُ وَلا نَنقُصُوا المحكال مَا لَحِكُم مِنْ اللهِ عَبْرُهُ وَلا نَنقُصُوا المحكال مَا لَحِكُم مِنْ اللهِ عَبْرُهُ وَلا نَنقُصُوا المحكال مَا لَحِكُم مِنْ اللهِ عَبْرُهُ وَلا نَنقُصُوا المحكال مَا لَحَكُم مِنْ اللهِ عَبْرُهُ وَلا نَنقُصُوا المحكال المحكيال مَا لهِ عَبْرُهُ وَلا نَنقُصُوا المحكيال المحكيال وَلا تَبْحَسُوا المحكيال المحكيال وَلا تَبْحَسُوا المحكيال وَالمِيزَاتِ بِالْقِسْطِ وَلا تَبْحَسُوا المحكيال المحكيال وَلا تَبْحَسُوا فِي الأَرْضِ مُفْسِدِينَ السَّاسَ أَشْيَاتُهُ اللهِ خَيْرٌ لَكُمْ إِن حَسُمُ مُؤْمِنِينَ وَمَا اللهِ عَبْرُ لَكُمْ إِن حَسُمُ مُؤْمِنِينَ وَمَا اللهِ اللهُ عَبْرُهُ المُوا اللهِ عَبْرُهُ إِن حَسُمُ مُؤْمِنِينَ وَمَا اللهُ عَبْرُهُ إِن حَسُمُ مُؤْمِنِينَ وَمَا اللهُ عَبْرُهُ مِنْ اللهِ عَبْرُهُ إِن حَسُمُ مُؤْمِنِينَ وَمَا اللهُ عَبْرُهُ مَا إِن حَسُمُ مُؤْمِنِينَ وَمَا اللهُ عَبْرُهُ إِن حَسُمُ مُؤْمِنِينَ وَمَا اللهُ عَلَى المُعْمَ عَبْرُهُ إِن حَسُمُ مُؤْمِنِينَ وَمَا اللهُ عَبْرُهُ اللهُ عَبْرُهُ مَا إِن حَسُمُ مُؤْمِنِينَ وَمَا اللهُ عَبْرُهُ اللهُ عَبْرُا فِي المُعْمَلُونِ مُعْمَلُولُ اللهُ اللهُ عَبْرُا فِي المُعْمَلُولُ اللهُ المُعْمَلُولُ اللهُ المُن المُعْمَلِينَ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ المُعْمَلُولُ اللهُ اللهُ اللهُ المُعْمَا اللهُ اللهُ المُعْمِلُولُ اللهُ المُعْمَالِ اللهُ المُعْمَلُولُ اللهُ اللهُ المُعْمُ اللهُ المُعْمَلُولُ اللهُ اللهُ المُعْمَلُهُ المُعْمُ اللهُ المُعْمَل

كرَّرنبي الله شعيب عليه السلام نفس الدعوة على قومه كي يرجعوا عن الفعلة القبيحة ثم تراه ينبه على أمرين زيادة على ما سبق؛

الأول: أنه رآهم في سعة من الرزق وبحبوحة من العيش وكثرة من نعم الحياة، وكل ذلك يجعلهم في غنى عن نقص الكيل والميزان: «إنّ أَرَنكُم عِنْبُرِ» (هود:٨٤).

والثاني: أنه ينبههم: أنَّ ما يتبقى لكم من ربح البيع والشراء خير لكم من أخذ أموال الناس عن طريق التطفيف، ورزق الله خير لكم من هذا الاعتداء على أموال الغير؛ «بَقِيَّتُ اللّهِ خَيْرٌ لَكُمْ إِن كُنتُم تُؤْمِينٍ » (هود: ٨٦).

وفي موضع آخريقول الله تعالى حكاية عن نبيه شعيب عليه السلام وهو يوجّه قومه على ترك هذه العصية: وأوفُّهُ الْكُنَّارِ وَلَا تَكُونُوا مِنَ ٱلْمُخْسِرِينَ ﴿ وَزِنُوا بِالْقِسْطَاسِ ٱلْمُسْتَقِيمِ اللهِ وَلَا تَبْخُسُوا ٱلنَّاسَ أَشْيَاتُهُمْ وَلَا نَعْثُوا النَّاسَ أَشْيَاتُهُمْ وَلَا نَعْثُوا فِ ٱلْأَرْضُ مُفْسِدِينَ ﴿ أَنَّا وَاتَّقُوا ٱلَّذِي خَلَقَكُمْ وَٱلْحِلَّةَ ٱلْأُولِينَ» (الشعراء:١٨٤). ولكن القوم تطاولوا عليه- عليه السلام- « قَالُوا الَّمَا أنتَ مِنَ ٱلْمُستَخَرِينَ ﴿ وَمَا آنتَ إِلَّا بِشَرٌّ مِثْلُنَا وَإِن نَظْنُكَ لِمِنَ ٱلْكُندِينَ (أَمَّ) فَأَسْقِطَ عَلَيْنَا كَسَفًا مِّنَ ٱلسَّمَاءِ إِن كُنتَ مِنَ ٱلصَّيدة مِنَ السَّمَاءِ إِن كُنتَ أَعْلَمُ بِمَا تَعْمَلُونَ » (الشعراء: ١٨٥- ١٨٨)، فكانت عاقبتهم كما قال الله تعالى: « فَأَخَذَتْهُمُ ٱلرَّجْفَةُ فَأَصْبَحُوا فِي دَارِهِمْ جَيِثِمِينَ» (الأعراف،٧٨)، أي: هامدين لا حراك نهم.

وقال تعالى: «وَلَمَّا جَاهَ أَمُرُنَا غَيَّنَا شُعَيْبًا وَالَّذِينَ ءَامَنُوا مَعَهُ، بِرَحْمَةِ مِنَّا وَأَخَذَتِ الَّذِينَ ظَلَمُوا الصَّيْحَةُ فَأَصْبَحُوا فِي دِينَرِهِمْ جَنِينِكَ (١) كَأَن لَرُ



يَعْنَوْافِيمُ أَلَا بُعْدًا لِمَنْفِي كَمَا بَعِدَتْ تَـعُودُ » (هود: ٩٤- ٩٥)، وقال الله تعالى: « هَكَلَّبُوْهُ فَأَخَدُهُمْ عَذَاثُ يَوْمِ ٱلظَّلَّةُ إِنَّهُ كَانَ عَذَابَ يَوْمٍ عَظِيمٍ » (الشعراء:١٨٩).

سبحان الله 11 أنواع من العذاب في سورة «هود» الصيحة، وفي «الأعراف» الرجفة، وفي سورة «الشعراء» عذاب يوم الظلة، وهي أمة واحدة اجتمع عليهم يوم عذابهم هذه النقم كلها، وإنما ذكر فيها في كل سياق ما يناسبه، ففي الأعراف لم قالوا: ﴿ الأعراف الم السب أن يذكر هناك الرجفة فرجفت بهم الأرض التي ظلموا بها وأرادوا إخراج نبيهم منها.

ولما أساؤوا الأدب في مقالتهم على نبيهم ذكر الصيحة التي أخمدتهم، وفي الشعراء لما قالوا: « فَأَسْتِطُ عَلَيْنَا كِنَفًا فِنَ السَّمَاةِ إِن كُنْتَ مِنَ السَّمَاةِ إِن كُنْتَ مِنَ السَّمَاةِ إِن كُنْتَ مِنَ السَّمَاةِ إِن كُنْتَ مِنَ السَّمَاةِ إِن الشعراء: ١٨٧ ) قال: فَأَخَذُهُمْ عَذَابُ يَوْمٍ الظُّلَّةُ إِنَّهُ. كَانَ عَذَابُ يَوْمٍ عَظِيمٍ » (الشعراء: ١٨٩)، وهذا من الأسرار عظيم الدقيقة ولله الحمد والمنة كثيرًا دائمًا. (تفسير القرآن العظيم ٤٧٤/٢).

وإذا كان قد حدث هذا لأمة سابقة فكانت عبرة ومثلاً لمن يأتي بعدهم إلى يوم الدين، فهل اتعظ الناس فأقلع كل غاش، وانتهى كل مطفّف عن هذا المنكر؟! إنَّ هذه الأفة تلازم الناس طالما هناك بيع وشراء، وطالما لا يخشون الله، ولا يخافون من عقابه، ومن أجل ذلك كان

يحافون من عقابه، ومن أجل دلك كان الأمر من الله أمرا قاطعًا بالوفاء، قال الله تعالى: «وَأَوْفُوا الْكِيلَ إِذَا كُلُمُ مَرْنُوا بِالْقِسْطَاسِ الله الله المُعْفَقِينَ، ولقد أبرز القرآن كما توعد الله المطففين، ولقد أبرز القرآن هذا الوعيد الشديد في صورة عذاب أكيد في الآخرة في مطلع سورة حملت أكيد في الآخرة في مطلع سورة حملت

اسم هؤلاء المعتدين على حقوق الناس وأموالهم مع ما يكون لهم في الدنيا من القحط والمجاعات والأزمات الطاحنة وذهاب البركة من الزروع والثمرات وشدة الجدب، قال الله تعالى: ﴿ وَيُلُّ لِلْمُطَفِّنِينَ لَا اللّٰهِ تَعْلَى اللّٰهِ اللّٰهُ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهُ اللّٰهِ اللّٰهُ الللللللّٰهُ الللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ الللّٰهُ اللّٰهُ الللّٰهُ

كما بين رسول الله صلى الله عليه وسلم أن آفة التطفيف تمحق البركة وتقضي على الأمن والاستقرار، وأشفق على أصحابه الذين رياهم منها، فقال عليه الصلاة والسلام: «يا معشر المهاجرين، خصالُ خمسُ إذا ابتليتم بهن، وأعوذ بالله أن تدركوهن...»، وذكر صلى الله عليه وسلم: «ولم ينقصوا المكيال والميزان إلا أخذوا بالسنين وشدة المؤنة، وجور السلطان عليهم». (صحيح الجامع:

وقال نافع؛ كان ابن عمر يمر بالبائع فيقول له: «اتق الله.. أوف الكيل والوزن بالقسط فإن المطففين يوقفون يوم القيامة حتى يلجمهم العَرقُ إلى أنصاف آذانهم».

من أجل ذلك كانت وظيفة الحسبة والمحتسب من الوظائف المهمة في المجتمع الإسلامي؛ حفظًا لحقوق الناس، ومراقبة هؤلاء الناس ومنعهم من التلاعب بأقوات الناس وأموالهم.

اللهم إني أعود بك من قلب لا يخشع، ومن دعاء لا يسمع، ومن نفس لا تشبع، ومن علم لا ينفع، أعود بك من هؤلاء الأربع. (صحيح الجامع، ١٢٩٧).

والحمد لله رب العالمين.



الْحَمْدُ للّهِ الَّذِي لَهُ مُلْكُ السَّمَاوَاتِ وَالأَرْضِ، يُحْيِي وَيُمِيتُ وَهُوَ عَلَى كُلُّ شَيْءٍ قَدِيرٌ. وَالصَّلاَةُ وَالشَّلاَمُ عَلَى سَيُدِنَا مُحَمَّدِ، اللّهِ بِإِذْنِهِ وَسِرَاجًا وَالشَّلاَمُ عَلَى سَيُدِنَا مُحَمَّدِ، اللّهِ بِإِذْنِهِ وَسِرَاجًا مُنِيلًا مُعَلَى سَيُدِنَا مُحَمَّدِ، اللّهِ بِإِذْنِهِ وَسِرَاجًا مُنِيلًا أَمَّا بَعْدُ، فإن المعصية هي مخالفة أوامر الله تعالى، ورسوله صلى الله عليه وسلم، من أجل ذلك أحببت أن أُذكر نفسي وأحبابي الكرام بخطورة المعاصي وأثرها السيئ على الفرد والمجتمع. فأقول وبالله تعالى التوفيق؛

### (١) العاصى سبب غضب الله على صاحبها:

عن عَلِيٌ بْنِ أَبِي طَالْبِ، رَضِيَ اللّٰهُ عَنْهُ، قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللّٰهِ صَلَى اللّٰهَ عليهِ وسلم، وَلَعَنَ اللّٰهِ مَنْ دَبَحَ لِغَيْرِ اللّٰهِ، وَلَعَنَ اللّٰهِ مَنْ آوَي مُحْدِثًا، وَلَعَنَ اللّٰهِ مَنْ أَعَنَ اللّٰهِ مَنْ عَيْرَ اللّٰهِ مَنْ اللّٰهِ مَنْ عَيْرَ الْلَّذِيهِ، وَلَعَنَ اللّٰهِ مَنْ عَيْرَ الْمُنَارِ(أَيْ: حدود الأَرضَ)» (مسلم مَنْ غَيْرَ الْمُنَارِ(أَيْ: حدود الأَرضَ)» (مسلم حديث: ١٩٧٨).

وعَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ، رَضِيَ اللّٰهُ عَنْهُ، قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللّٰهِ صلى اللّٰه عليه وسلم: لَعَنَ اللّٰهُ السَّارِقَ. (مسلم حديث: ١٦٨٧).

وعن إِبْنَ عُمَنَ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُما، قَالَ: قَالَ رَسُولُ الله صلى الله عليه وسلم: «لَعَنَ اللَّه الْخَمْنَ وَشَّارِيَهَا، وَسَاقِيَهَا، وَيَاتِعَهَا، وَمُبْتَاعَهَا (الذي يشتريها)، وَعَاصِرَهَا، وَمُعْتَصِرَهَا، وَحَامِلَهَا، وَالْمُحُمُولَةَ إِلَيْهِ» (حديث صحيح، صحيح أبي داود للألباني حديث (٣١٢١).

قال الشَّاعرُ:

### مال تجيب الدق

تُغْصِي الْإِلَهُ وَأَنْتَ تَزْعُمُ حُبُّهُ هَذَا وَرَبِي لِلَّا الْقِيَاسِ شَنِيعٌ لَوْ كَانَ حُبُّكَ صَادِقًا لَأَطَّفْتَهُ

إِنَّ الْمُحِبِّ لَمُنْ يُحِبُّ مُطْيعُ

(٢) المعاصى تذل صاحبها:

الْمُعْصِيَةُ تُورِثُ الْذُلُّ لَصَاحِبِهَا؛ قَإِنَّ الْعِزَّ كُلُ الْمُؤَّ فِي طَاعَةَ اللَّهُ تَعَالَى. قَالَ تَعَالَى: (مَنَ كُلُ الْمُؤَّ فِي طَاعَةَ اللَّهُ تَعَالَى. قَالَ تَعَالَى: (مَنَ كُلُ الْمُؤَّ فَيْكُو الْمُؤَّ فَي اللَّهُ أَلْفِيَةً إِلَّ اللَّهُ الْمُؤْلِثُهَا بِطَاعَةَ اللَّهُ، فَإِنَّهُ لاَ يَجِدُهَا إِلاَّ فَلَا مُنْ دُعَاء بَعْضَ السَّلَفَ: فِي طَاعَةَ اللَّهُ، فَإِنَّهُ لاَ يُخِضُ السَّلَفَ: اللَّهُمَّ أَعِزُنِي بِطَاعَتِكَ وَلاَ تُذِلَّنِي بِمَعْصِيتِكَ. اللَّهُمَّ أَعِزُنِي بِطَاعَتِكَ وَلاَ تُذِلَّنِي بِمَعْصِيتِكَ. (الجواب الكافِي، لابن القيم، ص١٨).

قَالَ عَبْدُ اللهِ بْنِ الْبُبَارَكِ (رحمهُ الله): وَأَنْتُ الذُّنُونَ تُمِيثُ الْقُلُونَ



### وَقَدْ يُورِثُ الذُّلُّ إِذْمَانُهَا وَتَرْكُ الذُّنُوبِ حَيَاةُ الْقُلُوبِ

وَخَيْرٌ لِنَفْسِكَ عَضْيَاتُهَا

(الآداب الشرعية، لابن مفلح الحنبلي، جـ ١، صـ١٤٤)

(٣) المُفاصى سبب نسيان العلم:

الْعِلْمُ ثُورٌ يَقْدْفُهُ اللّٰهُ تَعَالَى بِي الْقَلْبِ، وَالْغُصِيَةُ تُطْفِئُ ذَلِكَ النُّورَ.

قَالَ عَبْدُ اللّٰه بْنُ مَسْعُودٍ، رضي اللّٰهَ عنه: «إِنِّي لَأَحْسَبُ أَنَّ الرَّجُلَ يَنْسَى الْعِلْمَ قَدْ عَلِمَهُ بِالذَّنْبِ يَعْمَلُهُ» (جامع بيان العلم، لابن عبد البر، جـ١. صـ٧٥، رقم، ١١٩٥).

كَانَ الإِمَام أبو حنيفة (رحمهُ اللَّه) إِذَا أَشْكَلَتْ عَلَيْهِ مسألة قَالَ لأَضْحَابه مَا هَذَا إِلاَّ لَذَنب أحدَثته وَكَانَ يسْتَغْفر وَرُبِمَا قَامَ وَصلَى لانب أحدَثته وَكَانَ يسْتَغْفر وَرُبِمَا قَامَ وَصلَى فتنكشف لَهُ المسألة وَيَقُولُ رَجُوْت أَنِّي تيب عَليّ. (الجواهر المضية، محيي الدين الحنفي، حبا، ص ٤٧٠).

قال علي بن خشرم (رحمهُ اللَّهُ) رأيت وكيعَ بن الجراح (رحمهُ الله) وما رأيت بيده كتاباً قط إنما هو يحفظ فسألته عن دواء الحفظ. فقال: ترك العاصي ما جربت مثله للحفظ. (تهذيب التهذيب، لابن حجر العسقلاني، جـ٢، صـ١٢٩).

قَالَ مَالِكُ بِنُ أَنْسِ (رحمهُ اللَّه) للشَّافِعيُ (رحمهُ اللَّه) للشَّافِعيُ (رحمهُ اللَّه)؛ إِنُ اللَّه أَفْقَى عَلَى قَلْبِكَ ثُورًا، فَلْأَ تُطْفِئُهُ بِظُلْمَةِ الْمُعْصِيَةِ. (تهذيب الأسماء، للنووي، جا، صلاع).

قَالَ الإمامُ الشَّافِعِيُّ (رحمهُ اللَّه):

شَكَوْتُ إِلَى وَكِيعِ سُوءَ حِفْظِي

قُارْشَدَني إِلَى تَرْكِ الْعَاصي وَاخْبَرَني بِأَنَّ العِلْمَ ثُورٌ

وتورُ الله لا يُهدى لعاصى

(ديوان الشافعي، صـ ٦١)

(٤) المعاصي تنصر أعداء العاصي عليه:

كتب عمر بن الخطاب إلى سعد بن أبي

وقاص رضى الله عنهما ومن معه من الأجناد: أما بعد، فإنى آمرك ومن معك من الأجناد بتقوى الله على كل حال، فإن تقوى الله أفضل العدة على العدو، وأقوى المكيدة في الحرب. وآمرك ومن معك أن تكونوا أشد احتراسا من المعاصى منكم من عدوكم، فإن ذنوب الجيش أخوف عليهم من عدوهم. وإنما ينصر السلمون بمعصية عدوهم لله، ولولا ذلك لم تكن لنا بهم قوة؛ لأن عددنا ليس كعددهم، ولا عدتنا كعدتهم، فإن استوينا في العصية كان لهم الفضل علينا في القوة، وإلا ننصر عليهم بفضلنا لم نغلبهم بقوتنا. واعلموا أن عليكم في مسيركم حفظة من الله يعلمون ما تضعلون، فاستحيوا منهم، ولا تعملوا بمعاصى الله وأنتم في سبيل الله، ولا تقولوا إن عدونا شرمنا فلن يسلط علينا وإن أسأنا، فرب قوم قد سلط عليهم شر منهم كما سلط على بني إسرائيل، لما عملوا بمُسَاخط الله، كفَّار المجوس فجاسوا خلال الديار وكان وغدا مَفْعُولاً، واسألوا الله العونَ على أيضسكم، كما تسألونه النصر على عدوكم. أسألُ الله ذلك لنا ولكم. (العقد الفريد لابن عبد ريه جـ١ صـ۹۲).

### (٥) المعاصي تسود ونميت قلب صاحبها

(٦) الْمُعَاصِي سَبِبِ قَلَةَ الْرِزْقَ وَالْبَرْكَةَ عَنْدَ صَاحِبِهَا إِنَّ الْعَبْدَ لَيُحْرَمُ الرُّزْقَ بِالذَّنْبِ يُصيبُهُ،

وَتَمْحَقُ الْمَرَكَةَ عِنْده فِي كُلِّ شَيءٍ.

فاذا أذنب العبد نكتت فقليه نكتة سوداء وعَنْ أَبِي أُمَامِةَ الباهلي؛ رَضِيَ اللَّهِ عَنْهُ، قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللَّهِ صَلَّى اللَّهِ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ: «إِنَّ رَوْحَ الْقُدُسِ نَفَثَ فِي رُوعِيَ (أُوحِيَ الَّيِّ) أَنَّ نَفْسَا لَنْ تَمُوتُ حَتَّى تُسْتَكُمُلَ أَجَلَهَا وَتَسْتَوْعِبَ رِزْقَهَا فَاتَّقُوا اللَّهِ وَأَجْمِلُوا فِي الطُّلَبِ وَلا يَخْمِلُنَّ أَحَدَكُمُ اسْتَنْطَاءُ الرُّزْقَ أَنْ يَطْلُبُهُ بِمَعْصِيَةً فَإِنَّ اللَّهِ لا نُتَالُ مَا عَنْدَهُ الاُّ بطَّاعَتُهُ (حديث صحيح؛ صحيح الحامع، للألباني، حديث: ٢٠٨٥).

### (V) المعاصى تسبب الإهانة لصاحبها:

قَالَ اللَّهُ تَعَالَى: (وَمَنْ يُهِنَ اللَّهُ فَمَا لَهُ مِنْ مُكْرِمٍ) (الْحَجِ: ١٨)، قَالَ الْأَمَامُ ابنُ القيم (رحمهُ الله): المُعَاصى تَسْلُتُ صَاحِبَهَا أَسْمَاءَ الْلَاْحِ وَالشَّرَفِ، وَتَكُسُوهُ أَسْمَاءَ الذُّمُّ وَالصَّغَارِ، فَتَشْلُبُهُ اسْمَ الْمُؤْمِنِ، وَالْبَرِّ، وَالْحُسنِ، وَالْتُقيَ، وَالْمُطِيعِ، وَالْمُنيِبِ، وَالْوَلْيُ، وَالْوَرِعِ، وَالصَّالِحِ، وَالْعَابِدِّ، وَالْخَائفَ، وَالْأَوَّابِ، وَالطَّيِّبِ، وَالْكَرْضِيِّ وتحوها.

وَتَكْسُوهُ اسْمَ الْفَاحِرِ، وَالْعَاصِي، وَالْخَالَف، وَالْمُسِيءِ، وَالْمُفْسِدِ، وَالْخَبِيثِ، وَالْمُسْخُوطِ عليه ، وَالزَّانِي، وَالسَّارِقِ، وَالْقَاتِلِ، وَالْكَاذِبِ، وَالْخَائِنِ، وَقَاطِعِ الرِّحِمِ، وَالْغَادِرِ وَأَمْثَالِهَا. (الحواب الكافي، لابن القيم، صـ١٨).

### (٨) الْعَاصى تجعل صاحبها ينسى نفسه من الغير:

من الحقائق الثابتة أن المعاصى تجعل العبدُ ينسى نفسه، فيخسر الدنيا والآخرة.

قَالَ تعالى: ﴿ يَأَيُّهُا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوا ٱلَّهُوا ٱللَّهُ وَلْتَنْظُرُ نَفْشُ مَّا قَدَّمَتْ لِغَيَّةٌ وَأَتَّقُوا ٱللَّهُ ۚ إِنَّ ٱللَّهَ خَيرًا بِمَا تَمْمَلُونَ ١١٠ وَلَا تَكُونُوا كَالَّذِينَ نَسُوا اللَّهَ فَأَنسَاهُمْ أَنفُسَهُمْ أُوْلَيْكَ مُمُ ٱلْفَاسِقُونَ ، (الحشر: ١٨-١٩)؛ أُمَرَ اللَّه تعالى بِتَقْوَاهُ وَنَهَى أَنْ بَتَشَيَّهُ عِيَادُهُ الْلُؤْمِنُونَ بِمِنْ نَسَيَهُ بِتَرْكَ تَقُوَاهُ، وَأَخْبَرَ أَنَّهُ عَاقَبَ مَنْ تَرَكَ التَّقْوَى بِأَنَّ أَنْسَاهُ نَفْسَهُ، أَيْ أَنْسَاهُ مَصَالِحَهَا، وَمَا يُنْجَيِهَا مِنْ عَذَابِهِ، وَمَا يُوجِبُ لَهُ الْحَيَاةَ الْأَبَدِيَّةَ، وَكُمَالَ لَذَّتَهَا وَسُرُورِهَا وَتَعيمهَا، فَأَنْسَاهُ اللَّه ذَلِكَ كُلُّهُ جَزَّاءَ

لِمَا نَسِيَهُ مِنْ عَظَمَتِهِ وَخَوْفِهِ، وَالْقِيَامِ بِأَمْرِهِ، فَتَرَى الْعَاصِيَ مُهُملاً لَصَالِحِ نَفْسِهُ مُضَيِّعًا لَهَا، قَدْ أَغْفُلُ اللَّهِ قُلْبَهُ عَنْ ذَكُرِهِ، وَاتَّبَعَ هَوَاهُ وَكَانَ أَمْرُهُ فُرُطًا، قَد انْفَرَطَتُ عَلَيْه مَصَالحُ دُثْيَاهُ وَآخِرَته، وَقَدْ فَرُطَ فِي سَعَادَته الْأَبَدِيَّةَ، وَاسْتَنْدُلُّ بِهَا أَدْنَى مَا يَكُونُ مِنْ لَذَّةً، انْمَا هِيَ سَحَايَةُ صَيِّف. وَأَعْظَمُ الْعُقُويَاتِ نِسْيَانُ الْعَيْد لْنَفْسِهِ، وَاهْمَالُهُ لَهَا، وَإِضَاعَتُهُ حَظَّهَا وَنَصِيبَهَا منَ اللَّه، وَيَيْعُهَا ذَلَكَ بِالْغَبْنِ(الْحُسرانِ) وَالْهُوَانِ وَأَيْخُسِ الثُّمَنِ. (الْحُوابِ الْكَلْفِ، لاين القيم، ص١٠٠٠).

### (٩) المعاصى تجعل صاحبها مقلساً من الحسنات:

عَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ، رَضِيَ اللَّهِ عَنْهُ، أَنَّ رَسُولَ الله صلى الله عليه وسلم، قَالَ: «أَتَدُرُونَ مَا الْمُفْلَسُ؟، قَالُوا: الْمُفْلسُ فينَا مَنْ لاَ دِرْهَمَ لَهُ وَلا مَتَاعَ، فَقَالَ: «إِنَّ الْمُفْلِسَ مِنْ أُمَّتِي يَأْتِي يَوْمَ الْقَيَامَة بِصَلاَة، وَصَيَام، وَزُكَاة، وَيَأْتِي قُدُ شَتَمَ هَذُا، وَقَدُفَ هَٰذَا، وَأَكُلُ مَالُ هَذَا، وَسَفَكَ دُمَ هَذَا، وَضَرَبَ هَذَا، فَيُعْطَى هَذَا مِنْ حَسَنَاتِهِ، وَهَذَا مِنْ حَسَنَاتِهِ، فَإِنْ فَنيَتْ حَسَنَاتُهُ قَبْلُ أَنْ يُقْضَى مَا عَلَيْهِ أَخِذَ مِنْ خَطَايَاهُمْ فَطُرِحَتْ عَلَيْه، ثُمَّ طُرحَ فِي النَّانِ (مسلم حديث، · (YOA)

### (١٠) المعاصى تهلك الإنسان وماله:

قَالَ اللَّهُ تَعَالَى: ﴿ إِنَّ قَنْرُونَ كَانَ مِن قَوْمِ مُوسَىٰ فَبَغَىٰ عَلَيْهِم وَءَالْيَنَاةُ مِنَ ٱلكُنُوزِ مَا إِنَّ مَفَاتِحَهُ لَلَنُوا بِٱلْعُصْبِيةِ أُولِي ٱلْقُوَّةِ إِذْ قَالَ لَهُ فَوْمُهُ لَا تَفْرَحُ إِنَّ ٱللَّهُ لَا يُحِبُّ ٱلْفَرِحِينَ ﴿ وَٱتَّنِعَ فِيمَا ۚ ءَاتَسَاكَ ٱللَّهُ ٱلدَّارَ ٱلْآخِسَرَةُ وَلَا تَنْسَى نَصِيبَكَ مِنَ ٱلدُّنْمَا وَأَحْسِيرَ كَمَا أَحْسَنَ ٱللَّهُ إِلَيْكُ ۚ وَلَا تَبْغِ ٱلْفَسَادَ فِي ٱلْأَرْضُ إِنَّ ٱللَّهَ لَا يُحِبُّ ٱلْمُفْسِدِينَ اللَّهِ قَالَ إِنَّمَا أُوتِنتُهُ، عَلَى عِلْم عِندِيَّ أَوَلَمْ يَعْلَمُ أَنَ اللَّهُ قَدْ أَهْلُكَ مِن قَبِّلهِ عِن الْقُرُونِ مَنْ هُوَ أَشَدُّ مِنْهُ قُونَةُ وَأَكْثُرُ جَمَعا فَلَا يُسْتَلُ عَن ذُنُوبِهِمُ ٱلْمُحْرِمُونَ (٧١) فَخَرَجُ عَلَىٰ قَوْمِهِ فِي زِينَتِهِ قَالَ ٱلَّذِيكَ يُرِيدُونَ ٱلْحَيَوٰةَ ٱلدُّنْيَا يَكَلَيْتَ لَنَا مِثْلَ مَا أُوفِ قَنْرُونُ إِنَّـهُ، لَذُو حَظِ عَظِيمِ (أُنَّ) وَقَدَالَ ٱلَّذِينَ أُوثُوا ٱلْعِلْمَ وَتَلَكُّمْ ثُوَابُ ٱللَّهِ خَيْرٌ لَمَنْ ءَامَنَ وَعَمِلَ صَلِحًا وَلَا يُلَقَّلٰهَا ۖ إِلَّا ٱلصَّكِيرُونَ اللَّ فَسَفْنَا بِهِ، وَيدَارِهِ ٱلْأَرْضَ فَمَا "

كَانَ لَهُ مِن فِتُةٍ يَنصُرُونَهُ مِن دُونِ اللَّهِ وَمَا كَارَ مِنَ اللَّهِ وَمَا كَارَ مِنَ اللَّهِ وَمَا كَارَ مِنَ اللَّهِ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى الل

### ١١ - المُفاصى سبب الْفُساد في الأرض

قَالُ تَعَالَى: ( طَهَرَ ٱلْفَسَادُ فِ ٱلْبَرِ وَٱلْبَحْرِيمَا كَسَبَتْ الَّذِي الْنَاسِ لِيُنِيقَهُم بَعْضَ ٱلَّذِي مَيْلُوا لَعَلَّهُمْ بَعْضَ ٱلَّذِي مَيْلُوا لَعَلَّهُمْ بَعْضَ ٱلْذِي مَيْلُوا لَعَلَّهُمْ بَعْضَ الَّذِي مَيْلُوا لَعَلَّهُمْ أَنْ وَالْمُواءِ اللَّرْضِ الْنُواعَا مِنَ الْفَسَادِ فِي الْبِيَاهِ وَالْهُوَاءِ، وَالزَّرْعِ، وَالْسَاكَنِ.

١٢ - المعاصي تزيل النعم عن المجتمع:

قَالُ الشَّاعِرُ؛

إِذَا كُنْتَ فِي نَعْمَةَ فَارْعُهَا

فَإِنَّ الْتَعَاصِيَ تُزِيلُ النُّعَمُ وَحَامِ عَلَيْهَا بِشُكْرِ الْإِلَه

فَإِنَّ الْإِلَّهُ سَرِيعُ النَّقَمُ

(أدب الدنيا والدين، للماوردي، صـ ٢٤٥).

مِن الحقائق الثابتة والعلومة لدى العقلاء مِن الناس أن العاصي تزيلُ النَّعَمَ عن المجتمع. وسوف نذكرُ بعض الأمثلة:

### (۱)قومهود:

قال سبحانه: ( فَأَمَّا عَادُ فَأَسْتَكَبُرُوا فِي الْأَرْضِ بِغَيْرِ الْحَقِّ وَقَالُوا مِنْ أَشَدُّ مِنَّا قُوَةً أُولَة بَرُوا أَكَ اللّهَ الَّذِي خَلَقَهُمْ هُو أَشَدُّ مِنهُمْ قُوَةً وَكَانُوا بِتَايِئِيْنَا يَجْمَدُونَ ۞ فَأَرْسَلُنَا عَلَيْهِمْ رِيَّا صَرْصَرًا فِي آيَادٍ فَجِسَاتٍ لِنُذِيقَهُمْ عَذَابَ الْخِرِّي فِي الْحَيَوْةِ الدُّنْيَا وَلَعَذَابُ الْآخِرَةِ أَخْرَى وَهُمْ لَا يُصَرُّونَ ) (فصلت:11-10).

### (٢) قوم صالح:

قال الله تعالى: ( وَأَمَّا ثَمُودُ فَهَدَيْنَهُمْ فَاسْتَحَبُوا الله تعالى: ( وَأَمَّا ثَمُودُ فَهَدَيْنَهُمْ فَاسْتَحَبُوا الْعَمَى عَلَى الْمُدُنِ فَأَخَذَهُمْ صَعِقَةُ الْعَدَابِ الْمُونِ بِمَا كَانُوا يَكَفُونَ إِلَى اللهِ اللهِ عَامَنُوا وَكَانُوا يَنَقُونَ ) كَانُوا يَكَفُونَ ) كَانُوا يَكَفُونَ ) (فصلت:١٧- ١٨).

### (٣) قوم لوط:

قال سبحانه عن قوم لوط: (فَلَمَا جَاءَ أَنْهُا جَعَلَهُ أَنْهُا جَعَلَهُ أَنْهُا جَعَلَاهُ أَنْهُا جَعَلَاهُ مِن جَعَلْنَا عَنِلِيَهَا سَافِلَهَا وَأَمْطَرَنَا عَلَيْهَا حِجَارَةً مِن سِجِيلٍ مِنْضُودٍ ﴿ مُسَوَّمَةً عِندَ رَبِكَ وَمَا هِيَ مِنَ الظَّلْلِمِينَ بِبَعِيدٍ) (هود: ٨٦- ٨٣).

(٤) قوم شعيب،

### (٥)قوم سيا،

قال سبحانه: ( لقد كان لِسَبَا في مسكنهم عايةً المختلف عن يعين وشِمَالُ كُلُوا مِن رَوْق رَيْكُمْ وَأَشْكُرُوا لَهُ. بَلَدَةٌ طَيْبَةٌ وَرَبُّ عَفُورٌ ﴿ فَالْعَرْضُوا فَأَرْسَلْنَا عَلَيْهِمْ سَيْلَ الْمَرْمِ وَيَدَّلَنَهُم عِنَيْتَهُمْ جَنَيْنِ ذَوَاق أَكُو مَطِ مَطِ وَأَمْلُ وَهَيْ وَيَدَّلُ لَهُمْ عِنَا الْمَعْورُ ﴿ فَالْعَرْمُ وَيَعْلَىٰ بَيْنَهُمْ وَيَهْ لَكُمُورُ ﴿ فَا فَعَلَىٰ بَيْنَهُمْ وَيَهْ لَكُمُورُ ﴿ فَا لَكُمُورُ ﴿ فَا وَحَمَلَنَا بَيْنَهُمْ وَيَهْ لَكُورُ وَ فَالْوَلُ وَهَا لَكُمُورُ وَ فَا لَكُمُورُ اللهِ وَعَمَلَنَا بَيْنَهُمْ وَيَهْ لَلْهُورُ وَقَدَرُنَا فِيهَا السّيرُ اللهُ وَايَّامًا عَلَيْهِمْ فَيَعَلَىٰ هُمْ أَعَالِينَ وَمَرَقَتَهُمْ مِنْ اللهِ وَمُعَلِّنَا هُمْ أَعُولُوا رَبِّنَا بِعِدَ اللهُ اللهُ وَالْكُمُوا أَنْفُسَهُمْ فَجَعَلَنَهُمْ أَعَادِيثَ وَمَزَقَتَهُمْ بَيْنَ السّفَارِينَ وَظُلَمُوا أَنْفُسَهُمْ فَجَعَلَىٰ هُمْ أَعَادِيثَ وَمَزَقَتَهُمْ بَيْنَ السّفَارِينَ وَظُلَمُوا أَنْفُسَهُمْ فَجَعَلَىٰ هُمْ أَعَادِيثَ وَمَزَقَتَهُمْ الْمَارِينَ وَطُلُمُوا أَنْفُسَهُمْ فَجَعَلَىٰ هُمْ أَعَادِيثَ وَمُزَقَتَهُمْ لَكُولُ مَمْرَقًا إِنْ فِي ذَلِكَ لَابُونَ لِكُلُ صَبَادٍ شَكُورٍ ) فَيْ فَعَلِلْ اللهُ اللهُ

### (٦) فرعون وقومه:

قال الله تعالى: (وَلَقَدُ مَنَا مَنَا مَلَهُمَ فَمَ اللهُ عَلَمُهُمْ مَنُولُ كَيْمُ ﴿ اللهُ مَنَا مَنَا مَنَا مَنَا مَنَا مَنَا مَنَا اللهُ عِبَادَ اللهِ إِنَّ كُوْرَ رَسُولُ آمِينٌ ﴿ وَأَن لَا تَعْلُوا عَلَى اللهِ إِنَّ مَاتِكُمْ بِمُلَطَّنِو مُبِينِ ﴿ وَالْمَاتُ فَيْ مَدْتُ بَرَقِى وَرَبَيْكُو أَن تَرَجُمُونِ وَاللهُ إِنَّ مَنُولُا فِي مَنْدَتُ بَرَقِي وَرَبَيْكُو أَن تَرَجُمُونِ وَاللهُ عِبَادِي لَيلًا إِنَّكُمُ مَنْتَبُعُونَ وَ وَرَبَيْكُو أَن مَنْتَلَا مِنْ مَنْوَلَا فَي مَنْ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ مَنْ مَنْوَلَا اللهُ مَنْوَلَا اللهُ مَنْوَلَا اللهُ مَنْ وَمَنَا وَلَي اللهِ اللهُ مَنْوَلِكُو اللهُ مَنْوَلَا اللهُ مَنْ وَمِنْ وَاللهُ مَنْ وَمُونِ ﴿ وَاللّهُ وَالْمُولِينَ اللهُ مَنْوَلُولُ وَمَا كَانُوا مَنْهُ وَمُنَا مَا مُنْوَلِينَ وَمُنْوِدٍ ﴿ وَهُولُولُ وَمَا كَانُوا مُنْوَلِينَ وَمُؤْوِدُ وَلَى وَرَبُومِ وَمِنَا وَكُولِينَ وَمُنْوَلِ وَاللّهُ وَلَوْرَفَنَانِهُا فَوْمًا مَالِكُولُ مَنْ اللهُ وَاللّهُ وَلَوْرَفَنَانِهُا فَوْمُ اللهُ وَلِينَ اللهُ وَمُنْ اللهُ ا

وَآخِرُ دَعُوَانَا أَنِ الْحَمْدُ لِلَّهِ رَبِّ الْعَالَمِينَ.
وَصَلَّىِ اللَّهُ وَسَلَّمَ عَلَى سَيِّدنَا مُحَمَّد، وَعَلَى
آله، وَأَصْحَابِهِ، وَالتَّابِعِينَ لَهُمْ بِإِحْسَانٍ إِلَى يَوْمِ
الدَّينِ.

## تهنئة

تتقدم أسرة مجلة التوحيد بخالص التهنئة للرجل الخلوق المحترم الدكتور متولى البراجيلي، الكاتب بمجلة التوحيد، وذلك بمناسبة حصوله على درجة الدكتوراه، من قسم الشريعة، كلية دار العلوم، جامعة القاهرة، وكان موضوع الرسالة: «تنوع قرائن السياق وأثره على الأحكام الفقهية، دراسة أصولية».

وقد تكونت لجنة المناقشة من كلِّ من؛

أ.د/ حسين سمرة، أستاذ الشريعة الإسلامية بكلية دار العلوم، مشرفًا.

أ.د/ محمد حسن عبد العزيز، أستاذ اللغة بكلية دار العلوم، مشرفًا.

أ.د/ محمود عبد الرحمن، أستاذ ورئيس قسم أصول الفقه بكلية الشريعة، جامعة الأزهر بالقاهرة،
 مناقشًا.

أ.د/ إبراهيم عبد الرحيم، أستاذ الشريعة بكلية دار العلوم بجامعة القاهرة، مناقشًا.

وقد حصل الباحث على تقدير ممتاز مع مرتبة الشرف الأولى.

وأسرة مجلة التوحيد تتمنى للباحث مزيدًا من التوفيق.

رئيس التحرير

# تهنئة

كما تتقدم أسرة مجلة التوحيد بخالص التهنئة للدكتور محمد السيد إسماعيل أبو السعود، وذلك بمناسبة حصوله على درجة الدكتوراه، من كلية أصول الدين، جامعة المنوفية، قسم التفسير وعلوم القرآن، وكان موضوع الرسالة: «الأقوال التفسيرية في معجم تاج العروس للزبيدي».

وقد تكونت لجنة المناقشة من كلِّ من:

أ.د/ شحات حسيب الفيومي، أستاذ التفسير وعلوم القرآن بكلية أصول الدين بالمنوفية، مشرفا.

أ.د/ رمضان عبد العزيز عطا الله، أستاذ ورئيس قسم علوم القرآن بكلية أصول الدين بالمنوفية،
 مشرفًا.

أ.د/ ربيع العشري سويلم، أستاذ التفسير وعلوم القرآن بكلية أصول الدين بالمنوفية، مناقشًا.

أ.د/ محمود لطفى جاد، أستاذ قسم التفسير وعلوم القرآن، بكلية أصول الدين بالقاهرة، مناقشًا.

وقد حصل الباحث على تقدير ممتاز مع مرتبة الشرف الأولى.

### Upload by: altawhedmag.com



Upload by: altawhedmag.com