

upload by: altawhedmag.com

## رئيس مجلس الإدارة

## أد. عبد الله شاكر الجنيدي





## صاحبة الامتياز

جمعية أنصار السنة المحمدية



## المشرف العام

د. عبد العظيم بدوي



## اللجنة العلمية

جمال عبد الرحمن معاوية محمد هيكل د. مرزوق محمد مرزوق محمد عبد العزيز السيد



القدس الشرقية خاضعة للسيادة الأردنية، إلى حين هزيمة يونيو ١٩٦٧، التي نتج عنها ضم القدس بأكملها

فمن بحررها الآن؟!

لسلطة الاحتلال الصهيوني.

ادارة التعرير \ ۸ شارع قولة عابدين ـ القاهرة التعرير \ ت:۲۳۹۳۰۹۱۲ ـ هاکس ۲۳۹۳۰۹۱۲ . هاکس WWW.ANSARALSONNA.COM

المركز اثعام

المرفز العام | هاتف ٢٣٩١٥٥٧٦-٢٣٩١٥٥٧٦ البريد الإلكتروني | MGTAWHEED@HOTMAIL.COM

رئيس التعرير || GSHATEM@HOTMAIL.COM

قسم التوزيع والاشتر اكات الت: ISHTRAK.TAWHEED@YAHOO.COM | ۲۳۹۳٦٥١٧١

مفاجأة كسبرى

SINKSAM 81 80 Tresansite and some

## رئيس التحرير:

## جمال سعد حاتم

# مديرالتحريرالفني:



## سكرتير التحرير:

مصطفى خليل أبوالمعاطي



الإخراج الصحفي:

أحمد رجب محمد محمد محمود فتحي



## الاشتراك السنوي

الـ في الداخل ١٠٠ جنيهاً بحوالة فورية باسم مجلة التوحيد على مكتب بريد عابدين ، مع إرسال صورة الحوالة الفورية على فاكس مجلة التوحيد ومرفق بها الاسم والمنوان ورقم التليفون

٢- ١٤ الخارج ٣٠ دولاراً أو ١٠٠ ريال
 ...عودى أو مايعادلهما

ترسل القيمة بسويفت أو بحوالة بنكية أو شبك على بنك فيصل الإسلامي فرع القاهرة - باسم مجلة التوحيد - أنصار السنة حساب رقم / ١٩١٥٩٠

## ثمن النسخة

مصر ۳۰۰ قرش ، السعودية ٦ ريالات ، الإمارات ٦ دراهم ، الكويت ٥٠٠ فلس، الغرب دولار أمريكي ، الأردن ٥٠٠ فلس، قطر٦ ريالات ، عمان نصف ريال عماني ، أمريكا دولاران أمرودا ٢ دوده



اهتتاحية العدد، د. عبد الله شاكر القدس «زهرة المدائن» بين وعد بلفور ووعد ترامب ، رئيس التحرير باب التقسير، د. عبد العظيم بدوي باب الاقتصاد الإسلامي، د. حسين حسين شحاتة قصول من السيرة، عبد الرزاق السيد باب السنة، د. مرزوق محمد مرزوق هواعد وآداب في التعامل مع الشيوخ والشباب، قواعد وآداب في التعامل مع الشيوخ والشباب،

درر البحار: علي حشيش باب فقه الرأة المسلمة: د. عزة محمد رشاد منبر الحرمين: د. خالد بن علي الفامدي نظرات في كتاب إحكام الأحكام: محمد عبد العزيز باب الفقه: د. حمدي طه واحة التوحيد: علاء خضر

دراسات شرعية: د. متولي البراجيلي حراسة ثقور الجوارح: د. عماد عيسى إدارة الفضب بين التقييم والتقويم: د. ياسر لعي الله أغنى الشركاء عن الشرك: عبده أحمد الأقرع باب الأسرة المسلمة: جمال عبد الرحمن تحذير الداعية من القصص الواهية، على حشيش

قرائن النقل والعقل: د. محمد عبد العليم الدسوقي باب التربية: د. عبد العظيم بدوي منهج الصحابة في تلقى الحديث النبوي: د. بركات الديب

دراسات قرآنية، مصطفى البصراتي فقر الشاعر، د. محمد إبراهيم الحمد باب القراءات القرآنية، أسامة صابر

ACO OCULA AND DELLO

٥٥٠١ جنيها في الكرتونة الأفراد والهيئات والمسات الشجع. والخال مصروه ٥٥٠١ مولاراً خارج مصر شامالة سمر الشجع.

منفذ البيع الوحيد بمقر مجلة التوحيد الدور السابع

upload by: altawhedmag.com

الحمد لله رب العالمين، والصلاة والسلام على أشرف الأنبياء والمرسلين وعلى آله وأصحابه ومن سلك سبيلهم واقتضى أثرهم إلى يوم الدين.. وبعدً:

فقد ذكرت في اللقاء الماضي طرفًا من أسباب غضب الله على عباده وإنزال العذاب عليهم، وفي هذا اللقاء نتابع القول في ذلك، ونذكر بعض أسباب ذلك، فأقول وبالله التوفيق،

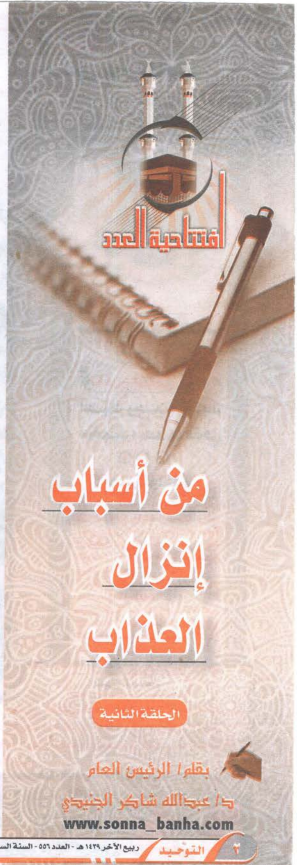
## ٣- الذنوب والعصيان:

إن للذنوب والعصيان آثارًا قبيحة على الفرد والمجتمع، وضررها يفسد دنيا العبد وآخرته، وما من مصيبة تقع في الكون إلا بسبب ذنوب ارتكبت، كما قال الله تعالى: « وَمَا أَصَبَكُم مِن مُصِيبَ فَ فِيمَا كَسَبَتْ أَيْدِيكُمْ وَيَعْفُواْ عَن كبر، (الشورى: ٣٠)، وقد أفرد الإمام ابن القيم رحمه الله مصنفًا عن آثار الذنوب وعواقبها الوخيمة، وقد أشار فيه إلى أنها تضر بالقلب والبدن، وتكون سببًا في حرمان العلم والرزق، ووقوع ألوان من الفساد في الأرض، ومن أعظم ما ذكر أن المصية سببُ لهُوَان العبد على ربه وسقوطه من عينه، قال الحسن البصري: "هانوا عليه فعصوه، ولو عزوا عليه لعصمهم"، وإذا هان العبد على الله لم يكرمه أحدُ، كما قال الله تعالى: ﴿ وَمَن يُهِنِ ٱللَّهُ فَمَا لَهُ. مِن مُكُرمٍّ \* (الحج:١٨). (الجواب الكلية ص٢٨).

## من صور عقوبات اللذنبين:

وقد ذكر القرآن الكريم ألوانا من العقوبات التي عاقب بها رب العباد فريقا من المذنبين، فقال تعالى: « نَكُوْ أَخَذْنَا بِذَنِّهِ ثِنْ فَينْهُم مِّنْ أَرْسَلْنَا عَلَيْهِ حَاصِبًا وَمِنْهُم مِّنْ أَخَذَتْهُ الضَّيْحَةُ وَيِنْهُم مِّنْ خَسَفْتَا بِهِ ٱلأَرْضَ وَيِنْهُم مِّنْ أَغْرَفْنَا وَمَا كَانَ اللَّهُ لِيُظْلِمُهُمْ وَلَكِن كَانُوًّا أَنْفُسَهُمْ يَظْلِمُونَ " (العنكبوت:٤٠)، والمعاصى إذا كثرت وعمَّت وقع الهلاك على أهل الأرض، كما في الصحيحين عن زينب بنت جحش رضى الله عنها قالت: استيقظ النبي صلى الله عليه وسلم من النوم محمرًا وجهه وهو يقول: «ويل للعرب من شرقد اقترب، فتح اليوم من ردم يأجوج ومأجوج مثل هذه- وعقد سفيان تسعين أو مائة- قيل: أنهلك وفينا الصالحون؟ قال: نعم، إذا كثر الخبث، (البخاري: ٧٠٥٩، ومسلم: ٢٨٨٠). قال ابن حجر في شرحه: «إنما خص العرب بالذكر؛ لأنهم أول من دخل في الإسلام، والإندار بأن الفتن إذا وقعت كان الهلاك أسرع إليهم». (فتح الباري ١١/١٣). وقال النووي في شرحه لكلمة «الخبث»: «هو بفتح الخاء

واثناء، وفسره الجمهور بالفسوق والفجور، وقيل؛ المراد



الزنا خاصة، وقيل: أولاد الزنا، والظاهر أنه المعاصي مطلقًا، ومعنى الحديث: أن الخبث إذا كثر فقد يحصل الهلاك العام وإن كان هناك صالحون، (شرح النووي على مسلم ٣/١٨).

وقد جاء في حديث أم المؤمنين عائشة رضي الله عنها الأنواع التي يقع بها هذا الهلاك، وأنه في آخر الزمان، كما في حديثها عن النبي صلى الله عليه وسلم أنه قال: «يكون في آخر هذه الأمة خسف ومسخ وقذف، قالت: قلت: يا رسول الله، أنهلك وفينا الصالحون؟ قال: «نعم إذا كثر الخبث». (صحيح سنن الترمذي ٢٣٧/٢).

ومع هذا فقد يعجُل الله العقوبة على العصاة السرفين، كما وقع لقوم لوط. قال الله تعالى:

66

أطبقت كلمية أهل العلم

إلى كبائر وصفائر.

على أن الذنبوب تنقسم

, قَالَ فَأَ خَطْبُكُو أَيُّ ٱلنُّرْسَلُونَ ﴿ قَالُوا إِلنَّرْسَلُونَ ﴿ قَالُوا إِلَيْهِ النَّهِ الْمُنْسِقِينَ ﴿ النَّشِيلِ عَلَيْمَ حَبَارَةً مِن لِينِ ﴿ ثُسُومَةً عِندَ رَبِّهَ النَّشِرِفِينَ ، حَبَارَةً مِن لِينِ ﴿ ثُسُومَةً عِندَ رَبِّهَ النَّشِرِفِينَ ، حَبَارَةً مِن النَّشِرِفِينَ ، (اللذاريات:٣١-٣٤).

وقد أبقى الله ديارهم من بعدهم لتكون عبرة للمعتبرين، كما قال رب العالمين في سياق حديثه عن إهلاكهم: ﴿ وَإِنَّهَا لِسَبِيلِ مُقِيمٍ ،

## أقسام الذنوب:

وقد أطبقت كلمة أهل العلم على أن الذنوب تنقسم إلى كبائر وصفائر، وقد دل القرآن الكريم على ذلك، كما في قوله تعالى: ﴿ إِنْ تَعْنَيْنُوا كَبَايِرُ مَا لُنْهُونَ عَنْهُ نُكُفِّرٌ عَنْكُمْ سَيِّعَانِكُمْ وَنُدُّ عِلْكُمْ

مُدْخَلًا كَرِيمًا ، (النساء: ٣١)، قال ابن كثير في معنى الأية: «أي: إذا اجتنبتم كبائر الأثام التي نهيتم عنها كفرنا عنكم صغائر الذنوب، وأدخلناكم الجنة، ولهذا قال: «رَنُدُخِلْكُم مُدْخَلًا كَرِيمًا» (النساء: ٣١)». (تفسير ابن كثير ١٦٠/١).

وقد اختلف العلماء في تعريف الكبيرة والصغيرة، وأمثل هذه الأقوال: أن الكبيرة: كل ذنب خُتم بلعنة، أو غضب، أو نار، فهو من الكبائر، وأما الصغيرة: فهي ما دون الحدين: حد الدنيا، وحد الأخرة. (انظر: مجموع الفتاوى ١٥٠/١١).

وقد أمر النبي صلى الله عليه وسلم باجتناب كبائر الذنوب، كما في حديث أبي هريرة رضي الله عنه أن النبي صلى الله عليه وسلم قال: «اجتنبوا

السبع الموبقات، قالوا: يا رسول الله، وما هن؟ قال: الشرك بالله، والسحر، وقتل النفس التي حرَّم الله إلا بالحق، وأكل الربا، وأكل مل اليتيم، والتولي يوم الزحف، وقذف المحصنات الفاهلات». (المخارى: ٢٦٨٥٧).

وقد اقتصر النبي صلى الله عليه

وسلم في هذا الحديث على سبع موبقات فحسب، والا فهي أكثر من ذلك، ولكن ما ذكره أعظمها إثمًا وضررًا، وقد أثّف ابن حجر الهيتمي رحمه الله كتابًا جمع فيه جملة من الكبائر وصل بها إلى سبع وستين وأربعمائة كبيرة.

ومما ذكره في كتابه: الشرك الأصغر، وهو الرياء، والغضب بالباطل، والحقد والحسد، والكبر والعجب والخيلاء، والإعراض عن الخلق: استكبارًا وحتقارًا لهم، والاشتغال بعيوب الخلق عن عيوب النفس، والمداهنة، وحب المدح بما لا يفعله، واتباع الهوى والإعراض عن الحق، والمكر والخداع، ومعاندة الحق، وسوء الظن بالمسلم، وكتم العلم، وعدم العمل به، وتعمم الكذب على الله تعالى، أو على رسوله صلى الله عليه وسلم، وملازمة أو على رسوله صلى الله عليه وسلم، وملازمة وكسر عظم الميت، والجلوس على القبور واتخاذها مساجد، وتعليق التمائم، والمثلة بالحيوان، وإيذاء مساجد، وتعليق التمائم، والمثلة بالحيوان، وإيذاء

الجار، واليمين الغموس، واليمين الكاذبة، والدلالة على عورات السلمين، وشهادة الزور وقبولها، وكتم الشهادة بلا عذر، وغير ذلك مما ذكره رحمه الله، وعلى كل فالعاصي كلها قبيحة، وهي متفاوتة في القبح

قال ابن الجوزي رحمه الله: «كل المعاصي قبيحة، وبعضها أقبح من بعض، فإن الزنا من أقبح الذنوب، فإنه يُفسد الفراش ويُغيِّر الأنساب، وهو بالجارة أقبح، فقد روى البخاري ومسلم من حديث ابن مسعود رضى الله عنه قال: قلت: يا رسول الله، أي ذنب أعظم؟ قال: أن تجعل لله ندًا وهو خلقك». قلت: ثم أي؟ قال: «أن تقتل ولدك من أجل أن بطعم معك». قلت: ثم أي؟ قال: أن تزنى بحليلة جارك»؛

> وإنما كان هذا لأنه يضمُّ إلى معصية الله عز وجل انتهاك حق الحار. (صيد الخاطر ص٣٢٨).

ويلحق بهؤلاء في الجرم والقبح: اللوطية، وقد وسم الله في كتابه اللوطية بالخيث والنجاسة، قال الله تعالى: ﴿ وَلُوطًا ءَانَيْنَهُ خُكُما وَعِلْماً وَنَجَيَّنَاهُ مِنَ ٱلْقَرْكِيةِ ٱلَّتِي كَانَتِ تَقْمَلُ

لْفَبْدَيْثُ إِنَّهُمْ كَانُوا فَوْمَ سَوْو فَسِفِينٌ ، (الأنسياء:٧٤)، وقالت اللوطية: ﴿ أَخْرِجُواْ ءَالَ لُوطِ مِن فَرِيَتِكُمْ إِنَّهُمْ أَنَاسٌ

بَعْلَهُ رُونَ ، (النمل:٥٦)، فأقروا على أنفسهم أنهم هم الأخباث الأنجاس، وأن لوطًا وآله مطهرون من ذلك باجتنابهم له. (انظر: إغاثة اللهفان ١٦٦/).

ولقد تجرأ بعض الناس على حرمات الله وانتهكوها، وهذا يوجب غضب الرب سيحانه وتعالى على أهل الأرض، ولذلك أقول لكل مسلم: حاسب نفسك قبل الوقوف بين يدى ريك، وكن ناصحًا صادقًا لنفسك التي بين جنبيك، وراقب فيها ريك الهيمن عليك، واعلم أن كل حركة تتحركها، أو كلمة تقولها، أو نظرة تأتى بها مسجلة عليك، وإن نسيتها فلم ينسها من أحاط بكل شيء علمًا، وأحصى كل شيء علمًا، وأحصى كل شيء عددًا، قِالِ الله تعالى: ﴿ 👸 يَبْعَثُهُمُ اللَّهُ جَمِيعًا فِيُنْتِثُهُم بِمَاعَمِلُوٓا أَحْصَنْهُ اللَّهُ وَنَسُوهُ وَاللَّهُ عَلَىٰ كُلِّي شَيْءِ شَهِيدُ ، (المجادلة:٦).

ومما أرى التنويه عليه هنا؛ أن المرتكب للذنوب من أهل الإيمان، لا يخرج بارتكابه إياها عن الإسلام،

وإن كان معرضًا تعذاب الله تبارك وتعالى، بخلاف ما ذهب إليه أهل الإرجاء، وقد عقد الإمام البخاري في كتاب الإيمان من صحيحه بابًا قال فيه: «العاصي من أمر الحاهلية ولا يكفر صاحبها بارتكابه إلا الشرك، لقول النبي صلى الله عليه وسلم: ﴿ إنك امر وَ فيك جاهلية،، وقول الله تعالى، ﴿ إِنَّ اللَّهَ لَا يَغْفِرُ أَن يُشْرِكَ بِهِ وَيَغْفِرُ مَا دُونَ ذَلِكَ لِمَن يَشَكُّهُ » (النساء:١١٦)، وهذا يدل على فقه الإمام النخاري رحمه الله، قال ابن حجر في شرحه: «قالُ ابْن بَطَال: غُرُض البُخاري الرَّدَ عَلَى مَنْ يُكفر بالذَّنوب كَالْحُوارج، وَيُقُولِ: إِنْ مَنْ مَاتَ عَلَى ذَلِكَ يُخَلِّد فِي ٱلنَّارِ، وَالأَيْهَ ترد عليهم لأن المراد بقوله: ( وَيَغْضِرُ مَا دُونِ ذَلكُ لَنْ يَشَاء ) مَنْ مَاتَ عَلَى كُلُّ ذَنْبِ سوَى الشَّرْك، (فتح السارى ١/٥٨).

على المسلمين التمسك بميرائهم لعماية

مقدساتهم .

وقد دلُ هذا الباب أيضًا على أن من بقيت فيه خصلة من خصال الجاهلية سوى الشرك لا يخرج عن الإيمان بها، كما دل على خطورة الشرك وجرمه، وقد ورد عن ابن عباس رضى الله عنهما أنه قال: «كل شيء عُصى الله به فهو كبيرة، فمن

عمل شيئًا منها فليستغفر الله، فإن الله لا يُخلُد في النارمن هذه الأمة إلا راجعًا عن الإسلام، أو جاحدًا فريضة، أو مكذبًا بقدري. (معالم التنزيل ٤١٩/١). أسأل الله تعالى أن يرزقنا خشيته وتقواه، وأن يجنبنا ما لا يحيه ويرضاه. وبينما المجلة ماثلة للطبع تنامى إلى أسماعنا ما أحاط بالسجد الأقصى المبارك من تدبير من أولئك الظالمين الذين دأبوا على الظلم والبهتان والتعدى على المقدسات والأوطان، ثم بعد ذلك تزبيف الحقائق والتاريخ؛ وهنا نؤكد أن المسجد الأقصى المارك هو ميراث المؤمنين من لدن أبي الأنساء إدراهيم، مرورًا بأنبيائه وعباده الصالحين، حتى وصل الميراث إلى أتباع خاتم أنبيائه ورسله محمد صلى الله عليه وسلم. الله داواز اما كيمة التهراما عقر

فيا أتباع رسول الله، حافظوا على مبراثكم بالتمسك بكتاب ريكم ونصرة نبيكم، بتحقق فيكم موعود ريكم: { كَتَبُ أَللَّهُ لَأَغَلِبُكَ أَنَّا وَرُسُلِ إِنَّ أَللَّهُ فَوَيُّ عَيْدُ } [المجادلة: ٢١].

ربيع الأخر ١٤٣٩ هـ - العدد ٥٥٦ - السنة السابعة والأربعون





# القدس «زهرة المدائن» . . بين وعد بلفور ووعد ترامب

الحمد لله مُعِزَ الإسلام بنصره، ومُدَلُ الشرك بقهره، ومُدَلُ الشرك بقهره، ومُصرُف الأمور بامره، ومُستدرجُ الكافرين بمكره، الذي قدر الأيام دُولاً بعدله، وجعل العاقبة للمتقين بقضله، وبعدُ،

وجعل العافية للمتقين بقضلة، وبعد:
ما أشبة الليلة بالبارحة! فعلها بلفور وكررها
ترامب!! وسنة الله ماضية، ووعد الله آت،
وسوف تثبت الأيام أن وعد ترامب المشنوم
في عام ٢٠١٧م بمحاولة ، شرعنة، أمريكا
للقدس عاصمة للكيان الصهيوني الغصيب
للديار شعب فلسطين، وقراره بنقل السفارة
الأمريكية إليها، كان أخطر وأفظع وقاحة
وحمقا من وعد بلفور المشنوم في عام ١٩١٧م؛
لأنه أظهر الكثير لما كان الظلام يُخفيه، وأزاح
الستار عما كان الغموض والتآمر في السياسة
الأمريكية تجاه قضايا العرب والمسلمين
يستره ويداريه، ودعم مفتوح لجرائم

وفي أوقات الضعف والهوان يتريص الأعداء، وينقضون على فريستهم التي أنهكها التشردم والوهن وحبّ الدنيا، فقد غارت الأمة في غياهب المؤامرات والفتن التي أشعلها الأعداء عندما تكالبوا عليهم من كل فج عميق فنسوا وتناسوا في وسط تلك الصراعات قضيتهم الأولى فلسطين وشعبها، والقدس وأقصاها، وبعدوا عن دينهم، وعن ريهم، فانهال عليهم الأعداء، وحسبنا الله ونعم الوكيل.

## عروبة القدس تضرب في أعماق التاريخ

وعن لحات من تاريخ القدس «زهرة المدائن» فقد أصدر الأزهر الشريف في ٢٠ نوفمبر ١٠٥م، وثيقة الأزهر عن ١٠١م، وثيقة الأزهر عن القدس الشريف»، ومع صدور هذه منذ أكثر من ست سنوات، إلا أنها تضمنت تفنيدًا تاريخيًّا للمغالطات التي أوردها «ترامب» في خطابه المشئوم حول القدس وما يتعلق-تزييفًا- بيهوديتها.

وقد شددت الوثيقة على أن عروبة القدس تضرب في أعماق التاريخ لأكثر من ستين قرنًا، حيث بناها العرب اليبوسيون في الألف الرابع قبل الميلاد، أو قبل عصر أبي الأنبياء إبراهيم عليه السلام بسبعة وعشرين قرنًا. وأوضحت الوثيقة أن شريعة موسى عليه السلام، وتوراته قد ظهرت بمصر الناطقة باللغة الهيروغليفية قبل دخول بني إسرائيل غزاة إلى أرض كنعان، وقبل تبلور اللغة العبرية بأكثر من مائة عام، ومن ثمً فلا علاقة لليهودية، ولا للعبرانية بالقدس ولا بفلسطين.

ولفتت الوثيقة إلى الوجود العبراني في مدينة القدس لم يتعد ٤١٥ عامًا، بعد ذلك على عهد داود وسليمان عليهما السلام في القرن العاشر قبل الميلاد.. وهو وجود طارئ وعابر، حدَث بعد أن تأسست القدس العربية، ومضى عليه ثلاثون



قرنًا من التاريخ.

وشددت وثيقة الأزهر على أن احتكار القدس وتهويدها في الهجمة المعاصرة، إنما يُمثُل خرقًا للاتفاقيات والقوانين والأعراف الدولية، التي تُحَرِّم وتُجَرِّم أي تغيير لطبيعة الأرض والسكان والهوية في الأرض الحتلة، ومن ثمّ فإن تهويد القدس فاقد للشرعية القانونية، فضلاً عن مخاصمة لحقائق التاريخ التي تطعن في عروبة القدس منذ بناها العرب اليبوسيون قبل أكثر من ستين قرنا من الزمان الا

## التفريط في القدس . . تفريط في الدين

إن حماية بيت المقدس حق للمسلمين لا لليهود، فالمسلمون يؤمنون عن يقين نابع من إسلامهم أن بيت المقدس وما حوله إنما هو أرض مقدسة لا يستطيعون التضريط فيها الا أذا فرطوا في تعاليم دينهم.

ولا يُقبَل إيمان المسلم إلا إذا آمن بكل الأنبياء وأنزلهم جميعًا منزلة كريمة ؛ ﴿ مَامَنَ الرَّسُولُ بِمَا أَنْزِلَ إِلَيْهِ مِن رَّيِهِ وَالْمُؤْمِنُونَ كُلُ عَامَنَ بِاللّهِ وَمُكْتِهِكِيهِ وَكُثُهِ وَرُسُلِهِ ﴾ (البقرة ٢٨٥٠).

وقال تعالى: ﴿فُولُواْ ءَامَنَا بِأَلَهِ وَمَا أَنْزِلَ إِلَيْنَا وَمِا أَنْزِلَ إِلَيْنَا وَمَا أُوتِي وَالْأَشْبَاطِ وَمَا أُوتِي مُوسَىٰ وَعِيسَىٰ وَمَا أُوتِي النَّبِيُّونَ مِن رَبِهِمْ لَا نُفْرِقُ بَيْنَ أَحْدٍ مِنْهُمْ وَتَحْنُ لَهُ مُسْلِمُونَ ﴾(المبقرة:١٣٦).

وفي القرآن الكريم عشرات الآيات التي تتناول حياة ودعوة كل نبي على حدة، وتثبت له كريم الخُلُق، وتنفي عنه كل ما حاول اليهود إلصاقه به، وتحكي للمسلم قصة جهاده في أداء رسالته، وما لاقاه من الأذى، لتوحي إلى المسلم بأن يحذو حذوهم؛ لأن رسالة الأنبياء منذ نوح وحتى محمد - صلى الله عليهم أجمعين - رسالة واحدة، تنبع من مصدر واحد، وتهدف إلى غايات واحدة، ويُكمل بعضها بعضا.

وانطلاقًا من هذا الإيمان الكامل نقف

نحن المسلمين حماة لكل التراث والمقدسات الدينية السماوية، وذلك بأمر ديننا الذي مثل آخر حلقة في سلسلة الوحي السماوي والذي حمل أتباعه نتيجة لذلك مسئولية إنسانية عامة « كُمْتُمْ خَيْرُ أُمَّةٍ أُخْرِجَتُ لِلنَّاسِ تَأْمُرُونَ بِأَلْمَعُرُونِ وَتَنْهَوْنَ عَنِ ٱلْمُنْكِمِ وَلَيْهَوْنَ عَنِ ٱلْمُنْكِمِ وَتَنْهَوْنَ عَنِ الْمُنْكِمِ وَتَنْهَوْنَ عَنِ الْمُنْكِمِ وَتَنْهَوْنَ وَتَنْهَوْنَ عَنِ الْمُنْكِمِ وَتَنْهَوْنَ وَتَنْهَوْنَ وَتَنْهَوْنَ وَتَنْهَوْنَ وَتَنْهُونَ وَيَنْهُونَ وَتَنْهُونَ وَتَسْتُولِيةً وَلَيْهِ وَلَيْهُ وَلَيْهُونَ وَيَعْهُونَ وَيَعْرَبُونَ وَتَنْهُونَ وَتَنْهُونَ وَيَعْمِونَ وَيَعْمُونَ وَيْتُهُونَ وَيْعُلْكُ وَلِيهِ وَيْعُونُ وَيْعُونَ وَيْعُونُونَ وَيْعُونَا وَيْعُونَا وَيْعُونَا وَيْعُونُونَ وَيْعُونَا وَيْعُونُونَ وَيْعُونَا وَيْعُونُونَا وَيْعُونُونَا وَيْعُونَا وَيْعَالِيْنَا وَلَاعِينَا وَيَعْمُونَا وَيْعُونَا وَيْعُونَا وَيْعَالِيْنَا وَلَاعِلُونَا وَيْعُونَا وَيْعَالِيْنَا وَيْعُونَا وَيْعُونَا وَيْعُونَا وَيْعُونَا وَيْعُونَا وَيْعُونَا وَيْعُونَا وَيَعْلَى الْعُنْهُ وَلَيْعُونَا وَيَعْلَى الْعُنْهُ وَالْعُلِيْنَا لَالْعُنْهُ وَلَيْعُونَا وَيْعُونَا وَيْعُونَا وَيْعُونَا وَيْعُونَا وَيَعْلَى الْعُلَالِيْعُونَا وَيَعْلَى الْعُلَالِيْنَاكُونَا وَالْعُونَا وَيَعْلَعُونَا وَالْعُلَالِيْنَا وَلَاعُونَا وَالْعُونَا وَالْعُلَالِيْنَا وَالْعُلَالِيْنَا وَالْعُلَالِيْ وَلَعُلَالِهُ وَلِهُ لَعُلِيْكُونَا وَلِيْكُونَا وَلَالِهُ وَلِيْكُونَا وَلِيْلُونِ وَلِيَعُونَا وَالْعُلَالِيْعُونَا وَالْعُلَا

وقال تعالى: «وَجَهِدُواْ فِي اللهِ حَقَّ جِهَادِهِ . هُوَ اجْتَبَكُمُ وَمَا جَعَلُ عَلَيْكُوْ فِي الدِّينِ مِنْ حَرِجُ مِلَّةَ أَبِيكُمْ إِنزَهِيمُ هُوَ سَمَّنَكُمُ الْمُسْلِمِينَ مِن قَلْ » وَلَّةَ أَبِيكُمْ إِنزَهِيمُ هُوَ سَمَّنَكُمُ الْمُسْلِمِينَ مِن قَلْ » (الحج: ٧٨).

وإن حقيقة هذه المسئولية العامة وقيمتها، لتتضح إذا ما قارناه بالموقف اليهودي من الأنبياء، وهو ذلك الموقف الذي لا يؤهلهم لأي لون من ألوان الحماية أو الهيمنة على أبَّة مقدسات دينية في الأرض.

وقد وصفتهم التوراة والإنجيل والقرآن في مواضع عديدة بأنهم قتلة الأنبياء ومشوّهوهم، وأولاد الأفاعي والضالون والعميان، والملعونون بكفرهم.

وبيت المقدس مسرى رسول الله صلى الله عليه وسلم، زهرة المدائن، هي إحدى أهم المدن التي تدور حولها الصراعات التاريخية والثقافية في العصر الحديث، وتمثل رمزًا للصراع بين الحركة الصهيونية واحتلالها لأراضي فلسطين التاريخية وبين أهل فلسطين الأصليين.

## موقع مديئة القدس ومميزاتها

تقع القدس في غرب قارة آسيا بالقرب من البحر المتوسط على إحدى هضاب منطقة جبال الخليل، وتقع تلك الهضبة وسط فلسطين تقريبًا، وتحيط بها العديد من الجبال والأودية مثل جبل المكبر، وجبل المشهد، وجبل الطور أو جبل الزيتون، وجبل المشارف، وأودية سلوان، ووادي الجوز، والمدينة مرتفعة عن سطح البحر بحوالي ٧٥٠ مترًا.

وتتميزالمدينة بالعديد من الأثار التاريخية والثقافية، حيث تتميز المدينة بقداستها عند أصحاب الديانات الإبراهيمية الثلاث. والقدس الشرقية هي جميع الأراضي في الجانب الشرقي من مدينة القدس التي كانت تحت الحكم الأردني منذ عام من فلسطين، وحتى الاحتلال الإسرائيلي من فلسطين، وحتى الاحتلال الإسرائيلي المدينة في عام ١٩٦٧م، وتقع ضمن أراضيها مدينة القدس القديمة التي تحوي أقدس أماكن الديانات الثلاث؛ الإسلام والمسيحية واليهودية، مثل المسجد الأقصى، وكنيسة القيامة، وحائط البراق.

والقدس الغربية مصطلح يشير إلى جزء من القدس، بقي تحت الاحتلال والسيطرة الإسرائيلية بعد الحرب العربية الإسرائيلية في عام ١٩٤٨م، حيث بقيت هذه المنطقة محددة، وكانت من قبل تحت حكم السلطة الأردنية.

وقد كان ما يقرب من ٣٣٪ من الأراضي في القدس الغربية قبل فترة الولاية كانت ملكًا للفلسطينيين، الأمر الذي شكّل صعوبة لإسرائيل عند رغبتها في طرد الفلسطينيين من أجل فرض سيطرتها في الجزء الغربي من القدس!!

وخلال حرب الأيام الستة في يونيو ١٩٦٧م، استولت إسرائيل على الجانب الشرقي من المدينة، وكل الضفة الغربية، وفي عام ١٩٨١م أعلنت إسرائيل ضم القدس الشرقية، ولكن القرار وجد معارضة شديدة من الفلسطينيين والمجتمع الدولي.

## الكانة القدسة لزهرة المدائن، وفضائل السجد الأقصى

وعن القدس الشريف ومكانتها عند المسلمين، عن زهرة المدائن يقول الله سبحانه وتعالى: «شَبْحَنَ اللّٰذِي أَسْرَىٰ بِعَبْدِهِ لِللّٰهُ اللّٰذِي أَسْرَىٰ بِعَبْدِهِ لِللّٰهُ اللّٰذِي الْكَارِ إِلّ السَّجِدِ الْأَقْصَا الّٰذِي كَنْ حَلّٰهُ (الإسراء:١).

والمسجد الأقصى مسجدٌ عظيم مبارك له مكانة عالية في نفوس المؤمنين، ومنزلة رفيعة في قلوبهم، فهو مسجدٌ خُصَ في الكتاب والسنة بميزات كثيرة، وخصائص عديدة، وفضائل جمّة، تدل على رفيع مكانته، وعظيم قدره.

فمن فضائله، أنه أحد المساجد الثلاثة المفضلة التي لا يجوز شد الرحال بنية التعبُّد إلا إليها؛ فعن أبي هريرة رضي الله عنه عن النبي صلى الله عليه وسلم قال: «لا تُشَدُّ الرحال إلا إلى ثلاثة مساجد، المسجد الحرام، ومسجد الرسول صلى الله عليه وسلم، ومسجد الأقصى». (متفق عليه).

ومن فضائله: أنه ثاني مسجد وُضع في الأرض، فعن أبي ذر رضي الله عنه قال: قلت: يا رسول الله، أي مسجد وُضع في الأرض أول، قال: «المسجد الحرام». قلت: ثم كان أي؟ قال: «المسجد الأقصى». قلت: كم كان بينهما؟ قال: «أربعون سنة، ثم أينما أدركك الصلاة بعد فصله، فإن الفضل فيه»... (متفق عليه).

ومن فضائله: أنه قبللة المسلمين الأولى قبل نَسْخ القبلة وتحويلها إلى الكعبة، فعن البراء رضي الله عنه: صلينا مع النبي صلى الله عليه وسلم نحو بيت المقدس ستة عشر أو سبعة عشر شهرًا، ثم صرفه نحو القبلة.

وأرضه هي أرض المحشر والمنشر، فعن ميمونة أن النبي صلى الله عليه وسلم قالت: قلت: يا رسول الله، أفتنا في بيت المقدس؟ قال: «أرض المحشر والمنشر». (رواه ابن ماجه).

ومن فضائله: أنه مسرى رسول الله صلى الله عليه وسلم، ومنه عُرج إلى السماء، فعن أنس بن مائك رضي الله عنه أن رسول الله صلى الله عليه وسلم قال: «أتيت بالبراق وهو دابة أبيض طويل فوق الحمار ودون

البغلة، يضع حافره عند منتهى طرفه، فركبت، حتى أتيت بيت المقدس، فريطته بالحلقة التي يريط بها الأنبياء، ثم دخلت فصليت فيه ركعتين، ثم خرجت فجاءني جبريل عليه السلام بإناء من خمر وإناء من لبن، فاخترت اللبن، فقال جبريل؛ اخترت الفطرة، ثم عُرج بنا إلى السماء». (رواه مسلم).

ومن فضائله: أن الصلاة فيه تضاعف، فعن أبى ذر رضى الله عنه قال: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: «صلاة في مسجدي أفضل من أريع صلوات فيه، ولنعم للمصلي هو- وليوشكن أن يكون للرجل مثل شطن فرسه من الأرض، حيث يُرى منه بيت المقدس، خير له من الدنيا جميعًا .. قال: أو قال: «خير له من الدنيا وما فيها». (رواه الحاكم).

وفي هذا عَلم من أعلام نبوته صلى الله عليه وسلم؛ حيث بين ما سيئول إليه المسجد الأقصى، مع تعلق قلوب المسلمين به، وأن مؤامرات الأعداء على المسجد الأقصى ستزداد حتى إن المؤمن ليتمنى أن يكون له موضع ضغير يُطل منه على المسجد الأقصى، ويكون ذلك أحب إليه من الدنيا وما فيهاء

ومن فضائله؛ ما ورد في حديث عبد الله بن عمرو بن العاص رضى الله عنهما عن النبي صلى الله عليه وسلم قال: «لما فرغ سليمان بن داود عليهما السلام من بناء بيت المقدس، سأل الله ثلاثا؛ حكمًا يصادف حكمه، ومُلكًا لا ينبغي لأحد من بعده، وألا يأتي أحد هذا المسجد لا يريد إلا الصلاة فيه، إلا خرج من ذنوبه كيوم ولدته أمه». فقال صلى الله عليه وسلم: «أما اثنتان فقد أعطيهما، وأرجو أن يكون أعطى الثالثة». (رواه النسائي وابن

إن المسجد الأقصى كما يظهر من النصوص

الإسلامية هو مسري رسول الله صلى الله عليه وسلم، وهو أولى القبلتين، وثاني مسجدين وُضعا في الأرض، وهو منزل مبارك تُضاعفُ فيه الحسنات، وتُغفر فيه الذنوب

وبناء على هذه الكانة، نظر السلمون إلى بيت المقدس على أنه مَزَار شريف ومنزل مبارك، وموضع مقدّس فشدّوا إليه الرحال، وأحرموا منه للحج والعمرة، وزاروه لذاته؛ بُغْيَةُ الصلاة والثواب، وأحاطوه برعايتهم.

وقد أحرم الخليفة عمر بن الخطاب رضى الله عنه للحج والعمرة من المسجد الأقصى، وقدمَ سعد بن أبي وقاص قائد جيش القادسية إلى المسجد الأقصى، فأحرم منه بعمرة، وكذلك فعل الصحابة: عبد الله بن عمر، وعبد الله بن عباس، ومحمود بن الربيع الأنصاري الخزرجي.

المسجد الأقصى بنن من تسلط اليهود عليه:

ويومًا بعد يوم يزداد ألم السلمين وأسفهم على الحال التي آل إليها المسجد الأقصى من تسلط اليهود المجرمين عليه، وانتهاكهم لحريته، واعتدائهم على قدسيته ومكانته، وارتكابهم فيه ومع أهله أنواعًا كثيرة من التعديات والإجرام.

فيا إلهنا ، إليك المشتكى ، وأنت حسبنا ، يا من يجيب المضطرإذا دعاه، ويجبر الكسيرإذا أدناه، ويضرِّج هَمَّ المهموم إذا ذلَّ له ورجاه، إن اليهود والأمريكان ومن عاونهم قد تسلطوا على أرض فلسطين وعلى المسجد الأقصى، وعلى المسلمين في فلسطين قتلاً وتشريدًا، وعلى المسجد الأقصى وعلى بيوتهم هدما وتخريبًا، وعلى حرمته وحرمتهم هتكًا وإفسادًا، فكم من بيوت هُدمت! وكم من نساء رُمِّلت! وكم من أطفال يُتَموا! فاللهم اجعل كيدهم في نحرهم، اللهم عليك باليهود المعتدين، اللهم عليك بالأمريكان. وآخر دعوانا أن الحمد لله رب العالمن.





الحلقة الرابعة

## الله د. عبد العظيم بدوي

حيث صور تمكنهم من العدو بتمكن الذابح من رقبة المذبوح، فلا يحل لهم والحال هذه أن يخافوهم أو يفروا منهم، بل يجب أن يثبتوا ويشدوا عليهم، ولا تأخذهم بهم رأفة ولا رحمة، حتى يكثروا فيهم القتل والجراح، فتتحطم قواهم، وتنكسر شوكتهم، ويولون مدبرين، فيكونون عبرة لمن خلفهم، فلا يفكرون في لقاء المؤمنين، كما قال تعالى: ﴿ وَإِمَّا تُتَفَكَّمُ فِي ٱلْحَرِّبِ فَشَرَدُ بِهِم مَّنْ خَلْفَهُمْ لَعَلَهُمْ مَذَّكِّرُونَ ، (الأنفال: ٥٧).

وقوله تعالى: رحَتَى إذا أَثْخَنْتُمُوهُمْ فَشُدُوا الْوَثَاقَ فإمَّا مَنَّا بَعُدُ وَامَّا فَدَاءُ حَتَّى تَضْعَ الْحِرْبُ أَوْزَارَهَا »:

يَقُولُ: حَتَّى إِذَا غُلْنَتُمُوهُمْ وَقَهَرْتُمْ مَنْ لَمْ تَضْرِيُوا رَقَبَتُهُ مِنْهُمْ، فَصَارُوا فِي أَيْدِيكُمْ أَسْرَى «فَشَدُوا الْوَثَاقَ»: الْوَثَاقُ بِالْفَتْحِ وَيَجِيءُ بِالْكُسْرِ؛ اسْمُ الشَّيْءِ الَّذِي يُوثُقَ بِهُ كَالْرُبَاطِ. قَالَ الْحِوْهُ رِيْ: وَأُوْثُقُهُ فِي الْوَثَاقِ، أَيْ: شُدُّهُ، وَإِنْمَا أَمْرِ سَبِحَانَهُ بِشُدُّ الْوِثَاقَ، وَالْمُنْيِ: إِذَا بَالْغُتُمْ في قتلهم فاسرُوهم وأحيطوهم بالوثاق لئلا ينظلتوا فيهربوا منكم.

«فَإِمَّا مُنَا بَعُد وَامَّا فَدَاءُ» يُقُولُ سبحانه: فإذا سُرْتُمُوهُمْ بَعْدُ الْاِثْخَانِ، فَإِمَّا أَنْ تَمِنُوا عَلَيْهِمْ بَعْدُ ذَلْكُ بإطلاقكم إيَّاهُمْ مِنَ الأَسْرِ، وَتَحَرِّرُوهُمْ بِغَيْرِ عَوَضَ وَلا فَدْيَةً، وَامَّا أَنْ يُفادُوكُمْ فَدَاءُ بِأَنْ يُعْطُوكُمْ مِنْ أَنفُسِهِمْ عوضًا حَتَى تطلقوهُم، وَتُخلوا لَهُمُ السّبيل.

وَإِنْمَا قَدْمَ الْمُنْ عَلَى الْفَدَاءِ لأَنَّهُ مِنْ مَكَارِمِ الْأَخْلاقِ، وَلَهَذَا كَانَتَ الْعَرَبُ تَفْتَحْرُ بِهِ، كَمَا قَالَ شَاعَرُهُمْ:

ولا نقتل الأسرى ولكن نفكهم

إذا أَثْقُلُ الْأَعْنَاقَ حَمْلُ الْفَارِمِ

الحمد لله، والصلاة والسلام على رسول الله، وبعد: فلا بزال الحديث متصلاً عن تفسير سورة محمد. فنقول وبالله تعالى التوفيق:

(محمد: ٤):

A POLICE IN

قَالَ اللَّهُ تَعالَى: « فَإِذَا لَقِبُعُ ٱلَّذِينَ

كَفَرُوا فَضَرْبَ الرِّفَابِ حَتَّىٰ إِذَا أَثْضَتُمُوهُمْ فَشُدُّوا

ٱلْوَتَاقَ فَإِمَّا مَنَّا بَعَدُ وَلِمَنَا فِلَآةً حَتَّى تَفَيْمَ الْحَرَّبُ

يرشد الله تعالى عباده المؤمنين أتباع الحق إلى ما يفعلونه بالكافرين أتباع الباطل في الحرب فيقول: «فإذا لقيتمُ الذينَ كَفرُوا فضرُبَ الرُقابِ،:

الفاءُ لتَفريع هَذَا الكلام عَلى مَا قَبْلَهُ مِنْ إِثَارَة نَفُوس السُّلمينُ بِتَشْنِيعَ حَالَ الْشُركِينَ وَظُهُورِ خَيْبَةَ أَعُمَالُهُمْ، وتتويه حال المسلمين وتوفيق آرائهم.

والقصود؛ تهوين شأنهم في قلوب السلمين، واغراؤهم بقطع دَابِرهِمْ، ليكونَ الدينَ كله لله، لأن ذلك أعظمُ من مَنافع قداء أسراهم بالمال ليعبد السلمون ربهم آمدين.

وَالْلَقَاءُ فِي قَوْلُهِ: «فَإِذَا لِقَيتُمُ الَّذِينَ كَفُرُوا »: الْقَابَلَة، وَهُوَ إِطَالُقَ شَهِيرُ لِلقَاءِ الْحِرْبِ، يُقَالَ: يُومُ الْلقَاءِ، فلا يُضْهَمُ منهُ إلا لقاءُ الحرب، كما قال تعالى: ﴿ لَا كُنُّ وَامَنتُم بِاللَّهِ وَمَا أَنزَلْنَا عَلَى عَبْدِنا يَوْمَ الْفُرْقَانِ بَوْمَ ٱلْنَقِي ٱلْجَمْعَانِ » (الأنفال: ٤١)، فليسَ المعنى: إذا لقيتمُ الكافرينَ في الطريق، أوْ نحُو ذلك (التحرير والتنوير (٧٨/٢٦)).

«فَضْرُبُ الرِّقَابِ» أصله: فاضربوا الرقاب ضربًا، فحذف الفعل وقدم المصدر فأنيب منابه مضافا إلى المفعول. وفيه اختصار مع إعطاء معنى التوكيد، لأنك تذكر المصدر وتدل على الفعل بالنصبة التي فيه. وَضَرْبَ الرِّقَابِ عبارة عَن اثْقَتْل (الْكشاف: ٣١٦/٤)، كما قال سبحانه: «فَأَضْرِبُوا فَوْقَ ٱلأَغْنَاقِ وَأَضْرِبُوا مِنْهُمْ كُلِّ بِنَانٍ » (الأنفال: ١٢)، والمراد القتل، وثكن التعبير عنه بهذا اللفظ فيه تشجيع للمؤمنين وحث لهم على الثبات،



ثُمَّ ذَكَرَ سُبْحَانَهُ الْفَايَةَ لَذَلكَ قَالَ: وحَتَّى تَضَعَ الْحُرْبُ أَوْزَارَهَا ذَلكَ، أَيُ أَثْقَالَهَا وَأَحْمَالُهَا، يَعْنِي حَتَّى الْحُرْبِ السُّلاَحَ، فَيُمْسكُوا عَنِ الحربِ. وأصل الوزر ما يحمله الْإنْسانُ فَسَمِّى الأَسْلَحَةَ أَوْزَارًا لأَنْهَا تُحْمَلُ، وَأَسْنَدَ الْوَضْعَ إِلَيْهَا وَهُو لأَهْلَهَا عَلَى طَرِيقِ للْحَالِهُ وَأَنْ لَلْهُور إِلَى الْحَالِهُ وَلَا اللهُ وَلِيقِ الْمُعْلَى الْأَمْلُور إِلَى عَلَيْهُ وَلُو اللهُ اللهُ اللهُ وَلَا اللهُ وَلَى اللهُ وَلَى اللهُ وَلَى اللهُ وَلَى اللهُ وَلَى اللهُ وَلَى عَلَى اللهُ وَلَى اللهُ وَلَى اللهُ وَلَى اللهُ وَلَى اللهُ وَلَى عَلَى اللهُ وَلَى عَلَى اللهُ وَلَى اللهُ اللهُ وَلَى اللهُ وَلَى اللهُ وَلَى اللهُ اللهُ وَلَى اللهُ وَلَى اللهُ وَلَى اللهُ اللهُ وَلَى اللهُ اللهُ وَلَى اللّهُ اللهُ وَلِي اللّهُ اللهُ وَلَى اللهُ وَلَى اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ وَلَى اللّهُ اللهُ وَلَى اللّهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ وَلَى اللهُ اللّهُ اللهُ اللّهُ اللهُ اللهُ الله

والصحيح من أقوال العلماء أنَّ الآية مُحْكَمةٌ، وَالْإِمَامُ الْخَيَارِ فِي الرَّجَالِ البالغينِ مِنَ الْكُفَّارِ إِذَا وَقَعُوا فِي الأَسْرِ بِالْخِيَارِ فِي الرَّجَالِ البالغينِ مِنَ الْكُفَّارِ إِذَا وَقَعُوا فِي الأَسْرِ بِينَ أَنْ يَفْتُلُهُمْ، أَوْ يَسْتَرَقَّهُمْ، أَوْ يَمُنْ عَلَيْهِمْ فَيَطْلَقُهُمْ بِلاَ عوض، أَوْ يُصَنَّ وَعَطَاءٌ وَأَكْثَرُ الصَّحَابَةَ ذَهْبَ ابْنَ عُمَر، وَبِه قَالَ الْحَسَنُ وَعَطَاءٌ وَأَكْثَرُ الصَّحَابَةَ وَالْعُلْمَاء، وَهُو قَوْلُ الثَّوْرِيُ وَالشَّافِعي وَأَحْمَد وَاسْحَاقَ، قَلْلَ ابْنُ عَبَسٍ، لَّا كَثُر الْسَلمُونَ وَاسْتَد سُلطَانُهُمْ أَنْزَلَ الله عليه عز وجل فِي الأُسَارَى؛ ﴿ وَالْمُا مَنَّا بَعْدُ وَامًا هَدَاءً، طَلَالُهُ عَرْ وجل فِي الأُسَارَى؛ ﴿ وَالْمُلَاثُهُمْ أَنْزَلُ صَلَى الله عليه وسلم وَالْخُلَقَاءُ بَعْدَهُ. ﴿ وَانْظُر؛ جامع صلى الله عليه وسلم وَالْخُلَقَاءُ بَعْدَهُ. ﴿ وَانْظر؛ جامع البيان (٢/٨٠٤-٤٢)، معالم التنزيل (٥/٥٥ ١ و١٥٣))، فتح القدير للشوكاني (٣٧/٥)، التحرير والتنوير (٢٨/٧٠-١٨).

عَنْ أَبِي هُرَيْرَةُ رضى الله عنه قَالَ: بَعَثُ النَّبِيُّ صلى الله عليه وسلم خَيْلاً قَبَل نَجْد فَجَاءَتْ بِرَجُل مَنْ بَني حَنيفَة يُقَالُ لُهُ ثُمَامَةً بِن أَثَالَ، سيد أَهلُ اليمامةِ، فَرَيُطُوهُ بِسَارِيَةَ مِنْ سَوَارِي الْمُسْجِدِ، فَخُرَجَ إِلَيْهُ رَسُولُ الله صلى الله عليه وسلم فقال: ماذا عندك يا ثمامة؟ فقال: عندي يا محمد خير. إن تقتلني تقتل ذا دم، وَإِنْ تُنْعَمْ تُنْعِمْ عَلَى شَاكِرٍ، وَإِنْ كُنْتَ تَرِيدُ الْمَالُ فَسَلِّ تَغْطُ مِنْهُ مِا شَئْت، فتركه رَسُولِ الله صلى الله عليه وسلم حُتَّى كَانَ الْغُدُ، فَقَالَ لَهُ: «مَا عِنْدَكَ بِا ثُمَامُهُ؟»، فَقَالَ: مَا عَنْدي مَا قُلْتُ لَكَ؛ إِنْ تُنْعَمْ تُنْعَمْ عَلَى شَاكر،، فتركه رُسُولُ الله صلى الله عليه وسلم حَتَّى كَانَ بَعْدَ الْغُد، فَقَالُ لُهُ: ﴿مَا عِنْدُكَ بِا ثُمَامَة؟ ، فَقَالَ: عندي مَا قَلْتُ لُكَ، فَقَالَ رَسُولُ الله صلى الله عليه وسلم: «أطلقوا ثُمَامَة ،، فانطلق إلى نُحْل قريب منَ السُجِدِ فاغتسَل ثُمُّ دُخُلُ الْمُسْجِدُ، فَقَالَ: أَشْهَدُ أَنْ لَا إِلَهُ إِلَّا اللَّهِ وَأَشْهَدُ أَنْ مُحَمَّدُا عَيْدُهُ وَرَسُولُهُ، يَا مُحَمَّدُ! وَاللَّهُ مَا كَانَ عَلَى وَجِه الأرض وَجْهُ أَبْغُضَ إِلَى مِنْ وَجْهِكَ، فَقَدُ أَصْبَحَ وَجْهُكَ أحبّ الوجوه كلها إلى، وَاللَّهُ مَا كَانَ مِنْ دِينَ أَبْغُضِ إِلَي مِنْ دينكَ، فأصبح دينكَ أحبُ الدين كله إليَّ، وَاللَّهُ مَّا كَانَ

مِنْ بَلَد أَيْغَضَ إِلَيَّ مِنْ بَلَدكَ، فأصبح بلدك أحب البلاد كَلها إلَيْ، وَإِنَّ خَيلُكَ أَخَدَتْني وَأَنا أَريدُ الْعُمُرَةَ، فَمَاذَا تَرَى الْعُمُرَةَ، فَمَاذَا تَرَى الْعُمُرَةَ، فَمَاذَا تَرَى الْعُمُرَةُ، وَسُولِ اللّٰه صلى الله عليه وسلم وَأَمَرِهُ أَنْ يَعْتَمِرَ، فَلَمًا قَدمَ مَكَّةَ قَالَ لَهُ قَادِلٌ أَصَبُوْتَ وَقَالَ، لا وَلَكِنَ أَسَلَمَتُ مَعَ رَسُولِ الله صلى الله عليه وسلم، وَلا وَاللّٰه لاَ يَأْتِيكُمْ مِنَ الْيَمَامَةَ حَبّهُ حنْطَة حَتّى يَأْذَنَ فِيهَا رَسُولُ الله عليه وسلم، وَلا رَسُولُ الله عليه وسلم. (صحيح البخاري: رَسُولُ الله عليه وسلم. (صحيح البخاري: ٢٧٧٤).

وَعَنْ عَمْرَانَ بُنِ حُصَيْنِ قَالَ: أَسَرَ أَصْحَابُ رَسُولِ اللَّهِ صلى اللَّهِ عليه وسلم رَجُلاً مِنْ بَنِي عَقيلِ فَأُوْتَقُوهُ، وَكَانَتْ تَقيفُ قَدُ أُسَرَتْ رَجُلاً مِنْ أَصْحَابِ النَّبِي صلى الله عليه وسلم الله عليه وسلم بالرَّجُلَيْنِ اللَّهَ عَليه وسلم بالرَّجُلَيْنِ اللَّهَ عَليه عسلم بالرَّجُليْنِ اللَّهَ عَليه عسلم بالرَّجُليْنِ اللَّهَ عَليه عسلم (صحيح مسلم ۱۲٤۱).

وإذا كان ظاهر هذه الآية فيه غلظة وقسوة فقد بين الله تعالى الملة فيها فقال بين الله تعالى العلة فيها فقال: «إذْ يُوعى رَبُّكُ إِلَى الْمَلْتِكَةِ الْنَ المَلْتِكَةِ أَنَّ اللّهُ الْمَلْتِكَةِ أَنَّ اللّهُ وَالْمَرْوُلُ مِنْهُمْ حَكُلُ اللّهُ اللّهُ وَرَسُولُهُ وَمَن يُشَافِق اللّهُ وَرَسُولُهُ فَاللّهِ اللّهُ مَدْاللّهُ اللّهُ وَرَسُولُهُ وَمَن يُشَافِق اللّهُ وَرَسُولُهُ فَاللّهِ اللّهُ مَدْاللّهُ اللّهُ وَرَسُولُهُ فَاللّهِ ١٢- ١٣).

وَعَنِ ابْنِ عَبَّاسَ رضي الله عنهما: أَنَّ رَسُولَ الله صلى الله عليه وسلم كَانَ إِذَا بَعَثَ جُيُوشَهُ قَالَ: واخْيُرُجُوا الله عليه وسلم كَانَ إِذَا بَعَثَ جُيُوشَهُ قَالَ: واخْيُرُجُوا بِالله مَنْ كَفْرَ بِالله، لا تَغُدرُوا، وَلاَ تَقْتُلُوا الْوِلْدَانَ وَلاَ تَقْتُلُوا الْوِلْدَانَ وَلاَ تَقْتُلُوا الْوِلْدَانَ وَلاَ أَصْحَابَ الله مَنْ يَعْدِره: رواه أحمد: تَ: الطَّرَدُووطُ (٢٧٢//٤٦١/٤)).

وَعَنِ ابْنِ عُمَرَ رضي الله عنهما قَالَ: وُجِدَتِ امْرَأَةٌ مَقْتُولَةٌ عِلَا بَعْض مَغَازِي رَسُولِ الله صلى الله عليه وسلم، فَنَهَى رَسُولُ الله صلى الله عليه وسلم عَنْ قَتُلِ النُسَاءِ وَالصَّبْيَانِ. (صحَيح البخاري ٣٠١٤).

وللحديث بقية إن شاء الله، والحمد لله رب العالمين.



# ضوابط السلوك الاستثماري في الاقتصاد الإسلامي

الحمد لله، والصلاة والسلام على رسول الله، يعلن

في هذا العدد سنتناول أهم ضوايط السلوك الاستثماري في الاقتصاد الإسلامي، فنقول وبالله تعالى التوفيق،

## مفهوم الاستثمارية الاقتصاد الإسلاميء

من سلوكيات المسلم في عالم الاقتصاد، الكسب الحالل الطيب، والإنضاق المقتصد، وادخار الفائض ليوم الفقر والحاجة.

ويقوم المسلم باستثمار هذا الفائض بهدف تنمية ماليه من خيلال تحقيق العائد عليه، ويعرف علماء الاقتصاد الإسلامي الاستثمار بأنه: «توظيف أو استغلال المال (بكافة صوره) في المشروعات الاقتصادية بهدف الحصول على عائد حلال طيب لتنمية ماله وليعينه في حاجته في المستقبل».

والغاية الاقتصادية من الاستثمار هي زيادة الإنتاج للاستزادة من أرزاق الله، وتنميته الما استخلفه الله عليه من مال، ليعينه على الإشباع المادي والإشباع الروحي، ويعتبر الاستثمار وسيلة من الوسائل المشروعة لتحقيق شرع الله وغايته من خلق الانسان.

## معالم الاستثمارية الاقتصاد الاسلامي،

- (١) الالتزام بالقيم الإيمانية والأخلاقية.
- (۱) الالترام بالشروعية الإسلامية (فقه الاستثمار الإسلامي).
- (۳) دافع تأمين الحاجات في المستقبل ولاسيما في حالات الفقر والحاجة.
- (۱) دافع تأمين حاجـات الذريـة بعد الموت لأجل التواصل.
- (٥) الوفاء بالمسئولية الاجتماعية والبيئية تجاه الجتمع.

مقومات الساوك الاستثماري لل الاقتصاد الإسلامي و يقوم السلوك الاستثماري على مجموعة

## الساد الله د. حسين حسين شحاتة

## من المقومات من أهمها ما يلي،

- (۱) دراسة فكرة الاستثمار تماماً قبل الاقدام عليها، ويطلق على هذا القوم في الفكر الاقتصادي المعاصر مصطلح: (دراسة الجدوى الاقتصادية للمشروعات).
- (۱) الاطمئنان من السلامة الشرعية لجال الاستثمار وصيغته، وذلك في ضوء الضوابط الشرعية والتي سوف نتناولها تفصيلاً في الفقرة التالية.
- (٣) إبرام عقود الاستثمار الواجبة، وذلك لحفظ الحقوق وتجنب الشك والريبة ولا سيما في حالة المضاريات والبيوع الأجلة وبالتقسيط.
- (1) حسن اختيار الوسائل لتنفيذ الاستثمار وفقاً لشرع الله، ووفقاً للقاعدة الشرعية، مشروعية الغاية ومشروعية الوسيلة، والتركيز على المشروعات الاستثمارية التي يحتاجها أشراد المجتمع، وعلى أساس تكنولوجيا تتناسب مع المرحلة التي يمربها الاقتصاد وتتمشى مع خصائص موارد الإنتاج
- (٥) المتابعة المستمرة للاستثمارية ضوء الأهداف والمقاصد المنشودة، وبيان الانجراهات أو المخالفات لعلاجها، والمشكلات لحلها أولا بأول.
- (١) تضويم الأداء الاستثماري كل هـترة،
   وذلك لاتخاذ القرارات المصوبة لـه إن تطلب
   الأمر، وذلك باستخدام المؤشرات المناسبة.

## الضوابط الشرعية للاستثمارية الاقتصاد الاسلاميء

يحكم استثمار الأموال في الإسلام مجموعة من الضوابط الشرعية، وهذه الضوابط مستنبطة من مصادر الشريعة الإسلامية، وتتسم بالثبات والواقعية والموضوعية والشمولية والتوازن والتحفيذ، كما أنها تقوم على القيم والمثل والأخلاق والسلوكيات الحسنة،

وتحقق التنمية الشاملة للمجتمع.

## ومن أهم هذه الصوابط ما يلي:

(۱) الاستخلاف: يتعامل المسلم مع المال المندي يستثمره بأنه مستخلف من الله على اللذي يستثمره بأنه مستخلف من الله على هذه الأرض، ودليل ذلك قول الله تبارك وتعالى: "وَلَّوْ قَالَ رَبِّكَ لِلْمَتِيكَةِ إِنَّ جَاعِلٌ فِي الْمُرْضِ خَلِفَةً، (البقرة: ٢٠)، وقوله تبارك وتعالى: "وَهُو الذي جَعَلَكُمْ عَلَيْتِ الأَرْضِ وَرَفَع الدي: "وَهُو الذي جَعَلَكُمْ عَلَيْتِ الأَرْضِ وَرَفَع بَعْضَ مَ وَقَالِهِ المَّالِي المَّالِي المَّالِي المَّالِي المَّالِقِ وَلِلهُ لَنُورٌ رَحِم اللهُ عَلَيْتُ الأَرْضِ وَرَفَع بَعْضَ مَ المَّالِي المَّالِي المَّالِي المَّالِي المَّالِقِ وَلِلهُ لَنُورٌ رَحِم اللهُ عام الله المالك الهذا المال، ويعتبر الإنسان وكيلا عن الله في هذا المال.

(۱) المشروعية، ويقصد بذلك أن يكون مجال الاستثمار مشروعاً لا يتعارض مع نص صريح في القرآن الكريم أو السنة النبوية أو اجتهاد فقهاء المسلمين الثقات الصادر عن مجامع الفقه، كما يجب تجنب الاستثمارات التي تحرمها الشريعة الإسلامية والتي تتضمن الربا والاحتكار والفرر والمقامرة والجهالة وكل ما يودي إلى أكل أموال الناس

(٣) الطيبات: ويقصد بذلك بأن توجه الأموال نحو المشروعات التي تنتج أو تتعلق بالطيبات وتساعد في تحقيق مقاصد الشريعة الإسلامية، وهي حفظ اللدين والنفس والعقل والعرض والمال، ودليل ذلك من القرآن هو العرض والمال، ودليل ذلك من القرآن هو أنه قول الله سبحانه وتعالى: ﴿ عَلَيْهُا اللّٰهِ وَالمَوْلُ اللّهُ وَالمُعْرَفُوا مِن طَبِيتِ مَا كَتَبُدُرُ وَمِثاً الْرَحْنَ لَكُم مِن الْفَرْقَ اللّهُ وَالمُعْرَفِقَ اللّهُ مَا اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَيْهُمُ الطّبُاتُ ويُحرَّمُ عَلَيْهُمُ الخَبَائِثُ وَسِلّهُ اللّهُ عَلِيهُمُ الخَبَائِثُ وَسِلّهُ اللّهُ عَليه عَلْمُ اللّهُ عَليه عَلَيهُمُ الخَبَائِثُ وسلّم في مجال الصدقات: ﴿ إِن اللّه طيب لا يقبل إلا طيباً ﴿ (رواه مسلم).

(2) الأولويات الإسلامية: يلزم عند ترتيب المشروعات الاستثمارية بعد الإجازة الشرعية وأن يكون مجالها الطيبات، هو الالتزام بسلم الأولويات الإسلامية وهي: الضروريات فالحاجيات فالتحسينات، ولقد ذكر الأمام الشاطبي: «أن الضروريات هي الأشياء والمسالح التي لا تستقيم حياة الناس إلا بها، وإلا اختل نظام حياتهم، والخاجيات

هي ما يحتاجه الناس للتوسعة والتيسير ورفع المشقة، أما التحسينات فهي الأشياء والأمور التي تسهل الحياة وتحسنها،

وتأسيساً على ما سبق يجب على من يتخذ القرار الاستثماري أن يلتزم بالأولويات السابقة

فلا ينظر في حاجة إلا بعد الوفاء بالضرورة، ولا ينظر في مشروع تحسيني إلا بعد الوفاء بالضروريات والحاجيات، مع الأخذ في الاعتبار الضوابط الأخرى.

(٥) المحافظة على الأموال: يقوم الاستثمار الإسلامي على التقليب والمخاطرة، ويجب أن يكون هناك توازناً بين نسبة المخاطر والأغراض الاستثمارية الأخرى ومنها الربحية، فلا يجب الدخول في مخاطرة غير مجدية والتي تؤدي إلى هلاك المال.

ومن ناحية أخرى يجب اتخاذ التدابير المختلفة للمحافظة على المال من السرقة والابتزاز وأكله بالباطل، ولقد أشار القرآن إلى ذلك بقول الله عز وجل، ويقابيًا ألني المثوا لا تأكوك بم وقل الله عز وجل، ويقابيًا ألني المثوا يحترب عن أرب المنطقة ورد يحترب عن أرب ولقد ورد يحترب عن أرب النساء، ٢٩)، ولقد ورد يخترب عن أرب النساء، ٢٩)، ولقد ورد يخترب المناسب أكل المال بالباطل هي الغش والرشوة والقمار واحتكار بالباطل هي الغش والرشوة والقمار واحتكار المنوريات لرفع سعرها والبيوع المحرمة، كما المناس الله تبارك وتعالى: وقد أناه المؤافرة ويقابي أن المناس المناسبة المناسبة والمناسبة وا

(1) تنميسة المال؛ ويقصد بذلك اختيار المشروعات الاستثمارية التي تحقق عائدا اقتصاديًا مجزياً بجانب الموائد الاجتماعية، وعدم اكتناز المال وحبسه عن وظيفته التي خلقها الله لمن وفي هذا الصدد ينهانا الله عن الاكتناز ويحثنا على استثمار المال، فيقول عز وجبل: و و النفي بكروت الدهب والنفية ولا ينفي المن المرب المرب

(V) تقليل المخاطر؛ ويقصد بذلك توجيه الأموال المتاحة للاستثمارات إلى



عدة مشروعات مع الأخذ في الاعتبار التنوع في الاعتبار التنوع في صيغ الاستثمار لتقليل المخاطر، وتحقيق التنمية الشاملة للمجتمع الإسلامي.

(٨) التوازن لتحقيق الاستقرار؛ ويقصد به التوازن عند توجيه ويقصد به التوازن عند توجيه الاستثمارات بين العائد الاجتماعي والعائد الاقتصادي، وبين الاستثمارات قصيرة الأجل والمتوسطة والطويلة، وبين مصالح الأجيال الحاضرة والأجيال المقبلة، وكذلك التوازن بين صيغ الاستثمار ومجالاته.

وهدا الضابط يساهم في تحقيق هدف المحافظة على المال وتنميته ويقلل من التقلبات في المعوائد ويخفض من المخاطر.

(۱) ربط الكسب بالجهد؛ يقوم الاستثمار الإسلامي على أساس المشاركة والتفاعل بين العمل (الجهد البشري) وبين رأس المال، ولكل نصيب من الكسب بمقدار الجهد المبذول، فلا كسب بالا جهد، ولا جهد بلا كسب، والغاية من هذا هو التحفيز على العمل والعطاء وتطوير الأداء وتحسينه.

وهناك علاقة سببية مباشرة بين مقدار الكسب وما يتعرض له الاستثمار من مخاطر، فكلما زادت المخاطر كلما طلب أصحاب المشروعات ربحية عالية، وفي هذا الصدد يقول الإمام القرطبي: ﴿ إِنَّ التَّجَارَةُ هِي الشَّرَاءُ والبيع وهي نوعان؛ تقليب في الحضر من غير نقله ولا سفر وهذا تربص واحت كار قد رغب فيه أولوا الأقدار وزهد عنه ذوو الأخطار، والثاني تقليب المال بالأسفار ونقله إلى الأمصار، وهذا أليق بأهل المروءة وأعم جدوى واكثر منفعة، غير أنه بأهل المروءة وأعم جدوى واكثر منفعة، غير أنه أكثر خطرًا وأعظم غررًا».

(١٠) توزيع عوائد الاستثمارات في حالة المساركات على أساس الغُنْم بالغُرْم: حيث يتم توزيع عوائد الاستثمارات بين أطراف العملية الاستثمارية على أساس بقدر ما يغنم صاحب العمل من أرباح ومزايا في حالات الرواج واليسر بقدر ما يجب أن يتحمل من خسائر في حالات الكساد والعسر، فلا ربح حالال الأ إذا تحمل مخاطر الخسارة، وهذا يخالف النظام الربوي الذي يضمن رأس المال وهائدت على الدوام

بصرف النظر عن نتيجة التشغيل، وهذا محرم، ودليسل ذلك من الكتاب قول الله تبارك وتعالى: وَلَكُ اللهُ الْبَيْعُ وَحَرَّمُ الْإِبْوَا » (البقرة: ٢٧٥).

(١١) المعلوماتية والتوثيق: ويقصد بذلك أن يعلم كل طرف من أطراف العملية الاستثمارية مقدارما يساهم به من مال وعمل، ومقدارما يأخذه من عائد أو كسب، ومقدار ما يتحمل به من خسارة إذا حدثت، وأن يكتب ذلك في عقود موثقة حتى لا يحدث جهالة وغررا.. ويؤدي ذلك إلى شك وريبة ونزاع ... ولقد تناول القرآن الكريم هذه المسألة في آية الكتابة فيقول الله عز وجل: «يَكَأَيْهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ إِذَا تَدَايَنَمُ بِدَيْنِ إِلَى أَجَلِ نُسُمِّى فَأَكْتُبُوهُ وَلَيْكُتُب يَيْنَكُمْ كَابِئًا بِٱلْكَدْلُ وَلَا يَأْبَ كَاتِبُ أَن يَكُنُبَ كَمَا عَلَمَهُ ٱللَّهُ فَلْيَكَثُبُ وَلَيُسَلِّل ٱلَّذِي عَلَيْتِهِ ٱلْعَقُّ وَلَيْنَتِي اللَّهَ رَبُّكُ وَلَا يَبْخَسُ مِنْهُ شَيْئًا ۚ فَإِن كَانَ ٱلَّذِي عَلَيْهِ ٱلْحَقُّ سَفِيهًا أَوْضَعِيفًا أَوْلَا يَسْتَطِيمُ أَنْ يُمِلُّ هُوَ فَلَيْمُلِلْ وَلِيُّهُ بِٱلْمَدُلِّ وَأَسْتَشْهِدُوا شَهِيدَيْنِ مِن رِجَالِكُمْ فَإِن لَمْ يَكُونَا رَجُلَيْن فَرَجُلُ وَأَمْرَأَتَكَانِ مِنْنَ رَضُونَ مِنَ الشُّهِكُ آءِ أَن تَضِلُ إِحْدَنْهُ مَا فَتُذَكِّرُ إِحْدَنْهُمَا ٱلأُخْرَىٰ وَلا يَأْبُ الشُّهَدَالَةُ إِذَا مَا دُعُواْ وَلَا شَكُتُواْ أَن تَكُثُبُوهُ صَغِيرًا أَوْكِبِيرًا إِلَىٰ أَجَلِهِ. ذَلِكُمْ أَفْسَكُمْ عِنْدُ اللَّهِ وَأَقْوَمُ لِلشَّهُ لِنَوْ وَأَدْقُ أَلَّا تَرْبَابُوا ، (البقرة ٢٨٢)، وفي عقد المرابحة على سبيل المثال يلزم أن يحدد فعقد الاتفاق على ربح المرابحة، وفي عقد الإجارة يلزم تحديد مقدار الإيجاروفي عقد المضارية يلزم تحديد حصة كل منهما، الشائعة في الربح

### .......

يكون من عاقبة الالتزام بالضوابط الشرعية للاستثمارية الاقتصاد الإسلامي ما دلي:

- المحافظة على الاستثمار وتنميته بالحق.
  - تقليل المخاطر التي يتعرض لها المال.
- تأمين حقوق الأجيال القادمة في أموال الأجيال الحالية.
- التطور والنماء على مستوى الضرد والوحدة والمجتمع.
- تحقيق البركة وتجنب المحق بسبب البعد عن الاستثمار الريوي.

وللحديث بقيـة إن شاء الله، والحمد لله رب العالمين.





الحمد لله الذي خلق الموت والحياة ليبتلينا بالشر والخير فتنة وإليه نعود، سبحانه هو الحي الذي لا يموت والخلق جميعًا يموتون، وصلاة وسلامًا على خاتم النبيين وإمام المرسلين ورحمة الله للعالمين سيدنا محمد. أما بعدُ:

فمن الأحداث المهمة في تاريخ الأمة يوم السُقيفة وما تمخض عنه، ولن أطيل معك أخي القارئ في مقدمات، وسأدخل معك في الموضوع مباشرة من خلال هذه النقاط:

- ما المقصود بالسقيفة؟
- تاريخ يوم السقيضة وأهميته.
- بيعة أبي بكررضي الله عنه.

## أولاً: المقصود بالسقيفة:

مكان مسقوف يتسع لعدد كبير من المجتمعين، وأمامها باحة رحبة واسعة، وتقع هذه السقيفة في الجهة الشمالية الغربية من المسجد النبوي بين مساكن قبيلة بني ساعدة الخزرجية، ولذلك سميت سقيفة بني ساعدة، وقد تغيرت أشكال بنائها بمرور الأيام وتغيرت الأحوال، ولعهد قريب رأينا آثاراً منها قرب المسجد النبوي؛ لكنها الأن قد دخلت في توسعات المسجد النبوي المبارك.

## ثانيًا؛ تاريخ يوم السقيفة وأهميته؛

ما يعرف في التاريخ بيوم السقيفة أو اجتماع

يوم السقيفة يكتسب أهميته من التوقيت الذي وقع فيه ومن النتائج التي ترتبت عليه، فقد وقع هذا الاجتماع في يوم الإثنين الثاني عشر من شهر ربيع الأول في سنة إحدى عشرة للهجرة، وهو اليوم الذي لحق فيه النبي صلى الله عليه وسلم بالملأ الأعلى واختار جوار

ريه سبحانه وتعالى.

وقد فارق الدنيا وما يملك من خطامها درهمًا ولا دينارًا إلا بلغته البيضاء وسلاحه وأرضًا جعلها صدقة، وكان هذا اليوم أشد الأيام سوادًا ووحشة ومصابًا على المسلمين، وإذا كان النبي صلى الله عليه وسلم لم يترك شيئًا من حطام الدنيا يملكه لنفسه، لكن ترك لأمته وللدنيا بأسرها ميراثًا عظيمًا من الخير.

نعم ترك لهم ميراث الهدى والرشاد إن تمسكوا به لن يضلوا بعده أبدًا، ترك لهم كتاب الله وسنته صلى الله عليه وسلم.

لقد أحدث موتُ النبي صلى الله عليه وسلم زلزالاً شديدًا في المدينة النبوية وبين الأمة بأسرها، يقول أنس رضي الله عنه: «كان اليوم الذي قدم فيه رسول الله صلى الله عليه وسلم

المدينة أضاء منها كل شيء، فلما كان الذي مات فيه أظلم منها كل شيء». (رواه الترمذي).

قال ابن رجب رحمه الله في اللطائف: «ولما توية رسول الله صلى الله عليه وسلم اضطرب المسلمون، فمنهم من دهش فخولط، ومنهم من أقعدُ فلم يُطقُ القيام، ومنهم من اعتقل لسانه فلم يُطقُ الكلام، ومنهم من أنكر موت النبي صلى الله عليه وسلم بالكلية مثل عمر».

قال القاضي أبو بكر بن العربي في العواصم: «كان موت النبي صلى الله عليه وسلم قاصمة الظهور ومصيبة العمر، قال أنس رضى الله عنه: ما نفضنا أيدينا من تراب قبر النبي حتى أنكرنا قلوينا».

وروى الإمام البخاري في صحيحه أن أبا بكر رضى الله عنه كان في بيته بالسنح ولم يكلم أحدًا حتى دخل على عائشة فاتجه إلى رسول الله صلى الله عليه وسلم وهو مغطى بثوب حبرة (ثوب من القطن أو الكتان كان يصنع في اليمن).

فكشف أبو بكرعن النبي صلى الله عليه وسلم ثم أكب عليه فقبله وبكى، ثم قال: بأبي أنت وأمى، والله لا يجمع الله عليك موتتين، أما الموتة التي علىك فقد متها.

وخرج أبو بكر إلى المسجد وعمر يتكلم، فقال: اجلس يا عمر، وهو ماض في كلامه وثورة غضيه (منكرًا موت النبي صلى الله عليه وسلم )، فقام أبو بكريِّ النَّاسِ خطيبًا، وبعد أن حمد اللَّه وأثنى عليه، قال: «أما بعدُ: فمن كان يعبد محمدًا فإن محمدًا قد مات، ومن كان يعبد الله فإن الله حي لا يموت»، ثم قرأ الآية: ﴿ وَمَا نُحُمَّدُ إِلَّا رَسُولٌ قَدْ خَلَتْ مِن قَبْلِهِ ٱلرُّمُمُلُّ أَفَائِين مَاتَ أَوْ قُبْسِلَ ٱنقَلَتِمُمْ عَلَىٰ أَعْقَـٰبِكُمْ وَمَن يَنْقَلَتُ عَلَىٰ غَقَبُهِ فَلَنْ يَضُمُّ ۚ ٱللَّهُ شَيْئًا ۚ وُسَمِّحْ يِ ٱللَّهُ ٱلسَّكِينَ» (آل عمران: ١٤٤)، قال عمر: فوالله ما سمعت أبا بكر تلاها فهويت على الأرض ما تحملني قدماي وعلمت أن رسول الله صلى الله عليه وسلم قد مات. (المخارى: كتاب المغازي).

ورحم الله الإمام ابن العربي حين قال في كتابه «العواصم من القواصم»: «لقد كان موت الرسول صلى الله عليه قاصمة، وكانت العاصمة في ولاية

أبي بكر رضى الله عنه حقًا قد أكرم الله الأمة بولاية أبى بكر الذي ظهرت شخصيته كقائد للأمة لا يظهر له مثيل، لقد أشرق اليقين في قلبه وتجلى ذلك في رسوخ الحقائق فيه، حقيقة التوحيد والعبودية والنبوة والموت فأخرج الله الناس به من ظلمات الحيرة والشك والاضطراب إلى نور التوحيد والسكينة والأمن، والحمد لله رب العالمين، يؤتى الحكمة من يشاء ومن يؤت الحكمة فقد أوتى خيرًا كثيرًا.

## ثالثا: اجتماع السقيفة وبيعة الصديق: ١- ذكر خبر البيعة مجملا:

نقل الإمام السيوطي عن الواقدي من طريق عائشة رضى الله عنها وابن عمر وسعيد بن المسيب وغيرهم (أن أبا بكربويع يوم قبض رسول الله صلى الله عليه وسلم يوم الإثنين لاثنتي عشرة ليلة خلت من ربيع الأول سنة إحدى عشرة من الهجرة. (تاريخ الخلفاء).

## ٢- تفاصيا البيعة:

أما تفاصيل البيعة وما حدث في اجتماء السقيفة من حوار بين المهاجرين والأنصار وكيف تمت البيعة والاختيار هذا قد جاء مفصلاً فكتب الحديث والأخبار، ننقل ما يفي بالفرض- إن شاء الله- مع توخى الإيجاز والدقة في الاختيار.

روى البخاري ومسلم أن الأنصار اجتمعوا في سقيفة بنى ساعدة يوم وفاة النبي صلى الله عليه وسلم لاختيار سعد بن عبادة زعيم الخزرج خليفة للمسلمين، ولما علم المهاجرون بذلك قال عمر رضى الله عنه لأبي بكر: انطلق بنا إلى إخواننا من الأنصار، قال: فانطلقنا نؤمهم حتى جنناهم في سقيفة بني ساعدة فإذا هم مجتمعون، وإذا بين ظهرانيهم رجل مُزمل، فقلت: من هذا؟ قالوا: سعد بن عُبادة، فقلت: ما له؟ قالوا: يوعك. قال: فلما جلسنا قام خطيبهم وقال: أما بعد، فنحن أنصار الله وكتبية الاسلام، وأنتم يا معشر المهاجرين رهط منا، وقد دفت دافة منكم تريدون أن تختزلونا من أصلنا وتغصبونها من الأمر، فلما سكت أردت أن أتكلم وقد كنت أعددت مقالة أعجبتني، أردت أن أقولها بين يدي

أبي بكر، وقد كنت أداري منه بعض الحدّة وهو وكان أحلم منى وأوقر، فقال أبو بكر، على رسلك! فكرهت أن أغضيه، وكان أعلم منى، والله ما ترك من كلمة أعجبتني في تزويري الا قال في بداهته مثلها وأفضل منها حتى سكت، فقال: أما بعد، فما ذكرتم فيكم من خير فأنتم أهله، وثم تعرف العرب هذا الأمر إلا لهذا الحي من قريش، هم أوسط العرب نسبًا ودارًا، وقد رضيت لكم أحد هذين الرحلين فبابعوا أيهما شئتم، فأخذ بيدي ويد أبي عبيدة بن الحراح وهو حالس بيننا فلم أكره مما قال غيرها، وكان والله أن أقدم فتضرب عنقى لا يقربني ذلك من إثم أحب إلى من أن أتأمر على قوم فيهم أبو بكر، فقال قائل من الأنصار: أن جذيلها المحكك وعذيقها الرجب، منا أمير ومنكم أمير يا معشر قريش، وكثر اللغط، وارتضعت الأصوات، حتى خشيت الاختلاف، فقلت: ابسط يدك يا أبا بكر، فبسط يده فبايعته وبايعه المهاجرون، ثم بابعه الأنصار. اه.

وجاء عند أحمد في المسند عن حميد بن عبد الرحمن بن عوف قال: «لما قبض رسول الله صلى الله عليه وسلم قالت الأنصار؛ منا أمير ومنكم أمير، فأتاهم عمر فقال: ألستم تعلمون أن رسول الله صلى الله عليه وسلم قد أمر أبا بكر فأم الناس، فأيكم تطيب نفسه أن يتقدم أبا بكر ؟ فقالوا: نعوذ بالله أن نتقدم أبا بكر، رضي الله عنه». صححه العلامة أحمد شاكر رحمه الله.

وأخرج موسى بن عقبة في مفازيه والحاكم وصححه عن عبد الرحمن بن عوف رضي الله عنه قال: خطب أبو بكر، فقال: والله ما كنت حريصًا على الأمارة يومًا ولا ليلة قط ولا كنت راغبًا فيها ولا سألتها الله في سر ولا علانية ولكني أشفقت من الفتنة وما لي في الإمارة من راحة ولقد قُلدت أمرًا عظيمًا ما لي به طاقة ولا يد إلا بتقوية الله، فقال على والزبير: ما غضبنا يلا لأنا أخرنا عن المشورة، وإنا نرى أبا بكر أحق الناس بها، إنه لصاحب الفار وإنا لنعرف شرفه وخيره، وقد أمره رسول الله صلى الله عليه وسلم بالصلاة بالناس وهو حي. قال ابن كثير في وسلم بالصلاة بالناس وهو حي. قال ابن كثير في

البداية والنهاية: إسناده جيد.

من خلال ما ذكرناه من نصوص ذكرت ثنا ما حدث يوم السقيفة نلاحظ ما يلي:

ا سمو هذا الرعيل الأول من هذه الأمة وارتضاع مكانتهم ومنزلتهم.

المولاء الرجال الكبار لم يكونوا متقادين بالهوى ولا بالعصبية ولا حب الرياسة والزعامة، بل كانوا متقادين للوحي وقد اجتهدوا آراءهم لكن عندما يتجلى لهم الخبر الصادق من الكتاب أو السنة يتبعوه ويتركوا آراءهم جانبا، وهذا ما حدث من الأنصار ومن زعيمهم سعد بن عبادة رضي الله عنه حين ذكره أبو بكر بحديث رسول الله صلى الله عليه وسلم تذكرولم يجاوزه.

٣. كان هدف الجميع درء الفتنة والحفاظ على وحدة الأمة، وهذا الذي جعلهم يعجلون بالأمر قبل دفن النبي وليس الحرص على الأمارة كما يدعى الأفاكون.

٤- أجمع المهاجرون والأنصار على خلافة أبي بكر ولا يقول غير ذلك إلا مريض القلب سقيم الفكر حاقد وحسود، نعوذ بالله من شرهم.

هـ الاجتماع لم يدم طويلاً ولم تجر فيه مناقشات طويلة بين المهاجرين والأنصار أو تنافس أو صراع على الخلافة لأن النفوس كانت طاهرة.

أين هذا مما يحدث اليوم بين المتصارعين على الحكم من سباب وشتائم ومؤامرات وتشابك بالألسنة والأيدي واراقة الدماء من أجل الكرسي.

إن البشرية بأسرها اليوم تحتاج أن تتعلم من اجتماع السقيفة سموا القصد وعفة الألسنة والأيدي وطهارة القلوب ألا يا من تتهمون الإسلام بالتخلف والعنف والرجعية هلموا لتفعلوا الحضارة الحقيقية القائمة على إصلاح الظاهر والباطن والعمل للدنيا والأخرة، اللهم توفنا مسلمين وألحقنا بالصالحين، وإلى لقاء نستودعكم الله الذي لا تضبع ودائعه.



الحمد لله، والصلاة والسلام على رسول الله واله وصحيه ومن والأه، وبعد:

فيتوالى الأحداث التي تحعل الحليم حيران، وبعدما كتبث مقالا جديدا لباب السنة بناسب الحدث الأليم بمسجد الروضة بعد الذي قد كتبت قبل الحدث، فقد تتابع علينا حدث آخر يتوقف أمامه القلب والعقل معًا، ففي الحدث الأول نجد أفعالا من غير البشر يعتدون على أتباع رسول الله صلى الله عليه وسلم من المصلين، وفي الحدث الثاني قد تنامي إلى أسماعنا والحلة ماثلة للطبع فلم أتمكن من المشاركة فيه إلا بعبارة مختصرة وفيها: أن قومًا بهتا يفعلون كأسلافهم من قبل يتعدون على أتباع رسول الله صلى الله عليه وسلم، وعلى مقدساتهم في القدس الشريف، ثم نجد أهل البهتان بعد هذا الظلم الدائم لأتباع النبي العدنان أولا وآخرًا نجد أن المتهم هو الاسلام، فلم أحد بعد ذلك كله اعتذارًا عن نفسي وأمتى الأ أن أقول: عدرًا رسول الله.

أخرج الإمامان البخاري ومسلم في صحيحهما من حديث أسامة بن زيد رضى الله عنهما قال: بعثنا رسول الله صلى الله عليه وسلم الى الحرقة من جهينة، فصبِّحنا القوم، فهزمناهم، ولحقت أنا ورجل من الأنصار رجالا منهم، فلما غشيناه قال: لا إله إلا الله، فكف عنه الأنصاري، وطعنته برمحي حتى قتلته، قال: فلما قدمنا، بلغ ذلك النبي صلى الله عليه وسلم، فقال لي: «يا أسامة، أقتلته بعد ما قال: لا إله إلا الله؟ ١، قال: قلت: يا رسول الله، انما كان متعوذا، قال: فقال: «أقتلته بعد ما قال لا إله إلا الله؟١، قال: فما زال بكررها على حتى

## وسمر الله مرزوق محمد مرزوق

تمنيت أنى ثم أكن أسلمت قبل ذلك اليوم.

وفي رواية لسلم: قلت: يا رسول الله، إنما قالها خوفًا من السلاح، قال: وأفلا شققتُ عن قليه حتى تعلم: أقالها أم لا ».

وفي رواية له أيضا: قال النبي صلى الله عليه وسلم: وفكيف تصنع بلا إله إلا الله إذا جاءت يوم القيامة؟! قال: يا رسول الله، استغفر لي، قال: «وكيف تصنع بلا إله إلا الله إذا جاءت يوم القيامة؟!، قال: فجعل لا يزيده على أن يقول: «كيف تصنع بلا إله إلا الله إذا جاءت يوم القيامة؟!».

## أولا: تخريج العديث:

١- أخرجه الإمام مسلم حديث (٩٦) في كتاب الإيمان باب تحريم قتل الكافراذا قال لا إله الا

٢- وأخرجه الإمام البخاري رحمه الله في «كتاب المفازي»، «باب بعث النبي أسامة بن زيد إلى الحرقات من جهينة، حديث (٤٠٢١).

٣- وأخرجه أبو داود في «كتاب الجهاد»، «باب على ما يقاتل المشركون، حديث (٢٦٤٣).

٤- وانفرد مسلم رحمه الله برواية «فكيف تصنع بلا إله إلا الله إذا جاءت يوم القيامة؟!» حدیث (۹۷)

## ثانيا: من ألفاظ العديث:

(الحرقة من جهينة): الحرقة بضم الحاء وفتح الراء والقاف، ويقال: الحرقات كما في الرواية الأخرى، وهم بطن من جهينة، سموا بدلك لواقعة كانت بينهم وبين بني مرة بن عوف، فأحرقوا بني

التوحسد

مرة بالسهام، وأكثروا من قتلهم، ومكان إقامتهم عن المدينة النبوية (١٥٢) كيلو تقريبًا.

وجهينة: اسم لقبيلة من قضاعة، قبيلة حجازية كبيرة واسعة الانتشار في زمانها، أشهر بلادهم بنبع. (انظر: معجم البلدان (١٩٤/٢).

هذا حديث شريف فياب إحراء أحكام الناس على الظاهر كما أورده الامام النووي رحمه الله في كتابه رياض الصالحين في واقعة حصلت لأصحاب النبي- صلى الله عليه وسلم- حيث قد يعثهم النبي صلى الله عليه وسلم في بعث إلى الحرقة من حهينة وفيهم أسامة بن زيد رضي الله عنهما فقتل أسامة-رضي الله تعالى عنه- رجالاً بعدما قال: لا اله الا الله.

قال: إلى الحرقة من جهينة، فصبحنا القوم على مباههم، يعنى: أتيناهم في وقت الصباح، قال: ولحقت أنا ورحل من الأنصار رحلاً منهم، فلما غشيناه قال: لا اله الا الله، فكف عنه الأنصاري، وطعنته يرمحي حتى قتلته، فلما قدمنا المدينة بلغ ذلك النبي- صلى الله عليه وسلم-، في بعض الروايات أنه طعنه بالرمح، ثم يعد ذلك تتابعوا على ضريه حتى مات، فلما لقى النبي- صلى الله عليه وسلم- كان البشير قد سبقه بالخبر، فذكر ذلك للنبي-عليه الصلاة والسلام-، يقول: فقال لى: «با أسامة أقتلته بعدما قال: لا إله إلا الله؟»، وهذا استفهام إنكار، ينكر عليه النبي- صلى الله عليه وسلم-، قلت: يا رسول الله إنما قالها متعوذاً، يعنى: متعوداً بهذه الكلمة فراراً من القتل، فقال: «أقتلته بعدما قال: لا إله إلا الله؟»، فما زال بكررها على حتى تمنيت أنى لم أكن أسلمت قبل ذلك اليوم. (انظر: فتح المنعم (٣٢١/١)

## رابعًا: من فوائد العديث:

## أولاً: إجراء أحكام الدنيا على الظاهر والله يتولى السرائر:

كما أفاده الأمام النووي من عنوان بابه على الحديث في رياض الصالحين، وفيه ردّ على من بتجرأ على تكفير الموحدين بغير ناقض شرعي وبأصول واهية ما أنزل الله بها من سلطان، وقد

قال النبي صلى الله عليه وسلم لأسامة: «أفلا شققت عن قلبه حتى تعلم: أقالها أم لا ، فلا يطلع على ما في بواطن الناس الا الله عز وحل، وعليه يقال: (ف الدنيا يؤخذ بالظواهر، ولا يؤخذ بالبواطن، وأما في الآخرة فيؤخذ بالبواطن ولا مؤخذ بالظواهر)؛ كما قال تعالى: ( يَوْمُ بُلِّي ٱلسَّرَايِرُ) (الطارق: ٩).

## ثانيًا؛ عدر المتأول ممن هو أهل لذلك؛

اذ لم يأمر النبي صلى الله عليه وسلم بالقصاص من أسامة؛ لأنه قتل الرجل الذي أسلم بنطقه لكلمة التوحيد، وظاهر الحديث أن النبي صلى الله عليه وسلم حكم بإسلامه؛ إذ كان رضى الله عنه متأولاً؛ فقتله حينئذ يكون قتل خطأ وشبهة؛ لأنه ظن أن هذا الرجل يعتبر كافرًا حتى لو أظهر كلمة التوحيد؛ لاحتمال أنه أظهرها خوفًا، وأنه لا يكون مسلمًا بهذا، فقتله بناءً على هذا الاعتقاد.

وكذلك لم يأمر النبي صلى الله عليه وسلم أسامة بالدية والكفارة للمقتول ما دام قتله كان خطأ وشبهة، لأنه كان مأذونًا له في الأصل بقتل هذا الرجل، فلا يضمن ما أتلف من نفس ولا مال، وقيل: أن تلك الواقعة من أسامة كانت قبل نزول آية الدية والكفارة. (ينظر: شرح النووي لمسلم حديث (٩٥، ٩٦)، وانظر المفهم (٢٩٤/١، ٢٩٨)، وانظر الفتح «كتاب الديات»، «باب قول الله تعالى: ( وَمَن يَقْتُلُ مُؤْمِنًا مُتَعَمِدًا فَجَزَآؤُهُ جَهَنَّمُ ) (النساء: ٩٣)» حديث (٦٤٧٢)، وانظر فتح المنعم ·( 1/ V/7 , 377).

## ثالثًا: حرمة الدماء:

أما عن حرمة الدماء فلو حرر مسلم فيها لما وفي حق البلاغ؛ إذ قد رأينا لوم النبي صلى الله عليه وسلم الأسامة رضى الله عنه، ومن ذلك كذلك ما قاله الله سيحانه: (مِنْ أَجْلِ ذَٰلِكَ كَتَبْنَا عَلَىٰ بَنَى إِسْرَةِ مِلَ أَنَّهُ, مَن قَتَ لَ نَفْسًا بِغَيْرِ نَفْسٍ أَوْ فَسَادٍ فِي ٱلْأَرْضِ فَكَأَنَّمَا قَتَلَ ٱلنَّاسَ جَمِيعًا) (المائدة: ٣٧)؛ قال الإمام ابن حجر الهيتمي رحمه الله في (الزواجر جـ٢ صـ١٩٤): «جعل قتل النفس الواحدة كقتل جميع الناس؛ مبالغة في تعظيم أمر القتل الظلم

وتفخيمًا لشأنه».

ومنه أن شدد الله تعالى على من تعدى على حرمات اثناس ولو بإرهابهم فضلاً عن قتلهم إذ قال تعالى: (إِنَّمَا جَزَّوْا الَّذِينَ يُعَارِبُونَ الله وَرَسُولُهُ وَسَعُونَ فِي الْأَرْضِ فَسَادًا أَن يُقَتَّلُوا أَوْ يُصَلِّبُوا أَوْ تُقَطِّعَ أَلَيْتِ عَلَى الله وَرَسُولُهُ وَيَسَعُونَ فِي الْأَرْضِ فَسَادًا أَن يُقَتَّلُوا أَوْ يُصَلِّبُوا أَوْ تُقَطِّعَ أَلَي يَعْدَا أَوْ يُسَكِّبُوا أَوْ تُقَلِيكَ لَهُمْ وَنَ جُلَفِ أَوْ يُسَعِقُوا مِنَ الْأَرْضَ فَيْ الله وَلِيكَ لَهُمْ فِي الله فَي الله وَلَهُمْ فِي الله فَي الله وَي الله وَي الله والمستد العلماء في حد الحرابة أحد حدود الإسلام الستة.

ومنه أن شرع الله القصاص كما قال تعالى: ( وَلَكُمْ فِي الْفِصَاصِ حَيْوَةٌ يَتَأْوَلِي الْأَلْبَاتِ لَمَلَّكُمْ تَتَّقُونَ ) (البقرة، ۱۷۹)؛قال أبو العالية: جعل الله القصاصِ حياةً؛ فكم من رجل يريد أن يَقتل فتمنعه مخافة أن يُقتل؛ (تفسير ابن كثير جـ٢ صـ١٦٦).

ومن السنة ما رواه الشيخان عن أبي هريرة رضي الله عنه، عن النبي صلى الله عليه وسلم قال: «اجتنبوا السبع الموبقات (هي المهلكات»)، قالوا: يا رسول الله وما هن؟ قال: «الشرك بالله، والسحر، وقتل النفس التي حرم الله إلا بالحق، وأكل الربا، وأكل مال اليتيم، والتولي يوم الزحف، وقذف المحصنات المؤمنات المغافلات» (البخاري: ٢٧٦٦، مسلم حديث، ٨٩).

وعن عبدالله بن عمر رضي الله عنهما، قال: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: «لن يزال المؤمن في فسحة من دينه (مطمئن النفس في سعة من رحمة الله)، ما لم يصب دمًا حرامًا (طالمًا أنه لم يقتل نفسًا بغير حق»؛ (البخاري حديث: ١٨٦٢).

والترويع حرام: فليست الدماء فقط بل وحذر رسول الإنسانية من مجرد الترويع كما أسلفنا في آية الحرابة وما كان من السنة النبوية؛ فعن عبد الرحمن ابن أبي ليلي، قال: حدثنا أصحاب محمد صلى الله عليه وسلم، أنهم كانوا يسيرون مع النبي صلى الله عليه وسلم، فنام رجل منهم، فانطلق بعضهم إلى حبل معه فأخذه، ففزع، فقال رسول الله عليه وسلم: «لا يحل لمسلم أن يروع مسلمًا »؛ (صحيح أبي داود، للألباني حديث:١٨٤٤).

وعن أبي هريرة، يقول: قال أبو القاسم صلى الله عليه وسلم: «من أشار إلى أخيه بحديدة، فإن

المُلائكة تلعنه، حتى يدعه وإن كان أخاه لأبيه وأمه،؛ (مسلم حديث: ٢٦١٦).

قال الأمام النووي رحمه الله: «هذا الحديث فيه تأكيد حرمة المسلم، والنهي الشديد عن ترويعه وتخويفه والتعرض له بما قد يؤذيه. وقوله صلى الله عليه وسلم: «وإن كان أخاه الأبيه وأمه»؛ مبالغة في إيضاح عموم النهي في كل أحد سواء من يتهم فيه، ومن لا يتهم، وسواء كان هذا هزلاً ولعبًا، أم لا؛ لأن ترويع المسلم حرام بكل حال، ولأنه قد يسبقه السلاح؛ (مسلم بشرح النووي ١٨صـ١٤).

## دماء غير السلمين حرام:

هذا وليست الحرمة قاصرة على دماء المسلمين فحسب، بل الدماء المعصومة أربعة؛ المسلم، والذمي، والمعاهد، والمستأمن، قال صلى الله عليه وسلم كما رواه عنه عبد الله بن عمرو رضي الله عنهما: «من قتل معاهدًا لم يرح (أي لم يشم) رائحة الجنة، وإن ريحها توجد من مسيرة أربعين عامًا» (البخاري حديث ٣١٦٦)

قال الإمام ابن حجر العسقلاني: «قوله صلى الله عليه وسلم: «من قتل معاهدًا»، المراد بالمعاهد: هو من له عهد مع المسلمين سواء كان بعقد جزية، أو هدنة من سلطان، أو أمان من مسلم» (فتح الباري، لابن حجر العسقلاني جـ١٢ صـ١٧٧).

وكذلك لم تكن معاهدة عمر بن الخطاب رضى الله عنه مع نصارى بيت المقدس عنا ببعيدة: وكان مما كتبه فيها: «بسم الله الرحمن الرحيم؛ هذا ما أعطى عبدالله عمر، أمير المؤمنين، أهل إيلياء (بيت المقدس) من الأمان، أعطاهم أمانًا لأنفسهم وأموالهم ولكنائسهم». (تاريخ ابن جرير الطبري جـ ٢صـ ٤٤٩)

وما كان من مثلها من معاهدة عمروبن العاص مع أهل مصر (ينظر: المرجع السابق جـ ٢صـ: ٥١٤) أفبعد ذلك يظلم رسول الله فيتهم أتباعه؟! عذرًا رسول الله.

وفي هذا القدر كفاية.

والحمد لله رب العالمين.

## فقم المشاعم

الحمد لله: والصلاة والسلام على رسول الله، وعلى آله وصحيه ومن والأه، وبعد،

فقد تحدثنا في القال السابق عن منزلة الحارفي الأسلام، وقلنا: إن الوصاية بالحار تشمل كف الشرعنه، وإسداء الخير اليه، وتحدثنا عمن فرط في حق الحار، وذكرنا مظاهر عليدة منها، مضابقة الحار، واحتقاره والسخرية منه.

وابذاؤه بالحلية، وقلة المشاركة العاطفية للحيران، وتكمل ما بدأناه فنقول: الحلقة الثانية

## د . محمد ادر اهم الحمد

واذا قبلت الهدية من الحار أفرحته، وأشعرته بتواضعك ومحبتك له. قال النبي صلى الله عليه وسلم: «يا نساء المؤمنات، لا تحقرن جارة لحارتها ولو فرسن شاة». (صحيح مسلم بشرح النووي ٧/٨٩، ٩٩).

الفرسن بكسر الفاء، وسكون الراء، وكسر السين ثم نون: هو العظم قليل اللحم، وهو خف البعير أيضًا، وقد يستعار للشاة. قال النووي رحمه الله في هذا الحديث: "ومعناه: لا تمنع حارة من الصدقة والهدية لحارتها؛ لاستقلالها واحتقارها الموجود عندها، بل تجود بما تبسر وإن كان قليلا كفرسن شاة، وهو خير من العدم، وقد قال الله تعالى: «فَمَن نَعْمَلُ مِثْفَالَ ذَرَّة خَا كُون ، (الزلزلة:٧). (صحيح مسلم بشرح (99/V, Goail)

وبالحملة فالحديث يستفاد منه فائدتان: احداهما: ألا تحقر المرأة شيئًا تهديه لحارتها ولو قل.

والأخرى: ألا تحتقر المرأة اللهُدَى اليها شيئًا ولو كان قليلاً أو حقيرًا.

وانما خص النساء بالنهى لأمور منها:

أ- أن النساء بكثر منهن الاحتقار للمُهدى، أو المهدى.

ب- ولأن النساء أكثر اتصالاً بالحيران من الرجال؛ بحكم المكث والقرار.

ج- ولأن النساء موارد المودة والبغضاء، والله أعلم. (انظر: فتح الباري ١٠/٤٥٩). وآخر دعوانا أن الحمد لله رب العالمين.

وللحديث يقية إن شاء الله

٥- قلة التهادي بين الجيران: فالجيران يحصل سنهم- يحكم القرب- ما يحصل من الهفوات والزلات، وما شاكل ذلك، فيحتاجون إلى ما يقوى أواصر العلاقة فيما بينهم، والي ما بذيب أسياب الفرقة والعداوة، والظنون السيئة.

ومع عظم شأن الهدية، ومع حاجة الجيران إليها أن من الناس من لا يأبه بها، فريما مرت الأعوام تلو الأعوام، وريما حدثت مشكلات بين الحيران، ومع ذلك لا يبادر أحد منهم بالهدية، بل ربما مرت الأعمار دون تهاد بين الحيران.

ومن هنا تضعف حيال المودة، وتتصرم عرى المحمة بين الحيران، فيحسن بالحيران أن بتهادوا فيما بينهم، وأن يتعاهدوا بالهدية الأقرب بالأقرب، جاء في صحيح البخاري عن عائشة رضى الله عنها قالت: قلت: يا رسول الله، إنى لى جارين، فإلى أيهما أهدى؟ قال: «إلى أقريهما منك بايًا». (البخاري: ٢٢٥٩).

قال ابن حجر رحمه الله: «وقوله: «أقربهما »أي أشدهما قرناء

قيل: الحكمة فيه أن الأقرب يرى ما يدخل بيت جاره من هدية وغيرها، فيتشوف لها؛ بخلاف الأبعد، وأن الأقرب أسرع إجابة لما يقع لجاره من المهمات، ولا سيما في أوقات الغفلة.

٦- التكبر عن قبول هدية الحار: فمن الناس من يتكبر عن قبول الهدية من جاره، وذلك إذا كانت يسيرة قليلة، أو كانت من جار فقير أو وضيع.

وهذا من الكبر المذموم، ومما يورث البغضاء والشحناء، وجرح شعور الجار.

فاللائق بالجار أن يقبل هدية جاره ولو قلت، فالهدية لا تقدر بقيمتها، وإنما تقدر بمعناها.



درر البحار في بيان ضعيف الأحاديث القصار

الحلقة (١٤)

على حشش

اعداد/

٥٩٤- « لَوْ مُنعَ النَّاسُ عَنْ فَتَ الْيَعْرِ، لَفَتُوهُ، وَقَالُوا؛ مَا تُهِينَا عَنْهُ إِلَّا وَفيه شَيْعٌ ».

الحديث لا يصح: أورده الغزالي في «إحياء علوم الدينّ» (١/٥٠) مرفوعًا بصيغة الجزم، وقال الحافظ العراقي في «تخريج الإحياء»: «هذا الحديث لم أجده». اهـ.

٥٩٥- « عَلَيْكَ بِحُسْنِ الْخُلُقِ، فَإِنَّ أَحْسَنَ النَّاسِ خُلُقًا أَحْسَنُهُمْ دينًا ».

الحديث: لا يصنح، أخرجه الحافظ الطبراني في «المعجم الكبير» (١٤٤/٢) (ح٢٩٥) عن معاذ بن جبل قال: بعثني رسول الله صلى الله عليه وسلم إلى اليمن، فقلت: يا رسول الله، أوصني، فقال: «عليك بحسن الخُلق..» الحديث، وعلته عبد الغفار بن القاسم أورده الأمام الذهبي في «الميزان» (١٤٤/٧٤/١٥)، وقال: «عبد الغفار بن القاسم أبو مريم الأنصاري» رافضي، ليس بثقة، قال علي بن المديني: كان يضع الحديث. ويقال: كان من رؤوس الشيعة». اهـ وأورده الهيثمي في «المجمع» (٢٥/٨) وقال: «رواه الطبراني وفيه عبد الغفار بن القاسم وهو وضاع». اهـ

٥٩٦- « إِنَّ مِنْ أَقَلَ مَا أُوتِيتُمُ الْيَقِينَ وَعَزِيمَةَ الصَّبْرِ، وَمَنْ أُعْطِيَ حَظَّهُ مِثْهُمَا لَمْ يُبَالِ مَا فَاتَهُ مِنْ قَيَامَ اللَّيْلِ وَصِيَّامَ النَّهَارَ ».

الحديث: لا يُصح، أورده الفزالي َ في «إحياء علوم الدين» (٧٢/١) مرفوعًا بصيغة الجزم، وقال الحافظ العراقي في «تخريج الإحياء»: «هذا الحديث لم أقف له على أصل» ـ اهـ. ٥٩٧ - «ما من ولد بار ينظر إلى والديه نظرة رحمة إلا كتّب الله له بكل نظرة حجة مبرورةً . قالُوا: وإن نظر كلَّ يوم مائة مرة؟ قال: نعم، الله أكثرُ وأطيبُ».

الحديث لا يصح: أخرجه أبو بكر الإسماعيلي في «معجم شيوخه» (٣٢٠/١) من حديث ابن عباس مرفوعاً وعلته محمد بن حميد، وهو الرازي، روى عن زافر بن سليمان. كذا في «تهذيب الكمال» (٥٧٥٤/٢٢١/١٦) للحافظ المزي، ونقل عن إسحاق بن منصور أنه قال؛ «أشهد على محمد بن حميد بين يدي الله أنه كذاب»، ونقل عن صالح بن محمد الأسدي الحافظ: «ما رأيت أحدًا أحدق بالكذب من ابن حميد ومن ابن الشاذكوني». وأقرَّ هذا الحافظ الذهبي في الميزان (٧٤٥٣/٥٣٠)، ونقل أيضًا عن ابن فراش أنه قال: «حدثنا ابن حميد وكان والله يكذب». اهد. ونقل عن الكوسج أنه قال: «أشهَد أنه كذاب». اهد. وعن البخاري قال: «فيه نظر، ثم قال: وكذَبه أبو زرعة». اهد.

وعلة أخرى: زافر بن سليمان قال الحافظ ابن حبان في «المجروحين» (٢١١/١): «كثير الغلط في الأخبار، واسع الوهم في الآثار». اهـ.

٥٩٨- "إنكم في زمان ألْهمْتُمْ فيه العمل، وسيأتي قومٌ يُلْهمُونَ الجِدل".

الحديث: لا يصح، أورده الغزالي في «الإحياء» (٢/١)، وقال الحافظ العراقي في «تخريج الإحياء»: «لم أجده». اهـ.

٥٩٩- "مَنْ أَرَادَ أَنْ يُؤْتِيَهُ اللَّهِ عِلْمًا بِغَيْرِ تَعَلُّم، وَهُدًى بِغَيْرِ هِدَايَةٍ فَلْيَزْهَدْ فِي الدُّنْيَا". الحديث: لا يصح، أورده الغزالي في «الأحياء» (٢١٩/٤) مرفوعًا بصيغة الجزم، وقال الحافظ العراقي في «تخريج الأحياء»: «هذا الحديث لم أجد له أصلاً». اه.

• ٦٠٠ "تَوَاضَعُوا وَجَالسُوا الْسَاكِينَ تَكُونُوا مِنْ كَبَرَاءِ اللَّهِ، وَتَخْرُجُونَ مِنَ الْكَبْرِ".

الحديث: لا يصح، أخرجه أبو نعيم في «الحلية» (١٩٧/٨) من حديث خالد بن يزيد العمري عن عبد العزيزين أبي رواد، عن نافع عن ابن عمر مرفوعًا، ثم قال: «الحديث غريب من حديث نافع وعبد العزيز، لا أعلم رواه عنه غير خالد بن يزيد العمري».

وآفته خالد بن يزيد العمري، قال الحافظ ابن حبان في «الجرح والتعديل» (٢/١/٣٦): «حدثنا على بن الحسن السنجاني قال: سمعت يحيى بن معين يقول: خالد بن يزيد العمري كذاب». وقال: سُئل أبي عن خالد بن يزيد العمري المكي، فقال: «كان كذابًا أتبته ولم أكتب عنه وكان ذاهب الحديث». اهـ.

٦٠١- " لَوْ دُعيَ بِهِ عَلَى كُلِ شَيْءِ بَيْنَ الْمُشْرِقِ وَالْغَرِبِ، فِي سَاعَة مِنْ يَوْمِ الْجَمُعَة لاسْتُجِيبَ لصَاحِيهُ: سُبْحَانَكَ لاَ إِلَهُ إِلاَّ أَنْتُ، يَا حَنَّانُ يَا مَثَّانُ، يَا بَدِيعَ السَّمَاوَات وَالْأَرْضَى، يَا ذَا الْحَلَالُ وَالْإِكْرَامِ".

الحديث: لا يصح، أخرجه الخطيب في «تاريخ بغداد» (١١٦/٤) من حديث جابر بن عبد الله مرفوعًا، وآفته خالد بن يزيد العمري وهو كذاب ذاهب الحديث؛ كما بينا

٦٠٢- "أتاني جبريل فقال: أقْرِيْ عُمَرَ السَّالَامَ، وَأَخْبِرْهُ أَنَّ رِضَاهُ حُكْمٌ وَغَضَبَهُ عَزٌّ ". الحديث: لا يصح، أخرجه الحافظ الطبراني في «المعجم الكبير» (١٠/١٢) (ح١٢٤٧٢)، وفي «الأوسط» (١٦١/٧) (ح٦٢٩٣) من حديث ابن عباس مرفوعًا، وآفته خالد بن يزيد العمري وهو كذاب ذاهب الحديث كما بينا آنفًا، وقال ابن حبان في «المجروحين»: «يروى الموضوعات عن الأثبات». اهـ.

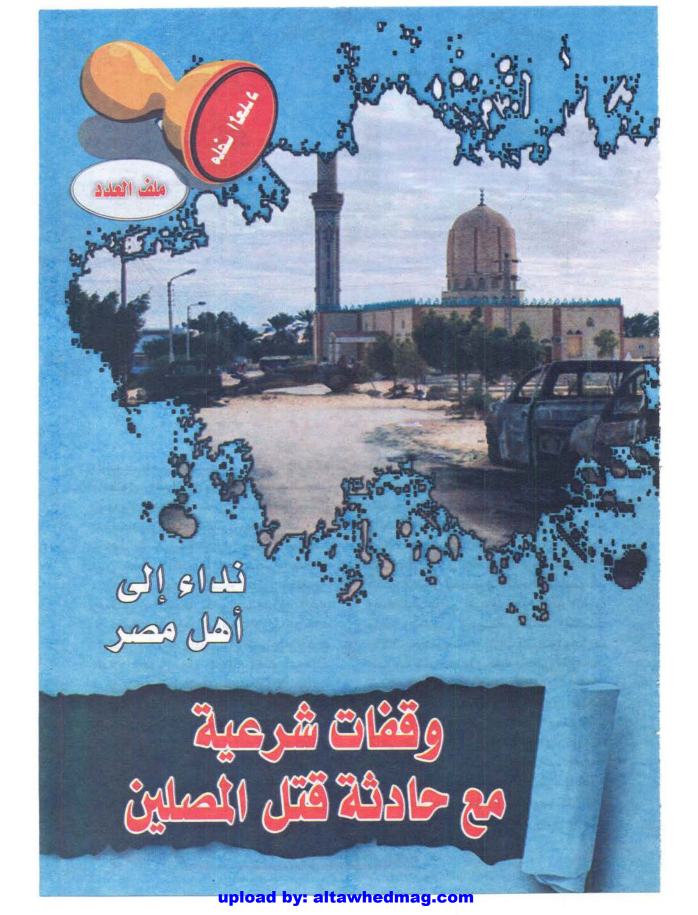
٦٠٣- " ذُو الْوَجْهَيْنِ فِي الدُّنْيَا بِأَتِي يَوْمَ الْقَيَامَةَ وَلَهُ وَجْهَانِ مِنْ نَارٍ ".

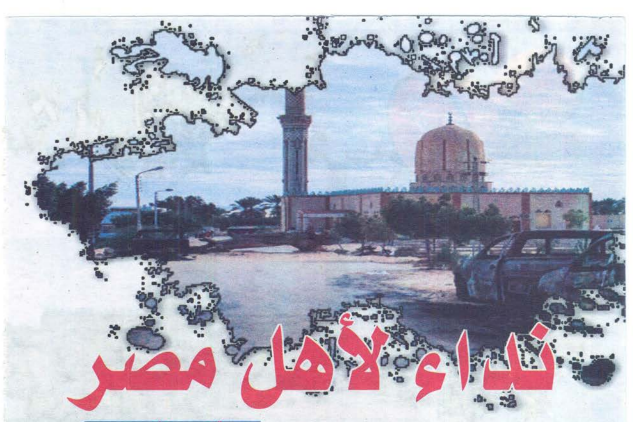
الحديث: لا يصح، أخرجه الحافظ الطبراني في «المعجم الأوسط» (١٥١/٧) (ح٢٧٤) من حديث سعد بن أبي وقاص مرفوعًا، وقال: «لا يُروى عن سعيد إلا بهذا الإسناد، تفرد به خالد بن يزيد العمري». اه.

فالحديث من الغرائب والأفراد وعلته خالد بن يزيد العمرى، وهو كذاب ذاهب الحديث بروى الموضوعات عن الأثبات؛ كما بينا آنفا.

٦٠٤- "مَن وُلدَ له ثلاثة، فلم يسم أحدهم محمدًا فهو من الجفاء، وإذا سميتموه محمدًا فلا تسبُّوه، ولا تجبهوه ولا تُعنتوه، ولا تضربوه، وشرُّفُوه وعَظمُوه وأكرموه، وبرُّوا قسّمه"۔

الحديث: لا يصح، أخرجه ابن عدى في «الكامل» (١٧/٣) (٥٨٠/١٠) ومن طريقه أخرجه ابن الجوزي في «الموضوعات» (١٥٥/١) من حديث ابن عمر مرفوعًا، وعلته خالد بن يزيد العمري، وهو كذاب، ذاهب الحديث يروى الموضوعات عن الأثبات، كما بينا آنفًا.





اعتداد الم د . عماد بن محمد على عيسى المفتش بوزارة الأوقاف

فَهَدْهِ مَقَالُهُ كَتَبْتُهَا بَعْدَ أَنْ جَاءَنَى الْخَبَرُ خبر مسجد الروضة بالعريش- يَجُرُ النَّفيرَ، وَيُهَيِّجُ الزُّفيرَ، وَقَدْ هَمْهُمَت النَّفْسُ بِالصُّعَدَاءِ، وَجَرَى مِنَ الْعَيْنِ الدُّمْعُ وَغُلْبَ ٱلْبُكَاءُ، وَحَشْرَجَ الصَّدْرُ بِالنَّدَاءِ؛ فَتَعَوَّذْتُ بِاللَّهُ مِنَ الْيَأْسِ وَالْقُنُوطَ، وَأَخَذَتُ بِلَجَامِ الْقُلُم قَبْلُ أَنْ يُضْطِرِبَ وَيُلْحَقُّهُ السُّقُوطُ، وَاسْتَعْنْتُ بِرَيِّي الْبَصِيرِ فَهُوَ نَعْمَ الْمُوْلَى وَنَعْمَ النَّصِيرُ، وحينئذُ أَقْبِلْتُ الكَلْمَاتُ تتكاثر، وأسرعتُ العباراتُ تتناثر، وجاءتُ الفوائدُ تتراكم، وترجَّلتُ المعاني تتزاحم، هذا مع ما حولي من أعمال وأشغال لا يكاد يسلم معها فكر، ولا يسمح بها طبع، فالله المستعان، وقد خفتُ أن لا يطاوعُني قلمي لهول ما وقع، وشدة ما إليه كل آثم نزع الله يكون القلم في المصائب أحيانا كالابن العاقُ، والصاحب الْمُشاقُ، والكلام مستصعبٌ عند النَّوازل، وربما كان نزعُ ضرس أهونَ منه، لكنَّ اللَّه وفَّق وأعانَ

الحمد لله ذي المنَّة والطُّول، والقوة والصُّول، رافع الحقُّ ومُعليه، وقامع الباطل ومُرْديه، ومعز المصلحين ومُديلهم، ومذل المفسدين ومُزيلهم، يُنزُل رحمتُه على من جاهد في حراسة الديار، ويُحل عقوبته يمن جاهر بإضاعة الحرمات والذمار، المتكفّل بتأييد الأبرار حتى يَظْفروا، وبخذلان الفُجِّار حتى يُلحَرُوا، الذي لا يفوته المجرمُ الهارب، ولا ينجو منه المستتر بجُرمه والموارب، ولا يَؤُودُه حفظ البلاد وحقنُ دماء العباد، لكنه سبحانه يبتلى ليهذب لا ليعذب، إذ لا يُعييه المعضل، ولا يُعجزه المشكل، وصلى الله وسلم على مسك الختام، المبعوث بالرحمة والسلم والإسلام، وعلى آله أعلام الهدى وسُسرُج الظالم على مدى الأيام، وعلى أصحابه مصابيح الدّجي والغرّ الكرام، ومن تبعهم بإحسان إلى يوم البعث لرب العالمين وساعة القيام. ويعد ؛

قله الحمدُ فهو سبحانه له أهل، فجاءت المَقَالَةُ على غير موعد تُنْبِئُ الْبَصِيرَ الْبَصَيرَ الْجَاذِقَ وَالْغُفْلَ الرَّيُضَ- عَلَى الْسَواءِ- عَلى خُطورةِ الأمر وبلوغ المحنة من مصر مبلغا شديداً، وحَسْبِي أَنْ أَضَعَ فِي هَذَا الْمَقَالَ عَلاَمَات وَصُوىَ عَلَى طريق إصلاح حال البلاد لَا تَغْيَا بِهَا غَايَةَ نَبِيلَةً عَسَى الله أَنْ يكف عنا بأس المفسدين ولا يَفْعَلُ ذلك الا هُو.

حرمة الدّماء والخرّمات؛

لاَ يَشَكُ شَاكُ، ولاَ يَرْتَابُ مُرْتَابٌ فِي أَنَّ الإسلام عظم حرمة الدماء أشد تعظيما فقال: « وَمَن يَقْتُلْ مُؤْمِنَ الله مُتَعَمِّدًا فَحَالَا: « وَمَن يَقْتُلْ مُؤْمِنَ الله مُتَعَمِّدًا فَحَالًا فِهَا وَعَضِبَ الله عَلَيْهِ وَلَعَنهُ وَاعَدُ لَهُ عَذَابًا عَظِيمًا » (النساء: عَلَيْهِ وَلَعَنهُ وَاعْدَ لَهُ عَذَابًا عَظِيمًا » (النساء: عَلَيْهِ وَلَعَنهُ وَاعْدَ لَهُ عَذَابًا عَظِيمًا » (النساء: قَالَ رَسُولُ الله صَلَّى الله عَليْه وَسَلَّمَ: « لَنْ قَالَ رَسُولُ الله صَلَّى الله عَليْه وَسَلَّمَ: « لَنْ يَزالَ المُؤْمِنُ فَيْ فُسْحَة مِنْ دينه، مَا لَمُ يُصِبْ دَمًا حَرَامًا » رواه البَخاري (٦٨٦٢). وقَالَ عَبْدُ الله بْنُ عُمَرَ أيضًا: «إنَّ مِنْ وَرَطَاتِ الأُمُونِ اللّهِ بْنُ عُمْرَ أيضًا: «إنَّ مِنْ فَصَل المُحْرام بِغَيْر حِلْهِ وَرَطَاتِ الأُمُونِ اللّهِ اللهُ الْحَرام بِغَيْر حِلْهِ وَلَا اللهُ مَنْ وَاهُ الْمَالُومُ الْحَرام بِغَيْر حِلْهِ وَاللهُ اللهُ مَنْ وَاللهُ عَلَيْهُ وَاللهُ مَنْ وَاللهُ مَنْ اللهُ عَلَيْهُ وَسَلَّمُ اللهُ مَنْ اللهُ مَنْ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى مَنْ اللهُ عَلَى اللهُ مَنْ اللهُ مَنْ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ مَنْ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى

سيرُوا عَلَى دُرْبِ هُوْلاءِ:

ومما يُثلِج صدورَنا ويُبِشَرِنا بالسَّير على خُطى هـوُلاء ما فَعَلهُ الأزهـرُ - كعبهُ العلم وقبلتُه صانه الله وحماه من العداة وأدامـه للمسلمين وأبـقـاه للهداة- من صرف المعاشات، وبذل المعونات، ومنْحهم رحلة الحجّ إلى بيت الله الحرام مُواساة لهوُلاء المبتلين من الأرامل واليتامي مع تعليمهم في أزهرنا الشامخ بلا كُلفة ولا نفقة، فجزى الله من فعل ذلك- عن أهل الروضة- خيرًا، وثقل به موازين حسنات المحسنين.

كما لا يَخْتَلفُ اثْنَان أَنَّ سُوقَ تعظيم

الحرمات عمومًا دماء وغيرها قَدْ كَسَدَ، وأَنَّ رَبْعَها قَدْ هَسَدَ، وأَنَّ بضَاعَة أهلها قَدْ لَحِقَهَا البَوَار وولَّتْ الأَدْبَار، فرَأَيْنا مَن قَدْ لَحِقَهَا البَوَار وولَّتْ الأَدْبَار، فرَأَيْنا مَن النَّاسِ مَنْ هُوَ متجرئ على قتل المصلين في بلاد المسلمين ولو كان هذا من اليهود وغيرهم من أعداء الأمة لهان الخطب غير أنه بات في المسلمين من هو آزَرُ غير أنه بات في المسلمين من هو آزَرُ الخِصَال، نَمْرُودُ الفِعَال، حَتَّى تَنَاكرتُ القُلُوبُ، وَعَلَبَتْ عَلَيْهَا الشُّكُوك والرئيب، الثَّلُوبُ، وَعَلَبَتْ عَلَيْهَا الشُّكُوك والرئيب، ولا يَسْتَطيعُ المرءُ منْ هَوْل ما يَرَى ونَكَد ما يُطالعُ إلا أَنْ يَتَعَوَّذ باللَّه رَبُ الفَلَق من شَرِّ الفتن وأهلها شَرِّ ما خَلق عمومًا ومن شَرِّ الفتن وأهلها خصوصًا.

شَكَوْتُ ومَا الشَّكْوَى لِثُليَ عَادَة وَلَكِنُ تَفِيضٌ الْكَأْسُ عِنْدَ امْتِلاَئِهَا يومُ شدَّة؛

بَدْأَة ذي بَدْء أَقُولُ؛ إِنَّه ليومْ أَيْومٌ وليلةُ ليلاء وساعات شديدة على مصر وأهلها أن يذهب في دقائق معدودات-لا في عشية أو ضحاها- قريب من ثلاثمائة رجل وشباب وطفل يقتلون بالا حريرة ارتكبوها ولا خطيئة اقترفوها تستوجب ذلك الحادث، قد قتلهم المجرمون في بيت من بيوت الله وهم يصلون الجمعة وفي وقت ساعة الإجابة ومع شدة الخطب والمصاب الجلل وفداحة الحادث وخسارة تلك الأرواح الزكية والأنفس الطاهرة -نحسبهم كذلك والله حسيبهم ولا نزكى على الله أحدًا - إذ أحسن الله ختامهم في بُقْعة طاهرة وبيت من بيوت إلله وفي ساعة إجابة وهو متطهّرون « وَاللَّه يُحبُّ المطهرين ».

ومن أَهَـمُ أسببابِ هذا الحادث أنَّـهُ قَدْ نَبْغَتْ فِي بِلادنا نَابِغَهُ زَيْخِ ونابِتة فساد وشر، أَظْهَرُوا الْبَاطِلَ وأوهموا الناس أنه حق صريح ولُمْ يَسْتَنْصِحُوا ناصحًا ولَمْ يُطيعُوا مُوَفَّقًا ولا مُسدَّدًا والرَّابِحُ فِي الشَّرَ خَاسرٌ ومنَ البرُ ناقصٌ وعنه حَاسرٌ.

ولا ننسى أن نقول: إن الأيام ستكشف عن هؤلاء الجناة وسيظهر السر المكتوم لهؤلاء الغواة وستبوح المضترة المقبلة بهؤلاء المحاربين لله ورسوله والأيام حبالى بكل جديد «وَلَتَعْلُمُنَّ نَبَأَهُ بَعْدَ حين».

نداء لأهل مصر:

هَذَا وَإِنَّهُ لَمَّا سَاءَني ما ساء المُقَلاَء من هذا القتل الذريع وحَصِرَتْ صُدُورُنا أن يهتدوا ويرجعوا ويكفوا أيديهم عن إهلاك الحرث والنسل أَحْبَبْتُ أنْ أواسي أهل مصر عمومًا بِتلك الكلمات، وأردف ذلك بما أزفّه من بَغْض البَشَائر وأسُوقَ إلَيْهم ما يَرْغَبُ عَد إِمْكَانِ عِلاَجَ ذلك، فأكُونَ بذلك قد رَفَعْتُ هَذَا المُبْتَدَا بالخَبر ونَصَبْتُهُ للعَيْنِ بغد الأَثر، كما قال القائل؛

إذا هبتُ رَباحُكَ فَاغْتَنْمِهَا

فعَقْبِي كل خافقة سكونُ

يا أهل مصر أحمدُ إليُّكم الله الذي لا إله الا هو وهو للحمد أهل وأعزيكم عزاء نرجو به المثوبة فأقول:

يا أهل مصر أنتم في رياط وثفر عتيق هو مطمع لكل حاقد فاحذروا الفتن.

يا أهل مصر اصبرُوا وَصَابِرُوا وَرَابِطُوا وَرَابِطُوا وَرَابِطُوا وَرَابِطُوا وَرَابِطُوا

يا أهل مصر « لاَ تَيْأَشُوا مِنْ رَوْحِ اللَّهِ « فلكم عند الله الأجر والمثوبة.

يا أهل مصر «وَلاَ تَهِنُوا وَلاَ تَحْزَنُوا وَأَنْتُمُ الأَعْلَوْنَ إِنْ كُنْتُمْ مُؤْمَنِينَ».

يا أهل مصر لئن جاءكم سفكة الدماء «من فوقكم ومن أسفل منكم واذ زَاغَت الأَنْصَارُ وَبَلَغَت الْقُلُوبُ الْحَنَاجِرَ وَتَظُنُونَ بِاللهِ الطَّنُونَا وَلَكُمْ الْقُلُوبُ الْحَنَاجِرَ وَتَظُنُونَ بِاللهِ الطَّنُونَا وَاللهِ منصورون بِاللهِ الطَّنُونَا وَانتم إن شاء الله منصورون وسَيَعْلَمُ اللهِ اللهِ مُنْقَلَبِ وَسَيَعْلَمُ اللهِ مَنْقَلَبِ مَنْقَلَبِ مَنْقَلَبِ مَنْقَلَبِ مَنْقَلَبِ مَنْقَلَبِ مَنْقَلَبُون ».

يا أهل مصر هؤلاء القتلة الآثمون شر مكانا و،إنَّ رَبَّكَ لَبِالْمُرْصَاد». يا أهل مصر «اللَّهُ مَعَكُمْ وَلَـنْ يَترَكُمْ

أَعْمَالُكُمْ».

يا أهل مصر إن الفتن تحصد الناس حصدًا «فَأَجْمِعُوا أَمْرَكُمْ وَشُرَكَاءَكُمْ ثُمَّ لاَ يَكُنْ أَمْرُكُمْ عَلَيْكُمْ غُمَّة».

يا أَهْلِ مُصرِ «وَاعْتُصِمُوا بِحَبْلِ اللَّهِ جَمِيعًا وَلاَ تَضَرَّقُوا».

يا أهل مصر سلوا الله من فضله ليرفع عنكم البلاء يا أهل مصر أبشروا بالفرج القريب والنصر المؤزر «فإن النصر مع الصبر والفرج مع الكرب وأن مع العسر يسراً» ولن يغلب عسرٌ يُسْرِئن.

يا أهل مصر استقيموا كما أمرتم لتكون لكم العاقبة في العاقبة للمتقين».

منْحَة بعد محْنَة:

يا أهل مصر من المحن تأتى المنح فكما رأينا هذه البلوي فعن قريب بكشفها الله وسيحفظ الله مصر وأهلها ورجالها ومن يخلص لها ويقوم على أمنها وحراستها وحمايتها وسيقيض الله لمصرنا من يردع القتلة وسيهيئ لها من يدفع كل من يهلك الحرث والنسل غير أن من الواجب علينا أن نعمل على أن تَصْفُو القُلُوبُ وتُسَلِّ السَّخيمَة وتُنشَرَ المؤدَّةُ وتُضعَّفَ المُحَدَّةُ وتَذْهَبَ الضِّغَائِنُ ويَـزُولَ وَحَـرُ الصُّدُورِ، ويَـذُوبَ عَلَ النَّفُوسِ وغَوَائلُها، مِنْ أَجْلُ هذا وُجِبُ العَملُ على وَضْع الأيدي في الأيدي لحل الإشكال، وتَقُويم مِسَارِنا من باب قول الله تعالى: «فَاتَّقُوا اللَّه وَأَصَّلَحُوا ذَاتَ ، وَبَعْدَ أَنْ صار شَعَارُ النَّاسِ إِن لَم تَغْلَبُ فَاخْلَبُ (فَاخْدَعُ) لا بد أن تَظهر في النَّاس معانى الأخوة «إنَّمَا الْمُؤْمِنُونَ إِخْوَةٌ فَأَصْلَحُوا بَانَ أَخْوَيْكُم »، وَيَدلا مِن أَن يتَجَاذَبَ النَّاسُ أَزمَّة الخلاف وَيقَعُوا فِي المُحَالُ نُدعو اللَّهُ أَنْ بِيَسِّرَ لَهُمْ الْحَالُ وَأَنْ يضلح منهم البال.

فَيَا أَخِي خُذُ بِعِنَانِ هذا الأمر مَاضِيَا على محاربة كل ضير ومُعَانَقَة الخَيْر كل

الخير غَيْرَ مُلْتَفْتَ عَنْهِ وِلاَ مُعَرِّجٍ عَلَى غيره صَابِرًا عَلَى وُعُورَةِ الْمُسْلَكِ وصُعُوبَة الطريق مع ترك ارْتـدُاءُ الحِمَاقَة، ونبذ التُّبَرُقَعَ بِالصَّفَاقَةَ أَمَّا أَن يَكْثُر الغَلَطَ واللَّغُطُّ، ويَحيصَ النَّاسُ حَيْصَةً خُمُر الوَحْش، شُمَّ يكونُ قَرْضُ الأعْرَاضِ والتمضمض بالاغتراض والصيال بذلك والتصاول والاستطالة والتطاؤل ثم تزهق نفوس بريئة وتذهب أرواح فهَذَا خَذُلاَنٌ وتُخَاذَلُ، وَشُرٌّ كَبِيرٌ يَغْشَى النَّاسَ إن لم يَنْتَبِهُوا ويَلْفُهُم لَفًا كَمْنِ غَشَيَتُهُ عَجَاجَةٌ وغَبَّارٌ كَثْيِفُ فَهَلْ يُبْصِرُ مَا حَوْلُهُ ؟!

وهو أمرٌ مُسْتَصْعَبُ لَنْ كَرِهَهُ مُيسَرٌ عَلَى مِنْ تَبِعَهُ، فَمَنْ لَازْمَهُ فِي الْحَضَرِ، وزَامَلُهُ فِي السَّضْر سَهُل عَلَيْه، ولأنَ لَهُ الصعب منه، وإذا رَأْيْتُ النَّاسَ قَدْ انصَرَفُوا عن علاج ذلك فَلاَ تَقُلْ: إِذَا كُنْتَ فِي قَوْم عُورِ فَغَمِّض عَيْنَيْكُ حتى تَعَد أَعْور، فَهُذَا كَلامُ من لم يُمْعن الغُوْصَ فِي الْخَبَايَا، ولم يَجِدُ فِي طلب الخفايا، وسَيَنْدُمُ هؤلاء يومَ يَجْنى الزارعُون ما زُرَعُوا ولاتُ سَاعَةُ مِنْدُم، فَدُعْكُ مِنَ النَّاسِ فَإِنَّهُمْ لَنْ يُغْنُوا عَنْكُ مِنْ الله شيئًا واجْتُهِدُ وَالله للسَّاعِينَ خَيْرُ مُعِينَ. لاَ يُحْصُدُ الْمَرْءُ عَنْدَ فَاقْتَه

إلا الذي في حَيَاتِه زِرَعَا

أخي احذر هؤلاء القتلة وتبرأ إلى منهم واحذرهم أن يفتنوك عن بعض ما أنت عليه من الهدى والحق، إنْكُ إنْ أطَعْتَ هؤلاء الغواة وانصغت لهولاء العواة وتبعت هـ وُلاًء الحَـوَاة خُسرتَ دينَك ودُنياكَ فِي زمان الاجتراء على محارم الله، ورُجَعْتُ بغد طول عُمْر وَغَيْبَة بِالْخَيْبَة وصفر الْعَيْبَةُ، واعْلَمُ أَنْلُهُ لَيسَ قَصْدي بِهَذه الكُلمَات إلا الوصيَّة بتُحْقيق هذا الغُرض والنَّصيحَة بأدًاء الحقَّ المُفْتَرضُ بَعيدًا عن إِتَّهَامَ الْعِبَادِ فَلِسْتُ عَلَيْهِمْ بِوَكِيلٍ، غَيْرَ أَنِّي أُوصِّفُ حَالاً أَعَايِنُهَا، وَأَعْمَلُ عَلَى إِزَالَتَهَا

ودواء علتها. فسرْعَلَى هَذَا النَّهُجِ الَّذِي سَارَعَلَيْهِ السَّلَفُ-عَلَيْهِمْ سَحَائبُ الْرَّحْمَةَ وشَآبِيبُ المُغْفرَة وَالرُضُوانِ- فَلَمْ يَكُنْ الْوَاحِدُ مَنْهُمْ يَأْتَي منَ الدماء مَحْظُورًا، وَلا يَسْلَكُ مِنْهَا طَرِيقًا مخطورًا، بَلْ مَهْدُوا طَرِيقَ حفظها السَّويَّة، وسَلَكُوا سُبُلُ صِيانتَهَا الْمُرْضِيَّة، وَأَنْارُوا سُرُجَهَا الْمُضِيَّة، ولا عجب فقد رَزْقَهُم الله طَبْعًا سَلِيمًا وَهُدُاهُم صِرَاطًا مِسْتَقِيمًا، فَيَا لَيْتَنَّا نَقْبِضَ قَبْضَةً مِن أَثَر هَوْلاء الأَقْوَام فنُنبِذُهَا فِي ظُهْرَانَى أَقُوَامِنَا عَسَى اللَّهِ أَنَّ

تحدير ويدير:

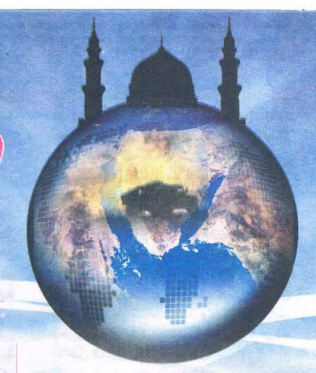
يُحْيَى بِهَا مَوَاتَ أَخَلَاقَنَا، ولا يَزَالِ النَّاسُ

بِخَيْرِ مَا دَامَ الْأُوِّلُ يَقْتَبِسُ مِنْهُ وِيَقْتَدي بِه

الْآخرُ، فسيرُوا عَلَى دَرْبَ هؤُلاءٍ.

إياكم والدخول في الفتن فإنها إذ هاجت لم تنته دون بلوغ إرادتها ومنتهى غايتها وحينئذ لا يدفعها دافع ولا يقوم لها جمع جامع ورُحمَ الله العلامة البَشير الإبراهيمي حين قال- محذرًا من الاغترار بالمفسدين- في كلمات بليغة ما معناه: لا يُلْفَتَنَّكُم مُعَلَّلُ بِسَرَابٍ، ولا حَاوِ بِجَرَابِ وَلا عَاوِي خُرابِ يَأْتُم فِي الْمَيْنِ وَالقَطيعَة بِغْرَابٍ، ولا يَفْتَنَنَّكُم مُنْزُو فِي خَنْقَة ولا مُلْتُو فِي زُنْقُهُ ولا جَالسٌ فِي سَابَاطُ على بُسَاط يُحَاكي فيكم سُنْة إخْوَة يوسُف من كيد ومكر وهُمُ الأسْبَاطُ فكُلُ هَوُلاءِ مُشْعُوذٌ خُلابٌ وسَاحِرٌ كَذَابُ آهِ.

فَخُذُوا مَقَالَتِي هَذه ورسَالَتِي إِلَيْكُم أَخُذَ الحِدُ؛ فَقَدْ مُحَضَّتُ لَكُمْ فَيَهَا النَّصْحَ النُّصِيحُ - فيما أحسب-، وَمَخْضُتُهَا عَنْ زُبُد الأمر الصّحيح، وَجَلَيْتُ لُكُ فيهَا الْحَقّ الصَّريحَ، أَصْلُحَ اللَّه خُلُقَنَّا، وَسَدَّدَ قَوْلَنَّا وَعَمَلَنَا، وَبَلْغُنا أَمَلَنَا، وَهَدَانَا سُيُلَنَا، وَجَعَل سَعْيَنَا مُقَرِّبًا إِلَيْه، وَمُزْلِفًا لَدَيْه وَصَلَّى الله وَسَلَّمَ عَلَى ثَبِيِّنا مُحَمَّد وَعَلَى آله وَصَحْبه وَمَنْ تَبِعَهُمْ بِإِحْسَانِ إِلَى يَوْمِ الدِّينِ.



# وقفات مع حادثة قتل المصلين

اعداد السنشار/أحمد السيد على إبراهيم

للخوارج صفات يعرفون من خلالها، ثبتت في السنة النبوية الشريفة، بينها الشيخ عمار الصياصنة في مقالته « صفات الخوارج في السنة النبوية «: (لم يأت في السنة النبوية تحدير من فرقة بعينها من فرق هذه الأمة إلا الخوارج، فقد ورد فيها أكثر من عشرين حديثاً بسند صحيح أو حسن، وما ذلك إلا لضررهم الجسيم على الأمة، والتباس أمرهم على الناس واغترارهم بهم؛ إذ ظاهرهم الصلاح والتقوى، ولأن مذهبهم ليس قاصراً على الأراء والأفكار، بل يتعدى ذلك إلى سفك الدماء فمن صفاتهم الثابتة في السنة،

ا- صغار السن، فهم في غالبهم شباب صغار، يقل بينهم وجود الشيوخ والكبار من ذوي الخبرة والتجارب، قال عنهم النبي صلى الله عليه وسلم؛ (حُدَّتَاءُ الأَسْنَانِ)، قال الحافظ ابن حجر في الفتح؛ (وَالْحَدَثُ؛ هُوَ الصَّغِيرُ السِّنُ) اهـ.

١- الطّيش والسّفه: فعامة الخوارج ومن يتبنى فكرهم من الشباب الذين تغلب عليهم الخِفَّة والاستعجال والحماس، وقصر النظر والإدراك، مع ضيق الأفق وعدم البصيرة، كما جاء في الحديث المتفق عليه: (يَأْتِي فِي آخِر الزَّمَان قَوْمٌ، حُدَثاءُ الأَسْنَانِ، سُفَهَاءُ الأَحْلامَ؛ الأَحْلامَ؛ الألباب والعقول، والسّفه؛ الخفة والطيش.

"- الغرور والتَّعالي: فالخوارج يُعرفون بالكبر والتعالي على عباد الله، والإعجاب بأنفسهم وأعمالهم، ولذلك يُكثرون من التفاخر بما قدموه الحمد لله حمداً لا ينفد، أفضل ما ينبغي أن يحمد، وصلى الله وسلم على نبينا محمد، وعلى آله وصحبه ومن تعبد، أما بعد؛ فقد استيقظت مصر، والعالم بأسرة على نبأ أليم، وخبر عظيم، هز الوجدان، وبكت منه العينان، ولم لا وقد فُجع بقتل مئات المصلين، بمسجد الروضة ببئر العبد، بسيناء الأبية، ولنا مع هذا الحادث الأليم الوقفات الآتية:

## الوقفة الأولى: تعريف الغوارج وبداية نشأتهم:

عرّف أهل العلم الخوارج بتعريفات منها ما بينه أبو الحسن الأشعري – رحمه الله – في « مقالات الإسلاميين « أن اسم الخوارج يقع على تلك الطائفة التي خرجت على رابع الخلفاء الراشدين على بن أبي طالب رضي الله عنه، وبين أن خروجهم عليه هو العلة في تسميتهم بهذا الاسم، حيث قال- رحمه الله تعالى-: (والسبب الذي سموا له خوارج خروجهم على على رضي الله عنه لما حكم) اهد.

ومن أهل العلم من يرجّح بداية نشأة الخوارج إلى زمن النبي صلى الله عليه وسلم، ويجعل أصل الخوارج ذا الخويصرة الذي اعترض على الرسول صلى الله عليه وسلم في قسمة ذهب كان قد بعث به علي رضي الله عنه من اليمن.

الوقفة الثانية صفاتهم، وأهم معتقداتهم: 🕟



وما فعلوه!! قال صلى الله عليه وسلم: (إنْ فيكُمْ قَوْمًا يَغْبُدُونَ وَيَدْأَبُونَ، حَتَى يُغْجَبَ بِهِمُ النَّاسُ، وَتَعْجِبُهُمْ نَفُوسُهُمْ، يَمْرُقُونَ مِنَ الدِّينِ مُرُوقَ السَّهُم منَ الْرُميَّة) رواه أحمد بسند صحيح.

١٤ الاجتهاد في العبادة؛ فهم أهل عبادة من صلاة وصيام وقراءة وذكر وبذل وتضحية، وهذا مما يدعو للاغترار بهم، ولذا جاء البيان النبوي واضحا في التنبيه على هذه الصفة فيهم: (ليُسَ قراءتكم إلى قراءتهم بشيء، ولا صلاتكم إلى صَلاتهم بشيء، ولا صيامكم إلى صيامهم بشيء) (رواه مسلم). وقال: (يحفرُ أحدكم صلاته مع صَلاتهم، وصيامَهُ مَع صيامهم) (متفق عليه).

٥- سوء الفهم للقرآن: فهم يكثرون من قراءة القرآن والاستدلال به، لكن دون فقه وعلم، بل يضعون آياته في غير موضعها، ولهذا جاء وصفهم في الأحاديث: (يَقْرَءُونَ القَرْآنَ يَحْسَبُونَ أَنَّهُ لَهُمْ وَهُوَ عَلَيْهُمْ)، (يَتَلُونَ كَتَابَ اللَّهُ رَطَبُا، لا يُجَاوِزُ حُنَاجِرَهُمْ)، (يَقْرُءُونَ الْقُرْآنَ لَا يُجَاوِزُ تَرَاقَيْهُمْ).

٦- الكلام الحسن المنمِّق: كما قال عنهم النبي صلى الله عليه وسلم: (يُحُسنُونَ الْقيلَ، وَيُسينُونَ الْفَعْلَ)، (يَتَكَلَّمُونَ بِكُلْمَةَ الْحِقِّ)، (يَقُولُونَ مِنْ خَيْر قول النرية).

قال السندي في حاشيته على سنن النسائي: (أي يَتَكَلَّمُونَ بِبَعْضِ الأقوالِ الَّتِي هِيَ مِن خيار أَقُوالَ النَّاسِ فَي الظَّاهِرِ، مثل: إنَّ الحكم إلا لله، ونظائره، كدعائهم إلى كتاب الله).

٧- التَّكفير واستباحة الدماء:وهذه هي الصفة الفارقة لهم عن غيرهم؛ التكفير بغير حق واستباحة دماء المخالفين لهم، كما قال عنهم النبي صلى الله عليه وسلم: (يَقْتُلُونَ أَهْلِ الإسلام وَيُدَعُونَ أَهُلِ الْأَوْثَانِ) (مَتَفَقَ عَلَيه).

وهذا (منْ أعْظُم مَا ذُمَّ بِهِ النَّبِيُّ صلى الله عليه وسلم الخوارج) مجموع الفتاوي.

وسبب قتلهم لأهل الإسلام؛ تكفيرهم لهم، قال القرطبي في المفهم: (وذلك أنهم لما حكموا بكفر مَن خرجوا عليه من المسلمين، استباحوا دماءهم).

٨- اتخاذهم شعارًا يتميزون به عن سائر الناس: ولهم في كل عصر وزمان شعار يتميزون به، وقد يكون هذا الشعار في الراية، أو لون اللباس، أو

هيئته، أو غير ذلك.

وقد كان شعارهم في زمن على بن أبي طائب حلق شعر رؤوسهم، كما أخبر عنهم النبي صلى الله عليه وسلم بقوله: (سيمَاهُمْ التَّحْليقَ) (رواه البخاري).

قال شيخ الإسلام في مجموع الفتاوى: (وَهَذه السِّيمَا سيمًا أوَّلِهِمْ كَمَا كَانَ ذُو الثَّديُّة؛ لا أنْ هَذَا وصف لازم لهم).

## الوقفة الثانية: أقوال أهل العلم في تكفير الخوارج:

اختلف العلماء في مسألة تكفير الخوارج على خلاحة آراء، ولكل رأى أدلته كالتالي؛

## الرأى الأول: الحكم بتكفيرهم:

وممن ذهب إلى تكفيرهم الحسن بن محمد بن على، ورواية عن الإمام الشافعي، ورواية عن الإمام مالك، وطائفة من أهل الحديث،

## من أدلة من قال بكفرهم:

١- حديث سُوَيْد بْن غَفْلَةً، قَالَ عَلَي رَضِيَ اللَّه عَنْهُ : (سَمِعْتُ النّبِيُّ صَلَّى اللَّهُ عليهُ وسلَّم يُقُولُ : يَأْتِي فِي آخِرِ الزِّمَّانِ قَوْمٌ حُدَثًاءُ الأَسْنَانِ سُفِهَاءُ الأخلام، يَقُولُونَ مِنْ خَيْرِ قَوْلِ الْبَرِيَّةِ، يَمْرُقُونَ مِنْ الْإِشَلام كَمَا يُمُرُقُ السَّهُمُ مِنْ الرَّمِيَّةُ، لا يُجَاوِزُ إِيمَانُهُمْ حَنَاجِرَهُمْ، فَأَيْنَمَا لَقَيتُمُوهُمْ فَاقْتَلُوهُمْ، فَإِنَّ قَتَلَهُمْ أَجُرُ لَنْ قَتَلَهُمْ يَوْمَ الْقَيَامَة) (رواه البخاري، ومسلم).

## الرأي الثاني: الحكم بعدم تكفيرهم:

وهذا الرأي هو لأكثر أهل الأصول من أهل السنة، وممن ذهب إلى هذا القول، أبو حنيفة، ورواية عن الإمام مالك ورواية عن الشافعي، ورواية عن الإمام أحمد، وَجُمْهُورِ الْفَقْهَاء، وَكثير منْ أَهْل الحديث، وهو رأي شيخ الإسلام ابن تيمية، وهذا الرأي هو ما يتبناه الأزهر الشريف.

## من أدلة من قال بعدم كفرهم:

١- أنهم نطقوا بالشهادتين ودخلوا في الإسلام وهذا يمنع من تكفيرهم أو الحاقهم بمن لا يقر بذلك، وتفسيقهم إنما كان لما عرف عنهم من تكفيرهم السلمين واستباحة دمائهم وأموالهم

٢- إجماع علماء المسلمين على أن الخوارج فرقة من فرق المسلمين لم يخرجهم أحد من تلك الألباني). و هراه سال برامه رابة المواعد لمع

" قتل وهو يستمع إلى الخطبة وينتظر الصلاة فيبعث يوم القيامة مصليا: فعن أبي هريرة رضي الله عنه قال: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: (إنما يُبعثُ الناسُ على نيَّاتِهم) (رواه ابن ماجه وصححه الألباني).

الله أجر شهيد؛ فعن سعد بن زيد رضي الله عنه أن رسول الله صلى الله عليه وسلم قال؛ (مَنْ فُتِلَ دُونَ دَمِهِ فَهوَ شَهيدٌ) (رواه الترمذي وحسنه الألياني).

الوقفة الرابعة؛ طرق مواجهة هذا المكر الشيطاني: تكمن تلك الطرق في الآتي:

## ١- المواجهة الفكرية:

فتجب المواجهة الفكرية بجمع الشبه ونقضها ونقدها بواسطة فقهاء الشريعة الإسلامية، والتنبيه على دلالات النصوص في علوم القرآن والتفاسير، والتنبيه على الأخبار والأثار والوقائع التي يستشهدون بها، فهذا العمل العلمي، يجب النفير العام من العلماء الخبراء سواء في العلوم الإسلامية أو العلوم الاجتماعية والجنائية مع توفير العدالة الاجتماعية؛ لأن أفكار الخوارج بفصائلها والجماعات المتطرفة وولاة الشيعة كلهم بحاجة إلى معالجات ومداواة بخطط مدروسة في منظومة متكاملة وليس بنظام الجزر المنعزلة للوصول إلى كلمة سواء.

## ٢- المواجهة الاقتصادية، والاجتماعية:

وذلك بتنمية سيناء اقتصاديا، وإنشاء العديد من المصانع العملاقة بها، والتي تستوعب آلاف الأيدي العاملة من أبناء سيناء، ومشاركتهم في التنمية بها، والسارعة في تمليكهم للأراضي التي بحوزتهم، وبناء التجمعات السكنية التي تراعى البيئة البدوية، وكذا المسارعة بإنشاء العديد من العاهد الأزهرية، وفرع لجامعة الأزهر لنشر الوعي الديني الصحيح بين أبناء سيناء، وذلك للحد من الفكر المتطرف بها.

## ٣- المواجهة العسكرية:

فقد وردت الأدلة بالأمر بقتال من لم يرجع منهم عن بدعته ومنها، الفرق بصفة العموم وإن خرجت بعض طوائف منهم للقطع بكفرهم كاليزيدية والميمونية. والمالية والميمونية. (قال الخطابي فيما نقله عنه الحافظ ابن حجر؛ أَجْمَعَ عُلْمَاء المُسلمينَ عَلَى أَنَّ الْخُوَارِج مَعَ صَلاَلتهم فَرُقَة مِنْ هَرَق المُسلمينَ، وَأَجَازُوا مُناكحتهمْ وَأَكُل ذَبائحهمْ، وَأَنْهَمْ لا يُكفّرُونَ مَا دَامُوا مُتَمسكينَ بِأَصْل الْإسلام.) ا.هـ. وقال ابن بَطال: (دَهبَ بأَصْل الْإسلام.) ا.هـ. وقال ابن بَطال: (دَهبَ جُمْهُور الْقُلْمَاء إلَى أَنَّ الْخُوَارِج غَيْر خارجينَ عَنْ جُمْلة المُسلمينَ لَقَوْله « يَتَمَازَى فِي الْفُوقَ « لأَنْ الْتَمَارِي مِنْ الشَّكَ، وَإِذْ وَقَعَ الشَّكَ فِي ذَلِكَ لَم يُقْطَع عَلَيْهِمْ بِالْخُرُوحِ مِنْ الْإسلام، لأَنْ مَنْ ثَبَت له عَقْد الْأَسلام، بيقين لَمْ يُخْرُح مِنْهُ إلا بيقين. ا.هـ.)

الرأى الثالثُ: التوقف عن تكفيرهم:

وهو الغالب على الإمام أحمد، روى الخلال في السنة بإسناده فقال: (وأخبرني يوسف بن موسى أن أبا عبدالله قيل له: (أكفر الخوارج ؟ قال: هم مارقة. قيل: أكفار هم ؟ قال: هم مارقة مرقوا من الدين.) (إسناده حسن)

قال القاضي عياض في الشفا: (ولثل هذا ذهب أبو المعالي (أي التوقف) رحمه الله في أجوبته لأبي محمد عبد الحق وكان سأله عن المسألة واعتذر له بأن الغلط فيها صعب لأن إدخال كافر في الملة أو إخراج مسلم عنها عظيم في الدين.) ا.هـ.

## الوقفة الثالثة؛ فضيلة من مات في الحادثة؛

من قتل في مسجد الروضة بسيناء نال الفضائل الأتية:

ا- قتل يوم الجمعة خير يوم طلعت عليه الشمس: فعن أبي هريرة رضي الله عنه أن رسول الله صلى الله عليه وسلم قال: (خيرُ يوم طلعت عليه الشمسُ، يومُ الجمعة) (رواه مسلم)

الله بن عمرو بيامن من فتنة القبر؛ فعن عبدالله بن عمرو رضي الله عنه قال؛ قال رسول الله صلى الله عليه وسلم؛ (ما من مسلم يموتُ يومَ الجُمُعَة، أو ليلة الجُمُعَة، إلا وَقَاهُ الله فتنة القبر) (رواه أحمد، وقال عنه الألباني حسن بمجموع طرقه أو صحيح).

السجد خير بقاع الأرض؛ فعن أنس رضي الله عنه أن رسول الله على الله عليه وسلم قال؛ (خَيْرُ البقاع بُيوتُ الله في الأرض) (أورده المنذري في الترغيب والترهيب وضعفه المندري في المندري في الترغيب والترهيب وضعفه المندري في الترغيب والترهيب وضعفه المندري في المندري في الترغيب وضعفه المندري في المندري في المندري في الترفيب وضعفه المندري في المندر و الترفيب و الترفيب

أ - الحديث السابق ذكره، وفيه: (لئن أدركتهم لأقتلنهم قتل عاد) (متفق عليه).

ففي هذا الحديث توعدهم النبي صلى الله عليه وسلم إن أدركهم قتلهم قتلا مستأصلا بحيث لا يبقى منهم أحدا، وفي رواية لهما: (فأدنما القيتموهم فاقتلوهم، فإن في قتلهم أجراً لن قتلهم عند الله يوم القيامة)

ب-عن أبى سعيد الخدري وأنس بن مالك رضى الله عنهما أن رسول الله صلى الله عليه وسلم قال في الخوارج (يكونُ في أمتى اختلاف وفرقة، قومُ يُحسنون القيل ويُسيئونَ الفعل، يقرؤون القرآنُ لا يجاوزُ تراقيهم، يمرُقون من الدين مروقَ السهم من الرُّميَّة، لا يرجعونُ حتى يرتدُ على فوقه، هم شرُّ الخلق والخليقة، طوبي لمنْ قتلهمْ وقتلوهُ، يدعونُ إلى كتاب الله وليسوا منه في شيء، من قاتلهم كان أولى بالله منهم. قالوا: يا رسول الله، ما سيماهم ؟ قال: التحليق) (رواه أبو داود، وصححه الألباني)

> الوقفة الخامسة: الواجب على كل مسلم إزاء هذه العادثة، وغيرها:

والواجب على كل مسلم إزاء ما يحدث بمصرنا الحسيسة الأتي:

١- التوبة والإنابة إلى الله: فلا بد من لزوم التوبة والاستغفار والإكثار من التسبيح والدعاء، قال تعالى ( فَلُوْلا إِذْ جَآءَهُم بَأْسُنَا تَضَرَّعُواْ وَلَكِنَ فَسَتَ قُلُونُهُمْ وَزَيْنَ لَهُمُ ٱلشَّيْطُكُنُّ مَا كَانُواْ بِعَمْلُونَ ) (الأنعام: ٤٣)، قال على رضى الله عنه: (ما نزل بلاء إلا بذنب ولا رفع إلا بتوبة).

٢- الحرص على العبادة والعمل الصالح: فعن معقل بن يسار رضى الله عنه أن النبي صلى الله عليه وسلم قال: (الْعبَادَةُ فِي الهرج كهجرة إلى) (رواه مسلم).

٣- الالتفاف حول العلماء الريانيين والدعاة الصادقين لعرفة الأحكام الشرعية حيال الفتن، قال تعالى، ﴿ وَإِذَا جَاءَهُمُ أُمِّ مِنَ ٱلْأَمْنِ أَوِ ٱلْخَوْفِ أَذَاعُواْ بِهِ ۚ وَلَوْ رَدُّوهُ إِلَى ٱلرُّسُولِ وَالْكِ أُوْلِي ٱلْأَمْرِ مِنْهُمْ لَعَلِمُهُ ٱلَّذِينَ يَسْتَنْبِطُونَهُ مِنْهُمْ ) (النساء: ٨٣)، قال ابن القيم عن دور شيخه شيخ الإسلام ابن تيمية- رحمه الله- في التثميت (وكنا إذا اشتد بنا الخوف وساءت منا

الظنون وضاقت بنا الأرض أتيناه فما هو إلا أن نراه ونسمع كلامه فيذهب ذلك كله عنا) ١. هـ.

الثبات والتثبت: قال تعالى: (كَأَنَّهُا الَّذِينَ عَامَتُوا إِذَا لَسَتَّمْ فَكُمُّ فَأَنْتُهُما ) (الأنفال: ٥٥) فالأزمات عواصف تهز الأمة ولا بد للأمة من تثبيت، والقلوب الضعيفة عرضة للمد والجزر ولحذب الشياطين.

٥- ترسيخ الإيمان؛ علينا أن نحرص على بث الإيمان في قلوبنا وقلوب الأخرين عند الأزمة لأمور منها:

أ- في الأزمة تقبل القلوب على خالقها، وعلى الدعاة أن يضخوا في القلوب معانى الإيمان والتوكل والرغبة والرهبة والانابة والتوبة

- أن الأزمة لا تخلو من فتنة وظلمة وجفاف وتيه، وفي الإيمان نور وغيث وهداية.

ج- أن الإيمان أمان، فالله تبارك وتعالى يدافع عن الذين آمنوا، فبقدر الإيمان تكون المدافعة ويقدر الإحسان تكون المبية ويقدر العبادة تكون الكفاية.

٧- نيذ الخلاف، ووحدة الصف: فالسلمون يحتاجون إلى نبذ الخلاف الواقع بينهم، وتوحيد صفوفهم لواجهة هؤلاء النغاة، قال تعالى: (وَاعْتُصمُوا بِحَبْلِ الله جَمِيعاً وَلاَ تَضْرَفُوا) (النساء: ١٠٣)، وقال: (فَأَنَّفُوا اللهُ وَأَصْلِحُواْ ذَاتَ يَنْنِكُمْ وَأَطِيعُواْ ٱللَّهُ وَرَسُولُهُۥ إِن كُنتُم مؤمنان ) (الأنفال: ١).

٨- عدم نقل الشائعات والتثبت من الأخبار قىل نقلها:

فعلى كل مسلم التثبت من الإخبار قبل نقلها، ولا يجوز له المسارعة في بث الشائعات التي تسبب البلبلة في المجتمع، قال تعالى: (وَلَا نَقْفُ مَا لَيْسَ لَكَ بِهِ عِلْمٌ إِنَّ ٱلسَّمْعَ وَٱلْبَصَرَ وَٱلْفُوَّادَ كُلُّ أُوْلَدِكَ كَانَ عَنْدُ مَسْعُولًا ) (الإسراء: ٣٦).

والله أسأل أن يحفظ مصر، وسائر بلاد المسلمين، من الفتن ما ظهر منها وما بطن، وأن يحفظ جيشها، وشرطتها ومؤسساتها من كل سوء، وأن يرحم من مات من السلمين، وأن يغف the lang.



# نداء القدس ودروس التاريخ

الحمد لله لم يزل بالإنعام منعماً، وبالإحسان محسناً، أحمده سبحانه وأشكره يغفر ذنبنا، ويجبر كسرنا، ويغيث لهفنا، وأشهد أن لا إله إلا الله وحده لا شريك له هو ربنا ومولانا، وأشهد أن سيدنا ونبينا محمداً عمد الله ورسوله.

أيها المسلمون: إن التاريخ يعيد نفسه، وما أشبه الليلة بالبارحة، وما أكثر العبر وأقل الاعتبار!

إن الأمة التي لا تقرأ تاريخها ولا تستفيد من ماضيها لحاضرها ومستقبلها لهي أمة مقطوعة بتة؛ فالماضي والتاريخ ليس مفتاحاً لفهم الحاضر فحسب، بل هو أساسٌ من أسس إعادة صيغة الحاضر وبناء المستقبل، وكتاب ربنا قد بسط لنا في أحوال الماضين، وقص علينا من قصص الغابرين؛ لأخذ الدروس واستلهام العبر.. (لقد كان في قصصهم عبرة لأولي واستلهام العبر.. (لقد كان في قصصهم عبرة لأولي يديه وتفصيل كل شيء وهدى ورخمة لقوم يومنون) يديه وتفصيل كل شيء وهدى ورخمة لقوم يومنون) (يوسف: ١١١) .. (ثم جعلناكم خلائف في الأرض من بعدهم للنظر كيف تعملون) (يونس: ١٤).

أيها الإخوة: إن سجل التاريخ هو المنار المرشد الذي يهدي-بإذن الله- ريان السفينة فيجنبه الصخور المدمرة في قاع البحار، ويقيه الأمواج العاتية فوق سطح المياه.

إن واقع الأمة اليوم في كثير من بقاعها وأصقاعها وأحوالها وأوضاعها يستدعي النظر والاعتبار، والتفكر والادكار، ولو أن المسلمين استوعبوا دروس

# د. صالح بن عبد الله بن حميد

الماضي لما أخطؤوا في كثير مما أخطؤوا فيه، والذي ينظر في تغيرات الأمم في مللها وأخلاقها، ويتأمل في تقلبات الدول في سياساتها واقتصادها هو أقدر على تفهم الحوادث الماضية، والتي هي صورة مشابهة لكثير من الوقائع المعاصرة...

أيها الإخوة، ويسهل الدرس، وتتضح العبرة، وتتجلى الصورة حين تنظر الأمة في ماضي تاريخها، لا في تاريخ غيرها، وحين تكون التجرية قد مرت بها لا بغيرها.

ومن أجل هذا فهذه دروس ووقفات مع تاريخ عجيب ودرس ثقيل، وتجرية مرة في فردوس مفقود؛ في أرض بقي فيها المسلمون ثمانية قرون، ثم خرجوا منها بل أخرجوا، وكأن لا أثر لهم فيها ولا عين .. ما الذي أدخلهم؟ وما الذي أخرجهم؟

ما أكثر العبر وما أقل الاعتبار! وتوشك أن تشبه الليلة البارحة؛ إنهم أسلافنا وأجدادنا في بلاد الأندلس .. دخلوها بالإسلام فاتحين، وبالعقيدة مستمسكين، ومن عالي الأخلاق متمكنين .. لأوامر ربهم متبعين، وعن مناهيه ومساخطه متباعدين .. كيف دخلوا؟ يقول أحد النصاري في رسالة بعث بها إلى ملكه يصف فيها جيش المسلمين الذين عبروا إلى بر الأندلس بقيادة طارق بن زياد؛ لقد نزل بأرضنا

قومٌ لا ندري أهبطوا من السماء، أم نبعوا من الأرض؟

فها هو عبد الرحمن الداخل صقر قريش، ينزل من البحر فتهدى إليه جارية بارعة الجمال، فينظر إليها ويقول: إن هذه لن القلب والعين بمكان، وأنا إن لهوت عنها بهمتي ويمهمتي ظلمتها، وإن لهوت بها عما أطلبه طلمت همتي ومهمتي، ثم قال: والله لا حاجة لي بها.

لقد سار المسلمون في الأندلس في عزة وقوة ومنعة ووحدة وتماسك على هذا النهج.

يذكر ابن تغري بردي: أن المنصور بن أبي عامر كان يسهر على مصالح رعيته، وكانت متابعته الأمور رعيته تستنفذ كل وقته، حتى أنه كان لا ينام إلا سويعات متفرقات، فقيل له: لقد أفرطت في السهر وبدنك يحتاج إلى نوم أكثر من هذا. فأجاب: إن الراعي لا ينام إلا إذا نامت الرعية، ولو استوفيت نومى ١٤ كان في بيوت هذا البلد العظيم عين نائمة.

هذه هي صورة القوة، وحسن الرعاية، وصدق الحماية، وحفظ البلاد، ولقد بقوا على ذلك قرونا طوالا محافظين على دينهم، معتزين بإسلامهم، متوحدين في كلمتهم، يجسد ذلك قول بعض المؤرخين من المسلمين: بقينا في الأندلس ما بقينا مع الله، وضاعت الأندلس منا لما أضعنا دين الله.

لقد بدت وبدأت عوامل الضعف، وانحلت الدولة الأموية الواحدة الكبرى إلى دويلات وملوك وطوائف .. تنافس فيها أصحابها على السلطة، وتناحروا من أجل كراسي الحكم؛ فانتشر بينهم الغدر الستحكم، والخصام الدائم، والكيد المستمر؛ فلا همَّ لأحدهم إلا تحقيق مصالحه الذاتية، وإشباء أنانيته المفرطة، وكأن الأندلس إنما وجدت لمصلحته الخاصة مهما كان ذليل الكانة مهزوز القواعد.

إن كل تقدم حضاري، وسمو فكري، وثقل سياسي، وارتفاع معنوي، وعز سلطاني، إنما مرده إلى التمسك بدين الله، وهو مرهون بمقدار الالتزام بشرع الله والبعد عن الحياة اللاهية والمجون السافر والحقوق المهدرة .. يقول ابن خلدون؛ إذا تأذن الله بانقراض الملك في أمة حملهم على ارتكاب المذمومات، وانتحال الرذائل، وهذا ما حدث في الأندلس وأدِّي

## إلى ضياعها.

بل قد أدرك ذلك كاتب من الخصوم يدون لذلك العصر فهو يقول: العرب هووا وسقطوا عندما نسوا فضائلهم التي جاؤوا بها، أصبحوا على قلب متقلب يميل إلى الخفة والمرح والاسترسال بالشهوات.

ألا ما أكثر العبر وأقل الاعتبار! وماذا عملت كثيرٌ من وسائل الإعلام الإسلامية اليوم؟ وكتاب ربكم يقول: (وَإِذَا أَرْدُنَا أَنْ نَهْلِكُ قَرْبِيةٌ أَمَرْنَا مُتَرَهْبِهَا فَفْسَقُوا فَيهَا فَحَقَّ عَلَيْهَا الْقُولِ فَدُمِّرْنَاهَا تُدْمِيراً) (الإسراء:١٦).

أيها الإخوة: إن سنن الله في الأمم لا تتخلف، لقد انحرف هؤلاء الأسلاف عن دين الله، ووالوا أعداء اللَّه، وتركوا الجهاد في سبيل الله، وقعدوا عن الدفاع عن حرمات المسلمين، وابتعدوا عن أسباب التآلف والاتحاد، وحلت الأثرة محل الإيثار؛ ثم من بعد ذلك تكالبت عليهم القوى المعادية، فتمكنت منهم ومزقتهم شرممزق.

أيها الإخوة: إن نصوص الشرع ودروس التاريخ تقول: إن العرب والمسلمين بغير الإسلام لا قيام لهم، وإنهم بغير الدين لا عز لهم، فإن الإسلام وحده ولا شيء غيره هو الذي يربي ويبنى ويزكى ويقوي ويزرع العزة والمستولية (ولله العزة ولرسوله وَللْمُؤْمِنِينَ وَلَكُنَّ الْمُنافِقِينَ لا يُعْلَمُونَ) (المُنافِقُون: ٨) ولقد جسد ذلك عمر رضى الله عنه في مقولته المشهورة: "لقد كنا أذل قوم فأعزنا الله بهذا الدين، ومهما ابتغينا العزة بغيره أذلنا الله"

يا قومنا: لقد ابتغى طوائف من قومنا العزة والنصر والوحدة بغير دين الله؛ ابتغوها في القوميات والوطنيات، وفي البائد الفاسد من الأحزاب والانتماءات، فماذا كانت النتيجة؟ إنها الذل-ولا أبلغ من كلمة الذل- وواقع الذل في كثير من الأنحاء والجنبات.

إن قضايانا في قدسنا وفلسطيننا وكشميرنا ومواقع أخرى اختزنت الذل في ظل نداءات غير إسلامية، وما واقع هذه القضايا إلا شاهد عليه .. أبواقٌ كانت تنفخ كاذبة، وتتاجر بهذه القضايا خاطئة .. ترعد وتزيد، وتحذر وتخبر بالوعود



الوهمية حينما كانوا يقولون ويتنادون: تحرير كل شير من الأرض، وتحرير كل حية من الرمل، والنضال حتى آخر قطرة من الدم .. في نداءات وادعاءات صرخوا بها ونفخوا فما رأيت إلا هباء ورمادا.

ان العرب والسلمين حين ينبذون الإسلام وراءهم ظهرياً؛ فإنهم-والله الذي لا إله غيره- لينتحرون انتحاراً، ويطرحون سعدهم ومجدهم وطاقتهم وقوتهم.

ومن أجل استبعاب الدرس والوقفة الصادقة من أجل انطلاقة مثمرة فلنتأمل؛ إن كثيراً من الكتاب والمفكرين والمحللين والإخباريين الذين يتحدثون عن قضايانا في قدسنا وفلسطيننا وكشميرنا وكل حقوقنا.. هل سمعتم أحدا منهم يتحدث عن الله وعن رسول الله محمد صلى الله عليه وسلم؟ ١

ما تحدث متحدث منهم عن أصلنا الديني وتاريخنا الإسلامي .. لا يتحدثون إلا عن كنعان وميراث كنعان .. ألا بعدا لكنعان كما بعدت ثمود.

إن خصومنا هم بنو إسرائيل وأتباع التوراة! وأما بنو قومنا هؤلاء فيا ترى هم بنو من ١٩

إن كثيرا من بني قومنا لا يتنادون إلا باسم الأرض وحق كنعان، وبالله الذي لا يحلف بغيره إن إدارة المعركة على هذا النحو ما هو إلا ضلال استعماري مرسوم وقع فيه من وقع، في محنة نفسية وعسكرية وسياسية، لن ينالوا-والله- من وراثها خسرا.

إن بنى إسرائيل يديرون المعركة ويعقدون ويسرمون باسم الدين، وباسم التوراة، وباسم التلمود، ويتنادون إلى أرض الميعاد، وثلة من بني قومنا يتنادون بعلمانية وكنعانية .. إنهم لا يذكرون محمداً صلى الله عليه وسلم، ولا عمر الفاروق، ولا صلاح الدين، ولا محمدا الفاتح، ولا التاريخ المجيد كله .. مسحورون بالاستعمار العالمي الذي ألغي الدين وجعل الشعوب تتنادى بالقومية والوطنية، وما جنوا من ورائها نقيرا ولا قطميرا .. يخرجون الإسلام من الميدان، ويبقى الذين يتنادون بالتوراة وحدود التوراة وآمالها ووعودها.

نظرة إلى الواقع الأليم في كثير من أجزاء الأمة وبقاعها، وفي رءوس كثير من مفكريها ومثقفيها

وساستها ومنظريها، تكشف كم بعدت الشقة بين هؤلاء وبين شريعة ربهم، ومناهج التربية تفرض عليهم من وراء حدود، ويتحكم فيها أعداء الإسلام كما يشاءون، وإعلامهم لا يهتم إلا بإثارة الغرائر، وبث الفرقة، ونقل كفاءات الغرب ومجونه .. فهل على الفيلم الخليع، والغناء الوضيع، والرقص الماجن تربى أمة محمد صلى الله عليه وعلى آله وسلم؟!

إنهم مفكرون ومثقفون ومنظرون لا يعتمدون على الدين في تربية، ولا يتبنونه بتشريع، ولا يوثقون به رياطاً، ولا ينطلقون منه في تضحية.....

ودرس آخر ثقيل، وموقف من الذلة شديد-أيها الأخوة- فلقد أصابنا يهود في ديننا، ونبينا، وقرآننا، ومقدساتنا، وأنفسنا وديارنا، فكلما تقدم المفاوضون معهم خطوة باتجاه السلام المرفوع زاد منهم توجيه الإهانات، وألوان الاحتقارات، وصور الإذلال للمشاعر والشعائر والمقدسات .. لقد حرقوا المسجد الأقصى، وحفروا من تحته الأنفاق، وصادروا الأراضي، وبنوا مغتصبات سموها مستوطنات، ثم تطاولوا وتطاولوا حتى داسوا القرآن ومزقوه تحت أقدامهم، وأهانوا نبينا محمداً صلى الله عليه وآله وسلم بصورهم ورسومهم .. إنه درس التاريخ القديم والحديث، وإن نصوص شرعنا الذي تزيدنا تمسكا بكتاب ربنا وصبحة طريقنا وإيقانا بوعد القرآن ووعيده .. (وَاللَّهُ أَعْلَمُ بِأَعْدَانَكُمْ وَكُفِّي بِاللَّهِ وَلَيَّا وكفي بالله تصيرا) (النساء:٥٤).

هؤلاء هم اليهود بطبعهم وخلقهم، وهم شاهدون على أنفسهم في الماضي والحاضر، ولا يقال هذا تحنياً، ولا تزيداً ولا ادعاءً، ولا استعداءً، فلقد آذوا موسى عليه السلام من قبل، ورموا مريم البتول عليها السلام بالافك والبهتان، وقتلوا الأنبياء، وقتلوا الذين يأمرون بالقسط من الناس، وحاولوا قتل نبينا محمد صلى الله عليه وعلى آله وسلم، وتآمروا عليه، وما انفكوا طوال تاريخهم يكيدون للشعوب، فقد أحلوا الريا، وروجوا الفسوق، وأكلوا أموال الناس بالباطل، واسمعوا إلى كتاب ريكم وهو يحدثكم عنهم: (فيما تقضهم ميثاقهم وكفرهم بِآيِاتِ اللَّهِ وَفَتْلَهُمُ الْأَنْسِيَاءَ بِغَيْرِ حَقَّ وَقُولُهُمْ قُلُوبُنَا

غُلْفُ بَلُ طَبِعَ اللَّهُ عَلَيْهَا بِكُفْرِهِمْ فَلا يُوْمِنُونَ إِلَّا فَلِيلًا وَيَكْفُرِهِمْ فَلا يُوْمِنُونَ إِلَّا فَلِيلًا وَيَكْفُرِهِمْ وَقَوْلِهِمْ عَلَى مَرْيِمْ بَهْتَانَا عَظَيماً وَقَوْلِهِمْ اللهِ وَقَوْلِهِمْ إِنَّا قَتَلْنَا اللّهِ عَيْسَى ابْنِ مَرْيَمْ رَسُولَ اللّه وَلَهُ وَمَا صَلْبُوهُ وَلَكَنْ شَبْهَ لَهُمْ ..) إلى قوله سبحانه: (.. فيظلم مِنْ اللّذينَ هَادُوا حَرَّمْنَا عَلَيْهِمْ طَيْبَاتُ أَحْلَتُ لَهُمْ وَيصَدَّهُمْ عَنْ سبيلِ اللّه كثيراً وَقَدْ نَهُوا عَنْهُ وَأَكْلِهُمْ أَمُوالَ النّاسِ وَقَدْ نَهُوا عَنْهُ وَأَكْلِهُمْ أَمُوالَ النّاسِ بِاللّهِ كَثِيراً وَقَدْ نَهُوا عَنْهُ وَأَكْلِهُمْ أَمُوالَ النّاسِ وَقَدْ نَهُوا عَنْهُ وَأَكْلِهُمْ أَمُوالَ النّاسِ

نعم؛ لقد أصابونا في ديننا، ونبينا، وقرآننا، ومقدساتنا، وأنفسنا، وديارنا .. وإن العقل والمنطق والحكمة يقتضي أن يراجع ذوو الشأن من قومنا هذه المماطلات والمماحكات في المفاوضات، ويعلنوا موقفاً وإضحاً من السلام الشامل العادل الذي يعيد المغتصب ويخرج المعتقلين .. لا ويخرج المعتقلين .. لا يعرب من ربط السلام بالإسلام؛ فبالله نحلف أنه لن يقوم سلام ما لم يحترم الإسلام ويعرف له قدره في الماضي والحاضر والمستقبل، أما أن يستمر اليهود في المحتلون، يحرثون ويزرعون ويمتدون، ويغتصبون تحت وابل القذائف اللفظية العربية الثقيلة التي لا تحرر أرضاً، ولا تعيد حقاً، ولا تحمي طفلاً، ولا تبني بيتاً، ومجلس الأمن الذي يضرب بحق النقض كل ما يعارض مصالح المحتلين، فهذا ما لا يمكن أن يحقق سلام)

ومن جانب آخر فإن الإنصاف يقتضى القول الجازم العاقل أنه لا يمكن أن يكون القتل العشوائي طريقاً للسلام، ولا يكون الاعتداء على غير الغاصبين المحتلين طريقاً للسلام، لكن لابد أن يعلم أن الكبت لابد أن يولد انفجاراً، وأن طمس الحقائق لابد أن يولد عنفا .. إنها ليست ورقة باهتة يلقى بها على موائد المفاوضات.. إنها قضية كبرى تتمرد على الوقت الذي تحصره كتابة سياسية أو تحليل آلي، إنها بقعة مباركة من أرض الله وديار السلمين تمتد في تاريخ الأمة الإسلامية جمعاء، وتتصل بجذورها وضمائر أجيالها .. إنْ قصّر مسِئول أو تقاعس حيل فإن القضية أكبر من ذلك وأكبر، إنه نداء متصل من أجل إنصاف القضية وإقرار العدل على الأرض والشعب والقضية .. (قد خلت من قبلكم سنن فسيروا في الأرض فانظروا كيف كان عاقبة الكذبين هَذَا بَيَانٌ للنَّاسِ وَهُدَى وَمَوْعِظُهُ للْمُتَّقِينَ وَلا

تُهِنُوا وَلا تَحْرَنُوا وَأَنْتُمْ الأَعْلَوْنَ إِنْ كُنْتُمْ مُؤْمِنِينَ اِنْ كُنْتُمْ مُؤْمِنِينَ اِنْ كُنْتُمْ مُؤْمِنِينَ اِنْ يَمْسَلُكُمْ قَرْحٌ فَقَدْ مَسْ الْقَوْمَ قَرْحٌ مَثْلُهُ وَتَلْكَ الأَيْامُ نُدَاوِلُهَا بَيْنَ النَّاسِ وَلَيْعُلَمَ الله الَّدِينَ آمَنُوا وَلِيَّهُ لا يُحِبُ الظَّالِينَ وَلِيُمْحُسَ الله الَّذِينَ آمَنُوا وَيُّمْحَقَ الْكَافِرِينَ) (آل عمران ١٣٨٠- ١٤١).

### أمل رغم الألم

فيا أيها الإخوة؛ رغم مظاهر القساوة والعتاوة التي توحي بها مشاهد الحاضر المهزوم، والمستقبل الغامض المازوم، ورغم تكدُس معالم الفشل في كثير من الأنحاء، وفي ظل الانحراف الفكري المنهزم . وغم كل هذا فإن المسلم المتعلق بربه، المؤمن بوعيده ووعده، والمتبصر بالسنن ونواميس الكون، يرى من وراء ذلك كله فتحاً قريباً، وليس هذا تحدثاً من سياسة قاصرة، ولا من منطق وهم زائل، ولا هو من معطيات واقع مرير، ولكنها روح الأمل الدافع، والفأل الدافق الذي تغرسه في أهل الإسلام حقائق الوحي، الدافق النبوة المحمدية الخاتمة، وشواهد التاريخ . فلن تضيع بإذن الله قدسنا، ولا فلسطيننا، ولن تضيع قضايا وراءها مسلمون مؤمنون.

إن القرآن الكريم والسنة المطهرة والتاريخ المحفوظ، يحدثوننا وينبئوننا أن أمة الإسلام أمة متجددة وعودة، كالغيث لا يدرى الخير في أوله أوفي آخره، إنها أمة غير منقطعة بل متصلة مستمرة بإذن الله إلى أن يرث الله الأرض ومن عليها يقول صلى الله عليه وسلم: "لا تزال طائفة من أمتي على الحق ظاهرين، لا يضرهم من خذلهم ولا من خالفهم حتى يأتي أمر الله تبارك وتعالى" فلا تضعف في جانب إلا وتقوى في جانب، ولا تنهزم في ناحية إلا وتنتصر في أخرى، واستقراء التاريخ يؤيد ذلك.

عباد الله: هذا هو التاريخ، وهذه دروسه، وتلك هي سنن الله في الغابرين والحاضرين، فأبشروا وأملوا، وبدينكم فاستمسكوا، وربكم غالبٌ على أمره ولكن أكثر الناس لا يعلمون.

اللهم وفق ولاة أمور المسلمين للعمل بكتابك وبسنة نبيك محمد صلى الله عليه وسلم، واجعلهم رحمة لرعاياهم، واجمعهم على الحق يا رب العالمين.





### من نور كتاب الله مكانة الدعاة إلى الله تعالى

قال الله تعالى: «وَمَنْ أَحْسَنُ قَوْلًا مِّمَّن دَعَا إِلَى ٱللَّهِ وَعَمِلَ صَلِحًا وَقَالَ إِنَّنِي مِنَ ٱلْمُسْلِمِينَ »

(فصلت: ۳۳)

### الولاية لمن لا يطلبها

أراد عمر بن الخطاب أن يستعمل رجلا، فبادر الرجل فطلب منه العمل، فقال له عمر، والله لقد كنت أردتك لذلك، ولكن من طلب هذا الأمر لم يعن عليه.

### من فقه التعامل مع الأخر

عن أنس بن مالك- رضي الله عنه- قال: خطب أبو طلحة أمّ سليم. فقالت: «والله ما مثلك يا أبا طلحة يردّ، ولكنّك رجل كافر، وأنا امرأة مسلمة، ولا يحل لي أن أتزوّجك؛ فإن تسلم فذاك مهري، وما أسألك غيره، فأسلم فكان ذلك مهرها،



### من معاني الأحاديث

(طوع) فيه دهوى متبع وشح مطاع، هو أن يطيعه صاحبه في منع الحقوق التي أوجبها الله عليه في ماله. يقال: أطاعه يطيعه فهو مطيع. وطاع له يطوع ويطيع فهو طائع، إذا أذعن وانقاد، والاسم الطاعة.

### من جوامع اللهاء

عن شداد بن أوس أن رسول الله صلى الله عليه وسلم كان يقول في صلاته ، «اللهم إني أسألك الثبات في الأمر والعزيمة على الرشد وأسألك شكر نعمتك وحسن عبادتك وأسألك قلبا سليما ولسانا صادقا، وأسألك من خير ما تعلم، وأعوذ بك من شرما تعلم، وأستغفرك لما تعلم،.

سان النساني



# نظرات في موسوعة بيت المقدس وبلاد الشام الحديثية

الحمد لله كما ينبغي لجلال وجهه وعظيم سلطانه، والصلاة والسلام على نبيه المصطفى، ورسوله المجتبى، وبعد، فإن المسجد الأقصى قبلة المسلمين الأولى، ومسرى نبينا صلى الله عليه

الأولى، ومسرى نبينا صلى الله عليه وسلم، ومنه عرج به إلى السماوات العلى، وصلى فيه بالأنبياء والمرسلين، وبارك الله فيه وحوله، قال الله تعالى: سُبْحَانَ الَّذِي أَسْرَى بِعَبْدِهِ لَيْلاً مِنَ النَّسْجِدِ الْحَرَامِ إلَى النَّسْجِدِ الأَقْصَى النَّدِي بَارِكْنَا حَوْلَهُ لَنُرِيهُ مِنْ آيَاتِنَا إِنَّهُ مُنْ آيَاتِنَا إِنَّهُ هُوَ السَّمِيةُ الْنَصِيرُ، (الاسراء: ١).

محمد عبد العزيز

اعداد ا

وهو ثاني مسجد وضع في الأرض بعد المسجد الحرام فعن أبي ذر الغفاري رضي الله عنه قال: «قلت يا رسول الله: أي مسجد وضع في الأرض أوَّل؟ قال: المسجد الحرام. قال: قلت: ثم أيَّ؟ قال: المسجد الأقصى. قال: قلت: كم بينهما؟ قال: أربعون سنة، ثم أينما أدركتك الصلاة بعد فَصله، فإن الفضل فيه». (رواه البخاري: ٣٣٦٦، ومسلم:

والمسجد الأقصى هو أحد المساجد الثلاثة التي تشد إليها الرحال، فعن أبي هريرة- رضي الله عنه- قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: «لا تشد الرحال إلا إلى ثلاثة مساجد: المسجد الحرام، ومسجد الرسول صلى الله عليه وسلم، ومسجد الاقصى». (رواه البخاري: ١١٨٩، ومسلم ١٣٩٧).

وله فضل على سائر المساجد إلا المسجد الحرام، ومسجد النبي صلى الله عليه وسلم، فصلاة فيم تعدل خمس مئة صلاة فيما سواه من المساجد إلا المسجد الحرام ومسجد الرسول صلى الله عليه وسلم.

بل ومن صلى فيه لا يريد إلا الصلاة، لا يريد عرضا من الدنيا، رجع من ذنوبه كيوم ولدته أمه، عرضا من الدنيا، رجع من ذنوبه كيوم ولدته أمه، فعن عبد الله بن عمرو رضي الله عنهما، قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: «إن سليمان بن داود صلى الله عليه وسلم لا بنى بيت المقدس سأل الله عز وجل حكما الله عز وجل حكما يصادف حكمه فأوتيه. وسأل الله عز وجل ملكا لا يبنغي لأحد من بعده فأوتيه. وسأل الله عز وجل عين فرغ من بناء المسجد أن لا يأتيه أحد لا ينهزه إلا الصلاة فيه أن يخرجه من خطيئته كيوم ولدته أمه». (رواه النسائي: ٦٩٣، وابن ماجه:

### حدود السجد الأقصى:

والمسجد الأقصى اسم لجميع المسجد الذي بناه نبي الله سليمان صلى الله عليه وسلم، وقد صاربعض الناس يطلق اسم المسجد الأقصى على المصلى الذي بناه عمر بن الخطاب رضي الله عنه حين فتح بيت المقدس، وعرض لذلك صورًا، ومنهم من يطلقه على قبة الصخرة التي بناها عبد الملك بن مروان، وكلاهما مجانب للصواب، فالمسجد الأقصى يضم ضمن حدوده المصلى الذي بناه

-17

عمر بن الخطاب رضي الله عنه، ويضم القبة من خلفه وليس هو واحدًا منهما.

قال ابن تيمية في مجموع الفتاوى- جمع ابن القاسم- (١١/٢٧): «المسجد الأقصى: اسم لجميع المسجد الذي بناه سليمان عليه السلام، وقد صار بعض الناس يسمي الأقصى المصلى الذي بناه عمر بن الخطاب رضي الله عنه في مقدمه.

والمسجد الأقصى أحد مقدسات المسلمين لا يملك أحد كائنًا من هو أن ينزل عنه لأحد، ولا يجوز للأمة أن تتركه بيد أعداء الله بلا خلاف بين المسلمين.

### موسوعة بيت المقدس وبالأد الشام:

والكتاب الذي نعرض له كتاب من أهم كتب فضائل البلدان، بل هو من أهم وأجمع الموسوعات الحديثية التي ألفت حول بيت المقدس وبلاد الشام، وقد قامت فكرة الكتاب على ثلاث نقاط رئيسة:

الأولى: جمع كل ما ورد عن بيت المقدس وبلاد الشام سواء كان من الأحاديث المرفوعة، أو من الآثار الموقوفة من كتب السنة، أو من الكتب التي تخصصت في فضائل البلدان.

الثانية: لم يشترط المؤلف في جمعه الصحة، بل جمع كل ما في الباب سواء كان: صحيحًا، أو ضعيفًا، أو شديد الضعف، بل والباطل، وقد يتعدى ذلك لذكر الإسرائيليات ما دامت في الباب.

الثالثة: حكم المؤلف على جميع الأحاديث والأثار الواردة في الموسوعة بما أدى إليه اجتهاده، وبما تقتضيه قواعد المحدثين.

### مؤلف الموسوعة:

هذا العمل الموسوعي قام عليه جمعًا وتبويبًا مجموعة من الباحثين النابهين تجاوزوا عشرة من الباحثين، وقام بالإشراف عليها، والحكم على الأحاديث والأثار الواردة فيها الشيخ: أبو عبد الرحمن أحمد بن سليمان بن أيوب، وهو من علماء هذا الكيان المبارك (جمعية أنصار السنة المحمدية) والشيخ له جهود طيبة معروفة في خدمة السنة، وتراث الأمة.

منهج الموسوعة:

قسم الباحثون الموسوعة إلى ستة كتب رئيسة جمعوا تحتها الأحاديث والآثار الواردة في الباب وهي:

- كتاب: الشام.
- كتاب: بيت المقدس-
  - كتاب: الإسراء.
- كتاب: الفقه، وقد جمعوا فيه الأحاديث والآثار التي تختص بالأحكام الفقهية المختصة بهذه البقعة المباركة.
- كتاب؛ التفسير، وقد جمعوا فيه الآيات القرآنية على ترتيب المصحف- أعني ترتيب التلاوة- التي تختص بهذه البقعة المباركة، وما ورد فيها من أحاديث، وآثار مفسرة لها.
- كتاب: الفتن، وقد جمعوا فيه الأحاديث والآثار التي تذكر الفتن التي تقع في آخر الزمان في هذه البقعة المباركة.

وقد جمعت الموسوعة من كتب السنة الطبوعة، وكذلك من كتب فضائل البلدان مثل:

فتوح الشام للواقدي، فضائل البيت المقدس لأبي بكر الواسطي، فضائل الشام ودمشق لابن أبي الهول، فضائل الشام لأبي سعد السمعاني، تاريخ مدينة دمشق لابن عساكر، فضائل القدس لابن الجوزي، فضائل بيت المقدس للفياء المقدسي، فضائل الشام لابن عبد الهادي، فضائل القدس والشام لابن المرجا، الأنس الجليل بتاريخ القدس والخليل للعليمي، الفتن لنعيم بن حماد.

بل وقد حققوا أربعًا من المخطوطات للاستفادة مما فيها من أحاديث وآثار، وهي:

- . الجامع المستقصى في فضائل المسجد الأقصى لقاسم بن علي بن عساكر.
- ومثير الغرام إلى زيارة القدس والشام لشهاب الدين أبي محمود المقدسي.
- . والروض المغرس في فضل بيت المقدس لتاج الدين أبي النصر الحسني الدمشقي.
- . وإتحاف الأخِصًا بفضائل المسجد الأقصى للمنهاجي.

والباحثون يعرفون بسائر البقاع والبلدان المذكورة في الموسوعة ويذكرون أماكنها وأسماءها

الآن، ويفسرون غريب الأحاديث والآثار الواردة فيها.

وقد ختم الباحثون الكتاب بثمانية فهارس تفصيلية.

والكتاب يضم بين جنباته أربعًا وأربعين ومائة وألف حديث وأثر (١١٤٤).

الهدف من تأليف هذه الموسوعة:

قد لخص مركز بيت القدس الهدف من إخراج هذه الموسوعة في أربع نقاط:

الأول: بيان أهمية بيت المقدس في القرآن السنة.

الثاني: تنقية التراث الحديثي المقدسي، وذلك ببيان صحيحه من ضعيفه.

الثالث: إيجاد موسوعة تكون مرجعًا للباحثين، وطلاب العلم والدعاة.

الرابع: إذكاء روح التعلق ببيت المقدس في نفوس المسلمين.

### طريقة عرض المادة العلمية في الوسوعة:

قسمت الموسوعة إلى ستة كتب كما سبق، وقسمت الكتب إلى أبواب، وتحت كل باب من الأبواب ما يناسبه من الأحاديث والأثار، فيذكر المؤلف الحديث بسنده من الكتاب الذي أخرجه، فإن كان في الحديث غريب أخذ رقمًا وشرح الغريب في حاشية الكتاب، وإن كان فيه بلدة من البلدان، أو بقعة أو مكان تاريخي عُرف به، وفي نهاية الحديث يحشى عليه باستكمال تخريجه، وذكر درجة الحديث من حيث الصحة أه الضعف.

### من أمثلة ذلك:

«كتاب: بيت المقدس، باب: فتح بيت المقدس (ص٣٠٠)، يقولون: قال ابن المبارك في الزهد: أخبركم أبو عمر بن حيويه، وأبو بكر الوراق قالا: أخبرنا يحيى قال: حدثنا الحسين قال: أخبرنا ابن المبارك قال: أخبرنا سفيان بن عيينة، عن أيوب الطائي، عن قيس بن مسلم، عن طارق بن شهاب قال: لما قدم عمر أرض الشام أتي ببرذون فركبه، فهزه، فكرهه، فنزل عنه، وركب بعيره، فعرضت له مخاضة، فنزل عن بعيره، ونزع مُوقيّه، فأخذهما بيده،

وخاض الماء، وهو ممسك بعيره بخطامه- أو قال: بزمامه- فقال له أبو عبيدة بن الجراح: لقد صنعت اليوم صنيعًا عظيمًا عند أهل الأرض، قال: فصك في صدره، ثم قال: «أوه- يمد بها صوته- لو غيرك يقول هذا يا أبا عبيدة، إنكم كنتم أذل الناس، وأقل الناس، وأحتر الناس، فأعزكم الله بالإسلام، فمهما تطلبوا العزبغيره يذلكم الله...

الحاشية: وصحيح: الزهد لابن المبارك (٤٨٥)، وأخرجه أبو نعيم في الحلية (٢٩١١)، والبيهقي في الشعب (٢٩١/٦) والحاكم في المستدرك (٨٨٣)، وابن عساكر في التاريخ (٤٤/٥)، وابنه في الجامع المستقصى (ق ١٦٤ ب)، والمحاملي في أماليه (٢٣٩)، كهم من طريق سفيان ابن عيينة به.

وذكره شهاب الدين المقدسي في مثير الغرام (ق ٩ أ) والسيوطي المهاجي في إتحاف الأخصا (ق ٢٤ أ)، وقال الحاكم عقبه: صحيح على شرطهما.

قلت وهو كما قال، وأيوب هو ابن عائذ الطائي، وقيس بن مسلم هو الجدلي، وكلاهما ثقة من رجال الشيخين، وباقي الإسناد أئمة مشاهير.

وأخرجه أيضًا الحاكم في المستدرك (١٣٠/١)، وابن أبي شيبة في مصنفه (٩٠/٥- ٣٩)، وهناد في الزهد (٨١٧)، وابن عساكر في التاريخ (٤/٤٤)، كلهم من طريق الأعمش، عن قيس بن مسلم بنحوه.

وقد صحح الشيخ الألباني رحمه الله هذا الحديث في صحيح الترغيب والترغيب (١٠٠/١) فقال: صحيح موقوف،

### طبعات الكتاب:

للكتاب طبعة واحدة، الناشر؛ مركز بيت المقدس للدراسات التوثيقية قبرص- نيقوسيا، الطبعة الأولى ١٤٣٤ هـ- ٢٠١٣ م.

هذا وأسأل الله أن يجمع قلب الأمة على الاعتصام بكتابه وسنة نبيه صلى الله عليه وسلم فهذا أول الفتح والتمكين لها.

وهذا ما يسره الله في هذا المقال، وقد سطرته على عجالة من أمري، فإن يكن خيرًا فالحمد لله رب العالمين، وإن تكن الأخرى فأستغفر الله منه.

# سييل الأوسين الخالفين فقه التعامل مع التعامل مع التعامل على التعام

الحمد لله والصلاة والسلام على رسول الله صلى الله عليه وسلم، وبعد:

فقد تضافرت نصوص الشريعة التي تأمر الناس بالاعتصام بالسنة، وتوجب عليهم لزوم الجماعة، وتحذرهم من الشذوذ والفرقة؛ لأن الافتراق وصف مذهوم في الشرع الحنيف، قال الافتراق وصف مذهوم في الشرع الحنيف، قال تعالى: «إِنَّ اللَّذِينَ فَرَّقُواْ دِينَهُمْ وَكَانُوا شِبَمًا لَسْتَ مِنْهُمْ فِي الله تعالى عنه شَيَّ ﴿ (الأنعام 104)، وقد نهى الله تعالى عنه نهيا مطلقا كما قال: « وَأَغْتَمِمُوا عِبْلِ اللهِ جَيبِعًا وَلا نَفْرَقُواْ فِيدٌ » (الشورى: ١٠٣)، وقال: «أَنَ أَفِيُواْ الدِينَ وَلا نَفْرَقُواْ فِيدٌ » (الشورى: ١٥)،

وقال تعالى، (وَلَا تَنَزَعُواْ فَنَفَشَلُواْ وَيَذْهَبَ رِعِكُمُّ وَالسَّهِ وَاللَّهِ وَاللَّهِ وَعَلَّمُ وَالسَّهِ وَاللَّهِ وَاللَّهُ وَاللَّالِمُواللَّالِمُوالِمُواللَّا اللللْمُوالِمُواللَّالِمُوالِمُ وَاللَّالِ وَاللَّالِمُ الللَّالِمُوالِم

أما الاختلاف فإنه قد يكون رحمة، وأهله معذورون، قال شيخ الإسلام ابن تيمية: «والنزاع في الأحكام قد يكون رحمة إذا لم يُفْض إلى شر عظيم من خفاء الحكم، ولهذا صنف رجل كتابا سماه: كتاب الاختلاف، فقال أحمد: سَمه كتاب السعة، وإن الحق في نفس الأمر واحد، وقد يكون من رحمة الله ببعض الناس خفاؤه، لما في ظهوره من الشدة عليه، (مجموع الفتاوى).

وقد وقع الخلاف بين أفضل قرون هذه الأملة من الصحابة والتابعين ولم يوجب افتراقًا ولا شقاقًا، ولذا لم يكن مذمومًا، وقد نقل الشاطبي جملة مما اختلف فيه أصحاب

### المساد الملك معاوية محمد هيكل

رسول الله صلى الله عليه وسلم مما هو في باب الاجتهاد، ثم قال: «وغير ذلك مما اختلفوا فيه، وكانوا مع ذلك أهل مودة وتناصح، وأخوة الإسلام فيما بينهم قائمة، فلما حدث الأهواء المردية التي حذر منها الرسول صلى الله عليه وسلم، وظهرت العداوات وتحزب أهلها، فصاروا شيعا وأحزابا؛ دلَّ على أنه إنما حدث ذلك من السائل المحدثة التي ألقاها الشيطان على أقواه أوليائه، (الاعتصام ٢٣١/٢).

ويقول ابن تيمية: وأما الاختلاف يق الأحكام، فأكثر من أن ينضبط، ولو كان كلما اختلف مسلمان في شيء تهاجرا لم يبق بين المسلمين عصمة ولا أخوة، ولقد كان أبو بكر وعمر رضي الله عنهما سيدا المسلمين يتنازعان في أشيياء لا يقصدان إلا الخير. (مجموع الفتاوى: ١٧٣/٢٤).

ويقول شيخ الإسلام-رحمه الله-: "وهذا التغرق اللذي حصيل من الأملة علمائها ومشايخها، وأمرائها وكبرائها، هو الذي أوجب تسلط الأعلداء عليها.. وإذا تضرق القوم فسدوا وهلكوا، وإذا اجتمعوا أصلحوا وملكوا؛ فإن الجماعة رحمة والفرقة عذاب" (مجموع الفتاوى ٤٢١/٣).

أما الخلاف فإنه لا يُذم متى كان في المسائل



التي يسوغ فيها الاجتهاد وإبداء الرأي، وهو ما لا يعارض قاطعا من الكتاب والسنة وإجماء الأمة. سواء من مسائل العلم أو أوضاء الدعوة وأحوال العمل.

ويلخص ابن القيم المعنى الذي نريد بقوله: "وقوع الاختلاف بين الناس أمر ضروري لا بد منه لتفاوت إرادتهم وأفهامهم وقوى إدراكهم، ولكن المذموم يغى يعضهم على بعض وعدوانه، والا إذا كان الاختلاف على وجه لا يؤدي إلى التباين والتحزب، وكل من المختلفين قصده طاعة الله ورسوله؛ لم يضر ذلك الاختلاف، فإنه أمر لا بد منه في النشأة الإنسانية" (الصواعق المرسلة ١٩/٢٥).

### قواعد التعامل مع المخالف:

ولتحصيل الأخوة الايمانية واجتماع الكلمة ونبذ الفرقة وسائل يمكن استلهامها واستنباطها من النصوص الشرعية والأقوال السلفية منها:

القاعدة الأولى: الانصاف ونبد التعصب: فمَن تقصِّي من أحوال الأملة أخبارَها، وسَير بفكره أغوارها، ألفي أن كثيرًا من مظاهر التشردُم، وانتفاش الباطل، مَرد شطر كبير منها إلى تغييب العدل والإنصاف، والركون الى ألهوى والاحجاف.

وما تُقذف به بعض المطابع من أسفار، وما بجرى عبر وسائل التواصل، شنَّ بها أصحابها هجومًا ضاربا على قضايا الاختلاف، من خلال كتب ومقالات وخطب وبيانات عبر الفضائبات تقطر غيبة ونميمة وتبديعا وتفسيقا وتحريكا للأبرياء من الدعاة وأهل العلم، تشهد ناطقة بنعى الإنصاف، ونُدرة أهله الأشراف، "وصدق مالك بن دينار يوم أن قال: "ليس في الناس شيءٌ أقل من الإنصاف"، وقال جعفر بن سعد: "ما أقل الإنصاف! وما أكثر الخلاف!" (الآداب الشرعية؛ لابن مظلح ١٨٨/٢).

وكما قال المتنبى: ولم تزل قلة الانصاف قاطعة يَسُ الرجالِ وَلُو كَانُوا ذُوي رُحم لذلك فإن تاج الأوصياف، التي ينبغي

أن يُتَحلِّي بِهَا فِي لُجِجِ الخِلاف، خُلُقُ العدل والإنصاف. فإنّ صدق التجرُّد في طلب الحق، والانصاف في استبيان سبيله، لا يتم لعبد إلا إذا تخلص من أردية التعصُّب الأعمى؛ سواء تعصُّب لرأيه أو لرأى متبوعه؛ فإن التعصُّب يُعمى ويُصمُّ عن الهدى، ويَقعُد بدُويه عن اتباء الحق، وقبل أن تجد متعصِّبًا الا وهو يتقلب في سلسلة من الأفات، فهو يرى محاسن ما يستحسنه من رأيه ومذهبه، ويعمى عن مساوئه، ولا يرى نقده- ولو بالأدلة- إلا ضريًا من الحسد، كما يعتقد أن تعضَّيه لرأيه ثبات على الحق، والدفاء عن فهمه للدليل انتصار للدليل، وينظنُ الأطالاء على أدلة مخالفه تعرُّضًا للشبه، ويَنشغل بإشهار مذهبه عن إمعان التثبُّت والمراجعة الأفكاره. (ركائز الإنصاف، ص٣٣ بتصرف).

والدى بمليه صدق التديين وتقوى الله على كل عبد، هو القول بالحق على مقتضى العدل والإنصاف لا يعوقه عنه إن كان له أو عليه؛ يقول الله- تبارك وتعالى-: ( يَتَأَنُّهَا ٱلَّذِنَ وَامَنُوا كُونُوا قَوْرُونَ بِالْقِسِطِ شُهَدَّاءَ بِلَّهِ وَلَوْ عَلَىٰ أَنفُسِكُمْ أَو ٱلْوَالِدَيْنِ وَٱلْأَقْرَبِينَ إِن يَكُنُّ غَنِيًّا أَوْ فَقِيرًا فَٱللَّهُ أَوْلَى بهما فَلا تَتَّبِعُوا ٱلْمُوَى أَن تَعَدِلُوا وَإِن تَلْوُءا أَوْ تُعُرِضُوا فَإِنَّ ٱللَّهَ كَانَ بِمَا تَعْمَلُونَ خَبِيرًا) (النساء: ١٣٥). هذه الآية العظيمة احتوت معالم الحقّ، ودلَّت على موازين العدل، التي لا يتأخِّر نفعُها عمَّن تدبّرها، فعمل بها، فهي من المُنجيات من مقيت التعصُّب؛ يقول- سبحانه-: ﴿ يَتَأْتُهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوا كُونُواْ قَوْيِهِنَّ بِٱلْقِسُطِ ) (النساء: ١٣٥)؛ أي: بالعدل وقول الحق الذي قامَت به براهينه، (شُهَدَّآهَ لِلَّهِ) (النساء: ١٣٥)، الشهادة بالحق تكون لله-سيحانه- ابتغاء مُرضاته، لا انتصارًا للنفس أو العالم المُتبوع، (وَلَوْ عَلَى أَنفُسِكُمْ ) (النساء: ١٣٥)؛ أي: اشْهَد الحقُّ ولو عاد ضررُها عليك، وإذا سُئلت عن الأمر فقل الحقّ فيه".

(فَلا تَشْعُوا أَلْمُوكِيّ ) (النسساء: ١٣٥) من حظوظ النفس بالتعصُّب لها أو لقريب، أو لشيخ حبيب؛ لأن ذلك يُحسكم عن (أن تَعَدِلُوا ) (النساء: ١٣٥)، (وَإِن تَلْوُرا ) (النساء: ١٣٥)؛ أي: تُحُرُفوا، (أَوْ تُعُرِضُوا ) (النساء: ١٣٥) عنها بالكتمان، (فَإِنَّ اللهَ كَانَ بِمَا تَعْمَلُونَ خَبِيًا) (النساء: ١٣٥)، وسيُجازيكم بذلك. (تفسير ١٣٣/٤).

وقال تعالى: «وَلَا يَجْرِمُنَكُمُّ شَنَانُ قَوْمٍ عَلَىٰ اللهُ تَعْدِلُواْ أَعْرِلُواْ هُرُ أَفْرَبُ لِلتَّقْوَىٰ " (المائدة: ٨)، ومن الإنصاف والعدل فيهم قبول ما عندهم من الحق، قال شيخ الإسسلام- رحمه الله- "وهذه الأية نزلت بسبب بغضهم للكفار، وهو بغض مأمور به، فإن كان البغض الذي أمر الله بعض مامور به، فإن كان البغض الذي أمر الله بعض مسلم بتأويل وشبهة أو بهوى نفس فهو أحق أن لا يظلم "(منهاج السنة (١٢٧/٥)).

وعن عبدالله بن عمرو قال: قال صلى الله عليه وسلم: "إنَّ المُقسطين عند الله على منابر من نور عن يمين الرحمن-وكلتا يديه يمين- الذين يَعدلون في حُكمهم وأهليهم، وما وَلُوا" (رواه مسلم: ٤٨٧٥).

وقال عمار رضي الله عنه: "ثلاث من جمعهنّ، فقد جمّع الايمان، الإنصاف من نفسك، وبَـــنُل السلام للعالَم، والإنشاق من الإقتار" (رواه البخاري معلقا؛ انظر صحيح البخاري مع الفتح / ۸۳/).

وقال أبن القيم- رحمه الله-: في كتابه «إعلام الموقعين» (٤٩٧/٣): «والله تعالى يحب الإنصاف، بل هو أفضل حلية تحلَّى بها الرجل، خصوصاً مَنْ نَصَب نفسه حكماً بين الأقوال والمذاهب، وقد قال الله تعالى لرسوله: «وَأُمِرْتُ لاَعْدل بَيْنَكُمُ» (الشورى:١٥)؛ فورثة الرسول منصبهم العدل بين الطوائف، وألا يميل أحدهم مع قريبه وذوي منهبه وطائفته ومتبوعة، بل يكون الحق مطلوبة، يسير بسيره، وينزل بنزوله، يدين بدين العدل والإنصاف...".

قَالَ ابنَ عبد البر رحمه الله: "من بركة العلم وآدابه: الإنصاف فيه، ومَن لَم يُنصف، لَم يَضهم ولَم يتضهّم" (جامع بيان العلم و فضله: ٢٥٨/١).

فالمقرَّر؛ أنَّ المعيار وقاعدة الاعتبارية قبول الأقوال وترجيح الاجتهادات، هو قَفْو الدليل،

والسَّير على مسار الحُجُّة، مع التغاضي عن منازل القائلين بها ورُتَبهم؛ تجرُّدًا للحق المبين، وتحرُّرًا من التعصُّب المُقيت؛ كما قال ابن تيميَّة رحمه الله-: "ولا يجوز لأحد أن يرجُّح قولاً على قول بغير دليل، ولا يتعصَّب لقول على قول، ولا لقائل على قائل بغير حُجُّة" (إقامة الدليل على إبطال التحليل ٢١٥/٢).

قائنصف من يَحفظ الأهل العلم مكانتهم دون أن يجعل لها دخللاً في وزان الآراء، ويُستحضر أن العبرة ليستُ بقدر القائل، ولكن العبرة بما ساق من دالائل، ورَحِم الله الألباني إذ قال: "الحق يُعرف بنوره ودالائله، الا بحاكيه وقائله، عند أهل الإنصاف، وليس عند ذوي التعصب والاعتساف" (فقه الواقع؛ للمحدث الألباني رحمه الله تعالى، ص ٤).

### نصيحة في فقه التعامل مع المخالف من الأفراد والجماعات والطوائف:

بعدما اتضح لنا مما سبق من حديث عن فضيلة الإنصاف وأهمية التخلق به في جمع الكلمة وقطع جذور الفرقة والفتنة بين أبناء الأمة أقول: اعلموا رحمكم الله أن الإنصاف يقتضي ويوجب علينا قبول الحق ممن جاء به لكونه موافقاً للدليل، مُؤيَّداً بالبراهين، ولا أثر لقائله-كاننا من كان-فيقبوله أو رفضه، ولهذا كان أهل السنة يقبلون ما عند جميع الطوائف من الحق، ويردون ما عندها من الباطل، بغض النظر عن المُؤالى منها أو المُعَادى.

قال تعالى: "فَهَدَى أَلَّهُ ٱلَّذِينَ ءَامَوُالِمَا آخَتَلَفُواْ فِي الْمَتَلَفُواْ فِي الْمَتَلَفُواْ فِي مِن الْمَتَى بِإِذِيهِ وَاللهُ يَهْدِى مَن يَشَلَهُ إِلَى صِرَطِ مُسْتَقِيمٍ " (البقرة: ٢١٣)، وفي دعاء النبي صلى الله عليه وسلم: (... اهدني لما اختلف فيه من الله عليه وسلم: (... اهدني لما اختلف فيه من الحق بإذنك، إنك تهدي من تشاء إلى صراط مستقيم) (رواه مسلم ٧٧٠).

وقال ابن القيم رحمه الله: "فمن هداه الله سبحانة إلى الأخد بالحق حيث كان، ومع من كان، ولو كان مع من يبغضه ويعاديه، ورد الباطل مع من كان، ولو كان مع من يحبه ويواليه، فهو ممن هدى الله لما اختلف فيه من الحق" (الصواعق المرسلة ١٦/٢).



"فعلى المسلم أن يتبع هَـدْيَ النبي صلى الله عليه وسلم في قبول الحق ممن جاء به من وَلَى وَعِدُو، وحبيب وبغيض، وبَرِّ وفاجر، ويَرُدُّ الباطل على من قاله كائنًا من كان" (إعلام الموقعين ١/١٠٤).

وقد علمنا رينا في القرآن ذلك حين ساق كلام ملكة سيا - وقت كفرها- ثم وافقها عليه، قال تعالى - عنها-: ، قَالَتْ إِنَّ ٱلْمُلُوكَ إِذَا دَخَكُواْ قَرْبَةً أَفْسَدُوهَا وَجَعَلُواْ أَعِنَّهُ أَهْلِهَا أَذِلَةٌ وَكَذَلِكَ بِفَعَلُونَ (الثمل: ٣٤).

ولما دل الشيطان أبا هريرة رضى الله عنه إلى آية الكرسي لتكون له علاجاً وحرزا من الشيطان، وذلك مقابل فكه من الأسر، قال له النبي صلى الله عليه وسلم: "صدقك وهو كذوب" (رواه البخاري ٢٣١١).

ولهذا قال شيخ الإسلام رحمه الله مسنأ منهجه في التعامل مع طوائف المخالفين له من أهل الكلام وغيرهم: (وليس كل من ذكرنا شيئًا من قوله - من المتكلمين وغيرهم- يقول بجميع ما نقوله في هذا الباب وغيره، ولكن الحق يقبل من كل من تكلم بـه) (مجموع الفتاوي ١٠١/٥).

وقال موضحاً الميزان الدقيق في التعامل؛ "إذا اجتمع في الرجل الواحد: خير وشر، وبر وفجور، وطاعة ومعصية، وسنة وبدعة، استحق من الموالاة والثواب بقدر ما فيه من الخير، واستحق من المعاداة والعقاب بحسب ما فيه من الشر، فيجتمع في الشخص الواحد موجبات الإكرام والإهانة.... هذا هو الأصل الندى اتضق عليه أهل السنة والجماعة، وخالفهم الخوارج والعتزلة ومن وافقهم فلم يجعلوا الناس الامستحقا للثواب فقط أو مستحقًا للعقاب فقط" انتهى (مجموع الفتاوي: ۲۰۸/۲۸).

وقال أيضًا: «وإنه كثيرًا ما يجتمع في الفعل الواحد، أو في الشخص الواحد الأمران: كالذم والنهي، والعقاب قد يتوجه إلى ما تضمنه أحدهما فلا يغفل عما فيه من النوع الآخر، وقد بمدح الرجل بترك بعض السيئات

البدعية، ولكن يسلب مع ذلك ما مدح يه غيره على فعل بعض الحسنات السنية، فهذا طريق الموازنة والمعادلة، ومن سلكه كان قائمًا بالقسط الذي أنزل الله له الكتاب الميزان،. (مجموع الفتاوى: ١٠١/٢٠٣).

ولذلك "كان أَنْمُة السلف المُجمع على علمهم وفضلهم، يُقبِلون الحقّ ممن أورُده عليهم، ويوصون أصحابهم وأتباعُهم بقبول الحق إذا ظهر في غير قولهم" (الضرق بين النصيحة والتعيير/ابن رجب ص٣).

وفي الختام بعد ذلك نقول: لا يصح ولا يجوز بأي حال لجماعة أو طائفة أن تجعل كل همها واهتمامها بتشويه أخرى غيرها وتجريحها، بمناسبة وغير مناسبة، وكأنها منبع لكل شر، ومصدر لكل جور، وليس فيها من الخير شيء، وهذا من الظلم والعدوان، ولا يُرضى الواحد الديان، بل هو اتباع لخطوات الشيطان والطريق إلى الخسران، ثم هم في المقابل لطائفتهم يتعصبون، وعن أقوال قادتهم ينافحون، ولأخطائهم يبررون، وكأنهم معصومون، ومن كل عيب مبرؤون، أما غيرهم فالأخطائهم يجسدون وبالضوء عليها يسلطون، وبأصحابها يشنعون، وكأنهم مجرمون، وهذا من أعظم الغرور والزور الذي ابتلينا به في هذه العصور، وإزكاء للفتن والصراعات والشيرور، مما يندر بعواقب وخيمة، وبلايا جسيمة على البلاد والعباد.

فكن منصفًا وتمسك بالحق: «دون أن تجور»، وخذ من كل طائفة ما معها من الحق فإن الحق عليه نور، ولا تتعصب لطائفة على الاطلاق، فإن التعصب ممقوت ومذموم ومشؤوم، ودر مع الحق حيث دار، مقتفيا منهج الأخيار، فالحق لا يعرف بالرجال، ولكن اعرف الحق تعرف أهله، ولا تنس أنك بين بدى الله مستول.

وفي ذلك سلوك لسبيل المؤمنين في التعامل مع طوائف المخالفين، ونجاة لك يوم الدين، يوم يقوم الناس لرب العالمين، والله يقول الحق وهو يهدى السبيل، والحمد لله رب العالمين.



بسم الله، والحمد لله، والصلاة والسلام على رسول الله صلى الله عليه وسلم.

أما بعد: فقد كان موضوع الحلقة السابقة عن بيان أنواع الدماء الخارجة من المرأة، وقد ذكرنا تعريف الحيض، وألوانه، ومدته، ويقى بيان الأحكام المتعلقة بالحيض.

ولا بخفى أن معرفة المرأة للأحكام المتعلقة بالحيض من الأهمية بمكان؛ حيث تتعلق هذه الأحكام بالطهارة، والصلاة، وقراءة القرآن، وغير ذلك من الأحكام.

### أولا: نجاسة دم الحيض:

دم الحيض؛ نجس، والدليل على نجاسته، ما روي عن عائشة رضى الله عنها قالت، جاءت فاطمة بنت أبي حبيش، إلى النبي صلى الله عليه وسلم فقالت: يا رسول الله، إنى امرأة أستحاض فلا أطهر، أفأدع الصلاة؟ فقال: «لا، إنما ذلك عرق وليس بالحيضة فإذا أقبلت الحيضة فدعى الصلاة، وإذا أدبرت فاغسلي عنك الدم وصلي،- أخرجه البخاري (۲۲۸)، ومسلم (۲۲۸).

فقوله صلى الله عليه وسلم (فاغسلي عنك الدم) دليل على نجاسة دم الحيض.

قال الشوكاني في نيل الأوطار (١/٥٨):

«واعلم أن دم الحيض نجس بإجماع المسلمين»

ثانيا: كيفية تطهير دم الحيض:

عن أسماء بنت أبي بكر أنها قالت: سألت امرأة رسول الله صلى الله عليه وسلم فقالت: يا رسول الله أرأيت إحدانا إذا أصاب ثوبها الدم من الحيضة كيف

اعساد (أم تميم )

تصنع؟ فقال رسول الله صلى الله عليه وسلم: «إذا أَصَابَ ثُوْبَ إِحْدَاكُنَّ الدُّمُ مِنَ الْحَيْضَةَ فَلْتَقْرُصْهُ، ثُمَّ لتنضحُهُ بِمَاء، ثمُّ لتصلى فيه، أخرجه البخاري (۲۹۱) ومسلم (۲۹۱).

وعن عائشة قالت: «كانتُ إحدانا تحيض، ثمّ تقرض الدُّمُ مِنْ ثُوْبِهَا عِنْدُ طَهْرَهَا فَتَغْسَلُهُ وَتَنْضُحُ عَلَى سَائره، ثمُّ تصلى فيه ، - صحيح البخاري (٣٠٧).

قال ابن بطال في فتح الباري (٤٨٩/١): «حديث عائشة يفسر حديث أسماء، وأن المراد بالنضح في حديث أسماء الغسل، وأما قول عائشة: ﴿ وَتَنْضِحُ عَلى سَائره ، فإنما فعلت ذلك دفعًا للوسوسة.

وعِن عائشة رضي الله عنها قالت: «مَا كَانَ لاحدانًا إلا ثوبٌ وَاحدُ تحيض فيه، فإذا أصَابِهُ شيءٌ منْ دُم قَالَتُ بِرِيقِهَا، فَقَصَعَتْهُ بِظُفْرِهَا، أَخْرِجِهُ البِخَارِيُ (414).

قال الحافظ في الفتح (٤٩٢/١)؛ وإنما أزالت الدم بريقها ليذهب أثره ولم تقصد تطهيره وقد مضى قبل بباب عنها ذكر الغسل بعد القرص قالت: «ثمّ تَصَلَّى فَيْهِ، قدل على أنها عند إرادة الصلاة فيه كانت تغسله، وقولها فيحديث الباب: «قالتُ بريقها » من إطلاق القول على الفعل، وقولها: «فقصَعَتُه» أي حكته وفركته بظفرها، والقصع: الدلك.

### ثالثاً؛ طهارة سؤر الحائض وعرقها وسائر جسدها:

السؤر: بقية الشيء، يقال آسار فلان من طعامه وشرابه، وذلك إذا أبقى بقية؛ قال، وبقية كل شيء

ربيع الأخر ١٤٢٩ هـ - العدد ٥٥٦ - السنة السابعة والأربعون

سؤره- لسان العرب (٢٤٠/٤).

سؤر الحائض ودمعها وعرقها وجميع جسدها طاهر، وقد جاءت أحاديث كثيرة دالة على ذلك أذكر منها على سبيل المثال لا الحصر؛

الدليل الأول؛ عن عائشة- رضي الله عنها- قالت: «كُنْتُ أَشْرَبُ وَأَنَا حَائِضٌ، ثُمَّ أَنَاوِلُهُ النَّبِيِّ صلى الله عليه وسلم فَيَضَعُ فَاهُ عَلَى مَوْضع فِيْ، فَيَشْرَبُ، وَأَتَعْرَقُ الْعُرُقُ وَأَنَا حَائض، ثُمَّ أَنَاوِلُهُ النَّبِيَّ صلى الله عليه وسلم فَيَضَعُ فَاهُ عَلَى مَوْضع فِيُّ،- أخرجه مسلم وسلم فيضعُ فَاهُ عَلَى مَوْضع فِيُّ،- أخرجه مسلم (٣٠٠)، والنسائي (٧٠). العَرق: العظم الذي عليه اللحم.

قال الشوكاني في نيل الأوطار (٣٤٩/١): «والحديث يدل على أن ريق الحائض طاهر ولا خلاف فيه فيما أعلم، وعلى طهارة سؤرها من طعام أو شراب ولا أعلم فيه خلافًا».

قال الملا القاري في مرقاة المفاتيح شرح مشكاة المصابيح (٤٩٤/٢): «وهذا يدل على جواز مؤاكلة الحائض ومجالستها، وعلى أن أعضاءها من اليد والفم وغيرهما ليست بنجسة».

الدليل الثاني: عن أنس رضي الله عنه أن اليهود كانوا إذا حاضت المرأة فيهم لم يؤاكلوها، ولم يجامعوهن في البيوت فسأل أصحاب النبي صلى الله عليه وسلم فأنزل الله عليه وسلم فأنزل الله عليه وسلم فأنزل الله تعالى (وَيُسْتَكُونُكَ عَنِ الْمَحِيضِّ فُلُ هُوَ أَذَى فَأَعَرِّلُوا النِسَاءَ فَا الله عليه وسلم فأنزل الله في المَحِيضِ أَن المَحِيضِ فُلُ هُو أَذَى فَأَعَرِّلُوا النِسَاءَ فِي المَحِيضِ الله عليه وسلم الله عليه وسلم رسول الله صلى الله عليه وسلم: «اصنعوا كل شيء إلا النكاح، فبلغ ذلك اليهود، فقالوا: ما يريد هذا الرجل أن يدع من أمرنا شيئًا إلا خالفنا فيه. صحيح مسلم الله عليه وسلم.

قال الصنعاني في سبل السلام (١٥٤/١): «إن المأمور به من الاعتزال، والمنهي عنه من القربان هو النكاح، أي اعتزلوا نكاحهن، ولا تقربوهن له، وما عدا ذلك من المواكلة والمجالسة والمضاجعة وغير ذلك جائب.

الدليل الثالث؛ عن عائشة زوج النبي صلى الله عليه وسلم وسلم أنها قالت: «كان رسول الله صلى الله عليه وسلم يُخرج إلي رأسه من المسجد، وهو مجاور، فأغسله وأنا حائض». صحيح البخاري (٣٠١) وصحيح مسلم (٢٩٧).

قال الحافظ في فتح الباري (٤٠٢/١): وهو دالٌ على أن ذات الحائض طاهرة وعلى أن حيضها لا يمنع ملامستها..

الدليل الرابع؛ وعن عائشة قالت؛ أمرني رسول الله صلى الله عليه وسلم أن أناوله الخمرة من السجد فقلت: إني حائض، فقال: وَتَنَاولِيهَا فَإِنَّ الْحَيْضَةَ لَيْسَتْ فِي يدك، أخرجه مسلم (٢٩٨).

وفي روايَّة أَبِيَ هريرة، فقال: «يَّا عَائِشُهُ، نَاوِلينِي الثُّوْبَ فَقَالَتْ: إِنِّي حَائِضٌ، فَقَالَ: إِنَّ حَيْضَتُكِ لَيُسَتُّ فِي يَدكَ- أَخْرِجُه مسلم (٢٩٩).

الدليل الخامس: عن سلمة بن عبد الرحمن، أن زينب بنت أم سلمة حدثته أن أم سلمة، حدثتها قالت: بينما أنا مضطجعة مع رسول الله صلى الله عليه وسلم في الخميلة، إذ حضت، فانسللت، فأخذت ثياب حيضتي فقال لي رسول الله صلى الله عليه وسلم: «أنفست؟ قلت: نعم، فدعاني فاضطجعت معه في الخميلة. قالت: «وكانت هي ورسول الله صلى الله عليه وسلم يغتسلان في الإناء الواحد، من الجنابة» صحيح مسلم (٢٩٦).

(الخميلة) قال أهل اللغة الخميلة والخميل بحذف الهاء هي القطيفة، وقيل هي الأسود من الثياب. (انسللت) أي ذهبت في خفية. (ثياب حيضتي) أي الثياب المعدة لزمن الحيض. (أنفست) المشهور في اللغة أن نفست معناه حاضت وأما في الولادة فقال نفست، وأصل ذلك كله خروج الدم، والدم يسمى نفسا. شرح النووي (٢٠٧،٢٠٦/٣).

قال النووي في شرح مسلم (٢٠٧/٣): « فيه جواز النوم مع الحائض والاضطجاع معها في لحاف واحد إذا كان هناك حائل يمنع من ملاقاة البشرة فيما بين السرة والركبة أو يمنع الفرج وحده عند من لا يحرم إلا الفرج».

### رابعًا: تحريم وطء الحائض:

(تحرير محل النزاع)

ا- اتفق الفقهاء على تحريم وطء الحائض في فرجها- البحر الرائق (٢١٣/١)، بداية المجتهد (٢٢٣/١)، المغني (٢٢٣/١)، المغني (٢٢٣/١)، المعني (٢٢٣/١)، المعلى بالأثار (٤٠٢/١)؛ قال تعالى: (وَيَسْتَلُونَكَ عَنِ الْمَحِيضِ قُلُ هُوَ أَذَى فَأَعَرَّلُوا النِسَاءَ فِي المَحِيضِ ) (البقرة: ٢٢٢).

قال ابن حزم في مراتب الإجماع (ص.٦٩): ، واتفقوا إن وطء الحائض في فرجها ودبرها حرام، . ا.هـ.

- إنفق الفقهاء أيضًا على أن المباشرة فيما فوق السرة وتحت الركبة حلال؛ للأحاديث الصريحة في ذلك.
- ٣- واختلفوا في مباشرة الحائض فيما بين السرة



والركبة على قولين:

القول الأول؛ يحرم الاستمتاع فيما بين السرة والركبة، وأن المباشرة تكون فيما فوق الإزار، وإليه ذهب أبو حنيفة وأبو يوسف من الحنفية- (تبيين الحقائق ١/٧٥)، والمالكية- (حاشية الدسوقي ١/٧٧)، والشافعية (الأم ١/٢١).

واستدلوا بما ياتي؛ الدليل الأول؛ ما روي عن عائشة قالت؛ «كَانَتْ إِحْدَانَا إِذَا كَانَتْ حَائضًا، فَأَرَادَ رَسُولُ الله صلى الله عليه وسلَم أَنْ يُبَاشِرَهَا « أَمَرَهَا أَنْ تُتَزِرَ فِي فَوْر حَيْضَتهَا ثُمَّ يُبَاشِرُهَا، قَالَتْ؛ وَأَيُّكُمْ يَبُاشِرُهَا، قَالَتْ؛ وَأَيُّكُمْ يَبُاشُرُهَا، قَالَتْ؛ وَأَيُّكُمْ يَبُاشُرُهَا، قَالَتْ؛ وَأَيُّكُمْ يَبُلكُ إِزْيَهُ كَمَا كَانَ النَّبِيُّ صلى الله عليه وسلم يَملكُ إِزْيَهُ ؟ . أخرجه البخاري (٣٠٢)، ومسلم (٢-٢٩٣). تَتزر؛ معناه تشد إزارًا تستر سرتها وما تحتها إلى الركية فما تحتها إلى

فور حيضتها: أي الحيض أوله ومعظمه.

إربه: أي حاجته وهي شهوة الجماع. فتح الباري (٤٠٤/١).

الدليل الثاني: عن ميمونة، قالت: «كَانَ رَسُولُ الله صلى الله عليه وسلم يُبَاشُرُ نسَاءَهُ قَوْقَ الْإِزَارِ وَهُنَّ حُيَّض»- أخرجه مسلم (٢٩٤)، وأبو داود (٢١٦٧). قال ابن حجر في فتح الباري (٢٤٤): «والمراد أنه صلى الله عليه وسلم كان أملك الناس لأمره فلا يخشى عليه ما يخشى على غيره من أن يحوم حول الحمى، ومع ذلك فكان يباشر فوق الإزار تشريعًا لغيره ممن ليس بمعصوم».

وتعقب: بأن منع الوطاء إنما هو لأجل الأذى، فاختص مكانه كالدبر، وهذا الحديث دليل على حل ما فوق الإزار، لا على تحريم غيره، وقد يترك النبي- صلى الله عليه وسلم- بعض المباح تقذرًا، كتركه أكل الضب والأرنب. المغنى (٢٤٣/١).

قال الشافعي في الأم (١٢٩/١): «ودلت سنة رسول الله صلى الله عليه وسلم على اعتزال ما تحت الأزار منها وإباحة ما سوى ذلك منها».

قال مائك في المدونة الكبرى(١٥٣/١): «قال مائك في المحائض لتشد عليها إزارها ثم شأنه بأعلاها. قلت: ما معنى قول مائك ثم شأنه بأعلاها؟ قال: سنل مائك عن الحائض أيجامعها زوجها فيما دون الفرج فيما بين فخذيها؟ قال: لا ولكن شأنه بأعلاها».

القول الثاني: جواز مباشرة الحائض كيف شاء دون الجماء في الفرج، وإليه ذهب محمد من الحنفية-

(تبيين الحقائق ٥٧/١)، والحنابلة (المغني ٢٤٢/١) وابن حزم- (المحلى ٣٩٥/١).

واستدلوا بما يأتي: الدليل الأول: قوله تعالى: (وَيَسْتَلُونَكَ عَنِ الْمَحِيضِّ قُلْ هُوَ أَذَى فَأَعَرَٰلُوا السِّسَاءَ فِي الْمَحِيضِّ (البقرة: ٢٢٢).

قال ابن قدامة في المغنى (٢٤٢/١): والمحيض اسم لمكان الحيض وهو الضرج؛ ولو أنه أراد بالمحيض الحيض لكان أمرًا باعتزال النساء في مدة الحيض بالكلية، والأجماء بخلافه، والذي يدل على أن هذا التفسير أصح أن سبب نزول الآية ما روى عن أنس رضى الله عنه أن اليهود كانوا إذا حاضت المرأة فيهم ثم يؤاكلوها، وثم يجامعوها في البيوت، فسأل أصحاب النبى صلى الله عليه وسلم النبي صلى الله عليه وسلم فأنزل الله تعالى ﴿ وَيَسْتَلُونَكَ عَن ٱلْمَحِيضَّ قُلْ هُوَ أَذَّى فَأَعْتَرَلُوا ٱلنِّسَآءَ فِي ٱلْمَحِيضِ") (البقرة: ٢٢٢) إلى آخر الآية، فقال رسول الله صلى الله عليه وسلم: «اصنعوا كل شيء إلا النكاح» فبلغ ذلك اليهود، فقالوا: ما يريد هذا الرجل أن يدع من أمرنا شيئًا إلا خالفنا فيه- صحيح مسلم (٣٠٢) وهذا تفسير لمراد الله تعالى، ولا تتحقق مخالفة اليهود بحملها على الحيض؛ لأنه يكون موافقًا لهم.

قال ابن حزم في المحلى (٣٩٥/١): «وللرجل أن يتلذذ من امرأته الحائض بكل شيء، حاشا الإيلاج في الفرج».

الدليل الثاني: قوله صلى الله عليه وسلم: «اصْنَعُوا كُلَّ شَيْءٍ إِلاَّ النُكَاحَ»-أخرجه مسلم (٣٠٢).

قال ابن حزم في المحلى (٣٩٩/١): «فكان هذا الخبر بصحته، وبيان أنه كان إثر نزول الآية هو البيان عن حكم الله تعالى في الآية، وهو الذي لا يجوز تعديه، وأيضًا فقد يكون المحيض في اللغة موضع الحيض وهو الفرج، وهذا فصيح معروف، معناها؛ هاعتزلوا النساء في موضع الحيض». ا.ه. معناها؛ هاعتزلوا النساء في موضع الحيض». ا.ه. أن الصواب ما ذهب إليه جماهير العلماء من أن الباشرة إنما تكون فيما فوق الإزار، وذلك لأسباب؛ منها أنه فعل النبي صلى الله عليه وسلم-كما تقدم من حديث عائشة وميمونة رضي الله عنهما، ومنها أن هذا القول أقرب للتقوى وأبعد عن الوقوع ومنها أن هذا القول أقرب للتقوى وأبعد عن الوقوع في المحظور، والله تعالى أعلى.



# الطلاق والتفكك الأسري الطلاق والتفكك الأسري

الحمد الله، والصلاة والسلام على رسول الله، وبعد:
قد أباح الإسلام الطلاق كما أباح الزواج، لكنه شدّد في طلب الطلاق بغير بأس، ولأسباب
واهية، ذلك لأن الطلاق آثاره في الغالب مضرة للزوجين، خاصة في حالة وجود أولاد،
وخاصة مع رقة الدين، وضعف الإيمان، وغياب التدين والوازع الديني. أما في حالة
الاضطرار إلى التفريق بين الزوجين فلا جناح عليهما، وقد قال الله تعالى: « وَإِن يُنفَرُّوا بُعُنِ

### اعداد کے جمال عبد الرحمن

لا يثق في الفتيات، ولا الفتيات تثق في الشباب، فانعدم الأمان، وصار الأصل بينهم الشك، والذي يخطب امرأة يخامره الارتياب فيها، وهي كذلك، كلاهما يقول في نفسه، من المؤكد أنه كان هناك علاقة سابقة مع غيري، لكنهم يسكتون خاصة إذا تراءي لهما أن يتزوجا.

فإذا تزوجا كان الزوج في قلق، فيسأل زوجته، هل كان لك علاقات سابقة مع أحد؟ وإن كان مازال في فترة الخطوبة سألها، هل خطبك أحد غيري؟ ولماذا تركك؟

وهذا لا شك أنه من المخالفات الشرعية، فلا يجوز له مثل هذه الأسئلة، والله تعالى يقول: «يُكَأَيُّا اللَّينَ عَامَنُوا لَا تَكَلُوا عَنَ أَشَيَآهُ إِلَيْ قَدَ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهُ

فقد أخرج الترمذي (ح٢٠٣٣) بسند حسن من حديث ابن عمر رضي الله عنهما أن النبي صلى الله عليه وسلم قال: «يا معشر من آمن بلسانه، ولم يفض الإيمان إلى قلبه: لا تغتابوا السلمين، ولا تتبعوا عوراتهم، فإنه من تتبع عورات المسلمين، تتبع الله عورته، ومن تتبع الله عورته، ومن تتبع الله عورته، ومن دراله الله عورته فيفضحه ولو في جوف رحله».

ولقد انتشرت ظاهرة الطلاق انتشار النارية الهشيم، سواء قبل الدخول أو بعده، والواقع المشاهد أقوى دليل على ذلك، وقد ذكرنا ية العدد الماضي السبب الثالث من أسباب وقوع الطلاق والتفكك الأسري، وهو المفاهيم الخاطئة وقلة الوعي والخبرة، وية هذا المقال نذكر السبب الرابع، وهو تتبع الأسرار والعورات مما ينتج عنه فقدان الثقة.

لا شك أن ما يموج به الواقع من مخالفات شرعية يضعُّ بها المجتمع ويعج، كالاختلاط بين الرجال والنساء في معظم الأماكن في جميع مراحل العمر، وكذلك تبرج النساء تبرجًا أشد من تبرج الجاهلية الأولى، وتفنن تلك النسوة في إبداء زينتهن ومفاتنهن ومحاسنهن، وكذلك الصداقات الكثيرة بين الشباب والفتيات، والرسائل المتبادلة بينهم والصور، ووجود رسائل الاتصال السهلة جدًا، والتي سهلت الاتصال وتحديد المواعيد، وإرسال الصور التي • لا تباح في الأصل إلا بين الأزواج، والتحدث في الهاتف الدقائق والساعات، وغير ذلك من آفات؛ كمشاهدة مواقع العري والدعارة واللواط والزنا والإباحية، وسائر المنكرات، كذلك ما يعرفه الشاب عن الشابة، وهي أيضًا تعرف ذلك عنه في أغلب الأحوال، مما جعل الشباب



وعلى الزوجة ألا تسترسل مع زوجها في هذه الأسئلة والأجوبة.

وبعض الأزواج تصل به الصفاقة إلى أن يُحلف زوجته أنها ليس لها علاقات سابقة، ومنهم من يقول لها: لو كان لك علاقة حب قديمة وأخفيتيها عني فأنتِ طالق، وتعيش المسكينة متحيرة بين نارين، إن أخفت فهي طالق، وإن أبدت فهي طالق أيضًا.

ومن البديهي أن الزوجة لو أخبرت زوجها عن فشل تجرية سابقة لها أو خطبة مضت مع خطيبها؛ فلن تعيب نفسها، ولو كان العيب عندها، بل ستضطر إلى انتقاص صاحبها وعيبه وغيبته، وكل هذا حرام.

وقد يحدث أن يتمادى الزوج في الأسئلة حتى يبدو له ما يسيئه، وربما دفعه ذلك لكراهية زوجته ثم بعد ذلك يطلقها.

### خامشا؛ كثرة التهديد بالطلاق والحلف يه؛

لقد عظم الله تعالى شأن الطلاق، وجعله حدًّا من حدوده، فقال جل شأنه: «وَمَن يَعَدَّ حُدُودُ اللهِ فَأُولَتِكَ مُمُ الطَّالِمُونَ » (البقرة: ٢٢٩)، وقال: «وَبَلّكَ خُدُودُ اللهِ يُبَيّنُهُمْ لِقَوْرٍ مَعْلَمُونَ » (البقرة: ٢٣٠).

وقد جُعل الطلاق حلاً ومخرجًا من مسئولية النكاح إذا تعذرت سبل البقاء، وانغلقت أمام الزوجين طرق الإصلاح بعد بذل المحاولات، واستنفاذ الوسائل، لعل الله يحدث بعد ذلك أمرًا، حينئذ يطلق ممتثلاً أمر الله تعالى لنبيه صلى الله عليه وسلم: «بَالَمُ النِّي إِذَا طَلَقَتُمُ النِّسَاةَ فَطَلِقُوهُنَ لِمِدَيْرِكَ»

لكن الكثيرين من السفهاء والحمقى جعلوا الطلاق سلاحًا يشهرونه دائمًا في وجوه نسائهم، يعالجون به ضعف شخصياتهم، أو يحمون به قراراتهم، أو هو نوع من الكبر والغطرسة والغرور، والغريب في ذلك تفاهة وحقارة الأمور التي تدعوهم إلى ذلك، فزوجته طائق إذا خرجت، أو إذا دخلت، أو إذا

ذهبت عند أهلها، أو إذا جاء أحد من أهلها إليها، أو إذا أدخلت بيته أي هدية أو طعام أو زيارة جاءتها من أهلها.

وذاك يطلق زوجته لتأخرها في كي ثوبه، أو في تجهيز طعامه، أو لأن الطفل بكى فأيقظه من نومه وهكذا. فيتوالى التهديد بالطلاق حتى تحرم الزوجة ويتحتم الفراق، ثم يفيق الزوج على خراب البيت وحرمانه من امرأته، ويبدأ ويسعى مهزومًا مكسورًا في البحث عن مخرج وهيهات هيهات، ذهب إلى الطلاق كالأسد الهيّاج، ورجع منه كأهزل النعاج.

ومن مهازل تلك الفئة المستهترة أن يرسل لزوجته بخطاب يحمله ولده الصغير ليوصله إلى أمه، أو يكتبه في رسالة هاتف لزوجته، فالطلاق وسيلة إغاظة وانتقام وطريق الإثبات الرجولة كما يتصور بعضهم.

ومسكين في عقله ذلك الزوج المغترب الذي سافر إلى بلد يسترزق فيه، يطلب لقمة العيش، مسكين حينما يطلق زوجته إثر مكالمة هاتفية مع طول الغربة وبُعْد الشقة، فتكون هديته أهله في زمن غربتهم وطول صبرهم كلمات الطلاق؛ لأنهم خالفوه في أمر في بيته أو لم يكلموه كما يريد، فَبُعْدُهُ في بيته أو لم يكلموه كما يريد، فَبُعْدُهُ في بيته أو لم يكلموه كما يريد، فَبُعْدُهُ في بيته أو يبعد أذيته لأهله.

وما ظن هذا المطلق لأهله في زمن الفتن، وطول العهد، ما ظنّه بعد إسماعهم ما يكرهونه ؟ لخاصة إذا مضى في الطلاق بغير رجعة، وهي ترعى له بعض أولاده وهم في حضانتها، فلا هي بقيت مع ذلك البعيد في سفره وعقله، ولا هي مؤهلة اجتماعيًا للزواج وهي تحتضن في حضانتها طفلاً أو طفلين أو أكثر.

لا شك أن الجهل والحمق وسوء التربية تنتجكل هذه التصرفات الحمقاء، وللحديث بقية إن شاء الله.





# لسياق في فهم النص

### تنوع قرائن السياق وأثره على الأحكام الفقهية

### الحلقة ٩٧

حجاب المرأة السلمة (٧)

اعداد/

د/ متولي البراجيلي

ونستكمل البحث بإذن الله تعالى.

ب - حدثني بشرقال ثنا يزيد قال ثنا سعيد عن قتادة قوله: (يا أيها النبي قل لأزواجك وبناتك ونساء المؤمنين) أخذ الله عليهن إذا خرجن أن يقنعن على الحواجب (ذلك أدني أن يعرفن فلا يؤذين)، وقد كانت الملوكة إذا مرت تناولوها بالإيذاء، فنهى الله تعالى الحرائر أن يتشبهن بالإماء.

- سند الأثر: بشر: هو ابن معاذ العقدي البصري، أكثر الطبري من الرواية عنه، (حيث زادت عدد روایاته عن ۳٤٢٣ روایة باسناد واحد، عنه عن يزيد بن زريع، عن سعيد بن أبى عروبة عن قتادة بن دعامة السدوسي) وهو صدوق (انظر تقريب التهذيب ٢٤/١ ت ٧٠٢). يزيد: هو ابن أبي زريع: ثقة ثبت (انظر تقريب التهذيب ١/١/١ ت٧٧١٣).

سعيد: هو ابن أبي عروبة: ثقة حافظ لكنه كثير التدليس واختلط، وكان من أثبت الناس في قتادة (انظر تقريب التهذيب ٢٣٩/١ ت ٢٣٦٥). قال أحمد بن حنبل؛ كل شيء رواه يزيد بن زريع عن سعيد فلا تبال أن لا تسمعه من أحد، سماعه من سعيد قديم (قبل الاختلاط).

الحمد لله وحده، والصلاة والسلام على من لا نبي بعده، وبعد: فما يزال حديثنا متصلاً عن آيات الحجاب، وفي الحلقة السابقة وصلنا إلى الآية الخامسة من آيات الحجاب، وهي قوله تعالى: (يَتَأْتُهَا ٱلنَّيُّ قُل لَأَزْوَجِكَ وَيَنَائِكَ وَنِسَآهِ ٱلْمُؤْمِنِينَ يُدْنِينَ عَلَيْهِنَّ مِن جُلْبِيبِهِنَّ ذَلِكَ أَدْنَىٰ أَن يُعْرَفِّنَ فَلَا يُؤَذِّينَ وكات اللهُ عَفُورًا رَّحِمًا ) (الأحزاب: ٥٩)، فذكرنا أقوال بعض قدامي المفسرين في الآية، وتوقفنا عند تفسير الطبري لننظر في الأقوال التي نقلها عن أهل التأويل.

القول الأول: أن الأدناء هو تغطية الوجه وعدم إبداء إلا عينا واحدة، ورأينا أسانيد هذا القول؛ أ- عن ابن عباس رضى الله عنهما، فرأينا ضعف هذا الأثر، وعلته الانقطاع بين على بن أبي طلحة وابن عباس.

ب- عن عبيدة السلماني يرحمه الله - وسنده صحيح إلى عبيدة، لكنه مقطوع (موقوف على عبيدة السلماني) وهو تابعي.

ج- عن عبيدة - أيضا- وهو كسابقه موقوف

القول الثاني؛ أن الإدناء هو شد الجلباب على الحياد، وأسانيد هذا القول:

أ- عن ابن عباس رضى الله عنهما، وهذا رأيناه في الحلقة السابقة، أن سند هذا الأثر شديد الضعف، فهو مسلسل بالعوفيين وهم ضعفاء.

(انظر: الكامل في ضعفاء الرجال ١٤٦٤) ذكره الحافظ ابن حجر في المرتبة الثانية من المدلسين، وهي من احتمل الأئمة تدليسهم، وأخرجوا لهم في الصحيح الإمامتهم وقلة تدليسهم في جنب ما رووا (انظر تعريف أهل التقديس ١٣/١، ٣١).

قتادة؛ هو ابن دعامة السدوسي؛ ثقة ثبت (انظر تقريب التهذيب ٤٥٣/١ ت ٥٥١٨)- فالإسناد حسن، لكنه موقوف على قتادة وهو تابعي.

ج- حدثني محمد بن عمرو قال ثنا أبو عاصم قال ثنا عيسى وحدثني الحارث قال ثنا الحسن قال ثنا ورقاء جميعًا عن ابن أبي نجيح عن مجاهد، قوله (يدنين عليهن من جلابيبهن) يتجلببن فيعلم أنهن حرائر فلا يعرض لهن فاسق باذى من قول ولا ريبة.

سند الأثر- محمد بن عمروبن العباس الباهلي (أبو بكر): ذكره ابن حبان في الثقات (١٠٧/٩)، ثقة (انظر تاريخ بغداد ٢١٣/٤).

- أبو عاصم: الضحاك بن مخلد (أبو عاصم النبيل): ثقة ثبت (انظر تقريب التهذيب ۲۹۰۷، ۲۹۷۷).
- عيسى: ابن ميمون الجرشي: ثقة (انظر تقريب التهذيب ٤٤١/١، ت ٥٣٣٤).
- الحارث: ابن أبي أسامة: قال الدارقطني: هو صدوق، وقال إبراهيم الحربي ثقة (انظر تاريخ بغداد ١١٤/٩).
- الحسن بن موسى الأشيب: ثقة (انظر تقريب التهذيب ١٦٤/١ ت ١٢٨٨٨).
- ورقاء: ابن عمر بن كليب اليشكري: صدوق (انظر تقريب التهذيب ٥٨٠/١، ٧٤٠٣).
- ابن أبي نجيح: هو عبدالله أبو يسار الثقفي، ثقة رمي بالقدر، وربما دلًس (انظر تقريب التهذيب ٣٦٦/١ ت ٣٦٦)، وثقه جماعة من أهل العلم، وقال يحيى بن سعيد؛ لم يسمع ابن أبي نجيح التفسير من مجاهد رواه من غير سماع

(انظرتهذیب التهذیب ۲/۱۵).

- مجاهد بن جبر؛ ثقة إمام في التفسير وفى العلم (انظر تقريب التهذيب ٥٢٠/١ ت ٦٤٨١). فالأثر سنده حسن، وهو موقوف على مجاهد ابن جبر يرحمه الله.

د-حدثناابن حميد قال ثناحكام عنبسة عمن حدثه عن أبي صالح قال: قدم النبي صلى الله عليه وعلى آله وسلم المدينة على غير منزل، فكان نساء النبي صلى الله عليه وسلم وغيرهن إذا كان الليل خرجن يقضين حوائجهن، وكان رجال يجلسون على الطريق للغزل، فأنزل الله: (يا أيها النبي قل لأزواجك وبناتك ونساء المؤمنين يدنين عليهن من جلابيبهن) يتقنعن بالجلباب حتى تعرف الأمة من الحرة، وقوله (ذلك أدنى أن يعرفن فلا يؤذين) يقول تعالى ذكره؛ إدناؤهن جلابيبهن إذا أدنينها عليهن أنهن لسن بإماء فيتنكبوا عن أذاهن بقول مكروه أنهن لسن بإماء فيتنكبوا عن أذاهن بقول مكروه أو تعرض بريبة.

وهذا الأثر ضعيف، ففي سنده محمد ابن حميد: محمد بن حميد الرازي: ضعيف (انظر المجروحين لابن حبان ٣٠٣/٢-٤٠٤).

- حكام: ابن اسلم الكناني: ثقة، قال أحمد بن حنبل: كان يحدث عن عنبسة أحاديث غرائب (انظر تهذيب الكمال ۸۳/۷ ۸۵، تقريب التهذيب ۱۷٤/۱ ت ۱۶۳۷).
- أبو صالح: باذام مولى أم هانئ: ضعيف مدلس (انظر تقريب التهذيب ١٢٠/١، ت ٦٣٤). والأثر ضعيف.

### خلاصة ما ذكرناه من آثار عن الطبري:

أولا: الآثارية أن الإدناء هو تغطية الوجه: ١- أثرابن عباس رضي الله عنهما: ضعيف. ٢- أثر عبيدة السلماني: سنده صحيح إلى عبيدة، لكنه موقوف على تابعي.

ثانيا: الأثار في الإدناء وهو شد الجلباب على الجباه الجباء

١-أثرابن عباس: ضعيف.

٢-أثر قتادة، حسن، لكنه موقوف على تابعي.
 ٣-أثر مجاهد، حسن، لكنه موقوف على تابعي.
 ١٤-أثر أبي صالح مولى أم هانئ رضي الله عنها، ضعيف.

فما ورد عن ابن عباس في القولين: تغطية الوجه، وشد الجلباب على الجباه: ثم يصح سنده اليه.

صحة الآثار الواردة عن التابعين في كلا القولين، لكنها موقوفة عليهم، وليست مرفوعة.

تفسير الفخر الرازي (ت٢٠٦هـ):

وفى تفسيره للآية قال .... لأن من تستروجهها مع أنه ليس بعورة، لا يطمع فيها أن تكشف عورتها، فيعرفن أنهن مستورات. (انظر تفسير الفخر الرازي ١٨٤/٧٥).

تفسير القرطبي (ت ١٧١هـ):

قال في تفسيره للأية .... واختلف الناس في صورة إرخائه (أي الجلباب) فقال ابن عباس وعبيدة السلماني: ذلك أن تلويه المرأة حتى لا يظهر منها إلا عين واحدة تبصر بها، وقال ابن عباس أيضًا وقتادة: ذلك أن تلويه فوق الجبين وتشده ثم تعطفه على الأنف وإن ظهرت عيناها لكنه يستر الصدر ومعظم الوجه، وقال الحسن: تغطي نصف وجهها (انظر تفسير القرطبي

تفسير البحر المحيط (ت٥٤٧هـ):

(من جلابيبهن) للتبعيض و (عليهن) شامل لجميع أجسادهن، أو (عليهن) على وجوههن، لأن الذي كان يبدو منهن في الجاهلية هو الوجه (انظر تفسير البحر المحيط ١٠٤/٨ هـ).

تفسيرابن كثير (ت ٧٧٤هـ):

الجلباب: هو الرداء فوق الخمار، قاله ابن مسعود وعبيدة وقتادة والحسن البصرى وسعيد بن جبير وابراهيم النخعي وعطاء الخراساني وغير واحد وقال عكرمة، تغطي ثغرة نحرها بجلبابها تدنيه عليها. (انظر تفسير ابن كثير

F/YA3).

مسألة: في التضرفة بين الحرَّة والأمة في الذي: يقول ابن حزم معترضًا على أقوال المفسرين في التفرقة بين الحرة والأمة في الملابس: وأما الفرق بين الحرة والأمة، فدين الله واحد والخلقة والطبيعة واحدة، كل ذلك في الحرائر والأماء سواء، حتى يأتي نص في الفرق بينهما في شيء فيوقف عنده. قال: وقد ذهب بعضهم في قوله الله تعالى (يدنين عليهن من جلابيبهن ذلك أدنى أن يعرفن فلا يؤذين) إلى أنه إنما أمر الله تعالى بذلك لأن الفساق كانوا يتعرضون للنساء للفسق، فأمر الحرائر بأن بليسن الحلابيب ليعرف الفساق أنهن حرائر فلا يعترضوهن... ونحن نبرأ من هذا التفسير الفاسد الذي هو إما زلة عالم ووهلة فاضل عاقل، أو افتراء كاذب فاسق، لأن فيه أن الله تعالى أطلق الفساق على أعراض إماء المسلمين، وهذه مصيبة الأبد، وما اختلف اثنان من أهل الإسلام في أن تحريم الزنا بالحرة كتحريمه بالأمَّة، وأن الحد على الزاني بالحرة كالحد على الزاني بالأمة، ولا فرق، وأن تعرض الحرة في التحريم كتعرض الأمة ولا فرق، ولهذا وشبهه وجب أن لا يقبل قول أحد بعد رسول الله صلى الله عليه وسلم إلا بأن يسنده إليه عليه السلام. (انظر المحلي ٢٤٨/٢ - (YE9 -

يقول شيخ الإسلام ابن تيمية، وليس في الكتاب والسنة إباحة النظر إلى عامة الإماء، ولا ترك احتجابهن وإبداء زينتهن، ولكن القرآن لم يأمرهن بما أمر به الحرائر، والسنة فرقت بالفعل بينهن وبين الحرائر، ولم تفرق بينهن وبين الحرائر ولم تفرق بينهن أن تحتجب منهم الحرائر دون الإماء، ثم قال: فإذا كان في ظهور الأمة والنظر إليها فتنة وجب المنع من ذلك. (انظر حجاب المرأة ولباسها في الصلاة ص ٢٨-٣٩).

وللحديث بقية، والحمد لله رب العالمين.



# قصة فجوم يوسف عليه السالام

الحلقة (٢١٠)

نواصل في هذا التحذير تقديم البحوث العلمية الحديثية للقارئ الكريم حتى يقف على حقيقة هذه القصة التي اشتهرت على ألسنة القصاص والوعاظ والمفسرين ومما ساعد على انتشارها وجودها في كتب السنة الأصلية، وإلى القارئ الكريم التخريج والتحقيق:

### أولاً: أسباب ذكر هذه القصة:

هذه القصة موجودة في هذه التفاسير على سبيل المثال لا الحصر:

١- «تفسير الطبري» (ح١٨٧٩٢) المسمى «جامع الميان في تأويل القرآن».

۲- «تفسير ابن أبي حاتم» (ح۱۱۳۳۲) المسمى
 «تفسير القرآن العظيم».

٣- «تفسير الثعلبي» (١٩٧/٥) المسمى «الكشف والبيان عن تفسير القرآن» لأحمد بن محمد بن ابراهيم الثعلبي المتوفى سنة ٢٧٤هـ.

3- «تفسير البيضاوي» (١٥٥/٣) المسمى «أنوار التنزيل وأسرار التأويل» لأبي سعيد عبد الله بن عمر بن محمد الشيرازي البيضاوي المتوفى

٥- «تفسير النيسابوري» (٢٥/٤) المسمى «غرائب القرآن ورغائب الفرقان» للحسن بن محمد بن حسين النيسابوري المتوفى ٨٥٠هـ.

٣- «تفسير الزمخشري» (٤٤٣/٢٣) المسمى «الكشاف عن حقائق وغوامض التنزيل» لأبي القاسم محمود بن عمرو بن أحمد الزمخشري المتوفى ٥٣٨هـ.

٧- «تفسير الرازي» (٤١٩/١٨) المسمى «مفاتيح الفيب» لأبي عبد الله محمد بن عمر بن الحسن

### على حشيش

بن الحسين التيمي الرازي المتوفى ٢٠٦هـ.

۸- «تفسیر الکرماني» (۵۲۷/۱) السمی به «غرائب التفسیر وعجائب التأویل» لحمود بن حمزة بن نصر أبي القاسم برهان الدین الکرماني المتوفی ۵۰۵هـ.

٩- «تفسير أبي حيان» (٢٨٠/٥) المسمى «البحر
 المحيط» لأبي حيان محمد بن يوسف بن علي بن
 يوسف ابن حيان الأندلسي المتوفى ٧٤٥هـ.

 ١٠ «تفسير النسفي» (٩٤/٢) المسمى «مدارك التنزيل وحقائق التأويل» لأبي البركات عبد الله بن أحمد بن محمود النسفي المتوفى ١٩٤٠هـ.

۱۱- «تفسير ابن عطية» (۲۲۰/۳) المسمى «المحرر الوجيز في تفسير الكتاب العزيز» لأبي محمد عبد الحق بن غالب بن عبد الرحمن بن تمام بن عطية الأندلسي الحاربي المتوفى ١٥٤٧هـ.

۱۲- «تفسير الماوردي» (۷/۳) المسمى «النكت والعيون» لأبي الحسن علي بن محمد بن محمد بن محمد بن محمد بن حبيب البصري البغدادي الشهير بالماوردي المتوفى ٤٥٠هـ.

 ۱۳ «تفسير ابن كثير» (۳۱۷/٤) المسمى «تفسير القرآن العظيم» لإسماعيل بن عمر بن كثير القرشي البصري ثم الدمشقي المتوفى ۷۷٤هـ.

۱٤- «تفسير الشوكاني» (٨/٣) المسمى «فتح

القدير، لحمد بن علي بن محمد بن عبد الله الشوكاني اليمني المتوفى ١٢٥٠هـ.

١٥- «فتح الرحمن في تفسير القرآن» (٣٩١/٣)
 لمجيز الدين بن محمد العليمي المقدسي الحنبلي
 المتوفى ٩٢٧هـ.

١٦- «الدر المنثور في التفسير بالمأثور» (٤٩٨/٤)
 لعبد الرحمن بن أبي بكر جلال الدين السيوطي
 المتوفى ١١٩هـ.

۱۷- «حاشية الطيبي على الكشاف» (۲٤٨/٨) المسماه «فتوح الغيب للكشف عن قناع الريب» لشرف الدين لحسين بن عبد الله الطيبي المتوفى ٧٤٣هـ.

١٨- «تفسير الألوسي» (١٧٩/١٢) المسمى «روح المعاني في تفسير القرآن العظيم والسبع المثاني» لشهاب الدين محمود بن عبد الله الحسيني الألوسي المتوفى ١٠٧٢هـ.

١٩- «درج الدرر في تفسير الآي والسور» (١٩٠/١) لأبي بكر عبد القاهر بن عبد الرحمن بن محمد الجرجاني المتوفى ٤٧١هـ.

۲۰ «تفسير أبي السعود» (۲۵۲/٤) المسمى «إرشاد العقل السليم إلى مزايا الكتاب الكريم» لأبي السعود العمادي محمد بن محمد بن مصطفى المتوفى ۹۸۲هـ.

قلتُ: لقد ذكرت عشرين تفسيرًا من التفاسير المشهورة كلها ذكرت قصة «نجوم يوسف عليه المسلام» تلك القصة الواهية المنكرة كما سنبين، حتى يستبين الطريق لمن يدعي تجديد الخطاب الديني، وليعلم أن تجديد الخطاب الديني ليس معناه أن يدخل في الدين ما ليس منه، ولكن تجديد الخطاب الديني تنقية الدين من الدخيل عليه.

وهذا أحد أهداف هذه السلسلة «سلسلة تحذير الداعية من القصص الواهية».

حيث إن من أهدافها أيضًا تنقية السيرة من المكذوب والموضوع.

ومن أهدافها أيضًا تنقية العقيدة من الواهيات، كذلك العبادات والمعاملات وتنقيتها من الواهيات وأثرها السيئ في الأمة، فتصفو لها السنة.

والى القارئ الكريم بيان من هذه القصة التي ذُكرت في التفاسير المذكورة أنفًا، وزد عليها ما جاء في كتب السنة الأصلية كما سنبين من التخريج.

### فانبا: المتن:

رُوِيَ عن جابر بن عبد الله قال: أتى النبي صلى الله عليه وسلم رجل يقال له بُستاني اليهودي، فقال: يا محمد، أخبرني عن النجوم التي رآها يوسف أنها ساجدة له، وما أسماؤها؟ قال: فلم يجبه نبي الله صلى الله عليه وسلم بشيء، فنزل إليه جبريل عليه السلام فأخبره، فبعث نبي الله إلى اليهودي فجاءه، قال: «أرأيت تسلم نبي الله عليه وسلم: «حرثان، والطارق، والدَّيال، وذو إن أخبرتك؟» قال: «حرثان، والطارق، والدَّيال، وذو الكتفان، وذو الفرع، ووثاب، وعمودان، وقابس، والصروح، والمصبح، والفليق، والضياء، والنور، رآها رؤياه على يعقوب. قال له: «هذا أمر مشتت يجمعه الله من بعد». قال اليهودي: هذه والله أسماؤها.

قال الحاكم: الضياء هو الشمس وهو أبوه، والنور القمر وهو أمه ». اهـ.

### ثالثا: التخريج:

الخبر الذي جاءت به هذه القصة الواهية أخرجه:

1- الحافظ الإمام أبو عثمان سعيد بن منصور المروزي في «السنن» (٣٧٧/٩) (ح١١١١) (ط. دار الصميعي بالرياض) قال: حدثنا الحكم بن طهير، عن السدي، عن عبد الرحمن بن سابط القرشي عن جابر بن عبد الله، قال: أتى النبي صلى الله عليه وسلم رجل يقال له بستاني...

قلتُ: فالسند رباعي واللفظ له وهو متوفى سنة ٢٧٧هـ.

٢- وأخرجه الحافظ أبو جعفر العقيلي في «الضعفاء الكبير» (٣١٦/٢٥٩/١) من طريق سعيد فقال: حدثنا محمد بن إسماعيل الصايغ، حدثنا سعيد بن منصور به.

٣- وأخرجه الحافظ البيهقي في «الدلائل»



(٢٧٧/٦) من طريق سعيد أيضًا، فقال: وأخبرنا أبو نصربن قتادة، أخبرنا أبو منصور البصري، حدثنا أحمد بن نجدة، حدثنا سعيد بن منصور به.

3- وأخرجه الإمام ابن الجوزي في «الموضوعات» (١٤٥/١) من طريق سعيد أيضًا، فقال: أنبأنا عبد الوهاب بن البارك، قال: أنبأنا محمد بن المظفر، قال: أندأنا أحمد بن محمد العتيقي، قال: أنبأنا يوسف بن الدخيل، قال: حدثنا أبو جعفر العقيلي، قال: حدثنا محمد بن إسماعيل الصابع، قال: حدثنا سعيد بن منصور به.

فائدة: هذه الأسانيد يزداد فيها عدد الرواة بين المصنف والنبى صلى الله عليه وسلم ببعد عصره فسند العقيلي سداسي حيث إنه متوفي في سنة -(ATTT)

وسند البيهقي ثماني حيث إنه متوفى سنة (VOSA).

وسند ابن الجوزي حادي عشري ، حيث إنه متوفي سنة (١٩٥٥).

وكلهم من طريق سعيد بن منصور وسنده رباعي حيث إنه متوفى سنة (٢٢٧هـ).

٥- وأخرجه البزار في «مسنده» (٢٢٢٠- كشف الأستار) قال: حدثنا علي بن سعيد المسروقي، والحسن بن عرفة قالا؛ حدثنا الحكم بن ظهير

٦- وأخرجه أبو يعلى في «مسنده» كذا في «المطالب العالية، (ح٣٦٣٥) قال: حدثنا زكريا بن يحيى، وأحمد بن إبراهيم الموصلي، ومحمد بن حاتم المؤدب، والمعلى بن مهدي قالوا: أخبرنا الحكم بن ظهير به.

٧- وأخرجه ابن حيان في «المجروحين» (٢٥٠/١) قال: أخبرنا أبويعلى به.

٨- وأخرجه ابن جرير الطبري المتوفى (٣١٠هـ) في «تفسير» (١٦٥/٧) (ح١٨٧٩٢) قال: حدثني علي بن سعيد الكندي قال: حدثنا الحكم بن ظهر به.

٩- وأخرجه ابن أبي حاتم في «تفسيره» (١٠١/٧-معلقًا) (ح١١٣٣٢) قال: «قال الحسن بن عرفة حدثنا الحكم بن ظهير به».

### رابعا: التحقيق:

١- هذا الخبر الذي جاءت به هذه القصة الواهية علته الحكم بن ظُهير، قال الإمام الحافظ ابن حيان في «المجروحين» (٢٥٠/١): «الحكم بن ظهير الفزاري الكوفي يروي عن السدي روى عنه الكوفيون كان يشتم أصحاب محمد صلى الله عليه وسلم ، يروي عن الثقات الأشياء الموضوعات. وأخرج بسنده عن يحيى بن معين قال: «الحكم بن ظهير ليس بشيء، وأخرج خبر القصة وقال عقب روايته له: «هذا لا أصل له من حديث رسول الله صلى الله عليه وسلم». اهـ.

قلتُ: وهذا الحكم على الراوى بأنه يروي الموضوعات يجعله في أشد مراتب الجرح كما قال الأمام السيوطي في «تدريب الراوي» (٢٧٤/١) النوع (٢١): «الموضوع هو الكذب المختلق المصنوع، وهو شر الضعيف وأقبحه، وتحرم روايته في أي معنى كان سواء في الأحكام والقصص والترغيب وغيرها إلا مقرونًا ببيان وضعه». اهـ.

وحكم الإمام الحافظ ابن حبان على الراوي الحكم بن ظهير من دقيق فقهه في الجرح والتعديل لشدة تحريه يظهر ذلك من قوله في كتابه هذا (١١٠/٢): «ولسنا ممن يستحل إطلاق الجرح على مسلم من غير علم عائدًا بالله من ذلك ونسأل الله جميل الستر بمنه». اهـ.

قلتُ: هذا بالنسبة للحكم على الراوي علة هذا الخير، أما الحكم على المروي وهو المتن فقد حكم عليه بقوله: «لا أصل له من حديث رسول الله صلى الله عليه وسلم». اه.

وهذا ينطبق على الراوي الحكم بن ظهير حيث قال فيه: «يروي الموضوعات» أي الكذب المختلق المصنوع كما بينا.

٢- وقال الإمام ابن الجوزى في «الموضوعات» (١٤٦/١) عقب روايته لهذا الخبر: «هذا حديث موضوع على رسول الله صلى الله عليه وسلم، وكان واضعه قصد شين الإسلام بمثل هذا ، اهـ.

هذا بالنسبة للمروى وهو المن، ونقل أيضًا كلام الامام الحافظ ابن حيان في المتن: «هذا الحديث لا أصل له من حديث رسول الله صلى الله عليه وسلم». اه..



قلتُ، وفي نقد الإمامين ردِّ على دعوى المستشرقين بأن علماء الحديث اهتموا بالسند ولم ينقدوا المن وبهذا يتبين سقوط هذا الادعاء وزيفه.

ثم انتقل الحافظ الأمام ابن الجوزي إلى نقد الراوي علة هذا الخبر، فقال: «قال يحيى بن معين الحكم بن ظهير ليس بشيء، وقال النسائي: متروك. وأنبأنا ابن ناصر عن محمد بن طاهر قال: الحكم كذاب، اهد.

٣- وأثبت الحافظ البزار غرابة هذا الخبر الذي جاءت به القصة فقال عقب روايته لهذا الخبر: «لا نعلمه يروي عن النبي صلى الله عليه وسلم الا بهذا الإسناد والحكم ليس بالقوي وقد روى عنه جماعة». اهـ.

قال الإمام النسائي في «الضعفاء والمتروكين»
 (۱۲۷): «الحكم بن ظهير، متروك الحديث،
 كوفي. اهـ.

قلتُ: وهذا المصطلح من الإمام النسائي له معناه حيث بينه الحافظ ابن حجرية «شرح النخبة» (ص ٦٩) فقال: «مذهب النسائي ألا يترك حديث الرجل حتى يجتمع الجميع على تركه». اه.

وقال الإمام البخاري في «الضعفاء الصغير»
 (٧٠): «الحكم بن ظهير الفزاري، عن السدي تركوه منكر الحديث».

قلتُ: وهذا المصطلح أيضًا عند الإمام البخاري لله معناه. قال الشيخ أحمد شاكر رحمه الله في «اختصار علوم الحديث» (ص٨٩): «قول البخاري: «منكر الحديث»، فإنه يريد به الكذابين ففي «الميزان» للذهبي (٥/١): «نقل ابن القطان: أن البخاري قال: قل من قلت فيه: منكر الحديث لا تحل الرواية عنه».

آ- وقال الإمام الحافظ ابن أبي حاتم في كتابه «العلل» (ح٢٧١٧): «سُئل أبو زرعة عن حديث جابر بن عبد الله في الكواكب التي رآها يوسف.. وذكر الحديث».

فقال أبو زرعة: «هذا حديث منكر، ليس بشيء ». قلتُ: وفي إجابة الإمام أبي زرعة أكبر رد على دعوى تقصير المحدثين في نقدهم للمتن.

٧- وأخرج الامام الحافظ العقيلي في «الضعفاء

الكبير، (٢٥٩/١): بسنده عن الإمام يحيى بن معين، قال: «الحكم بن ظهير ليس بشيء»، وفي موضع آخر: «ليس بثقة». هذا بالنسبة للراوي. أما المروي وهو المتن فقد أخرجه وقال عقب روايته له: «ولا تصح من هذه المتون عن النبي صلى الله عليه وسلم شيء من وجه ثابت». اه.

قلتُ: وهذا أيضًا رد على المستشرقين في دعواهم بتقصير المحدثين في نقدهم للمتون. تلك الدعوى الباطلة لعدم درايتهم بالصناعة الحديثية.

٨- وقال الإمام الجُوزجاني في كتابه «أحوال الرجال» (١٤٢): الحكم بن ظهير سقط بميله وأعاجيب حديثه وهو صاحب نجوم يوسف. اه. ٩- قلت: وعلة أخرى تزيد هذا الخبر وهنًا على وهن، وهي «الإرسال الخفي» ففي «المراسيل» لابن أبي حاتم (٤٥٩): قيل ليحيى بن معين: «هل سمع عبد الرحمن بن سابط من جابر؟ قال: كلا، هو مرسل». وكان مذهب يحيى: أن عبد الرحمن بن سابط يرسل عنه ولم يسمع منه. اه.

ا - قلت: وأخرج الحاكم في «المستدرك» ( ٣٩٦/٤) وقال: «هذا حديث صحيح على شرط مسلم» فرد عليه الشيخ عبد الرحمن المعلمي رحمه الله في تعليقه على «الفوائد الجموعة» (ص٤٦٤) قال: «قد جزم الجوزجاني ثم العقيلي بأن الحكم بن ظهير تفرد به عن السدي ومن طريق الحكم ذكره المفسرون وتفسير أسباط عن السدي عندهم جميعًا ووقع في سند الحكم أوهام». اه.

قلت: «وتصحيح الحاكم للحديث لا يصح أمام أقوال الأثمة بأنه موضوع ولا أصل له من حديث رسول الله صلى الله عليه وسلم، فكم صحح الحاكم متونًا واهية باطلة، ألم يصحح قصة لقاء النبي صلى الله عليه وسلم مع نبي الله إلياس عليه السلام ونزله مائدة عليهما من السماء؟ حيث أخرجه الحاكم في «المستدرك» السماء؟ حيث أخرجه الحاكم في «المستدرك» الدارات) وقال: «صحيح الإسناد ولم يخرجاه» أهد. فتعقبه الإمام الذهبي في «التلخيص» وقال «بل موضوع قبح الله من وضعه». اهد. وقال في الميزان» (١١٤/٤)؛ «فما استحيى الحاكم من الله أن يصحح مثل هذا».

هذا ما وفقني الله اليه وهو وحده من وراء القصد.



# قرائن اللغة والنقل والعقل على حمل صفات الله (الخبرية) و(الفعلية) على على ظاهرها دون المجاز

أبو العسن الأشعري يتخلى عن مذهبه في التأويل ويبرا إلى الله منه . . ويجب تبنّى كتابه (الإبانة)فمن غير أنه يحمل صحيح المعتقد، فيه: وحدة الأمة، والحل الأمثل لقضاياها، والتي لا تحل الا بصحة المعتقد .

الحمد لله، والصلاة والسلام على رسول الله وعلى الله وعلى

وبعد: فإن أبا الحسن الأشعري إمام المذهب ت٣٢٤، يُعد من أبرز أنمة أهل السنة في القرن الرابع الهجري ممن أثبتوا لله صفاته الفعلية ومنها (الاستواء) ، ومن الملائم -قبل أن نقرومذهبه في (الاستواء) وغيره، وحتى لا يشغب علينا من يشكك في كتبه التي أعلن فيها تراجعه للذهب السلف، ووفاء بحق العلم وأمانته- أن نكشف حقيقة ما كان عليه ونُفصح عما آل إليه أمره، وأن نبين بالدليل أن مَن يدّعون شرف الانتساب إليه ممن يؤولون، هم في حقيقة الأمر على غير مذهبه.. وأن مذهب تأويل الصفات الخبرية والفعلية الذي ظل الأشعري عليه قرابة ثلاث سنوات، قد رجع عنه إلى طريقة النبي وصحابته وتابعيهم بإحسان في الأخذ بظواهر النصوص وعدم انتهاك حرماتها بالتفويض أو التأويل والتعطيل والتحريف.. وأننا نخادع أنفسنا لو لم نقل هذا أو قلنا بخلافه.

# الأشعري يتخلى عن مذهبه في التأويل، ويبرأ إلى الله منه، ويتبنى مذهب أهل السنة والجماعة:

ولا أدل على تخليه عن مذهب التأويل من شبهادات علماء الأمة على مدار تاريخهم الطويل، ويكفينا منها في (القديم) شهادة الحافظ ابن كثير التي ذكرها في طبقات الشافعية ١٩/١٠، حيث قال ما نصه: "ذكروا

### د . محمد عبد العليم الدسوقي

الأستاذ بجامعة الأزهر

للشيخ أبي الحسن الأشعري ثلاثة أحوال: أولها: حال الاعتزال التي رجع عنها لا محالة. والحال الثاني: إثبات الصفات العقلية السبعة، وهي: (الحياة) و(العلم) و(القدرة) و(الإرادة) و(السمع) و(البصر) و(الكلام)، وتأويل الخبرية كر (الوجه) و(اليدين) و(القدم) و(الساق).. ونحوذلك.

والحال الثالثة: إثبات ذلك كله من غير تكييف ولا تشبيه جرياً على منوال السلف، وهي طريقته في (الإبانة) التي صنفها آخراً".

كما يكفينا منها في (الحديث): شهادة العلامة المحقق محب الدين الخطيب، قال في هامش ص٣٤ على (المنتقى) للذهبي: "قد علمتَ أن الأشعري كانت له ثلاثة أطوار:

أولها، انتماؤه إلى المعتزلة.

والشائي: خروجه عليهم ومعارضته لهم بأساليب متوسطة بين أساليبهم وبين ومذهب السلف.

والثالث: انتقاله إلى مذهب السلف وتأليفه في ذلك كتابه (الإبانة) وأمثاله، وقد أراد أن يلقى الله على ذلك".

وعلى شهادتي الحافظ والمحب، تحمل مقولة من اختزل مراحل الأشعري في اثنتين، حيث ذكر أول ماكان عليه وآخر ما آل إليه أمره، وذلك من نحو ما ذكره ابن كثير نفسه في البداية

والنهاية ١٨٧/١١ - وبنحوه ابن خلكان في (وفيات الأعيان) ٤٤٦/٢ - قال: "إن الأشعري كان معتزلياً فتاب منه بالبصرة فوق المنبر، ثم أظهر فضائح المعتزلة وقبائحهم".

وما ذكره الحافظ الذهبي ت ٧٤٠، قال في كتابه (العلو) ص ١٦٣٠؛ "كان أبو الحسن أولاً معتزلياً أخذ عن الجبائي، ثم نابذه ورد عليه وصار متكلماً للسنة ووافق أئمة الحديث، فلو انتهى أصحابنا المتكلمون إلى مقالة أبي الحسن ولزموها لأحسنوا، ولكنهم خاضوا كخوض حكماء الأوائل في الأشياء، ومشوا خلف المنطق، فلا قوة إلا بالله".

وابن فرحون اليعمري ت٧٩٩، قال في كتابه (الديباج) ص ١٩٣٠: "كان الأشعري في ابتداء أمره معتزلياً ثم رجع إلى هذا المذهب الحق مذهب أهل السنة فكثر التعجب منه، وسُئل عن ذلك فأخبر أنه رأى النبي في رمضان فأمره بالرجوع إلى الحق ونصره، فكان ذلك والحمد لله".. وينظر في تفاصيل ذلك والزيد منه: كتابنا (صحيح معتقد أبى الحسن الأشعري). الأمر الذي يعنى: أن من يظنون أنهم الآن على مذهب الأشبعري، ليسوا في الحقيقة كذلك وإنما هم لا يزالون على مذهبه قبل الأخير.. وأن مذهبه الحقيقي المعوِّل عليه، هو: الذي -على حد قوله في (الابانة) -كان عليه الإمام أحمد وسائر أئمة السلف من أهل السنة والجماعة، والذي فيه إثبات صفات الله وحملها على ظاهرها بلا تأويل ولا تفويض.. وأن المعبر عن مذهبه الذي لقي الله عليه، هو: كتابه (الإبانة في أصول الديانة)، إذ هو مُعتمد مذهبه، والمعوِّل عليه، والمفصح عما ختم به

ب- (الإبانة)، هو لأبي الجسن الأشعري وإن رغمت أنوف؛
 ونذكر ممن شهد بذلك؛

الحافظ أحمد بن ثابت الطَّرْقي، قال فيما نقله عنه ابن درياس في كتابه (النب عن أبي الحسن) ص٣٠١: "رأيت هؤلاء الجهمية ينتمون في نفي العرش وتأويل الاستواء إلى الأشعري، وما هذا بأول باطل ادعوه وكذب

تعاطوه، فقد قرأت في كتابه الموسوم بـ (الإبانة) أدلة من جملة ما ذكرتُه، على إثبات الاستواء". ٢- والحافظ إسماعيل الصابوني ت١٤٥٩، فقد جاء عنه فيما أورده ابن درياس ص١٠٥، أنه ما كان يخرج إلى مجلس دَرْسه إلا وبيده كتاب (الإبانة) للأشعري ويُظهر الإعجاب به، ويقول: "ما الذي يُنكر على مَن هذا الكتاب شرح مذهبه ". يقول ابن عساكر معقباً: "فهذا قول الإمام أبي عثمان، وهو من أعيان أهل الأثر بخراسان".

الإمام البيهقي ت٥٥٨هـ، قال في كتابه (الاعتقاد) ص٥٨، "ذكر الشافعي ما دل على أن ما نتلوه من القرآن بألسنتنا ونسمعه بآذاننا ونكتبه في مصاحفنا يسمى كلام الله، وأن الله كلم به عباده بأن أرسل به رسوله، وبمعناه ذكره أيضاً على بن إسماعيل في كتاب (الابانة)".

3-والإمام نصر بن إبراهيم المقدسي ت ٤٩٠ قال ابن درياس ص ٢٠١ " وجدت كتاب (الإبانة) في كتبه ببيت المقدس، ورأيت في بعض تأليفه في الأصول فصولاً منها بخطه".

والفقيه مَجلي بن جميع، قاضي القضاة بالديار المصرية وصاحب كتاب (الذخائر) في الفقه تـ٥٥٥هـ، قال ابن درياس ص١١٠ انبائي غير واحـد عن الحافظ المبارك البغدادي، ونقلته أنا من خطه في آخر كتاب (الإبانة)، قال نقلت هذا الكتاب جميعه من نسخة كانت مع الشيخ المجلي الشافعي، وكان يعتمد عليها وعلى ما ذكره فيها، ويقول؛ لله در من صنفه الموني به، قال هذا مذهبي واليه ذلك لي وشافهني به، قال هذا مذهبي واليه أذهب، نقلت هذا سنة ، ١٥ بمكة".

وغيرهم ممن كانوا قريبي عهد بوفاة الأشعري، وأعرف منا بحاله وبمكانة كتابه (الإبانة) وبصحة نسبته إليه.. ونذكر ممن وليهم:

- الحافظ ابن عساكر ت٥٧١هـ، في (تبيين كذب المفتري) ص١٥٧، قال: "إذا كان أبو الحسن مستضوب المذهب عند أهل المعرفة بالعلم والانتقاد، يوافقه في أكثر ما يذهب إليه أكابر العباد، ولا يقدح في معتقده غير أهل الجهل

والعناد، فلا بد أن نحكي عنه معتقده على وجهه بالأمانة، ونجتنب أن نزيد فيه أو نُنقص منه تركا للخيانة، لتعلم حقيقة حاله فيصحة عقيدته في أصول الديانة، فاسمع ما ذكره في أول كتابه الذي سماه بـ (الإبانة)"، وذكر كثيراً مما جاء فيه ثم عقب يقول: "فتأملوا هذا الاعتقاد، ما أوضحَه وأبينُه!، وانظروا إلى سهولة لفظه، فما أفصحه وأحسنه!، وكونوا ممن قال الله فيهم: (الَّذِينَ يُسْتَعِفُونَ الْقَوْلَ فَيَسَّبِعُونَ أَحْسُنُهُ ) الزمر/١٨)، وبيُّنوا فضل أبي الحسن واعرفوا إنصافه، واسمعوا وصفه لأحمد بن حنيل بالفضل واعترافه، لتعلموا أنهما كانا في الاعتقاد متفقين، وفي أصول الدين ومذهب السنة غير مفترقين"، وقال ص١٢٨ من التبيين: "وتصانيف الأشعري بين أهل العلم مشهورة معروفة، وبالإجادة والإصابة للتحقيق عند المحققين موصوفة، ومن وقف على كتابه المسمى بـ (الإبانة) عرف موضعه من العلم والديانة".

الشيخ الفقيه إبراهيم بن عيسى بن درباس ت٢٢٢هـ، قال في رسالته (الذب عن أبي الحسن الأشعري) ص٩٠، "اعلموا معشر الإخوان أن كتاب (الإبانة) الذي ألفه الأشعري، هو الذي استقر عليه أمره فيما كان يعتقده، وبه كان يدين الله بعد رجوعه من الاعتزال بمَن الله ما فيه، فقد رجع عنها وتبرأ إلى الله منها، وكيف وقد نص على أنه ديانته التي يدين الله بها، وروى وأثبت أنه ديانة الصحابة والتابعين وأئمة الحديث والماضين وقول أحمد، وأن ما فيه فو الذي يدل عليه كتاب الله وسنة رسوله.

فهل يسوغ أن يقال: إنه رجع عن هذا إلى غيره 13 فإلى ماذا يرجع 15 أتراه يرجع عن كتاب الله وسنة نبيه ويخالف ما كان عليه الصحابة والتابعون وأئمة الحديث المرضيون وقد علم أنه مذهبهم ورواه عنهم 15 هذا لعمري ما لا يليق نسبته إلى عوام المسلمين، فكيف بأئمة الدين 15.

يقول: "قد ذكر (الإبانة) واعتمد عليها وأثبتها

للأشعري، وأثنى عليه بما ذكره فيها وبرأه من كل بدعة نسبت إليه، ونقل منها إلى تصنيفه، جماعة من الأئمة الأعلام من فقهاء الإسلام وأئمة القراء وحفاظ الحديث وغيرهم".

٨- وممن ذكر (الإبانة) وعَزَاها للأشعري:
الحافظ الذهبي، قال في كتابه (العلو)
ص١٦١: "قال الأشعري في كتاب (الإبانة) له،
في باب الاستواء: فإن قال قائل: ما تقولون في
الاستواء؟ قيل: نقول: إن الله مستوعلى عرشه
كما قال: (الرَّحَنُ عَلَى الْمَرْشِ اَسْتَرَى ) طه/٥)،
الإبانة) من أشهر تصانيف الأشعري، شهره
ابن عساكر واعتمد عليه، ونسخه بخطه
الإمام مُحيي الدين النووي".. وذكر الذهبي
عن الحافظ الطَّرْقي أنه قال: "قرأت في كتاب
الأشعري الموسوم بـ (الإبانة) أدلة على إثبات
الاستواء".

ابن فرحون، قال في (الديباج) ص١٩٣٠: "ولأبي الحسن الأشعري كتب، منها كتاب (اللمع الكبير) وكتاب (اللمع الصغير)، وكتاب (الابانة)"أ.ه.

١٠ وابن العماد الحنبلي ت١٠٩٨، قال في شدرات الذهب) ٣٠٣/٢؛ "قال أبو الحسن الأشعري في كتابه (الإبانة) وهو آخر كتاب صنفه، وعليه يَعتمد أصحابه في الذب عنه عند من يطعن عليه"، ثم ذكر فصلاً من الابانة.

11- والسيد مرتضى الزبيدي ت ١١٤٥، قال في التحاف السادة المتقين) ٢/٢؛ "صنف الأشعري بعد رجوعه من الاعتزال (الموجز)، كتاب مفيد في البرد على الجهمية والمعتزلة، و(مقالات الإسلاميين)، وكتاب (الإبانة)".

١٢- والعلامة الآلوسي مفتي بغداد ت١٢٠٠، قال في (روح المعاني)١٠٣/١ يعتب على كل من اختلط عليه الأمر وقصد الحق وأخطأه: "والأشعري إمام أهل السنة، ذهب في النهاية إلى ما ذهبوا إليه، وعول في (الإبانة) على ما عولوا عليه، فقد قال في أول كتاب (الإبانة) الذي هو آخر مصنفاته:

(إن قال قائل: قد أنكرتم قول المعتزلة والقدرية والجهمية والحرورية والرافضة والرجئة، فعرفونا قولكم الذي به تقولون وديانتكم التي بها تدينون، قيل له: قولنا الذي نقول به.. إلخ"..

يقول الآلوسي معلقا على ما أوقعه أهل الكلام سلفاً وخلفاً على الأشعري من حَيف عندما تجاهلوا عن قصد ما آل إليه أمر شيخهم: "والعجيب من علماء أعلام ومحققين فخام، كيف غفلوا عما قلناه، وناموا عما حققناه ؟ ولا أظنك في مرية منه وإن قل ناقلوه وكثر منكروه ".

۱۳- ويكفينا حديثاً- أن (الإبانة) كان عنواناً لرسالة دكتوراه للأستاذة/(فوقية حسين محمود) ببنات عين شمس، التي قامت بتحقيقه وتوثيقه من أصل أربع نسخ خطية، وقد قامت بنشره دار الأنصار بالقاهرة وكانت طبعته الأولى في سنة ١٣٩٧هـ ١٩٧٧هم برقم إيداع (٤٦٧٧).. كما كان موضوع تحقيق لما يربوعن خمسة آخرين.

هذا ما تيسر ذكره، ومن راجع في تفاصيله كتابنا السالف الذكر، سيخلص إلى نتيجة مؤداها، أن (الإبانية) قد وصل إلى أعلى درجات التحقيق والتوثيق، وأن من شككوا في نسبته للأشعري لسبب أو لأخر، حججهم داحضة، ولا أساس لها من الصحة.. كما أن فيما سبق؛ دلالة على أن من قال؛ إن لأبي الحسن في مسألة الصفات رأيين، أو ادعى عليه ما كان منه قبل تراجعه.. هو كاذب عليه وغاش له وللأمة، ومفتر عليه وعليها بالبهتان، ومخالف لمذهبه.

وانما نقول ذلك ونؤكد عليه، لأن من شأن المخالفين المعتقد الصحيح للأشعري الذي ختم به حياته، أن ينكروا ويشككوا في كلامه الذي رجع إليه، وأن يشككوا كذلك في تأليفه التي يأتي على رأسها كتاب (الإبانة) الذي سجل فيه تراجعه لمذهب أهل السنة، وأوضح فيه ما كان يعتنقه مؤخراً، لأنهم لو سلموا بهذا لكان في تسليمهم به اعتراف بمخالفتهم مذهب أهل السنة ونقض لتأويلاتهم الباطلة ولذاهبهم المنحرفة في النفي وذكر السلوب، والتي هي أقرب لمذهب الجهم والمعتزلة منها إلى مذهب أهل البينها وبين الأخير بُعد منهب أهل الشرقين.

ج- يحسن بالأزهر أن يقرر (إبانة) الأشعري لطلابه، وأن يبين لطلابه صحيح معتقد الأشعري فهذا الكتاب غير أنه يحمل صحيح معتقده، ففيه بيان لكثير من قضايا مجتمعاتنا، والتي لا نتعل إلا بصحة المتقد.

 إذ بتأمل قول الأشعري في (الإبائة) ص٤٩: 'ديانتنا التي ندين بها: التمسك بكتاب الله وسنة النبي وما روى عن الصحابة والتابعين وأئمة الحديث، ونحن بذلك معتصمون ويما كان عليه أحمد بن حنيل قائلون، ولن خالف قوله مجانبون"، وقوله: "ونعول فيما اختلفنا فيه على كتاب رينا وسنة نبينا وإجماع المسلمين، ولا نبتدع في دين الله ما لم يأذن لنا"، وذلك بعد أن ساق الأدلة من القرآن على وجوب طاعة الله ورسوله والأخذ بأدلة القرآن والسنة المطهرة وبخاصة فيما وصف الله به نفسه.. يعلم أن مصدر التلقى لديه بختلف عمن عولوا على العقل حتى فيما استأثر الله بعلمه، فكان أن قدموه على نصوص الشرع في صفات الخالق بل وفي جُل أحكام الشرع، فضلوا وأضلوا.. ويُعلم أنه بريء من كل ذلك، كونه أوجب نهج الكتاب والسنة وارتضى منهج الصحابة وكذا تابعيهم بإحسان وفي مقدمتهم أحمد امام أهل السنة.

٢- وبتأمل قوله صي٥٣: "ونرى الدعاء الأئمة السلمين بالصلاح، والاقرار بإمامتهم، وتضليل من رأى الخروج عليهم إذا ظهر منهم ترك الاستقامة، وندين بإنكار الخروج عليهم بالسيف، وترك القتال في الفتنة".. يعلم كم كان يمكن أن يقضى كلامه هذا -لو دُرُس لأبنائنا في الأزهر وغيره- على كل نابغة تخرج على حكام المسلمين وتستبيح دماء محكوميهم وتستحل أموالهم، وعلى كل مظاهر الفتن التي أحاطت بالمسلمين من كل جانب وفي جميع أصفاع الأرض، بل وتصون دماء الآلاف مما ذهبت سدى، وقد رأينا كيف أنهم أضروا بأنفسهم وبغيرهم ومن قبل ذلك بإسلامهم، خدمة لأعداء الإسلام والمتريضين به وبالأمة.. ويُعلم كم كان يمكن أن يعم الصلاحُ العبادُ والبلاد في سائر أقطار العالم، حيث يرتفع الدعاء للأئمة من فوق أعواد المنابر بالمساجد، وتنتشر دعوة الله بالحكمة والموعظة الحسنة في الخافقين، وبدخل الناس في دين الله أفواحا.

والى لقاء آخر، والحمد لله رب العالمين.

# باب التربية

# التربية على الزهد في الدنيا

الحمد لله، والصلاة والسلام على رسول الله، وبعد،

عَنْ جَابِرِ بْنِ عَبْدِ الله رضي الله عنهما أَنَّ رَسُولَ الله صلى الله عليه وسلم مَرَّ بِالسُّوقِ دَاخِلاً مِنْ بَعْضِ الْعَالِيَةِ وَالنَّاسُ كَنْفَتَهُ، فَمَرَّ بِجَدِي أَسَكُ مَيْتِ فَتَنَاوَلَهُ فَأَخَذَ بِأَذْتِهِ، ثُمَّ قَالَ: أَيُّكُمْ يُحِبُ أَنَّ هَذَا لَهُ بِدِرْهَمَ وَقَالُوا: مَا نُحِبُ أَنَّهُ لَنَا بِشَيْءٍ، لَهُ بِدِرْهَم وَ فَقَالُوا: مَا نُحِبُ أَنَّهُ لَنَا بِشَيْءٍ، وَمَا نَصْنَعُ بِه وَقَالَ: أَتْحِبُونَ أَنَّهُ لَكُمْ وَقَالُوا: فَوَاللّهِ لَكُمْ وَقَالُوا: فَوَاللّهِ لَكُمْ وَقَالُوا: فَوَاللّهِ لَلهُ لَكُمْ وَقَالُوا: فَوَاللّهِ لَلهُ لَكُمْ وَقَالُوا: فَوَاللّهِ لَلهُ لَلهُ أَلَّهُ أَسَكَ، فَقَالَ: فَوَاللّهِ لَلهُ لَلهُ نَيا أَهُونُ عَلَيْكُمْ ) (مسلم: ٢٩٥٧).

وقال تعالى: (قَالَ ٱلْمِطُوا بِمَضَّكُمْ لِلْعَضِ عَدُوُّ وَلَكُمْ لِلْعَضِ عَدُوُّ وَلَكُمْ لِلْ عِنِ الْ عَدُوُّ وَلَكُمْ إِلَا عِنِ اللَّ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللْهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللّهُ عَ

### المساد العظيم بدوي

وهكذا رأى آدمُ جنةُ الخلد وما فيها من النعيم، ثم نزل إلى الأرض على وَعْد من النعيم، ثم نزل إلى الأرض على وَعْد من الله أنْ يَرُدُم وصالحي ذريته إلى الجنة، وجعلَ الله تعالى الدُّنيا مَعْرَضَا للأَخْرَة، عرضَ فيها نعيمَ الجنّة، وشقاءَ النَّار، فكلُ ما في الدُّنيا من نعيم فهو مثالُ لنعيم الجنة، وشقاء لنعيم الجنة، وكلُ ما فيها من بؤس وشقاء وعذاب، فهو مثالُ لعذابِ النَّار، فلمًا كثر بنو آدمَ في الأرضِ انقسموا قسميْن، قسمُ اتكرُوا البعث بعد الموت، وأنكرُوا الحسابَ والجزاء، والثواب والعقاب، وهؤلاء هم الذين قال الله فيهم؛ (إنَّ ٱلنِّينَ لاَ يَرْجُونَ النَّينَ عَنْ مَاكِنَا عَنْ أَنْ اللهُ فيهم؛ (إنَّ ٱلنِّينَ لاَ يَرْجُونَ عَنْ مَاكِنِنَا عَنْ أَنْ لَلْ اللهِ عَنْ مَاكِنَا مُنْ النَّارُ يِمَا عَنْ أَنْ اللهُ عَنْ مَاكِنَا مُنْ النَّارُ يِمَا عَنْ أَنْ النَّارُ يَمَا عَنْ أَنْ اللهِ عَنْ مَاكِنَا مُنْ النَّارُ يَمَا عَنْ النَّارُ يَمَا عَنْ النَّارُ يَمَا عَنْ النَّارُ لِمَا عَنْ النَّارُ عَا اللهِ عَنْ مَاكِنَا مَاكُونَ اللهُ اللهُ عَنْ مَاكِنَا عَنْ أَنْ النَّارُ لِمَا اللهُ عَنْ مَاكِنَا مَاكُونَ اللهُ اللهُ عَنْ مَاكِنَا عَنْ النَّارُ لِمَا اللهُ عَنْ مَاكِنَا عَنْ اللهُ عَنْ مَاكِنَا عَنْ اللهُ عَنْ اللهُ اللهُ عَنْ اللهُ عَنْ اللهُ اللهُ عَنْ مَاكُونَ اللهُ اللهُ عَنْ اللهُ عَنْ اللهُ عَنْ اللهُ عَنْ النَّالُ اللهُ عَنْ مَاكِنَا عَنْ اللهُ اللهُ عَنْ اللهُ عَنْ اللهُ عَنْ اللهُ عَنْ اللهُ عَنْ مَاكُونَ اللهُ عَنْ اللهُ اللهُ عَنْ اللهُ عَنْ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَنْ اللهُ عَنْ اللهُ عَنْ مَاكُونَ اللهُ اللهُ اللهُ عَنْ اللهُ اللهُونَ اللهُ اللهُ

وهؤلاء جعلوا الدُّنْيا أكبرَ همَّهم، فهم حريصونَ عليها وعلى شهواتها ولدَّاتها كلَّ الحرص، حتى قال الله فيهم: ( وَالَّيْنَ كَنْرُوا بِتَنَّمُودَ وَوَاكُمُونَ كَمَا مَّا كُلُّ الْأَنْمَمُ وَالنَّارُ مَوْى لَمُمْ) [(محمد: ١٢)، وقال النَّبِيُّ صلى الله عليه

[(محمد: ١٢)، وقالِ النّبِيِّ صلى الله عليه وسلم: ((الْمُؤْمِنُ يَأْكُلُ فِي مَعَى وَاحِد وَالْكَافِرُ يَأْكُلُ فِي سَبْعَةِ أَمْعَاءِ)) (مسلم: ٢٠ُ٦٢).

والقسمُ الثَّانيِ، من يُقرُّ بدارِ بعدَ المؤت للثوابِ والعقابِ، وهم المُنْتَسبُونَ إلى شرائع المرسلين، وهم منقسمونَ إلى ثلاثة أقسام، ظائمٌ لنفسه، ومقتصد، وسابقٌ بالخيرات بإذن الله، والظالمُ لنفسه هم الأكثرونَ، وأكثرهم واقضٌ مع زهرة الدُّنيا وزينتِها،

فأخذها من غير وجهها، واستعملها في غير وجهها، وصارت الدُّنيا أكبر همه، بها يرضَى، ولها يغضب، ولها يُوالي، وعليها يُعَادي، وهؤلاء هم أهلُ اللهو واللعب، والزَّينة والتُّفاخر والتَّكاثر، وكلُّهم لم يعرف المقصود من الدُّنيا، ولا أنها منزلهُ سفر يتزودُ منها إلى ما بعدها من دار الاقامة، وإنْ كان أحدُهم يؤمنُ بذلك المانا مَجْملاً، فهو لا يعرفه مفصلاً، ولا أنها مما داق ما ذاق أهلُ العرفة بالله في الدُّنيا مما هو أنموذ جَا لما الحرفة بالله في الدُّنيا مما هو أنموذ جَا لما الحرفة بالله في الدُّنيا مما هو أنموذ جَا لما الحرفة بالله في الآخرة.

والمقتصدُ منهم أخذَ الدُّنيا من وجوهها المباحة، وأدِّي واجباتها، وأمسكُ لنفسه الزائد على الواجب فتوسع بهية التُّمتع بشهوات الدُّنيا، وأولئك لا عقابَ عليهم فيذلك، إلا أنه ينقص من درحاتهم في الآخرة بقدر توسعهم في الدُّنيا، كما رُويَ عِن عَمرَ أَنَّهُ قَالَ: لُولاً أَنْ يِنقَصَ مِن حُسناتي لِخالطتُكم في لين عيشكم، ولكن سَمِعْتُ اللَّهِ عَيْرَ قُومًا فَقَالَ: ﴿ أَنْفَيْمُ طُيْنِكُمْ ف حَيَانِكُمُ ٱلدُّنيَا وَاسْتَمْتَعَمُّم بِهَا )[(الأحقاف: ٢٠)، وقال الفُضَيْلُ: إنْ شئتُ استقلُ من الذُّنْيا وإنْ شئتَ استكثُّرْ منهَا، فإنْمَا تأخذُ من كيسك. وَلدْلكُ قالُ صلى الله عليه وسلم: ((لا تُلْبَسُوا الْحَرِيرَ وَلاَ الدُّسَاجَ، وَلاَ تَشْرِيُوا فِي آنيَة الذُّهُبِ وَالْفضَّة، وَلاَ تَأْكُلُوا فِي صَحَافَهَا فَإِنْهَا لَهُمْ فِي الدُّنْيَا وَلَكُمْ فِي الْآخِرَةِ))(متفق عليه).

وأمًّا السابقُ بالخيراتِ بإذن الله فهم الدين فهموا المرادَ من الدُّنِيا وعَملوا بمقتضى ذلك، فعلموا أنَّ الله إنمَّا أسكنَ عبادَه هذه الدَّارَ ليبلوَهم أيهم أحسنُ عملاً، وجعلَ ما في الدُّنيا من البَّهجة والنَّضرةِ محنة لينظرَ من يقف منهم معه ويركنُ إليه، ومن ليْسَ كذلك، كما قال تعالى: (إنَّا عَمَلنًا مَا عَلَّ ٱلأَرْضِ رِبِيَّةُ لَمَا قال تعالى: (إنَّا عَمَلنًا مَا عَلَّ ٱلأَرْضِ رِبِيَّةُ لَمَا قال تعالى: (إنَّا عَمَلنًا مَا عَلَّ ٱلأَرْضِ رِبِيَّةُ لَمَا فَالِيَّالُومُ وَالنَّعُومُ الْمُعَالِيَةُ الْمَا عَلَى اللهُ المَا عَلَى المَّرْضِ رَبِيَّةً لَمَا فَالَ تعالى: (إنَّا عَمَلنًا مَا عَلَى الأَرْضِ رَبِيَّةً لَمَا فَالَ تَعالى: (النَّا عَمَلُهُ )[(الكهف: ٧)، ثم

بِيِّنَ انقطاعَهُ وانفاذَهُ فقال تعالى: ﴿ وَإِنَّا لَجَعِلُونَ مَا عَلَيُّا صَعِيدًا جُزُرًا ﴾[(الكهف: ٨).

فَلَمًا فهموا أَنَّ هذا هو المقصودُ من الدُّنيا جعلوا همَّهم التزودُ منها للآخرة التي هي دار القرار، فاكتفوا من الدُّنيا بما يكتفي به المسافرُ في سفره. (جامع العلوم والحكم لابن رجب ص ٥٩٠٠٥٢)

والقرآنُ الكريمُ مملوءٌ من التزهيد في الدُّنيا، والإخبار بخستها وقلتها وانقطاعها، وسرعة فنائها، والترغيبِ في الآخرة، والإخبار بشرفها ودوامها.

وقد كان النَّبِيُّ صلى الله عليه وسلم المثلُ الأعلى في الزهد في الدُّنيا:

عَنْ عَبْدِ الله رضي الله عنه قَالَ: نَامَ رَسُولُ الله صلى الله عليه وسلم عَلَى حَصِير فَقَامَ وَقَدْ أَثَرَ فِي جَنْبِه، فَقُلْنَا يَا رَسُولَ الله لا نَواتَّحَذْنَا لَكُ وطَاءَ (أي فراشًا لينًا) فَقَالَ: ((مَا لي وَمَا لَلدُّثْيَا ؟ مَا أَنَا فِي الدُّثْيَا إلاَّ كَرَاكِ اسْتَظَلَّ تَحْتَ شَجَرَة دُمَّ رَاحَ وَتَرَكَّهَا)) (صُحيح الترمذي: ٢٣٧٧).

وَلّمَا تَطَلّعَتْ نساؤهُ صلى الله عليه وسلم إلى الدُّنيا ورغبن فيها غَضِبَ عليهنَ، وحلف أَنْ لاَ يدخلُ عليهنَ شهرًا، حتَّى شيعَ أَنَّ رسُولَ الله طلقَ نساءَه فاستأذنَ عليه عُمَرُ فدخلُ عليه ((وَإِنَّهُ فَاستأذنَ عليه عُمَرُ فدخلُ عليه ((وَإِنَّهُ لَعَلَى حَصِير، مَا بَيْنَهُ وَبَيْنَهُ شَيْءً، وَتَحْتَ رَأْسِهِ وِسَادَةٌ مِنْ أَدُم، حَشُوهَا لِيضٌ، وَإِنَّ عَنْدَ رَجْلَيْهِ قَرَظًا مُصْبُوبًا، وَعَنْدَ رَأْسِهِ فَبَكَيْتُهُ، فَرَايْتُ أَدَرالُحَصِيرَ فِيجَنْبُهُ، وَانَّ لَعَبْرُي وَقَيْصَرَ فيما هُمَا فيه، فَبَكَيْتُ، فَقَالَ: مَا يُبْكيكَ وَقَيْصَرَ فيما هُمَا فيه، الله إِنَّ كَسْرَى وَقَيْصَرَ فيما هُمَا فيه، الله إِنَّ كَسْرَى وَقَيْصَرَ فيما هُمَا فيه، وَإِنْ تَكُونَ لَهُمُ اللّه فَقَالَ: ((أَمَا تَرْضَى أَنْ تَكُونَ لَهُمُ اللّه فَيَا وَلَنَا الْآخِرَةُ)).(متفق عليه).

وَعَنْ عُرْوَةً عَنْ عَائشَةً رَضِيَ اللّٰهُ عَنْهَا أَنْهَا كَانَتْ تُقُولُ، ((وَاللّٰه يَا ابْنَ أُخْتِي، إِنْ كُنَّا لَنَنْظُرُ إِلَى الْهِلاَلَ كُمَّ الْهِلاَلَ كُمَّ الْهِلاَلَ كُمَّ

الله الآلِ، ثَلاَثَةَ أَهلَة فِي شَهْرَيْنِ، وَمَا أُوقِدَ فِي أَفْيَاتَ رَسُولِ اللهِ صَلَى اللهِ عَلَيهِ وسلم ثَارُ، قَالَ: وَسُولِ اللهِ صَلَى اللهِ عَلَيهِ وسلم ثَارُ، قَالَ: فَا خَالَهُ فَمَا كَانَ يُعَيُّشُكُمْ ؟ قَالَتِ الْأَسْوَدَانِ التَّمْرُ وَالْمَاءُ) ((متفق عليه).

وكان النَّبِيُّ صلى الله عليه وسلم يُرغُبُ أصحابَه في الزهد في الدَّنْيا ويوصيهم بذلك:

عَنْ الْمُسْتَوْرِدِ رضي الله عنه قَالَ: قَالَ رَسُولُ الله صَلَى الله عليه وسلم: ((مَا اللهُ عَليه وسلم: ((مَا اللهُنْيَا فِي اللّهُ مَثْلُ مَا يَجْعَلُ أَحَدُكُمْ إِصْبَعَهُ فِي اللّهِ مَثْلُ مَا يَجْعَلُ أَحَدُكُمْ إِصْبَعَهُ فِي اللّهِ مَا اللّهِ مَا اللّهِ مَا اللّهِ مِاذَا يَرْجِعُ)) (مسلم ٢٨٥٨).

وَعَنْ أَبِي سَعِيدِ الْخُدْرِيِّ رضي الله عنه عَنِ النَّهِ عنه عَنِ النَّبِيِّ صلى الله عليه وسلم قَالَ: ((إنَّ الله مُسْتَخْلَفُكُمْ اللَّهُ مُسْتَخْلَفُكُمْ فَيَهُ وَانَّ الله مُسْتَخْلَفُكُمْ فَيهَا، فَيَنْظُرُ كَيْفَ تَعْمَلُونَ، فَاتَّقُوا اللَّذُنْيَا وَاتَّقُوا اللَّذُنْيَا وَاتَّقُوا اللَّنْسَاءَ، فَإِنَّ أُولَ فَتْنَهَ بَنِي إِسْرَائِيلَ كَانَتْ فَي اللهِ ١٧٤٤٪.

وَعَنُّ سَهْلِ بْنِ سَعْدِ السَّاعِدِيِّ رضي الله عنه قَالَ، أَتَى النَّبِيِّ صلى الله عليه وسلم رَجُلِ فَقَالَ: يَا رَسُولَ الله إِ دُلْنِي عَلَى عَمَلِ إِذَا أَنَا عَمِلْتُهُ أَحَبَّنِي الله وَأَحَبَّنِي النَّاسُ، فَقَالَ رَسُولُ الله صلى الله عليه وسلم: ((ازْهَدْ فِي الدُّنْيَا يُحِبِّكَ الله، وَازْهَدْ فِيمَا فِي أَيْدِي الثَّاسِ يُحِبُّوكَ))(صحيح ابن ماحه ٣٤١٠).

وَعَنْ ابْنِ عُمَرَ رضَيُّ الله عنه قَالَ: أَخَذَ رَسُولُ الله صلى الله عليه وسلم ببَعْض جَسَدي فَقَالَ: ((كُنْ فِي الدُّنْيَا كَأَنَّكَ غَرِيبٌ أَوْعَابِرُ سَبِيلِ)).(البِخَارِي ٦٤١٦)

قال الإمام النووي: ((قالوا في شرح هذا الحديث: لا تركن إلى الدُّنيا ولا تتخذها وطنًا، ولا تحدُث نفسك بطول البقاء فيها، ولا تتعلق منها إلا بما يتعلق به الغريب في غير وطنه،

ولا تشتغلُ فيها بما لا يشتغلُ به الغريبُ الذي يريدُ الذهابَ إلى أهلِهِ))(رياض الصالحين ٢١٦و/٢١٥).

وقد تنوعتُ عباراتُ السَّلْفِ فِي حقيقةِ الزَّهد:

فَقُالُ ابن تيمية: «الزُّهدُ تركُ ما لا ينفعُ في الآخرة». (مجموع الفتاوى ٢١/١٠).

وقال الإمامُ أحمدُ: «الزُّهدُ على ثلاثةِ أوجِه؛ الأولُ: تركُ الحرام، وهو زهدُ العوام، والثَّاني: تركُ الفضولِ من الحلال، وهو زهدُ الخواص، والثَّالثُ: تركُ ما يشغلُ عن الله، وهو زهدُ العارفين». (تهذيب مدارج السالكين ص٤٨٠).

وعن يونس بن ميسرة قال: «ليس الزّهادة في الدُّنيا بتحريم الحلال ولا إضاعة المال، ولكن الزّهادة في الدُّنيا أَنْ تكون بَما في يد الله أوثق منك بما في يدك، وأَنْ تكون حالُك في المصيبة وحالُك إذا لم تصب بها سواء، وأَنْ يكونَ مادحُك وذامُك في الحق سواء. ففسر الزُّهدَ في الدُّنيا بثلاثة أشياء كلُها من أعمال القلوب لا من أعمال الجوارح» (جامع العلوم والحكم ص٢٥٤).

قالزُّهدَ زهدُ القلبِ، لا زهدَ التركِ من اليد وسائرِ الأعضاء، والزُّهدُ هو تخلي القلبِ عنها، لا خلوَ اليد منها، ولذلك سئل الإمامُ أحمدُ عن الرجل يكونُ معه ألفُ دينانِ هل يكونُ زاهدا؟ قال: نعم، إذا لم يفرح إذا زادت، ولم يحزن إذا نقصت، وكان أبو سليمان يقول؛ لا تشهد لأحد بالزُّهد، فإنَّ الزَّهدُ القلب. (تهذيب مدارجَ السَالكين ص ٢٨٤).

اللهم لا تجعل مصيبتنا في ديننا، ولا تجعل الدنيا أكبر همّنا ولا مبلغ علمنا.

الحلقة الخامسة

باب العقيدة

# وجوب طاعة الرسول صلى الله عليه وسلم والاقتداء وله والسالام ومشروعية الصالاة والسالام عليه وسلم عليه وسلم

الحمد لله والصلاة والسلام على رسول الله،

نتحدث في هذا العدد عن وجوب طاعة الرسول صلى الله عليه وسلم والاقتداء به، فنقول وبالله تعالى التوفيق،

تجب طاعة النبي صلى الله عليه وسلم بفعل ما أمر به، وترك ما نهى عنه، وهذا من مقتضى شهادة أنه رسول الله، وقد أمر الله تعالى بطاعته في آيات كثيرة، تارة مقرونة مع طاعة الله، كما في قوله: «يا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا أَطْيعُوا الله وَأَطْيعُوا الرَّسُولَ» (النساء: ٥٩) كما في قوله: «مَنْ يُطع الرَّسُولَ فَقَدُ أَطَاعَ كَما فِي قوله: «مَنْ يُطع الرَّسُولَ فَقَدُ أَطَاعَ الله» (النساء: ٨٠)، «وَأَطْيعُوا الرَّسُولَ فَقَدُ أَطَاعَ الله» (النساء: ٨٠)، «وَأَطْيعُوا الرَّسُولَ لَعَلَكُمْ تُرْحَمُونَ» (النساء: ٨٠)،

وتارة يتوعد من عصى رسوله صلى الله عليه وسلم، كما في قوله تعالى: ﴿ فَلْيَحْذَرِ اللّٰذِينَ يُخَالِفُونَ عَنْ أَمْرِهِ أَنْ تُصِيبَهُمْ فِتُنَدُّ أَوْ يُصِيبَهُمْ عَذَابُ أَلِيمٌ ﴾ (النور: ٦٣).

أي: تصيبهم فتنة في قلوبهم من كفر أو نفاق أو بدعة، أو عذاب أليم في الدنيا؛ بقتل

### د، صالح الفوزان

أو حَدُ أو حبس، أو غير ذلك من العقوبات العاجلة.

وقد جعل الله طاعته واتباعه سببًا ثنيل محبة الله للعبد ومغفرة ذنوبه، قال تعالى: 

هُلُ إِنْ كُنتُمْ تُحبُّونَ الله هَاتَّبِعُوني يُحْبِبْكُمُ 
الله وَيَغْفِرْ لَكُمْ ذُنُوبِكُمْ، (آلُ عَمْران: ٣١).

وجعل طاعته هداية، ومعصيته ضلالأ، قال تعالى: «وَإِن تُطيعُوهُ تَهُتَدُوا» (النور: ٥٤).

وقال تعالى: «فَإِن لَمْ يَسْتَحِيبُوا لَكَ فَاعَلَمْ أَنَّمَا يَتْبِغُونَ أَهْوَاءَهُمْ وَمَنْ أَضَلُ مِمْنِ اتَّيَعَ هَوَاهُ بِغَيْرِ هُدًى مِّنَ الله إِنَّ الله لا يَهْدِي الْقَوْمِ الظَّالِيْنَ» (القصص: ٥٠).

وأخبِرَ سبحانه وتعالى أنَّ هَيه القدوة الحسنة لأمِنه، فقال تعالى: ﴿ ثَقَدْ كَانَ لَكُمْ الحسنة لأمِنه، فقال تعالى: ﴿ ثَقَدْ كَانَ لَكُمْ الله أَسُوَةٌ جَسِّنَهُ ثَن كَانَ يَرْجُو الله وَالْيُومُ الأَّخِرَ وَذَكَرَ الله كَثِيرًا ﴾ (الأحزاب: ٢١).

قال ابن كثير- رحمه الله تعالى-: (هذه الآية الكريمة أصل كبير في التأسي برسول

الله صلى الله عليه وسلم في أقواله وأفعاله وأحواله، ولهذا أمر تبارك وتعالى الناس بالتأسى بالنبي صلى الله عليه وسلم يوم الأحزاب في صبره ومصابرته، ومرابطته ومجاهدته، وانتظاره الفرج من ربه- عز وجل- صلوات الله وسلامه عليه دائمًا، إلى يوم الدين).

وقد ذكر الله طاعة الرسول واتباعه في نحو أربعين موضعًا من القرآن، فالنفوس أحوج إلى معرفة ما جاء به واتباعه منها الى الطعام والشراب، فإنّ الطعام والشراب إذا فات الحصول عليهما؛ حصل الموت في الدنيا، وطاعة الرسول واتباعه إذا فاتا؛ حصل العذاب والشقاء الدائم، وقد أمر صلى الله عليه وسلم بالاقتداء به في أداء العبادات، وأن تؤدى على الكيفية التي كان يؤديها بها، فقال تعالى: «لقد كان لكم في رسول الله أَسُوة حُسَنَة، (الأحزاب: ٢١)، وقال النبي صلى الله عليه وسلم ؛ (صلوا كما رأيتموني أصلى) (الحديث رواه البخاري)، وقال: (خذوا عني مناسككم) (الحديث رواه مسلم)، وقال: (من عمل عملا ليس عليه أمرنا فهو رد) (الحديث متفق عليه)، وقال؛ (من رغب عن سنتي فليس مني) (متفق عليه) إلى غير ذلك من النصوص؛ التي فيها الأمر بالاقتداء به، والنهي عن مخالفته.

### مشروعية الصلاة والسلام على الرسول صلى الله عليه وسلم

من حقه الذي شرع الله له على أمته أن يُصِّلُوا ويسلموا عليه، فقد قال الله تعالى: «إنَّ اللَّهِ وَمَلائكتُهُ يُصَلُّونَ عَلَى النَّبِيِّ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَتُوا صَلُوا عَلَيْهِ وَسَلَمُوا تَسْلَيمًا » (الأحزاب:

وقد ورد أن معنى صلاة الله تعالى؛ ثناؤه عليه عند الملائكة، وصلاة الملائكة: الدعاء، وصلاة الآدميين: الاستغفار، وقد أخبر الله سبحانه في هذه الآية عن منزلة عدده ونبيه عنده في اللا الأعلى؛ بأنه يثني عليه عند الملائكة المقريين، وأن الملائكة تصلى عليه، ثم أمر تعالى أهل العالم

السفلى بالصلاة والتسليم عليه؛ ليجتمع الثناء عليه من أهل العالم العلوي والسُّفلي.

ومعنى: ﴿ وَسَلُّمُوا تَسْلِيمًا ﴾ أي: حيُّوه بتحية الإسلام؛ فإذا صلى على النبي صلى الله عليه وسلم فليجمع بين الصلاة والتسليم؛ فلا يقتصر على أحدهما، فلا يقول: (صلى الله عليه) فقط، ولا يقول: (عليه السلام) فقط؛ لأن الله تعالى أمر بهما حميعًا.

وتشرع الصلاة عليه صلى الله عليه وسلم في مواطن يتأكد طلبها فيها، اما وحويًا واما استحبابًا مؤكدًا، وذكر ابن القيم- رحمه الله-في كتابه: (جلاء الأفهام) واحدًا وأربعين موطنًا؛ بدأها بقوله: (الموطن الأول: وهو أهمها وآكدها-في الصلاة في آخر التشهد، وقد أجمع السلمون على مشروعيته، واختلفوا في وجويه فيها) ثم ذكر من المواطن؛ آخر القنوت، وفي الخطب كخطية الجمعة، والعبدين والاستسقاء، وبعد إجابة المؤذن، وعند الدعاء، وعند دخول المسجد والخروج منه، وعند ذكره صلى الله عليه وسلم، ثم ذكر- رحمه الله- الثمرات الحاصلة من الصلاة على النبي صلى الله عليه وسلم، فذكر فيها أربعين فائدة ، منها:

امتثال أمر الله سيحانه بذلك.

ومنها: حصول عشر صلوات من الله على المصلى مرة.

ومنها: رجاء إجابة الدعاء إذا قدمها

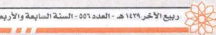
ومنها: أنها سبب لشفاعته صلى الله عليه وسلم إذا قرنها بسؤال الوسيلة له صلى الله عليه وسلم -

ومنها: أنها سبب لغَضران الذنوب.

ومنها: أنها سبب لرد النبي صلى الله عليه وسلم على المصلى والمسلم عليه.

فصلوات الله وسلامه على هذا النبي

وللحديث بقية إن شاء الله، والحمد لله رب



### باب القراءات القرآنية

الحمد لله والصلاة والسلام على رسول الله، وبعد: فلا يزال الحديث متصلاً عن ترجمة أئمة القراءات، فنقول وبالله تعالى التوفيق:

### الأمام ابن عامر الدمشقي،

هو عبد الله بن عامر بن يزيد بن تميم؛ أبو عمران اليحصبي الدمشقي، إمام الشاميين في القراءة، وهو ثابت النسب إلى يحصب بن دهمان، بطن من حمير، وحمير من قحطان فهو عربي صريح.

قيل: ولد عام الفتح، واستبعد الإمام الذهبي ذلك، وصحح ما قاله تلميذه يحيى بن الحارث الذماري: إن مولده سنة إحدى وعشرين. •

أخذ القراءة عن المغيرة بن أبي شهاب المخزومي صاحب عثمان، وأبى الدرداء، ومعاوية، وواثلة بن الأسقع، وفضالة بن عبيد، وقيل سمع قراءة عثمان وهو محتمل، وقيل قرأ عليه بعض القرآن وهو ممكن.

قال ابن عامر: لقيت واثلة بن الأسقع فقلت له: بايعت بيدك هذه رسول الله صلى الله عليه وسلم ؟ فقال: نعم فقيلتها.

أخذ القراءة عنه: يحيى بن الحارث الذماري، وهو الذي خلفه في القيام بها، وربيعة بن يزيد، وجعفر بن ربيعة، وإسماعيل بن عبيد الله بن أبي المهاجر، وخلاد بن يزيد بن صبيح المري، ويزيد بن أبي مالك.

من المناصب التي تولاها؛ ولي قضاء دمشق بعد أبي إدريس الخولاني، وكان على بناء مسجد دمشق زمن الوليد، وكان رئيس المسجد لا يرى فيه بدعة إلا

### ثناء العلماء عليه:

قال الإمام الشاطبي-رحمه الله-:

وأما دمشق الشام دار ابن عامر

### فتلك بعيد الله طابت محلا

أي: عظم شأن دمشق بابن عامر وطاب نزولها لأخذ القراءة عنه.

وقال ابن الجزري عنه: وكان إمامًا كبيرًا وتابعيًا

### د/أسامة صابر

جليلاً، وعالمًا شهيرًا، أمَّ المسلمين بالجامع الأموي سنين كثيرة في أيام عمر بن عبد العزيز وقبله وبعده، فكان يأتم به وهو أمير المؤمنين وناهيك بدلك منقبة، وجمع له بين الإمامة والقضاء ومشيخة الإقراء بدمشق، ودمشق إذ ذاك دار الخلافة ومحط رحال العلماء والتابعين، فأجمع الناس على قراءته وعلى ناقليها بالقبول وهم الصدر الأول الذين هم أفاضل المسلمين.

وقال: وأما طعن ابن جرير فيه فهو مما عُد من سقطات ابن جرير، حتى قال السخاوي: «قال لي شيخنا أبو القاسم الشاطبي: إياك وطعن الطبري على

وقال في النشر؛ ولقد بلغنا عن هذا الإمام أنه كان في حلقته أربعمائة عريف يقومون عنه بالقراءة، ولم يبلغنا عن أحد من السلف-رضي الله عنهم- على اختلاف مذاهبهم وتباين لغاتهم وشدة ورعهم أنه أنكر على ابن عامر شيئًا من قراءته، ولا طعن فيها، ولا أشار إليها بضعف ولقد كان الناس بدمشق وسائر بلاد الشام حتى الجزيرة الفراتية وأعمالها لا يأخذون إلا بقراءة ابن عامر، ولا يزال الأمركذلك إلى حدود الخمسمائة.

وقال أبو على الأهوازي: «كان عبد الله بن عامر مامًا عالمًا ثقة فيما أتاه حافظًا لما رواه، متقنًا لما وعاه، عارفا فهمًا قيمًا فيما جاء به صادقًا فيما نقله من أهاضل المسلمين وخيار التابعين وأجلة الراوين لا يُتَّهم في دينه، ولا يُشك في يقينه، ولا يرتاب في أمانته، ولا يُطعَن عليه في روايته، صحيح نقله، فصيح قوله، عاليًا فِي قدره، مصيبًا في أمره، مشهورًا في علمه، مرجوعًا إلى فهمه، ولم يتعد فيما ذهب إليه الأثر ولم يقل قولا يخالف فيه الخسر.

توقي بدمشق يوم عاشوراء سنة ١١٨هـ. ينظر في ترجمته في معرفة القراء الكبار برقم: ٣٦، وسير أعلام النبلاء: برقم ٣٢٣٦، والنشر (١٢١/١، ٢٠١/٢)، وغاية النهاية برقم ١٧٩٠.

### مشام بن عمار الراوي عن ابن عامر،

اسمه: هشام بن عمار بن نصير بن ميسرة السلمي. كنيته: أبو الوليد.

منزلته، شیخ أهل دمشق ومفتیهم وخطیبهم ومحدثهم.

مولده: سنة ١٥٣هـ

قرأ القرآن على: عراك بن خالد، وأيوب بن تميم، وغيرهما من أصحاب يحيى الذماري.

وقرأ عليه: أبو عبيد، وأحمد بن يزيد الحلواني، وهارون بن موسى الأخفش، وآخرون.

سمع الحديث من: مالك بن أنس، ومسلم بن خالد الزنجي، وإسماعيل بن عياش، والحكم بن هشام الثقفي، وعبد العزيز بن أبي حازم، وصدقة بن خالد، وسفيان بن عيينة، وغيرهم.

### قصة طلبه للهديث على الأمام مالك:

قال محمد بن الفيض الغساني: سمعت هشامًا يقول: باع أبي بيتًا بعشرين دينارًا، وجهَّزني للحج فلما صرت إلى المدينة أتيت مجلس مالك ومعي مسائل، فأتيته وهو جالس في هيئة الملوك وغلمان قيام والناس يسألونه، وهو يجيبهم. فقلت: ما تقول في كذا، فقال: حصلنا على الصبيان، يا غلام احمله فحملني كما يُحمَل الصبي، وأنا يومئذ مدرك، فضربني بدرة مثل درة المعلمين سبع عشرة درة فوقفت أبكي، فقال: ما يبكيك أوجعتك هذه؟ قلت: إن أبي باع منزله ووجه بي، أتشرف بك وبالسماع منك، فضربتني، فقال: اكتب فحدثني سبعة عشر حديثًا، وأجابني عن المسائل.

وفى رواية أنه قال للإمام مالك؛ ظلمتني لا أجعلك في حلّ فقال: ما كفارته؟ قلت: أن تحدثني بخمسة عشر حديثًا، فحدثني فقلت: زد من الضرب، وزد في الحديث فضحك، وقال: اذهب.

وحدث عنه: الوليد بن مسلم، ومحمد بن شعيب-وهما من شيوخه- ويحيى بن معين، والبخاري في صحيحه، وأبو داود، والنسائي، وابن ماجه في سننهم، وأخرج الترمذي عن رجل عنه، وممن حدث عنه محمد بن سعد، وأبو حاتم، وأبو زرعة، ويقي بن مخلد، وأبو بكر بن أبي عاصم، وأمم غيرهم.

### ثناء العلماء عليه:

وخُقه ابن معين، وقال النسائي: لا بأس به، قال الدراقطني: صدوق كبير المحل. وقال الذهبي: كان طلابة للعلم منذ بلغ الحلم، واسع الرواية، من أوعية العلم. وقال محمد بن خريم: كان هشام فصيحًا مفوهًا.

وقال أبو علي أحمد بن محمد الأصبهاني القرئ: كان هشام مشهورًا بالنقل والفصاحة والعلم والرواية

والدراية رُزِقَ كبر السن وصحة العقل والرأي، فارتحل الناس اليه في القراءات والحديث.

وقال أحمد بن أبي الحواري: إذا حدثت في بلد فيها مثل أبي الوليد هشام بن عمار فيجب للحيتي أن تُحلق.

### من أقواله:

قال في خطبة له: قولوا الحق ينزلكم الحق منازل أهل الحق يوم لا يُقضى إلا بالحق.

وقال: ما أعدت خطبة منذ عشرين سنة. وفاته: في آخر المحرم سنة ٢٤٥هـ.

ينظر ترجمته في: (معرفة القراء الكبار برقم ١٢٧). وسير أعلام النبلاء برقم ١٥١٦).

### ابن ذكوان الراوي عن ابن عامر:

اسمه: عبد الله بن أحمد بن بشير بن ذكوان البهراني الدمشقي:

كنيته؛ أبو عمرو وأبو محمد.

مولده: يوم عاشوراء سنة ١٧٣هـ.

قرأ على: أيوب بن تميم، وغيره.

وقال النقاش: قال ابن ذكوان: أقمت على الكسائي سبعة أشهر، وقرأت عليه القرآن غير مرة.

وقرأ عليه: ابنه أحمد، وهارون بن موسى الأخفش، ومحمد بن موسى الصوري، ومحمد بن القاسم الإسكندراني، وأحمد بن يوسف التغلبي، وجعفر بن محمد بن كزاز، وعبد الله بن مخلد الرازي، وغيرهم.

حدَّث عن: بقية بن الوليد، والوليد بن مسلم، ووكيم بن الحراح، وطائفة.

وحدَّث عنه: أبو داود، وابن ماجه في سننهما، وعبد الله بن محمد بن مسلم المقدسي، وخلق سواهم.

### ثناء العلماء عليه:

قال أبو حاتم؛ صدوق.

وقال الذهبي: مقرئ دمشق، وامام جامعها، وقال: بلغنا أن ابن ذكوان كان أقرأ من هشام بكثير، ولكن كان هشام أوسع علمًا من ابن ذكوان بكثير.

وقال أبو زرعة الدمشقي: لم يكن بالعراق ولا بالحجازولا بالشام ولا بمصرولا بخراسان في زمان ابن ذكوان أقرأ عندي منه.

وفاته: سنة ٢٤٢هـ

ينظر في ترجمته في: غاية النهاية في طبقات القراء لابن الجزري برقم ١٧٢٠، ومعرفة القراء الكبار برقم ١٢٨.

وللحديث بقية إن شاء الله، نسأل الله أن يجعلنا من أهل القرآن، وأن يرزقنا تلاوته آناء الليل وأطراف النهار على الوجه الذي يرضيه عنا.





# أحكام الصلاة

# الحالات التي تكره فيها الصلاة



### الحلقة الأولي

# الحمد لله والصلاة والسلام على رسول الله،

فرض الله تعالى الصلاة على الناس، وجعلها من أعظم القريات إلى الله، قال الله تعالى: ﴿إِنَّ ٱلصَّلَوٰةَ كَانَتْ عَلَى ٱلْمُؤْمِنِينَ كِتَنَّا مَّوْقُونًا و (النساء: ١٠٣)، ومع ذلك فقد ورد النهي عن حالات معينة، وهذه الحالات تكره فيها الصلاة شرعًا، ومن هذه الحالات ما يلي، أو رسمة تراسوها ستد الم

### ١ - الصارة بحضرة الطعام مكروهة:

وحضور الطعام: كمال نضجه واستوائه وتهيؤه لتناوله، فالمراد بذلك أن تحضر الصلاة في حال حضور الطعام. بمعنى أن يكون فعل الجماعة للصلاة وقت وضع الطعام بين يديه، أو يكون مشغولا بالأكل فتقام الصلاة أثناء اشتغاله بالأكل، فإذا كان الطعام يحتاج إليه وتتعلق نفسه به فإنه حينئذ ينصرف إلى الطعام؛ فإذا أراد المسلم الصلاة أية صلاة، ووضع له طعامُه بدأ بتناول الطعام وأخذ حاجته منه بأناة، ثم قامً لصلاته بعدئذ وليس العكس، والأصل في ذلك أحاديث منها حديث أنس بن مالك رضى الله عنه عن النبي- صلى الله عليه وسلم - قال: ﴿إِذَا وُضِع العَشاء وأقيمت الصلاة فابدءوا بالعَشاء، رواه البخاري ومسلم.

وعن أم سلمة رضى الله عنها أن النبي صلى الله عليه وسلم قال: إذا حضر العشاء وحضرت الصلاة فايدؤوا بالعشاء. أخرجه أحمد بسند جيد وعن ابن عمر رضى الله عنه قال: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: «إذا وُضع عَشاءُ أحدكم وأقيمت الصلاة فابدؤوا بالعَشاء، ولا يَعْجَل حتى يفرغ منه ، رواه البخاري ومسلم.

### د . حمدی طه

وعن ابن أبي عتيق: قال تحدثت أنا والقاسم عند عائشة رضي الله عنها حديثا، وكان القاسم رجلا لحانة وكان لأم ولد فقالت له عائشة: ما لك لا تحدُّث كما يتحدث ابن أخي هذا؟ أما إني قد علمت من أين أتيت، هذا أدبته أمه وأنت أدبتك أمك، قال: فغضب القاسم، فلما رأى مائدة عائشة قد أتى بها قام، قالت: أين؟ قال: أصلى. قالت: اجلس، قال: إني أصلى، قالت: اجلس غدر؛ إني سمعت رسول الله صلى الله عليه وسلم يقول: "لا صلاة بحضرة الطعام ولا هو يدافعه الأخبثان"

فهذه الأحاديث كلها تدل عَلَى أَنَّهُ إِذَا أَقْيِمِتْ الصلاة وحضر الطعام فإنه يبدأ بالطعام ، سواء كَانَ قَدُ أَكُلُ مِنْهُ شَيِئاً أَو لا، وأنه لا يقوم حَتَّى يقضى حاجته من عشائه، ويفرغ منه.

وممن روى عَنْهُ تقديم العشاء على الصلاة: أبو بَكُر وعمر وابن عُمَر وابن عَبَّاس وأنس وغيرهم. وروى معمر، عَن ثابت، عَن أنس، قال: إنى لمع أبي بُن كعب وأبي طلحة وغيرهما من أَصْحَابِ الْنَبِيِّ صلى الله عليه وسلم عَلَى طعام؛ إذ نودي بالصلاة، فذهبت أقوم فأقعدوني، وأعابوا عَلَىَ حِينَ أَرِدِتَ أَنْ أَقُومَ وَأَدْعَ الْطَعَامِ.

والى هَذا القول ذهب الثوري وأحمد- في المشهور عَنْهُ- واسحاق وابن المنذر. (فتح الباري. لاين رحب ٤ /١٠٥).

وثبت في البخاري نحوه من حديث ابن عمر-نحوه- وفيه: ( وكان ابن عمر يوضع له الطعام وتقام الصلاة، فلا يعجل عن عشائه حتى يفرغ



وإنه ليسمع قراءة الإمام).

وهذا الأثروالذي قبله يدل على أن ذلك الأمر كان معروها بين أصحاب النبي صلى الله عليه وسلم من غير تكير.

وقال الإمام الشافعي: يبدأ بالطعام إذا كانت نفسه شديدة التوقان إليه، فإن لم يكن كذلك ترك العشاء، وإتيان الصلاة أحبُّ إلى. وذكر ابن حبيب مثل معناه. (شرح صحيح البخاري. لابن بطال ٢٩٤/٢).

ويستدل له بما ثبت عند ابن أبي شيبة بإسناد صحيح: (أن ابن عباس وأبا هريرة كانا يأكلان طعاماً في التنور شواء، فأراد المؤذن أن يقيم فقال له ابن عباس؛ لا تقم لئلا نعجل وفي أنفسنا شيء) وفي رواية (لئلا يعرض في الصلاة).

وفي هذا الأثر الصحيح يتبين أن هذا إنما هو خاص فيما إذا كان الطعام تتوق إليه النفس ويُشتهى، وللنفس حاجة إليه. (شرح كتاب زاد المستقنع للشيخ الحمد ١٥٣/٥).

وعَنِ أحمد، قَالَ: إن كَانَ أخذ من طعامه لقمة أو نحو ذلكَ فلا بأس أن يقوم إلى الصلاة فيصلي، أُم يرجع الى العشاء وقد ذهب طائفة من الفقهاء من الشافعية وغيرهم إلى أنَّهُ إذا سَمِعَ الإقامة ولم يشبع من طعامه لا يقوم للصلاة ، بل يأكل ما يكسر به سَوْرَة جوعه.

واستدلوا لذلك بحديث عُمْرِو بْنِ أُمَيَّةَ، قَالَ: ( رَأَيْتُ النبي صلى الله عليه وسلم يَأْكُلُ ذراعًا يَجْتَزُّ مِنْهَا، فَدُعيَ إِلَى الصَّلاةِ، فَقَامَ، فَطَرَحَ السُّكُينَ، فَصَلَّى، وَلَمْ يَتَوَضَّأً)؛ وحديث ابن عُمَر صريح فِيْ رد ذَلِكَ، وأنه لا يعجل حَتَّى يضرغ من عشائه.

وقالت طائفة أخرى: يبدأ بالصلاة إلا أن يكون الطعام خفيفاً؛ حكاه ابن المنذر، عَن مَالك. وهؤلاء قالوا: إن النّبيّ أمر بتقديم العشاء عَلَى الصلاة حيث كَانَ عشاؤهم خفيفاً، كما كَانَتْ عادة الصّحَابَة في عهد النّبيّ صلى الله عليه وسلم، فَلَمْ

يتناول أمره غير ما هُوَ معهود في زمنه.

ويستدل لهم بما روى أبو داود بإسناده، عَن عَبْد الله بْن عُبِيْد بُن عمير، قَالَ: كُنْتُ مَعَ أَبِي فِي عَبْد الله بْن عُمَر، فَقَالَ رَمان ابن الزَّبِيْر إلى جنب عَبْد الله بْن عُمَر، فَقَالَ عباد بْن عَبْد الله بْن عُمَر، فَقَالَ عباد بْن عَبْد الله بْن عُمَر؛ بنا سمعنا أَنَّهُ يبدأ بالعشاء قَبْلَ الصلاة، فَقَالَ عَبْد الله بْن عُمَر؛ بالعشاء قَبْلَ الصلاة، فَقَالَ عَبْد الله بْن عُمَر؛ ويحك، مَا كَانَ عشاؤهم، أتراه كَانَ مثل عشاء أبيك؟ (فتح الباري لابن رجب ١٠٩/٤).

وقال أهل الظاهر؛ ولا تجزئ الصلاة بحضرة طعام المصلي غداء كان أو عشاء، فلا يجوز لأحد حضر طعامه بين يديه، وسمع الإقامة، أن يبدأ بالصلاة قبل العشاء، فإن فعل فصلاته باطلة، واحتج بحديث عائشة وحديث أنس وحديث ابن عباس وقد سبق ذكرهم. (المحلي ٤٧/٤).

وفي المسألة قُوْل آخر، وَهُوَ الجمع بَيْن أحاديث هَذَا الباب، وبين حَدِيْث عَمْرو بُن أمية، وما في معناه من طرح النّبِي السكين من يده، وقيامة إلى الصلاة بالفرق بَيْن الإمام والمأمومين، فإذا دعي الإمام إلى الصلاة قام وترك بقية طعامه؛ لأنه ينتظر، ويشق عَلَى النّاس عند اجتماعهم تأخره عنهم، بخلاف آحاد المأمومين، وهذا مسلك تأخره عنهم، بخلاف آحاد المأمومين، وهذا مسلك البخاري في صحيحه. (فتح الباري لابن رجب

فنجد أن الجمهور حمل هذا الأمر على الندب، ثم اختلفوا فمنهم من لم يقيده وعليه يدل فعل ابن عمر، ومنهم من قيده بمن كان محتاجًا إلى الأكل وهو المشهور عند الشافعية، وزاد الغزالي ما إذا خشي فساد المأكول، وأفرط ابن حزم فقال: تبطل الصلاة، ومنهم من اختار البداءة بالصلاة إلا إن كان الطعام خفيفًا نقله ابن المنذر عن مالك وعند أصحابه تفصيل قالوا يبدأ بالصلاة إن لم يكن متعلق النفس بالأكل أو كان متعلقًا به لكن لا يعجله عن صلاته هإن كان يعجله عن صلاته بدأ بالطعام واستحبت له الإعادة.

وحاصل الأمر أنّه إذا حضر الطعام كانَ عذراً ي ترك صلاة الجماعة، فيقدم تناول الطعام، وإن خشي فوات الجماعة وكذلك للمنفرد إذا أراد الصلاة، ولكن ينبغي لترك الصلاة من أجل الأكل أن تتوافر شروط هي:

- ١-أن يكون الطعام حاضرًا.
  - ₹-أن تكون نفسه تتوق إليه.
- ₹-أن يكون قادرًا على تناوله حسًّا وشرعًا.

فإن لم يحضر الطعام ولكنه جائع، فلا يؤخر الصلاة؛ لأننا لو قلنا بهذا؛ لزم أن لا يصلي الفقير أبدًا؛ لأن الفقير قد يكون دائمًا في جوع، ونفسه تتوق إلى الطعام.

ولو كان الطعام حاضرًا ولكنه شبعان لا يهتم به فليصل، ولا كراهة في حقه.

وكذلك لو حضر الطعام، لكنه ممنوع منه شرعًا أو حسًا. فالشرعي، كالصائم إذا حضر طعام الفطور عند صلاة العصر، والرجل جائع جدًا، فلا نقول؛ لا تصل العصر حتى تأكله بعد غروب الشمس؛ لأنه ممنوع من تناوله شرعًا، فلا فائدة في الانتظار.

وكذلك لو أحضر إليه طعام للغير تتوق نفسه إليه، فإنه لا يكره أن يصلي حيننذ؛ لأنه ممنوع منه شرعًا.

والمانع الحسي: كما لو قدم له طعام حارً لا يستطيع أن يتناوله فهل يصلي، أو يصبر حتى يبرد؛ ثم يأكل؛ ثم يصلي؟ الجواب: يصلي، ولا تكره صلاته؛ لأن انتظاره لا فائدة منه. (الشرح المتع على زاد المستقنع ٣٣٧/٣).

والحكمة في تقديم الأكل على الصلاة هو تفريغ القلب لذكر الله، وتحصيل فضيلة الخشوع في الصلاة فعن الحسن بن علي قال: "العشاء قبل الصلاة يذهب النفس اللوامة". أخرجه ابن أبي شيبة، وقال أبو الدرداء: من فقه المرء إقباله على حاجته حتى يُقبل على صلاته وقلبه فارغ، قال ابن حجر: "وفي هذا كله إشارة إلى أن العلة في ذلك تشوف النفس إلى الطعام، فينبغي أن يدار الحكم مع علته وجودًا وعدمًا ولا يتقيد بكل ولا بعض". (فتح الباري لابن حجر ١٦١/٢١).

وقال ابن قدامة: "وجملة ذلك أنه إذا حضر العشاء في وقت الصلاة فالمستحب أن يبدأ بالعشاء قبل الصلاة ليكون أفرغ لقلبه وأحضر لباله" (المفني لابن قدامة ١٩١/١).

قال النووي: "في هذه الأحاديث التي وردت في

هذا الباب كراهة للصلاة بحضرة الطعام الذي يريد أكله لما هيه من اشتغال القلب وذهاب كمال الخشوع". (شرح النووي على صحيح مسلم (٢/٥٤).

### فائدتان

الأولى: قال ابن الجوزي:
"ظن قوم أن هذا من باب تقديم
حق العبد على حق الله، وليس كذلك،
وإنما هو صيانة لحق الحق ليدخل الخلق
في عبادته بقلوب مقبلة، ثم إن طعام القوم
كان شيئًا يسيرًا لا يقطع عن لحاق الجماعة غالبًا.

الثانية: ما يقع في بعض كتب الفقه إذا حضر العشاء والعشاء فابدؤوا بالعشاء لا أصل له في كتب الحديث بهذا اللفظ. (فتح الباري شرح صحيح المخارى ١٦٢/٢).

وينبغي أن يُنبه أنه لا يجوز اتخاذ هذا وسيلة لترك الجماعة، كأن يُهيئ طعامه عند حضور الصلوات بقصد التخلف عنها، فإنه يعامل بنقيض قصده، وقد قال صلى الله عليه وسلم؛ (إنما الأعمال بالنيات). فإذا نوى مخالفة الشرع وتفويت هذه الفريضة عليه من شهود الصلاة مع الجماعة فإنه يأثم بهذا الفعل، وقال طائفة؛ لا يُرخُص له. فتسقط الرخصة عنه معاملة له بنقيض قصده، والمعاملة بنقيض القصد الفاسد معروفة شرعاً ومعهودة عند العلماء رحمة الله عليهم.

فالمقصود أن حضور الطعام المراد به نضجه وتيسر أكله له مع تعلق نفسه به، فإن كان الطعام لم ينضج بعد فإنه ينصرف إلى صلاته، وكذلك إذا كانت نفسه لا تتعلق بهذا الطعام، بمعنى أنه في شبع ولا يجد الحاجة لهذا الطعام، فيجب عليه شهود الجماعة إعمالاً للأصل. (شرح زاد الستقنع للشنقيطي ١٦٦/٣).

وللحديث بقية إن شاء الله، ونسأل الله أن يفقهنا في ديننا وأن يعلمنا ما ينفعنا. الحمد لله، والصلاة والسلام على رسول الله صلى الله عليه وسلم، وبعدُ:

«فَلَا تَضْرِبُوا بِلَّهِ ٱلْأَمْثَالُ إِنَّ ٱللَّهِ بَعَلَمُ وَأَنتُمْ لَا تَعْلَمُونَ » (النحل:٧٤).

### المعنى الإجمالي:

قال ابن القيم عليه رحمة الله في إغاثة اللهفان» (٢٣٠/٢): «فنهاهم أن يضربوا له مثلاً من خلقه، ولم ينههم أن يضربوه هو مثلا لخلقه، فإن هذا لم يقله أحد، ولم يكونوا يفعلونه، فإن الله سيحانه أجِلُ وأعظمُ وأكبرُ من كلِّ شيء في فطر الناس كلهم، ولكن المشبهون المشركون يُغْلُونَ فيمن يعظمونه فيشبهونهم بالخالق، والله سبحانه وتعالى أجلُ في صدور جميع الخلق من أن يجعلوا غيره أصلا ثم يشبهونه سبحانه بغيره، فالذي يشبهه بغيره إن قصد تعظيمه لم يكن في هذا تعظيم لأنه مثل أعظم العظماء بما هو دونه، بل بما ليس بينه وبينه نسبة وشبه في العظمة والجلالة، وعاقل لا يفعل

وإن قصد التنقيص شبهه بالناقصين المذمومين لا بالكاملين المدوحين، ومن هنا يعلم أن إثبات صفات الكمال لا يتضمن التشبيه والتمثيل لا بالكاملين ولا بالناقصين، وأن تلك الصفات يستلزم تشبيه بأنقص الناقصين، فانظر إلى الجهمية وأتباعهم جاؤوا إلى التشبيه المذموم فأعرضوا عنه صفحًا، وجاؤوا إلى الكمال والمدح فجعلوه تشبيهًا وتمثيلا عكس ما يثبته القرآن، وجاء به من كل وجه. اه.

### المنى التقصيلي:

قال الطاهرين عاشورية التحرير والتنوير: «فلا تَضْرِبُوا لِلَّهِ الْأَمْثَالُ إِنَّ اللَّهِ يَعْلَمُ وَأَنْتُمْ لَا تَعْلَمُونَ» (النحل:٧٤)، تفريع على جميع ما سبق من الآيات والعبر والمنن، إذ قد استقام من جميعها انفراد الله تعالى بالإلهية، ونفي الشريك له فيما خلق وأنعم، وبالأولى نفى أن يكون له ولد وأن يشبه بالحوادث فلا جَرَمَ استتب للمقام أن يفرع على ذلك زجر المشركين عن تمثيلهم غير الله بالله في شيء من ذلك، وأن بمثلوه بالموجودات.

وهذا جاء على طريقة قوله تعالى: «تَأَيُّا النَّاسُ



ربيع الأخر ١٤٣٩ هـ - العدد ٥٥٦ - السنة السابعة والأربعون

اعْدُوا رَبِّكُ الَّذِي خَلِقَكُ وَالَّذِينَ مِن قَبْلُكُ لَعَلَّكُ تَتَغُونَ (١٦) الّذي حَمَا لَكُهُ الأَرْضَ فَاشَا وَالتَّمَاةِ مِنَاهُ الْمُعَالِينَ اللَّهُ المُرْضَ فَاشَا وَالتَّمَاةِ مِنَاهُ المُ وَأَنْزُلُ مِنَ السَّمَاءِ مَلَّهُ فَأَخْرَ عِلِيهِ مِنَ الشَّمَرَاتِ رِزْقًا لَكُمْ فَلَا يَعْفَلُوا لِلَّهِ أَنْدَادًا وَأَنتُهُ تَعْلَمُونَ ، (البقرة ١١١،

وقوله: ﴿ وَمُنْدَنَ لَنَا مُثَلَّا وَنِّيمَ خَلْقَةٌ قَالَ مَن يُخِي العظائم وهي ومسير ، (يس:٧٨)، والأمثال هنا جمع مثل- بفتحتين- بمعنى الماثل، كقولهم: شبِّه بمعنى مشابه وضرب الأمثال شاء استعمالُهُ في تشبيه حالة بحالة وهيئة بهيئة، وهو هنا استعمال آخر.

ومعنى الضرب في قولهم؛ ضرب كذا مثلاً مستعمل مجازًا في الوضع والجعل من قولهم ضرب خيمة وضرب بيتًا، قال الفرزدق:

### ضُرِّ بِثُ عليكَ العِنكِيوتُ بِنَسْحِهَا ﴿

وقضي عليك به الكتابُ المنزلُ

أي: حعل شبئًا مثلاً أي شبها، قال الله تعالى: ﴿ ضَرَبَ لَكُمْ مَنْكُلُّ مَنْ أَنْفُكُمْ ۖ ، (الروم: ٢٨)، ووحه كون الاشراك ضرب مثل الله أنهم أثبتوا للأصنام صفات الإلهية وشبهوها بالخالق، فاطلاق ضرب المثل عليه مثل قوله تعالى: « وَقَالُنَا وَالْفَتَ عَامَ أَوْ هُو مَا ضَرَوْهُ لَكِ اللَّا عَلَا » (الزخرف،٥٨)، وقد كانوا يقولون عن الأصنام هؤلاء شفعاؤنا عند الله، والملائكة هُن بنات الله من سروات الحن، فذلك ضرب مثل.

وفي قوله تعالى: «وَأَنْتُمْ لَا تَعْلَمُونَ» (البقرة:٢١٦) استدعاء لإعمال النظر الصحيح ليصلوا إلى العلم البريء من الأوهام. اهـ. بتصرف من التحرير والتنوير.

وف «التفسير القرآني للقرآن»؛ قوله تعالى: « فَلا تَضْرِبُوا شِهِ ٱلْأَنْثَالُ» (النحل:٧٤)، الأمثال جمع مثل وهو شبيه الشيء ونظيره. وضرب المثل: مقابلته بمثله، حين يجمع بين النظير ونظيره، أو الشيء وضده كما يقول سيحانه: «كَانَاكَ يَضَيْتُ ٱللَّهُ ٱلْحَقِّ وَٱلْنَظِّلَّ » (الرعد:١٧)، والأمر هنا موجه على المشركين، الذبن بضربون أمثالا يقيمون منها حججًا

لضلالهم، وهي أمثال باطلة فاسدة تولدت من عقول مريضة وقلوب سقيمة كما يحكى القرآن بعض أمثالهم في قوله تعالى: « وَهُوَلُهُ لَنَا مِثَلًا وَنَسِمَ خُلُقَاتُهُ قَالَ مَن تُحِي ٱلْعَظَائِمُ وَهِيَ رَمِسِعٌ »

أما الأمثال التي يضريها الله تعالى فهي التي تكشف الطريق إلى الحق والخير لأنها أمثال مستندة إلى علم الله المحيط بكل شيء. «إِنَّ اللَّهَ يَعَلَمُ وَأَنتُمْ لَا تَعَلَيْنَ » (النحل:٧٤). اهـ. التفسير القرآني للقرآن.

وقال في «روح السان»: « فَلا تَضَدِيُّوا لِلَّهِ ٱلْأَنْشَالُ» (النحل:٧٤) أي: فلا تشبهوا الله بشيء من خلقه وتشركوا به، قال ضرب المثل تشبيه حال بحال وقصة بقصة والله تعالى واحد حقيقي لا شبه له أزلا وأبدًا.

قال في الارشاد: أي لا تشبهوا بشأنه تعالى شأذًا من الشئون.

وف تفسير أبي السعودي (١٢٨/٥): قوله تعالى: « فَلَا نَضْمُ مُا لِلَّهِ ٱلْأَمْثَالُ » (النحل:٧٤) أي: لا تمثلوا لله الأمثال، ولا تشبهوا له الأشياء فانه لا مثيل له ولا شبيه له، والقصد من ذلك النهي (أي لا تشركوا به شيئًا، وقيل: لا تشبهوا بشأنه تعالى شأنًا من الشئون».

وقوله: «إِنَّ اللَّهُ يَعْلَمُ وَأَنتُمْ لَا تَعَلَمُونَ» (النحل:٧٤) أي: أنه تعالى يعلم كُنْه الأشياء وأنتم لا تعلمونه، فدعوا رأيكم، وقفوا مواقف الامتثال لما ورد عليكم من الأمر والنهي ويجوز أن يكون المراد؛ فلا تضربوا لله الأمثال، إن الله يعلم كيف تضرب الأمثال وأنتم لا تعلمون ذلك فتقعون فيما فيه من مهاوى الردى والضلال. اهـ

وقال ابن كثير؛ قوله تعالى: « أَلَا تَضَّهُ بُوا لِلَّهُ ٱلْأَنْيَالُ ، (النحل:٧٤) أي: لا تجعلوا له أنَّدادًا وأشياهًا وأمثالاً «إنَّ الله بَعَلَدُ وأَنْتُمْ لَا تَعَالَمُنَ» (التحل:٧٤) أي: أنه يعلم ويشهد أنه لا إله إلا الله وأنتم بجهلكم تشركوا به غيره.

وآخر دعوانا أن الحمد لله رب العالمين.





شاك من المتحاوة المناوع مسيرو. الله يصلح منها الله حالته المتعدّم ماطها و المتعدد الم

0000

الدعوة إلى أخذ الدين من نبعيه الصافيين: القرآن والسنة الصحيحة، ومجانبة البدع والخرافات ومحدثات الأمور.

0000

الدعوة إلى ربط الدنيا بالدين بأوثق رباط؛ عقيدة وعملاً وخُلُقًا.

0000

الدعوة إلى إقامة المجتمع المسلم، والحكم بما أنزل الله، فكل مشرّع غيره - فيما لم يأذن به الله تعالى - معتد عليه سبحانه، منازع إياه في حقوقه.

جماعة أنصار السنة المحمدية

العمل بالكتاب والسنة بفهم سلف الأمة



upload by: altawhedmag.com