

## أ.د. عبد الله شاكر الجنيدي

# Rule p. MmM

# إلى من أغلقوا باب العمل

الإمام الأوزاعي رحمه الله ذاق مرارة اليتم، فقد كان يتيمًا فقيرًا في حجر أمه ورعايتها، تنقله أمه من بلد إلى بلد، حتى بلغ من العلم مبلغًا عظيمًا؛ فقيل عنه، عجزتُ الملوك أن تؤدب نفسها وأولادها أدب الأوزاعي في نفسه. وقد ظهر علمه وأدبه في أفعاله وأقواله، فقال يومًا: «إذا أراد الله بقوم شرًا فتح عليهم باب الجدل، ومنعهم العمل». ومثل هذا الكلام جاء عن معروف الكرخي قال: «إذا أراد الله بعبد هذا الكلام جاء عن معروف الكرخي قال: «إذا أراد الله بعبد خيرًا فتح له باب العمل، وأغلق عنه باب الجدل، وإذا أراد وقال أراد وقال أحمد بن حنبل رحمه الله: دَخَلَ الْحَسَنُ الْسُجِدَ وَمَعَهُ فَرْقَدٌ؛ فَقَعَدَ إِلَى جَنْب حَلْقَة يَتَكَلَّمُونَ، فَنَصَتَ لَحَديثهم، مُنَ الْعَبَادة وَوَجَدُوا الْكَلَامَ أَهْوَنَ عَلَيْهِمُ مِنَ الْعَمَلِ وَقَلْ وَرُعُهُمْ فَتَكَلَّمُونَ، عَلَيْهِمُ مِنَ الْعَمَلِ وَقَلْ وَرُعُهُمْ فَتَكَلَّمُونَ عَلَيْهِمُ مِنَ الْعَمَلِ وَقَلْ وَرُعُهُمْ فَتَكَلَّمُونَ عَلَيْهِمُ مِنَ الْعَمَلِ وَقَلْ وَرُعُهُمْ فَتَكَلَّمُوا».

ولأن العلماء ورثة الأنبياء؛ فهؤلاء العلماء ما قالوا هذا الكلام إلا مما ورثوه من نبيهم عليه الصلاة والسلام الذي قال: «ما ضَلَّ قومٌ بعدَ هُدًى كانُوا عليه إلاّ أُوتُوا الجَدَلُ ثُمُّ تَلا رسولُ الله صلى الله عليه وسلم هَذَه الآيَةَ ما ضَرَبُوهُ لكَ إِلّا جَدَلا بَلْ هُمْ قومٌ خَصِمونَ» (سنن الترمذي ٣٢٥٣، وقال: حسن صحيح).

والواقع ينطق بأعلى صوت ليقول: صدق رسول الله.

التحرير

# CANCEL CONTRACTOR

﴿ فَأَعْلَمُ أَنَّهُ لَآ إِلَهُ إِلَّا ٱللَّهُ ﴾



جمّاعة انصارالتُ تَه المجمّدية

صاحبة الامتياز

جمعية أنصار السنة المحمدية

المشرف العام

د. عبد العظيم بدوي

اللجنة العلمية

جمال عبد الرحمن معاوية محمد هيكل د. مرزوق محمد مرزوق محمد عبد العزيز السيد

إدارة التحرير

۸ شارع قولة عابدين. القاهرة ت:۲۳۹۳۱۵۱۷ ـ فاكس :۲۳۹۳۲۵۱۷

المركز العام

WWW.ANSARALSONNA.COM

البريد الإلكتروني || MGTAWHEED@HOTMAIL.COM

رئيس التحرير |

GSHATEM@HOTMAIL.COM

قسم التوزيع والاشتراكات

ت:۱۷۱۵۲۳۹۳۲

ISHTRAK.TAWHEED@YAHOO.COM

مفاجأة كبري

مطابع الأهرام التجارية قليوب - مصر

SINKZTAM EL SO TICOMISIÈN ENTISSES SO PUICO EL TECEZ SINKZTTAT LÀ TAMBISIN PUZZ

Upload by: altawhedmag.com

### حسين عطا القراط



#### سكرتير التحرير:

مصطفى خليل أبو المعاطي الإخراج الصحفي:

أحمد رجب محمد

#### الاشتراك السنوي

١- يق الداخل ١٠٠ جنيه توضع يق حساب المجلة رقم/١٩١٥٠ ببنك فيصل الأسلامي مع إرسال قسيمة الأيداع على فاكس المجلة رقم/ ٢٢٣٩٣٠٦٢٠

٢- ق الخارج ٤٠ دولاراً أو ٢٠٠ ريال سعودي أو مايعاد لهما ترسل القيمة بسويفت أو بحوالة بنكية أو شيك على بنك فيصل الإسلامي فرع القاهرة. باسم مجلة التوحيد. أنصار السنة حساب رقم

#### ثمن النسخة

مصر ٥٠٠ قرش ، السعودية ٦ ريالات ، الإمارات ٦ دراهم ، الكويت ٥٠٠ فلس، المغرب دولار أمريكي ، الأردن ٥٠٠ فلس، قطر٦ ريالات ، عمان نصف ريال عماني ، أمريكا دولاران ، أورويا ٢ يورو



افتتاحية العدد؛ التطير والتشاؤم بشهر صفر؛ د. عبد الله شاكر ٢ كلمة التحرير؛ كشمير جنة الله في الأرض ونزاع متجدد؛

|     | المحمد المتحريين مسمير جمعه الله يداء رص ودراع منجمد:  |
|-----|--------------------------------------------------------|
| 0   | رئيس التحرير                                           |
| 4   | باب التفسير: د. عبد العظيم بدوي                        |
| -11 | باب الاقتصاد الإسلامي: د. حسين حسين شحاتة              |
| 10  | من أخلاق أهل القرآن: د. أسامة صابر                     |
| 17  | باب السنة: د. مرزوق محمد مرزوق                         |
| 11  | درر البحار: علي حش <mark>يش</mark>                     |
| 74  | فقه المرأة المسلمة: د. عزة محمد رشاد                   |
| 77  | منبر الحرمين: د. فيصل بن جميل غزاوي                    |
|     | من روائع الماضي: مواجهة المكر بالشرع:                  |
| 44  | الشيخ صفوت نور الدين، رحمه الله                        |
| 4.5 | لسلفية منهج حياة: د. أحمد سبالك                        |
| m   | واحة التوحيد: علاء خضر                                 |
| 44  | دراسات شرعية: د. متولي البراجيلي                       |
| ٤١  | لغة الجسد وأهميتها: د. ياسر لعي                        |
| ٤٤  | بحار الفتن وسفن النجاة: د. عماد عيسى                   |
|     | علام أهل الديانة بوجوب أداء الأمانة:                   |
| ٤٧  | المستشار أحمد السيد علي إبراهيم                        |
|     | باب الأسرة: عام دراسي جديد وقفات وهمسات:               |
| 0.  | جمال عبد الرحمن                                        |
| ٥٣  | تحذير الداعية من القصص الواهية؛ علي حشيش               |
| ov  | قرائن اللغة والنقل والعقل: د. محمد عبد العليم الدسوقي  |
| 11  | من الأحداث المهمة في تاريخ الأمة: عبد الرزاق السيد عيد |
|     |                                                        |

الشفاعة في الدنيا والآخرة؛ صلاح نجيب الدق

نظرات في أحكام فرقة الطلاق: محمد عبد العزيز

٥٥٥ رحمياً في الترتوكي عالى مسر البراي الشعل والمرابع البراي و ١٥٥٥ من المرابع المراب

منفذ البيع الوحيد بمقر مجلة التوحيد الدور السابع 70

79



هَذِهِ مِنْ عِندِكُ قُلُ كُلُّ مِنْ عِندِ اللَّهِ فَالِ هَوُلاَةِ الْقَوْمِ
لَا يَكَادُونَ يَفْقَهُونَ حَدِيثًا » (النساء ٧٨٠)، وذكر
نحوه أيضًا عن قوم ثمود مع نبي الله
صالح عليه السلام في قوله: «قَالُوا أَطَّبِرَا لِكَ
وَبِسَ مَعَكُ قَالَ طَتَهِرُكُمْ عِندَاللَّهِ بَلْ أَنتُهُ قَرُمُ تُعْتَنُونَ »
وَبِسَ مَعَكُ قَالَ طَتَهِرُكُمْ عِندَاللَّهِ بَلْ أَنتُهُ قَرُمُ تُعْتَنُونَ »
(النمل ٤٧٤)، وذكر نحو ذلك عن القرية
التي جاءها المرسلون في قوله: هَالُولْ إِنّا
نَطَيْرُنَا بِكُمْ لَهِن لَوْ تَنتَهُوا لَرَجُمُنَكُمْ وَلَيْسَنَكُمُ مِنتَا لَيْ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ اللّه

وفي كل موطن يرد الله عليهم قولهم ويبين لهم أن شؤمهم بسبب كفرهم ومعاصيهم، لا من قبل الرسل، وقد أشرت إلى ذلك في ردُ اللَّه على قوم فرعون في سورة الأعراف، وكما رد الله عليهم في سورة «يس» قائلاً: « قَالُواْ طَا يَرُكُم مَعَكُمْ » (يس:١٩)، وقد أبطل الإسلام التطير والتشاؤم بالأزمنة أو الأمكنة، وقرر عقيدة التوحيد التي تسند كل ما يقع في الكون إلى خالق الأكوان ومصرف الأمور، ومن ذلك ما رواه أبو هريرة رضى الله عنه عن النبي صلى الله عليه وسلم قال: « لا عدوى ولا طيرة ولا هامة ولا صفري. (البخاري: ۷۷۷۷، ومسلم: ۲۲۲۰). والراد بقوله: «لا عدوى» أنه نفي لما كان أهل الجاهلية يعتقدونه من أن هذه الأمراض تعدى بطبعها من غير اعتقاد أن الله هو مقدر ذلك، ولما سمع أعرابي هذا القول من النبي صلى الله عليه وسلم قال له: فما بال إبلى تكون في الرمل كأنها الظباء، فيأتى البعير الأجرب فيدخل بينها فيجريها؟ فقال له صلى الله عليه وسلم: «فمن أعدى الأول»؟! (البخارى: · (OVIV

وهذا جواب في غاية الحسن من النبي صلى الله عليه وسلم، ومعناه: أن الأول قد جرب بقضاء الله وقدره، فكذلك الثاني وما بعده، ويدل على ذلك قول الله تعالى:

هَا أَصَابَ مِن مُصِيبَةِ فِ ٱلأَرْضِ وَلَا فِي أَنفُسِكُمْ إِلَّا فِي كِتَنْبِ مِّن قَبْلِ أَن نَبْرَاهَا إِنَّ ذَلِكَ عَلَى ٱللَّهِ سَرِّ ، (الحديد: ٢٢).

ومعنى قوله صلى الله عليه وسلم: «ولا طيرة»: نفى لما كان أهل الجاهلية يعتقدونه من التشاؤم والتطير بالطيور ونحوها، وكان أهل الجاهلية مولعين بدلك، فكان الواحد منهم إذا خرج لأمر فرأى ما يحب مضى، وإذا رأى ما يكره انصرف، فأبطل النبي صلى الله عليه وسلم أن يكون لشيء منها تأثير في اجتلاب نفع، أو دفع ضر. (انظر: شرح السنة للبغوي ١٧٠/١٢). وقد ذكر الشافعي رحمه الله أن الرجل في الجاهلية كان إذا أراد حاجة أتى الطير ساقطًا أو في وكره فنفره، فإذا أخذ ذات اليمين مضى لحاجته، وإن أخذ ذات الشمال رجع، فنهى رسول الله صلى الله عليه وسلم عن ذلك. (انظر: لسان العرب -(214/14

وأما قوله صلى الله عليه وسلم: «ولا هامة» قال النووي رحمه الله في معنى هذه الكلمة: «فيه تأويلان؛ أحدهما: أن العرب كانت تتشاءم بالهامة، وهي الطائر المعروف من طير الليل، وقيل: هي البومة. قالوا: كانت إذا سقطت على دار أحدهم رآها ناعية له نفسه، أو بعض أهله، وهذا تفسير مالك بن أنس، والثاني: أن العرب كانت عتقد أن عظام الميت وقيل روحه تنقلب هامة تطير، وهذا تفسير أكثر العلماء وهو المشهور، ويجوز أن يكون المراد النوعين المشهور، ويجوز أن يكون المراد النوعين حميعًا، قإنهما جميعًا باطلان، فبين النبي صلى الله عليه وسلم إبطال ذلك وضلالة الجاهلية فيما تعتقده من ذلك». (انظر؛ شرح النووي على مسلم ١١٥/١٤).

وأما قوله صلى الله عليه وسلم: «ولا صفر» فقد اختلف في تفسيره، فقال كثيرٌ من

المتقدمين؛ الصفر داء في البطن يقال؛ إنه دود فيه كبار كالحيات، وكانوا يعتقدون أنه يعدي فنفي ذلك النبي صلى الله عليه وسلم، وممن قال هذا من العلماء: ابن عيينة والإمام أحمد وغيرهما، وقالت طائفة: بل المراد بصفر شهر صفر، ثم اختلفوا في تفسيره على قولين: أحدهما: أن المراد نفي ما كان أهل الجاهلية يفعلونه في النسيء، فكانوا يحلون المحرم ويحرمون صفر مكانه، وهذا قول مالك. والثاني: أن المراد أن أهل الجاهلية كانوا يتشاءمون بصفر ويقولون: إنه شهر مشؤوم، فأبطل النبي صلى الله عليه وسلم ذلك، وهذا حكاه أبو داود عن محمد بن راشد المكحولي، وقد رجح الحافظ ابن رجب هذا القول، حيث قال عقب ذكره: «ولعل هذا القول أشبه الأقوال، وكثير من الجهال يتشاءم بصفر وريما ينهي عن السفر فيه، والتشاؤم بصفر هو من جنس الطيرة المنهى عنها، وكذلك التشاؤم بيوم من الأيام كيوم الأربعاء». (لطائف المعارف ص١٠٩،١٠١).

وقد نفى وأبطل النبي صلى الله عليه وسلم كل هذه المعتقدات الفاسدة في حديثه السابق: «لا عدوى ولا طيرة...» وقد علق ابن القيم على هذا الحديث بقوله: «وهذا يحتمل أن يكون نفيًا وأن يكون نهيًا أي: لا تطيروا، ولكن قوله في الحديث: «ولا عدوى ولا صفر ولا هامة» يدل على أن المراد النفي، وابطال هذه الأمور التي كانت الجاهلية تعاينها، والنفي في هذا أبلغ من النهي؛ لأن النفي يدل على بطلان ذلك وعدم تأثيره، والنهي إنما يدل على المناح منه». (مفتاح دار السعادة ٢٨/٨٥).

ومع إبطال النبي صلى الله عليه وسلم هذه المعتقدات ونفيه لها، إلا أننا نجد بعض الناس ما زالوا يعتقدون معتقدات فاسدة ويأتون بأعمال لا أصل لها في شهر صفر،

ومن ذلك ما ذكره الشيخ إبراهيم بن محمد الأنصاري أن بعض الجاهلين قال: «إنه ينزل في كل سنة ثلاثمائة وعشرون ألفًا من البليات، وكل ذلك في يوم الأربعاء الأخير من صفر، فيكون ذلك اليوم أصعب أيام السنة كلها، فمن صلى في ذلك اليوم أربع ركعات، يقرأ في كل ركعة فاتحة الكتاب مرة، وسورة الكوثر سبع عشرة مرة، والإخلاص خمس عشرة مرة، والمعوذتين مرة، ويدعو بعد السلام بهذا الدعاء، حفظه الله بكرمه من جميع البليات».

ونص الدعاء المذكور هو: «اللهم يا شديد المقوة، ويا شديد المحال، يا عزيز، يا من ذلت لعزتك جميع خلقك، اكفني من شر خلقك...»، وقد اشتمل هذا الدعاء على توسلات بدعية تتنافى مع العقيدة الإسلامية، وهو من ضلالات المبتدعة، كما لا يخفى ذلك على أهل التوحيد والسنة، (انظر رسالة ري الظمآن في فضائل الأشهر والأيام).

كما ذكر الشيخ جمال الدين القاسمي رحمه الله أن بعض الناس يجتمعون في آخر أربعاء من شهر صفر بين المغرب والعشاء، ويتحلقون إلى كاتب يكتب لهم على أوراق آيات السلام السبع على الأنبياء، كقوله تعالى: « سَلَرُّ عَلَى شُح فِ الْمَالَيَينَ » (الصافات:٧٩)، ثم يضعونها في الأواني ويشربون من مائه. (انظر إصلاح المساجد من البدع والعوائد صه ١١٠).

وكل هذه الأمور مخترعة ولا أصل لها في دين رب العالمين، والواجب على المؤمن أن يتوكل على ربه ومولاه، ولا يتشاءم بشيء من الأزمنة أو الأمكنة، فالزمان والمكان لا دخل له في التأثير، وعليه أن يعتقد أن كل شيء بتقدير رب العالمين وخلقه، وهو المتصرف في الكون وحده-سبحانه وتعالى-، والحمد لله رب العالمين.

الحمد لله ناصر المستضعفين، وقاهر الظالمين، ومُعزّ المتقين، ويعدُ،

تدور بنا الأيام وتُغصفُ بنا الدنيا، وتنقضي الليالي، وتدور بنا الأحداث والوقائع، وما زالت الشعوب الإسلامية تتذوق ويلات التآمر العالى على الإسلام والمسلمين من كل فج عميق، فبينما تتأجج قضية المسلمين الأولى: فلسطين والقدس والأقصى بين الطفو فوق سطح الأحداث العالمية، وبين الانشفال عن القضية بصراعات تشتعل صراعات وفان ومؤامرات في بقاء شتى من العالم الإسلامي تشغل العالم، حتى تكاد القضية تختفي من بؤرة الاهتمام، ويبدأ ظهور الاتفاقيات السرية التي حيكتُ في ظلام دامس لتنفيذ مؤامرة التفكيك والتفتيت التي وضعت بعد تقسيم الغنائم بين دول الاستعمار الجديد ودول المصالح، والقوى الإقليمية صاحبة الأطماع وسط سعار بسط النفوذ في النطقة، حتى تشتّت قضية المسلمين الأولى؛ فلسطين، وفي ظل الانشفالات وحالات التيه التي تعيشها الدول العربية والإسلامية تطفو على السطح قضية أخرى لا تقل أهمية عن قضية المسلمين الأولى أهمية، وتتأجج نتيجة لمواقف الهند التي لا تختلف عن مواقف العدو الصهيوني في فلسطين، إنها قضية: جامو وكشمير التي طالما ذاق أهلها الويلات وعانوا من جرائم الإبادة؛ لا لشيء سوى لأنهم مسلمون، يعيشون في جامو وكشمير التي تعتبر جنة الله في الأرض، فهل ستظل قضية كشمير «منسيَّة»؟! وإلى متى ستظل قضايا المسلمين منسية؟! ولا حول ولا قوة إلا بالله العلى العظيم.

اقليم كشمير . . جنة الله في الأرض:

القضية المنسية في ظل حالة التيه التي تعيشها معظم بلدان المسلمين؛ قضية كشمير المعروفة برجنة الله في الأرض»؛ لما أنعم الله تعالى عليها من طبيعة خلابة، ومناظر جدابة؛ كحقول وبحيرات عذبة، وتلال تمر بها جداول رقراقة، بالإضافة لطقسها المتع المديع، ومع ذلك فقد فقدت كل هذا التمين،

<u>کشمیر</u>

uailläals bi

جنة الله في الأرض

. . ونزاع يتجدد

This out on

جمال سعد حاتم

GSHATEM@HOTMAIL.COM

صفر ۱۹۴۱ هـ - العدد ۷۷۸ - السنة التاسعة والأربعون

المحالة التحليد المحالة المحال

وتحولت لقبور موحشة، وقفار مهجورة؛ بسبب ما فعله الاحتلال الهندي بشعبها من جرائم وحشية؛ من تعذيب، واعتقال، وتشريد، وهتك للأعراض، وإهلاك للحرث والنسل، لا لشيء سوى أنه شعب مسلم يطالب بحقه في تقرير مصيره، والانضمام لباكستان المسلمة.

#### نبدة مختصرة عن كشمير المسلمة

يقع هذا الإقليم وسط آسيا، شمال غرب باكستان والصين وشبه القارة الهندية، وتُعُرَف بأنها المنطقة السهلة في جبال الهيمالايا، ويبلغ عدد سكانها خمسة عشر مليون سمة، حسب إحصائيات عام ٢٠٠٢م، ونسبة المسلمين فيها تقدر بـ٩٠٪، والهندوس ٨٪، والبوذيون ١٪، إذ يتكون الشعب الكشميري من والأريون، والمغول، ويتحدثون عدة لغات منها؛ الكشميرية، والهندية، والأردو، ويستخدمون الحروف العربية في الكتابة.

#### وصول الإسلام إلى كشمير:

وصل الإسلام إلى كشمير في القرن الأول الهجري في زمن «محمد بن القاسم الثقفي»، إذ اعتنق «رينجن شاه» الحاكم الكشميري البوذي الإسلام عام ١٣٢٠م على يدي سيد بلال شاه، وهو رحَّالة مسلم من تركستان، وفي خلال فترة حكم «شاه مير» أول حاكم مسلم لكشمير؛ حيث قويت شوكة الإسلام، وانخرط العلماء الذين قدموا من وسط آسيا في صفوف الجماهير لتبليغ دين الله، وضمُّها «جلال الدين أكبر، إلى دولة المغول الإسلامية عام ١٥٨٧م، واستمر الحكم الإسلامي فيها خمسة قرون، وتعتبر هذه الفترة هي العصر الذهبي لكشمير؛ نظرًا لما تمتع به الشعب الكشميري من حرية وسلام تحت رعاية حكم المسلمين، ولكن لم تدم عليهم نعمة الحكم الإسلامي، فتم الاستيلاء على كشمير من قبل «رانجيت سينج» الذي فرض الضرائب، وأجبر الناس على العمل بدون أجر، وسنّ قوانين عنصرية ضد المسلمين، وأغلق العديد من المساجد، ومنع الصلاة فيها، وقد تمت هزيمة السيخ أمام الإنجليز عندما احتلوا كشمير، وجعلوا

«جولاب سيخ» الحاكم الجديد لها تحت رعاية البريطانيين حتى عام ١٩٤٧م.

وبعد اتفاقية «أمرستان» أصبحت المنطقة محل صراع بين الهند البريطانية وباكستان وجمهورية الصين.

#### اتفاقية ،أمرستان وتقسيم شبه القارة الهندية

احتلت بريطانيا شبه القارة الهندية عام ١٨١٩م، وقد دافع المسلمون عنها دفاعًا كبيرًا، واستمرت الحرب لفترة طويلة سجالاً بين المسلمين وبين بريطانيا ومن يعاونوها من هندوس وسيخ وبوذيين، ولم تستطع بريطانيا السيطرة عليها إلا بعد ٢٧ عامًا من المقاومة الاسلامية وبعد اشتداد الحرب بينهم.

بعد استيلاء بريطانيا على كشمير وُقَعَتْ اتفاقية تعرف باتفاقية «أمرستار» في العام: ١٨٤٦م، تم بموجبها تقسيم شبه القارة الهندية إلى أقسام؛ ٥٥٪ منه حكمته بريطانيا بطريقة مباشرة، ويوجد فيه عدد كبير من المسلمين، وقسم آخر هو كشمير، وقد أجَّرتُهُ بريطانيا إلى الإقطاعيين الهندوس لمدة مائة عام، يقول المفكر «أبو الأعلى المودودي»: «إن رجال السياسة البريطانيين هم الذين أوجدوا قضية كشمير، وكانت هذه هي أول مرة يقع فيها أغلبية المسلمين تحت حكم أقلية غير مسلمة منذ دخولهم الإسلام، وعاني المسلمون خلال قرن من الزمان من الظلم والاضطهاد والإبادة، وتم منعهم من تولى الوظائف العسكرية والمدنية؛ حيث تعاقبت على الحكم خلال هذا القرن ٢٨ حكومة لم يكن فيها مسلم واحد، وفرضت عليهم ضرائب شديدة، وعانوا من أجل أداء شعائر دينهم وعباداتهم، وكان الهندوسي إذا أسلم تتم مصادرة أملاكه، بعكس إذا ما ارتد عن الإسلام فإنه ينعم بحياة

#### الاحتلال الهندي لكشمير والابادة الجماعية للمسلمين

أعلن حاكم كشمير في العام ١٩٤٧م ضمها للهند، ولكن هذا القرار قد أنذر بقيام ثورة اضطرته للفرار إلى ولاية جامو، وأقام الثوار حكومة مؤقتة عرفت به أزاد وكشمير، وتعني: كشمير الحرة، وتوصلوا إلى إبرام اتفاقية

تنص على إبقاء الوضع كما كان في زمن الاحتلال البريطاني، بأن تكون كشمير تابعة لباكستان، ولكنَّ حاكم كشمير الهندوسي نقض الاتفاق واستعان بالجيش الهندي لقمع الثورة، وتدخلت باكستان بجانب ثواركشمير. وقد خاضت الهند مع باكستان ثلاثة حروب في أقل من ربع قرن من أجل تلك القضية، وانتهت المواجهات بينهما في كشمير باحتلال الهند لثالثي كشمير، وأدمجت كشمير وجاموا مع الاتحاد الهندي، ولكن باكستان ما زالت تُصَعَد القضية في المحافل الدولية.

وفي خضم حالة التيه التي يعيشها المسلمون وانشغالهم عن قضيتهم في جامو وكشمير، تم قتل أكثر من ٣٠٠ ألف مسلم في إقليم: جامو وحده على يد القوات الهندوسية، وأجبر أكثر من ٥٠٠ ألف مسلم على الهجرة لباكستان، وبذلك تحولت جامو من أغلبية مسلمة إلى أقلية، ودفعت هذه الإبادة إلى تدخل المسلمين من باكستان لدخول كشمير لمساعدة إخوانهم، وتمكنوا من تحرير هذه المناطق، وأوشكوا على الوصول إلى العاصمة «سرينجر»، وتزامن هذا مع تزوير حكومة الهند وثيقة باسم الملك الهندوسي وجعلها وثيقة تبرّر بها إدخال قواتها إلى الولاية، واشتركوا مع جيش الملك الهندوسي في إبادة المسلمين؛ حيث أعلنوا أن مَنْ يريد الهجرة إلى باكستان عليهم التجمع في مكان واحد، وستقوم الحكومة بمساعدتهم في هجرتهم، وعندما تم اجتماع المسلمين في مكان واحد أطلقوا عليهم النار، واسْتَشْهِدُ منهم نصف مليون مسلم، وأسرَتُ الآلاف من النساء المسلمات، وهتكوا أعراضهن، ولم يستطع العبور لباكستان سوى نصف مليون مسلم.

وتشير الإحصائيات إلى أن ثمانية آلاف امرأة قد قُتلُنَ على يد الجيش الهندي، وسبعة آلاف امرأة امرأة تم اغتصابهن، وترملت ثلاثون ألف امرأة، فضلاً عن مائة ألف طفل يتيم، وقد وصل عدد الأسرى في السجون إلى ١٨٨٨ أسيرًا في عام ٢٠٠٣م، بالإضافة إلى مقتل مائة وخمسين رجلاً وشابًا جراء التعذيب في المعتقلات الهندية في عام ٢٠٠٤م.

ومنذ عام ١٩٨٩م قُتل أكثر من مائة ألف كشميري، وتعرضت أكثر من عشرة آلاف امرأة للاغتصاب في الشطر الخاضع للهند من الإقليم، مع استمرار أعمال المقاومة المسلحة من قبَل الجماعات الإسلامية والوطنية.

المعادة المادمة ال

#### جامو وكشمير وجمال الطبيعة الخلابة

تتميز جامو وكشمير ابجمال الطبيعة وسحرها، فهي مناطق جبلية غزيرة الأمطار، تبلغ مساحتها حوالي: ٨٤٤٧١ ميلاً مربعًا، ويحدها الصين من الشرق والشمال الشرقي، وباكستان من الغرب والجنوب الغربي، والهند من الجنوب، بالإضافة إلى اشتراكها في بعض الحدود مع روسيا وأفغانستان، وتوجد بها متر، وتمتد من الشمال الفربي منها جبال فرقوم التي ترتفع أكثر من خمسة آلاف مندكوش، ونظرًا لجمال الطبيعة بها أطلق عليها «جنة الأرض»، بل إن الإمبراطور الغولي عليها «أكبر» قال عنها: «إنها جنة الأحلام. وستكون حديقتي الخاصة»، لذلك بقيت كشمير هدفًا للغزاة من التتار والمقدونيين والمغول والهنود.

وتعتبر العاصمة الصيفية لجامو وكشمير «سرينجار» واحدة من أهم الوجهات السياحية في العالم، حتى إن البعض يطلق عليها اسم «الوادي السعيد»، كما أنه يتم تسليط الأضواء على المنازل العائمة بمدينة «الوادي النهيي» الذي طالما سحر المغول والبريطانيين والسائحين والرحّالة، ورغم ذلك فإن احتدام النزاع حول الإقليم الآن تسبب في حالة من الفوضى التي انعكست على ملامحه بعد أن الغت الحكومة الهندية الوضع الدستوري الخاص الذي يتمتع به الإقليم، وفرضت تشديدات أمنية، أُغلَقت على إثرها المدارس والجامعات وطُلب من السياح مغادرة البلاد.

وقد أعلنت الهند إلغاء المادة: ٣٧٠ من دستورها التي تنص على منح وضع خاص الإقليم كشمير، وتتيح للحكومة الهندية المركزية في نيود لهي سنن التشريعات الخاصة بالدفاع والشؤون الخارجية والاتصالات في المنطقة، بينما يهتم البرلمان المحلي بالمسائل الأخرى، وشددت على أن هذا الأمر داخلي، وهو ما رفضته باكستان،

صفر ١٤٤١ هـ - العدد ٥٧٨ - السنة التاسعة والأربعون

كلمة التحايد المعالمة

ودعاها إلى خفض العلاقات التجارية معها، وتقليل التمثيل الدبلوماسي والتعهد بالدفاع عن القضية أمام المجتمع الدولي.

وقد تصاعدت حدة التوتر على جانبي الحدود في كشمير بعد قيام الهند بنشر عشرة آلاف جندي على الأقل في الإقليم، وقالت بعض المصادر الإخبارية: إنها أرسلت نحو: سبعين ألف جندي إضافي، وهو عدد غير مسبوق، ومؤخرًا نشرت السلطات الهندية قوة أمنية إضافية في جامو وكشمير قوامها ١٢٥ ألف مقاتل من القوات شبه العسكرية، وقالت بعض المصادر العسكرية الهندية: إن عدد قوات الأمن في جامو وكشمير قد وصل إلى خمسمائة ألف عنص،

#### زيادة كبيرة في أعداد مسلمي

ويبلغ عدد المسلمين في الهند حوالي المرد المسلمين في الهند حوالي الاربيد، وهو ما نسبته ١٤/٢٠٪ من سكان البلاد، وهو ثاني أكبر الديانات الموجودة في الهند، ويظهر التأثير الإسلامي بصورة جلية في العمارة الهندية، وكذلك الأمر بالنسبة الي الثقافة والسباسة الهندية.

وقد أظهر تعداد سكاني في الهند أن أعداد الهندوس انخفضت إلى أقل من ٨٠٪ من تعداد السكان للمرة الأولى منذ استقلال الهند عن بريطانيا عام ١٩٤٧م.

وقد عبر أعضاء من الحزب الهندوسي القومي الحاكم لرئيس وزراء الهند ماهنيدرامودي عن قلقهم من تنامي عدد المسلمين، كما أظهر التعداد أن عدد الهندوس انخفض إلى ٢٩٨٨ من تعدد السكان البالغ ٢٠١ مليار نسمة عام نصيب المسلمين إلى ٢٤١٨ من ٢٠١٨ من ٢٤١٨ عام المسلمين إلى ٢٤١٨ من ٢٣١٨ عام ١٣٠٨ وكانوا الطائفة الدينية الوحيدة التي تشهد زيادة من تعداد السكان.

وقد وصل الإسلام إلى الهند من خلال التجار العرب الذين كانوا يتعاملون مع الموانئ الساحلية للهند؛ حيث إن كل ميناء في البلاد كان فيه عدد من الجماعات العربية المسلمة، لكن بقي الإسلام منتشرًا في المناطق الجنوبية من البلاد، ثم بدأت الجماعات المنبوذة في

البلاد والضعيفة تعتنق الأسلام، وبعد فترة قصيرة دخلت قبيلة «تشرومن»، وقبيلة تيان الى الاسلام، مما خلصهم من القيود الطبقية المفروضة عليهم، ثم انتقل الاسلام الي مناطق الساحل الشرقي، والساحل الغربي، وإلى هضية الدكن، وإلى الجزر الهندية، وبذلك أصبح سكان المناطق الجنوبية ذوى أغلبية مسلمة، وفي عام ٩٢هـ دخل الاسلام الي المناطق الشمالية الغربية من خلال الغزوات التي قادها القائد محمد بن القاسم الثقفي، فأصبح إقليم السند، وشمال أراكان، وجنوب البنغال مناطق إسلامية، وانتشر الإسلام في البلاد خلال عصر الخلافة الاسلامية، والخلافة الأموية والخلافة العباسية، وحكم المغول، وبهذا انتشر الإسلام بكافة مناطق وأرجاء الهند، واليوم أصبح عدد المسلمين أكثر من مائتي مليون نسمة أي أكثر من ربع سكان الهند.

وما يحدث من العدو الصهيوني في فلسطين شبيه بما يحدث في ولاية جامو وكشمير؛ حيث التحالف الهندوسي والتعاون بينهما في المجال النووي والعسكري، وإعلان الصداقة بينهما؛ هذا التعاون ليس بجديد فهو قديم نشأتهم، ولكنه أخذ في التصاعد منذ نصف قرن ضد العالم الإسلام، فالتعاون بين نصف قرن ضد العالم الإسلام، فالتعاون بين البلدين يقوم على اغتصاب الحقوق وتدنيس مقدساتهم، وهدمهم للمساجد كما يتفق الجانبان الإرهابيان على معاداة وقتل المسلمين العزل في كشمير وفلسطين المحتلتين، ويمارسان أبشع أنواع البطش والقهر والتعذيب والتنكيل والحقد الدفين لقهر المسلمين.

وآخر دعوانا أن الحمد لله رب العالمين.

# سُورَة الْفَتْح

قال تعالى: « قُل لِلْمُخَلِّفِينَ مِنَ ٱلأَغْرَابِ سَتُدْعَوْنَ إِلَى قَوْمِ أُولِي بَأْسِ شَيِيدِ لُقَنِيلُوبَهُمْ أَوْ ثُمِّلِمُونَّ فَإِن تُطِيعُوا بُوْتِكُمُ اللهُ أَجُرًا حَسَنَا وَإِن تَتَوَلِّوا كُمَا تَوْلَيْتُمْ مِن فَبْلُ يُعَذِّبْكُمْ عَذَابًا اَلِيمًا ﴿ ۚ لَئِسَ عَلَى الْأَعْمَىٰ حَرَجُ وَلَا عَلَى الْمُعْرَجِ حَرَجٌ وَلَا عَلَى الْمُونِينِ حَرَجٌ وَلَا عَلَى الْمُؤْمِنِينَ عَرَجٌ وَمُولَهُ يُدْخِلُهُ جَنَّتِ جَمِّى مِن تَعْبَهَ الْأَنْهَ وَمُ يُطِعِ اللهَ وَرَسُولَهُ يُدْخِلُهُ جَنَّتِ جَمِّى مِن تَعْبَهَ الْأَنْهَ وَمَ يَطِعُ اللهَ وَرَسُولَهُ يُدْخِلُهُ جَنَّتِ الشَّجَرَةِ فَلِيمَ مَا فِي قُلُومِمُ فَأَذَلَ عَدَاللهُ عَذَالِهُ اللهُ عَزِيزًا حَكِيمًا اللهُ عَلَيْهِ مَا فِي قُلُومِمُ فَأَذَلَ اللهُ عَزِيزًا حَكِيمًا ﴿ اللهُ وَعَدَكُمُ اللّهُ اللّهُ عَزِيزًا حَكِيمًا ﴿ اللهُ وَعَدَكُمُ اللّهُ مَذَيْرًا حَكِيمًا اللّهُ عَنْرِا حَكِيمًا ﴿ اللّهُ وَعَدَكُمُ اللّهُ مَنْ اللهُ عَذَوا حَلَيْهُ وَلَا لَهُ مُعْلِمٌ مَا فِي قُلُومِمُ اللّهُ عَلَيْمٍ وَأَنْهُمُ فَتَعَا فَرَالِكُومُ وَمُ اللّهُ مِنْ اللّهُ عَلَيْهُ وَلَى اللّهُ عَلَيْمُ وَلَانَا اللّهُ عَلَيْهُ وَلَوْمُ مُنْ اللهُ عَلَيْهُ مَنْ اللهُ عَلَيْمُ وَلَا عَلَى اللّهُ عَلَيْمُ مِنْ اللهُ عَلَيْمُ وَلَانَا اللّهُ عَلَيْمٌ وَأَنْهُ مِنْ اللّهُ عَذَالِهُ اللّهُ اللّهُ عَلَيْمٌ وَلَانَا اللّهُ عَنْمُ اللّهُ عَلَيْمُ وَلَى اللّهُ عَلَيْمٌ وَلَانَا اللّهُ عَنْرِالْ حَكِيمَ اللّهُ عَلَيْمٌ وَلَى اللّهُ عَلَيْمُ وَلَا اللّهُ عَنْرِيلًا حَلَيْمُ اللّهُ اللّهُ عَلَيْمُ وَلِيلًا عَلَيْمُ وَلِيلًا عَلَيْمُ وَلِيلًا عَلَيْمُ وَلِيلًا عَلَيْمُ وَلِيلًا عَلَيْمُ اللّهُ عَلَيْمٌ وَلِيلًا عَلَيْمُ وَلِيلًا عَلَيْلُولُولُولِيلًا عَلَيْمُ وَلِيلًا عَلَيْمُ الللّهُ عَلَيْمُ وَلِيلًا عَلَيْمُ وَلِيلًا عَلَيْمُ الللّهُ عَلَيْمُ وَلِيلًا عَلَيْمُ وَلِيلًا عَلَيْمُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ عَلَيْمُ الللّهُ عَلَيْمُ الللّهُ عَلَيْمُ اللّهُ عَلَيْمُ الللّهُ الللّهُ عَلَيْمُ الللّهُ اللّهُ عَلَيْمُ اللّهُ اللّهُ عَلَيْمُ اللّهُ الللّهُ عَلَيْمُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ الل

(الفتح: ١٦ - ٢٠)

الحمد لله، والصلاة والسلام على رسول الله، وبعد: ثم قال الله تعالى لنبيه صلى الله عليه وسلم: «قَلَ للمُخلفينَ من الأغسراب سَتَدْعَوْنَ إلى قَوْم أُولِي بَأْسَ شديد تقاتلونهم أو يُسلمُون فإنْ تَطيعُوا يُؤْتِكُمُ اللَّهُ أَجُرُا حَسَنًا وَإِنْ تِتَوَلُّوا كُمَا تُولَيْتُمْ مِنْ قَبْلَ يُعَذَّبْكُمْ عَذَابًا أَلْيِمًا ﴾؛ يَّأْمُرُ اللَّهُ تَعَالَى رَسُولُهُ صلَى الله عليه وسلم أنْ يَقُولُ للْمُخْلَفِينَ: إن فاتتكم هذه الفرصة وَتَخَلَّفْتُمْ عَنِ النَّبِيِّ صلى اللَّه عليه وسلم في الخُرُوج إلى مكة للعُمْرَة خُوْفا عَلَى أَنْفُسِكُمْ مِنْ المشركين، فالله يُفتحُ لكم باب التوبة ويعطيكم فرصة أخرى

#### مداد الم د. عبدالعظیم بدوي

لتُدارَكُوا مَا فَاتْ، «سَتَدْعَوْنَ إِلَى قُوْم أولى بأس شديد »: اختَلَفَ المفسرون في تعيين هؤلاء القوم الندين أرادهم الله عز وجل اختلافا كثيرًا، وَالْأَقَّاوِيلَ إِنَّمَا تَكْثُر لَعَدُم الدُّليل، وَمَا دَامَ أَنَّهُ ليْسَ هَنَاكُ دُليل عَلى التّغيين فلنشكث عمًا سَكتُ الله تبارُكُ وَتَعَالَى عَنْهُ. «تَقَاتَلُونَهُمْ أَوْ يُسْلمُونَ، منْ غَيْر حَرْب وَلَا قَتَالَ، وَهَدْه فَرْصَةً جَعَلَهَا اللَّه لَكُمْ، ﴿ قَانُ تُطْيِعُوا ﴾ الله ورَسُولُهُ وتجيبوا هذه الدغوة وتخرجوا إلى قتال أولئك القوم «يؤتكم الله أَجْرُا حَسَنا، إمَّا الْعُنيمَة إذا انتَصُرُوا، وَإِمَّا الْحِنْـةُ إِذَا

قُتلُوا، وَلَيْسَ للشَّهَدَاء جَزَاءُ الْجَنَّةَ، ﴿وَإِنْ تَّتَوَلُوا، عَنِ الْخُرُوجِ الْدَّعْوَةَ وَتَقْعُدُوا عَنِ الْخُرُوجِ لَكَمَا تَوَلَّيْتَمْ مِنْ قَبْلُ، وَتَخَلَّفْتُمْ عَنِ الْخُرُوجِ مَعَ رَسُولِ الله صلى الله عليه وسلم إلى الْعَمْرَة، للله عليه وسلم إلى الْعَمْرَة، ليعَذْبُكُمْ، الله حَذَابًا أليمًا، فِي الْخُرَة. الله حَذَابًا أليمًا، فِي الله عَذَابًا أليمًا، فِي

شم رَخْصَ الله تَبَارَكَ وَتَعَالَى لأُولِى الضَّرَرِ فِي الْقُغُودِ وَرَفَعَ عَنْهُمُ الْحَرَجَ فِي الْقُغُودِ الْخُصرُوجِ فَقَالَ: «لَيْسَنِ عَلَى الْأَعْمَى حَرَجٌ وَلا عَلَى الْأَعْرَجِ الْأَعْمَى حَرَجٌ وَلا عَلَى الْأَعْرَجِ اللهَ عَلَى الْأَعْرَجِ وَلَا عَلَى الْأَعْرَجِ اللهَ عَلَى اللهَعْرَجِ اللهَ عَلَى اللهُعْرَجِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُهُمُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُهُمُ اللهُ اللهُ

ثُمَّ رَغُّ بَ سُنِحَانَهُ

الْقَادرينَ الْدينَ لَا عُذْرَ لَهُمْ فِي الاستجابة والطاعة، وحدر من القَعُود وَالتَّخلف منْ غِيْر عُدْر فقال: «وَمَنْ يُطْعِ اللَّهِ وَرَسُولُهُ يُدِخلهُ جَنَاتَ تَجَري مِنْ تَحتها الأَنْهَارُ وَمَنْ يَتَوَلُّ يُعَدِّبُهُ عَدْابًا

قال الطبري رحمه الله: يَقُولُ تَعَالَى ذَكَـرُهُ: وَمَنْ يُطع اللَّه وَرَسُولُهُ فَيُحِيبُ إِلَى حَرْبُ أعداء الله من أهل الشرك، وإلى القِتَالِ مَعَ الْمؤمنينَ ابْتَعَاءَ وَجُه اللَّهِ إِذَا دُعِيَ إِلَى ذَلِكَ، يُدْخَلُّهُ اللَّهُ يُوْمُ الْقَيَامُةُ جَنَاتُ تَجري مِنْ تَحتهَا الْأَنْهَارُ، «وَمَنْ يَتُوَلُّ» أي وَمَنْ يَعْصِ اللَّهِ وَرَسُولُهُ، فيتخلف عن قتال أهل الشرِّكُ بِاللَّهِ إِذَا دُعِيَ إِلَيْهِ، وَلَم يستجب للأعاء الله ورسوله يُعَدِّبُهُ عَدْابًا مُوجِعًا، وَذَلك عَـدَابُ جَهَنْمَ يَـوْمِ الْقَيَامَةِ. (جامع البيان(٢٦/٨٨)). كما قَالَ تَعَالَى: «يَتَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ مَامَنُوا مَا لَكُو إِذَا فِيلَ لَكُو ٱلْفِرُوا في سَبِيلِ ٱللَّهِ ٱثَّاقَلْتُهُ إِلَى ٱلأَرْضِ أرضِيتُم بالحكيوة الدُّنيا مِن ٱلْآخِرَةِ فَمَا مَتَكُمُ ٱلْحَيَوْةِ ٱلدُّنْيَا فِي ٱلْآخِـرَةِ إِلَّا قَلِيــلُ ﴿ لَا نَنفِرُوا يُعَدِّبُكُمْ عَذَابًا أليمًا وَيَسْتَبَدِلْ قَوْمًا غَيْرَكُمْ وَلَا نَضُدُّوهُ شَيْئًا وَأَللَهُ عَلَىٰ كُل شَيءِ قَدِيثُ ، (التوبة: ٣٨-٣٩)

فضائل أهل بَيْعَة الرَّضُوان:

« لقد رضي الله عن المؤمنين إذ يُبَايِعُونِكُ تحت الشَجَرَة فعلم ما ف قلوبهم فأنزل السَّكينَة عَلَيْهِمْ وَأَثَابَهُمْ فَتَحَا

ريقول تعالى: «لقد رضي الله عَن الْمُؤْمِنِينَ إِذْ يُبَايِعُونِكَ» بالحديبية على أنْ يُناجزوا

قَرَيْشًا وَلَا يَضِرُوا، «تَحْتَ الشجرة ، وكانت سمرة.

وَرُويَ أَنْ عُمَرَ بْنُ الخطاب رضى الله عنه مَرَّ بِذَلِكَ الْكَانَ بَعْدُ أَنْ ذَهَبَتَ الشَّجْرَة، فَقَالَ: أَيْنَ كَانَتْ؟ فَجَعَلَ بَعْضَهُمْ بَقُولُ هَاهُنَا وَيَعْضَهُمْ هَاهُنَا، فَلَمَّا كثر اختلافهم قال: سيرُوا، هذا التَكلف، قَدْ ذَهَبَتِ الشَّجَرَةِ، إمَّا ذَهُبَ بِهَا سَيْلٍ، وَإِمَّا شَيْءٌ سَوَّى ذلك (جامع البيان: ٨٧/٢٦)، وَكَانَ ذَهَابُهَا خَيْرًا، فَلُوْ بَقَيَتُ لَصْرِبُتُ عَلَيْهَا قَبِّهُ، وَشُدُتُ إِلَيْهَا الرِّحَالِ، فإنَّ الرَّعَاعَ سرَاعُ التعلق بالمؤاد والأثار التي تقطعهم عن الله. (فقه السيرة للغزالي.ت: الألباني، ص ٢٨٦).

عَنْ طَارِقَ بُن عَبْد الرَّحْمَن قَالَ: انْطَلِقْتُ حَاجًا فَمَرَرْتُ بِقُوْم يُصَلُونَ، قَلْتَ: مَا هَذَا السُجِدُ؟ قالوا هَذه الشَجَرَة، حَيْثُ بَايِعَ رَسُولُ اللَّهُ صلى اللَّه عليه وسلم بَيْعَة الرَّضْوَان. فَأَتَيْتُ سَعِيدَ بْنَ الْسَيْب فَأَخْبُرْتُهُ، فَقَالَ سَعِيدٌ: حَدُثني أبي أنَّهُ كَانَ فيمَنْ بَايِعَ رَسُول الله صلى الله عليه وسلم تحت الشجرة، قال: فلمَّا خرجْنًا من الْعَامِ الْمُقْبِلِ نُسِينًاهَا، فَلَمْ نُقُدرُ عَلَيْهَا. فَقَالَ سَعِيدٌ: إِنْ أَصْحَابَ مُحَمِّد صلى الله عليه وسلم لم يَعْلَمُوهَا وَعَلَمْتُمُوهَا أَنْتُمْ، فأنتم أعلم. (صحيح البخاري -(1177

#### ذكر ما جاء في عدة الدين بايعوا وفضلهم:

عَنْ جَابِر رضى الله عنه قَالَ: كُنَّا يَـوُمُّ الْحَدَيْبِيَةَ أَلْفَا وَأَرْبَعُمائَة، فَقَالَ لَنَا النَّبِيُّ صلى الله عليه وسلم: ((أنتم اليوم خَيْرُ أَهْلَ الأَرْضَى)) (صحيح

البخاري ٤١٥٩). وَعَنْهُ رضي الله عنه قال: أَخْبَرَتْنِي أُمَّ مُبَشر أنها سَمعت النبيّ صلى الله عليه وسلم يَشُولُ عند حَفْصَة، ((لا يَدْخُلُ النَّارُ إِنْ شاءَ الله منْ أَصْحَابَ الشَجَرَة أَحَدُ، الذينَ بَايَعُوا تَحْتَهَا)). قالتُ بُلِّي يَا رَسُولُ الله. فانتهرها، فقالت حفصة: (وَإِنْ منكم إلا واردها) فقال النبي صلى الله عليه وسلم: ((قَدْ قال الله عز وجل؛ (ثمَّ ننجُي الذين اتقوا وندرُ الظالمين فيها جثيًا). (صحيح مسلم: ٢٤٩٦).

وَعَنْهُ رضى الله عنه أنَّ عَبْدًا لحاطب جَاءَ رَسُول اللَّه صلى الله عليه وسلم يشكو حاطبًا، فقال با رسول الله! لَيُدُخُلُنُ حَاطَبٌ الثَّارُ. فَقَالَ رُسُول الله صلى الله عليه وسلم: ((كَذَبْتُ، لا يَدْخُلُهَا، فإنه شهد بدرًا والحديبية)). (صحیح مسلم ۲۱۹۵).

وقوله تعالى: «فعلم ما في قلوبهم " أي من الصُدق، كما علم ما في قلوب المنافقين منَ الْرَضِ، «فَأَنْزَلُ السَّكَيْنَةَ عَلَيْهِمْ» حَتَى بَايِغُوا عَلَى أَلَا يَضُرُّولِ وَفيه مَعْنَى لطيف، وَهُوَ أنَّ اللَّهُ تَعَالَى قَالَ قِبْلَ هَدْهُ الأية: «وَمَنْ يُطع اللَّه وَرَسُولُهُ يُدخله جَنات تجري من تحتها الأنهارُ»، فَجَعَلُ طَاعَةُ اللّه وَالرَّسُولِ عَلَامَةَ لادْخَالِ اللَّهُ الحنة في تلك الأبة، وفي هذه الْآية بَيْنَ أَنْ طَاعَةَ اللَّهُ وَالرَّسُولِ وُجِدُتُ مِنْ أَهْلِ بَيْعَةَ الرَّضُوانِ، أمًا طاعة الله فالإشارة اليها بِقُوْلِهِ: «لَقَدْ رَضِيَ اللَّهُ عَن المؤمنين»، وأمّا طاعة الرَّسُول فَيقُوْله: «إذْ يُبَايِعُونِكَ تحت الشَّجَرَة »، بَقَى الْوُعُودُ بِهِ وَهُوَ

إِدْخَالُ الْجَنَّة أَشَارَ إِلَيْه بِقَوْلِهِ
تَعَالَى: «لُقَدْ رَضَيَ اللَّه عَنِ
الْنُوْمِنِينَ» لأَنَّ الرِّضَا يَكُونُ مَعَهُ
الْنُوْمِنِينَ، لأَنَّ الرِّضَا يَكُونُ مَعَهُ
إِذْخَالُ الْجَنَّة، كَمَا قَالَ تَعَالَى:
وَيُدْخِلُهُمْ جَنَّتِ جَعْي مِن عَنِهَا
الْآنَهُمُ خَلِينَ فِهَا رَضِي اللهُ
الْآنَهُمُ وَرَضُواْعَنَّةُ » (الْجَادَلَة: ٢٧).

ثُمَّ قَالَ تَعَالَى: ﴿ فَعَلِمَ مَا يُّ قُلُوبِهِمْ ﴾ وَالْفَاءُ للتَّعْقِيبِ ﴾ وَعلُمُ الله قَبْلُ الرُضَاءُ للتَّعْقِيبِ ﴾ وَعلُمُ مَا الله قَبْلُ الرُضَاءُ لأَنَّهُ عَلَمَ مَا فِي فَرُضِيَ فَلُوبِهِمْ مِنَ الصَّدْقِ فَرَضِيَ عَنْهُمْ التَّعْقِيبُ فِي الْعَلْمِ الْعِلْمِ الْعَلْمِ الْعِلْمِ الْعَلْمِ الْعَلْمُ الْعَلْمُ الْعَلْمِ الْعَلْمِ الْعَلْمُ الْعَلْمِ الْعَلْمُ الْعَلْمُ الْعَلْمِ الْعَلْمُ الْعَلْمُ الْعَلْمُ الْعَلْمِ الْعَلْمُ الْعِلْمُ الْعِلْمُ الْعِلْمُ الْعِلْمُ الْعِلْمُ الْعِلْمُ الْعَلْمُ الْعَلْمُ الْعَلْمُ الْعَلْمُ الْعِلْمُ الْعِلْمُ الْعَلْمُ الْعَلْمُ الْعَلْمُ الْعِلْمُ الْعِلْمُ الْعُلْمُ الْعِلْمُ الْعَلْمُ الْعِلْمُ الْعِلْمُ الْعُلْمُ الْعِلْمُ الْعِلْمُ الْعُلْمُ الْعُلْمُ الْعُلْمُ الْعَلْمُ الْعِلْمُ الْعِلْمُ الْعِلْمُ الْعَلْمُ الْعِلْمُ ال

نَقُولُ قَـوْلُـهُ: «فَعَلَمُ مَا فِي قلوبهم مُتعلق بقوله: «إذ يُبَايِغُونِكَ تَحِتَ الْشَجِرَةِ» كَمَا يُقُولُ القائل: فرحْتُ أمس إذ كُلُّمْتُ زَيْدًا فَقَامَ إِلَى، أَوْ إِذْ دَخُلْتُ عَلَيْهُ فَأَكْرُمُنِي، فَيَكُونَ الْفُرَحُ بَعْدُ الْإِكْرَامِ تَرْتِيبًا،كَدُلْكُ هَاهُنَا قَالُ تَعَالَى: ﴿ لَقُدْ رَضَى اللَّهُ عَنِ الْمُؤْمِنِينَ إِذْ يُبَايِعُونَكَ تحت الشبجرة فعلم مايخ قلوبهم، من الصّدق إشارة إلى أَنْ الرِّضَا لَم يَكُنْ عَنْدُ الْبَايِعَةَ فحَسْبُ، بَل عند الْمَبَايِعَة التي كَانَ مَعَهَا عَلَمُ اللَّهُ بِصِدْقَهُمْ، والضاء في قوله: «فأنزل السِّكينَة عَلَيْهِمْ، للتَعْقيب الذي ذكرته، فإنه تعالى رضي عَنْهُمْ فَأَنْزُلُ السَّكِينَةُ عَلَيْهُمْ، وَفِي «عَلَمُ» بِيَانُ وَصْفِ الْبَايِعَةِ بِكُوْنِهَا مُعَقِّبَةً بِالْعِلْمِ بِالصِّدُقِ الدي في قلوبهم. (التفسير الكسر: ۲۸/۹۹و۹۹).

وَقَـوْلُـهُ تَعَالَى: ﴿وَأَشَابَهُمْ فَتُحَا قَرِيبًا ﴾ وَهُوَ مَا أَجْرَى الله عزوجل عَلَى أَيْديهمْ مِن الصَّلْحِ بَيْنَهُمْ وَبَيْنَ أَعْدَائِهمْ ، وَمَا حَصَلَ بِيْنَهُمْ وَبَيْنَ أَعْدَائِهمْ ، وَمَا حَصَلَ بِينْلِكُ مِنَ الْخَيْرِ الْعَامُ الْسُتَمِرُ الْعَامُ الْسُتَمِرُ الْتَصَلِ بَفَتْح خَيْبَرَ، وَفَتْح مَكَّةً ، الْلُسْتَمِرُ الْتَصَلِ بَفَتْح خَيْبَرَ، وَفَتْح مَكَّةً ،

ثُمَّ فَتْح سَائِر الْبِلَادِ وَالْأَقَالِيمِ عَلَيْهِمْ، وَمَا حَصَلُ لَهُمْ مِنَ الْعِزْ وَالنَّصْرِ وَالرُّفْعَة فِيَّ الدُّنْيَا وَالْآخَرَة، وَلَهَذَا قَالَ تَعَالَى، «وَمَغَانَم كَثِيرَة يَأْخُذُونَهَا وَكَانَ اللَّه عُزيزًا حَكِيمًا». (تفسير القرآن العظيم، إ191/).

«وَعَدَكُمُ اللهِ مَغَانَمَ كَثَيرَةً تَأْخُذُونَهَا » هِيَ كُلُّ مَغْنَمَ غَنَمِهَا اللهِ الْمُؤْمِنِينَ بِهِ مِنْ أَمْوُالِ أَهْلِ الشِّرْكِ مَنْ لَدُنْ أَثَرْلَ هَدْهِ الْآيَةَ عَلَى لِسَانِ نَبِيَّهِ صلى الله عليه وسلم.

«فَعَجَّلَ لَكُمْ هَـِـنَه» وهي غَنَائِمُ خَيْبَنَ وَاللَّوْخَرِّةُ سَائِرُ فُتُوحَ الْسُلمِينَ بَعْدَ ذَلِكَ الْوَقْتِ إِلَى قَيَام السَّاعَة.

وُكَفَّ أَيْدِي النَّاسِ عَنْكُمْ ، : قَالَ بِعُضُهُمْ : هُمُ الْيَهُودُ ، كَفَّ اللَّه أَيْدِيَهُمْ عَنْ عِيَالِ الَّذِينَ سَارُوا مِن الْدِينَة مَعَ رَسُولِ الله صلى الله عليه وسلم إلى مَكَة. (جامع البيان: ٨٩/٢٦و ، ٩).

وقيلَ: هُمْ قَبَائِلُ الْعَرَبِ
الْمُشْرِكِينَ، وَذَلِكَ أَنَّ النَّبِيَّ صلى
الله عليه وسلم لَّا قَصَدَ خَيْبَرَ
الله عليه وسلم لَّا قَصَدَ خَيْبَرَ
وَحَاصَرَ أَهْلَهَا هَمَّتْ قَبَائِلُ مِنْ
بَني أَسَد وَغَطَفَانَ أَنْ يُغيرُوا
عَلَى عَيَالِ الْمُسْلِمِينَ، وَذَرَارِيُهِمْ
بِالْدَيِنَّة، فَكَفَّ الله أَيْدِيهُمْ
بَالْقَاءِ الرُّعْبِيْ قُلُوبِهِمْ.

وقيل: كَفَ أَيْدِيَ أَهْلِ مَكَّةَ بِالصُّلْحِ. (معالم التنزيل: ١٧٤/٥).

وَرَدُهُ الطَّبَرِيُّ رَحِمَهُ اللَّهِ، وَذَلكَ أَنَّ كَفَّ اللَّهُ، أَيْديَ الْمُشْرِكِينَ أَهُلَ الْحُدَيْبِيَةَ مَنْ أَهُل الْحُدَيْبِيَةَ قَدْ ذَكَرَهُ اللَّه بَعْدَ هَذهِ الْآيَةَ فَيْ قَوْله: «وَهُوَ الَّذِي كَفَّ أَيْديَهُمْ عَنْكُمْ وَأَيْديكُمْ عَنْهُمْ بِبَطْنِ مَكَّةً مِنْ بَعْدِ أَنْ أَظْفَرَكُمْ عَلَيْهِمْ مِنَعْهُمْ مِنَعْهُمْ عَنْهُمْ مِنِطْنِ مَكَّةً مِنْ بَعْدِ أَنْ أَظْفَرَكُمْ عَلَيْهِمْ مَنْهُمْ مِنْ بَعْدِ أَنْ أَظْفَرَكُمْ عَلَيْهِمْ

وَكَانُ اللّه يِمَا تَعْمَلُونَ بَصِيرًا ، فَعُلِمَ بِذَلِكَ أَنُّ الْكَفُ الَّذِي ذَكَرُهُ اللّهَ تَعَالَى فَقَوْلُهُ ، وَكَفُ أَيْدِي اللّهُ تَعَالَى فَقَوْلُهُ ، غَيْرُ الْكَفُ الَّذِي النَّاسُ عَنْكُمْ ، غَيْرُ الْكَفُ الَّذِي النَّهِ فَكَرَ اللّهَ بَعْدَ هَدْهِ الْآيَهَ فَيْ فَوْلُهُ ، وَهُو الَّذِي كَفُ أَيْديكُمْ عَنْهُمْ بَطِن عَنْهُمْ بَطِن عَنْهُمْ بَطِن مَكَةَ مِنْ بَعْدَ أَنْ أَظْفَرَكُمْ عَلَيْهُمْ وَكَانَ اللهِ بِعْدَ أَنْ أَظْفَرَكُمْ عَلَيْهُمْ وَكَانَ اللهِ بِعَدْ أَنْ أَظْفَرَكُمْ عَلَيْهُمْ وَكَانَ اللهِ بِعَدْ أَنْ أَظْفَرَكُمْ عَلَيْهِمْ وَكَانَ اللهِ بِعَدْ أَنْ أَظْفَرَكُمْ عَلَيْهِمْ وَكَانَ اللّه بِمَا تَعْمَلُونَ بَصِيرًا ».

وَقُولُهُ سُنْحَانُهُ: «وَلَتَكُونَ أنية للمُؤمنين، أي وليكون كَفَّهُ تَعَالَى ذَكِّرُهُ أَيْدِيَهُمْ عَنْ عيالهم آية وعشرة للمؤمنين به، فيعلمُوا أنَّ اللَّه هُوَ المتولى حياطتهم وكالاءتهم- في مشهدهم ومغيبهم- بالحفظ وحُسْنِ الولاية مَا كَانُوا مُقيمين على طاعته، مُنتهين إلى أمره وَنَهْيِهُ، وَلِيَعْلَمُوا بِصَنْيِعِ اللَّهِ هَذَا بِهِمْ أَنْهُ الْعَالِمِ بِعُوَاقِبِ الأمُورِ، وَأَنَّ الْحَيْرَةِ فَيْمَا يَحْتَارُهُ لعباده المؤمنين وان كرهوه في الظاهر، كما قال عزوجل: «وَعَسَى أَنْ تَكْرَهُوا شَيْئًا وَهُوَ خَيْرٌ لَكُمْ وَعَسَى أَنْ تَحَبُّوا شَيْئًا وَهُوَ شُرِّ لَكُمْ» (البقرة» ٢١٦). (جامع البيان: ٢٦/٩٠).

«وَيَهُد يَكُمُ صِرَاطُا مُسْتَقيمًا» يَقُولُ؛ وَيُسَدُدُكُمْ أَيُّهَا الْمُوْمِنُونَ طَرِيقًا وَاضِحًا لَا اعْوجَاجَ فيه، فَيْهِيْنُهُ لَكُمْ، وَهُو أَنْ تَثْقُوا فَي أَمُورِكُمْ كُلُها بِرَبْكُمْ، فَتَتَوَكَّلُوا عَلَيْهَ فِي جَمِيعِهَا، لِيَحُوطَكُمْ حِياطَتُهُ إِيَّاكُمْ فِي مَسيركُمْ إِلَى مَكَةً مَعَ رَسُولَ اللَّهِ صَلَى اللَّه عليه وسلم فِي أَنْفُسكُمْ وَأَهْليكُمْ وَأَمُوالكُمْ، فَقَدْ رَأَيْتُمْ فَسيركُمْ هَذَا الله بِكُمْ، إِذْ وَتِقْتُمْ فِي مُسيركُمْ هَذَا.

وللحديث بقية إن شاء الله تعالى.



## التطبيق المعاصر للزكاة

# أحكام وحساب زكاة كسب العمل (الحرف والمِهَن الحرة والمرتبات)

الحمد لله، والصلاة والسلام على رسول الله، وبعد:

فإن من مصادر كسب المال: العمل في المجالات الحلال الطيبة، ومنها على سبيل المثال النجارة، والحدادة، والصباغة، والخراطة، والمحاماة، والحياكة، والمحاسبة، والمراجعة، والمحاماة، الاستشارات المختلفة، والعمل الوظيفي وهكذا. ويخضع هذا الكسب للزكاة ودليل ذلك قول الله تبارك وتعالى: ﴿ يَتَأَيُّهُا ٱلَّذِينَ ءَامَثُوا أَنفِقُوا مِن مَلِيَبَتِ مَا صُلَى الله عليه وسلم لسيدنا معاذ بن جبل حين بعثه الى اليمن: «فأخبرهم أن الله قد افترض عليهم صدقة تؤخذ من أغنبائهم فترد على فقرائهم».

ولقد ثار الخلاف بين الفقهاء حول التكييف الفقهى لزكاة أنشطة كسب العمل (الحرية،

المساد المساد بجامعة الأزهر

والمهني، والوظيفي)، فمنهم من يرى قياسه على زكاة الزروع والثمار، ومنهم من يرى قياسه على زكاة المال المستفاد، ومنهم من يرى قياسه على زكاة المال المستفاد، ومنهم من يرى قياسه على زكاة النقدين، ولقد تركز الخلاف حول أسس تحديد الوعاء، ومقدار النصاب، ومقدار الزكاة، والحول.

ويختص هذا المقال باستنباط أحكام زكاة هذه الأنشطة حسب الرأي الأرجح من آراء الفقهاء، وبيان أسس حساب وعائها، ونصابها، ونسبتها في ضوء الواقع العملي، كما سوف نورد في نهاية المقال مجموعة من الفتاوى المتفرقة المعاصرة حول بعض التساؤلات التي تثار حول زكاة كسب العمل والصيادرة عن مجامع الفقه، والهيئة

صفر ١٤٤١ هـ - العدد ٥٧٨ - السنة التاسعة والأربعون

التوحيد

(البخاري ومسلم).

الشرعية العالمية للزكاة.

#### طبيعة نشاط كسب العمل:

من أهم مصادر كسب المال: النشاط الحرية، والمهني، والوظيفي، وفيما يلي نبذة مختصرة عن طبيعة كل منهم الأهمية ذلك عند التكييف الفقهي لحساب الزكاة عليهم.

يقصد بالنشاط الحرية، تصنيع، أو إصلاح، أو تركيب شيء ما بالاستعانة بالعدد والأدوات البسيطة نسبيًا، لعقد اتفاق ما يحدد المواصفات والشروط والأجرة والأجل يسمى الشخص الذي يقوم بهذا العمل: المحترف، ومن الأمثلة الشائعة على ذلك في الحياة العملية؛ ورش الإصلاح والصيانة، ورش الحدادة والخراطة والسباكة، ورش ومحلات التفصيل والحياكة والصباغة، ونحو ذلك، ومن المعالم الأساسية لهذا النشاط هو الاعتماد على الخبرة الحرفية واستخدام أساليب وأدوات ومستلزمات بسيطة، بجانب المجهود العضلي والذهني، وتأسيسًا على ذلك فإن المجهود العصلي والذهني، وتأسيسًا على ذلك فإن

هدا الدسب يمع تحت نطاق ركاه كسب العمل. ويقصد بالنشاط المهني: قيام فرد ما بأداء خدمة للغير بمقابل معتمدًا على تأهيله العملي والعلمي والتراخيص التي يحصل عليها من الجهات المختصة لمباشرة المهنة، ويرتبط مع الغير بعقد ارتباط يوضح به طبيعة الخدمة وأجل تقديمها والأتعاب، ويقوم بهذا العمل شخص ممتهن معه ترخيص بمباشرة المهنة كما سبق الإشارة.

ومن الأمثلة الشائعة على ذلك في الحياة العملية: مهنة المحاسبة والمراجعة، ومهنة المحاماة، ومهنة الطب، ومهنة الاستشارات المختلفة، وما في حكم ذلك، ومن المعالم الأساسية للنشاط المهني أنه يعتمد على الملكة الفكرية الذهنية وليس المعضلية، ويستخدم المهني أساليب وأدوات ومستلزمات بسيطة لمباشرة المهنة، ويدخل هذا النشاط في مجال زكاة كسب العمل.

ويقصد بالعمل الوظيفي: أداء عمل ما لأخر (صاحب العمل) وتحت إمرته، وفقًا لعقد العمل نظير أجر معلوم، ويسمى الشخص الذي يقوم

بالعمل: موظفًا أو أجيرًا أو عاملاً، وكلها أسماء مترادفة، ويعتمد العامل في عمله على مجهوده العضلي أو الذهني أو هما معًا حسب طبيعة العمل الذي يقوم به، ومن المعالم الأساسية للعمل الوظيفي أنه يرتبط بعقد عمل، أي يدخل في نطاق زكاة كسب العمل.

ويعتمد من يقوم بالنشاط الحرية والمهني والوظيفي على العائد في الإنفاق على حرفته أو مهنته أو وظيفته، وكذلك على حاجاته المعيشية، وما يتبقى يدخل في وعاء الزكاة على النحو الذي سوف نوضحه تفصيلاً في الصفحات التالية.

#### التكييف الفقهي لزكاة كسب العمل:

يعتبر العنصر الرئيسي في النشاط الحرفي والمهني والوظيفي هو العمل العضلي والذهني، ويخضع كسب العمل المتحصل من ذلك للزكاة، ولقد اختلف الفقهاء من السلف والخلف حول نوع الزكاة التي يخضع لها كسب العمل وذلك على النحو التالى:

- يرى فريق من الفقهاء القياس على زكاة المال المستفاد، حيث يضم المال المكتسب من العمل إلى بقية الأموال النقدية ويزكى الجميع في نهاية الحول، إذا بلغ النصاب نسبة 7,0 %هـ، ولا يشترط كمال دوران الحول عند كل وحدة نقدية، حيث إن المال ينمو كل يوم، والعبرة بوصوله النصاب في نهاية الحول ولا يسمح بخصم النفقات والديون - يرى فريق من الفقهاء القياس على زكاة الزروع والثمار، وتحسب الزكاة على أساس 7% يوم الحصول عليه، ولا يشترط حولان الحول، ويقاس النصاب بما يعادل خمسة أوسق (ما يعادل 770 كيلو جرام) من أغلب قوت الناس، وفي يعادل 170 كيلو جرام) من أغلب قوت الناس، وفي هذه الحالة لا تخصم أي نفقات أو ديون.

- يرى فريق من الفقهاء القياس على زكاة النقدين، وتحسب الزكاة على أساس ٢٠٥٪ من الصافي بعد خصم نفقات الحصول على الإيراد ونفقات الحاجات الأصلية، متى وصل النصاب طرفي الحول ويضم إلى الصافي أي أموال نقدية لم تزك من قبل.

ونميل إلى الأخذ بالرأي الأخير وهو الذي أخذ به معظم الفقهاء المعاصرين، وقررته الهيئة الشرعية العالمية للزكاة وذلك للمبررات الآتية:

- (۱) يجب خصم نفقات الحصول على الكسب وكذلك نفقات الحاجات الأصلية والديون المدفوعة حيث من شروط الخضوع للزكاة أن يكون فائضًا عن الحاجات أو خاليًا من الدين.
- (٢) يصعب عمليًّا قياس الحولية لكل وحدة نقد، والعبرة بالنصاب طرية الحول.
- (٣) كلما كان المجهود في الكسب أكبر كلما قل سعر الزكاة وهذا يتوافر في زكاة كسب العمل حيث يكون سعرها ٢,٥٪.

#### أحكام وحساب زكاة المهن الحرفية

لقد استقر رأى الفقهاء المعاصرين على خضوع كسب المهن الحرفية لزكاة كسب العمل، ويحكم حسابها الأسس الآتية:

- (١) لا تجب الزكاة في أدوات ووسائل مباشرة الحرفة، لأنها من عروض القنية (الأصول الثابتة) المعفاة من الزكاة.
- (٢) تتمثل الأموال الزكوية في الإيرادات المكتسبة من مباشرة الحرفة خلال الحول.
- (٣) يخصم من الإيرادات المكتسبة نفقات الحرفة ونفقات الحاجات الأصلية، والديون المسددة إن وجدت، وثمن الأشياء المشتراة ويمثل الباقي وعاء الزكاة.
- (٤) يحسب النصاب، على أساس ما يعادل ٨٥ جرامًا من النهب عيار ٢١، قياسًا على زكاة النقدين، والمال المستفاد.
- (٥) يقارن وعاء الزكاة بالنصاب، فإذا بلغه، تحسب الزكاة على أساس ٢٠/٥.
- (٦) تحسب الزكاة عن طريق ضرب الوعاء في سعر الذكاة.

#### أحكام وحساب زكاة المهن الحرة

يعتبر إيراد المهن الحرة من أنشطة كسب العمل حيث يعتمد المهني (كما سبق الإيضاح) على جهده الذهني في أداء مهنته، ودور الأجهزة والعدد والأدوات والوسائل التي يستخدمها قليل، وتطبق

أحكام زكاة كسب العمل السابق بيانها على زكاة المهن الحرة، والتي تتلخص في الآتي:

- (۱) لا تجب الزكاة على الأجهزة والعدد والأدوات التي يستخدمها في عمله مثل: العقار، والأثاث، والتركيبات، والسبيارات، وأجهزة الفاكس، والكمبيوتر الموجودة في مكتبه، أو معمله، لأنها من عروض القنبة.
- (٢) تجب الزكاة في قيمة الأتعاب التي يحصل عليها خلال الحول بعد طرح النفقات والديون.
- (٣) يخصم من الأتعاب النفقات المرتبطة بمباشرة المهنة ومنها على سبيل المثال: أجور المعاونين والمساعدين، والإيجار، والمصاريف الإدارية المختلفة، وكذلك الضرائب والرسوم الحكومية والنقابية المسددة، وما في حكم ذلك.
- (٤) يخصم كذلك من الإيراد نفقات الحاجات العيشية (إذا لم تغط من إيرادات أخرى) والديون المسددة خلال الحول، وثمن شراء أي أجهزة، أو نحو لك، أو الأقساط المسددة.
- (٥) يمثل وعاء الـزكاة: الإيــرادات السنوية مخصومًا منها التكاليف والمصروفات ونفقات الحاجات المعيشية والديون المسددة وثمن الأشياء المشتراة، وهذا في المغالب يمثل الوعاء صافي المدخر. (٦) يقدر النصاب بما يعادل ٨٥ جرامًا من الذهب، على أساس عيار ٢١، فإذا وصل الوعاء النصاب تحسب الزكاة.
- (٧) سعر الزكاة ٥, ٧٪ على أساس الأشهر القمرية
   و ٥٧٥, ٧٪ على أساس الأشهر الشمسية.
- (٦) يحسب مقدار الزكاة عن طريق ضرب الوعاء في سعر الزكاة.

ويجوز أن يدفع المهني مبالغ تحت حساب الزكاة عندما يحصل على الإيسراد، على أن يسوي ما دفعه خلال الحول مع الواجب عليه في نهايته، فإذا كان كل ما دفعه بالزيادة فتعتبر صدقة أو ترحل للحول المقبل، وإذا كان ما دفعه بالنقص بسدده.

وللحديث بقية إن شاء الله، والحمد لله رب العالمين.



Upload by: altawhedmag.com



الحمد لله، والصلاة والسلام على رسول الله، وبعد:
فإن أهل القرآن لهم السبق في العلوم النافعة، فهم لم
يقتصروا على حفظ القرآن وعلم القراءات فقط مع
جلالة قدرها، بل حضلوا معها من العلم ما يقيمون به
أمر دينهم، وكان منهم أعلام وأئمة في علوم العقيدة،
الحديث، والفقه، والنحو، والذي ينبغي لحامل
القرآن أن يتعلم من التفسير ما يفهم به كلام ربه،
ومن الحديث والسيرة ما ينفعه في اتباع الشنة، ومن
التوحيد ما يصحح به عقيدته، ومن الفقه ما يصحح
به عبادته، ومن اللغة ما يحفظ به لسانه من اللحن،
فياخذ طرفا من العلوم الشرعية النافعة.

وفيما يلي نطلع على شيء من سيرتهم وهديهم من كتاب: (معرفة القراء الكبار) للإمام الذهبي:

- ابن الأخرم محمد بن النضر أبو الحسن الدمشقي المقرئ (ت ٣٤١):

قال الشنبوذى: قرأت على أبي الحسن بن الأخرم، فما رأيت شيخًا أحسن معرفة منه بالقرآن ولا أحفظ، وكان مع ذلك يحفظ تفسيرًا كثيرًا ومعاني. (ص ٣٢٢).

النقاش محمد بن الحسن أبو بكر الموصلي المقرئ المفسر (ت ٣٥١): طاف بالأمصار وكتب الحديث وقيد السنن، وصنف المصنفات في القراءات والتفسير مع ظهور نسكه وورعه واتساع معرفته (ص ٣٢٦).

- الجريري المعافى بن زكريا أبو الفرج النهروانى المقرئ المفسر الفقيه الأخبارى (ت ٣٩٠)؛ قال الخطيب: كان من أعلم الناس في وقته بالفقه، والنحو، واللغة، وأصناف الأدب، قال: وبلغنا عن أبي محمد الباقي أنه كان يقول: إذا حضر القاضي أبو الفرج فقد حضرت

العلوم كلها، ولو أوصى رجل بثلث ماله أن يدفع إلى أعلم الناس لوجب أن يدفع إلى العافي (ص ٣٦٧).

- على بن محمد بن إسماعيل أبو الحسن التميمي الأنطاكي نزيل الأندلس ومقرؤها ومسندها (ت 7٧٧): قال عنه أبو الوليد بن الفرضي: أدخل الأندلس علمًا جمًّا، وكان بصيرًا بالعربية والحساب، وله حظ من الفقه، قرأ الناس عليه وسمعت أنا منه، وكان رأسًا في القراءات لا يتقدمه أحد في معرفتها في زمانه (ص ٣٦٩).

الدارقطني، علي بن عمر الإمام الكبير أبو الحسن الحافظ المقرئ (ت ٣٨٥)؛ قال عنه الذهبي؛ قرأ بالروايات على أبي الحسين بن بويان، وأبي بكر النقاش وغيرهما، وأخذ كتاب (السبعة) عن ابن مجاهد، وتصدر للإقراء في أواخر أيامه وصنف فيها كتابًا حافلاً، وهو أول من عمل الأبواب قبل فرش الحروف (أي كان في تصنيفه يبدأ بأصول القراءات أولاً، ثم يتبعها بالفرش، وهو الكلمات القرآنية التي اختلف فيها القراء)، قال عنه الخطيب؛ كان فريد عصره، وقريع دهره، ونسيج وحده، انتهى إليه علم الأثر والمعرفة بالعلل والأسماء مع العدالة والثقة، وصحة الاعتقاد، والاضطلاع بعلوم منها القراءات، وهو أول من عقد الأبواب في القراءات، فصار الناس بعده يسلكون طريقته، ومنها المعرفة بالأدب والشعر، وهكان يحفظ دوواين جماعة من الشعراء.

قال رجاء بن محمد المعدل: سألت الدارقطني: هل رأيت مثل نفسك؛ فقال لي: قال الله تعالى: هَلَا تُرَكِّرُوا الله تعالى: هَلَا تُرُكُّرُوا الله تعالى: هَلَا الله تعالى: هَلَا الله تعالى: إنْ النجم: ٣٢)، قلت له: لم أرد هذا، فقال: إن كان في فن واحد فقد رأيت من هو أفضل منى، وأما من

اجتمع فيه ما اجتمع في فلا (٣٧٦-٣٧٦).

الباطرقاني أحمد بن الفضل أبو بكر الأصبهاني، مقرئ أصبهان ومحدثها (ت ٤٦٠)؛ قال عنه الدقاق؛ لم أر شيخًا بأصبهان، جمع بين علم القرآن والقراءات والحديث والروايات وكثرة الكتابة والسماع أفضل من أبي بكر الباطرقاني (ص ٤٥٣).

عبد الصمد بن عبد الرحمن أبو محمد البلوي الأندلسي المقرئ (ت ٦١٩)؛ قال عنه الأبار؛ كان راوية مكثرا، وواعظا مذكرًا، يتحقق بمعرفة القراءات والتفاسير، ويشارك في الحديث والعربية (ص ٦٥٠). الزوالي إبراهيم بن على بن أغلب أبو إسحق الأندلسي المقرئ (ت ٦١٦): قال عنه ابن مسدى: كان في القراءات امامًا، وفي علو استادها إمامًا، وله في الحديث الرواية والدراية وسمو الغاية، وأما الأدب فكان فيه بحرا يقذف دُرًا (ص ٢٥٣).

الإمام السخاوي على بن محمد شيخ القراء أبو الحسن الهمداني المقرئ المفسر النحوي (ت ٢١٤): أخذ القراءات عن أبي القاسم الشاطبي، وله شرح على الشاطبية، قال عنه الإمام الذهبي: كان إمامًا كاملاً، ومقربًا محققًا، ونحويًا علامة، مع بصره بمذهب الإمام الشافعي، ومعرفته بالأصول وإتقانه للغة، وإحكامه لضروب الأدب وفصاحته بالشعر وطول باعه في الإنشاء، مع الدين والتواضع والروءة، واطراح التكلف وحسن الأخلاق، ووفور الحرمة، وظهور الجلالة وكثرة التصانيف (ص ١٨٥-٢٨٦).

المجد ابن تيمية عبد السلام بن عبد الله الإمام مجد الدين أبو البركات الحراني المقرئ جد شيخ الإسلام ابن تيمية، رحم الله الجميع، (ت ٦٥٢): قال عنه الإمام الذهبي: كان إمامًا كاملا ومعدوم النظير في زمانه، رأسًا في الفقه وأصوله، بارعًا في الحديث ومعانيه، وله اليد الطولي في معرفة القراءات والتفسير، صنف التصانيف وبعُد صيته، وبرع في الفقه، ودلائله، وله أرجوزة في القراءات ومصنف في أصول الفقه، وكتاب كبير في الأحكام معروف، وشرح الهداية وغير ذلك، وكان فرد زمانه في معرفة المذهب، مفرط الذكاء، متين الديانة، كبير الشأن، وقال عنه جمال الدين بن مالك: ألبن للشيخ مجد الدين الفقه كما ألبن لداود الحديد .(V.9, w)

جمال الدين محمد بن حسن أبو عبد الله الغربي الفاسي شيخ القراء بمدينة حلب (ت ٢٥٦): أخذ القراءات عن اثنين من أصحاب الشاطبي وله شرح على الشاطبية، وأخذ القراءات بحلب عن يوسف بن شداد،

وقرأ عليه أكثر صحيح مسلم حفظا، وتفقه على مذهب أبي حنيفة، قال عنه الذهبي: كان إمامًا ذكيًا متقنًا، واسع العلم كثير المحفوظ، بصيرًا بالقراءات وعللها ومشهورها وشاذها، خبيرًا باللفظ، انتهت اليه رئاسة الإقراء بحلب، وكان مليح الكتابة، وافر الفضائل، موطأ الأكناف، متين الديانة، ثقة حجة (ص٧٢٧).

أبو حيان محمد بن يوسف بن على الإمام العلامة الأندلسي المقرئ الشافعي المحدث النحوى المفسر عالم الديار المصرية في زمانه (ت ٧٤٥)؛ برع في القراءات والعربية، وتلا بالسبع، ولكنه لم يتفرغ، وقرأ التيسير والموطأ، قال عنه الذهبي؛ عُنيَ بجمع العلم مع براعته الكاملة في العربية، له يد طولي في الأثر والفقه والقراءات واللغة والرجال، وله مصنفات في القراءات والنحو، وله تفسير باهر في عشر مجلدات، قال: وهو مفخر أهل مصر في وقتنا في فنون العلوم تخرج به أنمة وعلماء، وقال: ولكن إمامته في العربية سترت علومه (ص ۸۰۱).

الإمام الذهبي شمس الدين أبو عبد الله محمد بن أحمد بن عثمان بن قايماز التركماني ثم الدمشقي الشافعي المقرئ.(ت ٧٤٨)؛ برزية علم القراءات، ولازم كبار علماء القراءات في عصره حتى أتقنها، قال عنه السيوطي: (وتلا بالسبع وأذعن له الناس)، وله في علم الحديث النصيب الأوفر، مع إتقانه لعلم الرجال والتراجم وعنايته بعلوم العربية والأدب والتاريخ، بلغت مؤلفاته: ٢١٥ مؤلفا.

#### ومن العلماء المعاصرين،

الشيخ العلامة عبد العزيز عيون السود (ت ١٣٩٩هـ): عالم مقدم في العلوم الشرعية والعربية والقراءات، تولى مشيخة الإقراء بحمص وأمانة دار الإفتاء بها، له باع كبير في: الفقه الحنفي، وأصوله، والحديث وعلومه، وأخذ القراءات عن علماء الشام والحجاز ومصر. (هداية القاري للشيخ عبد الفتاح السيد عجمي المرصفي ٢٥٦-١٥٨).

الشيخ العلامة عبد الفتاح القاضي (ت١٤٠٣هـ): عالم مصرى مبرزية القراءات وعلومها وفي العلوم الشرعية والعربية أخذ القراءات العشر وحصل على شهادة التخصص القديم (الدكتوراه حاليًا) شعبة التفسير والحديث، وتلقى العلوم الشرعية على كبار العلماء في عصره، وله مصنفات نافعة تزيد عن العشرين في القراءات وغيرها من العلوم الشرعية (المرجع السابق: NOT-TIT).

وللحديث بقية إن شاء الله، والحمد لله رب العالمين.



الحمد لله، والصلاة والسلام على رسول الله وآله وصحيه ومن والاه، وبعد:

فإن في قصة أصحاب الغار وإنجاء الله لهم من ذلك الهلاك المحقق من أمتع قصص السنة التي يثبت الله بها الموحدين؛ فلما انقطعت بهم الأسباب إلا سبب الإيمان فكان الإخلاص لله هو السبب الأوحد للنجاة.

#### الحديث:

عن عبد الله بن عمر رضى الله عنهما عن رسول الله صلى الله عليه وسلم أنه قال: "بينتما ثلاثة نَفر يَتَّمَشُّوْنَ أُخَذَهُمُ الْمَطَرُ، فأَوَوْا إِلَى غَارَ فِي جَبِل، فَانْحَطَّتْ على فَم غَارِهمْ صَخْرَةٌ مِنَ الْجِيلِ، فَانْطَيْقَتْ عليهم، فَقَالَ بَعْضُهُمْ لَيَعْضِ: انْظُرُوا أَعْمَالًا عَمِلْتُمُوهَا صَالَحَةُ لِلَّهِ، فَادْعُوا اللَّهُ تَعَالَى بِهَا، لَعَلَّ اللَّهُ بِفُرُجُهَا عَنْكُمْ، فَقَالَ أُحَدُّهُمْ: اللَّهُمَّ إِنَّه كَانَ لِي وَالْدَانِ شيخان كبيرَان، وَامْرَأْتِي، وَلَى صَبْيَةٌ صغَارٌ أَرْعَى عليهم، فَإِذَا آرَحْتُ عليهم، خُلَبْتُ، فَبَدَأْتُ بِوَالدِّيِّ، فَسَقَيْتُهُما قَبْلُ بَنيَّ، وَأَنَّهُ نَأَى بِي ذَاتَ يَومِ الشَّجَرُ، فَلَمْ آتَ حِتَّى أَمْسَيْتُ، فَوَجِدْتُهُما قَدْ نَامَا، فَحَلَنْتُ كَمَا كُنْتُ أَحْلُنُ، فَحِنْتُ بِالْحِلَابِ، فَقُمْتُ عِنْدَ رُؤُوسِهِما أَكْرَهُ أَنْ أُوقِظُهُما مِن تُوْمِهِمَا، وَأَكْرَهُ أَنْ أَسْقَى الصِّنْيَةَ قَبْلَهُمَا، وَالصِّنْيَةُ بِتَضَاعُونَ عنْدَ قَدَمَيَّ، فَلَمْ يَزَلْ ذِلْكَ دَأْبِي وَدَأْبَهُمْ حتَّى طَلَعَ الفَجْرُ، فإنْ كُنْتَ تَعْلَمُ أنَّى فَعَلْتُ ذِلْكَ ابْتِغَاءَ وَجِهِكَ، فَاقْرُجْ لَنَا منها فُرْجَةً، نُرِي منها السَّمَاءَ، فَفَرَجَ اللُّهُ منها فُرْجَهُ، فَرَأُوا منها السَّمَاءَ. وَقَالَ الْآخُرُ: اللَّهُمَّ إِنَّه كَانَتْ لِيَ ابْنَهُ عَمِّ أَحْبَيْتُهَا كَأَشَدُ مَا يُحِبُ الرِّجَالُ النِّسَاءَ، وَطَلَبْتُ إِلَيْهَا نَفْسَهَا، فأَبَتْ حتَّى آتيهَا



حديث الغاربرقم ٣٣٠٦.

وفي كتاب الأدب، باب إجابة دعاء من بروالديه برقم ١٥٥٥.

٧- وأخرجه مسلم في كتاب الرقاق باب قصّة أصْحَابِ الْغَارِ الثَّلَاثَة وَالثُّوسُل بِصَالِحِ الْأَعْمَالِ حَدِيث رقم

٣- وأبو داود في سننه في كتاب البيوع، بَابٌ فِي الرَّجُلِ يَتَّجِرُ فِي مَالِ الرَّجُلِ بِغَيْر ادنه، برقم ۲۹۹۱.

#### المعنى العام:

هذا الحديث يحكى لنا قصة لثلاثة نفر ممن كانوا قبلنا يقول: (بينما ثلاثة نفر يتمشون أخذهم المطر) في رواية انطلق ثلاثة رهط ممن كان قبلكم، وكذا عند البخاري.

(فأووا إلى غارية جيل) أي التجئوا إلى غار (وهو نقب في الجبل) يحميهم من المطر، (فانحطت على فم الغار صخرة من الحيل فانطبقت عليهم. وفي رواية للطبراني: إذ وقع حجر من الحبل مما يهبط من خشية الله حتى سد فم الغار ...).

فقال بعضهم لبعض انظروا أعمالا عملتموها صالحة لله فادعوا الله تعالى بها؛ لعل الله يفرجها عنكم. وفي رواية للبخاري فقال بعضهم لبعض: إنه والله يا هؤلاء لا ينجيكم إلا الصدق...

- فقال أحدهم: اللهم إنه كان لي والدان شيخان كبيران (أي: أب وأم وذكر الوالد من باب التغليب) وامرأتي ولي صبية صغار أرعى عليهم فإذا أرحت عليهم (أي: عدت وهو من الرواح) حليت فيدأت بوالداي فسقيتهما قبل بني، وإنه نأى (أي: بعد) بي ذات يوم الشجر

بِمِئَةَ دِينًارٍ، فَتَعِبْتُ حِتَّى جَمَعْتُ مِئَةً دينًار، فَجِئْتُهَا بِهَا، فَلَمَّا وَقَعْتُ بِينَ رَجْلَيْهَا، قَالَتْ: يِا عَبْدَ اللَّهِ اتَّقِ اللَّهَ، وَلَا تَفْتَح الْحَاتُمَ إِلَّا بِحَقِّه، فَقُمْتُ عَنْهَا، فإنْ كُنْتَ تَعْلَمُ أُنِّي فَعَلْتُ ذَلِكَ ابْتِغَاءَ وَجُهكَ، فَاقُرُجْ لَنَا مِنْهَا قُرْجَةً، فَقَرَجُ لَهِمْ. وَقَالَ الآخُرُ: اللَّهُمَّ إِنِّي كُنْتُ اسْتَأْجُرْتُ أَجِيرًا بِفَرَقِ أُرُزٍّ، فَلَمَّا قَضَى عَمَلَهُ قَالَ: أَعْطَني حَقّى، فَعَرَضْتُ عليه فَرَقَهُ فَرَغْبَ عنْه، فَلَمْ أَزُلْ أَزْرَعُهُ حتَّى جَمَعْتُ منه بَقَرَا وَرِعَاءُهَا، فَجَاءُني فَقَالَ: اتَّقِ اللَّهُ وَلَا تَظْلَمْنِي حَقِّي، قُلتُ: اذْهَبُ إلى تلكَ البَقَرِ وَرِعَائِهَا، فَخُذُهَا فَقَالَ: اتَّقَ اللَّهُ وَلَا تَسْتَهْزِيُّ بِي فَقُلتُ: إِنِّي لَا اسْتُهْزِيُّ بِكَ، خُذُ ذِلكَ الْبَقَرَ وَرِعَاءَهَا، فَأَخَذُهُ فَدُهَبَ بِهِ، فإِنْ كُنْتَ تُعْلَمُ أَنِّي فَعَلْتُ ذلكَ ابْتَغَاءَ وَجْهِكَ، فَاقْرُجْ لَنَا مَا بَقَيَ، فَضْرَجَ اللَّهُ مَا بَقَىَ. وَزَادُوا فِي حَدِيثُهُمْ: وَخُرِجُوا بَمْشُونَ".

#### التخريج:

الحديث مخرج فالصحيحين وعند أبى داوود من أصحاب السنن واللفظ السابق لمسلم رحمه الله وبيان التخريج كالتالي:

١- أخرجه البخاري في صحيحه في كتاب البيوع، باب إذا اشترى شيئًا لغيره بغير إذنه فرضي برقم ٢١٢٩.

وفي كتاب الإجارات، باب من استأجر أجيرًا فترك الأجير أجره، فعمل فيه المستأجر فزاد، أو من عمل في مال غيره، فاستفضل برقم ۲۱۷۹.

وكتاب المزارعة باب إذا زرع بمال قوم بغير إذنهم، وكان في ذلك صلاح لهم ىرقم ٢٣٣٧.

وفي كتاب أحاديث الأنبياء باب



فلم آت حتى أمسيت فوجدتهما قد ناما فحلبت كما كنت أحلب فجئت بالحلاب فقمت عند رؤوسهما أكره أن أوقظهما من نومهما، وأكره أن أسقى الصبية قبلهما، والصبية يتضاغون عند قدمي (أي يصيحون بالبكاء) فلم يزل ذلك دأبي ودأبهم (حالي وحالهم) حتى طلع الفجر فإن كنت تعلم أنى فعلت ذلك ابتغاء وجهك فافرج لنا منها (أي: من الصخرة) فرجة نرى منها السماء؛ ففرج الله منها فرجة فرأوا منها السماء..

- وقال الآخر: اللهم انه كانت لى ابنة عم أحستها كأشد ما بحب الرجال النساء، وطلبت إليها نفسها؛ فأبت حتى آتيها بمائة دينار فتعبت حتى جمعت مائة دينار فجئتها بها، فلما قعدت بين رجليها (أي استعدادًا لفعل الفاحشة الحرام) قالت: يا عبد الله اتق الله ولا تفتح الخاتم إلا بحقه (أي: ذكرته وخوفته بالله ألا يجامعها إلا بزواج مشروع)؛ فقمت عنها (أي: تركتها خوفًا منك ولم أفعل الفاحشة)، فإن كنت تعلم أني فعلت ذلك ابتغاء وجهك فافرج لنا منها فرجة ففرج لهم) فرجة أخرى لكنها لا تمكنهم من الخروج)، (وفي رواية أخرى: فامتنعت منى حتى ألمت بها سنة من السنين أي حتى وقعت في سنة قحط فجاءتني فأعطيتها عشرين ومائة دينار)، قلت: والظاهر من الجمع بين الروايات الصحيحة أن المرأة كانت عضيفة فأبت في أول الأمر لكنها ضعفت حين ألمت بها ملمة، فاشترطت المبلغ المذكور في رواية الإمام مسلم فلم تكن موافقة في أول الأمر، والله أعلم).

- وقال الثالث: اللهم إنى كنت قد استأجرت أحيرًا بفرق أرز (والفرق هو مكيال بعادل ستة عشر رطلاً أي حوالی سبع کیلو جرامات تقریبًا)، فلما قضى عمله قال أعطني حقى فعرضت عليه فرقه فرغب عنه، فلم أزل أزرعه حتى جمعت منه بقرًا ورعاءها فجاءني فقال اتق الله ولا تظلمني حقى، قلت اذهب الى تلك البقر ورعائها فخذها، فقال اتق الله ولا تستهزئ بي فقلت إنى لا أستهزئ بك خذ ذلك البقر ورعاءها فأخذه فذهب به (أي: أخذ الأحير كل الربح المنبثق من فرق الأرز بعد استثماره هذه السنين الطوال حتى انبثق منه كل هذا) قال: فإن كنت تعلم أني فعلت ذلك ابتغاء وجهك فافرج لنا ما بقي؛ ففرج الله ما بقي. وخرجوا من الغار بمشون كما في بعض الروايات.

#### مما نستفاد من الحديث:

١- سيق هذا الحديث في شرع من قَبْلَنَا، وشرع من قبلنا إذا ثبت بطريق صحيح من كتاب الله أو سُنَّة رسوله صلَّى الله عليه وسلَّم، ولم يرد في شرعنا ما يبطله أو ينسخه، فإنَّ ما عليه الأكثرون أنَّه بهذا الاعتبار حُجّة يقتضى العمل به لوجوب العمل بجميع نصوص الكتاب والسنثة الصحيحة (ينظر: «مجموع الفتاوي» لاين تيمية (١٩/٢٠٧).

٢- الإخلاص حرك الحجر، الإخلاص هو كل شيء، فلا تجعل نصبيًا من عبادتك لأحد، اجعلها كلها لله قال صلى الله عليه وسلم قال الله تعالى: (أنا أغنى الشركاء عن الشرك، من عمل عملاً أشرك فيه معي غيري

ترکته وشرکه) (رواه مسلم: ۵۳۰۰).

٣- فضل برالوالدين بينه النبي صلى الله عليه وسلم فك كثير من السنة؛ كقوله صلى الله عليه وسلم: (الوالد أوسط أبواب الجنة فأضع ذلك الباب أو احفظه) (صحیح سنن ابن ماجة ۱۹۳/۸)، وغیره الكثير فليراجع.

٤- فضل أداء الأمانة، ثم حسن العهد والسماحة في المعاملة؛ كما فعل صاحب · Jasti

٥- الأصل أنه لا يجوز التصرف في مال الغير بغير إذنه، لكن إن تُصُرِّفَ فيه لصلحة راجحة فإن هذا موقوف على إجازة مالكه، وما حصل من أرياح فأرياح ingitan tan.

قال ابن تيمية في مجموع الفتاوي (٥٧٨/٢٠)؛ مع أن القول بوقف العقود مطلقًا هو الأصح في الحجة، وليس ذلك إضرارًا أصلاً، بل صلاح بلا فساد، فإن الرجل قد يرى أن يشتري لغيره أو يبيع له، أو يستأجر له أو يوجب له، ثم يشاوره، فإن رضى وإلا لم يصبه ما ىضرە.

٦- مشروعيَّة التَّوسُّل إلى الله بالعمل الصَّالح، خلافًا لمن يسلكون طرق التوسل البدعية غير المشروعة التي انتشرت هذا الزمان.

فضل عبادة الافتقار إلى الله والتبرؤ من الحول والقوة إلا بالله؛ إذ الافتقار المطلق هو حقيقة العبودية ولبُها كما قاله ابن القيم في [مدارج السالكين، (۲/۲۹) فليراجع.

٧- الدعاء مع حسن الظن بالله من أقوى أسباب النجاة؛ كما قال جليسهم الصالح الذي أحسن بربه الظن: "لا ينجيكم اليوم إلا أن تدعوا الله ...".

وهكذا تنجلي بإذن الله الأزمات كما تنجلي بالفجر الظلمات.

وكما قال القائل:

ولرب ضائقة يضيق بها الفتي ذرعًا، وعند الله منها المخرج

ضاقت فلما استحكمت حلقاتها

فُرجَتْ، وكنت أظنها لا تفرج

فسبحان الذي يسمع النداء ويكشف البلاء عن عباده المضطرين « أمَّن يُجبِبُ ٱلْمُضْطَرِّ إِذَا دَعَاهُ وَيَكْشِفُ ٱلشُّوَّءَ وَيَجْعَلُكُمْ خُلَفَاءَ ٱلْأَرْضِ أَولَكُ مَّعَ ٱللَّهِ قَلِيلًا مَّا نَدَكُرُونَ» (التمل:٦٢).

٨- لا يغتر العبد بما يتشدق به الناس من الشعارات الجميلة التي تخفي وراءها تفكك عرى الدين، فكاد أن يقع المحذور من القريب الخالط لابنة عمه.

٩- من أجلُ العبادات العفة عن المحرمات، وكذلك تعظيم الحرمات، وهي من دلائل تقوى القلوب كما قال تعالى: ( فَالِكَ وَمَن يُعَظِّمُ شَعَامِرُ ٱللهِ فَإِنَّهَا مِن تَقُوعَى القلوب)(الحج:٣٢).

١٠- من ترك شيئًا لله عوضه الله خيرًا منه، وثبت عن رسول الله صلى الله عليه وسلم أنه قال: (إنك لن تدع شيئًا لله عزوجل إلا بدلك الله به ما هو خير لك منه) قال الأثباني: "وسنده صحيح على شرط مسلم" الضعيفة (١٢/١) ((ينظر: شرح النووي على مسلم ٤٩/٤)، وينظر: فتح المنعم شرح صحيح مسلم شرحه للحديث، وعمدة القاري شرح صحيح البخاري بتصرف)).

وختامًا؛ فإن في نبأ أهل الغار إظهارًا لشأن التوحيد والخبيئة الصالحة؛ فلعمر الله! لَلصدق طوق نجاة في أمواج البلاء المتلاطمة. والحمد لله رب العالمين.



٧٨٧= «أبو بكرمنِّي، وأنا منهُ، وأبو بكر أخي في الدنيا والآخرة».

الحديث لا يصع: أخرجه أبو منصور الديلمي في «مسند الفردوس» (ح٢٤٣- الغرائب الملتقطة) من حديث عبد الرحمن بن عمرو بن جبلة، عن عباسة المجاشعية، عن أم حبيبة الرقاشية، عن عائشة مرفوعًا، وعلته عبد الرحمن بن عمرو بن جبلة، قال الحافظ ابن حجرفي «الغرائب الملتقطة»: «عبد الرحمن كذبوه». اهـ. وقال الإمام الحافظ ابن أبي حاتم في «الجرح والتعديل» المرحمن كذبوه عنه فقال: كان يكذب؛ فضربت على حديثه». اهـ.

وقال الأمام الحافظ الدارقطني في «السنن» (٥٩٢/٣٨١/١): «متروك يضع الحديث». اه. فالحديث: «موضوع».

قال الحافظ ابن حجرية «شرح النخبة» (ص٤٤): «والطعن بكذب الراوي في الحديث النبوي هو الموضوع». اهـ.

لذلك قال الحافظ السيوطي في «تدريب الراوي» (٢٧٤/١) النوع (٢١): «الموضوع: هو الكذب المختلق المصنوع، وهو شرّ الضعيف وأقبحه، وتحرم روايته مع العلم بوضعه في أيّ معنى كان، سواء الأحكام والقصص والترغيب وغيرها إلا مقرونًا ببيان وضعه». اهـ.

#### ٨٨٧= «صَلاَةُ النَّهارِ عَجْماءُ».

الحديث لا يصح: أورده الحافظ السيوطي في «الأحاديث المشتهرة» (ح٢٧٤)، وقال: «قال الدارقطني والنووي: باطل لا أصل له». اهـ.

اللُّتُقُوا الدُّنيا، واتَّقوا النُّساءَ، فإنَّ إبليس طَلاعٌ رصَادٌ، وما هوَ بشيءٍ من فُخوخِه بأوثقَ لصيده في الأتقياء منَ النّساء».

الحديث لا يصح: أخرَج أبو منصور الديلمي في «مسند الفردوس» (ح١٣٥) من حديث سعيد بن سنان، وهو سنان، عن أبي الزاهرية، عن كثير بن مرة، عن معاذ بن جبل مرفوعًا وعلته سعيد بن سنان، وهو الذي روى عن أبي الزّاهرية حُدير بن كريب، وروى عنه محمد بن شعيب كما في هذا المسند بيّنه الحافظ المزي في «تهذيب الكمال» (٢٢٧٧/٢٨/٧)، وهو الحمصي.

قال الإمام البخاري في «الضعفاء الصغير» (٢٢٧٧/٢٢٨/٧)، وهو الحمصي، قال الإمام البخاري في

«الضعفاء الصغير» (١٣٥): «سعيد بن سنان الحمصي عن أبي الزاهرية منكر الحديث». اهـ. وقال الإمام النسائي في «الضعفاء والمتروكين» (٢٦٨): «متروك». اهـ.

وقال الحافظ ابن حجرية «التقريب» ( ( ٢٩٨/ ): «متروك ورماه الدارقطني وغيره بالوضع». اهـ. ٧٩٠- «مَنْ حَضَرَ لأَخيه قَليبًا، أَوْقَعهُ اللّه فيه قَريبًا».

الحديث لا يصح: أورده القاري في «الموضوعات» (ح٣١١) وقال: «قال العسقلاني: لم أجد له أصلاً». والحِنُ لا تَخْبِلُ أَحَدُا في بَيْته عَتِيقُ مِنَ الْخَيْلِ».

الحديث لا يصح: أخرجه أبو الشيخ في «العظمة» (ح١٣٠٥) من حديث سعيد بن سنان عن يزيد بن عبد الله بن عريب عن أبيه عن جده عريب مرفوعًا، وعلته سعيد بن سنان أبو مهدي الحمصي روى عن يزيد بن عبد الله بن عريب المليكي، وهو يروي عن أبيه عن جده. كذا في «تهذيب الكمال» (٢٢٧/٢٢٨/٧) للحافظ المزي، وسعيد بن سنان منكر الحديث متروك رماه الدارقطني وغيره بالوضع كما بينا آنفًا؛ فالحديث موضوع، وقد بينا آنفًا حد الموضوع ورتبته، وحكمه.

#### ٧٩٧- «من لم يستغن بآيات الله فلا أغناهُ الله ».

الحديث لا يصح: أورده الغزالي في «الإحياء» (١٢٢/٤) مرفوعًا بصيغة الجزم، وقال الحافظ العراقي في «تخريج الإحياء»: لم أجده. اهـ.

وأورده الإمام الشوكاني في «الفوائد المجموعة في الأحاديث الموضوعة» (ص٢٩٧) وقال: «قال في المختصر؛ لم يوجد». اهـ.

٧٩٣- «استشفوا بما حمد الله تعالى به نفسَه قبلَ أن يحمدَه خلقُه، ويما مدح الله تعالى به نفسَه، (الحمدُ لله)، و(قُلُ هو الله أحَدُ)، فمن لم يشفه القرآنُ فلا شفاه الله».

الحديث لا يصح: أخرجه أبو منصور الديلمي في «مسند الفردوس» (ح١٥٣- الغرائب الملتقطة) من حديث أحمد بن الحارث الغساني عن ساكنة بنت الجعد عن أبيها مرفوعًا، وعلته أحمد بن الحارث الغساني. قاله الإمام البخاري في «التاريخ الكبير» (٢/٢/١): «أحمد بن الحارث الغساني ويعرف بالغنوي أبو عبد الله بصري سمع ساكنة بنت الجعد فيه نظر». اهـ. وأخرجه الإمام الحافظ ابن عدي بسنده إلى الإمام البخاري وأقره في كتابه «الكامل» (١٧٣/١)، ونقله الحافظ الذهبي في «الميزان» (٣٢٥/٨٨/١)، وقال: «قال أبو حاتم: متروك الحديث، وقال البخاري: فيه نظر». اهـ.

قلتُ: وهذا المصطلح عند البخاري له معناه، فقد بَيَّنه الحافظ الذهبي في «الموقظة» (ص٤٩) فقال: «وعادة البخاري إذا قال: (فيه نظر) معناه أنه متّهم أو ليس بثقة». اهـ.

٧٩٤ . مَن قرأ القرآنَ فلُهُ مائتا دينار فإن لم يُعطَّها في الدُّنيا أعطيها في الآخرة».

الحديث لا يصح: أخرجه الحافظ أبن عدي في «الكامل» (١١٢/٥) من حديث عمرو بن جميع، عن جويبر عن الضحاك عن النزال بن سبرة، عن علي مرفوعًا، فيه علتان: جويبر، وعمرو بن جميع، وأورد هذا الحديث الإمام الشوكاني في «الفوائد» (ص٣٠٨) وقال: «رواه ابن عدي عن علي مرفوعًا وفي إسناده جويبر، وعمرو بن جميع كذابان». ثم قال: «هذا حديث موضوع لا يشك فيه وضعه المبتدئ في هذا الفن». اهـ.



بسم الله، والحمد لله، والصلاة والسلام على رسول الله؛ صلى الله عليه وسلم.

أما بعد، فقد ذكرنا في الحلقة الماضية الإحداد على الميت، وحكم تغسيل المرأة لزوجها، وتغسيل المرزوج لنزوجته، وكذا تغسيل المرزة للصبي، ونستكمل أحكام الجنائز؛ سائلين الله تعالى أن يتقبل جهد المقل وينفع به المسلمين.

أولاً: يقكم ثوب تكفن المرأة؟

لم نقف على حديث مرفوع بسند يصح في كيفية تكفين المرأة، وعلى أن ذلك يكون في خمسة أثواب، اللهم إلا حديثًا ذكره الحافظ في الفتح (١٣٣/٣) وعزاه إلى الجوزقي من طريق إبراهيم بن حبيب ابن الشهيد، عن هشام عن حفصة عن أم عطية، قالت: (فكفناها في خمسة أشواب، وخمرناها كما يُخمر الحي)، قال الحافظ، هذه الزيادة صحيحة الإسناد، وهذه الزيادة بمقتضاها قال أكثر أهل العلم.

عن أم عطية، قالت: توفيت بنت النبي صلى الله عليه وسلم فقال لنا «اغسلنها ثلاثاً أو خمسًا أو أكثر من ذلك إن رأيتن، فإذا فرغتن فآذنني»، فلما فرغنا آذناه فنزع من حقوه إزاره وقال: «أشعرنها إياه» (أخرجه: البخاري ١٢٥٧، ومسلم ٩٣٩).

أشعرتها إياه: اجعلنه شعارًا لها، وهو الثوب الذي يلى الجسد، سمى شعارًا لأنه يلى الجسد. (مسلم

اعدد ای د/عزة محمد رشاد (أم تمیم )

بشرح النووي ١/٨).

وفي هذا الحديث جواز تكفين المرأة في ثوب الرجل. بعض الآثار التي جاءت في كفن المرأة

ا- عن ابن جريج قال: قلت لعطاء: في كم تكفن المرأة؟ قال: «في ثلاثة أشواب؛ درع وثوب فوقها تلف فيه قلت: ولا خمار؟ قال لا، ولكنها تجمع بالعصائب، إن لها هيئة كهيئة الرجل». أخرجه: عبد الرزاق في المصنف (٦٢٣٩).

الدرع: هو القميص، أو ما يسمى العباية التي تلبسها المرأة.

٢- عن منصور عن إبراهيم قال: «تكفن المرأة في خمسة أثواب: درع، وخمار، ولفاف، ومنطق، ورداء». أخرجه: ابن أبي شيبة في المصنف (١١٠٩١) وعبد الرزاق في المصنف (٢٢٤٢).

٣- عن هشام عن ابن سيرين قال: «تكفن المرأة في خمسة أثواب: درع، وخمار، وخرقة، ولفافتين».
 أخرجه: عبد الرزاق في المصنف (٦٢٣٤).

قلنا لعبد الرزاق، وكيف يصنع بالخرقة؟ قال: تُجعل كهيئة الإزار من فوق الدرع.

٤- عن إسرائيل عن عيسى بن أبي عزة، قال:
 «شهدت عامرًا الشعبي كفن ابنته في خمسة أشواب، وقال: الرجل في شلاث، أخرجه: ابن

أبي شيبة في المصنف (١١٠٨٦) وعبد الرزاق في المرزاق في المصنف (٦٢٤٤).

ذهب جمهور العلماء من السلف والخلف إلى أن المرأة تكفن في خمسة أشواب، وحجتهم الحديث الذي صححه الحافظ في الفتح والذي ذكرناه في أول الباب، وأيضًا الآثار التي جاءت بذلك.

وهذا مذهب الشافعية، والمالكية، والحنفية، والحنابلة، وأهل الظاهر ولا نعلم لهم مخالفًا من السلف.

#### أقوال أهل العلم في كفن المرأة:

قال الخرقي في مختصره مع المغني (٢٩٧/٢، ٢٩٨):

والمرأة تكفن في خمسة أشواب: قميص، ومئزر، ولفافة، ومقنعة، وخامسة تشد بها فخذها.

قال ابن المنذر: «أكثر من نحفظ عنه من أهل العلم يرى أن تكفن المرأة في خمسة أثواب، وإنما استحب ذلك لأن المرأة تزيد في حال حياتها على الرجل في الستر لزيادة عورتها على عورته، فكذلك بعد الموت، ولما كانت تلبس المخيط في إحرامها وهو أكمل أحوال الحياة استحب إلباسها إياه بعد موتها، والرجل بخلاف ذلك، فافترقا في اللبس بعد الموت، لافتراقهما فيه في الحياة، واستويا في الغسل بعد الموت، لاستوائهما فيه في الحياة، واستويا في الغسل بعد الموت لاستوائهما فيه في الحياة.

قال الشافعي في الأم (١/٥٤١): «والمرأة يُصنع بها في الغسل والحنوط ما وصفت، وتخالف الرجل في الغمن إذا كان موجودًا، فتلبس الدرع، وتؤزر، وتعمم، وتلف، ويشد ثوب على صدرها بجميع ثيابها، قال؛ وأحب إلي أن يجعل الإزار دون الدرع فأمر النبي صلى الله عليه وسلم في ابنته بذلك». قال ابن عبد البرفي الاستذكار (١٩/٣)؛ «ولا ينبغي أن يزاد الرجل على ثلاثة أثواب، كذلك ينبغي لن يجد أن لا تنقص المرأة عن خمسة أثواب؛ درع، وخمار، وثلاث لفائف، يخمر رأسها بالخمار، وأما الدرع فيفتح في وسطه، ثم تلبسه، ولا يخاط من جوانبه وأحد اللفائف يلف على حجزتها وفخذيها حتى يستوي ذلك منها بسائر جسدها، ثم تدرج في اللفاقتين كما يندرج بسائر جسدها، ثم تدرج في اللفاقتين كما يندرج

جاء في فتح القدير (١١٨/٢): «وتكفن المرأة في

خمسة أشواب: قميص، وإزار، وخمار، ولفافة، وخرقة تربط فوق ثدييها؛ لحديث أم عطية: «أن النبي صلى الله عليه وسلم أعطى اللواتي غسلن ابنته خمسة أشواب، ولأنها تخرج فيها حال الحياة فكذا بعد المات».

وجاء في المحلى (٣٣٩/٣): «وأفضل الكفن للمسلم: 
ثلاثة أثواب بيض للرجل يلف فيها لا يكون في قميص، ولا عمامة، ولا سراويل، ولا قطن، والمرأة 
كذلك وثوبان زائدان».

ثانيًا: أين يقوم الإمام من جنازة المرأة؟

ا- عن سمرة بن جندب رضي الله عنه قال:
 «صليت وراء النبي صلى الله عليه وسلم على امرأة
 ماتت في نفاسها فقام عليها وسطها». أخرجه
 البخاري (١٣٣٢)، ومسلم (٩٦٤).

Y- عن أبي غالب قال: «صليت مع أنس بن مالك على جنازة رجل فقام حيال رأسه، ثم جاءوا بجنازة امرأة من قريش فقالوا: يا أبا حمزة صل عليها، فقام حيال وسط السرير، فقال له العلاء بن زياد: هكذا رأيت النبي صلى الله عليه وسلم قام على الجنازة مقامك منها ومن الرجل مقامك منه، قال: نعم، فلما فرغ قال: احفظوا». صحيح سنن الترمذي (١٠٣٤)، وصحيح أبي داود (٢١٩٤)، وصحيح وأخرجه الطحاوي في المعاني (٢٧٤٣)، وصحيح ابن ماجه (١٤٩٤).

ذهب أكثر أهل العلم إلى أن السنة في الصلاة على الجنازة أن يقف الإمام عند وسط المرأة ورأس الرجل، واستدلوا بأحاديث الباب، وهو قول الشافعية وبعض الجنفية وأهل الظاهر-المجموع (١٨٣/١)، المحلى (٣٤٥/٣).

وخالفهم في ذلك آخرون، قال أبو حنيفة: يقف الإمام عند صدر الرجل وكذلك المرأة فهما سواء، وقال مالك: يقوم عند وسط الرجل وصدر المرأة، ورواية عن أحمد يقوم عند صدر الرجل ووسط المرأة وهو قول للشافعي- البناية شرح الهداية (٢٢٤/٣)، مواهب الجليل (٢٢٧/٢)، المغني

#### أقوال أهل العلم:

جاء في شرح معاني الأثار (١٩/٢)؛ بعد أن ذكر

حديث أنس وحديث سمرة كما تقدم قال: « فبين أنس رضي الله عنه في هذا الحديث أن رسول الله صلى الله عليه وسلم كان يقوم من الرجل عند رأسه ومن المرأة من وسطها، على ما في حديث سمرة، فوافق حديث سمرة في حكم القيام من المرأة في الصلاة عليها كيف هو، وزاد عليه حكم الرجل في القيام منه للصلاة عليه، فهو أولى من حديث سمرة ».

جاء في المجموع (١٨٣/٥): «السنة أن يقف الإمام عند عجيزة المرأة بلا خلاف للحديث، ولأنه أبلغ في صيانتها من الباقين، وفي الرجل وجهان، الصحيح باتفاق المصنفين وقطع به كثيرون وهو قول أصحابنا المتقدمين أنه يقف عند رأسه» اه.

#### تعقيب وترجيح

أرى والله أعلم أن الصواب مع من ذهب إلى أن الإمام يقف عند رأس الرجل ووسط المرأة للأحاديث الصحيحة الواردة في هذا الياب.

ثالثًا: إذا اجتمعت جنائز الرجال والنساء، كيف تُوضَع ليصلي عليها؟

ا- عن نافع أن ابن عمر رضي الله عنهما صلى على تسع جنائز جميعًا فجعل الرجال يلون الإمام والنساء يلين القبلة، فصفهن صفًا وحدًا ووضعت جنازة أم كلثوم بنت علي امرأة عمر بن الخطاب وابن لها يقال له زيد، وضعا جميعًا والإمام يومئذ سعيد بن العاص، وفي الناس ابن عمر، وأبو هريرة، وأبو سعيد، وأبو قتادة، فوضع عنظرة إلى ابن عباس، وأبي هريرة، وأبي سعيد، فأبي قتادة، فقلت: ما هذا؟ قالوا: هي السنة. أخرجه الدارقطني (١٩٧٨)، وضحيح النسائي الرزاق في المصنف (١٩٧٨)، وصحيح النسائي

٢- عن أبي حصين عن موسى بن طلحة عن عثمان
 بن عفان: «أنه جعل الرجل يلي الإمام، والمرأة أمام
 ذلك، أخرجه عبد الرزاق في المصنف (٦٣٦٠).

عن الأعمش عن إبراهيم أنه قال: إذا اجتمعت جنائز الرجال والنساء، كان الرجال يلون الإمام، والنساء أمام ذلك. أخرجه عبد الرزاق في المصنف (٦٣٦١).

إذا اجتمعت جنائز الرجال والنساء صلى عليهم الإمام صلاة واحدة، وجعل جنائز الرجال مما يلي الإمام، وجنائز النساء مما يلي القبلة، وهذا ما ذهب إليه جمهور أهل العلم واحتجوا بأحاديث الباب.

أقوال أهل العلم:

قال مالك في المدونة (٢٥٧/١): «إذا اجتمعت جنائز الرجال والنساء، جعل الرجال مما يلي الأمام والنساء مما يلى القبلة..

قال ابن المنذر: «وممن قال يقدم الرجال مما يلي الإمام والنساء وراءهم؛ عثمان بن عفان، وعلي، وابن عمر، وابن عباس، والحسن، والحسين، وزيد بن ثابت، وأبو هريرة، وأبو سعيد الخدري، وأبو قتادة، وسعيد بن المسيب، والشعبي، وعطاء، والنخعي، والزهري، ويحيى، الأنصاري، ومالك، والثوري، وأصحاب الرأي، وأحمد، وإسحاق، قال النووي؛ وبه أقول».

رابعًا: صلاة النساء على الجنازة:

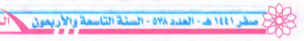
عن عبد لله بن الزبير رضي الله عنه: «أن عائشة أمرت أن يمر بجنازة سعد بن أبي قاص في المسجد فتصلى عليه ، أخرجه مسلم (٩٧٣).

وفي رواية عن عائشة «أنها لما توفى سعد بن أبي وقاص أرسل أزواج النبي صلى الله عليه وسلم أن يمروا بجنازته في المسجد، فتصلي عليه، ففعلوا» أخرجه مسلم (٩٧٣،١٠٠).

وللنساء أن يصلين على الجنازة كالرجال، ودليل ذلك أحاديث الباب، وهذا مذهب الجمهور، وأشار الله الأمام النووي.

قال في شرح المهذب (١٧٠/٥): «إذا حضر النساء مع البرجال فلا خلاف أنه لا يتوجه الفرض اليهن ولا يدخلن فيه، صرح به الشيخ أبو حامد والأصحاب، ولو لم يحضر إلا رجل ونسوة، وقلنا: لا يسقط الفرض بواحد وجب عليهن التتميم». جاء في الإنصاف (١٣/٢): «الصحيح من المذهب: أنه يسن لهن الصلاة عليه جماعة إذا لم يصل عليه رجال نص عليه كالمكتوبة، وقيل: لا يسن لهن جماعة بل الأفضل فرادي».

وللحديث بقية إن شاء الله، والحمد لله رب العالمين.





الحمد لله المتصف بصفات الكمال، المتفرّد بنعوت الجُلال والجَمال، أحمده-سبحانه-حمدًا يليق بجلال وجَهه وعظيم سلطانه، وأشهد أن لا إله إلا الله وحدَه لا شريكَ له في الوهيته، ولا ندّ له في ربوبيته، ولا نظيرَ له في أسمائه وصفاته، وأشهد أن سيّدنا ونبينا محمدًا عبدُه ورسولُه، أعلمُ الناسِ بربه، وأعرَفُهم بحقّه، صلى الله وسلّم عليه، وعلى آله وصحبه، ومن اهتدى بهديه، وسار على نهجه إلى يوم الدين.

أما بعد: فاتقوا الله-عباد الله-حقَّ تقوى، واعبدوه عبادة من كأنه يراه، فيُحسن العمل، واعبدوه عبادة من كأنه يراه، فيُحسن العمل، ولا يغيب عنه ذكر يوم معاده وعقباه: (يَّالَيُّا اللَّهُ اللَّهُ وَلَّا يَقُوا اللَّهُ وَلِّا يَقُلُ مَا فَدَّمَتُ لِغَيْرُ وَالَّعُوا اللَّهُ وَلَّا اللَّهُ الل

أيها المسلمون: إنَّ ممَّا يطليه المؤمنُ ويسعى في تحصيله العلمَ النافعُ؛ فقد كان نبيُّنا-صلى الله عليه وسلم- يسأل ربُّه بقوله: "اللهم إنى أسألك علمًا نافعًا"، وبقوله: "اللهم انفعني يما علمتني، وعلمني ما ينفعني، وزدني علمًا"، وفي الحديثين من التوجيهات أنه لا يُطلب من العلم إلا النافعُ، وفيهما أيضًا تعليم للأمة أن يسألوا الله أن يعلمهم ما ينفعهم، بل قد جاء الحث مصرَّحًا بِهِ فِي قوله صلى الله عليه وسلم: "سَلُوا اللَّهُ عَلْمًا نَافِعًا"، ولا يكتفي العبدُ بسؤال العلم النافع، بل يطلب الزيادة منه، كما قال عز وجل: (وَقُل رَّبِّ رِدْفِي عِلْمًا) (طه: ١١٤)؛ أي: ربِّ زدني علمًا إلى ما علمتني، فأمر نبيّه بمسألته من فوائد العلم ما لا يعلى، ولم يأمره سيحانه بطلب الزيادة في

#### الشيخ د: فيصل بن جميل غزاوي خطيب السجد الحرام

شيء إلَّا في العلم، وفي هذا دلالة واضحة على فضيلة العلم، وأنَّه أفضلُ الأعمال، فلم يزل صلى الله عليه وسلم في الزيادة والترقي في العلم حتى توفّاه الله تعالى.

أفضل العلوم على الإطلاق العلم بالله

معاشر المسلمين: أفضلُ العلوم على الإطلاق العلم بالله، قال ابن رجب-رحمه الله-: "أفضلُ العلم العلم بالله، وهو العلم بالله، وهو العلم بأسمائه، وصفاته، وأفعاله التي تُوجِبُ لصاحبها معرفة الله وخشيته ومحبته وهيئبته، وإجلاله وعظمته، والابتتُل إليه دون خَلْقه"، وقال ابن تيمية-رحمه الله- دون خَلْقه"، وقال ابن تيمية-رحمه الله- أوالعلم بالله يُراد به في الأصل نوعان، أحدهما: العلم به نفسه؛ أي: بما هو متصف به من نعوت الجلالِ والإكرام، وما دئت عليه أسماؤه الحسني، وهذا العلم إذا رَسَخَ عليه أسماؤه الحسني، وهذا العلم إذا رَسَخَ فِي القلب أوجب خشية الله لا محالة، فإنه

التوحيد صفر ١٤٤١هـ - العدد ٥٧٨ - السنة التاسعة والأربعون

لا بد أن يعلم أن الله يُثيبُ على طاعته، ويُعَاقِبُ على معصيته، والنوعُ الثاني؛ يراد بالعلم بالله العلمُ بالأحكام الشرعية من الأوامر والنواهي والحلال والحرام"، وقال ابن القيم-رحمه الله-: "فالعلمُ بالله أصل كل علم، وهو أصل علم العبد بسعادته، وكماله ومصالح دنياه وآخرته، والجهل به مستلزم للجهل بنفسه ومصالحها وكمالها، وما تزكو به وتفلح، فالعلمُ به سعادة العبد، والجهل به أصل شقاوته، ولا سعادة للعباد ولا صلاح لهم، ولا نعيم إلا بأن يعرفوا ربّهم، ويكون وحدَه غاية مطلوبهم، والتعرُّف إليه قرَّةَ عيونهم، ومتى فقدُوا ذلك كانوا أسوأ حالاً من الأنعام، وكانت الأنعامُ أطيبَ عيشًا منهم في العاجل، وأسلم عاقبة في الأجل".

أيها المسلمون: وبحسب معرفة العبد بريه يكون إيمانه، فكلما ازداد معرفة بريه ازداد إيمانه، وكلما نقص نقص، قال صلى الله عليه وسلم: "إنَّ أتقاكم وأعلمكم بالله أنا"، فيُستفاد منه أنه كلما كان الرجل أقوى في معرفة ريه كان أقوى في دينه، وكونه-عليه الصلاة والسلام- أعلمنا بالله يتضمَّن أن علمَه بالله أفضل من علم غيره به، وإنما زاد علمه بالله لزيادة معرفته بتفاصيل أسمائه وصفاته، وأفعاله وأحكامه، وعظمته وكبريائه، وما يستحقه من الجلال والإكرام والإعظام، ولكون علمه بالله مستندا إلى عين اليقين، فلمَّا زادت معرفة الرسول بريِّه زادت خشيته له وتقواه، فإن العلم التام يستلزم الخشية، كما قال تعالى: (إنَّهَا يُخْلَي الله مِنْ عِبَادِهِ النَّلْمَتُوُّ )(فاطر: ٢٨)، قال أحمد الأنطاكي-رحمه الله-: "مَنْ كان بالله أعرف كان من الله أخْوَفْ"، فمن بالله وأسمائه وصفاته وأفعاله وأحكامه أعلم كان له أخشى وأتقى، وإنما تنقص الخشية والتقوى بحسب نقص المعرفة بالله.

العلم بالله وعبادته قضيتان متلازمتان

أيها المسلمون: العلم بالله وعبادته قضيتان متلازمتان، لا تنفك إحداهما عن الأخرى، وأمران مطلوبان لأنفسهما، مقصودان لذاتهما، لا يقوم أحدهما مقامَ الآخر، دل على ذلك قولُه-تعالى-: ﴿ قَالَمُ لَنَّهُ لَا إِلَّهُ إِلَّا اللهُ وَاسْتَغْفِرُ لِدَيْكَ) (مُحَمَّد: ١٩)، فاعلم: أمرٌ بالعلم، واسْتَغْضَرُ أمرٌ بالعمل.

والعلم بأمرالله أي العلم بحدود الله وأحكام شريعته من الحلال والحرام، إنما يُطلب في الحقيقة بباعث العلم بالله-تعالى-، فيريد العبد أن يُرضيه ويطيعه ويتبع أمرَه، فيُقبل على هذا العلم ليتبع أمرَ الله ويجتنب مساخطه، وبهذا يكون العلم بأمر الله دالا على العلم بالله، وأمَّا إن طلب هذا العلمَ لغير وجه الله فلا شكَّ أنَّه يعودُ وبالا على صاحبه، كما قال رسول الله-صلى الله عليه وسلم-: "مَنْ تعلُّم علمًا مما يُبتغي به وجِهُ الله-عزوجل- لا يتعلمه إلا ليُصيبَ به غَرَضًا مِن الدنيا لم يجد عَرْف الجنة يومَ القيامة" يعنى ريحها، (رواه أبو داود، وابن ماجه، وأحمد).

قال الأوزاعي-رحمه الله-: "سأل رجل ابنَ مسعود-رضى الله عنه-: "أيَّ الأعمال أفضل؟ قال: العلم، فكرَّر عليه ثلاثا كل ذلك يقول: العلم، ثم قال: ويحَكّ، إنّ مع العلم بالله ينفعك قليل العمل وكثيرُه، ومع الجهل بالله لا ينفعُك قليل العمل ولا كثيرُه".

أعظم علم ينفع الإنسان في عاجله وآجله عبادَ الله: وكما أن أعظم علم ينفع الإنسانَ في عاجله وآجله هو العلم بالله-تعالى- ويما يرضيه فأعظم الجهل وأشده وأشنعه الجهل بالله-تعالى- ويدينه الذي ارتضاه لعباده، وَمَنْ عَطْلُ عَقْلُهُ عِن تحصيل ما ينفعه من العلوم الشرعية التي بها يُقيم دينُه ويعبد ريَّه فهو من الجاهلين، ولو كان مبرِّزا في علوم الدنيا؛ إذ إنَّ أضرَّشيء على العباد أن يجهلوا ما ينفعهم وما يضرهم، وما يقرِّيهم من الله-

تعالى-، وهو الإيمان به وطاعته واتباع رسله، ولذلك امتدح الله-تعالى- العلم والعلماء، وذمَّ الجهل وأهلَه وأخبر أن أهلَ العلم وأهلَ الجهل لا يستويان أبدًا: (عَلَّ مَلْ يَسَوَى الَّيْنَ مَتَكِنَ الْمُلُوا الْأَمْرِ: ٩). وَالْمُلُونَ لَا يَعْلَى الْمُلُوا الْمُلُودَ اللّهُ اللّ

التي اجتاحت بلاد العالم

أيها المسلمون: إن موجة الإلحاد قد اجتاحت بلاد العالم، فاكتسبت أنصارًا وشهدت تمدّدًا حتى زحفت نحو بلاد السلمين، وخاصة الشباب، فعصفت بقلوب من جهلوا ربهم، ولم تتأسِّس معرفته في نفوسهم، وتسللت إلى عقولهم وفكرهم فجعلتهم حياري متذبذبين، بل قد أفضى ذلك ببعضهم إلى إنكار الربِّ وهُجْرِ العبادات، وانقطاع الانتماء لجتمعهم المسلم، حاملين ثقافة دخيلة مستوردة، قائمة على الشك، وناقمة على الثقافة الإسلامية، وهذه الموجة الإلحادية تستدعى-من باب النصح للأمة ونصرة الحق- قيامَ أهل العلم بواجبهم في التصدي لها، دُحْرًا لجهود حاملي لوائها، وكشفًا لحقائقهم، فدعاة الإلحاد يحرصون على نشر باطلهم لدى الفتيان والفتيات خاصة، فيُخاف على افتتان الشياب يهم، أكثر مما يُخاف من غيرهم من دعاة الباطل، فإنهم لا يألون جهدًا في بث الإلحاد بأساليب شتى، وصور مختلفة، فكان ضررهم أكثر، وتأثيرهم أكس

ومما يجدر ذكرُه أن فكر الإلحاد يعني في مضمونه ميل الإنسان عن فطرة الألوهية والتدين، وعن المنهج الحق الذي أمرَه خالقُه باتباعه، والمسلم بحاجة إلى أن تستَقرَّ معاني توحيد الربوبية في نفسه؛ لأنه هو معرفة الله-تعالى-، وهو أصل الدين، فقضايا توحيد الربوبية تخفى على كثير من عوامً المسلمين.

أيها الإخوة في الله: يجب في مثل هذا الزمن

الذي تعرض فيه موجات الإلحاد لبعض مَنْ لم يتعلم العقيدة الصحيحة ولم يتشبّع منها، وضَعُفَ تعظيمُ اللّه في نفسه يجب أن نحمى مجتمعنا وشبابنا من هذا الخطر العظيم الداهم، وهو الكفر بالله-جل وعلا-، وذلك بتأصيل هذه المسألة العقدية العظيمة، وتفصيلها بعرض دلائل توحيد الله في ريوبيته، وإثبات وجوده، وتبسيطها للناس، والتعريف بها والتأكيد عليها، بما يكون حصْنًا حصينًا للقلوب عن وقوع الشك والرَّيْبِ فيها، فلا تنطلي عليها شبهاتُ وأوهامُ أهل الضلال، ودَوْرُ المصلحينَ في هذه الأمة إذا جاءت الآيات التي فيها ذكرُ الله وذكرُ عظمته، أن يرققوا القلوب بها، وإنَّ عدمَ العناية اللازمة بقضية الربوبية يؤدِّي إلى تنامي ظاهرة الالحاد، وإنكار وجود الربِّ تقدُّس وتعالى.

أهمية معرفة الله عز وجل:

عبادَ الله، مَنْ عَرَفَ ربَّه فأيَّ شَيء جَهلَ، ومن لم يَعرف ربَّه فأي شيء عرف؟ قال ابن القيم-رحمه الله-: "أي شيء عَرف مَنْ لم يعرف الله ورُسُلَه، وأي حقيقة أدركَ مَنْ فاتَتْه هذه الحقيقة؟ وأي علم أو عمل حصَل لمن فاته العلمُ بالله والعمل بمرضاته؟ ومعرفة الطريق الموصلة إليه؟

إن القلوب إذا لم يحركها حادي معرفة الله-عز وجل- وتعظيمه، فإن العطب سيتمكن منها، والران سيكسوها، فأي شيء يريده قلب لم يتعرف على الله عز وجل؟

إن الحياة المادية إذا استغرق فيها العبد، وابتعد عن تذكير قلبه بمعرفة الله فإنه- ولا شكّ- سيستجلب الهموم والغموم ويبتعد عن التوفيق، بل وعن لذة الحياة، فأي لذة في حياة مَنْ لم يتعرف على الله، أو غفل عن سُنُل معرفته؟



الحمد لله، والصلاة والسلام على رسول الله، وبعد:

ما يزال الحديث موصولاً عن صلاة التطوع، وقد تكلمنا في الحلقة السابقة عن قضاء السنن والنوافل، ونبدأ في هذه الحلقة الحديث السنن التي لا ترتبط بالصلوات الخمس، ونبدأ بالحديث عن صلاة الضحى:

والبحث في صلاة الضحى يشتمل على مسائل منها: المسألة الأولى: فضلها.

المسألة الثانية: حكمها.

المسألة الثالث: وقتها.

المسألة الرابعة: عدد ركعاتها وصفتها. أولاً: فضلها:

وقد آثرت إيراد أكثر الأحاديث التي وردت في فضلها؛ لبيان عظم منزلة هذه النافلة التي صارت مهجورة عند الكثير من الناس الآن، واقتصرت على ذكر الأحاديث التي صحت أو بلغت درجة الحسن لعدم الإطالة.

وردت أحاديث في فضل صلاة الضحى، أذكر منها:

عن أبي ذر رضي الله عنه عن النبي صلى الله عليه وسلم قال: "يصبح على كل سلامي من

اعداد الم د. حمدي طه

أحدكم صدقة، كل تسبيحة صدقة، وكل تحميدة صدقة، وكل تحميدة صدقة، وكل تكبيرة صدقة، وأمر بالمعروف صدقة، ونهي عن المنكر صدقة، ويجزئ من ذلك ركعتين يركعهما من الضحى" رواه مسلم.

قوله صلى الله عليه وسلم: "على كل سلامى من أحدكم صدقة" هو بضم السين وتخفيف اللام وأصله عظام الأصابع وسائر الكف، ثم استعمل في جميع عظام البدن ومفاصله، قال العلماء: المراد صدقة ندب وترغيب لا إيجاب والزام (شرح النووي على صحيح مسلم بتصرف).

ومن فضل هذه الصلاة أن ركعتين منها تُجزئان وتعدلان ثلاثمائة وستين صدقة، فأكرم به من فضل. فعن بريدة رضي الله عنه قال سمعت رسول الله صلى الله عليه وسلم يقول: "في الإنسان ستون وثلثمائة مفصل؛ فعليه أن يتصدق عن كل مفصل منها صدقة. قالوا: فمن يطيق ذلك يا رسول الله؟ قال: النخاعة في المسجد تدفنها، والشيء تنحيه عن الطريق



فإن لم تقدر فركعتا الضحى تجزئ عنك" (رواه أحمد واللفظ له وأبو داود).

فهذه المفاصل الثلاثمائة والستون في الإنسان إذا أصبحت سليمة وأنت معافى بنعمة الله عز وجل ثبت أداء شكرها، فمن شكر هذه النعمة التي أنعم الله بها عليك من سلامة أعضائك أن تفعل الخير، فتكثر من التسبيح والتحميد حتى تبلغ عدد هذه الأعضاء، فتسبح وتحمد وتكبر وتهلل، وتأمر بالعروف وتنهى عن المنكر، وتعين الرجل على دايته فتحمل له متاعه عليها أو تحمله عليها، حتى تبلغ من الصدقات والنوافل قدرهذه النعمة التي أنعم الله عليك بها، وهي الثلاثمائة والستون مفصلاً، فكأنها صدقة الأعضاء، فقال عليه الصلاة والسلام: (ويجزئ عن ذلك ركعتا الضحي)، وفي هذا دليل على فضيلة هاتين الركعتين اللتين بلغتا شكر نعمة الله عز وجل على سلامة البدن كاملاً، وهذا يدل على فضل الصلاة. (شرح زاد المستقنع للشنقيطي).

والحديثان يدلان على عظم فضل الضحى وأكبر موقعها وتأكد مشروعيتها وأن ركعتيها تجزيان عن ثلاثمائة وستين صدقة، وما كان كذلك فهو حقيق بالمواظبة والمداومة. ويدلان أيضًا على مشروعية الاستكثار من التسبيح والتحميد والتهليل والأمر بالمعروف والنهي عن المنكر، ودفن النخامة، وتنحية ما يؤذي المارعن الطريق وسائر أنواع الطاعات ليسقط بفعل ذلك ما على الإنسان من الصدقات اللازمة في كل يوم. (انظر: نيل الأوطار الشوكاني).

وعن أبي هريرة رضي الله عنه قال: "أوصاني خليلي صلى الله عليه وسلم بصيام ثلاثة أيام من كل شهر وركعتي الضحى، وأن أوتر قبل أن أرواه البخاري ومسلم).

ورواه ابن خزيمة ولفظه قال: "أوصاني خليلي صلى الله عليه وسلم بثلاث لست بتاركهن: أن لا أنام إلا على وتر، وأن لا أدع ركعتي الضحى، فإنها صلاة الأوابين، وصيام ثلاثة أيام من كل شهر". قال المهلب: في حديث أبي هريرة الترغيب في صلاة الضحى والحض عليها؛

لأنه لا يوصيه النبي صلى الله عليه وسلم، بالحافظة على عمل إلا وله في عمله جزيل الأجر وعظيم الثواب. (شرح صحيح البخاري لابن بطال).

وقول أبي هريرة هذا لا يعارضه ما تقدم من قوله صلى الله عليه وسلم: "لو كنت متخذا خليلاً لاتخذت أبا بكر"؛ لأن المتنع أن يتخذ هو صلى الله عليه وسلم غيره خليلا لا العكس، ولا يقال: إن الخلة لا تتم حتى تكون من الجانبين؛ لأنا نقول إنما نظر الصحابي إلى أحد الجانبين، فأطلق ذلك أو لعله أراد مجرد الصحية أو المحية" (فتح الباري لابن حجر). وروى مسلم، وأبو داود، والنسائي عن أبي الدرداء رضى الله عنه وعن عبد الله بن عمرو بن العاص رضى الله عنهما قال: بعث رسول الله صلى الله عليه وسلم سرية فغنموا وأسرعوا الرجعة فتحدث الناس بقرب مغزاهم وكثرة غنيمتهم وسرعة رجعتهم؛ فقال رسول الله صلى الله عليه وسلم: "ألا أدلكم على أقرب منهم مغزى وأكثر غنيمة، وأوشك رجعة؛ من توضأ ثم غدا إلى المسجد لسبحة الضحي فهو أقرب منهم مغزى وأكثر غنيمة وأوشك رجعة" (رواه أحمد، والطبراني، وقال الألباني: حسن صحيح).

ومن فضل هذه الصلاة أن الله-سبحانه وتعالىيتكفَّل لصاحبها بأن يكفيه يومه الذي
يصليها فيه، وجاءت الكفاية عامة لتشمل
الحفظ من الشيطان، وتوفير الرزق الحلال
ورد الشر والمكروه، وما إلى ذلك، فعن عقبة بن
عامر الجهني رضي الله عنه أن رسول الله صلى
الله عليه وسلم قال: "إن الله عز وجل يقول:
يا ابن آدم اكفني أول النهار بأربع ركعات أكفك
بهن آخر يومك" (رواه أحمد، وقال الألباني:

وله شاهد عن أبي مرة الطائفي رضي الله عنه قال: سمعت رسول الله صلى الله عليه وسلم يقول: قال الله عز وجل: "ابن آدم صل لي أربع ركعات من أول النهار أكفك آخره" رواه أحمد، وقال الألياني: صحيح لغيره.



وعن أبي أمامة رضي الله عنه أن رسول الله صلى الله عليه وسلم قال: "من خرج من بيته متطهرًا إلى صلاة مكتوبة فأجره كأجر الحاج المحرم، ومن خرج إلى تسبيح الضحى لا ينصبه إلا إياه فأجره كأجر المعتمر، وصلاة على إثر صلاة لا لغو بينهما كتاب في عليين". (رواه أبو داود، وقال الألباني: حسن).

فالمعنى من خرج من بيته أو سوقه، أو شفله متوجهًا إلى صلاة الضحي تاركا أشغال الدنيا لا ينصبه بضم الياء من الإنصاب وهو الإتعاب مأخوذ من نصب بالكسر إذا تعب، وأنصبه غيره أي أتعبه، ويروى بفتح الياء من نصبه أي أقامه، قاله زين العرب، وقال التوريشتي؛ هو بضم الياء والفتح احتمال لغوى لا أحققه رواية إلا إياه؛ أي لا يتعبه الخروج إلا تسبيح الضحي، ووضع الضمير المنصوب موضع المرفوع؛ أي: لا يخرجه ولا يزعجه إلا هو كالعكس في حديث الوسيلة، وأرجو أن أكون أنا هو قاله الطيبي، وقيل: هذا من باب الميل إلى المعنى دون اللفظ وهو باب جليل من علم العربية، وجعل الكشاف منه قوله تعالى: (فشريوا منه إلا قليل منهم) أي في القراءة الشاذة بالرفع؛ إذ معنى ذلك فلم يطيعوه إلا قليل منهم، وكذا هنا إذ معنى لا ينصبه إلا إياه لا يقصد ولا يطلب إلا إياه، وقال ابن الملك وقع الضمير المنصوب موضع المرفوع؛ لأنه استثناء مفرغ يعنى لا يتعبه إلا الخروج إلى تسبيح الضحى فأجره كأجر المعتمر. (مرقاة المفاتيح للملا على القاري).

وهذه الصلاة تسمَّى صلاة الأوَّابِين، فعن أبي هريرة رضي الله عنه قال: قال رسول الله صلى الله على صلاة صلى الله عليه وسلم: «لا يحافظ على صلاة الضحى إلا أوَّابِ قال: وهي صلاة الأوَّابِين» رواه ابن خُزيمة والحاكم. قوله الأوَّابِ: أي كثير الرجوع بالتوبة إلى الله عزَّ وجلَّ.

المسألة الثانية: حكمها:

صلاة الضّحى نافلة مستحبّة عند جمهور الفقهاء، وصرّح المالكيّة والشّافعيّة بأنّها سنّة مؤكّدة. فعن أبي الدّرداء رضي الله عنه قال: «أوصاني حبيبي بثلاث لن أدعهن ما عشت:

بصيام ثلاثة أيّام من كلّ شهر، وصلاة الضّحى، وأن لا أنام حتّى أوتر، (الموسوعة الفقهية الكويتية).

وقد جمع العلامة ابن قيم الجوزية في كتابه الماتع زاد المعاد في هدي خير العباد الأقوال في حكمها فعلفت ستة:

القول الأول: أنها سنة وهو قول جماهير أهل العلم سلفًا وخلفًا، وهذه الطائفة رجحت رواية الفعل على الترك بأنها مثبتة تتضمن زيادة علم خفيت على النافي، قالوا: وقد يجوز أن يذهب علم مثل هذا على كثير من الناس ويوجد عند الأقل.

والقول الثاني: أنها لا تستحب أصلاً. ويروى هذا القول عن عائشة، وابن مسعود، وابن عمر، وأبي بكرة من الصحابة، رضي الله عنهم أجمعين، وهذه الطائفة ذهبت إلى أحاديث الترك، ورجَّحتها من جهة صحة إسنادها، وعمل الصحابة بموجبها.

والقول الثالث: أنها لا تشرع إلا لسبب، ويروى هذا القول عن عائشة، وهذه الطائفة ذهبت إلى أنها تُفعل بسبب من الأسباب، وأن النبي صلى الله عليه وسلم، إنما فعلها بسبب.

والقول الرابع: يستحب فعلها تارة وتركها أخرى، ويروى هذا القول عن بعض الصحابة، وهذا أحد الروايتين عن أحمد، وحكاه الطبري عن جماعة، وهذه الطائفة ذهبت إلى استحباب فعلها غِبًا، فتُصلى في بعض الأيام دون بعض.

والقول الخامس: تستحب صلاتها، والمحافظة عليها في البيوت.

والقول السادس: أنها بدعة. روي ذلك عن ابن عمر، وعبد الرحمن بن عوف، واليه ذهب الهادي عليه السلام، والقاسم، وأبو طالب. (انظر: زاد المعاد في هدي خير العباد لابن قيم الجوزية، ونيل الأوطار للشوكاني بتصرف).

ونكتفي بهذا القدر على أن نبدأ في الحلقة القادمة إن شاء الله بالحديث عن أدلة كل فريق، وبيان القول الراجح منها، وآخر دعوانا أن الحمد لله رب العالمين.

## من روائع الماضي

# مواجهة الكربائشرع

الحمد لله يدافع عن الذين آمنوا، ويتولاهم ويرد كيد الذين كضروا، ويوهن قواهم، ويحمي المؤمنين من المنافقين أن يصيبهم شرهم وأذاهم، ويرفع المؤمنين فوق كل من عاداهم.

وسبحان الله يتولى بفضله عباده المؤمنين ويقصم بعدله، ويعذب الكافرين.

هذا وإن الشيطان ليوحي إلى أوليائه ليخدعوا المؤمنين ويزين لهم أن يكيدوا لهم ويحثهم على المكر بهم وخداعهم، والله سبحانه لم يأمر المؤمنين أن يواجهوا المكر بالمكر مثله، ولا أن يدفعوا الكيد بالكيد يقابله، ولا أن يتخلصوا من الخداع بخداع مثله.

إنما أمرنا الله سبحانه أن ندفع المكر والخداع والكيد وسائر الحيل المحرمة بالشرع الذي أنزله وأتمه وأكمله؛ لأنه سبحانه هو الذي يتولى الدفاع عن المؤمنين فيقول جلت قدرته: ( وَإِن يُرِيدُوا خِيَانَكَ فَقَدٌ خَانُوا الله مِن فَقَدُ خَانُوا الله مِن فَقَدُ مَانُوا الله مِن فَقَدُ مَانُوا الله مِن فَقَدُ لَا أَنْ مَن مُنهُمُ وَالله عَلِيدُ مَكِم ). أي: أنه لا يجوز للمسلم أن يخون ابتداء، ولا أن يرد على الخيانة بخيانة مثلها، فالمسلم لا يخون على من خانه.

والله سبحانه يقول: ( وَإِمَّا غَافَنَ مِن فَوْمٍ خِيانَةٌ فَائْبُ أَلْقَابِينَ). خِيانَةٌ فَائْبِينُ الْقَائِينِينَ). ولقد أخرج أبو داود في سننه بسند صحيح قال: (كان بين معاوية وبين الروم عهد، وكان يسير نحو بلادهم حتى إذا انقضى العهد غزاهم، فجاء رجل على فرس أو برذون وهو يقول: الله أكبر. وفاء لا غدر. فإذا

# يقام الشيخ/ محمد صفوت نور الدين رحمه الله تعالى

عمرو بن عبسة رضي الله عنه فأرسل إليه معاوية فسأله فقال: سمعت رسول الله صلى الله عليه وسلم يقول: (من كان بينه وبين قوم عهد فلا يشد عقدة ولا يحلها حتى ينقضي أمدها أو ينبذ إليهم على سواء)، فرجع معاوية (انتهى من سنن أبى داود).

قال المعلق على (صحيح أبي داود): اتفق الشراح على أن هذا الحديث عام في جميع العقود بين المتحاربين وهو بين المتعاملين من المسلمين أوثق وآكد.

والله سبحانه يقول في كتابه الكريم (وَمَكَرُوا وَمَكَرَ اللهُ وَاللهُ خَيْرُ الْمَنْكِينَ ) (آل عمران: ٥٤)، ويقول: (رَيَمْكُرُونَ وَيَمْكُرُ اللهُ خَيْرُ المُنكِينَ ) الله خَيْرُ المُنكِينَ ) (الأنفال: ٣٠)، ويقول سبحانه: (إنَّمْ يَكِبُدُنَ كَيْدًا اللهُ وَيَكُرُكُنَا) (الطارق: ١٥).

 يَشْعُرُونَ) (النمل: ٥١). وقال: ( قَدْ مَكَرَ الَّذِينَ مِن قَبْلِهِمْ فَأَفَ اللَّهُ بُنْيَنَهُم مِّنَ الْقَوَاعِدِ فَخَرَّ عَلَيْهِمُ السَّقْفُ مِن فَوقِهِمْ وَأَتَمَنَّهُمُ الْعَذَابُ مِنْ حَيْثُ لَا يَشْعُرُونَ ) (النحل: ٢٦).

والله يهدد الماكرين بالسوء بقوله: ( أَفَأَمِنَ اللهِ يهدد الماكرين بالسوء بقوله: ( أَفَأَمِنَ اللهِ اللهِ مَكُرُولًا السَّيَّاتِ أَن يَخْمِفُ اللهُ بِهِمُ ٱلأَرْضَ أَوْ يَأْخُذُهُمْ الْمَحَدَابُ مِنْ حَيْثُ لَا يَشْغُرُونَ ﴿ اللهِ اللهِ اللهُ اللهُولِي اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُولِ اللهُ ا

ومن قوله سبحانه ليطمئن المؤمنين: (إِنَّ النساء: المُنْنِفِينَ يُخْلِعُونَ اللهَ وَهُوَ خَلِعُهُمٌ ) (النساء: الذي ومن القصص القرآني أن الله هو الذي ردَّ الكيد عن يوسف لما كاد النسوة له: الذي ردَّ الكيد عن يوسف لما كاد النسوة له: (وَ اللَّهُ مَصَرفَ عَنْ كَنْدُونَ النَّهُ هُو النّبِيلِينَ النّبِيلِينَ وَالْنُ مِن النّبِيلِينَ النّبِيلِينَ وَالْنُ مِن النّبِيلِينَ اللّبِيلِينَ اللّبَينَ اللّبَينَ اللّبَينَ اللّبِيلِينَ اللّبَينَ اللّبُينَ اللّبَينَ اللّبُينَ اللّبَينَ اللّبَالِينَ اللّبَينَ اللّ

وكذلك لما كاد فرعون فجمع السحرة كاد الله فجعل عصا موسى تنقلب حية: (تَلْقَثُ مَا يَأْفِكُونَ) (الأعسراف: ١١٧). ومن كيده سبحانه أن ألقى الإيمان في قلوب السحرة جميعًا فوقعوا ساجدين ونطقوا مؤمنين، وثبتهم الله أمام تهديد فرعون وملأ الكافرين.

ولما كاد الكافرون لإبراهيم بالنار إحرافًا. كادهم الله بمكر الخير، فجعل النار بردًا وسلامًا على إبراهيم.

ومن كيد الله لقوم نوح أن صنع لهم بحرًا أمواجه كالجبال أغرق فيها الكافرين ونجًى نوحًا ومن معه في الفلك المشحون.

ومن كيد الله لفرعون أن فلق البحر بضربة من عصا موسى حتى عبر بنو إسرائيل، فلما دخل فرعون وملؤه انتظرهم البحر حتى دخلوا جميعًا، ثم أطبق الله البحر عليهم فأغرقهم أجمعين.

ولو ذهبنا نتتبع ذلك من القرآن لطال بنا المقام جدًّا، وخلاصة ذلك ما قاله ابن القيم في (إعلام الموقعين) (إن من كاد كيدًا محرمًا فإن الله يكيده ويعامله بنقيض قصده وبمثل عمله، وهذه سُنة الله في أرباب الحيل المحرمة أن لا يبارك لهم فيما نالوه بهذه الحيلة ويهيئ لهم كيدًا على يد من يشاء من خلقه يجزون به من جنس كيدهم وحيلهم، وفيها تنبيه على أن المؤمن المتوكل على الله وينتصر له إذا كاد الخلق فإن الله يكيد له وينتصر له بغير حول منه ولا قوة). (انتهى).

وليعلم المسلم أن النصر في اتباع شرع الله بالإيمان لا في متانة الكيد فهو سبحانه يقول: (وَلا تَهنُوا وَلَا تَحْزَنُوا وَأَنْتُمُ الْأَعْلَوْنَ إِنْ كُنْتُمُ مُؤْمِنِينَ). وفي اتباع شرع الله الرزق الواسع: (وَإِنَّ خِفْتُمْ عَيْلَةُ فَسَوْفَ يُغْنِيكُمُ الله مِن فَضَالِهِ: إِن شَامًا إِنَّ الله عَلِيمُ حَصَيمَ الله الرزق مِن فَضَالِهِ: إِن شَامًا إِنَّ الله عَلِيمُ حَصَيمَ (التوبة: ٢٨).

فالواجب على المسلم أن يلزم الشرع في مقابل كل كيد أو مكر أو خداع، وأن يلزم الشرع في كل أمر، والله يدافع عنه ويكيد له فاللهم ألهمنا أن نكون على شرعك سائرين وبه عاملين آمين آمين.

والله من وراء القصد



#### الحمد لله، والصلاة والسلام على رسول الله صلى الله عليه وسلم، ويعدُ:

أيها القارئ الكريم:

تحدثنا في المقال السابق حول المدخل الذي جعلناه توطئة للحديث تحت عنوان: «السلفية منهج حياة».

فهي ليست حزبًا ولا تيارًا ولا فكرًا.

واليوم نتكلم عن تعريف هذا المصطلح في ضوء اعتبارات خمسة:

الأول: المعنى اللفظى للمصطلح.

الثاني: المصطلح في تراث المسلمين.

الثالث: المصطلح في الفكر الغربي.

الرابع: المصطلح عند العصرانيين.

الخامس: المصطلح عند الإسلاميين المعاصرين. ولقد حددنا هذه الاعتبارات الخمسة لتكون منطلقًا للحديث عن مصطلح (السلفية) بشيء من الحصر؛ وذلك حتى لا نفتح الباب للحديث عن هذا المصطلح بما يُخرج المقال عن مضمونه. وإن شاء الله سنعرض هذه المنطلقات واحدًا تلو الآخر، ونبين: ماذا يعني المصطلح في كل منطلق من هذه المنطلقات الخمسة؟

فأولاً: ما هو المعنى اللفظي لمصطلح: (السلفية)؟ هذا المصطلح في العربية يُقصد: كل ما تقدم وسبق يُقال له: سلف.

فالسلف هم: الجماعة المتقدمون في السير أوفي السن أوفي الفضل أوفي الموت عن المتأخرين.

فكل من تقدم عنك يُسمى: سلف لك.

وأضيفت (الياء) للفظة: (سلف).. للنسبة. فالسلفي: هو المنسوب أو المنتسب إلى السلف. والسلفية: بزيادة الياء المشددة والتاء المربوطة . تاء الفعل . مصدر صناعي من السلف، فيصير

#### اعدا كأ أ.د. أحمد منصور سبالك

اسم معنى مجرد ، فهو يدل على صفة في اللفظ الذي صنع منه.

والخلاصة:

السلفية: هي خاصية السبق عند الجماعة المتقدمين، سيرًا أو سنًا أو فضلاً أو... إلخ.

وأما ثانيًا: مصطلح السلفية في تراث المسلمين.. ماذا يعني؟

السلف في تراث المسلمين يُقصد به الصدر الأول من المسلمين في هذه الأمة، وفي مقدمتهم أصحاب رسول الله صلى الله عليه وسلم.

ويطلق لفظ (السلفي) على الحامل للمعنى الذي حملوه من المفاهيم الإسلامية والسلوك أيضًا.

وقد ورد في هذا المعنى نصوص منها:

ما ورد في قوله صلى الله عليه وسلم: «.. ستفترق أمتي على ثلاث وسبعين ملة كلها في النار إلا واحدة». قالوا: من هي يا رسول الله؟ قال: «مَن كان على ما أنا عليه وأصحابي» أخرجه الترمذي (٢٦٤١) وحسنه الألباني.

ومنها أيضًا قول ابن مسعود رضي الله عنه: «من كان منكم مستنًا فليستن بمن قد مات، فإن الحي لا تُؤمَن عليه الفتنة، أولئك أصحاب محمد صلى الله عليه وسلم كانوا أبرَ هذه الأمة قلوبًا وأعمقها علمًا وأقلها تكلفًا».

ولهذا لما ظهرت الفتن العقدية ومقالات الفرق التي خالفت مقالات الصحابة الكرام، ظهر معنى لمصطلح السلفية جديد، أطلقوا عليه: أهل السنة والجماعة، ثم أصبح سمة لكل من ينصر مقالات أصحاب النبي صلى الله عليه وسلم؛ كالإمام أحمد لُقُب به إمام أهل السنة»، عندما



نصر السنة يوم المحنة- خلق القرآن-، وغير الإمام أنمة كُثر.

وهذا جعل بعض المؤرخين يعتبرون «السلفية» ظاهرة عباسية، ظهرت في العصر العباسي، وذكر هذا شيخ الإسلام ابن تيمية في كتابه «منهاج السنة».

فأما ثالثًا: المصطلح- السلفية- في الفكر الغربي، ماذا يعني؟

وجدنا أن علماء الغرب أطلقوا على السلفية لفظة: «الأصولية»، ولها نسبة عندهم تُعطي نفس المعنى الذي تذهب إليه لفظة «السلفية»، فقد ظهرت حركة لدى البروتستانت، تؤكد على أن الكتاب المقدس معصوم عن الخطأ في العقيدة والأخلاق والأخبار التاريخية والغيبية؛ سموها بد «الأصولية»، وقد اتصفت بصفات أبرزها:

١- تنزيه الإنجيل عن احتمال تسرب الخطأ إليه.

٢- ظاهرية التلقي لكلماته دون تأويل أو تحليل.
 ٣- التنكر الإنجازات العصر الحاضرية التطورات.

التشدد في الالتزام بالدين، وسعيهم لفرض
 الدين على أهله بالقوة والغصب.

وهذه السمات الأربعة جعلتهم يطلقون على من ينتسب إلى السلفية بأنهم: «أصوليون».

بل وجدنا أيضًا علماء الفلسفة الأوروبية الحديثة أطلقوا على بعض علماء دينهم أنهم: «سلفيون».

ومن أبرز رواد الاتجاه السلفي عندهم:

-لويس دي يونالد (ت: ١٨٤٠م).

والندي يحارب دعوة: أن العقل البشري يستطيع الوصول إلى الحقائق بقدراته الفردية، وينبغي أن يعول على الوحي المنزل من عند الله.

- جوزیف دي مستر (ت: ۱۸۲۱م):

والذي يرى ضرورة اعتماد عصمة البابا في أمر الدين، وأن البروتستانية التي أباحت النظر في الكتب المقدسة للجميع هي بداية الشر.

- فليستى دي لامني (ت: ١٨٥٤)؛

وقد وافق السابق فيما ذهب إليه، ونشر كلامه. وغيرهم إلا أن ما ذكرنا أشهرهم في الفكر الغربي، لا سيما الحديث.

أما رابعًا وخامسًا: المصطلح بين العصرانيين والإسلاميين في العصر الحديث نستطيع أن نعنون له بـ:

المصطلح في الفكر العربي المعاصر..

وذلك لحصر الكلام عن المصطلح في هذه الفترة، لا سيما وقد تناولت تعريف المصطلح بعد اعتبارات أيضًا. وهذا ما سنفرد له الحديث في المقال القادم، إن شاء الله وقدر.

سائلين الحق تبارك وتعالى أن ينفعنا بما علمنا، إنه ولي ذلك والقادر عليه.

وصل اللهم وسلم وبارك على محمد وآله وصحبه وسلم.

#### عزاء واجب

انتقل إلى رحمة الله تعالى رجل نحسبه من أطيب الرجال، ولا نزكي على الله أحدًا؛ الحاج محمود رابع، أمين صندوق فرع أنصار السنة ببليس سابقاً، نسأل الله العلي القدير أن يرحمه رحمة واسعة، وأن يغفرله، والبقاء والدوام لله تعالى.

رئيس التحرير







دراسات شرعیت

أثر السياق في فهم النص

السالات

(YY)

عدد کے د. متولی البر اجیلی

الحمد لله رب العالمين، والصلاة والسلام على خير المرسلين، وبعد:

ما زال حديثنا متصلاً حول حجاب المرأة المسلمة: الدليل والاستدلال.

وقد انتهيت- بفضل الله تعالى- من أدلة القرآن الكريم، ثم انتقلت إلى أدلة السنة، ووصلت إلى الحديث السادس والعشرين.

الحديث السادس والعشرون:

عن سعد بن أبي وقاص رضي الله عنه، قال: استأذن عمر رضي الله عنه على رسول الله صلى الله عليه عمر رضي الله عنه الله على الله عليه وسلم وعنده نساء من قريش يكلمنه ويستكثرنه، عالية أصواتهن، فلما استأذن عمر قمن يبتدرن الحجاب، فأذن له رسول الله عليه وسلم يضحك، فقال عمر: أضحك الله سنك يا رسول الله، قال: عجبت من هؤلاء اللاتي كن عندي، فلما سمعن صوتك ابتدرن الحجاب، قال عمر: فأنت يا رسول الله أحق أن يهبن، ثم قال: أي عدوات أنفسهن، أتهبنني ولا تهبن رسول الله عليه وسلم؟ قلن: نعم، أن يهبن رسول الله عليه وسلم؟ قلن: نعم، أنت أفظ وأغلظ من رسول الله عليه وسلم؟ قلن: نعم، والذي وسلم. قال رسول الله عليه وسلم، والذي وسلم. قال رسول الله عليه وسلم، والذي نفسي بيده، ما لقيك الشيطان قط سالكًا فجًا إلا سلك فجًا غير فجك. (متفق عليه).

يقول الحافظ ابن حجر: «وعنده نسوة من قريش»، هن من أزواجه، ويحتمل أن يكون معهن من غيرهن، لكن قرينة قوله: «يستكثرنه» يؤيد الأول، والمراد أنهن يطلبن منه أكثر مما يعطيهن، وزعم الداودي أن المراد أنهن يكثرن الكلام عنده، وهو مردود بما وقع التصريح به في حديث جابر عند مسلم أنهن يطلبن النفقة. (فتح الباري ٤٧/٧).

قلت: لكنَّ حديث جابر الذي أشار إليه الحافظ ابن حجر في صحيح مسلم هو في قصة أخرى، وفيه: دخل أبو بكر يستأذن على رسول الله صلى الله عليه وسلم، فوجد الناس جلوسًا ببابه لم يؤذن لأحد منهم، قال: فأذن لأبي بكر، فدخل ثم أقبل عمر، فاستأذن فأذن له فوجد النبي صلى الله عليه وسلم جالسًا حوله نساؤه ساكتًا... «هن حولي كما ترى يسألنني النفقة». (صحيح مسلم ١٤٧٨).

والإمام النووي في شرحه لحديث سعد بن أبي وقاص لم يقيد قوله: «ويستكثرنه»، بحديث



جابر: «يسألنني النفقة»؛ لاختلاف الحديثين.

قلت: والحديث فيه قرينتان ترجحان أنهن لسن أمهات المؤمنين، أو لسن بمضردهن على الأقل؛ القرينة الأولى: قوله: «وعنده نساء من قريش »، ومن المعلوم أن أمهات المؤمنين لسن كلهن من قريش، إلا لو كان ذلك مخصوصًا بيعض أمهات المؤمنين القرشيات فقط، كما قال القسطلاني: هن عائشة وحفصة وأم سلمة وزينب بنت جحش. (انظر مرقاة المفاتيح ٣٨٩٣/٩)، لكن لا توجد رواية فيها هذا التخصيص، ولا قرينة في السياق يُفهم منها هذا التخصيص، إلا قوله: «نساء من قريش»، فقد حاول أن يجمع بين هذا الوصف وبين «يستكثرنه النفقة» بأن ذلك من يعض أمهات المؤمنين القرشيات فقط. ثكن كيف يصف الراوى أمهات المؤمنين بصفة غير أمهات المؤمنين، وهي الصفة التي كن يُوصفن بها عند ذكرهن. وهذا له أمثلة كثيرة، على سبيل المثال في حديث أنس رضى الله عنه قال: «أولم رسول الله صلى الله عليه وسلم إذ بني بزينب؛ فأشبع السلمين خيزًا ولحمًا، ثم خرج إلى أمهات المؤمنين فسلم عليهن ودعا لهن». (رواه ابن سعد ١٠٧/٨، والنسائي في الوليمة ٦٦/٢ بسند صحيح، انظر آداب الزفاف في السنة المطهرة للألباني ص١٣٩).

وكذلك في حديث أنس رضي الله عنه قال: «كان النبي صلى الله عليه وسلم عند بعض نسائه فأرسلت إحدى أمهات المؤمنين...» (صحيح البخاري).

ولا أعلم حديثاً وصف أمهات المؤمنين بهذا الموصف: «نساء من قريش»، غير الحديث الندي بين أيدينا. أو يصفهن بما نادى الله عليهن في كتابه: «كِيْسَاء النِّي » (الأحزاب: ٣٠). القرينة الثانية: قول عمر رضي الله عنه للنساء: «أي عدوات أنفسهن»، فأرى أنه بعيد أن يخاطب عمر رضي الله عنه أمهات المؤمنين بهذا الخطاب في حضرة رسول الله صلى الله عليه وسلم، أو حتى في غيابه، فهذا يرجح عندى أنهن لسن أمهات المؤمنين.

القرينة الثالثة: هل تخشى أمهات المؤمنين عمر رضي الله عنه بحيث يختبنن منه، وذلك بحضرة رسول الله صلى الله عليه وسلم. فهذا يرجح عندي أنهن لسن أمهات المؤمنين، أو معهن غيرهن من النساء من قريش.

ويؤيد ذلك ما ورد في رواية أبي هريرة رضي الله عنه: «.. وعنده نسوة قد رفعن أصواتهن..». (صحيح مسلم).

ومن الأسهل توجيه ما ورد في رواية مسلم لحديث جابر رضى الله عنه-لو افترضنا أن القصة واحدة كما قال بعض أهل العلم-: ويستكثرنه النفقة: أنهن كن نساء من قريش أسلمن ولم يسلم أزواجهن، أو غاب أزواجهن فِيْ غُرُو ونحوه. وفي عمدة القاري رد على قول الحافظ ابن حجر في رده على الداودي: «ويستكثرنه: أي الكلام: برواية جابر: يستكثرنه النفقة. قال العيني: ورد كلامه (أي الداودي)، ليس له وجه، ولا يصلح أن يكون حديث جابر مؤيدًا لما ذهب إليه هذا القائل؛ لأن حديث سعيد غير حديث جابر، ولئن سلمنا أن يكون معناهما واحدًا فلا يلزم من قوله: «يطلبن النفقة»، أن تكون تلك النسوة أزواج النبي صلى الله عليه وسلم؛ لاحتمال أن يكون أزواج تلك النسوة غائبين، ولم يكن عندهن شيء؛ فجئن إلى النبي صلى الله عليه وسلم، وطلبن منه النفقة، وأيضا لفظ النفقة غير مخصوص بنفقة الزوجات مع ما لا يخفى. (انظر عمدة القاري ١٩٥/١٦).

قال النووي: «قال العلماء معنى يستكثرنه: يطلبن كثيرًا من كلامه وجوابه بحوائجهن وفتاويهن». (انظر شرح النووي على مسلم (١٦٤/١٥).

وي قوله: «يبتدرن الحجاب»، أرجح انتقالهن الى مكان آخر بحيث يختبئن عن عمر رضي الله عنه، وليس ارتداء الحجاب، بدليل أن النبي صلى الله عليه وسلم قال لعمر رضي الله عنه: «عجبت من هؤلاء اللاتي كن عندي؛ فلما سمعن صوتك ابتدرن الحجاب». ففي قول النبي صلى الله عليه وسلم: «كن عندي»، ما يشعر أنهن غادرن مجلسهن مع رسول الله ما يشعر أنهن غادرن مجلسهن مع رسول الله

صلى الله عليه وسلم، واختبأن من عمر رضي الله عنه، وعلم عمر بما حدث من رسول الله صلى الله عليه وسلم فوجّه لهن الكلام في مكانهن، وأجبن عليه.

ويُثار سؤال معنا: إن كن لسن أمهات المؤمنين- كما رجحت- فهل كن يجلسن بلا حجاب مع رسول الله صلى الله عليه وسلم، أي بلا تغطية الوجه؛ لأنه لا يُتصور جلوسهن متخففات من ملابسهن مع رسول الله صلى الله عليه وسلم، ويسكت النبي صلى الله عليه وسلم، ويسكت النبي صلى الله عليه وسلم على ذلك. فمن قال: «ابتدرن الحجاب»، أي لبسن النقاب، فإن كن أمهات المؤمنين فلا إشكال في الحالتين، فهن في بيوتهن ومع زوجهن صلى الله عليه وسلم، لكن سنعود مرة ثانية إلى أن الخلاف في النقاب لا يشمل أمهات المؤمنين، فهذا واجب عليهن بلا يشمل أمهات المؤمنين، فهذا واجب عليهن بلا خلف ما يحجبهن-وهذا ما رجحته- فهن- أي خلف ما يحجبهن-وهذا ما رجحته- فهن- أي النساء- كن يجلسن محجبات، ثم اختبأن عندما سمعن صوت عمر رضى الله عنه.

وفي قوله: «قمن يبتدرن الحجاب»؛ فإن كان الكلام عن أمهات المؤمنين أو غيرهن فإنهن مأمورات بالحجاب. لكني أرى أن الحديث موضع الشاهد فيه: «يبتدرن الحجاب» ليس دليلا صريحًا للفريق الذي قال بوجوب تغطية الوجه، ولا الفريق الذي قال بجواز كشف الوجه؛ لأن لفظ الحجاب من الألفاظ المشتركة، وقد يكون الحجاب هو التواري خلف بناء ونحوه، وقد يكون بالملابس التي تغطي سائر الجسد بما في ذلك الوجه والكفين، أو بما تغطي سائر الحسد إلا الوجه والكفين.

#### الحديث السابع والعشرون:

عن أم سلمة رضي الله عنها قالت: لما انقضت عدتي من أبي سلمة أتاني رسول الله صلى الله عليه وسلم فكلمني وبيني وبينه حجاب، فخطب إلي نفسي. (أخرجه ابن سعد في الطبقات ١٩٠/٠ انظر جلباب المرأة المسلمة للألباني ص ٨٧).

قال الشيخ فريد أمين الهنداوي مستدلاً بالحديث على فرضية النقاب على غير أمهات المؤمنين: «المقصود من هذين الحديثين-هذا

الحديث وحديث حفصة عندما طلقها النبي صلى الله عليه وسلم وسيأتي- تستُّر النساء في زمن النبي صلى الله عليه وسلم عن الرجال الأجانب، وتغطيتهن وجوههن عنهم.. ولما جاء يخطب أم سلمة كلمته من وراء حجاب.. وعندما دخل النبي صلى الله عليه وسلم على أم سلمة لم تكن أم سلمة وقتها من أمهات المؤمنين، ومع ذلك كلمت رسول الله صلى الله عليه وسلم من وراء حجاب فكيف بمن هو دونه. (انظر اللباب في فرضية النقاب: ص ١٢٥-١٢٥).

(فائدة): هل من خصوصيات النبي صلى الله عليه وسلم جواز النظر والخلوة بالمؤمنات الأجنبيات؟

هذه مسألة تنازع أهل العلم فيها؛ فمنهم مَن عدها من خصوصيات النبي صلى الله عليه وسلم؛ كالحافظ ابن حجر الذي قال: «إنه يجوز له النظر إلى وجه المرأة، وأن يخلو بها». (انظر فتح الباري ٢٠٣٩)، وهناك من أهل العلم مَن لم يَعُدُ ذلك من خصائص النبي صلى الله عليه وسلم؛ كما قال العراقي: «فإنه عليه الصلاة والسلام لم يكن يخلو بالأجنبيات ولا يصافحهن، وإن كان لو فعل ذلك لم يلزم منه مفسدة لعصمته، لكنهم لم يعدوا ذلك من خصائصه، فهو في ذلك كغيره في التحريم» (طرح خصائصه، فهو في ذلك كغيره في التحريم» (طرح التثريب ١٦٧/٥).

يقول الشيخ الألباني: «لكنَّ الظاهر أن الحجاب في هذه الرواية ليس هو الثوب الذي تتستر به المرأة، وإنما هو ما يحجب شخصها من جدار أو ستار أو غيرهما، وهو المراد من قوله تعالى: «رَإِذًا سَأَلْتُمُوهُنَّ مَنْعًا مَنْعُلُمُهُنَّ مِن وَرَاّءٍ جَارٍ فَالِحَمُّ أَطْهِرُ لِللهِ اللهِ اللهِ وَلَهُ اللهُ وَلَهُ اللهُ وَلَهُ اللهُ وَلَهُ اللهُ وَلَهُ اللهُ وَلَهُ وَلَهُ لِهِ اللهُ وَلَهُ وَلَهُ لِهُ اللهُ وَلَهُ وَلَهُ لِهِ اللهُ وَلَهُ وَلَهُ لِهُ اللهُ وَلَهُ وَلَهُ لِهُ اللهُ وَلَهُ وَلَهُ لِهُ اللهُ وَلَهُ اللهُ وَلَهُ وَلَهُ لِهُ اللهُ وَلَهُ وَلَهُ لِهُ اللهُ وَلَهُ وَلَهُ لِهُ اللهُ وَلَهُ اللهُ وَلَهُ اللهُ وَلَهُ اللهُ وَلَهُ وَلَهُ لِهُ اللهُ وَلَهُ وَلَهُ اللهُ وَلَهُ وَلَهُ لِهُ اللهُ وَلَهُ اللهُ وَلَهُ اللهُ وَلَهُ اللّهُ وَلَهُ اللهُ وَلَهُ اللّهُ وَلَهُ لَهُ وَلَهُ لِهُ اللّهُ وَلَهُ اللّهُ وَلَهُ وَلَهُ لِهُ وَلَهُ لِهُ اللهُ وَلَهُ لَهُ وَلِهُ فَاللّهُ وَلَهُ لَهُ وَلِهُ لِهُ وَلَهُ لِهُ وَلّهُ لِهُ وَلّهُ لِهُ وَلّهُ لِهُ وَلّهُ لِهُ وَلّهُ لِهُ وَلّهُ وَلّهُ لِهُ وَلّهُ اللهُ وَلّهُ وَلّهُ لِهُ وَلّهُ وَلّهُ وَلّهُ وَلّهُ وَلّهُ وَلّهُ وَلّهُ وَلّهُ لِهُ وَلّهُ لِهُ وَلّهُ لِهُ وَلّهُ لِهُ إِلْهُ وَلّهُ وَلّهُ لِهُ اللهُ وَلّهُ وَلّهُ لَا فَاللّهُ وَلّهُ وَلّهُ لِهُ لِهُ لِهُ اللهُ اللّهُ وَلِهُ لِهُ وَلّهُ لِهُ وَلّهُ لِهُ وَلّهُ لِهُ وَلّهُ لِهُ وَلّهُ لِهُ لِهُ لِهُ لَا لَهُ لَا لَهُ فَاللّهُ لَا لَهُ لَا لَهُ وَلّهُ لِهُ لِهُ لِهُ فَاللّهُ لِلْهُ لِلْهُ لِهُ لِلْهُ لِلْمُ لِلْهُ لِلْمُلْمُ لِلْهُ لِلْمُلْمُ لِلْمُ لِلّهُ لِلْمُلْمُ لِللّهُ لِلْمُلْلِمُ لِلْهُ لِلْمُ لِمُلْمُ لِلللْهُ لِلْمُلْمُ لِللللللّهُ لِلللللّهُ لِللللْمُ لِلْمُ لِلللللّهُ لِلللللّهُ لِلْمُلْلِلْمُ لِللللّهُ لِلْمُلْلِلْمُ لِلْمُلْلِلِ

قلت: وسواء كان الحجاب في الحديث هو التستر وراء جدار أو ستار-وهو الراجح-، أو ارتداء النقاب؛ فالحديث حجة لمن قال بتغطية الوجه، والفريق الذي قال بعدم وجوب تغطية الوجه لم ينازع في النقاب وفي انتشاره بين الكثير من الصحابيات، وإنما النزاع هو في حكمه، هل هو على الوجوب أم على الاستحباب.

وللحديث بقية إن شاء الله، والحمد لله رب العالمين.





### विश्वास । विश्वीस

إن الحمد لله؛ نحمده ونستعينه ونستهديه، ونستهديه، ونستلهمه سبحانه الرشد والصواب، ونعوذ به من شرور أنفسنا ومن سيئات أعمالنا، وأشهد ألا إله إلا الله وحده لا شريك له، وأشهد أن محمدًا عبده ورسوله صلى الله عليه وسلم. أما بعدُ:

فَيُعَدُّ علم لغة الجسد من أشهر الأدوات وأهمها بالنسبة للقادة، وهي أداة يناقشها ويدرسها العديد من الأطباء النفسانيين، والكثير من مهتمي العلوم الإدارية؛ فمن يتمكن من فهم لغة الجسد، يستطيع التعرف على الحالة النفسية للمحاور، أو التلميذ، أو المستمع، أو المناوض، أو المتكلم، فيرى ما يخفيه المتحدث والمستمع من مكنونات نفسه التي تظهر دون إرادة كاستجابة واستمتاع واستماع بما يقال أو ينطق فيسهب أو يختصر، وذلك من خلال حركات الأيدى، أو الوجه، أو القدمين، كما

#### عداد 🔑 د . ياسر لمي عبد المنعم

يمكن لمتقني التخصص التعرف على النمط الشخصي للمستمع أو للمحاور هل هو حسي أو بصري أو سمعي فينوع في أسلوبه وذلك من خلال قراءتك للنظرات والإيماءات، والكلمات، والإشارات غير اللفظية أيضًا.

ولكن للأمانة العلمية هذا الكلام-شأنه شأن كل العلوم الإنسانية- قابل للنقد والحذف والزيادة والنقصان؛ لأن الإيماءة كالكلمة لا تُفهم فهمًا صحيحًا ودقيقًا إلا في السياق الدي وردت فيه؛ لذا فإني أحدرك من الاعتماد الكلي على لغة الجسد؛ لأن هذا ربما يوقعك في خطأ وهذا شأن البشر، كما سأتعرض لقليل من التأصيل الشرعي للغة الحسد.

من الطبيعي أن تكون للحوار والخطاب قيمته العليا، وسماته العظيمة في بناء

الأفكار وتلاقحها وتشكيلها طبقًا للشرع الحنيف؛ لأن به يتم إرساء قواعد الأفكار وتخصيبها قبل أن تأخذ مداها في التطبيق، وأن كل مجتمع توجد فيه روح الحوار، وعرض الأفكار وتحليلها، تجد التفاهم موجودًا في هذا المجتمع، وحيث ما وجد الحوار وجد التعايش السلمي.

وحينما يختلف الناس -سيواء كانت اختلافاتهم كلية أو جزئية - فإنهم يسلكون في معالجة هذا الخلاف مسالك شتى منها: القوة أو الحوار: فالقوة تكون - أحيانًا - وسيلة لحل الخلاف، وإنهاء الخصومات، وإثبات الحجة، إلا أنها لا تصلح أن تكون الحل الأول في ذلك؛ إذ إننا نجد أن كثيرًا من المبادئ والنظريات التي قامت على القوة، وعلى الحديد والنار - كما يقال - سرعان ما تهاوت وسقطت.

على حين أن الوجه الآخر للحضارة المادية المنحرفة-وهو وجه الرأسمالية- لا يزال حيًا، وربما قويًا ممكّنًا في الأرض، وما ذلك لأنه مؤمن بالله ولكن لأنه سلك الأسلوب الدي يمكن التعبير عنه بأنه الأسلوب الديموقراطي؛ وذلك على الأقل في بعض أساليبه وطرائقه ومعاملاته لشعوبه، فكان أرسخ وأبقى من النمط الشيوعي المشرقي المتعسف.

أما في الإسلام، فإن المسلمين وإن شنوا حروبًا ضد أعدائهم، لكن هذه الحروب لم تكن بهدف إكراه أحد على الدخول في الإسلام، فقد قال الله تعالى: « لا إلّراه في البينِ قَد بَينَنَ النّبِينَ قَد بَينَنَ (البقرة:٢٥٦)؛ بل كانت بهدف إزالة الطواغيت التي تحول بين الناس وبين الدخول في الدين، أو تضغط عليهم، وتكرههم على ترك دينهم الحق، والدينونة بالكفر. على ترك دينهم الحق، والدينونة بالكفر. فرم يحفظ التاريخ أن المسلمين أكرهوا شخصًا واحدًا على الدخول في الإسلام؛ ومما يمكن أن نلحقه بالحروب كل صور المفاصلة يمكن أن نلحقه بالحروب كل صور المفاصلة

بسبب الرأي بما في ذلك التباغض والتهاجر ومناصبة العداء ونحو ذلك من صور المغالبة. وعليه فإن حسن قراءتك للغير بفهمك لقواعد قراءة الجسد سيجعلك ترى العالم من الأعلى وتحس بأنك أكثر ذكاء وصوابًا في التصرف مع المواقف، كما سيساعدك على الوصول إلى أصدقاء جدد، رفع نسبة تواصلك مع المستمعين، وتحسين حياتك الشخصية والاجتماعية والعملية بشكل لا يصدق، لذلك تعال معنا للتعرف على بعض الحقائق المتعلقة بقراءة لغة الجسد.

ومما يلحظ أن هناك ثلاثة عناصر أساسية في كل عملية تواصلية، أولها: الكلمات ثم نبرة الصوت بالإضافة إلى إشارات الجسد ولغته المختلفة، وتسمى الكلمات بالتواصل اللفظي فيما تدرج نبرة الصوت ولغة الجسد في التواصل غير اللفظي. «بمعنى أن كلماتك ونبرة صوتك وإيماءاتك غير المنطوقة تتسق جميعها معا وتبعث أشكال التواصل تلك برسالة متجانسة للطرف الأخر». (جودي جيمس، الدليل الكامل في لغة الجسد، ٢٠١٣،

ومحاولة خلق الانسجام بين هذه الأنواع هو الحل الوحيد لتحقيق الغاية التواصلية وعلى الرغم من أن لغة الجسد هي العامل المحفز بين الكلمات التي نتناقلها نحن والأخرون من أجل أن نستطيع تعزيز المعنى والفروق الدقيقة والتضمينات.

إلا أن كثيرًا من الناس لا يعيرون لها أي اهتمام، والحق أن الواقع ناشئ من جهلهم بالدور الكبير الذي تلعبه في العملية التواصلية رغم الاختلاف بين الثقافات من اللغات والعادات والتقاليد.

ومن أجل أن يكون الحديث بنّاءً لابد لنا من أن نتواصل مع الطرف الآخر أولاً، ونتفاهم معه بشكل واضح ومثمر.

ثانيًا.. إن كلاً منّا بمتلك قدرات فردية ومهارات أخلاقية بديريها علاقاته مع الأخرين ويستخدمها في العديد من مواقف المساومة والتفاوض الا أن من بحيد قراءة واتقان لغة الحسد هو الفائز دائمًا إذ أنه متقدم على صاحبه في فهم كلماته من حيث التكذيب والتصديق والفهم والاستبعاب اذأن هناك كلمات تكذبها حركات وألفاظ تخالفها الماءات والتسامات تكذبها عبس بالحبهة وأيمان وتأكيدات تنكرها عيون زائغة.

الا أن في مواقف الاختلاف أو النزاء التي في الغالب تثير شحنة قوية من الانفعالات فاننا أحيانًا ننسى القواعد الأساسية للتواصل والحوار الهادئ؛ ومن ثم فاننا في هذه المقالات نلقى الضوء على ما أطلق فن قراءة لغة الجسد التي ثبت فعالبتها في اثراء الحوار والمحافظة على المسافات، والنفع بين المتحاورين، وهذا ما نخلص البه- ان شاء الله-.

كذلك بالنظر في القرآن الكريم كمثال تشويقي ترى أنه يزخر بهذه اللغة قال تعالى: «فَأَتَتُ بِهِ قُوْمَهَا تَحْمِلُهُ قَالُوا بَا مَرْبَمُ لَقَدُ حِئْتِ شَنْئًا فَرِيًا (٢٧) يَا أَخْتُ هَارُونَ مَا كَانَ أَنُوكَ امْرَأُ سَوْءِ وَمَا كَانَتُ أُمُّكَ يَعَيًّا (٢٨) فَأَشَارَتُ إِلَيْهِ قَالُوا كَيْضَ نُكَلُّمُ مَنْ كَانَ فِي الْلَهْدِ صَليًا» (مردم: ۲۷-۲۷).

قَالَ تَعَالَى: «قَالَ رَبُ اجْعَلْ لَى آيَةُ قَالَ آيَتُكَ أَلَّا تُكُلِّمَ النَّاسَ ثُلاثُهُ أَنَّامُ إِلَّا رَمِّزًا \* (آل عمران: ١٤).

فاستخدم الاشارة في الآية الأولى، واستخدم الرمز في الآية الثانية، وكأن القرآن يرسل لنا اشارات تفيد استخدام لغة الحسد. (أسامة جميل عبد الغني، لغة الجسد في القرآن، ·(17,00, Y·1).

كذلك لا يخفى علينا ما يدور في الإعلام فيما يعرض على البرامج التلفزيونية في الفضائيات العربية وما يدور فيها من حوارات

تتسم بالصوت العالى والتشنجات التي تصبب المتحاورين دون موضوعية في حوراته ويخلطون بين الموضوع والشخص مع الحضور الدائم لتدنى لغة الحوار وغياب كامل لفن قراءة لغة الحسد بين كثير من المتحاورين تصل لسب وتجريح وتشكيك في النيات وكل محاور بفرض القطعية والأحادية لرأيه ثم الاطاحة بالآخر وكل بنتصر لرأبه دون افادة للمشاهد البسيط.

لذا قمت أيضًا باحراء دراسة استطلاعية ومقابلات للتعرف على رأى فئات مختلفة من المجتمع ممن ينتسبون لأهل الدين والنصح والارشاد، ومن تزيا بزي أهل السنة والحماعة، ومن المثقفين وخيرة المجتمع كالأساتذة والباحثين وأولياء الأمور، وبعض الشباب: وقد ألقى عليهم هذا السؤال: ما أهم مهارة يضتقدها المحاور سواء كان مستمعًا أو متكلمًا؟ فقد ذكروا أن الكل يفتقد الآداب الحوار ومهاراته، ومنها معرفة ما يفكر فيه المحاور أو قراءة الوجوه-لغة الحسد- وعبروا عنها يمفهومهم كفير متخصصين.

وف حدود علمي لا توجد دراسة متخصصة برؤية إسلامية تناولت تنمية مهارات المحاور، أو المستمع بلغة الحسد، والعمل على تضعيلها ووضعها في أسس الحوار، أو مهارات المحاور؛ ومن هنا نشأت فكرة هذ المقالات.

وإن شاء الله على مدار لقاءات عدة في صورة مقالات شهرية نتعرض (للغة الحسد يين النظرية والتطبيق) كتاب للمؤلف.

أخبرًا .. هذا فكرى يحمله رأيي.

أرجو أن تقرأ مبناه، وتستوعب معناه، ثم تستخلص بعد ذلك فحواه-أرجو أخيرًا- أن تتوج قراءتك لخواطرى بالتواصل الهادف، والاضافة السناءة.

هذا وصل اللهم وسلم على سيدنا محمد وعلى آله وصحبه أجمعين.





اعداد ا

د . عماد عیسی

المفتش بوزارة الأوقاف

اللَّه تعالى الناسَ- بحكْمَته ورَحْمَته-منازل ومناقل، وجعلهم أصنافًا وألفافًا، وخلقهم على أنحاء كثيرة، قال تعالى: «وَرَفْعُ بِعُضَكُمْ فَوْقَ بَعْضِ دَرَجَتِ لِيَجْلُوكُمْ فِي مَا عَالَكُونَ » (الأنعام: ١٦٥).

فالتَّاسُ كَيَحُر مضطربِ الْأَمْواج فيهم الْعَدْبُ الْضُرَاتُ، والْلُحُ الْأَجَاجِ، ومنهم الرّابحُ الصّالحُ، والخاسرُ الطّالح.

قَالَ ابِن كثيرِ: فَاوَتَ بَيْنَكُمْ فِي الْأَرْزَاقِ وَالْأَخْلَاقِ، والمحاسن والمساوي، وَالْمُنَاظِر وَالْأَشْكَالُ وَالْأَلْوَانِ، وَلَـهُ الْحَكْمَةُ فِي

بِمَاءِ هِدَايِتِهِ، وقرَّبُهِم بِالهِدَايِةِ زيادةً لَهُم من عنايته، والصلاة والسلام على صاحب الْنُقام الْمُحْمود في العُقبي، والغُنيّ عن أنَ يَسْأَلُ أَجِرًا إِلَّا الْمُودَة فِي القَربِي، والْحُصُوص بِمَنْصِبِ لِم يُشارِكُهُ أَحِدُ فِي مَعَالِيهِ، هُو فَكُ الرِّقَابِ والصَّكَاكُ يوم يُغلُق الرهنُ فيه، وعلى آله وصحبه وتابعيه ومن تبعهم إلى يوم الدين من مُحتيه.

وبعد، فمن فتش عن هذه الفتنة - فتنة الناس بعضهم ببعض- وجَالَ في معانيها بِانَتُ لِهِ خُوَافِيهِا، واتَّضحتْ لدَيْهِ ميانيها، وأفصَحَتْ له عمًا فيها، فقد قدّر



ذَلِكُ، كُفُولِهِ: ﴿ فِي أَكُنَّا يَتُكُمُ مُسَعِّقُهُ فِي ٱلْحُيَاةِ ٱلدُّيْنَا وَرُقَعُنَا بِمُضَّمَّةٍ فَوْقٌ بَعْض دَرَجْتِ لَتَقَخَذُ تَعْضُبُم تَعْضًا شُخْ يَأْ» (الزُّخْرُف: ٣٢)، وَقَوْلُهُ تَعَالُى: « أَثُلَا كُنْتُ مُثَلِّنًا تَعْظَيُرُ عَلَا ۖ مَعْنِ وَلَلْأَخِرَةُ الْكُنُّ وَرُحَكِتِ وَأَكْثِرُ مُعْضِيلًا» (الاسراء: ٢١).

وَقَـوْلـه: «لْبَيْلُوكُمْ فِيمَا آتَـاكُمْ» أَيْ: لَنُحْتَدِرُكُمْ فِي الَّذِي أَنْعَمَ بِهِ عَلَيْكُمْ وَامْتَحُنَّكُمْ بِلَهِ، لِيَخْتَبِرَ الْغَنِيُّ فِي غِنَاهُ وَيَسْأَلُهُ عَنْ شُكُرِهِ، وَالْفَقِيرَ فِي فَقْرِهِ وَنَسْأَلُهُ عَنْ صَنْرِهِ.

وَعَنْ أَبِي سَعِيدِ الْخُدْرِيِّ، رَضِيَ اللِّهِ عَنْهُ، قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللَّهِ صَلَّى اللَّهِ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ: «إِنَّ الدُّنْيَا حُلْوَةً خَضْرَةً وَإِنَّ اللَّه مُسْتَخْلفُكُمْ فيهَا ليَنْظُرَ كَيْفَ تَعْمَلُونَ، فَاتَّقُوا ۚ الدُّنْبَا، وَاتَّقُوا النِّسَاءَ، فَإِنَّ أُوَّلَ فَتْنَهُ يَنِي إِسْرَائِيلَ كَانَتْ فِي النِّسَاءَ» رَوَاه مُسْلَمُ.

ولم يقصُرُ الله تعالى هذا التنوع والاختلاف على زمن دون زمن، بل جعل ذلك مُشتركًا مقشومًا بين العُصُور، فمنهم علماء ودون ذلك، وملوك ورعية، وأغنياء وفقراء، وضعفاء وأقوياء، ومن حهة الأخلاق منهم من فيه سهولة وسماح، ومنهم من فيه عسرٌ ويُبُوسة، ومنهم سليم الناحية نقيُّ الفطرة، ومنهم الحاقدُ والشانئ، ومنهم مُهْتدُون ومنهم ضالُون غُـواة، ومنهم صادقون ومنهم كذبة خواة، ومنهم ذاكرون وللنداء مُلتُون، ومنهم غافلون عن الحق وفي الماطل عُواة.

هذا، وتصنيفهم أمرٌ اقتصاصه يطول، وحكايته تحول، ومن رام منه بلوغ الغاية مسَّهُ النَّصَب ولم يصل بعدُ إلى النهاية. وهذا ما جعل الإنصاف بين الناس قليلاً، والإقرارُ بِالْحَقِّ والاعترافُ بِه ثقيلاً، لهذَا يتجلّدُون في مذاهبهم كل الْجَلادة،

ويتبلدون فيها كلِّ البّلادة حتّى ولو كان يها من الشَّذوذ ما يها فالله المستعان. قال ابن القيم: قوله تعالى: «وَحَمَلْنَا مُعَدِّعًا لِنَفِي فَعَنَّهُ » (الفرقان: ٢٠)، وهذا عامٌّ في حميع الْخُلْق، امْتَحنَ يعضهم يبعض، فامتَحَنَ الرُّسلَ بِالْمُرْسَلِ البهم، ودعوتهم إلى الحق والصبر على أذاهم، وتحمُّل الْشَاقِ فِي تبليغهم رسالات رئهم، وامتَحَن الْرُسل اليهم بالرسِّل، وهل بطبعونهم، ويتصرونهم، ويصدُقونهم، أم يكفرون يهم، ويردون عليهم، ويقاتلونهم؟ وامتحن العلماء بالحقال، هل بعلمونهم، ويتصحونهم، ويصيرون على تعليمهم ونُصْحهم،

وامتحن الحهال بالعلماء، هل يطبعونهم، وبهتدون بهم؟ وامتحن الْلُوكُ بِالرِعِيَة، والرعية باللوك، وامتحن الأغنياء بالفقراء، والفقراء بالأغنياء، وامتحن الضعفاء بالأقوباء، والأقوباء بالضعفاء، والسادة بالأتباع، والأثباع بالسيادة، وامتحن المالك بمملوكه، ومَمْلوكه به، وامتَحَن الرَّجُلُ بامْرَأته وامرأته به، وامتحن الرجال بالنساء، والنساء بالرحال، والمؤمنين بالكفار، والكفار بالمؤمنين.

وارشادهم، ولوازم ذلك؟

وامتحن الآمرين بالمعروف بمن يأمرونهم، وامتحن المأمورين بهم، ولذلك كان فقراء المؤمنين وضعفاؤهم، من أتباء الرسل، فتنة لأغنبائهم ورؤسائهم، امتنعوا من الايمان بعد معرفتهم بصدق الرسل، وقالوا: «لَوْ كَانَ خَيْرًا مَّا سَبَقُونَا إِلَيْهِ» (الأحقاف: ١١).

وقالوا لنوح عليه السلام: « قَالُوا أَثْنِينُ الْفَ وَأَنْ عَلَى الْأَرْدَالُونَ » (الشعراء: ١١١). قَالَ تَعَالَى: «وَكَاثُولِكَ فَيَا يَعَيُّهُم

بِعَضِ لِتُتُولُواْ أَهَكُولُا مِنَ اللهُ عَلَيْهِم مِنْ يَلْنِنَا » (الأنعام: ٥٣).

فإذا رأى الشريفُ الرئيسُ المسكينَ الدليلُ قد سبَقَه إلى الإيمان ومتابعة الرسول حَمِي وأنف أنْ يُسلم، فيكونَ مثلَه، وقال: أُسلم فأكون أنا وهذا الوضيع على حدً سواء؟

قال الزجّاج؛ كان الرجلُ الشريفُ ربّما أراد الإسلام، فيمتنع منه لئلًا يُقال: أسْلَمَ قبْله مَنْ هو دُونه فيُقيم على كفره لئلًا يكون للمُسلم السّابقة عليه في الفضل.

ومن كوْن بعض الناس لبعضهم فتْنة، أَنَّ الفقير يقول: لمَ لَمْ أَكن مثلَ الغني؟ ويقول الضعيف: هَلَا كنتُ مثلَ القوي؟ ويقول المبتئلي، هلَا كنتُ مثل المُعَافي؟ وقال الكفار: «لَن نُّوْمِنَ حَقَّ نُوْقَ مِثْلَ مَا أُولِيَ رُسُلُ اللَّهُ إِلَى المُعَامِدِي؟ (الأنعام: ١٢٤).

قال مقاتل: نزلت في افتتان المشركين بفقراء المهاجرين، نحو بلال، وخباب، وصهیب، وأبی ذر، وابن مسعود، وعمار، كان كفار قريش يقولون: انظروا إلى هؤلاء الذين تبعوا محمدًا من موالينا وأراذلنا؟ قال الله تعالى: ﴿ إِنَّهُ كَانَ فَيِقُ مِّنْ عِبَادِي يَقُولُونَ رَبُّنَا ءَامَنًا فَأَغْفِرْ لَنَا وَأَرْحَمْنَا وَأَنتَ خَيْرُ ٱلرَّحِينَ ۞ فَأَغَذَتُمُوهُمْ سِخْرِيًّا حَتَّى أَنْسَوْكُمْ ذِكْرِي وَكُنتُم مِنْهُمْ يَضْمَحَكُونَ ١٠ إِلَى جَزَيْتُهُمُ ٱلْيُوْمَ بِمَا صَبَرُوا أَنَّهُمْ هُمُ ٱلْفَاآبِرُونَ » (المؤمنون: ١٠٩- ١١١)، فأخبر سيحانه أنه جزاهم على صبرهم، كما قال تعالى: «وَجَعَلْنَا بَعْضَكُمْ لِبَعْضِ فِتْنَةً أتصبرُون » (الفرقان: ٢٠). قال الزجاج: أي: أتصيرون على البلاء، فقد عرفتم ما وجد الصابرون. (إغاثة اللهفان: ٢٠/٢ - 177)-

والمُذهبُ الشّريفُ الذي صانَ الله أهله عن التّحريف هو السّغي إلى النّجاة من تلْكُ اللّهَالِك، والاستقامة على الصّراط المستقيم للسّالك، وذلك لأنّه حقَّق العملَ بعد الدّعوى وذلك هو الشّاهد وحصَلَ ما هو على أكثر النّاس صعبٌ ومتباعد، وهذه ثَمَرة القواعد والمُطلوب كضالة النّاشد.

فمن نَحَى الَهوى، وراجَعَ عَقْلَهُ، وحرَسَ قَلْبُه، وجِدَّدَ إيمانَه، لم يقعْ في حبائلِ هذه الفتْنة ولم يَسْقُط في غوَائِلها، وإن كانتُ هذه الأمورُ عسيرة إلا على من يسرها الله له ، وإن كَانَتُ لَكَبِيرَةٌ إلاَّ عَلَى الذينَ هَدَى الله ».

وهَذُهُ الأمور لها من الثُقَل على النَفْس شيء لا يُوصف، لكنَّ مع الصبر والاستعانة بالله يجعلُ الله بيْنك وبينها نسبًا، ويهيّء لك منها سببًا، ويُزيئها في عيْنك، ويُحَبّبها إلى قلْبك حتى تُصْبح على قلْبك كبَرْد اليقين فتُجمّل الحسن في عيْنك، وتكرّه إليها القبيح.

وللحديث بقية إن شاء الله، نسأل الله أن ينجينا من الفتن ما ظهر منها وما بطن.

# إعلام أهل الديانة بوجوب أداء الأمانة

#### الحلقة الثانية

الحمد لله حمدًا لا ينفد، أفضل ما ينبغي أن يُحمد، وصلى الله وسلم على نبينا محمد، وعلى آله وصحبه ومن تعبد، أما بعد:

فما يزال الحديث متصلاً عن الأمانة ووجوب أدائها، والتحذير من تضييعها، فنقول وبالله تعالى التوفيق:

٢- ولأمانته مع أهل الأرض سُمّي رسول صلى الله
 عليه وسلم بالصادق الأمين:

ففي قصة بناء الكعبة أنَّ أبا أمَّيَّة بنَ المُغيرة بن عبد الله بن عُمَرَ بن مخزوم-وكان عامَنْد أَسَنَ قريش كلهم- قال: «يا مَعشَرَ قريش، اجعَلوا بينكم فيما تختلفون فيه أوَّل مَن يدخل من باب هذا السجد يقضى بينكم فيه، ففعلوا، فكان أوَّل داخل رسول الله صلى الله عليه وسلم، فلمَّا رأؤه قالوا: هذا الأمين رضينا، هذا محمَّد، فلمَّا انتهى إليهم وأخبرُوه، قال صلى الله عليه وسلم: هُلُمُ إِلَى ثُوبًا، فأتى بِه، فأخذ الرُّكنَ- يعني الحجرَ الأسود - فوضعه فيه بيده، ثمَّ قال: لتَأْخُذُ كُلِّ قُبِيلَةً بِنَاحِيةً مِنَ الثُّوبِ ثُمَّ: ارفَعُوه جميعًا، ففعَلوا، حتى إذا بَلغُوا به موضعَه وضعَه هو بيده صلى الله عليه وسلم، ثمَّ بني عليه، وكانت قريش تسمّى رسول الله صلى الله عليه وسلم قبل أنْ ينزل عليه الوَحيُ: الأمينَ» (عمدة التفسير، وصححه أحمد شاكر).

 ٧- وشاركه في ذلك إخوانه الأنبياء، فهم أعظم البشر أداء للأمانة:

فَهَا هُو نَبِئُ اللّٰهُ هُود عليه السلام لَّا دعا قومَهُ فَهَا هُو نَبِئُ اللّٰهُ هُود عليه السلام لَّا دعا قومَهُ أَنْ يستَجِيبُوا لداعي اللّٰه واتَّهموه بالسَّفاهة والكذب؛ ﴿ قَالَ يَنْقَرِ لِلسَّ فِي سَفَاهَةٌ وَلَنَكُنَ رَسُولٌ مِّن رَبِّ اللّٰهِ مِنْ اللّٰهِ مِنْ اللّٰهِ مِنْ اللّٰهِ مَا اللّٰهُ اللّٰهِ اللّٰهُ اللّٰهِ اللّٰهُ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهُ اللّٰهِ اللّٰهُ الللّٰهُ اللّٰلّٰ الللّٰهُ اللّٰهُ الللّٰهُ اللّٰهُ الللّٰهُ ال

#### المستشار/ أحمد السيد علي

بل لقد جاء جميعُ الرسل وأخبروا قومَهم بأمانَتهم في تبليغ الرسالة إليه:

قال نُبي الله نوح عليه السلام لقومه: ﴿إِنَّ لَكُمْ رُكُمُ لَمُنِّ اللَّهِ السَّالُ مَنْ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ اللَّلَّهِ اللَّهِ الللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ الللَّهِ الللَّهِ الللَّهِ الللَّاللَّا اللَّهِ اللَّهِ الللَّهِ الللَّهِ الللَّهِ الللَّهِ الللَّا اللَّهِ الللَّا اللَّا اللَّهِ الللَّهِ الللَّهِ اللَّهِ الللّ

وقال نبيُّ الله هود عليه السلام لقومه: «إِنِّ لَكُمُّ رَسُّلُّ أَمِنُّ (الشعراء: ١٢٥).

وقال نبيُّ الله صالح عليه السلام لقومه: «إِنِّ لَكُمُّ رَسُّلُ أَمِنُّ» (الشعراء: ١٤٣).

وقال نبيُّ الله لوط عليه السلام لقومه: «إِنِّ لَكُمُّ رَسُّلُ أُمِنُّ» (الشعراء: ١٦٢).

وقال نبي الله شعيب عليه السلام لقومه: وإِنَّ لَكُمْ رُبِّلُ أَمِنُّ وَالشَّعِراء: ١٧٨).

وقال نَبِيُّ الله موسى عليه السلام لقومه: «أَنَّ أَدُولًا لَهُ عِلَا اللهُ عِلَا اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَا اللهُ الل

وقد قيل في قوله تعالى: ﴿إِنِّ لَكُمْ رَسُلُ أَمِنْ ، (الشعراء: ١٠٧)؛ أي: لا يخون ولا يخدع ولا يغش، ولا يزيد شيئا أو ينقص شيئًا ممًّا كُلُفه من التَّمليغ.

٨- ولا بد للأمانة من إيمان، لقبولها يوم القيامة: فعن عائشة رضي الله عنها قالت: «قُلْتُ: يا رسولَ الله، أخبرْني عن اين عمِّي ابن جُدعانَ قال: فقالَ النَّبغُ صلَّى الله عليه وسلم: ما كان؟ قال: فقالَ النَّبغُ صلَّى الله عليه وسلم: ما كان؟ قُلْتُ: كان يَنحَرُ الكَوْماءَ، وكان يحلُّبُ على الماء، وكان يُكرمُ الجار، وكان يُقري الضيف، وكان يَصلُ الرَّحِم، وَيَصدُقُ الحديثَ، ويُوهِ بالذُمَّة، ويفلَّ العاني، ويُطعمُ الطعام، ويُوهِ بالذُمَّة، فقال: العاني، ويُطعمُ الطعام، ويُوهِ بالأمانة، فقال: هل قال يوماً واحداً: اللهم إني أعودُ بكَ من نار جهنَّم؟ قُلْتُ: لا، ما كان يَدْري ما جهنَّمُ. قال: فلاَ فلاَ فرن (رواه الطحاوي في مشكل الآثار، وصححه إذَن » (رواه الطحاوي في مشكل الآثار، وصححه

شعيب الأرناؤوط).

فابن جدعان بالرغم من أنه كان يؤدي الأمانة، إلا أنها لن تنفعه في الآخرة؛ لأنه لم يأت بالشرط الأول من شروط قبول العمل الصالح، ألا وهو الإيمان بالله، فلم يدعوه يومًا: اللهم إني أعوذ بك من نارجهنم.

٩- وقد نفى النبي صلى الله عليه وسلم الإيمان
 عمن لا أمانة له:

فعن أنس بن مالك رضي الله عنه أن النبي صلى الله عليه وسلم قال: «لا إيمانَ لَمْن لا أمانة له، ولا دينَ لِن لا أمانة له، ولا دينَ لِن لا عهدَ له» (أورده المنذري في الترغيب والترهيب وصححه الألباني)

وللحديث تفسيران:

الأول: نفي الإيمان، أو الدين جملة عن الخائن، أو ناقض العهد: وذلك في حالة استحلاله للخيانة، ونقض العهد.

الثاني: نفي كمال الإيمان، وكمال الدين، فمن يخون أمانته ولا يؤديها، وينقض عهده، ولا يوفي به ليس من أهل الكمال في الإيمان والدين. ١٠- وأداء الأمانة من علامات حب الله ورسوله: فعن أنس بن مالك رضى الله عنه قال: «نزل بِالنِّيِّ صَلَّى اللَّهِ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ أَضَيَافَ مِنَ الْبَحْرَيْنِ، فُدُعًا النَّبِيُّ صَلَى اللَّهُ عَلَيْهُ وَسَلَّمَ بِوَضُوءِ فَتُوضًا فَيَادَرُوا إِلَى وَضُوئِهِ فَشَرِيُوا مَا أَذْرَكُوهُ مَنْهُ، وَمَا انْصَبُ مِنْهُ فِي الأَرْضِي فَمُسَحُوا بِهُ وُجُوهُهُمْ وَرُووسَهُمْ وَصُدُورَهُمْ، فَقَالَ لَهُمُ النَّبِيُّ صَلَّى اللَّه عَلَيْهِ وَسِلْمَ: ﴿ مَا دُعَاكُمْ إِلَى ذَلِكَ؟ قَالَ حُبًّا لَكِ لَعَلِ اللَّهِ يُحِبِّنَا يَا رَسُولِ اللَّهِ، فَقَالَ رَسُولِ اللَّهِ صَلِّي اللَّهِ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ إِنْ كَنتُمْ تَحَبُّونَ أَنْ يُحبِّكُمُ الله و رسوله فحافظوا على ثلاث خصال: صدق الحديث، و أدَّاء الأمانة، و حُسْن الجوَّار.» (رواه الخلعي في الفوائد، وحسنه الألباني بمجموع طرقه).

#### والراعون لأماناتهم في الفردوس الأعلى، مكرمون في الجنة:

أ- الراعون لأمانتهم في الفردوس الأعلى: قال تعالى: «وَاللَّهِنْ فَرْ لِأُمْنَتِهِمْ وَعَهَدِهِمْ رَهُونَ ۞ وَاللَّهِنَ فَرْ عَلَ صَلَّوْنِهِ فَاغْطُونَ ۞ الْوَلْتِكَ مُمُ الْوَرْفُونَ ۞ اللَّهِكَ يَرِفُونَ الْهِرْدَوْسَ هُمْ فِهَا خَلِلُونَ »

(المؤمنون: ٨- ١١)

ب- الراعون لأمانتهم، مكرمون في الجنة: «وَلَّلَيْنَ مُمْ لِأَمْتَهُمْ وَعَهْدِمْ رَعُونَ ﴿ وَلَلَّيْنَ مُ شَهَدَتِمْ قَلْمُونَ ﴿ وَلَلَّيْنَ مُمْ عَلَ صَلَاتِمْ مُعَافِظُونَ ﴿ وَأُلْلِينَ فَم شَهَدَتِمْ قَكُرُمُونَ ﴾ (المعارج: ٣٢- ٣٥).

١١- والفوز الحقيقي في حفظ الأمانة:

فعن عبد الله بن عمر رضي الله عنهما أن النبي صلى الله عليه وسلم قال: «أربع إذا كن فيك فلا عليك ما فاتك من الدنيا، صدْقُ الحديث، و حفظُ الأمانة، و حُسْنُ الخُلق، وعفّةُ مَطْعَم». (أورده السيوطي في الجامع الصغير وصححه الألياني).

١٢- أداء الأمانة من صفات المؤمنين:

قال تعالى: ﴿ وَاللَّهِ مُ لِأَنْسَبْ وَعَبْدُ رُغُونَ ﴾ (المؤمنون: ٨)، قال السعدي - رحمه الله - في « تفسيره « (أي: مراعون لها، حافظون مجتهدون على أدائها والوفاء بها، وهذا شامل لجميع الأمانات التي بين العبد وبين ربه ، كالتّكاليف السّريّة، التي لا يطّلع عليها إلّا الله، والأمانات التي بين العبد وبين الخلق، في الأموال والأسرار». اهـ.

وعن فضالة بن عبيد رضي الله عنه أن النبي صلى الله عليه وسلم قال: «المؤمنُ مَن أمنَهُ النبي النّاسُ علَى أموالِهمُ وأنفُسِهمُ». (رواه ابن ماجه وصححه الألباني)

١٣- أداء الأمانة علامة على العلم:

فعن عبد الله بن مسعود رضى الله عنه قال: «كنت غلامًا يافعًا أرعى غنمًا لعقبة بن أبي معيط فجاء النبيُّ صلى اللَّه عليه وسلَّم وأبو بكر رضي الله تعالى عنه وقد فرًّا من المشركين فقالا: يا غلامُ هل عند ك من لبن تسقينا؟ قلت: إنى مؤتمن ولست ساقيكما فقال النبيُّ صلى الله عليه وسلم: هل عندُك من جزعة لم ينز عليها الفحل؟ قِلت: نعم فأتيتُهما بها فاعتقلها النبيُّ صلى الله عليه وسلم ومسح الضرع ودعا فحفل الضرعُ ثم أتاه أبو بكر رضي الله عنه بصخرة منقعرة فاحتلب فيها فشرب وشرب أبو بكرثم شريتُ ثم قال للضرع؛ اقلص فقلص فأتيته بعد ذلك فقلت: علمني من هذا القول قال: إنك غلامٌ معلمٌ قال: فأخذت من فيه سبعين سورة لا ينازعُني فيها أحد ». (رواه أحمَد في مسنده وصححه أحمد شاكر).

قوله: (ولكني مؤتمن) أي: أعمل عليها ولستُ مالكًا لها، أمينا في حفظها، فإن قيل: كيف استباح النبي صلى الله عليه وسلم شرب اللبن وهو ملك لغيره أجاب السهيلي: « بأن العرب في الجاهلية كان في عرف العادة عندهم إباحة اللبن، وكانوا يتعهدون بذلك رُعاتهم، ويشترطون عليهم عند عقد إجارتهم ألَّا يمنعوا اللبن من أحد مرَّ بهم، وللحكم بالعرف في الشريعة أصول تشهَد له.

١٤- أداء الأمانة يعلو بها شأن الرجال:

فقد وصف بها النبي صلى الله عليه وسلم شأنِ أبي عبيدة رضي الله عنه، فيقول: «إِنَّ لَكُلُ أُمُّةَ أَمِينًا وَإِنَّ أَمِينَنَا أَيْتُهَا الْأُمَّةُ أَبُو عُبَيْدَةً بِنُ الْحُرَّاحِ» (رواه البخاري)

قال ابن حجر رحمه الله في «الفتح»: «صورته صورة النداء؛ لكن المراد فيه الاختصاص، أي؛ أمتنا مخصوصين من بين الأمم، وعلى هذا فهو بالنصب على الاختصاص، ويجوز الرفع، والأمين هو الثقة الرضي، وهذه الصفة وان كانت مشتركة بينه وبين غيره لكن السياق يشعر بأن لله مزيدًا في ذلك؛ لكن خص النبي صلى الله عليه وسلم كل واحد من الكبار بفضيلة ووصفه بها، فأشعر بقدر زائد فيها على غيره؛ كالحياء لعثمان، والقضاء لعلى ونحو ذلك.» اهـ.

١٥- الخازن الأمين أحد المتصدقين:

فعن أبي موسى الأشعري رضي الله عنه أن النبي صلى الله عليه أن النبي صلى الله عليه وسلم قال: «الخازنُ الْسُلمُ الأمينُ، الذي يُنْفِذُ - ورُيَّما قالَ: يُعْطي - ما أُمرَ به كاملاً مُوفَّرا طَيِّبًا به نَفْسُهُ، فَيَدْفَعُهُ إلى الذي أُمرَ له به أحدُ الْمُتَصدُقَيْن - » (رواه البخاري).

قال ابن عثيمين رحمه الله في «شرح رياض الصالحين»: «الخازن مبتدأ، وأحد المتصدقين خبر، يعني أن الخازن الذي جمع هذه الأوصاف الأربعة؛ المسلم، الأمين، الذي ينفذ ما أمر به، طبية بها نفسه.

فهو مسلم احترازًا من الكافر، فالخازن إذا كان كافرًا وإن كان أمينًا وينفذ ما أمر به ليس له أجر؛ كافرا وإن كان أمينًا وينفذ ما أمر به ليس له أجر؛ لأن الكفار لا أجر لهم في الأخرة فيما عملوا من الخير، قال الله تعالى: ﴿ وَقَيْمَنّا إِلّٰ مَا مَبِلُوا مِنْ مَنْلٍ مَنْ الفرقان ٢٣٠)، وقال تعالى: ﴿ وَمَنْ يَرْدُيهُ وَمُنْ مَنْلٍ مَنْ يَبِيْهِ وَيَنْكُمْ وَمُوْ كَالِّي اللهِ مَنْلُمْ مَنْ يَبِيْهِ وَيَنْدُ وَمُوْ كَالِّي اللهِ عَلَى اللهِ وَاللهِ عَلْمُ وَيَبِيْهِ وَيَبْدُهُ وَمُوْ كَالِّي اللهِ عَلْمَ اللهِ عَلْمَ مَنْ يَبِيْهِ وَيَبْدُهُ وَمُوْ كَالِّي اللهِ عَلْمَ اللهِ عَلَى اللهِ عَلْمُ وَيَبْعُ وَمُوْ عَلَيْمُ وَلَا اللهِ عَلْمُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ عَلَى اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهُولِي اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُولِي اللهُ اللهُ

فَأُوْلَتَهِكَ حَطَتُ أَعْمَلُهُمْ فِي الدُّفِيَا وَٱلْآخِرُةِ وَأُولَتِكَ أَصْحَبُ النَّارِ هُمْ فِيهَا خَبلِدُونَ » (البقرة: ٢١٧)، أما إذا عمل خيرًا ثم أسلم فإنه يسلم على ما أسلف من خير ويعطى أجره.

الوصف الثاني: الأمين يعني الذي أدى ما ائتمن عليه، فحفظ المال، ولم يفسده، ولم يفرط فيه، ولم يعتد فيه.

الوصف الثالث: الذي ينفذ ما أمر به يعني يفعله؛ لأن من الناس من يكون أمينًا لكنه متكاسل، فهذا أمين ومنفذ يفعل ما أمر به، فيجمع بين القوة والأمانة.

الوصف الرابع: أن تكون طيبة به نفسه، إذا نفذ وأعطى ما أمر به أعطاه وهو طيبة به نفسه، يعني لا يمن على المعطى، أو يظهر أن له فضلاً عليه بل يعطيه طيبة به نفسه، فهذا يكون أحد المتصدقين مع أنه لم يدفع من ماله فلساً واحدًا.

مثال ذلك: رجل عنده مال، وكان- أمين صندوق للمال- مسلمًا أمينًا، ينفذ ما أمره به، ويعطيه صاحبه طيبة به نفسه، فإذا قال له صاحب الصندوق: يا فلان أعط هذا الفقير عشرة آلاف ريال، فأعطاه على الوصف الذي قال النبي صلي الله عليه وسلم فإنه يكون كالذي تصدق بعشرة آلاف ريال من غير أن ينقص من أجر المتصدق شيئًا، ولكنه فضل من الله عزّ وجلً.

ففي هذا الحديث دليل على فضل الأمانة، وعلى فضل التنفيذ فيما وُكل فيه وعدم التفريط فيه، ودليلٌ على أن التعاون على البر والتقوى يكتب لمن أعان مثل ما يكتب لمن فعل، وهذا فضل الله يؤتيه من يشاء، والله الموفق». اهـ.

11- التاجر الأمين مع النبيين والصديقين: فعن عبد الله بن عمر رضي الله عنه قال: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: «التاجرُ الأمينُ الصَّدوقُ المسلمُ: مع (النَّبيِّينَ، والصَّدِيقينَ، و) الشُّهَداء يومَ القيامة». (رواه ابن ماجه، وقال عنه الألباني: إستاده جيد).

وفي رواية: «التَّاجِرُ الصَّدُوقُ الأَمِينُ مع النَّبِيينَ والصُّدُيقِينَ والشَّهَدَاءِ». (أوردَه المُنذري فَي التَّرغيبَ والترهيب، وصححه الألباني). وللحديث بقبة إن شاء الله.

صفر ١٤٤١ هـ - العدد ٥٧٨ - السنة التاسعة والأربعون التوحيد



الحمد لله، والصلاة والسلام على رسول الله وعلى آله وصحبه ومن اتبع هداه، وبعدُ:

فقد انتهت الإجازة الصيفية المدرسية والجامعية، وولَّت هاربة، وبدأ العام الدراسي الجديد، ومع انتهاء تلك الإجازة، طُويت معها صفحات العمل؛ فمنا من عمل صالحًا، ومنا من أساء، ولا يظلم ربك أحدًا، لكننا نريد مع بداية العام الدراسي الجديد أن يعرف كل فرد دوره من خلال موقعه، ليقوم بدوره على الوجه اللائق، فإذا ما اكتملت المنظومة التعليمية وتكاملت، نشأ جيل يعرف مسئولياته، تنتفع به الأمة وتسعد به الملاد.

ولكي تكتمل هذه المنظومة التعليمية كان لنا مع طائفة من طوائفها هذه الوقفات؛

الوقفة الأولى: مع أولياء الأمور:

ا- سيقوم أولياء الأمور بدورهم الذي لا شك فيه؛ هو توفير الاحتياجات الدراسية ولوازمها لأبنائهم، وهذا واجبهم ودورهم ومسئوليتهم بلا ريب، لكن الذي ينبغي التنبيه عليه أن المسألة التربوية التعليمية ليست فقط مجرد توفير دفاتر وأقلام وملابس وأحدية، لكن الدين والخُلُق، والعبادة والأدب هي هدف المسلم في الحياة؛ وقل إنّي منافي بَن المرب في هدف المسلم في الحياة؛ وقل إنّي منافي بَن المرب في قد المنافية المنافية ومنافي منافي والمنافية المنافية المنافية الأدب في الأدناء الأدب قبل أن ينغمسوا في العلم، وتاريخ المسلمين ذاخر بتلك الفضائل والشمائل، فها هو المسلمين ذاخر بتلك الفضائل والشمائل، فها هو

#### سداد کی جمال عبد الرحمن

الإمام مالك رحمه الله إمام دار الهجرة، ألبسته أمه وهو صغير أحسن الثياب، ثم قالت له: «يا بني، اذهب إلى مجالس ربيعة، واجلس في مجلسه، وخذ من أدبه قبل أن تأخذ من علمه».

والشافعي أيضًا رحمه الله يقول: «وكنت أُصَفَّح (أُقلب) الورق بين يدي مالك رحمه الله صفحًا دقيقًا؛ هيبة له لئلا يسمع وَقُعها»، ثم جاء تلميذ الشافعي، وهو الربيع بن سليمان رحمه الله على التربية نفسها ليقول: «والله ما تجرأت أن أشرب الماء والشافعي ينظر إلىً؛ هيبة له».

٢- كما أن على الآباء والأمهات وسائر المربين أن يغرسوا في أولادهم أهمية الانتفاع بالعلم أدبًا وخُلُقًا، وهدف تلك الآية التي فسرها العلماء بأنها التأديب والتعليم، كما ذكر ذلك الطبري رحمه الله، فلا بد من تربية الأولاد على الانتفاع بالعلم والتخلق بآدابه.

وها هي أم سفيان الثوري، رحمهما الله تعالى، تبذل جهدا مضنيا لتوفير لقمة العيش لتعليم ابنها سفيان، وتنصحه وتتفقد أحواله في علمه؛ هل ينتفع بما يتعلم كل يوم أم لا، قالت أمه له: «يا بني: اطلب العلم وأنا أكفيك بمغزلي، يا بني إذا كتبت عشرة أحاديث، فانظر هل ترى في نفسك زيادة في مشيتك وحلمك ووقارك، فإن لم تر فاعلم أنه يضرك ولا ينفعك، (تاريخ جرجان: ٤٩٢/١).

"- وعلى الآباء أيضا أن يغرسوا في أولادهم حب العلمين واحترامهم، وتوقيرهم، ومعرفة دورهم

وفضلهم، وأن الواجب ألا تنتهك حرمة المُعلَم ولا يُسب ولا يُستب ولا يُستب ولا يُستب ولا يُستب ولا يُستب ولا يُستباح عرضه إذا رُئي منه الخطأ، وقد قال صلى الله عليه وسلم: «أقيلوا ذوي الهيئات عثراتهم» (رواه أبو يعلى عن عائشة). وقال صلى الله عليه وسلم: «ليس منا من لم يُجِل كبيرنا، ويرحم صغيرنا، ويعرف لعالمنا حقه» (صحيح الجامع عن عبادة بن الصامت).

٤- كما على الآباء ألا يُسلموا أولادهم للشوارع تسليم مفتاح؛ فإن الشوارع لا تريى جيلاً، بل تهدم أجيالا، فالشوارع اليوم ليست كشوارع الأجيال السابقة، وهذا لا يخفى على بصير، ففي الشوارع رفقاء السوء الذين ينحرفون بشبابنا إلى الرذائل والضلال، وحتى لا يواجه الآباء انحراف أولادهم، وحتى لا يقعوا فيما حذر الله تعالى منه حين قال: « وَيَوْمَ يَعَشُّ ٱلظَّلِلْمُ عَلَى يَدَيْهِ يَكُولُ يَلْيَتَنِي ٱلْغَنَدُتُ مَعَ ٱلرَّسُولِ سَبِيلًا ١٠٠ يُوَيِّلُونَ لِيَتَى لَرُ أُغِّفِذُ فَلَانًا خَلِيلًا ١١٠ أَفَدُ أَضَلَّني عَن ٱلذِّكْرِ بَعْدَ إِذْ جَاءَنِيُّ وَكَاتَ ٱلشَّيْطُكُنُ لِلْإِنسُن خَذُولًا ، (الضرقان:٢٧-٢٩)، فلا تتركوا الأولاد فريسة لضياء الوقت فيما لا يفيد، ولا بد أن يراقب المريى أولاده، أين بذهبون؟ ومن يصاحبون؟ وكيف تذهب أوقاتهم؟ والطامة الكبرى إذا كان الآباء أنفسهم غير مهتمين بكل هذا، فالخطر قادم لا محالة، ولا بد من سؤال الأبناء؛ هل أدوا فرض ربهم، هل حافظوا على أخلاقهم مع غيرهم، والله تعالى سائل كل راء عما استرعاه، فليعد للسؤال جوابًا.

وعلى المربين زيارة أولادهم بين الحين والآخر في مدارسهم، وسؤال معلميهم عنهم، وتشجيع المدرس الذي يبذل مجهودًا مخلصًا مع أبنائهم؛ فلا بد من التكامل بين البيت والمدرسة والمسجد.

#### الوقفة الثانية؛ مسؤولية المدرسين؛

أيها المدرس والمعلم والمدير والموجّه؛ مهمتكم مهمة الأنبياء عليهم صلوات الله وسلامه، وقد قال الله تعالى على نبينا محمد صلى الله عليه وسلم: «وَيُعَلِّمُهُمُ الْكَتَابُ وَالْحِكْمَةَ» (الجمعة:٢)، وكان نبينا محمد صلى الله عليه وسلم خير معلم؛ حتى إن أصحابه قالوا عنه: «ما رأينا معلمًا قبله ولا بعده أحسن تعليمًا منه». فليكن هو صلى الله عليه وسلم قدوتكم، فاتبعوه لعلكم تهتدون، ثم كونوا أنتم قدوة لتلاميذكم، وحافظوا على هيبتكم أمامهم، لا تتساهلوا في شتمهم أو السخرية هيبتكم أمامهم، لا تتساهلوا في شتمهم أو السخرية

من المقصّر منهم، فإن أمامكم تلاميذ يلتقطون كل ما يبدو منكم من خير أو شر، ومن الجرائم أن يشرب المدرس السيجارة أمام طلابه؛ لأنه بذلك يعطي درسًا عمليًّا في ارتكاب هذه المعصية، فضلاً عن التساهل بها والتعود عليها وعدم إنكارها.

واعلم أيها المدرس: أن أيّ سلوك يتعلمه منك تلاميذك فستجازى عليه من رب العباد، إن خيرًا فخير، وإن شرًا فشر، وقد قال النبي صلى الله عليه وسلم في ذلك: «من سنّ في الإسلام سنة حسنة فله أجرها وأجر من عمل بها، من غير أن ينقصَ من أجورهم شيءٌ، ومن سنّ في الإسلام سنة سيئة فعليه وزرها ووزر من عمل بها من غير أن ينقصَ من أوزارهم شيءٌ،

أيها المعلم: راقب الله في الوقت الذي تقضيه مع طلابك منذ دخولك حجرة الدراسية إلى خروجك منها أدبًا وتعليمًا ونصحًا وإصلاحًا، وتربية واقتداءً، ولا تهمل درسهم معتمدًا على أنهم سيتلقون المعلومات كاملة في حصة الدروس الخصوصية، فإن الدولة قد حدَّدت لكراتبًا مقابل تعليمهم، فأخلص لله في عملك يُبارك لك في رزقك وأهلك وأولادك، وستُسأل يوم القيامة عن مالك من أين اكتسبته؟ وفيم أنفقته؟

أيها المدرس: لا تكن مجرد مدرس حصة، ومؤدي وظيفة، وإنما كن مُربيًّا جيدًا، واعلم أن الله تعلى قال: ﴿ إِنَّا كُنْ نُحْيِ ٱلْمُوْلَ وَنَكَمُّهُمْ مَا قَلَمُوا وَمَاكَنُ مُعْمَى ٱلْمُولَ وَنَكَمُّهُمُ مَا قَلَمُوا وَمَاكَرُهُمُ مَّ وَكُلُ مَنَى وَخَصَيْنَهُ فِي إِمَالِ مَبْيِنٍ ، (يس:١٢)، فلكن أَدْرِكُ فِي طَلابك محمودًا.

أيها المربي المعلم والمدرس: هؤلاء الأبناء أمانة في عنقك، ستأتي يوم القيامة مغلولة يداك إلى عنقك لا يفك القيد عندك إلا عدلك فيهم، ونصحهم وتربيتهم، فهم يقضون معك وقتا أكثر مما يقضونه مع أهليهم، فعلم المحافظة على وقت الصلاة، وكما جعلت لك حصصًا للدروس محددة بأوقات فاعلم أن الله تعالى من قبلك قد حدد مواعيد ومواقيت وحصصًا لأداء الصلاة، فلا تؤجل وتهمل مواعيد الصلاة من أجل مواعيدك أنت؛ لأنك بذلك معتد على حق الله تعالى، وقدوة أنت؛ لأنك بذلك معتد على حق الله تعالى، وقدوة عليلة لطلابك بخصوص الفريضة الربانية، خالط الأولاد بالبشاشة والرفق، قال أنس بن مالك رضي الله عنه: «إن كان النبيُ صلى الله عليه وسلم رضي الله عنه «إن كان النبيُ صلى الله عليه وسلم

لَيُخالطُنا، حتى يقولَ لأخ لي صغير؛ يا أبا عُمَيرُ! ما فعل النُغيرُ. (صحيح الأدب المفرد).

والمخالطة هنا للتربية والتعلم وتأسيس جيل، كافئ المجتهد منهم وشجّعه وحلّ مشاكلهم الخاصة، والعامة ما استطعت إلى ذلك سبيلاً، فإن فيهم الفقير والضعيف وذا الحاجة.

واعلم أيها المدرس: ما قاله سيد البشر صلى الله عليه وسلم: «من كانت الدنيا همه؛ فرَّق الله شمله، وجعل فقره بين عينيه، ومن كانت الآخرة همه؛ جمع الله شمله، وجعل غناه في قلبه، وأتته الدنيا وهي راغمة». (رواه الترمذي).

#### الوقفة الثالثة: إلى أينائنا الطلاب:

إذا كنتم سمعتم حديث رسولنا الكريم صلى الله عليه وسلم الذي قال فيه: «إنما الأعمال بالنيات، وإنما لكل امرئ ما نوى، فمن كانت هجرته إلى الله ورسوله، ومن كانت هجرته إلى الله ورسوله، ومن كانت هجرته إلى دنيا يصيبها أو امرأة ينكحها فهجرته إلى ما هاجر إليه». (البخاري ومسلم عن عمر بن الخطاب رضى الله عنه).

إذن كيف أيها الطالب عرفت أن العمل مرتبط بالنية، بمعنى أن تعبك في الدنيا وخروجك ودخولك إن كنت تريد عليه أجرًا عند الله وذخرًا؛ فاقصد بهذا العمل وجه الله، والبعد عن النار ودخول الجنة، أما إن ظلت حياتك جهدًا ضائعًا بلا نية حسنة، أو كانت النية غير صالحة، فهو عمر ضائع، ونصر للشيطان رائع، ومن انتصر عليه الشيطان وأضاع عليه عمره ونيته، فانظر كيف يكون مصيره وأضاع عليه عمره ونيته، فانظر كيف يكون مصيره نفسك بعمل حلال شريف، ونفع المسلمين بخدمة خليلة فيما يلقونه عليك من تكليف، وإن قصدت الحصول على عمل تنفق منه على نفسك وأسرتك فنية صالحة، وهكذا.

أيها الطالب والتلميذ: اعلم أن أبويك قد ذاقا الأمرين وحرما أنفسهما من أجل توفير القلم والدفتر، والملابس وغير ذلك، فكن بارًا بهما في الالتزام بدروسك والاجتهاد فيها؛ لكي لا تخيب فيك رجاءهما، وتضيع مجهودهما، وتورثهما ألما وحسرة، فإذا بلغت سن السعي على المعاش فعاونهما بعمل حلال كما ربياك صغيرًا، ولا تعتبر نقودك من هذا العمل حكرًا عليك تريد أن تشتري بها ما

لذَّ وطاب، من موضات الملابس والثياب، فأنت ومالك لأبيك، فتواضع ولا تكن جبارًا ظالمًا.

لا تعتبر -أيها الطالب- نصح أبيك وأمك لك بعدم مخالطة فلان أو فلان، أو عدم السهر خارج البيت لوقت متأخر؛ أن ذلك جمود وتخلف عند والديك، فإن أعلم الناس بأبنائهم هم الآباء، فإياك والكبر والعناد، وسماع رفقاء السوء، فإن رفيق السوء سبيل إلى النار، « وَقَعَ يَعَفُّ الطَّالِمُ عَلَى يَدَنِهِ يَعَوُلُ يَعَلِنَنِي سبيل إلى النار، « وَقَعَ يَعَفُّ الطَّالِمُ عَلَى يَدَنِهِ يَعُولُ يَعَلِنَنِي الله النار، « وَقَعَ الله النار، » (الفرقان، ٢٧).

وية مقام والديك معلموك؛ فلهم حق عليك كبير، فأعط كل ذي حق حقه، وقد قال رسولنا الكريم صلى الله عليه وسلم: «ليس منا من لم يُجل كبيرنا، ويرحم صغيرنا، ويعرف لعالمنا حقه». (صحيح الجامع).

ألا بنس التعليم إذا خرجت البنت متعطرة متزينة تجسّد جسمها كأنها عارية، ينظر إليها الشباب وتنظر إليهم، والمرأة عورة إذا خرجت استشرفها الشيطان، كما لا تسرف الطالبة والطالب في تضييع الوقت لعبًا بأجهزة الاتصال التي امتلأت وتمتلئ يومًا بعد يوم بالفتنة والعري والفحش والرذيلة، وعلى الأباء ألا يسهلوا لأبنائهم هذا الأمر، وإن كان ولا بد فجهاز الاتصال فقط يطمئنون بواسطته على دخول أولادهم وخروجهم.

#### رابعا مستولية الدولة:

على كل مسؤول بالدولة مسؤولية متصلة بالتعلم والتربية مساعدة الناس في تربية أولادهم والحفاظ على الشباب من الاختلاط والرحلات المختلطة بالنوادي والعمل.

وفق الله الجميع.





### قصة فضائل عمربن الخطاب رضى الله عنه في السماء

A Ald Al على حشيش

نواصل في هذا التحذير تقديم البحوث العلمية الحديثية للقارئ الكريم حتى يقف على حقيقة هذه القصة التي اشتهرت على ألسنة الوعاظ والقصاص، والى القارئ الكريم التخريج والتحقيق: أولاً: أسباب ذكر هذه القصة:

١- اشتهار هذه القصة لوحودها في بعض كتب السنة الأصلية، واغتر بذلك القُصاص والوعاظ حتى ظنوا أن هذه القصة من مناقب عمر بن الخطاب رضى الله عنه؛ تعدم درايتهم بالعلة التي في الخبر الذي جاءت به هذه tana!

٢- ومن الأسياب أيضًا أن كثيرًا ممن لا دراية لهم بهذا العلم يتوهمون من تعدد المصادر الأصلية التي توجد بها هذه القصة أنها صحيحة، ولا يفرقون بين التخريج والتحقيق.

٣- وإن تعجب فعجب أن تُترك أحاديث فضائل عمر بن الخطاب في أعلى مراتب الصحة، ويلجأ هؤلاء القصاص إلى الكذب المختلق المصنوع المنسوب إلى النبي صلى الله عليه وسلم حول فضائل الصحابة رضى الله عنهم يستميلون بها العوام ومن لا دراية له، ولا أدرى أهذا منهجهم أم غاب عنهم الوعيد الشديد الذي أخرجه الإمام البخاري في «صحيحه» (ح١٠٩) من حديث سلمة بن الأكوع قال: سمعت النبي صلى الله عليه وسلم يقول: «من يقلُ علي ما لم أقل، فليتبوأ مقعده من التار».

٤- ومن الأسباب التي تحتم علينا بيان حقيقة هذه القصص الواهية والتحذير منها، أن هذه القصص، انتشرت في بعض كتب السيرة المشهورة.

وهناك قصص مفتراة على عمرين الخطاب رضى الله عنه، وهي قصة الخروج في عمر رضي الله عنه، والتي أوردها الشيخ المباركضوري في كتابه «الرحيق المختوم» (صر١٠٦)، وفيها يقول عمرين الخطاب رضى الله عنه: «فأخرجنا النبي صلى الله عليه وسلم في صفين حمزة في أحدهما وأنافي الآخر له كديد ككديد الطحين...».

ويستدل بها الكثير في الخروج على الحكام، ولقدخرجناها وحققناها وبينا ضعفها منذ أكثر من ستة عشر عامًا في مجلة التوحيد عدد ربيع الأول ١٤٢٥ه، ولقد حذرنا من الأثار السيئة لهذه المظاهرات قبل وقوع فتنها بسنين وبينا طريق إصلاح الأمة بمنهج أهل السنة وحذرنا من الأحاديث الموضوعة

والقصص المكذوبة وأثرها السيئ في الأمة.

وهده بعض الأسباب التي من أجلها نخرج هذه القصة.

#### ثانيا: المتن:

رُويَ عن عمار بن ياسر قال: قال رسيول الله صلى الله عليه وسلم: «يا عَمَّارُ، أتاني جبريلُ أنضًا فقلتُ: يا جبريلُ حدَّثني بفضائل عمر في السَّماء؟ فقال: يا محمَّدُ لو حدَّثتُكَ بفضائل عمر في السّماء مثل ما لبث نوخ في قومه ألف سنة إلا خمسين عامًا ما نفدت فضائل عمر، وإنَّ عمر لحسنة من حسنات أبي بكر».

#### ثالثًا: التخريج:

١- أخرجه الحسن بن عرفة بن يزيد العبدي أبوعلى البغدادي المتوفي سنة (۲۵۷هـ) في «جزئه» من (ص٠٦) (٥٥٦) قال: حدثني الوليد بن فضل العنزي، حدثنا إسماعيل بن عبيد العجلى عن حماد بن أبي سليمان، عن إبراهيم النخعي، عن علقمة بن قيس، عن عمار بن ياسر قال: قال

رسول الله صلى الله عليه وسلم: «يا عمار، أتاني جبريل آنفا ... القصة.

٢- وأخرجه الامام الحافظ أحمد بن على بن المثنى التميمي المتوفي «مسنده» ف (\_A۲.۷) (٣/١٧١) ح(١٢٠٣) قال: «حدثنا الحسن بن عرفة .«...4

٣- وأخرجه الحافظ أبو القاسم همة الله بن الحسن بن منصور الألكائي المتوفى سنة (۱۸هه) في كتابه «شرح أصول اعتقاد أهل السنة والجماعة ، عبد الرحمن بن أبى حاتم قال: «حدثنا الحسن بن عرفة

٤- وأخرجه الامام أبو بكرمحمد بن الحسين بن عبد الله الآجري المتوفى سنة (٣٦٠هـ) في كتابه «الشريعة» ح(١٣٩٣) قال: «حدثنا عمر بن أيوب السقطى، قال: حدثنا الحسن بن عرفة به...»

٥- وأخرجه الإمام الحافظ أبو أحمد عبد الله بن عدى الجرجاني ق «الكامل» (۷۹/۷) (۲۰۰۱/۱۲) قال: «أخبرنا

أبو يعلى، حدثنا الحسن بن عرفة به». وقال: حدثنا عبد الله بن محمد بن سلم، حدثنا الحسين بن إبراهيم البياضي عن الوليد بن الفضل العنزي به.

٦- وأخرجه الإمام أبو الفرج عبد الرحمن بن علي بن الجوزي المتوفى (۱۹۷هه) في «الموضوعات» (٣٢١/١) قال: أنبأنا على بن عبد الله، قال: أنبأنا على بن أحمد البسري، قال: أنبأنا أبو عبد الله بن بطة، قال: أنبأنا أبو على إسماعيل بن محمد الصفار، قال: حدثنا الحسن بن عرفة به ...».

٧- وأخرجه الإمام ابن الجوزي في «العلل (198/1) « ALALITI (ح٣٠٣) قال: أنبأنا على بن عبيد الله، قال: أخبرنا على بن أحمد البندار، قال: أنبأنا أبو عبد الله بن بطة به.

٨- وأخرجه أبو بكر محمد بن هارون الروياني المتوفى سنة (٣٠٧هـ) في كتابه «مسند الروياني» (1/477) (7747) قال: «حدثنا الحسن بن إبراهيم البياضي، حدثنا

الوليد بن الفضل العنزي

٩- وأخرجه الإمام الحافظ أبوالقاسم سليمان بن أحمد الطبراني المتوفى سنة (١٠٢٠م ف «العجم الأوسيط» (٣٤٢/٢) (ح١٥٩٣) قال: حدثنا أحمد، قال: حدثنا الوليد بن الفضل العنزي ىه.

#### رابعا: التحقيق:

١- مما أوردنا آنضًا من التخريج يتبين من طرق الخيرالذي جاءت به هذه القصة أن الخسر غريب الإسمناد تفرد بروايته علقمة عن عمار بن ياسر، وهو غريب عن علقمة تضرد به عنه إبراهيم، وهو غريب عن إبراهيم، تفرد به عنه حماد، وهو غريب عن حماد، تضرد به عنه: إسماعيل بن عبيد بن نافع العجلي، وهو غريب عن إسماعيل تفرد به عنه الوليد بن الفضل العنزي.

وهداما بينه الإمام الحافظ الطيراني في «الأوسيط» عقب هذا الحديث: «لم يَـرُو هذا

الحديث عن حماد إلا إسماعيل، تضرد به الوليد».

نستنتج من قول الإمام الحافظ أن الوليد بن الفضل العنزي ليس له متابعة تامة ولا قاصرة، وبهذا تركزت العلة في الوليد بن الفضل العنزي. ٢- قال الإمام الحافظ ابن حيان في «المجروحين» (۸۲/۳): «الوليد بن الفضل العنزي شيخ يروي المناكير التي لا يشك من تبحر في هذه الصناعة أنها موضوعة لا يجوز الاحتجاج به بحال».

٣- وأقره الإمام الذهبي في «الميزان» (٤/٣٤٣/٤) فقال: «الوليد بن الفضل العنزى روى عنه الحسن بن عرفة، قال ابن حبان يروى الموضوعات، لا يجوز الاحتجاج به بحال، ثم قال الإمام الذهبي: «الوليدين الفضل هو الذي حديثه ي جزء ابن عرفة عن إسماعيل بن عبيد- أن عمر حسنة من حسنات أبى بكر- واستماعيل هالك، والخبر باطل».

٤- وهده علة أخرى ق السند بينها الامام

الذهبي؛ وهو إسماعيل بن عُبيد بن نافع العجلي قال الإمام الذهبي: «إسماعيل هالك». اهـ. ولندلك فال الإمام الذهبي في «الميزان» : (917 /77 / 1) «إستماعيل بن عبيد بصري، ضعفه الأزدى له عن حماد بن أبي سليمان فضل عمر، والحديث في جزء ابن عرفة، وهو باطل رواه ابن عرفة عن الوليد بن الفضل عنه».

قلتُ: ولقد بيناه في أول طريق في التخريج.

٥- قال الإمام ابن الجوزي في (۱/۱۱) «الموضوعات» (۲۱/۱۱) عقب هذا الحديث: «قال أحمد بن حنيل: هذا حديث موضوع ولا أعرف إسماعيل، وقال أبو الفتح الأزدى: هو ضعيف».

٦- وأورد الحافظ الهيثمي الخبرالذي جاءت به هذه القصة في «مجمع الزوائد» (٦٨/٩) وقال: «رواه أبو يعلى والطبراني في الكبير والأوسط وفيه الوليد بن الفضل وهو ضعیف جدًا». اه.

٧- وأورد الخبير الذي

جاءت به هذه القصة الإمام الشوكاني في «الفوائد المجموعة في الأحاديث الموضوعة» (صر ٣٣٧) وقال: «رواه الحسين بن عرفة عن عمار مرفوعًا، قال أحمد بن حنبل: إنه موضوع». -41

٨- وأورد الخير ابن عراق في تنزيه الشريعة المرفوعة عن الأخبار الشبنيعةالوضوعة (٣٤٦/١) وقال: «أخرجه الدارقطني في غرائب مالك من طريق حسان بن غالب وقال: موضوع».

#### خامسا: الاستنتاج:

نستنتج مما أوردناه آنفًا من أقوال أئمة الجرح والتعديل أن الخبر الدي جاءت به هذه القصة باطل موضوع، قال الحافظ السيوطي في «تدريب السراوي» (١/٧٤٢)، النوع (٢١): «الموضوع هـ والكذب المختلق المصنوع، وهو شر الضعيف وأقبحه، وتحرم روايته مع العلم بوضعه في أي معنى كان سواء الأحكام والقصص والترغيب وغيرها إلا

#### مقرونًا ببيان وضعه». اهـ. سادسا: طريق آخر:

وهذا طريق آخر يزيد القصة وهنا على وهن أخرجه الإمام ابن الحوزي في «الموضوعات» (۳۲۱/۱) من حدیث أبی بن كعب مرفوعًا بزيادة في المتن قال فيها جبريل مخاطبًا النبي صلى الله عليه وسيلم: «ليبكين الإسسلام بعد موتك يا محمد على عمر».

قال الإمام ابن الحوزي: «وهذا غير صحيح. قال يحيى بن معين عبد الله بن عامر لیس بشیء، وقال ابن حبان: كان يقلب الأسانيد والمتون». اهـ.

وهو علة هذا الطريق، قال الذهبي في «الميزان» 1(2/433/3PTW3): (2VL) الله بن عامر ضعفه أحمد والتسائي والدارقطني، وقال الذهبي: ليس بشيء، وقال البخاري: يتكلمون في حفظه. وسئل عنه ابن المديني فقال: ذاك عندنا ضعيف ضعيف». اه.

هذا ما وفقني الله إليه وهـو وحـده مـن وراء القصد. ROBERTHE SERVER SERVER

قرائن اللغة والنقل والعقل

على حمل صفات الله (الخبرية) و(الفعلية) على ظاهرها دون المجاز

تابع: رد أئمة السنة على شبهات الأشاعرة في نفيهم صفة (الكلام) ودحضهم ما اعتقدوه حيال هذه الصفة

الحلقة (٦٠)

اعداد الله الدروقي الدروقي الدسوقي الاستاد بجامة الأزهر

الحمد لله، والصلاة والسلام على رسول الله، وعلى آله وصحبه ومن والاه.. وبعد:

ففي دعوى الأشاعرة (أن كلام الله معنى واحد قائم بنفسه، وأن ما في التنزيل عبارة عنه)، نستكمل ما قاله ابن أبي العزفي ردّ ما ادعوه وفاهوا به.. حيث يقول -رحمه الله- في شرحه الطحاوية ص١١٤:

« لا شك أن الرسل الذين خاطبوا الناس وأخبروهم أن الله (نادي) و(ناجي) و(يقول) .. «أفهموهم أن الله نفسه الذي تكلُّم، وأن الكلام قائم به لا بغيره، وأنه هو الذي تكلم به وقاله، كما قالت عائشة -رضى الله عنها- في حديث الإفك: (وَلَشَاني فِي نفسي كان أحقر من أَنْ يَتَكُلُّمُ اللَّهُ فِي بُوحِي يُتَلِّي)، ولو كان المراد من ذلك كله خلاف مفهومه لوجب بيانه، إذ تأخير البيان عن وقت الحاجة لا يجوز بإجماع، ولا يُعرف في لغة ولا عقل: قائل متكلم لا يقوم به القول والكلام، حتى وإن زعموا أنهم فروا من ذلك حذرًا من التشبيه، فإنهم إذا قالوا: يعلم لا كعلمنا، قلنا: ويتكلم لا كتكلمنا، وكذلك سائر الصفات.. وهل يُعقل قادرٌ لا تقوم به القدرة، أو حيٌّ لا تقوم به الحياة».

ويقول -رحمه الله- في رد من زعم «من متأخري الحنفية أن كلام الله معنى واحد، والتعدد والتكثر والتجزؤ والتبعض حاصل في الدلالات، وأن هذه العبارات مخلوقة وسميت (كلام الله) لدلالتها عليه وتأديه بها، فإذا عبر بالعربية فهو قرآن وإن عبر بالعبرية

فهو توراة، فاختلفت العبارات لا الكلام، وتسمى هذه العبارات كلام الله مجازًا ... هذا كلام فاسد، فإن لازمه: أن معنى قوله: (وَلا نُقَرَبُوا الزَّقَ ) (الإسسراء/ ٣٢)، هو معنى قوله: (وَأَقِيمُواْ الصَّلَوْةُ) (البقرة/ ٤٣)، ومعنى (آية الكرسي) هو معنى (آية الدين)، ومعنى (سورة الإخلاص) هو معنى (سورة المسد).. والحق أن التوراة والإنجيل والزيور والقرآن من كلام الله حقيقة، وكلام الله لا يتناهى، فإنه لم يزل يتكلم بما شاء كيف شاء، ولا يزال كذلك على ما أفادته آيتا الكهف/ ١٠٩ ولقمان/ ٢٧ الآتي ذكرهما، ولو كان ما في المصحف عبارة عن كلام الله وليس هو كلام الله، لما خُرِّم على الحنب والمحدث مسه».

وإنما أتى متأخرو الأشاعرة من عدم وقوفهم على ما تحمله الألفاظ من دقيق المعانى «فإذا قيل مثلاً: (في المصحف خط فلان وكتابته) فهم منه معنى صحيح حقيقي، ومن قال: (فیه مداد قد کتب به) فهم منه معنی صحيح حقيقي، وهذان المعنيان مغايران لعنى قول القائل: (فيه كلام الله)، ومن لم يتنبه للفروق بين هذه المعاني ضل ولم يهتد للصواب.. وكذا من قال: (إن المكتوب في المصاحف عبارة عن كلام اللُّه أو حكاية كلام الله، وليس فيها كلام الله)، قد خالف الكتاب والسنة وسلف الأمة، وكفي بذلك ضلالاً ». اه من شرح الطحاوية ص١١٦ وما بعدها بتصرف. هذا، «ومما بدل على أن القرآن كلام الله وقد نزل بلغة العرب، وأن التوراة نزلت بالعبرانية والإنجيل نزل بالسريانية وهما كلامُه، خلاف ما قالت الأشاعرة

- من أن كلام الله معنى قائم بالنفس وهو معنى واحد -: أن كل رسول بُعث بلسان قومه وقد أخير القرآن بذلك، فرسول الله صلى الله عليه وسلم عبّر كلام الله بالعربية، وموسى عليه السلام عنر كلام الله بالعبرانية، وعيسى عليه السلام عبر كلام الله بالسريانية، ولا يصلح إلا أن يكون الأمر كذلك، قال تعالى: ( وَمَا أَرْسَلْنَا مِن رَسُولِ إِلَّا بِلِسَانِ قَوْمِهِ . لِبُنِينَ لَمُم ) (إبراهيم/ ٤) أي: بلغة قومه، وقال: (وَلَوْ نَزَّلْنَهُ عَلَى بَعْضِ ٱلْأَعْجَيِينَ ﴿ فَقَرَأَهُ عَلَيْهِم مَّا كَانُوا بِهِ مُؤْمِنِينَ ) (الشعراء/ ١٩٨، ١٩٩)، وقال: (وَلَوْجَعَلْنَهُ قُرْءَانًا أَغِيبًا لَقَالُوا لَوْلَا فُهِلَتْ ،آلِنُهُ ﴿ ) (فصلت/ ٤٤ )، وقال: (لَاكُ ٱلَّذِي يُلْجِدُونَ إِلَيْهِ أَعْجَعِيٌّ وَهَدَذَا لِسَانُّ عَرَبْتُ مُّينُّ ) (النحل/ ١٠٣)، وقال: (وَّكَذَلِكَ أَوْجَيْنَا ۚ إِلَيْكَ قُرْءَانًا عَرَبَيًا لِلْنَذِرَ أُمَّ ٱلْقُدَىٰ وَمَنْ حَوْلَمًا ﴾ (الشوري/ ٧)، وقال: (إِنَّا جَعَلْنَهُ قُرْءَنَّا عَرَبَّيًّا) (الزخرف/ ٣)، وقال: (إِنَّا أَنْزَلْنَهُ قُرَّانًا عَرَبِيًّا) (بوسف/ ٢)، وقال: (كِنْكُ فُصِلَتَ عَالِنَتُهُ فُوَءَانًا عَرَبِيًا ) (فصلت/ ٣)، وقال: (وَكَذَلِكَ أَنَرَلْنَهُ قُرْءَانًا عَرَبِيًّا وَصَرَّفَنَا فِيهِ مِنَ ٱلْوَعِيدِ ) (طه/ ١١٣)، وقال: (فُرْءَانًا عَرَبيًا غَيْرَ ذِي عِوْجٍ لَعَلَّهُمْ يَنْقُونَ ) (الزمر/ ٢٨)، وقال: (وَهَذَا كِتَنِّ مُصَدِّقٌ لِسَانًا عَرْبًا) (الأحقاف/ ١٢)، وقال: (لتَكُونَ مِنَ ٱلمُنذِينَ اللهُ بِلِسَانِ عَرَقِي شَينِ ) (الشعراء/ ١٩٤، ١٩٥)، وقال: (وكذلك أنزلناه حكمًا عربيًا) (الرعد/٣٧)»، كذا في (الحجة) للأصبهاني ١/٢٥٣.

٣- دحض أئمة السنة لعتقد الأشاعرة
 فيهم أن يتكلم الله على الحقيقة
 بمشيته واختياره

أما نَفْيُ الأشاعرة أن تكون صفة كلامه تعالى صفة فعل، ونَفْيُ أن يكون سبحانه بموجبها يتكلم بمشيئته واختياره،

لشبهة: حلول الحوادث وقيامها به سبحانه، وزعمهم أن من لوازم إثبات صفة الكلام: (التعاقب والتجزؤ) وهي حوادث لا تقوم بالله وإلا كان حادثًا، وكذا ادعاؤهم بأن تكلمه سبحانه في المستقبل هو إثبات لقيام الحوادث به لما يعتور ذلك من تجدد وتعدد، وهي نفس الشبهة التي نفوا بها قيام الصفات الاختيارية به تعالى.

فالحواب عنه من غير ما سبق أن أفضنا فيه: أن كونه متكلمًا بمشيئته، من ثوازم ذاته المقدسة؛ وهو بائن عن خلقه بذاته وصفاته وكلامه، ليس متحدًا بهم ولا حالا فيهم .. كما أننا لا نسلم أن يكون التعاقب والتجزؤ وسائر ما ذكروه من لوازم الكلام: حادث كحدوث المخلوق، إذ هذا الكلام مبنى على (قياس الشمول) الذي لا يجوز أن يُستدل به في العلم الإلهي، لأن هذا القياس يدخل فيه الخالق والمخلوق تحت قضية كلية تستوى أفرادها وهذا لا يجوز، كما لا يجوز فيه (قياس التمثيل) الذي يستوى فيه الأصل والفرع، «فإن الله سبحانه ليس كمثله شيء، فلا يجوز أن يُمَثِّل بغيره.. ولكن يستعمل في ذلك (قياس الأولى) كما دل عليه قوله تعالى: (وَبِيِّهِ ٱلْمِثَلُ ٱلْأَطَلُّ) (النحل/ ٦٠)، مثل:

أن يُعلم أن كل كمال للممكن أو للمحدَث لا نقص فيه بوجه من الوجوه فالواجب القديم أولى به، وكل كمال لا نقص فيه بوجه من الوجوه ثبت نوعه للمخلوق المربوب المدبّر، فإنما استفاده من خالقه وربّه ومدَبّره، فهو أحق به منه، وأن كل نقص وعيب في نفسه إذا وجب نفيه

عن شيء من أنواع المخلوقات والممكنات والمحدثات، فإنه يجب نفيه عن الرب بطريق الأولى»، ثم إن «نفي مشابهة شيء من مخلوقاته له تعالى، مستلزمُ لنفي مشابهته هو لشيء من مخلوقاته، ولذا اكتفى الطحاوي – رحمه الله بقوله: (ولا يشبه الأنام)»ا.ه بتصرف من شرح الطحاوية ص٥٣،٥٣٥.

كذا بما يعنى: أن ثبوت التعاقب -وغيره من لوازم ما نفاه الأشاعرة لنفي الكلام اللفظي بحقه تعالى - هو بحق كلام الله تعالى على الوجه اللائق به، وأنه لا يعنى بحال ثبوت المساواة بين الخالق والمخلوق، يقول السجزي في (رسالته إلى أهل زبيد في الرد على من أنكر الحرف والصوت) ص٧٥٧، ٢٥٨؛ «اتفقت العلماء على أن الله يتولى الحساب بين خلقه يوم القيامة في حالة واحدة، وعند كل واحد منهم أن المخاطب في الحال هو وحده، وهذا خلاف التعاقب.. ثم لو ثبت التعاقب لم يضربا لقوله عليه السلام لما خرج من باب الصفا: (نبدأ يما بدأ الله به، ثم قرأ: « إِنَّ ٱلصَّفَا وَٱلْمُرُوةَ مِن شَعَآبِر ٱللَّهِ » البيضرة/ ١٥٨ »)، فبين أن الله بدأ بذكر الصفا، والقرآن كله بإجماع المسلمين كلام الله سبحانه، وفي هذا القدر كفاية لمن وُفق للصواب»، وكان السجزي قد نص على أن «الكلام لا يكون إلا حرفا وصوتا ذا تأليف واتساق »ا.هـ.

وقد سبق أن ذكرنا لابن أبي العزقوله – في شرح ما جاء في الطحاوية من عبارة: (إنه تعالى ما زال بصفاته قديمًا قبل خلقه، وكما كان بصفاته أزليًا، كذلك لا يزال عليها أبديًا)-: «إن الله لم يزل

متصفًا بصفات الكمال -التي (الكلام) واحدة منها- ولا يجوز أن يُعتقد أنه وُصف بصفة بعد أن لم يكن متصفًا بها، لأن صفاته صفات كمال وفقدها صفة نقص، ولا يجوز أن يكون قد حصل له الكمال بعد أن كان متصفًا بضده»، وأنه «لا يَردُ على هذا: صفات الفعل والصفات الاختيارية، وأن أصل معنى ما وصف الله نفسه معلومٌ لنا »، وأن الحدوث بالاعتبار الذي وضعه الأشاعرة «غير ممتنع، ولا يطلق عليه أنه حدث بعد أن لم يكن، ألا ترى أن من تكلم اليوم وكان متكلمًا بالأمس لا بقال: (إنه حدث له الكلام)، ولو كان غير متكلم لأفة كالصغر والخرس ثم تكلم يقال: (حدث له الكلام)؟، فالساكت لغير آفة يسمى: (متكلمًا بالقوّة)، بمعنى: أنه يتكلم إذا شاء، وفي حال تكلمه يسمى: (متكلمًا بالفعل)».. مما يؤكد أن أفعاله تعالى قديمة النوع حادثة الآحاد، فهو جِل في علاه متكلم قبل أن يَصْدرُ منه الكلام، وخالق قبل أن يصدر منه الخلق، وكما أن ليس لذاته بداية ليس لصفاته بداية، وكما أنه موصوف بصفاته أزليًا بلا بداية، كذلك صفاته تلازمه دائمًا وأبدًا، ولا يقال: إن صفاته تنقطع عنه في المستقبل، بل هي تابعة له أزلاً وأبدًا. وهذا ما يعنيه صلى الله عليه وسلم بقوله فيما رواه مسلم من حديث أبي هريرة: (اللهم أنت الأول فليس قبلك شيء، وأنت الآخر فليس بعدك شيء)، وما يعنيه قول أئمة السنة: (قديم بلا ابتداء دائم بلا انتهاء)، كما يعنيه اسمه تعالى: (الأول والآخر)، والعلم بثبوت هذين الوصفين مستقرية

الفطر، فإن الموجودات لابد أن تنتهي إلى واجب الوجود لذاته قطعًا للتسلسل، فأنت تشاهد حدوث الحيوان والنبات والمعادن، وحوادث الحوِّ كالسحاب والمطر وغير ذلك، وهذه الحوادث وغيرها ليست ممتنعة فإن المتنع لا يوجد، ولا واجبة الوجود بنفسها فإن واجب الوجود بنفسه لا يُقبِل العدم، وهذه كانت معدومة ثم وُجدت، فعدمها ينفي وجودها ووجودها ينفى امتناعها، وما كان قابلا للوجود والعدم لم يكن وجوده بنفسه، كما قال تعالى: ( أَمْ غُلِثُواْ مِنْ غَيْرِشَيْءِ أَمْ هُمُ ٱلْخَلِقُونَ ) (الطور/ ٣٥)، أي: أحُدُثوا من غير مُحدث أم هم أحدثوا أنفسهم ١٤، ومعلوم أن الشيء المحدث لا يوجد نفسه، فالمكن الذي ليس له من نفسه وجودٌ ولا عدم لا يكون موجودًا بنفسه، بل إن حصل ما يُوحِدُه وإلا كان معدومًا، وكل ما أمكن وحبوده بدلا من عدمه وعدمه بدلا من وجوده، فليس له من نفسه وجودٌ ولا عدم لازم له .. وهذا واضح في تفسير معنى حدوث الآحاد. ولأن (الكلام) صفة قديمة لازمة له سبحانه، فليس له بداية ولا نهاية كما أنه ليس لذاته تعالى بداية ولا نهاية، وقد أوضح سبحانه ذلك في كتابه فذكر أن كلامه لا ينفد فقال: (قُل لَوْ كَانَ ٱلْبَحْرُ مِدَادًا لِكُومَتِ رَبِّي لَنَفِدَ ٱلْبَحْرُ قَبْلُ أَن لَنَفَدَكُامِنَتُ رَبِّي وَلَوْ جِنْنَا بِمِثْلِهِ، مَدَّا) (الكهف/ ١٠٩)، (ولو أن ما في الأرض من شجرة أقلام والبحر يمده من بعده سبعة أبحر ما نفدت كلمات الله إن الله عزيز حكيم) (لقمان/ ٢٧)، وعليه فمن قال: إن كلام الله مخلوق فقد استحق من الله السخط والمقت.

والحمد لله رب العالمين.

من الأحداث الهامة في تاريخ الأمة

استشهاد عمرين الخطاب رضي الله عنه . . الطعنة الأثمة

(Y)

الحمد لله الذي جعل الليل والنهار خلفة لمن أراد أن يذكر أو أراد شكورًا، والصلاة والسلام على إمام الشاكرين وسيد الذاكرين ورحمة الله للخلق أجمعين؛ سيدنا محمد النبي الأمين الكريم، وعلى آله وصحبه أحمعين، وإخواته التبيين والترسلين، ويعدن

عبد الرزاق السيد عيد

فهذا لقاؤنا الثاني مع قضية استشهاد عمر رضي الله عنه، وما ترتب عليها من آثار سيئة، فقد انكسر باب كان مغلقًا، واندفعت منه فتن متتالية ما زالت تفت في عضد الأمة حتى يومنا هذا، وذلك أن الطعنة لم تكن موجِّهة إلى عمر كشخص، لكنها كانت موجهة إلى عمر رأس الدولة الإسلامية، ورمز عزتها ووحدتها وقوتها بإذن الله، فقد استجاب الله تعالى دعوة نبيه صلى الله عليه وسلم حين قال: «اللهم أعز الإسلام بأحب هذين الرجلين إليك أبي جهل، أو بعمر بن الخطاب، فكان أحبهما إلى الله عمر بن الخطاب». أخرجه الترمذي، وأحمد، وصححه أحمد شاكر.

فلم تكن الطعنة الأثمة التي وُجهت إلى عمر رضى الله عنه بسبب ثأر شخصى أو مجرد تهوُّر من شخص موتور، لا، بل كانت بتدبير وكيد مُسبق ومخطط له يُرَاد به دولة الإسلام في عنفوانها وقوتها، والإمام ابن تيمية رحمه الله في كتابه «منهاج السنة» يلخص لنا الهدف فيقول: «وأبو لؤلؤة كافر باتفاق أهل العلم كان مجوسيًا من عُبّاد النيران، فقتل عمر رضي الله عنه بغضا في الإسلام وأهله وحبًا للمجوس وللكفار، وانتقامًا مما فعله عمر بهم حين فتح بلادهم، وقتل رؤساءهم، وقسم أموالهم». اهـ.

وهذا تلخيص مفيد من الإمام رحمه الله، فالخنجر الذي طعن به عمر رضى الله عنه هو الخنجر الذي طعن به ثلاثة عشر صحابيًا في نفس الوقت قبل أن يُحاط بالقاتل، استشهد منهم ستة، والخنجر الذي قتل عمر هو السيف الذي قتل عثمان رضى الله عنه، وهو السيف الذي قتل عليًا رضى الله عنه، وحاول قتل معاوية رضى الله عنه وعمرو بن العاص رضي الله عنه، وهو سيوف الفتنة التي قتلت آلاف الصحابة الكرام فيما وقع بين معاوية وعلى، رضى الله عنهم جميعًا.

وإن العقول التي فكرت وخططت ودبرت هي العقول التي تكيد للإسلام والمسلمين حتى اليوم، والأيدي التي نفذت وقتلت هي كذلك الأيدى التي تقتل المسلمين في مشارق الأرض ثانيًا: الواقع يشهد:

التاريخ يشهد والواقع قديمًا وحديثًا يشهد بحقيقة المؤامرة على الإسلام والمسلمين، على الإسلام والمسلمين، على الإسلام الذي يمثله رسول الله صلى الله عليه وسلم، والذين آمنوا معه من أهل السنة بالتحديد، واليكم الأدلة؛

ا- فأبو لؤلؤة المجرم الكافر قاتل عمر هو عند الشيعة الاثنى عشرية في إيران من المتقين الأبرار، وله قبرفي (كاشان) بإيران يتوافد عليه الزوار من كافة الأقطار، ويحتفلون باليوم الذي قتل فيه عمر ويعظمون قاتله، وهو اليوم التاسع من ربيع الأول من كل عام، فقد حرَّف القوم كل شيء حتى اليوم الذي قتل فيه عمر رضي الله عنه، وكما ذكرنا آنفًا وهو يوم السادس والعشرين من ذي الحجة عام ٢٣ه بعد عودة عمر رضي الله عنه من الحجة.

وهذا الذي ذكرته لحضراتكم مدون في مراجعهم الموثقة، ويشهد به المواقع، مراجعهم الموثقة، ويشهد به المواقع، فما زال قبر المقاتل هناك ومكتوب على جدارنه عبارات القدح والذم في أصحاب رسول الله صلى الله عليه وسلم، وخاصة أبا بكروعمر، رضى الله عنهما.

واليكم بعض الأدلة من كتب القوم:

 ١- أبو لؤلؤة القاتل يلقبونه بـ «بابا شجاع الدين» (من كتاب الكنى والألقاب لعباس القمي)، ويرون أنه قدَّم أعظم خدمة لآل البيت بقتل عمر.

٢- ويوم مقتل عمر يُوصف عندهم بأنه خيرالأعياد كما ينسب الجزائري إلى على ابن أبي طالب رضي الله، وأنه سمى هذا اليوم بأسماء كثيرة منها: أنه يوم الهدي، ويوم البركة، ويوم العيد الأكبر، ويوم فرح الشيعة، ويوم النظر الثاني، ويوم الغدير، ويوم عيد أهل البيت، ويوم قتل المنافقين ينظر: «فصل الخطاب في تاريخ قتل ابن الخطاب» ط لندن ١٤١٧هـ، وكتاب «الأنوار النعمانية»، فصل (نور سماوي)).

٣- الحقيقة التي يجب أن تكون واضحة

ومغاربها، وستظل تقتل وتدمر إلى أن يشاء الله أمرًا في علمه، ويقع بقدرته في الوقت الذي يشاء فيه نصرة دينه، وإنه لناصره كما وعد، ووعده لا يتخلف، ولكن أكثر الناس لا يعلمون، وهذا الذي نُقرره ليس رجمًا بالغيب، أو رميًا بالقول دون دليل أو شاهد، بل هي حقيقةٌ واقعة بادية للعيان، وهي في زمننا هذا أوضح ما تكون لا يغفل عنها إلا جاهل، ولا يتغافل عنها إلا منافق أو عدو.

وسنحاول بعون الله في الأسطر التالية توضيح الأمر بما يفتح الله لنا حتى لا يبقى لأحد عذر، والله المستعان:

أولاً: خيوط المؤامرة في مقتل عمر رضي الله عنه: جاء في تاريخ الذهبي ٢٩٦/٣؛ عن عبد الرزاق عن معمر عن الزهري: أخبرني سعيد بن المسيب أن عبد الرحمن بن أبي بكر- ولم نجرب عليه كذبة قط-قال: انتهيت إلى الهرمزان وجفينة وأبي لؤلؤة وهم نجس فتبعتهم، وسقط بينهم خنجر له رأسان نصله في وسطه. قال عبد

الرحمن: فانظروا بم قتل عمر، فنظروا فوجدوه على تلك الصفة».اه.

ووردت هذه القصة في الكامل لابن الأثير، والإصابة لابن حجر، والطبقات لابن سعد وغيرهم، مع اختلاف في بعض الألفاظ والمضمون واحد، وهو أن خيوط المؤامرة كانت بين هؤلاء الثلاثة: الهرمزان الذي فقد ملكه ورياسته واعتنق الاسلام ليحقن دمه وجُفينة النصراني الأسير الذي أرسله سعد بن أبي وقاص ليعلم أبناء المسلمين القراءة والكتابة، وقد نفذ القتل أبو لؤلؤة المجوسي، وهؤلاء جميعًا امتلأت قلوبهم حقدًا على الإسلام القوى الذي انتشريخ عهد عمر رضى الله عنه وقوض مُلك الفرس نهائيًا، وأزاح سلطان الروم عن الشام ومصر، ولا نستبعد بد اليهود التي دبرت معهم في الخفاء حينئذ، واليهود كانوا يحبون العمل في الخفاء، لكنهم اليوم صاروا لا يبالون.

أمام الحميع:

الحقيقة التي بجب أن تستقر في القلوب والعقول هي أن ايران بعد دخولها في الاسلام كانت منارة للاسلام، ونبغ فيها علماء كثرية شتى أنواع العلوم الإسلامية في الفقه والحديث واللغة وغيرها، وظلت عشرة قرون على الاسلام الحق على ما علىه الرسول صلى الله عليه وسلم وصحبه الكرام حتى حاءت الدولة الصفوية فغيرت دين أهل إيران وفرضت عليهم عقيدة الشيعة الاثنى عشرية فرضا، واستخدمت أبشع الوسائل في ذلك والتي يضيق المحال هنا عن ذكر يعضها، لكن الذي بجب أن نعلمه جيدًا هو أن الدولة الصفوية في ايران صنعها الغربُ المتمثل في بريطانيا وفرنسا ومن دارية فلكهم بغرض طعن الدولة العثمانية السنية من الخلف، ولوقف تقدمها في نشر الاسلام في أوروبا، وكان لهم ما أرادوا وصارت الدولة الصفوية وبالأعلى أهل السنة وعرقلت توسع الدول العثمانية، وظلت الدولة الصفوية تحكم بلاد فارس بالحديد والنار مع أهل السنة والحماعة، بينما تقرّب علماء الشيعة وتغدق عليهم العطايا لأكثر من قرنين من الزمان، ثم توالت على بلاد فارس دول متتالية، ثم جاءت أسرة بهلوي وكان آخرهم الشاه محمد رضا بهلوي، وقد هدأت حدة التعصب الديني في زمنه نوعًا ما، وهو الذي سمى بلاد فارس (إيران)، ثم جاءت الدولة الصفوية الثانية بظهور ما يسمى بالجمهورية الإسلامية الإيرانية سنة ١٩٧٩م، والتي انخدع بها خلق كثير.

ثالثا: الدولة الصفوية الثانية:

وأعنى بالدولة الصفوية الثانية الجمهورية الإسلامية، أو حكومة الآيات والعمائم السوداء التي أسسها الخميني سنة ١٩٧٩م، وإذا كانت الدولة الأولى أقامها الغرب، فكذلك انطلق الخميني في ثورته على الشاه محمد رضا من فرنسا ودعمه الغرب وانقلبت أمريكا على الشاه

لتمكين الغرب للدولة الصفوية الحديدة التي ليست عباءة الشيطان، فالعقيدة هي العداوة للاسلام ونشر البدء والخرافات ويثُ سموم الفرقة والتوسع على حساب الإسلام السُّني هنا وهناك، وبُغض أهل السنة وست الصحابة وخصوصًا أبي بكر وعمر وعائشة، رضى الله عنهم، بل وتحرؤوا على الله سبحانه وعلى رسوله صلى الله عليه وسلم، والبك الدليل من مصادر القوم الموثقة عندهم من الصفوية الأولى إلى الثانية، فهذا الكليني من أبرز علمائهم في القرن العاشر المبلادي بقول في أشهر كتبه وأهمها عند القوم في قوله تعالى: « إِنَّ ٱلَّذِينَ كَفْرُوا وَمَانُوا وَهُمْ كُفَّارُ ، (البقرة:١٦١). يقول: إنها نزلت في أبى بكر وعمر.

وفي قوله تعالى: ﴿ إِنَّ ٱلَّذِينَ ٱرْبَدُّواْ عَلَىٰ آدْبَرُهِ مِنْ بَعْدِ مَا نَبَيْنَ لَهُو ٱلْهُدَى ۗ ٱلشَّيْطَانُ سَوَّلَ لَهُمْ وَأَمْلَىٰ لَهُمْ » (محمد:٢٥). يقول: إنهم آمنوا بالنبي في أول الأمر وكفروا حين عرضت عليهم ولاية على بن أبي طالب رضى الله عنه، وارتدوا عن الايمان بترك ولاية على، وفي قوله تعالى: «رَبُّنَا أَرِنَا ٱلْذَيْنِ أَضَلَّانَا مِنَ ٱلْجُنَّ وَٱلْإِنْسِ بَجْعَلْهُمَا تَحْتَ أَقْدَامِنَا لِيكُونَا مِنَ ٱلْأَسْفَلِينَ ،

(فصلت: ٢٩). قال: هما أبو بكر وعمر. هذا قول الكليني، أما المجلسي يقول في شرحه للكليني: «إن الجن المذكور في الآية هو عمر بن الخطاب»!

والمجلسي هذا المعروف بمحمد باقر المجلسي المتوفى سنة ١٦٩٨م من أشهر علماء الدولة الصفوية الأولى، فماذا عن الدولة الصفوية الثانية وما موقف مؤسسها الخميني من أبي بكر، وعمر، وسائر الصحابة، بل ما موقفها من أبي بكر، وعمر، وسائر الصحابة، بل ما موقفها من رسول الله صلى الله عليه وسلم، ومن اللَّه سبحانه وتعالى، وإليك الشواهد من نصوص وكتب الخميني.

فأما موقفه من أبي بكر وعمر فيقول في كتابه «كشف الأسرار» (ص١٢٦): «إننا هنا لا شأن لنا بالشيخين وما قاما به من

مخالفات للقرآن ومن تلاعب بأحكام الإله، وما حللاه وحرماه من عندهما وما مارساه من ظلم ضد فاطمة ابنة النبي وضد أولاده، ولكنا نشير إلى جهلهما بأحكام الإله والدين». اه.

وفي ص١٢٦ من نفس الكتاب يقول: «إن أبا بكر كان يجهل أحكام القاصرين والإرث، ولم يطبِّق أحكام اللَّه في خالد بن الوليد... اه مختصرًا.

وفي ص١٢٨ من ذلك الكتاب أيضًا يقول عن عمر: «أما عمر فإن أعماله أكثر من أن تُحصَى وتُعد». ثم يقول في ص١٢٧ من كتابه «كشف الأسرار»: «إن مثل هؤلاء الأفراد الجهال الحمقي والأفاقين والجائرين غيرُ جديرين أن يكونوا في موضع الإمامة، وأن يكونوا ضمن أولى الأمر». اهـ.

وهو يقصد بذلك أبا بكر، وعمر، وعثمان، ومعاوية، ويزيد بن معاوية، وغيرهم، قاتله الله، بل يوجه اتهامه إلى سائر الصحابة، فيقول في ص١١٤ من «كشف الأسرار» عن الصحابة الأبرار: «ما صحبوا النبي صلى الله عليه وسلم إلا من أجل الدنيا لا من أجل الدين ونشره». اه. ولم يستثن من الصحابة إلا عددًا قليلاً، فيقول في نفس الكتاب ص١٢٨: «في هذه الأيام قام كبار الصحابة من المعروفين بالنزاهة وطهارة الدين مثل: أمير المؤمنين على، والحسن، والحسين، وسلمان الفارسي، وأبي ذر، والمقداد، وعمار، والعباس، وابنه برفع راية المعارضة». اه.

فهؤلاء عنده وعند الشيعة بوجه عام هم الأطهار، وغيرهم ليسوا كذلك.

وقد بلغ السفه بالخميني وأمثاله أن يتهموا رسول الله صلى الله عليه وسلم بعدم تبليغ دعوة الله تعالى، فيقول ص١٥٥ من كتابه «كشف الأسرار» تعليقًا على قوله تعالى: «ٱلْيَوْمَ ٱكْمَلْتُ لَكُمْ دِينَكُمْ وَأَثْمَتُ عَلَيْكُمْ نِعْمَتِي وَرَضِيتُ لَكُمُ ٱلْاسَلَى دِينا ، (المائدة:٣)، يقول: « وواضح بأن النبي لو بلغ أمر الإمامة طبقًا

لما أمر الله وبذل المساعى في هذا المجال لما نشبت الخلافات في البلدان الإسلامية والمشاحنات والمعارك، ولما ظهر ثمة خلافات في أصول الدين وفروعه». اهـ.

يا الله!! انظر أخي الكريم كيف يتهم هذا السفيه النبي صلى الله عليه وسلم وهو في ذات الوقت يتهم الله الذي أرسله، بل هو يصرح باتهام المولى عز وجل فيقول في ص١٠٧ من ذلك الكتاب: «نحن نعبد إلهًا نؤمن به أقام كل شيء على العقل والحكمة، وليس الإله الذي يقيم عمارة عبادته وعدالته ودينه ثم يحاول بعد ذلك هدمها فيرسل هؤلاء الظلمة من أمثال يزيد ومعاوية وعثمان ليتولوا الإمارة والحكم».

اللهم لا حول ولا قوة إلا بك، سبحانك على حلمك بعد علمك، سيحانك على عفوك بعد قدرتك، انظر أيها القارئ الكريم كيف تجرأ هذا الأحمق على الله وعلى رسوله وعلى أصحابه، وهو يدعى العقل والحكمة، تعالى الله على يقولون.

وهو ليس وحده في هذا، بل سبقه أسلافه على نفس الاعتقاد الهدام، فهذا السمى بنعمة الله الجزائري المتوفى سنة ١٧٠٠م من أشهر علماء الشيعة في الدولة الصفوية الأولى يقول في كتابه المسمى بدالأنوار النعمانية» (ص٢٧٩): «إنا لم نجتمع معهم (أي: أهل السنة) على إله ولا على نبي ولا على إمام؛ وذلك أنهم يقولون إن ربهم هو الذي كان محمد صلى الله عليه وآله نبيه وخليفته بعده أبو بكر، ونحن لا نقول بهذا الرب ولا بذلك النبي، بل نقول إن الرب الذي خليفة نبيه أبو بكر ليس رينا ولا ذلك النبي نبينا». اهـ. وهكذا أشهد القوم على أنفسهم بالكفر والضلال إن لم يكن الرب الذي رسوله محمد وخليفته أبو بكر ليس ريكم فمن ريكم إذن؟ أريكم الشيطان؟ أم الهوى 25

نعوذ باللَّه من الضلال والخذلان، وللحديث بقية إن شاء الله.

## الشفاعة في الدنيا والأخرة

الْحَمْدُ للَّهِ الَّذِي لَهُ مُلْكُ السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضِ، يُحْيِي وَيُمِيتُ وَهُوَ عَلَى كُلُّ شَيْءٍ قَدِيرٌ ـ هُوَ الْأَوْلُ وَالْآخِرُ وَالْطَّاهِرُ وَالْبَاطِنُ وَهُوَ بِكُلُ شَيْءٍ عَلِيمٌ ـ والصلاة والسلام على نبينا محمد الذي أرسله الله هادياً ومبشراً ونذيراً، وداعياً إليه بإذنه وسراجاً منيراً .

أمًا بَعْدُ: قان الشفاعة من أمور العقيدة المهمة، ولها أحكام تتعلق بها، فأقول وبالله تعالى التوفيق:

#### معنى الشفاعة:

الشفاعة في اللغة:

الشَّفَاعَةُ: الطلبُ. والشَّفَاعَةُ: كَلَامُ الشَّفيعِ للمَّلَكِ فِي خَاجَة يسألُها لَغَيْرِهِ، وشَفَعَ اليه: طَلَبَ إليه. وَالشَّافِعُ: الطَّالِبُ لَغَيْرِهِ، وَالْجَمْعُ شُفَعاءُ. وَالشَّافِعُ: الطَّالِبُ لَغَيْرِهِ، وَالْجَمْعُ شُفَعاءُ. (لسان العرب لابن منظورج؛ صـ٢٧٨٩).

الشفاعة في الشرع:

التوسط للغير بجلب منفعة مشروعة له، أو دفع مضرة عنه. (العقيدة الصافية لسيد عبد الغني ص١٨٤).

#### الحكمة من الشفاعة:

تكريمُ الله تعالى للشافعين ورفعُ شأنهم على رؤوس الأشهاد يوم القيامة، وإفاضة كرم الله وعفوه على المشفوع لهم. (الإيمان باليوم الآخر لأحمد البيانوني صـ٨٣).

#### أنواع الشفاعة:

الشفاعة نوعان: شفاعة في الدنيا وشفاعة في الأخرة وسوف نتحدث كل منهما.

أولاً: الشفاعة في الدنيا:

الشفاعة في الدنيا منها ما هو مشروع ومنها ما هو غير مشروع.

قَالَ اللّٰه تَعَالَى: ( مَن يَشْفَعُ شَفَعَةً حَسَنَةً يَكُن لَهُ نَصِيبُ مِنْهَا وَمَن يَشْفَعُ شَفَعَةً سَيِثَةً يَكُن لَهُ كِفَلُ مِنْهَا وَكَانَ اِللّٰهُ عَلَىٰ كُلِ شَيْءٍ مُقِينًا) (النساء: ٨٥).

قَالَ مُجَّاهِدُ بُنُ جَبْرِ؛ نَزَلَتْ هَذِهِ الْآيَـةُ فِيْ شَفَاعَات النَّاسِ بَعْضَهِمُ لَبَعْضٍ. (تَفْسير ابن

#### صلاح نجيب الدق

کثیرجهٔ ص۱۸۲).

قَالُ الإمامُ أَبِنُ كثير(رحمه الله)؛ قَوْلُهُ؛ (مَنْ يَشْفَعُ شَفَاعَةً حَسَنَةً يَكُنْ لَهُ نَصِيبٌ مِنْها) أي من يسعى في أمر فيترتب عَلَيْه خَيْرٌ كَانَ لَهُ نَصِيبٌ مِنْ ذَلِكَ، (وَمَنْ يَشْفَعْ شَفاعَةً سَيْنَةً يَكُنْ لَهُ كَفْلُ مِنْها) أيْ يَكُونُ عَلَيْهِ وَزُرٌ مِنْ ذَلِكَ الْأَمْرِ اللّهَ عَلَيْهِ وَزُرٌ مِنْ ذَلِكَ الْأَمْرِ اللّهَ عَلَيْهِ وَزُرٌ مِنْ ذَلِكَ الْأَمْرِ اللّهَ عَلَيْهِ وَزِيَّتِهِ. (تَفْسَير آبِن كثير جَعَص ١٨٢).

#### أولاً: الشفاعة الدنيوية الشروعة:

الشفاعة المشروعة هي التي يترتب عليها قضاء حوائج الناس المشروعة.

عن أبي مُوسَى الأشْعَرِي، رَضِيَ الله عَنْهُ، قَالَ: كَانَّ رَسُولَ الله عَنْهُ، قَالَ: كَانَّ رَسُولُ الله صلى الله عليه وسلم إذَا جَاءَهُ السَّائِلُ أَوْ طُلْبَتُ إِلَيْهِ حَاجَةٌ قَالَ: «اشْفَعُوا تُوْجُرُوا، وَيَقْضِي اللَّه عَلَى لِسَانِ نَبِيه صَلَّى الله عَلَيْه وَسَلَّم مَا شَاءَ» (البخاري حَدَيث: ١٤٣٧، ومسلَم حديث: ٢٦٢٧).

وعَنِ ابْنِ عَبَّاسٍ، أَنَّ زَوْجَ بَرِيرَةَ كَانَ عَبْدًا يُقَالُ لَهُ مُغِيثٌ، كَأَنِّي أَنْظُرُ إِلَيْهِ يَطُوفُ خُلْفَهَا يَبْكي وَدُمُوكُمُ تَسِيلُ عَلَى لِخْيَتَه، فَقَالَ النَّبِيُّ صَلَى الله عليه وسَلم لعبَّاسٍ: «يَا عَبَّاسُ، أَلاَ تَغْجَبُ مِنْ حُبُ مُغِيث بَرِيرَةَ ، وَمِنْ بُغْض بَرِيرَةَ مُغِيثًا » فَقَالَ حُبُ مُغِيثًا » فَقَالَ النَّبِيُّ صَلَى الله عليه وسلم : «لَوْ رَاجَعْتَه» قَالَتْ: النَّبِيُّ صَلَى الله عليه وسلم : «لَوْ رَاجَعْتَه» قَالَتْ: يَا رَسُولَ الله تَأْمُرُني؟ قَالَ: «إِنَّمَا أَنَا أَشْفَعُ » قَالَتْ: يَا رَسُولَ الله تَأْمُرُني؟ قَالَ: «إِنَّمَا أَنَا أَشْفَعُ » قَالَتْ:



لاَ حَاجَةَ لي فيه. (البخاري حديث: ٥٢٨٣) ثانياً: الشَّفَاعة الدنبوية غير المُشروعة:

تحرمُ الشفاعة في إقامة الحدود إذا وصلت إلى ولي أمر المسلمين أو من ينوب عنه، وكذلك تحرمُ الشفاعة في كل أمر يترتبُ عليه ظلمٌ للناس، أو أخذُ شيء بغير حقَّ بر

(١) عَنْ عَائِشَةَ رَضِيَ اللّهِ عَنْهَا أَنْ قَرَيْشًا أَهُمّهُمْ شَأْنُ الْنَرْأَةَ الْمُخْزُومَيَّة الَّتِي سَرَقَتْ، فَقَالُوا؛ وَمِنْ يُكَلّمُ فِيهَا رَسُولَ اللّهِ صلى الله عليه وسلم ؟ فَقَالُوا وَمَنْ يُحَبِّرِئُ عَلَيْهَ إِلَّا أَسَامَةُ بُنُ زَيْدِ حِبُ رَسُولِ اللّه عليه وسلم فَكَلّمَهُ أَسَامَةُ بُنُ زَيْدِ حِبُ وَسُولِ اللّه عليه وسلم فَكَلّمَهُ أَسَامَةُ فَقَالَ رَسُولُ اللّه صلى الله عليه وسلم فَكَلّمَهُ أَسَامَةُ فَقَالَ رَسُولُ اللّه صلى الله عليه وسلم أتَشْفَعُ فِي فَقَالَ رَسُولُ اللّه صلى الله عليه وسلم أتَشْفَعُ فِي خَدً مَنْ حُدُود اللّه ثُمَّ قَامَ فَاخْتَطَبَ ثُمَّ قَالَ إِنَّمَا أَهْلَكَ النَّذِينَ قَبْلُكُمْ أَنَّهُمْ كَانُوا إِذَا سَرَقَ فيهِمْ الشَّعيفُ أقَامُوا الشَّريفَ فيهم عَلْمُ الشَّعيفُ أَقَامُوا عَلْيُهُ الشَّعيفُ أَقَامُوا عَلْيُهُ الشَّعيفُ أَقَامُوا عَلْيُهُ الشَّعيفُ الْقَامُوا عَلْيُهُ الْمُعَلِي عَلَيْهُ اللّهُ لَوْ أَنَّ فَاطِمَةَ بِثْتَ مُحَمَّد سَرَقَتْ لُو أَنَّ فَاطِمَةَ بِثْتَ مُحَمَّد سَرَقَتْ لَوْ أَنَّ فَاطِمَةَ بِثْتَ مُحَمَّد الله عَلْي وَلَا الله عَلَى الله عَلْمُ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلْمُ اللّهُ عَلْمُ الشَّعِيفُ الْقَامُوا بَدُتُ مُحَمَّد مِنْ مُحَمَّد مِنْ اللّهُ عَلْ أَنَّ فَاطِمَةَ بِثْتَ مُحَمَّد مِنْ الشَّعِيفُ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلْ أَنْ فَاطِمَةَ بِثْتَ مُحَمَّد اللهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلْمُ الشَّعِيفُ الْمُعَلَّدُ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّه عَلَى اللّهُ عَ

(٢) عَنْ يَحْيَى بُنِ رَاشِد، قَالَ: جَلَسْنَا لَعَبْد اللَّهِ بُنِ عُمَرَ فَخَرَجَ إِلَيْنَا فَجَلَسَ، فَقَالَ: سَمِعْتُ رَسُولَ اللَّه صلى الله عليه وسلم يَقُولُ: «مَنْ حَلِّتْ شَفَاعَتُهُ دُونَ حَدِّ مِنْ حُدُودِ اللّهِ، فَقَدْ ضَادً اللَّه» (حديث صحيح، صحيح أبي داود للألباني حديث: ٣٠٦٦)

(٣) عَنْ الزُّبِيْرِ بْنِ الْعَوَّامِ، رَضِيَ اللَّهِ عَنْهُ، قَالَ: اشْفَعُوا فِي الْحُدُودِ مَا لَمْ تَبْلُغُ السُّلْطَانَ، فَإِذَا بَلَغَت السُّلْطَانَ فَلَا تَشْفَعُوا. (إستاده صحيح، السنن الكبرى للبيهقي جهص٧٧٥).

#### ثانياً: الشفاعة في الأخرة (يوم القيامة)

أجمع أهل السُّنَّة على ثبوت الشفاعة في الآخرة، وتشتمل على نوعين: شفاعة مثبتة، وشفاعة منفية. وسوف نتحدث عن كلِ منهما.

#### أولاً: الشفاعة المثبتة:

الشفاعة المثبتة المقبولة هي الشفاعة التي أثبتها الله تعالى في كتابة العزيز ، وهي خاصة بأهل التوحيد.

(١) قال تعالى (مَن ذَا ٱلَّذِي يَشْفَعُ عِندُهُۥ إِلَّا بِإِذِنِهِۥ يَمْلُمُ مَا بَيْنَ ٱيْدِيهِ وَمَا خَلْفَهُم وَلَا يُحِطُونَ مِثْنَى مِثْنَى عِلْمِهِ،

إِلَّا بِمَا شَاءً وَسِعَ كُرْسِيُّهُ السَّمَوَتِ وَالْأَرْضُ وَلَا يَثُودُهُ

(٢) وقالُ سبحانه (وَلَا يَشْفُعُونَ إِلَّا لِمَنِ ارْتَضَى وَهُمُ مِنْ خَشْيَتِهِ مُشْفِقُونَ) (الأَنبياء: ٤٨).

(٣) وقال جل شأنه ( يُومَدِدِ لَا نَعَمُ الشَّفَعَ أَلشَّ اللَّهَ اللَّهِ اللهِ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهُ ال

#### شروط الشفاعة القبولة:

الشفاعة المقبولة عند الله تعالى لا بد أن تتوفر فيها ثلاثةُ شروط هي:

أولاً: إسلام المشقوع له.

قُال الله تعالى: ﴿ وَأَنذِرْهُمْ يَوْمُ ٱلْاَرْفَةِ إِذِ ٱلْقُلُوبُ لَدَى ٱلْحَنَاجِرِ كَظِيبِنَ مَا لِلظَّالِمِينَ مِنْ جَيبِهِ وَلَا شَفِيعٍ يُطَاعُ) (غافر: ١٨).

قَالَ الإمامُ البيهقيُّ (رحمه الله): الظَّالِمُونَ هَاهُنَا هُمُ الْكَافِرُونَ، وَيَشْهَدُ لِذَلِكَ مُفْتَتَحُ الْأَيَةِ إِذْ هِيَ فِي ذَكْرِ الْكَافِرِينَ. (شعب الإيمان للبيهقي جَـاصَـا٤٧).

وقال الإمامُ ابنُ كثير(رحمه الله)؛ قوله سبحانه وتعالى؛ (مَا للظالمينَ مِنْ حَميم وَلا شَفيع يُطاعُ) أَيْ لَيْسَ للَّذَينِ ظَلَمُوا أَنْفُسَهُمْ بالشَّرْك بالله مِنْ قَريب مِنْهُمْ يَنْفَعُهُمْ وَلا شَفيع يُشَعَّعُهُمْ وَلا شَفيع يُشَعَّعُهُمْ أَلُهُ مِنْ قَديب مِنْهُمْ الْأَسْبَابُ مِنْ كَلَ يُشَعَّعُهُمْ الْأَسْبَابُ مِنْ كَلَ خير. (تَفسيرابن كثير جـ١٨).

ويُستثنى من المشركين أبو طالب فإنه يكون في قليل من نار، تغلي منها دماغه.

ثانياً، رضا الله تعالى عن الشافع والمشفوع

قَالَ تَعَالَى ﴿ وَكُمْ مِن مَّلَكِ فِي ٱلسَّمَوَاتِ لَا تُغُنِي شَفَعَنُهُمْ شَيِّنًا إِلَّا مِنْ بَعْدِ أَن يَأْذَنَ ٱللهُ لِمَن يَشَآهُ وَيَرْضَىٰ ﴾ (النجم: ٢٦)

وقَالَ جل شأنه: (وَلَا يَشْفَعُونَ إِلَّا لِمَنِ ارْتَضَى وَهُمُ مِنْ خَشْيَتِهِ مُشْفِقُونَ) (الأنبياء: ٤٨ ).

ثالثاً: إذن الله تعالى بالشفاعة. قال سبحانه: (مَن ذَا ٱلَّذِي يَثَفَعُ عِندَهُ وَإِلَّا بِإِذْنِهِ ۗ ) (البقرة: ٢٥٥)

وقال تعالى: (مَامِن شَفِيعِ إِلَّا مِنْ بَعْدِ إِذْ نَفِّ دُلِكُمُ

اللَّهُ رَبُّكُمْ فَأَعْبُدُوهُ أَفَلَا تَذَكَّرُونَ ) (يونس: ٣)

(الشفاعة لمقبل الوادعي صـ١٢:١٢).

#### أنواع الشفاعة المثبتة

#### (١) شفاعة الملائكة والنبيين والمؤمنين:

عَنْ أَبِي سَعِيدِ الْخُدْرِيِّ، قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللَّهِ صلى اللَّه عليهَ وسَلم يَقُولُ اللَّه عَزَّ وَجَلَّ: شَفَعَتَ الْلَائِكَةُ، وَشَفَعَ النَّهِ عَنَّ وَجَلَّ: شَفَعَتَ الْلَائِكَةُ، وَشَفَعَ النَّهِ عُنَى وَشَفَعَ النَّوْمُنُونَ، وَلَمْ يَبْقَ الْوُمْنُونَ، وَلَمْ يَبْقَ الْمُوْمُنُونَ، وَلَمْ يَعْمَلُوا خَيْرًا قَطْ قَدْ عَادُوا فَيُحْرِجُ مِنْهَا قَوْمَا لَمْ يَعْمَلُوا خَيْرًا قَطْ قَدْ عَادُوا خَمْمَا، فَيُلْقِيهِمْ فِي نَهْرِ فِي أَفْوَاهِ الْجَنَّة يُقَالُ لَهُ: نَهْرُ فَيْ أَفْوَاهِ الْجَنَّة يُقَالُ لَهُ: نَهْرُ الْحَيَاةَ، فَيَحْرُجُونَ كَمَا تَحْرُجُ الْحِبَّة فِي الْحَبَّة فِي اللَّهُ الْحَبَلُة الْحَبَلَة الْحَبَلَة عَلَيْكُ الْمُعَلِيلُ السَّيْلِ. (مسلم حديث: ١٨٣)

وعَنْ أَبِي سَعِيدِ الْخُدْرِيُ، (وذلك في حديث الشفاعة) قَالَ: قَالَ رَسُبِولَ الله صلى الله عليه وسلم (وهو يتحدث عن المؤمنين الذين نجاهم الله من النار) وَإِذَا رَأُوْا أَنَّهُمْ قَدْ نَجُوْا، فِي إِخْوَانِهِمْ، يَقُولُونَ؛ رَبُّنَا إِخْوَانْنَا، كَانُوا يُصَلُّونَ مُعِبَا، وَيُصُومُونَ مَعَنَا، وَيُعْمَلُونَ مَعَنَا، فَيُقُولُ اللَّهُ تَعَالَى: اذْهَبُوا، فَمَنْ وَجَدْتُمْ فِي قَلِيهُ مِثْقَالَ دينًار مِنْ إِيمَانِ فَأَخْرِجُوهُ، وَيُحَرِّمُ اللَّهُ صُورَهُمْ عَلَى النَّارِ، فَيَأْتُونَهُمْ وَبَعْضُهُمْ قَدْ غَابَ فِي النَّارِ إِلِّي قَدْمُه، وَإِلْيَ أَنْصَافَ سَاقَيْه، فَيُخْرِجُونَ مَنْ عَرَفُوا، ثُمَّ يَعُودُونَ، فَيَقُولُ؛ اذْهَبُوا فَمَنْ وَجَدْتُمْ فِي قَلْمِهُ مِثْقَالُ نَصْف دِسْنَارِ فَأَخْرِجُوهُ، فَيُخْرِجُونَ مَنْ عَرَفُوا، ثُمَّ يَعُودُونَ، فَيَقُولُ: اذْهَبُوا فَمَنْ وَجَدْتُمْ فِي قُلْمِهِ مَثْقَالَ ذَرَّة مِنْ إِيمَانِ فَأَخْرِجُوهُ، فَيُخْرِجُونَ مَنْ عَرَفُوا. (البخاري حديث: ٧٤٣٩، ومسلم حديث: ١٨٣)

 (۲) شفاعة نبينا صلى الله عليه وسلم:
 لنبينا محمد صلى الله عليه وسلم شفاعات عديدة يوم القيامة وهي:

(۱) الشفاعة العظمى له صلى الله عليه وسلم للفصل بين العباد،وهي المقام المحمود الذي وعده الله تعالى به.

وهذه الشفاعة خاصة بنبينا محمد صلى الله عليه وسلم دون سائر الأنبياء والرسلين.

(٢) شفاعته صلى الله عليه وسلم في دخول

#### المؤمنين الجنة.

- (٣) شفاعته صلى الله عليه وسلم الأقوام تساوت حسناتهم وسيئاتهم، أن يدخلوا الجنة.
- (٤) شفاعته صلى الله عليه وسلم لأقوام من أهل الجنة، وذلك برفع درجاتهم فيها.
- (٥) شفاعته صلى الله عليه وسلم في إخراج العُصاة من الموحدين من النار، ودخولهم الجنة.
- (٦) شفاعته صلى الله عليه وسلم في تخفيف العذاب عن عمه أبي طالب، فيكون في قليل من نار، تغلى منها دماغه.
- (٧) شفاعته صلى الله عليه وسلم الأقوام من الموحدين ، قد استوجبوا دخول النار ، فيشفع لهم ألا يدخلوها.
- (٨) شفاعته صلى الله عليه وسلم في أقوام يدخلون الجنة بغير حساب كعُكاشة بن محْصن، رضي الله عنه. (شرح العقيدة الطحاوية ج ١ ص١٧٧: ص١٨٤)، (النهاية في الفتن والملاحم لابن كثير ج ٢ صـ٢٠١: صـ٢٠٩).

#### أسباب الشفاعة في الأخرة:

#### (١) تلاوة القرآن؛

عَنْ أَبِي أُمَامَةَ الْبَاهِلِيَ قَالَ: سَمِعْتُ رَسُولَ اللَّهِ صلى اللَّه عليه وسلَم يَقُولُ: اقْرَءُوا الْقُرْآنَ فَإِنَّهُ يَأْتِي يَوْمَ الْقِيَامَةِ شَفِيعًا لِأَصْحَابِهِ. (مسلم حديث ٨٠٤)

#### (٢) الإكثار من الصلاة:

عَنْ زِيَاد بْنِ أَبِي زِيَاد، مَوْلَى بَنِي مَخْزُوم، عَنْ خَادِم للنَّبِيِّ صَلَى اللَّه عَلَيه وسلم ، رَجُلِ أَوْ اَمْرَأَة، قَالَ: كَانَ النَّبِيُّ صلى اللَّه عليه وسلم ، رَجُل أَوْ اَمْرَأَة، قَالَ: كَانَ النَّبِيُّ صلى اللَّه عليه وسلم مَمَّا يَقُولُ للْخَادِم: « أَلَكُ حَاجَةٌ؟ قَالَ: حَتَّى كَانَ ذَاتَ يَوْم فَقَالَ: يَا رَسُولَ اللَّه، حَاجَتِي قَالَ: وَمَا حَاجَتُكَ؟ فَقَالَ: وَمَا حَاجَتُك؟ فَقَالَ: وَمَا حَاجَتُك؟ فَقَالَ: عَلَى مَدْه، قَالَ: وَمَا حَاجَتُك؟ فَقَالَ: عَلَى هَذَا؟ قَالَ: وَمَنْ دَلِكَ عَلَى هَذَا؟ قَالَ: وَمُنْ رَبُي (أي سيده) قَالَ: إمَّا لَا، وَبُي (أي سيده) قَالَ: إمَّا لَا، وَبُي (أي سيده) قَالَ: إمَّا لَا، فَأَعني بِكَثْرَةِ السُّجُود. (حديث صحيح، مسند أحمَد جَ٥٢ صديح، مسند

#### (٣) الصيام:

عَنْ عَبْد الله بْنِ عَمْرو بنِ العاصِ: أَنَّ رَسُولَ اللهِ صلى الله عليه وسلم قَالَ: الصِّيَامُ وَالْقُرْآنُ



يَشْفَعَانَ لِلْعَبْدِ يَقُولُ الصِّيَامُ؛ أَيْ رَبِّ إِنِّي مَنْعُتُهُ الطعام والشهوات بالنهار فشفعني فيه ويقول الْقَرْآنُ: مَنَعْتُهُ الْنَوْمَ بِاللَّيْلِ فَشَفَعْنِي فِيهِ فيشفعان. (حديث صحيح، صحيح الجامع للألباني حديث: ٣٨٨٢).

#### (٤) صلاة الحنازة على الميت:

عَنْ عَائشَةَ عَنْ النَّبِيِّ صلى الله عليه وسلم قَالَ: مَا مِنْ مَيْت تُصَلِّي عَلَيْهِ أُمَّةٌ مِنْ الْمُسْلِمِينَ يَنْلُغُونَ مَائَةً كُلُّهُمْ يَشْفَعُونَ لَّهُ إِلَّا شُفْعُوا فيه. (مسلم حدیث (۹٤۷)

عَنْ عَبْد الله بْن عَبَّاس أَنَّهُ مَاتَ ابْنٌ لَهُ بِقُدَيْد أُوْ بِعُسْفَانَ فَقَالَ يَا كُرَيْبُ انْظُرْ مَا اجْتَمَعَ لَهُ مِنْ النَّاسِ. قَالَ: فَخَرَجْتُ فَإِذَا نَاسٌ قَدْ اجْتَمَعُوا لُهُ فَأَخْبَرْتُهُ فَقَالَ تَقُولُ هُمْ أَرْيَعُونَ قَالَ نَعَمْ قَالَ أُخْرِجُوهُ فَإِنِّي سَمِعْتُ رَسُولُ اللَّهِ صلى اللَّه عليه وسلم يَقُولُ مَا مِنْ رَجُلِ مُسْلِم يَمُوتُ فِيَقُومُ عَلَى جَنَازَتِهِ أَرْبَعُونَ رَجُلًا لَا يُشْرَكُونَ بِاللَّهِ شَيْبًا إِلَّا شَفْعَهُمْ اللَّه فيه. (مسلم حديث ٩٤٨)

#### (٥) ترديد الأذان والصلاة على النبي صلى الله عليه وسلم طلب الوسيلة له:

عَنْ عَبْدِ اللَّهِ بْنِ عَمْرِو بْنِ الْعَاصِ، أَنَّهُ سَمِعَ النَّبِيُّ صلى الله عليه وسلم يَقُول: «إذا سَمِعْتُمُ الْمُؤَذِّنَ، فَقُولُوا مثُلُ مَا يَقُولُ ثُمَّ صَلُوا عَلَى، فَإِنَّهُ مَنْ صَلَّى عَلِيَّ صَلَاةً صَلَّى اللَّه عَلَيْه بِهَا عَشْرًا، ثُمَّ سَلُوا اللَّهَ لَى الْوَسِيلَةَ، فَإِنَّهَا مَنْزِلَةٌ فِي الْجِنَّة، لَا تَنْبَغَى إِلَّا لَعَبْد مِنْ عَبَادَ اللَّهِ، وَأَرْجُو أَنْ أَكُونَ أَنَا هُوَ، فَمَنَّ سَأَلُ لَى الْوَسِيلَةَ حَلَّتُ لَهُ الشَّفَاعَةُ» (مسلم حدیث: ۲۸٤)

#### (٦) سكني المدينة والصبر على شدائدها:

عُنْ عَبْد الله بْن عُمَرَ، قَالَ: سَمِعْتُ رَسُولَ الله صلى الله عليه وسلم ، يَقُولُ: «مَنْ صَبَرَ عَلَى لْأُوَائِهَا وَشَدَّتِهَا، كُنْتُ لَهُ شَهِيدًا أَوْ شَفِيعًا يَوْمَ الْقَيَامَةِ، يَغْنَى الْمُدِينَةَ. (مسلم حديث: ١٣٧٧)

#### (V) الشهادة في سبيل الله:

عَنْ أَبِي اللَّـرُدَاءَ قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللَّهُ صلى الله عليه وسلم : «يُشفعُ الشهيدُ في سَبْعينَ منْ أهْل بَيْته. (حديث صحيح، صحيح أبي داود للألباني حديث: ٢٢٠١).

#### (٨) دعاء الأولاد الصالحين لآبائهم:

عَنْ أَبِي هُرَيْرَةُ أَنْ رَسُولُ اللَّهِ صلى اللَّه عليه وسلم قال: إِنَّ الرَّجُلِ لَتُرْفِعُ دَرَجَتُهُ فِي الْجَنَّةَ فَيَقُولُ أَنَّى هَٰذَا؟ فَيُقَالُ: بِاسْتَغْفَارِ وَلَدِكُ لَكَ. (حديث حسن؛ صحيح ابن ماجه للألباني حديث ۲۹۵۳).

#### ثانياً: الشفاعة المنفية:

الشفاعة التي نفاها القرآنُ الكريمُ هي الشفاعة للمشركين. (فتح المحيد ص٢٣٨)

(١) قال الله تعالى (وَأَتَّقُواْ يَوْمًا لَا يَجْزِي نَفْسٌ عَن نَّفْسِ شَيْئًا وَلَا يُقْبَلُ مِنْهَا شَفَعَةٌ وَلَا يُؤْخَذُ مِنْهَا عَدْلٌ وَلَا هُمْ ينصرون) (البقرة: ٤٨).

(٢) وقال سبحانه (يَتَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوا أَنفِقُوا مِمَّا رَزَقَنَكُم مِن قَبْلِ أَن يَأْتَى يَوْمٌ لَّا بَيْعٌ فِيهِ وَلَا خُلَةٌ وَلَا

شَفَعَةٌ وَٱلْكَفِرُونَ هُمُ ٱلظَّالِمُونَ ) (البقرة: ٢٥٤).

(٣) وقال سيحانه: ﴿ يُتَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواۤ أَنفَهُۥ أَ مِمَّا رُزَقَتَكُمُ مِن قَبْلِ أَن يَأْتِي يَوْمٌ لَّا بَيْعٌ فِيهِ وَلَا خُلَةٌ وَلَا شَفَعَةٌ وَٱلْكَيْفِرُونَ هُمُ ٱلظَّالِبُونَ ) (الأنعام: ٥١).

(٤) وقال جَلُّ شأنه (فَهَا لَنَا مِن شَنِعِينَ ﴿ وَلَا لَنَا مِن شَنِعِينَ ﴿ وَلَا صَدِيقِ جَمِيمِ (أَنَّ فَلَوَ أَنَّ لَنَا كُرُّةً فَنَكُونَ مِنَ ٱلْمُؤْمِنِينَ (أَنَّ لِنَا كُرُّةً فِي ذَلِكَ لَآئِيَّةً وَمَاكَانَ أَكْثَرُهُم مُّؤْمِنِينَ ) (الشعراء ١٠٠:

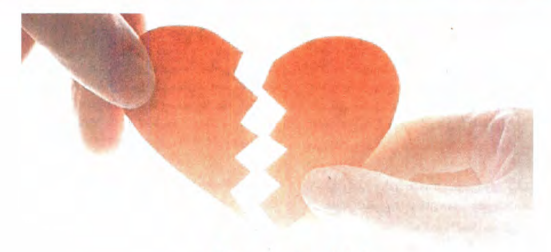
(٥) وقال تعالى ( وَأَنذِرْهُمْ نَوْمَ ٱلْآَرْفَةِ إِذِ ٱلْقُلُوبُ لَدَى ٱلْحَنَاجِرِ كَظِيمِنَ مَا لِلظَّالِمِينَ مِنْ جَمِيمِ وَلَا شَفِيعِ سُاءُ) (غافر: ١٨).

المسلم الذي لا يقبل الله شفاعته يوم القيامة:

عَنْ أَبِي اللَّارْدَاءِ قَالَ: سَمِعْتُ رَسُولُ اللَّه، صلى الله عليه وسلم ، يَقُولُ: «إِنَّ اللَّعَانِينَ لا يَكُونُونَ شُهَدَاءَ، وَلَا شَفْعَاءَ يَوْمَ الْقَيَامَة ، (مسلم حديث: ۲۰۹۸).

اللعن: هو الطردُ من رحمة الله تعالى التي وسعت كل شيء.

اللُّعَانُونِ: الدِّينَ يُكْثرُونَ مِن اللَّعْنِ. وآخرُ دَعُوانا أن الحمدُ لله رَبِّ الْعَالِمِنْ. وَصَلَّى اللَّه وسَلَّمَ عَلى نبينا محمد وعلى آله وصحبه والتابعين لهم بإحسان إلى يوم الدين.



## نظرات ہے: أحكام فرقة الطلاق (٢)

الحمد لله الكريم المنان ذي الطول والفضل والإحسان والإنعام، الذي هدانا للإيمان، وصلاة وسلامًا على نبيه المصطفى ورسوله المجتبى محمد صلى الله عليه وسلم، وبعد:

فهذا هو المقال الثاني في أحكام فرقة الطلاق، وسوف أتناول فيه ما تيسر من: أركان الطلاق، وشروط كل ركن منها، حتى يُتصور الباب تصوراً كليًا، فهذه هي الغاية من هذا المقال، فأقول وبالله التوفيق:

#### أركان الطلاق:

أولاً: الركن هو جزء الذات، أي: الحقيقة الداخلة فيه؛ كالركوع جزء من حقيقة الصلاة.

ثانيًا: الشرط: وصف في أجزاء الحقيقة، مثل: اشتراط الطهارة لصحة الصلاة، فالطهارة ليست من حقيقة تركيب الصلاة، وإن كانت وصفًا ضروريًا لصحتها، فالشرط هو: ما خرج عن ذات الشيء وحقيقته.

ثالثًا: أركان الطلاق ثلاثة: المطلق، والمطلقة،

محمد عبد العزيز

والصيغة.

وللطلاق شروط ترجع إلى كل ركن من هذه الأركان الثلاثة، وبيان ذلك:

أن الركن الأول: المطلق يشترط فيه:

- أن يكون المطلق: زوجًا، فلا يصح طلاق المرأة الأجنبية ولو علق طلاقها على زواجها، لأدلة منها

١ . حديث ابن عباس رضى الله عنهما، قال: أتى النبي صلى الله عليه وسلم رجل، فقال: يا رسول الله، إن سيدي زوَّجني أمّته، وهو يريد أن يضرق بيني وبينها. قال: فصعد رسول الله صلى الله عليه وسلم المنبر، فقال: «يا أيها الناس، ما بال أحدكم يزوج عبدَه أمَّتُه، ثم يريد أن يضرَق بينهما، إنما الطلاق لن أخذ بالساق». (أخرجه ابن ماجه (٢٠٨١)، والطبراني في أكبر معاجمه (۱۱۸۰۰)، والدارقطني (۲۹۹۱)، والبيهقي

(١٥١١٦)، وحسنه الألباني لغيره في إرواء الغليل (٢٠٤١ / ١٠٨/).

٢-حديث عبد الله بن عمرو بن العاص رضي الله عنهما قال: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم:
«لا نذر لابن آدم فيما لا يملك، ولا عتق له فيما لا يملك، ولا على أخرجه لا يملك، ولا طلاق له فيما لا يملك». (أخرجه أبو داود (٢١٩٠)، والترمذي (١١٨١)، وابن ماجه (٢٠٤٧)، وأحمد (٢٧٦٩)).

٣. حديث المسور بن مخرمة رضي الله عنهما قال: قال النبي صلى الله عليه وسلم: «لا طلاق قبل نكاح، ولا عتق قبل ملك» (أخرجه ابن ماجه قبل نكاح، ولا عتق قبل ملك» (أخرجه ابن ماجه الملقن في البدر المنير (٩٥/٨)؛ وقال ابن عبد البرفي استذكاره: إن هذا الحديث قد رُوِي من وجوه، إلا أنها عند أهل العلم بالحديث، معلولة. قلت- القائل ابن الملقن-؛ وقد عرفت صحة بعضها من كلام الترمذي، والحاكم، والبيهقي وغيرهم، ولا يقدح فيها بعض طرقها الضعيفة).

والطلاق من العقود التي تصح فيها الإنابة، ولذلك صور؛

منها: لو أرسل إلى الزوجة مَن يبلغها بوقوع الطلاق عليها، ومن أمثلة ذلك حديث عُبيد الله، قال: «أرسل مروانُ إلى فاطمة، فسألها، فأخبرته؛ أنها كانت عند أبي حفص، وكان النبي صلّى الله عليه وسلم أمّر علي بن أبي طالب-يعني على بعض اليمن- فخرج معه زوجها، فبعث إليها بتطليقة كانت بقيت لها...». (أخرجه أبو داود ٢٧٩).

- ومنها وكالة الغير في إيقاع الطلاق، وتبطل بالفسخ، أو بوطء الزوجة بعد التوكيل.

ومنها: تخيير الزوجة، وتمليكها طلقة، ومثال ذلك تخيير النبي صلى الله عليه وسلم الأزواجه، فلك تخيير النبي صلى الله عليه وسلم الأزواجه، قال الله تعالى: «يَتَأَبُّا النَّيْ قُلْ الْأَزْوَبُكُ إِن كُنْتُنَّ تُرِدْثَ الْحَيْوَةُ الدُّنِيَا وَرَبْتَهَا فَنَعَالَقِّ أَلَّ الْتَعَكُّنَّ وَأُسْرِغَكُنَّ مَرَّكًا اللَّهُ مَرْكًا فَيَعَالَدُ وَاللَّالِ اللَّخِرَةَ مَرِكًا اللَّهِ وَرَسُولُهُ وَاللَّالِ اللَّخِرَةَ مَرْكًا اللَّهِ الله عنها: «قد خيرنا رسول الله صلى الله عليه وسلم، فاخترنا الله رسول الله صلى الله عليه وسلم، فاخترنا الله

ورسوله، فلم يعد ذلك طلاقًا». (أخرجه عبد الرزاق ١١٩٨٤).

لكن قيل: إن ذلك لم يكن تخيير طلاق، قال معمر: وأخبرني من سمع الحسن يقول: «إنما خيرهن رسول الله صلى الله عليه وسلم بين الدنيا والأخرة، ولم يخيرهن في الطلاق.

#### ومن الشروط التي يجب توافرها في الزوج حتى يقع طلاقه:

١- أن يكون بالغًا عند الجمهور، ولم يشترط
 الحنابلة البلوغ، بل لو كان مميزًا وقع طلاقه.

٢- أن يكون عاقلاً، فلو ذهب العقل بجنون سواء
 كان مطبقًا أو يصيبه حينًا ويذهب حينًا فأوقع
 الطلاق حين ذهابه فلا يقع.

والدليل على هذين الشرطين حديث عائشة رضي الله عنها قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: «رُفِعَ القلم عن شلاث: عن النائم حتى يستيقظ، وعن الصغير حتى يكبر، وعن المجنون حتى يعقل أو يفيق». (أخرجه النسائي في المجتبى ٣٤٣٧، وابن ماجه ٢٠٤١).

ولو ذهب العقل بعقار تعطاه فلا يقع الطلاق ال كان عن ضرورة كالبنج، وأما طلاق السكران باختيار نفسه فعند الجمهور أنه واقع، والراجح عدم إيقاعه؛ لحديث أبان بن عثمان، عن عثمان، رضي الله عنه قال: «كل الطلاق جائز إلا طلاق النشوان وطلاق المجنون». (أخرجه سعيد بن منصور ۱۱۱۲، والبيهقي في المعرفة ۱٤٨١٩).

قال البيهقي في المعرفة (٧٦/١١): «وبه قال القاسم بن محمد، وطاووس، وعطاء، وأبان بن عثمان، وعمر بن عبد العزيز، وبه قال من أصحابنا أبو ثور، والمزني».

وقال ابن عبد الهادي في التنقيح (٥٢٠/٣): «إذا حلف الحالف بالطلاق، وهو سكران ففيه قولان للعلماء، هما روايتان عن أحمد بن حنبل:

- أشبههما بالكتاب والسنة أنه لا يقع، وقد ثبت ذلك عن عثمان بن عفان رضي الله عنه، ولم يثبت عن صحابي خلافه، وهو القول القديم للشافعي، وقول بعض أصحاب أبي حنيفة، وقول كثير من السلف، والفقهاء.

والثاني: أنه يقع، وهو المشهور من مذهب الشافعي وأبي حنيفة ومالك.

وزعم طائفة من أصحاب مالك والشافعي وأحمد أن النزاء إنما هو في النشوان الذي قد مفهم وبغلط، فأما الذي ثمَّ سُكُره بحبث لا يفهم ما يُقال له فإنه لا يقع به قولاً واحدًا، إلا أن الأئمة الكبار جعلوا النزاع في الجميع».

٣- أن يكون مختارًا، فإن كان مكرهًا فلا يقع طلاقه على الراجح؛ لحديث ابن عباس رضي الله عنهما قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: «إن الله وضع عن أمتى الخطأ، والنسيان، وما استكرهوا عليه». (أخرجه ابن ماجه ٢٠٤٥، وهذا الحديث روي مرفوعًا عن ثمانية من أصحاب النبي صلى الله عليه وسلم، منهم: أبو هريرة، وأبو ذر، وعقية بن عامر، وعبد الله بن عمر، وغيرهم، ينظر: البدر المنير ١٧٧/٤).

- أن يكون قاصدًا لايقاء الطلاق في الطلاق الكنائي، أو قاصدًا للفظ في الطلاق الصريح، فالقاعدة؛ أن اللفظ غير معتبر في الطلاق الكنائي، وإنما يُعتَبر المعنى، والعكس بالعكس في الطلاق الصريح؛ لأن جده وهزله سواء.

وهنا قاعدة مهمة في ألفاظ الطلاق لا يد من ضبطها، وهي:

١- إن المكلف قد يقصد اللفظ والعني؛ فطلاقه واقع باتفاق، ولو كان مازحًا لحديث أبي هريرة أن رسول الله صلى الله عليه وسلم قال: « ثلاث جِدُهِنَ جِدٌ، وهَزْلُهِنَ جِدٍّ؛ النَّكَاحُ، والطَّلاقُ، والرَّحِعةُ». (أخرجِه أبو داود ٢١٩٤، والترمذي ١٢٢٠، ابن ماجه ٢٠٣٩. قال الترمذي: هذا حديث حسن غريب، والعمل على هذا عند أهل العلم من أصحاب النبي صلى الله عليه وسلم وغيرهم. وقد حسنه الألباني لغيره في إرواء الغليل (٦/١٢٤/ ٢٢٨١)).

٢. إن المكلف قد يقصد المعنى، واللفظ يحتمله، فهو الطلاق الكنائي، وهو واقع، ومنها لفظ؛ الحقى بأهلك فهو لفظ يحتمل الطلاق ويحتمل غيره، وقد قاله كعب بن مالك كما جاء في صحيح البخاري (٤٤١٨)، وصحيح مسلم

(٢٧٦٩)، فلم يقع به الطلاق، وقاله النبي صلى الله عليه وسلم للجونية: أميمة بنت النعمان كما جاء في صحيح البخاري (٤٩٥٥) فوقع به الطلاة.

٣- ان المكلف قد يقصد المعنى، واللفظ لا يحتمله، فلا يقع به الطلاق قولاً واحدًا. كأن يقول لامرأته: أنت مهذبة، يريد بها إيقاء الطلاق؛ فلا يقع لأن اللفظ لا يحتمله.

٤- إن المكلف قد لا يقصد المعنى ولا اللفظ، لكنه بخطئ ويسبق الى لسانه، كأن يقصد أن يقول لامرأته: أنت طاهر، فيسبق إلى لسانه: أنت طالق، فهذا يُدَيِّنُ فيما بينه وبين ريه.

ومن المسائل المهمة أن الزوج المكلف قد يقع في نفسه طلاق امرأته فيطلقها في نفسه طلاقا صريحًا، فلا يقع بذلك الطلاق؛ لحديث قتادة، عن زرارة بن أوفى، عن أبى هريرة رضى الله عنه، عن النبي صلى الله عليه وسلم قال: «إن الله تجاوز عن أمتى ما حدّثت به أنفسها، ما لم تعمل أو تتكلم، قال قتادة: «إذا طلق في نفسه فليس بشيء .. (أخرجه البخاري ٥٢٦٩، ٢٦٦٤، eamle Y.Y).

الركن الثاني: المطلقة.

ويشترط فيها: أن تكون زوجة في زواج صحيح، فإن كانت غير زوجة لم يقع عليها الطلاق، وإن كان العقد باطلاً لم يقع عليها الطلاق لأنها أحنسة.

فالطلاق لا يصح إلا من زوج، ولا يقع إلا على زوجية، ويختص الزوج بالطلاق، وإن اشتركا الزوجان في عقد النكاح.

الركن الثالث: الصبغة:

ويشترط فيها: أن تكون صيغة صريحة كألفاظ الطلاق والضراق والسراح، أو كنائية تحتمل الطلاق وغيره، كقوله: الحقى بأهلك، أو أنت حرة، أو حبلك على غاربك. ويشترط في الطلاق الكنائي لا الصريح حينئذ النية.

وهذه الصيغة تنقسم بالنسبة إلى إيقاعها إلى أربعة أقسام:

الأول: أن تكون منجزة، كأن يقول المرأته: أنت طالق، فيقع به طلقة منجزة إجماعًا.

الثاني: أن تكون معلقة على فعل أمر أو تركه، وهي التي تسمى إيفاع الطلاق على شرط؛ كأن يقول: إن فعلت كذا فأنت طالق، ويقع بها الطلاق إجماعًا إن وقع المعلِّق عليه؛ حكى الإجماع ابن حزم في مراتب الإجماع (ص٧٧).

الثالث: أن يضيف الطلاق إلى زمن؛ فيقع الطلاق مضافًا إلى زمنه إجماعًا، كأن يقول: إن دخل رجب فأنت طالق، حكى الإجماع ابن حزم في مراتب الإجماع (ص٧٧).

الرابع: أن يقسم بالطلاق على أمر كأن يقول: والطلاق الأفعلن كذا وكذا الأمر مستقبل، أو بالطلاق حدث كذا وكذا لأمر مضى، وهذا قد اختلفوا في وقوعه إذا حنث أو كذب، قال ابن حزم في مراتب الإجماع (ص٧٣): ﴿ وَاحْتَلْفُوا فِيْ الطلاق إذا خرج مخرج اليمين أيلزم أم لا ».

الطلاق السنى والبدعي:

والطلاق في الشرع يراعى فيه الوقت والعدد والصيغة، وعليه ينقسم الطلاق إلى ثلاثة أقسام بالنسبة لهذه الثلاثة:

القسم الأول: طلاق سنة.

القسم الثاني: طلاق بدعة.

القسم الثالث: طلاق لا سُنة فيه، ولا بدعة في الوقت.

وهذا التقسيم الثلاثي للطلاق هو تقسيم الحنابلة، والجمهور على تقسيم الطلاق إلى بدعى، وستى-

أما القسم الأول: طلاق السنة فهو: طلاق المدخول بها خاصة: فيكون سنة باتفاق إذا تحقق فيه أربعة شروط:

الأول: أن يكون في طهر، فإن كان في حيض كان ىدعة.

الثاني: ألا يجامعها في هذا الطهر قبل طلاقها، فإن جامعها ثم طلقها كان بدعة.

الثالث: أن يطلقها طلقة واحدة، فإن جمع أكثر من طلقة كان بدعة عند الحنفية، والمالكية،

وهو قول عند الجنبلية، وهو الراجح، وهو عند الشافعية، والظاهرية، والقول الآخر عند الحنبلية هو طلاق سنة.

الرابع: ألا يُتبع الطلقة الطلقة قبل الرجعة، وهذا شرط ليكون سنيًا عند المالكية.

القسم الثاني: طلاق بدعة فهو أيضًا في طلاق المدخول بها، ويكون بدعة في خمسة أحوال: الأولى: أن يطلقها في حيض، وعند المالكية أو

تقاس.

الثانية: أن يطلقها في طهر جامعها فيه.

الثالثة: أن يجمع عليها أكثر من طلقة، وقد سبق ذكر الخلاف فيه.

الرابعة: أن يسبقها بطلقة في حيض أو ظهر، وهو مذهب المالكية.

الخامس: أن يُتبعها بطلقة قبل الرجعة، وهو مذهب المالكية.

أما العلة في كونه بدعة فلأمرين:

الأول: لأنها طُلقت في زمان لا يحتسب به من عدتها.

الثاني: أن المجامعة في طهرها يشكل أمرها هل علقت منه فلا تعتبر بالأقراء، وتعتد بوضع الحمل، أو لم تعلق منه فتعتد بالأقراء.

ويجمع هذين الأمرين قوله تعالى: «إذا طَلَقْتُمُ النِّسَاءَ فَطَلْقُوهُنَّ لعدَّتهنَّ وَأَحْصُوا الْعدَّة» (الطلاق: ١).

القسم الثالث: طلاق لا سنة فيه، ولا بدعة في الوقت، وهو طلاق أربع نساء:

١- المرأة الحامل التي تبين حملها، فلم يشكل أمرها في الاعتداد بالوضع.

٢- المرأة الأيس التي لا تحيض، فلم يشكل أمرها فتعتد بالشهور.

٣- الصغيرة التي لا تحيض، فلم يشكل أمرها فتعتد بالشهور.

٤- غير المدخول بها؛ لأنه لا عدة لها.

هذا ما يسره الله تعالى في هذا المقال، والحمد لله رب العالمن.





23936517

للاستفسار..يرجى الاتصال بقسم الاشتراكات بمجلة التوحيد

Upload by: altawhedmag.com

