

Upload by: altawhedmag.com

رئيس مجلس الإدارة أ.د. عبد الله شاكر الجنيدي

لماذا خلقنا الله؟

Rala permit

عَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ رَضِيَ اللَّه عَنْهُ قَالَ؛ صَلَى رَسُولُ اللَّه صلى اللَّه عليه وسلم صَلَاةَ الصُبْحِ، ثُمَ أَقْبَلَ عَلَى الْنَاسِ فَقَالَ: ((بَيْنَمَا رَجُلٌ يَسُوقُ بَقَرَةَ إِذْ رَكِبَهَا فَضَرَبَهَا فَقَالَتْ: إِنَا لَمْ نُخْلَقْ لَهَذَا، إِنَمَا خُلِقْنَا لِلْحَرْثِ: فَقَالَ النَّاسُ: سُبْحَانَ اللَّهِ لَقَرَةً تَتَكَلَمُ ؟ فَقَالَ: فَإِنِي أُومِنُ بِهَذَا أَنَا وَأَبُو بَكْرَ وَعُمَرُ. (صحيح البخاري ٣٤٧١). صدق رسول اللَّه وأصحابه.

الغراب علَّم الإنسان كيف يواري جثة الميت. والهدهد دعا إلى التوحيد، واستنكر على من يسجدون للشمس من دون الله. فآمنت بسببه قبيلة سبا.

وهذه البقرة عرفت الهدف من خلقها، واستنكرت استخدام الشيء في غير موضعه.

وفي المواضع الثلاثة يتعلم الإنسان من غيره من الكائنات. فهل عرف كثير من البشر لماذا خلقهم الله؟

مرة أخرى: خلقنا الله لعبادته وحده لا شريك له.

لتحرير

جماعة التارالية الجميعة جماعة التارالية الجميعة حمعية أنصار السنة المحمدية الشرف العام د. عبد العظيم بدوي اللجنة العلمية جمال عبد الرحمن معاوية محمد هيكل د. مرزوق محمد مرزوق محمد عبد العزيز السيد مارع التعرير ا

﴿ فَأَعْلَمُ أَنَّهُ لَا إِلَهُ إِلَّهُ إِلَّهُ إِلَّهُ إِلَّهُ

۸ شارع قوله عابدین الفاهره ت:۲۳۹۳۱۵۱۷ فاکس ۲۳۹۳۰۵۱۲

المرکز العام || WWW.ANSARALSONNA.COM ماقف :۲۳۹۱۰۵۵۷۲-۲۳۹۱۰۶۰۲

البريد الإلكتروني || MGTAWHEED@HOTMAIL.COM

رئيس التعرير || GSHATEM@HOTMAIL.COM

قسم التوزيع والاشتر اكات ت:۲۳۹۳۹۵ ۲۳۹۲ ISHTRAK.TAWHEED@YAHOO.COM

مفاجأة كبري

رئيس التحرير: جمال سعدحاتم

افتتاحية العدد: د. عبد الله شاكر

باب التفسير: د. عبد العظيم بدوي

باب السنة: د. مرزوق محمد مرزوق

فقه المرأة المسلمة: د. عزة محمد رشاد

واقع الفرقة والتفرق: د. عماد عيسى

دراسات شرعية: د. متولى البراجيلي

نظرات في أحكام الطلاق: د. محمد عبد العزيز

الاختيار الصحيح للأزواج: د. جمال عبد الرحمن

تحذير الداعية من القصص الواهية: على حشيش

اتفاق القرون الخيرة بين الصحابة وتابعيهم،

من ثمرات الحب في الله تعالى: عبده الأقرع

ترطيب الأكباد عند فقد الأولاد: د. ياسر لعي

السلفية منهج حياة؛ د. أحمد منصور سبالك

دراسات قرآنية: مصطفى البصراتي

درر البحار: على حشيش

واحة التوحيد: علاء خضر

باب الفقه: د. حمدى طه

منبر الحرمين: د. صالح بن عبد الله بن حميد

من الأحداث المهمة في تاريخ الأمة: عبد الرزاق السيد عيد

رد المحتار عن التفكير في الانتحار: المستشار أحمد السيد على

د.محمد عبد العليم الدسوقي

رئيس التحرير

في هذا العدد

كلمة التحرير: فيروس كورونا عقاب إلهي أم حرب بيولوجية؟!

# مدير التحرير الفني: حسين عطا القراط

1.

11

11

11

24

44

m

37

٣٨

OV

70

79

VI



# سكرتير التحرير: مصطفى خليل أبوالمعاطي الإخراج الصحفى: أحمد رجب محمد

محمد محمود فتحى

# الاشتراك السنوى

١- في الداخل ١٠٠ جنيه توضع في حساب المجلة رقم/١٩١٥٩ بيتك فيصل الإسلامي مع إرسال قسيمة الإيداع على فاكس المجلة رقم/ ٢- ٢ الخارج ٤٠ دولارا أو ٢٠٠ ريال سعودي أو مايعاد لهما ترسل القيمة بسويفت أو بحوالة بنكية أو شيك على بنك فيصل الإسلامي فرع القاهرة . باسم مجلة

## ثمنالنسخة

مصر ٥٠٠ قرش ، السعودية ٦ ريالات ، الإمارات ٦ دراهم . الكويت ٥٠٠ فلس. المغرب دولار أمريكي ، الأردن ٥٠٠ فلس، قطرة ريالات، عمان نصف ريال عماني ، أمريكا دولاران ، أوروبا ٢ يورو

منفذ البيع الوحيد بمقر

مجلة التوحيد الدور السابع

٥٥٥ حقيقا فرج الحرق وتالك والديد والمعيد ا ٥٥٥ والكل در وه م وواكرا كارى مر المادانة الشرع .

# Upload by: altawhedmag.com

21 22 21 0. 07 التوحيد . أتصار السنة حساب رقم



# الفتوى: مكانتها وضوابطها (٣)

# الرئيس العام 🖄 د. عبد الله شاكر



الحمد لله كما ينبغي لجلال وجهه وعظيم سلطانه. والصلاة والسلام على نبينا محمد وصحبه وآله، وبعدً، فقد تحدثت فيما مضى عن الفتوى في عصر الصحابة والتابعين والأئمة الأريعة التبوعين، وفي هذا اللقاء أتحدث عن الأصول التي يجب أن تبنى عليها الفتوى بصفة عامة. فاقول ويالله

f:

1331 ه - العدد

100 - السنة التاسعة والأربعون

إن الفتوى يجب أن تقوم على أسس شرعية وأصول مرعية في الشريعة الإسلامية، وهذه الأصول هي الكتاب والسنة والإجماع والقياس الصحيح، يقول الإمام الشافعي رحمه الله في ترتيب هذه الأصول: يحكم بالكتاب والسنة المجتمع عليها، الذي لا اختلاف فيها، فنقول لهذا: حكمنا بالحق في الظاهر والباطن، ويحكم بالسنة، وتحكم بالإجماع ثم القياس- وهو أضعف- من هذا، ولكنها منزلة ضرورة، لأنه لا يحل القياس والخبر موجود .. (الرسالة: ص٥٩٥).

ويلاحظ رُتَب الأدلة التي يُحتج بها، فبدأ بالقرآن الكريم الذي هو وحي الله إلى عباده، قال الله تعالى: « رَأُومَى إِنَّ مَثَالَتُرُمَّ لِأُيْرَكُم يه ومَنْ يَقَعُ ( الأنعام: ١٩ )، وهذا الوحي له مكانة سامية عالية لا تصل اليها مكانة، وهو أصل العلوم، وقد تكفل الله بحفظه، قال الله تعالى: « إِنَّا عَنْ نُزَلنَا الذِّكْرَ وَإِنَّا لَهُ عَظِوْنَ مَن أَن يزاد فيه قال الله تعالى: « إِنَّا عَنْ نُزَلنَا الذِّكْرَ وَإِنَّا لَهُ عَظَوْنَ مَن أَن يزاد فيه باطل ما ليس منه أو ينقص فيه ما هو منه، من أحكامه وحدوده وفرائضه، . (جامع البيان: ٢/١٤).

وقد يسر الله القرآن الكريم كما قال الله تعالى: ﴿ وَلَقَدْ يَتَّرَّبَّ



الْدُيَانَ لِلذَكْرِ فَهَلْ مِن مُذكر ، (القمر: ١٧)، ومن معالم التيسير فيه أن الله سبحانه وتعالى جعل آياته واضحة الدلالة على المراد، شاملة لأصول الدين وفروعه، قال الله تعالى: ووَلالنا عَلَيْكَ الْكُتُبَ عَلَيْكَ لكل شيء وهدى ورحمة وبشري النسايع، (النحل: ٨٩)، قال القاسمي رحمه الله: • و (التبيان) من المصادر التي بنيت على هذه الصيغة لتكثير الفعل والمبالغة فيه. أي: تبيينًا لكل علم نافع من خبر ما سبق وعلم ما سيأتي وكل حلال وحرام، وما الناس محتاجون إليه في أمر دنياهم ودينهم ومعاشهم ومعادهم ، وهدى ، أى: هداية لمن استسلم وانقاد لسلامة فطرته إلى كماله ،ورخـمـة، أي: له متبليغه الى ذلك الكمال بالتربية والإمداد، ونجاته من العذاب، وبشيارة له بالسبعادة الأبدية. (تفسيرالقاسمى .( \*\* 12 9/1.

وللإمام ابن القيم رحمه الله كلام نفيس حول هذا الموضوع يقول فيه: وكذلك عامة ألفاظ ورسوله صلى الله عليه وسلم منها كما نعلم قطعًا أن الرسول صلى الله عليه وسلم بلغها عن الله؛ فغالب



من معالم التيسير في هذا الدين: أن جعل الله تعالى أياته واضحة الدلالة على المراد، شاملة لأصول الدين وفروعه .

> معانى القرآن معلوم أنها مراد الله خبرًا كانت أو طلبًا، بل العلم بمراد الله من كلامه أوضح وأظهر من العلم بمراد كل متكلم من كالامه، لكمال علم المتكلم، وكمال بيانه، وكمال هداه وارشاده وكمال تيسيره للقرآن، حفظا وفهمًا وعملا وتلاوة؛ فكما بلغ الرسول ألفاظ القرآن للأمة بلغهم معانيه، بل كانت عنايته بتبليغ معانيه أعظم من مجرد تبليغ ألفاظه، ولهذا وصل العلم بمعانيه إلى من لم يصل إليه حفظ ألفاظه، والنقل لتلك المعاني أشد تواترا وأقوى اضطرارا؛ فإن حفظ المعنى أيسر من حفظ اللفظ، وكثير من

"

الناس يعرف صورة المعنى ويحفظها ولايحفظ اللفظ والذين نقلوا الدين عنه علموا مراده قطعًا لما تلا عليهم من تلك الألفاظ». (الصواعق المرسلة ٢/٢٣٢). والصحابة رضوان الله عليهم أول من تلقى القرآن من النبي صلى الله عليه وسلم، وفهموا مراد الله منه، وطبقوه تطبيقا عمليًا، يقول ابن مسعود رضى الله عنه كما ذكر البخارى عنه: والله الذي لا اله غيرة ما أنزلت سورة من كتاب الله الا أنا أعلم أين أنزلت، ولا أنزلت آية من كتاب الله الا أنا أعلم فيم أنزلت، ولو أغلم أحدا أغلم منى بكتاب الله تبلغه الأسل لركنت

"

إلَيْه .. (البخاري: ٥٠٠٢). قال ابن حجر رحمه الله في شرحه: وفي الحديث جواز ذكر الإنسان نفسه بما فيه من الفضيلة بقدر الحاجة. ويحمل ما ورد من ذم ذلك على من وقع ذلك منه فخرًا أو إعجابًا .. (فتح الباري: ٥١/٩).

ويؤكد ابن تيمية رحمه الله أن الصحابة والتابعين كانوا يفهمون معانى القرآن الكريم ولم يستشكلوا شيئا فيه، يقول: إن الصحابة والتابعين لم يمتنع أحد منهم عن تفسير آية من كتاب الله، ولا قال هذه من المتشابه الذي لا يعلم معناه، ولا قال قط أحد من سلف الأمة ولا من الأئمة المتبوعين: إن في القرآن آيات لا يعلم معناها، ولا يفهمها رسول الله صلى الله عليه وسلم، ولا أهل العلم والإيمان جميعهم، وإنما قد ينفون علم بعض ذلك عن بعض الناس، وهذا لا ريب فيه.. (مجموع الفتاوى ٢٢ / ٢٨٥). والسنة النبوية إذا ثبتت وصحت الرواية عن رسول الله صلى الله عليه وسلم وجب العمل بها وكانت حجة كالقرآن. لأنها من الله تبارك وتعالى، قال الله سبحانه: • وَمَا يُنْطِقُ عَنِ ٱلْمُوَى () إِنْ هُوَ إلا وم ومن النجم ٣٠ ٤)، وهاتان الآيتان فيهما تزكية لكل مانطق به

حان المسحابة والتابعون يفهمون معاني القرآن الكريم ولم يستشكلوا فيه شيئا.

رسول الله صلى الله عليه وسلم، وأنه من عند الله-تبارك وتعالى- قال الشيخ الشنقيطي رحمه الله في تفسير قوله تعالى: • إن مر إلاً رض يُوى معناه: أن النبي صلى الله عليه وسلم لا يُبلَغ عن الله إلا شيئًا أوحى الله إنيه أن يبلغه، فمن يقول: إنيه شعر أو سحر أو كهانة. أو أساطير الأولين هو أكذب خلق الله وأكفرهم،. (أضواء



البيان ٧/٢/٧). والسنة مبينة لما أجمل في القرآن، وهي مخصصة لعمومه، مقيدة لمطلقه، وقد أحسن الخطيب البغدادي رحمه الله حين سوّى بين القرآن والسنة في وجوب العمل بهما، وفي ذلك يقول: باب ما جاء في التسوية بين منة رسول الله ملى الله عليه وسلم في وجوب العمل ولزوم التكليف. (الكفاية

في علم الرواية / ٨). ومما يؤيد ذلك من السنة حديث المقدام بن معديكرب عن النبي صلى الله عليه وسلم أنه قال: «ألا إني أوتيت الكتاب ومثله معه». (مسند أحمد ١٣١/٤. وسنن أبي داود، وصححه الألباني. صحيح سنن أبي داود

وخبر الواحد الثقة كالمتواتر ي وجوب الاحتجاج به، قال الإمام مسلم رحمه الله ي مقدمة صحيحه: «إن القول الشائع المتفق عليه والروايات قديمًا وحديثًا أن حديثًا وجائز ممكن له كل رجل ثقة روى عن مثله لقاؤه والسماع منه لكونهما جميعًا كانا في عصر واحد، وإن لم يأت في خبر قط أنهما اجتمعا ولا تشافها بكلام: فالرواية ثابتة والحجة بها لازمة، قال الإمام النووي

ā

1

1331 8

- العدد ١٨٢ - السنة التاسعة والأربعون

رحمه الله في شرحه لعبارة مسلم: (هـذا الـذي قاله مسلم رحمه الله تنبيه على القاعدة العظيمة التي ينبني عليها معظم أحكام الشرع، وهو وجوب العمل بخبر الواحد، فينبغي العمل بها والاعتناء بتحقيقها، (شرح النووي على مسلم: (١٣٠/١).

وإذا وقف المفتى على النص قرآنا كان أو سنة وجب عليه تقديمه على غيره، والأخذ به، وعليه أن يعلم المستفتى به، ليطمئن إلى فتواه، ويحرم عليه الخروج على النص، قال الله تعالى: وما كان المذين ولا مُؤْمِنَةٍ إِذَا قَضِي أَنَّكُ وَرِسُولُ أمرًا أن يَكُونَ لَهُمُ لَلْجَبَرَةُ مِنْ أَمْرِهِمْ ومن يعص ألله ورسوله. فقد ضل صَلَّلًا مَّيناً » (الأحراب:٣٦)، قال ابن كثير رحمه الله: هذه الأية عامة في جميع الأمور، وذلك أنه إذا حكم الله ورسوله بشيء، فليس لأحد مخالفته. ولا اختبار لأحد هاهنا، ولا رأى ولا قول، كما قال الله تبارك وتعالى: ﴿ فَلَا وَرَبُّكَ لَا يَؤْمِنُونَ حَتَّى يُحَكِّمُونَ فِيمَا فَجَكَرُ يَبْتَهُمُ أَنَّمَ لَا يجددوا في أنفسهم حرَّجًا يْمَا فَضَيْتَ وَتُسَلِّمُوا نَسْلِمًا \* (النساء:٢٥) (تفسير ابن كثير: ٦٦٢/٣). وقد أشاد ابن القيم بالإمام أحمد- رحمهما الله تعالى-



\_\_\_ 22 \_\_\_\_ إذا وقف المفتي على النص قرآنًا كان أو سنة وجب عليه تقديمه على غيره، والأخذ به .

> لتعظيمه للنصوص وعدم الخروج عليها، فقال: « وكان فتاويه مبنية على خمسة أصول: أحدها: النصوص، فإذا وجد النص أفتى بموجبه، ولم يلتفت إلى ما خالفه ولا من خالفه كائنًا من كان .. (إعلام الموقعين

وقد عقد الخطيب البغدادي رحمه الله في كتابه الفقيه والمتفقه بابا بعنوان: باب تعظيم السنن والحثَ على التمسك بها والتسليم لها والانقياد بها والتسليم لها والانقياد يدل على ذلك من الكتاب والسنة. (انظر: صحيح وبناءً على ما تقدم: فاني

أذكر نفسى وإخواني من أهل العلم المفتين أن يسلكوا مسلك السابقين في العناية بالنصوص والعمل بها وترك معارضتها بعقل أو ذوق أو قياس، وعلى هذا مضى سلف الأئمة وأئمتها. يقول ابن تيمية رحمه الله: «وكان من أعظم ما أنعم الله به عليهم اعتصامهم بالكتاب والسبنة، فكان من الأصبول المتفق عليها بين الصحابة والتابعين لهم بإحسان أنه لا يقبل من أحد قط أن يعارض القرآن، لا برأيه ولا ذوقه، ولا معقوله، ولا قياسه ولا وجده .. (مجموع الفتاوى: .( 1/17

"

وللحديث صلة إن شاء الله.



ううう

رجب ١٤٤١ ه

- 12212

100 - السنة التاسعة والأربعون

الحمد لله العليم القدير، تحمده كما ينبغي له أن يحمد، فنعمه لا تعد، واحسانه لا يحد، ويعد، وسط حالة من الذعر والهلع، والخيفة والتوجس، التر تطاير أخبار الفيروس القاتل ، كورونا ،، وانتشار ومتابعة أحداث مصدر الفيروس الذي تطايرت جرائيمه من مقاطعة ، ووهان الصينية ،، وبدأت تنتشر كالنارغ الهشيم في كثير من أنحاء العالم، وسط حالات الترقب، والخوف الميت، وغلق الحدود، وتجهير مناطق العزل لكلُّ من يظهر عليه أعراض الفيروس، ومراقبة الناطق التي تظهر فيها الإصابة. خاصة منذ وصول عدد من توقي بسبب هذا الرض حتى كتابة هذه السطور- إلى ما يزيد عن (ألفين) شخص، إضافة إلى عشرات الألاف من المصابين، تشتعل معها التقارير والأنباء المتواصلة والتكهنات، وتداول الأسباب وراء انتشار هذا الفيروس، وقد ذهب البعض إلى إسقاط التقارير على حملة القمع التي تشنُّها السلطات الصينية ضد أقلية الإيغور السلمة، وما يتعرضون له من أبشع صور التعذيب والتنكيل وطمس الهوية. ويبن نظريات المؤامرة التي تظهر فيها الأيادي الأمريكية والأوروبية، وبالقطع ستجد للصهاينة بدًا في هذا الدمار، وهناك نظريات أخرى تضع الأيادي الروسية ضمن تلك السيناريوهات، ووصل الأمر إلى حد وجود تقارير تفيد أن الفيروس سناعة صينية، وهذا ما تُروَح له أمريكا. وأيًّا ما كان سبب انتشار الفيروس والحروب البيولوجية والأنباء المتناقلة في جميع وسائل الإعلام العالمية، فإنَّه يجب الانتباء إلى أن الفيروس خلال الساعات الأخيرة قد بدأ ينتشر على حدود بلادنا العربية والإسلامية. فماذا أعدت الدول العربية

فيروس كورونا عقاب إلهي ... أم حرب بيولوجية إل

كالمقالتد



833

السنية التاسعة والأربعون

£

1331 9

# Upload by: altawhedmag.com

000

00

1 ،كورونا ، المقبل علينا ؟ [

# المراجعة المتحاجمة المراجعة المحاجمة المحاجمة المحاجة المحاجة المحاجمة المحاجمة المحاجمة المحاجمة المحاجمة المحاجمة المحاجمة المحا

تعد الصين هي مصنع العالم، وولاية ووهان .. أكبر المدن تأثرًا بالفيروس، هي عاصمة هذا المصنع؛ لأن ووهان قلعة صناعية ضخمة تقع داخل مقاطعة . هوباي، جنوب بكين. وبحسب تقارير اقتصادية موثقة عن آثار وتداعيات أزمة فيروس كورونا ، على الاقتصاد الصيني والعالمي: تساهم مدينة ، ووهان ، بحوالي ٧٨٪ من صادرات الصين. و٣٣٪ من الناتج المحلى الصيني، و٢٩٠٠ من عمليات صهر النحاس، و٢٥٪ من عمليات تكرير النفط، و٢٠٪ من عمليات إنتاج الصلب، و٤٠ من عمليات إنتاج الفحم: ما يعنى أن الخسائر جمة، وهو ما يؤشر إلى أن هناك مؤامرة خبيئة على الصين، الذي سجل معدلات نمو كبيرة خلال الثلاثين سنة الماضية؛ حيث تمكن الاقتصاد الصيني من تحقيق نمو اقتصادي مطرد. واستطاع التحول من المركزية المحلية ليصبح أكثر انفتاحا على العالم، معتمدا على التجارة الدولية، حتى إن المؤشرات كانت تؤكد سيطرة الصين في عام ٢٠٢٠م على قمة العالم وامبراطوريته، فهل تنظر أمريكا ترامب، وأوروبا ونمور العالم الأخرى لهذا التنوع بنظرات الأعجاب؟!

إن المؤشرات الدولية لانتشار الفيروس تؤكد الخسارة المؤلمة التي تكبدتها الصين في كل القطاعات. مما سيؤدي بالتأكيد إلى زحزحة الصين بعد ضرب اقتصادها بشكل مؤثر ومؤلم يبعدها عن هذا التتويج.

#### فيروس كورونا وأزمة ،مارس ٢٠٠٣م،

إن الأزمة (الموامرة) التي تمر بها الصين حاليا، وما يمكن أن تستتبعه من آثار خطيرة على الصين، لا تشبه أزمة مارس ٢٠٠٣م على الاطلاق؛ لأن الصين في عام ٢٠٠٣م لم تكن مؤثرة بالاقتصاد العالى مثل الصين في ٢٠٢٠م، فالناتج الصيني يقارب ١٤ تريليون دولار. وتحتل المركز الثاني بعد الولايات المتحدة الأمريكية. وفي عام ٢٠٠٣م أيضا كانت الصين سادس أقوى اقتصاد بالعالم بناتج محلى يقدر ١,٦ تريليون دولار. أما اليوم في ٢٠٢٠م، فالناتج الصيني يقارب ١٤ تريليون دولار، وتحتل المركز الثاني بعد الولايات المتحدة. وأيضا في ٢٠٠٣م كان تعداد السائحين الصينيين لكل دول العالم يبلغ ٢٠ مليونا فقط. أما الأن فقد وصل في بداية العام إلى ١٥٠ مليون سائح، إضافة إلى الاقتصاد الصيني كان نموه ومحركات توسعه أكثر مناعة وصلابة من الوضع الحالى، بدليل أنه وأثناء أزمة السارس، لم يشهد النمو الصيني انخفاضا بذكر.

إن خسارة الصين الحالية تنعكس آثارها الوخيمة

على غالبية دول العالم التي بينها وبين الصين تمثيل تجاري يدفع عجلة الاقتصاد في تلك الدول التي تُصدر للصين وتستورد منها، وربما كانت دول كالفلبين وماليزيا وهونج كونج وتايوان، وسنغافورا، واندونيسيا، وأستراليا، واليابان، وكوريا، هي الأكثر تضرَّرًا بسبب تلك الأزمة.

#### كورونا الوجه لتطقيتنا العربية

وكان وقع الحدث وحالة الذعر التي يمر بها العالم، والتي أصابت الملايين في كل أنحاء العالم هنا وهناك. قد جعلت الكل يتخبط كالمصروع. وإن القول بأن الهبوط على القمر لم يكن إلا كذبة فبركتها وكالة ناسا الفضائية. أو عند الحديث عن شرق أوسط جديد. أو حتى صفقة القرن الترامبية. أو ما يجتاح فجاة وتختفي فجاة. بأسماء مختلفة ومتنوعة: منها: الجمرة الخبيثة، و السارس، و جنون البقر، منها: الجمرة الخبيثة، و السارس، و جنون البقر، منها: الجمرة الخبيثة، و السارس، و جنون الميور. منها: الجمرة الخبيثة، و السارس، و جنون المير، و اليبولا، و زيكا، و لفحة الأرز، و أنفلونزا الطيور. والحيوانات والقرود، ليظهر لنا مرض الخفافيش و التعابين، وربما العام المقبل قد يأتي لنا مرض السلحفاء من سلاحف النينجا، أو عنكبوت القراد الندي سوف يهدد العالم قريباً، والتي جميعها لديها قاسم مشترك. وهو أنها من فيروسات مُصنعة!!

ولكن بنظرة متأنية إلى كل من حولنا في المنطقة العربية. فإننا نتساءل: من منا ينكر أن المافيات الغربية تتحكم بطعامنا وشرابنا وملبسنا ودوائنا ولحومنا المعلبة المستوردة والمجمدة بطرق لا نعلمها؟، ونتذاكى فقط في تاريخ الصلاحية وبلد المنشأ، والأفضلية. رغم علمنا تماماً أن وطننا العربي أصبح موطنًا لتلقي الأغذية الرديئة، ومعدلات انتشار السرطان في الشعوب الإسلامية دليل على ذلك.

وقبل ثلاثة أشهر من انتشار نفس المرض في الصين كشفت بعض الصحف البريطانية أن علماء بمركز جونزهريكنز، للأمن الصحي قاموا بعمل نموذج وبائي افتراضي، وتوقعت المحاكاة التي قاموا بعملها أن يفتك الفيروس الجديد باكثر من ٢٥ مليون شخص حول العالم خلال ١٨ شهرا، فهل جاءت هذه المحاكاة من فراغ؟١. أم لمجرد الترهيب والتهويل؟١. ولماذا جاءت تلك المحاكاة في هذا التوقيت؟١ وهل نفترض حسن النية بهذا النموذج الوبائي؟١ أم أن القصد هو هلاك البشرية؟١

ولذلك كانت افتراضية الليبرالي الروسي

فلاديمير جبرينوفسكي، الذي اتهم فيها الولايات المتحدة بنشر فيروس كورونا، عبر العالم، ومن روسيا لأستراليا التي اكتشفت إصابات بالمرض على أرضها لتعلن للعالم: أن فيروس كورونا جمع الكثير من المتناقضات، ويختلف بشكل كبير عن سابقه. وهناك تقارير تتحدث عن خطأ تقني حدث في عام ٢٠١٨ داخل معهد ووهان لعلم الفيروسات أدى لانتشار الفيروس الذي تم التلاعب به.

من جهة أخرى يذكر عضو سابق في لجنة الأمم المتحدة للأسلحة البيولوجية إيفورنيكولين، أن ظهور هذا الفيروس يمكن أن يكون نتيجة لاستخدام سلاح بيولوجي أمريكي.

وهنا يرجع هذا الطرح مصدر آخر هو القائد السابق لحلف الثاتو جيمس ستافريدس الذي حذر من أسلحة بيولوجية وأوبئة. يمكن أن تقضي على حُمس سكان العالم في مقالة خص بها مجلة فورين بوليسي . وأكد أن ذلك يعني وفاة أكثر من ٤٠٠ مليون شخص.

# مافيا شركات الأدوية والإرهاب البيولوجي

واذا كنا نتناول كل الفرضيات في تحليل هذا الفيروس، واستعراض أدوات الإرهاب البيولوجي، فإننا لا ننفي الاعتقاد بالمغامرة التجارية التي يقف وراءها شركات الأدوية التي تسعى لجني أرباح عبر طرح دواء حديد للمرض.

وقد سارعت شركات الأدوية للإعلان عن خطط لإيجاد مصل للفيروس. هي ذاتها شركات الأدوية العالية التي يمتلكها الشركاء السياسيون. مما يعجز ووزراء ونوابهم. ومافيات السياسة في كل أنحاء العالم. إنها ما زالت تنتظر ساعة السفر للإعلان عن وجود علاج لهذا المرض الذي تتصارع الشعوب لأخذ لقاحه. وبدأت الأرياح واضحة في بورصة نيويورك. وول ستريت. لشركتي موديرنا. و أنوفيا الأمريكيتين. وهي دعوة للتأمل والتفكير فيما حدث وسيحدث. فالخسائر الاقتصادية ستكون كبيرة. ويتوقح أنها فالخسائر الاقتصادية ستكون كبيرة. ويتوقح أنها

على جانب آخر، وفيما يخص الدول العربية: فالسيناريوهات عديدة والكارثة واحدة. هناك إصابات بالفيروس في أكثر من ١٦ دولة، مع تحذيرات من سرعة انتشار العدوى، فالمصدر لم يعد الصين وحدها، وهناك مخاوف من تحوله لوباء عالي. وإذا

تصورنا أن ٦٪ فقط هي نسبة الجهوزية العالية، فما حال العرب وقتها وهل الدول العربية مستعدة للوباء القاتل؟!

# مشروع بريطاني إسرائيلي للفيروسات الخبيثة

وإذا كنا نبحث عن دور الحكومات العربية في انتظار التعامل مع هذا الفيروس. فإننا نذكر بأن هناك مشروعًا بريطانيًا إسرائيليًّا مشتركًا لانتاج فيروسات خبيثة عرقيَّة لقتل العرب. ويتم التعامل والعمل على هذا المشروع في معهد الأبحاث البيولوجية في نيس زيونا .. الذي يُعتبر المركز الرئيس للأبحاث المتعلقة بترسانة إسرائيل السرية من الأسلحة الكيماوية والجرثومية. هذه الفيروسات تنتشر في الماء. والهواء لتصل إلى أكبر عدد من البشر.

والصحفي الأمريكي (لويس توسكانو، صاحب كتاب الصليب المثلث، الذي نُشر في عام ١٩٩٠م وتحدث عن تسرَّب أسرار إسرائيل النووية: يقرر أنه ليس لديه شك بأن إسرائيل تعمل على إنتاج أسلحة بيولوجية، وكانت الهمسات تشير لصنع ضخم يعمل بالقرب من حيفا تابع لجامعة إسرائيلية. وأن إسرائيل قد استطاعت تطوير آلية متقدمة لإطلاق هذه الأسلحة بشكل فعال (ل

# هل فيروس كورونا سلاح سيني جديد؟

في ٢٠١٨/١٠/١ م يعلى الرئيس الصيني بأنه لا توجد قوة قادرة على وقف تطورنا، وفي ٢٠١٠/١/٢٦ م. وعلى لسانه يعلى أن البلاد تواجه وضعًا خطيرًا بسبب فيروس كورنا .. وصدق رب العزة -سبحانه- القائل: ما عَدَّ أَوَلَدْ بَرُوا أَنَ لَلَّهُ الَّذِي عَلَيْهُمْ هُوَ أَسْدُ مِتْمَ قُوَّ وَعَلَيْ مَا يَعْنَ عَدَ مُوا أَنَ لَلَهُ الَذِي عَلَيْهُمْ هُوَ أَسْدُ مِتْم قُوَّ وَعَلَيْ مَا يَعْنَ عَدَ مُوا أَنَ لَلَهُ الَذِي عَلَيْهُمْ هُوَ أَسْدُ مِتْم قُوَةً وَعَلَيْ مَا يَعْنَ إِنَّ اللَّهُ الَذِي عَلَيْهُمْ هُوَ أَسْدُ مِتْم قُوَةً

إننا نجد أنه بعد مرور أربعة أسابيع من انتشار فيروس كورونا، يخرج تقرير عن صحيفة الواشنطن تايمز الأمريكية، جاء فيه: إن تفشي الوباء متعمد وأن معهد ووهان لعلم الفيروسات في تلك المدينة الموبوءة، هو من طور ذلك السلاح الحيوي الجديد لمهاجمة أهداف في العالم؛ وفق ما قالت: إنها معلومات سرية سربها ضابط سابق في الاستخبارات العسكرية الصينية.

وذكرت الصحيفة، أن فيروس كورونا -على حد وصفها- تم تطويره في مختبر ووهان الوطني. للسلامة البيولوجية، وانتشر بعد أن خرج عن السيطرة. 1

1331

9

Linit

والى جانب اعتبار البعض بأن كورونا، فيروس صيني الصناعة، ذهبت تقارير أخرى إلى ما هو أبعد، متوقعة بوقوف الولايات المتحدة وراء الأمر في إطار الصراعات والتنافسات التي تحكم علاقتها بالصين. وتخوف واشنطن من أن تتجاوز بكين قوتها العسكرية والاقتصادية لتلك التي تجعل من واشنطن القوة الأكبر في العالم.

وفي تقرير لصحيفة الديلي ميل البريطانية، فإن مصادر روسية أشارت إلى مسئولية الولايات المتحدة الأمريكية عن انتشار الوباء وتفشيه في الصين على هذا النمو الكبير؛ زاعمة أن الأهداف الحقيقية في ذلك تكمن في سعي واشنطن لاستخدام الفيروس كسلاح بيولوجي واقتصادي ضد الصين، مضيفة أن خبراء أمريكيين يرجُحون أن يقتل فيروس كورونا حوالي ٦٥ مليون شخص خلال عام ونصف. مستندة في ذلك الى اختبار أجراه مركز أبحاث جونز هوبكنر، بالولايات المتحدة في أكتوبر الماضي.

وفي المقابل نفى مركز ، جونز هوبكنر، للأمن الصحي في بيان له هذا الأمر، وقال: صمّمنا نموذجًا لوباء فيروس كورونا الخيالي، لكننا قلنا بوضوح: إنه لم يكن تنبُوًا، مضيفًا، لا نتوقع الأن أن يقتل فيروس كورونا ٦٥ مليون شخص.

#### العالم يسابق الزمن للقضاء على الفيروس

والمتابع لما يحدث في الصين على مدار الساعات نتيجة عدوى فيروس كورونا الجديد والمنتمي لسلالة متلازمة ،سارس ، نلاحظ أن الفيروس تم تطويره لينتقل بين الأشخاص، وليس فقط من الحيوان للإنسان، وأن مغزى ذلك أن الحرب البيولوجية. والتي يطلق عليها الحرب الجرثومية أو الميكروبية تقل شراستها عن الحرب النووية والكيميانية. بل هي أخطرهم، لأنها أقلها تكلفة وأوسعهم انتشارًا.

فالأسلحة النووية والكيماوية تحتاج تكلفة مادية عالية، وأماكن للتصنيع ذات مواصفات خاصة. وتحتاج لعلماء وخبراء ذات مستويات علمية على أعلى مستوى من التخصص، في حين أنك تستطيع تصنيع ترسانة كاملة من الأسلحة البيولوجية في زمن قصير، وكل ما يحتاج إليه هو غرف معمل ويكتريا مُعدية، فخلية البكتريا التي تنقسم كل عشرين دقيقة تستطيع إنتاج مليار نسخة جديدة خلال عشر ساعات فقط، مما يجعل زجاجة واحدة

من البكتريا المعدية قادرة على القضاء على مدينة بحجم واشنطن الأمريكية، أو ووهان الصينية.

ومخطى من يظن أن الحرب البيولوجية وليدة العصر، بل هي أقدم أنواع الأسلحة على الإطلاق، وهي حرب تدور رحاها في الخفاء لا يمكن الإعلان عنها، والتاريخ حافل بنماذج كثيرة تم استعمال الحرب أعدائهم، إذ كانوا حين يدخلون بلدة يُلقون بالجثث الميتة في مجاري مياه تلك البلدة. ويلقون بالحيوانات النافقة والفتران والطيور الميتة لتلويث مياه الشرب. وكذلك كان يفعل الفرس والروم، أما المغول والتتار فكانوا يأتون على الأنهار وعيون الماء ويلقون فيها الذين يموتون في الحروب بأحد الأوبنة التي كانوا الذين يموتون في الحروب بأحد الأوبنة التي كانوا

وهذا يؤكد في النهاية أن الحروب بجميع أنواعها حروب بشعة، إلا أن الحرب البيولوجية أبشعها على الإطلاق، ومما يزيد تلك الحرب بشاعة أنك لا ترى خصمك ولا تشعر به لتتهيأ له في اللحظة المناسبة. بل تتم مباغتك بشكل لا تتوقعه، وقذارة تلك من الحرب تيضًا في أن الدول التي تطلق هذا النوع من الحرب أيضًا تتحكم في تصنيع الأدوية المضادة واللقاحات والأمصال، ممًا يجعل الأمر يتحول إلى مافيا تتصارع فيها شركات الأدوية العملاقة. ويدير لوبي هذه الشركات صحة مواطني العالم على هواه. وطبقا لمصالحه الاقتصادية التي تعلو فوق كل مصالح البشر الذين يسكنون مناطق الكرة الأرضية.

وقد تناقلت وكالات الأنباء العالية الأخبار المتواترة عن نجاح أطباء في مدينة شنغهاي الصينية في استخدام مادة بلازما، مستخلصة من دماء بعض الأشخاص الذين تعافوا من فيروس كورونا لعلاج أخرين مازالوا يصارعون المرض.

كما تناقل الإعلام العالي أيضا ما يؤكد أن علماء يابانيين يحاولون اختبار عقار مخصّص لمواجهة فيروس الإيدز في علاج مرض كورونا.

والعالم كله يموج بين تشخيص المرض وأسبابه، والتسارع في اكتشاف علاجات له، ولكن بالتأكيد ستكشف الأيام القليلة القادمة عن الكثير والكثير من الأسرار التي تقض وراء تلك الحرب المدمرة.

فاللهم بفضلك وكرمك احفظ بلادنا وشعوبنا من تلك الحروب الدمرة، اللهم آمين، وآخر دعوانا أن الحمد لله رب العالمين.

قال الله تعالى: « تُحَمَّدُ زَسُولُ ٱللَّهِ وَٱلَّذِينَ مَعَهُ: أَشِدًا \* عَلَى ٱلْكُفَّارِ كُرَّمًا \* يَبْهُمْ أَرَكُمُا سُجَدًا يَبْتَغُونَ فَضَلًا مِّنَ ٱللَّهِ وَرِضْوَنَنَّ سِيمَاهُمْ فِ وُجُوهِهِم مِّنْ أَثْرَ ٱلسُّجُوذِ ذَلِكَ مَتُلْهُمْ فِي ٱلتَوْرِيدَةِ وَمَنْلَهُمْ فِي ٱلْإِضِيلِ كَزَرْعٍ أَخْرَجَ شَطْئَهُ، فَتَازَرُهُ، فَأَسْتَغَلَظَ فَأَسْتَوَىٰ عَلَى سُوقِدٍ. يُعْجِبُ ٱلزُّرَاعَ لِيَعْبِظَ بِهِمُ ٱلْكُفَارُ وَعَدَ اللهُ ٱلَّذِينَ المَعْوَا وَعَمِلُوا ٱلصَّلِحَتِ مِنْهُم مَغْفِرَة (الفتح:٢٩). وَأَجْرًا عَظِيمًا » 

الحمد لله، والصلاة والسلام على رسول الله، وبعد: قال الله تعالى: «تُعَمَّدُ وَسُلُ اللَّهُ وَالَّذِينَ سَمَهُ أَشِنَا اللَّهُ وَسُلُ اللَّهُ وَالَذِينَ سَمَهُ أَشِنَا اللَّهُ وَسُولُ اللَّهُ وَالَذِينَ سَمَهُ أَشِنَا اللَّهُ الكُفَارِ وَحَمَّهُ يَسْتَقُونَ فَسَلَا مِنَ اللَّهُ وَرَضُوناً سِمَاهُمَ فِ وَجُومِهِم مِنَ أَثَرَ السُّجُودِ ذَلِكَ مَنْلَهُم فِ التَوْرَنَةُ وَمَنْلُحُر فِ فَازَرَهُ فَاسْتَغَلَظُ فَاسْتَوَى عَلَ سُوهِ عُمَّ الكُفَارَ وَعَدَ اللَّهُ الَذِينَ

(i)

1331 هـ - العدد ٨٨٥ - السنة التاسعة والأربعون

شَطَّاهُ، وَهُوَ قَرَاحُهُ، يُقَالُ منهُ: قَدْ أَشُطَا الزَّرْعُ: إذَا قَرَحَ فَهُوَ يُشْطَى الشَّطَاءَ، قَرَحَ فَهُوَ يُشْطَى الشَّطَاءَ، المُشْطِئِ، لأَنَّهُمُ البَّتَدَوُوا قَالَمُ مَ مَدَدَ قَليلُونَ، وَهُمْ مَ حَكُوا يَتَزَايَدُونَ، وَحَدَّهُمُ مَ حَكُوا يَتَزَايَدُونَ، وَحَدَّهُمُ، ثَمَ الْجَمَاعَةُ بَعْدَ الْجَمَاعَة، حَتَّى كَثُر مَدُدُهُمْ، كَمَا يَحُدُثُ فِي أَصْلِ الزَّرْعِ الْفَرْخُ مِنْهُ،

يَكْثَرُ وَيَنْمِي. (جامع البيان: ١١٢/٢٦). أَيْ: فَكَذَلِكَ أَصْحَابُ مُحَمَّد صلى الله عليه وسلم آزَرُوهُ وَآَيَـدُوهُ وَنَصَرُوهُ. فَهُمْ مَعَهُ كَالشَّطْءِ مَعَ الزَّرْعِ، لِيَغِيظَ بِهِمُ الْكُفَّارَ.

ثم بَينَ الله تعالى ماأعدلهم عنده ف ق ال: «وَعَدَ أَمَّةُ ٱلَّذِينَ مَامَثُوا وَعَبِلُوا ٱلْشَلِحَاتِ مِنْهُمْ مَعْفِرَةً وَأَجْرًا عَظِيمًا ، (الفتح:٢٩).وفيه لطيفة، وهي أنَّ الله تعالى قال في حق الركع السُجُود: «يَتَغُونَ فَضَلَا مِنْ ألله ورضونا ، (الحشر: ٨)، فلما وعدهم وعدهم «تَغْفِرَةُ وَأَجْرًا عَظِيمًا » (الأحــزاب:٣٥)، ولم يقل لهم ما يطلبونه منْ ذلك الفضل، وذلك لأن المؤمن عند العمل لم يُلتفت إلى عَمَله، وَلَم يَجْعَلُ لَهُ أَجْرَا يعتدبه، فقال لا أَبْتَغي إلَّا فَضَلَكَ، فَإِنَّ عملي نزر لا يكون له أَجْرٌ، وَاللَّه تَعَالَى آتَاهُ مَا آتاه من الفضل وسماه أجرا إشدارة إلى قبول عمله ووقوعه الموقع. وعدم كؤنه عند الله نزرا لا يستحق عليه المومن أجرًا، وَاللَّهُ

أعلم. (التفسير الكبير .(1.9/71 وهذه الأسة اخدى الأبات الدالة على فضل الصحابة رضى الله عنهم، ومنها: قۇلەتغالى: وَٱلتَسْعُونَ الأَوَلُونَ مِنَ ٱلْمُهْتِحِينَ وَٱلْأَصَارِ وَالَدِينَ ٱنْبَعُوهُم بِإِحْسَن رضى الله عنهم ورضواعنه وَأَعْدَ لَهُمْ جَنَّتِ تَجْرِي عتها الأنهن خلين فَيَّمَا أَبِدا ذَلِكَ ٱلْغَوْرُ ٱلْعَظِيرُ . (التوبة: ١٠٠). وقوله تعالى: وللفقراء المهدجين ٱلَّذِينَ أَخْرَجُوا مِن دِيكُرِهِمْ وَأَمْوَلِهِمْ مَنْغُونَ فَضَلًا مِّنَ ٱلله وَرَضُوْنًا وَسَصْرُونَ ٱللَّهُ وَرَسُولَهُ أَوْلَتِهِكَ هُمُ ٱلصَّدِقُونَ (A) وَٱلْدَيْنَ تَنَوْنُهُو ٱلْدَارَ وَالإِيمَنَ مِن قَبْلِهِ يُحَدُّونَ مَنْ هَاجَرُ إِلَيْهِمْ وَلَا يَجْدُونَ فِي صُدُورِهِمْ حَاجِكَةً بِمَعَا أُوتُوا وتؤثرون عكى أنشب ولؤ كَانَ بِهُمْ خَصَاصَةٌ وَمَن تُوَقَّ شُحَ نَفْسِهِ. فَأَوْلَتِكَ هُمُ المُعَلِحُونَ » (الحشر: .(1+ وقوله تعالى: المَن رَضِي اللهُ عَنِ ٱلْمُؤْمِنِينَ إِذَ ببالعونك تحت الشجيرة فعلم

ألذين مامنوا وهاجروا وَجَهَدُوا بِأَمَوَلِهِمَ وَأَنْفَسِمْ فِي سَبِيلِ أَنَّهِ وَٱلَّذِينَ ءَاوَوا وَنَصَرُوا أَوْلَتِهَكَ بَعْضُهُمْ أَوْلِيَاءُ بَعْضٍ وَالَّذِينَ بَامَنُوا وَلَمْ يَهَاجِرُوا مَا لَكُمْ بِمَنْ وَلَلْيَتْهِمْ مِنْ شَيْءٍ حَتَّى بْهَاجْرُوا وَإِنَّ أَسْتَنْصُرُوكُمْ فِي ٱلَّذِين فَعَلَّتِكُمُ ٱلنَّصَرُ إِلَّا عَلَىٰ قَوْمٍ بَيْنَكُمْ وَبَيْنَهُمْ مِيثَنَقْ وَاللهُ بِمَا تَعْمَلُونَ بَصِيرٌ () وَالَّذِينَ كَغَرُوا بَعَضْهُمْ أَوْلِيَاتُهُ بَعْضُ إِلَّا تَفْعَلُوهُ تَكُن فِتْنَةً فِي ٱلأَرْضِ وَفَسَادً كَبْرُ 🕑 وَٱلْذِينَ مامنوا وماجروا وجنهدوا في سَبِيل ٱللهِ وَٱلَّذِينَ ءَاوَوا وَنَصَرُوا أَوْلَتِيكَ هُمُ ٱلْمُؤْمِنُونَ حَقًّا لَهُمْ مُغْفِرَةً وَرِزْقُ كُرْمٌ ، (الأنفال: ٧٢-٧٤). وَقَوْلُهُ تَعَالَى: (لَا يَسْبَوَى مِنكُر مَّنَّ أَنفَقَ مِن قَبَّلِ ٱلْفَتْحِ وَقَنْلُ أَوْلَتِكَ أَعْظُمُ دَرَجَةً مِّنَّ ٱلَّذِينَ أَنفَقُوا مِنْ بَعْدُ وَقَسْتُلُوا وَكَلَّا وَعَدَ أَنَّهُ الْحُسْنَى وَاللَّهُ بِمَا تَعْمَلُونَ خَبِر ، (الحديد: .(1. والأحاديث في فضائل الصحابة رضى الله عنهم وَالنَّهْي عَن التعرض لهم بمساءة كثيرة، ويكفيهم ثناء الله عَلَيْهِمْ وَرِضَاهُ عَنْهُمْ. (تفسير القرآن

العظيم (٤/٤،٢٥٥٢).

وَقَوْلُهُ تَعَالَى: ﴿ إِنَّ

التوحيب (جب ١٤٤١هـ - العدد ٨٨٥ - السنة المتاسعة والأربعون

Upload by: altawhedmag.com

مَا لِي فَلُومِهِمْ فَأَنزَلَ ٱلسَّكِينَةُ

عَلَيْهِمْ وَأَنْبِهُمْ فَتَحَا قَرِيبًا ،

(الفتح: ١٨).

عَنْ أَبِي سَعِيد الْخُدْرِي رضي اللَّه عنه قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللَّه صلى اللَّه عليه وسلم: لا تَسُبُوا أَحَدا مِنْ أَصْحَابِي، فَانَ أَحَد ذَهُبًا، لَوْ أَنْفَقَ مِثْلَ أُحَد ذَهُبًا، مَا أَدْرَكَ مُدَ أَحَدهِمْ وَلَا نَصِيفَهُ». (صَحَيح

وَعَنْ عِمْرَانَ بَن حُصَيْن رضي الله عنه وَغَيْرُه، أَنَّ رَسُولَ اللَّه صلى اللَّه عليه وسلم قَالَ: خَيْرُ النَّاس قَرْني، ثُمَّ الَّذِينَ يَلُونَهُم، ثُمَّ الَّذِينَ يَلُونَهُم، شَالَ مَرْني: فَلا أَذْري: أَوْ تَلاَثُة، الْحَديثَ المِحيح البخاري (٢٦٥١).

وغين

جابر رضى

الله عنه أنّ

النُّبِي صلى

الله عليه

وسلم قال:

«لا يَدْخَل

النارأحد

بَايَعَ تَحْتَ

الشجرة».

(صحيح

plus

وتقد

.(7297).

صَدَقَ عَبْدُ الله بْنُ مسعود رضي الله عنه في وضفهم، حيث قال: إن الله نظر في قلوب العباد، فوجد قلب محمد خير قلوب العباد، فاضطفاه لتفسيه، وابتعثه برسالته، ثم نظر في قلوب العباد بغد قلب مُحَمَّد صلى الله عليه وسلم فوجد قلوب أصحابه خيرقلوب العباد، فجعلهم وزراء نبيه، يُقاتلون على دينه، فما رآه المسلمون حسنا فهو عند الله حَسَنٌ، وَمَا رَأَوْهُ سَيْئًا فهوَ عند الله سيءً. (رواه أحمد ٣٦٠٠ وقال الألباني: حسن موقوفا: شرح الطحاوية: ص:١٣٥). فمن أضل ممن

يكون في قلبه غل لخيار المؤمنين، وسادات أولياء الله تعالى بعد النبين؟ بَل قَدْ فَضَلَتَهُمُ الْيَهُودُ والنصارى بخصلة، قيل لليهود؛ مَنْ خَيْرُ أهل ملتكم؟ قالوا: أضحاب موسى، وقيل للنصارى: مَنْ خَيْر أهل ملتكم؟ قالوا: أصحاب عيسى، وقيل للرَّافضة: مَنْ شَرَّ أَهْل ملتكم؟ قالوا: أصْحَابُ محمد !! لم يستثنوا منهم الا القليل، وفيمن سَبُوهُمْ مَنْ هُوَ خَيْرُ مَمَّن استثنؤهم بأضعاف مضاعفة. (شرح الطحاوية. ص ٥٢٨-.(047

وبهذا نكون قد انتهينا بفضل الله تعالى من تفسير سورة الفتح، وتبدأ في العدد المقادم بحول الله تعالى في تفسيرسورة جديدة من سور القرآن العظيم، تسسسأل الله تسارك وتعالى أن يجعلنا من أهل القرآن وأن يرزقنا تلاوته آناء الليل وأطراف النهار.

التوحيف رجب ٢٤٤١ هـ - العدد ٨٨ - السنة التاسعة والأربعون

# من محبطات الأعمال

الحمد لله، الحمد لله حمدًا يليق بقدسه، سبحانه لا نحصى ثناءً عليه، هو كما أثنى على نفسه، وأشكره على إنعامه المتواصل، وخيره المتكاثر، واللسان عن شكره قاصر، وأشهد ألا إله إلا الله وحده لا شريك له، شهادة ترجّح في الميزان، وتوصل إلى أعالي الجنان، وأشهد أن سيدنا ونبينا محمدًا عبد الله ورسوله، أرسله رحمة للعالمين، وسراجًا منيرًا، صلى الله وسلم وبارك عليه وعلى آله الطيبين الطاهرين، أذهب عنهم الرجز وطهَّرَهم تطهيرًا، وعلى أصحابه الغُرّ الميامين، أعز بهم دينه، ونصره بهم نصرًا كبيرًا، وأتباعه بإحسان وسلم تسليمًا كثيرًا. أما بعد: فأوصيكم-أيها الناس- ونفسى بتقوى الله؛ فاتقوا الله-رجمكم الله-، فالعز بطاعة الله مربوط، والذل للمعصية قرين، واستعيذوا بالله من شرك يهدم التوحيد، وبدعة تقضى على السنة، وهوى يمنع الإخلاص، وشهوة تخالف الأمر، وغفلة

معداد الشيخ صالح بن عبد الله بن حميد

إمام وخطيب المسجد الحرام

تشغل عن الذُّكُر، (وَمَا أُمُوا إِلَا لِتَبُدُوا أَنَّهُ عَلِيهِمُ لَمَا مُعَلِّعِينَ لَهُ الَذِي حُنْفَاءَ وَيُقِيمُوا الشَلَوَةَ وَيُؤَقُوا الزَّكُوةَ وَذَلِكَ وِينُ الْقَيْمَةِ )(الْبَيَنَةَ: ٥).

## أهم من الطاعة المحافظة عليها:

أيها المسلمون: العبادة بغير نية عناء، والنية بلا إخلاص رياء، والإخلاص من غير اتباع هباء، ورأس مال العبد نَظَرُه في حقوق ربه، ثم نَظُرُه هل أتى بهذه الحقوق على وجهها. عباد الله: فعل الطاعات وأداء العبادات فيه كُلفة، فقد يلاقي العبد بعض المشقة فيه كُلفة، فقد يلاقي العبد بعض المشقة الله- المحافظة على هذه الطاعات، والحرص على هذه العبادات حتى لا تذهب هباء، المه- الحافظة على هذه العامة، والحرص ولا تضيع سُدًى، فترى العبد يحافظ على ويصوم ويحج ويعتمر ويزكي ويصل الرحم، ويعمل أعمال الخير والبر، ثم يستحوذ عليه ويعمل أعمال الخير والبر، ثم يستحوذ عليه

لتوحيد رجبا

الشيطان فيُوقعُه في المحبطات والمبطلات، فيذهب تعبه، ويخسر آخرتَه عيادًا باللّه.

# معلى حبوط العمل:

عباد الله: محبطات الأعمال هي أشد ما ينبغي الحذر منه، والتنبه له، والإحباط هو إبطال الحسنات بالسيئات، ومن المحبطات ما يحبط العمل كله؛ من الكفر والردة والنفاق الأكبر الاعتقادي والتكذيب بالقدر-عياذا بالله-، وهذا هو الإحباط الكلي، ومنها إحباط جزئي لا يذهب بالإيمان، ولكنه قد يُحبط العبادة التي يقترن بها، وقد يترقى إلى الإحباط الحقيقي، نسأل الله العافية، وقد قال الله-عز وجل- في الكفر وأهله: (وَمَن يَكْثُرُ بِالإِيمَن نَقَدْ حَبِط عَمَلْهُ وَهُوَ فِي ٱلْأَجْرَةِ مِنَ لَقَمِينَ )(المَائدَةِ: ٥)، وقال عز شأنه: ( مَن كَانَ يُرِيدُ الْحَيَّوْةُ الدُّيَّا وَرِيلَتُهَا فُوْفِ إِلَيْهُمْ أَعْمَلُهُمْ فِيهَا وَهُرْ فَيَهَا لَا يُحْتُونَ ) أَوْلَتِكَ ٱلَّذِينَ لِنُسَ لَمُ فَ ٱلْأَخِرَةِ إلا النكار وكحبط ماضنغوافيها وتنطل تاكنوا مَعْدَانَ ) (هُود: ١٥-١٦ )، وقال في الشرك: ( مَا كَانَ لِلْمُسْرِكَيْنُ أَنْ يَعْشُرُوا مُسْرِجَدُ أَلَهُ شَهِدِينَ عَلَىٰ الْفُبِيهِم بِالكَفَرِ أَوْلَتِيكَ حَبِطَتَ أَعْمَنُهُمْ وَفِي ٱلنَّارِ هُمْ خَلِيُونَ )(التَّوْبَة: ١٧)، وتأملوا هذا الخطاب لنبينا محمد-صلى الله عليه وسلم-، يقول-عز شأنه-: ( وَلَقَدْ أُوحَ إِلَيْكَ وَإِلَى الَذِينَ مِن فَبْلِكَ لَعِنْ أَشَرَكْ لِحَطَّنَ عَمْلُكَ وَلَتَكُونَ مِنْ ٱلْحَسِينَ )(الزَّمَر: ٦٥)، وحاشا محمدًا صلى الله عليه وسلم أن يشرك، حاشاه أن يشرك عليه الصلاة والسلام، لكنه التحذير العظيم، والإنذار المخيف من الشرك والقرب .dis

وقد قبال الله في مقيام آخر في سياق ذكر الأنبياء، وفيهم أولو العزم، عليهم جميعًا صلوات الله وسلامه، قبال سبحانه، (ولا أشركوا لحط عنهر تلكوا يملون) (الأنعام: ٨٨)، وحاشاهم ثم حاشاهم، ولكنه الخوف العظيم من الشرك والاقتراب منه ومن وسائله وذرائعه، وحفظ جناب التوحيد وإفراد الله وحده بالعبادة وصرف جميع أنواع العبادة له وحده لا شريك له، أما الردة- نعوذ بالله منها- فيقول الله-عز وجل-: (وس يرتب



# أَعْسَلْهُمْ فِي الدُّنْيَا وَالْأَخِيرَةِ وَأُوْلَتِكَ أَصْحَبُ النَّارِ هُمْ فِيهَا حَالِدُوت )(الْبِقْرَة: ٢١٧). بعض معبطات الأعمال:

من المحبطات عباد الله: التكذيب بالقدر، جاء في حديث زيد بن ثابت رضي الله عنه يقول: "سمعتُ رسولَ الله صلى الله عليه وسلم يقول: «لو كان لكَ مثل أُحد ذهباً، أو مثل جبل أُحد ذَهبا تُنفقُه في سبيل الله ما قَبِلَه الله منكَ حتى تؤمنَ بالقَدَرِ كُلُه ». (رواه أحمد، وابن ماجه).

وعبد الله بن عمر-رضي الله عنهما- يقول في المُكُبين بالقدر، "فإذا لقيتَ أولئكَ فَأَخْبِرَهُم أني بريء منهم، وهم برآء مني، والذي أحلف به، لو أن لأحدهم مثل جبل, أُحُد ذهبًا فأنفَقَه في سبيل الله ما قَبِلَه الله منه، حتى بومن بالقدر" (رواه مسلم).

ومن محبطات الأعمال أيها المسلمون: مُشاقة رسول الله-صلى الله عليه وسلم-، ومخالفة أمره، وفي التنزيل العزيز: ( إِنَّ ٱلَّذِينَ كَتُرُوا وَصَدُّوا عَن سَبِيلِ اللهِ وَشَافُوا الرُّسُولَ مِنْ بَعْدٍ مَا نَبَيْنَ لْمُمُ الْمُكْنَىٰ لَنْ يَضُرُّوا الله شَيْنَا وَسَيْحِيظُ أَعْنَنَكُهُمْ ) (مُحمد: ٣٢)، ومثل المشاقّة رفع الصوت عند النبي-صلى الله عليه وسلم-، فقد قال رب العزة: ( يَتَأْبُهُ اللَّذِينَ مَامَنُوا لا تَرْفَعُوا أَصُوْتَكُمْ فَوْقَ صَرْتِ التبي ولا تجهروا له بالقول كجهر مصيكم ليعس أَنْ غَيْظُ أَعْدَلُكُمْ وَأَتَدْ لا تَتَعَرُّوهُ )(الْحَجُرَاتَ: ٢)، وقد ذكر أهل العلم أن هذا قد يحصل بعد وفاته-عليه الصلاة والسلام-، فإذا كان المسلم في مسجده-صلى الله عليه وسلم- أو في زيارة قبره-عليه الصلاة والسلام- فعليه أن يخفض صوته، وإذا كان في حديث أو في نقاش وهوفي المسجد النبوي الشريف فعليه مراعاة ذلك كله، ومما يُروى أن الخليفة أبا جعفر المتصور تناظر مع الإمام مالك إمام دار

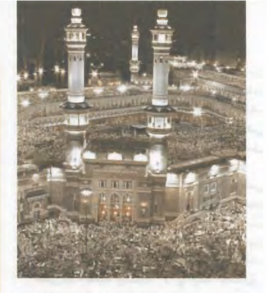
الهجرة-رحمهم الله جميعًا- وهما في المسجد

5:3

(i)

1331 @ - 12415

100 - السنة التاسعة والأربعون



النبوي، فقال مالك للخليفة: "لا ترفع صوتك يا أمير المؤمنين في هذا؛ فإن الله-تعالى- أدب قومًا فقال: ( رَمُوا أَسُرَتُكُمْ وَنَ مُوْ اللَّي أَصُرَتُهُ عَدْ رَسُول أَسُو تُكُم فَقَال: (إِنَّ الَّذِينَ عَصُو آَسُونَهُم عَدْ رَسُول أَسُو أَوْلَيْكَ أَلَيْنَ النَّحَر اللَّهُ فَلُوبُمَ النَّوْنَهُ عَدْ رَسُول أَسُو أَوْلَيْكَ أَلَيْنَ (الْحُجرات: ٣)، وذمَ قومًا فقال: ( إِنَّ أَلَيْنَ الْحُجرات: ٤)، وإن حرمته ميتًا كحرمته حَيًا"، فاستكان لها أبو جعفر.

ومن لطيف ما قرره أهل العلم في ذلك أن هذا الأدب ينبغي أن يكون حين قراءة حديثه-عليه الصلاة والسلام-، وسماعه، فقد قالوا: "إن كلامه المأثور بعد موته مثل كلامه المشهور من لفظه".

ومن المحبطات عباد الله -: السخرية بالدين وأهله، يقول الحق -جل وعلا -: ( رَبُّ سَاتَهُمْ لَعُرْثُ لَتَ حَقَّ مَرْمُ وَعَتَ مَنْ الله واليه ورمو كُمَّ تَتَجَوُنُ وَعَتَ مَنْ مَحَوُراً مَكْمَ مَدَ حَكَمُ الله مَنْ مَعْ مَ المَعْ مَحَوُراً مَكْمَ مَدَ حَكَمُ الله مَعْ مَ المَعْ الله والله محمد حكم المية شيء من الدين، وقد قال عز شانه: ( رَبِّ اللهُ كَمُوا ما الدين، وقد قال عز شانه: ( مَحمد ٩)، وهذا باب عظيم ينبغي للمسلم أن يحدَر منه، وبخاصة عينما لا يوافق الشرع هواه ورغباته، أو يقع عمله، ولهذا كان من الذكر الذي ينبغي أن

يحرص عليه المسلم ويداوم عليه: "رضيت بالله ربًا، وبالإسلام دينًا، وبمحمد-صلى الله عليه وسلم- نبيًا"، يقول ذلك ثلاث مرات في الصباح وفي المساء.

ومن المحبطات عباد الله: إتيان الكهان والسحرة والعرافين والمنجّمين، ففي الحديث الصحيح: "مَنْ أتى عرافًا فصدَّقَه بما يقول فقد كفر بما أنزل على محمد-صلى الله عليه وسلم-"(رواه أحمد)، وفي الحديث تقبل له صلاة سبعين ليلةً"(رواه مسلم). قال أهل العلم: "سوّال الكهان يمنع قبول الصلاة أربعين ليلة، وتصديقهم بما يقولون يُوقع في الكفر" عيادًا بالله.

عباد الله: الذَهاب للعرَّافين والمنجّمين وتصديقهم والعمل بما يقولون قدح في التوحيد، وإذا ذهب توحيد العبد فماذا بقي له؟ وقد دخل المشعوذون والكهنة قنوات التواصل وأدواته فلبَسُوا على الناس وغرَّرُوا بهم، فالحذر الحذر رحمكم الله.

ومن المحبطات: التألي على الله؛ وهو استبعاد الخير عن أخيك المسلم، فمن تألى على الله فقد استبعد شموله رحمة الله، وعفوه لأخيه المسلم، استعظم ذنب أخيه وتقصيره فكأنه تحجّر رحمة الله وفضله، فعن جُنُدب بن عبد الله البجلي-رضي الله عنه- أن رسول الله-صلى الله عليه وسلم- حدّث أن رجلا قال: "والله لا يغفر الله لفلان، وإن الله-تعالى- قال: ومن ذا الذي يتألّى علي ألا أغفر لفلان؟ فإني قد غفرت لفلان وأحبطتُ عمله" أو كما قال، (رواه مسلم)، ومعنى: "يتألى عليَّ أي: يُقسم عليً.

عباد الله: مَنْ رأى في نفسه صلاحًا واستقامة فليحذر أن يحتقر أحدًا من المقصرين المذنبين، أو أن ينظر لهم بعين الازدراء، وينظر إلى نفسه بعين الرضا والإعجاب، فهذا مورد من موارد الهلاك عظيم، نسأل الله العافية، وعليك-أيها الناصح- لنفسه بكسب القلوب، لا بتسجيل المواقض.

أيها المسلمون: ومن المحبطات-حفظنا الله وإياكم- الرياء، ففي الحديث القدسي: "أنا

10

أغنى الشركاء عن الشرك، من عمل عملا أشرك معى فيه غيري تركته وشركه" (رواه مسلم)، فالحذر-رحمكم الله- الحذر من تطلب ثناء الناس ومراءاتهم، جاء رجل إلى النبى-صلى الله عليه وسلم- فقال: "أرأيت رجلا غزا يلتمس الأجر والذكر. ما له؟ فقال رسول الله-صلى الله عليه وسلم-: لا شيء له. فأعادها ثلاث مرات، يقول رسول الله-صلى الله عليه وسلم-: لا شيء له، ثم قال: إن الله لا يقبل من العمل إلا ما كان له خالصا، وابتغى به وجهه" (رواه أبو داود، والترمذي). فما تقرب عبد قربة يتطلب بها ثناء الناس الا وقد عرضها للحبوط والبطلان وحرمان ثوابها، يوم تبلى السرائر، وتفشى النوايا ويفضح المراؤون، وقد ابتلى أهل هذا العصر بهذه الأدوات المعاصرة، فترى بعض الناس يذكر أعماله من خلالها، ويذكر ما قدمه لإخوانه من دعوات، وأعمال صالحات، والمطلوب هو الدعاء بظهر الغيب؛ فالحذر الحذر، حفظكم الله.

اللهم إنا نعوذ بك أن نشرك بك ونحن نعلم. ونستغفرك لما لا نعلم.

ومن المحبطات يا عبد الله: حفظك الله وحماك، انتهاك محارم الله في السر: فعن ثوبان-رضى الله عنه- عن النبي-صلى الله عليه وسلم- أنه قال: "لأعلمن أقوامًا من أمتى يأتون يوم القيامة بحسنات أمثال جبال تهامة بيضاء، فيجعلها الله هناء منثورًا، قال ثوبان: يا رسول الله، صفهم لنا، جلهم لنا؛ ألا نكون منهم ونحن لا نعلم. قال: أما إنهم إخوانكم ومن جلدتكم، ويأخذون من الليل كما تأخذون، ولكنهم أقوام إذا خلوًا بمحارم الله انتهكوها" (رواه ابن ماجه، والبيهقي): فكأن هؤلاء المساكين راقبوا الناس ولم يراقبوا الله، فجعلوا الله أهون الناظرين لهم، وهو الذي يعلم السر وأخفى، وكم من أنواع الخلوات في عصرنا-نسأل الله السلامة-1. أجهزة الاتصالات، والشبكات والشاشات، فقد يخلو بها المختلى وهو بين جلسائه، اقرؤوا قول الله-تعالى-: ( يَسْتَحْفُونَ مِنَ أَلْنَاس

وَلا يَسْتَخْفُونَ مِنَ ٱلَّهِ وَهُوَ مَعَهُمَ إِذَ يُبْتِنُونَ مَا لَا يَرْضَى مِنَ ٱلْقَوْلُ وَكَانَ أَلَهُ مِمَا يَعْمَلُونَ مُعِطًا )(النَّسَاءِ: ١٠٨). والحافظ ابن القيم-رحمه اللَّهُ-يقول: "أجمع العارفون أن ذنوب الخلوات هي أصل الانتكاسات. وأن طاعة السر هي أصل الثبات".

وبعد عباد الله: فقد سألت عائشة-رضى الله عنها- رسول الله-صلى الله عليه وسلم-عن هذه الآية: "(وَالَّذِينَ يُؤْتُونَ مَا مَاتُوا وَقُلُومُهُمْ وَجُلْهُ مم إلى رمم رحمون )(المؤمنون: ٦٠)، هم الذين يشربون الخمر ويسرقون؟ فقال رسول الله-صلى الله عليه وسلم-: "لا يا ابنة الصديق. ولكنهم الذين يصومون ويصلون ويتصدقون وهم يخافون ألا يتقبِّل منهم". فتسابقوا في الخيرات، وتنافسوا في الصالحات.عباد الله: ومن المحبطات قطيعة الرحم؛ فقد جاء في حديث حسن الإستاد: "إن الأعمال تعرض كل خميس وليلة الجمعة، فلا يقبل الله عمل قاطع رحم"، وقاطع الرحم مستحق للعن، ففى كتاب الله-عز وجل- قال عز شأنه: ( فَهُلَ عَسَيْتُهُ إِن قَوْلَيْتُمُ أَن تُغْسِدُوا فِ ٱلْأَرْضِ وَتُعَطِّعُوا رْحَامَكُمْ (7) أَوْلِيْكَ ٱلَّذِينَ لَعَسَهُمُ أَنَّهُ فَأَصْمَعُمُ وَأَعْمَى المسرمة )(محمد: ٢٢-٢٢)، وفي حديث جبير بن مطعم عند مسلم: "لا يدخل الجنة قاطع رحم"، وكان ابن مسعود-رضى الله عنه-جالسًا بعد الصبح في حلقة فقال: "أنشد الله قاطع الرحم لما قام عنا؛ فإننا نريد أن ندعو ربنا، وإن أبواب السماء مُرْتَجَة:-أي: مغلقة-دون قاطع الرحم".

معاشر الأحبة؛ ومن المحبطات المهلكات انتهاك حقوق الناس، وظلمهم في الأقوال والأعمال، ويكفي وعيدًا في ذلك، حديث المفلس الذي يأتي يوم القيامة وقد شتم هذا، وقذف هذا، وأكل مال هذا، وسفك دم هذا، وضرب هذا، فيعطى هذا من حسناته، وهذا من حسناته، فإن فنيت حسناته قبل أن يقضى ما عليه أخذ من خطاياهم فطرحت عليه ثم طرح في النار (رواه مسلم، من حديث أبي هريرة-رضي الله عنه-).

والحمد لله رب العالمين.



1-ete

0YL

- السنة التاسعة والأربعو

-庙 -------雪 -----تادي الأثام -一般 唐 應 --2 305214 佛 --------命 --帝 佛 الحلقة (٢) -曲 -宠 曲 當 ----金 曲 樂 曲 -------帝

الحمد لله، والصلاة والسلام على رسول الله وآله وصحبه ومن والاه، وبعد: فلا يزال حديثنا موصولا حول حديث معاوية بن الحكم السلمي رضي الله عنه، والذي ابتدأناه في الحلقة السابقة، والذي اشتمل على جمل من الفوائد الفقهية والتربوية والعقدية واستكمالاً لما سبق نستأنف، فنقول وبالله التوفيق

-

#### الحديث:

عن معاوية بن الحكم السَّلمي رضي الله عنه: قال: بينا أنا أصلى مع رسول الله صلى الله عليه وسلم إذ عَطّس رجلٌ من القوم، فقلتُ: يرحمك الله، فرماني القومُ بأبصارهم، فقلت: واتُكل أمَّياه (ما شأنكم تنظرون إلى ٢٤ فجعلوا يضربون بأيديهم على أفخاذهم، فلمًا رأيتهم يصمتونني، لكنِّي سكت، فلمًا صلَّى رسول الله صلَّى الله عليه وسلّم فبأبى هو وأمي، ما رأيتُ معلَّمًا قبلَه ولا بعدَه أحسنَ تعليمًا منه، فوالله ما كهرني ولا ضربني ولا شتمني، قال: "إنَّ هذه الصَّلاة لا يصلح فيها شيءُ من كلام الناس، إنما هو التسبيح والتكبير، وقراءة القرآن"، أو كما قال رسول الله صلّى الله عليه وسلّم قلت: يا رسول الله، إِنِّي حديثُ عهد بجاهلية، وقد جاء الله بالإسلام، وإنَّ منَّا رجالًا بأتون الكُهَّان؟ قال: "فلا تأتهم"، قال: ومنًا رحال يتطيرون؟ قال: "ذاك شيء يجدونه في صدورهم، فلا يصدئكم"، قال قلت: ومنًا رجال يخطُّون؟ قال: "كان نبي من الأنبياء يخطّ، فمن وافق خطّه فذاك". قال: وكانت لي جارية ترعى غنمًا لي قبل أُحد والجوانية، فاطلعتُ ذات يوم، فإذا الذُنبُ قد ذهب بشاة من غنمها، وأنا رجلُ من بني آدم، آسف كما بأسفون، لكنَّي صككتُها صكَّة، فأتيتُ رسولَ الله صلَّى الله عليه وسلَّم فعظم ذلك على، قلت: يا رسول الله، أفلا أعتقها؟ قال: "ائتنى بها"، فأتيتُه بها، فقال لها: "أبنَ الله؟" قالت: في

ENG

السَّماء، قال: "مَن أنا؟" قالت: أنت رسول الله، قال: "أعْتقْها، فإنَّها مؤمنة".

والحديث أخرجه الإمام مسلم (رقم: ٣٣، ورقم٤٢٥١) وغيره كما بيناه في الحلقة السابقة من مجلتنا الغراء: فليراجع تكرمًا.

هذا وقد سلف في العدد الماضي ذكر المعنى العام للحديث؛ فضلاً عن مفرداته. ثم نختم في حلقتنا هذه بما يتيسر ذكره من فوائد.

## مما يستفاد من الحديث:

١- فيه بيان ما كان عليه رسول الله صلى الله عليه وسلم خصوصًا ومنهج الإسلام عمومًا من عظيم خُلْق الحكمة في تعليم الجاهل، وتذكير الناسي وتفهيم المخطئ، والرفق في عموم الدعوة إلى الله تعالى، ورفق النبي صلى الله عليه وسلم.

ونماذج سماحة الشريعة وحكمة الإسلام في تعليم الناس كثيرة، ومن ذلك ما كان من قوله صلى الله عليه وسلم للمسيء في صلاته: "أرجع قصل" (متفق عليه من حديث أبي هريرة رضي الله عنه) تعليماً له، لكنه لم يقل له: كل صلاتك هذه السنوات التي مضت بهذه الطريقة لا تصح، أعدها وكما هو معلوم أن تأخير البيان عن وقت الحاجة لا يجوز.

وكذلك ما كان من الأعرابي الذي بال غ المسجد فقال له عليه الصلاة والسلام مُعلَّمًا ومربَّيًا رحيمًا رفيقًا: (إن هذه المساجد لا تصلح لشيء من هذا البول والقذر، وإنما هي لذكر الله والصلاة وقراءة القرآن) متفق عليه، حتى وجدنا أثر ذلك على الأعرابي معبرًا عنه ".. فقام النبي صلى الله عليه وسلم إلي بأبي هو وأمي. فلم يسبَ، ولم يؤئب ولم يضرب" (رواه أحمد)، وفي بعض روايات الحديث قال الأعرابي: "اللهم ارحمني ومحمدًا ولا ترحم معنا أحدًا" وذلك من شدة حبّه لرسول الله رحمة الناس والبهائم، ٢٠/٨٣٤. (رقم ٢٠١٠) بتصرف).

i.

1331 ه - العلاد ٢٨٥ - السنة التاسعة والأربعون

ونماذج رفقه وحكمته في تعليمه صلى الله عليه وسلم كثيرة، وهو أصل عظيم من أصول

كان رسول الله صلى الله عليه وسلم عظيم الحكمة في تعليم الجاهل، وتذكير الناسي وتفهيم المخطئ، والرفق في عموم الدعوة إلى الله تعالى.

الدعوة إلى الله عز وجل.

"

٢- وفيه النهي عن الكلام في الصلاة:

هذا وظاهر الأمر بتحريم الكلام في الصلاة كان بالمدينة بعد الهجرة؛ لأن زيد بن أرقم مدني، وهو يخبر أنهم كانوا يتكلمون خلف الرسول صلى الله عليه وسلم في الصلاة إلى أن نُهُوا، ويؤيد هذا الظاهر اتفاق المسرين على أن قوله تعالى: «رَقُومُوا فِوَ تَعْتِينَ » (البقرة: (٢٣٨) نزلت بالمدينة.

ولكنَّ هذا الظاهر مُشْكل مع حديث ابن مسعود؛ وفيه أنه لما رجع من الحبشة كان تحريم الكلام في الصلاة، وكان رجوعه من الحبشة قبل الهجرة قطعًا.

وأفضل جَمْع بين الروايتين، أن كلتيهما صحيحة؛ حيث إنَّ حديث زيد رواه الجماعة إلا ابن ماجه، وحديث ابن مسعود متفق عليه، وليس من السهل أن يرد أحد الحديثين، وإذا تأملنا حديث ابن مسعود وجدناه لا يحمل نهيًا للصحابة عن الكلام، وكل ما فيه أنه لم عليه وسلم عن الكلام، وكل ما فيه أنه لم عليه وسلم عن الكلام، وهذا غير صريح في نهي الأمة عن الكلام في الصلاة. بخلاف حديث زيد : فإنه صريح في النهي عن الكلام في الصلاة بالمدينة، فلا تعارض بين الحديثين، ونسخ ما كان من جواز الكلام في الصلاة كان بالمدينة. (ينظر: شرح الإمام النووي للحديث في رياض الصلاة وما يكره المسؤكاني، أبواب ما يبطل الصلاة وما يكره

ويباح فيها، باب النهي عن الكلام في الصلاة). ٣- النهى عن تشميت العاطس في الصلاة.

قال النووي: وتفسد به الصلاة إذا أتى به عالمًا عامدًا.

قلت وهو الأرجح خلافًا لمن تمسك بظاهر الألفاظ حين يقول: يرحمك أو يرحمه، أو نحو ذلك.

٤- وفي ضربهم على أفخاذهم دليلً على جواز الفعل في الصلاة، ولا تبطل به الصلاة، وأنه لا كراهة فيه إذا كان لحاجة. (قاله النووي رحمه الله في شرحه للحديث)، قلت:

ولا شك أن ذلك قبل أن يشرع التسبيح لمن نابه شيء في صلاته؛ إلا إذا كان التسبيح غير مُغْنِ فلا يُكَرَه الفعل القليل، والله أعلم.

٥- وفيه النهي عن إتيان الكهان:

قال النووي: قال العلماء: إنما نهى عن إتيان الكهان لأنهم يتكلمون في مغيبات قد يصادف بعضها الإصابة، فيخاف الفتنة على الإنسان بسبب ذلك؛ لأنهم يُلبسون على الناس كثيرًا من أمر الشرائع، وقد تظاهرت الأحاديث الصحيحة بالنهي عن إتيان الكهان وتصديقهم فيما يقولون،

وتحريم ما يعطون من الحلوان، وهو حرام بإجماع المسلمين، قال الخطابي أيضًا في حديث "من أتى كاهنًا فصدقه بما يقول فقد برئ مما أنزل الله على محمد صلى الله عليه وسلم"؛ قال: كان في العرب كهنة يَدُعُون أنهم يعرفون كثيرًا من الأمور، فمنهم من كان يزعم أن لله رُئيًا من الجن يُلقي إليه الأخبار، ومنهم من يدُعي استدراك ذلك بفهم أعطيه، ومنهم من يسمى عراقًا، وهو الذي يزعم معرفة الأمور بمقدمات أسباب استظل بها كمعرفة من سرق الشيء الفلاني، ومعرفة من يُتهم به المرأة، ونحو ذلك، ومنهم من يُسمّي المنجم كاهئًا.

قال: والحديث يشتمل على النهى عن إتيان

هؤلاء كلهم والرجوع إلى قولهم وتصديقهم فيما يدعونه.

قال النووي: هذا كلام الخطابي، وهو نفيس اهـ. (ينظر شرح النووي على صحيح مسلم ج/٢٠/٥.

٢- وفيه المنع من الخط؛ وإن كان ليس بقوة تحريم التطير وإتيان الكهان فلا تلتبس حرمته؛ إذ على الأقل هو ممنوع من جهة النهي عن ادعاء الغيب. وفيما يلي حاصل كلام العلماء فيه؛ يقول النووي: "اختلف العلماء في معناه، والصحيح أن معناه من وافق خُطه

فهو مباح له، ولكن لا طريق لنا إلى العلم اليقيني بالموافقة، فلا يباح، والمقصود أنه حرام، لأنه لا يباح إلا بيقين الموافقة، وليس لنا يقين بها، وإنما قال النبي صلى الله عليه وسلم فمن وافق خطه فذاك.

ولم يقل: هو حرام بغير تعليق على الموافقة لئلا يتوهم مُتوهَم أن هذا النهي يدخل فيه ذاك النبي الذي كان يخط. فحافظ النبي صلى الله عليه وسلم على حرمة ذلك النبي مع بيان الحكم في حقنا، فالمعنى أن دلك النبي لا منع في حقه، وكذا لو علمتم موافقته، ولكن لا

علم لكم بها. (ينظر سنن النسائي ١٢،١٢/٣).

٧- ويؤخذ منه مشروعية القول والاعتقاد بأن الله في السماء مكانًا وأنه بعلمه في كل مكان، وقد قبله منها صلى الله عليه وسلم: وصدق الله العظيم إذ يقول: « مَأْسَمُ مَن قَ أَلَّسَاً أَن عَمْ يَرُ الذَّرَ وَذَا مِن تَوُرُ () أَذْ أَسَمَ مَن قَ أَلَسَاً أَن يَرُ مَن عَنَكُمُ حَمَّ مَنْ أَنْ مَعْمَ مَن قَ أَلَسَاً أَن الله العظيم إذ يقول: « مَعْمَ مَن قَ أَلَسَاً أَنْ مَعْمَ مَن الله العزيم عَنكُمُ حَمَّ مَعْمَ التَمَا مَ أَن قَ مَعْمَ مَن قَ أَلَسَاً أَن الله (المَن عَنكُم حَمَّ التَما وَالمَعْ المَعْ مَقَ أَلَمَ مَن (المَن خَرف: ٤٤).

٨- وفيه دليل على أنَّ الْكَافر لا يَصيرُ مُؤْمنًا إلا بِالْإِقْرَارِ بِاللَّه تَعَالَى وَبِرَسَائَة رَسُولَ اللَّه صَلَّى اللَّهُ عَلَيْه وَسَلَّم؛ فلا تَصح دعواتَ

انعقد الاجماع على

تحريم اتيان الكهان

وتصديقهم وتحريم

أخذهم للحلوان.

من قالوا: يصح إيمان قوم وهم لا يؤمنون بالنبي صلى الله عليه وسلم ولو آمنوا بجميع من قبله من الأنبياء والمرسلين، وكما قال الله تعالى: ( إِذَ الَذِي عَدَ أَمَر ٱلإَسْتَدُ ) (آل عمران، ١٩٠).

٩- وَفِيه دَلِيلٌ عَلَى إجراء الأمور على ظاهرها، وأنَّ مَنْ أقرَّ بِالشَّهَادَتَيْن، وَاعْتَقَدَ ذَلِكَ جَزْمًا كَفَاهُ ذَلِكَ فِي حكمنا بِصحَة إِيمَانِه ابتداء، وَكَوْنِه مَنْ أَهْلِ الْقَبْلَة، وَلا يُكَلَّفُ مَعَ هَذَا إِقَامَةَ الدَّلِيلِ وَالْبُرُهَانِ عَلى ذَلِكَ.

١٠- وفيه أن إعتاق المؤمن أفضل من إعتاق الكافر؛ قال الإمام النووي في شرحه على صحيح مسلم؛ "وأجمع العلماء على

4

1331 8

- 12212 7A0 - 12min 12man 01% ( 1200

جواز عتق الكافر في غير الكفارات، وأجمعوا على أنه لا يجزئ الكافر في كفارة القتل كما ورد به القرآن، واختلفوا في كفارة الظهار واليمين والجماع في نهار رمضان، فقال الشافعي ومالك والجمهور: "لا يجزئه الا مؤمنة: حملاً للمطلق على المقيد في كفارة القتل"، وقال أبو حنيفة والكوفيون: رقبة". (ينظر: المنهاج في شرح صحيح مسلم بن الحجاج ٢٣/١، ٢٤، ٢٢) بتصرف، وكذلك دخيرة العقبى في شرح المجتبى (شرح سنن المسائي ٢٦٣/١٤) بتصرف.

والحمد لله رب العالمين.

تهنئة وفخر واعتزاز

بأسمى معاني الحبّ والوُدّ والتقدير والافتخار يُسعد أسرة تحرير مجلة التوحيد، وعلى رأسهم رئيس التحرير الأستاذ جمال سعد حاتم؛ أن يتقدموا بخالص التهاني وأحرّ التبريكات لسعادة المستشار الدكتور/

محمد عبد الرحمن معمد الشربيني رئيس المحكمة العسكرية.

وذلك لحصوله على درجة الدكتوراه بتقدير امتياز، وكان عنوان الرسالة "الافتئات على السُلطة العامة وسُبُل مقاومته".

وقد تكونت لجنة المناقشة والحكم على الرسالة من كُلّ من:

١- أ.د رشدي شحاتة أبو زيد، أستاذ ورئيس قسم الشريعة الإسلامية بكلية الحقوق جامعة حلوان، رئيسًا ومناقشًا.

٢- أ.د حمدي على عمر، أستاذ القانون بجامعة الزقازيق وعضو لجنة الخبراء العشرة لوضع الدستور المصري. عضوًا مناقشًا.

٣- أ.د مدحت أحمد محمد يوسف غنايم، أستاذ القانون العام المساعد بكلية الحقوق جامعة الزقازيق وقائم بعمل رئيس القسم، مشرفًا وعضوًا.

وبمزيد من التهاني والتبريكات يتقدم الدكتور محمد بنداري مدرس القانون العام بكلية الحقوق لصديقه الحميم المستشار محمد عبد الرحمن الشربيني سائلا الله عز وجل له التوفيق والسداد.

ونتمنى لسيادة المستشار مزيدًا من الرقي والنجاح والسداد والتوفيق.

رئيس التحرير

جمال سعد حاتم



العلقة (٩٠)

🗘 القسم الثاني

# ٨٢٢ - إذا أرادَ الله بقوم سوءًا جعلَ أمرَهم إلى مُترَفيهم ..

الحديث لا يصح: أورده الإمام السيوطي في مخطوطة درر البحار في الأحاديث القصار، (ص//١)، مكتبة الحرم النبوي الحديث رقم المخطوطة (٢١٣/١٠٧) وقال: فر عن عليّه. قلت: فره: ترمز إلى دمسند الفردوس الديلمي».

قلت: وهذا تخريج بغير تحقيق فيتوهم من لا دراية له أن الحديث صحيح، وهو -كما سنبين- موضوع: فالحديث أخرجه أبو منصور الديلمي في مسند الفردوس، (ح٣٠٥- الغرائب الملتقطة) عن محمد بن القاسم، عن حفص بن مسلم، عن إسماعيل بن أبي خالد، عن الشعبي، عن علي بن أبي طالب مرفوعًا.

وعلة هذا الحديث: محمد بن القاسم، قال الإمام الحافظ ابن حبان في «المجروحين، (٣١١/٢): محمد بن القاسم الطايكاني-نسبة إلى طايكان قرية من قرى بلخ- روى عن أهل خراسان أشياء لا يحل ذكرها في الكتب. فكيف الاشتغال بروايتها، ويأتي من الأخبار ما تشهد الأمة على بطلانها، وعدم الصحة في ثبوتها، اه.

ونقل الإمام الذهبي في الميزان، (٨٠٦٩/١١/٤) وأقره ثم نقل: أن الحاكم قال: «كان يضع الحديث، اه.

#### على حشيش

وعلة أخرى: حفص بن مسلم قال الإمام الذهبي في اليزان، (٢١٢٠/٥٥٧/١)؛ حفص بن مسلم، أبو مقاتل السمرقندي، وهاه قتيبة شديدا، وكذّبه ابن مهدي، وهذا ما ذكره الحافظ ابن حبان في المجروحين، ما ذكره الحافظ ابن حبان في المجروحين، عليه شديدا ويضعُفه بمرة، وقال: كان لا يدري ما يحدث به، وكان عبد الرحمن بن مهدي يكذّبه، ويقول: والله لا تحل الرواية عنه، وكذلك وكيع بن الجراح كان يكذّبه،. اهه.

# ٨٢٣- ولا يزالُ المُيُتُ يسمعُ الأذانَ ما لم يُطيُّنُ قبرُه،.

الحديث لا يصح: أخرجه أبو منصور الديلمي في مسند الفردوس، (ح٢٩٦٦- الغرائب الملتقطة) عن محمد بن القاسم الطاليكاني، حدثنا أبو مقاتل السمرقندي، حدثنا محمد بن ثابت الأنصاري، عن كثير بن شنطير، عن الحسن بن ابن مسعود مرفوعًا. وعلته: محمد بن القاسم كان يضع الحديث، وعلته أخرى: أبو مقاتل السمرقندي كذبوه ولا تحل الرواية عنه، كما بينا آنفًا، وعلة ثالثة السقط في الإسناد، فالحسن لم يسمع من ابن مسعود، كذا في الموضوعات، يسمع من ابن مسعود، كذا في الموضوعات،

٨٢٤- رأنا شجرة، وفاطمة حملُها، وعليًّ لقاحُها، والحسنُ والحسينُ ثمرهُا، والمحبُّون أهلَ البيت ورقُها من الجنَّة حقًّا حقًّا -.

الحديث لا يصح: أخرجه أبو منصور الديلمي في مسند الفردوس، (ح<sup>٩٤٦</sup>-الغرائب الملتقطة) عن محمد بن السري بن عثمان التمار، حدثنا نصر بن شعيب، حدثني موسى بن النعمان، حدثنا ليث بن سعد عن ابن جريج، عن مجاهد، عن ابن عباس مرفوعًا، وعلته محمد بن السري التمار.

قال الحافظ الذهبي في «الميزان» (٧٥٧٨/٥٥٩/٣): «يروي المناكير والبلايا، ليس بشيء». اه.

وأقره الحافظ ابن حجر في «اللسان» (١٩٧/٥) (١٩٢٦/٦٠١)، وعلة أخرى: موسى بن النعمان، قال الذهبي في «الميزان» (١٩٣٥/٢٥٥/٤)؛ «نكرة لا يعرف، روى عن الليث بن سعد خبرًا باطل».اهـ.

٨٢٥ ، رحمَ الله أقوامًا يحسبُهمُ الناسُ مَرضى وما هُمُ بمَرضى».

الحديث لا يصح: أورده الغزالي في الأحياء، (٣٩٥/٤) بصيغة الجزم مرفوعًا، ثم نقل الغزالي أن الحسن قال: (أجهدتهم العبادة». قلتُ: القاعدة: «ثَبْت العُرْشُ ثُمَ انْقُشْ». والحديث لم يثبت، قال الحافظ العراقي في رتخريج الإحياء»: «لم أجد له أصلاً في حديث مرفوع».

コイクナ

1331 6

ILALIA TAD - ILALE ICIDAN

والأربعون

٨٢٦ • إنَّ أرواحُ المؤمنين في السماءِ السابعة. ينظرون إلى منازلهم في الجنة.

الحديث لا يصح: أخرجه أبو منصور الديلمي في مسند الفردوس، (ح٨٢٥- الغرائب الملتقطة) عن أبي مقاتل السمرقندي، حدثنا أبو مسهل هو حسام بن مقبل، عن الحسن، عن أبي هريرة مرفوعًا.

وعلته: أبو مقاتل السمرقندي واه كذاب لا تحل الرواية عنه كما بينا آنفًا، وعَلة أخرى: الحسن. قال الأمام الذهبي في الليزان، (١٩٦٨/٥٢٧/١): وكان كثير التدليس فإذا قال فحديث عن فلان ضعف ولا سيما عمن

قيل إنه لم يسمع منهم، كأبي هريرة، فعدوا ما كان له عن أبي هريرة في حملة المنقطع». اهـ.

فائدة، هذا الحديث أورده الإمام السيوطي في مخطوطة درر البحار، (ص٢/٢٧) بغير تحقيق.

٨٢٧- «أوَّلُ مَنْ قَصَّ شَارِيهُ إبراهيمُ عليه السُلامُ».

الحديث لا يصح: أخرجه أبو منصور الديلمي في مسند الفردوس، (ح١٧-الغرائب الملتقطة) عن محمد بن القاسم الطايكائي، حدثنا علي بن محمد المنجوراي، حدثنا مالك، عن زيد بن أسلم، عن عطاء بن يسار، عن ابن عمر مرفوعًا وعلته محمد بن يسار، عن ابن عمر مرفوعًا وعلته محمد بن بأخبار باطلة لا يحل ذكرها في الكتب، كما بنا أنفًا.

٨٢٨- دمَّن أذنب وهو يضحكُ، دَخَلَ الثَّارَ وَهُوَ يَبْحي ..

الحديث لا يصح: أورده الإمام السيوطي في مخطوط درر البحار، (ص1/1) وقال: «حل عن ابن عباس».

قلت: (حل): ترمز إلى الحلية لأبي نعيم»، وهو تخريج بغير تحقيق، فهذا الحديث أخرجه أبو نعيم في الحلية، (٩٦/٤) قال: ، حدثنا أحمد بن السندي، حدثنا عمر بن أيوب، حدثنا أبو إبراهيم الترجمان، حدثنا محمد بن زياد اليشكري، عن ميمون بن مهران، عن ابن عباس مرفوعًا، وعلة هذا الحديث اليشكري، قال الإمام الذهبي في «الميزان» (٧٥٤٧/٥٥٢/٣)؛ «محمد بن زياد اليشكرى الميموني الطحان يروي عن ميمون بن مهران وغيره، قال أحمد: كذاب أعور، وقال ابن معين: كذاب. وقال ابن المديني: رميت ما كتبت عنه .. وضعفه جدًا، وقال أبو زرعة كان بكذب، وقال الدارقطنى: كذاب. وقال الإمام المزي في تهذيب الكمال، في «الألباب»: الميموني: لقب بذلك محمد بن زياد اليشكري لكثرة روايته عن ميمون بن مهران. اه.

# فقه المرأة المسلمة

الحلقة (٣١)

بسم الله، والحمد لله، والصلاة والسلام على رسول الله صلى الله عليه وسلم. أما بعد: فقد انتهينا بفضل الله تعالى من الأحكام المتعلقة بالمرأة في باب الزكاة، ونشرع-بإذن الله تعالى- في باب الصيام، سائلين الله عز وجل أن يتقبل جهد المقل، وأن ينفع به المسلمين.

# اعداد 🚺 د/عزة محمد رشاد (أم تميم)

#### أولا: تعريف الصيام:

الصيام لغة: الإمساك عن الشيء، يقال للصائم صائم: لإمساكه عن المطعم والمشرب والمنكح، ويقال للصامت صائم؛ لإمساكه عن الكلام، قال تعالى إخبارًا عن مريم: «إني نَذَرْتُ لِلرَّعْنِ صَوْمًا فَلَنْ أُكَلِمَ الْلِوَمُ إِنِيلَاً» (مريم:٢٦)، وكل مُمسك عن طعام أو كلام أو سير فهو صائم. (لسان العرب ٢٥٠/١٢، معجم مقاييس اللغة ٣٢٣/٣).

وفي الشرع: عبارة عن إمساك مخصوص، وهو الكف عن قضاء الشهوتين، شهوة البطن وشهوة الفرج، من شخص مخصوص وهو أن يكون مسلمًا طاهرًا من الحيض والنفاس، في وقت مخصوص وهو ما بعد طلوع الفجر إلى وقت غروب الشمس بصفة مخصوصة وهو أن يكون على قصد التقرب. فالاسم الشرعي فيه معنى اللغة، إلا أن الصوم لغة هو الإمساك عن جميع ما يقدر الإنسان أن يمتنع

عنه من طعام أو شراب أو كلام أو نكاح أو غير ذلك، أما الصوم بالمعنى الشرعي فهو إمساك مخصوص، وهو الإمساك عن شهوتي البطن والفرج في زمن مخصوص بنية التقرب إلى الله تعالى. (المبسوط ٥٦/٣).

#### ثانيًا: فضل الصيام:

ورد في كتاب الله عز وجل وسنة رسوله صلى الله عليه وسلم نصوص عديدة تحث على الصيام وتبين فضله، نذكر منها:

١- قول الله تعالى: "أَلْتَبَوْنَ ٱلْمَدِوْنَ لَلْمَدُوْنَ الْمَعِدُونَ الْمَعِدُونَ الْمَعِدُونَ الْمَعَدُونَ الْمَعَدُونَ الْتَعَدُونَ الْتَعَدُونَ الْتَعَدُونَ الْتَعَدُونَ الْتَعَدُونَ وَالْتَاهُونَ عَن ٱلْمُنْكَرِ وَالْتَاهُونَ عَن ٱلْمُنْكَرِ وَالْتَعْفُونَ عَن ٱلْمُنْكَرِ وَالْتَعْفُونَ عَن ٱلْمُنْكَرِ وَالْتَعْفُونَ وَالْتَعْفُونَ مَن أَلْمُنْكَرِ وَالْتَعْفُونَ وَالْتَعْقُونَ وَالْتُعْفُونَ وَالْتَعْفُونَ وَالْتَعْفُونَ وَالْتَعْفُونَ وَالْتَعْفُونَ وَالْتَعْفُونَ وَالْتَعْتَعُونَ وَالْتَعْفُونَ وَالْتَعْفُونَ وَالْتَعْفُونَ وَالْتَعْفُونَ وَالْعُونَ وَالْتُعْفُونَ وَالْتَعْفُونَ وَالْتَعْفُونَ وَالْتَعْفُونَ وَالْتُعْفُونَ وَالْتَعْفُونَ وَالْعَانَ وَالْعَالَيْنَا وَالْعَالَيْنَ وَالْعَالَيْنَ وَالْعَالَيْنَا وَالْعَالَيْنَ وَالْعَالَيْنَ وَالْعَالَيْنَ وَالْعَالَيْعَانَ وَالْعُنْتَ وَلَا لَعْنَا وَلَقُونَ وَلُكُونُ وَالْعَانِ وَلَا لَعْنَا وَلَعْنَا وَلَعْنَا وَلَعْنَا وَلَقُلَعُنَا وَلَقُونُ وَالْلُعْنُ وَالْعَانَ وَالْنَا لَعْنَا وَلَقُونَ وَلَقُونَ وَالْعُنْتُ وَالْعُنْعُنَا وَلَقُونَ وَلَكُونَ وَالْنَا وَلَعْنَا وَلَقُونَ وَلَقُونَ وَالْعُنَا وَالْعُنَا وَلَعْنَا وَالْعُنَا وَلَقُونَ وَالْعُنَا وَلُكُونَ وَالَعْنَا وَلُونَ وَالْعُنْعُنَ وَيَعْنَ وَالْعُنْعُنَا وَلَقُونَا وَالْعُنْعُنَا وَلَقُونَ وَالْعُنْعُنَا وَلَقُلُونُ وَالْعُنْعُنَ وَيْعَانَ وَلَيْ وَلُ وَالَعْنَا وَلَقُلُونَ وَالْعُنَا وَلُولُ وَالَعْنَا وَلَقُلُولُ مَعْنَا وَالْعُنَا وَلُ لَعْنَا وَلَقُنَ وَا وَالْعُنْذ

٢- قال تعالى: ﴿إِنَّ ٱلْمُتَلِعِينَ وَٱلْمُسْلِعَاتِ

من صام يومًا في سبيل الله بغد الله وجهه عن الثار سبعين خريفا.

وَٱلْمُتْهَنِينِ وَٱلْتَوْمِنَتِ وَٱلْتَنِينَ وَٱلْتَنِينَتِ وَٱلْتَنِينَتِ وَٱلْتَنِينَتِ وَٱلْتَنِينَتِ وَٱلْتَنِينَتِ وَٱلْتَنِينَتِ وَٱلْتَنِينَتِ وَٱلْتَنِينَتِ وَٱلْتَنْتِينِينَ وَٱلْتَنْتِينَ وَٱلْتَنْتِينِينَ وَٱلْتَنْتِينِينَ وَٱلْتَنْتِينِينَ وَٱلْتَنْتِينَ وَالْتَنْتِينَ وَٱلْتَنْتِينَ وَٱلْتَنْتِينَ وَٱلْتَنْتِينَ وَالْتَنْتِينَ وَٱلْتَنْتِينَ وَٱلْتَنْتِينَ وَٱلْتَنْتَنِينَ وَٱلْتَنْتَنِينَ وَٱلْتَنْتَنِينَ وَالْتَنْتَنِينَ وَ وَٱلْتَنْتِينِينِينَ مُرْالْتَنِينِينِ وَٱلْتَنْتِينِينَ وَٱلْتَنْتِينِينَ وَٱلْتَنْتِينَ وَٱلْتَنْتَنِينَ وَالْتُ وَلَكَنْتِينَ وَاللَّنِينَا اللَّالِتَنِينِينَ مَالَةُ لَهُمْ مَعْنِينَةِ وَاللَّاتِينَةِ وَاللَّاتِينَ وَالْتَ

٣- عن أبي هريرة رضي الله عنه قال: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: قال الله: كل عمل ابن آدم له. إلا الصيام فإنه لي وأنا أجزي به، والصيام جنة. وإذا كان يوم صوم أحدكم فلا يرفث ولا يصخب، فإن سابه أحد أو قاتله فليقل: إني امرؤ صائم، والذي نفس محمد بيده لخلوف فم الصائم أطيب عند الله من ريّح المسك. للصائم فرحتان يفرحهما: إذا أفطر فرح، وإذا لقي ربه فرح بصومه،. (أخرجه البخاري ١٩٠٤، ومسلم (110).

٤- عن سهل رضي الله عنه عن النبي صلى الله عليه وسلم قال: (إن في الجنة بابًا يقال له الريان. يدخل منه الصائمون يوم القيامة لا يدخل منه أحد غيرهم. يقال: أين الصائمون؟ فيقومون. لا يدخل منه أحد غيرهم، فإذا دخلوا أغلق فلم يدخل منه أحد، (أخرجه البخاري ١٨٩٦، ومسلم (110٢).

Ē

1

1331 a. - 11aue 740

- Imis Itilmak

٥- عن أبي سعيد الخدري رضي الله عنه، قال: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: «من صام يومًا في سبيل الله بعد الله وجهه عن النار سبعين خريفًا» (أخرجه البخاري ٢٨٤٠، ومسلم ١١٥٣).

ثالثًا: العامل أو الرضع إذا لم يطيقًا الصوم أو خافتًا على أنفسهما أو على أولادهما فلهما الفطر:

واختلف الفقهاء فيما يجب عليهما، هل يجب عليهما القضاء، أم الإطعام، أم كلاهما، أم لا يجب عليهما شيئًا على ثلاثة أقوال:

القول الأول: الحامل والمرضع إذا خافتًا على

أنفسهما فإن عليهما القضاء، وهذا مذهب الشافعي وأحمد وأبي حنيفة. وحجتهم: قياس الحامل والمرضع على المريض قال تعالى: مَعَن كَات مِنْمُ مُعِناً أَذْ عَلَى سَعَر فَعِلَةً مِن أَيَّام أُخَرَ، (البقرة: ١٨٤). وقال مالك: الحبلى هي كالمريض تقضي ولا تطعم. والمرضع: تقضى وتطعم.

فإن خافتا على أولادهما ولم تخافا على أنفسهما فقد ذهب الشافعي وأحمد إلى أنهما تقضيان وتطعمان.

وقال أبو حنيفة: تقضيان ولا تطعمان، وحجته أنه إفطار بعذر فلا فدية فيه، وهو قول المزني من أصحاب الشافعي والثوري والأوزاعي وابن المنذر وغيرهم.

القول الثاني: أن عليهما الإطعام، وهذا مذهب ابن عباس-

بدليل الآية الكريمة ، وعَلَى الذينَ يُطيقونَهُ فَدُيَةً طَعَامُ مسكينِ ، (البقرة: ١٨٤). قالَ ابن عباس: "الآية ليست منسوخة". وأيضا حديث ابن عباس وفيه: إذا خافت الحامل على نفسها والمرضع على ولدها في رمضان قال: يفطران ويطعمان مكان كل يوم مسكيناً، لا يقضيان صوماً، (أخرجه الدارقطني ٢٣٦٠، والبيهقي ٢٥٣/٦، وصححه الألياني-رحمه الله-في الإرواء ١٩/٤).

القول الثالث: ليس عليهما قضاء ولا إطعام، وهذا مذهب الإمام ابن حزم الظاهري.

وحجته: براءة الذمة، ولأن الله تعالى لم يوجب القضاء إلا على المريض والمسافر والحائض والنفساء ومتعمد القيء، أما الفدية فحجتهم أنه لا نصَّ فيها ولا إجماع.

أقوال الفقهاء في المسألة:

جاء في المجموع (٢٧٣/٦)؛ "قال أصحابنا؛ الحامل والمرضع إن خافتا من الصوم على أنفسهما أفطرتا وقضتا ولا فدية عليهما كالمريض، وهذا كله لا خلاف فيه، وإن خافتا على أنفسهما وولديهما فكذلك بلا خلاف، صرح به الدارمي والسرخسي وغيرهما.

وإن خافتا على ولديهما لا على أنفسهما أفطرتا وقضتا لا خلاف، وفي الفدية هذه الأقوال التي ذكرها المصنف أصحها باتفاق الأصحاب وجوبها كما صححه المصنف، وهو المنصوص في الأم

والمختصر وغيرهما. قال صاحب الحاوي: وهو نصه في القديم والجديد".

جاء في الإنصاف (٢٦٢،٢٦١/٣) بتصرف: "والحامل والمرضع إذا خافتا على أنفسهما أفطرتا وقضتا، يعني من غير إطعام، وهذا المذهب وعليه جماهير الأصحاب. وإن خافتا على ولديهما، أفطرتا وقضتا وأطعمتا عن كل يوم مسكينًا".

جاء في المدونة الكبرى (٢٧٨/١): "أرأيت الحامل والمرضع إذا خافتا على ولديهما فأفطرتا؟ فقال: تطعم وتفطر وتقضي إن خافت على ولدها. قال مالك: إن كان صبيها يقبل غير أمه من المراضع وكانت تقدر على أن تستأجر له، أو له مال تستأجر له به، فلتصم ولتستأجر له. وإن كان لا يقبل غير أمه فلتفطر ولتقض ولتطعم من كل يوم أفطرته مدًا لكل مسكين.

وقال مالك في الحامل: لا إطعام عليها ولكن إذا صحت وقويت قضت ما أفطرت، قلت: ما الفرق بين الحامل والمرضع؟ فقال: لأن الحامل هي مريضة، والمرضع ليست بمريضة".

جاء في فتح القدير (٣٦١/٢)، "والحامل والمرضع إذا خافتا على أنفسهما أو ولديهما أفطرتا وقضتا دفعًا للحرج، ولا كفارة عليهما لأنه إفطار بعذر ولا فدية عليهما".

وفي المحلى (٤١٠/٤) مسألة ٧٧٠: "قال ابن حزم: والحامل والمرضع والشيخ الكبير كلهم مخاطبون بالصوم، فصوم رمضان فرض عليهم، فإن خافت المرضع على المرضع قلة اللبن وضيعته لذلك ولم يكن له غيرها أو لم يقبل ثدي غيرها، أو خافت الحامل على الجنين أو عجز الشيخ عن الصوم لكبره: أفطروا ولا قضاء عليهم ولا إطعام.

قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: من لا يَرحم لا يُرحم .. فإذا رحمة الجنين والرضيع فرض ولا وصول إليها إلا بالفطر، فالفطر فرض وإذ هو فرض فقد سقط عنهما الصوم وإذا سقط الصوم، فإيجاب القضاء عليهما شرع لم يأذن الله تعالى به، ولم يوجب الله تعالى القضاء إلا على المريض والمسافر والحائض والنفساء ومتعمد القيء فقط وتلك خُدُودُ آلَةٍ وَمَن يَعَدَدَ حُدُودُ آلَمَ فَتَدَ طَلَمَ نَفْسَدُ

لمرابع من العامل والمرضع إذا لم تطبقا الصوم وخافتا على أنفسهما.

# (الطلاق: ١).

# تعقيب وترجيح

والذي تطمئن إليه النفس وينشرح له الصدر في هذه المسألة هو ما ذهب إليه الأئمة الثلاثة أحمد والشافعي وأبو حنيفة من وجوب القضاء على الحامل والمرضع إذا لم تطيقا الصوم وخافتا على أنفسهما. قال الله تعالى: فَمَنَ كَانَ مِنَكُم مَرِينًا أَوْ عَلَى سَغَرِ فَعِدَةً مِنَ أَيَّامٍ أُخَرَ : (البقرة: ١٨٤).

فالحامل والمرضع في حكم المريض كما قال أهل العلم.

أما الحامل والمرضع إذا أفطرتا خوفًا على أولادهما فالذي تطمئن إليه النفس أن عليهما القضاء فقط وليس عليهما فدية مع القضاء.

Ē

ILALL TAC

السنة التاسعة والأربعون

وهذا ما ذهب إليه أبو حنيفة وأصحابه وغيرهم والذي يقوي هذا عندي أنه لم يأت نصُّ ولا إجماع يوجب عليهما الفدية مع القضاء، وأيضًا قول رسول الله صلى الله عليه وسلم: إن الله وضع عن المسافر الصوم وشطر الصلاة، وعن الحامل أو المرضع الصوم أو الصيام، (صحيح النسائي ٢٣١٥، والبيهقي ١٨١٨، وصحيح الترمذي ٣١٥، وابن ماجه ١٦٢٦، والإمام أحمد في المسند ٢٩٢/٣١، والطبراني في المعجم الكبير ٢٢٤، وابن خزيمة ٢٩٢٢).

فالحامل والمرضع تفطران بعذر وعندهم رخصة، وعلى هذا لا يجب عليها إلا القضاء فقط، والله تعالى أعلم بالصواب.

وللحديث صلة إن شاء الله، والحمد لله رب العالمين.



الحمد لله، والصلاة والسلام على رسول الله، وبعد: يحكم المعاملات بصفة عامة مجموعة من القواعد الفقهدة المستنبطة من مصادر الشريعة الإسلامية منها ما هو عام، ومنها ما له صلة وثبقة بالمعاملات المالية، ولقد تمكنت مجامع الفقه الإسلامي المعاصرة وما في حكمها من دراسة وتحليل وفهم المعاملات المالية المستجدة المعاصرة وأصدروا لها الأحكام والضتاوي التي توضح الجائز منها والمنهى عنه شرعا في ضوء القواعد الفقهية، ولقد يسر هذا على الناس ضبط معاملاتهم.





وتختص هذه المقالات ببيان القواعد الفقهية والضوابط الشرعية لبعض المعاملات المالية المعاصرة بصورة مبسطة، ومن خلال أمثلة تطبيقية من الواقع الذي نعاصره. うちろうち

1

12316

ILELE TAD

ż

سنة التاسعة والأربعون

اعداد معنين معين شعاقة الأستاذ بجامعة الأزهر

القواعد الفقهية ذات الصلة بالمعاملات المالية: معنى القواعد الفقهية: هى «حكم كلى ينطبق

على جميع جزئياته لتعرف أحكامها منه. من أمثلة القواعد الفقهية: «الضرورات تبيح المحظورات «، وتعني إذا كان الإنسان مضطرًا إلى أمر من الأمور ويخشى على

نفسه الهلاك يجوز له أكل الميتة مثلاً، وإذا خشى على ماله الضياع والهلاك يجوز له دفع الرشوة، وهكذا.

تعتبر القواعد الفقهية من الكليات العامة، وتغطى كافة جوانب الحياة: ومنها ما يتعلق بالعبادات، ومنها ما يتعلق بالمعاملات، ومنها العام، وليس هذا المجال لتناول ذلك تفصيلا. ولكن سوف نركز في هذه المقالات على ما يتعلق منها بالمعاملات المالية. القواعد الفقهية ذات الصلة بالعاملات المالية:

هناك العديد من القواعد الفقهية ذات الصلة بالمعاملات وفي ضوئها تكون الأحكام والمفتاوى في المسائل المالية، وسعوف نركز على القواعد الفقهية الأتية:

# ١- الأعمال بالنيات والأمور بمقاصدهاء

يقصد بهذه القاعدة أن صحة الحكم على عمل أو فعل أو تصرف معين مرتبط بنية فاعله، بمعنى أن النيات هي الفاصلة بين ما يصح منها وما لا يصح، ويقول ابن القيم: « النية روح العمل، والعمل تابع لها يصح بصحتها ويفسد

#### بفسادها».

وتأسيسًا على ما سبق، يجب تحديد النية والهدف والمقصد من أي معاملة مالية، وأن تكون صالحة، وفي ضوء ذلك يكون العمل الصالح التابع لهذه النية ولا تحايل على شرع الله؛ لأن المعاملات عبادة، ويجب أن تكون خالصة لله، ودليل ذلك قول الله تبارك وتعالى: ( فَيْ كَانَ تَرْجُوا لِقَاءَ رَبِهِ فَلْعَمَل عَبَلًا صَلِحًا وَلَا يُشْرِكَ بِعَبَادَةِ ربه: أمدا) (الكهف: ١١٠). ٢- المسلمون عند شروطهم إلا شرطا أحل حرامًا أو حرَّم حلالا:

تعنى هذه القاعدة

وجصوب الالتتزام بالشروط الواردة بالعقود والعهود ما لم تتعارض مع نص صريح من الكتاب والسنة، وما لم يرد بها شرطا يحل

حرامًا أو يُحرَم حلالا. وتأسيساعلىهذه القاعدة يجب مراجعة هذه الشبروط أولأ على كتاب الله وسنة رسوله، فإذا صحت وجب الالتزام بها ديانة وأخلاقا، وإن كان بها شرطيخالفشرع الله يعتبر هذا الشرط باطلا ولا يعتبر ملزما لطرف العقد.

# ٣- الأصل في المعاملات الإباحة (الحل):

يقصد بهذه القاعدة أن الأصبل في الأشباء أنه مباح الانتفاع منها في تحقيق الحاجات الأصلية للانسان والمخلوقات وبطريقة مشروعة ما لم يرد نص بالتحريم من الكتاب أو السنة أو الإجماع.

فعلى سبيل المشال تعتبر البيوع مباحة ما عدا المحرم منها بنص صريح مثل: بيع العينة ، وبيع الكالئ بالكالئ وهكذا، وكذلك تعتبر معاملات المنوك حلالا إلا المحرم منها، والذي يتضمن ريا، وأيضا يكون التعامل مع غير المسلمين مباحًا إلا ما حرم بنص مثل التعامل مع المحاربين منهم، أو إذا كانت هناك ضرورة أو حاجة معتبرة شرعًا، مثل شراء الأدوية إذ لم يوجد البديل الحلال. ٤- الأصبل في العقود اللزوم:

يجب على أطراف العقد الالتزام بما ورد به من شروط تراضيا عليها ما دام هذا العقد قد استوفى أركانه الشرعية، باستثناء أي شرط مخالف لشرع الله، حيث يعتبر باطلاً.

فعلى سبيل المثال لا يتم الالتزام في عقد الىيع إذا وجد به شرط يتضمن ربًا أو جهالة أو تدليسًا أو غررًا جسيمًا، كما لا يتم الالتزام في عقد المضاربة بشرط ضمان رأسى المال أو ضمان حد أدنا من الريح. ٥- المعروف عرفًا كالمشروط شرطاء تعنى هذه القاعدة إذا تعارف الناس على أمر من الأمور، وغير مخالف لنصوص

كالمشروط شرطا: تعني هذه القاعدة إذا تعارف الناس على أمر من الأمور، وغير التشريع أو نص صريح وارد بالعقد يعتبر ورد بالعقد يعتبر ورد بالعقد يعتبر الالتزام به، وفي هذا الخصوص يقول الفقهاء: المشروط لفظًا .. و العادة في عرف الشرع و العادة في عرف الشرع

# ومن أمثلة التطبيقات العملية لهذه القاعدة:

ā

Ī

ĵ.

1231 d. - ILaLe TAD

- Imie

التاسعة والأربعون

إذا لم يحدد أجر العامل يُقدر على أساس ما تعارف الناس في حالته: وكذلك تكون نفقات نقل الشيء المبيع على المشتري، وأيضًا تتحمل شركة المضاربة نفقات المضارب المرتبطة بنشاط الشركة، كما يعتبر البقشيش جزءًا

من الأجرومن حق العامل، وتعتبر نفقة انتقال الأجير إلى مكان عمله على صاحب العمل إلا إذا كان المكان ذائيًا، كما يعامل الشيك في الصرف بديلاً عن الصرف النقدي إذا كان تريخ استحقاقه هو يوم الصرف.

# ٦- العبرة في العقود؛ المقاصد والمعاني لا الألفاظ والمباني؛

وتعني هذه القاعدة أن الاعتبار في العقود يحور حول المعنى المقصود، وليست والأولى أن يتفق المقصد مع اللفظ، وإن المقصد مع اللفظ، وإن الفظ فمراعاة القصد أولى ومن مرادفات بمقاصدها». والعقود مبنية على المقاصد».

ومن النماذج التطبيقية ومن النماذج التطبيقية له ذه القاعت دة في المعاملات المالية: تعتبر المهبة بعوض في الأعيان تعتبر بيعا، واشتراط أن يكون جميع الربح لصاحب العمل في المضاربة يعتبر قرضًا حسنًا، واشتراط أن يكون كل الربح لصاحب المال يعتبر إيضاعًا.

# ۷- الغرر الكثير يفسد العقود-

يقصد بالغرر تقديم معلومات وبيانات غير سليمة واستخدام وسائل وأساليب خادعة لتحفيز المتعامل على الاقدام على عمل معين مما يترتب عليه ضرر معين، ويعتبر الغرر جسیما (کثیرا) إذا کان الضرر جسيما، ويعتبر الغرر يسيرًا إذا كان الضرر يسيرًا، وتأسيسًا على ذلك تفسد العقود التي بها غررًا كثيرًا، ولا تفسد إذا كان بها غرر يسير، ويرجع إلى أهل العلم والاختصاص في تقدير الجسيم واليسير.

فعلى سبيل المشال يفسد عقد البيع إذا تبين أن البيع يشتمل على غرر فاحش، أما الغرر اليسير فلا يضر بصحة العقد كأساس الدار. ومن نماذج الغرر الجسيم المنهى عنه في البيوع: بيع السمك في الماء، وبيع الطير في الهواء، وبيع المجهول ثمنا أو وصفا أو أجلا، وبيع غير المقدور على تسليمه. وللحديث بقية إن شاء الله،

والحمد لله رب العالمين.

من الأحداث المهمة في تاريخ الأمة

معركة اليرموك

الحمد لله الذي وعد بنصر رسله والذين آمنوا في الحياة الدنيا وفي الآخرة، والصلاة والسلام على رسوله النبي الأمين الذي أرسله ربه رحمة للعالمين، وعلى إخوانه من الأنبياء والمرسلين، وعلى آله وصحبه أجمعين، ويعدُ:

فقد وقفنا في اللقاء السابق مع معركة اليرموك، والتي انتهت بانتصار عظيم امتن الله به على المسلمين، ذلكم النصر الكبير الذي تحقق للمسلمين بفضل رب العالمين مع الفارق الكبير بين جيش المسلمين وجيش الروم في العدد والعدة، والذي كان من أهم نتائجه، انحسار سلطان الدولة البيزنطية الرومية ببلاد الشام، وبداية دخول نور الفتح الإسلامي لبلاد الشام، وهو نصر يحتاج منا أن نقف معه وقفة نتأمل أسبابه، ونستخلص الحقائق الإيمانية التي ننتفع بها في واقعنا المعاصر، ونتطلع من خلالها إلى مستقبل أهضل.

> وعقيدتنا التي لا تتبدل ولا تتغير أن النصر من عند الله ينصر من يشاء بأسبابه، ولقد بين الله ذلك في كتابه فقال تعالى: وكَنْصُرْتَ أَلَهُ مَن يَعْرُهُ إِنَّ اللَّهُ لَقُوىً عَزِرُ وَأَسُولُ الصَّلُوة وَمَاتَوْ أَلَزَصَوْهُ وَأَسُولُ الصَّلُوة وَمَاتَوْ أَلَزَصَوْهُ وَأَسُولُ الصَّلُوة وَمَاتَوْ أَلَزَصَوْهُ وَاللَّيات في هذا كثيرة، ولقد الصف المسلمون في اليرموك بصفات المؤمنين الذين

يستحقون نصر الله؛ حيث

إنهم كانوا كذلك على جميع المستويات؛ مستوى القادة، ومستوى الجنود، وعلى مستوى الأمة، وهذا ما شهد ية الأعداء، قال ابن كثير أحمد بن مروان المالكي في "المجالسة"؛ ثنا أبو إسماعيل الترمذي، ثنا معاوية بن أصحاب رسول الله صلى الله فواق ناقة عند اللقاء.

لما قدمت منهزمة الروم: ويلكم! أخبروني عن هؤلاء القوم الذين يقاتلونكم، أليسوا بشرًا مثلكم؟! قالوا: بلى. قالوا: بل نحن أكثر منهم أضعافًا في كل موطن. قال: فما بالكم تنهزمون كلما فقال شيخ من عظمانهم: فقال شيخ من عظمانهم: الليل، ويصومون النهار،

التوحيد

3

1221

4

ILALLE TAO

- Imit

التاسعة والأربعون

الحلقة

عبد الرزاق السيد عيد

247 10 12 12 12 12

بالعروف، وينهون عن المنكر، ويتناصفون بينهم، ومن أجل أنا نشرب الخمر ونزني ونركب الحرام وننقض العهد ونغصب ونظلم، ونأمر بما يسخط الله، وننهى عما يرضي الله، ونفسد في الأرض. فقال: أنت صدقتنى،. اه.

وقريبًا من ذلك؛ قال ياقوت الجموى رحمه الله: لما تصر الله المسلمين على الروم بمنطقة تسمى ، فحل، بغور الأردن بين عمان وإربد سنة ١٤ه. قال: وقدم المنهزمون على هرقل، فدعا رجالا منهم، فأدناهم منه، فقال: حدثوني ويحكم عن هؤلاء القوم الذين يقاتلونكم أليسوا بشرا مثلكم؟ قال: بلي. قال: أنتم أكثر أم هم؟ قالوا: بل نحن. قال: فما بالكم؟ فسكتوا، فقام شيخ منهم وقال: أنا أخبرك؛ إنهم إذا حملوا صبروا ولم يكذبوا، وإذا حملنا لم نصبر ونكذب، وهم يأمرون بالمعروف وينهون عن المنكر، ويرون أن قتلاهم في الجنة وأحياءهم فائزون بالغنيمة والأجرر. اه مختصرًا.

ラインゴ

-----

1221

a-laue TAD

- Imie

التاسعة والأربعون

ونقل صاحب كتاب الدعوة الإسلامية: (أن أهل منطقة فحل، طلبوا من المسلمين الصلح وكتبوا إليهم يقولون: أنتم أحب إلينا من الروم، وإن كانوا على ديننا: أنتم أوفى لنا وأرف بنا، وأكف عن ظلمنا، وأحسن ولاية علينا،. اهـ. (د. جميل المصري ص٣١٠

هذه بعض صفات هؤلاء الرجال الذين استحقوا نصر

الهداية للإسلام، وجمع الكلمة، وإصلاح ذات البين من أهم أسباب النصر.

"

الله، واستحقوا أن يلقى الله الرعب في قلوب أعدائهم؛ فهم هؤلاء الرجال الذين اختارهم الله لصحبة نبيه ونصرة دينه: فهم المهاجرون الذين أخرجوا من ديارهم وأموائهم يبتغون فضلا من الله ورضوانا، وينصرون الله ورسوله لا يريدون دنيا ولا مغنمًا زائلا، وقد وصفهم الله بالصادقين في عقيدتهم وسلوكهم، ومنهم الأنصار الذين تخلصوا من شح النفس ووصفهم الله بالفائزين، ومنهم الذين جاؤوا من بعدهم يحبون من سبقهم ويترضون عنهم ويطلبون من الله المغفرة لهم ولاخوانهم، وقد أثنى الله على هؤلاء جميعًا في كتابه ورضي عنهم ورضوا عنه، قال الله تعالى: (وَالتَعِنُونَ الأولون مِنَ الْمُهْجِينَ وَالْأَصَارِ وَٱلَّذِينَ ٱتَّبَعُوهُم بِإِحْسَنِي رَّضِي الله عنهم ورضوا عنه واعـد لهم جَنْبَ تَجْدِي تَحْتَهَا ٱلأَنْهَارُ خَلِينَ فِيهَا أَبِدا ذَلِكَ ٱلْفُورُ ٱلْعَظِيمَ ، (التوبة:١٠٠).

ولقد صدق المسلمون في اليرموككما صدقوا من قبل: صدقوا في الإعداد؛ فأعدوا لأعدائهم ما استطاعوا من

قوة، وصدقوا في التخطيط والتنفيذ فأيدهم الله بجند من عنده، وقذف الرعب في قلوب أعدائهم، ونصرهم مع قلة عددهم صدق الحاكم (القائد العام)، وصدق قادة الجيوش، وصدق الجنود، فصدق الله معهم.

# مشاهد الصدق في اليرموك:

أولا: صدق القائد العام (خليفة رسول الله صلى الله عليه وسلم أبي بكر رضي الله عنه):

# مشورة أهل الحل والعقد ووجود الأمة من المهاجرين والأنصار:

لا أراد أبو بكر رضى الله عنه أن يوجه الحيوش لفتح الشام لم يقدم على الأمر، بل استشار أهل المشورة والرأي قبل توجيه الجيوش، فدعا عمر، وعثمان، وعليًا، والزبير، وعبدالرحمن بن عوف، وسعد ين أبي وقاص، وأبا عبيدة بن الجرح، ووجوه المهاجرين والأنصار وغيرهم، فدخلوا عليه، (وهؤلاء بمثابة مجلس الشورى ومجلس الشعب في زماننا الحالى)، وقال: إن الله تبارك وتعالى لا تحصى نعمه، ولا تبلغ الأعمال جزاءها، فله الحمد كثيرًا على ما اصطنع عندكم من جمع كلمتكم، وأصلح ذات ستكم وهداكم إلى الإسلام، ونفى عنكم الشيطان.

ثم قال: وقد أردت أن أستنفركم إلى الروم بالشام، فمن هلك هلك شهيدًا، وما عند الله خير للأبرار، ومن عاش عاش مدافعًا عن الدين،

مستوجبًا على الله عز وجل ثواب المجاهدين، هذا رأيي الذي رأيت فليشر عليَ كل امريَّ بمبلغ رأيه.

فتكلم عمر بعد حمد الله والثناء عليه قائلا: الحمد لله الذي يخص بالخير ما يشاء من خلقه، والله ما استبقنا إلى شيء من الخير إلا سيقتنا إليه، وذلك فضل الله يؤتيه من يشاء، قد والله أردت لقاءك لهذا الرأى الذى ذكرته الآن، فقد أصبت، أصاب الله بك الرشاد، سرب اليهم الخيل، في إثر الخيل، وابعث الرجال تتبعها الرجال، والجنود تتلوها الجنود، فإن الله عز وجل ناصر دينه، ومعز الإسلام وأهله، ومنجز ما وعد رسوله».

ثم تكلم عبد الرحمن بن

عوف، وتكلم عثمان، وتكلم علي، رضي الله عنهم أجمعين، ومما قاله: (أرى أنك مبارك الأمر، ميمون النقيبة (أي: الرأي والمشورة،، وانك إن سرت إليهم بنضسك، أو بعثت إليهم نصرت إن شاء الله،.

وبعد أن سمع أبو بكر إلى رأي أهل الشورى وكلهم يؤيد الخروج إلى الشام مع اختلاف ية تفاصيل الخطط، قام أبو بكر فيهم حامدا المولى عز وجل ومصليًا على رسوله صلى الله عليه وسلم، ثم قال: أيها وبلاسلام، وأعزكم بالجهاد بالإسلام، وأعزكم بالجهاد وفضلكم بهذا الدين على أهل كل دين، فجهزوا عباد الله ألى غزو الروم بالشام، فإني مؤمر عليكم أمراء، وعاقد لهم عليكم، فأطيعوا ريكم،

ولا تخالفوا أمراءكم ولتحسنَ نيتكم وسيرتكم وطعمتكم فإن الله مع الذين اتقوا، والذي هم محسنون،. (تاريخ دمشق، لابن عساكر، نقلاً عن الصابوني من كتابه سيرة أبي بكر الصديق).

وهكذا كان خليفة رسول الله صلى الله عليه وسلم لا يقطع أمرًا عظيمًا إلا بمشورة أهل الإحل والعقد، وقد جمع بين جميع الآراء واستفاد منها في تخطيطه لفتح الشام، كما سنرى بعون الله تعالى.

# ۲- توجيه الجيوش إلى الشام ومتابعتها:

وجه الصديق أربعة جيوش إلى الشام واستمر على اتصال بها وتوجيهها.

 أ- جيش بقيادة يزيد بن أبي سفيان.

ب- جیش بقیادة شرحبیل بن حسنة.

ج- جيش بقيادة أبي عبيدة بن الجراح.

.

うろうう

-

1331 4

- العلدد ٨٨ - السنة التاسعة والأربعون

هـ- جيش بقيادة عمرو بن العاص، رضي الله عنهم جميعًا.

٣- هذه صورة من صور متابعة أبي بكر لقادة جيوشه كما جاء كتاب عمرو بن العاص إلى أبي بكر يذكر فيه جموع الروم الكثيرة.

ردُ عليه الصديق فقال: سلام عليك، أما بعد: فقد جاءني كتابك تذكر ما جمعت الروم من الجموع، وإن الله لم ينصرنا مع نبيه صلى الله عليه وسلم بكثرة عدد، ولا بكثرة جنود، فقد كنا نغزو مع رسول الله صلى الله عليه وسلم، وما كان أبو بكر الصديق لا يقطع أمراً عظيماً إلا بمشورة أهل الحل والعقد .



معنا إلا فريسات، وإن نحن إلا نتعاقب الإبل، وكنا يوم أحد مع رسول الله صلى الله عليه وسلم، وما معنا إلا فرس واحد، كان رسول الله صلى الله عليه وسلم يركبه، ولقد كان يظهرنا، ويعيننا على من خالفنا، واعلم يا عمرو أن أطوع الناس لله أشدهم بغضاً للمعاصي، فأطع الله، ومر أصحابك بطاعته. (العجم الأوسط للطبراني).

ولما جاءه خطاب أبى عبيدة يشرح له تأزم الموقف بالشام كتب إليه وأمره بالانسحاب إلى اليرموك والتجمع هناك، وقال له: ربث خيلك في القرى وفي السواد، وضيق عليهم بقطع الميرة والمادة، ولا تحاصروا المدائن حتى بأتيك أمرى، فإن ناهضوك فانهض لهم، واستعن بالله عليهم فإنه ليس يأتيهم مدد إلا أمددناك بمثلهم. وكان توجيهه للجيوش بأن يجتمعوا ويكونوا عسكرا واحداً، وأن يلقوا زحوف المشركين بزحف المسلمين وقال لهم: بأنكم أعوان الله، والله ناصر من نصره وخاذل من خذله .. (تاريخ الطبري، نقلا عن الصابوني).

ヨシー

3

1221 4-

Net CAT - Thair

3

-

والأربعون

# ۲- خبرة أبي بكر بأسباب النصر ومعرفته بالأماكن والواقع:

من خلال رسائل أبي بكر رضي الله عنه مع قادة جيوشه يظهر حرصه على وضع أسس النصر بطاعة الله. والخذلان يأتي بسبب

أطوع الناس لله أشدهم بغضاً للمعاصي، فأطع الله، ومُرَ أصحابك بطاعته -( أبو بكر الصديق) -

المعاصى، كما تظهر خبرة أبي بكر بالحروب من خلال عمله على تجميع الجيوش في مكان واحد حتى يكونوا قوة في مواجهة العدو. كما أن تعيينه لليرموك مكانا للتجمع يدل على دراسته لجغرافيا الأرض في عصره وعلمه بمواقفها وهذا فقه حربى عظيم. (تاريخ الدعوة الى الإسلام ص٢٥٩/١٠٠). وكان أبو بكر وهو بالمدينة يرسل الجيوش إلى الشام ويتابع ويحركها تحريك الخبير المحنك العليم بفنون الحرب، فكان عندما أرسلها من المدينة خرجت في طرق متباعدة وهو ما يعرف بحركة الانتشار في الجيوش الحديثة، وعندما حان وقت الاشتباك واللقاء الفاصل جمعها معًا في موقع اختاره.. ظهرت فيه قدرته البارعة على توجيه الجيوش. ٤- اختيار خالد بن الوليد وتوجيهه ليتولى القيادة

العامة لجيوش الشام : ودمتابعته الستمرة للجيوش

في الميدان وجد أن الموقف في الشام يحتاج إلى قائد يجمع بين قدرة أبي عبيدة

ودهاء عمرو بن العاص وحنكة عكرمة واقدام يزيد، وأن يكون صاحب قدرة عسكرية فائقة مع قدرة على حسم الأمور، وقد رأى أن هذه الصفات مجتمعة ي خالد بن الوليد رضي الله فأمره أن يتحرك بمن وأقسم قسمة المشهور: والله لأشغلن النصارى عن وساوس الميطان بخالد بن الوليد،.

٥- سياسة الصديق الرشيدة في معاملته مع قادة جيوشه: نهج الصديق رضي الله نهجًا حكيمًا وسياسة رشيدة، وكان شديد الحرص على سلامة صدور القادة فيما بينهم؛ لأن ذلك يؤدي إلى تألف القلوب ووحدة المسلمين في مواجهة أعدائهم، ومن ذلك لما وقع اختيار أبي بكر على خالد بن الوليد رضي الله عنه لتوليته القيادة العامة للجيوش في الشام للأسباب التي ذكرناها أنفًا، كتب إلى أبى عبيدة رضى الله عنه يخبره بالأمر، فكتب له ما يلى:

أما بعد: فإني قد وليت خالدا قتال الروم بالشام، فلا تخالفه واسمع له وأطع أمره، فإني وليته عليك وأنا أعلم أنك خير منه، ولكن ظننت أن له فطنة في الحرب ليست لك أراد الله بنا وبك سبل الرشاد والسلام عليك ورحمة الله ولركاته .. وللحديث صلة. والحمد لله رب العالمين.

من فقه الواقع

واقع الفرقة والتفرق

# «ولا تؤمنوا إلا لن تبع دينكم»

عداد ٦

الحمد لله المليك العلام، والصلاة والسلام على خاتم الرسل ومسك الختام، وعلى آله البررة الكرام، وصحابته الغُرَّ الأعلام، ما جـرَتُ على الصحائف الأقـلام، ومن تبعهم على دربهم ونهجهم إلى يوم الحشر والزحام.

وبعد؛ فهذه مجموعة مقالات في فقه واقعنا الذي غر كل مغرور، وأغرى كلَّ غَرير، وهو مرْكَبٌ وعُر، وهَجٍّ مُوحش، وسبيلُ غير مذَلَلة، وطريقٌ ليستُ معبَّدَة، فلا عجب إذن أن يُحجم عنها الجمهرة من الكُتَاب؛ لأنها محفُوفة بالمكاره والمصاعب، محجُوبة بالمشاقَ والمَتَاعب، فلا يسلكها ذَوُو الهمم الضَعيفة، ومن سَوَّلَتْ له نفسُهُ من هوَلاء المَتَنَكَبِين فسَلَكها أَخَذَ سُدَاها وتَرَكَ لُحُمْتَها، وقبلُ سَهُلها ورفَضَ صعابَها.

وقد هممت بالكتابة فيه الوقّت بعد الوقّت، وقلت: أبتدؤها بهذا المقال تلو المقال، وأرجو أن تكون من قلائد المقالات، ومن القول المُحَرَّر الزَّكيَ الذي يحمل زوائد الفوائد، فيكشف المُغَطَى ويسرع سير المُبطَى، ويبلغ بالقاصد إلى فهُم أجل المُقاصد بما يحمل من مباهج الفكر، ويشمل في طيَاته من مناهج العبر مما حضر وغبر

المفتش بوزارة الأوقاف

د . عماد عیسی

بحيث يكون فيها إيقاظُ الْتَفَفَل وإيعَاظُ المُتَدَبَر والْتَامَل، ولتكونَ عُنواذًا للسير في تلك الدُّرُوب الشَّائكَة والسُّبُل الْمُتَشابِكَة. وقد يَحُسم بعضَ مادَة الشَّرُ والفسَاد، ويقطعُ دابَر العناد الذي غلبَ على عُقول الأشهاد، ولعله يؤدي عنا بعض الُحقوق المُحتُومة والوَاجبات الْلُزُومة، ويسدُ عنا بعض تقصيرنا.

وقد حملني عليها حملًا، ودفعني إليها دفعًا واقعُنا المعاصر الذي فقد اللوجَه والمُنَاصر، وقلَ فيه المعين على الحقّ اللّبين، وغابَ الْسَاعد والْسَاندَ، وكاد أن ينعدم فيه اللُفيد واللُجيد.

لقد صرفتُ بصري تلقاء واقعنا الأليم، وتُجاهَ عصرنا الذي خيَّم علَيه الفسّاد فهو وخيم، فراعني ما رَأَيْت، وأفزعني ما أبصرت من أحوال مردية وأخلاق متردية. وسلوك سُبُل حائرة ومسالك جائرة فالغشُ قد أصبح نصيحة، والكذبُ قد صار حرفة وصناعة، والخداع بات تكسُبًا

من قرأ القرآن وتدبُّره، وعاشَ في ظلاله وتفيا أَفْيَاءَه، وجدَ المُخْرَج، ووقَفَ على دواء الداء.

# أكل امرئ تحسبين امرأ

# ونار توقد بالليل نارًا

حتى صارتُ القُلوب كسيرة، وباتتُ العقول أسيرة، ورجعت الأبصار حسيرة، ونزل بالناس ما كنا نيأسُ من تُزُوله، ووقع فيهم ما كنا نقنط من وقُوعه.

# ومن يمش في وزد الخطوب وشوكها

يعد الخطا أو يُحسب العثرات لقد تعاطى الناس الْنُكَر حتى عُرف وشُهر، وتناكروا الْعُرُوف حتى نُسي ونُكر، وتَمَسَكوا بالوضائع، وتركوا أَثَمَن البَضَائع حتَى صارت عُيُونُنا سخينة، وصدورُنا مَغِيظَة وبلاؤُنا مُتَوَاصل.

# إذا كان الرُّماةَ رُماةَ شِوْءِ

# أحلوا غير مزماها الشهاما

حتى حال الزمان إلى أمر لا يأتي عليه الوصف، ولا يستوعبه النعت والرصف، وهو مع ذلك في زيادات على مرّ الساعات وطول الأوقات.

ألا ترى ما ظهر في الناس من إحْكام الْحِيلة واتقان الغيلة، وانتشار الْخِيانة وبنست الخطيئة والجناية، فلا حول ولا قوة إلا بالله العزيز الحكيم.

#### صعوبة علاج واقعناء

معالَجة هذا الواقع أمر صعب، ودرجة صعوبته تفوق التصوُّر لكنّه ليس مُحَالًا؛ إذ إنَّ الأُمَة سرَى فيها الّرض، وتغلغل في مكامنها الداء، وانتشرت فيها أسباب الفتن وكثُرت المُحَن، هذا مع اتُساعٍ رُقْعَتِها وكثُرة رَعَيْتها.

ومن نظر إلى قوى البشر في علاج الواقع المحيط بالأمة تعايى الأمر عليه وأُغُلق دُونه البَاب، وغلُظ حجابُ الرؤية فلن يرى ساعَتَها مَخْرَجًا ولا ملَجَاً.

غير أنَّ من قرأ القرآن وتدبَّره، وعاشَ فِيَ ظلاله وتفيا أَفْيَاءَه، وجدَ الْحُرَج، ووقَفَ على دواء الدَاء، وأَيْقَن أنَ الأمرَ مع صعوبته فهو فِي الأمكان، وآمن أنَ الْحُجَة له عند ربَّه فِي أداء واجبه حتى يَلقى اللَّه تعالى وهو مُقْبل غيرُ مُدْبر مؤَدُ لمَا وجب عليه قائمٌ بالحق الذي أَلْزَم به.

ومن توخّى الْحَقّ احْتَمَل مرارتَه، وصبر على بشاعَته، وعالَجُ طبْعَه فِي قَبُوله.

ويزيد الأمر كشفا، ويكسبه وضوحا ولطفا أن الله تعالى وعدنا بالتمكين وبشَرَنا بالنَّصْر فنحنُ الأمَة الْخَاتمة، ونحن الوارثون لخلافة الأرض في آخر الزُمَان كما قال تعالى: ﴿ وَعَدَ أَلَّهُ ٱلَّذِينَ وَامَنُوا مِنْكُمْ وَعَبْمُهُمُ ٱلصَّبْلَحَنْتِ لَتَسْتَخْلُفُنَّهُمْ فِي ٱلْأَرْضِ حَمّا أَسْتَخْلُفُ ٱلَّذِينَ مِن قَبِّلِهِمْ وَلَيْسَكِّنُ لَمُمْ دِينَهُمُ ٱلَّذِي آرْتَعَنِي لَمُمْ وَلِيُجَدِّلَتُهُمْ مِنْ بَعْدٍ خَوْفِهِمْ أَمَنا يَعْبُدُونَنِي لَا يُشْرِكُونَ بِي شَيْئًا وَمَن كَفَر بَعَدُ ذَلِكَ فَأُوْلَتِكَ هُمُ ٱلْنَسِعُونَ () وَأَقْبِمُوا ٱلْسَلَوْةَ وَمَاتُوا الزَّكُوةَ وَأَطِيعُوا الرَّسُولَ لَعَلَّكُمْ تَرْحَمُونَ () لا تُعْمَدُن الذين كَفَرُوا مُعْجَذِيب في الأَرْضِ ومأونهم ألتار وليتس المصبر ، (النور: ٥٥- ٥٧). وقال تعالى: (وَلَقَدْ سَبَقَتْ كَلِمُنَّا لِعِبَادِنَا ٱلْمُرْسَلِينَ () إنهم لمام المنصورون () وَإِذْ جُندَنَا لَمُم الْعَالِمُونَ ، (الصافات: ١٧١-١٧٣).

وقال تعالى أيضًا: وَلَقَدْ حَبَّنَا فِ ٱلْبَوْرِ مِنْ بَعَدِ الذِكْرِ أَبَ ٱلْأَرْضَ مِرْتُهَا عِبَادِى ٱلْصَنبِلِحُونَ إِنَّ إِنَّ فِ هَنذَا لَبَلَغًا لِتَوْمِ عَكِيدِينَ ( (الأنبياء:١٠٩-١٠٦).

# العق شديد المرازة:

هذه جملةً خَشْنَاء وفيها شيء من الغلظة. لكن لا بُدَ منها لأنَّ الُحَقَّ في مبدأ أمره مُرَّ كالعَلْقَم ثم مع اعتياده وانشرَاح الصَّدُر له

وانفساح القُلُب يكون كالمَّاءِ الزَّلال والعُسَل الْمُصَفّى.

جاء في الأشر عن ابن مسعود: «إن الحق شقيل مريء، وإن الباطل خفيف وبيء»؛ ومن طالع السنين الأولى من بعثة نبينا صلى الله عليه وسلم وهو في مكة والسياط على ظهور الصحابة ملهبة، أدرك صعوبة التمسُّك بالحق، ولذَة العضُ عليه في آن واحد.

ولقد صار الحق اليوم كما من قبل فهو كالدواء المر يتكاره المرء على شرابه ويتجرعه كالغصص؛ فالله المستعان على بلوى الزمان.

#### من واقع الفُرْقة:

من سنة الله الجارية في خلقه الاختلاف والتخالف، قال تعالى: ﴿ وَلَوْ شَاءَ رَبُّكَ لِجُعَلَ ٱلْنَاسَ أَمَّةً وَصِدَةً وَلَا بَرَالُونَ تُعْتَلِفِينَ، (هود:١١٨)، وعن عامر بن سَعد بن أبي وقاص، عَنْ أَبِيه، أَنَّ رَسُولَ اللَّه صَلَّى اللَّه عَلَيْهِ وَسَلَّمَ أَقْبَلَ ذَاتَ يَوْمِ مِنَ الْعَالِيَةِ، حَتَّى إذا مرَّ بمسجد بنى مُعَاوِية دَخْلَ فَرَكَعَ فِيه رَكْعَتَيْن، وَصَلَيْنا مَعَه، وَدَعَا رَبُّهُ طَوِيلا، ثَمَّ انْصَرْفَ إِلَيْنا، فَقَالَ صَلَّى الله عَلَيْه وَسَلَّم: وسَأَلْتُ رَبِّي ثَلَاثًا، فَأَعْطَانِي ثَنْتَيْنَ وَمَنْعَنِي وَاحدة : سَأَلْتُ رَبِّي : أَنْ لَا يُهْلِكُ أُمَّتِي بِالسَّنَة فأعطانيها، وسَأَلْتُهُ أَنْ لَا يُهْلِكُ أَمَّتِي بِالْغَرَق فأعطانيها، وسَأَلْتُهُ أَنْ لا بَجْعَل بَأْسَهُمُ بينهم فمنعنيها، (رواد مسلم: ٢٨٩٠). إن التفرق والاختلاف، والتخالف وترك الانتلاف قد أصبح سمة من سمات زماننا ووصفا لازمًا له لا يكاد يخلو منه أمر من أمور الحياة، وصار كل له وجهة في بغض صاحبه، وصار من لا يوافق هو العدو والمنافق، حتى أصبح شعار الواحد من هؤلاء ما حكاه الله على ألسنة يهود ولا

تؤمنوا إلا لمن تبع دينكم ..

وصدق المتنبي حين قال:

ومن توخى الْعَقَّ اخْتُمَل مرارتُه، وصير على تشاعَته، وعالجَ طِيْعَه

#### عدوك مذموم بكل لسان ولو كان من أعدائك القمران

ومن تأمل أحوال الخلق ضاق صدره وامتلاً بالغيظ قلبه؛ إذ يجدهم مشغوفين بالخلاف مسرعين الكرَّة إليه، ولقد ذمُّ الله اليهود والنصارى بالفرقة والبغي قال تعالى: ولا ألكِبَ عند أمواً إسلكمُ وما اختلا الذيب أوفوا الكتب الآين بمن بعد ما جاء هم المألمُ بَعْدَا يَنْهُمُ ومَن يَكُمُ بِعَايَبَ الله فَإِن اللهُ سَعِيمُ لَلْسَابِ ، (آل عمران ١٩).

وقال تعالى: ، وَلَقَدْ مَاتَيْنَا بَنِي إِسْرَةٍ بِلَ ٱلْكَنْبَ وَلَلْكُمْ وَالْتَبُوْةَ وَرَنْقَتْهُمْ مِنَ ٱلْلَيْبَنِي وَفَضَّلْتُهُمْ عَلَ الْعَنْلِينَ () وَمَاتَيْنَهُم بَيْنَتِي مِنَ ٱلْأَمَّرِ فَمَا لَنْتَلَقُوْا إِلَا مِنْ بَعْدِ مَا جَآءَهُمُ الْهِلَا بَيْنَا يَنْهُدُ إِنَّ رَبَكَ يَقْضِى يَنْهُمْ مَنْمَ الْتِنَعَة فِيمَا كَانُولُ فِيهِ يَعْتَلِقُونَ () تُمَّرَ جَمَلْنَكَ عَلَ شَرِيمَة مِنَ ٱلْأَمَر فَاتَعْهُما وَلَا تَشَبِع أَهُواتُهُ ٱلْذِي لَا يَعْلَمُونَ () إِنَّهُمْ فَاتَعْهُما وَلَا تَشَبِع أَهُواتُهُ ٱلْذِي لَا يَعْلَمُونَ () إِنَّهُمْ فَاتَعْهُما وَلَا تَشَبِع أَهُواتُهُ ٱلْذِي لَا يَعْلَمُونَ () إِنَّهُمْ أَوْلِيَاتُهُ بَعْضُ وَاللَّهُ وَلُ ٱلْمُنْقِينَ، (الجاشية: 17-19).

فإذا أردنا علاج واقعنا وشفاء أمراضه وعلله فلا بُدَ من الأخذ بأسباب ذلك بقُوَّة. ما أنتَ بالسَّبَب الصَعيف وإثْماً

تَجُحُ الأَمُور بِقَوَة الأَسْبَابِ فاليومَ حاجتُنا إليك وانْمَا

يُدْعَى الطبيبُ لسَاعَة الأوْصَاب

ولحديثنا تتمة وفقنا الله لما يحبه ويرضاه، وجعلنا ممن يحمد قصده ولا يخيب مسعاه، وصلى الله على نبينا محمد وعلى آله وصحبه أجمعين.

### من دلائل النبوة

عن ابن عباس رضي الله عنهما قال: جاء أعرابي إلى رسول الله صلى الله عليه وسلم، قال بم أعرف أنَّكَ نبيَّ ؟ قال: إن دعوت هذا العذق من هذه النخلة تشهد أني رسول الله؟ فجعل ينزل من النَّخلة حتى سقط إلى النَّبِيِّ صلى الله عليه وسلم، ثم قال: ارجع فعاد فأسلم الأعرابي،

(سنن الترمذي ٣٦٢٨ وصححه الألباني).

أشبه الناس بالنبي صلى الله عليه وسلم

عن عقبة بن الحارث رضي الله عنه قال: (صلَّى أبو بَكُر

رضي الله عنه العصر، ثم خرج يمشي، فرأى الحسن يلعب مع

الصبيان، فحمله على عاتقه.

وقال: بأبي، شبيه بالتبي لا

(صحيح البخاري ٣٥٤٢).

شبيه بعلي وعلي يضحك

من أقوال السلف

من نور کتاب الله

قال الله تعالى، المراج

الاعتبار بأحوال الأمم السابقة

عن شاذبن يحيى قال: دليس طريق أقصد إلى الجنة من طريق سلك الآثار، 🖌 (السنة للاتكانى)

من حكمة الشعر قيل فيمن يعامل الناس كلهم بالمعروف:

(الدوم: ٩)

ngle

ازرغ جميلاً ولو في غير موضعه

إنَّ الجميلَ وإنْ طال الزمانُ به

Upload by: altawhedmag.com

فلا يضيغ جميل أينما زرغا

فليس يحصده إلا الذي زرعا

## ISTALL

#### مج هدي رسول الله صلى الله عليه وسلم

قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: رعلى كل مسلم صدقة. قالوا: فإن لم يجد؟ قال: فيعمل بيديه فينفع نفسه ويتصدق. قالوا؛ فإن لم يستطع أو لم يفعل؟ قال؛ فيعين ذا الحاجة اللهوف. قالوا: فإن لم يَفْعَل؟ قَال: فَيَأْمُرُ بِالْخِيْرِ أَوْ قَالَ: بِالْعِرُوفَ قال: فإن لم يفعل؟ قال: فيمسك عن الشر فإنه له صدقة. (صحيح البخاري ٢٠٢٢).

#### صحح لفتك

وفي الحديث: رخير لك من حمر النعم، فقل: رحمر، جمع , أحمر»، والمقصود الإبل الحمراء، وهي أنفس مال العرب، ولا تقل: حمد بضم الميم؛ لأنها جمع , حمار، وفارق كبير بين المعنيين. وقل النعم بفتح النون وليس وكسرها: لأن النعم جمع نعمة. وأما النعم بالفتح فالمراد بها

الأنعام.

#### حكم ومواعظ

قالوا 2: قوله تعالى: وجاء دبل تأويلان فاسدة

والملك صفًا صفًا، (الفجر: ٢٢). قالوا.

أي وجاء أمر ربك بالحساب والملك: فيعطلون بهذا التأويل الفاسد اتيان

الله ومجيئه سيجانه وتعالى- خلاف

لعقيدة أهل السنة الذين ينبتون صفة

المجيء والإتيان بدون تشبيد أو تأويل أو

تعطيل أو تكييف.

TITLE

عين ابين المسارك قسال: إنه ليعجبني من القراء كل طلق مضحاك، فأما من تلقاه بالبشر ويلقاك بالعبوس-كأنه بمن عليك بعمله- فلا أكثر الله في القراء مثله .

110

(شعب الإيمان)

#### القول في فضائل شهر رجب

قال الحافظ ابنُ حجر-رحمه الله-: ‹لم يردُ في فضل شهر رجب، ولا في صيامه، ولا صيام شيء منه معين، ولا في قيام ليلة مخصوصة فيه حديث صحيح يصلح للحجة، وقد سبقني إلى الجزم بذلك الإمام أبو إسماعيل الهرويُ الحافظُ، رُوِيناهُ عنه بإسنادِ صحيح، وكذلك رُويناهُ عن غيره .. (تبيين العجب بما وردفي فضل رجب: ص/٩)

أثر السياق في فهم النص

حراسات

شرعيت

ر (۱۳۳) کی ایک اوک

2 Jalmil

(۳۲) د. متونی البراجیلی

11

الحمد لله وحده والصلاة والسلام على من لا نبي بعده، وبعد: نواصل بفضل الله تعالى الحديث حول حجاب المرأة المسلمة -الدليل والاستدلال - وقد انتهيت من أدلة القرآن الكريم ثم انتقلت إلى أدلة السنة: بووصلت إلى الدليل السادس والثلاثين

عن عطاء بن أبى رباح قال: قالَ لي ابنُ عَبّاس: ألا أريكَ امُرَأَةَ من أهْل الجَنَّة؟ قُلتُ: بَلى، قالَ: هذه المُزَأَةُ السَّوُداءُ، أَتَّت النبيَّ صَلَى اللَّه عليه وسلَّم فَقالَتُ: إنَّي أَصْرَعُ، واتِي أَتَكَشَّف، فادَعُ اللَّه لي. قالَ: إنْ شئت صَبَرْت ولَكَ الجَنَّةُ، وإنْ شئت ذَحَوْتُ اللَّه أَنْ يُعافِيك فَقَالَتُ: أَصْبِرُ، فَقَالَتُ: إنِّي أَتَكَشَفُ، فادَعُ اللَّه لَي أَنْ لا أَتَكَشَف، فَدَعا لَها أَتَكَشَفُ، فادَعُ اللَّه لَي أَنْ لا أَتَكَشَف، فَدَعا لَها أَتَكَشَفُ، فادَعُ اللَّه لَي أَنْ لا أَتَكَشَف، فَدَعا لَها أَتَكَشَفُ، فادَعُ اللَّه لَي أَنْ لا أَتَكَشَف، فَدَعا لَها أَخَبَرَنِي عَطاءً: أَنَّه رَأَى أَمُّ زُفَرَ تلكَ امْرَأَةً طَويلَة سَوْداءَ، على ستر الكَعْبَة. (صحيح البخاري سَوْداءَ، على ستر الكَعْبَة. (صحيح البخاري مَوَداءَ، على جَارَي الأَمْ أَنْ إِنْ المَابِ أَوَرَد المَابِ المَابِ عَامَا الأَجانِ الخَارِي مَوَداءَ، على الرَّه المَابِ مَوَداءَ، على مَوَا المُوا المَابِ المَابِ المَابِ المَابِ المَابِ المَابِ المَابِ المَابِ المَابُ المَابِ المُ

قلت: اختُلف في اسم هذه المرأة، فقيل هي أم زفر واسمها سعيرة، وقيل إنها المرأة التي كانت تأتي النبي صلى الله عليه وسلم فيكرمها لأجل خديجة، وقيل هي ماشطة خديجة. (انظر فتح الباري ٢٢٨/١). قال العيني: الذي يُفهَم من هذه الرواية التي رواها البخاري.. أن أم زهر هي المرأة السوداء المذكورة، وبهذا قال الكرماني: أم زفر .... كنية تلك المرأة (المصروعة)، ولكن الذي يُفهم من كلام الذهبي في (تجريد الصحابة) أن أم زفر غير السوداء المذكورة؛ لأنه ذكر كل واحدة منهما في باب، وكذلك يُفهم من كلام ابن الأثير، أي أن زفر ماشطة خديجة كانت عجوزًا سوداء يغشاها النبي صلى الله عليه وسلم في زمان خديجة رضي الله تعالى عنها، وذكر الذهبي أن أم زفر ثنتان، وقال صاحب (التلويح): ذكرت في الصحابيات أن أم زفير ثنتان ... (انظر عمدة القاري ٢١٤/٢١- ٢١٥، غوامض الأسماء المبهمة

لابن بشكوال ٢٩١/١ أسد الغابة ٣٢٢/٧). وفي تهذيب الكمال ترجم لأم زفر بأنها المذكورة في حديث البخاري (انظر تهذيب الكمال ٢٦٦/٢٥). ورجح الحافظ ابن حجر أن أم زفر هي غير العجوزة السوداء التي رآها عطاء (انظر تهذيب التهذيب ٢٢/٧٢٢). وفي الإصابة ترجم لامرأتين تحت اسم أم زفر: ١- أم زفر الحبشية، السوداء الطويلة المذكورة في حديث البخاري.

٢- أم زفر ماشطة خديجة رضي الله عنها. ورجَح أنها غير الحبشية، وإن اتفقا في الكنية، وكلام أبي عمر ثم أبي موسى يقضي أنها واحدة، لكن أبا موسى في ترجمة أم زفر قال: إنه محتمل، وأما أبو عمر فأورد ما في ترجمة واحدة، والعلم عند الله تعالى. (انظر الاحادة (/٢٩٢-٢٩٤).

قلت: ماشطة خديجة رضي الله عنها، وعاشت إلى زمن عطاء، فلا شك أنها من القواعد حين رآها عطاء- وإن كانت امرأة وعاشت أيضًا إلى زمن عطاء، فهي أيضًا من القواعد؛ لأن ابن عباس وُلد قبل الهجرة مثلاث سنوات؛ فتوفي رسول الله صلى الله عليه وسلم وهو في الثالثة عشرة من عمره، وعطاء وُلد في العام السابع والعشرين بعد الهجرة وأبن عباس في الأربعين من عمره، ثم إنه حدَّث بالقصة لعطاء عندما كان من تلاميذه، مما يعني مرور عشرات السنوات، فهذا يعني أنها من القواعد سواء كانت امرأة واحدة أو امرأتين.

لكن يبقى السؤال؛ إن كانت غير الماشطة العجوز لخديجة رضي الله عنها، فمتى رآها ابن عباس، قبل نزول الحجاب أم بعده، وكم كان عمرها حين رآها ابن عباس؟ وهذه الأسئلة تجعل الحديث الذي استدل به الشيخ الألباني على جواز كشف الوجه، على الاحتمال فقط، والله أعلم.

#### الدليل السابع والثلاثون:

عن قيس بن أبى حازم قال: «دخلتَ أنا وأبي على أبي بكر رضي الله عنه، وإذا هوَ رجلُ أبيضٌ، خفيفُ الجسم، عندَهُ أسماءُ بنتُ عُمَيْس تذبُّ عنهُ، وَهيَ امرأةُ بَيضاءُ مُوشومَةُ اليَدَين، كانوا وشموها في الحاهليَّة نحوَ وشم البربر، فعرض عليه هُرَسانَ فرضيَهُما، فحملَني على أحدهما، وحملُ أبي على الآخر. (أخرجه الطبراني في المعجم الكبير ٢٤/١٣١، والطبري في تهذيب

الأثار ١١٤/١، وقال الألباني: وإسناده صحيح، جلباب المرأة المسلمة ص٩٦). (فائدة: كانت يدها موشومة رغم لعن

النبي صلى الله عليه وسلم للواشمات والمستوشمات.. فهذا الوشم كان في يدها قبل الإسلام، ولا تستطيع إزالته).

هذا الأثر أورده الشيخ الألباني في أدلة جواز كشف الوجه والكفين. قال الألباني في الرد المفحم: وقد عارض هذا الأثر بعض مَن لا علم عنده من المقلدة بآية (الضرب بالخُمُر) زاعماً بأنها تعني تغطية الوجه.. كما زعم أن كشف يديها كان للذَّبَ بها عن أبي بكر وهذه ضرورة... كأنه لا يعلم أنها لم تكن مُحَرِمَة يحرم عليها القفازان. وأن الذَّبَ المذكور المُحوَّزة للكشف عن اليدين كلتيهما؟ (انظر الرد المفحم ١٤/٩٢).

قلت: الحديث فيه وصف أسماء بنت عميس رضي الله عنها بأنها امرأة بيضاء. فهل يدل ذلك على كشف وجهها أم عرفوا أنها بيضاء من يديها الموشومتين، وأنها كانت كاشفة عن يديها للضرورة. يحتمل هذا، لكن الوصف بأنها امرأة بيضاء يكون أقرب لوصف الوجه، والله أعلم. وهل هي من القواعد؟ بن أبي طالب رضي الله عنه، وأنجبت له، بل هي أنجبت محمد بن أبي بكر في حجة الوداع. (انظر ترجمتها في تقريب التهذيب ت ٢٥٣١، سير أعلام النبلاء ٢٢٨٢١).

#### الدليل الثامن والثلاثون:

عن أبي السليل قال: جاءت ابنة أبي ذرّ وعليها مَجنَبتا صوف؛ سَفعاءُ الْحَدَّينِ، ومعها قَفَّةٌ لها، فمَثلَت بينَ يديه، وعندَه أصحابُه، فقالت: يا أبتاهُ (زعم الحرَّاثونَ والزُّراعونَ أن أفلُسكَ هذه بَهرجةٌ ( فقال، يا بُنيَّةٌ ( ضعيها، فإنَّ أباك أصبَح - بحمد الله - ما يملكُ من صفراءَ ولا بيضاءَ إلا أفلُسَهُ هذه. (حلية الأولياء (/١٦٤، قال الألباني: إسناده جيد في الشواهد جلباب المرأة المسلمة ص ٩٧).

وقد أورده الشيخ الألباني في أدلة وشواهد جواز كشف الوجه والكفين. لكنى لم أقف على عُمّر ابنة أبي ذر، فهل كانت صغيرة لم تبلغ بعد، أم كانت كبيرة؟ فيبقى الدليل أيضا على الاحتمال.

#### الدليل الناسع والثلاثون:

عن قبيصة بن جابر قال: كنا نُشارك المرأة في السورة من القرآن نَتْعَلَّمُها، فانْطَلْقُتُ مع عُجُوز من بني أسد إلى ابن مسعود في بيته فِي ثَلَاثَة نَفَر، فرأى جَبِينَها يَبْرُقَ، فقال: أَتَحلقينَهُ؟! فَغَضَبْتُ، وقَالَتَ: التي تَحَلَقُ جَبِينُها امْرَأَتْكَ. قَالَ: فَادْخَلِي عليها؛ فإن كانت تَفْعَلُهُ فهي منّي بريئةً. فانْطَلَقْتُ، ثم جاءت، فقالت: لا والله ما رَأَيْتُها تَفْعَلْهُ، فقال عبدُ الله ابنُ مسعود : سَمعَتُ رسول الله صلى الله عليه وسلم يقول: لعن الله الواشمات. والمستوشمات، والواصلات، والنامصات، والمتنمصات، والمتطلجات للحسن؛ المغيرات خلق الله. (انظر السلسلة الصحيحة ح٢٧٩٢، آداب الزفاف ص٢٠٤، وقال: سنده حسن، وأخرجه ابن حبان بنحوه ح ٥٤٨١ وأبو داود ح ٤١٦٩ . وغيرهما ).

والحديث أورده الشيخ الألباني في شواهده على جواز كشف الوجه، ومن المؤكد أنه لم يخف عليه في الحديث أنها عجوز، فهي من القواعد من النساء.

ゴン

1

1221

9

العدد ٢٨٥ - السنة التاسعة والأربعون

#### الدليل الأريعون:

عن أبي أسماء الرحبي أنه دخل على أبي ذرًّ وهو بالربذة وعنده امرأة له سوداء بشعة ليس عليها أثر المجاسد ولا الخلوق فقال ألا تنظرون إلى ما تأمرني به هذه السويداء تأمرني أن آتي العراق فإذا أتيتُ العراق مالوا علَيُّ بدنياهم، وإن خليلي صلى الله عليه وسلم عهد إلي أن دون جسر جهنم طريقًا ذا دحض ومزلة وإنًا إن نأت عليه وفي أحمالنا اقتدار أو اضطمار أحرى أن ننجو من أن ناتي عليه ونحن مواقير. (أخرجه أحمد في المستدح ٢١٤١٦، وقال الأرناءوط: إستاده صحيح، وقال الألباني في جلباب المرأة

المسلمة: سنده صحيح ص ٩٨) (مشبعة: كثيرة السواد: المجاسد: الثياب المصبوغة بالزعفران أو العصفر، الخلوق: الطيب المركب من الزعفران وغيره - انظر هامش مستد أحمد الأرناءوط ٣٥/ ٣٣٠).

والحديث أورده الألباني في شواهده على جواز كشف الوجه (جلباب المرأة المسلمة .(9100

فهل وصف سوداء في الحديث هو وصف لما تلبسه المرأة، أم هو وصف لها؟ والراجح -والله أعلم - أنه وصف لها وليس لما ترتديه. بدلالة ما أخرجه أبو نعيم بسنده عن عبدالله بن خراش قال: رأيت أبا ذر رضي الله تعالى عنه بالربذة في ظلة له سوداء. وتحته امرأة له سحماء.... قالوا يا أبا ذر لو اتخذت امرأة غير هذه؟ قال: لأن أتزوج امرأة تضعني أحب إلي من امرأة ترفعني... (الحلية ١٦٠/١، والطبقات الكبرى ١٧٨/٤-سحماء: سوداء انظر جمهرة اللغة ١ /٥٣٥). ويبقى معنا سؤالان: هل كانت من القواعد من النساء أم لا؟-وهذا لم أقف عليه- أو كانت دميمة - فلا فتنة في إظهار وجهها، عند من يرى ذلك، بدليل أن من دخل عليه سأله عندما رآها عن السبب في الزواج بها، مع شديد قبحها الظاهر (ملحوظة: الجمال والقبح لا علاقة لهما بلون البشرة، فكم من بيضاء غير جميلة، وكم من سوداء . (alisa

#### الدليل الحادي والأربعون:

أخرجه ابن عساكر بسنده عن عطية: رأيت ابن الزبير على جذع مصلوبًا، وامرأة تحمل في محفة حتى صارت إليه، فقال الناس: هذه أمَّه (أسماء رضي الله عنها) فرأيتها مسفرة الوجه مبتسمة... (تاريخ دمشق لابن عساكرح ٨٧٠٣، وأورده الألباني في الشواهد على جواز كشف الوجه ص ٩٩. ولم يعلق عليه).

وللحديث بقية إن شاء الله،

والحمد لله رب العالمين.



الحمد لله، والصلاة والسلام على رسول الله، وبعد:

صلاة التطوع

الحلقة

صلاة الكسوف

فما يزال الحديث موصولاً عن صلاة الكسوف، وما يتعلق بها من أحكام، وقد تكلمنا في الحلقة السابقة عن وقت صلاة الكسوف، كيفية النداء لصلاة الكسوف، صلاة الكسوف جماعة في المسجد، ووقتها، ونبدأ في هذه الحلقة الحديث عن الجهر والإسرار بالقراءة في صلاة الكسوف. الإطالة في صلاة الكسوف، هل من شرطها الخطبة؟ هل تقدم صلاة الكسوف على غيرها عند اجتماعها معها؟

#### المسألة السابعة؛ الجهر والإسرار بالقراءة في صلاة الكسوفين؛

قال الحنفية المالكية والشافعية: يُسرَ الإمام القراءة في صلاة الكسوف، واستدلوا لذلك بحديث ابن عباس قال: وصليت مع النبي صلّى الله عليه وسلم الكسوف فلم أسمع منه حرفًا من

القراءة (رواه الشافعي وفي إسناده ابن لهيعة). ولابن عباس حديث آخر متفق عليه أن النبي صلى الله عليه وآله وسلم قام قيامًا طويلاً نحوًا من سورة البقرة ، قالوا: فيه دليل على أنه لم يسمع ما قرأ، إذ لو سمعه لم يقدره بغيره. (المجموع للنووي ٤/٢٩).

اعداد (

د. حمدی طه

コー

الالاه - العليد ٨٢ - السنية التاسعة والأربعون

21

وعن سمرة رضي الله عنه قال: «صلى بنا رسول الله صلى الله عليه وآله وسلم في كسوف ركعتين لا نسمع له فيها صوتًا، رواه الخمسة. وهذا يحتمل أنه لم يسمعه لبُعده؛ لأن في رواية مبسوطة له: أتينا والمسجد قد امتلاً، (نيل الأوطار للشوكاني ٢١/٤).

وقد مالوا إلى الترجيح؛ فقالوا: وإذا حصل التعارض وجب الترجيح بأن الأصل في صلاة

يستحب لن يصلى الكسوف أن يطيل فيها .

النهار الأخفاء. (فتح القدير ٢٩٠/٢). وقال الحنابلة: يجهر في صلاة الكسوف. واستدلوا لذلك بحديث عائشة: إن النبي صلّى الله عليه وسلم جهر في صلاة الخسوف بقراءته. فصلى أربع ركعات في ركعتين، وأربع سجدات، متفق عليه، ولأنها نافلة شرعت لها الجماعة. فكان من سننها الجهر كصلاة الاستسقاء والعيد والتراويح. (المغني لابن قدامة ٢/٢٤٢).

والسبب في اختلافهم: اختلاف الآثار في ذلك بمفهومها، وبصيغها، وذلك أن مفهوم حديث ابن عباس الثابت أنه قرأ سرًا. فمن رجّح هذا قال: القراءة فيها سرية.

ووردت هنا أيضًا أحاديث مخالفة لهذا، وكان أحمد، وإسحاق يحتجان لهذا المذهب بهذه الأحاديث.

واحتج هؤلاء أيضًا لمذهبهم بالقياس الشبهي، فقالوا: صلاة سُنة تُفعل في جماعة نهارًا، فوجب أن يجهر فيها: أصله العيدان، والاستسقاء.

وقال الطبري: «الجهر والإسسرار سنواء، وهي طريقة الجمع، وقد قلنا، إنها أولى من طريقة الترجيح إذا أمكنت ..

والصواب أن يقال؛ إن كانت صلاة الكسوف لم تقع منه صلى الله عليه وسلم إلا مرة واحدة كما نص على ذلك جماعة من الحفاظ؛ فالمصير إلى الترجيح متعين، وحديث عائشة أرجح لكونه في الصحيحين، ولكونه متضمنًا للزيادة. (نيل الأوطار للشوكاني ٢١/٤).

أما صلاة الخسوف؛ فقد قال الحنفية تصلى فرادى سرًا. وقال الصاحبان والمالكية والشافعية والحنابلة يجهر في صلاة خسوف القمر؛ لأنها صلاة ليل أو ملحقة بها، والأرجح مذهب الجمهور والصاحبين في الجهر بصلاة الخسوف.

والخلاصة: الإسرار في صلاة الكسوف والجهر في خسوف القمر مذهب الجمهور، ولكني أرجح

مذهب الحنابلة والصاحبين في الجهر بصلاة الكسوف والخسوف، قال الشوكاني: الجهر أولى من الإسرار: لأنه زيادة.

#### المسالة الثامنة؛ الإطالة في صلاة الكسوف:

يُستحب لمن يصلي صلاة الكسوف أن يطيل فيها، والأصل في ذلك ما روي عَنَ أبي مُوسَى قَالَ: رَحَسفتَ الشَّمْسُ فَقَامَ النَّبِي صلَّى اللَّه عليه وسلَّم فَزَعًا يَحْشَى أَنْ تَكُونَ السَّاعَةُ، فَأَتَى السَجد فَصلَى بِأَطول قيام ورُكُوع وسَجُود رَأَيْتُهُ قَطْ يَفْعُلُهُ (رواه البِحَاري ومسلَّم).

ولكن ينبغي علي الأمام مراعاة حال المصلين فلا يشق عليهم.

وتكون الركعة الأولى أطول من الثانية؛ فعن عائشة رضي الله عنها أن يهودية.. فكسفت الشمس فرجع ضحى، فمر رسول الله صلى الله وقام الناس وراءه فقام قيامًا طويلًا، ثم ركع ركوعًا طويلًا، ثم رفع فقام قيامًا طويلًا وهو دون القيام الأول، ثم رفع فقام قيامًا طويلًا وهو دون القيام الأول، ثم رفع فقام قيامًا طويلًا وهو ركوعًا طويلًا، ثم رفع فسجد سجودًا طويلًا، ثم قام فقام قيامًا طويلًا وهو دون الركوع الأول، ثم قليمًا طويلًا وهو دون التيام الأول. ثم قام قيامًا طويلًا وهو دون القيام الأول. ثم قام قيامًا طويلًا وهو دون القيام الأول. ثم مؤويلًا وهو دون التيام الأول ثم ركع ركوعاً مؤويلًا وهو دون التيام الأول ثم ركع ركو م مؤويلًا وهو دون الركوع الأول ثم مبعد وهو دون السجود الأول ثم أنصرف.. متفق عليه.

#### السالة التاسعة؛ خطبة الكسوف:

ذهب الحنفية والحنابلة إلى أنّه لا خطبة لصلاة الكسوف: وذلك لخبر: ، فإذا رأيتم ذلك فادعوا الله، وكبَروا، وصلّوا وتصدّقوا، فأمرهم -عليه الصلاة والسلام- بالصلاة، والدّعاء، والتّكبير، والصّدقة، ولم يأمرهم بخطبة، ولو كانت الخطبة مشروعة فيها لأمرهم بها: ولأنّها صلاة يقعلها المنفرد في بيته؛ فلم يُشرع لها خطبة. وقال المالكيّة: يُنْدَب وعظ بعدها، يشتمل على الثناء على الله، والصلاة والسلام على نبيّه، لفعله عليه الصلاة والسلام. ولا يكون على طريقة الخطبة، لأنّه لا خطبة لصلاة الكسوف.

طريعة، وعجبة للعبية لا يُشترط لهذه الصلاة وكذلك قال المالكية؛ لا يُشترط لهذه الصلاة خطبة، وإنما يُندب وعظ بعدها مشتمل على الثناء على الله، والصلاة والسلام على نبيه؛ لفعله عليه الصلاة والسلام ذلك.

ويندب عند الشافعيّة أن يخطب الإمام بعد

صلاة الكسوف خطبتين كخطبتي الجمعة في أركانهما وسننهما، ولا تعتبر فيهما الشروط كما في العيد اتباعاً للسنة، واستدلوا بحديث عائشة، إن النبي صلّى الله عليه وسلم لما فرغ من صلاته، قام، فخطب الناس فأثنى على الله بما هو أهله، ثم قال؛ إن الشمس والقمر...، متفق عليه. ولا تصح الخطبة إن قدّمها على الصلاة. (الموسوعة الفقهية الكويتية ١٩٠/٢٠ ،

والسبب في اختلافهم: اختلاف العلة التي من أجلها خطب رسول الله صلّى الله عليه وسلم الناس لما انصرف من صلاة الكسوف على ما في حديث عائشة، وذلك أنها روت: أنه لما انصرف من الصلاة، وقد تجلت الشمس، حمد الله وأثنى عليه، ثم قال: ،إن الشمس والقمر آيتان من آيات الله لا يخسفان لموت أحد ولا لحياته... الحديث.

فزعم الشافعي أنه إنما خطب؛ لأن من سُنة هذه الصلاة الخطبة، كالحال في صلاة العيدين، والاستسقاء.

وزعم بعض من قال بقول أولئك أن خطبة النبي عليه الصلاة والسلام إنما كانت يومئذ؛ لأن الناس زعموا أن الشمس إنما كسفت لموت إبراهيم ابنه عليه السلام. وإنما خطب بعد الصلاة ليعلمهم حكمها، وهذا مختص به، وليس في الخبر ما يدل على أنه خطب كخطبتي الجمعة. (بداية المجتهد ١٧٠/١).

والأرجع أن الإمام إذا فرغ من الصلاة استُحبً له أن يخطب المصلين بما يناسب المقام، والأصَح أنْها خطبة واحدة، والدليل على أن لصلاة الكسوف خطبة الحديث الذي روته عائشة رضي الله عنها عند البخاري، فقد جاء فيه مخطب الناس فقال.... وعنها أيضا قالت مغليه وسلم -، فصلى رسول الله - صلى الله عليه وسلم -، فصلى رسول الله - صلى الله عليه وسلم- بالناس... فخطب الناس فحمد الله وأثنى عليه ثم قال: إن الشمس والقمر آيتان من وأن عليه ذلك فادعوا الله وكبروا وصلوا وتصدقوا، ثم قال: يا أمة محمد، ما من أحد أغير من الله أن يزني عبده أو تزني أمته. يا أمة محمد والله لو تعلمون ما أعلم لضحكتم قلبلاً وليكيتم

الشمس والقمر آيتان من آيات الله لا يتخسفان لوت أحد ولا لحياته ، فإذا رأيتم ذلك فادعوا الله وكبروا وصلوا .

كثيراً، (رواه البخاري ومسلم)، وكذلك الحديث الذي رواه عبد الله بن عمرو رضي الله عنهما، فقد جاء فيه ، وقضى صلاته فحمد الله وأثنى عليه ثم قال...، (رواه أحمد وغيره). وكذلك الحديث المروي عن أسماء رضي الله عنها قالت: فانصرف رسول الله -صلى الله عليه وسلم-وقد تجلت الشمس، فخطب فحمد الله بما هو أهله ثم قال: أما بعد، (رواه البخاري). وغير هذه الأحاديث كثير، وكلها تذكر أنه عليه الصلاة والسلام بعد أن يفرغ من صلاته يقف فيخطب الناس.

#### المسألة العاشرة: اجتماع صلاة الكسوف بغيرها من الصلوات:

إذا اجتمع صلاتان كالكسوف مع غيره من الجم<mark>عة أ</mark>و فرض آخر أو العيد، أو الج<mark>نازة</mark> أو الوتر فأيهما يقدم؟

قال الشافعية والحنابلة، يقدم الفرض إن خيف فوته، لضيق وقته، وإلا بأن لم يُخف فوت الفرض، يقدم الكسوف.

ゴー

Î

111 4 - 1auc 740

- السنة التاسعة والأربعون

ويقدم الخسوف على الوتر باتفاق الشافعية والحنابلة، كما يقدم عند الشافعية على التراويح، وإن خيف فوت الوتر أو التراويح؛ لأنه أكد، ولأن الوتر يمكن تداركه بالقضاء. وتقدم التراويح على الخسوف عند الحنابلة إذا تعذر فعلهما؛ لأنها تختص برمضان وتفوت بفواته. (الفقه الإسلامي وأدلته//٥٥٨).

وعلى ذلك فصلاة الكسوف لا ينبغي أن تشغل عن الصلاة المكتوبة، فإما أن تُصلَّى المكتوبة أولاً -ويكون ذلك إن كان وقتها قد ضاق-، ثم تُصلَّى صلاة الكسوف، وإما أن تُصلَّى صلاة الكسوف أولاً ويُضرغ منها قبل انتهاء وقت المكتوبة لتبقى للمكتوبة فترة كافية.

وللحديث بقية إن شاء الله، والحمد لله رب العالمين.



المُسَدُ بِدُ الَّذِي لَمُ مَا فِ السَّحَوَتِ وَمَا فِ الْأَرْضِ وَلَهُ الْمُسَدُّ فِ الْتَحْمَةُ وَهُوَ الْحَكِمُ الْخَيْرُ ، (سبا: ١)،

وأشهد أن لا إله إلا الله، وأشهد أن محمدًا عبده ورسوله، وبعد: فهذا هو المقال السابع في هذه النظرات، وقد طال فيها الكلام فجاوز المنهج المرسوم لها، وقد اقترب الشهر الفضيل- شهر رمضان-، لذا فقد أن للقلم أن يُوضَع قبل أن تكتمل تلك النظرات لكن ما لا يُدرك كله لا يُترك جلّه، ولذا فسأختصر الكلام فيما بقي اختصارًا أرجو أن يكون غير مُخلَ في مقالي شهر رجب وشعبان، وسأسوق في هذا المقال استدلال القائلين بعدم إيقاع الطلاق في الحيض برواية من روايات حديث ابن عمر-رضي الله عنهما-، وبحديث موقوف عنه ومناقشتهما، وبالله تعالى التوفيق والسداد:

> استدل المانعون من إيضاع الطلاق البدعي بحديث ابن جريج عن أبي الزبير.

1

i.

1331 5

العدد ٥٨٢ - السنة التاسعة والأربعون

وقد روى هذا الحديث عن عبد الملك بن جريج جمعُ من أهل العلم منهم:

١- حجاج بن محمد عند مسلم (١٤٧١)، والنسائي (٣٣٩٢)، ولفظه: عن ابن جريج: أخبرني أبو الزبير، أنه سمع عبد الرحمن بن أيمن، مولى عزة، يسأل ابن عمر، وأبو الزبير يسمع ذلك، كيف ترى في رجل طلق امرأته حائضا؟

فقال: طلق ابن عمر امرأته وهي حائض على عهد رسول الله صلى الله عليه وسلم، فسأل عمر رسول الله صلى الله عليه وسلم، فقال: إن عبد الله بن عمر طلق امرأته وهي حائض.

فقال له النبي صلى الله عليه وسلم: ليراجعها، فردها، وقال: «إذا طهرت فليطلق، أو ليمسك،.

#### معدد العزيز

قال ابن عمر؛ وقرأ النبي صلى الله عليه وسلم؛ وَبَأَيُّهَا الَيْنُ إِذَا طَلَتَتُمُ الْتِسَةَ طَلِتَوُمُنَّ ، (الطلاق: ١) فِيْ قُبُل عدَتُهُنُ.

۲- أبو عاصم عند مسلم (۱٤٧۱)، وقال: نحو هذه القصة.

٣- عبد المجيد بن عبد العزيز عند الشافعي
٣- عبد المجيد بن عبد العزيز عند الشافعي
٥- وسلم: «مُرُه فليراجعها، فردًها عليً ولم يرها
شيئًا، فقال: إذا طهرت فليطلق أو ليمسك».

٤- روح بن عبادة، عند أحمد (٥٥٢٤)، وفيه: فقال النبي صلى الله عليه وسلم: «ليراجعها عليًّ، ولم يرها شيئًا، وقال: فردها، إذا طهرت فليطلق، أو يمسك».

٥- عبد الرزاق في مصنفه (١٠٩٦٠)، وعنه أبو

داود (٢١٨٥)، ولفظ عبد الرزاق، قال: عن ابن جريج قال: أخبرنى أبو الزبير أنه سمع ابن عمر، وسأله عبد الرحمن بن أيمن مولى عروة، كيف ترى في رجل طلق امرأته حائضا؟

فقال: طلق عبد الله بن عمر امرأته وهي حائض على عهد النبي صلى الله عليه وسلم. فسأل عمر النبي صلى الله عليه وسلم، فقال النبي صلى الله عليه وسلم: فليراجعها. فردها، ولم يرها شيئًا. فقال: إذا طهرت فليطلق، أو ليمسك. قال ابن عمر؛ وقرأ النبي صلى الله عليه وسلم؛ حَالَيا التَّي إِنَّا طَلْتُتُد النُّيَّة بَطَلِقُوهُنَّ ، (الطلاق: ١) في قُبْل عدتهن .. ونحوه لأبي داود.

ورواه عنه مسلم (١٤٧١)، ولم يسق لفظه وقال: بمثل حديث حجاج وفيه بعض الزيادة. قال الحافظ في الفتح (٩ /٣٥٣)؛ فأشار إلى هذه الزيادة، ولعله طوى ذكرها عمدا.

وهذه الزيادة رواها عن ابن جريج عن أبي الزبير: روح، وعبد المجيد بن عبد العزيز، وعبد الرزاق. وعبد الملك بن عبد العزيز بن جريج مدلس. وأبو الزبير: محمد بن مسلم بن تدرس مدلس. وقد صرحا بالتحديث، فانتفت شبهة تدليسهما. فبقي تفرد أبي الزبير بتلك الزيادة: «ولم يرها شىئا-.

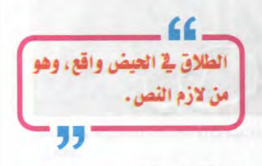
قال الحافظ في الفتح في هذا الحديث (٢٥٤/٩): واستاده على شرط الصحيح، فإن مسلمًا أخرجه من رواية: حجاج بن محمد عن بن جريج، وساقه على لفظه ثم أخرجه من رواية أبي عاصم عنه وقال: نحو هذه القصة. ثم أخرجه من رواية عبد الرزاق عن بن جريج، قال: مثل حديث حجاج، وفيه بعض الزيادة، فأشار إلى هذه الزيادة، ولعله طوى ذكرها عمدا ..

ثم نقل بعد قوله هذا قول ابن عبد البر، والخطابي، والشافعي في استنكار هذه الزيادة وأقرها.

وقال الخطابي في معالم السنن (٣ /٢٣٥): حديث يونس بن جبير أثبت من هذا.

وقال أبو داود جاءت الأحاديث كلها بخلاف ما رواه أبو الزيير.

وقال أهل الحديث؛ لم يرو أبو الزبير حديثًا أنكر من هذا.



وقد يحتمل أن يكون معناه:

- أنه لم يره شيئًا باتًا يحرم معه المراجعة، ولا تحل له الا بعد زوج.

- أو لم يرد شيئا جائزا في السنة ماضيًا في حكم الاختيار وإن كان لازمًا على سبيل الكراهة والله iala.

وخالف في ذلك القائلون بعدم وقوع الطلاق: قال ابن حزم في المحلى (٩ /٣٨٢) في هذا الحديث: وهذا إستاد في غاية الصحة. لا يحتمل التوجيهات».

والحديث له متابع عند سعيد بن منصور قال: حدثنا حديج بن معاوية، نا أبو إسحاق، عن عبد الله بن مالك، عن ابن عمر، أنه طلق امرأته وهي حائض، فانطلق عمر إلى رسول الله صلى الله عليه وسلم فقال: إن عبد الله طلق امرأته وهي حائض. فقال رسول الله صلى الله عليه وسلم: ليس ذلك بشيء، (ينظر: سنن سعيد بن منصور ١٥٥٢).

قلت والمتابع ضعيف، لأمور ثلاثة:

الأول: فيه: حديج بن معاوية شيخ سعيد بن منصور. قبال البخاري في التاريخ الكبير (۳۸۸/۱۱۵/۳)؛ حديج بن معاوية بن حديج بن الرجيل أخو زهير الجعفي سمع ابن إسحاق روى عنه أحمد بن يونس، وأبو داود؛ يتكلمون في بعض حديثه.

وقال النسائى في الضعفاء (ص٢٩) .: ليس بالقوي. ونقل ابن عدي في الكامل (٣ /٣٥٦) عن يحيى معين قوله: ضعيف ليس بشيء.

الثاني: فيه أبو إسحاق السبيعي عمرو بن عبد الله، وهو على ثقته مدلس، وقد عنعن.

الثالث: فيه: عبدالله بن مالك بن الحارث الهمداني. اختصر حاله الحافظ في التقريب. فقال (ص٣١٩ رقم: ٣٥٦٥): مقبول. وقد ضعفه

# うろう 3

1331 هـ - العند ٨٨٠ - السنة التاسعة والأربعون



الألباني في الإرواء (٢٠/٧ / ٢٠٥٩) ب: عبد الله ابن مالك.

وقد استدل بهذه اللفظة ابن حزم في المحلى على عدم وقوع الطلاق في الحيض في ثلاث حالات كما سبق قريبًا، واستدل بها ابن القيم على عدم وقوعه مطلقا.

وقد استدل ابن حزم أيضًا بحديث ابن عمر موقوفًا من طريق: «عبد الوهاب بن عبد المجيد الثقفي نا عبيد الله بن عمر عن نافع مولى ابن عمر عن ابن عمر أنه قال في الرجل يطلق امرأته وهي حائض، قال ابن عمر: لا يعتد لذلك، (المحلى ٩ /٥٧٣).

وقال (٩ /٣٨١): «وقد ذكرنا قبل الرواية الصحيحة من طريق عبيد الله بن عمر عن نافع عن ابن عمر فيمن طلق امرأته حائضًا: أنه لا يعتد بذلك».

وقال ابن القيم في زاد المعاد (٥ /٢١٦): «الثاني: أنه قد صح عن ابن عمر- رضي الله عنه- بإسناد كالشمس من رواية عبيد الله، عن نافع عنه، في الرجل يطلق امرأته وهي حائض، قال: لا يعتد بذلك وقد تقدم ..

وهذه الرواية عن ابن عمر-رضي الله عنهما-غير مسلمة لهذين الإمامين، فهذا الحديث قد رواد ابن أبي شيبة (١٧٧٥٢)، وابن الأعرابي (۱۷۵۱)، والبيهقي (۱۵٤۰۲)، وقال: قال يحيى: وهذا غريب ليس يُحدّث به إلا عبد الوهاب الثقفي، وغيرهم من نفس المخرج الذي رواه ابن حزم منه من طريق عبد الوهاب بن عبد المجيد الثقفي، ولفظ ابن أبي شيبة: حدثنا أبو بكر قال: نا عبد الوهاب الثقفي، عن عبيد الله بن عمر، عن نافع، عن ابن عمر، في الذي يطلق امرأته وهي حائض، قال: «لا تعتد بتلك الحيضة.

وهذا الحديث يؤخذ منه خمسة أشياء: ١- أن الطلاق في الحيض واقع، وهو من لازم

النص. ٢- أن العدة تحتسب بالحيض، وهو من إشارة

النص.

٣- أن الحيضة التي وقع فيها الطلاق لا تحتسب من العدة، وهذا يؤخذ من منطوق النص.

٤- أن الحيضة التي تستقبلها المرأة تحتسب من العدة، وهذا يؤخذ من مفهوم النص.

٥- بيان المراد من الرواية المختصرة التي احتج بها ابن حزم، لهذا الحديث.

فهو حجة للجمهور في وقوع الطلاق في الحيض، وغايته أنها لا تعتد بتلك الحيضة التي وقع فيها الطلاق، لا لابن حزم ومن تبعه فانتبه.

ولذا قال ابن عبد البر (١٥ /٦٦): وقد احتج بعض من ذهب إلى أن الطلاق في الحيض لا يقع وأن المطلق لا يعتد بتلك التطليقة بما روي عن الشعبي أنه قال: إذا طلق الرجل امرأته وهي حائض لم يعتد بها في قول ابن عمر عن النبي صلى الله عليه وسلم.

وهذا من الشعبي إنما معناه:

- لا يعتد بتلك الحيضة في العدة.

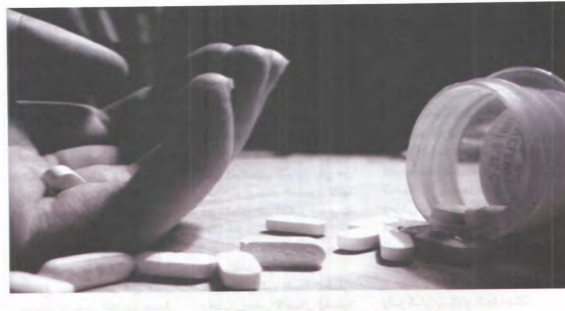
- ولم يرد لا يعتد بتلك التطليقة.

وقد روي عنه ذلك منصوصًا رواه شريك عن جابر عن عامر: في رجل طلق امرأته وهي حائض؟ قال: يقع عليه الطلاق، ولا يعتد بتلك الجيضة ..

وقد أخرج ابن أبى شيبة هذا المعنى- «ولا يعتد بتلك الحيضة، عن عشرة أنفس منها حديث ابن عمر السابق، وهي: جابر بن زيد (١٧٧٥٩)، وأبي قلابة (١٧٧٥١)، وأخرجه عبد الرزاق (۱۰۹۲۷)، وشريح (۱۷۷۵۳)، وطاووس (۱۷۷۵٤)، وسعيد بن المسيب (١٧٧٥٥)، وإبراهيم (١٧٧٥٦)، وعامر (١٧٧٥٧)، وعطاء (١٧٧٥٨) وأخرجه عبد الرزاق (١٠٩٦٩)، وخلاس (١٧٧٦٠)، وابن سيرين (١٧٧٦١)، ويعضها مختصر. هذا ما يسره الله في هذا المقال، والله أعلم.

1 1221 a - Ilane TAD - Ilmin ą

ヨー





### علة تحريم الانتحار . . أسبابه ودوافعه

المستشار/ أحمد السيد علي المستشار/ أحمد السيد علي المسيدة علي أنائب رئيس هيئة قضايا الدولة

الحمد لله، والصلاة والسلام على رسول الله، وعلى آله وصحبه ومن والاه، وبعدُ: فما يزال حديثنا موصولاً عن حكم الانتحار، ونقول مستعينين بالله تعالى:

> الحمد لله، والصلاة والسلام على رسول الله، وعلى آلـه وصحبه ومن والاه، وبعدُ: فما يـزال حديثنا موصولاً عن الانتحار، فنقول وبالله تعالى التوفيق:

الوقفة الخامسة: أعراض التفكير في الانتعار هناك بعض العلامات التي

تظهر على الشخص الذي يُقدم على الانتحار، بينها المتخصصون في دراساتهم، من أهمها:

١- الاكتئاب: والذي يعني: الشعور بالحزن الشديد والتعاسة،والإحباط،والعجز وعدم القيمة، واليأس من الحياة ومن تغيُّر الواقع.

٢- التغيرات المفاجنة في السلوك: مثل: التغير في نمط النوم، أو نمط الطعام، والإهمال في الدراسة أو المعمل، وإهمال الشخص لعمل، وإهمال الشخص والمهرد الخارجي، والتحدث عن الانتحار والموت بصورة غريبة. وفقد الاهتمام

بالأنشطة المعتادة والانسحاب منها، وفقد المتعة في الأمور المحبية إليه، والتحدث عن فقد الأمل والشعور بالذنب أو اليأس، ونقد الذات، والقلق النفسي، والخمول والسوداوية، والانعزال والانطواء، والحقد على المجتمع، والشكوى من المبداع، وقلة التركيز، والتخلص من المقتنيات الشخصية الثمينة.

٣- تعاطي المخدرات والمسكرات. ٤- القيام بأعمال المخاطرة المبالغ بها: كالقفز من مكان مرتفع، أو عبور الطريق وسط سيركثيف أو مسرع.

٥- ألامتناع عن أخذ دواء ضروري: كالأنسولين مثلا. ٦- الانسبحاب من مواقف الاتصال الاجتماعي والرغبة فالعزلة.

٧- المعاناة من التقلبات المزاجية: كأن يشعر الشخص بالتفاؤل في يوم ما وبالإحباط في اليوم التالي

٨- الهوس بفكرة الوفاة أو الموت أو العنف. ううう

1

1331 6- 11airt 7A0

And I'll

٩- الشعور بالانحسار أو اليأس بشأن موقف ما.

١٠- التحدث عن الانتحار: كالتلفظ بعبارات مثل سأقتل نفسى، أو أتمنى لوكنت ميتًا ، أو «أتمنى لو أنني لم أولد ».

٧- الحصبول على وسيائل الانتحار: مثل شراء بندقية أو تخزين حبوب الانتحار.

٨- محاولة فاشلة أو أكثر في تجرية الانتحار.

إن وجود أي من هذه العلامات يستحق الاهتمام من قبل

الأخرين كالوالدين أو المقريين، وإن وجود عدد منها يعتبر مؤشرًا واضحًا على أن الشخص في خطر وعلينا إدراكه.

إن الذين يعانون من اضطرابات انفعالية يؤذون أنفسهم بشكل أكبر وأشد قسوة، فلا يجب على الوالدين التهاون بأيُّ من حالات إيذاء النفس؛ لأنها قد تتطور إلى تفكير جدي في الانتحار.

#### الوقفة السادسة : هل يعد تعريض النفس للتهلكة انتحازاة

قد يعرّض المرء نفسه للخطر، بامتهان بعض الأعمال الخطرة التي قد تُودي بحياته، أو تدفعه روح المغامرة والتشويق إلى الإتيان ببعض الأعمال الخطرة، مثل قيادة السيارات بسرعة جنونية، أو الوقوف بقمم الجبال، أو تسلق أعلى البنايات، أو القفز إلى المياه من ارتفاعات شاهقة، وكثير من الشباب الآن يقوم بهذه الأمور وغيرها ليصور نفسه بكاميرا الهاتف المحمول فيما بات معروفا باسم (السيلفي)، فيترتبعلى بعض هذه الأعمال هلاكه، فهل يُعدَ منتحرًا أم لا؟

أولا: لا يجوز للمسلم أن يخالف القوانين التنظيمية التي تضعها الدولة، وتحقق مصالح أفرادها؛ فطالما لم تخالف هذه القوانين الشريعة الإسلامية، فلم تحرم حلالا، أو تحل حرامًا، أو تضع الناس في ضيق وعَنت، وذلك لقوله تعالى: (يَأَيُّهُ ٱلَّذِينَ مَامَنُوا أَطِيعُوا ألَّهُ وَأَطِيعُوا ٱلرَّسُولَ وَأَوْلِي ٱلْآَسَ مِنْكُرٌ فَإِن

لْنَزْعَتْمُ فِي شَقَ، فَرَدُوهُ إِلَى ٱللَّهِ وَٱلْرَسُولِ إِنْ كُمْمُ الْمُؤْمِنُونَ بِٱللَّهِ وَٱلْيُوْمِ ٱلْأَحْرِ دَلِكَ خَيرٌ وَأَحْسَنُ تَأْوِيلُا ) (النساء: ٥٩)، فإن خالف المسلم القوانين التنظيمية التي وضعت لصلحته، فأدى ذلك إلى هلاكه فإنه يأثم، ولا يُعَدّ منتحرًا لعدم قصده قتل نفسه. ثانيًا: لا يجوز للمسلم أن يعرض نفسه للخطر حتى ولو كان لأداء الطاعة: فلا يجوز للمسلم تعريض نفسه للخطر؛ لقوله تعالى: ( وَتَكْتُوا بِأَنِيكُ ال الملكر ) (البقرة: ١٩٥) حتى وتوكان يودي الطاعات، فقد رخص الله عز وجل للمريض والمسافر الإفطار في نهار رمضان، بل يجب عليهما الإفطار، ويحرم الصيام إن ترتب على الصيام هلاكهما، قال تعالى: (فَهُن كَانَ مِنكُم مَّ بِينْسَا أَوْ عَلَىٰ سَغَرٍ فَعِدَةٌ فِنْ أَيَّامٍ مر (البقرة: ١٨٤)، والحالة الوحيدة المستثناة هي حالة الجهاد في سبيل الله تعالى. الوقفة السابعة، الألعاب الإلكترونية

### التي تدفع للانتحار:

مع التقدم العلمي المذهل في هذا القرن، وظهور الهواتف المحمولة، بدأ الكثير من الناس في استغلالها استغلالا سيئًا، وبدأ بعض المغرضين في استهداف الأطفال، والشباب بما يعرف بالألعاب على تلك الهواتف، وانشغل بها الكثيرون حتى أدمنوها، وبعض هذه الألعاب سببت لمتابعيها، كثير من المشكلات، وباتت مصدرًا لتهديد من يلعبها، دفعت بعضهم للانتحار، فما هي هذه الألعاب؟، وما حكمها؟ وما حكم

#### من مات بسببها؟ أمثلة لبعض الألعاب الانتحارية:

جاء بمقالة: ٥ ألعاب تسبب القتل والانتحار بين الأطفال، بموقع ،أخبار الآن، بالشبكة العنكبوتية: (بسبب الانتشار الكبير للألعاب الإلكترونية الخطيرة، باتت واحدة من مهددات الحياة؛ واحدة من مهددات الحياة؛ قيام الراهقين بعمليات قتل وكان آخر تلك الحوادث هو قيام أحد المراهقين بمحافظة قيام أحد المراهقين بمحافظة قيام الالتدرية بقتل مدرسته في منزلها لينفذ تعاليم أحد الألعاب الإلكترونية.

نتابع معًا عدد من الألعاب الإلكترونية التي تسببت في حالات عنف وجرائم قتل، ومنها:

#### Counter Strike aust -1

هي اللعبة التي تسببت في عدد حوادث أكبر من غيرها: بسبب عدم قدرة اللاعب على التفرقة بين الواقع الحقيقي والافتراضي: حيث قام أحد المراهقين بقتل شخص قام بقتله داخل اللعبة، في حين قام مراهق آخر بقتل جدته واصابة جدته الأخرى: لأنه يفعل ذلك في اللعبة.

۲- لعبة Grand Theft Auto هي الأخرى يفقد خلالها هي الأخرى يفقد خلالها البلاعب على التفرقة بين مراهقان أصدقاء باستخدام بندقية آلية في قنص ركاب الدراجات النارية: لأنه نفس ما يقومون به في اللعبة، كما

#### وتهيب دار الإفتاء المصرية بالجهات المنية تجريم لعبة الحوت الأزرق، ومَنْعَها بكل الوسائل المكنة.

انزوى مراهق آخر ليفاجئ شخصًا مارًا ببندقيته المشهرة تجاهه ليقتله سريعًا لاعتقاده بأنه هكذا سيفوز في اللعبة.

#### ٢- لعبة الحوت الأزرق:

بالرغم من أن لعبة الحوت الأزرق لا تصبب الأطفال والمراهقين بصعوبة الفصل بين الحقيقة والخيال، إلا أنها تطلب منهم القيام بأفعال غريبة ولا منطقية للوصول للمستورات التالية، وفي المستويات الخمس الأخيرة تطلب منهم القيام بأعمال عنف وقتل أخرين أو قتل انفسهم، حيث تسبب حالات وفاة وانتحار تعدت المائة منهم أكثر من ١٥ حالة في الجزائر وثلاث حالات فيمصر. بعد الاطراع على ما ورد بالسؤال من طبيعة اللعبة الالكترونية المسماة بدالحوت Blue Whale ent تهدف أو تؤدي إليه؛ ترى دار الإفتاء المصرية أنه يحرم شرعًا المشاركة فيها، وعلى من استدرج للمشاركة فيها أن يسارع بالخروج منها. وتهيب دار الإفتاء المصرية بالجهات المعنية تجريم لعبة الحوت الأزرق، ومنعها بكل الوسائل Itazis.

كما قررت الشريعة الإسلامية أن الأصل في الدماء الحرمة، وسنّت من الأحكام والحدود ما يكفل الحفاظ على نفوس الأدمييين، ويحافظ على حماية الأفراد واستقرار المجتمعات، وسدّت من الذرائع ما يمكن أن يمثل خطرًا على ذلك في الحال والمآل.

كما أن النقش على الجسد بالة حادة -كسكين أو نحوها-يدخل تحت الوشم المحرم شرعًا، والوشم عبارةً عن غرز إبرة أو مسلة أو نحوهما غرز إبرة أو مسلة أو نحوهما الإمام النووي في شرح صحيح مسلم ،: (الوشم: أن تغرز إبرة أو أو العصم أو الشفة أو غير ذلك من بدن المرأة حتى يسيل الدم، أو النّورة فيخُضَرَ، وقد يفعل ذلك بدارات ونقوش).

ومن عَظَم شأن الدّم فإنه أول ما يُقَضَى فيه بين الخلائق يوم القيامة؛ فعن عبد الله بن مسعود رضي الله عنه قال: قال النبي صلى الله عليه وآله وسلم: «أَوَّلُ مَا يُقْضَى بَيْنَ النَّاسِ فِي الدَّمَاءِ» رواه البخاري). آه.

وللحديث بقية إن شاء الله تعالى.

الأسرة المسلمة

## الأفراح في الحظور واللياح الاختيار المحيح للأزواج (٢)

الحمد لله رب العالمين، وصلاة وسلامًا على خاتم الأنبياء والمرسلين، وبعد:

فقد تحدثنا في العدد السابق عن الترغيب فقد تحدثنا في العدد السابق عن الله عن في الزواج وفوائده، ونتكلم هذه المرة بعون الله عن الاختيار الصحيح بين الأزواج.

#### اختيار الرجل الصالح:

على المرأة التي ستقدم على الزواج إن كانت ترجو ما عند الله ثم الحياة السعيدة في الدنيا : أن تتبع هدي النبي صلى الله عليه وسلم في اختيار الزوج، فيكون الدين والخلق هو أساس الاختيار، والسؤال عن صلاته وصيامه، وعقيدته واهتمامه هو الأمر الجدير بالبحث عنه والاطمئنان عليه، هذا لمن أرادت أن تعيش بإذن الله مع رجل إن أحبها أكرمها، وإن كرهها لم يظلمها.

ゴイー

DAT

أما التي ستفرّط في ذلك أو تدعي أنها ستجري لزوجها بعد الـزواج عمليات تجميل وتحسين للصورة، وتستمع في ذلك لنصائح المفتين المتطوعين بالإفتاء بالضلالات، فيقولون لها: خذيه فهو شاب طيب ومؤهله عال ومستواه الاجتماعي مرموق، فتقول لهم: إنه لا يصلي، فيقولون لها: حاولي أنت هدايته، والبركة فيك، لكن لا تضيع منك فرصة العمر، وأحيانا لو رفضت يقول أهلها كلامًا جارحًا لها فيقولون: هل ستبقين جالسة عندنا، وأبوك وأمك سيموتون، وليس أحد من إخوانك سيتحملك، وإن جلست

اعداد الم د. جمال عبد الرحمن

عند واحد منهم فستكونين خادمة لزوجته، فتستسلم المسكينة تحت وطأة هذه الحماقات والسفاهات، وتقع فريسة لمن لا دين له ولا خلق، فيذلها بجبروته الذل الحقيقي.

وأحيانًا يحدث العكس، فيرفض الأهل أو البنت رجلاً ذا دين وخلق بزعم أنه فقير، أو راتبه صغير ومؤهله حقير، وهي-بسلامتها- حصلت على مؤهل أعلى منه، وكل ذلك صور مقبوحة مفضوحة لا يأتي من ورائها إلا العنت والذل والحياة النكدة، وتنتشر في الأرض الفتنة ويكثر الفساد العريض.عن أبي هريرة رضي الله عنه أن النبي صلى الله عليه وسلم قال: «إذا أتاكم من أن النبي صلى الله عليه وسلم قال: «إذا أتاكم من قتنة في الأرض وفساد عريض ، (صحيح ابن ماجه فتنة في الأرض وفساد عريض ، الكفاءة مطلوبة، لكن الغلو في المسائل حتى تصل الأمور لموازين غير شرعية، فهذا نذير بالفساد الكبير.

وعن أبي حاتم المزني رضي الله عنه قال: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: إذا جاءكم من ترضون دينه وخلقه فأنكحوه، إلا تفعلوا تكن فتنة في الأرض وفساد، قالوا: يا رسول الله وإن كان فيه؟ قال: إذا جاءكم من ترضون دينه وخلقه فأنكحوه، ثلاث مرات(صحيح الترمذي

للألباني ١٠٨٥).

وعن عائشة رضي الله عنها قالت: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: تخيروا لنطفكم فانكحوا الأكفاء وأنكحوا إليهم (صحيح ابن ماجه للألباني (١٦١٥).

عن ابن عباس رضي الله عنهماقال: جاءرجل إلى النبي صلى الله عليه وسلم فقال: إن عندنا يتيمة؛ وقد خطبها رجل معدم ورجل موسر، وهي تهوى المعدم ونحن نهوى الموسر فقال رسبول الله صلى الله عليه وسلم: «لم يُرَ للمتحابَّيْن مثل النكاح (صحيح ابن ماجه للألباني ١٥٠٩).

#### صفات الزوجة الصالحة:

والذي قيل للمرأة من قبل؛ يقال للرجل من بعد، فعليه أن يبحث أيضًا عن الدين والخلق.

عن أبي هريرة: أن النبي صلى الله عليه وسلم قال: إذا صلت المرأة خمسها، وصامت شهرها، وحصنت فرجها، وأطاعت زوجها: قيل لها: الحنلي الجنة من أي أبواب الإلياني (٦٦).

وعنه مرفوعًا أيضًا: «تنكح المرأة لأربع: لمالها، ولحسبها، ولجمالها، ولدينها؛ فاظفر بذات الدين تربت يداك (صحيح البخاري (٥٩٩).

(تنكح المرأة لأربع) أي لأجل أربع؛ أي أنهم يقصدون عادة نكاحها (لمالها)، (ولحسبها) شرفها بالآباء والأقارب، وقيل: أراد بالحسب هنا أفعالها الحسنة الحميلة،

إن كان عقد النكاح لأجل المال وكان أقوى الدواعي إليه فالمال إذن هو المنكوح.

(ولجمالها) أي حسنها ويقع على الصور والمعاني.

قال الماوردى: فإن كان عقد النكاح لأجل المال وكان أقوى الدواعي إليه فالمال إذن هو المنكوح، فإن اقترن بذلك أحد الأسباب الباعثة على الائتلاف جاز أن يثبت العقد وتدوم الألفة، وإن تجرد عن غيره فأخلق بالعقد أن ينحل وبالألفة أن تـزول، سيما إذا غلب الطمع وقل الوفاء، وإن كان العقد رغبة في الجمال فذلك أدوم ألفة من المال؛ لأن الجمال ألصق بالمرأة والمال صفة زائلة، وقد كرهوا شدة الجمال البارع لما يحدث عنه من شدة الإدلال المؤدى إلى قيضة الاذلال.

(ولدينها) ختم به: إشارة إلى أنها وإن كانت تنكح لتلك الأغراض، لكن اللائق الضرب عنها صفحًا وجعلها تبعًا وجعل الدين هو المقصود بالذات فمن ثم قال: (فاظفر بذات الدين) ثم قال: (فاظفر بذات الدين) ثم قال: (فاظفر بذات الدين) ثم قال: الخترها وقريتها من بين سائر النساء ولا تنظر إلى غير لاصقتا بالتراب من شدة الفقر إن لم تفعل.

قال القاضي: عادة

الناس أن يرغبوا في النساء ويختاروها لاحدى أربع خصال عدها، واللائق بذوى المروءات وأرباب الديانات أن يكون الدين مطمح نظرهم فيما يأتون ويذرون سيما فيما يدوم أمره ويعظم خطره، فلذلك حث المصطفى صلى الله عليه وسلم بآكد وجه وأبلغه فأمر بالظفر بذات الدين الذي هو غاية النغية ومنتهى الاختيار، والطلب الدال على تضمن المطلوب لنعمة عظيمة وفائدة جليلة. وقوله: تربت: أصله دعاء لكن يستعمل لمعان أخر كالمعاتبة والإنكار والتعجب وتعظيم الأمر والحث على الشيء وهو المراد أيضا هنا.

#### تحريم الزواج بدون ولي:

ومن شرع في الزواج فليكن على شرع الله وشرطه، فلا بركة في عصيانه ومخالفة أمر رسوله صلى الله عليه وسلم. فخير الهدي هديه.

عن عروة عن عائشة قالت: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: . أيما امرأة نكحت بغير إذن وليها فنكاحها باطل- مرتين- ولها ما أعطاها بما أصاب منها. فإن كانت بينهما خصومة فذاك إلى لا ولي له . (صحيح أبي داود للألباني ٢٠٨٣).

وعن عائشة أن رسول الله صلى الله عليه وسلم قال: أيما امرأة نكحت بغير إذن وليها فنكاحها باطل فنكاحها باطل فنكاحها المر بما استحل دخل بها فلها المهر بما استحل

التوحية رجب ١٩٤١ هـ - المدد ٨٨٠ - السنة التاسعة والأربعون

من فرجها، فإن اشتجروا فالسلطان ولي من لا ولي له، (صحيح الجامع للألباني ٢٧٠٩).

قال الطيبي: (أيما امرأة نكحت) أي تزوجت، وفي رواية: (أنكحت نفسها) وهي أوضح (بغير إذن وليها) أي تزوجت بغير إذن متولى أمر تزويجها من قريب أو غيره (فنكاحها باطل) أي فعقدها باطل، (فنكاحها باطل فنكاحها باطل) كرره لتأكيد إفادة فسخ النكاح من أصله وأنه لا ينعقد موقوفا على إجازة الولى وأنه ركب على ثلاثة؛ فيفسخ بعد العقد، ويفسخ بعد الدخول، ويفسخ بعد الطول والولادة. (فإن دخل بها فلها المهر بما استحل من فرجها)، (فإن اشتجروا) أي تخاصم الأولياء وتنازعوا (فالسلطان) يشمل القاضي (مولى من لا مولى له) أي: من ليس له ولى خاص، وفيه إثبات الولاية على النساء كلهن لما سبق، فيشمل البكر والثيب والشريفة والوضيعة. قال القاضى: وهذا يؤيد منع المرأة مباشرة العقد مطلقا، إذ لو صحت مباشرتها للعقد لأطلق لها ذلك عند عضل الأولياء واختلافهم ولما فوض الى السلطان.

ううう

3

1111 4

ā

مورة أخرى من الزواج العرم، لا يجوز لامرأة مسلمة أن تزوّج نفسها، ولا أن يلي زواجها امرأة مثلها، وانتظروا ذلك الحديث،عن أبي هريرة قال: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: ، لا تُزوج المرأة المرأة، ولا

لا مانع من أن يتزوج رجلان كل واحد منهما أخت الآخر ما دامت كل واحدة منهما لها مهرها مستقلاً.

تزوج المرأة نفسها؛ فإن الزانية هي التي تزوج نفسها ، (صحيح ابن ماجه للألباني (١٥٣٩). مورة قائلة من الزواج المعرم (الشغار):

عن أبي هريرة رضي الله عنه قال: نهى رسول الله صلى الله عليه وسلم عن الشغار. زاد ابن نمير: والشغار أن يقول الرجل للرجل: زوجني ابنتك وأزوجك ابنتي، أو زوجني أختك وأزوجك أختي (صحيح المخاري ٢٩٦٠).

وعن ابن عمر رضي الله عنهما أن رسول الله صلى الله عليه وسلم نهى عن الشغار. والشغار: أن يزوج الرجل ابنته على أن يزوجه الآخر ابنته ليس بينهما صداق (صحيح البخاري ٥١١٢).

إذا لا مائع من أن يتزوج رجالان كل واحد منهما أخت الأخر ما دامت كل واحدة منهما لها مهرها مستقلاً، ومهر كل واحدة منهما على حسب حال زوجها. ولكن المنوع أن تكون كل زوجة بنفسها ثمنا ومهرًا للأخرى. وكثيرًا ما يتحايل بعض الناس على هذا الأمر فيدفع أحدهما للأخر . 1 ألضًا من الدراهم مثلاً،

ويقول له هذا مهر ابنتك، ويعقد عليها. ثم يأتي الآخر بعدها بقليل ويرد نفس المبلغ الذي استلمه ويقول له: هذا مهر ابنتك فزوجنيها، فترجع الأموال إلى صاحبها ولم يُدفع في البنتين درهم واحد.

والصواب: أن تعطى كل بنت مهرها تُجهز منه نفسها أو تدخره، أو كما جرى العرف تُجهز به أثاث بيتها ويُكتب في قائمة ويوقع عليها زوجها لاستيفائها عند اللزوم، أما الرواج بدون مهر أو بصورة التحايل السابقة فمفاسده كثيرة: أولها مخالفة شرع الله سبحانه. لقوله تعالى: وتأثرا النساء:

ولعل من مفاسد ذلك الزواج أنه إذا غضبت واحدة من هاتين الزوجتين أو طلقت فمصير الروجة الثانية معروف، وأكثر ما يسهل وقوع هذا الظلم هو غياب المهر عند الزوجتين.

#### صورة رابعة من الزواج المعرم المردود:

إذا زوج ابنته وهي كارهة فنكاحه مردود:

عن خنساء بنت خدام الأنصارية أن أباها زوجها وهي ثيب فكرهت ذلك فاتت رسول الله صلى الله عليه وسلم فرد نكاحه(صحيح البخاري ٥١٣٨).

نسأل الله أن يسعدنا في بيوتنا ويبارك لنافي أزواجنا وأولادنا، ويهدينا لكل ما فيه خير لنا،

## قصة فاطمة بنت النبي صلى الله عليه وسلم وشجرة الجنة ليلة الإسراء

نواصل في هذا التحذير تقديم البحوث العلمية الحديثية للقارئ حتى يقف على حقيقة هذه القصة التي اشتهرت على ألسنة القصاص والوعاظ، وإلى القارئ الكريم التخريج والتحقيق:

#### أولا: أسباب ذكر هذه القصة:

متنبغو اللداعية من القصص العامة.

الحلقة

TTY

۱- اشتهار هذه القصبة لوجودها في بعض كتب السنة، وهي الكتب المسندة التي جمعها مؤلفوها عن طريق تلقيها عن شيوخهم بأسانيد إلى النبي صلى الله عليه وسلم، واغتر بذلك القصاص والوعاظ ومن سنفوا في مناقب فاطمة رضي الله عنها.

٢- هذه القصة كما سنبين في المنتقفة المنتقفة المنتقفة المنتقفة المنتقبة المنتق المنتقبة المنقبة المنتقبة المنتقبة المنتقبة المنتقبة المنقبة المنقبة المنتقبة المنقبة المنتقبة المنتقبة المنتقبة المنتقبة المنتقبة المنتقبة المنتقبة المنقبة المنقبة المنتقبة المنتية المنتقبة المنتقبة المنتة المنتقبة المنتقبة المنتقبة ال

اعداد الم على حشيش

صلى الله عليه وسلم إلى السماء، وفيها: أن النبي صلى الله عليه وسلم دخل الجنة ووقف على شجرة من شجر الجنة لم يرَ في الجنة شجرةً مثلها في الحسن والرائحة والثمر، وفيها: أن النبي صلى الله عليه وسلم تناول ثمرة من ثمار هذه الشجرة فأكلها.

٣- وإن تعجب فعجب كما سنبين أيضًا في متن القصة:

أن النبي صلى الله عليه وسلم عندما أكل هذه الثمرة وهو في الجنة صارت نطفة في صلبه صلى الله عليه وسلم، فلما هبط إلى الأرض واقع خديجة فحملت بفاطمة، فكلما اشتاق النبي صلى الله عليه وسلم إلى رائحة الجنة شمَّ فاطمة رضي الله عنها وقال: دإن فاطمة ليست كنساء الآدميين،.

S

1331 0

- 1121.6

- السنة التاسعة والأربعون

٤- وسنبين في تحقيق هذه القصة نقد المتن، ونقد المتن، ونقد المتن، ونبين أيضًا أن أهل الصناعة (ونبين أيضًا أن أهل الصناعة المناعة المناعا المناعة المناعالمم مناعة المناعة المناعا

الحديثية كما استعملوا التواريخ والوفيات في نقد الإسناد. استعملوه أيضًا في نقد المات كما نبين في تحقيق هذه المتن كما نبين في تحقيق هذه التصة، وهذا النوع من علوم الحديث ذكره الأمام السيوطي في مدريب الراوي، (٢/٣٤٩) النوع (٢٠) وقال: التواريخ والوفيات هو فن مهم به يُعرف اتصال الحديث وانقطاعه، وقال سفيان الشوري، الما استعمل الرواة الكذب استعلمنا لهم التاريخ، اه.

٥- وإن تعجب أيضًا فعجب في هذه الأيام في المؤتمرات والصحف والقنوات من تجده فيردد مزاعم المستشرقين، ومنهم ،شاخت، الذي ادعى-زورًا وبهتائا- أن المحدثين اعتنوا بالنقد الخارجي، أي من ناحية الرواة ولم يعتنوا بالنقد الداخلي، وهو نقد المتن، اه.

قات: قول هذا المستشرق (شاخت) بدل على أنه ليس عنده مثقال ذرة علم عن الصناعة الحديثية ولا مناهج أئمة الجرح والتعديل، وحسبك هذه القصة وغيرها من آلاف الأحاديث المقترنة بالمجروحين، فكيف سؤلت ليعضهم نفسه أن يردد قول هذا المستشرق، وينشره في صحيفة مشهورة خلال الشهر الماضى بدعوى التجديد، ويدعى عدم اعتناء المحدثين بنقد المتن؛ لأن لديهم عقولا مغلقة، تقوم على منهجية نقلية يسيطر عليها أوهام مثل (حدثنا، أخبرنا)، (ابن القيم قال) .. ولا بد من تطوير علم الحديث من فحص

السند إلى فحص المتن .. اه ..

وصدق الله تعالى: روم الله مَن يُخْلِلُ فِي أَنَّهُ بِعَتْمَ عَلَمُ وَلَا عُنْكَ ولا عمر، (الحج: ٨)، كيف سولت لك نفسك أن تجادل بغير علم، وتدعى أن هناك عقولا مغلقة سيطر عليها أوهام دابن القيم قال»: يسخر من ابن القيم ويقول لا بد من تطوير علم الحديث من فحص السند الى فحص المتن. وهذا القول أكبر دليل على أن عقلك مغلق وعلى بصرك غشاوة فلم تر كتاب الإمام العلامة ابن القيم المسمى المنار المنيف في الصحيح والضعيف، وكله قواعد في نقد المتون وتطبيق القواعد على الأحاديث وربطها أيضًا بالرواة. فلا يهمنا ذكر اسم صاحب هده الافتراءات، ولا ذكر الصحيفة التي نشرتها، بقدر ما يهمنا بيان الحقيقة ردًا على هؤلاء الذين يرددون افتراءات المستشرقين خاصة المستشرق ، شياخت، الذي ولد سنة (۱۹۰۲م)، وتوقي سنة (۱۹۰۹م)، وانتُدبَ في جامعة القاهرة عام ١٩٣٤م، أستاذًا زائرًا حتى عام .01949

٢- وهذه الافتراءات يرددونها في كل عصر ويجادلون بها بغير علم، ومبلغ علمهم نقل سموم الاستشراق، ولكن الله سبحانه عيويد هذا الدين بمن يكشف عارهم ويبين عوارهم، فلقد رد على هذه الفرية من قبل العلامة المعلمي اليماني في كتابه الأنوار الكاشفة، (ص٢٢٣) ط. عالم الكتاب، بيروت، غرة شهر رجب سنة ١٣٧٨ أي قبل

أن يموت ، شاخت ، باثني عشر عامًا، مبينًا منهج أئمة الجرح والتعديل في نقد المتن وارتباطه بنقد السند، فقال: ، ولما كان الأئمة قد راعوا في توثيق الرواة فيما جاء بمنكر، صار الغالب أنه فيما جاء بمنكر، صار الغالب أنه سنده مجروح أو خلل، فلذلك مساروا إذا استنكروا الحديث نظروا في سنده فوجدوا ما يبين وهنه فيذكرونه، وكثيرًا ما يستغنون بذلك عن التصريح بحال المتن، اهـ.

٧- أما سخريته من ، حدثنا-أخبرنا، فهي سخرية من أعلى صيغ التحمُّل التي بُني عليها علم الإسناد، قال الإمام (ص٢٠١): «اعلم أن الإسناد في التاسمي في رقواعد التحديث (ص٢٠١): «اعلم أن الإسناد في أصله خصيصة فاضلة لهذه الأمة. ليست لغيرها من الأمم). قال ابن حزم: «نقل الثقة عن الثقة يبلغ به النبي صلى الله عليه وسلم مع الاتصال (أي بحدثنا- وأخبرنا) خصَّ الله به.

وإن تسخروا من خصيصة هذه الأمة فانتم تدمرون السنة. بل الدين؛ حيث قال الإمام ابن المارك في مقدمة صحيح مسلم،: «الإستاد من الدين، ولولا الإسناد لقال من شاء ما شاه،.

٨- أهـل البدع يـريدون أن يتخلصوا من السند حتى لا يفتضح أمرهم فينشرون ضلائهم ويقول من شاء ما شاء. ففي هذه القصة- قصة رفاطمة بنت النبي صلى الله



عليه وسلم وشجرة الجنة ليلة الإسراء، - أوردها الشيعة في كتبهم المشهورة عندهم، فمنزوعة السند، وهذا دأب كل مبتدع ضال، فعلى سبيل المثال على الحصر؛

أ-أورد القصة حجة الشيعة محمد باقر المجلسي في بحار الأنوار، ط مؤسسة الوفاء ببيروت في ستة عشر موضعًا، منها: (٤/٤، ١١٩/٨، ١٢٩/٨، ١٨٩/٨، ١٩٣/١٨، ٢٩٣/١٩.

ب- وأوردها حجتهم محمد بن الحسن الحر العاملي في «الفصول المهمة في أصول الأمة» (٣٨١/١) ط. مؤسسة معارف إسلامي بغير إسناد.

ج- وأوردها أبو الحسن علي بن إبراهيم القمي إمامهم في تفسير القمي، (٧/١٧) بغير إسناد.

د- وأوردها إمامهم الطبطبائي في تفسير الميزان، (١٩٥/١١. ١٤/١٣).

هـ- وأوردهـا حجتهم أبو علي الفضل بن الحسن الطبرسي في «تفسير مجمع البيان» (٣١/٦) بغير إسناد.

#### فاندة:

قال شيخ الإسلام الإمام ابن تيمية في مجموع الفتاوى، تيمية في مجموع الفتاوى، أحاديث كثيرة جدًا، راج كثير منها على أهل السنة. وروى خلق كثير منها أحاديث، حتى عسر تمييز الصدق من الكذب على أكثر الناس، إلا على أنمة



الحديث العارفين بعلله متنا وسندًا،.اهـ.

وسنبين كيف استطاع أئمة الحديث أن يبينوا بطلان هذه القصة سندًا ومتنًا.

#### فاتياد المتن

رُوِي عن عائشة أم المؤمنين رضي الله عنها قالت: كنْتُ أرى رسول الله صلى الله عليه وسلم يُقبَلُ فاطمة. فقلتُ: يا رسول الله التي كنْتُ أراك تفعله من شيئًا ما كنْتُ أراك تفعله من منيئًا ما كنْتُ أراك تفعله من أند علي ما كنْتُ أراك تفعله من أذ خلت الجنة فوقفت على أذ خلت الجنّة فوقفت على الجنّة شجرة هي أحسن منها، منها حُمرة: فتناولْتُ تَمرة من

تَمَرتها فأكلتُها فصارت نُطفة في صلبي، فلما هبَطُتُ إلى الأرض واقعت خديجة فحملت بفاطمة؛ فإذا أنا اشتقتُ إلى رائحة الجنّة شممتُ ريح فاطمة، يا حميراء إنَّ فاطمة ليست كنساء الأدميين ولا تعتلُ كما بعتلُون، اه.

#### ثالثًا: التغريج:

١-هذا الخبر الذي جاءت به هذه القصة: أخرجه الإمام الحافظ الطبراني في المعجم الكبير، (١٠٠٠/٤٠٠/٢٢) قال: حدثنا عبد الله بن سعيد بن حدثنا عبد الله بن سعيد بن أبي شيبة الرهاوي، حدثنا أبو قتادة الحراني، حدثنا سفيان الثوري، عن هشام بن عروة، عن أبيه، عن عائشة قالت: عليه وسلم يُقَبَّلُ هاطمة...)

٢- وأخرجه الإمام ابن الجوزي في الموضوعات، (٤١٢/١) قال: أنبأنا محمد بن أبي طاهر، أنبأنا الحسن بن علي عن الحسين الدارقطني، عن أبي حاتم البستي، حدثنا محمد بن العباس الدمشقي، حدثنا عبد الله بن ثابت بن حسان الماشمي. حدثنا عبد الله بن واقد الحراني عن سفيان الثوري به.

٣- وأخرجه الإمام الحافظ ابن حبان في المجروحين، (٣٠/٢) وقال: أخبرناه محمد بن العباس الدمشقي بخرسان قال: حدثنا عبد الله بن ثابت

بن حسان الهاشمي الحراني قال: حدثنا عبد الله بن واقد ده.

#### رابغا، التحقيق،

١- حديث عانشة وقصة شجرة الجنة والثمرة التي أكلها منها ليلة الإسراء فصارت نطفة في صلب النبي صلى الله عليه وسلم، وعندما هبط إلى الأرض واقع خديجة فحملت بفاطمة. هذا حديث غريب انضرد به عبد الله بن واقد أبو قتادة الحراني عن سفيان الشوري. كما هو مبين من التخريج.

٢- هذه الغرابة أقرها الإمام الذهبي في الميزان، (٢/٥١٧/٢)؛ حيث أورد حديث القصة بإسناد الإمام الحافظ ابن حبان وهو الإسناد الذي ذكرناه في التخريج ثالثًا:

أخبرناه محمد بن العباس الدمشقي، حدثنا عبدالله بن ثابت بن حسان الهاشمي الحراني، حدثنا عبد الله بن واقد أبو قتادة الحراني.

ثم قبال الأمام الذهبي: «ثم وجدت له إستادًا آخر عن أبي قتادة رواه الطبراني عن عبدالله بن سعيد الرقي، عن أحمد بن أبي شيبة الرهاوي. عن أبي قتادة فهو الآفة.

قلت: هذا الإسناد ذكرته في (التخريج، أولاً.

فانعقدت الآفة بعبدالله بن واقد أبو قتادة الحراني.

٣- ثم حكم الإمام الذهبي على الحديث الذي جاءت به القصة فقال: (هذا حديث موضوع

#### مهتوك الحال .-

والموضوع بينه الإمام السيوطي في «تدريب الراوي» (٢٧٤/١) النوع (٢١) فعرفه اصطلاحًا، ثم ذكر رتبته، ثم بيَّن حكم روايته فقال: «والموضوع هو روايته مقال: «والموضوع هو شرّ الضعيف وأقبحه، وتحرم أي معنى كان سواء الأحكام والقصص والترغيب وغيرها. الا مقرونًا ببيان وضعه . اه. قلتُ: وآف ه هذا الخبر الذي حاءت به القصة وأكد عليه الإمام الذهبي هو عبد الله بن واقد أبو قتادة الحراني.

قال الإمام الحافظ ابن حبان ع المجروحين، (۲۹/۲)؛ عبد الله بن واقد الحراني أبو قتادة غفل عن الإتقان؛ فكان يحدث على التوهم، فيرفع المناكير عن الثقات؛ حتى لا يجوز الاحتجاج بخبره،.

قال الإمام الحافظ ابن أبي حاتم في الجرح والتعديل، (١٩٢/٢/٢)، سألت أبي عن أبي قتادة الحراني فقال: تكلموا فيه، منكر الحديث، ذهب حديثه. اه.

وقال: سألت أبا زرعة عن أبي قتادة الحراني قلتُ: ضعيف الحديث؟ قال: «نعم لا يحدث عنه . اه.

وقال الإمام البخاري في الضعفاء الصغير، (١٩٨): تركوه،-

ونقل الإمام الذهبي في الميزان . (٤٦٧٢/٥١٧/٢) أقوال أئمة

الجرح والتعديل التي ذكرناها وأقرها، وقال ابن معين: «ليس بشيء، اهـ.

#### خامسا: تقد المتن:

بعد أن بينا نقد هذا الحديث سندا، فقد نقده الإمام الذهبي متنًا كما بينا أنفًا، قال: هذا حديث موضوع مهتوك الحال. وهداهو الإمام ابن الجوزي ينقد المتن فقال في الموضوعات (۱۳/۱۱): رهادا حديث موضوع، لا يشك المبتدئ ف العلم في وضعه، فكيف بالمتبحر. ولقد كان الذي وضعه أجهل الجهال بالنقل، والتاريخ، فإن فاطمة ولدت قبل النبوة بخمس سنين، وقد تلقفه منه جماعة أجهل منه، فتعددت طرقه، وذكره الإسراء كان أشد لفضيحته، فإن الإسراء كان قبل الهجرة بسنة، بعد موت خديجة، فلما هاجر أقام بالدينة عشر سنين، فعلى قول من وضع هذا الحديث، يكون لفاطمة يوم مات النبى صلى الله عليه وسلم عشر سنين وأشهر، وأين الحسن والحسين، وهما يرويان عن رسول الله صلى الله عليه وسلم، وقد كان لفاطمة من العمر ليلة المعراج سبع عشرة سنة، فسبحان من فضح هذا الجاهل الواضع، على يد نفسه .. اه.

قلتُ: هذا هو نقد المتن المرتبط بنقد السند، أما يستحي أدعياء التحذير من التقليد للمستشرقين.

هذا ما وفقني الله إليه وهو وحده من وراء القصد.

î:

1331 8-

ILELL TAG

- Imit

التاسعة والأربعون

اتفاق القرون الخيرة من

### الصحابة وتابعيهم على:

اتبات صفة (الكلام) لله وحملهم إياها على العقيقة .

خلافًا بما يعتقده الأشاعرة حيال هذه الصفّة بقصرها على (الكلام النفسي)

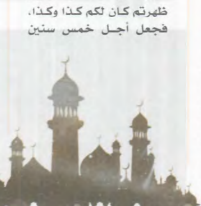
> الحمد لله، والصلاة والسلام على رسول الله وعلى آله وصحبه ومن والاه. ويعد: فعقب ذكر أدلة القرآن والسنة على إثبات أنه مع اعتقاد تنزيه الله عن مشابهة الحوادث ومماثلتها، نذكر من أقوال الصحابة بحق إثبات واعتقاد ذلك: أ-الصعابة على إثبات صفة (الكلام) على حقيقتها وبما يتضمن رد شبه القائلين بحلول العهادث

۱- قول أبي بكر الصديق لرؤساء قريش: (لا والله. لكنه كلام الله وقوله)، وذلك ردًا على قولهم له: (هذا مما أتى به صاحبك؟)، وقصة ذلك كما رواها ابن عباس-وبنحوه عن ابن مسعود والبراء- أن المشركين

كانوا يحبون أن تظهر فارس على الروم لأنهم أصحاب أوثان، وكان المسلمون يحبون أن تظهر الروم لأنهم أهل كتاب على فارس، فذكر ذلك لأبي بكر هذكره لرسول الله. فقال صلى الله عليه وسلم: أبو بكر لهم، فقالوا: اجعل بيننا وبينك أجلا، فإن ظهرتا كان لنا كذا وكذا، وان ظهرتم كان لكم كذا وكذا.

المعاد 1 أ.د. محمد عبد العليم الدسوقي

الأستاذ بجامة الأزهر



فلم يظهروا، فذكر أبو بكر ذلك لرسول الله، فقال: (ألا جعلتها إلى دون)، أراه قال: (العشر)، قال سعيد بن مبير: البضع ما دون العشر، ثم ظهرت الروم بعد، قال: فذلك قوله: (التر ) فَلِيَت مَنْ عَدٍ عَلَيهِ سَعْلُوْن مَنْ عَدٍ عَلَيهِ سَعْلُوْن ألوُن ألوُن الروم/1:0). هـكذا رواه الترمدذي

(20) تحلقة (20)

هـ كـذا رواه الـترمـذي والنسائي وابـن جريـر من غير ما طريق.. وقـد حكا البخاري في (خلق أفعال العباد) (ص٢٤) عن أبي بكر أنه لما نزلت الآيات خرج يصيح ويقول: حكلام ربي.. وأيا ما كانت صيغة الرواية ففيها على حد قول الأصـبهاني في

Enz

うろうい

ĵ.

1331 هـ - العدد ٨٨٠ - السنة التاسعة والأربعون

الحجة (٣٦١/١): بإثبات الحرف والصوت، لأنه إنما تلا عليهم القرآن بالحرف والصوت وقال: (هو كلام الله)».

۲- ما جاء عن ابن مسعود من أنه كان يُقَبِّل المصحف، ويقول: (كلام ربي، كلام ربي)، يعني: ليس حكاية ولا عبارة عنه كما يدعي الأشاعرة.

٣- ومن قوله: (من كان يحب أن يعلم أنه يحب الله، فليعرض نفسه على فهو يحب الله، فإنما القرآن كلام الله).. وقد ذكر هذين الأثرين الشيخ الحكمي في معارج القبول (٢٠٢/١)، وغيره.

٤- ما أخرجه البخاري (٧٢٧٧) عنه في باب

(fi

1331 هـ - العدد ١٨٥ - السنة التاسعة والأربعون

الاقتداء بسنن الرسول، وفيه قوله صلى الله عليه وسلم: (إن أحسن الحديث كتاب الله)، وفي (خلق أفعال العباد) (ص٢٥) عنه بلفظ: (أصدق الحديث كلام الله). ٥- وكذا ما روى عنه من قوله: (القرآن كالام الله، فمن رد منه شيئا فإنما يرد على الله). وفي بعضها بلفظ: (القرآن كالام الله فلا تصرفوه على آرائكم).. وعنه-كما في شرح أصول السنة للالكاني (٢١٠/١)-قوله: (من حلف بالقرآن فعليه بكل آية بمين)، وزاد عليه بعضهم: (ومن كفر بحرف منه فقد كفربه أجمع)، قال اللالكائي معلقًا: ، والكفارة لا تجب إذا حُلف بمخلوق ... يعنى: فدل ذلك على أن القرآن غير مخلوق.

> الإجماع منعقد على أن القرآن كلام الله حقيقة، وليس كلام المعاني دون الحروف . 53

٦- وما جاء عنه موقوفا: (إذا تكلم الله بالوحى سمع صوته أهل السماء)، قال السجزي في رسالته لأهل زبيد (٣٤/١): «وهذا الخبر ليس في رواته إلا إمام مقبول" .. كما روي عنه مرفوعًا لكن بلفظ: (إذا تكلم الله بالوحي، سمع أهل السماء للسماء صلصلة كجر السلسلة فيصعقون، فلايزال كذلك حتى يأتيهم جبريل. فإذا جاءهم فزع عن قلوبهم، قال: فيقولون: يا جبريل ماذا قال ريك؟، فيقول: الحق، فيقولون: الحق الحق)، وهوفي الصحيحة (١٢٩٣).

٧- ما أخرجه البخاري في باب قول الله: (كُن يَوْم خُوْف يل) (الرحمن/٢٩) من قول ابن مسعود مرفوعًا: (إن الله يحدث من أمره ما يشاء)، وهوطرفمن حديث أخرحه أبو داود وغيره عنه، وفيه قوله: (كنا نسلم في الصلاة ونأمر بحاجتنا، فقدمت على رسول الله وهو يصلى، فسلمت عليه فلم يرد على السلام، فأخذنى ما حدث، فلما قضى صلاته قال عليه السلام: (إن الله يحدث من أمره ما يشاء، وإن الله قد أحدث ألا تكلموا في الصلاة).

٨- وما أخرجه عن ابن عباس بلفظ: "يا معشر المسلمين: كيف تسألون أهل الكتاب عن شيء، وكتابكم الذي أنزل الله على نبيكم

أحدث الأخبار بالله محضا ثم يُشب، وقد حدثكم الله أن أهل الكتاب قد بدلوا من كتب الله وغيروا، فكتبوا بأبديهم وقالوا: (هومن عند الله ليشتروا به ثمنا قليلا)، أو لم ينهاكم ما جاءكم من العلم عن مسألتهم، فلا والله ما رأينا رجلا منهم يسألكم عن الذي أنزل عليكم"، وقد أعقبهما البخاري بقوله في الباب الذي وليه: "وإن حدثه لا يشبه حدث المخلوقين"، ذلك أن كلامه تعالى محدث-أي: منزل-عند الخلق وعند النبي لا عند الله، فالإنزال حادث والمنزل قديم.

٩- وكذا ما أخرجه اللالكاني (١٩٧/١) عنه من تفسيره لاية: ( فَرْمَا عَرْبَا غَرْ دَيْ عَنْ المَحْرَةِ، (٢٨/١)، قال ترجمان القرآن: في منا ترجمان وما أخرجه عنه بعد، من أن رجلًا قال بعد أن وضعت جنازة: (اللهم رب القرآن اغفر له)، فوثب إليه ابن عباس فقال: «مَهْ، القرآن منه، القرآن كلام الله ليس بمربوب، منه خرج واليه يعود».

۱۰ وروی عن عمر رضي
 الله عنه قوله: (إن هذا
 القرآن كلام الله فضعوه على
 مواضعه).

١١- وعن عثمان رضي الله عنه قوله: (ما أحب أن يأتي علي يوم ولا أنظر في كلام الله)، يعني القراءة في المصحف.

قال عمرو بن دينار: أدركت تسعة من أصحاب رسول الله يقولون: من قال: القرآن مخلوق، فيو كافر.

١٢- وعن على-وقد قال له الخوارج يوم صفين: حكمت رجلين؟ - قال: (ما حكمت مخلوقا، إنما حكمت القرآن ،، وفي رواية: رما حكمت الا القرآن ... قال اللالكائي معلقا؛ وكان معه أصحاب رسول الله ومع معاوية أكثر منه، فهو إجماع بإظهار، من غير اختلاف ولا إنكار .. وعن عمرو بن دينار: أدركت تسعة من أصحاب رسول الله يقولون: من قال: القرآن مخلوق، فهو كافر، ۱.هـ من شرح أصول السنة (٢٠٧/١). ١٣- وعن خباب رضي الله عنهقوله: (تقرب الي الله بما استطعت، فإنك لن تقرب إلى الله بشىء أحب اليه من كلامه)، وقد ذكر قلك النصوص: الأجرى في الشريعة، والبيهقي في الاعتقاد، والشيخ الحكمي في المعارج، وعقب الحكمي بقوله: «فهذه النصوص من الكتاب والسنة وإجماء الأمة على أن القرآن كلام الله تكلم

به حقيقة، وأنه هو الذي قال: (آلم) (آلمص)، (آلر)، (آلمر)، (كهيعص)، (طه)، (طسم)، (حم). (عسق)، وليس كلام الله المعاني دون الحروف، ولا الحروف دون المعاني، بل حروفه ومعانيه عين كلام الله).ه.

١٤- كما جاء عن ابن عمر قوله فيما أخرجه اللالكائي (٢١٠/١): «القرآن كلام الله غير مخلوق».

١٥- ما كان من أمر أسماء بنت أبي بكر، فقد كانت إذا سمعت القرآن تقول-فيما أخرجه البخاري في (خلق أفعال العباد)-: "كلام ربى كلام ربي ... ويلاحظ هنا: أنه لم يقع في الصدر الأول ولا الشاني من يزعم أن القرآن مخلوق حتى يحتاج إلى إنكاره، ولكن قد ثبت عنهم إضافة القرآن إلى الله وتمجيده بأنه كلام الله تعالى على الحقيقة .. كذا تنبه له ونبه عليه البيهقي في (الأسماء)، وقد ناسب هذا وطابق ما جاء بالعنوان.

#### ب- بعض أقوال أعلام القرون الفاضلة وأثمة الذاهب للا إثبات صفة الكلام لله تعالى:

وممن تفوهوا بإثبات صفة الكلام مع اعتقاد التنزيه وعدم المشابهة للحوادث لردً عادية الجهمية ومن تأثر بهم من الأشاعرة وغيرهم: الحسن البصري (ت١١٠). حيث قبال في تفسير آية لقمان ٢٧ (وَزَرَ أَنْسَاق الْأُرْضِ من مُحرة أَنْسَاق) (الأية): لو

أن ما في الأرض من شجرة منذ خلق الله الدنيا إلى أن تقوم الساعة أقلام، والبحر يَمدُه من بعده سبعة أبحر لتكسرت الأقلام ونفدت البحور ولم تنفد كلمات الله: (فعلت كذا، صنعت الله: (فعلت كذا، صنعت الله على عباده)، وما ذاك الأه على عباده)، وما ذاك

وقتادة (ت١١٧)، حيث قال في تفسيرها ما نصه: «يقول لو كان شجر الأرض أقلامًا ومع البحر سبعة أبحر مدادًا لتكسرت الأقلام ونفدت البحور قبل أن تنفد مجائب ربي وحكمته، وكلماته وعلمه... وبمثله عن أبي الجوزاء ومطر الوراق، كذا ذكره اللالكائي

ي شرح السنة (٢٠٠/١). والإمام أبو حنيفة (ت١٥٠). فقد نقل عنه تلميذه أبو يوسف قوله فيما ذكره له الذهبي في العلو (ص١١٢): مناظرت أبا حنيفة ستة أشهر، فاتفق رأينا على أن فهو كافر،.

ولتلميذه أبي يوسف يعقوب القاضي (ت١٨٢)، قوله كما في (شرح أصول السنة) (٢٤٢/١)، «من قال: القرآن مخلوق فحرام كلامه، وفرض مباينته... ولحمد بن الحسن تلميذه أيضًا (ت١٨٩) قوله كما في العلو: «القرآن كلام الله وليس من الله شيء



الرافضة شر من القدرية ، والحرورية شر منهما والجهمية شر هذه الأصناف .

> مخلوق .. وكـــذا حـمـاد بــن زيـد (ت١٧٩)، ونص عبارته: (القرآن كـلام الله نزل به جبريل، ما يجاد لون إلا أنه ليس في السماء إله). (إنّ كل شيء مخلوق والقرآن ليس بمخلوق والقرآن أعظم من خلقه لأنه يقول للشيء: كن، فيكون.. فلا يكون شيء أعظم مما يكون بـه الخلق، والقرآن كلام الله).

"

ووكيع (ت١٩٧)، قـال عن المريسي وكـان يقول بخلق القرآن: (عليه وعلى أصحابه لعنة الله، القرآن كـلام الله)، وضـرب وكيع إحـدى يديه على الأخرى وقـال: (سيئ ببغداد يقال له المريسي، يستتاب فإن

تاب والا ضربت عنقه)، ومما قاله: (الرافضة شر من القدرية، والحرورية شر منهما، والجهمية شر هذه الأصناف، قال الله: روَّكُمُ الله مُوسَى تَصْلِمًا ) هذه الأصناه، قال الله: (النساء/١٦٤، ويقولون: أفعال العباد) للبخاري (ص.١٣٠٩).

ولوكيع قوله أيضاً فيما ولوكيع قوله أيضاً فيما رواه عنه الذهبي في العلو (مر10): من شك أن غير مخلوق- فهو كافر، فير مخلوق- فهو كافر بالاجماع، وهو في الشريعة القرآن مخلوق. فهو كافر، وإلى لقاء آخر. والحمد لله رب العالمين.



1

1331 8

Tene Too

السنة التاسعة والأربعون

## حراسات خرآنية الأمثال في القرآن

## ضرب المثل بالنور

الحمد لله، والمسلاة والسلام على رسول الله صلى الله عليه وسلم، وبعد:

فمع مَسْل جديد من الأمثال القرآنية، وهو في الأمثال القرآنية، وهو في وهو في قوله تعالى: «أللَّهُ وهو في قوله تعالى: «أللَّهُ وَرُو كَمْنَكُونَ وَأَلاَرُض مَنْ وَرُو كَمْنَكُونَ وَيَاعَةً التَّعالَمُ المُناعُ في تُعالَمة التَّعالَمة مُنْتَحَد رَبَّوْنَه لا مَرْقَعَ وَلا مَنْتَد لِنُور من يَقَاة وَيَصْرِ الله الأمثل للتَاس وَالله مِكْل مَن عَلَيْ (النور: ٣٥).

ضرب الله تعالى لقَلْب المؤمن وما فيه من الهدى والعلم مثلًا بالمشكاة؛ أي: بالمصباح في الزجاجة

#### اعداد 🚺 مصطفى البصراتي

الصافية المتوقّدة من زيت طيب، وذلك كالقنديل، وفي تلك المتكاة زجاجة من أصفى الزجاج حتى شبهت بالكوكب الدُّرَيَ في بياضه وصفائه، وهي مثل القلب، وشبَهه بالزجاجة لأنها جمعت أوصافًا هي في قلب المؤمن.

وتقريبًا لأذهان الناس وتصوراتهم المحدودة شبّه الله نوره بنور مصباح في زجاجة، وكأن زجاج هذا المصباح في إضاءته وصفائه كوكب عظيم من الكواكب السيارة، وزيت المصباح مستخرج من زيت الزيتون من شجرة مباركة لصفائه وبريقه يضىء

بنفسه قبل إضاءته ومس النار له، لأن الزيت الصافي يرى من بعيد كأنه ذو شعاع فإذا مسته النار. ازداد ضوءًا على ضوء، ومثل ذلك قلب المؤمن يعمل بالهدي الإلهى قبل أن يأتيه العلم، فإذا جاءه العلم ازداد نورًا على نور، وهداية على هداية؛ لأن الله تعالى هو الذي أبدء الموجودات، وخلق العقل نورًا هاديًا، فالعاقل يدرك عظمة المخلوقات ويهتدي إلى خالقها؛ فإذا اكتملت الهداية بالكتاب الإلهي المنزل واستفاد الإنسان بإرشادات الرسول المرسل؛ وضحت الأمرور وضوح الشمس، ويرشد الله تعالى لهدايته، ويوفق عباده لاختيار المصواب، بهذه الأمثلة كلها تتضح الرؤية

التوحييك رجب ١٤٤١ هـ - العدد ٥٨٢ - السنة التاسعة والأربعون

يبين الله تعالى للناس الأمثلية الموضّحة، ودلائل الإيمان ووسائل الهدايية الكافيية، لترسيخها للا الأذهان

> للحق بالنظر والعقل واعمال الفكر. ويبين الله تعالى للناس الأمثلة الموضحة، ودلائل الإيمان ووسائل الهداية الكافية، لترسيخها في الأذهان، من طريق تصوير المعاني بصور المحسوسات المألوفة، والله عالم تمام العلم بكل الأشياء المعقولة والحسية، الباطنة والظاهرة، يمنح الهداية لأهلها، ويوفق للخبر والحق المستعد لتلقيها. (مستفاد من: تفسير ابن كثير، وبدائع التفسير لابن القيم ٣/٢٥٤ . والتفسير الوسيط للزحيلي بتصرف).

#### معانى المقردات:

子

1331

هـ - العدد ٥٨٢ - السنة التاسعة والأربعون

اللَّهُ نَورُ السَّمَاوَات وَالْأَرْضَى، قَالَ القرطبي: النورية كلام العرب: الأضواء المُدركة بالبصر. واستُعمل مجازًا فيما صحَّ من المعاني ولاح: فيقال منه: كلام له نور. ومنه: الكتاب المنير. اه.

مَثَلُ نُورِه كَمَشَكَاة فَيهَا مصباح، المثل تشبيه حال بحال. والضمير في قوله: نوره، عائد إلى اسم الجلالة، أي مثل نور الله.

حكمشكاة، أي صفة كوة غير نافذة في الجدار في الإنارة والتنوير؛ هذا قول أبي السعود في تفسيره، وقال آخرون؛ إن المشكاة هي موضع الفتيلة من القنديل ورجحه ابن كثير رحمه الله.

فيها مصباح الصباح الفتيلة المشتعلة. وقيل الأنبوبة في وسط القنديل هذا ما ذكره القاسمي في محاسن التأويل. وقال ابن عاشور في (التحرير والتنوير): المصباح: اسم للإناء الذي يوقد فيه بالزيت للإنارة، وهو من صيغ أسماء الآلات مثل اسم الصبح، أي: ابتداء ضوء النهار فالمصباح آلة الإصباح أي الإضاءة.

المُصْبَاحُ فِيْ زُجَاجَةَ، أي: هـذا المضوء مشرق فِي زجاجة صافية وقال غير واحد: وهي نظير قلب المؤمن.

الزُّجاجَة كَأَنَّهَا كَوْكَبُ دُرِيٍّ، أي: متلألى وقاد شبيه بالدرف صفائه وزهرته. ( تفسير القاسمي).

ديُوقَدُ من شَجَرَة مُبَارَكَة ، أي: يستمد من زيت زيتون شحرة مباركة.

لا شرقية ولا غربية أي: أنها في منكشف من الأرض، تصيبها الشمس طول النهار، تستدير عليها، فليست خالصة للشرق فتسمى شرقية ولا للغرب فتسمى غربية. (المحرر

الوجيز لابن عطية). أيكاد زينتها يضيء ولو لم تمسسه نار، قال أبو حيان الأندلسي في البحر المحيط، (يكاد زيتها يضيء) حالية معطوفة على حال محذوفة، أي: يكاد زيتها يضيء في كل حال ولوفي هذه الحال التي تقتضي أنه لا يضيء والريت: عصارة حب الزيتون وما يشبهه من كل عصارة دهنية.

وَلُوْ، وصلية. والتقدير: يكاد يضيء في كل حال حتى في حالة لم تمسسه فيها نار. (التحرير والتنوير لابن عاشور).

أنور على نور، أي: اجتمع في المشكاة ضوء المصباح إلى ضوء الزجاجة وإلى ضوء الزيت فصار لذلك نور على نور. واعتقلت هذه الأنوار في المشكاة فصارت كأنور ما يكون. فكذلك براهين الله تعالى واضحة.

يَهْدي اللَّهُ لَنُورِه مَن سَسَاءُ أي: يرشد الله

إلى هدايته من يختاره. هداية خاصة، موصلة إلى المطلوب. (فتح البيان). ويَضُرِبُ اللَّهُ الأُمُثَالَ للنَّاس، أي: ليدنو لهم المعقول من المحسوس. توضيحًا وبيانًا. واللَّهُ بكُلَ شَيْء عَليمٌ أي فلا يخفى عليه شيء.

المعنى التفصيلي:

قال العلامة الشيخ ابن عثيمين: هذه الأية تضمنت عدة أشياء: أولًا: قوله: اللّهُ نُورُ السَّمَاوَات وَالأَرْضِ، هذه الجملة هل هي على ظاهرها وحقيقتها؟ أم هي تحتاج إلى تأويل؟

اختلف فيها أهل السنة وغيرهم كالعادة في بقية آيات الصفات، فذهب أهل التأويل إلى أن الآية لها تأويل وجعلوا التأويل: إما أن (نور) بمعنى منور كما ذهب إليه بعض المفسرين او ان (نور) بمعنى ذي نور كما تقول: رجل عدل. أى: ذو عدل، فمعنى (نور السماوات) أي: ذو نور السماوات والأرض. أي: صاحب نورهما. آي: الخالق للنور فيهما وعليه فيعود هذا المعنى إلى المعنى الأول (أي منور). لكن الاختلاف في التقدير، وهذامذهب أهل التحريف الذين يسمون أهل التأويل والأصح في تسميتهم أهل التحريف؛ لأن التأويل في الحقيقة منه صحيح

إن الله تعالى نور السماوات والأرض فهو نور بذاته، وكذلك أيضاً مسفاته، وكذلك آياته سماها الله تعالى نورا.

ومنه غير صحيح، والأليق بالتأويل غير الصحيح أن يسمى تحريفاً؛ لأنه صرف للفظ عن غير مدلوله بدون دليل، وهذا هو التحريف حقيقة.

هو النجريف حيات أما أهل السنة والجماعة فقالوا: إن الآية على حقيقتها وعلى ظاهرها وأن الله سبحانه وتعالى نور السماوات والأرض، لكن النور نوعان: نور هو ذات الباري جل جلاله وكلامه لما يحصل به من وكلامه لما يحصل به من هو الذي يُهتدى به كقول الخنساء: كأنه علم في رأسه نار.

وهذا غير مخلوق، ونور أخر حسب مخلوق، منفصل بائن عن الله فالنور الذي نرامي الشمس، وفي القمر، وفي النجوم، وفي السرج هذا من النور الحسى المخلوق ثم

النور المخلوق منه أيضا: حسي ومعنوي؛ فالحسي الذي مثلنا به والمعنوي ما ذكره الله تعالى بقوله: (مثل نوره كمشكاة) إلى آخره.

فالطريق السليم أن نقول: نور الله ليس مخلوقا ليس كنور القمر الذي جعله الله تعالى فيه، قال تعالى: «وجعل القمر فيهن نورا، (نوح: ١٦). وليس كنور المصباح، وليس كالنور الذي يكون في قلب المؤمن من العلم والهداية والإيمان، ولكن النور حقيقي لله سبحانه وتعالى؛ فهو نور، وصفاته نور، وكذلك آياته نور، سماها الله تعالى نورًا؛ لأن الله تعالى وصف نفسه بهذا الشيء، ولكن ليس كالنور الذي نتصوره أو نتخيله؛ فإن النبي صلى الله عليه وسلم يقول: حجابه النور لو كشفه لأحرقت سنحات وجهه ما انتهى إليه بصره من خلقه، (رواد مسلم). يعنى لأحرقت سبحات وجهه كل شىء؛ لأن بصره ينتهى إلى كل شيء. إذن أهل السنة والجماعة

وجهه كل شيء: لأن بصره ينتهي إلى كل شيء. إذن أهل السنة والجماعة يقولون: إن الله تعالى نور السماوات والأرض فهو نور بذاته، وكذلك أيضاً صفاته، وكذلك آياته سماها الله تعالى نورًا. قال تعالى: «وَأَرْلَنَا إِيَّكُمْ سماها الله تعالى نورًا.

رجب ١٤٤١ هـ - العدد ١٨٠ - السنة التاسعة والأربعون

فهوسبحانه نور لكن أهل التحريف لما ظنوا أن النورهو مادة الإضاءة أو الضوء نفسه قالوا: هذا عرض بزول، والله سبحانه وتعالى مُنزه عن العرض أوهذا جسم يعنى قابلا للإضاءة والله تعالى منزد عن الحسم على حد تعبيرهم وقواعدهم. لكننا نقول ما الذي يسوغ لنا أن نعدل بالأية عن ظاهرها ولا نقول الله نور السماوات والأرض؛ وقد قال النبي صلى الله عليه وسلم: «أعوذ بنور وجهك الذي أشرقت له الظلمات، فأثبت لوجه نورًا.

قاديت لوجه دورا. إذا تفسير بعض المسرين لقوله تعالى: اللّهُ نُورُ السَّمَاوَاتَ وَالأَرْضَى ب رمنورهما) هذا ليس بصحيح، هذا تحريف. وإنما معناه نور فِرُ وانما معناه نور فورً بذاته وصفاته وآياته تبارك وتعالى. اه. بتصرف. (تفسير ابن عثيمين).

.

うろうす

(جا

133

4

- العدد ٢٨٢ - السنة التاسعة والأربعون

72

قال ابن القيم في اجتماع الجيوش الإسلامية: ص١٢، وقد فسر كونه: والأرض، بكونه مُنور السماوات والأرض، وهادي أهل السماوات والأرض. فبنوره اهتدى أهل السماوات والأرض. وهذا فبنوره اهتدى أهل السماوات والأرض. في السماوات والأرض السماوات والأرض في قائم وهذا قائم به، ومنه اشتق له

اسم النور الذي هو أحد الأسماء الحسني.

أما قوله تعالى: مثل نوره كمشكاة فيها مصباح .... قال ابن القيم: قال أبي بن کعب: مثل نوره في قلب المسلم وهذا هو النور الذي أودعه الله في قلبه من معرفته ومحبته والايمان به وذكره، وهو نوره الذي أنزله اليهم فأحياهم به، وجعلهم بمشون به بين الناس، وأصله في قلوبهم، ثم تقوى مادته فتتزايد حتى تظهر على وجوههم وجوارحهم وأبدانهم، بل وثبابهم ودورهم يبصره من هو من جنسهم، وسائر الخلق له منكر، فإذا كان يوم القيامة برز ذلك النور، وصار إيمانهم يسعى بين أيديهم في ظلمة الجسر حتى يقطعوه، وهم فيه على حسب قوته وضعفه في قلوبهم في الدنيا منهم من نوره كالشمس، وآخر كالقمر، وآخر كالنجوم، وآخر كالسراج، وأخر نعطى نوراعلى إبهام قدمه يضىء مرة ويطفى مرة، إذا كانت هذه حال نوره في الدنيا، فأعطى على الجسر بمقدار ذلك. وضرب الله لهذا النور ومحله وحامله ومادته مثلا بالمشكاة وهي الكوة في الحائط فهي مثل الصدر، وفي تلك المشكاة زجاجة من أصفى الزجاج؛ حتى شبهت بالكوكب الدرى في بياضه وصفائه، وهي مثل

القلب. وشبّه بالزجاجة؛ لأنها جمعت أوصافا هى في قلب المؤمن، وهي الصفاء والرقة والصلابة فيرى الحق والهدى بصفائه، وتحصل منه الرأفة والرحمة والشفقة برقته، ويجاهد أعداء الله تعالى ويغلظ عليهم ويشتد في الحق، ويصلب فيه بصلابته، ولا تبطل صفة منه صفة أخرى ولا تعارضها، بل تساعدها وتعاضدها: (أشداء عل الكفار رحماء سبعة ، (الفتح: ٢٩). (بدائع الفوائد: ٢٥٣/٣ بتصرف).

أ.فَـورُ عَلَى نَـورٍ، قال ابن كثير، نور النار ونور الزيت حين اجتمعا فلا يكون واحد منهما إلا بصاحبه، كذلك نور القرآن ونور الإيمان حين اجتمعا فلا يكون واحـد منهما إلا بصاحبه.

وقوله تعالى: رَيَّهُدِي اللَّهُ لَنُورِهِ مَن يَشَاءُ .. أَي: يرشد اللَّهُ إلى هدايته من دختاره.

ويضرب الله الأمثال للنّاس والله بكل شيء عليم : ذكر سبحانه تفضله في ضرب الأمثال للعباد ليقع لهم العبرة والنظر المؤدي للإيمان. وهو أعلم بمن يستحق الهداية ممن يستحق الضلال.

وآخر دعوانا أن الحمد لله رب العالمين.



## من ثمرات الحب في الله تعالى

الحمد لله، وأصلي وأسلم على من لا نبي بعده، سيدنا محمد صلى الله عليه وسلم وآله، وبعد:

فإن من نعم الله على عبده في دنياه أن يهبه أخًا في الله مخلصًا، لطيف القول، واسع الصدر، وافر العلم، كثير البر، كريم النفس، حسن الاعتقاد، صادق الوداد، عظيم المساعدة كتوم السر، جميل الصبر، باذل النصيحة، ساتر القبيحة، إن غبت عنه عذرك، وان جنت إليه قبلك، لا ينم بسريرة، ولا يظهر خبيئة، ولا يضرب بين اثنين ولا يفسد بين خليلين، لا يسأل عما ووري عنه، ولا يتكلم فيما حجب عنه، ولا يقطع على متكلم كلامه، يجمع بين طلاقة الوجه وحسن التودد، وقضاء الحوائج، إن لقي صديقك استزاده لك. وان لقي عدوك كفه عنك، لا تخشى بوائقه، ولا تختلف طرائقه، هؤلاء هم المتحابون في الله.

> ولقد رغب رسولُ الله صلى الله عليه وسلم في الحب في الله، وحث عليه وبين صلى الله عليه وسلم أنَّ المحبة بين المسلمين من مكملات الإيمان وأقسم على ذلك وهو الصادق المصدوق، فقال صلى الله عليه وسلم: لا تدخُلون الجنة حتى

اعداد المعدد أحمد الأقرع

تُوَمِنُوا، ولا تُوَمِنُوا حتى تَحابُوا، أوَلا أَدُلْكُمُ على شيء إذا فَعَلْتُمُوهُ تَحابَبُتُمُ؟ أفَشُوا السَلامَ بِيَنَكُمْ .. (مسلم: ٥٤).

وفي هذا الحديث ترى أن الرسول عليه الصلاة

والسلام قدم للعظة بهذا القسم الذي لم يكن يلجأ إليه صلى الله عليه وسلم إلا في الأمور العظام، وهل هناك أعظم من الحرص على دخول الجنة؟ ثم يبين في تسلسل عظيم من الغاية الى الوسيلة، فالغاية دخول الجنة، ولا وسيلة إليها إلا

الإيمان، ولا وسيلة إلى كمال الإيمان إلا الحب في الله، ولا يحقق ذلك الحب في الله إلا إفشاء السلام، وللحب في الله شمرات عظيمة في الدنيا والآخرة.

#### منها: أنه من موجبات دخول الجنة.

#### ومنها: أنه يقي صاحبه من الحرّيوم القيامة:

قال صلى الله عليه وسلم: ، سنعة يظلُّهم الله في ظله ، وذكر منهم: ورجلان تحابًا في الله اجتمعا عليه وتَضرقا عليه .. متفق عليه. وهذا الفضل المذكور في الحديث يعم الرجال والنسباء. فالمتحابات في الله من النساء داخلات في ذلك، والمعنى: أنهما جرت بينهما محبة، لكنها محبة في الله. لا في المال، ولا جاه، ولا نسب، ولا حسب، إنما هو محبة لله عزوجل. رادقائما بطاعة الله، متجنبًا لحارم الله، فأحبه من أجل ذلك.

رغب رسول الله صلى الله عليه وسلم في الحب في الله وحث عليه، وبين أن المحبة بين المسلمين من مكملات الإيمان.

"

والحب في الله لا يزيدُ بالبر ولا ينقص بالجفاء، أي لا يزيد بأمر من أمور الدنيا من الهدايا والعطايا، وإنما يزيد بالطاعة والهداية. ولا ينقص بالبعد والجفاء وانما ينقص بالعصية والتقصير، وهذه الأخوة هى روح الإيمان الحي، ولياب المشاعر الرقيقة التي يكنها المسلم لأخوانه، حتى إنه ليحيا بهم ويحيا لهم. فكأنهم أغصان انبثقت من دوحة واحدة، أو روح واحد حل في أجسام متعددة. إخاء خالص لله وود قائم على الإيمان بالله، وهذا الحب لا ينقطع بموت أو فراق فإنه يحمل طابع الاستمرار والبقاء ما بقي الإيمان فلا يقتصر هذا الحب على أبناء الجيل. ولكنه حب الخلف الصالح للسلف الصالح، قال الله تىمالى: ‹وَٱلْذِبِكَ جَآءُو مِنْ بقدهم تقولوك رتآ أغير أنكا ولإخرابنا أليبت ستغونا

#### بِٱلإِينِي رَلَا تَعْمَلُ فِي فَلُرِيا عِلَا يَلْذِينَ مَامَتُوا رَبَّا إِنَّكَ رَمُولٌ رَحِمُ ، (الحشر: ١٠). ومنها، أنه يامن صاحبه من الفزع الأكبر:

ذلك يوم القيامة لا يخافون إذا خاف الناس، ولا يحزنون اذا حزن الناس، قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: ، إنَّ من عباد الله لأناسًا ما هم بأنبياء، ولا شهداء، يغبطهم الأنبياء والشهداء يوم القيامة لمكانهم من الله. قالوا: يا رسول الله تخبرنا من هم. قال: هم قوم تحابوا بروح الله على غير أرحام بينهم، ولا أموال يتعاطونها، فوالله إنّ وجوههم لنور، وإنهم لعلى نور: لا يخافون إذا خاف الناس، ولا يحزنون إذا حزن الناس. وقرأ هذه الآية الآبات أولينا، الله لا خَوْفُ عَلَيْهِهُ وَلا هُمْ يَحْرَثُونَ، (يونس: ۲۲)، (صحيح الترغيب: ٣٠٢٦).

#### ومنها، ذوق حلاوة الإيمان،

وحلاوة الإيمان تفوق كل حلاوة، حلاوة يجدها الإنسان في قلبه، ولذة عظيمة لا يساويها شيء، يجد انشراحًا في صدره، رغبة في الخير، حلاوة لا يعرفها إلا من ذاقها بعد أن حرمها، قال رسول الله صلى كنَّ فيه وجَد حلاوة الإيمان، أن يكون الله ورسوله أحبً إليه مما سواهما، وأن يُحبً



1

1331 4- 12216

- السنة التاسعة

والأربعون

المرء لا يُحِبُّه إلا لله، وأنْ يكره أن يعود في التُفرَ بعدَ إذ أنقذه اللهُ منه كما يكره أن يقذف في النار، (متفق عليه).

#### ومنها، الظفر بمحبة الله عزوجل:

قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: «قال الله تعالى: وجبت محبّتي للمتحابين في، والمتجالسين في، والمتزاورين في، (صحيح الترغيب: ٢٥٨١). وحسبك المحب من الله ألا يعذبه الله.

قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: «والله لا يُلقي الله حبيبه في النار». (صحيح الجامع: ٧٩٩٥).

ومنها: أكثرهم حبًا لصاحبه أكثرهم حبًا من الله. قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: ما تحابً رجًان في الله إلا كان أحبَّهما إلى الله عزَّ وجلً أشدهما حبًا لصاحبه، (صحيح الترغيب: ٢٠١٤). الإسلام: الإسلام:

قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: إن أوثق عرى الإسلام: أن تحب في الله، وتبغض في الله،. (صحيح الترغيب: ٣٠٢٤).

وعلى المرء أن يتنبه لهذا انتباهًا شديدًا، فإن حظوظ النفس والشهوات تتدخل في هذا البغض تدخلاً شديدًا، فقد يكون

وحلاوة الإيمان تفوق كل حسلاوة يجدها الإنسان في قلبه ، ولذة عظيمة لا يساويها شي .

> الشخص حاقدًا على شخص لأموردنيوية محضة ويزيد له الشيطان سوء عمله ويزين له أن هذا البغض إنما هوفي الله ولله فيقع حينئذ في المحذور، فلا يكره بعضكم بعضًا من أجل الدنيا، ولا يكره بعضكم بعضًا من أجل مصالح شخصية، ولا من أجل المطامع والأهواء ما دام الرجل مسلما صالحا تقبا ورعا مجتهدا في طاعة الله عز وجل فمثل محبته واجبة عليك، وبغضه محـرم عليك، والله تعالى حسبه، قال الله تعالى: ، وَالَّذِينَ يَؤْدُونَ الْمُؤْمِنِينَ والمؤمنكين بغير ما أكنسبوا فقد أختملوا بهتنا وإنما تبيناء (الأحزاب:٥٨).

"

فلا يجوز أن تكره صالحًا، ولا يجوز أن تبغض مؤمنًا تقيًّا.

#### ومنها: الفوز بكرم الله:

قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: «ما أحبَّ عبدُ عبدًا لله إلا أكرمه الله عز وجل». (صحيح الجامع: ١٣٣٩)، ومن أكرمه الله فهو سبحانه حسيبه، أي كافيه.

#### ومنها، استكمال الإيمان،

"

قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: «مَن أَحَبُ لله، وأبغض لله، وأعطى لله، ومنع لله، فقد استكمل الإيمان». (صحيح الجامع: ٥٩٦٥).

#### ومنها، المتحابون في الله جلساء الله،

قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: «إنَّ للَّه جُلساءَ يـومَ القيامة عـن يمين العرش، وكلتا يدَي اللَّه يمينُ على منابر من نور، وجوهُهم من نور، ليسوا بأنبياء، ولا شهداء ولا صديقين قيل: شهداء ولا مديقين قيل: تبارك وتعالى». (صحيح الترغيب: ٣٠٢٢).

#### ومتها، لهم متابر من تور،

قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: «يقول الله عز وجل: المتحابُونَ في جَلالي لهم منابر من نور يغيطهم (النَّبِيُونَ والشَّهُداءُ». (صحيح الترغيب: ٣٠١٩). ولك أن تتخيل جمال منبر هذا وصفه من نور، سبحان الله. منبر ما رأته عين من قبل.

#### ومنها: المتحابون في الله وجوههم نور.

قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: « ليبعثنَ الله أقوامًا يوم القيامة في وجوههم النُّورُ على منابر اللُوَلُو يغبطُهم النَّاسُ ليسوا بأنبياء ولا شهداء. تركبتيه، فقال يا رسول الله: جَلَهم لنا نعرفُهم، قال: هم ركبتيه، فقال يا رسول الله: مثتى وبلاد شتى يجتمعون المتحابُون في الله من قبائل متى وبلاد شتى يجتمعون ملى ذكر الله يذكرونه . مسبحان الله لك أن تتخيل منابر اللولؤ كيف تكون<sup>11</sup>

#### ومنها، الله يُنادي عليهم يوم القيامة.

قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: إن الله يقول يوم القيامة: أين المتحابون بجلالي، اليوم أظلُهم في ظلي يوم لا ظلً إلا ظلي،. (مسلم: ٢٥٦٦).

يا الله، ما أعطم هذه الثمرات، ثمرات الحب في الله.

حب لله، وفي الله، إخوة الدين، الما المؤمنون إخوة (الحجرات:١٠)، قال الله عز وجل: ولا يقت من يأكل لعم أخد كم وقال تعالى: ومناولة من التنبي قل إملاح لم عبر وإن غالطوهم فإخونكم وان عالموهم فإخونكم وان عالموهم فإخونكم

ان أوشق عرى الإسلام أن تحب ي الله وتبغض ي الله، فلا يجوز أن تكره صالحاً ولا يجوز أن تبغض مؤمنا تقيا.

بالمعروب وأدام إليه بإخسر (البقرة: ١٧٨)، وقال تعالى: وواذكروا يعمت ألله عليكم إذ المرافع المداء فالف من فلويكم فاصبحكم يعمدو إخونا (آل عمران: ١٠٣)، وقال تعالى: بين لتويكم ، (الحجرات: ١)، وقال تعالى: وألبي مآم من بعدهم يقولون رما أغير من بعدهم يقولون رما أغير ما الاس ، (الحشر: ١).

أخوة أشار إليها رسول الله صلى الله عليه وسلم: قال صلى الله عليه وسلم: إذا أحب أحدكم أخاه فليخبره أنه يحبه . (صحيح الجامع: ٢٧٩)، وقال صلى الله عليه وسلم: أصرُ أخاك ظائمًا أو مظلومًا .. (متفق عليه).

وعن عروة بن الزبير رضي الله عنهما، أنَّ النبيَّ صلى الله عليه وسلم خَطَبَ عائشة إلى أبي بَكْر، فقال

له أبو بَكْرِ؛ إنّما أنا أخُوكَ، فقال: أنْتَ أخي في دين اللَّه وكتابه، وهي لي حَلال. (البخاري: الفتح ٥٠٨١/٩). وقال صلى الله عليه وسلم: أيما امرئ قال لأخيه: يا كافر، فقد باء بها أحدهما إن كان كما قال، والا رجعت عليه . (متفق عليه).

وقال صلى الله عليه وسلم: «تبسمك في وجه أخيك لك صدقة». (صحيح الجامع: ٢٩٠٨).

وقال صلى الله عليه وسلم: « تُفتح أبواب الجنة يوم الاثنين ويوم الخميس. فيُغفر فيها لكل عبد لا يشرك بالله شيئًا: إلا رجلا كانت بينه وبين أخيه شحناء. فيُقال: أنْظروا مدين حتى يصطلحا،. هدين حتى يصطلحا،. وقال صلى الله عليه وسلم: لا تحقرن من المعروف شيئا ولو أن تلقى أخاك بوجه طلق،. (مسلم: ٢٦٢٦).

وقال صلى الله عليه وسلم: أيحلُ لرَجُلِ أنْ يَهْجُر أخاهُ فَوْقَ تَلَاثَ لَيالٍ، يَلْتَقِيانِ فيعُرضُ هـذا ويُعُرضُ هذا. وحَيْرهُما الذي يَبَدَأُ بالسَّلام .. (متفق عليه). وقال صلى الله عليه وسلم: وكونوا عباد الله إخوامًا، المسلم أخو المسلم لا يظلمه

المسلم اخو المسلم لا يظلمه ولا يخذله، ولا يحقره،. (متفق عليه). وغير ذلك كثير.

والحمد لله رب العالمين.



4

1Jane

١٨٥ - السنة التاسعة والأربعون

## ترطيب الأكباد عند فقد الأولاد

إن الحمد لله: نحمده ونستعينه ونستهديه، ونستلهمه سبحانه الرشد والصواب، ونعوذ به من شرور أنفسنا ومن سينات أعمالنا، وأشهد ألا إله إلا الله وحده لا شربك له، وأشهد أن محمداً عبده ورسوله صلى الله عليه وسلم. أما بعد:

> فالمصائب في هذه الحياة حتمية: فلا دنيا دون بلاء، ولا رفعة دون ابتلاء، ولا اصطفاء دون عناء. وهنده الدنيا مليئة بالحوادث والفواجع. والأمراض والقواصم: فبينا الإنسان يسعد بقرب عزيز أو حبيب إذا هو يفجع ويفاجا بخبر وفاته، وبينا الإنسان في محة وعافية وسلامة وسعة رزق، إذا هو يفجع ويفاجا مرض يكدر حياته ويقضي على آماله.

ية هذه الدنيا منح ومحن، وأفراح وأتراح، وأمال وآلام؛ فدوام الحال من المحال، والصفو يعقبه الكدر، والضرح فيها مشوب بترح وحدر، وهيهات أن يضحك من لا يبكي، وأن يتنعم من لم يتنعُص، أو يسعد من لم

#### مدد السرلعي

#### يحزن !!

هكذا هي الدنيا، وهذه أحوالها، وليس للمؤمن الصادق فيها إلا الصبر؛ فذلكم دواء أدوائها. جرّب واسأل المحربين هل رأيتم شيئاً أنفع من الصبر؟ فبه تداوى الأمور، وما أعطي العبد عطاء خيراً وأوسع من بين الناس- أمرا عجيباً لأنّه بان أصابته سراء شكر فكان خيراً له، وإن أصابته ضراءً صبر فكان خيراً له .

أمرنا الله بالصبر، وجعله من أسباب العون والمعينة الإلهية فقال - سبحانه -: ( يَتَأَيُّهُا ٱلَّذِينَ مَامَوُا ٱسْتَعِبُوا بَالتَرْ وَٱلْسَلَوْرُ إِنَّ أَلَهُ مَعَ الصَّبِينَ ، (البقرة: ١٥٣)، ثم أخبر مؤكّدا أن الحياة محل

الابتلاء بالخوف والجوع، ونقص الأرزاق والأموال، والأنفس والثمرات، وأطلق البشرى للصابرين، وأخبر عن حالهم عند المصائب، وأثبت جزاءهم، فقال: « وَلْنَادَ تَكْم بَنِّي مِنْ الْمُؤْفِ وَٱلْجُوعِ وَنَعْصِ مِّنَّ ٱلأَمْوَلِ وَٱلْأَنْفَسِ وَٱلْشَرَاتِ وَبَشِر الصَّدر () الذين إذا المكبَّنهُم مُصِبَةً قَالُوا إِنَّا بِلَّهِ وَإِنَّا إِلَيْهِ رَجِعُونَ (6) أولَتِكَ عَلَيْهِمْ صَلَوَتْ مِن زَبْهِمْ وَرَحْمَةً وَأُوْلَتِيكَ هُمُ ٱلْمُهْتَدُونَ ، (البقرة: ١٥٥ -١٥٧). فالصبر سبب بقاء العزيمة، ودوام البذل والعمل، وما فات لأحد كمال إلا لضعف في

قدرته على الصبر والاحتمال، وبمفتاح عزيمة الصبر تُعالج مغاليق الأمور، وأفضل العُدَّة الصبر على الشدَّة.

فهناك من تتفتت كبده، وهناك من ينفطر قلبه،

وجب ١٤٤١ هـ - العدد ٨٨٠ - السنة التاسعة والأربعون

التوحيف رجب ١٤٤١ هـ - العدد ٨٨٢ - السنة التاسعة والأربعون

عمران: ١٨٥). لكنَّ درجة استقبال العباد للموت مختلفة، فهناك من ضجر واعترض، فكان الموت ولبس ثوب الحسرة والندامة؛ إذ إن الاعتراض يودي إلى المهالك الدنيوية والأمراض المهالتوبة للجميع. فمن العباد من تحصن بكتاب

الله ودجيج نفسه بسنة

رسول الله صلى الله عليه

وسلم؛ فكان الانعام رفيقه،

والرضا حليفه، كما قال رينا

في كتابه: ، وَلَيْتَلُوْتَكُم بِنَيْ وَ مِنْ

الموف والجوع وتقص من الأمول

وَالْأَنْفُسِ وَالنُّمَرَتِ وَبُشِرِ الصَّنِينِ

الدن إذا أستيتهم مُصيبة فالوا

إِنَّا يُوْوَإِنَّا إِلَيْهِ رَجِعُونَ أَنَّ أَوْلَتِهِ لَي

غليهم صلوت بن زيهم ورجسة

وأوليك مم المهتدون ، (البقرة:

فمن ردد: وإنا لله وإنا

البه راجعون : فله من

الله البركات، والدعوات، والرحمات، والهدايات على

-(107-100

ولياد؛ على مركب عد تركب عد مراجعُون .. فهذه كلمات أحببت من خلالها توجيه رسالة لنفسي ولإخواني فقد كتب الله الموت على كل حي إنس وجان، وجميع الحيوان، والكل يعلم هذا قال تعالى: أرض عيا هذا قال تعالى: أرض عيا من (الرحمن: ٢٦)، وقال تعالى: رماحما التي فقال تعالى: من قبل المرد من الرجمين (٦٦)، وقال تعالى: مرا لانبياء، ٢٤). وقال تعالى: مران (١٨ منيا، ٢٥).

وهناك من يذهب بصره، كل هذا هين ولا يعدل فقد الوالد ولده، لكن إنا لله وانا إليه راجعُون .

قلب راض، فاته من فات، قال تعالى: أومًا يُعَمَّرُ بِن مُعَمَّر وَلَا ينفض مِنْ عَمَرُوه إِلَّا فِي كُنْبُ إِنَّ دلك على أنه يرم ، (فاطر: ١١)، قال تعالى: أَكُنُ الْمُلْكَانِ الْكُنُبِ مطر، (الإسراء: ٥٨). فقدر القادر المقدور فمن رضى بالمقدور رضى القادر عنه، وأعطاه قدرا غير منقوص. والكيس من دان نفسه وسلم أمره لخالقه ومولاه، والحازم من بادر بالعمل واتبع سنية خير البشر، وردد: إنا لله وإنا إليه راجعون ، والمسلم من استسلم للقضاء والقدر، والمؤمن من تصبر على المصيبة والضرر، وردد: «إنا لله وإنا اليه راجعون ،؛ فهي علاج من الله عز وجل لكل من أصيب بمصيبة، دقيقة أو جليلة، بل إنه أبلغ علاج وأنفعه للعبد في آجله وعاجله، فإذا ما تحقق العبد أن نفسه وماله وأهله وولده ملك لله عز وجل. قد جعلها عنده عارية فإذا أخذها منه فهو كالمعير يأخذ عاريته من المستعير فهل في ذلك ضير؟؟ لا يوجد ضرر لو رددنا قوله تعالى: إنا لله وإنا اليه راجعون ، فأمره سائر وحكمه ليس بجائر. وكلنا إلى الله راجعون، وبحكمه راضون. وتشرعه منفذون. من ينظر ببصيرته يجد أن ما بؤخذ منه كولده فلذة كبده محفوف بعدمين، عدم قبله فلم يكن شيئا في يوم من الأيام. وعدم بعدد فكان ثم لم يكن قال تعالى: ، هل أتى على الإنسان حين من الدهر لم يكن شيئا مذكورا،

(الإنسان: ۱)، فملكك لله متعة مستودعة في زمن يسير، ثم تعود إلى موجدها ومعيرها الحقيقي سبحانه وبحمده قال تعالى: في رفوا إلى ألم مولغم الحوالي الملكم رفوا ألى ألم مولغم الحوالي الملكم رفوا ألى مولغم الحوالي الملكم رفوا ألى التبيي ، (الأنعام: ۲۲). فمن من الناس على وجه الأرض لم يُصب بمصيبة صغرت أوكبرت؟!

واحتسب وجبت له الجنة. فقالت أم أيمن: أو اثنين؟ فقال: أو اثنين. فقالت: وواحد؟ فسكت، ثم قال: وواحد.

وفي مسند أحمد من حديث معاذ بن جبل رضي الله عنه أن النبي صلى الله عليه وسلم قال: والذي نفسي بيده إن السقط ليجر أمه بسرره إلى الجنة إذا احتسبته.

وفي المسند أيضا من حديث عن قرة بن إياس رضى الله عنه أن رجلا كان يأتى النبي صلى الله عليه وسلم ومعه ابن له فقال النبي صلى الله عليه وسلم تحبه؟ قال: نعم يا رسول الله أحبك الله كما أحبه. ففقده النبي صلى الله عليه وسلم فقال: ما فعل فلان بن فلان؟ قالوا يا رسول الله مات. فقال النبي صلى الله عليه وسلم لأبيه ألا تحب أن لا تأتي بابا من أبواب الجنة الا وجدته ينتظرك؟ فقال رجل يا رسول الله أله خاصة أم لكلنا؟ قال بل لكلكم. فهذه نبذة من نعم الله المتتالية على العبد المحتسب: نكملها فيما بعد والحمد لله رب العالمين.





الحمد لله، والصلاة والسلام على رسول الله صلى الله عليه وسلم، وبعد: أيها القارئ الكريم: تحدثنا في المقال السابق حول المدخل الذي جعلناه توطئة للحديث تحت عنوان: «السلفية منهج حياة». فهى ليست حزبًا ولا تيارًا ولا فكرًا. واليوم نتكلم عن تعريف هذا المصطلح في ضوء اعتبارات خمسة: الأول: المعنى اللفظي للمصطلح. الثانى: المصطلح في تراث المسلمين. الثالث: المصطلح في الفكر الغربي. الرابع: المصطلح عند العصرانيين. الخامس: المصطلح عند الإسلاميين المعاصرين. ولقد حددنا هذه الاعتبارات الخمسة لتكون منطلقًا للحديث عن مصطلح (السلفية) بشيء من الحصر؛ وذلك حتى لا نفتح الباب للحديث عن هذا المصطلح بما يُخرج المقال عن مضمونه.

وإن شاء الله سنعرض هذه المنطلقات واحدا تلو

#### الد. أحمد منصور سيالك

الآخر، ونبين: ماذا يعني المصطلح في كل منطلق من هذه المنطلقات الخمسة؟ فأولاً : ما هو المعنى اللفظي لمصطلح: (السلفية)؟ هذا المصطلح في العربية يُقصد: كل ما تقدم وسبق يُقال له: سلف. فالسلف هم: الجماعة المتقدمون في السير أوفي والسلف هم: الجماعة المتقدمون من المتأخرين. فكل من تقدم عنك يُسمى: سلف لك. وأضيفت (الياء) للفظة: (سلف).. للنسبة. فالسلفي: هو المنسوب أو المنتسب إلى السلف. والسلفية: بزيادة: ية مصدر صناعي من السلف.

#### والخلاصة:

السلفية: هي خاصية السبق عند الجماعة المتقدمين، سيرًا أو سنًّا أو فضلاً أو... إلخ. وأما ثانيًا: مصطلح السلفية في تراث المسلمين..

وحييد رجب ١٤٤١ هـ - العدد ٥٨٣ - السنة التاسعة والأربعون

ماذا يعنى؟

السلف في تراث المسلمين يُقصد به الصدر الأول من المسلمين في هذه الأمة. وفي مقدمتهم أصحاب رسول الله صلى الله عليه وسلم. ويطلق لفظ (السلفي) على الحامل للمعنى الذي حملوه من المفاهيم الإسلامية والسلوك أيضًا.

وقد ورد في هذا المعنى تصوص منها:

ما ورد في قوله صلى الله عليه وسلم: "... ستفترق أمتى على ثلاث وسبعين ملة كلها في النار إلا واحدة .. قالوا: من هي يا رسول الله؟ قال: "من كان على ما أنا عليه وأصحابي ا أخرجه الترمذي (٢٦٤١) وحسنه الألباني. ومنها أيضًا قول ابن مسعود رضي الله عنه: «من كان منكم مستنا فليستن بمن قد مات. فإن الحي لا تومن عليه الفتنة، أولئك أصحاب محمد صلى الله عليه وسلم كانوا أبر هذه الأمة قلوبًا وأعمقها علمًا وأقلها تكلفًا .. ولهذا لما ظهرت الفتن العقدية ومقالات الفرق التي خالفت مقالات الصحابة الكرام. ظهر معنى لمصطلح السلفية جديد، أطلقوا عليه: أهل السنة والجماعة. ثم أصبح سمة لكل من ينصر مقالات أصحاب النبى صلى الله عليه وسلم: كالأمام أحمد لقب ب إمام أهل السنة .. عندما نصر السنة يوم المحنة- خلق القرآن-، وغير الامام أئمة كثر.

وهذا جعل بعض المؤرخين يعتبرون السلفية، ظاهرة عباسية. ظهرت في العصر العباسي. وذكر هذا شيخ الإسلام ابن تيمية في كتابه منهاج السنة.. فأما ثالثاً: المصطلح- السلفية- في الفكر

فاما ثالثا: المصطلح- السلميه- في المحر الغربي، ماذا يعني؟

وجدنا أن علماء الغرب أطلقوا على السلفية لفظة: الأصولية . ولها نسبة عندهم تعطي نفس المعنى الذي تذهب إليه لفظة السلفية . فقد ظهرت حركة لدى البروتستانت، تؤكد على أن الكتاب المقدس معصوم عن الخطأ في العقيدة والأخلاق والأخبار التاريخية والغيبية؛ سموها ب: الأصولية . وقد اتصفت بصفات أبرزها: العليد ٨٨٥ - السنة التاسعة والاربعون

١- تنزيه الإنجيل عن احتمال تسرب الخطأ
 اليه.

۲- ظاهرية التلقي لكلماته دون تأويل أو تحليل.

٣- التنكر لإنجازات العصر الحاضر في التطورات.

٤- التشدد في الألتزام بالدين، وسعيهم لفرض الدين على أهله بالقوة والغصب. وهذه السمات الأربعة جعلتهم يطلقون على من ينتسب إلى السلفية بأنهم: «أصوليون». بل وجدنا أيضًا علماء الفلسفة الأوروبية الحديثة أطلقوا على بعض علماء دينهم أنهم: «سلفيون».

ومن أبرز رواد الاتجاه السلفي عندهم: -لويس دي يونالد (ت: ١٨٤٠م). والــذي يـحـارب دعــوة: أن العقل البشري

يستطيع الوصول إلى الحقائق بقدراته الفردية، وينبغي أن يعول على الوحي المنزل من عند الله.

- جوزيف دي مستر (ت: ١٨٢١م): والذي يرى ضرورة اعتماد عصمة البابا في أمر الدين، وأن البروتستانية التي أباحت النظر في الكتب المقدسة للجميع هي بداية الشر. - فليستى دي لامني (ت: ١٨٥٤):

وقـد وافـق السابق فيما ذهـب إلـيـه، ونشر كلامه.

وغيرهم إلا أن ما ذكرنا أشهرهم في الفكر الغربي. لا سيما الحديث.

أما رابعًا وخامسًا: المصطلح بين العصرانيين والإسلاميين في العصر الحديث نستطيع أن نعنون له ب:

المصطلح في الفكر العربي المعاصر ..

وذلك لحصر الكلام عن المصطلح في هذه الفترة، لا سيما وقد تناولت تعريف المصطلح بعد اعتبارات أيضًا، وهذا ما سنفرد له الحديث في المقال القادم، إن شاء الله وقدر. سائلين الحق تبارك وتعالى أن ينفعنا بما علمنا، إنه ولي ذلك والقادر عليه. وصل اللهم وسلم وبارك على محمد وآله وصحبه وسلم.



