



🐞 أمة الإسلام بين تعتيم الرموز وتسميم الكنوز



🐞 مصدر السعادة الحقيقية





### محـمد فينـظـرمخالفيه

يقول توماس كارليل (الكاتب الإنجليزي المعروف) مدافعًا عن النبي صلى الله عليه وسلم ضد من يشنون عليه حملات الكذب والتضليل، هل رأيتم قط أن رجلاً كاذبًا يستطيع أن يوجد دينًا عجبًا، إنه لا يقدر أن يبني بيتًا من الطوب! فهو إذن لم يكن عليمًا بخصائص الجير والجص والتراب وما شاكل ذلك، فما ذلك الذي يبنيه ببيت، وليس جديرًا أن يبقى على دعائمه اثني عشر وليس جديرًا أن يبقى على دعائمه اثني عشر قرنًا يسكنه مائتا مليون من الأنفس، ولكنه جدير أن تنهار أركانه فينهدم فكأنه لم يكن، وإني لأعلم أن على المرء أن يسير في جميع أموره طبق قوانين أن على المرء أن يسير في جميع أموره طبق قوانين أولئك الكفار وإن زخرفوه حتى تخيلوه حقًا، ومحنة أولئك الكفار وإن زخرفوه حتى تخيلوه حقًا، ومحنة أن ينخدع الناس شعوبًا وأممًا بهذه الأضائيل». اهد

وإذا كان هذا كلام الكاتب الإنجليزي (توماس) في الدفاع عن شريعة الإسلام ضد من يهاجمونها؛ فها هو الكاتب النصراني (نصري سلهب) يُمجُد في تراث الإسلام الذي جاء به النبي محمد صلى الله عليه وسلم، فيقول: «تراثك يا ابن عبد الله ينبغي أن يُحيا لا في النفوس والقلوب فحسب، بل في واقع الحياة في ما يعاني البشر من أزمات وما يعترضهم من عقبات، تراثك مدرسة يُلقى على منابرها كل يوم عظة ودرس، كل سؤال له عندك جواب، كل مشكلة مهما استعصت وتعقدت نجد لها في آثارك حلاً..

التحرير

# لَيْنِي الْمُوالِينِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ ال

رئيس مجلس الإدارة

أ. د. عبد الله شاكر الجنيدي

نائب رئيس مجلس الإدارة والمشرف العام لمجلة التوحيد

د. عبد العظيم بدوي

أ. د. مرزوق محمد مرزوق

مستشار التحرير

جـمال سعد حاتـم

رئيس اللجنة العلمية

د. جمال عبد الرحمن

اللجنة العلمية

معاوية محمد هيكل

د. محمد عبد العزيز السيد

د. عاطف التاجوري

الاشتراك السنوي

ا- في الداخل ١٠٠ جنيه توضع في المالة رقم/ ١٩١٥٩٠ ببنك فيصل الإسلامي مع ارسال قسيمة الإيداع على فاكس المجلة رقم/ ٢٣٣٣٠٦٦٢٠

٢- في الخارج ٤٠ دولاراً أو ٢٠٠ ريال
 سعودي أو مايعاد لهما

مطابع 🎎 التجارية

نقدم للقارئ الكريم كرتونة كاملة تحوي ٤٨ مجلداً من مجلد التهم كرتونة كاملة من مجلداته كاملة كاملة كاملة



صاحبة الامتياز جمعية أنصار السنة الحمدية

رئيس التحرير:

مصطفى خليل أبو المعاطي

رنيس التحرير التنفيذي

حسين عطا القراط

مدير التحرير

إبراهيم رفعت أبو موته

الإخراج الصحفيء

أحمد رجب محمد محمد محمود فتحي

ادارة التعرير

۸ شارع قولة عابدين.القاهرة ت،۲۲۹۳۲۰۱۲ فاكس ۲۳۹۳۰۵۱۲

اثير يد الإنكتر وني || MGTAWHEED@HOTMAIL.COM

#### ثمن النسخة

مصر ٥٠٠ قرش ، السعودية ٦ ريالات ، الإمارات ٦ دراهم ، الكويت ٥٠٠ فلس، المغرب دولار أمريكي ، الأردن ٥٠٠ فلس، قطر٦ ريالات ، عمان نصف ريال عماني ، أمريكا دولاران ، أوروبا ٢ يورو

## فهرس العدد

| 2  | د. عبد الله شاكر           | الحمد معناه ومكانته في القرآن الكريم |
|----|----------------------------|--------------------------------------|
| 5  | د. عبد العظيم بدوي         | باب التفسير                          |
| 8  | د. مرزوق محمد مرزوق        | باب السنة                            |
| 12 | د. عماد محمد علي عيسي      | أمة الإسلام بين تعتيم الرموز وتسميم  |
| 15 | د. عزة محمد رشاد           | فقه المرأة المسلمة                   |
| 17 | الشيخ صلاح نجيب الدق       | منزلة الصلاة في الإسلام              |
| 20 | اللجنة العلمية             | كلمات في المنهج                      |
| 21 | د. سيد عبد العال           | غزوة بدر                             |
| 24 | الشيخ معاوية محمد هيكل     | الأمر بلزوم الجماعة                  |
| 28 | د. محمد عبد العزيز         | حكم زواج التحليل                     |
| 32 | د. عبد الوارث عثمان        | ديانة الإبراهيمية المزعومة           |
| 36 | علاء خضر                   | واحة التوحيد                         |
| 38 | د. متولى البراجيلي         | شهر رجب بين السئة والبدعة            |
| 41 | د. حمدي طه                 | باب الفقه: صلاة السافر               |
| 44 | الشيخ أحمد عز الدين        | شهر رجب أحداث وتأريخ                 |
| 46 | د. عاطف التاجوري           | التحذير من الدواعش                   |
| 48 | الشيخ مصطفى البصراتي       | دراسات قرانية                        |
| 50 | د. جمال عبد الرحمن         | مصدر السعادة الحقيقية                |
| 53 | الشيخ علي حشيش             | تحذير الداعية من القصص الواهية       |
| 57 | د. محمد عبد العليم الدسوقي | نماذج تُحتذى من أعلام وأئمة السلف    |
| 61 | الشيخ عبده أحمد الأقرع     | وفي السماء رزقكم وما توعدون          |
| 64 | د. سعود الشريم             | بر الوالدين حسنات وبركات             |
| 68 | د. أسامة صابر              | مقالات في معاني القراءات             |
| 70 | د. ياسر لمي                | السعادة المنشودة                     |

منفذ البيع الوحيد بمقر مجلة التوحيد الدور السابع ٩٢٠ جنيهاً ثمن الكرتونة للأفراد والهيئات والمؤسسات
 داخل مصر و٣٠٠٠ دولاراً خارج مصر شاملة سعر الشحن

Upload by: altawhedmag.com



الحمد لله وحده، والصلاة والسلام على من لا نبي بعده، وعلى آله وصحبه، وبعدُ:

فالحمد من الكلمات المباركة العظيمة المذكورة في الباقيات الصالحات، والموصوفة بأنها من أحب الكلام إلى الله، وسأتناوله هنا بالحديث -إن شاء الله-، وأبدأ بتعريفه وبيان فضائله، فأقول وبالله التوفيق:

الحمد: نقيض الذم، يقال: حمدته على فعله، ومنه المحمدة خلاف المذمة. (انظر: لسان العرب ١٥٥/٣). وقال ابن فارس: الحمد: مصدر قوله: حمد يحمد، وهو يدل على خلاف الذم، ورجل محمود ومحمد إذا كثرت خصاله المحمودة غير المذمومة، ولهذا الذي ذكرناه سمّي نبينا محمدًا صلى الله عليه وسلم. (انظر: معجم مقاييس اللغة ١٠٠/٢).

والألف واللام في الحمد، لاستغراق جميع المحامد. قال الشنقيطي رحمه الله: وهو ثناء أثنى به تعالى على نفسه وفي ضمنه أمر عباده أن يثنوا عليه به.. (أضواء البيان ج / ٣٩/١).

وقد دل القرآن الكريم على فضل الحمد ومكانته العظيمة، وقد افتتح سبحانه وتعالى أعظم كتبه بالحمد، فقال: «الحمد لله رب العالمين».

قال ابن جرير رحمه الله: والشكر خالصًا لله جل ثناؤه دون سائر ما يُعبد من دونه، ودون كلُ ما برَأ من خلقه، بما أنعم على عباده من النعم التي لا يُحصيها العدد، ولا يحيط بعددها غيره أحد، في تصحيح الآلات لطاعته، وتمكين جوارح أجسام المُكلفين لأداء فرائضه، مع ما بسط لهم في دنياهم من الرزق، وَغذاهم به من نعيم العيش، من غير استحقاق منهم لذلك عليه،. (تفسير ابن جرير (٢٦).

ولذلك أقول؛ إن لربنا الحمد الكامل من جميع الوجود؛ لأنه المربّي لجميع العالمين والمدبّر لجميع شئونهم، مع كمال غناه عنهم وافتقارهم الميه وحده، كما افتتح الله تعالى خمس سور في كتابه بالحمد، أولها ما جاء في سورة الفاتحة، وقد أشرت إليها آنفًا،

وثانيها، ما جاء في سورة الأنعام في قوله: ﴿ اَلْمُنَدُّ يَوْ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ كَمُولُ اللّٰهِ اللّٰهِ كُمُرُولُ مِنْ اللّٰهِ كُمُرُولُ مِنْ اللّٰهِ كُمُرُولُ مِنْ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ يَعْلَى نَفْسَهُ فِي مِقَامِ هذا الحمد بصفتين من صفاته التي هي من موجبات الحمد، وهما خلق السماوات والأرض، وجعل الظلمات والنور.

Upload by: altawhedmag.com

ولم يخطر بقلوبهم،. (تفسير السعدي

وخامسها، في مفتتح سورة فاطر في قوله تعالى: وَلَيْنَدُ يُو وَطِي ٱلنَّذُونِ وَٱلأَرْضِ جَاعِلُ مَا يَكُارُونُ النَّهُ مِنْ فَي مَنْ مِنْ ﴿ (فَاطْرِ:١). وقد ذكر الله في هذه الآية خلقه للسماوات والأرض، وجَعْله ملائكته رسلا بينه وبين خلقه، ثم أشار إلى عظمتهم وتفاوتهم في الخلق. قال ابن كثير رحمه الله: وجاعل الملائكة رسلاً أي: بينه وبين أنبيائه، ،أولى أجنحة، أي: يطيرون بها ليبلغوا ما أمروا به سريعًا، منهم من له جناحان، ومنهم من له ثلاثة، ومنهم من له أربعة، ومنهم من له أكثر من ذلك، كما جاء في الحديث: أن رسول الله صلى الله عليه وسلم رأى جبريل عليه السلام ليلة الإسراء وله ستمائة جناح، بين كل جناحين كما بين المشرق والمغرب، (تفسير ابن كثير ٧٣٨/٣). كما ورد الحمد كثيرًا في ثنايا كلام الله تعالى، وذلك حين يذكر رينا شيئًا من عظمته وقوته، وفضله وإحسانه إلى خلقه، ثم يعقب على ذلك بحمد نفسه والثناء عليها، وذلك كقوله: ، فقطع دابر القوم الذين ظلموا والحمد لله رب العالمين، (الأنعام: ٤٥)، ويُلاحظ من الآية: أن الله تبارك وتعالى إلى إهلاكه للظالمين لتكذيبهم لرسله واصرارهم على الشرك والكفر، ثم عقب على ذلك بالثناء على نفسه، وهو لذلك أهل.

قال الشيخ محمد رشيد رضا رحمه الله: «فهذه الجملة بيانٌ للحق الواقع من كون الحمد والثناء على ذلك مستحقًا لله تعالى وحده، وإرشادُ لعباده المؤمنين، يذكرهم بما يجب عليهم من حمده على نصر المرسلين المصلحين، وقطع دابر الظالمين المفسدين، وحمده في عاقبة كل أمر، وخاتمة كل عمل، أن الحمد لله رب العالمين، وآخر دعواهم أن الحمد لله رب العالمين، (تفسير المنار:

وقال تعالى: ﴿ وَ لَهُ لَهُ لَهُ مِلَا مِنْ مِكْدِهِ اللَّهِ كَالَّهُ مِنْ مِكْدِهِ اللَّهِ كَا الْمُعْلَى اللَّهِ اللَّهِ فَيْ اللَّهُ اللّ

وثالثها، ما جاء في مفتتح سورة الكهف في قوله تعالى: ، ثَنَدُ لِهُ اللَّهِ أَرْنَ مَنْ مَدِهِ الْكَهْفَ فِي قوله تعالى: ، ثَنَدُ لِهُ اللَّهِ أَرْنَ مَنْ مَدِهِ الْكَهْفَ: ١)؛ وقد حمد الله تبارك وتعالى نفسه وأثنى عليها لإنزاله أعظم كتبه على أشيرف خلقه صلى الله عليه وسلم، وقد جعله مستقيمًا لا اعوجاج فيه، ويه يخرجون من الظلمات إلى النور، ويسلكون صراط الله المستقيم، وهو أعظم نعمة أنعم الله بها على عباده.

قال القاسمي رحمه الله: ، وفي إيثار إنزال التنزيل من بين سائر نعوته العليّة، تنبيه على أنه أعظم نعمائه. فإنه الهادي إلى ما فيه كمال العباد، والداعي إلى ما به ينتظم صلاح المعاش والمعاد. ولا شيء في معناه يماثله، وفي ذكر الرسول صلى الله عليه وسلم بعنوان العبودية، تنبيه على عظمة المنزل والمنزل عليه. كما تدل عليه الإضافة الاختصاصية، كما تقدم في سبورة الإسبراء. واشبعار بأن شأن الرسول أن يكون عبدًا للمرسل لا كما زعمت النصارى في حق عيسى عليه السلام. وتعريف الكتاب للعهد. أي: الكتاب الكامل الغنى عن الوصف بالكمال، المعروف بذلك من بين الكتب، الحقيق باختصاص اسم الكتاب به. وهو عبارة عن جميع القرآن، (تفسير القاسمي ١١/١١).

ورابعها، في مفتتح سورة سبأ قوله تعالى:

مَلْمَنْدُ بِهُ اللِّي لِمُ مَا فِي النَّمْرُتِ رَمَّا فِي الْأَرْضِ وَلَهُ

الْمُنْدُ فِي الْكُمْ وَهُو لَلْتُكِمُ لَقَيْدٌ ، (سبأ: ١). فقد
حمد الله نفسه في هذه الأية: لأنه المالك لكل
ما في السماوات وما في الأرض، المنعم المتفضل
على عباده في الدنيا والأخرة.

قال السعدي رحمه الله: ، وحمد نفسه هنا على أنَّ له ما في السماوات وما في الأرض ملكًا عبيدًا يتصرف فيهم بحمده وله الحمد في الأخرة يظهر من حمده والثناء عليه ما لا يكون في الدنيا...، فإنهم في الجنة يرون من توالي نعم الله، وادرار خيره وكثرة بركاته وسعة عطاياه التي لا يبقى في قلوب أهل الجنة أمنية ولا إرادة إلا وقد أعطى منها كل واحد منهم فوق ما تمنّى وأراد، بل يعطون من الخير ما لم تتعلق به أمانيهم بل يعطون من الخير ما لم تتعلق به أمانيهم



والثناء هو الله تعالى، وذلك لكمال أوصافه وجميل معروفه، ومن ذلك اصطفاؤه للأنبياء والمرسلين، وهي من أعظم نعم الله على خلقه والمرسلين، وهي من أعظم نعم الله على خلقه كما أخبر سبحانه وتعالى عن أصحاب الجنة أنهم يحمدون ربهم على صدق ما وعدهم به من إدخالهم الجنة والتمتع بألوان النعيم، قال تعالى: وقال المحتد بألوان النعيم، وقد ألن تعالى: وقال المحتد بألوان النعيم، وقال المحتد بالمحتد سبحانه للمراقب المحتد المحتد سبحانه وتعالى نفسه في الأولى والآخرة، فقال: ووقر الدرائة والمحتد المحتد الم

وهذه الأية من أعظم ألوان المدح والثناء لرب العالمين، حيث شملت الحمد له في الزمان كله، في الأولى والأخرة. قال ابن كثير رحمه الله: (وهو الله لا إله إلا هو، أي: هو المتفرد بالالهية، فلا معبود سواه، كما لا رب يخلق ما يشاء ويختار سواه، «له الحمد في الأولى والأخرة، أي: في جميع ما يفعله هو المحمود عليه بعدله وحكمته، (وله الحكم، أي: الذي عليه بعدله وغلبته وحكمته ورحمته، واليه ترجعون، أي: جميعكم يوم القيامة فيجزي كل عامل بعمله، من خير وشر، ولا يخفى عليه منهم خافية في سائر الأعمال، يخفى عليه منهم خافية في سائر الأعمال، وتفسير ابن كثير (٥٤٠/٥).

ويلاحظ من جميع الآيات السابقة، أن الله تعالى نبه على شمول حمده لخلقه وأمره، بأن حمد نفسه في أول الخلق وآخره، وعند الأمر والشرع، وحمد نفسه على ربوبيته للعالمين، وحمد نفسه على احتناع اتصافه بما حياته، وحمد نفسه على امتناع اتصافه بما لا يليق بكماله من اتخاذ الولد والشريك، وموالاة أحد من خلقه لحاجة إليه؛ لأنه رب العالمين، وحمد نفسه على علوه وكبريائه، وحمد نفسه على علوه وكبريائه، والمتصرف فيها، وأخبر عن سريان حمده في العالم العلوي والسفلي، ونبه على هذا كله وأسباب حمده، وجمعها تارة، وفرقها أخرى وأسباب حمده، وجمعها تارة، وفرقها أخرى ليتعرف إلى عباده، ويعرفهم كيف يحمدونه،

وكيف يُثنون عليه، كما أنه سبحانه وتعالى على نعمه وآلائه الواصلة لجميع خلقه برّهم وفاجرهم، مؤمنهم وكافرهم، فسبحان من له الحمد في الأولى والأخرة. (انظر: طريق الهجرتين لابن القيم ص٢٧٠).

والحميد من أسماء الله الحسنى، وهو فعيل بمعنى مفعول، يعني؛ محمود، فهو الذي يُحمَد على جميع أفعاله، سبحانه وتعالى. قال الخطابي: «الحميد» هو المحمود الذي استحق الحمد بفعاله، وهو فعيل بمعنى مفعول، وهو الذي يُحمَد في السراء والضراء، وفي الشدة والرخاء؛ لأنه حكيم لا يجري في أعماله الغلط، ولا يعترضه الخطأ، فهو محمود على كل حال. (شأن الدعاء للخطابي ص٨٢).

وقد ورد هذا الأسم في القرآن الكريم سبع عشرة مرة، وجاء مقرونا بغيره من الأسماء، ليدل على الكمال المطلق لله، والحمد الكامل له جل في عالاه، وأكثر ما قرن هذا الاسم باسمه الغنى، كقوله: ﴿ وَلَهُ مَا فِي ٱلسَّكُونِ وَمَا فِي الْأَرْضُ وَلَفَدُ وَضَيْنَا الَّذِينَ أُوفُوا الْكِتُبُ مِن قَبِلِكُمْ وَإِيَّاكُمْ أِن أَتَّقُوا أَلْقَهُ وَإِن تُكْفُرُوا فَإِنَّ بِقُومًا فِي ٱلسَّمَوَاتِ وَمَا فِي ٱلْأَرْضِ وَكَانَ أَنَّهُ غَيًّا جَبِيدًا ، (النساء:١٣١). قال ابن جرير رحمه الله في تفسيره للآية: ، والحميد الذي استوجب عليكم أيها الخلق الحمد بصنائعه الحميدة اليكم، وآلائه الجميلة لديكم، فاستديموا ذلك أيها الناس باتقائه، والمسارعة إلى طاعته فيما يأمركم به وينهاكم عنه .. (تفسير الطبري ٥/٥/٥). كما ورد هذا الاسم مقرونا باسمه العزيز، كما في قوله تعالى: «الَّهِ كِنْبُ أَرَانَهُ إِلَيْكُ رر يودن ريهم ال سرط المزير الحبيد ، (إبراهيم:١). كما ورد مقرونا باسمه الحكيم، كما جاء في قوله: لَا يَأْتِيهِ ٱلْنَظِلُ مِنْ يَتِنْ يَنَيْهِ وَلَا مِنْ خَلَفِقَ تَنْزِيلٌ مِنْ كرجيه (فصلت:٤٢). كما قرن باسمه الولى، كما في قوله تعالى: و وهُو الله مر المنت مِنْ مَشْدِ مَا قَنَطُوا وَيَنكُرُ رَحْمَتُهُ وَهُوَ ٱلْوَلُ ٱلْحَبِيدُ ، (الشورى:٢٨). وهذا الاقتران يدل على كمال فوق كمال.

والحمد لله رب العالمين.





وقد بين الله تعالى العلة

المانعة من إجابتهم إلى ما

سَالُوا، فَقَالُ: مُنْفَا أَنْ زُبِلُ

بِٱلْآيَاتِ إِلَّا أَن كُلَّابَ عِهَا ٱلْأُوَّلُونَ

وَمَالِيًّا نَعُودُ النَّافَةُ مُنْفِرَةً فَطَلَّمُوا

بَيَا وَمَا لَاسِلْ بِٱلْأَدِيثِ إِلَّا تَخْوِيثُنَّا ،

(الاسسراء:٥٩)، فقوم صالح

سَالُوهُ آيَةُ فَأَجِيبُوا إلَى مَا

سَأَلُوا، ثُمُّ نقضوا عَهُدهم

وَكَذَبُوا رَسُولَهُمْ، وَفَعَرُوا

النَّافَةُ وَعَنَوْا عَنْ أَمْ رَبِّهِمْ

وَقَالُوا يُصَالِحُ أَثِيْنًا بِمَا تَعِدُنّا إِن

كُلُتُ مِنْ ٱلْمُرْسَلِينَ (١٠) فَأَخَذُنْهُمُ

الرَّجْفَكُةُ فَأَسْبَحُوا فِي دَارِهِمْ جَرَيْهِينَ ،

(الأعراف:٧٧-٧٧). قُلُو أَجَابَ

الله قَـوْمُ مُحَمّد صلى الله

عليه وسلم ثم كفروا لعذبهم،

وَقَدُ جَعَلَ بَعْثَةَ مُحَمِّد صلى

الله عليه وسلم رحمة لهم وإن

لَمْ يُؤْمِنُوا، كُمَا قَالَ تَعَالَى:

وَمُمَّا أَرْسُلُكُ إِلَّا زَحْمُهُ إِلَّهُ لَيْهِا

(الأنساء: ١٠٧)، فكان عَدُمُ

إجَائِتهم إلَى مَا سَالُوا منَ

قال الله تعالى: ﴿ وَقَالُوا لَوُلَا أَرِفَ عَلَيْهِ مَائِثٌ مِن زَبِينٍ قُلْ إِنَّمَا ٱلْأَبْلُثُ عِندَ وَإِنَّا أَنَّا مُدِيرٌ مُّبِينٌ ۞ أَوْلَةُ يَكُمُهِمْ أَنَّا أَمْرُلُنَا عَلَيْكَ ٱلْكِنَّا رُنْتَانَى عَلَيْهِمْ إِنَّ فِي وَالِكَ لَرَحْتَةٌ وَرَكُرُى لِغَوْمٍ بُؤْمِنُوكَ 🕜 قُلْ كُمْنِ اللَّهِ بَنِنِي وَبَيْكُمْ شَهِدًا يَعْلَمُ مَا فِي ٱلسَّمَونِ وَالْأَرْضُ وَالَّذِينَ مُامَثُوا وَالْمُولِ وَكَفُرُوا وَاللَّهِ أَوْلَتِكَ هُمُ

(العنكبوت: ٥٠- ٥٦)

#### ل د عبدالعظیم بدوی

كِسَفًا أَوْ تَأْنِيَ بِأَنَّهِ وَٱلْمُلَّتِكَةِ نَبِيلًا 🕜 أَوْ يَكُونُ لِكُ يَبِتُ بِن رُغَرُبِ أَوْ تَرْقَ فِي ٱلسَّمَالِهِ وَإِن أَوْمِنَ لرُفيكَ حَتَّى ثُلُولَ عَلَيْنَا كِنْنَا غَفْرُولُهُ مِّنَ سُنِيمَانُ رَبِّي هَالْ كُنَّ إِلَّا يَشَالُ ر (الاسب راء ١٠٩٠). وقال هِنا: وقل إنما الآيات عند الله وإنما أنا نذيرٌ مُبِين ٥٠ ، فالرَّسُولَ لا يَمُلكُ الآيات وَلا يَشَدرُ عَليْهَا، كَمَا قَال تَعَالَى: وَمَا كَانَ لِرَسُولِ أَن يَأْتِي عَايِمَ إِلَّا إِذِن أَلْمِ ، (الرعد،٣٨)، وبهذا أجابت الرسل أقوامهم لما خَالُوا إِنْ أَنْتُمْ إِلَّا بِنُثِرٌ مِثْلًا تُرِيدُونَ أَنْ نَصُدُونَا عَمَّا كَاتَ يَعَمُّدُ ناتاؤنا فأثؤنا يشلطن ثييب 🕒 قَالَتَ لَهُمْ رُسُلَهُمْ إِن فَحَنَّ إِلَّا مُشَرٌّ مِثْلُكُمْ وَلَكِنَ اللَّهُ يَشُنُّ عَلَى مَن يُثَاثُهُ مِنْ عِسَادِهِ. وَمَا كَاتَ لَنَّا أَن نُـانِيَكُم بِسُلطَكنِ إِلَّا بِإِذَٰنِ ٱلَّهِ وَعَلَى اللَّهِ فَلْتُنَّوَكَّلُ ٱلْمُؤْمِنُونَ ، (إبراهيم:١٠-١١).

الحمد لله، والصلاة والسلام على رسول الله، وبعد: تفنت الشركان ا

وقالوا لولا أنزل عليه آيات مُن رَبُّه، يُريدُون آيات محسوسة، كناقة صالح، وَعُصًا مُوسَى، وَابْرَاء الأَكْمُهُ وَالْأَبْرُصِي، كَمَا كَانَ يَفْعَلُ عيسي. كما قال تعالى: وال قَالُواْ أَضَعَنْ أَحَلْمِ بَكُلُ أَفَتَرْتُهُ بَلَّ هُوْ شَاعِرٌ فَلْبَالِنَا بِنَابَةِ كُمَّا أَرْسَلَ

الأرآن ، (الأنبياء:٥). وُسَمُّوا هُمُ بَعْضَ الْآيَاتَ الْتَي يُريدُونهَا، ووَقَالُواْ مَالِ هَنْفَا ٱلرَّسُولِ بأكل الفلف ترتشي ف الأثنواق الإ أول إليه مَاكَ لِيكُونَ مَعْلُمُ ندرا (١٠) أو ثاقر الله كر أَوْ تَكُونُ أَلَّا جُنَّا أَمَّا خُنَّا أَكُلُّ مِنْكُأَ وَقَكَالُ ٱلطَّنظِيمُونَ إِن نَشِّعُونَ إِلَّا رَجُلًا تَسَخُولُ ، (الفرقان:٧-٨)، ، وَقَالُوا لَن نُؤْمِنَ لَكَ خَفَّى نَفَجُّرُ لَمَا مِنْ ٱلأَرْسِ لَنْهُوعَ ۞ أَوْ تَكُونُ الَكَ جُنَّةً مِن تَخِيلِ وَعِلْبِ فَنُفَجِّلُ الأَنْهُدُ خِلْلُهَا لَفُحِمُ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ

تتعط الشكاة كما وعنت غاتما



3:

١٤٤٣ هـ - العدد ١٠٦ - السنة الواحدة والخمسون

الأيات رحمة بهم.

وَجُوبُ الأَكْتَفَاءِ بِالْفُرَانِ عَمَّا سَوَاهُ:

ثمُ قال تعالى: ﴿ أُولِم يَكْفِهُمْ أنَا أنزلنا عَلَيْكَ الْكتَابُ يُتُلَّى عَلَيْهِمْ، ، فلو كانوا صادقين ف تعليق الايمان على الآيات، فقد أنزل الله عليك الكتاب وَهُوَ أَكِيرُ آية، حَيْثُ جَاءً عَلَى لسانك وأنت الأمنى، وعجروا عَن الْأَتْيَانِ بِشَيْءِ مِنْ مثله وهُمُ الفصحاءُ البُلْفاءُ، فكان يجبُ أَنْ يَعْلَمُوا إِذْ عَجِزُوا عَنْ الاتيان بشيء من مثله أنه أية أيدك الله بها، كما قال صلى الله عليه وسلم: رمّا من الأنْسِيَاء نُسِي إلا أعطى مَا مثلُهُ آمَنَ عَلِيْهِ الْنَشْرُ، وَانْمَا كَانَ الذي أوتيت وحيًا أوحاهُ اللَّه إلى فأرجو أن أكون أكثرهم تَابِعًا يَوْمُ الْقَيَامَةِ،. (صحيح البخارى: ١٨٩٤).

إِنْ هِ ذَلِكَ لَرَحْمَةً وَدَكَرَيَ لِقَوْمَ يُومَنُونَ وَالْقَوْمُ لَمْ يَكُونُوا مُؤْمِنِينَ قَلَمُ يَنْتَضَعُوا بِرَحْمَة الْقَرَانَ، وَلَمْ يَنْتَضَعُوا بَرَحْمَة الْقَرَانَ، وَلَمْ يَنْتَضَعُوا الْشُركِينَ عَدَم اكْتَفَانِهِمْ هِ الْأَيْبَاتِ بِالْقَرْآنَ، فقد عاب الله عليه وسلم الأيبات بالقرآن، فقد عاب النبي صلى الله عليه وسلم علي بعض أضحابه قراءتهم النبي عض أضحابه قراءتهم المتوراة وعدم الكتفائهم بالقرآن:

عُنْ جَابِر بْنِ عَبْد الله رضي الله عنه أَنْ عَمْرَ بْنِ الْخَطَابِ الله عليه أَتَّى النَّبِيِّ صلى الله عليه وسلم بكتاب أَصَابُهُ مِنْ بَعْضِ أَهُل الْكَتْبِ فَقَرَاهُ عَلَى النَّبِي صلى الله عليه أَهْل الْكَتْبِ فَقَرَاهُ عَلَى النَّبِي صلى الله عليه وسلم فغضب وقال: أَمْتَهُوكُونَ فِيهَا يَا ابْنَ الْخُطَابِ? وَالَّذِي نَفْسِي ابْنَ الْخُطَابِ؟ وَالَّذِي نَفْسِي بيده لَقَدُ جَنْتُكُمْ بِهَا بَيْضَاءَ بيده لَقَدُ جَنْتُكُمْ بِها بَيْضَاءً

نَقِيَّةً، لا تَسْألُوهُمْ عَنْ شَيْءِ فَيُخِبُرُوكُمْ بِحَقْ فَتَكَذَّبُوا بِهِ، أَوْ بِبَاطِلُ فَتَصَدَّقُوا بِهِ، وَالَّذِي نَفْسي بِيده لَـوَ أَنْ مُوسى صلى الله عليه وسلم كان حيًا ما وسعهُ إلا أَنْ يَتَبعني، (أخرجه أحمد في المسند وحسنه الألباني في الإرواء:

فالواجب على السلمين أَنْ يَكْتَفُوا بِالْقَرْآنِ عَنْ كُل كتاب، وبشريعة القرآن عن كل شريعة، فإن الله تعالى قال: ﴿ إِنَّ إِلَى هُلِنَا لَكُنَّا لَكُنَّا أَوْرِ عَلِيكِ، (الأنبياء: ١٠٦) أي: يتبلغون به في الوصول إلى ربهم، والى دار كرامته، فوصلهم إلى أجل المطالب، وأفضل الرغائب. وَلَيْسَ لَلْعَابِدِينَ- الَّذِينَ هُمَ أشرف الخلق- وراءه غاية، لأنه الكفيل بمعرفة ربهم، بأسمائه، وصفاته، وأفعاله، وبالإخبار بالغيوب الصادقة، وبالدُعُوة لحقائق الإيمان. وَشُواهِ د الْإِيصَانِ، الْمُسَانَ للمأمورات كلها، والمنهيات جُميعًا، الْعَرُفُ بِغَيُوبِ النَّفْسَ وَالْعُمُلِ، وَالطِّرُقِ الَّتِي يُنْبِغِي سلوكها في دقيق الدين وجليله، والتُحذير من طرق الشيطان، وبيان مداخله على الإنسان، فمن لم يُغنه الْقُرْآنُ فلا أغناه الله، ومن لم يكفه فلا كفاهُ الله. (تيسير الكريم الرحمن ٥/٢٦٧).

مزايا القرآن:

وَقَدْ أَشَارِ قَوْلُهُ تَعَالَى: «يُتَلَى عَلَيْهِمْ، وَمَا بَعْدُهُ إِلَى خَمْسِ مَزَايَا لِلْقُرْآنِ عَلَى غَيْرِهِ مِنَ الْفُجِزَاتِ: الْفُجِزَاتِ:

الْمَرْيَدُةُ الْأُولَى: مَا أَشَارَ إِلَيْهِ

قَوْلُهُ وَيُتَلَّى عَلَيْهُمْ مَن انْتَشَارِ
اعْجَازَه وَعُمُومُهُ فِي الْجَامِعِ
وَالْأَفْاقِ وَالْأَزْمَانِ الْمُحْتَلَفَةُ.
ابحیث لا یختص بادراك
اعْجَازَه فریق خاص فی زمن
مثل عصا موسى وناقة صالح
مثل عصا موسى وناقة صالح
وَبُرْءِ الْأَكْمَهُ، فَهُو يُتَلَى، وَمَن
سَمْن تلاوته الأیات الّتي
سَمْن تلاوته الأیات الّتي
وسجلت علیهم عجزهم عن
العارضة من قبل محاولتهم
وسجلت علیهم عجزهم عن
ایاها، فكان كما قال، فهو
المعرزة باقیة، والمعجزات
الأخرى معجزة باقیة، والمعجزات

اللّـزيَّـة الثّـانية؛ كونه مما يُتلى، فإنْ ذَلك أَرْفعُ مِنْ كون اللّـعْجِـزَات الْأُخْـرَى أَحْـوالاً مرنيَّـة، لأنْ إدراك الْتَلُو إدراك عقليَّ فكريَّ، وَهُـو أَعْلَى مِنَ الْمُدركات الحسية، فكانت مُعجزة القرآن أليق بما يُستقبل من عُصُور العلم التي تهيأت إليها الانسانية.

المزيدة الثالثة؛ مَا أَشَارُ اليَّهُ قَوْلُهُ: ﴿إِنْ فِي ذَلِكَ لَرَحْمَةُ ، فانها واردة مؤرد التعليل للتَّعْجِيبِ مِنْ عَدِم اكتفائهم بالكتاب، وفي التعليل تتميم لما اقتضاه التغيير بالكتاب وب ويتلى عليهم ، فالأشارة ب ، ذلك، إلى الكتاب، ليستحضر بصفاته كلها، وللتنويه به بما تقتضيه الإشارة من التعظيم. وتُنكير الرحمة التعظيم أي لا نقادر قدرها فالكتاب المتلو مشتمل على ما هو رحمة لهم اشتمال الظرف على المظروف، لأنه يشتمل على إقامة الشريعة وهي رحمة وصلاح للناس في دنياهم، فالقرآن مع كؤنه مُعْجِزة دالة على صدق

بيداً بين ويحكم أله كار . (الإسراء: بيد ميراً ، (الإسراء: بيد ميراً ، (الإسراء: يقال المعلماء في شبهادة الله لمحمد بالرسالة: من أسماء المصدق، والله تعالى قد صدق رسوله في كل ما أخبر به، فلقد بعث صلى الله عليه وسلم على ونذيرا للناس كافة. فكفر به ونذيرا للناس كافة. فكفر به المستضعفين. فاضطهدهم المستضعفين، فاضطهدهم المستضعفين، فاضطهدهم العذاب، ومع ذلك كان النبي

صلى الله عليه وسلم يوصيهم

بالصير، ويبشرهم بالنصر،

ويحذر الكفرة الفجرة من

الأصرار على الكفر، وينذرهم

سُوء العذاب، وكان كل ما أخبر

مَنِينَا أَقُ لِللَّهُ مَنِينًا بِنِي رَبِينَكُمْ ،

(الأنعام١٩)، وقال تعالى:

وَيَقُولُ الَّذِيكَ كَفَرُوا لَسْتَ

مُرْكُلًا قُلْ كُفِّن إِلَّهِ شَهِينًا

بَيني وَبَيْنَكُمْ وَمَنْ عِنْدُهُ عِلْمُ

ك ، (الرعد:٢٤)، وقال

تَعَالَى: ﴿ قُلْ كُفِّي بِأَنَّهِ

به من أمن ومن كفر.
وَجُمِلَةُ: يَعْلَمُ مَا فِي السّمَاء وَجُمِلَةُ: يَعْلَمُ مَا فِي السّمَاء وَالأَرْضِ مُقْرَرة لْعَنَى الاكتفاء به سُبْحَانَهُ شَهِيدًا، فَهِي تَتَنَرَّلُ مَنْهَا مَنْزَلَةَ التّوكيد. (التحرير والتنوير (۲۷/۲۱). وَاللّهُ عَلَيْ اللّهِ اللّهِ اللّهِ عَلَيْ مَنْ دُونِ اللّهِ وَهُو الْحِقَّ، وَكُفُرُوا بِاللّهِ وَهُو الْحِقَّ، وَلَقَيْنَ مَنْ اللّهِ عَلَيْلًا مَنْ اللّهِ عَلَيْلًا مَنْ اللّهِ عَلَيْلًا مَنْ النّهُ اللّهُ عَلَيْلًا مَنْ النّهُ اللّهِ عَلَيْلًا مَنْ النّهُ اللّهِ عَلَيْلًا مَنْ النّهُ اللّهُ عَلَيْلًا مَنْ النّهُ عَلَيْلُ مَنْ النّهُ عَلَيْلًا مَنْ اللّهُ عَلَيْلًا مَا عَلَيْلًا مَا عَلَيْلًا مَا عَلَيْلًا مَا عَلَيْلُ مَا عَلَيْلًا مِنْ اللّهُ عَلَيْلًا مَا عَلَيْلُولُ مَا عَلَيْلًا مَا عَلَيْلًا مَا عَلَيْلًا مَا عَلَيْلًا مَا عَلَيْلًا مَا عَلَيْلًا مَا عَلَيْكُوا مَا عَلَيْلًا مَا عَلَيْ مَا عَلَيْلًا مَا عَلَيْلًا مَا عَلَيْلًا مَا عَلَيْلًا مَا عَلَ

وللحديث بقية إن شاء الله.

مُنفَعة الأيمان بما جاء به
الرَّسُولُ صلى الله عليه وسلم.
فهذه مزايا عظيمة لمُعجزة
النَّصَرَّانِ حاصلة في حضرة
الرَّسَول صلى الله عليه
وسلم وغيبته، ومُسْتقلَّة عن
الحاجة إلى بيانه وتكميله
بالدُّعوة وبتكريرها.

واستخضارُ المؤمنين بعنوان: و لقؤم يُؤمنون، دون أن يقال: للمؤمنين، لما في لفظ قوم من الإيماء إلى أن الإيمان من مُقومات قوميتهم، أي لقوم شعارهم أن يومنوا، يَعْنَى لَقُوْم شَعَارُهُمُ النَّظُرُ والإنصاف، فإذا قامت لهم دلائك الإيمان أمنوا ولم يُكَايِرُوا ظُلُمًا وَعُلُوًا، فَالْفَعَل مراد به الحال القريبة من الاستقبال. وفيه تغريض بالذين لم يكتفوا بمعجزته واقترحوا أيات أخرى لا نشية بينه وبينها. (التحرير والتنوير ۲۱/۱۱).

#### شَهَادَةُ اللهُ تَعَالَىٰ لَحُمُدُ صَلَى

لُقَدُ صَرِّحَ اللَّه تَعَالَى فِي الْقُرَانِ الْكَرِيم بِشهادتِه لِمُحمَّد صلى الله عليه وسلم بالرُسَالَة فِي الله عليه وسلم بالرُسَالَة فِي الْكَثر من آية، قال تعالى: وقال الماء: ٧٩)، وقال تعالى: من البعد أرسَل رَسُولُهُ الله الله الماء الماء

وأمر الله تعالى رسوله صلى الله عليه وسلم أن يستشهد به على كؤنه رسوله:

قال تعالى: ق أي قت الله

الرَّسُول صلى الله عليه وسلم ومُرشدة إلى تصديقه مثل غيره من المعجزات. وهو أيضا وسيلة علم وتشريع وآداب للمتلو عليهم، وبذلك فضل غيره من المعجزات التي لا تفيد إلا تصديق الرسول الأتي بها.

الْمَرْيَةُ الرَّابِعَةُ: مَا أَشَارَ إِلَيْهِ قَوْلُهُ: وَذَكْرَى، فَإِنَّ الْقَرْآنَ مُشْتَمَلُّ عَلَى مَوَاعِظُ وَنُدْر. وَتَعْرِيف بِعَوَاقِبِ الْأَعْمَال. وأَعْدِيدُ إلَى الْحِياةِ الثَّانِية. وَنَحُو ذَلِكَ مِمَا هُو تَذْكِيرُ بِمَا في تَذَكُره خَيْرُ الدَّارِين. وَبِعَدَلِكَ مِنْ عَيْرُ الدَّارِين. وَبِعَدَلِكَ مِنْ كَوْنِ الْأَتِيةِ لَا لِعَلَى الْأَتِيةِ لَا يَعْلَى بِدَيْهِ صَادِقًا.

المزيّة الخامسة: أن كون القرآن كتابا متلوا مستطاعا إدراك خصائصه لكل عربي، ولكل من حذق العربية من غير العرب، مثل أشماة العربية، ينعدد عن مُشابهة نفثات السحرة والطلاسم، فلا يستطيع طاعن أن يرعم أنه تخيلات كما قال قوم فرعون الوسى: ﴿ وَقَالُوا عَالَهُ الزخرف:٩٤)، وقال تعالى حكاية عن المشركين حين رَاوُا مُعْجِزَة انشقاق القمر: دول سي ت (القمر؛ ٢)، فأشار قوله: ﴿يُعْرضُوا ، إلى أن ذلك القول صدر عنهم قِ مُعْجِزة مُرْسَية.

وعُلَق بِالرَّحْمِةُ وَالْذَكْرِي قُولُهُ: القَوْمِيُومَنُونَ الْلِاشَارَةَ إلى أَنْ تَلْكُ مِنَافِعُ مِنَ الْقَرْآنِ زَائِدَةُ عَلَى مِا فِي الْعَجِزَاتَ الْأَخْرَى مِنَ الْمُنْفَعَةُ الْدِي هِي



الحمد لله الذي تفضل علينا بما نحن فيه، والصلاة والسلام على محمد وآله ومتبعيه، وبعد:

فقد تقدمت حلقة في هذا الموضوع تناولنا فيها في الغربة نصًا شريفًا ذكرًا وتخريجًا وشرحًا للمعنى العام، واستمرارًا لما تفضل الله به علينا من خير ومَن علينا به من قصل في إدراك حقيقة الغربة، وكونها نعمة من الله؛ نستكمل حديثنا في روضات النص الشريف مشيرين في طيات البحث إلى ما سبق ذِكُره محملاً.

#### العديث:

عَنْ أَبِي هُرَيْرَةً، قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللّه صلى اللّه عليه وسلم: "بَدَأَ الإسلام غريباً، وَسَيَعُودُ كَمَا بَدَأَ غَريباً، فَطُوبِي لُلْغُرِبَاء" رواه مسلم.

#### تخريج العديث؛

١- تقدم ذكره فليراجع تفضلاً، واختصاراً فقد رواه مسلم في: كتاب الإيمان، باب بيان أن الإسلام بدأ غريبًا، وسيعود غريبًا، وأنه يأرز بين المسجدين، رقـم (١٤٥)، (١/ ١٣٠). وانفرد به عن البخاري رحمهما الله.

Y-وهذا الحديث وبحسب أقوال أهل العلم من متواتر اللفظ في المعنى على الأقل إن لم يكن من متواتر اللفظ في بعض عباراته؛ إذ قد وردت رواياته حول قضيته ومعناه-باختلاف سياقاته وعباراته- من طرق كثيرة جدًا، موصولاً ومرسلاً، ورواه عن النبي صلى الله عليه وسلم عدد كبير من الصحابة يربو على العشرين، وأشير إلى بعضها مما في ألفاظه زيادة تفيد في معناها.

المعنى العام للحديث: تقدم ذكره وخلاصته لتسهيل المتابعة:

البداية الغرية: بدأ الإسلام غريبًا حين بعث الله رسوله بنور التوحيد والإيمان، وأهل الأرض على اختلاف من الأديان، بين عُبّاد أوثان ونيران، وصابئة وكهنة وصور وصلبان، فكان الإسلام والذي يسلم حينئذ يصير غريبًا في حيه وقبيلته، وبين أهله وعشيرته.

للبشارة، أن الغربة قوة يتلوها نصر إن شاء الله
 (سبق تفصيله).

\*-ثم نماذج من الغربة الأنية على سبيل الإجمال: ومن ذلك اجتماع جيوش الشيطان من المشتركات

الخاك النبارو رىيان نفيل الغرية وتوة الغرباو الد ، مرزوق محمد مرزوق ध्याकुत्वा न्य

المنحرفة العقدية كالاشتراكية والعلمانية والحداثوية (أي: القراءات الحديثة للنصوص الشرعية المنحرفة عن المفاهيم السنية السلفية). والمثلية الجنسية والحرية العبادية بكافة صورها الالحادية، ونحوها من العناوين الظلامية من المشتركات اللفظية في مآريها وإن تعددت مصادرها ومواردها فهى غربة جديدة سبقتها غربة أولى قال أهلها عندما جاءهم البشير يدعوهم إلى الحرية الحقيقية فيخرج الناس من عبادة العباد إلى عبادة رب العياد ومن جور الأديان إلى عدل الإسلام ومن ضيق الدنيا إلى سعة الدنيا والأخرة قالوا: وأسالا

ا- فطوبي للغرباء

إِلَهُمَّا وَمِينًا إِنَّ هَلَنَا لَنَيْءُ غَمَاتٌ ،

(ص،٥١)، مَا مِنْنَا عِنْنَا فِ الْبِلْغِ

الأمن أن منا لا ، (ص:٧).

فطوبي للغرباء الأولين من السلف وأتباعهم الطيبين من الخلف أهل الاستقامة والديانة وصفهم عليه الصلاة والسلام: (الذين يصلحون إذا فسد الناس). ولاستكمال بحثنا مما من به علینا به ربنا من عرض بعض ما يستفاد نقول:

الفائدة الأولى: الحديث دليل من دلائل النبوة وزيادة الإيمان، ودلائل النبوة من المنح الإلهية لزيادة إيمان المؤمنين وتثبيت الصادقين؛

حيث أخبر النبي الأمين صلى الله عليه وسلم عن شيء سيحدث في المستقبل وهو غرية الاستلام وهو حادث واقع نحياه وواقع مشاهد عايناه، فكان على ألمه وغرابته من مفاخر الإسلام ودلائل الإيمان.

هذا وإن كان الشيء بالشيء يذكر وقد لاقى قدرا أن تسطر هذه الكليمات استعدادًا لعدد المجلة في شهر رجب، وقد سطرتها ليلة السبت في أخر يوم من العام الميلادي المنصرم ووجدنا من الغربة المبشر بها أن الناس من حولنا دخلوا في نزاع لم نسمع عنه من قبل في بلادنا الحبيبة نزاع حول حواز تهنئة غير السلمين عمومًا أو النصاري خصوصًا بأعيادهم الدينية المتعلقة بعقائد الناسي في ربهم وفي نبيهم صلى الله عليه وسلم؛ فقلت؛ سبحان الله ما من محنة إلا وفي طياتها منحة؛ فمحنة الخوض في هذه الفتنة التي يحدثها مغرضون لا يريدون لنا قرار العين الذي كنا نحياه جميعًا مع غير المسلمين شركاء متبارين كما قال الله تعالى: (الاِحْهَدَكُورُ اللَّهُ عَنِ الَّذِينَ أَمْ لِقُتِيلُوكُمْ في الذي وَلَدُ بَخْرِجُوكُم ابْنَ وَيَتَرِكُمُ أَنَّ تَذُوخُ وَتُقْسِطُوا إِنَّهُمْ إِنَّ اللَّهُ أَيْثُ النبطير)(المتحنة:٨). قال أهل التأويل: هذه الأية تدل على جواز البربين المشركين والمسلمين، وإن كانت الموالاة منقطعة.

قال ابن حجرفي الفتح (٥/٢٣٣): "البر والصلة والإحسان لا يستلزم التحابب والتوادد (أي: القلبي) المنهى عنه في قوله تعالى: ﴿ يَعِدُ فَرَمَا يُؤْمِنُونَ بِأَنَّهِ وَالْيَوْمِ ٱلْآخِر مُوَاذُونَ مَنْ حَمَاذُ ٱللَّهُ وَرُسُولُمُ وَلُو كالوّا مَائِدَةُ هُمْ أَوْ أَنْكَأَمْهُمْ و اخواله ال عديم تهم وُلَيْكَ كُنِّ فِي قُلُومِمُ لإيكن وأيدهم بروج بنه وَيُدْخِلُهُمْ خِنْتُونِ تَبْرَى مِن تَحْبُهَا لأنهنار خليبن يبهيأ يهن الله على ورضوا عنه أوليك حَرْثُ اللَّهِ الآلِينَ الْحِيْثُ اللَّهِ عَلَمْ اللَّفِيُّ ، (المجادلة: ٢٢).

وعليه يتضح لكل منصف وسطية الإسلام وسوي دعاته وأوليتهم بالحفاظ على نسيج من المودة بين أبنائه والبرمع الموافق والمخالف وأن الموالاة المثلة في الحب والنصرة بين أهله شيء والبر والصلة والاحسان لغير المسلمين شيء آخر.

يقول شيخ الإسلام ابن تيمية رحمه الله: الأصل أنه لا يحرم على الناس من المعاملات التي يحتاجون البها إلا ما دل الكتاب والسنة على تحريمه، كما لا يشرع لهم من العبادات التي يتقربون بها إلى الله الا ما دل الكتاب والسنة على شرعه؛ إذ الدين ما شرعه الله، والحرام ما حرمه الله، بخلاف الذين ذمهم الله؛ حيث حرموا من دون الله



ما لم يحرمه الله وأشركوا به ما لم ينزل به سلطاناً، وشرعوا لهم من الدين ما لم يأذن به الله.

وانطلاقاً من هذه القاعدة وبناء على النصوص الشرعية وسيرة خير البرية وأصحابه الراشدين وأئمة السلمين نقول: إن التعامل مع غير المسلمين في البيع والشراء والهدية والبرمأذون به والمأذون به سنة لا سيما مع هذه الهجمات الشرسة التى تىغى لىلادنا الفتنة وفي بلادنا من البسطاء سماعون لهم فجعلوا الإسلام غريباً. وهذا البرقبل فتنتهم كانت بلادنا تحياه بلا فتن في ظل عقيدة صافية تتأصل من صحيح الدين وينشرها من العلماء المخلصين أزاهرة وغيرهم رسميون وغير رسىمىين، ومن شواهد ذلك كثيرمن مقالات السيادة العلماء ومؤلفات الأكابر المبدعين البلغاء (وينظر: كتاب الإبداء في مضار الابتداء للشيخ على محفوظ رئيس قسم الدعوة بجامعة الأزهر في غضون ۱۹۲۷م تقریبا)؛ إذ العقائد من المسلمات التي أمر بصحيحها شرعًا رب الأرض والسموات كما قال تعالى: (ولا يرضى لعباده الزمر:٧)، حتى وإن ترك للعبد فيها اختياره كوئًا كما قال تعالى: (🐱 شَاةً فَلِيُؤْمِن وَمَن شَاءً فَلِيكُفِرُ ﴾ (الكهف: ۲۹).

ثم إذا بنا بعد كل هذا البيان الجلي من الرب العلي نجد في هذه الأيام الغابرة المتأخرة جيوشا من المغرضين خرجوا على مجتمع أمن فاهم مستقر يعرف لكل حقه فخرجوا بنواياهم المخلوطة الشبوهة يصدرون للناس أفكارا جديدة مغلوطة على جل علماء المسلمين، ويا ليتهم ما ركبوا إله الهوى ورجعوا إلى أولى العلم والنَّهي؛ لعلمه الذين يستنبطونه منهم، بل تعالموا بها وتصدروا حتى صار الإسلام الحق المنبثق من الكتاب والسنة صار بين باطلهم غريبًا، فطوبي له وبشرى وحسن مئاب ببشارة النبي العدنان كما قال: "بدأ الإسسلام غريبا وسيعود غريبا كما بدأ؛ فطوبي للغرباء". (وينظر: السياسة الشرعية ص١٥٥)

الفائدة الثانية الغربة بمعناها الشرعي قوة يسعى السلم للحفاظ عليها .

هـنا ولماكان من معاني الغربة الشرعية الحقيقية الحقيقية الحق بدين الحلق بدين الحق المرقعة المحيحة المنزلة من الله ثم على المنهج المحيحة المحيحة ثم الشريعة المحيحة ثم على المتطبيق المحيحة ثم المنهج المحيح بما يرضي على المتطبيق المحيح بما يرضي هو خلاصة معنى الغربة؛ المنية واتباعاً، إن كان هذا فإنه نعمت الغربة التي هو حقيقة الالتزام بدين

الإسلام.

وعليه فهذه الغربة هي الموعودة بالنصر من رب الأنام: فقلة العدد فيها لا تؤثر، إذ النصر ليس معلقًا بعدد ولا عدة، ولا أسباب، وإنما الوعد متعلق بحقيقة تحقيق التوحيد الخالص الحقق لما سبق من معنى الغربة.

وعليه فيجب ثم يجب ثم يجبأن يعتنى دعاة الإسلام بتنقية الصف السلم من كل شائية؛ سعياً لتحقيق هذه الغربة الحقيقة المشرفة المؤملة بالسعادة والنصر والبريادة، تنقيتها من كل ما يخالف سواها، فتتنقى أولاً؛ من كل دعى لدين غير دين الإسلام مهما تبهرج وتجمل وانتشر وتعالم وتوج وروج، ثم تتنقى ثانيا: من كل دخيل على هذا الدين من شرائع مخترعة وطرق مخلوقة مصنوعة ونصوص موضوعة وأوراد وعبادات مؤلفة، ثم تنتقى ثالثًا: من كل منهج فهم خطأ أو تعمد أهله تبنيه جهلاً أو قصدًا من مناهج باطلة مكفرة أو مجرحة أو مفجرة أو معطلة أو منكرة لسنة أو متبنية لبدعة أو محادة لأولياء الله أو خارجة على الأمراء والسادة العلماء الأتقباء، ثم تتنقى رابعًا: من المفاهيم المفلوطة والعلوم القاصرة عن التطبيق الصحيح لصحيح الدين ونقي الشريعة واستقامة المنهج فلا يقل التطبيق الصحيح

أهمية عما سبق.

وعلى ما سبق فأن القوة كل القوة في هذه الغربة الصافية النقية ومن توفرت فيه فهو الجماعة ولو كان وحده وهو الأمة ولو كان بمفرده.

هذا وإن كان ما سبق بيانه هو كلام مجمل في حقيقة الغربة فلا يمنع ذلك من ضرب المثال لما انتشر من الأديان المؤلفة والشرائع القبيحة المحرفة والمناهج الخاطئة الكاسدة.

فنجد فئامًا من الناس يصلبهمالتحريف والحيف إلى الاعتراف بما سوى الإسلام دينا وقد قال اللُّه تعالى: (إِنَّ ٱلدِّينَ عِندَ اللهِ ألاستان ) (آل عمران:١٩) وقال: ( وَمَن يَبْتُغِ عَيْرَ ٱلإسْلَيْمِ دِينًا فَلَن يُقْبِلُ مِنْهُ وَهُوَ فِي الْآخِرَةِ مِنَ ٱلْكَيْسِينَ ) (آل عمران:٨٥)؛ فهل بعد هذا البيان من بيان؟ وبعد هذا العنوان من غشيان؟ فأني لعالم أو داعية أو متين للقضية أو حتى من عوام المسلمين أنى لن قرأ القرآن أن يدعي هذا الكلام فيقول كل الأديان سواء وأن الجنة ليست حكرًا على المسلمين، ألا فهدى الله وسامح مثل هذا الإنسان مهما زعم علما أو حسن بيان.

وأخرون اعترفوا بما سبق من حقيقة وحدة الدين، وأنه دين كل الأنبياء والمرسلين وأن المنحرف عن

الإسسلام مغبون وإن مات على غيره فلا يرجى له من الله جنان ولا غضران، لكنهم مع هذا الاعتراف انحرفوا بالشريعة عن حقيقتها فبنوا شريعتهم على غيرنص أصلا أو على نص موضوع غير شريف أو فهم معوج للنص الصحيح، فلا استقامة فيه لفهمهم كتلك التي عجت بها ساحات الموالد وقبور تطفح بالمفاسد والموائد على اختلاف درجاتها من المخالفة من صغائر ممقوتة وشركيات منهي عنها.

وآخرون؛ تمسكوا بالنص الشريف لكنهم حادوا عن الفهم السبوي النظيف فاخترعوا مناهج منحرفة كفرية أو سقيمة بدعية مرضية؛ فنجد جماعات التكفيروالتفجير والتجريح والتبديع والتنفير، فنسبوا بذلك للدين ماليس منه وصنعوا له وجهًا قبيحًا ليس وجهه فديننا وسطي سمح، ونصوصنا لا ينكسر لفاهمها رمح كما قال تعالى: ﴿ زُكْنَاكُ جَعَلْنَكُمْ أَنَّهُ وسطًا ) البقرة: ١٤٣.

وآخرون تجنبوا جميع ما سبق من الانحرافات فهدوا الى دين الإسلام ثم إلى منهج صحيح الدين ثم إلى منهج مستقيم لكنهم وقعوا في أخر الأمر إلى تطبيق غير مرضي ولا مقبول كمن فهم تغيير المنكر على غير حقيقته فقتلوا وخربوا

وهـجـروا وفـتـنـوا ودمــروا وفرقوا؛ فلله المشتكى والله المستعان.

- ثم لا يفوتنا الإشبارة الى فئة: جمعت بين كل خصال السوء، فلم نعرف لها علمًا ولم تر لها فهما، وليتهم على سوء فهمهم وقلة علمهم أراحوا العباد من شرهم إلا إنهم خرجوا على الناس بجهلهم المركب فتبؤوا من المنابر ما أوصلوا يه أصواتهم الى العمائريل والمقابر، اعترضوا على الله وعلى رسول الله وعلى خير الخلق والقرون وعلى كل داع للخير والجنان ومُحدُر من الشروالنيران تركب جهلهم من الأربعة فئات الضالة السابق ذكرها فلا نجد لأمثالهم تفسيرا إلا أن نقول كما قال الله تعالى: والمُرْمَيْتُ مِن أَغَلَمُ إِلَهُمُ هُونَهُ وَأَصْلُهُ اللهُ عَلَىٰ عِلْمُ وَخَذَرُ عَلَىٰ مُتَمِيدٍ وَقَلِيهِ-وَجَعَلُ عَلَىٰ بَصَرِهِ. غِشْنُوةً فَعَن تَهِدِيهِ مِنْ بَعْدِ اللَّهِ أَفَلًا تَذَكُّونَ ، (سورة الجاثية: ٢٣)، وما ذكر الهوى في القرآن إلا وهو مذموم.

فكانت غربة المستقيمين بين جحافل المنحرفين قوة لهم تستمد قوتهم من معية رب العالمين وسنة الله في الغابرين، فيا أيها الغرباء بشراكم ببشرى خاتم الأنبياء.

وللحديث صلة إن شاء الله، والأعمال بالنيات، وأستغضر رب الأرضى والسمال بي ولكم والسلمين.





الحمد لله، والصلاة والسلام على نبينا محمد رسول الله، وبعد.

فيقول الله تعالى: ﴿ وَكَذَٰلِكَ نَفَيْلُ ٱلْأَدْتِ وَلِتَسْتَهِمْ اللهِ تَعَالَى: ﴿ وَكَذَٰلِكَ نَفْسُلُ ٱلْأَدْتِينَ مَنَذُ مَنَذُ رَمَن بعيد أتابع كتب وإصدارات العلمانيين. وأطالع منشورات اللادينيين، وأبحث وأنقب عن مطاوي المستغربين، لأقف على طرائق القوم في حروبهم على الأمة وافسادهم لأجيالها.

وجدت أن القوم يحتفلون احتفالًا بأنمتهم في الجهالة، ويحتفون احتفاء بشيوخهم في الضلالة، ولا يفتؤون عن الكتابة عنهم، ولا يكلون من الإشادة بهم في كل المحافل، ولا يملون من التعويل عليهم في كل المجامع، وكأن هؤلاء قد شادوا الدين، وشيدوا مَجْده المكين، وبنوا دعائم عزه المتين، مع أنهم كانوا من أشقياء الكنانة، نعوذ بالله من الشقاوة والخذ لان.

وأكثر ما كنت أرى ذلك في معرض الكتاب الدولي بالقاهرة حضرت منها زمنًا طويلًا زهاء خمسة وعشرين عامًا أو أكثر، فقد كانت أسماؤهم لامعة، وكتبهم ذانعة، وأفكارهم شائعة، وهم

قائمة طويلة ممن يقال لهم «التنويريون». وكان هؤلاء قد تشربوا بعض الفكر الغربي، ووقعوا في أحابيل النفوذ الأجنبي من خلال حركة الابتعاث والإرساليات إلى بلاد الغرب والشرق وأوروبا وغيرها.

الحقيقة الأقر

الْحَقيقة الْمَرة أن دعاة التنوير كانوا مَعاولِ هدُم، وأيادي تؤهين لكل فاصل في الأمة وكلُ ذي عرَّم، وقد رأينا كيف عرَّوا النساء من حجَابهنَ، ونشرُوا الرَّذيلة، وكيف اجتهدوا في طمس الهوية، وعملوا على إجهاض الأمة، ونافعًا، ولا تنجب لحضارتها مجددًا لمنهجها ووافعًا، ولا تأتي بمصلح حافظًا لها من المؤامرات ورافعًا، ولا يخرج فيها من يرد هولاء الرماة الغاشون ورادعًا، وعملوا كل الحيل لواد اللغة العربية، واقتلاعها من جذورها، وخطوا لأبناء العربية، واقتلاعها من جذورها، وخطوا لأبناء داك الجيل ولن بعده من أجيال خطوطًا يمشون عليها، ونسجوا لهم خيوطا ينسجون على منوالها ويغدون ويروحون إليها، حتى على منوالها ويغدون ويروحون إليها، حتى على منوالها ويغدون ويروحون إليها، حتى

نقلوا نفوسًا كثيرة عن طباعها، وقلبوا بعض الأخلاق من الفيرة والحشمة والرُّجولة إلى أَضْدادها من الدِّياثة والسُّفه، والتَّخنُّث في الأخلاق، والتأنث في الطباع.

التقليد الأعمى

كانت أفة هؤلاء أنهم بتقليد أعمى تشربوا بعض الفكر الغربي بلا فهم لخطر معناه، ولا ادراك لفداحة مغزاه، والحقيقة أنهم لم يخترعوا شيئا ولم يفقهوا حتى من الفكر الغربي ما يمكنهم من القناعة والإقناع به، بل كانوا يقلدون أساتذتهم من المستشرقين، ويتقمشون بعض الكتابات من دهاقنة الاستشراق ثم ينقلونها بأقلامهم وأسلوبهم، وربُّما نقلوها إلى العربيَّة بفصَّها ونصَّها، ثم ادعوها لأنفسهم فهم غايتهم أن يتقمموا على موائد الغرب، ثم يقيئون في بلاد العروبة ما تقمُّموه، فغاية أمرهم أنهم كانوا جسورا لنقل الفكر الغربي، وقنطرة لنشر الأفكار اللادينية كالإلحاد والماركسية والعلمانية والليبرالية حتى سمموا عقول الأجيال، وعكروا صفو المعارف، وشوهوا صورة الهوية الاسلامية، وغيروا ملامحها، وحاولوا نشر زُعْزِعة الثوابت، وإحلال المتغيرات مكانها، بل المنكرات، ولا حول ولا قوة إلا بالله العزيز الحكيم.

#### لب الحقائق وتغييب العقول:

فلمًا رجعوا إلى بلاد الإسلام خاصة بلاد مصر اجتهدوا في بناء معسكر التغريب، وعملوا وكلاء عن أعداء الأمة على غزو أمتهم وجيلهم غزوًا ثقافيًا، وأصبحوا حماةً لثقافة الأمُم الغربيَّة والديانة النصرانية من حيث يشعرون أو لا يشعرون.

فأوهموا أبناء جيلهم أنهم القمم الشوامخ، وأهل القدوة. لاسيِّما في الأدب والشعر، مع أنهم خصوم من أشد خصوم اللغة العربية. وألدُ أعداء الأدب العربيّ، وأكثر الناس كراهية لأخلاق الأملة ودينها وتراثها، مع أنه كان في زمان هؤلاء قامات وهداة، منهم: مصطفى صادق الرافعي، ومحمد رشيد رضا، وبعدهم أحمد شاكر، ومحمود شاكر، وعبد

السلام هارون، ومحمد محيى الدين عبد الحميد، ومُحبُ الدين الخطيب، ومحمد محمد حسين، وغيرهم، رحم الله الجميع، وهكذا عملوا على أمرين: الأول: التعتيم على من عندنا من الرموز، والثاني: التسميم لما بين أبدينا من الكنوز.

#### التعليم على الرهور:

هذه الطريقة افتعلها المشركون مع الأنبياء والرسل، فقالوا فيهم منكرًا من القول وزورًا، واتهموهم بالجنون، وقلة العقل، مع أن الرسل والأنبياء هم أكمل الناس عقلا، وأعظم الخليقة فضلا، فلما عجزوا عن تنفير الناس من الرسل. وأن كلامهم لا يكاد يُصدُق في الأنساء، عذبوا أتباء الرسل وساموهم سوء

وهؤلاء المرجفون حاولوا إبعاد الناس بهذه الطرق التي فعلها من قبلهم من مكذبي الرسل، فتشابهت قلوبهم، فعملوا على تجاهل العلماء المخلصين، والتنكر للقامات الشامخة، وتقريم القمم السامقة من أمثال العلماء الكبار الذين حافظوا على عُلوم الإسلام وحموا هُويُة الأمَّة من التَّغيير والتَّعكير.

وكان هذا التعتيم هو الضربة الموجعة لأنه يُمثل غياب أهل القدوة، ويهيئ لحضور من لا يصلحون للأسوة، وكان هذا التَّعْتيم عبارة عن خطوتين ممزوجتين في خطوة واحدة، ومكيدتين مختزلتين في مكيدة واحدة، وضربتين مجموعتين فضربة واحدة.

الأولى: إبعاد العلماء المصلحين عن القدوة: كان عملهم إنعاد العلماء المصلحين عن المحامع العلمية، وعزل الدّعاة الغيورين عن السَّاحة، وتغييبهم عن الأسماع والأبصار، وضرب سور ليس له باب بين الأجيال وبين المصلحين، ظاهره فيه التجديد والتقدم، وباطنه فيه وأد تراث المسلمين التليد، وقتل وطي الماضي المجيد، حتى يُمرِّروا مكائدهم، ويبلغوا من مخططهم غايتهم، ومن أراد أن يستوثق من ذلك فليبحث عن أمثال؛ شيخ العربية محمود شاكر، وعميد المحققين عبد السلام هارون، وإمام النحو والصرف محمد



محيي الدين عبد الحميد. الثانية: تصديرُ جيلِ من أخلاس الّقاهي، وزّعانف الأُدباء.

وهذا الجيل الذي قدموه كان رموزه مقطوعي الصلة بتراثنا، ومعدومي الوشائج به، ممن صنعوهم على أيديهم، ورضعوا لبانهم، وصاروا يتكلمون بألسنة عربية، ويفكرون بعقول غربية، فقامت قوى التغريب والاستشراق بتقديمهم، وأعتدت بلاد مصر وأرض الكنانة لهم متكنًا يبثون منها سمومهم، وينفثون منها سحرهم، وينفثون إذ كانت عزائم أبنائها مسترخية، والجهل فيها فاش بسبب كساد سوق العلم، وقي زمن فيها فاش بسبب كساد سوق العلم، وقي زمن كانت الصوارف جمّة أعمت الأبصار، وأصمت الأسماع، عن الشعور بالخطر الداهم، ومن هنا دخل الدُخل.

#### تسميم الكلوزا

كان ذلك عن طريق عبثهم بالكتب والعلوم والعقول والأفكار، كما فعل اليهود في تحريفهم التوراة والإنجيل، ومحاولة إثارة الشبهات على الإسلام، وقد فعلوا في ذلك ما لا يخطر على بال، ولا يدور في خيال، بدءًا ببث التسلين منهم لواذا إلى بلاد الشرق ليتعلموا ديننا وعلومنا حتى يستطيعوا أن يحاربونا بسلاحنا.

ثم أتبعوا ذلك بسرقة كتبنا وتراثنا، فحملوا من ذلك أثقالًا وأحْمَالًا، ثم أحصوا النبهاء والنبلاء ومن كان ينتظره في العلم مستقبل مشرق فقتلوا منهم من قتلوا، وسرقوا كتبهم حتى يعجزوهم عن بلوغ غرضهم.

وكل هـنه الـراحـل هـي خـطـوات خطاها المستشرقون بخطى ثابتة، ومكْر خفِيَ حتى بلغوا مأربهم وحققوا مرادهم.

ثم استحودوا على عقول بعض الفتيان، واستغلوا حدثاء الأسنان، وجعلوا منهم غلمان المستشرقين، فغيروا وعكروا، غيروا الأجيال وملئوا عقولهم بالسم الرعاف، وغيروا في قلوبهم وعقولهم مفاهيم الإسلام وشوهوا معالم الدين، وعكروا صفو الدين في نفوسهم. وأحلوا محل مفاهيم الإسلام عصارة وخلاصة الفكر الغربي، ومضامين نظرياتهم التي كان

أكثرها من اليهود مثل: ماركس ودارون وفرويد. ثم أعادوهم إلى بلاد الإسلام ليكونوا وكلاء لهم ونُوَابًا في نشر الفكر الأوربي، وليقوموا مع ذلك تبعًا بتغيير ملامح الأمة والمجتمع المسلم، وتذويب ذاتيتها والقضاء على ثقافتها الأصيلة.

وبهذا يتم تحويل البوصلة، ومحف الهُوية، ومشخُ الفكر، وتمييع الدين، وتحويل الوجهة.

#### حُلِدُ اللهِ على الرَّصَدِ:

وقف في وجه هذه المؤامرات أناسُ مُجاهدون في مُحراب العلم واللغة والثقافة والأدب، صدقوا مُحراب العلم واللغة والثقافة والأدب، صدقوا ما عاهدوا الله عليه، فَحافظوا على الأصالة العربية والإسلامية، وحققوا النهصة التي نعيش إلى اليوم في خيرها، ونتفيو ظلالها. قال الإمام البخاري، بأب قول النبي صلى الله عليه وسلم، ولا تزال طائفة من أمتي ظاهرين على الحق يُقاتلون وهُمُ أهلُ العلم. عن الغيرة بن شُعبة، عن النبي صلى الله وسلم، قال: «لا يزال طائفة من أمتي ظاهرين، وسلم، قال: «لا يزال طائفة من أمتي ظاهرين، حتى يأتيهُم أمر الله وهُم ظاهرون، رواه حتى يأتيهُم أمر الله وهُم ظاهرون، رواه البخاري (٧٣١١).

وعن أبي عنبَهَ الْخَوْلاني قال: سَمِعْتُ النَّبِيُّ صَلَّى اللَّه عَلَيْه وَسَلَّم يَقُولَ: ﴿ لَا يَزَالُ اللَّه عُزُ وَجَل يَغْرِسُ فِي هَذَا الدِّينِ بِغْرُسِ يَسْتَعْمَلُهُمْ فِي طَاعَتِه، رواه أحمد.

#### واجب الأمة الأكيد ر

الواجب على الأمة اليوم إيجاد جيل واع، قوي الإدراك، واسع الأفق، كجيل الرافعي ومحمود شاكر وغيرهما يشبه ذلك الجيل، وصناعة قبيل يضارع هذا القبيل الذي كان على الجادة، ولم يتلوث بأفكار مستوردة، ولم يتأثر بأحوال الجماعات المتفرقة، والطوائف المتمزقة، التي ذهبت ذات اليمين وذات الشمال، والتي طوحت بها الأفكار في المناحي، واختلفت في الأهداف وتعددت في المناحي، فأخذت بعضًا وتركت بعضًا، واشتغلت بشيء وأهملت شيئًا، حتى صارت مسيرة الأمة عرجاء كأنما تسير على قدم واحدة، فتأخر عن الأمم سيرها، وضعف مشيها.

وللحديث بقيلة إن شاء الله تعالى.

١- إذا حصل البناء:

اتفق أهل العلم على أن للمرأة المهر كله إذا دخل بها الزوج دخولا حقيقيًا، وحجتهم قول الله تعالى: ﴿ وَإِنْ أَرْدَتُمُ السِّينِدَالَ زُوْجَ مَكَاتَ روج وَمَاتَئِنُهُ إِمَدَائِهُنَّ فِنظَارًا فَلَا تَأْخُلُوا مِنْهُ شَكِئًا أَتَاخَذُونَهُ يُهْتَنَّنَا وَإِنَّمَا شُهِينًا ۞ وَكُيْفَ تَأَخَذُونَهُ وَقَدْ أَفْعَى بَعَضُكُمْ إِلَّ بَعْضِ وَأَخَذَتَ مِنكُم مَيْنَتُنَا غَلِظًا ، (النساء: ٢٠-٢١).

قال الحافظ ابن كثير في تفسيره (١/١٥): أي: إذا أراد أحدكم أن يضارق امرأة، ويستبدل مكانها غيرها فلا يأخذ مما كان أصدق الأولى شيئا، ولو كان قنطارًا من مال، وفي هذه الآية دلالة على جواز الإصداق بالمال الجزيل.

وقوله تعالى: ﴿ وَكُيفَ تَأْخَذُونَهُ وَقَدَ أَفْعَىٰ بَشَكُمْ إِلَّ بَنِي ، (النساء: ٢١) أي: كيف تأخذون الصداق من المرأة وقد أفضيت إليها وأفضت إليك، قال غير واحد: يعنى بذلك

وقد ثبت في الصحيحين أن رسول الله صلى الله عليه وسلم قال للمتلاعنين بعد فراغها من تلاعنهما: «إِنَّ اللَّهُ يَعْلَمُ أَنْ أَحَدُكُمَا كَاذَبُ فَهَلَّ

ويا قال من السحابة الرصابي والرحمة

بسم الله: والحمد لله والصلاة والسلام على رسول الله صلى الله عليه وسلم. أما بعد، فقد تحدثنا في المقالة السابقة عن الحقوق الزوجية، حق الزوجة على الزوج، وذكرنا منها الصداق، ومشروعيته، وحكم الزواج دون صداق، وقدر الصداق، وتعجيل الصداق وتأجيله، ونستكمل فقه النكاح سائلين الله عز وجل

أن يتقبل جهد المقل وأن ينفع به المسلمين.

منكما تائب، قالها ثلاثا، فقال الرجل: يا رسول الله مالي-يعني ما أصدقها- قال: لا مَال لك إنْ كنت صدقت عليها فهو بما استخللت من فرجها وَإِنْ كُنْتَ كُذَبِّتَ عَلَيْهَا فَذَاكَ أَبْعَدُ لِكَ، أَخْرِجِهُ البخاري (٥٣١٢) ومسلم (١٤٩٣).

جاء في تبيين الحقائق (٢/ ١٤٢): قال تعالى ووكيف تأخذونه وقد أفضى بعضكم إلى بعض (النساء: ٢١) أوجب جميع المهر بعد الإفضاء وهو الخلوة؛ لأنه من الدخول في الفضاء.

جاء في الاستذكار (٤٣٦/٥)؛ قال أبو عمر: بعد أن حكي قول أبي حنيضة وموافقيه: حجة هؤلاء كلهم الأثارعن الصحابة فيمن أغلق بابا أو أرخى سترا أنه قد وجب عليه الصداق.

وقال الشافعي: إذا خلابها ولم يجامعها ثم طلق فليس لها إلا نصف الصداق ولا عدة عليها، وهو قول أبي ثور وداود، وروي ذلك عن ابن مسعود وابن عباس... إلى أن قال: وقال تعالى: ﴿ وَإِنْ طلقتموهن من قبل أن تمسوهن وقد فرضتم لَهُنَ فريضة فنصف مَا فرَضتُم ،، وقال تعالى؛ ولما لكم عَلَيْهِنَ مِنْ عِلْمَ تَعَلَدُونَهَا ، (الأحزاب: ٤٩)، فأين المذهب عن كتاب الله تعالى؟ ولم يجتمعوا



رجب ٢٤٤٢ هـ - العدد ٢٠٢ - السنة الواحدة والخمسون

على أن مراد الله عز وجل من خطابه هذا غير ظاهر، ولا تعرف العرب الخلوة دون وطء مسببًا والله أعلم اهـ.

جاء في الحاوي الكبير (٩/ ٥٤٠): والقسم الثالث: أن يطلقها بعد الخلوة بها وقبل الإصابة لها، فقد اختلف الفقهاء فيه على ثلاث مذاهب:

أحدها: وهو قول الشافعي في الجديد والمعمول عليه من مذهبه: أنه ليس لها من المهر إلا نصفه، ولا تأثير للخلوة في كمال مهر ولا إيجاب عدة. وبه قال من الصحابة: ابن عباس، وابن مسعود. ومن التابعين: الشعبي، وابن سيرين، ومن الفقهاء: أبو ثور.

والمذهب الثاني: أن الخلوة كالدخول في كمال المهر ووجوب العدة، وبه قال من الصحابة: عمر بن الخطاب، وعلي بن أبي طالب، وعبد الله بن عمر رضي الله عنهم.

ومن التابعين: الزهري ومن الفقهاء؛ الثوري وأبو حنيفة وبه قال الشافعي في القديم.

إلا أن أبا حنيفة يعتبر الخلوة التامة في كمال المهر ووجوب العدة بأن لا يكونا محرمين ولا صائمين.

والمذهب الثالث: أن الخلوة يد لمدعي الإصابة منهما في كمال المهر أو وجوب العدة، فإن لم يدعياها لم يكمل بالخلوة مهر ولا يجب بها عدة وهذا مذهب مالك، وبه قال الشافعي في الأملاء.

جاء في الغني لابن قدامة (٧/ ٢٤٨-٢٤٩) (وإذا خلا بها بعد العقد، فقال: لم أطأها وصدقته، لم يلتفت إلى قولهما، وكان حكمهما حكم الدخول، في جميع أمورهما، إلا في الرجوع إلى زوج طلقها ثلاثا، أوفي الزنى، فإنهما يجلدان، ولا يرجمان) وجملة ذلك أن الرجل إذا خلا بامرأته بعد العقد الصحيح استقر عليه مهرها ووجبت عليها العدة، وإن لم يطأ. روي ذلك عن الخلفاء الراشدين وزيد، وابن عمر. وبه قال علي بن الحسين وعروة، وعطاء، والنهري،

قضى الخُلفاء الراشدون المهديون، أن من أغلق بابا، أو أرخى سترا، فقد وجب المهر، ووجبت العدة.

جاء في السيل الجرار (٢٨٧/٢)؛ أما الدخول

فظاهر ولا خلاف فيه والنصوص متطابقة عليه، وأما الخلوة فلم يكن في المقام ما ينتهض للاحتجاج به، ولم يصح من المرفوع ما تقوم به الحجة... إلى أن قال: وقد قال الله عز وجل: وأن طَلْتُتُوفُنُ مِنْ قَلْ أَنْ تَسُوفُنُ وَقَدْ فَصَلَّمُ فَنَ وَجِل: وقد قال الله عز وجل: وقد قال الله عز وجل: وقد قال الله عز وجل: وقد قال طَلْتُتُوفُنُ مِنْ قَلْ أَنْ تَسُوفُنُ وقد فَا الله عز وجل: المنتقدة في ما وَضَمُ ، (البقرة: ٢٣٧)، فإن كان المراد بالمس الجماع فظاهر أن الخلوة ليست يحماء....

أما لروم المهر بالوطاء فأمر أوضح من شمس النّهار؛ لأنها بما استحل من فرجها.

 ٢- إذا مات أحد الزوجين قبل البناء:
 إذا مات الزوج ولم يدخل بالمرأة أو ماتت المرأة قبل البناء، حق لها الصداق.

قَالَ ابن حزم في مراتب الإجماع (ص: ١٢٤): واتفقوا على أن من مات أو ماتت وقد سُمِي لَها صداقٌ صحيحٌ ووطئها أو لَمْ يَطَأَهَا، فلها جميع ذلك الصداق.

متى يجب نصف الصداق 9

قَالُ تَعَالَى: ﴿ وَإِن طَلَّتُتُمُوكُنَّ مِن فَيْ أَن تَسُوفُنَّ رُفَّةً وَشَـُتُمُ لَمُنَّ وَمِشَةً فَضِفُ مَا وَضَعُمْ إِلَّا أَن يَمَعُونَ لَا يَعْفُوا الَّذِي يَدِو. عُقْدَةُ التِكَاخُ وَلَى ضَعُوا أَوْبُ يَنْفُونَ وَلَا تَصَوَّا الْفَصْلَ يَبْتَكُمْ ﴾ (البقرة: ٢٣٧).

قال الأمام الطبري في تفسيره (٧٣١/٢): وتأويل ذلك: لا جناح عليكم أيها الناس إن طلقتم النساء ما لم تمسوهن وقد فرضتم لهن فريضة، فلهن عليكم نصف ما كنتم فرضتم لهن من قبل طلاقكم إياهن، يعني بذلك: فلهن عليكم نصف ما أصدقتموهن.

جاء في العناية شرح الهداية (٣/ ٣٢٢): (فإن طلقها قبل الدخول والخلوة فلها نصف المسمى تقوله تعالى وإن طلقتُمُوهُنَّ من قبل أن تَمسُّوهُنُ وَقَدُ فَرضَتُمْ لَهُنَّ فَريضَةً فَنصَفُ مَا فَ ضَتَمَ،

قال ابن عبد البرفي الاستذكار (٤٣٠/٥): وقد أجمع المسلمون أن الثيب والبكرفي استحقاق نصف المهر بالطلاق قبل الدخول سواء.

جاء في المحلى بالآثار (٩/ ٧٧)؛ ومن طلق قبل أن يدخل بها فلها نصف الصداق الذي سمي لها لقوله تعالى: ﴿ وَإِن طُلْقَنْتُوهُنَّ مِن فَيْلِ أَن تَسْتُوهُنَّ وَفَدْ فَرَضْتُمْ لَكُنَّ فَرِيصَةً فَيْقَتُ مَا وَقَدْعُمْ ﴾ (البقرة: ٢٣٧) والله تعالى أعلم.

وللحديث بقية إن شاء الله تعالي.



الْحَمَدُ لللهِ رَبِّ الْعَالَينَ، والصلاة والسلام على أشرف الأنبياء والمرسلين، نبينا محمد، وعلى أله وأصحابه أجمعين.

أمًا بَعُدُ: فَإِنَّ للصَّلاة فِي الإسلام، بعد توحيد اللَّه تَعَالَى، مَنزِلة رفيعة، لا تُعَادِلها مَنزِلة أي عبادة أخرى، فأقولُ وبالله سُبُحانَهُ وَتَعَالَى التوفيق:

معنى الصلاة في اللغة: الدُّعَاءُ بِالْخَيْرِ. قَالَ الله تَعَالَى لنبيه صلى الله عليه وسلم: (وَصَلَّ عَلَيهُ وَسَلَمَ: (وَصَلَّ عَلَيهُ أَنَّ صَلَوْتُكَ صَكَّ ) (التوبة: ١٠٣). قَالَ الأَمَامُ الطبري (رَحَمَهُ الله): قَوْلُهُ: (وَصَلُ عَلَيْهُمْ) أَيْ: أَدُعُ لَهُمْ بِالْغَضْرَةِ لِلْأُنُوبِهِمْ. (تضير الطبري- ج ١١ - ص ٢٥٩).

(١) الصلاة أول فريضة بعد توحيد الله قَالُ تَعَالَى: (وَمَا أُمِرُوا إِلَّا لِلْمُدُوا الله عَلِينَ لِهُ اَلَيْنَ حُمَّاةً وَيُتِمُوا اَلصَّلُوةَ وَيُؤْتُوا الزَّكُوةَ وَدَالِكَ مِنْ اَلْقِيمَةِ )

(البينة: ٥). وعن ابن عباس رضي الله عنهما أنَّ رَسُولَ الله عنهما أنَّ رَسُولَ الله عليه وسلم، قَالَ لُمُاذَ بَن جَبل حَينَ بَعْتُهُ إلَى الْيَمَنِ: إِنَّكَ سَتَأْتِي فَوْمَا أَهْلَ كَتَابِ فَإِذَا جَيْنَهُمْ قَادْعُهُمْ إِلَى أَنْ يَشْهَدُوا أَنْ لاَ إِلَهُ إِلاَّ الله وَأَنْ مُحَمَّدًا رَسُولُ يَشْهَدُوا أَنْ لاَ إِلَهُ إِلاَّ الله وَأَنْ مُحَمَّدًا رَسُولُ الله فِإِنْ هُمْ أَطَاعُوا لَكَ بَذَلِكَ فَأَخْبِرُهُمْ أَلَا عَلَيْهِمْ خَمْسَ صَلُواتَ فِي أَنْ الله قَدْ قَرَضَ عَلَيْهِمْ خَمْسَ صَلُواتَ فِي كُلُ يَـوْمُ وَلَيْلَةٍ فَإِنْ هُمْ أَطَاعُوا لَكَ بَذَلِكَ بَدَلِكَ بَذَلِكَ بَدَلِكَ بَذَلِكَ بَدَلِكَ بَدَلِكَ بَدَلِكَ بَذَلِكَ بَدَلِكَ بَدَلِكَ بَذَلِكَ بَدَلِكَ فَا تُعْرَضَ عَلَيْهُمْ أَصَاعُوا لَكَ بَدَلِكَ بَدَلِكَ عَلَى عَلَيْهُمْ عَمْسَ صَلُواتَ فَيْ اللهُ وَلَوْلَ لِكَ بَدَلِكَ بَدَلِكَ بَدَلِكَ فَا بَذِيلِكَ فَا فَيْ بَدَلِكَ فَا لَكَ بَدَلِكَ فَا لَكَ بَدَلِكَ فَا فَالْكَ بَدَلِكَ فَا فَدُ بَدَلِكَ فَا لَكُ بَدَلِكَ فَا فَيْ فَيْ اللّهُ فَا لَهُ فَا فَا فَا فَيْ فَا فَيْ فَرَضَ عَلَيْهُمْ أَلْكَ بَدُلُكَ فَا فَيْ فَا فَيْ فَالْتُ فَا فَيْ فَا فَيْ فَا فَيْ فَا فَيْ فَا فَيْ فَا فَيْ فَا لَكَ بَدُلِكُ فَا فَيْ فَا فَيْ فَا فَيْ فَا فَيْ فَيْ فَا فَا فَيْ فَرْضَ عَلَيْهُمْ فَا فِي فَا فَلَا فَيْ فَا فَيْ فَا فَيْ فَا فَا فَيْ فَا فَالْتُوا لِكُ بَدُلُكُ فَا فَيْ فَالْكُ فَالْكُ فِي فَا فَيْ فَا فَيْ فَا فَيْ فَا فَالْكُ فَا فَالْكُ فَالْكُ فِي فَا فَيْ فَا فَالْكُ فِي فَا فِي فَا فَيْ فَالْكُ فَالْكُ فَيْ فَا فَالْكُ فَا فَالْكُ فَا فَالْتُ فَالْكُ فَالِكُ فَا فَالْكُ فَالْكُ فَالْكُ فَالْكُ فَالْكُ فَالْلَهُ فَا فَا

#### الشيخ/صلاح نجيب الدق

فَأَخْبِرُهُمُ أَنَّ اللَّهِ قَدُ فَرَضَ عَلَيْهِمُ صَدَقَةً
تُوْخَذُ مِنْ أَغْنِيَائِهِمْ فَتُرَدُّ عَلَى فُقْرَائِهِمْ فَإِنْ
هُمْ أَطَاعُوا لَكَ بِذَلِكَ فَإِيَّاكَ وَكَرَائِمَ أَمُوالِهِمُ
وَاتَّقَ دَعُوةَ الْمُظْلُومَ فَإِنَّهُ لَيْسَ بِينَهُ وَبِينَ اللَّهِ
حَجَابٌ (البخاري ٤٣٤٧، ومسلم ١٩).

(٢) افتراض الصلاة على الأمم السابقة

قَـالُ سُبْحَانَهُ عن إبراهيم صلى الله عليه وسلم: (رَبَا إِنَ أَسَكَتُ مِن دُرِينِي وَادٍ غَيْرٍ ذِي رَبَعَ عِندَ بَيْكَ أَلْمُحَرَّم رَبَا لِمُعْمُوا أَلْصَلُوهُ ) (إبراهيم: عِندَ بَيْكَ أَلْمُحَرَّم رَبَا لِمُعْمُوا أَلْصَلُوهُ ) (إبراهيم: ٣٧)، وقـالُ تَعَالَي عن موسى وهارون، صلى الله عَلَيْهِمَا وَسَلَم: (وَأَرْصَا إِلَى مُوسَى وَهُمِوانَ مَلَى مَنْهُ اللهِ عَلَيْهِمَا وَسَلَم: (وَأَرْصَا إِلَى مُوسَى وَهُمِوانَ مَنْهُ وَالْمُعَلُوا يُؤْرَكُمُ مِنْهُ فَيْهُ وَالْعَمُوا يُؤْرَكُمُ مِنْهُ وَالْمُعَلُوا يُؤْرَكُمُ مِنْهُ وَالْمُعِلُوا يُؤْرَكُمُ مِنْهُ وَالْمُعِلُوا يُؤْرَكُمُ مِنْهُ وَالْمُعِلُوا يُؤْرَكُمُ وَمِنْهُ وَالْمُعِلُوا يُؤْرَكُمُ مِنْهُ وَالْمُعِلُوا يُؤْرَكُمُ مِنْهُ وَلَا اللّهُ مِنْهُ وَالْمُعِلُوا يُؤْرَكُمُ مِنْهُ وَالْمُعِلُوا يُؤْرِكُمُ وَمِنْهُ وَلَا مُؤْمِلُوا اللّهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللّهُ مَنْهُ اللّهُ عَلَيْهِمَا وَسُلّه وَاللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ ا

وقَالَ الله تَعَالَى عن عيسى صلى الله عليه وسلم: (قَالَ إِنَ عَبُدُ أَلَهُ ءَانَانِي ٱلْكِنْبُ وَجَعَلَى سِتًا وسلم: (قَالَ إِنَ عَبُدُ أَلَهُ ءَانَانِي ٱلْكِنْبُ وَجَعَلَى سِتًا وَعَمَلَى مُارَكًا أَنِنَ مَا كُنْتُ وَأَوْمِنِي بِالْقَلَوْةِ

وَّالرَّكَوَّةِ مَا ذُمْتُ حَيَّا ) (مريم:٣١). (٣) افتراض الصلاة على نبينا

صلى الله عليه وسلم بدون واسطة

الدليلُ عَلى تعظيم منزلة الصلاة في الإسلام أن الله بتعالى افترضها على نبينا محمد، صلى الله عليه وسلم، بدون واسطة أحد من



للألباني- حديث: ٣٩٤٩).

#### (٨) المحافظة على الصلاة آخر وصية

#### للنبي صلى الله عليه وسلم

عَنْ عَلِي بِنَ أَبِي طَالَبُ رَضِي اللَّهُ عَنْهُ قَالَ: كَانَ آخَـرُ كَـلام رَسُـولِ اللَّه، صِلى اللّه عليه وسلم،: الصّلاة، الصّلاة، اتّصُوا اللّه فيما ملكتُ أَيُمانُكُم. (صحيح أبي داود للألباني حديث: ٤٩٥).

#### (٩) تبيتًا صلى الله عليه وسلم

#### بأمر الأباء بتعليم أطفائهم الصلاة

الدليل على تعظيم منزلة الصلاة في الإسلام أنّ النّبِيّ، صلى الله عليه وسلم، أَمَرَ الأباء بتعليم أبنائهم الصغار الصلاة والمحافظة على إقامتها، مع ضرب الأطفال ضرباً خفيفاً برحمة إذا تهاونوا في تركها، مع أنهم غير مُكلفين، وذلك حتى يعتادوا على إقامة الصلاة في باقي مراحل حياتهم.

عَنْ عَبِدَ اللّهِ بِنِ عَمِرُو بِنِ الْعَاصِ رَضِي اللّهِ عنه، أَنْ النّبِيّ، صلى اللّه عَلَيْه وسلّم، قال: مُرُوا أَوْلاَدَكُمْ بِالصَّلاَة وَهُمَ أَبْنَاءُ سَبْع سنين وَاضْرِبُوهُمُ عَلَيْهَا وَهُمْ أَبْنَاءُ عَشْرِ وَقَرْقُوا بَيْنَهُمْ فَيُ الْمَاجِعِ. (صحيح أبي داود ثلاثباني حديث ٤٦٦).

#### (+1) الصلاة صلة بين السلم وبين الله تعالى

عن أبي هريرة رضي الله عنه قال: من صلى صلاة لم يقرأ فيها بأم القرآن فهي خداج، ثلاثا غَيْرُ تَمَام. فقيل لأبي هُـريْـرة: إنَّا نكون وراء الامام. فقال: اقرأ بها في نفسك، فإني سمعت رسُولَ الله، صلى الله عليه وسلم، يقول: قال الله تَعَالَى: قَسَمْتُ الصَّلاةَ بِيني وَبِينَ عَبْدي نَصِفين، ولعبدي ما سأل فإذا قال العبد: (الحمد لله رب العالمين) قال الله تعالى؛ حَمِدني عَبْدي. وإذا قَالِ: (الرَّحْمَنِ الرَّحِيمِ) قَالِ اللَّهِ تَعَالَى: أَثْنَى عَلَيْ عَبْدي. وَإِذَا قَالَ: (مَالِكَ يُوْمِ الدِّينَ) قَالَ: مُجَّدِّني عَبُدى. وقال مَرَّة فوض إلى عَبْدي. فإذا قال: (إياك نعبد وإياك نستعين) قال هذا بيني وبين عُبِدي وَلَعْبِدي مَا سَأَلَ فَإِذَا قَالَ: (اهْدِنَا الصَّرَاطُ المستقيم صراط الذين أنعمت عليهم غير المغضوب عليهم ولا الضالين) قال: هذا لعبدي وتعبدي ما سأل. (مسلم حديث ٣٩٥).

#### (۱۱) الصلاة توحيد وتعظيم لله تعالى

قَالَ الإمامُ الْمَرُوزِيُّ (رَحِمِهُ اللَّهِ): لا عَمِلَ بَعْدَ تُوحِيدِ اللَّهِ أَفْضِلُ مِنْ الْصَلاةِ لِلَّهِ، لأَنَّهُ افْتَتَحَهَا بالتُوحِيدِ وَالتَّعْظِيمِ للَّهِ بِالتَّكْبِيرِ. ثُمَّ الثَّنَاءِ عَلَى اللائكة الكرام، وذلك حينما عُرجَ بالنبي، صلّى الله عليه وسلّم، إلى سدرة المنتهى في السماء السابعة. وعَنْ أنس بن مالك رضي الله عنه أن رسُول الله، صلّى الله عليه وسلّم، قال (وهو يتحدث عن رحلة الإسراء والمعراج)؛ ففرض الله عز وجل على أمتي خمسين صلاةً. (البخاري حديث ٣٤٩، ومسلم حديث ١٦٢١)، ثم خففها الله تعالى برحمته فصارت خمسًا في العمل وخمسين في الثواب.

#### (٤) الصلاة أحد أركان الإسلام

عنْ عبد الله بن عمر بن الخطاب رضي الله عنه. أنْ رَسُول الله، صلّى الله عليه وسلّم، قال: بُني الأسلامُ على خميس: شهادة أنْ لا إلله إلا الله وَأَنْ مُحمّدًا رَسُولُ الله، وَإقام الصّلاة، وَإِيتَاء الزّكاة، وَالْحجّ، وصوم رمضان. (البخاري حديث ٨، ومسلم حديث ١٦).

عَنْ مُعَادَ بَن جَبِل رضي الله عنه أن النّبِيّ، صلّى الله عليه وسلّم، قال: ألا أُخبِرُكَ بِرأْس الْأَمْرِ كُلّه وَعَمُوده وَدْرُوة سَنامه. قُلْتُ: بَلَى يا رسُولِ الله. قال: رأسى الأَمْرِ الْإسلامُ وَعَمُودُهُ الصّلاةُ وَذَرُوةُ سَنامه الْجِهَادُ. (صحيح الترمذي للألباني حديث ٢١١٠).

#### (٥) الصلاة أول ما يحاسب الله عليه المبلم يوم القيامة

عَنْ أَبِي هريرة أَن النّبِيُ، صلّى الله عليه وسلّم، قال، إِنْ أَوْلَ ما يُحاسبُ بِه الْعبُدُ يوم الْقيامة مَنْ عمله صلاته فإنْ صلحت فقد أَفلح وَأَنجح وَإِنْ فسدتُ فقد خَابِ وِخسرِ فإن انتقص مِن فريضته شيء قال الرّبُ عز وجل؛ انظُرُوا هل لعبدي مِنْ تطوع فيكمل بها ما انتقص مِن الْفريضة، ثم يكونُ سائرُ عمله على ذلك. (صحيح الترمذي للألباني- حديث ٣٣٧).

#### (٦) الصلاة أفضل الأعمال عند الله بعد التوحيد

عَنْ عَبِدَ اللّه بِن مسعود رضي اللّه عنه قالَ: سَأَلْتُ النّبِيّ، صلى اللّه عليه وسلم،: أَيُّ الْعَمَل أَحَبُ إلى اللّه ؟ قال: الصّلادُ عَلى وقتها. قال: ثُمَ أَيُّ ؟ قَالَ: بِرُّ الْوَالدين. قَالَ: ثُمْ أَيْ ؟ قَالَ: الْجِهَادُ فِي سَبِيلِ اللّه. (البخاري حديث ٥٢٧/ مسلم حديث ٥٨).

#### (V) الصلاة قرة عين النبي صلى الله عليه وسلم

عن أنس رضي الله عنه أن النّبيّ، صلى الله عليه وسلم، قال: حُبّب إليّ من الدّنيا النّساء والطّيبُ وَجُعِل قُرّةُ عَيْنِي فِي الصّلاةِ. (صحيح النسائي



قَالَ الْأَمَامُ الْمُرُوزِيِّ (رحمهُ اللَّهِ): أَمَرَ اللَّهُ عَبَادُهُ الله، وهي قراءة فاتحة الكتاب، وهي حمد أَنْ يَضْرِعُوا إلى الصَّلاة، والاسْتَعَانَة بالصَّلاة لله وثناءُ عليه، وتمجيدُ له ودُعاءُ، وكذلك على كل أمرهم من أمر دنياهم وأخرتهم، التسبيخ في الركوع والسجود والتكبيرات عند ولم يخصُ بالاستعانة بها شيئًا دُونَ شيء، كل خفض وَرَفع، كل ذلك تَوْحيدُ للَّه وَتَعْظِيمُ فقال: (وَأَسْتَعِينُوا بِالصَّارِ وَالصَّاوِةِ) (البقرة: ٤٥) لهُ، وَخَتَّمُهَا بِالشَّهَادَةِ لَهُ بِالتَّوْحِيدِ، وَلرسُولُهُ (تعظيم قدر الصلاة- للمروزي جا ص٢١٨). بِالرِّسَالَةِ، وَرُكُوعُهَا وَسُجُودُهَا خَشُوعًا لَهُ عَنْ حُدْيُفَةً بُنِ اليِّمَانِ رضى اللَّه عنه، قال: وتواضعًا، ورَفْعُ الْيُدِينِ عِنْدُ الْأَفْتِتَاحِ وَالرَّكُوعِ، كان رسول الله صلى الله عليه وسلم، إذا وَرَفْعُ الرَّأْسِ تَغْظِيمًا للَّهِ وَإِجْلالاً لَهِ، وَوَضَعْ حَزِيَّهُ أَمْرٌ صَلَّى. (صحيح أبي داود للألباني-اليمين على الشمال بالانتصاب لله تذللا له. حدیث ۱۱۷۱). واذعانا بالعبودية. (تعظيم قدر الصلاة-

#### (10) الصلاة تميز بين المؤمنين والمنافقين في الدنيا والأخرة

أمًا في الدنيا فإن الصلاة ثقيلة على المنافقين. قال سُبِحانه: (رَ السَّعِنِي عُنِوْنَ اللَّهُ وَهُو اللَّهُ وَهُو اللَّهُ عَلَى النَّافِقِينَ عُنِوْنَ اللَّهُ وَهُو اللَّهُ عَلَى اللْمُعَلِي عَلَى اللْمُولِي الْمُعْتِي عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى ا

وأمًا في الآخرة فإنَّ الْكَنَافِقِينَ لا يستطيعون السجود إذا أمرُوا بذلك.

قَالَ تَعَالَى: (َوْمَ يُكُنَفُ عَن سَاقٍ وَمُنْعَوْنَ إِلَّ النَّحُودِ فَلَا يَسْطِيقُونَ أَنَّ حَنِيثَةً الْسَرُّمُ رُمُنْهُمْ يِلَةً وَقَدْ كَانُوا بُنْعَوْنُ إِلَّ النَّجُودِ وَمُ سَلِسُونَ ) (القلم: ٤٢: ٤٣).

#### (١٦) التار لا تعرق أثار السجود

عَنْ أَبِي هريرة رضى الله عنه أن النبي صَلَى الله عليه وسَلَم قَال: إذا فَرَغَ الله مِنْ القَضَاءِ بَيْنَ الْعَبَادِ وَأَرَادُ أَنْ يُحْرِجَ بِرَحْمَتِهِ مِنْ أَرَادُ مِنْ الْعَبَادِ وَأَرَادُ أَنْ يُحْرِجَ بِرَحْمَتِهِ مِنْ أَرَادُ مِنْ الْعَبَادِ وَأَرَادُ أَنْ يُحْرِجَ بِرَحْمَتِهِ مِنْ أَرَادُ مِنْ أَشَارُ مِنْ كَانَ لاَ يُشْرِكُ بِاللّه شَيْنًا مِمَّنْ أَرَادُ اللّه أَنْ لا إِلَه إِلاَ اللّه أَنْ لا إِلَه إِلاَ اللّه فَيعْرِفُونَهُمْ في النّار بأثر السُّجُودِ تَأْكُلُ النّارُ الله عَلَى النّارِ قَدْ أَنْ تَأْكُلُ النّارِ قَدْ أَنْ تَأْكُلُ النّارِ قَدْ أَنْ تَأَكُلُ النّارِ قَدْ اللّه عَلَى اللّه عَلَى النّارِ قَدْ اللّهُ عَلَى النّارِ قَدْ اللّهُ عَلَى النّارِ قَدْ اللّهُ عَلَى النّارِ قَدْ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَى النّارِ الللّهُ اللّهُ عَلَى النّارِ الللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ اللللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللللّهُ اللللّهُ اللّهُ الللللّهُ اللللللّ

وأخر دعوانًا أن الحمد لله رب العالمين.

#### للمروزي- ج١. ص٢٦٨). (١٢) ثناء الله على الظاشعين في الصلاة

مما يدلُ على المنزلة العالية للصلاة في الإسلام أن الله سُبْحَانَهُ وتعالى عندما مَدحُ عباده المؤمنين، بدأ بذكر الصلاة قبل أي عملِ أخد.

قَالَ سُبْحَانَهُ وَتَعَالَى: (وَدَّأَفَكُمَّ الْمُؤْمِثُونَ ﴿ ﴾ ٱلَّذِينَ مُمْ فِي سَلَامِهُ خَنِعُونَ ﴾ (المؤمنون: ٢:١).

ثم ذَكَرَ سَبِّحَانَهُ باقي الأعمال وختمها بذكر المحافظة على الصلاة. فقال جل شأنه: ( وَالَّهِ مَا عَلَى مَا الم مُرَّ عَلَى صَاوَبِهِ عَلَى الطونَ الْوَلِيْكَ هُمُ الْوَرُونَ الْوَلِيْكَ هُمُ الْوَرُونَ الْفِرِيْكِ مُمْ مِياً حَلِيْونَ الْمُورُونِ مُمْ مِياً حَلِيْونَ )

(المؤمنون: ٩: ١١).

وَقَالُ سُبُحَانُهُ مادحًا أهل الصلاة: (إِنَّ ٱلْإِسْنَ عُلِنَ مُلُوعًا ﴿ إِنَّ الْمَنْ الْقَرْ جَرُوعًا ﴿ وَإِنَّ اللَّهُ أَغَيْرُ مُنُوعًا ﴿ اللَّهِ الْمُنْ إِنَّ ٱللَّهِ عَمْ عَلَ صَلاَتِهُمْ فَآمِونَ ﴾ (المعارج: ١٩:١٩).

#### (١٣) تحذير للمسلم الذي يتهاون بالصلاة

مَنْزِلَهُ الصَّلاةِ عَظَيمةٌ، ويدلُ على ذلك ما جاء في القرآن الكريم والسُّنَّة النَّبويَة الباركة من التحذير الشديد, من إضاعة الصلاة والتهاون في أدائها. قال الله سُبْحَانَهُ وَتَعَالَى: (هُكُ مِنْ مِنْ عَلَى النَّاعِ السَّارِةُ وَالْعَوْلِ النَّامِ مِنْ وَالْعَوْلِ مَنْ وَالْعَوْلِ مِنْ وَالْعَوْلِ اللّهِ مِنْ السَّامِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهُ الل

نَا (مريم: ٥٩)،

وعَنْ عُمَرَ بُن عَبِد الْعَزيز (رَحِمَهُ اللَّه) قَالَ: لَمَ
يَكُنْ إِضَاعَتُهُمْ تُرْكَهَا، وَلَكِنْ أَضَاعُوا الْمُواقِيتَ,
(تَضْسِيرِ الطَّبِرِي ج ١٦ ص ٩٨)، قَالَ اللَّهُ
شُبُحَانَهُ وَتَعَالَى: (وَجِلْ لَلْصَالِحَ اللَّهِ اللَّهِ عَلَيْهِ اللَّهِ اللَّهِ عَلَيْهِ اللَّهِ اللَّهِ عَلَيْهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللْمُعَالِمُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ

(12) الاستعانة بالصلاة في أمور الدنيا والأخرة

19.

## كالمات في الأثبي (۲) القواعد المنهجية والأصول الشرعية

اللجنة العلمية بالمجلة



#### القاعدة الثانية: حتمية الرجوع إلى الكتاب والسنة وأنهما طريق النجاة الأوحد

الشيخ صفوت الشوادفي رحمه الله الحمد لله، والصلاة والسلام على رسول الله وآله وصحبه ومن والأه، وبعد:

ألا فلتعلم الدنيا بأسرها الداني والقاصي والحجر والمدر والشمس والقمر أن الرجوع إلى الكتاب والسنة ليس نفلاً ولا تطوعًا، وإنما فرض عيني وواجب حتمي شرعي ولازم من لوازم الإيمان مع البراءة من كل منهج يعتمد سواهما قال تعالى: ووما النكم السول محدوة وَمَا يَهُمُ عَمْ مَا نَهُوا وَأَنْفُوا أَنْهُ } (الحشر:٧)، وقال تعالى: ﴿ فَلا وَزَلْكَ لَا يُؤْمِنُونَ حَتَّىٰ يُحَكِّمُوكَ فِيمًا تَجَرُ يَنْهُمْ ثُمَّ لَا يَحِدُوا فِي أَنفُيهِمْ حَرَجًا فِيمًا فَضَلْتُ وَتُسَلِّمُوا سَلِيمًا ، (سورة النساء: ٦٥).

وليعلموا كذلك أنه هو المنهاج الرياني الأوحد المحفوظ من كل تغيير أو تبديل أو تحريف؛ كما قال تعالى: ﴿ إِنَّا عَنْ رَأَمَا ٱلدِّكُرُ وَإِنَّا لَدُ كَانِطُونَ ﴾ (الحجر: ٩) خلافا لغيره من المناهج والأديان. وليعلموا أنهما لكل مناحي الحياة كما قال تعالى عن القرآن: ورزلًا عليك الكتب بيتا لَكُلُّ شَيْءٍ ، (النحل: ٨٩)، وأنهما اشتملا على كل ما يحتاج الناس في معاشهم ومعادهم؛ علمًا وعملاً، عقيدة وشريعة دنيا وآخرة، خلافًا لمن ظن قصورهما.

وليعلموا أن مدار السعادة في الدنيا والآخرة قائم على الالتزام بهما والاعتصام بحبلهما، وأن الإعراض عنهما هو عين الضنك والخسران دنيا وآخرة؛ كما قال عز وجل: « قَامًا يَأْلِدُكُم مِّني هُدُى فَمَن أَتِّبِعِ هُدُايَ فَلا يَضِلُ وَلَا يَشْقَىٰ ١١١ وَمُنَّ أَعْرَضَ عَن وَكَرِى فَإِنَّ لَهُ مُعِيشَةٌ ضَنَّكُم وَتَعْشَرُهُ

مَ ٱلْقَيْدَةِ أَعْمَىٰ إِنَّا قَالَ رَبِّ لَوْ حَشَرْتَنِيَّ أَعْمَىٰ وَقَا كُنتُ بَصِيرًا ١٠٠٠ قَالَ كَذَلِكَ أَنتُكَ مُائِنُنا فَشَيِنَما وَكَذَلِكَ آلِيَ نَصْ اللهِ: ١٢٣-١٢٦)، وقال تعالى: (مَدَّ جَانَةَكُم مِنَ ٱللَّهِ نُورٌ وَكِتَابٌ مُّبِيتُ اللَّهِ مَهْدِي بِدِ اللَّهُ مَنِي أَشَّبُعَ رَضَّوَّكُ سُكُلَ ٱلسَّلَا وَيُخْرِجُهُم مِنَ ٱلظُّلُمَاتِ إِلَى ٱلنُّودِ بِإِذْنِهِ، وَعَدِيهِمُ إِنَّ صِرَطِ مُسْتَقِيدٍ) (المائدة: ١٥-

ثم ليعلم الجميع أنه لا خلاص لهذه الأمة من هذا الواقع الذي تحياه، لتعود كما كانت خير أمة أخرجت للناس، إلا بأن تجعل الكتاب والسنة سبيلا نجاتها، وحبلا خلاصها، وهاديها من حيرتها، ومنقذها من رقدتها، به تحيا، وفي ضوئه تسير، وعلى منهاجه تموت. وإذ لن يصلح آخر هذه الأمة إلا بما صلح به أولها، بل ولن يصلح العالم بأسره إلا بهما (أي: بالقرآن والسُّنة)؛ روى ابن عباس رضى الله عنهما قال صلى الله عليه وسلم: "تركتُ فيكم أيُّها الناس، ما إن اعتصمتم به، فلن تضلوا أبـدًا: كتاب اللَّه، وسُنَّة نبيِّه،" (رواه الحاكم في المستدرك وصححه الألباني في صحيح الترغيب: ٤٠).

وختامًا؛ أتمنى على الله وأرجو من إخواني أن يكونوا سفراء خير وواجهة شرف لعرض ديننا على من يجهله، ولتكن قاعدة بهذه الأهمية والحتمية حين تُغْرَض؛ تُغْرَض على الوجه اللائق بها، والوجه اللائق بها هو أنها سبب سعادة وإكسير حياة، وأن الإنسان لو خير بينها وبين الماء والهواء لكانت هي الأولى بلا نقاش؛ إذ الماء والهواء سبب للحياة الدنيا، والقرآن والسنة سبب للدنيا والآخرة. وأستغضر الله لي ولكم.



20

١٤٤٢ هـ - العدد ٢٠٠٧ - السنة الواحدة والخمسور



الحمد لله رب العالين، والصلاة والسلام على خاتم الأنبياء والمرسلين.

أما بعد؛ فما زلنا في الطريق إلى موطن العزة والشرف؛ إلى غزوة بدر الكبرى وما فيها من الدروس والعبر، وقد انتهينا في العدد السابق إلى مبيت المسلمين ليلة بدر وذكرنا، أن الله تعالى أمنهم بالنوم وطهرهم بالمطر، وأما النبي صلى الله عليه وسلم: فبات قائمًا يصلي كما في حديث علي رضي الله عنه قال: "وَلَقَدُ رَأَيْتُنَا وَسِلم بات تَحْتُ شَجَرة يُصَلى، وَيَبْكِي، حَتَى وسلم بات تحتُ شَجَرة يُصَلى، وَيُبْكِي، حَتَى أَصْبَحٌ مسند أحمد (١٠٢٣).

وهنا يبدو لنا أمر آخر قبل الوصول إلى أرض المركة؛ حيث نقف وقفة مع التصوير القرآني لكل من الفنتين في عين الأخسرى وحاصله ثلاثة أحوال؛

الأولى: منام يزف بشرى وطمانة للمسلمين قال الله تعالى: "إذ يُربكهُمُ اللهُ في مَثَامِكَ قَالِ الله تعالى: "إذ يُربكهُمُ اللهُ في مَثَامِكَ اللهُ رَلِقَ أَرْسَكُمُ مُ اللهُ في مَثَامِكُ الْفَضِلْتُدُ وَلِنَنَزَعْتُدُ فِ اللّهُ عَلِيكُمْ اللّهُ عَلِيكُمْ اللّهُ عَلِيكُمْ اللّهُ عَلِيكُمْ اللّهُ عَلِيكُمْ اللّهُ اللّهُ اللهُ عَلَيْهُ اللّهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْه

وقال الطبري: أي: يُرِيكُهُمْ فِي نُومِكَ قَلِيلاً فَتُحْبِرُهُمْ بِدَلِكَ، حَتَّى قُويِثُ قُلُوبُهُمْ وَاجْتَرُهُوا عَلَى حَرْبِ عَدُوهِمْ. وَلُو اُرَاكَ رَبُكَ

عَـدُوَّكُ وَعَـدُوَّهُـمُ كَثِيرًا لَفَشِلَ أَصْحَابُكَ؛ فَجَبَنُوا وَخَافُوا، وَلَمْ يَقَدِرُوا عَلَى حَرْبِ الْقَوْمِ، وَلَتَنَازُعُوا فِي ذَلِكَ، وَلَكِنَّ اللَّهَ سَلَمَهُمْ مِنْ دَلِكَ بِمَا أَرَاكَ فِي مَنَامَكَ مِنَ الرَّوْلِيَا...اهـ

وعلى إثر هذه الرؤيا أشرقت في وجوه الصحابة شمس جديدة، ويوم جديد؛ فتنفسوا هواء منعشًا؛ وصباحًا طريًا بالصلاة والمطر، الأرض أمامهم ساكنة ملبدة لا غبار فيها، والأجواء تملأ صدور المؤمنين حماسًا وثقة بالله

الحال الثاني: تقليل كلا الفريقين في عين الآخر عند بداية التقاء الصفين:

قال تعالى: "وَإِذْ يُرِيكُنُوهُمْ إِذِ ٱلْتَقِيْتُمْ فِي أَعَيْنِكُمْ فَي أَعْيُنِكُمْ وَلَيْ الْتَقْلِثُمُ فَي أَعْيُنِكُمْ وَيَعْنِيكُمْ اللهُ أَمْرُكَاكُ مَمْ مُفْعُولاً وَإِلَى اللهِ مُقْعُولاً وَإِلَى اللهِ مُقْعُولاً وَإِلَى اللهِ مُقْعُولاً وَإِلَى اللهِ مَعْدُولًا وَالْعَثَالِ... قال القرطبي: كَانَ هَذَا فِي انْتِدَاءِ الْقِتَالِ... تفسير القرطبي (٨/ ٢٣).

قَالَ ابن كثير، وقَوْله " وَإِذْ يُرِيكُمُوهُمْ إِذُ الْتَقَيْتُمْ فِي اَعْيُنكُمْ قَلِيلاً " وَهَدَا أَيْضًا مِنْ لَطْفه تَعَالَى بِهِمْ إِذْ أَرَاهُمْ إِيَّاهُمْ قَلِيلاً فِي رَأَي الْمُفَى قَيْمِهُمْ قَلِيلاً فِي رَأَي الْقَمْن قَيْمِمْ فَيْهُمْ فَيَهِمْ الْمُفْوَلَة "وَيُقَلِلْكُمْ فِي أَعْيُنهِمْ لِيَقْضِيَ اللّهَ أَمْرًا كَانَ مَفْعُولاً "أَيْ: لِيُلْقِي بَيْنهُمْ الْحَرْب للنَّقْمَة كَانَ مَفْعُولاً "أَيْ: لِيُلْقِي بَيْنهُمْ الْحَرْب للنَّقْمَة مَمْن أَرَاد الاِلْتَقَام مِنْ أَهْل وِلَايَتِهُ وَمُعْنَى هَذَا؛ ثَمَام النَّعْمَة عَلَيْه مِنْ أَهْل وِلَايَتِه وَمُعْنَى هَذَا؛ أَنْهُ تَعَالَى اغْرَى كُلًا مَنْ القريقَيْن بالآخر وقللهُ أَنْهُ تَعَالَى اغْرَى كُلًا مَنْ القريقَيْن بالآخر وقللهُ



فِي عَيْنِهُ لِيَطْمَعَ فِيهِ، وَذَلِكَ عِنْدِ الْمُواجَهَةِ. تفسيرابن كثير (٤/ ٦١).

الحال الثالث: أثناء المعركة؛ حيث كثر الله المؤمنين في عين الكافرين بنزول الملائكة معهم ليلقى الرعب في قلوب الكافرين، وذلك في قوله تعالى: " قَدْكَانَ لَكُمْ مَانِةً فِي فِشَكِينِ ٱلْتَقَمَّا فِعَةٌ ثُقَيْتِلُ فِ سَهِيلِ اللَّهِ وَأَخْرَىٰ كَافِرَةٌ بِرَوْنَهُم وَمُلَّتِهِمْ رُأْتُ ٱلْمُنْيِّنُ وَاللَّهُ تُؤْتِيدُ يَعْمِرِهِ مَن يَكَالُهُ إِنْ فِي ذَالِكَ لَيْنَةُ لِأَوْلِ ٱلْأَبْسَارِ " (آل عمران: ١٣).

وقد ذكر ابن كثير في قوله: وأصح الأقوال في ذلك إن شاء الله: أن الله أبقى المؤمنين على ما هم عليه من الكثرة في أعين الكافرين وقلل الكافرين في أعين المؤمنين قال ابن كثير: فلمَّا الْتُحَمَّ الْقَتَال وَأَيْدَ اللَّهِ النُّوْمِنِينَ بِأَلْف مِنْ الْلَائِكَة مُرْدِفِينَ بَقيَ حزْبِ الْكُفَّارِيرَى حزْبِ الْإِيمَانِ ضَعْفَيْه كُمَا قَالَ تَعَالَى " قَدُ كَانَ لَكُمْ آيَة فِي فَئْتَيْنِ الْتَقْتَا فَنْهَ تُقَاتِل فِي سَبِيلِ اللَّهِ وَأَخْرَى كَاهْرَة يَرُونَهُمْ مِثْلَيْهِمْ رَأَى الْعَيْنِ وَاللَّه يُؤْيِد بِنُصْرِهِ مَنْ يَشَاء إِنَّ فِي ذَلْكَ لَعبْرَةُ لأولى الْأَبْصَارِ " وَهَدُا هُوَ الْجَمْعِ بَيْنِ هَاتُيْنِ الْآيَتَيْنَ فَإِنَّ كُلَّا مِنْهُمَا حَقَّ وَصِدْقٌ وَللَّهِ الْحَمْدِ وَالْنَالْمَ. (تفسيرابن كثير ١٤/٦١).

وقال أيضًا: فَعَنْدَمَا تَقَائِلَ الْفَرِيقَانِ، قَلْلَ اللَّهُ كُلَّا مِنْهُمَا فِي أَعْبُنِ الْآخُرِينَ، لَيَجْتُرِيَ هَوُلاء عَلَى هَوْلاء، وَهَوْلاء عَلَى هَوْلاء، لَا لَهُ فِي ذَلكَ مِنَ الْحِكْمَةِ الْمَالِقَةِ، وَلَيْسَ هَذَا مُعَارِضًا لَقُولُهِ ثُعَالَى فِي شُورَة " آلَ عَمْرَانَ " وقَدْكَانَ لَكُمْ ءَايَةٌ فِي فِشَتَهُنِ ٱلْتَقَتُّ فِئَةٌ تُقَلِّدُ فِ كَبِيلِ ٱللَّهِ وَأَخْرَىٰ كَافِرَةٌ بَرُوْنَهُم مِثْلَيْهِمْ رَأْمَ ٱلْعَنْيِنَ وَلَقَهُ بُوْنِيْدُ يَعْرِو. مَنْ يَشَالُهُ ، (آل عموان: ١٣)؛ قَانُ الْمُعنَى في ذَلكُ، عَلَى أَصَحُ الْقُولَانِ: أَنَّ الْفَرْقَةَ الْكَافِرَةَ تُرَى الْفرقة الْمُؤْمِنَة مِثْلَى عَدُد الْكَافِرَة، عَلَى الصّحيح -أيضًا-، وَذَلكُ عِنْدُ الْتَحَامِ الْحَرْبِ، وَالْسَايَطَة أَوْقَعَ اللَّهُ الْوَهَنَ وَالرُّعْبَ فِي قُلُوبِ الَّذِينَ كُضُرُوا، فَاسْتَدْرَجَهُمْ أَوَّلَا بِأَنْ أَرَاهُمْ إِيَّاهُمْ عِنْدَ الْمُوَاجَهَةَ قليلاً، ثُمُّ أَيْدَ الْمُؤْمِنِينَ بِنُصُرِهِ؛ فَجَعَلَهُمْ فِي أَغُيُنِ الْكَاهِرِينَ عَلَى الضَّعْفِ مِنْهُمْ، حَتَّى وَهَنُوا وَضَعُفُوا وَغُلِبُوا، وَلَهُذَا قَالَ: ﴿ وَأَلَّهُ ثُوِّيَدُ بِتَصْرِيهِ مَنَ مَثَنَاتُهُ إِنَّ فِي ذَلِكَ لَمِسْزَةً لِأَوْلِ ٱلْأَنْصَكُو ، (ٱل عمران: ١٣). البداية والنهاية (٥/ ٨٥).

وهذا ما قرره القرطبي في تفسير سورة الأنفال 22 حيث قال: "وَيُعَلِّكُمْ فِي أَغْيُنِهِمْ" كَانَ هَذَا

فِي ابْتِدَاءِ الْقِتَالِ فَلَمَّا أَخَـٰدُوا فِي الْقِتَالِ عَظْمَ الْسُلِمُونَ فِي أَعْيُنِهِمْ؛ فَكُثْرُوا، كُمَا قَالَ: "يَرَوْنَهُمْ مثليهم رأي العين" تفسير القرطبي (٨/ ٢٣).

فائدة: قرأ نافع وأبو جعضر ويعقوب: "تُرُونَهُمْ مثُلَيْهِمْ رَأْيُ الْعَيْنِ" والباقون بالياء، والجمهور من الناس على أن الفاعل بترون هم المؤمنون، والضمير المتصل هو للكفار، وعلى هذا يكون السلمون يرون الكفار ضعفيهم ومن الحكمة في ذلك أن يجأر المسلمون في الدعاء والابتهال وأيضًا حتى يستجمعوا قوتهم ولا يستهينوا بهم؛ ففي مرحلة الإعداد يرونهم كثرة؛ فيستعدون، وفي ساحة القتال برونهم قلة؛ فتقوى قلوبهم وهذا ي بعض الأحوال كما سبق بيانه.

وعلى فرض أنه عام فهو لا يتعارض مع أية الأنضال؛ لأنها تثبت تقليل الكافرين وهذه تثبت: أنهم مثليهم وقد كانوا ثلاثة أضعاف السلمين؛ فإذا رأوهم مثليهم؛ فقد قللوا في أعينهم؛ قال القرطبي: أعلمنا الله: أنه قللهم في أعين المؤمنين؛ فيكون المعنى: ترون أيها المؤمنون المشركين مثليكم في العدد وقد كانوا ثلاثة أمثالهم؛ فقلل الله المشركين في أعين المسلمين؛ فأراهم إياهم مثلى عدتهم لتقوى أنفسهم، ويقع التجاسر، وقد كانوا أعلموا: أن المائة منهم تغلب المائتين من الكفار، وقلل المسلمين في أعين الشركين ليجترءوا عليهم - في بعض الأحوال-فينفذ حكم الله فيهم" (الرياض الناضرة في توجيه القراءات المتواترة (١٣٦) وتفسير القرطبي (٤/ ٢٥).

#### خطر التهويل الإعلامي لقوة الأعداء

وهذا يبين لك خطر التهويل الإعلامي لجيوش العدوفي عصرنا الحاضر وهو ما يسمى بالحرب الباردة؛ لأن بيننا أناسًا قد أدمنوا التهويل من قوة الأعداء مما يبث الوهن والضعف في قلوب المسلمين ليس فقط في مجال الحرب والقتال بل تخطى ذلك إلى البحث العلمي والتطوير والاختراع بل وحتى مسابقات اللعب-لأنهم يعظمون شأنها- يظهرون في ذلك كله قوة العدو، وضعف المسلمين وتأخرهم ليس على سبيل حث السلمين على التغيير من أوضاعهم بل لأجل يث الوهن في قلويهم وإشعال اليأس في نفوسهم؛ قَالَ الشنقيطي، ومنْ ذكر أسباب الْهَزيمَة منْ



قَقَالَ: اسْتَقَدْ. قَالَ: قَاعَتَنَقَهُ فَقَبَّلَ بَطْنَهُ، قَقَالَ: مَا حُمَلَكَ عَلَى هَذَا يَا سَوَادُ؟ قَالَ: يَا رَسُولُ اللَّهِ حَضَرَ مَا تَرَى، فَارَدُتُ أَنْ يَكُونَ آخَرَ الْعَهْدَ بِكَ أَنْ يَمَسَّ جِلْدِي جِلْدَكَ؛ قَدَعَا لَهُ رَسُولُ اللَّهِ صَلَى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَمَ بِحَيْرِ. (ابن هشام (۲۲۲/۲)، وحسنه الألباني في الصحيحة (۲۸۳۷)، وانظر: الروض الأنف (۵۳/۵)

وعلى كلِ فإن قصته توضح نموذج التعليم الإسلامي في العدل؛ فالنبي صلى الله عليه وسلم استعد حتى يقتص منه أحد من أمته، وقدم له جسده الشريف، تلك هي العدالة الحقيقية.

ومن فوائده:

- حرص الإسلام على النظام.
- العدل المطلق؛ فمع أنه صلى الله عليه وسلم لم يكن ظائا لسواد إلا أنه سمح له بأخذ ما يظنه حقًا تطييبًا لخاطره وبيانًا لقمة العدل والإحسان.
  - حب الجندى لقائده.
  - تذكر الموت والشهادة.
- جسد رسول الله صلى الله عليه وسلم مبارك، ومسه فيه بركة، ولهذا حرص عليها سواد.
- البطن ليس بعورة بدليل: أن النبي صلى الله عليه وسلم كشف عنه، ويحمل على ما عليه الجمهور؛ أي: ما فوق السرة، أي: كشف له ما فوقها.
- تواضع القائد مع جنده، وهي صفة من صفات الجيش المنصور.
- اتصاف القائد بالرأفة والاهتمام بأصحابه وعمل ما يصلح حالهم في الدين والدنيا، وأن يتولى أمرهم بنفسه قدر الاستطاعة-محبة وشفقة. (النبي القائد (٧٧/ ٢)، هذا وغروة بدر الكبرى دروس وعبر: ٧٧). هذا عن حال المسلمين؛ فماذا عن جيش المشركين قبل المعركة؟ وما هي صفة خروجهم؟ هذا ما تناوله في العدد القادم إن شاء الله تعالى، والحمد لله رب العالمين.

رُغب الْقُلُوب، وَأَسْبَابِ النَّصْرِ مِنَ السَّكِينَة وَالطُّمَانِينَة، تُعْلَمُ مَدَى تُأْثِيرِ الدُّعَايَاتَ فِي الْآونَـةُ الْأَحْـيرَةِ، وَمَا سُمِّيَ بِالْحَرْبِ الْبَارِدَةِ مِنْ كَلَامٍ وَإِرْجَافِ مِمَّا يَنْبَغِي الْحَدُرُ مِنْهُ أَشَّدُّ الْحَدْر، وَقَدْ حَدَّرُ اللَّهُ تَعَالَى مِنْهُ فِي قُولِه تَعَالَى: "قَدْ يَعْلَمُ اللَّهُ الْمُعَوِّقِينَ مِنْكُمْ وَالْقَائِلِينَ لاخْوَانِهِمْ هَلُمُ النِّنَا وَلا يَاثُونَ الْيَاسَ إِلَّا قليلاً"...كُمَا بَيْنَ تَعَالَى أَكْرَ الدُعَايَة الْحَسَنَة فِي قُولِه تَعَالَى: "وَأَعَدُوا لَهُمْ مَا اسْتَطَعْتُمْ مِنْ قُوَّة وَمِنْ رِبَاطُ الْخَيْلِ تُرْهِبُونَ بِهِ عَدُوْ اللَّهِ وَعَدُوُّكُمْ وَآخَرِينَ مِنْ دُونِهِمْ "... وَمَا أَجْرَاهُ اللَّهُ فِيْ غُزُوة بَدُر مِنْ هَذَا الْقَبِيلِ أَكْبَرُ دَلِيلِ عَمَلِي، إِذُ يُقَلُّلُ كُلُّ فَرِيقَ فِي أَعْيُنِ الْأَخْرِينَ، كُمَا قَالَ تَعَالَى: "إِذْ يُرِيكُهُمُ اللَّهُ فِي مَنَامِكَ قَلِيلاً وَلُو أراكهم كثيرا لفشلثم ولثنازعثم فاالأمر ولكن اللَّهُ سَلَّمَ...الخ الآيات"، وَهَذَا كُلُّهُ ممَّا يَنْبَغي الاستفادَةُ مِنْهُ الْيَوْمَ عَلَى الْعَدُو فِي قَضِيَّة الْإسْلَام وَالْمُسْلِمِينَ. (أضواء البيان ٨/ ٢٢).

ولا شك أن الثقة والقوة المعنوية لا تقل شأنًا عن قوة السلاح وكثرة العدد في أرض المعركة؛ فلما تحقق في نفوس المسلمين كان من أظهر الأسباب في تحقيق النصر.

#### عودة إلى الجيش وتنظيم الصفوف:

قَالَ ابن كثير؛ وَقَدْ صَثَّ رَسُولُ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ أَصْحَابَهُ وعباهم أحسن تعبية.

وراجع سنن الترمذي (١٦٧٧)، ومسند البزار (٩٩٨). يقال: عبأت الجيش تعبئة؛ أي: "رتبتهم في مواضعهم، وهيأتهم للحرب". النهاية (١٦٨/٣).

#### عظمة القائد ومحبة الجنود له صلى الله عليه وسلم

واسند ابْنُ إِسْحَاقَ: أَن رَسُولَ اللَّهِ صَلَى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ عَدَّلَ صُفُوفَ أَصْحَابِهِ يَوْمَ بَدْرٍ، وَفِي يَدِهِ قِدْحُ يُعَدُّلُ بِهِ الْقَوْمَ، فَمَرْ بِسَوَادِ بُنِ غَزِيْهَ حَلِيفِ بَنِي عَدِي بْنِ النَّجَّارِ وَهُوَ مُسْتَنْتِلُ – مَتقدم أَو خارج من الصف- مِن الصَفُّ؛ فَطَعَنَ فِي بَطْنِهِ بِالْقَدْحِ وَقَالَ: " اسْتَو يَا سَوَادُ "؛ فَقَالَ: يَا رَسُولَ اللَّهِ أَوْجَعْتَنِي ! وَقَدْ بَعَنْكَ اللَّهُ بِالْحَقِ وَالْعَدْلِ فَاقَدْنِي ! كَتَشْفَ رَسُولُ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ عَنْ بَطْنِهِ؛ 
رَسُولُ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ عَنْ بَطْنِهِ؛





سبيل النجاة من اشد الفان، واحطرها على دين السلم، وبخاصة في أيامنا هذه...
قال الألباني-رحمه الله-: «هذا حديث عظيم الشأن من أعلام نبوته صلى الله عليه وسلم ونصحه لأمته، ما أحوج المسلمين إليه للخلاص من الفرقة والحزبية التي فرقت جمعهم وشتتت شملهم، وأذهبت شوكتهم، فكان ذلك من أسباب تمكن العدو منهم، مصداق قوله تبارك وتعالى: (ولا تنازعوا فتضلوا وتذهب ريحكم) (السلسلة الصحيحة: ٥٤١/٦).

ومن فوائد هذا الحديث:

(۱) فيه حرص الصحابة رضي الله عنهم على الخير؛ فإنهم مُذْ عَرفوا هذا الدينَ العظيم وهم يسألون عن الخير سُوّال مُتعلم مُسترشد، طالب للعلم والعمل جميعًا.. فرضي الله عنهم وأرضاهم. (٢) فيه فضيلة لحديفة رضي الله عنه؛ حيث كان حريصًا على النجاة؛ التي لا تكون إلا بمعرفة الخير



واتباعه، ومعرفة الشر واجتنابه... وبهذا بعثُ الله أنبياءه ورُسله.

قال صلى الله عليه وسلم: إنه لم يكن نبيًّ قَبلي؛ إلا كان حقًا عليه أن يَدلُّ أمته على خير ما يعلمُه لهم، ويُنذرَهم شرَّ ما يعلمُه لهم... الحديث. (صحيح مسلم ١٨٤٤).

وخيرُ ما دلّنا عليه النبيّ صلى الله عليه وسلم التوحيد؛ فهو لبّ الدين وأساسه، وهو الشرطُ اللازم في كل عمل؛ فلا ترفع ولا تُقبل طاعةُ إلا به.. ثمّ بعد ذلك تأتي واجبات الدين فالمستحبات..

وشرُ ما أنذرنا عنه الشُركُ؛ فإنه أعظمُ النذوب؛ وهو الذنبُ الوحيدُ الذي لا يَغفره الله، ولا تَنفعُ معه جميع الطّاعات والقُرُبات، فالجنة على أهله حرامٌ؛ والنار لهم دارٌ وقرار.. فنعوذُ بالله منها ومن أهلها.. ثم بعد ذلك تأتي المحرَّمات من البدع والمعاصي؛ فالكروهات..

(٣) فيه أن عدم معرفة الشر مظنة الوقوع فيه؛ فلا تكفي معرفة الخير في الوقاية من الشرور! قال الفاروق عمر رضي الله عنه؛ إنما تنقضُ عُرى الإسلام عُروة عُروة؛ إذا نشأ في الإسلام من لم يعرف الجاهلية. (منهاج السنة ٣٩٨/٢).

ومنه قول الشاعر:

عرفتُ الشر لا للشرُ لكن لتوقيه

ومَن لا يعرف الخير من الشريقع فيه الأ (٤) فيه أن معرفة ما ينفعُ وما يضر في الدين لا يكون إلا من طريق الوحي وحملته؛ كما كان الصحابةُ رضي الله عنهم يسألون النبيً

صلى الله عليه وسلم عن الخير والشر. فالواجب على المسلم الذي ينشد بلوغ الخيرات والحسنات، ويبتغي النجاة من الفتن المضلات المهلكات... أن يلزم طريق الوحي الإلهي؛ المتمثل في الكتاب والسنة الصحيحة؛ ولا سبيل له إلى ذلك- على التحقيق- إلا من طريق ورثة الأنبياء، وهم العلماء الريانيون؛ الذين أمر الله الناس بالرجوع إليهم فقال: «فاسألوا أهل الذكر إن كنتم لا تعلمون، الأنبياء:٧.

(٥) فيه الاعترافُ بعظيم نعمة الله جل وعلا؛ فقد كانت العربُ في جاهلية وشر،

يعبدون الأوثان والأصنام، ويتنازعون فيما بينهم؛ فيعتدي القوي على الضعيف... فامتن الله عليهم بالإسلام؛ فتحوَّلوا من ذل عبودية غير الله إلى عز عبادة الله وجده، ومن الغل والبغض والحسد فيما بينهم.. إلى أن صاروا إخوانا متحابين متالفين..

قال تعالى: وواذكروا نعمة الله عليكم إذ كنتم أعداءً فألف بين قلوبكم فأصبحتم بنعمته إخوانًا وكنتم على شفا حفرةٍ من النار فأنقذكم منها.

#### التحذير من خطورة وصف المجتمعات الإسلامية بالمجتمعات الجاهلية

وهذا أمر مهم يجب التنبية والتفطن له، بل هو في غاية الأهمية والخطورة؛ فقد وجد في عصرنا من الكتاب من يصف المجتمعات الإسلامية قاطبة بوصف الجاهلية وهذا أمر مردود وباطل، لماذا؟ لأنه يحمل بين سطوره دعوى تكفير هذه المجتمعات المسلمة، وهذا أمر ينكره أصحاب المنهج القويم والفطر السليمة، وهذه الدعوى الباطلة للأسف قد تلقفها وفرح بها خوارج العصر، وجماعات التكفير الذين كفروا المجتمعات المسلمة بدعوى أنها مجتمعات جاهليه، فهجروا دالمساجد، وتركوا الصلوات فيها، وكفروا الناس واعتدوا على الحرمات تبعا لذلك. فليتنبه المسلمون لهذا الخطر المدمر، وذلك المنهج المنحرف الذي كان بمثابة الجسر الذي عبرت عليه هذه الأفكار الضالة والمنحرفة إلى عقول كثير من شباب المسلمين مما كان له الأثر البالغ في انتشار جماعات التكفير في

(٦) فيه أن الباطل لا يُظهر في صورة الباطل المحض دائمًا؛ وإنما يُزينه أهلُه بشيء من الحق تَضليلاً منهم، وغشًا للمسلمين.

(٧) فيه بيان خطر مَن يتصدُرُ للناس على أنهم دُعاة، وليسَ لَدعوتهم طريق إلا إلى جهنم! فحذار أن تُسلم دينك إلا لمن تَقبل أن يكونَ حجة بينك وبين خالقك!

قال النبي عليه الصلاة والسلام: وإنما أخافُ على أمتي الأئمة المُضلين، (صحيح الجامع المُثارية). وقال صلى الله عليه وسلم: ويكون في آخر الزمان دجالون كذابون، يأتونكم



من الأحاديث بما لم تسمعوا أنتم ولا آباؤكم؛ فإياكم وإياهُم، لا يُضلونكم، ولا يفتنونكم،. (صحيح مسلم ٧).

(٨) فيه حرصُ النبيُ صلى الله عليه وسلم على تحدير أمته من الفتن والشرور التي ستكون من بعده ابتلاء للناس وامتحانًا لهم؛ وهذا فيه كمال النصح، وغاية الشفقة... وقد جاءت نصوص الكتاب والسنة في التحدير من الشر وأهله إجمالا وتفصيلا؛ فأما التحدير المجمل؛ ففي مثل قوله: ويُأيُّنَا الَّذِينَ مَامُوا فَوْ الْمُشَكِّرُ وَوْرُهَا النَّاسُ وَلَلْحَارُدُ ، (التحريم:١) وقول النبي عليه الصلاة والسلام؛ وشر الأمور مُحدثاتُها، وكلُ بدعة ضلالة. (صحيح مسلم (٨٢٧).

وأما التحدير المفصّل؛ فقد تنوعتُ النصوص فيه؛ لتشمل أبواب الشرُ وطرائقه..

فقال تعالى عن رأس الشرُّ ومَكمَنه: ﴿ إِنَّ النَّبَطَنَّ لَكُوْ مَكُونُهُ عَنُواً ﴾ (فاطر: ٢)، بل حذر من مداخله الماكرة فقال: ﴿ وَلاَ تَثَمِّوا خُطُونِ النَّيَطَيْ الْكَيْطَيْ الله عليه وسلم من أصحاب العقائد المنحرفة الخبيثة، نفاة العلم الإلهي؛ فقال عليه الصلاة والسلام: «القدرية مَجوس هذه الأمة . (صحيح سنن أبي داود ٢٩١١).

وكذلك حذر من سفكة الدماء المعصومة، شر هذه الأمة؛ فقال صلى الله عليه وسلم؛ «الخوارج كلاب النار». (صحيح الجامع: ٣٤٤٧). (٩) فيه الإشارة إلى أن معرفة المنكر وإنكاره وإجب على حسب القدرة، وأن ذلك هو سبيل النجاة.. قال صلى الله عليه وسلم؛ إنه يُستعمل عليكم أمراء، فتعرفون وتنكرون؛ فمن كره فقد برئ، ومن أنكر فقد سلم، ولكن من رضي وتابع. (صحيح مسلم: ١٨٥٤).

قال الحافظ ابن حجر رحمه الله: «فيه وجوبُ ردُ الباطل، وكلُ ما خالفَ الهدي النبويّ، ولو قالَه مَن قاله مِن رفيعٍ أو وضيع،. (فتح الباري ٣٧/١٣).

(١٠) فيه معجزة ظاهرة، ودليلٌ من دلائل النبوة؛ فقد وقع ما ذُكر في هذا الحديث كما جاء مُرتَّبًا. قال الحافظ ابن حجر رحمه الله؛ قال عياض: المراد بالشر الأول؛ الفتن التي وقعتُ بعد عثمان، والمراد بالخير الذي بعده؛

ما وقع في خلافة عمر بن عبد العزيز، والمراد بالذين تُعرف منهم وتُنكر؛ الأمراء بعده؛ فكان فيهم مَن يَتمسك بالسنة والعدل، وفيهم مَن يدعو إلى البدعة، ويعمل بالجور.

قلت (الحافظ)؛ والذي يظهر أن المراد بالشر الأولى: ما أشار إليه من الفتن الأولى، وبالخير؛ ما وقع من الاجتماع مع علي ومعاوية، وبالدُخن؛ ما كان في زمنهما من بعض الأمراء، كزياد بالعراق، وخلاف من خالف عليه من الخوارج، وبالدُعاة على أبواب جهنم؛ من قام في طلب الملك من الخوارج وغيرهم. (فتح الباري ٣٦/١٣).

(11) فيه الأمر بلزوم الجماعة وأنها سبيل النجاة من الفتن.

فما القصود بالجماعة؟

قال شيخ الإسلام ابن تيمية- رحمه الله-: «الجماعة هي الاجتماع، وضدها الفرقة، وإن كان لفظ الجماعة قد صار اسماً لنفس القوم المجتمعين، (مجموع الفتاوى: ١٥٧/٣). وقد تعددت أقوال السلف والعلماء في تحديد ذلك المعنى المأخوذ من دلالات نصوص الشريعة على أقوال (انظر الاعتصام للشاطبي ٢٦٠/٢). أحدها: أنها السواد الأعظم من أهل الإسلام. والثاني: جماعة أئمة العلماء والمجتهدين. وجه الخصوص.

والرابع: جماعة أهل الإسلام إذا أجمعوا على أمر. والخامس: جماعة المسلمين إذا اجتمعوا على

والخامس: جماعة المسلمين إذا اجتمعوا على أمير.

ومن أمعن النظر في تلك الأقوال يجد أن أغلبها من اختلاف التنفاد؛ فكل صاحب قول فسر الجماعة ببعض معناها، أو بفرد من أفراد مدلولها، تمثيلاً لا حصراً وإحاطة، وهذه عادة معروفة للسلف في تفسير الألفاظ، (الصواعق المرسلة ١٩٩/٢).

الحق لا يُعرف بالرجال:

فإنه لا يُستدل على الحق بكثرة أهله، فأهل الحق هم الجماعة وإن كانوا أقل عددا فالحق لا يعرف بالرجال.

قال الفضيل رحمه الله: عليك بطريق الهدى وإن قل السالكون، واجتنب طريق الردى وإن كثر الهالكون، (الاعتصام ٨٣/١، المجموع للنووي



بل قال ابن مسعود رضى الله عنه: والجماعة ما وافق الحق؛ ولو كنت وحدك، (رواه اللالكائي في شرح أصول اعتقاد أهل السنة: ١/٢٢١-رقم١٦١).

وقال نعيم بن حماد: ﴿ إِذَا فَسَدَتَ الْحِمَاعَةَ فعليك بما كانت عليه الجماعة قبل أن تفسد، وإن كنت وحدك؛ فإنك أنت الجماعة حينئذ ، (الباعث على إنكار البدع: ص٢٧). وقال سفيان الثوري ولو أن فقيها على رأس جبل لكان هو الجماعة ، (شرح السنة ٢٧٩). وقال الترمذي: ، وتفسير ، الجماعة ، عند أهل العلم: هم أهل الفقه والعلم والحديث. سُئل ابن المبارك: من الجماعة؟

فقال: أبو بكر وعمر.

قيل له: قد مات أبو بكر وعمر.

قال: فلان وفلان.

قيل له: قد مات فلان وفلان.

فقال: أبو حمزة السكري جماعة.

قال الترمذي: ﴿ وأبو حمزة هو: مُحمَّد بن ميمون، كان شيخا صالحا،.

(رواهُ ابن عساكر في «تاريخ دمشق» ١٣ / -AI.((TYY

(١٢) فيه أن الدعاة على أبواب جهنم لا يلزمون جماعة السلمين وإمامهم؛ فيكون الأمرون بلزوم الجماعة والإمام دعاة إلى أبواب الجنان.. فتأمل

ما هو ضابط الحكم على تجمع معين أنه من والفرق الضالة ،:

توهم البعض أن الدعوات العاصرة الموجودة على الساحة في زماننا على اختلاف أسمائها من جملة والضرق الضالة النارية، وأن قول النبي صلى الله عليه وسلم ، إن أهل الكتابين افترقوا في دينهم على ثنتين وسبعين ملة، وإن هذه الأمة ستفترق على ثلاث وسبعين ملة-يعنى الأهواء- كلها في النار إلا واحدة، وهي الجماعة، (رواه أبو داود (٤٥٩٧) وصححه الألباني)، وفي صحيح الترمذي (٢٦٤١) (قَالُوا: وَمَنْ هِيَ بِا رَسُولُ اللَّهِ؟ قَالَ: مَا أَنَا عُليه وأضحابي) ينطبق على هذه الدعوات، وهذا خطأ، فألدعوات العاصرة متفاوتة فيما بينها قريا وبعدا من مثل ما كان عليه رسول

الله صلى الله عليه وسلم وصحابته الكرام رضى الله عنهم، ولذلك لا يجوز التعميم. وقد بين الشاطبي- رحمه الله- ضابط الحكم على تجمع معين أنه رمن الفرق الضالة عقال: ووذلك أن هذه الفرق إنما تعد فرقا بخلافها اللفرقة الناجية، في معنى كلى في الدين وقاعدة من قواعد الشريعة لا في جزئي من الجزئيات، إذ الجزئي والفرعي الشاذ لا ينشأ عنه مخالفة يقع بسبيها التفرق شيعا، وإنما ينشأ التفرق عند وقوع المخالفة في الأمور الكلية، إلى قوله، ويجري مجرى القاعدة الكلية كثرة الجزئيات، فإن المبتدع إذا أكثر من إنشاء الفروع المخترعة عاد ذلك على كثير من الشريعة بالمعارضة ، (الاعتصام: ٢/٠٠/).

(١٣) فيه أن العُزلة إذا فقد الإمام، وافترق المسلمون... هي سبيل النجاة؛ ولذلك بالغ في الأمر بها فقال: وفاعتزل تلك الفرق كلها، ولو أن تعض بأصل شجرة، حتى يُدركك الموت وأنتَ على ذلك،، قال البيضاوي: المعنى: إذا لم يكن في الأرض خليفة؛ فعليك بالعزلة، والصير على تحمل شدة الزمان، وعض أصل الشجرة؛ كناية عن مكابدة المشقة، كقولهم: فلان يعض الحجارة من شدة الألم. (فتح الباري: ١٣/١٣).

(١٤) فيه الرد على كل من اتخذ طريقا غير طريق النبي صلى الله عليه وسلم؛ سواء كان ذلك في باب الاعتقاد أو العبادة أو المعاملة والسلوك... فإن طريق الهداية الموصل إلى الله سيحانه وتعالى واحد فقط؛ وهو هدي النبيُّ صلى الله عليه وسلم وطريقته، وأما هدى غيره وطريقة غيره.. فهي من سبل الشيطان وجنوده..

قال ابن مسعود رضي الله عنه: خط لنا رسول الله صلى الله عليه وسلم خطا ثم قال: هذا سبيل الله، ثم خط خطوطا عن يمينه وعن شماله وقال: هذه سُبل، على كل سبيل منها شيطانُ يدعو إليه، ثم قرأ: ﴿ وَأَنَّ هَذَا صِرَطِي مُسْتَقِيمًا فَأَتَبِعُوهُ وَلَا تُنْبِعُوا ٱلشُّبُلُ فَنَغُرُّفَ كُمْ عَن سَبِيلِهِ \* ذَالِكُمْ وَصَّنكُم بِدِ لَقلَّكُمْ تَنْفُونَ ،

> (الأنعام: ١٥٣). (صحيح المشكاة: ١٦٦). والحمد لله رب العالمين.



## نظرات في زولج التجليل (٤)

# حكم زواج الشجاليل

«الْخُنْدُ بِلَّهِ اللَّذِى أَشَّ مَا فِي السَّمَوْتِ وَمَا فِي الْأَرْضِ وَلَهُ الْمُنْدُ فِي الْآخِرَةَ وَهُوَ لَلْتَكِيمُ الْخَبِيرُ ، (سبأ: ١)، والصلاة والسلام على خاتم الأنبياء وإمام المرسلين نبينا محمد وعلى آله وصحبه، وبعد: فهذه هي المقالة الرابعة والأخيرة في حكم زواج التحليل. وقد سبق في المقالة الثالثة بيان مسألتين:



#### د. محمد عبد العزيز

#### ------

#### الصورة الأولى:

أن يشترط الزوج المحلل في صلب العقد على نفسه لفظًا مع أحد الزوجين أو ولي المرأة أنه إن دخل بالمرأة دخولاً صحيحًا أن يطلقها.

وقد اختلف أهل العلم في هذه الصورة على ثلاثة أقوال:

الأول: بطلان هذا العقد، وهو قول الجمهور من المالكية، والشافعية، والحنابلة، والظاهرية، والمالكية، والشافعية. [ينظر: وهو قول أبي يوسف من الحنفية. [ينظر: الإشراف على نُكت مسائل الخلاف، للقاضي عبد الوهاب (7 / 70)، والتوضيح في شرح المختصر، لخليل (3 / 73)، مواهب الجليل، للحطاب (7 / 73)، والأم، للشافعي (0 / 71)، والمهذب، للشيرازي (7 / 73)، والمغني، لابن قدامة (7 / 70)، والمشرح المنبير على متن المقنع، لأبي المضرح بن قدامة (7 / 71)، وبدائع الصنائع، الكاساني (7 / 71).

وقد سبقت أدلة هذا القول في المقال الثالث، فارجع إليها. الأولى: نقل إجماع الصحابة على بطلان زواج التحليل بجميع صوره، قال ابن تيمية في مختصر الفتاوى المصرية (ص ٤٢٤): «نكاح المحلّل حرام بإجماع الصحابة: عمر، وعثمان، وعلي، وابن مسعود، وابن عباس، وابن عمر، وغيرهم رضى الله عنهم».

الثانية: نقل الإجماع على بطلان التحليل في ثلاث صور، قال ابن قدامة في المغني (١٠ في ثلاث صور، قال ابن قدامة في المغني قول ١٠): «نكاح المحلل حرام باطل، في قول عامة أهل العلم؛ منهم: الحسن، والنخعي، وقتادة، ومالك، والليث، والثوري، وابن المبارك، والشافعي،

وسواء قال:

\_ زوجُتُكها إلى أن تطأها.

\_ أو شرط أنه إذا أحلها فلا نكاح بينهما.

\_ أو أنه إذا أحلها للأول طلقها ، .

على أنه ينبغي ملاحظة أن من يصحح زواج التحليل في بعض صوره ينكر ثبوت الإجماعين، وأهم الصور المقصودة في نكاح التحليل قد سقناها في المقال السابق، وسأقتصر هنا منها على ثلاث صور اختصارًا،

ويطلب الحل منه، وطلب الحل من طريقه المشروع لا يستوجب اللعن.

الثالث: صحة العقد وبطلان الشرط، لكن لا يترتب عليه صحة رجوع المرأة إلى مُطلَقها الذي بانت منه؛ لأنه استعجل ما أخّره الشرع، وهو مذهب محمد بن الحسن من الحنفية. [ينظر: بدائع الصنائع، للكاساني (٣ / ١٨٧)، والعناية، للبابرتي (٤ / ١٨٢).

#### الصورة الثانية:

أن يشترط الزوج المحلل قبل العقد على نفسه لفظًا مع أحد الزوجين أو ولي المرأة أنه إن دخل بالمرأة دخولاً صحيحًا أن يطلقها. والفرق بين الصورة السابقة وهذه الصورة أن الصورة السابقة الشرط فيها في صلب العقد، وفي هذه الصورة الشرط سابق للعقد ولم يذكر في صلبه.

وقد اختلف أهل العلم في هذه السألة على قولين:

الأُولَ: بطلان العقد، وهو مذهب المالكية، وصحيح مذهب الحنابلة؛ لأنه لا فرق بين مقارنة الشرط للعقد، وسبقه له عرفًا.

الثاني: صحة العقد وترتب آثاره عليه، وهو مدهب الحنفية، والشاهدية؛ لأن الشرط المتقدم على العقد غير مؤثر. أيُنظَر؛ المراجع السابقة بالإضافة إلى البيان في مذهب الإمام الشافعي، للعمراني (٩/ ٢٧٩)، وبحر المذهب، للروياني (٩/ ٣٢٥).

وقد استدلوا على ذلك بأدلة؛ منها:

ا- عن ابن سيرين: «أن رجلاً من أهل المدينة طلق امرأته ثلاثاً، وندم وبلغ ذلك منه ما شاء الله. فقيل له: انظر رجلاً يحلها لك، وكان في المدينة رجل من أهل البادية له حسب أقحم إلى المدينة، وكان محتاجًا ليس له شيء يتوارى به إلا رقعتين: رقعة يواري بها فرجه، ورقعة يواري بها دبره، فأرسلوا اله.

فقالوا له؛ هل لك أن نزوجك امرأة فتدخل عليها، فتكشف عنها خمارها ثم تطلقها، ونجعل لك على ذلك جُعلاً؟ الثاني: صحة العقد وبطلان الشرط، فإن طلقها -الذي شرط التحليل- بعدما وطئها حلت للأول لوجود الدخول في نكاح صحيح؛ إذ النكاح لا يبطل بالشرط، واليه ذهب المحنفية، وهو أحد قولي القديم للشافعي، وهو رواية عن أحمد. [ينظر: مختصر المعناية شرح الهداية، للبابرتي (٤/ ١٨٨)، العناية شرح الهداية، للبابرتي (٤/ ١٨٨)، والمهذب، للشيرازي (٢/ ٢٠٤)، وبحرالمذهب، للروياني (٩/ ٢٢٤)، والإنصاف، للمرداوي التمهيد، لابن عبد البر (٣/ ٢٣٢).

ا-قوله تعالى: ﴿ فَإِنْ طَلْتُهَا هَ عَلَى لَهُ مِنْ مَنْ حَقَى تَكُمَّ زُرِّا غَيْرٌ أَ (البقرة: ٢٣٠)؛ قال الكاساني في بدائع الصنائع (٣ / ١٨٨): ﴿ وعمومات النكاح تقتضي الجواز من غير فصل بين ما إذا شرط فيه الإحلال أو لا؛ فكان النكاح بهذا الشرط نكاحًا صحيحًا، فيدخل تحت قوله تعالى ﴿ حتى تنكح زوجًا غيره ﴿ فتنتهى الحرمة عند وجوده.

إلا أنه كره النكاح بهذا الشرط لغيره، وهو أنه شرط ينافي المقصود من النكاح، وهو السكن، والتوالد، والتعضف؛ لأن ذلك يقف على النكاح،

وهذا فيه كبير نظر؛ لأن القائلين بفساد النكاح لا يعتدون به نكاحًا شرعيًا أصلاً، وقد ورد لعن صاحبه، وتسميته تيسًا مستعارًا، وكذا لمخالفته مقاصد النكاح في الشريعة، فقصد المحلل المباشر لهذا النكاح الفراق والطلاق دون الإبقاء.

 - قوله: قوله صلى الله عليه وسلم: «لعن الله المحلل، والمحلل له».

ووجه الدلالة فيه عندهم؛ تسمية النبي صلى الله عليه وسلم له محللاً، قال البدر العيني في البناية (٥/ ٤٨١)؛ «لما سمًّاه محللاً دلً على صحة النكاح؛ لأن المحلل هو المثبت للحل، فلو كان فاسدًا لما سمًّاه محللاً».

وفي قولهم هذا نظر: فيقال: إنما سماه محللاً، وإنكان لم يحلل شرعًا؛ لأنه يعتقده



قال: نعم.

فزوجوه فدخل عليها، وهو شاب صحيح الحسب، فلما دخل على المرأة فأصابها فأعجبها.

فقالت له؛ أعندك خبر؟

قال: نعم، هو حيث تحبين، جعله الله فداءها. قالت: فانظر لا تطلقني بشيء، فإن عمر لن يكرهك على طلاقي.

فلما أصبح لم يكد أن يفتح الباب حتى كادوا أن يكسروه، فلما دخلوا عليه.

قالوا: طلق.

قال: الأمر إلى فلانة.

قال: فقالوا لها: قولي له أن يطلقك.

قالت: إني أكره ألا يزال يدخل عليَّ.

فارتضعوا إلى عمر بن الخطاب فأخبروه.

فقال له: إن طلقتها لأفعلن بك. [يعني: إن طلقتها.

ورفع يديه، وقال: اللهم أنت رزقت ذا الرقعتين إذ بخل عليه عمر، [أخرجه سعيد بن منصور (١٩٩٩)، وعبد الرزاق (١١٥٢٨)، والبيهقي في الكبرى (١٤١٩٧)، وفي المعرفة (١٤١٧٤).

والجواب: أنه حديث ضعيف، منقطع، لا حجة فيه على قولهم، قال ابن كثير في مسند الفاروق (١/ ٤٠٣): «قلت: وابن سيرين مع هذا لم يسمع من عمر».

٢- إن ما يسبق العقد حديث نفس، والشرع قد عفا عنه، لحديث أبي هريرة رضي الله عنه أن النبي صلى الله عليه وسلم، قال: «إن الله تجاوز لأمتي عما لم تتكلم به أو تعمل به، وبما حدثت به أنفسها». [أخرجه البخاري (٢٥٢٨)، ومسلم (١٢٧).

والجواب أن ما يجري في النفس على خمس مراتب:

الأولى: الهاجس: وهو ما يُلْقَى فيها. الثانية: الخاطر: وهو ما يجري فيه.

الثالثة: حديث النفس: وهو ما يقع فيها من التردُّد هل يفعل أو لا؟

الرابعة: الهم: وهو ترجيح قصد الفعل. الخامسة: العزم: وهو قوة ذلك القصد والجزم

به. [ينظر: الأشباه والنظائر، للسيوطي (ص٣٣).

وفاين حديث النفس من شرط قد اتفق عليه الطرفان قبل العقد، وعده الناس في عرفهم شرطًا.

#### الصورة الثالثة:

أن يتزوج الزوج المحلل المرأة ليحلها لزوجها بدون اشتراط ولا تصريح، لكن يعلم من حاله وعلاقته بالزوجين أو أحدهما أنه يريد ذلك، فينزل الحال منزلة التواطؤ.

وقد اختلف أهل العلم في هذه المسألة على قولين:

الأول: بطلان العقد، وهو مذهب المالكية، وصحيح مذهب الحنابلة؛ لأن المعروف كالمشروط.

الثاني: صحة العقد وترتب آثاره عليه، وهو مذهب الحنفية، والشافعية، والظاهرية. [ينظر: المراجع السابقة في المذاهب.

سبب الخلاف في المسألة:

مأخذ الخلاف في هذه المسألة يرجع إلى أصل مهم وهو اعتبار المقاصد في العقود، وقد اختلف أهل العلم في اعتبارها على قولين؛ الأول؛ اعتبار مقاصد المكلفين في العقود، ولو خالفت الظاهر من القول أو العمل.

الثاني: عدم اعتبار مقاصد المكلفين في العقود، لو خالفت الظاهر من القول أو العمل أخذًا بالظاهر وإعمالاً له.

وقد اتفق أهل المذهبين على أصلين: ١- اعتبار القاصد في صحة العبادات.

 ٢- أن المقاصد معتبرة في ترتيب الثواب والعقاب الأخروي.

فمن اعتبر المقاصد لصحة العقود قال:

إن تصرفات المكلفين القولية والعملية تُنَاطُ أحكامها الشرعية التي تترتب عليها بمقصده الذي يقصده منها، وليس بظاهر العمل أو القول، وهو مذهب المالكية والحنابلة، وهو ظاهر مذهب الصحابة، ولذا قالوا بعدم صحة العقود التالية: بيع العينة (أي البيع الصوري التّخذ وسيلة للربا)، وبيع العنب لعاصر الخمر، وبيع السلاح في الفتنة الداخلية، أو



لمن يقاتل به المسلمين، أو لقطاع الطريق المحاربين، ومثله بيع أدوات القمار، وبيع دار للدعارة، أو للقمار، وبيع الخشب لمن يتخذ منه آلات الملاهي، والإجارة على حمل الخمر لمن يشربها، ونحو ذلك، فهؤلاء قالوا: ببطلان زواج التحليل بجميع صوره

وتعليل ذلك: أن هذه العقود: إما عقود على معصية الله، أو عقود على وسيلة لعصية ففيها إعانة عليها، وهذا يخالف قصد الشارع.

اعتبارًا لقصد المحلل.

وقد قال الشاطبي في الموافقات (٢٣/٣): وقصد الشارع من المكلف: أن يكون قصده في العمل موافقًا لقصده في التشريع».

فلو أوقع المكلف سببًا للحكم الشرعي كنكاح التحليل الذي لعن فاعله ليحل مطلقة غيره التي بانت منه بينونة كبرى غير قاصد بزواجه المقاصد الشرعية، كان ما أوقعه من السبب -وهو العقد على ذلك القصد-غير معتد به شرعًا.

ولا يعد الناس من تزوج لتحليل المرأة لزوجها زوجًا حقيقة؛ لأن صورة الزواج خالية عن حقيقة النكاح ومقصوده، وإنما يسمونه محللاً ومتحيلاً، ولذا سماه الشرع: تيسًا مستعارًا.

ومن لم يعتبر المقاصد لصحة العقود قال: إن تصرفات المكلف القولية والعملية تناط أحكامها الشرعية التي تترتب عليها بصورتها الظاهرة التي يُوقعها أسبابًا للأحكام الشرعية، فالعقد يكون صحيحًا موانعه الظاهرة، ولو كان مقصد المكلف غير مشروع، ولذا قالوا بصحة جميع العقود السابقة، وإن ترتب عن القصد المينة، وبيع العنب لعاصر الخمر، وبيع العينة، وبيع العنب لعاصر الخمر، وبيع السلاح في الفتنة الداخلية، أو لمن يقاتل به المسلمين ... وقالوا: بصحة زواج التحليل. فهؤلاء لا يعتبرون مقاصد المكلفين إلا إذا كانت داخلة في صيغة العقد، ولا يعتد

به إذا لم تتضمنه صيغة العقد. [ينظر: الفقه الإسلامي وأدلته لوهبة الزحيلي (٢١٦/١).

فإذا ضبط هذه القاعدة وتبين لك وجه الحق فيها تبين لك وجه الحلاف في الضرعيات المبنية عليها، وتبين لك الصواب في أقوال الناظرين.

الراجح في المسألة:

وأما القول الراجح في المسألة فهو بطلان زواج التحليل، وسواء في ذلك إن اشترط عليه في العقد، أو كان سابقًا له، أو إذا نواه الزوج المحلل بغير تواطؤ مع أحد الزوجين للنصوص الواردة في المسألة، وللإجماع المنقول عن أصحاب النبي صلى الله عليه وسلم، واعتبارًا لمقاصد المكلفين.

قال أبو عمر ابن عبد البرقي الاستذكار-باختصار- (٥ / ٤٥٠): «معلوم أن: إرادة المرأة المطلقة للتحليل لا معنى لها إذا لم يجامعها الرجل على ذلك؛ لأن الطلاق ليس بيدها فوجب ألا تقدح إرادتها قي عقد النكاح.

وكذلك المطلق أحرى ألا يراعى؛ لأنه لا مدخل له في إمساك الزوج الثاني ولا في طلاقه إذا خالفه في ذلك.

فلم تبق إلا إرادة الزوج الناكح.

فإن ظهر ذلك بالشرط عُلم أنه مُحلَل دخل تحت اللعنة المنصوص عليها في الحديث، ولا فائدة للعنة إلا إفساد النكاح، والتحدير منه والمنع يكون حينئذ في حكم نكاح المتعة كما قال الشافعي، ويكون محلَلاً فيفسد نكاحه، وهاهنا يكون إجماعًا من المشدد والمرخص، وهو اليقين، إن شاء الله تعالى.

ولعن رسول الله صلى الله عليه وسلم المحلل والمحلل له كلعنه آكل الربا وموكله ولا ينعقد بشيء من ذلك ويفسخ أبدًا، وبالله التوفيق».

هذا ما يسره الله تعالى في هذه المسألة؛ فإن يكن صوابًا فالحمد لله وحده، وإن تكن الأخرى فأستغضر الله.



# وتزييف الوعي الإسلامي الطصر

اعداد کی د. عبد الوارث عثمان استاد الفقه القارن بجامعة الأزهر

الحمد لله، والصلاة والسلام على رسول الله، صلى الله عليه وسلم وعلى آله وصحبه أجمعين؛ وبعد: فالأمة الإسلامية تتعرض لغزو فكرى وعقائدي وأخلاقي رهيب في عصرنا الحديث هو الأقوى شراسة والأشد ضراوة والأعظم أثرا على مر العصور بحيث تفوق نتائجه ما أحدثته الحملات الصلبية التي استهدفت الأراضي الإسلامية والعربية ونهب ثرواتها عبر قرنين متتاليين من الزمن، ويتعدى خطره هجمة التتر الوحشية على العالم الإسلامي وما خلفته من خراب ودمار وقتل وتشريد، ويتضاءل أمامها صنائع الاستعمار الغربي في العصر الحديث في بلاد العرب إذ إنها جميعًا كانت تنال من الأرض والحسد والأموال فحسب، أما غزو اليوم فيستهدف العقل المسلم ويستميل القلب المؤمن ويمحو الهوية الاعتقادية والموضوعية والشكلية للشخصية الإسلامية ويجعلها مطموسة غير واضحة المعالم منقادة لعدوها انقياد الدابة الطائعة لصاحبها، وان كان من

الصم البكم العميان.

وكذلك يعمل على نقض عرى الإيمان عروة عروة، وهدم بنيان الإسلام ركنًا ركنًا، ويأتي على مصادره فيطعن على صحتها ويقدح في شرفها وينتقص من قدرها، وهو لم يعاود الكرة معتليًا دبابة أو شاهرًا سلاحه الصارم البتار صارحًا بلسانه الأعجمي، وإنما أقبل علينا بقضايا افتعلها وإشكاليات فكرية تجول في خاطره المريض وتجيش في حنايا نفسه الخبيث ليعلن الوصول إلى حلها بعيدًا من شريعة الإسلام ويأتي بتوهمات عقلية ماجنة يريد صياغتها واقعيًا في شؤون الأسرة والمجتمع والتعليم والإعلام والثقافة على انسنه حلة من العلمانيين واللبرائيين ممن العربية من العلمانيين واللبرائيين ممن ينتسبون إلى دين الإسلام جغرافيًا، وينتمون إلى العربية شكليًا، لتكون الفتنة قائمة المهام

السقوط من أهلها: كما يتوهمون.
وبين الفينة والفينة يخرج علينا أصحاب
الأصوات المنكرة والأفكار المدمرة والمبادئ
الهادمة والأطروحات الضالة المضلة المزوجة
بالجهل المركب الغاشم بدعوات لحو معالم
ديننا الإسلامي الحنيف والقضاء على
شريعته الغراء التي رسمت للمسلمين طريقهم
إلى الله، بطرح ما يسمى «الإبراهيمية
الجديدة، أو «الديانة الإبراهيمية الجديدة،
وهي أكذوبة وخدعة مصدرها مراكز بحثية
ضخمة وغامضة، انتشرت مؤخرًا في ربوع
المالم، وأطلقت على نفسها اسم «مراكز
الدبلوماسية الروحية، التي تستهدف حل

الصراعات التاريخية الطويلة، والقائمة

والضربات موجعة والطعنات قاتلة وشهادات



على أبعاد دينية متشابكة، من أجل تحقيق السلام العالمي استنادًا إلى القيم الروحية المشتركة بين الديانات الثلاث كالتسامح والأخوة الإنسانية، كبديل لنظرية، صمويل هنتنجتون حول وصراع الحضارات، أو ونهاية التاريخ، لفوكو ياما.

الديانات الإبراهيمية الثلاث من-وجهة نظرهم- هي إذن أحد أهم أسلحة هذه والديلوماسية الروحية،، والتي يجب أن يتحاور ممثلون عنها لوضع «ميثاق ديني» تكون له قدسية سماوية تؤسس للقيم المشتركة بين الأدبان الثلاثة، وتنحى خلافاتها العقائدية جانبًا، على أن يتولى فريق مشترك من رجال الدين والسياسيين والدبلوماسيين لإقناع الناس بهذا الميثاق، وتوظيفه لحل الخلافات السياسية بين العرب واليهود، ويمكن في هذا الإطار الاستعانة بقادة الرأى العام والشخصيات المؤثرة في مجتمعاتها لتسويق هذا الميثاق بين الحماهير، كما يمكن استغلال شيوخ الطرق الصوفية الإسلامية ي هذا المشروع باعتبار أن التصوف هو القاسم المشترك، بين الديانات بل والملحدين أيضًا، بهدف الوصول إلى ، بوتقة روحية، واحدة تربط بين الجميع، والتي يمكن توظيفها أيضًا في محارية الفقرفي العالم-على حد زعمهم-، وليس لتجنب الحروب والصراعات فقطااا

أصابع خفية عديدة تقف وراء نشر والإبراهيمية،؛ منها جهات رسمية غربية، ومنها مراكز بحوث وجامعات مرموقة، بل هناك قادة دول يروجون لها على أرض الواقع. المؤكد أن الكيان الصهيوني هو المستفيد الحقيقي الأول والأخير من الإبراهيمية فهي التي ستدفع الثمن غاليًا من أجل أوهام السلام مع الكيان الصهيوني، وهو ما يدركه جيدًا هؤلاء المبشرون بجنة والإبراهيمية البائسة، لكنهم يراهنون على خداعنا وسلب الزيد من حقوقنا والتنازل عن مقدساتنا الريك مصدر قوتنا ورابط وحدتنا وسر تميزنا وهواعث نهضتنا، وسبب عزنا وكرامتنا وهو وباعث نهضتنا، وسبب عزنا وكرامتنا وهو الاسلام.

ولا يمكن لهذه الأضلولة الخبيثة والأكذوبة الماكرة أن تنطلي على عقل المسلم الصادق المتفقه في دينه ولا تستقيم مع عقيدته التي خلصها من الشوائب والعلل التي تقدح في صحتها وسلامتها، وأخلص فيها لله الواحد الأحد الفرد الصمد الذي قال في كتابه العزيز: (اليوم أكملت لكم دينكم وأتممت عليكم نعمتي ورضيت لكم الإسلام دينا) (سورة المائدة: ٣).

إن فكرة تعدد الأديان السماوية فكرة لا يستسيفها الوعي الإسلامي، ولا يؤمن بها مثقال ذرة، فالإسلام هو الدين السماوي الوحيد الذي بُعثُ به جميع الأنبياء والرسل من لدن آدم عليه السلام وحتى بعثة نبينا محمد صلى الله عليه وسلم؛ خاتم الأنبياء والرسلين، ليست للبشرية من دين غيره؛ (إِنَّ الرَّبِّ عِنْدَ اللهِ اللهُ اللهُ عَلَيْهُ وَمِنْ مَنْ اللهُ عَلَيْهُ وَمِنْ اللهُ عَلَيْهُ وَمُنْ اللهُ عَلَيْهُ وَمُنْ اللهُ عَلَيْهُ وَمُنْ اللهُ عَلَيْهُ وَمُنْ اللهُ اللهُ عَلَيْهُ وَمُنْ اللهُ اللهُ عَلَيْهُ وَمُنْ اللهُ اللهُ عَلَيْهُ وَمُنْ اللهُ عَلَيْهُ وَمُنْ اللهُ اللهُ عَلَيْهُ وَمُنْ اللهُ اللهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ وَمُنْ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ يَعْمُ اللهُ اللهُ

قال تعالى: (شَرَعَ لَكُمْ مِنْ ٱلِّذِينِ مَا وَمِّقِي بِيدِ نُومًا وَالَّذِيُّ أَوْحَيِّنًا إِلَيْكَ وَمَا وَضَيْنًا بِهِ: إِنَّاهِمُ وَمُوسِّوا وَعِسْقِ ۚ لَنَ أَنْهُوا الَّذِينَ وَلَا تُنْفُرُهُوا فِيهِ ) (الشوري:١٣). وقد اشتملت رسالة الإسلام الخالدة التي حمل لواءها سيد الأولين والآخرين وخاتم النبيين محمد بن عبد الله في جانب من جوانبها على جملة من الأوامر والنواهي والمبادئ والقواعد تتعلق بالحكم والسياسة والقضاء والسلم والحرب والتعليم والثقافة والمجتمع والأسرة بمثابة المبادئ العامة والأساسية والأصولية لتنظيم شئونها والقيام بأمرها بما يحقق التوازن المحكم الحكيم بين الدين والدنيا واقامة العدالة وحددت الحقوق والواجبات لكل فرد من أفراد الأمة الإسلامية، ووضحت علاقتهم بأهل الكتاب وغيرهم، بحيث أرست ميادئ حقوق الإنسان منذ أكثر من ألف وأربعمائة عام، وتم الاعتماد عليها عند إنشاء المنظمات الدولية: "كعصمة الأمم" في الماضى، و"الأمم المتحدة" حاليًا وقواعد التعامل معهم في السلم والحرب وفي المهادنة، ولم تمنع من



الاقساط إليهم وبرَهم إن لم يعتدوا علينا أو يظاهروا على إخراجنا من ديارنا، أو حاولوا النيل من عقيدتنا وشريعتنا أو استضعفوا فنة قليلة منا في أي مكان من الأرض الرحبة الداسعة.

وقد بنت أوروبا حضارتها الحديثة على دعامتين أساسيتين الأولى: ما انتهلت منه أوروبا من العلوم الإسلامية في الطب والهندسة والكيماء والرياضيات ومختلف العلوم والاقتصاد والسياسة والعسكرية والزراعة والتجارة والثقافة وحتى سبل النظافة البدنية واللياقة.

الثانية، ما سلبته من ثروات أرض الإسلام إبًان ضعف الخلافة العثمانية بمساعدة القوميين العرب. فمساواة الإسلام الرسالة العامة الشاملة الكاملة بغيرها، هو من الظلم البين والإجحاف الواضح بحقها؛ إذ إن البشرية خرجت به من الظلمات إلى النور وعرفت به العلوم والنظم وكافة المعارف الإنسانية.

ولا يمكن لساذج مضل لنيم أن يربط بين "ديانة الابراهيمية" هذه وبين نبى الله إبراهيم عليه السلام لعدة وجوه من أهمها: أولا إن نبي الله ابراهيم عليه السلام بعث برسالة الإسلام شأن كل أنبياء الله ورسله، قال تعالى: ( مَاكُانَ إِنْهِيهُ تُهُونًا وَلَا تَشَرَّانُنَّا وَلَكُونَاكَ تَحْسَفًا مُشْلِمًا وَمَا كَانَ مِنَ النشركين ) (آل عمران ١٧). فحاشاه عليه السلام أن يكون يهوديًا وهم الذين قالوا: "يد الله مغلولة" وزعموا أن: "العزير ابن الله"، وحاشاه أيضا يكون عليه السلام تصرانيا وهم الذين قالوا: "إن الله ثالث ثلاثة"، وزعموا أن المسيح: "ابن الله " تعالى الله عما يصفون علوًا كبيرًا. ولكن كان حنيفًا مسلمًا وما كان من المشركين. فقد تمت تبرأته عليه السلام من انتساب اليهود والنصارى إليه نسب دين واعتقاد فهو من المسلمين الموحدين وهما على غير دينه، قولا واحدا.

ثانيًا: إن طبيعة الإسلام الدين السماوي الوحيد من زمن آدم عليه السلام وحتى نبينا محمد خاتم الأنبياء والمرسلين أنه يصطدم بالواقع المخالف لشرع الله فيهدمه، ويعيد بناءه من جديد وفق أوامر الله واجتناب

نواهيه وعلى أساس مقتضيات عقيدة التوحيد والدين القيم. بيد أن هذا المشروع الماكر الخبيث يدعو إلى التخلي عن ثوابت العقيدة وهي أساس الدين وموضع الامتحان والاختبار الإلهي لعباده وهي المحرك الأصلي للعقل والقلب والجوارح عند التفكير، والتعبير، واتخاذ القرارات، وتحديد المواقف وممارسة السلوك واختيار الخير أو الشر والحرب والسلم، والحب والكراهية، والولاء والبراء إلى غير الإنساني يقول بأن الإنسان لا يمكنه أن يحيا بغير عقيدة.

إن العديد من المنتمين إلى الإسلام عامة، وخاصة مما يقومون بوظائف دينية رسمية يشغلونها في الدول العربية ممن تناولوا هذه الفرية النكراء "الديانة الإبراهيمية الموحدة"؛ فأبدوا شيئًا من المرونة حيالها، بناء على قراءات خاطئة أو على الأقل ناقصة أو مبتورة؛ فقد خيل إليهم أن الأمر يتعلق بالتسامح والإخاء والمحبة بين الشعوب. إنها سطحية تكاد تكون عادة في معظم معاركنا الفكرية والثقافية والسياسة والدعوبة التي نخوضها منذ سنوات طويلة بدون معلومات صحيحة ومحددة أو بانحيازات عقلية ضيقة منغلقة على ذاتها؛ فجهلوا أن هذه الديانة تخفى أهدافا سياسية خادعة، وتستهدف في نهاية المطاف تذويب ثوابت العقيدة الإسلامية ومحو شريعة الإسلام من الوجود واستسلام الأمة الاسلامية لقتضيات الأمر الواقع الذي فرضته الصهيونية العالمية، وفيه اغتصاب اليهود على الأرض الفلسطينية، بما ي ذلك القدس ومزارع شبعا اللبنانية وهضبة الجولان السورية، ولبلوغ ذلك لابد من إماتة الشخصية الاسلامية الواعية وما تحويه مبادئ رسالة الإسلام الخالدة وإبعاده عن جوهر الشريعة ومقاصدها.

على أن المقصود بتلك الخديعة هي الأجيال الجديدة من أجل غرس كره خفي للإسلام، وخلق ميلاً إزاء اعتناق الدين الإبراهيمي الجديد.

ولقد بدأت بالفعل "مراكز الدبلوماسية



الروحية" في تنفيذ مخططاتها على نطاق واسع. ويما أن النشء موضوع على رأس الفئات الستهدفة، قامت تلك المراكز بتوزيع كتيبات تنطوي على مجموعة من القيم السامية على المدارس الدولية والمعروفة باسم: "المدارس الانترناشيونال" والتي تشتهر برفضها لتدريس مادة الدين، وتستبدله بتدريس مجموعة من القيم العامة تعطى للطلاب في شكل كتيبات تغطى قيم الدين الإبراهيمي الجديد. فما يحدث فعليًا هو عملية غسيل مخ للنشء؛ بقصد إعداد أجيال تقبل على اعتناق الدبانة الإبراهيمية الجديدة عند طرحها في الستقبل القريب على أنها الدين العام العالمي. وعندئذ، تتحول المراكز البحثية الى أماكن ومزارات مقدسة تحل محل الجامع. ومع تغيير الاتجاه العالى للسياسة الخارجية للدول غير العربية، تم توظيف الدين كأحد ركائز الحلول المطلقة لمعضلات سياسية، وبالفعل، تم اختبار ذلك في خيز محدود فيما يسمى بـ "مؤتمرات حوارات الأديان"، ولكن على نحو نخبوي. لكن إقرار السلام ف تصورهم تكفلت به مراكز "الدبلوماسية الروحية" التي رأت أن حل الصراعات ممكن إذا أعيد تفسير النصوص القرآنية بشكل تنويري يحقق السلام وعند وجود أي نص عدائي أو يدعو للعنف، يأتي هنا دور علماء الدين في اعادة التفسير والتأويل، وذلك الاتجاه ليس بالغريب أو البعيد عن عالمنا المعاصر؛ حيث يطالعنا الإعلام في كل يوم بوجوه جديدة لا ترتدي عباءة عالم الدين، لكن تدعي التنوير والتجديد والتدين، وتأخذ في إعادة تأويل النصوص القرآنية والطعن فيما جاء من حديث الرسول صلى الله عليه وسلم في البخاري ومسلم وغيرهما من المحدثين؛ لتمهيد الطريق لعمل مراكز" الدبلوماسية الروحية" التي تنتشر في مراكز الصراع، وتركز على قيم الود والتسامح، وخاصة ما يختص

بالقضايا الشائكة في الشرق الأوسط. وعلى هذا ترسخ في الأذهان فكرة أن الإسلام في شكله الحالي ما هو إلا مصدر للمتاعب ويجب إعادة تأويله بشكل مسهب لدرجة

تمنح الإسلام ميوعة لا يمكن بعدها تميزه عن غيره.

ولتسهيل مهمة "مراكز الدبلوماسية الروحية"، كان من اللازم تقريبها للجمهور من الناس، وتقديمها مدنيًا تحت مسميات مختلفة على أنها مراكز تنموية تقدم مساعدات مادية وعينية للمتضررين في أماكن الصراع. ويوصفها مراكز روحية، فإنها تعمل على تقديم الرعاية الطبية، وتقديم المساعدات العينية، وتموّل المشروعات الصغيرة.

وبالتأكيد المعين الذي لا ينضب لتلك المراكز هو التمويلات الضخمة التي تتلقاها من صندوق النقد، والبنك الدولي، والاتحاد الأوروبي والولايات المتحدة الأمريكية.

وشيئًا فشيئًا، يسهل الانصراف عن الإسلام واستبداله بالدين الجديد والذي اتخذ شكلا ملموسًا على أرض الواقع تجسد في اتجاه الكثيرين لاعتناق مجموعة من "الأفكار الروحية السامية المزعومة"، دون التطرق لمفاهيم الدين الإسلامي والاطلاع على حقائقه من مصادره كتاب الله وسنة رسوله صلى الله عليه وسلم، وما كان إيمانهم بالإسلام من قبل إلا إيمان جهالة بأحكامه ومراميه ومقاصده، لذلك وقعوا فريسة سهلة في مصائد أَنْمَةَ الضَّلَالِ، الذين وظَّفُوا القوى النَّاعِمَة في حسم الصراعات لصالح الدول الباحثة عن الهيمنة وبسط النفوذ واحكام السيطرة على الدول النامية بدون تكبد خسائر مادية، أو دفع فاتورة حرب باهظة الثمن فمن خلال نشر أكذوبة الديانة الإبراهيمية الموحدة الجديدة لن يجد الأفراد غضاضة في تقبل بسط دول أخرى نفوذها عليهم، حتى وإن كانت محفورة في الأذهان ككيان معاد. وبما أن المستهدف هو الجيل الجديد، كان لا بد من تشويه معالم الإسلام بعينه لأنه هو القادر وحده على هداية القلوب الحائرة وإيقاظ الهمم الخائرة، ويشتمل على مناهج ونظم لو طبقت من أتباعه لحكموا به العالم كما فعل أسلافهم.

والله المستعان.





# من نور كتاب الله الصبر على العبادة ومصاحبة الصالحين

يقول الله تعالى: ( وَآصَيْر فَفْسَكَ مَعَ النَّهِيْ وَيُصَيْر فَفْسَكَ مَعَ النَّهِيْ وَيُدْعُونَ وَلَهُمْ إِلَفَ دُوْهِ وَآلَهُمْ وَيُدُونُ وَجَهَةٌ وَلَا تَعْدُ عَيْنَاكَ عَنْهُمْ تُرَيُّهُ وَيَدُونَ وَجَهَةٌ وَلَا تَعْدُ عَيْنَاكَ عَنْهُمْ تُرَيُّهُ وَيَعْدَ النَّهُ اللَّهُ عَنْ أَغْفَلْنَا قَلْبُهُ وَيَنْ وَلَا نُطِعْ مَنْ أَغْفَلْنَا قَلْبُهُ وَيَنْ وَلَا نُطِعْ مَنْ أَغْفَلْنَا قَلْبُهُ وَهُنَا وَلَا نَعْلِعْ مَنْ أَغْفَلْنَا قَلْبُهُ وَهُنَا وَلَا نَعْلِعْ مَنْ أَغْفِلْنَا وَلَا نُعْلِعْ مَنْ أَغْفِلْنَا وَلَا نُعْلِعْ مِنْ وَكُلْكُ أَمْرُهُمْ فُوطًا )

# من أقوال السلف

عن عبد الله بن الحسن قال: قلت للوليد بن مسلم: ما إظهار العلم؟ قال: إظهار السنة. (الاعتصام للشاطبي).

من هدي رسول الله عليه وسلم: "ثلاث صلى الله عليه وسلم: "ثلاث صلى الله عليه وسلم: "ثلاث صلى الله عليه وسلم: "ثلاث عليه وسلم والدي نفس محمد بيده إن كنت لحالفا عليه وسلم المن صدقة فتصد قوا، ولا يفتح عبد باب مسألة إلا فتح الله الله عليه باب فقر". (مسند أحمد).



# حكم ومواعظ

عن سفيان بن عيينة قال: قيل للزهري: ما الزهد؟ قال: "من لم يغلب الحرام صبره، ولم يمنع الحلال شكره". قال أبو سعيد: معناه الصبر على الحرام والشكر على الحلال. (شعب الإيمان).

# من دلائل ثبوة الثبي صلى الله عليه وسلم

عن حذيفة بن اليمان رضي الله عنه قال: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: "أتيت بالبراق وهو دابة أبيض طويل يضع حافره عند منتهى طرفه، فلم نزايل ظهره أنا وجبريل حتى أتيت بيت المقدس؛ ففتحت لي أبواب السماء ورأيت الجنة والنار". (صحيح الجامع).

36

Upload by: altawhedmag.com





الحمد لله رب العالمين، والصلاة والسلام على خير المرسلين، وبعد:

هذا تذكير بما ورد في فضل شهر رجب الصحيح منه والضعيف.

أولاً: شهر رجب من الأشهر الأربعة الحرم المذكورة في قوله سبحانه وتعالى:

( إِنَّ عِدَّهُ الشُّهُورِ عِندُاللَّهِ اَثَنَا عَشَرُ اللَّهِ اَثَنَا عَشَرُا فِي كِتَبِ اللَّهِ يَوْمُ عَشَرًا فِي كِتَبِ اللَّهِ يَوْمُ عَلَى اللَّهِ اللَّهِ عَلَى اللَّهِ اللَّهِ عَلَى اللَّهِ اللَّهُ الللْمُولُ الللْمُ الللَّهُ اللَّهُ الللْمُولُولُولُ الللْمُلْمُ الللْمُلِمُ الللْمُلْمُ الللْمُلِمُ الللْمُلْمُ الللْمُلْمُ الللْمُلْمُ اللللْمُلْمُ الللْمُلْمُ الللْمُلْمُ اللللْمُ الللَّهُ اللْمُلْمُ اللْمُلْمُ اللْمُلْمُ الللْمُلِمُ الللْمُلْمُ اللَّلْمُ الللْ

(التوبة ٣٦). وقد بين النبي صلى الله عليه وسلم أسماء هذه الشهور الأربعة كما بالحديث عن أبي بكرة رضي الله عنه قال: قال رضي الله عليه رسول الله صلى الله عليه وسلم: "إن الزمان قد استدار كهيئته يوم خلق السماوات والأرض، السنة اثنا عشر شهرًا، منها أربعة حرم، ثلاث متواليات ذو القعدة وذو الحجة والمحرم ورجب مضر الذي بين جمادى وشعبان"

# عدال . متولي البراجيلي

(متفق عليه).

وقد أطلق عليه النبي صلى
الله عليه وسلم "رجب مضر"؛
لأن مضر كانت تعظمه في
الجاهلية فلا تزيد فيه أو
التقص منه، وهو النسيء
الذي حرمه الله تعالى في
قوله: (إنما النسيء زيادة في
الكفر يضل به الذين كفروا
يحلونه عامًا ويحرمونه
عامًا ليوافقوا عدة ما حرم
الله فيحلوا ما حرم زين لهم
القوم الكافرين) (التوبة
القوم الكافرين) (التوبة

## ثانيًا: لماذا نهى الله تعالى عن الظلم في الأشهر الحرم ومنها رجب؟

قال تعالى: (منها أربعة حرم فلا تظلموا فيهن أنفسكم). إن الظلم حرمه الله تعالى وهو منهي عنه في كل زمان كما بالحديث عن أبي ذرعن رسول الله صلى الله عليه وسلم في الحديث القدسي:

"يا عبادي إني حرمت الظلم على نفسي وجعلته بينكم محرمًا فلا تظالموا" (مسلم). لكن الله تعالى خص الأشهر بأن نهى عن الظلم فيها، كما قال ابن عباس رضي الله عنهما: خص من ذلك أربعة أشهر فجعلهن حرمًا، وعظم حرمتهن، وجعل الذنب فيهن أعظم، والعمل الصالح والأجر أعظم (انظر تفسير الطبري ١١/ ٤٤٤).

### ثالثًا: الصيام في رجب:

لم يثبت عن النبي صلى الله عليه وسلم في فضل صيام رجب خاصة حديث صحيح. يقول شيخ الإسلام ابن تيمية، "وأما صوم رجب بخصوصه فأحاديثه كلها ضعيفة، بل موضوعة، لا يعتمد أهل العلم على شيء منها، وليست من الضعيف الذي يروى في الفضائل، بل عامتها من الموضوعات الكذوبات" (مجموع الفتاوى

الإسلام، فالأكثرون على أن الإسلام أبطلها ..... ومنهم من قال بل هي مستحبة، منهم ابن سيرين، وحكاه الإمام أحمد عن أهل البصرة، ورجحه طائفة من أهل الحديث المتأخرين، ونقل حنبل عن أحمد

"لا فرع ولا عتيرة" (متفق عليه).

لكن وردت أحاديث تدل على مشروعيتها منها حديث نبيشة قال: نادى رجل رسول الله صلى الله وابن المنذر، والأرناؤوط في المسند والألباني في صحيح أبي داود وغيره).

قال الألباني؛ والفرع هو أول نتاج كان ينتج لهم كانوا يذبحونه لطواغيتهم، والعتيرة: ذبيحة في رجب كانوا يعظمون بها شهر رجب. فإن ذبح المسلم أول نتاج -من أنعامه- لله تعالى، أو ذبح في رجب كما بذبح في غيره من الشهور دون تخصيص لرجب على ما سواه من الأشهر، بل قد جاءت أحاديث تدل على ذلك، أن النبي صلى الله عليه وسلم سئل عن الضرع ? فقال: حق. وسئل عن العتيرة؟ فقال: حق، وفي حديث آخر: اذبحوا لله في أي شهر كان (انظر: أداء ما وجب من بيان وضع الوضاعين في رجب ص٣٨، والإرواء تحت حديث -(1141

وقال الحافظ: وقد ورد

عليه وسلم: إنا كنا نعتر عتيرة في الجاهلية في رجب فما تأمرنا؟ قال: اذبحوا لله ي أي شهر كان ..... (أبو داود وغيره، صححه الحاكم

الأمر بالعتيرة في أحاديث كثيرة، وصحح ابن المنذر

وقال ابن القيم: "كل حديث في ذكر صيام رجب وصلاة بعض الليالي فيه فهو كذب مفترى" (انظر المنار المنيف ص ۹۲).

وقال الحافظ ابن حجر: "لم يرد في فضل شهر رجب ولا في صيامه ولا صيام شيء منه معين ولا في قيام ليلة مخصوصة فيه حديث صحيح يصلح للحجة" (انظر تبيين العجب ص ١١).

وقد كان عمر رضي الله عنه يضرب على صيام رحب، فعن خرشة بن الحر قال: رأيت عمر يضرب أكف الناس في رجب حتى يضعوها في الجفان، ويقول: كلوا فإنما هو شهر كان يعظمه أهل الجاهلية (مصنف ابن أبي شيبة ح ٩٧٥٨ وصححه الألباني في 18(012).

ومن صام فیه علی عادته كصيام الاثنين والخميس والثلاثة الأيام القمرية، أو صام يومًا وأفطر يومًا كصيام داود، فما دامت تلك عادته فنعم ما اعتاده ولا

## رابعا: الذبح في رجب:

كانوا يذبحون شاة في العشر الأوائل من رجب، وتسمى العتيرة، وقد نهى النبي صلى الله عليه وسلم عنها كما بحديث أبى هريرة رضى الله عنه أن النبي صلى الله عليه وسلم قال:

فعل الحاهلية، ولترجيح قول الجمهور بالنسخ، والله

نحوه (انظر لطائف المعارف

قلت: والأولى عدم الذبح

في رجب وتخصيصه بذلك؛

لأمرين: أن ذلك كان من

ص(١١٧).

منها حديثًا، وساق البيهقي

منها جملة، والجمع بين هذا

وبين حديث أبي هريرة (لا

فرع ولا عتيرة) أن المراد

بالوجوب، أي لا فرع واجب

ولا عتيرة واجبة (انظر

تلخيص الحبير ٢٦٨/٤).

وقال الجمهور؛ إن ما ورد

في جواز العتيرة منسوخ

بأحاديث النهي عنها، وقال

القاضي عياض: إن الجمهور

على ذلك (انظرنيل الأوطار

٥/ ١٦٦)، وإلى النسخ ذهب

ابن قدامة (انظر المغنى ٩/

٤٦٥ النووي على مسلم ١٢/

١٣٧). وذهب الشافعي إلى

استحباب العتيرة (انظر

المجموع للنووي ١/٢٤٤).

وقال ابن رجب: العتيرة

اختلف العلماء في حكمها في

خامسا: العمرة في رجب: لم يصح أن النبي صلى الله

عليه وسلم اعتمر في رجب،

أو ذكر حديثًا في فضل العمرة في رجب. فعن أنس رضي الله عنه قال: اعتمر رسول الله على الله عليه وسلم أربع عمر كلهن في ذي القعدة إلا التي كانت مع حجته (متفق عليه).

وأما ما ورد عن مجاهد قال: دخلت أنا وعروة بن الزيير السجد فإذا عبد الله بن عمر جالس إلى حجرة عائشة رضي الله عنها، وإذا ناس يصلون في المسجد صلاة الضحى ثم قال له: كم اعتمر رسول الله صلى الله عليه وسلم: قال: أربعًا إحداهن في رجب، فكرهنا أن نرد عليه. قال: وسمعنا استنان (السواك) عائشة أم المؤمنين في الحجرة، فقال عروة؛ يا أماه يا أم المؤمنين ألا تسمعين ما يقول أبو عبد الرحمن؟ قالت: ما يقول؟ قال: يقول: إن رسول الله صلى الله عليه وسلم اعتمر أريع عمرات إحداهن في رجب. قالت: يرحم الله أبا عبد الرحمن ما اعتمر عمرة إلا وهو شاهد وما اعتمر في رجب قط (متفق عليه).

قال النووي: وأما قول ابن عمر (إن إحداهن في رجب): فقد أنكرته عائشة وسكت ابن عمر حين أنكرته. قال العلماء: هذا يدل على أنه اشتبه عليه أو نسي أو شك، ولهذا سكت عن الإنكار على عائشة ومراجعتها بالكلام،

فهذا هو الصواب الذي يتعين المصير إليه (شرح النووي على مسلم ٢٣٥/٨). وقد نقل عن بعض السلف أنهم كانوا يستحبون العمرة ي رجب، عن سعيد بن السيب قال؛ كانت عائشة رضى الله عنها تعتمر في آخر ذي الحجة وتعتمر من الدينة في رجب (مصنف ابن أبى شيبة ح١٣٣٢٩، وذكر آثارا أخرى فيها استحباب العمرة في رجب عن بعض السلف. (انظر مصنف ابن أبي شيبة: ي عمرة رجب من كان يحبها ويعتمر فيها). قلت: ولم يثبت في فضل العمرة في رجب نص عن النبي صلى الله عليه وسلم، ومن تيسر له الاعتمار في رجب دون اعتقاد فضل معين له، بل لأن ذلك تيسر له، جاز والله

#### سادسًا؛ صلاة الرغائب؛

وهي صلاة تقام في أول ليلة من رجب، وهي بدعة باتفاق العلماء ولا أصل لها. قال شيخ الإسلام ابن تيمية: صلاة الرغائب لم يسنّها رسول الله صلى الله عليه وسلم ولا أحد من خلفائه، وهي بدعة باتفاق ائمة الدين كمالك حنيفة والثوري والأوزاعي والليث وغيرهم، والحديث المروي فيها كذب بإجماع الهر المعرفة بالحديث أهل المعرفة بالحديث

(مجموع الفتاوى ١٣٤/٢٣، المنار المنيف ص٩٥).

سابقاء التصدق عن الموتى وزيارتهم الإرجب:

لم يثبت في ذلك شيء عن رسول الله صلى الله عليه وسلم.

ثامنًا: أدعية خاصة تشهر رجب: كلها يدّع ولا أصل لها. تاسعًا: الاحتفال

بليلة الإسراء والمعراج:

لم يصح في الاحتفال به أو صيامه أو قيامه حديث عن رسول الله صلى الله عليه وسلم، وما ورد في ذلك مكذوب مثل حديث: من صام يوم السابع والعشرين من رجب كتب الله له ثواب ستين شهرًا. أو حديث: فهارها مستحب لكل مسلم ومسلمة.

وقد اختلف العلماء في وقت الإسراء والمعراج على أقوال كثيرة. فقيل كان في السابع والعشرين من رجب، وقيل في شهر رمضان، وقيل ي شهر شوال، وقيل ي السابع والعشرين من ربيع الأول، والسابع والعشرين من ربيع الآخر، إلى غير ذلك، ولو صح أنها كانت في ليلة بعينها فليس هذا مبررًا للاحتفال بها؛ لأن ذلك لم يرد عن رسول الله صلى الله عليه وسلم ولا عن أحد من السلف، والله -alci

والحمد لله رب العالمين.

طالب يريد أن يدرس في موضع شهورًا ثم يرجع، وهذه الحالة اختلف فيها أهل العلم اختلافا كبيرًا، وقد ذكرنا أشهر الأقوال في

أدلة هذه الأقوال. ونكمل في هذا اللقاء الحديث عن مدة القصر

السألة، وذكرنا طرفا من

وما هو القول الراجح في ذلك.

مذهب إسحاق بن راهويه: ذهب إلى أن مدة القصر تسعة عشر يوماً؛ واستدل يما ثبت في البخاري عن ابن عباس قال: (أقام النبى صلى الله عليه وسلم بمكة تسعة عشر يوما يقصر الصلاة) قال ابن عباس: (فنحن إذا أقمنا تسعة عشر يوما قصرنا وإذا زدنا أتممنا).

والقصود من كونه يتم من

الحمد لله، والصلاة والسلام على رسول الله، وبعده

فقد تكلمنا في اللقاء السابق عن مدة القصر، وتكلمنا في هذه السألة عن حالات ثلاث:

الحالة الأولى: وهي التي يكون فيها الإنسان يتنقل من بلدة إلى أخرى، وهذه الحالة لا خلاف فيها بين أهل العلم أن للمسافر أن يقصر الصلاة مهما طالت مدة السفر.

والحالة الثانية، وهي إذا قدم المسافر إلى بلد لا يدري هل يخرج غدًا أو بعد غد في القريب فإنه يقصر مدة إقامته ولو طالت، فلوقال: أخرج غدًا أو بعد غد وهو متردد كأن تكون عنده تجارة أو مصلحة؛ فإنه يقصر الصيلاة ما شياء الله ولو جلس شهورًا، وهذا مذهب جماهير العلماء.

والحالة الثالثة: وهي إذا

أول مكثه وإقامته.

ورد جمهور الفقهاء على هذا الحديث بأن النبي صلى الله عليه وسلم لم بعزم الإقامة، بلكان عليه الصلاة والسلام ينوي الخروج غداً أو بعد حتى خرجت هذه المدة فكانت اتفاقاً، ونحن وأنتم نقول: إن من مكث في بلدة ما ولم يعزم إقامة فإنه يقصر أبداً، قال المهلب: والفقهاء لا يتأولون هذا الحديث كما تأوله ابن عباس ويقولون: إنه كان (صلى الله عليه وسلم) في هذه المدة التي ذكرها ابن عباس غير عازم على الاستقرار، لأنه كان ينتظر الفتح، ثم يرحل بعد ذلك، فظن ابن عباس أن التقصير لازم إلى تسعة عشر يومًا، ثم ما بعد ذلك



رجب ٢٤١١ هـ - العدد ٢٠١ - السنة الواحدة والخمسون

حضر تتم فيه الصلاة، ولم يسرع نيته في ذلك. (أنظر شرح صحيح البخاري- لابن بطال ٣ / ٦٦).

ورُدُ على كالم جمهور الفقهاء: بأنه خلاف الظاهر، فإن الظاهر أنه أقام تسعة عشر يوما بنية، ويؤيده القرائن منها: إن ذلك كان في فتح مكة كما في رواية لأبي داود: (وذلك في عام الفتح) فأقام فيها تلك المدة، ويبعد أن يكتفي بمدة أقل منها إذ مكة كانت محل أهل الشرك، وكان العرب يقتدون بهم في سلمهم وكفرهم حتى ال آمنوا وأسلموا، دخل الناس في دين الله أفواجاً، فهي مكة التي كان فيها صناديد الكفار فيبعد أن يكون النبي صلى الله عليه وسلم نوى إقامة يوم أو يومين أو ثلاثة. مذهب أهل الظاهر: ذهب إلى أن مدة القصر عشرون يوما. واستدلوا؛ بما رواه أبو داود في سننه أن النبي صلى الله عليه وسلم: (أقام بتبوك عشرين يوما يقصر الصلاة) لكن الحديث قد اختلف فیه علی: (یحیی بن أبی كثير) فرواه معمر عن يحيى موصولاً، ورواه الثقات عنه مرسلاً وهو الراجح كما رجح ذلك الدارقطني وغيره فأعله الدارقطني في العلل بالإرسال والانقطاء. (انظر: سبل السلام للصنعاني٢ / AVY).

وأجيب أيضًا بأن تبوك كانت أيام النبي صلى الله عليه وسلم ماءًا يرده المسافرون

ولم تكن مدينة، فكانت مورد ماء فنزل عليه-عليه الصلاة والسيلام- بالجيش وأرسيل العيون على بني الأصفر الذي هم الروم؛ لكي يأتوه بالأخبار، هل هناك جيش أرسلها لا يدري عليه الصلاة أو لا؟ فهذه العيون التي أرسلها لا يدري عليه الصلاة تأتي بعد غد؟ يعني أرسلهم من أجل أن يستجلوا حقيقة الأمر، فالقول بأنه يعلم أنهم مكابرة (انظر؛ دروس عمدة الفقه للشنقيطي).

مذهب شيخ الإسسلام ابن تيمية، وهو اختيار ابن القيم وهو مذهب طائفة من أهل العلم إلى أن مرجع ذلك إلى العرف، وذلك لأن الشرع لم يثبت فيه تحديد لهذه المسألة واللغة أيضا. ولو بقى شبهورا. والثابت في السنة النبوية المطهرة أن النبي صلى الله عليه وسلم لم يتم الصلاة في أسفاره أبدا، ولم يطلب من أحد أن يتم الصلاة بعد مدة معينة من سفره، فالسفر يبقى سفرا، والإقامة لا تخرج عن حكم السفر ما لم تكن الغاية من السفر الاستيطان والسكن، أو الأقامة المطلقة، أو قرر المسافر السكن والاستيطان بعد سفره.

فإن الأحاديث التي استدل بها علي تحديد زمن للقصر لها على تحديد زمن للقصر لا تضيد تحديداً زمنياً للقصر في السفر، وإنما تدل على أن هذه الأوقات المذكورة إنما وقعت كحوادث عين،

وليست لها دلالة أخرى، فلا تفيد تقييد القصر بهذه الأوقسات. وقد فهم ذلك عدة من صحابة رسول الله صلى الله عليه وسلم، فلم يكونوا يتقيدون بزمن محدد للقصر في السفر، فالبيهقي روى عن نافع عن ابن عمر رضى الله عنهما أنه قال: (أريح علينا الثلج ونحن بأذربيجان ستة أشهر في غزاة، قال ابن عمر: وكنا نصلي ركعتين،. عن حفص بن عبيد الله: أن أنس بن مالك أقام بالشام سنتين يقصر الصلاة. عن عبد الرحمن بن المسور قال: أقمنا مع سعد بعمان- أو بعمان-شهرين فكان يصلى ركعتين ونصلي أربعًا فذكرنا ذلك له فقال: نحن أعلم.

وقال الحسن أقمت مع عبد الرحمن بن سمرة بكابل سنتين يقصر الصيلاة ولا

وجاء في مصنف ابن أبي شيبة ،أن أبا جمرة، نصر بن عمران، قال لابن عباس إنا نطيل القيام بالفزو بخراسان، فكيف تري فقال: صلّ ركمتين وإن أقمت عشر سنين، (انظر: مجموع المفتاوي لابن تيمية ٢٤) ، إذا المعاد لابن القيم ٣/ ٤٨٨).

وأجاب جمهور الفقهاء عن ذلك: محمل هذه الأحاديث عندنا على من لا نية له في الإقامة لواحد من هؤلاء المقيمين هذه المدد المتقاربة وإنما ذلك مثل أن يقول



اخرج اليوم أخرج غدا وإذا كان هكذا فلا عزيمة ههنا على الإقامة، أن الأصل في المقيم الإتمام لأن القصر لم يشرعه الشارع إلا للمسافر والمقيم غير مسافر، فلولا ما ثبت عنه صلى الله وتبوك مع الإقامة لكان وتبوك مع الإقامة لكان عن ذلك الأصل إلا بدليل (نظر نيل الأوطار للشوكاني ٣/ ٢٥٥، التمهيد لابن عبد

ومما استدل به أصحاب هذا المذهب العرف؛ لأن الملغة العربية والشرع لم يثبت فيهما تحديد للمدة التي يثبت بها كون الإنسان مسافراً أو مقيماً فوجب الرجوع إلى العرف كما هو مقرر في أصول الفقه. (انظر شرح الزاد للحمد).

البر ١١/ ١٨٤).

وأجاب جمهور الفقهاء عن ذلك: بما ثبت في الصحيح عن النبي صلى الله عليه وسلم أنه رخص للمهاجرين أن يبقوا بمكة ثلاثة أيام. فإن الشرع قد يأتي بالشيء صريخا، وقد يأتي بالشيء ضمنًا، فلما جعل الأربعة

الأيام فاصلًا بين أن يقيم وبين أن لا يقيم وبين أن لا يقيم وما دونها ليس بإقامة وإذا وصل إليها فهو مقيم رخص للمهاجرين ثلاثة أيام؛ دل على أنه في اللهوم الرابع يكونون في حكم من أهل العلم رحمهم الله أن الأربعة الأيام غير يوم الدخول والخروج تكون تامة فاصل بين الإقامة وعدمها. (انظر: دروس عمدة الفقه للشنقيطي).

ويعد عرض مذاهب العلماء في المسألة وأدلتهم أرى أن أقربها للصواب ما ذهب إليه جمهور العلماء مذهب مالك والشافعي والليث والطبري وأبو ثورإذا نوى إقامة أربعة أسام أتم، وهذا ما اختاره العلامة الشنقيطي رحمه الله والشوكاني في نيل الأوطار حيث قال: والحق أن من حط رحله ببلد وتوى الإقامة بها أيامًا من دون تردد لا يقال له مسافر فيتم الصلاة ولا يقصر إلا لدليل، ولا دليل ههنا إلا ما في حديث الباب من إقامته صلى الله عليه وسلم بمكة أربعة أيام يقصر الصلاة،

والاستدلال به متوقف على ثبوت أنه صلى الله عليه وسلم عزم على إقامة أربعة أيام إلا أن يقال: إن تمام أعمال الحج في مكة لا يكون في دون الأربع فكان كل من يحج عازمًا على ذلك فيقتصر على هذا المقدار، ويكون الظاهر والأصل في حق من نوى إقامة أكثر من أربعة أيام هو التمام، وإلا لزم أن يقصر الصلاة من نوى اقامة سنين متعددة، ولا قائل به، ولا يرد على هذا قوله صلى الله عليه وسلم في إقامته بمكة في الفتح: رإنا قوم سفر، كما سيأتي؛ لأنه كان إذ ذاك مسترددًا ولم يعزم على إقامة مدة معينة. (انظر: نيل الأوطار للشوكاني ٣ /

ومع هذا نقول: إن هذه المسألة من المسألة من المسألة التي يسع فيها الإنكار على المخالف خاصة وأنها من المسأل التي وقع فيها الخلاف بين أهل العلم.

وللحديث بقية إن شاء الله تعالى.



# عزاء واجب

توقي إلى رحمة الله تعالى الدكتور عماد محمد علي عيسى، وهو أحد كُتَاب مجلة التوحيد، وتتقدم أسرة التحرير واللجنة العلمية بخالص العزاء الأسرة الشيخ الدكتور وطلابه ومحبيه. اللهم اغفر لعبدك الصالح عماد عيسى وارحمه وعافه واعف عنه وأكرم نزله ووسع مدخله واغسله بالماء والثلج والبرد ونقه من الذنوب والخطايا كما ينقى الثوب الأبيض من الدنس وأسكنه فسيح جناتك، يا رب العالمين.



الحمد لله، والصلاة والسلام على رسول الله صلى الله عليه وسلم وعلى آله وصحبه ومن والاه. ويعد : فإن شهر رجب هو الشهر الهجري السابع، وهو من الأشهر الأربعة الحرم. التي قال عنها رينا عز وجل: وينهَا أَرْبَكَ أُمُّرُهُمُ ، (التوبة، ٣٦). ونهى عن الظلم كثيرًا في القرآن وخصص الأشهر الحرم ليحذر من شدة العقوبة للظالم فيها، وبيئت السُّنة المطهرة الأربعة الحرم، ثلاث متواليات: ذو القعدة وذو الحجة والمحرم متواليًا ورجب مضر؛ لأن مضر كانت تعظمه ولا تغيره.

واسم رجب من الرجوب عند العرب وهو التعظيم، وهذا الشهر قد وقعت فيه عدة أحداث أثرت في تاريخنا الإسلامي، ومن أهمها ما يلي:

# أولاً: ١٤ رجب سنة ٥ من النبوة:

الهجرة الأولى إلى الحبشة وفيها أمر النبي صلى الله عليه وسلم أصحابه بالهجرة إلى الحبشة لما اشتد عليهم وقال: «إن فيها رجلاً لا يُظلَم عنده الناس»، وكان أهل هذه الهجرة الأولى: اثنى عشر رجلاً وأربع نسوة، وعلى رأسهم عثمان بن عفان رضي الله عنه ورقية بنت رسول الله صلى الله عليه وسلم، ومنهم الزبير وعبد الرحمن بن عوف وأبو سلمة وامرأته رضى الله عنهم.

### ثانيًا: يدرجب سنة ٢هـ سرية نخلة؛

وفيها بعث النبي صلى الله عليه وسلم، عبد الله بن جحش الأسدي في اثني عشر رجلاً من الله بن جحش الأسدي في اثني عشر رجلاً من المهاجرين كل اثنين يعتقبان على بعير، وكان قد كتب له كتابًا وأمره ألا ينظر فيه حتى يسير يومين فسار عبد الله رضي الله عنه ثم قرأ الكتاب بعد يومين فإذا فيه ،إذا نظرت في

# احمد عز الدين محمد

كتابي هذا؛ فامض حتى تنزل نخلة بين مكة والطائف، فترصد بها عيراً لقريش وتعلم لنا من أخبارهم، فقال؛ سمعًا وطاعة، ومضى لا أمره رسول الله صلى الله عليه وسلم ولم يستكره من أصحابه أحدًا، فسار معه أصحابه لم يتخلف منهم أحد؛ فكان سعد بن أبي وقاص وعتبة بن غزوان المازني قد ضل بعيرهما الذي يعتقبانه فتخلفا في طلبه، ومضى عبد الله بن جحش وبقية أصحابه رضي الله عنهم بن جحمى وبن الحضرمي وعبد الله ونوفل أجمعين حتى نزل نخلة، فمرت عير قريش ابنا المغيرة المخزومي، والحكم بن كيسان مولى هشام بن المغيرة، وكان ذلك في آخر يوم من رجب، فتوقفوا عن القتال لحرمة شهر رجب، رحم فو دخلوه لأفاتت

#### ثالثًا؛ غزوة تبوك في غرة رجب سنة ٩٥٠:

وتسمى بغزوة العسرة؛ لأنها كانت في زمان فصل قيظ شديد والناس في عسرة وجدب من البلاء وقلة الظهر، وكانت الثمار قد طابت وكان الناس يحبون المقام في ثمارهم وظلالهم، ويكرهون المشخوص، وكذلك المسافة إلى تبوك بعيدة والطريق وعرة وصعبة، والحر الشديد، هذا كله وقد علم النبي صلى الله عليه وسلم أن الرومان تهيأوا لغزو المدينة، ولم يكن لقيصر الروم أن يصرف نظره عما كان لمركة مؤتة من الأثر الكبير لصالح المسلمين ودخول أكثر قبائل العرب القريبة من الشام في الإسلام.

ولذلك لم يقض قيصر الروم بعد مؤتة سنة كاملة حتى أخذ يهيئ الجيش من الرومان والعرب التابعة لهم من آل غسان وغيرهم، وبدأ يجهز لمعركة دامية وفاصلة حاسمة ضد المسلمين حتى بدأ الخوف يتسور أهل المدينة كل حين ودليل ذلك ما قاله عمر بن الخطاب رضي الله عنه كما رواه البخاري، وكنا تحدثنا أن آل غسان تنعل النعال لغزونا، فجاء صاحبي من الأنصار عشاء، فضرب بابي ضربًا شديدًا، وقال: أثم هو؟ ففزعت بابي ضربًا شديدًا، وقال: أثم هو؟ ففزعت ما هو؟ أجاء غسان؟ قال لا بل هو أعظم منه؛ طلق النبي صلى الله عليه وسلم نساءه...

وهذا يدل على خطورة الموقف الذي يواجه المسلمون. قال محمد بن إسحاق: كان الجيش شلائين ألفًا وليس معهم إلا عشرة آلاف فرس واثنا عشر ألف بعير، وجاء أبو بكر رضي الله عنه بماله كله أربعة آلاف درهم، وجاء عمر رضي الله عنه بنصف ماله، وجهز عثمان

رضي الله عنه الجيش، فكان الأكثر نفقة، وفيه قال النبي صلى الله عليه وسلم: «ما ضرّ عثمان ما عمل بعد اليوم، مرتين.

وأتت النساء بصدقاتهن، وجاء البكاءون يستحملون النبي صلى الله عليه وسلم وكانوا أهل حاجة، وتخلف المنافقون، كما تخلف نفر من المسلمين منهم كعب بن مالك وهلال بن أمية ومرارة بن الربيع، هذه الغزوة سيقت بآيات وقائعها من سورة التوبة للعبرة والعظة التي يتربى عليها أبناء المسلمين، وانتصر فيها المسلمون انتصارًا ساحقًا على الرومان.

رابعا: ١) وفاة النجاشي صاحب الحبشة: ونعام الرسول صلى الله عليه وسلم، وصلى عليه وأصحابه صلاة الغائب في رجب سنة ٩هـ.

٢) فتح دمشق في رجب سنة ١٤ هـ، بقيادة أبي عبيدة عامر بن الجراح ومعه خالد بن الوليد رضي الله عنهم.

٣) وقاة عمر بن عبد العزيز رضي الله عنه،
 غرجب سنة ١٠١هـ.

غ) وفاة الحسن البصري رحمة الله تعالى في رحب سنة ١١٠هـ.

ه) وفاة الإمام محمد بن إدريس الشافعي في رجب سنة ٢٠٤هـ.

٢) وفاة الإمام مسلم بن الحجاج رحمه الله في رحب سنة ٢٦١هـ.

٧) وفاة الإمام الترمذي ليلة الخميس ثالث عشر سنة ٧٧٩هـ، وهو المحدث الكبير أبي عيسى الترمذي نسبة إلى ترمذ، والتي وُلِدُ بها وهي بلدة قرب بلخ، ولد ضريرًا وتضرغ منذ صغره لطلب العلم حتى صار حافظًا معروفًا وهو صاحب الجامع الصحيح.

٨) معركة الزلاقة بالأندلس في رجب سنة ١٩٧هـ، والتي انتصر فيها القائد الكبير يوسف بن تشفين المرابطي رحمه الله تعالى على أهل الكفر والصد عن سبيل الله، من أعداء الإسلام.

وبالجملة فالأحداث في هذا الشهر أكثر من أن تُحصّى، وفي هذا القدر كفاية.

ولله الفضل والمنة، هذا وصلى الله وسلم ويارك على تبينا محمد وعلى آله وصحبه أجمعين.





بسم الله الرحمن الرحيم، الحمد لله رب العالمين، والصلاة والسلام على نبينا محمد صلى الله عليه وسلم وبعد:

فالدواعش والتكفيريون أسماء عصرية لفكر قديم موجود منذ أيام الرسول صلى الله عليه وسلم، ألا وهو فكر الخوارج، فقد جاء في الحديث المتفق عليه عن أبي سعيد الخدري رضي الله عنه قال: بعث على رضى الله عنه إلى النبي صلى الله عليه وسلم بذهيبة، فقسمها بين الأربعة، الأقرع بن حابس الحنظلي، ثم المجاشعي، وعيينة بن بدر الفزاري، وزيد الطائي، ثم أحد بني نبهان، وعلقمة بن علاشة العامري أحد بنى كلاب، فغضبت قريش والأنصار، قالوا: يعطي صناديد أهل نجد ويدعنا، قال: «إنما أتألفهم،، فأقبل رجل غائر العينين مشرف الوجنتين ناتئ الجبين كث اللحية محلوق، فقال: اتق الله يا محمد، فقال: ‹من يطع الله إذا عصيت؟ أيأمنني الله على أهل الأرض ولا تأمنوني؟، فسأله رجل قتله -أحسبه خالد بن الوليد- فمنعه. فلما ولى قال: دان من ضئضيُ هذا -أو في عقب هذا- قوم يقرأون القرآن لا يجاوز حناجرهم، يمرقون من الدين مروق السهم من الرمية، يقتلون أهل الإسلام ويدعون أهل الأوثان، لئن أنا أدركتهم

لأقتلنهم قتل عاد،. (رواه البخاري برقم ٣٣٤٤، ورواه مسلم برقم ١٠٦٤).

وفي كتابه استتابة المرتدين من صحيح البخاري كررهذا الحديث في باب قتل الخوارج والمحدين بعد إقامة الحجة عليهم، وفي باب من ترك قتال الخوارج للتألف ولئلا ينفر الناس عنه، ورواه مسلم في باب ذكر الخوارج وصفاتهم من كتاب الزكاة.

أما عقيدة الدواعش والتكفيريين فهي كما قلنا عقيدة الخوارج أنهم للنا عقيدة الخوارج، وعقيدة الخوارج أنهم يكفرون مرتكب الكبيرة، ويقولون بخلوده في جهنم، ويستحلون دمه وماله.

يقول الشيخ محمد خليل هراس رحمه الله تعالى في شرح العقيدة الواسطية: «فالخوارج والمعتزلة ذهبوا إلى أنه لا يستحق اسم الإيمان إلا من صدق بجنانه وأقر بلسانه، وقام بجميع الواجبات، واجتنب جميع الكبائر.

فمرتكب الكبيرة عندهم لا يسمى مؤمنًا باتفاق الفريقين، ولكنهم اختلفوا هل يسمى كافرًا أم لا، فالخوارج يسمونه كافرًا ويستحلون دمه وماله، ولهذا كفروا عليًا ومعاوية وأصحابهما واستحلوا منهم ما يستحلون من الكفار. (العقيدة الواسطية لشيخ الإسلام ابن تيمية، بشرح الشيخ الدكتور/ محمد خليل هراس).



تكفيرهم يُسْلَك بهم مسلك أهل البغي إذا شقوا العصا ونصبوا الحرب. (نقله ابن حجر في فتح الباري: ٣١٤/١٢).

وهذا يعني أننا لا نقاتلهم إلا إذا شقوا العصا ونصبوا على المجتمع واستعدوا هم للحرب أولًا: فعند ذلك نحاريهم.

وأما من استسر منهم ببدعته فلا يُقتل، بل يُجتهد في رد بدعته. (المصدر السابق بتصرف).

والاجتهاد في رد بدعته بدعوته بالحكمة والموعظة الحسنة إلى الدين الصحيح وإلى عقيدة أهل السنة والجماعة حتى يهديه الله إليها إذا شاء سبحانه وتعالى.

الجهل سبب هذه العقيدة الضالة:
قال القرطبي في «المفهم»: إن الخوارج لما حكموا بكفر من خالفهم استباحوا دماءهم وتركوا أهل الذمة فقالوا نفي لهم بعهدهم، المسلمين، وهذا كله من آشار عبادة الجهال الذين لم تنشرح صدورهم بنور العلم ولم يتمسكوا بحبل وثيق من العلم، وكفى أن رأسهم رد على رسول الله صلى الله عليه وسلم أمره، ونسبه إلى الجور، نسأل الله السلامة. (المصدر السابق).

قتال الخوارج أولى من قتال المشركين:
ويلفت نظرنا أيضًا القرطبي في كتابه
دالمفهم، لهذه المسألة المهمة، وهي الاهتمام
بإنهاء فتنة الخوارج إذا أرادوا قتال أهل
السنة فيقول: وفي الحديث أن قتال الخوارج
أولى من قتال المشركين، والحكمة فيه أن في
قتائهم حفظ رأس مال الإسلام، وفي قتال
أهل المشرك طلب الريح، وحفظ رأس المال
أولى.

هذه نبذة صغيرة عن فكر الخوارج وأقوال العلماء فيهم، وحيث إن الدواعش والتكفيريين لهم نفس الفكر فهم نفس الفرقة، وإن تسموا بأسماء أخرى.

والله أسأل أن تكون من الذين يدعون إلى الله تعالى على بصيرة، وصلى اللهم على محمد وآله وصحيه أجمعين. فهؤلاء الخوارج الذين بدأ ظهور فكرهم المتشدد في أيام رسول الله صلى الله عليه وسلم في هذا الرجل الذي قال لرسول الله صلى الله عليه وسلم: اتق الله يا محمد، ظهروا كفرقة من الفرق في أيام علي بن أبي طالب وحكموا عليه بالكفر هو وأصحابه وكذلك معاوية وأصحابه وقاتلهم علي بن أبي طالب رضي الله عنه.

وعن ابن عمر رضي الله عنهما أن رسول الله صلى الله عليه وسلم قال: «ينشأ نشء يقرأون القرآن لا يجاوز تراقيهم كلما خرج قرن قطع، قال ابن عمر: سمعت رسول الله صلى الله عليه وسلم يقول: «كلما خرج قرن قطع، أكثر من عشرين مرة، «حتى يخرج في عراضهم المدجال». (رواه ابن ماجه برقم (١٧٤)، وقال محققه: حسن، وقال البوصيري: إسناده صحيح، وقد احتج البخاري بجميع رواته، وحسنه الألباني في السلسلة الصحيحة، برقم (٢٤٥٥)).

وهكذا يخبرنا رسول الله صلى الله عليه وسلم أن هؤلاء الخوارج يظهرون على فترات متقطعة بين المسلمين، ويبشرنا -والحمد لله- بأنه كلما خرج قرن منهم أي مجموعة منهم انتصر عليهم أهل السنة وقطعوا دايرهم.

أما عن حكمنا نحن أهل السنة عليهم: فنحن على القول الراجح لا نكفرهم كما يكفروننا. يقول ابن حجر العسقلاني في شرح الحديث رقم (٦٩٣٣) في كتاب استتابة المرتدين: وذهب أكثر أهل العلم من أهل السنة إلى أن الخوارج فُسَاق، وأن حُكم الإسلام يجري عليهم لتلفظهم بالشهادتين ومواظبتهم على أركان الإسلام، وإنما فسقوا بتكفيرهم المسلمين مستندين إلى تأويل فاسد وجرهم ذلك إلى استباحة دماء مخالفيهم وأموالهم والشهادة عليهم بالكفر والشرك. (فتح الباري لابن حجر:

ومتى نؤمر بقتالهم؟ قال القرطبي في (الفهم)؛ وعلى القول بعدم



# مثل الجنة التي وعد المتقون

اعداد الشيخ مصطفى البصراتي



الحمد لله، والصلاة والسلام على رسول الله صلى الله عليه وسلم، وبعد:

ففي هذا المقال نتكلم عن مثل آخر من الأمثال في القرآن وهو في سورة محمد الآية الخامسة عشرة وهي قوله تعالى: (مُثَلُ إَلَيْتُ الِّي وُعِدُ ٱلْمُنْقُونَ فِيَّا أَنْهَرٌ مِن مَّاهِ غَيْرِ مَاسِن وَأَنْهَرٌ مَن لَبَن لَّمَ يَغَيَّرَ طَعْمُهُ وَأَنْهَرٌ مِنْ خَمْرِ لَذَةِ لِلشَّنرِينَ وَأَنْهُزَّمْنِ عَسَلِمُصَنِّي وَلِمُمْ فِهَا مِن كُلِّ ٱلشَّمَرَتِ وَمَغْفِرةٌ مِن زَيِّهُمْ كُنَّنَ هُوخَلِدٌ فِأَلَنَادِ وَشُعُوا مَاهُ جَيسًا فَقَطُّعُ أَمْعًا مَفْرٌ) (محمد: ١٥).

#### المعنى الإجمالي

ضرب الله مثلا للجنة التي أعدها الله لعباده، الذين اتقوا سخطه واتبعوا رضوانه، القائمين بأوامر الله وطاعته، فيها كذا وكذا، فيها أنهار جارية من ماء غير متغير الطعم والريح واللون لطول مكثه، بل إنه ماء عذب فرات متدفق نقي، من شربه لا يظمأ أبدًا، وفيها أنهار من حليب طازج، لم يتغير طعمه بحموضة أو غيرها، وفيها أنهار من خمر لذيذة الطعم، طيبة الشراب، ليست مُرَّة أو كريهة الرائحة، ولا تسكر، ولا تصدع الشارب أو تذهب عقله، وإنما هي لذيذة للشاريين، وفيها أنهار من عسل صاف غير مشوب بمادة أخرى، حسن اللون والطعم والريح، ولهم في الجنة مختلف الثمار والفواكه ذات الألوان البديعة، والروائح الذكية، والطعوم الشهية.. أساكن هذه الجنان أو أهؤلاء كمن هو خالد في النار إلى الأبد؟ وسقوا بالإكراه من ماء حار شديد الغليان، فقطع أمعاءهم وأحشاءهم؟ والمراد: أمثل أهل الجنة بهذه الأوصاف، كمن هو خالد مقيم دائمًا في النار؟ فتكون الكاف

في قوله تعالى: (كمن) مؤكدة التشبيه، و(فيها أنهار) في موضع الحال، على هذا التأويل.

فسيحان من فاوت بين الدارين الجزاءين والعاملين والعملين. (مستفاد من التفسير الوسيط- للزحيلي، وتيسير الكريم الرحمن للسعدي. بتصرف).

### معاني المقردات:

(مثل الجنة التي وعد المتقون) «مثل الجنة» أى نعتها وصفتها.

(فيها أنهار من ماء غير آسن) يعنى: غير متغير، وقيل غير مُنْتن، والعرب تقول: آسن الماء إذا تغير ريحه، وقيل: الصلفي الذي لا كدرفيه.

(وأنهار من لبن لم يتغير طعمه) أي: بل في غاية البياض والحلاوة والدسومة، لم يحمض، كما تتغير ألبان الدنيا.

(وأنهار من خمر لذة للشاربين) أي لذيذة لهم، طيبة الشرب لا يتكرهها الشاربون بخلاف خمر الدنيا فإنها كريهة عند الشرب.

(وأنهار من عسل مصفى) أي: وهو في غاية

الحموضة، وأن يصير قارضًا، وآفة الخمر كراهية مذاقها المنافي للذة شربها، وآفة العسل عدم تصفيته، وهذا من آيات الرب، أن تجري أنهار من أجناس لم تجر العادة في الدنيا بإجرائها، ويجريها في غير أخدود، وينفي عنها الآفات التي تمنع كمال اللذة بها، كما ينفي عن خمر الجنة جميع آفات خمر الدنيا، من الصداع والغول واللغو

والإنزاف وعدم اللذة.

فَهذه خمس آفات من آفات خمر الدنيا: تغتال العقل، وتكثر اللغو على شربها، بل لا يطيب لشاربها ذلك إلا باللغو، وتنزف في نفسها وتنزف المال وتصدع الرأس، وهي كريهة المذاق. (الجامع في أمثال القرآن، لابن القيم ص٢١٠).

والمقصود: بيان البون بين حالي المسلمين والمشركين بذكر التفاوت بين حالي مصيرهما المقرر في قوله؛ (إن الله يدخل الذين آمنوا وعملوا الصالحات جنات) إلى آخره، ولذلكم لم يترك ذكر أصحاب الجنة والنار وأصحاب البخنة والنار فقال؛ (مثل الجنة التي وعد المتقون)، وقال بعده؛ (كمن هو خالد في النار).

ولقصد زيادة تصوير مكابرة من يسوي بين المتمسك ببينة ربه وبين التابع لهواه، أي هو أيضًا كالذي يسوي بين الجنة ذات تلك الصفات وبين النار ذات صفات ضدها.

وفيه اطراد أساليب السورة إذا افتتحت بالمقابلة بين الذين كفروا والذين آمنوا، وأعقب باتباع الكافرين الباطل واتباع المؤمنين الحق وثلث بقوله: (أفمن كان على بيئة من ربه)... إلخ.

وهذه الأصناف الخمسة المذكورة في الآية كانت من أفضل ما يتنافسون فيه ومن أعز ما يتيسر الحصول عليه، فكيف الكثير منها، فكيف إذا كان منها أنهار في الجنة، وتناول هذه الأصناف من التفكه الذي هو تنعم أهل اليسار والرفاهية. (التحرير والتنوير لابن عاشور).

وآخر دعوانا أن الحمد لله رب العالمين.

الصفاء، وحسن اللون والطعم والريح. (ولهم فيها من كل الشمرات) أي لأهل الجنة في الجنة مع ما ذكر من الأشرية من كل صنف من أصناف الثمرات، ومن زائدة للتهكيد.

(ومفضرة من ربهم) لذنوبهم قبل دخولهم إليها والـواو لمطلق الجمع وتنكير مفضرة للتعظيم، أي ولهم مفضرة عظيمة كائنة من ربهم، برفع التكاليف عنهم.

(كمن هو خالد في النار) أي: أهولاء الذين ذكرنا منزلتهم من الجنة كمن هو خالد في النار؟ ليس هولاء كهولاء.

(وسُقوا ماء حميمًا) أي: حارًّا شديد الحر لا يُستطاء.

(فقطع أمعاءهم) أي: قطع ما في بطونهم من الأمعاء والأحشاء؛ عياذا بالله.

#### المعنى التقصيلي:

قال تعالى: (مثل الجنة التي وعد المتقون فيها أنهار من ماء غير آسن وأنهار من لبن لم يتغير طعمه).

استئناف بياني لأن ما جرى من ذكر الجنة ي قوله (إن الله يدخل الذين آمنوا وعملوا الصالحات جنات تجري من تحتها الأنهار). مما يستشرف السامع إلى تفصيل بعض صفاتها، وإذ قد ذكر أنها تجري من تحتها الأنهار موهم السامع أنها أنهار المياه؛ لأن جري الأنهار أكمل محاسن الجنات المرغوب فيها، فلما فرغ من توصيف حال فريقي الإيمان والكفر، ومما أعد لكليهما، ومن إعلان تباين حاليهما؛ ثنّي العنان إلى بيان ما في الجنة التي وعد المتقون، وخص من ذلك بيان أنواع الأنهار، ولما كان ذلك موقع الحملة كان قوله: (مثل الجنة) مبتدأ محذوف الخبر. والتقدير: ما سيوصف أو ما سيُتلى عليكم أومما يُتلى عليكم. (التحرير والتنوير لابن عاشور).

فذكر سبحانه هذه الأجناس الأربعة، ونفى عن كل واحد منها الآفة التي تعرض له في الدنيا؛ فآفة الماء أن يأسن ويأجن من طول مُكثه، وآفة اللبن أن يتغير طعمه إلى



# معالي السطادة الجديثينة

الحمد لله، والصلاة والسلام على رسول الله وعلى آله وصحبه ومن تبع هداه. وبعد: فلا يزال الإنسانُ منذ القدم وبداية الخليقة يبحث عن السّعادة، ويتحرّى طرقها وكيفيّة تحقيقها، ويبذُل كلّ وسعه على ذلك، ساعيًا بكلّ ما لديه من عقل وفكر ومادة للوصول إليها، والحصول عليها، ويختلفُ مفهوم السّعادة من شخص الأخر، فقد يُسعدُ الإنسانَ شيءٌ يُعدَ لدّى غيره أمرًا هينًا، وقد يُعد عند غيرهم جريمة، أمرًا هينًا، وقد يُعد عند غيرهم جريمة، عما حدث مع ابن آدم الأول الذي وجد سعادته في ألا يسعد غيره، وإن سَعدُ فيجب التخلص منه ليصفو له جو التفرد، ومناخ العظمة، وللأسف؛ فلم يجد بعدها إلا الوهم والسراب، والندم والخراب.

قال الحق جل وعلا: ﴿ وَاتّلُ عَلَيْمٍ مَبّاً ابْنَى الْمَا مِلْ الْمَا الله وَ الل

وقد تجد امرأة حديثة عهد بالزواج أن السعادة مع زوجها أن تدخل وتخرج بأمرها لا بأمره، وتطلب ما تشتهيه ولو بغير قدرته، وتتصرف في أمور داخل البيت وخارجه بدون علمه، وتقرر فُسَحها

Upload by: altawhedmag.co

# اعتداد ک د . جمال عبد الرحمن

وزياراتها لأهلها ولصديقاتها بدون مشورته وإذنه، وإن اعترض على شيء من ذلك فهو متشدِّد أو متخلُف وغير متفاهم وواقف في طريق سعادتها، وجو البيت خانق وهي مخنوقة.

وقد يرى آخرون السعادة في كثرة المال، وجمعه من حرام أو حلال، وهؤلاء قدوتهم قارون الذي لم يهنأ بماله ولا بحياته بعد أن خسف الله به وبماله وبداره الأرض، وانتهت قصته وسعادته المزعومة إلى الأبد. ومن الشباب من يرى السعادة في تطويل شعره وتقليد بعض شواذ المشاهير في رسم شعورهم ولفت الأنظار إليهم ولو بما تشمئز منه النفوس. ومنهم... ومنهم... ومنهم... ومنهم السعادة وممارستها، واختلفت لأجلها التوجهات كاختلاف الأذواق.

وفي النهاية لا تدوم هذه السعادة إن وُجدت، بل تزول مع الوقت، فهي مؤقتة ويكدرها نقصها أو ملل صاحبها منها، أو تفوق غيره عليه إلخ. ذلك أنَّ منبع هذه السعادة كان المادة وتغذية الجسد، واشباع الفرائز، التي فُطرت على حب الشهوات، فإذا ما فقدت بعض شهواتها تحطمت تلك السعادة، وتحطم طالبها ومبتغيها.

#### السعادة الدائمة الحقيقية:

تلك السعادة لاتجدها إلا عند من يملكها ويعطيها، ويهبها لطلابها ويأخذها إن شاء أو يبقيها. إنها فقط عند من له خزائن السموات والأرض، عند من يُطعم

ولا يُطهَم، عند من يجير ولا يُجار عليه، عند من يجير ولا يُجار عليه، عند من يملك الإسعاد، والإتعاس، والإضحاك والإبكاء؛ إنه الله رب العالمين. الذي قال جل جلاله، وَأَنَّهُ هُوَ أَضَحَكَ وَأَنَّكُ وَأَنَّكُ وَأَنَّكُ مُوَ أَضَحَكَ وَأَنَّكُ وَأَنَّكُ وَأَنَّكُ مُوَ أَضَحَكَ وَأَنَّكُ وَالْأَنِي قَال جلاله، وَأَنَّهُ هُوَ أَضَحَكَ وَأَنَّكُ وَالْأَنِي قَال وَلَيْهُ هُوَ أَضَعَك وَأَنْكُ وَالْأَنِي قَال أَلْفُرَى فَي وَأَنَّهُ هُو رَبُ النِّعْرَى فَي وَأَنَّهُ هُو رَبُ النِعْرَى فَي وَأَنَّهُ هُو رَبُ النِعْرَى فَي وَأَنَّهُ هُو رَبُ النِعْرَى وَقَنَ هُو وَنَمُ النَّهُ وَالله فَي وَنَعُونا فَا أَنْنَ فَي وَفَي وَقَعَ النَّهُ وَالله وَاله وَالله وَله وَالله وَلِيْ وَالله

إنه هو الذي أسعد وأشقى. كما قال:

(هود: ١٠٦). وقال: ﴿ وَأَمَّا الَّذِينَ مُعَيْرًا نَعِيلً وَ الله وَ الله وَ الله وَ الله وَقَالَ: ﴿ وَأَمَّا اللّهِ مُعْمُوا لَعَيْ الْمَعْدُوا عَيْ اللّهِ عَلَيْكِ مَيْا وَ وَقَالَ: ﴿ وَأَمَّا اللّهِ مَعْدُوا عَيْدِينَ عَيْلِينَ فِيهَا وَ وَهُ اللّه جل وَعلا وأسند البسعاد في أن الذي أسعدهم هو الله جل وَعلا وأسند الشقاوة إليهم كسبب ﴿ شَقُوا عَلَى وَأَسند للمعلوم ليبين أن المرء هو الذي يُشقي نفسه باتباع هواه وشهواته وأن الله نفسه باتباع هواه وشهواته وأن الله تعالى لا يرضى لعباده الكفر والشقاء وإن الله يشكروا يرضى لعباده الكفر والشقاء وإن الله الشريقة التي قال الله تعالى فيها وَ أَسَالِكُ مِن سَيِّعَةٍ فِن أَمَّةٍ وَمَا أَسَالِكُ مِن سَيِّعَةٍ فِن أَمَّةً وَمَا أَسَالِكُ مِن سَيِّعَةٍ فِن أَمَّةً وَمَا أَسَالِكُ مِن سَيِّعَةً فِن أَمَّةً وَمَا أَسَالِكُ مِن سَيَّعَةً فِن أَمَّةً وَمَا أَسَالِكُ مِن سَيِّعَةً فِن أَمَّةً وَمَا أَسَالِكُ مِن سَيَّعَةً فِن الله تعالى فيها وَمَا أَسَالِكُ مِن سَيَّعَةً فِن الله تعالى فيها وَمُنْ أَسَالِكُ مِن سَيَّعَةً فِن الله نَعالى وَلَهُ الله نَعالى الله الله الله عنها وَالله فَيْنَ الله وَلَهُ الله وَلْكُ عَلَى الله عَمَالُون الله فَيْنَ الله وَلَهُ الله وَلَهُ الله وَلَهُ الله وَلَهُ الله وَلَهُ اللّهُ الللهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللهُ اللّهُ اللهُ اللّهُ اللهُ اللّهُ اللهُ اللّهُ اللهُ اللّهُ اللهُ اللهُ اللّهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللّهُ اللهُ اللهُ اللهُ ا

#### سعداء حقيقيون

كان بعض أهل الجاهلية ينظر إلى الإسلام والقرآن على أنه أساطير الأولين، وينظر إلى النبي محمد صلى الله عليه وسلم على أنه شاعر مجنون. وينظرون إلى أتباعه على أنهم ضعفاء الناس وأراذ لهم. وكانت السعادة المزعومة لهؤلاء ممثلة في اتباع الهوى وعبادة الصنم. تلك العبادة لم تشبع رغبتهم، ولم تقض نهمتهم، ولم تملأ فراغهم. واستدلوا على ذلك بأنفسهم لما أراد الله السعادة الحقيقية لهم. وتابع معي هذه القصة:

يقول ابن هشام رحمه الله تعالى في سيرته: «كَانَ عَمْرُو بُنِ الْجَمُوحِ سَيْدًا مِنْ سَادَاتَ بَني سَلَمَةَ، وَشَرِيفًا مِنْ أَشُرَافِهِمْ، وَكَانَ قَدْ اتّخَذَ في دَارِه صَنَمًا مِنْ خَشَب،

يُقَالُ لَهُ: مَنَاةُ، كَمَا كَانَتُ الْأَشْرَافُ يَصَنَعُونَ،

تَتَّخَذُهُ إِلَهًا تُعَظّمُهُ وَتُطَهْرُهُ، فَلَمَّا أَسْلَمَ

فَتْيَانُ بِنِي سَلِمَةَ: مُعَادُ بِنْ جَبَلِ، وَابْنُهُ مُعَادُ

بَنْ عَمْرو (بَن الْجِمُوح)، في فَتْيَان مِنْهُمْ
مَمْنُ أَسُلَمَ وَشَهِدَ الْعَقْبَةَ، كَانُوا يَدُلَجُونَ
بَاللَّيْلِ (آخر اللَيل) عَلَى صَنَم عَمْرو ذَلك،

بَاللَّيْلِ (آخر اللَيل) عَلَى صَنَم عَمْرو ذَلك،

سَلمَةَ، وَفِيهًا عِذْرُ (قمامَة) النَّاس، مُنَكِسًا
عَلَى رَأْسُه، فَإِذَا أَصُبِحَ عَمْرُو، قَالَ: وَيِلْكُمْ!
مَنْ عَدَا (اَعتَدى) عَلَى آلْهِتنَا هَذه اللَّيلَةَ؟
قَالُ: ثُمْ يَغُدُو يَلْتَمْسُهُ، حَتَّى إِذَا وَجَدهُ
غَسَلَهُ وَطَهْرَهُ وَطَيْبَهُ، ثُمَّ قَالَ: أَمَا وَاللَّهِ لَوْ
غَطَسَلُهُ وَطَهْرَهُ وَطَيْبَهُ، ثُمَّ قَالَ: أَمَا وَاللَّهِ لَوْ
أَعْلَمُ مَنْ فِعَلُ هَذَا بِكَ لَا خُزِينَهُ.

قَاذَا أَمْسَى وَنَامُ عَمْرُو، عَدُوا (اعتدوا على الصنم) عَلَيْه، فَقَعَلُوا بِهِ مِثْلَ ذَلِكَ، عَلَى الصنم) عَلَيْه، فَقَعَلُوا بِهِ مِثْلَ ذَلِكَ، فَيَغَدُو فَيَحِدُهُ فِي مَثْلِ مَا كَانَ فِيهِ مِنْ الْأَذَى، فَيَغْسَلُهُ وَيُطَهَرُهُ وَيُطَيِّبُهُ، ثُمُّ يَعْدُونَ عَلَيْه إِذَا أَمْسَى، فَيَفْعَلُونَ بِهِ مِثْلُ ذَلِكَ. قَلْمًا أَكُثُرُوا عَلَيْه، اسْتَخْرَجُهُ مِنْ ذَلِكَ. قَلْمًا أَكُثُرُوا عَلَيْه، اسْتَخْرَجُهُ مِنْ حَيْثُ أَلْقُوهُ يَوْمًا، فَغَسَلُه وَطَهِّرَهُ وَطَيِّبَهُ، ثُمَّ قَالَ: إِنِي حَيْثُ لَكُمْ حَلَيْه، ثُمْ قَالَ: إِنِي وَاللّٰهِ مَا أَعْلَمُ مَنْ يَصْنَعُ بِكَ مَا تَرَى، فَإِنْ كَانَ فَيكَ خَيْرٌ قَامَتَنِغُ (أَي دَافِع عن نَفْسَك)، فَيَذَا السَّيْضُ مَعَك.

قَلَمًا أَمُسَى وَنَامَ عَمُرُو، عَدَوًا عَلَيْه، فَأَخَذُوا السَّيْف مِنْ عُتُقه، ثُمَّ أَخَذُوا كَلْبَا مَيْتًا فَقَرَنُوهُ بِهِ بِحَبْل، ثُمَّ أَلْقَوْهُ فِي بِنْرِمِنَ آلِالَّ فَيْ بِنْرِمِنَ آلِالَّ فِنِي سَلْمَة، قِيهَا عَذَرٌ مِنْ عَذَر النَّاس، آبَار بَنِي سَلْمَة، قِيهَا عَذَرٌ مِنْ عَذَر النَّاس، ثَمَّ غَدَا عَمْرُو بِنُ الْجَمُوحِ قَلْمَ يَجِدُهُ ثِي مَكَانِهِ النَّذِي كَانَ بِهِ. فَحَرَجَ يَتَبُعُهُ حَتَّى وَجَدَهُ فِي تَلْكَ الْبِنْرِ مُنَكِّسًا مَقْرُونَا بِكَلْب مَيْت، قَلْمًا رَآهُ وَأَنِصَرَ شَأْتُهُ، أَسْلَمَ بِكَلْب مَيْت، قَلْمًا رَآهُ وَأَنِصَرَ شَأْتُهُ، أَسْلَمَ بَرَحْمَة اللَّه، وَحَسُنَ إسلامُهُ. فَقَالَ حِينَ لِيَكْر لِللهِ مَا عَرَفَ، وَهُو يَذْكُرُ سَلَمَ وَعَرَفَ مَنْ اللَّه مَا عَرَفَ، وَهُو يَذْكُرُ لَلْه صَنْمَهُ ذَلِكَ وَمَا أَنْصَرَ مِنْ أَمْرِه، وَيَشْكُرُ اللَّه تَعَالَى الْذِي أَنْقَدَهُ مِمَّا كَانَ فِيهِ مِنْ الْعَمَى وَالشَّلالِة، (فِهو الآن يكلم صَنْمَه) يقول: وَالضَّلالِة، (فِهو الآن يكلم صَنْمَه) يقول:

وَاللَّهُ لَوْ كَنْتَ إِلَهَا لَمْ تَكَنَّ أَنْتَ وَكُلْبُ وَسُطَ بِثُرِيِّ قَرَنُ أُفُّ لِلْقَاكَ الْهَا مُسْتَدِنُ

الْأَنْ فَتَشْنَاكَ عَنْ سُوءِ الْغَبِنُ الْحَمَدُ لله الْعَلَيْ ذِي النَّنْ الدِّينَ الْحَيْنَ الْرُزْاقِ دَيَّانِ الدِّينَ هُو الْدَي أَنْقَدْنِي مِنْ قَبِلِ أَنَّ فَالْمَةَ قَدْر مُزْتَهِنَ أَكُونَ فِي ظَلْمَةَ قَدْر مُزْتَهِنَ أَكُونَ فِي ظَلْمَةَ قَدْر مُزْتَهِنَ

ومعنى الأبيات: يقول لصنمه: والله لو كنت إلها لم تكن مقترنًا بكلب ميت في بثر، في مَلْقَى ومقلب للقمامة إلها ذليلًا، والآن اكتشفنا أننا انخدعنا وساء حظنا فيك، فالحمد لله صاحب الدين الحق الذي أنقذني من ضلالتك قبل أن أحبس في ظلمة القبر لا ينفعني إلا الإيمان والعمل الصالح.

تلك هي السعادة التي لا تبلى ولا يكدرها لا فقر ولا فقد، ولا مرض ولا ضعف. بل هي عزاء وسلوى في كل مكروه وبلوى.

فعمرو بن الجموح رضي الله عنه عرف أن كل شيء غير الله هو لهو وعبث، وتفاخر كناب، وزينة مزيفة لا سعادة فيها، ولو يفهم المفتونون بالدنيا حقيقة الأمر، لعرفوا أنها وهم وسراب، وفقر ودمار، لا يوصل إلا إلى النار.

قال الله تعالى شأنه: "أَعْلَتُواْ أَنْهَا الْمَيْوَةُ اللّهُ الْمَيْوَةُ اللّهُ الْمَيْوَةُ اللّهُ وَلَكَافُرٌ فِي اللّهُونَ وَلَاللّهُ وَكَافُرٌ فِي اللّهُونَ وَاللّهُ وَلَكَافُرٌ فِي اللّهُونَ وَاللّهُونَ مَاللّهُ ثُمَّ اللّهُونَ حُطِئمًا وَفِي اللّهُ وَمَا اللّهُ وَمِسْوَنَّ وَمَا الْمَيْوَةُ اللّهُ فَيَ اللّهِ وَمِسْوَنَّ وَمَا الْمَيْوَةُ اللّهُ فَيَا اللّهِ وَمِسْوَنَّ وَمَا الْمَيْوَةُ اللّهُ فَيَا اللّهِ وَمِسْوَنَّ وَمَا الْمَيْوَةُ اللّهُ فَيَا اللّهِ مَا اللّهِ وَمِسْوَنَّ وَمَا الْمُيْوَةُ اللّهُ فَيْ اللّهِ وَمِسْوَنَّ وَمَا الْمُيْوَةُ اللّهُ فَيَا إلّا مَنْ اللّهِ وَمِسْوَنَ الله وَمِنْ اللّهِ وَمِسْوَنَ وَمَا الْمُيْوَةُ اللّهُ فَيَا اللّهِ وَمِسْوَنَ وَمَا الْمُيْوَةُ اللّهُ فَيَا اللّهِ وَمِسْوَنَ وَمَا الْمُيْوَةُ اللّهُ فَيَا اللّهِ وَمِسْوَنَ وَمَا اللّهِ وَمِسْوَنَ وَمَا اللّهُ وَمِسْوَى اللّهِ وَمِسْوَنَ وَمَا اللّهُ وَمِسْوَى اللّهُ وَمِسْوَى اللّهُ وَمِسْوَنَ وَمَا اللّهُ وَمِسْوَى اللّهُ وَمِسْوَى اللّهُ وَمِسْوَى اللّهُ وَمِسْوَى اللّهُ وَمِسْوَى اللّهُ وَمِسْوَلًا وَمُا اللّهُ وَمِسْوَى اللّهُ وَمِسْوَى اللّهُ وَمُعْمَا اللّهُ وَمِسْوَى اللّهُ وَمُعْمَالًا اللّهُ وَمِسْوَدًا لَهُ اللّهُ وَمُعْمَالًا اللّهُ وَمُعْمَالًا اللّهُ وَمُعْمَالًا لَهُ اللّهُ وَمُعْمَالًا اللّهُ وَاللّهُ اللّهُ وَمُسْتُونَةً وَاللّهُ اللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ اللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ اللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَالْ

عن عَائِشُهُ رَضِي الله عَنْهَا، قَالَتْ: " جَاءَتْ هَنْدُ بِنْتُ عُتْبَهُ، قَالَتْ: يَا رَسُولَ الله، مَا كَانَ عَلَى ظُهْرِ الأَرْضِ مِنْ أَهْلِ خِبَاءِ أَحَبُّ إِلَي أَنْ يَذِلُوا مِنْ أَهْلِ خِبَائِكَ، ثُمَّ مَا أَصْبِحَ الْيَوْمَ عَلَى ظَهْرِ الأَرْضِ أَهْلُ خِبَاءٍ، أَحَبُ إِلَى أَنْ يَعِزُوا مِنْ أَهْلِ خِبَائِكَ " (صحيح البخاري ح٣٨٧٥).

قَالِ ابن حجر رحمه الله: "وَكَانَتْ هِنْدُ لَّا قُتِلَ أَبُوهَا عُثْبَهُ وَعَمْهَا شَيْبَهُ وَأَخُوهَا الْوَلِيدُ يَوْمَ بَدْرِ شَقَّ عَلَيْهَا هَلَمًّا كَانَ يَوْمُ أُخُدَ وَقُتِلَ حَمْزَةٌ هَرِحَتْ بِذَلِكَ وَعَمَدَتْ إِلَى بَطْنَه هَشَقَّتُهَا وَأَخَدَثْ كَبِدُهُ هَلَاكَتُهَا ثُمَّمَ

Upload by: altawhedmag.com

لَفَظَتُهَا فَلَمَّا كَانَ يَوْمُ الْفَتْحِ وَدَخُلُ الْبُوسُفِيَانَ مَكَّةَ مُسْلِمًا بَعْدُ أَنْ أَسَرَتْهُ خَيْلُ النَّبِيُ صَلَّى الله عَلَيْهُ وَسَلَّمَ تَلْكَ اللَّيْلَةَ قَاجُارُهُ الْفَبْاسُ غُضَيَتُ هَنْدُ لأَجْلِ إِسْلَامِهِ وَأَخَذَتْ بِلِحْيَتِهِ غُضِيَتُ هَنْدُ لأَجْلِ إِسْلَامِهِ وَأَخَذَتْ بِلِحْيَتِهِ ثُمَّ إِنَّهَا بَعْدَ اسْتَقْرَارَ النَّبِيُ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهُ وَسَلَّمَ بِمَكَّةَ جَاءَتُ فَأَسْلَمَتُ وَبَايَعَتُ وَقَلْ لَمُ اللَّهُ عَلَيْهُ وَسَلَّمَ بِهِ اللَّهُ عَلَيْهُ لَمُ اللَّهُ عَلَيْهُ رَاللَّهُ مَا كَانَ عَلَى ظَهْرِ الْأَرْضِ مِنْ أَهْلِ خَبَاءَ أَكُ بَيْ اللَّهُ عَلَيْهُ مَا كَانَ عَلَى ظَهْرِ الْأَرْضِ مِنْ أَهْلِ خَبَاءَ أَحَبُ إِلَيْ أَنْ يَدَنُوا مِنْ أَهْلُ خَبَاءِ أَحَبُ إِلَيْ قَلْ يَعْمُ اللَّهُ وَلَكُ خَبَاءَ أَحَبُ إِلَيْ عَلَى ظَهْرِ الْأَرْضِ الْيَوْمَ أَهْلُ خَبَاءُ أَحْبُ إِلَيْ عَلَى ظَهْرِ الْأَرْضِ الْيَوْمَ أَهْلُ خَبَاء أَحَبُ إِلَيْ عَلَى ظَهْرِ اللَّارِضِ الْيَوْمَ أَهْلُ خَبَاء أَحَبُ إِلَيْ عَلَى ظَهْرِ اللَّارِضِ الْيَوْمَ أَهْلُ خَبَاء أَحَبُ إِلَيْ عَلَى طَهُم اللَّالِي عَلَى طَهُم اللَّالِي عَلَى اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ مَا عَلَى عَلَى اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّيْفِ مَ أَهْلُ خَبَاء أَمُ لَالْبِي صَلَى عَلَى طَلِي عَلَى اللَّهُ عَلَيْهُ إِلَى أَنْ يَكُمْ الْمُ الْعَلَى اللَّهُ عَلَيْهِ وَالْدَى اللَّهُ عَلَيْهُ مَا اللَّهُ عَلِيهُ وَسِلْمَ الْمُنْ عَلَى الْمُلْلِمُ اللَّهُ عَلِيهُ وَسِلْمَ اللَّهُ عَلَيْهُ وَاللَّذِي نَفْسِي بِيلِدُهِ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ وَاللَّهُ عَلَيْهُ وَاللَّهُ عَلَيْهُ وَاللَّهُ عَلَيْهُ وَاللَّهُ عَلَيْهُ الْمُسْلِي الْمُلْكِلِي الْمُلْكِلُ عَلَى اللَّهُ عَلَيْهُ وَاللَّهُ عَلَيْهِ وَاللَّهُ عَلَى الْعُلُولُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ الْعُلُولُ عَلَى اللَّهُ عَلَيْهُ الْعَلَى اللَّهُ عَلَيْهُ الْمُعْتَى اللَّهُ عَلَى الْعَلَى الْمُلْعَلِي الْمُعْرِدُهُ الْعَلَى الْعُلَالِ عَلَى الْعُلَى الْمُعْمِلِهُ الْعُلَى الْعُلَى الْعُلَى الْعُلَى الْمُعْتَلِي الْعُلَى اللَّهُ عَلَى الْعُلَى الْعُلَالِي الْمُلْعُلِي الْمُعْلَى الْمُعْلِي الْمُعْتَعِي الْمُعْتِلَا الْمُعْتَلِي الْمُعْلِي ال

- وكانَ مُضعَبُ بْنُ عُمَيْرِ فَتَى مَكَةَ شَيَابًا وَجَمَالًا. وَكَانَ أَبِوَاهُ يُحِبِّانَهُ. وَكَانَتُ أُمُّهُ مَلِيئَةً كَثِيرَةَ الْمَالُ تَكْسُوهُ أَحْسَنَ مَا يَكُونُ مِنْ الثياب وَأَرَقَهُ. وَكَانَ أَعْطَرَ أَهْلِ مَكَةٍ، يَلْبَسُ الْحِضْرَمِيُّ مِنَ النَّعَالِ. فَكَانَ رَسُولَ اللَّهِ صَلَّى الله عَلَيْه وَسَلَّمَ يَذْكُرُهُ وَيَقُولُ: «مَا رَأَيْتُ بِمَكَّةَ أَحَدًا أَحْسَنَ لَلَّهُ وَلا أَرَقَّ حُلَّهُ وَلا أَنْعُمَ نَعْمَةَ مِنْ مُصِعَبِ بِن عُمَيْرٍ، فَبَلَغَهُ أَنْ رَسُولِ الله صَلَى الله عَلَيْه وَسَلَمَ يَدْعُو إِلَى الإسلام في دَارِ أَرْقَهُ بِن أَبِي الأَرْقِمِ فَدُخُلُ عَلَيْهُ فَأَسُلِمَ وَصَدُقَ بِهِ وَخَرَجَ فَكَتُمُ إِسُلامَهُ خَوْفًا من أمه وقومه. فكان يَختَلف إلى رَسُول الله صَلَّى اللَّه عَلَيْه وَسَلَّمَ سِرًّا فَبُصُرَ بِه عُثْمَانَ بُنُ طَلْحَةَ يُصَلَّى فَأَخْبَرَ أُمَّهُ وَقَوْمَهُ فَأَخَذُوهُ فَحَيْسُوهُ فَلَمْ يُزِلُ مَحْبُوسًا جَتَّى خَرْجَ إِلَى أَرْضِ الْحِبَشَةَ فِي الْهَجْرَةِ الأُولَى ثُمَّ رَجِّعَ مَعُ المُسْلِمِينَ حِينَ رَجِعُوا . (الطبقات الكبرى لابن سعد: ٣/ ٨٦).

قلماذا ضحى مصعب رضي الله عنه بهذا الرخاء والنعيم؟، لأنه عرف أنه ظل زائل، وطريق إلى النارإذا لم يكن معه إيمان وعمل صالح. فاختار السعادة الأبدية والنعيم المقيم، في جنة الخلد بجوار رب كريم.

والحمد لله رب العالمين.



رجب ١٤٤٢ هـ - العدد ٢٠٢ - السنة الواحدة والخمسور



الحمد لله، والصلاة والسلام على رسول الله، وبعد:

نواصل في هذا التحذير تقديم البحوث العلمية الحديثية للقارئ الكريم؛ حتى يقف على حقيقة هذه القصة الواهية التي اشتهرت على ألسنة القصاص والوعاظ، وإلى القارئ الكريم التخريج والتحقيق:

## أولاً: أسباب ذكر هذه القصة:

١- وجود هذه القصة في بعض كتب السنة الأصلية -كما سنبين من التخريج- يجعل من لا دراية له بالتحقيق وعلل الحديث يتوهم أن هذه القصة صحيحة.

٧- القصة كما سنبين من المتن جاء بها كيفية بدء نبات (الْكَبَر)، وهذا النبات كما بينه مجمع اللغة العربية في «المعجم الوجيز» (ص٥٢٥): «الكبرنبات معمر من الفصيلة الكبرية، ينبت ويزرع، وتؤكل سوقه مملحة، وتُستعمل جذوره ي الطب، اه.

ولقد جاء بالقصة كيفية بدء نبات (الكبر) ما يُنسب إلى النبي صلى الله عليه وسلم أنه قال: «ليلة عُرج بي إلى السماء بكت على الأرض، فأنبت الله من بكاء الأرض (الكبر) وهو (الأصف)، فمن أراد أن يشم بكاء الأرض فليشم (الكسر)، اهد

قال ابن منظور في «لسان العرب» (١٣٠/٥)؛ «الكبر؛ الأصف، فارسى مُعَرِّب، والكبر: نبات له شوك، اهـ.

٣- ثم تستمر هذه المجازفات المنسوبة

إلى النبي صلى الله عليه وسلم ليلة الإسراء والمعراج كما سنبين في المن حتى هبط النبي صلى الله عليه وسلم فينسب الليه أنه قال: هبطت من سماء إلى سماء الدنيا تصببت عرقا، فانصب عرقي على الأرض فأنبت عرقا، فانصب عرقي على الأرض فأنبت الله من عرقي الورد الأحمر؛ فمن أراد أن يشم عرقي فليشم الورد الأحمر». اهد وهذه القصة الموضوعة في بدء خلق هذه النبات من الكذب المختلق المصنوع والذي سنكشف عاره ونبين عواره حتى والذي سنكشف عاره ونبين عواره حتى بستبين أنه نقل غير صحيح.

٤- والأثر السيئ لهذا النقل غير الصحيح يضتح أبوابًا من أبواب التشكيك في السنة لوجود مثل هذه الأحاديث التي جاءت بها هذه القصص الواهية في بعض كتب السنة الأصلية، كما سنبين من تخريج هذه القصة، حيث يقوم بهذا التشكيك بعض الزنادقة خاصة في هذه الأيام؛ حيث يبث زنديق منهم سمومه من قناة فضائية خارجية، ويعرض على الناس مثل هذه القصص ولا يدري من جهله بالصناعة الحديثية، وكذلك بجهله بهذا العلم الذي جعله الله خصيصة لأمة محمد صلى الله عليه وسلم يروج لكذب منسوب للنبي صلى الله عليه وسلم، وهذا ما فعله هذا الزنديق الذي مثله وكمثل الحمار يحمل أسفاراء.

في يوم السبت ٢٠٢١/١٢/٢٥ من قناة الفادي، والتي تبث من أمريكا الشمالية، ويمتد بثها من أمريكا الشمالية إلى الشرق الأوسط، وسأبين أن القصص التي عرضها هذا الزنديق ليهزأ من خاتم النبيين محمد صلى الله عليه وسلم قصص واهية باطلة من وضع الكذابين والمجهولين، إن شاء الله رب العالمين.

٥- إنَّ العقل الصريح -المبني على الحقائق

العلمية الثابتة- يكذب هذا النقل غير الصحيح كما هو ظاهر من الهندسة الوراثية المتصلة اتصالأ وثيقًا بعلم «السيتولجي»، وهو العلم الذي يبحث في دراسة الخلية التي هي وحدة التركيب في الكائنات الحية من حيوان ونبات، وتبين من المجهر «الميكروسكوب»، وظهر المجهر الالكتروني، أن الله أعطى كل شيء خلقه، فالخلية في كل كائن لها نواة، والنواة بها عدد من «الكروموسومات»، وعلى كل «كروموسوم» عدد من «الجينات» التي تحدد الصفات التي تفصل كل كائن عن الآخر، تلك الحقائق العلمية التي يستبين منها أن نبات (الكبر) ليس من بكاء الأرض عندما عرج النبي صلى الله عليه وسلم ليلة الإسراء وأن من يشم الكبر يشم بكاء الأرض، وكذلك هذه الحقائق العلمية يتبين منها أن نبات الورد الأحمر ليس من عرق النبي عندما هيط من سماء إلى سماء إلى سماء الدنيا تصبب عرفًا، وأن من يشم الورد الأحمر يشم عرق النبي صلى الله عليه وسلم.

٦- قد يظن من لا دراية له أن ذكر هذه الأسباب التي بها يستبين عدم صحة المتن أمر هين، ولكنه من أقوى الردود على مزاعم المستشرقين، ومنها مزاعم المستشرق «شاخت» الذي عمل أستاذا زائرًا في الجامعة المصرية بالقاهرة عام ١٩٣٠م، ثم عاد إليها في سنة ١٩٣٤م، وعمل بها حتى سنة ١٩٣٩م، ومن مزاعمه ما ادعاه -جهلاً وبهتانًا- «بأن المحدثين اعتنوا بالنقد الخارجي، أي من ناحية الرواة، ولم يعتنوا بالنقد الداخلي وهو نقد المتن، اهـ. قلت: وهذا من جهله حتى بتعريف علم الحديث دراية: حيث قال السيوطي في ألفيته: «علم الحديث ذو قوانین تُحد .. یدری بها أحوالُ متن وسند.

بلولم يدركتب الأئمة التي نقدت المتون،



#### ثالثا: التخريع:

الخبر الذي جاءت به هذه القصة: أخرجه الرافعي في «تاريخ قزوين» (۲۲۷/۲) ط. دار الكتب العلمية بيروت من طريق أبي العباس جعفر بن محمد المستغفري بسنده عن إسماعيل بن علي بن قدامة الخزاز القزويني، حدثنا أحمد بن عبدان البردعي حدثنا سهيل بن صقیر، حدثنا موسی بن عبد ریه سمعت على بن أبي طالب يقول: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: .. فذكره. وقال: وأخرجه المستغفري في كتاب وطب النبي صلى الله عليه وسلم، هذا آخر حديث من الكتاب، اهم. وأورده الإمام السيوطي في اللالئ (٢٧٦/٢)، وقال: قال أبو العباس جعفر بن محمد المستغفري في كتاب والطب النيوي، بسنده هذا وسكت

#### رابعا: التحقيق:

ا- هذا الخبر الذي جاءت به هذه القصة موضوع كذب مختلق مصنوع علته: سهل بن صقير، قال الإمام الذهبي في الميزان، (٣٥٨١/٢٣٨/٢): «سهل بن صُقير أبو الحسن الخلاطي قال الخطيب: «يضع الحديث». اهـ. ونقل الحافظ ابن حجر في التهذيب، (٢٣/٤) أن أبا بكر الخطيب قال: «سهل بن صقير يضع الحديث». اهـ. فالخبر باطل موضوع.

٢- وسرق هذا الحديث الحسن بن علي العدوي كما بين ذلك الإمام ابن عدي في العدوي كما بين ذلك الإمام ابن عدي في الكامل، (٢٣٨/٢) (٤٧٤/١٠٥)، وقال: يضع الحديث، ويسرق الحديث ويلزقه على قوم آخرين، وجعل لذلك بابًا آخرج فيه هذا الحديث من حديث علي رضي الله عنه مختصرًا، وقال: «هذا موضوع على أهل البيت». اهد.

هذا ما وفقني الله إليه، وهو وحده من وراء القصد. ونبهت على أمور يعرف بها كون الحديث غير صحيح منها كتاب الأمام ابن القيم «المنار المنيف»؛ حيث بوّب بابًا يتكون من عدة فصول عنون له، فقال: «التنبيه على أمور كلية يُعرف بها كون الحديث موضوعًا»، وجعل فصلاً تحت هذا الباب عنون له فقال: «منها أن يكون الحديث باطلاً في متنه فيدل بطلانه على أنه ليس من كلام الرسول صلى الله عليه وسلم. وفي الفصل (٦) جعل أول حديث فيه حول خلق الأشياء من العرق فقال:

كحديث: المجرة التي في السماء من عرق الأفعى التي تحت العرش ..

وبتطبيق هذا على متن هذه القصة الواهية، نقول:

وكحديث: «الورد الأحمر من عرق النبي صلى الله عليه وسلم الذي تصبب منه ليلة الإسراء والمعراج عندما هبط من فوق سبع سماوات إلى سماء الدنيا، فمن أراد أن يشم عرقي فليشم الورد الأحمر». وهذا هو التخريج والتحقيق:

#### ثانيا: المن:

رُوِي عن علي بن أبي طالب رضي الله عنه قال: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: « ليلة عُرج بي إلى السماء بكت علي الأرض؛ فأنبت الله من بكاء الأرض (الكبر) وهو (الأصف)، فمن أراد أن يشم بكاء الأرض فليشم (الكبر)، فلما رفعت إلى ربي فحياني بالرسالة وفضّلني بالنبوة، وأكرمني بالشفاعة، وفرض علي الخمسين صلاة، هبطت من سماء إلى سماء المن عرق على الأرض فأنبت عرقا فانصب عرقي على الأرض فأنبتت الأرض من عرقي الورد الأحمر، فمن أراد أن يشم عرقي، فليشم الورد الأحمر، فمن أراد أن يشم عرقي، فليشم الورد الأحمر،



# المجال هييان هيين الأجاديث التحسار عي بيان همين الأجاديث التحسار

٩٥١- ،سيكون بعدي سلاطين، الفتن على أيوابهم كمبارك الإبل لا يعطون أحدًا شيئًا إلا أخذوا من ديئه مثله ..

الحديث لا يصح: أورده الإمام السيوطي في مخطوطة درر البحار في الأحاديث القصار، (٢/٤٥٠)، مكتبة الحرم النبوي (الحديث) رقم المخطوطة (٢١٣/١٠٧) وقال: «ك: عن عبد الله بن الحارث بن جزء». قلت: «ك» ترمز إلى «المستدرك» للحاكم، وهذا تخريج بغير تحقيق فيتوهم من لا دراية له أن الحديث صحيح، وهو كما سنبين حديث موضوع كذب مختلق مصنوع.

فالحديث أخرجه الحافظ أبو عبد الله الحاكم النيسابوري في المستدرك، (٦٣٣/٣) 175 قال: أخبرنا أبو جعفر البغدادي، حدثنا يحيى بن عثمان بن صالح، حدثنا حسان بن غالب، حدثنا ابن لهيعة، عن أبي زرعة عمرو بن جابر عن عبد الله بن الحارث بن جزء قال: سمعت النبي صلى الله عليه وسلم يقول: سيكون بعدي سلاطين...، الحديث.

وعلته: حسان بن غالب، قال الإمام الحافظ ابن حبان في المجروحين (۲۷۱/۱): حسان بن غالب شيخ من أهل مصر يقلب الأخبار، ويروي عن الأثبات الملزقات لا يحل الاحتجاج به بحال، ولا الرواية عنه إلا على سبيل الاعتبار، ونقل الإمام الدهبي قول الإمام الحافظ ابن حبان وأقره في الميزان، (۱۸۱۰/٤۷۹/۱).

وعلة أخرى: عبد الله بن لهيعة: قال الإمام الحافظ ابن حبان في «المجروحين» (١٢/٢): قد سبرت أخبار ابن لهيعة من رواية المتقدمين والمتأخرين عنه فرأيت التخليط في رواية المتأخرين عنه موجودًا، وما لا أصل له من رواية المتقدمين كثير، فرجعت إلى الاعتبار فرأيته كان يدلس عن أقوام ضغفي عن أقوام رآهم ابن لهيعة ثقات فالتزقت تلك الموضوعات به..اه.

قلتُ: ولهذا ذكره الحافظ ابن حجر في طبقات المدلسين، في أدنى المراتب: وهي المرتبة

(الخامسة)رقم(١٢) مع عنعنته، فالسند تالف والحديث موضوع.

٩٥٢ - من سرح راسه ولحيته بالشط في كل ليلة عوفي من أنواع البلاء، ويزيد في عمره -

الحديث لا يصح: أخرجه الإمام الحافظ ابن حبان في «المجروحين» (٢٧١/١) قال: أخبرناه محمد بن المسيب حدثنا محمد بن نصير الفارسي، حدثنا حسان بن غالب أخبرني مالك بن أنس، عن ابن شهاب، عن سعيد بن المسيب، عن أبي بن كعب مرفوعاً، ومن هذا الطريق غز أبي بن كعب مرفوعاً، ومن هذا الطريق أخرجه الإمام ابن الجوزي في «الموضوعات» أخرجه الإمام ابن الجوزي في «الموضوعات» بن غالب الذي لا يحل الاحتجاج به بحال ولا الرواية عنه كما بينا آنفاً، لذلك قال الإمام ابن الجوزي: «هذا حديث موضوع والبلاء فيه من المصري». اهد.

٩٥٣- ، الأنصارُ أحبائي، وفي الدين إخواني، وعلى الأعداء أعواني،

الحديث لا يصح: أخرجه الحافظ ابن أبي عاصم المتوفى (٢٨٧هـ) في كتابه ،الآحاد والمثاني، (٣٦٩/٣) (ح١٧٧) ط. الراية بالرياض، قال: حدثنا أبو عبد الرحمن، حدثنا أبو قرة محمد بن حميد الدعيني، حدثنا حسان بن غالب، حدثنا ابن لهيعة، عن عقيل، عن الزهري، عن أنس مرفوعًا، ومن طريق حسان بن غالب أخرجه الإمام ابن الجوزي في العلل المتناهية، (٢٨٥/١) (ح٤٦٠)، وذكر هذا الحديث الإمام الذهبي في الميزان، (١٨١٠/٤٧٩/١) من طريق حسان بن غالب، وقال: «هذا الحديث من مصائبه، وهو علة هذا الحديث، ولا يحل الاحتجاج به بحال ولا الرواية عنه كما بينا آنفا، ونقل هذا الحديث الحافظ ابن حجر في واللسان، (۲۳۸/۲۲۰) عن الإمام الذهبي وأقره، وزاد أن الأزدي قال؛ حسان بن غالب منكر الحديث، وقال الدارقطني: ضعيف متروك، اهـ.

الحمد لله، والصلاة والسلام على رسول الله وعلى آله وصحبه ومن والأد.. وبعد: فإنه ليحلو لكثير ممن هم على أي من مذاهب الأئمة الأربعة أن يتشبثوا بعقيدة التعطيل بالتأويل الباطل، لجرد أن بعضا من المنتسبين فيما سبق حاد عن طريقهم، وطفق يتبع هواه ويسلك سبيلاً غير سبيلهم، أو ادّعي على أولئك الأئمة أو على أي منهم أنهم كانوا كذلك في التعطيل والتأويل والتضويض.. وهذه فرية ما بعدها فرية!، ومَن شك في أن جميعهم كان على مذهب الصحابة ومن تبعهم بإحسان؛ فليطالع؛ (أصول البزدوي) و(مرقاة المفاتيح) و(روح المعاني) و(الفقه الأبسط) و(شرح الطحاوية) و(الحواهر المنفية في شرح وصية الإمام) و(ذم الكلام) و(الصفات) و(الشريعة) و(الاعتقاد) و(التمهيد) و(عقيدة السلف أصحاب الحديث) و(الفتح) و(ترتيب المدارك) و(آداب الشافعي) و(الحلية) و(السنن الكبرى) و(الأسماء والصفات) و(شيرح السنة) و(العلو) و(مختصر العلو) و(مجموع الفتاوي) و(الرسالة) و(الانتقاء) و(ذم التأويل) و(الطبقات) و(اجتماع الجيوش) و(كتاب المحنة) و(مناقب الشافعي) و(السنة) و(سير أعلام النبلاء) و(تهذيب التهذيب) و(مناقب الإمام) و(درء تعارض العقل والنقل) و(طبقات الحنابلة) و(شرح أصول اعتقاد أهل السنة) إلى غير ذلك مما جادت به قرائح مصنفي كتب العقائد وأئمة التفسير والحديث والفقه والأصول، من الحنضية والمالكية والشافعية

ومن يتأمل ذلك من مخالفيهم المتعصبين، فسيرى بنفسه أن أصحاب التأويل في واد وأنمة المذاهب في واد آخر، وأن ثيس كل من انتسب إلى الإمام أبي حنيفة وبقية أئمة أهل السنة والجماعة يعد موافقا لهم في أصول الدين وفروعه، بل هناك من كبار المبتدعة من انتسب إلى الإمام أبي



نماذج تُحتذي من أعلام وأئمة أهل السنة

عقيدة الأئمة الأربعة في توحيد الأسماء والصفات

أولاً: معتقد الإمام أبي حنيفة النعمان ت سنة ١٥٠هـ

اعداد [ ] أ . د . محمد عبد العليم الدسوقي

والحنابلة.

هذه الطريقة الفقهية التي حصل منها على المذهب الحنفي.. وكان زاهدًا ورعًا، أراد يزيد بن هبيرة أمير العراق، أيام مروان بن محمد أن يلى القضاء فأبي، وأراده بعد ذلك المنصور العباسي على القضاء فامتنع، فحبسه المنصور إلى أن مات سنة، ١٥هـ.

## ب) عقيدة الأمام الأعظم أبي حنيفة النعمان . . في توحيد الصفات:

١-يقول -رحمه الله- في الفقه الأبسط ص ٥٦: "لا يُوصف الله تعالى بصفات المخلوقين، و(غضبه) و(رضاه) صفتان من صفاته بلا كيف، وهو قول أهل السنة والجماعة، وهو يغضب ويرضى ولا يقال: (غضبه): عقوبته، و(رضاه): ثوابه.. ونصفه كما وصف نفسه؛ أحد صمد لم يلد ولم يولد ولم يكن له كفوًا أحد، حي قادر سميع بصير عالم، ويده ليست كأيدي خلقه، ووجهه ليس كوجوه خلقه"

٢- ويقول بنفس المصدر ص ٥١ مثبتا صفه العلو: "والله تعالى يُدعى من أعلى لا من أسفل، لأن الأسفل ليس من وصف الربوبية والألوهية فيشيء".

٣- ويقول كما في الفقه الأكبر ص ٣٠٢: "وله (يد) و(وجه) و(نفس) كما ذكره في القرآن، فما ذكره تعالى في القرآن، من ذكر (الوجه) و(اليد) و(النفس) فهو له صفات بلا كيف، ولا يقال: إن يده قدرته أو نعمته؛ لأن فيه إبطال الصفة، وهو قول أهل القدر والاعتزال" ا.ه. ٤- وقال بنفس المصدر: "قد كان سبحانه متكلمًا ولم يكن كلم موسى عليه السلام"، يعنى: أزلا ومن قبل أن يكلمه.

٥- ويقول - كما في شرح الطحاوية ص ٢٥٣ وجلاء العينين ص ٣٦٨ - "لا ينبغي لأحد أن ينطق في ذات الله بشيء، بل يصفه بما وصف به نفسه، ولا يقول فيه برأيه شيئًا تبارك الله رب العالمين".

٦- وكان أن سُئل عن النزول الإلهي، فقال: "ينزل بلا كيف" كذا في (عقيدة السلف) للصابوني ص ٤٧، و(الأسماء والصفات) للبيهقي ص٤٥٦، و(شرح الطحاوية) ص١٦٤، وشرح الفقه الأكبر للقاري ص١٠.

حنيفة، وأبو حنيفة بريء منهم براءة الذنب من دم ابن يعقوب، فبالمقارنة مثلاً بين أبي حنيفة وأبي منصور الماتريدي، يظهر: أنهما مختلفان في المنهج، متباعدان في التطبيق في كثير من مسائل الاعتقاد، فلم يكن الماتريدي ولا أتباعه على منهج الإمام أبي حنيفة في الاعتقاد البتة، وإن انتسبوا إليه في الفروع .. وأن ليس من منهج أبي حنيفة نوعٌ من التشبيه أو التعطيل. وكذلك لا يوجد في كلام الإمام تفويض مطلق، بل الذي في كلام أبي حنيفة تفويض مقيد بنفي العلم بالكيفية فقط لا العني، فقد أثبت الإمام جميع الصفات: ذاتية كانت أو فعليَّة بدون تأويل، أو تحريف، وظل ملتزمًا بمنهجه هذا أثناء التطبيق؛ فأبي أن يُؤُول (اليد) بـ(القدرة أو النعمة). و(الرضا) يـ (الثواب)، و(الغضب) بـ (العقاب).

ما يعنى: أن عقيدة الأئمة الأربعة: أبي حنيضة، ومالك، والشافعي، وأحمد، اعتقاد واحد في أصول الدين، وكلهم على ما سنذكر: يصفون الله بما وصف به نفسه في كتابه وعلى لسان رسوله صلى الله عليه وسلم من غير تحريف، ولا تعطيل، ولا تكييف، ولا تمثيل... وينفون عنه ما نفاه عن نفسه فيهما ..

ولتبدأ بما دان الله به أبو حنيفة رحمه الله.

## أ) نبذة مختصرة عن الإمام أبو حنيفة:

هو: النعمان بن ثابت الكوفي العربي الأرومة. العالم والفقيه المسلم الأصل والديانة، وأول الأنمة الأربعة عند أهل السنة والجماعة، وهو صاحب المذهب الحنفي في الفقه الإسلامي، وهو من اشتهر بعلمه الكثير وأخلاقه الحسنة. نشأ الإمام أبو حنيفة في بيئة مليئة بالعلم والعلماء وبدأ منذ الصغر يحاجج جميع المجادلين، وقد انصرف عن مهنة التجارة لطلب العلم، فصار يذهب إلى العديد من حلقات العلماء واتجه إلى دراسة الفقه، وهذا بعد أن استعرض العديد من العلوم التي يتم معرفتها في هذا الوقت، وكان ملازمًا لشيخه حماد بن أبى سليمان يتعلم منه الفقه حتى مات حماد سنة ٢٠ اهـ، وتولى هو مكانه الرئاسة الخاصة بحلقة الشيخ حماد في مسجد الكوفة، وجعل يدرس وتعرض عليه الفتاوي، فكان أن وضع



والصفات ص٤٢٩.

1- وللإمام أبي حنيفة قوله في رد عادية المعتزلة ومن ورائهم الأشعرية: "والقرآن غير مخلوق" كذا في الفقه الأكبر ص٢٠٠. ومعلوم أن الأشعرية على أنه كلامه تعالى نفسي، منزه - بزعمهم - عن اللفظ والحرف والصوت، وأنه تعالى خلقه في اللوح المحفوظ وألهمه جبريل الذي نزل به على محمد عليهما السلام، فهو من كلام أحدهما، عيادًا بالله من هذا الضلال.

١٥ - وله - رحمه الله - قولُه: "ونقر بأن القرآن كلام الله تعالى، غير مخلوق" جاء ذلك في (الجواهر المنفية في شرح وصية الإمام) ص١٠٠٠ -

 ١٦- وقولُه: "ونقر بأن الله تعالى على العرش استوى من غير أن يكون له حاجة" كذا في شرح الوصية ص١٠٠.

١٧- ويقول البزدوي الحنفي ت٢٨٠ في كتابه (كنز الوصول إلى علم الأصول) ص٣ يقول: "العلم نوعان: علم التوحيد والصفات، وعلم الشرائع والأحكام.. والأصل في النوع الأول، هو: التمسّك بالكتاب والسنة ومجانبة الهوى والبدعة ولـزوم طريق السنة والجماعة، وهو الذي عليه أدركنا مشايخنا وكان على ذلك سلفنا: أبو حنيفة وأبو يوسف ومحمد وعامة أصحابهم، وقد صنف أبو حنيفة في ذلك كتاب (الفقه الأكبر)، وذكر فيه إثبات الصفات" ا.ه..

١٨- ويقول المالاً علي القاري - بعد ذكره قول الامام مالك: (الاستواء معلوم والكيف مجهول...) -: "اختاره إمامنا الأعظم أبو حنيفة،وكذاكل ما ورد من الآيات والأحاديث، من ذكر؛ (اليد) و(العين) و(الوجه) ونحوها من الصفات.. فمعاني الصفات كلها معلومة، وأما كيفيتها فغير معقولة؛ إذ تعقل الكيف؛ فرع العلم لكيفية الذات وكنهها؛ فإذا كان ذكره في (مرقاة المفاتيح شرح الصفات؟.. كذا ذكره في (مرقاة المفاتيح شرح مشكاة المصابيح) ٨/ ٢٥١.

١٩- ويقول الألوسي الحنفي في تفسيره
 (روح المعاني) ٦/ ١٥٦: "أنت تعلم أن طريقة

٧-ومن آثار الإمام أبي حنيفة قوله كما في (الفقه الأكبر) ص ٢٠٠١: "ولا يشبه شيئًا من الأشياء من خلقه، ولا يشبهه شيء من خلقه، لم يزل ولا يزال بأسمائه وصفاته".

۸- وقوله بنفس المصدر ص ۳۰۲: "وصفاته بخلاف صفات المخلوقين يعلم لا كعلمنا، ويقدر لا كقدرتنا، ويرى لا كرؤيتنا، ويسمع لا كسمعنا، ويتكلم لا ككلامنا".

٩- وقوله بنفس المصدر ص ٢٠١؛ "وصفاته ذاتية وفعلية، أما الذاتية: ف (الحياة والقدرة والعلم والكلام والسمع والبصر والإرادة)، وأما الفعلية ف (التخليق والترزيق والإنشاء والإبداع والصنع) وغير ذلك من صفات الفعل؛ لم يزل ولا يزال بأسمائه وصفاته)". ٩- ويقول بنفس المصدر: "ولم يزل فاعلا بفعله.. فالفاعل هو الله تعالى، والفعل صفة في الأزل والمفعول مخلوق وفعل الله تعالى غير مخلوق".

١١- وقال بنفس المصدر: "من وصف الله بمعنى من معانى البشر، فقد كفر".

11- وكان يقول: "من قال: (لا أعرف ربي في السماء أم في الأرض فقد كفر، لأن الله يقول: (الرّعَنُ عَلَى المُرض فقد كفر، لأن الله وعرشه فوق سبع سماواته.. وكذا من قال: (إنه على العرش ولا أدري العرش أفي السماء أم في الأرض؟)، لأنه أنكر أنه في السماء، ومن الكر أنه في السماء فقد كفر"، وينظر في هذا: الفقه الأبسط ص٤٤، ومجموع الفتاوى ٥/ ١٠٤، واجتماع الجيوش ص١٣٩، والعلو للذهبي ص١٠١، ٢١، والعلو لابن قدامة ص١١١، وشرح الطحاوية لابن أبي العرض ٢٣٢.. وكان وشرح الطحاوية لابن أبي العرض ٢٣٢.. وكان أنكر ذلك ممن ينتسب إلى مذهب أبي حنيفة، فقد انتسب إليه طوائف المعتزلة وغيرهم وهم مخالفون له في كثير من اعتقاداته".

17- وقال للمرأة التي سألته: (أين إلهك الذي تعبده؟).. قال: (إن الله سبحانه وتعالى في السماء دون الأرض)، فقال له رجل: أرأيت قول الله تعالى: ومُو سَكُو (الحديد: ٤)؟؛ قال: (هو كما تكتب للرجل: إني معك وأنت غائب عنه) " ذكره البيهقي في الأسماء

كثير من العلماء الأعلام وأساطين الإسلام:
الإمساك عن التأويل مطلقًا مع نفي التُشبيه
والتجسيم.. منهم الإمام أبو حنيفة، والإمام
مالك، والإمام أحمد، والإمام الشافعي،
ومحمد بن الحسن، وسعد بن معاذ المروزي،
وابن المبارك، وابن راهويه، والبخاري،
والترمذي، وأبو داود السجستاني" ا.هـ

### جرا معتقد أبي حنيفة النعمان في توحيد الألوهية ا

ونذكر مما ورد من عباراته - في رد عادية الأشعرية والصوفية من عبّاد الأضرحة المتوسلين بمن فيها - قوله:

ا- "لا ينبغي لأحد أن يدعو الله إلا به، والدعاء المأذون فيه المأمور به؛ ما استفيد من قوله تعالى: (رَبِّمَ الْأَمْمَادُ لَفُسْتَى الْمُعْرَدُ اللَّمْمَةُ لَفُسْتَى الْمُعْرَدُ مَا كُنُوا وَرَدُوا اللَّهِ لَيْمَادُونَ مَا كُنُوا فَي السَّتِيدِ سَيُجُرُونَ مَا كُنُوا فِي السَّتِيدِ سَيُجُرُونَ مَا كُنُوا فِي الله المُحتار إلى المُعراف الله المحتار ١٨٠٠-٣٩٧.

٢- وكان يقول: "يكره أن يقول الداعي: (أسألك بحق فلان أو بحق أنبيانك ورسلك وبحق البيت الحرام والمشعر الحرام)" ينظر شرح العقيدة الطحاوية ٢٣٤، واتحاف السادة المتقين ٢٨٥/٢، وشرح الفقه الأكبر للقارى ١٨٩.

٣- ويقول: "لا ينبغي لأحد أن يدعو الله إلا به، وأكره أن يقول الداعي متوسلاً: (بمعاقد العز من عرشك، أو بحق خلقك)" كذا في التوسل والوسيلة ص ٨٢، وشرح الفقه الأكبر ص ١٩٨.

#### د، وله النهاية فلأبي حنيفة ما له وعليه ما عليه،

وكما قيل: ف(إن لكل عالم هفوة)، فأبو حنيفة -مع عظم علمه ورفعة شأنه- هو في النهاية: بشر يخطئ ويصيب، وفي كلا الحالين مأجور بإذن الله.. وما أخذ عليه في مسألة: (جواز زواج البكر دون ما اشتراط لولي الأمر) - مخالفا بذلك صريح النصوص منها بندا يدرج في كثير من الأحيان ضمن عقائد المسلمين، ومجيء ذلك في مسائل الاعتقاد، أظهر عدم الاعتداد بهذا الخلاف وقضى ببطلان وعدم صحة أن تُروع المرأة نفسها ولا غيرها، وأنه لا ينعقد بعبارتها،

وأنه يشترط الولاية لصحة وإتمام عقد النكاح، لإجماع الصحابة ولتوافر الأدلة من القرآن والسنة.

ثم هو بعد. قد أبراً ذمته ممن أخذ أو يأخذ - في هذه المسألة أو غيرها - برأيه المخالف للإجماع ولما وردت به النصوص، وأخلى نفسه من تحمل التبعة، وذلك قوله: "لا يحل لأحد أن يأخذ بقولنا ما لم يعلم من أين أخذنا"، وقوله: "حرام على من لم يعرف دليلي أن يفتي بكلامي"، وزاد في يعرف دليلي أن يفتي بكلامي"، وزاد في عنه غدا"، وقوله: "إذا قلت قولاً يخالف عنه غدا"، وقوله: "إذا قلت قولاً يخالف كتاب الله وخبر الرسول فاتركوا قولي".

وعلى نحو ما وقف ضده الواقفون فيما ليس له عليه دليل، ذب عنه الذابون فيما نسب إليه ظلمًا، أو فهم عنه بغير ما قصد منه إليه، فقد أثير حوله اللغط في قضية، (نفي الجهة عن الله) المستلزم لنفي علوه تعالى، يقول شارح الطحاوية ١٦٣؛ "وفي ثبوت هذا الكلام عن الإمام أبي حنيفة نظر"، ذلك أنه كان يروم نفي ما استلزم تعطيل صفة علوه سبحانه، و"أن الله تعالى منزه عن أن يحيط به شيء من مخلوقاته.. وقد نقل أبو مطيع البلخي - أحد كبار أصحابه وفقهائهم العزفيما بعد، كلامه في ذلك.

كما طفق شارح الطحاوية ينافح عن أبي حنيفة في قضية: (مسمى الإيمان)، وفي قصره إياه على: (التصديق بالقلب والنطق باللسان) دون العمل بالجوارح وهو ما يراه المرجئة، وجعل يذكر أن "الاختلاف بينه فإن كون أعمال الجوارح لازم إيمان القلب أو هي جزء منه، مع الاتفاق على أن مرتكب الكبيرة لا يخرج من الإيمان بل هوفي مشيئة الله، نزاع لفظي لا يترتب عليه فساد عقيدة.. ولا خلاف بين أهل السنة أن الله أراد من العباد القول والعمل".

وتبقى عقيدة أهل السنة المجمع والمستدل عليها بالنصوص، هي: الفيصل في النهاية. والحمد لله رب العالمين.



رجب ٢٤٤١ هـ - العدد ٢٠٠٧ - السنة الواحدة والخمسون



الجامع ١٦٣٠).

وقال صلى الله عليه وسلم: « لو فر أحدكم من رزقه، أدركه كما يدركه الموت، (صحيح الترغيب ١٧٠٤). وعن ابن عمر رضي الله عنهما: أن النبي صلى الله عليه وسلم رأي تمرة عائرة: أي: «ساقطة لا يُعرف لها مالك»، فأخذها فناولها سائلا، فقال: ،أما أنك لو لم تأتها لأتتك، (صحيح الترغيب: ١٧٠٥).

وعن حذيفة رضى الله عنه قال: قام النبي صلى الله عليه وسلم فدعا الناس فقال: هلموا إلى، فأقبلوا إليه فجلسوا، فقال: «هذا رسول رب العالمين، جبريل عليه السلام نفث في رُوعي أنه لا تموت نفس حتى تستكمل رزقها وإن أبِطاً عليها، فاتقوا الله، وأجملوا في الطلب، ولا يحملنكم استبطاء الرزق أن تأخذوه بمعصية الله، فإن الله لا ينال ما عنده إلا بطاعته،. (صحيح الترغيب ١٧٠٢). فالأرزاق مقسومة ولن يعجل شيئا قبل حله أو يؤخر شيئا عن

ولما قالت أم المؤمنين أم حبيبة زوج النبي صلى اللَّه عليه وسلم: اللهم أمتعنى بزوجي رسول الله صلى الله عليه وسلم، ويأبي سفيان وبأخي معاوية، فقال النبي صلى الله عليه وسلم: «قد سألت الله لأجال مضروبة، وأيام معدودة، وأرزاق مقسومة. لن يعجل شيئا قبل حله، أو يؤخر شيئًا عن حله، ولو كنت سألت الله أن بعيذك من عذاب في النار أو عذاب في القبر كان خيرًا

الحمد لله الرزاق ذي القوة المتين، وأصلى وأسلم على جميع الأنبياء والمرسلين. وبعد:

فلا تكاد مجالس كثير من الناس تخلو من الحديث عن مسألة الرزق والخوف من المستقبل، وهذا ينافي عقيدة المؤمن؛ لأن من عقيدة المؤمن أن يؤمن إيمانا جازمًا لا ريب فيه أن الله وحده هو الرزاق. أي: المتكفل بأرزاق العباد، القائم على كل نفس بما يقيمها من قوتها؟ قال تعالى: وَمَّا مِن مَّانِهُ فِي ٱلْأَرْضِ إِلَّا عَلَى ٱللَّهِ رِرْفُهَا، (هود: ٦)، ويبين سبحانه أن الرزق مكتوب في السماء وهو وعد الله وحكمه في القضاء قبل أن يكون واقعًا مقدورًا في الأرض. فقال سيحانه: ، وَقُ أَلَيْ رَوْدُ وَمَّا وُعَدُونَ ، (الذاريات: ٢٢)، ثم أقسم عز وجل بربوبيته على ذلك فقال سبحانه: مورب أأسله وَالْأَرْضِ إِنَّهُ لَحَقَّ يُثُلِّ مَا أَنَّكُمْ تَطِعُونَ ، (الداريات:

والمعنى: أي أقسم برب السماء والأرض؛ إن ما توعدون به من الرزق والبعث والنشور لحق كائن لا محالة مثل نطقكم، فكما لا تشكون في نطقكم حين تنطقون فكذلك يجب ألا تشكوا في الرزق والبعث. وهذا على سبيل التشبيه والتمثيل أي رزقكم مقسوم في السماء كنطقكم فلا تشكوا في ذلك. وهذا كقول القائل، هذا حق كما أنك هاهنا، وهذا حق كما أنك ترى وتسمع. فالرزق لا يفارق الشخص في حال من الأحوال. قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: «إن الرزق ليطلب العبد أكثر مما يطلبه أجله. (صحيح



(تفسير ابن كثير: ٣/٠٢٤).

ولما كان هذا هو الحق الذي لا ريب فيه فعلى الجميع أن يثقوا ويطمئنوا، بما عند الله من الرزق وأنه من المحال أن يؤثر رزق أحد على آخر، ويثق الوائدان أن الله تعالى تكفل برزقهما ورزق أبنائهما. فقال تعالى: ﴿ وَلاَ تَعَنَّلُوا أَوْلَنَدَكُم مِنْ المُنتَ مُعْنَ مُرْاً لَعَنْ مُرْدُونًا مُعْمَ إِلَا الله عالى: ﴿ وَلا تَعَنَّلُوا أَوْلَنَدَكُم مِنْ المُنتَ مُعْنَ مُرْدُونًا مُعْمَ إِلاَ العام: ١٥١).

ثم إن الله تعالى لم يختص برزقه من آمن في الحياة الدنيا، وإنما كان الرزق في الدنيا للجميع، الحياة الدنيا للجميع، للمؤمنين والكافرين، وهذا من عظيم لطفه ورحمته بجميع خلقه. قال تعالى: «أَثُهُ لَلْيفُ عَلَيفًا الله عليه والشورى: مِنْ مُنْ مُنْ مُنْ مُنْ الْمَوْلُ الْمَرْدُ ، (الشورى: ١٩). وقال رسول الله صلى الله عليه وسلم: «ما أحد أصبر على أذى سمعه من الله، يدعون له الولد، ثم يعافيهم ويرزقهم، متفق عليه: صحيح البخاري (٥١١/١). ومسلم (٢١٦٠/٤).

وقد اقتضت حكمة الله تعالى أن فاوت بين خلقه في الرزق كما فاوت بينهم في الخلق والخلق، وهو سبحانه العليم الحكيم فهو أعلم بما يُصلح خلقه، فمن الناس من لا يصلحه إلا الفقر ولو اغتنى لفسد، ومنهم من لا يصلحه إلا الغنى، ولو افتقر لفسد، قال تعالى: ﴿ إِنْ رَبِّكَ بَشِطُ الرِّرُفَ لِسُ بِشَاءٌ وَقَدِرٌ إِنَّهُ كَانَ مِبَادِهِ، خَبِراً عِبِا، (الإسراء:

وقال تعالى: « وَلَوْ بَسَطَ أَلَهُ الرِّزَقَ لِيسَادِهِ. لِغَوَّا فِي ٱلْأَرْضِ وَلَكِي يُمِّلُ عِنْدُو مَّاكِنَةً إِنَّهُ سِيَادِهِ. خَيْرٌ عَيِيرٌ ، (الشورى: ۲۷).

وليس الفنى علامة للسعادة والرضا، وليس الفقر علامة للشقاوة والسخط، وإنما علامة السعادة علامة الشعادة والاستقامة على طاعة الله والثبات على صراط الله المستقيم، فالمال يعطي للبر والفاجر. قال الله تعالى: • وَلَوْلَا أَنْ يَكُونُ النَّاسُ أَمَةُ وَحِدُهُ لَجَمَلْنَا لله تعالى: • وَلَوْلَا أَنْ يَكُونُ النَّاسُ أَمَةُ وَحِدُهُ لَجَمَلْنَا لله تعالى: • وَلَوْلَا أَنْ يَكُونُ النَّاسُ أَمَةُ وَحِدُهُ لَجَمَلْنَا لله تعالى: • وَلَوْلَا أَنْ يَكُونُ النَّاسُ أَمَةُ وَحِدُهُ لَجَمَلْنَا للله تعالى: • وَلَوْلَا أَنْ يَكُونُ النَّاسُ أَمَنُوا وَمَالَ عَلَيْهِ وَمَالَ عَلَيْهِ وَمَالَ عَلَيْهُ وَلَا الله وَرَحُونًا وَالْمَالِي وَالْمَالِي اللهِ الله وَالْمَالِي الله وَاللهِ وَالله وَاللهُ وَالله وَاللهُ وَلَيْكُونُ اللهُ الله وَاللهُ وَاللّهُ وَاللّه

وقد ظن الكفار والمترفون أن كثرة الأموال والأولاد دليل على محبة الله لهم. قال الله تعالى عنهم: وَوَالُوا عَنْ اللهُ عَنْ اللهُ عَنْ اللهُ عَنْ اللهُ اللهُ عَنْ اللهُ عَنْ اللهُ عَنْ اللهُ عَنْ اللهُ عَنْ اللهُ اللهُ عَنْ اللهُ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ اللهُ عَنْ اللهُ اللهُ عَلَيْ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَنْ اللهُ عَا عَلَيْ عَلَا اللهُ عَنْ اللهُ عَنْ اللهُ عَنْ اللهُ عَنْ اللهُ عَلَيْ عَلَا عَلَا عَلَا عَلَا عَلَا عَلَا عَلَا عَلَا عَلَا عَا عَلَا عَلَا عَلَا عَلَا عَلَا عَلَا عَاللَّهُ عَلَا عَا

وأفضل، (مسلم: ٢٠٥٠/٤).

وقة هذا بيان أن الذي قدره الله من الرزق والأجل سيكون في الموقت الذي قدره الله سبحانه وتعالى قبل أن نخلق. قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: «إن أحدكم يجمع خلقه في بطن أمه أربعين يومًا نطفة، ثم يكون علقة مثل ذلك، ثم يكون مضغة، مثل ذلك، ثم يرسل الملك، فينفخ فيه الروح، ويؤمر بأربع كلماتك: يكتب رزقه وأجله، وعمله، وشقي أم سعيد، (صحيح البخاري ٣٢٠٨، ومسلم ٢٦٤٣).

وقال تعالى: ﴿ قُلْ مَن يَرَزُفُكُمْ مِنَ ٱلسَّنَوَاتِ وَٱلْأَرْضِ ۗ قُرْأَقَتْ ، (سبأ: ٢٤).

وأَنكر الله تعالى على المشركين عبادتهم للأوثان فقال تعالى: ﴿ وَمَنْدُونَ مِن دُونِ أَنْهِ مَا لاَ يَعْلِكُ لَهُمْ رِزْقًا مِنْ ٱلسَّنَوَاتِ وَٱلْأَرْضِ شَبْتًا وَلَا يَسْتَطِيعُونَ ﴾ (النحل: ٧٣).

وتحدَّى سبحانه أي مخلوق أنه يصله رزقه من غيره سبحانه وتعالى، فقال تعالى: ﴿أَنَّ هَنَا ٱلَّذِي مِرْفُكُمُ إِنَّ أَنْسَكَ رِزَقْهُ ﴾ (الملك: ٢١).

وقال تعالى في البطال الشرك؛ ﴿ اللهُ الَّذِي خَلَقَكُمْ ثُمَّ رَفَعُكُمْ ثُنَوَ شِيئُكُمْ فَمُ عَيْبِكُمْ مَنَ مِن شُرَكَهُمْ مَنَ يَفَعَلُ مِن ذَلِكُمْ فِن شَيْءُ شُخَنَهُ وَقَعَلَ عَنَا يُشْرِكُونَ ﴾ (الروم: ٤٠٠).

وقال تعالى: ﴿ وَإِرْهِمِهُ إِذْ قَالَ لِغَرِّمِهِ اَمْنُكُواْ أَفَهُ وَالْغُوَّةُ وَلَا لَهُ وَالْغُوَّةُ وَلَكُمْ إِن كُمُّ اللهِ كُلُمْ إِن الْحَلَّمُ فَعَلَمُونَ إِلَّا إِلَى الْمُعَا فَعَلَمُونَ إِلَّا أَلَّكُمْ إِنْ اللَّهِمَ مَعْلَمُونَ إِلَّا أَلِي اللَّهِمَ مَعْلَمُونَ إِلَّا أَلَّهُمُ اللَّهُ وَالْمُعْلَمُونَ اللَّهُ وَلَا يَعْلَمُوا لَهُ وَلِيهُمُ وَلَمْنُوا لَهُ وَلِيهُمُ وَلَمْنُوا لَهُ وَلِيهِ تُرْجَعُونَ وَالْمَكُووَ لَهُ وَلِيهِ تُرْجَعُونَ وَالْمَكُووَ لَهُ وَلِيهِ تُرْجَعُونَ وَالْمَكُووَ لَهُ وَلِيهِ تُرْجَعُونَ وَاللَّهُ وَلِي اللَّهِ تُرْجَعُونَ وَاللَّهُ وَلَوْلَا لَهُ وَلِيهِ تُرْجَعُونَ وَاللَّهُ وَلَا لَكُوا لَهُ وَلِيهِ تُرْجَعُونَ وَاللَّهُ وَلِيهُ وَلَمْكُووا لَهُ وَلِيهِ اللَّهِ اللَّهُ وَلَا لَهُ وَلِيهُ اللَّهُ وَلَا لَهُ وَلَيْكُونَ لِللَّهُ وَلِيهُ وَلِيهُ وَلَمْكُونَا لِللَّهُ وَلِيهُ وَلَمْكُونَا لِللَّهُ وَلِيهُ وَلِيهُ وَلِيهُ وَلِيهُ وَلِيهُ وَلِيهُ وَلِيهُ وَلِيهُ وَلِيهُ وَلَوْلَكُمُ وَاللَّهُ وَلِيهُ وَلَمْكُونَا لِللَّهُ وَلِيهُ وَلِيهُ وَلِيهُ وَلِيهُ وَلِيهُ وَلَمْكُونَا لِللَّهُ وَلِيهُ وَلَالْكُونَا لِللَّهُ وَلِيهُ وَلَا لِكُونَا لِلَّهُ وَلِيهُ وَلَيْكُونَا لِكُونَا لِللَّهُ وَلِيهُ وَلَيْكُونَا لِللَّهُ وَلِيلًا لِمُعُلِقًا فَلَالْمُونَ لِلْكُونَ لِللْمُ لِلْكُونَا لِلْلَهُ لِللْمُؤْمِلُونَ اللَّهُ لِللَّهُ وَلَالْمُونَا لِلْمُ لِللَّهُ وَلِيلًا لِمُعْلَمُ لِللْمُ لِللَّهُ وَلَوْلَكُمُونَا لِللْمُ لِلْمُ لِللْمُؤْمِلِيلًا لِمُعْلَى اللَّهُ وَلَا لَهُ لَا لِمُؤْمِلًا لِلْمُؤْمِلُونَ لِلْمُؤْمِلِيلُونَا لِلْمُؤْمِلُونَ لِلْمُؤْمِلُونَ لِلْمُؤْمِلُونَ لِلْمُؤْمِلِيلًا لِمُعْلِمُ لِلْمُؤْمِلِيلُونَا لِلْمُؤْمِلِيلُونَا لِلْمُؤْمِلِهُ لِللْمُؤْمِلِيلُونَا لِلْمُؤْمِلِيلُونَ لِلْمُؤْمِلِيلُونَا لِلْمُؤْمِلِيلُونَ لِلْمُؤْمِلِيلُونَ لِلْمُؤْمِلِيلُونَ لِلْمُؤْمِلِيلُونَ لِلْمُؤْمِلِيلُونَ لِلْمُؤْمِلِيلُونَ لِلْمُؤْمِلَلْمُؤْمِلِيلُونَ اللَّهُ لِلْمُؤْمِلِيلُونَ الْمُؤْمِلِيلُونَ اللّهُ لِلْمُؤْمِلِيلُونَ اللّهُ لِلْمُؤْمِلِيلُونَ الْمُؤْمِلِيلُونَا لِلْمُؤْمِلِيلُونَ الْمُؤْمِلُونَ الْمُؤْمِلِيلُونَ الْمُولِيلُونَ الْمُؤْمِلِيلُونَ الْمُؤْمِلُونَ الْمُؤْمِلِيلُونَا لِل

والعنى: أي: لا تطيق جمعه ولا تحصيله، ولا تدخر شيئًا لغد. «الله يرزُقُها»، أي: يقيض لها رزقها على ضعفها وييسره عليها، فيبعث إلى كل مخلوق من الرزق ما يصلحه حتى الذر في قرار الأرض والطير في الهواء، والحيتان في الماء،



عنده سبحانه وتعالى إلا كما ينقص المخيط إذا دخل البحر.

فلم الخوف ولم الهلع؟! فثق بأن رزقك الذي قدره الله لك لا يمنعه عنك مانع ولن يأخذه غيرك. وكان من دعاء النبي صلى الله عليه وسلم إذا انصرف من الصلاة قال: «لا إله إلا الله وحده لا شريك له، له الملك وله الحمد وهو على كل شيء قدير، اللهم لا مانع لما أعطيت. ولا معطي لما منعت ولا ينفع ذا الجدمن البخاري (١٦١٥)، ومسلم منك الجده. صحيح البخاري (١٦١٥)، ومسلم (٥٩٣).

ومع هذا فقد أمر الله عز وجل بالسعي على الرزق فقال سبحانه وتعالى: وهُوَ ٱلَّذِي حَسَلَ الرَّرِقِ فقال سبحانه وتعالى: وهُوَ ٱلَّذِي حَسَلَ النَّمُ ٱلأَرْضَ دَلُولًا فَآسَتُواْ فِي شَاكِهَا وَكُوْا مِن رِّرْفِعِهُ وَإِلَّهِ النَّامُونَ وَالْمَالِينَ (١٥). ٱلنَّهُولُ (الملك: ١٥).

وقال رسول الله صلى الله عليه وسلم: «لو إنكم تتوكلون على الله حق توكله؛ لرزقكم كما يرزق الطير تغدو خماصًا وتروح بطانًا». (صحيح الجامع: ٥٢٥٤).

وقد أخبر رسول الله صلى الله عليه وسلم أن الأنسان الذي يسعى على رزقه فهو في سبيل الله. فعن كعب بن عجرة رضي الله عنه قال: مر على النبي صلى الله عليه وسلم رجل، فرأى أصحاب رسول الله صلى الله عليه وسلم. من جلده ونشاطه. فقالوا: يا رسول الله: لو كان هذا في سبيل الله؟ فقال رسول الله صلى الله عليه وسلم: «إن كان خرج يسعى على ولاه صفارًا فهو في سبيل الله، وإن كان خرج يسعى على ولاه على أبوين شيخين كبيرين فهو في سبيل الله، وإن كان خرج يسعى الله سبيل الله، وإن كان خرج يسعى على الله فهو في سبيل الله، وإن كان خرج يسعى رياء ومفاخرة سبيل الله، وإن كان خرج يسعى رياء ومفاخرة فهو في سبيل الله، وإن كان خرج يسعى رياء ومفاخرة فهو في سبيل الله، وإن كان خرج يسعى رياء ومفاخرة فهو في سبيل الله، وإن كان خرج يسعى رياء ومفاخرة

وأعظم رزق يرزق الله به عباده هو (الجنة)
التي فيها من النعيم المقيم ما لا عين رأت ولا
أذن سمعت ولا خطر على قلب بشر. قال الله
تعالى: ﴿وَمَن مُونِي إِلَيْهِ وَمَنكُ مَالِمًا لِلْمَالَةُ لَمُنَالًا حَلَيْهِ وَمَنكُ مَا الله
عَنِى مِن عَنهَ الْأَبْرُ عَلِينَ فِيا أَلْما فَذَ لَحَسَ الدُرْق وأكمله
وأفضله وأكرمه، لا ينقطع ولا يزول.
اللهم يا رزاق ارزقنا خيري الدنيا والأخرة.

أما المؤمن فقد قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: «إن الله تعالى ليحمي عبده المؤمن من الدنيا، وهو يحبه. كما تحمون مريضكم الطعام والشراب، تخافون عليه». (صحيح الجامع: ١٨١٤).

فعليك بالرضا تكن أغنى الناس، قال صلى الله عليه وسلم: «وارض بما قسم الله لك تكن أغنى الناس». (صحيح الجامع: ١٠٠).

وحسبك قول النبي صلى الله عليه وسلم:

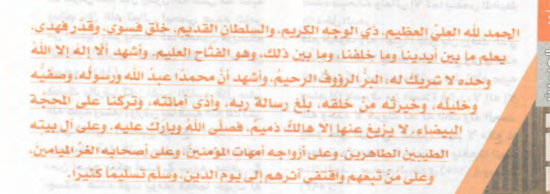
من أصبح منكم آمنًا في سربه، معافى في جسده، عنده قوت يومه، فكأنما حيرت له الدنيا بحدافيرها، (صحيح الجامع: ٢٠٤٢). وقوله صلى الله عليه وسلم: وقد أفلح من أسلم، وكان رزقه كفافًا وقنعه الله بما أتاه، (صحيح مسلم ١٠٥٤).

ومها يعينك على الرضا أمور: منها: يقينك أن الله تعالى وحده المتكفل بالرزق كما قال سبحانه: مل من تعلق عبر أنه مرزق كما قال سبحانه: مل من المرزق كما قال والرزق لا إله أن المرزق المرزق المرزق المرزق المرزق المرزق على مخلوق مهما كان أن يتحكم في رزق الخلائق، قال جل شأنه وعظم سلطانه وتقدست أسماؤه: مثل أو أشر تعليم خران رخمة رق إذ المسترقة منها الإنتاق مرزق الإسراء: ١٠٠).

قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: «يد الله ملأى لا يغيضها نفقة، سحاء الليل والنهار، ملأى لا يغيضها نفقة، سحاء الليل والنهار، أرأيتم ما أنفق منذ خلق السماوات والأرض فإنه لم يغض ما في يمينه ، صحيح البخاري سعة مُلكه سبحانه ويدل على كرمه وجوده كما قال عز وجل: «يا عبادي لو أن أولكم وأخركم وإنسكم وجنكم قاموا في صعيد واحد فسألوني فأعطيت كل واحد مسألته ما نقص ذلك مما عندي إلا كما ينقص المخيط إذا أدخل البحر، (صحيح مسلم: ٢٥٧٧).

وهذا من باب المبالغة في عدم النقص؛ لأن كل واحد يعلم أنك لو أدخلت المخيط وهو الإبرة في المبحر ثم أخرجتها فإنها لا تنقص البحر شيئًا، فكذلك لو أن أول الخلق وآخرهم وإنسهم وجنهم سألوا الله عز وجل وأعطى كل إنسان مسألته مهما بلغت فإن ذلك لا ينقص ما







أما بعدُ، فيا أيها الناس؛ اتقوا الله حق التقوى، واستمسكوا من الإسلام بالعروة الوثقى، واحذروا الذنوب والعقوق والعاصي، فإن أبدائكم على النار لا تقوى؛ (يَالَّهُ) اللَّهِيَّ مَا مَا أَنَّوا أَنْهُوا أَنْهُ وَلِنَّ طُلْرَ هَنَّ مَا لَا تَقُوى؛ (يَالَّهُ) اللَّهِيَّ مَا مَنْهُا أَنْهُوا أَنْهُ وَلِنَّ طُلْرَ هَنَّ مَا لَا تَقُولُوا أَنْهُ وَلِنَّ طُلْرَ هَنَّ مَا لَا لَهُ مَنْ مَا اللهِ مَنْ اللهُ فَيْرًا بِمَا تَقْمَلُونَ ) (الْحَشُر؛ مِنْ بَا تَقْمَلُونَ ) (الْحَشُر؛ مِنْ بَا تَقْمَلُونَ ) (الْحَشُر؛ مِنْ بَا نَفْمَلُونَ ) (الْحَشُر؛

عباد الله: إنَّ ثمة حقًا بشريًا عظيمًا، له من الهيبة والوقار ما ليس لغيره، إنه حقَّ لا منة فيه لَن أذاه. ولا براءة من اللؤم والسوء لن تهاون فيه، وانه لا أقبحُ فيه بين الناس من حور بعد كور، ولا من نقض بعد غزل، ولا أشد مضاضة فيه من نكران تجاه جميل، ولا غدر تجاه وفاء، ولا غلظة تجاه رحمة، ولا عقوق تجاه بر، بل إنه لا أخسر من امرئ يُفتح له بابُ من أبواب الجنة فيأبى ولُوجه بمحض إرادته، بل يقف دونه مستنكفًا، ثم

يستدير، فيتخذه وراءه ظهريًا، نائيًا بنفسه عن ولوج ما فيه سر فلاحه وسعادته في دنياه وأخراه؛ إنه بر الوالدين-عباد الله- الذي هو بابٌ من أبواب الجنة، مشرعٌ للإحسان إليهما، ومصاحبتهما في الدنيا بالمعروف، والبذل، وخفض جناح الذل لهما من الرحمة.

الأبوان-عباد الله- هما للأولاد في مهامه دنياهم، كالشمس والقمر، بهما يستضيئون دروبهم، ويؤنسون وحشتهم، ويستلهمون سلوتهم، فهما كما قال يوسف لأبيه عن رؤياه: (إذَّ قَلْ بُومُثُ لأبِيهِ عَلَمْ إِلَّهُ الْمُعَمِّمُ كُورُكُمُ وَالنَّمْ وَالْمُهُ عَمْرُكُورُكُمُ وَالنَّمْ وَالْفَرِ رَأَبُهُمْ لِل عَبِيهِ فَي الْكُولُ والْكُسب لولده في النهار، وكأنَّ الأمُ قمرُ؛ لما توليه من سهر له وشفقة عليه في الليل.

وإن من مُؤكِّدات سعادة المرء في دنياه: أن يدرك

أبويه على قيد الحياة؛ لينهل من معين برهما، ويرتوي من كيزان حنانهما، ويستظل بفيء رضاهما، فهما جناحاه في جو الدنيا، وزخرفها الفانية، وهما موئله الحاني حين تعترضه مواجع الحياة وأكدارها، فإن الشيب الذي يراه وخط أبويه إنما يلخص له قصة النعيم الذي يعيشه في حاضره، إنهما من شقيا ليسعد، ومن نصبا كي يستريح، إنهما ليسهران الأجل أن يرقد، ويخافان ليطمئن، وترتعد فرائصهما، ويحتبس دمعهما حين يخرج، فلا يرتذ إليهما ويحتبس دمعهما حين يخرج، فلا يرتذ إليهما

الأبوان-عباد الله- هما من يبكيان ليبتسم أولادهما، وهما من يحزنان ليفرح أولادهما، الهما اللذان يجوعان ليشبعوا، ويعطشان ليرتووا، إنهما-في الحقيقة- كتلكم الشمعة التي تحترق حتى تذوب ليستضيء الأولاد باحتراقها، إنه قلب الأم، والله-جل وعلايقول: ( وَأَسْبَحَ فَرْدُ أَرِّ مُوسِى قَرِهً) (القصص: يقول: ( وَأَسْبَحَ فَرْدُ أَرِ مُوسِى قَرِهً) (القصص: ( ))، وإنها عين الأب، والله-جل شأنه- يقول ( رُوسُفَة مِن الأب والله-جل شأنه- يقول ( رُوسُفَة مِن المُرْنِ فَهُو كَلِيقًا) (يُوسُف:

الأمن إلا حين عودته.

إنها غاية المشاعر الجياشة، والعواطف النابضة، أن يفرغ قلبُ الأم، وأن تبيض عينُ الأب لأجل أولادهما: (هَلاَ تَقُل ثُمَنا أَنِ وَلاَ تَشْرُهُمَا وَقُل لَهُمَا فَوَلاَ حَرِينًا (أَ) وَاقْفِقُ لَهُمَا خَاعَ اللّهِ مِنَ الرَّحْمَةِ وَقُل رَبِ الْحَهُمَا كَا رَبّالِهِ حَناعَ اللّهُ مِنَ الرَّحْمَةِ وَقُل رَبِ الْحَهُمَا كَا رَبّالِهِ حَنامَ (الأسراء: ٢٤-٢٤).

فيا لله ما أسعد من مات عنه أبواه أو هو مات عنهما وهما عنه راضيان، لله ما أسعده وما أهناه، ولله ما أحسن ما جاء عن إياس بن معاوية أنه لما ماتت أمه بكى عليها بكاء شديدًا، فلما سئل قال: كان لي بابان مفتوحان إلى الجنة، فأغلق أحدهما.

ثم يا لله ما أخيب من ماتا عنه أو مات عنهما، وهما عليه غاضبان، ألا ما أضله وما أخسره، بعدًا له وسحقًا، فإن الله قد قرن الإحسان بهما مع عبادته فقال: (واعْمُدُوا الله وَلا نُشْرِكُوا بِهِما مع عبادته فقال: (واعْمُدُوا الله وَلا نُشْرِكُوا بِهِما مع عبادته فقال: (واعْمُدُوا الله وَلا نُشْرِكُوا بِهِما مع عبادته فقال: (واعْمُدُوا الله وَلا نُشْرِكُوا

وقرن شكرهما مع شكره فقال: (أَن أَنْكُرُ لِيَ وَلَوْلِيْكُمُ اللهِ وَلَوْلِيْكُمُ اللهُ اللهُ اللهُ وَاللّهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللّهُ عَلَى عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى عَلَى عَلَى اللّهُ عَلَّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى عَلَى اللّهُ عَلَّ عَلْمُ عَلَّ عَلَّ عَ

وقد قال الفاروق-رضي الله عنه- لأويس القرني: وسمعتُ رسول الله-صلى الله عليه وسلم- يقول: ويأتي عليكم أويس بن عامر... الحديث، إلى أن قال: وله والدة هو بها برا لو أقسم على الله لأبره، فإن استطعتُ أن يستغفر لك فافعل، فاستغفر لي فاستغفر لله (رواه مسلم).

إن الفؤاد إذا لامس شفافه برُ الوالدين كان له حصنًا منيعًا من الكبر والغلظة والعقوق والنكران، فإن البر طبع متين، طاردُ لخصال السوء والسفساف، فما رأى الناس بازًا خبيث الطبع، ولا رأوا خبيثًا بازًا؛ وقد أحسن الخليفة الراشدُ عمرُ بن عبد العزيز حين قال لابن مهران؛ لا تصاحب عاقًا؛ فإنه لن يقبلك وقد عق والديه، ولا عجب-عباد الله- فإن الله- جل شأنه- جعل الشقاء والجبروت مضادين للبر بالوالدين، كما في قوله عن يحيى-عليه السيلام-؛ (وَسَرُّ وَالدَيْهِ وَلَيْ يَكُنُ مَاكًا عَصِيًا) (مَرْيَة، ١٤)، وكما في قوله عن عيسى-عليه السيلام-؛ (وَسَرُّ وَالدَيْهِ وَلَمْ بَعَمْنِي عَبَارًا عَصِيًا) السيلام-؛ (وَسَرُّ وَالدَيْهِ وَلَمْ بَعْمَنِي عَبَارًا عَصِيًا) السيلام-؛ (وَسَرُّ وَالدَيْهِ وَلَمْ بَعْمَنِي عَبَارًا عَصِيًا) السيلام-؛ (وَسَرُّ وَالدَيْهِ وَلَهُ عَبَارًا عَصِيًا) السيلام-؛ (وَسَرُّ وَالدَيْهِ وَلَهُ عَبَارًا عَلَيْهُ السيلام-؛ (وَسَرُّ وَالدَيْهِ وَلَهُ عَبَارًا عَبِيًا) السيلام-؛ (وَسَرُّ وَالدَيْهِ وَلَهُ عَبَارًا عَبِيًا) السيلام-؛ (وَسَرُّ وَالدَيْهِ وَلَهُ عَبَالًا عَبَارًا عَبَارًا عَلَيْهِ اللهِ السيلام-؛ (وَسَرُّ وَالدَيْهِ وَلَهُ عَبَالًا عَبَارًا عَبِيهُ السيلام-؛ (وَسَرُّ وَالدَيْهِ وَلَهُ عَبَالُهُ عَلَيْهُ عَبَارًا عَبَارًا عَبِيهِ (مَرْيَةُ وَلَهُ عَبَارًا عَبَارًا عَبَارًا عَبَارًا عَبِيهِ (مَرْيَةُ وَلَهُ عَبَارًا عَبَارًا عَبَارًا عَبَارًا عَبَارًا عَبِيهِ (مَرْيَةً وَلَهُ عَلَيْهُ عَبَارًا عَبَارًا عَبَارًا عَبِيهِ (مَرْيَةً وَلَهُ عَلَى عَلَيْهُ عَبَارًا عَبِيهُ (مَرْيَةً وَلَهُ عَلَيْهُ وَلَهُ عَلَى عَبَارًا عَبَارًا عَبَارًا عَبَارًا عَبَارًا عَبَارًا عَلَيْهُ وَلَهُ عَلَيْهُ وَلَهُ عَلَيْهُ وَلَهُ عَلَيْهُ وَلَهُ عَلَى عَلَيْهُ وَلَهُ عَلَيْهُ وَلَهُ عَلَيْهُ وَلِهُ عَلَى عَلَيْهُ وَلَهُ عَلَيْهُ وَلَهُ عَلَيْهُ وَلَهُ عَلَيْهُ وَلَهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ وَلَهُ عَلَى عَلَيْهُ وَلَهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ وَلَهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ وَلَهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ وَلَهُ عَلَيْهُ وَلَهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ وَلِهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ

إنه لن يحبك أحد كحب والديك لك؛ إنهما يأخذان من نفسيهما ليمنحانك. نعم قد لا يمنحانك كل شيء تريده، لكنهما-دون ريبقد منحاك ما يملكانه.

إذا عُلمَ ذلكم-عباد الله- فإن البرِّ أمانة يحملها الأولاد على عاتقهم ما داموا أحياء، فالبرُّ لا يهرم، بل لا تزيده الأيامُ والسنون إلا جمالاً وصلابة وتجددًا، فبرُ الوالدين ينبغي أن يكون شابًا لا يشيخ، وإن شاخ الأباء والأولاد، ولا ينبغي أن يكون عبنًا ثقيلاً يتقاسمه الأولاد بينهم تقاسمًا وظيفيًا، خروجًا من المسؤولية وانسلالاً من التبعية، وإنما البرمة الحقيقة- دينُ ودينُ،



فهو سباق ديني أخروي يتلذذ به البار ليفضي به إلى باب من أبواب الجنة، وكذاك هو وفاء دين دنيوي، يقضي به المرء ما في دَمته لوالديه من معروف، وإنه مهما قضي من ذلكم المعروف فلن يوفيهما حقهما بالغا ما بلغ من الجهد والبر، فقد رأى عبد الله بن عمر-رضي الله تعالى عنهمارجلاً من أهل اليمن حمَل أمّه على عنقه، فجعل يطوف بها حول البيت. وهو يقول:

#### إن أذعرت ركابُها لم أذعر

الله ربي ذو الجلال الأكبر، حملتها أكثر مما حملتني فهل ترى جازيتها يا ابن عمر؛ قال: الا، ولا بزفرة من زفراتها، يقصد زفرات الولادة.

لقد ضَرَب لنا سلفنا الصالحُ أروعَ الأمثلة في البرُ بالوالدين، حتى إن أحدنا ليحقر برُه أمام برهم، وإن من برهم بوالديهم ما جاء عن أسامة بن زيد: فقد كانت النخلة تبلغ بالمدينة ألفًا، فعمد أسامة بنُ زيد إلى نخلة فقطعها من أجل جُمَارها، فقيل له في ذلك. فقال: إن أمَي اشتهته علي، وليس شيء من الدنيا تطلبه أمّى أقدر عليه إلا فعلته،

وكان أبو هريرة رضّي الله-تعالى- عنه إذا أراد أن يخرج من بيته وقف على باب أمه فقال: السلام عليك يا أماه، ورحمة الله وبركاته، فتقول: وعليك السلام ورحمة الله وبركاته، فيقول: رحمك الله كما ربيتني صغيرًا، فتقول: رحمك الله كما بررتنى كبيرًا».

وقال سعيد بن سفيان الثوري: «ما جفوت أبي قط، وإنه ليدعوني وأنا في الصلاة غير المكتوبة فأقطعها له».

وعن عمر بن ذر: «أنه لمّا مات ابنّه قيل له: كيف كان بـرّه؟ قال: ما مشى معي نهارًا قطّ إلا كان خلفي، ولا رقى على سطح أكون تحته ».

إذا كانت تلكم أمثلة سطرها سلفنا الصالح في برهم بوالديهم، فثمة خلوف في أعقاب الزمن قد سطروا أسوأ الأمثلة وأقبحها في عقوق الوالدين، من خلال هجرانهما أو التأفف منهما، أو تقديم الأصحاب والزوجات عليهما، ناهيكم عن إهمالهما واعتبارهما عبنًا ثقيلاً عاقبته الرج بهما في المصحات ودور الرعاية، وربما عجت المحاكم والشرط بصور مفجعة من عقوقهما، عافانا الله واياكم من ذلك؛ أما يعلم العاق أنه بعقوقه هذا

يعد مُصرًّا على كبيرة من كبائر الذنوب؟ التي قال النبي - صلى الله عليه وسلم- عنها: «ألا أنبئكم بأكبر الكبائر؟ - قالها ثلاثا - قالوا: بلى يا رسول الله، قال: الإشراك بالله، وعقوق الوالدين، وجلس وكان متكنًا، فقال: ألا وقول الزور (رواه البخاري ومسلم).

ألا فليتأمّل العاق مليًا أن الجزاء من جنس العمل، وأنه كما يدين المرء يدان، وأن جزاء السيئة سيئة مثلها، وأن البرميع أكثر الأحيان- يلحق، والعقوق كذلكم، وليتأمّل بكامل فكره فيما ذكره بعض أهل العلم في كتب البر والصلة، عن واقعة حصلت لبعض الناس يقول فيها: «كنت أطوف بالأحياء، حتى انتهيت إلى شيخ في عُنقه حبل يستقي بدلو في الهاجرة والحر شديد، وخلفه شأب في يده حبل من جلد مدبوغ ملوي، يضربه به، قد شق ظهره بذلك الحبل، فقلت: أما تتقي الله في هذا الشيخ بذلك الحبل، فقلت: أما تتقي الله في هذا الشيخ حتى تضربه؟ قال: إنه مع هذا أبي. قلت: فلا جزاك الله خيرا. قال: النه مع هذا أبي. قلت: فلا بأبيه، وهكذا كان يصنع أبوه بجدَه. فقلت: هذا أعق الناسي.

ألا ما ألأم مَنْ عامل والديه بسوء وما أحقره، كيف يهنا وهما عليه غاضبان، وكيف يفرح وهما منه حزينان، وكيف يفرح وهما منه حزينان، وكيف يشبع وهما بسببه جائعان، كيف يُقدم أهله وولده عليهما في الإحسان، كيف يفعل بهما ذلك، وهما مَنْ غسلًا بأيديهما عنه الأذى، وآثراه على نفسيهما بالشراب والغذاء، وصيرا حجرهما له مهدا، وإنْ أصابه عارض أو شكاية أظهرًا من الأسف ما يهد قواهما، ولو خُيرًا بين حياته وموتهما لإثرًا حياته على حياتهما.

إن الأم ستظل أمًا والأب سيظل أبًا مهما ارتفع ضجيج أولادهما، ومهما اتسع شقاقهم، واستفحل عقوقهم، فحقوق الوالدين لا تسقط بالتقادم، وعقوقهما لا يفسله ماء البحر، ولا كفارة للعقوق بعد التوبة، إلا البر، والبر لا غير.

فيا أيها العاقون: البدار البدار، بالتوبة الخالصة، والبر الصادق، قبل فوات الأوان برحيلهما من هذه الدنيا، فإنهما لن يريا دموعكم التي ستذرفونها بعد أن يغادروها، ولن يشعراً بتبلاتكم لجثمانهما ولا بضمكم لهما، ولا بتنهيداتكم لرحيلهما، فلا قيمة لشيء من ذلكم البتة، ما داما لم يرياها منكم وهما على قيد الحياة، فتالله وبالله لقد



رَغْمَتُ أنوفُكم، ثم رغمت أنوفُكم، ثم رغمت أنوفكم أن تدركوا أبويكم أحدهما أو كليهما فلم يدخلاكم جنة ربكم، كما صح بذلكم الخبر عن الصادق المصدوق، صلوات الله وسلامه عليه.

ألا أيها العاق: ها قد عرفت فالزم، فقد أحسن من انتهى إلى ما سمع، وخذ العبرة من قصة الرجل الذي قال لعبد الله بن عباس: وإني قتلتُ نفسًا فهل لي من توبة؟ فقال له: أمّل حيدة؟ قال: لا، فقال له: أكثر من الاستغفار، ولًا انصرف الرجل قال عطاء بن يسار لابن عباس: يا ابن عم رسول الله، رأيتك سألته عن أمه؟ فقال ابن عباس: لا أعلم عملاً أحب إلى الله من بر الوالدة، (رواد البخاري).

عباد الله: اعلموا أن للثمر بدرًا، وللبدر سقاية، مقائلة، فكذلكم البرّ، له بدرٌ وله سقاية، فحري بالوالدين أن يُحسنا تربية الأبناء وينشئانهم نشأ صالحًا، وأنما يكون الجذاذ يتبين حلو الثمار من مُرها، ومن أحسن غراسه حسن قطافه؛ (وَالْتُلُ اللّهِ عَلَى مُنْ أَعْلَى عَبْدُ مُنْ اللّهُ اللّهِ اللهِ عَلَى اللّهُ اللّهِ عَلَى اللّهِ اللهِ عَلَى اللّهِ اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللّهِ اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ اللهُ الله

ثم اعلم أيها الأب، واعلمي أيتُها الأمُّ؛ أن بر الوالدين نتيجةً لمقدمة سابقة من التربية الصالحة، والعاطفة الحميدة، والبذل الحسن، فاتقوا الله واعدلوا بين أولادكم؛ ليكونوا لكم في البرسواء.

دخل الأحنف بن قيس على معاوية بن أبي سفيان، ويزيد ابنه بين يديه، فقال معاوية سائلا الأحنف: يا أبا بحر، ما تقول في الولد؟، فقال الأحنف: يا أمير المؤمنين، هم عماد ظهورنا، وثمر قلوبنا، وقرة عيوننا، بهم فكن لهم أرضًا ذليلة، وسماء ظليلة، إن سألوك فأعطهم، وإن استعتبوك فأعتبهم، لا تمنعهم رفيدك فيملوا قربك، ويكرهوا حياتك، ويستبطنوا وفاتك، فقال معاوية: لله درك يا بحر، هم كما وصفت،

ثم احذروا-أيها الأولاد- أشد الحذر من أن يدعو عليكما الأب أو الأم فإنه لا يدعو أحد منهما على ولده إلا لعقوق عظيم ناله منه، بعد أن حمله صغيراً، وأطعمه جائعًا، وكفكف

دمعه باكيًا، فلمًا شبُ عن الطوق ورأى أنه قد استغنى بعقله وقواه سل سيف عقوقه من غمده، وانتزع سهم نكرانه إلى قوسه، فلمثل ذلكم تخرُج الدعوات الصادقات منهما، فويل لَه، فإنَّ دعا عليه أبواه، ويلُ له، ثم ويلُ له، فإنَّ الدعوات لا ينطقها إلا لسانً أمُّ، أو أب سحقهما الاحساس بعقوق ولدههما سحقًا، وشرقًا بمرارة جحوده شرقًا، ولا تسألوا حينئذ عن نفس منكسرة، ومرارة تذكي تلكم الدعوات، ولا عجب؛ فهي دعوة مكلوم قمن أن يُستجاب لها، كما نقل بعض أهل العلم عن أحد السالفين يدعو على ولده العاق قائلا؛

تغمد حقي ظالمًا ولوى يدي ,

لوى يدّه الله الذي هو غَالِبُهُ وانّى لداء دَعَوةُ لو دعوتُها

وسي من على جبل الريّان الأنفض جانبَهُ أيظلمُني مالي ويحنَّثُ الوتي

فسوف يلاقى ربه فيحاسبه

قابتلى الله هذا الأبن العاق بابن أعق منه، نسأل الله لنا ولكم العافية.

فاتقوا الله-أيها الأولاد- وإياكم واحتقار كلمة «أفّ، فهي وإن كانت من أقل الكلمات حروفًا، وأهونها نطقًا، إلّا أنها من أبينها جرمًا وأوجزها عقوقًا، واعلموا كذلكم أنه من اتقى والداه ردود أفعاله فهو عاقً دون ريب، وأنه كما قال عروة بن الزبير؛ ما بر والديه مَنْ أَحَدَ النظرَ المهما،

ثم لتتقي الله أيتها الزوجة، وأنت أيها الزوج، وليكن كل واحد منكما عونًا للأخر على بر وليكن كل واحد منكما عونًا للأخر على بر اللايه، فبئسَتُ زوجاتُ الأبناء، وبئس أزواجُ البنات، إذا كانوا عقبة كنودًا دون بر الوالدين وصلتهم؛ (وَتَعَاوَنُوا عَلَى اللهِ وَالنَّعَوَى وَلا نَمَاوَنُوا عَلَى اللهِ وَالنَّعَوَى وَلا نَمَاوُنُوا عَلَى اللهِ وَالنَّعَوى وَلا نَمَاوُنُوا عَلَى اللهِ وَالنَّعَوى وَلا نَمَاوُنُوا عَلَى اللهِ وَالنَّعَوى وَلا المَاوَنُول وَالنَّعَلِي اللهُ اللهُ

اللهم أعرز الإسلام والمسلمين، اللهم انصر دينك وكتابك، وسنة نبيك وعبادك المؤمنين، اللهم فرج هم المهمومين من المسلمين، ونفس كرب المكروبين، واقض الدين عن المدينين، واشف مرضانا ومرضى المسلمين، برحمتك يا أرحم الراحمين.

(رَثُنَّا مُلْكِ اللهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهِ مَنَ الْأَلِيمُ وَقَ الْأَلِيمُ وَالْكُلُمُ اللَّهُ الْ





الحمد لله، والصلاة والسلام على رسول الله، فمع بعض معاني القراءات الواردة في بعض سور كتاب الله الكريم، فنقول وبالله تعالى التوفيق: قوله تعالى: (أني ممدكم بألف من الملائكة مردفين) الأنفال.٩.

الشراءات: (مردفين) قرأ نافع وأبو جعفر ويعقوب بفتح الدال والباقون بكسرها.

المعنى: (مردَفين) اسم مفعول، أي مردَفين بغيرهم، فقد أردفهم الله يوم بدر بألف من الملائكة، و(مردفين) اسم فاعل، أي مردفين مثلهم، والمعنى: بألف من الملائكة مردفين لكم يأتون لنصركم بعد استغاثتكم ربكم.

قوله تعالى: ( وَلِكُمْ وَأَنَّ أَنَّهُ مُوفِي كِيْدِ ٱلْكَعْبِينَ ) الأنفال: ١٨.

القراءات: قرأ نافع وأبو جعفر وابن كثير وأبو عمرو (مُوهَنَّ كَيْدً)، وقرأ ابن عامر وشعبة وحمزة والكسائي ويعقوب وخلف (مُوهِنٌ كَيْدً) وقرأ حفص (مُوهِنُ كَيْدً).

المعنى: قراءة التشديد يدل على تكرير الفعل فقد أوقع الله الوهن بكيد الكافرين مرة بعد مرة وحالاً بعد حال، وقراءة الإضافة مع التنوين تدل على الحال والاستقبال، وبغير التنوين تدل على الماضي والاستقبال (حجة القراءات لابن زنجلة ص ١٣١).

قوله تعالى: (وَلَن نُنْقَ عَنَكُرُ فِفَتُكُمْ مَنِكًا وَلَوْ كُثُرَتْ وَأَنْ أَنْهُ مَعَ ٱلْمُؤْمِنِينَ ) الأنضال: ١٩.

القراءات: (وأن) قرأ نافع وأبو جعفر وابن عامر وحفص بفتح همزة (وأن)، والباقون بكسرها. المعنى: القراءة بالكسر (وإن) على الابتداء والاستئناف، وفيه معنى التوكيد لنصرة الله للمؤمنين، وقراءة الفتح تربط الكلام بما قبله، والتقدير: ولأن الله مع المؤمنين لن تغني عنكم فئتكم شيئًا ولو كثرت، أي من كان الله في نصره لن تغلبه فئة وإن كثرت (الكشف لكي بن أبي طالب ٢٠/٢).

وهذا التوجيه ينطبق أيضًا على اختلاف الشراء في قوله تعالى: (إنهم لا يعجزون) فقد قرأها ابن عامر بفتح الهمزة، والباقون بكسرها.

قوله تعالى: (مَا لَكُرْ مِن رَلْكِيم مِن مَنْ ) الأنفال: ٧٧.

القراءات: قرأ حمزة بكسر الواو، والباقون بفتحها.

العنى: الولاية بالفتح من النصرة والنسب والدين، وبالكسر من الإمارة، وقيل هما لغتان (لطائف الإشارات للقسطلاني ٤٢١/٤).

#### ومن سورة النوية

قوله تعالى: (إِنْهُمْ لَا أَيْكَنْ لَهُمْ ) التوبة: ١٢. القراءات: قرأ ابن عامر بكسر الهمزة وبعدها ياء ساكنة مدية (لا إيمان)، والباقون بفتح الهمزة وبعدها ياء ساكنة غير مدية (لا أيمان).



القراءات: (وكلمة الله) قرأ يعقوب بنصب التاء، والباقون برفعها. المعنى: قراءة الرفع تفيد استقرار وثبوت العلاء

المعنى: قراءة الرفع تفيد استقرار وثبوت العلاء لكلمة الله، وأنه انحصر في دين الله وضمير الفصل (هي) يفيد القصر، وقراءة يعقوب تفيد أن كلمة الله عليا بجعله وتقديره، ولا يصح أن يفهم منها أن كلمة الله صارت عليا بعد أن لم تكن، لأنها لم تزل عالية، وفعل بعد أن لم تكن، لأنها لم تزل عالية، وفعل كذلك بمعنى: "حكم وقرر" أو يكون على بابه كذلك بمعنى: "حكم وقرر" أو يكون على بابه ويكون معنى "كلمة الله" شريعته وأحكامه التي فرضها (التحرير والتنوير للطاهر ابن عاشور ٥/٥٠٠، شدرات الذهب دراسة في اللاغة القرآنية لحمود توفيق).

قوله تعالى (ورحمة للذين آمنوا منكم) التوبة: ٦١.

القراءات: (ورحمة): قرأ حمزة بخفض التاء (ورحمة)، عطف على (خير) أي هو أذن خير وأذن رحمة، وقرأ الباقون بالرفع (ورحمة) والمعنى أن النبي صلى الله عليه وسلم مستمع خير وهو رحمة، كما قال تعالى: (وما أرسلناك إلا رحمة للعالمين) (الأنبياء:١٠٧). (الكشف لكي بن أبي طالب ٨٧/٢).

قوله تعالى: (وَبَيَّةَ ٱلْمُعَيِّرُونَ مِنَ ٱلْأَعْرَابِ لِيُوْفَقَ المَّهُ ) التوبة: ٩٠.

القراءات؛ قرأ يعقوب بإسكان العين وتخفيف الدال (المُعُدرُون) من أعدر يعدر، والباقون بفتح العين وتشديد الذال (المُعدُرُون)، ويوحي بمعنى التكلف وأنهم يوهمون أن لهم عدرًا، والاعدر لهم (طلائع البشر لقمحاوي ص ٨١). قوله تعالى: (عَلَيْهِمْ تَأْبِمْ أَالْتَوْبِهُ ) التوبة: ٩٨.

القراءات: قرأ ابن كثير وأبو عمرو بضم السين وقرأ الباقون بفتحها.

المعنى: (الشُّوء) بالضم الأسم وهو الشر والعذاب، و(السَّوْء) بالفتح المصدر ومعناه: الفساد والهلاك، وقيل هما لغتان (حجة القراءات لابن زنجلة ص١٣٩).

وللحديث صلة إن شاء الله، والحمد لله رب العالمين.

المعنى: على قراءة ابن عامر مصدر آمنته المعنى الله المنا الذي هو ضد التخويف، والمعنى أنهم لا يُومِّنون في أنفسهم أي: لا يُعْطُون أمانًا بعد نكثهم وطعنهم، أو لا يوفون لأحد بعهد يعقدونه له، ويبعد أن يكون الإيمان هنا بمعنى الإسلام: لأنه نفاه عنهم في قوله (فقاتلوا أئمة الكفر)، وعلى قراءة الجمهور (لا أيمان) جمع يمين، ودل على ذلك قوله قبل ذلك (إلا أيمان الذين عاهدتهم)، والمعاهدة تكون بالأيمان ومعنى نفي الأيمان عنهم أنهم لا يوفون بها وإن صدرت منهم وثبتت وبذلك قال الشافعي، وحمله أبو حنيفة على حقيقته أن يمين الكافر وحمله أبو حنيفة على حقيقته أن يمين الكافر الكتون يمينًا شرعية (المدر المصون في علم الكتاب المكنون للسمين الحاليي 75/1-70).

قوله تعالى: ( مَا كُنَ النَّمُرِكِيُّ أَنْ يَعَمُرُوا مَسَجِدً أَنَّهُ ) التوبة: ١٧.

القراءات: قرأ ابن كثير وأبو عمرو ويعقوب بالإفراد (مسجد الله)، والمراد به المسجد الحرام الحرام، أو يراد به الجنس والمسجد الحرام صدره ومقدمته، وقرأ الباقون على الجمع (مساجد الله) فيراد به عموم المساجد والمسجد الحرام أولها، أو يُراد به المسجد الحرام خاصة على اعتبار أن كل مكان منه مسجد أو أنه قبلة المساجد وإمامهما (تفسير المحرط المحيط الأبي حيان ٢٤/٥).

قوله تعالى: (يضل به الذين كفروا يحلونه عامًا ويحرمونه عامًا) التوبة: ٣٧.

التقراءات: (يضل): قرأ حفص وحمزة والكسائي وخلف بضم الياء وفتح الضاد (يُضَل)، وقرأ يعقوب بضم الياء وكسر الضاد (يُضِل)، والباقون بفتح الياء وكسر الضاد (يُضَل).

المعنى: الكفار ضالون في أنفسهم، ويُضلون أتباعهم بالنسيء الذي يحلون به ما حرم الله، ويحرمون ما أحل الله ( طلائع البشر لمحمد الصادق قمحاوى ص ٨٠).

قوله تعالى، رَجْكُلُ كَلِمَةُ اللهِ مِنَ اللَّهُ اللهِ مِنَ اللَّهُ اللهِ مِنَ اللَّهُ اللهُ مِنْ اللَّهُ اللهُ مِنْ اللَّهُ اللهُ مِنْ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ اللَّ





إن الحمد لله، تحمده ونستمينه ونستهديه، ونستلهمه سبحانه الرشد والصواب، ونعوذ به من شرور أنفسنا ومن سيئات أعمالنا، وأشهد ألا إله إلا الله وحده لا شريك له، وأشهد أن محمدًا عبده ورسوله صلى الله عليه وسلم.

السّعادة؛ الكل يبحث عنها، السّعادة أعز مطلوب، وأغلى مفقود، وأجمل منشود. السّعادة 
ثمنها غال، السّعادة لها معنى لا يرى بالعين، ولا يقاس بالكم، ولا تحويه الخرائن، 
إنها صفاء نفس، وطمأنينة قلب، وانشراح صدر، وراحة ضمير، نجتهد في حياتنا للوصول 
إليها ولكننا مختلفون بالطريق وبالأسباب الموصلة والمؤدية إلى السّعادة.

البحث عن السُعادة هو ما حرك الإنسان منذ المراحل الأولى من وجوده، وجعله يبتكر الأدوات ويكد في تطويرها، ويكتشف المهارات ويكد في تنميتها، وينتج المعارف والألفاظ، وبحتهد في تدفيقها: باحثًا عن السُعادة.

## فهل استطاع الإنسان فعلاً تحقيق مبتفاه؟ هل نحن حقًا ننعم بالشعادة؟

لا يمكن الإجابة عن ذلك إلا إذا أجبنا عن تساؤلات أخرى واجبة التنفيذ والتوضيح وهي: ما الذي يدل عليه بالضبط لفظ السعادة؟ هل يحمل هذا اللفظ دلالة واحدة بالنسبة للجميع.. أم أن له دلالات كثيرة متباينة ومختلفة؟

وهل تحقيق السّعادة والتمتع بها يمر بالضرورة عبر اللذات الحسية واشباع متطلبات الجسد... أم أنه يمر عبر طريق آخر هو اللذات العقلية وإشباع متطلبات الروح؟

وهل يتعارض البحث عن السّعادة مع العمل وفق الواجب والقيم الأخلاقية أم أنه يتوافق معه ومقتضيه؟

ما السُّعادة؟ وما السبيل إليها؟

#### السعادة

السّعادة في اللغة: مشتقة من فعل وسعد ،! أي فرح واستبشر، والسّعادة هي اليُمن، وهي نقيض النحس والشقاوة، السّعد: هو الرائحة الطيبة.

ومن معانيها: سعد الثرء يسعد سعدًا وسَعَادة: نال الخير فهو سعيد.

والسّعادة في المعجم الوسيط: معاونة الله للإنسان على نيل الخير وتُضاد الشقاوة، الشّعادة جنة الأحلام ومنتهى الآمال، كل البشر ينشدها، وقليل من يدركها، ومع اختلاف العباد ومعايشهم، وتباين وسائلهم وغاياتهم وتنوع لغاتهم وأجناسهم.

ومع افتراق مشاربهم وطموحاتهم، إلا أنهم متفقون على طلب السعادة؛ لتوجعهم من مكابدة الحياة وآلامها، لطمعهم في حياة سعيدة هنيئة لا أحزان فيها ولا هموم.

ونوال السّعادة منحة من الرحمن يهبها لن يشاء من عباده، فمنهم من ينعم في جناها، ومنهم من يحرمها ويعيش في أمانيها، والموفق من هُدي إليها فسلكها وخطا إليها وعمل لها، وجانب ما بضادها مما بحلب له الشقاء.

السعادة الإيمانية متنامية لا متناقصة، تعقبها راحة نفسية، وتوازن فكري، واستقرار عاطفي، وثقة بالنفس، وتفاؤل تجاه الأزمات، ويقين في الله عند الكرب، ونفس متألفة مبدعة؛ لأنها اتصلت بالله.

ولقد سَجِّل اللَّه-عز وجل- أن الأمن النفسي المنشود المدي يطلبه الأفسراد أصحاب الأنفس الطيبة التوابة الأوابة التي تسمو بصاحبها، وتطلع إلى السماء، وتنظر فيها طالبة للسعادة تنظر نظرة في النجوم، وتتطلع لانشراح الصدر قال تعالى: « اللَّينَ مَا مَنْوًا وَلَا بَلِيسُوا إِيمَانَهُم طِلْلِهِ أُولَتِكَ فَيُمُ الْمُنْ وَمُم مَا مُنْوًا وَلَا بَلِيسُوا إِيمَانَهُم طِلْلِهِ أُولَتِكَ فَيُمُ الْمُنْ وَمُم مَا مُنْوًا وَلَا بَعَالَى: « اللَّهِ مُمُ الْمُنْ وَمُم مَا مُنْوًا وَلَا يَعَالَى: « اللَّهِ وَمُم مَا الْمُنْ وَمُم مَا اللّه الللّه اللّه اللّه اللّه اللّه الل

كما أن السّعادة والأمن النفسي مفقودان عند أهل الشرك والظلم والمعاصي، فالسّعادة الحقيقية في القلوب ولا يملأ القلوب ويجمع شعثها إلا محبة الله- عز وجل- والإيمان به، ولهذا قال سبحانه: « مَن النّع مُمّاق مَل مَن مِن الله معادة في اللهداية سَعادة في اللهداية اللهد

القلب في الدنيا، ورضًا في الآخرة.

ولا سُعَادة ولا راحة ولا طمأنينة كراحة وطمأنينة التوحيد والقصد، وحسن الظن، وجميل التوكل عليه، والشعور بطمأنينة القلب بقول النبي صلى الله عليه وسلم من حديث عبدالله بن مسعود: (اللهم إني عبدك ابن أمتك ناصيتي بيدك ماض في حكمك عدل في قضاؤك) وكأن العبد صبًا لما يردد (ماض في حكمك عدل في العبد صبًا لما يردد (ماض في حكمك عدل في قضاؤك).

ولذا بقدر تمام التوحيد والإيمان وكماله، بقدر ما يحصل الأمن والطمأنينة والشعادة يق قلب المؤمن في الدنيا والآخرة: إذ يشرح الله صدر صاحبه ويدخل السرور عليه، أما الشرك- والعياذ بالله- فيوجب الشقاء والضيق في صدر صاحبه كأنما يضعد في السماء.

قال تعالى: ، مَنَن يُود الله أن يَهْدِينُهُ يَنْحُ صَدَّرُهُ الْإِسْلَا وَمَن يُبِو الله أن يَهْدِينُهُ يَنْحُ صَدَّرُهُ الله الله وَمَن يُبَو الله الله صدره الإسلام: فلا يستويان من شرح الله صدره للإسلام: فهو على نور من ربه، ومن كان في ظلمات الشرك والبعد عن ذكر الله فقسا قلبه: فهو في ضلال مبين، قال تعالى: ، أَنَّى تَنَ فَهُو عَلَى نُور مِن زَيْدٌ فَوَيْلُ لِلْفَنِينِةِ فَهُو عَلَى وَرَيْن زَيْدٌ فَوَيْلُ لِلْفَنِينِةِ فَهُو عَلَى نُور مِن رَبّه فَيْلُ لِلْفَنِينِةِ فَهُو عَلَى وَرَيْن زَيْدٌ فَوَيْلُ لِلْفَنِينِةِ فَهُو عَلَى وَرَيْن زَيْدٌ فَوَيْلُ لِلْفَنِينِةِ فَلْ الله في مُنْلُ نُبِينٍ ، (الزمر: مُنْلُ مُبِينِ ، (الزمر: ٢٢).

وليس من كان مَيْتًا في ظلام الشرك فهداه الله بفضله ورحمته، كمن قبع في ظلمات الله بفضله ورحمته، كمن قبع في ظلمات الشرك ليس بخارج منها، قال تعالى: ، أوَّنَ كُنْ مَنْ مُنْ فَا كَنْ مُنْ مُنْ فَا اللَّهُ وَا يَسْفِي مِعْ فِي النَّاسِ كُنْ مَنْ مُنْ فَا اللَّهُ وَا اللَّهُ عَلَيْهِ مِنْ اللَّهُ وَاللَّهُ مَنْ اللَّهُ وَاللَّهُ مِنْ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّالَّالَّا لَا اللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُولُولُوا اللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ

الحياة السعيدة الطيبة التي يتنفس المسلم الصالح والمؤمن العابد فيها أنفاس السُعادة لكي يتنهد زفير الهم هي حياة المؤمنين والصالحين، قال تعالى: ﴿ مِنْ عَبِلْ مَلِكًا



مِن رَحَمِ أَوْ أَنِنَ رَفُو مُؤْمِنٌ فَلَنْجَبِنَتْهُ كَيْوَةً لَيْنَكُ ، (النحل: من الآية ٩٠)؛ أي فلنحيينه حياة

سعيدة حياة الطيبة.

كما أن الالتزام بالعمل الصالح مع الأيمان يضمن للعبد السّعادة، ويدرأ عنه الحزن والهم: «مَنْ مَاسَى مَافَد وَالْتُور الْآخِر وَعَسِلُ مَنْكِمًا فَلاَخُوفُ عَلَيْهِمَ وَلا هُمْ يَعْرَفُونَ » (المائدة: من الأية ٦٩).

ولَقَدْ رَضِي اللّهُ عَنِ الْمُؤْمِدِي إِذَ يَا بِعُونَكَ عَتَ النَّجَرَةِ مَلِمْ مَا فِي فُلُومِهِ مَأْرَلَ السَّكِينَةُ عَلَيْهِمْ وَأَلْبَهُمْ فَتُمَّا فَرِينًا ، (سورة الفتح: ۱۸).

فعلم ما في قلوبهم من إخلاص، من صدق، من تضحية؛ فجعل السُّكينة والسُّعادة في قلوبهم المؤمنة. وسمَاها القرآن الكريم سَكينة، ونحن ينبغي أن نتمسك بهذا المصطلح؛ لذلك قالوا: لا سَعَادة بلا سَكينة، ولا سَكينة بلا إيمان؛ أي لا سَعَادة بلا إيمان.

إن الله يعطي الصحة، والذكاء، والمال، والجمال للكثيرين من خلقه، ولكنه يعطي السُّكينة والسُّعادة بقدر لأصفيائه المؤمنين.

وجدها يوسفُ- عليه الصلاة والسلام- في الجُبَ حين حفظه الله، وفي السجن حين قيل له: وأن مُرك مِن الله على أله موني الله على الله على الحوت في يونس- عليه الصلاة والسلام- في بطن الحوت في ظلمات ثلاث، حين ربط الله على قلبه فقال: وأن لا إله الله الله على قلبه فقال: وأن لا إله الله على الل

ووجدها موسى- عليه الصلاة والسلام- في اليم،

وهو طفلٌ مجرد من كل قوة وحراسة لما أسلمت أمه زمامها وأمرها لربها: «إِنَّا رَاثُورُ الْيَابِ وَعَاعِلُوهُ مِنَ الْمُرْسَانِينَ ، (القصص: ٧)، «لَوْلَا أَنْ رَعِلْنَا عَلَى قَلْهَا لِيَكُونَ مِنْ الْمُرْسِينَ ، (القصص: ١٠).

وجدها أصحاب الكهف في الكهف، حينما افتقدوها في الدور والقصور: «إِنَّهُمْ فِتْكِةٌ مَامَنُواْ رِنْهِدْ وَرُدْتَهُمْ هُدُك ، (الكهف: ١٣).

وَوَجُدها نبينا- عليه الصلاة والسلام- وصاحبه في الفار، والأعداء يتعقبونهما، ويَقُصُون الآثار وَلَا غَنِينَ إِنَّ اللَّهُ مُنَا (التوبة: ٤٠).

ويجدها كل مؤمن أوى إلى ربه يانسًا ممن سواه، قاصدًا بابه وحده من دون كل الأبواب، ففي الحديث: (أنا جليس من ذكرني).

#### 2 Wall

السَّكِينة هي ينبوع السَّعادة الأول، ولكنها شيء لا يرتبط لا بالذكاء، ولا بالعلم، ولا بالصحة، ولا بالغنى، ولا بالخنى، ولا بالجاه، ولا بالغنى، ولا بالبال، ولا بالشهرة، ولا بالجاه، ولا بغير ذلك من متع الحياة الدنيا، إن للسَّكِينة والسَّعادة مصدرًا واحدًا لا ثاني له، هو الإيمان بالله واليوم الأخر.

لَدْدُ رَعِنَ اللهُ عَنِ الْمُؤْمِدِ إِذْ يَلْلِمُونَكَ غَتَ النَّحِرَةِ
 مثلم ما في قُومِ مَ قَالِ التَّكِينَةُ عَلَيْمَ وَأَنْتَهُمْ فَتَمَا فَرِبًا السورة الفتح : 14).

هذا مقالي- مقتص من ورقات كنت أدندن بها لكتابي صناعة السعادة- منك أرجو أن تقرأ مبناه، وتستوعب معناه، ثم تستخلص بعد ذلك فحواه- كما أرجو أخيرًا- أن تتوج قراءتك لمقالي بالتواصل الهادف، والإضافة البناءة، ونشره وشرحه وبثه للجميع.

هذا وصل اللهم وسلم على سيدنا محمد صلى الله عليه وسلم.

## عزاء واجب

توقي إلى رحمة الله تعالى الملازم أول/ محمد عبد الرحمن محمد إسماعيل رحمه الله شقيق فضيلة الدكتور/ جمال عبد الرحمن عضو اللجنة العلمية بالمجلة، وتتقدم أسرة تحرير المجلة واللجنة العلمية بخالص العزاء للأسرة الكريمة، سائلين الله تبارك وتعالى أن يغفر للمتوفى ويرحمه رحمة واسعة. وأن يتجاوز عن سيئاته، ويزيد في حسناته، ويرفع في درجاته، وإنا لله وإنا إليه راجعون.



# الموقع الرسمي والوحيد لمجلة التوحيد



# www.magalet-eltawheed.com









للحصول على الكرتونة الاتصال على الأستاذ / ممدوح عبد الفتاح : مدير قسم الحسابات بالمجلة