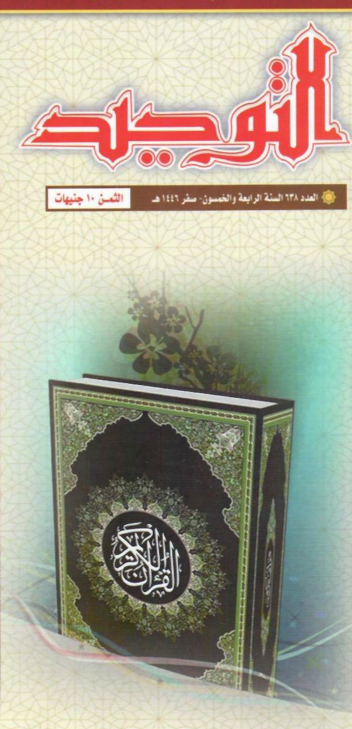
## سحرة البيان وسحرة الثعبان





# الرحمن على العرش استوى

**Upload by: altawhedmag.com** 

مجلة • إسلامية • فقافية • شهرية تصدر عن جماعة أنصار السنة المحمدية 💮 اتعدد ١٦٢٠ السنة الرابعة والخمسون- صفر 1331 هـ

يمن ١٠ جنيهان

رئيس مجلس الإدارة والمشرف العام على مجلة التوحيد فضيلة الشيخ أحمد يوسف عبد المجيد







صاحبة الامتياز جمعية أنصار السنة المحمدية

#### الاشتراك السنوي

 ١- يق السداخيل سيعر الاشتراك السنوي للفرد (عسدد نسيخة واحسدة من المجلة على عنوان المشيترك)
 ٢٠٠ جنيه سنويا.

للتواصيل: واتسباب: ۱۰۰۲۷۷۸۸۲۳۲

٢- في الخارج ما يعادل
 ٨٠ دولاراً أو ٤٠٠ ريال
 سعودى بالجنيه المصري.

نقدم للقارئ الكريم كرتونة كاملة تحوي ٥١ مجلدًا من مجلدات مجلة التوحيد عن ٥١ سنة كاملة

#### رثيس التحرير،

### مصطفى خليل أبوالمعاطي



#### رئيس التحرير التنفيذي:

حسين عطا القراط

#### الإخراج الصحفي:

أحمد رجب محمد

#### ثمنالنسخة

مصر ۱۰ جنیهات ، السعودیة ۱۲ ریالاً ، الإمارات ۱۲ درهما ، الکویت ۱ دینار ، المغرب دولاران أمریکیان ، الأردن ۱ دینار ، قطر۱۲ ریالاً ، عمان اریال عمانی ، أمریکا ٤ دولارات ، أوروبا ٤ یورو

إدارة التحرير

۸ شارع قولة عابدين. القاهرة ت:۲۳۹۳۲۵۱۷ ـ فاكس ۲۳۹۳۲۵۱۷

البريد الإلكتروني || MGTAWHEED@HOTMAIL.COM

## فهرس العدد

| Y   | افتتاحية العدد فضيلة الشيخ أحمد يوسف عبد المجيد               |
|-----|---------------------------------------------------------------|
| ٥   | باب التفسير د. عبد العظيم بدوي                                |
| ٨   | باب العقيدة د. عبد الله شاكر                                  |
| -11 | التكييف الفقهي لأسهم الشركات المساهمة د. أيمن خليل            |
| 14  | الدعاء في الصلاة د. جمال المراكبي                             |
| 71  | من أساليب التربية الشيخ عادل شوشة                             |
| 75  | منزلة الصلاة في الإسلام الشيخ صلاح نجيب الدق                  |
| YA  | فقه التعامل مع القرآن الكريم د. محمد حامد                     |
| 77  | واحة التوحيد د.علاء خضر                                       |
| ٣٤  | السياق وتنوع أوصاف العذاب في القرآن الكريم د. عبد الرحمن فودة |
| ۳۷  | سحرة البيان وسحرة الثعبان د. أحمد بن سليمان أيوب              |
|     | علامات محبة الله تبارك وتعالى وثمراتها                        |
| ٤٠  | عبد العزيز مصطفى الشامي                                       |
| 27  | الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر الشيخ أسامة سليمان، رحمه الله |
| 10  | تحذير الداعية من القصص الواهية الشيخ علي حشيش                 |
|     | الألفاظ الموهمة في باب الصفات بين الإجمال والاستفصال          |
| ٤٩  | د. محمد عبد العليم الدسوقي                                    |
| 70  | فاعلم أنه لا إله إلا الله الشيخ إبراهيم حافظ رزق              |
| 70  | الغفلة عن صلاة الفجر الشيخ صلاح عبد الخالق                    |
| 09  | نعمة النطق الشيخ عبده أحمد الأقرع                             |
|     |                                                               |

مولد الحسن بن على رضى الله عنهما

۱۲۰۰ جنیه ثمن الکرتونة للأفراد والهیئات والمؤسسات داخل مصر و ۳۰۰ دولار خارج مصر شاملة سعر الشحن

منفذ البيع الوحيد بمقر مجلة التوحيد الدور السابع

**Upload by: altawhedmag.com** 

د. سيد عبد العال

الشيخ/ أحمد يوسف عبد الجيد المجلد الم

الحمد لله الذي ليس كمثله شيء وهو السميع البصير، والصلاة والسلام على البشير النذير، وعلى آله وأصحابه أجمعين، وبعدُ:

فإن من أصول اعتقاد أهل السنة أن الله تعالى مستوعلى العرش بلا تشبيه ولا تكييف، وبما يليق بجلاله سبحانه وتعالى، وأنه غني عن العرش، فالعرش من مخلوقاته. وهذا الاعتقاد دلت عليه نصوص القرآن صراحة في مواضع سبعة:

١- وإكَ رَبَّكُمُ اللهُ الَّذِي خَلَقَ السَّمَوَتِ وَالْأَرْضَ فِي سِنَّةِ أَيَامِ ثُمَّ السَّمَوَىٰ عَلَ الْعَرْقِ يُعْفِى اللَّيلَ النَّهَارَ يَطْلُبُهُ حَيْبِنًا وَالشَّمْسَ وَالْقَمَرَ وَالنَّحْمَ مُسَخِّرَتٍ بِأَمْرِهِ أَلَا لَهُ الْقَالَى وَالْأَمْرُ تَبَارَكَ اللهُ رَبُّ الْمَالِمِينَ ، وَالْقَمَرَ (سورة الأعراف: الأية ٤٥).

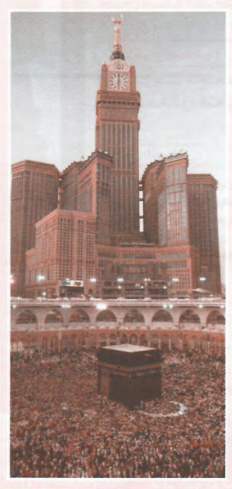
٢- « إِنَّ رَيَّكُو اللهُ الَّذِي خَلَقَ السَّنوَتِ وَالْأَرْضَ فِي سِتَّةِ أَيَّامٍ ثُمَّ اسْتَوَىٰ عَلَ الْمَرْقِيُّ يُدَيِّرُ الْأَمْرِ مَّا مِن شَفِيعٍ إِلَّا مِنْ بَعْدِ إِذْنِيَّةٍ. ذَلِكُمُ اللهُ رَيُّكُمُ اللهُ رَيُّكُمُ مَا عَن شَفِيعٍ إِلَّا مِنْ بَعْدِ إِذْنِيَّةٍ. ذَلِكُمُ اللهُ رَيُّكُمُ اللهُ رَيُّكُمُ مَا عَنْ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ ا

٣- « الله الذي رَفَعَ السَّمَوَتِ بِفَيْرِ عَمْدِ نَرَوْنَهَا ثُمُّ السَّمَوَىٰ عَلَى الْفَرْشِ وَسَخَرَ الشَّمْسَ وَالْفَمَرُ كُلُّ يَغِرِى لِأَجَلِ تُسَمَّىٰ يُدَيِّرُ الْأَمْرَ يُفْضِلُ الْآينَتِ لَمَلَكُمْ الشَّمْرَ يُفْضِلُ الْآينَتِ لَمَلَكُمْ لِيَةَ إِنْ رَبِكُمْ نُوفِتُونَ » (سورة الرعد: الآية ٢ ).

٤- «اَلرَّحْنُ عَلَى ٱلْمَرْشِ ٱسْتَوَىٰ » (سورة طه: الآية ٥).

٥- « اللَّذِى خَلَقَ السَّمَوَتِ وَالْأَرْضَ وَمَا يَنَهُمُنَا فِي سِنَّةِ أَبَّامِ ثُمَّ اسْتَوَىٰ
عَلَى ٱلْمَرْشِ ٱلرَّحْمَنُ مُسَثّلٌ بِهِ خَبِيرًا » (سورة الفرقان: الآية
٥٥)

٦- « اللهُ الَّذِي خَلَقَ السَّمَوَاتِ وَٱلْأَرْضَ وَمَا بَيْنَهُمَا فِي سِنَّةِ أَيَّامِ ثُرَّ السَّمَوَاتِ وَٱلْأَرْضَ وَمَا بَيْنَهُمَا فِي سِنَّةِ أَيَّامٍ ثُرَّ السَّمَوَانَ عَلَى ٱلْعَرْقِيِّ مَّا لَكُمْ مِن دُونِهِ. مِن وَلِيِّ وَلَا شَفِيعٍ أَفَلا نَتَذَكَّرُونَ »



صفر ١٤٤٦ هـ- العدد ٦٣٨ السنة الرابعة والخمسون

(سورة السجدة: الآية ٤).

٧- وهُو الَّذِى خَلَقَ السَّمَوَتِ وَالْأَرْضَ فِي سِنَّةِ أَيَّامٍ ثُمُّ السَّوَى عَلَى الشَّهِ اللَّهِ عَلَى السَّمَةِ فَا اللَّهِ عَلَى الشَّمَةِ فَا اللَّهِ عَلَى الشَّمَةِ فَا اللَّهِ عَلَى الشَّمَةِ فَا اللَّهِ عَلَى الشَّمَةِ فَا اللَّهُ مِمَا مَعْمَلُونَ بَصِيرٌ ، وَمَا يَعْرُجُ فِيهَا وَعَا يَعْمَلُونَ بَصِيرٌ ، وَمَا يَعْمُحُ فَيها وَعَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللْهُ عَلَى اللْهُ عَلَى اللْهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللْهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللْهُ عَلَى الْمُؤْمِنِ عَلَى اللْهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى الللْهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللْهُ عَلَى اللْهُ عَلَى اللْهُ عَلَى اللْهُ عَلَى اللْهُ عَلَى الْمُعَلِّلُولُ اللْهُ عَلَى الْمُعْمِقِ عَلَى الْمُعْمِقِيلُولُولُ الْمُعْمِقُولُ عَلَى الْمُعْمِقِيلُولُ الْمُعْمِقُولُ عَلَى الْمُعْمِقُولُ الْمُعْمِقُولُ الْمُعْمِقُولُ الْمُعَلِّلِي الْمُعْمِقُلُولُ الْمُعْمِقُولُ عَلَيْمُ عَلَمْ عَلَمْ عَلَى الْمُعْ

وهذه الآيات اشتملت على صفات لله تعالى ليست لغيره، وهي صفات دالة على قدرته وكماله.

والاستواء في لغة العرب معناه: العلو والارتضاع، كما ذكر ذلك علماء اللغة، ومن ذلك ما ساقه ابن منظور في السان العرب، وأن الاستواء: العلو، قال في معنى «الرَّحْمَنُ عَلَى الْعَرْشِ اسْتَوَى»: قال داود

بن علي الأصبهاني: كنت عند ابن الأعرابي فأتاه رجل، فقال: ما معنى الرحمن على العرش استوى؟ فقال ابن الأعرابي: هو على عرشه كما أخبر، فقال: يا أبا عبد الله، إنما معناه

استولى، فقال ابن الأعرابي: ما يُدريك، العرب لا تقول استولى على الشيء حتى يكون له مضاد، فأيهما غلب فقد استولى. (باب الواو والياء من المعتل، فصل السين المهملة)

وعند تفسير الاستواء قال ابن كثير رحمه الله: للناس في هذا المقام مقالات كثيرة جدًا، وإنما يُسلَك في هذا المقام مذهب السلف الصالح؛ مالك، والأوزاعي، والنووي، والليث بن سعد، والشافعي، وأحمد بن حنبل، واسحاق بن راهويه، وغيرهم من أثمة المسلمين قديمًا وحديثًا، وهو إجراء ما جاء في ذلك من غير تكييف ولا تشبيه ولا تحريف ولا تعطيل ولا تمثيل، والظاهر المتبادر إلى أذهان المشبهين منفي عن الله، فإن الله لا يشبهه أحد من خلقه، «لَيْسَ كَمِنْهِ فَمَنَ النَّهِ لا يشبهه أحد من خلقه، «لَيْسَ كَمِنْهِ فَمَنَ المُعْمَلُ الأَمْمَة -منهم (الشورى: ١١)، بل الأمر كما قال الأثمة -منهم (الشورى: ١١)، بل الأمر كما قال الأثمة -منهم

نُعيم بن حماد الخزاعي؛ شيخ البخاري-: "مَن شبّه الله بخلقه فقد كفر، ومن جحد ما وصف الله به نفسه فقد كفر، وليس فيما وصف الله به نفسه ولا رسوله تشبيه"، فمن أثبت لله تعالى ما وردت به الآيات الصريحة والأخبار الصحيحة على الوجه الذي يليق بجلال الله تعالى، ونفى عن الله تعالى النقائص؛ فقد سلك سبيل الهدى.

ومما ورد على لسان الصادق المصدوق -صلى الله عليه وسلم- في صحيح مسلم من حديث أبي هريرة، قال: قال رسول الله -صلى الله عليه وسلم: 

«وَالَّذِي نَفْسِي بِيَدِهِ مَا مِنْ رَجُلِ يَدْعُو امْرَأَتَهُ إِلَى

فراشها فتأبَى عَلَيْهِ إِلاَّ كَانَ الَّـذِي فِي السَّمَاءِ سَـاخِطًا عَلَيْهَا حَتَّى يَرْضَى عَنْهَا».

وفي صحيح مسلم من حديث أبي هريرة أن رسول الله -صلى الله عليه

وسلم- قال: ﴿ يَتَعَاقَبُونَ فِيكُمْ مَلاَئِكَةٌ بِاللَّيْلِ وَمَلاَئْكَةٌ بِالنَّهَارِ، وَيَجْتَمِعُونَ فِي صَلاَة الْفَجْرِ وَصَلاَة الْعَصْرِ، ثُمَّ يَعْرُجُ الَّذِينَ بَاتُوا فِيكُمْ فَيَسْأَلُهُمْ رَبُّهُمْ -وَهُو أَعْلَمُ بِهِمْ-: كَيْفَ تَرَكْتُمْ عِبَادِي؟ فَيَقُولُونَ: تَرَكْنَاهُمْ وَهُمْ يُصَلُّونَ، وَأَتَيْنَاهُمْ وَهُمْ يُصَلُّونَ،.

هذا، وقد ورد في الكتاب العزيز ما يدل صراحة على علو رب العباد سبحانه في مواضع كثيرة، منها قوله تعالى: « مَثَرُعُ الْمَلَيَّكِكَةُ وَالرُّرُعُ إِلَيْهِ فِي يَوْمِ كُانَ فَوله تعالى: « مَثَرُعُ الْمَلَيِّكِكَةُ وَالرُّرُعُ إِلَيْهِ فِي يَوْمِ كُانَ مِقَدَارُهُ خَيْبِينَ آلْفَ سَنَةِ (المعارج: ٤)، وقوله سبحانه: « إِذْ قَالَ اللهُ يَعِينَى إِنْ مُتَوَيِّكَ وَرَافِعُكَ إِنَّ » (آل عمران: ٥٥)، وقوله سبحانه في شأن عبده ورسوله عيسى عليه السلام: « بَل زَفَعَهُ آللهُ إِلَيْهُ وَكُانَ اللهُ عَيْرًا عَكِياً » (النساء: ١٥٨).

وفي كل هذه النصوص وغيرها يقول الشيخ تقي الله الله الله المناوي: "أصل الدين ابن تيمية رحمه الله في الفتاوي: "أصل

صفر ١٤٤٦ هـ- العدد ١٢٨ السنة الرابعة والخمسون

الاستواء في لغة العبرب معناه:

العلبه والأرتفاع، كمنا ذكر ذلك

علماء اللغة.

الاستواء على العرش ثابت بالكتاب والسنة واتفاق سلف الأمة وأثمة السنة، بل هو ثابت في كل كتاب أنزل على كل نبي أُرسل، وكيف يُنكر على من يقول؛ إن الله في السماء، وقد أقر ذلك رسول الله صلى الله عليه وسلم كما في حديث مسلم، لما سأل الجارية؛ أين الله؟ قالت؛ في السماء، فلم يُنكر عليها، وكان ذلك بحضرة بعض أصحابه، رضوان الله عليهم، وقال: «اعتقها؛ فانها مؤمنة ...

وقد اطلعت على رسالة في إثبات الاستواء والفوقية لوالد إمام الحرمين الجويني، المتوفى ٢٣٨ه قال فيها: «ومن لا يعرف وجهة معبوده تكون الجارية راعية الغنم أعلم بالله منه، فإنها قالت: في السماء. عرفت بأنه على السماء، فإن "في" تأتي بمعنى على كما في قوله تعالى: مَنْ مُونَى في الأَرْضُ ، (المائدة: كما في قوله تعالى: مَنْ مُؤْنِي في الأَرْضُ ، (المائدة: ٢٦)، أي: على الأرض، وقوله: والمنظم ومن لا المنفود وجهة معبوده فإنه لا يزال مظلم القلب لا يعرف وجهة معبوده فإنه لا يزال مظلم القلب لا يستنير بأنوار المعرفة والإيمان،

وقد اشتهر عن الإمام مالك، إمام دار الهجرة الأثر المبين لحقيقة الاستواء، وهو أصرح صحيح مرويً من طرق عديدة، رواه عنه خلق كثير، منهم جعفر بن عبد الله، قال: كنا عند مالك بن أنس، فجاء رجل فقال: يا أبا عبد الله: الرَّحْمَنُ على الْعَرْشِ اسْتَوَى، كيف استوى؟ فما وجد مالك من شيء، ما وجد من مسألته، فنظر على الأرض وجعل ينكت بعوده في يده حتى علاه العرق، ثم رفع رأسه ورمى بالعود، وقال: "الكيف منه غير معقول، والاستواء منه غير مجهول، والإيمان به واجب، والسؤال عنه بدعة". وأمر به فأخرج.

ورحم الله الشيخ الدكتور محمد جميل غازي، عضو المجلس الأعلى للشؤون الإسلامية؛ حيث قال عند تفسيره لآية الاستواء في سورة الأعراف؛ "إن الاستواء معناه العلو، وليس هناك كلمة أبشع

من كلمة "كيف" أن يُسْأل بها عن الله، إذا قال الله عن بعض خلقه: ﴿ مَا مَنَّا مَنَّا مَرَّا مَدَّ رَبُّ إِلَّا مَنَّ ، (المدثر: ٣١)، وإذا كان الإنسان لا يستطيع أن يسأل عن نفسه بكيف: كيف أسمع؟ كيف أبصر؟ وكيف لا أدرى؟ ولما فُتح على الناس هذا الباب (كيف) فتح باب جدل على الأمة، وخرج على الناس من بين قرنى شيطان علم سموه "علم الكلام"، وله من اسمه نصيب، فهو كلام في كلام، وجدل في جدل". ونخلص من ذلك أن العلم رحم بين أهله، وأن الاعتقاد بعلو الله تعالى إنما هو علو يليق به سبحانه، وأن استواءه على عرشه ليس كاستواء المخلوق. فهو سيحانه على عرشه وهو غير محتاج اليه، وكما أن ذاته سبحانه لا تشبه الذوات؛ « ليس كَمِثْلُه شَيْءٌ ، ، وَلَمْ يَكُن لُهُ كَفُوا أَحَدٌ ، فإن صفاته سبحانه معلومة من حيث المعانى لا من حيث الكيفية، وهذا مذهب السلف الأوائل من هذه الأمة، وأدلتهم أجلي من الشمس في وضح النهار. وإن قيل: إن العلو علا مكانه، وأن الاستواء استيلاء؛ فماذا يقال في مثل قوله تعالى: ﴿ قُلْ مُزَّلُّمُ رُوحُ ٱلْفُدُسِ مِن زُمُّكَ مَا لَحُنَّى (النحل: ١٠٢)، وقوله: « نَزُلُ بد الرُّحُ الْأُمِينُ ، (الشعراء: ١٩٣)؟

وليس من الإنصاف أن يُتَهم من يتمسك بنصوص القرآن والسنة وكلام أهل العلم بأنهم يريدون الفرقة بين المسلمين، ولماذا الأنهم يُنزَهون ربهم عن أن يُوصَف بما لم يصف به نفسه، أو وصفه به رسوله صلى الله عليه وسلم، كما أن هذا المعتقد ليس معناه تشبيه الله تعالى بخلقه، أو أنه حل في مكان أو شيء من الحوادث.

تعالى الله عما يقولون علوًا كبيرًا، فلا تعطيل ينفي الصفات عنه، ولا تمثيل بصفات الخلق مثله. وينفي الصفات الخلق مثله. وسُبُحَنَ رَبِّكَ رَبِّ الْمِنْرَةُ عَمَّا بَعِيلُونَ أَنَّ وَسَلَمُ عَلَ اللهِ اللهِ وَسَلَمُ عَلَ اللهِ اللهِ وَسَلَمُ عَلَ اللهِ اللهِ وَسَلَمُ عَلَ اللهِ اللهِ وَاللهِ وَاللهُ وَاللهِ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهِ وَاللّهُ وَاللّهُولِ وَلّهُ وَاللّهُ وَلِي اللّهُ وَلّهُ وَاللّهُ وَلّهُ وَلّهُ وَ

صفر ۱۴۴۲ هـ- العدد ۱۲۸ السنة الرابعة والخمسون

# سُورَة السَّجَدَة سُورَة السَّجَدَة

### سورة السجدة



قال الله تعالى: ﴿ قُلْ بَنُوفَكُمْ مَلُكُ ٱلْمَوْتِ ٱلَّذِي وُكِلَ بِكُمْ ثُمَّ إِلَى رَبِّكُمْ مُنَا الله تعالى: ﴿ قُلْ بَنُوفَكُمْ مَلَكُ ٱلْمَوْتِ ٱلَّذِي وُكِلَ بِكُمْ ثُمَّ إِلَى رَبِّكُمْ مُرَّتِنَا وَسَمِعْ عِندَ رَبِهِ مِ رَبِّنَا أَنْهُ مُوفِئُونَ أَنَّ وَلَوْ شِئْنَا لَا يَسْنَا أَنْهُ مُوفِئُونَ أَنَّ وَلَوْ شِئْنَا لَا يَسْنَا لَا يَسْنَا أَنْهُ مُوفِئُونَ أَنَّ وَلَا شِينَا اللهُ اللهُ

الحمد لله، والصلاة والسلام على رسول الله، وبعد: صفّةُ التّوَكُ:

وَقُلْ بِنَوْفَنَكُمْ مَلَكُ ٱلْمَوْتِ ٱلَّذِى وُكِلَ بِكُمْ ثُمَّ إِلَى رَبِّكُمْ تُرْجَعُونَ (السجدة: ١١).:

يَقُولُ تَعَالَى لِنَبِيهِ صلى اللهِ عليه وسلم؛ قُلُ يَا نَبِينَا لِمُنْكِرِي الْبَعْثِ، إِنَّ اللهَ تَعَالَى وَكُلَ بِقَبْضِ نَبِينَا لِمُنْكُرِي الْبَعْثِ، إِنَّ اللهَ تَعَالَى وَكُلَ بِقَبْضِ أَزُوا حِكُمْ مَلَكَا، يَتَوَقَاكُمْ إِذَا انْتَهَتْ آجَالُكُمْ، « وَمَا كُنُ لِنَفْسِ أَن تَمُوتَ إِلَّا بِإِذَنِ اللّهِ كِلَنَبًا مُؤَجِّلاً » (آل عمران 180)، « فَإِذَا جَاتَ أَجَلُهُمْ لَا يَتَتَأْخِرُونَ سَاعَةٌ وَلَا عمران 180)، « فَإِذَا جَاتَ أَجَلُهُمْ لَا يَتَتَأْخِرُونَ سَاعَةٌ وَلَا يَسَنَقْبِهُونَ » (الأعراف: ٣٤).

وَهَكَذَا نَسَبَ اللّه تَعَالَى التَّوَيُّ إِلَى مَلَكَ الْـُوْتِ،
وَنَسَبَهُ فِي آيَة ثَانِيَة إِلَى الْمُلاَئكة، فَقَالَ: ﴿ حَقَّ إِذَا
جَةَ أَعَدُكُمُ ٱلْمَوْثُ تُوَقَّفُهُ رُشُكُ وَهُمْ لَا يُمُرِّطُونَ ، (الأنعام:
(١٦)، وَنَسَبَهُ فِي آيَة ثَالِثَة إلَيْه عز وجل، فَقَالَ: ﴿ أَنَّهُ
يَوْقَى ٱلْأَنْفُسَ حِينَ مُوتِهِا وَالَّتِي لَمْ تَمُتُ فِي مَنَامِها ...
يَوْقَى ٱلْأَنْفُسَ حِينَ مُوتِها وَالَّتِي لَمْ تَمُتُ فِي مَنَامِها ...
(الزمر: ٤٢).

وَالْجَمْعُ بَيْنَ هَذِهِ الآيَاتِ: أَنَّ اللَّهِ تَعَالَى هُوَ الَّذِي

### المساد العظيم بدوي

يَتُوفَّى الأَنْفُسَ حِينَ مَوْتِهَا، لأَنْـهُ اللَّذِي قَضَى وَقَدَّر، وَأَذِنَ للْمَلاَئكَة بِه. وَمَلَكُ اللَّوْت هُوَ الَّذِي يَقْبِضُ الأَنْفُس بِأَمْر اللَّه، وَلْلَك الْمُوْت مُسَاعدُونَ مَنَ الْلَائكَة. يَنْزلُونَ قَبْلُهُ بِالْكَفَنِ الْمُنَاسِبِ لتَلْكَ النَّفْسِ التَّلْكَ النَّفْسُ اللَّهُ اللْمُلْمُ اللْمُلْعُلِمُ اللَّهُ الْمُلْمُ الْمُعْلِمُ اللَّهُ الْمُلْعُلِمُ اللَّهُ ا

وَقَدُ بِينَ النّبِيُ صلى اللّه عليه وسلم كَيْفَ تَتَوَفّى الْلَائِكَةُ بِنِي آدَمَ فِي حَدِيثِ طَوِيلِ، رَوَاهُ أَحْمَدُ وَأَبُو دَاوَدَ وَغَيْرُهُمَا، عَنِ الْبَرَاءِ بَنِ عَازِبِ رضي الله عنه قَالَ: خَرَجْنَا مَعَ النّبِي صلى الله عليه وسلم في جَنَازَة رَجُلِ مِنَ الأَنْصَارِ، فَانْتَهَيْنَا إلَى الله عليه الْقَبْر وَلّا يُلْحَدُ، فَجِلَس رَسُولُ الله صلى الله عليه وسلم وجَلسنا حَوْلهُ كَأَنَ عَلى رُءُوستنا الطّيْر، وَفي وسلم وجَلسنا حَوْلهُ كَأَنْ عَلى رُءُوستنا الطّيْر، وفي يَده عُودٌ يَنْكُتُ بِهِ في الأَرْض، فَرَقعَ رَأْسَهُ فَقَالَ: واسْتَعِيدُوا بِاللّهِ مَنْ عَذَابِ الْقَبْرِ». مَرَّتَيْنَ أَوْ ثَلاْثاً ثُمْ قَالَ: وَانْ الْعَبْد الْمُؤْمَنَ إِذَا كَانَ في انْقطاع مَنْ ثَمْ قَالَ: وَانْ الْعَبْد الْمُؤْمَنَ إِذَا كَانَ في انْقطاع مَنْ

الدُّنْيَا وَاقْبَالُ مِنَ الأَخْرَةِ، نَزَلَ الَّيْهِ مَلَائِكَةٌ مِنَ السَّمَاء بِيضُ الْوُجُود، كَأَنَّ وُجُوهَهُمُ الشَّمْسُ، مَعَهُمْ كَفَنُ مِنْ أَكْفَانِ الْجَنَّةِ، وَحَنُوطٌ مِنْ حَنُوطِ الْحَنَّةِ، حَتَّى يَجُلسُوا مِنْهُ مَدَّ الْيَصَرِ، ثُمَّ يَحِيءُ مَلَكُ الْمُوْت عليه السلام حَتَّى يَجُلسَ عنْدَ رَأْسِه، فَيَقُولُ: أَيَّتُهَا النَّفْسُ الطَّيْبَةُ! اخْرُجِي إِلَى مَغْضَرَة مِنَ اللَّهِ وَرِضُوَانِ، قَالَ: فَتَخْرُجُ تَسِيلُ كَمَا تَسِيلُ الْقَطْرَةُ منُ فِي السُّقَاءِ، فَيَأْخُذُهَا، فَإِذَا أَخَذَهَا لَمْ يَدَعُوهَا فِي يَده طَرْفَةَ عَيْن حَتَّى يَأْخُذُوهَا، فَيَجْعَلُوهَا فِيْ ذَلِكَ الْكَفَنِ، وَفِي ذَلِكَ الْحَنُوطِ، وَيَخْرُجُ مِنْهَا كَأَطْيَبِ نَفْحَة مسْكَ وُجِدَتُ عَلَى وَجُه الأَرْضِ. قَالَ: فَيَضُعَدُونَ بِهَا، فَلاَ يَمُرُونَ-يَعْني بِهَا- عَلَى مَلاً مِنْ الْلَائكة إلا قَالُوا: مَا هَذَا الرُّوحُ الطَّيْبُ؟ فَيَقُولُونَ: فَلاَنُ بُنُ فَلاَنِ، بِأَحْسَنِ أَسْمَائِهِ الَّتِي كَانُوا يُسَمُّونَهُ بِهَا فِي الدُّنْيَا، حَتَّى يَنْتَهُوا بِهَا إِلَى السَّمَاء الدُّنْيَا، فَيَسْتَفْتَحُونَ لَهُ، فَيُفْتَحُ لَهُمْ، فَيُشَيِّعُهُ مِنْ كُلِّ سَمَاء مُقَرِّبُوهَا إِلَى السَّمَاءِ الْتِي تَلِيهَا، حَتَّى يُنْتَهَى بِه إِلَى السَّمَاءِ السَّابِعَةِ، فَيَقُولُ اللَّهِ عِزْ وجِلِ: اكْتُنُوا كتَّابَ عَبْدي فِي عَلْيُينَ وَأَعِيدُوهُ إِلَى الأَرْضِ، فَانْي مَنْهَا خَلَقْتُهُمْ، وَفِيهَا أَعِيدُهُمْ، وَمِنْهَا أَخْرِجُهُمْ تَارَةٌ أَخْرَى. قَالَ: فَتُعَادُ رُوحُهُ فِي جَسَده، فَيَأْتِيهُ مَلْكَان، فَيْجِلسَانِهِ فَيقُولانَ لَهُ: مَنْ رَبُّكَ؟ فَيَقُولُ: رَبِّي اللَّهِ. فَيَقُولاًن لَهُ: مَا دينُكَ؟ فَيَقُولُ: دينيَ الاسْلامُ. فَيَقُولانَ لَـهُ: مَا هَـذَا الرَّجُلُ الَّذِي بُعثُ فِيكُمْ؟ فَيُقُولُ؛ هُوَ رَسُولُ اللَّهِ. فَيَقُولاَن لَهُ: وَمَا عَلَمْكُ؟ فَيْقُولُ: قَـرَأْتُ كَتَابَ اللَّهِ فَآمَنْتُ بِـهِ وَصَدَقَتُ. فَيُنَادِي مُنَادِ فِي السَّمَاءِ: أَنْ صَدَقَ عَبْدِي، فَأَفُرِشُوهُ مِنَ الْجَنَّةِ، وَأَلْبِسُوهُ مِنَ الْجَنَّةِ، وَافْتَحُوا لَهُ بِابِأَ إِلَى الْجِنَّةِ. قَالَ: فَيَأْتِيهُ مِنْ رَوْحِهَا وَطِيبِهَا، وَيُفْسَحُ لُهُ فِي قَبْرِه مَدُ بَصَرِه، قَالَ: وَيَأْتِيه رَجُلُ، حَسَنُ الْوَجُه،

مَنْ أَنْتَ؟ فَوَجُهُكَ الْوَجُهُ يَجِيءُ بِالْخَيْرِ؟ فَيَقُولُ: أَنَا عَمَلُكَ الصَّالِحُ. فَيَقُولُ: رَبٌ أَقِمِ السَّاعَةَ حَتَّى أَرْجِعَ إِلَى أَهْلِى وَمَالِى.

قَالَ: وَإِنَّ الْعَبْدَ الْكَافِرَ إِذَا كَانَ فِي انْقَطَاعِ مِنَ الدُّنْيَا وَإِقْبَالَ مِنَ الآخِرَةِ، نَزَلَ إِلَيْهِ مِنَ السِّمَاءِ مَلاَئكُةً. سُودُ الْوُجُوهِ، مَعَهُمُ الْنُسُوحُ، فَيَجُلسُونَ مِنْهُ مَدَّ الْبَصَرِ، ثُمَّ يَجِيءُ مَلَكُ الْمُؤْتَ حَتَّى يَجُلسَ عَنْدَ رَأُسِهِ، فَيَقُولُ: أَيَّتُهَا النَّفْسُ الْخَبِيثُةُ! اخْرُجِي إِلَى سَخْطُ مَنَ اللَّهِ وَغُضَبِ. قَالَ: فَتُفَرِّقُ فِي جَسَده، فَيَنْتَزِعُهَا كَمَا يُنْتَزَعُ السَّفُودُ مِنَ الصُّوفِ الْبَلُولِ، فَيَأْخُذُهَا، فَإِذَا أَخَذُهَا لَمْ يَدَعُوهَا فِي يَده طَرْفَةً عَيْن حَتَّى يَجْعَلُوهَا فِي تَلْكَ الْمُسُوح، وَيَخْرُجُ منْهَا كَأَنْتَن ربح جيفَة وُجِدَتُ عَلَى وَجُه الأَرْضِ، فَيَصْعَدُونَ بِهَا، فَلاَ يَمُرُونَ بِهَا عَلَى مَلاَ مِنَ الْمُلاَئِكَةَ إِلاَّ قَالُوا: مَا هَذَا الرُّوحُ الْخَبِيثُ؟ فَيَقُولُونَ: فُلاَنُ يُنْ فُلاَن، بِأَقْبَحِ أَسُمَائِهِ الَّتِي كَانَ يُسَمِّى بِهَا فِي الدُّنْيَا، حَتَّى يُنْتَهَى بِهِ إِلَى السَّمَاءِ الدُّنْيَا، فَيُسْتَفْتَحُ لَهُ فَلا يُفْتَحُ لَهُ ، ثُمَّ قَرَأَ رَسُولُ اللَّه صلى اللَّه عليه وسلم: إِنَّ ٱلَّذِيكَ كَذَّبُوا مِعَائِدِينَا وَٱسْتَكْمَرُوا عَنْهَا لَا ثُفْنَتُم لَكُمْ ٱلوَّبُ السَّمَاةِ وَلا يَدْخُلُونَ ٱلْحَنَّةَ حَقَى يَلِعَ الْجَعَلُ فِي سَعَ الْحَيَالِمُ وَكُذَالِكَ غَرَى ٱلْمُعْمِينَ ، (الأعراف: ٤٠). ، فَيَقُولُ الله عز وجل: اكْتُيُوا كتَابَهُ فِي سِجِّين، فِي الأَرْضِ السُّفْلَي، فَتُطْرَحُ رُوحُهُ طَرُحاً .. ثُمَّ قَرَأَ: «رَمَن نُسْرِكُ بِأَلَّهُ نَكَأَنُّهَا خُرَّ مِنَ ٱلسُّمَاءِ فَتَخَطَفُهُ ٱلطَّيْرُ أَوْ نَهْوى بِهِ ٱلرَّبِحُ فِي مَكَانِ مِن (الحج: ٣١). ﴿ فَتُعَادُ رُوحُهُ فِي جَسَدِهِ، وَيَأْتِيه مَلَكَانَ فَيُجُلسَانِهِ، فَيَقُولاَنِ لَهُ؛ مَنْ رَيُّكَ؟ فَيَقُولُ: هَاهُ! هَاهُ! لاَ أَدْرى. فَيَقُولاَن لَهُ: مَا دِينُكَ؟ فَيَقُولُ: هَاهُ! هَاهُ! لاَ أَدْرِي. فَيَقُولاَن لَهُ: مَا هَذَا الرَّحُلُ الَّذِي يُعِثُ فيكُمْ؟ فَيَقُولُ: هَاهُ! هَاهُ! لاَ أَدْرِي. فَيُنَاد مُنَاد مِنَ السِّمَاءِ: أَنْ كَذَبَ، فَافْرِشُوا لَهُ مِنَ النَّارِ، وَافْتَحُوا للهُ بَابِاً إِلَى النَّارِ، فَيَأْتِيهِ مِنْ حَرِّهَا وَسَمُومِهَا، وَيُضَيِّقُ عَلَيْهِ قَبْرُهُ حَتَّى تَخْتَلفَ فيه أَضْلاَعُهُ،

صفر ۱۶۶۱ هـ - العدد ۱۲۸ السنة الرابعة والخمسون

حَسَنُ الثِّيَابِ، طَيِّبُ الرِّيحِ، فَيَقُولُ؛ أَبِشرُ بِالَّذِي

يَسُرُّكَ، هَذَا يَوْمُكَ الَّذي كُنْتَ تُوعَدُ. فَيَقُولُ لَهُ:

وَيَأْتِيهِ رَجُلٌ قَبِيحُ الْوَجُهِ، قَبِيحُ الثَّيَابِ، مُنْتَنُ الرُّيحِ، فَيَقُولُ، أَبْشَرُ بِالَّذِي يَسُوءُكَ، هَذَا يَوْمُكَ الَّذِي كُنْتَ تُوعَدُ. فَيَقُولُ، مَنْ أَنْتَ؟ فَوَجُهُكَ الْوَجُهُ يَجِيءُ بِالشَّرِٰ فَيَقُولُ؛ أَنَا عَمَلُكَ الْخَبِيثُ. فَيَقُولُ؛ رَبُ لاَ تُقِم السَّاعَةَ ، (سنن أبي داود ٤٧٢٧ وصححه الألباني).

العكمة من البغث:

وَيَعُدُ الْمُوْتِ لاَ بُدُ مِنَ الْبُعُثِ، وَلِذَلِكَ قَالَ تَعَالَى:

«قُلْ بِبُونَكُمْ مَلَكُ الْمَوْتِ اللّٰذِي وَكُلْ بِكُمْ ثُمْ إِلَى رَبِكُمْ

رَبُكُمْ مَلَكُ الْمَوْتِ اللّٰذِي وَكُلْ بِكُمْ ثُمْ اللّٰهِ بَيْكُمْ مِنْ اللّٰهِ اللّٰهُ الللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰمُ اللّٰمُ اللّٰمُ اللّٰمُ اللّٰمُ اللّٰمُ اللّٰلِمُ الللّٰمُ اللّٰمُ الللّٰمُ الللّٰمُ اللّٰمُ اللّٰمُ اللّٰمُ اللّٰمُ اللّٰمُ اللّٰمُ اللّٰمُ اللّ

وَالْقُصُودُ مِنَ الْبَعْثُ وَالرُّجُوعِ إِلَى الرَّبُ سُبُحَانَهُ أَنْ تُجُزَى كُلُّ نَفْس مِمَا كَسَبَتْ، وَتُوفَى كُلُّ نَفْس مَا عَمِلَتْ، وَتُوفَى كُلُّ نَفْس مَا عَمِلَتْ، وَتُوفَى كُلُّ نَفْس مَا عَمِلَتْ، كَمَا قَالَ تَعَالَى: « فَكِنْدَ إِذَا جَمَعَتَهُمْ لِيَوْمِ لَا يُطْلَمُونَ » فِيهِ وَوُونَتْ كُلُّ نَقْسِ مَّا حَسَبَتْ وَعُمْ لَا يُطْلَمُونَ » (آل عمران: ٢٥)، وقالَ تَعَالَى: « رَقِمَ تَأْتِي حَلُّ نَقْسٍ عُلَيْدِكُ عَن نَفْسٍ وَتُوفَى حَلُّ تَعَالَى: « رَقِمَ تَأْتِي حَلُّ نَقْسٍ عُلَيْدِكُ عَن نَفْسٍ وَتُوفَى حَلُّ تَعَالَى: « وَقَم لَا يَطْلَمُونَ عَلَى اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الْوَحِدِ الْقَعْلِ فَيْ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ الللللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ

حال المُجَرِمين إذا يُعثوا:

ثُمَّ ذَكَرَ اللهُ تَعَالَى حَالَ الْمُجْرِمِينَ، الْكَافِرِينَ بِرِيْهِمْ، الْكَافِرِينَ بِرِيْهِمْ، الْكَافِرِينَ بِرِيْهِمْ، الْكَافِرِينَ بِرِيْهِمْ، الْكَافِرِينَ بِرِيْهِمْ، الْكَافِرِينَ بِلَا كُأْنَتُ فَيْ الْكَافِرِينَ بِلَا كُأْنَتُ فَيْ الْكَافِرُ فَيْ الْمُعْلَمُ فِلْهُ ذَلِكَ أَلْبُوهُ الْكِكَافُوا لُمُعْتُهُمْ فِلْهُ ذَلِكَ أَلْبُوكُ الْكِكَافُوا لُومُومِينَ عَلَيْكَ مَعَالَى: ﴿ وَلَوْ تَلَاقِينَ الْمُعْرِفُونَ } فَلَاكُونَ مُؤلِق فَلَاقَ عَلَى اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ الله

وَسَيِغَنَا فَأَرْجِغْنَا مَعْمَلْ صَلِحًا إِنَّا مُوفِئُونَ ، (السجدة: ١٢):

« وَلَوْ تَرَى ، يَا نَبِيَّنَا { أَوْ أَيُّهَا الْمُخَاطَبُ { أَوْ أَيُّهَا الْعَاقَلُ } «إِذِ الْحُرِمُونَ» الَّذِينَ كَفَرُوا بِرَيِّهِمْ، وَكَذَّبُوا بِلقَائه، وَقَدْ بُعثُوا مِنْ قُبُورِهِمْ، وَعُرضُوا عَلَى رَبُهِمْ، فَعَلَاهُمُ الذُّلُّ وَالْهَوَانُ، فَنَكَسُوا رُءُوسَهُمْ خَجَلاً وَحَياءُ، وَلَوْ تَوَى إِذِ ٱلْمُعْرِمُونَ وَأَكُوا رُوُوسِمْ عِندَ رَبِّهُ (السجدة: ١٢)، جَوَابُ ﴿ لَوْ ، مَحْدُوفُ، لتَذْهَبَ الْعُقُولُ فيه كُلَّ مَذْهب، تَقْديرُهُ لَرَأَيْتَ أَهْوَالا عَظيمَةُ، وَخُطُوبًا جَسيمَةُ، وَأَحُوالا ذَميمَةً. وَجُمْلَةُ ﴿ رَبَّنَا أَبُصَرُنَا وَسَمِعْنَا ﴾ فِي مَحَلُ نَصْبِ مَفْعُولٌ بِهِ لَفَعُلِ مَحُذُوفَ، تَقُديرُهُ: يَقُولُونَ، «رَبَّنَا أَبْصَرْنَا» بِأَعْيُننَا مَا أَخْبَرَتُنَا بِهِ رُسُلُكَ مِنَ الْبَعْثِ وَالنُّشُورِ، رَأَيْنَاهُ عَيْنَ الْيَقِينِ، ﴿ وَسَمِعْنَا ﴾ بِآذَانِنَا مِنَ الْلَائِكَةِ: «هَلْنَا مَا وَعَدَ ٱلدَّحْنُ وَصَدَفَ ٱلْمُرْسَلُونَ » (يس: ٥٢)، وَسَمِعْنَا مِنَ الَّذِينَ أُوتُوا الْعِلْمَ وَالاِيمَانَ؛ ﴿لَتُنْ لَنُتُمُّ فِي كِنَابِ ٱللَّهِ إِلَى يَوْمِ ٱلْبَعْثِ فَهَادًا يَوْمُ ٱلْبَعْثِ وَلَاكِنَّكُمْ كُنْ لَا تَعْلَيْنَ ، (الروم: ٥٦)، «رَيَّنَا أَبُصَرْنَا وَسَمعْنَا، بَعْدَ مَا كُنَّا لاَ نُبُصِرُ وَلاَ نَسْمَعُ، كَمَا قَالَ تَعَالَى: «اللَّذِينَ كَانَتْ أَغْلِيْهُمْ فِي غِطَاءِ عَن ذِكْرِي وَكَانُوا لَا يَسْتَطِيعُونَ الكهف: ١٠١)، فَلَمَّا كَانَ يَوْمُ الْقَيَامَةِ، وَكُشفَ الْغَطَاءُ أَنْصَرُوا الْحَقِيقَةَ، وَسَمِعُوا الْحَقَّ، كَمَا قَالَ تَعَالَى: ﴿ وَقُيْمَ فِي ٱلصُّورُ ذَلِكَ وَمُ ٱلْوَعِيدِ ( ) وَحَآءَتُ كُلُّ فَقِي تَعْهَا سَائِنَّ وَعَهِيدُ ﴿ لَقَدْ كُنتَ فِي غَفَلَةٍ مِنْ هَذَا فَكَتَفْنَا عَنكَ غِطَاءَكُ فَيَصَرُكُ ٱلْيَوْمَ حَدِيثٌ ، (ق: ٢٠- ٢٢).

فَلاَ تُنْسَ- يَا عَبْدَ اللَّهِ- أَنَّكَ إِلَى اللَّهِ رَاجِعُ، وَبَيْنَ يَدَيْهِ مَوْقُوفٌ، وَأَمَامَهُ مَسْتُولٌ، فَأَعِدَّ لِلسُّوَالِ جِوابًا. وَتَذَكَّرُ:

تَلْكُرْ يَوْمَ تَأْتِي اللَّهِ فَرُدُا

وَقَدْ نَصِبَتْ مَوَازِينُ الْقَضَاءُ

وَهُتُكِتِ السُّتُورُ عَنِ الْمُعَاصِي

وجاء الذَّنْبُ مُنْكَشِفُ الْغِطَاءُ

وللحديث بقية إن شاء الله، والحمد لله رب العالمين.

صفر ١٤٤٦ هـ- العدد ١٢٨ السنة الرابعة والخمسون



الحمد لله رب العالمين، والصلاة والسلام على خاتم الأنبياء والمرسلين، وعلى آله وصحبه ومن تبعهم بإحسان، وبعد:

فقد تناولنا في المقال السابق مبادئ علم التوحيد عند أهل السنة والجماعة، وتناولنا حد أو تعريف علم التوحيد وموضوعه، وبعون الله نتناول في هذه المقالة حكمه وواضعه.

#### حكم علم التوحيد:

الحكم لغة: هو القضاء مطلقًا أو القضاء بالعدل خاصة، وأصله من المنع.

#### الحكم اصطلاحا:

خطاب الله تعالى المتعلق بأفعال المكلفين بالاقتضاء أو التخيير أو الوضع.

وينبغي أن يعلم أن حكم العلم كحكم معلومه؛ فإن كان المعلوم فرضًا أو سنة؛ فعلمه كذلك إذا توقف حصول المعلوم على تعلم ذلك العلم، وفي الحق أن تعلم علم التوحيد منه ما هو فرض عين ومنه ما هو فرض كفاية، وهذا شأن العلوم الشرعية عامة.

#### التوحيد أعظم ما أمر الله به:

هذه حقيقة مُسلَّمة عند أهل السنة والجماعة وفي دين الإسلام عامة؛ فمن المعلوم أن أعظم ما

أمر الله به هو التوحيد، قال الله تعالى: « فَأَعَلَّمَ أَنَّهُ لَا الله به هو التوحيد، قال الله تعالى: « فَأَعَلَمُ أَنَّهُ لَا إِلَهُ وَإِلَّمَ الله عَلَى الله والله والله عنه والله عنه والله عنه والله عنه قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: «يا معاذ، أقدري ما حق الله على العباد؟ وما حق الله على العباد؟ وما حق الله ورسوله أعلم. قال: حق الله على العباد على الله؟ قلت: الله ورسوله أعلم. قال: حق الله على العباد أن يعبدوه ولا يشركوا به شيئًا».

وفي حديث معاذ الآخر: لما بعثه النبي صلى الله عليه وسلم إلى اليمن داعيًا إلى الله-تبارك وتعالى- قال له: «فليكن أول ما تدعوهم شهادة أن لا إله إلا الله، وأن محمدًا رسول الله».

وقد بين النبي صلى الله عليه وسلم لمعاذ أنه مُرسَل إلى جماعة من أهل الكتاب: يعني: أن

> سفر ۱۶۶۱ هـ العدد ۱۲۸ السنة الرابعة والخمسون

عندهم شيئًا من العلم؛ وبقايا من الرسالة التي بعث بها عيسى ابن مريم، أو بُعث بها موسى (عليه السلام)، ولكنهم قد خالفوا أنبياءهم حينما وقعوا في الشرك؛ فلما بعث النبي صلى الله عليه وسلم معاذًا أمره أن يبتدئ دعوته بالدعوة إلى شهادة أن لا إله إلا الله، وأن محمدًا صلى الله عليه وسلم رسول الله.

ولهذا كان التوحيد هو أول الواجبات وأوجب التكليفات، وهو إفراد الله تعالى بالتوحيد والعبادة والبراءة من الشرك باتفاق أهل السنة، وفي الحديث: «إن العبد أول ما يسأل في قبره: من ربك؟ وما دينك؟ ومن الرجل الذي بُعث فيكم؟». ومما يدل على أنه سبيل النجاة: أن النبي صلى الله عليه وسلم قال: «من مات وهو يعلم أنه لا إله إلا الله؛ دخل الجنة»، وهذا حديث عثمان بن عفان رضي الله عنه فهو: «لقنوا موتاكم: لا إله إلا الله عنه فهو: «لقنوا موتاكم: لا إله إلا

إذن التوحيد هو أول الواجبات وأولاها، وأفرضها على المكلفين أجمعين.

#### فرض العين من علم التوحيد:

هو ما تصح به عقيدة المسلم في ربه من حيث ما يجوز، يجب، وما يمتنع في حق الله تعالى ذاتًا، وأسماء، وأفعالاً، وصفات، على وجه الإجمال، وهذا ما يسميه بعض العلماء بالإيمان المجمل أو الإجمالي، وهو ما يُسأل عنه جميع الخلق؛ لما روي عن أنس بن مالك وابن عمر ومجاهد في قول الله عز وجل: « فَرَيْكَ لَتَعَلَّمُهُمْ أَحْمِينَ، (لا إله إلا الله ع.

#### فرض الكفاية من علم التوحيد:

ما زاد على ذلك من التفصيل والتدليل والتعليل، وتحصيل القدرة على رد الشبهات وقوادح الأدلة، والزام المعاندين، وإفحام المخالفين، وهذا

ما يسمى بالإيمان التفصيلي؛ وهو المقدور على اثباته بالأدلمة، ودفع الشُبه الواردة عليه، وهو من أجلَ فروض الكفايات في علوم الإسلام؛ لأنه ينفي تأويل المبطلين، وانتحال الغالين. فلا يجوز أن يخلو الزمان ممن يقوم بهذا الفرض الكفائي المهم؛ إذ لا شك أن حفظ عقائد الناس أكثر أهمية من حفظ أبدانهم وأموالهم وأعراضهم. واختصارا نقول: إن حكم الشارع في تعلم علم التوحيد أنه فرض عين على كل مكلف من ذكر وأنثى، وذلك بالأدلمة الإجمالية. وأما بالأدلمة التفصيلية ففرض على الكفاية.

#### واضع ،علم التوحيد،وطور الرواية،

وأما علم التوحيد فقد مر في وضعه وتدوينه بطورين:

أولاً: طور الرواية «ما قبل التدوين»:

لم يكن الرعيل الأول من الصحابة (رضي الله عنهم) بحاجة إلى تدوين لعلوم الشرعية؛ فقد كانوا يتلقون عن رسول الله صلى الله عليه وسلم الوحيين، ويوردون عليه ما يشكل عليهم من الأسئلة والشبهات، فيجيبهم عنها بما يثلج صدورهم، وقد وردت على النبي صلى الله عليه وسلم أسئلة من أعدائه كما سأله بعض أصحابه؛ أما أعداؤه فسألوه للتعنت والمغالبة، وأما أصحابه فسألوه للفهم والبيان وزيادة الانمان.

وكل ذلك رواه الصحابة عن النبي صلى الله عليه وسلم لن بعدهم؛ فكانت مسائل الاعتقاد محفوظة في أذهانهم، مستدلاً عليها بكتاب ربهم وسنة نبيهم صلى الله عليه وسلم، ولم يقع بينهم اختلاف في شأن العقيدة؛ بل اجتمعوا على عقيدة صحيحة سالمة، نقية خالية من كل شوب؛ فكانوا «أقرب إلى أن يوفقوا إلى الصواب من غيرهم بما خصهم الله به من توقد الأذهان،

وفصاحة اللسان، وسعة العلم، وتقوى الرب. ثانيًا: « طور التدوين»:

بدأ هذا الطور في حياة التابعين- وإن وقعت في زمنه، صلى الله عليه وسلم صور من الكتابة والتدوين-؛ حيث ابتدأ ذلك الإمام الزهرى-رحمه الله تعالى-، ثم شاء ذلك في النصف الأول من القرن الثاني الهجري كما فعل الإمام مالك في (الموطأ)؛ حيث رُتبت الأحاديث على أبواب تتعلق بالتوحيد مثل: باب الايمان، وباب التوحيد، وباب العلم... ومما أوقد جذوة التدوين ما وقع في آخر زمن الصحابة من بدع واختلاف في العقيدة؛ كما في مسألة القدر، وكان أول من تكلم به معبد الجهني، ومسألة التشيع والغلوفي آل البيت، وفتنة عبد الله بن سبأ، كما وقعت من قبل بدعة الخوارج، وصرّحوا بالتكفير بالذنوب. وبعد ذلك نشأ مذهب المعتزلة على يد واصل بن عطاء.

ثم بدأ التصنيف في عقيدة أهل السنة حين أصبح ضرورة لا بد منها لنفي تأويل المبطلين، ورد انحراف الغالين، وكان أول مُدون عرفناه في العقيدة على هذا النحو هو كتاب (الفقه الأكبر) لأبي حنيفة رحمه الله، وهو ثابت النسبة إليه، وقد سبق الحديث عنه.

ولذلك نقول؛ لو قال قائل؛ إن واضع علم التوحيد بمعنى أول من وضع مؤلف خاصَ فيه من أهل السنة هو الإمام أبو حنيفة؛ لكان صادقًا ولم يُبعد عن الصواب.

ثم تتابع التأليف بعد أبي حنيفة في علم التوحيد؛ ولكن بأسماء مختلفة لهذا العلم؛ فمن أول ما وصلنا في

ذلك من الكتب التي ألفت في علم التوحيد-كتاب (الايمان) لأبي عبيد القاسم بن سلاًم-رحمه الله تعالى-، وتبعه على هذا كثيرون إلى يوم الناس هذا، كما ظهر مصطلح «السنة» للدلالة على ما يسلم من الاعتقادات، واشتهر ذلك زمن الإمام أحمد رحمه الله، ومن الكتب المصنفة باسم السنة كتاب (السنة) لابن أبي شيبة رحمه الله و (السنة) للإمام أحمد رحمه الله وغير ذلك.

وقد ظهر مصطلح التوحيد في مثل (كتاب التوحيد) لابن سريج البغدادي، و(كتاب التوحيد) لابن خزيمة، وواكب ذلك ظهور مصطلح «أصول الدين»، ثم ظهر التأليف باسم «العقيدة» أوائل القرن الخامس الهجري، واستقرت حركة التصنيف ومنهج التأليف، واستقل علم التوحيد علمًا متميزًا عن غيره بلقب ومنهج مخصوص.

منهيرا على عيرة بشب ومنهج محصوص. وأخيرًا : فإن فيما سبق بيانه ردًا على من زعم من الأشاعرة والماتريدية أن واضعي علم التوحيد هما «أبو الحسن الأشعري» و«أبو منصور الماتريدي» (رحمهما الله تعالى)؛ حيث سُبِقًا بتآليف كثيرة كُتبَتُ على منهج أهل الحديث -أهل السنة والجماعة -، فمن زعم بأن الذي وضع علم التوحيد هو الأشعري أو الماتريدي؛ فقد جانبه الصواب في ذلك؛ لأن أئمة أهل السنة من السابقين على الإمام الأشعري والماتريدي، قد كتبوا وألفوا في علم التوحيد.

وللحديث صلة إن شاء الله.

والحمد لله رب العالمين.



الحمد لله وحده، والصلاة والسلام على من لا نبي بعده، أما بعد:

فإن السهم هو أهم الأوراق المالية التي تُصدرها شركات المساهمة وشركات التوصية بالأسهم، ويتم تداولها ببورصة الأوراق المالية، والتي تجاوزت قيمتها السوقية ميزانيات العديد من الدول مجتمعة.

ولما كان الحكم الفقهي الصائب فيما يتعلق بتداول الأسهم؛ لا يمكننا الوصول إليه إلا بالوصول إلى تكييف فقهي سديد للأسهم. ولا يمكن الوصول إلى التكييف الفقهي السديد للسهم إلا من خلال معرفة التصور القانوني الدقيق للسهم؛ حيث لا يتصور الوصول إلى حكم فقهي صائب بشأن تداول الأسهم إلا بالوقوف على الطبيعة القانونية للأسهم، وهو ما لا يمكن الوصول إليه إلا بالرجوع إلى رجال القانون، حتى يمكن تصوير الواقع على نحو صحيح ليتسنى إصدار حكم فقهي صحيح؛ نحو صحيح ليتسنى إصدار حكم فقهي صحيح؛ لأن الحكم على الواقع فرع عن تصوره، والخطأ في تصوير المسائلة سيؤدي إلى خلل في فهم الواقع، وهو ما سيؤدي بالتبعية إلى خطأ في الحكم الفقهي.

## د. أيمن خليل د. أيمن خليل د. المن خليل د. المن خليل د. المن خليل د. وكتوراه في المعقون المنصورة

الأسهم، وإنما تمثل الأسهم أمرًا مستقبليًا يكتنفه الغموض وعدم الوضوح، وهو ثمن الشركة بعد تصفيتها، أوالثمن النقدي لكافة أصول وموجودات الشركة عند تصفيتها عند انتهاء أجلها، وهو أمر غير منضبط، وغير معلوم اليوم أو غدًا، ولا يمكن تحديده إلا برجم الغيب.

وفي الفقه الإسلامي يترتب على اختلاف النظر إلى طبيعة الأسهم الاختلاف في الحكم عليها، فمن رأى أن الأسهم هي حصة شائعة في موجودات الشركة كان المساهم مالكًا على الشيوع في أموال الشركة، فيحتاج الأمر إلى بحث حكم بيع المال الشائع غير المفرز، كما ينتج عن ذلك اشتراطهم أن يكون نشاط الشركة مباحًا حتى يمكن شراء وبيع أسهمها.

ومن رأى أن السهم هو في ذاته (كصك) سلعة

#### صعوبات تكتنف تحديد طبيعة الأسهم:

توجد إشكاليات في تحديد طبيعة الأسهم؛ وذلك لأنها لا تمثل رأس المال المدفوع عند تأسيس الشركة، كما أنها لا تمثل موجوداتها عند تقييم

صفر ١٤٤٦ هـ - العدد ١٢٨ السنة الرابعة والخمسون

مستقلة، فهو إذن من عروض التجارة، وذلك بغض النظر عما يمثله من موجودات في الشركة، وكذلك بغض النظر عن نشاط الشركة حتى ولو كان نشاطها هو تصنيع الخمور، وهو قول مُصادم لأصول المعاملات في الفقة الإسلامي.

#### خطأ القول بأن السهم عرض من عروض النجارة؛

وكان بعض الفقهاء يفتى بأن السهم هو في ذاته (كصك) سلعة مستقلة، فهو إذن من عروض التجارة، وذلك بغض النظر عما يمثله من موجودات في الشركة، وكذلك بغض النظر عن نشاط الشركة حتى ولو كان نشاطها هو تصنيع الخمور؛ لأن صك السهم هو نفسه من عروض التجارة، وأنه سلعة كغيره من السلع، ولا يصح هذا القول؛ لأنه يعنى أن الشركة منبتة الصلة عن السهم، وأن السهم يباع استقلالاً عن الشركة. وهذا الرأى لم يقل به أحد من فقهاء القانون. كما أن هذا القول لا يفسر: لماذا ينسب السهم إلى الشركة (فيقال سهم الحديد والصلب، أو سهم المصرية للاتصالات)؟، ولو كان هذا الرأى صوابًا: فلماذا يحصل حامل السهم على عائد من الشركة؟ كما لا يفسر هذا الرأى أنه إذا كانت الصكوك عروضًا تجارية فلماذا تتفاوت قيمة الأسهم من شركة إلى شركة أخرى؟

وهذا القول مُجانب للصواب؛ لأن السهم بغير الشركة لا قيمة له، كما أن القيمة الحقيقية للسهم لا تتحدد إلا بعد تصفية الشركة وبيع كافة موجوداتها وسداد ديونها.

وقد ظهر عوار هذا القول بصدور القانون رقم السنة ٢٠٠٠م بإصدار قانون الإيداع والقيد المركزي للأوراق المالية، والذي أزال الكيان المادي للأسهم وحوَّلها إلى قيد حسابي، وهو ما يعني أنه لا يجوز القول بأن السهم صك، وهذا أمر لم ينتبه له أغلب فقهاء الشريعة؛ إذ لا زالوا ينظرون إلى السهم باعتباره الصك المكتوب الذي يثبت حق المساهم في الشركة، ونادرًا ما تجد من ينتبه إلى

#### أنه قيد حسابي وليس صكًا.

#### السهم لا يمثل حصة شائعة في شركة الساهمة:

كان الفقه التقليدي ينظر إلى السهم باعتباره حق الشريك في الشركة، وأيضًا الصك المثبت لهذا الحق، ولذا عرفه بعض فقهاء القانون بأنه: "صك يُمثل حصة المساهم في رأس مال الشركة".

وكان هذا التصور هو السائد قديمًا، ولكن تغيّر تمامًا على المستوى القانوني، ولكن لم يستوعبه كثيرون من فقهاء الشريعة، فالسهم الأن هو: "قيد حسابي، يمثل حق دائنية غير محدد المقدار، يتم حوالته بالطرق التجارية، ويخوّل لصاحبه حقوقًا معينة قبّل الشركة التي أصدرته".

وحق الدائنية هذا يخول للمساهم الحق في الحصول على نسبة من الأرباح، والاشتراك في الإدارة عن طريق حضور الجمعية العامة والتصويت، كما يعطيه الحق في الحصول على ما يقابل السهم من ناتج تصفية أموال الشركة عند انقضائها، إلا أنه يُلاحظ أن هذا الحق غير محدد المقدار؛ حيث لا يمكن تحديد قيمة ما يخص السهم في موجودات الشركة إلا عند تصفيتها، الحقيقية أو الفعلية للسهم هي القيمة التي يمثلها المحقيقية أو الفعلية للسهم هي القيمة التي يمثلها القيمة الحقيقية أو الفعلية لو الفعلية لا تظهر إلا عند تصفية القيمة الحقيقية أو الفعلية لا تظهر إلا عند تصفية التي يمثلها القيمة الحقيقية أو الفعلية لا تظهر إلا عند تصفية الشركة وهذه التي يمثلها القيمة المركة وتسوية ديونها.

وإذا كان بيع السهم هو بيع لحصة شائعة في موجودات الشركة، فلماذا لا يستطيع دائنو المساهم التنفيذ على أموال الشركة أو على حصته الشائعة في الشركة؟ والجواب: لأن موجودات الشركة هي ملك للشركة نفسها وليس للمساهم، وأن المساهم لا يبيع حصة شائعة في موجودات الشركة، ولا يصح القول بذلك مطلقًا. ولبيان ذلك فلا بد أن نوضحه على النحو التالى:

#### اكتساب شركة المساهمة للشخصية القانونية:

أكدت المادة ٥٢ من القانون المدنى على اكتساب

صفر ١٤٤٦ هـ- العدد ١٢٨ السنة الرابعة والخمسون

الشركات التجارية والمدنية شخصية اعتبارية مستقلة وذمة مالية مستقلة لا تختلط بالذمم المالية للشركاء، كانت شركة المساهمة التي تطرح أسهمها للاكتتاب العام تكتسب الشخصية المعنوية وفقًا للمادة الثانية من القانون رقم ٢٦ لسنة ١٩٥٤م من وقت صدور القرار الجمهوري بتأسيس الشركة، ولكن بصدور القانون رقم ١٥٩ لسنة ١٩٨١م أصبحت شركات الساهمة والتوصية بالأسهم والمسؤولية المحدودة الخاضعة لأحكام هذا القانون لا تكتسب الشخصية المعنوية-لا بين الساهمين ولا في مواجهة الغير- إلا بعد مضى خمسة عشر يومًا من تاريخ قيدها في السجل التجاري، ومن ثم تعتبر الشركة الساهمة بمجرد تكوينها شخصًا اعتباريًا، ولكن لا يحتج لهذه الشخصية على الغير إلا بعد استيفاء إجراءات النشر التي يقررها القانون.

ويستمر وجود الشخص المعنوي وما يترتب عليه من آشار طول مدة بقاء الشركة، ولا تنقضي الشخصية المعنوية بانقضاء الشركة وانحلالها. وقيد شركات المساهمة في السجل التجاري يعني أن الشركة لم تكتسب الشخصية المعنوية فقط؛ وإنما يعني أيضًا أنها اكتسبت بقيدها في السجل التجاري صفة التاجر.

#### استقلال الذمة المالية للشركة عن الذمة المالية للشركاء:

أهم أثر يترتب على اكتساب الشركة للشخصية المعنوية هو تمتع الشركة بدمة مالية مستقلة عن ذمم الشركاء، ولا نبالغ إذا قلنا: إن هذه هي أهم نتيجة مترتبة على اعتبار الشركة شخصًا معنويًا، فيكون للشركة حقوقها والتزاماتها الخاصة بها التي لا تختلط بحقوق الشركاء والتزاماتهم، ومن ثم فلها ذمة مالية مستقلة، إذ بغير هذا الفصل بين ذمة الشركة وذمم الشركاء لا يكون في الإمكان تحقيق الغرض الذي وجدت الشركة من أجله، فهذا الاستقلال ضروري لتحقيق ذلك، فتتلقى فهذا الاستقلال ضروري لتحقيق ذلك، فتتلقى الشركة الحصص التي يقدمها الشركاء لتستقر

في ملكها ولا يبقى لهم سوى حق لدى الشركة في المحصول على نصيب من الربح أثناء قيامها، ونصيب من موجوداتها بعد تصفيتها.

ومن أهم الآثار التي تترتب على اكتساب الشركة للشخصية المعنوية، ووجود ذمة مالية مستقلة للشركة: هو خروج رأس المال المقدم من المساهمين من ذمتهم المالية ودخوله في الذمة المالية للشركة؛ حيث يصبح رأس مال الشركة هو الضمان العام للمتعاملين مع الشركة. فيترتب على وجود ذمة مالية مستقلة للشركة خروج رأسى المال المقدم من الساهمين من ذمتهم المالية ودخوله في الذمة المالية للشركة والتي تمتلك رأس المال المقدم من المساهمين، فبمجرد أن يقدم الشركاء رأس المال للشركة تنتقل ملكيته إلى ذمة الشركة، ويعتبر أول قيمة تتملكها الشركة، ويمثل الجانب الإيجابي لذمتها المالية، ولكنه في الوقت نفسه يستقر في الجانب السلبي للذمة المالية للشركة، وذلك باعتباره دُيْنًا عليها قبِّل الشركاء، وعلى ذلك فإن رأس المال المقدِّم من المساهمين يصبح ملكًا للشركة بلا خلاف في ذلك بين الفقه والقضاء، فلا تعتبر أموال الشركة ملكًا شائعًا بين الشركاء، بل هي مملوكة ملكية خاصة للشركة.

#### المساهمون دائتون بحق شخصي للشركة وليسوا مُلاكًا على الشيوع:

ومن الأثار المهمة المترتبة على الدمة المالية المستقلة للشركة: أن يصبح المساهمون دائنين بحق شخصي للشركة، كما يترتب على ذلك امتناع المقاصة بين ديون الشركة وديون الشركاء، ولا يترتب على إفلاس الشركة إفلاس الشركاء.

فلا يستقيم القول بأن المساهم حينما يقوم بالتصرف في الأسهم التي يمتلكها فإنه يبيع حصة شائعة في أصول وموجودات الشركة؛ لأنه يترتب على كون الشركة ذات شخصية معنوية مستقلة عن أشخاص الشركاء أن حصة المساهم خرجت عن ملكه وأصبحت مملوكة للشركة؛ حيث انتقلت

حصة الشريك إلى الشركة وتملكتها وتحول هو إلى دائن للشركة بحق شخصي احتمالي، ولا خلاف بين فقهاء القانون أن هذا المال قد خرج من ملك المساهم، واستقر في ملك الشركة، ولا يكون للمساهم بعد سداد حصته إلا حق دائنية قبل الشركة، وهذا الحق من طبيعة منقولة حتى ولو كانت أموال الشركة تشمل عقارات، بل ولو كانت الحصة التي اشترك بها المساهم حصة عينية.

فبدفع المساهم لحصته في الشركة يصبح دائنًا للشركة بحق يتمثل في حصة من موجودات الشركة عند تصفيتها توازي ما يملكه من أسهم، وحق الدائنية هذا احتمالي، يعبر عنه كبار فقهاء القانون الفرنسي مثل "جورج ريبير"، و"رينه روبلو" بأنه بمثابة دين مشكوك فيه. قد يحصله صاحبه وقد لا يحصله.

وهذا الحق من طبيعة منقولة، ولو كانت حصة الساهم عينية؛ فالأسهم تمثل حقوقا شخصية للمساهم قبل الشركة، وهي بهذه المثابة تُعدّ أموالا منقولة، ولو كانت أموال الشركة كلها أموالا عقارية (كأن يكون السهم في شركة عقارات). بل ولو كانت حصة الشريك التي ساهم بها في الشركة الساهمة عقارًا فلا يجوز له مطلقًا استردادها عينًا. فملكية السهم تستقل عن ملكية الأصول والأعيان التي تملكها الشركة، فالحصص المقدمة من المساهمين انتقلت على سبيل التمليك إلى الذمة المالية المستقلة للشركة، ويفقد المساهمون كل حق عيني لهم فيها، وإذا كانت حقوق دائني الشركة بأموال الشركة، فإن المساهمين كدائنين شخصيين ليس لهم حقوق على أموال الشركة الا بعد تصفية موجوداتها، وقبل ذلك لا يجوز لهم أخذ اختصاص أو رهن على مال الشركة ولا الحجز على هذا المال. وهو ما يعنى أن المال المملوك للشركة لا يعتبر ملكًا شائعًا بين الشركاء، بل هو ملك للشركة ذاتها ما دامت الشركة قائمة.

فالسهم عبارة عن التزامات شخصية للمساهم بكافة في حق الشركة، فالشركة مدينة للمساهم بكافة المحقوق التي ينتجها السهم. وهو ما يعني أن حامل السهم ليس له حق مباشر على موجودات الشركة، وانما تربطه بالشركة حق دائنية (التزامات شخصية)، وهذا الحق من طبيعة منقولة ولوكانت حصة المساهم عينية، وهو ما لا يصح معه القول بأن المساهم يمتلك حصة شائعة في موجودات الشركة.

#### بيع السهم يا حقيقته هو حوالة حق الداننية:

بائع السهم لا يترتب عليه الالتزامات المترتبة على عقد البيع، بل ولا يمكن مطالبته بأداء ما ترتب على عقد البيع من آثار، فلا يتصور مطالبته بالأرباح ولا مطالبته بأداء ما ينجم عن تصفية موجودات الشركة عند انتهاء أجلها، فالملتزم بهذا هو الشركة دون سواها رغم أنها ليست طرفًا في العقد، بل ولا يمكن إلزام بائع الأسهم بالتضامن مع الشركة في التزاماتها، وهو الأمر الذي يؤكد أن بيع الأسهم ليس بيعًا مطلقًا، وإنما هو في حقيقته حوالة للحقوق التي يخوّلها السهم لقاء عوض مالي يحصل عليه المحيل (المساهم أو صاحب السهم).

وهـذا أمر لم يختلف فيه الفقه ولا القضاء؛ فالمساهم لا يبيع هذه الأسهم إلى شخص آخر، وانما هو في الحقيقة يُحيل حقوقًا مالية منه إلى دائن آخر لقاء عوض يحصل عليه، مع بقاء شخص المدين وهو الشركة ثابتًا دون تغيير؛ حيث تغير الدائن فقط، وهـذه الحوالة تتم بالطرق التجارية وليس عن طريق حوالة الحق المنصوص عليها في القانون المدني.

ولذلك نجد المُشرَع المصري في القانون ٩٥ لسنة الموام يُعبَر عن بيع الأوراق المالية بلفظة "تدوال"؛ فنصت المادة ١٥ منه في فقرتها الأولى على أنه: "يتم قيد وتداول الأوراق المالية في سوق

تسمى بورصة الأوراق المالية". كما نصت المادة الامن ذات القانون في فقرتها الأولى على أنه: "لا يجوز تداول الأوراق المالية المقيدة في أي بورصة خارجها والا وقع التداول باطلاً".

فبيع السهم هو في حقيقته حوالة للحق الشخصي (حق الدائنية) الذي لحامل السهم على الشركة إلى شخص آخريقبل الحلول محله في الشركة بنفس الشروط السالفة، فيكون له الحق في الحصول على حصة من الأرباح إن تحققت، ويكون له حق الاشتراك في الإدارة عن طريق المشاركة في الجمعية العامة للشركة، ولكن لا يحق له المطالبة بقيمة أسهمه إلا بعد انتهاء أجل الشركة وتصفيتها، وما يميز هذه الحوالة أنها تتم بغير رضا المدين وبغير الطريق المنصوص عليه في القانون المدني.

فالمشرع اختار المبدآ الذي سارت عليه التشريعات الحديثة التي تُجيز أن يظل المدين بالحق المحال به بمعزل عن تعاقد المحيل والمحال له مراعية في ذلك أن المدين يستوي لديه استبدال دائن بدائن آخر، وبالتالي فإن الحق به ينتقل بمجرد انعقاد الحوالة دون حاجة إلى نفاذها في حق المدين المحال عليه.

ولما كان السهم هو مجموعة الحقوق الشخصية التي تمنح للمساهمين في شركة المساهمة. فينحصر حق حامل السهم في الحصول على الأرباح إن تحققت، وهذا حق دائنية يفيد حقّا احتماليًا في الأرباح، فضلاً عن الحق في الحصول على على جزء من عائد تصفية الشركة عند انقضاء أجلها وقيام المصفي بتصفيتها، وبعد اعتماد تقرير تصفيته تنتهي شخصية الشركة المعنوية أنذاك ويسترد حملة الأسهم ما يخصهم من عائد التصفية، وهذا العائد مجهول لا يعلمه أحد، فقد يكون قليلاً، وقد يكون كثيرًا، وقد يساوى قيمة السهم الاسمية وقد لا يساويها.

وهو ما يجعل بيع الأسهم غير معلوم وغير مقدًر وغير مقدور على تسليمه، فمحل التعامل ليس حصة من الشركة، فحامل الأسهم لا يبيع حصة شائعة في الشركة، وإنما يحيل حقًا مستقبليًا له قبل الشركة ويأخذ عوضًا عن ذلك.

وحق الدائنية الذي يترتب لحامل السهم لدى الشركة مضاف إلى أجل، فهذه الالتزامات كلها في المستقبل، فلا يجوز المطالبة بهذا الحق إلا عند انقضاء مدة الشركة. فالتزام الشركة غير متحقق في التو والحال؛ لأنه التزام مضاف إلى أجل، وقبل ذلك يكون الالتزام غير مستحق الأداء.

وفيما يتعلق بمحل الالتزام والمتمثل في حصول حامل السهم على جزء من عائد تصفية الشركة عند انقضاء أجلها، فإن محل الالتزام غير معين بل وغير قابل للتعيين، فلا يمكننا تحديد قيمة السهم إلا عند تصفية الشركة. فلا يمكن وقت بيع السهم معرفة موجودات الشركة عند تصفيتها ولا قيمتها ولا ما سيخص حامل السهم منها حينئذ.

#### خطأ كثير من الفقهاء المعاصرين في تكييف الأسهم:

جانب كثير من الفقهاء الصواب عند تكييف الأسهم، لمخالفتهم للأصول القانونية المستقرة المتفق عليها، فقد ذهب جماهير الفقهاء العاصرين إلى أن الأسهم حصة شائعة في موجودات الشركة! وما ذهب إليه هؤلاء الفقهاء غير صحيح مطلقًا؛ لأن فقهاء القانون جميعًا دون استثناء اتفقوا على أن موجودات الشركة هي ملك للشركة وليست مملوكة للمساهمين.

وهو ما لا يتصور أن يبيع المساهم حصة شائعة في موجودات الشركة حال أنه لا يملكها

فالذي يبيع الأسهم ويحصل على ثمن نقدي لا يملك ما يقابل هذا السهم؛ لأنه مملوك للشركة وليس للمساهم. وهو ما يعنى أنه يبيع ما لا

يملك، والصواب أنه يُحيل حقًا له لدى الشركة إلى دائن آخر.

بل إن معرفة ما يخص حامل السهم لا يمكن تحديده، وانما يظل معلقًا على بيع موجودات الشركة وتصفيتها عند انتهاء أجل الشركة الذي لا يعلمه بائع الأسهم أو مشتريها، وإنما يكون ذلك بعد تصفية الشركة.

#### بعض الإشكاليات المتعلقة بتداول الأسهم:

من الإشكاليات المتعلقة بالأسهم؛ القول بأن المساهم شريك بشركة المساهمة التي أصدرت هذه الأسهم، حال أن من يقوم بشراء الأسهم وبيعها لا يحصل على صورة من عقد الشركة؛ بل ولا يعلم شيئًا عن النظام الأساسي للشركة، فكيف يكون شريكًا؟... بل لا نبالغ إذا ما قلنا: إن أغلب المساهمين لا يعلمون ما هي المدة المحددة للشركة.

فضلاً عن أن حامل السهم لا يملك المطالبة بمقابل السهم إلا عند انتهاء أجل الشركة وبيع موجوداتها، وهو ما لا يسوغ القول بأن المساهم شريك بالشركة.

فملكية السهم تستقل عن ملكية الأصول والأعيان التي تملكها الشركة، فالحصص المقدّمة من المساهمين انتقلت على سبيل التمليك إلى الندمة المالية المستقلة للشركة، وفقد المساهمون كل حق عيني لهم فيها، وإذا كانت حقوق دائني الشركة تتعلق بأموال الشركة، فإن المساهمين كدائنين شخصيين ليس لهم حقوق على أموال الشركة إلا بعد تصفية موجوداتها، وقبل ذلك الشركة ولا الحجز على هذا المال. وهو ما يعني أن المال المملوك للشركة لا يُعتبر ملكًا شائعًا بين الشركة قائمة، والشركة تظل لها شخصيتها الشركة قائمة، والشركة تظل لها شخصيتها المعنوية طوال مدتها، بل وحتى يتم تصفيتها المعنوية طوال مدتها، بل وحتى يتم تصفيتها

تظل مالكة لرأس مالها المتمثل في الأسهم، وهو ما ينفي تمامًا الزعم بأن المساهم مالك لحصة شائعة في موجودات الشركة.

وما يزيد الأمر صعوبة أن السهم يصدر بقيمته الاسمية، ثم يتم تداوله بقيمته السوقية، حال أن قيمة السهم الحقيقية لا تتحدد إلا بعد تصفية الشركة ومعرفة موجوداتها، وهو الأمر الذي يعني أن القيمة الحقيقية للسهم المبيع (محل العقد) مجهولة؛ فهي لا تُعرف إلا بعد تصفية الشركة، وهو ما يجعل هذه الصورة من العاملات تندرج تحت بيوع الغرر.

كما أن مآل هذا السهم هو مبلغ نقدي يحصل عليه حامل السهم بعد بيع موجودات الشركة وتصفيتها، وهو ما يمثل بيع النقد بالنقد من غير تماثل ولا تقابض، وهو ما يتحقق معه الربا بنوعيه؛ ربا الفضل لعدم التماثل بين القيمة التي سيسفر عنها سعر السهم في المستقبل وبين سعر الشراء، ولو قلنا بتماثلهما، وهذا فرض نادر، فإننا لن نسلم من ربا النسيئة لعدم التقابض في المجلس.

فضلاً عن أن ذلك ينبئ عن الخطأ الواقع حينما نقول: إن الحكم على الأسهم يكون بالنظر إلى نشاط الشركة؛ لأن مرد ذلك إلى الزعم بأن السهم يمثل حصة شائعة في موجودات الشركة، وهذا قول قد بيّنا فيما سلف مجانبته للصواب. فضلاً عما تمثله المعاملة من مقامرة ظاهرة؛ فقد يحصل حامل السهم على أكثر من ثمنه، وقد يحصل على أقل من ثمنه، وهي كلها إشكالات يحصل على أقل من ثمنه، وهي كلها إشكالات تحتاج إلى إعادة النظر في نظام الشركات للساهمة برُمته من منظور فقهي إسلامي، لبيان هل يتفق هذا النظام القانوني مع الفقه الإسلامي أم يتنافر معه؟ وهو ما نرجو أن يتسنى لنا أن نعرض له في وقت قابل إن شاء الله تعالى.

الحمد لله، والصلاة والسلام على رسول الله.

أما بعد: فعن عطاء بن السائب، عن أبيه قال: صلى بنا عمار بن ياسر صلاةً فأوجز فيها. فقال له بعض القوم: لقد خفِّفت -أو أوجزت- الصلاة! فقال: أمّا على ذلك فقد دعوت اللَّه فيها بدعوات سمعتهن من رسول الله -صلى الله عليه وسلم-.

فلمًّا قام تبعه رجل من القوم - قال عطاء: هو أبي، غير أنه كنَّى عن نفسه-فسأله عن الدعاء، ثم جاء فأخبر به القوم: اللهم بعلمك الغيب وقدرتك على الخلق أحيني ما علمت الحياة خيرًا لي، وتوفني إذا علمت الوفاة خيرًا لي. اللهم وأسألك خشيتك في الغيب والشهادة، وأسألك كلمة الحق في الرضا والغضب، وأسألك القصد في الفقر والغني، وأسألك نعيمًا لا يبيد، وأسألك قرة عين لا تنقطع، وأسألك الرضا بعد القضاء، وأسألك برد العيش بعد الموت. وأسألك لذة النظر إلى وبجهك والشوق إلى لقائك في غير ضراء مضرة ولا فتنة مضلة، اللهم زينا بزينة الإيمان، واجعلنا هداة مهتدين.

وعن قيس بن عباد قال: صلى عمار بن ياسر بالقوم صلاة أخفَها فكأنهم أنكروها. فقال: ألم أتمَّ الركوع

والسجود؟ قالوا: بلي. قال: أما إني دعوت فيها بدعاء كان النبي صلى الله عليه وسلم يدعو به.

اللهم بعلمك الغيب وقدرتك على الخلق أحيني ما علمت الحياة خيرًا لي، وتوفني إذا علمت الوفاة خيرًا لى، وأسألك خشيتك في الغيب والشهادة وكلمة الإخلاص في الرضا والغضب، وأسألك نعيمًا لا ينفد وقرة عين لا تنقطع، وأسألك الرضاء بالقضاء ويرد العيش بعد الموت ولذة النظر إلى وجهك والشوق إلى لقائك، وأعوذ بك من ضراء مضرة وفتنة مضلة، اللهم زينا بزينة الإيمان واجعلنا هداة مهتدين. (رواهما أحمد والنسائي)وصححه الألباني.

#### رواة الحديث:

عطاء بن السائب: ساء حفظه قليلا في أواخر عمره، ولكنه كان من أضبط الناس لحديث أبيه السائب. والحديث صحيح لأنه من رواية حماد بن زيد عن عطاء، وهي قبل الاختلاط كما أفاد النقاد.

قيس بن عباد: تابعي جليل متفق على إمامته، وقد روى له أصحاب الكتب الستة. وله قصة مشهورة مع

> صفر ١٤٤٦ هـ - العدد ١٢٨ السنة الرابعة والخمسون

الصحابي الجليل عبد الله بن سلام؛ لعلنا نتعرض لها بعد ذلك.

عمار بن ياسر: صحابي جليل من السابقين الأولين، وأمه سمية، أول شهيدة في الإسلام.

قال ابن القيم: "جمع في هذا الدعاء بين أطيب شيء في الدنيا وهو الشوق إلى لقاء الله، وأطيب شيء في الآخرة، وهو النظر إلى وجهه الكريم سبحانه. ولما كان كمال ذلك وتمامه موقوفًا على عدم ما يضرفي الدنيا ويفتن في الدين؛ قال: "في غير ضراء مضرة ولا فتنة مضلة".

ولما كان كمال العبد في أن يكون عالمًا بالحق متَبعًا له مُعلَّمًا لغيره مرشدًا له؛ قال: "واجعلنا هداة مهتدين".

ولما كان الرضى النافع المحصل للمقصود هو الرضى بعد وقوع القضاء لا قبله: فإن ذلك عزم على الرضى فإذا وقع القضاء انفسخ ذلك العزم سأل الرضى بعده، فإن المقدور يكتنفه أمران: الاستخارة قبل وقوعه، والرضى بعد وقوعه. فمن سعادة العبد أن يجمع بينهما.

ولما كانت خشية الله عز وجل رأس كل خير في المشهد والمغيب؛ سأله خشيته في الغيب والشهادة.

ولما كان أكثر الناس إنما يتكلم بالحق في رضاه فإذا غضب أخرجه غضبه إلى الباطل، وقد يدخله أيضًا رضاه في الباطل؛ سأل الله عز وجل أن يُوفقه لكلمة الحق في الغضب والرضى.

ولهذا قال بعض السلف: لا تكن ممن إذا رضي أدخله رضاه في الباطل، وإذا غضب أخرجه غضبه من الحق.

ولما كان الفقر والغنى بليتين ومحنتين يبتلي الله بهما عبده؛ ففي الغنى يبسط يده وفي الفقر يقبضها: سأل الله عز وجل القصد في الحالتين، وهو التوسط الذي ليس معه إسراف ولا تقتير.

ولما كان النعيم نوعين: نوعًا للبدن، ونوعًا للقلب، وهو قرة العين وكماله بدوامه واستمراره؛ جمع بينهما في قوله: "أسألك نعيمًا لا ينفد وقرة عين لا تنقطع".

ولما كانت الزينة زينتين، زينة البدن وزينة القلب وكانت زينة القلب أعظمهما قدرًا وأجلهما خطرًا، وإذا حصلت زينة البدن على أكمل الوجوه في العقبى سأل ربه الزينة الباطنة؛ فقال: "زينًا بزينة الابمان".

ولما كان العيش في هذه الدار لا يبرد لأحد كائنًا من كان، بل هو محشو بالغُصص والنكد، ومحفوف بالألام الباطنة والظاهرة؛ سأل "برد العيش بعد الموت".

والمقصود أنه جمع في هذا الدعاء بين أطيب ما في الدنيا وأطيب ما في الآخرة؛ فإن حاجة العباد إلى ربهم في عبادتهم إياه وتأليههم له كحاجتهم إليه في خلقه لهم ورزقه إياهم، ومعافاة أبدانهم وستر عوراتهم وتأمين روعاتهم، بل حاجتهم إلى تأليهه ومحبته وعبوديته أعظم؛ فإن ذلك هو الغاية المقصودة لهم، ولا صلاح لهم ولا نعيم ولا فلاح ولا لذة ولا سعادة بدون ذلك بحال، ولهذا كانت لا إله الله أحسن الحسنات.

#### شرح معانى ألفاظ العديث

"اللَّهم بعلمك الغيب وقدرتك على الخلق"؛ سأل اللَّه عز وجل متوسلاً بعلم اللَّه عز وجل للغيب وقدرته على الخلق؛ كما في دعاء الاستخارة، وهو أرجى في قبول الدعاء، ومن أكبر وسائل القبول.

"أحيني ما علمت الحياة خيرًا لي"؛ بأن تحييني حياة طيبة، يغلب فيها خيري على شرّي، عاملاً بشريعتك، متبعًا لسنة نبيك. وفي هذا تفويض كامل لله تعالى، وتقديم اختياره تعالى على اختيار نفسه، وفيه حُسن الظن بالله جل وعلا وثقة العبد

صفر ۱۶۶۱ هـ العدد ۱۲۸ السنة الرابعة والخمسون

"وتوفني إذا علمت الوفاة خيرًا لي": بأن تغلب سيئاتي على حسناتي، أو أن تقع الفتن المضلة والفساد في الدين، فيكون الموت خيرًا لي لما فيه من الراحة، والسلامة من الضلال.

لقد ورد النهي عن تمني الموت لضُّرِّ نزل بالعبد؛ ففي الصحيح عن النبي -صلى الله عليه وسلم- قال: "لا يتمنَّى أحدُكُمُ الْمُوْتُ؛ إِمَّا مُحُسنًا فَلَعَلَّهُ يَرُّدَادُ، وَإِمَّا مُسْينًا فَلَعَلَّهُ يَرُّدُادُ، وَإِمَّا مُسْينًا فَلَعَلَّهُ يَسْتَعْتَبُ".

فالعبد إن كان محسنًا فحياته يُرجى أن يزداد بها إحسانًا، وإن كان مسيئًا فإنه يستعتب يسترضي ربه بالتوبة، وطلب المغضرة.

وسئل رسول الله -صلى الله عليه وسلم-: أيّ الناس خير؟ قال: من طال عمره وحسن عمله. وتسبيحة في صحيفة المؤمن خير له من الدنيا وما فيها.

ولهذا قيل: "لساعة تعيش فيها تستغفر الله عز وجل خير لك من موت الدهر.

ولقد مررسول الله صلى الله عليه وسلم بقبر فقال: من صاحب هذا القبر؟ فقالوا: فلان فقال صلى الله عليه وسلم: "ركعتان أحب إلى هذا من بقية دنياكم". صححهما في صحيح الجامع.

وفي رواية: "ركعتان مما تحقرون وتنفلون، يزيدها هذا في عمله، أحب إليه من بقية دنياكم".

لكن إذا هجمت الفتن المضلة في آخر الزمان فالموت على بساط العافية خير. وفي الحديث: "وإذا أردت بقوم فتنة فاقبضني إليك غير مفتون". (صحيح الترغيب والترهيب).

وفي الدعاء المأثور: اللهم أصلح لي ديني الذي هو عصمة أمري، وأصلح لي دنياي التي فيها معاشي، وأصلح لي آخرتي التي فيها معادي، واجعل الحياة زيادة لي في كل خير، واجعل الموت راحة لي من كل

"أسألك خشيتك في الغيب والشهادة، وكلمة الحق في الغضب والرضا، والقصد في الفضر والغني":

عن النبي -صلى الله عليه وسلم- أنه قال: ثلاث منجيات، وثلاث مهلكات: فذكر هذه الخصال الثلاث المنجيات. والمهلكات: شح مطاع، وهوى متبع، وإعجاب كل ذي رأي برأيه.

فأما خشية الله في الغيب والشهادة؛ فأن يخشى الله سرًا وإعلانًا وظاهرًا وباطنًا، وقد مدح الله من يخافه بالغيب؛ فقال تعالى: ﴿إِنَّ ٱلَّذِينَ عَنْمُونَ رَبِّهُم مِلْكِتِ لَهُمْ مَعْفُونًا وَأَمْرً كَبِيرًا ﴿ (الملك: ١٢)؛ والموجب لِخشية الله تعالى في السر والعلانية: قوة الإيمان بالله وبوعده ووعيده. والمراقبة لله، والعلم بأنه مطلع على قلوب عباده وأعمالهم.

"وأسألك كلمة الحق في الرضى والغضب": سأل ربه تعالى القول بالحق في جميع أحواله، في حال غضبه، وفي حال رضاه، وهذا قليل نادر جدًا: فإن أكثر الناس يُخرجه الغضب عن قول الحق وربما يُجامل ويحابى عند رضاه.

"وأسألك القصد في الغنى والفقر": بأن أكون مقتصدًا معتدلاً في حال غناي وفقري. فلا أنفق في الغنى بسرف، ولا طغيان، ولا أضيق في حال فقري خوف نفاد الرزق: ﴿ وَٱلْبِي إِذَا أَنْفَقُواْلَمْ بُسُوفُواْ وَلَمْ يَفَمُواْ وَكَمْ يَفَمُواْ وَكَمْ يَفَمُوا وَكَمْ يَعَمُوا وَكَمْ يَعَمُوا وَكَمْ يَعْمُوا وَكَمْ يَعْمُوا وَكَمْ يَعَمُوا وَكَمْ يَعْمُوا وَكُمْ يَعْمُوا وَهُ وَلَمْ يَعْمُوا وَكُمْ يَعْمُوا وَلَقُوا مَا اللَّهُ وَلَا يَعْمُونُ وَكُمْ يَعْمُونُ وَكُمْ يَعْمُونُ وَلَمْ يَعْمُونُ وَكُمْ يَعْمُونُ وَلَمْ يَعْمُونُ وَلَمْ يَعْمُونُ وَلَمْ يَعْمُونُ وَلَمْ يَعْمُونُ وَكُمْ يَعْمُونُ وَلَمْ يَعْمُونُ وَلَمْ يَعْمُونُ وَلَمْ يَعْمُونُ وَلَمْ يَعْمُونُ وَكُمْ يَعْمُونُ وَلَمْ يَعْمُونُ وَلَمْ يَعْمُونُ وَلَمْ يَعْمُونُ وَلَمْ يَعْمُونُ وَالْمُورُ وَلِي عَلَى المُعْرِقُونُ وَلَمْ يَعْمُونُ وَلَمْ يَعْمُونُ وَلِهُ وَلَا عُلَا المُعْرِقُ وَلِهُ لِعُلْمُ وَلِهُ وَلِهُ وَلِهُ وَلِهُ وَلِهُ وَلِهُ وَلِهُ عِلْمُ وَلِهُ فَالْمُولِ وَلِهُ وَل

"وأسألك نعيمًا لا ينفد": أي أسألك نعيمًا لا ينقضي، ولا ينتهي، وليس ذلك إلا نعيم الأخرة؛ قال تعالى: ﴿ إِنْ مَنَا لَرِنْنَا مَا لَمْ مِنْ قَالٍ \* (ص: ٥٤).

أما نعيم الدنيا فهو لا يبقى. إما أن يتركه العبد ويموت، وإما أن يزول عنه مفتقرًا إليه. كما أن الدنيا كلها لا تبقى، وفي الصحيح: "يؤتى بأنعم أهل الدنيا فيغمس في جهنم غمسة، ثم يقال له: هل رأيت

نعيمًا قط؟ فيقول: لا".

وفي الدعاء: "أسألك الدرجات العلى والنعيم المقيم"؛ نسألك اللهم نعيمًا لا ينفد، ومرافقة نبيك محمد، في أعلى جنة الخلد. (حسنه الألباني في السلسلة الصحيحة)

"وأسألك قرة عين لا تنقطع"، قرة العين من جملة النعيم في الدنيا والأخرة؛ فالنعيم منه ما هو منقطع، ومنه ما لا ينقطع، فمن قرّت عينه بالدنيا فقرة عينه منقطعة، وسروره فيها زائل؛ لأن لذاتها مشوبة بالفجائع والمنغصات، فلا تقرّ عين المؤمن في الدنيا إلا بالله عز وجل وذكره ومحبته والأنس به، والمحافظة على طاعته، فإنّ من قرّت عينه بالله جلّ وعلا، فقد حصلت له قرة عين لا تنقطع في الدنيا ولا في الأخرة.

قال النبي صلى الله عليه وسلم: "وجُعلَتْ قُرَةُ عَيْني فِي الصَّلاة"، وقرَة العين في الأخرة تشمل النعيم في البرزخ، وفي الجنة.

"وأسألك الرضى بعد القضاء"؛ لأنه حينئذ تتبين حقيقة الرضا، وأما الرضى قبل القضاء، فهو عزم ودعوى من العبد، فإذا وقع القضاء، فقد تنفسخ العزائم.

وسؤال الله الرضى بعد القضاء يتضمن الرضا بما فيه من خير أو شر، فأما في الخير فيرضى ويقنع به ولا يتكلف في طلب الزيادة، ويشكر على ما أوتي

وأما في الشر فيصبر ولا ينزعج ولا يتسخّط، والرضى بالقضاء مقام عظيم، من حصل له فقد رضي الله عنه قال تغالى: «رَضِي الله عَهْمُ ورَضُواْ عَمْهُ (التوبة: ١٠٠).

"وأسألك بَرُدَ العيش بعد الموت"؛ أي أسألك الراحة بعد الموت، ويكون ذلك برفع الروح إلى الجنان في عليين، وهذا يدل على أن العيش وطيبه، وبرده،

إنما يكون بعد الموت للمؤمن، فإن العيش قبل الموت مُنغَّصُ لما فيه من الهموم والغموم. والمؤمن يستريح بالموت من تعب الدنيا والفاجر يستريح منه البلاد والعباد.

"وأسألك لذة النظر إلى وجهك والشوق إلى لقائك"؛
أطيب شيء في الدنيا هو الشوق إلى لقاء الله عز
وجل، وأطيب شيء في الأخرة هو النظر إلى وجه
الله الكريم؛ وفي الصحيح: "إذا دخل أهل الجئة
الجئة، يقول الله تبارك وتعالى: تريدون شيئا
ازيدكم ويقولون الله تبارك وتعالى: تريدون شيئا
الجئة وتنجنا من النار؟ قال: فيكشف الحجاب،
فما أعطوا شيئا أحب إليهم من النظر إلى ربهم عز
وجل".

" غير ضراء مضرة، ولا فتنة مُضلة"؛ أي أسألك شوقًا لا يوجد فيه ما يُضرني في ديني، ولا في دنياي بأن أحيا في عافية من الضرّ والبلاء الذي لا صبر لي عليه، ومن الفتن المضلّة، نعوذ بالله من الضلال ومن الخذلان.

"اللهم زينا بزينة الإيمان": زين بواطننا وظواهرنا بزينة الإيمان؛ فزينة القلب بالاعتقاد الصحيح، وزينة اللسان بالذكر والقرآن، وزينة الظاهر بالأعمال الصالحة، فإن الزينة الكاملة النافعة الدائمة، هي زينة الإيمان والتقوى في القلب والبدن.

"واجعلنا هداة مهتدين": بأن نهتدي في أنفسنا، ونكون سببًا في هداية غيرنا، وهذا من أفضل الدرجات

قال تعالى: ﴿ وَحَعَلْنَهُمْ أَيْنَهُ يَهْدُونَ بِأَمْرِنا ﴾ (الأنبياء: ٧٣)، وفي الدعاء: اللهم إني أسألك الهدى والتقى والتقى والعفاف والغنى.

اللَّهُمُ اهدنا فيمنْ هديَّتْ، اللهم اهدنا واهد بنا، اللهم إنا نسألك السداد والرشاد.

> صفر ۱۶۶۱ هـ - العدد ۱۲۸ السنة الرابعة والخمسون



والصلاة والسلام

على رسول الله، وبعد : فإن قضية التربية قضية من أخطر القضايا على الإطلاق في المنظور الاسلامي، وهي قضية القضايا إن جاز لنا التعبير؛ لأنها تسهم في بناء الأجيال؛ لذا وجب على المربين أن يعرفوا قدرها وطرق إنجاحها.

ومن أهم ما يسهم في نجاح العملية التربوية: إتقان المربي لأساليب التربية: ولذا نشير فيما يلي إلى أهم أساليب التربية التي ينبغي أن تتبع:

#### التربية بالعادة:

ومن هنا يأتي دور التعويد والتلقين والتأديب في نشأة

الولد.

وبما أن منهج الاسلام في إصلاح الصغار يعتمد على شيئين أساسيين:

١- التلقين: ونقصد به الجانب النظري في الإصلاح والتربية.

٢- التعويد: ونقصد به الجانب العملي في التكوين والإعداد.

ولما كانت قابلية الطفل وفطرته في التلقين والتعويد أكثر قابلية من أي سن آخر أو من أي مرحلة أخرى؛ كان لزامًا على المربين من آباء وأمهات ومعلمين أن يركزوا على تلقين الولد الخير وتعويده إياد منذ أن يعقل ويفهم حقائق الحياة

وكمثال على ذلك: أمر الرسول عليه الصلاة وهم والسلام المربين أن يلقنوا أولادهم ركن الصلاة وهم في سن السابعة، قال عليه الصلاة والسلام: "مُرُوا أَوْلادكُمْ بالصَّلَاة وَهُمْ أَبْنَاءُ سَبْع سنينَ، وَاضْربُوهُمْ

صفر ١٤٤٦ هـ - العدد ٦٢٨ السنة الرابعة والخمسون

عَلَيْهَا وَهُمْ أَبْنَاءُ عَشْرِ سِنِينَ، وَهَرَّقُوا بَيْنَهُمْ فِيَّ الْمَضَاجِعِ" (أبو داود ٤٩٥، وصححه الألباني)، وهذا هو الجانب النظري.

أما الجانب العملي فهو تعليم الولد أحكامها وعدد ركعاتها وأركانها وسننها، ثم تعويده إياها بالملاحقة والمثابرة، وأدائها في المسجد جماعة، حتى تصبح الصلاة في حقه خُلقًا وعادةً.

#### التربية بالرافة والرحمة:

ويظهر هذا الأسلوب واضحًا جليًا في وصية لقمان لابنه قوله: لابنه قوله: (يا بُنَيُ): وذلك في قوله تعالى: « وَإِذْ قَالَ لُقَمَّنُ لِانْكِهِ وَهُو مَعِظْهُ يَبُنَى لَا يُمْرِكُ مِاللَّهِ إِنَّ الْفِرْكَ لَظُلْمُ عَظِيدٌ ، وَهُو مَعِظْهُ يَبُنَى لَا تُمْرِكُ مِاللَّهِ إِنَّ الْفِرْكَ لَظُلْمُ عَظِيدٌ ، (لقمان: ١٣)، وقوله تعالى: « يَنْبَى إِنَّ إِنَّ إِنَّ إِنَّ مَنْ مِنْقَالَ مَنْ مِنْ فَيْ اللَّمْوَنِ أَوْ فِي السَّمَونِ أَوْ فِي اللَّمْونِ أَوْ فِي اللَّمْونِ أَوْ فِي الْأَرْضِ يَأْنِ عِنَا اللَّهُ إِنَّ اللَّهُ لَطِيفٌ حَيِدٌ » (لقمان: ١٦)؛ حيث يعد هذا الأسلوب من أساليب المنهج العاطفي الذي يعد هذا الأسلوب من أساليب المنهج العاطفي الذي يرتكز على القلب ويحرك الشعور والوجدان.

حيث استخدم كلمة طيبة مؤثرة هي مناداته (يا بني)، ومعلوم ما لثل هذه الكلمة من أثرية إظهار رحمة الأب بابنه، وأنه قبل أن يتوجه إليه بالنصيحة قال له (يا بني) إظهارًا للملاقة الحانية التي تربطه بابنه، وأنه ما أراد لوليده إلا الخير، وهذا الأسلوب من الأساليب التي اعتنى بها علماء النفسى؛ إذ إن التفاعل التربوي الذي هو حدوث اقتناع وتجاوب نفسى بين طرفي العملية (العلم والمتعلم) يؤدي لاستجابة الطرف الثاني المعرفية والسلوكية للطرف الأول وللتأثربه، فبقدر ما يقدم الآباء لأبنائهم من عناية ورغاية ونفقة ويبذلون من رحمة وشفقة، بقدرما يعيد هؤلاء الأبناء هذا العطاء بـرًّا وطاعـة ومعروفًا وخفضًا للجناح. [انظر: علم النفس الدعوي، عبد العزيز النغيمشي ص٥.

#### التربية بالموعظة الحسنة:

وهذا الأسلوب من أساليب المنهج العاطفي؛ إذ يقصد بالموعظة تحريك وجدان المدعو والتأثير على قلبه. وهذا الأسلوب من الأساليب المستخدمة وبكثرة في القرآن الكريم، بل إن الله سبحانه وتعالى وجَه نبيه محمدًا -صلى الله عليه وسلم- إلى استخدامه: حيث قال: « أَدَّعُ إِلَى سَبِلِ رَبِّكَ بِٱلْحَكَةِ وَٱلْمَرْعِظَةُ ٱلْمُسَنَّةٌ وَحَدِلْهُم بِأَلِني هِيَ أَحْسُنُ » (النحل: هذا الأسلوب في دعوته، والشواهد من شنته كثيرة.

ومنها ما رواه العرباض بن سارية رضى الله عنه قال: وعَظْنَا رَسُولَ اللَّهُ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهُ وسَلَّمَ يَوْمًا بَعْدَ صَالَة الْغَدَاة مَوْعظَةَ بَلِيغَةً، ذَرَفْتُ مِنْهَا الْعُيْـونُ، وَوَجِلْتُ مِنْهَا الْقُلُوبُ، فَقَالَ رَجُلُ: إِنَّ هَذِه مَوْعظة مُودِّع، فَمَاذَا تَعْهَدُ إِلَيْنَا يَا رَسُولَ اللَّه؟ قَالَ: "أُوصِ يِكُمُ بِتَقُوَى اللَّهِ، وَالسَّمْعِ وَالطَّاعَةِ، وَإِنْ عَبْدٌ حَبَشَيٌّ، فَإِنَّهُ مَنْ يَعِشْ مِنْكُمْ يَرَى اخْتَلَافَا كَثِيرًا، وَإِيَّاكُمْ وَمُحْدَثَاتَ الْأَمُورِ؛ فَإِنَّهَا صَـلالَةٌ، فَمَنْ أَذْرَكَ ذَلكَ مِنْكُمْ فَعَلَيْهِ بِسُنَّتِي وَسُنَّةَ الْخُلَفَاءِ الرَّاشِدِينَ الْهُديِّينَ، عَضَوا عَلَيْهَا بِالنَّوَاجِدْ" (سنن الترمذي ٢٦٧٦، وصححه الألباني في صحيح الجامع ٢٥٤٩). وقد أورد الإمام البخاري بابًا في كتاب العلم سمّاه: "باب ماكان النبي -صلى الله عليه وسلم- يتخولهم بالموعظة والعلم كي لا ينفروا"، وكذلك بوب بابًا آخريدل على تخصيص النبي -صلى الله عليه وسلم- النساء بالموعظة سماه: "باب عظة الإمام النساء وتعليمهن".

#### التربية بالمناقشة والحوار؛

يعتبر أسلوب الحوار من الأساليب المؤشرة في العملية التعليمية والتربوية عامة وهو من الأساليب القديمة فلا يعني كونها قديمة، أنها ليست صالحة للاستعمال في الوقت الحاضر، بل

صفر ۱۶۶۱ هـ - العدد ۲۲۸ السنة الرابعة والخمسون

على العكس يعتبر من أفضل الأساليب العامة للتربية والتعليم؛ لاستناده على أسس نفسية سليمة واستخدامه الأسئلة لأغراض تعليمية.

فهدف الحوار الوصول إلى الحقيقة أو أكبر قدر ممكن من تطابق وجهات النظر حول قضية من القضايا بطريقة تعتمد على العلمية والتعقل ويتفاعل فيها المتعلم مع القواعد الاجتماعية، ويتفاعل فيها المتعلم مع القواعد الاجتماعية، ويقيم صلاحيتها، ويشارك في تغييرها وتعديلها وتطويرها في قواعد جديدة، وقد ورد في السنة النبوية العديد من الحوارات التربوية الهادفة التي يمكن الإفادة منها في تنمية التفكير العلمي لدى المتعلمين، وذلك من خلال ما يعالجه من قضايا علمية وتربوية وفكرية.

ومنها ما ثبت عَنْ أبي أَمَامَةَ قَالَ: إنَّ فَتَى شَابًّا أتَى النَّبِيِّ صَلَّى اللَّهِ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ، فَقَالَ: يَا رُسُولَ اللَّهِ، ائْدُنْ لِي بِالزُّنَّا، فَأَقْبَلَ الْقَـوْمُ عَلَيْهِ فَزَجِرُوهُ وَقَالُوا: مَهُ مَهُ، فَقَالَ: ادْنُهُ فَدُنَا مِنْـهُ قَرِيبًا قَالَ: فَجُلُسَ قَالَ: أَتُحِيُّهُ لأُمُكَ؟ قَالَ: لا وَاللَّه، جَعَلَني الله فداك، قَالَ: وَلَا النَّاسُ يُحنُّونَهُ لأُمُّهَاتِهِمْ قَالَ: أَفْتُحِبُّهُ لا بُنْتِكَ؟ قَالَ: لا وَاللَّه مِا رَسُولَ اللَّه، جَعَلني الله فدَاكَ، قَالَ: وَلَا النَّاسُ يُحبُّونَهُ لَبَنَاتُهُمْ قَالَ: أَفْتُحِيُّهُ لأَخْتَكَ؟ قَالَ: لا وَاللَّه، جَعَلْني اللَّه فَدَاكَ، قَالَ: وَلَا النَّاسُ يُحبُّونَهُ لأَخَوَاتِهِمْ قَالَ: أَفَتُحبُّهُ لْعَمَّتِكَ؟ قَالَ: لَا وَاللَّه، جَعَلَني اللَّه فدَاكَ، قَالَ: وَلَا النَّاسُ يُحبُّونَهُ لِعَمَّاتِهِمْ قَالَ: أَفَتُحبُّهُ لِخَالَتك؟ قَالَ: لا وَاللَّه، جَعَلَني اللَّه فَدَاكَ، قَالَ: وَلَا النَّاسُ يُحبُّونَـ لُهُ لَخَالَاتهمْ قَالَ: فَوَضَعَ يَدَهُ عَلَيْهِ وَقَالَ: اللَّهُمَّ اغْفِرْ ذَنْبَهُ، وَطَهُرْ قَلْبَهُ، وَحَصِّنْ فَرْجِهُ قَالَ: فَلُمْ يَكُنْ بَعْدُ ذَلِكَ الْفَتَى يَلْتَضَتُ إِلَى شَيْء. (مسند أحمد ٢٢٦٤١، وانظر: السلسلة الصحيحة ٣٧٠). ويقهذا دليل على استخدام الرسول صلى الله عليه وسلم لأسلوب الحوار والموازنة العظلية بغرض تعديل السلوك الخاطئ لدى المتعلم.

#### التربية بالتدرج:

في وصايا لقمان الحكيم لابنه اتبع هذا الأسلوب؛ حيث بدأ أول شيء بأمر العقيدة، فقال: ﴿ وَإِفْ قَالَ لَمُ مَنْ لِأَنْهِ وَهُو يَعِظُهُ مِنْهَى لَا نُصْرِكَ إِلَيْهِ إِلَى الْفَرْكِ الله لا يصح الإيمان الألب بترك الشرك، ثم تدرّج بالأهم فالمهم، فتناول الصلاة شم الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر، ثم المحاسن الأخلاق، كما في قوله الدعوة إلى التحلي بمحاسن الأخلاق، كما في قوله تعالى: (يَا بُنْسَيَ أَقَم الصَّلاةَ وَأَمُرُ بِالنَّمُ رُوفَ وَانْهَ عَن المُنْكَر وَاصْبِرْ عَلَى مَا أَصَابَكَ إِنَّ ذَلِكَ مِنْ عَزْم عَن المُنْمُور) الأَوات.

وقد بينت أمّنا عائشة رضي الله تعالى عنها المحكمة من تدرُّج الأحكام في القرران؛ فقالت؛ إنْما نَـزَلُ اوَّلَ مَا نَزَلَ مِنْهُ سُـورَةٌ مِـنَ الْفَصَّـل، فيها ذكرُ نَـزَلُ اوَّلَ مَا نَزَلَ مِنْهُ سُـورَةٌ مِـنَ الْفَصَّـل، فيها ذكرُ الْجَنّه وَالنَّاسُ إِلَى الْإسْلام نَزَلَ الْجَلَّلُ وَالْحَرَامُ، وَلَوْ نَزَلُ اوَّلَ شَيْءٍ: لَا تَشْرَبُوا الْخَمْر، لَقَالُوا؛ لَا نَدَعُ الْخَمْر أَبَدًا، وَلَوْ نَزَلَ الْا تَدْعُ الْزَنُوا، وَلَوْ نَزَلُ اوَلَ شَيْءٍ: لَا تَشْرَبُوا الْخَمْر، لَقَالُوا؛ لَا نَدَعُ الْخَمْر أَبَدًا، وَلَوْ نَزَلَ بَهَكَة عَلى مُحَمَّد الْخَمْر، لَقَالُوا؛ لَا نَدَعُ الزِنَا أَبَدًا، لَقَدُ نَزَلَ بِهَكَة عَلى مُحَمَّد صَلَى الله عَلَيْهِ وَسَلَّم وَانْي لَجارِيكَةُ الْحَمْبُ؛ , بَـلَ السَّاعَةُ اذهي وَامَوْ، ، وَمَا نَزَلَتْ السَّاعَةُ اذهي وَامَوْ، ، وَمَا نَزَلَتُ السَّاعَةُ مَوْعَمُهُمُ وَالسَّاعَةُ اذهي وَامَوْ، ، وَمَا نَزَلَتُ سُورَةَ الْبَقَرة وَالنَّسَاء إلاّ وَأَنَا عَنْدَمُ قَالَ، فَاخْرَجَتْ لَـ اللهُ وَرَة (صحيح الله المُحاري ٤٤).

قال الحافظ ابن حجر رحمه الله: "أشارت إلى الحكمة الألهية في ترتيب التنزيل، وأن أول ما نزل من القرآن الدعاء إلى التوحيد، والتبشير للمؤمن والمطيع بالجنة، وللكافر والعاصي بالنار، فلما اطمأنت النفوس على ذلك أنزلت الأحكام، ولهذا قالت: (ولو نزل أول شيء لا تشربوا الخمر لقالوا لا ندعها)، وذلك لما طبعت عليه النفوس من النفرة عن ترك المألوف)".

وللحديث بقية إن شاء الله والحمد لله رب العالمين.

> صفر ١٤٤٦ هـ- العدد ١٢٨ السنة الرابعة والخمسون



الُحَمَّدُ للَّهِ رَبِّ الْعَالَمُيْنَ، وَالصَّلاةُ والسَّلامُ عَلَى نَبِيْنَا مُحَمَّدٍ، وعَلَى آلِهِ، وأَصْحَابِهِ، والتَّابِعِينَ لَهُم بِإِحْسَانِ إلى يَوْم الدِّينِ.

أمًا بَعْدُ: فَإِنَّ للصَّلاةَ عَ الإسلام-بعد توحيد اللَّه تَعَالَى- منزلة رفيعة، لا تُعَادِلها منزلة أي عبادة أخرى، ولذا أقولُ وباللَّه سُبْحَانَهُ وَتَعَالَى الْتوفيق؛

(١) الصلاة أول فريضة بعد توحيد الله تعالى:
قَالَ اللّٰهُ تَعَالَى: (وَمَا أُمُرُواْ إِلَّا لِيَثِنُواْ اَشَّ كُلِسِنَ لَهُ النِّنَ
حُمُّاةً وَيُقِيمُواْ السَّلُوةَ وَيُوْتُواْ الرَّكُوةَ وَدَلِكَ دِينَ الْقَيْمَةِ)
(البينة: ٥)، وعن ابن عباس، رضي الله عَنْهُمَا، أنَّ
رَسُولَ اللَّهُ صلى الله عليه وسلم، قَالَ لمُعَاذ بْنِ جَبَلِ
حِينَ بَعَثَهُ إِلَى الْيَمَنِ: إِنَّكَ سَتَأْتِي قَوْمًا أَهُلَ كَتَابِ
فَإِذَا جِثْنَهُمْ فَادْعُهُمْ إِلَى أَنْ يَشْهَدُوا أَنْ لاَ إِلَهَ إِلاَّ اللَّهُ
فَإِذَا جِثْنَهُمْ أَلَ اللّٰهُ، فَإِنْ هُمْ أَطَاعُوا أَلْكَ بِذَلِكَ فَأَخْبِرُهُمْ أَنَّ اللّٰهُ فَدْ فَرضَ عَلَيْهِمْ خَمْسَ صَلَواتٍ فِي
كُلُ يَوْمُ وَلَيْلَةً، فَإِنْ هُمْ أَطَاعُوا لَكَ بَذَلِكَ فَأَخْبِرُهُمْ

أَنَّ اللَّه قَدْ فَرَضَ عَلَيْهِمْ صَدَقَةَ تُوْخَذُ مِنُ أَغْنِيَائِهِمْ فَتُدُ مِنُ أَغْنِيَائِهِمْ فَتُرَدُّ عَلَى فُقَرَائِهِمْ، فَإِنْ هُمُ أَطَاعُوا لَكَ بِذَلِكَ فَإِيْلَاكَ وَكَرَائِمَ أَمُوالِهِمْ، وَاتَّقِ دَعْوَةَ الْمُظْلُومِ فَإِنَّهُ لَيْسَ بَيْنَهُ وَبَيْنَ اللَّهِ حِجَابٌ. (البخاري حديث لَيْسَ بَيْنَهُ وَبَيْنَ اللَّهِ حِجَابٌ. (البخاري حديث ٤٤٧)

(٢) افتراض الصلاة على الأمم السابقة.

قَالَ سُبْحَانَهُ عَن إبراهيم صلى الله عليه وسلم: (رَّبَنَا إِنِّ أَسْكَنتُ مِن ذُرِيَّي بِوَادٍ غَيْرِ ذِى زَنْع عِندَ بَيْكَ ٱلْمُحَرِّم رَبَّنَا لِمُعْمِمُوا ٱلصَّلَوة ) (إبراهيم: ٣٧)، وقَالَ تَعَالَى عن موسى وهارون عَلَيْهما السلام:

صفر ۱۶۶۱ هـ - العدد ۱۳۸ السنة الرابعة والخمسون

القيامة

عَنُ أَبِي هريرة، رَضِيَ اللَّهُ عَنُهُ، أَنِ النَّبِيُّ صلى اللَّهُ عَنُهُ، أَنِ النَّبِيُّ صلى اللَّهُ عليه وسلم، قَالَ: إِنَّ أَوْلَ مَا يُحَاسَبُ بِهِ الْعَبْدُ يَوْمَ الْقَيَامَةَ مَنُ عَمِلهِ صَلاتُهُ قَانُ صَلْحَتُ فَقَدُ أَفْلَحَ وَأَنْ حَسَر، قَانُ انْتَقَصَ وَأَنْجَحَ، وَإِنْ فَسَدتُ فَقَدُ خَابِ وَحَسر، قَانُ انْتَقَصَ مِنْ فريضَته شَيْءٌ قَالَ الرَّبُ عَزَ وَجَلَّ: انْظُرُوا هَلُ لعَبْدي مِنْ تَطَوِّعٍ؟ فَيُكَمِّلُ بِهَا مَا انْتَقَصَ مِنْ الْفُريضة، ثُمْ يكُونُ سَائِرُ عَمِلهِ عَلَى ذَلك. (صحيح الْفُريضة، ثُمْ يكُونُ سَائِرُ عَمِلهِ عَلَى ذَلك. (صحيح الترمذي للألباني: ٣٣٧).

#### (٦) الصلاة أفضل الأعمال بعد التوحيد،

عَنْ عَبِدِ اللّهِ بِن مسعود، رَضِيَ اللّه عَنْهُ. قَالَ: سَأَلْتُ النّبِيّ، صلى اللّه عليه وسلم: أَيُّ الأَعْمَالُ أَحَبُ إلَى اللّهَ؟ قَالَ: الْمَ أَيُّ؟ قَالَ: ثُمَّ أَيُّ؟ قَالَ: ثُمَّ الْجَهَادُ فَيْ سَبِيلِ بِرُ الْوَالدَيْنِ. قُلْتُ: ثُمَّ أَيُّ؟ قَالَ: ثُمَّ الْجَهَادُ فَيْ سَبِيلِ اللّهِ. (البخاري حديث ٥٧٧، ومسلم حديث ٨٥).

#### (٧) الصلاة قرة عين تبينا محمد صلى الله عليه وسلم:

عن أنس، رضي الله عنه أن النّبي، صلى الله عليه وسلم، قال: حُبْبَ إلي مِنَ الدُّنْيَا النّسَاءُ والطّيبُ وَجُعل قُرّةُ عَيْني في الصّلاة. (صحيح النسائي للألباني: ٣٩٤٩).

قَالَ الأَمامُ ابن حَجَر العسقلاني (رحمهُ الله)؛ منْ كَانَتُ قُرَةُ عَينه في شَيْء فإنّهُ يودُ أَنْ لا يُفارقهُ وَلا يَخُرُجَ مِنْهُ لأَنْ فيه نعيمهُ وَبه تطيبُ حَياتُهُ، وَالْمَا يَحُصُلُ ذَلكَ للعابد بالمُصابرة على النّصب (التعب)؛ فَإِنَّ السَّالِكَ عَرضُ (هَدَفُ) الأَفَات وَالْفُتُور. (فتح الباري- للعسقلاني- جـ١١- ص

## (٨) المحافظة على الصلاة آخر وصية لنبينا صلى الله عليه وسلم:

عَنْ عَلَى بِنِ أَبِي طَالْبُ، رَضَى اللَّهِ عَنْهُ، قَالَ: كَانَ

(وَقَحِالِهُ مُونَ وَلَيهِ الْ مَوْدَا لِقَوْدِكُما بِعَمْرِ مُؤْدًا وَاحْمَالُوا لَمُونِهِ وَالْمَالُوا الْمُلْفِدُ ) (يونس: ٨٧)، وقَالُ اللهُ سُبْحَانَهُ وَتَعَالَى عَن نبيه عيسى، صَلَّى الله عليه وَسَلَّم: (وَالْ إِنْ صَدُ أَسَّ بالنِي الْكِنْدُ وَحَلَّى بِنَا اللهُ وَحَمَلَى مُنَازِكًا أَنِّ مَا صَدُّ وَالْمِنِي الْمَنْدُ وَالْرَصُونَ مَا وَمَالِي اللهُ عَلَيْهِ وَاللّهِ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ عَلَيْهُ وَسَلَّمَ: (وَالْكُنْ وَاللّهُ وَاللّهُ عَلَيْهُ وَسَلَّمَ: (وَالْكُنْ وَالْكُنِي اللّهُ عَلَيْهُ وَسَلَّمَ: (وَالْكُنْ وَالْكُنِي اللّهُ عَلَيْهُ وَسَلَّمَ: (وَالْكُنْ وَالْكُنِي اللّهُ عَلَيْهُ وَسَلَّمَ: (وَالْكُنْ وَالْكُنْ وَالْكُنْ وَاللّهُ عَلَيْهُ وَسَلَّمَ: (وَالْكُنْ وَالْكُنْ وَالْكُنْ وَالْكُنْ وَالْكُنْ وَاللّهُ عَلَيْهُ وَسَلَّمَ: (وَالْكُنْ وَالْكُنْ وَالْكُنْ وَالْكُنْ وَاللّهُ عَلَيْهُ وَسَلّمَ: (وَالْكُنْ وَالْكُنْ وَاللّهُ عَلَيْهُ وَسَلّمَ: (وَالْكُنْ وَاللّهُ اللّهُ عَلَيْهُ وَسَلّمَ: (وَالْكُنْ وَاللّهُ عَلَيْهُ وَسَلّمَ: (وَالْكُنْ وَاللّهُ عَلَيْهُ وَسَلّمَ: () (مريم: 30-00).

#### (٣) افتراض الصلاة على نبينا صلى الله عليه وسلم بدون واسطة:

فمن الأدلية على تعظيم منزلة الصلاة في الإسلام:أن الله تعالى افترضها على نبينا محمد، صلى الله على نبينا محمد، صلى الله عليه وسلم، بدون واسطة أحد من الملائكة الكرام، وذلك حينما عُرجَ بنبينا محمد صلى الله عليه وسلم، إلى سدرة المنتهى في السماء السابعة.

عَنْ أَنسِ بِن مالك، رَضِيَ اللّهُ عَنْهُ، أَن رَسُولَ اللّه، مَلْ أَن رَسُولَ اللّه، صَلّى اللّه عَلَيْه وَسَلّم، قَالَ (وهو يتحدث عن رحلة الإسراء والمعراج)؛ فَفَرضَ اللّه عَزْ وَجِلَّ عَلَى أُمّتي خَمْسِينَ صَالاَّة. (البخاري حديث ٣٤٩، ومسلم حديث ١٦٢١). فاللّه تعالى خفف عَدد الصلوات، فصارت خمسًا في العمل وخمسين في الثواب.

#### (٤) الصلاة أحد أركان الإسلام:

عَنْ عبد الله بن عمر بن الخطاب، رضي الله عنهما، أنْ رسُول الله، صلى الله عليه وسلم، قال: عنهما، أنْ رسُول الله، صلى الله عليه وسلم، قال: بُني الإسلام على خَمْسِ: شهادة أنْ لا إله إلا الله وأنَّ مُحمَّدًا رسُولُ الله، واقام الصلاة، وايتاء الزّكاة، والحج، وصوم رمضان. (البخاري حديث ٨، ومسلم حديث ١٦)

(٥) الصلاة أول ما يُحاسب عليه العبد يوم

صفر ١٤٤٦ هـ- العدد ١٢٨ السنة الرابعة والخمسون

آخِرُ كَلاَم رَسُولِ اللَّهِ، صلى اللَّه عليه وسلم، الصَّلاَة، الصَّلاَة، الصَّلاَة، الصَّلاَة، الصَّلاَة، الصَّلاَة، التَّفُوا اللَّه فيمًا مَلَكَتُ أَيْمَانُكُمْ. (صحيح أبي داود للألباني حديث، ٤٢٩٥).

#### (٩) نبينًا صلى الله عليه وسلم يأمر الأباء بتعليم أطفائهم الصلاة،

الدليلُ عَلَى تعظيم منزلة الصلاة في الإسلام أنَّ النَّبِيِّ، صلى الله عليه وسلم، أَمَر الأباء بتعليم أننائهم الصغار الصلاة والمحافظة على إقامتها، مَع ضرب الأطفال ضرباً خفيفاً برحمة إذا تهاونوا في تَرْكها، مع أنهم غير مُكلفين، وذلك حتى يعتادوا على إقامة الصلاة في باقى مراحل حياتهم.

عَنْ عبد الله بن عمرو بن العاص، أنَّ النَّبِيَ، صَلَّى الله عَلَيْه وَسَلَّم، قَالَ: مُرُوا أَوْلاَدَكُمُ بِالصَّلاَة وَهُمُ الله عَلَيْه وَسَلَّم، قَالَ: مُرُوا أَوْلاَدَكُمُ بِالصَّلاَة وَهُمُ أَبْنَاءُ الْبَنَاءُ سَبِّع سَنِينَ وَاضْرِبُوهُمْ عَلَيْها وَهُمْ أَبْنَاءُ عَشْرِ وَفَرَقُوا بَيْنَهُمْ فِي النَّصَاجِع. (صحيح أبي داود للألباني حديث ٤٦٦).

#### (١٠) الصالة صلة بين العبد وريه:

عَنْ أَبِي هُرِيرة، رَضِي اللّهُ عَنْهُ، قَالَ: مَنْ صَلّى صَلاةً لَمْ يَقْرَأ فِيها بِأُمْ الْقُرْآن فِهِي خداجٌ، ثلاثًا غيْر تَمامٍ. فقيل لأبي هُريْرة، إنّا نكون وَراءَ الإمام. فقال: اقْرَأ بِها فِي نَفْسكَ. قَالَ: اقْرَأ بِها فِي نَفْسكَ. قَالَ: اقْرَأ بها فِي نَفْسكَ. قَالَ: اقْرَأ عَلَيْه وَسَلّم، يَقُولُ: قَالَ اللّهُ تَعَالَى: قَسَمْتُ الصَّلاة بَيْني وَبِيْن عَبْدي نصْفيْن، وَلَعَبْدي ما سَأَل، فَإِذَا قَالَ اللّهُ تَعَالَى: قَسَمْتُ الصَّلاة قَالَ الْعَبْد: (الْحِمْدُ للله ربُ الْعَالَمِين) قَالَ اللّه تَعَالى: عَبْدي. وَإِذَا قَالَ اللّهُ تَعَالَى: مَبْدي. وَإِذَا قَالَ: (الرّحْمَن الرّحيم) قَالَ اللّهُ تَعَالَى: وَقَالَ مَرَّةُ فَوْضَ الْيَ يَوْم اللّهُ يَعَبْدي. وَقَالَ مَرَّةُ فَوْضَ الْيَ يَوْم عَبْدي. وَقَالَ مَرَّةُ فَوْضَ الْيَ عَبْدي وَقَالَ مَرَّةُ فَوْضَ الْيَ عَبْدي. وَقَالَ مَرَّةُ فَوْضَ الْيَ عَبْدي. وَقَالَ مَرَّةُ فَوْضَ الْيَ هَبْدي وَقَالَ مَرَةُ فَوْضَ الْيَ عَبْدي وَقَالَ مَرَّةُ فَوْضَ الْيَعْمُ وَلَا الشَالُ فَإِذَا قَالَ: (المَّلَ الْمَرَاطُ النَّسَتَقِيمُ صَرَاطُ النَّذَينَ أَنْعَمْتُ عَلَيْهُمْ وَلاَ الضَّالُين)، قَالَ: هَدُنْ عَلْ الْمُعْدَى الْمُعْمُوب عَلَيْهُمْ وَلاَ الضَّالُين)، قَالَ: هَذَا عَلَا: هَالَا: هَالَا: هَالَا: هَالَا: هَالَا: عَلْهُمْ وَلا الضَّالُين)، قَالَ: هَذَا الْعَرْاكُ فَاذَا فَالَا: هَالَا عَلَاهُ اللّهُ الْدِينَ أَنْعُمْتُ عَلَى الْمُعْرَاكُ الْعَلْدَا الْمَالُونَ الْمُعْتَلِيمُ وَلا الضَّالُين)، قَالَ: هَذَا الْمُدَالَ الْمُنْ الْمُعْتَ

لِعَبُدِي وَلِعَبُدِي مَا سَأَلُ. (مسلم حديث ٣٩٥). (١١) ثناء الله على الخاشعين في الصلاة:

مما يدلُ على المنزلة العالية للصلاة أن الله سُبْحَانَهُ عندما مَدَحَ عباده المؤمنين، بدأ بِذكر الصَّلاة قبل أي عُمَلِ آخَر؛ قال تُعالَى: (قَدَ أَقَلَحَ ٱلْمُؤْمِنُونَ أَنَ ٱللَّينَ مُمَ فِي صَلَاتِهِ مَ خَيْعُونَ ) (المؤمنون: ١: ٢). وقالَ تَعَالَى: (إِذَ ٱلإِنسَنَ غُلِقَ مَـ لُوعًا إِنَّ الشَّهُ النَّرُ جُرُوعًا أَن وَإِنَّا سَنَهُ النَّرُ مَرُوعًا أَنْ وَالْمَالِينَ أَلْ النَّمِينَ مُنْ عَلَى صَلَاتِهِمْ وَآبِسُونَ ) (المعارج: ١٩٤٩).

#### (١٢) تحذير المسلم من التهاون بالصلاة:

مُنْزِلَةُ الصَّلاةِ عظيمةً، ويدل على ذلك ما جاء في القرآن الكريم والسُّنَة النَّبَويْة مِن التحذير الشديد من إضاعة الصلاة والتهاون في أدائها.

قَالَ اللّه سُبْحَانَهُ وَتَعَالَى: (عَلَّتُ مِنْ مِّنِمْ خَلْفُ أَضَاعُواْ السَّوْةُ وَالنَّبُونَ مَسْفًا) (مريم: ٥٩)، وعَنْ عُمَر بُنِ عَبْد الْعَزيز(رحمَهُ الله) قَالَ: لَمْ يَكُنْ إِضَاعَتُهُمْ تَرْكَهَا، وَلَكُنْ أَضَاعُوا الْمُوَاقِيتَ. (تفسير الطبري- جـ ١٦- صـ ٩٨).

#### (١٣) وصية الله للمسلم بالاستعانة بالصلاة في آمور الدنيا والأخرة:

قَالَ الأَمَامُ اللَّرُوزِيُّ رَحِمهُ اللَّه؛ أَمْرَ اللَّه عَبَادُهُ أَنْ يَفْزَعُوا إِلَى الصَّلَاة، وَالاَسْتَعَانَةَ بِالصَّلَاة عَلَى كُلُ أَمْرِهِمْ مِنْ أَمْرِ دُنْياهُمْ وَآخِرَتِهِمْ، وَلَمْ يَخْصَ كُلُ أَمْرِهِمْ مِنْ أَمْرِ دُنْياهُمْ وَآخِرَتِهمْ، وَلَمْ يَخْصَ بِالاَسْتَعَانَة بِهَا شَيْئًا دُونَ شَيْء، فقالَ: (وَٱسْتَعِنُوا بِالاَسْتَعَانَة بِهَا شَيْئًا دُونَ شَيْء، فقالَ: (وَٱسْتَعِنُوا بِالصَّبْرِ وَالْمَا بَدَأَ بِالصَّبْرِ قَلْصَلُوة ) (البقرة: ٤٥)، وإنْما بَدَأَ بالصَّبْر قَبْلُهَا لأَنَّ الإيمان وَجَمِيعَ الْفَرائِضِ والنَّوافِل مِن الصَّلَاة وَغَيْرِهَا لاَ تَتَمُّ إِلاَّ بِالصَّبْرِ. (تعظيم قدر الصلاة- للمروزي جـ١ ص٢١٨).

وَعَنْ حُذَيِّفَةَ بُنِ الْيَمَانِ، رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ، قَالَ: كَانَ رُسُولَ اللَّهِ صلى اللَّه عليه وسلم، إِذَا حَزَبَهُ أَمْرٌ صلَّى. (صحيح أبي داود للألباني: ١١٧١).

#### (١٤) الصلاة لا تسقط عن المريض طالما يعقل الأمور:

عَنْ عِمْرَانَ بُنِ حُصَيْنِ، رَضِيَ اللَّهُ عَنْهِماً، قَالَ: كَانَتُ بِي بَوَاسِيرُ، فَسَأَلُتُ النَّبِيِّ، صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ، عَنِ الصَّلاَةِ، فَقَالَ: صَلُّ قَائِمًا، فَإِنْ لَمُ تَسْتَطِعُ فَعَلَى جَنْبِ. تَسْتَطِعُ فَعَلَى جَنْبِ. (البخاري-حديث: ١١١٧)

## (١٥) مشروعية إقامة الصلاة جماعة في الساجد:

الله سُبْحَانَهُ وَتَعَالَى أَمَرَ عِبَادهُ المسلمين ببناءِ المسلمين ببناءِ المساجد الإقامة الصلاة جماعة. قال الله تَعَالَى: (فِي يُبُوتِ أَذِنَ اللهُ أَن نُرْفَعَ وَيُلْكَرَ فِهَا اَسْمُهُ يُسَبَحُ لَهُ فِهَا بِالْقُدُو وَالْأَصَالِ آلَ يَجُالُ لاَ نُلْهِيمْ يَحَدُونُ وَلا يَبُعُ عَن ذِكْرِ اللهِ وَإِقَارِ السَّلَوْقِ وَإِينَا الرَّكُوةُ يَخَافُونَ يَوْمًا نَنْقَلَبُ فِي الْقُلُوبُ وَالْأَبْعَدَدُ ) (النور ٣٦: ٣٧).

وَعَنُ أَبِي هُرَيْرَةَ. رَضِيَ اللّٰهِ عَنْهُ، عَنِ النَّبِيُّ صلى اللّٰهِ عَلْهُ، عَنِ النَّبِيُّ صلى اللّٰه عليه وسلم قَالَ: مَنْ غَدًا إِلَى الْسُجِد وَرَاحَ أَعَدُ اللّٰهُ لَهُ نُزُلّهُ مِنْ الْجَنَّةِ كُلَّمَا غَدَا أَوْ رَاحَ. (البخاري حديث: ٦٦٩).

## (١٦) الصلاة تمييز بين المؤمنين والمنافقين في الدنيا والآخرة:

عَنْ أَبِي هُرِيْرَةَ قَالَ: قَالَ النَّبِيُّ صلى اللَّه عليه وسلم: لَيْسَ صَلاَةُ أَثْقَلَ عَلَى الْمُنَافِقِينَ مِنْ الْفَجُرِ وَالْعِشَاءِ وَلَوْ يَعْلَمُونَ مَا فِيهِمَا لأَتَوْهُمَا وَلَوْ حَبُواً. والْبِخاري حديث٢٥٧، ومسلم حديث ٢٥٢). وأمًا في الأخرة فإنَ المُنَافِقِينَ لا يستطيعون

السجود إذا أُمرُوا بدلك. قَالَ اللهُ تَعَالَى: (وَمَ يُكَثَفُ عَن سَاقٍ وَيُدْعَوْنَ إِلَى الشَّجُودِ فَلَا يَسْتَطِيعُونَ اللَّهُ عَن سَاقٍ وَيُدْعَوْنَ إِلَى السُّجُودِ فَلَا يَسْتَطِيعُونَ اللَّهِ عَنْ مَنْ السُّجُودِ وَمُ سَلِيمُونَ } خَيْمَةً أَصَدَرُمُ مَنْ اللَّهِ عَنْ اللَّهِ عَنْ اللَّهُ عَلَيْهُ مَا اللَّهِ عَنْ اللَّهُ عَلَيْهُ مَا اللَّهِ عَلَى اللَّهُ عَلَيْهُ مَا اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ مَا اللَّهُ عَلَيْهِ عَلَيْهُ مَا اللَّهُ عَلَيْهُ مِنْ اللَّهُ عَلَيْهُ مَا اللَّهُ عَلَيْهُ مَا اللَّهُ عَلَيْهُ مَا اللَّهُ عَلَيْهُ مَا اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ مَا اللَّهُ عَلَيْهُ مَا اللَّهُ عَلَيْهُ مَا اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ مَا اللَّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ مَا اللَّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ مَا اللَّهُ عَلَيْهُ مَا اللَّهُ عَلَيْهُ مَاللَّهُ عَلَيْهُ مَا اللَّهُ عَلَيْهُ مَا اللَّهُ عَلَيْهُ مَا اللَّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُمْ عَلَيْهُ مَا اللَّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَّا عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلّه

وعَنْ أَبِي سعيد الخدري قَالَ سَمِعْتُ النَّبِيِّ صلى الله عليه وسلم، يَقُولُ: يَكُشِفُ رَبُّنَا عَنْ سَاقِهِ فَيَسْجُدُ لَهُ كُلُّ مُوَّمِن وَمُوْمِنَةٍ فَيَبْقَى كُلُّ مَنْ كَانَ يَسْجُدُ لَهُ كُلُّ مُوَّمِن وَمُوْمِنَةٍ فَيَبْقَى كُلُّ مَنْ كَانَ يَسْجُدُ فَيَسْجُدُ فَيَدُهْبُ لِيَسْجُدَ فَيَعُودُ ظَهْرُهُ طَبَقًا وَاحِدًا. (البخاري - حديث فَيَعُودُ ظَهْرُهُ طَبَقًا وَاحِدًا. (البخاري - حديث ٤٩١٩).

#### ثمرات المحافظة على إقامة الصلاة

نستطيع أن نوجز ثمرات إقامة الصلاة في الأمور التالية:

- (١) حضور القلب واستشعار عظمة الله تعالى في الصلاة.
- (۲)إذا أحضر المصلي قلبه في صلاته، فإنه يخرج
   من صلاته وقد غفرت خطاياه.
- (٣) الصلاة راحة للنفس، فإن أداها حق أدائها،
   وجد نشاطا وراحة وروحا.
- (٤) الدّنيا سجن المؤمن يشعر فيها بالضّيق، فإذا دخل في الصّلاة وجدها قرّة عينيه ونعيم روحه وجنّة قلبه ومستراحه في الدّنيا.
- (٥) كما أنها للجسم رياضة بدنية تقويه وتفيده.
- (٦) الصلاة صلة بين العبد وربّه، وتذكّر العبد بدوام مراقبته لله- عزّ وجلّ- فيحسن باطنه كما يحسن ظاهره.

وَآخِرُ دَعُوَانَا أَنِ الْحَمْدُ لِلَّهِ رَبُّ الْعَائِينَ. وَصَلَّى اللَّهُ وَسَلَّمَ عَلَى نَبِيْنَا مُحَمَّد، وَعَلَى آله، وَأَصْحَابِه، وَالتَّابِعِينَ لَهُمْ بِإِحْسَانِ إِلَى يَوْمِ الدِّينِ.

> صفر ١٤٤٦ هـ - العدد ١٢٨ السنة الرابعة والخمسون

# فقه القبامل مع القرآن الكريم

— اعداد [كي أ. د محمد حامد الأستاذ المساعد بقسم التفسير وعلوم القرآن بجامعة الأزهر

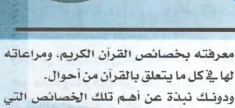
الحمله الله وي العالمين والعمارة والسالام حلى سيله المسالين وحلى

أله وصحبه أجمعين

إمَّا بِعِدُ، فحصِيحَ بِكُنَّ مَحَدُّ فِحِهِ الكَرَّاءِ الكَريمِ أَرِكَاكُر عَدِلُهِ me saling to long to the colony of the wall of الزلل، والوقوع ياسوم التعامل مع المعراق الكريم، ولتعلم - أخى الكريم- أو التعامل مع التعراق الكريم يصفى أو يكري

قائمًا على صحاة الشهرة وحسن التصابة وإثما بأتع الركال وكله

فقد هادين الأمريين أو أحادهماء



#### أولاً: القرآن الكريم إلهي المصدر والنسبة

دلت الأدلة عليها، وأطبقت عليها الأمة:

يعتقد المسلمون أن القرآن الكريم مصدره ومرده إلى الله رب العالمين وحده فهو كلامه الذي أنزله على رسوله محمد -صلى الله عليه وسلم-، وقد تضافرت الأدلة على تقرير ذلك وتوكيده؛ فمن ذلك: قوله تعالى: ﴿إِنَّا نَعَنُ نَزَّلْنَا عَلَتِكَ ٱلْقُرْءَانَ تَعزيلُا، (سورة الإنسان: ٢٣)، وقوله تعالى: « وَإِنَّهُ لَنَائِلُ رَبِّ ٱلْكَلِّينَ » (الشعراء: ١٩٢)، وقوله تعالى: ﴿ وَإِنَّكَ لَنُلُغُ ٱلْفُرْءَاتَ مِن لَّذُنَّ كَ عَلَى \* (سورة النمل: ٦)، وقوله تعالى: ا وَقَالُواْ أَسْطِيرُ الْأُولِينَ أَكْتَبُهُا فَهِي نُعْلَى عَلَيْهِ يُحْكُرُهُ وأَصِيلًا ﴿ قُلْ أَفَرُكُهُ ٱلَّذِي يَعْلَمُ الِيْنَ فِي الشَّمَنُوْتِ وَالْأَرْضِ ۚ إِنَّهُ كَانَ عَفُورًا نِّحِمَّ ۗ • وإذا أنعم الله على العبد بصحة الفهم وحُسن القصد وجد في القرآن الكريم ما يشفى صدره، ويداوي قلبه، ويزكي نفسه، ويحقّق مبتغاه، وصار من المهتدين المظحين.

قال ابن القيم رحمه الله: "صِحة الفهم وحسن القصد من أعظم نعم الله التي أنعم بها على عبده، بل ما أعطى عبدٌ عطاءً بعد الإسلام أفضل ولا أجل منهما، بل هما ساقا الإسلام، وقيامُه عليهما، وبهما باينَ العبدُ طريق المغضوب عليهم الذين فسد قصدهم، وطريق الضالين الذين فسدت فهومهم، ويصير من المُنْعَم عليهم الذين حَسُنت أفهامهم وقصودهم، وهم أهل الصراط المستقيم، الذين أمرنا أن نسأل الله أن يهدينا صراطهم في كل صلاة" (إعلام الموقعين لابن القيم ٢/١٦٤).

ومن أنفع ما يساعد العبد على تحقيق ذلك

صفر ١٤٤٦ هـ- العدد ١٢٨ السنة الرابعة والخمسون



(سورة الفرقان: ٥-٦)، وقوله تعالى: «وَإِنْ أَحَدُّ مِنَ ٱلْمُشْرِكِمِ الْسَتَجَارَكَ فَلَحِرُهُ حَتَّ يَسْمَعَ كُلُمْ اللهِ إِ (سورة التوبة: ٦).

وإذا أضيف القرآن إلى أحد الرسولين جبريل أو محمد عليهما السلام فبالنظر إلى أنهما مرسلان به لا منشئان له، ولعل هذا هو السر في التعبير بكلمة "رسول" في قوله تعالى: ﴿إِنَّهُ فَوَلُ رَّوْلِكِي وَسِورَة الحاقة؛ ٤٠) ؛ وقد جاءت في سورتين؛ حيث قصد بآية سورة الحاقة الرسول محمدًا -صلى الله عليه وسلم-، وفي آية سورة التكوير الرسول الملكي جبريل عليه السلام كما يدل عليه سياق الأيتين، ولم يقل: إنه لقول ملك أو إنه لقول نبي؛ إذ هو في حقيقة الأمر قولُ من أرسلهما، وليس لهما منه إلا شرف البلاغ.

ومن ردِّد كلام غيره لم يقطع بدلك صلة الكلام بمن تكلم به ابتداءً؛كما لا يخفى على ذي لُبِّ.

> ثَانيًا: القرآن الكريم وحي من الله إلى الرسول محمد -صلى الله عليه وسلم - بلفظه ومعناه.

أوحى الله بالقرآن الكريم إلى النبي محمد -صلى الله عليه وسلم- بواسطة المروح الأمين وهو جبريل عليه السلام، ولم يكن قبل ذلك الوحي ذا علم بشيء من ذلك الموحى به، ولا آملا في محيئه إليه. وقد جاء في بيان ذلك آيات كثيرة منها قوله تعالى: ﴿ عَنْ نَفْضُ عَلَيْكَ أَحْتَى ٱلْفَصِي مِنْهَا قوله تعالى: ﴿ عَنْ نَفْضُ عَلَيْكَ أَحْتَى ٱلْفَصِي مِنْهَا أَوْتَ مِنْ الْفَرْمَانَ وَإِن كُنْتُ مِنْ قَبِلِهِ مَنْهَا أَلْفُرْمَانَ وَإِن كُنْتُ مِنْ قَبِلِهِ مَنْهَا أَلْفُرْمَانَ وَإِن كُنْتُ مِن قَبِلِهِ مَنْ الْفُرْمَانَ وَإِن كُنْتَ مِن قَبِلِهِ وَمَا كُنْتَ وَنَو الْمُنْفِيلِ الْمُنْفِقِيلِ الْمُنْفِقِيلُ الْمُنْفِقِيلُ الْمُنْفِيلُ الْمُنْفِقِيلُ الْمُنْفِقِيلُ الْمُنْفِقِيلُ الْمُنْفِقِيلُ الْمُنْفِقِيلُ الْمُنْفِقِيلُ الْمُنْفِقِيلُ الْمُنْفِقِيلُ الْمُنْفِقِيلُ الْمُنْفِيلُ الْمُنْفِقِيلُ الْمُنْفِيلُ الْمُنْفِيلُ الْمُنْفِقِيلُ الْمُنْفِقِيلُ الْمُنْفِقِيلُ الْمُنْفِقِيلُ الْمُنْفِقِيلُ الْمُنْفِيلُ الْمُنْفِقِيلُ الْمُنْفِقِيلُ الْمُنْفِقِيلُ الْمُنْفِقِيلُ الْمُنْفِقِيلُ الْمُنْفِقِلُ الْمُنْفِقِيلُ الْمُنْفِيلُ الْمُنْفِيلُ الْمُنْفِيلُولُ الْمُنْفِقِيلُ الْمُنْفِقِيلُ الْمُنْفِيلُ الْمُنْفِقِيلُ الْمُنْفِيلُ الْمُنْفِيلُ الْمُنْفِيلِ الْمُنْفِيلُولُ الْمُنْفِيلُ الْمُنْفِيلُولُ الْمُنْفِقِيلُ الْمُنْفِيلُولُ الْمُنْفِيلُولُ الْمُنْفِيلُولُ الْمُنْفِيلُولُ اللْمُنْفِيلُ الْمُنْفِيلُولُ الْمُنْفِيلُولُ الْمُنْفِيلُ الْمُنْفِيلُ الْمُنْفِيلُولُ الْمُنْفِيلُ الْمُنْفِيلُولُ الْمُنْفِيلُولُ الْمُنْفِيلُولُ الْمُنْفِيلُ الْمُنْفِيلُولُ الْمُنْفِيلُولُ الْمُنْفِيلُ الْمُنْفِيلُولُ الْمُنْفِيلُولُ الْمُنْفِيلُولُ الْمُنْفِيلُولُ الْمُنْفِيلُولُ الْمُنْفِيلُولُ الْمُنْفِيلُولُ الْمُنْفُلُولُ الْمُنْفِيلُولُ الْمُنْفِيلُولُ الْمُنْفِيلُولُ الْمُنْفِيلُولُ الْمُنْفِيلُولُ الْمُنْفِيلُولُ الْمُنْفِيلُولُ الْمُ

وهذا الوحي بالقرآن لم يكن بالمعنى فحسب، وإنما كان وحيًا باللفظ والمعنى؛ ولذا فقد كان الرسول محمد -صلى الله عليه وسلم- حريصًا على ترديد ما يُلقيه عليه جبريل -عليه

السلام- من القرآن؛ خشية أن يتفلت منه شيء؛ فأنزل الله قوله: ﴿ لاَ عُرَالَهُ مِنْ لِمَالِكُ لِمَعْلَ مِهِ وَالْ فَانْ لَلْ مَوْلَهُ وَلَا مُرْالُهُ وَأَنْهُ وَمُلا الله عَلَم الله عَلَم الله عليه وسلم فَعْلَ الله عليه وسلم وريما رغب الرسول -صلى الله عليه وسلم في مزيد من الوحي، وقال لجبريل: «ما يمنعك أن يَوْم مَا يَرُونُ فَمَا الله قوله: « وَمَا يَرَنْ وَمَا الله عَليه وسلم الله عَليه وسلم وما تزورنا أكثر مما تزورنا فأنزل الله قوله: « وَمَا يَرَنْ وَمَا الله عَليه وسلم الله يَوْم مَا يَرُونُ وَمَا الله عَليه وسلم الله يَوْم مَا تزورنا فأنزل الله قوله: « وَمَا يَرَنْ وَمَا الله عَليه والله وَمَا يَرَنْ وَمَا الله عَليه والله وَم الله وَلِه الله وَلِه الله وَمَا يَرَنْ وَمَا الله وَلَه مَا يَرَالُ وَمَا الله وَلَه الله وَلَه الله وَلَه مَا يَرَالُ وَمَا الله وَلَه مَا يَرَالُ الله وَلَه الله وَلَه الله وَلَا يَرَالُ وَمَا الله وَلَيْ وَمَا الله وَلَا الله وَلَه وَلَه الله وَلَا الله ولَا الله وَلَا الله وَلَا الله وَلَا الله وَلَا الله ولَا اله ولَا الله ولَ

وقد أعلمه الله جلِّ ذكره أنه متَّبع لما يوحي إليه مستسلم له، ليس إليه أمر تبديله أو تقديم نزوله، أو تأخيره فقال تعالى: ﴿ وَإِذَا تُنَّالُ عُلِّهِمْ مَا يَانُنَا بَيَنَتُ فَالَ الَّذِينَ لَا يَرْجُونَ لِقَاآمَنَا اثْت بِقُرْمَانِ غَيْرِ هَنَذَا أَوْ بَذِلَهُ قُلْ مَا بَكُونُ لِيَ أَنَ أَيْسَلِلُهُ مِن تِلْقَابِي نَفْسِيٌّ إِنْ أَنْبِعُ إِلَّا مَا بُوحَيَّ إِلْكُ ۗ إِنَّ أَخَافُ إِنْ عَصَيْتُ رَبِّي عَذَابَ يَوْمِ عَظِيمِ ، (سورة يونس: ١٥) وقال تعالى: ﴿ وَإِذَا لَمْ تَأْتِهِم خَايَةٍ قَالُواْ لَوْلَا ٱجْتَبَيْتُهَا قُلْ إِنَّمَا آتَيْعُ مَا يُوحَى إِلَى مِن رَّبِّي » (سورة الأعراف: ٢٠٣)؛ وذلك أنه ريما تأخر الوحي عنه، فكان الكفار يقولون هلًا اجتبيتها، أي: هلا اخترتها واختلقتها من قبلك ومن عند نفسك؛ إذ كلامك كله كذلك، وهذا على ما كانت قريش تزعمه من أنه من عنده، أو أن الراد هلا تلقيتها من الله وتخيرتها عليه؛ إذ تزعم أنك نبي وأن منزلتك عنده منزلة الرسالة، فأمره الله عز وجل أن يجيب بالتسليم لله تعالى، وأن الأمر في الوحي إليه ينزله متى شاء لا معقب لحكمه في ذلك. (ينظر: المحرر الوجيز في تفسير الكتاب العزيز لابن عطية الأندلسي ٤٩٢/٢).

والحكم بأن القرآن الكريم لفظه ومعناه من الله عام ليس في القرآن من فاتحته إلى خاتمته ما يَخرج عن هذا الحكم، أو يستثنى منه.

> صفر ١٤٤٦ هـ - العدد ١٢٨. السنة الرابعة والخمسون

قال ابن حزم في كتابه "مراتب الإجماع" تحت عنوان: بَاب من الإجماع في الاعتقادات يكفر من خَالفه بإجماع: وَأَن الْشُرُآن المتلو اللَّذِي فِي المصاحف بأيدي الناس في شرق الأرض وغربها من أول الرُحَمْدُ لِلَّه رَبُّ الْعَالَمِينَ إلى آخر قُلُ أَعُودُ برَبِّ النَّاسِ هو كلام الله عز وجل ووحيه أنزله على نبيه محمد -صلى الله عليه وسلم- مختارًا له من بين الناس" (مراتب الإجماع لابن حزم الأندلسي صـ١٧٣).

#### ثالثًا: قدسية القرآن الكريم ذاتية لا مَصْفَاة عليه

القرآن الكريم قدسيته مستمدة من مصدره، وليست مضفاة عليه من قبل أحد، أو متأخرة عن نزوله، أو مستفادة من الواقع، وهذا أمر لا ينبغي نزوله، أو مستفادة من الواقع، وهذا أمر لا ينبغي أن يخالف فيه من يعتقد أن القرآن وحي من الله رب العالمين؛ ولذا فقد وصف الله القرآن بأوصاف تدل على مكانته، وقدسيته، وحرمته فوصفه بالعزة، والمجد، والكرم، والحكمة، والعظمة، وغير ذلك، وهو حقيق بأن يُعظّم ويقدس، وقد بين الله أنه ذو حرمة وقدسية عند أهل السماء فليكن كذلك بين أهل الأرض قال تعالى، إنّه لَمُونُ كُمْ مَن يَكُنُو هِ لَا يَعْمَلُونَ هِ المُورِةِ الواقعة؛ ٧٧ - ٨٠)، وهذا فيه أن المنزل من رب العالمين هو القرآن وهذا فيه أن المنزل من رب العالمين هو القرآن

ومن قدسية القرآن: أن يُعْلَم أن تلاوة القرآن ليست كغيرها من تلاوات: "فإن التالي للكلام بمنزلة المُكالم لذي الكلام، وهذا غاية التشريف من فضل الكريم العلام" (البرهان في علوم القرآن للزركشي 4/١٥).

الكريم وأنه الذي في الكتاب المكنون لا غيره.

ومن قدسيته أيضًا: أنه لا يُعتدى عليه بتحريف، وأن لا يُتكلم في تفسيره أو تأويله بدون حجة، وأن لا تُرد أحكامه، أو يُدعى فيه قصور، أو خلل، أو تناقض، أو كذب؛ لأن الطاعن فيه طاعن في منزلُه. قال تعالى: ﴿ وَتَمَنَّ كُلِيتُ رَبِّكَ صِدْقًا وَعَدُلًا لَا مُمْرَدُ لَا لَهُ الْمَلِيدُ ، (سورة: الأنعام: مُمْرًدُلُ لِكُلِيتِهُ وَهُو السّيخ الْمَلِيدُ ، (سورة: الأنعام:

١١٥): "أي: صدقًا في الأخبار وعد لا في الأحكام، فكله حق وصدق وعدل وهدى ليس فيه مجازفة ولا كذب ولا افتراء" (تفسير القرآن العظيم لابن كثير ١٩٩/١).

#### رابعًا: القرآن الكريم محفوظ كله بحفظ الله له من التبديل أو الزيادة أو النقصان

من الخصائص التي تميز بها القرآن الكريم عن غيره من الكتب المنزلة الأخرى كالتوراة والإنجيل أن الله تكفل بحفظه له دون أن يكل ذلك إلى المخلوقين، وهذا ما قرره الحق سبحانه وتعالى في قوله: ﴿ إِنَّا حَنُّ رَّأَتَا ٱلذِّكْرُ وَإِنَّا لَهُ كَيْظُونَ ﴾ (سورة الحجر؛ ٩). والذكر هنا هو القرآن في قول جميع المفسرين. قال ابن الجوزي: "والمعنى؛ لُحافِظُونَ للقرآن من أن يُبدُل أو يغير، كما جرى في سائر الكتب المنزلة" (زاد المسير: ٢٥/٧).

والذي عليه أكثر المفسرين أن الضمير في قوله:

"لُهُ" عائد إلى القرآن الكريم، وثُمَّ قول بأن

الضمير في: "له" يعود على الرسول -صلى الله

عليه وسلم- أي: وإنًا لمحمد -صلى الله عليه

وسلم- لحافظون، واستندوا إلى أنه لما ذكر الله

الإنزال والمُنزَل دل ذلك على المنزَل عليه فحسنت

الكناية عنه، لكونه أمرًا معلومًا، لكنَّ القول الأول

الكناية عائد على الذكر الذي هو القرآنوهو أنه عائد على الذكر الذي هو القرآنقول الأكثرين وهو أرجح القولين وأحسنهما

مشابهة لظاهر التنزيل، والأصل عود الضمير

على المذكور لا على غيره (ينظر؛ مفاتيح الغيب

قال الإمام الرازي: "اختلفوا في أنه تعالى كيف يحفظ القرآن قال بعضهم: حفظه بأن جعله معجزًا مباينًا لكلام البشر، فعجز الخلق عن الزيادة فيه والنقصان عنه؛ لأنهم لو زادوا فيه أو نقصوا عنه لتغير نَظُم القرآن فيظهر لكل العقلاء أن هذا ليس من القرآن فصار كونه معجزًا كإحاطة السور بالمدينة؛ لأنه يحصنها ويحفظها، وقال آخرون: إنه تعالى صانه وحفظه

صفر ۱۶۶۱هـ- العدد ۱۲۸ السنة الرابعة والخمسون

من أن يقدر أحد من الخلق على معارضته، وقال آخرون: أعجز الخلق عن إبطاله وإفساده بأن قيض جماعة يحفظونه ويدرسونه ويشهرونه فيما بين الخلق إلى آخر بقاء التكليف، وقال آخرون: المراد بالحفظ هو أن أحدًا لو حاول تغييره بحرف أو نقطة لقال له أهل الدنيا: هذا كذب وتغيير لكلام الله تعالى حتى إن الشيخ المهيب لو اتفق له لحن أو هفوة في حرف من كتاب الله تعالى لقال له كل الصبيان: أخطأت أيها الشيخ وصوابه كذا وكذا، فهذا هو المراد من قوله: وإنا له لحافظون" ( مفاتيح الغيب من قوله: وإنا له لحافظون" ( مفاتيح الغيب

ومن أعظم أسباب حفظ القرآن: كونه الرسالة الخاتمة الخالدة الباقية التامة التي تصلح لكل زمان ومكان والله على كل شيء قدير.

وذلك أن "ترك حفظ الكتاب الخاتم للبشر، الذين يجوز عليهم الإهمال، والتحريف، والنسيان معناه طروء وحدوث التحريف والضياع لهذا الكتاب؛ حيث لا وحي سيأتي، ولا رسول سيبعث، ولا كتاب سينزل... الأمر الذي لو حدث -افتراضا- سيضل الناس، ولا رعاية لهم، ولا حجة عليهم..." (حقائق الاسلام في مواجهة شبهات المشككين صدا٣٠ -الجلس الأعلى للشئون الإسلامية ١٤٢٤هـ -٢٠٠٣م). ولهذا لما كان هذا الأمر -ختم الرسالات- غير متحقق للكتب السابقة كالتوراة والإنجيل، جعل الله حفظهما موكولاً إلى الخلق، ولم يعد بحفظهما من التغيير. قال تعالى: ﴿ إِنَّا أَرْلَنَا ٱلتَّوْرُنَةَ فِيهَا هُدِي وَنُورٌ يَعَكُمُ بِهَا ٱلنَّبِيُّونَ الَّذِينَ أَسْلَمُوا لِلَّذِينَ هَادُواْ وَالرَّبِّينِينَ وَالْأَحْيَارُ بِمَا استُحفظُوا مِن كِنْبِ اللهِ وَكَانُواْ عَلَيْهِ شُهَدَآهُ \* (سورة: المائدة: ٤٤).

وقد سُئل القاضي إسماعيل بن إسحاق (ت٢٨٦هـ): "لم جاز التبديل على أهل التوراة.

ولم يجز على أهل القرآن؟" فقال:" قال الله تعِالي، في أهل التوراة؛ بِمَا اسْتُحْفظُوا مِنْ كتَابِ الله، فوكل الحفظ إليهم. وقال في القرآن: ﴿ إِنَّا غَنُّ زَلْنَا ٱلذِّكْرُ وَإِنَّا لَهُ لَـَهِ ظُونَ » (سورة الحجر: ٩)؛ فلم يجز التبديل عليهم" (ترتيب المدارك وتقريب المسالك للقاضي عياض ٢٨٣/٤، وغاية النهاية في طبقات القراء لابن الجزري: ١٦٢/١). ومن الأدلة على حفظ الله للقرآن الكريم أيضًا قوله تعالى: « بَلْ هُوَ قُرْءَانٌ غَيدٌ (١٠ فِي لَوْجٍ غَفُوطٍ» (سورة البروج: ٢١ - ٢٢) إذ في قوله: "محفوظ" قراءتان الأولى بالخفض وهي قراءة جمهور القراء على أنه صفة "لوح"، وحفظ اللوح الذي فيه القرآن كناية عن حفظ القرآن، والقراءة الأخرى بالرفع -وهي قراءة نافع المدني- على أنه صفة للقرآن، وحفظ القرآن يستلزم أن اللوح المودع هو فيه محفوظ أيضًا، فلا جرم حصل من القراءتين ثبوت الحفظ للقرآن وللوح. (النشرفي القراءات العشر لابن الحزري: - (m99/Y

ومما يدل على ذلك أيضًا: قوله تعالى: « إِنَّ ٱلنِّينَ كَفُرُواْ بِٱلذَّكِرِ لَمَّا جَآءَهُمُّ وَإِنْهُ لَكِنَتُ عَزِيرٌ اللَّ أَنَّ يَأْلِيهِ ٱلْكِطِلُ مِنْ يَيْنِ يَدَيْهِ وَلَا مِنْ خَلْفِيدٌ مَرْبِيلٌ مِنْ حَكِيمٍ حَمِيدٍ» (فصلت: ٤١ - ٤٢).

هذه بعض خصائص القرآن، وجميعها ينبغي للعبد معرفتها ومراعاتها في تعامله مع القرآن الكريم، والحق أن هناك خصائص أخرى، لعلي أعرض لها في مقالة أخرى -بإذن الله تعالى- مع إثبات أن أكثر من ضل السبيل، وانحرف عن الطريق القويم في التعامل مع هذا الكتاب العزيز أعرض عن هذه الخصائص، وغفل عنها أو تغافل فوقع في الضلال المبن.

نسأل الله أن يهدينا صراطه المستقيم. وأن يدخلنا جنات النعيم، ويقينا عذاب الجحيم والحمد لله رب العالمين

> صفر ١٤٤٦ هـ- العدد ١٢٨ السنة الرابعة والخمسون



عن وائل بن حجر رضى الله عنه قال: سمعت رسول الله صلى الله عليه وسلم ورجل سأله فقال: أرأيت إن كان علينا أمراء يمنعونا حقّنا ويسألونا حقّهم، فقال رسول الله صلى الله عليه وسلم: واسمعوا وأطيعوا، فإنما عليهم ما مُحمِّلُوا، وإنما عليكم ماحمُلتم، (صحيح مسلم).



خصائص الإسلام: الوسطية قال أبو جعفر الطحاوي رحمه الله تعالى في الطّحاوية: «دين الله

في الأرض والسّماء واحد، وهو دين الإسلام، وهو بين الغلو والتَّقصير،

وبين التشبيه والتعطيل، وبين

الحبروالقدر وبين الأمن والإياس

(شرح الطحاوية).

### Silver Miss

عن ابن عباس رضي الله عنهما، عن النبي صلى الله عليه وسلم، قال: ﴿ لُو كُنْتُ مُتَخِذًا مِنْ أَمْتِي ﴿ خليلاً، لاتخذتُ أبا بكر، ولكن أخي وصاحبي، (صحيح البخاري).

## من دعاء الثبي صلى الله عليه وسلم

عن حذيفة رضي الله عنه، قال: كان النبي صلى الله عليه وسلم إذا أراد أن ينام قال: «باسمك اللهم أموت وأحيا»، وإذا استيقظ من منامه قال: «الحمد لله الذي أحيانا بعد ما أماتنا واليه النشور

### من دلائل النبوة

عن أبي هريرة رضي الله عنه، قال: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: «إذا هلك كسرى، فلا كسرى بعده، وإذا هلك قيصر فلا قيصر بعده، والذي نفس محمد بيده، لتنفقن كنوزهما في سبيل الله، (صحيح البخاري).

#### Upload by : altawhedmag.com



قال ابن القيّم رحمه الله: "قال أكثر المفسرين في قوله تعالى: « ولا سَعِدُوا في الأرض بعد إصليحها ، (الأعسراف: ٥٦)؛ أي: لا تفسدوا فيها بالمعاصي، والدُعاء إلى غير طاعة الله، بعد إصلاح الله لها ببعث الرسل، وبيان الشريعة، والدّعاء إلى طاعة الله، فإن عبادة غير الله والدعوة إلى غيره والشرك به هو أعظم فساد في الأرضي. (التفسير القيم).

## اعداد علاء خم

والله: "إِنَّا نظرنا فوجدنا الصبر على طاعة الله تعالى أهـون من الصّبر على عذاب الله تعالى" الدنيا)

قال ابن ضبارة رحمه ، (الإخــوان لابـن أبـي

## من أقوال السلف

قال الأوزاعين رحمه الله تعالى: «ما من أمر أمَرَ اللَّه به إلاّ عارض الشيطان فيه بخصلتين ولا يبالي أيِّهما أصاب: الغلوِّ أو التقصير، (المقاصد الحسنة للسخاوي).

#### وقال ابن تيميّة رحمه الله تعالى: "من تُوسل إلى اللَّه بنبيه في تفريج كربه أو استغاث به سواء كان ذلك بلفظ الاستغاثة أو التوسل أو غيرهما مما هو ي معناهما؛ فهذا القول لم يقله أحد من الأمم ... فلا يجوز ثلإنسان الاستغاثة بغير الله فيما لا يقدر عليه إلا الله". (الرد على البكري لابن تيمية).

### التوسل المشروع

قال ابن تيميّة رحمه الله تعالى «إِنَّ اللَّه تعالى يحبُّ أَن نتوسَـل إليسه بالإيمان والعمسل المضالح والصلاة والسلام على نبيه صلَّى اللَّه عليه وسلَّم، ومحبَّته وطاعته وموالاته الرد على البكري البن تيمية).



#### Upload by : altawhedmag.com



د. عبد الرحمن فودة



أستاذ البلاغة بجامعة القاهرة

الحمد لله رب العالمين، والصلاة والسلام على رسول الله المبعوث رحمة للعالمين.

وبعدُ: فقد بيّنت في المقال السابق دور السياق في إيثار وصف العذاب بـ"الأكبر"، و"تكرّا"، و"صعدًا" دون غيره من أوصاف العذاب، أسأل الله لي ولك السلامة من كل سوء . وسُقنا على ذلك أمثلة تحليلية. وفي هذا المقال بعون الله وتوفيقه نتناول أوصاف "كبيراً"، و"واصب"، و"واقع".

#### الوصف الحادي عشر: (كبيرا):

قال تعالى: «وَمَن يَظْلِم مِنكُمْ نُلِقَهُ عَذَاكَ كَبِرًا» (الضرقان: ١٩).

قال الراغب: الكبير والصغير من الأسماء المتضايفة التي تُقال عند اعتبار بعضها ببعض، فالشيء قد يكون صغيرًا في جنب شيء، وكبيرًا

ي جنب غيره، ويستعملان ي الكمية المتصلة كالأجسام وذلك كالكثير والقليل، وي الكمية المنفصلة كالعدد، وربما يتعاقب الكثير والكبير على شيء واحد بنظرين مختلفين نحو و م ف فيهما أن م كير (البقرة: ٢١٩)، وأصل ذلك أن يُستعمل في الأعيان ثم استعير للمعاني، نحو قوله: ولا الأعيان ثم استعير للمعاني، نحو قوله: ولا

صفر ۱۶۶۱ هـ - العدد ۱۳۸ السنة الرابعة والخمسون



يُعُادِرُ صَغِيرَةً وَلَا كَبِرَةً إِلَّا آخَصَتُهَا ، (الكهف: ٤٩)، «وَلاَ أَصْغَرُ مِن ذَلِكَ وَلاَ أَكْبَرُ، (سبأ: ٣).

فمن ذلك ما اعتبر فيه الزمان فيقال: فلان كبير، أي مُسِنَ: ﴿إِمَّا يَبُلُغَنَّ عِندَكَ ٱلْكِبَرِ ﴾ (الإسراء: ٢٣). ومنه ما اعتبر فيه المنزلة والرفقة نحو: ﴿قُلْ أَقُ فَيَ اللّهُ مَبِدًا بَيْنِ وَمَنِكُمْ ﴾ (الأنعام: ١٩)، وتُستعمل الكبيرة أيضًا فيما يشقّ ويصعب نحو: ﴿وَإِنَّا لَكِبِرَةُ إِلّا عَلَى ٱلْتَشِيعَ ﴾ (البقرة: ٤٥). وقوله: ﴿ وَإِنَّا لَكِبُرَةُ إِلّا عَلَى ٱلْتَشِيعَ ﴾ (البقرة: ٤٥). وقوله: ﴿ وَإِنَّا لَكِبُرَةُ إِلّا عَلَى ٱلْتَشِيعَ ﴾ (البقرة: ٤٥). وقوله: ﴿ وَلَهُ مَن بِين الذنوب وعظم عقوبته. وقوله: ﴿ وَمَنْ مَن بِين الذنوب وعظم عقوبته. وقوله: ﴿ وَمَنْ مَن لِينَ الذَوب وعظم عقوبته. وقوله: ﴿ وَمَنْ مَن لِينَ الذَوب وعظم عقوبته. وقوله: ﴿ وَمَنْ اللّهُ مَن لِينَ الدَّنوب عَنالِ ذَلكَ اليوم. ما ينال الكافر من العذاب قبل ذلك اليوم.

وكلمة (كبير) وُصِفَ بها العذاب مرة واحدة، وقعت الكلمة فاصلة، نكرة، في جملة فعلية، وفي سورة مكية، وفي العذاب الأخروي.

والكبيريقابل الصغير. وكأن كل ما ينال الكافرين من العداب قبل ذلك في الدنيا وفي البرزخ هو عداب صغير في جنب عداب ذلك اليوم الرهيب. وهو متفق ومتسق مع سياق: « رَبِّن يَعْلَم مِن كُمُ مُن يُعْلَم مِن كُمُ مُنَالًا عَدَالًا الله عَدَالًا وهو الطغيان، فكان ظلمه كبيرًا-وهو الكفر بالله- ولذا جاء العذاب كبيرًا.

فالعذاب الكبير لمن يظلم، والظالم ينتقص المظلوم حقه؛ ولذلك عُوقب بسبب ظلمه بالعذاب الكبير المقابل للشيء الذي سلبه من صاحبه ولو كان صغيرًا.

وجاءت صيغة (فعيل) صفة مشبهة للدلالة على الثبات والدوام والوصف والموصوف نكرتان لتتصور النفس قداحة ذلك العذاب الذي يعذبه الظالم وكبره، وتتسق الفاصلة مع ما قبلها (بورًا)، وما بعدها من آيات (بصيرًا- كبيرًا- محجورًا- مفعولاً)، وهذا الظلم هو الشرك بدليل ما قبلها مفعولاً)، وهذا الظلم هو الشرك بدليل ما قبلها

من آيات: « وَيَوْمَ يَحْشُرُهُمْ وَمَا يَعْبُدُونَ مِن دُونِ ٱللّهِ فَيَهُونَ مِن دُونِ ٱللّهِ فَيَهُولُا مَا أَنْتُدُ أَضَلَلْتُمْ عِبَادِى هَنُوْلَا مَا أَمْ هُمْ ضَكُوا ٱلسّبِيلَ آنَ مَا كَانَ يَلْبَعِي لَنَا آنَ تَتَخِذَ مِن دُونِكَ مِنْ أَوْلِيَا وَلَئِكِن مَتَعْتَهُمْ وَمَا إِلَا أَنْ تَتَخِذَ مِن دُونِكَ مِنْ أَوْلِيَا وَلَئِكِن مَتَعْتَهُمْ وَمَا إِلَا هُمْ حَقَّ شُوا اللّهِ حَرَّ وَقَالَ وَقَالُونَ فَمَا وَكَانُوا فَوْمًا بُولًا آنَ فَقَدْ حَنَا بَوْرُهُم بِمَا تَقُولُونَ فَمَا تَشْطِيعُونَ مَنْ فَلُولُونَ فَمَا تَشْرُأُ وَمَن يَظْلِم مِنْ فَقُولُونَ فَمَا مَنْ فَلِهُمْ مِنْ اللّهُ مَنْ اللّهُ مِنْ اللّهُ مَنْ اللّهُ مِنْ اللّهُ مِنْ اللّهُ مِنْ اللّهُ مَنْ اللّهُ مَنْ اللّهُ مَنْ اللّهُ مِنْ اللّهُ مِنْ اللّهُ مِنْ اللّهُ مِنْ اللّهُ مِنْ اللّهُ مَنْ اللّهُ مَنْ اللّهُ مَنْ اللّهُ اللّهُ مَنْ اللّهُ مَنْ اللّهُ مَنْ اللّهُ مَنْ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ مِنْ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ مَنْ اللّهُ مُنْ اللّهُ الللللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللللّهُ اللللّهُ الللللّهُ اللّهُ الللللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الل

فإن المعبودين من دون الله يُنزَهون الله عن الشريك ثم يقولون، (ولكن متعتهم)؛ أي: هؤلاء المشركين وآباءهم فكانوا قومًا بورًا. ثم تحوَّل السياق بالالتفات إلى المشركين مخاطبًا إياهم: «فَقَدْ كَنْوُرُمْ مِنَا نَقُولُونَ فَمَا تَسْتَطِيعُونَ مَرْفًا وَلَا نَصَرًا وَلَا عَدَامًا عَدَامًا عَدَامًا عَدَامًا عَدَامًا عَدَامًا وَلَا عَدَامًا وَلَا عَدَامًا عَلَامًا عَدَامًا عَدَام

فيستحضرهم في المشهد ويخاطبهم ليكون أوقع ألمًا في نفوسهم، ويتوعدهم بعذاب كبير. ونلاحظ الدقة في استخدام (نذقه) التي تجعله يستشعر مرارة الألم وكأنه يتذوقه.

#### الوصف الثاني عشر: (واصب):

قال تعالى: « إِنَّا زَيْنَا النَّمَاءَ الدُّيَا بِهِنَةِ الْكُوْلِكِ () وَحِفظًا مِن كُلِّ شَيْطُنِ مَادِدِ () لَا يَشَعُونَ إِلَى الْتَهَلِ الْأَعْلَى وَيُقَدَّقُونَ مِن كُلِّ حَلَيْ اللَّعَلَى وَيُقَدَّقُونَ مِن كُلِّ حَلَيْ اللَّعَلَى وَيُقَدَّقُونَ مِن كُلِّ حَلَيْ اللَّعَلَى وَيُقَدَّقُونَ مِن كُلِّ حَلَيْ اللَّهِ اللَّعَلَى وَيُقَدَّقُونَ مِن كُلِّ حَلَيْ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّ

هذا وصف مخصوص بالشياطين، حين يسترقون السمع من السماء لمعرفة الأخبار النازلة للأرض فيلقونها للكهان، فيلحق بهم هذا العذاب الدائم المرض المتعب، فيصيرون مدحورين.

أما دلالة كلمة (واصب) معجميًا، فإنها تدل على دوام شيء؛ ووصب الشيء وصوبًا: دام. وصب الدين: وجب. «دُحُورًا وَلَهُمْ عَذَابٌ وَاصِبٌ» أي دائم.

وقال الراغب: «الوصب: السقم اللازم. وصب أوصبه فهو يتوصب نحو يتوجع. قال تعالى: «وَلَهُمْ عَذَابٌ وَاصبٌ» معنى الواصب: الدائم».

وقد جاءت الكلمة مرة واحدة وصفًا للعذاب، ووقعت فاصلة، نكرة، في جملة اسمية، في سورة مكية، وفي عذاب أخروي، توعد به الشياطين في قوله تعالى: «دُحُورًا وَلَهُمْ عَذَابٌ وَاصبٌ».

والآية واقعة في نسق لغوي دال على الدوام؛ حيث أقسم الله تعالى بقوله: «وَالشَّقْتِ صَفًا ﴿ وَالْفَرْتِ وَمُ الْفَرِينِ وَخُرُ ﴿ وَالشَّقَتِ صَفًا ﴿ وَالْفَرْتِ وَمَا الْفَرِينِ وَكُولُ الْمَالَمُ وَلَهُ الْمَعْلَى وَلَهُ الْمَعْلَى وَلَهُ الْمَعْلَى وَلَهُ الْمَعْلَى وَلَا اللهُ اللهُ وَاللهُ وَلَا اللهُ وَاللهُ وَاللّهُ وَلِمُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَلِللللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَلِي مَا الللللهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ

فالتعبير بالاسمية للدلالة على الثبوت في وصف العذاب بأنه (واصب) أي: دائم وهو عذاب يستحقه الشياطين المردة الذين يسمّعون إلى الملا الأعلى (يحاولون السماع للأخبار ولا يفلحون)؛ في عاقبُون بالقذف من كل جانب بالشهب، ويُدحرون ويدمون، ثم في الآخرة لهم عذاب واصب ممرض مؤلم دائم. وجاء الوصف بزنة فاعل، وهي صيغة دالة على الدوام بذاتها مثل؛ فهو إذا عذاب دائم موجع أو شديد غير منقطع، وهي صيغة متناسقة مع أو شديد غير منقطع، وهي صيغة متناسقة مع لونا من الإيقاع في نهايات الأيات.

الوصف الثالث عشر: (واقع):

قال تعالى: «سَأَلُ سَآبِلُ مِثَابٍ وَاقِعِ ( ) لِلْكَفِينَ لَبُسَ لَهُ: وَاقِعُ (المعارج: ١-٢).

#### الوقوع: ثبوت الشيء وسقوطه

العذاب الواقع أي الذي يقع في الأخرة، وهو مسوق على لسان سائل مستهزئ أو ساخر كأنه يتعجل العذاب الذي تهددهم به القرآن الكريم.

فاستخدم صيغة (واقع): فاعل للدلالة على تحقق وقوعه مستقبلاً.

ومعنى الآية: دعا داع من المشركين على نفسه

وقومه بنزول العذاب عليهم، وهو واقع بهم يوم القيامة لا محالة، ليس له من الله ذي العلو والجلال مانع يمنعه من النزول بالكافرين.

وقد ورد طلب الكافرين من النبي صلى الله عليه وسلم أن ينزل بهم العقاب أو العذاب أكثر من مرة في الكتاب العزيز منها؛ « وَإِذْ قَالُواْ اللَّهُمَّ إِن كَانَ هُنَا هُو الْحَقَّ الْمُعَلِّمُ مِنَ الْمَعَلِيَّ مَنَا هُو الْحَقَّ الْمَعَلِيَّ مِنَ التَكَلِّهُ مِنَ التَكَلِّهُ مِنَ التَكَلِّهُ مِنَ التَكَلِّهُ مِنَ التَكَلِّهِ (الأنقال: ٣٢).

وقد ورد (واقع) وصفًا للعذاب مرة واحدة في القرآن الكريم، فاصلة، نكرة، في جملة اسمية في سورة مكية، في عذاب أخروي.

ومادة (وقع) تأتي كثيرًا في العذاب والشدائد، وسميت بها القيامة في قوله تعالى: «إِنَّا وَفَتَ الْوَافِعَةُ ، (الواقعة: ١)، «رَإِنَّا وَفَعَ الْفَوْلُ عَلَيْمٍ ، (النمل: ٨٢).

وأفادت في موضعها استهزاء السائل وسخريته بتعجيل العذاب، ولم يقل (بعذاب سيقع).

ونلاحظ أن السائل -بوزن فاعل-، وأن العذاب (واقع) بالوزن نفسه، وكذلك ليس له (دافع)؛ فاستخدام اسم الفاعل (واسم الواقعة اسم فاعل أيضًا) للدلالة على تحقق الوقوع وثباته ودوامه، وهذا يعطي معنى الاستمرار في السوال وفي وقوع العذاب وحدوثه وعدم دفعه عن الكافرين بحال. ونلاحظ أن في الوزن محافظة على البنية الإيقاعية في تناسب الفواصل (واقع- دافع)، ومن ثم الإيقاع الصوتي بجرس الكلمة، كما نلاحظ أيضًا التنكير في الصفة والموصوف لتخيل العذاب أيضًا التنكير على لسان السائل نفسه الذي يعي معنى التنكير المفيد للتضخيم المتوعد به لكفره معنى التنكير المفيد للتضخيم المتوعد به لكفره وجحوده. والله أعلم.

وللحديث بقية إن شاء الله، والحمد لله رب العالمين.

صفر ۱۶۶۱ هـ - العدد ۱۲۸ السنة الرابعة والخمسون



الحمد لله، والصلاة والسلام على نبينا محمد صلى الله عليه وسلم، وبعد: فقد ثبت في صحيح البخاري عن عبد الله بن عُمَر، رُضي الله عَنْهُمَا، أَنَّهُ قَدمَ رَجُلاَنِ مِنْ الْمُشُرِقِ فَخَطَبًا، فَعَجِبَ النَّاسُ لبَيَانِهِمَا، فقال رَسُولُ اللهِ صَلَى الله عَلَيه وسَلَم، إِنَّ مِنَ البَيَانِ لَسِحُرًا. (صحيح البخاري ٥٧٦٧).

والبيان بحق محمود، قالوا: تكلم رجل في حاجة عند عمر بن عبد العزيز -وكان في قضائها مشقة - بكلام رقيق مُوجز، وتأنّى لها وتلطّف، فقال عمر بن عبد العزيز: "هذا السحر الحلال" وكان زيد بن إياس يقول للشعبي: "يا مبطل الحاجات"؛ يعني: أنه يشغل جلساءه بحسن حديثه عن حاجتهم. (التوضيح لابن الملق: ٥٥١/٢٧).

وأما إن استُعمل البيان بباطل وقلب الحقائق فهو شبيه السحر، وهذا مذموم.

وقد ابتلينا في زماننا بأناس قد استطاعوا استمالة الناس وتزييف الحقائق وقلب الموازين، حتى حوَّلوا الباطل إلى معروف،

والمنكر إلى مألوف، بحُسْن بيانهم وجميل أجسادهم وفتنة الناس بهم.

فكل من استمالك فقد سحرك؛ كما يفعل السحر بالسحور.

وي قصص القرآن الكريم حديث عن قصة موسى مع فرعون، وهي من أكثر قصص القرآن ذكرًا وتفصيلاً وتكرارًا في كتاب الله تعالى، وفي هذه القصة إشارة إلى فريق كان طرفًا في الصراع تجاه موسى وهم سحرة فرعون.

وكان هم فرعون بقاء مُلكه، وقد أخبر أن هلاكه على يد غلام من بني إسرائيل، فجعل يقتل الغلمان كلهم ليبقى مُلكه، ويأبى الله

> صفر ١٤٤٦ هـ- العدد ٦٣٨ السنة الرابعة والخمسون



إلا أن يكون هالاك فرعون على يد غلام يخرج من بيته؛ فقد حكم العظيم -سبحانه وتعالى-، الذي لا يُغالَب، ولا يُمانَع، ولا تُخالَف أقداره، أن هذا المولود الذي تحترز منه، وقد قتلتَ بسببه من النفوس ما لا يُعدَ ولا يُحصى، لا يكون مرباه إلا في دارك، وعلى فراشك، ولا يُغذى إلا بطعامك وشرابك في منزلك، وأنت الذي تتبناه، وتربيه، وتتفداه، ولا تتطلع على سر معناه... ثم يكون هلاكك على يديه!!

فأتاه الله من حيث لا يحتسب، وأزال سلطانه من مأمن كان منه لا يكترث.

وقد وضع فرعون خطة خبيشة، تُمكنه من استمرار التحكم، والاستعلاء، والطغيان، تقوم هذه الخطة على اتخاذ مجموعة من المثقفين والعلماء في السحر، وهو العلم الذي برعوا فيه، وهؤلاء يُشكَلون عقول الناس وثقافتهم، ويُوجَهون المجتمع إلى ما فيه غايتهم ومصالحهم.

وخلفهم جند أقوياء يحمون هذا التوجُه الفكري والعقدي، وكان لجنود فرعون قوة ظاهرة في عددهم: « مَلْ أَنْكَ عَرِيثُ ٱلْخُنُودِ ﴿ الْمُعَونَ وَمُونَ وَمُونِ وَمِديث الجنود ؛ لما تمتعوا به من قوة وبطش.

وقد تمكن فرعون بهذا التخطيط من الاستخفاف بعقول الناس وكأنه لا يراهم الاستخفاف بعقول الناس وكأنه لا يراهم ولا يعتقد أنهم يفهمون شيئًا كأنهم دواب إلا الأرض لا رأي لهم ولا عقل: ﴿ وَقَالَ فِرَعَوْنُ يَنهَنَنُ أَنِي لِي صَرِّمًا لَعَلَى آبَلُغُ الأَسْبَبَ الْمَا لَعَلَى آبَلُغُ الْمَسْبَبَ السَّمَوْتِ فَأَطَّلَعَ إِلَى اللهِ اللهِ اللهِ مَسْبَدًا لَعَلَى آبَلُغُ اللهِ عَلَى اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ

مُوّهُ عَمَلِهِ وَصُدَّ عَنِ ٱلسَّبِيلِّ وَمَا كَيْدُ فِرْعَوْتَ إِلَّا فِي ثَبَابٍ » (غافر: ٣٦- ٣٧)، وهو يعلم أن هذا البناء سراب وغباء لكنه نوع من الاستخفاف والكبرياء.

ولما تواجه السحرة مع موسى كان أول ما طلبوه من فرعون «أَبِنَّ لَنَا لَأَجُلُ إِن كُنَّ عَنُ الْعَلِينَ » (الشعراء: ١٤). لم يسألوا: هذه القضية حق أم باطل، صدق أم كذب، ظلم أم عدل؟!

وأجابهم فرعون بنفس المنطق المادي الدنيوي الدني ليس له من الإيمان حظ ولا نصيب: « قَالَ نَعَمَّ وَإِنَّكُمُّ لِينَ ٱلْمُقَرَّبِينَ » (الأعراف: ١١٤): أي: سيكون لكم أجر مادي، وستكونون من المقريين.

فاجتمع خلق كثير من السحرة على الملأ أمام موسى وحده، فالباطل قد كثر داعموه، والحق كثر مانعوه، ولكن الحق أبلج والباطل لجلج.

فوعظهم موسى، لكنهم لا يسمعون؛ إذ المغريات والجاه والدنيا كلها قد زُيِّنت لهم وأتتهم تحت أقدامهم؛ «قَالَ لَهُم مُّوسَى وَيَلَكُمْ لاَ نَفْتَرُواْ عَلَى اللهِ كَذِبًا فَيُسْحِتَكُمْ بِعَذَابٌ وَقَدْ خَابَ مَن اَفْتَرَىٰ اللهِ فَلْنَزِعُواْ أَمْرَهُم يَيْتَهُمْ وَأَسْرُواْ النَّجُوى الله قالُوا إِنْ هَذَانِ لَسَحِرَنِ يُرِيدَانِ أَن يُحْرِعَاكُم مِنْ أَرْضِكُم سِحْرِهِمَا وَيَذْ هَبَايِطِ يِقَتِكُمُ الْفُنْلَ اللهُ فَإِنَّ مَا أَمْعُواْ كَيْدَكُمُ مُمَّ النَّوا صَفَا وَقَدْ أَقَلَعَ الْيُومَ مَنِ اسْتَعَلَى » (طه: ٦١).

فهؤلاء قد عاشوا حياتهم يتعلمون فنون الإغواء والسحر والتلاعب بعقول الناس وأفئدتهم، وقد ميَّزهم فرعون بكل أنواع الجاه والعطاء، فهي مناظرة لها ما بعدها من العطاءات ورغد العيش والقرب من العرش.



لكن كل ذلك تبخّر في دقائق معدودات، لما رأوا الآيات البينات وصدق دلائل النبوة وما فيها من الآيات؛ «قَالَقِي السَحْرَةُ مُحِدًا قَالُواْ عَامَنَا بِرَبِ هَرُونَ وَمُوسَىٰ (اللهُ قَالَ عَامَنَمُ لَهُ، قَبْلَ أَنْ عَاذَنَ لَكُمُّ إِنِي هَرُونَ وَمُوسَىٰ (اللهُ قَالَ عَامَنَمُ لَهُ، قَبْلَ أَنْ عَاذَنَ لَكُمُّ إِنَّهُ الْمَنِحُ لَهُ فَبْلَ أَنْ عَاذَنَ لَكُمُّ إِنَّهُ الْمَنْ لَكُمُ الْمَنْ فَيْ اللهُ عَنَا لَا تَعْفِي وَلَا صَلَيْتَكُمُ فِي جُدُوجِ التَخْلِ وَلَنَعْلَمُنَ أَيْنَا آشَدُ عَذَابًا وَأَبْقَى (اللهُ قَافُوسِ مَا أَنتَ قَاصِ النَّا اللهُ فَعْفِي هَذِهِ النَّيْكُمُ فَي جُدُوجِ التَخْلِ مَا يَعْفِي اللهُ عَلَيْكُمُ اللهُ اللهُ فَوْرَكَ عَلَى وَلَنْ اللهُ اللهُ وَلَيْكُمُ اللهُ وَاللهُ عَلَى اللهُ اللهُ اللهُ عَلَيْكُمُ اللهُ عَلَيْكُمُ اللهُ عَلَيْكُمُ اللهُ اللهُ عَلَيْكُمُ اللهُ وَاللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَيْكُمُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَيْكُمُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَيْكُمُ اللهُ ا

قَالَ الْحَسَنُ: "سُبْحَانَ اللَّهُ! الْقَوْمُ كُفَّارٌ، وَهُمْ أَشَدُ الْكَافِرِينَ كُفْرًا، ثَبَتَ فِي قُلُوبِهِم الْإِيمَانُ فِي طَرْفَ هُ عَيْنِ، فَلَـمْ يَتَعَاظَـمْ عَنْدَهُـمْ أَنْ قَالُوا: فَاقَضِ مَا أَنْتَ قاضٍ فِي ذَاتِ اللَّهُ تَعَالَى، واللَّه إِنَّ أَحَدَكُمُ الْيَوْمَ لَيَصْحَبُ الْقُرْآنَ سِتُينَ عَامًا، ثُمَّ إِنَّهُ يَبِيعُ دِينَهُ بِثَمَن حَقير".

نعم والله؛ إنه صَعلوك من يبيع دينه بثمن بخس، نُقل عن مالك أنه قال: قال لي ربيعة الرأي يا مالك من السفلة؟ قال: قلتُ مَن أكل بدينه. فقال لي: ومن أسفل السفلة؟ قلت: مَن أصلح دنيا غيره بفساد دينه. (الآداب الشرعية: ٣٢٩/١).

فانظر إلى هذه القوة الإيمانية أمام فرعون أطغى الطغاة أن قالوا له: «فَاقْض مَا أَنْتَ قَاض »؛ وفي سورة الشعراء « فَالُواْ لاَ صَبْرٌ لِنَّا إِلَىٰ وَاض »؛ وفي سورة الشعراء « فَالُواْ لاَ صَبْرٌ لِنَّا إِلَىٰ وَالْمَعْ أَنْ يَغْفِر لَنَا رَبُّنَا خَطَينَنَا أَن لَيْ الله عَلى الله عَلى الله عَلى الله على حكم الدنيا، أما حُكم الدنيا، أما

الآخرة فلا تملكها.

قال ابن عباس: "كانوا أول النهار سحرة وآخر النهار شهداء. وكان من دعائهم: "رَبَّنَا أفرغ علينا صبرًا وتوفنا مُسلمين".

أيُّ إيمان حل في قلوبهم ألَّ وأي سكينة نزلت عليهم ألا ما الذي غيَّرهم ألا ما الذي بدُّلهم ألا ما الذي هنَّ كيانهم ألا إنه إيمان تغلغل في أحشائهم.

ما أهون الحياة الدنيا حين تكون ثمنًا للإيمان بالله عز وجل!!

في أيامنا الحاضرة طغيان في الأرض شديد يسوم المسلمين سوء العذاب، ولربما يزيد هنذا التسلط، فيخيف ضعاف الإيمان فيرجعون من منتصف الطريق، ويكونون من الذين قال الله عز وجل فيهم: « وَمِنَ النَّاسِ مَن يَعْبُدُ اللهُ عَنْ حَرْفِ فَإِنَّ أَصَابَهُ خَيْرٌ الْمَاتُنَ بِعِدُ وَإِنْ أَصَابَهُ مَن يَعْبُدُ الله عَنْ وَجْهِدِه » (الحج: ١١)، أو من الذين قال الله تعالى فيهم: « وَمِن النَّاسِ من يَقُولُ عَامَلَا إِنَّهِ فَإِذَا أُوذِي فِ اللهِ جَعَلَ فِئنَةَ النَّاسِ مَن يَقُولُ عَامَلُونِ وَالعنكبوت: ١٠).

والإيمان بالله تحرُّر من العبودية للهوى.. ومن العبودية للعبيد.. ومن عبودية المال والجاه والسلطان.

وطالما كان الحق في الأرض فلا بد له من أعداء يتربصون به، ولن يَخْلُ زمن إلى قيام الساعة من هذه الفتنة؛ للتمحيص والابتلاء ورفع الدرجات.

فاللهم ثبِّتنا على الحق حتى نلقاك.

الحمد لله، والصلاة والسلامُ على رسول الله، وبعدً: همن أعظم وأرفع منازل السائرين إلى رب العالمين، أن يحب العبد ربه، والأعظم أن يحبه الله جل وعلا.

وقد جعل الله-تبارك وتعالى- من سمات عباده المقربين أنه يحبّهم وهم يحبونه، فقال جل وعلا: « يَتَأَبُّ اللَّهِ عَسَوُا مَنْ عَلَيْهُمْ وَعُمِّوْتُهُ وَلَيَّا اللَّهِ عَلَى اللَّهُ مِتَوْلَ اللَّهُ مِتَوْلَ اللَّهُ مِتَوْلَ اللَّهُ مِتَوْلَ اللَّهُ مِتَوْلً اللَّهُ وَكُولًا عَالُونَ لُولَةً لَآمِوْ وَاللَّهُ مَنْ لَكُمْ وَعُمِوْتُهُ وَلَا يَعَالُونَ لُولَةً لَآمِوْ وَلِكَ مَسْلً اللَّهُ وَلَا يَعَالُونَ لُولَةً وَاللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلَا يَعَالُونَ لُولَةً لَآمِوْ وَاللَّهُ وَلِلْكُونَ اللَّهُ وَلَا يَعْلَى اللَّهُ وَلَوْلًا اللَّهُ وَلَا يَعْلَى اللَّهُ وَلَا يَعْلَى اللَّهُ وَلَا يَعْلَوْنَ لُولَةً لَا لَهُ وَلَا عَلَيْكُمْ وَاللَّهُ وَلِي اللَّهُ وَلَا يَعْلَى اللَّهُ وَلَا يَعْلَى اللَّهُ وَلَا يَعْلَى اللَّهُ وَلَوْلًا اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلَا عَلَيْكُمْ وَاللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلِمُ اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلَا الْمُعْتِلُونَ الْمُعْلِقَ الْمُعْلِقَالَ الْمُعْلِقَالَ اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلِمُ الْمُعْلِقُونَ لُولُهُ اللْمُعْلِقُونَ الْمُعْلِقُونَ الْمُعْلِقُونَ الْمُعْلِقُونَ الْمُعْلِقُ الْمُعْلِقُ الْمُلِقِيلُونَا الْمُعْلِقُ اللَّهُ وَلِيْ الْمُعْلِقُ الْمُعْلِقُ الْمُعْلِقِيلُونَا اللَّهُ وَلِي الْمُعْلِقُ الْمُعْلِقُ الْمُعْلِقُونَا اللَّهُ وَلِي الْمُعْلِقُ اللَّهُ الْمُعْلِقُ الْمُعْلِقُ الْمُعْلِقُ الْمُعِلَّالِقُ اللَّهُ الْمُعْلِقُ الْمُعْلِقُ اللَّهُ الْمُعْلِقُ الْمُعْلِقُ اللَّهُ اللْمُعْلِقُ اللْمُعْلِقُ اللْمُعْلِقُ الْمُعْلِقُ اللَّهُ الْمُعْلِقُ الْمُعْلِقُ اللْمُعْلِقُ اللْمُعْلِقُلُو

قَالُ ابنِ الْقَيِمِ: "فَقَدُ ذَكَرَ لَهُمْ أَرْبَعَ عَلاَمَاتِ أَحَدُهَا: أَنَهُمْ أَدْبُهُ عَلَى الْمُؤْمِنِينَ قِيلَ: مَعْنَاهُ أَرْقَاءُ، رُحَمَاءُ مُشْفَقُونَ عَلَيْهِمْ. عَاطِفُونَ عَلَيْهِمْ. فَلَمَّا ضَمَّنَ أَذَئَةَ هَذَا الْمُعْنَى عَدَّاهُ بِأَدَاةِ "عَلَى". قَالَ عَطَاءُ: للْمُؤْمِنِينَ كَالُولَدِ لُوالِدِه، وَالْعَبُدِ بِأَدَاةِ "عَلَى". قَالَ عَطَاءُ: للْمُؤْمِنِينَ كَالُولَدِ لُوالِدِه، وَالْعَبُدِ بِأَدَاةٍ "عَلَى" فَريسَتِهِ «أَيْدَاهُ عَلَى فُريسَتِهُ «أَيْدَاهُ عَلَى لُسَيْده. وَعَلَى الْكَافِرِينَ كَالْأَسَدِ عَلَى فُريسَتِهُ «أَيْدَاهُ عَلَى أَلْكُمُّر رُحَهُ يَبْهُمُ اللهُ اللهَ عَلَى فُريسَتِهُ «أَيْدَاهُ عَلَى أَلْكُولُهُ لِللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَى فُريسَتِهُ «أَيْدَاهُ عَلَى أَلْكُولُهُ لِللّهُ عَلَى فُريسَتِهُ «أَنْدَاهُ عَلَى أَنْكُولُهُ لَا لَعْمَاهُ عَلَى فُريسَتِهُ «أَنْدَاهُ عَلَى الْكَافُرِينَ كَالْأَسَدِ عَلَى فُريسَتِهُ «أَنْدَاهُ عَلَى الْكَافُرِينَ كَالْأَسُدِ عَلَى فُريسَتِهُ «أَنْدَاهُ عَلَى الْكَافُرِينَ كَالْأَسُدِ عَلَى فُريسَتِهُ «أَنْدَاهُ اللّهُ اللّهُ عَلَى الْكَافُرِينَ كَالْأَسُدِ عَلَى فُريسَتِهُ «أَنْدَاهُ عَلَى الْكَافُرِينَ كَالْأَسُدِ عَلَى فُريسَتِهُ "أَنْهُمُ اللّهُ فَيْمُ اللّهُ عَلَى فُولِيسَتِهُ "أَنْهُمُ اللّهُ عَلَى أَنْهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُولُولُهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُو

الْعَلاَمَةَ الثَّالثَةُ: الْجِهَادُ فِي سَبِيلِ اللَّه بِالنَّفْسِ وَالْيَدِ، وَالْسَدِ، وَالْسَدِ، وَالْسَدِ، وَالْسَانِ وَالْاَلْ، وَذَلِكَ تَحْقِيقُ دَعُوى الْمَجْبُة.

الْعَلاَمَةُ الرَّابِعَةُ: أَنَّهُمُ لاَ تَأْخُذُهُمْ فِي اللَّهِ لَوْمَةُ لائمٍ. وَهَذَا عَلاَمَةُ صحَّةَ الْمَحَبَّةَ فَكُلُّ مُحبُّ يَأْخُذُهُ اللَّوْمُ عَنْ مَحْبُوبِهِ فَلَيْسَ بِمُحبُّ عَلَى الْحَقِيقَةَ.

وَقَالَ تَعَالَى ﴿ أُولَتِكَ اللَّيِنَ يَدَعُونَ يَبْنَغُونَ إِلَّ رَبِهِمُ الْوَسِيلَةَ أَثُونُ ﴾ (الإسراء: ٥٧)- إلى قَوْله- ﴿ عُدُولًا ﴾ (الإسراء: ٥٧)، فَذَكُرُ الْمُقَامَاتِ الثَّلاثِ: الْحُبُّ. وَهُوَ ابْتِغَاءُ الْقُرْبِ اللّهِ وَالْتَوَسُّلُ إِلَيْهِ فِالْأَعُمَالِ الصَّالِحَة. وَالرَّجَاءُ وَالْخَوْفُ: يَدُلُّ عَلَى أَنَّ ابْتِغَاءَ الْوَسِيلَةِ أَمْرٌ زَائِدٌ عَلَى رَجَاءِ الرَّحُمَةِ وَخُوفِ الْعَدَابِ. الْعَدَابِ. الْعَدَابِ. الْعَدَابِ. الْعَدَابِ. الْعَدَابِ. الْعَدَابِ.

وَمِنَ الْمُعُلُومِ قَطُعَا: أَنَكَ لاَ تَتَنَافَسُ إلاَّ فِي قُرْبِ مَنْ تُحبُّ قُرْبِهِ مَنْ تُحبُّ قُرْبِهُ، وَحُبُّ قُرْبِهِ تَبَعُ لِحَبَّة ذَاتِهِ. بَلْ مَحَبَّةُ ذَاتِهِ أَوْجَبَتْ مَحَبُةَ الْقُرْبِ مَنَّهُ. وَعَنْدَ الْجَهُمِيَّةِ وَالْمُعَطَّلَةَ: مَا مِنْ ذَلكَ كُلُهِ شَيْءً. فَإِنَّهُ عِنْدَهُمْ لاَ تَقُرَبُ ذَاتُهُ مِنْ شَيْءٍ، وَلاَ يَقْرَبُ كُلُهِ شَيْءً. فَإِنَّهُ عِنْدَهُمْ لاَ تَقْرَبُ ذَاتُهُ مِنْ شَيْءٍ، وَلاَ يَقْرَبُ مَنْ ذَلكَ مَنْ شَيْءٍ، وَلاَ يَقْرَبُ مَنْ ذَلكَ مَنْ شَيْءً، وَلاَ يَقْرَبُ مَنْ ذَلتَهُ مِنْ شَيْءٍ، وَلاَ يَقْرَبُ مِنْ ذَلتَهُ مِنْ شَيْءً،

فَأَنْكَرُوا حَيَاةَ الْقُلُوبِ، وَنَعِيمَ الأَرُواحِ، وَبَهْجَةَ النَّفُوسِ، وَقُرَةَ الْغُفُوسِ، وَقُرَةَ الْغُيُونِ، وَأَعْلَى نَعِيمِ الدُّنْيَا وَالآخِرَةِ، وَلِذَلْكَ ضُرِبَتُ قُلُوبُهُمُ بِالْقَسُوةِ، وَضُرِبَتُ دُونَهُمْ وَدُونَ اللَّهَ حُجُبٌ عَلَى





معرفته ومحنته. فلا بعرفونه ولا نحنونه. ولا يذكرونه الأعند تغطيل أشمائه وصفاته فذكرهم أعظمُ آثامهم وأوزارهم.

بِلُ يُعَاقِبُونَ مِنْ يِذُكُرُهُ بِأَسْمَاتُهُ وَصِفَاتُهُ وَنَعُوتَ جِلاله. ويرمونهم بالأدواء التي هُم أحق بها وأهلها، وحسن ذي البصيرة وحياة القلب: ما يرى على كَلامِهِمْ مِن الْقَسُوةِ وَالْقَتْ، وَالْتَنْفِيرِ عَنْ مَحَيَّةً الله عَزْ وَجِلْ وَمَعْرِفْتُهُ وَتُؤْحِيدُهُ. وَاللَّهُ الْمُسْتَعَانُ". (مدارج السالكين: ٢٢/٣)

ولعظم منزلة محبة الله تبارك وتعالى فإن الله سبحانه هو الذي يختار ويصطفى من عباده من يعلم أنه أهل لذلك الفضل العظيم؛ (فسوف يأتي اللَّهُ بِضَوْمٍ يُحبِّهُمْ وَيُحبِّونَهُ)، فالحب والرضى المتبادل هو الصلة بين هؤلاء المحبين وبين ربهم. الحب هو هذا الروح السارى اللطيف الرفاف المشرق الرائق البشوش هو الذي يربط القوم بربهم الودود. وإذا كان حبِّ الله لعبد من عبيده أمرًا هائلاً عظيمًا وفضلاً غامرًا جزيلاً؛ فإن إنعام الله على العبد بهدايته لحبه وتعريفه هذا المذاق الحميل الفريد الذي لا نظير له في مذاقات الحب كلها هو إنعام هائل عظيم وفضل غامر جزيل.

وهذا الحب من الله الجليل لعبد من عبيده، والحب من العبد لله المنعم المتفضل بملأ النفس بالسكينة والرضا بالقضاء والقدر ويجعل العبد مباركا أينما كان؛ قال الشيخ الدكتور فريد الأنصاري -رحمه اللَّه-: " أما قوله عز وجل ، وَٱلَّذِينَ عَامَنُوٓا أَشَدُ خُمَّا لِمَّهُ ، (البقرة: ١٦٥) فلأنهم عرفوا الله عز وجل، فلو لم يعرفوه ما أحبوه، وكيف كان حبهم أشد أي أكثر وأرفع وأعمق وأقوى من حب الأخرين للأنداد، ومعرفة الله لبست ك"اسم" فقط، لا، لأن الله لا يُعرف إلا بأمرين يُعرف بالعلم ﴿ شَهِدَ آللهُ آنَهُ لاَ إِلَّهُ إِلَّا هُوَ وَالْمُلَتِكُةُ وَأُولُوا الْهِلْمِ فَآتِمَا بِٱلْقِسْطِ لَا إِلَّهُ إِلَّا هُوَ أَلْمَاتُ ٱلْمُكِيدُ ، (آل عمران: ١٨)، يُعرف بالعلم،

ثم يُعرف بالعبادة، لأن العلم يعلمك الصفات، ويعلمك أخبار الحق عن الحق سبحانه وتعالى، ولأن العبادة تساعدك على تذوق معنى كل ما علمت. لأن الانسان قد يعلم ولا يذوق ما يعلم. لا يعلم العالم حقيقة ما يعلم إلا حينما يذوقه، وذلك ما سماه النبي عليه الصلاة والسلام حلاوة الإيمان، فحلاوة الإيمان إنما تدرك بالسلوك، بالأخلاق، بالعمل، بالسير إلى الله عز وجل، والمؤمن من جمع بين العلم والعمل

#### ثمرات محبة الله تعالى:

كلُّما تعرُّف العبدُ على ربه ازداد له حُبًّا وشوقًا، ويُكثر من ذكره ويأنسُ بقربه، ويستوحش ممًّا سواه، ويحبُّ الخلوة به ومناجاته، يسارع في طاعته ويعمل دومًا على رضاه، يغار على محارمه، ويغضب من أجله، يفرح بعطاياه ويشكره دومًا عليها.

وكلما ازداد حُبُ العبد لربه ازدادت مبادرتُه لطاعته واستمتاعه بذكره ومناجاته، وذلك ما جعل رسولنا- صلى الله عليه وسلم- يقول لبلال: «يَا بِلالَ أَقِمِ الصَّلاةِ أَرِحُنَا بِهَا ، (أَخْرِجِهُ أَبِو داود (٤٩٨٥)، وصححه الألباني)، فإنْ هناك بالفعل سعادة حقيقية ومتعة وشعورا باللذة والنعيم يجدُها المُحبُّ في الصلاة في سائر العبادات.

وعندما يتمكِّن حُبُّ الله من قلب العبد، فإن هذا من شأنه أنَّ بجعله دومًا حريصًا على اغتنام أيَّة فرصة تتاح له فيها الخُلوة به-سُنْحَانُه- ومناجاته، يضحى بالغالى والرخيص من أجله، يرضى بكل ما يقضيه له، ويبذل غاية جهده في خدمته، كما أن المُحبَّة الصادقة لله- عز وجل- تدفع صاحبها لبذل كل ما يملكه من أجل نيل رضا محبوبه، وليس ذلك فحسب بل إنه يفعل ذلك بسعادة، وكلُّ ما يتمناه أنَّ تحوز هذه التضحية على رضاه.

كما أن المحب الصادق في حبِّه لله عز وجل يستحى أن يراه حبيبه في وضع مشين، أو مكان لا يحب أن

يراه فيه، فإذا ما وقع في معصية أو تقصير سارع بالاعتذار إليه واسترضائه بشتى الطرق. بل إن أي بلاء يتعرض إليه يجعله قلقًا بأن يكون هذا البلاء مظهرًا من مظاهر لوم الله له وغضبه عليه، لذلك تجده حينئذ يهرع إلى مولاه يسترضيه ويتذلل إليه ويستغفره، ويطلب منه العفو والصفح.

وفي هذا المعنى يقول ابن رجب: "إن محبة الله إذا صدقت أوجبت محبة طاعته وامتثالها، وبغض معصيته واجتنابها، وقد يقع المحب أحيانًا في تفريط في بعض المأمورات، وارتكاب بعض المحظورات، ثم يرجع إلى نفسه بالملامة، وينزع عن ذلك، ويتداركه بالتوبة" (استنشاق نسيم الأنس لابن رجب/٣٧).

ومن شمرات محبة الله: الثبات والعزيمة في النصح ابتغاء وجه الله، وعدم إيثار محبة المخلوقين. ومن شمرات محبة الله تعالى: الشفقة التي يجدها المحب في قلبه تجاه الناس جميعًا بخاصة العصاة منهم، وأن الذي يرضيه -سبحانه - هو عودة الجميع اليه ودخولهم الجنة، لذلك تجد هذا المحب شفيقًا على المخلق، حريصًا على دعوتهم لسان حاله يقول:

ه بَعْوَم اَعْدُوا الله مَا لَكُم مِنْ إلله عَبُرُهُ إِنَّ أَعَالَى عَبْرُمُ عِمَابَ هُو خَطِيم الأَعراق والوسائل المكنة، ولا يرتاح له في ذلك كل الطرق والوسائل المكنة، ولا يرتاح له بال حتى يُعيد الشاردين إلى حظيرة العبودية لربهم.

ومن الأمثلة العظيمة التي تبين تلك الشفقة على العصاة ما فعله مؤمن آل فرعون مع قومه، تأمل أقواله الدي جاء ذكرها في سورة غافر «يَعْرَمُ إِنِّ أَخَافُ عَلَيْكُمْ بِثَلَ يَوْمِ ٱلْأَضْرَابِ » (غافر ۳۸۰). «يَعْرَمُ اللَّهُ الرَّضَادِ» (غافر ۳۸۰). «وَتَعْرِمُ مَالِ ٱلْمُعَادِ» (أَنْ الْمُورُ وَتَعْمُونِيَ إِلَى ٱلنَّهُ وَوَتَعْمُونِيَ إِلَى ٱلنَّادِ » (غافر ۳۸۰). «وَأَنَّ أَنْعُوكُمْ إِلَى ٱلنَّعُودُ وَتَعْمُونِيَ إِلَى ٱلنَّادِ » (غافر ۲۸۰). «وَأَنَّ أَنْعُوكُمْ إِلَى ٱلْعَرِيدِ ٱلْمَعْدِينَ إِلَى ٱلنَّادِ » (غافر ۲۶۰). هذه الثمرة العظيمة من ثمار المحبة (غافر ۲۶۰). هذه الثمرة العظيمة من ثمار المحبة

من شأنها أن تجعلنا نقوم بتعديل خطابنا الدعوي، فنستوعب الجميع ونبشرهم ونطمئنهم تجاه ربهم قبل تخويفهم وترهيبهم.

وعندما يستبد حب الله في قلب العبد فإن هذا من شأنه أن يجعله يغار لمولاه، وعلى محارمه أن تنتهك، وحدوده أن تُتجاوز، وأوامره أن تخالف. فمع شفقته على العصاة، إلا أن هذا لا يمنعه من بغضه لتصرفاتهم التي تغضب ربه، ولو كانت من أقرب الناس إليه، قد كَانَ لَكُمْ أُمْوَةً حَسَنةً فَي إِرْهِمَ وَالْمِن مَعْهُ وَلَا الله عَنْهُ كَانَ لَكُمْ أُمُوةً حَسَنةً في إِرْهِمَ وَالْمِن مَعْهُ وَلَا الله عَنْهُ كَانَ لَكُمْ أُمْوَةً حَسَنةً في إِرْهِمَ وَاللَّهِي مَعْهُ وَلَا الله عَنْهُ كَانَ الله عَنْهُ وَاللَّهِي مَعْهُ وَمَا الله كَنْ أَمْوَةً وَالْمُعَلَ الله وَعَنْهُ اللَّهُ وَحَدَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَحَدَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَعَدَالًا اللَّهُ اللَّهُ وَعَدَّهُ اللَّهُ وَاللّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَعَدَاهُ اللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللّهُ وَاللّهُ اللّهُ وَاللّهُ اللّهُ وَاللّهُ اللّهُ ال

ومن لوازم هذه الغيرة: الغيرة على رسوله، وكيف لا وهو أحب الخلق إلى الله، فلو كانت المحبة لله صادقة لتبعتها ولازمتها محبة رسوله والغيرة عليه، ولقد تمثل هذا الأمرية الصحابة جيدًا، ولعل ما حدث لخبيب بن عدي ما يؤكد ذلك، فقد تم أسره في يوم الرجيع، وصلب لكي يُقتل، وقبل قتله قال المشركون له: أتحب أن محمدًا مكانك؟ فقال: لا والله العظيم. ما أحب أن يغديني بشوكة يُشاكها في قدمه. (حياة الصحابة للكاندهلوي (٤٠٠/).

ومع كل الثمار السابقة تأتي أهم ثمرة للمحبة ألا وهي الاستغناء بالله سبحانه وتعالى، والاكتفاء به «وَأَشَّ حَرِّ وَلَقَيْ ، (طه: ۷۳)، فينعكس ذلك على تعاملات العبد مع الأحداث التي تمربه، فإن ادلهمت الخطوب استشعر معية الله له «لا عَسْرَنْ إنَ الله مَنْ الله عَسْرَنْ إنَ الله عَلَى الهُ الله عَلَى الهُ عَلَى الله عَلَى الله عَلَى الله عَلَى الله عَلَى الله عَلَى ا

صفر ۱۹۶۱ هـ- العدد ۱۲۸ السنة الرابعة والخمسون



الحمد لله وحده، والصلاة والسلام على من لا نبي بعده.. وبعدُ:

فإن من أعظم شعائر ديننا الإسلامي شعيرة الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر، ونظرًا لأهميتها ومنزلتها في الشرع جاء هذا البحث ليتناول أهم المسائل المتعلقة بتلك القضية البالفة الأهمية. أولاً: يُعرف العلماء (المعروف) بأنه اسم جامع لكل ما يحبه الله ويرضاه، (والمنكر) اسم جامع لكل ما عُرف بالشرع والعقل قبحه.

وطبقًا لهذين التعريفين فإن مقياس المعروف والمنكر هو الشرع الصحيح الذي لا يتعارض مع العقل الصريح، ولذلك فإن من اعتمد على العرف في الحكم على تقبيح الأشياء وتحسينها فقد ضل ضلالاً بعيدًا، ذلك أن العرف قد يستقبح أشياء يستحسنها الشرع، وقد يستحسن أشياء يستقبحها الشرع، ومن ذلك ما قد يستحسنه عرف بعض المجتمعات التي فقدت سلامتها وتمزقت في عفن الجاهلية، فرأت التبرج والسفور والربا والخمور والاختلاط والغناء والحلاعة تقدمًا وتطورًا ومدنية وحضارة، والحجاب

والعفاف والحياء والطهارة تخلفاً وظلامًا ورجعية. والمجتمعات الإسلامية أفرادها يأتمرون بالمعروف ويتناهون عن المنكر؛ لأن الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر شرورة لسلامتها، وواجب على أفرادها المؤمنين، فبعضهم أولياء بعض، أما المجتمعات التي حادث عن الصراط وتوحلت في ظلام الجاهلية فإن أفرادها يأمرون بالمنكر وينهون عن المعروف، فبعضهم من بعض، يقول سبحانه؛ و وَٱلْمُوْرِتُ مُونَ الْمُوْرِقِ مَنْ المُونَ عَنْ المُونِ المُتَوَاقِيقَ اللهُ وَيَعْوَلُ عَنْ المُونِ المُتَوَاقِقَ اللهُ وَيَعْوَلُ عَنْ المُتَوَاقِقَ مَنْ المُتَواقِقَ مَنْ المُتَعَاقِقِقَ مَنْ المُتَواقِقِقَ مَنْ المُتَواقِقَ مَنْ المُتَعَاقِقِقَ مَانِهُ المُنْ المُنْ المُنْ المُنْ المُنْ المُنْ المُنْ المُنْ المَنْ المَنْ المُنْ المُنْ المَنْ المَنْ المَنْ المُنْ ا

ثانيًا: إنَّ ترك الأمر المعروف والنهي عن المنكر يترتب عليه عقوبات إلهية ؛ منها عدم استجابة الدعاء، وفي ذلك يقول النبي صلى الله عليه وسلم: «والذي نفسي بيده لتأمرنَ بالمعروف ولتنهون عن المنكر، أو ليوشكن الله أن يبعث عليكم عقابًا منه، ثم تدعون فلا يُستجاب لكم». (أحمد والترمذي).

ومنها كذلك أن العامة قد تعذب بعمل الخاصة إذا

صفر ۱۶۶۱ هـ - العدد ۱۲۸ السنة الرابعة والخمسون

أقرتهم على فعلهم ولم تأخذ على أيديهم؛ لأن الجميع يركبون سفينة واحدة، وفي ذلك يقول النبي صلى الله عليه وسلم: «إن الناس إذا رأوا الظالم فلم يأخذوا على يديه، أوشك أن يعمهم الله بعقاب منه ، (الترمذي وأبو داود).

ومن ذلك أيضًا ما رواه البخاري ومسلم عن زينب بنت جحش رضى الله عنها أن النبي صلى الله عليه وسلم استيقظ يومًا من نومه فزعًا وهو يقول: «لا إله إلا الله، ويل للعرب من شر قد اقترب، فتح من ردم يأجوج ومأجوج هكذا،، وحلق بين السبابة والإبهام، فقالت زينب رضى الله عنها: يا رسول الله، أنهلك وفينا الصالحون ؟ قال: «نعم، إذا كثر الخست..

ومنها تسليط العدو على أرض الأمة ومقدساتها وأخذ بعض ما في أيديهم، كما يحدث الآن في فلسطين، ومن قبلها كانت الأندلس.

فضلًا عن الأزمات الاقتصادية والأخلاقية والتناحر والتضرق الذي هو نتيجة حتمية لغياب تلك الشعيرة الهامة.

ثالثًا: وحكم الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر أنه فرض على الكفاية عند جمهور العلماء ؛ لقوله تعالى: « وَلَتَكُن مِنكُمْ أَمَّةٌ يُدَّعُونَ إِلَى ٱلْخَيْرِ وَيَأْمُرُونَ بِٱلْغَرُونِ وَتَنْهُونَ عَن ٱلمُنكُرُ وَأُولَتِكَ هُمُ ٱلمُغَلِحُون ، (آل عمران: ١٠٤). مع ملاحظة أنه فرض عين على كل مسلم أن ينكر المنكر بقلبه، وكذلك يكون واجبًا عينيًا إذا كان الشخص هو الوحيد الذي يعلم الحكم ؛ لأن الكفاية لا تقوم إلا به، أو كان هو القادر وحده على تغيير المنكر دون غيره، كولى الأمر في بيته ومن يعول.

رابعًا: ولتغيير المنكر مراتب بينها النبي صلى الله عليه وسلم في حديث أبي سعيد الخدري الذي رواه الأمام مسلم في صحيحه :: «من رأى منكم منكرًا فليغيره بيده، فإن لم يستطع فبلسانه،

فإن لم يستطع فبقلبه وذلك أضعف الإيمان،. ونالحظ من هذا الحديث أن الإنكار بالقلب فرض عين على كل مسلم، حيث لا رقيب لأحد من البشر على قلب أحد، ولذلك فإن القلب الذي لا يتغير عندما يرى المنكر قلب ميت وانعدمت فيه مادة الحياة. قلب ليس فيه حية خردل من إيمان، كما قال النبي صلى الله عليه وسلم، غير أن هناك ضوابط لتغيير المنكر باللسان واليد يجب مراعاتها، بحيث لا يترتب على تغيير المنكر منكرً أشد، مع ظهور المصلحة الراجحة ومراعاة خير الخيرين وشرالشرين.

خامسًا: ولتغيير المنكر والأمر بالمعروف وسائل متعددة منها المحاضرة والخطبة والكلمة المقروءة والمسموعة، وكافة الوسائل، طالما كانت الوسيلة شرعية، بالإضافة إلى أن الهجر أحيانًا يكون وسيلة لزجر العاصى.

وللأمر بالمعروف والنهى عن المنكر آداب يجب مراعاتها، ومن تلك الآداب:

١- العلم ؛ فالعلم يسبق القول والعمل، ولذلك بوِّب الإمام البخاري رحمه الله في كتاب العلم بابًا يحمل هذا العنوان، فلا بد لمن يأمر بالمعروف وينهى عن المنكر أن يكون عالمًا بما يأمر وينهى، فقد ينهى عن منكر وهو معروف، ويأمر بمعروف وهو منكر؛ إذا لم يكن يعلم... وحدث ولا حرج عمن يخلطون بين المسائل لجهلهم ولقلة علمهم. ٢- الحكمة والحلم؛ وكذلك ينبغي على الأمر بالمعروف والناهي عن المنكر أن يكون حليمًا لا يقابل الإساءة بمثلها، بل يدفع بالتي هي أحسن مع ترك الغضب والانفعال إذا ما جهل عليه، فضلاً عن أنه يضع الأمورفي نصابها، فيستخدم اللينفي موضعه ويستخدم الشدة في موضعها، وتلك هي الحكمة التي أمرنا الله أن ندعو الناس بها. والله من وراء القصد. الحمد لله، والصلاة والسلام على رسول الله صلى الله عليه وسلم.

أما بعد: فنواصل في هذا التحذير تقديم البحوث العلمية الحديثية للقارئ الكريم حتى يقف على حقيقة هذه القصة الواهية التي اشتهرت على ألسنة القصاص والوعاظ والكتاب في الصحف والمجالات والكتب وإلى القارئ الكريم التخريج والتحقيق:

#### أولاً: أسباب ذكر هذه القصة:

- هذه القصة اشتهرت على ألسنة الخطباء والقصاص، وانتشرت في بعض الكتب التي صنفها مؤلفوها في مناقب الصحابي عمر بن الخطاب رضى الله عنه.

٢- ومن أهم أسباب ذكر هذه القصة أن الأستاذ الأديب عباس محمود العقاد ذكر هذه القصة في كتابه معبقرية عمر (ص١١١)، ومما زاد هذا الكتاب انتشارًا أنه كان مقررًا في ستينيات وسبعينيات القرن الماضي على طلبة شهادة الثانوية العامة طبعة وزارة التربية والتعليم الجهاز المركزي للكتب الجامعية والمدرسية والوسائل التعليمية (ط١٣٩٩هـ/١٩٧٩م).

"- ومن أسباب ذكرهذه القصة أن الأستاذ العقاد لم يكتف بذكر القصة - وهي لم تزد عن خمسة أسطر-، ولكن بمنهجه الاستنباطي أخذت أكثر من عشرين سطرًا.

وحتى يقف القارئ الكريم على حقيقة هذا المنهج: قال الدكتور محمد سرحان المحمودي في كتابه مناهج البحث العلمي (ص٤٧):

## الشيخ / على حشيش

«المنهج الاستنباطي منهج أسلوب الشرح والنظر والتفكر والتأمل والتحليل والاستنباط يستند إلى مُسلَّمات، شم يستنبط منها ما ينطبق على الجزء المبحوث».

3-جاء في قصة هجرة الصحابي عمربن الخطاب رضي الله عنه، والتي ذكرها الأستاذ العقاد، واستند عليها في استنباطه؛ حيث قال بصيغة الجزم: «قال علي بن أبي طالب رضي الله عنه، ما علمت أن أحدًا من المهاجرين هاجر إلا مختفيًا إلا عمر بن الخطاب، وكما سنبين من المتن أنه مضى قبل الكعبة، والملأ من قريش بفنائها، فطاف بالبيت سبعًا متمكنًا، شم وقف على الخلق واحدة واحدة يقول لهم: «من أراد أن يشكل أمه، أو يرمل زوجته، فليلقني وراء هذا الوادي،

- بعد أن ذكر الأستاذ العقاد هذا الخبر الذي جاءت به القصة استنبط من هذا الخبر الذي فيه تحدي عمر بن الخطاب لقريش استنباطات،

وجمع هذه الاستنباطات في قوله: «لقد كان في تحدّيه هذا لقريش عدَّتان؛ شجاعته وعدله». اه.

شم أخذ الأستاذ العقاد يبين عدتي تحدي عمر بن الخطاب لقريش:

العدة الأولى: الشجاعة، والعدة الثانية:
العدل، وربط بينهما فقال: «فما كانت شجاعته في
هذا التحدي بأظهر من عدله، ولا كان عدله فيه
بأظهر من شجاعته ». اه.

العقاد من قصة هجرة عمربن الخطاب تلك القصة التي ذكرها الأستاذ العقاد من قصة هجرة عمربن الخطاب تلك القصة التي ذكرها في كتابه عبقرية عمر، والتي قررتها وزارة التربية والتعليم على طلاب شهادة الثانوية العامة كما بينا أنفًا: هذه القصة لم تصح، والأستاذ العقاد عفا الله عنا وعنه لم يذكر لها تخريجًا ولا تحقيقاً كما يقتضيه البحث العلمي لعلم الحديث حتى يقف على حقيقة القصة التي ذكرها.

قال الإمام السيوطي في ألفيته:

علم الحديث ذو قوانين تحد

يُدرى بها أحوال متن وسند

فذانك الموضوع والقصود

أن يعرف المقبول والمردود

قلت: وهذه القصة سنبين من التخريج والتحقيق أنها قصة واهية خبرها مردود. وما روي من إعلان عمر الهجرة وتهديده وتحديه من يلحق به لم يصح ولم يثبت.

والقاعدة في الاستنباط: «أثبت العرش ثم انقش».

لقد أثبت الأستاذ العقاد - بهذا الخبر الذي لم يصح - شجاعة عمر التي لم يصل إلى درجتها أحد من الصحابة، فما منهم من أحد إلا هاجر مختفيًا.

٧- وان تعجب فعجب أن الأستاذ العقاد عندما ذكر قصة هجرة عمر في كتابه عبقرية عمر، وجعلها (١١١) ذكر قصة متعلقة بإسلام عمر، وجعلها

مرتبطة بهذه القصة تمام الارتباط في (ص١١)، فذكر أن عمر جاء إلى دار الأرقم بن أبي الأرقم، وقال: أشهد أن لا إله إلا الله وحده لا شريك له، وأشهد أن محمدًا عبده ورسوله فكبر أهل الدار، وراح عمر يسأل النبي صلى الله عليه وسلم، فقال: يا رسول الله، ألسنا على الحق إن متنا أو حيينا؟ فقال صلى الله عليه والدي نفسي بيده إنكم على الحق إن متم، وإن حييتم، قال عمر: ففيم الاختفاء؟

والدَّدي بعثك بالحق لنخرجن، فأخرجنا في صفين؛ حمزة في أحدهما وأنا في الأخر، لهما كديد ككديد الطحين حتى دخلنا السجد، فنظرت إليَّ قريش والى حمزة فأصابتهم كآبة لم يصبهم مثلها. اه.

قلت: والأستاذ العقاد-عضا الله عنا وعنهلم يذكر لهذه القصة أيضًا تخريجًا وتحقيقًا،
وسنبين أيضًا أنها قصة واهية، والأمركان يقتضي
قاعدة الاستنباط: «أثبت العرش شم انقش »،
ولكنه بغير تخريج ولا تحقيق استنبط شجاعة
عمر بن الخطاب بنفي الاختفاء عنه في القصتين؛
ففي القصة الأولى قصة هجرة عمر لم
يهاجر مختفيًا، وما من أحد من المهاجرين إلا
وتحديه لكل من يلحق به من قريش واستنبط
شجاعته من تحديه لقريش.

وفي القصة الأخرى: عندما سأل عمر النبي صلى الله ألسنا على صلى الله ألسنا على الحق إن متنا أو حيينا؟ فقال النبي صلى الله عليه وسلم: «بلى والذي نفسي بيده إنكم على الحق إن متم أو حييتم» قال: ففيم الاختفاء؟ والذي بعثك بالحق لنخرجن، فأخرجنا في صفين...

واستنبط الأستاذ العضاد من هذه القصة ماهية الشجاعة، فقال: «وما الشجاعة إن لم تكن هي الجرأة على الموت كلما وجب الاجتراء عليه؟ وأي امرئ أولى بالجرأة من الشجاع الذي يعلم أن

صفر ۱۶۶۱ هـ- العدد ۱۲۸ العدد ۱۲۸ السنة الرابعة والخمسون

الحق بين يديه؟ ألسنا على الحق إن حيينا وإن متنا؟ .. اهـ.

وهذه القصة أيضًا قصة باطلة، وهذا السؤال لم يسأله عمر رضي الله عنه للنبي وكذلك لم يصح عن عمر أنه قال للنبي صلى الله عليه وسلم، ففيم الاختفاء؟ سواء سؤال أوعتاب، وليس بأشجع من النبي صلى الله عليه وسلم حتى يقسم على النبي صلى الله عليه وسلم بالخروج، بعد العتاب على الاختفاء ولا يصح أنهم أخرجوا النبي صلى الله عليه وسلم بعد الاختفاء في صفين حمزة في أحدهما وعمر في الأختفاء في صفين حمزة في أحدهما وعمر في السوت تلك القصة الباطلة التي يتخذها أهل الباطل دلياً شرعيًا للمظاهرات استنباطًا من هذه المواهية.

#### ثانيًا: تخريج وتحقيق هذه القصة: (قصة خروج النبي صلى الله عليه وسلم بين عمر وحمزة):

هذه القصة أخرجها أبو نعيم في الحلية ، الدائا)، وفي «دلائل النبوة» (ص١٩٤) عن إسحاق بن عبد الله، عن أبان بن صالح، عن مجاهد، عن ابن عباس، عن عمر بن الخطاب... الحديث.

وعلته: إسحاق بن عبد الله بن أبي فروة، قال الإمام الحافظ ابن أبي حاتم في «الجرح والتعديل» (۲۲۷/۲) رقم (۷۹۲): «سمعت أبي يقول: إسحاق بن عبد الله بن أبي فروة: متروك»، ثم أخرج ابن أبي حاتم بسنده عن يحيى بن معين قال: «إسحاق بن أبي فروة كذاب»، وبسند آخر عن يحيى أنه قال: «إسحاق بن أبي فروة: لا شيء كذاب»، وقال سمعت أبا زرعة يقول: «إسحاق بن أبي فروة ذاهب الحديث متروك الحديث».

الاستنتاج: نستنتج من أقوال أئمة الجرح والتعديل أن إسحاق بن أبي فروة: متروك الحديث ذاهب الحديث، لا شيء، كذاب.

إذن الحديث موضوع وهو الكذب المختلق

المصنوع المنسوب إلى النبي صلى الله عليه وسلم. ثالثًا: تخريج وتحقيق قصة هجرة عمر

علانية وتهديده وتحديه لقريش:

هذه القصة وما روي فيها عن علي بن أبي طالب من علانية هجرة عمر وتهديده من يلحق به لم تصح: وأخرجها ابن الأثير أبو الحسن علي بن محمد الجزري في كتابه «أسد الغابة في معرفة الصحابة» (١٣١/٤) بسند بلغ اثنا عشر راويًا إلى عليّ، ومداره على الزبير بن محمد بن خالد العثماني: حدثنا عبد الله بن القاسم الأيلي، عن أبيه بإسناده إلى علي وهؤلاء الثلاثة باستقراء كتب الجرح والتعديل لم يذكرهم أحد من أهل الجرح والتعديل مطلقًا فهم في عداد المجاهيل، وبهذا لم يصح ما ذكره الأستاذ العقاد فيما نقله في القصتين لوجود الكذابين والمتوكين والمجهولين ونحن نعذره؛ لأن الحديث لم يكن صناعته، مع تقديرنا لمكانته الأدبية.

القاعدة الذهبية لشفاء الصدور:

قال الإمام الذهبي في «تذكرة الحضاظ» (1۰۳۱/۳):

«كم من إمام في فن مقصر عن غيره كسيبويه مشالاً إمام في النحو لا يدري ما الحديث، ووكيع إمام في الحديث، وكابي نواس رأس في الشعر عري من غيره، وعبد الرحمن بن مهدي إمام في الحديث لا يدري ما الطب قط، وكمحمد بن الحسن رأس في القداءة تالف في ما القراءات، وكحفص إمام في القراءة تالف في الحديث».

وللحروب رجال يُعرفون بها ..

وفي الجملة: وما أوتوا من العلم إلا قليلاً.

وأما اليوم فما بقي من العلوم القليلة إلا القليل، في أناس قليل، ما أقل من يعمل منهم بذلك القليل؛ فحسبنا الله ونعم الوكيل.

هــذا ما وفقني الله تعالى إليه، وهو وحده من وراء القصد.

> صفر ١٤٤٦هـ- العدد ١٢٨ السنة الرابعة والخمسون

المحال رئي بياق شيمة الأحاديث التصار

### من أرضى سلطانًا بما يُسخط ربه، خرج من دين الله ، ـ

الحديث لا يصح: أورده الإمام السيوطي في مخطوطة درر البحار في الأحاديث القصار، (٢/٦٣) مكتبة الحرم النبوي «الحديث» رقم المخطوطة (٢١٣/١٠٧) وقال: ، كعن جابر،.

قلت: «ك» ترمز للحاكم في «مستدركه».

وهذا تخريج بغير تحقيق فيتوهم من لا دراية له بالصناعة الحديثية أن الحديث صحيح، وهو كما سنبين من التحقيق أنه حديث موضوع».

فائدة: وحتى يقف القارئ الكريم على معرفة هذا المصطلح لابد من بيان معناه الاصطلاحي، ورتبته، وحكم روايته، في عبارة جامعة مانعة قال الإمام السيوطي في "تدريب الراوي" النوع (٢١): «الموضوع هو الكذب المختلق المصنوع»، وهو شر الضعيف وأقبحه، وتحرم روايته في أي معنى كان سواء الأحكام والقصص والترغيب وغيرها إلا مقرونا ببيان وضعه. اه.

وسنطبق هذا المصطلح على هذا الحديث من خلال التخريج والتحقيق حتى يجد طالب العلم أيضا دراسة ، لعلم الحديث التطبيقي ».

#### أولا: التخريج:

الحديث أخرجه: الإمام الحافظ أبو عبد الله الحاكم في المستدرك، (١٠٤/٤) آخر حديث في كتاب الأحكام، قال: أخبرنا أبو بكر بن إسحاق، أنبأنا محمد بن أيوب، أنبأنا غسان بن مالك، حدثنا عنبسة بن عبد الرحمن، عن علاق بن أبي مسلم قال: سمعت جابر بن عبد الله رضي الله عنهما يقول: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: « من أرضى سلطانا ... » الحديث.

#### ثانيا: التحقيق:

قال الحاكم: «هذا الحديث تفرد به علاق بن أبى مسلم، والرواة إليه كلهم ثقات ، اهـ.

قلت: وهذا القول من الإمام الحافظ أبي عبد الله الحاكم -عفا الله عنا وعنه- فيه نظر-؛ لأن الراوي عن علاق بن أبي مسلم هو عنبسة بن عبدالرحمن ليس بثقة:

١- قال الإمام الحافظ ابن أبي حاتم في الجرح والتعديل، (٤٠٢/١/٣): «عنبسة بن عبد الرحمن بن عنبسة القرشي، سألت أبي عنه فقال: هو متروك الحديث؛ كان يضع الحديث، اه.

٢- قال الإمام الحافظ ابن حبان في «المجروحين» (١٧٨/٢): «عنبسة بن عبد الرحمن القرشي صاحب أشياء موضوعة وما لا أصل له مقلوب لا يحل الاحتجاج به ،.

وقال أخبرني الحنبلي قال: سمعت أحمد بن زهير، عن يحيى بن معين قال: عنبسة بن عبد الرحمن ليس بشيء. اهـ.

٣- وقال الإمام البخاري في «التاريخ الكبير» (٢٩/١/٤): «عنبسة بن عبد الرحمن تركوه». اهـ. إن عدي في الحافظ ابن عدي في الكامل إلى الكامل إلى الكامل إلى المام الحافظ المام الما (٢٦١/٥) (٢٦١/٥): ، عنبسة بن عبد الرحمن القرشي: منكر الحديث».

وقال سمعت ابن حماد يقول: قال البخاري: «عنبسة بن عبد الرحمن القرشي منكر الحديث تركوه، وقال النسائي؛ متروك الحديث، اهـ.

فائدة؛ قال الشيخ أحمد شاكر في اشرح اختصار علوم الحديث، (ص٨٩): قول البخاري في الرجل ، منكر الحديث ، فإنه يريد به الكذابين، ففي الميزان للذهبي (٥/١): نقل ابن القطان: أن البخاري قال: «كل من قلت فيه: منكر الحديث فلا تحل الرواية عنه، اه.

الاستنتاج: نستنتج من أقوال أئمة الجرح والتعديل: أن عنبسة بن عبدالرحمن القرشي متروك الحديث، منكر الحديث، يضع الحديث. إذن الحديث «موضوع».

> صفر ١٤٤٦ هـ - العدد ١٢٨ السنة الرابعة والخمسون



الحمد لله، والصلاة والسلام على رسول الله وعلى آله وصحبه ومن والاه، وبعد:

فقد وقفنا فيما مضى على ما ذكره إمام المذهب بحق التجسيم، وأوضحنا أن لا فرق بين المتكلمة وأهل السنة في نفي التجسيم عن الله تعالى وصفاته، وأن الفرق بينهما يكمن في نظرة كل إلى الإجمال والتفصيل فيما ينبغي نفيه أو إثباته في باب الصفات. يقول أبو الحسن الأشعري في كتابه (مقالات الإسلاميين) ص٢٠٧٠: "قد أخبرنا عن المنكرين للتجسيم أنهم يقولون؛ أن الباري ليس بجسم ولا محدود ولا ذي نهاية، يعني: إلى غير ذلك من صفات السلوب ونعوت المعدوم التي اخترعها المعتزلة ومن كان ونعوت المعدوم التي اخترعها المعتزلة ومن كان طريقة أهل السنة التي تقضي بالنفي المجمل والإثبات المفصل، في إشارة منه إلى أن للنافين التجسيم عن صفات الله طريقتين؛

إحداهما: التوسع في ذكر صفات الإثبات: وهي طريقة أهل السنة والتي ذكرها الأشعري صري ٢١١ وما بعدها من (المقالات)، وتَقضي

# المساد الماليم الدسوقي الاسوقي الاسوقي الاستاذ بجامعة الأزهر

على نحو ما رأينا آنفًا: بأن النقائص يجب نفيها عن الله مطلقًا، وأما صفات الكمال - وهي جميع ما جاء به الوحي من الصفات الخبرية من نحو: (الاستواء والنجول) - فتُفصّل ويُنفي عنها التمثيل والتشبيه؛ والتكييف والتجسيم.

وثانيهما: بالتوسع في ذكر صفات النفي، وهي التي سلكها المعتزلة الذين صرحوا بذلك قائلين فيما نقله الأشعري عنهم في المقالات ص٥٥١: «إن الله واحد.. ليس بجسم ولا صورة ولا شخص، ولا جوهر ولا عرض، ولا بذي لون ولا طعم ولا رائحة ولا مجسّة، ولا يتحرك ولا يسكن ولا يتبعض، وليس بذي أبعاض وأجزاء وجوارح وأعضاء.. وليس بذي جهات ولا بدي يمين وشمال وأمام وخلف وفوق وتحت، ولا يحيط به مكان ولا يجري عليه زمان، ولا يوصف بشيء من صفات الخلق الدالة على حدثهم، ولا يوصف بأنه متناه، ولا يوصف

Upload by: altawhedmag.com

بمساحة ولا ذهاب في الجهات، وليس بمحدود ولا والد ولا مولود، ولا تحجبه الأستار، ولا تدركه الحواس ولا يُقاس بالناس، لا تراه العيون ولا تدركه الأبصار ولا يُسمع بالأسماع، شيء لا كالأشياء.. إلخ".

فخالفوا بنفيهم المفصل هذا طريقة أهل السنة

وإن وافقوهم في نفي التجسيم، كما «خالفوا على ما حكى الأشعري ذلك عنهم في الإبانة ص٢٤ - على ما حكى الأشعري ذلك عنهم في الإبانة ص٣٤ - روايات الصحابة في رؤية الله بالأبصار، ودفعوا - باستلزاماتهم الباطلة - أن يكون له يدان مع قوله سبحانه (لما عَلَقْتُ بِبَتَقٌ) (ص٠٥٠)، وأنكروا أن يكون له قوة مع عَلَى عَبْقَ) (ط٥٠٩)، وأنكروا أن يكون له قوة مع قوله: (دُر النُونَ المَينِينُ) (الذاريات ٥٨٠)، ونفوا ما ثبت عن رسول الله من (أن الله ينزل كل ليلة إلى السماء الدنيا) «فعطلوا - بما نفوه - رؤية الله وسائر صفاته وأفعاله، وكان هذا على حد قول الأشعري أيضًا «جملة قولهم في التوحيد؛ وقد شاركهم في هذه الجملة: (الخوارج وطوائف من المرجنة وطوائف من الشيعة)، وإن كانوا للملة التي يظهرونها ناقضين؛ ولها تاركين».

وقد تبع هؤلاء جميعًا؛ الأشاعرة للأسف، واشتهر عنهم نفي المكان عن الله وهم يعنون به؛ (العلو والفوقية والاستواء)، فكان نتيجة ما قالوه في نعوت السلب؛ ما حكاه عنهم السنوسي، وكذا البيجوري في قوله على شرح (جوهرة التوحيد) لإبراهيم اللقاني ص١٠١ وما بعدها ورد في القرآن أو السنة ما يشعر بإثبات الجهة أو الجسمية أو الصورة أو الجوارح، اتفق أهل الحق وغيرهم ما عدا المجسمة والمشبهة على تأويل ذلك، لوجوب تنزيهه تعالى عما دل عليه ما ذلك، بحسب ظاهره».

هكذا يتهم هذا البيجوري ومن على شاكلته أهل السنة وسلف الأمة بالتجسيم المستلزم التكفير عيادًا بالله.. وما لبث البيجوري -بسبب ما وقع فيه من خلل التأويل والتعطيل وكذلك التفويض- ومعه سائر الأشاعرة أن جعلوا الصحابة وتابعيهم وتابعي تابعيهم من السلف الصالح وجميع أئمة أهل الحق؛ بل والرسول نفسه سيد المثبتين. في عداد المشبهة والمجسمة. بل وأدخلوا كل ما تأولوه هم وزعموا أن السلف فوضوا معناه إلى الله، تحت بند ما يستحيل بحقه تعالى.

يقول البيجوري -وقد فتن به كثيرون- مواصلاً خلطه ومزاعمه وتحريه الكذب على أهل السنة؛ وادعاءُه عليهم بأنهم يقولون بتفويض معانى الصفات، ونافيًا جميع الصفات (الخبرية والفعلية) جراء نفيه المفصّل وتنزيهه المشوب بالتعطيل لجميع صفات الخبر والفعل، يقول: «ومما يوهم الجسمية قوله تعالى: ( وَجَاةَ رَبُّكَ ) (الفجر: ٢٢)، وحديث الصحيحين: (بنزل رينا كل ليلة إلى سماء الدنيا) الحديث، فالسلف يقولون: مجيء ونزول لا نعلمهما، والخلف يقولون: المراد: (وجاء عذاب ربك؛ أو أمر ربك الشامل للعذاب)، و(ينزل ملك ربنا فيقول عن الله.. إلخ).. ومما يوهم الجوارح قوله تعالى: ( وَبَعْنَىٰ وَجُهُ رَبِّكَ ) (الرحمن: ٢٧)، (يَدُ اللَّهِ فَوْقَ أَيْدِهِمْ ) (الفتح:١٠)، وحديث: (إن قلوب بني آدم كلها كقلب واحد بين إصبعين من أصابع الرحمن)، فالسلف يقولون: لله وجه ويد وأصبع لا نعلمها، والخلف يقولون: المراد من الوجه: الذات، ومن اليد: القدرة، والمراد من قوله: (بين أصبعين): صفتا القدرة والإرادة.. كما يستحيل عليه تعالى المماثلة للحوادث بأن يكون جرمًا سواء كان مركبًا ويسمى جسمًا أو غير مركب ويسمى

جوهرًا، أو بأن يكون جهة للجرم، فليس الله فوق العرش ولا تحته ولا عن يمينه ولا عن شماله و.. ليس له فوق ولا تحت ولا يمين ولا شمال الى آخر ذلك.

وسبحان الله 1؛ فما قال بأي من ذلك ولا بكلمة واحدة منه، إمام السنة وقامع البدعة أبو الحسن الأشعري، ولا أحد غيره من أهل الحق النين قضوا، ولا ندري ما الفرق بين الأشاعرة في الذين قضوا، ولا ندري ما الفرق بين الأشاعرة في ذلك وبين فرق الضلال التي نص الأشعري عليها أنفًا، لاسيما وقد أدى اتباعهم طريقة الجهمية والمعتزلة في النفي المفصل، إلى الكذب على أهل الحق والادعاء بأنهم كانوا مفوضة ومجسمة، والى قصر الصفات على سبع وتعطيل وتأويل ما عداها، فيا ويح من ترك ما هو معروف في الكتاب وقد مر بنا ما به تقوم الحجة على من مال إلى هذه الطريقة؛ وآثرها على منهج أهل السنة والجماعة في إثبات كل ما أثبته الله لنفسه أو المبته له رسوله صلوات الله وتسليماته عليه.

من نتائج قول الأشعرية بالنفي المفصل والإثبات المجمل:

على أن ما ذكرناه هنا للأشاعرة جد خطير.. ولازمُه أن العقل هو الأصل فيما تعلق من العقائد بتوحيد الصفات، وعليه تُعرض أدلته، فما وافق منها عقل المتكلم من الأشاعرة وغيره؛ قبلَه، وما خالفه حرَفه تأويلاً، أو عطله تفويضًا.

ولازمه كذلك التقديم بين يدي الله ورسوله ومخالفة نصوص الوحي، وتقديم العقل على النص، بل وتقديسه إلى حد أوصل بعضهم وهو: (الصاوي) في حاشيته على تفسير الجلالين ١٠/٣ - لأن يصرح بأن "الأخذ بظواهر الكتاب والسنة أصل من أصول الضلالة"، وبعضهم الأخر - وهو: (السنوسي) في شرح وبعضهم الأخر - وهو: (السنوسي) في شرح

الكبرى ص ٨٣، ٨٣ - لأن يقول: "وأما من زعم أن الطريق إلى معرفة الحق: الكتاب والسنة، ويُحرِّمُ ما سواهما، فالرد عليه: إن حجتيهما لا تُعرف إلا بالنظر العقلي، وأيضًا: فقد وقَعَتُ فيهما - يعني: الكتاب والسنة - ظواهر من اعتقدها على ظاهرها: كفر عند جماعة أو ابتَدع".

ويقول فيه أيضًا: "أصول الكفر ستة - وذكر في السادس منها: - التمسك في أصول العقائد بمجرد ظواهر الكتاب والسنة".. قال: "والتمسك في أصول العقائد بمجرد ظواهر الكتاب والسنة من غير بصيرة في العقل: هو أصل ضلال الحشوية، فقالوا بالتشبيه والجهة، عملاً بظاهر قوله تعالى: (الرَّحْنُ عَلَى الْفَرْشِ اَسْتَوَى ) (طه/ه)، (عَلَيْنُمُ مِّنَ فِي النَّمَالِي ) (الملك/١٦)، (لِمَا عَلَقَتُ بِيدَيِّ ) (ص/٥٧)، ونحو ذلك".

وتلك - وايم الله - فجيعة الدهر، وجريرة لا يمكن السكوت عنها، كونهما قد جعلا - وجميع من كان على شاكلتهما - النبي صلى الله عليه وسلم والصحابة والتابعين لهم بإحسان إلى يوم الدين: حشوية، وجعلا ما هم عليه: ضلالة وتشبيها وتجسيمًا.. ولطالما نادى أصحاب كتب الاعتقاد برد هذا وبالتمسك بظواهر نصوص الكتاب والسنة في باب الصفات وغيرها وحذروا من مخالفتها، وذلك استنادًا إلى نصوص الوحي الصريحة في ذلك.

وكان مما رد به الحافظ أبو بكر الخطيب ت ٢٦٥ - فيما نقله عنه الذهبي في العلو ص ١٨٥ والألباني في مختصره ص ٢٧٧ وابن قدامة في (ذم التأويل) ص ١٧ - ما جاء في قوله: إن "الكلام في الصفات فرع عن الكلام في الذات ونحتذي في ذلك حذوه ومثاله، وإذا كان معلومًا أن إثبات رب

Upload by : altawhedmag.com

العالمين إنما هو إثبات وجود لا إثبات تحديد وتكييف، فكذلك إثبات صفاته إنما هو إثبات وجود لا إثبات تحديد وجود لا إثبات تحديد وتكييف، فإذا قلنا؛ (يد وسمع وبصر). فإنما هو إثبات صفات أثبتها الله لنفسه، ولا نقول: إن معنى (اليد)؛ (القدرة).. ولا نقول: إنها جوارح وأدوات للفعل، ولا نشبهها بالأيدي والأسماع والأبصار التي هي جوارح وأدوات للفعل، ونقول: إنما وجب إثباتها لأن التوقيف ورد بها، ووجب نفي التشبيه عنها".. فأنى لها بعد ؛ أن تكون مُوهمة أو غير يقينية أو يأباها العقل ولا يدل عليها، اللهم إلا في ذهن مُدّعي ذلك؟!

### الفرق بين أهل العق وأهل الزيغ فيما هو مستحيل لل حق الله تعالى:

لقد تلخص ما يستحيل بحقه تعالى فيما أفاده السنوسي في (أم البراهين) ص ١٢٠. وما بعدها ونقله عنه البيجوري ص ١٠٥. في: قرابة العشرين صفة، وهي أضداد العشرين المُثبَتة لديهم، وهي:

١-(العدم) وهو ضد الوجود، ٢-و(الحدوث)،
 وهو نقيض القدم، ٣- و(طروء العدم) أو
 (الفناء) وهو نقيض البقاء، واستحالة العدم
 تستلزم استحالة الصفتين الأخيرتين.

3-و(المماثلة للحوادث) وتشمل: المماثلة لها في الذات:

(أ)-بأن يكون (جرمًا) أي تأخذ ذاته العلية قدرًا، أو حيزًا من الفراغ بحيث يجوز أن يسكن في ذلك القدر أو يتحرك عنه، (مركبًا كان هذا الجرم ويسمى: جسمًا)، أو (غير مركب ويسمى: جوهرًا فردًا)، (ب)-أو يكون (عَرضًا) يقوم بالجرم كحركة وسكون واجتماع وافتراق، (ج)-أو يكون (في جهة) للجرم فليس فوق العرش ولا تحته ولا عن

يمينه ولا عن شماله ونحو ذلك، (د)-أو (له جهة) فليس لذاته فوق ولا تحت ولا يمين ولا شمال ونحو ذلك، (هـ)-أو (يتقيد بمكان) بأن يكون فوق العرش أو في السماء، (و)-أو (يتقيد برمان) بحيث تكون حركة الفلك منطبقة عليه، أو يَكُر عليه الجديدان: الليل والنهار، (ز)-أو (يتصف بالصغر) بمعنى: قلة الأجزاء، (حـ)-(أو بالكبر) بمعنى: كثرتها؛ وعليه أولوا قوله تعالى: (ألكير ألكير) المرتبة والشرف.

كما تشمل المماثلة في الصفات: إذ يستحيل أن: (ط) تتصف ذاته العلية بـ(الحوادث في الصفات) كالقدرة الحادثة والإرادة الحادثة والحركة أو السكون.. (ي)-و(الماثلة في الأفعال)، كأن: يتصف بـ(الأغراض في الأفعال) كإيجاد العالم ورزقه، و(الأحكام) كإيجاب الصلاة، وإنما استحال عليه أن يكون فعله أو حُكمه لغرض؛ لأن المصلحة إن كانت ترجع إليه لزم اتصافه بالحوادث، إذ لا تحصل له المصلحة إلا بعد الفعل أو الحكم الحادثين، ومعلوم استحالة اتصافه تعالى بالحوادث، وإن كانت المصلحة ترجع إلى خلقه لزم احتياجه في إيصال المنفعة لخلقه إلى واسطة، واحتياجه لذلك باطل" إلخ ما جاء في حاشية الدسوقي على أم البراهين للسنوسي ص ١٣٠.

هكذا أداهم التفصيل في ذكر السلوب إلى نفي الكثير من صفات الله صراحة، وقد جاء منهم في صورة منمقة وكلام معسول يحسبه الظمآن ماء حتى إذا ما تأمله وحسبه مقبولاً؛ إذا به وقد وجده سرابًا بل وسمًا زعافًا.

وللحديث بقية إن شاء الله، والحمد لله رب العالمين.



الحمد لله والصلاة والسلام على رسول الله، وبعدُ:

فإن الله سبحانه وتعالى خلق الخلق لتوحيده وعبادته وإخلاص العمل له وحده على الوجه الذي بينه على لسان أنبيائه ورسله، فقال تعالى: ومَا عَلَنْتُ لَلِّي وَالْإِنسَ إِلَّا لِمَنْدُونِ، (الذاريات: ٥٠). ومن أجل تحقيق العباد لهذه المهمة أرسل الله تعالى الرسل، وأنزل الكتب، ولِنَلَّ يَكُونَ لِلنَّاسِ عَلَى الله عُبِيّةً بِمَدَ الرُسُل، (النساء: ١٦٥).

وأخبرنا الله في كتابه أنه سبحانه ما بعث من نبي ولا أرسل من رسول إلا كانت مهمته الأولى دعوة الناس إلى توحيد الله وعبادته، قال الله تعالى: ﴿ وَلَقَدْ مَثْنَا فِي كُلِّ أُمْتَةِ رَسُولًا أَنِ اعْبُدُوا الله وَالله وَاله وَالله وَلّه وَالله وَالله وَالله وَالله وَالله وَالله وَ

فَأَعْبُدُونِ ، (الأنبياء: ٢٥).

وقد وجّه الله الأمر للأمة كلها في شخص نبيها عليه الصلاة والسلام قائلاً: ﴿ قَاعَرُ أَنَّهُ لاَ إِلَهَ إِلّا مَا لَهُ الله الصلاة والسلام قائلاً: ﴿ قَاعَرُ أَنَّهُ لاَ إِلَهَ إِلّا الله واحد لا شريك له في ألوهيته ولا ربوبيته، ولا في أسمائه وصفاته، فالعلم بمعنى لا إله إلا الله أشرف العلوم وأعظمها؛ لأنه يتعلق بذات الله سبحانه وتعالى، والكثيرون هم الذين يجهلون معنى هذه الكلمة العظيمة، والتي من أجلها معنى الله الشماوات والأرض، ومن أجل تحقيقها خلق الله الخلق، ومن أجلها أنزل الله الكتب وأرسل الرسل، ومن أجلها أنزل الله الكتب المواوين يوم الدين، وينقسم الناس حينها إلى فريقين؛ فريق في الجنة، وفريق في السعير، فمن حقق لا إله إلا الله قولاً وعملاً كان من السعداء حقق لا إله إلا الله قولاً وعملاً كان من السعداء

أهل الجنة، ومن جهل معنى لا إله إلا الله ولم يقم بحقها كان من الأشقياء، عياذًا بالله.

ولا إلى الله هي كلمة التوحيد، وكلمة الإخلاص، وكلمة التقوى، وهي العروة الوثقى التي لا انفصام لها، والتي لو خُتم للإنسان بها كان من أهل الجنة. كما في الحديث الذي رواه أبو داود والحاكم عن معاذ بن جبل رضي الله عنه قال: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: "من كان آخر كلامه لا إله إلا الله دخل الجنة". قال الشيخ الألباني في صحيح أبي داود: صحيح.

وفي صحيح مسلم قول النبي عليه الصلاة والسلام: «من مات وهو يعلم أنه لا إله إلا الله دخل الجنة». وفي البخاري ومسلم من حديث أبي ذر قوله عليه الصلاة والسلام: «من مات لا يشرك بالله شيئًا دخل الجنة». وفي صحيح مسلم: «من قال: لا إله إلا الله وكفر بما يعبد من دون الله حرم ماله ودمه وحسابه على الله».

ومن فقه الإمام البخاري رحمه الله أنه ذكر في كتابه الجامع الصحيح: كتاب العلم، باب: العلم قبل القول والعمل، وفاعلم أنه لا إله إلا الله، فلا بد من معرفة هذه الكلمة المباركة، فلا إله الأ الله تعني لا معبود بحق سوى الله، فهي تنفي الألوهية عن كل ما سوى الله وتثبتها لله وحده، فالله وحده المستحق للعبادة ولا يستحقها معه ملك مقرب ولا نبي مرسل، ولا ولي صالح، فهو سبحانه أهل أن يُعبد، فلا يعبد معه غيره، وأنه سبحانه أغنى الشركاء عن الشرك، كما في الحديث الذي رواه مسلم عن أبي هريرة رضي وسلم: قال الله عليه الشركاء عن الشركاء عليه الشركاء عن الشركاء عن الشركاء عن الشركاء غيم وسلم: قال الله تعلى الله عليه وسلم: قال الله تبارك وتعالى: أنا أغنى الشركاء غيرى تركته وشركه.

وفي رواية ابن ماجه: «فأنا منه بريء، وهو للذي أشرك».

فالقول: إن معنى: لا إله إلا الله، أي: لا معبود بحق إلا الله؛ لأن هناك معبودات كثيرة عُبدت من دون الله بغير حق، فالله سبحانه هو الإله المعبود الحق، وكل ما عبده الناس من دون الله إنما عبده الناس من دون الله إنما عبده الناس من دون الله إنما عبده بالباطل، يقول الله تعالى: ﴿ وَلِكَ بِأَكَ اللهُ هُو ٱلْمَوْلُ اللهُ تعالى: ﴿ وَلِكَ بِأَكَ اللهُ هُو ٱلْمَوْلُ اللهُ تعالى: ﴿ وَلِكَ بِأَكَ اللهُ هُو ٱلْمَوْلُ اللهُ عَمْلُ اللهُ اللهُ عَمْلُ اللهُ اللهُ اللهُ عَمْلُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ الله مُو ٱلْمَوْلُ اللهُ اللهُ اللهُ الله الله الله تعالى: ﴿ وَلَهُ اللّهُ اللهُ الله

وفي الحديث الصحيح الذي رواد البخاري عن أبي هريرة رضي الله عنه قال: قال النبي عليه الصلاة والسلام: «تعس عبد الدينار، تعس عبد الدرهم، تعس عبد الخميصة، تعس عبد الخميلة، تعس وانتكس وإذا شيك فلا انتقش، فأخبر عليه الصلاة والسلام أن من الناس من يكون عبدًا للدينار والدرهم وغير ذلك، مما يجعل تلك الأشياء وغيرها في قلب العبد معبودة من دون الله سبحانه وتعالى.

وللأسف الشديد فإن الكثير ممن ينتسبون إلى الإسلام يجهلون المعنى الحقيقي لكلمة التوحيد، فهم يقولونها بألسنتهم ثم هم يأتون بما يناقضها من دعاء غير الله وحلف بغير الله وذبح لغير الله، وتعظيم لغير الله من الموتى والمقبورين، وسؤالهم ما لا يُسأل إلا من الله من كشف للكربات، وقضاء الحاجات، وإجابة

الدعوات، وشفاء المرضى، وكل ذلك وغيره مما ينافي كلمة التوحيد.

ونقول أيضًا: إنه للأسف الشديد كان أهل الحاهلية الذين واجههم القرآن كانوا يدركون معنى كلمة التوحيد أكثر ممن ينتسبون إلى الاسلام في أيامنا هذه، فلقد أدرك الحاهليون أنهم إن نطقوا بهذه الكلمة، فإنها تعنى أن يتركوا ما كان يعبد آباؤهم، وأنهم لا بد لهم من إفراد الله وحده بالعبادة، ولذلك رفضوا النطق بهذه الكلمة، مع أنهم كانوا يعلمون أن الله هو خالقهم ورازقهم، وفي القرآن الكريم: ﴿ وَلَيْ مَأْلَتُهُ مَّنْ خَلَقَ ٱلسَّمَهُ إِن وَٱلْأَرْضَ وَسَخَّرَ ٱلنَّمْسَ وَٱلْفَعَرَ لَيْقُولُنَّ 🐃 (العنكبوت: ٦١)، ومع إقرارهم بربوية الله سيحانه فإنه لما طُلب منهم أن يقولوا: لا إله إلا الله، قالوا: ﴿ أَجَعَلُ إِلَّهُمْ إِلَهُمْ وَجِدًّا إِنَّ هَذَا لَنَيْ عُجَّابٌ ، (ص: ٥)، وكما قال قوم هود: ، قَالُوا أَحْتُنَا لِنَعْبُدُ أَلِلَّهُ وَحْدُهُ، وَنَدُرُ مَا كَانَ يَعْمُدُ وَابَأَوُنَا فَأَيْنَا بِمَا تَعِدُنَا إِن كُنتَ مِنَ ٱلصَّدِقِينَ ، (الأعراف: ٧٠).

وأخبرنا القرآن أن هناك من الناس من يستكبر ويستنكف عن الانقياد لهذه الكلمة، ولما تقتضيه من إفراد الله بالعبادة والوحدانية، فقال تعالى: « إِنَّا كَذَلِكُ مَعْمُ بِالْمُحْرِينَ أَنَّ إِنَّا لَيْلُ مَعْمُ لاَ اللهُ وَعْدَهُ صَافَحَةُ وَاللهُ وَاللهُ اللهُ اللهُ

ويقول تعالى عن حال بعض الناس: «وَإِذَا ذَكُرَتَ رَبِّكَ فِي النَّاسَ: «وَإِذَا ذَكُرْتَ رَبِّكَ فِي النَّاسِ اعْدَالُهُ وَمُّذَهُ اللَّاسِ اعْدَالُهُ وَمُّدَهُ اللَّاسِ اعْدَالُهُ اللَّهِ وَمُّدَهُ اللَّهِ مَأْزَتَ فَكُرُ اللَّهُ وَمُّدَهُ اللَّهَ مَأْزَتَ فَكُرُ اللَّهُ وَمُّدَهُ اللَّهَ مَأْزَتَ فَكُوبُ اللَّهِ مَا اللَّهُ وَمُّدَهُ اللَّهِ مَا اللَّهُ وَمُّدَهُ اللَّهِ مَا اللَّهُ وَمُّدَهُ اللَّهُ مَا اللَّهُ وَمُّدَهُ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ وَمُّدَهُ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مَا اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مَا اللَّهُ مَاللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مَا اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ اللَّهُ مَا اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ مِنْ اللَّهُ اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مَا اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مَا اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُلِمُ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ

وحين يقول الله تعالى: « فَاعْلَمْ أَنَّهُ لَا إِلَّهُ إِلَّا

الله ، فالعلم بمعنى هذه الكلمة هو أول شروط لا إله إلا الله، والجهل بمعناها وبما تقتضيه من إفراد الله بالعبادة يفسد على المرء علاقته بربه سبحانه وتعالى، ويجعل قلب العبد يتعلق بغير خالقه سبحانه وتعالى، فربما عَبد الله وعبد معه غيره، فيقع في الشرك بالله نتيجة جهله بالمعنى الحقيقي لكلمة التوحيد.

ولا بد مع العلم بمعنى هذه الكلمة والإخلاص في قولها والانقياد لما توحيه هذه الكلمة على قائلها من القيام بحق الله وعدم الإشراك في عبادته وطاعته سبحانه في كل ما أوجب على عبده من فرائض وواجبات مع كامل المحبة من العبد لكل ما أوجبه الله عليه حين شهد أنه لا إله إلا الله.. إلى آخر ما ذكره أهل العلم من شروط لا إله إلا الله..

وفي الختام نقول: إنه ينبغي على المسلم أن يتجنب كل ما يناقض كلمة التوحيد من الشرك في الربوبية، أو الألوهية، أو الأسماء والصفات، وكذلك عليه أن يتجنب ما يفسد عليه عمله من شرك في الدعاء، أو الربياء في الأعمال، أو محبة غير الله أكثر من محبته لربه سبحانه وتعالى؛ حتى يكون من أهل لا إله إلا الله، كما قال الله عن رسوله محمد صلى الله عليه وسلم وعن صحابته الكرام: ﴿ فَأَنْزُلُ لَمُّ مَكِينَهُ عَنَ رَسُولِهِ وَعَلَ ٱلنَّوْرِينِ وَأَلْرَامُهُمُ كَلِينًا الله وإياكم من أهل لا إله إلا الله واياكم رسوله وقال الله عليه وسلم وعن صحابته الكرام: ﴿ فَأَنْزُلُ لَمُّ مَكِينَهُ عَنَ النَّوْرِينِ وَأَلْمُهُمُ كَلِينًا الله وإياكم من أهل لا إله إلا الله وإياكم من أهل لا إله إلا الله، ونسأل الله سبحانه أن يحيينا عليها وأن تكون آخر كلامنا من الدنيا، وأن يحشرنا في الآخرة مع النبيين والصديقين والشهداء والصالحين.

وصلى الله وسلم على نبينا محمد وعلى آله وأصحابه أجمعين.



الحمد لله على نعمة الإسلام، والصلاة والسلام على سيد الأنام.

أما بعد: فقد أخرج الشيخان عَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ، أَنَّ رَسُولَ اللَّهِ صلى الله عليه وسلم، قَالَ: "يَعْقِدُ الشَّيْطَانُ عَلَى قَافِيةٍ رَأْسِ أَحَدكُمْ إِذَا هُوَ نَامَ ثَلاَثَ عُقَد، يَضْرِبُ كُلَّ عُقْدَةٍ وَسلم، قَالَ: "يَعْقِدُ الشَّيْطَانُ عَلَى قَافِيةٍ رَأْسِ أَحَدكُمْ إِذَا هُوَ نَامَ ثَلاَثَ عُقَد، يَضْرِبُ كُلَّ عُقْدَةٍ مَكَانَهَا، عَلَيْكَ لَيْلُ طَوِيلٌ فَارْقُدْ، فَإِنِ اسْتَيْقَظَ فَذَكَرَ اللَّهَ انْحَلَّتُ عُقْدَةٌ، فَإِنْ تَوَضَّا انْحَلَّتُ عُقْدَةٌ، فَإِنْ صَلَّى انْحَلَّتُ عُقَدُهُ كُلُّهَا، فَأَصْبَحَ نَشِيطًا طَيْبَ النَّفْسِ، وَإِلاَّ أَصْبَحَ خَبِيثَ النَّفْسِ عُشَدَةٌ، فَإِنْ صَلَّى انْحَلَّتُ عُقَدُهُ كُلُهَا، فَأَصْبَحَ نَشِيطًا طَيْبَ النَّفْسِ، وَإِلاَّ أَصْبَحَ خَبِيثَ النَّفْسِ كَسَلاَنَ" (صحيح البخاري ٣٧٦٩، وصحيح مسلم ٣٧٧).

#### ماذا يفعل الشيطان بالنائم عن الصالة؟

(١) يَعُقدُ الشَّيْطَانُ: الذي يقوم بهذا الشيطان اللعين؛ قال تعالى: ﴿ إِنَّ ٱلثَّبَطَٰنَ لَكُو عَدُوُ مَا يَّخَذُوهُ عَدُوًّا إِنَّا يَتَعُوا عِزْيَهُ لِيَكُونُوا مِنَّ أَصَّبِ ٱلتَّعِيرِ ، (فاطر: ٢).

ف الشّبيُ طَانُ الذي هو عدوكم في الحقيقة ؛ «فَاتَّخِذُوهُ عَدُوًا اي: لتكن منكم عداوته على بالٍ ، ولا تهملوا محاريته كل وقت، فإنه يراكم وأنتم لا ترونه ، وهو دائمًا لكم بالمرصاد . (تفسير السعدي ؛ ص ٦٨٤ ).

(٢) "يَعْقِدُ الشَّيْطَانُ عَلَى قَافِيَةٍ رَأْسِ أَحَدِكُمْ إِذَا هُو نَامَ".

(أ) "يَعْقَدُ" أَيْ: يَشُدُّ "الشَّيْطَانُ"، أَيْ: إِبْلِيسُ، "عَلَى قَافِيَةٍ رَأْسِ أَحَدِكُمْ" أَيْ: مؤخرة الرأس (قَفَاهُ). (مرقاة المفاتيح ٩٢١/٣).

(ب) لماذا القفا خصيصًا؟

وَكَأَنَّ تَخْصِيصَ الْقَفَا بِذَلِكَ لِكَوْنِهِ مَحَلُّ الْوَهُمِ وَمَجَالَ تَصَرُّفِهِ، وَهُـوَ أَطَّـوْغُ الْقُوَى لِلشَّيْطَانِ وَأَسْرَعُهَا إِجَابَةً لِدَعْوَتِهِ. (فتح الباري ٢٦/٣).

إنما يربط على مؤخرة الرأس (القفا) خاصة؛ لأنّها مركز القوى، فإذا ربط عليها أمكنه السيطرة على روح الإنسان، والقاء النوم عليه (منار القاري ٣٣٣/٢).

> مشر ١٤٤٦ هـ - العدد ١٢٨ السنة الرابعة والخمسون

يوجد في مؤخرة الرأس (القفا) أجهزة لحفظ توازن الجسم، وأي خلل فيها يؤدي إلى فقد توازن الجسم.

(ج) يعقد الشيطان بالحبل على القفا: عن أبي هُريرة، قال: قال رسُولُ الله صلى الله عليه وسلم: "على ابن آدم ثلاث عقد بجرير إذا بات من اللّيك" (مسند أحمد ١٠٤٥٣، وصححه محققاه). اللّيكِ" (مسند أحمد ١٠٤٥٣، وصححه محققاه). والجرير: الْحبل يُقاد به (المعجم الوسيط ١١٦/١). والجرير: الْم يُقاد به (المعجم الوسيط ١١٦/١). نام ثلاث عقد، يضرب كُل عُقدة: التَّقْييدُ بالثَّلاث أم ثلاث عقد، يضرب كُل عُقدة: التَّقْييدُ بالثَّلاث أَشْياء؛ الذَّكر والوضوء والصلاة، فكانته منع من كُلَّ أَشْياء؛ الذَّكر والوضوء والصلاة، فكانته منع من كُلَّ واحدة منها بعُقدة عقدها على رأسه. (فتح الباري واحدة منها بعُقدة عقدها على رأسه. (فتح الباري كل عُقدة (مرقاة المفاتيح ٢٦/٣).

ومَعْنَى يَضْرِبُ يَحُجُبُ الْحِسَ عَنِ النَّائِمِ حَتَى لاَ يَسْتَيْقَظَ، وَمِنْهُ قَوْلُهُ تَعَالَى: ﴿ فَشَرَّمُنَا عَلَى مَالَاقِهِمْ فَيْنَانِهِمْ أَنْ يَلِحَ فَيْ الْكَهْفَ: ١١)؛ أَيْ: حَجَبْنَا الْحِسَ أَنْ يَلِحَ فِي الْدُانِهِمْ فَيَنْتَبِهُوا (فَتَحَ الْباري لابن حَجر ٢٥/٣).

(١) عَلَيْكَ لَيْلُ طَوِيلُ فَارْقُدُ:

يعقد الشيطان على قافية رأس أحدكم إذا هو نام ثلاث عقد، ويتلو عليها بعض الكلمات، مخاطبًا نفس النائم بقوله: "عليك ليل طويل"؛ أي قد بقي قدر طويل من الليل فنم ما شئت، فإنك إذا استيقظت وجدت الوقت الكلفي لأداء صلاة الليل أو صلاة الصبح في وقتها، "فارقد" فإن الوقت لا يزال مبكرًا. (منار القاري: ٣٣٣/١). ووَمَقْصُودُ الشَيْطانِ بذلك تَسُويفُهُ بالْقيام والإلْباسُ عَلَيْه (فتح الباري لابن حجر: ٢٥/٣). والمراد منه تثقيله (فتح الباري لابن حجر: ٢٥/٣). والمراد منه تثقيله

(٥) يبول الشَّيْطانُ فِي أَذْنَيْه: عَنْ عَبْد اللَّه بِن مسعود رضَى اللَّهُ عَنْهُ، قَالَ: ذُكرَ

عِنْدَ النَّبِيِّ صلى اللَّه عليه وسلم رَجُلُ نَامَ لَيْلُهُ حَتَّى أَصْبِح، قَالَ: "ذَاكَ رَجُلُ بَالَ الشَّيْطَانُ فِي أَذُنَيْهِ، أَوْ قَالَ: فِي أَذُنَيْهِ، أَوْ قَالَ: فِي أَذُنَهُ" (صحيح البخاري ٣٢٧٠، وصحيح مسلم ٧٧٤).

ذُكرَ عند النبي صلى الله عليه وسلم رجل، فقيل: ما يزال نائمًا حتى أصبح "أي استمر نائمًا، ولم يصل الصبح حتى طلعت عليه الشمس. "فقال: بال الشيطان في أذنه"؛ حقيقة، فسد أذنيه عن سماع أذان الفجر، وأرخى عليه النوم. حتى فاتته صلاة الصبح. (منار القاري: ٣٣٤/٢).

قَالَ الْقُرْطُبِيُ وَغَيْرُهُ: "ثَبَتَ أَنَّ الشَّيْطَانَ يَأْكُلُ وَيَسْرَبُ وَيَنْكُحُ، فَلا مَانِعَ مِنْ أَنْ يَبُولَ، وَقِيلِ هُو كَنَايَةٌ عَنْ سَدُ الشَّيْطَانِ أَذُنَ الَّذِي يَنَامُ عَنِ الصَّلاة كَنَايَةٌ عَنْ سَدُ الشَّيْطَانِ أَذُنَ الَّذِي يَنَامُ عَنِ الصَّلاة حَتَّى لا يَسْمَعُ الذَّكُر، وقِيلَ مَعْنَاهُ أَنْ الشَّيْطَانَ الشَّيْطَانَ الشَّيْطَانَ الشَّيْطَانَ الشَّيْطَانَ الشَّيْطِلَا السَّتُولَى عَلَيْهُ وَاسْتَخَفَّ بِهُ حَتَّى اتَّخَذَهُ كَالْكَنيفَ اللَّهِدُ للْلَبُولَ الشَّيْءِ أَنْ يَبُولَ عَلَيْهُ. وقيل المعناه أن الشيطان استولى عليه عليه واستخف به محتى اتخذه كالكنيف المعد للبول الذه من عادة المستخف بالشيء أن يبول عليه وقيل إذ من عادة المستخف بالشيء أن يبول عليه وقيل الذه من عادة المستخف بالشيء أن يبول عليه وقيل عليه وقيل كمن وقع البول في أذنه ، فثقل أذنه ، وأفسد حسه والعرب تكني عن الفساد بالبول. (فتح الباري ، والعرب تكني عن الفساد بالبول. (فتح الباري).

#### ما العلاج؟

من منا يرضى أن يُربط قفاه بحبل ويُضُرب عليه ثلاثًا ويُبًال في أذنيه؟!

الإجابة: كلنا لا يرضى هذا الاستهزاء والسخرية، وكذلك لا يرضاه لنا النبي صلى الله عليه وسلم: قال الله تعالى: ﴿ لُفَدَ عَا صَلَى الله عليه وسلم: أَنْشُيكُمْ مَرُولِكُ فِنَ الْفَيْكُمْ مَرُولِكُ فِنَ الْفَيْكُمْ مَرْسُولِكُ فِنَ الْفَيْكُمْ مَرْسُولِكُ فِنَ الْفَيْكُمْ مَرْسِكُمْ عَنِيكُمْ مَا عَيْنَتُو مَرْسِكُمْ عَنِيكُمْ وقوله: ﴿ الْتُوبِةَ: ١٢٨). وقوله: معزيزُ عَلَيْه ما عَنتُمْ،؛ أي يخاف عليكم سوء العاقبة، والوقوع في العذاب. والعنت المشقة والتعب

وقوله: «حَرِيصٌ عَلَيْكُمُ» أي: حريص على إيمانكم وهدايتكم وعزتكم وسعادتكم في الدنيا والآخرة. (التفسير الوسيط لطنطاوي ٤٣٣/٦).

#### خطوات العلاج:

وقد وضع لنا الصادق المصدوق صلى الله عليه وسلم خريطة علاج لهذه المهزلة اليومية، فاستعمل العلاج خطوة خطوة.

الخطوة الأولى في العلاج المرتب: (ذكر الله تعالى)؛ قال صلى الله عليه وسلم: "فَإِنِ اسْتَيْقَظَ فَذُكَرَ الله انْحَلَّتُ عُقْدَةً":

الإنسان أول ما يقوم بالليل فإنه يضبط المنبه على أن يقوم قبل الفجر بساعة أو بنصف ساعة أو أكثر أو أقل، فأول ما يسمع المنبه لا يطفئه ويكمل نومه، ولكن يستيقظ من نومه، ويذكر الله سبحانه تبارك وتعالى، فيقول ما ثبت عن عُبادة بن الضّامت، عن النّبي صلى الله عليه وسلم قال؛ بن الضّامت، عن النّبي صلى الله عليه وسلم قال؛ الله وَحُدهُ لا شريكَ لَهُ، لَهُ المُلكُ وَلهُ الحَمْدُ، وَهُو عَلَى كُلُ شَيْء قدير، الحَمَدُ لله، وسُبْحَانَ الله، وَلاَ قَالَ: الله، وَلاَ قَالَ: الله، وَلاَ قَالَ: الله، وَلاَ الله، وَلاَ قَالَ: الله، وَلاَ مَوْدُ وَلاَ قَالَ: الله، وَلاَ مَوْدَ الله الله الله الله الله، وَلا تَوْدَ عَا، اسْتُجِيبَ لَهُ، فَإِنْ تُوضًا وَصَلَى قُبِلَتُ صَلاَتُهُ" (صحيح البخاري تُوضًا وَصَلَى قُبِلَتُ صَلاَتُهُ" (صحيح البخاري المها، وسنن أبي داود ٥٠١٠).

قَالَ الإمام النووي: "وَلاَ يَتَعَيَّنُ لَهَذِهِ الْفَضِيلَةِ ذِكْرٌ، لَكِنَّ الأَذْكَارَ الْمَأْثُورَةَ فِيهِ أَفْضَلُ". (شرح النووي

فإذا ذكرت الله انحلت العقدة الأولى عنك.

الخطوة الثانية، الوضوء: قال صلى الله عليه وسلم: "فَإِنْ تَوَضًا الْحَلَّتُ عُشْدَةً".

الْوُضُوءِ عَوْن كَبِيرِ عَلَى طَرْدِ النَّوْمِ. (فتح الباري ٢٨/٣)، والوضوء سلاح المؤمن يطرد به الشيطان ويتخلص منه.

الخطوة الثالثة: الصلاة؛ قال صلى الله عليه

وسلم: "فَإِنْ صَلَّى انْحَلَّتُ عُقَدُهُ كُلُها"؛ بِالصَّلاَةِ تَنْحَلُّ عُقَدُ الشَّيْطَانِ كُلُهَا، وَيَنْجُو الْسُلْمُ مِنْ كَيْدِه، وَمِنْ شَرِّ عُقَدِه. ولو بركعتين خفيفتين، والسَّرَ فِي اسْتَفْتَاحِ صَلاَّة اللَّيْل بِرَكْعَتَيْنِ خَفِيفَتَيْنِ الْبُبَادَرَةُ إِلَى حَلَّ عُقَدِ الشَّيْطَانِ، والْحَلَ التامَ لا يَتِمُّ إِلاَّ بِتَمَامِ الصَّلاَة، وَهُو وَاضَحٌ. (فتح الباري ۲۷/۳).

### نتائج الاستيقاظ للصلاة ومساوئ الاستسلام للنوم هناك فريقان منتصر ومهزوم:

(۱) المنتصر على الشيطان: قال صلى الله عليه وسلم: "فإن اسْتَيْقُظَ فَذَكَرَ اللَّه انْحَلَّتُ عُقْدَةٌ، فَإِنُ تَوَضَّا انْحَلَّتُ عُقْدَةٌ، فَإِنُ تَوَضَّا انْحَلَّتُ عُقَدُهُ كُلُّهَا، فَأَصْبَحَ نَشيطًا طَيْبُ النَّفُس".

فكانت جائزته في قَوْله صلى الله عليه وسلم:

"فَأَصُبَحَ نِشِيطًا طَيُبَ النَّفْسِ"؛ (أ) لسُرُوره بِمَا
وَفَقَهُ اللَّهُ الْكَرِيمُ لَهُ مِنَ الطَّاعَةِ، وَوَعَدَهُ بِهِ مِنْ
ثَوَابِهِ، مَعْ مَا يُبَارِكُ لَهُ في نَفْسِهِ وَتَصَرُّفِهِ في كُلُ
أُمُورِه، مَعَ مَا زَالٌ عَنْهُ مِنْ عُقَدِ الشَّيْطَانِ وَتَثْبِيطه.
(شرح النووي ٢٦/٦).

(ب) "فَأَصْبَحَ" أَيْ: دَخَلَ فِي الصَّبَاحِ أَوْصَارَ "نَشِيطًا"، أَيْ: ذَاتَ فَرَحِ؛ لأَنَهُ أَيْ: لأَنَهُ مَنَ وَثَاقِ الشَّيْطَانِ، وَتَخَفَّضَ عَنْهُ أَعْبَاءُ للْفَقْلَةِ وَالنَّسْيَانِ، وَحَصَلُ لَهُ رِضَا الرَّحْمَنِ" (مرقاة المُفَتَّدِةِ وَالنَّسْيَانِ، وَحَصَلُ لَهُ رِضَا الرَّحْمَنِ" (مرقاة المُفاتيح ٩٢١/٣).

#### (٢) المهزوم من الشيطان؛

(أ) فَأَصُبَحَ "أَيْ: وَإِنْ لَمْ يَفْعَلْ كَذَلكَ بِلْ أَطَاعَ الشَّيْطَانَ وَنَامَ حَتَى تَفُوتَهُ صَلاَةُ الصُّبْحِ: "أَصْبَحَ خَبِيثَ النَّقْسِ": مَحْزُونَ الْقَلْبِ، كَثيرَ الْهَمْ، مُتَحَيْرًا فَهُمْ مُتَحَيْرًا لَيْمُ مَلْ أَمْرِه "كَشَلْأَنَ": لاَ يُحَصَّلُ مُرَادَهُ فِيمَا يَقْصِدُهُ مِنْ أَمُورِهِ: لأَنَّهُ مُقَيِّدٌ بِقَيْدِ الشَّيْطَانِ وَمُبْعَدٌ عَنْ قُرُبِ الرَّحْمَن. (مرقاة المُفاتيح ٩٢١/٣).

(ب) والا أصبح خبيث النفس كسلان: أي قُلق النفس فاتر الحركة. (منار القاري ٣٣٣/٢).

اللهم أعنا على ذكرك وشكرك وحسن عبادتك.

صفر ۱۲۶۱ هـ - العدد ۱۲۸ السنة الرابعة والخمسون



الحمد لله؛ نعَمه لا تُعدَ، واحسانه لا يُحدَ، وأصلي وأسلم على مَن أرسله الله بين يدي الساعة بشيرًا ونذيرًا، فدلَّ أُمْته على كل خير وحدُّرها من كلَ شرَ صلى الله عليه وسلم.

أما بعد: فنِعَم الله على عباده لا تُحصَى، ومن أعظم هذه النعم نعمة النطق التي يبين بها الإنسان عن مراده، ومَن فقدها لا يمكنه التفاهم مع غيره إلا بالإشارة أو الكتابة إن كان كاتبًا، قال الله عز وجل: ﴿ وَضَرَبَ اللّهُ مَثَلًا رَّحُلَقِنِ أَحَدُهُمَا أَنْكُمُ لَا يَقْدِدُ عَلَى ثَنَى وَهُوَ كَلُّ عَلَى مَوْلَنَهُ أَتَنَمَا يُوجِهِةً لَا يَأْتِ وَهُوَ كَلُ مَثَنَو مُو وَمَن يَأْمُرُ بِالْمَدُلُ وَهُو عَلَى صِرَطٍ مُّسْتَفِيمٍ ، (النحل: ٧٦).

وقد أقسم الله بنفسه على تحقيق البعث والجزاء على الأعمال، كما أن النطق حاصل وواقع من الخاطبين، وفي ذلك تنويه بنعمة النطق.

قال تعالى: ﴿ فَرَرَبِ ٱلنَّمَاةِ وَٱلْأَرْضِ إِنَّهُ لَكُنُّ مِنْكُ مَا أَلَكُمْ لَطُونَ ﴾ (الداريات: ٢٣)، وقال تعالى: ﴿ خَلْنَ الْإِنْكُنَ ﴾ (الرحمن: ٣-٤). وفسَر الرحسَن "البيان" بالنطق، وفي ذلك تنويه بنعمة النطق التي يحصل بها إنانة الإنسان عما يريده.

وقال تعالى: ﴿أَلْرَ غِمَلَ أَمْ عَنْيَنِ ﴿ وَلِمَانًا وَشُفَنَيْنِ ، وَقَالَ تَعالَى: ﴿ وَمِنَ الْمُعلُومُ أَنْ هَذُهِ الْنُعْمَةَ إِنْمَا

تكون نعمة حقًا إذا استُعمل النطق بما هو خير، أما إذا استُعمل بِشَرَ فهو وبال على صاحبه، ويكون من فقد هذه النعمة أحسن حالاً منه، ولذا كثرت وصايا رسول الله صلى الله عليه وسلم بحفظ اللسان، والتحكم فيه، فقال صلى الله عليه وسلم: «من كان يؤمن بالله واليوم الأخر فليقل خيرًا أو ليصمت» متفق عليه.

وقال صلى الله عليه وسلم: «من يضمن لي ما

بين لحييه وما بين رجليه أضمن له الجنة ، رواه البخاري.

وعن عقبة بن عامر رضي الله عنه قال: قلت يا رسول الله، ما النجاة؟ قال: «أمسك عليك لسانك، وليسعك بيتك، وابك على خطيئتك، رواه الترمذي (٢٤٠٦)، وصححه الألباني.

وقال صلى الله عليه وسلم: «وهل يكبّ الناسَ في النار على وجوههم أو على مناخرهم إلا حصائدُ ألسنتهم».

قال الحافظ ابن رجب في شرحه: "والمراد بحصائد الألسنة: جزاء الكلام المحرّم وعقوباته، فإن الإنسان زرع بقوله وعمله الحسنات والسيئات، ثم يحصد يوم القيامة ما زرع، فمن زرع خيرًا من قول أو عمل حصد الكرامة، ومن زرع شرًا من قول أو فعل حصد غدًا الندامة، وهذا يدل على أن كفّ اللسان وضبطه وحبسه هو أصل الخير كله، وأن من ملك لسانه فقد ملك أمره وأحكمه وضبطه" اهـ.

وعن أبي عبد الرحمن بلال بن الحارث المزني رضي الله عنه أن رسول الله صلى الله عليه وسلم قال: «إن الرجل ليتكلم بالكلمة من رضوان الله تعالى ما كان يظن أن تبلغ ما بلغت يكتب الله بها رضوانه إلى يوم يلقاه، وإن الرجل ليتكلم بالكلمة من سخط الله ما كان يظن أن تبلغ ما بلغت يكتب الله بها سخطه إلى يوم يلقاه» (صحيح الجامع: ١٦١٩). فكان علقمة يقول: كم من كلام قد منعنيه حديث بلال بن الحارث!

وعن عبد الله بن مسعود رضي الله عنه قال: "والذي لا إله غيره، ما على ظهر الأرض شيء أحوج إلى طول سجن من لسان".

وعن أبي وائل عن عبد الله: أنه ارتقى الصفا،

فأخذ بلسانه فقال: يا لسان: قل خيرًا تغنم، واسكت عن شر تسلم، من قبل أن تندم. ثم قال: سمعت رسول الله صلى الله عليه وسلم يقول: (أكثر خطايا ابن آدم في لسانه .. (صحيح الترغيب ٢٨٧٢).

وعن أسلم: أن عمر دخل يومًا على أبي بكر الصديق رضي الله عنهما، وهو يجبذ لسانه. فقال عمر: مَهُ! غفر الله لك، فقال له أبو بكر: إن هذا أوردني الموارد.

وكان عمر بن الخطاب يقول: من كثر كلامه كثر سَقَطه، ومن كثر سَقَطه كثرت ذنوبه، ومن كثرت ذنوبه كانت النار أولى به.

وعن ابن عباس رضي الله عنهما قال: ما من شيء يتكلم به ابن آدم إلا كُتب عليه، حتى أنينه في مرضه، فلما مرض الإمام أحمد قيل له: إن طاووسًا كان يكره أنين المرض، فتركه.

الله أكبرا أنين المريض يُكْتَب؟ نعم، فكيف بالغيبة والنميمة والكذب والفحش وكشف العورات، وقدف المحصنات، وغير ذلك؟!

قال عطاء: إن من كان قبلكم كانوا يعدون فضول الكلام ما عدا كتاب الله، أو أمر بمعروف أو نهي عن منكر، أو أن تنطق في معيشتك التي لا بد منها، أتنكرون أن عليكم حافظين، كرامًا كاتبين؛ «عَيْ ٱلْبَيْنِ وَعَيْ ٱلْبَيْنِ وَعَيْ ٱلْبَيْنِ وَعَيْ ٱلْبَيْنِ وَعَيْ الْبَيْلِ فَيْدُ \* " تَايِّفُولُ مِنْ قُولٍ إِلَّا لَا يَشْدُ رَفِيلٌ عَبِيدٌ » (ق: ١٧-١٨)؛ أما يستحي أحدكم لو نشرت صحيفته التي أملي صدر نهاره، وليس فيها شيء من أمر آخرته ؟ ا

فالزم الصمت فإنه يكسوك صنوف المحبة، ويؤمنك سوء المغبة، ويلبسك ثوب الوقار، ويكفيك مؤنة الاعتذار.

قال صلى الله عليه وسلم: عليك بحسن الخُلق، وطول الصمت، فوالذي نفسي بيده، ما تجمَّل أمسك عليك لسانك:

أكّد رسول الله صلى الله عليه وسلم أن المسلم حسن الإسلام هو الذي لا يؤذي المسلمين، فقد سُئل صلى الله عليه وسلم: أي المسلمين خير؟ قال: «من سلم المسلمون من لسانه ويده» رواه مسلم. وإذا لم يملك الإنسان نفسه كان فمه مدخلاً لكل ما يعاب فتتلوث السيرة، ويغلظ الحجاب على القلب.

قال صلى الله عليه وسلم: «لا يستقيم إيمان عبد حتى يستقيم قلبه، ولا يستقيم قلبه حتى يستقيم لسانه»

(صحيح الترغيب ٢٨٦٥).

فلسان العاقل يكون وراء قلبه، فإذا أراد القول رجع إلى القلب، فإن كان للقلب، فإن كان لله قال، والا فلا، عن يحيى بن أبي كثير قال: "ما صلح منطق رجل إلا عُرف ذلك في سائر عمله، ولا فسد منطق رجل قط إلا عُرف ذلك في سائر عال قط إلا عُرف ذلك في سائر عال قط الله عُرف ذلك في سائر عال قط الله عُرف ذلك في سائر قط قط الله عُرف ذلك في سائر

."alac

فيا أخي: «قل خيرًا تغنم، واسكت عن شر تسلم، من قبل أن تندم».

وليكن حظ المؤمن منك ثلاثة:

إن لم تنفعه فلا تضره، وإن لم تفرحه فلا تغمّه، وإن لم تمدحه فلا تذمه.

فرحم الله من حفظ لسانه ليوم فقره. اللهم نزّه ألسنتنا عما يشين، وسخّرها في طاعتك يا كريم. الخلائق بمثلهما ، (صحيح الجامع ٤٠٤). قال شيخ الإسلام ابن تيمية رحمه الله: "ومن العجب أن الإنسان يهون عليه التحفظ والاحتراز من أكل الحرام والظلم والزنا والسرقة، وشرب الخمر، ومن النظر المحرم وغير ذلك. ويصعب عليه التحفظ من حركة لسانه، ذلك. ويصعب عليه التحفظ من حركة لسانه، حتى ترى الرجل يُشار إليه بالدين والزهد، والعبادة، وهو يتكلم بالكلمات من سخط الله لا يُلقي لها بالاً، يزل بالكلمة الواحدة منها أبعد مما بين المشرق والمغرب، وكم ترى من رجل متورع عن الفواحش

والظلم ولسانه يضري في أعراض الأحياء

يبالي ما يقول.

والأم وات، ولا

إن في الناس منيعيش صفيق الوجه، شرس الطبع،

لا تحجزه مروءة، ولا يردعه

دين أو أدب، جرّد لسانه مقراضًا للأعراض

بكلمات تنضح فحشًا، وألفاظ

تنهش نهشًا، يسرف في التجني على عباد الله، وكأنه قد وكل إليه تجريح عباد الله.

وقد حدر الله تعالى من انتهاك حرمات المسلمين وإيدائهم؛ قال تعالى: « وَاللَّهِنَ يُؤْدُونَ الْمُقْمِنِينَ بِغَيْرِ مَا أَكْتَمَا فَقَدِ

أَخْتَمَلُوا بُهْتَنَا وَإِثْمَا مُبِينًا ، (الأحزاب: ٥٨)، وقال تعالى: « وَمَن يَكُيبُ خَطِيعَةً أَوْ إِنَّا ثُمَّ رَّم بِهِ، رَبَّا فَقَدِ

أَحْتَمَا مُنْتَنَا وَإِنْهَا مُنِينًا » (النساء: ١١٢).

صفر ١٤٤٦ هـ- العدد ٦٢٨ السنة الرابعة والخمسون



الحمد لله رب العالمين، والصلاة والسلام على آله وصحبه أجمعين أما بعد؛ فلا نزال داخل البيت النبوي، ونحن الآن على موعد مع نسمة جديدة في البيت النبوي؛ فمن يكون إذا؟ إنه "الحسن بن على رضي الله عنهما"

#### نسبه ومولده رضى الله عنه:

الْحَسَنُ بنُ عَلِيَّ بنِ أَبِي طَالِبِ بنِ عَبْدِ المُطَلِبِ
بنِ هَاشِم بنِ عَبْدِ مَنَافِ، الْإَمَامُ السَّيْدُ، رَيْحَانَةُ
رَسُوْلِ اللَّهِ -صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ - وَسَبْطُهُ،
وَسَيْدُ شَبَابِ أَهْلِ الْجَنَّةِ، أَبُو مُحَمَّدِ الْقُرَشِيُّ،
الْهَاشَمِيُّ، اللَّهُ هَيْدُ.

وُلِدَ فِي رَمَضَانَ سَنَةَ ثَلَاثِ مِنَ الهجرةِ النَّبويَةِ عَلَى الراجح...قال ابن عبد البر؛ هذا أصح ما قيل في ذلك إن شاء الله. الاستيعاب (١/ ٣٨٤).

#### تسمية النبي صلى الله عليه وسلم له

عَنْ عَلِيُّ رضي اللَّه عنه قَالَ: لَّا وُلدَ الْحَسَنُ سَمَّيْتُهُ حَرْبًا، فَجَاءَ رَسُولُ اللَّهِ صَلَّى اللَّه عَلَيْهِ وَسَلَّمَ، فَقَالَ: " أَرُونِي ابْنِي؛ مَا سَمَّيْتُمُوهُ؟ " قَالَ: قُلْتُ: حَرْبًا. قَالَ: " بَلُ هُوَ حَسَنٌ "...الحديث.

حديث حسن؛ أخرجه أحمد (٧٦٩).

وفيه من الفوائد: اختيار أحسن الأسماء للأولاد. وَعَقَّ رَسُولُ اللَّهِ -صلى اللَّه عليه وسلم- عَنِ الحَسَنِ وَالحُسَيْنِ كَبْشًا كَبْشًا يَوْمَ السَّابِعِ مِنْ وَلاَدتهما، وَسَمَّاهُما، وَأَمَرَ أَنْ يُمَاطَ عَنْ رَأْسَهمَا الأَذَى حديث حسن أخرجه ابن حبان في صحيحه (٥٣١١).

#### نشأته في بيت النبوة:

عَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ رَضَيَ اللّٰهِ عَنْهُ؛ أَنَّ الْحَسَنَ بُنَ عَلِيُّ أَخَذَ تَمُرَةً مِنْ تَمُر الصَّدَقَة؛ فَأَدْخَلَهَا فِي فيه، فَقَالَ لَهُ رَسُولُ اللّٰهُ صَلَّى اللّٰهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ؛ كَخُ كَخُ؛ فَأَلْقَاهَ؛ فَقَالَ: أَمَا شَعَرْتَ أَنَّ الصَّدَقَةَ لاَ تَحِلُ لَنَا. السخاري (١٤٩١).

#### مناقبه وفضائله:

قد وردت أحاديث كثيرة في بيان مناقبه رضي الله عنه؛ وهي على قسمين؛

الأول: المناقب العامة في فضائل الصحابة وآل البيت.

الثاني: المناقب الخاصة في الحسن رضي الله عنه

صفر ١٤٤٦ هـ- العدد ٦٢٨ السنة الرابعة والخمسون



وهذا ما أذكره الآن ومن ذلك ما يلي: الأولى: سيادته واصلاحه بين المسلمين

عن أبي بكرة قَالَ: سَمِعْتُ رَسُولُ اللَّهِ صَلَّى اللَّه عَلَيْهِ وَسَلَّمَ عَلَى الْمُنْبِرِ وَالْحِسَنُ إِلَى جَنْبِهِ يَنْظُرُ إِلَى النَّاسِ مَرَّةُ، وَإِلَيْهِ مَرَّةُ وَيَقُولُ: "إِنَّ ابُني هَذَا سَيْدٌ، وَلَعَلُ اللَّهِ أَنْ يُصْلِحَ بِهِ بِيْنَ فَئَتَيْنِ عَظِيمَتَين منَ الْسُلمِينَ" فَقَالَ الْحِسَنُ البصري: فَوَاللَّه؛ وَاللَّه بعد أَنْ وَلَى لَمْ يُهْرِقْ فِي خَلَافته مِلْءُ مَحْجَمَة مِنْ دُم. الْبُخَارِيُ (٣٧٤٦) وأحمد (٢٠٤٩ و٢٠٤٩). وقد وقع ذلك الصلح كما أخير به النبي صلى الله عليه وسلم؛ فعن الحسن البصري قال اسْتَقْبَلَ -وَاللَّه- الْحَسَنُ بْنُ عَلَىٰ مُعَاوِيةَ بِكَتَائِبَ أَمْثَالِ الْحِبَالِ؛ فَقَالَ عَمْرُو بْنُ الْعَاصِ: إِنِّي لْأَرَى كَتَائِبُ لاَ تُولِّي حَتَّى تَقْتُلُ أَقْرَانَهَا! فَقَالَ لَهُ مُعَاوِيَةً -وَكَانَ وَاللَّهِ خَيْرَ الرَّجُلَيْنِ-: أَيْ عَمْرُو؛ إِنْ قَتَلَ هَوْلاء هُوْلاء، وهُوْلاء هُوْلاء؛ مَنْ لي بِأَمُور النَّاسِ مَنْ لِي بِنسَائِهِمْ مَنْ لِي بِضَيْعَتَهِمْ؛ فَبَعَثُ اليه رَجُلِين مِنْ قَرَيْش مِنْ بَني عَبْد شَمْس ؛ -عَبْد الرَّحْمَن بْنَ سَمْرَةً، وَعَبْدَ اللَّه بْنَ عَامِر بْنِ كَرَيْرِ-؛ فَقَالَ: اذْهَبَا إِلَى هَذَا الرَّجُلِ؛ فَاعْرِضًا عَلَيْهِ، وقولا له: واطلبًا إليه؛ فأتياه؛ فدخلا عليه؛ فتكلُّما، وقالا له: فطلبًا إليه؛ فقال لهما الحسن: إِنَّا بِنُو عَبْدِ الْمُطْلِبِ، قَدْ أَصَبْنَا مِنْ هَذَا الْمَالِ، وَإِنَّ هَذه الأمَّة قَدْ عَاثَتْ في دمائها، قالاً: فإنَّه يعرض عليْك كذا وكذا، ويطلبُ إلينك، ويسالك قال: فمن لى بهذا، قالاً: نَحْنُ لَكَ بِهِ، فَمَا سَأَلُهُمَا شَيْنًا إلَّا قالا: نحن لك به؛ فصالحه ... "صحيح البخاري .(YV· E)

وفيه فوائد منها:

- عَلَمُ مِنْ أَعْلَامِ النَّبُوَّةِ.

-وَمَنْقَبَةٌ لِلْحَسَنِ بْنِ عَلِيُّ؛ فَإِنَّهُ تَرَكَ الْلَكَ لَا لِعَلَّهُ، وَلاَ لَعَلَّهُ؛ فَإِنَّهُ تَرَكَ الْلَّكَ لَا لَا لَهُ، وَلاَ لَعَلَّهُ؛ بَلْ لَرَغْبَتُه فَيمَا عَنْدَ

اللَّهِ؛ لِمَا رَآهُ مِنْ حَقْنِ دِمَاءِ الْمُسْلِمِينَ؛ فَرَاعَى أَمْرَ الدِّينَ وَمَصْلَحَةَ الْأُمَّة.

وقال ابن شاهين: تفرد بهذه الفضيلة الحسن لم يشاركه فيها أحد. الكتاب اللطيف (١٥٢).

-وَفَيْهَا رَدُّ عَلَى الْخَوَارِجِ الَّذِينَ كَانُوا يُكَفَّرُونَ عَلَيًا، وَمَنْ مَعَهُ بِشَهَادَةِ النَّبِيْ صَلَى وَمَنْ مَعَهُ بِشَهَادَةِ النَّبِيْ صَلَى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ لِلطَّائِفَتَيْنِ بِأَنَّهُمْ مِنَ الْسُلِمِينَ، اللَّهُ عَلَيْهُ مِنَ الْسُلِمِينَ، وَمِنْ ثَمَّ كَانَ سُفْيَانُ بُنُ عُيَيْنَةَ يَقُولُ عَقِبَ هَذَا الْحَديثَ قَرْلُ عَقِبَ هَذَا الْحَديثَ قَوْلُ عَقِبَ اللَّهُ الْمَنْ الْمُسْلِمِينَ" يُعْجِبنَا جَدُّا.

-وَفِيهِ فَضِيلَةً الْإِصْلَاحِ بَيْنَ النَّاسِ، وَلَا سِيَّمَا فِيْ حَقْن دَمَاءِ الْسُلْمِينَ.

- وَفِيهِ وِلَايَةُ الْمُفْضُولِ الْخِلَافَةَ مَعَ وُجُودِ الْأَفْضُلِ؛ لَأَنَّ الْحَسَنَ وَمُعَاوِيَةَ وُلِي كُلُّ مِنْهُمَا الْخِلَافَةَ وَسَعْدُ بُنُ زَيْدِ فِي الْخِلَافَةَ وَسَعْدُ بُنُ زَيْدِ فِي الْخِلَافَةَ وَسَعْدُ بُنُ زَيْدِ فِي الْحَيَادَ وَهُمَا بَدُريًان.

-وَفِيهِ: جَوَازُ خُلُعِ الْخُلِيضَةِ نَفْسَهُ إِذَا رَأَى فِي ذَلِكَ صَلَاحًا للْمُسْلمينَ.

-وفيه إطلاق الابن على ابن البنت.

- قال ابن عبد البر؛ مَكَثَ الْحَسَنُ بْنُ عَلَيُ نَحُوا مِنْ ثَمَانِيةَ أَشُهُر لا يُسَلِّمُ الأَمْرِ إلَى مُعَاوِيةَ. وَسَلَّمَ الأَمْرِ إلَى مُعَاوِيةَ. وَسَلَّمَ الأَمْرِ إلَى مُعَاوِيةَ فِي النَّصْف مِنْ جُمَادَى الأُولَى مِنْ سَنَةَ إحْدَى وَأَرْبَعِينَ، فَبَايَعَ النَّاسُ مُعَاوِيةَ حِينَتْذ، وَمُعَاوِيةٌ يَوْمَنْذِ ابْنُ سِتُ وَسِتِّينَ إلا صَهْرَيْنَ.

قَالُ ابن عبد البر: هذا أصح ما قيل في تاريخ عام الجماعة، وعليه أكثر أهل هذه الصناعة من أهل السير والعلم بالخبر، وكل من قَالَ: إن الجماعة كانت سنة أربعين؛ فقد وهم، ولم يقل بعلم، والله أعلم. الاستيعاب (١/ ٣٨٧).

وتأمل حب أبي هريرة واتباعه؛ حيث سلم عليه الحسن مرة فلم يسمع؛ فقيل له: هذا الحسن بن عَلَى قَدْ سَلَّمَ عَلَيْنَا؛ فَلَحقَهُ وَقَالَ: وَعَلَيْكَ السَّلَامُ يَا سَيْدي، ثُمَّ قَالَ: سَمِعْتُ رَسُولَ اللَّهِ صَلَّى اللَّه عَلَيْهِ وَسَلَّمَ يَقُولُ: " إِنَّهُ سَيْدٌ ". أُخْرِجِهِ الحاكم في المستدرك (٤٨٥٧) وقال صحيح الإسناد وقال الذهبي: صحيح.

الثانية: محبة النبي صلى الله عليه وسلم له والأمر بحبه:

عن البَرَاء رضى الله عَنْهُ، قَالَ: رَأَيْتُ النَّبِيُّ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهُ وَسَلَّمَ، وَالْحَسَنُ بُنُ عَلَيْ عَلَى عَاتَقَهُ، يَقُولُ: "اللَّهُمُ إِنِّي أَحِبُّهُ فَأَحِبُّهُ" صحيح البخاري

وعَنْ أَبِي هُرَيْرَةً عِنْ رَسُولُ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهُ وَسَلَّمَ: "اللَّهُمَّ إِنِّي أَحِيُّهُ، فَأَحِيُّهُ وَأَحْبِبْ مَنْ يُحِيُّهُ" قال أبو هريرة: فَمَا كَانَ أَحَدُ أَحَبُ إِلَى مِنَ الْحَسَن بُنْ عَلَى، بَعْدُ مَا قَالَ رَسُولُ اللَّهِ صَلَّى اللَّهِ عَلَيْهِ وسلم. صحيح البخاري (٥٨٨٤).

الثالثة: عَنْ أنس رضى الله عنه قَالَ: " لَمْ يَكُنْ أَحَدُ أَشْبَهُ بِالنَّبِيِّ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهُ وَسَلَّمَ مِنَ الحسن بن على صحيح البخاري (٣٧٥٢).

وعَنْ عُقْبَةَ بْنِ الْحَارِثِ قَالَ: رَأَيْتُ أَبَا بَكُر رَضَيَ اللَّهُ عَنْهُ وَحَمَلَ الْحَسَنَ، وَهُوَ يَقُولُ: "بِأَبِي شَبِيهٌ بِالنَّبِيِّ لَيْسَ شَبِيهُ بِعَلَيٌّ" وَعِلَيٌّ يَضْحَكُ. صَحيح الْبُخَارِيَ (٣٥٤٠ ٣٥٤).

الرابعة: عن ابن عمر رضي الله عنهما قال: قال النَّبِيُّ صَلَّى اللَّهِ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ: "هُمَا رَيْحَانَتَايَ مِنَ الدُّنْيَا" صحيح البخاري (٣٧٥٣).

وفيه: فضل ظاهر لهما؛ حيث شبههما عليه الصلاة والسلام بالريحان الذي له رائحة زكية،

ووجه الشبه: أن الريحَان ممًّا يشم، وَالُولد ممًّا يشم ويقبل. عمدة القاري (٢٢/ ٩٨)

الخامسة: عَنْ أبي سَعيد الخُدري قال: قال رَسُول اللَّهُ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهُ وَسَلَّمَ: الْحَسَنُ وَالْحَسَيْنُ سَيَّدَا شباب أهل الجنّة. أخرجه الترمذي (٣٧٦٨) وقال هذا حَديثُ حَسَنُ صَحِيحُ. وهذا الحديث اشتمل على منقبتين:

الأولى: شهادة النبي صلى الله عليه وسلم لهما

الثانية: إخباره عليه الصلاة والسلام بأنهما سيدا شباب أهل الجنة. عقيدة أهل السنة في الصحابة (١/ ٣٦٤).

السادسة: عن بريدة قال: كان رَسُول الله -صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهُ وَسُلَّمَ - يَخَطُّبُ، فَأَقْبَلَ الْحِسَنُ وَالْحِسَيْنُ، عَلَيْهِمَا قَمِيْصَانِ أَحْمَرَانِ، يَعْثَران ويقومان؛ فنزل؛ فأخذهما؛ فوضعهما بين يديه؛ ثُمَّ قَالَ: "صَدَقَ اللَّه: ﴿ إِنَّهَا أَمُولَكُمْ وَأُولَدُكُمْ فِينَا أَهُ (التَّغَابُنُ، ١٥) رَأَيْتُ هَذَيْنِ، فَلَمْ أَصْبِرْ" حسن أخرجه الترمذي (٣٧٧٤).

السابعة: عَنْ شدَّاد قَالَ: خَرَجَ عَلَيْنَا رَسُولُ اللَّه -صَلَّى اللَّه عَلَيْه وَسَلَّمَ - وَهُوَ حَامِلٌ حَسَنًا، أَوْ حُسَيْنا؛ فَتَقَدُّمَ؛ فُوضَعُهُ، ثُمَّ كَبِّرَ فِي الصَّالَة؛ فُسَجِدَ سجِدةً أَطَالُهَا؛ فَرفَعْتُ رَأْسي؛ فَإِذَا الصَّبِيُّ عَلَى ظَهْره؛ فَرَجِعْتُ فِي سُجُودي؛ فَلَمَّا قَضَى صَلاتُهُ، قَالُوا: يَا رَسُولَ اللَّهِ، إِنَّكَ أَطَلْتَ؟ قَالَ: "إِنَّ ابْني ارْتَحَلَني؛ فَكَرِهْتُ أَنْ أَعْجِلُهُ حَتَّى يَقْضَى حَاجِتُهُ" صحيح أخرجه أحمد (١٦٠٣٣). وقال الذهبي: أيْنَ الفَقيُّهُ المُتَنطِّعُ عَنْ هَذَا الفَعْلِ؟

وَفَاتُهُ: وتُوْكِ الْحَسَنُ بْنُ عَلَيْ رَضِيَ اللَّهِ عَنْهُ خلال فترة حُكم مُعَاوِية سنة ٤٩ هـ.

وصلى الله على نبينا محمد وعلى آله وصحبه أجمعين والحمد لله رب العالمين.



# بمقر مجلة التوحيح



سعر المجلد ٢٥ جنيه

بدلا من • ٥ جنيه

حتى عــام ١٤٣٩ هـ

# ۱۲۰۰ جنیه

سعر الكرتونة بدلاً من

## م ۱۵۰۰ جنیه

لفترة محدودة

سعر المجلد الجديد

الأن أصبحت 51 مجلداً من الموسوعة

لعام ١٤٤٣ ٥

للحصول على المجلدات والكرتونة الاتصال على قسم التوزيع

واتساب:۲۲۲۸۲۳۲



Upload by : altawhedmag.com

