

**Upload by: altawhedmag.com** 

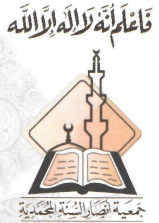
مجلة • إسلامية • ثقافية • شهرية - تصدر عن جعية أنصار السنة المحمدية

🐑 العدد 134 السنةالخامسة والخمسون-محرم 331 هـ - الثمن 1 جنيهات

رئيس مجلس الإدارة والمشرف العام على مجلة التوحيد فضيلة الشيخ أحمد يوسف عبد المجيد







صاحبة الامتياز جمعية أنصار السنة المحمدية

#### الاشتراك السنوي

ا- في الداخيل سعر الاشتراك السنوي للفرد (عدد نسيخة واحدة من المجلة على عنوان المشيترك) ٢٠٠ جنيه سنويًا.

ئىلتوامىل: واتسماب: ۱۰۰۲۷۷۸۲۳۲

٢- في الخارج ما يعادل
 ٨٠ دولاراً أو ٤٠٠ ريال
 سعودى بالجنيه المصري.

نقدم للقارئ الكريم كرتونة كاملة تحوي ٥١ مجلدًا من مجلدات مجلة التوحيد عن ٥١ سنة كاملة

Upload by: altawhedmag.com

#### مصطفى خليل أبوالمعاطي



#### رئيس التحرير التنفيذي:

حسين عطا القراط

#### الإخراج الصحفي:

أحمد رجب محمد محمد

#### ثمن النسخة

مصر ۱۰ جنیهات ، السعودیة ۱۲ ریالًا ، الإمارات ۱۲ درهمًا ، الکویت ۱ دینار ، الغرب دولاران أمریکیان ، الأردن ۱ دینار ، قطر۱۲ ریالًا ، عمان اریال عمانی ، أمریکا ٤ دولارات، أوروبا ٤ یورو

#### إدارة التحرير

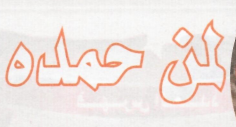
۸ شارع قولة عابدين.القاهرة ت:۲۹۳۲۰۱۷ فاکس ۲۳۹۳۰۱۷ البرید الإنکتروني || MGTAWHEED@HOTMAIL.COM

| DIE |                                                      |     |
|-----|------------------------------------------------------|-----|
| 1   | فهرس العدد                                           |     |
| 4   | سمع الله لمن حمده الشيخ أحمد يوسف عبد المجيد         |     |
| 0   | باب التفسير د. عبد العظيم بدوي                       |     |
| ٨   | باب العقيدة د. عبد الله شاكر                         |     |
| 11  | لعلكم تُرحمون د. محمد حامد                           |     |
| 14  | التعوذ من سوء الفتن د. جمال المراكبي                 |     |
| 71  | دراسات قرآنية الشيخ مصطفى البصراتي                   |     |
| N   | نهایة عام وقفة محاسبة                                |     |
| 75  | الشيخ عبده أحمد الأقرع                               | 5   |
| YA  | واحة التوحيد د. علاء خضر                             |     |
| ۲.  | المعيار د.أحمد بن سليمان أيوب                        | €#  |
|     | الحوار وتنمية الأمن الفكري لدى الشباب                |     |
| 45  | د. محمد محمود العطار                                 |     |
|     | تحذير الداعية من القصص الواهية                       |     |
| 77  | الشيخ علي حشيش                                       |     |
| ٤٠  | خواطر حول الهجرة الشيخ إبراهيم حافظ رزق              | 100 |
|     | الألفاظ الموهمة في باب الصفات بين الإجمال والاستفصال |     |
| 73  | د. محمد عبد العليم الدسوقي                           | 3   |
|     | ما أهون الخلق على الله إذا خالفوا أمره               |     |
| ٤٧  | د.محمد عبد العزيز                                    |     |
|     | تعلمت من رسول الله صلى الله عليه وسلم                |     |
| ٥٢  | د. جمال عبد الرحمن                                   |     |
| 00  | تقوى الله طريق النجاة الشيخ صلاح نجيب الدق           |     |
|     | نظرات في حياة شيخ الإسلام ابن تيمية                  |     |
| ٥٨  | د. السيد عبد الحليم محمد                             | The |
| 11  | رد شبهة اللنيم عن النبي الكريم د. سيد عبد العال      |     |
|     | 160                                                  |     |
|     | وأسم من الركوع وقعهما أيضاء ويم                      |     |

۱۲۰۰ جنیه شمن الکرتونة للأفراد والهیئات والمؤسسات داخل مصر و ۳۰۰ دولار خارج مصر شاملة سعر الشحن

منفذ البيع الوحيد بمقر مجلة التوحيد الدور السابع

**Upl**oad by : altawhedmag.com



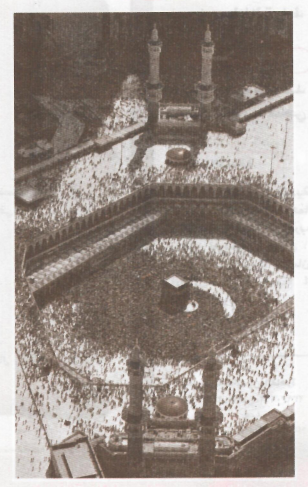


الشيخ/ أحمد يوسف عبد المجيد الرئيس العام

الحمد لله رب العالمين، والصلاة والسلام على إمام الحامدين الشاكرين وعلى آله وصحبه أجمعين، وبعد:

فإن الصلاة عماد الدين، تُفتَتَح بالتكبير وتُسمَى تكبيرة الإحرام وما عداها من تكبيرات الانتقال غير أن الذُكر الوارد في الانتقال من الركوع إلى القيام هو (سمع الله لمن حمده).

وليس المقام هنا مقام عرض آراء الفقهاء فيما يتعلق بالتسميع (سمع الله لمن حمده) والتحميد (ربنا ولك الحمد)، غير أنني أختار القول بأن الإمام والمنفرد كلاهما يقول (سمع الله لمن حمده، ربنا ولك الحمد)؛ لما ورد في الصحيح من حديث سالم بن عبد الله عن أبيه رضي الله عنهما أن رسول الله صلى الله عليه وسلم كان يرفع يديه حذو منكبيه إذا افتتح الصلاة، وإذا كبر للركوع، وإذا رفع رأسه من الركوع رفعهما أيضًا، ويقول: سمع الله لمن حمده، ربنا ولك الحمد.



محرم ۱۴۴۷ هـ- العدد ۱۴۹۹ العدد ۱۴۹۹ العدد ۱۴۹۹ العدد ۱۴۹۹

وفي الصحيح من حديث عبد الله بن عمر قال: رأيت النبي صلى فافتتح الصلاة بالتكبير، فرفع يديه حين يكبر حتى يجعلهما حذو منكبيه، وإذا كبر للركوع فعل مثله، وإذا قال (ربنا (سمع الله لمن حمده) فعل مثله، وقال: (ربنا ولك الحمد)، ولا يفعل ذلك حين يسجد ولا حين يرفع رأسه من السجود.

وفي الصحيح من حديث أبي هريرة رضي الله عنه كان النبي صلى الله عليه وسلم إذا قال: (سمع الله لمن حمده) قال: «اللهم ربنا ولك الحمد»، أما المأموم: فإن جمهور الفقهاء من الحنفية والمالكية والحنايلة

على أنه يقتصر على التحميد دون التسميع؛ وذلك لحديث أنس بن مالك في الصحيح؛ أن رسول الله صلى الله عليه وسلم قال: «إنما جعل الإمام ليُؤتم به،

فإذا كبَّر فكبروا، وإذا ركع فاركعوا، وإذا سجد فاستجدوا، وإذا قال سمع الله لمن حمده، فقولوا: ربنا ولك الحمد»، وفي رواية أبي هريرة: "وإذا قال سمع الله لمن حمده فقولوا: اللهم ربنا ولك الحمد".

كما أنه يُشرع للمصلي أن يزيد على التحميد لما ورد في الصحيح من حديث رفاعة بن رافع الزرقي قال: كنا يومًا نصلي وراء النبي صلى الله عليه وسلم فلما رفع رأسه من الركعة، قال: «سمع الله لمن حمده»، فقال رجل وراءه: «ربنا ولك الحمد حمدًا كثيرًا طيبًا مباركًا فيه»، فلما انصرف قال: «مَن المتكلم»؟ قال: أنا، قال صلى الله عليه وسلم: «رأيت بضعة وثلاثين ملكًا يبتدرونها أيهم يكتبها أولًا».

وفي هذا الذكر من الفوائد الكثير: أولها إثبات صفة السمع لله تعالى، وليس سمعه سبحانه كسمع غيره: «لَيْسَ كَمِثْلِهِ شَيْءٌ وَهُو السّبِعةُ الْمَصِيرُ» (الشيورى: ١١)، فسمعه سبحانه وتعالى على ما يليق به تعالى بلا تكييف ولا تشبيه، ولا تأويل ولا تعطيل، فالسر والجهر عنده سيواء «سَوَاهٌ مِنكُم مَن أَسَرَ الْقَوْلُ وَمَن عنده سيواء «سَوَاهٌ مِنكُم مَن أَسَرَ الْقَوْلُ وَمَن الْإمام أحمد من حديث عروة بن الزبير رضي الله عنهما عن عائشة رضي الله عنهما عن عائشة رضي الله عنهما قالت: «الحمد لله الذي وسع سمعه الأصوات، لقد

جاءت المُجادلَة إلى النبي صلى الله عليه وسلم تُكلّمه، وأنا في ناحية البيت، ما أسمع ما تقول؛ فأنزل الله عز وجل: «قد سَمِعَ اللهُ قَلَ وجل: «قد سَمِعَ اللهُ قَلَ اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ عَلْ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ عَ

(المجادلة:١).

ومن فوائد هذا الذكر (سمع الله لمن حمده) بيان فضل الحمد، والحمد كما قال صاحب لسان العرب هو نقيض الذم، والحمد يكون عن يد وعن غير يد، والشكر لا يكون إلا عن يد، والحمد قد يكون شكرًا للصنيعة، ويكون ابتداء للثناء على الرجل، ويكون شكرًا لنعمه التي شملت الكلّ، والحمد أعمّ من الشكر والإنسان مهما بلغ لا يستطيع حمد الله تعالى بما يليق به سبحانه، لذلك حمد نفسه؛ وقال «المتديّة من الشكرة فقال «المتديّة من الشكرة وأعرف الناس بالله تعالى هو خاتم الأنبياء والرسلين كان يُثني على ربه بكثرة حمده والرسلين كان يُثني على ربه بكثرة حمده سبحانه كما جاء في الصحيح من حديث ابن عباس رضي الله عنهما كان النبي صلى الله

محرم ١٤٤٧ هـ - العدد ٦٤٩ السنة الخامسة والخمسون

فيا عبد الله: كن حامدًا لربك في

كل وقتك ليرضى الله عنك.

عليه وسلم إذا قام من الليل يتهجد قال: «اللهم لك الحمد أنت نور السماوات والأرض ومن فيهن، ولك الحمد أنت قيّم السماوات والأرض ومن فيهن، ولك الحمد أنت مَلك السماوات والأرض ومن فيهن، ولك الحمد أنت الحق ووعدك الحق ولقاؤك حق، وقولك حق، والحنة حق، والنارحق والنبيون حق، ومحمد صلى الله عليه وسلم حق، والساعة حق..... وتوحيد الله تعالى والهداية إليه هي من أعظم النعم التي تُستحق حمد الله تعالى،

> (الإسسراء: ١١١)، قال الطبري رحمه الله: «وقل يا محمد: الحمد لله الله الله يتخذ ولدًا، فيكون مربوبًا لا ريًا؛ لأن رب الأرباب لا ينبغي أن يكون له ولد.

(ولم يكن له شريك في الملك)، فيكون عاجزًا إذا احتاج إلى معونة غيره ضعيفًا، ولا يكون إلهًا من يكون محتاجًا إلى معين على ما حاول، ولم يكن منفردًا بالملك والسلطان، (ولم يكن له ولى من الذل)، ولم يكن له حليف حالفه من الذل الذي به؛ لأن من كان ذا حاجة إلى غيره فذليل مهين، ولا يكون من كان ذليلًا مهينًا يحتاج إلى ناصر إلهًا يطاع.

وفي قوله تعالى: ﴿ هُوَ ٱلْحَتُّ لَا إِلَهُ إِلَّا هُوَ فَادْعُوهُ مُغْلِصِينَ لَهُ ٱلدِّينَ ٱلْحَمْدُ لِلَّهِ رَبّ ٱلْعَالِمِينَ ، (غافر: ٦٥)، قال الطبري رحمه الله: وكان جماعة من أهل العلم يأمرون مَن قال

لا إله إلا الله، أن يتبع ذلك (الحمد لله رب العالمين).

لذا قال تعالى للنبي صلى الله عليه وسلم: « وَقُل ٱلْحُمَّدُ لِلَّهِ ٱلَّذِي لَمْ يَنْخِذُ وَلَدًا »

توحييد الله تعالىي والهداية اليه هي من أعظم النعم التي تستحق حمد الله تعالى.

وتتوالى نعم الله على عباده؛ ﴿ وَمَا يِكُم مِن نَمْهَ فَمِنَ أَلَّهِ » (النحل: ٥٣ ). فنعمة الذرية يحمد العبد ريه عليها كما قال خليل الرحمن إبراهيم: « الْحَمْدُ لِلهِ الَّذِي وَهَبَ لِي عَلَى ٱلْكِبْرِ إِسْمَعِيلَ وَإِسْحَقَ إِنَّ رَبِّي لَسَمِيعُ ٱلدُّعَآءِ » (ابراهیم: ۳۹).

والحمد لله كلمة تخرج من القلب الشاكر الموحد « وَلَقَدْ ءَانَيْنَا دَاوُردَ وَسُلَيْمَنَ عِلْمَا وَقَالَا ٱلْحَمْدُ لِلَّهِ ٱلَّذِي فَضَّلْنَا عَلَىٰ كَثِيرِ مَنْ عِبَادِهِ ٱلْمُؤْمِنِينَ ، (النمل: ١٥)، ﴿ فَإِذَا ٱسْتَوَيِّتَ أَنتَ وَمَن مَّعَكَ عَلَى ٱلْفُلْكِ فَقُل ٱلْحَدُّ لِلَّهِ ٱلَّذِي تَجَنَّا مِنَ ٱلْقَوْمِ ٱلظَّلِلِمِينَ ، (المؤمنون: ٢٨).

فيا عبد الله: كن حامدًا لربك في كل وقتك ليرضى الله عنك؛ حتى عند فراغك من طعامك، فقد ثبت في صحيح مسلم، من حديث أنس بن مالك قال: قال رسول الله صلى

الله عليه وسلم: «إن الله ليرضى عن العبد أن بأكل الأكلة فيحمده عليها أو يشرب شرية فيحمده عليها».

فالعبد الحامد لريه ليجد آثارذلك كمثاقيل النذر في صحائفه، ففي صحيح مسلم من حديث أبي مالك الأشعري قال: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: «الطهور شطر الإيمان، والحمد لله تملأ الميزان وسيحانه الله والحمد لله تملأن أو تملآ ما بين السماوات والأرض». فليحمد العبد ربه على كل حال في السراء والضراء والسر والعلن ، فقد كان هذا دأب النبي صلى الله عليه وسلم.

فاللهم اجعلنا من عبادك الحامدين الشاكرين، وآخر دعوانا أن الحمد لله رب العالمين.

محرم ١٤٤٧ هـ - الفدد ٦٤٩ السنة الخامسة والخمسون

المرال حراليه

قال الله تعالى: « لَفَذَكَانَ لَكُمْ فِي رَسُولِ اللهِ أَسْوَةً حَسَنَةً لِمَنَ كَانَ يَرْجُوا اللهُ وَالْيَوْمُ الْآخِرَ وَذَكْرَ اللهُ كَيْبِرًا » (الأحزاب: ٢١).

اعداد 🕰 د . عبدالعظیم بدوي

بِهَا حَاشِيَةُ الْـبُرْدِ مِنْ شَدَّة جَبْذَتِه، ثُمَّ قَالَ، يَا مُحَمَّدُ مُرْ لَي مِنْ مَالِ اللهِ اللهِ اللهِ عِنْ مَالِ اللهِ اللهِ عِنْ مَالِ اللهِ اللهِ عِنْ مَالِ اللهِ إلى مِنْ مَالِ اللهِ إلى عِنْ مَالِ اللهِ حصلي الله عليه وسيلم- ثُمَّ الله عليه وسيلم- ثُمَّ ضَحِكَ ثُمَّ أَمَر لَهُ بِعَطَاءِ) (صحيح البخاري ٥٨٠٩).

٧- الأَسْوَةُ الْحَسْنَةُ

في مُعَامَلَةِ الْجِيرَانِ:

عَنْ عَائِشَـةَ رَضِيَ الله عَنْهَا عَنِ النَّبِيِّ -صلى الله عليه وسلم- قَالَ: ( مَا زَالَ الحمد لله، والصلاة والسلام على رسول الله، وبعد:

Thereton YY. ). idily

مَنْ الْس - رضي الله م

٦- الْأُسُوةُ الْحَسَنَةُ عُدُّ الرَّفْقُ بِالْجَاهِلِينَ :

عَنْ أَنَسِ بْنِ مَالِكَ -رضي الله عنه - قَالَ: كُنْتُ أَمْشي مَعَ رَسُولِ الله - صلى الله عليه وسلم - وَعَلَيْهِ بُرْدٌ نَجْرَاني غَلِيظُ الْحَاشِيَةِ، فَأَدْرَكَهُ أَعْرَابي فَجَبَذَهُ فَأَدْرَكَهُ أَعْرَابي فَجَبَذَهُ بِرِدَائِهِ جَبْدَةَ شَدِيدَةَ بَرَد حَتَى نَظَرْتُ إِلَى صَفْحَةِ عَاتِقِ رَسُولِ الله - صلى عَاتِقِ رَسُولِ الله - صلى الله عليه وسلم - قَدْ أَثَرَتُ الله عليه وسلم - قَدْ أَثَرَتُ الله عليه وسلم - قَدْ أَثَرَتُ

يُوصِيني جِبْرِيلُ بِالْجَارِ حَتَّى ظَنَنْتُ أَنَّهُ سَيُورُثُهُ) (صحيح البخاري: (٦٠١٤).

وَعَنْ أَبِي شُرَيْحِ الْخُزَاعِيِّ - رضي الله عنه - أَنَّ النَّبِيِّ - صلى الله عليه وسلم - صلى الله عليه وسلم قَالَ: ( مَنْ كَانَ يُوْمِنُ بِاللهِ وَالْيَوْمِ الْآخِرِ فَلْيُحْسِنْ إِللهِ إِلَى جَارِهِ) (صحيح مسلم: إلى جَارِهِ) (صحيح مسلم: الله عليه الله عليه عسلم:

وَكَانَ -صلى الله عليه وسلم- يَنْهَى عَنْ أَذَى الْهِ عليه الْجَارِ: عَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ الْجَارِ: عَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ وَرضي الله عنه- قَالَ: قَالَ رَسُولُ الله -صلى الله عليه وسلم-: (مَنْ كَانَ عَليه وسلم-: (مَنْ كَانَ يُؤْمِنُ بِاللهِ وَالْيَوْمِ الآخِرِ فَلَا يُوْمِ الآخِرِ

# ٨- الْأَسْوَةُ الْحَسَنَةُ ٨- الْأَسْوَةُ النَّاسِ:

فَلَقَدْ بَاعَ وَاشْتَرَى، وَكَانَ -صلى الله عليه وسلم-سَمْحًا إِذَا بِاعَ وَإِذَا اشْتَرَى، وَكَانَ إِذَا اسْتَسْلَفَ سَلَفًا وَفِّي خَيْرًا مِنْهُ، وَكَانَ إِذَا اسْتَسْلَفَ مِنْ رُجُلِ سَلفًا قَضَاهُ إِيَّاهُ وَدَعَا لَهُ: عَنْ عَبْد الله بْن أبِي رَبِيعَةَ الْكُخْزُومِيُّ عَنْ أبيه عَنْ جَدُّه أَنَّ النَّبِيِّ -صلى الله عليه وسلم- اسْتَلَفَ منْهُ حينَ غَزَا خُنَيْنًا ثَلاَثِينَ أَوْ أَرْبَعِينَ أَلْضًا، فَلَمَّا قَدِمَ قَضَاهَا إِيَّاهُ، ثُمَّ قَالَ لَهُ النَّبِيُّ -صلى الله عليه وسلم-: ( بَارَكَ الله لَكَ فِي أَهْلِكَ وَمَالِكَ، إِنَّمَا جَزَاءُ السَّلَفِ الْوَفَاءُ وَالْحَمْدُ) (صحیح سنن ابن ماجه:

.(1971).

#### 9 - الْأُسْوَةُ الْحَسَنَةُ في الْجُودِ وَالْكَرَمِ:

عَنِ ابْنِ عَبَّاسِ -رضي الله عنه- قَالَ: ( كَانَ رَسُولُ الله -صلى الله عليه وسلم- أَجْوَدَ النَّاسِ، وَكَانَ أَجْوَدُ مَا يَكُونُ فِيْ رَمَضَانَ حينَ يَلْقَاهُ جبريل) حميح مسلم ٢٣٠٨). وكانَ يُعْطِي عَطَاءَ مَنْ

وَكَانَ يُعْطِي عَطَاءَ مَنْ لَا يَخْشَى الْفَقْرَ، ( وَمَا سُئِلَ رَسُولُ الله -صلى الله عليه وسلم- شَيْئًا قَطُ فَقَالَ لَا) (صحيح البخاري ٢٠٣٤).

# ١٠ - الْأَسْوَةُ الْحَسَنَةُ ١٤ الزُّهْد في الدُّنْيَا:

شَهْرَيْنِ وَمَا يُوقِدُ فِي أَبْيَاتِ
رَسُسُولِ اللهِ -صلى الله
عليه وسلم- نَارٌ، إِنَّمَا هُمَا
الْأَسْوَدَانِ التَّمْرُ وَالْمَاءُ).
(صحيح البخاري ٦٤٥٩).

# ١١ - الْأَسْوَةُ الْحَسْنَةُ عِلَّ التَّوَاضُع:

عَنْ أَنَسِ -رضي الله عنهقَالَ: ( إِنْ كَانَتِ الْأَمَةُ مِنْ
إِمَاءِ أَهْلِ الْمَدِينَةِ لَتَأْخُذُ
بِيدِ رَسُولِ الله -صلى الله
عليه وسلم- فَتَنْطَلِقُ بِهِ
عليه وسلم- فَتَنْطَلِقُ بِهِ
حَيْثُ شَـاءَتْ) (صحيح
البخاري ٢٠٧٢). وَعَنْهُ
-رضي الله عنه- قَالَ: لَمْ
يكُنْ شَخْصٌ أَحَبَ إِلَيْهِمْ
مِنْ رَسُيولِ اللهِ -صلى
الله عليه وسلم-، وَكَانُوا
إِذَا رَأَوْهُ لَمْ يَصُومُوا، لِمَا
يَعْلَمُونَ مِنْ كَرَاهِيَتِهِ
لِذَلِكَ (صحيح الترمذي:
يَعْلَمُونَ مِنْ كَرَاهِيَتِهِ

#### ١٢ - الْأَسْوَةُ الْحَسَنَةُ عَلَّا الشَّجَاعَةِ:

عَنْ أَنَسِ -رضي الله عنه - قَالَ: كَانَ النّبِيُ -صلى الله عليه وسلم - أَحْسَنَ النّاس، وأَشْجَعَ النّاس، وَأَشْجَعَ النّاس، وَأَشْجَعَ النّاس، وَفَكْدُ فَزِعَ أَهْلُ الْدِينَة لَيْلُةَ فَخَرَجُوا نَحْوَ الصَّوْت، فَكَرَجُوا نَحْوَ الصَّوْت، فَاسْتَقْبَلَهُمُ النّبيُ -صلى فَاسْتَقْبَلَهُمُ النّبيُ -صلى

محرم ١٤٤٧ هـ- العدد ٦٤٩ المدد ١٤٩ المدد ١٩٩ ال

الله عليه وسلم- وقد اسْتَبْرَأَ الْخَبَرَ، وَهُو يَقُولُ؛ (لَمْ تُرَاعُوا) لَمْ تُرَاعُوا) (صحيح البخاري ٢٩٠٨). ويسومَ حُنَيْنُ لَمَّا فاجاً ويسومَ حُنَيْنُ لَمَّا فاجاً المُشهر كُونَ الْمُسْلمينَ فَتَفَرَّقُوا، وَفَرُوا هَارِبِينَ، الله فَتَفَرَّقُوا، وَفَرُوا هَارِبِينَ، الله عليه وسلم- عَلَى بَغْلَتِه الْبَيْضَاءِ وَهُو يَعُولُ؛ (عليه وسلم- عَلَى بَغْلَتِه الْبَيْضَاءِ وَهُو يَعُولُ؛ (أَنَا النَّبِيُّ لَا كَذِبْ، أَنَا ابْنُ الْبَنْ عَبْدِ الله عَلْمَانِ) (صحيح البخاري: ٢٨٧٤).

١٣ - وَهُوَ -صلى الله عليه وسلم - الْأَسْوَةُ الْحَسْنَةُ لِيُ السَّلَمِ وَالْحَرْامِ الْعُهُودِ وَالْحَرْامِ الْعُهُودِ وَالْوَهَاء بِهَا:

دَخَلَ الْمُدِينَةَ رَافِعًا رَايَةَ السَّلَامِ، دَخَلَ يَقُولُ: ( يَا أَيُّهَا النَّاسُ أَفْشُوا السَّلَامَ، وَالْمُعُمُوا الطَّعَامَ، وَصلُوا الأَرْحَامَ، وَصلُوا بِاللَّيْلِ وَالنَّاسُ نِيَامٌ، تَدْخُلُوا الْجَنَّة بِسَلَامٍ) (صحيح الْجَنَّة بِسَلَامٍ) (صحيح النِ ماجه: ٧٦٣٠).

وَبِالْجُ مْلَةِ فَهُوَ -صلى
اللَّه عليه وسلمالْأُسُوةُ الْحَسَنَةُ فِي كُلُّ
شَيْء، وَالصُّورَةُ الْحَيَّةُ
لِلشَّخْصِيَّةِ الْمُسْلِمَةِ كَمَا
أَرَادَهَا اللهُ، وَحَسْبُنَا

قَـوْلُ عَائِشَةَ رَضِيَ اللّٰهَ عَنْهَا، وَقَـدْ سُئِلَتْ عَنْ عَنْ خُلُقِ رَسُيولِ اللهِ -صلى الله عليه وسلم-، فَقَالَتْ للسَّائِلِ: ( أَلَسْتَ تَقْرَأُ الله عليه وسلم-، فَقَالَتْ الْقُرْآنَ ؟ قُلْتُ: بَلَى، قَالَتْ: فَإِنَّ خُلُقَ نَبِيَ اللهِ -صلى الله عليه وسيلم- كَانَ الله عليه وسيلم، النَّقُرْآنَ) (صحيح مسلم: النَّقُرْآنَ) (صحيح مسلم: الْحَرْمَ أَمَرَنَا الله بَالتَّأَسُي

به -صلى الله عليه وسلم-، وَجَعَلَ التَّأْسُيَ بِـه مِنْ خَصَائص أهْل الْإيمَان، فَقَالَ: « لَقَدْ كَانَ لَكُمْ فِي رَسُولِ اللهِ أَسْوَةٌ حَسَنَةٌ لُّن كَانَ يَرْجُو اللَّهِ وَالْبَوْمَ الآخرَ وَذَكَرَ الله كَثيرًا ». فَيَا أَيُّهَا الْمُؤْمِنُ الرَّاجِي عَفْوَ رَبِّهِ، إِنَّ النَّبِيَّ -صلى الله عليه وسلم- مَوْصُوفُ بصفّات الْكُمَالِ، مُنَزَّهُ عَلَى كُلُ نَقْص، مُبِرًا من كُلُ عَيْبٍ، مَعْصُومُ مِنْ كُلُّ ذَنْبِ، وَقَدْ شَهِدَ لَهُ رَبُّهُ بِالْعِصْمَةِ مِنَ الزَّيْغ وَالانْحرَافِ وَالْغَيِّ وَالضَّلال، فَقَالَ سُنْحَانَهُ: وَالنَّجْمِ إِذَا هُوَى (١) مَا ضَلَّ صَاحِبُكُمْ وَمَا غَوَى » (النجم: ١- ٢)، والضَّلالُ

نَتيجَهُ الْجَهْلِ، وَالْغَيُّ الْتَيجَهُ الْجَهْلِ، وَالْغَيُّ نَتيجَهُ النَّبَاعِ الْهَوَى الَّذي يَقْتَضِي مُخَالَفَهَ الْعِلْم، وَاللهُ سُبْحَانَهُ يُبَرِّئُ نَبِيَّهُ -صلى الله عليه وسلم-صلى الله عليه وسلممن الضَّلاَلِ وَالْغَيِّ، فَيَشْهَدُ لَهُ بِالْعِلْمِ وَالْعَمَلِ مَعَا، مِمَّا يَجْعَلُ النَّتَأَسِّيَ بِهِ دَائِمَا وَاثْقَا مُطْمَئِنًا أَنَّهُ لَنْ يَزِلُ وَاثْقَا مُطْمَئِنًا أَنَّهُ لَنْ يَزِلُ وَاثْنَى وَلَنْ يَخْزَى.

وَأَمَّا غَيْرُ النَّبِيِّ -صلى الله عليه وسلم- فعلْمُهُ قَليلٌ، وَقَدْ يَكُونُ عَمَلُهُ أَقَلَ، وَهُوَ عُرْضَةٌ لِلْخَطَا وَالرَّلَلِ، وَعُرْضَـةٌ لِغَلَبَةِ الْهَوَى، وَعُرْضَـةٌ لِغَلَبَةِ الْهَوَى، فَمَنْ تَأْسَى بِهِ لَمْ يَكُنْ وَاثِقًا وَلاَ مُطْمَئِنًا، لِأَنَّهُ تَأْسَى بِغَيْر الْمُغْصَوم.

فَهَيًّا بِنَا جَمِيعًا لِلْتَالَسُى
بِالْمُعْصُومِ -صلى الله
عليه وسعلم-، فَنكُونَ
عليه وسعلم، فَنكُونَ
على ثِقَة مِنْ أَنْنَا عَلَى
صراطُ مُسْتَقيم، كَمَا
قَالَ تَعَالَى: «قَدْ جَاءً حُمُ
مِن اللهِ نُورُ وَحِتَبُ
مُنِينَ إِنِّهِ يَهِدِي بِهِ اللهُ
مُنِينَ النَّبِعُ رِضُونَكُهُ مَمُبُلَ
مُنْ اتَّبَعُ رِضُونَكُهُ مَمُبُلَ
مُنْ اتَّبَعُ رِضُونَكُهُ مَمُبُلَ
مُنْ اتَّبَعُ رِضُونَكُهُ مَمُبُلَ
مُنْ اتَّبَعُ رِضُونَكُهُ مَمُبُلَ
مُنْ النَّيْ وَنَهْدِيهِمْ إِنِّهُ اللهُ وَلِهُدِيهِمْ إِنَّهُ اللهُ وَلِهُدِيهِمْ إِنِّهُ اللهُ وَلِهُدِيهِمْ إِنِّهُ وَلِهُدِيهِمْ إِنَّهُ وَلِهُدِيهِمْ إِنِّهُ وَيَهْدِيهِمْ إِنَّهُ وَمِنْ وَنَهُدُوهِمُ اللهُ وَرَقِهُ وَيَهْدِيهِمْ إِنَّهُ وَمِنْ وَيَهْدِيهِمْ إِنَّهُ وَمِنْ وَنَهُدِيهِمْ إِنْ وَمِرْطِ وَيَهْدِيهِمْ إِنَّهُ وَمُؤْتِكُمْ أَلِنَا وَمِرَطِ وَيَهْدِيهِمْ إِنَّهُ وَيَهْدِيهِمْ إِنْ اللهُ مِرَطِ وَيَهْدِيهِمْ إِنْ المَائِدَةِ وَيَهْدِيهِمْ اللهُ وَيَهْدِيهِمْ إِنْ المَائِدَةِ وَيَهْدِيهِمْ إِنْ المَائِدَةِ وَيَهْدِيهِمْ إِنْ المَائِدَةِ وَيَهْدِيهِمْ إِنْ المَائِدَةِ وَيَهْدِيهِمْ إِنْ المُعْلِدُةُ وَالْمُعُونَا وَيَهْدِيهِمْ إِنْ الْمُنْقَالِيمُ وَيَهْدِيهِمْ إِنْ الْمُنْقِيمِ وَيَهْدِيهِمْ إِنْ الْمُنْكِلَةُ وَلَا الْمُنْقُودُ وَكُونَا وَالْمُنْ وَالْمُؤْمِونَا وَالْمُنْ وَالْمُؤْمِونَا والْمُؤْمِونَا وَالْمُؤْمِونَا وَالْمُؤْمِا وَالْمُؤْمِونَا وَالْمُؤْمِ وَالْمُؤْمِونَا وَالْمُؤْمِونَا وَالْمُؤْمِونَا وَالْمُؤْم

والحمد لله رب العالمين.

# وجهر اثباع اساف

الحمد لله رب العالمين، والصلاة والسلام على خاتم الأنبياء والمرسلين، وعلى آله وصحبه ومن تبعهم بإحسان. وبعد: فقد بينًا في المقال السابق وجوب التزام جماعة المسلمين وإمامهم وذم الفرقة والاختلاف فيما بين المسلمين وبعضهم البعض، وكذلك بينهم وبين حُكَامهم لما له من آثار سيئة في إضعاف الأمة وجرأة أعدائها عليها، لذا كان جَمْع الناس حول العقيدة الصحيحة والمنهج القويم من أهم أسباب تماسك الأمة وترابطها، ولن يكون هذا إلا باتباع منهج السلف الصالح ولزوم مذهبهم.

د. عبد الله شاكر

وه مذهبه: الله تبارك وتعالى.

ومن لزم مذهبهم وسار في ركابهم فالله عز وجل قد أثنى عليه في كتابه ووعده بالرضا والرضوان والجنة كما ذكرت الآيات.

كما تلزمنا السنة باتباع سلفنا الصالح:

عن عبد الله بن مسعود رضي الله عنه قال: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: «خير الناس قرني، ثم الذين يلونهم، ثم يجيء قوم تسبق شهادة أحدهم يمينه ويمينه شهادته»؛ فشهد رسول الله صلى الله عليه وسلم بالخيرية والأفضلية لهؤلاء السلف؛ شهد لقرنه ولقرنين بعد قرنه، شهد لهم بالفضل والخير صلى الله عليه وسلم.

كما جاء في وصف الفرقة الناجية في حال الافتراق في قول النبي صلى الله عليه وسلم: «ما أنا عليه (i) الأدلة على وجوب الباع السلف الصالح، ولزوم مذهبهم؛ هناك أدلة كثيرة من القرآن والسنة ومن أقوال السلف الصالح توجب اتباع مذهب السلف، منها؛ قال الله تعالى: «وَمَن يُثَافِق الرَّسُولَ مِنْ بَعْدِ مَا لَبَنَّ لَهُ اللهُدَى وَنَشَعْ عَبْر سَبِيلِ النَّوْمِينِ وَلَهِ. مَا قُولٌ وَنُصْلِهِ. لَهُ اللهُدَى وَنَشَعْ عَبْر سَبِيلِ النَّوْمِينِ وَلَهِ. مَا قُولٌ وَنُصْلِهِ. مَا تَولُ وَنُصلِهِ. وَسَاتَتْ مَهِيرًا » (النساء: ١١٥). أوجب علينا الرحق -تبارك وتعالى- اتباع سبيل المؤمنين؛ وقوله سبحانه وتعالى: «وَالسَّهُوبَ الْأَوْلُونَ مِن النَّهُوبِينَ وَالأَصَارِ وَالنِّينَ النَّهُوفِينَ مَا اللَّهُ عَنْمُ وَرَصُوا وَالْأَصَارِ وَالنِّينَ النَّمُوفِيمَ إِحْسَنِ رَضِي اللهُ عَنْمُ وَرَصُوا مِنْ وَعَد تعالى عَنْهُ وَالسَّهُ فَي اللهُ عَنْم وَصَد تعالى مَن اتَّبع غير سبيلهم بعذاب جهنم، ووعد متبعهم بالجنة والرضوان؛ ويجب على عموم المسلمين أن بيضهموا ذلك؛ أن الذي يتبع غير سبيل المؤمنين متوعّد بعذاب يقهموا ذلك؛ أن الذي يتبع غير سبيل المؤمنين موسلفنا الصالح على رأس المؤمنين- مُتوعّد بعذاب

مجرم ۱۶۵۷ هـ - العدد ۱۶۹ السنة الخامسة والخمسوز

اليوم وأصحابي»؛ فمُتَبعهم إذن يكون من الفرقة الناجية؛ لأنه موعود بذلك، ومخالفهم يكون من أهل الوعيد.

وأما ما ورد من أقوال عن السلف الصالح في وجوب التباع منهج السلف، ولزوم مذهبهم فكثير؛

فعن عبد الله بن مسعود رضي الله عنه أنه قال: «اتبعوا ولا تبتدعوا؛ فقد كُفيتم». وعنه أيضًا أنه قال: «إنا نقتدي ولا نبتدي، ونتبع ولا نبتدع؛ ولن نضل ما تمسكنا بالأثري.

وقال الأوزاعي -رحمه الله-: «اصبر نفسك على السنة؛ وقف حيث وقف القوم، وقل بما قالوا، وكف عما كفوا عنه، واسلك سبيل سلفك الصالح فإنه سعك ما وسعهم».

#### (ب) اهتمام العلماء بعقيدة السلف الصالح:

لقد كان لأئمة أهل السنة والجماعة عناية كبيرة واهتمام بالغ بعقيدة السلف الصالح، فألفوا الكتب الكثيرة في بيانها وايضاحها من جهة. وفي الرد على أعدائها ومخالفيها من شتى الطوائف والفرق من جهة أخرى، ومذهب السلف وعقيدتهم إنما يُعرَف بالنقل عنهم لا بمجرد الزعم والتخرُص كما هو حال بعض أهل البدع.

والعلماء حينما دونوا عقيدة السلف إنما دونوها مسندة، وذكروا ألفاظهم في ذلك بالأسانيد المعتبرة؛ يقول شيخ الإسلام ابن تيمية -رحمه الله تبارك وتعالى-: ومن المعلوم أن مذهب السلف إن كان يعرف بالنقل عنهم، فليرجع في ذلك إلى الأثار المنقولة عنهم، وإن كان يعرف بالاستدلال المحض، بأن يكون كل من رأى قولًا عنده هو الصواب قال: هذا هو قول السلف؛ لأن السلف لا يقولون إلا الصواب، وهذا هو الني يجرئ المبتدعة على أن يزعم كل منهم أنه على مذهب السلف؛ فقائل هذا القول قد عاب نفسه بنفسه؛ حيث انتحل مذهب السلف بلا نقل عنهم؛ بل بدعواه أن قوله هو الحق. السلف بلا نقل عنهم؛ بل بدعواه أن قوله هو الحق.

بالنقول المتواترة، يَدُكُرون من نقل مذهبهم من علماء الإسلام، وتارة يروون نفس قولهم في هذا الباب؛ كما سلكناه في جواب الاستفتاء؛ فإنا لما أردنا أن نبين مذهب السلف ذكرنا طريقين.

أحدهما: أنا ذكرنا ما يتيسر من ذكر ألفاظهم، ومن روى ذلك من أهل العلم بالأسانيد العتبرة.

الثاني: أنا ذكرنا من نقل مذهب السلف من جميع طوائف المسلمين من طوائف الفقهاء الأربعة، ومن أهل الحديث والتصوف، وأهل الكلام كالأشعري وغيره، فصار مذهب السلف منقولًا بإجماع الطوائف وبالتواتر، لم نثبته لمجرد دعوى الإصابة لنا والخطأ لمُخالفنا كما يفعل أهل البدع».

ونلاحظ أن تدوين العقيدة السلفية قد واكب تدوين السنة النبوية سواء بسواء؛ ومن ثم فإن الذين عُنوا بالسنة وتدوينها هم أول من عُنوا بالعقيدة وتدوينها، وقد لا يُنتبه كثير من أتباع أئمة الفقهاء الأربعة أن لأئمتهم سبقًا في هذا المضمار، وأن ما نُقل عن بعضهم من أقوال أو تأليفات يُعتبر بداية لتدوين عقيدة أهل السنة والجماعة؛ لأن أصحاب المذاهب الأربعة -أي: الأئمة الأربعة-

فالإمام مالك -رحمه الله تبارك وتعالى- عقد بابين في كتاب الجامع من «موطنه» عن القدر، وأشار فيهما إلى الرد على القدرية، وللإمام أبي حنيفة -رحمه الله تبارك وتعالى- كتابان في العقيدة هما: (الفقه الأكبر) و(الوصية)، وقد نُقل عن الإمام الشافعي كلام كثير ينتصر فيه لعقيدة أهل السنة والجماعة ويرد به على أهل البدع والأهواء كأهل الكلام ونحوهم.

أما أبرز الأئمة الأربعة والذي كان لهم بَاع في نصرة عقيدة أهل السنة والجماعة والدفاع عنها، وتحمَّل في سبيلها الأذى والمَحن؛ فهو الإمام أحمد بن حنبل -رحمه الله تبارك وتعالى-، وله عدة كتب خاصة في العقيدة إلى جانب ما دوَّنه في «مسنده»، وأهمَ هذه

الكتب: (السنة) و(الإيمان) و(الرد على الزنادقة والجهمية) و(فضائل الصحابة)؛ كما أن له مسائل في العقيدة دونها تلاميذه.

ثميأتي دور بقية أئمة الحديث الذين دونوا السنة النبوية وفي مقدمتهم: الإمام البخاري -رحمه الله تبارك وتعالى-، الذي أفرد في صحيحه أبوابًا مهمة في العقيدة أهمها: (كتاب الإيمان)، و(كتاب الاعتصام بالكتاب والسنة)، و(كتاب التوحيد)؛ كما أن له كتبًا أخرى مستقلة أفردها في بيان العقيدة الصحيحة والرد على مخالفيها، وأهم هذه الكتب كتاب: (الاعتصام بالكتاب والسنة) و(خَلُق أفعال العباد).

ثم يأتي بعد ذلك دور الإمام مسلم -رحمة اللهالذي خصص هو الآخر أبوابًا في مصحيحه،
لتقرير العقيدة الصحيحة، والرد على مَن خالفها،
ومن ذلك كتاب: (الإيمان)، وكتاب: (القدر)؛ وكذا
فعل الامام الترمذي.

أما الإمام ابن ماجه -رحمه الله- فقد افتتح رسننه بمقدمة، ذكر فيها الرد على مَن خالف السنة وعقيدة السلف الصالح، وفعل مثله الإمام أبو داود؛ حيث جعل في آخر سننه كتابًا أسماه كتاب: (السُّنة) ردّ فيه على أهل البدع بمختلف طوائفهم وفرقهم، ولا يظن بأصحاب الحديث وأهل الفقه فيه كالبخاري ومسلم وأصحاب السنن الأربعة أن يكونوا على غير عقيدة أهل السنة والجماعة.

#### (ج) فضل علم السلف على علم الخلف؛

لقد كانت عناية سلفنا الصالح بكتاب ربهم وسنة نبيهم صلى الله عليه وسلم كبيرة جدًّا، وهم -مع هذا- كانوا يحافظون على صفاء ونقاء هذين المصدرين العظيمين؛ فلم يخلطوهما بغيرهما من الشوائب التي تُكِدر صفوهما، وكان أكبر اهتمامهم هو دراسة هذين المصدرين وتدبُرهما،

وتفهُّم معانيهما، واستنباط الأحكام منهما، ثم تطبيق ذلك في واقع حياتهم؛ ولذلك كان كلامهم في تفسير كلام الله وكلام رسوله صلى الله عليه وسلم وكانت مؤلفاتهم في علوم القرآن والسنة وخدمتهما.

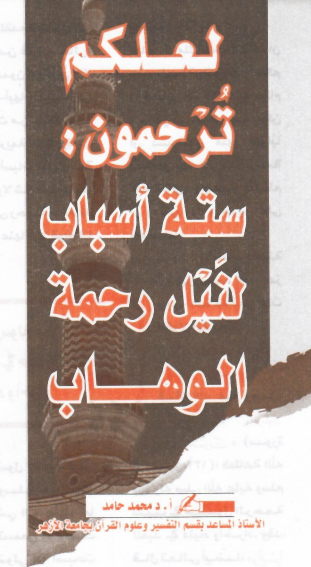
وكانوا يكرهون الجدل والمراء والخصومات، ولا يتكلمون فيما ليس تحته عمل، وكان لهم موقف حازم من العلوم الحادثة -ونعني بها: الطارئة-، التي أدخلها الفلاسفة والمتكلمون على الدين، ولم يختلف رأيهم في نبذها ومحاربتها وتحذير الناس منها؛ لذلك من أراد العلم النافع فليأخذه من كتب السلف الصالح ومصنفاتهم.

يقول ابن رجب -رحمه الله-: «فالعلم النافع من هذه العلوم كلها ضبط نصوص الكتاب والسنة، وفهم معانيها، والتقيُّد في ذلك بالمأثور عن الصحابة والتابعين وتابعيهم، في معانى القرآن والحديث، وفيما ورد عنهم من الكلام في مسائل الحلال والحرام، والرقائق والمعارف وغير ذلك، والاجتهاد على تمييز صحيحه من سقيمة أولا، ثم الاجتهاد على الوقوف على معانيه وتفهُّمه ثانيًا، وفي ذلك كفاية لن عَقَل وشغل لمن بالعلم النافع عُني واشتَغُل، ومن وقف على هذا وأخلص القصد فيه لوجه الله عز وجل واستعان عليه أعانه وهداه ووفَّقه وسدَّده وفهِّمه وألهمه، وحبنيَّد يُثمر هذا العلم ثماره الخاصة به، وهي خشية الله -تبارك وتعالى- كما قال عز وجل: « وَمِنَ ٱلنَّاسِ وَالدَّوَاتِ وَالْأَنْعَامِ مُغْتَلِفُ أَلُونَهُ كَذَلِكَ إِنَّمَا يَخْشَى اللَّهُ مِنْ عِبَادِهِ ٱلْعُلَمَةُ أَا إِنَّ ٱللَّهُ عَزِيزٌ غَفُولٌ ، (فاطر: ٢٨).

وهذه كلمات جليلة عظيمة القدر من هذا الإمام العظيم الذي يعرف أهمية كتب السلف وقَدُرها، وقد حث -رحمه الله- على لـزوم هـذه الكتب والأخذ منها.

والحمد لله رب العالمين.

محرم ۱۶۶۷ هـ - العدد ۱۶۹ السنة الخامسة والخمسون



وأشهر الأقوال في معنى: "لعلّ في هذه الجمل والآيات القرآنية قولان لهما ما يؤيدهما: القول الأول: أن "لعل" هنا بمعنى التعليل فمعنى قوله: "لعلكم تُرحمون"؛ أي: "لِتُرحموا"، ويشهد لذلك أنها عطفت على جمل معللة بلام التعليل كقوله تعالى: "هُوَ الَّذِي خَلَقَكُمْ مِنْ تُرَابِ ثُمَّ مِنْ نُطْفَةٍ ثُمَّ مِنْ عَلَقَةٍ ثُمَّ يُحْرِجُكُمْ طِفْلًا ثُمَّ لِتَبْلُغُوا نُطْفَةٍ ثُمَّ مِنْ عَلَقَةٍ ثُمَّ يُحْرِجُكُمْ طِفْلًا ثُمَّ لِتَبْلُغُوا

الحمد لله رب العالمين، والصلاة والسلام على سيد المرسلين وعلى آله وصحبه أجمعين. أما بعد: ففي القرآن الكريم آيات جليلة خُتمت بجُمَل عظيمة افتتاحها به كلمة (لعلَّ) مثل: «لعلكم تتقون» «لعلكم تقلحون» «لعلكم ترحمون» «لعلكم تهتدون» «لعلكم تشكرون» «لعلكم تعقلون» «لعلكم تتفكرون» «لعلكم تتفكرون» وهذه الجُمَل القرآنية جديرة بالتأمل، حقيقة بالتدبر، وفي هذا المقال وما يتبعه بإذن الله حديث عنها، وموضوع هذا المقال: "لعلكم ترحمون".

وقبل أن أدلف إلى مواضع ورود هذه الجملة في القرآن الكريم أشير إشارة موجزة إلى أن كلمة "لعل" في مثل هذه الآيات والجمل القرآنية قد اختلف المفسرون في تحديد المراد منها مع اتفاقهم على أن معنى الترجي والتوقع -وهو معنى مشهور في "لعل" لا تصح نسبته إلى الله عز وجلّ؛ لأن الله سبحانه لا يتطرق إلى علمه شك، ولا تخفى عليه خافية، بل هو بكل شيء عليم.

أَشُدَّكُمْ ثُمَّ لِتَكُونُوا شُيُوخًا وَمِنْكُمْ مَنُ يُتَوَقَى مِنْ قَبْلُ وَلِتَبْلُغُوا أَجَلًا مُسَمًّى وَلَعَلَّكُمْ تَعْقِلُونَ"، فعطف قوله تعالى: "وَلَعَلَّكُمْ تَعْقِلُونَ"، على قوله تعالى: "وَلَعَلَّكُمْ تَعْقِلُونَ"، من باب عطف تعليل على تعليل.

ومن استعمال العرب "لعلَّ" في معنى التعليل قول الشاعر:

محرم ١٤٤٧ هـ- العدد ٦٤٩ السنة الخامسة والخمسون

وقلتم لنا كضوا الحروب لعلنا نكف ووثقتم لناكل موثق فلما كففنا الحرب كانت عهودكم كلمح سراب في الفلا متألق

يريد بذلك: قلتم لنا كفوا لنكف. وذلك أن لعلُّ في هذا الموضع لو كان شكا لم يكونوا وثقوا لهم كل موثق (تفسير الطبري ۲/۱۳۸۱).

القول الثاني: أن "لعلِّ" تفيد معنى الرجاء والطمع، ولكنه مصروف إلى الخاطبين؛ فيكون معنى قوله: "لعلكم تُرحمون"؛ أي: وأنتم ترجون وتطمعون في نيل الرحمة وتحصيلها، وكذلك يكون معنى قوله تعالى: "لعلكم تتقون" على رجائكم وطمعكم أن تكون من المتقين وهكذا الأمر في المواضع الأخرى، والله

ولتحرير القول في الترجيح بين الأقوال الواردة في معنى "لعل" في هذه الآيات مقام آخر. (ويمكن الرجوعية تحرير هذه المسألة إلى كتاب "الأثر العقدي في تعدد التوجيه الإعرابي لآيات القرآن الكريم جمعًا ودراسة د. محمد عبد الله السيف 1/1973-573).

وبعد هذه المقدمة ننتقل إلى الحديث عن قوله تعالى: "لعلكم تُرْحمون"؛ وحَرِيٌّ بك أن تتفطن -أيها اللبيب- إلى أننا نتحدث من خلال هذه الحملة الكريمة المتكررة في القرآن عن أسباب نيل رحمة اللَّه تعالى، ولا شك أننا جميعًا مفتقرون إلى رحمته سيحانه لا غنى لنا عنها، ولا قوام لنا بدونها.

طاعة الله ورسوله صلى الله عليه وسلم سبب في حصول الرحمة للعبد في دنياه وأخراه.

وصدق الرسول الكريم صلى الله عليه وسلم حين قال لفاطمة رضى الله عنها: "ما يمنعك أن تسمعي ما أوصيك به؛ أن تقولي إذا أصبحت وإذا أمسيت: يا حي يا قيوم برحمتك أستغيث، أصلح لي شأنى كله، ولا تكلنى إلى نفسى طرفة عين "(أخرجه النسائي في السنن الكبرى (١٠٣٠)، والحاكم في مستدركه برقم

(۲۰۰۰) وقال: هذا حديث

صَحيحُ عَلَى شَرْطُ الشَّيْخَيْنِ،

وَلَمْ يُحْرِّجَاهُ"). اعلم -أكرمك الله بطاعته- أن هذه الجملة الكريمة «لعلكم ترحمون، قد ذكرت في ختام ثماني آيات كريمة يمكن أن نستخلص منها أسبابًا يُستعان بها على نيل رحمة

ودونك هذه الأسباب المعينة على نيل رحمة الله -عز وجل- مُستمَدَّة من آيات القرآن الكريم.

الله تعالى، وجديرٌ بالمسلم

أن يعتنى بها، ويحرص على

تحصيلها.

أولا: طاعة الله ورسوله صلى الله عليه وسلم قال الله عز وجل: « وَأَطْعُوا اللَّهُ وَأَلْسُهُ لَ لَعُلُكُمْ رُحْمُونَ » (سورة

آل عمران:١٣٢)؛ فطاعة الله ورسوله صلى الله عليه وسلم سبب في حصول الرحمة للعبد في دنياه وأخراه. وقد قال تعالى أيضًا: ﴿ أَنَّهُ أَ ٱلصَّلَوْةَ وَءَاتُوا ٱلزُّكُوةَ وَأَطِعُوا الرَّسُولَ لَعَلَّكُمْ تُرْجَمُونَ» (سورة النور:٥٦).

إن العبد إذا كان في طاعة لله ورسوله فإنه في معية الله تعالى، ورحمة الله تحوطه وتغشاه، فيصير العسير عليه ميسورًا، والثقيل عليه

خفيفًا، والشاق عليه رفيقًا، وهكذا في أموره كلها.

وما أجمل هذا الموقف الذي

قَلَمْ يُحِبُّهُ مِنَّا أَحَدُ، ثُمَّ قَالَ:

﴿ أَلَا رَجُلٌ يَأْتِينَا بِخَبَرِ الْقَوْمِ

جَعَلَهُ الله مَعِي يَوْمَ الْقَيَامَةِ؟

فَسَكَتْنَا قَلَمْ يُحِبُهُ مِنَّا أَحَدُ،

فَقَالَ: ﴿ قُمْ يَا حُدَيْفَةُ، قَأْتَنَا

بِخَبَرِ الْقَوْمِ»، قَلَمْ أَجِدْ بُدًّا إِذْ

دَعَاني بِاسْمِي أَنْ أَقُومَ، قَالَ!

﴿ اذْهَبُ بُ قَأْتَنِي بِخَبَرِ الْقَوْمِ،

وَلَا تَذْعَرْهُمْ عَلَيً »، قَلَمُ أَوْلُيْتُ

مِنْ عِنْدِهِ جَعَلْتُ كَأَنَمَا أَمْشِي

فَ حَمَّام حَتَّى أَتَيْتُهُمْ، فَرَأَيْتُ

أَبَا سُفْيَانَ يَصْلِي ظَهْرَهُ بِالنَّارِ،

قَوْصَعْتُ سَهْما فِي كَلِيدِ الْقَوْسِ

فَوْصَعْتُ سَهْما فِي كَلِيدِ الْقَوْسِ

الْقَوْم جُعَلَهُ الله مَعي

يَوْمَ الْقيَامَةِ يَ فَسَكَتْنَا

فَ الْرَدْتُ أَنْ أَرْمِيهُ، فَدَكَرْتُ فَ اللهُ قَلْهُ وَسُلَّم، وَلاَ تَدْعَرْهُمْ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ، «وَلَا تَدْعَرْهُمْ عَلَيْه، وَلَوْ رَمَيْتُهُ لَأَصَبْتُهُ فَرَجَعْتُ وَأَنَا أَمْشِي فِي مِثْلِ فَرَجَعْتُ وَأَنَا أَمْشِي فِي مِثْلِ الْحَمَّام، فَلَمَّا أَتَيْتُهُ فَأَخْبَرْتُهُ بِحَبْرِ الْقَوْم، وَفَرَغْتُ قُرِرْتُ، بِخَبْرِ الْقَوْم، وَفَرَغْتُ قُرِرُتُ، فَأَلْبَسَنِي رَسُولُ الله صَلَّى الله عَلَيْه لِسُولُ الله صَلَّى الله عَلَيْه وَسَلَّم مِنْ فَضْلِ عَبَاءَة كَانَتُ عَلَيْه يُصَلِّي فِيهَا، فَلَمُ كَانَتُ عَلَيْه يُصَلِّي فِيهَا، فَلَمُ أَرْلُ نَائِمًا حَتَّى أَصْبِي فِيهَا، فَلَمُ

الواجب على العبد أن يجعل القرآن إمامه؛ فيتبع تعاليمه، ويعمل بما دعا اليه، ويتقي الله ويخافه ويحذر من مخالفة أو امره.

فَلَمًا أَصْبَحْتُ قَالَ: «قُمْ يَا نَوْمَانُ» (أخرجه مسلم فِي نَوْمَانُ» (أخرجه مسلم فِي صحيحه حديث (۱۷۸۸)). وتأمل قوله: "فَرَجَعْتُ وَأَنَا أَمْشِي فِي مثل الْحَمَّام، فَلَمًا أَمْشِي فِي مثل الْحَمَّام، فَلَمًا أَتَيْتُهُ فَأَخْبَرْتُهُ بِخَبَر الْقَوْم، فَلَمًا وَفَرَغْتُ قُرِرْتُ " لتعلم أن العبد وفرخمة ودفء؛ فلما فرغ من إذا كان في طاعة فهو في معية ورحمة ودفء؛ فلما فرغ من أداء المهمة وتنفيذ الأمر عاد له الإحساس بالبرد وهو معنى قوله: "قُررت"، وفي هذا برهان ساطع على بركة هذا برهان ساطع على بركة

الطاعة، وغشيان الرحمة أهلها جعلنا الله من المطيعين له ولرسوله صلى الله عليه وسلم.

#### ثانيًا: اتباع القرآن الكريم، واتقاء مخالفته

قال الله عز وجلَّ: «وَهَذَا كتَابُ

أَنْزَلْنَاهُ مُنَارَكُ فَاتَّبِعُوهُ وَاتَّقُوا

لَعَلَّكُمُ تُرْحَمُونَ»؛ فضي هذه الآية الكريم يمتن الله عز وجلَّ علينا بإنزال هذا الكتاب المبارك كثيرالخيرات، وإذا كان الأمر كذلك فالواجب على العبد أن يجعل هذا الكتاب المبارك إمامَه؛ فيتبع تعاليمه، ويعمل بما دعا إليه، ويتقي الله ويخافه

ويحذر من مخالفة أوامره أو

تعدي حدوده.

قال الطبري في تفسيره (٥/١٠): "يقول: فاجعلوه إمامًا تتبعونه وتعملون بما فيه أيها الناس. «واتقوا» يقول: واحذروا الله في أنضكم أن تضيعوا العمل بما فيه، وتتعدوا حدوده، وتستحلوا محارمه".

وَ اتَّ تُ وا ، في الآية الكريمة الأظهر فيه أنه -كما قال ابن عطية الأندلسي في تفسيره (٣٦٥/٢)-: "أمر بالتقوى

العامة في جميع الأشياء بقرينة قوله (لَعَلَّكُمُ تُرْحَمُونَ»".

قال ابن عاشور: "ومعنى:
"اتقوا": كونوا متصفين
بالتقوى وهي الأخذ بدين
الحق والعمل به. وفي قوله:
«لعلكم ترحمون» وعد على
اتباعه وتعريض بالوعيد
بعذاب الدنيا والآخرة إن لم
يتبعوه". (التحرير والتنوير

فيا أيها الأخ الكريم اجعل القرآن إمامك الشرآن إمامك السذي تاتم به، ومتبوعك السذي تتبعه فإنك إذا فعلت غمرتك الرحمة، وعَمَّتك الخيرات،

السبب الثالث: الاستماع إلى قراءة القرآن الكريم، والإنصات عند تلاوته لا سيما في الصلاة

وشملتك البركات.

قال تعالى: «وَإِذَا فُرِئَكَ ٱلْفُرْءَانُ فَأَسْتَعِعُواْ لَهُ وَأَنصِتُوا لَمُلَكُمُ ثُرْمَوُنَ » (سسورة الأعراف:٢٠٤)

وهـذا السببطريق إلى السبب الذي قبله فإن مَن السبب الذي القرآن، وأنصت

إليه فهمه وتدبره، ومن حصل له ذلك فهو على أهبة العمل، وسبيل الاتباع.

والتعبير في الآية الكريمة بالاستماع دون السماع؛ لأن في الاستماع زيادة في المعنى كما أن فيه زيادة في المبني، وذلك "الاستماع هُوَ البني، وذلك "الاستماع هُوَ البيه ليُفهم" قاله أبو هلال العسموع في (المفروق العسموية صـ٨٩).

ببة بع: يع: يع: يع:

وقال البيضاوي في تفسيره (٤٧/٣): "وظاهر اللفظ يقتضى وجوبهما -أى:

بها"(البحر المحيط لأبي

حيان الأندلسي (٢٦١/٥)).

وقد حمل كثير من أهل

التفسيروالفقهالآية

الكريمة على صلاة المُوتَم

فيستمع لقراءة الإمام، ويُنصت لها، ونسبه النسفي

في تضسيره (٦٢٨/١) لجمهور

الصحابة رضى الله عنهم.

الاستماع والإنصات حيث يُـقرأ القرآن مطلقًا، وعامة العلماء على استحبابهما خارج الصلاة".

وقال ابن عطية في تفسيره (٤٩٤/٢): "وحكم هذه الآية في غير الصلاة على الندب أعني في نفس الإنصات والاستماع إذا سمع عز وجل، وأما ما تتضمنه الألفاظ وتعطيه من توقير القرآن وتعظيمه فواجب في كل حالة".

وحاصل القول: أن الاستماع لقراءة القراءة لا سيما قراءة الصلاة، والإنصات إليه طريق عظيم، وسبيل مبين أجعل القرآن إمامك الذي تأتم به، ومتبوعك الذي تتبعه فإنك إذا فعلت غمرتك الرحمة.

وهـذا معناه أن الاستماع يقتضي إقبالاً على المسموع، وقصدًا إلى تفهم الراد منه. والإنصات هو "السكوت مع الإصغاء إليه لأن ما اشتمل على هـذه الأوصـاف من البصائر والهدى والرحمة حري بأن يصغى إليه حتى يحصل منه للمنصت هذه يحصل منه للمنصت هذه بها فيستبصر من العمى ويهتدي من الضلال ويرحم

لنيل رحمة الله الرحيم. السبب الرابع: إقامة الصلاة وايتاء الزكاة وطاعة الرسول صلى الله عليه وسلم.

قال تعالى: «وَأَفِيمُوا السّلَوَةُ وَمَاثُوا الرّسُولَ الرّسُولَ الرّسُولَ الرّسُولَ الرّسُولَ الرّسُولَ الرّسُولَ النورة مُ أَرْحَدُنَ ، (سسورة النورة وايتاء الزكاة داخلان الله عن وجل خصهما بالذكر عن وجل خصهما بالذكر تنويها بغضلهما،

ولأنهما أعظم الطاعات، وأجلً العبادات.

وقد تقدم أن طاعة الرسول صيلى الله عليه وسيلم سبيل

عظيم لنيل رحمة الله عز وجلً.

وقد كثر في القرآن الكريم اقتران الزكاة بالصلاة، ومنها هذه الآية الكريمة التي تدلنا على أنهما من أعظم أسباب نيل رحمة الله عز وجلً.

قسال تعسالى: « وَالْمُؤْمِنُونَ وَالْمُؤْمِنَتُ بَعْضُعُمْ أَوْلِيَاهُ بَعْضِ يَأْمُرُونَ بِالْمَعْرُوفِ وَيَنْهُوْنَ عَنِ الْمُنكِرِ وَيُقِيمُونَ الصَّلَوَةَ وَوَقُونَ الْمُنكِدِ وَيُقِيمُونَ الصَّلَوَةَ

الله وَرَسُولُهُ أَوْلَتِكَ سَيْرَ مُهُمُ اللهُ إِنَّ اللهُ عَزِيدٌ حَكِيثٌ (سورة التوية: ٧١).

قال الشيخ السعدي في تفسيره ص بن وكثيرًا ما يجمع تعالى بين الصلاة والزكاة في القرآن، لأن الصلاة متضمنة للإخلاص للمعبود، والزكاة والنفقة متضمنة للإحسان على عبيده،

الإحسان إلى الخلق ورحمتهم من أعظم ما تُستجلب به رحمة الله الرحمن سبحانه.

فعنوان سيعادة العبد إخلاصه للمعبود، وسعيه في نفع الخلق، كما أن عنوان شيقاوة العبد عدم هذين الأمرين منه، فلا إخلاص ولا إحسان".

والإحسان إلى الخلق ورحمتهم من أعظم ما تستجلب به رحمة الله الرحمن سبحانه، وصدق الله إذ قال: ﴿إِنَّ رَحْمَتُ اللهِ وَرَبُّ مِنْ اللهُ إِذْ قَالَ: ﴿إِنَّ رَحْمَتُ اللهِ وَرَبُّ مِنْ اللهُ عَرَبُ مِنْ اللهُ عَرَبُ اللهُ عَرَافَ ١٩٥٠).

وذلك بأن الجزاء من جنس العمل فمن رحم رُحِم، ومن العمل فمن رحم رُحِم، ومن أحسن إلى الخلق أحسن إلى الخلق أحسن الحديث المسلسل بالأولية الذي كان يبدأ به العلماء عند تحديثهم لطلابهم، وتعليمهم لهم قال صلى وتعليمهم لهم قال صلى يرْحَمُهُمُ الرَّحُمُونَ ارْحَمُونَ أَهُلَ الْأَرْضِ يَرْحَمُكُمْ مَنْ فِي الْمُرَاحِمُونَ أَهُلَ الْأَرْضِ يَرْحَمُكُمْ مَنْ فِي الْمُرَاحِمُونَ الْمُحْمَنُ ارْحَمُونا أَهُلَ الْأَرْضِ يَرْحَمُكُمْ مَنْ فِي الْمُرَاحِمُونَ الْمُحْمَنُ الْمُحَمُونا الله عليه وسلم: «الرَّاحِمُونَ الْمُحْمَنُ الْمُحْمَنُ الْمُحْمَنُ الْمُحْمَنَ الْمُحْمِنَ الْمُحْمَنَ الْمُحْمَنَ الْمُحْمَنَ الْمُحْمَنَ الْمُحْمِنَ الْمُحْمَنَ الْمُحْمَالِي الْمُحْمَنَ الْمُحْمَنَ الْمُحْمَنَ الْمُحْمَنَ الْمُحْمَنَا الْمُحْمَنَ الْمُحْمَنَ الْمُحْمَنَ الْمُحْمَنَ الْمُحْمَنَ الْمُحْمَنَ الْمُحْمَنَ الْمُحْمَنَ الْمُحْمَنَ الْمُحْمِنَا الْمُحْمِنَا اللهِ اللهِ اللهِ الْمُحْمَنَ الْمُحْمِنَا الْمُحْمِنَالِي الْمُحْمِنَا الْمُحْمِنَا الْمُحْمَلُوا الْمُحْمِنَا الْمُحْمِنَا الْمُحْمِنَا الْمُعْمِنَا الْمُحْمِنَا الْمُعْمِنَا الْمُحْمِنَا الْمُعْمِنَا الْمُعْمِنَا الْمُعْمِنَا الْمُحْمِنَا الْمُعْمِنَا الْمُعْرَافِعِيْمِ الْمُعْمِعِيْمِ الْمُعْمِعِيْمِ الْمُعْمِعِيْمِ الْمُعْمِعِيْمِ الْمُعْمِعِيْمِ الْمُعْمِعِيْمِ الْمُع

السَّمَاءِ» (أخرجه أبو داود في سننه (٤٩٤١)، والـترمـذي في سننه (١٩٢٤) من حديث عبد الله بن عمرو رضي الله عنهما وقال: "هذا حديث حسن صحيح").

فيا أيها الموفق: أقبل على صلاتك، وأد زكاتك طيبة بها نفسك، وأحسن إلى الناس، وسل الله أن يرحمك ويتقبل منك صالح عملك.

السبب الخامس: الاستغفار والتوبة والدعاء بالرحمة من أجَلُ الأسباب، وأعظم الوسائل التي تستمطر بها رحمة الله سبحانه الاستغفار؛ قال تعالى: «وَلَقَدُ أَنَاهُمْ مَسَلِحًا أَنَ اعْبُدُوا أَلَهُ فَإِذَا هُمْ فَيقَانِ أَنَاهُمُ مَسَلِحًا أَنَ اعْبُدُوا أَلَهُ فَإِذَا هُمْ فَيقَانِ

يَغْتَصِمُونَ ﴿ قَالَ يَعُوْمِ لِمَ مَنْتَعْجِلُونَ بِالسَّبِنَةِ فَبَلَ الْحَسَنَةِ لَوْلَا مَنْتَغْفِرُونَ الله لَعَلَّكُمْ تُرْحَثُونَ » (سورة النمل: ٥٥-٢٤).

ومعنى: «لَـوْلَا تَسْتَغْفرُونَ الله، أي: "هلا تستغفرون الله، والاستغفار هاهنا بمعنى التوبة" (تفسير القرآن للسمعاني ١٠٣/٤). ومن ذلك أن يتوب العبد إلى ريه، ويستغفره، ويسأله الرحمة، وقد أمر الله نبيه صلى الله عليه وسلم بأن يسأله المغضرة والرحمة فقال سبحانه: "وَقُل رَّبّ أَغْفُرُ وَأُرْحَمُ وَأَنتَ خَيْرُ ٱلرَّجِمِينَ " (سيورة المؤمنون: ١١٨)، وذكر سبحانه أن من دعاء الراسخين في العلم قولهم: « رَبُّنَا لَا تُرْغَ قُلُوبَنَا بَعْدَ إِذْ هَدَيْتَنَا وَهَبْ لَنَا مِن لَّدُنكَ رَحْمَةٌ إِنَّكَ أَنتَ ٱلْوَهَابُ ،

السبب السادس: التقوى من أعطم أسبباب نيل الرحمة تقوى الله عز وجل في كل الأحوال؛ قال تعالى: 

ه إِنّا الْمُؤْمِنُونَ إِخَوَّهُ فَأَصْلِحُوا بَيْنَ الْمُؤْمِنُ وَإِخَوَّهُ فَأَصْلِحُوا بَيْنَ الْمُؤْمِنُ وَاللّهُ لَمَلَكُو رُجْمُونَ ، 
(سورة الحجرات: ١٠)، وقال نوح عليه السيلام مُذكرا

(سورة آل عمران: ٨).

قومه: « أَوَعِبْتُدُ أَن جَآءَكُو ذِكُرُّ مِن زَنِكُو عَلَى رَجُلٍ مِنكُّر لِمُنذِدَكُمْ وَلِنَقُوا وَلَعَلَّكُو ثُرْخُونَ » «سيورة الأعراف:٦٣».

وقال تعالى: ﴿ وَإِذَا قِيلَ أَنُّهُ ٱتَّقُواْ مَا بَيْنَ أَيْدِيكُمْ وَمَا خَلْفَكُمْ لَعَلَكُمْ رُحُونَ ، (سورة يس،٥٤) وق المراد بقوله تعالى: «اتَّقُوا مَا بَيْنَ أَيْدِيكُمْ وَمَا خَلْفَكُمْ، أقوال؛ فقيل: المراد ما مضى من الذُّنوب، وما يأتى من الذنُّوب، وقيل: ما تَقدُّم من عذاب الله للأمم، وما خلفكم من أمر الساعة، وقيل: «ما بين أيديكم» من الدنيا، «وما خُلْفكم، من عذاب الآخرة، وقيل: «ما بين أبديكم» من أمر الآخرة، «وما خُلْفكم» من أمر الدنيا فلا تَغْترُوا بها (ينظر: زاد المسير لابن الجوزي ٥٢٥/٣).

والحاصل أنها دعوة لاتقاء الذنوب والمعاصي، والرجوع عنها إلى الطاعة والصلاح، حتى يصير العبد من المتقين. وقد قال تعالى: «وَرَحْعَيَ وَسِعَتْ كُلَّ مَيْءٌ فَسَأَحَنُهُمْ وَلِيْوُونُ وَلُونُونُ الرَّحَوَةُ الرَّحَوةُ الأَعرافُ: ١٥٦)، وقال تعالى: « بِنَاتُهُمُ النَّهِيْ عَامَتُوا التَّعُوا اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ عَامَتُوا التَّعُوا اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ عَامَتُوا اللَّهُ ال

وَ اَمِثُواْ رَسُولِهِ ، يُؤنِكُمْ كِفَلَيْنِ مِن رَحْمَيهِ ، وَيَجْعَل لَكُمْ فُورًا نَمْشُونَ بِهِ ، وَيَغْفِرُ لَكُمْ وَلَلَهُ غَفُورٌ رَحِيمٌ ، (سورة الحديد: ٢٨).

أيها الموفق المبارك هذه ستة أسباب ينبثق عنها غيرها هى طريقك لنيل رحمة الله، وذلك من فضل الله ورحمته ولطفه بعباده فاستمسك بها، واحرص عليها، واعلم أن رحمة الله تشمل الدنيا والآخرة، ورحمة الآخرة أعظم، قال الله سيحانه: " وَأَمَّا ٱلَّذِينَ ٱبْيَضَّتْ وُجُوهُهُمْ فَفي رَحْمَةِ ٱللَّهِ هُمْ فِهَا خَلِدُونَ " (سورة آل عمران: ١٠٧)، وقال صلي الله عليه وسلم: "جَعَلَ الله الرَّحْمَةُ مائَةً جُزْء، فَأَمْسَكَ عنْدَهُ تَسْعَةً وَتَسْعِينَ جُزْءًا، وَأَنْزَلَ فِي الأَرْضِ جُزْءًا وَاحدًا، فَمنْ ذَلكَ الجُنْءِ يَتراحَمُ الخَلْقُ، حَتَّى تَرْفَعَ الفَرَسُ حَافرَهَا عَنْ وَلَدهَا، خَشْيَةَ أَنْ تُصيبَهُ» (أخرجه البخاري ق صحیحه (۲۰۰۰)، ومسلم ی صحیحه (۲۷۵۲)مین حديث أبي هريرة رضي الله .(aic

نسأل الله الرحمن الرحيم أن يرحمنا برحمته الواسعة في الدنيا والآخرة.





روى البخاري في الصحيح - كتاب الفتن - ح٧٠٨٩ - عن قتادة عَنْ أنس رَضَيَ اللَّهُ عَنْهُ، قالَ: سَأَلُوا النَّبِيُّ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ حَتَّى أَحْفُوهُ بِالْسَائَلَةِ؛ فَصَعِدَ النَّبِيُّ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ ذَاتَ يَوْمِ المُنْبَرَ فَقَالَ: لا تَسْأَلُوني عَنْ شَيْء إِلَّا بَيِّنْتُ لَكُمْ. فَجَعَلْتُ أَنْظُرُ يَمِينًا وَشَمَالًا، فَإِذَا كُلُّ رَجُلِ لَافٌ رَأْسَهُ فِي ثُوْبِهِ يَبْكي. فَأَنْشَأْ رَجُلُ، كَانَ إِذَا لَاحَى يُدْعَى إِلَى غَيْرِ أَبِيهِ، فَقَالَ: يَا نَبِيُّ اللَّهِ مَنْ أَبِي؟ فَقَالَ: أَبُوكَ حُدَافَةً. ثُمَّ أَنْشَأَ عُمَرُ فَقَالَ: رَضِينَا بِاللَّه رَبًا، وَبِالْاسْلام دينًا، وَيمُحَمَّد رَسُولًا، تَعُوذُ بِاللَّه مَنْ سُوء الْفَتَن . فَقَالَ النَّبِيُّ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّم: مَا رَأَيْتُ فِي الْخَيْرِ وَالشَّرُ كَالْيَوْمِ قَطُّ، إِنَّهُ صُورَتُ لي الجَنَّةُ وَالنَّارُ، حَتَّى رَأَيْتُهُمَا دُونَ الحَائطِ. فَكَانَ قَتَادَةُ يَذْكُرُ هَذَا الْحَدِيثُ عَنْدُ هَذَهِ الْآيَـة: «يَا أيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا لا تَسْأَلُوا عَنُ أَشْيَاءَ إِنْ تُبْدَ لَكُمْ تُسْؤُكُمْ (المائدة: ١٠١)

قال ابن حجر: قوله: باب التعوذ من الفتن: قال ابن بطال: في مشروعية ذلك الرد على من قال: اسألوا الله الفتنة، فإن فيها حصاد المنافقين. وزعم أنه ورد

في حديث وهو لا

#### اعداد کے د. جمال المراکبي

يثبت رفعه، بل الصحيح خلافه. قلت: أخرجه أبو نعيم من حديث على بلفظ: "لا تكرهوا الفتنة في آخر الزمان فإنها تبير المنافقين"، وفي سنده ضعيف ومجهول.

وقد تقدم في كتاب الدعوات عدة تراجم للتعوذ من عدة أشياء؛ منها الاستعادة من فتنة الغني، والاستعاذة من فتنة الفقر، والاستعاذة من أرذل العمر، ومن فتنة الدنيا، ومن فتنة النار، وغير

قال العلماء: أراد صلى الله عليه وسلم مشروعية ذلك لأمته.

قوله: أحفوه: أي ألحوا عليه في السؤال وعند الإسماعيلي في رواية: الحفوه أو أحفوه بالمسألة.

قوله: (فإذا كل رجل رأسه في ثوبه) في رواية الكشميهني: لاف رأسه في ثوبه. وتقدم في تفسير المائدة من وجه آخر؛ لهم خنين من البكاء.

قوله: (فأنشأ رجل) أي بدأ الكلام، وفي رواية الإسماعيلي: فقام رجل، وفي لفظ له: فأتى رجل.

محرم ١٤٤٧ هـ- العدد ٦٤٩ السنة الخامسة والخمسون



قوله: (كان إذا لاحى) من الملاحاة وهي المماراة والمجادلة.

قوله: (أبوك حذافة)، في رواية معتمر: سمعت أبي عن قتادة عند الإسماعيلي واسم الرجل خارجة. قلت: والمعروف أن السائل عبد الله بن حذافة السهمي أخو خارجة، وتقدم في تفسير المائدة من قال إنه قيس بن حذافة.

وعند أحمد عن أبي هريرة: لا تسألوني عن شيء الا أخبرتكم به. فقال عبد الله بن حدافة: من أبي يا رسول الله? قال: حدافة بن قيس. فرجع إلى أمه فقالت له: ما حملك على الذي صنعت؟ فقد كنا في جاهلية، فقال: إني كنت لأحب أن أعلم من هو أبي من كان من الناس.

قوله: (ثم أنشأ عمر) كذا وقع في هذه الرواية، وتقدم في تفسير سورة المائدة من طريق أتم من هذا، وعند الإسماعيلي من طريق معتمر المذكور من الزيادة: فأرم براء مفتوحة، ثم ميم ثقيلة وخشوا أن يكونوا بين يدي أمر عظيم.

قال أنس: فجعلت ألتفت يمينًا وشمالاً فلا أرى كل رجل إلا قد دسًّ رأسه في ثوبه يبكي، وجعل رسول الله صلى الله عليه وسلم يقول: سلوني.. فذكر الحديث.

وعند أحمد عن أبي عامر العقدي عن هشام بعد قوله أبوك حذافة؛ فقال رجل: يا رسول الله في الجنة أنا أوفي النار؟ قال: في النار.

قوله (من سوء الفتن) بضم السين المهملة بعدها واو ثم همزة، وللكشميهني "من شر" بفتح المعجمة وتشديد الراء.

قوله: (صورت الجنة والنار) في رواية الكشميهني: صورت لي.

قوله: (دون الحائط) أي بينه وبين الحائط، وزاد

في رواية الزهري عن أنس: فلم أر كاليوم في الخير والشر: ما في كتاب الاعتصام.

قوله: فكان قتادة يذكر هذا الحديث عند هذه الآية:(يا أيها الذين أمنوا لا تسألوا عن أشياء

إن تبد لكم تسؤكم)؛ وكذا وقع في رواية الإسماعيلي.

قوله: (عائذا بالله)، وهكذا وقع بالنصب وهو على الحال، أي أقول ذلك عائذا، أو على المصدر أي عياذا، وجاء في رواية أخرى بالرفع أي أنا عائذ.

ومعتمر هو ابن سليمان التيمي. (عن أبيه) يعني عن أبي معتمر سليمان بن طرخان.

ثم أنشأ عمر هذا الكلام الذي لا يُمكن أن يُنازعه فيه أحد؛ قال: رضينا بالله ربًا، وبالإسلام دينًا، وبمحمد رسولاً؛ يعني فلا نسأل، بل نحن راضون بالله ربًا هو الذي يحكم فينا، وبالإسلام دينًا لا نتجاوزه، وبمحمد رسولاً؛ فقرر -رضي الله عنه- ما يجب على كل مسلم وهو الرضى بالله ربًا وبالإسلام دينًا وبمحمد صلى الله عليه وسلم رسولاً.

وقال: نعوذ بالله من الفتن:

خاف أن تكون هذه الأسئلة التي الحفوا رسول الله صلى الله عليه وسلم بها: خاف أن تكون من الفتن، ربما ينزل أشياء ما كانوا يتوقعونها بسبب هذه الأسئلة.

فقال رسول الله صلى الله عليه وسلم: (ما رأيت في الخير والشر كاليوم قط)؛ لأنه رأى شيئًا عظيمًا كما رآه حين كان في صلاة

الكسوف، لكنه في

صلاة الكسوف رأى الجنّة والنار بين يديه حتى إنه تأخر، خوفًا من لفح النار، وتقدّم ليأخذ من العنب الذي رآه في الجنّة.

أما هذا فيقول: (صُورت لي الجنّه والنار، حتى رأيتهما وراء الحائط) يعني ما كانت بين يديه كما كانت في صلاة الكسوف. والله أعلم. رضيت بالله ربًا، وبالإسلام ديثًا، وبمحمد نبيًا

عن أبي سعيد الخدري: أن النبي صلى الله عليه وسلم قال: مَنْ قالَ: رَضِيتُ بِاللّهِ رَبًا، وَبِالْإِسُلامِ دِينًا، وَبِهُ مُمَدِ رَسُولًا، وَجَبَتْ لَهُ الْجَنَـةُ. رواه ابن أبي شيبة في "المصنف"، وعبد بن حميد في "المسند"، وأبو داود في "المسنن"، والنسائي في "المسنن الكبرى"، وابن حبان في "صحيحه"، والحاكم في "المستدرك"، وقال: "هذا حديث وحيح الإسناد ولم يخرجاه."

وجاء الحديث أيضًا بلفظ قريب عن

أبي عبد الرحمن الحبلي عن أبي سعيد الخدري رضي الله عنه أن رسُول الله صَلَى الله عَلَيْهِ وَسَلَمَ قَالَ: مَنْ رَضِيَ بِالله رَبَا، وَبِالْإِسْلامِ دِينًا، وَبِمُحَمَّد قَالَ: مَنْ رَضِيَ بِالله رَبَا، وَبِالْإِسْلامِ دِينًا، وَبِمُحَمَّد بَبِيا، وَجَبَتُ لَهُ الْجَنَةُ. فَعَجِبَ لَهَا أَبُو سَعِيد، فَقَالَ: أَعِدُهَا عَلَيَ يَا رَسُولَ الله... فَضَعَلَ، ثُمَ قَالَ: وَمُا وَأَخْرَى يُرْفَعُ بِهَا الْعَبْدُ مِائَة دَرَجَة فِي الْجَنَة، مَا بَيْنَ السَمَاءِ وَالْأَرْضِ. قَالَ: وَمَا بِيْنَ السَمَاءِ وَالْأَرْضِ. قَالَ: وَمَا هِيَا رَسُولَ الله؟

قَـالَ: الْجِهَادُ فِيْ سَبِيلِ اللّٰه. رواه مسلم (١٨٨٤) والنسائي في "السنن الكبرى".

وعن سعد بن أبي وقاص قال: قال صلى الله عليه

وسلم: «مَنْ قَالَ حِيْنَ يَسْمُغُ النَّدَاءَ: رَضِيتُ بِاللَّهِ رَبِّا، وَبِمُحَمَّدِ رَسُولاً، وَبِالإِسْلامِ دِينًا؛ غُضِرَ لَهُ دَنْبُهُ» رواه مسلم.

وعن العباس بن عبد المطلب قال: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: (ذاق طعم الإيمان من رضي بالله ربًا، وبالإسلام دينًا، وبمحمد رسولاً).

قَالَ الْعَيني: (رضيت بالله ربًّا) أي: قنعتُ به، واكتفيت به، وثم أطلب معه غيره.

(وبالإسلام دينًا) رضيت بالإسلام دينًا فلم أسُع في غير طريق الإسلام، ولم أسُلك إلا ما يوافق شريعة محمد - عليه السلام.

(وبمحمد رسولًا) أي: رضيت بمحمد رسولًا: آمنتُ به في كونه مُرسلاً إليَّ والى سائر المسلمين. وانتصاب "ربًا" و"دينًا "و"رسولًا" على التمييز.

والتمييز وإن كان الأصلل أن يكون في المعنى فاعلاً؛ يجوز أن يكون مفعولاً أيضًا كقوله تعالى (وفجرُنا الأرْض عُيُونًا)؛ ويجوز أن يكون نصبها على المفعولية؛ لأن "رضِي" إذا عُدًي بالباء يتعدى إلى مفعول آخر.

وخلاصة القول: إن هذه الجملة العظيمة وردت من كلام النبي صلى الله عليه وسلم في مواضع عديدة وهي على قسمين:

الأول: ما يكون من قبيل التقرير للمعنى.

والثاني: ما يأتي على سبيل الإنشاء في الأذكار.

أما القسم الأول، فقد جُاء فيه حديثان: الأول أخرجه مسلم في "صحيحه" (٣٤)، من حديث التُعبَّاس بْن عَبْد الْمُطّلِب، أنَّهُ سَمِعَ رَسُولَ اللَّهِ صَلَى اللَّهُ عَلَيْهُ وَسَلَّمَ، يَقُولُ: "ذَاقَ طَعْمَ الْإيمَانِ مَنْ رَضِيَ بِاللَّهِ رَبًّا، وَبِالْأِسْلَامِ دِينًا، وَبِمُحَمَّد رَسُولًا". وَلِمُحَمَّد رَسُولًا". الثاني أخرجه مسلم في "صحيحه" عن أبي سعيد الثاني أخرجه مسلم في "صحيحه" عن أبي سعيد

محرم ١٤٤٧ هـ : العدد ٦٤٩ السنة الخامسة والخمسون

الْخُدُري -رضى الله عنه- أن رسول الله -صلى الله عليه وسلم- قال: «مَنْ رَضَى بِاللَّهُ رَبًّا، وبِالْأَسلام ديْنًا، ويمحمد رسولًا، وجَبِتْ له الجنة،، فَعَجِبَ لها أبو سعيد، فقال: أعدها عَلَيَّ يا رسول الله، فَأَعَادَهَا عليه، ثم قال: «وأخْرَى يَرْفَعُ اللَّه بها العبيد مائة درجة في الجنة، ما بين كل درجتين كما بين السماء والأرض، قال: وما هي يا رسول الله؟ قال: الجهاد في سبيل الله، الجهاد في سبيل الله.

وأما القسم الثاني: فهو قسم الأذكار المأثورة، التي ورد فيها هذا اللفظ، وقد ورد هذا الذكر في عدة مواطن، صح منها ثلاثة مواضع:

الموضع الأول: أن يقولها المسلم دون قيد بموضع أو

والحديث فيه أخرجه أبو داود في "سننه"، من حديث أبي سعيد الخدري، أن رسولَ الله -صلَّى الله عليه وسلم- قال: مَنْ قال: "رَضِيتُ بالله رَبًا، وبالاسلام دينًا، وبمحمَد رسولًا، وَجَبَتْ له الجِنَّة"، والحديث صححه الشيخ الألباني في "صحيح أبي داود"، وهنا جاء اللفظ: "وبمحمد ."Your

الموضع الثاني: عند سماع المؤذن.

والحديث فيه أخرجه مسلم في "صحيحه" (٣٨٦)، من حديث سَفْد بْن أبِي وَقَاص، عَنْ رَسُولِ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ أَنَّهُ قَالَ: مَنْ قَالَ حِينَ يَسْمَعُ الْمُؤَدِّنَ: أَشْهَدُ أَنْ لَا إِلَٰهُ إِلَّا اللَّهُ وَخُدَهُ لا شريكَ لهُ، وَأَنَّ مُحَمِّدًا عَنْدُهُ وَرَسُولُهُ، رَضِيتُ بِاللَّهِ رَبًّا، وَبِمُحَمَّد رَسُولًا، وَبِالْإِسْلَام دِينًا، غُفرَ للهُ ذَنْيُهُ. وقد جاء اللفظ هنا أيضًا: "وبمحمد

الموضع الثالث: أن يقول ذلك إذا أصبح. والحديث فيه أخرجه الطبراني في "العجم الكبير" (٣٥٥/٢٠)، من طريق الْمُنْيُذر صَاحِب رَسُولُ اللَّه

صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ -وَكَّانَ نَكُونُ بِاقْرِيقِيَّةً- قَالَ: سَمِعْتُ رَسُولَ الله صَلَى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ يَقُولُ: مَنْ قَالَ إِذَا أَصْبَحَ: رَضِيتُ بالله ربًّا، وبالإسسلام دينًا، وَبِمُحَمِّد نَبِيًّا، فَأَنَا

الزَّعيمُ لأخُذ بيده حَتَّى أَدْخَلُهُ الْجَنَّة.

والحديث حسَّنه بهذا اللفظ الشيخ الألباني في السلسلة الصحيحة (٢٦٨٦).

وهنا جاء اللفظ:" ويمحمد نبيًا". هذا وقد استحسن النووي في كتابه الأذكار أن يجمع الذاكر بين لفظى نبيًا ورسولاً، والأليق أن يأتي الذاكر بهذا تارةً وبذاك أخرى على وفق ما جاء في الروايات. فإن لم يمكنه ذلك أتى بأي منهما؛ فكالأهما يدلان على معنى واحد، وهو الرضا بالنبي محمد صلى الله عليه وسلم نبيًا ورسولاً. ولعل مَن يستحب الإتيان باللفظ الوارد في كل رواية يستند إلى ما ورد في الصحيح من حديث البراء بن عازب في الذكر قبل النوم، وفيه: "فقلت أستذكرهما: آمنت بكتابك الذي أنزلت وبرسولك الذي أرسلت. فقال: لا. آمنت بكتابك الذي أنزلت وبنيبك الذي أرسلت. فاستدرك عليه النبي أن يأتى بلفظ: رسولك بدلا من نبيك.

ولعل هذا الحديث يأتى مفصار في مقال لاحق إن شاء الله تعالى.

فائدة:

قول عمر: "رضينا بالله ربًّا وبالإسالام دينًا وبمحمد نبيًّا"؛ ورد أيضًا في صحيح مسلم وغيره في حديث فضل صيام يوم عرفة.

> والحمد لله رب العالمين.

> > محرم ۱۶۶۷هـ- العدد ۱۶۹۹ السنة الخامسة والخمسون



الحمد لله، والصلاة والسلام على رسول الله صلى الله عليه وسلم، وبعد:

فالبحث في تاريخ القرآن الكريم يبدأ بنزوله على النبي صلى اللَّه عليه وسلم، وما تلا ذلك

من جمعه وتدوينه والعناية به في سائر الأعصار.

فالقرآن هو: كلام الله تعالى، المُنزَّل بالعربية، على خاتم رسله بواسطة جبريل، المُنقول الينا بالتواتر، المُتعبَّد بتلاوته، المُتحدَّى بأقصر سورة منه.

وقد تكلم الله سبحانه وقعائى بالقرآن على وجه الحقيقة، والكلام صفة من صفاته تعالى، غير مخلوق. أنزل الله هذا القرآن دستورًا

للأمة، وهداية للخلق، ومعجزة دالة على صدق رسوله محمد صلى الله عليه وسلم، وهو أعظم الكتب السماوية وأجمعها للعلوم، وقد ابتدأ نزول القرآن على النبي صلى الله عليه وسلم في الليلة المباركة -ليلة القدر منشهر رمضان، واستمرينزل منجمة مُفرَقًا بحسب الوقائع

والحوادث والأحوال، على مدى ثلاثة وعشرين عامًا هي مدة الرسالة المحمدية، تثبيتًا لفؤاد النبي صلى الله عليه وسلم وتجديدًا لنزول الوحي، وتدرجًا في التربية والتكليف، وتيسيرًا للحفظ والفهم والاستيعاب.

وفي شبهر رمضيان من كل عام، كانت تتم المراجعة بين جبريل عليه السلام والرسول

محرم ١٤٤٧ هـ - العدد ١٤٩ السنة الخامسة والخمسون

صلى الله عليه وسلم، لكل ما تم نزوله في العام المنتهى.

فكان جبريل يقرأ والرسول صلى الله عليه وسلم يستمع، ويقرأ الرسول صلى الله عليه وسلم وجبريل يستمع. (عرض وسيماء، وتلق ومشافهة، وتلقين

ومدارسة).

وفي العام الأخير من حياة الرسول صلى الله عليه وسلم، تم ذلك مرتبن للقرآن كله، وفهم النبي صلى الله عليه وسلم من تثنية المعارضة للقرآن، بأن أجله قد دنا، وحان وقت وفاته، بعد أن أكمل الله الدين، وأتم النعمة، ودخيل الناس في دين الله أفواجًا، فأسرَّ بذلك إلى ابنته فاطمة رضى الله عنها، وأخبرها بأنها ستكون أول من يلحق به، فضرحت بعد حزن.

وقد تكفل الله تعالى بجمعه في صدر نبيه، وتحفيظه إياه، وبيان معانيه له، فكانت الصحابة تحفظه، وبأمر النبى صلى الله عليه وسلم

كُتَّابِ التنزيلِ بتدوينه، ويدلهم على موضع الآية من السورة.

فيقول: «ضعوا هذه السورة بجانب تلك السورة».

ووضيع أستماء الستورمن تعليم النبي صلى الله عليه وسلم أيضًا، حيث كان يقول: «السبورة التي يُذكر فيها كذا، وقد جُمع القرآن في عهد الرسول صلى الله عليه وسلم وفي عهد أبي بكر، وفي عهد عثمان.

حفظ القرآن ي صدور الصحابة:

لم ينتقل النبي صلى الله عليه وسلم إلى الرفيق الأعلى، إلا والتقرآن كله محفوظف صيدرالنابي صلى الله عليه وسلم وفي صدور أصحابه رضى الله تعالى عنهم أجمعين، قال تعالى: « بَلْ هُوَ ءَايَنَتُ

بَيْنَاتُ فِي صُدُورِ ٱلَّذِينَ أُوتُواْ ٱلْعِلْمُ وَمَا يَجْحَكُ بِخَايَنَتِنَا إِلَّا الطُّنامُونَ » (العنكبوت: ٤٩).

وقد حفظ القرآن كله في حياة النبي صلى الله عليه وسلم جمّ غفير من الصحابة رجالًا ونساءً، مهاجرين وأنصارًا.

وقد استشهد من حفظة القرآن سبعون في موقعة بئر

فترتيب آيات القرآن ترتيب نبوي توقیفی، وترتیب سور الشرآن على ما هي عليه الآن في المصحف بين أبدينا، ترتیب نبوی توقیفی فے اصح الأقوال عند العلماء.

محرم ١٤٤٧ هـ - العدد ١٤٩ السنة الخامسة والخمسون

معونة ومثلهم في حروب البردة، وقد ذكر أبو عبيد في كتاب (القراءات) ممن حفظ القرآن خمسة عشر من المهاجرين، وخمسة من الأنصار وشلاشة من المهاجرات.

وقد صحت الأحاديث بذكر عدد منهم، مثل: معاذ بن جبل، وأُبيّ بن كعب، وسالم مولى أبي حذيفة، وعبد الله بن مسعود، وأبي الدرداء، وأبي زيد (قيس بن السكن)، وقيل: (سعد بن عبيد)، وزيد بن ثابت. (ذكر ذلك البخاري وغيره عن أنسس) وانظر جامع الأصول (٧/٢).

ومنهم أبو موسى الأشعري، وعبد الله بن عمرو، وعائشة، وحفصة، وأم سلمة... وغيرهم رضي الله عنهم جميعًا.

وكان حفظ الصحابة للقرآن، بترتيب آياته وسوره، كما علّمهم النبي صلى الله عليه وسلم، وكما ثبت ذلك في العرضتين الأخبرتين.

وهددا الترتيب للآيات والسور، باعتبار القرآن

متلوًا بالألسن فهو مرتب في الصدور، ومرتب في الصدور، ومرتب في السطور. كما حفظ القرآن كله في العهد النبوي، فإنه كتب كله ودُون في وسائل الكتابة المتاحة في عصر الرسول صلى الله عليه وسلم، والرقاع (الرقعة من الجلد أو اللقماش)، والأكتاف (عظم واللخاف: صفائح الحجارة، وأصبول السبعف، وقطع وأصبول السبعف، وقطع الخشب، وغير ذلك.

تمت كتاب القرآن كله بين يدي النبي صلى الله عليه وسلم في هذه المواد ونحوها، وظلت في بيت رسول الله صلى الله عليه وسلم مدة حياته.

ومواد الكتابة التي دُوِّن عليها الشرآن الكريم في العهد النبوي لا تسمح بالضرورة بجمع الشرآن بين غلافين؛ إذ إن القطعة من الرقاع، أو العظم، أو الخشب، أو الجريد، لا تُضَمّ الى غيرها، ولا يُكتب فيها الا شيء يسير ولكنها كانت مرتبة الأيات والسور بقدر الامكان.

وهذا هو الجمع الأول للقرآن في العهد النبوي:

١- حفظ له في الصدور
 بترتيب الآيات والسور.

٢- تـدويـن لـه في وسائل
 الكتابة المتاحة آنئذ.

فتم جمع المقرآن كله في حياة النبي صلى الله عليه وسلم حفظًا وكتابة. ولم يتم تدوين القرآن كله في مصحف واحد قبل وفاة النبي صلى الله عليه وسلم. لأسباب أربعة:

١- تـوقع اسـتـمـرار نـزول
 الوحي ما دام الرسول صلى
 الله عليه وسلم حيًا.

٧- توقع حدوث النسخ.

٣- ولأن ترتيب النزول يختلف عن ترتيب المنزول يختلف عن ترتيب المصحف، فلو جُمع القرآن في العهد النبوي، لأدى ذلك التغيير كلما نزل شيء من الوحي، ومعلوم أن ترتيب المصحف على النحو الموجود في المصاحف يوافق ترتيبه في الملوح المحضوظ، وكان المنزول بحسب الحوادث والأحوال.

٤- وقبل كل شيء، فإن إرادة
 الله تعالى اقتضت ذلك.
 والحمد لله رب العالمين.



خسر، فما الأعمال إلا أعوام، وما الأعام إلا أيام، وما الأيام على كل إلا أنضاس، فحتم على كل عبد آمن بالله واليوم الآخر أن لا يغفل عن محاسبة نفسه، فإن كل نفس من أنفاس العمر ومن جهل قيمة الوقت الآن فسيأتي عليه حين يعرف فيه قدره ونفاسته وقيمة العمل المالح فيه، ولكن بعد فوات الأوان، وفي هذا

مهلة من الزمن، وأُخُسر إلى أجل قريب ليُصلح ما أفسده ويتدارك ما فات. قال الله تعالى: «حَقَّ إِذَا جَآءَ أَحَدُهُمُ الْمَوْتُ قَالَ رَبِّ ارْحِعُونِ (أَنَّ لَكِيِّ الْمَعْلُونُ عَالَ كَيْ الْمَعْلُونِ (أَنَّ لَكِيِّ الْمَعْلُونِ (أَنَّ لَكِيِّ الْمَعْلُونِ اللهُ ال

والموقف الثاني: في الآخرة؛ حيث توفّى كل نفس ما عملت وتُجزّى بما كسبت، ويدخل أهل الجنة الجنة وأهل النار

النار، هناك يتمنى أهل النار لويعودون مرة أخرى إلى حياة التكليف، ليبدؤوا من جديد عملاً صالحًا.

ولكن: هيهات هيهات! فما يطلبون قد انتهى زمن العمل وجاء زمن الجزاء: «وَوُفِيَتُ كُلُّ نَفِي مَا يَفْعَلُونَ » نَفْسِ مَّا عَمِلَتْ وَهُو أَعْلَمُ بِمَا يَفْعَلُونَ » (الزمر: ٧٠)؛ قال الله تعالى: « وَهُمْ يَصْطَرِخُونَ فِهَا رَبِّنَا الْخُرِجُنَا فَعْرَلُ فَيَا رَبِّنَا الْخُرِجُنَا فَعَمَلُ صَلِحًا عَبَر اللهِ يَعَالَى: عَمَلُ صَلِحًا عَبَر اللهِ يَعَالَى عَمَلُ صَلَيحًا عَبَر اللهِ يَعَالَى عَمَلُ صَلَاحًا عَبَر اللهِ يَعَالَى عَمَلُ صَلَاحًا عَبَر اللهِ يَعَالَى عَمَلُ صَلَاحًا عَبَر اللهِ يَعْمَلُ صَلَاحًا عَبَر اللهِ عَلَى اللهِ عَبْر اللهِ عَلَى اللهِ اللهُ اللهُلْمُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُل

ية مراحل العمل وتقلبات الأيام وقفات يحاسب فيها العبد نفسه فيستثقل ذنبه ويستغفر ربه، ويراجع أعماله.

> نَعْمَلُ أَوْلَمْ نُعَمِّرُكُمْ مَّا يَتَذَكَّرُ فِيهِ مَن تَذَكَّرُ وَجَاءَكُمُ ٱلنَّـذِيْرُ فَذُوقُوا فَمَا لِلظَّلِلِمِينَ مِن نَصِّيرٍ » (فاطر: ٣٧)

> إذا كان الأمر كذلك، فعلى صاحب البصر النافذ والعقل الواعي أن يتزود من نفسه لنفسه، قال الله تعالى: «وما نفسه فُوَعُولُ إِنَّهُ الله تعالى: «وما فُوَعَوْمُ أَوْمُ مِنْ خَبْرِ عَبِدُوهُ عِندَاللهِ هُو خَبًا وَأَعَظَمَ أَخَرًا (المزمل: ٢٠)، فما بعد الموت من مستعتب، ولا بعد الدنيا سوى الجنة دار الأبرار أو النار دار الفجار،

والخيركله بحنافيريا الجنة فأدلجوا في السير الجنة فأدلجوا في السير اليها، والشرّ كله بحنافيره في النار، فاجتهدوا في الهروب منها، فهذه وصية مَن أرسله الله رحمة للعالمين، قال صلى الله عليه وسلم: «ما رأيتُ مثل النار نام هاريها، ولا مثل الجنة نام طالبها». (صحيح الجامع: ٥٦٢٢).

فالسعيد مَن استودع مدة

عمره صالحاً من عمله، والشقي من شهدت عليه مدة عمره بقبيح زلاته، قال الله تعالى: «مَن مَآهَ بِالْمَسَنَةِ فَلَهُ خَيْرٌ مِنْهَا وَهُم مِن فَرَعٌ عَرَفُونَ هُمْ وَمَن مَآهَ عَرَمَ فِن عَرَمَةٍ مَامِنُونَ هُمْ وَمَن مَآهَ عَرَمَةٍ مَامِنُونَ هُمْ وَمَن مَآهَ عَالَمَتُونَ هُمْ مَن مَآهَ عَلَى النّارِ هَلَ مُجْزَوْنَ إِلّا مَا كُنتُمُ

تَعْمَلُونَ » (النمل: ٨٩، ٩٠).

وَإِن كُنتُ لَينَ السَّخِرِينَ (أَنَ أَوْ اللَّهُ مَدَنِي لَكُنتُ لَيْ السَّخِرِينَ (أَنَ أَوْ اللَّهُ مَدَنِي لَكُنتُ مِن اللَّمْ اللَّهِ مَدَنِي لَكُنتُ مِن اللَّمْ اللَّهِ اللَّهُ الللّهُ الللللّهُ الللللّهُ اللللّهُ الللّهُ الللّهُ اللللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ اللللّهُ اللللّهُ الللّهُ الللّهُ الللللّهُ الللللّهُ اللللّهُ الللللّهُ الللّهُ اللللللّهُ الللللّهُ الللللّهُ الللللّهُ الللللّهُ الللللّهُ ال

نوقن بهذا؛ لأن الذي أخبر به هو الله سبحانه وتعالى، «وَمَنَ أَصْدَفُ مِنَ اللّهِ حَدِيثًا » (النساء: الحوق بن جميعًا بأن الموت نهاية كل حي في هذه كل نفس، وأنه خاتمة المطاف، ونهاية المتطواف في عالم الدنيا، فإنه في عامنا، ونختتم سنة من يجدر بنا -ونحن نودع عامنا، ونختتم سنة من عامنا، ونختتم سنة من حازمة مع نفوسنا، نذكرها حازمة مع نفوسنا، نذكرها بهذه الخاتمة.

خطب علي بن أبسي طالب رضي الله عنه، فقال: «ألا إن الدنيا قد وثّت مدبرة، والآخرة قد أسرعت مقبلة، ولكل واحدة منهما بنون، فكونوا من أبناء الآخرة، ولا تكونوا من أبناء الدنيا، فإن اليوم عمل ولا حساب، وغدًا حساب ولا عمل».

فت زودوا -إخــواني- من دنياكم قبل المات، وتداركوا

هضواتكم قبل الضوات، وحاسبوا أنفسكم وراقبوا الله في الخلوات، وتفكروا فيما أراكم من الآيات، وبادروا بالأعمال الصالحات، واست كثروا في أعماركم القصيرة من الحسنات، قبل أن يُنادي بكم المنادي، قبل أن يفاجئكم هادم اللذات، قبل قبل أن يتصاعد منك الأنين والنورات، قبل أن تنقطع

اعلم أن خير أيامك يبوم العودة إلى الله عز وجيل، فاصدق في ذلك السير، فمن أصلح ما بينه وبين ربه كفاه الله ما بينه وبين الناس.

قلوبكم عند فراقكم حسرات، قبل أن يغشاكم من غمّ الموت الغمرات، قبل أن تُزعجوا من القصور إلى بطون الفلوات، قبل أن يُحال بينكم وبين ما تشتهون من هذه الحياة، قبل أن تتمنوا رجوعكم إلى الدنيا

قال بلال بن سعد: يقال لأحدنا: تريد أن تموت؟ فيقول: لا، فيقال له: لمَ؟ فيقول: حتى أتوب وأعمل صالحًا، فيقال له: اعمل،

وهيهات».

فيقول: سوف أعمل، فلا يحب أن يموت ولا يحب أن يموت ولا يحب أن يعمل، فيُوخِّر عمل الله تعالى ولا يؤخر عمل الدنيا. فالواجب المبادرة إلى التوبة وترك التسويف، فإن تأخير التوبة هو -بحد ذاته- ذنب يستحق التوبة، كيف وإن المؤمن ليخشى أن يُحال بينه التوبة وهو لا يشعر، فتفوته فيندم حيث لا ينفع الندم؟!

وقد حذر المولى - تبارك وتعالى - من ذلك، فقال عز وجل: ﴿ إِنَّمَا التَّوْبَهُ عَلَى اللّهِ لِللّذِيثَ يَعْمَلُونَ السُّوّةَ عِمَالُونَ السَّهُ عَلَيْمِةً أَوْلُونَ مِن قَرِيبٍ عَلَيْمَالُهُ عَلَيْمِةً أَوْلُونَ اللّهُ عَلَيْمِةً وَكَانَ اللّهُ عَلَيْمًا حَكِمًا وَكَانَ اللّهُ عَلِيمًا حَكِمًا وَكَانَ اللّهُ عَلِيمًا حَكِمًا

وَلَيْسَتِ النَّوْبَةُ لِلَّذِينَ يَعْمَلُونَ السَّيِعَاتِ حَقِّ إِذَا حَضَرَ أَسَيَعِعَاتِ حَقِّ إِذَا حَضَرَ أَحَدَهُمُ الْمَوْتُ قَالَ إِنِي ثَبْتُ الْتَنَ الْتَنِينَ يَمُونُونَ وَهُمْ حَثْفَارًا اللّهِ مَا اللّهِ مَا اللّهُ مَعَذَابًا اللّهِ مَا اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّ

فجُدً -أخي- في التوبة، وسارع اليها فليس للعبد مستراح الا تحت شجرة طوبى، ولا للمحب قرار إلا يوم المزيد، فسارع إلى التوبة، وهُبَ من الغفلة، واعلم أن خير أيامك يوم العودة إلى الله عز وجل، فاصدق في ذلك السير، فمن فاصدق في ذلك السير، فمن

محرم ۱۹۶۷ هـ - العدد ۱۹۹۹ السنة الخامسة والخمسون

أصلح ما بينه وبين ربه كفاه الله ما بينه وبين الناس، ومن صدق في سريرته وحسنت علانيته، ومن عمل لآخرته كفاه الله أمر دنياه، والمحاسبة الصادقة ما أورثت عملاً.

قال يحيى بن معاذ رضي الله عنه: «من أعظم الأغترار عندي: التمادي في الدنوب مع رجاء العفو من غير ندامة، وتوقع القرب من الله تعالى بغير طاعة، وانتظار زرع الجنة ببذر المطيعين وانتظار الجزاء الله عز وجل مع الإفراط. الله عز وجل مع الإفراط. الشهوات، ومن خاف من النار انصرف عن السيئات».

فيا أيها الغافل؛ راقب مَن يبراك في كل حال، وطهر سرك فهو عليم بما يخطر بالبال، إلى متى تميل مع الزخارف؟ وإلى كم ترغب لسماع الملاهي والمعازف والمحرمات؟! أما أن لك أن تجالس صاحب المدين

والصلاح العاكف على عمله يقطع ليله بالقيام حتى الصباح، ونهاره بالصيام لا يمل ولا يتوانى رجاء الفوز بالأرباح وأنت في غمرة هواك مضتونًا في الانهماك بدُنياك! وكأني بكم وقد هجم عليك ما بدّد شملك وأوهن قواك وافترسك من بين أهلك وعشيرتك وأخلائك وتخلى عنك خليك وأصدقاؤك لا يستطيعون رد ما نزل بك ولا تجد له كاشفًا فانتبه ما دم جسمك صحيحًا والعمل منك في إمكان.

قال الفضيل بن عياض لرجل: كم أتت عليك؟ قال: ستون سنة، قال: فأنت منذ ستين سنة تسير إلى منذ ستين سنة تسير إلى الرجل: إنا لله وإنا إليه راجعون، فقال الفضيل: أتعرف تفسيره، تقول: إنا لله وإنا راجعون؛ فمن عرف أنه لله عبد، وأنه اليه ومن علم أنه موقوف فليعلم أنه مسؤول. ومن علم أنه مسؤول. ومن علم أنه مسؤول فليعد السؤال

جوابًا، فقال الرجل: فما الحيلة؟ قال: يسيرة، قال: ما هي؟ قال: تُحسن فيما بقى يُغفر لك ما مضى؟ فإنك إن أسات فيما بقي أخذت بما مضى وما بقى. فرحم الله عبدًا فكرواعتبر واستبصر فأبصر ونهي النفس عن الهوى، قال الله تعالى: « فَإِذَا جَآءَتِ ٱلطَّامَةُ ٱلكُثرَىٰ الله يَوْمَ يَتَذَكَّرُ ٱلْإِنسَانُ مَا سَعَى الله وَبُرِزَتِ ٱلْجَحِيثُ لِمَن يَرَىٰ اللهِ فَأَمَّا مَن طَغَي اللَّهِ وَءَاثَرَ ٱلْحَيَّوٰةَ ٱلدُّنْيَا الله المُعَامِع فِي ٱلْمَأْوَىٰ اللهُ وَأَمَّا مَنْ خَافَ مَقَامَ رَبِّهِ ، وَنَهَى ٱلنَّفْسَ عَن ٱلْمَوَىٰ ﴿ فَإِنَّ ٱلْجَنَّةَ هِيَ ٱلْمَأُونَ » (النازعات: ۲۵-۱۱).

اللهم إنا نسألك أن تجعل خير أعمالنا خواتيمها، وخير أعمارنا أواخرها، وخير أيامنا يوم نلقاك، واختم لنا عامنا هذا بالتوبة النصوح وبعفوك عن السيئات والذنوب، وتقبل اللهم منا صالح الأعمال، واجعلنا يا رحمن يا منان يا رحيم من أهل لكر جَرَّكُ وَكَنَ سَعْنُكُمُ مَنَكُول، في حَرَّكُ وَكَن سَعْنُكُمُ مَنَكُول،

محرم ١٤٤٧ هـ - العدد ٦٤٩ السنة الخامسة والخمسون

#### من هدي النبي هيا المحافظة على أسرار المجالس وعدم افشائها

عن جابر بن عبد الله، رضى الله عنهما، عن النّبيّ صلى الله عليه وسلم قال: ﴿إِذَا حَدَثُ الرَّجِلِ الْحَدِيثُ ثُمَّ التفت فهي أمانة..

صحيح الترمذي (١٩٥٩).

## स्मिन्निक क الاستقامة على الكتاب والسنة

قال الله تعالى: «وَأَنَّ هَنْدًا صِرَطِي سَتَقِيمًا فَأَتَّبِعُوهُ وَلَا تَنَّبِعُوا ٱلسُّبُلَ فَلَفَرَقَ بِكُمْ عَن سَبِيلِهِ ۚ ذَالِكُمْ وَصَّلَكُم

بِهِ - لَعَلَّكُمْ تَنَّقُونَ " (الأنعام: ٢٥١

#### अल्ला में हैं।

قال قتادة رحمه الله تعالى: «إنَّ الرَّجِل إذا كان كلما هوي شيئا ركبه، وكلما اشتهى شيئًا أتاه، لا يحجزه عن ذلك ورع ولا تقوى، فقد اتَّخذ إلهه مهواه، (أضواء البيان).

#### من معانى الأحاديث

«نهى صلى الله عليه وسلم عن نكاح الشغار،، وهو نكاح معروف في الجاهلية، كان يقول الرجل للرجل: شاغرني: أي زوِّجنى أختـك أو بنتـك أو مـن تلى أمرها، حتى أزوّجك أختى أو بنتي أو مَن ألى أمرها، ولا يكون بينهما مَهْر. والنهاية في غريب الحديث،

# الاستعانة بالله في جميع الأحوال

قال الحافظ ابن رجب: «العبد محتاج إلى الاستعانة بالله في فعل المأمورات وترك المحظورات، والصبر على المقدورات كلها؛ في الدنيا، وعند الموت، وبعده، من أهوال البرزخ ويوم القيامة. (جامع العلوم والحكم).

### 3,00 000

# إخبار النبي ويهوت المنافقين

عن جابر رضي الله عنه قال، قدم النبي صلى الله عليه وسلم من سفر فلما كان قرب المدينة هاجت ربيح تكاد أن تدفن الراكب؛ فقال رسول الله صلى الله عليه وسلم: بعثت هذه الريح لموت منافق. فقدم المدينة فإذا عظيم من المنافقين قد مات. رواه مسلم.

#### Upload by: altawhedmag.com





الحمد لله، والصلاة والسلام على رسوله محمد صلى الله عليه وسلم، وبعد:

من البلايا المنهجية التي وقعت في زماننا: خروج نابتة من الأمة تدّعي الوصاية على حَمَلة الشريعة، بل وعلى الشريعة ذاتها، مع اختلاف المسميات والوجوه والأهداف، لكنّهم وضعوا معيارًا دخيلاً تدور عليه الأحكام، وتُعقد عليه معاقد الولاء والبراء، هذا المعيار قد يكون مسألة من مسائل الدين أو حادثة وقعت في بعض الأحايين، أو نازلة عمّت الخلق واضطربت فيها أقوال المتنازعين، فأتى هؤلاء واعتقدوا فيها قولاً ظنّوا بزعمهم أنها مسألة أصل الدين ومنبع الاتباع وطريق العز والتمكين، ورموا من خالفهم بالجهل والتضليل والبعد عن الهُدى المبين، وهي عندهم سبيل الضالين، هؤلاء المتعصبة في الواقع هم أبعد الناس عن الاتباع؛ إذ هناك فرق كبير بين التعصب والاتباع، والحدُ الفاصل بينهما هو: قبول الحق إذا بان له، أو عدم قبوله؛ فمتى كان مُوطنّنا نفسه على قبول الحق؛ ثم يخضع له متى ما تبيّن له؛ فهو ليس بمتعصّب، أمّا إذا كان متبعًا لمتبوعه على أي حال، بغضُ النظر عن الدليل؛ فهذا هو المتعصّب والمقلّد على غير دليل.

فهؤلاء ومن يتابعهم يعيشون في قوقعة. اعتقدوا أمرًا ثم جيًشوا أدلة تناصر عقيدتهم، وهذا من أعظم المثالب المنهجية التي أدَّت إلى الشقاق

والافتراق، فطالب الحق يجب أن يفهم النصوص على ما هي عليه، ثم يكون فهمه تابعًا لها، لا أن يُخضع النصوص لفهمه أو لما يعتقده، ولهذا

محرم ١٤٤٧ هـ - العدد ١٤٩ السنة الخامسة والخمسون



يقولون: "استدل ثم اعتقد"، وليس العكس؛ لأنك إذا اعتقدت ثم استدللت ربما يحملك اعتقادك على أن تُحرّف النصوص إلى ما تعتقده، كما هو ظاهر في جميع الملل والمذاهب المخالفة لما جاء به الرسول عليه الصلاة والسلام.

وأعظم ضلال وقعت فيه الفرق الضَّالُة إنما أتى من هذا المسلك، فالشيعة الإمامية جعلوا قضية الإمامة معيار الاتباع، والخوارج جعلوا الإمعان في الأعمال والغلو فيها معيارًا للحق، والأشاعرة والفرق الكلامية أمعنوا في تقديس العقول واتبعوا قواعد المتكلمين لمعرفة الله .... إلى آخره.

وسرى هذا الداء في الأمة إلى وقتنا، ففي الأمة طائفة نصبت مسألة الثورات معيارًا للاتباع أو العكس، وفي المقابل فريق نصب الدخول في العمل السياسي معيارًا ودليلاً على الحق، وآخرون نصبوا السياسي معيارًا ودليلاً على الحق، وآخرون نصبوا قالوا: إن معيار الاتباع أن تكون صوفيًا أو أشعريًا، وطلاب علم نصبوا مسألة من مسائل الفقه معيارًا ودليلاً على الحق، وكل هؤلاء على طرائق، وطريق ودليلاً على الحق، وكل هؤلاء على طرائق، وطريق الحق أبلج واضح، وليست كل مسألة تُعقد عليها رايات الولاء والبراء، ولا كل خطأ وقع من عالم تتنصب له مقصلة الحكم والتدابر والافتراء، فخلاف الحق والضلال هذا الذي لا نلين فيه ولا نسهل القول به.

وأما ما يسع الناس من الخلاف السائغ؛ فقد قرَّر العلماء مسائل أدب الخلاف وقعَّدوا لها أصولاً جامعة، ومنها أن الرد في مسائل الخلاف السائغ لا يوجب النفرة كما قالوا: "في الرد تضطغن العقول وليس تضطغن الصدور".

لأن متعلق الولاء والبراء هو الإيمان والاتباع والعمل الصالح، ولا يبنى على مسألة أو نازلة أو زلة لعالم أو موقف حادث؛ قال شيخ الإسلام: "وأما ما يشبه ذلك من وجه دون وجه؛ فهو: ما

تنازعوا فيه مما أقروا عليه وساغ لهم العمل به من اجتهاد العلماء والمشايخ والأمراء والملوث كاجتهاد الصحابة في قطع اللينة وتركها، واجتهادهم في صلاة العصر لما بعثهم النبي صلى الله عليه وسلم إلى بني قريظة، وأمرهم أن لا يُصلوا العصر الا في بني قريظة؛ فصلى قوم في الطريق في الوقت، وقالوا: إنما أراد التعجل لا تفويت الصلاة. وأخرها قوم إلى أن وصلوا وصلوها بعد الوقت تمسكا بظاهر لفظ العموم؛ فلم يُعنف النبي صلى الله عليه وسلم واحدة من الطائفتين، وقال صلى الله عليه وسلم: "إذا اجتهد الحاكم فأصاب فله أجران وإذا اجتهد فأخطأ فله أجران.

وقد اتفق الصحابة في مسائل تنازعوا فيها؛ على إقرار كل فريق للفريق الآخر على العمل باجتهادهم كمسائل في العبادات والمناكح والمواريث والعطاء والسياسة، وغير ذلك، وحكم عمر أول عام في الفريضة الحمارية بعدم التشريك، وفي العام الثاني بالتشريك في واقعة مثل الأولى، ولما سئل عن ذلك قال: تلك على ما قضينا، وهذه على ما نقضي، وهم الأئمة الذين ثبت بالنصوص أنهم لا يجتمعون على باطل ولا ضلالة، ودل الكتاب والسنة على وجوب متابعتهم.

وتنازعوا في مسائل علمية اعتقادية كسماع الميت صوت الرحي، وتعذيب الميت ببكاء أهله، ورؤية محمد صلى الله عليه وسلم ربه قبل الموت؛ مع بقاء الرجماعة والألفة. وهذه المسائل منها ما أحد القولين خطأ قطعًا، ومنها ما المصيب في نفس الأمر واحد عند الرجمهور أتباع السلف، والآخر مؤد لما وجب عليه بحسب قوة إدراكه وهل يقال له: مصيب أو مخطئ؟ فيه نزاع. ومن الناس من يجعل الرجميع مصيبين ولا حكم في نفس الأمر. ومذهب أهل السنة والرجماعة أنه لا إثم على من اجتهد وإن أخطأ فهذا النوع يشبه النوع الأول من وجه دون

وجه، أما وجه المخالفة فالأن الأنبياء عليهم السلام معصومون عن الاقرار على الخطأ بخلاف الواحد من العلماء والأمراء؛ فإنه ليس معصومًا من ذلك"... إلى أن قال: "فالمذاهب والطرائق والسياسات للعلماء والمشايخ والأمراء، إذا قصدوا بها وجه الله تعالى دون الأهواء ليكونوا مستمسكين بالملة والدين الجامع الذي هو عبادة الله وحده لا شريك له واتعواما أنزل إليهم من ربهم من الكتاب والسنة بحسب الإمكان بعد الاجتهاد التام؛ هي لهم من بعض الوجوه بمنزلة الشرع والمناهج للأنبياء، وهم مثابون على ابتغائهم وجه الله وعبادته وحده لا شريك له، وهو الدين الأصلى الجامع، كما يثاب الأنبياء على عبادتهم الله وحده لا شريك له، ويثابون على طاعة الله ورسوله فيما تمسكوا به لا من شرعة رسوله ومنهاجه كما يُثاب كل نبي على طاعة الله في شرعه ومنهاجه". (مجموع الفتاوي .(177/19

عين السخط:

هؤلاء الوصاة على الناس لا ينظرون إلى الناس عامة بعين الرضا، وإنها عين السخط غالبة على أحكامهم حتى لو أعلنت انخلاعك من قول أخطأت فيه فلن تشفع لك توبتك عندهم، ولو قلت بمقالتهم وأنت لا تنتمي لهم لشككوا في نواياك، وهذه محنة قديمة عانى منها كبار أهل السنة والجماعة، وانظر إلى معاناة الإمام الشاطبي في مقدمة كتابه الاعتصام وهو يصف حاله مع أمثال هؤلاء فقال:

"وربما ألموا في تقبيح ما وجهت إليه وجهتي بما تشمئز منه القلوب، أو خرجوا بالنسبة إلى بعض الفرق الخارجة عن السنة شهادة ستكتب ويسألون عنها يوم القيامة:

فتارة نسبت إلى القول بأن الدعاء لا ينفع ولا فائدة فيه كما يُعزّى إلى بعض الناس، بسبب أني

لم ألتزم الدعاء بهيئة الاجتماع في أدبار الصلاة حالة الامامة.

وتارة نسبت إلى الرفض وبغض الصحابة رضي الله عنهم، بسبب أني لم ألتزم ذكر الخلفاء الراشدين منهم في الخطبة على الخصوص؛ إذ لم يكن ذلك من شأن السلف في خطبهم، ولا ذكره أحد من العلماء المعتبرين في أجزاء الخطب.

وتارة أضيف إلي القول بجواز القيام على الأئمة، وما أضافوه إلا من عدم ذكري لهم في الخطبة، وذكرهم فيه محدث لم يكن عليه من تقدم.

وتارة حُمل علي التزام الحرج والتنطع في الدين، وانما حملهم على ذلك أني التزمت في التكليف والفتيا الحمل على مشهور المذهب الملتزم لا أتعداه، وهم يتعدونه ويفتون بما يسهل على السائل ويوافق هواه، وإن كان شاذًا في المذهب الملتزم أو في غيره.

وتارة نُسبت إلى معاداة أولياء الله، وسبب ذلك أني عاديت بعض الفقراء المبتدعين المخالفين للسنة المنتصبين بزعمهم لهداية الخلق، وتكلمت للجمهور على جملة من أحوال هؤلاء الذين نسبوا أنفسهم إلى الصوفية ولم يتشبهوا بهم.

وتارة نُسبت إلى مخالفة السنة والجماعة، بناء منهم على أن الجماعة التي أمر باتباعها وهي الناجية ما عليه العموم، ولم يعلموا أن الجماعة ما كان عليه النبي صلى الله عليه وسلم وأصحابه والتابعون لهم بإحسان.

وكذبوا عليَّ في جميع ذلك، أو وهموا، والحمد للّه على كل حال.

فكنت على حالة تشبه حالة الإمام الشهير عبد الرحمن بن بطة الحافظ مع أهل زمانه؛ إذ حكى عن نفسه فقال: "عجبت من حالي في سفري وحضري مع الأقربين مني والأبعدين، والعارفين والمنكرين، فإني وجدت بمكة وخراسان وغيرهما

من الأماكن أكثر من لقيت بها موافقًا أو مخالفًا، دعاني إلى متابعته على ما يقوله، وتصديق قوله، والشهادة له، فإن كنت صدقت فيما يقول، وأجرزت له ذلك كما يفعله أهل هذا الزمان؛ سَمَّاني موافقًا، وإن وقفت في حرف من قوله أو في شيء من فعله سَمَّاني مخالفًا، وإن ذكرت في واحد منها أن الكتاب والسنة بخلاف ذلك وارد، سُمَّاني خارجيًّا، وإن قرأت عليه حديثًا في التوحيد، سَمَّاني مُشبِّهًا، وإن كان في الرؤية؛ سَمَّاني سالميًّا، وإن كان في الإيمان سَمَّاني مرجئًا، وإن كان في الأعمال، سَمَّاني قَدَريًّا، وإن كان في المعرفة سَمَّاني كرّاميًّا، وإن كان في فضائل أبي بكر وعمر، سَمَّاني ناصبيًّا، وإن كان في فضائل أهل البيت سَمَّاني رافضيًا، وإن سكت عن تفسير آية أو حديث فلم أجب فيهما إلا بهما، سَمَّاني ظاهريًّا، وإن أجبت بغيرهما، سَمَّاني باطنيًّا، وإن أجبت بِتَأْوِيلِ، سَمَّانِي أَشْعِرِيًّا، وإن جِحدتهما، سَمَّانِي معتزليًّا، وإن كان في السنن مثل القراءة، سُمَّاني شفعويًا، وإن كان في القنوت سَمَّاني حنفيًا، وإن كان في القرآن، سُمَّاني حنبليًّا، وإن ذكرت رجحان ما ذهب كل واحد إليه من الأخبار؛ إذ ليس في الحكم والحديث محاباة قالوا: طعن في تزكيتهم. ثم أعجب من ذلك أنهم يُسمونّني فيما يقرءون عليٌّ من أحاديث رسول الله صلى الله عليه وسلم ما يشتهون من هذه الأسيامي، ومهما وافقت بعضهم عاداني غيره، وإن داهنت جماعتهم، أسخطت الله تبارك وتعالى، ولن يغنوا عنى من الله شيئًا. وإني مستمسك بالكتاب والسنة، وأستغضر الله الذي لا إله إلا هو، وهو الغضور الرحيم.

هذا تمام الحكاية، فكأنه -رحمه الله- تكلم على

لسان الجميع، فقلما تجد عالمًا مشهورًا أو فاضلاً مذكورًا، إلا وقد نُبِذَ بهذه الأمور أو بعضها؛ لأن المهوى قد يداخل المخالف، بل سبب الخروج عن السنة الجهل بها والهوى المتبع الغالب على أهل الخالاف، فإذا كان كذلك، حمل على صاحب السنة، أنه غير صاحبها، ورجع بالتشنيع عليه والتقبيح لقوله وفعله، (الاعتصام ٣٧/١، بتصرف يسير).

فلن تسلم من هؤلاء فقد اعتقدوا فيك معتقدًا وأنزلوك منزلاً لن تتقدم أو تتأخر عنه، فيا أيها السالك طريق الحق: لا تنشغل بمهاترات هؤلاء، والـزم طريق التعلم والتعليم، وإياك أن تنشغل بهذا أو ذاك، فقد رأينا أهل العلم يسيرون على ضرب التعلم والتعليم، وقد انتفع بهم خلق، وظهرت في دعوتهم ثمار الحق، وتنكب عن الطريق من ضاق فكره ووعيه وفارق الصف، وأعجب بنقده للكبار وهو غمر لم يتعلم ضبط وأعجب بنقده للكبار وهو غمر لم يتعلم ضبط الحرف، قال الألباني -رحمه الله- في بعض وصاياه للمتعجلين في الأحكام: "أنصح بهذا لكل إخواننا المشتغلين بهذا العلم، حتى لا يقعوا في مخالفة قول الله تبارك وتعالى: « وَلَا نَنْفُ مَا لَشَ مِنْ عَلَمُ مَا لَنْهَ مَا الله مَنْ عَلَمُ مَا الله مِنْ الله مَنْ الله مَنْ الله مناطقة قول الله تبارك وتعالى: « وَلَا نَنْفُ مَا لَشَ

مُسُولًا (الإسراء: ٣٦). ولكي لا يصدق عليهم المثل المعروف: "تَزَبَّبُ قبلَ أن يتحصرم"! ولا يصيبهم ما جاء في بعض الحكم: "مَن استعجل الشيء قبل أوانه: ابتُلي بحرمانه". ذاكرًا مع هذا ما صح من قول بعض السلف: "ليس أحد بعد النبي صلى الله عليه وسلم إلا ويُؤخَذ من قوله ويُثرَّلُ إلا النبي صلى الله عليه وسلم ". السلسلة ويُثرَّلُ إلا النبي صلى الله عليه وسلم". السلسلة الضعيفة (١/٨).

هذا وصلى الله على محمد وعلى آله وصحبه.

# الحوار والمرابعة الأور الفيكري لجي الشياب

أستاذ مساعد - جامعة الباحة سابقا

د . محمد محمود العطار

الصحيحة؛ لا بد من اتباع منهج الاعتدال والوسطية في الإسلام.

إن الأمة الإسلامية تعيش أزمة حقيقية، بسبب غياب لغة الحوار وقبول الرأي والرأي الآخر بين أفراد المجتمع المسلم، وهذا عامل رئيسي للانحراف بأنواعه دينيا وخُلقياً وفكرياً ونفسياً، لذلك يُعتبر تطبيق وتفعيل الحوار مخرجًا لهذه الأزمة، بل هو وسيلة رئيسية وفعالة لتحقيق الأمن الفكري لدى الشباب.

#### مفهوم الحوار:

جاء في مختار الصحاح: الحوار هو التجاوب. ومن تعاريف الحوار؛ هو سبيل إيصال الفكر، واقناع المعارضين، ومعرفة ما عند الآخرين، بل هو القدرة على التفاعل العرفي والعاطفي والسلوكي مع الناس، وبه يسهل تبادل الخبرات والمضاهيم بين الآباء والأبناء، وبين الشباب أنفسهم.

#### مفهوم الأمن الفكري:

الأمن هو اطمئنان الإنسان على دينه ونفسه وعقله وأهله وماله وسائر حقوقه، وعدم خوفه في الحاضر أو المستقبل وفق توجيه الإسلام

الحمد لله، والصلاة والسلام على رسول الله. أما بعد: فالحوار وسيلة للتفاهم من أجل تضييق الخلاف وتقريب وجهات النظر، والأمن الفكري للشباب أمريخ غاية الأهمية، فالشباب هم عصب الحياة، وعماد نهضة الأمم، وأساس رقيها وتقدمها، وإذا أحسن إعداد الشباب وتأهيلهم سيكونون من أهل الخير والصلاح في الدنيا والآخرة على السواء، وتكون الأمة قد صنعت شيئاً عظيماً لنفسها في حاضرها ومستقبلها.

ونظراً لما يمثله الشباب من أهمية خاصة، فقد سعت الكثير من الدول إلى غرس ثقافة الحوار وتشجيعها بينهم، وذلك من أجل العمل على حل مشاكلهم وتعزيز انتماء الشباب لأوطانهم. كما أن للحوار دورًا هامًا في تنمية الأمن الفكري لدى الشباب، لا سيما وأننا نعيش في عصر العولمة والتغيرات القيمية؛ حيث أصبح الشباب يعيش في صراعات وتقلبات ومشكلات عديدة، ومنهم من انحرف وانضم للفئات المتطرفة عن العقيدة الإسلامية الصحيحة، مما أصبح يهدد أمننا الفكري في مجتمعاتنا الإسلامية.

وللمخرج من هذه الأزملة، ولبناء شاب مسلم صالح على أساس العقيدة الإسلامية

محرم ۱۹۶۷ هـ - العدد ۱۹۶۹ السنة الخامسة والخمسون

وهدي الوحي ومراعاة الأخلاق والأعراف والمواثيق، والأمن في شتى مجالاته مطلب ضروري ليعيش الإنسان حياة هادئة مطمئنة. والأمن الفكري هو الذي يهتم بأمن الإنسان على أفكاره ومعتقداته وآرائه، كما هو إحساس المجتمع أن منظومته الفكرية ونظامه الأخلاقي الذي يرتب العلاقات بين أفراده داخل المجتمع، ليس في موضع تهديد من فكر واقد، بإحلال لا قبل له بردّه، سواء من خلال غزو فكري منظم، أو سياسات مفروضة.

#### وسائل تحقيق الأمن الفكرى:

يتحقق الأمن الفكري أولاً بإزالة وعلاج الأسباب التي قد تؤدي للانحراف الفكري أولاً في المنزل والمجتمع والإعلام وغيره، كما أن تحقيق الأمن الفكري يعتمد على الحوار والتسامح، ومن أهم وسائل تحقيق الأمن الفكري ما يلي: تقوية الوازع الديني في النفوس والعودة الصادقة لمبادئ الإسلام، التربية بشتى صورها في المدرسة والمسجد والمجتمع، أهمية العمل واستثمار الأوقات بتحصيل العلم وبالعمل النافع، إشاعة ثقافة الحوار وتقبل الآخر، نشر ثقافة التسامح.

#### خاتمة

إن الحوار من أساليب التربية الإسلامية، والدني يجب تفعيله وممارسته اليوم حتى يعزز الأمن الفكري لدى الشباب، بل هو المخرج للأزمة الفكرية التي يعيشها الشباب.

وفي ظل التطور العلمي والتكنولوجي، يجب العمل على غرس حبّ الوطن في نفوس أبنائه، وذلك عن طريق تزويد النشء منذ الطفولة بالمقومات الأساسية للمواطن الصالح، والاهتمام بالتوعية الدينية وإعداد المعلم الصالح لها. ونشر الثقافة الإسلامية وثقافة

الحوار بعيداً عن التعصب والتمسك بالمظهر على حساب الجوهر.

إن واقع الأمة العربية ينذر بالخطر فشباب الأمة سريع التأثير، سريع الاستجابة لدعاة السوء، فدعاة السوء هم أصحاب الفكر الضال والمنحرف الذين يركزون على تزييف الواقع وغسل عقول شبابنا.

وأخيراً وثيس آخراً، لقد أنعم الله سبحانه وتعالى على مصرنا الحبيبة بالأمن والرخاء والاستقرار والازدهار، فهذا الوطن جدير بأن نمنحه حبّنا وولاءنا وانتماءنا، وأن نُنمَي هذا الحبية نفوس أطفالنا وشبابنا منذ الصغر.

#### التوصيات:

لتنمية الأمن الفكري لدى الشباب، نصل للتوصيات التالية:

- تمسك الأمة الإسلامية بكتاب الله وسنة نبيه محمد عليه الصلاة والسلام، في كل جوانبها بما فيها الثقافية والتربوية والاحتماعية.
- نشر ثقافة الحوار لبناء شخصية سوية للشباب تناقش وتقبل وترفض بعض ما يبثّ من ثقافات وأفكار على بصيرة وتدبر وتفكر.
- تعزيز الحوار وممارسته في المجتمع من خلال المؤسسات التربوية والثقافية والاجتماعية.
- ضرورة الاهتمام بتوضيح مفهومي الحوار والأمن الفكري، من خلال الدعوة لقيام المؤتمرات والندوات وكذلك من خلال الدراسات والبحوث.
- سدّ منافذ الغزو الفكري المحيطة بالشباب وتحصينهم ضدّها.
- فتح باب التوبة إلى مَن غُرَر به من الشباب، وإقامة جسور للحوار بينهم وبين العلماء لتصحيح مفاهيم هؤلاء الشباب.



الحمد لله، والصلاة والسلام على رسول الله صلى الله عليه وسلم.

وبعد: فنواصل في هذا التحذير تقديم البحوث العلمية الحديثية للقارئ الكريم حتى يقف على حقيقة هذه القصة الواهية التي اشتهرت على ألسنة القُصّاص والوُعاظ والكُتّاب والصحف والمجلات، وإلى القارئ الكريم التخريج والتحقيق.

#### أولا: أسباب ذكر هذه القصة:

ا- إن هذه القصة اشتهرت على ألسنة الخطباء والقُصاص واعتقد الكثير أنها قصة صحيحة لوجودها في بعض كتب السنة الأصلية، ونُذكر القارئ الكريم أن كتب السنة الأصلية هي: كتب السنة التي صنفها مؤلفوها عن طريق تلقيها عن شيوخهم بأسانيد إلى النبي صلى الله عليه وسلم.

Y- وهذه القصة سنبين من التخريج والتحقيق أنها قصة واهية، وقد انتشرت أيضًا في كتب السيرة، ومما ساعد على انتشارها ورواجها أنها انتشرت أكثر من مرة في جريدة من أهم الجرائد القومية في الدبار المصرية.

"- ولقد نشرت جريدة الجمهورية في عددها (١١٥٩٥) في الصفحة السابعة يـوم السبت "

من المحرم ١٤٠٦هجرية مقالاً للدكتور عبد المجليل شلبي تحت عنوان (قرآن وسنة) ما نصه: «وحديث سراقة وغوص قوائم جواده ثلاث مرات كلها من المبالغات».

ثم يدلل على ذلك بأن مرجعه إلى عوامل طبيعية لا إلى معجزة أيّد الله بها نبيه صلى الله عليه وسلم، فقال فضيلته -عفا الله عنا وعنه: "وأما سراقة فإن جواده حقًا كبا به وسقط هو من فوقه؛ لأنه طمع في الجائزة الثمينة من قريش، فكان يُجهد الجواد فلما كبا به تطيّر، أما أن يغوص في الرمال إلى بطنه، فإن هذا يقتضي ألا ينهض الجواد إلا بعد مشقة وطول زمن حتى يخلعه من الرمال، وبهذا يبعد النبي وأبو بكر عنه، ويقول: إن الجواد كبا فقط ويرجع ذلك إلى

محرم ١٤٤٧ هـ- العدد ١٤٩٠ السنة الخامسة والخمسون

العامل الطبيعي ويستبعد غوص قوائم الجواد".

3- ثم قال فضيلة الدكتور -عفا الله عنا وعنه-: "هناك روايات أولى وأحق بالاتباع، ثم ذكر رواية تقول: إن الرسول عندما أراد الخروج من بيته ليلة الهجرة وخرج من خلف البيت وتسور جدار فنائه الخلفي وكان لديه جارية جعلها تقف بجانب الجدار فوضع قدمه على كتفها ونزل من الجانب الخلفي».

#### ثانيًا: الدفاع عن السنة المهرة:

ا-وكما هو مبين من تاريخ النشر حاولت الدفاع عن السنة المطهرة في يومها والذي مضى عليه أكثر من أربعين عامًا فقمت بالاتصال على فضيلة الشيخ العلامة محمد علي عبد الرحيم رحمه الله الرئيس العام لجماعة أنصار السنة بمقره، والذي أجازني في باب الدفاع عن السنة المطهرة ليأذن لي بالرد وأنا يومها ابن الأربعين؛ حيث وجدت نفسي أمام الدكتور عبد الجليل شلبي وهو الأمين العام السادس لمجمع البحوث الإسلامية. وهذه المؤسسة من أهم المؤسسات الدولية العلمية التابعة للأزهر الشريف، وهذه المؤسسة لها منا كل احترام وتقدير.

فوجدت نفسي أمام سنّ ومنصب فأذن الشيخ لي بالرد، وذكرني أن أضع أمامي في الدفاع عن السنة قول أمير المؤمنين في الحديث عبد الله بن اللبارك رحمه الله والذي أخرجه الإمام مسلم في مقدمة الصحيح، باب: «الإسناد من الدين»؛ حيث قال: حدثني محمد بن عبد الله بن قهزاد من أهل مرو قال: سمعت عبدان بن عثمان يقول: سمعت عبد الله بن المبارك يقول: «الإسناد من الدين، عبد الله بن المبارك يقول: «الإسناد من الدين، ولولا الإسناد لقال من شاء ما شاء».

- وقال محمد بن عبد الله: حدثني العباس بن أبي رزمة قال سمعت عبدالله يقول: «بيننا وبين القوم القوائم». قلت: ومن يومها كان هذا هو

7- وباستقراء أقوال الدكتور لقصة سراقة وكذلك أقوال الدكتور في قصة الجارية في الهجرة، وجدت نفسي أمام حدث الهجرة بين تكذيب الصحيح، وتصحيح المكذوب كما سأبينه من التخريج والتحقيق ليكون نواة لمشروع إن فسّح الله في عمري ونساً في أجلي، هذا المشروع هو السيرة بمنهج أهل الحديث لتمييز الطيب من الخبيث، وقد بينت يومها أن قصة سراقة ليست من المبالغات وليس من المجازفات، ولكنها من المعجزات المابتة في أعلى درجات الصحة؛ حيث اتفق الثابتة في أعلى درجات الصحة؛ حيث اتفق عليها الإمام البخاري حيث أخرجها في صحيحه ح(٢٠٠٩)، والإمام مسلم في صحيحه ح(٢٠٠٩)، وأخرجها الإمام أحمد ح(٣)، وفيها ساخت يد وأخرجها اللي بطنه في الأرض، وهذا في أرض صلبة وليست رمالا كما يدعي.

الميزان الذي اتخذه في الرد ونقد الرجال.

"- أما قصة الجارية فقد أشرت إليها يومها
 بأنها منكرة واليوم نحققها تحقيقًا كاملًا.

#### ثالثًا: تخريج قصة الجارية:

 ا- بعد أن أثبتنا قصة سراقة وأنها ثابتة ثبوت الجبال الراسيات، وأنها ليست من المبالغات والمجازفات ثم بينا أن قصة الجارية منكرة.

۲-وما کنت أود أن أرد على الدكتور لولا أنه عاد بعد سبعة أشهر، ليكتب يوم الأحد ۱۸ من شعبان ١٠٤هـ وبالعدد (١١٨٠٨) بجريدة الجمهورية تحت عنوان (قرآن وسنة) ليؤكد ما كتبه تحت هذا العنوان يوم ۱۳ من المحرم ۱٤٠٦هـ.

فيقول: وما كتبته أنا عن أحداث الهجرة اخترته من اقوال السيرة الحلبية.

٣- قلت: والسيرة الحلبية ليست كتاب تخريج ولا تحقيق، وظن بمجرد نقله أنه قد أدى ما عليه من التخريج والتحقق.

٤- وهذا يتبين ذكره للقصة من غير تخريج

محرم ١٤٤٧ هـ- العدد ١٤٩ الله المنابعة والخمسون السنة الخامسة والخمسون

ولا تحقيق.

وأما قوله: «وما كتبته أنا من أحداث الهجرة الخترته من أقوال السيرة الحلبية ،قلت: وبالرجوع إلى السيرة الحلبية (٣٧/٢): ط. دار الكتب العلمية بيروت، نجده نقل قصة الجارية التي نقلها الدكتور وقال عنها أنها أولى وأحق بالاتباع.

وان تعجب فعجب قوله: إنها أولى وأحق بالاتباع (١ والحلبي ذكر هذه القصة بغير سند وبغير تحقيق (١

والحديث الذي جاءت به هذه القصة أخرجه الإمام الحافظ الطبراني (٣٦٠/٢٦٠)، في المعجم الكبير (٤٢/٢٥) ح(٧٨)، حدثنا حفص بن عمر بن الصباح الرقي، ثنا المعلى بن أسد العمى، ثنا محمد بن عمران، ثنا عبدالله بن حبيب، عن أم سليمان، عن أمها، عن جدتها مارية قالت: «طأطأت لرسول الله صلى الله عليه وسلم حتى صعد حائطًا ليلة فرّ من المشركين».

فأين سند الحلبي المتوفى سنة ١٠٤٤هـ حتى يصل إلى الحافظ الطبراني المتوفى سنة ٣٦٠هـ، وبينهما مفاوز ٧٨٤ سنة.

#### رابعًا: التحقيق:

ا- قال الحافظ الهيثمي في مجمع الزوائد، (٥٢/٦)، رواه الطبراني، وفيه من لم أعرفه.

٢- أخرجه أبو نعيم في معرفة الأصحاب، (٣٤٥٠/٦)، ترجمة رقم (٧٨٥١)، بنفس طريق الطبراني الدي ذكرناه أنفًا، وأخرجه برقم (٧٨٥٢)، ثم بين أن هذا الحديث هناك من رواه، وأسقط محمد بن عمران، فقال معلى بن أحمد عن عبد الله بن حبيب.

٣- قال الحافظ ابن حجر في «الإصابة» (١١٣/٨) ترجمة (١١٧٣٨)، وقال: أما أم سليمان فما عرفت اسمها.

٤- قال الإمام الحافظ ابن أبي حاتم في « الجرح

والتعديل»: «عبد الله بن حبيب روى عن أم سليمان عن أمها عن جدتها مارية قالت: تطأطأت للنبي صلى الله عليه وسلم حين صعد حائطًا ليلة فرَّ من المشركين، روى عنه محمد بن عمران القيسى». اه.

قلت: مما ذكره الإمام الحافظ ابن أبي حاتم فتبين علة هذا الحديث وهو عبد الله بن حبيب وأنه مجهول العين؛ حيث تفرَّد عنه محمد بن عمران، ولم يرو عنه إلا ابن عمران؛ أي أنه لم يرو عنه إلا راو واحد، ولم يوثق، وبهذين الشرطين يصبح الراوي مجهول العين وحكم روايته عدم القبول إلا إذا وُثق وهو لم يُوثق.

فالحديث مردود كذافي شرح النخبة، كمافي النوع الأربعين للحافظ ابن حجر.

والحديث الذي جاءت به هذه القصة غريب لم يرو إلا بهذا الإسناد كما تبين، فهو من الغرائب التي نقل الحافظ السيوطي في التدوين (١٨٢/٢): (أن الإمام أحمد بن حنبل قال لا تكتبوا هذه الأحاديث الغرائب: فإنها مناكير، وعامتها عن الضعفاء).

وبهذا يتبين أن القصة مُنكَرة، وبها مجهول العين كما بينا، وكذلك بها مَن لا يُعرف، ولذا فإنها منكرة لمخالفتها لما جاء في الصحيح من كيفية خروج رسول الله صلى الله عليه وسلم في الهجرة كما في الحديث المذي أخرجه الإمام البخاري في الحديث رقم (٣٩٠٥) من حديث عائشة أم المؤمنين رضى الله عنها.

وأسال الله سبحانه وتعالى أن يجعل قول الدكتور في ردّي عليه في ميزان حسناته؛ فمن أصلح لي خطأ فقد أهدى إليّ، والحقيقة بنت السنّ ولا المنصب.

هذا ما وفقني الله إليه، وهو وحده من وراء القصد. والحمد لله رب العالمين.

> محرم ۱۶۶۷ هـ- العدد ۲۶۹ السنة الخامسة والخمسون

المجال الأحاديث الأحاديث التحمار في بياق هميش الأحاديث التحمار

اعداد المالية على حشيش

«أكثر ما أتخوّف على أمتي من بعدي: رجل يتأول القرآن، يضعه على غير مواضعه».

الحديث لا يصح: أورده الإمام السيوطي في مخطوطة «درر البحارفي الأحاديث القصار» (٢/١٢) مكتبة الحرم النبوي «الحديث» رقم الخطوطة (٢١٣/١٧) وقال: «طس عن عمر». قلت: «طس» ترمز إلى «المعجم الأوسط للطيراني».

وهذا تخريج بغير تحقيق فيتوهم من لا دراية له بالصناعة الحديثية أن الحديث صحيح، وهو كما سنبين من التحقيق أنه حديث «موضوع».

نذكر القارئ الكريم بحد «الحديث الموضوع في عبارة جامعة مانعة قال الإمام السيوطي في «تدريب الراوي» (النوع ٢١)؛ قال: الموضوع هو الكذب المختلق المصنوع النسوب إلى النبي صلى الله عليه وسلم، وهو شرّ الضعيف، وأقبحه وتحرم روايته في أيّ معنى كان سواء في الأحكام والقصص والترغيب وغيرها إلا مقرونًا ببيان وضعه، وسنطبق هذا المصطلح على هذا الحديث من التخريج والتحقيق حتى يجد طالب العلم أيضًا دراسة لعلم الحديث التطبيقي».

#### أولا: التخريج:

الحديث أخرجه الأمام الحافظ الطبراني في المعجم الأوسط» (١٨٨٦) ح (١٨٨٦)، ط: مكتبة المعارف بالرياض قال: حدثنا أحمد، قال: حدثنا أحمد بن عبد الصمد، قال: حدثنا إسماعيل بن قيس الأنصاري، عن عبد الرحمن بن زيد بن أسلم، عن أبيه، عن جده، عن عمر بن الخطاب رضى الله عنه جده، عن عمر بن الخطاب رضى الله عنه

قال: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: «أكثر ما أتخوف على أمتي من بعدي... الحديث».

#### ثانيًا: التحقيق:

 ١- قال الحافظ الطبراني: «لا يروى هذا الحديث عن عمر إلا بهذا الإسناد تفرد به أحمد». اهـ. قال: فالحديث غريب، وعلته إسماعيل بن قيس الأنصاري.

٢- وقال الإمام الحافظ ابن حبان في «المجروحين» (١٢٧/١): إسماعيل بن قيس الأنصاري في حديثه من المناكير والمقلوبات التي يعرفها من ليس الحديث صناعته في بيانها. اهـ.

٣- قال الإمام الذهبي في «الميزان» (الميزان» (١٧٧/٢٤٥/١): إسماعيل بن قيس بن سعد بن زيد بن ثابت الأنصاري أبو مصعب، قال البخاري والدارقطني: «منكر الحديث».

٤- قال الإمام البخاري في «الضعفاء الصغير» (١٨): «إسماعيل بن قيس بن سعد بن زيد بن ثابت أبو مضعب: منكر الحديث».

قلت: وهذا المصطلح له معناه؛ حيث قال الشيخ أحمد شاكر في شرح اختصار علوم الحديث: ص٨٩، وكذلك قول البخاري: منكر الحديث، فإنه يريد به الكذابين. ففي «الميزان» للذهبي (٥/١): نقل ابن القطان: «أن البخاري قال: كل من قلت فيه "منكر الحديث"؛ لا تحل الرواية عنه». اهـ.

#### الاستنتاج:

من أقوال أئمة الجرح والتعديل نستنتج أن هذا الحديث: «موضوع».

محرم ١٤٤٧ هـ - العدد ٦٤٩ السنة الخامسة والخمسون

49

# عواطر حول الهجرة

الحمد لله، والصلاة والسلام على رسول الله، وبعد:

فإن الحديث عن الهجرة يطول، لكننا في حديثنا هذا سنقف وقفات ونشير إشارات سريعة. فالهجرة يُقصَد بها انتقال الرسول صلى الله عليه وسلم من مكة إلى المدينة، وهذه الهجرة كانت انتقالًا بالدعوة من أرض أغلقت أبوابها وقلوبها في وجه الدعوة الجديدة، فأراد النبي صلى الله عليه وسلم أن يبحث عن مجال جديد وأرض جديدة يغرس فيها نبت الدعوة الجديدة، ولم يكن ذلك من عند نفسه، وإنما هو عبد مأمور، فما كان له أن يخرج من مكة إلا بعد أن يأذن الله له.

> والهجرة حدث غيّر مجرى التاريخ؛ لأنه مع انتقال الرسيول صلى الله عليه وسلم إلى المدينة بدأ تأسيس المجتمع المسلم، ووضع اللبنات الأولى لقيام دولة الاسسلام، ولم يكن يتسنى له ذلك في مكة وهو بين كفار قريش، ولم يكن الرسسول صلى الله عليه وسلم بدعًا من الرسل، أي أنه ليس أول من هاجر من الأنبياء والمرسلين، ولكن سبقه غيره من إخوانه من الرسل، فالقرآن يُحدُثنا عن هجرة الخليل إبراهيم عليه السلام؛ حيث قال: «إني مُهَاجِرٌ إِلَىٰ رَبِّيٌّ إِنَّهُۥ هُوَ ٱلْعَزِيزُ الْكِيْنُ (العنكبوت: ٢١). وذلك بعد أن استضرغ كل

#### مداد الشيخ /إبراهيم حافظ رزق فرع منشأة البكاري

جهده في دعوة أبيه وقومه إلى الله عز وجل فخرج من بينهم بأمر الله يبحث عن مجال جديد لدعوة التوحيد.

والله تعالى يقول في المضرآن: « وَقَالَ ٱلَّذِينَ كَفَرُواْ لرُسُلهم لَنُخْرِجَنَّكُم مِنْ أَرْضِناً ۚ أَوْ لَتَعُودُكَ

> في مِلَتِنَا (ابراهیم: ۱۳)، فهذه سُنة الله

في مواجهة الكفار لرسلهم ق كل زمان مــن

لدن نوح عليه السلام وحتى خاتم الرسل نبينا محمد عليه الصالة والسالم: «لَنُخْرِجَنَّكُم مِنْ أَرْضِنَا أَوْ لَتَعُودُكَ فِي مِلْتِنَا، فالأرض أرضى الله لا أرضى الكفار، ولكنهم ينسبون ملكية

محرم ١٤٤٧ هـ- العدد ٦٤٩ السنة الخامسة والخمسون

الأرض لأنفسيهم، ، فما من نبي جاء قومه بدعوة التوحيد ونبذ ما كان عليه الآباء والأجداد من شرك ووثنية وعبادة لغير الله إلا كان التهديد بالإخراج وسيلة الباطل في مواجهة الحق كما قال قوم شعيب للسعيب عليه السيلام: المُحْرِّبُتُكُ يَشُبُّ وَالنِّنَ مَامُواً مِنْكُ مِن فَرَيْنَا أَوْ لَعُودُنَ فِي مِنْكُ الشهراف: ٨٨).

وانتبه أيها المسلم الكريم السي تعبير السقرآن: «أوُ لَتَعُودُنَّ فِي مِلْتَنَا»، فلم يقل القرآن أو لتعودُنَّ إلى ملتنا، فلا نبياء لم يكن أحد منهم فالأنبياء لم يكن أحد منهم على ملة قومه في عباداتهم لغير الله سبحانه وتعالى، معصومين من أن يسجدوا لغير الله أو أن يدعوا غير الله أو أن يتمسحوا بالأحجار والقبور فالله يحفظ أنبياءه أن يكونوا مع أقوامهم في دينهم الفاسد وعبادتهم الباطلة.

والله يُذكر نبيه محمدًا عليه الصلاة والسالام عليه الصلاة والسالام قالسالام قالسالام قالسالام قالت عندوا كالمتورض والمالام والمالام المالام والمالام والمالا

خِلْفَكَ إِلَّا قَلِيلًا» (الإسراء: ٧٦). ثم قال بعدها: « سُنَّةَ مَن قَدْ أَرْسَلْنَا قَبْلَكَ مِن زُسُلِنًا وَلَا تَحِدُ لِشُنَتِنَا عَوْمِلًا، (الاسراء: ۷۷)، فهذه سُنة الله أن أهل الباطل يخوفون أهل الحق بالإخراج من الأرض، كما قال قوم لوط: « أَخْرِجُوا عَالَ لُوطِ مِن قَرْيَيْكُم إِنَّهُم أَنَاسُ يَطْهَرُونَ » (النمل: ٥٦). فهؤلاء لا ينبغي أن يساكنونا في أرضنا لأنهم أناس يتطهرون، وكذلك هم أهل المجتمعات الفاسدة والمنحلة أخلاقيًا لا يريدون لأهل الطهر أن يعيشوا بينهم أو أن يساكنوهم أرضهم.

وقد علم رسول الله صلى الله عليه وسلم بأمر بخراجه من مكة منذ اليوم الأول لبدء الوحي حين أخذته زوجه خديجة رضي الله عنها إلى ابن عمها ورقة بن نوفل، وكان نصرانيًا يقرأ الكتاب الأول فقالت له: سمع منه قال: هذا الناموس الذي أنزله الله على موسى، يا ليتني أكون فيها جذعًا، ليتني أكون حيًا إذ يُخرجك قيماك. فقال رسول الله

صلى الله عليه وسلم: «أَوَمُخْرجيَّ هم؟» قال: نعم، لم يأتِ رجل قط بمثل ما جئت به إلا عُودِيَ. (صحيح البخاري: ٤٩٥٣).

وقد خرج صلى الله عليه وسلم بعد أن أعد العدة وأخذ في الأسبباب وبدل كل ما في وُسُعه، فاختار أبا بكر رضي الله عنه ليكون رفيقه في هجرته، واتفق مع من يدله على الطريق واختار من يُوصَل له الطعام والأخبار خلال وجوده في الغار.

ورغم كل هذه الاحتياطات وصل الكفار إلى فم الغار حتى قال أبو بكر رضي الله عنه: يا رسول الله لو أن أحدهم نظر إلى قدميه لأبصرنا. فقال صلى الله عليه وسلم: «يا أبا بكر، ما ظنك باثنين الله ثالثهما». صحيح البخاري (٢٣٨١).

وَأَيْتَدَهُ، بِجُنُودِ لَمْ تَرُوهَا وَجَعَلَ صَلِّمَةُ اللَّيْنِ وَجَعَلَ اللَّيْنِ وَحَلِمَةُ اللَّيْنِ وَحَلِمَةُ اللَّهِ عَنِينًا اللهُ عَزِينًا وَاللهُ وَلَهُ اللهُ وَلَهُ وَاللهُ وَلَهُ وَلِهُ وَاللهُ وَلَهُ وَلِهُ وَاللّهُ وَلِينًا وَاللّهُ وَلَهُ وَلَهُ وَلَهُ وَلَهُ وَلِهُ وَلِهُ وَاللّهُ وَلَهُ وَلَهُ وَلَهُ وَلَهُ وَلِهُ وَلّهُ وَلِهُ وَلِهُ وَلِهُ وَلِهُ وَلِهُ وَلِهُ وَلِهُ وَلِهُ وَلّهُ وَلِهُ وَلّهُ وَلِهُ وَلِهُ وَلِهُ وَلِهُ وَلِهُ وَلِهُ وَلِهُ وَلِهُ وَلّهُ وَلِهُ وَلِهُ وَلِهُ وَلِهُ وَلِهُ وَلِهُ وَلِهُ لِللّهُ وَلِهُ وَلِلْمُؤْلِولُوا لِلْمُؤْلِقُولُوا لِلْمُؤْلِولُوا لِلللّهُ وَلِهُ وَلِلْمُ وَلِهُ وَلِلْمُ وَلِهُ وَلِهُ لِلْمُؤْلِقُولُوا

هذا القول الكريم من سورة التوبة، وسورة التوبة سورة مدنية نزلت في السنة التاسعة من الهجرة، وقوله تعالى: «إلَّا تَنصُرُوهُ فَقَدْ نَصَرَهُ اللهِ لم ينزل بشأن الهجرة، ولكن لمَّا تخلُّف المنافقون عن الخروج مع رسول الله صلى الله عليه وسلم إلى غزوة تبوك -غزوة العسرة- قال الله لهم مهددًا إياهم: إلا تنصروا رسولنا صلى الله عليه وسلم، فقد نصرناه وهو وحيد ليس معه إلا صاحبه أبو بكر، فلم يترك ربُّ محمد -سىحانه وتعالى- محمدًا صلى الله عليه وسلم، فمهما تنصلتم وتخاذلتم عن نصرة نسنا صلى الله عليه وسلم فالله ناصره ومُظهر دينه.

كما أن هناك أمرًا آخرينبغي التنبيه إليه، وهو أن الهجرة لم تكن في بداية شهر الله المحرم كما يفهم كثير من الناس، والثابت أن الهجرة كانت كما في أصح الأقوال في

شهر ربيع الأول. وإنما اتخذ السلمون من شهر المحرم بداية للتأريخ الإسلامي في عهد أمير المؤمنين عمر بن الخطاب رضى الله عنه؛ حيث اتسعت رقعة الدولة الإسلامية، وكانت المكاتبات والمراسلات تأتى من عمر إلى عماله وولاته مؤرخة مثلا بشهر شعبان فلا يدري أهو شعبان من هذا العام أم من العام القادم، فاجتمع عمر بالصحابة رضى الله عنهم واتضقوا أن يكون بداية شهر الله المحرم هو التأريخ بالعام عند المسلمين لأن العرب كانوا يعدون ويتأهبون لذلك بعد عودتهم من حجهم وهو آخر أركان الإسلام.

أيها المسلم الكريم: هذا ما كان من أمر الهجرة الأولى، أما ما يتعلق بنا نحن فيصدق فيه قول النبي صلى الله عليه وسلم: «المسلم من سلم المسلمون من لسانه ويده، والمهاجر من هجر ما نهى الله عنه». أخرجه البخاري (١٠)،

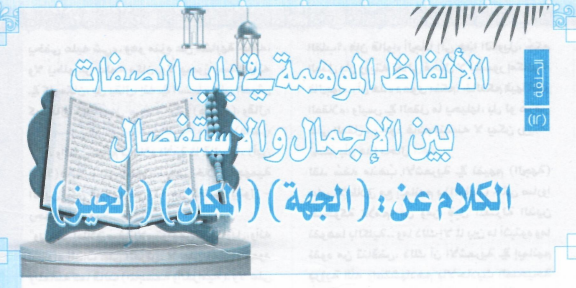
فأنت -أيها المسلم- مُطالَب أن تهجركل ما نهى الله عنه،

مُطالُب أن تهجر الشرك الى التوحيد، فالله يقول لنبيه: «وَالرُّحَرَ فَافَحُرَ» (المدثر؛ لنبيه: «وَالرُّحَرَ فَافَحُر» (المدثر؛ فأنت -أيها المسلم-مُطالَب أن تهجر الباطل إلى الحق، وأنت كذلك مُطالَب أن تنتقل من البدعة إلى أن تنتقل من البدعة إلى عليه النبي صلى الله عليه وسلم وأصحابه، وأنت كذلك -أيها المسلم- مُطالَب أن تهجر كل قبيح وأن تتمسك بكل ما هو طيب.

فالهجرة ليست قصة تُحكى مع بداية كل عام هجري، وانما هي أعظم حدث في تاريخ الإسلام فبعد الهجرة بين المهاجرين والأنصار، بين المهاجرين والأنصار، ولم يخلد الرسول صلى الله عليه وسلم وأصحابه بعد الهجرة إلى حياة الترف بداية لطريق طويل وصعب لتأسيس المجتمع المسلم وبناء الأمة المسلمة.

نسأل الله أن يردنا جميعًا إلى الإسسلام ردًا جميلًا، وأن يأخذ بأيدينا إلى ما فيه الخير والحق والعدل، والصلاة والسلام على رسول الله وآله وأصحابه أجمعين.

محرم ١٤٤٧ هـ - العدد ٦٤٩ السنة الخامسة والخمسون



الحمد للَّه، والصلاة والسلام على رسول اللَّه وعلى آله وصحبه ومن والاه. وبعد:

فعلى إثر ما سبق ذكره من كلام فقهاء المذاهب بشأن جواز القول بـ(الجهة) و(المكان) بلا كيف، لاستلزامهما إثبات (علوه تعالى وهوقيته ونزوله واستوائه على عرشه ورؤيته يوم القيامة). نَعْقُب ذلك بذكر المزيد من أقوال أثمة الفقه والحديث لنرد من خلال كلامهم على من ادعوا أن الله في كل مكان: أو أنه ليس في مكان، أو أنه تعالى يرى يوم القيامة لكن ليس من جهة.

١ - إجماع أهل السنة على أن الله تعالى مستو على عرشه :

لا أنه ليس في مكان، ولا أنه في كل مكان، ولا أنه يرى يوم القيامة لا من جهة، ونتخير من ذلك – ومن غير مَن سبق أن ذكرنا كلامهم –:

=ما نقله الإمام البخاري ت٢٥٦ في خلق أفعال العباد (٤٨) عن يزيد بن هارون من تحذير من الجهمية، ومن قوله: "من زعم أن الرحمن على العرش استوى على خلاف ما يَقِرُ في قلوب العامة فهو جهمى".

وقول زكريا الساجي ت٣٠٧ فيما حكاه عنه ابن بطة في الإبانة الكبرى: "القول في السنة التي رأيت عليها أصحابنا أهل الحديث الذين لقيناهم أن الله تعالى على عرشه في سمائه، يقرب من خلقه كيف شاء".

المساد العليم الدسوقي الاستاد بعامعة الأزه

وما ذكره ابن عبد البر حافظ المغرب ت٤٦٣، قال في التمهيد ١٤٥٤ لما انتهى إلى شرح حديث النزول: هذا حديث صحيح لا يختلف أهل الحديث في صحته. وفيه دليل على أن الله في السماء على العرش فوق سبع سماوات كما قال الجماعة. وهو من حجتهم على المعتزلة والجهمية في قولهم: (إن الله في كل مكان وليس على العرش)، والدليل على صحة ما قاله أهل الحق في ذلك"، وطفق يسرد آي الاستواء والفوقية والعلو والعروج إليه، ثم أتبع ذلك بقوله: "وهذه الآيات كلها واضحات في إبطال قول المعتزلة..

ثم قال بعد أن ساق في ذلك كلام أبي عبيدة وأبي ربيعة الأعرابي، ورد شبهات من انتصر لتأويل الاستواء: "ومن الحجة أيضًا على أن الله على العرش فوق السماوات السبع: أن الموحدين أجمعين من العرب والعجم إذا كربهم أمر أو نزلت بهم شدة، رفعوا وجوههم إلى السماء يستغيثون ببهم، وهذا أشهر وأعرف عند الخاصة والعامة من أن يُحتاج إلى أكثر من حكايته، لأنه اضطرار لم يؤنبهم عليه أحد، ولا أنكره عليهم مسلم" اله. وما نص عليه الجيلاني ت ١٦٥ في كتابه (الغنية) وما نص عليه الجيلاني ت ١٦٥ في كتابه (الغنية)

محرم ١٤٤٧هـ - العدد ١٤٩ السنة الخامسة والخمسون

بخفي عليه شيء، وهو منزه عن مشابهة خلقه، ولا يخلو من علمه مكان، ولا يجوز وصفه بأنه في كل مكان، بل يقال: إنه في السماء على العرش كما قال: « الرَّحْنُ عَلَى الْعَرْشِ اَسْتَوَىٰ » (طه: ٥)، وقال: « إِلَيْهِ يَصْعَدُ ٱلْكَامِ ٱلطَّيْبُ وَٱلْعَمَلُ ٱلصَّنالِحُ بَرْفَعُهُ » (فاطر: ١٠)، والنبي حكم بإسلام الأمّة لما قال لها: (أين الله؟) فأشارت الى السماء"، بعنى خلافًا للجهمية الذين ساق كلامهم ص١١٤ من الغنية، يقول -رحمه الله -:

"وينبغي إطلاق صفة الاستواء من غير تأويل، وأنه استواء الذات على العرش، لا على معنى القعود والماسَّة كما قالت (المجسمة والكرامية)، ولا على معنى العلو والرفعة كما قالت (الأشعرية)، ولا على معنى الاستواء والغلبة كما قالت (المعتزلة)، لأن الشرع لم يرد بذلك، ولا نُقل عن أحد من الصحابة والتابعين من السلف الصالح من أصحاب الحديث ذلك.. وكونه سيحانه على العرش، مذكور في كل كتاب أنزل على كل نبى أرسل بلا كيف".. وكلام السلف وأئمة اهل السنة في ذلك أكثر من أن يحصى وحسبنا منه ما ذكرنا.

#### ٢ - وصف المعتزلة من رينفي الجهة، بأنه أضحوكة على الرغم من إنكارهم هم لها:

والحقأن (نفي الجهة)، مع (الإثبات والإيمان برؤية الله تعالى يوم القيامة) من عجائب المتكلمين، اذ يستحيل أن تكون ثمة رؤية بصرية بلا جهة؛ وذلك من مسلمات اللسان العربي، وبخاصة أن رؤية الله على وجه يباين ما للمخلوقين؛ إنما يأتي إكرامًا من الله لأهل الإيمان حيث آمنوا به في الدنيا ولم يروه، وقد جاء مضروبًا به المثل بما هو ظاهر للعبان ويطريق الاستفهام الذي يعني: الاقرار وقطع الشك باليقين.

"وأى بيان وقرينة فوق قوله صلى الله عليه وسلم: (ترون ربكم كما ترون الشمس في الظهيرة ليس دونها سحاب؟)، فهل مثل هذا - على حد قول ابن أبي العزية شرحه على الطحاوية ص١٥١ - مما يتعلق برؤية البصر؟، أو برؤية

القلب؟، فإن قالوا: ألحانا إلى هذا التأويل، حُكم العقل بأن رؤيته تعالى محال لا يُتصور إمكانها!، فالحواب: أن هذه دعوى منكم، خالفكم فيها أكثر العقلاء، وليس في العقل ما يحيلها، بل لو عُرض على العقل موجود قائم بنفسه لا يمكن رؤيته؛ لحكم بأن هذا محال"ا.هـ.

لقد سُفه مذهبُ الأشعرية في نفيهم (الجهة) على الإطلاق مع إيمانهم بـ(الرؤية) حتى صاروا أضحوكة للأمم؛ بل ومن قبل المعتزلة الذين نفوهما بالكلية.. وما ذلك إلا لما بين ما أثبتوه وما نفوه من تناقض، ذلك أن الأشعرية في إيمانهم برؤية الله واستشهادهم بالأحاديث الصحيحة والمتفق عليها بشأنها، غاب عنهم أنه لا يصح الإيمان برؤية الله يوم القيامة لأهل الجنة؛ لن يتأولها وينضى حقيقتها ولا يُسَلِّم لله ولا لرسوله بما ورد بحقها من نصوص صريحة واضحة، بل ويتدخل فيها بضهمه وفكره وعقله؛ إذ البدهي في مثل هذا: التسليم لما يقضى به العقل في فهم ما جاء عن الله وعن رسوله، وعدم التدخل في ذلك بالأفهام والأوهام والتأويلات الباطلة والتحريفات الضالة، وهذا شأن أهل الإسلام بخلاف غير السلمين، فإنهم تدخلوا فيما جاءهم عن الله وعن رسله فكان ان حرَّفوا الكلم عن مواضعه وكانوا ما بين مغضوب عليهم وما بين ضائين.

وفي شرحه للعقيدة الواسطية وتحت عنوان: (الفرق المنكرة للرؤية) يقول د. عبد الرحيم السلمى: "وقد ضل في موضوع (الرؤية) فرقتان: أما الفرقة الأولى: فهم المتزلة المحرومون، فقد قالوا: (إن الله لا يُرى يوم القيامة بالعين)، وأوَّلوا جميع الآيات وجميع الأحاديث الواردة في رؤية الله بـ (المعرفة) وأن المراد بهذه الآيات والأحاديث: (زيادة المعرفة والأكثار منها) وهو مشهور عن المعتزلة، والمعتزلة في الحقيقة لم يستدلوا بالأدلة الشرعية على إنكار رؤية الله، وإنما كان منطلقهم في الاستدلال على إنكار رؤية الله منطلق عقلي محض، فقالوا: (إذا كان الله يرى فمعنى هذا

> محرم ١٤٤٧ هـ - العدد ١٤٩ السنة الخامسة والخمسون

**Upload by: altawhedmag.com** 

أنه في جهة، ولا يكون في جهة إلا ما كان جسمًا منقسمًا)، وهذه الألفاظ لا بد أن يُستفصل عن معناها، فإذا كانت معان صحيحة قبلت، وإذا كانت معان باطلة ردت، وإذا كانت مشتملة على معنى صحيح ومعنى باطل؛ قبل الصحيح ورُدّ الباطل. وهذه الاصطلاحات متأخرة ظهرت بعد الاصطلاحات الشرعية، وأراد بها أصحابها أنواعًا من العقائد التي تشتمل على الحق والباطل، فهم مثلًا يقولون: (إن إثبات العلو لله، وإثبات رؤيته عز وجل يلزم منه أن يكون الله في جهة)، ونحن نقول: (ماذا تريدون من كلمة جهة؟ فاذا كنتم تريدون من كلمة جهة أن الله في جهة العلو، وأن المؤمنين يرونه يوم القيامة ولا يحيطون برؤيتهم له إحاطة تامة، كما قال تعالى: ﴿ لَا نُدُرِكُهُ ٱلْأَبْصَدُرُ وَهُوَ يُدْرِكُ ٱلْأَبْصَدِيّ (الأنعام: ١٠٣)، فهذا معنى حق أثبته الشرع، فلا عبرة بنفيكم، وإن كنتم تقصدون بالجهة: أن الله في جهة، يعني: أنه محصور في جهة فهذا معنى باطل لا نقول به، وانما نقول: إن الله تعالى في جهة العلو، وهو سبحانه يُرى يوم القيامة بالأبصار).

فلما رأى المعتزلة أن أهل السنة أصحاب عقيدة صحيحة، وأن منطلقهم النصوص؛ بدءوا يتلمسون في النصوص ما يحاولون أن يستدلوا به على إنكار الرؤية، وهذه طريقة أهل البدع، فأهل البدع يقررون العقيدة أولا كما يشاءون، ثم بعد ذلك يحاولون أن يأخذوا من النصوص ما يظنون أنه يوافق عقيدتهم ويستدلون بها، ويتركون الواضحات البينات، فجاءوا إلى قوله تعالى: ﴿ لَا تُدرِكُهُ ٱلْأَبْصُدُرُ وَهُوَ يُدُرِكُ ٱلْأَبْصِدِيُّ ، (الأنعام: ١٠٣)، فقالوا: (إن معناها: أنه لا يُرى)، وهذا كلام باطل؛ لأن الله تعالى في هذه الآية لم ينف الرؤية وإنما نفي الإدراك، والإدراك معناه: الإحاطة، ونحن لا نقول: إن الله نراه يوم القيامة ونحيط به، وانما نقول: نراه ولا نحيط به؛ كما فسرتموها ب(العلم)، فإن علمه لا يحاط به، كما قال تعالى: «وَلَا يُحِيطُونَ بِشَيْءٍ مِنْ عِلْمِهِ إِلَّا بِمَا شَاءً» (البقرة:

٧٥٥)، ومعنى هذا إذا: أننا لا نعرف الله، لأننا لا نحيط به علمًا، وهذا إلزام لهم، وإلا فالمعنى لا نحيط به علمًا، وهذا إلزام لهم، وإلا فالمعنى الصحيح لهذه الآية: أن الله تعالى نفى عن العباد أن يدركوه، فلا يمكن للعبد أن يدرك الله حتى مع نظره إليه، وقد قال شيخ الإسلام في التدمرية عند حديثه عن القدر المشترك بين صفات الله وصفات خلقه: أن الله يقول: «لا تدركه الأبصار وهو يدرك الأبصار»، فهذه الآية فيها إثبات للرؤية؛ لأنه قال: «لا تدركه الأبصار»؛ وهذا يدل على أنها تراه، فنفى الإدراك المتضمن لإثبات الرؤية، فيكون هذا دليلًا إضافيًا إلى تلك الأدلة التي تدل على رؤية الله يوم القيامة".

#### ٣-وصف أهل السنة وسلف الأمة

#### و الله من رينفي الجهة، بالتناقض: العنا على الم

ويستكمل د. السلمي فيقول: "الطائفة الثانية المنحرفة في باب الرؤية هم: الأشاعرة، والأشاعرة في كثير من الأحيان يأتون بشعارات يتفقون مع أهل السنة فيها، لكنهم عند التحقيق يختلفون عن منهج السلف، فهم يقولون مثلًا: (نحن نقول: بإثبات الرؤية، وأن الله يرى يوم القيامة، ويقررون هذا في مصنفاتهم بشكل واضح، ولكنهم يفسرونها برمزيد الانكشاف العلمي)، ومعنى هذا: أن الرؤية هي: (علم) عندهم، وهي: (مزيد معرفة بالله فقط)، وهذا (العلم) غير (الرؤية) كما هو معلوم؛ لأن الإنسان يمكن أن يعلم شيئًا ولا يراه بعينه، ونحن في الدنيا نعلم وجود الله ونعلم صفاته سبحانه ولم نره بأعيننا.

فهم عندما جاءوا إلى الرؤية في حديث: (إنكم سترون ربكم)؛ قالوا: هذا يعني: (ستعلمون ربكم)، فوافقوا المعتزلة في الحقيقة وخالفوهم في الشعار، فإذا سمعت أشعريًا يقول: (إننا نثبت رؤية الله)، فقل له: (هل تثبت رؤية الله بالعين؟)، فسيقول لك حينئذ: (إنه مزيد انكشاف)، وبعضهم كالغزالي في إحياء علوم الدين يقول: (إن الله يخلق في عين العبد رؤية له، وهو في الحقيقة لم ير الله)؛ وذلك لأنهم ينفون الجهة،

Upload by : altawhedmag.com

ويقولون: (الله عز وجل ليس في جهة)، ولهذا يقول العلماء عنهم: (من أثبت الرؤية ونفى الجهة فقد أضحك الناس على عقله)".

ويستطرد دالسلمي قائلًا: "والأشاعرة لا يقولون إن الله في السماء، وإنما يقولون: (هو في كل مكان)، أو يقولون: (لا خارج العالم ولا أو يقولون: (لا خارج العالم ولا داخله، ولا في العلو)، فكيف يُرى من كانت هذه صفته؟ (العهذا لما جاءوا إلى الرؤية قالوا: (إن الرؤية معناها مزيد انكشاف علمي)، أو يقولون كما قال الغزالي: (إن الله يخلق في نظر العبد شيئًا من مخلوقاته تسمى الرؤية)، وهذه طريقة عجيبة في التعامل مع النصوص، وهذا لا شك أنه باطل؛ فإن النصوص الشرعية أثبتت لا شك أنه باطل؛ فإن النصوص الشرعية أثبتت التي هي عين الإنسان، وليس في هذا إحاطة ولا إدراك أبدًا، فهؤلاء محجوبون محرومون يموت الواحد منهم وهو لا يعتقد أنه يرى الله فهم في أشد الحرمان والعياذ بالله".

يقول ابن أبي العز - في معنى قول الطحاوي-:
(ولا يصح الإيمان بالرؤية لأهل دار السلام
لمن اعتبرها منهم بوهم أو تأولها بفهم) - "أي:
توهُم أن الله يُرى على صفة كذا، فيتوهم
تشبيهًا، ثم بعد هذا التوهُم، إن أثبت ما توهمه
من الوصف؛ فهو: مُشبه، وإن نفى الرؤية من
أصلها لأجل ذلك التوهم؛ فهو: جاحد معطل،
بن الواجب دفع ذلك الوهم وحده، ولا يعمُ
بنفيه الحق والباطل، فينفيهما ردًا على من
أثبت الباطل، بل الواجب رد الباطل واثبات

والى هذا المعنى أشار الشيخ بقوله: (ومن لم يتوق النفي والتشبيه، زل ولم يصب التنزيه)؛ فإن هؤلاء المعتزلة يزعمون أنهم ينزهون الله بهذا النفي(، وهل يكون التنزيه بنفي صفة الكمال؟ فإن نَفْيَ الرؤية ليس بصفة كمال، إذ المعدوم لا يرى، وإنما الكمال في إثبات الرؤية ونفي إدراك الرائي له إدراك إحاطة، كما في

العلّم، فإن نفي العلم به ليس بكمال، وإنما الكمال في إثبات العلم ونفي الإحاطة به علمًا، فهو سبحانه لا يحاط به رؤية، كما لا يحاط به علمًا.

وقوله: (أو تأولها بفهم)؛ أي: ادعى أنه فهم لها تأويلًا يخالف ظاهرها وما يفهمه كل عربي من معناها، فإنه قد صار اصطلاح المتأخرين في معنى التأويل: أنه صرف اللفظ عن ظاهره، وبهذا تسلط المحرفون على النصوص، وقالوا: نحن نتأول ما يخالف قولنا، فسموا التحريف: تأويلًا، تزيينًا له وزخرفة ليُقبل.. والعبرة للمعاني لا للألفاظ، فكم من باطل قد أقيم عليه دليل مزخرف عورض به دليل الحق، وكلامه - يعني: الإمام الطحاوي - هنا نظير وكلامه - يعني: الإمام الطحاوي - هنا نظير بأرائنا، ولا متوهمين بأهوائنا)، ثم أكد هذا المعنى بقوله: (إذ كان تأويل الرؤية - وتأويل كل معنى يضاف إلى الربوبية -: بترك التأويل ولزوم التسليم، وعليه دين المسلمين).

ومراده: ترك التأويلات الفاسدة المبتدعة، المخالفة لمذهب السلف، التي يدل الكتاب والسنة على فسادها، وترك القول على الله بلا علم.. فمن التأويلات الفاسدة، تأويل أدلة الرؤية، وأدلة العلو، وأنه لم يكلم موسى تكليمًا، ولم يتخذ إبراهيم خليلًا.. ثم قد صار لفظ التأويل مستعملًا في غير معناه الأصلي، فالتأويل في كتاب الله وسنة رسوله؛ هو الحقيقة التي يؤول إليها الكلام".

والحق أن متأخري الأشاعرة الذين أثبتوا الرؤية - بعد هذا الكلام المسلم به قديمًا وحديثًا - تناقضوا حين قالوا: (إنه لا في جهة)، وقولهم كما ذكر شيخ الإسلام في منهاج المسنة ٢/ ٢٥٢: "معلوم الفساد بضرورة العقل.. ولهذا يذكر الرازي أنه لا يقول بقولهم في مسألة الرؤية أحدٌ من طوائف المسلمين".

محرم ١٤٤٧ هـ- العدد ١٤٩٠ السنة الخامسة والخمسون



الحمد لله ، غَافِر الذَّنْبِ وَقَابِلِ التَّوْبِ شَدِيدِ الْعِقَابِ ذِي الطَّوْلِ لَا إِلَهَ إِلَّا هُوَ إِلَيْهِ الْمَصِيرُ، (غافر: ٣)، وأصلي وأسلم على خاتم المرسلين، وإمام المتقين، وسيد الأولين والآخرين سيدنا محمد، وآله وصحبه الغر الميامين، وبعد:

فإن الدنيا قصيرة أجلها، سريع انقضاؤها، وهي دار عمل وامتحان وابتلاء، فليست دار استقرار وبقاء ونعيم، ولذلك فإن الخلق فيها يتقلبون بين الخير والشر، وبين الرخاء والشدة، وبين الصحة والعافية، والسعادة والمرض، والوهن والحرّن، يتقلبون فيها بين المنشط والمكره، جعلها الله دار ابتلاء يبلو فيها العباد بالسراء والضراء فينظر ماذا يعملون ، وَنَبُلُوكُمْ بِالشّرُ وَالْخَيْرِ فِتْنَهُ وَإِلَيْنَا تُرْجَعُونَ ، (الأنبياء: ٣٥): فالعبد يتقلب في هذه الحيأة الدنيا بين أربعة أحوال لا بد له منها:

الأول: أمريجب عليه امتثاله وتنفيذه.

والثاني: نهي يجب عليه اجتنابه وتركه.

والثالث: قدر قدره الله يجري عليه لا محالة.

والرابع: نعمة يجب عليه شكر المنعم عليها. (انظر: عدة الصابرين وذخيرة الشاكرين، لابن قيم الجوزية (ص ١١٤)).

الدنيا قصيرة أجلها وهي دار عمل وامتحان وابتلاء، فليست دار استقرار وبقاء ونعيم، ولذلك فإن الخلق فيها يتقلبون بين الخير والشر

وَأَنْضُسِكُمْ وَلَتَسْمَعُنَّ

منَ الَّذِينَ أُوتُوا الْكِتَابَ منْ قَبْلُكُمْ وَمِنَ الَّذِينَ أَشْرَكُوا أَذَى كَثيرًا وَإِنْ تَصْبِرُوا وَتَتَّقُوا فَإِنَّ ذَلكَ من عَرْم الأمُور » (آل عمران: ۱۸۹)؛ فلیس أحد بمنأى عن الابتلاء، وإنما يُبتلى المرء على قدر دينه؛ فكلما كان في دينه صلابة زيد له في الابتلاء حتى يقبل على ربه ولا ذنب له، فعن سعد بن أبي وقاص . رضى الله عنه . قال:

قال صلى الله عليه وسلم: الأنبياء، ثم الأمثل فالأمثل، يُبتلى العبد على حسب دينه، فإن كان في دينه صلبًا،

«قلت: يا رسىول الله

صلى الله عليه وسلم: أي

الناس أشد بلاء؟

وإذا كانت هذه الأحوال الأربعة لا تضارق العبد، فالصبر لازم له إلى الممات: فيحتاج للصبر على فعل الطاعات

والاستدامة عليها، خاصة في أزمنة الغرية التى لا يجد فيها الأعوان.

ويحتاج للصبرعن المعاصى خاصة إذا كانت توافق الأهواء والغرائز، وسهل نيلها وذم تاركها، واستعلن العصاة بها، وعزّ من يتقيها، وأصبح المنكر في وسط العباد معروفا.

ويحتاج للصبرعلي الأقسدار والملمات التي لابد منها تمحيضا للعباد، قال تعالى: «وَلَنَبْلُونُكُمْ بِشَيْء منَ الخوف والجوع ونقص منَ الْأَمْوالِ وَالْأَنْفُسِ والشهرات وبشر الصابرين » (البقرة: ١٥٥)، وقال: « لَتُنْلُونَ فِي أَمْ وَالْكُمْ

اشتد بالاؤه، وإن كان في دينه رقة، ابتلي على حسب دينه، فما يبرح البلاء

بالعبد، حتى يتركه يمشى على الأرض، وما عليه من خطيئة». (أخرجه ابن ماجه (٤٠٢٣)، والترماذي (٢٥٦١)، والنسائي في الكبرى (٧٤٣٩)، وقال الترمذي: هذا حديث حسن صحيح).

وهذا النبي صلى الله عليه وسلم قد ناله من هذا الابتلاء الشيء الكثير في نفسه وماله وولده وصحبه؛ فصبر على تلك المات، فمن ذلك أنه اشتد عليه المرض في آخر أيام الدنيا وهو مُقبِل على الله، فعن عبد الله بن مسعود . رضي الله عنه . قال: «دخلت على رسول الله صلى الله عليه وسلم وهو

#### يحتاج الإنسان للصبر في شكر النعم بالقول والعمل

يُوعك، فقلت: يا رسول الله صلى الله عليه وسلم إنك لتوعك وعكًا شديدًا؟ قال صلى الله عليه وسيلم: أجيل، إني أوعبك كما يوعك رجلان منكم.

قلت: ذلك أن لك أجرين؟ قال صلى الله عليه وسلم: أجل، ذلك كذلك، ما من مسلم يُصيبه أذي، شوكة فما فوقها، إلا كفر الله بها سيئاته، كما تحط الشجرة ورقها» (أخرجه البخاري (۸۲۸)، ومسلم (۲۲۵۱) (03-1407)).

هي الدَّارُ دَارُ الْأَذَى وَالْقَدِّي وَدَارُ الْفَتَاءِ وَدَارُ الْغَيَرُ فَلُوْ نَلْتَهَا بِحَذَافِيرِهَا

لَتُ وَلَمْ تَقْض مِنْهَا الْوَطَرُ أيا مَنْ يُؤمِّلُ طُولَ الْخُلُود وَطُولُ الْخُلُودِ عَلَيْهِ ضَرَرُ إِذَا مَا كَبِرْتِ وَبَانَ الشِّبَابُ فَلَا خَيْرَ فِي الْعَيْشِ بَعُدُ الْكَبَرُ

ويحتاج الإنسان للصبر في شكر النعم بالقول والعمل: ولعل هذا

كثير من العباد سهلاً يسيرًا هو أصعب أنواع الصبر وأشبقها على النفسى؛ وذلك لأنه يوافق الغرائز والأهواء؛ فعن عبد الرحمن بن عوف . رضى الله عنه . قال: «ابتلينا مع رسول الله صلى الله عليه وسلم بالضراء فصبرنا، ثم ابتلينا بالسراء بعده فلم نصبر (أخرجه الترمذي (٢٤٦٤)، وقال: هذا حديث حسن).

أحدهما: يوافق هواه

وهو محتاج إلى الصبرفي

والآخر: يخالفه.

earles.

كل منهما.

النوع من الصبر وإن رآه فكل ما يلقى العبد في هذه الدار لا بخلو من نوعين:

والسيلامية والحياه والمسال وأنسواع المسلاذ المباحة، وهو أحوج شيء إلى الصبرفيها كما سبق. وأما النوع الآخر المخالف لغرضه وهواه: فكالمرض والابتلاء والضعة والفقر وأنواع المصائب التي تحل بالعباد، فهو أحوج شيء للصبر عليها كما سبق. فلو كانت الدنيا على الحال الأولى التي توافق هوى العباد وحدها وخلت من الأكدار لركنوا إليها واغتروا بها وحملهم ذلك على البطر والأشر والفرح المذموم الذي لا يحب الله أهله.

أما

النوع

الموافق

لغرضه:

فكالصحة

ولوكانت الدنيا على الحال الثانية التي تخالف هوى العياد وحدها لنضروا ويأسوا وقنطوا من رحمة الله.

السنة الخامسة والخمسون

تقلب الناسس بين هده الأغيار سُنة كونية تسير عليها الأمم والمجتمعات كما تجري على الأفراد. لكنها تسير بين هذا وذاك، «وَبَلَوْنَاهُمُ بِالْحُسْمِينَاتِ فِالْمُنْاتِ وَالشَّيْنَاتِ لَعَلَّهُمُ وَالشَّيْنَاتِ لَعَلَّهُمُ يَسْمِينَاتِ لَعَلَيْهُمُ يَسْمِينَاتِ لَعَلَيْكُمُ يَسْمِينَاتِ لَعِلْهُمُ يَسْمِينَاتِ لَعْلَيْكُمُ يَسْمِينَاتِ لَعْلَيْكُمُ يَسْمِينَاتِ لَعْلَهُمُ يَسْمِينَاتِ لَعْلَيْكُمُ يَسْمِينَاتِ لَعْلَيْكُمُ يَسْمِينَاتِ لَعْلَيْكُمُ يَسْمُ يَسْمِينَاتِ لَعْلَيْكُمُ يَسْمِينَاتِ لَعْلَيْكُمُ يَسْمِينَاتِ عَلَيْكُمُ لَعْلَيْكُمُ يَسْمُ يَسْمُ يَسْمِينَاتِ لَعْلَيْكُمُ يَسْمِينَاتِ لَعْلَيْكُمُ يَسْمُ يُسْمُ يَسْمُ يَاسُمُ يَسْمُ يَسْمُ يَسْمُ يَسْمُ يَسْمُ يَسْمُ يَسْمُ يَسْمُ يَس

وتقلبالناس بين هذه الأغيار سُنة كونية تسير عليها الأمم والمجتمعات كما تجري على الأفراد فحينًا يكون الدين ظاهرا ممكنا لأهله، قد بدل الله خوفهم أمنا وفقرهم وعوزهم وحاجتهم غنى ورغد ورخاء وأمنًا وطمأنينة لا يهابون عدوًا ولا يشتكون عوزًا وفقرًا؛ «وَعَدَ الله الَّذينَ آمشوا مشكم وعملوا الصالحات ليستخلفنهم في الأرض كما استُخلف الَّذِينَ مِنْ قَبْلَهُمْ وَلَيُمَكُّنَنَّ لَهُمْ دينَهُمُ الَّذِي ارْتَضَي لَهُمْ وَلَيُبَدُلُنُهُمْ مَنْ بَعُد خَوْفَهُمْ أَمْنَا يَغْبُدُونَني لَا يُشْرِكُونَ بِي شَيْئًا وَمَنْ كَفَرَ بِعُدَ دُلِكَ فَأُولَٰئِكَ هُمُ الْفَاسِقُونَ » (النور: ٥٥)

وحينًا آخر تكون تجري على الأمم والمجتمعات الأغيار، فيبتليهم الله تعالى بالضراء كما ابتلاهم بالسراء، فيطمع عدوهم فيما في أيديهم ويحسدهم على ما معهم؛ فيكيدهم ويسعى لاستئصال شأفتهم وأخذ أموالهم، فتجري في الكون سُنة التدافع التي جعلها الله تعالى بين الإيمان والكفر، والعدل والظلم، والخير والشر، «وَلَـوُلا دَفِعُ اللَّهِ النَّاسَ بَغْضُهُمْ بِيَغْضِ لَفَسَدُت الْأَرْضُ وَلَكِنَّ اللَّهُ دُو فَضُل عَلَى الْعَالَينَ» (البقرة: .(401).

وحينًا آخر تجري على الأمم والمجتمعات الأغيار إذا بدلوا وغيروا وخرجوا عـن مـراد الله فيهم،

فيستشري فيهم الظلم بدلاً من العدل، ويظهر فيهم الترف وكفر

النعم، ويستركون أمر ريهم في الأمر بالمعروف والنهى عن المنكر، ويضشو فيهم الربا والزنا وأكل أموال الناس بالباطل، ويستبدلون ولاية أهل الإسلام بولاية غيرهم، ويظهرفيهم المنافقون...، فيأخذهم الله بالسراء والضراء لعلهم يرجعون إلى ربهم؛ «ظَهَرَ الْفُسَادُ هِ الْبَرُ وَالْبَحْرِيمَا كَسَبَتُ أيدى النّاس ليُديقَهُمْ بَغْضُ الَّذِي عَملُوا لَعَلَّهُمْ يَرْجِعُونَ» (الروم: ٤١). فإن هم قست قلوبهم وغلظت طباعهم ومضوا في عتوهم بدُل الله أمنهم خوفا ورغدهم وغناهم فقرًا وعوزًا، لا يأمنون على أنفسهم ولا أموالهم ولا ذراريهم،

النصر والتأييد الكامل إنما هو لأهل الإيمان الكامل فمن نقص إيمانه! نقص نصيبه من النصر والتأبيد.

الإسسالام وأهله، وأذل فيه الكفر وأهله؟ ١ فضرب على منكبيه،

ثم قال: ثكلتك أمك يا جبير بن نفير، ما أهون الخلق على الله إذا تركوا أمره، بينا هي أمة قاهرة ظاهرة على الناس، لهم الملك حتى تركوا أمر الله، فصاروا إلى ما تری» (أخرجه سعید بن منصور في سننه ( ( , ۲۲۲ ) ).

«وَلُوْ أَنَّ أَهُلَ الْقُرَى آمَنُوا واتهنوا لفتحنا عليهم بَسرَكَات مسنَ السَّسمَاء وَالْأَرْضِي وَلَكِنْ كَذَّبُوا فأخذناهم بماكانوا يُكسبُونَ (الأعسراف:

نسأل الله أن يردنا إليه ردًا جميلاً، وأن يمكن لنا دينًا الذي ارتضى لنا، وأن يبدلنا من بعد خوفنا أمنا

والحمد لله رب العالمين.

العبد بمصيبة في نفسه أو ماله، أو بإدالة عدوه عليه، فإنما هي بذنوبه؛ إما بترك واجب، أو فعل محرم، وهو من نقص المانه»

وهذه سنة الله تجري في سائر الأمم، وهذا صاحب رسول الله صلى الله عليه وسلم أبو الدرداء . رضي الله عنه . يقرر ذلك، فعن عبد الرحمن بن جبير بن نفير، عن أبيه، قال: «لما فتحت مدائن قبرص، وقع الناس يقتسمون السبي، ويضرقون بينهم، ويبكي بعضهم على بعض.

فتنحى أبو الدرداء، ثم احتبى بحمائل سيفه، فجعل يبكي.

فأتاه جبيربن نفير، فقال: ما يبكيك يا أبا الدرداء؟!

أتبكى فيوم أعزالله فيه

عدوهم وتسلط على مقدراتهم، وتركهم الله لأنفسهم؛ «وَلْقَدْ أرْسَلْنَا إِلَى أَمَم مِنْ قَبْلِكَ فَأَخَذُنَاهُمْ بالباساء والضراء لْعَلَّهُمْ يَتَضَرَّعُونَ (٤٢) فَلُولًا إِذْ جِاءَهُمْ بَأْسُنَا تضرعوا ولكن قست قَلُوبُهُمْ وَزَيِّنَ لَهُمُ الشَّيْطَانُ مَا كَانُوا يَعْمَلُونَ (٤٣) فَلُمَّا نَسُوا مَا ذَكْرُوا بِهِ فَتَحْنَا عَلَيْهِمْ أَبْوَابَ كُلَ

شَيْءِ حَتَّى إِذَا فَرِحُوا بِمَا

أوتوا أخذناهم بغتة فاذا

هُمْ مُبْلسُونَ ، (الأنعام: ٤٢

.( 2 2 -

قدظهرعليهم

فإن الله عز وجل إنما يؤيد بنصره أهل الإيمان، قال ابن قيم الجوزية في إغاثة اللهفان من مصايد الشيطان (۱۸۲/۲): «النصر والتأييد الكامل إنما هو لأهل الابمان الكامل.

فمن نقص إيمانه؛ نقص نصيبه من النصر والتأييد.

ولهذا إذا أصيب

#### لله تعالى الإصرار على التزام أمر

الحمد لله، والصلاة والسلام على رسول الله، وبعد:

فلقد أرسل الله تعالى رسولنا محمدًا -صلى الله عليه وسلم- بالهدى ودين الحق ليُظهره على الدين كله. وأوحى إليه كما أوحى إلى نوح والنبيين من بعده، وأمره الله عز وجل بإقامة دينه والاستقامة على أمره، فقال جل وعلا: " فَأَسْنَقِمْ كُمَّا أُمِرْتَ وَمَن تَابَ مَعَكَ وَلَا تَطَّعَوَّ إِنَّهُ بِمَا تَعْمَلُونَ صِيرٌ " (هود: ١١٢).

ولقد كان رسول الله -صلى الله عليه وسلم- غايةً وقمةً وأمَّةً في الامتثال لشرع الله تعالى مهما تردد في النفس من حَرَج عند أكابر أصحابِه، وإنما كان منهجِه الصارم؛ سمعنا وأطعنا. وهذا ما سنراه في كافة مواقفه -صلى الله عليه وسلم-.

#### قصة المرأة المجادلة:

المرأة المجادلة خولة بنت ثعلبة رضى الله عنها، حدثت لها مشكلة طالاق مع زوجها أوس بن الصامت رضي الله عنه، وكانت هي وهو فقيرين أشد الفقر، ولم يكن لها عائل يعولها بعد هذا الزوج، فلما جاءت إلى النبي -صلى الله عليه وسلم- تشكو له ظهار زوجها لها، أخبرها النبي بأنها طالق وحَرُمَت على زوجها، فظلت تلح وتجادل وتحاور، والنبي -صلى الله عليه وسلم- ليس لديه وحي جديد يعالج حالتها غير أنها طالق، فالتزم صلى الله عليه وسلم بما يعلمه من شرع ربه في هذه القضية، ومع أنه بالمؤمنين رءوف رحيم، وعزيز عليه ما يُعنتهم ويؤلهم، فلم تأخذه سجيته هذه وعاطفته أن يغير مدلول النص والشرع.

فما أشد التزامك يا أول المؤمنين يا سيد الثقلين! ولننظر إلى الحوار كاملا.

قال الإمام القرطبي رحمه الله في تفسيره: قَالَ ابْنُ عَبَّاسٍ: خَوْلَةَ بِنْتُ خَوَيْلِدِ الْخَزْرَجِيَّةَ، كَانَتْ تَحْتُ أَوْسِي بِبْنِ الصَّامَتِ أَخُو عُبِادَةً بُنَ الصَّامِتِ، وَكَانَتْ حَسَنَةَ الْجِسْمِ، أَرَادُهَا يُومًا لِلْجَمَاعِ فَأَبْتُ، فغضب عليها- قال عُرُوة؛ وكانَ امْراْ بِهُ لَمُ (بعض

#### اصداد الله الرحمن

جِنون)؛ فأصابَهُ بعض لمه فقال لها: أنت عَلَى كَظَهْر أمِّي. وَكَانَ الْإِيلاءُ وَالطَّهَارُ مِنَ الطَّلاقِ فِي الْجِاهِليَّةُ، فَسَأَلْتَ النَّبِيُّ -صلى اللَّهِ عليه وسلم- فقال لها: حَرُمْتَ عَلَيْهُ، فَقَالَتْ: وَاللَّه مَا ذَكَرَ طَلَاقًا، ثُمَّ قَالَتْ: أشكو إلى الله فاقتي ووحدتي ووحشتي وفراق زُوْجِي وَابْنَ عُمِّي وَقَدُ نَفَضْتُ لَهُ بَطْنِي، (تَعني: أنها أنجبت كل ما في بطنها من الولد)؛ فقال -صلى اللَّه عليه وسلم-؛ حَرُمْت عَلَيْه، فَمَا زالت تراجعه ويراجعها حتى نزلت عليه الآية.

وَرُوى الْحسَنُ: أَنْهَا قَالَتْ: يَا رَسُولَ اللّه { قَدْ نَسَخَ اللّه سُنِنَ الْجِاهِليَّة وَإِنَّ زُوْجِي ظَاهَرَ مني، فَقَالَ رَسُولَ اللَّه -صلى اللَّه عليه وسلِّم-: " ما أوحى إلي في هذا شيء، فقالت: يَا رَسُولَ اللَّه، أوحيَ إِلَيْكَ فِي كُلُّ شيء وطوي عَنْكَ هَذَا؟! فقال: هُو مَا قُلْتُ لِكُ" فَقَالَتْ: إلى اللَّهِ أَشْكُو لَا إلى رسوله. فَأَنْزَلَ اللَّهُ تَعَالَى: "قَدُ سُمِعَ اللَّهِ قُولِ الْتَي تَجادِلُكَ فِي زُوْجِها وَتَشْتَكِي إلَى الله" الآية. (تفسير القرطبي (٢٧٠/١٧).

وفخ رواية عند الطبري تفيد طول مكثها عند زوجها وضيق الحال بينهما. قالت: "يا رسول الله؛ إن أوسًا

REFERENCE AND A STREET

27

قُلْتُ لَمُمْ إِلَّا مَا آَمْزَتَنِي بِدِءِ" (المائدة: ١١٧).

تصعيع التي - صلى الله عليه وسلم - الغطا مها كان ضياً ا عَن البَرَاءِ بُن عَازِب رضي اللَّه عنه قَالَ: قَالَ لي النَّبِيُّ - صلى اللَّه عَليه وسلم - : "إِذَا أَتَيْتَ مَضْجَعَكَ، فَتَوَضَّا أُوْفُوءَ كَلَّ الشَّهُمَّ أَشُلَمْتُ وَجُهي إِلَيْكَ، وَفَوْضَتُ أَمْري إلَيْكَ، وَفَوْضَتُ أَمْري إلَيْكَ، وَفَوْضَتُ أَمْري إلَيْكَ، وَأَرْجُلُهُ إِلَيْكَ، وَفَوْضَتُ أَمْري إلَيْكَ، وَفَرَهْبَةَ إِلَيْكَ، وَفَوْضَتُ أَمْري إلَيْكَ، وَفَرَهْبَةَ إلَيْكَ، وَفَوْضَتُ أَمْري إلَيْكَ، وَفَرَهْبَةَ إلَيْكَ، فَأَدْرُ يُنَّ مَنْجَا مِنْكَ إلَّا إلَيْكَ، اللَّهُمَ آمَنْتُ بكتَابِكَ النَّدي أَذَرْتُتَ، فَإِنْ مُتَ مَنْ لَيْلَتَكَ، قَانْتَ عَلَى وَبَنِيلِكَ النَّذي أَرْسُلْتَ، فَإِنْ مُتَ مَنْ لَيْلَتَكَ، قَانْتَ عَلَى عَلَى النَّهُ عَلَى النَّهُ عَلَى النَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَليه وسلم - فَلَمُّ اللَّهُ عَليه قَالَ: « لاَ هَالَتُ فَرَدُونَهُا وَلَسُولِكَ، قَالَ: « لاَ اللَّهُ عَليه وسلم - فَلَمُّ اللَّهُ عَليه قَالَ: « لاَ اللَّهُ عَليه وسلم - فَلَمُّ اللَّهُ عَليه قَالَ: « لاَ اللَّهُ عَليه وسلم - فَلَمُّ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَليه وسلم - فَلَمُّ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَليه وسلم - فَلَمُّ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَيْهُ اللَهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَهُ عَلَى اللَهُ عَلَى اللَهُ عَلَى اللَهُ عَلَى اللَهُ

وهنا يظهر أيضًا تمسُّك النبي -صلى الله عليه وسلم- بالوحي لا يُغيُّره ولو في كلمة واحدة، لأن ما ينطق به ما هو إلا وحي يوحى إليه من ربه تبارك وتعالى.

قال ابن بطال رحمه الله تعالى: قوله -صلى الله عليه وسلم-: "ونبيك الذي أرسلت" حجة لمن قال: إنه لا يجوز نقل حديث النبي -صلى الله عليه وسلم- على المعنى دون اللفظ، وهو قول ابن سيرين، ومالك وجماعة من أصحاب الحديث. وقال المهلب: إنما لم تبدل ألفاظه -صلى الله عليه وسلم- لأنها ينابيع الحكمة، وجوامع الكلام، فلو جُوِّز أن يُعبر عن كلامه بكلام غيره سقطت فائدة النهاية في البلاغة التي أعطيها -صلى الله عليه وسلم-. (شرح صحيح البخاري لابن بطال ١/ ٣٦٥).

وقال ابن حجر رحمه الله: "وَأُولَى مَا قَيلَ فِي الْحِكْمَةَ فَي رَدُه -صلى الله عليه وسلم- عَلَى مَنْ قَالَ لفظ الْرُسُولَ بَدَل النَّبِيّ: أَنَّ أَلْفَاظُ الْأَذْكَار تَوْقيفِيَةٌ وَلَهَا خَصَائصُ وَأَشْرَارُ لَا يَدْخُلُها الْقَيَاسُ، فَتَجَبُ الْكَافَظَةُ عَلَى اللَّفْظ الَّذِي وَرَدَتْ بِه. وَهَذَا اخْتَيَارُ النَّارِيّ، قَالَ الْقَيَاسُ، فَاتَجَبُ الْكَاوِرَةِ عَلَى اللَّفْظ اللَّوْادِ اللَّارِيّ، قَالَ الْقَيْافُ الْحَرَوفِ، وَلَعَلَهُ الْحُرُوفِ، وَلَعَلَهُ بِحُرُوفِه، وَلَعَلَهُ الْجَرَاءُ بَتلُكَ الْحُرُوف، وَلَعَلَهُ أَوْحَى اللَّهُ بِهَذِه الْكَلَمَاتِ فَيْتَعَيَّنُ أَدَاوُهَا بِحُرُوفِهِ، (فتح الباري لاَبن حجر ١١/١/١).

وهذا ما التزمه النبي -صلى الله عليه وسلم- في عدم تغيير لفظ واحد في النص ولو جيء بمرادفه. قال الشوكاني رحمه الله تعالى: وَهَذَا مُسَلَّمٌ فَيُ التَّعَيَّد بِالْأَلْفَاظِ لأَنَ الْعُدُولَ إِلَى لَفُظَ آخَرَ

ظاهَر مني، وإنَّا إن افترقنا هلكنا، وقد نثرت بطني منه، وقد مُث صحبته، فهي تشكو ذلك كي".

ولشدة فقر هذه المرأة وفقر زوجها: "خرجَت الله الله جارة لها، فاستعارت ثيابها، فأتت رسول الله -صلى الله عليه وسلم- حتى جلست بين يديه، فذكرت له أمرها، فما برحت حتى نزل الوحي على رسول الله -صلى الله عليه وسلم-، ونزلت الكفارة فقالت هي عن زوجها: لا يقدر على ذلك، فقال -صلى الله عليه وسلم-؛ إنّا سنعينه على ذلك بفرق من تمر، قالت: وأنا أعينه بفرق آخر، فأطعم ستين مسكيناً "انتهى.

وفي تفسير عبد الرزاق يظهر إصرار النبي -صلى الله عليه وسلم- على الالتزام بما أوحي إليه لا يتجاوزه قدر أنملة، فقد ذكر عبد الرزاق عَنْ عَكْرَمَةَ أَنَّ الرَّجُلُ قَالَ: وَاللَّه يَا نَبِيَ اللَّه مَا أَجِدُ رَقَبَةً، فَقَالَ النَّبِيُ -صلى الله عليه وسلم-: «مَا أَنَا بِزَائدكَ». (يعني ما عندي البديل الزائد عما قلت بزائدكَ) فَأَنْزَلَ الله: « مَن لَمْ عَدْ فَصِامُ شَمَّيْنِ مُتَابِعْتِي مِن مَا أَنَا فَي الله عَلَيْهُ وَاللّه يَا نَبِي اللّه؛ مَا أَنَا عَلْمُ الله وَاللّه يَا نَبِي اللّه؛ مَا أَلُو بَالله وَاللّه يَا نَبِي اللّه؛ مَا أَلُه الله الله عليه وسلم-: " مَا أَنَا بِزَائدكَ فَنْزَلْتُ". « مَن لَا بِزَائدكَ فَنْزَلْتُ". « مَن لَا الله عليه وسلم-: " مَا أَنَا بِزَائدكَ فَنْزَلْتُ". « مَن لَا الله عليه وسلم-: " مَا أَنَا بِزَائدكَ فَنْزَلْتُ". « مَن لَا

والناظر فيما تقدم يرى إصرار النبي -صلى الله عليه وسلم- على الوقوف على ما أوحي إليه دونما تزحزح عنه رغم صعوبة ما يرى من أحوال أصحابه. فقوله -صلى الله عليه وسلم- لها مكررًا: "حَرُمُت عَلَيْه، ما أُوحى إلي في هذا شيء، هُو مَا قُلْتُ لُكَ"، وقولُه لزوجها أيضًا: "مَا أَنَا بِزَائِدُكَ، مَا أَنَا بِزَائِدُكَ"، يدل على تمسكه الشديد بنصوص الوحي مهما اشتد الأمر وعَظُمَ الخَطْب. إن النبي -صلى الله عليه وسلم- يحقق في ذلك أمر الله تعالى له؛ وهو أمر يشمل الأمة جميعًا، وذلك قوله جل وعلا: " فَأَسْتَنِمْ كُمّا أُمِرْتَ وَسَ تَالَى مُمَكَ "(هود: ١١٢). ومِثْلُه قول الله تعالى عن عيسى عليه الصلاة والسلام كما حكى القرآن الكريم: " مَا عليه الصلاة والسلام كما حكى القرآن الكريم: " مَا

محرم ١٤٤٧ هـ - العدد ٦٤٩ السنة الخامسة والخمسون

لَا يَتَحَقَّقُ مُعَهُ الامْتَثَالُ. (نيل الأوطار ٢/ ٣٥٧). ومما سبق يتبين أن رسول الله -صلى الله عليه وسلم- ما أصر على تعديل لفظ الرسول إلى لفظ النبي من تلقاء نفسه، لأنه كما قال عنه ربه عز وجل: "وَمَا يَطِقُ عَنِ الْمُونَّ (الله مُو إِلَّا رَحَّ يُونِيَ " (النجم: ٣٠٤).

#### قصة أية الملاعنة

عَن ابْن عَبَّاس رضي الله عنهما أنْ هلال بْنَ أُمَيَّة رضى الله عنه قدف امرأته عند النبي -صلى اللَّه عليه وسلم- بشريكَ بُن سَحُمَاءَ، فَقَالَ النَّبِيُّ -صلى الله عليه وسلم- لهلال: «النيّنة أوْ حَدْ فِيْ ظَهْرِكَ، فقال: يَا رَسُولَ اللَّه، إذا رَأَى أَحَدُنا عَلَى امْرَأْتُه رَجُلًا؛ يَنْطَلَقَ يَلْتُمسُ الْبَيِّنَةَ؟ فَجَعَلِ النَّبِيُّ -صلى الله عليه وسلم- يَقُولُ: «الْبَيِّنَةُ وَالْا حُدُّ في ظهرك،؛ فقال هلال: والذي بعثك بالحق إني لصادق، فلينزلن الله مَا يُنرِي ظهري من الحد، فَنُزُلُ جِبْرِيلُ وَأَنْزُلُ عَلَيْهِ: ﴿ وَٱلَّذِينَ رَمُونَ أَزُوجُهُمْ ﴾ (النور: ٦) فَقَرَأ حَتَّى بَلغَ: ﴿إِن كَانَ مِنَ ٱلصَّادِقِينَ ﴾ (النور: ٩)، فَانْصَرَفَ النَّبِيُّ -صلى الله عليه وسلم- فَأَرْسَلَ إِلَيْهَا، فَجَاءَ هَلالُ فَشِهِدَ، وَالنَّبِيُّ -صلى الله عليه وسلم- يَقُول: «إِنَّ اللَّه يَعْلَمُ أَنَّ أَحَدُكُمَا كَاذَبُّ، فَهَلَ منْكُمَا تَائِبُ؟، ثُمُّ قَامَتُ فَشَهِدَتْ، فَلَمَّا كَانْتُ عِنْدُ الخامسة وقفوها، وقالوا: إنها مُوجِبَة، قال ابْنَ عَبَّاسِ: فَتَلَكَأَتْ وَنَكَصَتْ، حَتَّى ظُنَنَّا أَنَّهَا تَرْجِعُ، ثُمَّ قَالَتُ: لا أَفْضُحُ قَوْمي سَائرَ الْيَوْم، فَمَضَتُ، فَقَالَ النبيُّ -صلى الله عليه وسلم-: «أَبْصِرُوهَا، فإنْ جَاءُتُ بِهِ أَكْحَلُ الْعَيْنَيْنِ، سَابِغُ الْأَلْيَتَيْنِ، خَدَلْجُ السَّاقِينَ، فَهُوَ لشريك بْنِ سَحْمَاءَ»، فجَاءَت به كذلك، فقال النبيُّ وصلى الله عليه وسلم-: «لولا مَا مَضَى مِنْ كَتَابِ اللَّهِ لَكَانَ لِي وَلَهَا شَأَنَّ ، (صحيح البخاري ح٤٧٤٧).

وفي تكرار قول النبي -صلى الله عليه وسلم-لهلال رضي الله عنه: «البَيْنَة أَوْ حَدُّ فِي ظَهْرِكَ»؛ التزام بما عليه الشرع حتى تلك اللحظة، مع أن هلالا قال كلامًا منطقيًّا عقليًا جدًّا، قَالَ: يَا رَسُولَ الله، إِذَا رَأَى أَحَدُنَا عَلَى امْرَأَتِه رَجُلا يَنْطَلقُ يَلْتَمِسُ البَيْنَة؟ والنبي -صلى الله عليه وسلم-نفسه يفهم كلام هلال ومنطقه، لكن الذي يلتزم

به النبي -صلى الله عليه وسلمأكثر أنه لا اجتهاد مع النص، ولا
يغلب العقلُ النقلَ، ولا يُقدَّم عليه،
ولا يُضرَب لله الأمثال، إنما روح النصوص
في الامتثال. فأنزل الله ما يوافق منطق هلال
حيث قال للنبي -صلى الله عليه وسلم-: وَالَّذِي
بَعَثُكَ بِالْحَقُ إِنِي لَصَادِقٌ، فَلَيْنُزلَنَّ الله مَا يُبَرِّئُ
ظَهْري مِنَ الْحَدُ. فلما نزلت آية اللعان دار النبي
صلى الله عليه وسلم- مع الحق حيث دار، وسار
مع النص حيث سار. فأقام الملاعنة بين الزوجين
وأجرى جميع أحكامها.

ومما يُظهر بوضوح أكثر التزام النبي -صلى الله عليه وسلم- للنص وعدم العدول عنه مثقال ذرة؛ أن المرأة زوجة هلال لمّا كانت عند الخامسة وقَفُوهَا، وَقَالُوا؛ إنّها مُوجِبَة، وتَلكَّأتُ وَنكَصَتُ، حَتَى ظَنوا أَنّها تَرْجِعُ، ثُمّ قَالَتُ؛ لاَ أَفْضَحُ قَوْمي سَائرَ اليَوْم، وكل هذا من شواهد ثبوت التهمة، ومع ذلك مضى النبي -صلى الله عليه وسلم- معها النبي -صلى الله عليه وسلم- معها النبي -صلى الله عليه وسلم- قال لأصحابه: وأيُصرُوهَا، فإنْ جَاءَتْ بِه أَكُحَلَ الْعَيْنَيْن، سَابِغَ الْأَلْيَتَيْن، خَدَلَّجَ السَّاقَيْن، فهُو لشريك بَن الله عليه وسلم عليه الله عليه وسلم النبي النبي سَابغ المُحَمَاء»، فَجَاءَتْ بِه كَذَلكَ. ومع هذا فإن النبيق صلى الله عليه وسلم- لم يزل مِرتبطًا بالنص فقال: «لَوْلاً مَا مَضَى مِنْ كَتَابِ الله لَكَانَ لِي وَلَها شَأَنٌ»، هُوَالَ الله لَكَانَ لِي وَلَها شَأْنُ».

قَالَ الْمِبَارِكِفُورِي رحمه الله تعالى؛ وَلَوْلَا مَا مُضَى مِنْ كَتَابِ الله مَن بِيان؛ أَيْ لَوْلًا مَا سَبِقَ مِنْ حُكْمِهِ فِيدَرْءِ اللّٰهِ مَن الْمُرَاة بِلِعَانِهَا (لَكَانَ لَنَا وَلَهَا شَأْنُ)؛ فِيدَرْءِ الْحَدُ عَنِ الْمُرَاة بِلِعَانِهَا (لَكَانَ لَنَا وَلَهَا شَأْنُ)؛ وَيَعْ إِنَّهَا الْحَدُ عَلَيْهَا، وَالْعَنْيَ لَوْلًا أَنَّ الْقُرْآنَ حَكَم بِعُدَم الْحَدُ عَلَى الْمُتَلاعِنَيْنِ وَعَدَم التَّعْزِيرِ لَنَّعَلَيْتُ بِهَا مَا يَكُونُ عَبْرَةَ لَلتَّاظِرِينَ وَتَذْكَرَةً لَلسَّامِعِينَ. (تحفة الأحوذي ٩/ ٢١).

إنه النُبي -صلى الله عليه وسلم- القدوة الحسنة ي أبهى وأعلى صورها، وللمسلمين فيه الأسوة الحسنة لن كان يرجو الله واليوم الآخر وذكر الله كثيرًا.

والحمد لله رب العالمين.

محرم ١٤٤٧ هـ- العدد ٦٤٩ السنة الخامسة والخمسون



#### معنى التقوى:

التَّفُوى فِي اللغة: مَغْنَاهَا: الْوقَايَـةُ والْحَذَرُ. يُقَالُ: الْوقَايَـةُ والْحَذَرُ. يُقَالُ: اتَّقَيتُ الشَّيءَ: أَي: حَذِرْتُهُ. (لسمان العرب حِـه، العنو صدا ٤٠). تَقُوى الله: تعني الخوف من الله سُبْحَانَهُ وَتَعَالَى فِي السر والعَلائية، وتَعَالَى فِي السر والعَلائية، وذلك بضعل ما أمر الله به واجتناب ما نهى عنه. واجتناب ما نهى عنه. التقوى وصية الله لعباده: قال الله سبحانه وتعالى: قال الله سبحانه وتعالى:

#### الشيخ/ صلاح نجيب الدق فرع بلبيس

تُعَالِيهِ وَلا تَمُونَنَ إِلاَ وَأَنتُم مُسَلِمُونَ )

(آل عمران:۱۰۲)، قال الله
قعالى: (وَلَقَدْ وَصَّبَنَا اللّهِ أَنِي أُونُوا

الْكِتَبَ مِن قَبْلِكُمْ وَإِيّاكُمْ أَنِ

الْكِتَبَ مِن قَبْلِكُمْ وَإِيّاكُمْ أَنِ

الْكِتَبَ مِن قَبْلِكُمْ وَإِيّاكُمْ أَنِ

وقال تعالى: (يَتَأَيُّ اللّهِينَ اللّهِينَا وَالْمَنْ مَا وَقَال تعالى: (يَتَأَيُّ اللّهِينَا وَقَال عَلَيْ وَالْمَنْ أَنِي اللّهِينَا وَلَمَنْ مَا وَقَال اللّهِ وَلَمَنْ مَا وَلَمَنْ اللّهُ إِنَّ اللّهُ عَبِيلٌ مَا لَكُونَ وَلَمَنْ اللّهُ لَنْ اللّه النّبينا اللّه عليه وسلم:

صلى الله عليه وسلم:

وَأَدَاءِ فَرَائِضِهِ، وَوَاجِبِ حُقُوقِهِ عَلَيكُ وَالْائْتِهَاءِ عَنْ مَحَارِمَهُ وَاثْتِهَاكِ خُدُودهِ. (تفسير الطبري، جـ٩١، ص٥).

#### نبينا صلى الله عليه وسلم يطلب التقوى من الله تعالى

عَنْ ابنِ مَسْعُود، عَنِ النَّبِيِّ صلى الله عليه وسلم أَنَهُ كَانَ يَقُولُ: اللهُمَّ إِنِّي أَسْأَلُكَ اللهُمَّ إِنِّي أَسْأَلُكَ اللهُمَّ إِنِّي أَسْأَلُكَ اللهُمَّ إِنِّي أَسْأَلُكَ وَالْعُفَافَ وَالْعُفَافَ وَالْعُفَافَ وَالْعُفَافَ وَالْعُفَى. (مسلم: ح٢٧٢١).

#### نبينا صلى الله عليه وسلم يوصينا بتقوى الله تعالى

عَنْ بُرَيدَةَ قَالَ: كَانَ رَسُولُ الله عليه وسلم الله عليه وسلم إِذَا أَمَّرَ أَمِيرًا عَلَى جَيشَ أَوْ سَرِيَّةَ أَوْصَاهُ فِي خَاصَّتِه بِتَقْوَى الله وَمَنْ مَعَهُ مِنْ الله وَمَنْ مَعَهُ مَنْ الله وَمَنْ مَعَهُ مِنْ الله وَمَنْ مَعْهُ مِنْ الله وَمَنْ مَعْهُ مِنْ الله وَمِنْ الله وَمِنْ الله وَمَنْ مَعْهُ مِنْ الله وَمَنْ مَعْهُ مَنْ الله وَمَنْ الله وَمِنْ الله وَمَنْ مَعْهُ مِنْ الله وَمِنْ الله وَمُنْ مُعَالِمُ وَمِنْ الله وَمِنْ الله وَمِنْ الله وَمُنْ الله وَمُنْ مُعَلَّمُ وَمُعْهُ مِنْ الله وَمِنْ الله وَمُنْ الله وَمِنْ الله وَمِنْ الله وَالمِنْ الله وَمِنْ الله وَمِنْ الله وَمِنْ الله وَمِنْ الله وَالمِنْ المِنْ الله وَمِنْ اللّهِ وَمِنْ مِنْ أَمْ وَمِنْ أَمْ وَمِنْ وَمِنْ وَمِنْ وَالمِنْ وَالْمِنْ وَالمِنْ وَمِنْ وَمِنْ مِنْ وَمِنْ وَمِنْ وَالْمِنْ وَالْمِنْ وَمِنْ وَالْمِنْ وَمِنْ وَالْمِنْ وَالْ

وعَنْ أَبِي سَعِيدِ الْخُـدْرِيُّ عَنْ النَّهُ عَلَيهِ عَنْ النَّهُ عَلَيهِ وَسَلَّى اللَّهُ عَلَيهِ وَسَلَّمَ قَالَ: إِنَّ الدُّنْيَا حُلُوةً خَضرَةٌ وَإِنَّ اللَّهَ مُسْتَخَلِفُكُمْ فَيهَا فَيَنْظُرُ كَيفَ تَعْمَلُونَ فَيهَا فَيَنْظُرُ كَيفَ تَعْمَلُونَ فَيهَا فَيَنْظُرُ كَيفَ تَعْمَلُونَ فَياتَقُوا اللَّسُاءَ فَإِنَّ أُوَّلَ فِتْنَهَ بَنِي إِسْرَائِيلَ فَإِنَّ أُوَّلَ فِتْنَهَ بَنِي إِسْرَائِيلَ كَانَتْ فِي السَّرَائِيلَ كَانَتْ فِي النَّسَاءِ. (مسلم: كَانَتْ فِي النَّسَاءِ. (مسلم: حَلالًا).

نبينا صلى الله عليه وسلم يوصينا بمصاحبة الأتقياء: عَـنُ أَبـى مُوسَى الأشعري

رَضِيَ اللّٰه عَنْهُ، عَنِ النَّبِيُ
صَلَى اللّٰه عليه وسلم،
قَالَ: مَثَلُ النّجَليسِ الصَّالِحِ
وَالسَّوْءِ، كَحَامِلِ النّمِسْكَ
وَلَسَّوْءِ، كَحَامِلِ النّمِسْكَ
وَنَافَحْ الْكِيرِ، فَحَامِلُ
وَامًّا أَنْ تَبْتَاعَ مِنْهُ، وَإِمَّا أَنْ
تَجِدَ مِنْهُ رِيحًا طَيْبَة،
وَنَافِخُ الْكِيرِ؛ إِمَّا أَنْ يُحْرِقَ
ثَيَابَكَ، وَإِمَّا أَنْ تَجِدَ رِيحًا
فَيْابَكَ، وَإِمَّا أَنْ تَجِدَ رِيحًا
وَمَسْلَمٍ؛ حَ٢٦٢٨).

تقوى الله هي الوصية الأخيرة للنبي صلى الله عليه وسلم

#### المسلمين:

عَنْ عَلَيْ بِن أَبِي طَالَب رَضِيَ اللّٰهُ عَنْهُ، قَالَ: كَانَ آخِرُ كَلَامِ رَسُولِ اللّٰهِ عليه رَسُولِ اللّٰهِ صلى الله عليه وسلم: الصَّلَاةَ، الصَّلَاةَ اتَّقُوا الله فيمَا مَلَكَتُ أَيمَانُكُمْ. (صحيح أبي داود للألباني: ح٢٩٥٤)

#### أقوال السلف الصالح في التقوى والمتقين:

كَتَبَ عُمَرُ بْنُ الْخَطَّابِ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ، إلَى ابْنه عَبْد اللَّه، أُوصِيكَ بِتَقْوَى اللَّه عَزَّ وَحَلَّ، فَإِنَّهُ مَنِ اتَّقَاهُ وَقَاهُ، وَمَنْ أَقْرَضَهُ جَزَاهُ، وَمَنْ شَكَرَهُ زَادَهُ، وَاجْعَلِ التَّقْوَى نُصْبَ عَينَيكَ وَجَلاءَ قَلْبِكَ. نُصْبَ عَينَيكَ وَجَلاءَ قَلْبِكَ. (جامع العلوم. لابن رجب. (جامع العلوم. لابن رجب.

## تقوى الله تعالى في السر والعلانية:

خشيةُ الله تعالى هي سبيل النجاة في الدنيا والآخرة، ولذلك فإن عباد الرحمن المتقين هُم أشيد الناس خشية لله تعالى في السر والعلانية؛ قال سبحانه: (إِنَّ ٱلَّذِينَ يَغْشُونَ رَبُّهُم بِٱلْغَيْبِ لَهُم مَّغَفَرُ الْمُلك: ١٢)، وعَنْ أبي ذُرِّ الغفاري رضي الله عَنْهُ، قَالَ: قَالَ لي رَسُولَ الله صلى الله عليه وسلم: اتَّقِ اللَّهِ حَيثُمَا كُنْتَ، وَأَتْبِعْ السَّيِّئَةُ الْحَسَنَةَ تَمْحُهَا وَخَالِقَ النَّاسَ بِخُلُقَ حَسَنٍ. (حدیث حسن) (صحیح الترمدي . للألباني: ح١٦١٨).

الله تعالى يجب عباده المتقين:
قال الله سبحانه وتعالى:
(إنَّ أَلَّهُ يُحِبُ الْمُتَّقِينَ)
(التوبة: ٧)، وعَنْ سَعْد بْنِ
أَبِي وَقَّاصِ قَالَ: سَمِعْتُ
رَسُولَ الله صَلَّى الله عَلَيه
وَسَلَّمَ، يَقُولُ: إِنَّ الله يُحِبُ
الْحَبْدَ التَّقِيَ، الْغَنيَ،
الْحَبْدَ التَّقِيَ، الْغَنيَ،
الْحَبْدَ التَّقيَ، الْغَنيَ،
الله تعالى يرحم عباده المتقين:
قال الله تعالى: (وَرَحْمَنِ اللهِ يَلِي لِلهِ يَكُولُونَ وَيُؤثؤنَ الزَّكَةُ اللهِ اللهِ يَكِنا يُولُونَ وَالْوَنُونَ الزَّكَوةَ وَاللَّهِ وَاللَّهُ وَاللَّهِ وَاللَّهِ وَاللَّهِ وَاللَّهِ وَاللَّهِ وَاللَّا اللَّهِ وَاللَّهِ وَاللَّهِ وَاللَّهِ وَاللَّهِ وَاللَّهِ وَاللَّهُ وَاللَّهِ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهِ وَاللَّهِ وَاللَّهِ وَاللَّهِ وَاللّهِ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ اللّهِ اللَّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهِ اللّهُ اللللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّه

محرم ١٤٤٧ هـ- العدد ١٤٩ المالة والخمسون

(الأعراف: ١٥٦).

#### التقوى هي الميزان للتفاضل بين الناس:

الله تَعَالَى جَعَلَ التقوى هي الميزان الحق الذي يُوزَنُ به الناس، لا ميزان الحسب والمال والشهرة؛ والنَّسَب والمال والشهرة؛ قال سبحانه: (يَتَأَبُّهَا النَّاسُ إِنَّا خَلَقْتُكُمْ مِن ذَكَر وَأَنَى وَجَعَلَتُكُمْ مِن ذَكَر وَأُنِي وَجَعَلَتُكُمْ مُن ذَكْر وَأُنِي وَجَعَلَتُكُمْ مُن ذَكْر وَأُنِي وَجَعَلَتُكُمْ مِن الله أَنْ أَلَهُ عَلِمٌ خَيِرٌ ) عِندَ الله أَنْ أَنَهُ عَلِمٌ عَيْرٌ ) (الحجرات ١٣٠).

تقوى الله طريق تفريج الكربات؛ قال الله سبحانه وتعالى: (رَسَ يَتَنِ الله يَعْلَ لَهُ عَرَّهًا () وَرَزُفَهُ مِنْ عَيْثُ لَا يَعْتَبِثُ ) (الطلاق ٢). (تفسير ابن كثير.ج٨.صـ١٤٦).

وقال جل شأنه: (وَمَن يَنِّقَ الله يَعْمَل أَهُ مِنْ أَنْرِهِ فُمْرً) (الطلاق: ٤)؛ قَالَ الإمامُ ابن كثير: أي: يُسَهِّلُ لَهُ أَمْرَهُ، وَيُدِيسًّرُهُ عَلَيه، وَيَجْعَلُ لَهُ فَرَجَا قَرِيبًا وَمَحْرَجًا عَاجِلًا. (تفسير ابن كثير. جد. ١٥٧٠).

تقوى الله طريق زيادة الأرزاق: قال تعالى: (وَلَوَ أَنَّ أَهْلَ الْفُرَى مَامثُوا وَانْفَوْا لَنَنْحَنَا عَلَيْهِم بَرَكْتِ مِنَ السَّمَلِةِ وَالْأَرْضِ وَلَكِنَ كُذَّبُوا فَأَخَذَتْهُم بِمَا كَانُوا يَكْسِبُونَ ) (الأعراف:

تقوى الله طريق النصر والنجاة من الأعداء:

قال تعالى: (الّذِينَ قَالَ لَهُمُ النّاسُ فَدَ جَبَعُوا لَكُمُ النّاسُ فَدَ جَبَعُوا لَكُمُ فَاخَشُوهُمْ فَزَادَهُمْ إِيمَننَا وَقَالُوا خَمْهُمْ الْمَننَا وَقَالُوا حَمْهُمُنَا اللّهُ وَيَعْمَ الْوَكِيلُ ﴿
قَانَقَلُهُوا بِنِعْمَةِ مِنَ اللّهِ وَفَضْلٍ لَمْ يَسَسَمُهُمْ شُوّهٌ وَالتّبَعُوا رِضُونَ يَسَسَمُهُمْ شُوّهٌ وَالتّبَعُوا رِضُونَ اللهِ وَاللّهُ دُو فَضْلٍ عَظِيمٍ ) (آلل عمران: ١٧٤، ١٧٤).

تقوى الأباء تنفع الأبناء في الدنيا:

قال الله تعالى: ﴿ وَلَيَخْشَ ٱلَّذِينَ لَوْ تَرَّكُوا مِنْ خَلْفِهِمْ ذُرَّيَّةً ضِعَلْفًا خَافُوا عَلَيْهِمْ فَلْيَتَّقُوا أللَّهُ وَلْيَقُولُوا فَوْلًا سَدِيدًا) (النساء:٩)، وقال سبحانه: (وَأَمَّا ٱلْحِدَارُ فَكَانَ لِفُلْمَيْن يَتِمَيْنِ فِي ٱلْمَدِينَةِ وَكَانَ تَخْتُهُ، كُنُّ لُّهُمَا وَّكَانَ أَبُوهُمَا صَلِحًا فَأَرَادَ رَبُّكَ أَن سَلْغَا الشَّدُّهُمَا وتستخرجًا كَنزهمًا رَحْمَةً مِن رَكَ ) (الكهف:٨٢)، وقُولُهُ: (وَكَانَ أَبُوهُمَا صَالِحًا): فيه مَا يَدُلُ عَلَى أَنَّ اللَّهِ تَعَالَى يَحْفَظُ الصَّالِحَ فِي نَفْسه وَفِي وَلَده وَإِنْ بَعُدُوا عَنْهُ) (تفسير القرطبي . جراا . صـ٣٤).

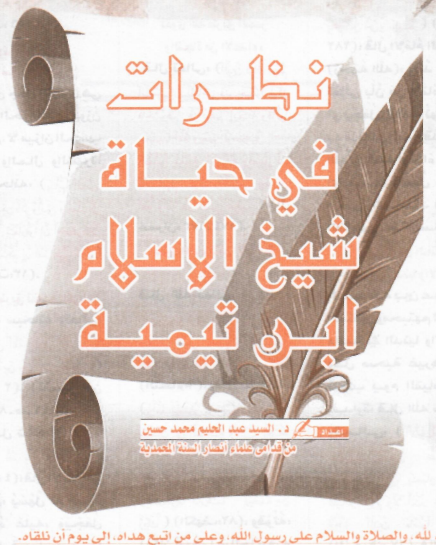
التقوى طريق تحصيل العلم النافع: قال الله تعالى: (وَأَتَّعُواُ الله وَعَالَى: (وَأَتَّعُواُ اللهُ وَاللهُ وَاللهُ وَاللهُ

رِكُلِ ثَنْءِ عَلِي (الْبقرة: ٢٨٢)؛ قَالَ الْإَمَامُ القرطبي (رَحِمَهُ اللهُ)؛ وَعْدٌ مِنَ اللهِ تَعَالَى بِأَنَّ مَنِ اتَّقَاهُ عَلَّمَهُ، أَي يَجْعَلُ فِي قَلْبِهِ ثُورًا يَفْهَمُ اللهُ يَجْعَلُ فَقَدْ يَجْعَلُ اللهُ وَقَدْ يَجْعَلُ اللهُ وَقَدْ يَجْعَلُ اللهُ عَلَيهِ، وَقَدْ يَجْعَلُ اللهُ عَلَيهِ الْبَتدَاءُ فُرْقَانًا، أَي فَيصَلًا يَفْصِلُ بِهِ بَينَ الْحَرَقُ وَالْبَاطِلِ. (تفسير الْحَرقبي وَالْبَاطِلِ. (تفسير القرطبي حَدَّ، صَدَّهُ).

### الصداقة بين المتقين دائمة في الدنيا والأخرة

الصداقة بين عباد الله المتقين ومحبتهم لبعضهم دائمة في الدنيا والآخرة، وكل صحبة غيرها فإنها تنقلب يوم القيامة إلى عداوة؛ قال الله سبحانه وتعالى: (ٱلأَخِلَّا: يَوْمَذِ بَعْضُهُمْ لِبَعْضِ عَدُوً إِلَّا ٱلْمُثَّقِينَ ﴿ ﴿ كَعَبَادِ لَا خَوْقُ عَلَيْكُو ٱلْيَوْمَ وَلاَ أَنتُمْ تَعَزَنُونَ (١١) ٱلَّذِينَ عَامَنُوا حَاكِيْنَا) (الزخرف: ٦٧)، قَالَ الإمامُ ابن كثير (رَحمَهُ الله): كُلّ صداقة وصحابة لغير الله فَإِنَّهَا تَنْقَلبُ يَـوْمَ الْقَيَامَة عَـدَاوَةُ الَّا مَا كَـانَ لِلَّهِ، عَزَّ وَجَلِّ، فَإِنَّهُ دَائِمٌ بِدُوامِهِ. (تفسیر این کثیر . جـ۱۲ ـ صـ٤٢٣).

وَآخِرُ دَعُوانَا أَنِ الْحَمْدُ لِللهِ رَبِّ الْعَالَمِينَ.



الحمد لله، والصلاة والسلام على رسول الله، وعلى من اتبع هداه، إلى يوم أن نلقاه. ويعدُ: فيتسنم ابن تيمية رأس قمة مِن قمَم الفكر الإسلامي، كواحد من أبرز المصلحين والمجاهدين؛ فقد ظهر في عصر مضطرب، زاخر بالدعوات والنظريات، في أواخر القرن السابع، وأوائل القرن الثامن الهجري، فلم يلبث أن انتدب نفسه لتصحيح المفاهيم، وردّ الحقائق إلى أصولها، وكشف الزيوف والعناصر المختلفة المتضاربة، وعمد في إصرار إلى حلُّ تعقيدات التعصب، والأوهام والتلبيسات، التي أدخلت إلى الفكر الإسلامي مفاهيم منحرفة.

محرم ۱۶٤٧ هـ- العدد ۱۶۹۰ الستة الخامسة والخمسون

وقد استطاع -بقوة عارضته، وبراعة حواره، وعمق جدله-؛ أن يُفحم خصومه، وأن يردّ

الأمور إلى نصابها، وأن يُجرَد الحقائق مما أُضيف إليها من دخائل، في سماحة من غير

تعصُّب، وفي علم من غير سفسطة، وفي اعتصام بالحق وحده، مقيمًا فكرته على أساس إنسانية

الإنسان، وتحرير الرأي من قيود الشعوبية، وأوهام التقليد، وتجديد الشريعة.

ففتح بذلك آفاق الاجتهاد، وقضى على التعصب المندمي، وأعاد الحياة إلى موازين البحث... لم يكن عمله هذا هينًا، ولا بسيطًا، ولا مما يُفضَل أثره في ظل عصر مضطرب، يقع في نهاية غزوة من غزوات التتار، وفي مقدمة غزوة أخرى.

فقد زحف المغول على بغداد قبل مولده، فما أن بلغ مبلغ الرجال حتى واجه الغزوة الثانية على حدود دمشق، وجاهَد في مقاومتها.

إننا أمام عقل كبير مُفكّر، وقلب خاشع ومتبتل، ويطل محارب متمرس، يقتحم المنايا غير هيّاب، وداعية صبور لا يهدأ، وعالم جريء لا يهاب، وجلد صبور، لا يكلّ ولا يملّ، لا تُثنيه المحنة، ولا تُغريه النعمة، وزاهد في حطام الأرض، بل يبتغي جنة عرضها السماوات والأرض، إنه شيخ الإسلام، وبطله الهمام، الذي نشرف بصحبته، في الرحلة الآتية: الإمام ابن تيمية رحمه الله.

#### عصر ابن تيمية ونشاته:

وُلد أحمد بن عبد الهليم تقي الدين بن تيمية في حران، الواقعة بين دجلة والفرات عام ٦٦١هـ. واضطر والده أن يهاجر به وبإخوته من حران إلى دمشق، هربًا من التتار، ولما بلغوا دمشق أقاموا بها. وفيها تفتّح ابن تيمية على الفكر

والعلم، وبلغ في تحصيل العلوم

قدرًا كبيرًا. فقد كان قوي الذكاء، جيد الحفظ. صفاته:

كان ابن تيمية مهيبًا، أبيض اللون، أسود شعر الرأس واللحية، ربعة في الرجال، بعيد ما بين المنكبين، جهير الصوت، فصيحًا، واسع العينين، كأنما هما لسانان ناطقان.

#### سخاؤه وورعه:

١- كان سخيًا كريمًا، إذا أتاه طالب حاجة، سارع
 إلى قضائها.

٢- كان شديد الإيثار مع فقره.

٣- كان يتصدق حتى إذا لم يجد شيئًا نزع ثيابه، فوصل بها الفقراء، ويستفضل عن قوته الرغيف والرغيفين.

٤- قال صفي الدين البخاري: «أما ورعه، فكان من الغاية التي لا ينتهى إليها من الورع. فما خالط الناس في بيع ولا شراء، ولا معاملة ولا نجارة، ولا كان ناظرًا أو مباشرًا لمال. ولا نقل جراية، ولا صلة لنفسه، من سلطان أو أمير، أو تاجر، ولا كان مدخرًا دينارًا، ولا درهمًا، ولا متاعًا ولا طعامًا، ولا زاحم في طلب الرياسات، مع أن ولا رُئي ساعيًا في تحصيل المباحات، مع أن الملوك، والأمراء، والتجار، والكبراء، كانوا طَوْع أمره، خاضعين لقوله».

٥- وقال ابن فضل الله العمري: «إنه كانت تأتيه القناطير المقنطرة من الذهب والفضة، فيهب ذلك بأجمعه، ويضعه عند أهل الحاجة في موضعه، ولا يأخذ منه شيئًا إلا ليهبه، ولا يحفظه إلا ليذهبه».

#### جرأته

١- كان ابن تيمية نسيجًا
 وحده في الخُلُق، من ذلك
 الصنف الذي لا يؤمن

بالمجاملة، في سبيل الحق الذي يعتقده، بل كان يقول رأيه في صراحة، وجرأة، دون أن يبالي غضب الناس، أو الحكام، أو العلماء، وقد أتعب الجند، وحير الفقهاء، وألفه السجانون.

٢- وقد عُرف بإعراضه عن طلب الرياسات، ولم يقبل أن يكون ظلاً لأمير أو سلطان، بل لقد ظل حياته يرفض أعطياتهم.

٣- ولقد أغرى به خصومه العامة والرعاع بالضرب والإيذاء، وأغروا به الحكام والأمراء،
 فكان يغضى في سماحة وخُلق ويعفو.

لقد جاءت الظروف بتولي أنصاره، ورفض أن ينكل بخصومه، حتى قال أحدهم: "ما رأينا أعفى من ابن تيمية، لم نُبُقِ ممكناً في السعى عليه، وحين قدر علينا بادر بالعفو".

#### أنا حاللت كل من آذاني:

١- كانت شخصيته صابرة متصدرة، قوية
 العارضة في مجالسها ومعاركها، فلطالما قارع
 الأحداث، والدسائس، وخرج منها سالمًا.

٢- كانت تُعقد المجالس لامتحان عقيدته،
 فيمر منها إلى الحرية، أو إلى السجن.

٣- ولما خرج من السجن، ودعاه السلطان اليه في محفل كبير، كان يقول لكل من خاصمه، ويتقدم ليعتذر إليه، كلمة واحدة: «أنا حاللت كل من آذاني».

#### شخصيته

أما شخصية ابن تيمية وشمائله، فآية الآيات في الرجولة، والبطولة، والوفاء.

١- يقول الذهبي: «لو حلفت بين الركن

والمقام، لحلفت ما رأيت بعيني مثله.. وإن له

خبرة تامة بالرجال، وجرحهم، وتعديلهم، وطبقاتهم، ومعرفة بضنون الحديث، وطبقاتهم، والنسازل، والصحيح، والسقيم، مع حفظه لمتونه، فلا يبلغ أحد في العصر رتبته أو يقاربه... وله في استحضار الآيات من القرآن، وقت إقامة الدليل بها على المسألة قوة عجيبة،.

ويقول: «لقد نصر السُّنة، والطريقة السلفية، واحتج لها ببراهين ومقدمات لم يُسبق إليها، وأطلق عبارات أحجم عنها الأولون والآخرون، وحاربوها.

ولا يعرف أنه ناظر أحدًا فانقطع معه، ولا تكلم في علم من العلوم إلا فاق أهله... ولم يعرف تاريخ الإسلام لسانًا أحد منه على خصوم الإسلام».

 ٢- كان نادرة زمانه في قوة حافظته..
 وآية ذلك رسائله التي ألفها في سجنه، أو طريقه. بعيدًا عن المراجع والمصادر.

٣- حدَث عن نفسه أنه ليقف خاطره في المسألة، أو الشيء، أو الحالة، التي تشكل عليه.. فيستغفر الله تعالى، حتى ينشرح صدره، وينجلي إشكال ما أشكل.

٤- قيل: إنه سُئِلَ مرة نظمًا في لغز عن
 الأسد، فأجاب حالًا بقصيدة له في مائة
 بيت، أو تزيد عن اللغز.

٥- بلغ ما كتبه في التفسير نحوًا من ثلاثين مجلدًا، ضاع أغلبه خلال اضطهاده؛ إذ كانوا يبحثون عنه ليحرقوه، ولما حُبِسَ تفرُق أتباعه، وتفرقت

كتبه.

وللحديث بقية إن شاء الله.

> محرم ١٤٤٧ هـ - العدد ٦٤٩ السنة الخامسة والخمسون

# ول شبهة الليم عن النبي الكريم

الحمد لله رب العالمين، والصلاة والسلام على سيدنا محمد وعلى آله وصحبه أجمعين.

أما بعد؛ فقد ذكرنا في العدد السابق زواج النبي صلى الله عليه وسلم بأم المؤمنين زينب بنت جحش رضي الله عنها. وذكرنا أن في هذا الخبر وقفات لا بد منها، سبق منها في العدد السابق اثنتان، الأولى: التعريف بزينب رضي الله عنها، الثانية: مناقبها وفضائلها.

#### الثالثة: رد شبهة عن النبي صلى الله عليه وسلم:

وذلك أنهم زعموا: أنه صلى الله عليه وسلم رآها متكشفة؛ فأعجب بها وأحبها، وهي تحت زيد، وكتم ذلك، ولم يصرّح به، ثم تزوجها بعد أن كانت زوجة ابنه، وفوق ذلك أقره الله على ما فعل، بل عاتبه لم يُخفي هذا والله سيُبديه؛

وقد تلقف أعداء الإسلام هذا الكلام يطعنون به في عصمة النبي صلى الله عليه وسلم؛ فتارة يقولون: كيف قتارة يقولون: كيف تزوجها وهي زوجة ابنه، ولما كانت عصمة النبي صلى الله عليه وسلم من صميم العقيدة وجب علينا: أن نجلي الأمر في الرد على هذه الشبهة.

وأول ذلك بيان بطلان الروايات التي تثبت

#### د. سيد عبد العال

ذلك البهتان، ويكون في ثلاثة محاور الأول: سرد أشهر الروايات وبيان بطلانها وعدم ثبوتها.

الرواية الأولى: عن محمد بن يحيى بن حبان، قال: جاء رسول الله صلى الله عليه وسلم بيت زيد بن حارثة يطلبه، وكان زيد إنما يقال له: زيد بن محمد، فربما فقده رسول الله صلى الله عليه وسلم الساعة فيقول: "أين زيد؟" فجاء منزله يطلبه، فلم يجده، وتقوم إليه زينب بنت جحش زوجته فُضُلًا -أي: وهي لابسة ثياب البيت-، فأعرض رسول الله صلى الله عليه وسلم عنها، فقالت: ليس هو هاهنا يا رسول الله فادخل بأبي أنت وأمي،

محرم ١٤٤٧ هـ - العدد ٦٤٩ السنة الخامسة والخمسون

فأبى رسول الله صلى الله عليه وسلم أن يدخل، وإنما عجلت أن تلبس لما قيل لها: رسول الله صلى الله عليه وسلم على الباب فوثبت عجلى، فأعجبت رسول الله صلى الله عليه وسلم، فولى وهو يهمهم بشيء لا يكاد يُضهَم منه إلا: سبحان مصرَف القلوب.

فجاء زيد إلى منزله، فأخبرته امرأته أن رسول الله صلى الله عليه وسلم أتى منزله، فقال زيد: ألا قلت له أن يدخل؟ قالت: قد عرضت ذلك عليه فأبي، قال: فسمعت شيئًا؟ قالت: سمعته يقول حين ولِّي تكلم بكلام لا أفهمه، وسمعته يقول: "سبحان الله العظيم، سبحان مصرف القلوب"، فجاء زيد حتى أتى رسول الله، صلى الله عليه وسلم؛ فقال: يا رسول الله بلغنى أنك جئت منزلى فهلا دخلت بأبي وأمي يا رسول الله، لعل زينب أعجبتك فأفارقها؟ فيقول رسول الله: "أمسك عليك زوجك"، فما استطاع زيد إليها سبيلًا بعد ذلك اليوم، فيأتى إلى رسول الله صلى الله عليه وسلم؛ فيخبره، فيقول رسول الله صلى الله عليه وسلم: "أمسك عليك زوجك"، فيقول: يا رسول الله أفارقها، فيقول رسول الله صلى الله عليه وسلم: "احبس عليك زوجك"، ففارقها زيد واعتزلها وحلت -يعنى انقضت عدتها-

والجواب: أن الرواية موضوعة؛ فلا حجة فيها.

أخرجها ابن سعد في الطبقات (٨/ ١٠١) من طريق محمد بن عمر عن عبد الله بن عامر الأسلمي، عن محمد بن يحيى بن حبان به. واسناد هذه الرواية فيه علل ثلاث، واحدة

منها تكفي لرد هذه الرواية: العلة الأولى: أنها مرسلة، فمحمد بن يحيى (ت ١٢١ هـ) وعمره (٧٤ سنة) وعلى هذا فمولده في نحو سنة (٤٧)، فهو لم يدرك القصة قطعًا ولم يذكر من حدثه بها. التهذيب (٤٤٧/٩).

العلة الثانية: عبد الله بن عامر الأسلمي، قال فيه البخاري: ذاهب الحديث، وقال ابن معين: ضعيف ليس بشي. التهذيب (٥/ ٢٤١).

العلة الثالثة: محمد بن عمر الواقدي، متروك مع سعة علمه. تقريب التهذيب (٦١٧٥).

وقال البخاري: الواقدي مدني سكن بغداد، متروك الحديث، تركه أحمد بن المبارك وابن نمير واسماعيل بن زكريا، وقال في موضع آخر: كذّبه أحمد، وقال معاوية بن صالح قال لي أحمد بن حنبل: الواقدي كذاب. تهذيب التهذيب (٩/ ٣٦٤).

فهذا حال سند الرواية ومثل هذا يقال فيه: موضوع مع ما المتن من شناعة لا تليق بعصمة النبي صلى الله عليه وسلم.

الرواية الثانية: عن عبد الرحمن بن زيد بن أسلم أن النبي صلى الله عليه وسلم قد زوّج زيد بن حارثة زينب بنت جحش، فخرج رسول الله صلى الله عليه وسلم يومًا يريده وعلى الله صلى الله عليه وسلم يومًا يريده وعلى الباب سترمن شعر، فرفعت الريح الستر؛ فانكشفت، وهي في حجرتها حاسرة، فوقع إعجابها في قلب النبي صلى الله عليه وسلم، فلما وقع ذلك كرهت الآخر، فجاء فقال: يا رسول الله إني أريد أن أفارق صاحبتي، قال: ما لك؟ أرابك منها شيء؟ "قال: لا والله ما رابني منها شيء يا رسول الله، ولا

محرم ١٤٤٧ هـ- العدد ١٤٩ السنة الخامسة والخمسون

رأيت إلا خيرا، فقال رسيول الله صلى الله عليه وسلم: "أمسك عليك زوجك واتق الله، فذلك قول الله تعالى: «وَإِذْ تَقُولُ للَّذِي أَنْعَمَ اللَّهُ عَلَيْهِ وَأَنْعَمْتَ عَلَيْهِ أَمْسِكُ عَلَيْكَ زُوْجَكَ ... »، تخفي في نفسك إن فارقها تزوجتها.

الرد على هذه الرواية: هذه الرواية موضوعة. أخرجها ابن جرير في تفسيره (٢٢/ ١٣) عن يونس، عن ابن وهب عن ابن زيد، وذكره، وهذا إسناد ضعيف جدًا وفيه علتان:

العلة الأولى: أنها معضلة، عبد الرحمن بن زيد بن أسلم مات سنة ثنتين وثمانين ومائة وعده ابن حجر من الثامنة فليس بصحابي ولا تابعي، فقد سقط من الإسناد راويان أو أكثر.

العلة الثانية: أن عبد الرحمن بن زيد بن أسلم ضعيف جدًا، وقد صرح بعضهم: أنه متروك، وقال البخاري وأبو حاتم: ضعفه عليّ بن المديني جدًا، وقال ابن حبان: استحق الترك، وقال ابن طاهر وابن معين: "ليس بشيء"، وقال ابن حجر: ضعيف متروك. المجروحين وقال ابن حجر: ضعيف متروك. المجروحين (۲/ ۷۷)، والتهذيب (۲/ ۱۲۱)، وتلخيص الحبير (۱۲۱/۱).

الرواية الثالثة: عن أنس رضي الله عنه قال: أتى رسول الله صلى الله عليه وسلم منزل زيد بن حارثة؛ فرأى رسول الله -صلى الله عليه وسلم- امرأته زينب، وكأنه دخله شيء ... الخ. الرد على الرواية:

هذا حدیث منکر؛ أخرجه أحمد في مسنده (۱۲۰۱۱) عن مؤمل بن إسماعیل عن حماد بن زید، عن ثابت ... ومؤمل

بن إسماعيل: قال البخاري: أرا منكر الحديث. اهـ وهـ و كثير الخطأ يجب مجانبة ما ينفرد به. تحرير تقريب التهذيب (٧٠٢٩).

فهكذا حال مؤمل لو انفرد؛ فكيف وقد خالفه جماعة من الثقات عن حماد بن زيد؛ فرووا الحديث من غير ذكر لهذا الزيادة التي فيها ذهاب النبي صلى الله عليه وسلم إلى بيت زيد ومنهم؛

١ - محمد بن أبي بكر المقدمي: ثقة. تقريب
 ١٥٧٦١) وحديثه عند البخاري (٦٩٨٤).

٢ - أحمد بن عبدة الضبي: ثقة. تقريب
 (٦٤). وحديثه عند الترمذي (٣٢١٢)،

٣ - محمد بن سليمان؛ لوين؛ ثقة. تقريب
 (٥٩٢٥). أخرجه النسائي في الكبرى
 (١١٤٠٧)،

الرواية الرابعة: قال مقاتل: زوّج النبي صلى الله عليه وسلم زينب من زيد؛ فمكثت عنده حينًا، ثم إنه صلى الله عليه وسلم أتى زيدًا يومًا يطلبه، فأبصر زينب قائمة... وذكر نحوه.

الرد على الرواية: أن مقاتل بن سليمان كذاب: قال ابن حجر: كذَّبوه وهَجَروه. اهـ وعليه فلا حجة في روايته ولا في قوله. التهذيب (١٠/ ٢٧٩ - ٢٨٥)، وتقريب التهذيب (٦٨٦٨).

الرواية الخامسة: قال ابن إسحاق: مرض زيد بن حارثة فذهب إليه النبي صلى الله عليه وسلم يعوده، وزينب جالسة عند رأس زيد، فقامت؛ لبعض شأنها، فنظر إليها صلى الله عليه وسلم... وذكر نحوه.

الرد على الرواية: وهذه مرسلة وابن إسحق لم يدرك الحكاية لأنه توقي سنة ١٥٠هـ،

ومراسيله واهية. تقريب التهذيب (٥٧٢٥).

ثانيا، بيان اضطراب الروايات في

متونها

ومنه تناقض الروايات المذكورة، ففي بعضها:

أن رسول الله صلى الله عليه وسلم زار زيد
بن حارثة وهو غائب فاستقبلته زينب، وفي
بعضها أن زيدًا كان مريضًا، فزاره رسول الله
صلى الله عليه وسلم، وكان صلى الله عليه
وسلم جالسًا هو وزيد وزينب، فكيف يكون
زيد غائبًا ومريضًا في فراشه في وقت واحد الله
وفوق ذلك كله كيف يعاتبه الله كما تقول
هذه الروايات؛ لأنه أخفى ذلك عن الناس ولم
يعلن أنه يحب زوجة زيد، وأنه يود لو طلقها
ليتزوجها؟ تَصَوّرٌ مثل هذا كافٍ في ظهور
بطلان هذه الروايات.

ثالثا: كلام بعض الأئمة المحققين:

لقد وقف العلماء أمام هذه الروايات موقفًا حازمًا صلبًا، فمنهم من ذكرها، وفندها، ومنهم من أضرب عنها صفحًا بعد الإشارة الى ضعفها، ونكارتها.

ويرون: أن الصواب في سبب نزول الآية: أن النبي صلى الله عليه وسلم كان قد أوحى الله إليه أن زيدًا يطلق زينب، وأنه يتزوجها بتزويج الله إياها له، فلما تشكى زيد للنبي صلى الله عليه وسلم خُلق زينب، وأنها لا تطيعه، وأعلمه بأنه يريد طلاقها، قال له رسول الله صلى الله عليه وسلم على جهة الأدب والوصية: اتق الله، أي في أقوالك، وأمسك عليك زوجك، وهويعلم أنه سيفارقها، وهذا هو الذي أخفى في نفسه، ولم يُردُ أن يأمره بالطلاق، لما علم من أنه سيتزوجها، يأمره بالطلاق، لما علم من أنه سيتزوجها،

وخشى رسول الله صلى الله عليه وسلم أن يلحقه قول من الناس في أن تزوج زينب بعد زيد وهو مولاه، وقد أمره بطلاقها؛ فعاتبه الله تعالى على هذا القدر من أن خشى الناس في أمر قد أباحه الله تعالى له، وقد روي عن علي بن الحسين، والزهري، والسدي. وذكر القرطبي: أن هذا القول هو الذي عليه أهل التحقيق من المفسرين، والعلماء الراسخين. وممن قال به: أبو بكر الباقلاني، وبكر بن العلاء القشيري، وابن حزم، والبغوي، وابن العربي، والثعلبي، والقاضي عياض، والواحدي، وأبو العباس القرطبي، وأبو عبد الله القرطبي، والقاضي أبو يعلى، وابن كثير، وابن القيم، وابن حجر، وابن عادل، والألوسي، والقاسمي، ورحمة الله بن خليل الرحمن الهندي، وابن عاشور، والشنقيطي، وابن عثيمين. الوعد المنجز .(01)

قال ابن العربي: هذه الروايات كلها ساقطة الأسانيد. أحكام القرآن (٣/ ١٥٤٣).

وانظر: الجامع لأحكام القرآن (۱۶/ ۱۹۱)، وفتح الباري (۸/ ۵۲٤).

ومن المعاصرين الشيخ محمد رشيد رضا، والشيخ محمد أبو شهبة، والشيخ الخضري. موسوعة محاسن الإسلام (٨/ ٣٤٧)، والإسرائيليات في التفسير (٣٢٣) هذا هو الوجه الأول في تفنيد هذه الشبهة، ونكمل الأوجه في العدد القادم، إن شاء الله.

والحمد لله رب العالمين.



يوجد مجلدات السنوات القديمة

سعر المجلد ٢٥ جنيه

بدلاً من • ٥ جنيه

حتى عــام ١٤٣٩ هـ

۰ ۱۲۰ جنیه

سعر الكرتونة بدلا من

م الم المنيه

لفترة محدودة

الأن أصبحت 51 مجلداً من الموسوعة

للحصول على المجلدات والكر تونة الاتصال على قسم التوزيع

واتساب:۲۲۲۸۲۳۲ و ا



Upload by : altawhedmag.com



يسر مجلة التوحيد الإعلان عن عودة خدمة الاشتراكات الخاصة بالأفراد والمؤسسات على أن يكون سعر الاشتراك السنوي للفرد (عدد نسخة واحدة من المجلة على عنوان المشترك) ۲۰۰ جنيه سنوياً.

للتواصل واتساب:۱۰۰۲۷۷۸۲۳۲





Upload by : altawhedmag.com