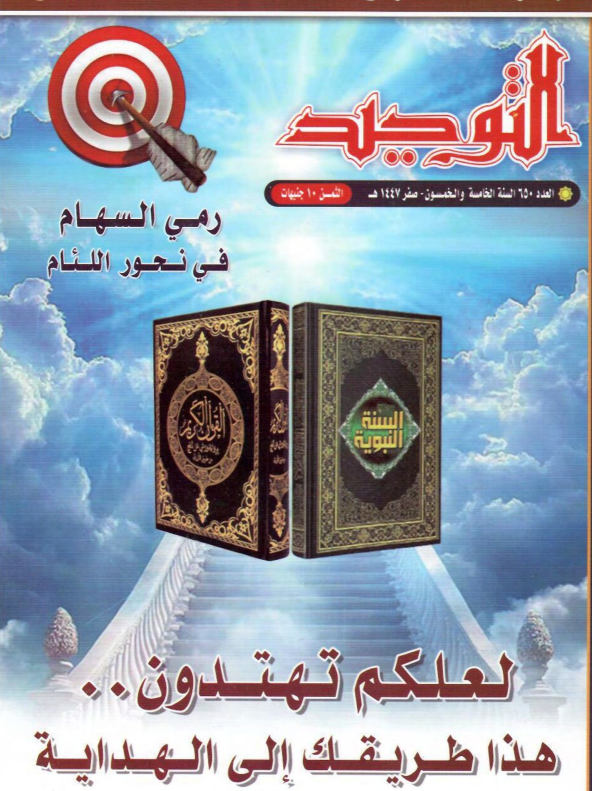
# شهرصفروالعتقدالصحيح



Upload by : altawhedmag.com

#### رئيس مجلس الإدارة والمشرف العام على مجلة التوحيد فضيلة الشيخ أحمد يوسف عبدالجيد





صاحبة الامتياز

جمعية أنصار السنة المحمدية

#### الاشتراك السنوي

ا- في الداخل سبعر الاشتراك السنوي للفرد (عدد نسبخة واحدة من المجلة على عنوان المشترك) ٢٠٠ جنيه سنويًا.

للتواصيل: واتسياب: ۱۰۰۲۷۷۸۸۲۳۲

٢- في الخارج ما يعادل
 ٨٠ دولاراً أو ٤٠٠ ريال
 سعودي بالجنيه المصري.

# التشاؤم: توقّع حدوث شرّ أو مكرود من شيء ما يراد أو يسمعه المتشائم، فيتوهم وقوع المكرود به، وهو من سوء الظن بالله تعالى، وعكسه التيمن والفأل: وهو من حسن الظن بالله تعالى، وهو من حيث الأصل محمود. (المنهاج، للحليمي: ٢٥/٢). قِد كان أهل الجاهلية يتشاءمون بأشياء كثيرة سواء كانت في الأزمان أو الطيور أو الأماكن أو الأشخاص، ومما كانت تتشاءم منه الجاهلية شهر صفر، حتى قال النبي صلى الله عليه وسلم: «لا عدوى، ولا طيرة، ولا هامة، ولا صفر،

(صحيح البخاري: ٥٧٠٧).

وقد تابع الروافضُ أهلَ الجاهلية في التشاؤم من صفر، وتلاعب الشيطان بهم. حتى إنهم كانوا في آخر يوم من شهر صفر يكسرون الأوانى التي استعملوها فيه.

وهذا من ميراث الجاهلية، فلا شؤم في زمن من الأزمان، وكل زمان شغله المؤمن بطاعة الله فهو زمان مُبارَك عليه؛ لأن فيه رضا الله، وفي ذلك سعادة الدارين، وكل زمان شغله العبد بمعصية الله فهو مشؤوم عليه؛ لأن فيه سخط الله، وإذا سخط الله على عبده شقي في الدنيا والآخرة، فالشؤم في الحقيقة هو معصية الله تعالى، فطوبي لعبد قال خيرًا وظن خيرًا بربه.

نقدم للقارئ الكريم كرتونة كاملة تحوي ٥١ مجلدًا من مجلدات مجلة التوحيد عن ٥١ سنة كاملة

**Upload by: altawhedmag.com** 

#### رنيس التحرير،

#### مصطفى خليل أبوالمعاطي



#### رئيس التحرير التنفيذي:

حسين عطا القراط

#### الإخراج الصحفي:

أحمد رجب محمد محمد

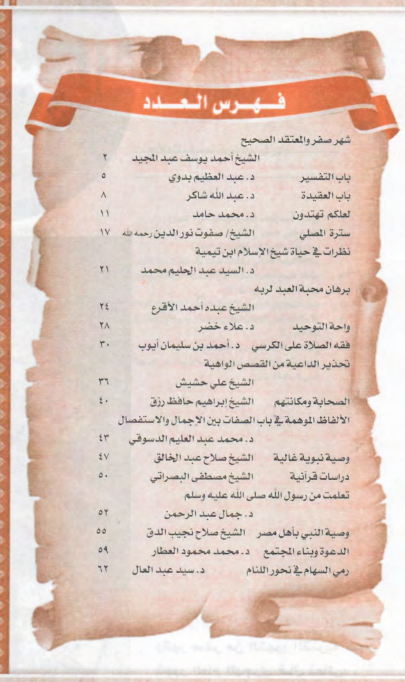
#### ثمن النسخة

مصر ۱۰ جنیهات ، السعودیة ۱۲ ریالا ، الإمارات ۱۲ درهما ، الکویت ۱ دینار ، المغرب دولاران أمریکیان ، الأردن ۱ دینار ، قطر۱۲ ریالا ، عمان اریال عمانی ، أمریکا ؛ دولارات ، أوروبا ؛ یورو

#### ادارة التحرير

۸ شارع قولة عابدين. القاهرة ت:۲۳۹۳۰۵۱۷ . فاكس ۲۳۹۳۰۵۱۷

ائیرید الانکترونی ∥ MGTAWHEED@HOTMAIL.COM



۱۲۰۰ جنیه ثمن الکرتونة للأفراد والهیئات والمؤسسات داخل مصر و ۳۰۰ دولار خارج مصر شاملة سعر الشحن

منفذ البيع الوحيد بمقر مجلة التوحيد الدور السابع

**Upload by : altawhedmag.com** 



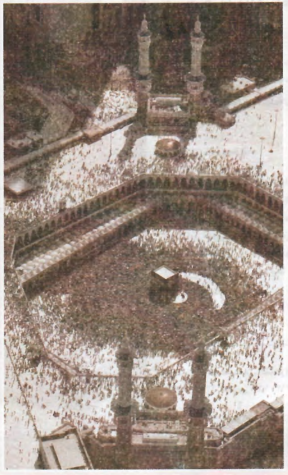
الحمد لله وحده، والصلاة والسلام على من لا نبي بعده، وبعدُ:

فإن من رحمة الله بعباده أن فطرهم على العقيدة الصحيحة. قال تعالى:

ه فَأَقِدُ وَحَهَكَ لِلاَيْنِ حَنِيعًا فَطْرَتَ الله الَّتِي الله الله وَطَرَّ الله الله وَطَرَّ الله الله وَطَرَّ الله الله وَطَرَّ الله الله وَالله وَطَرَّ الله الله وَالله الله وَالله وَلّه وَاللّه وَاللّه وَالله وَاللّ

وفي صحيح مسلم من حديث عياض بن حمار أن رسول الله صلى الله عليه وسلم قال ذات يوم في خطبته: «ألا إنْ رَبِي أَمَرني أَنْ أَعَلَمُكُمْ مَا جَهَلْتُمْ مَمًا عَلَمني يَوْمي هَذَا؛ كُلُّ مَالٍ نَحَلَتُهُ عَبْدًا حَلاَلً. وَإِنِّي خَلَقْتُ عِبَادي حُنَفَاءَ كُلُهُمْ، وَإِنَّهُمْ أَنَّ تُهُمُ الشَّيَاطِينُ قَاجِتَالَتُهُمْ عَنْ دينهِمُ، وَحَرَمَتْ عَلَيْهِمْ مَا أَحْلَلْتُ لَهُمْ، وَأَمَرَتُهُمْ أَنْ يُشْرِكُوا بي مَا لَمْ أُنْزَلْ به سُلُطَانًا ،

وشهر صفر من الشهور القمرية ضمن شهور العام الهجري قال تعالى: « إِنَّ عِـدَّةَ الشُّهُورِ عِندَ اللهِ أَنْنَا عَشَرَ شَهّرًا فِي



صفر ۱۴۲۷ هـ - العدد ٦٥٠ السنة الخامسة والخمسون

كِتَبِ اللهِ بَوْمَ خَلَقَ السَّمَوْتِ وَالأَرْضَ مِنْهَا آرَبُتُ أَخُرُمُ ذَلِكَ الدِّينُ الْفَيْمُ فَلَا تَظْلِمُوا فِيهِنَّ الْفُسَكُمُ ، (التوبة: ٣٦).

وهو الشهر الثاني في ترتيب أشهر العام، قال ابن منظور: شهر صفر هو الشهر الثاني في ترتيب الشهور، وسمي بذلك؛ لإصفار مكة من أهلها إذا سافروا، وقيل: سموا صفرًا؛ لأنهم كانوا يغزون فيه القبائل فيتركون القوم صفرًا من المتاع (أي لا شيء لهم).

وقد أحدث المشركون في شهر صفر أعمالًا تزيد في كفرهم يضلون بها عن سواء السبيل،

> ومنها: النسيء، وهو الذي ذمُه القرآن وعابه، قال

تعالى: «إِنْمَا النَّبِيَّةُ ذِكَادَةً في الْكُفْرِ يُعْمَلُ مِهِ اللَّيْنَ كَفَرُوا مُجُلُّوتَهُ عَامًا وَيُحَكِيْمُونَهُ عَامًا لِكُوَاطِئُوا عِنَّةً مَا حَزَةً اللهُ فَيُحِلُوا مَا

حَدَّمٌ اللَّهُ زُوْنَ لَهُمْ طُوهُ أَعْمَىٰلِهِنَّهُ وَأَلِثَهُ لَا يَهْدِى الْفَوْءُ الْكَافِرِينَ ،

(التوبة:٣٧). قال ابن كثير رحمه الله: هذا مما ذم الله تعالى به المشركين من تصرفهم في شرع الله بآرائهم الفاسدة وتغييرهم أحكام الله بأهوائهم الباردة، وتحليلهم ما حرم الله، وتحريمهم ما أحل الله، فإنهم كان فيهم من القوة الغضبية والشهامة والحمية مااستطالوا به مُدة الأشهر الثلاثة في التحريم المانع لهم من قضاء أوطارهم من قتال أعدائهم، فكانوا قد أحدثوا قبل الإسلام بمدة تحليل المحرم وتأخيره إلى صفر، فيحلون الشهر الحرام، ويحرمون الشهر الحالل، ليواطئوا عدة الأشهر الأربعة.

ومما أدخله المشركون على شهر صفر؛ أنهم كانوا يتشاءمون بدخوله، فقال صلى الله عليه وسلم كما في الصحيح من حديث أبي هريرة رضي الله عنه: «لاً عَدْوَى وَلاً هَامَ وَلاً صَفَرَ».

وفي الصحيح من حديث أنس رضي الله عنه: عن النبي صلى الله عليه وسلم قال: « لاَ عَدْوَى وَلاَ طَيَرَةَ، وَأُحِبُ الْفَأْلُ». قَالُوا: يَا رَسُولَ الله، وَمَا الْفَأْلُ؟ قَالَ: «الْكَلَمَةُ الطَّيْبَةُ».

وقد ذكر العلماء في قوله: «ولا صفر» أقوال فيها اعتقادهم في داء يصيب البطن، وهو

أعدى من الجرب. وجاء في «لطائف المعارف»: أن المراد أن أهل الجاهلية كانوا يقولون عن صفر: شهر مشؤوم، ثم قال: ولعل هذا أعدل الأقوال،

وكثير من الجهال يتشاءم بصفر، وربما ينهى عن السفر فيه، والتشاؤم بصفر هو من جنس الطيرة المنهي عنها.

وقد جاءت الشريعة الخاتمة لتغرس في النفوس حُسن التوكل على الله تعالى، ولتخلع من القلوب ما علق بها من الاعتماد على غير الله تعالى، قال ابن حجر: الطيرة هي التشاؤم. وأصل التطير أنهم كانوا في الجاهلية يعتمدون على الطير، فإذا خرج أحدهم لأمر فإن رأى الطير طار يمنة تيمن به واستمر، وان رآه طار يسرة تشاءم به ورجع، وربما كان أحدهم يهيج الطير ليطير فيعتمدها، فجاء الشرع بالنهي عن ذلك، ولا شك أن التشاؤم من الاعتقادات المخالفة لحُسن التوكل على

صطر ١٤٤٧ هـ - العدد ٦٥٠ المنشة الخامسة والخمسون

لا شك أن التشاؤم من

الاعتقادات المخالفة لحسن

التوكل على الله تعالى .

الله تعالى.

فها هم قوم صالح عليه السلام يقولون له: « قَالُواْ أَمُّنِرُنَا بِكَ وَبِمَن تَعَكَ » (النمل: ٤٧)، قال القرطبي في تفسير قولهم: «اطَّيَّرْنَا بِكَ وَبِمَن مُعَكَ» أي: تشاءمنا، والشؤم: النحس، ولا شيء أضر بالرأي، ولا أفسد للتدبر من اعتقاد الطيرة.

وهكذا قوم فرعون: ﴿ فَإِذَا لِمَا تَهُمُ الْمُسَنَةُ وَالْوَا لَنَا هَذِيَّ وَإِن تُصِبُهُم كِنْتَةً يُطَلِّرُ وَالِمُوسَىٰ وَمَن تَعَفُّهُ الدَّا إِنَّمَا طَلِّرُهُمُ عِندَ آلَهُ وَلَكِنَّ أَكْثَرُهُمْ مِن مَعَدُّهُمْ مِن مَعَدُّهُمْ مِن مَعَدُّمُ ا

لَا يَعْلَمُونَ ، (الأعراف: ١٣١).
وقال تعالى مخبرًا عن أهل
القرية: وإنّا تَطَيِّرًا بِكُنْ لَيْنَ
لَوْ شَعُولًا أَنْ مُنْكُر وَلِيَسَتَكُمُ
وَمَا عَمَانُ أَلِيهٌ ، (يس: ١٨).
وما أحسن ما قاله الإمام
الشافعي رحمه الله:

قل للذي ملا التشاؤم قليه

ومضى يضيق حولنا الأفاق سرالسعادة حسن ظنك بالذي

خلق الحياة وقسم الأرزاق

وما عمت به البلوى: تشاؤم الكثير ببعض الأيام، وبعض الأشخاص، أو صنف من الطيور، كالغراب، والبومة، وبعض الأرقام، والتشاؤم من الوهن في العقيدة، وهو ينافي كمال التوحيد، وقد يصل بصاحبه إلى الوقوع في الشرك، ولا حول ولا قوة إلا بالله.

لكن صاحب العقيدة الصحيحة يُحسن التوكل على الله تعالى، موقنًا أن ما أصابه لم يكن ليخطئه، وما أخطأه لم يكن ليصيبه، والمسلم هو المتفائل بالكلام الطيب، كما في الصحيح من حديث أبي هريرة رضي الله عنه

قَـَالَ: قَالَ صَلَى اللَّهُ عَلَيْهُ وَسَلَمَ: ﴿ لَا طَيْرَةً، وَخَيْرُهَا الْفَأْلُ، قَالُوا: وَمَا الْفَأْلُ؟ قَالَ: ﴿ الْكَلِمَةُ الصَّالِحَةُ يَسْمَعُهَا أَحَدُكُمْ ﴾.

قال ابن حجر: هذه الإضافة: "وَخَيْرُهَا الْفَأَلُ، تشعر بأن الفأل من جملة الطيرة، وليست كذلك، بل هي إضافة توضيح، وفي حديث عروة بن عامر الذي أخرجه أبو داود، وذكره ابن حجر في الفتح، والنووي في رياض الصالحين، وصححه الألباني؛ أن الطيرة

ذكرت عند النبي صلى
الله عليه وسلم، فقال:
أحسنها الفأل، ولا تردُ
المسلم، فإذا رأى أحدكم
ما يكره، فليقل: اللهم
لا يأتي بالحسنات إلا
أنت، ولا يدفع السيئات

إلا بك".

صاحب العقيدة الصحيحة يحسن

التوكل على الله تعالى ، موقنا أن

ما أصابه لم يكن ليخطئه ، وما

أخطأه لم يكن ليصيبه . م

والدعاة إلى الله تعالى منوط بهم أن يُبصُروا الناس بما يقع بينهم من مخالفات لهدي الرسول صلى الله عليه وسلم، ورحم الله أقوامًا لا يسكتون عن منكر، بل يدعون بالحكمة والموعظة الحسنة، خاصة في زمان تضافرت فيه جهود أهل البدع لنشر بدعهم، وفتحت لهم وسائل الإعلام ليل نهار لإيهام الناس بأن هناك بدعًا حسنة وأخرى سيئة (ا وزينوا لهم الموتى، وحلف بالنبي، وغير ذلك من البدع المحسنة، وأن المناهرة، أن كل هذا من البدع الحسنة، وأن الدعوة إلى غير ذلك غلو وتشدد، ولا حول ولا حول ولا قوة إلا بالله العلى العظيم.

وآخر دعوانا أن الحمد لله رب العالمين.

منظر ١٤٤٧ هـ- العدد ١٥٠ السلة الخامسة والخمسون

# سورة الأحزاب سورة الأحزاب

سوره الأخراب

قال الله تعالى: « وَلَنَا رَمَا الْمُؤْمِثُونَ ٱلْأَخْرَابَ قَالُواْ هَلَا مَا وَعَدَا أَنَّهُ وَرَمُولُهُ وَمَا زَدَهُمْ إِلَّا إِيمَنَا وَشَلِيمًا ﴿ مَن مَن الْنُوبِينَ وَرَمُولُهُ وَمَا زَدَهُمْ إِلَّا إِيمَنَا وَشَلِيمًا ﴿ مَن مَن الْنُوبِينَ رِجَالٌ صَدَقُوا مَا عَهَدُوا اللهَ عَلِيّةٍ فَيتُهُم مَن فَنِي تَعْبَدُ وَمِنْهُم مَن بِنَظِرٌ وَمَا بِدَلُواْ تَبِدِيلًا ﴿ وَمَا يَدَعُونُ مِن لِمِنْ فَي فَي مَنْهُم مَن اللهِ اللهُ وَمِنْهُم مَن اللهُ السّندون يعيد فيهم وَعُدِن اللهُ عَلَيْ اللهُ عَلَيْهِم إِنّ اللهُ عَلْولًا رَجِيدًا » (الأحزاب: ٢٦- ٢٤). شَاءَ أَوْ يَنُونِ عَلَيْهِمْ إِنَّ اللهُ كَانَ عَفُولًا رَجِيدًا » (الأحزاب: ٢٦- ٢٤).

#### استال د. عبد العظيم بدوي

١١)، أمّا الْمُؤْمنُونَ الصَّادِقُونَ فَصَدُ صَبَرُوا وَصَابَرُوا وَرَابَطُوا، وَصَدَّقُوا الله وَرَسُولَهُ، وَلَمُ وَصَدُقُوا الله وَرَسُولَهُ، وَلَمُ يَصْدُرُ مِنْهُمْ مِنَ الْأَقْصَوَالِهُ، وَلَمُ وَاللهُ عَمَا يُرْضِي اللّه وَرَسُولَهُ، وَقَدْ حَكَى اللّه تَعَالَى وَرَسُولَهُ، وَقَدْ حَكَى اللّه تَعَالَى فَوْلَهُمْ يَوْمَنْدَ عَلَى سَبِيلِ فَقُولُهُمْ يَوْمَنْدَ عَلَى سَبِيلِ اللّهُ تَعَالَى سَبِيلِ اللّهُ وَمَنْدَ عَلَى سَبِيلِ اللّهُ الله وَمَنْ الله وَمُنْ الله وَمَنْ الله وَمَنْ الله وَمُنْ الله وَمَنْ الله وَمَنْ الله وَمُنْ الله وَمَنْ الله وَمُنْ الله وَمَنْ الله وَمَنْ الله وَمُنْ اللهُ وَالْمُنْ اللهُ وَالْمُنْ الله وَمُنْ اللهُ وَالْمُوالِ وَالْمُوالِ وَمُنْ اللهُ وَ

فَلَمَّا أَثُنَى اللَّه سُبْحَانَهُ وَتَعَالَى عَلَمَ اللَّهِ سُبْحَانَهُ وَتَعَالَى عَلَى عَلَمَة الْمُؤْمِنِينَ بِصَبْرِهِمُ وَثَمَّدينَ بِصَبْرِهِمُ وَثَمَّدينَ بِصَبْرِهِمُ اللَّه

الحمد لله، والصلاة والسلام على رسول الله، وبعد:

#### موقف المؤمنين

#### والمنافقين من الأخزاب؛

قُلُنَا: إِنَّ مِنْ حِكَمِ الْبَلاءِ الْمَدِي أَصَابَ الْمُسْلَمِينَ يَـوْمَ الْبَلاءِ الْمُسْلَمِينَ يَـوْمَ الْأَخْبِيثِ مِنَ الْطَيْبِ، وَالْكَاذِبِ مِنَ الْصَادَقِ، وَالْمُنَافِق مِنَ الْمُوْمِن، وَلَذَلِكَ لَمَا عَظُمَ الْخَطْبُ، وَاشْتَدُ الْكَرْبُ عَظُمَ الْخَطْبُ، وَاشْتَدُ الْكَرْبُ يَـوْمَ الْخَلْدَةِ، وَزُلْزَلُوا زِلْزَالَا شَدِيدًا، نَجَمَ النَّفَاقُ، وَنَادَى اللَّنَافِقُونَ بَعْضُهُم بَعْضَا: هَلَكُرْبُ الْمُنَافِقُ وَنَادَى اللَّنَافِقُ وَنَادَى اللَّنَافِقُ وَنَادَى اللَّنَافِقُ وَنَادَى اللَّهَافَةُ مَا الْمُنَافِقُ مَنْهُمُ اللَّهَافَةُ مَا اللَّهَافِقُ اللَّهَافَةُ اللَّهُ اللَّهَافَةُ اللَّهُ اللَّهَافَةُ الْمُنَامَ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ اللْهُ اللَّهُ اللَّهُ

وَرَسُولُهُ، أَعُقَبَ الثَّنَاءَ عَلَى جَمِيعِ الْمُوْمَنِينِ الْخُلُصِ عَلَى جَمِيعِ الْمُوْمَنِينِ الْخُلُصِ عَلَى ثَبَاتِهِمْ وَيَقينِهِمْ، وَاسْتَعْدَادِهِمْ لِلقَاءِ الْعَدُو الْكَثيرِ يَوْمَنْد، وَعَرْمِهِمْ عَلَى بَدْلِ انْفُسِهِمْ، وَلَمْ يُقَوَّوُهُ كَمَا فَيْ وَعَرْمِهِمْ عَلَى بَدْلِ انْفُسِهِمْ، وَلَمْ يَقَدُرُ لَهُمْ لِقَاوُهُ كَمَا فَيْ قَدُولِهِ تَعَالَى: "وكفى الله قَدُولِهِ تَعَالَى: "وكفى الله فريق مِنْهُمْ كَانُوا وَقْوْ بِمَا فَرِيقِ مِنْهُمْ كَانُوا وَقَوْ بِمَا عَلَى عَلَى وَاللهُ عَلَيْهُ وَقَاءَ بِالْعَمَلِ وَالنَّيَّة، لِيَحْصُلُ بِالثَّنَاءِ عَلَيْهُمُ وَالنَّهُمْ لِالثَّنَاءِ عَلَيْهُمْ وَالنَّيَّة، لِيَحْصُلُ بِالثَّنَاءِ عَلَيْهُمْ وَالنَّهُمْ لِالثَّنَاءِ عَلَيْهُمْ وَالنَّهُمْ لِيَالنَّنَاءِ عَلَيْهُمْ وَالنَّهُمْ لِيَالنَّنَاءِ عَلَيْهُمْ وَالنَّهُمْ لِيَالنَّذَاءَ عَلَيْهُمْ لِالنَّنَاءِ عَلَيْهُمْ لِيَالنَّذَاءُ عَلَيْهُمْ لِيَالنَّذَاءُ عَلَيْهُمْ لِيَعْمَلِ الْمُنَاءِ عَلَيْهُمْ لِيَالنَّذَاءُ عَلَيْهُمْ لِيالنَّذَاءُ عَلَيْهُمْ لِيَسْ لِلْمُ الْقَاءِ لِللهُ عَلَيْهُ وَلَائِيهُمْ لِيَعْمَلِ الْمُنَاءِ عَلَيْهُمْ لِيَعْمَلِ الْمُنَاءُ عَلَى إِنْ مِنْ لِقَاءِ لِينَهُمْ لِقَاءُ لِللْهُمْ لِقَاءُ لِينَاءُ عَلَى إِنْ لِقَاءُ لِللّهُ مِنْ لِقَاءِ لِينَاءُ لِللْهُمُ لِمُعْلَولِ مِنْ لَقَاءُ لِللْهُمُ لِمُعْلَولِهُمْ لَلَهُمْ لِينَاءُ مِنْ لَقَاءِ لِلْهُمُ لِهُمْ لِقَاءُ لِلْهُمْ لِمُعْلِلِهُمْ لِكُونَا مِنْ لَقَاء لِللْهُ عَلَيْهُمْ لِكُونُولُ مِنْ لَقَاء لِلْهُ عَلَى لَالْمُنْوِلُ مِنْ لَقَاءِ لِلْهُمُ لِلْمُ لَلْهُمْ لِلْهُمُ لِلْمُعْلِيْهِمُ لَالْمُنَاءِ مِنْ لَقَاءِ لِلْهُ مِنْ لِللْهُمُ لِلْمُنْولِ مِنْ لَلْلَهُمْ لِلْمُنْ الْمُعْلِي لِلْمُ لَلْهُمُ لِلْمُ لِلْلِلْلِيْسُ لِلْمُنْولِ مِنْ لَلْمُ لِلْمُ لِلْمُ لِلْمُنْ لِلْمُ لَالْمُ لِلْمُ لَلْمُ لِلْمُ لَلْمُ لَالْمُ لِلْمُ لَلْمُ لِلْمُ لِلْمُ لِلْمُ لِلْمُ لِلْمُ لِلْمُ لِلَاءُ لِلْمُ لِلْمُ لِلْمُ لِلْمُ لَلَّا لَهُ لَيْلِهُمْ لِلْمُ لِلَ

صفر ۱۹۹۷ هـ - العدد ۲۵۰ السلة الخامسة والخمسول

الْعَدُوْ يَوْمَنْدَ، لَيُعْلَمَ أَنَّ صَدُقَ أَوْلِكَ يُوْدُنُ بِصَدُقَ هُوُلاء، لأَنَّ الْمُوْمَنِينَ يَدُ وَاحَدَدُّ. (التحرير والتنوير (۳۰۷٫۳۰۳٫۲۲).

فقال تعالى: «مَ ٱلنَّبِينَ

رجالٌ صَدَقُوا مَا عَنهَدُوا الله عَلَيْهِ، (الأحزاب: ٢٣) من الثبات مع الرُّسُول-صلى الله عليه وسلم-، والمقاتلة لأعداء الدين، وهم رجال من الصحابة-رضي الله حَرْيًا مَعَ رَسُولِ الله-صلى الله عليه وسلم- ثبتوا وقاتلوا حتى يُستشهدوا، وهم: عثمان بن عفان، وطلحة بن عبيد الله، وسعيد بن زيد، وحمزة، ومُصْعَبُ بِنُ عُمَيْرٍ، وَأَنْسُنِ بن النَّصْرِ، وَعَيْرُهُمْ رَضُوانَ الله تعالى عليهم أجمعين. ومعنى «صدقوا» أي: وقوا به، وفمنهم من قضى نحيه ومنهم من ينتظر تفصيل لحال الصادقين، وتقسيم لهم إلى قسمس.

والنَّحْبُ هُو النَّنْذُرُ، وَهُو أَنْ
يَلْتَرْمُ الْإِنْسَانُ شَيْئًا مِنْ أَعْمَالُهُ
ويُوجِبُهُ على نَفْسه. وقضاؤهُ:
الْفَرَاغُ مِنْهُ، وَالْوَقَاءُ بِهِ.

والمُعْنَى: فَبِعْضَهُمْ، أَوُ فَبِعْضَ مَنْهُمْ مِنْ خَرِجَ عَنِ الْعَهْدَةِ: كَحَمْزَةَ، وَمُضَعِبِ بِنِ عَمِيرٍ، وأنسَّى بِنِ النَّضْرِ، عَمْ أنسَ بِن مَالِكَ، وغَيْرِهِمْ رضوانَ الله عليهم أجمعين، فإنهُمْ قَدْ قَضُوا نُدُورَهُمْ، سواءً كان النَّذُرُ على حقيقته بأن يكون

ما نذرُوهُ أفعالَهُمُ الأَخْتيارِيَةُ الْتِي هِي الْقاتلَةُ الْغَيْاةُ بِما لَيْس منها ولا يَدْخُلُ تَحْت النَّذْر، وَهُو اللَّوْتُ شهيدًا. أو كان مُستعارًا لالنَّزامه عليه. (إرشاد العقل السليم مايد. (إرشاد العقل السليم

#### سبب ترول الأية:

عَنْ أنس بن مالك-رضي الله عنه- أنَّ عمَّهُ غاب عن قتال يدر فقال: «غنتُ عَنْ أَوْلَ قَتَالَ قاتله رسول الله-صلى الله عليه وسلم- المشركين، لئن الله أشهدني قتال المشركين ليرين الله كيف أصنع، فلما كان يوم أحد انكشف السلمون، فقال: اللَّهُمُ إِنِّي أَيْراً النِّكُ مِمَّا جِاء يِهِ هُوَّلاء يغني الْشُركين، وَأَعْتَدُرُ اليك مما صنع هُولاء يعنى: أصْحَابِهُ، ثُمَّ تَقَدُّمْ فَلَقِيهُ سَعْدٌ. فقال: يا أخي ما فعلت أنا معك فلم أستطع أن أصنع مَا صَنعَ، فَوْجِدَ فِيهِ بِضُعُ وَثُمَانُونَ مِنْ ضَرْبِة بِسَيْف، وطعنة برمح، ورمية بسهم، فكنا نقول فيه وفي أضحابه نزلت: فمنهم من قضى نحبه ومنَّهُم مَن ينتَظرُ .. (صحيح البخاري ٢٨٠٥).

وظَاهِرُ الْحديثِ أَنْ الأَيةَ نَزَلَتُ يَوْمُ أُحُد. فَإِنْ كَانْ كَذَلْكَ فَإِنْ مُوضِعِها فَيْ سُبُورَة الأحراب إنما هُو بتوقيف من النبي- صلى الله عليه وسلم-، وإن كانت الأية نزلت مع بقية آي الأحراب بعد الْخَنْدَق فهي

تَذْكِيرُ بِمَا حَصَلَ مِنَ الْمُؤْمِنَينَ مِنْ قَبِلُ.

وقوله: وما بدلوا عطف على صدقوا، وفاعله فاعله فاعله فاعله فاعله فاعله في: وما بدلوا عهدهم وما غيروه تبديلاً أي: تبديلاً ما، لا أصلا ولا وصفاً بل ثبتوا عليه راغبين فيه، مراعين لحقوقه على أحسن ما يكون. (ارشاد العقل السليم ٢١٩/٥).

من حكم الانتلاء: وقوله تعالى: «ليجزى الله الصادقين بصدقهم ويعذب المنافقين إن شاء أو يتوب عليهم، أي: انما بختير الله تعالى عباده بالخوف والزلزال ليميز الخبيث من الطيب، فيظهر أمر هذا بالضغل، وأمر هَذَا بِالْفَعْلِ، مَعَ أَنَّهُ تَعَالَى يعلم الشيء قبل كونه، ولكن لا يُعذبُ الْخُلْقُ بِعلْمِهِ فِيهِمْ، حتى بغملوا بما بعلمه فيهم، كما قال تعالى: ﴿ لَا لَكُ حَقِّي لَمَّاتُوا اللَّمُخْلِمِينَ مِنكُمُّ وَالصَّدِينَ الله المحمد: ٣١)، فهذا علم بالشيء بعد كونه، وَانْ كَانِ الْعَلْمُ السَّابِقُ حَاصِلًا به قبل وجوده. وكذا قال تُعَالَى: «مَّا كَانَ أَلَهُ لِلْذِرُ ٱلْمُؤْمِينَ عَلَىٰ مَنَا ٱلنَّهُمُ عَلَيْهِ حَمَّىٰ يَسِعُ ٱلْمُسْتُ مِنَ اللَّيْبُ وَمَا كَانَ اللَّهُ الْطُلِقَكُمُ عَلَى الْعَيْبِ ، (آل عمران ۱۷۹). ولهذا قال هَاهُنَا: ، لَحْنَى أَلَٰذُ ٱلشَّنِيقِيِّ سنية» (الأحرزاب: ٢٤) أي: يصبرهم على ما عاهدوا الله عليه، وقيامهم به،

> مشر ۱۹۲۷ هـ - العدد ۱۵۰ السنة الخامسة والخمسون

وَمُحافَظَتِهِمْ عَلَيْهِ. وَلَمْ يُبِينَ هَنَا الْجَزَاءِ، لَكَنَّهُ سُبْحَانَهُ قَالَ فِي آخِرِ الْمَائِدَةِ: ﴿ قَالَ اللهُ هَلَا يَوْمُ يَغَعُ الصَّيْفِينَ صِدْقَهُمْ أَلَمْ حَثَنَّتُ غَرِي مِن غَنهَ الظَّيْفِينَ صِدْقَهُمْ أَلَمْ حَثَنَّتُ غَرِي مِن غَنهَ الْأَنْهَارُ خَلِينَ فِهَا أَلْلًا رَضَى اللهُ عَنهُ وَرَضُوا عَمَّهُ وَلِكَ الْقَوْدُ الْفَطِيمُ الْمَارِدَةِ الْفَطِيمُ الْمَوْدُ الْفَطِيمُ الْمَائِدةِ (المائدة: ١١٩).

وَقَـوْلُـهُ تَـعَالَـي: ﴿ وَمُعَذِّبُ الأحزاب: ٢٤)، وهُـمُ النَّاقِضُونَ لَعَهُدِ اللَّهِ. الْحَالِفُونَ لأَوَامِرِهِ، فَاسْتَحَقُّوا يدُلكَ عِقَايِهُ وَعَذَايِهُ، وَلَكُنَّهُمْ تُحْتَ مُشْيِئْتُهُ فِي الدُّنْيَا، إِنَّ شاء استمر بهم على ما فعلوا حتى بلقؤه به فيعذبهم عَلَيْهِ، وَإِنْ شَاءَ تَابَ عَلَيْهِمْ بِأَنْ أرشدهم إلى النزوع عن النَّفاق الى الايمان، والعمل الصالح بعد الفسوق والعضيان. ولما كانت رحمته ورافته بخلقه هِيَ الْغَالِيةَ قَالَ: ﴿إِنَّ اللَّهُ كَانَ غَضُورًا رّحيمًا ، (الأحزاب: ٢٤). (تفسير القرآن العظيم .( EV/4

#### الوفاء من الإيمان ونقض العهد نفاق وطغيان:

وهكذا ظهر جليًا أنَّ الُوفَاء بالعهد من خصال الإيمان، وأنْ نَقْض الْعهد من خصال الانفاق والطُّغيان، وقد شهد الله تعالى للمُوفِينَ بعهدهم بالصُدُق، وشهد على النَّاقضين عهدهم بالنَّكذب، فقال: «لِيْنَ الْهِرَّ أَن وُلُواْ وُجُوعَكُمْ قِبَلَ ٱلنَّشْرِقِ وَالْمَغْدِ وَلَكِنَّ الْهِرِّ مَنْ عَامَنَ بِاللَّهِ وَالْمَعْدِ وَلَكِنَّ الْهِرِّ مَنْ عَامَنَ بِاللَّهِ وَالْمَوْمِ الْآخِرِ وَلَكِنَّ الْهِرِّ مَنْ عَامَنَ بِاللَّهِ وَالْمَوْمِ الْآخِرِ

وَمَاتَّى ٱلْمَالُ عَلَىٰ حُبُهِ . ذَوى ٱلنُّـرُفَ وَالْمِنْكُونُ وَالْمُسْتِكِينَ وَأَنَّ السَّسل وَالسَّالِينَ وَفِي ٱلرَّفَابِ وَأَقَّامُ الصَّلَوَةُ وَمَاتَى الزَّكُوةَ وَالْمُوفُوتَ بِعَهْدِهِمْ إِذَا عَنَهُدُواً وَالصَّارِينَ فِي ٱلْبَأْسَاءِ وَالضَّرَّاءِ رَحِنَ ٱلْبَأْسُ أَوْلَٰقِكَ ٱلَّذِينَ مَسْتَقُولًا وَأُوْلَئِكَ هُمُ ٱلمُثَّقُونَ ، (البقرة: ١٧٧). وقال تعالى: ووَمِنْهُم مِنْ عَلَيْكَ اللَّهُ لَسِيلٌ وَالنَّالِيا مِن فَضَابِ، لَنَصَّدُفَنُ وَلَنَكُونُنُ مِنَ الصَّالِحِينَ ﴿ اللَّهُ فَلَمَّا وَاتَّنَاهُم يِّن فَصْلِهِ. يُخِلُوا بِهِ. وَتُوَلُّوا وَهُـ مُعْرِضُونَ ﴿ اللَّهِ فَأَعْتَبُهُمْ لِمَافَا فِي فُلُوبِهِمْ إِلَّى يَوْمِ لِلْقَوْلَةُ بِمَا أَخَلَتُوا اللَّهُ مَّا وَعَدُوهُ وَبِمَا كَانُواْ يَكُذِيُونَ > (التوبة: ٧٥-٧٧).

فَضُلِ الْوَفَاءِ بِالْعَبِدُ وَعَقَوْبِهُ تَقَضَّهُ ... وَكَثَرُ فِي الْقُرْآنِ الْكُرِيمِ الْأَمْرُ بِالْوَفَاءِ بِالْعَهْدِ وَبِيَانُ أَنَّ جَـزَاءهُ الْجُنُهُ. كَمَا كَثَرَ فِيهِ النَّهْيُ عَنْ نَقْضِ الْعَهْدِ وَبِيَانُ أَنَّ جَزَاءهُ النَّارِ: قَالَ تَعَالَى: وَزَوْفُهُ مِبْى أُونِ مِبْدِيدٌ (البقرة ٤٠)، وقالَ تَعالَى: وَمَهْدِ اللهِ النَّهُ وَقَالَ تَعالَى: (الأنعام ١٥٢)، وقالَ تعالَى:

وَعَنْ عُبَادَة بَنِ الصَّامِت-رضي الله عنه- أَنَّ النَّبِيّ-صلى الله عليه وسلم- قال: (اضَمَنُوا لي ستًا مِنْ أَنفُسِكُم أَضَمِنْ لَكُمْ الْجَنَة: اصْدُقُوا إِذَا حَدِثْتُمْ. وَأَوْفِوا إِذَا وَعَـدُتُمْ. وَأَدُوا إِذَا وَعَـدُتُمْ. وَخَصْوا أَبْرِهِ حِكْمُ.

أيديكم) (صحيح ابن ماجه:

فيلا (الإسراء: ٣٤)،

وَعَنْ أَبِي هُريْرة-رضي الله وَعَنْ أَبِي هُريْرة-رضي الله عنه- قال: قال رسُولُ الله- صلى الله عليه وسلم-: (ثَلاثَةُ لا يُكلَّمُهُمُ الله، ولا ينْظُرُ اللهم، ولا ينْظُرُ اللهم، ولا ينْظُرُ اللهم، ولا ينْظُرُ اللهم، ولهم عذابُ اللهم، ولهم عذابُ اللهم، ورجل على فضل ماء بطريق يمنغ منه ابن السبيل، ورجل بايع رجلا لا يبايغهُ الله للدُنْيا، فإنْ أعطاهُ مَا يُريد وقى له، والا لم يف له، ورجل ساوم رجلا بسلعة بعد العضر، ساوم رجلا بسلعة بعد العضر، فحكف بالله لقد أعطي بها عذا وكذا فأخذها). (صحيح

#### وفاء المسلم لكل ذي عهد،

وَادَا كَانَ الْـوَفَاءُ بَعَهُدِ اللّهِ
وَاجَبًا، فَإِنَّ اللّه-عز وجل- أَمَرَ
عبادهُ أَنْ يَفِي بَعْضُهُمْ لَبَعْضَ
بكُلُ مَا يُعَاهَدُ بَعْضُهُمْ بَعْضًا
عَلَيْهُ، لاَ فَرْقَ فِي ذَلْكَ بَيْنَ عَهُدِ
لَسُلَم، وعهد لكافر، فالْفضيلةُ
لاَ تَتَجزَأُ، وَالْدَارُ على طبيعة
الْعَهْد، فَمَا دَامَ خَيْرا هَاقُورارُهُ
حَتْمُ مَعَ كُلُ فَـرْدُ، وَفِي كُلُ
حَتْمُ مَعَ كُلُ فَـرْدُ، وَفِي كُلُ
حَيْن، قَالَ تَعَالَى: ﴿ إِلّا اللّهِ عَيْدًا فَاعْرَا فَعْدَدُهُ فِي النّهُ عَيْدًا فَاعْرًا فَعَدَدُهُ فَى النّهُ وَمُ اللّهِ عَيْدًا فَاعْرًا فَعَدُ أَحَدًا فَاعْرًا فَعَدُهُ إِلَى النّهُ عَيْدًا فَاعْرًا فَعَدُهُ إِلَى النّهِ عَيْدًا فَاعْرًا فَعْمُ النّهُ عَيْدًا فَاعْرًا فَعَدُهُ إِلَى النّهِ عَيْدًا فَاعْرًا فَعَدُهُ أَلَى اللّهِ عَيْدًا فَاعْرًا فَعَدُهُ إِلَى اللّهِ عَيْدًا فَاعْرًا فَعَدُهُ إِلَى النّهِ عَيْدًا فَاعْرًا فَعَدُهُ اللّهُ عَيْدًا فَاعْرًا فَعَدُهُ إِلَى النّهُ عَيْدًا فَاعْرًا فَعَدُهُ إِلَى النّهُ عَيْدًا فَاعْرًا فَعَدُهُ إِلَى اللّهِ عَهْدَهُ إِلَى النّهُ عَيْدًا فَاعْرًا فَعَدُهُ إِلَى النّهُ عَيْدًا فَاعْرًا فَعَالَمُ اللّهُ عَيْدًا فَاعْرًا فَيْكُمُ أَلْمُ اللّهُ عَيْدًا فَاعْرًا فَعَالَدُهُ عَيْدًا فَاعْرًا فَيْهُ اللّهُ عَيْدًا فَاعْرًا فَيْكُمُ أَلَا اللّهُ عَيْدًا فَاعْرًا فَعَيْدًا فَاعْرًا فَيْكُمُ أَلَا اللّهُ عَيْدًا فَاعْرًا فَاعْرًا فَيْرًا فَيْرًا فَاعْرًا فَعَلَى اللّهُ عَيْدًا فَاعْرًا فَيْكُمُ أَلْكُ اللّهُ عَيْدًا فَاعْرًا فَاعْلَالًا عَلَى اللّهُ اللّهِ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَاعُلُولًا فَاعْرًا فَلْكُوا اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ عَالْمُ اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ الللّهُ اللللّهُ اللللّهُ الللّهُ اللللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ

وَنَهَى سُبُحَانَهُ عَنِ الْغَدُرِ بِالْشُرِكِينَ وَإِنْ خِيفَ مِنْهُمُ الْغَدُرُ، فَقَالَ تَعَالَى: ﴿ وَإِمَّا عَامَتَ مِن قَرْمٍ خِنَاتُهُ قَالِدٌ النّهِمُ عَلَّ سَوَيْهُ إِنَّ آلَهُ لَا يُعِبُ لَقَالِينٍ ﴾

(الأنفال: ٥٨).

وللحديث بقية إن شاء اللَّه.



الحمد لله رب العالمين، والصلاة والسلام على خاتم الأنبياء والمرسلين، وعلى آله وصحبه ومن تبعهم بإحسان.

وبعد: فقد تناولنا في المقال السابق لزوم اتباع منهج السلف، وبيننا أن اتباع منهج السلف هو امتداد لسنة النبي صلى الله عليه وسلم، وأن من تمسك بالكتاب والسنة والتزم منهج السلف. أمن الوقوع في اللهدء والأهواء.

وموضوع هذه المقالة بعون الله وتوفيقه: البدع والابتداع في الدين والتحذير منها

#### تعريف البدعة:

(i) بيان معنى ودلالات لفظ البدعة وما اشتقر منها:

البدعة: اسم يُطلق على العمل المُحُدَث ذاته، والجمع بدع، ففي كتاب (العين): البدعة: «اسم ما ابتُدعَ من الدين وغيره»، وفي (الصحاح): «البدعة الحدث في الدين بعد الإكمال».

(ب) المعنى الاصطلاحي للبدعة إجمالا:

اختلفت عبارات الناس سلفًا وخلفًا في تعريف البدعة الشرعية تبعًا لاختلاف تصورهم لمهية البدعة المنهي عنها، وتنوع مشاربهم؛ فالذي تلبس ببدعة عملية أو اعتقادية يحاول أن يصنع تعريفًا للبدعة يتلاءم مع مسلكه، وهناك من التبس عليه فهم بعض النصوص الواردة في السنة والبدعة، فوضَعَ تعريفًا أيضًا ملتبسًا؛ لأن الأمرقد التبس عليه في الفهم.

صفر ۱۶۶۷ هـ- العدد ٦٥٠ السنة الخامسة والخمسون

Upload by: altawhedmag.com

وهذا المعنى الاصطلاحي الذي نختاره كحد جامع مانع للبدعة المنهي عنها شرعًا. يلخص لنا ما ورد من نصوص شرعية، وأقوال مأثورة عن السلف في حوادث جزئية وحالات مفردة، أو بصيغ عامة وأقوال مطلقة مجملة أو مفصلة.

ومن هذه التعريفات الكلية الجامعة ما ذكره الإمام الشاطبي رحمه الله في كتاب: (الاعتصام): حيث بوّب لتعريف البدعة بابًا مستقلًا. ذكر فيه معناها الاصطلاحي، وشرح التعريف وذكر محترزاته، وقد عرّف البدعة بتعريفين.

بداية: عرفها-رحمه الله- على رأي من يقول بعدم دخول الابتداع في العادات والمعاملات، وإنما يخص هذا القائل البدعة بالعبادات فحسب؛ فبعض الناس يقول: إن العادات والمعاملات لا يدخل فيها الابتداع، والبعض يقول: إن العادات والمعاملات يدخل فيها الابتداع، والبعض يقول: إن العادات المحالات يدخل فيها الابتداع، وبناء على هذا الاختلاف عرف الشاطبي البدعة بتعريفين:

التعريف الأول؛ كان قائمًا على من يقول بأن البدعة تقع في العبادات فحسب.

وتعريف البدعة على ذلك قال فيها-رحمه الله-و فالبدعة عبارة عن طريقة في الدين مخترعة تضاهي الشرعية، يقصد بالسلوك عليها المبالغة في التعبد لله سبحانه وتعالى .

أما التعريف الثاني: فكان قائمًا على رأي من يقول بدخول الابتداع في الأمور العادية كدخوله في الأمور العبادية.

قال رحمه الله: «البدعة طريقة في الدين مخترعة تضاهي الشرعية، يقصد بالسلوك عليها ما يُقصد بالطريقة الشرعية».

هنا قال: يُقصد بالسلوك عليها ما يقصد بالطريقة الشرعية. وفي تعريفه لمعنى البدعة-على رأي من يخص البدعة بالعبادات- قال:

يقصد بالسلوك عليها المبالغة في التعبد لله سبحانه وتعالى.

#### شرح التعريف، وبيان محترزاته:

قوله: ، طريقة، يقصد بها السبيل والسنة؛ فالطريقة هي السبيل والسنة، وكل ما رسم للسلوك عليه أو اتخذ للتعبد به، سواء كان في المسائل العلمية أو المسائل العملية: يعد طريقة. أما قوله: "في الدين فهذا تقييد للطريقة المسلوكة بأنها في الدين؛ لأنها فيه تخترع، واليه تنسب، وبه يلصقها مخترعها؛ فلو كانت طريقة مخترعة في الدنيا على الخصوص لم تسمُّ بدعة. أما أقوله: "تضاهى الشرعية " يعنى: أنها تشابه الطريقة الشرعية من غير أن تكون في الحقيقة كذلك؛ بل هي مضادة لها، يعنى؛ مضادة للطريقة الشرعية؛ لأنها خارجة عليها وإن شابهتها فإن صاحب البدعة إنما يخترعها-يعني: يأتي بها ويُحدثها- يُضاهى بها السُّنة، أو تكون هي مما تلتيس عليه بالسنة: ولذلك تجد المبتدع ينتصر لىدعته؛ لأنه يظن أو يتخيل أنها من السنة؛ بل إن كل خارج عن السنة بشيء من الابتداع لا بد له من تكلُّف الاستدلال بأدلة السنة على خصوص هذه المسألة المبتدعة، وإلا لكذب إطراحه للدليل صدق دعواه، ونقض تركه للسنة ما يدعيه من الدخول فيها والكون من أهلها.

وهذا في الحقيقة واقع؛ فالمبتدعة في كل زمان ومكان يحاولون أن يلصقوا بدعتهم بالسنة؛ بل إنهم يقولون؛ إنهم يلتمسون أقوالهم وأفعالهم وسائر ما أتوا به من سنة النبي صلى الله عليه وسلم!!

هذا التعريف الذي ذكرناه وشرحناه الآن عن الإمام الشاطبي-رحمه الله تبارك وتعالى- يتفق مع تعريف من خص البدعة بالدخول على

العبادات.

أما تعريف البدعة لمن لم يخصها بالعبادات وأدخل فيها العادات وجعل العادات داخلة في التعريف: فقال فيه: يُقصد بالسلوك عليها ما يقصد بالطريقة الشرعية.

أما التعريف على من يقصر البدعة بالعبادات فحسب، فقال فيه: يقصد بالسلوك عليها المبالغة في التعبد لله- تبارك وتعالى.

وعبارة: «يقصد بالسلوك عليها المبالغة في التعبد لله تعالى «على رأي من يقول بأن البدع تدخل في العبادات.

معنى قوله: «يقصد بالسلوك عليها»: أي: أن أصل الدخول فيها يحث على الانقطاع إلى العبادة ويرغب في ذلك، وربما يستدلون بقول الله تعالى: «وَمَا عَلَنْ وَالْإِسْ إِلَّا لِعَنْكِو، الله تعالى: «وَمَا عَلْنُ لُلِنْ وَالْإِسْ إِلَّا لِعَنْكِو، الله تعالى: «ومَا عَلْنُ المُبتدع وأى أن المقصود (الذاريات: ٥٠)، فكأن المبتدع وأى أن المقصود هذا المعنى، ولم يتبين له أن ما وضعه الشارع فيه من القوانين والحدود كاف: يعني: ما جاءنا فيه من القوانين والحدود كاف: يعني: ما جاءنا فيه من القوانين والحدود كاف: يعني: ما جاءنا في الشرع بعد أن أكمل الله لنا الدين وأتم علينا النعمة يكفينا عن أن نبتدع أو نحدث في دين الله حتبارك وتعالى-.

أما في التعريف الثاني فيدخل معها العادات، وقد قال في التعريف: «يقصد بالسلوك عليها ما يقصد بالطريقة الشرعية».

والإمام الشاطبي-رحمه الله- عند شرحه لهذه العبارة الواردة في تعريفه قال: ومعناه: أن الشريعة إنما جاءت لمصالح العباد في عاجلهم وأجلهم: لتأتيهم في الدارين على أكمل وجوهها؛ فهو الذي يقصده المبتدع ببدعته؛ فإن تعلقت بالعبادات فإنما أراد بها أن يأتي تعبده على أبلغ ما يكون في زعمه، ليفوز بأهم المراتب في الأخرة

في ظنه، وإن تعلقت بالعادات فكذلك؛ لأنه إنما وضعها لتأتي أمور دنياه على تمام المصلحة فيها.

وقد رجح الشاطبي-رحمه الله تبارك وتعالى-هذا التعريف الذي يقول بدخول البدع في العادات والمعاملات، وهذا الترجيح-أي: أن البدع تدخل في المعادات والمعاملات- هو الصحيح الموافق لأدلة الشريعة والمتفق مع أصولها وقواعدها والمطابق لمقاصدها.

وقد لخص-رحمه الله تبارك وتعالى- رأيه في هذه المسألة، وبَيْن معنى القيد السابق بصورة أوضح حين قال: "ثبت في الأصول الشرعية أنه لا بد في كل عادي (أمور العادات) من شائبة التعبد؛ لأن ما لا يعقل معناه على التفصيل من الماموربه أو المنهي عنه فهو المراد بالتعبدي. وما غقل معناه وغرفت مصلحته أو مفسدته فهو المراد بالعادي؛ فالطهارات والصلوات والصيام والمحج كلها تعبدية، والبيع والنكاح والشراء والطلاق والإجارات والجنايات كلها عادية؛ لأن أحكامها معقولة المعنى، ولا بد فيها من التعبد؛ لأن أحكامها معقولة المعنى، ولا بد فيها من التعبد؛ إذ هي مقيدة بأمور شرعية لا خيرة للمكلف فيها...

إلى أن قال: فإن جاء الابتداع في الأمور العادية من ذلك الوجه صح دخوله في العاديات كالعبادات. والا فلا...

وهو يقصد بقوله: فإن جاء الابتداع في الأمور العادية من ذلك الوجه: يعني: وجه تقييد العاديات بالأمور المشروعة. أما إذا لم تقيد العادات بالأمور المشروعة فهي مباحة.

وللحديث بقية إن شاء الله، والحمد لله رب العالمين.

> سفر ۱۹۵۷ هـ-العدد ۱۵۰ السنة الخاسة والخمسون



# هذا طريقك إلى الهداية

ا. د محمد حامد

الأستاذ الساعد يقسم التفسير وعلوم القرآن يجامعة الأزهر

الحسين والماليق والسائل والسائل والسائل والسائل والماليق وهي الدارية

چاکیوریان (اریکیجانی چافیان میرانی) (کیرانی ایرانی کارانی کیانی در بیشتی ایرانی (۱۳۵۸ کیانی ایرانی کیانی در بیشتی کیانی در بیشتی کیانی در بیشتی کیانی کارنی کارنی کارنی کارنی کارنی کیانی کارنی کارنی کارنی کارنی کیانی کارنی کیانی کیانی کارنی کار

صفر ١٤٤٧ هـ - العدد ٦٥٠ السنة الخامسة والخمسون

وللعلماء في توجيه أن الحمد أفضل الدعاء أوجه منها: أن الدعاء عبارة عن ذكر الله وأن تطلب منه الحاجة، والحمد يشملها؛ فإن الحامد لله إنما يحمده على نعمه، والحمد على النعم طلب المزيد.

وقيل: في قوله:" الحمدُ لله": تلميح واشيارة إلى سورة الفاتحة فإنها سورة الحمد، وفيها: الهدنا الصراط المستقيم صراط المستقيم عليهم، وأي الذين أنْعَمْت عليهم، وأي دعاء أفضل وأجمع وأكمل منه" (يُنظر: فيض القدير للمناوي ٣٣/٢).

والمتدبر لأيات القرآن الكريم لا يخطئه أن يجد فيها مواضع قد ختمها الله بقوله: «لعلكم تهتدون»، و«لعلهم يهتدون»، ونظائرهما في المعنى مما يستطيع أن يستنبط منه أسباب الهداية؛ نسأل الله ألا يحرمنا إياها، وأن يرزقنا الثبات عليها.

وقبل أن أدلف إلى بيان بعض أسباب الهداية أنبهك إلى أمرين:

الأمر الأول: اعلم-أرشدك

القرآن الكريم مُفجز في هداياته ومعانيه، كما أنه مُفجز في أساليبه ومبانيه، فمن رام الهدى منه فقد أصاب وسعد، ومن أعرض عنه فقد ضلٌ وهلك.

(سورة الإسراء: ٩)، والقرآن الكريم مُعْجِز في هداياته ومعانيه، كما أنه مُعْجِز في أساليبه ومبانيه، فمن رام الهدى منه فقد أصاب وسَعد، ومن أعرض عنه فقد ضلً

وإذا كانت بالأغة القرآن، وجودة نظمه، وإعجاز لفظه يدركها من يعرف اللغة العربية ويتقنها دون الأجنبي الذي لا يعرفها فإن هداية القرآن حجة على الجميع إذا ترجمت معاني

القرآن وفسير تفسيرًا مقبولًا، فالحجة هنا لا تتوقف على لفظه.

وذلك لأن "القرآن هو

المعجزة المستمرة على

تعاقب السنين؛ لأنه قد

يدرك إعجازه العقلاء من غير الأمة العربية بواسطة ترجمة معانيه التشريعية والحكمية والعلمية والعلمية والأخلاقية، وهو العاني وإجمالي لأهل تلك شهادتهم بذلك" (التحرير والتنوير ١٠٥).

وقد حوى القرآن الكريم أصول الهدايات في شتى المجالات التي يحتاج إليها الخلق في صلاح دينهم من عقائد وعبادات ومعاملات وسلوك، والمُوفِّق من اجتهد في اقتناصها، واغتنامها، واغتنامها، والاسترشاد بها وقد قال سبحانه: "قُلُ أُرْسِي إِنَّ أَنَّهُ لَنَصْعَ فَرَاكُ اللهِ وَالْمَالِيَّ الْمُنْ فَقَالُوا إِنَّ مَعْمَا فُرُهُ اللهِ فَلَا اللهِ وَالْمَالِيَّ اللهُ اللهُ وَالْمَالِيَّ اللهُ ا

والأمر الثاني: الهداية قد تأتي بمعنى البيان والدلالة، وقد ترد بمعنى التوفيق والسداد:

سفر ۱۶۶۷ هـ- العدد ۲۵۰ العدد ۲۵۰ العدد ۲۵۰ العدد ۱۵۰ السنة الخامسة والخمسون

من اعتصم بالله، ولجأ إليه، واستمسك بدينه وكتابه هداه الله ووفقه.

.(107/2 اتباع النبي صلى الله عليه وسلم وطاعته.

من عداب الله والضوز

بجنته"، و" وقيل: الْمُعْنَى

وَمَنْ يَعْتَصِمُ بِاللَّهِ أَيْ

يَتَمَسُّكُ بِحَبْلِ اللَّهِ، وَهُوَ

الْقُرْآنُ" (تفسير القرطبي

لقد بين الله عز وجل أن اتباء نبيه صلى الله عليه وسلم وطاعته سبيل الهداية والطريق إلى تحصيلها فقال عز شأنه: ﴿ قُلْ كَانُّهَا ٱلنَّاسُ إِنَّى رَسُولُ اللَّهِ إِلَّتِكُمْ جَمِيعًا ٱلَّذِي لَهُ مُلَّكُ ٱلسَّمَنَوَتِ وَٱلأَرْضَ لا إلد إلَّا هُوَ يُعَى، وَسُتَّ فَعَامِنُوا بألله وَرُسُولِهِ ٱلنَّينَ ٱلأَمْنَ ٱلَّذِي لأمرك بالله وكلكت وأشبغوه لَعَلَّكُمْ تَهُمَّدُوكَ ، (سورة الأعراف: ١٥٨). وقال سبحانه: «قُلْ أَطِيعُواْ أَنَّهُ وَأَطِيعُواْ ٱلرَّسُولُ فَلِن تَوَلَّوُا فَإِنْمَا عَلَيْهِ مَا خُمِلَ وَعَلَيْكُمْ مَّا خُمِلْتُمُّ وَإِن تُطِيعُوهُ نَهْنَدُواْ وَمَا عَلَى ٱلرَّسُولِ إِلَّا ٱلْكَلُّعُ النيف » (سورة النور: ٥٤). والله يبتلي عباده فيأمر وينهى؛ فمن اتبع وأطاع فهو من المهتدين، ومن كان منهم وُفق للثبات على الطاعة. والاستقامة فلم ينحرف عن الصراط المستقيم.

قال تعالى في شأن تحويل

أنه جعل لها أسبابًا فمن أخذ بها هداه الله ووفقه وسدده. وفيما يلي نذكر بعض الأسباب التي هي طريقك إلى الهداية، وسبيلك إلى الرشاد:

الاعتصام بالله عزوجل من اعتصم بالله، ولجأ إليه، واستمسك بدينه وكتابه هداه الله ووفقه وتصديق ذلك في كتاب الله عز وجل قوله سيحانه: وكن تَكُفُرُونَ وَالنَّهُمْ أَنْتُلَ عَلَيْكُمْ مَايَتُ اللهِ وَفِيكُمْ رَسُولُهُ وَمَن يَعْتَصِم اللهِ فَقُدُ هُدِي إِلَى صِرَاطِ شُنَفِيمٍ » (سورة آل عمران: ١٠١).

قال الطبري في تفسيره (۵/۲۲): "یعنی: ومن يتعلق بأسباب اللّه، ويتمسك بدينه وطاعته، «فقد هدي» يقول: فقد وفق لطريق واضح ومحجة مستقيمة غير معوجة، فيستقيم به إلى رضا الله وإلى النجاة

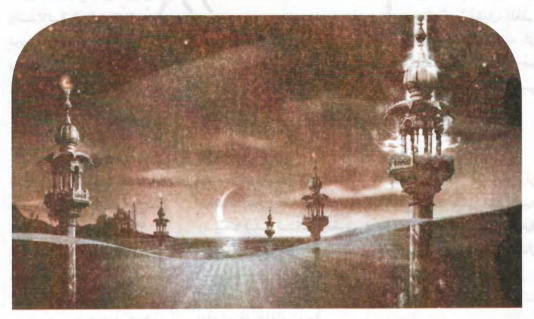
فمن مجيئها بمعنى: البيان والدلالة قوله تعالى لرسوله صلى الله عليه وسلم: « وَإِنَّكَ لَتُهْدِئَ إِلَّى صِرَاطِ أستنب (سورة الشورى: ٥٢)، وقوله تعالى: ﴿ إِنَّا تَمُودُ فَهَدَيْتُهُمْ فَأَسْتَحَبُّوا الْعَمَى الله (سورة فصلت: ١٧)؛ أي: دللناهم وبيّنا لهم الحق، وأعلمناهم به لكنهم لم يتبعوه.

ومن مجيئها بمعنى التوفيق قوله تعالى: ﴿ لَمَا عَلَيْكَ هُدَائِهُمْ وَلَكِينَ ٱللَّهُ يَهْدِي مَن 🗀 😘 (سورة البقرة: ۲۷۲)، وقوله تعالى: ﴿ إِنَّكَ لَا تُهْدِي مَنْ أَحْبَبْتَ وَلَكِنَّ أَلَقَة يَهْدِي مَن يَشَاهُ » (سورة القصص: ٥٦).

والمضرق بين النوعين أن هداية الدلالة والبيان عامة؛ ولذا فقد أثبتها الله لرسوله صلى الله عليه وسلم، ويتبعه في ذلك الدعاة والعلماء، وأما هداية التوفيق فهي خاصة بالله عز وجل يمنحها لمن يشاء من عباده، وهي الهداية التي من أعْطيها فهو السعيد فِي الدنيا والآخرة، جعلنا الله منهم بمنه وكرمه.

وهده الهداية وإن كانت خاصة بالله لا يملكها غيره، ولم يجعلها بيد أحد سواه إلا

منقر ١٤٤٧ هـ - العدد ١٥٠ السنة الخامسة والخمسون



القبلة: "وَمَا جَمَلْنَا ٱلْتِبَلَةُ ٱلَّتِي كُنتَ عَلَيْهَا إِلَّا لِنَعْلَمْ مَن يُشِعُ الرَّسُولَ مِعَن يَنقَلِبُ عَلَ عَقِيبَةً قَإِن كُانَتُ لَكِيرَةً إِلَّا عَلَى ٱلَّذِينَ هَلَى ٱللهُ " (سيورة البقرة: هَلَى ٱللهُ " (سيورة البقرة: ليسهل عليهم الاتباع وقبول الأحكام دون تردد أو تشكك. الأحكام دون تردد أو تشكك. لأمره وانشراح الصدر للايماد

من أسباب الهداية والثبات عليها والازدياد فيها: الإيمان بالله سبحانه والتسليم لأمره، وانشراح الصدر لتعاليمه، والانقياد لها؛ قال تعالى: "فَمَن يُرُدِ الله الله المناء المناء المناء الله المناء المناء

أَنْ يَهْدِينُهُ يَنْمَعُ صَدْرُهُ لِإِسْلَتُهُ وَمَن يُودُ أَن يُضِلَهُ يَغَعَلَ صَدَرُهُ ضَيَفًا حَرَبًا كَأَنَما يَصَعَدُ فِي ٱلتَّمَلَةِ » (سورة الأنعام: ١٢٥)؛ فالمهتدي يُوسُع الله صدره للإسلام، وييسره له كما قبال سبحانه: « وَلَكِنَ الله حَبَ إلَيْكُمُ ٱلإِينَى وَرَبَّنَهُ فِي وَالْمِصْيَانُ أُولَئِكَ هُمُ ٱلْكُثرَ وَالْفُسُوقَ والْمِصْيَانُ أُولَئِكَ هُمُ ٱلْأَشِدُوتَ » والْمِصْيَانُ أُولَئِكَ هُمُ ٱلْأَشِدُوتَ »

وكلما كان العبد أقوى إيمانًا، وأحسن طاعةً؛ كان أعظم اهتداءً. قال تعالى: «اَلَّذِينَ مَامَنُوا وَلَرَ يَلْبِسُوا إِيمَنتَهُم يِظُلْهِ أُولَتِهِكَ هُمُّ الْأَنْنُ وَهُم مُّهِمَّدُونَ » (سورة الأنعام: ٨٢).

والمؤمن يهديه الله ويشرح صدره فلا تستقر الشبهات، ولا تمتلكه الشبهوات، وصيدق الله إذ قيال: ا أَصَابَ مِن مُصِيبَةِ إِلَّا مِاذُنِ اللَّهِ أَ وَمَن يُؤْمِنُ بِأَللِّهِ يَهِدِ قَلْبُهُ, وَأَللَّهُ بِكُلِّ نَيْءِ عَلِيدٌ ، (سورة التغابن: ١١)، وقال تعالى: ﴿ وَإِنَّ ٱللَّهُ لَهَادِ ٱلَّذِينَ ءَامَنُوٓا إِلَى صِرَطِ أَسْتَقَعِي (سورة الحج: ٥٤)؛ ولذلك من عرضت له شبهة تشككه في دينه، أو تعترض عليه إيمانه فليقل: إني آمنت بالله، وليسلم أمره لولاه فإنه يهديه ويشفيه؛ ويتصره ولذا قيل: "آمنْ تهتد"۔

> صفر ۱۲۲۷ هـ- العدد ١٥٠ السنة الخامسة والخمسون

الاستماع للوحي استجابة وقبولًا واتباعًا.

على المؤمن أن يستمع
الما أنسزل الله إليه، وأن
يقبل عليه، ويتبعه
قال تعالى: ووالبن احتبوا
المعرف أن يتنوعا وأنوا
المعرف أن يتنوعا وأنوا

مستعور لتستث اللين مَنَاهُمُ اللَّهُ وَالْزَلْفِكَ هُمُ أُولُوا الأنب ، (سورة الزمر: ١٧ -١٨). والجمهور على أن المراد بالقول في الأية الكريمة القرآن الكريم، وأما معنى: وفيتبعون أحسنه ، فضه أق وال: منها أن العني: فيتبعون الحسين وهو الطاعة، ويتركون القبيح وهو العصية، وقيل: إنها القول اشتمل على أشياء حسنة بعضها أحسن من يعض، كالقصاص والعفو والانتصار والصبر، فأمروا أن يأخذوا بالأحسن. (ينظر: زاد المسير لاين الحوزي -(104/4

#### سؤال الله الهداية:

من أعظم ما يُحقّق لك الهداية أن تسأل الله إياها، وأن تكرر هذا السؤال، ومن

كَانَ النَّبِي صلى الله عليه وسلم -وهو أهدى النَّاس علمًا وعملاً -يسأل ربه الهداية، ويُعَلَّمُ أصحابه ذلك.

شم شرع لنا هذا الدعاء الجليل المائية المنتقم البحليل المائية المنتقم السورة الفاتحة () في كل ركعة من صلاتنا نكرره في كل يوم وليلة بعدد ركعات الصلوات التي نصليها فرضًا كانت أو نفلاً.

وقد ذكر الله لنا أن الراسخين في العلم يدعون ربهم: «رَحًا لا أَرْعُ قُولًا مِلَا أَن ربهم: «رَحًا لا أَرْعُ قُولًا مِلَا إِنْ مُلَا مِلْهُ وَمَنْ أَلَا مِلْ اللهُ وَحَمَّةً إِنَّكَ اللهُ وَحَمَّةً اللهُ وَحَمَّالًا عَمَران: (سورة آل عمران: ٨).

وقد كان النبي صلى الله عليه وسلم-وهو أهدى الناس علمًا وعملاً- يسأل ربه الهداية، ويُعلَّم أصحابه ذلك؛ فعن عائشة رضي الله عنها قالت: "كان صلى الله عليه وسلم إذا قام من الليل افتتح صلاته: «اللهم ربَّ جَبْرائيل، وميكائيل، وميكائيل، واسرافيل، فاطر السماوات

وَالْأَرْضَ، عَالَمَ الْغَيْبِ والشَّهَادَة، أَنْتَ تَحَكَّمُ بِينَ عَبِادِكَ فَيما كَانُوا فيه يختلفُون، اهدني لمَّا اخْتُلف فيه من الْحق باذنك، إنَّ كَ تَهْدي من تشاء إلى صراط مُسْتَقيم، (أخرجه

مسلم في صحيحه: ح ٧٧٠). وعن علي رضي الله عنه قال: قال لي رسول الله صلى الله عليه وسلم: «قُل اللهم الله عليه وسلم: «قُل اللهم الله عليه وسلم: «قُل اللهم الطريق. واذكر، والشمداد، سيداد السهم»، وبلفظ آخر قال: قال لي وسلم: «قُل اللهم إني أسالك وسلم: «قُل اللهم إني أسالك الهدى والسداد» (أخرجه مسيلم في صحيحه:

وفي حديث عمار بن ياسر رضي الله عنه عن النبي صلى الله عليه وسلم: "اللهم زينا بزينة الإيمان، واجعلنا هـداة مهتدين" (أخرجه النسائي في سننه (١٣٠٥)، والحاكم في مستدركه (١٩٧٣)، وقال: صحيح الإسناد).

فلا تغضل- أيها اللبيب

- عن هذا الدعاء،

وكرره، وواظب عليه؛

فإنك إذا اهتديت

فأنت على خير عظيم.

وتصرع إلى ربك، وافتقر إليه، واعلم

أن الهدى هداه، واذكر

قول أهل الجنة-جعلنا

الله منهم يمنه وكرمه-:

«وَقَالُوا لُكَمَّدُ بِنَّهِ ٱلَّذِي هَدِّنِنَا لَهُذَا وَمَاكُما لِنَبْدِي لَوْلاَ أَنْ هَدَنَا

🔊 (سورة الأعراف: ٤٣)، واشهد قول رسولك صلى

الله عليه وسلم: اللهم

لولا أنت ما اهتدينا ولا

تصدقنا ولا صلينا (جزء

من حديث البراء رضي

الله عنه في حضر الخندق

أخرجه البخاري (٢٨٣٧)،

ومسلم (۱۸۰۳)).

من أسباب الهدائة: العلم النافع فإن؛ العبد كلما ازداد علما ازدادت هدايته.

حقًا، ويُريك الباطل باطلاً، ثم يُعينك على العمل بما علمت، فتتبع الحق. وتجتنب الباطل، وتسأله أن يُشتك، ويزيدك.

قال تعالى: ﴿ وَلَعْلَمُ ٱلَّذِينَ أُوتُوا ٱلْعِلْمَ أَنَّهُ ٱلْحَقُّ مِن زَمَّكَ فَيُؤُمِنُوا بِهِ. فَتُخِبَّ لَهُ قُلُوبُهُم لَا قَالَ ٱللَّهُ لَهَادِ ٱلَّذِينَ ءَامَّنُوا إِلَى صِرَطِ أَسْتَقِيمٍ (سسورة الحج: .(05

فهؤلاء يعلمون فيورثهم العلم إيمانًا وإخباتًا، وهداية. نسبأل الله أن يرزقنا العلم النافع والعمل الصبالح، وأن يجعلنا هداة مهتدين. والحمد لله رب العالمين.

من أسباب الهداية العلم النافع فإن العبد كلما ازداد علمًا ازدادت هدايته؛ فإن العمل تابعُ للعلم، والعلم قبل القول والعمل، والهداية هداية علمية وهداية العملية، والثانية ثمرة للأولى؛ ولذا فمن معاني سؤال الله الهداية أن يُبِصَرك بالهدى، ويُعلِّمك ما لم تكن تعلم من معالمها، فيُريك الحقّ

#### العلم التاشع:

#### عزاء واجب

في ليلة الخميس ٨ محرم ١٤٤٧هـ الموافق ٢٠٢٥/٧/٣ . تُوفِي إلى رحمة الله تعالى الشيخ موسى سيد علي، من مؤسسي فرع الكونيسة، محافظة الجيزة. ومجلس إدارة المركز العام، ومجلة التوحيد، يتقدمون بخالص العزاء لأسرة المتوفى، وفروع الجمعية، سائلين الله تعالى له الفردوس الأعلى.

السنة الخامسة والخمسون



الحمد لله أكمل دين الإسلام، وأتم به النعمة، ورضيه دينًا ومنهجًا، وأشهد أن محمدًا عبده ورسوله وخيرته من خلقه ومصطفاه برسالته، أما بعد:

فعن عون بن أبي جحيفة عن أبيه قال: دفعت الى رسول الله صلى الله عليه وسلم وهو بالأبطح في قبة حمراء من أدم وكان بالهاجرة. ورأيت بلالأ خرج فنادى، فجعلت أتتبع فاه هاهنا وهاهنا بالأذان، ثم دخل فأخرج فضل وضوء رسول الله صلى الله عليه وسلم، ورأيت الناس يبتدرون ذاك الوضوء، فمن أصاب منه شيئًا تمسح به، ومن لم يصب منه شيئًا أخذ من بلل يد صاحبه، ثم رأيت بلالاً دخل فأخذ عنزة (وهي العصا) فركزها بين يدي رسول الله صلى الله عليه وسلم، وأقام الصلاة. وخرج النبي صلى الله عليه وسلم، وأقام حمراء مشمرًا كأني أنظر إلى وبيص ساقيه، فركز العنزة ثم صلى إلى العنزة بالناس الظهر ركعتين والعصر ركعتين، ورأيت الناس والدواب (وفي رواية

الحمار والمرأة) يمرون بين يدي العنزة، وقام الناس فجعلوا يأخذون يديه فيمسحون بها وجوههم، قال: فأخذت بيده فوضعتها على وجهي فإذا هي أبرد من الثلج، وأطيب من رائحة المسك. متفق عليه.

فيُستحب للمصلي أن يصلي إلى سترة. إمامًا كان أو منفردًا، لحديث أبي جحيفة المتفق عليه أن النبي صلى الله عليه وسلم رُكـزت له العنزة، فتقدم فصلى الظهر ركعتين يمر بين يديه الحمار والكلب فصلى الظهر ركعتين يمر بين يديه الحمار والكلب قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: (إذا وضع قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: (إذا وضع يبالي من وراء ذلك)، قال ابن قدامة؛ ولا نعلم يبالي من وراء ذلك)، قال ابن قدامة؛ ولا نعلم الإمام سترة لمن خلفه لحديث ابن عباس رضي الله عليه وسلم على حمار أتان، والنبي صلى الله عليه وسلم يصلي بالناس بمنى إلى غير جدار، فمررت بين يدي بعض الصف، فنزلت غير جدار، فمررت بين يدي بعض الصف، فنزلت

صفر ١٤٤٧ هـ- العدد ٦٥٠ السنة الخامسة والخمسون

وأرسلت الأتان ترتع، ودخلت في الصف فلم ينكر عليّ أحدًا. متفق عليه.

ولذلك قال الترمذي في (سننه): والعمل على هذا عند أهل العلم، وبوب البخاري بقوله: سترة الإمام سترة لمن خلفه، أي أن صلاة الإمام والمأمومين صحيحة ما لم يمر شيء بين الإمام وسترته، ولا يضر صلاته مرور شيء بين يدي الصف، ولحديث عمرو بن شعيب عن أبيه عن جده عند أبي داود أن رسول الله صلى الله عليه وسلم صلى إلى جدار، فجاءت بهمة تمر بين يديه، فمازال يدارئها حتى لصق بطنه بالجدار، فمرت من ورائه، (والبهمة ولد الشاة، ويدارئها بالهمز؛ يدافعها)، ولو أن سترته سترة لهم لكان مرورها من خلفه يضر من خلفه يضر من خلفه في صلاتهم.

أما عن مقدار السترة: فهي بقدر عظم الزراع وما قاربه، لحديث مسلم عن طلحة بن عبيد الله المذكور سابقًا- أما عن غلظها- فإن النبي صلى الله عليه وسلم استتر بالجدار واستتر بالسهم والحربة، فيجوز أن تكون دقيقة أو غليظة، وإن كان لفظ حديث أحمد: (إذا صلى أحدكم فليستتر لصلاته ولو بسهم)، يدل على أن ما كان أكبر من السهم طولاً وعرضًا أولى من ذلك.

وأما عن المسافة بين المصلي وسترته: فالسُّنة أن يقترب منها، لحديث أبي داود عن سهل بن خيثمة مرفوعًا: (إذا صلى أحدكم إلى سترة فليدن منها لا يقطع الشيطان عليه صلاته).

قال الخطابي: قال عطاء: أدنى ما يكفيك أن يكون بينك وبين السترة ثلاثة أذرع، وبه قال الشافعي وعن أحمد نحوه. وأخبر ابن المنذر أن مالك بن أنس كان يصلي يومًا متباينًا عن السترة، فمر به رجل وهو لا يعرفه، فقال: أيها المصلي أدن من سترتك، فجعل يتقدم وهو يقرأ: (وَعَلَمَكَ مَا لَمْ تَكُن تَمْلَمُ وَكَالَ فَعَلُ اللهاء: ١١٣). انتهى.

وع (البخاري) قدركم ينبغي أن يكون بين المسلي والسترة، ثم ساق حديث سهل قال: (كان بين مصلى رسول الله صلى الله عليه وسلم وبين الجدار ممر الشاة).

ويجوز أن يكون سترته في إنسان أو حيوان كالبعير، لحديث البخاري أن النبي صلى الله عليه وسلم كان يعرض راحلته فيصلي إليها.

قال ابن قدامة في (المفني): فإن استتر بإنسان فلا بأس. لأنه يقوم مقام غيره من السترة، وقد روي عن حميد بن هلال قال: رأى عمر بن الخطاب رجلا يصلي والناس يمرون بين يديه، فولاه ظهره، وقال: صل ولا تعجل، وعن نافع قال: كان ابن عمر إذا لم يجد سبيلا إلى سارية من سواري المسجد قال: ولني ظهرك. انتهى.

أما حديث أبي داود عن ابن عباس مرفوعًا:
(لا تصلوا خلف النائم ولا المتحدث)، فلا يصح لضعف سنده كما قال الخطابي، ثم قال: وقد ثبت أن النبي صلى الله عليه وسلم صلى وعائشة نائمة معترضة بينه وبين القبلة، وأما الصلاة إلى المتحدثين فقد كرهها الشافعي وأحمد، وذلك من أجل أن كلامهم يشغل المصلي عن صلاته. انتهى.

أما عن الخط يتخذه سترة في الصلاة، فقد قال به أحمد- رحمه الله لكن الحديث فيه ضعيف لا يصح، وقد أخرجه أبو داود وقال: قال سفيان: لم نجد شيئًا نشد به هذا الحديث، ولم يجيء إلا من هذا الوجه، قال التووي عند حديث: (أقل السترة مؤخرة الرحل): واستدل القاضي عياض- رحمه الله تعالى- بهذا الحديث على أن الخط بين يدي المصلي لا يكفي، ثم قال النووي: فإن لم يجد عصًا أو نحوه جمع أحجازًا أو ترابًا أو متاعًا، وقد أنكر الخط أبو حنيقة ومالك والليث بن سعد والشافعي في (الجديد).

وحديث أبي داود عن المقداد بن الأسود قال: (ما

صفر ۱۶۶۷هـ- العدد ٦٥٠ السنة الخامسة والخمسون

رأيت رسول الله صلى الله عليه وسلم صلى إلى عود، أو عمود، ولا شجرة، إلا جعله عن حاجبه الأيمن، أو الأيسر، ولا يصمد إليه صمدًا)، فهو حديث ضعيف، انظر (جامع الأصول) رقم (٣٧٤٦)، و ضعيف سنن أبي داود) رقم (١٣٤).

هذا وكره أهل العلم النار والتنور في القبلة، وكذا التصاوير. أو الثوب فيه تصاوير لحديث عائشة عند (البخاري): (أميطي عنا قرامك، فإنه لا يزال تصاويره تعرض لي في صلاتي).

قال ابن قدامة: وإذا كان النبي صلى الله عليه وسلم -مع ما أيده الله تعالى به من العصمة والخشوع يشغله ذلك فغيره من الناس أولى انتهى.

أما عن القبر يستقبله في صلاته فلا يجوز ذلك، وتحرم الصلاة، والإثم عظيم للنصوص الكثيرة في ذلك، والسترة مشروعة في الصحراء والبنيان، فحديث أبي جحيفة كان في فضاء، وحديث سهل كان في بناء، وفي الحديث عن سلمة بن الأكوع أن رسول الله صلى الله عليه وسلم كان يتحرى الصلاة عند الأسطوانة (أي: السارية)، وقال البخاري؛ قال عمر: المصلون أحق بالسواري من المتحدثين اليها، ورأى عمر رجلاً يصلي بين اسطوانتين فأدناه الى السارية فقال: صل إليها،

قال الشوكاني في (نيل الأوطار)؛ (فائدة)؛ اعلم أن ظاهر أحاديث الباب عدم الفرق بين الصحاري والعمران، وهو الذي ثبت عنه صلى الله عليه وسلم من اتخاذ السترة، سواء كان في الفضاء أم في غيره، وحديث: (أنه كان بين مصلاه وبين الجدار ممر شاة) ظاهر في أن المراد في صلاة في مسجده ؛ لأن الإضافة للعهد، وكذلك حديث صلاته في الكعبة، فلا وجه لتقييد مشروعية السترة بالفضاء.

#### السترة بمكة والسترة بالحرم:

نصوص أحاديث السترة لا تفرق بين مكة وغيرها

إلا حديث أبي داود عن المطلب أنه رأى النبي صلى الله عليه وسلم يصلي مما يلي باب بني سهم والناس يمرون بين يديه وليس بينهما سترة، قال سفيان: ليس بينه وبين الكعبة سترة، والحديث ضعيف، ولكن عند أحمد جواز ذلك في مكة والمسجد الحرام عند الطواف، ولعل ذلك عند تعذر السترة، كما قال شيخ الإسلام ابن تيمية: لو صلى المصلي في المسجد الحرام والناس يطوفون أمامه لم يكره، سواء مر أمامه رجل أو امرأة. انتهى. ولعل الاستثناء ليس أمرًا عامًا، وانما لقوله تعالى: (فَانَعُوا الله مَا المَّنَعُمُ المَّنَاءُ الله المَّنَاءُ الله المَّنَاء المَّنَاء الله المَّنَاء المُنْهَاء المَّنَاء المُنْهاء المُنْهاء المَّنَاء المَّنَاء المُنْهاء المُنْهاء المُنْهاء المُنْهاء المُنْهاء المُنْهاء المُنْهاء المُنْهاء المُّنَاء المُنْهاء المُنْهاء المُنْهاء المُنْهاء المُنْهاء المُنْهاء المُنْهاء ال

قال ابن حجر في (الفتح): أراد البخاري آلا فرق بين مكة وغيرها في مشروعية السترة، واستدل على ذلك بحديث أبي جحيفة، وهذا هو المعروف عند الشافعية، وأن لا فرق في منع المرور بين يدي الصلي في مكة وغيرها، واغتفر بعض الفقهاء ذلك للطائفين دون غيرهم للضرورة، وعند بعض الحنابلة جواز ذلك في جميع مكة. (انتهى بتصرف).

قال العيني في (العمدة): كل من يصلي في مكان واسع فالمستحب له أن يصلي إلى سترة بمكة كان أو غيرها، إلا أن يصلي بمسجد مكة بقرب الكعبة حيث لا يمكن لأحد المرور بينه وبينها، فلا يحتاج إلى سترة إذ قبلة مكة سترة له، فإن صلى في مؤخرة المسجد بحيث يمكن المرور بين يديه أو في سائر بقاع مكة إلى غير جدار أو شجرة أو ما اشبههما فينبغي أن يجعل ما يستره من المرور بين يديه).

قَالَ الأَلْبَانِي فِي (صفة صلاة النّبِي صلى اللّه عليه وسلم) (ص٧٧) الطبعة السابعة:

#### السترة ووجوبها:

وكان صلى الله عليه وسلم يقف قريبًا من السترة. فكان بينه وبين الجدار ثلاثة أذرع، وبين موضع سجوده والجدار ممر شاة، وكان يقول: (لا تصل

> صفر ١٤٤٧ هـ- العدد ١٥٠ السنة الخامسة والخمسون

إلا إلى سترة، ولا تدع أحدًا يمر بين يديك، فإن أبى فلتقاتله فإنه معه القرين)، ويقول: (إذا صلى أحدكم إلى سترة فليدن منها لا يقطع الشيطان عليه صلاته)، وكان- أحيانًا- يتحرى الصلاة عند الأسطوانة التي في مسجده، وكان إذا صلى فضاء ليس فيه شيء يستتر به غرز بين يديه حربة فيصلي إليها والناس وراءه، وأحيانًا كان يعرض راحلته فيصلى إليها، وهذا خلاف الصلاة في أعطان الإبل، فإنه نهى عنها، وأحيانًا كان يأخذ الرحل فيعد له فيصلى إلى آخرته، وكان يقول: (إذا وضع أحدكم بين يديه مثل مؤخرة الرحل فليصل ولا يبالي من مر وراء ذلك، وصلى مرة إلى شجرة. وكان أحيانًا يصلى إلى السرير وعائشة رضى الله عنها مضطجعة عليه تحت قطيفتها، وكان صلى الله عليه وسلم لا يدع شيئًا بمر بينه وبين السترة، فقد كان يصلى إذ جاءت شاة تسعى بين يديه فساعاها حتى ألزمه بطنه بالحائط، ومرت من ورائه، وصلى صلاة مكتوبة فضم يده، فلما صلى قالوا: يا رسول الله أحدث في الصلاة شيئ ؟ قال: (لا. إلا أن الشيطان أراد أن يمر بين يدي فخنقته. حتى وجدت برد لسانه على يدى، وأيم الله لولا ما سبقنى إليه أخى سليمان لارتبط إلى سارية من سواري المسجد حتى يطيف به ولدان أهل المدينة. فمن استطاع أن لا يحول بينه وبين القبلة أحد فليفعل)، وكان يقول: (إذا صلى أحدكم إلى شيء يستره من الناس فأراد أحد أن يجتاز بين يديه فليدفع في نحره وليدرأ ما استطاء- وفي رواية: فليمنعه (مرتين)- فإن أبي فليقاتله، فإنما هو شبطان).

وكان يقول: (لو يعلم المار بين يدي المصلي ماذا عليه ؟ لكان أن يقف أربعين خيرًا له من أن يمر بين يديه)، وكان يقول: (يقطع صلاة الرجل إذا لم يكن بين يديه كآخرة الرحل والمرأة الحائض،

والحمار والكلب الأسبود). قال أبو ذر رضي الله عنه: قلت: يا رسول الله ما بال الأسود من الأحمر؟ فقال: (الكلب الأسود شيطان).

#### أغمية السترة للمصلى:

قال النسائي في توضيح (الأحكام):

#### وللسترة فوائد مثهاء

 أن اتخاذها هو سنة النبي صلى الله عليه وسلم القولية والفعلية والتقريرية، وإحياء السنة واتباعها هو الصراط الستقيم.

٢- أنها تقي الصلاة القطع إن كان المار مما يقطعها
 عند من يقول بذلك ويقيها النقص إن كان
 ينقصها.

٣- أنها تحجب النظر عن الشخوص والروغان،
لأن صاحب السترة يضع نظره دون سترته غالبًا،
فينحصر تفكيره في معاني الصلاة.

٤- يعطي المصلي المجال للمارين فلا يحوجهم إلى
 المرور أمامه، أو الوقوف حتى ينتهي من صلاته.

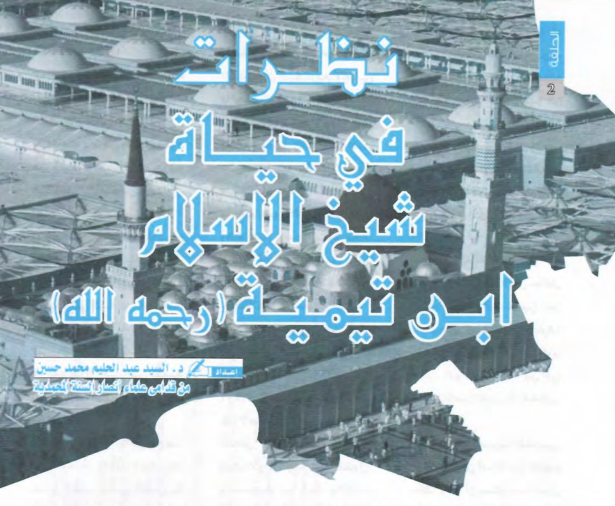
٥- أن السترة تكون وقاية للمار من إثم المرور الذي
 يناله بسبب تنقص صلاة المصلى: انتهى.

جاء في (موسوعة الإجماع) قوله: إن الإجماع على أن يسن للمصلي أن يكون بينه وبين القبلة سترة من جدار أو سارية أو غيرها وأن يقف بحيث يكون بينه وبينها قدر إمكان السجود سواء صلى منفردًا أو إمامًا أو كان في السفر أو الحضر.

قال النووي في (المجموع): إذا صلى إلى سترة حرم على غيره المرور بينه وبين السترة ولا يحرم وراء السترة، وقال الغزالي: (يكره ولا يحرم)، والصحيح بل الصواب أنه حرام، وبه قطع البغوي والمحققون، واحتجوا بحديث: (لو يعلم المار بين يدي المصلي ماذا عليه ؟ لكان أن يقف أربعين خير له من أن يمر بين يديه). (متفق عليه). انتهى.

والحمد لله رب العالمين.

مشر ١٤٤٧ هـ - العدد ١٥٠٠ السنة الوقامسة والوقمسون



الحمد لله، والصلاة والسلام على رسول الله، وعلى من أتبع هداه إلى يوم أن نلقاه وبعد : فتكمل حديثنا عن حياة شيخ الإسسلام ابن تيمية . رحمه الله تعالى، فنقول مستعينين بالله !

#### حباته

عاش ابن تيمية حياة جهاد الفكر، وحياة جهاد التتار. حتى توفي في ٢٠ من ذي

القعدة سنة ٧٧٨هـ عن نيف وستين عامًا، خصبة عريضة. تركت في الفكر الإسلامي آثارًا حية قوية، جددت هذا الفكر، وأتاحت له التفتح مرة أخرى، إلى عالم الحياة والتطور، والاجتهاد على تلك السنة المعروفة التي تتيح لهذا الفكر دومًا، مقاومة التحدي، والقدرة على مواجهة عوامل الضغط والتحريف.

1- يُعدَ ابن تيمية واحدًا من أولئك الأعلام الأفداذ، من مجددي المفاهيم الذين جاؤوا على فترات، على امتداد الفكر الإسلامي، فأحيوا مفاهيم الإسلام وجددوها.

٢- أروع مثل لفكره يتمثل في قوله: «إن الفساد لم يأتٍ من قبل النصوص.. فهي حق في معناها... ولا يحتاج إلى تأويل... وإنما جاء من حملها

صفر ١٤٤٧ هـ- العدد ٦٥٠ السنة الخامسة والخمسون

71

على معانِ فاسدة، ليست معانيها الزُرادة بها ..

٣- ابن تيمية كان استجابة
 حقة لتلك الأزمة التي واجهت
 الفكر الإسلامي.

وتواجه دائمًا، حين يقوم

من يدعو إلى رأي منحرف، فيستغل النصوص، ويلوي فيستغل النصوص، ويلوي أعناقها، محاولاً استغلالها. والإسلام بعد ذلك سمح رحب، سائر بالحياة، متصل بها، مفتوح الأفاق على الفكر الإنساني كله، يأخذ منه ويترك، ويعطي له في حالات الامتصاص، والاقتباس.

٤- وما تـزال آثـار ابـن تيمية
 تهدي المصلحين، والمجددين،
 والمجتهدين.

ه-أبرزالتحدياتالتي واجهت ابن تيمية: ذلك الانحراف الندي أصاب بعض الناس في عقيدة التوحيد، وانحدر إليها من مفاهيم أخرجتها عن سماحتها، وبساطتها، بما أدخل إليها من مبادئ وآراء مزدك، وماني، وابن سبأ، ويتصل بهذا مسألة تأول النصوص، ومحاولة تأليه البشر، ومذاهب أهل الحلول، والاتحاد، ووحدة الوجود.

#### ثقافته:

وبعد أن استقر ابن تيمية

بدمشق، انصرف إلى طلب العلم وتحصيله، فحفظ المقلم وتحصيله، فحفظ بالحديث، وقرأ ونسخ، وتعلم الخط والحساب، وأقبل على النقه، وقرأ العربية، وأقبل على التفسير إقبالًا كليًا، وأحكم أصول الفقه، هذا كله وهو ابن بضع عشرة سنة، فانبهر أهل دمشق من فرط خافظته، وسيلان ذهنه، وقوة حافظته، وسرعة إدراكه.

١- قال الذهبي: «ما رأيته
 إلا ببطن كتاب، (معجم
 الشيوخ، للذهبي (٦/١٥)).

Y-قال السيوطي: وفإن برعت في الأصول وتوابعها عن المنطق والحكمة والفلسفة وآراء الأوائل، ومجاراة العقول، واعتصمت مع ذلك بالكتاب والسينة، وأصول السلف، ولفقت بين العقل والنقل، فما أظنك في ذلك تبلغ رتبة ابن تيمية، ولا والله تقاربها النقاربة والمن تيمية، لأبي زهرة، ص

٣- كان مضرب مثل في غزارة
 العلم، وسعة الاطلاع.

٤- قال ابن عبد الهادي: ,وأما التفسير، فمسلم إليه، وله في استحضار الأيات من القرآن، وقت إقامة الدليل بها على

المسألة، قوة عجيبة، وإذا رأه المقرئ تحير فيه، ولفرط إمامته في التفسير وعظم اطلاعه، يبين خطأ كثير من أقوال المفسرين، ويُوهي أقوالا عديدة، وينصر قولا واحدًا موافقًا لما دل عليه القرآن والحديث، (العقود الدرية: لابن عبد الهادي، ص ٢٥-٢).

٥- قال الحافظ البرزالي:

وأما الحديث، فكان حامل

رايته حافظًا له، مميزًا بين

صحيحه وسقيمه، عارفًا

برجاله متضلعًا من ذلك،

(الرد الوافر: لمحمد بن أبي

بكربن ناصرالدين الدمشقي،

ص٠٥٠٠).

آ- قال ابن سيد الناس: «ألفيته ممن أدرك من العلوم حظًا، وكاد أن يستوعب السنن والأثار حفظًا». (الشهادة الزكية: لرعي الكرمي، ص٢).

٧- قال الذهبي: ما رأيت أشد استحضارًا لتون الأحاديث منه، وعزوها إلى «الصحيح» أو «السنن» كأن ذلك نصب عينيه، وعلى طرف لسانه، بعبارة شيقة حلوة، وإفحام للمخاطب، (الواقي بالوفيات: للصفدي (١٧/٧)).

صفر ۱۶۶۷ هـ - العدد ٦٥٠ السنة الخامسة والخمسون

ويصدق عليه أن يقال: كل حديث لا يعرفه ابن تيمية فليس بحديث، ولكن الإحاطة لله. غير أنه يغترف من بحر، وغيره من الأثمة يغترفون من السواقي، (العقود الدرية، ص ٢٥).

9- وأما في الفقه وأصوله: فقل أن يتكلم في مسألة إلا ويـذكـر فيها أقـوال الأنـمـة الأريـعـة، وأقـوال المذهب الواحد إذا تعددت، أو مذهب الصحابة ومن بعدهم. ولـقـد خالف المذاهب الأربعة في مسائل، واحتج لها بالكتاب والسنة، وقد ذكرها ابن الجوزي. (في الذيل على طبقات الحنابلة الذيل على طبقات الحنابلة

۱۰- قال ابن الزملكاني:
داجتمعت فيه شروط
الاجتهاد على وجهها.. وكان
الفقهاء من سائر الطوائف
إذا جلسوا معه استفادوا في
مذهبهم منه، ما لم يكونوا
عرفوه قبل ذلك. (الرد

كان يتسامى عن
 التقليد، بحيث كان إذا أفتى
 لا يلتزم بمذهب بعينه، بل

بما يقوم دليله عنده، وربما كان تساميه عن التقليد، وحريته في البحث، نتيجة لسعة علمه بالنقليات ووجوه دلالتها. (ابن تيمية السلفي: ص ٥٤). فهو من أصحاب الاجتهاد المطلق من المذاهب. (شيخ الإسلام البن تيمية، لمحمد لقمان السلفي، ص ٢٢٧).

11- لقد درسي كل ما عرف في عصره من نحل ومذاهب دراسية واسعة عميقة، تحدوه إلى ذلك رغبة حارة في الوقوف على كنه هذه المذاهب، وادراك حقائقها، فقرأ الفلسفة، وكان على دقائقها، وكان يعرف الفلسفة اليونانية المقديمة، وكذلك عرف المنطق الأرسطي، وكان على اطلاع واسع بجميع ما ألفه علماء الكلام من متقدمين ومتأخرين.

11- لقد كان ابن تيمية أديبًا شاعرًا، له أبيات وقصائد تدل على المستوى العالي، والأدب الإسلامي، في الصياغة والعرض، وحسن

وذكر الألوسي ستة عشر بيتًا لشيخ الإسلام بين فيها عقيدته الموافقة للكتاب والسنة منها،

يا سائلي عن مذهبي وعقيدتي رزق الهدى من للهداية يسأل اسمع كلام محقق في قوله لا ينثني عنه ولا يتبدل وقال في آخرها:

هذا اعتقاد الشافعي ومالك وأبي حنيفة ثم أحمد ينقل فإن اتبعت سبيلهم فمُوفَّق

فإن اتبعت سبيلهم فموفق وإن ابتدعت فما عليك معول وقد وجد بخط الشيخ عدة أبيات قالها في سجنه بالقلعة، وعددها اثنا عشر بيتًا، ذكرها ابن القيم في المدارج، كان ابن تيمية بعث الميه في آخر عمره قاعدة في التفسير بخطه، وعلى ظهرها أبيات من نظمه.

11- ثقد أحاط بكل تراث الفكر في عصره، وألم بجميع ألوان الثقافة العقلية من كلامية وفلسفية، ثم أعمل في ذلك كله عقله النافذ، وذهنه الجبار؛ فأخرج لنا من فلسفة نقدية في غاية القوة والخصوبة.

وللحديث بقية إن شاء الله، والحمد لله رب العالمين.

> صفر ١٤٤٧ هـ - العدد ٦٥٠ السنة الخامسة والخمسون



الحمد لله وحده، وأصلي وأسلم على من لا نبى بعده: سيدنا وقدوتنا وشفيعنا محمد بن عبد الله صلوات الله وسلامه عليه وعلى آله وأصحابه ومن اتبعهم واقتضى أثارهم إلى يوم

أما يعد: فإنَّ النَّفوس جُبِلت على حُبّ من أحسن إليها، واحسان الله إلى العباد لا يدنو منّه إحسان.

فكل نعمة نزلت بنا فهي من الله عز وجل؛ قال الله عز وجل: « وَمَا يَكُم مِن يَعْمَةِ فَمِنَ ٱللَّهِ ، (النحل: ٥٣)، وقال عز وجل: وَإِن نَعُ نُوا يَعْمَتَ آلَهِ لَا يُحْشُوهَا ، (ابراهيم: ٣٤)، وقال عز وجل: وَالْذِينُوا أَنَّ اللَّهُ سَخَّرُ لَكُم مَّا فِي السَّمَوْتِ وَمَا فِي ٱلأَرْضِ وَأَسْبَعُ عَلَيْكُمْ بِعَمَهُ المرة والملة ، (لقمان: ٢٠).

# اعداد الكرالشيخ/ عبده أحمد الأقرع

فالله-عز وجل- تتابعت نعمه وزاد كرمه، وفاضل بره، وأسبغ على خلقه نعمه ظاهرة وباطنة حتى عجزوا عن إحصاء آلائه، من أجل ذلك وجب على كل من كان له قلب أو ألقى السمع وهو شهيد أن يُقدِّم حُبَ اللَّه فوق كل محبوب مع كل نفس من أنفاسه. ولكن حبّ الله ليس مجرد كلمات تقال، فرب إنسان يدعى محبة الله وهو ليس كذلك، وقد يظنُّ أنه قريبٌ من الله وهو منه بعيد.

وهناك علامات لذلك الحبّ تُضرقُ بين الصادق والكاذب؛ فمن أحب الله حقًا ظهرتُ عليه علامات الحب، فإنّ الحبّ في

القلب ولكنُ تظهرُ آشارهُ على البدن كله. لذلك يكونُ حُبُّ اللَّه عزَّ وجل اعتقادًا بالجنان، وقولا باللسان وعملا بالأركان يزيد بالطاعة وينقص بالعصية. فمن هذه العلامات: منها: طاعته سبحانه فيما أمر بامتثال أوامره واجتناب نواهيه. ومن أطاع الله فيما أمر، وترك ما نهي عنه وزجر فهو مُحبُ لله، ومن عصى فليس بصادق ولو ادعى ذلك؟ وقد نضى الله التسوية بينها، قال الله تعالى: ﴿ أَمْ حَبِّ ٱلَّذِينَ اجْزَحُوا السِّيَّاتِ أَن غُمَّلَهُ مُ كَالَّذِينَ وَامْنُوا وَعَيِلُوا أَلْصَلْلِحَنْ سُوَّاءَ غَيْاهُمْ وَمُمَانِهُمْ سَآةً مَا يَعَكُمُونَ ، (الحاثية: ٢١)، وقال تعالى: ومَن عَلَةً بِٱلْحَسَنَةِ فَلَدُ خَيْرٌ مِنْهَا وَهُم مِن فَنْ عِنْ مُومِيدٌ مَامِنُونَ ﴿ وَمَنْ جَأَةً بِٱلشَّيِنَةِ

٢٤ السنة الخامسة والخمسون

مَكُنَّتُ وَجُومُهُمْ فِي النَّارِ مَلَ غُمَرَونَكَ إِلَّا مَا كُنُنُو فَعُمِنُونَ ، (النمل: ٨٩-٩٠).

ومنها: اتباع النبي صلى الله عليه وسلم في كل شيء: أمر الله سبحانه بامتثال أوامر نبيه محمد صلى الله عليه وسلم واجتناب نواهيه، قال تعالى: مرما الله المرابع المرابع المرابع المرابع المرابع المرابع الله سبحانه اتباع النبي صلى الله عليه وسلم عنوان محبته الله عليه وسلم عنوان محبته سبحانه. قال تعالى: قال المحتن الله عليه وسلم عنوان محبته نمون أنه والمحتن الله عليه وسلم عنوان محبته الله عليه والله عليه وسلم عنوان محبته الله عليه والله عليه وسلم عنوان محبته عنوان محبته الله عليه والله عموان محبته الله عليه والله والله

قال ابن كثير رحمه الله: هذه الآية الكريمة حاكمة على كل من ادعى محبة الله وليس على الطريقة المحمدية فإنه كاذب عدى والدين غير نفس الأمر حتى يتبع الشرع المحمدي والدين النبوي في جميع أقواله وأفعاله وأحواله .

وقال الحسن البصري رحمه الله: (عم قومُ أنهم يُحبون الله فابتلاهم-أي: امتحنهم- بهذه الآية: (قُل كُنتُمْ تُحُونُ الله قَلْمِن الله وكانوا يُسمونها آية المحنة، أي: (الاختبار والامتحان)، فإذا صدقوا في دعواهم واتبعوا رسول الله صلى الله عليه وسلم أحبُهم الله عز وجل، وذلك أعظم لهم من أن يُحبود، قال

بعضُ السلف: وليس الشأن أن تُحبُ ولكنَ الشأنُ أن تُحبُ، أي ليس الشأن أن تُحبُ الله، لأنه قد يكونُ حُبِكَ هذا ادْعاء، ولكن الشأن أن يُحبِك الله.

وأهل الأيمان الحق يستمدّ ون من الهدي النبوي كل أمورهم. فلا تستوي الأمـور، وتستقيم السبل إلا بدلك، فبهديه عليه الصلاة والسلام يهتدون. وعلى ضوء سنته يسيرون، فاتباع النبي صلى الله عليه وسلم سبب كل خير، وسبب الهداية التي هي أعظم غاية. قال تعالى: ﴿ وَأَنَّهُوا لَمُلْكُمُ الأعراف: ١٥٨). وسبب نيل رحمة الله تعالى الواسعة؛ قال تعالى: ﴿ وَرَحْمَى وَسِعَتْ كُلُّ شَيْءُ فَسَأَكُتُنَّهَا لِلَّذِينَ يَنْقُونَ وَمُؤْتُونَ ٱلزَّكَوْءَ وَٱلَّذِينَ هُم بِعَائِنِينَا يُؤْمِنُونَ ﴿ اللَّهِ ٱلَّذِينَ يَشِّيغُونَ

اَلْمُولُ النِّيِّ الْأَمْنَى ، (الأعراف: ١٥٧،١٥٦).

(الأعراف: ٥). وسبب محبة الله للعبد، وتلك هي الغاية التي شمَر لها المُسَمَّرُون، وتنافس فيها المُسَمَّرُون، وتنافس فيها المتنافسون؛ فقد قال ربنا الكريم: ﴿ قُلُ إِن كُنَّ مُحَوِّدًا أَنَّ الله الله الله وسلم عنوان محبة الله سبحانه، فمن لم يكن للرسول صلى الله صلى الله عليه وسلم عنوان محبة الله سبحانه، فمن لم يكن للرسول صلى الله عليه وسلم متبعًا، لم يكن لله تعالى محبًا.

ولقد أحب سلف هذه الأمة سنة النبي صلى الله عليه وسلم، فعملوا بها، ودعوا إليها، وذبوا عنها، فكان هذا برهانا وجل، فهذا صديق الأمة رضي وجل، فهذا صديق الأمة رضي الله عنه، يقول: الست تاركا شيئا كان رسول الله صلى الله عليه وسلم يعمل به إلا عملت به. إني أخشى إن تركت شيئا من أمره أن أزيغ . (الإبانة: من أمره أن أزيغ . (الإبانة:

وهنذا فاروق الأمنة رضي الله عنه يقول: «إني أعلم أنك حجرٌ لا تضرُّ ولا تنفع، ولولا أني رأيت النبي يُقبلك ما قبلتك ، متفق عليه.

وهذا ابن عمر رضي الله عنهما

وعن مجاهد، قال: كنا مع ابن عُمر رضي الله عنهما فمر بمكان فحاد عنه. أي: تنحى عنه، وأخذ يمينا أو شمالاً، فسئل لم فعلت؛ فقال: رأيت رشول الله صلى الله عليه وسلم فعل هذا ففعلت. (صحيح الترغيب: ٢٤).

وعن ابن عمر رضي الله عنهما: أنّه كان يأتي شجرة بين مكّة والمدينة، فيُقيلُ تَحْتَها، ويُخْبرُ أنّ النبيّ صلى الله عليه وسلم كان يفعل ذلك. (صحيح الترغيب: ٤٧). (يقيل: من القيلولة).

وعن ابن سيرين، قال: كنت مع ابن عمر ب: عرفات ، فلما كان حيث راح رحت معه حتى أتى الامام فصلى معه الأولى والعصر. شم وقف معه وأنا وأصحابُ لي حتَّى أفاضَ الامام فأفضنا معه، حتى انتهينا الى المضيق دون المأزمين، فأناخ وأنخنا، ونحن نحسبُ أنَّه يُريدُ أن يصلى، فقال غلامه الذي بمسك راحلته: إنه ليس بريد الصلاة، ولكنَّهُ ذكر أنَّ النبيّ صلى الله عليه وسلم يا انتهى الى هذا المكان قضى حاجته، فهو يُحبُ أن يقضى حاجته. (صحيح الترغيب: ٤٨). الأولى يعنى الظهر.

سبحان الله 21 ما أعظم الاتباع. وما أصدق الحب.

ومن علامة محبة الله تعالى:

قراءة المقرآن: قال رسولُ الله صلى الله عليه وسلم: «منْ سرْهُ أَنْ يُحبُ الله ورسُوله فليقرآ في المصحف. (صحيح الجامع: ١٢٨٩).

وقال ابن مسعود رضي الله عنه: من كان الله يُحبُ أنْ يعلم أنّه يُحبُ الله فليعرض يعلم أنّه يحبُ الله فليعرض نفسه على القرآن، فإن كان يحبُ الله؛ فإنما القرآن فهو يُحبُ الله؛ وكان رضي الله عنه إذا أهدي إليه المصحف يفرح به ويقول؛ وكلام ربي، كلام ربي،

وقال عثمان بن عفان رضي الله عنه: «لو ظهرتْ قلوبُكُم ما شبعت من كلام ربكم».

سبحان الله أين المسلمون الليوم من هذا القرآن العظيم؟ لقد استبدل كثير منهم الذي هو أدنى بالذي هو خير، ولا حول ولا قوة إلا بالله.

إنه صدق في هولاء قول الله تعالى: ، وقال الشهرة بكرت إن الفرقان: ٣٠)؛ فإلى القرآن مَهْجُورًا ، أهمة القرآن. فقد قال صلى الله عليه وسلم: ، اقرووا القرآن. فإنه يأتي يوم القيامة شفيعا لأصحابه .. (مسلم: ٤٠٨). إن القرآن تجارة لن تبور؛ قال الله تعالى: ، إن القيامة وأفَامُوا القرآن تبور؛ قال الله تعالى: ، إن القيامة وأفَامُوا القيامة والقيامة شفيعا تعالى: ، إن القيامة والقيامة في مرافقية والقيامة والمؤلفة والمؤل

إِنَّهُ عَنْفُورٌ شَكُورٌ» (فاطر: ۲۹ – ۳۰).

ومنها: الحبُّ في الله:

فإن من كمال الحب أن يحب المحب أن يحب المحب كل ما يحب المحبوب، وأن يبغض كل ما يبغضه، ولذلك قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: أوشق عرى الإيمان الحب في الله والبغض في الله ... (صحيح الجامع: ٢٠٠٩).

وبه كمال الإيمان، قال رسولُ الله صلى الله عليه وسلم: من أحبُ لله وأبغض لله، وأعطى لله ومنع لله فقد استكمل الإيمان، (صحيح الجامع: الإيمان، (صحيح الجامع: الحبُ فال يحيى بن معاذ: الحبُ فالله لا يزيدُ بالبُر، ولا ينقص بالجفاء، أي: لا يزيدُ بأمر من أمور الدُنيا من الهدايا وانما يزيدُ بالطاعة والعطايا، وانما يزيدُ بالطاعة والجفاء، وإنما ينقص بالبعد والجفاء، وإنما ينقص بالعصية والجفاء، وإنما ينقص بالعصية

#### ومنها: الرضا بقضاء الله وقدره:

قال علقمة: المصيبة تصيب الرجل فيعلم أنها من عند الله فيسلم لها ويرضا. قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: أن الله تعالى إذا أحب قومًا ابتلاهم فمن رضي فله الرضا. ومن سخط فله السخط. (صحيح الجامع: ٢١١٠).

وكان رسيول الله صيلى الله عليه وسلم يقول: وأسألك

> صفر ۱۶۱۷ هـ - العدد ٦٥٠ السنة الخامسة والخمسون

الرضا بعد القضاء .. (صحيح الجامع: ١٣٠١). سأل الرضا بعد القضاء؛ لأنه حينئذ يسن حقيقة الرضا، وانما الرضا قبل القضاء فإنه عزم من العبد على الرضا، وإنما يتحقق الرضا إذا وقع القضاء. قال أبو الدرداء رضى الله عنه: «إن الله إذا قضى قضاء أحب أن يرضى به ،، وقال عمر بن عبد العزيز رحمه الله: "أصبحت وما لي سرورُ إلا في مواقع القضاء والقدر". فمن وصل إلى هذه الدرجة كان عيشه كله في نعيم وسرور، قال تعالى: ﴿ مَنْ عَمِلُ صَلِحًا مِن تَكُرِ أَوْ أَنْنَىٰ وَهُوَ مُؤْمِنٌ فَلَنَّحْبِيَثَهُ مَنْ لَمْ مُن (النحل: ٩٧)؛ وما يعين على الرضا قول النبي صلى الله علهي وسيلم الا يقضى الله للمؤمن قضاء إلا كان خيرًا له ..

## ومنها: الإكشار من ذكر الله تعالى.

فمن أحب شيئًا أكثر من ذكره، والمؤمن لا يفتر لسانه عند ذكر الله قال الله تعالى: «وَالَّذِينَ مَامَثُوا أَمَّدُ حُنَا الله تعالى: «وَالَّذِينَ مَامَثُوا أَمَّدُ حُنا الله تعالى بالإكثار من ذكره فقال تعالى: «تَأَيِّهُ النِّينَ مَامُوا الله تعالى: «تَأَيِّهُ النِّينَ مَامُوا الله ورسوله، الأحزاب: ويا أيها الذين صدقوا الله ورسوله،

اذكروا الله بقلوبكم وألسنتكم وجوارحكم ذكرًا كثيرًا، فلا تخلوا أبدانكم من ذكره في حال من أحوال طاقتكم ذلك .. (جامع البيان: ٢١٧/٢٢).

وكان رساول الله صلى الله عليه عليه وسلم لا يأتي عليه وقت إلا وهو ذاكر لربه. عن أم المؤمنين عائشة رضي الله عنها قالت: كان رسول الله صلى الله عليه وسلم يذكر الله تعالى على كل أحيانه وواد مسلم.

وحسبك قول الله تعالى: و فَاتَكُرُونَ آدَكُوكُمْ ، (البقرة: ١٥٢)، قيل: ليس العجب قوله: «فاذكروني »، ولكن العجيب كله من قوله: أذكركم ؛ فمحبة الله تعالى، ودوام ذكره، والسكون اليه، والطمأنينة إليه، وإفراده بالحب والخوف والرجاء والتوكل؛ بحيث يكون هو وحده سبحانه المستولي على هموم العبد وعزماته وارادته، هو جنة الدنيا، والنعيم الذي لا يشبهه نعيم. وهو قرة عبن المحسن، وحياة العارفين. تعلق القلب بالله وحده واللهج بذكره والقناعة من أسياب الزوال الهموم والغموم. وانشراح الصدر والحياة الطيبة، فإن نطق فبالله، وإن تكلم فعن الله، وإن سكن فمع

الله، والضد بالضد، فلا أضيق صدرا، وأكثر هما، ممن تعلق قلبه بغير الله، ونسي ذكر ومن أغرض عن الله سبحانه، وقد من أغرض المنات المنتا فسينا وكذلك عن من أشرف ولم يؤون يتابت ربع ولكنك عبري من أشرف ولم يؤون يتابت ربع ولمنتا الاحرة المنتا والمنات (المنات).

#### ومنها: حُبُّ الصلاة:

فتستشعر القلوب رهبة الوقوف في الصلاة بين يدي الله، فتختفي من أذهانهم جميع الشيواغل عندما يشتغلون بمنجاة الجبار جل جلاله، وحينئذ تكون الصلاة نفسية، وقرة عين حقيقية، الله عليه وسلم حيث قال صلى الله عليه وسلم: وجعلت قرة عيني في الصلاة ، (صحيح سنن النسائي: ٣٦٨٠).

وكان النبي صلى الله عليه وسلم يقول: يا بلال، أقم الصلاة، أرحنا بها . (صحيح سنن أبي داود: (١٧١).

اللهم إنا نسألك لذة النظر إلى وجهك، والشوق إلى لقائك، إنك ولي ذلك والقادر عليه، وآخر دعوانا أن الحمد لله رب

> صفر ١٤٤٧ هـ - العدد ٦٥٠ السنة الخامسة والخمسون



عن عائشة رضى الله عنها أنها قالت: كان نبي الله صلى الله عليه وسلم إذا قام من الليل افتتح صلاته: «اللهم رب جبرائيل وميكائيل واسرافيل فاطر السماوات والأرض، عالم الغيب والشهادة. أنت تحكم بين عبادك فيما كانوا فيه يختلفون، اهدني اا اختلف فيه من الحق بإذنك، إنك تهدى من تشاء إلى صراط مستقيم، صحيح مسلم.



قال تعالى: «أَوْلَدُ يَهْدِ لِلَّذِينَ مَرِثُوتَ لأَرْضَ مِنْ بَعْدِ أَهْلِكُمَا ۚ أَنْ لَوْ ۚ فَكَامًاۥ أَصَبْنَهُم يَذُنُوبِهِدُ وَنَطْبَعُ عَلَى قُلُوبِهِمْ فَهُدُ الأعراف:١٠٠٠

عَنْ أَبِي هُرِيْرَةَ: أَنَّ رَسُولُ الله صلى الله عليه وسلم قال: «هل ترون قبلتي ها هنا، فو الله مَا يَحْفِي عَلِيُّ ﴿ ركوعكم ولا سجودكم إني لأراكم وراء ظهري .. (صحيح البخاري) -

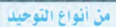
## من هدي النبي علي

عن أبي هريرة رضي الله عنه قال: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: «من أنظر معسرًا أو وضع له، أظله الله يوم القيامة تحت ظل عرشه يوم لا ظل إلا ظله (سنن الترمذي)

#### من أقوال السلف

قال شيخ الإسلام ابن تيمية رحمه الله: ﴿ إِنَّ اللَّهِ تعالى يحب أن نتوسل إليه بالإيمان والعمل الصالح والصلاة والسّلام على نبيّه صلى الله عليه وسلم، ومحبته وطاعته وموالاته، (الرد على البكري).

لا يدخل الجنة قتات، هو النمام. يقال: قت الحديث يقته إذا زورد وهيأه وسواه. وقيل: النمام: الذي يكون مع القوم يتحدثون فينم عليهم. والقتات: الذي يتسمع على القوم وهم لا يعلمون ثم ينم. والقساس؛ الذي يسأل عن الأخبار ثم (النهاية لابن الأثير) · Lesie



قال شيخ الاسلام ابن تيمية رحمه (قاعدة جليلة في التوسل والوسيلة)

الله: ﴿إِنَّ الْتُوحِيدُ الَّذِي بِعِثُ اللَّهُ به رسوله قولي وعملي؛ فالتوحيد القولى مثل سورة الاخلاص قل هو اللَّه أَحَدُ ،، والتَّوحيد العمليِّ ، قل يا أيِّهَا الْكَافِرُونَ ،، ولذا كان النَّبِي صلى الله عليه وسلم يقرأ بهاتين السورتين في ركعتي الفجر وركعتي الطواف. 💆

#### اعداد/د. علاء خضر

110000

# لاتصح

# أحاديث باطلة

"الهوى مغضور لصاحبه ما لم يعمل به أو يتكلم". منكر. أخرجه أبو نعيه ق "الحلية".

#### من تفسير السلف قال ابن القيم رحمه الله:

إجابة عن هذا التساؤل: وقيل في قوله تعالى: واصبروا وصابروا، قيل: اصبروا بنفوسكم على طاعة الله، وصابروا بقلوبكم على البلوى في الله. (مدارج السالكين).

عن جابر بن عبد الله رضي الله عنهما أن عبدًا جاء رسول الله صلى الله عليه وسلم يشكو حاطبًا. فقال: يما رسول الله، ليدخلن حاطب النسار. فقال رسيول الله صلى الله عليه وسلم: "كذبت، لا يدخلها؛ فإنَّهُ شهد بدرًا" (صحيح مسلم).

### حكم ومواعظ

قال الإمام أحمد: "من صدق المتوكّل على الله عز وجل أن يتوكّل على اللّه ولا يكون في قلبه أحد من الأدميين يطمع أن يجيئه بشيء. فاذا كان كذلك كان الله يسرزقه وكان متوكّلاً" (الآداب الشرعية)





اعداد الم د/ أحمد بن سليمان أيوب رئيس فرع بلبيس

الحمد لله، والصلاة والسلام على رسوله محمد صلى الله عليه وسلم، وبعد: فإن الصلاة ركن الإسلام الثاني، وآخر وصايا النبي صلى الله عليه وسلم قبل موته، وإذا نظرنا في أبواب فقه المسلمين لرأينا باب الصلاة قد تصدر وعظم وأربى على غيره من الأبواب، وقد حرص النبي صلى الله عليه وسلم على تعليم أصحابه فقه الصلاة. فصلى بهم إمامًا وخاطبهم قائلًا: "صلوا كما رأيتموني أصلى". رواه البخاري.

وعلى هذا فواجب على كل مُصلُّ متابعة النبي صلى الله عليه وسلم في التعرُف على كيفية صلاته ووصفها، وقد رأيت تراخيًا شديدًا من بعض المصلين خاصة من أصحاب الأعذار، فيرخصون الأنفسهم صورًا وهيئات الا يستحقونها وهم أقدر على القيام بالعزيمة، فمن ذلك ما عمَّت به البلوى في مساجدنا بانتشار المقاعد فرادى وجماعية في المساجد، وفي الجالسين عليها القادرُ على القيام أو الركوع أو السجود، لكن البعض يُقلد بغير تحرُّ والا سؤال أهل العلم.

فلهذا أحببت أن أبين وجه المشروعية في هذا الصنيع، ومنذ أكثر من خمسة عشر عامًا كتبت بحثًا بعنوان "صفةُ صلاةِ المُصلِّي على الكُرْسِي"، وأود أن أكتب ملخصًا حوله، ومن رام المزيد فليرجع إليه، وقد قسمته على مقالين.



صفر ١٤٤٧ هـ- العدد ٦٥٠ السنة الخامسة والخمسون

Upload by: altawhedmag.com

الأول: في فقه الصلاة على الكرسي.

والمقال الثاني: في مخالفات يفعلها المسلّي على الكرسي. فأولا: بيان قواعد وأحكام تخص المسلي على الكرسي لا بد من معرفتها وهي: القيام للفريضة فرض، لا يجوز الجلوس فيها للقادر. القيام فرض فرض فرض فرض

بالإجماع، لا تصح الصلاة من القادر عليه إلا به. (المجموع

قال القرطبي: وأجمعت الأمة على أن القيام في صلاة الفرض واجب على كل صحيح قادر عليه، منفردًا كان أو إمامًا (تفسير القرطبي ٢١٧/٣، تحت آية (٢٣٨) المقرة).

وعن عمران بن حصين رضي الله عنهما قال: كانت بي بواسير فسألت النبي صلى الله عليه وسلم عن الصلاة فقال: "صل قائمًا، فإن لم تستطع فقاعدًا، فإن لم تستطع فعلى جنب" (صحيح البخاري بقوله: باب إذا لم يُطِقَ قَاعدًا صلى على جنب.

من عجز عن القيام صلى على قدر استطاعته، ولا ينتقل من هيئة مشروعة إلى غيرها إلا عند العجز عن الإتيان بها.

قال ابن عبد البر: هذا يُبين أن القيام لا يسقط فرضه الأ بعدم الاستطاعة، ثم كذلك القعود إذا لم يستطع ثم كذلك شيء فشيء يسقط عند عدم القدرة عليه حتى يصير إلى الإغماء فيسقط جميع ذلك، وهذا كله في الفرض لا في النافلة.

فمن عجز عن القيام صلى على قدر استطاعته، ولا ينتقل من هيئة مشروعة إلى غيرها إلا عند العجز عن الإتيان بها.

كما في حديث عمران السابق، وفي حديث أنس أن رسول الله صلى الله عليه وسلم ركب فرسًا فصرع عنه، فصلى فجحش شقه الأيمن، فصلى لنا صلاة وهو جالس، صحيح البخاري (٨٠٥)، ومسلم

وعن عائشة أم المؤمنين أنها قالت: صلى رسول الله صلى الله عليه وسلم في بيته وهو شاك، فصلى جالسا وصلى وراءه قوم قياما، فأشار إليهم أن اجلسوا، فأما انصرف قال: "إنما جعل فاركعوا، وإذا رفع فارفعوا..." صحيح البخاري (١١١٣).

قال ابن المنذر: وأجمع أهل العلم على أن فرض من العلم على أن فرض من لا يطيق القيام أن يصلي جالسًا، أو على قدر طاقته إن عجز عن الجلوس. (الأوسط ١٣١/٤).

وقال الباجي: فخص بهذا الخبر من الآية من لم يستطع القيام، وبقيت الآية على عمومها في المستطيعين. (المنتقى ١٩٩/١).

ويُرخُص في النافلة الجلوس؛ لكن إن جلس مع القدرة فله نصف أجر القائم، ولبعض أهل العلم توجيه جيد؛ وذلك في حق المفترض، والذي به نوع من العجز ويمكنه القيام لو تحامل على نفسه؛

فهذا إن جاس فله نصف أجر القائم، وهذا يؤكد ترغيب الشريعة في القيام حتى مع العجز الهين، أو به نوع من المشقة الغير مانعة مطلقًا.

عَنْ عَمْرَان بُن حُصَيْن قال سَأَلْتُ النبي صلى الله عليه وسلم عَنْ صَلاة الرَّجُل قاعدًا فَقُو فَقَال:" مَنْ صَلَّى قائمًا فَهُو أَفْضُلْ، ومَنْ صَلَّى قاعدًا فَلَهُ نَصْفُ أَجْر الْقَائم، وَمَنْ صَلَّى نَصْفُ أَجْر الْقَاعد" نائمًا فَلَهُ نَصْفُ أَجْر الْقَاعد" صحيح البخاري (١١١٥).

وعن عبد الله بن عمرو قال: حُدُثْتُ أَنَّ رَسُولَ اللَّهُ صلى الله عليه وسلم قال: "صلاة الرجل قاعدًا نصف الصلاة ". قال فأتيته فوجدته يُصلِّي جَالسَا، فوضعت يدى على رأسه فقال: " ما لك يا عَبْدَ اللَّهُ بْنَ عَمْرُو " قَلْتُ: حُدُثْتُ يَا رَسُولُ اللَّه أنك قلت: " صلاة الرجل قاعدًا على نصف الصلاة ". وأنت تصلى قاعدًا قال:" أجَلْ وَلَكُنِّي لَشْتُ كَأْحَد منكم" (صحيح مسلم (٧٣٥). وشرط العجز أن يكون مؤثرا؛ فيخشى إن قام زيادة مرضه، أو تأخر برئه، ولا يستطيع

نُلحظُ تهاونًا كبيرًا من بعض المسلين، فربما تسراه قائمًا في عمل الدنيا الساعات الطوال، فإذا دخل المسجد بحث عن أقرب مقعد فيه.

أن يقوم الأمر دنياه؛ فهذا يرخص له الجلوس.

فضى حديث عمران بن حصين وفيه: "صل قائمًا، فإن لم تستطع فقاعدًا...". فدل هذا النص على أنه لا يُنتقل من القيام إلى القعود الا بعد فقد الاستطاعة. فصلاته الفريضة قاعدا مع القدرة على القيام يُبطل صلاته. قال النووي في المجموع ٢٥٨/٣: فالقيام في الفرائض فرض بالإجماع، لا تصح الصلاة من القادر عليه الا به حتى قال أصحابنا: لو قال مسلم أنا أستحل القعود ف الفريضة بلا عذر أو قال القيام في الفريضة ليس بضرض كضر إلا أن يكون قريب عهد بإسلام.

قال الإمام الشافعي: وكذلك لا يكون له أن يصلي قاعدًا

إلا من مرض لا يقدر معه على القيام، وهو يقدر على القيام إلا في حال الخوف التي ذكرت، ولا يكون له بعذر غيره أن يصلى قاعدًا الا من مرض لا يقدر على القيام، وذلك أن الفرض في المكتوبة استقبال القبلة. والصلاة قائما: فلا يجوز غير هذا إلا في المواضع التي دل رسبول الله صلى الله عليه وسلم عليها، ولا يكون شيىء قياسا عليه وتكون الأشبياء كلها مردودة إلى أصولها والرخص لا يتعدى بها مواضعها. ثم قال: وإذا خوطب بالفرائض من أطاقها فإذا كان المرء مطيقا للقيام فالصلاة لم يجزه إلا هو (الأم (٥٠/٢) باب: صلاة العدر).

قلت: والناظر في كلام العلماء يلاحظ أنهم لم يعتبروا أدنى مشقة أو تعب مسقط لفرضية القيام، ومن هنا نلحظ تهاونًا كبيرًا من بعض المصلين، فربما تراه قائمًا في عمل الدنيا الساعات الطوال، فإذا دخل المسجد بحث عن أقرب مقعد فيه،



صفر ۱۶۶۷ هـ-العدد ٦٥٠ السنة الخامسة والخمسون

ومن هنا قال ميمون بن مهران عندما سئل: ما علامة ما يصلى المريض قاعدًا؟ قال: "إذا كان لا يستطيع أن يقوم لدنياه فليصل قاعدًا" أخرجه عبد الرزاق (٤١٢٦)، وابن أبى شيدة ٢/٨٤ . واستاده صحيح. وصفة جلوس العاجز عن القيام: أنه يشرع له أن يصلي متربعًا، أو يجلس مفترشا أو متوركا كهيئة جلوسه في الصلاة؛ فإن عجز صلى محتبيًا -والاحتباء: أن يضم رجليه إلى بطنه بثوب يجمعهما به مع ظهره ويشده عليه. فعن عائشة قَالَتُ؛ رَأَيْتُ النَّبِيِّ صلى اللَّه عليه وسلم يصلى متربعا. أخرجه النسائي في سننه (۲۲٤/۳)، وابن خزيمة في صحیحه (۹۷۸- ۱۲۳۸). وابن حبان في صحيحه (۲۵۱۲)، وللحديث شواهد

يتقوى بها. وصفة القاعد متربعًا: أنْ يَجْعَلُ بَاطِنُ قَدَمِهِ الْيُمُنَى تَحْــتَ الْفَخَـدَ الْيُسْمِرَى، وباطن اليسمري تحت

صفة جلوس العاجز عن القيام: أنه يشرع له أن يصلي متربعا، أو يجلس مفترشا أو متوركا كهيئة جلوسه في الصلاة.

الميمنى مُطْمئنًا، وكَفَيْه عَلَى رُكْبَتَيْه، مُفرَقًا أَنَامِلُهُ كَالْـرَّاكِع. (سببل السلام (۲۹۰/۲).

قال ابن المنذر؛ واذا كان كذلك كان للمريض أن يصلي فيكون جلوسه كما سهل ذلك عليه، إن شاء صلى متربعًا، وإن شاء محتبيًا، وإن شاء جلس كجلوسه بين السبجدتين، كل ذلك قد روي عن المتقدمين (الأوسط 1,575).

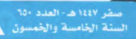
فإذا صلى قاعدًا ثم صح أو وجد خفة: تمم ما بقي. وهذه العبارة: هي ترجمة البخاري على الحديث.

فعن عَادَشَيةَ أَمْ المُوْمِنِينَ -رضي الله عنها- أَنْ رَسُولَ الله صلى الله عليه وسلم كَانَ يُصلَى جَالْسَا فَيَقْرَأُ وَهُو

جالس، فإذا بقي من قراءته نحو من قراءته نحو من ثلاثين أو أربعين آية قام فقراها وهو قائم، ثم يركع ثم يسجد، يفعل عن الركعة الثانية مثل ذلك... (أخرجه البخاري (١١١٩).

فإذا زال العذر الذي من أجله صلى قاعدًا؛ لزمه القيام كلما وجد خفة، فالتيسير مناط بوجود الرخصة، فإن زالت وجبت العزيمة، وجماع ذلك قول الله تعالى: وَأَنْقُوا الله تعالى: وَأَنْقُوا الله تعالى: وَأَنْقُوا الله عليه وقول النبي صلى الله عليه وقول النبي صلى الله عليه فأتوا منه ما استطفتم " فأتوا منه ما استطفتم " (أخرجه البخاري (٨٥٨)).

فإن شق كل ذلك عليه قله أن يجلس على دكان أو كرسي، وقد ذكر محمد بن نصر أنه كان لأبي برزة دكان يجلس عليه ويدلي رجليه ويصلي (مختصر قيام الليل (٢٠٦). وأما هيئة الركوع والسجود للجالس؛ فإنه يومئ برأسه، ويجعل سيجوده أخفض من ركوعه. أما الايماء فقد



وردت فيه أحاديث صريحة في حق المفترض، وأخرى يضحق المفترض، وأخرى يُستدل بها وهي في حق المتنفل، كما ورد عن النبي صلى الله عليه وسلم:" أنه كان يصلي النافلة على راحلته يومي برأسه قبل أي وجه توجه" (أخرجه البخاري (١٠٩٦)، ومسلم (٧٠٠).

وعن طارق بن شهاب عن ابن عمر قال: عاد رسول الله صلى الله عليه وسلم رجلا من أصحابه مريضا، وأنا معه، فدخل عليه، وهو يصلي على عود، فوضع جبهته على العود، فأومأ اليه فطرح العود، وأخذ وسادة فقال رسول الله صلى الله عليه وسلم: "دعها عنك . يعنى الوسادة - إن استطعت أن تسجد على الأرض. والا فأومى ايماء واجعل سجودك أخفض من ركوعك" أخرجه الطبراني في الكبير (۱۲/۹۲۲- برقم: ۱۳۰۸۲). صحيح بطرقه وشواهده. قال ابن المنذر: على المريض

على المريض أن يصلي على قدر طاقته، فإذا صلى قاعدًا وهو عاجز عن القيام وأمكنه الركوع والسجود، لم يجزه إلا أن يأتي بذلك على قدر ما يمكنه،

فإذا صلى قاعدا وهو عاجز عن القيام وأمكنه الركوع والسجود، لم يجزه الا أن يأتى بذلك على قدرما يمكنه. فإن لم يقدر على السجود، أوماً برأسه يبلغ بالايماء ما أمكنه، فاذا بلغ من الايماء ما أمكنه، فرفع اليه عودًا أو مخدة فرأى في جبهته بعد بلوغه من الايماء بمقدار إمكانه فلا شىء عليه ويجزيه ؛ لأنه قد أتى من الإيماء قدر طاقته، فايس يضره ملاقاة العود أو الخدة، ومما مسته جبهته في هذا الحال، وإن قصر عما يمكنه من الإيماء لما رفع إلى جبهته من العود أو غيره لم يجزه ويجزيه السجود على المحدة، وإن أمكنه السجود عنى الأرض فأكره له ذلك،

وأجعل سجوده على المخدة بمنزلة سجوده على ربوة من الأرضى، ويجعل إذا كان سجوده وركوعه إيماء السجود أخفض من الركوع. الأوسط (٣٨٢/٤).

وأما كيفية استواء القاعد مع الصف في الجماعة، فقد وردت أحاديث كثيرة تأمر بمساواة الصف وتلاصقه، وأكتماله الأول فالأول فالأول واحاديث أخرى تتوعد من يخالف هذه السنة ويحدث في الصف فروجًا. فعن أنس عن النبي صلى الله عليه وسلم قال:" سُووا صُفُوفكم؛ فيان تسوية الصفوف من إقامة الصلاة" (البخاري ومسلم (٧٢٣)).

وعن النّعمان بن بشير قال:
سمعت النّبي صلى الله
عليه وسلم يقول: "لتُسونُ
صُفُوهُكُم أو ليُخالفنُ الله
بين وجُوهكم ". وفي رواية:
كان رسنول الله يُستوى
صُفُوهُنا حتى كَأَنْما يُسوى
بها القداح. وعن أنس عن
النّبي صلى الله عليه وسلم
قال: "أقيمُوا صُفُوهُكُمْ فَإِنْي

صفر ١٤٤٧ هـ - العدد ٦٥٠ السنة الخامسة والخمسون

أن يصلى على قدر طاقته،

أراكم من وراء ظهري". وكان أحَدُنَا يُلْزِقُ مَنْكَبَهُ بِمَنْكِب صاحبه وقدمه بقدمه البخاري (٧٢٥). وزاد معمر في روايته: ولو فعلت ذلك بأحدهم اليوم لنضر كأنه بغل شموس، هي النَّفور من الدواب الذي لا يستقر ولا يسكن لشغبه وحدته. انظر النهاية ١٠١/٢. وقال الألباني في السلسلة الصحيحة (٣١): وسنده صحيح أيضًا على شرط الشيخين وعزاها الحافظ لسعيد بن منصور، والاسماعيلي.

بالنظرفي الأحاديث السابقة نرى أن النبي صلى الله عليه وسلم حث على التسوية، ووضع لها ضوابط وعلامات؛ ولأن الناس يتباينون في الخلق لم يجعلها على صفة واحدة، فباستقراء الروايات نرى أن رسول الله صلى الله عليه وسلم جعل المساواة بالآتى: المناكب، الأقدام، الكعوب، الركب، الأعناق، الصدور؛

عند التأمل في أحاديث السنة نرى أن النبي صلى الله عليه وسلم حث على تسبوية الصيفوف، ووضع لها ضوابط وعلامات.

فالصحيح يفعل ما يقدر عليه من الساواة بهذه، والاختلاف طولا وقصرا معضو عنه إذا تحقق ببعضه، أما الجالس فأرى فيه تفصيلًا، وقد جهدت لأجد كلامًا لأهل العلم في السألة فلم أظفريه.

ولكنى أخرج المسألة على ضوء ما تقدم فأقول:

المريض لا يخلو من حالات: ١- مريض قادر على القيام، ويعجز عن الركوع والسجود، فهذا وجب عليه القيام؛ فيستوى في الصف على قدميه، والمحاذاة تكون كمحاذاة الصحيح لا يتقدم ولا يتأخر. وعند عجزه عن الركوع والسجود يومئ، وهنا لا عمل لقدميه، فالمحاذاة لا تكون

بالأقدام، وإنما يحاذي بالمنكب والعنق على نفس استقامة المجاورين له، فعند القيام يساوي يقدميه، وعند الايماء بالركوع والسجود يجعل منكبه مساو لمنكب أخيه في الصلاة، كي لا يتقدم عن الصف أو يتأخر.

٧- مريض يعجز عن القيام في صلاته كلها؛ فإنه إذا جلس على الكرسي؛ فإنه لا يساوي بالقدم كما تقدم، وإنما تكون المساواة بالأكتاف أو المناكب والأعناق، فبعض المصلين إذا جلس على الكرسى جعل المحاذاة بالقدم مع أنه لا يستعمل قدميه في صلاته؛ فسقطت المساواة بها، فالذي يلزمه أن يحاذي بمنكبيه؛ لأنه لو حاذي بقدميه تأخرعن الصف، ولم يتحقق سد الخلل في الصلاة.

وللحديث بقية إن شاء الله، والحمد لله رب العالمن.

and the party of the of

صفر ١٤٤٧ هـ - العدد ٦٥٠ السنة الخامسة والخمسون



الحمد لله، والصلاة والسلام على رسول الله، ويعد:

فنواصل في هذا التحذير تقديم البحوث العلمية الحديثية للقارئ الكريم حتى يقف على حقيقة هذه القصة الواهية التي اشتهرت وانتشرت في مراجع الصوفية. وإلى القارئ الكريم التخريج والتحقيق.

#### أولاً: أسباب ذكر هذه القصة:

ا- هذه القصة اشتهرت وانتشرت عند الطرقية لورودها في كتاب «الطبقات الكبرى» للشيخ عبد الوهاب الشعراني المولود سنة الشهرته مرجعًا ومنهجًا للطرقية حتى قال مؤلفه في مقدمة كتابه: «هذا الكتاب

#### اعداد الله الشيخ على حشيش

لخُصت فيه طبقات جماعة من الأولياء الذين يُقتدى بهم في طريق الله عز وجل إلى آخر القرن التاسع وبعض العاشر».

٢- شم بين الغاية
 والمقصود فقال: «ومقصودي
 بتأليفه فقه طريق القوم في

التصوف من آداب المقامات والأحوال لا غير».

ثانيًا: متن قصة الخطيب

العريان:

قال الشيخ عبد الوهاب الشعراني في كتاب الطبقات الكبرى» (۱۲۹/۲) ط. صبيح – ميدان الأزه وفي طبعة أخرى لنفس كتاب اطبقات الأولياء للشعراني» (۱۲۲/۲)

صفر ١٤٤٧ هـ- العدد ٦٥٠ السنة الخامسة والخمسون

47

ط المطبعة الشرفية بالخرنفش بمصر سنة (١٣١٥هـ): أي منذ (١٣٢ سنة) حتى لا يتقول علينا متقول فبيننا وبين القوم القوائم.

الماتن: قال الشعراني: ومن الأولياء الشيخ إبراهيم العريان رضى الله تعالى عنه ورحمه، كان رضى الله عنه إذا دخل بلدًا سلم على أهلها كبارا وصغارا بأسمائهم حتى كأنه تربّي بينهم، وكان رضى الله عنه يطلع المنبر ويخطب عريانًا ،، وذكر عددًا من المساجد في وقت واحد يخطب فيها ويحصل للناس بسط عظيم، كما يقول الشعراني ثم ذكر أنه مات سينة: اثنين وثلاثين وتسعمائة، وذكر لقياه له وتسليمه عليه في حياته.

#### دالثاء التحقيق:

ا وان تعجب فعجب أن يقول الشعراني عن وليه إبراهيم العريان: "إنه كان يطلع المنبر ويخطب عريانًا"، وهذه ولاية ابتداع ليس فيها ذرة اتباع، وحسبنا هذا الحديث المتفق عليه، والذي أخرجه الإمام البخاري

و الإمام مسلم و (١٦١٨) من حديث أم المؤمنين عائشة رضي الله عنها قالت: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: «من أحدث في أمرنا هذا ما ليس منه فهو رد».

٢- وأهل الحديث والسنة قاعدتهم: ، من أراد الوصول فعليه بالأصبول»، وأصبول الإسلام بينها الحافظ ابن رجب في جامع العلوم والحكم، في شرحه لحديث: «إنما الأعمال بالنيات .... ينقل عن الإمام أحمد بن حنيل رضى الله عنه قال: «أصول الإسلام على ثلاثة أحاديث: حديث عمر: وإنما الأعمال بالنيات»، وحديث عائشة: من أحدث في أمرنا هذا ما ليس منه فهو رد »، وحديث النعمان بن بشير: «الحلال بين والحرام بين». .....

- ومن العجب أن يجعل الشعراني التعري وطلوع المنبر والخطابة عريانًا من كرامات وليه إبراهيم العريان.

والكرامة عند أهل الحديث والسنة يبينها الإمام ابن القيم في كتابه مدارج السالكين، (١٠٦/٢)

قال سمعت شيخ الإسلام ابن تيمية يقول: «أعظم الكرامة لزوم الاستقامة»، وبين سبب ذلك فقال: «فالاستقامة كلمة جامعة، آخذة بمجامع الدين. وهي القيام بين يدى الله على حقيقة الصدق، والوفاء بالعهد، والاستقامة تتعلق بالأقوال والأفعال، والأحوال، والنيات. فالاستقامة فيها وقوعها لله وبالله وعلى أمر الله. قال بعض العارفين: كن صاحب الاستقامة. لا طالب الكرامة. فان نفسك متحركة في طلب الكرامة وربك يطالبك بالاستقامة.. اه.

قلت: وحسبك قول رب العزة في الآية (١٥) من سورة الشورى طلب الله لنبيه آمرًا بالاستقامة: والله الله المرا وأسقم كما أرب الالقا

الله الله عاملة وكالوا نَقْرَى، (يونسي:۲۲-۲۳). فمن كان مؤمنًا تقيًّا فهو لله تعالى ولي.

ولهذا تصبح شعب الإيمان مقياس أولياء الرحمن، وحديث شعب الإيمان جاء ف أعلى مراتب الصحة فهومتفق عليه، فقد أخرجه الامام البخاري في · صحيحه ، ح(٩): والامام مسلم في صحيحه، ح (٣٥) من حديث الصحابي الجليل أبو هريرة رضى الله عنه: والايمان يضع وستون شعية أو بضع وسيعون شعبة. والحياء شعبة من الإيمان،

- فأين الحياء عند ولي الشعراني العربان؟!

٥ - وهذا كتاب الشعراني الذي يقول عنه: وهذا كتاب فيه طبقات الأولياء الذي نقتدى بهم في طريق الله»، فهل حقق الشعرائي مقصوده من كتابه الذي يقول عنه: ، مقصوده فقه طريق القوم في التصوف من آداب المقامات والأحوال ، ا.ه.

قلت: فهل هذه هي آداب المقامات والأحوال، أم هي أوحال المقامات والأحوال؟!

٦- أين الحياء الذي أفرده

النبي صلى الله عليه وسلم بالذكر في شعب الأيمان عند أصحاب المقامات والأحوال وكرامات وليهم إبراهيم العريان في طلوعه المنبر وخطبته عربانًا، هل هذه كرامة الذي يستحي من عنده ذرة حياء أن يذكرها ولا أجد ردًا على هذا الصنيع الا ما أخرجه الامام البخاري E . cuesas - (-117) من حديث أبى مسعود وهو البدري رضى الله عنه قال: قال رسيول الله صلى الله عليه وسلم: «إن مما أدرك الناس من كلام النبوة الأولى اذا لم تستح فاصنع ما شئت، وان تعجب فعجب أن

بجزم الشبعراني لوليه الراهيم العربان في بدء كلامه وانتهائه بالكرامة. وقوله رضى الله عنه في حين أن رضا الله مقيد بالحياء والخشية، واقرأ إن شئت قول الله تعالى في الأبية (٨) من سورة البينة: «رَضَى اللهُ عَنْهُمْ وَرَضُوا عَنْهُ ذَالِكَ لِمَنْ خَشَّى رَبُّهُ: ١٠ فأين الخشية التي تستلزم الرضا لن يقف على المنبر عربانا؟!

ويقول الإمام القرطبي في وتفسيره في سورة الأعراف

الأية (٣١) قال في تفسير قوله تعالى: «نَيْجَ مَادَمَ خُذُواْ زينتكر عندكل مسجد ،... الأية. الأولى قوله تعالى: «يا بني آدم، خطاب لجميع العالم، وإن كان المقصود بها من كان يطوف من العرب بالبيت عريانا، فإنه عام في كل مسجد للصلاة لأن العبرة للعموم لا للسبب. اه. ثم قال: الثانية: دلت الآية على وجوب ستر العورة كما تقدم. وذهب جمهور أهل العلم إلى أنها فرض من فروض الصلاة. وقال الأجهري هي فرض في الجملة، وعلى الإنسان أن يسترها عن أعين الناس في الصلاة وغيرها. اه.

فائدة: ولسائل أن يسأل الله الفرد النبي صلى الله عليه وسلم الحياء بالذكري حديث شعب الإيمان.

يجيب عن هذا الإمام ابن حجرية الفتح، (٦٨/١): وفإن قيل لم أفرده بالذكرهنا أجيب بأنه كالداعي إلى باقي الشعب. إذ الحيي يخاف فضيحة الدنيا والآخرة فيأتمر وينزجر. والله الموفق، ا.هـ.

هذا ما وفقني الله إليه وهو وحده من وراء القصد.

السنة الخامسة والخمسون

## كرر البحار ثي بياق شعيث الأحاديث القصار

، آجال البهائم كلها وخشاش الأرض في التسبيح، فإذا انقضى تسبيحها قضى الله أرواحها، وليس إلى ملك الموت منها شيء ..

الحديث لا يصح: أورده الإمام السيوطي في مخطوطة ودرر البحارفي الأحاديث القصار (١/٢) مكتبة الحرم النبوي «الحديث».

وقال «أبو الشيخ في العظمة عن أنس».

قلت أبو الشيخ في العظمة، ترمز إلى الله عناب والعظمة اللامام الحافظ أبي محمد عبد الله بن محمد بن جعفر بن حبان المعروف بأبي الشيخ الأصبهاني (٣٤٧/٢٤٧هـ)، وهذا تخريج بغير تحقيق، فيتوهم من لا دراية له بالصناعة الحديثية أن الحديث صحيح وهو كما سنبين من التحقيق أنه حديث موضوع ،. فائدة: وحتى يقف القارئ الكريم على حد والحديث الموضوع لا يد من بيان معناه الاصطلاحي.

الموضوع: هو الكذب المختلق المصنوع المنسوب إلى النبي صلى الله عليه وسلم، وهو شر الضعيف وأقبحه، وتحرم روايته في أي معنى كان سواء الأحكام والقصص والترهيب وغيره. إلا مقرونًا ببيان وضعه. ١. هـ كذا في «تدريب الراوي» (١٧٤/١) (النوع ٢١) للأمام

وسنطبق هذا المصطلح على هذا الحديث من خلال التخريج والتحقيق حتى يجد طالب العلم أيضًا دراسة لعلم المصطلح التطبيقي.

#### أولا: ،التخريج،

الحديث أخرجه الامام الحافظ أبو الشيخ الأصبهاني في كتاب العظمة ، ح (١٢٣٢) قال: حدثنا محمد بن أحمد بن أيوب البغدادي،

حدثنا أبو يزيد القراطيسي، حدثنا الوليد بن موسى القرشي، حدثنا الأوزاعي، عن يحيى بن أبى كثير، عن الحسن عن أنس رضى الله تعالى عنه عن رسول الله صلى الله عليه وسلم قال: «آجال البهائم...» الحديث.

ثانيا: والتحقيق

هذا الحديث علته: الوليد بن موسى القرشيء

١- قال الإمام العقيلي في كتاب الضعفاء الكبير (١٩٢٣/٣٢٦/٤): «الوليد بن موسى الدمشقى القرشي عن الأوزاعي أحاديثه بواطيل لا أصول لها، ليس ممن يقيم الحديث، ا.ه.

قلت: وأخرج له هذا الحديث بنفس الطريق طريق الوليد بن موسى القرشي عن الأوزاعي عن يحيى بن أبي كثير عن الحسن عن أنس مرفوعًا، ثم قال الحافظ العقيلي: هذا الحديث لا أصل له عن الأوزاعي ولا

٢- قال الإمام الحافظ ابن حبان في «المجروحين» (٨٢/٣): «الوليد بن موسى شيخ يروي عن الأوزاعي عن يحيى بن أبى كثير عن الحسن، ولا أصل له من كلام رسول الله صلى الله عليه وسلم ..

٣- ولذلك أخرج هذا الحديث الإمام ابن الجوزي في الموضوعات (٢٢٢/٣) من طريق العقيلي، وقال: هذا حديث موضوع، والمتهم به الوليد بن موسى، وأقر ما قاله العقيلي وابن

إذن الحديث موضوع ولا يصح بأقوال أئمة الحرح والتعديل.

> صفر ١٤٤٧ هـ - العدد ٦٥٠ السنة الخامسة والخمسون

## الشيخ / إبراهيم حافظ رزق في المنادي

الحمد لله، والصلاة والسلام على رسول الله، ويعدُ:

فالحديث عن صحابة النبي صلى الله عليه وسلم حديث محبّ إلى النفوس المؤمنة. فهؤلاء الصحابة-رضوان الله عليهم- آمنوا بالله ورسوله واتعوا التور الذي أنزل معه، فكانوا مصابيح هداية، ومنارات هدى، فحملوا رسالة الله تعالى الى خلق الله، حتى بلغوا بالاسلام مشارق الأرض ومعاريها، فكل من دخل الاسلام من أهل هذه البلاد التي فتحها الصحابة الكرام هو في ميزان حسناتهم وأعمالهم الصالحة. قوم اختارهم الله لصحية نبيه محمد عليه الصلاة والسلام، كما ورد بذلك الأثر عن عبد الله بن مسعود رضى الله عنه: «إن الله نظر في قلوب العباد فوجد قلب محمد صلى الله عليه وسلم خير قلوب العباد، فاصطفاه لنفسه فابتعثه برسالته، ثم نظر العباد بعد قلب محمد فوجد قلوب أصحابه خير قلوب العباد بعد قليه، فجعلهم وزراء نبيه صلى الله عليه وسلم يقاتلون على دينه .... رواه أحمد في المسند باسناد حسن. وقيل: إنه موقوف على الصحابي الجليل عبد الله بن مسعود رضى الله عنه.

فَكَانَ لَهُمَ-رَضُوانَ اللَّهُ عَلَيْهُمَ- الْذَكْرِ الْحَسَنَ والأَشْرِ الطّيبِ. زَكَاهُمُ اللَّهِ فِي الْقَرآنَ الكريم، ورضي عنهم؛ فهنينًا لمن سلك طريقهم واتبع

سبيلهم وأحبهم، وترضَى عنهم واقتدى بهديهم واستن بسنتهم، ففي الحديث الشريف: "عليكم بسُنتي وسنة الخلفاء الراشدين المهديين عضوا عليها بالنواجذ". رواه أبو داود والترمذي من حديث العرباض بن سارية، وقال الترمذي: حديث حسن صحيح.

فالصحابة-رضوان الله عليهم جميعًا- خير القرون، كما روى البخاري ومسلم من حديث عبد الله بن مسعود رضي الله عنه عن النبي صلى الله عليه وسلم قال: «خير الناس قرني، ثم الذين يلونهم، ثم الذين يلونهم..".

قال الشيخ ابن عثيمين رحمه الله: قوله: "خير الناس" دليل على أن قرنه خير الناس، فصحابته أفضل من الحواريين الذين هم أنصار عيسى عليه السلام وأفضل من النقباء السبعين الذين اختارهم موسى عليه السلام". اهـ.

وقد نهى النبي صلى الله عليه وسلم عن سب أصحابه أو الوقوع في أعراضهم. ففي الصحيحين من حديث أبي سعيد الخدري رضي الله عنه قال: قال النبي صلى الله عليه وسلم: « لا تَسْبُوا أَصْحابِي؛ فَلُوْ أَنْ أَحدكُمْ أَنْفَقَ مثلَ أَحْدِ ذَهَبًا مَا بَلَغَ مُدُ أَحَدِهُمْ وَلَا نَصِيفُهُ .

وفي صحيح البخاري ومسلم من حديث البراء بن عازب رضي الله عنه: أن النبي صلى الله عليه وسلم قال في الأنصار: «لا يُحبُّهُمُ إِلَّا مُؤْمِنُ وَلَا

> صفر ۱۵۶۷ هـ- العدد ۱۵۰ السنة الخامسة والخمسون

と・/ 無数

يُبُغِضُهُمْ إِلَّا مُنَافِقٌ، فَمَنْ أَحَبُهُمْ أَحَبُهُ اللَّه، وَمَنْ أَخَبُهُمْ أَبْغَضُهُ اللَّه، وَمَنْ أَبُغُضُهُمْ أَبْغَضُهُ اللَّه ،.

والصحابة-رضوان الله تعالى عليهم جميعًا-كانوا هم الواسطة بين رسول الله صلى الله عليه وسلم وبين أمتهم، فمنهم تلقّت الأمة عنه الشريعة والدين، وهم الذين نشروا الفضائل بين هذه الأمة من الصدق والنصح والأخلاق والآداب التي اجتمع لهم منها ما لا يجتمع لغيرهم، فمدحهم الله في القرآن الكريم، فقال تعالى: وعُمَدُ رُمُنُ لَمُهُ وَلَيْنَ مَنْهُ أَنْهُ مِنْ الْمُ وَرَضُونًا ، (الفتح: وَهُمُ رُمُنًا مُعَمَّا سَعُون فَعَلَا يَنْ اللهِ وَرَضُونًا ، (الفتح: المُعَمِّق وَالْأَصُلِ وَالْمِنَ الْمَعْرَ وَالْمَعْمَ المَعْمِ وَمَا اللهِ عَلَيْهِ وَرَضُونًا ، (الفتح: مَنْهُ وَرَضُونًا وَالْمَا عَلَيْهِ وَرَسُونًا ، (الفتح: مَنْهُ وَرَضُونًا وَالْمَا الْمَنْ النَّهُ وَرَضُونًا ، (الفتح: مَنْهُ وَرَضُونًا وَالْمَا وَالْمِنَ الْمَعْمَ عَلَيْهِ الْمُورَا الْمَعْمَ الْمُعْمِ الْمَعْمِ وَمَا اللهِ اللهِ الْمُعْمَلُ مَنْهُ وَمِنْ وَمَنْ وَمِنْ وَمَا اللّهُ الْمُورُ الْمُعْمَلُ مِنْ اللهِ وَالْمُعْمَلُ الْمُؤْمِ الْمُعْمِ الْمُعْمِ وَمَا اللّهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ

وبالجملة فإن الله عز وجل اختار أصحاب النبي صلى الله عليه وسلم لصحبة نبيه وإقامة دينه، فهم صفوة الخلق بعد النبيين، قال ابن عباس فهم صفوة الخلق بعد النبيين، قال ابن عباس في قوله تعالى: وقل أَنْ الله النبية والنبية والنبية والنبية والنبية والله عليه وسلم، اصطفاهم الله لنبيه، رضي الله عنهم. انتهى من تفسير ابن كثير.

وإذا كان النبي صلى الله عليه وسلم قد اختص من بين أصحابه الخلفاء الراشدين من بعده: أبا بكر. وعمر، وعثمان، وعليًا، رضي الله عنهم جميعًا، كما في حديث العرباض بن سارية، فإن أبا بكر رضي الله عنه يأتي في مقدمة أصحاب النبي صلى الله عليه وسلم، فهو رضي الله عنه أول من سارع بالإيمان بالنبي صلى الله عليه وسلم، وبرسائته، ودعوته التي جاء بها من عند وسلم، وبرسائته، ودعوته التي جاء بها من عند الله صدره للإسلام واستقبال ما جاء من الله عن طريق رسول الله صلى الله عليه وسلم، عن طريق رسول الله صلى الله عليه وسلم، ثم

هو-رضى الله عنه- صاحب النبي صلى الله عليه وسلم ورفيقه في رحلة الهجرة، وأثبت الله له صحبته لنبيه عليه الصلاة والسلام، حيث قال: وإلَّا تَشْرُوهُ نَفَدُ نَصَرُهُ اللَّهُ إِذْ الْحَرْمَةُ الَّذِينَ كَنْكُرُوا ثَالِي ٱلْنَايْنِ إِذْ هُمَا فِي ٱلْفَكَارِ إِذْ يَكُولُ لَصَحِيدِ لَا غَدَرُنْ إِنَّ أَلَّهُ مَعَنَا ، (التوبة: ٤٠). فلم تتحقق الصحبة في شخص كما تحقق في أبى بكر رضى الله عنه، فقد فدى رسول الله صلى الله عليه وسلم بماله ونفسه وولده، كما في الحديث الذي رواه الترمذي عن عمر بن الخطاب رضى الله عنه قال: أمرنا رسول الله صلى الله عليه وسلم يؤما أن نتصدق فوافق ذلك مَالاً عنْدى، فَقُلْتُ: الْيَوْمَ أَسْبِقَ أَيَا بِكُرِ إِنْ سَبِقْتُهُ يَوْمًا؛ فَجِئْتُ بِنصف مَالِي فَقَالَ رَسُولُ اللَّهُ صلى الله عليه وسلم: • مَا أَيْقَيْتُ لأَهُلكُ .. قلت: مثله. قَالَ: وَأَتِّي أَبُو بِكُر رضى اللَّه عنه بكل مَا عندهُ، فقال له رسول الله صلى الله عليه وسلم: مما أَبْقَيْتَ لأَهْلِكَ ؟ قَالَ: أَبْقَيْتُ لَهُمُ اللَّهِ وَرَسُولُهُ. فقال عمر قلت: لا أسابقك إلى شيء أبدًا .. (حسنه الألباني في صحيح الترمذي).

ثم إن أبا بكر رضي الله عنه كان الخليفة الأول للرسول صلى الله عليه وسلم، والدي حمل رسالة الإسلام بعد النبي صلى الله عليه وسلم، وتصدى لمانعي الزكاة والمرتدين الذين انقلبوا على أعقابهم بعد وفاة رسول الله صلى الله عليه وسلم، وقال: والله لأقاتلن من فرق بين الزكاة والمصلاة فإن الزكاة حق المال والله لو منعوني عقالاً كانوا يؤدّونه إلى رسول الله صلى الله عليه وسلم لقاتلتهم على منعه ، جزء من حديث رواه مسلم عن أبي هريرة، في باب الإيمان.

ثم يأتي بعد أبي بكر الصديق: الفاروق عمر أمير المؤمنين، رضي الله عنهما، ذلكم المُلهم المُحدَّث والذي أجرى الله تعالى الحق على قلبه ولسانه،

وَنَزَلَ الْقَرَآنَ فِي كَثِيرِ مِنَ الْوَاقِضَ بِوْيِدَ كَلاَمِهُ، رضي الله عنه, وفي صحيح البخاري، عَنْ أَبِي هُرَيُرَةَ رَضِيَ الله عَنْهُ عَنْ النَّبِيِّ صلى الله عليه وسلم قَالَ، وإنْهُ قَدْ كَانَ فيما مَضَى قَبْلكُمْ مِنَ الْأُمَم مُحَدَّثُونَ، وَإِنَّهُ إِنْ كَانَ فِي أَمْتِي هَدْه مِنْهُمْ فَإِنَّهُ عُمَرُ بُنُ الْخَطَّابِ».

ويْ صحيح البخاري أيضًا؛ عَنْ عَبْدَ اللّه بُن عُمَر رَسْي اللّه عنهما قَالَ؛ مَا سَمَعْتُ عُمْرَ رَضِي اللّه عنه لَشَيْءِ قَطْ يَقُولُ؛ إِنِّي لَأَخُلِثُهُ كَذَا إِلّا كَانَ كَمَا يَظُنْ. وَقَدَ امتدت دولة الإسلام فِي خَلافته، وقد مضى الله في عهده على دولتي فارس والروم، وساد العدل في عهده حتى ضُرب به المثل في العدل، رضي الله عنه، فهو صاحب رسول الله صلى الله عليه وسلم، وحبيبه بعد الصَّديق أبي بكر، وفي البخاري، عن ابن عباس رضي الله عنهما: أن عليًا رضي الله عنه قال عند وفاة أمير المؤمنين عمر، رضي الله عنه: وحمك الله، كُنْتُ وأبُو بكر وعُمْر، وفعلتُ وأبُو بكر وعُمْر، وانطاقيْتُ وأبُو بكر وعُمْر، وأعلَّ وأبُو بكر وعُمْر، وانطاقيْتُ وأبُو بكر وعُمْر، فإنْ كُنْتُ لاَرْجُو أَنْ يَجْعَلَكُ الله مَعْهُمَاء.

الله عنها

وهذا يدل على مكانة عثمان عند الله؛ لأن الملائكة ما استحيت منه إلا لذلك، رضي الله عنه.

ثم يأتي أمير المؤمنين على بن أبي طالب، وهو آخر الخافاء الراشدين الهديين بعد النبي صلى الله عليه وسلم، وهو ابن عم النبي صلى الله عليه وسلم وزوج ابنته فاطمة، رضى الله عنها، أسلم صديًا واستخافه رسول الله صلى الله عليه وسام حين هاجر من مكة إلى المدينة أن يقيم بعده بمكة حتى يؤدي عنه الأمانات التي كانت عند رسول الله صلى الله عليه وسلم ويات على فراشه معرضا نفسه لسيوف الشركين الذين كانوا يتريصون لقتل النبى صلى الله عليه وسلم. وهاجر رضى الله عنه إلى الدينة، وشهد مع رسول الله صلى الله عليه وسلم بدرًا، وأحد، والخندق، وغيرها من الشاهد، وأعطاه الرسول صلى الله عليه وسلم اثراية يوم خيير، وأخبر أن المتح سيكون على يديه رضى الله عنه، وتولى خلافة السلمين بعد أمير المؤمنين عثمان.

فرضوان الله على جميع صحابة نبينا الذين زكاهم الله في القرآن في مواضع كثيرة منها: «كُمُمُ خَيْرَ أُمْتَةٍ أُخْرِجَتَ لِلنَّاسِ» (آل عمران: ١١٠)، والصحابة رضوان الله عليهم هم أول من خُوطبوا بهذا القرآن، وقال عنهم: « وَكُنَالِكَ جَعَلْتَكُمْ أُمَّةُ وَسَطًا ، (البقرة: ١٤٣)، والوسط من كل شيء أعدله، وهكذا كان صحابة النبي رضوان الله

ويقول تعالى: ﴿ وَالسَّيِقُوكَ ٱلْأَوَّلُونَ مِنَ ٱلْمُهَجِينَ وَٱلْأَصَارِ وَٱلَّذِينَ ٱتَّبَعُوهُم بِإِحْسَنِ رَضِي ٱللَّهُ عَنْهُمْ وَرَضُّواْ عَنْهُ ﴾ (التوبة: ١٠٠).

نسأل الله أن يجعلنا ممن اتبعوهم بإحسان، وجمعنا الله بهم في الفردوس الأعلى، وصلى الله وسلم على نبينا محمد وعلى آله وأصحابه.

# الخراها المحال المعال المعال المعال المعال المعال المعال والإستان الإجمال والأستان النفي والإثبات الله بين النفي والإثبات الله بين النفي والإثبات

#### الحمد لله، والصلاة والسلام على رسول الله وعلى آله وصحبه ومن والاه. وبعد:

فعلى نحو ما أثارت المصطلحات السالفة الذكر – (الجهة – الحير – المكان) الكثير من اللغط الذي قد يصل إلى حد إطلاق الكفر على مُجيزيها ولو صح حمل معناها في إثبات صفات (الفوقية والعلو والاستواء) مع الإقرار بأنها ألفاظ مبتدعة؛ أثار مصطلح (الحد) نفس اللغط. ولخطورة هذا الأمر وحساسيته في مسائل الاعتقاد نسوق كلام الحقق والمدقق ابن أبي العزف شرحه لمقولة الإمام الطحاوي المصري؛ (وتعالى عن الحدود والغايات... إلخ). فقد تناول العلامة ابن أبي العز هذه المقولة بالتقدمة والشرح والتحليل جامعًا لأطراف هذه المقضية؛ وقائلاً:

"أذكر بين يدي الكلام على عبارة الشيخ-رحمه الله- مقدمة، وهي؛ أن الناس في إطلاق مثل هذه الألفاظ ثلاثة أقوال: فطائفة تنفيها، وطائفة تُنبتها، وطائفة تُنفضل وهم المتبعون للسلف، فلا يطلقون نفيها ولا إثباتها إلا إذا تبين، ما أثبت بها فهو ثابت. وما نفي بها فهو منفي؛ لأن المتأخرين قد صارت هذه الألفاظ في اصطلاحهم؛ فيها إجمال وابهام، كغيرها من الألفاظ الاصطلاحية، فيها فليس كلهم يستعملها في نفس معناها اللغوي، ولهذا كان النفاة ينفون بها حقًا وباطلًا، ويذكرون

### امداد الماد محمد عبد العليم الدسوقي الاسوقي الأخر

عن مُثبتيها ما لا يقولون به، وبعض المثبتين لها يُدخل لها معنى باطلاً، مخالفًا لقول السلف، ولما دلَّ عليه الكتاب والميزان، ولم يردُ نص من الكتاب ولا من السنة بنفيها ولا إثباتها، وليس لنا أن نصف الله تعالى بما لم يصف به نفسه ولا وصفه به رسوله نفيًا ولا إثباتًا، وإنما نحن متبعون لا مبتدعون.

فالواجب أن يُنظَر في هذا الباب، أعني: باب الصفات، فما أثبته الله ورسوله أثبتناه، وما نفاه الله ورسوله أثبتناه، والألفاظ التي ورد بها النص يعتصم بها في الأثبات والنفي، فنتبت ما أثبته الله ورسوله من الألفاظ والمعاني، وننفي ما نفته نصوصهما من الألفاظ والمعاني،

وأما الألفاظ التي لم يرد نفيها ولا إثباتها فلا تُطلق حتى يُنظر في مقصود قائلها: فإن كان معنى صحيحًا قبل، لكن ينبغي التعبير عنه بألفاظ النصوص دون الألفاظ المجملة، إلا عند الحاجة مع قرائن تبين المراد، والحاجة مثل: أن يكون الخطاب مع من لا يتم المقصود معه: إن لم يُخاطب بها، ونحو ذلك.

والشيخ-رحمه الله- أراد الرّدُ بهذا الكلام على الشبّهة. كداود الجواربي وأمثاله القائلين: إن

صفر ۱٤٤٧ هـ - العدد ٦٥٠ السنة الخامسة والخمسون

الله جسم، وإنه جثة وأعضاء وغير ذلك! تعالى الله عما يقولون علوًا كبيرًا، فالمعنى الذي أراده الشيخ-رحمه الله- من النفي الذي ذكره هنا حق، لكن حدث بعده من أدخل في عموم نفيه حقًا وباطلًا، فيُحتاج إلى بيان ذلك:

وهو: أن السلف متفقون على أن البشر لا يعلمون لله حدًّا، وأنهم لا يحدُّون شيئًا من صفاته، قال أبو داود الطيالسي: كان سفيان وشعبة وحماد بن زيد وحماد بن سلمة وشريك وأبو عوانة: لا يحدُون ولا يشبّهون ولا يمثّلون، يروُون الحديث ولا يقولون، يشبّهون ولا يمثّلون، يروُون الحديث ولا يقولون، كيف؟، وإذا سُئلوا قالوا بالأثر، وسيأتي في كلام الشيخ؛ (وقد أعجز خلقه عن الإحاطة به) ما يفيد ذلك، فعلم أن مراده؛ أن الله يتعالى عن أن يحيط أحد به: (حده)، لا أن المعنى؛ أنه متميز عن خلقه منفصل عنهم مباين لهم، وهو ما يسوغ معه إثبات (الحدّ)، فقد سُئل عبد الله بن المبارك؛ بم نعرف ربّنا؟ قال: (بأنه على العرش، بائن من خلقه)، قيل: به: (حدُّ)؟ قال: (بحدًّ)، انتهى.

#### ١ - إشكالية اطلاق لفظ (الحد) على الله واثباته له:

ومن المعلوم أن (الحد) يقال على: ما ينفصل به الشيء ويتميز به عن غيره، والله تعالى غير حالً في خلقه، ولا قائم بهم، بل هو القيوم القائم بنفسه، المقيم لما سواه، ف: (الحد) بهذا المعنى لا يجوز أن يكون فيه منازعة في نفس الأمر أصلًا، فإنه ليس وراء نفيه إلا نفي وجود الرب ونفي حقيقته..

وأما (الحدُّ) بمعنى: العلم والقول، وهو أن يَحدُّهُ
العباد، فهذا منتف بلا منازعة بين أهل السنة.
قال أبو القاسم القُشيري في رسالته: سمعت الشيخ
أبا عبد الرحمن السلمي، سمعت أبا منصور بن
عبد الله، سمعت أبا الحسن العنبري، سمعت سهل
بن عبد الله التُستري يقول، وقد سُئل عن ذات
الله فقال: (ذات الله موصوفة بالعلم، غير مدركة
بالإحاطة، ولا مرئية بالأبصار في دار الدنيا، وهي
موجودة بحقائق الإيمان، من غير حدُّ ولا إحاطة
ولا حلول، وتراه العيون في العقبى، ظاهرًا في مُلكه

وقدرته، وقد حجب الخلق عن معرفة كنه ذاته، ود لهم عليه بآياته، فالقلوب تعرفه، والعيون لا تدركه، ينظر إليه المؤمن بالأبصار من غير إحاطة ولا إدراك نهاية)"ا.ه من كلام شارح الطحاوية بتصرف يسير.

وهذا الكلام من ابن أبي العز يحتاج إلى بيان وبسط، فنقول وبالله التوفيق: إن لفظ (الحد) يحمل في طياته معنى صحيحًا لا يجوز نفيه عن الله. كما أنه يحمل معنى باطلًا لا يجوز إثباته بحقه تعالى، وعليه فإن النفي الذي قصد إليه الشيخ الطحاوي إنما أراد به "الرد على طائفتين: المجسمة والمشبهة الذين يصفون الله بأن له جسمًا وجثة وأعضاء وغير ذلك؛ تعالى الله عما يقولون علوًا كبيرًا.

والأخرى: المعطلة كالأشعرية والمتكلمة الذين ينفون علوه تعالى على خلقه وأنه بائن من خلقه، بل يصرح بعضهم بأنه موجود بذاته في كل الوجود، وهذا معناه: حلول الله في مخلوقاته، وأنه مُحاط بالجهات الست المخلوقة وليس فوقها: فنفى المؤلف ذلك بهذا الكلام، ولكن قد يستغل ذلك بعض المبتدعة ويتأولونه بما قد يؤدي إلى التعطيل كما بينه الشارح رَحمَهُ الله تعالى" ا. هم من تعليقات الشيخ الألباني على الطحاوية.

ومنه يتبين أن من أراد بنفي اتصاف الله تعالى به: (الحد): نفي فوقيته وعلوه سبحانه وبينونته من خلقه فنفيه باطل.. أمّا من كان مبنى مراده على إثبات (الحد): إثبات فوقيته تعالى وعلوه على خلقه واستوائه على عرشه، فهذه أمور ثابتة بحقه تعالى، وبه يصح اتصافه تعالى به (الحد) لأنه في معنى ما سبق من إثبات العلو؛ مع شاكلته من الألفاظ المجملة المبهمة التي تحتاج الى استفصال؛ وليست من الألفاظ المتعارفة من قبل أهل السنة والجماعة.. وإنما سي لمن كان هذا قبل أهل السنة والجماعة.. وإنما سي لمن كان هذا من الألفاظ بها؛ رد عادية المعطلة ومن على ماكلتهم من الأشعرية وعموم أهل الكلام في نفيهم

صفر ۱۲۴۷ هـ - العدد ٦٥٠ السنة الخامسة والخمسول

العلو والفوقية والاستواء وما شابه، ومثل هذا لا يجوز تكفيره ولا تفسيقه بحال من الأحوال ولا النيل من عقيدته بأي شكل من الأشكال، وعليه يُحمل كلام الإمام الطحاوي وأقوال عموم سلف الأمة وأئمة أهل السنة.

ولفتي المملكة الأسبق فضيلة الشيخ ابن باز رحمه الله في دفاعه عما تكلم به الإمام الطحاوي رأي معتبر، أعرب فيه عما تكلم به الإمام الشيخ فيه إجمال قد يستغله أهل التأويل والإلحاد في أسماء الله وصفاته؛ وليس لهم بذلك حجة، لأن مراده رحمه لله: تنزيه الباري سبحانه عن مشابهة المخلوقات، لكنه أتى بعبارة مجملة تحتاج إلى تفصيل - يعني على الوجه السائف الذكر - حتى يزول الاشتباه، فمو سبحانه لا يعلم حدوده إلا هو سبحانه، لأن شورة طه/ ١٠١؛ ويعلم ما بين أيديهم وما خلفهم ولا يحيطون به علمًا ما بين أيديهم وما خلفهم (الحدّ) في الاستواء أو غيره فمراده: حدّ يعلمه البشر.

### ٢- اماما أهل السقة ابن المبارك وابن حنيل: يُثبتان (الحد) على الأوجه السائقة الذكر:

ولا أدل على صحته: مما ساقه ابن أبي العز عن عبد الله بن المبارك ١٨٢٦، وقد سُنل: بم نعرفُ ربِّنا؟ قال: (بأنه على العرش، بائن من خلقه)، فيل: ب: (حدُّ؟) إلى قال: (بحدُّ).. وكان الإمام أحمد بن حنبل تا٢٤ قد أطلق القول بذلك في رواية المروذي، وذُكر له قول ابن المبارك: (نعرف ربنا على العرش بحد)، فقال: (بلغني ذلك) وأعجبه.. ذكر ذلك أبو يعلى الفراء في كتابه إبطال التأويلات صه٤٤ ط. دار الكتب العلمية، كما ذكر بنفس الصفحة قول الأثرم، قال: (قلت لأحمد: يُحكى عن ابن المبارث: نعرف ربنا في السماء السابعة على عرشه بحدً، فقال أحمد: هكذا هو عندنا).

وقد أورد أثر ابن المبارك: عبدُ الله بن الإمام أحمد في كتاب السنة (٢١٦) قال: "حدثني عبد الله بن

أحمد بن شبويه قال: سمعت علي بن الحسين بن شقيق يقول: سمعت عبد الله - يعني: ابن المبارك - يقول: (إنا لنحكي كلام اليهود والنصارى، ولا نستطيع أن نحكي كلام الجهمية) قال: (وسمعته يقول: نعرفُ ربنا عز وجل فوق سبع سماوات على العرش بائن من خلقه بحدُ. ولا نقول كما قالت الجهمية هاهنا، وأشار بيده إلى الأرض).. والبيهقي في الأسماء ص٥٨٠ وإن تأول قوله: بـ: (حدُ السمع) أي: النقل.

وكان ابن عبد البرقد حكى في التمهيد ٤/ ٥٥ ما بسببه كانت شناعة ونكارة ابن المبارك في قوله: (إنا لنحكي كلام اليهود والنصارى ولا نستطيع أن نحكي كلام الجهمية)، وما بسببه كفّر وكيعٌ بشر المريسي في قوله: (إنه تعالى في كل شيء)، فقيل له: وفي قلنسوتك هذه؟ قال: (نعم)، قيل له: وفي جوف حمارك؟، قال: (نعم) تعالى الله عما يقول الظالمون علوا كيدرًا.

كما أورد أثر ابن المبارك بألفاظ متقاربة وأسانيد صحيحة: الدارمي ت ٢٨٠ في الرد على الجهمية (٧٠ ، ١٠٣) وفي الرد على المريسي (ص ٢٤ ، ١٠٣)، وابن بطة ت ٣٨٧ في الإبانة الكبرى (١٠٨ /١٥)، وابن عبد البرفي التمهيد ٤/ ٥٥، وابن القيم في اجتماع الجيوش (ص٤٤) وقال في مكان آخر (٨٤): "وقد صح ذلك عنه صحة قريبة من التواتر"، ومن قبله شيخه ابن تيمية في الحموية وفي (بيان تلبيس الجهمية ١/ ٥٤٤) وقد قال معلقًا: "هذا اللفظ لم ينب به صفة زائدة على ما في الكتاب والسنة. بل بيننا به ما عطّله المبطلون من وجود الرب تعالى ومباينته لخلقه وثبوت حقيقته"، كذا بما يعني: أن إثباته إنها هو بيان لمعنى شرعي في نفس الأمر وإن كان الشرع لم يعبر عنه بهذا اللفظ.

وفي ترجمة لشيخ الإسلام عبد الله بن المبارك؛ يُذكرُ الحافظ الذهبي في كتابه العلو للعلي الغفار ص ١١٠ - وهو بالمختصر ص ١٥١ - أثرَ ابن شقيق السالف الذكر، ويضيف إليه رواية أخرى عن أفلح بن محمد، وفيها قوله؛ قلت لابن المبارك؛ إنى

> صطر ١٤٤٧ هـ- العدد ١٥٠ السلة الخامسة والخمسون

لأكره الصفة, عنى: صفة الرب تبارك وتعالى، فقال، (وانا أشد الناس كراهة لذلك، ولكن إذا نطق الكتاب بشيء قلنا به، وإذا جاءت الأثار بشيء جسرنا عليه) كذا بما يعني: كراهة البدء بوصف الله بشيء من تلقاء أنفسنا حتى يجيء بذلك الكتاب والأثار، الأمر الذي يعكس أنه ما نطق بما نطق به من التلفظ بـ: (الحد) إلا كراهة ألا يجد أهل السنة ما يردون به عادية المعطلة.

٣- أهل العلم يشترطون في إثبات الحد (بلا كيف):

ومعلوم بالضرورة أن من أثبت الحد لله تعالى على النحو الذي رأينا عند ابن البارك وأحمد وغيرهما، إنما أوكل كيفيته إلى الله تعالى، فهو جل في علاه له حد لا يعلمه أحد غيره. ولا يجوز لأحد أن يتوهم لحده ولا حتى لحد عرشه غاية في نفسه، ولكن يؤمن ب: (الحد) ويكل علم ذلك إلى الله. ومما ينبي بنفي الحد إذا كان المراد والمقصد من الكلام إثبات الكيف: ما أورده اللالكائي في شرح السنة ١/ ٣٣١ والحافظ الذهبي في العلو ص١٣٠ وهو بالمختصر ص١٩٠ من رواية حنيل بن إسحاق، قال: قيل لأبي عبد الله ما معنى: وهو معكم، ؟ قال: علمه، علمه محيط بالكل، وربنا على العرش بلا حد ولا صفة. "أراد - رحمه الله - بنفي الصفة: نفي الكيفية والتشبيه، وينفى الحد: نفى حد يدركه العباد ويحدُّونه" كذا ذكره محمد بن الموصلي في استعجال الصواعق المرسلة على الجهمية والعطلة ص ٤٤٩. ولا يظنن ظان أن في كلام الإمام تعارض أو تناقض وإنما كان النفي من جهة والاثبات من جهة؛ ومن هنا وبانفكاك الجهة صح النفى والإثبات.

وإن كان لي من رأي فإنه يتمثل في عدم التهاون من الاستفصال في مثل هذه الأمور، إذ لا مناص من القول به، لرفع ما يوهم التناقض حتى في قول الواحد من أئمة أهل السنة، وأيضًا لأن المعطلة قد غالوا في تكفير أهل السنة بسببها، ولا سبيل في الذب عمن أثبت من أئمة أهل السنة (الحد

والمكان والجهة) ونظائر ذلك؛ سوى الاستفصال. أما ما يقع من خلاف بين معاشر أهل السنة وأنمتهم فالأمر جد سهل، فإن الخلاف بين أهل السنة في مثل هذه الصفات لا يرجع الى المعاني الثابتة أو المنفية بالشرع؛ إذ الكل يُقرُ بالمعنى الصحيح وينفي المعاني الباطلة، ومع هذا فلا يقال لمن أطلق هذه الألفاظ، إنه عَالَ في الإثبات، كما لا يقال لمن نفاها بحجة أن الباب توقيفي؛ إنه معطل، اللهم إلا أن تكون هناك قرائن تُبينُ مقصوده ومراده.

فالاتفاق على المعاني مع الاختلاف في إطلاق الألفاظ لا يُوجب أن يكون المُثبت مجسّمًا أو مشبّبهًا إلا أن يُثبت مع ذلك معنى باطلًا يُنزه ملله عنه، والتوسع في الألفاظ -التي ربما تكون مرادفة للفظ الشرع أو مفسّرة له؛ أو المعاني التي تكون لازمة للصفة أو مفسّرة له؛ أو المعاني التي إثبات الصفة بدونها - لا يلزم منه أن يكون الثبت مشبها ولا مجسّمًا، بل قد يكون النافي هنا للمعنى: مُبطلًا للصفة أو متناقضًا في نفيه ما لا يصح إثبات الصفة بدونه.

فكما لم يلزم مَن توسع في الأسماء الحسنى أن يكون مشبّها مجسّمًا بإثبات أسماء لم ترد كذلك في الشرع وهي ألفاظ تدل على معاني تليق بجلال الله: بل قد يكون معطلًا ينفي الصفات. فكذلك لا يلزم مَن أطلق هذه الألفاظ على معاني شرعية: أن يكون مشبّهًا مجسّمًا إذا كان ينفى العنى الباطل ويُثبت المعنى الصحيح.

ذلك أن أهل العلم دُمُوا إطلاق القول بالنفي أو الإثبات في الألفاظ المحدَّثة المُجمَلة قبل الاستفصال عن معناها عند قائلها، وقبل ردُ القول في ذلك إلى المحكم الثابت من الكتاب والسنة، قال شيخ الإسلام ابن تيمية رحمة الله، "إذا مُنع إطلاق هذه المجملات المحدثات في النفي والإثبات، ووقع الاستفسار والتفصيل؛ تبين سواء السبيل".

وللحديث بقية إن شاء الله.

صفر ١٤٤٧ هـ - العدد ٦٥٠ السنة الخامسة والخمسون

## وصية نبوية كالية

الحمد لله على نعمة الإسلام، والصلاة والسلام على سيد الأنام.

مع وصية تبوية من قام بها قام بربع الإسلام، وجمع كثيرًا من آداب الخير في كل زمان، وكان قلبه سليمًا مطمئنًا بالإيمان، فعاش في سعادة وسيلام، وفي الأخبرة في ظل عبرش الرحمن ويُرحزح عن النيران، ويدخل الجنة بسلام وأمان، عن أنسس عن النبيّ -صلى الله عليه وسلم- قال: ﴿ لا يُؤْمِنُ أَحَدُكُمُ. حَتَى يُحبُ لِأَخِيهِ مَا يُحِبُ لنفسه، صحيح البخاري (١٣)، صحيح مسلم (٥٤).

#### أولاً: بعض أقوال العلماء عن هذا الحديث

(۱) ربع الإسلام: قال أبو داود السجستاني يدور الإسلام على أربعة أحاديث (إن الحلال بين والحرام بين). حديث (إنما الأعمال بالنية)، وحديث (من حُسن إسلام المرء تركه ما لا يعنيه) هذه الثلاثة وحديث (لا يؤمن أحدكم حتى يحب لأخيه ما يحب لنفسه).

(٢) من جوامع آداب الخير: جماعُ آداب الْخيرِ يَتَفرَعُ مِنْ أَرْبِعَةُ أَحَادِيثُ قَوْلِ النَّبِيِ -صلى اللَّهُ عليه وسلم-: مَنْ كَانَ يُوْمِنُ بِاللَّهِ وَالْيَوْمِ الْأَخْرِ فَلْيَقُلْ خَيْرًا أَوْ لَيْضَمَّتَ. وَقَوْلُه -صلى اللَّه عليه وسلم-: مِنْ حُسنِ إسلام المرء تركه ما لا يغنيه. وقَوْلُه -ملى الله عليه وقولُه -ملى الله عليه وقولُه -صلى الله عليه له المُوصيَّة لا تَغْضَبْ. وقولُه -صلى الله عليه وسلم-: لا يُؤْمِنُ أَحَدُكُمْ حَتَى يُحِبُ لا خَيه مَا

يُحِبُّ لِنَفْسِهِ، وَاللَّهِ أَعْلَمُ، شرح النووي على مسلم (١٩/٢).

#### ثانيا: الوصية وبعض المعانى:

عَنْ أَنْسَ عَنِ النَّبِيِّ -صلى اللَّه عليه وسلم- قَالَ: ﴿ لاَ يُوْمُنُ أَحَدُكُمُ، حَتَّى يُحبُ لأَخِيهِ مَا يُحبُ لِنَفْسِهِ، صحيح البخاري (١٣)، صحيح مسلم (٤٥).

(۱) معنى: "لا يُوْمِنُ أحدكمْ، يعني لا يكون مؤمناً حقاً تام الإيمان إلا بهذا الشرط؛ أن يحب لأخيه ما يحب لنفسه من الخير، وما يحب لنفسه. من ترك الشر، يعني ويكره لأخيه ما يكره لنفسه، هذا هو المؤمن حقاً، وهذا الحديث يدل على أن من كره لأخيه ما يحبه لنفسه أو عب لأخيه ما يكره لنفسه فليس بمؤمن، يعني ليس بمؤمن كامل الإيمان- ويدل على أن ذلك من كبائر الذنوب إذا أحببت لأخيك ما تكره لنفسك أو كرهت له ما تحب لنفسك.

(٢) معنى حَتَى يُحِبُ لِأَخِيهِ (أَخُوة الإسلام والإيمان)؛ الحديث نقيسه بالشمول وعموم الإسلام كله، (حتى يحب لأخيه)، وليس المراد بأخيه ابن أمه وأبيه أو أخوه من الرضاع أو أخوه لأب أو لأم، بل المراد أخوة الإسلام (إِنَّنَا ٱلْمُوْمِئُونَ لِخَوَّةً وَأَشْعُوا الله لَمَا لَحَدِينَ لَعَطَيةً وَالْحَجرات؛ ١٠). شرح رياض الصالحين لعطية سالم (٢/٣٦).

وقال رَسُول اللهِ صَلَى الله عَلَيْهِ وَسَلَمَ: «الْسُلِمُ أُخُو الْسُلِمِ، صحيح مسلم (٢٥٨٠).

(٣) معنى (مَا يُحِبُّ لِنَفْسِهِ) فِي هذا الحديث:

عَنْ أَنْسٍ، أَنْ رَسُولَ اللّه -صلى اللّه عليه وسلم-قال: والذي نَفْسُ مُحمَّد بيده، لا يُوْمَنُ أَحَدُكُمُ حَتَّى يُحبُ لأُخِيه ما يُحبُ لنَفْسه من الْخَيْر، سنن النسائي (٥٠١٧) وصحيح الجامع (٧٠٨٥). ما يُحبُ لنفسه: من جميع أمور الخير له، ويكره له الشر.

#### تَالِثًا؛ مِنْ قوائد وقضائل العمل بهذا الحديث في الدنيا،

(١) سلامة القلب من الغلُّ والحقد والحسد: حديث أنس يدلُ على أنَّ المؤمن يَسُرُّهُ ما يَسرُّ أخاه المؤمن، ويُريد الأخيه المؤمن ما يُريده لنفسه من الخبر، وهذا كله إنما يأتي من كمال سلامة الصدر من الغل والغش والحسد، فإن الحسد يقتضي أن يكره الحاسد أن يضوقه أحد ف خير، أو يساويه فيه؛ لأنه يحدُ أنْ بمتاز على الناس بفضائله. جامع العلوم والحكم (٢٣٠/١)؛ وذلك سهل على القلب السليم، إنما يعسر على الْقُلْبِ الدُّعْلِ. عَافَانَا اللَّهِ. شرح النَّووي (١٧/٢)، عَنْ أَبِي هُرِيْرَةً، قَالَ: قَالَ رَسُولَ اللَّهُ صَلَّى اللَّهُ عليه وسلم: «لا تحاسدوا، ولا تناجشوا، ولا تباغضوا، ولا تدابروا، ولا يبغ بعضكم على بيع بعض. وكونوا عباد الله إخوانا المسلم أخو السلم، لا يظلمه ولا يخذله، ولا يحقره التقوى هاهنا ، ويشير إلى صدره ثلاث مرات ، صحيح aula : (3707).

(۱) لا شحناء ولا بغضاء: فقوله -صلى الله عليه وسلم-: (يُحِبُ لأخيه ما يُحبُ لنَفْسه) هذه صفة لو طبقت لعمت المحبة وسادت الألفة: لأنه إذا أصبح كل إنسان يحب لأخيه ما يحب لنفسه فلن يحصل اعتداء، ولا ظلم، ولا بغي، ولا حسد، ولا حقد، ولا غل، ولا سخرية. الى آخر الشرور، وقد بين النبي -صلى الله عليه وسلم- هذا الحديث بيانا عمليا، لما جاءه شاب يستأذنه في الزنا، عن أبي أمامة قال: إن فتى شابا أتى النبي -صلى الله عليه وسلم- فقال: يا فتى رسول الله، انذن لي بالزنا، فأقبل المقوم عليه فرجروه وقالوا: مه. مه. فقال: "ادنه، فدنا منه قريبا". قال: فجلس قال: "أتحبه لأمك؟" قال: قال:

لا. وَاللَّهِ جَعَلَني اللَّهِ فَدَاءَكَ. قَالَ : "وَلا النَّاسُ يُحبُّونَهُ لا مُهاتِهِمْ". قَالَ: " أَفْتُحبُّهُ

الله فداءك قال: لا. والله يا رسول الله جعلني الله فداءك قال: لا. والله يا رسول الله جعلني قال: " فقتحبه لأختك؟ "قال: لا. والله جعلني الله فداءك. قال: " ولا الناس يحبونه لأخواتهم ". قال: "أفتحبه لعمتك؟ "قال: لا. والله جعلني الله فداءك. قال: "ولا الناس يحبونه لعماتهم". قال: "أفتحبه لخالتك؟" قال: لا. والله جعلني الله فداءك. قال: "ولا الناس يحبونه لخالاتهم الله فداءك. قال: "ولا الناس يحبونه لخالاتهم ". قال: فوضع يده عليه وقال: "اللهم اغفر ذبه وطهر قلبه، وحصن فرجه "قال: فلم يكن بعد ذلك الفتى يلتفت إلى شيء. مسند أحمد بعد ذلك الفتى يلتفت إلى شيء. مسند أحمد المصحيحة (٢٢٢١١). وصححه الأرناؤوط، والسلسلة الصحيحة (٣٧٠).

(٣) تحسين الأخلاق: المتأمل في هذا الحديث، بجده قاعدة عظيمة تنبع من خلالها كثير من الأخلاق. فإن من يعامل الناس على أساس أن يُحب لهم ما يحب لنفسه تماماً فإنه سيعاملهم حتماً بكل خُلق رفيع؛ لأن هذا هو ما يجب أن يعامله الناس به إذ يحبه لنفسه. ومن هنا يجد نفسه مثلا مدفوعاً إلى الصبر على أخيه المسلم كلما دعت ظروف التعامل إلى الصبر، لأنه يحب من الناس أن يصبروا عليه، كلما بدر منه ما لا يقبله الناس إلا بصبر. ويجد المسلم نضيه مدفوعا إلى العفو والصفح والمسامحة والتغافل عن الهضوات والسيئات، كلما وجد من إخوانه ما يسوءه من تصرفاتهم معه. لأنه يحب من الناس أن يعاملوه بالصفح والعفو والسامحة. كلما بدر منه من تصرفات تسوء إخوانه، وكذلك أنواع المعاملة من ستر العيوب والنصح سراً وكره الغيبة فهو يحب أن يعامل الناس بما يحب أن يعاملوه به.

(1) نشر المحبة بين الناس؛ عَنْ أَنْسَ عَنِ النَّبِيُّ - صلى الله عليه وسلم- قال: ﴿ لاَ يُوْمُنُ أَحَدُكُم، حَتَّى يُحبُ لأَخِيه مَا يُحبُ لنَفْسه ؛ عندما تشعر بان فلانا يخاف عليك ولا يؤذيك

ويعاملك معاملة طيبة، تشعر ناحيته بالحب والاحترام والتقدير والمكانة العالية في قلبك وتعامله بالمثل وتنتشر السعادة بين الناس.

(٥) يستيقظ الضمير: يعلم أنه لا يؤمن أحدكم حتى يحب لأخيه ما يُحبّ لنفسه، وبذلك يستيقظ الضمير في نفوس البشر فلا تجد حقداً ولا حسداً، ولا غشاً، ولا سرقة، ولا تدليساً. الأربعين النووية لعطية سالم (٣/٤١)

#### رابعا: من فوائد المعبة لأخيك في الأخرة:

- (١) عدم الخزي والفضيحة يوم القيامة: لأن قلبه سليم: قال تعالى: "وَلَا غُنِي يَمْ يُعْفُنُ اللّهِ وَلَا يَعْفُنُ اللّهَ وَلَا يَعْفُنُ اللّهَ اللّهُ مَنْ أَنَّى اللّهُ عَلْمٍ عَلِمٍ اللّهِ مَنْ أَنَّى اللّهُ عَلْمٍ عَلْمٍ عَلْمٍ اللّهِ وَلَا يَعْفُنُ اللّهُ عَلَمٍ عَلِمٍ اللّهُ عَلَمٍ عَلَمٍ اللّهُ عَلَمٍ عَلَمٍ اللّهُ عَلَمُ عَلَمٍ عَلَمٍ اللّهُ عَلَمُ عَلَمٍ عَلَمٍ اللّهُ عَلَمٍ عَلَمٍ اللّهُ عَلَمُ عَلَمُ اللّهُ عَلَمُ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَمُ عَلَمُ عَلَمُ عَلَمٍ اللّهُ عَلَمُ عَلَمُ عَلَمُ عَلَمُ اللّهُ عَلَمُ عَلَمُ عَلَمُ عَلَمُ عَلَمُ عَلَمُ عَلَمُ عَلَمُ عَلَمُ اللّهُ عَلَمُ عَلَمٌ عَلَمٍ عَلَمُ عَلّمُ عَلَمُ عَلِمُ عَلَمُ عَلَمُ عَلَمُ عَلَمُ عَلَمُ عَلَمُ عَلَمُ عَلِمُ عَلَمُ عَلَمُ عَلَمُ عَلَمُ عَلَمُ عَلَمُ عَلَمُ عَلَمُ عَلَمُ عَلّم
- -صاحب القلب السليم هو الذي جاء وصفه في حديث عبد الله بن عمرو، قال: قيل لرسول الله -صلى الله عليه وسلم-: أي النّاس أفضل ؟ قال: كل محموم القلب، صدوق اللسان، نغرفه. قما اللّسان، نغرفه. قما محموم القلب؟ قال: هو التّقي النّقي. لا إثم فيه. ولا بغي، ولا غل، ولا حسد، سنن ابن ماجه (٢٢٦) صحيح الجامع (٣٢٩١).
- (٢) الزُحُزَحة عن النار ودخول الجنة؛ قال تعالى: "كُلُّ نَفْسِ قَآمِنَةُ لَلْوَتُ وَإِنَّمَا ثُوْفُوكَ أَخُورَكُمْ يَوْمَ الْفِيكِمَةُ فَمَن رُخْنَحَ عَنِ النَّادِ وَأَدْخِلَ الْحَكَةُ فَمَن رُخْنَحَ عَنِ النَّادِ وَأَدْخِلَ الْحَكَةُ فَمَن رُخْنَحَ اللَّهِ مَتَنعُ وَأَدْخِلَ الْحَكَةُ فَمَن رُخْنَحَ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّذِاءُ اللَّهُ الللْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللْمُلْمُ اللَّهُ اللْمُلْم

عن عَبْد الله بُن عَمْرو بُن الْعَاصِ قَالَ رَسُولِ الله عليه وسلم-: فَمَنْ أَحَبُ أَنَّ يُرْخُرَحُ عَن النَّارِ، وَيُدْخُلُ الْجَنَّة، فَلْتَأْتِه مَنيَّتُهُ وَهُو يُوْمِنُ بِالله وَالْيَوْمِ الْأَخْرِ، وَلْيَأْتُ مَنيَّتُهُ وَهُو يُؤْمِنُ بِالله وَالْيَوْمِ الْأَخْرِ، وَلْيَأْتُ إِلَى النَّاسِ الَّذِي يُحِبُّ أَنْ يُوْتَى إِلَيْهِ. صحيح مسلم (١٨٤٤).

خامسا: كيف أصل إلى أن أحب الأخي ما أحب لنفسي: (١) تنمية الشعور بالغير: ضغ نفسك مكان

الأخرين: قبل أن تتصرف أو تحكم على

شخص ما، حاول أن تتخيل نفسك في موقفه وظروفه. هذا سيساعدك على فهم دوافعه واحتياجاته. وتضع نفسك مكان غيرك دائمًا، وتسأل: "هل أرضى أن يُفعل بي هذا؟" فإن لم ترضَه لنفسك، فلا تفعله بغيرك. فمثلاً: إذا أحببت أن تُعامَل بلطف، فكن لطيفًا مع غيرك. إذا كرهت أن يغتابك أحد، فلا تغتب أحدًا. وهكذا.

- (٢) تمهِّل في الحكم على الناس: «عَنْ أبي هُرَيْرَة، عَنْ رَسُولِ الله -صلى الله عليه وسلم-هُرَيْرَة، عَنْ رَسُولِ الله -صلى الله عليه وسلم-قَال: «مَنْ كَانَ يُوْمِنُ بِالله وَالْيَوْمِ الْأَخْرِ هَلْيَقُلْ خَيْرًا أَوْ لِيصُمُّتُ « صحيح البخاري » (٢٤٧٥) وصحيح مسلم (٤٧).
- (٣) عامل الناس كما تحب أن يعاملوك: قال تعالى: "وَلَيَخْشُ النَّيْنَ لَوْ مُرَّكُوا مِنْ ظَيْهِمْ مُرِيَّةٌ ضِعْطً خَافُوا عَلَيْهِمْ فَلْيَشَّقُوا اللهَ وَلَيْتُولُوا قَوْلًا سَيِيدًا" ((النساء: ٩).

كما تحب أن يُعامل أولاد لك فعامل أولاد الناس بتقوى الله والكلام الذي يرضى الله.

- (1) المحاسبة الدائمة النفس: يَنْبغي للْمُؤْمن أَنْ يَرَى نَفْسَهُ دُومًا مُقَصِّرًا عَنِ الدُرجَاتِ الْعَالِيَةِ، فَيَسْتَفِيدُ بِذَلِكَ أَمْرِيْن نَفِيسَيْن؛ الْعَالِيَةِ، فَيَسْتَفِيدُ بِذَلِكَ أَمْرِيْن نَفِيسَيْن؛ الاجتهادُ في طلب الْفضائل، والازديادُ مِنْها، والنَظرُ إلى نَفْسِه بغين النَّقْص، وَيِنْشا مِنْ هَذَا أَنْ يُحبُ للمُؤْمنينَ أَنْ يَكُونُوا خَيْرًا مِنْهُ، لا يُرضَى لَهُمْ أَنْ يَكُونُوا عَلَى مِثْلُ حَالَه، كَمَا أَنَّهُ لا يَرْضَى لَهُمْ أَنْ يَكُونُوا عَلَى مِثْلُ حَالَه، كَمَا أَنَّهُ لا يَرْضَى لَنَفْسِه بِما هِي عَلَيْه، بَلْ يَجْتَهدُ في إَصْلاحِها. جامع العلوم والحكم يَجْتَهدُ في إصْلاحِها. جامع العلوم والحكم (٣٠٩/١)

والحمد لله رب العالمين.



الحمد لله، والصلاة والسلام على رسول الله، وعلى آله وصحبه ومن والأه. وبعدُ: فإن القرآن الكريم هو أفضل الكُتب وأجلُ المواثيق وأحسن القصص، وأحسن الأحاديث. فهو الحق المهيب الذي لا يأتيه الباطل من بين يديه ولا من خلفه، تنزيل من حكيم حميد. كتاب فصلت أياته، مباركً في تلاوته وتدبره، والاستشفاء به والتحاكم إليه والعمل به.

> كتابٌ ختم الله به الكُتب، وأنزله على نبي ختم به الأنبياء بدين عام خالد ختم الله به الرسالات.

> فهو دستور الخالق لإصلاح الخلق، وقانون السماء لهداية الأرض، أنهى إليه مُنزلة كل تشريع، وأودعه كل نهضة، وناط به كل

سعادة، وهو حجة الرسول وآياته الكبرى، يقوم في فم الدنيا شاهدًا برسالته، ناطقًا بنبوته، دليلاً على صدقه وأمانته.

وهو ملاذ الدين الأعلى يستند الإسلام إليه في عقائده وعبادته، وحكمه وأحكامه وآدابه وأخلاقه

وقصصه ومواعظه وعلومه ومعارفه.

وهوعماد لغة العرب الأسمى، تدين له اللغة في بقائها وسلامتها، وتستمد علومها منه على تنوعها وكثرتها وتضوق به سائر اللغات العالمية في أساليبها ومادتها.

السنة الخامسة والخمسون

فهو مسارك في تالاوته وتدبره والاستشفاء به والتحاكم إليه والعمل به، كل حرف منه بعشر حسنات، شافع مشفع وشاهد صدق، أنيس ممتع، وسمير مفيد، وصاحب أمين معجز مؤثر له حلاوة وعليه طلاوة، يعلو ولا يعلى عليه، ليس بسحر ولا شعر، ولا يكهانة، ولا بقول بشر، بل هو كلام الله تعالى، منه بدا، واليه يعود، نزل به الروح الأمين على قلب رسول رب العالمين ليكون من المرسلين، بلسان عربي ميين، فهو الكتاب الذي فاق الكتب فصاحة. وفاقها بلاغة، وعلا عليها حجة وبيانا، وهو هدى ورحمة وموعظة وشفاء لا في الصدور، ونور وبرهان ورشيد وسيداد ونصيحة وتعليم محفوظ من التبديل، محروسي من الزيادة والنقص، معجزة خالدة، عصمة لن اتبعه، ونجاة لن عمل به، وسعادة لن استرشده، وفوز لن اهتدى بهديه، وفلاح لن حكمه في حياته.

روى مسلم عن عمر رضي الله عنه قال: قال رسول الله عنه قال: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم أقوامًا، ويضع به آخرين وهو الكتاب الذي أفحم الشعراء، وأسكت الخطباء، وغلب البلغاء، وقهر العرب العرب وأعجز الفصحاء، وأعجز الفصحاء، وأعجز الفصحاء، وأعجن الله تعالى: وأن هذا ألثران يَهْدِى لِلنَّى المُحْمَاء. قال الله تعالى: وأن هذا ألثران يَهْدِى لِلنَّى المُحْمَاء. وأن هذا الله تعالى: وأن هذا ألثران يَهْدِى لِلنَّى المُحْمَاء. وأن هذا الله تعالى:

الكريم موضع العناية الكريم موضع العناية الكبرى من الرسول صلى الله عليه وسابته، وخلفها ومن سلف الأمة، وخلفها وقد اتخذت هذه العناية وقد اتخذت هذه العناية ترجع إلى لفظه وأدائه، وأخسرى إلى أسلوبه وأخسره وشرحه، إلى غير

ولقد أفرد العلماء كل ناحية من هذه النواحي بالبحث والتأليف، ووضعوا من أجلها العلوم،

ذلك.

ودونوا الكتب، وتباروا في هذا الميدان الواسع أشواطًا بعيدة، حتى زخرت المكتبة الإسلامية بتراث مجيد من آشار سلفنا الصالح وعلمائنا الأعلام، وكانت هذه الثروة ولا تزال مفخرة نتحدى بها أمم الأرض، ونفحم بها أهل والنحل في كل عصر ومصر.

وهكذا أصبح بين أيدينا الآن مصنفات متنوعة، وموسوعات قيمة فيما نسميه علم القراءات، وعلم التجويد، وعلم الرسم، وعلم التفسير، وعلم الناسخ والمنسوخ، وعلم غريب القرآن، وعلم إعجاز القرآن، وعلم إعراب القرآن، وما شاكل ذلك من العلوم الدينية والعربية مما يعتبر بحق أروع مظهر عرفه التاريخ لحراسة كتاب هو سيد الكتب وياب هذا المظهر معجزة جديدة مصدقة لقوله سيحانه: « إِنَّا نَحْتُنُ نَزُّلْنَا ٱلذِّكْرَ ۚ وَإِنَّا لَهُۥُ لَيْنِظُونَ ، (الحجر: ٩).

وآخر دعوانا أن الحمد لله رب العالمين.

## تعلمتُ من رسول الله

## حماية جناب التوحيد وحقوقه

الحمد لله، والصلاة والسلام على رسول الله صلى الله عليه وسلم، وبعد:

فإن الله سبحانه وتعالى علَّمنا أن نوحده ونضرده بذلك التوحيد، فقال عز من قائل: ﴿ وَمَا غَلْتُ لَهِنَّ وَٱلْإِنْسَ إِلَّا لِيَعْتُدُونِ ﴿ أَنَّا أُرِيدُ مِنْهُمْ مِنْ زَيْقِ وَمَا أُرِيدُ أَنَّ

علمنان (الذاريات: ٥٦ - ٥٧).

قال مقاتل بن سليمان رحمه الله: يعنى: إلا ليوحدون، وقالوا: إلا ليعرفون، يعنى: يعرفون ما أمرتهم إلا بالعبادة. (تفسير مقاتل بن سليمان ٤/

والعبادة حق التوحيد؛ وهو الاستسلام لله والانقياد له بالطاعة. قال الله تعالى: ﴿ فَالْهُكُمُ اللَّهُ واحدٌ فله أسْلَمُوا وبشر المُحْبِتِينَ .. وقد كان النبي صلى الله عليه وسلم يحافظ على هذا التسليم لا يُقصر فيه مثقال ذرة، فيبذل قصارى جهده عليه الصلاة والسلام في أن يسمع ويطيع لربه سبحانه إذا أمره وإذا نهاه، مهما تردد في نفسه شيء.

#### موقفه صلى الله عليه وسلم مع أصحابه عند نزول آخر اليقرة:

هذا موقف من المواقف النبوية مع التنزيل المبارك؛ قد أشكل على الصحابة رضي الله عنهم تفسيره وتحمُّله واستيعابه، فجاؤوا إلى النبي صلى الله عليه وسلم مستغربين تفسير ما نزل في تلك الآيات. ومن الناحية العقلية معهم حق؛ لأن أصحاب النبي صلى الله عليه وسلم هم خيرة خلق الله تعالى حول رسولهم عليه الصلاة والسلام، كما وصفهم ابن مسعود ٠.

عَنْ عَبِّد الله بن مَسْعُود رضي الله عنه قَالَ: "

#### د. جمال عبد الرحمن

إنَّ اللَّهُ نَظْرِ فِي قُلُوبِ الْعِبَادِ، فُوجِدِ قُلْبِ مُحَمَّد صلى الله عليه وسلم خير قلوب العباد، فاصطفاه لنفسه، فابتعثه برسالته، ثم نظر في قلوب العباد بَعْد قَلْبِ مُحَمِّد، فَوَجِد قَلُوبِ أَصْحَابِه خَيْر قَلُوبِ الْعِبَاد، فَجَعَلَهُمْ وُزْرًاءَ نَبِيْه، يُقَاتِلُونَ عَلَى دينه، فَمَا رَأَى الْسُلْمُونَ حَسَنًا، فَهُوَ عَنْدُ اللَّهُ حَسَنُ. ومَا رَأُوْا سَيِّنًا فَهُوَ عَنْدَ اللَّهُ سَيِّيٌّ (مسند أحمد ح ٣٦٠٠ وصحّح إسناده العلامة أحمد شاكر رحمه الله). فقلوبهم رضي الله عنهم خير قلوب العباد نقاء وصفاءً وأكثر قابلية للحق، ووزراء النبي صلى الله عليه وسلم يستشيرهم في أمور الدنيا والدين، فاتفاقهم صريح، وإجماعهم صحيح. وما رأوه حسنًا فهو عند الله حسن. وما رأوه سيئًا فهو عند الله سيء. لكن الله تعالى يبتلي المرء ويختبره على قدر دينه وإيمانه وإدراكه وعقله فكان الاختبار لهم. والذي صحّح لهم الاختبار هو سيدهم المصطفى المختار، صلى الله عليه وسلم.

عَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ رضى اللَّه عنه قال: لَمَا نَزَلْتُ عَلَى رَسُولَ اللَّهُ صلى اللَّهُ عليهُ وسلم ، يِّو مَا فِي ٱلسَّنَوْتِ وَمَا في اللَّزَيْنِ وَإِن تُبَدُّوا مَا فِي الشِّيكُمْ أَوْ تُخَفُّوهُ يُعَاسِبُكُمْ بِدِ ٱللَّهُ ۚ فَيَغَفِرُ لِمَن يَشَالُهُ وَيُعَذِّبُ مَن يَشَكَاهُ ۚ وَٱللَّهُ عَلَى كُلَّ نَيْ فَيِلُ ، (البقرة: ٢٨٤)، قَالَ: فَاشْتَدُ ذَلْكُ عَلَى أَصْحَابِ رَسُولِ اللَّهِ صلى اللَّهِ عليه وسلم، فأتوا رَسُولَ اللَّه صلى الله عليه وسلم ثم بركوا على الرُّكب، فقالوا: أي رَسُولَ الله، كَلْفُنَا مِنَ الْأَعْمَال مَا نَطِيقٌ، الصَّلاةَ وَالصِّيامَ وَالْجِهَادَ وَالصَّدَقَةَ، وقد

> صقر ١٤٤٧ هـ - العدد ١٥٠ السنة الخامسة والخمسون

04

أنزلت عليك هذه الأية ولا نطبقها، قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: " أتربدُونَ أَنْ تَقُولُوا كُمَا قَالَ أَهُلَ الْكَتَابِينِ مِنْ قَيْلُكُمْ سَمِعْنَا وَعُصَيْنَا؟ بِلْ قُولُوا: سَمِعْنَا وأطعنا غَفْرانك ربنا والبلك المصير "، قالوا: سَمِعْنَا وَأَطَعْنَا غُفْرِانِكَ رَبِّنَا وَالْيِكَ الْصِيرُ، فِلْمَا اقْتَرَاهَا الْقُومُ، ذَلْتُ بِهَا ٱلْسِنْتُهُمُ، فَأَنْزَلَ اللَّهِ فِي اشُرِهَا: ، عَامَنَ ٱلرَّسُولُ بِمَا أَنْزِلَ إِلَيْهِ مِن زَّتِهِ، وَٱلْمُؤْمِنُونَّ كُلُّ مَامَنَ بَاللَّهِ وَمُلْتِيكِيمِ، وَكُلُّمِو، وَرُسُلِمِ، لَا نُفَرَقُ بَيْتَ آخَلِهِ مِن وُسُلهِ وَقَدَالُوا سَيِعْنَا وَالْمُعْنَا غُفْرَانِكَ رَبِّنَا وَالْبُكِ أَلْسِفُ (البقرة: ٢٨٥)، فلمَّا فعلوا ذلك نسخها الله تَعَالَى، فَأَنْزَلَ اللَّهُ عَزْ وَجِلَّ: ﴿ لَا يُكُلِّكُ آلَٰهُ لَلَّا إِلَّا وُسْعَهَا لَهَا مَا كُسُبُتْ وَعَلَيْهَا مَا أَكْتُسَبَّتُ رَبِّنَا لَا ثُوَاعِدُنْا إِن لِينَا أَوْ أَخْلَانًا ، (البقرة: ٢٨٦) " قَالَ: نَعُمْ " «رَبُّنَا وَلَا يَحْمِلُ عَلَيْنَا إِصْوا كُمَّا حَمَلْتُهُ عَلَى ٱلَّذِينَ مِن قَبِلنَّا، (البقرة: ٢٨٦) "قَالَ: نَعَمُ " وَمَنَّا وَلَا تُحَمِّلْنَا مَا لا طَافَّةُ أَنَا بِهِ ، (الْمُقَرَة: ٢٨٦) " قَالَ: نَعُمُ " ، وَأَعُثُ عَنَّا وَأَغُفُّ لْنَا وَالْوَحْمَانَا أَنْتَ مَوْلَكِنَا فَأَنْسُرُنَا عَلَى ٱلْفَوْمِ ٱلْكَعْدِينَ ، (التقرة: ٢٨٦) " قال: نعم ". صحيح مسلم ١٩٩-

قال الامام البغوى رحمه الله تعالى: قال بعضهم: ، وإنْ تَنْدُوا مَا فِي أَنْفُسِكُمْ ،: يَعْنَى: مَا فِي قُلُوبِكُمْ مَمَّا عزمتم عليه أو تخفوه يحاسبكم به الله، ولا تُندُوهُ وَأَنْتُمْ عَازِمُونَ عَلَيْهِ يُحَاسِنُكُمْ بِهِ اللَّهِ، فَأَمَّا مَا حدُثْتُ بِهِ أَنْفُسُكُم مِمَّا لَمْ تَعْزَمُوا (عَلَيْهِ) فَأَنَّ ذَلْكُ ممًا لا تُكلف الله نفسا الا وسعها، ولا يُواخذكم به، دَليلُهُ قَوْلُهُ تَعَالَى: ﴿ لَا يُوْاخِذُكُمْ اللَّهُ اللَّهِ فَ أَيْمَيكُمْ وَلَكِن تُوَاخِذُكُم مِا كُسَيْتُ فَلُونُكُون (البقرة: ٢٢٥)، قال عَبْدُ اللَّهُ بِنُ الْمِارِكُ: قلت لسفيان: أيوًا خذ اللَّه العبد بالهمة؟ قال: إذا كان عزمًا أخذ بها، وقيل مَعْنَى الْحَاسَيَةِ: الْأَخْبَارُ وَالتَّعْرِيفُ، وَمَعْنَى الْآيَةِ: وإنْ تَنْدُوا مَا فِي أَنْفُسِكُمْ فَتَعْمَلُوا بِهِ أَوْ تَحْفُوهُ مَمَّا أضُمرتم ونويتم، يحاسبكم به الله ويخبركم به ويعرفكم إياد، ثم يغفر للمؤمنين اظهارًا لفضله، ويُعذبُ الْكَافِرِينِ اظْهَارًا لَعَدْلُهُ، وَهَذَا مَعْنَى قُولُ الضَّحَاكَ، وَيُرْوَى ذَلِكَ عَنِ ابْنِ عَبَّاسِ رَضَى اللَّه

STREET STREET

عَنْهُمَا، يَدُلُّ عَلَيْهِ أَنْهُ قَالِ: ﴿يُحَاسِبُكُمْ بِهِ اللَّهُ ۖ وَلَهُ مَا اللَّهُ ۗ مَا اللَّهُ وَلَمْ وَلَمْ يَقُلُ: يُوَاخِذُكُمْ بِهِ، وَالْمَاسِبَةُ غَيْرُ الْمُوَاخِذَة. (تفسير البغوي: ١/ ٤٠٠).

وقال الزمخشري رحمه الله: "وَإِنْ تُبُدُوا ما فَيْ الْفُسِكُمْ أَوْ تُحْفُوهُ": ولا يدخل في ما يخفيه الإنسان: الوساوس وحديث النفس، لأنَ ذلك مما ليس في وسعه الخلو منه، ولكن ما اعتقده وعزم عليه. وعن عبد الله بن عمر رضى الله عنهما أنه تلاها فقال: لئن آخذنا الله بهذا لنهلكن، ثم بكى حتى سمع نشيجه، فذكر لابن عباس فقال: يغفر الله لأبى عبد الرحمن، قد وجد المسلمون منها مثل ما وجد فنزل "لا يُكلفُ الله». (تفسير الزمخشري ١/ ٣٣٠).

والنبي صلى الله عليه وسلم يعرف كل ما قاله الصحابة وزيادة حول هذه الآية، فهو أعلمهم بالله عز وجل، ومع هذا لا يقول لهم إلا ما أمره به ربه. ولا يتردد في التسليم مهما فهم كفهمهم، ولكنه ينتظر أمر الله تعالى الذي يقص الحق وهو خير الفاصلين. وقد حصل ما انتظره، فجاءه الفصل في القضية.

قال العلامة بدر الدين العيني رحمه الله: الصّحابة النين قالوا: (وقد أنزلت هذه الآية لا نطيقها) هم: أبو بكر، وعمر، وعبد الرحمن بن عوف. ومعاذ بن جبل، وناس من الأنصار رضي الله عنهم فقالوا: ما نزلت آية أشد علينا من هذه الآية، فقال رسُول الله صلى الله عليه وسلم: هكذا أنزلت. فقولُوا: سمعنا وأطعنا. فمكثوا بذلك حولًا فأنزل الله عز وجل الفرج والراحة بقوله: «لا يُكلف الله نفسا إلا وسعها ، فتسخت هذه الأية ما قبلها. وقال صلى الله عليه وسلم: إن الله عتب الله عليه وسلم: إن الله عبد وسعها ، فتسخت هذه الأية ما قبلها. وقال صلى الله عليه وسلم: إن الله تجاوز لأمتي ما حدثت به أنفسها ما لم يعملوا أو يتكلموا به. عمدة القاري شرح صحيح البخاري (١٨/ ١٣٣).

قال العلامة ابن عثيمين رحمه الله تعالى: فجاء الصحابة، رضي الله عنهم إلى النبي صلى الله عليه وسلم، فجثوا على ركبهم، وقد فعلوا ذلك من شدة الأمر. فالإنسان إذا نزل به أمر شديد يجثو على ركبتيه، وقالوا: يا رسول الله؛ إن الله

> صفر ١٤٤٧ هـ - العدد ١٥٠ السنة الخامسة والخمسون

تعالى أمرنا بما نطيق: الصلاة. والجهاد، والصيام، والصدقة. فنصلي، ونجاهد، ونتصدق، ونصوم، لكنه أنزل هذه الأية: وأن تُبُدُوا مَا في أَشُرِكُمُ مَا فَا لَكُنهُ أَنْ الله أَنْ الله أَنْ الله أَنْ الله أَنْ الله عليه الله عليه الله عليه الله عليه الله عليه الله عليه وسلم: (أتريدون أن فقال النبي صلى الله عليه وسلم: (أتريدون أن تقولوا كما قال أهل الكتابين من قبلكم، سمعنا وعصينا)؟ أهل الكتابين هم اليهود والنصارى. فاليهود كتابهم التوراة. وهي أشرف الكتب المنزلة بعد الشرآن. والنصارى كتابهم الإنجيل وهو متمم للتوراة. واليهود والنصارى عصوا أنبياءهم مثلهم؟ (ولكن قولوا سمعنا وعصينا. فهل تريدون أن تكونوا مثلهم؟ (ولكن قولوا سمعنا وأطعنا غفرانك ربنا واللك المصير).

هكذا يجب على المسلم إذا سمع أمر الله ورسوله أن يقول: (سمعنا وأطعنا) ويمتثل بقدر ما يستطيع، ولا يكلف الله نفساً إلا وسعها، وكثير من الناس اليوم يأتي إليك يقول: إن الرسول صلى الله عليه وسلم أمر بكذا، هل هو واجب أو سنة؟ والواجب عليك أنه إذا أمرك فافعل: إن كان واجباً فقد أبرأت الذمة، وحصلت خيراً، وإن كان مستحباً فقد حصلت خيراً أيضاً. أما أن تقول: أهو واجب أو مستحباً فقد مصلت خيراً أيضاً. أما أن تقول: تعرف فهذا لا يكون إلا من إنسان كسول لا يحب الخير ولا الزيادة فيه.

أما الإنسان الذي يحب الزيادة في الخير، فهو إذا علم أمر الله ورسوله قال: سمعنا وأطعنا ثم فعل، ولا يسأل أهو واجب أو مستحب، إلا إذا خالف، فحينتذ يسأل، ويقول: أنا فعلت كذا وقد أمر النبي صلى الله عليه وسلم بكذا فهل علي من إثم؟ ولهذا لم نعهد ولم نعلم أن الصحابة رضي الله عنهم كانوا إذا أمرهم الرسول صلى الله عليه وسلم بأمر قالوا: يا رسول الله: أعلى سبيل الوجوب أم على سبيل الاستحباب؟ ما سمعنا الوجوب أم على سبيل الاستحباب؟ ما سمعنا بهذا، كانوا يقولون: سمعنا واطعنا، ويمتثلون.

شرح رياض الصالحين (٢/ ٣٢٢- ٣٢٣).

والـذي روى الحديث السابق هو أبو هريرة نفسه الذي روى الحديث اللاحق. حديث الفرج وراحة الصدر التي عانى منها الصحابة رضي الله عنهم أول الأمر.

عَنْ أَبِي هُرِيْرَةً رضي الله عنه قال: قال رسولُ الله صلى الله عليه وسلم: ﴿إِنَّ الله تَجَاوِزُ لاَ مُتِي مَا حَدَّثَتُ بِهُ أَنْفُسِهَا، مَا لَمْ يَتَكَلّمُوا، أَوْ يَعْمَلُوا بِهِ مَعْمُوا بِهِ مَعْمُلُوا بِهِ مَعْمُلُوا بِهِ مَعْمُلُوا بِهِ مَعْمُلُوا بِهِ مَعْمُلُوا بِهِ مَعْمُلُوا بِهِ أَوْ يَعْمَلُوا اللهِ مَعْمُلُولُ الله تَجَاوِزُ لاَ مُتَعَمَّلُ بِهُ أَوْ وَسُوسَتُ، أَوْ حَدَّثَتُ بِهُ أَنْفُسِها، مَا لَمْ تَعْمَلُ بِهُ أَوْ تَعْمُلُ بِهُ أَوْ تَعْمَلُ بِهُ أَوْ تَكَلّمُ الْمِ تَعْمَلُ بِهُ أَوْ تَكَلّمُ الْمُ تَعْمَلُ بِهُ أَوْ تَكَلّمُ اللهِ الْمُ تَعْمَلُ بِهُ أَوْ تَكَلّمُ اللهِ الْمُ تَعْمَلُ بِهُ أَوْ تَكَلّمُ اللّهُ الْمُ الْمُ اللّهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ

#### جزاء النسليم المطلق لرب العالمين:

قال صلى الله عليه وسلم: فلما اقتراها القوم، ذلت بها ألسنتهم، فأذرا الله في إثرها: والمؤمّد ذلت بها ألسنتهم، فأذرا الله في إثرها: والمؤمّد الرسول بما ألبول إليه من ربيه والنوسون لا لله المؤمّر الله عن رسوه المؤمّر الله وتالور الله وتالور الله وتالور الله وتالور الله وتالور الله عنوا دلك نسخها الله والمعمّد وعلى: ولالكالم الله عنوا وجل: ولا لكالم الله والمعمّد وعلى: ولا لكالم الله والمعمّد وعلى المؤمّد الله عن المؤمّد الله والمعمّد الله المؤمّد الله والمؤمّد الله عن المؤمّد الله والمؤمّد الله عن المؤمّد الله والمؤمّد الله المؤمّد الله والمؤمّد الله المؤمّد الله المؤمّد الله المؤمّد المؤمّد المؤمّد الله المؤمّد الله المؤمّد الله المؤمّد الله المؤمّد الله المؤمّد ا

فقد أنــزل الله التخفيف، ورفع الحـرج عن الصدور، وشهد الله تعالى لهم بأنهم استسلموا له وآمنوا بالله وملائكته وكتبه ورسله ولم يفرقوا بين أحـد منهم. وكفى بالله شهيدًا. ثم كانت اجابة المطالب العلية كلها بقول الله تعالى لهم مع كل مطلب: "قال: نعمُ".

فائلهم ارزقنا قوة الإيمان بك والتسليم لك. والحمد لله رب العالمين.

> صطر ۱۹۶۷ هـ- العدد ۱۵۰ السنة الخامسة والخمسون



الحمد لله ربّ العالمين، والصلاة والسلام على تبيّنا مُحمد، وعلى آله، وأصحابه، والتّابعين لهُمُ بإحسان إلى يوم الدين، وبَعْد،

فأن لمصر منزلة عظيمة في قلوب المسلمين، لذلك أحببت أن أذكر بعض فضائل مصر. فأقول وبالله تعالى التوفيق؛

#### اسم مصب

سُمِّيتُ مصر بناك لأنَّ الذي بناها هُو مصر بنُ بيصر بنُ حام بنِ نُوح، عليه السلام، فسُمِّيت بِهِ. (تاج العروس للزبيدي جـ١٤ صـ١٢٦).

#### تعريف القبط

القبط: هُمُ أَهْلُ مصر، وهُمُ أَصلُها. ويُنْسَبُ القبطُ إلى القبط بن حام بن نُوح. عليه السلام. (تاج العروس للزبيدي جـ٧٠ صـ٥).

#### فاندة مهمة

القَبْطُ: اسمُ يُطُلقُ على كُلُ منْ سكنَ مصر قَبِلَ الإسلام، بصرف النظر عن ديانته.

#### أسمآء مصبر

قال أبو الخطاب بن دحية: مصر أخصب بلاد الله، وسماها الله تعالى بمصر وهي هذه دون غيرها، ومن أسمائها: أم البلاد، والأرض المباركة: وذلك لم فيها من الخيرات التي لا توجد في غيرها، وساكنها لا يخلو من خير يدر عليه فيها، فكانها البقرة الحلوب النافعة. (تاج العروس للزبيدي جـ١٤صـ١٢).

#### منزلة مصرية القرآن

ذَكَرَ الله تعالى مصرَ في أكثر من ثلاثين موضعاً في القرآن، منها ما هو صريح اللفظ، ومنها ما دل عليه القرآن وكتب التفسير. (حسن المحاضرة للسيوطي جا صا ١٤:١).

سوف نذكر بعض الآيات التي جاء فيها ذكر مصر، وذلك على سبيل الثال:

(١) قال جِلْ شانهُ: ﴿ وَأَوْحَيْنَا إِلَّ مُوسَى وَلَّهِ إِنْ تَوْمَا

صفر ١٤٤٧ هـ - العدد ٦٥٠ السنة الخامسة والخمسون

لِتُورِكُمَا بِيسَرُ يُوْتَا وَأَخْمَاوُا يُؤِدَّكُمْ فِسَلَهُ وَأَفِحُواْ الْمُورِكُمُ فِسَلَةً وَأَفِحُواْ السَّلَوَةُ وَقَدْر الْمُؤْمِنِينَ ، (يونس:۸۷).

(٢) قال سُبِحَانَهُ: ﴿ وَقَالُ ٱلَّذِي أَشْقَتُهُ مِن مِهْرً لِاللَّهِ الشَّقَالَةُ مِن مِهْرً لِاللَّهِ السَّفِيءَ أَتَى مَثْوَيْهُ عَنْيٌ أَنْ يَنْفَعْنَا أَوْ تَنْفِذَهُ وَلَكَ ﴿ لِللَّهُ اللَّهُ ا

(٣) قال تعالى: ﴿ قَالَمُنَا دَخَلُواْ عَلَى يُوسُفْ مَاوَىٰ إِلَيْ مُنْ عُلِينِهِ ﴾
 إليه أَفِرْيه وَقَالَ آدَخُلُواْ مِضْرَ إِن شَآةَ أَللَهُ مَامِنِينَ ﴾
 (يوسف:٩٩).

تبيتا صلى الله عليه وسلم يوصى المسلمين بأهل مصر خيرا

(١) عَنْ أَبِي ذَرُّ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ قَالَ: قَالَ رَسُولَ اللَّهُ عَنْهُ قَالَ: قَالَ رَسُولَ اللَّه صلى اللَّه عليه وسلم: وانكم سَتَفْتَحُونَ مِصْرَ وهِي أَرْضَ يُسمَّى فيهَا الْقيرَاطُ فَإِذَا فَتَحْتُمُوها فَأَحْسَنُوا إِلَى أَهْلَهَا فَإِنْ لَهُمْ ذِمَّةَ وَرَحمًا .. (مسلم حديث:٢٥٤٣).

قال النووي رحمه الله: قال العلماء: الذّمة فهي الحرمة والحق. وأما الرحم فلكون هاجر أم إسماعيل منهم. وأما الصهر فلكون مارية أم إسماعيل منهم. (مسلم بشرح النووي جه صه٣٣). (٢) عن الزّهري. عن كعب بن مالك رضي الله عنه قال: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: "إذا افتتحتم مصرا فاستوصوا بالقبط خيرا فإن لهم ذمة ورحما "قال الزّهري: فالرّحم أن أم إسماعيل منهم. (السلسلة الصحيحة للالباني حديث

(٣) عَنْ أَمْ سَلَمَةَ رَضَيَ اللَّهُ عَنْهَا، أَنْ رَسُولَ اللَّه صِلَى اللَّهُ عَلَيه وَلَا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيه وَسَلَم أَوْصَى عَنْدُ وَفَاتِه فَقَالَ: اللَّهُ اللَّهُ قَبْط مَصْر، فَإِنْكُمْ سَتَظْهُرُونَ عَلَيْهُمْ . وَيَكُونُونَ لَكُمُ عَدْةً . وَأَعُوانَا فَي سَبِيل اللَّهُ (السلسلة الصحيحة للألباني حديث: ١١٣).

تبيتا صلى الله عليه وسلم يدعو أهل مصر إلى الإسلام

كتب رَسُولُ الله صلى الله عليه وسلم، في سَنة سبع من الْهجْرَة، إلى الْمُقوقس، عَظيم القبط، يدعُوهُ إلى الْإسْلام، وبعث الرسالة مِع حَاطب بن أبي بَلْتَعَة، وهذا نصها: (بسم الله الرَّحْمَن الرَّحيم. من مُحَمَّد بن عَبْد الله إلى المُقوقس عظيم القبط، سلامٌ على من اتبع الهُدى، أمّا بعد: فإنى أدعُوكَ بداعية الإسلام، أسلمُ تسلم، وأسلم، فأسلم، وأسلم، وأسلم،

يُوْتِكُ الله أَجْرِكُ مَرْتَيْن. فإنْ تُولْيْتُ فإنْ عليك إثم القبط و يا أهل الكتاب تعالوا إلى كلمة سواء بيئنا وبينكم ألا نعبد إلا الله ولا نشرك به شيئا. ولا يتخذ بعضنا بعضا أربابا من دون الله. فإن تولوا فقولوا اشهدوا بأنا مسلمون (آل عمران: ١٤) (عيون الأثر، لابن سيد الناس، جـ٢صـ٣٦).

رد المقوقس على رسالة نبينا صلى الله عليه وسلم دعا المقوقس كاتبًا له يكتب بالعربية، فكتب إلى النبي صلى الله عليه وسلم رسالة، هذا نصها: النبي صلى الله عليه وسلم رسالة، هذا نصها: بسم الله الرحمن الرحيم، لمحمد بن عبد الله من المقوقس عظيم القبط، سلام، أما بعد: فقد قرأت كتابك، وفهمت ما ذكرت فيه، وما تدعو اليه، وقد علمت أن نبيًا بقي، وكنت أظن أنه يحرج بالشام، وقد أكرمت رسولك، وبعثت اليك بجاريتين، لهما مكان في القبط عظيم، وبكسوة، وأهديت لك بغلة لتركبها، والسلام عليك. (عيون الأثر، لابن سيد الناس، جـ٢ صـ٣٣٣).

#### أنبياء مولودون في مصر

موسى، وهارون، ويُوشع بن نون، صَلَّى اللَّه وَسَلَّم عَلَيْهِمُ أَجْمَعِينَ.

#### أنبياء سكنوا مصر

إبراهيم، واسحاق, ويعقوب، ويوسف. وعيسى ابن مريم، صَلَى الله وَسَلَّم عَلَيْهِمْ. (فضائل مصر، للحسن بن زولاق ص١٣).

#### مصريون صالحون

عَـمُـرت مصرُ بالكثير من أولياء الله تعالى الصالحين، ومنهم: ذو القرنين، ومؤمن آل فرعون، والخضر، وسَحَرَةُ فرعون، (تفسير ابن أبي حاتم ح.٨. صـ٢٧٦٢).

#### مصريات ضائحات

عَمْرَتَ مصرِ بالكثيرِ من الصالحات، ومنهن: سارة زوجة إبراهيم، وهاجر أم إسماعيل، وآسية بنت مزاحم (زوجة فرعون)، ومريم بنت عمران، وماشطة بنت فرعون، وأم موسى، ومارية بنت شمعون المصرية وأختها سيرين (رضي الله عَنْهُنَ).

#### دخول أصحاب نبينا صلى الله عليه وسلم مصر

عَدَدُ أصحاب نبينا صلى اللَّه عليه وسلم الذين

صفر ۱۶۲۷ هـ - العدد ١٥٠ العدد ١٥٠ العدد ١٥٠ السنة الخامسة والخمسون

دخلوا مصر، كانوا أكثر من ثلاثمائة صحابي، وقد ذكر أسماءهم الإمامُ السيوطي. (حسن المحاضرة للسيوطي جدا صـ١٣٢).

#### خلفاء دخلوا مصير

دخل مصر من الخلفاء: معاوية بن أبي سفيان، ومروان بن الحكم، وعبد الله بن الزبير، وعبد الملك بن مروان بن محمد، بن مروان، وعمر بن عبد العزيز، ومروان بن محمد، وأبو العباس السفاح، وأبو جعفر المنصور، والمأمون، والمعتصم، والواثق. (فضائل مصر، للكندي ص٥).

#### مصبر بلد الخبر

أثبت التاريخ أن أهل مصر، بعد دخولهم في الاسسلام، يقفون بجوار كل من يطلب منهم المساعدة، فيقدمون لهم الطعام والشراب والكساء والدواء، والمسكن، وكل ما يحتاجون، وبدون مقابل. ففي خلافة أمير المؤمنين، عمر بن الخطاب، وفي عام الرمادة، عم جَدُبُ أَرْضُ الْحِجَازِ، وجاء النَّاسُ جُوعًا شديدًا، فكتب أميرُ المؤمنين، عمر بن الخطاب إلى عمرو بن العاص، وهو بمصر، يطلب منه المساعدة. فكتب إليه عمرو بن العاص: لعبد الله عمر أمير المؤمنين: أما بعد: فيا لبيك ثم يا لبيك! قد بعثت إليك بعير(الأبل) أولها عندك وآخرها عندي، والسلام عليك ورحمة الله. فبعث عمرو إليه بعير عظيمة، فكان أولها بالمدينة وآخرها بمصر، يتبع بعضها بعضًا، فلما قدمت على أمير المؤمنين عمر وسع بها على الناس، فأعطى كل أهل بيت بالمدينة وما حولها بعيرا بما عليه من الطعام. (حسن المحاضرة للسبوطي حاص١٢٤).

#### شهادة عمر بن الخطاب لجنود مصر

قال الخليفة الراشد، عُمرُ بْنُ الْخَطَّابِ، لعمرو بن العاص (أمير مصر) حين قدم عليه: قد عرفت الذي أصاب العرب، وليس جند من الأجناد أرجى عندي من أن يغيث الله بهم أهل الحجاز من جُندك. (فتوح مصر والمغرب، لابن عبد الحكم صا19).

#### خليج أمير المؤمنين في مصر

كُتُبُ أميرُ المؤمنين، عمر بن الخطاب إلى عمرو

بن العاص (أمير مصر) يقدم عليه هو وجماعة من أهل مصر، فقدموا عليه. فقال أمير المؤمنين، عمر: يا عمرو؛ إن الله قد فتح على المسلمين مصر. وهي كثيرة الخير والطعام، وقد ألقى في نفسى، لما أحببت من الرفق بأهل الحرمين، والتوسعة عليهم. أن أحفر خليجًا من نيلها حتى يسيل في البحر (وهو البحر الأحمر) فهو أسهل لما نريد من حمل الطعام إلى المدينة ومكة؛ فإن حمله على الظهر يَبْعدُ، ولا نبلغ معه ما نريد ؛ فانطلق أنت وأصحابك فتشاوروا في ذلك حتى يعتدل فيه رأيكم. فقام عمرو بن العاص بحفر خليج من النيل إلى البحر الأحمر؛ فلم يأت عام حتى فرغ المصريون من حفره، وجَـرت فيه السفن، فحمل فيه عمرو بن العاص ما أراد من الطعام إلى المدينة ومكة. فنفع اللَّه تعالى بذلك أهل الحرمين، وسمى خليج أمير المؤمنين. ثم لم يزل يحمل في هذا الخليج الطعام. حتى حمل فيه بعد عمر بن عبد العزيز. ثم ضيعه الولاة بعد ذلك، فترك وغلب عليه الرمل، فانقطع، وصار منتهاه إلى بحيرة التمساح، التي أصبحت الآن جزءا من قناة السويس. (حسن المحاضرة للسيوطي جاصه١١).

#### مسجد عمرو بن العاص

يُعتبرُ مسجد عمروبن العاص هو أول مسجد بُني في قارة أفريقيا، بعد أن فتح المسلمون مصرفي عام عشرين من الهجرة، على يد عمرو بن العاص، في عهد الخليفة الراشد: عمر بن الخطاب. لقد وقف على بناء مسجد عمرو بن العاص ثمانون رجلاً من أصحاب رسول الله صلى الله عليه وسلم. منهم: الزبير بن العوام، والمقداد بن الأسود، وعبادة بن الربير بن العوام، والمقداد بن الأسود، وعبادة بن الصامت، وأبو الدرداء، وفضالة بن عُبيد، وعقبة بن عامر وأبو ذر الغفاري وسعد بن أبي وقاص وعبد الله بن عمرو بن العاص، وعبد الله بن عمر بن العاص، وعبد الله بن عمر بن العاص، وأبو هريرة، وغيرهم. (حسن وعمرو بن العاص، وأبو هريرة، وغيرهم. (حسن المحاضرة للسيوطي جـ١٥٣١).

#### الأزهر منارة العلم في العالم الإسلامي

يُعتبرُ الجامع الأزهر الشريف هو أول جامع بُني

جاصه).

#### فقهاء وعلماء مصريون

كان بمصر كثيرٌ من الأئمة الفقهاء والعلماء، منهم: إمامُ قُرَّاء القرآن ورُش، والشافعي، منهم: إمامُ قُرَّاء القرآن ورُش، والشافعي، والليث بن سعد، والربيع بن سليمان، ومحمد بن يوسف الكنّدي وعبد الملك بن هشام، وابن النحاس، والشاطبي وعبد الغني المقدسي، والمنتذري وابن دقيق العيد، وابن حجر الهيتمي، والعز بن عبد السلام، وابن حجر العسقلاني ومحمود العيني، وزكريا الأنصاري والمقريزي والسيوطي (رحمهم الله جميعاً). وغيرهم كثيرً، كل واحد منهم قد فاق أهل وغيرهم كثيرً، كل واحد منهم قد فاق أهل عصره وبرز عليهم في الفقه والعلم والأخبار وأيام الناس وفي سائر العلوم. (فضائل مصروايا ولاق ص٢٤:٢٨).

#### دخول أنمة العديث مصر

دُخَلُ مصر كثيرٌ من أَنْمة الحديث، منهم: البخاري ومسلم وأبو داود، والنسائي، وابنُ ماجه، وابن خزيمة، وغيرهم (رحمهم الله).

#### علماء حديث مصريون

كان في مصر كثيرٌ من علماء الحديث، منهم: حرملة بن يحيى، ومحمد بن رُمح، ويونس بن عبد الأعلى، وعيسى بن إبراهيم، ويزيد بن سنان، وبحر بن نصر، وأبو جعفر الطحاوي، وغيرهم كثير. (فضائل مصر- للحسن بن زولاق صـ٣٤:٣٢).

#### المصريون يصنعون كسوة الكعبة

كان سلاطين المماليك في مصر يحرصون على ارسال كسوة الكعبة كل عام مع قافلة الحجاج المصريين إلى بيت الله الحرام: لأن كسوة الكعبة شرف يمثل أقوى الروابط الإسلامية في نظرهم، ولا يمكنهم التخلي عنه. (الموسوعة الموجزة في التاريخ الإسلامي - جه صدا ١١). وأخِرُ دَعُوانا أن الحمد لله رب العالمين. وصلى الله وسلم على نبينا محمد، وعلى آله، وأصحابه أجْمعين.

بالقاهرة، أنشأه القائد جُوهُرُ الصُقلَي، في عهد المعز الفاطمي، وابتدا بناءه في يوم السبت، الرابع والعشرين من جمادى الأولى سنة تسع وخمسين وثلاثمائة من الهجرة، وكمُل بناؤه في السابع من رمضان سنة إحدى وستين وثلاثمائة من الهجرة. (حسن المحاضرة للسيوطي جـا ٢٢١).

لقد أصبح الأزهر، بفضل الله تعالى، منارة من منارات العِلْم، وجامعة من أكبر الجامعات الإسلامية، على مستوى العالم، وقد خرج منه الكثير من الدُعاة إلى الله تعالى، ويأتي طلاب العلم، من جميع دول العالم إلى جامعة الأزهر ليتعلموا أحكام الشريعة الإسلامية وسائر العلوم الدنيوية، التي تنفع المسلمين في دينهم ودنياهم.

#### أقوال السلف الصالح عن مصر وأهلها

(١) قال عبد الله بن عمرو رَضِيَ الله عَنْهُما: أهل مصر أكرم الناس، وأسمحهم يداً، وأفضلهم عنصراً، وأقربهم رحماً بالعرب عامة، وبقريش خاصة. (فضائل مصر- للحسن بن زولاق ص١١، ٩).

(٢) قال كعبُ الأحبار؛ لولا رغبتي في بيت القدس، لما سكنت إلا مصر؛ فقيل له؛ فلم؟ فقال؛ لأنها مُعَافَاة مِن الفتن. ومِن أرادها بسوء فقال؛ لأنها مُعافَاة مِن الفتن. ومِن أرادها بسوء كبه الله على وجهه، وهو بلد مُباركُ لأهله فيه. (فضائل مصر- للحسن بن زولاق صـ١١). فيه. (فضائل هارون الرشيد: مصر موروثة يوسف. صلى الله عليه وسلم. (فضائل مصر- لابن زولاق صـ١٠١).

- (٤) قال شُفَيُّ الأصبحي: لا يريدُ أحدُ بأهل مصرَ سوءاً، إلا أهلكه الله تعالى. (فضائل مصر- للحسن بن زولاق ص١٢).
- (٥) قال المقريزي: أهل مصر يستغنون بها عن كل بلد، حتى أنه لو ضُرب بينها وبين بلاد الدنيا بسور، لاستغنى أهلها بما فيها عن جميع البلاد. (الخطط للمقريزي

صطر ۱۹۲۷ هـ - العدد ٦٥٠ السنة الخامسة والخمسون

01

#### د. محمد محمود العطار

#### ستاذ مساعد - جامعة الباحة سابقا

وتواترت الروايات الصحيحة التي أكدت أن الرسول صلى الله عليه وسلم قد جُبِل على فعل الخير والاهتمام بالمواقف الخيرة، وشهودها منذ سني عمره الأولى والمشاركة العملية فيها، والتفاعل معها، وعُرف بذلك بين بني قومه، حتى صارت تلك صفاته التي يعرفونها من خلالها؛ وخير من يؤكد ذلك السيدة خديجة رضى الله عنها؛ حين وصفته بقولها: "كلا والله لا يخزيك الله أبدا، إنك لتصل الرحم، وتحمل الكل، وتكسب المعدوم، وتقرى الضيف، وتعين على نوائب الدهر. (رواه البخاري ومسلم).

#### الاسلام والدعوة:

إن سر انتشار الإسلام، واعتناق الناس له، ودخولهم في دين الله أفواجا، هو منهاجه الرياني، الذي أنزله رب العزة سيحانه وتعالى على رسوله صلى الله عليه وسلم هذا المنهاج الذي أمره الله تعالى فيه بالدعوة بالحكمة، والموعظة الحسنة والجادلة بالتي هي أحسن.

إنه منهج دعوة، وليس إكراها ولا تشددا ولا عنفا، فأساس الدعوة هو القول اللين حتى لو كان المدعو من أعتى الخلق، يقول الله عز وجل لموسى وهارون لما أرسلهما إلى فرعون: ﴿ فَقُولًا لَدُ قُلًّا لِنَّا لَعَلَمُ تُلَّالًا لَهُ مُلَّا لِنَّا لَعَلَمُ تُذَكُّرُ

الحمد لله، والصلاة والسلام على رسول الله، وبعد: فلقد كان رسل الله الكرام عليهم الصلاة والسلام يسعون من خلال قيامهم بتبليغ الدعوة إلى إصلاح واقع الناس، وإرشادهم إلى خيري الدنيا والأخرة، فهذا شعيب عليه السلام بعد أن بين دعوته لقومه قَالَ لَهِم: ﴿ قَالَ نِنْقُومِ أَنَّ لَتُكُو إِن كُنُّ عَلَى لَتَنَهُ مِن رَّقَ وزَرْفِي مِنْهُ رِزْقًا حَسُنًا زِمًا أَرِيدُ أَنْ أَخَالِمَكُمْ إِلَى مَا أَنْهِ كُمْ عَنْهُ إِنْ أَرِيدُ إِلَّا ٱلْإِصْلَحَ مَا أَسْتُطَعْتُ وَمَا تُوقِيقِي إِلَّا بِاللَّهِ عَلَيْهِ وك والع الله ، (سورة هود :٨٨)، وهذا موسى عليه السلام لما استخلف أخاد هارون عليه السلام قال: وَقَالَ مُومَىٰ لِأَخِيهِ هَنْرُونَ لَقُلْفَىٰ فِي قَرْمِي وَأَصْلِحُ وَلَا تَشْغُ كَ الْنُفِينَ (الأعراف: ١٤٢).

كما جاءت نصوص كريمة عديدة تبين فضل الإصلاح بأنواعه والأجر المترتب عليه؛ تذكيرا للقيام به. وتحفيزاً للاهتمام بشأنه، ومنها قوله سبحانه: ﴿ لَا خَبْرُ فِي كَثِيرِ مِن نَّحُونِهُمْ إِلَّا مَنْ أَمْرُ سَدُقَةٍ أَوْ مَعْرُوفِ أَوْ إِصْلَاجِ مَثْنَ ٱلنَّاسِ وَمَن مَفْعَلَ ذَلِكَ ٱلْبَعْأَةُ مَرْضَاتِ أَنَّهُ فَسُوْقَ فَوْلِيهِ أَخِرًا عَظِيمًا ، (النساء:١١٤).

ولقد بدأ الرسول محمد صلى الله عليه وسلم حياته في رعى الغنم. فاكتسب صفات الصبر والرحمة والقناعة، وعندما بلغ الثانية عشرة من عمره خرج مع عمه إلى الشام للتجارة، فاتسعت مداركه وخبراته واكتسب صفات التحمل والنظام والإخلاص، والصدق والأمانة، فنال ثقة الناس وحنهم.

السنة الخامسة والخمسون

09

أَوْ يَعْنَى ، (طه: ٤٤) ، فالدعوة إلى الله من أوجب الواجبات وهذه الدعوة يجب أن تتسم بالحكمة والموعظة الحسنة ، قال تعالى : ، أَدْعُ إِلَى سِيلِ رَفِكَ مِلْكَ مُو أَفْلُمُ مِالَّتِي مِنَ أَحْسَنُ إِلَّا مَا أَنْ مِنَ أَخْسُنُ إِلَّا مُو أَفْلُمُ مِالُونِ مِنَ أَحْسُنُ إِلَّا مُو أَفْلُمُ مِالُمُهُمْ مِالِنُهُمْ وَأَفْلُمُ مِالُمُهُمْ مِنْ مَن سَيلِة وَهُو أَفْلُمُ مِالُمُهُمْ مِن أَخْسُنُ الله (النحل: ١٢٥) . وما أقر الإسلام العنف ولا التشدد. قال تعالى: ، لا إِكْرَاهُ فِي النِينَ قَدْ بُنِينَ الْشُدُ مِن الْفَيْ .

(المقرة: ٢٥٦).

وقال سبحانه وتعالى لموسى وهارون عليهما السلام حين بعثهما إلى فرعون الذي ادعى الألوهية. قال تعالى: ، فَثُرُلا أَنْ قُلْ أَنَّ أَمَا أَمَا الْمَا يَلَكُنُ أَنَّ بَعْنَى ، (طه: ٤٤). وعندما خافا أن يبطش بهما، بين الله تعالى أنه معهما يسمع ويرى ويؤيدهما في دعوتهما، فالله سبحانه يؤيد كل داع مستجيب لمنهاجه، ويدعو بالقول اللين الذي لا ينفر، فقال تعالى ردا عليهما: والمقال لا قال لا تعالى ردا عليهما:

وتقضي سماحة الدعوة أن تعرض ولا تفرض، قال تعالى: «قُلْ يَكَأَيُّا ٱلْكَيْرُونَ آلَ لَا أَعْبُدُ مَا مَعْدُونَ آلَ الْعَبْدُ مَا أَعْبُدُ أَلَّ عَبْدُونَ مَا أَعْبُدُ أَلَّ الْعَبْدُ مَا أَعْبُدُ أَلَّ اللَّهُ وَيَكُرُ وَلِي فِي اللَّهُ عَبْدُونَ مَا أَعْبُدُ أَلَّ اللَّهُ وَيَكُرُ وَلِي فِي اللَّهُ عَبْدُونَ مَا أَعْبُدُ أَلَّ اللَّهُ وَيَكُرُ وَلِي فِي اللَّهُ عَبْدُونَ مَا أَعْبُدُ أَلَّ اللَّهُ وَيَكُرُ وَلِي فِي اللَّهُ اللَّهُ عَبْدُونَ مَا أَعْبُدُ أَلَّا عَبْدُ اللَّهُ وَلِي فِي اللَّهُ اللَّهُ وَلِي الكلام، قال تعالى: «قُلْ اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلَا يَعْبُدُ اللَّهُ عَلَى الكلام، قال تعالى: «قُلْ اللَّهُ عَبْدُ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ وَلَا يَغْبُدُ اللَّهُ عَبْدُ اللَّهُ وَلَا يَعْبُدُ وَلَا اللَّهُ وَلَا اللَّهُ عَلَيْكُوا الْمُهَالِقُولُوا الْمُهَا اللَّهُ اللَّهُ عَبْدُولًا أَمْلُ اللَّهُ عَالِمُ اللَّهُ عَبْدُولًا أَمْلُ اللَّهُ وَلَا يَعْبُدُونَ اللَّهُ عَبْدُولًا أَمْلُ اللَّهُ عَبْدُولًا أَمْلُ اللَّهُ عَبْدُولًا أَمْلُ اللَّهُ عَلَيْكُولُ اللَّهُ عَبْدُولًا أَمْلُ اللَّهُ عَبْدُولًا أَمْلُ اللَّهُ عَبْدُولًا أَمْلُ اللَّهُ عَبْدُولًا أَمْلُونَ اللَّهُ عَبْدُولًا أَمْلُ اللَّهُ عَبْدُولًا أَمْلُونَ اللَّهُ عَبْدُولًا أَمْلُ اللَّهُ عَبْدُولًا أَمْلُ اللَّهُ عَلَيْكُولُ اللَّهُ عَلَيْكُولُ اللَّهُ عَلَيْكُولُ اللَّهُ عَلَيْكُولُ اللَّهُ عَلَيْكُولُولُ اللَّهُ عَلَيْكُولُ اللَّهُ عَلَيْكُولُولُ اللَّهُ عَلَيْكُولُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَيْكُولُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْكُولُولُ اللَّهُ عَلَيْكُولُ الْمُعْلِيلُولُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْكُولُولُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُعْلِقُ اللَّهُ الْمُعْلِقُ الْمُعْلِقُ اللْمُعُلِقُ الْمُعْلِقُ اللَّهُ اللْمُعْلِقُ اللْمُعْلِقُ اللْمُعْلِقُ اللْمُعْلِقُ الْمُعْلِقُ الْمُل

#### مقعوم الدعوق

الدعوة في اللغة: الحثّ والحض والطلب، والنداء والصياح والدعاء، والابتهال والرجاء والرغبة. أما في الاصبطالاح: فإن الدعوة كغيرها من المصطلحات العلمية تعددت عبارات المتخصصين في تعريفها وبيان معناها وتنوعت أساليبهم في ذلك. فالدعوة هي تبليغ الإسبلام للناس وتعليمه إياهم وتبصيرهم بأمور دينهم ودنياهم على قدر الطاقة وتطبيقه في واقع الحياة من خلال العلماء والمستنيرين في الدين.

#### ركان الدعوة:

وهي الأركان التي لا بد من وجودها في أي عملية دعوية على مستوى الأفراد أو الجماعات. وتتمثل

في التالي:

- الداعي: وهو القائم بالدعوة والمباشر لأدائها والمزاول لهامها سواء أكان متطوعاً أو رسميًّا فرداً كان أو جماعة.
- المدعو: وهو المتلقي للدعوة والمستهدف بها فردا كان أو جماعة ذكراً كان أم أنثى صغيراً كان أو كبيراً. - المضمون: وهو مادة الدعوة المعروضة، وموضوعها المطروح.
- الطريقة: وهي الكيفية التي تُـوَّدُى بها الدعوة وتُقدُم؛ بما تحويه من منهج. ووسيلة. وأسلوب. أهداف الدعوة:

إن الدعوة في مجتمعاتنا العربية والإسلامية من شأنهما تحصين قيم الإنسان المسلم المعاصر وإعزاز طاقته الروحية والفكرية، والتصدي للأفكار الهدامة كالإرهاب والتطرف والغلو، وكذلك الأفكار الدخيلة التي تنتمي إلى منظومة الغزو الفكري والثقافي والمفاهيمي والسلوكي والوجداني، كي نضمن استمرار فعالية الدور الذي يؤديه في مختلف مجالات وميادين الحياة المعاصرة، التي باتت تتسم بالمزيد من الصعوبات والتعقيدات، ومن أهم أهداف الدعوة ما يلي:

- توجيه الإنسان إلى عبادة الله عز وجل وفق ما شرع الله.
- إعداد البيت المسلم ومحاولة تربية جميع أفراده وفق منهج وتعاليم الدين الإسلامي.
- تبديل الواقع السيئ الذي يعيشه المسلمون في هذا العصر إلى واقع إسلامي يقربهم من الله ثم من الناس.
- تربية الإنسان تربية إسلامية صحيحة ومتكاملة. والتركيز على الأخلاق والقيم الإسلامية والاجتماعية.
- الدعوة إلى مقاومة أعداء الأمة الإسلامية، وإعادة الوحدة بين المسلمين في العالم كله ونشر دعوة الله في الأرض.

#### صور من حياة الرسول صلى الله عليه وسلم في الدعوة ويناء المجتمع:

هناك شواهد عملية في حياته الرسول صلى الله عليه وسلم المبكرة تؤكد أنه كان يشارك بفاعلية، وايجابية في مجتمعه، وأنه كان يسهم بكل ما يستطيع في بناء واقع بني قومه بالدعوة من أجل

مشر ۱۹۹۷ هـ- العدد ۱۵۰ السنة الخامسة والخمسون

بناء المجتمع منها ما يلي:

#### تحكيمه صلى الله عليه وسلم في حادثة الحجر الأسود:

اشتهر الرسول صلى الله عليه وسلم بالحكمة ويتجلى ذلك في حسم النزاع بين أهل مكة حين اختلفوا على من يضع الحجر الأسود في مكانه، وعندما اختير حكمًا بسط رداءه ووضع الحجر عليه، وطلب أن تأخذ كل قبيلة بطرف فرفعوه جميعاً فأخذه الرسول ووضعه صلى الله عليه وسلم بيده الشريفة في موضعه المعروف من الكعبة الشريفة، وبذلك هدأت النفوس، وحقنت الدماء، ورضي القوم بهذا الرأي الحصيف والعقل السادد.

#### شهرته صلى الله عليه وسلم بالأمانة والصدق:

يشير مفهوم الأمانة إلى الحفاظ على ما يترك الفرد من ممتلكات أو مال أو أي شيء يخص الآخرين، كما يشير إلى عدم الغش أو إفشاء السر، وشهرة الرسول صلى الله عليه وسلم بالأمانة والصدق كانت سبباً رئيساً ليودع القوم أموالهم عنده؛ ليحفظها لهم، وهذا من جملة ما كان يقوم به صلى الله عليه وسلم قبل البعثة فعندما هاجر صلى الله عليه وسلم إلى المدينة، فعندما هاجر صلى الله عليه وسلم إلى المدينة، أقام علي بن أبي طالب رضي الله عنه عدة ليال في مكة، حتى أدى عن رسول الله صلى الله عليه وسلم الودائع التي كانت عنده للناس، ولما فرغ منها لحق برسول الله عليه وسلم.

#### حثه صلى الله عليه وسلم على الاصلاح بين المتخاصمين:

رغًب الله سبحانه وتعالى بالإصلاح بين الناس، وإزالة ما قد يحصل بينهم من التشاحن والتباغض في قوله تعالى: «لا عَبَر في صَيْدٍ مِن التشاحن والتباغض في قوله تعالى: «لا عَبَر في صَيْدٍ مِن الناس وَمَن يُعْعَلَ وَلِكَ آتِنِنَاهُ مُرْصَاتِ أَلَّهُ فَتَوْف وَنِيه الناس وَمَن يُعْعَلَ وَلِكَ آتِنِنَاهُ مُرْصَاتِ أَلَّهُ فَتَوْف وَنِيه الناس وَمَن يُعْعَلَ وَلِكَ آتِنِنَاهُ مُرْصَاتِ أَلَّهُ فَتَوْف وَنِيه الناس وَمَن الرسول صلى الله عليه عليه وسلم على ذلك، في قوله صلى الله عليه وسلم: "ألا أخبركم بأفضل من درجة الصيام والصلاة والصدقة؟ قالوا: بلى يا رسول الله، قال: "إصلاح ذات البين، وفساد ذات البين الحالقة" (رواه أبو داود)، والحالقة هي الخصلة التي من شأنها أن تحلق الدين وتستأصله، وهنا في الحديث ترغيب

في إصلاح ذات البين بين المسلمين؛ لأن الإصلاح سبب للاعتصام بحبل الله، وعدم التفرقة بين المسلمين، وفساد ذات البين ثلمة في الدين، فمن تعاطى الإصلاح بين الناس، ورفع التفاسد عنهم، نال درجة فوق ما يناله الصائم القائم.

#### حثه صلى الله عليه وسلم على السمع والطاعة لولى الأمر:

لقد تجلى اهتمام الرسول صلى الله عليه وسلم بالمحافظة على وحدة صف المجتمع المسلم واصلاحه، والنأي به عن الأزمات والاضطرابات؛ من خلال أمره بالسمع والطاعة لولي الأمر، مما يعين على تحقيق المصالح ودرء المفاسد، بشرط ألا يؤمر المسلم بمعصية الله سبحانه وتعالى فلا سمع ولا طاعة، وفي ذلك يقول الرسول صلى الله عليه وسلم: "السمع والطاعة حق، ما لم يُومر بمعصية، فإذا أمر بمعصية فلا سمع ولا طاعة" (رواه البخاري).

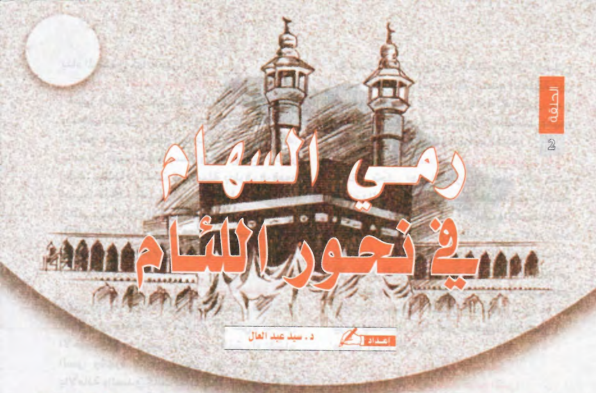
#### حثه صلى الله عليه وسلم على السعى لِلا قضاء حوائج الثاس:

ومما يدل على اهتمام الرسول صلى الله عليه وسلم بإصلاح المجتمع، ومراعاة أحوال أفراده حثه على الاهتمام بالسعي في حاجات الناس المتنوعة والترغيب بق ضائها، والاستماع إلى مشكلاتهم، والوقوف معهم وقت الأزمات المالية، أو بمساندتهم بالرأي والمشورة، أو بالمشاعدة المهدنية، لهم عند الحاجة إليها، أو بالمساعدة البدنية، وفي ذلك يقول الرسول صلى الله عليه وسلم: "المسلم أخو المسلم لا يظلمه ولا يسلمه، ومن كان في حاجة أخيه كان الله في حاجته، ومن فرج عن مسلم كربة، فرج الله عنه كربة من كربات يوم القيامة" (رواه البخاري).

كما حث الرسول صلى الله عليه وسلم على رعاية ذوي الاحتياجات الخاصة وكذلك الأرامل والمساكين والأيتام في المجتمع المسلم من خلال قضاء حوائجهم، والإحسان إليهم؛ حتى لا تدفع بهم حاجاتهم إلى الوقوع فيما لا يحمد عقباه في الدارين.

والحمد لله رب العالمين.

صطر ١٤٤٧ هـ- العدد ٦٥٠ السنة الخامسة والخمسون



الحمد لله رب العالمين والصلاة والسلام على أشرف الخلق وخاتم الأنبياء، والمرسلين سيدنا محمد وعلى آله وصحبه أجمعين. أما بعد: فما زلنا في رحاب بيت النبوة مع قصة زواج النبي صلى الله عليه وسلم من زينب بنت جحش رضي الله عنها: وقد أثار الغرضون شبهة تجاه هذا الزواج؛ تتلخص في أنه راها متكشفة فُضلًا؛ فأعجب بها، وأحبها، وهي تحت زيد، وتلك لعمر الله فرية ما أقبحها، وكذبة ما أشنعها، وقد سبق لنا ﴿ العدد السابق بيان بطلان هذه الروايات من جهة السند والمَّن. والأن نكمل وجوه الرد

على هذا البهتان:

الوجه الأول: في بيان من هي زينب بنت جحش رضى الله عنها؟ وقد أجبنا عن ذلك في المقال الأول حيث ذكرنا هناك: أنها ابنة عمته ولم تكن غريبة عنه وأنه هو الذي خطبها لزيد رضى الله عنه. الوجه الثاني: كيف تم زواج زيد من زينب؟

ولااذا لم يتزوجها رسول الله صلى الله عليه وسلم من أول الأمر؟

أما عن كيفية إتمام النزواج فقد كان بأمر الله ورسوله؛ فقد كان زيد مولى، وكانت زينب سيدة شريفة، ولذلك لا خطبها النبي صلى الله عليه وسلم لزيد أبدت عدم الموافقة مبدئيًا بقولها: أؤامر نضسى - أي: أفكر وأشاور نضسى- فقال تعالى: ﴿ وَمَا كَانَ لِمُوْمِنَ وَلَا مُؤْمِنَةِ إِنَّا قَضَى أَلَّهُ وَرَسُولُهُۥ أَمْرًا أَن بَكُونَ

لمُ الْحِيرةُ مِنْ أَمْرِهِمْ ....الآية (الأحرزاب: ٣٦) فلما نزلت الآية رجعت عن مشاورة نفسها وعظمت أمر الله ورسوله صلى الله عليه وسلم. تفسير ابن کثیر (۳/ ٥٤٥).

وأما لماذا لم يتزوجها رسول الله صلى الله عليه وسلم من أول الأمر؟

فرسول الله صلى الله عليه وسلم لم يكن يرى زينب للمرة الأولى، فهي بنت عمته، ولقد شاهدها منذ ولدت، وحتى أصبحت شابة، أي: شاهدها مرات عديدة، فلم تكن رؤيته لها مفاجأة، كما تصور القصة الكاذبة! ولو كان رسول الله صلى الله عليه وسلم يحمل أي ميل نحو زينب رضي الله عنها لتزوجها، وقد كان هذا أملها، وأمل

السنة الخامسة والخمسون

أخيها حين جاء صلى الله عليه وسلم يخطبها منه، فلما صرح لهما بزيد، أبيا، فأنزل الله تعالى: الآية السابقة: فقالا: رضينا بأمر الله ورسوله، فهذا يوضح أن الزواج من زيد كان بوحي - أيضًا- ولذلك لم يتزوجها النبي صلى الله عليه وسلم أول الأمر، وكانت هذه الآية توطئة وتمهيدًا لما ستقرره الأيات التالية لها من حكم شرعي يجب على المؤمنين الانصياع له، وامتثاله والعمل به، وتقبله بنفس راضية، وقلب مطمئن، وتسليم كامل. رد الشبهات لعماد الشربيني (٢٥٦).

الوجه الثالث: أن قولهم رآها فوقعت في قلبه أو أعجبته، إما أن يكون رآها قبل الدخول حالة الاستئذان، وإما أن يكون قد دخل، وكالاهما باطل. أما الأول: فلأنه صلى الله عليه وسلم علمنا أن للاستئذان آدابًا، منها:

النهي عن أن يطلع الإنسان في دار قبل أن يستأذن. كما قال الله عز وجل: « يَتَأَيَّهُ الَّذِي مَتَوُّا لَا مَنْ الْمُوْ لَبُنَا عَدُ لِلْوَيْكُمْ حَتَّى تَسَأَنُوا وَلِيُلِوا عَنَ آمَلِهَا مَنْكُمْ حَدِّ لَكُمْ لَمَلَكُمْ لَلْكُونَ » (النور: ٢٧) إلى آخر الأبات.

وعن أبي هريرة رضي الله عنه أن رسول الله صلى الله عليه وسلم قال: «من اطلع في بيت قوم بغير إذنهم، فقد حل لهم أن يفقؤوا عينه صحيح مسلم (٢١٥٨).

واما أن يكون دخل بغير استئذان: حتى اطلع على أهل البيت وهي تغتسل كما في الرواية الكذوبة: فهذا أبطل من الأول، وكيف ذلك وهو الذي قال: "إياكم والدخول على النساء". فقال رجل من الأنصار: يا رسول الله أفرأيت الحمو؟ قال: "الحمو الموت". أخرجه البخاري (٤٩٣٤).

ومعنى الحديث على نحو ما ورد "لا يخلون رجل بامرأة: فإن ثالثهما الشيطان" رواه أحمد (١٧٧). وقال النبووي: اتفق أهل العلم باللغة على أن الأحماء أقارب زوج المرأة كأبيه وعمه وأخيه وابن أخيه... شرح النووي (١٤/ ١٥٤).

وقال ابن عبد البر: بعد ذكر الآثار في معنى هذا: وهذه آثار ثابتة بالنهي عن ذلك، ومُحال أن يأتي رسول صلى الله عليه وسلم ما ينهى عنه. التمهيد (١/ ٢٢٨).

الوجه الرابع، أن هذا الفعل المدعى فيه خيانة

قلبية، وقد نفى النبي صلى الله عليه وسلم عن نفسه خائنة الأعين، وهو من التطلع إلى ما مُتَع به غيره، وهو من التطلع إلى ما مُتَع به غيره، وهو من الحسد المذموم. قال أبو بكر بن العربي: الله تعالى يقول: ﴿ وَلا تَمْنَنَ مُنْكُ إِلَّ مَا مَنَا لَا الله تعالى يقول: ﴿ وَاعْظُم ما يُتمتع بِهِ النساء، وهو يخبر عن نفسه، فيقول: "ما كان لنبي أن تكون له خائنة الأعين" رواه الحاكم (٤٣٦٠)، وصححه ووافقه الذهبي، وصححه الألباني في صحيح الجامع (٢٤٢٦).

والحسد المذموم، هو تمني زوال النعمة من العبد اليك، والنبي صلى الله عليه وسلم معصوم من ذلك. (البدر المنير (٧/ ٤٧١)).

الوجه الخامس: في بيان السبب الحقيقي في طلاقها من زيد رضى الله عنه.

عن أنس رضي الله عنه قال: جاء زيد بن حارثة يشكو: فجعل النبي صلى الله عليه وسلم يقول: "اتق الله وأمسك عليك زوجك"... وعن ثابت: وتُخْفي في نَفْسكَ ما الله مُبْديه وتَخْشَى النَّاس، نزلت في شأن زينب وزيد بن حارثة. أخرجه البخارى (٦٩٨٤).

فقوله: جاء زيد بن حارثة يشكو أي: جاء إلى رسول الله صلى الله عليه وسلم يشكو زوجه زينب ويستشيره في طلاقها: لأنها كانت تترفع عليه، وتقابله ببعض الكلام غير المناسب...

ومن هذا يعلم؛ أن السبب في طلاقها ومن ثم زواج النبي صلى الله عليه وسلم منها؛ هو ما كان بين زيد وبين زينب من خلافات، وأنه لم يكن بينهما ونام يؤمل معه أن تبقى الحياة الزوجية بينهما، فطلقها بمحض اختياره، ورغبته، وكان رسول الله صلى الله عليه وسلم ينهاه عن ذلك، وقد كان الله عز وجل- قد أعلم نبيه صلى الله عليه وسلم أن زيدًا سيطلق زينب، وأنها ستكون زوجة له، وأنه صلى الله عليه وسلم أن ملى الله عليه وسلم أن يدعًا الله عليه وسلم أن يعقولة الناس؛ أنه تزوج مطلقة من كان يُدعًا إليه، فعاتبه ربه على ذلك. جامع البيان للطبري (٢٧) فعاتبه ربه على ذلك. جامع البيان للطبري (٢٧).

فقول النبي صلى الله عليه وسلم لزيد: "أمسك عليك زوجك" توفية بحق النصيحة وهو أمر نصح وإشارة بخير لا أمر تشريع والزام. محاسن الاسلام (٨/ ٣٣٤).

الوجه السادس، أن الله هو الذي زوجها لرسوله صلى الله عليه وسلم.

قال ابن كثير: وكان الذي ولى تزويجها منه هو الله تعالى بمعنى: أنه أوحى إليه أن يدخل عليها بلا ولى ولا عقد، ولا مهر، ولا شهود من البشر؛ عن أنس-رضى الله عنه- قال: لما انقضت عدة زينب رضى الله عنها قال رسول الله صلى الله عليه وسلم لزيد: اذهب فاذكرها عليَّ؛ فانطلق حتى أتاها قال: فلما رأيتها عظمت في صدري حتى ما أستطبع أن أنظر اليها، وأقول إن رسول الله صلى الله عليه وسلم ذكرها، فوليتها ظهري، ونكصت على عقبى، وقلت: يا زينب أبشري أرسلني رسول الله صلى الله عليه وسلم يذكرك. قالت: ما أنا بصانعة شيئا حتى أؤامر ربى تعالى فقامت إلى مسجدها ونزل القرآن وجاء رسول الله صلى الله عليه وسلم فدخل عليها بغير إذن. تفسير ابن كثير ٣/ ٦٤٧، والحديث أخرجه مسلم (١٤٢٨). فكانت زينب تفخر على أزواج النبي صلى الله عليه وسلم تقول: « زوجكن أهاليكن وزوجني الله تعالى من فوق سبع سماوات .. البخاري ( ٦٩٨٤ ). الوجه السابع، بيان الحكمة في زواج رسول الله صلى الله عليه وسلم منها، مع أن النساء سواها

وهذه الحكمة هي رفع الحرج من صدور المؤمنين في زواج نساء الأدعياء كما قال تعالى: وهُنا نَضَى رَبِّ وَاج نساء الأدعياء كما قال تعالى: وهُنا نَضَى رَبِّ عَلَى النَّوْمِينَ حَجَّ الْمُونِينَ حَجَّ الْمُونِينَ مَنْ النَّوْمِينَ حَجَّ الْمُونِينَ مَنْ النَّوْمِينَ حَجَّ الْمُونِينَ مَنْ النَّوْمِينَ مَنْ اللَّهِ مَنْوُلًا وَكَانَ أَمْرُ اللَّهِ مَنْوُلًا اللهِ مَنْوُلًا اللهِ مَنْوُلًا وَكَانَ أَمْرُ اللهِ مَنْوُلًا اللهِ مَنْوُلًا اللهِ مَنْوُلًا وَكَانَ أَمْرُ اللهِ مَنْوُلًا اللهِ مَنْوُلًا اللهِ مَنْوُلًا اللهِ مَنْوَلًا اللهِ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ الل

فقوله، فلما قضى زيد منها وطرا، أي: طابت نفسه، ورغب عنها، وفارقها، «زوجناكها» وإنها فعلنا ذلك. لفائدة عظيمة، وهي: «لكي لا يكون على المؤمنين حرج في أزواج أدعيائهم، حيث على المؤمنين حرج في أزواج أدعيائهم، حيث وبلك تزوجت، زوج زيد بن حارثة، الذي كان من قبل، ينتسب اليك، ولما كان قوله عامًا في جميع الأحوال، ولما كان من الأحوال، ما لا يجوز فيه ذلك، وهي قبل انقضاء وطرد منها، قيد ذلك بقوله؛ «إذا قضوًا منهن وطرًا وكان أمرُ الله مفعولًا «أي: لا بد من فعله، ولا عائق له ولا مانع.

ويتلخص مما قيل في الآية: أن زواج الرسول صلى الله عليه وسلم بزينب الأسدية كان لغرض

تشريعي، وغاية اجتماعية ألا وهي إبطال عادة التبنّي.

الوجه النامن: بيان المعنى الصحيح لمتعلق الخشية، وما الذي أخفاد النبي صلى الله عليه وسلم معنى الخشية هو الاستحياء؛ أي: يستحيى منهم أن يقولوا: تزوج زوجة ابنه، ويخشى من إرجاف المنافقين، واليهود، وتشغيبهم على المسلمين بقولهم: تزوج زوجة ابنه بعد نهيه عن نكاح حلائل الأبناء كما كان؛ فعاتبه الله على هذا، ونزهه عن الالتفات إليهم فيما أحله له، الشفا (٢/ ١٩٠).

عن الحسن في قوله: «وتُخْفي في نفسك ما الله مُبْديه، أنه قال: أعلم نبيه: أنها ستكون من أزواجه قبل أن يتزوجها، فلما أتاه زيد: ليشكوها إليه قال: "اتق الله، وأمسك عليك زوجك". فقال الله تعالى لنبيه ما معناه "قد أخبرتك أني مُزوجكها، وتخفي في نفسك ما الله مبديه". فتح الباري (٨/ ٥٢٣).

قال القرطبي: وهذا القول أحسن ما قيل في تأويل هذه الآية. وهو الذي عليه أهل التحقيق. تفسير القرطبي (١٤/ ١٦٦)

الوجه التاسع، أنه لو أخفى حبها وعشقها لأبداه الله، لأن الله قال: وتُخفي في نفسك ما الله مُبديه، فلما لم يبده الله علم أنه لم يكن. وانظر تفصيل ذلك في نور اليقين ص (١٢٤ و١٢٥).

الوجه العاشر، بيان أن هذه القصة من دلائل نبوته صلى الله عليه وسلم:

فلو كان متكلمًا من عند نفسه لما قال عن نفسه «وَتَخْشَى النَّاسَ واللَّه أَحَـقُ أَنْ تَخْشَاهُ ،، وعن عائشة رضي الله عنها أنها قالت: لو كتم محمد صلى الله عليه وسلم شيئًا مما أوحي إليه من كتاب الله، لكتم: «وَتُخْفِي فِي نفسكَ مَا الله مُبديه وتَخْشَى النَّاسِ والله أَحقَ أَنْ تَخْشَاهُ ،

تفسير السعدي ١/ ٦٦٥. وانظر: موسوعة محاسن الاسلام (٨/ ٣٥٢).

فهذه أوجه الرد على قولهم "رآها فأعجبته" وقد بقي الرد على قولهم، تروج زوجة ابنه!! وقد ادخرت لهذا القول أسهمًا أرميها في نحورهم، لاحقًا في العدد القادم إن شاء الله تعالى، والحمد لله رب العالمين.

سقر ۱۹۲۷ هـ- العدد ۱۵۰ السنة الخامسة والخمسون



## بمقر مجلة التوحيح



سعر المجلد ٢٥ جنيه

بدلاً من • ٥ جنيه

حتى عــام ١٤٣٩ هـ

۱۲۰۰ جنیه

سعر الكرتونة بدلا من

٠٠٥٠ جنيه

لفترة محدودة

الأن أصبحت 51 مجلداً من الموسوعة

للحصول على المجلدات والكر تونة الاتصال على قسم التوزيع

واتساب:۲۲۲۸۷۲۲۰۰۱۰







يسر مجلة التوحيد الإعلان عن عودة خدمة الاشتراكات الخاصة بالأفراد والمؤسسات على أن يكون سعر الاشتراك السنوي للفرد (عدد نسخة واحدة من المجلة على عنوان الشترك) ۲۰۰ جنيه سنوياً.

للتواصل واتساب:١٠٠٢٧٧٨٢٣٢٠



Upload by : altawhedmag