

**Upload by: altawhedmag.com** 

» مجلة ، إسلامية • تقافية • شهرية - تصنار عن جماعة أنصب (السنية المحمدية - 😂 | 1815 (10) السنة الغاسة والغميون - ويبغ أول 1331 هـ

### رئيس مجلس الإدارة والمشرف العام على مجلة التوحيد فضيلة الشيخ أحمد يوسف عبد المجيد

### السلام عليكم الاحتفال بالمولد

حب النبي صلى الله عليه وسلم من مرتكزات الإيمان، فلا يصح إيمان أحد إلا به، قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: «لا يؤمن أحدكم حتى أكون أحب إليه من ولده ووالده والناس أجمعين».

ولا تتحقق محبة النبي صلى الله عليه وسلم الا بتحقيق كمال الاتباع لشريعته التي بلغها عن ربه، قال الله تعالى: ﴿ قُلُ إِن كُنتُم تَحُونُ الله قَاتَبِعُونِ يُحْمِنكُم الله قال الله تعالى: ﴿ قُلُ إِن كُنتُم تَحُونُ الله قَاتَبِعُونِ يُحْمِنكُم الله قال الله طبي في كتابه الفذ: (الموفقات) مقررًا هذا الأصل العظيم: «المقصد الشرعي من وضع الشريعة إخراج المكلف عن داعية هواه، حتى يكون عبدًا للله اختيارًا، كما هو عبد لله اضطرارًا، فكل عمل تعبدي يعمله العبد بغير دليل شرعي يشهد له فهو من داعية يعمله الهوى الذي نهي عنه المكلف.

ومن الأعمال التي يفعلها كثير من الناس اليوم تحت دعوى حب النبي صلى الله عليه وسلم الاحتفال بالمولد، وليس لهذا الاحتفال أصل شرعي.

فاللهم إنًا نشهدك على محبة نبيك واتباع شرعه من غير ابتداع ولا اختراع.



صاحبة الامتياز جمعية أنصار السنة المحمدية

### الاشتراك السنوي

١- يق الداخل سعر الاشتراك السنوي للفرد (عدد نسخة واحدة من المجلة على عنوان المشيرك)
 ١٠٠ جنيه سنويًا.

للتواصل: واتساب: ١٠٠٢٧٧٨٨٣٣٢

٢- في الخارج ما يعادل
 ٨٠ دولاراً أو ٤٠٠ ريال
 سعودى بالجنيه المصري.



نقدم للقارئ الكريم كرتونة كاملة تحوي ٥١ مجلدًا من مجلدات مجلة التوحيد عن ٥١ سنة كاملة

Upload by: altawhedmag.com

### رئيس التحرير،

### مصطفى خليل أبوالعاطي



### رئيس التحرير التنفيذي:

حسين عطا القراط

### الإخراج الصحفي:

أحمد رجب محمد محمد محمود فتحي

### ثمنالنسخة

مصر ۱۰ جنیهات ، السعودیة ۱۲ ریالا ، الإمارات ۱۲ درهما ، الکویت ۱ دینار ، المغرب دولاران أمریکیان ، الأردن ۱ دینار ، قطر۱۲ ریالا ، عمان اریال عمانی ، أمریکا ٤ دولارات، أوروبا ٤ یورو

إدارة التحرير || ۸ شارع قولة عابدين.القاهرة ت:۲۳۹۳۰٦۱۲. فاكس ۲۳۹۳۰٦۱۲. البريد الإنكتروني || MGTAWHEED@HOTMAIL.COM

منفذ البيع الوحيد يمقر محلة التوحيد

الدور السابع

### فهرس العدد قل نارجهنم أشد حرًا الشيخ / أحمد يوسف عبد الجيد ٢ باب التفسير د. عبد العظيم بدوي باب العقيدة د. عبد الله شاكر ولكن أكثر الناس لا يشكرون د. محمد حامد نظرات في حياة شيخ الإسلام ابن تيمية د. السيد عبد الحليم محمد 10 د. جمال المراكبي بابالسنة أمثلة من أخلاق النبي صلى الله عليه وسلم الشيخ /إبراهيم حافظ رزق البرهان الساطع على محبة النبي صلى الله عليه وسلم الشيخ/ عبده أحمد الأقرع 45 د.علاء خضر واحة التوحيد مخالفات في هيئة الصلاة على الكراسي د. أحمد بن سليمان أيوب تحذير الداعية من القصص الواهية الشيخ/ علي حشيش 45 ٣٨ د. محمد عبد العزيز شؤم المعصية الألفاظ الموهمة في باب الصفات بين الإجمال والاستفصال د. محمد عبد العليم الدسوقي ٤V حال الرسول مع الأطفال الشيخ /صلاح عبد الخالق الشيخ/ صفوت الشودفي رحمه الله من روائع الماضي تعلمت من رسول الله صلى الله عليه وسلم 04 د. جمال عبد الرحمن منزلة الوقت في الإسلام الشيخ اصلاح نجيب الدق الأسرة وتنمية العمل التطوعي د. محمد محمود العطار د. سيد عبد العال رمى السهام في تحور اللنام

١٢٠٠ جنيه ثمن الكرتونة للأفراد والهيئات والمؤسسات داخل مصر و٣٠٠ دولار خارج مصر شاملة سعر الشحن

**Upload by: altawhedmag.com** 



الحمد لله الواحد القهار ، والصلاة والسلام على سيد الأبرار، وبعدُ:

قال القرطبي رحمه الله: ختم الله هذه السورة بالأمر بالنظر والاستدلال في أياته إذ لا تصدر إلا عن حي قيوم قدير قدوس سلام غني عن العالمين حتى يكون إيمانهم مستندًا على يقين لا إلى التقليد. ومن ذلكم التفكر في خَلِق السَّمَونِ وَالْأَرْضِ الله (آل عمران: ١٩١).

قال ابن كثير رحمه الله: إن تعاقبهما وتفارضهما الطول والقصر فتارة يطول هذا ويقصر هذا ثم يعتد لان ثم يأخذ هذا



ربيع أول ١٤٤٧ هـ - العدد ٦٥١ السنة الخامسة والخمسون

من هذا فيطول الذي كان قصيرًا ويقصر الذي كان طويلًا، وكل ذلك تقدير العزيز الحكيم، وقال سبحانه، وقلُتُ أَمَّدُ أَلِّلَ وَالنَهَارِ يَالَّهَارُ ، (النور: 33). ومن تعاقب الليل والنهار يأتي الصيف بما فيه من موجات حر شديد وشمس محرقة، فترى أحوال الناس مختلفة فمنهم من لا هم له الا الهروب إلى الشواطئ والمصايف فيفر من حر الدنيا إلى حر الأخرة بسبب ما يكون عندها من عري واختلاط وإضاعة للصلاة وغير ذلك من المنكرات، ومن الناس من يسب الصيف وحره ظنا منه أن هذا من فعل الطبيعة، وينسى أو يتناسى

أن سب الأيام والشهور سبُّ لله تعالى.

فقد ورد في الصحيح من حديث أبي هريرة رضي الله عنه قال: قال رسول الله عليه وسلم: قال الله تعالى: «يؤذيني ابن آدم يسب الدهر وأنا

الدهربيدي الأمر أقلب الليل والنهار.

فالحر الشديد يذكر المؤمن بحريوم القيامة وما يصيب الناس من العرق، كما في صحيح مسلم: عن سليم بن عامر عن المقداد بن الأسود قال: سمعت رسول الله صلى الله عليه وسلم يقول: «تدني الشمس يوم القيامة من الخلق حتى تكون منهم كمقدار ميل، قال سليم بن عامر: فوالله ما أدي ما يعني بالميل: أمسافة الأرض؟ أم الميل الذي تكتحل به العين؟ قال فيكون الناس على قدر أعمالهم في العرق، فمنهم من يكون إلى حقويه، ومنهم من يلجمه العرق إلجامًا.

من تعاقب الليل والنهار يأتي الصيف بما فيه من موجات حر شديد وشمس محرقة.

قال وأشار رساول الله صلى الله عليه وسلم إلى فيه، وإذا كانت نار الدنيا جعلها الله (تذكرة) بنار الأخرة فإن الحر بنار الأخرة فإن الحر في المومن بحر جهنم، قال تعالى: ﴿ وَمَ الْمُحَلَّانُ لَا الْحَلْمُ لَا الْحَلْمُ الْمُعْلِمُ الْحَلْمُ الْمُعْلِمُ الْحَلْمُ الْحَلْمُ الْحَلْمُ الْمُلْعُلِمُ الْحَل

يِمَقَعَدِهِمْ خِلَفَ رَسُولِ اللَّهِ وَكَرِهُواْ أَنْ يُجْهَدُواْ بِأَسْرَفِيةً وَأَنْسُهِمْ فِي سَبِيلِ اللَّهِ وَقَالُواْ لَا تَنْفِرُواْ فِي ٱلْخَرِّ قُلْ نَارُ خَهَشَرُ أَسَدُّ حَرًّا لُوْ كَانُواْ بِغَفْقَهُونَ ، (التوبة: ٨١).

قال الطبري رحمه الله عند تفسير قوله تعالى:

روّالُوا لا نفروا في اللّه عند النبي صلى الله
عليه وسلم استنفرهم إلى هذه الغزوة وهي غزوة
تبوك في حر شديد فقال المنافقون بعضهم
لبعض: « لا تَنفِرُوا في الحَرِّ». فقال الله لنبيه صلى
الله عليه وسلم: «قلّ لهم يا محمد نار جهنم
التي أعدها الله لمن خالف أمره وعصى رسوله
«أشَدُّ حَرًا»، من هذا الحر الذي تتواصون بينكم
أن لا تنفروا فيه .. الذي هو أقلهما أذى . « لُو كَانُوا
يحذر ويتقي من الذي هو أقلهما أذى . « لُو كَانُوا

يَفْقَهُونَ " يقول لو كان هؤلاء المنافقون يفقهون عن الله وعظه ويتدبرون كتابه، وفي الصحيح من حديث أبي سعيد قال: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: «أبردوا بالظهر فإن شدة الحر من فيح جهنم». والمراد بالإبراد تأخير صلاة الظهر حتى تنكسر شدة الحر، فحرارة الصيف المحرقة نذير وواعظ من عذاب جهنم، فما يراه الناس من شدة الحر ما هو إلا نفس من جهنم، كما في الصحيح من حديث أبي هريرة رضي الله عنه قال: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم:

«اشتكت النار إلى ربها، فقالت: رب أكل بعضي بعضًا فأذن لها بنفسين، نفس في الشتاء ونفس في الصيف، فأشد ما تجدون من الحروأشيد ما تجدون من الزمهرير».

وعباد الرحمن دائمًا ما يتعوذون بالله من عذاب

أُلَّذِينَ يَقُولُونَ رَبِّنَا أَصْرِفَ عَنَّا عَذَابَ جَهَنَّمٌ إِنَّ عَذَابَ جَهَنَّمٌ إِنَّ عَذَابَهَا كَانَ عَرَامًا، (الفرقان: ٢٥). وهذا من أعظم أسباب صرف العذاب، كما أن مراعاة حاجة الناس ساعة العسر من أسباب رحمة الله بالعبد يوم القيامة.

كما جاء في سنن ابن ماجه من حديث أبي اليسر قال: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: «من أحب أن يظله الله فلينظر معسرًا وليضع عنه ».

وقد ورد في السنة أن الصيام من أعظم أسباب الوقاية من عذاب الله، كما ورد في الصحيحين من حديث أبي سعيد الخدري رضي الله عنه قال: سمعت النبي صلى الله عليه وسلم يقول: «من صام يومًا في سبيل الله بعد الله - وفي رواية

مسلم- باعد الله وجهه عن النارسبعين خريفًا». فما على المسلم إلا أن يتحرى أسباب النجاة من النار بفعل المأمورات وترك المنكرات ومن هذه الأسباب ما ورد في الصحيحين من حديث أبي هريرة رضي الله عنه عن النبي صلى الله عليه وسلم قال: «سبعة يظلهم الله في ظله يوم لا ظل إلا ظله: الإمام العادل، وشاب نشأ في عبادة ربه، ورجل قلبه معلق في المساجد، ورجلان تحابا في الله اجتمعا عليه وتفرقا عليه، ورجل طلبته امرأة ذات منصب وجمال فقال إني أخاف الله

ورجل تصدق فأخفى حتى لا تعلم شماله ما تنفق يمينه ورجل ذكر الله خاليًا ففاضت عيناه، فليحمد المؤمن ربه على نعمة الظرل.

قال تعالى: «أَلَمْ ثَرَ إِلَىٰ رَبِّكَ كَيْفُ مَدَّ ٱلظِّلَّ وَلَوْ شَآءَ لَجَعَلَهُ.

سَاكِنَا ثُوَّ جَعَلْنَا ٱلشَّمْسَ عَلَيْهِ دَلِيلًا» (الفرقان: ٤٥). وقال سيجانه: و وَاللَّهُ حَمَا لُكُمْ مَمَّا خُلَةً ﴿ طَلَّا

وقال سبحانه: « وَاللَّهُ جَعَلَ لَكُمْ مِمَا خَلَقَ ظِلْلَا وَجَعَلَ لَكُمْ مِنَ الْجِبَالِ أَكْنَىنَا وَجَعَلَ لَكُمْ سَرِّبِيلُ تَقِيكُمُ أَلْحَرَّ وَسَرِيلَ تَقِيكُم بَأْسَكُمْ كَذَلِكُ يُنِيمُ نِعْمَتُهُ عَلَيْكُمْ لَعَلَكُمْ تُسْلِمُوك »

(النحل: ۸۱).

ما يراه الناسس من شدة الحر

ما هو الا نفس من جهنم.

قال الإمام الطبري رحمه الله عند تفسيرها: ومن نعمة الله عليكم أيها الناس أن جعل لكم مما خلق من الأشجار وغيرها ظلالاً تستظلون بها من شدة الحر، وهي جمع ظل. وهذا من فضل الله بعباده فهو صاحب النعم التي لا تعد ولا تحصى، فكل ما عدى الله ليس له من الأمر شيء فسبحان من هذا خلقه وهذه رحمته التي وسعت كل شيء.

وآخر دعوانا أن الحمد لله رب العالمين.

ربيع أول ١٤٤٧ هـ - العدد ٦٥١ السنة الخامسة والخمسون

## سورة الأحزاب

مسورة الأجراب

قَالَ اللَّهُ تَعَالَى: ﴿ يَتَأَيُّا ٱلنَّيُّ قُل لَأَزْوَجِكَ إِن كُنتُنَّ تُردِّكَ ٱلْحَيَوْةَ ٱلدُّنْيَا وَزِينَتَهَا فَنَعَالَيْكِ أُمِيَّغُكُنَّ وَأُسْرَخُكُنَّ سَرَلِمًا جَمِيلًا ١٨٠٠ وَلِن كُنتُنَ تُردُك اللَّهُ وَرَسُولُهُ. وَالذَّارَ ٱلْآخِرَةَ فَإِنَّ اللَّهُ أَعَدَّ لِلْمُحْسِنَاتِ منكن أحرًا عظمنًا »

(الأحزاب: ٢٨- ٢٩).

### د. عبدالعظیم بدوی

الفاقة والضيق. وألَّى قلبه بمطالبتهن له بتوسعة الحال، وَأَنْ يُعَامِلُهُنَّ بِمَا يُعَامِلُ بِهُ الْلُوكَ وَالْأَكَائِرُ أَزْوَاجِهُمْ (الْبَحْرِ المحيط: ١/٢٢/٧).

فَشَقَّ ذَلِكَ عَلَى النَّبِيِّ صلى الله عليه وسلم، اذ كانتُ نَفْسُهُ تَرْغَبُ فِي أَنْ تَعِيشَ فِيمَا اخْتَارَهُ لها من طلاقة وارتضاع ورضا، متجردة من الانشغال بمثل ذلك الأمر والاحتفال به أدنى احْتِفَالْ، وَأَنْ تَظُلُّ حَبَاتُهُ وَحَيَاةً من بلوذون به على ذلك الأفق السَّامي الوضيء، المبرَّأ من كل ظل لهذه الدنيا، لا يوصفه حلالا وحراما فقد تبس الحلال والحرام، ولكن من ناحية التَحرُّر والانطلاق والفكاك من هواتف هذه الأرض الرّخيصة.

الحمد لله، والصلاة والسلام على رسول الله، وبعد:

قصة تخيير النبي صلى الله عليه وسلم أزواجه:

قَالَ تَعَالَى: « يِتَأَيُّهُ النَّوْ عُل لا زُونِجك إِن كُنْتُنَّ تُرِدُكَ ٱلْحَيَوٰةَ ٱلدُّنْيَا وَزِيلَتُهَا فَعَالَةِنَ أَمِيْمَنَكُنَّ وَأُسَرِّضَكُنَّ سَرَلَهَا جَمِيلًا ﴿ وَلِن كُنتُنَّ نُرِدْتِ ٱللَّهَ وَرَسُولُهُ, وَٱلدَّارَ ٱلْآخِرَةَ فَإِنَّ ٱللَّهَ أَعَدَّ لِلْمُحْسِنَاتِ مِنكُنَّ أَجْرًا عَظِيمًا ، (الأحزاب: ۲۸- ۲۹).

سؤال نساء النبي صلى الله عليه وسلم التوسعة عليهن:

لما نصر الله نبيه صلى الله عليه وسلم، وفرق عنه الأحراب، وفتح عليه قريظة والنضير، ظنّ أزْوَاجُهُ أَنَّهُ اخْتَصَّ بِنَفَائِس اليهود وذخائرهم، فقعدن حوله وقلن: يا رسول الله، بنات كسرى وقيصرف الحلي والحلل، والأماء، ونحن على ما تراه من

### اعتزال النبي صلى الله عليه وسلم نساءه:

ولقد بلغ الأسى برسول الله صلى الله عليه وسلم من مطالبة نسائه له بالنفقة أن احتجب عَنْ أَصْحَابِهِ، وَكَانَ احْتَجَابُهُ عَنْهُمْ أَمْرًا صَعْبًا عَلَيْهُمْ يَهُونُ كل شيء دونه.

عَنْ جَابِر بِن عَبْد اللَّه رضي اللَّهُ عنهما قال: دَخْلُ أَبُو بَكُر يَسْتَأْذَنُ عَلَى رَسُولُ اللَّهُ صلى الله عليه وسلم فوجد الناس جلوسًا بيابه لم يودن لأحد منهم. قال: فأذن لأبي بكر فدخل، ثم أقبل عمر فاستأذن

> ربيع أول ١٤٤٧ هـ - العدد ٦٥١ السنة الخامسة والخمسون

فأذن له فوجد النبي صلى الله عليه وسلم جالسًا حوله نسَاؤُهُ، وَاحِمًا سَاكِتًا، فَقَالَ عُمْرُ: لأقولن شيئًا أضحك النبي صلى الله عليه وسلم، فقال: يا رسول الله، لو رائبت بنت خارجة، سألتني النفقة. فَقَمْتُ اللَّهَا فَوَجِأْتُ عُنْقَهَا، فضحك رسول الله صلى الله عليه وسلم وقال: هُنْ حُولي كما ترى يسألنني النفقة. فقام أبو بكر إلى عائشة يجا عنقها، فقام عمر إلى حفصة يجأ عُنقها، كلاهما يقول: تسالن رَسُولَ اللَّهُ صلى اللَّهُ عليه وسلم ما ليس عنده، فقلن: والله لا نَسْأَلُ رَسُولُ اللَّهِ صلى اللَّه عليه وسلم شيئًا أبدًا ليس عنده، ثمّ اعْتَرْلُهُنْ شَهْرًا أَوْ تَسْعًا وَعَشَرِينَ، ثم نزلت عليه هذه الأية: «يا أَيُّهَا النَّبِيُّ قُلِ لَأَزْوَاجِكَ، حُتَّى بلغ المحسنات منكن أخرا عظيمًا، قال: فيدأ بعائشة فقال: «يَا عَانشَةَ إِنِّي أَرِيدُ أَنْ أَعْرِضُ عَلَيْكَ أَمِّرًا أَحِبُ أَنْ لَا تعجلي فيه حتى تستشيري أَيُونِكَ. قَالَتُ: وَمَا هُوَ يَا رُسُولَ الله؟ فتلا عليها الآية، قالت: أفيك يا رسول الله أستشير أبوي؛ بل أختار الله ورسوله وَاللَّهُ الْأَخْرَةُ، وَأَسْالُكُ أَنْ لا تُحْبِرُ امْرَأَةُ مِنْ نِسَائِكَ بِالَّذِي قلت؛ قال: لا تسالني امرأة منهُنَّ إِلَّا أَخْبِرْتُهَا، إِنَّ اللَّهُ لَم يَبْعَثْنِي مُعَنْتًا وَلا مُتَعَنْتًا. وَلَكُنُ بِعَثْنِي مُعَلِّمًا مُيَسِّرًا، (صحيح مسلم ۱٤٧٨).

وَعَنْ عَبْد اللَّه بُن عَبَّاس-رضي

الله عنهما- قال: حَدَّثني عُمَرُ بْنُ الخطاب-رضي الله عنه-قَالَ: لَمَا اعْتَزَلَ نَبِيُّ اللَّهُ صلى الله عليه وسلم نسباءه، قال: دُخَلْتُ الْسُجِدُ فَإِذَا النَّاسُ ينكتون بالحصى، ويقولون، طلق رسُولُ الله صلى الله عليه وسلم نسباءه، وذلك قبل أن يُؤْمِرُنَ بِالحِجَابِ، فَقَالَ عُمْرُ: فقلت: لأعلمن ذلك اليوم. قال: فدخلت على عائشة فقلت: يًا بِنْتَ أَبِي بِكُرِ، أَقَـدُ بِلغَ مِنْ شأنك أنْ تَؤْذي رَسُولِ الله صلى الله عليه وسلم، فقالت: ما لي وما لك يا ابن الخطاب عليك بعيبتك أي: عليك بوعظ ابنتك حفصة-.

قال: فدخلتُ على حفصة بنت عُمر فقلت لها، يا حفصة أقد بلغ من شأنك أن تُوذي رسول الله صلى الله عليه وسلم، والله لقد علمت أن رسول الله صلى الله عليه وسلم لا يُحبُّك، ولولا أنَّا لطلقك رسول الله صلى الله عليه وسلم، فنكتُ أشدُ النكاء، فَقُلْتُ لَهَا أَنْـنَ رَسُولُ اللَّهِ صلى الله عليه وسلم؟ قالت: هُوَ فِي خزانته في المشرية-الغرفة-، فدخلت فإذا أنا برباح غلام رسول الله صلى الله عليه وسلم قاعدًا على أَسْكُفُة المُشْرِية، مُدُلُ رِجُلِيْهُ عَلَى نَقِيرِمِنْ خَشْب، وهُوَ جِذْعُ يِرْقَى عَلَيْه رسول الله صلى الله عليه وسلم ويَنْحدرُ، فَنَادَيْتُ يَا رَبَاحُ استأذن لي عندك على رسول الله صلى الله عليه وسلم. فنظر رَبِاحُ إِلَى الْغُرُفَةِ. ثُمَّ نَظُرَ إِلَى

قَلَمْ يَقُلُ شَيْئًا، ثُمْ قُلْتُ: يَا رَبَاحُ اسْتَأْذِنْ لِي عَنْدَكَ عَلَى رَسُولِ الله صلى الله عليه وسلم.

فنظر رياح إلى الغرفة، ثم نظر إلى فلم يقل شيئًا، ثم رفعت صوتى فقلت: يا رباح استأذن ئى عندك على رسول الله صلى الله عليه وسلم، فإنى أظن أن رَسُولَ اللَّه صلى اللَّه عليه وسلم ظنُّ أنَّى جِئْتُ مِنْ أَجُلِ حَفْصَةً. وَاللَّهُ لَتُنَّ أُمْ رَتِي رَسُولُ اللَّهُ صلى الله عليه وسلم بضرب عُنقها لأضربن عُنقها، ورفعت صوتى، فأوما إلى أن ارقه، فَدُخُلُتُ عَلَى رَسُولُ اللَّهُ صلى الله عليه وسلم وهو مضطجع على حصير، فجلست فأذنى عليه إزاره، وليس عليه غيره، وإذا الحصير قد أثر في جنبه. فنظرت بيصري في خزانة رسول الله صلى الله عليه وسلم فاذا أنا بقنضة من شعير نحو الصاء، ومثلها قرطًا في ناحية الغرفة، وإذا أفيق-جلد- معلق. قَالَ: فَانْتَدَرَتْ عَيْنَاي، قَالَ: مَا نُنكيكُ يَا انْنَ الْخَطَّابِ؟ قُلْتُ: يًا نبي الله وما لي لا أيكي وهذا الحصيرُ قد أشر في جنبك، وهذه خزانتك لا أرى فيها إلا مَا أَرِي، وَذَاكَ قَيْصَرُ وَكَسْرَى فِي الثُمَارِ وَالْأَنْهَارِ، وَأَنْتَ رَسُولُ اللَّه صلى الله عليه وسلم وصفوته وهذه خزانتك.

فَقَالَ: يَا ابْنَ الْخَطَّابِ أَلَا تَرْضَى أَنْ تَكُونَ لَنَا الأَخْرَةُ وَلَهُمُ الدُّنْيَا. قَلْتُ: بلّى، قَالَ: وَدَخَلْتُ عَلَيْه حِينَ دَخَلْتُ وَأَنا أَرَى فِي وَجُهه الْغَضْبِ: فَقَلْتُ يَا رَسُولَ اللَّه مَا

يَشُقُّ عَلَيْكَ مِنْ شَأَنِ الْبِنْسَاءِ، هَانْ كُنْتَ طَلَقْتَهُنّ، هَانَ اللّه مَعَكَ وَمَلاَئكَتُهُ وَجِبْرِيلَ وَميكائيلَ وَأَنَا وَأَبُو بَكُر وَالْوُمْنُونَ مَعَكَ، وَقَلْما تَكَلَّمْتُ وَأَحْمَدُ الله بكلام وقَلْما تَكَلَّمْتُ وَأَحْمَدُ الله يُصَدِّقُ الله يُصَدِّقُ قُولِي اللّهِ يَكُونِ الله يُصَدِّقُ قُولِي اللّه يَ أَقْ وَلَى وَنَرَلْتُ هَدِه الأَيْهُ آيَةُ التَّخيير: "عَنَى رَبُّهُ إِنَّ طَلَقَكُنَ الْ يُبْدِلُهُ أَرُونَ عَلَيْ مَنْكُنَ الله وَمَا عَلَيْهِ وَالتَحريم: ٥)، وَإِنْ نَظْمَرًا عَلَيْهِ الْمُؤْمِنِينٌ وَالْمَلْبَحَةُ وَحِرْيلُ وَصَلِحُ الْمُؤْمِنِينٌ وَالْمَلْبَحَةُ عَدْدَالِكُ طَهِيرًا (التحريم: ٤).

وكانت عائشة بنت أبي بكر وحفصة تظاهران على سائر نساء النبي صلى الله عليه وسلم، فقلت: يا رسول الله أطلقتهُنْ؟ قال: لا. قلتُ يا رسُول الله! إنى دخلت المسجد والمسلمون ينكتون بالحصي يقولون طلق رسول الله صلى الله عليه وسلم نساءه، أفأنزل فَأَخْبِرَهُمُ أَنْكُ لِم تَطَلَقُهُنَّ، قَالَ: نعم. إن شئت، فلم أزل أحدثه حَتَّى تَحسِّر الغَضِّبُ-زالِ- عَنْ وجهه، وحتى كشر-تىسم-فضحك، وكان من أحسن الناس ثَغَرًا، ثُمَّ نَـزَلُ نَبِيُّ اللَّه صلى الله عليه وسلم ونزلت، فنزلت أتشبث بالجذع وننزل رسول اللَّه صلى اللَّهُ عليه وسلم كَأَنَّمَا يمشى على الأرضى ما يمسه بيده، فقُلْتُ: يَا رَسُولَ اللَّه، إنْمَا كنت في الغرفة تسعة وعشرين. قال: إن الشهر يكون تسعا وعشرين.

فَقُمْتُ عَلَى بَابِ الْسَجِدِ فَنَادَيْتُ بِأَعْلَى صَوْتِي: لَمَ يُطلُقُ رَسُولُ الله صلى الله

تخيير النبي صلى الله عليه وسلم نساءه:

يُقُولُ تَعَالَى ذَكْرُهُ لِنَبِيهِ مُحَمَّد صلى الله عليه وسلم: «يَتَأَيُّا النَّيُّ قُلِلاَّزُولِيكَ إِن كُنْنَ تُرِدْكَ الْحَبُوةَ النَّيُّ قُلِلاَّزُولِيكَ إِن كُنْنَ تُرِدْكَ الْحَبُوةَ الدُّيْنَ وَرِينَتَهَا فَتَعَالَيْكَ أُمْتِتَكُنَّ »

(الأحزاب: ٢٨).

المُتُعَةَ النَّتِي أَوْجَبِ اللَّه عَلَى الرَّجَالِ اللَّه عَلَى الرَّجَالِ اللَّهُ اللَّهِ عَلَى الرَّجَالِ اللَّنْسَاء عنْد فراقهم إيَّاهُنْ بالطَّلاقِ بقوْله: «وَمَيْتُوهُنَّ عَلَى المُفْتِرِ قَدْرُهُ مِتَعَا عَلَى المُفْتِرِ قَدْرُهُ وَعَلَى المُفْتِرِ قَدْرُهُ مِتَعَا عَلَى المُفْتِرِ قَدْرُهُ مِتَعَا عَلَى المُفْتِرِ قَدْرُهُ وَعَلَى المُفْتِرِ قَدْرُهُ مِنْ المُفْتِرِ قَدْرُهُ مِنْ المُفْتِرِقُ وَعَلَى المُفْتِرِقُ وَاللّهُ اللّهِ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللللّهُ اللللللّهُ الللّهُ اللللللّهُ الللللّهُ الللللّهُ اللللّهُ

وَقَوْلُهُ: وَأَسْرَعَكُنَّ سَرَّعَا جَمِيلًا ، (الأحزاب: ٢٨).

يَقُولُ: وَأَطَلَقَكُنَّ عَلَى مَا أَذِنَ اللّه به، وَأَدْبَ به عَبَادَهُ بقَوْلُهُ: مِثَاثُهُ ٱلنَّيُّ إِذَا طَلَقَتُمُ ٱلْبَاءَ مَطَلِقُوهُنَّ لِمِنْتَهَا ٱلنَّيُ إِذَا طَلَقَتُمُ ٱلْبَاءَ مَطَلِقُوهُنَّ لِمِنْتَهَا اللّهِ (الطلاق: ١).

وإن كُنتُنْ تُردُن الله ورسُولُهُ، يَقُولُ: وإنْ كُنتُنْ تُـردُن رضا الله ورضا رسُوله وطاعتهما فأطعنهما وأن أسَّ أَعَدَ لِلْحَرِيبِ

وَهُـنُ العَامِلاتُ مِنْهُنَّ بِأَمْرِ الله وَأَمْرِ رَسُولُهُ أَخْرًا عَظِيمًا \* (الأحزاب: ٢٩).

(جامع البيان: ١٥٦/٢١). فَخَيْرَهُنَّ رَسُولُ الله صلى الله عليه وسلم فَاخْتَرْنَ كُلُّهُنَّ اللَّه وَرَسُولُهُ وَالدَّارَ الآخِرَةَ.

وَفِي هَذَا الْتَخْييرِ هَوَائِدُ عَدِيدَة، مِنْهَا: الاعْتَنَاءُ بِرَسُولِ اللَّهِ صلى مِنْهَا: الأعْتَنَاءُ بِرَسُولِ اللَّهِ صلى اللَّه عليه وسلم، وَغَيْرَتُهُ عَلَيْه، أَنْ يَكُونَ بِحَالٍ يَشْقُ عَلَيْه كَثْرَةُ مَطالب رَوْجَاتُه الدُّنْيَويَّة.

وَمِنْهَا: سَلَامَتُهُ صلى الله عليه وسلم بهذا التَّخْيير مِنْ تَبِعَة حُقُوقَ الزُّوْجَات، وَأَنَّهُ يَبُقَى فِي خُرِيَّة نفسه، إنْ شَاءَ أَعْطى، وَإِنْ شَاءَ مَنْعَ، وَ الله مَنْعَ، وَأَنَّهُ يَبُقَى مِنْ مَنْعَ الله وَمَنْهُ، (الأحزاب: ٣٨). ومِنْ مَنْ تَوْثُرُ اللَّحْزَابِ: ٣٨). فيهنَ مِنْ تَوْثُرُ اللَّانِيا عَلَى الله وَيَهنَ مِنْ تَوْثُرُ اللَّذِيْيَا عَلَى الله وَرَسُوله، والسَّدَارِ الآخْرة وَعَنْ مُقَارِئَتها.

وَمَنْهَا: سَلَامُةُ زُوْجَاتِهُ رَضَيَ اللّه عَنْهُنْ عَنِ الأِثْمِ وَالتَّعَرُّضِ لسخط اللّه وَرَسُولُه.

وَمِنْهَا: إِظْهَارُ رِفْعَتَهِنَّ، وَعُلُوً درجتهنَ، وبيانُ عُلُو هممهنَّ، أَنَّ كانَ اللَّه ورسولُهُ والدَّارُ الآخرةُ مُسرَادهُنَ وَمَقَصُودَهُنَ، دُونَ الدُّنْيَا وَحُطامها.

وَمنَها: استعدادُهُنَ بهذا الاختيار للأمر المختار للوصول الاختيار للأمر المختار للوصول يكن زوجات الجنة، وأن يكن زوجاته في الدنيا والآخرة. هذا سببا لزيادة أجرهن ومضاعفته، وأن يكن بمرتبة ليس فيها أحد من النساء. (تيسير الكريم الرحمن: ٢١٦٥/ ٢١٦٥).

وللحديث بقية إن شاء الله. والحمد لله رب العالمين.



الحمد لله رب العالمين، والصلاة والسلام على خاتم الأنبياء والمرسلين، وعلى آله وصحبه ومن تبعهم بإحسان إلى يوم الدين.

وبعد: استكمالًا لما سبق في موضوع البدع وبيان خطورتها على الإسلام والمسلمين. نذكر في هذا المقال-بعون الله ومدده- أنواع البدع، والرد على من قسم البدع إلى حسنة وسيئة.

### البدعة نوعان:

النوع الأول: بدعة قولية اعتقادية:

كمقالات الجهمية والمعتزلة والرافضة والخوارج والقدرية والمرجئة والكرامية والصوفية، وسائر الفرق الضالة، واعتقاداتهم.

النوع الثاني: بدعة في العبادات:

كالتعبد لله-تبارك وتعالى- بعبادة لم يشرعها، وهي أقسام:

القسم الأول: ما يكون في أصل العبادة:

بأن يُحُدِث عبادة ليس لها أصل في الشرع؛ كأن يحدث صلاة غير مشروعة، أو صيامًا غير مشروع أصلًا، أو أعيادًا غير مشروعة كأعياد الموالد، ومثل

الترهب والانقطاع للعبادة.

القسم الثاني: ما يكون من الزيادة في العبادة المسروعة:

بأن يؤديها على صفة غير مشروعة، وذلك كما لو زاد ركعة خامسة في صلاة الظهر أو العصر مثلًا؛ فصلاة الظهر والعصر مشروعة ولكنها تُصلَّى أربعًا؛ فإذا صلاها المصلي خمسًا فيكون قد ابتدع وزاد في العبادة المشروعة.

القسم الثالث: ما يكون في صفة أداء العبادة الشروعة:

بأن يؤديها على صفة غير مشروعة، وذلك كأداء الأذكار المشروعة بأصوات جماعية مطربة،

> ربيع أول ١٤٤٧ هـ- العدد ١٥٦ السنة الخامسة والخمسون

وكالتشديد على النفس في العبادات إلى حد يخرج به المتشدد عن سنة رسول الله صلى الله عليه وسلم فالدُّكْرُ مشروع والعبادة والنوافل والتقرب إلى الله تبارك وتعالى- بها مشروع ولكن الإنسان إذا أتى بها على صفة غير مشروعة، كما يفعله المتصوفة اليوم عندما يأتون بالأذكار على هيئة معينة. يستمعون فيها، ويتمايلون على اليمين وعلى اليسار، وربما يصفقون، وربما يقولون أشعارًا وإنشادًا؛ فهذه كلها من البدع؛ لأنها دخلت على الأصل الصحيح؛ ألا وهو الذكر؛ ولكنهم زادوا في صفته هذه العبادة وهو الشكر؛ ولكنهم زادوا في صفته هذه العبادة

### القسم الرابع: ما يكون بتخصيص وقت للعبادة المشروعة

لم يخصصه الشرع:

كتخصيص يوم النصف من شعبان وليلته بصيام وقيام: فإن الأصل في القيام والصيام مشروع، ولكن تخصيصه بوقت من الأوقات يحتاج إلى دليل. (ب) البدعة الحقيقية والبدعة الإضافية: وهناك تقسيم آخر للبدعة إلى: حقيقية واضافية. قال العلامة الشاطبي-رحمه الله تبارك وتعالى-

### البدعة الحقيقية:

ما معناد:

وهي التي ليس لها أصل من كتاب الله ولا سنة رسول الله صلى الله عليه وسلم ولا من إجماع علماء المسلمين.

### البدعة الإضافية:

وهي التي تكون ذات وجهين؛ فهي من وجه مشروعة في الجملة، ومن وجه آخر واقع صاحبها في بدعة، وقعت منه من حيث الزمن أو الكيفية؛ فإذا نظرت إلى الوجه الأول تقول؛ هي مندوبة مشروعة؛ لأنها وقعت من وجه مشروع، وإذا نظرت إلى الوجه الثاني-يعني؛ الإضافة التي وقعت عليها، أو الزمن الذي ارتبطت به، أو الكيفية أو الحالة التي أتى بها المبتدع-، ترى أنها بدعة، وهذه مسألة مهمة، ولأهميتها سنذكر هنا بعض الأمثلة على البدعة الإضافية؛

المثال الأول: الصلاة على الرسول صلى الله عليه

وسلم قبل الأذان بدعة حقيقية:

إذ ليس لها أصل من القرآن ولا من السنة ولا عند صحابة النبي صلى الله عليه وسلم، أما بعد الأذان فيسن للمؤذن وللمستمع أن يصلي على النبي صلى الله عليه وسلم بعد الأذان الله عليه وسلم بعد الأذان فهذا بعدة. ومن هنا أصبحت بدعة إضافية؛ لأننا إذا نظرنا إلى مشروعية الصلاة والسلام على الرسول صلى الله عليه وسلم وجدنا ذلك مشروعًا؛ بن مستحبًا؛ حثّ عليه النبي صلى الله عليه وسلم، واذا نظرنا إلى الجهر بالصلاة والسلام عليه وسلم، واذا نظرنا إلى الجهر بالصلاة والسلام عليه وسلم، واذا نظرنا إلى الجهر بالصلاة والسلام عليه بعد الأذان فوق المنابر وغير ذلك، نجد أن ذلك بدعة، ومن هنا نقول بأن هذا من البدع الإضافية.

### المثال الثاني

السنن الرواتب سنن مؤكدة باتفاق المذاهب؛ ولكنها مشروعة أن تصلى بالانفراد؛ فإذا صُلِيت جماعة أصبحت بدعة بالنظر إلى الكيفية. فلم يثبت أن النبي صلى الله عليه وسلم صلى هذه السنن جماعة بالمسلمين ولا صلاها أحدُ من أصحابه؛ وبالتالي فإذا صلاها الإنسان وحده أتى بالسنة. أما إذا صلاها جماعة فنقول: هذا من البدع الإضافية.

قراءة القرآن تُسنَ، وفيها من الأجر العظيم ما لا يخفى على أحد، ولكن قراءة القرآن في السجود والركوع بدعة، وكونها بدعة من حيث المحل-يعني: أن هذا ليس مكانها-. لا من حيث المشروعية؛ فقراءة القرآن مشروعة؛ بل من أقرب القربات إلى الله-تبارك وتعالى-.

الرد على من قسم البدعة إلى حسنة وسيئة: لقد استهان المسلمون بأمر البدع، وقالوا: هذه بدعة حسنة، وهذه بدعة خفيضة، وهذه بدعة لا تؤثر كثيرًا في أصل الدين؛ حتى صاروا لا يفهمون الدين، فزادت وتنوعت البدع؛ حتى أصبحت البدعة هي الأصل، والسنة هي الفرع، لقد أصبح دينهم بدعًا وعاشوا حياتهم على البدع، ومن ثم لا يميزون بين الحق والباطل، ولا يفرقون بين الطيب والخبيث. فمن قسم البدعة إلى بدعة حسنة وبدعة سيئة

فهو مخطئ ومخالف؛ لقوله صلى الله عليه وسلم: «إن كل بدعة ضلالة»، وبهذا حكم الرسول صلى الله عليه وسلم على البدء كلها بأنها ضلالة، ووصف الضلالة لازم للبدعة إذًا؛ ومن ثم فلا يجوز لأحد أن يقسمها إلى حسنة وسيئة، ومعلوم أن الضلالة ضد الهُدى؛ قال تعالى: ﴿ أُولَيْكَ أَلَّا الْمُرَّا أَلَمْ الْمُرَّا أَلَمْ الْمُ والهدى والعبدات والمغيرة فما أسرفه على الناره (البقرة: ١٧٥)، وقال تعالى: ﴿ لَمَ مُو قَالِمُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ لَيْس بِمَا أَسْبَتْ وَجَعَلُواْ يَتِهِ شُرَكَاءَ قُلْ سَمُّوهُمُّ أَمْ تُبْتُونِكُ بِمَا لَا يَعْلُمُ فِ ٱلْأَرْضِ أَمْ يِظْنِهِرِ مِنْ ٱلْقُولِ فَلْ زُيْنَ لِلَّذِينَ كَفَرُواْ مَكُرُهُمْ وَسُدُّوا عَنِ ٱلسَّبِيلُ وَمَن يُضَلِل لَقَدُ فَمَا لَدُ مِنْ هَادٍ ﴾ (الرعد: ٣٣). وقال عزوجل: ، ومن يهد ألله ما أله مِن مُنِيلُ ٱلنِّسَ لَللهُ بِعَرِير دِي أَيْقَادٍ ، (الزمر: ٣٧). ولا شك أن العاقل يُضرُق بين الهدى والضلال-وهناك حقًا فرقّ بينهما-، وهذا يقتضى أنهما ضدان وليس بينهما واسطة تعتبر في الشرع، قال شيخ الإسلام ابن تيمية-رحمه الله تعالى-في كتابه (اقتضاء الصراط المستقيم): ولا يحل لأحد أن يقابل هذه الكلمة الجامعة من رسول الله صلى الله عليه وسلم وهي قوله: «كل بدعة ضلالة ، بسلب عمومها ، ويقول: ليس كل بدعة ضلالة، فإن هذا مشاقة للرسول صلى اللّه عليه وسلم أقرب منه إلى التأويل.

وبهذا يتبين أنه لا يوجد بدعة حسنة. وبطل قولهم: من ابتدع في الإسلام بدعة حسنة. قال الحافظ ابن رجب-رحمه الله-: "قوله صلى الله عليه وسلم: كل بدعة ضلالة، من جوامع الكلم، لا يخرج عنه شيء، وهو أصل عظيم من أصول الدين، وهو شبيه بقوله صلى الله عليه وسلم: "من أحدث في أمرنا ما ليس منه. فهو رد ، فكل من أحدث شيئًا ونسبه إلى الدين ولم يكن له أصل من الدين، فهو ضلالة، والدين بريء منه، وسواء في ذلك مسائل الاعتقادات بريء منه، وسواء في ذلك مسائل الاعتقادات أو الأعمال أو الأقوال الظاهرة والباطنة".

وليس لهؤلاء حجة على أن هناك بدعة حسنة إلا ما جاء عن عمر بن الخطاب رضي الله عنه في صلاة التراويح: «نغمت البدعة هذه»؛ يريد البدعة اللغوية، واستعمال بعض معاني اللفظ دون بعض مألوف لدى صحابة النبي صلى الله عليه وسلم كما ورد عن أبي بن كعب رضي الله عنه أنه قال للنبي صلى الله عليه وسلم؛ «أجعل لك صلاتي كلها؟» أي: دعائي. فاستعمل بعض معاني الصلاة الخفية وعدل عن المعنى الظاهرى المتبادر منها.

قال ابن رجب-رحمه الله-: "وأما ما وقع في كلام السلف من استحسان بعض البدع، فإنما ذلك في البدع اللغوية لا الشرعية؛ فمن ذلك قول عمر رضي الله عنه لما جمع الناس في قيام رمضان على إمام واحد في المسجد ورآهم يصلون، فقال: «نعمت البدعة هذه».

هذه الأمور التي ذكروها سواء كان ما فعله أمير المؤمنين عمر رضي الله عنه في قيام رمضان، أو جَمْع القرآن في كتاب واحد، هذه الأمور كلها لها أصل في الشرع؛ فليست محدثة، وما قاله عمر رضي الله عنه يريد به البدعة اللغوية؛ لأن البدعة في الشيء المُحدث على غير مثال سابق؛ كما قال عز وجل: "بديغ غير مثال سابق؛ كما قال عز وجل: "بديغ السَّمَوَات وَالأَرْضِ أَنِّي يَكُونُ لَهُ وَلَدٌ وَلَمْ تَكُنُ لَهُ صَاحبة وَخَلَق كُلَّ شَيْء وَهُوَ بِكُلِّ شَيْء عَلِيمُ الله المناه المناه المناه ومُوجدهما (الأنعام: ١٠١)، يعني: مبتدعهما ومُوجدهما أي: أنه ابتدعهما وأوجدهما على غير مثال سابق.

لكن لا يقال في شيء: إنه في الشرع المطهر بدعة إلا إذا كان محدثًا، لم يأت في الكتاب والسنة ما يدل على مشروعيته: فما كان له أصل في الشرع يرجع إليه إذا قيل: إنه بدعة فهو بدعة لغة لا شرعًا، وهذا الكلام ينطبق على جمع القرآن، وعلى صلاة التراويح. والحمد لله رب العالمين

ربيع أول ١٤٤٧ هـ- العدد ١٥١ السنة الخامسة والخمسون



الحمد لله ربّ العالمين، والصلاة والسلام على سيد المرسلين، وعلى آله وصحبه أجمعين.

أما بعد: فإنَّ نعَمَ اللَّه عز وجلًّ علينا كثيرة نعجز عن عدُها، أو إحصائها وأداء شكرها، وصدق اللَّه إذ قال: «وَإِن تَمُثُوا نِمْتَ اللَّه لا تُعْشُوماً إِنَّ ٱلْإِنكَنَ اللَّه لا تُعْشُوماً إِنَّ ٱلْإِنكَنَ لَطَّلُومٌ صَلَّالًا (سورة إبراهيم: ٣٤)، وقال تعالى: «وَإِن تَمُثُوا نِمْتَ اللَّه لا تُعْشُوماً إِنَّ ٱللَّه لَمَنُورٌ رَحِحٌ ، (سورة النحل: ١٨)؛ أي: لغضور لنا لما يكون منا من تقصير في شكر نعمه، رحيم بنا حيث لم يقطع عنًا نعمه بسبب تقصيرنا.

قَالَ طَلَقَ بِن حبيبٍ، رحمه الله: إن حقَّ اللَّه أَثْقَل

من أن يقوم به العباد، وإن نعم الله أكثر من أن يُحصيها العباد، ولكن أَصْبِحوا توابين وامسُوا توابين (تفسير ابن كثير(١١/٤)).

> ربيع أول ١٤٤٧ هـ - العدد ٦٥١ السنة الخامسة والخمسون

وقال تعالى: « وَإِنْ رَبِّكَ لَلْهُ فَصْلِ عَلَى النَّاسِ وَلَكِنَّ أَكُنَّ هُمْ لَا يَشَكُرُونَ » (سورة النمل: ٧٧). وقال تعالى: « إِنَّ اللَّهُ لَلْهُ وَضَلِ عَلَى النَّاسِ وَلَكِنَّ أَكْثَرُ النَّاسِ لَا يَشْكُرُونَ » (سورة غاهر: ٦١)، وقال تعالى: « أَعْمَلُولُ عَالَ دَاوُدَ شُكُرُ وَقَلِلْ مِنْ عِلِينَ النَّكُورُ » (سورة سبا: ١٣).

وحقيقة الأمر أنَّ المؤمن يعيش في هذه الحياة ما بين نعمة وعطاء، ومحنة وابتلاء، والنعمة أكثر، والعطاء أغلب، وحقُّ النعمة أن يُشكر الله عز وجل عليها، وحق الابتلاء أن يُصبر عليه، وألا يتسخط العبد على أقدار الله عز وجل.

قَالُ تعالى: (إِذَ ٱلْإِنسَ خُلِقَ هَـ أُوعًا (أَ) إِذَا مَسَهُ ٱلثَّرُ جَرُوعًا (أَ) إِذَا مَسَهُ ٱلثَّرُ جَرُوعًا (أَ) إِلَّا ٱلْمُصَلِّقِ، (سورة المعارج: (27-14).

وَعَنْ صُهِيْبِ، قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللّهِ صَلَّى اللّهِ عَلَيْهِ وَسَلّمَ: ﴿عَجَبًا لِأَمْرِ الْمُؤْمِنِ، إِنْ أَمْرَهُ كُلّهُ خَيْرٌ، وَلَيْسَ ذَاكَ لأَحَد إِلّا لَلْمُؤْمِنِ، إِنْ أَصَابَتْهُ سَرَّاءُ شَكَرَ، فَكَانَ خَيْرًا لَهُ، وَإِنْ أَصَابَتْهُ ضَرّاءُ، صَبِرَ فَكَانَ خَيْرًا لَهُ ﴿ (صحيح مسلم: ٢٩٩٩).

والنعمة أكثر وأغلب؛ ولذا فإن الله يذكر معها غالبًا أداة الشرط "إذا" التي تستعمل للدلالة على التحقيق، وأما الابتلاء والضراء فيأتي معه "إنُ" غالبًا، وهي دالة على ندرة وقوع الفعل، وقلته.

قال تعالى: « وَإِذَا أَدْفَكَ الْنَاسَ رَحْمُ فَرِحُواْ بِهَا وَإِن سَعِيهُمْ سَيْنَةُ بِمَا فَلَمِتَ الْدَوْمِ: ٣٦)؛ فِتأمل الفرق بين التعبيرين «وَإِذَا أَذَقْنَا النَّاسَ رَحْمَةَ ، أي: نعمة وعطاء، «وَإِنْ تُصِبّهُمْ سَيْئَةٌ »؛ أي: بلية وضراء.

فعبر بـ "إذا" وهي أداة التحقيق" إشارة إلى أن الرحمة أكثر من النقمة"، وعبر بـ «وَإِنُ» وهي في الأصل أداة شك للدلالة "على أن المصائب أقل وجوداً "(نظم الدرره ٩٥/١)، ونظير هذه الأية الكريمة قوله تعالى: «وَإِنَّا إِذَا الْذَقْلَ الْإِسَنَنَ مِنَّا رَحْمَةً فَرَحَ عِمَّا وَإِنْ يُعِبِّمُ سَيِّنَةً بِمَا فَذَمَتْ أَيْدِيهِمْ فَإِنَّ الْإِسْنَ بَعَلَا الْلَاسِيةِ فَإِنَّ الْإِسْنَ بَعَا الله وري ٤٨٤).

ف"اجتلاب إذا في هذا الشرط لأن شأن "إذا" أن تدل على تحقق كثرة وقوع شرطها، وشأن "إن" أن تدل على ندرة وقوعه، ولذلك اجتلب إن في قوله: وإن تُصبُهُم سَيْنَهُ لأن إصابتهم بالسيئة نادرة بالنسبة لإصابتهم بالنعمة على حد قوله تعالى: وأذا حَاءَنَهُمُ الْمُسَنَّةُ قَالُوا لَنَّ عَدْرِقً وَإِن شُوسُمُ سَيْنَةً قَالُوا لَنَّ عَدْرِقً وَإِن شُوسُمُ سَيْنَةً قَالُوا لَنَّ عَدْرِقً وَإِن شُوسُمُ سَيْنَةً وَالْمَا لِنَا عَدْرِقً وَإِن شُوسُمُ سَيْنَةً وَالْمَا لَنَّ عَدْرِقً وَإِن شُوسُمُ سَيْنَةً وَالْمَا لِنَا عَدْرِقً وَإِن شُوسُمُ سَيْنَةً وَالْمَا لِنَا عَدْرِير (١٣١عراف:١٣١)" (التحرير والتنوير (١٣٥/٢٥)).

إذا عرفت هذا-أيها اللبيب- فحري بك أن تعلم أيضًا أن كثيرًا مما تظنه ضراء، وتحسبه من جنس المنع والابتلاء هو في حقيقة الأمر نعمة وعطاء، ولطف من رب الأرض والسماء.

وذلك أن الله قد يمنعك ليعطيك ما هو أفضل لك. وأنفع لحالك، وقد يكون فيما رغبت فيه، وتمنيت حصوله المضرة العاجلة أو الأجلة؛ ولذا فقد أرشدنا الله سبحانه إلى هذا المعنى النفيس، والأصل العظيم حين قال: «وَعَنَى أَنْ تَكُوفُوا مِنْهُ وَهُو مُرَا لَكُمُ وَاللهُ بِعَلَمُ وَاللهُ بِعَلَمُ وَاللهُ بِعَلَمُ وَاللهُ بِعَلَمُ وَاللهُ وَاللهُ بِعَلَمُ وَاللهُ بِعَلَمُ وَاللهُ بِعَلَمُ وَاللهُ بِعَلَمُ وَاللهُ بِعَلَمُ وَاللهُ وَاللهُ بِعَلَمُ وَاللهُ بِعَلَمُ وَاللهُ بِعَلَمُ وَاللهُ بِعَلَمُ وَاللهُ وَاللهُ بِعَلَمُ وَاللهُ وَاللهُ بِعَلَمُ وَاللهُ وَاللّهُ وَ

ولذا فقد فقيل: إن منع الله عطاء، وبلاءًه نعماء. حقيقٌ بكل مؤمن أن يسأل نفسه: هل أنا من الشاكرين، وكيف أكون من الشاكرين؟ وقد وجُه الله سبحانه سؤالا لخلقه-وهو بكل شيء عليم-، يحثهم فيه على الشكر، ويحذرهم من التقصير فيه فقال عَزَّ مِن قال: ﴿ مَهْلَ أَنَّهُمْ كَوْنَ ﴾ (سورة الأنبياء: ٨٠).

وأنكر على أولئك الغافلين عن شكره فقال سبحانه: «أَفَلَا بِنَّكُرُونَ » (سورة يس: آية ٣٥، وآية ٣٧».

وفيما يلي أذكر بعض الأسباب التي تشحذ همتك، وتقوي عزيمتك على شكر الله تعالى.

أولا: شكر الله تعالى طريق إلى رضا الله تعالى عنك. إذا أردت أن يرضى عنك ربك فاشكره ولا تكفره؛ فإن الله يرضى منك الشكر مع غناه عنك، وعن شكر تك.

قال تعالى: « إِن تَكُفُرُواْ فَإِنْ اللَّهُ عَنَى عَنَكُمْ وَلا يَرْضَى لِمِنْ اللَّهِ الْكُمْرِ وَإِن تَنْكُرُواْ رَضَهُ لَكُمْ ، (سورة الزمر: ٧). فهو سبحانه لا يرضى لعباده الكفر ولا يحبّه، ولا يأمر به، ويرضى لعباده أن يشكروه بالإيمان به ولزوم طاعته.

وفي صحيح مسلم (٢٧٣٤) عن أنس رضي الله عنه قال: قَالَ رسُولُ الله صلَى الله عليه وسلَم: «إنَّ الله ليرضى عن العبد أنْ يَأْكُل الأَكُلةَ فَيُحْمَدُهُ عَلَيْها أَوْ يَشُرِبُ الشُّرِيةَ فَيُحْمَدُهُ عَلَيْها أَوْ يَشُرِبُ الشُّرِيةَ فَيُحْمَدُهُ عَلَيْها ،.

ثانيا: شكر الله تعالى أمان من العذاب

سببًا للإيمان، متقدّم عليه، ويحتمل أن يكون الشكر يتضمن الإيمان، ثم ذكر الإيمان بعده توكيدا واهتماما به" (التسهيل لعلوم التنزيل لابن جزي الكلبي (۲۱٤/۱)).

ثالثا: شكر الله تعالى سبيل حفظ النعم.

والطريق إلى زيادتها.

يُسمَّى الشكرُ بالحافظ الجالب أي: الحافظ للنعمة الموجودة، والجالب للنعمة المفقودة. وذلك أنَّ النعم صيد، والشكر قيدها، ويه

ودلك أن البعم صيد، والشخر فيدها، وبه رعايتها، كما أن المعصية طريق فرارها، وذهابها. قال تعالى: « وَإِذْ تَأْذَكَ رَبُّكُمْ لَيْنَ شُكَرْتُمْ لَيْنَ شُكَرْتُمْ لَيْنَ شُكَرْتُمْ لَازْمِدَنَّكُمْ لَيْنَ شُكَرْتُمْ اللَّهِ اللَّهُ الْمُعْلَمُ اللْمُوالِلَّةُ اللْمُعْلَمُ ا

وقد ذكر الله سبحانه امثلة لهلاك من كضر بنعمة ولم يشكرها؛ قال تعالى: ، وَصَرِبُ اللهُ مَثَلاً مِنْ مَثَلاً وَلَمْ يَنْ مَثَلاً وَلَمْ يَاتُ مَثَلاً وَلَمْ يَاتُ مَثَلاً وَلَمْ يَاتُ مَثَلاً وَلَمْ اللهُ لِنَاسَ الْحُوعِ وَلَيْ مَكَانِ فَكَ مَرْتُ بِأَنْهُو اللهِ فَأَذَفَها اللهُ لِنَاسَ الْحُوعِ وَاللّهِ فَاذَفَها اللهُ لِنَاسَ الْحُوعِ وَاللّهِ فَاذَفَها اللهُ لِنَاسَ الْحُوعِ وَالْخَوْفِ بِمَا كَانُواْ بَصْنَعُونَ ، (سورة النحل: الله وَقَال تعالى: «لقد كان لِسَيا في مسكيهم الله الله حَنَانِ عَن بِينِ وَشِمَالٌ كُلُواْ مِن رُزَقِ رُيْكُمْ وَاللّهُ كُرُوا لَهُ اللهِ فَلَيْنَ مَن يَبِينِ وَشِمَالٌ كُلُواْ مِن رُزَقِ رُيْكُمْ وَاللّهُ كُرُوا لَهُ اللهُ عَنِيمَ سَيْلَ عَلَيْهِمْ عِنْتَيْهِمْ عَنْتَيْهِمْ عَنْتُهِمْ عَنْتَيْهِمْ عَنْتَيْهِمْ عَنْتَيْهِمْ عَنْتُهِمْ عَنْتَيْهِمْ عَنْتُنْ فَوْلًا لَا لَلْهُ عَلْولًا اللهُ لَاللّهُ اللهُ عَلَيْهُمْ عَنْتَيْهِمْ عَنْتَيْهِمْ عَنْتَيْهِمْ عَنْتُهُمْ عَنْتُهُمْ عَنْتَيْهِمْ عَنْتَيْهِمْ عَنْتُهُمْ عَنْتُهُمْ عَنْتُهُمْ عَنْتُنْهُمْ عَنْتُهُمْ عَنْتُهُمْ عَلْكُمُولًا فَالْمِنْ اللّهُ عَلْمُ لَا عَلْهِمْ اللّهُ لَكُوا لَهُ مِنْ عِنْتُومُ لَلْمُ لَا عَلْهُ لَمْ عَلْمُ لَا عَلْهُمْ عَنْتُومُ لَمْ اللّهُ عَلْمُ وَلّهُ عَلْهُمْ اللّهُ عَلْمُ وَلّهُ لَلْهُ عَلْمُ لَا عَلْهُمْ لِمُ لَلّهُ عَلْمُ لَا عَلْهُمْ لَا عَلْهُمْ لَا عَلْهُمْ لَا عَلْهُمُ لَعْلِيلًا عَلَيْهِمْ لَلْهُ لَا لَكُومُ لَا عَلَيْهُمْ عَلْهُمُ لَا عَلْهُ لَعْلَالِكُ عَلَيْكُمُ وَلًا لَعْلَالُهُ لَلْمُ لَا عَلَيْهُمْ عَلَيْكُولُوا لَلْهُ لَلْمُ لَعُلُولُوا لَلْمُ لَالِكُمُ لِلّهُ عَلْمُ لَعْلَالِكُ عَلْمُ لَلْمُ لَا عَلْمُ لِلْمُعُلِلُكُولُ لَلْمُ لَلْمُ لَا عَلَيْكُلُولُوا لَلْمُ لَلْمُ عَلْ

إذا كنت في نعمة فارعها

فإن المعاصي تَزيل النعم رابعًا: في شكر الله تعالى امتثال آمره.

وتحقيق عبوديته، والاقتداء بصفوة خلقه.

أمرنا الله عز وجل بشكره في مواضع عديدة من كتابه العزيز؛ قال تعالى: «فَأَثَرُونَ أَذَكُرُمُّمُ وَأَضْكُرُواْ لِي وَلَا تَكَفَّرُونِ » (سورة البقرة: ١٥٢). وقال تعالى: ﴿ يَالَهُا اللَّهِ الْمُوا كُلُوا مِنْ طَيْبَتِ
مَا رَفْتَكُمْ وَاضْكُرُوا مِنْ إِن كُنتُمْ إِنَاهُ مَتْبُلُوت ﴾
(سورة البقرة: ١٧٢)، وقال تعالى: ﴿ فَأَنْفُوا عِندَاللَّهِ الرَّفْ وَأَغْفُوا عِندَاللَّهِ الرَّفِ تُرْعَعُون ﴾ (سورة العنكبوت: ٧١).

وأمر الله عز وجلٌ نبيه محمدًا صلى الله عليه وسلم فقال له: ﴿ مَلَ اللهُ فَأَعُدُ وَكُنْ مِنَ اللّهَ عَليه وسلم فقال له: ﴿ مَلَ اللّهُ فَأَعُدُ وَكُنْ مِنَ اللّهَ عَليه السلام: ﴿ إِنَّ السَّوْنَ وَاللّهُ عَلَيه السلام: ﴿ إِنَّ السَّلّةِ مَا النّاسِ بِرَسْلَقَ وَبِكُلْسِ فَحُدٌ مَا النّاسِ إِلَيْ اللّهُ عَلَيْهِ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهِ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهِ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهِ اللّهُ عَلَيْهِ اللّهُ عَلَيْهِ اللّهُ عَلَيْهِ عَلْهِ عَلَيْهِ عَلَيْه

وقد أثنى الله على نوح عليه السلام فقال:

﴿ رُبِّنَةَ مَنْ حَمَلْنَا مَعَ شُرِعَ إِنَّهُ كَانَ عَبْدًا شَكُولًا ،

﴿ رُبِّنَةَ مَنْ حَمَلْنَا مَعَ شُرِعَ إِنَّهُ كَانَ عَبْدًا شَكُولًا ،

﴿ السورة الإسراء:٣) ، وأثنى سبحانه على خليله

﴿ السورة الأمنية السلام فقال تعالى: ﴿ إِنَّ إِرْصِهَ السَّالِينَ السَّلَالِينَ السَّلِينَ السَّلَالِينَ السَّلَالِينَ السَّلَالِينَ السَّلَالِينَ السَّلَالِينَ السَّلَالِينَ السَّلِينَ السَّلَالِينَ السَّلَالِينَ السَّلَالِينَ السَّلَالِينَ السَّلَالِينَ السَّلَالَ السَّلَالِينَ السَّلَالِينَ السَّلِينَ السَّلَالَ السَّلَالَ السَّلَالِينَ السَّلَالَ السَّلَالِينَ السَّلَالَ السَّلَالَةِ لَيْنَا السَّلَالِينَ السَّلَالِينَ السَّلَالَةُ لَلْمُنْ السَّلَالِينَ السَّلَالِينَ السَّلَالَةُ لَيْنَا السَّلِينَ السَّلَالِينَ السَّلَالِينَ السَّلَالِينَ السَّلَالِينَ السَّلَالِيلَ السَّلَالِينَ السَّلَالِينَ السَّلَالِيلَالِيلَالِينَ السَّلَالِينَ السَّلَّالِينَ السَّلَالِينَ السَّلَالِينَ السَّلِينَ السَّلَالِينَ السَّلَالِينَ السَّلَّالِينَ السَّلَالِينَالِينَ السَّلَالَ السَّلَالِينَ السَّلَّالِينَ السَّلَالِينَالِيلِيلَالِينَا اللَّهِ السِلَّالِيلَالِيلَالِيلَالِيلَالِيلِيلَالِيلِيلَالِيلَالِيلَالِيلَالِيلَالِيلَالِيلَالِيلَالِيلَالِيلَالِيلَالِيلَالِيلَالِيلَالِيلَالِيلَالِيلَالِيلَالِيلَالِيلَالِيلَالِيلَالِيلَالِيلَالِيلَالِيلَالِيلَالِيلَالِيلَّالِيلَالِيلَّالِيلَّالِيلَّالِيلَّالِيلَالِيلَّالِيلَالِيلَّالِيلَّالِيلَّالِيلَّالِيلَّالِيلَّالِيلَالِيلَّالِيلَّالِيلَّالِيلَّالِيلَّالِيلَّالِيلِيلَّالِيلَّالِيلَّالِيلَّالِيلَّالِيلَّالِيلَّالِيلَّالِيلَّال

وصفوة الأمر: أن الشكر صفة جليلة، وخصلة عظيمة؛ ولذا فقد أوصى بها الرسول صلى الله عليه وسلم أجلّة أصحابه فعَنْ مُعَاذ بُن جَبل، أَنَّ رَسُولَ صَلَّى عَلَيْه وَسَلَمَ آخَذَ بيده، وَقَالَ: «يَا مُعَاذُ، وَاللّه إنِّي لأُحبُك، وَاللّه إنِّي لأُحبُك، وَاللّه إنِّي لأُحبُك، فَقَالَ: الْوصيكَيا مُعَاذُ لا تَدَعَنْ فِي ذُبُركُلْ صَلاة تَقُولُ: اللّهُمَ أَعِنِّي عَلَى ذِكْرِكَ، وَشُكْرِكَ، وَحُسُنِ عَبَادَتِكَ "(أخرجه أبو داود في سننه(١٥٢٢) باسناد صحيح)

٥- استعضارك النعم الله عليك فهذا عون لك على الشكر. يفرط كثير من الناس في حق الشكر بسبب غفلته عن استحضار نعم الله الكثيرة التي تدفع العبد إلى شكر الله مُسْديها، والمتفضل بها عليه، وصدق الله إذ قال: ﴿ وَمَا يِكُم مِن يَعْمَو فَينَ أَلَوْ مَوْلًا عَز وجلًا : ﴿ أَلَوْ مَوْلًا عَلَى وَهِا . ﴿ أَلَوْ مَوْلًا عَز وجلًا : ﴿ أَلَوْ مَوْلًا عَلَهُ وَاللَّهُ مَا اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ مَا اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ مَا اللَّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ ا

أَنَّ اللهِ سَخْرُ لَكُم مَّا فِي السَّيْوَتِ وَمَا فِي الْأَرْضِ وَأَسْبَعَ عَلِيَكُمُّ يَعْمَهُ طُهِرةً وَبَاطِيلُهُ (سورة لقمان: ٢).

وكثير من الناس لا يتذكر - إن تذكر - من النعم الا القليل، ويغفل عن نعم كثيرة وكبيرة هو في بحرها مغمور ليلًا ونهارًا. قال أبو الدرداء: "من لم ير نعمة الله عليه إلا في مطعمه ومشربه فقد قل علمه وحضر عذابه" (المحرر الوجيز لابن عطية الأندلسي) (٣٤٠/٣)

وقد يتذكر بعض الناس النعم الطارئة. ويغفل عن نعم امتن الله بها عليه منذ خَلقه من سمع عن نعم امتن الله بها عليه منذ خَلقه من سمع وبصر وَفؤاد وغير ذلك. قال تعالى: ﴿ وَهُو ٱللَّهَ النَّالَا النَّهَ وَٱلْأَصَدَ وَٱلْأَصَدَ قَلِلاً مَا تَسْكُرُونَ ﴾ (سورة المؤمنون ٤٨٠)، وقال تعالى: ﴿ وَاللّهُ أَخْرَحُكُم مِنْ بُعُلُونِ أَنْهَ الْخُرِحُكُم مِنْ بُعُلُونِ أَنْهَ الْخُرِحَكُم اللّهُ النَّاعَ وَالْأَنْسَدُ وَاللّهُ النَّمَة وَالْأَنْسَدُ وَاللّهُ النَّمَة وَالْأَنْسَدُ وَاللّهُ النَّمَة وَالْأَنْسَدُ وَالْأَنْسِدُ اللّهُ النَّمَة وَالْأَنْسَدُ وَالْأَنْسِدُ اللّهُ النَّاعَة وَالْأَنْسَدُ وَالْأَنْسِدُ اللّهُ النَّاعَة وَالْأَنْسَدُ وَالْأَنْسِدُ اللّهُ النَّاعِة وَالْأَنْسَدُ وَالْأَنْسِدُ اللّهُ النّامَة وَالْمُونِ وَاللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ ال

هذه بعض الأسباب التي تشحذ همة العبد، وتقوي عزيمته على شكر الله تعالى.

وختامًا، اعلم-أيها المُوفَق- أن شكر الله عز وجل يتحقق بالاعتراف بنعمه، والخضوع له، وحبّه، والثناء عليه بها، وأن تستعملها في طاعته لا في معصيته؛ فإن الشكر يكون بالقلب، وباللسان، وبالجوارح.

قال تعالى: ﴿ أَعْمَلُواْ عَالَ دَاوُدَ شُكُرًا وَقَيْلٌ مِنْ عِادِكَ النَّكُورُ ﴾ (سورة سباً: ١٣) ، وعن المُغيرة بْن شُعْبَة رضي الله عنه قال: قامَ النَّبِيُّ صَلَّى الله عَلَيْهِ وَسَلَّمَ حَتَّى تَوَرَّمَتُ قَدَمَاهُ، فَقِيلَ لَهُ: غَفْرَ اللَّهُ لَكَ مَا تَقَدَّمَ مِنْ ذَنْبِكَ وَمَا تَأَخَّرُ ؟ قَالَ: ﴿ أَفَلاَ أَكُونُ عَبْدَا شَكُورًا » (أَخْرجه البخاري في صحيحه عَبْدَا شَكُورًا » (أَخْرجه البخاري في صحيحه (٢٨١٩)).

وفَّقْنَا اللَّه وإياكم لما يحب ويرضى، وجعلنا من الشاكرين.

والحمد للّه رب العالمين.

ربيع اول ١٤٤٧ هـ - العدد ٦٥١ السنة الخامسة والخمسون



### جهاده الدعوي:

هال ابن تيمية ما وصل إليه حال المسلمين من سوء وفوضى في العقيدة، فوقف حياته على معالجة هذه الحالات، يستقي من نور النبوة، ويتقدم لإصلاح معالم الدين، التي أفسدها المفسدون، من المبتدعة، والملاحدة، والمنطقيين، وأهل الأهواء والفرق الضالة.

لقد فاق أقرائه، وأهل عصره، في قوة عزيمته الدعوية، ورتبة تجديده لمعالم الدين، وإعادة الأمة إلى الكتاب والسنة، ونصر السنة المحضة، والطريقة السلفية، والاحتجاج لها ببراهين ومقدمات، وأمور لم يُسبَق إليها.

وأعلن حربًا لا هوادة فيها على الطوائف كلها، وأخذ يُظهر زيفها، وبطلانها، وبعدها عن منهج الكتاب والسنة، ويدعو إلى طريق السلف الأول من الصحابة والتابعين، معتقدًا أنه لا يصلح آخر هذه الأمة إلا بما صلح به أولها، ويدعو إلى البعد عن أساليب الجدل المقوتة، والتلاعب بالألفاظ ي جانب معرفة الله تعالى وصفاته، وترك الحزبية المذهبية التي فرقت المسلمين، وجعلتهم شيعًا وأحزابًا، وكانت تمكّنت من نفوس العلماء، فحملتهم على معاداة بعضهم، وتكفير بعضهم

بعضًا، حتى كانت سببًا فيما ابتلى الله به المسلمين من الضعف والخذلان، وتسليط الأعداء، جزاء وفاقًا لما تركوا كتاب الله وسنة رسوله صلى الله عليه وسلم.

خاض مع المسلمين معارك ضد التتار، وكان يجول في العدو كأعظم الشجعان، ويقوم كأثبت الفرسان، ويكبّر تكبيرًا أنكى في العدو، ويخوض فيهم خوض رجل لا يخاف الموت.

لما قام بهذا الواجب العظيم، غاظ خصومه، فرمته كلُّ طائفة من الطوائف المنحرفة بلقب سيئ، تريد بذلك صد الناس عن دعوته، وتشويه عمله.

ومما قيل فيه:

نفات الصفات قالوا: إنه مُجسِّم؛ لأن إثبات الصفات عندهم تجسيم.

ومتعصبة الفقهاء والمبتدعة قالوا: إنه خرق الإجماع؛ لأنه أخذ القول الراجح بالدليل المخالف لما هو عليه، ورد البدع، خرق للإجماع عندهم.

وغالاة الصوفية والقبوريون قالوا: إنه يُبغض الأولياء، ويكفر المسلمين، ويُحرِّم زيارة القبور؛ لأن الدين عندهم هو التقرب إلى الأولياء والصالحين، وتعظيم مشايخ طرق الصوفية، واتخاذهم أربابًا من دون الله، والغلوفي تعظيمهم بصرف العبادة

اليهم

ثم ينجُ من كيد الكاندين الذين رموه بكل سوء، لكنَ الله برَّاه مما قالوا، وكان عند أنمة الجرح والتعديل ثبتًا، ثقة، عدلًا.. ولقد انبرى كثير من أهل العلم والفضل لهوًلاء الشانئين، فأظهروا خطلهم وفساد قولهم.

وبسبب التّهم الكاذبة التي لفقت له، مُنع من التدريس، والإفتاء، وسُجِنَ، وامتُحنَ، فلا يكاد يخرج من السجن إلا ويعود إليه، فقضى سنوات طويلة مُعاقبًا بالحبس، في سجون دمشق، والقاهرة، والإسكندرية، ولم يرحمه أعداؤه حتى في شيخوخته. ومع هذا يقابل أعداءه بالعفو والصفح ويقول لهم: لا تثريب عليكم، يغفر الله لي ولكم.

### مكانة شيخ الاسلام ابن تيمية:

ا- قال عماد الدين الواسطي: «فوالله ثم والله، ثم والله، ثم ير تحت أديم السماء مثل شيخكم علما وعملا وحالًا، وخلقًا، واتباعًا، وكرمًا، وحلمًا، في حق الله عند وحلمًا، في حق الله عند انتهاك حرماته، أصدق الناس عقدًا، وأصحهم علمًا وعزمًا، وأنفذهم وأعلاهم في انتصار الحق وقيامه همة، وأسخاهم كفًا، وأكملهم اتباعًا لنبيه محمد صلى الله عليه وسلم، ما رأينا في عصرنا هذا من تستجلى النبوة المحمدية وسنتها من أقواله وأفعاله إلا هذا الرجل، بحيث يشهد القلب الصحيح أن هذا هو الاتباع حقيقة، (العقود الدرية ص ١١٣-١٣).

٢- وقال عمرُ بنُ عليَ البزّار: «ما رأيت أحدًا أثبت جأشًا منه، ولا أعظم غنّاء في جهاد العدو منه، كان يجاهد في سبيل الله بقلبه ولسانه ويده، ولا يخاف في الله لومة لائم». (الأعلام العلية ص٧٧). وقال أبو حيان الأندلسي: «والله ما رأت عيناي مثل ابن تيمية». (الرد الوافر لابن ناصر الدين، ص١٤).

3- وقال الذهبي: «ألفيته ممن أدرك من العلوم حظًا، وكاد يستوعب السنن حفظًا، إن تكلم في التفسير، فهو حامل رايته، أو أفتى في الفقه، فهو مدرك غايته، أو ذاكر الحديث فهو صاحب علمه، أو حاضر في النُحَل والملل، لم تر أوسع من نحلته، ولا

أرفع من رايته، برزية كل فن على أبناء جنسه، لم ترعيني مثله، ولا رأت عينه مثل نفسه». (المعجم المختص بالمحدثين للذهبي، ص٢٥).

وقــال: «لم يخلف بعد مثله في العلم، ولا من يقاربه». (معجم الشيوخ (٧٥/١)).

وقال: «فلو حلفت بين الركن والمقام، لحلفت أني ما رأيت بعيني مثله، ولا والله، ما رأى هو مثل نفسه في العلم». (العقود الدرية، ص١١٨، الرد الوافر، ص٧٧).

وقال ابن حجر العسقلاني في تقريضه كتاب الرد الوافر: وشهرة إمامه الشيخ تقي الدين أشهر من الشمس، وتلقيبه بشيخ الإسلام في عصره باق إلى الآن على الألسنة الزكية، ويستمر غدًا كما كان بالأمس، ولا يتكر ذلك إلا من جهل مقداره، أو تجنب الإنصاف، فما أغلط من تعاطى ذلك وأكثر عثاره.. ومن أعجب العجب أن هذا الرجل، كان من أعظم الناس قيامًا على أهل البدع، من الروافض والحلولية والاتحادية.. وقد شهد له بالتقدم في العلوم، والتميز في المنطوق والمفهوم، أنمة عصره من الشافعية وغيرهم فضلا عن الجنابلة،. (الرد الوافر، ص٢٢٩).

- قال محمد كرد علي: «كان شيخ الإسلام سيفًا مسلولًا على المخالفين، وشجى في حلوق أهل الأهـواء والمبتدعين، وامامًا قائمًا ببيان الحق ونصرة الدين، طنّت بذكره الأمصار، وضنّت بمثله الأعصار، فقد عقمت القرون أن يأتي رجل بما يماثله، ولو ادعينا أنه لم يأت عالم مثله... ما قدر أحد على رد دعوانا ، (ترجمة ابن تيمية، ص١٤). اخد قال ابن الزملكاني:

ماذا يقول الواصفون له

وصفاته جلت عن الحصر

هو حجة الله قاهرة

هو بيننا أعجوبة الدهر

هو أية في الخلق ظاهرة

أنوارها أريت على الفجر

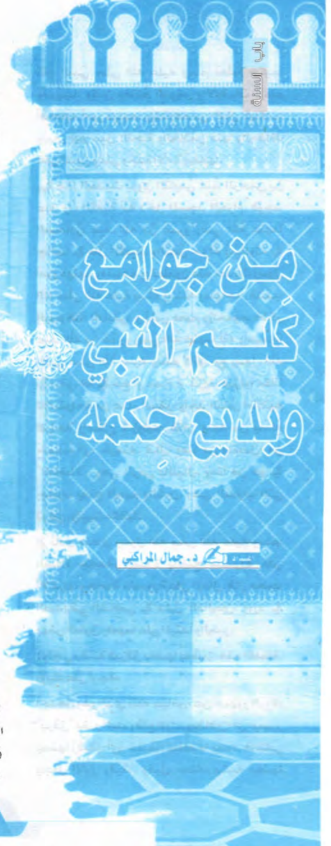
(البداية والنهاية، لابن كثير، ج١٤، ص١٤٢، ١٤٣).

وللحديث بقية إن شاء الله،

والحمد لله رب العالمين.

ربيع أول ١٤٤٧ هـ- العدد ٢٥١ السنة الخامسة والخمسون الحمد لله، والصلاة والسلام على رسول الله، وبعد:

فقد روى الإمام مسلم في صحيحه قال: حدثنا زهير بن حرب واسحق بن إبراهيم، قال اسحق أخبرنا وقال زهير حدثنا جرير عن الأعمش عن زيد بن وهب عن عبد الرحمن بن عبد رب الكعبة قال: دُخُلْتُ الْسُجِدُ فَإِذَا عِيدُ اللَّه بِنُ عَمْرِو بِنِ الْعاصِ جِالْسُ فِي ظُلُّ الكَعْبَة، والنَّاسُ مُجْتَمِعُونَ عليه، فَأَتَيْتُهُمْ فَجَلَسْتُ إِلَيْهِ، فَقَالَ: كُنَا مع رسول الله صلى الله عليه وسلم في سَفْر، فَنَزَلْنا مَنْزِلاً؛ فَمِنَا مَن يُصَلَّحُ خباءهُ، ومنا من يَنْتَضلُ، ومنا من هو في جَشره، إذ نادى مُنادى رسول الله صلى اللَّهُ عليه وسلَّم: الصَّلاةُ جامعةً، فاجتَمعنا إلى رسول الله صلى الله عليه وسلَّم، فقال: إِنَّهُ لَمْ يَكُنُ نُنِّي قَبْلِي إِلَّا كَانَ حَقًّا عليه أَنْ يَدُلُّ أُمَّتُهُ على خَيْرِ مَا يَعْلَمُهُ لَهِمْ، وَيُنْذَرُهُمْ شَرَّ مَا يَعْلَمُهُ لَهُمْ، وإِنَّ أُمَّتَكُمْ هذه جعل عافيتها في أولها، وسيصيب آخرها بلاء، وأمُورُ ثُنْكُرُونُها، وتجيءُ فَتَنَهُ فَيُرِقَقُ بَعْضُهَا بَعْضًا، وَتَحِيءُ الفَتْنَةُ فيقولُ الْوُمْنُ: هذه مُهَلَّكتي، ثُمُّ تَنْكُشفُ وَتَجِيءُ الْفَتْنَةُ، فَيَقُولُ الْمُؤْمِنُ: هذه هذه. فمن أحب أنْ يُرْحُرْحَ عَن النَّار وَيُدْخُلُ الْحِنَّةِ، فَلْتَأْتُهُ مَنيَّتُهُ وَهُو يُؤْمِنُ بِاللَّهِ واليُّوم الآخر، وَلْيَأْتَ إِلَى النَّاسِ الَّذِي يُحِبُّ أَنَّ يُؤْتِي إِلَيْهِ، وَمَن بِايعَ إمامًا فأعْطاهُ صَفْقَة يده، وتُمرَةَ قَلْبِهِ؛ فَلْيُطعُهُ إِن اسْتَطَاعَ، فإِنْ جِاءَ آخُرُ يُنازعُهُ فاضربُوا عُنْقَ الآخر. فَدَنُوثُ منه، فَقُلتُ له: أنْشُدُكُ اللَّهُ، آنْتُ سَمِعْتُ هذا من رَسول اللَّه صلَّى اللَّهُ عليه وسلَّم؟ فأهوى إلى أَذُنيه وقلبه بيديه. وقال: سَمِعَتْهُ أَذُنايَ، ووعاهُ قلني، فَقُلتُ له: هذا ابنُ عَمِّكَ مُعاوِيةٌ، يَأْمُرُنا أَنْ نَأْكُلَ آمُوالَنا بِيِّنَنا بِالباطل،



ربيع أول ١٤٤٧ هـ - العدد ٥١. السنة الخامسة والخمسون كان النَّبِيُّ صلَّى اللَّهُ عليه وسلَّمَ مُعلَّمًا حكيمًا ومُربِّيًا، وكان يَغتنمُ الفُرصَ والأوقات ليَعلم أصحابَه أمورَ دِّينهم، ويُنذرَهم من الفتن المهلكات، ويُبينَ لهم سُبلَ النجاة والخلاصِ منها والحفاظ على الدَّين وعلى وحدة الأمة وبقائها.

وفي هذا الحديث يَرُوي الثَّابِعِيُّ عبدُ الرحمن بنُ عبد ربُّ الكَعْبَةَ أنَّه دُخلُ المسجدُ الحرامُ، فوجد الصَّحابِيُّ عبدَ اللَّه بنَ عَمْرِو رَضَيَ اللَّهُ عنهما جالسًا في ظلِّ الكَعبة، والنَّاسُ حولَهُ يَسْأَلُونه في أمور دينهم ودنياهم ويتعلّمون منه حديث رسول الله صلَّى اللَّهُ عليه وسلَّمَ وسنته ومنهاجه، فذهبَ إليهم هذا التابعي، وجُلس معهم وزاحمهم، فذكر عبدُ اللَّه بِنُ عَمْرِو رَضِيَ اللَّهُ عنهما أنَّه وأصحابَ النَّبِيِّ صلَّى اللَّهُ عليه وسلَّمَ كانوا مع رسول اللَّه فِيْ سَفَرٍ، اما فِي حج أو عمرة أو غزوة؛ فنَزَلوا مَكانًا للاستراحة من عناء السَّفر، وأخَذَ النَّاسُ أماكنَهم للرَّاحة واصلاح شُؤونهم، فكان منهم مَن يُصْلحُ خباءهُ أي: خَيْمته. قال: ومنا من ينتضل: من "المناضلة"، وهي الرمي بالنبال. ومنا من هو في جشره: بفتح الجيم والشين، وهي الدواب التي ترعى، وتبيت مكانها.

إذ نادى منادي رسول الله صلى الله عليه وسلم: الصلاة جامعة: الصلاة بالفتح منصوبة على الإغراء، وجامعة منصوبة على الحال. قال محمد الصديقي الشافعي في دليل الفالحين: وورد في بعض الطرق رفعهما على المبتدأ والخبر.

(وتجيء فتنة فيرقق بعضها بعضًا)؛ هذه اللفظة، رُويت على أوجه:

أحدها: وهو الذي نقله عياض، عن جمهور الرواة: "يرقق" بضم الياء وفتح الراء، وبقافين: أي: يصير بعضها رقيقًا: أي: خفيفًا؛ لعظم ما بعده. فالثاني يجعل الأول رقيقًا. وقيل: معناه: يشبه بعضها وَنَقْتُلَ أَنْفُسَنَا، واللَّهُ يقولْ: " يَتَأَنُّهُا ٱلَّذِي آمَوُا لَا فَأَكُونَا أَلَّذِي الْمُوْا لَا فَأَكُونَا أَمْوَا لَا أَنْكُونَ فَكُرَّ فَكَا أَنْ الْمُكُمُّ إِلَّا أَنْ تَكُونَ فِكُمْ رَحِمًا " فَيَرَرُاضِ مِنْكُمْ وَلَا نَتَكُوا الْفُكُمُ إِلَّا أَنْ أَنَّهُ كُانَ مِكُمْ رَحِمًا " (النساء: ٢٩)، قالَ: فَسَكَتُ ساعَةً. ثُمْ قالَ: أَطِعْهُ فِي طَاعَة اللَّه، واغصه في مغصية اللَّه.

وحدثنا أبو بكربن أبي شيبة وابن نمير وأبو سعيد الأشج قالوا حدثنا وكيع ح وحدثنا أبو كريب حدثنا أبو معاوية كلاهما عن الأعمش بهذا الإسناد نحوه.

وحدثني محمد بنرافع حدثنا أبو المنذر إسماعيل بن عمر حدثنا يونس بن أبي إسحق الهمداني حدثنا عبد الله بن أبي السفر عن عامر عن عبد الرحمن بن عبد رب الكعبة الصائدي، قال: رأيت جماعة عند الكعبة فذكر نحو حديث الأعمش، أخرجه مسلم في صحيحه في كتاب الإمارة- باب وجوب الوفاء ببيعة الخلفاء الأول فالأول. حديث رقم (١٨٤٤).

ورواه أحمد في مسنده (٦٧٩٣) - في مسند المكثرين في الرواية من الصحابة- في مسند عبد الله بن عمرو بن العاص رضي الله عنهما.

ورواه كذلك النسائي (١٩١١) وابن ماجه (٣٩٥٦)، كلهم عن عبد الرحمن بن عبد رب الكعبة عن عبد الله بن عمر بن العاص رضي الله عنهما.

قال في تهذيب الكمال في أسماء الرجال للحافظ المزي: عبد الرحمن بن عبد رب الكعبة العائذي، أو الصائدي.حديثه في أهل الكوفة. روى عن: عبد الله بن عبد الله بن عبد الله بن عمرو بن العاص، وعبد الله بن مسعود.روى عنه: زيد بن وهب الجهني، وعامر الشعبي، وعون بن أبي شداد العقيلي، ذكره ابن حبان في كتاب "الثقات"، وروى له مسلم، وأبو داود، والنسائي، وابن ماجه، حديثا واحدًا، هو حديثنا

بعضًا. وقيل: يدور بعضها في بعض، ويذهب ويجيء. وقيل: معناه يسوق بعضها إلى بعض، لتحسينها وتسويلها.

والوجه الثاني: "فيرفق" بفتح الياء واسكان الراء، وبعدها فاء مضمومة.

والثالث: "فيدفق" بالدال المهملة الساكنة، وبالضاء المكسورة. أي: يدفع ويصب. والدفق: الصب.

(وتجيء الفتنة. فيقول المؤمن: هذه مُهلكتي. ثم تنكشف وتجيء الفتنة. فيقول المؤمن: هذه هذه. فمن أحب أن يزحزح عن النار، ويدخل الجنة: فلتأته منيته. وهو يؤمن بالله واليوم الآخر. وليأت إلى الناس الذي يحب أن يُؤتى إليه).

هذا، من جوامع كلمه صلى الله عليه وآله وسلم، وبديع حكمه. وهذه قاعدة مهمة فينبغي الاعتناء بها. وأن الإنسان يلزم: أن لا يفعل مع الناس إلا ما يحب أن يفعلوه معه.

(ومن بايع إمامًا، فأعطاه صفقة يده وثمرة قلبه، فليطعه إن استطاع. فإن جاء آخر ينازعه، فاضربوا عنق الآخر)؛ معناه: ادفعوا الثاني، فإنه خارج على الإمام. فإن لم يندفع إلا بحرب وقتال، فقاتلوه. فإن دعت المقاتلة إلى قتله، جاز قتله، ولا ضمان فيه لأنه ظالم متعد في قتاله.

(فدنوت منه، فقلت له: أنشدك الله! آنت سمعت هذا، من رسول الله صلى الله عليه وآله وسلم؟ هذا، من رسول الله صلى الله عليه وآله وسلم؟ فأهوى إلى أذنيه وقلبه بيديه، وقال: سمعته أذناي، ووعاه قلبي، فقلت له: هذا ابن عمك: "معاوية". يأمرنا: أن نأكل أموالنا بيننا بالباطل، ونقتل أنفسنا. والله عز وجل يقول: ﴿ كَأَنُّهُ ٱللَّهِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللّهُ عَلَى اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ الل

المقصود بهذا الكلام: أن هذا القائل، لما سمع كلام عبد الله بن عمرو، وذكر الحديث في تحريم

منازعة الخليفة الأول، وأن الثاني يقتل: فاعتقد هذا القائل هذا الوصف في معاوية، لمنازعته عليًا رضي الله عنه.

وكانت قد سبقت بيعة على رضى الله عنه.

فرأى هذا: أن نفقة معاوية رضي الله عنه على أجناده وأتباعه في حرب علي رضي الله عنه ومنازعته ومقاتلته إياه: من أكل المال بالباطل، ومن قتل النفس؛ لأنه قتال بغير حق. فلا يستحق أحد مالاً، في مقاتلته.

(قال: فسكت ساعة. ثم قال: أطعه في طاعة الله. واعصه في معصية الله عزوجل).

هذا فيه دليل: لوجوب طاعة المتولين للإمامة بالقهر، من غير إجماع ولا عهد انتهى

### من قوائد العديث

١- من واجب الحكام والعلماء تنبيه الأمة
 وتحذيرها من الأخطار.

 ٢- بيان كمال شفقة الأنبياء عليهم السلام على أممهم ببيان الخير والشر لهم.

 ٣- علم من أعلام النبوية حيث وقع كما أخبر النبي صلى الله عليه وسلم.

الحث على التمسك بهدي السلف الصالح وما
 كان عليه النبي صلى الله عليه وسلم وأصحابه.

الحث على الالتزام بالإيمان بالله واليوم الآخر،
 وسلوك سبل الهداية، والمعاملة الحسنة والخلق
 الطيب، وأنَّ ذلك يدخله الجنة ويزحزحه عن
 النار.

٣- قال النووي: قوله: (أطعه في طاعة الله. واعصه في معصية الله) هذا فيه: دليل لوجوب طاعة المتولين للإمامة بالقهر من غير إجماع ولا عهد.

٧- وجوب قتال الفئة الباغية التي تخرج على
 الإمام وتشق عصا الطاعة وتفرق جماعة المسلمين.
 وذلك للحفاظ على وحدة صف الجماعة المسلمة

وعدم تضريق كلمتها.

٨- قال النووي: قوله صلى الله عليه وسلم: (وليأت الى الناس الذي يُحب أن يُؤتى اليه): هذا من جوامع كلمه صلى الله عليه وسلم، وبديع حكمه، وهذه قاعدة مهمة فينبغي الاعتناء بها، وأن الإنسان يلزم ألا يضعل مع الناس إلا ما يحب أن يضعلوه معه.

وبهذا نعلم ماهية الخير والشر؛ فالخير كل الخير في عبادة الله وحده لا شريك له. وفي الاعتصام بالله تعالى وبحبله، وفي مناصحة ولاة الأمر، قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: "إنّ اللّه يرضى لكم ثلاثًا. ويسخطُ لكم ثلاثًا. يرضى لكم أن تعبدوه ولا تشركوا به شيئًا، وأن تعتصموا بحبل اللّه جميعًا، وأن تناصحوا من ولى اللّه أمركم، ويسخطُ لكم، قيل وقال، وإضاعة المال، وكثرة السوال".

ومن الشر الذي ينبغي أن يحذره الناس: "قيل وقال، واضّاعة المال، وكثّرة السُّوّال"، وهذه بدايات الفتن المضلة والمهلكة التي تنتهي ولا بد بالافتراق والتناحر والتنازع وترك الاعتصام والتناصح.

وفي الحديث: دلالة من دلائل نُبوة النبي صلى الله عليه وسلّم: حيث أخبر ببعض ما سيقع في أمته من الفتن.

وفيه: طاعة الإمام وقتالُ من خرج عليه.

وفيه: اخْتَلَافُ الأفهام فِي تُوجِيهِ النُّصوصِ الشَّرِعيَّة: فلذلك يُجِبُ رِدُّ الأمر إلى العُلماء.

ونلاحظ المقابلة بين قوله صلى الله عليه وسلم عن الأنبياء وواجباتهم؛ إنه لم يكن نبي قبلي إلا كان حقًا عليه أن يدل أمته على خير ما يعلمه لهم، مع قوله؛ وينذرهم شرما يعلمه لهم، وكذلك بين قوله؛

وانَ أَمْتَكُم هذه جعل عافيتها في أولها، مع قوله: وسيصيب آخرها بلاء وأمور تنكرونها.

وكذلك المقارنة بين أول الأمة وآخرها وموقع ذلك من ظهور الفتن، فالعافية لصدر هذه الأمة وأولها وخير قرونها والبلاء لآخر هذه الأمة حيث الشقاق ولافتراق وبيان ذلك في قوله صلى الله عليه وسلم: "وسيصيب آخرها بلاء وأمور تنكرونها"؛ بما يدل على أن الفتن المضلة واقعة على الأواخر دون الأوائل وإن وقعت فيهم الفتن فقد كانوا أعلم الناس وأعقلهم وأحكمهم وأحلمهم؛ فهم تلاميذ النبي صلى الله عليه وسلم رباهم وعلمهم وأخبرهم بكثير مما سيقع من الفتن والأمور المنكرة في المستقبل القريب والبعيد فكانوا أقدر الناس على التعامل معها والتصرف فيها بما يحفظ على الأمة دينها ووحدتها وعافيتها.

وفي الحديث ما يدل على تقلب المؤمن في آخر الزمان في فتن كثيرة، ينكشف بعضها، ويشتد بعضها.

والتوكيد اللفظي في قوله صلى الله عليه وسلم: (هذه هذه)؛ يدل على أن بعض الفتن يكون شديدًا بما يجعل المتلقي متوقعًا الهلاك معها. فالمعنى هذه هي الفتنة الكبرى أو المهلكة. أعاذنا الله وإياكم من مضلات الفتن.

وفيه أيضًا بيان سبل النجاة من الفتن. وذلك في قوله: وَهَمْنُ أَحَبُ أَنْ يُرْحُرْحَ عَنِ النَّارِ، ويُدْخُلُ الجَنَّة، فَلْتَأْتِهُ منيَّتُهُ وَهُو يُوْمَنُ بِاللَّهُ وَالْيَوْمُ الأَخْرِ، وَلِيْدُ خُلُ وَلَيْأَتَ إِلَى النَّاسِ الَّذِي يُحَبُّ أَنْ يُوْتَى إلَيْه، وَمِنْ بَايِعِ وَلَيْأَتَ إِلَى النَّاسِ الَّذِي يُحَبُّ أَنْ يُوْتَى إلَيْه، وَمِنْ بَايِعِ إِمَامًا فَأَعْطَاهُ صَفْقَة يده، وثمرة قلبِه، فليُطعه إن استَطاع، فإنْ جاء آخر يُنازعُهُ فاضربُوا عُنْقَ الأَخْرِ، فَوْلُهُ (أَطْعُهُ فِي طَاعَة اللَّه واعْصِه في معصية اللَّه) فيه دليلٌ لوجُوبِ طاعة المتولِّينَ للإمامة بالقهر من غير إجماع ولا عهد كما قال النووي.

وللحديث عن الفتن بقية إن شاء الله تعالى. والحمد لله رب العالمين.

> ربيع أول ١٤٤٧ هـ - العدد ٦٥١ السنة الخامسة والخمسون

# أمثلة من أخلاق النبي المالي

الحمد لله، والصلاة والسلام على رسول الله صلى الله عليه وسلم، وبعد:

فإن الله سبحانه زكى رسوله محمدًا صلى الله عليه وسلم فقال عنه:

و الله الله الله و القلم: ٤). وجعل الله من رسولنا محمد صلى الله
عليه وسلم الأسوة والقدوة الحسنة لكل مؤمن فقال تعالى: و لَنْذَكُانَ لَكُنْ

و القدوة والقدوة الحسنة لكل مؤمن فقال تعالى: وقد أورد
و المناب الله الله على يربح ألله والمؤمن فقال الله عنه أن رسول الله صلى
البخاري في كتاب الأدب المفرد عن أبي هريرة رضي الله عنه أن رسول الله صلى
الله عليه وسلم قال: وإنما بعثت لأتمم صالح الأخلاق والموسول الله صلى الله عليه
وسلم المثال البشري الكامل لكل خُلق كريم، فقد اختاره الله واصطفاه ليكون خاتم الأنبياء
والمرسلين وصنعه الله على عينه، فكان صلى الله عليه وسلم أعلم الناس وأفصحهم لهجة وأبينهم
لسانًا . أدبه الله فأحسن تأديبه، فكان أرجح الناس عقلًا وأكثرهم أدبًا وأوفرهم حلمًا وأصدقهم
حديثًا وأكثرهم حياءً وأوسعهم رحمة وأكرمهم نفسًا. فقد جعله ربه سبحانه على كل خلق محمود
وطهره من كل خلق مذموم. فصلوات ربي وسلامه عليه.

وفي هذا المقال نستعرض بعض الأمثلة على كمال خلق نبينا صلى الله عليه وسلم فهو القائل: «أكمل المؤمنين إيمانًا أحسنهم خلقًا». (رواه الترمذي. وقال حديث حسن صلى الله عليه وسلم هو أكمل المؤمنين وأول المسلمين، وهو الداعي إلى كل خلق حميد

### الشيخ / إبراهيم حافظ رزق فرع منشأة البكاري

فمن جملة قوله: «إن المؤمن ليدرك بحسن خلقه درجة الصائم القائم». (رواه أبو داود وأحمد وصححه الألباني). وقال صلى الله عليه وسلم: «إن من أحبكم إلي وأقربكم مني مجلسًا يوم القيامة أحاسنكم أخلاقًا».

(رواه الترمذي).

### حلمه صلى الله عليه وسلم؛

الحلم ضبط النفس وسعة الصدر، ولا يظهر حلم الحليم الا ساعة غضبه، فإذا أردت أن تختبر حلم إنسان فراقبه عند الغضب، وفي البخاري عن أبي هريرة رضي الله عنه؛ أن رجلًا قال للنبي صلى الله عليه وسلم؛ أوصني، قال: ولا

ربيع أول ١٤٤٧ هـ - العدد ٦٥١ السنة الخامسة والخمسون

تغضب، فردد مرارًا قال: «لا تغضب، والحلم من الأخلاق التي يحبها الله وفطر عليها بعض عباده كما في حديث أشج عبد القيس: «إن فيك خصلتين يحبهما الله: الحلم والأناة». (رواه مسلم عن عبد الله بن عباس).

وعن أبي هريرة رضي الله عنه أن رسول الله صلى الله عليه وسلم قال: « ليس الشديد الذي بالصرعة، إنها الشديد الذي يملك نفسه عند الغضب». (متفق عليه).

وقد كان رسولنا صلى الله عليه وسلم أحلم الناس وأوسعهم صدرًا، ففي موقعة أحد وقع صلى الله عليه وسلم في حضرة حضرها أبو عامر الفاسق، فشجت وجنتاه وكسرت رباعيته ودخل المغضر في رأسه فما زاد عن قول: اللهم اغضر لقومي فإنهم لا يعلمون ، وكأنه صلى الله عليه وسلم بذلك يقتدى بالأنبياء السابقين في ردهم على أذى أقوامهم، ففي البخاري من حديث عبد الله بن مسعود رضى الله عنه: كانى أنظر الى رسبول الله يحكى نبيا من الانبياء ضربه قومه فادمود وهو يمسح الدم عن وجهه ويقول: اللهم اغفر لقومي فانهم لا يعلمون ..

وحادثة رجوعه من الطائف معروفة وحديثه مع جبريل عليه السلام وملك الجبال: «إن شئت أن أطبق عليهم الأخشبين» فقال صلى الله عليه وسلم: «بل أرجو أن يخرج الله من أصلابهم من يعبد الله وحده لا يشرك به شيئاً». (البخاري ومسلم).

### عفود صلى الله عليه وسلم:

ورسولنا محمد صلى الله عليه وسلم كان مثالاً حيًا للعفو والصفح عن تجاوزات الأخريان، قال الله تعالى: الأخريان، قال الله تعالى: مُنَا رَحْمَةً مِنَ الله يعت لَهُمُّ وَلَا الله تعالى: مُنَا رَحْمَةً مِنَ الله يعت لَهُمُّ وَلَا الله وَمَا الله وَمَا الله وَمَا رَحْمَةً مِنَ الله وَمَا الله وَمَا الله وسلم عانى صلى الله عليه وسلم من اسلاءات الأخرين وأذى الأعداء فما كان يزيده ذلك إلا عضوا، وصدق فيه قول ربه كما في البخاري من حديث

عبد الله بن عمرو: أنت عبدي ورسولي سميتك المتوكل ليس بفظ ولا غليظ

ولا سخاب بالأسواق ولا يدفع السيئة بالسيئة ولكن يعفو ويصفح .. وفي البخاري قصة الرجل الذي أخذ سيف النبي وهو نائم تحت شجرة ولم ينتبه النبي إلا والرجل قائم عند رأسه وفي يده السيف ويقول: من يمنعك منى؟ فقال النبي صلى الله عليه وسلم: «الله» فسقط السيف من يد الرجل فتناوله النبى وقال للرجل: «وأنت من بمنعك منى؟ ، فقال الرجل: كن خير أخذ، فعضا عنه النبي فرجع إلى قومه يقول: جئتكم من عند خير الناس، وقصة عفوه صلى الله عليه وسلم عن أهل مكة عام الفتح معروفة ومشهورة.

### عدله صلى الله عليه وسلم:

فقد كان رسولنا صلى الله عليه وسلم مثالا للإمام العادل والزوج العادل لا يجور ولا يحيف، حتى لقد كان العدل من أوصافه وأخلاقه قبل البعثة، وقصة تحكيم قريش له في وضع الحجر الاسبود في مكانه بالكعبة معروفة مشهورة، ولا عجب فقد أمرد الله بالعدل فيما يأتي من أحكام وتصرفات.

قال تعالى: وَأَمْرُتُ لِأَخْلَا لِللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّلَّالِي اللَّهُ اللَّا اللَّالَّا اللَّهُ اللَّ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ ا

وقال له: مَإِذَا مَكَتُمُ يَّنِيَ النَّيِ أَنْ مَكْمُوا بِالْمَدَلُ ، (النساء: ٥٨).

فما كان له صلى الله عليه وسلم أن يخالف أمر ربه في قيامه بالعدل وحكمه به، وفي صحيح البخاري من حديث أبي سعيد الخدري لما قال رجل من تميم: اعدل يا رسول الله، فقال: "ويلك! ومن يعدل إذا لم أعدل؟ قد خبت وخسرت إن لم أكن أعدل.

وكذلك رواه مسلم في صحيح البخاري من حديث عائشة رضى الله عنها: أن قريشًا أهمهم شأن المرأة المخزومية التي سيرقت، فقالوا: من يكلم فيها رسول الله صلى الله عليه وسلم؟ فقالوا: من يجترئ عليه إلا أسامة بن زيد حب رسول الله صلى الله عليه وسلم؟ فكلمه أسامة، فقال رسول الله صلى الله عليه وسلم: «أتشفع في حد من حدود الله؟، شم قال: وإنما أهلك من كان قبلكم أنهم كانوا إذا سرق فيهم الشريف تركوه، وإذا سرق فيهم الضعيف أقاموا عليه الحد، وأبم الله لو أن فاطمة بنت محمد سرقت لقطعت ىدها ،. (متفق عليه).

وقد كان تحته تسع نسوة فكان يقسم بينهن بالعدل في المبيت والنفقة والكسوة ويتحرى في ذلك منتهى العدل ولا عجب في ذلك منتهى فهو صلى الله عليه وسلم القائل كما في حديث أبي هريرة: «من كان له امرأتان يميل إلى إحداهما على أحد شقيه مائل». (رواه أبو أحد شقيه مائل». (رواه أبو داود والنسائي وصححه الألباني).

تواضعه صلى الله علية وسلم:

كذلك ضرب الرسول صلى الله عليه وسعلم المثل في التواضع وخفض الجناح لإخوانه، فقد كان صلى الله عليه وسلم يجالس الفقراء ويعود الرضى ويزور المساكين ويركب الحمار ويردف خلفه ويجيب دعوة العبد ويجلس بين أصحابه مختلطًا بهم، فكان يكره أن يكون مميزًا عن إخوانه مع مكانته عند الله، وقد كانت الأمة من إماء المدينة لتأخذ بيده صلى الله عليه وسلم ليقضى لها حاجتها، ومن مظاهر تواضعه: أن اللَّه خيرَه بين أن يكون نبيًا ملكًا، أو نبيًا عبدًا، فاختار أن يكون نبيًا عبدًا.

ولا عجب في تواضعه صلى
الله عليه وسلم فقد قال
عنه ربه: «نَسَارَخْمَة مِنَ الله
لِنتَ لَهُمْ وَلَوْكُتَ مَظًا طَيِطُ الْقَلْبِ
لَانَتَظُوا مِنْ حَوْلِةٌ فَاعَتْ عَبْهُم
وَاسْتَغَيْرُ لَمُمْ وَعَاوِرُهُمْ فِي الْأَدْمِ ،
(آل عمران: ١٥٩).

وقال له: «وَلَخْيِضَ جَامِكَ لِيَنَ الْكُنْكُ مِنَ ٱلْمُرْمِينَ » (الشعراء: ٢١٥).

وي حديث عقبة بن عمرو قال: أتي النبي صلى الله عليه وسلم رجل فكلمه، فقال فجعل ترعد فرائصه، فقال له النبي صلى الله عليه وسلم: «هون عليك، فإني لست بملك، إنما أنا ابن امرأة تأكل القديد». (صححه الألباني في صحيح ابن ماحه).

وفي الختام نقول: لقد كان رسولنا صلى الله عليه وسلم أحسن الناس خلقًا، جمع الله له كل مكارم الأخلاق وزكاه قائلًا: وَإِنْكَ لَهَلَ عَلَيْ عَلَى الله عَلَى الله عَلَى الله عَلَيْ الله عَلَى الله عَلَى

وفي الحديث: «إنما بُعثت لأتمم مكارم الأخلاق». وفي رواية: «صالح الأخلاق». (صبححه الألباني في السلسلة الصحيحة).

فصلوات ربي وسلامه عليه وعلى آله وأصحابه أجمعين.

# البرهاق الساطع على محتبة النبي الخاتم على

است المجمول الشيخ / عبده أحمد الأقرع المجمول المجمول

الحمد لله وحده، وأصلي وأسلم على من لا نبي بعده؛ سيدنا محمد صلوات الله وسلامه عليه وعلى آله والصحابة الميامين والتابعين لهم بإحسان إلى يوم الدين. وبعد:

And the films and

The state of the s

فإن نِعم الله على عباده لا تحصى، ومن أجلها بعثة النبي محمد صلوات الله وسلامه عليه، قال عز وجل: « لَقَدْ مَنَّ اللهُ عَلَى ٱلنُوْمِنِينَ إِذَ بَعَتَ فِيمَ اللهُ عَلَى ٱلنُوْمِنِينَ إِذَ بَعَتَ فِيمَ اللهُ عَلَى ٱلنُوْمِنِينَ إِذَ بَعَتَ فِيمَ اللهُ عَلَى ٱلنُوعِيمِ مَا يَنْتِهِمُ وَيُمْكِمُهُمُ اللّهِكِينِيمِ وَيُمْكِمُهُمُ اللّهِكِيمِيمِ وَيُمْكِمُهُمُ اللّهِكِينِيمِ وَيُمْكِمُهُمُ اللّهِكِيمِيمِ وَيُمْكِمُهُمُ اللّهِكِيمِيمِ وَيُمْكِمُهُمُ اللّهِيمِيمِيمِ وَيُمْكِمُهُمُ اللّهِكِيمِيمِ وَيُمْكِمُهُمُ اللّهِيمِيمِيمِيمُ وَيُمْكِمُهُمُ اللّهِيمِيمِيمُ وَيُمْكِمُهُمُ اللّهُومُ وَيَعْمَلُهُمُ اللّهِيمِيمِيمُ وَيُمْكِمُهُمُ اللّهِيمِيمِيمِيمِيمِيمِيمُ وَيَعْمِيمُ وَيْمُومُ وَيْمُومُ وَيْمُعُمُومُ وَيَعْمِيمُ و وَيَعْمِيمُ وَيْمُومُ وَيْمُومُ وَيَعْمِيمُ وَيْمُومُ وَيْمُ وَيْمُومُ وَيْمُومُ وَيْمُومُ وَيَعْمُ وَيْمُومُ وَيْمُومُ وَيْمُومُ وَيْمُومُ وَيْمُومُ وَيْمُومُ وَيْمُومُ وَيْمُومُ وَيْمُومُ ويْمُومُ وَيْمُومُ وَيْمُومُ وَيْمُومُ وَيُعْمُومُ وَيَعْمُومُ وَيْمُومُ وَيْمُ وَيْمُومُ وَيْمُومُ وَيْمُومُ وَيْمُومُ وَيْمُومُ وَيْمُومُ وَيَعْمُومُ وَيْمُ وَيُعْمُومُ وَيَعْمُومُ وَيْمُومُ وَيَعْمُ وَيَعْمُومُ وَيْمُومُ وَيْمُ وَيَعْمُومُ وَيَعْمُومُ وَا يَعْمُومُ وَيْمُومُ وَيُعْمُومُ وَيَعْمُومُ وَيَعْمُومُ وَيَعْمُومُ وَيُعْمُومُ وَيُعْمُومُ وَيَعْمُ وَيْمُومُ وَيُعْمُ وَيَعْمُ وَيَعْمُ فِي وَالْعُمُومُ وَيَعْمُ وَالْمُعْمُومُ وَالْمُعْمُو

وقد أوجب الله على الأمة طاعة النبي صلى الله عليه وسلم ومحبته، ولا يكمل إيمان أحد حتى يكون رسول الله صلى الله عليه وسلم أحب إليه من أي مخلوق: قال صلى الله عليه وسلم: «لا يؤمن أحدكم حتى أكون أحب إليه من والده وولده والناس أجمعين». (متفق عليه: رواد البخاري (١٥)، ومسلم (٤٤)).

ومن مقتضى محبته صلى الله عليه وسلم: التخلق بأخلاقه؛ فهو الأسسوة والقدوة في كل أحواله البشرية الخالصة،

وحسبه صلى الله عليه وسلم شهادة الله له: « وَإِنَّكَ لَعَلَى عُلْقٍ عَظِيمٍ » (القلم: ٤).

فيرى في رسول الله صلى الله عليه وسلم مصداق هذه الأية في شأنه كله، في مسجده وبيته، في سلمه وحربه، في أصحابه وأهله، في أوليائه وأعدائه، في صبره وحلمه، في قوته وشدته، في رقته وتواضعه، إلى غير ذلك مما أفاء الله عليه صلوات الله وسلامه عليه، من مكارم الأخلاق ومحاسن الصفات وجميل الفضائل.

ومن المؤكد أن كل آية نزلت

ربيع أول ١٤٤٧ هـ- العدد ١٥٠ السنة الفامسة والخمسون

ي وصيف خلق من أخلاقه صلوات الله وسلامه عليه، أو بأمر تربوي أخلاقي أو غيره، ما نزلت إلا والمقصود بها أولا هم المسلمون، سواءً أكانوا من الصحابة أم كانوا ممن خلفهم، هو القدوة الماثلة أمامهم، فلا يعسر عليهم فهمها، ولا يشق عليهم امتثالها، وهذه هي المزية للتربية الإسلامية.

ولنتدبر في القرآن في منهجه الأخلاقي الستربوي، وهو يُشكَل للأمة منهجًا متكاملًا في التربية، أصلها القرآن، ومُنفَذها الرسول صلى الله عليه وسلم؛ فنقرأ في الحلم والعفو قوله تعالى: ﴿ مُنْ النّهِ النّهِ الْحَلْمُ وَأَمْنُ مِن لُنْهِابِكَ ﴿ وَالْعُرْفِ وَأَمْرِسْ مِن لُنْهِابِكَ ﴾ (الأعراف: ١٩٩).

ونقرأ قوله تعالى: المُّقَفُّ عَبُّمْ

وَاسْتَعْفِرْ مُنْمُ ، (آل عمران: ١٥٩).

وقوله تعالى: وأعد عثير

وَاصْفَحُ إِنَّ اللَّهُ يُهِبُّ ٱلْمُحْسِنِينَ ،

(المائدة: ١٣). فنشعر لو أن جبالًا من الإساءة اجتمعت وتمحضت للسقوط على الرسول صلى الله عليه وسلم لتحطمت أجزاؤها، ولما عثر لها على أثر إلا ما يتحدث به الناس عنها بمثل الحلم الذي ملأ نفسه صلى الله عليه وسلم، وقد لقي الرسول صلى الله عليه وسلم، وقد لقي الرسول صلى الله عليه وسلم الكثير والكثير من بعض الأعراب ومن المنافقين

والمشركين فما رئى صلى الله عليه وسلم الا والحلم بملأ صدره ويرسل الكلمات الندية على لسانه فتكون بلسمًا يفتك بكل أذى يقصد به قائله أو فاعله النيل من رسول الله صلى الله عليه وسلم، وينقلب عليه كسيرا من ندى حلمه صلى الله عليه وسلم ما ببعث السكينة والحبفي قلب مؤذيه، ويكون الصحابة من حواليه يرون ويسمعون، فيمضون بها امتثالًا وتحقيقًا، فعن أنس رضى الله عنه قال: كنت أمشى مع رسول الله صلى الله عليه وسلم وعليه برد نجراني غليظ الحاشية، فأدركه أعرابي، فجيده بردائه جيدة شديدة، فنظرت إلى صفحة عاتق النبي صلى الله عليه وسلم، وقد أشرت بها حاشية البرد من شدة جيدته، ثم قال: يا محمد مر لي من مال الله الذي عندك؟ فالتفت اليه، فضحك، ثم أمر له بعطاء. (متفق عليه: البخاري (۲۰۸۸)، ومسلم .((\\*0\))

وهكذا أرى رسول الله صلى الله عليه وسلم أصحابه العضو واقعًا عمليًا.

ونقرأ في الحياء قوله تعالى: وأن ونقرأ في الحياء والمحتمى المحتمى الأحسراب: ٥٣)، فنقرأ في حروفها الحياء ماثلًا أمام أعبننا شاخصًا متحركًا

متلفعًا برداء من الصمت البلغ، فعن أبي سعيد الخدري رضي الله عنه قال: كان رسول الله صلى الله عليه وسلم أشد حياءً من العدراء في خدرها، فإذا رأى شيئًا يكرهه عرفناه في وجهه. (متفق عليه: البخاري وجهه. (۲۱۲۷)، ومسلم (۲۲۲۰)).

فنأخذ الحياء خُلقًا رفيعًا من أخلاقه صلى الله عليه من أخلاقه صلى الله عليه وسلم، كأنما سمعناه ورأيناه في أن واحد، نأخذ منه كما أخذ أصحابه صلى الله عليه وسلم، فقرأ في كرمه صلى الله عليه وسلم؛ ما رواه جابر رضي الله عنه قال: ما سُئل النبي صلى الله عليه وسلم عن شيء قط فقال لا. (متفق عليه: البخاري فقال (٢٣١١)).

وعن أنس رضي الله عنه قال:
ما سُئل رسول الله صلى الله
عليه وسلم على الإسلام شيئًا
إلا أعطاه، قال: فجاءه رجل
فأعطاه غنمًا بين جبلين،
فرجع إلى قومه فقال: يا قوم
أسلموا، فإن محمدًا يعطي
عطاء لا يخشى الفاقة.
(مسلم (۲۳۱۲)).

ونقرأ في تواضعه صلى الله عليه وسلم: عن عمر بن الخطاب رضي الله عنه قال: سمعت النبي صلى الله عليه وسلم يقول: «لا تطروني كما أطرت النصارى ابن مريم، فإنما أنا عبده، فقولوا: عبد الله

ورسوله، (البخاري (٣٤٤٥)). وعن أبي سعيد رضي الله عنه أن النبي صلى الله عليه وسلم قال: «أنا سيد ولد آدم يوم القيامة ولا فخر، وبيدي لواء الحمد ولا فخر، وما من نبي يومئذ آدم فمن سواه إلا تحت لوائي، وأنا أول شافع، وأول مشفع، ولا فخر، (صحيح الجامع (١٤٦٨)).

ومع هذه الخصائص والميزات التي سما بها إلى منزلة لا يساويه فيها غيره من أولي العزم من الرسل-فضلًا عمن سواهم-، أضاف إلى ذلك ما يبرئ ساحته من الفخر- وحاشاه من كل ذلك-؛ فقال؛

ونقرأ في الثاره صلى الله عليه وسلم: عن سهل بن سعد رضى الله عنه أن امرأة جاءت إلى رسيول الله صلى الله عليه وسلم ببردة منسوجة، فقالت: نسجتها بيدى لأكسوكها، فأخذها النبي صلى الله عليه وسلم محتاجًا إليها فخرج الينا وانها الإزاره، فقال فلان: اكشنيها؛ ما أحسنها! فقال: «نعم» فجلس النبي صلى الله عليه وسلم في المجلس، ثم رجع فطواها، ثم أرسىل بها إليه، فقال له القوم: ما أحسنت؛ لبسها النبي صلى الله عليه وسلم محتاجًا إليها، ثم سألته، وعلمت أنه لا يرد سائلا، فقال:

إني والله ما سألته لألبسها، إنما سألته لتكون كفني، قال سهل: فكانت كفنه. (البخاري ١١٣/٣-١١٤).

ونقرأ في زهده صلى الله عليه وسلم؛ عن عروة عن عائشة رضى الله عنها أنها كانت تقول: والله يا ابن أختى إن كنا لننظر إلى الهلال ثم الهلال. ثم الهلال، ثلاثة أهلة في شهرين، وما أوقد في أبيات رسول الله صلى الله عليه وسلم نارٌ، قال: قلت، يا خالة فماكان يعيشكم؟ قالت: الأسودان التمر والماء، إلا أنه قد كان لرسول الله صلى الله عليه وسيلم جيران من الأنصار، وكانت عندهم منائح فكانوا يرسلون إلى رسول الله صلى الله عليه وسلم من أثبانها فيسقيناه. (متفق عليه: البخاري (۲۵۹۷)، ومسلم (YYPY).

ونقرأ في رحمته صلى الله عليه وسلم بالأعداء: عن أنس رضي الله عنه قال: كان غلام يهودي يخدم النبي صلى الله عليه الله عليه وسلم فمرض، فأتاه النبي صلى عند رأسه فقال له: أسلم، فنظر إلى أبيه وهو عنده فقال له: أطع أبا القاسم صلى فقال له: أطع أبا القاسم صلى النبي صلى الله عليه وسلم، فأسلم، فخرج النبي صلى الله عليه وسلم وهو من الناره. (البخاري (١٣٥٦)).

ونقرأ في رفقه صلى الله عليه وسلم: عن أبي هريرة رضي الله عنه أن أعرابيًا بال في المسجد، فثار إليه الناس ليقعوا به فقال لهم رسول الله صلى الله عليه وسلم: «دعوه وأهريقوا على بوله ذنوبًا من ماء، أو سجلًا من ماء، فإنما بعثتم ميسرين، ولم تُبعثوا معسرين، ولم تُبعثوا معسرين، (متفق عليه: البخاري (١١٢٨)).

ونقرأ في شفقته صلى الله عليه وسلم على أمته: عن جابر رضي الله عنه قال: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: مثلي ومثلكم كمثل رجل أوقد نارًا فجعل الجنادب والفراش يقعن فيها، وهو يَذُبُهنَ عنها، وأننا آخذ بحُجَزكم عن النار، وأنتم تَطلتون من يدي، (مسلم (۲۲۸۵)).

ونقرأ في عدله صلى الله عليه وسلم: عن عائشة رضي الله عنها أن قريشًا أهمهم شأن المرأة المخزومية التي سرقت، وفيه: فكلمه أسامة بن زيد، فقال رسيول الله صلى الله عليه وسلم: «أتشفع في حد من حدود الله؟» ثم قام فاختطب ثم قال: «إنما أهلك الذين قبلكم، أنهم كانوا إذا سرق قبهم الشريف تركوه، وإذا سرق فيهم الضعيف أقاموا عليه الحد، وأيم الله لو أن فاطمة

بنت محمد سرقت لقطعت يدها، (متفق عليه: البخاري (٣٤٧٥)، ومسلم (١٦٨٨)). ونقرأ في علاقته مع أهله صلى الله عليه وسلم: وهو يتحدث عن نفسه، عن عائشة رضى الله عنها قالت: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: «خيركم خيركم لأهله، وأنا خيركم لأهلى.. (صحيح الجامع (٣١١٤)). فكان صلى الله عليه وسلم جميل العشرة دائم البشر، يداعب أهله، ويتلطف بهم، ويوسعهم نفقة، ويضاحك نساءه، وكان مع ذلك يصبر على ما يراه منهن مما لا دسره.

ونضرأ في فراق فلذة كبده وثمرة فؤاده صلى الله عليه وسلم: قضى رسول الله صلى الله عليه وسلم ولم يترك من ذريته وراءه إلا ابنته فاطمة رضى الله عنها فقد أدرك الموت كل بناته وبنيه، فذاق في صبر الأنبياء الجميل مرارة فقدهم، وبكاهم واحدًا تلو الآخر، وما زاد صلى الله عليه وسلم حين مات ولده إبراهيم على قوله: «إن العين تدمع، والقلب يحزن، ولا نقول الا ما يرضى ربنا، وإنا بضراقك يا إبراهيم لمحزنون،. (البخاري

.((140/4)

ونقرأفي بكائه صلى الله عليه وسلم: عن ابن مسعود رضى الله عنه قال: قال لي النبي صلى الله عليه وسلم: «اقرأ عليُّ »، قلت يا رسول الله، أقرأ عليك، وعليك أنـزل؟ قال: «نعم»، فقرأت سورة النساء، حتى أتيت إلى هذه الأية: وفكيف إذا جنتا من كل أمّنة بشهيد رَحِقنا بك عَلَى هُتُؤلاء النساء: ١٤)، قال: «حسبك الآن»، فالتفت إليه فإذا عيناه تذرفان. (متفق عليه: البخاري (٥٠٥٠)، ومسلم (۸۰۰)).

وقد أراد الله سيحانه أن يرسل نبيه صلى الله عليه وسلم بهذه الصفات لتتربى الأمة على الكمال الأخلاقي الندى اشتملت عليه هذه الصفات، فيكون لها من صفات نبيها منهج تتبعه في حياتها، فتسودها الرأفة والرحمة، فتكون كما وصف الله نبيه وأصحابه، وإن تباعدت بها الأزمان وتناءت بين أفرادها الديار، وذلك قوله سبحانه: مُعَنَّدُ رُسُلُ لَهُ وَالَّذِينَ مَعَلُو آشِلُنَّا عَلَى الْكُفَّادِ رُحَّاهُ يَنْهُمُ أَرْبُهُمْ زُكُمَا سُجُنًا بِيَنْفُونَ فَشَلًا فِنَ اللَّهِ وَرَضَّوَكُمَّ سِيمًا هُمْ فِي وُجُومِهِم مِنْ أَثَرَ ٱلشُّجُودِّ دَاكَ

مَنْلُهُمْ فِي ٱلتَّوْرَدَةُ وَمَثْلُغُمْ فِي ٱلْإَنْجِيلِ كررع أخرج شفافة فازرة فاشتغلظ

فَأَسْتَوَىٰ عَلَى سُوقِهِ. يُعْجِبُ ٱلزُّرَّاةِ لِعَيظَ عِبْمُ الكُفَّارُ وَعَدَ اللَّهُ الَّذِينَ مامنوا وغيلوا الصلخت منهم ففورة وَلَمْ المُعْلَمُ ، (المفتح: ٢٩). فإذا هي أمة ليست واحدة في دينها وعقيدتها فحسب، بل أيضًا في صفاتها الربانية التي اقتبستها من نبيها صلى الله عليه وسلم؛ فتنشرها بين الأمم قاطبة، وتبشر بها الأجيال القادمة، فتنعطف إليه بإيمان وتسليم لما رأت منها أننا بحاجة إلى تجديد المسار، وتصحيح المواقف، ومدارسة السيرة ما يزيد الإيمان، ويعلو بالأخلاق. ويُقوم المسيرة. ولا سيما أن الإسلام انتشرفي كثير من بلاد الدنيا بالقدوة الطيبة للمسلمين الأوائل التي كانت تجذب أنظار غير المسلمين وتحملهم على اعتناق الإسبلام، والقدوة الحسنة التى يحققها الداعى بسيرته الطيبة هي في الحقيقة دعوة عملية للإسلام يستدل به سليم الفطرة راجح العقل من غير المسلمين على أن الإسلام حق من عند الله.

اللهم ارزقنا حسن التأسى بنبينا قدوتنا وأسوتنا. آمين

### من دعاء النبي المالي

عن ابن عمر رضى الله عنهما قال: قلما كان رسول الله صلى الله عليه وسلم يقوم من مجلس حتى يدعو بهؤلاء الدعوات لأصحابه: اللهم اقسم لنا من خشيتك ما تحول بيننا وبين معاصيك، ومن طاعتك ما تعلقنا به جئتك. ومن اليقين ما تهون به علينا مصيبات الدنيا...، (رواه الترمذي وصححه الألباني).

### A LEW SO وجوب الإخلاص في العبادة مع ترك المعاصي

قال الله تعالى: ﴿ قُلْ إِنَّ أُمِّنَّ أَنَّ أَعْلَى الشابية (٣) قُلُ إِنَّ لَمَاكُ إِنْ عَسَبِكُ رَبِّ عَلَابُوم عَظِيم (الزمر: ١١-١٣)

### واحة التوحيد

### من أدب رسول الله

قال أنس رضي الله عنه: "خُدُمْتُ النبي صلى اللّه عليه وسلم عشر سنين، فما قال لي أف قط، ولا قال لشيء فعلته لم فعلته، ولا لشيء لم أفعله الا فعلته".

(صحيح البخاري)

### منزلة البرق الإسلام

عن ابن عمر رضي الله عنهما أنه قال: أتى النبي صلى الله عليه وسلم رجل، فقال: يا رسول الله إني أصبتُ ذنبًا عظيمًا فهل من توبة؟ قال: « هل لك من أم؟ ، قال: لا . قال: هل لك من خالة؟ قال: نعم. قال: , فبرَها . (رواه الترمذي، وصححة الألياني).

### من فضائل على بن أبي طالب رضى الله عنه

قال رسول الله صلى الله عليه وسلم لعلي بن أبي طالب: "أما ترضى أن تكون منى بمنزلة هارون من موسى؛ إلا أنه لا نبى بعدي" (صحيح البخاري)

في حايث الوسوسة «ذاك صريح الإيمان» يعني أن صريح الإيمان هو الذي يمنعكم من قبول ما يُلقيه الشيطان في أنفسكم عتى يصير ذلك وسوسة لا تتمكن في قلوبكم، ولا تطمئن اليه نفوسكم، وليس معناه أن الوسوسة نفسها صريح الإيمان.

### Upload by: altawhedmag.com

### Almil Junio

قال ابن كثيرية تفسير قوله تعالى،

(سورة الكهف: ٨٠)؛ أي يحملهما حبّه على متابعته في الكفر، وقال فتادة: لو بقي لكان فيه هلاكهما، فليرض المرء بقضاء الله فإن قضاء الله نامؤمن فيما يكره خير له من قضائه فيما يحره خير له من

(تفسيرابن كثير)

### حكم الاحتفال بالمولد النبوي

قال الشاطبي: فقد ثبت أن من أقسام البدع ما ليس بمنهي عنه، بل هو مما يتعبد به، وليس من قبيل المصالح المرسلة ولا غيرها مما له أصل على الجملة... كتخصيص ليلة مولد النبي صلى الله عليه وسلم بالقيام فيها، ويومه بالصيام، أو بركعات مخصوصة.

(الاعتصام للشاطبي)

### إعداد/د. علاء خضر

### أحاديث باطلة لا تصح

"اختلاف أمتي رحمة" الحكم:
لا أصل له. التخريج: لا يوجد
في كتب السنة بسند صحيح
أو ضعيف. قال السخاوي في المقاصد الحسنة (ص ٤٩):
"ليس له إسناد صحيح ولا ضعيف" (المقاصد الحسنة)

### Barry Colored

قال ابن تيمية رحمه الله:
"لقد فطر الله عباده على
محبته وعبادته، فباذا
تركت هذه الفطرة بلا
فساد، كان القلب عارفا
بالله محبا له عابدا له
وحده". (مجموع الفتاوى
بتصرف).

## من حكية الشعر قال ابن السمّاك الواعظ: يا مدمن الدّنب أما تستحي والله في الخلوة ثانيكا: أغرَك من ربّك امعاله

وسترد طول مساويكا؟ (حسن الظن لابن أبي الدنيا)

### من أقوال السلف

قال مالك بن دينار: قرأت في الحكمة: "يقول الله عزوجل: "أنا الله مالك الملوك. قلوب الملوك بيدي، فمن أطاعني جعلتهم عليه رحمة، ومن عصاني جعلتهم عليه نقمة، فلا تشغلوا أنفسكم بسب الملوك، ولكن توبوا إلي أعطفهم عليكم..

(الجواب الكافي لابن القيم).

49

# مخالفات في هيئة الصلاح الكرسي الصلاح الكرسي المعان ايوب

الحمد لله، والصلاة والسلام على رسول الله، ويعد:

استشرى في مساجدنا ظاهرة الكراسي في آخر المسجد، بل وبالفت بعض المساجد فبنوا مقصورة، وجعلوا لها عدة دكك متساوية، وعلى صفوف متباعدة في آخر المسجد، وهذه الهيئة غير مشروعة ولا تصح،

ا- مخائف لما أمر به النبي صلى الله عليه وسلم من الاصطفاف. عَنْ أَنَسِ عَنِ النبي صلى الله عليه وسلم النبي صلى الله عليه وسلم قَالَ: "سَوُوا صُفُوفَكُمْ: فَإِنَّ تَسُويَةَ الصَّفُوف منْ إقَامَةَ تَسُويَةَ الصَّفُوف منْ إقَامَة

الصَّلاَةِ". صحيح البخاري (٧٢٣). ومسلم (٤٣٣).

والمُصلَي خلف الصفوف لم
يمتثل أمر النبي صلى الله
عليه وسلم، والأمر للوجوب،
فترك هذا المصلي الصف
المقدم، وصلى إما منفردًا وحده
خلفهم، أو في صف ناء عن
الصفوف المتقدمة؛ فلم يكن
متبعًا للهدي النبوي فعله.
البغضاء والعداوة بينه وبين
المصلين، أو تبديل خلقته
النعمان بن بَشير قال: سمعت
النبعي صلى الله عليه وسلم
النبي صلى الله عليه وسلم
يقول: "لَتُسُونَ صُفُوفَكُم، أو

لَيُخَالِفَنَّ اللَّه بَيْنَ وُجُوهِكُمْ". صحيح البخاري (٧١٧)، ومسلم (٤٣٦).

ولا شبك أن المصلي خلف المصفوف قد خالف الأمر بالتسوية، فأنشأ صفًا متأخرًا ونأى به عن المصلين، ولا بد أن تقع العداوة والشقاق بينه وبينهم؛ لما بينهم من التباعد في الأجساد.

قَالَ ابن دقيق العيد، قَوْلُهُ، "أَوْ لَيُخَالِفَنَ اللَّه بَيْنَ وُجُوهِكُمْ"؛ مَعْنَاهُ: إِنْ لَمْ تُسَوُّوا؛ لأَنَّهُ قَابَلَ بَيْنَ التَّسُويَة وَبَيْنَهُ، أَيْ الوَاقِعُ أَحَدُ الأَمْرِيْنِ: إِمَّا التَّسُويَةُ، أَوْ الْخَالَفَةُ. (إحكام الأحكام:

> ربيع أول ١٤٤٧ هـ- العدد ١٥١ السنة الخامسة والخمسون

وقال الحافظ: قوله: "أوْ لَيْحَالِضَ اللَّهُ بَيْنَ وُجُوهِكُمْ"؛ أى: إن لم تسبووا، والمراد: بتسوية الصفوف اعتدال القائمين بها على سمت واحد، أو يراد بها سد الخلل الذي في الصف (الفتح: ٢٤٢/٢ -٢٤٣). ٣- خالف هدى الملائكة في صفها عند ربها، وقد أمرنا بالاقتداء بهم.

فعن جابر بن سمرة قال: خرج عَلَيْنًا رَسُولُ الله صلى الله عليه وسلم فقال: "مَا لَى أَرَاكُمُ رَافِعِي أَيْدِيكُمُ؛ كَأَنَّهَا أَذُنَّابُ خَيْلِ شُمْسِ اسْكُنُوا فِي الصَّلاة ". قَالَ ثُمَّ خَرْجَ عَلَيْنَا فَرَآنَا حلقًا فقال " مَا لَى أَرَاكُمْ عزينَ ". قَالَ ثُمَّ خَرَجَ عَلَيْنَا فَقَالَ:" ألا تَصُفُون كما تَصُفُ الْلائكة عنْدَ رَبِّهَا ". فَقُلْنَا بِا رَسُولُ اللَّه وكيف تصف الملائكة عند ريها قَالَ:" يُتمُّونَ الصُّفُوفَ الأُولَ وَيَتْرَاصُونَ فِي الصَّفِّ" (صحيح مسلم: ۲۰۰).

أحدهم المسجد فلا يبادر لإتمام الصفوف الأول، وإنما يسرع لمؤخرة المسجد لحجز مقعد في آخر المسجد، وكأن الناس صاروا فريقين أحدهما في أوله، والأخرفي مؤخره.

فما أعظم هذا التفرق، يدخل

٤-بقدر ما يتأخر عن الصفوف بقدر ما يتأخر عن رحمة الله

عَنْ أبى سَعيد الخَـدُرِي أَنْ رَسْبِولَ الله صلى الله عليه وسلم رَأَى فِي أَصْحَابِهِ تَأْخُرًا فَقَالَ لَهُمْ:" تَقَدُّمُوا فَائْتُمُوا بِي، وَلْيَاتُمُ بِكُمْ مَنْ بَعْدَكُمْ، لا يَـزَالُ قَـوْمُ يِـتَأْخُرُونَ حَتَّى يُؤخرهُمُ اللَّه". (صحيح مسلم

وفضله.

1 ( ETA

إن هذا التأخر لم يكن على نحو تأخر أهل زماننا. لقد كان تأخرًا يسيرًا عن الصف الأول، أما اليوم فبينهم وبين الصفوف الأول مفاوز ومسافات ينقطع دونها صوت الإمام عنهم. فكان أمر النبي صلى الله عليه وسلم أصحابه بذلك حفاظا على وحدة الجماعة، وتقارب الصفوف والالتئام بين المصلين.

قال النووي: قُولُه صلى الله عليه وسلم: "لا يَـزَال قَـوُم يتَأْخُرُونَ -أَيْ: عَنُ الصُّفُوفَ الأول- حتَّى يُؤخِّرهُمْ- الله تَعَالَى عَنْ رَحُمَتِه، أَوْ عَظيم فَضُله، وَرَفْعِ الْمُنْزِلَة، وعَنْ العلم، وَنَحُو ذَلكَ. (شرح النووي ١١٩/٤).

وقال القرطبي؛ قيل هذا في المنافقين، ويحتمل أن يراد بِهِ أَن يُؤخِّرهُمُ اللَّهِ عَنْ رُتِّيةً العُلِمَاءِ المَأْخُودُ عَنْهُمُ. أَوْ عَنْ رُتُبَة السَّابِقِينَ (المفهم

.(10./2 ٥- الصف المؤخر شر صفوف

الرجال. للصفوف المقدمة في الصلاة

فضيلة باهرة. فمن ذلك: ١-حديث أبي هُرَيْرَة أَنَّ رَسُولَ الله صلى الله عليه وسلم قال:" لو يعلم الناس ما في النداء والصّف الأول. ثم ثم يجدوا إلا أنْ يَسْتَهِمُوا عَلَيْهِ الْسُتَهِمُوا، ولو يعلمون ما في التهجير السُتبقوا إليه، ولو يعلمون مَا فِي الْعَتَّمَةُ وَالصَّبْحِ لِأَتَّوْهُمَا وَلُوْ حَبُوا" (أَخْرِجِهُ الْبِخَارِي (۷۲۰). ومسلم (۷۲۰).

قال النووي: لو يعلمون ما في الصف الأول من الفضيلة نحو ما سبق. وجاءُوا إليه دفعة واحدة وضاق عنهُمْ، ثُمّ لم يسمح بغضهم لبغض به، الأقترعُوا عليه. (شرح النووي .(11A/E

وأشار الحافظ إلى فوائد هامة للصف الأول فقال: في الحض على الصف الأول السارعة إلى خلاص الذمة. والسبق لدخول السجد، والقرب من الإمام. واستماع قراءته، والتعلم منه. والفتح عليه، والتبليغ عنه. والسلامة من اختراق المارة بين يديه. وسلامة البال من رؤية من يكون قدامه، وسلامة موضع سجوده من

أذيال المصلين. (فتح الباري ٢٤٤/٢).

فتوى هامة لشيخ الإسلام: عَنْ أَفُوام يَبْتَدرُونَ السُوارِي قَبْل النَّاس، وَقَبْل تَكْميل الصَّفُوف وَيتَّخ دُونَ لَهُمْ مُواضع دُون الصَّف، فَهَلْ يجُوزُ التَّأَخُرُ عَنْ الصَّف الأُول؟

فَأَجَابِ ..... وَثُبَتَ عَنْهُ في الصّحيح: "خَيْرُ صُفُوف الرجال أوَّلْهَا، وَشُرُّهَا آخَرُهَا" وَأَمْثَالُ ذَلِكَ مِنْ السُّنَنِ الَّتِي ينبغى فيها للمصلين أن يتموا الصّف الأول ثُمُّ الثّاني. فَمَنْ جَاءَ أُولَ النَّاسِ، وَصَفَّ فِي غَيْر الأول فقد خالف الشريعة، وإذا ضم إلى ذلك إساءة الصَّلاة، أو فضول الكلام، أو مَكْرُوهُهُ، أَوْ مُحَرِّمَهُ وَنَحُو ذلك ممَّا يُصَانُ المُسْجِدُ عَنْهُ، فَقَدُ تَرَكُ تَعْظِيمُ الشَّرَائعِ، وخرج عن الحدود المشروعة من طاعة الله، وأن لم يعتقد نَقْص مَا فَعَلَهُ، وَيَلْتَزُمُ اتَّبَاءَ أمْرِ الله، اسْتَحَقُّ العُقُوبَةَ البليغة الَّتِي تَحْمِلُهُ وَأَمُثَالُهُ على أداء ما أمر الله يه، وترك مَا نَهِي اللَّهِ عَنْهُ، واللَّهُ أَعْلَمُ. (مجموع فتاوى شيخ الاسلام -(771/77

٢-الله وملائكته يصلون على

الصف الأول.

عَنِ الْبِرَاءِ بُنِ عَازِبِ قَالَ: كَانَ رَسُـولُ الله صلى الله عليه وسلم يأتينا فيمسحُ عواتقنا وصُدُورنا ويقُولُ:" لا تختلفُ صُفُوفُكُمْ فتختلف قُلُوبُكُمْ. إنَّ الله وملائكتهُ يُصلُون على الصَفُ الأول " متفق عليه.

آ- يُخشى على صلاة المنفرد
 خلف الصف البطلان.

عَنْ وَابِصَةَ أَنَّ رَسُولِ اللَّهِ صلى الله عليه وسلم رأى رُجْلا صلى وحدة خلف الصف فأمره أن يعيد صلاته. (صحيح بطرقه وشواهده: أخرجه أحمد (٢٨/٤)، والترمذي (۲۳۱)، وأبو داود (۲۸۲)، واین خزیمة: ۱۵۷۰) وعن على بن شيبان أنه خرج وافدا إلى رسول الله صلى الله عليه وسلم قال: فصلينا خلف النبي صلى الله عليه وسلم، فلمح بمؤخر عينيه الى رجل لا يقيم صلبه في الركوع والشجود، فلما انصرف رسول الله صلى الله عليه وسلم قال: "يا معشر المسلمين، إنه لا صلاة لمن لا يُقيمُ صُلْبُهُ فِي الرُّكُوعِ والسُجُود". قال: ورأى رجُلا يصلى خلف الصف فوقف حتى انصرف الرجل فقال

رَسْولُ الله صلى الله عليه وسلم: "استقبل صلاتك. فلا صلاة لرجل فرد خلف الصف". (صحيح: أخرجه أحمد (٢٣/٤)، وابن ماجه صحيحه (١٠٠٣،٨٧١).

وقد اختلف أهل العلم في حكم من صلى منفردًا خلف الصحة، فذهب فريق إلى بطلان صلاته، ودليلهم ما تقدم من الحديث، وذهب أخرون إلى الكراهة ولم يبطلوا صلاته لأدلة، منها: أخرون إلى الكرة أنه انتهى وسلم وهو راكع، فركع قبل أن يصل إلى الصف، فذكر ذلك يصل إلى الصف، فذكر ذلك فقال:" زادك الله عليه وسلم فقال:" زادك الله عليه وسلم ولا تعد" (صحيح البخاري ولا تعد" (صحيح البخاري).

قال ابن المنذر: اختلف أهل العلم فيما يجب على من صلى خلف الصف وحده فقالت طائفة: لا يجزئه، هذا قول النخعي، والحكم، والحسن بن صالح، وأحمد بن حنبل، واسحاق بن راهويه، وأبى بكر بن أبى شيبة.

وقالت طائفة: صلاة الفرد في الصيف وحده جائزة.

وممن رأى ذلك جائزًا الحسن البصري، ومالك، والأوزاعي، والشافعي، وأصحاب الرأي. قال ابن المنذر: صلاة الفرد خلف الصف باطلة؛ لثبوت خبر وابصة، وخبر علي بن الجعد بن شيبان. (الأوسط ٢٠٧/٤).

قلت: وقد علق الشافعي القول به على صحة الحديث، وقد صح، ولكن له توجيه وهو: أنه لا صلاة لمنفرد خلف الصف والصفوف قبله بها الفُرج؛ فإن كان الصف كاملا ولم يجد بُدًّا من الوقوف خلفهم فليصل ولا شيء عليه؛ لأن الواجب إذا تعذر القيام به سقط. وهو هنا كذلك.

فإذا كان الأمرعلى هذا الحال فكيف يتساهل العباد في مثل هذه القضية المصيرية، والتي يتوقف عليها صحة الصلاة أو بطلانها، فهو متردد بين أمرين أحلاهما مُرّ، إما أن تكون صلاته باطلة أو مكروهة.

٧- التشبه بالنصارى كما هو
 الحال في كنائسهم.

من عادات النصارى في الكنيسة أنهم يضعون المقاعد ويرصونها، ويتعبدون عليها جلوسًا وربما قيامًا،

وأما عند المسلمين فالصلاة لها شروط سابقة عليها من الطهارة واستقبال القبلة وغير ذلك، ثم الصلاة عندنا هيئات، فيها القيام والركوع والسجود، وأقرب ما يكون العبد من ريه وهو ساجد، ولم يشرع ترك القيام ولا السجود إلا عند العجز في صلاة الفرض، فلا ينبغي أن تحول مساجدنا من الصلاة على الأرض إلى نصب المقاعد المتلاصقة لنوى الأعنار؛ حتى لا يقع جزء كبير من الماين في المشابهة، خاصة أنه في بعض المساجد نطرد الفتيان من المسجد، ولا يبقى فيها إلا المرضى والطاعنين في العمر؛ فلو رخصنا لهم ذلك لتحولت صورة المساجد المعتادة إلى صورة مشابهة لما عليه النصاري.

٨-يلي الإمام أفضل الناس، والمتأخر من أهل الفضل فسح المجال لمن دونه بالتقدم. أهل العلم والفضل مقدمون ألي كل شيء: «قُل مَلْ يَسْتَوى ألين المنفول مقدمون والسنة أن يقف أهل الفضل والعلم وحفظة كتاب الله خلف الإمام مباشرة لعلل باهرة. وما يحدث في بعض باهرة. وما يحدث في بعض

مساجدنا أننا نرى مقعدًا من أهل الذكر والقرآن يجلس خلف الصفوف، فريما اعتقد بعض العوام أن قعوده في الصف يقطعه، فليتعلم الجاهل وليتنبه الغافل لهذه السنة. قال أبو مسعود: قال كان رسنول الله صلى الله عليه وسلم يمسّخ مَناكِبنا في عليه وسلم يمسّخ مَناكِبنا في تُختلفوا فتختلف قُلُوبُكم، ليلني منْكُم أُولُو الأحالام والنّهي، ثمّ الذين يلونهم، ثمّ

قَالَ أَبُو مَسْغُودٍ: فَأَنْتُمُ الْيَوْمَ أَشَدُّ اخْتِلاَفًا. (صحيح مسلم ٤٣٢).

قال أحمد: يلي الإمام الشيوخ وأهل القرآن وتؤخر الصبيان والغلمان. المغني 57/7.

فهذه جملة من المخالفات الستى رأيتها حادثة في مساجدنا والتي يجب على الأئمة وأهل العلم أن يبينوا أمرها للمصلين فهي أمانة ودين أمرنا الله بتبليغه.

أسأل الله أن يصلح مساجدنا من اللغو والعبث والبدع وأن يجعلنا هداة مهتدين. وصلً الله على سيدنا محمد وعلى آله وصحبه أجمعين.

الحمد لله، والصلاة والسلام على رسول الله.

وبعد: فنواصل في هذا التحرير تقديم البحوث الحديثية للقارئ الكريم حتى يقف على حقيقة هذه القصة الواهية التي اشتهرت على ألسنة القصاص والوعاظ والطرقية. وإلى القارئ الكريم التخريج والتحقيق.

### أولا: أسباب ذكر هذه القصة:

١- وجود هذه القصة في بعض كتب السنة الأصلية يجعل من لا درايـــة له بالتحقيق يتوهم أن هذه القصة صحيحة، ولكن كما سنبين من التحقيق أنها قصة واهية موضوعة.

٢- من هذه الافتراءات التي جاءت في القصة أن عليًا رضى الله عنه قال: بايع الناس لأبي بكر، وأنا والله أولى بالأمر منه وأحق منه، فسمعت وأطعت مخافة أن يرجع الناس كفارًا يضرب بعضهم رقاب

### الشيخ / علي حشيش

بعض بالسيف، كما سنبين من المثل: وإن تعجب فعجب أن يضتري هـؤلاء القصاص والوضاع هذه الافتراءات التي تتهم الصحابة رضى الله عنهم بالخيانة، وعلى رأسهم الشيخان أبو بكر وعمر رضي الله عنهما.

٣- ومن هذه الافتراءات التي جاءت في القصة أيضًا أن عليًّا رضى الله عنه قال: بايع الناس لعمر وأنا والله أولى بالأمر منه وأحق منه، فسمعت وأطعت مخافة أن يرجع الناس

كفارًا يضرب بعضهم رقاب بعض بالسيف.

٤- وكان لهذه الافتراءات التى جاءت في بعض كتب السنة الأصلية أثرها السيئ؛ حيث يؤمن بها طائفة كبيرة إلى اليوم، وهذه القصة الموضوعة اعتمد عليها الرافضة وأمثالها الذين يبغضون أبا بكر وعمر ووصل بهم الحد إلى لعنهما. يقول الإمام السخاوي في فتح المغيث، (٣٠٠/١): «الرافضة فرقة متنوعة من الشيعة وانتسبوا كذلك لأنهم باركوا زيد بن على، ثم قالوا له تبرأ

ربيع أول ١٤٤٧ هـ- العدد ٦٥١ السنة الخامسة والخمسون

من الشيخين فأبى وقال: كانا وزيـري جدي صلى الله عليه وسلم فتركوه ورفضوه: اهـ.

قلت: وهنذا ما بينه شيخ الإسلام ابن تيمية في «الفتاوي» (٣٥/١٣) قال: «وأما لفظ الرافضة فهذا اللفظ أول ما ظهر في الإسلام ا خرج زيد بن على بن الحسين عن أوائل المائة الثانية في خلافة هشام بن عبد الملك، واتبعه الشيعة؛ فسئل عن أبى بكروعمر فتولاهما وترحم عليهما، فرفضه قوم فقال: رفضتموني؟! فسموا الرافضة، فالرافضة تتولى أخاه أبا جعفر بن محمد بن على، والزيدية يتولون زيد أو ينسبون إليه ومن حينئذ انقسمت الشيعة إلى زيدية ورافضة إمامية ،. اه.

و قلت: شم بين ذلك شيخ الإسلام ابن تيمية في الفتاوى، (٤٣٥/٤) حيث قال: أ- «فأبو بكر وعمر أبغضتهما الرافضة ولعنتهما دون غيرهم من الطوائف ولهذا قيل للإمام أحمد، من الرافضي؟ قال: الذي يسب أبا بكر وعمر. وبهذا سميت الرافضة فإنهم رفضوا زيد بن علي لما تولى الخليفتين أبا بكر وعمر لبغضهما لهما؛ فالمبغض لهما هو الرافضي».

ب- ، وأصل الرافضي من المنافقين الزنادقة فإن ابن سبأ الزنديق أظهر الغلو في علي بدعوى الإمامة والنص عليها، وادعى العصمة له ، . اه.

- وبين شيخ الإسيلام ابن تيمية الأشر السيئ لهذه الفرقة على الحديث النبوي فقال في «الفتاوى» (٢٨٩/٦)؛ «الرافضية كذبوا أحاديث كثيرة جدًا راج كثير منها على أهل السنة، وروى خلق كثير منها أحاديث حتى لا يتميز الصدق من الكذب على أكثر الناس إلا على أنمة الحديث العارفين بعلله متنًا وسندًا».

#### ثانيا: المتن:

رُوي عن أبي الطفيل عامر بن وائلة الكناني: كنتُ على الباب يوم الشوري، فارتضعت الأصواتُ بينهم، فسمعتُ عليًا يقول: بايع النَّاسُ لأبي بكر. وأنا والله أؤلى بالأمر منه وأحق منه، فسمعتُ وأطعتُ مخافة أن يرجع النَّاسُ كفَّارًا يضربُ بعضهم رقاب بعض بالسيف ثمَّ بايع النَّاسُ عمرٌ، وأنا واللَّه أؤلى بالأمر منه، وأحقُّ منه، فسمعتُ وأطعْتُ مخافة أن يرجع الناس كفارًا يضربُ بعضهم رقاب بعض بالسيف، ثمَّ أنتم تُريدون أن تُبايعوا عثمان إذن أسمعُ وأطيعُ، إنَّ عمر جعلني في خمسة نفر

أنا سادسهم لا يُعرفُ لي فضلُ عليهم بالصلاح، ولا يعرفونه لى، كلَّنا فيه شرْعُ سواءً، وايمُ اللَّه لو أشاءُ أن أتكلُّمَ ثمُ لا يستطيغ عربيهم وعجميهم ولا المعاهد منهم ولا المشرك رد خصلة منها لفعلت، ثمّ قال نشدتُكم بالله أنَّها النَّفرُ جميعًا، أفيكم أحدُ آخي رسول الله غيرى؟ قالوا: لا. ثمّ قال: نشدتُكم بالله أنُّها النَّفرُ جِمِيعًا، أفيكم أحدٌ له عمُّ مثلُ عمَّى حمزةً، أسد الله وأسد رسول الله صلى الله عليه وسلم وسيد الشهداء؟ قالوا: اللَّهِمُ لا، فقال: أفيكم أحدُ له أخ مثل أخي جعفر ذي الجناحين المُوشى بالجوهر، يطير بهما في الجنَّة حيث شاء؟ قالوا: اللَّهِمُ لا، قال: أفيكم أحد له مثل سبطي: الحسين والحسين سيدي شباب أهل الجنَّة؟ قالوا: اللَّهمَّ لا، قال: أفيكم أحد له مثل زوجتى فاطمة بنت رسول الله صلى الله عليه وسلم؟ قالوا: اللَّهِمُ لا ، قال: أفيكم أحدُ كان أقتل الشركي قريش عند كل شديدة تنزل برسول الله صلى الله عليه وسلم منى؟ قالوا: اللَّهِمُ لا، قال: أفيكم أحدُ كان أعظم عناءً عن رسول الله صلى الله عليه وسلم حين اضطجعت على فراشه ووقيته

بنفسى، وبدلت له مُهجة دمى؟ قالوا: اللَّهُمُ لا. قال: أفيكم أحد كان يأخذ الخمس غيرى وغير فاطمة؟ قالوا: اللهم لا، قال: أفيكم أحدُ كان له سهم في الحاضر وسهم في الغائب؟ قالوا: اللَّهُمُ لا، فقال: أكان أحدُ غيري حين سدُ أبواب المهاجرين وفتح بابي. فقام إليه عمَّاه حمزةً والعبَّاسُ، فقالاً: (يا) رسول الله سددت أبوابنا وفتحت باب على، فقال رسول الله صلى الله عليه وسلم: ما أنا فتحت بايه، ولا سددت أبوابكم، بل الله فتح بابه وسد أبوابكم. فقالوا: اللهم لا قال: أفيكم أحد تمم الله نوره من السماء غيري حين قال ، را كَا الْفُرِقِ حَقْدً (الاسمراء: ٢٦) قالوا: اللهم لا، قال: أفيكم أحد ناجاه رسول الله ثنتي عشرة مرة غيري حين قال الله الله ألبين ماشؤا إقا تتجيئه الرسول فقيتوا بن بن خرك صنة ، (المجادلة: ١٢) قالوا: اللهم لا، قال: أفيكم أحد تولى غمض رسول الله صلى الله عليه وسلم غيري؟ قالوا: اللهم لا. قال: أفيكم أحد آخر عهده برسول الله صلى الله عليه وسلم حتى وضعه في حضرته غيرى؟ قالوا: اللهم لا.

ثالثاء التخريج:

الحديث أخرجه الإمام الحافظ العقيلي في الضعفاء

الكبير (٢١١/١). قال: حدثنا محمد بن أحمد الوراميني. قال: حدثنا يحيى بن المغيرة الرازي قال: حدثتنا زافر عن رجل عن الحارث بن محمد عن أبي الطفيل عامر بن واثلة الكناني قال أبو الطفيل: "كنت على الباب يوم الشيوري..."

وأخرجه ابن عساكر في التاريخ دمشيق (٢٣/٤٢) قال: وأخبرنا: أبو البركات الأنماطي، أنبأنا أبو بكر محمد بن المظفر أنبأنا أبو الحسن العتيقي أخبرنا أبو جعفر العقيلي به ..

#### رابعا: التحقيق:

هذا الحديث الذي جاءت به القصة حديث باطل منكر وسلسل بالعلل.

ا- قوله في السند عن يحيى بن المغيرة عن زافر عن رجل عن الحارث بن محمد. قوله عن رجل يجعل هذا الحديث مبهما، يقول البيقوني في منظومته ومبهم ما فيه راو لم يُسم . وهو من أشد أنواع المجهول، حيث لم يصرح باسم المسراوي في الحديث، وحكم روابته عدم القبول.

حاول بعض المدلسين
 أن يجود هذا السند فيسقط
 الرجل المبهم، فقال عن محمد

بن حميد حدثنا زافر حدثنا المعارف بن محمد فرد عليه المعقيلي تدليسنه، وقال: المصواب ما قال يحيى بن المغيرة ثقة، فيحيى بن المغيرة ثقة، فبقي الحديث على الراوي المبهم.

وقـــال الإمـــام العقيلي: وهذا الحديث لا دخل له عن علي.

"- وقال الأمام الذهبي في الميزان، (٤٤١/١)؛ محمد بن حميد أسقط الرجل المبهم ليجود السند فأفسده. فهو خبر منكر، ثم ذكر القصة كاملة وقال: هذا غير صحيح، هذا، ولهذا قال الأمام العقيلي؛ هذا الحديث لا أصل له عن على.

- ونقل الحافظ ابن حجر اللسان ( ۱۹۹/۲ ) ما قاله الإمام الذهبي في الميزان وأقره، وبين أن الحديث غير صحيح.

والعلة الثانية: أن العارف مجهول، كما قال العقيلي، وهو مجهول العين، وأقره الحافظ في اللسان ...

وبهذا يتبين أن هذا الخبر كذب مُختَّلق مصنوع على عليَ رضى الله عنه.

هـذا ما وفقني الله إليه، وهو حسبى ونعم الوكيل.

وآخر من يدخل الجنة رجل يقال له جهينة؛ فيقول أهل الجنة؛ عند جهيئة الخبر

الحديث لا يصح: أورده الامام السيوطي في مخطوطة درر البحارفي الأحاديث القصار، (١/٢) مكتبة الحرم النبوي الحديث، رقم المخطوطة (٢١٣/١٠٧) وقال: «الخطيب في الرواة عن مالك عن ابن عمر ،.

قلت: قول الإمام السيوطي: «الخطيب في الرواة عن مالك عن ابن عمر .. اهـ.

هذا يعنى: أن الحافظ الخطيب البغدادي أخرج هذا الحديث في كتاب الرواة عن مالك، عن ابن عمر.

وهذا تخريج بغير تحقيق، فيتوهم من لا دراية له بالصناعة الحديثية أن الحديث صحيح، وهو كما سنبين من التخريج أنه حديث موضوع.

١- قال السيوطى أخرجه الحافظ الخطيب في «الرواة عن مالك» عن ابن عمر. وبيَّن ذلك الحافظ محمد بن المظفر المتوفى سنة ٣٩٧هـ في كتابه «غرائب مالك» (٢٤١/١) ط: «دار السلف بالرياض بالسعودية..

فقال حديث أبي على الحسين بن يوسف ين يعقوب المصري، نا جامع في سواده، نا زهير ابن عباد، نا أحمد بن الحسين اللهبي عن عبد

الملك بن الحكم عن مالك عن نافع عن ابن عمر مرفوعًا.

قلت: وطريق ابن المظفر في غرائب مالك هو نفسه طريق الخطيب في كتاب ، رواة مالك ، عن ابن عمر كما بين ذلك المناوي في فيض القدير، (۳۹/۱) ح(۱۰۱۹)، حیث قال: اخرجه الخطيب في كتاب أسماء الرواة عن مالك، من وجهين؛ من حديث عبد الملك بن عبد الحكم عن مالك عن نافع عن ابن عمر مرفوعًا، ومن حديث جامع بن سوادة عن زهير بن عباد عن أحمد بن الحسين اللهبي عن عبد الملك بن الحكم عن مالك عن نافع عن ابن عمر مرفوعًا.

٢- ثم قال المناوي فأخرجه الدارقطني من هذين الوجهين في "غرائب مالك" المتوفى ·(0176).

#### ثانيا: التحقيق:

١- قال الحافظ في «اللسان» (١١٩/٢) (١٨٩٦/٢٩): جامع بن سوادة يروي له الدارقطني في غرائب مالك حديثًا من وجهين عنه عن زهير بن عباد عن أحمد بن الحسين اللهبي عن عبد الملك بن الحكم عن مالك بن نافع عن ابن عمر رفعه «آخر من يدخل الجنة رجل يقال له .... الحديث.

ثم نقل الحافظ ابن حجر عن الدارقطني أنه قال: «هذا حديث باطل، وجامع ضعيف، وكذا عن عبد الملك بن الحكم،.



الحمد للّه رب العالمين؛ ﴿ غَافِرِ ٱلذَّبِّ وَقَافِلِ ٱلتَّوْبِ شَدِيدِ ٱلْمِقَابِ ذِى الطَّوْلِّ لَآ إِلّهَ إِلّا هُوَّ إِلَتِهِ ٱلْمَصِيرُ ، (غاهر: ٣)، والصلاة والسلام على خاتم الأنبياء وإمام المرسلين، ورحمة الله للعالمين، وبعد:

قإن الله تعالى خلق الثقلين الجن والإنس لغاية ومقصد شرعي كلَفهم به، وهو عبادته وحده لا شريك له، قال الله تعالى: ، وَمَا خَلَفْتُ لَغِنَ وَٱلْإِنسَ إِلَّا لِمَبْدُون ، (الذاريات: ٥٦)، ولذلك بعث الله الرسل مبشرين ومنذرين، وأنزل إليهم الكتب فيها المنهاج المستقيم، وجعل لعباده المتقين جنة عرضها السماوات والأرض يخلدون فيها، وأعد للكافرين نارًا وقودها الناس والحجارة يخلدون فيها أددًا.

وعبادة الله التي رتّب عليها الفوز بالجنة، والنجاة من النار إنما تكون باتباع رسله وامتثال أمره، واجتناب نهيه، وصرف العبادة لله وحده لا شريك له.

ومعصية الله التي رتب عليه دخول النار والخلود فيها، وتحريم الجنة، وإحباط العمل المنا تكون بالكفر بالله العظيم، قال تعالى: وإنَّهُ مَن يُشْرِكُ بِاللهِ فَقَدْ حَرَّمَ اللهُ عَلَيْهِ الْجَنَّةَ وَمَأْوَنُهُ النَّائِدَةَ: ٢٧)، وقال: «وَلا يَدْخُلُونَ الْجَنَّةَ حَرَّمَ اللهُ عَلَيْهِ الْجَنَّةَ وَمَأْوَنُهُ النَّائِدَةَ: ٢٧)، وقال: «وَلا يَدْخُلُونَ الْجَنَّةَ حَرَّ

يَلِحَ ٱلْجَمَٰلُ فِي سَرِّ ٱلْفِياطِ » (الأعراف: ٤٠)، وقال: « وَقَدِمُنَا إِنْ مَا عَبِلُواْ مِنْ عَمَلٍ فَجَعَلْنَهُ هَبَاءٌ مَّنْتُورًا » (الضرقان: ٢٣).

وأما ما دون الكفر من المعاصي التي يقترفها المؤمنون، وإن عظمت، ثم يموتون دون التوبة منها، فأصحابها تحت المشيئة؛ إن شاء الله عفا عنهم، فغفر ذنوبهم، وأدخلهم الجنة، وإن شاء آخذهم بها، فعاقبهم عليها، وأدخلهم النار، وذلك من شؤم المعصية في الآخرة.

ربيع أول ١٤٤٧ هـ - العدد ٦٥١ السنة الخامسة والخمسون ولعظم خطورة المعاصي على المخلوقين فإن الله تعالى قد ذكرها في كتابه بأسماء كثيرة تُبيِّن قبحها وشؤم عاقبتها في الدارين: الدنيا، والآخرة.

فمن أسمائها التي سميت بها في كتاب الله عز وجل: الشّيئة، والحرام، والفسوق، والفساد، والإشم، والذّنب، والمعصية، والجُرم، والوزر، والمخطيئة، والفجور، والمنكر، والفاحشة، والخبث، والشّر، واللّمَم، والحِنْث، والحوب، والعتو، والبغي، وغيرها من الأسماء القبيحة؛ تنفيرًا من الوقوع في المعاصى.

وقد بين الله ما يترتب على هذه المعاصي: من بُغُض الله للعبد، وغضبه عليه، وطرده من رحمته، ولعنه، ودخوله النار، وشدة عذابه فيها... وغيرها من العقوبات.

ووصف للمكلفين النار، وشدة حرّها، وبُغد قعرها، وشدة العذاب فيها، وتنوّعه، وقسوة زبانيتها، وعظم كربها، ومهانة المعذبين فيها، ترهيبًا من الإثم، وإنذارًا للخلق.

وبين لهم عاقبتها السيئة في الدنيا، وأنها تمحق البركة، وتحرم الرزق، وتجلب الأسقام، وتزيل المهابة من قلوب الخلق، وتجلب الهم والغرب والضنك، وتوجب قلة التوفيق، وفساد الرأي، وخفاء الحق، وفساد القلب وقسوته، وخمول الذكر، وإضاعة الوقت، ونفرة الخلق، والوحشة بين العبد وربه، ومنع إجابة الدعاء، وحرمان العلم، ولباس الذل، وإهانة العدو، وضيق الصدر، والابتلاء بقرناء السوء، وتعسير الأمور، وضعف الهمة في الطاعات، وحرمان الطاعة، وغيرها.

وبيِّن لهم أنه عدل يكتب السيئة بمثلها،

ويضاعف الحسنات، ويقبل التوبة عن عباده، ويغفر السيئات، ويكفر الخطايا والفواحش والموبقات وإن عظمت، ويبدل السيئة حسنة لمن تاب.

#### أقسام الذنوب:

إذا عرفت هذا، فاعلم أن الناظر المُسْتَقُرِئُ لكتاب الله عز وجل ولسنة نبيه صلى الله عليه وسلم يجد أن للمعاصي أنواعًا كثيرة، يمكن ردَها لستة اعتبارات، سوف أسوقها مجموعة ملخصة مما تفرق من أقوال أهل العلم في هذه الأسطر.

الاعتبار الأول: باعتبار جنس العصية: فهي بهذا الاعتبار ترجع إلى نوعين: الأول: ترك المأمور، الثاني: فعل المحظور، وكل الذنوب تعود إلى أحد هذين النوعين:

النوع الأول: المعاصي المتعلقة بترك واجب أمر الله به، كترك الصلاة، والصيام، والزكاة، والحج، وبر الوالدين، وصلة الرحم، وحفظ الأمانات والعهود والمواثيق وغيرها من الواجبات الشرعية.

فهذا النوع من نوعي المعاصي هو من أعظمها وأكبرها، ومن أمثلة الوعيد على ترك المأمور قوله تعالى متوعدًا من تعدَّى حدوده في المسيرات: "وَمَن يَعْضِ اللهِ وَرَسُولُهُ وَيَتَعَدُّ عُدُورَهُ فِي يُعْضِ اللهِ وَرَسُولُهُ وَيَتَعَدُّ عُدُاتِ عُدُورَهُ فِي اللهِ عَدَاتِ عُمْسِ اللهِ عَدَاتِ عُدَاتِ اللهِ عَدَاتِ اللهِ اللهِ عَدَاتِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ

النوع الشاني: المعاصبي المتعلقة بفعل محظور نهي الله عنه، كالسرقة، والزنا، والغيبة، والنميمة، والحسد، والكبر، والغل، والاعتقادات الفاسدة...

الاعتبار الثاني: باعتبار لحوق المغضرة بضاعلها

فهي بهذا الاعتبار تنقسم إلى نوعين: الأول: ذنب لا يغضره الله، والثاني: ذنب يدخل تحت المشيئة:

النوع الأول: الذنب الذي لا يغضر ويوجب الخلود في النار إن مات عليه صاحبه: هو الشرك الأكبر.

قال الله تعالى: «إِنَّهُ مَن يُشْرِكَ بِاللهِ فَعَدَّ حَرَّمَ اللهُ عَلَيْهِ فَعَدَّ حَرَّمَ اللهُ عَلَيْهِ الْجَنَّةَ وَمَأْوَنَهُ النَّارُّ وَمَا لِلطَّالِمِينَ مِنْ أَسَسَادٍ » (المائدة: ٧٧)، وقال سبحانه: « إِنَّ النِّينَ كَفَرُوا وَمَا ثُوا وَمُ كُفَارُ أُولَتِكَ عَلَيْهِم لَعَنَهُ اللهِ وَالْمَلْتِكَةِ وَالنَّاسِ لَمَعَنَّا اللهِ وَالْمَلْتِكَةِ وَالنَّاسِ لَعَمَا أُلهُ وَالْمَلْتِكَةِ وَالنَّاسِ لَعَمَا أُلهُ وَالْمَلْتِكَةِ وَالنَّاسِ لَعَمَا أَلهُ وَالْمَلْتِكَةِ وَالنَّاسِ لَعَمَا اللهُ وَاللهُ مَنْهُمُ الْمَدَانُ وَلَا مُ لَمَنْهُمُ الْمَدَانُ وَلَا مُ يُطْرُونَ وَاللهُ مَا المَدَانُ وَلَا مُ مُنْهُمُ الْمَدَانُ وَلَا مُ اللهُ اللهُ وَلَا مُ اللهُ اللهُ

النوع الثاني: ذنب يُرجى أن يغفره الله وإن مات صاحبه مصرًا عليه، وهو سائر الذنوب والخطايا والموبقات، قال الله تعالى: ﴿ إِنَّ اللهُ لَا يَعْفِرُ أَنْ يُنْفِرُ لَا مُونَ ذَلِكَ لِمَن يَشَاهُ وَمَن لَا يَعْفِرُ أَنْ يُنْفِرُ لَا مُونَ ذَلِكَ لِمَن يَشَاهُ وَمَن لِنَا يَعْفِرُ أَنْ يُعْفِرُ مَا مُونَ ذَلِكَ لِمَن يَشَاهُ وَمَن لَا يَعْفِرُ أَنْ يُعْفِرُ مَا مُونَ ذَلِكَ لِمَن يَشَاهُ وَمَن لِنَا لَا يَعْفِرُ أَنْ يُعْفِرُ مَا مُونَ ذَلِكَ لِمَن يَشَاهُ وَمَن لِنَا لَا يَعْفِرُ أَنْ يُعْفِرُ الْمُعْفِقِي الله المعتبار جسامة الذنب وعظمه، فهي بهذا الاعتبار تنقسم إلى نوعين: كبائر، وصغائر:

ومن أدلة تقسيمها إلى هذين القسمين:
قوله تعالى: «إن تَعْنَيْبُوا كَبَآيِرَ مَا لُبُونَ عَنْهُ
ثُكُفِرْ عَنكُمْ سَيِّعَادِكُمْ وَنُدْخِلْكُمْ مُدْخَلًا كَرِبِمًا ،
(سورة النساء: ٣١)، وقوله تعالى: « وَوُضِعَ
الْكَنْبُ فَنْزَى ٱلْمُعْرِمِينَ مُشْفِقِينَ مِمَا فِيهِ وَيَقُولُونَ بَوْنَلْنَا
مَالِ هُذَا الْكِنْبِ لا يُعَادِرُ صَغِيرَةً وَلا كَبِيرَةً إِلّا لَخَصَهَا وَوَجُدُوا مَا عَمِلُوا عَاضِرًا وَلَا يَظْلِمُ رَبُّكَ أَحَدًا »

(سورة الكهف: ٤٩)

الذنوب الكبائر، وهي كل معصية وجبت فيها الحدود، أو توجّه إليها الوعيد، أو تُعنَ فاعلها، أو سُمِّيت كبيرة نصًا، وبعض هذه الذنوب أكبر من بعض، فمنها: الكبائر،

كالتبرج، ومنها أكبر الكبائر، كعقوق الوالدين، وأكل الربا، ومنها الفواحش، كالزنا واللواط، ومنها الموبقات، كالسحر، وقتل النفس التي حرم الله إلا بالحق، والتولي يوم الزحف.

٧- الذنوب الصغائر، وبعضها يقترب من الكبيرة، وبعضها أصغر وهي اللمم، وهذه الدنوب إذا اجتمعت إلى بعضها أو أصر على فعلها أهلكت العبد؛ لحديث عبد الله بن مسعود أن رسول الله صلى الله عليه وسلم قال: «إياكم ومحقرات الذنوب؛ فإنهن يجتمعن على الرجل حتى يهلكنه، وإن رسول الله صلى الله عليه وسلم مثلاً كمثل قوم نزلوا أرض فالة، فحضر صنيع القوم، فجعل الرجل ينطلق فيجيء بالعود والرجل يجيء بالعود حتى جمعوا سوادًا؛ فأجّجوا نارًا، وأنضجوا ما قذفوا فيها، (أخرجه أحمد (٣٨١٨)، والطبراني في العجم الكبير (١٠٥٠٠)).

وهذه الذنوب قد يغفرها الله تعالى مع عدم الإصرار عليها إذا اجتنبت الكبائر، قال الله تعالى: «إن عَنْ نَبُوا حَبَايِر مَّا لَهُونَ عَنْهُ قَالَ الله تعالى: «إن عَنْ نَبُوا حَبَايِر مَّا لَهُونَ عَنْهُ لَكُونَ عَنْهُ لَكُونَ عَنْهُ لَكُونَ عَنْهُ لَكُونَ عَنْهُ وَنُدُ خِلْكُم مُنْدُ خَلَا كُريمًا ، لَكُونَ عَنْهُ وَنُدُ خِلْكُم مُنْدُ خَلَا كُريمًا ، والنساء: ٣١)، وقال: «أَلْيَنِ بَعْنَيْهُونَ » (النجم: وَالْفَوْرَةِ اللهُمُ إِنِّ رَبِّكُ وَبِعُ الْتَغْفِرَةِ » (النجم: ٣١)، وتُكفّرها الأعمال الصالحات، قال تعالى: «وَلَفْا فِنَ الْمُعَلَوْهُ طَرَقَ النّهُ و وَلُفَا فِنَ الْمَلِقُ إِنَّا اللّهُ إِنَّ النّهُ إِنْ النّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ النّهُ النّهُ النّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ النّهُ النّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ

الاعتبار الرابع: اعتبار أنواع الذنوب من حيث تعلقها بالعاصي، فهي بهذا الاعتبار تنقسم إلى نوعين: ذنوب باطنة، وذنوب ظاهرة:

١- معاصي تتعلق بالباطن (قلبية)، وهي نوعان:

النوع الأول: معاصي قلبية تخرج من الملة، وتستوجب الخلود في المنار إن مات عليها صاحبها، كالشك، والنفاق، والشرك. كقول قوم موسى له: « وَقَالُواْ إِنَّا كَفْرَنَا بِمَا أُرْسِلْتُهُ بِيهِ وَإِنَّا أَبِي مُنَا مَنَا مَنْ عُورَنَا إِنَّهِ مُرِبٍ » (إبراهيم: ٩)، وقوله تعالى في أصحاب الريب والشكوك: وقوله تعالى في أصحاب الريب والشكوك: وأنَّذُ سَدِّقُ عَنْهُمْ إِنِي فَنَا مَنَ عُنْهُمْ إِنَّا لَهُمْ مَنْ شُلَطْنِ إِلَّا فَرِيعًا مِنْ مُنْ مِنْهَا فِي شَهَا فِي شَهَا فِي شَهَا فِي مَنْ وَرَبُكُ لَلْهُ عَنْهُمْ مِن شُلْطَنِ إِلَّا فَرِيعًا وَرَبُكَ لَلْهُ عَنْهُمْ مِن شُلْطَنِ إِلَّا لِعَلَمْ مِن عُنْهُمْ وَمِنْهَا فِي شَهَا فِي شَهَا فِي شَهَا فِي شَهَا فِي مَنْهُ وَرَبُكَ عَنْهُمْ مِنْ عُنْهُمْ مِنْهَا فِي شَهَا فِي مَنْهُ وَرَبُكَ عَنْهُمْ مِنْ عُنْهُمْ مِنْ عُنْهُمْ وَرَبُكَ لَهُ عَنْهُمْ مِنْ عُنْهُمْ فَيْ مِنْهَا فِي شَهَا فِي مَنْهُمْ وَرَبُكَ عَنْهُمْ مِنْ عُنْهُمْ مِنْهُمْ وَرَبُكَ عَنْهُمْ مِنْ عُنْهُمْ مِنْ عُنْهُمْ مِنْ عُنْهُمْ وَمِنْهَا فِي مَنْهُمْ وَرَبُكُ مَنْ مِنْهَا فِي مَنْهُمْ وَمِنْهُمْ وَرَبُكُ عَنْهُمْ مِنْ مُنْ مِنْهُمْ مِنْ مُنْ مِنْهُمْ وَمِنْهُمْ وَمِنْهُمْ وَلَيْهُمْ وَمِنْهُمْ وَمُنْ وَمِنْهُمْ وَمِنْهُمْ وَمِنْهُمْ وَمِنْهُمْ وَمُنْهُمْ وَمِنْهُمْ وَمِنْهُمْ وَمِنْهُمْ وَمِنْهُمْ وَمِنْهُمْ وَمِنْهُمْ وَمِنْهُمْ وَمُنْهُمْ وَمِنْهُمْ وَمِنْهُمْ وَمِنْهُمْ وَمِنْهُمْ وَمُنْهُمْ وَمُنْهُمْ وَمِنْهُمْ وَمِنْهُمْ وَمِنْهُمْ وَمُنْ مِنْهُمْ وَمِنْهُمْ وَمِنْ وَمِنْ فَيْمُوا وَمُنْ وَمِنْهُمْ وَمِنْ وَمِنْ فَيْ وَمِنْ وَمِنْ وَمِنْ وَمِنْ وَمِنْ وَمِنْ وَمِنْ وَمِنْهُمْ وَمِنْ وَمْ وَمِنْ وَمِنْ وَمِنْ وَمِنْ وَمِنْ وَمِنْ وَمِنْ وَمِنْ وَمِنْ وَمُنْ وَمُنْ وَمِنْ وَمُنْ وَمِنْ وَمِنْ وَمِنْ وَمِنْ وَمِنْ وَمُنْ وَمِنْ وَمِنْ وَمُنْ وَمِنْ وَمِنْ وَمِنْ وَمُنْ وَمُنْ و

ومن الأدلة على خلود المشركين في النار قوله تعالى: «إِنَّهُ مَنْ فَنْهُ الْمَارِ قُولُهُ تَعَالَى: «إِنَّهُ مَنْ فَنْهِ الْمَنَّةُ وَمُا فِلْعُلِيمِ مَنْ أَمْسَادٍ » (المائدة: ٧٧).

النوع الثاني: ما دون المخرج من الملة من المعاصى الباطنة وإن كان كبيرًا عند الله. كالغل، والكبر، والرياء، والاعتقادات الفاسدة، والقنوط من رحمة الله، والبأس من روح اللَّه، والأمن من مكر اللَّه، والضرح والسرور بأذى المسلمين، والشماتة بمصيبتهم، ومحبة أن تشيع الفاحشة فيهم، وحسدهم على ما أتاهم الله من فضله، وتمنى زوال ذلك عنهم. ومن أدلة عظم هذه المعاصى عند الله، قوله تعالى في القنوط من رحمته: ﴿ قَالَ رَسَّ نَفْعُلُ مِن زَّحْمَةِ رَبِّهِ، إِلَّا ٱلشَّآلُونَ ، (الحجر: ٥٦)، وقوله: فِي الياس من روحه: ﴿ إِنَّهُ لَا يَأْتُكُمُ مِن رَّوْم الله إلَّا الْقُومُ الْكُورُونَ ، (يوسف: ٨٧)، وقوله في الظن السيء في الله: ﴿ يَظُنُّونَ مِاتَّهِ عَبْرَ ٱلْحَقِّ ظُنَّ المنة ، (آل عمران: ١٥٤)، وقوله في الظنون السيئة في المؤمنين: و كَأَنَّا الَّذِي مَاتُمُا الْمَنْمُ الْكُوا مَنْ اللَّهُ إِنَّ مَنْ اللَّهُ إِنَّ (الحجرات: ١٢).

٢- معاصى تتعلق البدن، كاليد، والرجل،

واللسان، والبطن، والفرج، كالسرقة، والزنا، والسعي إلى الحرام وغير ذلك من الذنوب الكثيرة سواء كانت من الكبائر أو الصغائر.

الاعتبار الخامس: اعتبار أنواع الذنوب من حيث وقوعها، فهي بهذا الاعتبار تنقسم إلى نوعين: معاصي يأتيها العاصي جهرةً، ومعاصى يستتربها، وهي معاصى السر:

ا- المعاصي المتي يأتيها صاحبها جهارًا على رؤوس الأشهاد، ولا يختفي بها، وهي أخطر النوعين، وهذه المعاصي تهون المعصية على الناس حتى يألفوها، وصاحبها ممن يشيع الفاحشة في الذين آمنوا، ولذا فإنه قد جاء في صاحبها وعيد عظيم، قال تعالى: ﴿ إِنَّ النَّيْنَ مُعِبُّنَ أَنْ نَصِعَ ٱلنَّحِتَةُ فِي ٱللَّيْنَ مَا النَّيْنَ المَعْلَدُنَ النَّيْنَ مُعْلَدُنَ النَّعْلَدُنَ النَّيْنَ المَعْلَدُنَ النَّيْنَ النَّعْلَدُنَ النَّعْلِي النَّعْلَدُنَ النَّعْلَعُنَ النَّعْلَدُنَ النَّعْلَدُنَ النَّعْلَدُنَ النَّعْلَدُنَ النَّعْلَدُنَ النَّعْلَدُنَ النَّعْلَدُنَ الْعَلَيْدُ النَّعْلَدُنَ الْعَلَيْدِ النَّعْلِي النَّعْلَدُنَ الْمُعْلَدُنَ الْعَلَدُنَ الْعَلَيْدَ الْعَلَيْدُنَ الْعَلَيْدُنَ الْعَلَيْدُ الْعَلَيْدُنَ الْعَلَيْدِينَ الْعَلَيْدِينَ الْعَالَيْدَ الْعَلَيْدُ الْعَلَيْدُ الْعَلَيْدُ الْعَلَيْدُ الْعَلَيْدُ الْعَلَيْدُ الْعَلَيْدُ الْعَلَيْدُ اللَّهُ الْعَلَيْدُونَ الْعَلَيْدُ الْعَلَيْدُونَ اللَّهُ الْعَلَيْدُ اللَّهُ الْعَلَيْدُونَ الْعَلَيْدُ الْعَلَيْدُونَ اللَّهُ الْعَلَيْدُ الْعَلَيْدُونَ الْعَلَيْدُونَ الْعَلَيْدُونَ اللَّهُ اللْعَلَيْدُ الْعَلَيْدُونَ اللَّهُ الْعَلَيْدُ الْعَلَيْدُونَ اللَّهُ الْعَلَيْدُونَ الْعَلَيْدُونَ اللَّهُ الْعَلَيْدُونَ اللَّهُ الْعَلَيْدُونَ الْعَلَيْدُونَ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْعَلَيْدُونَ الْعَلَيْدُونَ الْعَلَيْدُونَ الْعُلِيْدُ الْعَلَيْدُونَ الْعُلِيْدُونَ الْعُلِيْعِلَيْعُ الْعُلِيْدُونَ الْعُلِيْدُونَ الْعُلِيْدُ الْعُلِيْدُونَ اللْعُلِيْدُ الْعُلِيْدُ الْعُلِيْعُونَ الْعُلِيْدُ الْعُلِيْعُ الْعُلِيْدُونَ الْعُلِيْعُونَ الْعُلِيْعُونَ الْعُلِيْدُونَ

وعن أبي هريرة رضي الله عنه قال: سمعت رسول الله صلى الله عليه وسلم يقول: «كل أمتي معافى إلا المجاهرين، وإن من المجاهرة أن يعمل الرجل بالليل عملاً، ثم يصبح وقد سترد الله عليه، فيقول: يا فلان، عملت البارحة كذا وكذا، وقد بات يستره ربه. ويصبح يكشف ستر الله عنه .. (أخرجه البخاري (٢٠٦٩)، ومسلم (٧٥٩٤)).

السرّ التي يختفي بها صاحبها، وهذه المعاصي وإن كانت أقل ضررًا من النوع الأول إلا أن خطرها على فاعلها عظيم، حتى تكون محبطة للأعمال الصالحة، فعن ثوبان، عن النبي- صلى الله عليه وسلم- أنه قال؛ لأعلمن أقوامًا من أمتي يأتون يوم القيامة بحسنات آمثال جبال تهامة بيضًا، فيجعلها الله عز وجل هباء منثورًا. قال ثوبان؛ يا

رسول الله: صفهم لنا جَلّهم لنا؛ ألّا تكون منهم ونحن لا نعلم. قال: أما إنهم إخوانكم، ومن جلدتكم، ويأخذون من الليل كما تأخذون، ولكنهم أقوام إذا خلوا بمحارم الله انتهكوها .. (أخرجه ابن ماجه (٤٢٤٥)، والطبراني المعجم الأوسط (٤٦٣٢)، وفي مسند الشاميين

الاعتبار السادس: اعتبار أنواع الذنوب من حيث تعلق الحق بها، فهي بهذا الاعتبار تنقسم إلى نوعين: معاصي تتعلق بحقوق الله:

١- معاصي تتعلق بحقوق العباد، وهي قسمان:
أ- معاصي تتعلق بالحقوق المادية، مثل:
السرقة، والغش، والخيانة، وأكل أموال الناس
بالباطل، والاعتداء على أبدانهم بالقتل أو
ما دونه كإتلاف عضو، أو الاعتداء عليهم
بالضرب أو التسبب في عاهة...

ب- معاصي تتعلق بالحقوق المعنوية للعباد،
 كالغيبة، والنميمة، والقذف، والهمز، واللمز،
 والسخرية، والسب...

وهذه المعاصي خطيرة، ويشترط في كمال التوبة منها أن تُردَ المظالم في الدنيا، فعن أبي هريرة رضي الله عنه قال: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: «من كانت له مظلمة لأخيه من عرضه أو شيء، فليتحلله منه اليوم، قبل ألا يكون دينار ولا درهم، إن كان له عمل صالح أُخذَ منه بقدر مظلمته، وإن لم تكن له حسنات أُخِذ من سيئات صاحبه فحمل عليه (أخرجه البخاري (٢٤٤٩)). قال القرطبي في تفسيره: الجامع لأحكام المقرآن (١٨ / ٢٠٠٠) عند تفسير قول الله

مَاكُمْ مَنْ (التحريم: ٧): «فإن كان الذنب من مظالم العباد: فلا تصح التوبة منه إلا برده إلى صاحبه، والخروج عنه-عينًا كان أو غيره-، إن كان قادرًا عليه، فإن لم يكن قادرًا فالعزم أن يؤديه إذا قدر في أعجل وقت وأسرعه.

وإن كان أضر بواحد من المسلمين، وذلك الواحد لا يشعر به أو لا يدري من أين أتي، فإنه يزيل ذلك الضرر عنه، ثم يسأله أن يعفو عنه ويستغفر له، فإذا عفا عنه فقد سقط الذنب عنه. وإن أرسل من يسأل ذلك له، فعفا ذلك المظلوم عن ظالله-عرفه بعينه أو لم يعرفه-؛ فذلك صحيح.

وإن أساء رجل إلى رجل بأن فزَعه بغير حق، أو غمّه أو لطمه، أو صفعه بغير حق، أو ضربه بسوط فآلمه، ثم جاءه مستعفيًا نادمًا على ما كان منه عازمًا على ألا يعود، فلم يزل يتذلل له حتى طابت نفسه فعفا عنه، سقط عنه ذلك الذنب. وهكذا إن كان شَانَه بشَتْم لا حدَ فيه.

٢- معاصي تتعلق بحقوق الله، وهي تشمل
 كل ما نهى الله عنه من الأفعال، والأقوال،
 والاعتقادات الفاسدة.

وهذه الذنوب تحت المشيئة إذا كانت دون الشرك ومات العبد دون أن يتوب منها، وأما إن تاب منها فإن الله يغضرها بضضله؛ قال الله تعالى: مثل يَعبادِي الله المركوا عَلَ الشيهم لا تشكيل من تحت الله إذا الله تعالى: مثل يَعبادِي الله المركوا عَلَ الشيهم لا الله تعالى: مثل يَعبادِي الله المركوا عَلَ الشيهم لا الله تعالى: مثل يَعبادِي الله المركوا على المناسبة المنا

هذا ما يسره الله تعالى في هذه الأسطر، والله أعلم وأحكم، وللحديث بقية إن شاء الله، والحمد لله رب العالمين.

تعالى: « يَتَأْمُنَا ٱلَّذِينَ كُدُوا لَا فَعَنْدَرُوا ٱلْهُمِّ إِنَّمَا نُحُوَّانُ

### المساول الد. محمد عبد العليم الدسوقي الأساد بجامة الأزهر

واستوائه على عرشه وفوق سماواته ومباينته في كل ذلك لخلقه. وأما إن قصد به معنى: (التحديد والتشبيه) فهذا مرفوض من قائله ولا يقبل منه بحال.

الدارمي يلتمس عدر من نطق بالحد من أئمة أهل السنة ويكشف عما وراء إنكاره:

وفي خطوة لها من الأهمية ما لها، يكشف أبو سعيد عثمان بن سعيد الدارمي أحد أئمة أهل السنة ورواة الحديث (والمتوفى ٢٨٠هـ) في (نقضه على بشر المريسي)، يكشف عما وراء الاضطرار لاستعمال مصطلح (الحد)، ويلتمس العذر لمن أقر بهذا اللفظ المجمل من أئمة أهل السنة، فيقول: وأدعى المعارض أيضا أنه ليس لله حدُّ ولا غاية ولا نهاية، وهذا هو الأصل الذي بنى عليه جهم جميع ضلالاته واشتق منها أغلوطاته، وهي عبارة لم يبلغنا أن أحدا من العالمين سبق جهما إليها.. فقال له قائل ممن يحاوره، قد علمت مرادك فقال له قائل ممن يحاوره، قد علمت مرادك الخلق كلهم علموا أنه ليس شيء يقع عليه اسم الخلق كلهم علموا أنه ليس شيء يقع عليه اسم (الشيء) إلا وله حدُّ وغايةً وصفةً، ف(الشيء) أبدا موصوفٌ لا محالة، ولا شيء يوصف بلا حدُ

الحمد لله: والصلاة والسلام على رسول الله وعلى آله وصحبه ومن والاه: ويعد:

فعلى إثر معرفتنا أن الطريقة المثلى للتعامل مع الألفاظ المجملة ومصطلح (الحد) واحد منها هي: الاستفصال: فلا يُطلق حتى يُنظر في مقصود قائلها: فإن كان يعني به معنى باطلا رُفض، وإن حمل معنى صحيحًا واضطر مستعملُه لأن يخاطب به من لا يتم المقصود معه: إن لم يُخاطب بها من منكري علوه تعالى وفوقيته: قُبِلَ ولا يُحكم عليه بكفر، وإن كان من الأولى الاستعاضة والتعبير عنه بألفاظ النصوص دون الألفاظ الجملة.

أقول: على إثر ذلك نستطيع أن نخلص إلى ألا تعارض في استعماله مع مراعاة القيود السالفة الذكر كما سبق أن مثلنا بالإمامين ابن المبارك وأحمد. وألا مانع من التلفظ به بحق الله إن كان القائل به يعني: (المباينة والانفصال) أي: بائن عن خلقه بحد فاصل بين الخالق والمخلوق. فلا يحل شيء من المخلوقات بذاته كما أنه لا يحل بشيء من خلقه ولا يتحد به. فهذا معنى صحيح. يُخبر به عن الله تعالى وان لم يكن صفة ثبوتية يضاف اليه. وأن هذا هو قول أهل السنة والجماعة. ويرد من خلاله على من ينكر علو الله تعالى ويرد علو الله تعالى

ولا غاية، وقولك: (لا حد له). يعني: أنه لا شيء. قال أبو سعيد: والله تعالى له حد لا يعلمه أحد غيره، ولا يجوز لأحد أن يتوهم لحده غاية في نفسه. ولكن يؤمن ب(الحد) ويكل علم ذلك إلى الله، ولكانه أيضًا حد؛ وهو: على عرشه فوق سماواته، فهذان حدان اثنان، وسئل ابن المبارك: بم نعرف ربنا؟ قال: بأنه على العرش، بائن من خلقه، قيل: ب(حد)؟ قال: بأنه على العرش، بائن من أنه ليس لله حد فقد رد القرآن، وادعى أنه لا شيء، لأن الله حد فقد رد القرآن، وادعى أنه لا كتابه فقال: والله حد مكانه في مواضع كثيرة من أنه لا كتابه فقال: والله على الهرش، والله: ٥). والنحل: ٥٠)، والمناز الله على الهرن والله على النحل: ٥٠)، والمناز الله على الحد".

كما ساق رحمه الله من أدلة السنة على ذلك:
"قوله صلى الله عليه وسلم: (إن الله فوق عرشه، فوق سماواته)، وقوله للأمة السوداء: (أين الله؟)، قالت: في السماء، فقال: (اعتقها فإنها مؤمنة)، فقول رسول الله: (إنها مؤمنة)، وإنها لو لم تكن تؤمن بأن الله في السماء لم تكن مؤمنة، وأنه لا يجوز في الرقبة إلا من يحدُ الله أنه في السماء كما قال الله ورسوله.

وعن عمران بن حصين أن النبي صلى الله عليه وسلم قال لأبيه: (كم تعبد اليوم إلها؟) قال: سبعة، ستة في الأرض وواحد في السماء، قال: (فائهم تعده لرغبتك ولرهبتك؟)، قال: الذي في السماء، فلم ينكر النبي على الكافر أن عرف أن إله العالمين في السماء كما قال صلى الله عليه وسلم. فحصين الخزاعي وقد كان يومئذ على كفره: أعلم بالله الجليل الأجل؛ من المريسي وأصحابه مع ما ينتحلون من الإسلام؛ إذ ميز بين الأله الخالق الذي في السماء؛ وبين الألهة والأصنام التي في الأرض مخلوقة.. واتفقت الكلمة من المسلمين والكافرين أن الله في السماء؛ وحدود بذلك، إلا

المريسي الضال وأصحابه، حتى الصبيان الذين لم يبلغوا الحنث قد عرفوه بذلك، فكل أحد بالله وبمكانه أعلم من الجهمية" إ.ه من رد الدارمي على المريسي وهو بمجموعة (عقائد السلف) للنشار والطالبي ص٢٩٦، ٢٩٦ ط.دار السلام.

والدارمي بهذا فضلًا عنه أنه قد وضع أيدينا على السبب الذي لأجله اضطًر من فاه من أئمة أهل السبة إلى استعمال هذا اللفظ المجمل؛ فإنه عد إثبات فوقيته سبحانه وعلوه على عرشه فوق سماواته بلا كيف (حدًّا)، ولا مشاحة عنده في الاصطلاح. فإذا ما أضفنا إلى ذلك معرفة أن الناس في إثبات فوقيته تعالى وعلوه على خلقه ما بين معطل؛ وما بين قائل بأن الله في كل مكان؛ لزاد اعتذارنا لمن أثبت من قبل أئمة أهل السنة وأصحاب الآثار؛ (الحدُّ) لله.

#### أقسام نفاة صفة العلو ودحض أدلتهم

ذلك أن المعطلة والنفاة لصفة علوه سبحانه وبينونته من خلقه؛ انقسموا إلى قسمين؛ المشتغلين بعلم الكلام والفلسفة من المتكلمة. فإذا قالوا؛ (إن الله عز وجل ليس في العلو)، قال لهم الناس؛ أين هو؟ قالوا؛ (لا داخل العالم ولا خارج العالم)! فهؤلاء هم المشتغلون بعلم الكلام والفلسفة من الجهمية والمعتزلة والأشاعرة.

وأما المشتغلون بالتصوف والتعبد إذا سُنلوا فقيل لهم: أين من تعبدون؟، قالوا: في كل مكان؟! فالقول لهم: أين من تعبدون؟، قالوا: في كل مكان؟! فالقول الأول والقول الثاني يتفقان على نفي العلو عن الله، ولكن كل قول من الأقوال له جهة سببها منهج الدراسة والتعليم، فالذين قالوا: إن الله لا خارج العالم ولا داخل العالم: سبب قولهم هذا! هو: دراستهم لعلم الكلام؛ وعلم الكلام والفلسفة يتجه نحو التجريد والإيمان بالخيالات. والإيمان بالمتناقضات، ولهذا قالوا: (لا داخل العالم ولا خارج العالم).

وأما المشتغلون منهم بالتعبد، فإن التعبد يقتضي وجود إله معبود؛ فإنه لا يمكن أن يقولوا: إنه لا داخل العالم ولا خارج العالم، فسيقال لهم: وأين هو؟ وكيف تعبدونه؟ وكيف تتوجهون إليه، وهو لا داخل العالم ولا خارجه؟، فاضطُروا إلى القول بأنه في كل مكان، ولهذا قالوا: (هو في كل مكان) بل صرح بعضهم بـ (أنه موجود بذاته في كل الوجود)، وهذا معناه حلول الله في مخلوقاته، وأنه محاط بالحهات الست المخلوقة.

على أن دليل الفطرة والأدلة العقلية – ومن غير الاتكاء على مصطلح الحد – يشهدان ببطلان كلام المعطلة والمتصوفة في إنكارهم صفة العلو لله وأنه تعالى على عرشه فوق سماواته.. فعلى غرار الحوار الذي أجراه الدارمي مع المريسي، يحكى عن شيخ الإسلام ابن تيمية قوله: "جاءني رجل من نفاة العلو. وكانت له حاجة عندي، فكنت أماطله حتى ضاق صدره، فلما ضاق صدره ونظر إلى أين تنظر وأنت لا تثبت أن في السماء، فقلت له: (إلى أين تنظر وأنت لا تثبت أن في السماء ولا هو داخل العالم ولا هو داخل العالم؟)"، فكان هذا من أعظم الأسباب التي جعلته يتراجع عن هذه من أعظم الأسباب التي جعلته يتراجع عن هذه العقيدة؛ لأنه شعر أنها تخالف الفطرة التي خلقه الله عليها.

#### أثار السلف في إثبات العدالله تعالى ووجه تفيه أحيانًا على السنتهم:

ومهما يكن من أمر: فإنه ومن غير ما سبق أن ذكرناه لأئمة أهل السنة عبد الله بن المبارك وأحمد بن حنبل والدارمي في إثبات (الحد) لله تعالى، جاء عن شيخ البخاري ومسلم (إسحاق بن راهويه) ت٢٣٨ في (مسائل حرب الكرماني) (١٧٧٥) قال: "قلت الإسحاق: الله على العرش بحد؟. قال: "قلت الإسحاق: الله على العرش بحد؟. قال: عرشه، بائن من خلقه بحد) ... ولحرب في كتابه (إجماع السلف في الاعتقاد) ص٥٧ قول إسحاق بن راهويه: "ولله عز وجل عرش، وللعرش حملة بن راهويه: "ولله عز وجل عرش، وللعرش حملة يحملونه.. وله - سبحانه - حدّ الله أعلم بحدّه".

مقولة ابن المبارك وزاد في إعجاب أحمد بمقولته: "ثم قال أبو عبد الله: «هلُ ينظُرُون الّا أنْ يأتيهُمُ الله في ظُلل من الغمام والملائكة "ثم قال: «وجاء ربك والملك صفًا صفًا »،

وممن أثبته وبشدة وتعصب شديدين: (يحيى بن عمار السّجزي)، فقد جاء عن ابن عساكر فيما أورده بسنده عن الإمام أبي إسماعيل عبد الله بن محمد الأنصاري، قال: سألت يحيى بن عمار عن أبي حاتم بن حبان البستي قلت: رأيته؟، قال ابن عمار: "وكيف لم أره ونحن أخرجناه من سجستان، كان له علم كثير ولم يكن له كبير دين. قدم علينا فأنكر (الحد) لله عز وجل، فأخرجناه من سجستان، .. كذا في (تاريخ دمشق) لابن عساكر سجستان، .. كذا في (تاريخ دمشق) لابن عساكر (٥٢/ ٢٥٣). وينظر بشأنه سير أعلام النبلاء

وللبيهقي في الأسماء والصفات ص٥٨٠ قوله؛ بعد سوقه لعبارة ابن المبارك (هوفي السماء على عرشه) من رواية علي بن الحسن، قال: قلت لابن المبارك: فإن الجهمية تقول: (هو هذا) - يعني: في كل مكان، وفي رواية: (وأشار إلى الأرض) - قال: (إنا لا نقول ما قالت الجهمية: إنه هاهنا معنا في الأرض، نقول: هو هو) - يعني: كما أخبر عن نفسه؛ أو كما جاء في بعض الروايات: فوق السماء السابعة على عرشه - قلت: بحدي، قال: (إي، والله بحد)".

ولابن تيمية في أن لله حدًا لا يعلمه أحد غيره، قوله في (درء تعارض العقل والنقل7 (٣٠١): وهذا قول السلف والأئمة وأهل الحديث والكلام والفقه والتصوف" ا.ه. وكان رحمه الله قد ذكر في درء التعارض ٢/ ٣٤، قول ابن المبارك: (نعرف ربنا في السماء السابعة على عرشه بحدً، فقال ربنا في السماء السابعة على عرشه بحدً، فقال أحمد: هكذا هو عندنا). غير أنه زاد في بيان تلبيس الجهمية ٢/ ٢١٤ عبارة: "فقلنا له - يعني لأحمد - ما معنى قول ابن المبارك (بحد)؟ قال: (لا أعرفه؛ ولكن لهذا شواهد من القرآن في خمسة

مواضع: ﴿إِنَّهِ يَسْعَدُ أَلْكُلُ الطَّيْثُ وَالْمَسْلُ الشَّيْثُ وَالْمَسْلُ الشَّيْثُ مُ مُواضع: ﴿ وَالْمَدُ اللَّهِ ﴿ وَاللَّكَ ١٦٠ مُ أَوْلَيْتُمْ مَنْ فِي النَّمْلُ ، (الملك: ١٦، ١٧). ومَنْتُ الْمَلْتِهِ عَنْ وَاللَّهُ اللَّهِ ، (المعارج: ٤)". والنَّالُ اللَّهُ اللَّهُ عَنْ وَجَهُ وَلِيطِلُ مَنْ وَجَهُ .

#### وهو في النهاية لفظ مبتدع:

وهذا التحفظ والاستدراك من الإمام أحمد في عبارته السائفة الذكر - وهو الذي سبق أن أثبت (الحد) لله تعالى - يقرّبنا من وجه نفيه إياه عن الله في عبارات له أخرى، وذلك إذا أريد بـ(الحد) معنى: (الأحاطة) أو (الحلول) وهو ما ذهب إليه العطلة والمتصوفة، فعنه فيما أخرجه الذهبي في العلو ص١٣٠ واللالكائي في أصول السنة (٦٧٥) وغيرهما - وقد سئل عن معنى: ﴿ وَاللَّهُ عَنْ مُعنى: ﴿ وَاللَّهُ اللَّهُ اللَّا اللَّاللَّا اللَّاللَّالِي اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ . (الحديد: ٤)؟ - قال: "علمه، عالم بالغيب والشهادة. علمه محيط بالكل. وربنا على العرش بلاحد - وهذا نفي لاحاطة الخلق به بغرض نفي الحلول والرد على من قالوا إنه بذاته معنا وفي كل مكان، فهو نفى إحاطة علم الخلق به - ولا صفة -يعنى؛ لم يخبر بها عن نفسه كون عقول الخلق لا تحيط بصفاته - وسع كرسيه السماوات والأرض بعلمه".. وهو في معنى قوله كما في طبقات الحنابلة ٢٤/١ بعد كلام طويل: "الله تعالى على العرش فوق السماء السابعة العليا، ويعلم ذلك كله. وهو بائن من خلقه لا يخلو من علمه مكان". وفي رواية أبي الفضل التميمي من كتاب (اعتقاد المنتل أحمد بن حنيل) ص٢٨ وما بعدها، يقول رحمه الله: "إن الله موصوف بما أوجبه السمع والاجماع وذلك دليل اثباته. وفي صفات الله ما لا سبيل إلى معرفته إلا بالسمع)، ومذهبه: أن لله وجها لا كالصورة والأعيان المخططة، ومن ادعى أن وجهه نفسه فقد ألحد، ومن غير معناه فقد كفر. وكان يقول: (إن لله يدين، وهما صفة في ذاته ليستا بجارحتين ولا بمركبتين ولا من جنس المحدود والتركيب والأبعاض والحوارح).. وسئل

قبل موته بيوم عن أحاديث الصفات، فقال: (تُمرُّ كما جاءت ونؤمن بها ولا نردُ منها شيئًا إذا كانت بأسانيد صحاح، ولا يوصف بأكثر مما وصف به نفسه بلا حد ولا غاية، ومن تكلم في معناهما: ابتدع)، وكان يقول: (أصحاب الحديث أمراء العلم)".

وله قوله - وقد سنل: (الله فوق السماء السابعة على عرشه بائن من خلقه، وقدرته وعلمه بكل مكان؟)-: "نعم هو على عرشه ولا يخلو منه شيء"، وقوله لن فسر آية المجادلة/ ٧: (ألم تر أن الله يعلم ما في السموات وما في الأرض ما يكون من نجوى ثلاثة إلا هو رابعهم.. الأية)، بأنه في كل مكان: "هذا كلام الجهمية، بل علمه معهم، فأولُ الآية يدل على أنه: علمه".

وفي رواية لحنبل؛ يقول أحمد عن أحاديث النزول وأن الله يُرى وأنه يضع قدمه، وما أشبه هذه الأحاديث: "نؤمن بها ونصدق بها ولا نرد منها شيئًا، ونعلم أن ما جاء به رسول الله حق إذا كانت أسانيد صحاحًا، ولا نرد على الله قوله، ولا يوصف سبحانه بأكثر مما وصف به نفسه بلاحد ولا غاية. ليس كمثله شيء وهو السميع البصير، ولا يبلغ الواصفون صفته، وصفاته منه، ولا نتعدى القرآن والحديث. ولا نزيل عنه صفة من صفاته لشناعة شنعت".

ونقل حنبل في موضع آخر عنه قوله: "ما وصف به نفسه من كلام ونزول وخلوة بعبده يوم القيامة ووضعه كنفه عليه. هذا كله يدل على أن الله يرى في الآخرة. والتحديد في هذا كله بدعة، والتسليم فيه بغير صفة ولا حد إلا ما وصف به نفسه". الأمر الذي يؤكد أن إثبات (الحد) يصح من وجه ويبطل من وجه، وأنه لا يجوز بحال لن أنكره؛ أن يتهم من أثبته بكفر ولا بتجسيم ولا بتشبيه ولا ما شابه.

وللحديث بقية إن شاء الله. والحمد لله رب العالمين.

## حال الدوال وسلم صلى الله عليه وسلم

الحمد لله الذي علم بالقلم، علم الإنسان ما لم يعلم، وصلى الله وسلم وبارك على عبده ورسوله محمد، خير معلم للبشرية، لم تعرف البشرية معلمًا قبله ولا بعده خيرًا منه.

وبعد: فهذه تأملات سريعة في أحوال التبي صلى الله عليه وسلم في معاملة الأطفال، نبدأها بسوال للتبيين والتوضيح:

الشيخ/ صلاح عبد الخالق

ثانيا: حال الرسول صلى الله عليه وسلم في معاملة الأطفال

(() السلام على الأطفال: عَنْ أنس بُنِ مَالكَ رَضِيَ اللّه عَنْهُ: «أَنَهُ مَرَ عَلَى صِبْيَانِ فَسَلَمَ عَلَيْهِمْ»، وقَالَ: «كَانَ النّبِيُ صَلَى اللّه عَلَيْهِ وَسَلَمَ يَفْعَلُهُ» صحيح البخاري (٦٢٤٧)، وصحيح مسلم (٢١٦٨).

في السَّلَام عَلَى الصَّبْيَانِ تَدُرِيبُهُمْ عَلَى آدَابِ الشَّرِيعة، وفيه طرْح الأكابِر رداء الكبر وسُلُوكُ التَّواضُع وَلِينُ الْجَانبِ. وينْبغي لوليه أنْ يأمَرهُ بالرَّد ليتَمرُن على ذلك (فتح الباري ٣٣/١١).

وهذا يدل على التسليم على الصبيان؛ وفيه تواضع الكبير في السلام على الصبيان، وفيه أيضا تعويد الصبيان وتأنيسهم وتفريحهم بإلقاء السلام عليهم، وفي ذلك فائدة للجهتين؛ فالكبير يحصل منه التواضع، وتعليم الصغار، وتعويدهم السلام،

أولا: ما الفرق بين الطفيل والفلام والصبي؟

- طِفُّل (مفرد ): ج أطفال: ولد صغير يتراوح عمره بين الولادة والبلوغ "مِرَادًا كِلَّمَ ٱلْأَفْتَالُ سِنَكُمُّ ٱلْخُلُرُ فَلِيَّا مِّنْهُمُ ﴿ النور: ٥٩ ﴾.

«معجم اللغة العربية العاصرة» (٢/ ١٤٠٥).

- ﴿ غُلامِ (مضرد) : ج أَغُلَمُة وغِلمان وغِلْمة : صبيُ حين يُولَد إلى أن يَشَبَ أو حين يقارب سنَ البلوغ، " ﴿ فَبَشَرْنَاهُ بِغُلَامِ حَلِيمٍ » ﴿ وَأَمَّا لَلْإِنَارُ ۚ ثَكَانَ لِفُلْمَيْنِ يَّبَمَنِّنِ فِي ٱلْمَلِيثَةِ ﴾ (الكهفَ: ٨٧).

«معجم اللغة العربية المعاصرة» (١٦٣٨ / ). - (الصّبَى) الصّادُ وَالبَاءُ وَالحَرْفُ الْعُتُلُ ثَلَاثُةُ أُصُولِ صَحِيحَة: يَدُلُ عَلَى صِغَرِ السِّنَ، «مقاييس اللغة» (٣٨ / ٣٣).

ربيع أول ١٤٤٧ هـ - العدد ١٥١ السنة الخامسة والخمسون

والصغار يحصل لهم الاستئناس والفرح والابتهاج بحصول ذلك من الكبار لهم. وفي ذلك أيضًا تعويد لهم على الحرص على السلام والقائه، وعدم التهاون فيه، وأيضًا كونهم يلعبون لا يمنع من السلام عليهم؛ لأن الصبيان شأنهم اللعب، فحصول السلام عليهم سواء كانوا يلعبون أو لا يلعبون أمر مطلوب. (شرح سنن أبى داود للعباد: ٥٩١/١٢).

(٢) ترسيخ العقيدة الصحيحة:

تربيتهم، وتنشئتهم على معرفة أمور دينهم، عقيدة وشريعة، وسلوكا وأخلاقا، وهكذا ينبغي على كل وشريعة، وسلوكا وأخلاقا، وهكذا ينبغي على كل ولي أمر، فكما يهتم بتربية أجساد أبنائه؛ عليه أن يهتم بتربية أرواحهم، فعن أبن عباس، قال: كنت خلف رسول الله صلى الله عليه وسلم يوما، فقال: هيا غلام إني أعلمك كلمات، احفظ الله يحفظك، اذا سألت فاسأل الله، واذا احفظ الله تجده تجاهك، إذا سألت فاسأل الله، واذا استعنت فاستعن بالله، واعلم أن الأمة لو اجتمعت على أن ينفعوك بشيء قد كتبه الله لك، ولو اجتمعوا على أن يضروك بشيء كم يضروك بشيء لم يضروك الا بشيء قد كتبه الله عليك. رفعت لم يضروك الا بشيء قد كتبه الله عليك. رفعت وصححه الألباني في صحيح الجامع (٧٩٥٧).

وهذا درسٌ هامٌ في تعليم العقيدة. (٣) التدريب على الصلاة:

قال تعالى: ، وَأَثْرُ أَمْلُكَ بِالسَّالَقِ وَأَسْمَارُ عَنْهَا ، (طه: ١٣٢).

وعن عمرو بن شعيب، عن أبيه، عن جده، قال: قال صلى الله صلى الله عليه وسلم: مروا أولادكم بالصلاة وهم أبناء سبع سنين، واضربوهم عليها، وهم أبناء عشر وفرقوا بينهم في المضاجع سنن أبي داود (٤٩٥) والترمذي (٤٠٧) وصححه الألباني في صحيح الجامع (٥٨٦٨).

وقوله: (وهم أبناء سبع سنين): ليعتادوا ويستأنسوا بها (في المضاجع): أي: المراقد. وقال الطيبي: لأن بلوغ العشر مظنة الشهوة. وإن كن أخوات. وإنما جمع الأمرين في الصلاة والفرق بينهم في المضاجع في الطفولية تأديبا ومحافظة لأمر الله تعالى: لأن الصلاة أصل العبادات، وتعليما لهم المعاشرة بين الخلق. وأن لا يقفوا مواقف التهم فيجتنبوا محارم الله تعالى كلها. (مرقاة المفاتيح ١٢/٢).

وإذا دخل الأب البيت يسأل يقول: أصلى الغلام؟ ،:

عن ابن عباس، قال: بتُ عند خالتي ميمونة فجاء رسول الله صلى الله عليه وسلم بعدما أمسى، فقال: أصلي الغلام؟ قالوا: نعم، فاضطجع حتى إذا مضى من الليل ما شاء الله. قام فتوضاً . ثم صلى سبعا-أو خمسا- أوتر بهن، لم يسلم الا في آخرهن سنن أبي داود (١٣٥٦) وصححه الأرناؤوط.

(٤) التدريب على الصيام: عن الرُبيع بنت مُعود. قالت: أرسل النبي صلى الله عليه وسلم غداة عاشوراء إلى قرى الأنصار: من أصبح مفطرا، فليتم بقية يومه ومن أصبح صائما، فليصم، قالت: فكنا نصومه بعد. ونصوم صبياننا، ونجعل لهم اللعبة من العهن، فإذا بكى أحدهم على الطعام أعطيناه ذاك حتى يكون عند الإفطار صحيح البخاري (١٩٦٠) وصحيح مسلم (١٩٦٠). وهذا يدل على تشجيع وصحيح مسلم (١١٦٠). وهذا يدل على تشجيع النبي صلى الله عليه وسلم وتعليمه لأمته تدريب الأطفال على الصيام، ليعتادوا عليه إذا بلغوا. إن تعويد الأطفال على الصيام ربط لهم بالشعائر الدينية منذ الصغر».

(٥) تربيتهم على آداب الطعام: عن عمر بن أبي سلمة، قال: كنت في حجر رسول الله صلى الله عليه وسلم، وكانت يدي تطيش في الصحفة، فقال لي: يا غلام، سم الله، وكل بيمينك، وكل مما يليك فما زالت تلك طعمتي بعد. صحيح البخاري (٥٣٧٦).

معنى الحديث: يقول عمر بن أبي سلمة رضي الله عنهما: "كنت غلامًا "أي كنت ولدًا صغيرًا" في حجر رسول الله صلى الله عليه وسلم "أي أعيش في بيته نحت كفائته ورعايته"، وكانت يدي تطيش في الصحفة": أي تتحرك في آنية الطعام كلها، وتجول في جميع نواحيها، "فقال لي رسول الله صلى الله عليه وسلم" معلمًا وموجهًا: "يا غلام، سمّ الله" أي قل بسم الله في بداية الطعام تبركا بهذا الاسم المبارك "وكل بيمينك" أي: وكل بيدك اليمنى، "وكل مما يليك"، أي من الجهة المقابلة لك من الإناء دون الأطراف الأخرى، قال: "فما زالت تلك طعمتي بعد"؛ أي فما زالت هي طريقتي في الأكل طيلة حياتي. (منار المقاري ١٤٢/٥).

(٦) المنع من أكل الحرام: عن أبي هُريْرة رضي الله عنهُ: أنَّ الحسن بن علي، أخذ تمرة من تمر الصدقة، فجعلها في فيه، فقال النبي صلى الله عليه وسلم: مَخْ كَخْ، ارَمْ بِهِا، أَمَا عَلَمْتَ أَنَا لاَ نَأْكُلُ الْصَدَقَةَ؟ محيح البخاري (٣٠٧٦)، صحيح مسلم (١٠٦٩). كخ كخ: هي كلمة يُرْجِرُ بِها الصبيان عن السُتقدرات فيُقالُ لهُ كَخْ أَي اتُركهُ وَارْم بِه، هي عجمية مُعْرَبَة بِمَعْني بِنُس. وِفْ الحديث أَنْ الصبيان يُوقُون مَا يُوقًاهُ الكبارُ وتُمنعُ مِنْ تَعاطيه وهذا واجب على الولي قولُه صلى الله عليه وسلم (أَمَا عَلَمُتَ أَنَّا لا نَأْكُلُ الصَدَقَة) هذه الله عليه وسلم (أَمَا عَلَمُتَ أَنَّا لا نَأْكُلُ الصَدَقَة) هذه الله طيه وسلم (أَمَا عَلَمْتَ أَنَّا لا نَأْكُلُ الصَدَقَة) هذه الله طيه وسلم في الواضح التحريم ونحوه. (شرح النووي ١٧٦/٧).

(٧) المنزاح مع الأطفال وتقبيلهم: ومن هديه (صلى الله عليه وسلم) مع أطفاله، الرحمة بهم، والمعاملة لهم بلطف، وإضفاء الحنان عليهم بالملاعبة وغيرها. أما خطرية بالك وأنت تتشرف بالجلوسية بيت النبوة أن تداعب صغارك وتمازح أبناءك وتسمع ضحكاتهم وجميل عباراتهم؟ كان نبى الأمة يفعل ذلك كله، فمثلا،

(أَ)عَنَّ أَبِي هُرِيْرَةَ رَضِي اللَّه عنه قَالَ: كَانَ رَسُولَ اللَّه صلى اللَّه عليه وسلم يَدْلُعُ لِسَانَهُ لَلْحُسَيْنِ. فيرَى الصِّبِيُّ حُمْرَةَ لَسَانِه، فَيَهَشُّ إِنْيَه، صحيح ابن حبان (٥٩٦٠) السلسلة الصحيحة (٧٠).

(ادلع) اللسانِ خرج واسترخى. (المعجم الوسيط (۲۹۳/۱) هش: انشرح صدره فرحًا وسرورًا به، تبسّم وارتباح له. معجم اللغة العربية المعاصرة (۲۳۵۱/۳).

(ب) عن أبي هُرَيْرَةَ رَضِي اللّه عَنْهُ قَالَ: قَبِلَ رَسُولُ اللّه صلى الله عليه وسلم الحسن بن علي وعنده الله صلى الله عليه وسلم الحسن بن علي وعنده الأقرع بن حابس التميمي جالسا، فقال الأقرع: إن لي عشرة مِن الولد ما قبلت منهم أحدا، فنظر الله عليه وسلم ثمّ قال: «من لا يرحم لا يرحم لا يرحم صحيح البخاري (٩٩٧). تقبيل الذرية من هدي سيد البرية صلى الله عليه وسلم؛ وفيه الراحة القلبية والنفسية.

(٨) إعطاء حقوق الطفل:

-عَنُ سَهُل بِنِ سَعْد الْسَاعِدي رَضِي اللّه عَنْهُ: أَنَّ رَسُولُ اللّه صلَّى اللّه عَلَيْه وسلَّم أَتَى بشراب، فشربَ منه وعَنْ يمينه غُلام وَعَنْ يسَارِه الْأَشْياخُ، فَقَالَ لَلْغُلام: ﴿أَتَأْذَنُ لَي أَنْ أَعْطِي هَوْلاَء؟، فَقَالَ الْغُلامُ: لا وَاللّه يا رَسُولُ اللّه، لا أُوثرُ بنصيبى

منْكُ أَحَدُا، قَالَ: فَتَلَهُ رَسُولُ اللّهِ صَلّى اللّهُ عَلَيْهِ وَسَلّمَ فِي يَدِهِ. صحيح البخاري ( ٢٤٥١)، وصحيح مسلم ( ٢٠٣٠). وفي ذلك إشارة من النبي صلى الله عليه وسلم بالاهتمام بالطفل، والتأكيد على إعطائه حقه، وإشعاره بقيمته، وتعويده الشجاعة وإبداء رأيه في أدب، وتأهيله لمعرفة حقه والطالبة به.

(٩) تعويد أنفسنا وأطفالنا على كتمان السر: قال تعالى: وقال يَنْيُ لا تَصْفَى رُمُاكُ عَلَ لِمُوكِ وَكِيدُوا لِكَ كُنْدًا إِنَّ الْفَصِلْي لِلْاسْنِ عَلَّوْ مُنْتِ ،

(يوسف: ٥). وعَنْ أنس، قَالَ: أَتَى عَلَيْ رَسُولُ اللّهِ صلى الله عليه وسلم، وَأَنَا أَلْعَبُ مَعَ الْغَلُمَانِ، قَالَ! فِسُلَم عَلَيْنَا، فَبَعَثْنِي إلَى حَاجَة، فَأَنِطأَتْ عَلَى فِسُلَم عَلَيْنَا، فَبَعْثَنِي إلَى حَاجَة، فَأَنِطأَتْ عَلَى أُمِّي، فَلَمًا جَنْتُ قَالَتَ؛ مَا حَبْسَكَ؟ قُلْتُ بِعَثْنِي رَسُولُ اللّه صلى الله عليه وسلم لحاجَة، قَالَتُ؛ مَا حَاجِتُهُ؟ قُلْتَ: إنّها سرّ، قَالَتْ: لَا تُحَدُّثُنَ بِسرَ رَسُولُ اللّه صلى اللّه عليه وسلم أحدًا. (صحيح رسُولُ اللّه صلى الله عليه وسلم أحدًا. (صحيح مسلم ٢٤٨٧).

(١٠) تعويد الطفل الصدق: عَنْ عَبْد الله بَنِ عَامِر، قَالَ: دَعَتْنِي أَمْي يَوْمَا وَرَسُولُ اللّه صَلَى عَامِر، قَالَ: دَعَتْنِي أَمْي يَوْمَا وَرَسُولُ اللّه صَلَى اللّه عليه وسَلَم قَاعد عَيْ يَيْتَنَا، فقالت: ها تَعَالَ أَعْطِيك. فقال لَهَا رَسُولُ اللّه صَلّى اللّه عليه وسَلَم: وَمَا أَرْدُت أَنْ تَعْطِيه؟ وقالت: أَعْطِيه تَمْرا، فقال لَهَا رَسُولُ اللّه صَلَى اللّه عَلَيْه وسَلَم: وَمَا إِنَّكَ لُو لَمْ تُعْطِه شَيْنًا كُتَبَتَ عَلَيْك كَذْبَةً، سَنْ أَبِي داود لم تُعْطه شَيْنًا كُتَبَتَ عَلَيْك كَذْبَةً، سَنْ أَبِي داود (٤٩٩١). صحيح التَرغيب وَالتَرهيب (٢٩٤٣).

(دَعَتْنِي أَمِّي يَوْمًا) أَيْ: نَادَتْنِي وَطَلَبَتْنِي وَأَنَا صغيرٌ، وهذا يدل على أن الكذب على الصغار يعتبر كذبًا، بل المطلوب أن يُعود الصغار على الصدق، وألا يعودوا على الكذب. (شرح سنن أبي داود للعباد: ٥٦٧/٢٤).

(١٠) الدعاء للأبناء: عَن ابْنِ عَبُاسِ رَضِي اللَّهِ عَنْهُما، قَالَ: كَانَ النَّبِيُ صِلْى اللَّه عَلَيْهِ وَسَلَمَ يَنْهُمَا، قَالَ: كَانَ النَّبِيُ صِلْى اللَّه عَلَيْهِ وَسَلَمَ يُعُودُ الْحَسَنَ وَلِحُسِنَ، وَيَتُولُ: "إِنَ آبَاكُمَا كَانَ يُعُودُ بِهَا إِسْمَاعِيلَ وَإِسْحَاقَ: أَعُودُ بِكَلَمَاتَ اللَّهِ التَّامَة، مِنْ كُلِ عَيْنِ لامَةً" التَّامَة، مَنْ كُلِ عَيْنِ لامَةً" (صحيح البخاري ٣٣٧١).

نسأل الله أن يصلحنا وأبناءنا، والحمد لله رب العالمين.

> ربيع أول ١٤٤٧ هـ- العدد ١٥١ السنة الخامسة والخمسون

الحمد لله رب العالمين، والعاقبة للمتقين، والصلاة على رسوله الأمين ورسله أجمعين.. وبعد: فإن الحق - سبحانه وتعالى - قد بعث في كل امة رسولا يأمرهم بعبادة الله ويبين لهم الطريق الموصل إليه، وينهاهم عن الشرك، ويحذرهم من الطرق المؤدية اليه، ويقول لهم؛ (أعَدُّهُ أَنَّهُ مَا لَكُم مِنْ إِلَه عَبْرُهُ) (الأعراف: ٥٩) وقد اصطفى الله الرسل من بين خلقه (أَنَّهُ صَعْفِي مِنَ الْمَلْيَحِيَّةَ رُسُلاً وَمِنَ النَّسِ ) (الحج: ٧٥) وصنع أنبياء على عينه! (ولتَصنع على عيني) وأوحى اليهم، وعصمهم حتى بلغوا رسالات الله. وبينوا للناس ما نزل إليهم، فما من خير ينفع الناس في دينهم ودنياهم إلا بينوه ودنوا عليه، وما من شريضر الناس في دينهم ودنياهم إلا جينوه ودنوا عليه، وما من

وقد جعل الله الأنبياء والمرسلين قدوة لعباده المؤمنين وأمرنا بذلك فقال: (أُوْلِيَكُ النِّيِّ مَدَى الله فَهَال: (أُوْلِيَكَ النِّيِّ مَدَى الله فَهَالَ : (أُوْلِيَكَ النِّيِّ مَدَى الله فَهُ كُمُ النَّمِّ الْمَدُى الله واقامهم على هؤلاء الرسل الذين هداهم الله واقامهم على الحق قولاً وعملاً وذلك أن الإنسان- أي إنسان لا يمكنه أن يعيش بغير قدوة! وكل إنسان يقتدي- طوعاً أو كرها- بغيره إما في الخير واما في الشر! أو ساعة وساعة!!

والشدوة الكاملة لا تكون إلا في الأنبياء والمرسلين.

ولا يمكننا أن نقتدي بالرسل إلا إذا وقفنا على سيرتهم وسنتهم. وذلك لأن الاقتداء بهم يدور على أمور ثلاثة: الاعتقاد والأقوال والأفعال. وعندما ننظر إلى عقيدة الرسل سنجد أنهم جميعاً على عقيدة " التوحيد " فهم جميعاً يقولون لأقوامهم: (أعُدُوا أللهُ مَا لَكُمْ مِنْ إِلَهِ غَيْرُهُ) (الأعراف: ٥٩).

ولذلك فإن الذين يخالفون عقيدة التوحيد (من غير المسلمين) التي جاءت بها الرسل يخرجهم ذلك من الإيمان إلى الكفر، كما قال تعالى: (لَّقَدْ كَمَّ الَّذِينَ قَالُوا إِنَّ اللهَ هُو المُسِيحُ أَبِنُ مُنِهَمٌ ) (المائدة: ١٧).

اعداد الشيخ صفوت الشوادية

بل ويشهد عليهم رسولهم يوم القيامة لأنهم لم يقتدوا به في الإيمان، وخرجوا منه إلى الشرك يقتدوا به في الإيمان، وخرجوا منه إلى الشرك وأي أنّى النّه يَعِيسَى أبَنَ مَرْيَم ءَأَنَت قُلْتَ لِلنّاسِ أَغَدُونِ وَأَيْ إِلَهُ إِلَى النّهِ قَالَ سُبَحَنكَ مَا يَكُونُ لِى أَنْ أَقُلُ مَا لَيْ كُونُ لِى أَنْ فَلْكُ فَقَدَ عَلَمَهُ، تَعْلَمُ مَا فِي النّهِ وَاللّهِ وَاللّهِ وَقَلْ اللّهِ وَلَى وَرَبّكُم وَكُنتُ فَلْتُ هُمْ إِلّا مَا أَمْنَى فِي أَنِ أَعْبُدُوا اللّه رَبّي وَرَبّكُم وَكُنتُ عَلَيْم اللّه وَاللّه فَإِنْنا إِذَا تَدبرنا ذَلكَ الأَمر في كتاب الله فإننا عَلَيْم الله فإننا الله فإننا الله فإننا الله فإننا الله فإننا الله فإننا الله فالله فالله

وقال عن إسماعيل عليه السلام (وَكَانَ يَأْمُرُ أَهَا... الصَّلَوْةِ وَالزَّكُوةِ وَكَانَ عِندَرَيْهِ، مُرْسِنًا) (مريم: ٥٥). وقال عن إبراهيم واسحق ويعقوب وغيرهم عليهم السالام (وَحَعَلَنَهُمْ أَبْتَهُ يَهَدُونَ بِأَمْرِنَا وَأُوحِينَا إِلَيْهِمْ فِعَلَى ٱلْخَيْرُتِ وَلِقَامَ الصَّاوَةِ وَإِبْتَاءً الزَّحَوْدُ وَكُنُواْ أَنْكَا عَبِينَ ) (الأنبياء: ٧٣).

وقد ثبت أن جملة من الأنبياء قد حجوا بيت الله الحرام، كلّ في زمانه الذي بُعث فيه.

ونحن نتحدث عن القدوة الحسنة ينتقل بنا الحديث إلى مواضع القدوة فإن الله قد جعل أنبياء ورسله قدوة لنا في كل شيء وشأن، فإنهم- صلوات الله وسلامه عليهم أجمعين- قدوة للحكام والمحكومين، وقدوة للعلماء والدعاة، والعامة والخاصة، والأغنياء والفقراء والصحيح المعافى والمريض الذي نزل به الداء.

وهم كذلك قدوة لمن رزقه الله الذرية، وقدوة لمن حرمه منها (( فهم قدوة للجميع وأئمة للجميع، ومن تتبع مواضع القدوة في كتاب الله تفصيلاً أدرك من وراء ذلك هاتين الفائدتين؛ الأولى: العبرة (لقد كان في قصصهم عبرة لأولى الألباب). الثانية: تثبيت الفؤاد (وكلا نقص عليك من أنباء الرسل ما نثبت به فؤادك).

واني الأرجو من كل قارئ أن يتدبر معي هذه الأمثلة الرائعة تدبراً عميقاً!!

المثال الأول: تدبر قوله تعالى عن نوح عليه السلام (فلبث فيهم ألف سنة إلا خمسين عامًا) مع قوله تعالى (وما أمن معه إلا قليل)!! فالدعاة إلى الله هم أشد الناس حاجة إلى هذا الدرس، فلا نيأس من دعوة غيرنا، وإن وجدنا إعراضاً وصدوداً أو إنكاراً وجحودًا!!

المثال الثانى، قارن بين ما كان من شأن نوح مع ابنه، وما كان من شأن إبراهيم مع أبيه ! فنوح هو قدوة الأباء الصالحين مع الأبناء العاقين ! وإبراهيم هو قدوة الأبناء البررة مع الآباء الكفرة أو الفجرة ! فتدبر هذا حق التدبر، وتفكر فيه حق التفكر ! المثال الثالث: قارن بين دعوة موسى عليه السلام وهو محتاج إلى الطعام في سفره (رب إني لما أنزلت الى من خير فقير).

ودعوة سليمان عليه السلام (ربّ اغْفَرْ لي وهبّ لي مُلكا لا ينْبغي لأحد من بعدي إنك أنت الوهابُ) الفظاهر السياق أن موسى يطلب الكفاف اوسليمان يطلب الدنيا بأسرها الفبمن نقتدي؟ (ا

والجواب: أن الناس يتقلبون بين الغنى والفقر،

والمؤمن في حال فقره يقتدي بموسى عليه السلام ويلجأ إلى الله كما فعل، وفي حال غناه فإنه يقتدي بسليمان . وهذه حكمة لله بالغة، فلو كان الأنبياء كلهم فقراء لما وجد المؤمن الغني أحداً من الأنبياء يقتدي به.

المثال الرابع: عندما يشتد بالمؤمن المرض، ويطول البلاء فإنه لا يذهب إلى كاهن أو عراف أو ساحر ونحوه، وإنما يذهب إلى ربه ويجد في نبي الله أيوب قدوة وأسوة (وأيوب إذ نادى ربه أنى مستى الضر وأنت أرحم الراحمين).

فإذا ذهب المؤمن إلى طبيب فإن قلبه لا يلتفت إليه، وإنما يراه سبباً ظاهراً قد يُجري الله الشفاء على يديه، وقد لا يفعل !!!

المثال الخامس؛ قد يُحرَم المؤمن من الذرية لحكمة يعلمها الله، وذلك لأنه سبحانه (يهبُ لمَّنْ يشاءُ إِنَاتًا ويهبُ لمَنْ يشاءُ الذَّكُورِ أَوْ يُرْوَجُهُمْ ذُكْرانًا وَإِنَاتًا وَيَجْعَلُ مِنْ يِشَاءُ عَقِيمًا).

فإذا أراد أن يطلب الذرية فإنه يجد في نبي الله زكريا عليه السلام أسوة وقدوة في قوله: (رب هبلي من لدنك درية طيبة انك سميع الدعاء) وتدبر كيف أنه اشترط أن تكون الذرية طيبة! فإن الذرية الفاسدة لا خير فيها، ومثالها ولد نوح، والغلام الذي قتله الخضر.

والحرمان من الذرية خيرٌ من ذرية فاسدة!! فتدبر وتفكر!

وبعد: فإن كل موضع في كتاب الله تحدث عن نبي من أنبياء الله يكون لنا فيه أسوة وقدوة. وعالم اليوم يموج بالفتن، وقد ابتلي المؤمنون فيه، وزلزلوا زلزالاً شديداً، ولا ملجاً من الله إلا إليه، ولا مفر منه إلا إليه.

وليس أمامنا إلا أن نعود إلى الله عوداً حميداً. وأول الهداية: كلمة التقوى التى نحن أحق بها وأهلها وأن نقتضى أثر الأنبياء والمرسلين.

فقدوتنا ليست في شرق أو غرب! وإنما في وحي أنزله الله، ورسول أرسله! وصلى الله وسلم وبارك على رسله أجمعين وعلى رسولنا وصحبه.

وآخر دعوانا أن الحمد لله رب العالمين.

## تعلمتُ من رسول الله ﴿ اللَّهُ عَلَيْهُ

## الحلقة

4



الحمد لله، والصلاة والسلام على رسول الله صلى الله عليه وسلم، وبعد:

ي آية كريمة من سورة الأحزاب الباركة يصف ربنا تعالى شأنه النبي صلى الله عليه وسلم بقوله، القد حارض شأنه النبي صلى الله عليه وسلم بقوله، عن أشرت م عربر على على عن عن عربر على على عن عن عربر على الله عليه وسلم يحزنه ويتعبه ما يتعرض له أي مسلم من عناء وتعب، وذلك للرحمة والرافة المركوزة في قلبه عليه الصلاة والسلام - نحو أمته، ولهذا كان يقول عليه الصلاة والسلام - نحو أمته، ولهذا كان يقول عليه الصلاة والسلام : "إن الله لم يبعثني معنتا. ولا مُتعنتا، ولكن بعثني معلما مُيسرًا، وسحيح مسلم ح٢٠ - ١٤٧٨.

#### ١ - موقفه صلى الله عليه وسلم عند نزول آية التخيير

وسبب قوله صلى الله عليه وسلم ذلك القول الرحيم؛ أنه أقسم صلى الله عليه وسلم عندما أغضبه نساؤه ألا يدخل عليهن شهرًا، مُعتزلهن بندلك القسم، فلمًا انقضى الشهر أنزل الله عزّوجل بدلك القسم، فلمًا انقضى الشهر أنزل الله عزّوجل آية التّخيير، وهي قولُه تعالى: « تَأَيُّا الذِيُّ قُل لاَرُونِكَ أَن كُنتُنَ تُردِّت اللهُ وَرَسُها فَعَالَيْت مُردَّت اللهُ وَرَسُولُهُ وَاللّهَ مَرْدَا عَلِيها أَن اللهُ وَرَسُولُهُ وَاللّهَ مَرَا اللهُ وَرَسُولُهُ وَاللّهَ مَرَا اللهُ وَرَسُولُهُ وَاللّهَ مَرَا اللهُ وَرَسُولُهُ وَاللّهَ وَاللّهَ وَاللّهَ وَاللّهَ وَاللّهَ وَاللّهَ وَاللّهَ وَاللّهَ وَرَسُولُهُ وَاللّهَ وَاللّهَ مَا اللّهُ وَرَسُولُهُ وَاللّهَ مَن اللّهُ وَرَسُولُهُ وَاللّهَ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهَ وَاللّهُ وَالّهُ وَاللّهُ وَاللّهُولُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّه

أي: أَمرَ النّبِيُّ صَلَى اللّه عليه وسلم أن يُخيِّر نساءَه بين أن يبقين معه، ويصبرن صَبرًا جميلًا، ولهنَّ الأجرُ عندَ اللّه، أو يُطلُقَهنَّ النّبِيُّ صلى الله عليه وسلم ويُسرِّحهنَّ ويُعطيهنَّ من متاع الدُّنيا ما أردُن، تقولُ عائشةُ رَضِي الله عَنها: "قَلمًا مضتُ تسعُ وعشرون"، أي: ليلة، "دخل عليَّ النّبيُّ صلى الله عليه وسلم بدأ بي"، أي: بدأ بها في تخييرها، فقال عليه وسلم بدأ بي"، أي: بدأ بها في تخييرها، فقال

#### اعداد الرحمن

لها صلى الله عليه وسلم: "يا عائشة، إنّي ذاكرٌ لك شيئًا فلا تعجّلي حتّى تستأمري أبويك"، قالت: "ثمّ قرأ هذه الآية"، أي: آية التّخيير، فأجابت عائشة التّبيّ صلى الله عليه وسلم قالت: "أيْ هذا أستأمرُ أبويُ ؟! فإني أريدُ الله ورسوله والدّار الآخرة"، ثم قالت للنّبيّ صلى الله عليه وسلم بعدما اختارته: "يا رسول الله، لا تُخبرُ أزواجك أنى اخترتك". "يا رسول الله، لا تُخبرُ أزواجك أنى اخترتك".

قيل النَّها قالَتُ ذلك حُسُدا لهنَ مَن الغَيرة على رسول الله صلى الله عليه وسلم وقيل النَّه رضي الله عنها أرادتُ أن يختار نساؤه الفراق ولكن النبي صلى الله عليه وسلم لم يَرضُ بهذا الطلب منها فقال لها كما في رواية أخرى -: "لا تَسألُني اَمرأةٌ منهنَ عمًا اخترت إلا أخبَرتُها إنَّ الله تعالى لم يَبعثني مُعنتا ولا مُتعنتا، ولكن بَعثني مُعنتا

فرفع النبيّ صلى الله عليه وسلم التعنّت عن كل رُوجاتِه وساوى بينهن في الإخبار والإرشاد وفي حُريه الاختيار، وقيل، إنها قالت ذلك لأنها تعلم أنهن سيفعلن مثلها إن علمن به، وكأنها أرادت أن يكون اختيارهن عن قناعة منهن، رجاء للخير لهن فقال النبيّ صلى الله عليه وسلم: "إنما بعثني الله مبلغًا"، أي: مبلغًا للأحكام مُفسّرًا لها، "ولم يبعثني الله متعنتًا"، أي: مشدّدًا، فأدخل عليهن الأذى والمشقّة منها؛ لبدئه صلى الله عليه وسلم بها في التخيير. وفيه أيضًا: بيان أن النبيّ صلى الله عليه وسلم كان عنها؛ لبدئه صلى الله عليه وسلم بها في التخيير. وفيه أيضًا: بيان أن النبيّ صلى الله عليه وسلم كان سهلا وميسرًا ولم يكن صعبًا ولا متعنتًا. (مستفاد من شرح الدرر السنية- الموسوعة الحديثية).

ومن هنا يتبين مدى حرص الرسول صلى الله عليه

وسلم على هداية الناس، وإبصار طريق الحق، وهو في ذلك يسهل لهم الاختيار، ويعاونهم على بذل أسباب النجاة من النار. صلى الله عليك أيها الصطفى الختار. ٣ - موقفه صلى الله عليه وسلم ليلة خروجه الى اليقيع

كان رسول الله صلى الله عليه وسلم ذات ليلة عند أم المؤمنين عائشة رضى الله عنها، ولم يمض وقت طويل وهو مستلق بجوارها في لحافهما، وفي تلك اللحظات لم يكن بينهما كثير حديث حتى ظن كل واحد منهما أن الآخر قد نام، والواقع أنهما لم يكونا قد ناما، حتى وجدت أم المؤمنين رسول الله صلى الله عليه وسلم لبس ملايسه بهدوء تام وفتح الباب وخرج وأغلقه بهدوء تام أيضًا. فتحيرت؛ ماذا في الأمر؟ فخرجت خلفه فوجدته عند مقابر البقيع قد رفع يديه بالدعاء لهم، ثم رجع إلى البيت فأسرعت أمامه حتى دخلت فراشها وكأن شيئًا لم يكن، لكنه لما دخل لاحظ أنها تنهج، فسألها عن السبب فأخبرته، فغضب منها ودار بينهما حوار، كانت كلما أشكل عليها كلمة من كلامه صلى الله عليه وسلم سألته عن معناها فيجيبها صلى الله عليه وسلم رغم غضبه منها، يُعلمها ويُفهِّمها دون تردد، ويدين لها خطأها، ويزيل عنها الحرج وما التبس عليها مما رأته، وهو في كل ذلك نبى ورسول وزوج ومعلم لا أحد أحسن تعليمًا منه صلى الله عليه وسلم. لا يدفعه غضيه منها إلى أن يتجاهلها أو ينتقم منها. أو يصفها بأنها تغير المواضيع لتهرب من الحقيقة. وتغطى على خطئها. حقاً إنه بالمؤمنين رءوف رحيم.

وهذه القصة يرويها التَّابِعِي محمَّدُ بِنْ قيس بِن مخرمة بن المطلب أنه سمع أم المؤمنين عائشة رضى الله عنها تحدث النَّاسُ ذات مرة عن شأنها وشأن رسول الله صلى الله عليه وسلم ثمّ قالتُ لن حولها بطريقة التشويق: ألا أحدثكم عن النبي صلى اللَّه عليه وسلم وعُني؟ ،، أي: من أخبار النَّبِيُّ صلى الله عليه وسلم وسنته في داره ومنزله، فأنصت النَّاسُ لها وأجابُوها بالوافقة على أنْ تحدثهم، وبنفس أسلوب التشويق في رواية أخرى: قال محمد بن قيس لأصحابه يؤما: وألا أحدثكم عنى وعَنْ أَمِّي ،، فَظُنَّ النَّاسُ أَنَّهُ يُرِيدُ أَمُّهُ الْتِي وَلَدَّتُهُ،

ولكنَّ قَصَدَ بِأُمَّهُ أُمَّ المؤمنين عائشة رَضَى اللَّه عنها ﴿ ثُمَّ ذَكَرَ أَنَّهَا رَضَى اللَّهُ عَنْهَا أَخْبَرَتُهُ أَنَّهُ لَمَّا حَضَرَتُ لَيْلَتُهَا الَّتِي كَانِ النَّبِيُّ صلى اللَّه عليه وسلم يُبِيتُ فيها عندها، تحوِّل إلى فراشه الذي سيضطجعُ عليه، وقيل: انصرف من المسجد بعد العشاء ورجع إلى فراشه، فخلع ثيابه، وخلع تعليه ووضعهما عند ناحية رجليه ليمكنه ليسهما عند قيامه للخروج، وبسط طرف إزاره- وهو الثُّوبُ الذي يُغطى نصفه السُّفلي- على فراشه ونام عليه، فاستلقى النُّبيُّ صلى الله عليه وسلم على فراشه لينام، ولكنه لم يُمِكُثُ ولم يُستمرُ على اضطجاعه وقتًا، إلَّا قَدْرَ ما ظنَّ أنَّ عائشةً رَضَى اللَّه عنها قدْ رقدْتَ ونامتَ. فأخذ رداءه بلطف وهدوء؛ حتى لا تستيقظ ولا تنتبه من نومها، ثم لبس النعلين بهدوء ولطف أيضًا، وفتح الباب فخرج من البيت، ثمَّ أَعْلَقَ الباب بهُدوء ولطف، بلا إظهار صوت الإغلاق، وإنما فعل ذلك كله في خفية وبهدوء رفقا بها؛ لئلا يوقظها، ويخرُج من عندها وهي يقظى. فربما لحقتها وحشة في انفرادها في ظلمة الليل.

ثُمِّ إِنَّ عَانْشَةَ رَضَى اللَّهُ عَنْهَا شَعَرِتَ بِخُرُوجِ النَّبِيُّ صلى الله عليه وسلم. فليستُ قميصها من جهة الرَّأْسِ، وغطت رأسها بالخمار، وجعلت إزارها فتاعًا تستربه وجهها، ثم انطلقت خلف النبي صلى الله عليه وسلم؛ لتعلم أين يذهبُ. فوجدتُه صلى الله عليه وسلم قد انطلق وذهب حتى جاء البقيع-وهي مقيرة أهل المدينة-، فقام صلى الله عليه وسلم في البقيع للدُّعاء لأهله، فأطال القيام، ثمّ رفع يديه يدعو لهم ثلاث مرات، فالتكرار أدعى لإجابة الدعاء، ثمَّ بعد انتهائه صلى الله عليه وسلم انصرف من البقيع راجعًا إلى بيته، فانصرفت عائشة رضى الله عنها من موضعها قَبْل أنْ يراها النَّبِيُّ صلى اللَّه عليه وسلم فأسْرَع النَّبِيُّ صلى اللَّهِ عليه وسلم في مشيته، فأسرعت عائشة رضي الله عنها أيضًا . فجرى جريًا فوق المشى وليس بالشديد . فهرولت عائشة رضي الله عنها، فاشتد في حربته، فشدت عائشة رضى الله عنها في جريتها أيضا ولما أحضر صلى الله عليه وسلم أحضرت أمامه، والاحضار: العدو، والعدو فوق الهرولة.

ثم إن عائشة رضى الله عنها سبقته، فدخلت إلى البيت، وبمُجرِّد أن اضطحِعتُ في مكان

Upload by : altawhedmag.com

نُومها، دخَل النَّبِيُّ صلى اللَّه عليه وسلم خَلْفُها، فَسَأَلها: إما لكَ يا عائشُ حَشْيَا رابِيةٌ 15، ناداها هكذا تلطَّفًا وتَودُّدَا، وحَشْيَا، وهو التَّهيُّجُ الَّذي يعرِضُ للمُسرع في مَشيِه والمُحتَدُ في كَلامه من ارتفاع النَّفس وتواتره، «رابيةٌ»، أي: مُرتفعة البطنَ فلأيُ سَبب أَضطَرَبُ جسمُك وانقَطَع نفْسُكَ و فأخبَرَتُهُ أَنْه لم يُوجَدُ منها شيءُ يُوجِبُ ذلك.

فضَّال لها النَّبِيُّ صلى الله عليه وسلم: «لتخبريني» عن سبب اضطرابك وانقطاع نَفُسكَ، «أو ليُخبِرنَيَّ» عن سُبِبُ ذلك اللَّهُ «اللطيف» الرّفيق لعباده «الخبير» العليم بأحوالهم ظاهرها وباطنها، فقالت عائشة رَضَى اللَّهُ عَنها: ﴿ يَا رَسُولُ اللَّهُ، بِأَبِي أَنْتَ وَأُمِّي ﴾ فأنت مَفْدي من كل مكروه بوالديِّ، فأخبرتُه عن سبب ذلك وما حدث منها من مشيها خلفه لتنظر إلى أي مكان يذهب، وهنا فهم النبيُّ صلى الله عليه وسلم وعلم أنها الشخص الذي رآه وهو راجعُ، فقال لها: «فأنت السُّوادُ »، أي: الشَّخصُ اللذي رأيتُ أمامي حين رجَعْتُ من البَقيع؟ فقالت: نَعمُ، فَدَفَعُهَا النَّبِيُّ صلى اللَّه عليه وسلم بشدّة، أو ضربها بحمع كفه في صدرها صَرِبةَ أُوجِعَتُها، ثمَّ قال لها: ﴿ أَظْنَنْتَ أَنْ يَحِيفَ الله عليك ورسوله؟ ،، أي: يظلمك الله ورسوله، والحيف: الجورُ والظُّلمُ، والمعنى: أظنَّنْت أنَّي ظَلَمْتُكَ بِجَعْلِ نُوبِتِكَ ويُومِكَ لَغْيِرِكَ، وذكرُ الله تعالى تمهيدٌ وتوطئة لذكر رسوله، فليس مُقَصُودًا بِالْحِيْفِ، ولتُعظيمِ الرَّسُولِ والدُّلالة على أنَّ الرُّسولُ لا يُمكنُ أنْ يَفعَلَ بِدُونِ إذن من

فقالت عائشة رضي الله عنها تصديقا لقول النبي صلى الله عليه وسلم: «مهما يكتم الناسُ» أي شيء يكتم الناسُ ويُخفيه عن غيره ويعلمه الله الذي يعلم خواطر القلوب، وكأنه إقرار منها بذلك الظن.

ثمَّ أَخْبَرُهَا النَّبِيُّ صلى اللَّه عليه وسلم بحَقيقة ما فَعَل وخُروجِه فِي ذلك الوقت؛ وهو أنَّ جبريلَ عليه السَّلامُ-وهو اللَّكُ الْوكَّلُ بالوحي- أتاهُ

حِين رأت عائشة رَضِي الله عنها
النّبيّ صلى الله عليه وسلم يقومُ
من فراشه، فناداهُ جبريالُ عليه
السّلامُ ودَعاه من خارج الحجرة، وأخْفي
نداءَه من عائشة رَضِي الله عنها حتى لا
تسمّع، فأجَابه النّبيُ صلى الله عليه وسلم
ولبّى نداءَه، وأخفى إجابته له من عائشة
رضي الله عنها، ثمّ بين لها سبب هذا الخفْض
والإخفاء، وأن جبريل عليه السلامُ ناداهُ من
خارج الحجرة؛ لأنّه لم يكن يدخُلُ على عائشة
رضي الله عنها في حُجرتها وقد وضَعت وخلعت
ثيابها، وأخبرها النّبيُ صلى الله عليه وسلم أنّه
ضَا جين خُروجه من عندها أنّها قد نامت، فكره
نمُ يوقظها، وحَشِي أنْ تَشعُر بالوحشة إنْ تركها
نمُ يُوقظها، وحَشِي أنْ تَشعُر بالوحشة إنْ تركها

ثمَّ لَمَا خَرَجَ إلى جبريل عليه السَّالامُ، قال له جبريل: ﴿إِنَّ رَبِّكَ يَأْمُرُكَ أَنْ تَأْتَى أَهُلَ الْبَقيع فتستغفر لهم، أي، تَدْعِوْ وتَطلبُ مِن اللَّهُ سُبحانه غَفران ذَنوبهم، وهنا سألتُ عائشة رَضى الله عنها: «كيف أقولُ لهم يا رسولَ الله » إذا أردتُ زيارتُهم؟ وهذا يَشمَلُ أهلُ القبور مُطلقًا، والمعنى: كَيْفَ أَقُـولُ مِنَ الذُّكُرِ وَالدُّعَاءِ عَنْدُ زيارة القبور؟ فعلمها النبئ صلى الله عليه وسلم أَنْ تَقُولُ: «السَّلامُ على أهل الدَّيارِ من المؤمنين والسلمين،، وسمَّى صلى الله عليه وسلم موضع القبور دارًا وديارًا لاجتماعهم فيه كالأحياء في الديار، ويرحمُ الله المستقدمين، أي: الدين تَقدُّموا علينا بالموت، «منَّا» معشر المؤمنين « والمُستأخرين »، أي: المُتأخِّرين اللَّاحقينَ بنا في الموت، وإنَّا- إنْ شاءَ الله- بكم للاحقون، في الموت على الإسلام، وقوله: «إنْ شاء الله ، ليس للشك، وإنما هو للتبرُّك، وامتثال أمر الله له بقوله: و وَلَا نَقُولُنَّ لِشَائِي إِنِّي فَاعَلُّ دَلِكَ عَدًا ١٠٠ إِلَّا أَن يُشَاءَ

ألله ، الآية (الكهف: ٢٢، ٢٢).

وفي الحديث: رفقَ النّبيّ صلى الله عليه وسلم ورَحمتُه. وفيه: بيانُ ما جُبِلَت عليه النّساءُ مِن الفيرة.

والحمد لله رب العالمين.

# منزلة الوقت الإسكام في السخ السخ السخ السف في السعاد بعيب السق

الحمد لله الذي له ملك السماوات والأرض، يحيي ويميت، وهو على كل شيء قدير. والصلاة والسلام على نبينا محمد، وعلى آله، وأضحابه، أجمعين.

وبعد: فإن الوقت له منزلة كبيرة في الإسلام فهو رأس مال العبد المسلم في هذه الدنيا وقت قصيرٌ وأنفاسٌ محدودة وأيامٌ معدودة، فمن استثمر تلك اللحظات والساعات في أعمال الخير فقد فاز، ومن أضاعها وفرِّط فيها فقد خسر خسرانًا مبينًا. ومن المعلوم أن الله تبارك وتعالى إذا أقسم بشيء، فهذا لبيان أهميته وعظيم منفعته، ولقد أقسم الله بأزمان وأوقات معينة، وذلك لبيان شرف الزمان وشرف الوقت؛ فقال الله تعالى: (وَالشُّحَى أَ وَالَّالِهِ وَالسُّمَ سَجَّىٰ) (الضحى: ١: ٢)، وقال تعالى: (وَأَتُل إِنَّا يَغَيَّ ﴿ اللَّهُ عِنْكُمْ اللَّهُ اللَّهُ عِنْكُ وَالْبَارِ إِذَا غَيْلُ) (الليل: ١: ٢)، وقال تعالى: (وَالْنَجْرِ ٢ وَلِيَالِ عَنْي) (الفجر ١: ٢)، وقال الله تعالى: (وَٱلْعَصْمِ 🚺 إِنَّ ٱلْإِنْكُنَّ لَنِي خُتْرٍ) (العصر: ١: ٢)، والمقصود بالعصر هو الزمن، وفي قسمه سبحانه وتعالى بالعصر دليل على أن أنفس شيء في الحياة الدنيا هو العُمر. هذه الآيات وغيرها دليل قاطع على شرف الوقت وأهميته في حياة المسلم.

#### حياة المسلم كلها لله تعالى

قال الله تعالى: (قُلْ إِنَّ صَلَاقِ وَنُدُكِى وَكَيْآَى وَمُمَاقِى وَمُمَاقِى وَمُمَاقِى وَمُمَاقِى وَمُمَاقِى اللهِ وَبَالِكَ أُمِرِنُكَ لَلْهُ وَبِذَلِكَ أُمِرِنُكَ أَلَّهُ وَبِذَلِكَ أُمِرِنُكَ أَلَّهُ وَبِذَلِكَ أُمِرِنُكَ أَلَّهُ وَبِذَلِكَ أُمِرِنُكَ أَلَّهُ وَبِذَلِكَ أَمْرِنُكُ وَأَنَا أَوَلُ الْمُسْلِمِينَ) (الأنعام: ١٦٢).

#### موقفان للعبد يعرف بهما قيمة الوقت

أخي المسلم الكريم؛ إن مَن جَهِلَ قيمة الوقت الآن فسيأتي عليه حين يعرف فيه قيمة العمل فيه، ولكن بعد فوات الأوان، وفي هذا يذكر الله سبحانه وتعالى في كتابه العزيز موقفين للإنسان يندم فيهما على ضياع وقته حيث لا ينفع الندم.

#### الموقف الأول

ساعة الاحتضار، حين يستدبر الإنسان الدنيا ويستقبل الآخرة، ويتمنى لو مُنحَ مهلة من الزمن، ليصلح ما أفسد ويتدارك ما فاقه، وفي هذا يقول الله تعالى: (وَأَنفِقُوا بِنَمَّا رَرَفَنكُمْ مِن قَبْلِ أَن بَأْفَ أَحَدَّمُمُ الله تعالى: (وَأَنفِقُوا بِنِمَّا رَرَفَنكُمْ مِن قَبْلِ أَن بَأْفَ أَحَدَّمُمُ الله تعالى: (وَأَنفِقُوا بِنِمَّا رَرَفَنكُمْ مِن قَبْلِ أَن بَأَفَ أَحَدَّمُمُ الله تعالى: (وَأَنفِقُوا بِنِمَّا إِنَّا المَا لَحِينَ أَنَّهُ نَفْسًا إِذَا عَلَهُ أَمِلُهُما وَاللهُ عَبْرُ مِا نَصَالِحِينَ أَن المنافقون: ١٠- ١١)، وهكذا يتمنى الإنسان لحظات قليلة من الوقت يتزود فيها بالقليل من الطاعات والأعمال الصالحة، ولكن الله لا يؤخر نفسًا إذا جاء أجلها.

#### الموقف الثاني

يوم القيامة حيث توفّى كل نفس ما كسبت، ويدخل أهل الطاعة الجنة، وأهل المعصية النار، هناك يتمنى أهل النار لو يعودون مرة أخرى إلى حياة التكليف، ليبدؤوا من جديد عملًا صالحًا، ولكن لا فائدة مما يطلبون، فقد انتهى زمن العمل، وجاء زمن الجزاء.

#### أهمية الوقت في السنة النبوية.

(۱) عَنْ عِبدِ اللّهِ بُنِ عَبّاسِ رَضِيَ اللّهِ عَنْهُمَا قَالَ: قَالَ النّبِيِّ صَلَّى اللّهُ عَلَيْهُ وَسَلَّمَ: نَعْمَتَانِ مَغُبُونٌ فيهما (أي: ذو خسران فيهما) كَثِيرٌ مِنْ النّاسِ الصّحّةُ وَالفَرَاغُ. (البخاري حديث ٦٤١٢).

(٢) عَنْ أَبِي بَرُزَةَ الأَسْلَمِيُ قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللَّه صلى اللَّه عليه وسلم: لا تَزُولُ قَدْمَا عَبْد يؤم القيامَة حَتَّى يُسْأَلُ عَنْ عُمْرِه فِيمَا أَفْنَاهُ وَعَنْ عَلْمِه فَيمَ فَعَلَ وَعَنْ مَالِه مِنْ أَيْنَ اكْتَسَبِهُ وَفِيمَ أَنْفَقَهُ وَعَنْ جِسْمِه فِيمَ أَبْدَاهُ. (صحيح الترمذي للألباني حَسْمِه فيمَ أَبْدَالُهُ. (صحيح الترمذي للألباني حَديث ١٩٧٠).

(٣) عن أَبِي بَكْرَةَ أَنَّ رَجُلا قَالَ يَا رَسُولَ اللَّهِ أَيُّ النَّاسِ خَيْرُ وَقَالَ: مَنْ طَالَ عُمُرُهُ وَحَسُنْ عَمَلُهُ قَالَ فَأَيُّ النَّاسِ خَيْرٌ وَقَالَ: مَنْ طَالَ عُمُرُهُ وَسَاءَ عَمَلُهُ. فَأَيُّ النَّاسِ شَرَّ وَقَالَ: مَنْ طَالَ عُمُرُهُ وَسَاءَ عَمَلُهُ. (حديث صحيح: مسند أحمد جـ ٥صـ:٤٣).

#### التحذير من سب الوقت

عَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ رَضِيَ اللَّه عَنْهُ قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللَّه صَلَى اللَّه عَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ رَضِيَ اللَّه عَنْ وَجِلَّ: يُوْذِينِي صَلَى اللَّه عَنْ وَجِلَّ: يُوْذِينِي ابْنُ آدَمَ يَسُبُ الدَّهْرُ وَأَنَا الدَّهْرُ بِيَدِي الْأَمْرُ أَقَلَبُ اللَّيْلُ وَالنَّهَارِ. (البخاري حديث ٤٨٦٦، ومسلم حديث ٢٢٤٦).

قَالَ ابنُ القيم: سَابُ الدَّهُرِ دَائرٌ بَيْنَ أَمْرِيْنِ لَا بُدَ لَهُ مِنْ أَحَدهما. إِمَا سَبَهُ لِلَّه أَوْ الشَّرُكُ بِه فَإِنَهُ إِذَا اعْتَقَدَ أَنَّ الدَّهْرَ فَاعِلُ مَعَ اللَّه فَهُوَ مُشْرِكُ وَإِنْ اعْتَقَد أَنَ اللَّه وَحُدهُ هُو الذي فَعَلَ ذَلِكَ وَهُوَ يَسُبَ مَنْ فَعَلَهُ فَقَدُ سَبَ اللَّه. (زَاد المعاد لابن القيم جـ ٢صـ ٣٥٥).

#### خصائص الوقت

للوقت خصائص يتميز بها، يجب علينا أن ندركها، ونتعامل مع الوقت على ضوئها، منها:

(۱) سرعة انقضاء الوقت (۲) ما مضى من الوقت لا يعود ولا يعوض (۳) الوقت أنفس ما يملكه الإنسان.

#### نتلة الوقت

إن مما يدمي القلب، ويمزق الكبد أسفًا: ما نراه اليوم عند المسلمين من إضاعة للأوقات، فاقت حد التبديد إلى التبديد، والحق أن السفه في إنفاق الأموال، الأوقات أشد خطرًا من السفه في إنفاق الأموال، وإن هؤلاء المبدرين لأوقاتهم لأحق بالحجر عليهم؛

لأن الوقت إذا ضاء لا عوض له.

ومن العبارات التي أصبحت مألوفة لكثرة ما تدور على الألسنة وما تقال في المجالس والأندية عبارة (قتل الوقت)؛ فترى هؤلاء المبذرين أو المبددين يجلسون الساعات الطوال من ليل أو نهار حول مائدة النرد أو رقعة الشطرنج أو لعبة الورق، أو غير ذلك –مما يحل أو يحرم-، لا يبالون، لاهين عن ذكر الله وعن الصلاة وعن واجبات الدين والدنيا، فإذا سألتهم عن عملهم هذا وما وراءه من ضياع قالوا لك بصريح العبارة؛ إنما نريد أن نقتل الوقت الا ألا يعلم هؤلاء المساكين أن من قتل وقته، فقد قتل في يعلم هؤلاء المساكين أن من قتل وقته، فقد قتل في الحقيقة نفسه ( (الوقت في حياة المسلم ص ١٨).

#### كيف يطيل المسلم أعماله الصالحة؟

عُمُر الإنسان المسلم ليس هو السنين التي يقضيها من يوم ولادته إلى يوم الوفاة، إنما عُمُره في الحقيقة يكون بقدر ما يُكتب له في ميزان حسناته عند الله تبارك وتعالى من الصالحات وفعل الخيرات، فإن المسلم قد يموت شابًا، ولكن رصيده من أعمال الخير حافل وجئيل، وينفع الله به المسلمين بعد موته، ويقدر ما يكون للمسلم من فائدة على المسلمين، بقدر ما يكون ذلك امتدادًا لعمله.

قَالَ اللّه تعالى: (إِنَّا كَنْ نُحَى الْمَوْقَ وَلَكُنُ مَا فَمُوْ الْمَوْقَ وَلَكُنُ مَا فَمُوْ الْمَوْلِ الله عليه بن جبير: مَا سَتُوا مِنْ سُنَّة، فَعَملَ بِهَا قَوْمٌ مِنْ بَعْد مَوْتهمْ، فَإِنْ كَانَ خَيْرًا فَلَهُ مِثْلُ أَجُورِهمْ، لا يَنْقَصُ مِنْ أَجُر مَنَ عَملهُ شَيْئًا، وَإِنْ كَانَتُ شَرًّا فَعَليه مَثْلُ أَوْزَارِهمْ، وَلا يَنْقَصُ مِنْ أَوْزَارِهمْ، وَلا عَلَيْهُ مَثْلُ أَوْزَارِهمْ، وَلا عَنْقَصُ مِنْ أَوْزَارِهمْ، وَلا عَلَيْهُ مَثْلُ أَوْزَارِهمْ، وَلا عَلَيْهُ مَا اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّه

عَنْ أَبِي هُرَيُرَةَ أَنَّ رَسُولَ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ قَالَ: مَنْ دَعَا إِلَى هُدَى كَانَ لَهُ مِنْ الأَجُرِ مِثْلُ أُجُورِ مَنْ تَبِعَهُ لَا يَنْقُصُ ذَلِكَ مِنْ أُجُورِهِمْ شَيِّئًا. (مسلمَ حديث ٢٦٧٤).

#### حرص سلفنا الصالح على الوقت

(١) قال عبد الله بن مسعود: ما ندمت على شيء ندمي على يوم غَربت شمسه ونقص فيه أجلي ولم يزد فيه عملي. (قيمة الزمن عند العلماء ص ٢٧). (٢) قال الحسن البصري: أدركت أقوامًا كانوا على أوقاتهم أشدً منكم حرصًا على دراهمكم ودنائيركم.

(قيمة الزمن عند العلماء صـ٧٧).

ربيع أول ١٤٤٧ هـ - العدد ٦٥١ السنة الخامسة والخمسون

(٣) قالت حفصة بنت سيرين: يا معشر الشباب خذوا من أنفسكم وأنتم شباب فإني ما رأيت العمل إلا في الشباب. (صفة الصفوة جـ ٤ صـ ٢٤).

(٤) كان الشافعي يُجَزئ الليل إلى ثلاثة أجزاء، الثلث الأول يكتب، والثلث الثاني يصلي. والثلث الثالث ينام. (صفة الصفوة جـ٢صـ٢٥٥).

(٥) قال إبراهيم بن شيبان؛ مَن حَفظَ على نفسه أوقاته فلا يضيعها بما لا رضا لله فيه، حفظ الله عليه دينه ودنياه. (الوقت أنفاس لا تعود صـ٣٧).

#### تنظيم الوقت

يجب على المسلم الواعي أن ينظم وقته بين الواجبات والأعمال المختلفة، دينية كانت أو دنيوية، حتى لا يطغى بعضها على بعض، ولا يطغى غير المهم على المهم، فما كان مطلوبًا بصفة عاجلة يجب أن يبادر به. وأحوج الناس إلى تقسيم الوقت وتنظيمه هم المشغولون من أصحاب المسؤوليات، كولاة الأمور وأهل العلم، وذلك لصلاح أحوال العباد والبلاد، (الوقت في حياة المسلم صـ٢٢).

#### الأبناء والفراغ

الكثير من طلبة المدارس يقضون إجازة صيفية طويلة، فهل تساءل الآباء كيف يقضي الأبناء هذا الوقت الطويل بما يعود عليهم بالنفع في دينهم ودنياهم؟ إن من حُسن التربية أن يعتاد الأبناء منذ نعومة أظفارهم على الاستفادة من الأوقات بما هو مفيد حتى يتعودوا على ذلك.

قال ابن الجوزي عند نصحه ولده بحفظ الوقت: اعلم يا بني أن الأيام تبسط ساعات، والساعات تبسط أنفاسًا، وكل نفس خزانة فاحذر أن يذهب نفس بغير شيء، فترى في القيامة خزانة فارغة فتندم! وانظر كل ساعة من ساعاتك بماذا تذهب، فلا تودعها إلا إلى أشرف ما يمكن، ولا تهمل نفسك وعودها أشرف ما يكون من العمل وأحسنه وابعث إلى صندوق القبر ما يسرك يوم الوصول إليه. (قيمة الزمن عند العلماء: ص٢٠).

#### كيف يستثمر المسلم وقته؟

نستطيع أن نوجز وسائل استثمار الوقت والاستفادة منه في الأمور التالية:

(١) التفقه في الدين وحفظ القرآن الكريم يجب على المسلم أن يستثمر وقته بطلب العلوم

الشرعية بقدر استطاعته، وليعلم أن الوقت الذي يقضيه في طلب العلم يكون في ميزان حسناته يوم القيامة. قال الله تعالى: ( يَرْبِعُ اللهُ اللّهِ اللهُ تعالى: ( يَرْبِعُ اللّهُ اللّهِ اللّهُ اللّهُ وَاللّهُ مِنْ اللّهُ اللّهُ اللّهِ اللّهُ اللّهُلّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّ

وعَنْ مُعَاوِيَةَ بْنِ أَبِي سُفْيَانَ قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللّهِ صلى اللّه عليه وسلم: مَنْ يُرِدُ اللّه بِهِ خَيْرًا يُفَقّهُهُ فِي الدّينِ. (البخاري حديث ٧١).

 (۲) الدعوة إلى الله تعالى بالحكمة ونشر العلم النافع

إن الدعوة إلى الله تعالى مجالٌ خصب لاستثمار الوقت، فهي وظيفة الأنبياء والمرسلين وهم خير عباد الله تعالى، وهم سفراء الله إلى خلقه، إن الدعوة إلى الله بالحكمة والموعظة الحسنة من أفضل الأعمال؛ لأنها سبب في هداية الخلق إلى الله تعالى.

قال سبحانه وتعالى: (رَسَّ أَحْسَنُ وَلَا مِسَ دَعَا إِلَى الله وَعِلْ مِسَ دَعَا إِلَى الله وَعِلْ مِسَلِحًا وَقَالَ إِنَّي مِنَ ٱلْسُلِعِينَ ) (فصلت: ٣٣)، وعن أبي هُريْرَة أَنْ رَسُولَ الله صَلَّى الله عَلَيْه وَسِلَمَ قَالَ: إِذَا مَاتَ الْإِنْسَانُ انْقَطَعَ عَنْهُ عَمْلُهُ إِلاَّ مَنْ صَدَقَة جَارِية أَوْ عَلَم يُنْتَفَعُ بِهِ أَوْ وَلَد صَالحَ يَدْعُو لَهُ. (مسلم حديث ١٦٣١).

(٣) عمارة المساجد بالصلاة وذكر الله

عمارة بيوت الله تعالى تكون بالمحافظة على الصلوات المفروضة فيها ومدارسة حلقات العلم النافع، وغير ذلك من الطاعات التي ترفع شأن صاحبها عند الله تعالى، وهي باب عظيم للمسلم الواعى لاستثمار وقته.

قَالَ سَبِحانه: (وَأَذَكُر رَبُّكَ فِي نَفْسِكَ نَضُرُعًا وَخِيفَةً وَدُونَ ٱلْجَهْرِ مِنَ ٱلْفَوْلِ بِٱلْفُدُو وَالْأَصَالِ وَلَا تَكُن مِنَ ٱلْفَوْلِ بِٱلْفُدُو وَالْأَصَالِ وَلَا تَكُن مِنَ ٱلْفَوْلِينَ ) (الأعراف: ٢٠٥).

وَعَنْ أَبِي هُرِيْرَةَ رَضِيَ اللَّهِ عَنْهُ قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللَّهِ صَلَى اللَّهِ عَلَيْهُ قَالَ رَسُولُ اللَّهِ صَلَى اللَّهِ عَلَيْهِ وَسِلَمَ: إِنَّ لِلَّهِ مَلائكَةَ يَطُوفُونَ عَلَيْهِ اللَّهُ عَلَيْهِ وَهَلَمْ اللَّذَكَرِ فَاإِذَا وَجَدُوا قَوْمًا يَدُّكُرُونَ اللَّه تَنَادُوا هَلُمُوا إِلَى حَاجِتَكُمْ قَالَ فَيَحُفُونَهُمْ بِأَجْنَحَتَهِمْ إِلَى السَّمَاءِ الدُّنَيَا. قَالَ فَيَحُفُونَهُمْ بِأَجْنَحَتَهِمْ إِلَى السَّمَاءِ الدُّنْيَا. وَالْبِخَارِي حَدِيثَ ٢٤٠٨، ومسلم حديث ٢٦٨٩).

(1) طلب العلوم الدنيوية التي تساعد السلم في أمور دنياه

يجب على المسلم أن يجتهد في طلب علوم الطب والصيدلة والهندسة وغيرها من العلوم النافعة، التي تساعده على تعمير حياته الدنيا.

(٥) قضاء حوائج المسلمين

يمكن للمسلم أن يستثمر وقته في قضاء حوائج الناس. يقول الله تعالى: (وَمَا شَعْلُوا مِنْ خَيْرٍ فَإِنَّ الناس. عَدِيدٌ) (البقرة: ٢١٥).

وعَبَنْ أَبِي هُرَيْرَةٌ قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللَّهِ صَلَّى اللَّهِ صَلَّى اللَّهِ صَلَّى اللَّهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ: مَنْ نَفْسَ عَنْ مُوْمِنِ كُرْيَةَ مِنْ كُرْيَةَ مِنْ كُرْبَةَ مَنْ كُرْبِةَ مَنْ كُرْبِةَ مَنْ كُرْبِهَ مَنْ كُرْبِهُ مَنْ كُرْبِهُ مَنْ كُرْبِهُ مَنْ كُرْبِهُ مَنْ كُرْبِهُ مَنْ اللَّهُ عَلَيْهِ فَيْ اللَّهُ عَلَيْهِ فَيْ اللَّهُ مَنْ اللَّهُ اللَّهُ مَنْ مُنْ اللَّهُ مَنْ اللَّهُ مَنْ اللَّهُ مَنْ اللَّهُ مَنْ اللَّهُ مَنْ اللَّهُ مَنْ الْمُ اللَّهُ مَنْ اللَّهُ مَنْ اللَّهُ مَنْ اللَّهُ مَنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مَنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مَنْ اللَّهُ مَنْ اللَّهُ اللَّهُ مَنْ اللَّهُ مَنْ اللَّهُ مَا اللَّهُ مَنْ اللَّهُ مَنْ اللَّهُ اللَّهُ مَنْ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مَنْ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ مَنْ اللَّهُ مَنْ اللَّهُ مَنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مَنْ اللَّهُ مَنْ اللَّهُ مَنْ اللَّهُ مَنْ الْمُنْ الْمُنْ

الدُّنْيَا وَالآخِرَةِ وَاللَّهُ فِي عَوْنِ الْعَبْدِ مَا كَانَ الْعَبْدُ فِي عَوْنِ الْعَبْدُ الْعَبْدُ الْعَبْدُ (مسلم حديث ٢٦٦٩).

(١) ممارسة الرياضة المفيدة

يستطيع المسلم أن يستثمر بعضًا من وقته في ممارسة الرياضة المفيدة بما يعود عليه بالنفع ويساعده على بناء جسم قوي ويروح عن نفسه كما كان النبي صَلَّى اللَّه عَلَيْه وَسَلَّم يفعل مع أصحابه الكرام، ويُشترطُ في الرياضة التي يمارسها المسلم أن تكون مما أباحه الشرع الحنيف، ولا تجبر المسلم على كشف شيء من عورته، وألا تضيع أداء الصلوات المفروضة في الجماعة الأولى في المساجد.

وَآخِرُ دَعُوانَا أَنِ الْحَمْدُ لِلَّهِ رَبِّ الْعَالَمِينَ.

#### تهنئة

تتقدم أسرة مجلة التوحيد بتهنئة الباحث إيهاب مرسي عبد المجيد بيان؛ بمناسبة حصوله على درجة الماجستير، تحت عنوان: «فاعلية إستراتيجيتي النمذجة الرياضية والتفكير المتشعب في تنمية التحصيل والبراعة الرياضية لدى تلاميذ المرحلة الإعدادية»، من كلية التربية، قسم المناهج وطرق التدريس وتكنولوجيا التعليم.

#### تحت إشراف:

أ.د/ عبد الناصر محمد عبد المجيد، أستاذ المناهج وطرق تدريس الرياضيات ووكيل الكلية لشئون التعليم والطلاب- كلية التربية- جامعة المنوفية.

أ.م.د/ أمل محمد مختار الحنفي، أستاذ المناهج وطرق تدريس الرياضيات المساعد، كلية التربية، جامعة المنوفية.

#### وتكونت لجنة المناقشة من كل من:

 أ.د/ سعيد جابر المنوفية، أستاذ المناهج وطرق تدريس الرياضيات المتفرغ، كلية التربية، جامعة المنوفية.

 أ.د. رمضان رفعت سليمان، أستاذ المناهج وطرق تدريس الرياضيات المتضرغ، العميد السابق لكلية التربية، جامعة مدينة السادات.

 أ. د/ عبد الناصر محمد عبد الحميد، أستاذ المناهج وطرق تدريس الرياضيات ووكيل الكلية لشئون التعليم والطلاب، كلية التربية، جامعة المنوفية.

أ. م. د/ أمل محمد مختار الحنفي، أستاذ المناهج وطرق تدريس الرياضيات المساعد، كلية التربية،
 جامعة المنوفية.

والله ولى التوفيق.



## الأسرة وتنهية العمل التطوعي لدى الأبناء

اعداد المحمد محمود العطار الساع الماحة المحادة العطار

الحمد لله، والصلاة والسلام على رسول الله، وبعد: يحثنا الدين الإسلامي على العمل التطوعي بداية من أعظم الأمور حتى أصغر الأشياء مثل إماطة الأذى عن الطريق أو الابتسام في وجوه الآخرين، قال تعالى: ومن علي عرائي عرائي من البقرة: ١٨٤)، كما يقول سبحانه وتعالى: ورازت البقرة: ١٨٤) المعرب والما المناف وتعالى: ورازت المناف المن

والتطوع في الإسالام قائم في الكثير من المبادئ والمعاملات الإسلامية مثل الزكاة والصدقات، وهي بصورة أو بأخرى نماذج للعمل التطوعي، يضاف إليها إغاثة المحتاج والتكافل والتعاون.. وفي المحقيقة أن الدين الإسلامي رسّخ في وجدان المسلم قيم العمل الجماعي في بناء المساجد والمنازل ومساعدة المحتاجين والمرضى.

وتعتمد الشعوب المتحضرة بشكل كبير على المتطوعين والذين يتقدمون بشكل طوعي إلى الجهات المعنية ويشكلون مجموعات تطوعية تؤمن

بأهمية العمل التطوعي، ويمارسونه إيمانًا منهم بأنه عمل إنساني يخدم المجتمع، وبالتالي أصبح هناك تنافس للعمل التطوعي داخل المجتمع.

والأسرة آية من آيات عظمة الله وتدبيره لشؤون خلقه تستدعى التأمل والتفكر، قال تعالى:

وَمِنْ عَابِتِهِ، أَنْ خَلَقْ لَكُمْ مِنْ أَنْفُسِكُمْ أَرْوَجًا لِتَسْكُمْوَا
 النَّهُمَا وَجَعَلَ بَيْنَكُمْ مَوْدَةً وَرَجْعَةً إِنَّ فِي دَلِكَ لَايْتِ لِقَوْمِ
 النَّهَا وَجَعَلَ بَيْنَكُمْ مَوْدَةً وَرَجْعَةً إِنَّ فِي دَلِكَ لَايْتِ لِقَوْمِ

مَكْرُونَ ، (الروم: ٢١)، فالزواج لتكوين الأسرة، إنما هو تلبية للحاجات النفسية والعاطفية والعقلية والجسدية في ظلال من السكن والمودة والرحمة والامتزاج التام والستر المشترك.

#### مفهوم التطوع:

التطوع عمل نبيل ومقاصده إنسانية بحتة، وهو تسابق لنيل الأجر والثواب قبل العائد المعنوي والنفسي أو حتى المادي أحيانًا، والتطوع هو كل جهد بدني أو فكري أو عقلي أو قلبي يأتي به الإنسان أو يتركه تطوعًا دون أن يكون ملزمًا به لا من جهة المشرع ولا من غيره، ويعرف أيضًا على

ربيع أول ١٤٤٧ هـ - العدد ٦٥١ السنة الخامسة والخمسون

أنه عمل غير ربحي، لا يقدم نظير أجر معلوم، وهو عمل غير وظيفي، يقوم به الأفراد من أجل مساعدة وتنمية مستوى معيشة الأخرين، من جيرانهم أو المجتمعات البشرية بصفة مطلقة.

#### أهمية التطوع:

يُعتبر التطوع مقياسًا لأي إنسان يرغب معرفة مدى جديته والائتزام بالعمل، فالعمل التطوعي يصقل من شخصية الضرد، وتفجير طاقاته الإبداعية، وينمّي طريقة تعامله مع المجتمع بأسره بمختلف عقلياته وطبقاته. وتكمن الأهمية الكبرى للعمل التطوعي فيما يلى:

- تنمية قدرات الشباب ومهاراتهم الشخصية والعلمية والعملية.
  - ملء أوقات الفراغ بأعمال مفيدة للمجتمع.
- التوعية باحتياجات المجتمع، والفئات التي تحتاج مساعدة فيه.
  - تقوية الترابط والتكافل بين أفراد المجتمع.
  - تنمية الإحساس بالمسئولية لدى الأفراد.
- يتيح للشباب الفرصة للتعبير عن آرائهم وأفكارهم في القضايا العامة التي تهم المجتمع.
- تنمية شعور المواطنة لدى الأفراد، مما يؤدى إلى زيادة انتماء الفرد للمجتمع والوطن.

#### مفهوم الأسرة:

الأسرة هي الجماعة الأولى التي تستقبل الطفل وليدًا. وتمثل الأسرة بالنسبة لأطفالها الصغار كل العالم المحيط بهم. والأسرة هي التي تحوّل الطفل من مجرد كائن بيولوجي إلى كائن اجتماعي يشعر بذاته وأنه مستقل عن ذوات الأخرين، كما تعتبر الأسرة اللبنة الأساسية في بناء أي مجتمع، وهي المصدر الأول والأساسي في تعليم الطفل العادات والقيم والتقاليد الاجتماعية، فقد أثبتت جميع الدراسات أهمية دور الأسرة في التأثير على الطفل في السنوات الأولى من حياته أكثر من المدرسة.

إن مفهوم الأسرة يُعبِّر عن جماعة اجتماعية لا يمكن تجزئتها إلى جماعات أخرى، وتقوم على عناصربيولوجية، ونفسية، وثقافية، والملاحظ أن

تكوينها، وبناءها، وظروف معيشتها، واحتياجها، والعلاقات القائمة بين أعضائها، ووظائفها تتنوّع عبر الزمان وعبر المكان، مرتبطة في ذلك بأنظمة المجتمعات وبأشكال الحضارة.

#### واجبات الأسرة في تنشئة الطفل:

الأسرة هي أول مؤسسة ثقافية يتفاعل معها الطفل، وفيها تغرس البذور الأولى للثقافة فيه عن طريق الأم والأب والكبار الذين يحيطون به، وذلك من خلال أساليب التنشئة والقدوة وأنماط السلوك الاجتماعي والعادات والقيم.

ويتضح أن الملامح الرئيسة لثقافة الطفل تجاه العمل التطوعي تُحدُد بدرجة كبيرة من خلال الأسرة في الفترة العمرية المبكرة. ولا تستطيع الأسسرة أن تحقق ذلك إلا من خلال قيامها بواجباتها في مجال تنمية ثقافة الطفل اتجاه العمل التطوعي، ومنها على سبيل المثل وليس الحصر:

واجبات الأسرة نحو تنمية النقافة الدينية للطفل: عن طريق غرس بذور العقيدة الدينية الصحيحة، فإن نجحت الأسرة في هذا الغرس تكون قد وضعت اللبنة الأولى في تكوين الضمير الديني والأساس القوى للعمل الصالح.

واجبات الأسرة نحو التنمية الثقافة الصحية للطفل: حيث يكتسب الطفل من الأسرة العادات والاتجاهات الصحية عن طريق المحاكاة والتقليد. واكتساب العادات الصحية السليمة في النظافة والطعام والتغذية.

أما واجبات الأسرة نحو تنمية الثقافة الرياضية للطفل: فتتمثل في دورها في البناء البدني والترويحي تجاه الأبناء وخاصة في مرحلة الطفولة، ويظهر ذلك في اعتناق مفاهيم خاطئة عن الرياضة البدنية والترويح السلبي كالمشاهدة والتشجيع والتعليق على الأحداث الرياضية. هذه الممارسات تُعدُ سببًا ونتيجة في آنٍ واحدٍ لضعف الدور التربوي المنوط بالأباء.

الأسرة ودورها في تتمية العمل التطوعي لدى الأبناء:

الأسرة هي البيئة الوحيدة التي تستقبل المولود منذ ولادته، وتستمر معه مدى الحياة، تعاصر انتقاله من مرحلة إلى مرحلة أخرى، بل لا يوجد نظام اجتماعي آخر يُحدد مصير النوع الإنساني كله، كما تحدده الأسرة.

وعليه، لا بد من توجيه الآباء للأبناء للعمل التطوعي وعيّا وتنفيذًا واستشعارًا بالأهمية كخطوة لدفع الأبناء نحوه فالأبناء يهتدون ويقتدون بسلوك آبائهم، والأسرة تستطيع تنمية العمل التطوعي لدى أبنائها من خلال ما يلي:

- التربية بالقدوة هي الأكثر تأثيرًا في الصغار، ومن هنا فإن رؤية الصغار للأباء والأمهات وهم يقومون بالأعمال التطوعية تجعلهم يتطلعون إلى تقليدهم ومساعدتهم في الأعمال التطوعية التي يقدّمونها.

- التحدث مع الأبناء عن بعض الأنشطة والأعمال التطوعية التي قدمها الأباء والأجهدات حتى يشعر والأجهدات حتى يشعر الأطفال بأن العمل التطوعي هو الأصل في حياة الإنسان، وهو الشيء الطبيعي الذي ينبغي أن يكون موجودًا في كل الأحوال.

- تدريب الأبناء على العمل التطوعي من خلال المساعدة في غرس الأشجار والعناية بها، وكذلك الإسهام في نظافة الأماكن العامة. - على الأسرة أن تُدرَب صغارها على العمل المتطوعي من خلال بعض الترتيبات والتنظيمات الداخلية، مثال وجود حصالة في المنزل بحيث يضع كل واحد من الصغار فيها جزءًا من مصروفه، ويتم فتحها كل فترة زمنية محددة وشراء بعض الوجبات والحلوى وتوزيعها على الأخرين من المحتاجين.

- العمل على تنمية حب الخير وبذل المعروف والانتماء للمجتمع وللوطن في نفوس الأبناء منذ الصغر.

#### خاتمة

إن التطوع عمل حضاري يُجسُد وعيا بكل ما يدور من أحداث ومستجدات ويجسد في ذات الوقت تلاحمًا وتعاونًا بين المتطوعين ومختلف المؤسسات الاجتماعية، وتُعدَ المشاركة في أي مجال من مجالات العمل الإنساني واجبًا إنسانيًا واجتماعيًا وشرفًا للإنسان، ويجب أن نغرس في نفوس أطفالنا حب الخير وكذلك تنمية الحس التطوعي حتى نؤسس في نفوسهم أهمية التطوع والوقوف صفًا واحدًا لساعدة الأخرين في الحالات الطارئة.

أيها الأبناء؛ جربوا التطوع، شاركوا نظموا اعملوا ساهموا... إن ساعة قد تستثمرها في التطوع وعمل الخير قد تشفع لك عند ربك، والأوقات الكثيرة التي نقضيها في أعمال دنيوية قد نعتبرها سعيدة. الأسعد منها أوقات الخير تلك، والتطوع لا يتطلب تكلفة، كل ما يحتاجه هو قلب مفتوح للخير، ونية صافية، ورغبة بما عند الله، ولتكن أهداهكم لوجه الله تعالى وليس لمقاصد شخصية، وستجدون العائد في حياتكم وفي الأخرة.

وأخيرًا وليس آخرًا.. نوصي بمجموعة من التوصيات من أجل تنمية العمل التطوعي في نفوس أبناننا وهي:

- تثقيف وتشجيع الأبناء بأهمية وقيمة العمل التطوعي وتنمية القيم الأخلاقية والاجتماعية في نفوسهم منذ الصغر.
- عقد دورات للأباء في القدوة الناجحة في شتى الجوانب ومنها العمل التطوعي والأخلاق التي تدفع له كالإيثار والتواضع.
- ومنها حث الآباء على تأليف القصص التي تُحبُب الأطفال في العمل التطوعي منذ الصغر.
- ومنها تقديم حوافز معنوية ومادية لتشجيع الأبناء على المشاركة في الأعمال التطوعية. والحمد لله رب العالمين.

ربيع أول ١٤٤٧ هـ - العدد ٦٥١ السنة الخامسة والخمسون



الحمد لله رب العالمين، والصلاة والسلام على نبينا محمد وعلى آله وصحبه أجمعين.

أما بعد، فما زلنا نسدد السهام لنحور اللئام الذين طعنوا في مقام النبي صلى الله عليه وسلم بسبب

زواجه صلى الله عليه وسلم من زينب بنت جحش رضي الله عنها، ومن صور الطعن قولهم، تزوج

بزوجة ابنه، وهي من المحرمات! واليكم البرهان الواضح في رد هذا الكذب الفاضح:

ونبينه في أربعة أوجه،

الأحزاب: ٤٠).

#### الثاني: بيان نسبه: فاذا لم يكن ابنا

لرسول الله صلى الله عليه وسلم قمن هو؟

هو: زَيْدُ بُنُ حَارِثة بُن شَرَاحِيل بُن كَعُبِ بُنِ عَبُدِ
الْغُزِّى بُنِ امْرِئِ القِيسِ بْن عَامِر بْن النَّغُمَانِ بُنَ
عَامِر... وَهَنَا يَلُوح فِي الأَفْقَ سَوَّالَ: كَيْفَ جَاء زَيْدُ
إلى رَسُولَ الله صلى الله عليه وسلم، وكيف نسب
الله؟

كَانَ قد أخذ أسيرًا ثم اشتراه حَكيمُ بُنُ حِزَام بُنَ خُويْلد؛ فَدَخَلَتُ عَلَيْه عَمَّتُهُ خَديجَهُ بِنُتُ خُويْلد، فَقَالَ لُهَا: اخْتَاري يَا عَمَّةُ أَيَّ هَوُّلاء الْغَلْمانِ شَنْتٍ؛ فَهُو لَكِ، هَاخْتَارَتْ زَيْدًا فَأَخَذَتُهُ، فَرَآهُ رَسُولُ اللَّهِ صَلَّى اللَّه عَلَيْه وَسَلَّم عَنْدِهَا، فَاسْتَوْهَبَهُ مِنْهَا، فَوَهَبَتُهُ لَهُ، فَأَعْتَقَهُ رَسُولُ اللَّهِ صَلَّى اللَّه عَلَيْهِ وَسَلَمَ وَتَنَنَّاهُ، وَذَلكَ قَبُلُ أَنْ يُوحَى إليه.

وَكَانَ أَبُوهُ حَارِثُهُ قَدْ جَزعَ عَلَيْهِ جَزَعًا شَدِيدًا، وَبَكَى

الأول: أبناء النبي صلى الله عليه وسلم الذكور ماتوا صفارا ولم يبلغوا مبلغ الرجال.

قال تعالى: و مّا كان مُحدُ أَلَّا أَحْرِيْنَ وَحَالِكُمْ وَلَكِي رَصُولُ الله والله والله والمحزاب: في والمحزاب الله والله والمحزاب الناس: تزوّج امرأة ابنه، فأنزل الله وما كان مُحَمَّدُ أَبَا أَحَد مِنْ رَجَالِكُمْ ، : أي: ليس بأب لزيد بن حارثة على الحقيقة حتى تحرم عليه زوجته، ولا هو أبُ لأحد لم يلده: فنهى تعالى: أن يقال بعد هذا: زيد بن محمد، أي: لم يكن أباه وان كان قد تبناه فإنه بلغ الحلم؛ فإنه ولله لم يعش له ولد ذكر حتى بلغ الحلم؛ فإنه ولد له القاسم، وعبدالله ويلقب بالطيب، والطاهر، وقيل هما اثنان غير عبد الله من مارية القبطية، فماتوا صغارًا، ووُلد له إبراهيم من مارية القبطية، فمات أيضًا رضيعًا. تفسير ابن كثير (٢/ ٢٨٤)، وفتح القدير للشوكاني (سورة كثير (٢/ ٢٨٤)، وفتح القدير للشوكاني (سورة عديد)

ربيع أول ١٤٤٧ هـ - العدد ٦٥١ السنة الخامسة والخمسون 77

عَلَيْه حِينَ فَقَدَهُ، فَقَالَ: بكيتَ على زيد ولم أدر ما فعلَ

أحي فيرجى أم أتى دونه الأجل فَلَمَّا عَلَمَ أَنَّهُ بِمَكَّةً قَدِمَهَا لِيَفْدِيَهُ، فَدَخُلُ حَارِثُةٌ وَأَخُوهُ عَلَى النَّبِيِّ صلى اللَّه عليه وسلم فقال: يا ابِنَ عبد الله؛ يا ابنَ سَيِّد قَوْمه؛ أَنْتُمُ أَهْلَ الْحَرْمِ، وجيرانه وعند بيته، تفكون العاني، وتطعمون الأسير، جنناك في ابننا عندك، فامنن علينا، وَأَحْسَنُ إِلَيْنَا فِي فَدَائِهِ، فَإِنَّا سَنَرْفَعُ لَكَ فِي الفداء. فَقَالَ رسولَ اللَّه صلى اللَّه عليه وسلم: "مَنْ هُوّ"؟ قَـَالًا: زَيْدُ بُنُ حَارِثَةً، فَدَعَا رسولُ اللَّه صلى الله عليه وسلم زَيْدًا، فَقَالَ لَهُ: "إِنْ شَئْتَ فَأَقَمْ عَنْدي، وإنْ شَنْتَ فَانْطَلَقَ مَعَ أَبِيكً"، فَقَالَ زِيْدٌ: بَلَ أَقْيِمُ عِنْدُكَ، ومَا أَنَا بِالذِي أَخْتَارُ عَلَيْكَ أَحَدًا، أَنْتَ مِنْي بِمِكَانِ الأَبِ وَالْأُمْ، فَقَالًا: وَيُحَكُّ يَا زَيْدُ أَتَّخْتَارُ الْعُبُودِيَّةَ عَلَى الْحَرْيَّةِ، وعَلَى أَبِيكَ وعَمْكَ وأَهْل بيتك؟ قال: نعم، إني قد رأيت من هذا الرجل شيئا، ما أَنَا بِالذِي أَخْتَارُ عَلَيْهِ أَحَدًا أَبِدًا، قَلْمُ يَزَلُ زَيْدٍ عند رسول الله صلى الله عليه وسلم حتى بعثه الله تعالى، فصدقه، وأسلم، وصلى معه، فأنزل الله عز وجل: «ادْعُوهُمْ لأَبِائِهُمْ، قَالَ: أَنَا زَيْدُ بِنْ حَارِثُهُ. (انظر: سنن الترمذي (٤١٤٩) وسيرة ابن إسحاق

الوجه الثالث: تحريم التبني

(١/ ٢٨٤)، وابن هشام (١/ ٢٤٨).

قال تعالى: « مَا حَمَلُ اللهُ لَحُلُ مِن قَلْبَالِ فِي حَرْفِهُ وَمَا حَمَلُ اللهُ لَحُلُ مِن قَلْبَالِ فِي حَرْفِهُ وَمَا حَمَلُ الْمَاءَكُمُ الْفَي تَطْهِرُونَ مِنْ أَنْهَا كُمُ وَاللهُ مِثْلُ الْحَوْرُهُو وَمَا حَمَلُ الْحَمْرُ اللهِ عَمْلُ الْحَرْابِ: ٤). إلى قوله: «وَكَالُ اللهُ عَمُولُ تَحَمَّلُ وَاللهُ عَمْلًا قَبْلِ المُقَصُودِ المُعْنُويُ أَمْرًا حسَينًا مَعُرُوفًا: وهُو أَنْهُ كَمَا لا يكونُ للشَّخْصِ الواحد مَعْمُوفًا: وهُو أَنْهُ كَمَا لا يكونُ للشَّخْصِ الواحد قلبان في جَوْفه، ولا تصيرُ رَوْجَتُهُ الله كذلك لا يصيرُ اللهُ يقولُه: أنت علي كظهر أمّي أما له، كذلك لا يصيرُ الله عن الله عن الله فقال: ما جعل الله لرجل من قلبين في جوفه وما جعل أرواجكم اللائي تَظَاهَرُونَ منهنَ أمهاتكم، .

وَقَـوْلُـهُ: . وَمَا حَمَلَ أَنْكِيا َكُمْ لِنَاءَكُمْ ، (الأحـزاب: ؛): هذا هُوَ الْقَصُودُ بِالنَّفِي: فَإِنَّهَا نَزَلْتُ فِي شَأَن زَيْد

بُنِ حَارِثَةَ مَوْلِي النَّبِي صَلَّى اللَّه عَلَيْهِ وَسَلَّم، كَانَ النَّبِيُ صَلَّى اللَّه عَلَيْهِ وَسَلَّم، كَانَ النَّبِيُ صَلَّى اللَّه عَلَيْهِ وَسَلَّم قَدْ تَبَنَّاهُ قَبُلَ, النَّبُوَة، وَمَا وَكَانَ يُقَالَ لَهُ: "زَيْدُ بُنُ مُحَمَّد" فَأَرَادَ اللَّه تَعَالَى أَنْ يَقُطِعَ هَذَا الإلْحَاقَ وَهَذه النَّسُبَة بِقَوْلِه، وَمَا جَعَل أَدْعياءكُم أَبْنَاءكُم ، كما قَالَ فِي أَثْنَاء السُّورَة؛ وَمَا كَانَ كُمْ أَنْ اللَّهِ أَثْنَاء السُّورَة؛ هَا كَانَ كُمْ أَلَى اللَّهِ أَثْنَاء السُّورَة؛ هَا كَانَ كُمْ أَلَى اللَّهِ وَاللَّهُ وَالْكُمْ وَلَكِي رَسُولَ أَسَّهِ وَعَالَمُ اللَّهِ فَاللَّهُ عَلَى اللَّهُ وَالْكُمْ وَلَكِي رَسُولَ أَسِّهِ وَعَالَمُ هَا كَانَ كُمْ أَلَّهُ وَكَلَّى أَسُولَ أَلَّهُ وَعَالَمُ هَا عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَيْدُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ الْعَلَى اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُنَاءُ اللَّهُ اللَّهُ الْعَلَى اللَّهُ الْمُعَالَى اللَّهُ الْمُوالِ اللَّهُ الْمُعَلِّلَ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَ

«وَاللَّهُ يَقُولُ الْحَقِّ»: أَي: الْعَدُلُ «وَهُو يَهْدِى ٱلسَّكِيلَ » أَي: الصّراط المُسْتقيم.

وَقَـوُلُـهُ: ﴿ أَنَّوْهُمْ لَا بَالِهِمْ هُوَ أَفَـطُ عِدَ أَلَكَ ﴾: هذا أَمُر نَاسِخُ لَا كَانَ فِي الْبَدَاء الاسلام منْ جَوَاز ادْعَاء الأَبْناء الأَجانب، وَهُمُ الأَدْعياءُ. فأمر الله تَعَالَى بردً نسبهم إلى آبائهم في الحقيقة، وَأَنَّ هَذَا هُوَ العَدُلُ وَالقَسْطُ.

وعَنَّ عَبْدِ اللَّهِ بْنِ عُمْرِ؛ أَنَّ زِيدًا بْنَ حَارِشَةَ مَوْلِي رَسُولَ اللَّهُ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهُ وَسَلَّمَ، مَا كُنَّا نَدْعُوهُ إِلَّا زَيْد بْنَ مُحَمِّد، حَتَّى نَزْلَ الْقُرَانُ: «ادْعُوهُمْ لَآبَائِهُمُ هُو أَقْسِطُ عَنْدَ اللَّهِ ، صحيح البخاري (٤٥٠٤).

وقد كانوا يعاملونهم معاملة الأبناء من كل وجه، في الخلوة بالمحارم وغير ذلك. ولهذا لما نسخ هذا الحكم، أباح تعالى زوجة الدعي، وتزوج رسول الله صلى الله عليه وسلم بزينب بنت جحش زوجة زيد بن حارثة، وقال: ولى لا يكون على المؤسس حق زيد بن حارثة، وقال: ولى لا يكون على المؤسس حق قا أربح أربيا إلى المحريم، وحلى ألى المحراب (الأحراب ٢٧١)، في أصل في المحريم، وحلى ألى المحراب وقال في أيد المحريم، وحلى ألى المحراب في المسلم المحريم، وحلى المصلب في المحرومة المحريم، والمسلم في المحرومة المحرومة المحرومة المحرومة المحرومة المحرومة المحرومة المحرومة المحرومة من الرضاعة المحروم من المسلم في المحروم من المحروم المحروم من المحروم

وقَـوْلُـهُ: ﴿ فَإِن لَّمْ مُعَلِّمُوا مَا اللَّهُ مُعَالِّمُ مِنْ اللَّهِ مُعَالِّمُ مِنْ اللَّهِ وَعَالَى بردُ أَنْسَاب

الأدعياء إلى آبائهم، إنْ عُرفُوا، فإنْ لَمْ يَعُرفُوا آباءهم، فهم أخوانهم في الدين ومواليهم، أي: عوضا عمّا فاتهم من النسب، ولهذا قال رسول الله صلى الله عليه وسلم يوم خرج من مكة عام عُمرة القضاء، وتبعتهم ابنة حمّزة تنادي: يا عم، يا عم، فأخذها علي وقال لفاطمة، دونك ابنة عمَك فاحتمليها؛ فأختصم فيها علي، وزيد، وجعفر في أيهم يكفلها، فكل أدلى بحجة؛ فقال علي، أنا أحق بها وهي ابنة عمي، وقال زيد؛ ابنة أخي، وقال جعفر بن أبي طالب؛ ابنة عمي، وخالتها تحتي بيعني أسماء بنت عميس-؛ فقضى النبي صلى الله عليه وسلم لخالتها، وقال الإفالة بمنزلة الأم". وقال لعلي؛ انت مني، وأنا منك". وقال لجعفر: "أشبهت حَلقي وخلقي". وقال لايد: "أنت أخونا ومولانا" البخاري

فَفِي هذا الحديث أَحُكامُ كثيرةُ مِنْ أَحْسَنَهَا: أَنْهُ، عَلَيْهِ الصَّلاةُ وَالسَّلامُ، حَكَمَ بِالحِقْ، وَأَرْضَى كُلاً مِن النَّتَازِعِينَ، وَقَالَ لَزِيْدٍ: "أَنْتَ أَخُونَا وَمَوْلانَا"، كَمَا قَالَ تَعَالَى: وَقَالَ لَزِيْدٍ: "أَنْتَ أَخُونَا وَمَوْلانَا"، كَمَا قَالَ تَعَالَى: وَقَالِحُمْ وَ النِّي وَمَالِكُمْ ، .

ثم قال تعالى: «وليس عليكم حام على أخطأنم بد، (الأحزاب: ٥). أي إذا نسبتم بعضهم إلى غير أبيه في الحقيقة خطأ بعد الاجتهاد واستفراغ الوسع: فإن الله تعالى قد وضع الحرج في الخطأ ورفع إثمه. وقال تبارك وتعالى: «ولكن ما نعمد تأويكم وكان ألم على من تعمد الباطل - تفسير ابن كثير (٦/ ٣٧٦).

وهذا إمعان في إبطال هذا التبني الذي كان معروفًا في الجاهلية الأولى كما عرف في الجاهلية الحاضرة؛ حيث أمر الله تعالى إمام المسلمين وقدوتهم بذلك. أيسر التفاسير (٤/ ٢٧٣).

وق الجملة في هذا الزواج ثلاث فوائد:

أحدها: لتستن أمّته بذلك.

ثانيها؛ بيان أن الله قد أحل ذلك لمن كان قبله من الرسل، ومثل ذلك قوله تعالى: وسُنَّةُ اللَّهِ فِ ٱلْمِيْكَ خَلُوا مِن قَبْلُ و الآية.

ثالثها: قطع البنوة بين النبي صلى اللّه عليه وسلم وبين وزيد بن حارثة رضي اللّه عنه. الله منات (۱۷ کاک)

البدرالمنير (٧/ ٤٧٤).

فإن قيل: ولم حرَّم اللَّه التبني؟

فالجواب: أن ذلك هو الأقسط والعدل عند الله تعالى: م تَصُوفُمُ تعالى: م تَصُوفُمُ تعالى: م تَصُوفُمُ الله الله عند ألله من أصف الله عند ألله من ألله عند ألله من وجه العدل والقسط في تحريم التبني؟ فالجواب: من وجوه:

الأول: أن الله تعالى هو الذي شرع ذلك، وأخبر: أنه الأقسط عنده، وهو العليم الخبير. (التحرير والتنوير، سورة الأحزاب).

الثاني: أنهم يرتبون على هذا القول الفاسد أحكام الرحقيقة التي لا وجود لها، فكانوا يعاملونهم معاملة الأبناء من كل وجه في الخلوة بالمحارم، وغير ذلك، ووجود الأجنبي في البيت مفسدة لا يزيلها الدعوى بأنه ابن: لأنه قول بالأفواد لا حقيقة له. الثالث: أن التبني بهذا الشكل مناف للغيرة. الرابع: أن التبني فيه ظلم لأبناء الصلب.

: الخامس: أن التبني يحرم زواج من لا يحرم زواجه. السادس: أن فيه ظلمًا للأب الحقيقي.

السابع: أن قضية التبني خلاف المعقول فكما لا يكون لرجل قلبان كذلك لا تكون امرأة للمظاهر أمَّه حتى تكون أمَّان، ولا يكون له ولد واحد ابن رجلين.

الثامن: تحريمه فيه قطع للتشبه بالكفرة بالكلية. التاسع: أن يَّ تحريم التبني إرشادًا-ضمنيًا- للعباد إلى قول الحق وترك قول الباطل والزور.

موسوعة محاسن الإسلام (٨/ ٣٢٠).

الوجه الرابع: في الإشارة إلى فضائل زيد: وذلك لكي لا يظن أن إلغاء التبني حطُّ من شأن زيد.

 ١- تعويضه الأخوة الإيمانية التي ثبتت وأشرنا اليها سابقًا.

٢- كونه خليقًا بالإمارة ومن أحب الناس إلى رسول
 الله- صلى الله عليه وسلم-.

أخرجه البخاري (٣٥٢٤).

٢- قول عمر-رضي الله عنه-: إن زيدًا أحب إلى
 الرسول صلى الله عليه وسلم منه.

الترمذي (٣٨١٣)، وقال: حسن غريب.

٣- شهادة النبي صلى الله عليه وسلم له وهي شهادة بالجنة. صحيح أخرجه أحمد (١٧٥٠)، وانظر: موسوعة محاسن الإسلام (٨/ ٣٢٣). والحمد لله رب العالمين.

ربيع أول ١٤٤٧ هـ - العدد ١٥١ السنة الخامسة والخمسون





#### ۱۲۰۰ جنیه

سعر الكرتونة بدلاً من

#### ۰ + ۱۵ جنیه

لفترة محدودة

سعر المجلد الجديد

١٠٠ جنيه

1557)

مدایا قیمة

سعر المجلد ٢٥ جنيه

بدلا من • ٥ جنيه

متى عسام ١٤٣٩ هـ

الأن أصبحت 51 مجلداً من الموسوعة

لعام ١٤٤٣ ه

للحصول على المجلدات والكر تونة الاتصال على قسم التوزيع

واتساب:۱۰۰۲۷۷۸۲۳۲ Upload by : altawhedmag.com





يسر مجلة التوحيد الإعلان عن عودة خدمة الاشتراكات الخاصة بالأفراد والمؤسسات على أن يكون سعر الاشتراك السنوي للفرد (عدد نسخة واحدة من المجلة على عنوان المشترك) ٢٠٠٠جنيه سنوياً.

للتواصل واتساب،۱۰۰۲۷۷۸۲۳۲



Upload by : altawhedmag.com