

Upload by: altawhedmag.com

سلامية • ثقافية • شهرية تصدر عن جمعية أنصار السنة المحمدية 🔻 🧽 العدد ١٥٢

العدد ١٥٢ السنة الخامسة والخمسون جمادي الأولى

الثمن ١٠ جنيفات

#### رئيس مجلس الإدارة والمشرف العام على مجلة التوحيد فضيلة الشيخ

#### أحمد يوسف عبدالمجيد







صاحبة الامتياز جمعية أنصار السنة الحمدية

#### الاشتراك السنوي

ا- في السداخسل سبعر الاشتراك السنوي للفرد (عسدد نسبخة واحسدة من المجلة على عنوان المشيترك) ٢٠٠ جنيه سنويًا.

للتواصيل: واتسساب: ۱۰۰۲۷۷۸۸۲۳۲

٢- في الخارج ما يعادل
 ٨٠ دولاراً أو ٤٠٠ ريال
 سعودي بالجنيه المصري.

مطابع التجارية 🙈

## السلام عليكم

#### بريد القراء

بريد القراء: أول باب تفاعلي إعلامي منذ القرن الما عزيزي قارئ مجلة التوحيد:

قبل أكثر من قرنين من الزمان كان باب التفاعل الوحيد بين الصحف وبين القراء، هو باب «بريد القراء».

وتطور الوضع الآن إلى رسائل الكترونية ترسل الى مواقع الصحف الإلكترونية للتعقيب على المقالات والأخبار مباشرة، فضلًا عن البريد العادي.

وتفعيلاً للتواصل بين مجلة التوحيد والقراء الكرام، فإنه تُفتح نافذة «بريد القراء» في مجلة التوحيد، فيرجى لمن يرغب بالمشاركة الالتزام بالأصول الصحفية بعدم التعدي أو اتهام أشخاص بلا دليل، وينبغي أن تكون الرسالة ما بين ٥٠٠ إلى ١٠٠٠ كلمة بحد أقصى، وسيتم تجاهل الرسائل التي تأتي بلا توقيع أو تحتوي على لغة لا تصلح للنشر، والله الموفق.

التواصل على الوتساب:

نقدم للقارئ الكريم كرتونة كاملة تحوي ٥١ مجلدًا من مجلدات مجلة التوحيد عن ٥١ سنة كاملة

Upload by : altawhedmag.com

#### رئيس التحرير،

## مصطفى خليل أبوالعاطي



#### رئيس التحرير التنفيذي:

حسين عطا القراط

#### الإخراج الصحفي:

أحمد رجب محمد محمد محمود فتحي

#### ثمن النسخة

مصر ۱۰ جنیهات ، السعودیة ۱۲ ریالا ، الإمارات ۱۲ درهما ۱ الکویت ۱ دینار ، الغرب دولاران أمریکیان ، الأردن ۱ دینار ، قطر۱۷ ریالا ، عمان اریال عمانی ، أمریکا ٤ دولارات، أوروبا ٤ یورو

إدارة التعرير |

۸ شارع قولة عابدين.القاهرة ت،۲۳۹۳۰۵۱۷ فاکس ۲۳۹۳۰۵۱۷

البريد الإلكتروني || MGTAWHEED@HOTMAIL.COM

| -                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | The state of                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |     |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----|
| A                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | فهرس العدد                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | 1   |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | THE RESERVE OF THE PARTY OF THE | _   |
| The state of the s | اليهود قوم بهت الشيخ أحمد يوسف عبد المجيد                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | 100 |
| 0                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | باب التفسير د. عبد العظيم بدوي                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | S.  |
| ^                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | باب العقيدة د. عبد الله شاكر                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | и   |
| 11                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | أسباب الفلاح د. محمد حامد                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | 8   |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | النصح المبين للمريين والمدرسين                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | 8   |
| 10                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | د. عبد القادر فاروق                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | а   |
| IV                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | باب السنة د. جمال المراكبي                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | 8   |
| 41                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | الإسلام والمرأة الشيخ إبراهيم حافظ رزق                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | 2   |
| 75                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | لا بأس بالغنى لمن اتقى الشيخ عبده الأقرع                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |     |
| YA.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | واحة التوحيد د. علاء خضر                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | 13  |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | الإمام دعلج ونقد المنهج الأعوج                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | я   |
| T.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | د. أحمد بن سليمان أيوب                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | Ħ.  |
| - CONTROL OF                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | تحذير الداعية من القصص الواهية                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | а.  |
| TE TE                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | الشيخ على حشيش                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | а   |
| TA.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | الربا وتحريم الشرائع له د. أيمن خليل                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | P   |
| -                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | الألفاظ الموهمة في باب الصفات بين الإجمال والاستفصال                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | 6   |
| 27                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | د.محمد عبد العليم الدسوقي                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | g.  |
| £V                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | نصرة الأمة وقوتها د. محمد عبد العزيز                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | a.  |
| 0.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | مراحل تنزيل القرآن الشيخ مصطفى البصراتي                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | æ   |
| - March Colons                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | المحافظة على الأسرار الشيخ صلاح نجيب الدق                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | K   |
| 30                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | ورحل الشيخ عبد العزيز آل الشيخ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |     |
| ٥٧                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | الأسرة والتنشئة الدينية للطفل                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |     |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |     |
| ٥٩                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | د. محمد محمود العطار<br>مشروعية الحجاب د. سيد عبد العال                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | 100 |
| 77                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | مروعيد، بهجوب د. سيد عبد العال                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |     |
| The second second                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | 55. |
| pri-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | Edicine la Jetta Marie La Caracteria                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |     |
| -                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | AND DESCRIPTION OF THE PARTY OF | 3   |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | THE COLUMN THE PARTY OF THE                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | 200 |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | HATTER STATE OF THE PERSON OF THE                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | -   |

١٢٠٠ جنيه ثمن الكرتونة للأفراد والهيئات والمؤسسات

داخل مصر و٣٠٠٠ دولار خارج مصر شاملة سعر الشحن

Upload by: altawhedmag.com

منفذ البيع الوحيد بمقر مجلة التوحيد الدور السابع



الحمد لله القائل: « كَأَيُّهَا الَّذِينَ ءَامَوُا الَّذِينَ ءَامَوُا الْقَوْا اللهَ وَكُونُوا مَعَ الصّدوَينَ » (التوبة: ١١٩). والصلاة والسلام على الصادق الوعد الأمين وعلى آله وأصحابه أجمعين.

وبعد: فإن ما يشاهده العالم اليوم من جرائم اليهود، خاصةً في أهل فلسطين؛ من قتل وتجويع وتهجير، إلى غير ذلك، ليس بجديد عليهم. والشاهد على ذلك هو الكتاب والسنة؛ فقد ورد ذكر اليهود في القرآن والسنة في مواضع كثيرة كلها على سبيل الذم وبيان كفرهم وفضح مؤامراتهم، والتحذير من شرورهم وبيان شدة عداوتهم وفضح قبيح صفاتهم.

ومن قبيح صفاتهم: أنهم أهل بهتان وكذب، ولم يتوقف بهتانهم وكذبهم على الخلق، بل تعدّاه إلى الخالق سبحانه، ومن ذلك نسبة أنفسهم إلى الله تعالى نسبة بنوة: «وَقَالَتِ اللّهُودُ وَالنّصَارَىٰ غَنُ أَبْتَوُا اللّهِ وَآجِتُوهُ مُّ قُلُ فَلِمَ يُعَدِّدُ مُ اللّهُ بِنُورِكُمْ بَلُ أَسْرَ بِشَرٌ مِّمَنَّ خَلَقً يَعْفِرُ لِمَن يُعَدِّدُ مِن اللّهِ اللّهِ وَآجِتُوهُ مُ قُلُ فَلِمَ يُعَدِّدُ مِن خَلَقً يَعْفِرُ لِمَن يُعَدِّدُ مِن اللّهِ اللّهِ وَالْجَنْدُ مُن يَعْفِرُ لِمَن يُعَدِّدُ اللّهُ وَلَمْ مَنْ خَلَقً يَعْفِرُ لِمَن اللّهِ اللّهِ وَالْجَنْدُ مَنْ فَلَمَ اللّهِ اللّهِ وَالْجَنْدُ عَلَى اللّهِ اللّهِ وَالْجَنْدُ اللّهِ اللّهِ وَالْجَنْدُ وَلَمْ اللّهِ وَالْحَنْدُ وَلَمْن خَلَقً يَعْفِرُ لِمَن اللّهُ وَلَمْ اللّهُ وَلَمْ اللّهُ وَالْحَنْدُ وَلَا لَهُ اللّهُ وَالْحَنْدُ وَلَهُ اللّهُ وَالْحَنْدُ وَلَهُ اللّهُ وَالْحَنْدُ وَلَهُ اللّهِ وَالْحَنْدُ وَلَهُ اللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ اللّهُ وَالْحَنْدُ وَلَهُ اللّهُ وَالْحَنْدُ وَلَهُ اللّهُ وَالْمُعْدِدُ وَالنّهُ اللّهُ وَاللّهُ وَالْمُعْمِلُولُ اللّهُ اللّهُ وَالْمُعْدِدُ وَالْمُعْدِدُ وَالنّهُ وَالْمُعْدُولُ اللّهُ وَالْمُعْدُدُ وَالنّهُ وَالْمُعْمِدُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ وَالْمُعْدُولُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ وَالْمُعْدُولُ اللّهُ اللّهُ



جمادي الأولى ١٤٤٧ هـ - العدد ٦٥٣ السنة الخامسة والخمسون

نَشَآهُ وَنُعَذِّبُ مَن نَشَآهُ وَيلَّهِ مُلْكُ ٱلسَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضِ وَمَا مَنْهُمَا وَالَّهِ ٱلْمُصِيرُ ، (المائدة: ١٨).

نقل الطبري عن ابن عباس رضى الله عنهما، أن رسول الله صلى الله عليه وسلم كلم جماعة منهم، ودعاهم إلى الله وحذرهم نقمته؛ فقالوا: ما تخوفنا يا محمد؟ نحن والله أبناء الله وأحباؤه؛ فنزلت الآية، ورحم الله الشيخ سيد طنطاوى فقد قال عند تفسيره لهذه الأية: "وقالت طائفة اليهود التي تزعم أنها شعب الله المختار، وقالت طائفة النصاري التي تزعم أنها على الحق دون غيرهم، قالت كل طائفة منهما

> نحن في القرب من الله بمنزلة أبنائه المدللين وأحبابه المختارين؛ فلنا من الفضل والمنزلة والتكريم ما ليس لغيرنا من البشر، ومن كذبهم وافترائهم على الله تحريف الكلم عن مواضعه لإيهام الناس أن هذا كلام

الله: «وَإِنَّ مِنْهُمْ لَغَرِيقًا لِلَّوْنَ ٱلْسِنَتُهُم بِٱلْكِنْبِ لِتَحْسَبُوهُ مِنَ ٱلْكِتَابِ وَمَا هُوَ مِنَ ٱلْكِتَابِ وَيَقُولُونَ هُوَ مِنْ عِندِ اللَّهِ وَمَا هُوَ مِنْ عِندِ اللَّهِ وَيَقُولُونَ عَلَى ٱللَّهِ ٱلْكَذِبُ وَهُمْ يَعْلَمُونَ ، (آل عمران: ٧٨).

قال ابن كثير: "يخبر تعالى عن اليهود -عليهم لعائن الله- أن فريقًا منهم يُحرِفون الكلم عن مواضعه، ويُبدُ لون كلام الله، ويُزيلونه عن المراد به ليوهموا الجهلة أنه في كتاب الله، وينسبونه إلى الله، وهو كذب على الله وهم يعلمون من أنفسهم أنهم قد كذبوا وافتروا في ذلك كله، وقد اتخذ اليهود سلاح الكذب والبهتان لخداء العالم وادعاء أن لهم حقًّا تاريخيًّا ودينيًّا في فلسطين عمره ألفي عام، ويزعمون أن حقهم في فلسطين جاء من أن أجدادهم من لدن إبراهيم

وإسحاق ويعقوب سكنوها، وكانوا من اليهود!! وقد رد القرآن على زعمهم في أن إبراهيم كان يهوديًا كما زعمت النصاري أنه كان نصرانيًا، في حين أن اليهودية لم تظهر إلا بعد نزول التوراة، وكذلك النصرانية بعد نزول الإنجيل، وما نزلت التوراة والإنجيل إلا بعد الخليل إبراهيم بزمن طويل؛ قال تعالى: « يَا هُلَ ٱلْكِتَبِ لِمَ تُحَاجُونَ فِي إِزَهِيمَ وَمَا أَزِلَتِ ٱلتَّوْرَكُةُ وَٱلْإِنجِيلُ إِلَّا مِنْ عَدِيدً أَنْلا تَعْمَلُ يَ (آل عمران: ٦٥)".

نقل القرطبي قول الزجّاج أن هذه الآية أبين حجة على اليهود والنصارى؛ إذ التوراة والانجيل

أنزلا من بعده، وليس فيهما اسم لواحد من الأديان، واسم الإسلام في كل كتاب، ويقال كان بين إبراهيم وموسى ألف سنة وبين موسى وعيسى أيضًا ألف سنة؛ أفلا تعقلون، دُحوض

حجتكم وبطلان قولكم.

لقد عامل النبي صلى الله عليه

وسلم البهود بالحسني ودعاهم

الى الاسلام دون اكراه حتى ظهر

نقضهم للعهود وغدرهم.

ثم بين الله دين إبراهيم عليه السلام، وأنه دين من في السماوات ومن في الأرض، وهو الاسلام، فنفى عنه البهودية والنصرانية والاشراك؛ فقال سبحانه: «مَا كَانَ إِزَهِيمُ مُودِيًّا وَلَا نَمْ النَّا وَلَكِي كَاتَ حَنِيقًا مُسْلِمًا وَمَا كَانَ مِنَ ٱلْمُشْرِكِينَ ، (آل عموان: ٦٧)، وقد أنكر الله عليهم دعواهم أن إبراهيم واسحاق ويعقوب أجدادهم كما يقولون على ملة اليهودية أو النصرانية؛ فقال سبحانه: «أَرْ لَقُولُونَ إِنَّ إِزَهِمُ وَإِسْمَامِيلَ وَإِسْحَقِي وَتَعْقُوك وَٱلْأَسْيَاطُ كَانُوا هُودًا أَوْ نَصَدَرَىٰ قُلْ ءَأَنَتُمْ أَعَلَمُ أَمِر ٱللَّهُ وَمَنْ أَطْلُمُ مِمِّن كَتُمْ شَهَادَةً عِندُهُ مِن ٱللَّهُ وَمَا ٱللَّهُ يعَافِل عَمَّا تَعْمَلُونَ ، (البقرة: ١٤٠).

وقد عامل النبي صلى الله عليه وسلم اليهود

جمادي الأولى ١٤٤٧ هـ- العدد ٦٥٣ السئة الخامسة والخمسون

بالحسنى ودعاهم إلى الإسلام دون إكراه حتى ظهر نقضهم للعهود وغدرهم، وبالرغم من غدرهم وخيانتهم ونزوله بساحتهم منتصرًا مؤيدًا: فقد أمر بدعوتهم إلى الإسلام قبل أن يدخل حربًا معهم، فقد ورد في الصحيحين أن النبي صلى الله عليه وسلم قال لعلي بن أبي طالب رضي الله عنه يوم فتح خيبر: «انفذ على رسلك حتى تنزل بساحتهم، ثم ادعهم إلى الإسلام، وأخبرهم بما يجب عليهم؛ قوالله لأن يهدى الله بك رجلًا خير لك من حمر النعم».

وكان ممن هداهم الله للإسلام واحد من علمائهم وأحبارهم وهو عبدالله بن سلام رضي الله الله عنه، واللذي أسلم دون أن يُخبر قومه، ثم قال العالم للنبي صلى الله عليه وسلم؛ إن اليهود قوم بُهت، وأدلَ دليل على ذلك؛ كلامهم عنه

قبل إسلامه، وكذبهم عليه في الساعة ذاتها بعد إسلامه؛ فقد روى البخاري من حديث أنس قال: بلغ عبد الله بن سلام مقدم رسول الله المدينة فأتاه فقال: إني سائلك عن ثلاث الله المدينة فأتاه فقال: إني سائلك عن ثلاث لا يعلمهن إلا نبي؛ ما أول أشراط الساعة؟ وما أول طعام يأكله أهل الجنة؟ ومن أي شيء ينزع الولد ينزع الولد إلى أبيه؟ ومن أي شيء ينزع الولد إلى أخواله؟ فقال رسول الله... أخبرني بها إلى أخواله؟ فقال رسول الله... أخبرني بها الملائكة، فقال رسول الله عليه وسلم؛ أما أول أشراط الساعة فنار تحشر الناس من المشرق إلى المغرب، وأما أول طعام يأكله أهل الجنة فزيادة كبد الحوت، وأما الشبهة في الولد فكان الرجل إذا غشي المرأة فسبقها ماؤه كان الشبه لها، وإذا سبق ماؤها كان الشبه لها، قال؛ قال؛

أشهد أنك رسول الله صلى الله عليه وسلم. ثم قال: يا رسول الله، إن اليهود قوم بهت، إن علموا بإسلامي قبل أن تسألهم بهتوني عندك. ودخل عبد الله البيت، فقال رسول الله صلى الله عليه وسلم: أي رجل فيكم عبد الله بن سلام؟، قالوا: أعلمنا وابن أعلمنا وأخيرنا وابن أخيرنا، وفي رواية: وأفضلنا وابن أفضلنا، فقال رسول الله: أرأيتم إن أسلم عبد الله؟ قالوا: أعاذه الله من ذلك، فخرج عبد الله إليهم فقال: أشهد أن لا إله إلا الله؛ فقالوا شرنا وابن

تنحيط دركات الكيدب بالكذب على الله ورسوله ، ثيم بالكذب على أهل العلم والفضل ، ثم رمي الناس بما ليس فيهم .

شرَنا، ووقعوا فيه.

إلا فليحذر المسلمون من الوقوع في الكذب المذي هو صفة لازمة لليهود، فإنه من أقبح الصفات، وأن الكذب مؤداه إلى الفجور الذي يُوصُل إلى النار، فقد ورد في

الصحيحين من حديث عبد الله بن مسعود قال: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: عليكم بالصدق؛ فإن الصدق يهدي إلى البر، وإن البر يهدي إلى البجلة، وما يـزال الرجل يصدق ويتحرّى الصدق حتى يُكْتَب عند الله صديقًا، وإياكم والكذب، فإن الكذب يهدي إلى الفجور، وإن الفجور يهدي إلى النار، وما يزال الرجل يكذب ويتحرى الكذب حتى يُكتب عند الله الرجل يكذب ويتحرى الكذب حتى يُكتب عند الله كذائا.

وتنحط دركات الكذب بالكذب على الله ورسوله، ثم بالكذب على أهل العلم والفضل، ثم رمي الناس بما ليس فيهم.

فنعوذ بالله من الكذب والخوض في أعراض الناس، ونسأله تعالى أن نكون مع الصادقين، وآخر دعوانا أن الحمد لله رب العالمين. سورة الأحزاب سورة الأحزاب

سورة الأجراب

قال الله تعالى: « إِنَّ ٱلْسُلِيدِ وَٱلْسُلِيدِ وَٱلْسُلَيدِ وَٱلْسُلِيدِ فَرُوجَهُمْ وَٱلْسَلَيدِ وَٱلْسُلِيدِ فَرُوجَهُمْ وَٱلْسَلَيدِ وَٱلْسُلِيدِ وَٱللّهِ وَالسَلَيدِ وَالْمَالِيدِ وَالسَلَيدِ وَالسَلَيدِ وَالسَلَيدِ وَالسَلَيدِ وَالسَلَيْدِ وَالسَلَيدِ وَالسَلَيْدِ وَالسَلَيدُ وَالسَلَيدِ وَالسَلَيدِ وَالسَلَيدِ وَالسَلَيدِ وَالسَلَيدِ وَالسَلَيدُ و

الحمد لله، والصلاة والسلام على رسول الله، وبعد:

منزلة الراة ي الإسلام:

### اعداد الم د . عبد العظيم بدوي

سَيْقَةُ فَلَا يُجْرَى إِلَّا مِثْلَهَا وَمَنْ عَمِلَ مَسَلَمًا مِن وَهُوَ مُكُونَ وَهُوَ الْفَلْ وَهُوَ الْفَلْ وَهُو مُونَ فَأُولَتِكَ يَدْخُلُونَ الْمَنَّةُ وَهُو يُزَفِّونَ فِهَا بِفَيْرٍ حِسَابٍ، (غافر: فَهُ)، وَالأَصْلَ فِي التَّعَالِيفَ الشَّرَعِيَّةَ أَنْ التَسَاء شَقَاتَقُ السَّرِعِيَّةِ أَنْ التَسَاء شَقَاتَقُ السَّرِعِيَّةِ أَنْ التَسَاء شَقَاتَقُ السَّرِعِيِّةِ أَنْ التَسَاء شَقَاتَقُ السَّرِعِيِّةِ أَنْ التَسَاء شَقَاتَقُ لللَّرِ اللَّهُ الْمُؤْلِقُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُؤْلِقُ الْمُلِي الْمُؤْلِقُ الْمُؤْلِقُ الْمُؤْلِقُ الْمُؤْلِقُ الْمُؤْلِقُ اللَّهُ الْمُؤْلِقُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُؤْلِقُ الْمُؤْلِ

وَقَدْ تَضَمّنتْ هَدْه الْآيَـةُ الرِّكَائِزِ الْتِي تَقْوِمُ عَلَيْهَا الْشَخْصِيَّةُ الْسَلمة، وهي الْعَقيدةُ، والْعَبادةُ، والْأَخْلاقُ. الْعَقيدةُ أَوْلا:

وقد بدأتُ بِالْعقيدةِ أَوْلًا لأَنْهَا الْأَسْمَاسُ الَّذِي يُبْنَى عَلَيْه

غَيْرُهُ، وَلا يُقْبِلُ عَمَلُ إِلَّا بِهُ، كَمَا قَالَ تَعَالَى: ﴿ فَلَا أَفْحُمُ ٱلْعَقِيةُ اللَّهِ وَمَا أَدْرُنكَ مَا الْعَقَبُهُ اللَّهُ وَلَيْهِ الله وَالْمُعَنَّدُ فِي يَوْمِ ذِي مُسْعَبَةِ اللهُ يَنِيمًا ذَا مَقْرَبَةٍ ﴿ اللَّهِ أَوْ مِسْكِينًا ذَا مَتَّرَيْةٍ اللهُ عُدَكَانَ مِنَ ٱلَّذِينَ ءَامَنُوا وَنُواصَوْا بِٱلصَّبْرِ وَتَوَاصَوا بِٱلْمَرْحَمَةِ (البلد: ١١- ١٧)، فإن لم يكن من الَّذِينَ آمَنُوا حَبِطَ عَمَلُهُ، كَمَا قَالَ تَعَالَى: ﴿ قُلْ هَلْ لِينَاكُمْ بِٱلْأَخْسَرِينَ أَخْمَلًا ﴿ اللَّذِينَ صَلَّ سَعَيْهُمْ فِي ٱلْحَيْوَةِ الدُّنْهَا وَقُمْ يَسَبُونَ أَنَّهُمْ يُحْسِئُونَ شُنْمًا ﴿ اللَّهِ أُولَتِكَ ٱلَّذِينَ كَفَرُوا بِنَائِتِ رُبِّهِمْ وَلِقَآلِهِ فَيْطُتَ أَعْنَاهُمْ فَلَا نُقِيمُ لَكُمْ يَوْمَ ٱلْقِيمَةِ ور (الكهف: ١٠٣ - ١٠٥). وفي صحيح مسلم: باب الدليل عَلَى أَنَّ مَنْ مَاتَ عَلَى الْكُفُر لا ينفعه عمل، عن عائشة رضى الله عنها قالت: قلت: يا رَسُولَ اللَّهِ، ابْنُ جُدْعَانَ كَانَ فِي

CALPENDER

NO TELLED

جمادى الأولى ١٤٤٧ هـ - العدد ٦٥٢ السنة الخامسة والخمسون

الُجاهليَّة، يصلُ الرَّحم، ويطعمُ السُكين، فهلُ ذَاكَ نَافِعُهُ ؟ قَالَ: السُّكين، فهلُ ذَاكَ نَافِعُهُ ؟ قَالَ: لا ينفعُهُ إنه لم يقلُ يومًا ربُ اغْفر لي خطيئتي يَوْمَ الدين، (صحيح مسلم ٢١٤).

حقيقة الاسلام والايمان:

وَالْعَقِيدَةُ تَتَمَثّلُ فِي الْإِيمَانِ

بِاللَّهُ، وَالاسْتَسْلَامُ لَهُ، وَلَذَلْكَ

وَالْمُ الْمُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللْحَلَالِي اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللْمُ

وَقَدْ فَسُرَ النَّبِيُّ صلى الله عليه وسلم الايمان بما فسر به الإسلام، ففي حديث عُمر-رضي الله عنه- في سوال جبريل النبئ صلى الله عليه وسلم عن الإسلام قال: «أن تشهد أن لا الله الا الله وأن مُحمَدُا رَسُولُ اللَّهُ صِلَى اللَّهُ عليه وسلم، وتقيم الصلاة، وتوتى الزكاة، وتصوم رمضان، وتحج البيت إن استطعت اليه سبيلا ، (صحيح مسلم: ٨). وفي الصحيحين؛ عن ابن عباس-رضى الله عنهم- أن رسول الله صلى الله عليه وسلم قال لوفد عبد القيس: «آمركم بالإيمان بالله، وهل تدرون ما الإيمان بالله؟ قال: شهادة أنّ لا إله إلا الله، واقعام الصلاة،

وَإِيتَاءُ الزَّكَاةِ، وَتُعْطُوا مِنَ النَّغْنَمِ الْخُمُسَى، (صحيح البِّخاري: ٥٣).

وَقَدْ يُغْتَرَضُ عَلَى ذَلِكَ بِقَوْلِهِ تَعَالَى: ﴿قَالَتِ ٱلْأَغْرَابُ عَامَنًا قُلُ لَهُ تُوْمِئُوا وَلَكِنَ قُولُوا أَسَلَّنَا ﴿ (الحجرات ١٤)، وَقَـوْلُ النَّيْنَ

(الحجرات ١٤)، وقول النبي صلى الله عليه وسيلم: أوْ مُسلم، لَنْ قال: وقلانُ مُومَنْ،

(صحيح البخاري ٢٧).

وقد أجاب عن ذلك شيخ الأسلام ابن تيمية رحمة الله بأن الأسماء تختلف دلالتها بالأطلاق والتقييد، والتجريد والآخريد أفردا أحدهما أعم من الأخر، وتارة يكونان إذا وتارة يكونان متساويين، ومن ذلك البر والتقوى، والاشم والعدوان، والمقير والمسكين.

والبررية اطلق تعالى: أمرالله به كما في قوله تعالى: والأنفطار: الأنفطار: الأنفطار: الأنفطار: من التقي و لكن البر من التقي و (الابقرة: ١٨٩) . فالبر أطلق كان مُسمًاهُ مُسمًى التقوى، والتقوى إذا أطلقت كان مُسمًاها مُسمَى البر شم قد يجمع بينهمًا، كما في قوله قد يجمع بينهمًا، كما في قوله تعالى: وصاوراً على البر والتقوى تعالى:

(المائدة: ٢). كذا لفظ الأثم إذا أطلق دُخُل فيه كُل دُنب وقد يُقرَنُ بالعُدُوان، كما في قوله تعالى: مُولًا شاروًا على الإثر وأَمْدَابِ (المائدة: ٢).

وكذا لفظ ، الفقير، إذا أطلق دخل فيه المسكين، وإذا أطلق لفظ المسكين دخل فيه لفظ

الْفَقِيرِ، وَإِذَا فُرْقَ بَيْنَهُمَا فَأَرِقَ بَيْنَهُمَا فَأَحَدُهُمَا غَيْرُ الأَخْرِ.

واحدهما عير الأحر.
فك لك الأسلامُ والايمانُ.
إذا ذُكرَ اسْمُ الْإيمان مُجردًا
دُخلَ فيه الأسلامُ، وإذا ذُكرَ
الْإيمان مَعَ الْأسلام فالأسلامُ
الطّاهرُ، والأيمان الباطن.
(كتاب الايمان لابن تيمية:
ص١و١٠).

كما هو مشهور في حديث جَبْريل، قال: أخبرني عن الإسلام. فقال رسول الله صلى الله عليه وسلم: «الإسالام أن تَشْهَدُ أَنْ لَا إِلَـٰهُ إِلَّا اللَّهُ، وَأَنَّ مُحَمِّدًا رَسُولَ اللّه صلى اللّه عليه وسلم، وتقيم الصَّلاة، وتؤتى الزكاة، وتصوم رمضان، وتحج البيت إن استطعت إليه سبيلا، قال: صدقت، قال: فعَجِنْنَا لَهُ يَسَأَلُهُ وَيُصَدِّقَهُ، قَالَ: فَأَخْدِرْنِي عَنِ الْالمِانِ، قال: أن تؤمن بالله، وملائكته، وَكُتُبِهِ، وَرُسُلِهِ، وَالْيَوْمِ الْآخِرِ، وتومن بالقدر خيره وشره (صحيح مسلم: ٨).

#### ٢-طاعة الله ورسوله:

فَإِذَا آمَنَ اللَّهُ بِاللَّهِ، وَأَسُلَمُ لِهُ، وَسُلَمُ لَهُ، وجب عَلَيْهِ أَنْ يُطيعهُ فِي كُلُ مَا يَأْمُرُ بِهِ وَيَنْهَى عَنْهُ، وَلَـٰذَلِكَ عَطف الْقَنُوتَ عَلَى الْإسلام والإيمان، فقال تعالى: والقانتين والقانتات، أي: الطيعين والمطيعات.

وَطَاعَةُ الله وَرَسُولِه وَاجِبةٌ. وَمغصيةُ الله وَرَسُولِه مُحرَّمةٌ. وَمغصيةُ الله وَرَسُولِه مُحرَّمةٌ. وقد كَثر في النَّضْرَان الْكريم الأَمْرُ بالطَّاعَة وَبِيَانُ ثُوابِهَا، وَالنَّهُيْ عَنِ الْغُصية وَبِيانُ وَبِيانُ

عقابها، قال تعالى: ﴿ يَأْتُهَا ٱلَّذِينَ عَامَنُوا أَطِيعُوا اللَّهُ وَأَطِيعُوا الرَّسُولَ وَأَوْلِي آلاً مند ، (النساء: ٥٩)، وقال تَعَالَى: ﴿ يَأَمُّ الَّذِينَ عَامَنُوا أَطِيعُوا اللَّهُ وَأَطِيعُوا الرَّسُولُ وَلا يُطِلُوا أَعْمَلُكُم " (محمد: ٣٣)، وقال تعالى: الله أَطْعُوا اللَّهُ وَأَطْعُوا الرَّسُولَ ، (النور: ٥٤)، وقال تعالى: « وأطعه أالله وَالرَّسُولَ لَعَلَّكُمْ رُحْمُونَ وَالرَّسُولَ لَعَلَّكُمْ رُحْمُونَ ، (آل عمران: ١٣٢)، وقال تعالى: الوَمَن يُطِعِ ٱللَّهَ وَرَسُولَهُ فَقَدْ قَالَ فَازَّا عطسًا (الأحزاب: ٧١)،

٣-الصدق: والايمان لغة: التصديق، ومنه قول اخوة يوسف لأبيهم: وما أنتَ بِمُومِن لَنَا وَلُو كُنَا صَادِقِينَ ، (يوسف: ١٧)، فالمؤمن صادق مُصَدُق. كما قال تعالى: « وَالَّذِي جَآءَ بِالصَّدْقِ وَصَدَّقَ بِدِيَّة أُوْلَتِكَ هُمُ ٱلمُنْقُونَ (الزمر: ٣٣)، وقال تعالى: ﴿ الَّذِنَّ مَا الَّهُ ا مَالِلَّهِ وَدُسُلِهِ أُوْلَٰتِكَ هُمُ ٱلصَّدَيُّونَ \* (الحديد ١٩).

فالصدق من صفات المؤمنين. والْكُذُبُ مِنْ صِفَاتَ الْكَافِرِينَ والمنافقين، كما قال تعالى: « إِنَّمَا يَفْتَرِي ٱلْكَذِبَ ٱلَّذِينَ لَا يُؤْمِنُونَ بِنَايِنَتِ ٱللَّهِ وَأُوْلَتِيكَ هُمُ ألْكُندُون ، (التحل: ١٠٥)، عَنْ عَبْد اللَّهُ بِن مَسْعُود-رضي الله عنه- قال: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: «عليكم بالصدق، فإن الصدق يهدى إلى البر، وإنَّ البرِّ يَهْدي إلى الجنبة، وما يزال الرَّجُل يصدق ويتحرى الصدق، حتى يُكتب عند الله صديقًا، وأياكم والكذب فإن الكذب يهدى الى

الفجور، وإنَّ الفجور يهدي إلى النار، وما ينزال العبد يكذب ويتحرى الكذب حتى يكتب عند الله كذابًا، (صحيح أبي داود: ۲۷۱٤).

وَلَقَدُ بِلغَ مِنَ اهْتَمَامِ الْأَسْلامِ بالصدق والحث عليه أن أمر السلمين أن ينشئوا صبيانهم من الصغر على الصدق، فإذا وعد الأب ولده وجب عليه أنَّ يَضَى بِوَعُده، وَإِنْ أَخْسَرَهُ خَسَرًا وجب عليه أنْ يصدقه، حتى ينشأ الصغار من صغرهم على الصَّدُق؛ عَنْ عَبْد اللَّهُ بْن عامر-رضى الله عنه- أنه قال: دَعَتَني أَمِّي يَوْمًا وَرَسُولُ اللَّه صلى الله عليه وسلم قاعد في بيتنا، فقالت: ها تعال أعطيك، فقال لها رسول الله صلى الله عليه وسلم: "وما أردت أن تعطيه؟ قالت: أعطيه تمرًا فقال لها رسول الله صلى الله عليه وسلم: «أما انك لو لم تعطه شيئا كتنت عليك كذبة .. (صحيح أبي داود:

كما بلغ من اهتمام الاسلام بالصدق أنه لم يبح الكذب حتى في المزاح:

عَنْ بِهُرَ بِنْ حَكِيمٍ عَنْ أَبِيهُ عن جده-رضي الله عنه-قال: سمعت رسول الله صلى الله عليه وسلم يقول: ، ويل للذي يحدث فيكذب ليضحك به القوم، ويل له، ويل له . (صحیح أبی داود: ۲۱۷۹).

كما بلغ من اهتمام الاسلام بالصدق أن حث أتباعه على

الصدق في كل معاملاتهم، وفي بيعهم وشرائهم: عن حكيم بن حزام-رضى الله عنه- عن النبي صلى الله عليه وسلم قال: «البيعان بالخيار ما لم يتفرقا، فإن صدقا وبينا بورك لَهُمَا فِي بِيعهما، وإنْ كذبا وكتما محق بركة بيعهما، (صحيح البخارى: ٢٠٧٩).

٤-الصير،

ومن صفات المؤمنين الصير، « والصَّابِرِينَ والصَّابِرَاتِ »، وقد أمرهم الله يه، ورغبهم فيه، فقال تعالى: «يا أيَّهَا الَّذِينَ آمنوا اصبروا وصابروا ورابطوا واتَّقُوا اللَّهُ لَعَلَّكُمْ تَضُلُّحُونَ ﴿ [آل عمران: ٢٠٠)، وقال تعالى: «يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا اسْتَعِينُوا بِالصِّبْرِ وَالصِّلاةِ إِنَّ اللَّهِ مَعَ الصابرين، (البقرة: ١٥٣). وبين سنحانه أنبه يضاعف للصايرين أخرهم، فقال تعالى: «انما يوفي الصَّابِرُونَ أجرهم بغير حساب (الزمر:

وبين سيحانه أنَّ الصَّبْرُ جِنَّةً من الأعداء، فقال تعالى: «وإن تصبروا وتتقوا لا بضركم كيدهم شيئا، (آل عمران: .(17)

وبين أنّ الصّنر سبب للمدد بالملائكة. فقال تعالى: وبلي إن تصيروا وتتقوا ويأتوكم من فورهم هذا نمددكم رنكم بحمسة آلاف من الملائكة مسومين، (آل عمران: ١٢٥). وللحديث بقية إن شاء الله، والحمد لله رب العالمين.



الحمد لله رب العالمين، والصلاة والسلام على خاتم الأنبياء والمرسلين، وعلى آله وصحبه ومن تبعهم بإحسان، وبعد، لقد تكلمنا في المقال السابق عن المصالح المرسلة وفرقنا بينها وبين البدعة وأنه حدث خلط عجيب بينها وبين البدعة لدى بعض المنتسبين للعلم بإنزالها منزلة المصالح المرسلة لتبرير الابتداع وتحسين الضلالات وصرف الناس عن الحق، لذا كان من المناسب ان نتكلم في هذه المقالة عن ذم البدع، وبيان سوء مُنقلب أهلها.

النظر الصحيح يدل على ذم البدع من وجوه:

لا خفاء أن البدع من حيث تصورها يعلم العاقل ذمها؛ لأن اتباعها خروجٌ عن الصراط المستقيم، وتوضيح ذلك من جهة النظر كما يلي؛

الوجه الأول:

أنه قد عُلم بالتجارب والخبرة السارية في العالم من أول الدنيا إلى اليوم، أن العقول غير مستقلة بمصالحها استجلابًا لها، أو مفاسدها استدفاعًا لها؛ لأنها إما دنيوية أو أخروية.

فأما المصالح الدنيوية؛ فلا يستقل- أي: العقل-باستدراكها على التفصيل البتة لا في ابتداء وضعها أولًا، ولا في استدراك ما عسى أن يعرض في

طريقها

وأما المصالح الأخروية: فأبعد عن مصالح العقول من جهة وضع أسبابها، وهي العبادات مثلًا، فإن العقل لا يشعر بها على الجملة فضلًا عن العلم بها على التفصيل، ومن جهة تصور الدار الأخرى وكونها أتية، فلابد وأنها دار جزاء على الأعمال، فإن الذي يدرك العقل من ذلك هو مجرد الإمكان والشعور بها، ولا يغترن ذو الحجا بأحوال الفلاسفة المدعين لإدراك الأحوال الأخروية بمجرد العقل قبل النظر في الشرع، فإن دعواهم بألسنتهم في المسألة بخلاف ما عليه الأمر في نفسه؛ لأن الشرائع لم تزل واردة على بنى آدم من جهة الرسل، والأنبياء تزل واردة على بنى آدم من جهة الرسل، والأنبياء

جمادي الأولى ١٤٤٧ هـ - العدد ١٥٢ السنة الخامسة والخمسون

أيضًا لم يزالوا موجودين في العالم، وهم أكثر من المرسلين، وكل ذلك من لدم آدم عليه السلام إلى أن انتهت بهذه الشريعة المحمدية.

فعلى الجملة: العقول لا تستقل بإدراك مصالحها دون الوحي، فالابتداع مضادٌ لهذا الأصل؛ لأنه ليس له مستند شرعي بالفرض، فلا يبقى إلا ما ادعوه من العقل، فالمبتدع ليس على ثقة من بدعته أن ينال بسبب العمل بها ما رام تحصيله من جهتها، فصارت كالعبث. الوجه الثاني؛

أن الشريعة جاءت كاملة لا تحتمل الزيادة ولا النقصان؛ لأن الله تعالى قال فيها: «أَلُومُ أَكُلْتُ لَكُمْ دِينَكُمْ وَأَتَّمَتُ عَلَيْكُمْ نِعْمَتِي وَرَضِيتُ لَكُمْ ٱلْإِسْلَمْ دِينًا ، (المائدة: ٣)، وفي حديث العرباض بن سارية رضى اللَّه عنه: ، وعظنا رسول الله صلى اللَّه عليه وسلم موعظة ذرفت منها العيون، ووجلت منها القلوب، فقلنا؛ يا رسول الله، إن هذه موعظة مُودع، فما تعهد إلينا؟ قال: تركتكم على البيضاء، ليلها كنهارها، ولا يزيغ عنها بعدى إلا هالك، ومن يعش منكم فسيرى اختلافا كثيرًا، فعليكم بما عرفتم من سنتي وسنة الراشدين من بعدي...، إلى آخر الحديث.

وثبت أن النبي صلى الله عليه وسلم لم يمت حتى أتى ببيان جميع ما يحتاج إليه في أمر الدين والدنيا، وهذا لا مخالف عليه من أهل السنة. فإذا كان كذلك، فالمبتدع إنما محصول قوله بلسان حاله أو مقاله: إن الشريعة لم تتم، وأنه بقي منها أشياء يجب أو يستحب استدراكها. لأنه لو كان معتقدًا لكمالها وتمامها من كل وجه، لم يبتدع، ولا استدرك عليها. ولا شك أن قائل ذلك ضال عن الصراط المستقيم.

أن المبتدع معاندٌ للشرع، ومشاقٌ له؛ لأن الشارع قد عين لطالب العبد طرقًا خاصة على وجوه خاصة، وقصر الخلق عليها بالأمر والنهي، والوعد والوعيد، وأخبر أن الخير فيها، وأن الشرفي تعديها، إلى غير ذلك؛ لأن الله عزوجل يعلم ونحن لا نعلم، وأنه إنما أرسل إلينا الرسول صلى الله عليه وسلم رحمة للعالمين. فالمبتدع راد لهذا كله، فإنه يزعم أن ثُمُّ طرقًا أُخرَ ليس ما حصره الشارع بمحصور، ولا

ما عينه بمتعين، كأن الشارع يعلم ونحن أيضًا نعلم، بل ربما يُفهم من استدراكه الطرق على الشارع أنه علم ما لم يعلمه الشارع، وهذا إن كان مقصودًا للمبتدع، فهو كفر بالشريعة والشارع، وإن كان غير مقصود، فهو ضلال مبين.

#### الوجه الرابع:

أن المبتدع قد نزل نفسه منزلة المضاهي للشرع؛ لأن الشارع وضع الشرائع وألزم الخلق الجري على سننها، وصار هو المنضرد بذلك؛ لأنه حكم بين الخلق فيما كانوا فيه يختلفون، وإلا فلو كان التشريع من مدركات الخلق لم تنزل الشرائع، ولم يبق الخلاف بين الناس، ولاحتيج إلى بعث الرسل-عليهم السلام- هذا الذي ابتدع في دين الله قد صير نفسه نظيرًا ومضاهيًا للشارع، حيث شرع مع الشارع، وفتح للاختلاف بابًا، وردَّ قصد الشارع في الانفراد بالتشريع، وكفى بذلك بدعة وضلالًا. الوجه الخامس:

أنه اتباع للهوى؛ لأن العقل إذا لم يكن متبعًا للشرع، لم يبق له إلا الهوى والشهوة، وأنت تعلم ما في اتباع الهوى، وأنه ضلال مبين، ألا ترى قول الله تعالى: و قَالَتْ إِحْدَمُهُمَا يَتَأْبُ ٱسْتَضْجِرَةً إِلَى خَيْرَ مَنِ ٱلْسَتَعْجَرُتُ ٱلْغَوِيُّ الأسِنُ، (القصص: ٢٦)؟ فحصر الحكم في أمرين لا ثالث لهما عنده، وهو الحق والهوى، وعزل العقل مجردًا: إذ لا يمكن في العادة إلا ذلك. وقال تعالى: وواصير ننسك مع ألدين يدعوك ربهم بالعدوة والعثني يُرِيدُونَ وَحْهَدٌ وَلَا تَعَدُّ عَبْنَاكَ عَنْهُمْ رُبِيدٌ رِبْنَةَ ٱلْحَيَّوْةِ ٱلدُّنِيَّ ولا نُطِعْ مَن أَغْفُلْنَا قَلْتُهُ عَن ذِكْرِيا وَأَنْبُعَ هُونَهُ وَكَاتَ أَمْرُهُ فَرُطًا , (الكهف: ٢٨). فجعل الأمر محصورًا بين أمرين: اتباع الذكر، واتباع الهوى. وقال سبحانه: ﴿ فَإِنَّ لَّـ يَسْتَجِبُواْ لَكَ فَأَعْلَمُ أَنْمَا يَشْعُونَ أَهْوَاتَهُمْ وَمَنْ أَسَلُ مِشْنِ النِّعَ هُونِهُ بِعَنْبِرِ هُدَى فِنَ اللَّهِ إِنَّ أَلَّتُهُ لَا يَهْدِى الْفَوْهِ الطُّلِينَ ، (القصص: ٥٠). وهي مثل ما قبلها.

وبهذه الوجوه التي ذكرناها، يتبين لنا أن النظر الصحيح والعقل الصريح يذم البدعة، ولا شك في

- بعض ما جاء في القرآن الكريم في ذم من ابتدع في الدين

جاءت آيات كثيرة في كتاب الله تعالى تدل على ذم من ابتدع في دين الله في الجملة، ومن ذلك: قول الحق- جل ذكره-: ، هُوَ الَّذِيَّ أَرَّلَ عَلَيْكَ ٱلْكِنْبِ مِنْ

مَايَتُ تُعَكَمَتُ هُنَ أَمُ الْكِنْكِ وَأَخْرُ مُتَشَيِهِكُ فَأَمَّا الَّذِينَ فِي فَقُولُونَ مُنَا الَّذِينَ فِي فَقُولِهِ مَا تَشْبَهُ مِنْهُ الْبَعَاءَ الْفِيْتُ فَوَابَعْهُ تَأْوِلِهِ مَوْمَا يَعْمُ لَا اللهِ وَمَا يَعْمُ لَوْ الْمِلْمِ يَعُولُونَ مَامَنَا بِهِ وَمَا يَعْمُ لُونَ الْمِلْمِ يَعُولُونَ مَامَنَا بِهِ وَمَا يَعْمُ لُونَ وَالْمَنَا بِهِ وَمَا يَعْمُ لُونَ الْمِلْمِ يَعُولُونَ مَامَنَا بِهِ وَمَا يَدَّكُو إِلَّا أَوْلُوا اللَّهُ لَبَكٍ ، (آل عمران: اللهُ لَبَكِ ، (آل عمران: اللهُ اللهُ لَهُ اللهُ اللّهُ اللّهُ اللهُ ا

فهذه الآية من أعظم الشواهد على ما نريد أن نستدل عليه، وقد جاء في الحديث تفسيره، فصح من حديث عائشة رضى الله عنها أنها قالت: ،سألت رسول الله صلى الله عليه وسلم عن قوله: ﴿ هُوَ الَّذِي أَنْزَلُ عَلَيْكُ الْكَتَابِ مِنْهُ آيات مُحُكمات، قال: فإذا رأيتيهم. فاعرفيهم، وصح عنها أنها قالت: وسئل رسول الله صلى الله عليه وسلم عن هذه الآية: • هُوَ الَّذِي أَنْزَلَ عَلَيْكَ الكتاب، إلى آخر الآية؛ فقال رسول الله صلى الله عليه وسلم: إذا رأيتم الذين يتبعون ما تشابه منه، فأولئك الذين سمى الله، ومن الآيات التي جاءت وفيها ذم للبدع والابتداع في دين الله. وهي من الأدلة الواضحة في هذا الأمر، ما جاء في قول الحق- تبارك وتعالى-: ﴿ وَأَنَّ هَٰذَا صِرْطَى مُسْتَقِيمًا فَأَنَّبِعُوهُ وَلَا تَنْبِعُوا ٱلشُّبُلَ فَنَفَرَّقَ بِكُمْ عَن سَبِيلِهِ ۚ ذَٰلِكُمْ وَصَّنكُم بِدِ لَعَلَّكُمْ تَنْغُونَ، (الأنعام: ١٥٣). فالصراط المستقيم هو سبيل الله الذي دعا اليه، وهو السنة، والسبل: هي سبل أهل الاختلاف الحائدين عن الصراط المستقيم، وهم أهل البدع، وليس المراد سبل المعاصى؛ لأن المعاصي من حيث هي معاص لم يضعها أحد طريقًا تسلك دائمًا على مضاهاة التشريع، وإنما هذا الوصف خاص بالبدع المحدثات.

- بعض ما جاء في الأحاديث النبوية في ذم البدع وأهلها:

وردت أحاديث كثيرة عن رسول الله صلى الله عليه وسلم في ذم البدع والإحداث في دين الله. ومن ذلك:

ما جاء في (الصحيح)؛ من حديث عائشة رضي الله عنها عن النبي صلى الله عليه وسلم قال؛ من أحدث في أمرنا هذا ما ليس منه، فهو رد ، وفي رواية لمسلم؛ «من عمل عملاً ليس عليه أمرنا، فهو رد ، وهذا الحديث عده العلماء ثلث

الإسلام؛ لأنه جمع وجه المخالفة لأمره عليه السلام ويستوي في ذلك ما كان بدعة أو معصية. وخرج مسلم عن جابر بن عبد الله، أن رسول الله صلى الله عليه وسلم كان يقول في خطبته: أما بعد، فإن خير الحديث كتاب الله، وخير الهدي هدي محمد صلى الله عليه وسلم وشر الأمور محدثاتها، وكل بدعة ضلالة».

والأحاديث في ذلك كثيرة عن رسول الله صلى الله عليه وسلم.

- بعض ما جاء عن السلف الصالح في ذم البدع وأهلها:

جاء عن الصحابة والسلف الصالح رضي الله عنهم أمورًا كثيرة وأقوالًا متعددةً في ذم البدع وأهلها.

ومما جاء في ذلك عن الصحابة: ما صح عن عمر بن الخطاب رضي الله عنه أنه خطب الناس؛ فقال: أيها الناس، قد سنت لكم السن، وفرضت لكم الفرائض، وتركتم على الواضحة إلا أن تضلوا بالناس يمينا وشمالاً، وصَفَق بإحدى يديه على الأخرى- يعني: وضعهما الأخرى- ثم قال: إياكم أن تهلكوا عن آية الرجم أن يقول قائل: لا نجد حَدَيْن في كتاب الله، فقد رجم رسول الله صلى الله عليه وسلم ورجمنا... وإلى آخر الحديث.

وفي (الصحيح): عن حذيفة رضي الله عنه أنه قال: «يا معشر القراء، استقيموا فقد سبقتم سبقًا بعيدًا، ولئن أخذتم يمينًا وشمالًا لقد ضللتم ضلالًا بعيدًا». يعني: أنكم يا أيها القراء، لما استقمتم وسلكتم الطريق المستقيم، سبقتم غيركم سبقًا بعيدًا. وروي عنه- أي: عن حذيفة رضي الله عنه من طريق آخر: أنه كان يدخل المسجد فيقف على الخلق، فيقول: «يا معشر القراء، اسلكوا الطريق، فلئن سلكتموها لقد سبقتم سبقًا بعيدًا، ولئن أخذتم يمينًا وشمالًا، لقد ضللتم ضلالًا بعيدًا». وفي رواية ابن المبارك: «فوالله، لئن استقمتم لقد سبقتم سبقًا بعيدًا».

والحمد لله رب العالمين.



الحمد لله ربّ العالمين، والصلاة والسلام على سيد المرسلين، وعلى آله وصحبه أجمعين. أما بعد: فإن كلمة "الفلاح" من أجمل ما تستمع إليه الأذان، ويرغب فيه الإنسان. وننا لنتلقى عند دخول أوقات الصلوات الخمس تلكم العبارة الجليلة والجملة العظيمة (حيّ على الفلاح حي على الفلاح)؛ فما أجملها من كلمات؛ وما ألذها حين تلهج بها الأصوات؛ إنها دعوة إلى الفلاح الذي هو سبيل أهل الصلاح في المساء والصباح.

أجل. إن كلمة الفلاح تفوح بالخيرات، وتكاد تضوق غيرها من كلمات في الدلالة على السعادة في الدنيا والآخرة، وإحراز النصيب الأوفى في الدارين.

#### إن الفلاح نجاح وأي نجاح 19

إن النجاح قد يكون في موضع دون موضع، ووقت دون وقت، وأما الفلاح فالأصل فيه أنه أعم وأوسع زمانًا ومكانًا، وفي أصله اللغوي دلالة على معنى

البقاء، وهذا مُؤذِنٌ بأنه فلاح أخروي كما أنه فلاح دنيوي.

وذلك أن الفلاح-كما قال الراغب في مفرداته (صد؟ ٢٤)- هو: "الظَّفْرُ وادراك بغية، وذلك ضربان: دنيوي وأخروي، هالدنيوي: الظفر بالسَعادات التي تطيب بها حياة الدنيا، وهو البقاء والغنى والعرز...، وفلاحٌ أخروي، وذلك أربعة أشياء: بقاء بلا هناء، وغنى بلا فقر، وعرز

بلاذل، وعلم بلا جهل".

وفلاح الآخرة كما لا يخفى أعظم، وأشمل، وأعمَ وأكمل.

قال تعالى: ﴿ وَالْوَرْدُ وَمَهِدُ الْحَقُّ فَمَن ثَقُلَتَ مَوَرِيثُهُ الْمَالِكُ مَوَرِيثُهُ الْمَالِكُ مَوَرِيثُهُ الْمَالِكُ اللّهِ الْمَالِكُ اللّهِ اللّهُ الل

إن المتأمل-أيها الأخ الكريم- في آيات الذكر الحكيم ليجدُ أنَّ مادة" أفلح"، وتصريفاتها قد تكررت في القرآن الكريم كثيرًا؛ حيث وردت في أربعين موضعًا منه، كان الحديث في أكثرها عن المفلحين، وأسباب فلاحهم، ووردت مواضع أخرى منه في بيان أسباب الحرمان من الفلاح.

والكلام في بيان أسباب الفلاح وحرمانه في ضوء القرآن الكريم يطول، والمناسب للمقام هنا ذكر طرف يسير عن أبرز أسباب الفلاح لنسعى إليها، ونعمل بها، وأشهر أسباب الخسران والحرمان من الفلاح؛ لنحذر منها، ونتجنبها.

ودونك-بايجاز- بعض أسباب الفلاح دون قصد الاستيعاب

#### تقوى الله عز وجل

من أعظم أسباب الفلاح في الدنيا والآخرة التقوى، وذلك بلزوم أوامر الله تعالى، واجتناب نواهيه، والوقوف عند حدوده، وعدم تجاوزها. قال تعالى في عدة مواضع من كتابه العزيز؛ ورَائَتُوا الله لَمُنَّكُمُ مُنْلِحُونَ، (البقرة:١٨٩، وسورة آل عمران: ١٣٠، و٢٠٠).

وقال تعالى: ﴿ فَأَنْفُوا آلَهُ يَتَأْوَلِ ٱلْأَلْبَبِ لَمَلَكُمُ تُعْلَمُونَ ﴾ (المائدة: ١٠٠١).

فإذا اتقى العبد ربه، وأحبه وأطاعه سبحانه،

ولم يجترئ على معصيته أفلح في الدنيا والآخرة. وقد قرن الله بين التقوى، وما يكون عونا عليها من محبة الله والتقرب إليه بطاعته في قوله جلً ذكره: « يَكَأَيُّهُ ٱللَّهِي مَامَنُواْ أَنَّغُواْ اللهَ وَآبَنَغُواْ اللهَ وَآبَنَغُواْ اللهَ وَآبَنَغُوا الله يَكُلُ وَكُولِهِ اللهِ بَعْلَا اللهُ وَآبَنَغُوا الله وَآبَنَغُوا الله وَآبَنَغُوا الله وَآبَنَغُوا الله وَآبَنِهُ اللهِ اللهِ وَآبَنِهُ الله وَآبَهُ الله وَآبُولِية وَسَبِ النجاح الله المراد، وقيل: هي المحبة وهو قول ابن زيد (ينظر: المحرر الوجيز لابن عطية (١٨٦/٢)، وزاد المسيرلابن الجوزي (٤٤/١)).

وأوضح سبحانه أنَّ في اجتناب معاصيه كشرب المسكرات الفلاح فقال عز من قائل: «يُتَأَيُّهُ) الَّذِينَ مَانُوا إِنَّمَا الْفَرُ وَالْمُنْ وَالْأَصَابُ وَالْأَرْامُ رِجْسٌ مِنْ عَمَلِ الشَّيْطُنِ مَانُوا إِنَّمَا الْفَيْحُونَ » (المائدة ٤٠٠٠).

#### فعل الخير

وقوله عز وجل: وافعلوا الخير،: "أمر بإسداء الخير إلى الناس من الزكاة، وحسن المعاملة كصلة الرحم، والأمر بالمعروف، والنهي عن المنكر، وسائر مكارم الأخلاق، وهذا مجمل بينته وبينت مراتبه أدلة أخرى" (التحرير والتنوير ٣٤٦/١٧)).

وهي جملة توحي بأن العبد حَرِيَ به قبل أن يفعل فعلاً أن ينظر فيه أخير هو أم لا؟ فإن كان

خيرًا أقدم عليه، وسارع فيه، واستبق إليه، وإن كان بخلاف ذلك أحجم عنه، ونأى بنفسه عنه.

#### الله عز وجل؛ وشكره على آلائه

إن ذكر الله خير مفتاح لتحقيق الفلاح قال تعالى: ويَنافُهُ اللهِ عَيْمًا اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهُ اللّهِ اللهُ الله على أن ذكر الله سبحانه سبيل النجاح، والظفر بالأعداء، وهي "تعريف من الله جل ثناؤه أهل الإيمان به السيرة في حرب أعدائه من أهل الكفر به والأفعال التي ترجى لهم باستعمالها عند لقائهم النصرة عليهم والظفر بهم" (جامع البيان للطبري (١١٣/١١)). قال قتادة: "افترض الله عز وجل ذكره على عباده، أشغل ما يكونون عند الضراب على عباده، أشغل ما يكونون عند الضراب

قال الألوسي في روح المعاني (٢١٠/٥): "وفي الآية تنبيه على أن العبد ينبغي أن لا يشغله شيء عن ذكر مولاه سبحانه، وذكره جل شأنه في مثل ذلك الموطن من أقوى أدلة محبته جل شأنه، ألا ترى من أحب مخلوقا مثله كيف يقول:

وثقد ذكرتك واثرماخ نواهل

بالسيوف".

مني وبيض الهند تشرب من دمي فوددت تقبيل السيوف الأنها

#### والمدود المال ورقت كبارق تُغرك المتبسم

والحاصل أن ذِكر الله طريق فلاحِك فلا تغفل عنه في جميع أحوالك؛ ألا ترى أن الله سبحانه لما أذن بعد الفراغ من صلاة الجمعة في الانتشار في الأرض، وابتغاء فضله نوه بالذكر وفضله؛

ليدلنا على أنه غير مقصور على وقت الصلاة، أو في داخل السجد، وإنما هو في مطلق الأوقات، وعموم الأحوال.

قال تعالى: وقادًا تُضِيبُ الصَّلَوَةُ قَانَتُ رُوا فِي الْأَرْضِ وَالْمُعْوَا مِن فَصَّلِ اللَّهِ وَاذْكُرُوا اللَّهَ كَثِيرًا لَعَلَكُمْ لَقُلِحُونَ ، (الجمعة: ١٠). وقال سبحانه: والَّذِينَ يَذَكُرُونَ اللَّهُ قِلَمُنَّا وَقُمُودًا وَعَلَى خُنُوبِهِمْ وَيَتَفَصَّرُونَ فِي مَلَّقِ الشَّمَوَتِ وَالْأَرْضِ رَبِّنَا مَا خَنْقَتَ هَذَا يَطِلًا شَبْحَنَكَ فَقِنَا عَدَارَالْتَادِ ، (آل عمران: ١٩١).

وعن عائشة رضي الله عنها قالت: «كان النبي صلى الله عليه وسلم يذكر الله على كل أحيانه، (أخرجه البخاري معلقا، ووصله مسلم في صحيحه (حديث٣٧٣)).

ومن صور ذكر الله عز وجل شكره سبحانه، وذكر آلائه الله لَمَلَّهُ وَحَكُرُولَ وَالْآهَ اللهِ لَمَلَّهُ لَمَلَّهُ اللهُ لَمَلَّهُ اللهُ اللهُ

#### مرابع المسابق المناسب المسابق المناسب المسابق المسابق

من أعظم سبل الفلاح تزكية العبد نفسه، وتطهيرها من كل رديء وسيئ، وتحليتها بكل جميل وحَسن. قال تعالى: وَمَن بُونَ شُعَ تَسْمِهِ فَالْمَالُونَ مُن بُونَ شُعَ تَسْمِهِ أَلْنُفُلِحُونَ ، (الحشر: ٩، وسورة التغابن:١٦).

قال السعدي (في تفسيره ص ٨٥٠): "ووقاية شح النفس يشمل وقايتها الشح في جميع ما أُمِرت به، فإنه إذا وُقيَ العبد شُخ نفسه، سمحت نفسه بأوامر الله ورسوله، ففعلها طائعًا منقادًا، منشرحًا بها صدره، وسمحت نفسه بترك ما نهى الله عنه، وإن كان محبوبًا للنفس تدعو إليه، وتطلع إليه، وسمحت نفسه ببذل الأموال في سبيل الله وابتغاء مرضاته، وبذلك يحصل الفلاح والفوز، بخلاف من لم

يوق شح نفسه، بل ابتلي بالشح بالخير، الذي هو أصل الشر ومادته".

عن أبي الهياج قال: رأيت شيخًا يطوف بالبيت وهو يقول: "رب قني شح نفسي، رب قني شح نفسي، لا يزيد عليه، فسألت عنه، فقيل: عبد الرحمن بن عوف رضي الله عنه، فأتيته فذكرت ذلك له، فقال: "إني إذا وقيت شح نفسي وقيت السرقة والخيانة، وغير ذلك" (أخبار مكة للفاكهي (٤١٥)).

وعن تزكية النفس قال الله تعالى أيضا: ﴿ وَنَسِّ وَمَا سَوَهَا ﴿ فَالْمَهَا غُوْرَهَا وَمُقَوِّنَهَا ﴿ قَدْ أَقَلَمَ سَ زَكْنَهَا ﴿ وَقَدْ عَابَ مَن دَسَّنَهَا ﴾ (الشمس:٧-١٠)، وقال تعالى: ﴿ تَدَأَقَلَمَ سَ زَنِّيَ ﴿ (الأعلى:١٤).

التوبة الصادقة

من أسباب الفلاح؛ التوبة النصوح الصادقة، وذلك أن العبد لا ينفك عن تقصير وخطأ وعجز وتفريط، وذلك موجب للتوبة النصوح التي تجبُّ كل ذلك، ولذلك كانت التوبة أول طريق العبد وأوسطه وآخره.

قَالَ الله عز وجل: ﴿ وَتُوثُواْ إِلَى ٱللَّهِ جَيدًا أَبُّهُ اللَّهُ عَلَيكًا أَبُّهُ اللَّهُ عَلَيكُ أَفْلُهُ وَكُونُواْ إِلَّى ٱللَّهُ عَلَيكُو الْفُورِ: ٣١).

قال القرطبي في تفسيره (٢٣٨/١٢): "والمعنى: وتوبوا إلى الله فإنكم لا تخلون من سهو وتقصير في أداء حقوق الله تمالى، فلا تتركوا التوبة في كل حال".

أيّها الموفق الكريم: هذه بعض أسباب الفلاح، وغيرها كثير، وإني ناصح لك حبًّا ورفقًا أن تقرأ بإمعان، وتتدبر بلا توانٍ فواتح السور القرآنية التي ضمنها الله عز وجل بعض أسباب الفلاح (فاتحة سورة البقرة، وسورة المؤمنون، وسورة لقمان)؛ فإنك واجد هيها ما يسرك من صفات

أولئك المضلحين الذين أسأل الله الكريم أن نكون منهم.

وختامًا أقول لك: كما أن للمفلحين أوصافًا فإن للمحرومين من الفلاح أوصافًا أثبتها الله في القرآن؛ لنتجنبها، وننأى بأنفسنا عنها.

وإن تعجب فعجب من سورة المؤمنون التي افتتحها رب العباد بقوله: ﴿ مَا أَفْحَ الْمُوْمِثُونَ ﴾ (المؤمنون:١)، وفي خاتمتها قال سبحانه: ﴿ إِنَّهُ لَا يُعْمِرُونَ ﴾ (المؤمنون:١١٧)؛ لتعلم أنه ينبغي للمؤمن أن يبحث عن أسباب فلاحه، ويحذر من أسباب حرمانه.

ومن أشهر أوصاف المحرومين من الفلاح: الكفر، والظلم، والإجرام، وافتراء الكذب على الله عز وجلً.

قال عز وجل في نهاية قصة قارون: ، وأضم ٱلَّذِي تُمَثَّوا مَكَانَهُ بِٱلْأَمْسِ يَقُولُونَ وَيْكَأْكَ ٱللَّهُ يَبْشُظُ ٱلرَّزْفَ لِمَن يَشَآهُ مِنْ عِبَادِهِ. وَيَقْدِدُّ لَوْلاَ أَن مِّنَ اللهُ عَلَيْنَا لَحْتَكَ بِنَا وَيُكَانَّهُ لَا يُقلِمُ ٱلْكُفُونَ ، (القصص: ٨٢). وقال تعالى: ﴿إِنَّهُۥ لَا يُقِلُّمُ ٱلطَّالِمُونَ ﴿ (الْأَنعام: ٢١ ، و١٣٥، وسورة يوسف ٢٣٠، وسورة القصص ٣٧٠). وقال تعالى: ﴿ فَنَنَّ أَفْلُهُ مِنْ أَفْلُهُ مِنْ أَفْلُوكُ عَلَى اللَّهِ كَلَّا أَوْ كُذَّتِ بِعَائِنَةِ إِنْ أَنْ لَا يُعْلِمُ الْمُجْرِثُون ، (يونسي:١٧)، وقال تعالى: ﴿ قُلْ إِنَّ ٱلَّذِينَ يَنْ تُونِ عَلَ ٱللَّهِ ٱلْكُونَ لَا يُقْلِشُونَ ﴿ اللَّهُ مَنْ مُنْ اللَّهُ مَنْ اللَّهُ مَنْ اللَّهُ فِي ٱلدُّنِيَ ثُمَّ إِلَيْمًا مُرْجِعُهُمْ ثُمَّ نُدِيقُهُمُ ٱلْعَذَابَ ٱلشَّدِيدَ بِمَاكَاثُوْايُكُفُرُونَ ، (يونس: ١٩-٧٠). هذه بعض أسباب الحرمان من الفلاح، وعنوانها معصية الله الفتاح، عافانا الله من ذلك، ورزقنا طاعته. اللهم قنا شح أنفسنا، واجعلنا من المفلحين.

والحمد لله رب العالمين.

## كمني الكبين الكربين والكررسين المداد المادر فاروق Sestil of the Logo

الاحماء الله والصالاة والسلام على رسول الله وعلى اله وصحيه وسالم الجمعين، ويعدن

كَيْنَ وَيَحْدِي النَّهِ الْمُعَمَةُ لَلْمُرْبِينَ وَالْمُرْسِينَ بِمِنَاسِبَةَ بِدَء العام الدراسي الجديد الذي نسال اللَّهُ الْعَالَى اللَّهِ وَيَكُونُ عَام نَجَاحَ وَالْوَقْيَقَ لَكُلَّ أَبِنَاء الْمُسلمين. وأن يجعل نجاحهم عونا لهم على

طاحة وويم سيحاف وتعالى إنه ولى قاله والعام يحليك والمع أميق

١- على المربين والمدرسين أن يغرسوا في نضوس الأولاد العقيدة الصحيحة، وأن يربوهم على التوحيد الخالص لله تعالى منذ نعومة أظفارهم. وأن يُحفظوهم معنى لا إله إلا الله؛ أي لا معبود بحق إلا الله.، مع إرشادهم إلى أداء الفرائض، والمداومة على ذكر الله تبارك وتعالى، خاصة أذكار الصباح والمساء وغيرها.

ودليل تعليم الأطفال منذ الصغر حديث ابن عباس رضي الله عنهما قال: "كنت خلف النبي صلى الله عليه وآله وسلم يومًا فقال لى: "يا غلام إنى أعلمك كلمات؛ احفظ الله يحفظك، احفظ الله تُجدُهُ تجاهك، إذا سألت فاسأل الله، وإذا استعنت فاستعن بالله".... الحديث رواه أحمد والترمذي وقال: حسن صحيح.

ودليل تعليم الأطفال الحرام والحلال: ما ثبت في الصحيحين من حديث أبي هريرة رضي الله عنه قال: أخذ الحسن تمرة من تمر الصدقة، فقال النبي صلى الله عليه وآله وسلم: "كخ كخ ليطرحها، أما شعرت أنَّا لا نأكل الصدقة". فالصدقة لا تجوز لنبينا صلى الله عليه وآله وسلم وآل بيته. فلم يقل هذا طفل صغير، بل قام بتعليمه.

٢- على المربين والمدرسين تربية الأولاد على الإخلاص والجد والعزيمة والصبر وحسن الفهم والمذاكرة أملا في الحصول على العمل النافع في خدمة المسلمين ونفعهم وإسعادًا للوالدين وحرصًا

على تقدم وطنه وأمته الإسلامية، وبهذه النية يؤجر الجميع بإذن الله ولا تقتصر خدمة المسلمين على الوظيفة بل كل يخدم في مجاله وحرفته والحرفة أمان من الفقر؛ لأنها سبب في التكسب

٣- الحرص على أداء الصلوات في وقتها فكثير من الآباء يحرص على ذهاب أولاده للمدرسة مبكرًا، لكن لا يهتم بأدائهم لصلاة الصبح قبل نزولهم من البيت وذهابهم للمدرسة، فليس إدراك موعد المدرسة أهم من إدراك وقت الصلاة. فمن سجد لله وتضرع له يرجى له التوفيق والسداد في الدنيا والأخرة.

٤- الاهتمام بنري البنات المدرسي وحجابهن الشرعى، فكثيرًا من البنات يلبسن البنطلون والملابس المعطرة والقصيرة والشفافة والضيقة. وهذه الأمور محرمة، والحجاب واجب لقوله تعالى: ويَتَأْمُوا ٱلنَّبِيُّ قُلُ لِأَرْوَجِكَ وَبَنَائِكَ وَلِسَاءِ ٱلْمُؤْمِنِينَ يُدْنِينَ عَلَيْهِنَ مِنْ حَلَيْهِمْ ۚ ، (الأحزاب: ٥٩ ) وهن اللاتي يكن فوق الثياب من ملحفة وخمار ورداء ونحوه، أي يغطين بها وجوههن وصدورهن. ثم ذكر حكمة ذلك فقال: وذلك أدنى أن يُعرِفن فلا يُؤدنن وكات ألله عفورًا رحما ، (الأحزاب: ٥٩)، دل ذلك على وجود أذية إن لم يحتجبن، وربما ظن أنهن غير عفيفات فيتعرض لهن من في قلبه مرض فيؤذيهن...." (تفسير السعدى: ص ٦١٨).

جمادى الأولى ١٤٤٧ هـ- العدد ٦٥٢ السنة الخامسة والخمسون

ولجنة الفتوى بالأزهر الشريف قامت بالرد على القرار رقم ١١٣ الصادر من وزير التعليم في على القرار رقم ١٩٤/٥/١٧ الصادر من وزير التعليم في المناف المدارسي، وقالت ما نصه: "الزي المفروض على طالبات المدارس معارض لأمر الله شكلًا وموضوعًا وتشريع مضاد لما أمر الله عز وجل به"، وللاستزادة راجع مجلة الأزهر ص٢٧٥ عدد ربيع الأول ١٩٤ه أغسطس مستمبر ١٩٩٤م. (وفتوى اللجنة الدائمة في حكم لبس البنطلون مجلة التوحيد عدد جُمادى الأخرة سنة ١٤٢٤هـ ص٢٥).

- منع الاختلاط بين الطلبة والطالبات في الفصول المدرسية. قال الشيخ ابن باز رحمه الله قال تعالى: وإذا التأثير في التأثير على الرجال من قال: "ما تركت بعدي فتنة أضر على الرجال من النساء" متفق عليه.

وكان النساء في عهد النبي صلى الله عليه وآله وسلم لا يختلطن بالرجال لا في المساجد ولا في الأسبواق، الاختلاط الذي ينهى عنه المصلحون اليوم ويرشد القرآن والسنة وعلماء الأمة إلى التحذير منه حذرًا من الفتنة، بل كان النساء في مسجده صلى الله عليه وآله وسلم يصلين خلف الرجال في صفوف متأخرة عن الرجال، وكان يقول صلى الله عليه وآله وسلم: "خير صفوف الرجال أولها، وشرها آخرها، وخير صفوف النساء آخرها، وشرها أولها" رواه مسلم.

٧- الحرص على الوقت وعدم إضاعته فيما لا ينفع كمشاهدة التلفاز؛ لأنه ضياع للوقت والعمر وفيه

فساد الدين والخُلُق والسلوك ويسبب بلادة الذهن ويؤدي إلى الفشل ويبعد عن التضوق والنجاح في الدنيا والأخرة.

٨- توافر القدوة الصالحة من المدرسين والمدرسات والمربين والمربيات؛ لأن الطفل مقلد لما يراه خيرًا أو شرّا، وقد يحصل التناقض إذا رأى الطالب المدرس يدخن السجائر ووالده لا يدخن، أو أن الطالبة ترى مدرستها متبرجة ووالدتها مرتدية للحجاب الشرعي، ففي هذه الحالة لا تكون المدارس عونا للبيوت في التربية؛ وكما قال أحد السلف؛ "لا تأتمن عاصيًا فقد خان أول مُنعم عليه"، والله المستعان.

القرآن الكريم بحجة دخول الموسم الدراسي، وأن القرآن الكريم بحجة دخول الموسم الدراسي، وأن الطالب لا يستطيع التوفيق بين مذاكرة المواد الدراسية وحفظ القرآن الكريم، والصحيح أن حفظ القرآن الكريم أصل العلم، وأهم من المواد الدراسية، والمقرآن خير مرب، لأن فيه بيانًا للعقيدة الصحيحة والعبادات والأخلاق والسلوك والمعاملات، والاستمرار في حفظ القرآن الكريم في فترة الدراسة لا يتعارض معها، ولو بآيات يسيرات يوميًا؛ لما ثبت في الصحيحين من حديث عائشة رضي الله عنها قالت قال النبي صلى الله عليه وآله وسلم: "أحب الأعمال إلى الله أدومها وإن قلً".

المتابعة المناهج الدراسية: لأنه قد يكون فيها أخطاء فيجب تصحيحها، ولا بد من الرقابة على ما يقرؤونه من مجلات أو قصص؛ فقد تدعو إلى الفتئة، فلا بد من الحذر والاحتياط، وأن يكون الاستخدام قاصرًا على الاستفادة من الناحية الدينية ومن الناحية العلمية في المجالات المختلفة.

11- يجب على المربين والمدرسين أن يبتعدوا عن السب والشتم: لأن النبي صلى الله عليه وآله وسلم قال "سباب المسلم فسوق وقتاله كفر" متفق عليه. 17- يجب أن يكون داخل الأسرة ضوابط شرعية فلا بد من تعليم الأطفال الاستئذان على الأبوين كما أمر الله تعالى في سورة النور. وعدم ظهور الأباء والأبناء بسراويل قصيرة فوق الركبة؛ أو ما شابه ذلك لأن الفخذ عورة.

وآخر دعوانا أن الحمد لله رب العالمين.



الحمد لله وحده، والصلاة والسلام على رسول الله صلى الله عليه وسلم، وآله وصحبه والتابعين، وأما بعد: فإن الملائكة عليهم السلام هم عباد الله المقربون، لا يعصون الله ما أمرهم ويفعلون ما يومرون، ويعبدون الله لا يفترون، خلقهم الله فأحسن صورهم وأشكالهم، وكلفهم بأعمال ومهمات، وجعل لهم مناصب شريفات تتعلق بالوحي وبأعمال بني آدم، وهذا ما سنوضحه في هذه الأسطر بإذن الله تعالى.

> عن أبي هريرة رضي الله عنه عن النبي صلى الله عليه وسلم قال :

> إِنَّ لِلَّهِ مَلائكَةَ يَطُوهُونَ فِي الطُّرُقِ يَلْتَمسُونَ اهْلَ الشُّرُقِ لِلْتَمسُونَ اهْلَ اللَّهُ تَنادَوُا : وَجَدُوا قَوْمًا يَدُكُرُونَ اللَّهُ تَنادَوُا : هَلْمُوا الله تَنادَوُا : هَلْمُوا الله حاجَتُكُمُ

قَالَ : فَيَحُفُّونَهُمْ بِأَجْنِحَتِهِمْ إلى السَّماءِ الدُّنْيا قَالَ : فَيَسَالُهُمْ رَبُّهُمْ - وهو أَعْلَمُ منهمْ - ما يَقُولُ عبادي؟

قَالُوا ، يُسَبِّحُونَكَ ويُكَبِّرُونَكَ، ويَحُمَّدُونَكَ ويُحُمِّدُونَكَ ويُمَجِّدُونَكَ ويُمَجِّدُونَكَ

قَالَ : فيَقولُ : هلُ رَأُوْنِي؟

قَالَ : فيتقولونَ : لا واللَّه ما رَأُونَكَ

قَالَ : هَيَقُولُ : وكيفَ لو رَاُوْنِي؟ قَالَ : يقولُونَ : لو رَاُوْكَ كَانُوا أَشَدُّ لَكَ عِبادَةً، وأَشَدُّ لَكَ تَمْجِيدَا وتَحُمِيدًا، وأكْثَرَ لَكَ تَسُبِيحًا

قَالَ : يقولُ : فَمَا يَسَالُونِي ؟

قالَ : يَسْأَلُونُكَ الجَنَّةَ

قَالَ: يقولُ : وهلُ رَأُوْها؟

قَالَ : يقولونَ : لا واللَّه يا رَبِّ ما رَأُوها

قَالَ : يقولُ : فَكيفَ لو أَنَّهُمْ رَاوُهَا؟

قَالَ : يقولونَ : لو أَنَّهُمْ رَأُوْهَا كَانُوا أَشُدَّ عَلِيهَا حَرْضًا، وأَشُدُّ لها طَلْبًا، وأَعُظَمَ فيها رَغْبَهُ

حِرصا، واشد لها طلبا، واعظم فيها رَغْبَةَ قَالَ: فَمَمَّ بِتَعَوَّدُونَ؟

قال: يقولون: من النَّار

جمادي الأولى ١٤٤٧ هـ - العدد ١٥٢ ال

قال: فيقول: فمن أيُّ شيء يتعوَّدُونَ؟ قالوا: يتعوَّدُونَ منَ النَّارِ قال: فيقول : فهل رأوها؟ فيقولون : لا فيقول : فكيف لو رأوها؟ فيقول : فكيف لو رأوها؟

فيقولونَ : لو رأوها لكانوا أشدَّ منها هَربًا، وأشدً منها خوهًا، وأشدَّ منها تعوُّدًا

قَالَ : فَيَقُولُ : فَإِنِّي أَشْهِدُكُمْ أَنِّي قَدْ غَفْرِتُ لَهُمْ فَيقُولُونَ : إِنَّ فَيهِم فَلائنًا الْخُطَّاءَ لَمْ يُردَّهُم إِنَّمَا جَاءَهُم لِحَاجِةٍ

فيقولُ: همُ القومُ لا يَشقَى لَهُم جَليسٌ قَـالُ أَبِـو عيسى الترمذي : هذا حديث حسن صحيح

> وقد روي عن أبي هريرة من غير هذا الوجه صححه الألباني : صحيح الترمذي

عن عبد الله بن مسعود رضي الله عنه قال : قال رسول الله صلى الله عليه وسلم : «إنَّ لله ملائكة سيًا حين في السُّلام .. سيًا حين في السُّلام ..

صحيح رواه النسائي وأحمد والدارمي

#### أنواع الملائكة ووظائفهم :

تُصنَف الملائكة حسب وظائفهم وأعمالهم الموكلة اليهم إلى أنواع كثيرة .

ورؤساؤهم : جبريل الموكل بالوحي من الله إلى الأنبياء والرسل.

وميكائيل : الموكل بأمور المطر والنبات والرزق. واسرافيل : الموكل بالنفخ في الصور يوم القيامة.

وحملة العرش

وخزنة الجنة .. وخزنة النار ورئيسهم مالك

وملائكة الجبال والمطر والسحاب : الموكلون بهذه الظواهر الكونية.

ومنهم ملك الموت: الموكل بقبض الأرواح. وله أعوان من الملائكة.

والملكان الموكلان بسؤال الميت في قبره.

والملائكة الحفظة : الموكلون بحفظ الإنسان في

قَالَ : يَقُولُ : وَهُلُ رَأُوهُا ۚ قَالَ : يَقُولُونَ : لا وَاللَّهُ يَا رَبِّ مَا رَأُوْهَا قَالَ : يَقُولُ : فَكِيفُ لُو رَأُوْهَا ۚ

قَالَ : يقولونَ : لو رَاُوْهَا كَانُوا أَشَدُ مِنْهَا فِرارًا، وأَشَدُّ لها مَخَافَةً

قَالَ : فَيَقُولُ : فَأَشْهِدُكُمْ أَنِّي قَدْ غُضْرُتُ لَهُمْ قَالَ : يقولُ مَلَكُ مِنَ الْمُلائكَةِ : فيهم فُلانُ ليسَ منهمْ ، إنْما جاءَ لحاجة

قَالَ : هُمُ الْجُلْسَاءُ لا يَشْقَى بِهِمْ جَلِيسُهُمْ .

رواه البخاري ومسلم

وروى الترمذي : كتاب الدعوات

باب ما جاء إن لله ملائكة سياحين في الأرض عن أبي هريرة أو عن أبي سعيد الخدري قال:

قال رسول الله صلى الله عليه وسلم:

إِنَّ لِلَّهِ مِلائِكَةَ سِيًّا حِينَ فِي الأَرضِ فَضَلًا عِنْ كَتَّابِ النَّاسِ

فإذا وَجدوا أقوامًا يذكّرونَ اللَّهَ تَنادوا : هَلمُّوا إلَى بُغيتكُم

فيَجِينُونَ فيحفُونَ بِهِم إلى السَّماءِ الدُّنيا فيقولُ اللَّهُ: أيُّ شيءِ تركَثُمْ عِبادي يَصنعونَ فيقولُونَ : تركُناهم يحمدونكَ ويمجُدونكَ ويذكرونكَ

قَالَ : فَيَقُولُ : هَلَ رَأُونِي ؟

فيقولون ؛ لا من على المحادث من المحادث

قَالَ: فيقولُ: كيفَ لو رَأُونِي؟

قَالَ : فيقولونَ : لو رأوكَ لكانوا أشدُ تحميدًا، وأشدُ تمجيدًا، وأشدُ لكَ ذكْرًا

قَالَ : فَيقُولُ : وأيُّ شيءٍ يطلبونَ؟

قَالَ: فيقولُونَ: يطلُبُونَ الْجِنَّةَ

قَالُ : فيقولُ : فهل رأوها؟

قَالَ : فيقولُونَ : لأ

قال فَيقُولُ : فَكَيفُ لُو رأوها؟

قَالَ : فيقولونَ : لو رَأُوها؟ لكانوا أَشَدُ لَها طَلبَا. وأَشَدُّ عليها حرصًا

جمادي الأولى ١٤٤٧ هـ- العدد ١٥٢ السنة الخامسة والخمسون 

#### شرح العديث: المالية الدرات

قال الحافظ ابن حجر رحمه الله:

" في الحديث فضل مجالس الذكر والذاكرين . وفضل الاجتماع على ذلك . وأن جليسهم يندرج معهم في جميع ما ينقصل الله تعالى به عليهم إكراما لهم ولو لم يساركهم في أصل الذكر "انتهى . وهاهنا سؤال : لماذا غفر الله لهذا العبد الخطاء الذي جاء لحاجة ولم يجيء للذكر والاستغفار ؟ أين إخلاصه وصدقه؟

والجواب: الله ربنا سبحانه تعالى واسع المغفرة يختص برحمته من يشاء ، وقد أكرمه الله سبحانه لجرد مجالستهم إكراما لهم .

وهذا يدل على واسع رحمته وفضله وعظيم جوده وكرمه وإحسانه وبره ولطفه بعبده السيء ، وأنه سبحانه يهب المسيئين للمحسنين ؛ فرحمته تغلب غضبه ، وعفوه يسبق عقوبته .

يضاف إلى ذلك أن الله عز وجل أعلم بعباده ، وأخبر بمن يستحق العفو منهم ممن لا يستحقه ، فجائز أن يكون لهذا الرجل سابقة خير عامله الله بلطفه بها ، وجائز أن يكون الله قد علم من قلبه تشوفه للتوبة وقربه منها ، وجائز أن يكون الله قد تفضل عليه بما تفضل به كرامة لهؤلاء الذاكرين ، وبيانا لشرف الذكر وشرف مجالسه وفضله وفضل أهله.

فصحبة الأخيار ومجالستهم من أسباب العضو عن المسيء ، فهم القوم لا يشقى بهم جليسهم . نعوذ بالله من الشقاء والخذلان

وفي هذا الحديث يقولُ النَّبِيُّ صلَّى اللَّهُ عليه وسلّم:

"إِنَّ للَّهِ مَلائكة سيًاحينَ فِي الأَرضِ"، أي : يَطوفون فيها ويَمْشون بطُرقها

"فضلًا عن كُتُابِ النَّاسِ" : غيرُ المُلائكة الحفظة والكتبة الذين يلازمون الإنسان يحصون عليه حركاتِه وأفعاله، الكرامُ الكاتبون يعلمون ما تفعلون "فإذا وجدوا أقوامًا يَذكُرون اللَّهُ" : اجتُمعوا على ذكْر اللَّه ويحمدون على ذكْر اللَّه ويحمدون

يقظته ومنامه وحالاته المختلفة.

والكرام الكاتبون : يكتبون أعمال الانسان ، من خيروشر

والملائكة السياحون؛ الذين يسيحون في الأرض لا تباع مجالس الذكر وهم المعنيون في هذا الحديث والملائكة الساجدون العابدون إلى يوم القيامة يقولون : سبحانك ما عبدناك حق عبادتك فالملائكة أعظم جنود الله تعالى تحدث عنهم ربهم فوصفهم بأجل الأوصاف فهم

عنهم ربهم فوصفهم بأجل الأوصاف فهم : « وَالمَّنْفَتِ مَعًّا ﴿ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِي المِلْمُلْمُلِي اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ

دوالتَّزِعَتِ عَوَالَ وَالتَّبِطِينِ مَنْهَا فَ وَالتَّيِحَتِ تَنَعَالُ فَ وَالتَّيِحَتِ تَنَعَالُ فَ فَالتَّنِيَّةِ سِنَّةً فَي فَالْكُنْدِينِ أَمْ ، (التَّازِعات:١-٥)

منهم الصافون، ومنهم المسبَحون، وأعلاهم الذين هم عنده سبحانه : (لَا يَسْتَكُمُونَ عَنْ عِنَادَتِهِ وَلَا يَسْتَكُمُونَ عَنْ عِنَادَتِهِ وَلَا يَسْتَحْمِرُونَ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ الله

، وَتَرَى ٱلْمَائَيِكُةَ عَالَمِنَ بِن عَوْلِ ٱلْعَرَفِ بِتَسِيعُونَ بِمَسْدِ رُجِيٍّ ، (المزمر:٧٥)

 «مَامَنُوا رَبَّنَا وَبِيفت كُلُ مَنْ و رُحْمَةً وَعِلْمًا فَاغْفِرْ لِللَّهِ وَالْمَا فَاغْفِرْ لِللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى الْمُغْفِرِ ، (غافر:٧)

ليس لهم من الأمر شيء، بل الأمر كله لله ، وهم ينفذون أمره :

وعِكَادُ مُكَرِّمُونَكَ ﴿ لَا يَسْبِغُونَهُ وَالْفَوْلِ وَهُمْ وَأَشْرِهِ يَسْمَلُونَ ﴿ يَسْلَمُ مَا بَيْنَ أَلْدِيهِمْ وَمَا خُلْفَتُمْ وَلَا يَشْفَشُونَ إِلَّا لِمِنَ آزْفَتَنَ رَهُمْ مِينَ خَشْيَنِهِ مُشْفِشُونَ ، (الأنبياء: ٢٦- ٢٨).

 «غَمَّا فُونَدَ رَبَّهُم مِن فَوْقِهِ ثُر وَيَقَعَلُونَ مَا يُؤْمَرُونَ ، (التحل: ٥٠)

 «لَا يَعْصُونَ اللّهَ مَا أَمْرَهُمْ وَيَقْعَلُونَ مَا يُؤْمَرُونَ ،

ويكبرون وما شابه من أدعية الثُّناءِ على اللَّه تَعَالَى بكلٌ ما هو أهلُه

ويَـدخُـلُ فيه: الصّلاةُ وقـراءةُ الشّرانِ وتـلاوةُ الحديث، وتدريسُ العُلوم؛ وتعلُمُ العلم النافع وتعليمُه، ونحوُها كما قال سلفنا الصالح؛ مجالس الذكرهي مجالس الحلال والحرام

"تَنَادُوا"، أي : نادى بعضُهم بعضًا

"هَلْمُوا الى بُغيتكم"، أي : تُعالُوا مُسرعين إلى طلبكم والى حاجتكم وما تبحثُونَ عنه من استماع الذكر وزيادة الذاكر وطاعة المذكور،

"فيجيوُون فيحُفُون بهم إلى السَّماء الدُّنيا"، أي 

: يُديرون بأجنحتهم عليهم ليملوُوا بهم ما بين 
الأرض والسَّماء الأولى فيسالهم الله عز وجل : 
على أيَّ شيء تركثم عبادي يصنعون؟" أي : يسالُ 
اللهُ عز وجلُ عن عباده الذين يَدُكُرونه- وهو أعلمُ 
بهم - فتقولُ الملائكة : "تركناهُم يحمدونك 
بهم - فتقولُ الملائكة : "تركناهُم يحمدونك 
ويُمجُدونك"، أي : يَدُكُرونك بالعظمة أو ينشبونك 
إلى المجد، "ويدُكُرونك"

فيقولُ اللَّهُ عزَّ وجلَّ : "هل رَاوُني"

هل هذا الذَّكرُ لرُوَيتهم اياي؟- وهو أعلم بهم فتقولُ المُلائكةُ: "لا يارب لم يروُك"

فيقولُ اللَّهُ عزُّ وجلَّ : "كيف لو رأوني؟"

أي ، كيف يُكونُ ذكرُهم لي إذا رأوني، والَّـذي يَعْمَلُونه على غَير رُوِّيةٍ لي؟

فَتَقُولُ المُلائكة : "لو رَاوُك لكانوا أَشَدُ تَحميدًا، وأشَدُ تَمجيدًا، وأشَدُ لك ذِكرًا"، أي : يَزيدُ ذكرُهم لله تعالى بقدرما اطلعوا عليه من المعرفة والمحبَّة. فيقولُ اللهُ عزَّ وجلُّ : "وأيَّ شيء يَطلُبون؟"، أي : ما الذي يَطلُبون مِن أجرِ على هذا الذُكرِ ؟ وهو أعلمُ بهم

فتقول الملائكة : "يَطلُبون الجَنَّة"، أي : طمَعًا في ذُخول الجنَّة

فيقولُ اللَّهُ عزُّ وجلُّ: "فهل رأوها؟"

أي : هل رأوًا الجنَّة وما فيها فهُم يطلبونها ويسألونها

فتقولُ المُلائكةُ : "لا"، أي : لَم يرَوُها فيقولُ اللَّهُ عزَّ وجلٌ : "فكيف ثو رأوُها؟"

أي : كيف سيكونُ طلبُهم وحِرصُهم عليها؟ فتَقولُ الملائكةُ : "لو رأوْها لكانوا أشدُ لها طلبًا، وأشدُ عليها حِرصًا"

أي : ستُعظُمُ عندَهم الرُغبِةَ فِي دُخولها؛ لأَنَّ الخَبرَ ليس كالْعاينة

فيقولُ اللَّهُ عَزُ وجِلَ ، "فَمِن أَيِّ شَيِءٍ يَتَعَوَّدُونَ؟" أي ، مِمْ يَخَافُونَ ويَستَجيرون بِي مِنْهَ؟

فتقولُ الملائكة : "يتعودون من النَّارِ"

أي ، يَلْجَوْونَ إليك ويَستَجيرون بِك مِن دُخولِ النَّار

فيقولُ اللَّهُ عَزُ وجلُ : "فَهَل رَاوُهَا؟" أي : هل سبّبُ خَوفِهم مِن النَّارِ رُوْيتُهم لها؟ فتقولُ الْلائكةُ : "لا"، أي : لم يرَوُا النَّارَ فيقولُ اللَّهُ عَزُ وجلُ : "فكيف لو رأوُها؟"، فكيف

سيكونُ تَعوُّدُهم منها إذا رأوها؟ فتقولُ المُلائكةُ : "لو رأوْها لكانوا أشدُّ منها هريًا، مأثَّدُ، منها خُمهًا مأثُ أُرِينَا تُمَّ ذُلِّ ، بذَاكِ واكثار

هَنْصُولَ المُلاَيِّحَةِ ؛ ۚ لَوَ رَاوِهَا لَكَانُوا الشَّدَ مِنْهَا هَرِيا . وأشَّدُ مِنْهَا خَوِهَا، وأشَّدُ مِنْهَا تَعَوِّدُا"؛ وذَٰلِكَ بِإِكْثَارِ ذِكْرِهِم ودُعائِهِم

فَيَقُولُ اللَّهُ عَزَّ وَجِلٌ : "فَإِنِّي أَشْهِدُكُم أَنِّي قَد غَفَرتُ لَهُمْ" ذُنُوبِهُم

فتُقولُ المُلائكةُ : "إنَّ فيهم فُلانًا الْخَطَّاءَ"، أي : كثيرَ الارتكابِ للخَطايا والدُّنوبِ(

"لم يُرِدُهم"، أي : لم يَقْصِدِ الذَّكرَ مَعَهُم والتَّوبةُ من دُنويه

"إنَّمَا جَاءَهُم لِحَاجِّةِ"، أي : قاصدًا لشيءٍ دُنيَويٍّ وهذا إشارةٌ منهم إلى أنَّه لا يَستحقُّ الْغَفِرةُ فيقولُ اللَّهُ عَزَّ وجلَّ : "هُم القومُ"، لا يَشْقى لهم جَليسهم"

أي : يَنْفِي عنه الشِّقاءَ حتَّى وإن لم يَتَعمَّدُ مُجالستَهم والذِّكرَ معَهم

وذلك لِمُخالطِتِه أَهُلَ الذُّكرِ وإن لم يَكُنُ قاصدًا. وفي الحديثِ : الترغيبُ فِي حُضورِ مَجالِس الذُّكرِ

وها الحديث : الترغيب في حضورٍ مجالِس الذُكرِ ومجالس العلم.

وفيه : نفيُ الشقاءِ عن مَن يَذكُرُ اللهُ ومَن يُجالِسُ الدُّاكرينَ.

وآخر دعوانا أن الحمد لله رب العالمين.

جمادي الأولى ١٤٤٧ هـ - العدد ١٥٢ العدد ١٥٢ العدد ١٥٢ العدد ١٥٢



الحمد لله، والصلاة والسلام على رسول الله، وبعد:

هإن الإسلام قد اهتم بأمر المرأة اهتمامًا كبيرًا؛ وذلك نظرًا الأهميتها في المجتمع. فإذا نظرنا إلى الحال التي كانت عليها المرأة قبل الإسلام نجدها تختلف اختلاهًا كليًا عن الحال التي أصبحت عليها المرأة بعد الإسلام.

> وقد وصف القرآن الكريم وكذلك السنة المطهرة في مواضع عديدة الحال التي كانت عليها المرأة قبل الإسلام، فقد كان بعض العرب قبل الإسلام يقوم بوأد المنات خوفًا من الفقر أو العار، يقول تعالى: ﴿ وَإِنَّا كُنَّ أَمَدُهُم بِالْأَنْفَى طَلَّ رَجْهُهُ مُسْوَنًا وَهُو كَظِيرٌ ﴿ يَنَوُرَىٰ مِنَ ٱلْفَوْمِ مِن سُوِّهِ مَا أَيْشَرَ بِوْءَ أَيْمُ كُلُهُ عَلَى هُوبَ أَمْرِ يَدُسُّدُ فِي ٱلثِّرَابُ أَلَا سَآةً مَا يَعَكُمُونَ ، (النحل: ٥٨-٥٩). فلما جاء الإسلام حرّم قتل الأولاد عامة، فقال تعالى: ﴿ وَلا نَقَلُوا أَوْلَندُكُمْ خَفْيَهُ إِمَّاقًا نُّخُونُ نَزُرُفُهُمْ وَإِنَّاكُمْ إِنَّ قَلْلُهُمْ كَانَ خِطْكَا كَبِيرًا ۗ. (الإسراء: ٣١).

> ويقول الرسول صلى الله عليه وسلم مُرغبًا في العناية بالبنات وحسن تربيتهن: «مُن عال جاريتين حتى تبلغا جاء يوم القيامة أنا وهو، وضم أصابعه، رواه مسلم من حديث أنس بن مالك. أي: كهاتين الإصبعين المضمومتين في قرب المنزلة.

وروى البخاري ومسلم من حديث عائشة رضى الله عنها قالت: دخلت امرأة معها ابنتان لها تسأل، فلم تجد عندي شيئًا غير تمرة فأعطيتها إياها فقسمتها بين ابنتيها، ولم تأكل منها، ثم قامت فخرجت، فدخل النبي صلى الله عليه وسلم علينا فأخبرته، فقال: دمن ابتلى من هذه السنات بشيء كن له سترا من الناري. وقوله عليه الصلاة والسلام «بشيء ، يصدق في القليل والكثير، فيتناول الواحدة أيضًا من البنات.

قال ابن حجر في فتح الباري: الثواب المذكور يحصل لمن أحسن لواحدة فقط. انتهى.

> كما كان عرب الجاهلية يحرمون المرأة من الميراث؛ حيث كان لا يرث فيهم إلا من قاتل

على ظهور الخيل أو من طعن برمح أو رمى بسهم، فلما جاء الإسلام جعل للمرأة نصيبًا من الإرث، يقول تعالى: ﴿ يَرْتَالِ نَصِيبٌ مِّمَّا رَّكَ أَلْوَالِمَانِ وَالْأَوْرُونَ وَلِلْسِّلَةِ شَيبُ مِّمَّا رَّكَ أَلْوَالِمَانِ وَالْأَوْرُونَ وَلِلْسِّلَةِ فَسِيبٌ مِّمَا رَّكُ أَلْوَالِمَانِ وَالْأَوْرُونَا، وَالْأَوْرُونَا، وَالْأَوْرُونَا، وَالْأَوْرُونَا، وَالْأَوْرُونَا، وَالْمَاءِ، ٧).

ويقول تعالى: « يُوسِيكُو الله في أولند كُمْ لِلذَّكِرِ مِنْ اللهُ فِي أولند كُمْ لِلذَّكِرِ مِنْ اللهُ فَيَ أولند كُمْ لِلذَّكِرِ مِنْ اللهُ عَلَى اللهُ فَقَ الْفَتَيْنِ فَلَهُنَّ الْفَلْمَ الْفَلْمَدُ وَلِللهُ وَلَمْ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ وَلَلْمُ وَلِللهُ وَلِللهُ وَلِللهُ وَلِللهُ وَلِللهُ وَلِللهُ فَاللهُ وَلَلْمُ اللهُ وَلَلْمُ اللهُ وَلَلْمُ وَوَرَفَهُ الْبَوْلُهُ وَلِلْمُ وَلِللهُ وَلِللهُ وَلِللهُ وَلَا وَوَرَفَهُ الْبَوْلُهُ وَلِلْمُ وَلِللهُ فَاللهُ فَا لَكُونُ لَكُونُ لَكُونُ اللهُ وَلِللهُ وَلِللهُ وَلِللهُ وَلِللهُ وَلِللهُ وَلِللهُ وَلِللهُ فَاللهُ وَلِللهُ وَلِلْهُ وَلِللهُ وَلِللهُ وَلِللهُ وَلِلللهُ وَلِللهُ وَلِللهُ وَلِللهُ وَلِلللهُ وَلِللهُ وَلِللهُ وَلِللهُ وَلِلللهُ وَلِلللهُ وَلِللهُ وَلِلهُ وَلِللهُ وَلِللهُ وَلِللهُ وَلِللهُ وَلِلللهُ وَلِللهُ وَلِللهُ وَلِللهُ وَلِللهُ وَلِللهُ وَلِلللهُ وَلِللهُ وَلِلللهُ وَلِلهُ وَلِللهُ وَلِللهُ وَلِلللهُ وَلِلللهُ وَلِلللهُ وَلِلللهُ وَلِللهُ وَلِلللهُ وَلِللللهُ وَلِللللهُ وَلِلللهُ وَلِلللهُ وَلِللللهُ وَلِلللهُ وَلِللللهُ وَلِللللهُ وَلِللللهُ وَلِللللهُ وَلِللللهُ وَلِلللهُ وَلِللللهُ وَلِلللهُ وَلِلللهُ وَلِللللهُ وَلِللللهُ وَلِلللهُ وَلِللللهُ وَلِلللهُ وَلِلللهُ وَلِللللهُ وَلِلللللهُ وَلِلللللهُ وَلِلللللهُ وَلِلللللهُ وَلِلللللهُ وَلِللللهُ وَلِللللهُ وَلِلللللهُ وَلِللللهُ وَلِللللللهُ وَلِلللللهُ وَلِلللله

وقد كان أهل زوج المرأة من أهل الجاهلية اذا مات المزوج عن زوجته يرون أنهم أحق بزوجته من نفسها ومن أهلها، فإذا شاء أحدهم تزوجها وإذا شاء زوجها ممن يشاء وقبض مهرها، وإذا شاء منعها من الزواج وأبقاها عنده.

وكذلك كان من عاداتهم؛ إذا مات الرجل عن امرأته فإن البنه -ابن الروج- من غيرها، يلقي عليها ثوبه فيصير هو أحــق بها من نفسها ومن

أوليائها، فإذا شاء تزوجها بغير صداق وإذا شاء زوجها بغير صداق وإذا شاء زوجها بغير صداقها لنفسه ولم يعطها شيئًا، فلما جاء الإسلام حرَّم نكاح زوجات الأب فقال تعالى: ﴿ وَلاَ لَنَكِحُواْ مَا نَكَحُ مَا اللهِ عَلَى النِّكَمَ إِلَّا مَا فَدَ مَلَكَمُ إِنَّهُ مَا فَدَ مَلَكَمُ إِنَّهُ مَا فَدَ مَلَكَمُ إِنَّهُ وَمَعْتُا وَسَأَةً مَهِيلًا ﴾ (النساء: كانَ نَحِنَةٌ وَمَعْتُا وَسَأَةً مَهِيلًا ﴾ (النساء: ٢٢).

وكان الرجل في الجاهلية يجمع في عصمته ما يشاء من الزوجات بدون تحديد عدد، وكثيرًا ما كان يجور على بعض أزواجه ولا يهتم بالعدل بينهن، فجعل الإسلام لتعدد الزوجات حدًا وشروطًا، فأما الحد فأربع وأما الشروط فالعدل بينهن، والنفقة عليهن. يقول تعالى: ﴿ وَإِنْ مِنْتُمُ أَلَّا لُقُولُوا فِي الْمِنْتُمُ أَلَّا لُقُولُوا فِي الْمِنْتُمُ أَلَّا لُقُولُوا فِي الْمِنْتُمُ أَلَّا لُمُولُوا فِي الْمِنْتُمُ أَلَّا لُمُنْتُمُ أَلَّا لَهُ وَلُكَ وَرُبُعَ أَلِنَ مَولُوا فِي الْمَنْتُمُ أَلَّا لَمُولُوا فِي الْمَنْتُمُ أَلَّا لَمُولُوا فِي الْمَنْتُمُ أَلَّا لَمُولُوا فِي الْمَنْتُمُ أَلَّا لَمُولُوا فِي الْمَنْتُمُ أَلَّا لَا لَمُولُوا فِي الْمَنْتُمُ أَلَا لَا لَمُولُوا فِي الْمَنْتُولُوا فِي الْمَنْتُولُوا فِي الْمَنْتُمُ أَلَا لَا لَمُولُوا فِي الْمَنْتُمُ اللَّهُ لَا لَمُولُوا فِي الْمَنْتُ اللَّهُ الْمَنْتُ الْمَنْتُونُ وَلُكُوا اللَّهُ الْمَنْتُ اللَّهُ الْمَنْتُولُوا فِي الْمَنْتُولُوا فِي الْمَنْتُولُوا فِي الْمَنْتُولُوا فِي الْمُنْتُولُوا فِي الْمُنْتُولُوا فِي الْمُنْتُلُولُوا فِي الْمُنْتُولُوا فِي الْمُنْتُمُ أَلِي اللَّهُ الْمُنْتُونُ وَلُكُونَا وَالْمُنْتُولُوا فِي الْمُنْتُولُونُ الْمُنْتُولُونُ وَلِي اللّهُ الْمُنْتُولُوا فِي الْمُنْتُلُونُ الْمُنْتُولُوا فِي الْمُنْتُلُولُونَا فِي الْمُنْتُولُونَا فِي الْمُنْتُونُ وَلُونَا الْمُنْتُولُوا فِي الْمُنْتُونُ وَلَانِ الْمُنْتُولُونَا فِي الْمُنْتُونُ وَلَيْتُونُونَا وَالْمُنْتُونُونَا فِي الْمُنْتُونُ وَلِي الْمُنْتُونُ وَلِي الْمُنْتُونُونَا الْمُنْتُونُونَا فِي الْمُنْتُونُونَا فِي الْمُنْتُونُ الْمُنْتَعِلَيْنَا وَلَانِهُ وَلِي الْمُنْتُونُ وَلِي اللّهُ الْمُنْتُونِي الْمُنْتُونُ وَلِي اللّهُ الْمُنْتُونِ الْمُنْتُونُ اللّهُ الْمُنْتُونُ الْمُنْتُونُ وَلِي اللّهُ الْمُنْتُونِ الْمُنْتُونِ الْمُنْتُونُ الْمُنْتُونُ الْمُنْتُونُ الْمُنْتُونُ الْمُنْتُلُونَا الْمُنْتُونُ الْمُنْتُونُ الْمُنْتُونُ الْمُنْتُونُ وَلِي الْمُنْتُونُ الْمُنْتُونُ

وكما لم يكن للزواج من حد فكذلك لم يكن للطلاق من حد يلتقي عنده أو نهاية ينتهي اليها؛ حيث كان الرجل في الجاهلية يُطلُق المرأة الثلاث والخمس والعشر طلقات ثم يراجعها ما دامت في العدة، وكثيرًا ما كانوا يراجعون المرأة في نهاية العدة اضرارًا لها وحرمانًا ثها من الزواج من غيرهم، فلما جاء الإسلام جعل للطلاق حدًا يلتقي عنده؛ فقال تعالى: « ٱلطَّلَقُ مُزَّتَانٌ فَإِسْمَاكُ عَمُونِ أَوْ تُشْرِيحٌ بِإِحْسَنُ وَلَا يَجِلُ لَكُمْ أَن تَأْخُذُوا مِناً عَانَيْنَتُمُوهُنَّ شَيْتًا إِلَّا ۚ أَنْ يَخَافًا أَلَّا يُقِيمًا شُدُودَ اللَّهِ فَإِنْ خِفَتُمْ أَلَا يُفِيهَا حُدُودَ اللَّهِ فَلَا جُنَاحَ عَلَيْهِمَا فِيَا ٱفْلَاتَ بِدِرُ تِلْكَ حُدُودُ اللَّهِ فَلَا تَعْتَدُوهَا وَمَن يَنْعَذَّ خُدُودَ اللَّهِ فَأَوْلَتِكَ هُمُ ٱلطُّالِينَ ، (البقرة: ٢٢٩)، ويقول تعالى: «وَإِذَا طَلَقَتُ النَّاءَ مَلَقَ أَعَلَهُمْ فَأَسْكُوهُونَ مِنْدُوكِ أَوْ سَرِّعُوهُنَّ مُعَرُّوفِ أَفَلًا لِتُسِكُوهُنَّ ضِرَازًا لِتُعَلِّمُوا وَمَن يُفَخَلُ دَٰلِكَ فَقَدْ طَلَمَ نَفْسَهُمْ وَلَا تَثَّخِيثُوٓا مَائِدِي ٱللَّهِ هُزُوّاً وَإِذَكُوا فِعْمَتَ اللَّهِ عَلَيْكُمْ وَمَا أَرْلَ عَلَيْكُم مِنَ الْكِنْبِ وَالْحِكْمَةِ يَمِظُكُم بِيُّ وَاتَّقُوا لَقَهُ وَاعْلَمُوا أَنَّ اللَّهَ بِكُلِّ

> جمادي الأولى ١٤٤٧ هـ - العدد ١٥٢ السنة الخامسة والخمسون

hedmag.com

شَيْ عَلِيمٌ ، (البقرة: ٢٣١).

وقد كانت المرأة قبل الإسلام وضيعة الشأن لا رأي لها ولا إرادة وكان وليها يزوجها من يشاء أو يحرمها من الزواج طوال عمرها، فجاء الإسلام وفك عنها قيود العبودية، وقرر أن المرأة إنسان كامل الحقوق والحرية وأنه لا حق لأحد على إكراهها على ما لا تحب وترضى ولها كمال الحرية في اختيار أو رفض شريك حياتها؛ حيث إن اختيار هذا الشريك من حق المرأة وحدها سواء كانت بكرا أم ثيبًا، فيقول الرسول صلى الله عليه وسلم؛ ولا تُنكَح الأيم حتى تُستأمر وسول الله وكيف إذنها؟ قال: وأن تسكت؛ رسول الله فكيف إذنها؟ قال: وأن تسكت؛ رواه البخاري ومسلم عن أبي هريرة.

ولم يقتصر إنصاف الإسلام للمرأة على ما سبق أن أوضحنا، بل لقد ذهب الإسلام أبعد من هذا، حتى إنه ساوى بين المرأة والرجل في الحقوق والتكاليف والجزاء، يقول الله تعالى: ﴿إِنَّ ٱلْمُسْلِمِينَ وَالْمُسْلِمُنَتِ وَالْمُؤْمِنِينِ وَالْمُؤْمِنَاتِ وَالْفَتَنِينَ وَٱلْقَلْيِنَاتِ وَٱلصَّادِقِينَ وَٱلصَّادِقَاتِ وَٱلصَّامِينَا وَالصَّنْبُرَتِ وَٱلْخَنِيْعِينَ وَٱلْخَنِيْعَاتِ وَٱلْمُتَصِّدُقِينَ والمنصدقة والفكتيمين والصليمن والمتنظب فُرُوجَهُمْ وَٱلْحَدِفِظُونِ وَٱلْذَكِرِينَ ٱللَّهَ كُنِياً وَٱلذَّكِرُتِ أَعَدُ ٱللَّهُ لَمُّهُم مَّعْفِرَةً وَأَجْرًا عَظِيمًا • (الأحزاب: ٣٥)، ويقول تعالى: ﴿ فَأَسْتَعَالَ لَهُمْ رَبُّهُمْ أَنِي لَا أَضِيعُ عَمَلَ عَلِمِل بِمَنكُم مِن ذَكِّرِ أَوْ اللَّهُ يَعْضُكُم مِنْ يَعْضُ فَالَّذِينَ هَاجَرُوا وَأُخْجُوا مِنْ دِيَدِهِمْ وَأُوذُوا فِي سَهِيلِي وَفَنتَلُوا وَقُيتُلُوا لِأَكُفُونَ عَنَّهُمْ سَيَعَاتِهِمْ وَلَأَدْخِلَنَّهُمْ جَنَّاتٍ تَجَدى مِن تَحْتِهَا ٱلْأَنَّهَا رُ قُوْابًا فِنَ عِندِ ٱللَّهِ وَٱللَّهُ عِندَهُ حُسْنُ الواب ، (آل عمران: ١٩٥). ويقول تعالى: ، مَنْ عَمِلَ صَلِلِحًا مِن ذَكَرٍ أَوْ أُنثَىٰ وَهُوْ مُؤْمِنَّ

فللغينظ خبرة لميئة ولنجرنتك أخركم

بِأَخْتُن مَا كَانُواْ يَعْمَلُونَ ، (التحل: ٩٧). وإذا كان الإسلام قد فضل الرجل على المرأة في الإرث، فجعل للذكر مثل حظ الأنشس، فليس ذلك من قبيل تفضيل الرجل على المرأة، بل هو نتيجة دور كل منهما في الحياة، فالرجل يعمل ويكدّ وهو بحاجة إلى رأس المال، كما أنه مُكلف بدفع المهر لزوجته والإنفاق عليها وعلى أولاده منها، بينما المرأة ليست مكلفة بشيء من ذلك. وفي الختام نقول؛ هذا ما قدمه الإسلام للمرأة، وهو قليل من كثير فرفع شأن المرأة وأعزها وأكرمها فيالوقت الذي يتشدق فيه أدعياء الحضارة والتقدم بشبهات يثيرونها حول المرأة في الاسلام، وأن الإسلام ظلم المرأة؛ حيث أباح التعدد، وجعل ميراث المرأة على النصف من ميراث الرجل، وغير ذلك من الترهات والأراجيف، والتي تجد للأسف الشديد من يروج لها ممن ينتسبون إلى الإسلام ويتجاهلون ما قدمه الإسالام للمرأة، ويكفى قول النبي عليه الصلاة والسلام: «النساء شقائق الرجال». رواه أحمد والترمذي، وقوله عليه الصلاة والسلام في حجة الوداع: ، فاتقوا الله في النساء؛ فإنكم أخذتموهن بأمانة الله واستحللتم فروجهن بكلمة الله ، رواه الترمذي من

وصلى الله وسلم على نبينا محمد وعلى ألم وأصحابه أحمعه:

الترمذي

حديث عمرو بن الأحوص، وقال

الألباني: حسن صحيح



الحمد لله وحده، وأصلى وأسلم على من لا نبي بعده صلى الله عليه وآله وسلم. وبعد:

فقد جاءت الشريعة ببيان حقيقة المال، والحكمة من وجوده، وكيفية استخدامه، وبيَّنت منافعه أضبراره، وأنه وسيلة وليس غاية، وأن من جعل جمعه غايته على حساب دينه خسر دنياه وأخراه، وثم يأته منه إلا ما كتبُ له، وأن صاحب المال إذا كان عالما عاملا فإنه ينتفع بماله ويستخدمه في الخير والبر، بخلاف الجاهل فإن المال قد يكون سببًا في هلاكه في الدنيا، وعذابه في

الأخرة.

فالمال أصله من عند الله، ولقد أخبر الله صراحة أن المال هو ماله سبحانه يؤتيه من يشاء، فقال جل شأنه: ﴿ وَمَا تُوهُم مِّن مَّال اللهِ ٱلَّذِي مَاتَئِكُمْ ، (النور: ٣٣). وقال سبحانه: ﴿ وَأَعِنُوا مِنَّا حَمَلَكُمْ مُسْتَخَلِفِينَ فِيهِ فَاللَّهِينَ وَاسْتُوا مِنكُو وَأَنفَقُوا الحديد: ٧)، وقال (الحديد: ٧)، وقال سبحانه: ﴿ وَأَنفِقُوا مِن مَّا رَزَّفْنَّكُمْ مِن قَبْلِ أَنْ يَأْلِفَ أَخَدُكُمُ ٱلْمَوْتُ فَيَقُولَ رَّبِّ لَوْلَا أَخْرَتُنِيَ إِلَىٰ أَجُلِ فَرِيبٍ فَأَضَّدَّتَ وَأَكُن مِنْ الصَّالِحِينَ،

(المنافقون: ١٠).

وإذا كان المال مال الله، وهو عارية في يد البشر الذين

استخلفهم عليه، فليس للبشر أن يتأخروا عن إنفاذ أمر اللَّه ي هذا المال، فإذا أمرهم أن يؤتوا فئات من الناس شيئا من هذا المال فعليهم أن يبادروا بذلك فما يؤتونهم إلا من الله، ﴿ وَءَانُوهُم مِن مَالِ اللَّهِ ٱلَّذِي مَاتَـٰنَكُمُ وَلَا الْكُرْهُوا فَنَيْلَتِكُمْ عَلَى ٱلْبِغَلِّهِ إِنْ أَرْدَنَ مُنْ الْمُنْكُولُ مُرْضُ الْمُنْوَةِ اللَّهُ فَيَا وَسَن بْكُرْمَهُنَّ فَإِنَّ اللَّهُ مِنْ بَعْدِ إِكْرَامِهِنَّ عَنْرٌ رَّحِيدٌ ، (النور: ٣٣). والمال وسيلة وليس غاية.

عن أبي واقد الليثي رضي الله عنه قال: كنا نأتى النبي صلى الله عليه وسلم إذا أنزل عليه، فيحدثنا، فقال لنا ذات يوم:

وإن الله قال: إنا أنزلنا المال لاقام الصلاة، وايتاء الزكاة، ولو كان لابن آدم واد. لأحب أن يكون إليه ثان، ولو كان له واديان، لأحب أن يكون إليهما ثالث، ولا يملأ جوف ابن آدم إلا التراب، ثم يتوب الله على من تاك .. (رواه أحمد في مسنده (٢١٨/٥)، وهو في الصحيحة رقم (۱۲۳۹)).

أي: أن الله سبحانه وتعالى أنزل المال وأوجده وجعله بين أيدى بنی آدم، ٹیقیموا به شعائر الله، ويظهروا معالم الشرع من صلاة وزكاة وحج وطلب العلم وغير ذلك من شعائر الدين، لا أن يجعلوا تحصيل المال غايتهم ثم ينفقونه في غير طاعة الله تعالى، ولقد ذم النبي صلى الله عليه وسلم من جعل المال غايته، فقال صلى الله عليه وسلم: «تعس عبد الدينار وعبد الدرهم وعبد الخميصة، إن أعطى رضي وإن لم يعط سخط، تعس وانتكس وإذا شيك فلا انتقش .. (متفق عليه: البخاري (١٤٧٢)، ومسلم (١٠٣٥)).

والناظر في كتاب الله يجد أن الله تعالى ذكر المال وأتبعه بذكر ما هو أخير منه، فقال تعالى: وَالْمَالُ وَالْمُنُونُ رَبِيَّةُ ٱلْحَبَّةِ ٱلدُّنْدُ وَٱلْتَقِيْدُ ٱلصَّالِحِينُ خَمُّ عِندَ

رُبُّكُ ثُوْلًا رَخَيْرُ أَمَلًا ، (الكهف: " ٤٦). فهذا إخبار من الله تعالى أن المال والبنين زينة الحياة الدنيا، أي: ليس وراء ذلك شيء، وأن الذي يبقى للانسان وينضعه ويسعده، الباقيات الصالحات. فثوابها يبقى، ويتضاعف على الأباء، ويؤمل أجرها وبرها ونضعها، فهذه التي ينبغي أن يتنافس بها المتنافسون، ويستبق اليها العاملون، ويجد في تحصيلها المجتهدون، وقال سيحانه: وَأُيْنَ النَّاسِ مُثِّ ٱلشَّهَوَتِ مِنَ اللكاء والهنان والقنطار المقنطرة مِن الدُّهُب وَالْمِشَاءِ وَالْخَيْل المُسَوِّمَةِ وَالْأَنْسَمِ وَالْحَكُونُ وَلِلْكَ مَتَكُمُ الْحَيُورَ الدُّبُرُّ وَاللَّهُ عِنْدُ مُسِّرُ الْمُعَابِ ، (آل عمران: ١٤)، ثم أخبر سبحانه بأن المتقين لله، القائمين بعبوديته، لهم خير من هذه اللذات الفانية المنتهية فلهم أصناف الخيرات الدائمة، والنعيم المقيم، مما لا عين رأت ولا أذن سمعت، ولا خطر على قلب بشر، ولهم رضوان الله، الذي هو أكبر من كل شيء، فالعاقل يزهد في الفاني ويجتهد ويستكثر من الباقى الدائم، وقد أخبرنا رب العزة سبحانه بأن المال فتنة، فقال سيحانه: دا الْمُوالْكُمُ وَأُولِلْكُ كُرُوفِيَةٌ وَالنَّهُ عِندُ اللَّهُ

عَطِيٌّ، (التغابن: ١٥)، وحذر سيحانه من التلاهي بالأموال والأولاد، فقال تعالى: ﴿ يَأْمُا الَّذِينَ وَاسْتُوا لَا تُلْهِمُوا أَمُولَكُمْ وَلَا أُوْلَنْدُكُمْ عَن فِكُم أَللَّهُ وَمَن يَقْعَلُ ذَاكِ فَأَوْلَتِكَ هُمُ ٱلْخَيرُونَ ، (المنافقون: ٩)، وومن يضعل ذلك، أي: يلهه ماله وولده، عن ذكر الله: وفأولتك هُمُ الخاسرون، للسعادة الأبدية، والنعيم المقيم، لأنهم آثروا ما يضنى على ما يبقى، والرسول صلى الله عليه وسلم يقول: وإن لكل أمة فتنة، وفتنة أمتى المال، (صحيح الحامع .((Y1 £ A)

وضرب رسول الله صلى الله عليه وسلم مثلا لذلك فقال عليه الصالاة والسالام: ، ما ذئبان جائعان أرسيلا في غنم بأفسد لها من حرص المرء على المال والشرف لدينه ،. (صحيح الحامع (١٢٠٠).

هذا مَثَل ضريه النبي صلى الله عليه وسلم تفساد دين السلم بالحرص على المال والشرف في الدنيا، وأن فساد الدين بذلك ليس دون فساد الغنم بذئين جانعين ضاريين يهجمان على الغنم، وقد غاب عنها رعاؤها ليلا، فهما يقتلان في الغنم ويفترسان فيها، ومعلوم أنه لا نتجو من الغنم من افساد

الذئبين المذكوريين والحالة هذه إلا قليل.

فهذا المثل الذي ضربه رسول الله صلى الله عليه وسلم يتضمن غاية التحدير من شر الحرص على المال والشرف في الدنيا، ولك أخي أن تتخيل هذا المثل كيف يصنع الذئبان الجائعان مع الغنم إذا تُركا في حظيرة الغنم انظر إلى أثر الدمار الذي سيحل بالأغنام، فهذا المثل العظيم يتضمن غاية التحذير من شر الحرص على المال والشرف في الدنيا. وكثرة المال في يدى العاصي لا تبدل على الخير قال الله تعالى: ﴿ أَيَحْسَبُونَ أَنَّمَا يُولُمُ بِدِ مِن قَالِ رَبِّينَ ﴿ ثَمَّانِهُ لَمَّا مِن لَكُيْرَاتِ الله تعرف (المؤمنون: ٥٥-٥٦)، أي: أيظنون أن زيادتنا إياهم بالأموال والأولاد، دليل على أنهم من أهل الخير والسعادة، وأن لهم خير الدنيا والأخرة، وهذا مقدم لهم؟ كلا، ليس الأمركذلك.

وقال رسول الله صلى الله عليه وسلم: ﴿إِذَا رأيت الله يعطي العبد في الدنيا على معاصيه ما يحب، فإنما هو استدراج ،، ثم تلا رسول الله صلى الله عليه وسلم: ﴿ فَلَمَّا شُوا مَا دُكِرُا بِدِ. فَتَمَا مُنْوَا لَنَهُ فَلَهُمْ بَعَنَهُ فَتَمَا مُنْوَا لَنَهُ لَا مَا مُنْدَا فَيْهَا لَنَهُ الْمُنْ الله مَنْهُمُ المَنْقَالُمُ المَنْقَالُمُ المَنْقَالُهُمْ المُنْقَالُهُمْ المَنْقَالُهُمْ المُنْقَالُهُمْ المَنْقَالُهُمْ المُنْقَالُهُمْ المُنْقَالُهُمْ اللّهُ عَلَيْهُمْ اللّهُ عَلَيْهُمْ اللّهُ عَلَيْمُ اللّهُ عَلَيْمُ اللّهُ عَلَيْهُمْ المُنْفَالُهُمْ اللّهُ عَلَيْهُمْ المُنْفَالُهُمْ اللّهُ عَلَيْهُمْ اللّهُ عَلَيْهُمْ اللّهُ عَلَيْهُمْ اللّهُ عَلَيْهُمْ المُنْفَالُهُمْ اللّهُ عَلَيْهُمْ اللّهُ عَلْهُمُ المُنْفَالُهُمْ المُنْفَالُهُمُ المُنْفَالُهُمُ المُعْلِقُ اللّهُ عَلَيْهُمُ المُنْفَالُهُمْ اللّهُ عَلَيْكُمُ اللّهُ عَلَيْهُمُ اللّهُ عَلَيْهُمُ اللّهُ عَلَيْهُمْ اللّهُ عَلَيْكُمُ اللّهُ عَلَيْهُمُ اللّهُ عَلَيْهُمُ اللّهُ عَلَيْهُمُ اللّهُ عَلَيْهُمُ اللّهُ عَلَيْكُمُ اللّهُ عَلِيهُمُ اللّهُ عَلَيْكُمُ اللّهُ عَلَيْكُمُ اللّهُ عَلَيْكُمُ المُعْلِمُ المُعْلِمُ المِنْقُلُهُ المُعْلِمُ المُعْلِمُ المُعْلِمُ المُعْلِمُ المُعْلِمُ المِنْفُ المُعْلِمُ المُعْلِمُ المِنْعُلُهُمْ المُعْلِمُ المُعْلِمُ المُعْلِمُ المُعْلِمُ المُعْلِمُ المُعْلِمُ المُعْلِمُ المُعْلِمُ الْعُلِمُ المُعْلِمُ المُعْلِمُ المُعْلِمُ المُعْلِمُ المُعْلِمُ ال

الأم الكول (الأنعام: ٤٤)، والحديث في الصحيحة رقم (٤١٣).

فنعمة المال إن لم تُقابِل بالشكر والاعتراف بأنها من عند الله، وتُنْفق في طاعة الله سبحانه وتعالى، فلن تغنى عن أصحابها شينًا يوم الدين، يقول الله تعالى متوعدًا لهذا الخبيث الذي أنعم الله عليه بالمال والبنين فكفر بأنعم الله، وبدّ لها كفرًا، وقابلها بالجحود بأيات الله والافتراء عليها: ﴿ مَرِّقَ وَمَنَّ خَلَقْتُ وَحِيدًا ﴿ وَجَعَلْتُ لَدُ مَالًا مُمَنُوفًا اللهِ وَيُعِن فُنْهُوفًا اللهِ وَمَهُدِفُ لَمُ 新家の公司が経済の公司 كَانَ لَاكِمًا عَيْدًا ، (المدشر:١١-١١). وما أمر قارون ببعيد؛ قال الله تعالى: ﴿ إِنَّ فَنَرُّونَ كَالَّ مِن فَوْمِ مُوسَىٰ فِعَلَى عَلَيْهِمْ وَاللِّينَاهُ مِنْ الْكُورِ مَا إِنَّا لَمُعَاقِعُهُ لَكُمُّوا بِالْمُسْبِيِّةِ أَوْلِي الْفُورُ ألفرحان الكا والنفع فستأ الفلاك ألَّهُ النَّارُ الْآلِيمِيَّةُ وَلَا تُسَى عَسَلَكَ مراك الأثنا وأشار كنا أفائد الله إلينك ولا تبيع الفساد في الأرس إنَّ أَمُّا لَا يُحِبُ ٱلنُّسِينِ ، (القصص: .(YV-YY).

وعظه قومه أن استعمل ما وهبك الله من هذا المال الجزيل والنعمة الطائلة، في طاعة ربك والتقرب إليه بأنواع القربات، التي يحصل لك بها الثواب في

الدار الأخرة، قال الله تعالى عن جواب قارون لقومه، حين نصحوه وأرشدوه للخير؛ 😘 إلَّمَا أُونِشُهُ عَنْ عِلْمِ عِنْدِينَ أَوْلَهُ يَمْلُهُ أك أنَّهُ فَدَّ أَهْلِكُ مِن قِبَادٍ مِن الْفُرُونِ مَنْ هُوَ أَشَارُ بِنَهُ فَوَا وَأَكُولُ خَمَانًا وَلَا يُشْكُلُ عَن دُوْمِهِمُ ٱلْمُجْرِمُونَ ، (القصص: ٧٨). أي: أنا لا أفتقر الى ما تقولون، فإن الله تعالى إنما أعطاني هذا المال لعلمه بأنى أستحقه، ولحبته لى، وهكذا يقول من قل علمه إذا رأى من وسيع الله عليه يقول: لولا أنه يستحق ذلك لما أعطى. ﴿ فَخُرِجُ عَلَىٰ فَوْبِهِ فَي رَفَّتِهِ ۗ قَالَ ٱلَّذِي أَرْبِدُونَ الْحَبُودُ اللَّهُ اللَّ يَلَيْنَ لَنَا مِثَلَ مَا أُوقِي فَعَرُونُ إِنَّهُ. للو حَظَّ عَظِيدٍ ، (القصص: ٧٩)، فلما سمع مقالتهم أهل العلم النافع قالوا لهم: ﴿ وَكَالُ الَّذِيكَ أُوثُوا ٱلْعِلْمُ وَبْلَكُمْ نُوَابُ ٱللَّهِ خَلْرٌ لْمُنْ دَامَرَى وَعَيلَ مَسْلِمًا وَلَا يُلَقَّلُهَا الْاَالْمَارُوكَ ، (القصص: ٨٠). أي: جزاء الله لعباده المؤمنين الصالحين في الدار الآخرة خير

ولما ذكر الله تعالى اختيال قارون بماله، وفخره على قومه وبغيه عليهم، عصب ذلك بأنه خسف به وبداره الأرض، قال جل شانه: ﴿ عَلَى عَنَا بِهِ وَبِدَارِهِ الْأَرْضَ فَمَا كَانَ لَهُ مِن فِئَةٍ بَعْمُرُونَهُ مِن دُودِ اللهِ وَمَا كَانَ مِن الْلُمْ عَن الْلُمْ عَمِينَ ،

مما ترون.

(القصص: ٨١)، أي: ما أغنى عنه ماله، ولا خدمه وحشمه، ولا دفعوا عنه نقمة الله وعذابه ونكائه، ولا كان هو في نفسه منتصرًا لنفسه وحينذاك ، وأَصْبَحُ الَّذِي تَمَنَّوا مُكَانَةٌ بِٱلأَمْسِ يَقُولُونَ وَيَكَّأَكُ اللَّهُ يَبْشُطُ ٱلرِّزْفَ لِمَن فِشَاءُ مِنْ عِنَادِهِ. وَمُفْدِدُ لَوْ لَا أَن مَّنَّ اللَّهُ عَلَيْنَا لَخَسُفَ بناً وَيَكَالَمُهُ لَا يُقلِمُ الكَمَارُونَ ، (القصص: ۸۲).

وتقرأ قول الله تعالى: ﴿ الَّذِي جُمَّعُ مَالًا وَعَدَّوْدُ اللَّهِ وَعَدَّوْدُ اللَّهِ اللَّهِ مَالًا وَعَدَّوْدُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّا اللَّا اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّاللَّا اللَّا اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّا مَالَهُ أَعْلَدُهُ ﴿ كُلَّ لِكُنْدُونُ فِي الْمُلْمُةُ (ا) وَمَا أَدُرُنكُ مَا الْمُلَّمَةُ الله عَدُ اللهِ الْمُوفِدَةُ الْ اللهِ عَلَيْهُ عَلَى ٱلأَفْقِدُونِ ﴿ إِنَّ إِنَّ عَلَيْهِمْ مُؤْمَدُهُ ف عَدِ مُندَدةٍ، (الهمزة: -(9-4

أثهاه ماله بالتهار، فإذا كان الليل نام كأنه جيفة، فمن كان حاله هكذا لم ينفعه ماله قال الله تعالى: دوما أَمْوَالْكُوْ وَلِا أَوْلَلْكُوْ بِالَّتِي تَقُرَبُكُو عِندَنَا زُلِّفَىٰ إِلَّا مَنْ مَامَنَ وَعَبِلَ صَلِحًا فَأُوْلَتِكَ لَمُمْ جَزَّاهُ الضِّعْفِ بِمَا عَمِلُوا وَهُمْ فِي ٱلْغُرُفَاتِ ءَامِنُونَ ، (سبا: · (TY

ولكن من اتقى الله تعالى وأنضق ماله في مرضاة الله سبحانه؛ فسينفعه ماله؛ لذا قال رسول الله صلى الله

عليه وسلم: «نعم المال الصالح للمرء الصالح .. (أخرجه ical (1/47,197/2).

وقال صلى الله عليه وسلم: ولا بأس بالغنى لمن اتقى، والصحة لمن اتقى خيرٌ من الغنى، وطيب النفس من النعيم .. (صحيح الجامع رقم (٧١٨٢)). والمال ينضع العالم ويضر الحاهل.

قال رسبول الله صلى الله عليه وسلم: «إنما الدنيا لأربعة نفر؛ عبد رزقه الله مالا وعلمًا فهو يتقى فيه ربه، ويصل فيه رحمه، ويعلم لله فيه حقًا، فهذا بأفضل المنازل، وعبد رزقه الله علمًا ولم يرزقه مالا فهو صادق النية يقول: لو أن لي مالا لعملت بعمل فلان فهو بنبته فأجرهما سواء، وعبد رزقه الله مالا ولم يرزقه علمًا، فهو يخبط في ماله بغير علم لا يتقى فيه ريه، ولا يصل فيه رحمه، ولا يعلم لله فيه حقا، فهذا بأخبث المتازل، وعبد لم يرزقه الله مالا ولا علمًا فهو يقول: لو أن لي مالًا لعملت فيه بعمل فلان فهو بنبته فوزرهما سيواء. (صحيح الجامع رقم (٣٠٢٤)).

وسلم الناس أربعة أقسام، خيرهم: من أوتى علمًا ومالًا فهو مُحْسن إلى الناس والي نفسه بعلمه وماله.

وليه في المرتبة: من أوتب علمًا ولم يؤت مالًا، وإن كان أجرهما سواء فذلك انما كان بالنية، والا فالمنفق المتصدق فوقه بدرجة الانضاق والصدقة.

والثالث: من أوتى مالا ولم يوت علمًا؛ فهو أسوأ الناس منزلة عند الله؛ لأن ماله طريق إلى هلاكه، فلو عدمه لكان خيرًا له.

الرابع: من لم يؤتُ مالًا ولا علمًا، ومن نيته أنه لو كان له مال لعمل فيه بمعصية الله، فهذا يلي الغني الجاهل في المرتبة، ويساويه في الوزر بنيته.

فقسم صلى الله عليه وسلم السعداء قسمين، وجعل العلم والعمل بموجيه سبب سعادتهما، وقسم الأشقياء قسمين وجعل الجهل وما يترتب عليه سبب شقاوتهما، فعادة السعادة بجملتها الي الطم وموجيه، والشقاوة بجملتها إلى الجهل وثمرته. اللهم إنا نسألك علمًا نافعًا، ورزقا طيئا، وعملا متقبلا.

قسم النبي صلى الله عليه

#### من هدى النبي والألا التحذير من أخلاق المنافقين

قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: وأربع من كنَ فيه كان منافقًا خالصًا، ومن كانت فيه خصلة منهن كانت فيه خصلة من النفاق حتى يدعها؛ إذا ائتُمنَ خان، وإذا حَدَّثُ كَذَّب، وإذا عاهد غدر، وإذا خاصم فجر، (صحيح البخاري)

# تحذير المؤمنين من حال المنافقين

قال الله تعالى: ﴿ إِنَّ ٱلْمُتَعِينَ إِلَى الصَّلَوةِ قَامُوا كُمُناكَ بُرَّاءُونَ النَّاسَ وَلَا يَدْكُرُونَ اللَّهُ إِلَّا فَلِيلًا (157:sLuit)

## من بداواللبي

عن عبد الله بن مسعود-رضىي الله عنه- عن النبيّ صلّى الله عليه وسلم، أنه كان يقول: واللهم إنى أسألك الهدى والتقى والعضاف والغنى، (صحيح مسلم)

#### حاديث باطلة لها آثار سيئة

"من زار قبر والديم كل جمعة، فقرأ عندهما أو عنده «يس»؛ غضر له بعدد كل آية أو حرف". موضوع. رواه ابن عدي (T/Y/1)

(السلسلة الضعيفة للألباني)

إِ قوله تعالى: ﴿ رَبُّ لَا جَمْلًا فِنَدُّ كُولًا ، (المتحنة: ٥)؛ قال القرطبي: "أي لا تظهر عدونا علينًا فيظنوا أنهم على حق، فيُفْتنُوا بِذلك. وقيل لا تُسلطهم علينا فيفتنونا ويعذبونا" (تفسي القرطبي)

قال عمد بن الخطاب-رضي الله عنه-لفضيل بن زيد الرقاشي قال: "لا يلهينك النَّاس عن ذات نفسك، فإنَّ الأمر يخلص اليك دونهم، ولا تقطع النهار بكيت وكيت؛ فإنه محفوظ عليك ما قلته، ولم أرشيئا أحسن طلبًا، ولا أسرع إدراكا من حسنة حديثه لذنب قديم" (الزهد لوكيع)

Upload by: altawhedmag.com



# الإمام دعلج ونقد الأعوج مساور کی د/ احمد بن سلیمان ایوب رئیس فرع بلبیس NOTE OF

الحمد لله. والصلاة والسلام على رسوله محمد صلى الله عليه وسلم، وبعد:

فمنذ عقدين من الزمان جردت كتاب سير أعلام النبلاء عدة مرات، واستوقفتني عدة أثار ومواقف للسلف ظهر لي منها فضلهم وسبقهم، وعلوْ منزلتهم وشرفهم، وعلمت حينها أن العلماء كانوا يتناصحون فيما بينهم، ويتعاونون في شدُ أزر بعضهم، ويسدُون خلَّة ضعيفهم، وينفقون على فقيرهم، ولا يتلمسون عثرات إخوانهم، فالرفق شعارهم، وجُبْر العجرَ سبيلهم، والعضو عن الهنات منهاجهم، وحمل المواقف وان بدت في الظاهر قبيحة على خير محمل هديهم.

> ومن هذه المواقف ما وقع مع الإمام: دعلج بن أحمد بن دعلج بن عَبْد الرَّحْمَن أَبْو مُحمد السجستاني، وكان من ذوي اليسار، وأحد المشهورين بالبر والإفضال، وله صدقات جارية ووقوف محبسة على أَهْلَ الحديث بِبَغْدَاد، وَمَكَة، وسجستان.

> وكان أبو الحسن الدارقطني هو الناظري أصوله، والمصنف له كتبه، سُئل أبو الحسن الدارقطني عن دعلجين

أحمد، فقال: كان ثقة مأمونًا. وذكر له قصة في أمانته وفضله وَنبِله، قال: حَدَّثُني أَبُو الْقَاسِمِ الأَزْهِرِي، عَنْ أَبِي عُمْر مُحَمَّد بن الْعَبَّاسِ بن حيويه، قَالَ: أدخلني دعلج إلَى داره، وأراني بدرًا من المال مُعبَّأة في منزله، وقَالُ لي: يا أبا عُمر، خد من هذه ما شئت، فشكرت له، وَقلت: أنا في كفاية وَغنيَ عنها، فلا حاجة لي فيها.

حكى لي القاضي أبو العلاء الواسطى عَنْ دعلج أنه سئل

عن سبب مفارقته مكة بعد أن سكنها، فَقَالُ: خرجت ليلة من المسجد، فتقدم ثلاثة من الأعراب، فقالوا: أخ لك من أهل خراسان قتل أخانا، فنحن نقتلك به.

فقلت؛ اتقوا الله فإن خراسان ليس بمدينة واحدة فلم أزل أداريهم إلَى أن اجتمع الناس وخلوا عني، فكان هذا سبب انتقالي إلى بغداد، وكان يقول: ليس في الدنيا مثل داري، وذاك أنه ليس في الدنيا



مثل بغداد، ولا ببغداد مثل القطيعة، ولا في القطيعة مثل درب أبى خلف، وليس في الدرب مثل دارى؛ حَدَّثني أَيْـو بَكُر مُحَمِّد بِن عَلَى بِن عند الله الحداد، وكان من أهل الدين والقرآن والصلاح، عن شيخ سماه، فذهب عني حفظ اسمه، قال: حضرت بوم جمعة مسجد الجامع بمدينة المنصور، فرأيت رجلاً بين يدي في الصف حسن الوقار، ظاهر الخشوع، دائم الصلاة، لم يزل يتنفل مذ دخل المسجد إلى قرب قيام الصلاة ثم جلس، قال: فعلتني هيبته ودخل قلبي محبته، ثم أقيمت الصلاة فلم يصل مع الناس الجمعة. فكبر على ذلك من أمره، وتعجبت من حاله، وغاظني فعله.

قلما قضيت الصلاة تقدمت اليه، وقلت له، أيها الرجل ما رأيت أعجب من أمرك أطلت النافلة وأحسنتها وتركت الفريضة وضيعتها فقال: يا هذا إن لي عذرًا وبي علة وما هي، فقال: أنا رجل علي وما هي، فقال: أنا رجل علي بسببه شم حضرت اليوم بسببه شم حضرت اليوم الجامع للصلاة، فقبل أن تقام التفت فرأيت صاحبي الذي له الدين على ورائي، فمن خوفه الدين على ورائي، فمن خوفه

أحدثت في ثيابي فهذا خبري، فأسألك بالله إلا سترت علي وكتمت أمري، قال: فقلت: ومن اللذي له عليك الدين؟ قال: دعلج بن أحمد.

قال: وكان إلى جانبه صاحب لدعلج قد صلى وهو لا يعرفه فسمع هذا القول ومضى في الوقت الى دعلج فذكر له القصة، فقال له دعلج: امض إلى الرجل واحمله إلى الحمام واطرح عليه خلعة من ثيابي، وأحلسه في منزلي حتى أنصرف من الجامع، ففعل الرجل ذلك، فلما انصرف دعلج إلى منزله أمر بالطعام فأحضر، فأكل هو والرجل ثم أخرج حسابه فنظر فيه وإذا له عليه خمسة آلاف درهم، فقال له: انظر لا يكون عليك في الحساب غلط أو نسى لك نقده، فقال الرجل: لا فضرب دعلج على حسابه وكتب تحته علامة الوفاء، ثُمَّ أحضر الميزان ووزن خمسة آلاف درهم وقال له: أما الحساب الأول فقد حللناك مما بيننا وبينك فيه، وأسألك أن تقبل هذه الخمسة آلاف الدرهم، وتجعلنا في حل من الروعة التى دخلت قلبك برؤيتك إيانًا في مسجد الجامع. (سير أعلام النبلاء (٣٠/١٦)، تاريخ بغداد (۹/۲۲۹).

فانظر -رحمك الله- الى هذا الموقف النبيل، إنهم لم يتصيدوا هذه الزلة ولم ينشروها بين الناس، مع أن قبح النظر في الظاهر كبير والعذر فيه غير معقول، ومع والتمسوا له المعاذير. بل واعتذروا له عما وقع له من وهذا من تمام الاتباع وهو منهج العدول المنصفين.

فعن عائشة رضي الله عنها قالت: قال رسول الله -صلى الله عليه وسلم-: "أقيلوا ذوي الهيئات عثراتهم إلا الحدود" أخرجه أبو داود (٤٣٧٥) وصححه الألباني في الصحيحة (٦٣٨).

قال الإمام الشافعي -رحمه الله-: "ذوو الهيئات الذين يُقالون عثراتهم الذين ليسوا يُعرفون بالشَّرَ، فيزل أحدهم الزلة".

وقال الأمام العزبن عبد
السلام - رحمه الله -: "لورفعت
صغائر الأولياء إلى الأئمة
والحكام لم يجز تعزيرهم
عليها، بل يقيل عثرتهم،
ويستر زلتهم، فهم أولى من
أقيلت عثرته، وسترت زلته".
وقال الإمام ابن القيم - رحمه
الله -: الظاهر أنهم ذوو الأقدار
بين الناس من الجاه والشرف

والسودد، فإن الله تعالى خصهم بنوع تكريم وتفضيل على بني جنسهم، فمن كان مستورًا مشهورًا بالخير حتى كبا به جواده، ونبا غضب صبره، وأديل عليه شيطانه، فلا تسمارع إلى تأنيبه فعلا تسمارع إلى تقال عثرته ما لم يكن حدا من حدود الله: فإنه يتعين استيفاؤه من الشريف كما يتعين أخذه من الوضيع (بدائع الفوائد:

وقال أيضًا: "ومن له علم بالشرع والواقع يعلم قطعًا أن الرجل الجليل الذي له في الاسلام قدم صالحة وآثار حسنة -وهو من الاسلام الهفوة والزلة فيما هو فيها معذور، بل مأجور لاجتهاده، فلا يجوز أن يُتبع فيها، ولا يجوز أن يُتبع فيها، وامامته ومنزلته من قلوب المسلمين. (إعلام الموقعين: ٣/).

وللعلامة بكر أبو زيد -رحمه الله- مصنف حافل أنصح بقراءته وهو "تصنيف الناس بين الظن واليقين"، ومما قاله في كتابه: ومن مستندات (المنشقين) الجراحين: تتبع العثرات، وتلمس الرلات،

والهفوات. فيجرح بالخطأ، ويتبع العالم بالزلة، ولا تغفر له هفوة. وهذا منهج مردود.

قمن ذا الذي سلم من الخطأ -غير أنبياء الله ورسله-، وكم لبعض المشاهير من العلماء من زلات، لكنها مُغتَفرة بجانب ما هم عليه من الحق والهدى والخير الكثير:

#### ومن له الحسني فقط

ولو أخذ كل إنسان بهذا لما بقي معنا أحد، ولصرنا مثل دودة الشر، تطوي نفسها بنفسها حتى تموت.

وانظر: ما ثبت في الصحيحين عن جابر -رضي الله عنهأن رسول الله -صلى الله عليه وسلم- نهى أن يُطُرُق الرجل أهله ليلاً: يتخونهم أو يلتمس عثراتهم".

ومن طرائقهم: ترتيب سوء الظن، وحمل التصرفات قولاً وفعلاً على محامل السوء والشكوك.

ومنه: التناوش من مكان بعيد لحمل الكلام على محامل السوء بعد بدل الهم القاطع للترصد، والتربص، والضرح العظيم بأنه وجد على فلان كذا، وعلى فلان كذا.

ومتى صار من دين الله: فرح المسلم بمفارقة أخيه المسلم الأثام؟!

ألا إن هذا التصيد، داء خبيث متى ما تمكن من نفس أطفأ ما فيها من نور الإيمان، وصير القلب خرابًا يبابًا، يستقبل الأهواء والشهوات، ويفرزها. نعوذ بالله من الخذلان.

ثم ختم رسائته بعدة وصايا نافعة ومنها: الأصل بناء حال المسلم على السلامة. والستر: لأن اليقين لا يزيله الشك. وإنها يُزالُ بيقين مثله.

فاحدر -رحمك الله-ظاهرة التصنيف هذه، واحذر الاتهامات الباطلة، واستسهال الرمي بها هنا وهناك، وانفض يدك منها، يخلُ لك وجه الحق، وأنت به قرير العين، رضي النفس.

فالتزام واجب "التبين" للأخبار، والتثبت منها؛ إذ الأصل البراءة. وكم من خبر لا يصح أصلاً 1

وكم من خبر صحيح لكن حصل عليه من الإضافات ما لا يصح أصلاً، أو حُرُف، وغُيْر، وبُدُل. وهكذا.

وبالجملة فلا تُقرَّر المُوَّاخذة إلا بعد أن تأذن لك الحجة، ويقوم عندك قائم البرهان كقائم الظهيرة، وقد أمرنا

الله تعالى بالتبين فقال سيحانه: (يَتَأَيُّهُا اللَّهِ اَسْوَا إِن اللَّهُ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّالَّالِمُلَّالِمُ اللَّهُ اللَّالِمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ ا

وقال تعالى: ( وَإِذَا جَآءَهُمْ الْمُرْ مِنَ الْأَمْنِ أَوِ الْجَوْفِ أَذَاعُواْ لِمَا الْمُوْفِ أَذَاعُواْ لِمَا الْمُوْلِ وَالْكَ أَلْوَالُولُ وَالْكَ أَلْوَالُولُ وَالْكَ أَلْوَالُولُ وَالْكَ أَلْوَالُمُ الْمُؤْمِ لِلْمُهُمُ الْلَّذِينَ الْمُؤْمِلُ اللَّهِ مَنْهُمُ وَلَوْلًا فَضَلُ اللَّهِ عَلَيْكُمْ وَرَحْمَنُهُ لَاتَبْعَتُمُ الشَّيْطُلُنَ عَلَيْكُمْ وَرَحْمَنُهُ لَاتَبْعَتُمُ الشَّيْطُلُنَ عَلَيْكُمْ وَرَحْمَنُهُ لَاتَبْعَتُمُ الشَّيْطُلُنَ عَلَيْكُمْ وَرَحْمَنُهُ لَاتَبْعَتُمُ الشَّيْطُلُنَ اللَّهِ اللَّهِ عَلَيْكُمْ وَرَحْمَنُهُ لَاتَبْعَتُمُ الشَّيْطُلُنَ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ الْمُعْلَى اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُعْلِمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُعْلَى اللَّهُ الْمُنْ الْمُعْلَقُلُولُ اللَّهُ الْمُنْ اللَّهُ الْمُعْمِلُولُ الْمُعْلِمُ اللْمُعِلَى اللْمُعِلَّالَ الْمُعْمِلُولُ الْمُعْلِمُ الْمُعْلِلْمُ الْمُعْمِلُولُ الْمُعْمِلُولُ الْمُعْمِلُولُ الْمُعْمِلُولُ الْمُعْمِلُول

وهدا من أعظم التجني على أعراض السلمين عامة، وعلى الدعاة منهم خاصة. وسيماهم أيضًا: توظيف النصوص في غير مجالها، واخراجها في غير براقعها، لتكثير الجمع، والبحث عن الأنصار، وتغرير الناس بذلك.

فَإِذَا رَأَيتَ هَذَا الْقَطَيعِ فَكُبُرِ عليهم، وَوَلُهُم طَهرك، وإن

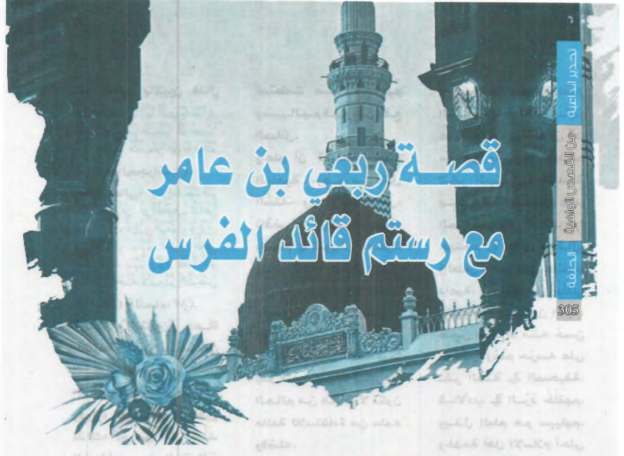
استطعت صدد هجومهم وصيالهم فهومن دفع الصائل.

واعلم أن "تصنيف العالم الداعية" -وهـو من أهـل الشنة- ورمية بالنقائص: ناقض من نواقض الدعوة، ناقض من نواقض الدعوة، واسهام في تقويض الدعوة، ونكث الثقة، وصرف الناس عن الخير، وبقدر هذا الصد، ينفتح السبيل للزائفين... فقد تتابعت كلمة العلماء في الاعتدار عن الأئمة فيما في العالم من هنات لا تكون بدر منهم، وأن ما يبدو من العالم من هنات لا تكون مانعة للاستفادة من علمه وفضله.

فهذا الحافظ الذهبي -رحمه الله تعالى- يقول في ترجمة كبير المفسرين قتادة بن دعامة السدوسي (المتوفى سنة ١١٧هـ رحمه الله تعالى) بعد أن اعتذر عنه: "ثم إن الكبير من أنمة العلم إذا كثر صوابه، وعُلم تحريه للحق، واتسع علمه، وظهر ذكاؤه، وعُرف صلاحه وورعه واتباعه؛ يُغْضَر له زَلله، ولا نُضَلّله ونطرحه وننسى محاسنه، نعم: لا نقتدى به في بدعته وخطئه، ونرجو له التوية من ذلك" اهـ.

ومن محاسن جماعة أنصار السنة ومنهاجها الذي سارت عليه، أنهم دعاة للحق قد صرفوا وقتهم وجهدهم لنشر السنة ورد البدعة بأدب الرد المعلوم عند السلف، ولم يستفرغوا جهدهم في القيل والقال، والطعن واللمز لكل عالم أو داعية، بل ينصحون بأدب النصيحة، ويسترون العيب عمن ظهرت منه حسن السريرة وعلم حرصه على نشر السنة في الصحيفة. فالأدب في الرّد خُلْقهم، وبدل العلم هو سبيلهم، وخدمة أهل الإسلام أحلى أعمالهم، لا كما يفعل التساقون على جهود العلماء بالوضع والتجريح ولا يجلسون في مجالسهم للغمز والتلويح، فهذا منهج دخيل على أهل السنة جملة وعلى منهاج هذه الجمعية خاصة؛ فاللهم انا نسألك أن تثبتنا على الحق حتى نلقاك، ولا تصرفنا عن منهج أهل السنة حتى تتوفنا وأنت راض عنا غير غضيان.

وصل اللهم وسَلَم وبَارِك على نبينا محمد وعلى آله وصحبه أجمعين.



الحمد لله، والصلاة والسلام على رسول الله. السيالية الم

نواصل في هذا التحذير تقديم البحوث العلمية الحديثية للقارئ الكريم، حتى يقف على حقيقة هذه القصة الواهية التي اشتهرت على ألسنة كثير من الوعاظ والكتاب، وسنبين حقيقة هذه القصة من التخريج والتحقيق.

#### أولًا: أسباب ذكر

#### هذه القصة:

ا- اشتهار هذه القصة ببعض الكتب السنة الأصلية، وهي الكتب التي جمعها مصنفوها عن شيوخهم إلى النبي صلى الله عليه وسلم بأسانيد، وكذلك الكتب التي صنفت في الفنون الأخرى

#### الشيخ اعلى حشيش

كالتفسير والفقه والتاريخ والتي تستشهد بالأسانيد.

٣- تعارض هذه القصة مع الأصول الثابتة في إرسال الرسل إلى الملوك والأمراء للدعوة إلى الإسلام.

تعارض هذه القصة مع
 أخلاق الرسل الذين يحملون

رسالة الإسسلام إلى الملوك والأمراء كما سنبين من متن هذه القصة.

#### ثانيًا: من القصة:

رُوِي أن سعد بن أبي وقاص رضي الله عنه بعث ربعي بن عامر إلى قائد الفرس رستم، فدخل عليه وقد زينوا مجلسه بالنمارق المذهبة

> م جمادي الأولى ١٤٤٧ هـ - العدد ١٥٢ السنة الخامسة والخمسون

والحرير، وأظهروا اللآلئ الثمينة والزينة العظيمة، وعليه تاجه، وغير ذلك من الأمتعة الثمينة، وقد جلس رستم على سرير من ذهب.

دخل ربعي بثياب خفيفة، وسيف وترس وفرس قصيرة، ولم يزل يركبها حتى داس بها على طرف البساط، ثم نزل وربطها ببعض تلك الوسائد، وأقبل عليه سلاحه ودرعه، وبيضته على رأسه.

فقالوا له: ضع سلاحك. فقال: إني لم آتكم، وإنما جئتكم حين دعوتموني فإن تركتموني هكذا وإلا رجعت.

فقال رستم: ائذنوا له. فأقبل يتوكأ على رمحه فوق النمارق، فخرق عامتها.

فقالوا له: ما جاء بكم؟ فقال: إن الله ابتعثنا لنُخرج من شاء من عباده العباد إلى عبادة الله، ومن ضيق الدنيا إلى سعتها، ومن جور الأديان إلى عدل الإسلام، فأرسلنا بدينه إلى خلقه لندعوهم اليه؛ فمن قبل ذلك قبلنا منه، ورجعنا عنه، ومن أبى قاتلناه أبدًا حتى نُفضي إلى موعود الله.... إلى آخر القصة.

ا- انظر إلى هذه الصورة التي بينتها القصة بأنه

دخل على قائد وأمير الفرس مقتحمًا بفرسه مجلس الأمير، ولم يزل راكبها حتى داسى بها البساط، ثم نزل وربطها في الوسائد.

١- ثم أقبل على الأمير بسلاحه ودرعه وبيضته على رأسه ورمحه، وأخذ يضبرب النمارق برمحها فمزقها وقطّع عامتها، كما هو مبين في الرواية التي جاءت في أكثر من خمسين سطرًا. وإن تعجب فعجب أن جاء فيها من الله تعالى قال النبي صلى الله عليه وسلم؛ وإني قد سلطت هذه الطائفة على من لم يدن بديني فأنا منتقم بهم منهم.

#### ثالثاء التغريج

هذه القصة أخرجها الامام أبو جعفر محمد بن جرير الطبري (٢٢٤- ٣١٥هـ) (تاريخ الأمم والملوك) (٢٩/٢) ط: المكتبة التوفيقية.

قال كتب إلى السدي عن شيف عن محمد وطلحة وعمرو وزياد باستادهم مثله قالوا: وأرسل سعد إلى المغيرة بن شعبة وبسر بن أبي رهم وعرفجة بن هـرثمـة وحـنيـفـة بن محصن وربعي بن عامر، فقال

ربعي بن عامر: إن الأعاجم لهم آراء وآداب، ومتى ناتهم جميعًا يروا أنا قد احتفلنا بهم، فلا تزدهم على رجل. فمالئوه جميعًا على ذلك، فقال: فسرحوني فسرَّحه فخرج ربعي ليدخل على رستم عسكره...القصة.

٢- وأورد هـنه القصة الإمام الحافظ ابن كثير المتوفى (١٧٤هـ) في «البداية والنهاية» (٣٨/٧)، ط: دار صلاح الدين للتراث.

#### رايفا: التحقيق:

هذا السند الذي جاءت به هذه القصة فيه علل:

الأولى: سيف بن عمرو الجهني:

ا-قال الإمام الحافظ ابن أبي حاتم في كتابه «الجرح والتعديل» (۲۷۸/۱/۲) قال: «سألت أبي عن سيف بن عمر الجهني، فقال: متروك الحديث، يشبه حديثه حديث الواقدي».اهـ.

٢- قال الإمام الدارقطني في كتاب الضعفاء والمتروكين، ترجمة (٢٨٣): "سيف بن عمر الجهني كوفي يروي عن الكوفيين والبصريين والحجازيين...

فائدة

يتوهم من لا دراية له

بمنهج الإمام الدارقطني سكت أن الإمام الدارقطني سكت عنه: لأنه ذكر الاسه فقط، ولكن من تدبر منهج الإمام الدارقطني الذي في مقدمة الكتاب يجد أن الإمام البرقاني قال: طالت محاورتي مع الإمام الدارقطني حكمان للإمام الدارقطني في المتروكين من أصحاب الحديث؛ فتقرر بيننا وبينه على ترك من أثبته في هذا الكتاب.

الاستنتاج: نستنتج أن الأئمة الثلاثة الدارقطني والبرقاني وابن حكمان قد اجتمعوا على ترك سيف بن عمر الجهني. اهـ.

- قال الإمام الحافظ ابن حبان في «المجروحين» (٣٤١/١): «سيف بن عمر الجهني الأسميدي: اتُّهم بالزندقة. قال: أصله من الكوفة يروي الموضوعات عن الأثبات». اهـ.

أوقال الإمام الحافظ البن عدي في «الكامل» (١٩٥/٣٤) (١٩٥/١٩٩)، «سيف بن عمر الجهني كوفي. ثم أخرج له أحاديث بين أنه يضع الحديث، وختم الترجمة قائلا، ولسيف بن عمر الجهني أحاديث

غير التي ذكرت، وعامتها منكرة لم يُتابع عليها، وهو إلى الضعف أقرب منه إلى الصدق، اهـ.

ونقل الإمام الذهبي
 الميزان، (٣٦٣٧/٢٥٥/٢)
 أقوال أئمة الجرح والتعديل
 التي بينها وأقرها.

العلة الأخرى: شعيب بن إبراهيم الكوفي:

قال الإمام الذهبي في الميزان، (٣٠٠٤/٢٧٥/٢)؛ معيب بن إبراهيم الكوفي، راوية كتب سيف بن عمر، فيه جهالة .. اه.

#### خامسا: فائدة مهمة:

نشرت جريدة الأهرام عدد ۲۰ جمادی الأولی ١٠٤٢٠هـ/ الموافق ١٠ سيتمير ١٩٩٩هـ في ملحق الجمعة ص ٢ بحثًا بعنوان: دراسة علمية تتطلب تطبيق: مصطلح الحديث النبوي على روايات التاريخ لفضيلة الدكتور محمد رجب البيومي عضو مجمع البحوث الإسلامية قال: وفي الوقت الذي نجد فيه بعض المرجفين يقومون بالتشكيك في الحديث النبوي في هذا العصر نرى بعض أساتذة التاريخ ينادون بوجوب تطبيق قواعد مصطلح

الحديث على روايات التاريخ، ومنهم الأستاذ الدكتور أسد رستم، وهو مؤرخ لبناني مسيحي، واللذي كان يعمل أستاذا للتاريخ بالجامعة اللبنانية، كما في كتابه "مصطلح التاريخ"، قال فيه: إن قواعد مصطلح الحديث هى أرقى ما اهتدى إليه الباحثون في توثيق الروايات وتصحيح الأخبار، وهي الميزان الدقيق في الجرح والتعديل اللذين ينتهيان بالمؤرخ إلى الرفض والقبول. وأكد هذا المؤرخ المسيحي في مقدمة كتابه فقال: إن علماء الدين الإسلامي هم أول من نظم نقد الروايات التاريخية. ووضعوا القواعد لها، وأشار الدكتور بيومي إلى تأكيد المؤرخ المسيحي أنه لن يهتدي أحد إلى الحقيقة التاريخية الغائبة إلا إذا أخذ نفسه باتباء منهج المحدثين بالتدقيق والتحقيق».

وهذا يشبه ما قائد الإمام ابن المبارك - الذي أخرجه الإمام مسلم في مقدمة صحيحه -، بأن "الإسناد من الدين، ولولا الإسناد لقال من شاء ما شاء".

هذا ما وفقني الله إليه، وهو وحده من وراء القصد.

الحديث أخرجه أبو منصور الديلمي في «مسند الفردوس» (ح٢٦٢- الغرائب الملتقطة) قال: أخبرنا ثابت بن بنجير بن منصور بن على الصوفي عن جعفر بن محمد الأبهري عن صالح بن أحمد، عن أحمد بن حسن بن مهدي الأهوازي، عن محمد بن على بن بكير العشري، عن أحمد بن داود عن محمد بن مهدي البصري، عن أبيه، عن أبان عن أنس قال: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: «اثنان لا ينظر الله إليهما يوم القيامة... الحديث.

#### ثانيا: التحقيق:

الحديث: لا يصح لما فيه من علل ظاهرة. العلة الأولى: أبان وهو ابن أبي عياش. قال الإمام الذهبي في الميزان، (١٥/١٠/١) أحد الضعفاء وهو تابعي صغير يحمل عن أنس وغيره، قال شعبة: أبان بن أبي عياش يكذب في الحديث، قال أحمد: وهو متروك الحديث، وقال يحيى بن معين: متروك ،، وقال الحوزجاني: «ساقط»، وقال النسائي: «متروك». اه.

العلة الأخرى: مهدي بن هلال البصري، قال الإمام الذهبي في والميزان، (١٩٥/٤/٨٨): يضع الحديث، وقال سعيد وابن معين والدارقطني وغيرهم: «متروك»، وقال ابن معين "يضع الحديث، اهـ

ويتضح من هذه الأقوال التي ذكرناها أن الحديث موضوع.

# واثنان لا ينظر الله إليهما يوم القيامة؛ قاطع الرحم وجار السوء ،.

الحديث لا يصح: أورده الإمام السيوطي في مخطوطة درر البحارفي الأحاديث القصار، (١/٤)، مكتبة الحرم النبوي «الحديث» رقم ا المخطوطة (٢١٣/١٠٧)، وقال: «فرعن أنس».

قلت: قول الإمام السيوطي: «فر» ترمز إلى « مسند الفردوس » للديلمي ، وهذا تخريج بغير تحقيق، فيتوهم من لا دراية له بالصناعة الحديثية أن الحديث صحيح، وهو كما سنبين من التحقيق أنه حديث موضوع.

فائدة: وحتى يقف القارئ الكريم على حد «الحديث الموضوع»: لا بد من معناه الاصطلاحي. ف الموضوع، هو الكذب المختلق المصنوع المنسوب إلى النبي صلى الله عليه وسلم، وهو شرّ الحديث وأقبحه، وتحرم روايته فِي أي معنى كان، سواء الأحكام والقصص والترغيب وغيرها، إلا مقرونًا ببيان وضعه كذا في تدريب الراوي (٢٧٤/١) النوع (٢١) للامام السيوطي.

وكذلك الطعن بكذب الراوي في الحديث النبوي هو الموضوع.

كذا في شرح النخبة، (ص٤٠) للحافظ ابن حجر، وسنطبق هذا المصطلح على الحديث من خلال التخريج والتحقيق حتى يجد طالب العلم دراسة لعلم المصطلح التطبيقي.



حرم الله عز وجل الرباع كافة الشرائع السماوية، ولم يُبح الرباع أي شريعة قط : فالربا محرم في اليهودية والنصرانية، وفي الاسلام.

# تعريم الرباع اليهودية:

نصت التوراة على تحريم الربا ففيها: وإذا افتقر أخوك وقصرت يده عندك فاعضده غريبًا أو مستوطنًا فيعيش معك، لا تأخذ منه ربا ولا مرابحة بل أخش الهلاك، فيعيش أخوك معك، فضتك لا تعطه بالربا، وطعامك لا تعطه بالمرابحة". سفر اللاويين، الإصحاح السادس والثلاثين، العدد ٢٥.

وفي سفر الخروج: "إن أقرضت فضة لشعبي المفقير الدي عندك فلا تكن له كالمرابي ولا تضعوا عليه الربا ".الإصحاح الثاني والعشرين، العدد ٢٢.

# الريا محرم مع اليهودي فقط:

ويلاحظ أن النهي عن الربا اقتصر عند اليهود

على التعامل بين اليهود مع بعضهم البعض فقط، ففي سفر التثنية: "لا تقرض أخاك الإسرائيلي بربا، ربا فضّة، أو ربا طعام، أو ربا شيء مما يقرض بالربا" سفر التثنية، الإصحاح الثالث والعشرين، العدد ١٩. فمفهوم الأخ عندهم يقتصر على رابطة الدين، فينصرف إلى كل من يتتصر على رابطة الدين، فينصرف إلى كل من يدين باليهودية، أيا كان موطنه، وبسبب هذه التفرقة بين اليهودي وغيره أشاع اليهود التعامل بالربا في العالم بأسره، ونعي عليهم سبحانه وتعالى ذلك حيث قال: " وَأَعْدِهُمُ الرّبُوا وَقَدُ نُهُوا وَقَدُ مُهُوا مِنْهُمْ عَدُانًا لِلْكَانِينَ مِنْهُمْ عَدُانًا وَأَعْدَنَا لِلْكَمْدِينَ مِنْهُمْ عَدُانًا وَالْعَدَنَا لِلْكَمْدِينَ مِنْهُمْ عَدُانًا الله المناء: ١٦١).

الريا مياح مع غير اليهودي:

والإقراض بالربا لغير اليهودي فهو جائز

جمادي الأولى ١٤٤٧ هـ - العدد ١٥٦ السنة الخامسة والخمسون

Upload by: altawhedmag.com

عندهم ففي سفر التثنية: "للأجنبي تقرض بربا، ولكن لأخيك لا تقرض بربا لكي يباركك الرب آلهك في كل ما تمتد إليه يدك" (سفر التّثنية، الإصحاح الثّالث والعشرين، العدد ٢٠). ويسين المولى سيحانه مسلك اليهودي استحلالهم الربا مع غيرهم في قوله تعالى: " وَإِنَّهُ بِأَنْهُمُ مُا أُوا لَيْنَ عَلِيمًا فِي الْأَمْمِينَ كَسِيلٌ وَمَوْلُونَ عَلَى الْمُعْمِدُ اللهِ الكُذِبَ وَهُمْ يَعْلَمُونَ " الآية (٧٥) من سورة آل

#### تغريم الزبائة النصرانية

ورد تحريم الربافي عدة مواضع من كتبهم، منهافي سفر الأمثال: " المكثر ماله بالربا والمرابحة فلمن يرحم الفقراء بجمعه. من يحول أذنه عن سماء الشريعة فصلاته أيضا مكروهة" سفر الأمثال الإصحاح ٢٨ (العدد٨

وفي سفر حزقيال: " ولم يظلم إنسانا بل رد للمديون رهنه ولم يغتصب اغتصابًا بل بذل خبزه للجوعان وكسا العريان ثوبا ولم يعط بالربا، ولم يأخذ مرابحة...".

وفي سفر نحميا نجد الانكار على اليهود في تعاملهم بالربا مع غيرهم، فقد ورد فيه: "قد تراخى اليهود في حفظ الناموس بعد السبى ومن ضمنها الوصايا الخاصة بالربا فانتهرهم نحميا بشدة " سفر نحميا، الإصحاح الخامس، 14:13 Jel

وفي إنجيل لوقا على لسان المسيح: "وإن أقرضتم من ترجون أن تستوفوا منه فأي فضل لكم؟ فإن الخطأة أيضا يقرضون الخطأة لكي يستردوا منهم المثل، بل أحبوا أعداءكم وأحسنوا وأقرضوا وأنتم لا ترجون شيئًا، فيكن أجركم عظيماً..." إنجيل لوقا، الإصحاح السادس، العدد ٣٥و٣٦. مجمع نيقيه المسكوني يؤكد تحريم الرباء

ساد تعليم الكنيسة لقرون بشأن تحريم الريا، وانعقد إجماع الكنائس جميعها على تحريم الريا، بل ثارت الكنائس حين أراد بعض المرابين استباحة الضائدة فلم ترض الكنيسة ولم تسمح بذلك، حتى ذكر هذا التحريم في المجمع المسكوني المنعقد بمدينة نيقية التركية. وقرار المجمع المسكوني حول تحريم الربا كان قانوناً كنسياً قررت العقوبة لخالفيه (والجمع المسكوني هو مؤتمر يعقده الأساقفة للتداول في شؤون الكنيسة، وهو مسكوني إذا دعى إليه أساقفة العالم كله وانعقد برئاسة البابا).

وقد صدر قرار المجمع المسكوني الذي عقد في مدينة نيقية التركية عام ٣٢٥م والذي نص على ما يلى: "إذا وجد واحد من الآن بأخذ الربا، أو يجعل آخر يفعل هذا له أو يسلف على ربا، أو يحتال فيه بحيلة لأجل ربح نجس، فيقطع ويجعل غريبا".

كما نادى مارتن لوشر- مؤسس المذهب البروتستانتي- بتحريم الفائدة وأعلنها حريا شعواء على الرابين، ولذا لا عجب أن نجد بعض آباء الكنيسة المسيحية وضعوا عقوبات شديدة لأولئك الذين يتعاملون بالربا؛ فبالإضافة إلى الزامهم برد الزبا، فقد اعتبروا المرابي كالمرتد، يحرم من الدفن الديني هو ومن ساعده.

ومقولة توماس الأكويني الشهيرة " إن النقود لا تلد ولا تبيض " دليل على عدم مشروعية الفائدة، ورد الأكويني على بعض معاصريه الذين نادوا بإباحة الفائدة بالاستناد إلى أنها ثمن مضى الوقت مع تعطيل المال- فهي ثمن الزمن- فيكون القرض بيعا للنقود بمبلغ مماثل للمقدار المقرض مع فائدة لقاء عدم انتفاع المقرض بماله، ورفض هذا التبرير قائلا إن الزمن ملك لله ولا يحق لشخص أن يتقاضي

ثمنا عن شيء لا يملكه أصلا، وقال: من المخالفة لقواعد العدالة في المبادلة أن يبيع المقرض نقوده ويحصل على أجرة نتيجة استعمالها بواسطة المقترضين.

#### محاولات استباحة الربا

#### جون كالفن وإباحة القروض الإنتاجية:

ظل الربا محرمًا حتى زمن جون كالفن مؤسس المذهب الكالفيني والذي ذهب إلى أن للمال قوة انتاجية مثله مثل سائر السلع التجارية وميز بين قرض الإعانة الذي يكون مجانياً وقرض الإنتاج الذي برر به الفائدة، فكان أول من أباح الربا في الكنيسة البروتستانتية واشترط أن تكون الفائدة معقولة، وانتقلت هذه النظرية إلى المفكرين الكاثوليك ومنهم إلى الكنيسة الكاثوليكية ومن ثم الى بقية المذاهب، وأصبحت نظرية كالفن إحدى أهم منطلقات الرأسمالية الغربية.

ومن العجيب أن رجال الدين يسعون جاهدين لإباحة المعاملات الربوية متجاهلين النصوص التي في كتابهم ضاربين به عرض الحائط، في الوقت الذي نجد فلاسفة الإغريق الوثنيين يتصدون للربا ويشنعون على المرابين، فقد اشتهر عن أرسطو معاداته للربا، فكان يبغض الفائدة ويدعو إلى بغضها، ويعلل ذلك بأن الفائدة تجعل النقد نفسه مُنتجا وهو ما لا ينبغى أن يكون الأن غرض النقد الأساسي هو تسهيل المبادلات، وبذلك يكون أرسطو قد استطاع أن يحدد وظيفة النقد الأساسية ومن ثم دعا إلى عدم اعتماده مادة مستقلة في التجارة، وهو ما بني عليه القول المشهور: (النقد عقيم لا يلد) والذي نقله الأنبا توماس الإكويني بقوله النقود لا تلد ولا تبيض، كما شن أفلاطون في كتابه المدينة الفاضلة حربًا على الربا، إذ رأى أن ما في الفائدة من استفلال لا

يتناسب والقوانين الفاضلة.

#### عقد القرض البحري والاحتيال على تحريم الربا:

ثم بدأ موقف الكنيسة في التغير وذلك نتيجة انتشار عقد القرض البحري في القرون الوسطى والذي ظهر نتيجة الرغبة في الاحتيال على حظر الاقراض بالفائدة الذي فرضته الكنيسة، وكان يعرف بقرض المخاطرة الجسيمة فكان صاحب المال يقرض مالك السفينة أو ربانها نقودًا لتجهيز السفينة والقيام بالرسالة البحرية شريطة ألا يستوفى ما قدمه إلا إذا وصلت السفينة سالمة، فحيننذ يحصل فضلا على مبلغ القرض وعلى فائدة مرتفعة، أما إذا هلكت السفينة فإنه يفقد دينه.

وعقد القرض البحري كان هو أصل نظام التأمين التجاري، لأن مجهز السفينة أو ربانها لا يدفع شيئًا في حالة هلاك السفينة، كما لو كان قد عقد تأمينًا من خسارة السفينة التي جهزها بأموال المقرض أو خسارة البضائع التي اشتراها بهذه الأموال.

كما كان عقد القرض أيضًا أصل شركة التوصية فبدلا من أن يأخذ العقد صورة قرض بفائدة كان صاحب المال يبرم عقد توصية مع التاجر يتعهد بمقتضاه بتقديم الأموال اللازمة للتجارة ويتقسم معه الأرباح على ألا يسأل عن الخسارة إلا في حدود ما قدمه من مال.

وانتقلت فكرة عقد التوصية من التجارة البحرية إلى التجارة البرية، وكان لها نجاح كبير لأنها كانت تسمح بتفادي حظر الكنيسة للإقراض بفائدة.

بل وسرعان ما لجأ الأشراف ورجال الكنيسة أنفسهم وغيرهم ممن لم يكن لهم حق مزاولة التجارة إلى نظام التوصية سترا لأسمائهم وحتى يظلوا مجهولين من الغير الذين لم يكن لهم إلا الرجوع على الشريك الظاهر، وكان ذلك

بداية التوجه نحو إباحة الربا.

#### اناحة الكنيسة البروتستانتية للرباء

مع استهانة رجال الكنيسة بتحريم التعامل بالريا وتعاملهم هم بأنفسهم بالريا تجرأ الملوك على الدين فأصدر الملك هنرى الثامن أمره بالغاء تحريم الربافي انجلترافي عام ١٥٤٥، وهو ما يعنى أنه أحل الربا الذي حرمه الله تعالى وأصبح الريا مباحًا في إنجلترا. ولكن لم يدم الأمر كثيرًا حيث أعاد الملك إدوارد السادس تحريم الريا مرة أخرى.

#### النوانية الأولى تبيح الرياء

ولكن بعدما تولت الملكة اليزابيت الأولى حكم إنجلترا قامت عام ١٥٧١ بإلغاء تحريم الربا، حيث حولت إنجلترا من المذهب الكاثوليكي إلى المذهب البروتستانتي، وأصبحت ملكة إنجلترا هي رئيسة الكنيسة واستقر هذا الأمر على ذلك حتى الآن. ونجحت اليزابيث في إباحة الربافي حين فشل هنري الثامن لأنها أباحته بصفتها رأس الكنيسة وليست ملكة إنجلترا.

وبذلك أبيح الربا جهرة على أيدى الملوك الذي أفسدوا الدين، ولكن كان ذلك برضا من الكنيسة البروتستانتية التي أرادت أن تحعل لنفسها موردا للدخل مضمون الربح بأن تقرض ما في خزائنها بالفائدة. ويرى البعض أن هذا التغير يرجع إلى التنافس الناشئ بين المذهب الكاثوليكي؛ والمذهب البروتستانتي في جذب المؤيدين، ومن ثم توالي إباحة الربا في كافة الكنائس بعد ذلك حتى لم يعد للتحريم ذكر رغم النصوص المحرمة للربا والتي عرضنا لبعضها فيما سلف.

#### تعريم الرباط الشريعة الإسلامية

الربا في الإسلام محرم بكافة صوره، وقد نص القرآن الكريم والسنة المطهرة على تحريم الريا كما انعقد الإجماع على تحريم الربا وكفر من

## استحله.

#### تعريم الرباع القرآن الكريم

ورد تحريم الربافي القرآن الكريم في قول الله تعالى: ووَأَمَّلُ اللَّهُ الْسُبَّةِ وَحُرَّمُ الرَّبُواْ فَيْنَ عَادَهُ مُوعِظَةٌ مُن رَّيْدٍ، وَالنَّفِي فَلَدُ مَا سُلُفُ وَأَسُوْمُ إِنَّى اللَّهِ وَمَنْ عَادُ وَأَوْلَتِكَ أَنْحُتُ أَنَّالًا فَمْ مِنْ كَانُونَ ، (البقرة: ٢٧٥)، وقوله عزوجل: ، تَمْ عَنْ أَمَّهُ الرَّهَا وَكُرْ فِي الْفَكَدُقِبُ وَأَمَّهُ لا يُحدُكُ لَ كُلُو الله ، (البقرة: ٢٧٦). وفي قوله سيحانه وتعالى: ﴿ يَأْنُهُا الَّذِينَ عَمْمُوا الَّهُمَا الَّهُمَا الَّهُمَا الَّهُمَا الَّهُمَا ودروا ما على من الريال المنه فوين ، (المقرة: ٢٧٨). ويقول الطبري في تفسيره لهذه الآية: "قال ابن عماس: "... هذه آخر آية نزلت على النبي صلى الله عليه وسلم"، والله سبحانه يؤكد بقوله: (بمحق الله الريا) على أنه يستأصله ويذهب ببركته ويهلك المال الذي دخل فيه، وقيل: ذهاب البركة والاستمتاء حتى لا ينتفع هو به ولا ولده بعده، ويكفى آكلى الربا خزيًا أن علامة أهل الرِّيا يوم القيامة أن يبعثوا وبهم خَيلُ من الشيطان... ". ومما يدل على شدة تحريم الريا قوله سيحانه عن آكل الريا (كفار) أي جاحد بآيات الله تعالى فيحل ما حرم، ووصفه سبحانه وتعالى له بأنه (أثيم) أى فاحر كثير الاثم بأكله أموال الناس بالباطل، يقول الطبري عن تفسير هذه الآية: "... والله لا يحب كل مُصرُّ على الكفر بريه مقيم عليه، مستحل أكل الربا وإطعامه، والأثيم: المتمادي في الإثم فيما نهاه عنه من أكل الربا والحرام وغير ذلك من معاصيه، لا ينزجر عن ذلك ولا يرعوي عنه، ولا يتعظ بموعظة ربه التي وعظه بها في تنزيله وآي كتابه...".

## تعريم الربائة السنة المطهرة:

وأما تحريم الربا بالسنة المطهرة فلحديث أبي هريرة رضى الله عنه أن النبي صلى الله عليه وسلم قال: "اجتنبوا السبع الموبقات، قالوا: يا رسول الله وما هن؟ قال: الشرك بالله والسحر

وقتل النفس التي حرم الله إلا بالحق وأكل الربا وأكل مال اليتيم والتولي يوم الزحف وقذف المحصنات المؤمنات الغافلات" متفق عليه. فقد جعل الربا من أكبر الكبائر. ولحديث جابر بن عبد الله رضي الله عنهما أنه قال: " لعن رسول الله صلى الله عليه وسلم أكل الربا، ومؤكله، وكاتبه، وشاهديه وقال: هم سواء" صحيح مسلم.

فقد تضمن الحديث لعن كلّ المتعاملين بالربا، الأخذ والمعطي والكاتب، بل والشهود، وهذا ما يدل على شدة خطره وعظم جرمه، وهذا من الوعيد الشديد.

وفي خطبة الوداع يوصي النبي صلى الله عليه وسلم أمته بالإقلاع عن الربا وبهجره وأنه تحت قدميه موضوع، فقد روى عنه عمرو بن الأحوص رضي الله عنه أنه قال: ".... ألا إن كل ربا من ربا الجاهلية موضوع، لكم رءوس أموالكم، لا تظلمون، ولا تظلمون....".(سنن النسائي، وسنن أبي داود)

وقد وردت أحاديث تدل على محق البركة من المال الربوي، فقد روى عبد الله بن مسعود عن النبي صلى الله عليه وسلم أنه قال: "الربا وإن كثر فإن عاقبته تصير إلى قل " مستدرك الحاكم، ولم يكن هذا المال محرمًا لما محقت بركته.

#### تعريم الربا بالإجماع:

انعقد الإجماع على تحريم الربا، وقد نقل النووي الإجماع على ذلك بقوله: "... أجمع المسلمون على تحريم الربا وعلى أنه من الكبائر، وقيل إنه كان محرما في جميع الشرائع، وممن حكاه الماوردي..." (المجموع شرح المهذب، ج٩، ص٣).

وذكر الرملي الشافعي: أن الربا لم يحل في شريعة قط، ولم يودن الله في كتابه عاصيا

بالحرب سوى آكله، (نهاية المحتاج إلى شرح المنهاج، ج٣، ص ٤٢٤).

وقد اتفق الفقهاء على أن المستحل الذي ينكر الربا كافر بالإجماع (كأي منكر لما هو معلوم من الدين بالضرورة)، وننوه إلى أن المستحل هو الذي ينكر الربا وأن الله حرمه ؛ وهذا مكذب لله الذي حرم الربافي القرآن الكريم، وللنبي الذي وردت سنته بتحريم الربا، أما من ارتكب الربا وهو عالم بتحريمه غير منكر له- حمّا للمال وررغبة في الاستزادة منه- فليس بمستحل ومن ثم لا يكفر وانما هو مرتكب لكبيرة من أكبر الكبائر، وإن مات عليها فأمره إلى الله سبحانه، ومن ارتكبه متأولا أو متبعًا لفتوى من مختصين فليس بمستحل، وكذلك من اجتهد في مسألة كالإيداع في البنوك التجارية أو الاقتراض منها بفائدة، أو التعامل بالسندات الربوية ورأى أنها غير محرمة فلا يقال عنه-رغم مخالفته وخطئه- أنه يستحل الربا، وإنما يقال اجتهد فأخطأ ولا نقره على اجتهاده، لأن رميه باستحلال الريا يعنى تكفيره لأنه استحل ما هو معلوم من الدين بالضرورة، فلا يجادل أحد من أهل العلم في تحريم الربا، وإنما يرى أن هذه الصورة أو تلك لا تندرج تحت الربا المحرم شرعًا، مع تسليمه واقراره بأن الربا محرم.

والربالم يحل في شريعة قط وأن كافة الشرائع السابقة على الاسلام قد حرمته، قال تعالى عن اليهود؛ وَالْفَرْمِ مُلْرِوا وَقَدْ ثُهُوا عَنْهُ (النساء: ١٦١)، والمعنى أن الربا منهي عنه في الكتب السابقة.

ورغم الإجماع على تحريم الربا طيلة القرون الماضية، إلا أنه قد حدثت محاولات معاصرة عديدة في ديار الإسلام لإضفاء المشروعية على المعاملات الربوية المحرمة. وهو ما نبينه في المقال القادم بمشيئة الله تعالى.

جمادي الأولى ١٤٤٧ هـ- العدد ٢٥٢ العدد ٢٥٢ العدد ٢٥٢



الحمد لله، والصلاة والسلام على رسول الله وعلى آله وصحبه ومن والأه، وبعد:

فقد استخدم الأشعرية تبعا للجهمية والمعتزلة مصطلح (الحدوث) -الذي يعنى: إثبات حدوث العالم بوقوع التغير والتجدد فيه والاستدلال بذلك على وجود الله\_، وأرادوا به: نَفَى حلوله عن أفعاله تعالى ونفي مشابهته لها، وهي كلمة حق أريد بها باطل، ذلك أنهم أرادوا بـ(نفي الحلول ومماثلة الحوادث)؛ نفى جميع صفاته تعالى الاختيارية، وقد أقاموا له دليلا يتيمًا أسموه (دليل الحدوث). ويُعدُّ هذا الدليل أهمّ دليل عقلى عند متأخري الأشعرية وفي النظومة الكلامية. وأشهر أصل عارضوا به دلالات النصوص الشرعية، كما جعله التكلمون معتمدهم في إثبات أكبر قضية علمية، وهي؛ وجود الله تعالى، وقد أطلق على هذا الدليل أسماء وألقاب كثيرة ومن تلك الأسماء؛ (دليل الحدوث) و(دليل الحدوث والقدم) و(دليل الجواهر والأعراض) و(دليل الأجسام) و(دليل حلول الحوادث) و(دليل حدوث الأجسام) و(دليل حدوث الأعراض) وغيرها من الأسماء والمراج والمتال تجامع المتناد والم

(١) حقيقة الاستدلال بـ(دليل العدوث) والمتعدد عن الأشعرية:

وتقوم حقيقته عندهم على أصلين هما: الأول: إثبات حدوث العالم.

# أ.د. محملا عيد العليم الدسوقي يه من ين الأساد بعامة الأزهر والما الماد

والثاني: إثبات كون المُحدث لا بد له من مُحدث، وقد خلص أصحاب هذا الدليل إلى أن العالم لا بد له من مُحدث مختار وهو الله. وهذا كلام مجمل شاركهم فيه أهل السنة، لكن على وجه صحيح؛ دحضوا من خلاله مفاهيم الأشعرية واستنتاجاتهم الباطلة من أقيستهم العقلية، الأمر الذي يعنى أن هذين الأصلين فيهما إجمال وأنهما في حاجة إلى تفصيل، وبخاصة أن هذا الدليل عند التأمل في تركيبه ومنهجية الاستدلال مشتمل على أخطاء منهجية ضخمة يستحيل معها الاعتماد عليه أو الوثوق به.

وتجدر الإشارة إلى أنّ مُذهبَ السّلف هُوَ أن وجوده تعالى ليس قاصرًا على هذا الدليل، بل هو أمرً فطري معلوم بالضّرورة، والأدلة عليه في الكون والنَّفس والآثار والآفاق وكذا الوحي؛ أجل من

you in with it you ففي كل شيء له آية

تدل على أنه الواحد ولله يذكل تحريكة

### وية كل تسكينة له شاهد

أما الأشاعرة فليس لديهم إلا هذا الدليل اليتيم المسمى بـ(دليل الحدوث والقدم)، ومفاده: أن

الاستدلال على وجود الله إنما يكون ببيان أن الكون حادث، وكل حادث لا بد من مُحدث قديم، وأخصُّ صفات هذا القديم: مخالفته للحوادث، وعدم حلوثها فيه، ومن مخالفته للحوادث: إثبات أنه ليس جوهرًا ولا عرضًا، ولا جسمًا، ولا في جهة ولا مكان ولا حيِّز، وألا يحدُّث لأفعاله تجدد.. الخ، ثم أطالوا جدًا في تقرير هذه القضايا، ورتبوا عليها من الأصول الفاسدة ما لا يدخل تحت العد. مثل: إنكارهم لكثير من الصفات: كالكلام اللفظي، والرضا والغضب، والاستواء والنزول، وذلك بشبهة: نفى خُلول الحوادث في القديم، ونفى الجوهرية والعرضية، والجهة والجسمية.. إلى آخر المصطلحات البدعية التي جعلوا نفيها أصولا، وأنفقوا الأعمار والمداد في شرحها ونفيها. ولو أنهم قالوا: (الكون مخلوق، وكل مخلوق لا يد له من خالق) لكان أيسر وأخص، مع أنه ليس الدليل الوحيد على تنزيه الله عن الحوادث، ولكنهم تعمدوا موافقة الفلاسفة حتى في ألفاظهم.

وقد أطنب شيخ الإسلام في (الأصفهانية)، و(درء التعارض) وغيرهما، في الكلام على هذا الدليل وتزييفه، كما دحضه أبو الحسن في جمل سهلة أوردها في الإجماء الخامس من كتابه (رسالة إلى أهل الثغر) قال فيها: "ولا يجبُ إذا أثبتنا هذه الصفات له سبحانه على ما دلت عليها: العقول واللغة والقرآن والإجماء، أن تكون محدثة لأنه لم يزل موصوفا بها، ولا يجب أن تكون أعراضًا لأنه عزوجل ليس بجسم، وإنما توجد (الأعراض) في (الأجسام) ويدل بأعراضها فيها وتعاقبها عليها على حديثها. كما لا يجب أن تكون نفس الباري جسمًا أو جوهرًا أو محدودًا أو غير ذلك مما لا يجوز عليه من صفاتنا؛ لمفارقته لنا، فلذلك لا يجوز على صفاته ما يجوز على صفاتنا". ولكن وقبل أن نأتي على تفاصيل ما قالاه، حرى بنا أن نناقش كلام الأشعرية مناقشة عقلية.

٢-مناقشة دليل الأشعرية ودحض حججه يد دليل العدوث: أولاً محدودية الدليل: ونقول بادئ ذي بدء: إن هذا الدليل الأحادي هو الحجة العتمدة عند

المعتزلة كما قال القاضي عبد الجبار في شرح الأصول الخمسة ص 9، وكذلك هو عند جمهور الأشاعرة، إذ من خلاله يُعرف عندهم (إثبات الصانع) وادّعوا أن ذلك لا يحصل إلا بالنظروما لا يتم الواجب إلا به فهو واجب، وانما أرادوا بالنظر؛ النظر العقليُ في الأعراض وملازمتها للأجسام، كذا دون ما اعتماد على الوحي.

وفي هذا يقول الباقلائي في شرح اللَمع: "وهذا الطريق من الكلام في حدوث الأجسام هو المعتمد في هذا الباب"، ويقول ابن تيمية في درء التعارض ٧/ ٢٢٩ عن طريقة الاستدلال بهذا الدليل: "هي الطريقة المشهورة عند الجهمية والمعتزلة ومن اتبعهم من الأشعرية والكرّامية ومن دخل في ذلك من الفقهاء أتباع الأنمة الأربعة وغيرهم". وقد ذكر الأشعري والخطابي أن المتكلمين أخذوا هذه الطريقة من الفلاسفة، الأمر الذي يعني أن هذا الدليل بفهمه المغاير لفهم أهل السنة؛ هو من محدثات الأمور وقد تأثر به الأشعرية وتلقوه عن أهل الزيغ والضلال.

فانيا، جعله دون سواه؛ الأصل في معرفة الله واثبات صفاته؛ فقد توارد كثيرٌ من المتكلمين على تعظيم دليل الحدوث هذا، والإعلاء من شأنه؛ لحد أن جعلوه من أصول الدلائل الكبيرة التي لا يتحقق إيمان المرء إلا بمعرفتها، وسلكه أكثرهم في إثبات وجود الله؛ فلا يمكن العلم بوجوده عند الماتريدي؛ إلا بمعرفة حدوث العالم، وفي هذا يقول الماتريدي؛ إلا بمعرفة حدوث العالم، وفي هذا يقول في كتابه التوحيد ص١٢٩؛ "والأصل أن الله تعالى لا سبيل إلى العلم به إلا من طريقة دلالة العالم عليه"، ويقول الغزالي في تهافت التهافت ص١٧٩، "من لا يعتقد حدوث الأجسام فلا أصل لاعتقاده في الصانع أصلا".

ويقول النسفي في تبصرة الأدلة ص٣٥: "من المحال أن يكون من لا علم له بحدوث العالم وثبوت الصانع ووحدانيته وثبوت النبوة مؤمنًا"، بل قد جعل القاضي عبد الجبار العلم به أول واجب على العبد؛ لأنه محل النظر الذي هو طريق لمعرفة الله تعالى".

والى ذلك جنح المتأخرون من المتكلمين فقالوا: (إن العلم بحدوث العالم - يعني: بمفهومهم القاصر - أصل كل العقائد؛ وذلك لأن العلم بوجود الله لا يكون إلا بالعلم به، والعلم بصدق النبي صلى الله عليه وسلم لا يكون إلا بعد العلم بوجود الله الله، والشرائع لا تثبت إلا بالنبوة)، فصار دليل الحدوث أصلا لكل شرائع الدين على قولهم، وفي الحدوث أصلا لكل شرائع الدين على قولهم، وفي هذا يقول السنوسي في شرح العقيدة الوسطي ص٧٨: "اعلم أن حدوث العالم أصل عظيم لسائر العقائد وأساس كبير لما يأتي من الفوائد"، ويقول ابن تيمية في الصفدية مبينا منزلة حجة الحدوث عند المتكلمين: "جعلوا صحة دين الإسلام موقوفا على الإيمان بالرسول، وإلا يمان به موقوف على الإيمان بالرسول، وزعموا أن المرسل لا يُعرف إلا بها، قالوا: (لأنه لا يُعرف أن المرسل لا يُعرف إلا بها، قالوا: (لأنه لا يُعرف

وقد سبق أن ذكرنا أن أهل السنة لديهم من الأدلة على إثبات وجود الله واثبات صفاته من غير هذا الدليل، ما هو فطري وما هو مدلول عليه في الكون والنَّفس والأَثار والأَفاق وكذا الوحي؛ ما يعني؛ أن ما جنح إليه من ذكرنا قبل، هو من ضيق العطن وتحجير النَّسع.

إلا بالنظر والاستدلال المفضي إلى العلم بإثبات الصانع)، قالوا: (ولا طريق إلى ذلك إلا بإثبات

حدوث العالم)".

العالم، فقد قرر جمهور المتكلمين أن العالم وهو كل العالم، فقد قرر جمهور المتكلمين أن العالم وهو كل ما سوى الله، مكونُ من أمرين؛ (جواهر) و(أعراض) أي: صفات، وقرروا أن الجواهر لا يمكن أن تنفك عن الأعراض وأن الأعراض متغيرة، وخلصوا من هذا إلى أن العالم لا بد أن يكون مُحدَثًا مخلوقًا. وبهذا التقرير يُعلم أن هذا الأصل قائم على أربع مقدمات وهي؛

ا- إثبات الأعراض: وله في اصطلاح المتكلمين حدود كثيرة من أشهرها: أن "العَرض هو: ما يقوم بغيره"، كذا ذكره الجويني في الإرشاد، ومن أشهر أدلة وجوده عند الماتريدية والأشاعرة، هو أن الجسم تطرأ عليه التغيرات فهو تارة يكون ساكنًا

وتارة يكون متحركا وتارة يكون متلونا بلون معين ثم يتغير ذلك اللون، وهذا التغير لا يصح أن يكون مرجعه الجسم نفسه؛ لأنه لو كان كذلك لكان باقيًا على أحواله دائمًا، وفي بيان هذا الدليل يقول النسفي في التمهيد ص؛ "الجوهر قد يكون ساكنًا ثم يتحرك والعكس، ولو لم تكن الحركة والسكون معنيين وراء ذات الجوهر أو كانا راجعين إلى ذاته لكان في جميع الأحوال ساكنًا متحركا لوجود ذاته الموجب لهما، ولما اختص كل صفة بحالة على حدة".

"أبات حدوث الأعراض، وهذه اختلف فيها المتكلمون فمنهم، من يرى أن حدوث الأعراض ضروري لا يحتاج إلى دليل؛ لأنه يقع بالمشاهدة والحس، وهذا القول قال به الماتريدية كما ذكره النسفي وبعض الأشاعرة، ومنهم، من يرى أنها نظرية لا تُعلم إلا بالدليل وهم جمهور الأشاعرة، وقد استندوا في إثباتها على دليل التعاقب، وحاصله، أن الأعراض المتضادة تتعاقب في محالها، ونحن نستيقن بناءً على ذلك أن الوصف محالها، ونحن نستيقن بناءً على ذلك أن الوصف الطارئ حادث لأنه كان معدومًا، ونستيقن أن الوصف الوصف الزائل حادث أيضًا؛ لأنه زال بعد وجوده، وما حدث بعد عدمه أو زال بعد وجوده فهو حادث، وهذا الدليل مع سابقه استند إليه المعتزلة.

- استحالة تعري الجواهر من الأعراض؛ وقد استند الأشاعرة في تقرير دليلها إلى أن الضرورة تقتضي أن الجسم يستحيل أن يخلو من الأوصاف المتضادة كالاجتماع والافتراق؛ لاستحالة ارتفاع النقيضين، وهذا يلزم منه ضرورة اتصاف الجسم بأحد الوصفين، وبالتالي يقتضي امتناع خلو الجسم من الأعراض، وفي عبارة الأشعري السائفة الذكررد على هذه الثلاثة.

أ-إن ما لم يسبق الحوادث فهو حادث، وهذا القول قرره الباقلاني والقاضي عبد الجبار وغيرهما، ودليلهم في هذا، أن الجسم إذا لم يمكن أن ينظك عن الأعراض فهو لا بد أن يكون معها أو بعدها، وكل من المعية أو البعدية تقتضي عدم تقدم الجسم على الأعراض إذ الجسم لا يمكن أن يسبق

الأعراض

وهذه الحجة فيها إجمال، فهي لم توضع المراد بالحوادث أم بالحوادث أم أفرادها؟، ولحل هذه الإشكالية ذهب البعض إلى استحالة وجود حوادث لا أول لها وقد قال بهذا القول جل المتكلمين.

رابعًا، وأما الأصل الثاني، وهو: أن كل حادث لا بد له من محدث، فقد اختلف المتكلمون فيه، فمنهم، من جعله من الأمور الضرورية التي لا تحتاج إلى استدلال، ومنهم، من جعله من الأمور النظرية واستدلوا عليه بأدلة كثيرة. ومن تلك الأدلة؛ القياس، وقد بين صورته القاضي عبد الجبار إذ يقول في شرح الأصول الخمسة ص١١٨ - وبنحوه الرازي في المطالب ٢١٠١ -: "يدل عليه تصرفاتنا في الشاهد فإنها محتاجة إلينا ومتعلقة بنا وإنما احتاجت إلينا لحدوثها، فكل ما شارك تصرفاتنا في الحدث، وجب أن يشاركها في الاحتياج إلى مُحُدث وفاعل، والأجسام قد شاركتها في الحدث فيجب احتياجها إلى مُحُدث وفاعل".

واستدل بعض الأشاعرة بدليل التخصيص وحاصله: أن المكن جائز وجوده في كل وقت فلا فضل لوقت دون وقت. فاختصاصه بالوجود في وقت دون وقت يحتاج إلى مخصص لاستحالة ترجيح أحد المكنين بلا مرجح فلما قرر المتكمون هذين الأصلين خلصوا إلى نتيجة وهي على حد ما أفاده ابن تيمية في الفتاوى ٣/ ٤٠٣؛ أن خالق هذا العالم هو الله؛ لأن الخلق لا يمكن أن يكون إلا من فاعل مختار وليس سوى الله.

#### ٣- الأخطاء المنهجية في دليل الحدوث:

نقد المحققون من العلماء دليل الحدوث، وبينوا ما فيه من خلل ونقص؛ وأكدوا عدم صلاحيته لما وُضع له؛ وفي الفتاوى ٣/ ٣٠٤ عن دليل الحدوث: "المحققون على أنها طريقة باطلة. وأن مقدماتها فيها تفصيل وتقسيم يمنع ثبوت المدّعي بها مطلقا، ولهذا تجد من اعتمد عليها في أصول دينه يلزمه أحد أمرين: إما أن يطلع على ضعفها ويقابل بينها وبين أدلة القائلين بقدم العالم

فتتكافأ عنده الأدلة. أو يُرجِّح هذا تارة وهذا تارة كما هو حال طوائف منهم".

lea aska aska aska aska

والنقد الذي يوجه إلى هذا الدليل: بيان أن كل دليل لا بد أن تتوفر فيه أوصاف يكون بها طريقًا صحيحًا، وفي بيان تلك الأوصاف يقول ابن القيم في الصواعق ٢/ ٤٦٠: "والله حاج عباده على ألسن رسله وأنسائه فيما أراد تقريرهم به والزامهم اياه بأقرب الطرق إلى العقل وأسهلها تناولا وأقلها تكلفا وأعظمها غناءً ونفعًا وأجلها ثمرة وفائدة، فحججه سبحانه العقلية التي بيِّنها في كتابه جمعت بين كونها عقلية سمعية ظاهرة واضحة قليلة المقدمات سهلة الفهم قريبة التناول، وكونها قاطعة للشكوك والشبه وملزمة للمعاند والجاحد، ولهذا كانت المعارف التي استنبطت منها في القلوب أرسخ ولعموم الخلق أنفع، وإذا تتبع المتتبع ما في كتاب الله مما حاجً به عباده في إقامة التوحيد وإثبات الصفات وإثبات الرسالة والنبوة وإثبات المعاد وحشر الأجساد؛ وطرق إثبات علمه بكل خفى وظاهر وعموم قدرته ومشيئته وتضرده بالملك والتدبير وأنه لا يستحق العبادة سواه، وجد الأمر في ذلك على أجل وجوه الحجاج؛ وأسبقها إلى القلوب؛ وأعظمها ملاءمة للعقول؛ وأبعدها من الشكوك والشبه، في أوجز لفظ وأبينه وأعذبه وأحسنه وأرشقه وأدله على المراد".

والعكس، فمن يتأمل أكثر طرق المتكلمين في الاستدلال وخاصة دليل الحدوث، يدرك أنها فاقدة لأوصاف الدليل الصحيح ومتشربة بالأخطاء المخالفة لما ينبغي أن يكون الدليل عليه، كما يلحظ أن الأخطاء المنهجية التي اشتمل عليها متنوعة، منها ما يرجع إلى مستنده ومستمده، ومنها ما يرجع إلى منطلقه وغرضه الأصلي، ومنها ما يرجع إلى طريقة تركيب مقدماته ونتانجه، ومنها ما يرجع إلى طريقة تركيب مناسبته لأحوال المكلفين، ومنها ما يرجع إلى فقدان مناسبته لأحوال المكلفين، ومنها ما يرجع إلى المرجع إلى فقدان الوازمه المعرفية.

وللحديث صلة بإذن الله.

# المسرة الأماة وقوات

# ي وحدتها واعتصامها بالله تعالى

وَالْحَدَدُ بِلَهُ اللَّذِى أَشْ مَا فِي السَّمَوْتِ وَمَا فِي ٱلْأَرْضِ وَلَهُ ٱلْحَمَدُ فِي ٱلْآخِرَةَ ،
وَهُو الْمَالَامَ اللَّهِ مَا أَنْ السِّباء ١)، والصلاة والسلام على خاتم
رسله وإمام أنبيائه وسيد المرسلين، ومن تبع هديه إلى يوم
الدين، وبعد:

فإن وحدة هذه الأمة، واعتصامها بالكتاب والسنة، وائتلاف كلمتها، من أهم المطالب الشرعية التي تضافرت عليها نصوص الوحيين الكتاب والسنة، ففي هذه الوحدة وهذا الائتلاف نصرتها وقوتها وسعادتها في الدارين، وسواء وافق هذا الواقع أو اختلف معه.

وواقع الأمة الآن يدعوها أكثر من أي وقت سبق الله الله نبذ الفرقة والاختلاف والاعتصام بالله وحده، وهذا الأمر هو أصل كبير من أصول الدين الكلية، وقاعدة من قواعده العظمى مخالفته توجب غضب الرب سبحانه وتعالى وتأثم الأمة بمخالفته.

وهذه الأمة قد بلغت الآن ملياري مسلم يمثلون خمسة وعشرين في المئة من سكان العالم تختلف أعراقهم وجنسياتهم ولغاتهم وقومياتهم وأقطارهم واقتصادياتهم وسياستهم وتمتد جغرافيات دولهم في قارتي آسيا وأفريقيا، وينتشرون في سائر الأرجاء والبقاع فلا تكاد تخلو دولة من وجود الإسلام فيها، وهم في تخلو دولة من وجود الإسلام فيها، وهم في بيضتهم وكيانهم ومكانتهم، ومواجهة التحديات بيضتهم وليانهم ومكانتهم، ومواجهة التحديات الخارجية والداخلية التي تحيط بهم، ولتحقيق مصالحهم المشتركة أكثر من أي وقت مضى فقد تكالب عليهم الأعداء من كل جانب وصرحوا بما أخفوا سابقًا، لكن هم مع ذلك متفرقون بما أخفوا سابقًا، لكن هم مع ذلك متفرقون متشرذمون، ولن يجمعهم ويؤلف بين قلوبهم؛ السياسة، أو الاقتصاد، أو المصالح المشتركة، أو

غيرها، وقد جربوا كل ذلك، ولكن يؤلف بين قلوبهم ويجمع كلمتهم ويقوي شوكتهم هذا الدين، فقد قال الله لنبيه صلى الله عليه وسلم: وَإِنْ يُرِيدُوا أَنْ يَعَدَعُوكَ فَإِنْ حَسَيّكَ اللهُ عُو الّذِي أَيْدَكَ مَسَيّكَ اللهُ عُو الّذِي أَيْدَكَ مَسَيّك اللهُ عُو الّذِي أَيْدَكَ مَسَيْكِ اللهُ عَلَيْ أَنْفَتَ مَا فَيْ اللّهُ وَالْفَا بَرْكَ قُلُومِهِمْ لَوْ أَنْفَقْتَ مَا فَيْ اللّهُ فَيْ اللّهُ وَالْفَا بَرْكَ قُلُومِهِمْ لَوْ أَنْفَقْتَ مَا لَيْ اللّهُ وَالْفَا بَرْكَ قُلُومِهِمْ وَلَكِئَ اللّهُ فَيْ اللّهُ اللهُ ا

أَلْفُ بِيَنَهُمْ إِنَّهُ عَرِرُ عَكِيمُ (الأنفال: ٣٠،٦٢). قال ابن تيمية: من القواعد العظيمة التي هي من جماع الدين: تأليف القلوب، واجتماع الكلمة، وصلاح ذات البين فإن الله تعالى يقول: مَاتَقُواْ مَا مُلِكُمةً وَأَصْلِحُواْ ذَاتَ بَيْحِكُمُ (الأنفال: ١)، ويقول: وقول: وقو

ومن الأدلة المتكاثرة الداعية إلى الائتلاف والاعتصام والوحدة؛

قوله تعالى: ﴿ إِنَّ هَانِهِ: أَنْتُكُمْ أَنْهُ وَحِدَةً وَأَنَّا

جمادى الأولى ١٤٤٧ هـ- العدد ٢٥٢ السنة الخامسة والخمسون

رَيْكُمْ فَأَعْبُدُونِ ، (الأنبياء: ٩٧)، وقوله عز وجل: ، رَانَ هَلِوهِ أَشْكُرْ أَنْهُ رَجِدَهُ وَأَنَا رَبُّكُمْ فَأَقُونِ » (المؤمنون: ٥٧)، وقوله سبحانه: ، وَاعْسَمُوا عَبُلِ اللهِ جَبِيعًا وَلا نَعْرَقُواْ وَانْكُرُوا فِمْتَ اللهِ عَلَيْكُمْ إِذَ كُمُّ أَعْدَاءً فَأَلْتُ مِنَ تُلُوكُمْ فَأَمْيَحُمْ مِعْبَيهِ إِخْرَةً • (آل عمران: ١٠٣)، وقوله عز من قائل: ، إنّا النّومُونَ عمران: ١٠٠)، وعن أبي هريرة-رضي الله عنه-قال: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: ، إن الله عرضى لكم ثلاثًا، ويكره لكم ثلاثًا: فيرضى لكم: أن تعبدوه، ولا تشركوا به شيئًا، وأن تعتصموا بحبل الله جميعًا ولا تضرقوا. ويكره لكم: قيل وقال، وكثرة السؤال، وإضاعة المال». (أخرجه مسلم: ١٠٥١).

وعن ابن مسعود - رضي الله عنه - أنه كان يخطب ويقول: «أيها الناس: اتقوا الله، وعليكم بالطاعة والجماعة فإنهما حبل الله الذي أمر به، وإن ما تكرهون في الطاعة والجماعة خير مما تحبون في الفرقة .. (أخرجه الطبراني في المعجم الكبير (مما)، قال ابن قيم الجوزية: «مدار السعادة الدنيوية والأخروية على الاعتصام بالله، والاعتصام بحبله، ولا نجاة إلا لمن تمسك بهاتين العصمتين.

فأما الاعتصام بحبله: فإنه يعصم من الضلالة. والاعتصام به: يعصم من الهلكة.

فإن السائر إلى الله كالسائر على طريق نحو مقصده، فهو محتاج إلى هداية الطريق، والسلامة فيها، فلا يصل إلى مقصده إلا بعد حصول هذين الأمرين له، فالدليل كفيل بعصمته من الضلالة، وأن يهديه إلى الطريق، والعدة والقوة والسيلاح التي بها تحصل له السلامة من قطاع الطريق وآفاتها.

فالاعتصام بحبل الله يوجب له الهداية واتباع الدليل. والاعتصام بالله، يوجب له القوة والعدة والسلاح، والمادة التي يستلئم بها في طريقه،. (مدارج السالكين: ١/ ٤٥٨).

وأعظم الناس حفاظًا على هذا الأصل هم أهل السنة وهم جمهور هذه الأمة وسودها الأعظم، قال ابن تيمية: «وأهل السنة والحديث أعظم الناس اتفاقًا وائتلافًا، وكل من كان من الطوائف

إليهم أقرب كان إلى الاتفاق والائتلاف أقرب» (الانتصار لأهل الأثر ص: ٧٤).

فتحصل من الائتلاف وجمع الكلمة بين الأمة السلمة فوائد منها:

١- طاعة الله ورضاه، ونيل الثواب في الدارين.
 ٢- تحقيق الأخوة الإيمانية.

٣- تحقيق التوازن المجتمعي والحضاري بين الأفراد والدول.

3- تحقيق التكافل والتكامل الحقيقي في الاقتصاد.

٥- يحدث الائتلاف والاجتماع والاعتصام
 بالوحيين القوة التي تردع الأعداء.

 ٦- يرهب اجتماع الأمة الأعداء، ويحقق المهابة ثلامة.

#### ذم الفرقة والاختلاف و

وقد ذم الله الفرقة والاختلاف والتنافر والتدابر والتدابر والتشاحن والاقتتال بين المؤمنين أشد الذم، قال تعالى: «إنَّ الَّذِنَ مَرَّوُا دِيبُمُ وَكُوْا مِيبُمُ الْسَتَ مِنْهُمْ فَا مَنْهُمْ إِنَّ الْمُهُمْ إِلَى الْمَوْ مُمْ يَعْتُهُمْ عِلَا كُوْا مِيبُمُ الْسَتَ مِنْهُمْ فِي مَنْهُ إِنِّ اللَّهُ مَا اللَّهُ مِنْهُمُ اللَّهُ مَا اللَّهُ مِنْهُمُ اللَّهُ مِنْهُمُ اللَّهُ مِنْهُمُ اللَّهُ مِنْهُمُ اللَّهُ مِنْهُمُ وَكُوا مِنْهُمُ وَلَا مَنْهُمُ اللَّهُمُوا مِنْهُمُ وَاللَّهُ وَالْمُوا وَلَمْهُمُ وَلَا مَنْهُمُ وَالْمُوا وَلَمْهُمُ وَلَمْهُمُ وَالْمَالُوا وَلَمْهُمُ وَالْمُوا وَلَمْهُمُ وَاللَّهُ وَالْمُوا وَلَمْهُمُ وَالْمُوا وَلَمْهُمُ وَاللَّهُ وَالْمُوا وَلَمْهُمُ وَاللَّهُمُ وَاللَّهُمُ وَاللَّهُمُ وَاللّهُمُ وَاللَّهُمُ اللَّهُمُ وَاللَّهُمُ وَاللَّهُمُ وَاللَّهُمُ وَلَمْهُمُ وَاللَّهُمُ وَاللَّهُمُ وَاللَّهُمُ وَاللَّهُمُ وَاللّهُمُ وَاللَّهُمُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُمُ اللَّهُمُ وَاللَّهُمُ وَاللَّهُمُ وَاللَّهُمُ اللَّهُ مَنْهُمُ اللَّهُمُ وَاللّهُمُ وَاللَّهُمُ وَلَمُ وَاللَّهُمُ وَاللَّهُمُ وَاللَّهُمُ وَالَّهُمُ وَاللَّهُمُ وَاللَّهُ وَاللَّهُمُ وَاللَّهُمُ وَاللَّهُ وَاللَّهُمُ وَاللَّهُمُ وَاللَّهُمُ وَاللَّهُمُ وَلَمُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَلَمُلَّا وَلَمُ مِنْ اللّهُ وَلَا مُعْلَمُ وَلَمْ مُلِمُ وَلَمُ وَاللّهُ وَلَمْ اللّهُ وَلَمُ اللّهُ وَلَمُ اللّهُ وَلَمْ وَاللّهُ وَلَا مُعْلَى وَاللّهُ وَلَمُ اللّهُ وَلَمُ اللّهُ وَلِهُمُ اللّهُ وَلِمُ لَمُلّمُ وَلِمُولًا وَلَمُ مُنْ مُنْ اللّهُ وَلَمُ اللّهُ وَلَمُ وَلِمُ لَمُولًا لَمُولِمُ وَلِمُ لِللّهُ وَلِمُلْكُولًا لِمُعْلِمُ وَلَمُ وَلِمُلْكُولًا لِمُعْلَى اللّهُ مِنْ اللّهُ وَلَمُ اللّهُ وَلِمُ لِللّهُ مِنْ اللّهُ مِنْ الل

وقد خطب النبي صلى الله عليه وسلم الأمة في آخر موقف جمعه بهم يوم النحر خطبة عظيمة جامعة حذرهم فيها من الفُرقة والاختلاف، فعن عن أبي بكرة-رضي الله عنه-قال: «خطبنا النبي صلى الله عليه وسلم يوم النحر، قال: أتدرون أي يوم هذا؟

قلنا؛ الله ورسوله أعلم. فسكت حتى ظننا أنه سيسميه بغير اسمه، قال؛ أليس يوم النحر؟ قلنا: بلي.

قال: أي شهر هذا؟ قلنا: الله ورسوله أعلم. فسكت حتى خلننا أنه سيسميه بغير اسمه، فقال: أليس ذو الحجة؟ قلنا: بلي.

قال أي بلد هذا؟ قلنا: الله ورسوله أعلم. فسكت حتى ظننا أنه سيسميه بغير اسمه، قال: أليست بالبلدة الحرام؟ قلنا: بلي.

قال: ، فإن دماءكم وأموالكم عليكم حرام، كحرمة

يومكم هذا، في شهركم هذا، في بلدكم هذا، إلى يـوم تلقون ريكم، ألا هل بلغت؟ قالوا: نعم. قال: اللهم اشهد، فليبلغ الشاهد الغائب، فرب مبلغ أوعى من سامع، فلا ترجعوا بعدي كفارًا، يضرب بعضكم رقاب بعض، (أخرجه البخاري ١٧٤١، ومسلم: ٤٣٩٩).

وعن أبي بكرة-رضي الله عنه-قال: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: «إذا التقى المسلمان بسيفيهما فالقاتل والمقتول في النار فقلت: يا رسول الله: هذا القاتل فما بال المقتول؟ قال: إنه كان حريصًا على قتل صاحبه (أخرجه الدخارى ٣١، ومسلم: ٧٣٥٥).

فتحصل من عقوبات الفرقة والتشاحن والتدابر:

١- غضب الرب سبحانه وتعالى على الأمة في الدارين.

 ١٠ انتشار الشحناء والبغضاء بين الأفراد والمجتمعات والدول، وتقديم المصالح الخاصة على المصلحة العليا للأمة.

٣- اختلال ميزان التوازن المجتمعي والحضاري
 بين الأفراد والدول.

٤- الضعف الاقتصادي والتخلف الحضاري.

٥- الضعف والوهن وذهاب الريح أمام الأعداء.

٦- الذلة التي تغري أعداء الأمة على إهانتها
 والنيل منها.

ومن أمثلة هذه الفرقة والاختلاف والتنافر والتدابر والتشاحن داخل المجتمعات والدول الإسلامية الآن:

الاقتتال والتحزب والتضرق: في ليبيا، والسودان، ولبنان... والتي يسعى في تأجيجها أعداء الإسلام، والمرجفون ومن لا خلاق لهم ممن ينتمون لهذه الأمة.

ومن الأمثلة على هذا الوهن الذي أصاب الأمة وأغرى بها الأعداء وإن كانوا من أخس الأمم وأرذلها وأقلها عددًا: ما يفعله اليهود اليوم في قلب العالم الإسلامي من احتلال لفلسطين، واعتداء سافر على مقدساتهم وتدنيسهم للمسجد الأقصى واعتدائهم السافر على الضفة الغربية، وتدميرهم وانتهاكهم للنفوس

والأرواح والمعمار والتجويع والحصار لأهل غزة حتى بلغ عدد الشهداء ما يقارب خمسة وستين ألفًا تقريبًا، وعدد المصابين مئات الألاف، وعدد المهجرين داخل غزة بلغ مليوني مهجر، واعتدائهم السافر على لبنان وسوريا وإيران وقطر وتبجحهم بأن لا قوة في الأرض تمنعهم أو تقدر عليهم، وهذا مثال فقط لما يجري في المدي أصاب الأمة جراء تفرقها وتشرذمها وبعدها عن الاعتصام بالوحيين.

الحثُ على جمع الكلمة، وإزالة الفُرِقة:

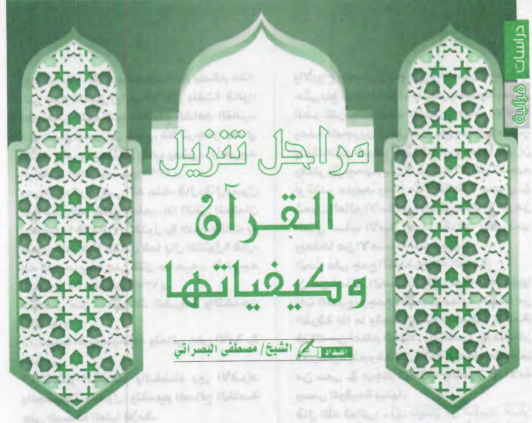
إن من أعظم الحسنات التي حثّ الله عليها رأب الصدع، وجمع الكلمة وحماية الصف من الفرقة إذا ما وقعت الفتنة واختلفت الكلمة، فذلك من أعظم الجهاد، والتقصير في ذلك لمن قدر عليه إثم وخذلان للأمة، وأعظم منه إثمًا من سعى في إيجاد الخلاف والتفرق في الأمة وسعى للوقيعة بينها.

قال الله تعالى: « وإن طَاهِنَانِ مِنَ الْمُؤْمِنِينَ اَفْنَتُلُواْ فَاللّهُ اللّهُ تَعَالُواْ اللّهَ فَاللّهُ اللّهُ اللللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُولِي الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّه

وعن أبي الدرداء-رضي الله عنه- قال: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: «ألا أخبركم بأفضل من درجة الصيام، والصلاة، والصدقة؟ قالوا: بلى يا رسول الله صلى الله عليه وسلم. قال: إصلاح ذات البين، وفساد ذات البين الحائقة، (أخرجه أبو داود (٤٩١٩)، والترمذي (٢٥٠٩)، وقال: هذا حديث حسن صحيح، ويروى عن النبي صلى الله عليه وسلم أنه قال: «هي الحائقة لا أقول تحلق الشعر، ولكن تحلق المحين).

نسأل الله أن يجمع الأمة على كلمة سواء، ويرفع الغمة عنها، وألا يجعل بأسها بينها شديدًا، وأن ينصرها على أعدائها، ويُمكّن لها فالأرض بمنّه ورحمته.

والحمد لله رب العالمين.



الحمد لله، والصلاة والسلام على رسول الله صلى الله عليه وسلم، بعد:

فقد أنزل الله القرآن على رسولنا محمد صلى الله عليه وسلم لهداية البشرية. فكان نزوله حدثًا جللًا يؤذن بمكانته لدى أهل السماء وأهل الأرض، ومما لا خلاف فيه أن العلم بنزول القرآن مهم للغاية: لأنه أساسي للإيمان به، وأنه كلام الله سبحانه وتعالى.

ويُستفاد من الأخبار الصحيحة والآراء الموثوق بها من العلماء أن القرآن الكريم نزل من لدن الحق تبارك وتعالى على ثلاث مراحل أو ثلاث نزلات: التنزيل الأول:

هو صدور القرآن وانبثاقه من الذات الإلهية إلى اللوح المحفوظ.

وهذا أمر من الأمور الغيبية الأزلية التي جاء بها الخبر الصادق ولزمنا الإيمان بها دون علم بكيفيتها؛ إذ لا يعلم كيفية ذلك إلا الله تعالى،

وكان هذا التنزيل جملة لا مفرقًا وصدق الله إذ يقول: مِلْ هُوَ وَأُنَّ فِي لَنْ عَلَيْ اللهِ عَنْوَظِي (البروج: ٢١-٢٧). والظاهر أن تنزل القرآن إلى اللوح المحفوظ كان بطريقة وفي وقت لا يعلمه إلا الله، وكان جملة لا مفرقًا: فوجب الإيمان به مع تفويض علم كيفيته إلى الله عز وجل.

أما التنزيل الثاني:

فكان من اللوح المحفوظ إلى بيت العزة في السماء الدنيا، والدليل قوله تعالى: « إِنَّا أَتْرَلَكُ فِي لَيَلَةِ مُبْرَكَةً إِلَا كُمَّا مُنْزِينَ » (الله خان: ٣)؛ وقوله تعالى: «إِنَّا أَنْرَلْتُهُ فِي لَيَة الْقَدْرِ» (القدر: ١)، وقوله تعالى: «ثَمَّرُ رَمَضَانَ الَّذِي أُنزلَ فِي القُرْءَانُ » (البقرة: ١٨٥)، فقد دلت هذه الآيات الثلاث على أن القرآن أُنزل في ليلة واحدة تُوصَف بأنها مباركة أخذًا من آية الله الدخان، وتسمى ليلة القدر أخذًا من آية المقدر، وهي من ليالي شهر رمضان أخذًا من آية البقرة، وإنما قلنا ذلك جمعًا بين هذه النصوص في العمل وانما قلنا ذلك جمعًا بين هذه النصوص في العمل

وعشرين سنة.

#### التنزيل الثالث:

(الشعراء: ١٩٣- ١٩٥)، حيث كان ينزل به مفرقًا على حسب الحوادث والأحوال حسب مشيئة الله تعالى فيوحي به إلى النبي صلى الله عليه وسلم، حيث كان الله تعالى يجمعه له في صدره، وينطقه على لسانه، وصدق الله العظيم، ولا خُرِكُ في لِالله ليمكن به الله العظيم، ولا خُرِكُ في لِالله العظيم، ولا خُرِكُ في لِالله العظيم، ولا القيامة، ١٦-١٧)، ولا مُرَّدُ الله العظيم، (القيامة، ١٦-١٧)، ولا مُرَّدُ الله العظيم، (الشعراء، ١٩٤- ١٩٤).

وقد دام هذا التنزيل ثلاثة وعشرين سنة حيث ابتدأ من بدء الوحي بالآيات الأولى وانتهى بأخر ما أنزل من القرآن قبيل وفاته. (مناهل العرفان للزرقاني (80/١- ٤٨) بتصرف).

#### حكمة تعدد التنزلات:

وقد استنبط العلماء لتعدد تنزلات القرآن الكريم حكماً كثيرة. قيل: فيه تفخيم لأمره، وأمر من نزل عليه وذلك بإعلام سكان السماوات السبع أن هذا آخر الكتب المنزلة على خاتم الرسل، لأشرف الأمم ولقد قربناه إليهم لننزله عليهم، ولولا أن الحكمة الإلهية اقتضت وصوله إليهم منجما "مفرقا" بحسب الوقائع لهبط به إلى الأرض جملة، كسائر الكتب المنزلة قبله، ولكن الله باين بينه وبينها فجعل له الأمرين: إنزاله جملة، ثم إنزاله مفرقاً، تشريفاً للمنزل عليه.

#### أول ما تزل من القرآن:

أول ما نزل من القرآن على وجه الإطلاق قطعًا الأيات الخمس الأولى من سورة العلق وهي قوله تعالى: «أوَّا يَأْتِ رَبُّ الْبِي خَلَق ١٠٠٠ عَلَى الإسن مِن مَنِي ٤٠٠ أَوْل وَيُ الْبُي خَلَق ١٠٠٠ عَلَى الإسن مِن مَنِي ٤٠٠ أَوْل وَيُ الْبُر مِنْ مَنْي ٤٠٠ أَوْل وَيَ الْمُنْ مَا لا يَعْرُ مَا اللهُ عَلْمُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلْمُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ ع

بها، ومعلوم بالأدلة القاطعة أن القرآن أنزل على النبي صلى الله عليه وسلم مفرقًا لا في ليلة واحدة، بل على مدى سنين عديدة، فيتعين أن يكون هذا النزول الذي نوَّهت به الأيات الثلاث نزولًا آخر غير النزول الذي نوَّهت به الأيات الثلاث وسلم، وقد جاءت الأخبار الصحيحة مُبينة لمكان هذا النزول وأنه بيت العزة من السماء الدنيا، فعن ابن عباس رضي الله عنهما أنه قال: (فُصُل القرآن في فجعل جبريل ينزل به على النبي صلى الله عليه وسلم)، وعن ابن عباس رضي الله عليه النبي صلى الله عليه وسلم)، وعن ابن عباس رضي الله عنهما أيضًا قال: (فأنزل القرآن جملةً واحدةً إلى سماء الدنيا، وكان ومواقع النجوم، وكان الله ينزله على رسوله صلى الله عليه وسلم بعضه في إثر بعض).

وقد ذكر الحافظ السيوطي في كتابه الإتقان روايات عن ابن عباس بهذا المعنى وقال: أسانيدها كلها صحيحة، وهذا لا يقوله ابن عباس بمحض الرأي والاجتهاد، بل له حكم المرفوع، وإذا كانت هذه الآيات لا تنافي بينها فهي لا تتنافي في الواقع الثابت من أنه نزل على النبي صلى الله عليه وسلم في غير شهر رمضان وليلة القدر: لأن ذلك في نزوله على النبي صلى الله عليه وسلم النبي صلى الله عليه وسلم مُنجَمًا (أي: مُفرَقًا) النبي صلى الله عليه وسلم مُنجَمًا (أي: مُفرَقًا) بحسب الوقائع والأحوال وجواب الأسنلة والأمثال بحسب الوقائع والأحوال وجواب الأسنلة والأمثال وعشرين سنة، أو ثلاث وعشرين سنة، أو خمس بعد البعثة. وهذا البيان الذي ذكرناه في المراد من الأيات المذكورة وطرق الجمع بينها وهو الصحيح العتمد حتى حكى بعضهم الإجماع عليه.

جدير بالذكر أنه قد ذهب فريق من أهل العلم، منهم السيوطي في الإتقان (٨٢/١)، والزركشي في البرهان (٢٢٨/١) إلى أن مراحل تنزيل القرآن مرحلتان؛ الأولى: نزوله جملة واحدة في ليلة القدر إلى بيت العزة من السماء الدنيا. الثانية؛ نزوله من السماء الدنيا في ثلاث

(العلق: ١-٥)، ثم فتر الوحي مدة، ثم نزلت الأيات الخمس الأولى من سورة المدثر، وهي قوله تعالى: مِنْ اللهُ الله

ففي الصحيحين عن عائشة رضي الله عنها في بدء الوحي قالت: حتى جاءه الحق، وهو في غار حراء، فجاءه الملك فقال: اقرأ، فقال النبي صلى الله عليه وسلم: مما أنا بقارئ، أي لست أعرف القراءة، فذكر الحديث، وفيه ثم قال: مأزاً بأسر بي الله عنه، الى قوله: مثر الإنس الله عنه، أن النبي صلى الله عليه وسلم قال: وهو يحدث أن النبي صلى الله عليه وسلم قال: وهو يحدث من السماء...، فذكر الحديث، وفيه: فأنزل الله عناى: من السماء...، فذكر الحديث، وفيه: فأنزل الله تعالى: من السماء...)

وهناك آيات يقال فيها: أول ما نزل، والمراد أول ما نزل باعتبارشيء معين، فتكون أولية مقيدة مثل؛ حديث جابر رضى الله عنه في الصحيحين، أن أبا سلمة بن عبد الرحمن سأله: أي القرآن أنزل أول؟ قال جابر: «يَا أَيُّهَا الْمُدَّدِّرِ»، قال أبو سلمة: أَنْبِئْتَ أَنْهُ: ﴿ الْقَرَأُ بِاسْمِ رَبِّكَ الَّذِي خَلْقَ ، فَقَالَ جابر: لا أخبرك إلا يما قال رسول الله صلى الله عليه وسلم، قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: جاورت في حراء فلما قضيت جواري هبطت.... فذكر الحديث، وفيه: ﴿فأتيت خديجة، فقلت؛ دشروني، وصبوا على ماء باردًا،، وأنزل على: مِنَاتُهُا الْمُدِّرُ الْمُوالِدِ ، إلى قوله: والرَّجْزِ فاهْجُرُ، (المدثر: ١-٥)، فهذه الأولية التي ذكرها جابر رضي الله عنه باعتبار أول ما نزل بعد فترة الوحى، أو أول ما نزل في شأن الرسالة لأن ما نزل من سورة (اقرأ) ثبت به نبوة النبي صلى الله عليه وسلم، وما نزل من سورة المدثر ثبت

به الرسالة في قوله: ﴿ الله شرب الله عليه وسلم قال أهل العلم: أن النبي صلى الله عليه وسلم نبى به أَنْ أَنَّ (الله شرب الله عليه وسلم البي به أَنْ أَنَّ (الله شرب الله المراه بدر الله المراه بدر الله الدين محمد بن عبد الله الزركشي- تحقيق محمد أبو الفضل إبراهيم- دارالتراث (٢٠٦/١)، وكتاب المزيادة والإحسان في علوم المقرآن، للإمام محمد بن أحمد بن عقيلة المكي- المتوفي سنة ١١٥٠هـ، مركز تفسير للدراسات القرآنية، فهرسة مكتبة الملك فهد الوطنية أثناء النشر فهرسة مكتبة الملك فهد الوطنية أثناء النشر

## آخر ما نزل من القرآن:

قال الإمام محمد بن أحمد بن عقيلة المكي في كتابه «الزيادة والإحسان» (١٨٠/١): اختلف فيه، فروى الشيخان عن البراء بن عازب قال: آخر آية نزلت: وسَلَقْتُوكَ مَلِ اللّهُ يُقْتِحَمَّمُ فِي الشَّلِيَّةُ وَلَا اللّهُ اللّهُ مُقْتِحَمَّمُ فِي اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ مُقْتِحَمَّمُ فِي اللّهُ اللّ

وأخرج البخاري عن ابن عباس رضي الله عنهما قال: آخر آية نزلت (آية الريا)، يعني قوله: ويَتَأَيُّهَا اللَّهِ مَن النَّهُ الله وَذَرُوا مَا يَقِي مِنَ النِّوَا ، (البقرة: ۲۷۸).

وأخرج النسائي من طريق عكرمة عن ابن عباس رضي الله عنهما قال: آخر شيء نزل من القرآن: «وَاتَّعُوا يُومًا مُرْجَعُونَ مِيهِ إِلَى اللَّهِ ، (البقرة: ٢٨١).

قال الحافظ السيوطي رحمه الله في الاتقان ":
ولا منافاة بين هذه الرواية وما سبق عن ابن
عباس أن آخر ما نزل أية الربا ": لأن الظاهر أنها
نزلت دفعة واحدة كترتيبها في المصحف، ولأنها
في قصة واحدة، فأخبر كل عن بعض ما نزل بأنه
آخر، وذلك صحيح. اه.

وأخرج أبو عبيد في الفضائل عن ابن شهاب قال: أخر القرآن عهدًا بالعرش آية الربا وآية الدين،

وأيضًا لا منافاة في هذه الرواية، لكون آية الدين من تمام آية الربا، وقوله تعالى: ، وَاتَّقُوا ، فالجواب عنه كالأول، وأما قول البراء: آخر ما نزل ﴿ رَسُنَفْتُونَكَ ﴾ (النساء: ١٧٦) فلعله في شأن الفرائض. اهـ. (من الزيادة والإحسان لابن عقبلة).

وقال الزرقاني في امناهل العرفان، (٩٧/١): اختلف العلماء في تعيين آخر ما نزل من القرآن على الإطلاق، واستند كل منهم إلى آثار ليس فيها حديث مرفوع إلى النبي صلى الله عليه وسلم، فكان هذا من دواعي الخلاف على أقوال

الأول: آخر ما نزل قول الله تعالى في سورة البقرة: (الآية ٢٨١): وَأَنَّفُواْ تُومًا تُرْجَعُونَ فِيهِ إِلَى اللَّهِ قُمَّ تُوفِّ كُلُّ نَفْسِ مَّا كَسَبَتْ وَهُمْ لَا يُطْلُمُونَ هِ أخرجه النسائي من طريق عكرمة عن ابن عباس، كذلك أخرج ابن أبي حاتم قال: آخر ما نزل من القرآن كله: ﴿ وَأَنْتُواْ نَوْمًا مُرْجُدُونَ فِيهِ ال أن البقرة: ٢٨١) الآية، وعاش النبي صلى الله عليه وسلم بعد نزولها تسع ليال، ثم مات لليلتين خلتا من ربيع الأول.

الثاني: آخر ما نزل هو قول الله تعالى في سورة البقرة أيضًا (الآية ٢٧٨): ﴿ قَالُهُا ٱلَّذِي عَامُوا اتَّتُهُ أَاتَةَ وَذَرُوالمَا لَقَرَ مِنَ أَلَا لَأَا إِن كُنتُم مُؤْمِنِينَ ، أخرجه البخاري عن ابن عباس والبيهقي عن ابن عمر. الثالث: إن آخر ما نزل آية الدين في سورة البقرة أيضًا (الآيـة ٢٨٢)؛ قوله سبحانه وتعالى؛ ويَتَأْتُهَا ٱلَّذِينَ مَامَلُوٓا إِذَا تَدَايِعَتُم بِدَيْنِ إِلَّ أَحِيلٍ مُسَخَّى أَكْتُبُوهُ ، إلى قوله سبحانه: «وَأَلِلهُ بِكُلِّ فَيْ عَلَيْ ﴿ الْبِصْرة: ٢٨٢ ) . وهي أطول آية في القرآن. أخرج ابن جرير عن سعيد بن المسيب: وأنه بلغه أن أحدث القرآن عهدًا بالعرش آية الدين،

ويمكن الجمع بين هذه الأقوال الثلاثة بما قاله

السيوطي رحمه الله من أن الظاهر أنها أنزلت دفعة واحدة كترتيبها في المصحف لأنها في قصة واحدة فأخبر كل عن بعض ما نزل بأنه أخروذلك صحيح.

قال الزرقاني؛ ولكن النفس تستريح إلى أن آخر هذه الثلاثة نزولًا هو قوله الله تعالى: ووَاتَّقُوا يُومًا تُرْجَعُوكَ فِيهِ إِلَى اللَّهِ ثُمَّ تُوفِّ كُلُّ نَفْسِ مَّا كَنْ يَتْ وَهُمْ لَا يُطْلَبُونَ ، (البقرة: ٢٨١).

وذلك لأمرين: أحدهما: ما تحمله هذه الآية في طياتها من الإشارة إلى ختام الوحي والدين، بسبب ما تحثُ عليه من الاستعداد ليوم المعاد، وما تنوَّه به من الرجوع إلى الله واستيضاء الجزاء العادل من غير غبن ولا ظلم، وذلك كله أنسب بالختام من أيات الأحكام المذكورة في سياقها.

ثانيهما: التنصيص في رواية ابن أبي حاتم السابقة على أن النبي صلى الله عليه وسلم عاش بعد نزولها تسع ليال فقط، ولم تظفر الآيات الأخرى بنص مثله.

وذكر آيات آخر عدها فريق من أهل العلم على أنها آخر ما نزل مثل آية الكلالة، وهي قوله سبحانه وتعالى: ﴿ رَسَّنَفُتُونَكَ قُلُ ٱللَّهُ يُقْتِيكُمْ ف الكلية ، ( التوبة: ١٧٦ ) وأن آخر سورة نزلت سورة وبراءة وأي سورة التوبة.

ومن الآيات التي ذكرها أنها آخر ما نزل خاتمة سورة براءة الْقَدْ جَآدُكُمْ رَدُولِهُ لِهِ ألُّ كُمَّ ، ( التوبة: ١٢٨ ) إلى آخر السورة.

وذكر أقوالًا أخَر، ثم قال رحمه الله: (ورأيت أن الذي تستريح إليه النفس أن آخر القرآن نزولًا على الأطلاق قول الله في سورة البقرة: و وَالْتَمُوا يُومًا تُرْجَمُوكَ فِيدِ إِلَى اللَّهِ ثُمَّ تُوفِّل كُلُّ فَفَسِ مَّا ك بت وهم لا يطلبول ، (البقرة: ٢٨١).

وأن ما سواها أواخر إضافية أو مقيَّدة بما علمت. وآخر دعوانا أن الحمد لله رب العالمين.



التحمَّدُ لله ربِّ العالمينِ، والصّلاةُ والسّلامُ على نبيّنا مُحمَّدٍ وعلى آله وأصّحابِه أجْمعين.

وبعد: فإن الأسبرار لها أهمية كبيرة في حياة الإنسان، وإفشاء الأسرار يترتب عليها كثير من الأضرار على الفرد وعلى المجتمع، فأقول وبالله تعالى التوفيق:

الُسُرُّ: هو كل ما يكتمه الإنسانُ ويُخفيه في نفسه، فلا يُخبر به أحداً، وذلك لجلب مصلحة أو لدفع ضرر، أو يحض به مَن يثق به دون سواه.

#### نبينا يوسينا بحفظ الإسرار

عَنْ جِابِرِ بُنِ عَبِد اللّهِ، رُضِيَ اللّهِ عَنْهُمَا، قَالَ: قَالَ رَسُولَ اللّهِ عَنْهُمَا، قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللّهِ صَلّى اللّهِ عَلَيْهِ وَسَلّمَ: إِذَا حَدَّثَ الرَّجُلُ بِالْحَدِيثَ ثُمَّ الْتَفَتَ هَهِيَ أَمَانَهُ. (صحيح أبي داود- للللباني- حديث: ٧٥ - ٤).

قَوْلُهُ: (ثُمَّ الْتَفْتَ): أي: الْتَفْتَ الرجِل المُتحدُث يمينًا وشمالًا؛ حَذْرًا واحتياطًا من أن يسمع كلامه أحدُ غير الذي يتحدث إليه.

#### حفظ الأموال أيسر من حفظ الأسرار

قَالَ المَاوِرِدِي: "إِنَّ مِنَ الْأَسْرَارِ مِا لَا يُسْتَغْنَى فِيهِ غَنْ مُطَالِعَةَ صديقَ مُساهِم، وَاسْتَشَارَةَ نَاصِحَ مُسَالِم. فَلْيَخْتَرَ الْعَاقَلُ لِسَرِّهِ أَمِينَا إِنْ لَمْ يِجِدُ إِلَى كَتُمْهَ سَبِيلًا، وَلَيْتَحَرَّ فِي اخْتِيارِ مِنْ يَأْتَمِنَهُ عَلَيْهِ وَيَسْتَوْدِعُهُ إِيَّاهُ. فَلْيُسَ كُلُّ مِنْ كَانَ عَلَى الْأُمُوالَ

أمينًا كان على الأسرار مُؤتمنًا. وَالْعَفَةُ عِنْ الْأَمُوالُ الْيَسْرُ مِنْ الْعَفَةُ عِنْ الْأَمُوالُ الْيَسْرُ مِنْ الْعَفَةُ عِنْ إِذَاعِةَ الْأَسْرَارِ؛ لأَنْ الْإِنْسَانُ قَدْ يُدْيِع سِرَّ نَفْسِهُ بِبَادِرَةَ لِسَانِه، وَسَقَط كَلَامِه، وَيَشُخُ بِالْيَسِيرِ مِنْ مَالِه، حَفَظاً لَهُ وَضَنَّا بِه، وَلَا يَرَى مَا أَذَاعَ مِنْ سِرْهِ كَبِيرًا فِي جَنْبِ مَا حَفظَهُ مِنْ يَرَى مَا أَذَاعَ مِنْ سِرْهِ كَبِيرًا فِي جَنْبِ مَا حَفظَهُ مِنْ يَبِيرًا فِي جَنْبِ مَا حَفظَهُ مِنْ أَمْنَاءُ الله مَع عِظم الْصُرر الدَّاخِلُ عَلَيْه. فَمِنْ أَجْلِ ذَلِكَ كَانَ أَمْنَاءُ الْأَسْرَارِ أَشَدُ تَعَذَّرًا وَأَقَلُ وُجُودُا مِنْ مَنْ عَبْ مِنْ أَمْنَاءُ الْأَسْرَارِ فَلْ اللَّالُ أَيْسَرَ مِنْ كَتُم مِنْ أَمْنَاءُ الْأَمْوالِ. وكان حَفْظ اللَّالُ أَيْسَرَ مِنْ كَتُم اللَّاسُورَ إِنْ الْمُوالِ مَنْ عَنْهِ وَاحْرَازَ الْأَسْرَارِ اللَّهُ مُوالِ مَنْ عَنْهُ وَاحْرَازَ الْأَسْرَارِ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مُوالًى مَنْيَعَةً وَاحْرَازَ الْأَسْرَارِ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مُوالًى مَنْيَعَةً وَاحْرَازَ الْأَسْرَارِ اللَّهُ مَالَى اللَّهُ مُوالًى مَنْيِعَةً وَاحْرَازَ الْأَسْرَارِ اللهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ مُوالًى مَا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ مُوالًى مَنْ عَلْمُ اللَّهُ الْمُوالِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْكُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُوالُ مُعْمَالًا اللَّهُ اللَّهُ الْعَلْمُ لَا اللَّهُ مُنَاءً اللَّهُ الْمُعْولُ لَلْ اللَّهُ الْمُؤْلِلُ مُعْلَالًا لَلْكُولُ لَا اللَّهُ الْمُؤْلُولُ اللَّهُ اللَّالَ اللَّهُ الْمُؤْلِلُ مُعْلَى اللَّهُ الْعُلْمُ اللّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّالَةُ اللَّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّ

## تربية الأطفال على حفظ الأسرار

يجب على الآباء تربية أطفائهم على حفظ الأسرار، حتى ولو عن أقرب الناس إليهم، فَإِنَّ هَذَهُ التَّربية تغرس فيهم حُسْن الأخلاق والمبادئ التي تنفعهم في شبابهم وتؤدي إلى اكتساب ثقة الناس فيهم. لقد اهتم رسُول الله صلى الله عليه وسلم بتربية الأطفال على حفظ الأسرار. كما فعل مع أنس بن مالك وعبد الله بن جَعْفر.

إِنَّ تَربِيةَ الأطفال على حفظ الأسرار يُسُهمُ فِي تَكوين إرادة الطفل الواعية الفاعلة وذلك لأن الطفل يريد أن يتكلم بما يملك من معارف أو معلومات، فعندما تدريه على حفظ السر فإنه

جمادى الأولى ١٤٤٧ هـ - العدد ٦٥٣ السنة الخامسة والخمسون التحذير من إفشاء الأسرار في القرآن والسنة

قَالَ اللَّهُ تَعَالَى: ﴿ يَا يُهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوا لَا تَعُونُوا اللَّهَ وَالرَسُولِ وَتَحُونُوا أَمْنَتِكُمْ وَأَتُمْ تَعَلَمُونَ) (الأنفال: ٧٧)، يجب على المسلم أن يحفظ أسرار الناس فيكتمها، فإن نشرها كان خائناً للأمانة والعهد، ومن حق المسلم على أخيه المسلم أن يحفظ أسراره. وخاصة إذا كان قد تعهد له بحفظ هذا السر وعدم إخبار أحد من الناس.

عَن أبي سعيد الخُدري، رضى الله عنه، قال: قَالَ رَسُولَ اللَّهِ. صلى اللَّه عليْه وسلَّم: إنْ منْ أَشْرُ النَّاسِ عنْدَ اللَّهِ مَنْزِلَةَ يَوْمَ الْقَيَامَةِ الرَّجِلِّ يُفْضِي الى امرأته وتضضى اليه، ثم ينشر سرها. (مسلم-حدیث ۱٤٣٧).

قَالَ الأمام النووي: في هذا الحديث تحريم إفشاء الرجل ما يجري بينه وبين امراته من أمور الاستمتاع ووصف تضاصيل ذلك وما يجري من المرأة فيه من قول أو فعل ونحوه. (صحيح مسلم بشرح النووي- جـ١٠ - ص٨).

إفشاء الأسرار دليل على ضعف الإيمان ...

روى أحمد عَن أنس بن مالك، رضى الله عَنْهُ، قال: رسول الله صلى الله عليه وسلم: لا إيمان لمن لا أمانة له، ولا دين لمن لا عهد له. (صحيح الجامع- للألباني- حديث:٧١٧٩)

#### إفشاء الأسرار من صفات المنافقين

الإنسان الذي يفشى الأسدرار خائن للأمانة التي ائتمنه الناس عليها، والخيانة من صفات المُنافِقِين؛ فَعِنْ أبي هُرِيْرة رضى الله عنه، عن النبى صلى الله عليه وسلم قال: آية المنافق ثلاث: إذا حَدَث كذب، وإذا وعد أخلف، وإذا اؤتمن خان. (البخاري- حديث:٣٣ / مسلم- حديث:١٠٧).

#### خطورة إفشاء أسرار الأسرة

المحافظة على الأسرار بين أفراد الأسرة سبيل سعادتها، ونشر أسرارها سبيل هدم الأسرة.

#### أسباب افشاء الأسرار

- نستطيع أن نوجر أسباب إفشاء أسرار الناسفي الأمور التالية؟
- (١) العُجُبُ والفخر، وذلك بإظهار علمه بشيء لا يعلمه غيره.
- (٢) من طبيعة الإنسان حبُّه إتيان ما مُنع منه،

يتدرب على بذل جهد نفسي مخالف لطبائع الطفولة الفطرية، فإذا نما جعل حفظ السرفيه، بعض الصفات الطيبة تنمو مع هذا النخلق مثل: قوة الإرادة وانضباط اللسان ورباطه الجأش. مما يتسبب في غرس الثقة الاجتماعية ونمو بذرة القوة في نفس الأطفال. (المنهاج النبوي- ص٢١٩). الوسائل الساعدة على حفظ أسرار الناس

نستطيع أن نوجيز الوسائل التي تساعد المسلم على المحافظة على أسرار الناس في الأمور التالية: (١) استحضار مراقبة الله تعالى للناس.يجب على المسلم أن يعلم بأن الله مُطلع على كل خافية. فلا يعصيه بإفشاء أسرار الناس.

(٢) حُبُّ الخير لكل مسلم، ومعرفة أن هناك ضررًا قد يقع على صاحب السرإذا أظهره للناس.

- (٣) استشعار الضرر الذي يقع على المسلم من افشاء سره فلريما لحقه أذى عظيم من إفشاء سره: فقد تكون زوجة تطلق أو موظفًا يفقد وظيفته، أو قريبًا يهجره أقاريه، أو صديقًا تنقطع المودة بينه وبين باقى أصدقائه.
- (٤) إفشاء الأسرار مظلمة لأخيك المسلم يجدها يوم القيامة ويحاجك بها عند الله عز وجل.
- (٥) من صفات المؤمن الصادق: المحافظة على العهد وعدم إفشاء ما يسمع من أخيه المسلم.
- (٦) الإنسان بإفشاء الأسرار يفقد نعمة عظيمة، وهى نعمة مشاورة الناس له واختيارهم له وثقتهم فيه. (حفظ الأسرار- مكتبة دار القاسم- ص١٢). فوائد حفظ الأسرار

(١) حفظ السريمكن الإنسان من قضاء مصالحه

- (٢) حفظ السر من أنواع الأمانة، والأمانة من علامات الايمان.
  - (٣) كتمان السَر دليل على الرزانة والوقار.
- (٤) حفظ السر فضيلة إنسانية بها يرتقي المرع في درجات الكمال.
- (٥) حفظ السر يُوثق صلة الإنسان بأخيه حين يحفظ أسراره.
- (٦) حفظ السر يؤدي إلى توثيق المحبة بين الإنسان ومن يحفظ عليه سره.
- (٧) حين يثق الإنسان بأن صاحبه يحفظ أسراره بمهد ذلك له استشارته فيما لا يحب أن يطلع عليه النّاس. (موسوعة نضرة النعيم- ج٨-

تماذج تحفظ الأسرار

(۱) عَنْ ثَابِتَ الْبُنَانِي عَنْ أَنْسِ، رضي الله عنه، قال: أَتَى عَلَيْ رَسُولَ الله صلى الله عليه وسلم، وأَنَا أَلْعَبُ مَعَ الْغَلَمَان، قَالَ: فسلم علينا، فبعثني الله علينا، فبعثني الى حاجة، فأبطأت على أمّي، فلما جئت قالت، ما حبسك؟ قُلت بعثني رسول الله صلى الله عليه وسلم لحاجة، قالت: ما حاجته وقلت: إنها سرّ، قالت: لا تُحدُثنَ بسر رسول الله صلى الله عليه وسلم، أحدًا. قال أنس، والله لم حديث عليه وسلم، أحدًا. قال أنس: والله لم حديث به أحدًا لحدَثتُك يا ثابتًا. (مسلم-حديث

(٣) وعنْ إِبْرَاهِيمَ، قَالَ: ذَهَبِ عَلْقَمَةُ إِلَى الشَّأَمَ، فَلَمَّا دَخَلَ السَّبِدَ، قَالَ: اللَّهُمَّ يَسُرُ لَي جَلِيسًا صَالِحاً، فَجَلِسَ إِلَى أَبِي اللَّهُ يَسُرُ لَي جَلِيسًا صَالِحاً، فَجَلِسَ إِلَى أَبِي اللَّهُ رَدَاء، رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ، فَقَالَ أَبُو الدَّرْدَاء؛ مَمِّنْ أَنْتَ؟ قَالَ: مَنْ أَهْلِ عَنْهُ، فَقَالَ أَبُو الدَّرْدَاء؛ مَمِّنْ أَنْتَ؟ قَالَ: مَنْ أَهْلِ اللَّهُ وَعَنْهُ، فَقَالَ أَبُو الدَّرِدَاء؛ مَمُّنْ أَنْتَ؟ قَالَ: قَلْتَ السَّرِ السَّرِ السَّرِ السَّرَ البَحْارِي- حديث: ٣٧٤٣).

- قَالَ ابْن حَجْر العسقلاني رَحْمَهُ اللَّهُ: كَانَ حُدْيُفَةُ بُنُ الْمُيمَانِ رَضِيَ اللَّه عَنْهُمَا، صاحب السَّرُ الَّذِي لا يعلمُهُ غَيْرُهُ حَتَى خَصَّهُ النَّبِيُّ، السَّرُ الَّذِي لا يعلمُهُ غَيْرُهُ حَتَى خَصَّهُ النَّبِيُّ، صلَى اللَّه عليه وسلَم، بمعرفة أسماء المنافقين. (فتح الباري- للعسقلاني- جـ٣- ص٣٧)

هل يجور افشاء السر للمصلحة؟

قال العز بن عبد السلام رحمه الله: الستر على الناس شيمة الأولياء، فضلاً عن الأنبياء، وإنما قال يوسف عليه السلام: (هي راودتني عن نفسه عن نفسي) (يوسف٢٠)، ليدفع عن نفسه ما قد يتعرض له من قتل أو عقوبة. وكذلك قوله: (ما بال النسوة اللاتي قطعن أيديهن) (يوسف: ٥٠)، ليدفع التهمة عن نفسه؛ فإن اللك لو اتهمه لم يوله ولم يحصل على إحسان الولاية. ويستفاذ من كلامه رحمه الله: أنه الولاية. ويستفاذ من كلامه رحمه الله: أنه يجوز إفشاء السرإذا كان في ذلك مصلحة. أو وأخر دعوانا أن الحمد لله رب العالمين. وصلى دفع ضرر. (الخلاصة في آهات اللسان - ص٥٠). الله وسلم على نبينا محمد، وعلى آله. وأصحابه، والتابعين لهم بإحسان إلى يؤم وأصحابه، والتابعين لهم بإحسان إلى يؤم الدين.

فإن المحظور يُغري بارتكابه إن لم تكن هناك عصمة من خُلق أو دين.

(٣) النكاية أو التشهير، فإن إفشاء السريؤذي صاحب السرإيذاء شديداً.

(٤) الاستفادة من هذه الأسرار التي عرفها. (حفظ الأسرار-مكتبة دارالقاسم-ص١١).

أقوال السلف للإذم إفشاء الأسرار

قَالَ الْحُسَنُ البصريُّ: إنَّ مِنَ الخِيَانَةَ أَنْ تُحَدُّثَ بِسِيرٌ أَخِيانَةً أَنْ تُحَدُّثَ بِسِيرٌ أَخِياتُ. (الصمت لابن أبي الدنيا- ص ٢١٤).

قَالُ ابنِ حِبان؛ مَنِ استُوْدِعَ حديثاً فَلْيَسْتُر، ولا يَكُن مِهْتَاكاً ولا مِشْيَاعاً؛ لأن السر إنما سُمي سراً لأنه لا يُفْشى. (روضة العقلاء- لابن حبان- ص ١٩٠٠).

قَالَ المَاوِردي: إِظْهَارُ الرَّجُلِ سِرَّ غَيْرِهِ أَقْبِحُ مِنْ إِظْهَارُ الرَّجُلِ سِرَّ غَيْرِهِ أَقْبِحُ مِنْ إِظْهَارِهِ سِرَّ نَفْسِهِ: لأَنَّهُ يِبُوءُ بِإِحْدَى وَصُمَتَيْنِ: الْخِيانَةُ إِنْ كَانَ مُؤْتَمَنَا. أَوْ النَّمِيمَةُ إِنْ كَانَ مُشْتَوْدَعَا. (أَدب الدنيا والدين ـ ص ٣٠٧)

قال ذو النون المصري؛ من أفشى السرّ عند الغضب فهو اللّنيم؛ لأنّ إخفاءه عند الرّضا تقتضيه الطّباع السّليمة كلّها. (إحياء علوم الدين- جـ٢- ص١٩٥)

حكم إفشاء الأسرار

يحرم إفشاء أسرار الناس، وخاصة أسرار الماضي، كالوقوع في النذوب والمعاصي، فالستر هو الواجب. قال الإمام أبو الحسن الماوردي، وجب على المُسْتَوْدَع للسرِّ أَدَاءُ الأَمانة فيه بالتَّحفُظ وَالتَناسي لهُ حَتَّى لا يَخْطِر لهُ بِبَالَ ولا يدُور لهُ فِي خَلْد، ثُمُ يرى ذَلكَ حُرْمة يرَعاها ولا يدل الدُلال اللَّنَام. (أدب الدنيا والدين- للماوردي- صه ٢٠٩).

قال ابن عثيمين، السر؛ هو ما يقع خفية بينك وبين صاحبك، ولا يحل لك أن تفشي هذا السر أو أن تُبينه لأحد، سواء قال لك؛ لا تبينه لأحد أو عُلمَ بالقرينة الفعلية أنه لا يحب أن يطلع عليه أحد أو عُلمَ بالقرينة الحالية أنه لا يحب أن يطلع عليه أحد. (شرح رياض الصالحين- بياض الصالحين- بياض الصالحين- بياض الصالحين.

جمادي الأولى 1227 هـ- العدد 107 السنة الخامسة والخمسون

# ورجل ألامام العلامة الشيخ عبد العجريج ال-شيخ المتي العام الملكة العربية السعوجية

موت العلماء من المصائب التي تقع على الأمة، وهي مصيبة تصيب الأرض وأهلها، وثلمة في الدين لا يسدها شيء، فهم نجوم الأرض التي يهتدي الناس بها إذا أعيتهم المسائل، فإذا ذهبوا ذهب بذهابهم كثير من العلم، فعن عبد الله بن عمرو بن العاص رضى الله عنهما قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: «إنَّ اللَّه لَا يَضْضُ الْعِلْمَ انْتَزَاعًا يَنْتَزِعُهُ مِنَ النَّاسِ، وَلَكُنْ يُقْبِضُ الْعِلْمُ بِقَبْضِ الْعُلْمَاءِ، حَتَى إِذَا لَمْ يَتْرِكُ عَالمًا، اتَّخَذَ النَّاسُ رُؤُوسًا جُهَّالًا، فَسُئلُوا فَأَفْتُوا بِغَيْرِ عَلْم، فَضَلُوا وَأَضَلُوا ، (متفق عليه)

وقال ابن عباس -رضي الله عنهما-: «أتـدرون ما ذهاب العلم؟ قلنا: لا. قال: ذهاب العلماء، ولا يزال عالم يموت، وأثر للحق يُدرس، حتى يكثر أهل الجهل، وقد ذهب أهل العلم، فيعملون بالجهل، ويدينون بغير الحق، ويضلون عن سواء

ومما وقع بالأمة من المصاب في هذه الأيام موت كثير من علمائها، ومن آخرهم فضيلة الشيخ: عبد العزيز آل شيخ، المفتى العام الثالث للمملكة العربية السعودية، والذي

توقي يوم الثلاثاء الأول من شهر ربيع الآخر ١٤٤٧ هـ، الموافق: ٢٣ من سبتمبر ٢٠٢٥، عن عمر يناهز ٨٢ عامًا رحمه الله تعالى، وتلك ترجمة مختصرة له: اسمه: عبد العزيز بن عبد الله بن محمد بن عبد اللطيف بن عبد الرحمن بن حسن بن الشيخ محمد بن عبد الوهاب. مولده - رحمه الله تعالى-: ولد بمكة المكرمة، يوم الثلاثاء، الثالث من شهر ذي الحجة، لعام اثنين وستين وثلاثمائة وألف لهجرة النبي ١٣٦٢/١٢/٣ هـ، الموافق للثلاثين من شهر نوفمبر لسنة ثلاث وأربعين وتسعمائة وألف بالإفرنجي ٣ / 11/73919.

وقد عاش يتيمًا رحمه الله تعالى، فقد توفي والده وهو صغير لم يتجاوز الثامنة من عمره في عام: ١٣٧٠ هـ.

وكان منذ ولادته ضعيف البصر جدًا، وفقد بصره تمامًا عام ١٣٨١ه بعد عملية جراحية أجريت له، وله من العمر حوالي: تسع عشرة سنة.

نشأته العلمية؛ حفظ القرآن صغيرًا في عام: ١٣٧٣ هـ، وله من العمر أحد عشر عامًا على يد الشيخ محمد بن سنان، ثم

توجه بعد ذلك لطلب العلم، ومن شيوخه الذين تلقى عنهم العلم:

١- سماحة الشيخ محمد بن إبراهيم آل
 الشيخ مفتى الديار السعودية.

 ٢ - سماحة الشيخ عبد العزيز بن باز مفتي عام المملكة، ورئيس هيئة كبار العلماء.

۳- الشيخ عبد العزيز بن صالح المرشد.
 ٤- الشيخ عبد العزيز الشثرى.

وقد حصل على شهادة الليسانس في العلوم الشرعية واللغة العربية في كلية الشريعة بالرياض في العام الجامعي ١٣٨٣ / ١٣٨٤ هـ.

#### مناصبه:

عين مدرّسًا بمعهد إمام الدعوة العلمي، في أول جُمادى الآخرة ١٣٨٤هـ.

وعين إمامًا وخطيبًا في جامع الشيخ محمد بن إبراهيم بدُخُنة بالرياض بعد وفاة الشيخ محمد بن إبراهيم، عام ١٣٨٩هـ

ثم عين أستاذًا مساعدًا بكلية الشريعة، في الشريعة، في الأولى ١٣٩٩هـ.

ثم أستاذا مشاركا بكلية الشريعة، في ١٣ ذي القَعْدة ١٤٠٠هـ.

وعين إمامًا وخطيبًا بمسجد نمرة في عَرَفة، من عام: ١٤٠٦هـ. وعين عضوًا في هيئة كبار العلماء، في شهر شوّال ١٤٠٧هـ.

وعين عضوًا متفرّغًا في اللجنة الدائمة للبحوث العلمية والإفتاء، في ١٥ رجب

وإمامًا وخطيبًا في جامع الإمام تركي بن عبد الله بالرياض، في شهر رمضان ١٤١٢هـ.

ثم عين نائبًا للمفتي العام للمكلة بمرتبة وزير، في ٢٥ شعبان ١٤١٦هـ.

ثم تولى منصب المفتي العام للمملكة العربية السعودية، ورئيس هيئة كبار العلماء والبحوث العلمية والإفتاء، في ٢٩ المحرّم ١٤٢٠، فكان ثالث المفتين في تاريخ المملكة بعد كلُ من: سماحة الشيخ محمد بن إبراهيم آل الشيخ الذي توفية؛ في شهر شعبان من عام: ١٣٨٩هـ. ثم سماحة الشيخ عبد العزيز بن باز، والذي توفي في أواخر عام: ١٤١٩هـ.

وقد تولى سماحة الشيخ عبد العزيز آل شيخ منصب المفتي العام للمملكة العربية السعودية لمدة ٢٧ عامًا تقريبًا.

#### ومن مؤلفاته:

- كتاب جامع خطب عرفة، وقد خطب سماحة الشيخ عبد العزيز آل الشيخ في عرفة لمدة ٣٥ عامًا متواصلة من عام ١٤٠٢هـ إلى ١٤٠٢هـ.
- كتاب حرمة الإفساد في الأرض.
- كتاب حقيقة شهادة أن محمدًا رسول الله صلى الله عليه وسلم.
- مجموع ورسائل وفتاوى عبد العزيز آل الشيخ.
- فتاوى نور على الدرب.
- رسالة: كتاب الله عز وجل ومكانته العظيمة.
- كتاب لمحات حول القضاء في الملكة العربية السعودية.
- رسالة في كيفية صلاة النبي صلى الله عليه وسلم.

فرحمة الله تعالى على الشيخ العلامة الامام، وأسكنه الفردوس الأعلى.



الحمد لله، والصلاة والسلام على رسول الله وعلى آله وصحبه وسلم أجمعين. ويعد:

تعتبر مرحلة الطفولة من أهم المراحل العمرية التي يمر بها الانسان، حيث تؤثر في تكوين شخصيته، وللتنشئة السليمة في تلك المرحلة تأثيرًا إيجابيًا ينعكس على سلوك الأطفال، وذلك عند تعاملهم مع الأخرين. والأسرة هي الخلية الأولى لأي مجتمع، وعلى قدر قوتها وتماسكها تكون قوة المجتمع ويكون صموده وتماسكه، فالأسرة هي المدرسة الأولى للأبناء، والمنزل هو اللبنة التي يتكون من أمثالها بناء المجتمع. وفي الأسرة المسلمة التي تقوم على حماية حدود الله وحفظ شريعته، وعلى دعائم المودة والرحمة والمحبة والتعاون بنشأ رجال الأمة ونساؤها وقادتها وعظماؤها.

وغائبًا ما ينشغل الآباء بالسعي على الرزق وتوفير متطلبات الحياة المادية وتوفير سبل العيش الكريم من مأكل وملبس ومسكن ورفاهية؛ ظنًا أنهم بذلك قد قاموا بواجباتهم تجاه أبنائهم على أكمل وجه.

وهناك جانب مهم في التربية لا يقل أهمية عن الجانب المادي، وهو الجانب الروحي في تربية الأبناء، فلا بد من تنميته وإذكائه وغرسه لدى الأبناء، وذلك بأن نُرسَخ في نفوسهم منذ الصغر العقيدة الصحيحة الصافية التي تتمثل في الخوف من الله ومراقبته في السر والعلن وتعليمهم فضائل الأخلاق وآداب الاستئذان والاحترام وتشجيعهم على الجهر بالحق وقول الصدق دائمًا.

والشعور الديني لدى الطفل يمكن تعميقه بالتربية وذلك بغرس القيم الدينية والأخلاقية

# اعداد العظار د. محمد محمود العظار أستاذ مساعد - جامعة الباحة سابقا

لدى الطفل منذ صغره ورفع المعاني الإيمانية وتبصير الطفل بنعم الله تعالى وعجائب قدرته وابداعه في خلقه واتصافه بصفات الكمال كما يجب تعليم الطفل مبادئ الأحكام الفقهية حسب كل مرحلة من عمره وتبصيره بالحسن والقبيح من الأعمال والأخلاق وتنوير فكرة بسيرة الرسول صلى الله عليه وسلم وسيرة الصحابة والتابعين الصالحين بما يتناسب مع مداركه العقلية واستعداداته الفكرية.

ولابد أن نحدث أطفالنا عن إيمانهم وعن قيمهم الأخلاقية وعن عقيدتهم، وعلى الأباء والمربين أن يطوروا إيمان هؤلاء الصغار بطريقة عصرية وأمينة وصادقة، فالإيمان الحق مطابق

جمادي الأولى ١٤٤٧ هـ- العدد ٦٥٣ السنة الخامسة والخمسون

للتقاليد القويمة وموافق لعملية التقرب إلى الله والإخلاص في عبادته. كما يجب على الآباء والمربين بناء قاعدة دينية قوية لدى الأطفال وهم في سن مبكرة، ولا تنتهي هذه الرابطة أبدًا حتى بعد الخروج من المسجد.

كما يجب على الآباء أن يهتموا بمراقبة أبنائهم والعمل دائمًا على اقتلاع الجوانب السلبية في سلوكهم ومحاربتها عن طريق بيان خطورتها مثل: الكذب سوء الظن السباب... الخ. على أن يكون ذلك كله في إطار من الرفق واللين.

#### الدين وتربية الطفل:

مرحلة الطفولة هي المرحلة المناسبة لتعليم أطفالنا أصول دينه ومبادئه البسيطة وقيمه لأن هذا يعطيه الإحساس بالأمان والطمأنينة. فالتربية الدينية للأطفال وغرس القيم الأخلاقية من أكثر مسئوليات الأم أهمية؛ فتدريب الطفل على الصلاة والصيام، ليس عملية تلقائية أو سهلة، وإنما تتطلب بذل الجهد .. وتدخل الصلاة ضمن العادات التي لا يد أن يعتاد الطفل عليها في حياته؛ حيث تتكون العادات منذ الصغر لتصبح حالة عامة وراسخة داخل الفرد، والأسرة هي المسئولة عن تكوين هذه العادات الإيجابية التي تغرسها في الطفل، وبالتالي يقع على كاهل الأسرة تدريب أطفالها على الصلاة؛ وقد أمرنا صلى الله عليه وسلم بتعليم الأبناء الصلاة عند سبع سنين، وأمرنا بضربهم عند عشر، وأمرنا أيضًا أن نُفرَق بينهم في المضاجع، فقد ورد في الحديث قوله صلى الله عليه وسلم: (مروا أبناءكم بالصلاة وهم أبناء سبع، واضربوهم عليها وهم أبناء عشر، وفرقوا بينهم في المضاجع) (رواه أحمد).

ويجب أن نعلم الطفل العبادات كلها منذ الصغر، ونعلمهم تأديتها بالصورة العميقة التي ينبغي أن تكون عليها، حتى تساهم في تنمية التطور

الروحي لعقول صغارنا.

لقد أمرنا الإسلام على تنشئة الطفل المسلم على أخلاق الإسلام وعباداته وأمرنا أن تُعلّمه كيف يجلس وكيف يأكل وهذه مسئولية الآباء أو المتولي أمر تربية الطفل.

كما أكد الرسول صلى الله عليه وسلم أن لقيم الإسلام الصحيحة أثرًا بعيدًا في تربية الطفل؛ إذا تلقاها في المدرسة أوفي الأسرة، فالرسول صلى الله عليه وسلم يقول: "أكرموا أولادكم وأحسنوا أدبهم"، ولا يتأتى اكتساب القيم وتمثلها إلا من خلال القدوة الصالحة، واقتران القول بالعمل؛ لأن تباينهما يولد اضطرابًا نفسيًا لدى الطفل، مما ينعكس على سلوكه.

لقد عني الإسلام بتربية السلوك الفاضل لدى الأطفال عن طريق بث الآداب الاجتماعية وغرسها في نفوس الأطفال، فيكلف الكبار بأن يعلموا الصغار آداب السلوك والاستئذان عند الدخول، فيقول عز وجل: يَتَأْتُهَا اللَّهِ مَكُمَّ أَلَيْنَ مَلَكَ أَنْنَكُمُ وَاللَّيْنَ لَرَيَاتُهُا اللَّهِ مَكُمَّ مُلَكَ المَّنَامُ مَنَّ اللَّهِ مَكُمَّ اللَّهِ مَكْمَ اللَّهِ مَنَّ اللَّهِ مَنَّ اللَّهِ مَنَّ اللَّهِ مَنَّ اللَّهِ مَنَّ اللَّهِ مَنَّ اللَّهِ مَنْ اللَّهُ مَنْ اللَّهِ مَنْ اللَّهِ مَنْ اللَّهُ مَنْ اللَّهُ مَنْ اللَّهُ مَنْ اللَّهُ مَنْ اللَّهُ مَنْ اللَّهِ مَنْ اللَّهُ مَنْ اللَّهِ مَنْ اللَّهُ مَالْمُ اللَّهُ مَنْ اللَّهُ مَنْ اللَّهُ مَنْ اللَّهُ مَنْ اللَّهُ مَنْ اللْهُ اللَّهُ مَنْ اللَّهُ مَنْ اللَّهُ مَنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مَنْ اللَّهُ مَنْ اللَّهُ مَنْ اللَّهُ مَنْ اللَّهُ مَا اللَّهُ مَنْ اللَّهُ مَنْ اللَّهُ مَنْ اللَّهُ مَنْ اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ مَالِهُ مَا اللَّهُ مَا اللْهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللْهُ مَا اللْهُ مَا اللْهُ مَا اللْهُ اللْهُ مَا اللَّهُ مَا اللْه

### تنمية الضبير لدى الطفل:

الأطفال هبة عظيمة من الله للإنسان، فهم زينة الحياة الدنيا، وجميع الآباء يحلمون بتربية أطفائهم على التميز بين الخير والشر، وبين الصواب والخطأ، واحياء الضمير الإنساني في وجدانهم ذلك الوازع الداخلي الذي يبعث لديهم جرعة من الشعور بالذنب كلما أوشكوا أن يحيدوا عنه.

والضمير لا يُولد مع الأطفال، ولكن يظهر الضمير في سلوك الطفل تدريجيًا، ففي بداية حياة الطفل برغب في الإشباع المباشر لحاجاته بصرف النظر عن الاعتبارات الخلقية أو العملية، لذلك مهمة غرسه في نفوس أطفالنا

مهمة شاقة تحتاج إلى جهد ومثابرة وعمل دؤوب ومستمر.

ويُعتبر نمو الضمير في مرحلة الطفولة من أهم الفترات النمائية في حياة الطفل النفسية؛ حيث إن الأطفال في هذه الفترة يتعلمون باختصار "الخطأ" و"الصواب". ويطبقون هذه الأحكام على سلوكهم الخاص. وتبدأ بوادر نمو الضمير عند السنة الثانية من عمر الطفل، عندما يكتسب تحريم أفعال معينة "لا تقترب من الكتب" و"لا تفتح الخزانة".. إلى غير ذلك من التحريمات التي يكتسبها الطفل تدريجيًا، ومع تقدم العمر لا يقتصر الضمير على تلك الأوامر والنواهي البسيطة بل يتسع ليشمل معايير أكثر تعميمًا؛ حيث قد يتعلم الطفل أيضًا أن يكون "أمينًا" و"مطيعًا" و"لا يكذب" و"لا يأخذ شيئا إلا بعدما يؤذن له " و"يحترم حقوق الآخرين".. وهكذا.

وعلى الآباء تنمية الضمير في نفوس الطفل عن طريق الإحساس بالتعاطف من جانب الطفل تجاه الغير، وتعليمة الشعور بالذنب. فمثلًا إذا ضرب الطفل صديقة بلعبته على رأسه في المدرسة، هنا يجب أولًا أن نساعده على إدراك أن ما فعله جعل صديقه يبكي. كذلك مساعدته على فهم حقيقة الخطأ كذلك مساعدته على فهم حقيقة الخطأ الحذي ارتكبه وما يترتب عليه من تبعات، فو علينا أن نسأله كيف سيكون شعوره لو كان بالذنب ولو بقدر قليل. فهذا علامة صحيحة بالذنب ولو بقدر قليل. فهذا علامة صحيحة تدل على أنه نادم على ما فعله، كما يجب وضع ضوابط وحدود لتصرفات الطفل بمعنى تأديبه حين يخطئ، وكلمة تأديب لا تعني تعذيب الطفل أو تعنيف الطفل بل لفت

انتباه الطفل باستمرار إلى نتائج الخروج عن السلوك غير المرغوب فيه.

كذلك يجب على الأسرة الاقتراب من الطفل وتخصيص الوقت الكافي لرعايته ومشاركته أوقات اللعب والضراغ، فالاهتمام بالطفل وزيادة الألفة من جانب الأباء تجاه الطفل تجعله أكثر ميلًا واستعدادًا للاستماع إلى توجيهاتهم مع تقدمه في السن.

إن العبادة خير وسيلة لتربية ضمير الإنسان ومشاعره بما في ذلك الشعائر المفروضة من صلاة وصيام وزكاة وحج، وكذلك كل عمل أو فكر أو شعور طيب يتوجّه به الإنسان إلى الله، وكل عمل أو فكر أو شعور خبيث يتركه الإنسان تقربًا إلى الله واحتسابًا، ومن أجل أطفالنا يجب على الأسرة المسلمة، الالتزام بالقواعد التالية في تربية وتنشئة أطفالها وهي:

العمل على تنمية الوعي الإسلامي لدى الأطفال، وغرس المبادئ الإسلامية في نفوسهم.

ضرورة تقوية الوازع الديني وتقديم القدوة الحسنة والنموذج الطيب للطفل.

البدء بتحفيظ الطفل السور القصيرة من الشرآن الكريم، فكلما عمل الدماغ وتمرن بشكل أكبر كلما نضج تفكيره بشكل أسرع.

معاملة الطفل معاملة حسنة ملينة بالحب والرحمة والدفء العاطفي.

تربية الأطفال على الحرية في إبداء الرأي دون خوف أو قلق.

تنمية حب البيئة والحافظة على البيئة التي من حولنا في نفوس أطفالنا عن طريق حب الخضرة والنظافة والجمال.

والحمد لله رب العالمين.



الحمد لله رب العالمين، والصلاة والسلام على أشرف . الخلق، وخاتم الأنبياء والمرسلين سيدنا محمد وعلى آله وصحبه أجمعين.

أما بعد؛ فنحن على موعد مع بركة من بركات أم المؤمنين زينب بنت جحش رضي الله عنها؛ ألا وهي نـزول الحجاب في صبيحة عرسها رضي الله عنها؛ حيث أنزل فيها آية الحجاب، وأسبل عَلَيْهَا أَتُوَابِ الثِّيَابِ، ويكفيها ذَلك شرفًا. (المقتضى ١٠٥).

> ونعود في ذلك إلى أنس رضى الله عنه ليقص علينا بداية الحدث؛ قَالَ أنسُ بنُ مَالك؛ أنَا أَعُلُمُ النَّاسِ بِهَذِهِ الْآيَةِ: آيَةِ الحِجَابِ "لَمَّا أَهُدُبَتْ زَنْنَتُ بِنْتُ جَحْش رَضَى اللَّه عَنْهَا إِلَى رَسُولَ اللَّه صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهُ وَسَلَّمَ، كَانْتُ مُعَهُ فِي الْبَيْتِ صَنْعَ طَعَامًا وَدَعَا الْقَوْمُ، فَقَعَدُوا يَتَحَدَّثُونَ، فَجَعَلَ النَّبِيُّ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهُ وَسَلَّمَ يَخُرُجُ ثُمَّ يَرْجِعُ، وَهُمُ قَعُودُ يَتَحَدُّثُونَ، فَأَنْزُلَ اللَّه تَعَالَى: ﴿ يَنَايُّمُا ٱلَّذِي ۗ ٱمْنُواْ لَا نَدْ خُلُوا أَيُوتَ النَّبَى إِلَّا أَب يُؤِدُكَ لَكُمْ إِنَّ طَعَامٍ عَيْرَ تَعِلِينَ الله ، (الأحراب: ٥٣)، إلى قوله من والم حاب ، (الأحزاب: ٥٣) فضرب الحجاب وقام القوم. (صحيح البخاري: ٤٧٩٢ و٤٧٩٤).

> > وفي هذا الخبر فوائد:

الأولى: تاريخ مشروعية الحجاب، وهو نفس تاريخ زواج النبي صلى الله عليه وسلم بزينب رضي الله عنها، وقد سبق- وقال ابن كثير؛ وفي صبيحة عرسها نزل الحجاب، كما أخرجاه في الصحيحين

عن أنس، وأنه حجبه حينئذ.اهـ.

وقد اختلف العلماء في تاريخ زواج النبي صلى الله عليه وسلم من زينب رضي الله عنها؛ فقيل: إنه كان في العام الثالث من الهجرة، وهو قول خليضة بن خياط، وأبي عبيدة معمر بن المثني، وابن منده، (وهو ما نختاره)، جمعًا بينه وبين ما وقع في المريسيع وأنها كانت بعد نزول الحجاب، وقيل: سنة أربع، وصححه ابن جماعة، ومغلطاي، والمقريزي، وقيل: سنة خمس، ورجحه ابن كثير، وابن الجوزي. (الفصول (٢٤٦)، والأغصان الندية (۲۵۲)، والمنتظم (۳/ ۲۲۵).

وقد استشكل بما ذكره غيرُ واحد: أنَّه صلى اللَّه عليه وسلم تزوِّج زينب في ذي القعدة سنة خمس، وكانت غروة بني المصطلق قبلها في السنة في شعبان، لكن حكى أبو عُمر عن أبي عُبيدة؛ أنَّه تزوَّجها في سنة شلاث، وعلى هذا القول يصحُّ اجتماعُهما في حديث الإفك الواقع في غزوة بني

السنة الخامسة والخمسون السنة الخامسة والخمسون

المُصطَلق. (اللامع الصبيح: ١١/ ٢١٣).

وقال السخاوي: فيكون تزويج زينب قبل شعبان سنة أربع. فإن ثبت كونه في ذي القعدة فليكن في سنة ثلاث، وسواء كانت المريسيع في سنة أربع أو بعدها. (التجريد على التنقيح: ٢/٣٠٣).

الثانية: في ذكر آية الحجاب: « يَتَأَيُّ الَّذِينَ عَامَوا لَا لَمَ مُنْ اللّهِ اللّهِ اللّهِ الْحَالَةُ اللّهِ اللهِ اللهُ اللّهِ اللهُ اللّهِ اللهُ اللهُ اللّهُ اللللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُل

والآية تتضمن أمرين: أحدهما: الأدب في الحضور للطعام، والرجلوس بعده، والثاني: يتعلق بأمر الحجاب لزوجاته صلى الله عليه وسلم. (التفسير الوسيط: ٨/ ٢١٣).

الثالثة: ذكر سبب نزول آية الحجاب: وقد صح في ذلك ثلاث روايات:

أولها: ما سبق في حديث أنس رضي الله عنه في نزول الحجاب صبيحة عرس زينب رضي الله عنها.

وقال ابن الملقن: وكان السبب فيه أنه صلى الله عليه وسلم تزوج زينب بنت جحش، وأولم عليها، فأكل جماعة وهي مولية وجهها الحائط، ولم يخرجوا فانتظر صلى الله عليه وسلم خروجهم وجلسوا يتحدثون: فنزلت آية الحجاب. (التوضيح: ١٢٢/٤ و٥/ ٤١٢).

ثانيها: عَنْ أَنْسِ، قَالَ: قَالَ عُمْرُ: "وَقُلْتُ: يَا رَسُولَ اللّهِ، يَذْخُلُ عَلَيْكَ الْبَرْ وَالفَاحِرُ، فَلَوْ أَمْرُتَ أَمُهَاتَ اللّهُ مَنِينَ بِالحِجَابِ: فَأَنْزَلَ اللّهُ آيَةَ الحِجَابِ..." (صَحَيح البخاري: ٤٤٨٣ و ٤٧٩٠).

وقال القرطبي؛ ويزول ذلك الإشكال بأن يقال؛ إن الآية نزلت عند مجموع السببين؛ فيكون عمر قد تقدم قوله؛ احجب نساءك. وكرر ذلك عليه إلى أن اتفقت قصة بناء زينب؛ فصدقت نسبة نزول الآية لكل واحد من ذينك السببين. (المفهم: ٥/ ٤٩٦).

ثالثها: عَنْ عَائشُة أن عمر رضى الله عنه قال:

"احُجُب نساءَكَ، فلَمْ يكُنْ رَسُولُ الله صَلَى الله عَلَيْه وَسَلَم الله عَلَيْه وَسَلَم يَفْعَلُ"، فَخَرَجِتُ سَوْدَةُ زَوْجُ النّبِيُ صَلَى الله عَلَيْه وَسَلَم، لَيْلَةٌ مِنَ اللّيَالِي عَشَاءً، وَكَانَت امْرَأَةَ طُويلَةً: فَتَادَاهَا عُمْرُ: أَلا قَدْ عَرَفَنَاكِ يَا سَوْدَةً؛ حَرْصًا عَلَى أَنْ يَنْزِلَ الْحِجَابُ. فَأَنْزِلَ اللّه لَيْهَ الْحِجَابُ. فَأَنْزِلَ اللّه أَيْهَ الْحِجَابُ. فَأَنْزِلَ اللّه أَيْهَ الْحِجَابُ. فَأَنْزِلَ الْحِجَابُ. فَأَنْزِلَ اللّه أَيْهَ الْحِجَابُ. فَأَنْزِلَ اللّه أَيْهَ الْحِجَابُ. فَأَنْزِلَ اللّه

قال ابن كثير: هكذا وقع في هذه الرواية، والمشهور أن هذا كان بعد نزول المحجاب، فعن عائشة، رضي الله عنها، قالت: خُرجَتُ سؤدة بعدما ضرب المحجاب لحاجتها، وكانت امرأة جسيمة لا تخفى على من يعرفها، فراها عُمرُ بن الخطاب فقال: يا سؤدة، أما والله ما تخفين علينا، هانظري كيف تخرجين؟ قالت: فانكفأت راجعة فقالت: يا رسول الله، إني خَرجَتُ لبعض جاجتي، فقال لي عُمرُ كذا وكذا، قالت: فأوحى الله إليه، ثم رفع عنه وإن كذا وكذا، قالت: هأوحى الله إليه، ثم رفع عنه وإن العرق في يده، ما وضعه، فقال: "بنه قد أذن لكن أن تخرجن لحاجتين". (البخاري ٤٧٩٥)، وابن كثير رحر إلى المرادي ١٤٠٤).

وجمع ابن حجر بين الروايات فقال: ثم نزل الحجاب؛ فتسترن بالثياب لكن كانت أشخاصهن ربما تتميز، ولهذا قال عمر لسودة في الرّة الثانية بعد نزول الحجاب؛ أما والله ما تخفين علينا... وطريق الجمع بينها أن أسباب نزول الحجاب تعددت وكانت قصة زينب آخرها للنص على قصتها في الأية. (فتح الباري: ١/ ٢٤٩).

الرابعة: أنَّ النَّبِيُّ صَلَّى الله عَلَيْهُ وَسَلَّمُ كَانَ يَنْتَظَرُ الْوَحِّي فِي الْأُمُّورِ الشَّرْعِيَّة: لَأَنْهُ لَمْ يَامُرُهُنَّ بالحجاب مع وضوح الحاجة إليه حتى نزلت الأية وكذا في إذنه لهن بالخروج، والله أعلم. (فتح الباري: ١/ ٢٥٠). قلت: وهكذا ينبغي أن يكون؛ بحيث لا نكون إلا خلف الوحي.

الخامسة: قال ابن حجر: وفي الحديث من الفوائد مشروعية الحجاب لأمهات المؤمنين؛ قال عياض؛ هرض الحجاب مما اختصصن به فهو قرض عليهن بلا خلاف في الوجه والكفين فلا يجوز لهن كشف ذلك في شهادة ولا غيرها ولا إظهار شخوصهن وإن كن مستترات الا ما دعت اليه ضرورة من براز، ثم استدل بما في الموطا أن حفصة لما توفي عمر

سَتَرَهَا النَّسَاءُ عَنُ أَنْ يُرَى شَخْصُهَا، وَأَنْ زَيْنَبَ بِنْتَ جَحْش جُعِلْتُ لَهَا الْقَبَّةُ قَوْقَ نَعْشَهَا؛ لِيُسْتَرَ شَخْصُهَا انْتَهَى، وَلَيْسَ فِيمَا ذَكَرَهُ دَلِيلٌ عَلَى مَا ادْعَاهُ مِنْ قَرْضِ ذَلِكَ عَلَيْهِنْ، وَقَدْ كُنَّ بَعْدَ النَّبِيُّ صَلَى اللَّه عَلَيْه وَسَلَّم يَحْجُجُن، وَيَطْفَنَ وَكَان الشَّحَابَةُ وَمِنْ بَعْدَهُمْ يَسْمِعُونَ مِنْهُنَّ الْحِديث، وَهَدْ كُنَ بُعْدَ النَّبِيُ الصَّحَابَةُ وَمِنْ بَعْدَهُمْ يَسْمِعُونَ مِنْهُنَّ الْحِديث، وَهُنْ مُسْتَتَرَات الأَبْدَان لَا الْأَشْخَاص، وقد تقدم فَهُنَّ الْحِديث، عَلَيْم لَعْطَاء لَمَا ذَكَرَ لَهُ طُواف عَائِشَةَ أَقْبُلُ الْحُجَابُ، أَوْ بَعْدَهُ قَالَ: قَدْ اَدْرَكَتُ دَلكَ بعد الحجاب.

السادسة: فيه منقبة لأنس رضي الله عنه من قُوله: "وَكُنْتُ أَعُلَمُ النَّاسِ بِشَأْنِ الْحِجَابِ" أَيْ: بِسَبَبِ نُزُولِهِ وَإِطْلَاقُ مِثْلَ ذَلِكَ جَائِزٌ لِلْإِعَلَامِ لا لَلْاعْدَامِ. للْلْاعْدَامِ.

وَقَوْلُهُ "وَقَدْ كَانَ أُبِيُ بْنُ كَعْبِ يَسْأَلُنِي عَنَّهُ" فيهِ إِشَارَةُ إِلَى اخْتَصَاصِهِ بِمَعْرِفْتَهِ لَأَنَّ أَبِي بْنَ كَعْبِ أَكَيْرُ مِنْهُ عِلْمًا وَسَنَّا وَقَـدُرًا. (فتح الباري: ٨/ أَكَبْرُ مِنْهُ عِلْمًا وَسَنَّا وَقَـدُرًا. (فتح الباري: ٨/ ٥٣٠). وفيه منقبة لأبي رضي الله عنه؛ وفيه الرجوع للمختص بعلم مًّا، ولو كان دون الراجع بصفة عامة.

السابعة: في بيان القول الراجح، وهو أن الحجاب عام لجميع المؤمنات؛ لعموم العلة المذكورة

قال الشنقيطي، قَـوْلُ كَثيرِ مِنَ النَّاسِ إِنَّ آيَـةَ الْحُجَابِ خَاصَةً بِـأَزُواجِ النَّبِيِّ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّم، لا يصح؛ لأَنَّ فِي نَفْسِ الأَيَّةِ قَرِينَةٌ تَدُلُ عَلَى عَدَم صحة ذلك الْقَوْلِ؛ وذلك أَنْ تَعْلَيلَهُ-تَعَالَى- عَدَم صحة ذلك الْقَوْلِ؛ وذلك أَنْ تَعْلَيلَهُ-تَعَالَى- لَهُذَا الْحُكُم اللَّذِي هُو إِيجَابُ الْحَجَابِ بِكُونِهِ أَطُهْرَ لِقُلُوبِكُمْ وَقُلُوبِهِنْ، فَقَلُوبِهُ تَعَالَى: «ذَلكُمْ أَطُهُرُ لِقُلُوبِكُمْ وَقُلُوبِهِنْ، قَرينَةٌ تَعْميم الْحُكُم؛ إذ لَم يقُلُ أَحَلِهُ وَاضِحَةٌ عَلَى اللَّهُ مَنْ أَرْوَاجِ النَّبِيُ- صَلَّى اللَّه مَنْ خَمِيعِ الْسُلَمِينَ إِنَّ غَيْرَ أَزْوَاجِ النَّبِيُ- صَلَّى اللَّه عَلَيْهُ وَسَلَّم- لا حَاجَة إلَى أَطْهَرِيَة قُلُوبِهِنْ، وَقَلُوبِهِنْ، وَقُلُوبِهِنْ، وَقُلُوبِهُنْ الْرَجَالِ مِنَ الرِّيكِةُ مَنْهُنَ.

وقد تَقُرْرَ فِي الْأُصُولِ: أَنَّ الْعَلَّةَ قَدْ تُعَمِّمُ مَعْلُولُهَا، وَمِمَا ذَكَرْنَا تَعْلَمُ: أَنْ فِي هَذهِ الْآية الْكَرِيمَة الدَّلِيلَ الْوَاضِحَ عَلَى أَنْ وُجُوبَ الْحَجَابِ حَكْمُ عَامٌ فِي جَمِيعِ النِّسَاء، لا خَاصٌ بأزواجِه صَلَى اللَّه عَلَيْه وَسَلَم، وَإِنْ كَانَ أَصُلُ اللَّفُظَ خَاصًا بِهِنَ؛ لأَنْ عُمُومَ عَلَيْهِ وَالْ كَانَ أَصُلُ اللَّفُظَ خَاصًا بِهِنَّ؛ لأَنْ عُمُومَ عَلَيْهِ وَلِيْ ذَلِيلٌ عَلَى عُمُومَ عَلَيْهِ وَلَيْ لَكُنْ عُمُومَ عَلَيْهِ وَلَيْكَ الْعَلَّة اللَّذِي وَلَيْكَ الْعَلَّة اللَّذِي عَلَيْ الْعَلَّة اللَّذِي عَلَيْ الْعَلَّة اللَّذِي الْعَلَّة اللَّذِي الْعَلَّة اللَّذِي

دُلُّ عَلَى أَنْ قَوْلُهُ تَعَالَى: «ذَلِكُمُ أَطْهِرُ لَقُلُوبِكُمْ وَقُلُوبِهِنَ مُوْ عَلَّهُ قَوْلِهِ تَعَالَى: «فَاسَالُوهُنَ مَنْ وَرَاء حَجَابِ ، هُو الْسَلَّكُ الْمَعْرُوفُ فِي الْأَصُولِ بِمُسَلِكَ الْإِيمَاء وَالتَّنْبِيه، وَصَابِطُ هَذَا الْسَلَكَ الْنُطبِقَ عَلَى جُزْئِيَاتِه، هُوَ أَنْ يَقْتَرِنَ وَصَفَ بِحُكُم شَرْعِيَ عَلَى وَجُه لُو لُم يكن فيه ذَلِكَ الْوصَفَ عَلَّهُ لَدَلِكَ الْوصَفَ عَلَمُ لَدَلِكَ الْوصَفَ عَلَمُ لَدَلِكَ الْوصَفَ عَلَمُ لَدَلِكَ الْحُكُم؛ لَكَانَ الْكَالَّمُ مَعِيبًا عَنْدَ الْعارفينَ... فَقَوْلُهُ تَعَالَى: «ذَلْكَمَ أَطْهُرُ لَقُلُوبِكُمْ وَقُلُوبِهِنْ مَنْ وَرَاء لُمُ يكن عَلَه؛ وقاسَالُوهُنَ مَنْ وَرَاء حَجَابِ ، لَكَانَ الْكَالَّمُ مَعِيبًا غَيْرَ مُنْتَظُم عَنْد حَبَابٍ ، لَكَانَ الْكَلَامُ مَعِيبًا غَيْرَ مُنْتَظُم عِنْد حَبَابٍ ، لَكَانَ الْكَلَامُ مَعِيبًا غَيْرَ مُنْتَظُم عِنْد الْفَطْنُ الْعَارِفُ.

وَإِذَا عَلَمْتَ أَنَّ قَوْلُهُ تَعَالَى: «ذَلْكُمْ أَطْهَرُ لَقُلُوبِكُمْ وَأَلُهِ مَنْ وَرَاءِ وَقُلُوبِهِنَ ، هُو عَلَّهُ قَوْلُه: ﴿ فَاسْأَلُوهُنَ مَنْ وَرَاءِ حَجَابِ ، وَعَلَمْتَ: أَنَّ حُكُمَ الْعَلَّةِ عَامٌ؛ فَاعْلَمْ: أَنَّ الْعَلَّةِ قَامٌ؛ فَاعْلَمْ: أَنَّ الْعَلَّةِ قَامٌ؛ فَاعْلَمْ: أَنَّ حُكُمُ أَيْدَ تُعْمَمُ مَعْلُولُهَا، وَقَدْ تُحْصُصُهُ وَبِه تَعْلَمُ: أَنَّ حُكُم آيَةَ الْحَجَابِ عَامٌ؛ لَعُمُومَ عَلَّتِه، وَإِذَا كَانَ حُكُمُ هَدْه الْأَيْةَ عَامًا بِذُلَالَةَ الْقَرْبِينَةَ الْقُرَانِيَّة.

فَاعْلَمُ: أَنَّ الْحِجَابُ وَاجِبُ بِدَلَالُةَ الْقُرْآنِ عَلَى جَميع النَّسَاء... ثم قَالَ: وَإِذَا عَلَمْتَ بِمَا ذَكَرْنَا أَنْ حُكُمْ آيَةَ الْحِجَابِ عَامً، وَأَنْ مَا ذَكُرْنَا مَعَهَا مِنَ الْأَيْاتَ فِيهِ الدُّلَالَةُ عَلَى احْتَجَابِ جَمِيعِ بَدُن المُرْأَة عَنِ الرِّجَالِ الأَجَانِ، عَلَمْتَ أَنَّ الْقَرَّانَ دُلُّ على الحجاب، ولو فرضنا أنَّ آية الحجاب خاصة بِأْزُوَاجِهِ صَلَّى اللَّهِ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ؛ فَلَا شُكَ أَنَّهُنَّ خَيْرٌ أَسُوة لنساء السلمين في الآداب الكريمة المُقتضية للطهارة التامة وعدم التدنس بأنجاس الريبة. فَمَنْ يُحَاوِلُ مَنْعَ نَسَاءَ الْمُسْلِمِينَ كَالدُّعَاةَ للسُّفُورِ، وَالتَّبَرِّجِ، وَالاحْتلاط الْيَوْمَ مِنَ الاقْتداء بِهِنَّ في هذا الأدب السماوي الكريم المتضمن سالمة الْعَرْضِ وَالطَّهَارَةِ مِنْ دُنْسِ الرَّبِينَةِ غَاشَ لأُمَّة مُحَمَّد صلى الله عليه وسلم مريض القلب كما تُرى .... ثم قال: فَالْعَجِبُ كُلُ الْعَجِبِ، مَمَّنُ يَدَّعى من المنتسبين للعلم أنه لم يرد في الكتاب ولا السُّنة مَا يَدُلُ عَلَى سَتُرِ الْمُرَاةُ وَجُهَهَا عَنِ الْأَجَانِي. أَضُواء السان (٦/ ٢٤٢).

وليس هذا موضع تقرير الأدلة ورد ما اعترض به عليها، وإنما هو تأريخ لهذا التشريع قرنته ببعض الفوائد.

والحمد لله رب العالمين.

صدر حديثاً

المجائد الجريد بصفر منجلية التوحييد



1337

سعر المجلد ٢٥ جنيه

بدلاً من ٥٠ جنيه

حتی عــام ۱٤۳۹ هـ

# ۱۲۰۰ جنیه

سعر الكرتونة بدلاً من

# ( • • 10 جنيه

لفترة محدودة

سعر المجلد الجديد

# الأن أصبحت 51 مجلداً من الموسوعة

للحصول على المجلدات والكر تونة الاتصال على قسم التوزيع المحلدات والكر تونة الاتصال على قسم التوزيع المحلدات والكر تونة الاتصال على قسم التوزيع





يسر مجلة التوحيد الإعلان عن عودة خدمة الاشتراكات الخاصة بالأفراد والمؤسسات على أن يكون سعر الاشتراك السنوي للفرد (عدد نسخة واحدة من المجلة على عنوان المشترك) ٢٠٠٠ جنيه سنوياً.



