### أحكام وآداب

#### اعداد/

#### محمد عبد العزيز

(المقرة: ١٨٧).

وقد اعتكف النبي- صلى الله عليه وسلم-حتى توفاه الله، فلم يترك الاعتكاف قط في العشر الأواخر من رمضان، ولما تركه عامًا قضاه في شوال، وقد اعتكف في العام الذي قبض فيه

عشرين يومًا.

فعن عائشة- رضى الله عنها- قالت: (كان رسول الله- صلى الله عليه وسلم- يعتكف العشر الأواخر حتى توفاه الله، ثم اعتكف أزواجه من بعده) رواه البخاري (٢٠٢٦) ومسلم

وعن أبي هريرة- رضى الله عنه- قال: (كان النبي صلى الله عليه وسلم يعتكف في كل رمضان عشرة أيام؛ فلما كان العام الذي قبض فيه اعتكف عشرين يوماً) رواه البخاري

وقد نقل الإجماع على مشروعيته غير واحد من أهل العلم منهم: ابن المنذر، وابن حزم، وابن هبيرة.. قال ابن المنذر في كتابه الإجماع (ص ٥٣): «وأجمعوا على أن الاعتكاف سنة لا يجب على الناس فرضًا إلا أن يوجبه المرء على نفسه نذرًا فيجب عليه».

وقال الإمام أحمد فيما رواه عنه أبو داود: «لا أعلم عن أحد من العلماء إلا أنه مسنون».

فالاعتكاف مندوب على الصحيح طوال العام، ويتأكد ندبه في العشر الأواخر من رمضان، وأما الاعتكاف في غير رمضان فالحمهور على استحبابه، وذهب بعض أهل العلم إلى جوازه في غير رمضان، وقد نقل بعض

الحمد لله والصلاة والسلام على رسول الله... وبعد ؛

فالاعتكاف طاعة من أحب الطاعات المستحبة إلى الله تعالى.

قال الله تعالى: «وَعَهِدْنَا إِلَى إِرْهِمَ وَإِسْمَعِيلَ أَن طَهِّرًا بَيْتِيَ لِلطَّآمِينِينَ وَٱلْمَكِينِينَ وَٱلرُّكَعِ ٱلسُّجُودِ» (المقرة: ١٢٥).

#### تعريف الاعتكاف:

مادة عكف تأتى في اللغة لعان منها:

. القيام على الشيء ولزومه.

- الحبس-

.الإقبال على الأمر لا تنصرف عنه.

وزيادة المبنى في كلمة الاعتكاف، تدل على زيادة في المعنى الأصلى.

قال شبخ الاسلام ابن تيمية: «والتاء في الاعتكاف تفيد ضرباً من المعالجة والمزاولة؛ لأن فيه كلفة». (شرح العمدة: ٧٠٧/٢).

والاعتكاف شرعًا: لزوم المسلم المسجد بنية مخصوصة، بصفة مخصوصة.

ويقال للاعتكاف المجاورة، وهو اسم شرعى وإن غلب الأول.

عن عائشة- رضى الله عنها- قالت: «كان النبي- صلى الله عليه وسلم- يصغى إلى رأسه وهو مجاور في المسجد فأرجله وأنا حائض». (رواه البخاري: ۲۰۲۸، ومسلم: ۷۱۲).

قال الحافظ في الفتح (٢٧٣/٤): «ويؤخذ منه أن المجاورة والاعتكاف واحد».

والاعتكاف مشروع بالكتاب، والسنة، والإجماع قال تعالى: «وَأَنتُمْ عَلْكِفُونَ فِي ٱلْمُسَلِّحِدِّ »

شروط الاعتكاف:

. الإسلام؛ وهو شرط لصحة الاعتكاف.

.التمسز.

. العقل.

- المسجد الجامع.

. النية وهي شرط للصحة.

. الطهارة من الحدث الأكبر على الصحيح.

وليس من شروطه على الراجح الصوم، لحديث ابن عمر أن عمر- رضى الله عنهما-قال: «يا رسول الله- صلى الله عليه وسلم .: إنى نذرت أن أعتكف ليلة في المسجد الحرام في الجاهلية. فقال رسول الله- صلى الله عليه وسلم .: فأوف بنذرك». رواه البخاري (٢٠٣٢)، ومسلم (١٦٥٦).

وليس الليل محلاً للصيام، وإنما النهار محله، ويؤخذ من هذا النص أيضًا جواز الاعتكاف أقل من يوم وليلة وأن الاعتكاف يتجزأ.

وأما قول ابن قيم الجوزية في (الزاد) (٨٣/٢): «ولم ينقل عن النبي صلى الله عليه وسلم أنه اعتكف مفطرًا قط، بل قد قالت عائشة: «لا اعتكاف إلا بصوم».ولم يذكر الله سبحانه الاعتكاف إلا مع الصوم، ولا فعله رسول الله- صلى الله عليه وسلم- إلا مع الصوم. فالقول الراجح عند جمهور السلف: أن الصوم شرط في الاعتكاف، وهو الذي كان يرجحه شيخ الإسلام أبو العباس ابن تيمية». فهو محجوج بما سبق، وقد ورد أنه- صلى الله عليه وسلم- اعتكف في شوال. رواه البخاري (۱۹۲۸) ومسلم (۱۱۷۳).

ويحتمل هذا أنه اعتكف أول يوم في شوال؛ فيكون هذا كالنص على أنه لا يشترط للاعتكاف الصوم، لأن صوم يوم العيد منهي aic.

ويحتمل أنه صام بعده، فعندئذ نقول: ولم يثبت أنه كان صائماً في هذه الأيام التي اعتكفها، ولا أنه كان مفطرًا. غير أن هذه الأدلة تدل على استحباب الصيام للمعتكف.

أهل العلم الإجماع عليه، وهو إجماع على أقل (٢٠١٨)، ومسلم (٢٨٢٦). ما قيل فيه.

> قال ابن عبد البرفي الاستذكار (١٠/٢٧٣): «وأجمعوا أن سنة الاعتكاف المندوب إليها شهر رمضان كله، أو بعضه، وأنه جائز في السنة كلها، إلا ما ذكرنا».

> وقد يجب الاعتكاف بإيجاب المرء على نفسه بالنذر، فإن نذر التبرريجب الوفاء به. والاعتكاف عبادة قديمة كانت في الأمم السابقة وهي من ملة إبراهيم- عليه السلام-قال الله- تعالى .: «وَعَهِدْنَا إِلَىٰ إِبْرِهِ عَمْ وَإِسْمُعِيلَ أَن طَهِرًا بَيْتِيَ لِلطَّآبِفِينَ وَٱلْعَكِفِينَ وَٱلرُّكَعِ ٱلشُّجُودِ» (المقرة: ١٢٥).

#### محل الاعتكاف:

مكان الاعتكاف كل مسجد تقام فيه الجمع والجماعات على الصحيح لقوله-تعالى .: «وَأَنتُمْ عَلْكِفُونَ فِي ٱلْمَسْلِجِدِّ» (البقرة: ١٨٧). وذلك قول جمهورأهل العلم من السلف والخلف إلا من شد منهم.

متى يدخل معتكف العشر المسجد؟

يدخل المعتكف المسجد قبل غروب شمس يوم العشرين من رمضان ليلة الواحد والعشرين.

وأما حديث عائشة- رضى الله عنها-قالت: «كان رسول الله- صلى الله عليه وسلم- إذا أراد أن يعتكف صلى الفجر ثم دخل معتكفه» رواه البخاري (١٩٢٨)، ومسلم (١١٧٣). ففيه أنه دخل المعتكف بعد صلاة الفجر، والمراد به مكان الاعتكاف، وهو الخباء الذي كان يضرب له، ففي صحيح مسلم أنه صلى الله عليه وسلم اعتكف في قبة تركية. رواه مسلم (۱۱۲۷).

وفي الحديث أنه- صلى الله عليه وسلم-قد كان موجودًا في المسجد قبل ذلك وقد صلى الفجر فيه.

ويدل لذلك أيضًا حديث أبي سعيد الخدري- رضى الله عنه - ففيه أنه قال: قال رسول الله- صلى الله عليه وسلم- «فمن كان اعتكف معي فليبت في معتكفه». رواه البخاري

وعلى هذاه

يصح اعتكاف العدور بالفطر في نهار رمضان كالمريض والمسافر، إن أخذ بالرخصة. . يصح الاعتكاف في غير رمضان للمفطر.

مفسدات الاعتكاف:

. الخروج من المعتكف لغير حاجة، لأنه ينافي مقصود الاعتكاف.

. الحيض والنفاس بالنسبة للمرأة.

. الجماع لقوله تعالى: « وَلَا تُبَيْشُرُوهُنَ وَأَنتُهُ عَلَكِفُونَ فِي ٱلْمَسَاحِدِّ يَلْكَ حُدُودُ ٱللَّهِ فَكَلَّ تَقْرُنُوهَـ ۚ كَذَالِكَ يُبَيِّثُ ٱللَّهُ ءَايَتِهِ - لِلنَّاسِ لَعَلَّهُمْ يَتَّقُونَ ، (البقوة: .(IAV

- الردة لقوله تعالى: «وَمَن يَكُفُرُ بِٱلْإِيمَن فَقَدُ حَبِطُ عَمَلُهُ، » (المائدة ٥).

#### من آداب الاعتكاف:

١-إحياء الليل بالصلاة فعن عائشة- رضي الله عنها- قالت: «كان رسول الله- صلى الله عليه وسلم- إذا دخل العشر أحيا الليل؛ وأيقظ أهله، وجد وشد المئزر». رواه البخاري (۲۰۲٤)، ومسلم (۲۸٤٤).

٢- تحرى ليلة القدر؛ فقد كان هذا المقصد الأساس للنبي- صلى الله عليه وسلم- من الاعتكاف

فعن أبي سعيد الخدري- رضي الله عنه -قال: «كان رسول الله- صلى الله عليه وسلم-يجاور في العشر التي في وسط الشهر فإذا كان من حين تمضى عشرون ليلة ويستقبل إحدى وعشرين يرجع إلى مسكنه ورجع من كان يجاور معه، ثم إنه أقام في شهر جاور فيه تلك الليلة التي كان يرجع فيها فخطب الناس فأمرهم بما شاء الله ثم قال: «إني كنت أجاور هذه العشر ثم بدا لى أن أجاور هذه العشر الأواخر فمن كان اعتكف معى فليبت في معتكفه، وقد رأيت هذه الليلة فأنسيتها فالتمسوها في العشر الأواخر في كل وتر، وقد رأيتني أسجد في ماء وطين».

قال أبو سعيد الخدري: مُطربًا ليلة إحدى وعشرين فوكف المسجد في مصلى رسول الله- صلى الله عليه وسلم- فنظرت إليه وقد

انصرف من صلاة الصبح ووجهه مبتل طينا وماء». (رواه البخاري: ١٨ ٠١، ومسلم: ٢٨٢٦). فأوتار العشر الأواخر من رمضان هي أرجي الأيام التي تطلب فيها ليلة القدر؛ لقوله صلى الله عليه وسلم: «فالتمسوها في العشر الأواخر من رمضان».

٣- قراءة القرآن، والإكثار من ذلك، فقد قرن الله بين الصيام والقرآن فقال: « شُهُرُ رَمَضًانَ الَّذِيُّ أَسْرَلَ فِيهِ الْقُرْءَانُ » (المقرة:١٨٥).

وعن ابن عباس، قال: «كان رسول الله- صلى الله عليه وسلم- أجود الناس، وكان أجود ما يكون في رمضان حين يلقاه جبريل، وكان يلقاه في كل ليلة من رمضان فيدارسه القرآن فلرسول الله- صلى الله عليه وسلم- أجود بالخير من الريح المرسلة». رواه البخاري (١٩٠٢)، ومسلم

وعن عبد الله بن عمرو- رضى الله عنهما-أن رسول الله- صلى الله عليه وسلم- قال: «الصيام والقرآن يشفعان للعبد. يقول الصيام: ربإنى منعته الطعام والشراب بالنهار فشفعني فيه. ويقول القرآن: منعته النوم بالليل فشفعنی فیه. فیشفعان». رواه أحمد (٦٦٢٦).

٤- أعمال البر والصدقة لحديث ابن عباس السابق، ولحديث عائشة وفيه قوله- صلى الله عليه وسلم .: «آلبرَّ تُردُن؟». والشاهد فيه أنه يراد بالاعتكاف أعمال البر.

٥- الكف عن فضول: الكلام- الطعام-والاجتماع لغير طاعة- (أمور الدنيا التي لا يحتاج إليها في معتكفه). قال ابن قدامة في المغنى (١٤٦/٣): «فأما إقراء القرآن- وتدريس العلم ودرسه- ومناظرة الفقهاء ومجالستهم-وكتابة الحديث ونحو ذلك مما يتعدى نفعه فأكثر أصحابنا على أنه لا يستحب وهو ظاهر كلام أحمد، وقال أبو الحسن الآمدي: في استحباب ذلك روايتان.

واختار أبو الخطاب أنه مستحب إذا قصد به طاعة الله تعالى لا المباهاة، وهذا مذهب الشافعي؛ لأن ذلك أفضل العبادات ونفعه بتعدى فكان أولى من تركه كالصلاة.

#### مما يباح للمعتكف:

- الترجل، والتنظف، والتزين؛ لحديث عائشة: أن النبي- صلى الله عليه وسلم- «كان إذا اعتكف يدنى إلى رأسه أرجله، وكان لا يدخل بيته إلا لحاجة الإنسان». رواه البخاري (۱۹۲٤)، (۱۹۲۲) ومسلم (۲۹۷).

قال الحافظ في الفتح (٨٠٧/٤): (وفي الحديث جواز التنظيف والتطيب والغسل والحلق والتزين الحاقاً بالترجل، والجمهور على أنه لا يكره فيه إلا ما يكره في المسجد».

- جواز الخروج ببعض البدن للحديث السابق، ففيه بيان أن إخراج المعتكف لبعض بدنه ليس خروجًا من المعتكف.
- الخروج للحاجة- كالطعام والشراب والتخلى- للحديث السابق ففيه: (وكان لا يدخل بيته إلا لحاجة الإنسان). ومفهومه جواز الخروج للحاجة.

- صحبة أهله إذا زاروه فيقليهم إلى مأمنهم، ففي الصحيحين عن على بن حسين عن صفية بنت حيى قالت: «كان النبي- صلى الله عليه وسلم- معتكفًا فأتيته أزوره ليلاً فحدثته ثم قمت لأنقلب فقام معى ليقلبني. وكان مسكنها في دار أسامة بن زيد؛ فمر رجلان من الأنصار فلما رأيا النبي- صلى الله عليه وسلم - أسرعا. فقال النبي- صلى الله عليه وسلم-: على رسلكما إنها صفية بنت حيى. فقالا: سبحان الله يا رسول الله- صلى الله عليه وسلم-. قال: إن الشيطان يجري من الإنسان مجرى؛ الدم وإنى خشيت أن يقذف في قلوبكما شرًّا. أو قال: شيئًا ». رواه البخاري (٢٠٣٥)، ومسلم (٢١٧٥).

قال الحافظ في الفتح (٢٨٠/٤): «وفي الحديث من الفوائد:- جواز اشتغال المعتكف بالأمور المباحة من تشييع زائره والقيام معه والحديث مع غيره.- وإباحة خلوة المعتكف بالزوجة- وزيارة المرأة للمعتكف- وبيان شفقته- صلى الله عليه وسلم- على أمته-وإرشادهم إلى ما يدفع عنهم الإثم.- وفيه التحرز من التعرض لسوء الظن- والاحتفاظ من كيد الشيطان والاعتدار».

#### هل يجوز للمعتكف الخروج لبعض الطاعات كعيادة مريض أوشهود جنازة؟

الجواب: لا يجوز للمعتكف الخروج من معتكفه لزيارة المريض، أو شهود الجنازة؛ لحديث أم المؤمنين عائشة رضى الله عنها أنها قالت: «السنة على المعتكف ألا يعود مريضًا، ولا يشهد جنازة، ولا يمس امرأة، ولا يباشرها، ولا يخرج لحاجة إلا لما لابد منه، ولا اعتكاف إلا بصوم، ولا اعتكاف إلا في مسجد جامع». (رواه أبو داود: ۲٤٧٥).

أما إذا كان المريض ذا رحم، ويخشى موته ففي عدم زيارته قطيعة للرحم، وقد جوز بعض أهل العلم عيادة المريض، وشهود الجنازة، وفعل العبادات التي لا تنافي الاعتكاف مما يحتاج معه إلى الخروج مطلقًا إذا اشترط ذلك في أول الاعتكاف، وفيما قالوه تأمل.

متى يخرج المعتكف من معتكفه؟

للمعتكف ثلاثة أحوال:

الأول: أن يريد اعتكاف الأيام والليالي، فهذا يدخل قبل غروب الشمس إلى معتكفه، ثم لا يخرج منه إلا بعد غروب شمس آخريوم اراده.

الثاني: أن يريد اعتكاف الأيام فقط، فهذا يدخل معتكفه مع طلوع الفجر الصادق، ويخرج منه بعد غروبها.

الثالث: أن يريد اعتكاف الليالي دون الأيام، فهذا يدخل المعتكف قبيل غروب الشمس، ويخرج منه بعد طلوع الفجر الصادق.

قال الحافظ في الفتح (٣٥٦/٤): «وهو محمول- يعنى حديث أبي سعيد الخدري-على أنه أراد اعتكاف الليالي دون الأيام، وسبيل من أراد ذلك أن يدخل قبيل غروب الشمس ويخرج بعد طلوع الفجر، فإن أراد اعتكاف الأيام خاصة فيدخل مع طلوع الفجر ويخرج بعد غروب الشمس، فإن أراد اعتكاف الأيام والليالي معا فيدخل قبل غروب الشمس ويخرج بعد غروب الشمس أيضا ».

نسأل الله أن يتقبل أعمالنا ويصلح أحوالنا، والحمد لله رب العالمين.

# زكاة الفطر. أحكام وآداب

إن الحمد لله، نحمده، ونستعينه، ونستغفره، ونعوذ بالله من شرور أنفسنا، ومن سيِّئات أعمالنا، من يهده الله؛ فلا مُضلُّ له، ومن يضلل؛ فلا هادي له.

وأشهد أن لا إله إلا الله وحده لا شريك له، وأشهد أن محمدًا عبده ورسوله.

اعداد/

#### وبعد،

فإن الله تعالى شرع للمسلمين زكاة الفطرمن رمضان طهرة للصائم من اللغو والرفث، ورفقًا بالفقراء وطعمة لهم، وإغناءُ لهم عن السؤال في يوم العيد، وذلك من محاسن الإسلام، فإليك أخي القارئ جُلُ أحكامها وآدابها.

#### حكم زكاة الفطر:

زكاة الفطر واجبة، وقد فرضت في العام الثاني لهجرة النبي. صلى الله عليه وسلم، عن ابن عمر، رضي الله عنهما، قال: «فرض رسول الله. صلى الله عليه وسلم. زكاة الفطر صاعًا من تمر، أو صاعًا من شعير على العبد والحر، والذكر والأنثى، والصغير والكبير من المسلمين، وأمر بها أن تُؤدِّي قبل خروج الناس إلى الصلاة» رواه البخاري (١٥٠٣)، ومسلم (٢٣٢٥).

قال ابن المنذرفي الإشراف (١٠٢٥/ م ١٠٢٥) م ١٠٢٦): «وأجمع عوام أهل العلم على أن

#### محمد عبد العزيز

صدقة الفطر فرض. وممن حفظنا ذلك عنه من أهل العلم: محمد بن سيرين، وأبو العالية، والضحاك، وعطاء، ومالك، وأهل المدينة، وسفيان الثوري، والشافعي، وأبو ثور، وإسحاق، وأصحاب الرأي. وقال إسحاق: هو كالإجماع من أهل العلم.

- وأجمعوا على أن صدقة الفطر تجب على المرء إذا أمكنه أداؤها عن نفسه وأولاده، والأطفال الذين لا أموال لهم».

قال محمد بن عبد الله بن أبي بكر الحثيثي الصردف الربمي، جمال الدين (المتوفى: ٧٩٢هـ) في المعانى البديعة في معرفة اختلاف أهل الشريعة (١/٨٩١): زكاة الفطر طهرة

للصائم من اللغو

والرفث وطعمة

للمساكين.

مند الشافعي زكاة الفطر واجبة مفروضة. وعند الأصم وابن علية وقوم من أهل البصرة ليست بواجبة، وهو قول ابن اللبان من الشافعية. وعند أبي حنيفة وأهل العراق في واجبة وليست بفرض، لأن الفرض عنده ثابت لأن الفرض عنده ثابت بالأخبار المتواترة، والواجب ما ثبت بخبر الواحد».

قلت: وكلام الصردية هو التحقيق.

وقال ابن هبيرة في اختلاف الأئمة العلماء (٢١٠/١): «اتفقوا على وجوب زكاة الفطر على الأحرار المسلمين.

ثم اختلفوا في صدقة من يجب عليه منهم؟ فقال مالك والشافعي وأحمد، هو من يكون عنده فضل عن قوت يوم العيد وليلته لنفسه وعياله الذين تلزمه مؤنتهم بمقدار زكاة الفطر، فإن كان ذلك عنده لزمته.

وقال أبو حنيفة: لا تجب إلا على من ملك نصابًا . أو ما قيمته نصاب فاضلاً . عن مسكنه وأثاثه وثيابه وفرسه وسلاحه وعبده.

واتفقوا على من كان مخاطبًا بزكاة الفطر على اختلافهم في صفته أنه تجب عليه زكاة الفطر عن نفسه وعن غيره من أولاده الصغار ومماليكه المسلمين الذين ليسوا للتجارة ».

#### زمن وجوب الزكاة:

قلت: قال ابن عمر: «فرض رسول الله ـ صلى الله عليه وسلم ـ زكاة الفطر من رمضان» فهذا من إضافة الفرضية إلى سببها وهو الفطر من رمضان.

وهل هذه الإضافة لفعل الفطر من رمضان، أم لزمن الفطر؟

قلت: بل هي لزمن الفطر من رمضان، إذا لو

كان للفعل لما وجبت إلا على الصائم فقط، ودليل ذلك أن النبي ـ صلى الله عليه وسلم ـ جعلها على الكبير والصغير، والصغير ليس أهلاً للتكليف.

#### ما زمن وجوب زكاة الفطر من رمضان الذي أضيفت له الزكاة؟

الجمهور على أنه بغروب شمس آخر يوم من رمضان وهو قول الشافعي في الجديد، وقول أحمد وإحدى الروايتين عن لك.

وذهب أبو حنيفة، والشافعي في القديم، والرواية الثانية عن مالك، وهو قول الظاهرية إلى أنها تجب بطلوع فجر أول يوم من شوال.

ومبنى خلافهم على أمرين:
الأول: هل زمن الفطر انقضاء الشهر؟
وهو ينقضي بغروب شمس آخريوم منه.
أم أن الزكاة أضيفت إلى فعل الفطر؟
والفطر لا يكون في النهار، لأنه زمن الصوم.
الآخر: هل الليلة مضافة إلى اليوم الذي

فمن قال بالأول، قال: هذه أول ليلة من شوال، وهو الذي عليه العمل، ولذا يقوم الناس ليلة أول يوم من رمضان بانقضاء آخر يوم من شعبان، ويقوم الليالي الوترية التماسًا لليلة القدربانقضاء أيام الشفع.

ومن قال بالآخر قال: هذه الليلة من رمضان. وينبني على هذا مسائل منها:

. من وُلا بعد غروب شمس آخر يوم من رمضان.

\$ 60%00: 90%000: 90%00; 90%00; 60%

على القول الأول، لا تجب عليه زكاة الفطر وعلى القول الثاني، تجب. المسلمين.

. من اعتمر بعد غروب شمس آخر يوم من

على القول الأول هي عمرة في شوال، إن بقى بعدها في الحرم حتى حج من نفس العام فهو متمتع بالعمرة إلى الحج.

> وعلى القول الثاني، هى عمرة في رمضان تعدل حجة، وليس متمتعًا.

والقول الأول، أرجح.

و يجوز إخراجها قبل العيد بيوم أو يومين.

لحديث نافع وفيه «وكان ابن عمر. رضى الله عنهما . يعطيها الذين يقبلونها وكانوا يعطون قبل الفطر بيوم، أو يومين» رواه البخاري (١٥١١)

#### فروق بين زكاة المال، وزكاة الفطر؛

. زكاة الفطر عن الأنفس، ولذا تجب على الغنى والفقير إذا ملك صاعًا يزيد عن حاجته ذلك اليوم وتجب «على العبد، والحر، والذكر، والأنثى، والصغير، والكبير من المسلمين» رواه البخاري (١٥٠٣)، ومسلم (٢٣٢٥).

- زكاة المال تجب في الأموال، قال تعالى: «غُذَ مِنْ أَمْوَلُهُمْ صَدَفَةً » (التوبة:٣٠٨) ، ولذا لا تجب إلا في بعض الأموال، ولا تجب فيها إلا إذا بلغت نصابًا، وتحقق بها الغنى في بعض الأموال فبقى المال مدخرًا لمدة عام، وينقص نصابها الدين فلا تجب

- زكاة الفطر مقصدها إغناء الفقير عن سؤال الناس قوته يوم العيد، وهي طهرة للصائم عن اللغو والرفث.

. زكاة المال مقصدها إغناء الفقير عن سؤال الناس سائر حاجته لمدة عام، وهي تطهير للأموال وتزكية للنفوس.

. زكاة الفطر حدها النبي . صلى الله عليه

وسلم. من أقوات الناس، وجعلها صاعًا من ذلك القوت يستوى في ذلك أهل الغنى والبسار، وأهل الحاجة والفقر، حتى الفقير الذي يأخذ الزكاة، إن توفر له ما يفيض عن حاجته ذلك اليوم زكاة الفطر علهء الأنفس

بصاء أخرجها وجوبًا.

قال الصردي في المعانى للذا تجب على الغنى البديعة (٣٠٥/١): «عند والفقير والحر والعند والذكر الشافعي يجوز أن يخرج والأنثم والصغير والكبير من الفقير فطرته إلى الفقير، ثم يخرجها ذلك الفقير عن فطرته إلى الفقير الذي أعطاه أولا. وعند مالك لا

يجوز».

. زكاة المال لا تجب إلا على غنى بلغ ماله نصابًا كما مرّ.

. وقت زكاة الفطر الذي تخرج فيه ساعات قليلة، إما من غروب شمس آخريوم من رمضان إلى انقضاء الصلاة، وإما من طلوع الفجر يوم العيد إلى انقضاء الصلاة.

فعن ابن عمر ـ رضى الله عنهما ـ «أن النبي - صلى الله عليه وسلم - أمر بزكاة الفطر قبل خروج الناس إلى الصلاة.» رواه البخاري

وعن ابن عباس قال: «فرض رسول الله -صلى الله عليه وسلم - زكاة الفطر طهرة للصائم من اللغو والرفث وطعمة للمساكين من أداها قبل الصلاة فهي زكاة مقبولة، ومن أداها بعد الصلاة فهي صدقة من الصدقات.» رواه أبو داود (۱۲۱۱)، واین ماچه (۱۸۲۷).

ـ زكاة المال ليس لها وقت محدد بل هي لكل مال بوقت، فهي إما بالحصاد، أو بمرور حول على مال بلغ نصابًا...

#### هل تجزئ زكاة الفطر من غير الأقوات؟

الحمهور على أنها لا تجزئ قيمة، وهو

الذي كان عليه سلف الأمة وهو الذي تؤيده النصوص.

> وذهب الحنفية إلى جواز إخراجها قيمة، وهو قول مرجوح.

> > قمن أخذ بالأول فقد خرج من العهدة بيقين إجماعًا، وكانت مجزئة عنه، ومن أخذ بالثاني فهو قول لبعض أهل العلم وهو مرجوح عند الجماهير من السلف والخلف، ولم يخرج من العهدة بيقين.

قال ابن هبيرة في اختلاف الأئمة العلماء (٢١٤/١): «واتفقوا على أنه لا يجوز إخراج القيمة في زكاة الفطر، إلا أبا حنيفة فإنه قال: يجوز».

وقال النووي في شرح مسلم (٥٩/٧): «ولم يجز عامة الفقهاء إخراج القيمة».

وقال ابن قدامة في المغني (٦٦/٣): «وشرط المجزئ من زكاة الفطر أن يكون حبًّا فلا تجزئ القيمة بلا خلاف».

وغاية ما استدل به المجوزون الإعطاء القيمة أنهم قالوا، هي أنفع للفقراء، فهم يحتاجون غير الطعام والشراب من ملبس ومركب ودواء وغيرها.

فيقال لهم: زكاة الفطر تعبدية، وإن كانت معقولة المعنى فقد قال النبي ـ صلى الله عليه وسلم ـ: «وطعمة للمساكين.» رواه أبو داود (١٦١١)، وابن ماجه (١٨٢٧).

فقد نص على أنها طعمة، فلم تشرع لإغناء الفقراء عن سائر حاجاتهم، وقد مرَّ الفرق بينها وبين زكاة المال.

ثم يقال على فرض إعمال هذا القياس تنزلاً، فقد اتفق أهل العلم على أن الفرع إذا عدد على الأصل بالإبطال فهو باطل فالأصل

إخراجها طعمة لحديث أبي سعيد الخدري . رضي الله عنه . قال: «كنا نخرج زكاة الفطر صاعًا من طعام، أو صاعًا من شعير، أو صاعًا من تمر، أو صاعًا

6, 100/,06, 100/,06, 100/,06, 100/,06, 100/,06, 100/

من فاته إخراج الزكاة

فه وقتها تعلقت

بذمته إجماعا فيجب

عليه إخراجها.

من أقط، أو صاعًا من زبيب.» رواه البخاري (١٥٠٦)، ومسلم (٩٨٥).

قلو أخرجها الناس نقدًا لعاد هذا القياس على هذا الأصل بالإبطال، ولهجر الناس الأعيان المنصوص عليها، وهذا باطل.

وهذا المقام لا يتسع لأكثر من هذه الإشارة في هذا الموضع.

#### ما مقدار الصاع النبوي؟

الصاع: أربعة أمداد، فالمد ربع صاع اتفاقا. والمد: ملء كفي الرجل المتوسط، لكن الخلق ما زال يتناقص.

والمد عند الجمهور رطل وثلث، فالصاع خمسة أرطال وثلث.

والمد عند الحنفية رطلان، فالصاع ثمانية أرطال.

وقول الجمهور أرجح.

وهو يساوي من الأرز المصري الجيد:٢,٧٣٠كجم.

### من فاته إخراج الزكاة في وقتها، فما حكمها؟ من فاته إخراج الزكاة في وقتها تعلقت بدمته

من قانه إحراج الركاه في وقيها تعلقت بدمية الجماعًا، فيجب عليه إخراجها.

قال ابن هبيرة في اختلاف الأئمة العلماء (٢١١/١): «واتفقوا على أنها لا تسقط عمن وجبت عليه بتأخير أدائها وهي دين عليه حتى يؤديها».

هذا، والله أعلم بالصواب، وإليه المرجع والمآب.



### الأضحية آداب وأحكام

الحمد لله، والصلاة والسلام على رسول الله، بعد:

#### الأضحية لفة، واصطلاحًا:

الأضحية لغة فيها أربع لغات:

قال النووي في شرح مسلم (٦/ ٤٨٤): «قال الجوهري: قال الأصمعي: فيها أربع لغات:

أضحية، وإضحية بضم الهمزة وكسرها، وجمعها بتشديد الياء وتخفيفها.

واللغة الثالثة: ضحية، وجمعها: ضحايا.

والرابعة: أضحاة بفتح الهمزة، والجمع: أضحى، كأرطاة وأرطى، وبها سمي يوم الأضحى. قال القاضي: وقيل: سميت بذلك لأنها تفعل في الضحى، وهو ارتفاع النهار. وفي الأضحى

لغتان: التذكير لغة قيس، والتأنيث لغة تميم». وعد المفضل الضبي في كتابه ما تُلحن فيه العامة الرابع (ضحية) لحنًا قال:

«وهي الأضْحِيّة والأضحيّة. والعامّة تقول: شَحيّة».

#### والأضحية في الشرع

ما يذبح من بهيمة الأنعام في يوم الأضحى وأيام التشريق تقربًا إلى الله.

قال الجرجاني في التعريفات (ص ٤٥):

### اعداد/ محمد عبد العزيز

«الأضحية اسم لما يذبح في أيام النحر بنية القربة إلى الله تعالى».

#### حكم الأضحية:

اختلف أهل العلم في حكم الأضحية وجمهور أهل العلم على استحبابها، وذهب الحنفية إلى القول بوجوبها.

قال النووي في شرح مسلم (٦ / ٤٨٤): «واختلف العلماء في وجوب الأضحية على الموسر.

. فقال جمهورهم: هي سنة في حقه إن تركها بلا عذر لم يأثم، ولم يلزمه القضاء، وممن قال بهذا أبو بكروعمر بن الخطاب وبلال وأبو مسعود البدري وسعيد بن المسيب وعلقمة والأسود وعطاء ومالك وأحمد وأبو يوسف وإسحاق وأبو ثور والمزني وابن المنذر وداود وغيرهم.

. وقال ربيعة، والأوزاعي، وأبو حنيفة، والليث: هي واجبة على الموسر، وبه قال بعض المالكية.

. وقال النخعي: واجبة على الموسر إلا الحاج

بمني.

. وقال محمد بن الحسن: واجبة على المقيم بالأمصار.

. والمشهور عن أبي حنيفة أنه إنما يوجبها على مقيم يملك نصابًا. والله أعلم».

قلت:

- ودليل الجمهور حديث أم سلمة أن النبي -صلى الله عليه وسلم- قال: «إذا دخلت العشر وأراد أحدكم أن يضحي فلا يمس من شعره وبشره شيئًا».

قيل لسفيان؛ فإن بعضهم لا يرفعه؟.

قال: لكني أرفعه. رواه مسلم (٥٢٣٢).

وموضع الشاهد فيه تعليق الحكم بإرادة التضحية.

قال ابن المنذرية الإقناع (١ / ٣٧٦): «عن أم سلمة، عن النبي ـ صلى الله عليه وسلم ـ قال: «من رأى منكم هلال ذي الحجة وأراد أن يضحي فلا يأخذ من شعره ولا من أظفاره شيئًا».

فالضحية لا تجب فرضًا استدلالاً بهذا الحديث، إذ لوكانَ فرضًا لم يجعل ذَلِكَ إِلَى إرادة المضحى».

واستدل أيضًا بتضحية النبي . صلى الله عليه وسلم . عن أمته بسقوطها عنهم وهو ما رواه مسلم (٥٢٠٣) من حديث عائشة - رضي الله عنها . «أن رسول الله - صلى الله عليه وسلم - أمر بكبش أقرن يطأ في سواد ويبرك في سواد وينظر في سواد فأتى به ليضحى به .

فقال لها: «يا عائشة: هلمي المدية». ثم قال: «اشحذيها بحجر».

ففعلت ثم أخذها وأخذ الكبش فأضجعه ثم ذبحه. ثم قال: «باسم الله اللهم تقبل من محمد وآل محمد ومن أمة محمد». ثم ضحى به».

وفي هذا الاستدلال نظر.

ودليل من قال بالوجوب حديث أبي هريرة رضي الله عنه وقال: قال رسول الله وصلى الله عليه وسلم هن وجد سعة فلم يضح فلا يقربن مصلانا". رواه أحمد (٢٥٢٦)، وابن ماجه (٣١٢٣)، الحاكم (٢٣١/٤). قال الألباني: حسن.

وقد أعله جمع من الأئمة بالوقف منهم الترمذي وصحح وقفه البيهقي في السنن والطحاوي في مختصر اختلاف العلماء، وابن

عبد البرفي التمهيد، وابن حجرفي البلوغ، وابن عبد الهادي في التنقيح.

قال الحافظ في الفتح (١٠ / ٣): «و أقرب ما يتمسك به للوجوب حديث أبي هريرة رفعه: (من وجد سعة فلم يضح فلا يقربن مصلانا).

أخرجه ابن ماجه وأحمد. ورجاله ثقات لكن اختلف في رفعه ووقفه والموقوف أشبه بالصواب، قاله الطحاوي وغيره.

ومع ذلك فليس صريحًا في الإيجاب»..

وقوله: ليس صريحًا، لأنه شبيه قول النبي ـ صلى الله عليه وسلم ـ: «مَنْ أَكُلُ ثُومًا أَوْ بَصَلاً فَلْيَعْتَزِلْ مَسْجِدَنَا، وَلْيَعْتَزِلْ مَسْجِدَنَا، وَلْيَعْتَزِلْ مَسْجِدَنَا، وَلْيَعْتَزِلْ مَسْجِدَنَا، وَلْيَقْعُدْ فِي بَيْتِهِ». رواه البخاري (٥٥٥) ومسلم (١٢٨١).

وقد قال النووي في شرح مسلم (٢ / ٣٢٤): «فهذه البقول حلال بإجماع من يعتد به، وحكى القاضي عياض عن أهل الظاهر تحريمها ؛ لأنها تمنع عن حضور الجماعة».

فليس النهي عن قربان المصلى لمن لم يضح صريحًا في التحريم، كما أن النهي عن قربان المسجد لمن أكل الثوم أو البصل، لم يكن صريحًا في التحريم.

وقد استظهر شيخ الإسلام الوجوب كما في مجموع الفتاوي (٢٣ / ١٢٦) قال:

«وأما الأضحية فالأظهر وجوبها أيضًا. . فإنها من أعظم شعائر الإسلام.

. وهي النسك العام في جميع الأمصار.

. والنسك مقرون بالصلاة في قوله: «إن صلاتي ونسكي ومحياي ومماتي لله رب العالمين» وقد قال تعالى: «فصل لربك وانحر» فأمر بالنحر كما أمر بالصلاة.

وقد قال تعالى: « وَلِكُلِ أُمَّةٍ جَعَلْنَا مَسَكًا لِيَّا أُمَّةٍ جَعَلْنَا مَسَكًا لِيَّا أُمَّةٍ جَعَلْنَا مَسَكًا لِيَنْكُولُ السَّمَ اللَّهِ عَلَى مَا رَزَقَهُم مِنْ بَهِيمَةِ ٱلْأَنْمَالُ فَإِلَّهُ كُو اللَّهُ وَحِدُّ فَلَهُ وَالسِّلُمُواْ وَيَشِرِ ٱلْمُخْيِتِينَ».

« لَن يَنَالُ ٱللَّهَ لَحُومُهَا وَلَا دِمَآؤُهَا وَلَكِن يَنَالُهُ ٱلنَّقَوَىٰ

#### مِنكُمْ كَنَاكَ سَخَرَهَا لَكُو لِثَكَ بِرُوا اللَّهَ عَلَى مَا هَدَىنَكُوْ وَيَشِرِ ٱلْمُحْسِنِينَ ».

- وهي من ملة إبراهيم الذي أمرنا باتباع ملته.

وبها يذكر قصة الذبيح.

. فكيف يجوز أن السلمين كلهم يتركون هذا لا يفعله أحد منهم؟.

- وترك المسلمين كلهم هذا أعظم من ترك الحج في بعض السنين».

وهذا كلام متين لو استدل به على الوجوب الكفائي، لا العيني.

وما ذهب إليه الجمهور أرجح لأمرين:

الأول: لأنه لم يعرف عن أحد من الصحابة القول بالوجوب.

قال الطحاوي في مختصر اختلاف العلماء (٣ / ٢٢١):

«وروى الشعبي عن أبي سريحة قال: رأيت أبا بكروعمر ورضي الله عنهما وما يضحيان كراهة أن يقتدى بهما.

وقال عكرمة؛ كان ابن عباس يبعثني يوم الأضحى بدرهمين اشترى له لحمًا، ويقول من لقيت فقل هذه أضحية ابن عباس.

وقال ابن عمر: ليست بحتم، ولكن سنة ومعروف.

قال أبو مسعود الأنصاري: إني لأدع الأضحى وأنا موسر مخافة أن يرى جيراني أنه حتم عليّ، وقال أبو محمد ابن حزم في المحلى (٢/١):

«لا يصح عن أحد من الصحابة أن الأضحية واجبة.

وصح أن الأضحية ليست واجبة عن سعيد بن المسيب والشعبي وأنه قال: لأن أتصدق بثلاثة دراهم أحب إلى من أن أضحى.

وعن سعيد بن جبير، وعن عطاء، وعن الحسن، وعن طاوس، وعن أبي الشعثاء جابر بن زيد - وروي أيضا عن علقمة، ومحمد بن علي بن الحسين.

وهو قول سفيان، وعبيد الله بن الحسن، والشافعي، وأحمد بن حنبل، وإسحاق، وأبي سليمان - وهذا مما خالف فيه الحنفيون جمهور

#### العلماء».

الآخر: أن الحديث السابق ليس نصًا في الوجوب كما مرً، مع الخلاف في رفعه، والأصل خلو الذمة من عهدة التكليف.

#### مم تكون الأضحية؟

. الأضحية لا تجزئ إلا من بهيمة الأنعام: الغنم (المعز، والضأن)، والإبل، والبقر (والجاموس).

. ولا يجزئ منها إلا المسنة من بهيمة الأنعام أو جذعة من الضأن.

لحديث جابر . رضي الله عنه . قال: قال رسول الله - صلى الله عليه وسلم -:

«لا تذبحوا إلا مسنة إلا أن يعسر عليكم فتذبحوا جذعة من الضأن».

رواه مسلم (۱۹۲۳)، وأبو داود (۲۷۹۷)، والنسائي (۲۱۸/۷)، وابن ماجه (۳۱٤۱).

والسنة من الغنم ما بلغت سنة.

والمسنة من الإبل ما بلغت خمس سنوات. والمسنة من البقر ما بلغت سنتين.

والجذعة من الضأن ما بلغت ستة أشهر إلى عشرة أشهر.

قال في المصباح المنير: «قال ابن الأعرابي: الإجذاء وقت وليس بسن.

فالعناق: تجذع لسنة وربما أجذعت قبل تمامها للخصب فتسمن فيسرع إجذاعها فهي جذعة.

ومن الضأن: إذا كان من شابين يجذع لستة أشهر إلى سبعة، وإذا كان من هرمين أجذع من شمانية إلى عشرة».

وقال ابن قدامة في المغني مسألة (٧٨٦٠): «قال ـ يعني الخرقي ـ: (والجذع من الضأن ما له ستة أشهر، ودخل في السابع).

قال أبو القاسم: وسمعت أبي يقول: سألت بعض أهل البادية: كيف تعرفون الضأن إذا أجذع؟.

قال: لا تزال الصوفة قائمة على ظهرد مادام حملًا، فإذا نامت الصوفة على ظهره، علم أنه قد أجذع».

وهل يجزئ أقل من المسنة؟.

وهل يقوم التسمين مقام السن؟.

والإجابة: لا يجزئ إلا الثني من الإبل أو البقر أو المعزفإن لم يجد ذبح جذعة من الضأن، للحديث السابق، ووجه الدلالة منه الحصر والقصر في قوله على الله عليه وسلم .: لا تذبحوا إلا مسنة، فإنه يدل على عدم إجزاء غيرها.

وَلْحَدَيْثُ الْبُرَاءِ - رَضِي اللّٰهِ عَنْهِ - قَالَ: قَالَ النّٰبِيُ - صَلَى اللّٰهِ عَنْهِ - قَالَ: قَالَ النّبِيُ - صلى اللّٰه عَلِيهِ وسلم - «إِنَّ أُوَّلَ مَا نَبْدَأُ بِهِ فَعَلَّهُ فَعَلَّهُ وَمُنَا هَذَا أَنْ نُصَلِّى ثُمَّ نَرْجِعَ قُنْلُ فَإِنَّمَا هُوَ لَحُمٌ فَعَلَّهُ أَصَابَ سُنَّتَنَا، وَمَنْ ذَبِحَ قَبْلُ فَإِنَّمَا هُوَ لَحُمٌ قَدْدُهُ لأَهْلِهِ، لَيْسَ مِنَ النَّسُكِ فِي شَيْءٍ».

فَقَامَ أَبُو بُرْدَةَ بُنُ نِيَارٍ وَقَدْ ذَبَّحُ فَقَالَ: إِنَّ

عندي جَذعة.

فَقَالُ «اذْبَحْهَا وَلَنْ تَجْزَى عَنْ أَحَد بَعْدَكُ». قَالُ مُطَرُفُ عَنْ عَامرِ عَنِ الْبَرَاءِ قَالُ النَّبِيُ -صلى الله عليه وسلم - «مَنْ ذَبَحَ بَعْدَ الصَّلاَةِ ثُمَّ نُسُكُهُ، وَأَصَابَ سُنَةَ الْسُلمينَ».

وهو نصية خصوصية هذا لأبي بردة. رضي الله عنه . وي بعض روايته رد على من قال: إن التسمين يقوم مقام السن ففي الصحيح أنه قال: «فقام أبو بردة بن نيار فقال: يا رسول الله: فعلت.

فقال: «هو شيء عجلته» ـ قال: فإن عندي جدعة هي خير من مسنتين، آذبحها؟.

قال: «نعم، ثم لا تجزى عن أحد بعدك». قال عامر: هي خير نسيكته».

#### عمن تجزئ الأضحية؟

وتجزئ شاة واحدة أو سبع بدنة أو سبع بقرة عن الرجل وأهل بيته، لحديث عائشة . رضي الله عنها . المتقدم وفيه أنه . صلى الله عليه وسلم . ذبح شاة واحدة ثم قال: «بسم الله، اللهم تقبل من محمد وآل محمد، ومن أمة محمد، ثم ضحى به».

ولحديث عطاء بن يسارقال: سألت أبا أيوب: كيف كانت الضحايا على عهد رسول الله ـ صلى الله عليه وسلم .؟.

فقال: «كان الرجل يضحي بالشاة عنه وعن أهل بيته، فيأكلون ويُطعمون، حتى تباهي

الناس فصارت كما ترى» صحيح: رواه الترمذي (١٥٠٥)، وابن ماجه (٣١٤٧)..

ما لا يجزئ من الأضاحي مما بلغ السن؟. لا يجزئ من الأضاحي،

. العوراء واضحة العور، ولا العمياء من باب الأولى.

. العرجاء واضحة العرج، والكسيحة من باب أولى . المريضة واضحة المرض . الهزيلة شديدة الهزال لحديث . عن البراء ، قال: سمعت رسول الله . صلى الله عليه وسلم . يقول:

«لا يجوز من الضحايا أربع: العوراء البين عورها، والعرجاء البين عرجها، والمجفاء التي لا تنقي».

رواه أبو داود (۲۸۰۲)، والنسائي (۲۰۳/۲)، والترمذي (۲۸۳/۱)، وابن ماجه (۳۱٤٤).

قال ابن حزم في مراتب الإجماع (١٥٣): «واتفقوا أن:

العوراء البين عورها - والعمياء البينة العمى - والعرجاء البينة العرج التي لا تدرك السرح - والريضة البينة الرض - والعجفاء التي لا مخ لها .

أنها لا تجزئ في الأضاحي». وقال ابن المنذر في الإقناع (١/٣٧): «وفي هذا دليل أن كل نقص غير الأربع التي خصهن النبي ـ صلى الله عليه وسلم ـ جائز، والتام أفضل من الناقص».

فما دون هذه العيوب كمقطوعة الأذن، أو كسيرة القرن، أو التي لا قرن لها، أو مقطوعة الألية، أو الخصي. فعيب غير مؤثر على الراجح، وتجزئ معه الأضحية، وإنما هو نقص في الكمال.

والاستدلال بالحديث السابق قوي ما لم يعارضه معارض، فإن عارضه شيء ففي الاستدلال به تأمل، لأنه استدلال بمفهوم العدد.

#### متى تذبح الأضحية؟

لا تجزئ الأضحية إن ذبحت قبل صلاة عيد الأضحى، ويمتد الذبح إلى غروب شمس آخر أيام التشريق.

لحديث البراء - رضي الله عنه - قال سمعت النبي - صلى الله عليه وسلم - يخطب فقال: «إن أول ما نبدأ من يومنا هذا أن نصلي، ثم

نرجع فننحر، فمن فعل هذا فقد أصاب سنتنا، ومن نحر فإنما هو لحم يقدمه لأهله، ليس من النسك في شيء».

ولحديث أنس ـ رضي الله عنه ـ عن النبي -صلى الله عليه وسلم - قال:

«من ذبح قبل الصلاة فليعد». وهما في الصحيح.

قال ابن المنذرية الإقناع (١ / ٣٧٦)؛ «ووقت الأضحى يوم النحر، وثلاثة أيام بعده أيام التشريق».

#### من آداب المضحى:

. ألا يأخذ من أظفاره وأشعاره شيئًا إذا دخل ذو الحجة، حتى يذبح نسيكته.

لحديث أم سلمة ـ رضي الله عنها، أن النبي ـ صلى الله عليه وسلم – قال: «إذا دخلت العشر وأراد أحدكم أن يضحى فلا يمس من شعره وبشره شيئًا».

رواه مسلم (۲۳۲ه).

قال ابن المنذر في الإقناع (١/ ٣٧٧): «وإذا دخل العشر لم يأخذ من شعره وأظفاره شيئا إذا أراد أن يضحي».

وهذا النهي للتحريم عند ابن المسيب، وربيعة، وأحمد، وإسحاق، وداود، وبعض أصحاب الشافعي.

وهو للتنزيه عند الجمهور لحديث عائشة. رضي الله عنها .: «كنتُ أفتل قلائد بُدن النبي. صلى الله عليه وسلم . ثم يقلده ويبعث به، ولا يحرم عليه شيء أحلُه الله حتى ينحر هديه». وواه البخاري (١٣٩٨)، ومسلم (١٣٢١).

. ألا يجعل جلد الأضحية أو شيئًا منها أجرة للجزار، ولا يبيع الجلد، بل يهديه أو يستخدمه لحديث أبي هريرة رضي الله عنه قال: قال رسول الله ـ صلى الله عليه وسلم .: «من باع جلد أضحيته فلا أضحية له».

رواه الحاكم (٣٤٦٨)، وقال: حديث صحيح مثل الأول ولم يخرجاه، والبيهقي في الكبرى (١٩٠١٥)، وقد حسنه الألباني.

ولحديث عليّ - رضي الله عنه - «أن النبي - صلى الله عليه وسلم - أمره أن يقوم على

بُدنُه، وأن يقسم بُدنه كلها لحومها وجلودها وجلالها، ولا يعطى في جزارتها شيئًا» رواه البخاري (١٧١٧).

- أن يباشر الذبح بنفسه إن كان يستطيع، ويقول: بسم الله، اللهم تقبل من فلان وآل فلان.

لحديث عائشة ففيه أن النبي . صلى الله عليه وسلم .: «أخذ الكبش فأضجعه، ثم ذبحه، ثم قال: «باسم الله، اللهم تقبل من محمد، وآل محمد، ومن أمة محمد». ثم ضحى به. (سبق تخريجه).

. يستحب له أن يأكل من أضحيته، ويدخر إذا شاء، ويهدي الأهل والجيران، ويتصدق على الفقراء.

لَقُولُ الله تَعالى: «لِيَشْهَدُوا مَنَافِعَ لَهُمْ وَيَدْكُرُوا اسْمَ الله فِي أَيَّامٍ مَعْلُومَاتَ عَلَى مَا رَزَقَهُم مِن بَهِيمَةَ الأَنْعَامِ قَكُلُوا مِنْهَا وَأَطْعِمُوا الْبَائْسَ الْفَقِينَ الْحِجِ: ٢٨.

وُلحديثُ أنس بن مالك قال: قال النبي -صلى الله عليه وسلم - يوم النحر: «من كان ذبح قبل الصلاة فليعد».

فقام رجل، فقال: يا رسول الله: إن هذا يوم يشتهى فيه اللحم - وذكر جيرانه).

رواه البخاري (٥٥٤٩)، ومسلم (١٩١٥).

ولحديث عائشة قالت؛ دف أهل أبيات من أهل البادية حضرة الأضحى زمان رسول الله. صلى الله عليه وسلم ..

فقال: ادخروا ثلاثًا ثم تصدقوا بما بقي. فلما كان بعد ذلك.

قالوا: يا رسول الله: إن الناس يتخذون الأسقية من ضحاياهم، ويجملون فيها الودك. فقال: وما ذاك؟.

قالوا: نهيت أن تؤكل لحوم الأضاحي بعد ثلاث.

فقال: إنما نهيتكم من أجل الدافة. فكلوا وادخروا وتصدقوا.

رواه مسلم (۳۱٤۳)، وأبو داود (۲۸۱۲)، والنسائي (۲۰۹/۲).

تقبل الله منكم ضحاياكم.

## النياد.. آداب وأحكام

إنَّ الحمد لله، نحمده، ونستعينه، ونستغفره، ونعوذ بالله من شرور أنفسنا، ومن سيِّئات أعمالنا، من يهده الله فلا مُضلُ له، ومن يضلل فلا هادي له.

وأشهد أن لا إله إلا الله وحده لا شريك له، وأشهد أن محمدًا عبده ورسوله.. أما بعد:

#### محمد عبد العزيز

#### مشروعية الندر؛

فالنذر قرية من القرب الشروعة قال الله تعالى: «وَمَآ أَنْفَقْتُم مِّن نَفَقَةٍ أَوْ نَذَرْتُم مِن نَكْذُرِ فَإِنَّ ٱللَّهَ يَعْلَمُهُمَّ وَمَا لِلظَّالِمِينَ مِنْ أَنْصَار » (البقرة:

وقال: ﴿إِنَّ ٱلْأَبْرَادَ يَشْرَبُونَ مِن كَأْسِ كَاتَ مِزَاجُهَا كَافُورًا ١٠٠٠ عَيْنَا يَشْرَبُ بِهَا عِبَادُ اللَّهِ يُفَجِّرُونَهَا تَفْجِيرًا ۞ يُوفُونَ بِالنَّذْرِ وَيَخَافُونَ يَوْمَا كَانَ شَرُّهُ، مُسْتَطِيرًا » (الإنسان:

فجعله الله تعالى من أخص صفات المؤمنين التي يمدحون بها.

والنذر قربة من القرب وعبادة قديمة قال الله عز وجل: ﴿ إِذْ قَالَتِ ٱمْرَأَتُ عِمْرَنَ رَبِّ إِنِّي نَذَرْتُ لَكَ مَا فِي بَطْنِي مُحَرِّزًا فَتَقَبَّلَ مِنِّيَّ إِنَّكَ أَنتَ ٱلسِّمِيعُ ٱلْعَلِيمُ » (آل عمران: ۳۵).

فنذرت امرأة عمران ما في بطنها لله، ورجت منه القبول.

وأمر الله . تعالى . مريم بنذر الصمت . وهذا يدل على مشروعيته في شريعتهم . فإذا رأت من البشر أحدا فسألها عن ولدها أخبرته بذلك.

قَالُ الله ـ تعالى ـ: «فَإِمَّا تُرِّينٌ مِنَ ٱلْبِشُر أَحِدًا فَقُولِ إِنِّي نَذَرْتُ لِلرِّحْمَىٰ صَوْمًا فَكُنَّ أَكُلِمُ ٱلْيُؤْمُ إِنْسِيًّا ، مريم: ٢٦

#### تعريف الثدر:

النذر: إيجاب المكلف على نفسه، ما لم يجب عليه بأصل الشرع. والمكلف: البالغ، العاقل، الفاهم للخطاب، المختار، العالم بحكمه. فغير البالغ، والمجنون، والغافل عن الخطاب: كالنائم والناسي والساهي، والمكره، والجاهل بحكمه، لا يجب عليهم الوفاء به، لو أوجبوه على أنفسهم.

وأما الكافر لو نذر فإنه يجب عليه الوفاء به، وهو في ذمته لو أسلم لحديث ابن عمر- رضى الله عنهما- أن عمر سأل النبي- صلى الله عليه وسلم- قال: كنت نذرت في الجاهلية أن أعتكف ليلة في المسجد الحرام؟

قال: «فأوف بنذرك». رواه البخاري (۲۰۳۲، ۲۰۶۲، ۲۲۹۳)، ومسلم (۲۸۲٤).

#### الحكم العام للنذر:

نذر الطاعة المطلق مستحب على الصحيح، ولذا امتدح الله الوفاء به، قال تعالى: ﴿ ثُمَّ لَيُقَضُّواْ تَفَنَّهُمْ وَلْيُوفُواْ نُذُورَهُمْ وَلْيَظُوُّفُواْ بِٱلْبَيْتِ العبين » الحج: ٢٩

وانما يكره النذر المعلق، الذي يعلقه الناذر على تحقق شرط،

فصار كعقد المعاوضة، وهذا قادح في نية القرية الخالصة.

عن ابن عمر . رضى الله عنهما. قال: نهى النبي صلى الله عليه وسلم عن النذر، وقال:

«إنه لا يرد شيئًا، وإنما يستخرج به من البخيل» رواه البخاري (۸۰۲۲)، ومسلم (۱۹۳۹).

#### أحكام النذر وصوره:

للنذر أحكام يمكن إجمالها بتصور أقسامه، ويمكن تقسيم النذر إلى ثلاثة أقسام إجمالا باعتبارات

القسم الأول: باعتبار حال الناذر؛ وينقسم إلى قسمين،

#### ١ ـ تدرالرضى.

وحكمه يعرف (بمتعلقه من التقسيم القادم).

٢ ـ نذر اللجاج (الغضب)، وسمى بذلك لأن اللجاج والغضب يحملان عليه غالبًا.

وهو كل نذرينذره المكلف يريد به منع النفس من فعل شيء أو تركه أو تأكيد شيء لا يريد بذلك وجه القرية على التحقيق، كأن يقول: إن فعلت كذا، أو تركت كذا فعليَّ لله صوم كذا، أو صلاة كذا.

وحكمه: أنه لا يجب الوفاء به

وكفارته كفارة يمين على الراجح، عن عمران بن حصين . رضي الله عليه عنه . أن النبي . صلى الله عليه وسلم . قال: «لا نذر في غضب، وكفارته كفارة يمين.» رواه النسائي داود الطيالسي (۸۷۸)، وهو حديث ضعيف فيه مُحَمَّدُ بُنُ الزُبيْرِ الْحَنْظَلِيُ وقد رواه عن أبيه عن عمران.

قَالَ أَبُو عَبْدِ الرَّحْمَنِ النسائي: «مُحَمَّدُ بْنُ الزَّبِيْرِ ضَعِيفٌ لاَ يَقُومُ بِمثْله حُجَّةٌ، وَقَدَ اخْتُلِفَ عَلَيْهِ فِيْ هَذَا ٱلْحَديث».

وقال: " وَقيل: إن الزبير لم يسمع هذا الحديث من عمران بن حصين

وهي فتوى أصحاب النبي صلى الله عليه وسلم، فزينب بنت أم سلمة، وحفصة، وابن عمر، رضي الله عنهم، أمروا ليلى بنت العجماء بالتكفير عن يمينها مع نذرها للعتق والصدقة، وهما قربتان؛ لأنها لم ترد بهما التبرر (الطاعة)، وإنما أرادت مجرد حمل النفس على الفعل.

قال ابن قدامة في المغني البيمين، بإن يمنع نفسه أو غيره به اليمين، بأن يمنع نفسه أو غيره به شيئًا، أو يحث به على شيء مثل الحج، أوصدقة مالي، أوصوم سنة. فهذا يمين، حكمه أنه مخير بين الوقاء بما حلف عليه، قلا يلزمه شيء، وبين أن يحنث، فيتخير بين فعل المندور، وبين كفارة يمين، ويسمى نذر اللجاج والغضب، ولا يتعين عليه الوقاء به،

وقال الصرديْ في المعاني البديعة (٤١٤/١): «مَسْأَلُهُ: عِنْدُ الشَّافِعِيُ وعمر وابن عَبَّاسِ وأبي هريرة

وعائشة وحفصة وأم سلمة وَأَحْمَد واسْحَاق إذا ندر قرية في لجاج أو غضب، فإن قال: إن كلمت فلانًا فلله علي صلاة، أو صدقة مالي، أو مالي في سبيل الله، أو صدقة فهو بالخيار بين كفارة يمين وبين الوفاء بما ندر.

وعند عطاء يلزمه كفارة يمين، ولا السفاطها بأن يفي بما ندر إن كان أكثر من الكفارة، وإن كان أقل لم يكن له ذلك، وهو قول الشافعي أنضا.

وعند أبي حَنيفَةَ يلزمه الوفاء بما نذر بكل حالً، وهو قول للشافعي أيضًا.»

القسم الثاني؛ باعتبار متعلق النذر؛

وينقسم إلى ثلاثة أقسام إجمالا: 1. نذر الطاعة (سواء كانت واجبة عند من قال بجوازه، مثل أن يقول: لله عليَّ أن أصلي، أو أصلي في أوَّل الوقت، أو مستحبة كصوم أو صلاة أو صدقة أو نحوها...)

حكمه: يجب الوفاء به إذا كان تحت الطاقة والسعة والقدرة، ولايجب الوفاء به إن خرج عنها، وكفارته كفارة يمين.

 ٢ . نذر المنهي عنه (سواء كان معصية كنذر شرب الخمر،أو نذر المرأة صوم أيام حيضها، أو مكروها كنذرصيام يوم الجمعة مفردًا) حكمه: لا يجوز الوفاء به، قال ابن

حزم في مراتب الإجماع (ص ٢٥٩ الإجماع رقم: ١٠٠٧ بترقيمي): واتفقوا أن من نذر معصية، فإنه لا يجوز له الوفاء بها.

واختلفوا أيلزمه لذلك كفارة أم لا.»

قلت: وفيه الكفارة لتعلق الإيجاب بالنفس عند ابن عباس وابن مسعود وعمران بن حصين وسمرة

بن جندب رضي الله عنهم، وهو مذهب الحنفية وهو الراجح. لحديث عائشة . رضي الله عنها قالت: إن رسول الله . صلى الله عليه وسلم قال:

"لا نذرية معصية، وكفارته كفارة اليمين، رواه النسائي (٣٨٣٤)، (قال الألباني: صحيح).

وعن ابن عباس أن رسول الله . صلى الله عليه وسلم . قال: «من نذر نذرًا لم يسمه فكفارته كفارة بمين

ومن نذر نذرًا في معصية فكفارته كفارة يمين

ومن نذر نذرًا لا يطيقه فكفارته كفارة يمين

ومن نذر نذرًا أطاقه فليف به» رواه أبو داود (٣٣٢٢)

قال أبو داود: روى هذا الحديث وكيع وغيره عن عبد الله بن سعيد بن أبي الهند أوقفوه على ابن عباس.

.وذهب الجمهور المالكية والشافعية ورواية عن أحمد إلى أنه لا كفارة فيه وهو اختيار شيخ الإسلام ابن تيمية.

لحديث عائشة- رضي الله عنها-: قالت: سمعتُ رسولُ الله- صلى الله عليه وسلم- يقول:

«من نذر أن يطيع الله فليطعه، ومن نذر أن يعصيه فلا يعصه، أخرجه البخاري (٢٦٩٦، ٢٧٠٠)، وأبو داود (٣٨٩٩)، والترمذي (١٥٧٦)، والنسائي (٣٨٠٩)، وابن ماجه (٢١٢٦).

وليس في حديث عائشة . رضي الله عنها . ذكر للكفارة، وأيضًا هذا النذريجب على الناذر ألا يفي به، فلا ينعقد أصالة.

قَالُ الصرديِّ فِي المعاني البديعة (١٤/١): (مَسْأَلُهُ: عَنْدُ الشَّافِعيُّ

وَمَالِكَ وبعض الصحابة والتابعين نذرت أو إذا كان المنذور لأجله معصية لم قال: «أ ينعقد، ولا يلزمه كفارة يمين. قالت:

وعند أبي حَنيفَة وَأَحْمَد وَاسْحَاق ومن الزَّيْدِيَّة النَّاصِر يلزمه كفارة بمهني

ومن نذر العصية النذر للمشاهد والقبور، وهذا من الشرك الأكبر وأما النذر لله عند القبور أو في الأماكن التي يذبح فيها لغير الله فهو من ذرائع الشرك لذا ورد النهي عنه.

عن ثابت بن الضحاك قال: نذر رجل على عهد النبي - صلى الله عليه وسلم - أن ينحر إبلا ببوانة، فأتى النبي - صلى الله عليه وسلم - فقال: إني نذرت أن أنحر إبلا ببوانة?

فقال النبي . صلى الله عليه وسلم . هل كان فيها وثن من أوثان الجاهلية يعبد؟

قالوا: لا.

قال: هل كان فيها عيد من أعيادهم؟

قالوا: لا.

قال النبي. صلى الله عليه وسلم .: «أوف بنذرك، فإنه لا وفاء لنذر في معصية الله ولا فيما لا يملك ابن آدم.» حديث صحيح، رواه أبو داود (٣٣١٣).

وبوانة: هي هضبة من وراء ينبع قريبة من ساحل البحر، واسم موضع بأسفل مكة، والأول هو الراد، والله أعلم.

أما إن تقرر التوحيد، واندرست هذه العبادات التي كانت يتقرب بها لغير الله، فإنه يجوز الذبح هنالك لحديث عبد الله بن عمرو بن العاص ـ رضي الله عنهما ـ أن امرأة أتت النبى-صلى الله عليه وسلم- فقالت: يا رسول الله إنى

نذرت أن أضرب على رأسك بالدف. قال: «أوفى بنذرك».

قالت: إنى نذرت أن أذبح بمكان كذا وكذا ـ مكان كان يذبح فيه أهل الجاهلية ـ .

قال: «لصنم».

قالت: لا.

قال: «لوثن». قالت: لا.

قال: «أوفى بنذرك». رواه أبو داود (٣٣١٢).

 تذر المباح، كأن ينذر المشي أو لبس بعينه ونحوه.

حكمه: لا يجب الوفاء به، وليس فيه كفارة على الراجح.

لحديث عقبة بن عامر. رضي الله عنه . قال: نذرت أختي أن تمشى إلى بيت الله، وأمرتني أن أستفتى لها النبي - صلى الله عليه وسلم- فاستفتىته

فقال عليه السلام: «لتمش ولتركب». رواه البخاري (١٨٦٦)، ومسلم (٤٣٣٩).

وفي رواية: نذرت أختي أن تمشى إلى بيت الله حافية.

فلم يأمرها- صلى الله عليه وسلم-بوفاء ولا كفارة.

وعن ابن عباس قال: بينا النبي-صلى الله عليه وسلم- يخطب، إذا هو برجل قائم، فسأل عنه؟ فقالوا: أبو إسرائيل نذر أن يقوم ولا يقعد، ولا يستظل، ولا يتكلم،

فقال النبي- صلى الله عليه وسلم-: «مره فليتكلم، وليستظل، وليقعد، وليتم صومه.» رواه البخاري (٦٧٠٤)، وأبو داود (٣٣٠٠).

فأبو إسرائيل نذر أمورًا أربعة:

أن يضحى في الشمس فلا يستظل، وهذا ليس مشروعًا.

. الصمت عن الكلام كله المباح

وغيره، وهذا ليس مشروعًا في شرعنا.

 أن يقوم فلا يقعد، وهذا ليس مشروعًا التعبدبه في غير الصلاة.
 ونذر أن يصوم، وهذا هو المشروع فيما نذر.

فأمره . صلى الله عليه وسلم . بالمشروع منها، ورد عليه باقيها.

وهل يجوز له الوفاء بالباح؟
الإجابة: نعم، لحديث عبد الله
بن عمرو السابق، ولحديث بريدة
الله عنه قال: خرج رسول
الله عليه وسلم- في
بعض مغازيه فلما انصرف جاءت
جارية سوداء فقالت: يا رسول
الله: إنى كنت نذرت إن ردك الله
سائًا أن أضرب بين يديك بالدف

فقال لها رسول الله-صلى الله عليه وسلم-: «إن كنت نذرت فاضربى والا فلا».

فجعلت تضرب فدخل أبو بكر وهى تضرب، ثم دخل على وهى تضرب، ثم دخل عثمان وهى تضرب، ثم دخل عمر فألقت الدف تحت استها ثم قعدت عليه.

فقال رسول الله- صلى الله عليه وسلم-: «إن الشيطان ليخاف منك يا عمر إنى كنت جالسًا وهي تضرب، فدخل ابو بكر وهي تضرب، ثم دخل على وهي تضرب، فلما دخلت أنت يا عمر ألقت الدف، دواه الترمذي (٣٦٩٠)، وقال: هذا حديث حسن صحيح غريب من حديث بريدة.

القسم الثالث: باعتبار اللفظ وهو ينقسم إلى أربعة أقسام إجمالا: ا - نذر ما لم يسم (نذر المبهم) كأن يقول: لله عليّ نذر، ولا يسميه. حكمه: فيه كفارة يمين لحديث

ابن عباس السابق.

٢ . النذر المقيد، كأن يقول: لله علي نذركذا، ويذكر متعلقه سواء طاعة أو منهي عنه أو مباح.

حكمه: حكم متعلقه وقد سبق.

النذر المنجز: وصورته في المثال السابق، وحكمه، حكم متعلقه كما سبق.

الندر المعلق: وصورته أن يقول مثلاً إن حدث كذا فلله علي نذر كذا.
 حكمه: مكروه كما سبق، ويجب الوفاء به إن كان نذر تبرر (طاعة) تحت الطاقة والسعة والا ففيه كفارة بمن.

#### ه الخلاصة :

أن النذر الذي يجب الوفاء به: نذر الرضى للقُرب التي تحت الوسع سواءً كان منجَّزاً أو معلقاً، فإن طراً عليه ما يعجزه عن الوفاء كمرض لا يرجى برؤه أو شيخوخة أو نحوها، فكفارته كفارة يمين.

وعدم الوفاء بالنذن محرم.
قال تعالى: «وَمَنْهُم مَنْ عَهَدَاللَّهُ لَـبِثُ
الْتَنا مِن فَضْلِهِ لَنَصَدَّقَنْ وَلَنَكُوْنَنَ مِنَ
الْصَّلِحِينَ ﴿ فَا لَكَنَا الْتَنَهُم مِنْ فَضْلِهِ الْصَلَاحِينَ ﴿ فَا لَكَنَا اللَّهُ مِنْ فَضْلِهِ الْمَعْمُ اللَّهُ مِنْ فَضْلِهِ الْمَعْمُ اللَّهُ وَمُعْمَ اللَّهُ مِنْ فَضَلِهِ اللَّهُ اللْمُلْمُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ

من نذر نذرًا من جنس القربات المالية كالصدقة، أو المالية البدنية كالحج والعمرة، أو الصوم خاصة من العبادات البدنية المحضة، جاز الوفاء عنه بنذره، أما الصلاة من العبادات البدنية فلا يجوز بإجماء.

عن ابن عباس- رضي الله عنهما-

أن امرأة من جهينة جاءت إلى النبي- صلى الله عليه وسلم- النبي- الله عليه وسلم- فقالت: إن أمي نذرت أن تحج، فلم تحج حتى ماتت أفأحج عنها؛ قال: نعم، حجي عنها، أرأيت لو كان على أمك دين أكنت قاضيته؟ اقضوا الله، فالله أحق بالوفاء». رواه البخاري (١٨٥٢).

وعن ابن عباس- رضي الله عنهما-أن امرأة أتت رسول الله ـ صلى الله عليه وسلم ـ فقالت: إن أمي ماتت وعليها صوم شهر؟

فقال: أرأيت لو كان عليها دين أكنت تقضينه؟

قالت: نعم.

قال فدين الله أحق بالقضاء. رواه البخاري (١٩٥٨)، ومسلم (١١٤٨). قال النووي في شرح مسلم (١٤٤/٤):

واختلف العلماء فيمن مات وعليه صوم واجب من رمضان، أو قضاء أو ندر أو غيره، هل يقضى عنه؟ وللشافعي في المسألة قولان

مشهوران: أشهرهما: لا يصام عنه، ولا يصح عن ميت صوم أصلاً.

والثاني: يستحب لوليه أن يصوم عنه، ويصح صومه عنه ويبرأ به الميت، ولا يحتاج إلى إطعام عنه. وهذا القول هو الصحيح المختار الذي نعتقده، وهو الذي صححه محققو أصحابنا الجامعون بين الفقه والحديث لهذه الأحاديث الصحيحة الصريحة.

. وأما الحديث الوارد " من مات وعليه صيام أطعم عنه " فليس بثابت، ولو ثبت أمكن الجمع بينه وبين هذه الأحاديث بأن يحمل على جواز الأمرين، فإن من يقول بالصيام يجوز عنده الإطعام، فثبت أن الصواب المتعين تجويز

الصيام، وتجويز الإطعام، والولي مخير بينهما.

والمراد بالولي القريب، سواء كان عصبة أو وارثًا أو غيرهما وقيل: المراد الوارث، وقيل:

العصبة، والصحيح الأول . ولو صام عنه أجنبي إن كان بإذن الولي صح والا فلا في الأصح، ولا يجب على الولي الصوم عنه، لكن يستحد.

. هذا تلخيص مذهبنا في المسألة، وممن قال به من السلف: طاووس والحسن البصري والزهري وقتادة وأبو ثور، وبه قال الليث وأحمد وإسحاق وأبو عبيد في صوم النذر دون رمضان وغيره.

وذهب الجمهور إلى أنه لا يصام عن ميت لا نذر ولا غيره، حكاه ابن المنذر عن ابن عمر وابن عباس وعائشة، ورواية عن الحسن والزهري، وبه قال مالك، وأبو حنيفة، قال القاضي عياض وغيره: هو قول جمهور العلماء، وتأولوا الحديث على أنه يطعم عنه وليه.

وهذا تأويل ضعيف، بل باطل، وأي ضرورة إليه وأي مانع يمنع من العمل بظاهره مع تظاهر الأحاديث، مع عدم المعارض لها.

. قال القاضي وأصحابنا: . وأجمعوا على أنه لا يصلى عنه صلاة فائتة.

. وعلى أنه لا يصام عن أحد في حياته، وإنما الخلاف في الميت. والله أعلم.»

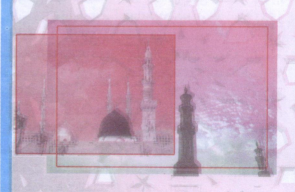
#### فائدة

هذا ما يسره الله فإن كان صوابًا ففض من الله، وإن كان خطأ فمني ومن الشيطان والله ورسوله بريئان منه، والله من وراء القصد وهو يهدي السبيل.

## الأيمان.. آداب وأحكام

الحمد لله، نحمده، ونستعينه، ونستعينه، ونستغفره، ونعوذ بالله من شرور أنفسنا، ومن سيئات أعمالنا، من يهده الله، فلا مُضلً له، ومن يضلل، فلا هادي له.

وأشهد أن لا إله إلا الله وحده لا شريك له، وأشهد أن محمدًا عبده ورسوله، وبعد،



محمد عبد العزيز

إعداد/

فاليمين بالله معظمة، ولذا نهى المكلف أن يسرع إليها كلما بدا له أمر، أو أراد أن يمنع نفسه من البر والتقوى أن يقسم به قال تعالى: «وَلا مُعُمَّلُوا الله عُرْضَةُ لِأَيْمَنِكُمُ الله وَلَمْ لَحُوْمَ الله عُرْضَةُ لِأَيْمَنِكُمُ الله وَلَمْ الله عَرْضَةُ لِأَيْمَنِكُمُ الله وَلَمْ الله عَرْضَا لَهُ الله وَلَمْ الله وَلَمْ الله وَلَمْ الله عَرْضَ الله وَلَمْ الله وَلَمْ الله عَرْضَ الله وَلَمْ الله وَلِمْ الله وَلِمُ الله وَلِمُلْفُولُ وَلِمْ الله وَلِمْ الله وَلِمْ الله وَلِمُ الله وَلِمُلْفُولُ وَلِمْ الله وَلِمْ الله و

وقد أمر الله بحفظ الأيمان إذا ما وقعت ، قال تعالى: ﴿ وَاحْمَا أَيْمُنَاكُمْ ﴿ وَاسْوِرَةُ الْمُنَاكُمُ ﴿ (سورةِ الْمُنَاكُمُ مُ

وأمر سبحانه بعدم نقض اليمين إذا ما عقدت قال تعالى: «وَأَوْفُواْ بِمَهْدِ اللهِ إِذَا عَلَى اللهِ إِذَا عَلَى اللهِ إِذَا عَلَى اللهِ إِذَا عَهَدَّمُ وَلَا انْفُضُواْ الْأَيْمَنَ بَمْدَ تَوْكِيدِهَا وَقَدْ جَعَلْتُمُ اللَّهَ عَلَيْكُمُ كَنِيلًا إِنَّ اللَّهَ يَعْلَمُ مَا تَشَعَلُونَ » (سورة النحل: ٩١).

والمراد من نقض الأيمان هنا عدم الوفاء بها.

والكذب في اليمين كبيرة من كبائر الإثم ، سواء كان الحلف على ماض أو حاضر أو مستقبل.

وأعظم ذلك أن يحلف اليمين كذبًا ليروج به سلعته إن كان بائعًا، أو يقتطع بها حق امرئ مسلم.

قَالُ تَعالى: وإِنَّ الَّذِينَ يَشْتَرُونَ بِعَهْدِ اللَّهِ وَأَيْمَنهُمْ فَالْ تَعالى: وإِنَّ الَّذِينَ يَشْتَرُونَ بِعَهْدِ اللَّهِ وَأَيْمَنهُمْ ثَمَنّا قَلِيلًا أُوْلَتُهِكَ لَا خَلْقَ لَهُمْ فِي الْآخِرَةِ وَلَا يُنظُرُ إِلَيْهِمْ يَوْمَ الْقِيكَمَةِ وَلَا يُنظُرُ اللهِمْ يَوْمَ الْقِيكَمَةِ وَلَا يَنظُرُ اللهِمْ يَوْمَ الْقِيكِمَةِ وَلَا يَرْكَبُهُمْ عَذَابُ أَلِيكُمْ ، (سورة آل عمران، ۷۷).

وعن عبد الله بن عمرو - رضي الله

عنهما - قال: (جاء أعرابي إلى النبي - صلى الله عليه وسلم - فقال يا رسول الله ما الكبائر؟ قال: «الإشراك بالله».

قال: ثم ماذا؟

قال: «ثم عقوق الوالدين». قال: ثم ماذا؟

قال: «اليمين الغموس».

قال: قلت: وما اليمين الغموس؟ قال: «الذي يقتطع مال امرئ مسلم هو فيها كاذب».) رواه البخاري (٦٩٢٠).

وعن أبي ذر- رضي الله عنه-قال رسول الله- صلى الله عليه وسلم-: (ثلاثة لا يكلمهم الله يوم القيامة ولا ينظر إليهم ولا يزكيهم ولهم عذاب اليم (ثلاثا).

قال أبو ذر رضى الله عنه: خابوا وخسروا، من هم يا رسول الله صلى الله عليه وسلم؟ قال: المسبل إزاره. والمنفق سلعته بالحلف الكاذب. والمنان عطاءه، رواه مسلم (١٠٦)، وأبو داود (٢٠٨٧)، والنسائي (٢٥٦٣) والترمذي (١١٢١)، وابن ماجه

ويمكن تصور أحكام اليمين وأقسامه بتصور أركانه التي ينبني عليها، وشرائط تلك الأركان التي يجب أن تتصف بها.

أركان اليمين أو القسم وشرائطها: وأركان اليمين أو القسم أربعة أركان:

١. المقسم. ٢. أداة القسم.

٣ المقسم به، أو له.

٤ المقسم عليه

الركن الأول؛ المقسم؛ وهو صاحب اليمين أو القسم، ومن

شرائطه حتى تنعقد يمينه:

ا.أن يكون مميزًا، وسن التمييز عند الفقهاء سبع سنوات، فإن كان غير مميز فلا تنعقد يمينه. ولا تجب الكفارة في يمين المميز إذا حنث، بل تستحب لأنه غير مكلف، فلا تجب الكفارة بالحنث إلا على البالغ.

٢- أن يكون عاقلاً، فالعقل مناط التكليف، فإن كان مجنونًا فلا تنعقد بمينه.

ودليل هذين الشرطين حديث عائشة رضي الله عنها: أن رسول الله - صلى الله عليه وسلم - قال: (رفع القلم عن ثلاثة: عن النائم حتى يستيقظ.

وعن الصبى حتى يكبر) رواه أبو داود (٢٠٤٨)، وابن ماجه (٢٠٤١)، والنسائي في «الكبرى» (٢٥٩٥).

آن یکون مختارًا، فإن کان
 مکرها فلا تنعقد بمینه.

3-أن يكون ذاكرًا ليمينه، فإن حلف ناسيًا فلا تنعقد يمينه. ودليل هذين الشرطين حديث ابن عباس- رضي الله عنهما- قال رسول الله -صلى الله عليه وسلم-: «إن الله وضع عن أمتي: الخطأ، والنسيان، وما استكرهوا عليه .. رواه ابن ماجه (٢١٢٣). عليه أن يكون قاصدًا لليمين، فإن كان مخطأ بأن أراد كلامًا فأخطأ

كان مخطأ بأن أراد كلامًا فأخطأ بذكر اليمين، فلا تنعقد اليمين فلا تنعقد اليمين لم مرمن الحديث السابق. وإن جرى اليمين على لسانه

وإن جرى اليمين على لسانه دون أن يقصد عقده فلا تنعقد اليمين لقوله تعالى: ﴿ لَا يُوَاعِنُكُمُ اللّهَ بِاللّهَ بِاللّهَ مِاللّهَ اللّهَ اللّهُ اللّهُلّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الل

قال ابن كثير (٣٢٦/٢): «أي لا يعاقبكم ولا يلزمكم بما صدر منكم من الأيمان اللاغية، وهي التي لا يقصدها الحالف بل تجري على لسانه عادة من غير تعقيد ولا تأكيد».

أ-أن يكون عالًا بالحكم، والمراد إجمالاً وهو يعلم أن الله عظم اليمين وأوجب الصدق والوفاء بها.

الركن الثاني: أداة القسم: وأدوات القسم ثلاث: الباء، والواو، والتاء.

فالباء: أوسعها استخدامًا في اللغة، فإنها تدخل على الاسم الظاهر فتقول: بالله، وبالرحمن وتدخل على الاسم المضمر تقول: به أقسم، وأحلف به.

صون، به السم، واحسا به . ويذكر معها فعل القسم فتقول: أقسم بالله، أحلف بالرحمن.

ويحذف معها فعل القسم فتقول: بالله لأصلين جماعة. والواو: أكثرها استعمالاً على ألسنة الناس وإن كانت أقل استخدامًا في اللغة، فهي لا تدخل إلا على الاسم الظاهر فلا تدخل على المضمر تقول: والله لأفين بالوعد. ولا يذكر معها فعل القسم.

والتاء؛ أقل حروف القسم استخدامًا في اللغة فهي لا تدخل إلا على لفظ الجلالة كقوله: ﴿ وَتَأَلِّمُ لَأَكِيدَنَّ أَصْنَكُمْ، (سورة الأنبياء:٧٧).

وقد تدخل على لفظ الرب كقولك: ترب الكعبة أو البيت لأصومن النوافل.

الركن الثالث المقسم به أو له: أما المقسم به: فيشترط لانعقاد القسم أن يكون بأسماء الله الحسني، أو صفة من صفاته

العُلى، فإن كان القسم بغير الله فلا ينعقد اليمين.

والقسم بغير الله لا يجوز، وهو من شرك الألفاظ؛ لحديث ابن عمر - رضي الله عنهما-أنه أدرك عمر بن الخطاب في ركب وهو يحلف بأبيه.

فناداهم رسول الله - صلى الله عليه وسلم -: «ألا إن الله ينهاكم أن تحلفوا بآبائكم، فمن كان حائفًا فليحلف بالله، وإلا فليصمت». رواه البخاري (٦١٠٨)، ومسلم (٦٦٠٦).

وعن سعد بن عبيدة أن ابن عمر سمع رجلًا يقول: لا والكعبة.

فقال ابن عمر؛ لا يُحلَف بغير الله.

فإني سمعت رسول الله -صلى الله عليه وسلم- يقول: «من حلف بغير الله فقد كفر أو أشرك». رواه الترمذي (١٦٢٠).

وإن أقسم بغير الله تعظيمًا للمقسم به كتعظيم الله فهذا من الشرك الأكبر المخرج من الملة بلا خلاف.

ومن الأقسام التي تدور على ألسنة الناس أيضًا:

- الحلف بآيات الله: وهذا يحتمل معنيين: آيات الله يعني كلامه، وآياته الكونية كالشمس والقمر، والنجوم... فإن أراد بآيات الله القرآن فهو جائز فهو كلام الله وهو صفة من صفاته، وإن أراد آيات الله الكونية فهي مخلوقة فلا يجوز الحلف بها، وهذا من شرك الألفاظ كما مر.

- الحلف بالنبي صلى الله عليه وسلم، والعرش، والكعبة

وغيرها: وهذا من القسم بغير الله- سبحانه وتعالى- فلا يجوز، ولا تنعقد به اليمين وهو من الشرك الأصغر لحديث ابن عمر السابق.

- الحلف بالأمانة والذمة ونحوهما: هو أيضًا من الحلف بغير الله فلا يجوز لحديث بُريدة - رضي الله عنه -: أنَّ رسولَ الله - صلى الله عليه وسلم -، قَالَ: «مَنْ حَلَفَ بِالأَمَانَة فَلَيْسَ مِنَّا» رواه أبو داود (٣٢٥٣).

أما المقسم له: فقد عدَّ بعض أهل العلم هذا القسم من جملة الأيمان، وعليه فإنه داخل في هذا الركن فهو قسم منه.

وهو أن يلتزم شيئًا لله إن فعل كذا، أو ترك كذا، كأن يقول علي أو يلزمني الطلاق أو العتاق إن فعلت كذا أو تركت كذا- فصورته صورة نذر اللجاج، وقد سبق الحديث أحكام وآداب)- وهو قول الحنفية وإحدى الروايتين عن أحمد وهو اختيار شيخ الإسلام ابن تيمية.

قال شيخ الإسلام «مجموع الفتاوى، جمع الشيخ عبد الرحمن بن القاسم « (٣٣ / ١٢٥) «النوع الثاني «أيمان المسلمين فإن حلف باسم الله فهي أيمان منعقدة بالنص والإجماع وفيها الكفارة اذاحنث.

وإذا حلف بما يلتزمه لله كالحلف بالنذر والظهار والحرام والطلاق والعتاق مثل أن يقول: إن فعلت كذا فعلى

عشر حجج، أو فمالي صدقة، أو: علي صيام شهر، أو: فنسائي طوالق: أو عبيدي أحرار، أو يقول: الحل علي حرام لا أفعل كذا، أو الطلاق يلزمني لا أفعل كذا وكذا. أو إلا فعلت كذا وإن فعلت كذا فنسائي طوائق، أو عبيدي أحرار ونحو ذلك؛ فهذه الأيمان أيمان المسلمين أف عبيدي أمان المسلمين العلماء وهي أيمان منعقدة.

والأول أصح وهو قول الصحابة؛ فإن عمر وابن عمر وابن عباس وغيرهم كانوا ينهون عن النوع الأول.

وكانوا يأمرون من حلف بالنوع الثاني أن يكفر عن يمينه ولا ينهونه عن ذلك، فإن هذا من جنس الحلف بالله والنذر لله».

ثم قال: «والصحيح أن هذه الأيمان كلها فيها كفارة إذا حنث، ولا يلزمه إذا حنث لا نذر ولا طلاق ولا عتاق ولا حرام.

وهذا معنى أقوال الصحابة فقد ثبت النقل عنهم صريحًا بذلك في الحلف بالعتق والنذر، وتعليلهم وعموم كلامهم يتناول الحلف بالطلاق، وقد ثبت عن غير واحد من السلف أنه لا يلزم ثبت عن طاووس وعكرمة وعن ثبي جعفر وجعفر ابن محمد. ومن هؤلاء من ألزم الكفارة وهو الصحيح. ومنهم من لم يلزمه الكفارة.

فللعلماء في الحلف بالطلاق

أكثر من «أربعة أقوال»

قيل: يلزمه مطلقا؛ كقول الأربعة.

وقيل: لا يلزمه مطلقًا؛ كقول أبي عبد الرحمن الشافعي وابن حزم وغيرهما.

وقيل: إن قصد به اليمين لم يلزمه، وهو أصح الأقوال.

ومن الصور المحرمة لهذا النوع (المقسم له)؛ أن يلتزم ملة غير الإسلام.

كالحلف بالحرام من الدين أو بالبراءة من الإسلام؛ فمن حلف أنه حرام من دينه أو بريء من الإسلام إن فعل كذا وكذا؛ فإن كذب فقد أتى بابًا عظيمًا من أبواب الكبائر، وإن صدق فلن يرجع للإسلام سالًا؛ لحديث بريدة - رضي الله عنه - قال رسول الله - صلى الله عليه وسلم رسول الله - على الله عليه وسلم الإسلام، فإن كان كاذبًا فهو كما ألى الإسلام، فإن كان صادقًا فلن يرجع قال، وإن كان صادقًا فلن يرجع قال، وإن كان صادقًا فلن يرجع الإسلام سائًا». رواه أبو داود وابن ماجه (٣٧٧٣)،

الحلف على ملة غير الإسلام: كأن يقول هو يهودي أو نصراني إن فعل كذا، أو إن ترك كذا من الإثم العظيم لحديث ثابت بن الضحاك - رضي الله عنه قال رسول الله - صلى الله عليه وسلم -: «من حلف بملة غير الإسلام كاذبًا متعمدًا، فهو كما قال» رواه البخاري (١٣٦٣)، ومسلم (١٧٦).

ولا كفارة له فهي يمين غير منعقدة، وعليه أن يتوب إلى الله توبة نصوحًا.

الركن الرابع: المقسم عليه: فهو ينقسم في الجملة إلى قسمين:

الأول؛ أن يقسم على مشروع، فاما أن يكون واجياً، فيجب عليه الوفاء بيمينه ويحرم عليه الحنث، وإما أن يكون مستحبًا فيستحب له الوفاء باليمين، ويباح له الكفارة، وإما أن يكون مباحًا فقد يكون غيره خيرًا منه فيستحب له أن يكفر عن بمينه ويأت الذي هو خير لحديث أبي موسى الأشعري قال رسول الله - صلى الله عليه وسلم -: «إني والله إن شاء الله لا أحلف على يمين فأرى غيرها خيرا منها، إلا كفرت عن بمينى، وأتيت الذي هو خير، رواه البخاري (۲۷۱۸)، ومسلم (١٦٤٩)، وأبو داود (٣٢٧٦)، وابن ماجه (۲۱۰۷).

الأَحُرَا أن يقسم على غير مشروع كترك واجب أو فعل محرم، فهذا يحرم الوفاء به، وتجب الكفارة.

كفارات الأيمان:

المراد بالكفارة في باب الأيمان ما يخرج الحانث من يمينه، والإجماع منعقد على أنه لا تجب إلا بالحنث.

قال ابن عبد البرية الاستذكار (٥/ ١٩٧): «فإن الكفارة لا تتعلق باليمين عند الجميع، وإنما تتعلق بالحنث».

فإذا حنث في يمينه أخرجته الكفارة، قال شيخ الإسلام ابن تيمية «مجموع الفتاوى، جمع الشيخ عبد الرحمن بن القاسم « (٣٥ / ٢٥١) «وكانوا في أول الإسلام لا مخرج لهم من اليمين قبل أن تشرع الكفارة».

والكفارة مشروعة بالكتاب والسنة، وقد انعقد الإجماع عليهما، فأما الكتاب فقوله

تعالى: «لَا يُوَاخِذُكُمُ اللَّهُ بِاللَّغُو فَيَ الْمَبْكُمُ وَلَكِن يُوَاخِذُكُمُ اللَّهُ بِاللَّغُو فَيَ الْمَبْكُمُ وَلَكِن يُوَاخِذُكُمُ اللَّهُ عَشَرَةِ الْأَيْمَنَ قَلَّكُمْ الْمُعَامُ عَشَرَةِ مَسْكِكِنَ مِنْ أَوْسَطِ مَا تُطْعِمُونَ أَهْلِيكُمْ أَوْ كَشْرِهُ وَقَبْو فَمَن لَدَ يَعِدُ فَصِيامُ ثَلْنَةٍ أَيَامٍ ذَلِكَ كَفْرَهُ لَيْ يَعِدُ فَصِيامُ ثَلْنَةٍ أَيَّامٍ ذَلِكَ كَفْرَهُ أَيْمِدُمُ الْمَنْكُمُ إِذَا حَلَقْتُمْ وَأَحْفَظُواْ أَيْمَنيكُمْ أَيْمَا اللَّهُ لَكُمْ ءَايَتِهِ وَلَعَلَكُمْ كَنْرَاهِ لَلْهُ لَكُمْ ءَايَتِهِ وَلَعَلَكُمْ فَاللَّهُ لَكُمْ ءَايَتِهِ وَلَعَلَكُمْ فَاللَّهُ لَكُمْ ءَايَتِهِ وَلَعَلَكُمْ فَاللَّهُ لَكُمْ ءَايَتِهِ وَلَعَلَكُمْ فَاللَّهُ لَكُمْ ءَايَتِهِ وَلَا لَكُمْ وَلَوْلَكُمْ اللَّهُ لَكُمْ ءَايَتِهِ وَلَعَلَكُمْ اللَّهُ لَكُمْ ءَايَتِهِ وَلَا لَكُمْ وَلَاكُمْ وَاللَّهُ لَكُمْ ءَايَتِهِ وَلَا لَكُمْ عَلَيْكُمْ اللَّهُ لَكُمْ ءَايَتِهِ وَلَا لَكُمْ عَلَيْتِهِ لَكُمْ عَلَيْكُمْ اللَّهُ لَكُمْ ءَايَتِهِ وَلَا لَكُمْ عَلَيْكُمْ إِلَيْهِ اللَّهُ لَكُمْ ءَايَتِهِ وَلَلْكُمْ إِلَا لَهُ لَكُمْ ءَايَتِهِ وَلَوْكُمْ لَكُمْ ءَايَتِهِ وَلَا لَكُمْ عَلَيْكُمْ إِلَيْهِ اللَّهُ لَكُمْ ءَايَتِهِ وَلَاكُمْ وَلَاكُمْ وَلَا لَكُمْ عَلَيْكُمْ إِلَيْهِ اللَّهُ لَكُمْ ءَالْمُوالَالُهُ وَلِيكُمْ إِلَاكُمْ وَلَاكُمْ وَلَاكُمْ عَلَيْكُمْ أَلْعَالَهُ لَكُمْ عَلَيْكُولُكُمْ وَلَاكُمْ عَلَيْكُمْ إِلَيْهُ لَلْعُهُمْ اللَّهُ لَكُمْ عَلَيْكُمْ اللْعَلَالُهُ وَلَا لَاللَّهُ لَكُمْ عَلَيْكُمْ اللَّهُ لَكُمْ عَلَيْكُمْ اللَّهُ لَكُمْ عَلَيْ لَكُمْ عَلَيْكُمْ لَكُمْ عَلَيْكُمْ اللْعَلِيمُ لَكُمْ عَلَيْكُمْ اللْعُلُولُكُمْ أَلِكُمْ عَلَيْكُمْ اللْعُلُولُكُمْ عَلَيْكُمْ لَلْكُمْ عَلَيْكُمْ اللْعُلِيمُ لَلْكُمْ عَلَيْكُمْ اللْعُلُكُمْ عَلَيْكُمْ اللْعُلُولُكُمْ أَلَكُمْ عَلِيكُمْ عَلَيْكُمْ عَلْكُمْ عَلَيْكُمْ اللّهُ لَلْكُمْ عَلَيْكُمْ لَلْكُمْ عَلَكُمْ عَلَكُمْ عَلَيْكُمْ أَلْكُمْ عَلَيْكُمْ لَلْكُمْ عَلَكُمْ عَلَكُمْ عَلَيْكُمْ لَلْكُولُولُكُمْ لَلْكُمْ عَلَكُمْ عَلَيْكُمْ لَلْكُولُكُمْ لَلْكُمْ عَلَكُمْ عَلَكُمْ لَلْكُمْ عَلَكُمْ لَلْكُولُكُ لَلْكُمْ عَلَكُمْ عَلَكُمْ عَلَكُمْ عَلَكُمْ لَلْكُمْ عَلَكُمْ ع

وأما السنة فمنها حديث أبي هريرة- رضي الله عنه- قال رسول الله- صلى الله عليه وسلم-: «من حلف على يمين فرأى غيرها خيرًا منها، فليكفر عن يمينه وليأت الذي هو خير، رواه مسلم (١٦٥٠).

وقال ابن المنذرية الإجماع (ص ۱۳۷): «وأجمعوا على أن من حلف باسم من أسماء الله تعالى، ثم حنث أن عليه الكفارة».

واليمين التي تدخلها الكفارة هي ما توفر فيها شروط أربعة: ١- أن تكون باسم من أسماء الله،

أو بصفة من صفاته، فإن كانت بغير ذلك فلا تدخلها الكفارة. ٢٠ أن يقصد بها المكلف اليمين؛ فتلك اليمين المنعقدة، فإن كانت

لغوًا فلا تدخلها الكفارة.

". أن تكون على أمر مستقبل، فإن كانت على أمر ماض فإما أن يكون صادقا، أو ظانًا صدق نفسه فأخطأ، فلا تدخلها الكفارة، أما إن كان كاذبًا فتلك اليمين الغموس على قول، والصحيح أنها لا تدخلها الكفارة.

قال ابن المنذر في الإشراف (٧ / وقال الحسن: إذا حلف على أمر كاذبًا متعمدًا، فليس فيه كفارة.

وهذا قول مالك، ومن تبعه من

77

أهل المدينة. والترمذي (١٦١٦)، واب

وبه قال الأوزاعي ومن وافقه من أهل الشام وقول الثوري وأهل العراق.

وبه قال أحمد، وإسحاق، وأبو ثور، وأبو عبيد، وأصحاب الحديث، وأصحاب الرأي من أهل الكوفة.

قال أبو بكر؛ وقول النبي-صلى الله عليه وسلم - من حلف على يمين فرأى غيرها خيراً منها، فليأت الذي هو خير، وليُكفَرعن يمينه».

وقوله - صلى الله عليه وسلم -: فليكفر عن يمينه، ويأتِ الذي هو خين.

يدل على أن الكفارة إنما تجب فيمن حلف على فعل يفعله فيما يستقبل فلا يفعله، أو على فعل ألا يفعله فيما يستقبل، فيفعله.

وفي هذه المسألة قول ثان: وهو أن يكفر، وإن أثم وعمد الحلف بالله كاذباً، هذا قول الشافعي.

قال أبو بكر؛ ولا نعلم خبراً يدل على هذا القول، والكتاب والسنة دالان على القول الأول».

ألا يستثني في يمينه فإن استثنى خرج من يمينه بلا كفارة.

والاستثناء أن يقول: إن شاء الله، كأن يقول: والله لا أفعل كذا إن شاء الله.

لحديث ابن عمر قال: قال رسول الله عليه وسلم-: «من حلف فاستثنى فإن شاء ترك فإن شاء ترك غير حنث». رواه أبو داود (٣٧٦٣)، والنسائى (٣٧٩٣)،

والترمذي (١٦١٦)، وابن ماجه (٢١٠٥). وَلَفْظُ، التُّرْمِذِيُّ: «فَقَالَ: إِنْ شَاءَ اللَّهِ فَلَا حَِنْثُ عَلَيْهِ».

والاستثناء الرافع للكفارة ما اتصل باليمين لفظًا، فإن استثنى في نفسه لم ينفعه الاستثناء.

قال ابن المنذر في الإشراف (٧ / ١٢٠- ١٢١): «ولا يكون الاستثناء بالقلب، وإنما يكون مستثنى باللسان، لقوله: «فقال: إن شاء الله.

وهذا قول مالك بن أنس، والثوري، والأوزاعي، والليث بن سعد، والشافعي، وأحمد، وإسحاق، وأبى ثور.

وممن حفظنا عنه أنه قال: لا يكون مستثنى حتى يظهر الاستثناء بلسانه، الحسن البصري، والنخعي، وحماد، والثوري، والكوفي، وأحمد، واسحاق وهو يشبه مذهب الشافعي، وأبي ثور.»

فإن اجتمعت تلك الشروط في يمين، وحنث المكلف فيها وجبت الكفارة، وإن تخلف منها شرط فلا تجب.

قال ابن هبيرة في الإفصاح (٢ / ٣٣١): «وأجمعوا على أن اليمين المنعقدة هو: أن يحلف على أمر من المستقبل أن يفعله أو لا يفعله، فإذا حنث وجبت الكفارة».

#### بم يكفُر الحائث؟

كفارة اليمين تنقسم في الجملة إلى قسمين على الترتيب، فلا ينتقل من القسم الأول إلى الآخر إلا بالعجز.

القسم الأول: الحانث في يمينه مخير فيه بين خصلة من

ثلاث: ۱- عتق رقبة مؤمنة.

٢- إطعام عشرة مساكين، من أوسط طعامه.

۳- کسوة عشرة مساكين،
 ويجزئ فيها ما يسمى كسوة
 كسراويل- بنطلون-، أو
 قميص..

القسم الآخر، مرتب على القسم السابق فإن عجز عن خصاله انتقل إليه، وهو صيام ثلاثة أيام

قال تعالى: « فَهَن لَرْ يَعِدٌ فَصِيامُ ثَلْثَةُ أَيُّامٍ ذَلِكَ كَفَرَهُ أَيْمُنِكُمْ إِذَا كَلْفُهُ أَيْمُ (سورة المائدة: ٨٩).

متى يكفر عن يمينه؟

أجمع أهل العلم على أن الكفارة عن اليمين بعد الحنث مجزئة، وذهب بعض أهل العلم إلى جوازها عند إرادة الحنث قبل وقوعه، وهو الصحيح لحديث أبى موسى الأشعري قال رسول الله صلى الله عليه وسلم -: «إني والله إن شاء الله لا أحلف على والله إن شاء الله لا أحلف على يمين فأرى غيرها خيرًا منها، إلا كفرت عن يميني، وأتيت الذي هو خير، وقد تقدم قريبًا.

وموضع الشاهد فيه تقديم الكفارة على الحنث.

فإن لم يستطع أحد القسمين ثبتت في ذمته الكفارة إذا تمكن من أداء أحدهما.

هذا ما يسرالله عرضه في هذا المقال، وهو يجمع جُلُ أحكام اليمين فله الفضل وحده بما فيه من إصابة وتوفيق، وأسأله سبحانه أن يغفر لي زللي، وخطئي؛ إنه نعم المولى ونعم النصير.



### نظرات في الإجماع ومدونات نقله

إِنَّ الْحِمِدِ لللهِ، نَحمِدِه، ونستعينه، ونستغفره، ونعوذ بالله من شرور أنفسنا، ومن سيِّئات أعمالنا، من يهده الله؛ فلا مُضِلَّ له، ومن يضلل؛ فلا هادي له.

وأشهد أن لا إله إلا الله وحده لا شريك له، وأشهد أن محمدًا عبده ورسوله. وبعد:

الشيخ محمد عبد العزيز

اعداد/

فالإجماع هو الدليل الثالث من أدلة التشريع كذا المتفق عليها، وهو دليل تبعي لا يستقل وحده بالتشريع، وإنما لابد له من مستند من كتاب قا أوسنة يقوم عليه، وهو قاطع للخلاف إن وجد، (١/ ولذا فقد اهتم به أهل العلم اهتمامًا بالغًا، أهل وحرصوا على نقله في كتبهم، ومنهم من أفرده وسلا

من أدلة التشريع القطعية التي لا يجوز لأحد مخالفتها.

وهذه كلمات جمعتها في الإجماع ومدونات نقله،

بمصنف، وسموا مخالفه شيادًا، فهو عندهم

كتبتها تنبيهًا وتنشيطا لذهن طالب العلم، وقد جعلت هذه المقالة في سبعة مطالب.

المطلب الأول: تعريف الإجماع لغةً، واصطلاحًا:

الإجماع لفة يرد لثلاثة معان: أحدها: العزم على الشيء والتصميم ومنه قوله تعالى: «فَعَلَى اللهِ فَرَكَلْتُ فَأَجْمُوا أَمْرَكُمْ » (د منس (۷) بأي أحكم المركم ما وزم المال

هوله بعالى: «هعلى الله وكات ماجموا المرحم» (يونس: ٧١)، أي: أحكموا أمركم، واعزموا عليه. ومن ذلك حديث حفصة زوج النبي رضي الله عنها أن رسول الله صلى الله عليه وسلم قال: «من لم يجمع الصيام قبل الفجر فلا صيام له» أي: من لم يعزم. رواه أبو داود (٢٤٥٤)، والترمذي (٧٣٠)، والنسائي (٢٦٥٤)، وابن ماجه (١٧٠٠). الثاني: تجميع المتفرق ومنه قوله تعالى: «يَمُ الثّاني، ومنه قوله تعالى: «يَمُ الثّاني، (التغابن: ٩).

الثالث: الاتفاق، ومنه يقال: أجمع القوم على

كذا، إذا اتفقوا عليه.

#### الإجماع اصطلاحا:

قال الآمدي في الإحكام في أصول الأحكام الآمدان و الأحكام الأمران و الإجماع عبارة عن: اتفاق جملة أهل الحل والعقد، من أمة محمد صلى الله عليه وسلم، في عصر من الأعصار، على حكم واقعة من الوقائع».

فمراده بقوله: "اتفاق": ما يعم الأقوال والأفعال، والسكوت والتقرير، وبه يخرج اختلافهم، فلا ينعقد الإجماع مع اختلاف بعضهم.

ومراده بأهل الحل والعقد هنا: أهل الاجتهاد، فلا يدخل فيه غيرهم من العوام.

ومراده بقوله: "من أمة محمد صلى الله عليه وسلم ": أن إجماع الأمم قبلهم ليس بحجة إذ لم تثبت لجماعتهم العصمة.

ومراده بقوله: "في عصر من الأعصار": أن الإجماع ينعقد بمجرد الاتفاق على الصحيح، فلا يشترط فيه انقراض العصر.

ومراده بقوله: "على حكم واقعة من الوقائع": أي على حكم مسألة من المسائل.

فهذه خمسة أركان لا ينعقد الإجماع، بانتقاص واحد منها.

> المطلب الثاني: حجية الإجماع: من أدلة حجية الإجماع من القرآن:

قول الله تعالى: « وَكَذَاكِ جَعَلَنَكُمْ أُمَّةً وَسَطًا لِنَكُونُواْ شُهِيدًاً » شُهِيدًاً » شُهِيدًاً » (المقرة: ١٤٣).

وقول الله تعالى: « وَأَعْتَصِمُوا عِبَيْلِ ٱللهِ جَمِيعًا وَلَا تَتَرَقُولُ (آل عمران: ١٠٣).

وقوله تعالى: « كُنتُمْ خَيْرَ أُمَّةٍ أُخْرِجَتُ اِلنَّاسِ» (آل عمران: ١١٠).

وقوله تعالى: « وَمَن يُشَافِي ٱلرَّسُولَ مِنْ بَعْدِ مَا لَبَيْنَ لَهُ ٱلْهُدَىٰ وَيَتَّبِعُ عَيْرَ سَبِيلِ ٱلْمُؤْمِنِينَ فُولِدٍ مَا قُولَٰ وَنُصْلِدٍ. حَهُنَّمٌ وَسَآءُ 110).

وهذه الآية استدل بها الإمام الشافعي-رحمه الله- في إثبات حجية الإجماع، وهو أول من استدلً بها.

وقوله تعالى: « يَكَأَيُّهُا الَّذِينَ ءَامَنُواْ أَطِيعُواْ اللَّهَ وَأَطِيعُواْ الرَّمُولَ وَأَطِيعُواْ الرَّمُولِ إِن وَأُولِي اللَّهِ وَالْرَمُولِ إِن فَرَدُّوهُ إِلَى اللَّهِ وَالْرَمُولِ إِن كُنُّ مُ تُؤْمِنُونَ بِاللَّهِ وَالْبُومِ الْآخِرِ قَالِكَ خَيْرٌ وَأَحْسَنُ تَأْوِيلًا» لَمُنْ مَنْ اللهِ وَالْبُومِ الْآخِرِ قَالِكَ خَيْرٌ وَأَحْسَنُ تَأْوِيلًا» (النساء: ٥٩).

وقوله تعالى: « وَمَا اَخْلَفْتُمْ فِيهِ مِن شَيْءٍ فَحُكُمُهُ إِلَى اللَّهِ ذَلِكُمُ اللَّهُ رَبِّي عَلَيْهِ تَوَكَّلُتُ وَإِلَيْهِ أُبِيثُ» (الشورى:

#### ومن أدلة السنة،

حديث ابن عباس رضي الله عنه قال: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: «من فارق الجماعة شبرًا، فمات، فميتة جاهلية» رواه البخاري (٧٠٥٤)، ومسلم (١٨٤٩).

والجماعة جماعتان: جماعة أديان، وجماعة أبدان.

حديث ابن مسعود رضي الله عنه قال: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: «نضًر الله امرأ سمع مقالتي فوعاها وحفظها وبلغها، فرب حامل فقه إلى من هو أفقه منه، ثلاث لا يغل عليهن قلب مسلم: إخلاص العلم لله ومناصحة أئمة المسلمين، ولزوم جماعتهم فإن الدعوة تحيط من ورائهم، رواه والمترمذي (٢٦٥٦)، وأبو داود (٣٦٦٠)، وابن ماجه (٢٣٠٠) من حديث زيد بن ثابت، وقد عد يقالتواتر.

وأدلة حجية الإجماع كثيرة منتشرة، وما يرد عليها، وما ردت به الإيرادات من المشتهرات، لذا أعرضت عن ذكر موضع الاستدلال، وما يرد عليه من استشكال، وما رُدَّ به الاستشكال لما هو أهم، وبخاصة أنه دليل متفق على حجيته.

#### المطلب الثالث: أهمية الإجماع، وحكم منكره:

الإجماع حجة قطعية لا يعارضه شيء من الأدلة، ولا يجوز لأحد بعد انعقاده أن ينصب الخلاف. قال الشافعي في الرسالة (ص٣٠٦): "وأجمعوا أنه لا يجوز لأحد أن يخرج على أقاويل السلف فيما أجمعوا عليه.

وعما اختلفوا فيه أوفي تأويله.

فإن الحق لا يجوز أن يخرج عن أقاويلهم". وقال الخطيب في الفقيه والمتفقه ( ١/٤٣٤): الإجماع على ضرين:

#### أحدهما إجماع الخاصة والعامة

وهو مثل: إجماعهم على القبلة أنها الكعبة، وعلى صوم رمضان، ووجوب الحج، والوضوء، والصلوات وعددها، وأوقاتها، وفرض الزكاة وأشباه ذلك.

والضرب الآخر: هو إجماع الخاصة دون العامة، مثل ما اجتمع عليه العلماء من أن الوطاء مفسد للحج، وكذلك الوطاء في الصوم مفسد للصوم، وأن البينة على المدعى عليه، وأن البينة على المدعى عليه، وألا تنكح المرأة على عمتها ولا على خالتها، وأن لا وصية لوارث، وأن لا يقتل السيد بعبده، وأشباه ذلك.

- فمن جحد الإجماع الأول استتيب، فإن تاب وإلا قتل.

- ومن رد الإجماع الآخر فهو جاهل يُعلَّمُ ذلك، فإذا عَلمَه ثم رده بعد العلم، قيل له: أنت رجل معاند للحق وأهله."

وقال الجويني في البرهان (٤٣٦/١): "والإجماع عصام الشريعة، وعمادها، وإليه استنادها."

وقال ابن تيمية " مجموع الفتاوى جمع ابن القاسم" (١٠/٢٠): "وإذا ثبت إجماع الأمة على حكم من الأحكام، لم يكن لأحد أن يخرج عن إجماعهم، فإن الأمة لا تجتمع على ضلالة"

و الإجماع الذي عناه أهل العلم، هو الإجماع المتيقن، وهو إجماع العامة المنقول عن سائر أمة الإجابة كالإجماع على الأركان الخمسة، أو إجماع الخاصة المنقول عن مجتهدي الأمة، فلا يدخل فيه العامة ولا أهل البدع والأهواء ونحوهم.

قال ابن حزم في مراتب الإجماع (ص ١٢): "وصفة الإجماع هو:

ما يتيقن أنه لا خلاف فيه بين أحد من علماء الإسلام".

Cing 1260 W31 a. - Itale 100 - Ilmis Isilams gilcingi

ā

ثم قال: "وإنما نعني بقولنا "العلماء": من حفظ عنه الفتيا من الصحابة، والتابعين، وتابعيهم، وعلماء الأمصار، وأئمة أهل الحديث ومن تبعهم رضي الله عنهم أجمعين.

ولسنا نعني أبا الهذيل، ولا ابن الأصم، ولا بشر بن المعتمر، ولا إبراهيم بن سيار، ولا جعفر بن حرب، ولا جعفر بن مبشر، ولا ثمامة، ولا أبو عفان ولا الرقاشي، ولا الأزارقة، والصفرية، ولا جُهّال الإباضية، ولا أهل الرفض.

فإن هؤلاء لم يعتنوا من تثقيف الآثار ومعرفة صحيحها من سقيمها، ولا البحث عن أحكام القرآن لتمييز حق الفتيا من باطلها بطرف محمود.

بل اشتغلوا عن ذلك بالجدال في أصول الاعتقادات. ولكل قوم علمهم".

المطلب الرابع: التوسع في دعوى الإجماع:

قد توسع قوم جدًا في دعوى الإجماع، حتى ادعى أناس الإجماع بمجرد الاستقراء الناقص، أو عدم علمه بالمخالف، ومنهم من ليس من أهل الاستقراء أصالة، ومنهم من يدعي الإجماع في مسائل فيها خلاف مشهور لا يكاد يخفى على طالب علم، ومنهم من ينقل الإجماع ويريد به إجماع أهل مذهبه، أو إجماع أصحاب المذاهب الأربعة، أو إجماع أهل ملدة خاصة....

قال ابن حزم في المحلى (٢١٠/١): "ودعوى الإجماع بغيريقين، كذب على الأمة كلها، نعوذ بالله من ذلك."

وانظر لنقل الزركشي في البحر المحيط (٣٨٤/٦) عن الشيخ أبي إسحاق الإسفراييني تعلم عظم هذه الدعوى قال: "وقال الأستاذ أبو إسحاق الإسفراييني في "شرح الترتيب ": نحن نعلم أن مسائل الإجماع أكثر من عشرين ألف مسألة.

وبهذا يرد قول الملحدة إن هذا الدين كثير الاختلاف، إذ لو كان حقًا لما اختلفوا فيه، فنقول: أخطأت بل مسائل الإجماع أكثر من عشرين ألف مسائلة.

ثم لها من الفروع التي يقع الاتفاق منها وعليها، وهي صادرة عن مسائل الإجماع التي هي أصول أكثر من مائة ألف مسألة، يبقى قدر ألف مسألة هي من مسائل الاجتهاد."

فقد ادعى الشيخ أبو إسحاق الإسفراييني

أن مسائل الإجماع تبلغ أصولها عشرين ألف مسألة، وأن فروعها التي تنبني عليها مائة ألف مسألة، وهو من هو منزلة.

وهذه الدعوى فيها كثير من التساهل ولو تُؤُوِّل له، أما أن مسائل الإجماع كثيرة فنعم، وأما أنها تبلغ هذا القدر فلا، ولا قريب منه.

قال شيخ الإسلام في الفتاوى الكبرى (٣٧٠/٣): "ولا تعبأ بما يُفرض من المسائل ويُدّعى الصحة فيها بمجرد التهويل، أو بدعوى أن لا خلاف في ذلك.

وقائل ذلك لا يعلم أحداً قال فيها بالصحة، فضلاً عن نفي الخلاف فيها.

وليس الحُكْمُ فيها من الجَّليّات التي لا يُعدر الخالف فيها.

وفي مثل هذه المسائل قال الإمام أحمد: "من الدعى الإجماع فهو كاذب.

فإنما هذه دعوى بشر وابن علية يريدون أن يبطلوا السنن بذلك".

يعني الإمام أحمد أن المتكلمين في الفقه من أهل الكلام إذا ناظرتهم بالسنن والآثار، قالوا: هذا خلاف الإجماع"

المطلب الخامس: توجيه ما ورد عن الإمام أحمد -رحمه الله - فيما ظاهره رد الإجماع وتأويل أهل العلم لذلك:

جاء عن أحمد ما يوهم رده للإجماع، وتعذر نقله، والإنكار على من نقله فمن ذلك:

ما نقله عبد الله بن أحمد بن حنبل (مسائل أحمد بن حنبل (وص أحمد بن حنبل رواية ابنه عبد الله (ص أحمد بن حنبل الله (ص أحمد بن حنبل رواية ابنه عبد الله (ص فيه الإجماع هذا الكذب، من ادعى الإجماع فهو كذب، لعل الناس قد اختلفوا، هذا دعوى بشر المريسي والأصم، ولكن لا يعلم الناس يختلفون، أو لم يبلغه ذلك ولم ينته إليه، فيقول لا يعلم الناس اختلفوا".

وقال المسروذي: "قال أحمد: كيف يجوز للرجل أن يقول: أجمعوا؟! إذا سمعتهم يقولون: أجمعوا فاتهمهم، لو قال: إنى لم أعلم لهم مخالفاً جاز."

وقيال أبو طالب: قيال أحمد: "هذا كندب ما عَلَمَه أن الناس مجمعون؟ ولكن يقول: لا أعلم فيه اختلافاً فهو أحسن من قوله: إجماء الناس".

وقال أبو الحارث: "قال أحمد: لا ينبغي لأحد أن يدعي الإجماع لعل الناس اختلفوا" (قلت: انظر هذه النقول الثلاثة في العدة (١٠٦٠/٤)، والمسودة (ص ٣١٥، ٣١٦)، وأعلام الموقعين (٣٤٧/٢)).

وهذا محمول كما مرَّ على من توسع جدًّا في دعوى الإجماع حتى ادعاه لمجرد عدم علمه بالخلاف. وقد تقرر عند العلماء عامة وعند الحنابلة خاصة أن الإمام أحمد يرى حجية الإجماع وقد استدل به في كثير من المسائل فمنها:

مانقله ابن قدامة في المغني صريحًا (١٧٧٠/٧/١): "قال في رواية الأثرم يعني الإمام أحمد: أما المقيم إذا ذكرها في السفر، فذاك بالإجماع يصلي أربعًا، وإذا نسيها في السفر، فذكرها في الحضر، صلى أربعًا بالاحتياط، فإنما وجبت عليه الساعة. فذهب أبو عبد الله رحمه الله، إلى ظاهر الحديث:

" فليصلها إذا ذكرها ». وما نقله الحافظ في فتح الباري (٢٧٢/٤): "وقال أبو داود عن أحمد: لا أعلم عن أحد من العلماء خلافًا أنه مسنون».

#### المطلب السادس: أنواع الإجماع

قسم أهل العلم الإجماع باعتبارات مختلفة منها:

١- باعتبار ذاته، قسموه إلى قسمين:

إجماع صريح (قولي، أو عملي، أو إقراري، أو مركب منهم).

إجماع سكوتي(وهو العلم بعدم المخالف، أو عدم المخالف). العلم بالمخالف).

۲- باعتبار أهله، ينقسم إلى قسمين:
 إجماع عامة.

إجماع خاصة.

١- باعتبار عصره، ينقسم إلى قسمين:

إجماع الصحابة (وهنذا النوع هو الذي يحتج به داود الظاهري دون غيره، وهذا القول: غير مرضي عند عامة أهل العلم.) إجماع غير الصحابة.

إلى قسمين:
 متواتر.

امادآ

#### ما اختلف في عده إجماعًا:

وما سبق من تعريف الإجماع بشروطه الخمسة

ذَكُر بها مختصرًا، هو المعتمد في دعوى الإجماع، وقد ادعى بعض أهل العلم انعقاد بعض أنواع الإجماع مع مخالفة الشرط الأول خاصة: اتفاق الأمة فمنها:

 أ- قول الأكثر مع مخالفة الواحد أو الاثنين حجة عند جمع من أهل العلم منهم:
 ابن المنذر.

. . . .

ابن جرير الطبري.

محمد بن نصر المروزي.

ابن عبد البر.

أبو بكر الرازي الحنفي.

أبو الحسين الخياط.

أحد الروايتين عن أحمد.

ابن خويز منداد المالكي.

وهو اختيار الجويني، والغزالي، والأمدي، وابن الحاجب، ابن حمدان الحنبلي.

ولابن المنذر من هذا النوع: ١٢٤ مسألة، تبدأ من المسألة: ٣، وتنتهي بالمسألة: ٧٤٦ في كتابه الإجماع.

٢- إجماع العشرة المبشرين بالجنة.

 إجماع الأربعة (أبي بكر، وعمر، وعثمان، وعلي رضى الله عنهم).

أجماع الشيخين (أبي بكر، وعمر رضي الله عنهما).

 إجماع العترة (والمراد بالعترة: أهل بيت النبي صلى الله عليه وسلم خاصة).

١- إجماع أهل الحرمين.

٧- إجماع أهل المدينة.

٨- إجماع أهل الكوفة.

٩- إجماع أهل البصرة.

١٠- الإجماع على أقل ما قيل.

١١- الإجماع على أكثر ما قيل.

#### المطلب السابع: من أهم الكتب التي تنقل الإجماع:

اهتم عدد غير قليل من أهل العلم بنقل الأجماع وتتبعه في مصنفاتهم ومن أكثرهم نقلاً للإجماع وتتبعه في مصنفاتهم ومن أكثرهم نقلاً للإجماع الطحاوي في شرح معاني الآثار، وابن عبد البرفي كتبه الإشراف والأوسط، والاقتاع، والماوردي في الحاوي الكبير، والطبري في اختلاف الفقهاء وتهذيب الآثار، والمروزي في اختلاف العلماء، وابن رشد الجد والحفيد، والنووي في الجموع، وابن قدامة في المغني، والحافظ ابن حجر

في الفتح، وغيرهم من أهل العلم سواء نقلوا الإجماع عن غيرهم أو استقرؤوه بأنفسهم، وإنما ذكرت هنا

بعض من كان له اهتمام خاص بنقل الإجماع.

وقد أفرد بعض أهل العلم مسائل الإجماء بمصنفات خاصة فمن أهمها،

#### كتاب الإجماع لابن المنذر:

والإمام أبوبكر محمد بن إبراهيم بن المنذر إليه المنتهى فينقل الإجماع وفي معرفة مذاهب علماء الأمصار، لذا أكثر أهل العلم جدًا من النقل عنه في هذين الأمرين.

قال النووي في المجموع (١٩/١): "وأكثر ما أنقله من مذاهب العلماء من كتاب الإشراف والإجماع لابن المنذر وهو الإمام أبو بكر محمد بن إبراهيم بن المنذر النيسابوري الشافعي القدوة في هذا الفن."

وقال ابن تيمية " مجموع الفتاوي جمع ابن القاسم" (٢١/٥٥٩): "وقال أبو بكر بن المنذر، وعليه اعتماد أكثر المتأخرين في نقل الإجماء والخلاف."

#### مادة كتاب الإجماع لابن المنذر؛

مادة كتاب الإجماع استخرجها ابن المنذر رحمه الله تعالى بعد التحرير التام من ثلاثة كتب له

الأول: الأوسط من السنن والإجماع والاختلاف. ومن أحسن طبعاته طبعة دار الفلاح، راجعه وعلق عليه: أحمد بن سليمان، الطبعة الثانية

الثاني: الإشراف على مذاهب العلماء.

تحقيق؛ صغير أحمد الأنصاري أبو حماد، الناشر: مكتبة مكة الثقافية، رأس الخيمة-

الإمارات.

الثالث: الإقناع.

تحقيق د. عبد الله الجبرين، مكتبة الرشد، الرياض، ط ٢، ١٤١٤هـ

و كلها بفضل مطبوع كما سبق، وقد خدمت هذه الكتب الخدمة التي تستحقها، خلا كتاب الإجماع فإنه ما زال بحاجة لمن يخدمه الخدمة اللائقة به.

قال أبو حماد صغير أحمد في مقدمة كتاب الأوسيط (٣٦/١) عن كتاب الإجماع: "جمع فيه المؤلف المسائل المجمع عليها، ومعظمها مستنبطة من آيات القرآن، وأحاديث الرسول، وآثار الصحابة، وهي كلها مذكورة في كتاب: الأوسيط، والإشيراف، والإقناع ومستخرجة

منها».

- عدد المسائل التي نقل فيها الإجماع: ٧٦٧ مسألة.
- عدد المسائل التي نقل فيها الإجماع مع مخالفة الواحد أو الاثنين: ١٢٤ مسألة.
- الأبواب التي ذكر أنه لا إجماع فيها خمسة أبواب وهي:

كتاب المتعة، قال: لم يثبت فيه إجماع.

كتاب اللقطة، قال: لم يثبت فيه إجماع.

كتاب العمرى والرقبي قال: لم يثبت فيه إجماع.

كتاب الساحر والساحرة

وكتاب تارك الصلاة، قال: لم أجد فيهما

هذا ما يسره الله في هذا المقال ، وللحديث بقية إن شاء الله تعالى.

#### تهنئة واجية

أسرة مجلة التوحيد تهنئ الباحث /محمد محمد علي جميل؛ لحصوله على الماجستير بتقدير جيد جيدًا، من كلية الزراعة جامعة الزقازيق، وقد تكونت لجنة المناقشة من: أ. د/ سيد مجدي الحفناوي، وأ. د/ فريد محمد سامي، وأ. د/ محمد ممتاز جاد. وتهنئة خاصة من الزميل/ محمد محمود فتحي متمنياً له دوام التقدم والنجاح.

### 

ق الاجماع

ومدونات

dias

الحلقة الثانية

الحمد لله، والصلاة والسلام على رسوله

المصطفى، ونبيه المجتبى. وبعد:

فهذا استكمال لما سبق في مقال: نظرات في الأجماع، ومدونات نقله، وقد مضى منه متة مطالب كاملة، وبعض الطلب السابع المكمل له، وهذا المطلب مقال مستقل عن مدونات نقل الإجماع، وهو ألصق بالفقه منه بالأصول، وكنا قد تحدثنا في المطلب الأخير عن أهم النظرات التي ينبغي أن يُلمَ بها قارئ كتاب الإجماع لابن المنذر، وهذا أوان استكمال تلك النظرات في عدد من أهم كتب نقل الإجماع.

🗷 اعداد/ 🌼 الشيخ محمد عبد العزيز

ونقلة الإجماع من أهل العلم في الجملة ينقسمون إلى قسمين:

القسم الأول:أهل نظر واستقراء تام، ومعرفة بعلماء الأمصار، ومذاهبهم، وأقوالهم الفقهية، وهؤلاء هم العمد في معرفة الإجماع ونقله.

وهؤلاء لهم طريقتان في نقل الإجماع: الأولى: أن ينقلوه في كتبهم مختلطا بغيره مع نقلهم لمذاهب علماء الأمصار، ومن هؤلاء الطحاوي في شرح معاني الآثار، وابن المنذرفي كتبه الإشراف والأوسط،والإقناع، والطبري في اختلاف الفقهاء، وتهذيب الأشار، والمروزي في اختلاف العلماء، وابن عبد البرفي كتابيه التمهيد والاستذكار، وابن هبيرة في إجماع الأئمة الأربعة واختلافهم، وهو جزء من كتابه الإفصاح الذي شرح به الجمع بين الصحيحين للحميدي.

الأخرى: إفراده بمصنف مستقل، وهذه قليلة جدا عبر التاريخ، ولم يتصدر لها إلا بعض الأفذاذ، كابن المنذر في كتابه الإجماع، وابن حزم في مراتب الإجماع على أن ابن حزم طريقته ألصق بطريقة أهل الفقه، وقد استفاد من كتب ابن المنذر، ومن كتب ابن عبد البر

القسم الآخر: أهل نظر، واستقراء، ومعرفة بمذاهب علماء الأمصارفي الجملة، لكن جل معرفتهم بها بواسطة غيرهم، كابن رشد الجد والحفيد، والنووي، وابن قدامة، وابن تيمية، وابن القيم، وابن بطال، وابن حجر وغيرهم من أهل العلم.

وقد سبق قول النووي في المجموع (١٩/١): «وأكثر ما أنقله من مذاهب العلماء من كتاب الإشراف والإجماع لابن المنذر، وهو الإمام أبو بكر محمد بن إبراهيم بن المنذر النيسابوري الشافعي القدوة في هذا الفن».

وقال ابن تيمية «مجموع الفتاوي جمع ابن القاسم» (۲۱/۵۹): «وقال أبو بكر بن المنذر، وعليه اعتماد أكثر المتأخرين في نقل الإجماع والخلاف».

وهـؤلاء قد ينقلون الإجماع محتجين به فهذا منهم إقرار له، وقد ينقلونه ناقدين له

مظهرين لعدم انعقاده لاطلاعهم على مخالف يقدح في انعقاده، وهذه هي الفائدة من نقل الإجماع عنهم، وإن كانوا واسطة.

وهذا أوان الشروع في ذكر مصنفات الإجماع غيركتاب ابن المنذر؛

#### ٢. كتاب مراتب الإجماع؛ لأبي محمد علي بن أحمد بن سعيد بن حزم الظاهري المتوفى سنة ٤٥٦هـ:

وقد بدأ ابن حزم . رحمه الله تعالى . كتابه بمقدمة وضح فيها مذهبه في الإجماع، ومنهجه الذي سيتبعه ف نقله، وهذه الجزئية تحتاج لوقفة يوضح فيها بعض النقاط المهمة، ويوازن فيها بين ما قرره ابن حزم في كتابه الإحكام، وما سلكه في كتاب مراتب الإجماع لا يسعها هذا المقال.

لكن لابد من الإشارة إلى عدد من الأمور:

الأول: أن ابن حزم يحتج بإجماع غير الصحابة. رضى الله عنهم. خلافًا لإمام المذهب داود بن علي الظاهري (وهـذا المسلك غير غريب عنه فهو غير مقلد في الأصول أو الفروع،و إنما اختار مذهب صاحبه داود اجتهادا).

الثاني: من معالم منهج ابن حزم في هذا الكتاب أنه لا يدخل فيه إلا الإجماع المتيقن (العلم بعدم الخلاف، لا عدم العلم بالخلاف).

قال ابن حزم (ص ٢٨): «وصفة الإجماع هو ما تيقن أنه لا خلاف فيه بين أحد من علماء الإسلام،ونعلم ذلك من حيث علمنا الأخبار، التي لا يتخالج فيها

وقال (ص ٣٣): «وإنما ندخل في هذا الكتاب الإجماع التام الذي لا مخالف فيه البتة ..، وتلك دعوى عريضة انتقد لأجلها.

على أن ابن حزم. رحمه الله. نفي العلم بالمخالف، ولم يقطع بالإجماع في مواضع من كتابه.

فقد قال ابن حزم في مراتب الإجماع: (لا أعلم خلافًا فِكذا) فِي خمسة مواضع:

- في الركاز (مرتين).
- في الطلاق والخلع.
- الصيد والضحايا (مرتين).
  - السبق والرمي.

وقال (في مسألة ٣٨٥ ص ١٢٨ ، ١٢٩): «ولا نعلم خلافا في أن من طلق ولم يشهد أن الطلاق له لازم ولكن لسنا نقطع على أنه إجماع «.

الثالث: أن ابن حزم بدعواه السابقة جعل الإجماعات

التي ينقلها من القطعيات التي يكفر منكرها. قال ابن حزم: «الإجْمَاع قاعدة من قواعد الله الحنيفية يرجع إليه ويفزع نحوه ويكفر من خالفه إذا قَامَت عَلَيْه الْحجَّة بأنه إجماع»..

وقال: «وأيضا فإنهُم لا يُكفرون من خالفهم في هُذه المعانى ومن شرط الإجماع الصّحيح أن يُكفر من خالفه بلا اختلاف بين أحد من المسلمين في ذلك فلو كانَ مَا ذَكْرُوهُ إِجماعا لكفر مخالفوهم بل لكفروا هم لأنهم يخالفونها كثيرًا »..

الرابع: قسم ابن حزم الإجماعات التي ينقلها إلى

الأول: سماه الإجماع اللازم، وهو ما كان الإجماع فيه على حكم تكليفي.

وقد عرفه بقوله: «هو مَا اتفق جَميع العلمَاء على وُجُوبِه أو على تحريمه أو على أنه مُبَاحٍ لا حرَام وَلا وَاجِبِ فسمينا هُذَا القسم الإجماع اللازم».

الآخر: سماه الإجماع المجازي، وهو ما أجمع فيه أهل العلم على براءة ذمة من أخذ به من عهدة التكليف، فهذا القدر فقط هو ما اتفق عليه.

قَالَ: «هُوَ مَا اتَّفق جَميع الْعلمَاء على أن من فعله أو اجتنبه فقد أدىما عَلَيْه من فعل أو اجْتناب أو لم يَأْثم فسمينا هذا القسم الإجماع المجازي»..

الخامس: أن ابن حزم قد أكثر من المحترزات عند نقله للإجماع بعكس ابن المنذر الذي ينقله بعبارة مختصرة، وانظر على سبيل المثال الإجماع الأول في كتاب الطهارة في أول كتابه فإنه ذكره في سبعة أسطر وزيادة.

السادس: أن ابن حزم نقل في كتابه إجماعات أبواب الفقه، وختم بإجماعات باب العقيدة.

تنبيه: على مكانة هذا الكتاب فإن كثيرًا من أهل العلم لا ينقلون عنه الإجماعات بعكس ابن المنذر الذي قال فيه ابن تيمية « مجموع الفتاوى جمع ابن القاسم» :(009/11)

«وقال أبو بكربن المنذر، وعليه اعتماد أكثر المتأخرين في نقل الإجماع والخلاف».

إحصاء عددي لسائل الإجماع في الكتاب: عدد المسائل التي نقل فيها الإجماع: ١٠٩٤ مسألة، تشمل العمليات، وهي جل الكتاب والعلميات (العقائد)، وقد ختم بها الكتاب. فالإجماعات التي نقلها في العمليات ١٠٤٠ إجماعًا، والإجماعات التي نقلها في الاعتقادات

التي يكفرمن خالفها ١٥ إجماعًا. (هذا إحصاء خاص، وإلا فمطبوع الكتاب ليس - الإجارة.

> وانتقض ابن حزم في آخـر كتاب الاعتقادات التي يكفر من خالفها مسألة واحدة نقل فيها ابن مجاهد الإجماع على عدم جواز الخروج على الحاكم الجائر، وشنع ابن حزم عليه، وأتى بهجر من القول، كعادته إذا خالف أحـدًا، فليته سكت عن بعض ما قال، فانظرها (ص ٢٧٤). وإنما كان نقضه لهذا الإجماء لأنه لا يرى انعقاد الإجماع بعد الخلاف، خلافا للجمهور، فقد قال في مقدمة كتابه مراتب الإجماع (ص ٢٦ (: «وقوم عدوا اتفاق العصر الثاني على أحد قولين أو أكثر كانت للعصر الذي قبله إجماعًا وكل هذه آراء

وهذه المسألة من هذا القبيل، فقد انعقد فيها الإجماع متأخرا بعد الخلاف وانما انعقد الاجماء عليها بعد فتنة ابن الأشعث، وهل هذا الخلاف مستقر أم لا؟ موضع نظر، والراجح عندي الثاني. والجمهور على خلاف ما قرر، بل وقد نقل الاتفاق على انعقاد الإجماع بعد الخلاف غير المستقر خاصة قال في المحصول (١٩٤،١٩٥/٤): «إذا اتفق أهل العصر الثاني على أحد قولي أهل العصر الأول، كان ذلك إجماعًا، لا تجوز مخالفته، خلافا لكثير من المتكلمين، وكثير من فقهاء الشافعية والحنفية. لنا: أن ما أجمع عليه أهل العصر الثاني سبيل المؤمنين فيجب اتباعه، لقوله عز وجل: « ويتبع غير سبيل المؤمنين «، ولأنه إجماع حدث بعد ما لم یکن، فیکون حجة کما إذا حدث بعد تردد».

أما الخلاف غير المستقر إذا حدث بعده الإجماع فقد قال أبو إسحاق الشيرازي في اللمع (ص ٢٦٠): «وأما إذا اختلفت الصحابة على قولين ثم اجتمعت على أحدهما، نظرت فإن كان ذلك قبل أن يبرد الخلاف ويستقر، كخلاف الصحابة لأبي بكر. رضي الله عنه في قتال مانعي الزكاة وإجماعهم بعد ذلك زال الخلاف وصارت المسألة بعد ذلك إجماعًا بلا خلاف».

ومن الفوائد التي ذكرها ابن حزم في كتابه إحصاء المواضع التي لا إجماع فيها. والأبواب التي ذكر أنه لا إجماع فيها أربعة أبواب وهي:

- اللقطة والضالة.

- الصلح.

- الشفعة.

وهذان الكتابان (الإجماع لابن المنذر، ومراتب الإجماع لابن حزم) هما من أهم ما ألف في نقل الإجماع بعامة، ولم يلقيا من الاهتمام ما يليق بهذه المكانة فما زال الكتابان يحتاجان إلى دراسات تجرى حولهما، ولذا فقد أطلت الوقفة معهما قليلا خلافا السأفعله مع غيرهما.

غير أنه قد قامت حول الكتابين عدة دراسات منها: . كتاب: أحكام الإجماع والتطبيقات عليها من خلال كتابي ابن المنذروابن حزم في بابي الطهارة والصلاة. لخلف محمد الحمد، وهو رسالة ماجستير باشراف الشيخ: أحمد فهمي أبوسنة ١٤١٢هـ ١٩٩٢م.

. وقد قسم المعهد العالى للقضاء جامعة الإمام محمد بن سعود . الدراسات العليا . كتاب الإجماء لابن المنذر، وكتاب مراتب الإجماع لابن حزم على خمس رسائل ماجستير تقوم بدراسة الإجماعات لكل كتاب منهما.

لكن ما زال مطبوع الكتابين لم يستفد من هذه الجهود.

٣. كتاب نوادر الفقهاء، لحمد بن الحسن التميمي الجوهري المتوفى سنة ٣٥٠ هـ، تحقيق؛ فضل المراد، طبع دارالقلم، دمشق.

ومن أهم معالم منهج الجوهري:

الاعتداد بالإجماع إذا انعقد بعد خلاف مطلقا.

. أنه لا يعتد بخلاف الواحد والاثنين بل يعتبره شذوذا ولذا يذكر معه الإجماع.

. أنه لم ينقل في هذا الكتاب إلا هذا النوع من الإجماع (السائل التي أجمع عليها مع خلاف الواحد والاثنين، وهي مسائل الجمهور عند غيره)، ولذا سمى كتابه نوادر الفقهاء.

وقد نقل جمع من أهل العلم عن كتاب النوادر كابن القيم، وابن التركماني، والعيني وغيرهم، وقد استفاد المصنف كثيرًا من كتب الطحاوي، على أن هذا الكتاب يحتاج لوقفة ليس هذا محلها.

- عدد المسائل التي نقل فيها الإجماع: ٣٢٠ مسألة، من هذا النوع، ولذا فهو كتاب فريد في بابه.

٤. كتاب الإقناع للإمام الحافظ على بن محمد بن عبد الملك أبي الحسن ابن القطان الفاسي المتوفي

#### سنة ۱۲۸ه.

وهو ليس كتابًا أصيلاً في نقل الإجماع، بل هو كتاب وسيط ينقل الإجماع من عدة كتب، فهو كتاب موسوعي في هذا الباب، وهو مرتب على الأبواب، ويشمل أبواب العلميات (العقائد)، والعمليات

والمصنف. رحمه الله تعالى - استقرأ أربعة وعشرين كتابًا ينقل منها الإجماع، منها المطبوع، ومنها المخطوط، ومنها ما هو مفقود أوفي عداد المفقود، وهذا القسم الأخيريبلغ تسعة كتب تقريبًا.

#### إحصاء عددي لمسائل الإجماع في الكتاب:

عدد المسائل التي نقل فيها الإجماع: ١٨ ٤٠ مسألة ٥. كتاب موسوعة الإجماع لشيخ الإسلام ابن تيمية، لعبد الله بن مبارك البوصي.

#### طبع مكتبة البيان الحديثة.

وقد جمع الباحث فيه مسائل الإجماع المبثوثة في جمهور كتب شيخ الإسلام ابن تيمية، والكتب التي نقل منها الإجماعات هي:

- . مجموع الفتاوى، جمع الشيخ: عبد الرحمن بن القاسم.
  - . منهاج السنة النبوية.
  - . جامع الرسائل، لحمد رشاد سالم.
- . مجموعة الرسائل والمسائل، مصورة عن النسخة التي نشرها: محمد رشيد رضا.
- . التفسير الكبير، جمع، وتحقيق/د، عبد الرحمن
- وقد رتب الإجماعات على الأبواب الفقهية، وقد راعى في ذلك ترتيب الحنابلة.
- وقد يكرر الباحث بعض الإجماعات في بابين، لصلته بهما.
- وضع الباحث للمسائل عناوين من عنده تيسيرًا للوصول لها.
- عدد السائل التي نقل فيه الإجماع: ١٥٠٠ مسألة بالمكرر
- ٩. كتاب إجماعات ابن عبد البر من (كتاب التمهيد)، جمع: فؤاد الشلهوب، وعبد الوهاب الشهري، طبع دار القاسم بالرياض.

وقد جمع الباحثان فيه مسائل الإجماع المبثوثة في كتاب التمهيد، وكتاب التمهيد مرتب على شيوخ مالك في الموطأ، وقد رتبا الإجماعات على الأبواب

الفقهية، مع عزو الإجماع إلى مكانه من الكتاب. عدد المسائل التي أحصيا نقل ابن عبد البرفيها الإجماع: ٧٨٠ مسألة.

#### ٧ . كتاب إجماعات ابن عبد البر (دراسة فقهية مقارنة)

إعداد: سيد عبده بكر إسماعيل

إشراف: د. محمد بلتاجي حسن- د. محمد أحمد

الناشر: قسم الشريعة الإسلامية-كلية دار العلوم-جامعة القاهرة ـ ٢١١١هـ - ٢٠٠٠م.

وهذه الدراسة أوسع من سابقتها، فقد شملت أبواب الفقه، بل وبعض أبواب الأصول، ولم تقتصر على كتابي الاستذكار والتمهيد.

- . عدد المسائل التي أحصى نقل الإجماع فيه عن ابن عبد البر ٢٦٣٨ مسألة.
- عدد المسائل التي قام بدراستها ١٠٠٠ مسألة فقط، فقد بدأ الدراسة من أول أبواب المعاملات.
- عدد المسائل التي أثبت فيه ابن عبد البر الإجماع مع خلاف الواحد فأكثر ١٠٨ مسألة من جملة ٠٠٠١ مسألة.

#### ٨. كتاب موسوعة الإجماع نسعدي أبي جيب:

وهذه الموسوعة مرتبة ترتيبًا أبجديًا، وقد بلغ عدد الكتب التي استقرأها، ونقل منها الإجماعات في طبعته الثالثة ١٨ كتابًا من أمهات الكتب.

- . عدد المسائل التي نقل فيها الإجماع في طبعته الثالثة: ٤٥٨٧ إجماعًا.
- . عدد المسائل التي نقل فيها الإجماع طبعته الخامسة (٢٠١٠): ٩٥٨٨ إجماعًا.

وقد أضاف له بعد ذلك إجماعات ابن عبد البر، ولم أرهذه الطبعة، فلعل الله أن ييسرها بفضله. وهو ليس كتابًا أصيلا في نقل الإجماع، بل هو كتاب وسيط ينقل الإجماع من عدة كتب كما سبق ذكره. هذا خلا الكتب التي قامت بجمع ودراسة بعض إجماعات أئمة أهل العلم، كابن المنذر، وابن حزم، وابن عبد البروغيرهم.

وهو موضوع المقال القادم: مدونات نقد الإجماع. هذا ما يسر الله لي ذكره في هذا المقال، فإن يكن صوابًا فالحمد لله وحده، وإن كانت الثانية فأسأل الله أن يغفر لي خطئي وزللي.

والحمد لله رب العالمين.

نظرات في الإجماع الطرات في القائدة المائة القائدة المائة المائدة المائ

إِنَّ الْحِمِدِ لِلْهِ، نَحِمِدِهِ، وَتَسْتَعِينَهِ، وَنَسْتَعْفَرِهِ، وَنَعُودُ بِاللَّهِ مِنْ شَرُورِ أَنفَسَنَا، وَمِنْ سِينَاتُ أَعَمَالُنَا، مِنْ يَهِدِهِ اللَّهِ؛ فَلاَّ مُضَلَّ لَهُ، وَمِنْ يَضَلَّ؛ فَلاَ هَادِي لَهُ. وَلَيْ مَا يَاكُ اللهِ وَحَدِهُ لا شَرِيكِ لَهُ، وَأَشْهِدِ أَنْ مِحْمِدًا عِبِدِهِ وَرَسُولِهُ وَيَعْدِ؛ وَأَشْهِدِ أَنْ مُحْمِدًا عِبِدِهِ وَرَسُولِهُ وَيَعْدِ؛

فقد سبق أنه قد عنى أهل العلم بنقل الإجماعات في مسائل العلم في مصنفاتهم، وهم في ذلك بين مقل ومستكثر، ومنهم من صنف في ذلك مصنفًا كالكتب السابقة، ومنهم من بثها في مصنفاته كمحمد بن نصر المروزي-وهو من أعلم الناس بخلاف أهل العلم كما قال الذهبي- ومن هؤلاء الطحاوي في شرح معاني الأثار، وابن المنذر في كتبه الإشراف والأوسيط،والإقتاع، والطبري في اختلاف الفقهاء، وتهذيب الآثار، والمروزي في اختلاف العلماء، وابن عبد البرفي كتابيه التمهيد والاستذكار، وابن هبيرة في إجماع الأئمة الأربعة واختلافهم، وهو جزء من كتابه الإفصاح الذي شرح به الجمع بين الصحيحين للحميدي، وكابن رشيد الجد والحفيد، والنووي، وابن قدامة، وابن تيمية، وابن القيم، وابن بطال، وابن حجر غيرهم من أهل العلم، وقد سبقت الإشارة إلى ذلك.

وهذا النقل للإجماعات في غالبه يقوم على الاستقراء لأقوال أهل العلم، وقد يكون

الأستقراء تامًا أو ناقضًا، وقد يكون صاحبه واسع الاطلاع على مذاهب علماء الأمصار أو لا، وقد يكون فيرى ما ليس أو لا، وقد يكون متحققًا مما يقول لكنه يقول ببعض أنواع الإجماع المختلف فيها. لذا فالمحققون من أهل العلم لا يسلمون بالدعوى المجردة في هذا الباب، بل يدرسون هذه الدعوى فإن تحققت وإلا ردوها، وقد سبق كلام الشافعي وأحمد وغيرهما من أهل العلم في هذا الباب.

وقد قبال شيخ الإسبلام في الفتاوى الكبرى ( (ولا تعبأ بما يُقرض من المسائل ويُدّعى الصحة فيها بمجرد التهويل، أو بدعوى أن لا خلاف في ذلك.

وقائل ذلك لا يعلم أحدًا قال فيها بالصحة، فضلاً عن نفي الخلاف فيها.

وليس الحُكُمُ فيها من الجِّليَات التي لا يُعدُر المُخالف فيها.

وفي مثل هذه المسائل قال الإمام أحمد: "من ادعى الإجماع فهو كاذب.

فإنما هذه دعوى بشر وابن علية يريدون أن يبطلوا السنن بذلك".

يعني الإمام أحمد أن المتكلمين في الفقه من أهل الكلام إذا ناظرتهم بالسنن والآثار، قالوا: هذا خلاف الإجماع)). × × × ×

لذا عني أهل العلم بدراسة الإجماعات المدعاة في كثير من المسائل ولم يسلموا بمجرد الدعوى، وقد بثوا ذلك في كتبهم فلم يفردوا هذا النوع بمؤلفات خاصة فيه، ولا أعلم على مرّ التاريخ سوى مؤلف واحد في هذا الباب، وصاحبه- رحمه الله- لم يصرف عنايته لتتبع كل مسألة أدعي فيها الإجماع كما سيأتي، وقد اهتم أهل العلم في هذا العصر بهذا النوع من الدراسة- علم نقد الإجماع- وأفردت له بعض المصنفات، وهذه المصنفات هي موضوع هذا المقال- بعون الله تعالى وتوفيقه-

لكن قبل الشروع فيه أشير إلى الفرق الدقيق بين قولنا: نقد، ونقض.

فالأولى: نقد، تعني التمييز (كالتمييز بين الغث، والسمين)، فقد جاء في لسان العرب: النقد والتّنقاد: تمييزُ الدراهِم وإخراجُ الزّيْف منها.

أما التَّانية: النقض، فهي تعني إثبات الخطأ، وهدمة أو إزالته أو إبطاله، جاء في لسان العرب؛ النَقضُ: إفسادُ مَا أَبُرَمْتُ مَن عَقْد أو كناء.

و سأذكر في هذا المقال بعض المصنفات التي عنيت بنقد مرويات الإجماع، وهذا أوان الشروع في ذلك؛

ا-كتاب نقض مراتب الإجماع المنسوب خطأ لشيخ الإسلام ابن تيمية- رحمه الله تعالى-وقد عني في كتابه بنقض بعض الإجماعات التي ينقلها ابن حزم في كتابه: مراتب الإجماع في العبادات والمعاملات والاعتقادات.

وقد انتقض عليه ٤٢ إجماعًا من جملة ١٠٩٤ إجماعًا، نقلها لكن المؤلف لم يرد بهذا

الاستيعاب وإنما أراد مجرد التمثيل، فقد نقض مثلاً ١٤ إجماعًا على المصنف في كتابي الطهارة والصلاة من جملة ١٢٩ إجماعًا نقلها في هذين الكتابين، والإجماعات المنتقدة على ابن حزم في هذين البابين ضعف هذا العدد تقريبًا كما في كتاب أحكام الإجماع والتطبيقات عليها للدكتور خلف الحمد.

قال المصنف- رحمه الله تعالى- (في نقض مراتب الإجماع المطبوع مع مراتب الإجماع (ص٣٠٢)):

((وقد ذكر رحمه الله تعالى إجماعاتٍ من هذا الجنس في هذا الكتاب، ولم يكن قصدنا تتبع ما ذكره من الإجماعات التي عُرف انتقاضها، فإن هذا يزيد على ما ذكرناه.

مع أن أكثر ما ذكره من الإجماع هو كما حكاه، لا نعلم فيه نزاعًا، وإنما المقصود أنه مع كثرة اطلاعه على أقوال العلماء وتبرزه في ذلك على غيره، واشتراطه ما اشترطه في ذلك على غيره، واشتراطه ما اشترطه في الإجماع الذي يحكيه، يظهر فيما ذكره في الإجماع نزاعات مشهورة، وقد يكون الراجح في بعضها خلاف ما يذكره في الإجماع.

وسبب ذلك:

فهاتان قضيتان لا بد لن ادعاهما من التناقض إذا احتج بالإجماع.

فمن ادَّعى الأجماع في الأمور الخفية بمعنى أنه يعلم عدم المنازع، فقد قفا ما ليس له به علم، وهؤلاء الذين أنكر عليهم الإمام أحمد.

وأما من احتج بالإجماع بمعنى عدم العلم بالمنازع، فقد اتبع سبيل الأئمة، وهذا هو الإجماع الذي كانوا يحتجون به في مثل هذه المسائل)).

#### قلت: لابد من التنبيه على أمور:

الأول: طبع الكتاب باسيم: نقد مراتب الإجماء والصحيح أنه: نقض بالضاد.

الثاني؛ أن الكتاب لابن شيخ السلامية حمزة بن موسى بن بدران المعروف بابن شيخ السلامية؛ قال الشيخ عبد الله التركي في كتابه المذهب الحنبلي «دراسة في تاريخه وسماته وأشهر أعلامه ومؤلفاته» (٢ / ٣٨٧): (ويوجد في عالم المطبوعات كتاب بعنوان "نقض مراتب الإجماع"، وهو مطبوع بهامش "مراتب الإجماع"، منسوباً إلى شيخ الإسلام ابن تيمية، ولم أجد له في الصادر التي ذكرت تصانيفه أن له كتاباً بهذا العنوان أو بعنوان مقارب، والذي يبدو في النظر أن هذا الكتاب المطبوع هو نفس كتاب ابن شيخ السلامية، ولكن ظن ناشره أو ناسخه أنه لابن تيمية من أجل كثرة النقول عنه في هذا الكتاب، ولا غرابة في ذلك، فقد كان ابن شيخ السلامية-كما قال مترجموه- من المتنين بفتاوي شيخ الإسلام، المنتصرين لآرائه وأقواله فليحرر. والله أعلم).

الثالث: أن الكتاب لم يعن مصنفه بدراسة، وتتبع الإجماعات التي يذكرها ابن حزم لكنه أراد أن يبين، أن ابن حزم لم يوف بمنهجه الذي ذكره في أول كتابه، فنقض عليه شرطين التزمهما ولم يوف بهما وهما:

(دعوى الإحاطة بما لا يمكن الإحاطة به. ودعوى أنَّ الإجماع الإحاطي هو الحجة لا غيره.)

ويعني بهذا إن نقل جمهور الإجماع الموجود في كلام الفقهاء بل، وفي كلام ابن حزم إنما هو عد العلم بالمخالف، أما الإجماع الإحاطي بصورته المثلى الموجودة في كتب الأصول، والتي ادعى أبن حزم التزامه بها فإنه غير موجود واقعًا. ولذا قال: ((وأما من احتج بالإجماع بمعنى عدم العلم بالمنازع، فقد اتبع سبيل الأئمة، وهذا هو الإجماع الذي كانوا يحتجون به في مثل هذه المسائل)).

وقد عني كثير من الباحثين المعاصرين بدراسة الإجماعات التي ينقلها بعض الأثمة قمن هذه المحدث:

كتاب: أحكام الإجماع والتطبيقات عليها، من خلال كتابي: خ

- ابن المنذر، وابن حزم، في بابي الطهارة والصلاة تأثيف د؛ خلف محمد الحمد، وقد تتبع من الكتابين ١٧٣ إجماعًا.

وهي على التفصيل:

٨٥ إجماعًا لابن المنذر.

١٢٩ إجماعًا لابن حزم.

اشتركا في بعضها، وانفرد كل واحد منهما عن الآخر في بعضها، وغالب هذه الانفردات لابن حزم.

وجملة ما انتقده عليهما الباحث في هذا الكتاب ٣٠ إجماعًا في كتابي الطهارة والصلاة من جملة: ١٧٣ إجماعًا.

وقد سبق ذكر بعض الدراسات التي دارت حول كتابي ابن المنذر، وابن حزم- رحمهما الله-.

- كتاب إجماعات ابن عبد البري العبادات جمعًا ودراسة، لعبد الله بن مبارك البوضي. وهو كتاب جيد، والباحث يذكر فيه عبارة ابن

وهو كتاب جيد، والباحث يذكر فيه عبارة ابن البرق نقل الإجماع ثم يتبعها بذكر من وافقه على نقل الإجماع، ثم يذكر مستند الإجماع سواء ذكره ابن عبد البرأو لم يذكره.

فإن انتقد ابن عبد البري نقله للإجماع، ذكر من خالفه من أهل العلم.

والمسائل في الكتاب غير مرقمة تسلسليًا.

وعدد الإجماعات التي أحصاها: ٣٣٥ إجماعًا، منها ٨٦ مسألة ذكر فيها الإجماع مع وجود مخالف.

وعدد الإجماعات التي انفرد ابن عبد البر بنقلها في هذا الباب: ٤٩ إجماعًا، والإجماعات التي شاركه غيره في نقلها: ٢٨٥.

- كتاب الإجماع عند الإمام النووي من خلال شرحه لصحيح مسلم، دراسة أصولية تطبيقية.

لعلي بن أحمد بن محمد الراشدي- رسالة ماجستير ١٤١٩هـ من جامعة أم القرى،كلية الشريعة، وقد طبعته دار الفضيلة.

وهو كتاب يجمع بين التأصيل لدليل الإجماع

ونهاية المقتصد).

- والإجماعات الفقهية في فتح الباري للحافظ ابن حجر وقد تم في عدد من الرسائل في الجامعة اليمنية، وجامعة أم درمان الإسلامية

- ومن هذه الجهود أيضًا جمع جهود العلماء في نقض دعاوى الإجماع غير الصحيحة كرسالة الإجماعات الفقهية (من كتاب الطهارة والصلاة والزكاة والصيام والحج التي نقضها الحافظ ابن حجر العسقلاني في كتابه فتح الباري للباحث: عثمان علي فارح.

#### أكبر مشروعات جمع الإجماعات ودراستها:

- وأكبر مشروعات جمع الإجماعات ودراستها فيما أعلم مشروع مسائل إجماع الفقه الإسلامي، وهو جمع لإجماعات خمسين كتابًا فقهيًا وحديثيًا.

وقد سجلت فيها ست عشرة رسالة دكتوراه في جامعة الملك سعود، وكان نصيب كل رسالة ثمان مئة إجماع، فيكون عدد الإجماعات المدروسة اثني عشر ألف وثمان مئة إجماع (١٢٨٠٠).

بل وهناك جهود تبذل لجمع الإجماعات في علوم أخرى غير الفقه كالإجماع في التفسير، وقد سبق إلى هذا العمل د: محمد عبد العزيز الخضيري، والإجماع في الأصول، وقد سبق إلى هذا العمل مصطفى بو عقل في كتابه: إجماعات الأصوليين (جمعاً، ودراسة) وقد ذكر المصنف ١٢٥ مسالة في جميع أبواب الأصول صحت فيها دعوى الإجماع في نظره، وباقي المسائل التي جمعها لم تصح فيها هذه الدعوى.

وهذه الجهود وغيرها تنتظر من يجمع بينها في نظم واحد لتكون أيسرفي التناول والتنظير، وهو جهد كبير لا يقوم به إلا المؤسسات العلمية.

هذا ما يسر الله لي ذكره في هذا المقال، فإن يكن صوابًا فالحمد لله وحده، وإن كانت الثائية فأسأل الله أن يغفر لي خطئي وزللي. عند الإمام النووي وبين استقراء الإجماعات التي ذكرها الإمام ودراستها، والباحث لم يرقم مسائل الإجماع تسلسليًا ليعرف عدد الإجماعات.

وقد خلص الباحث إلى عدد من النتائج الإحصائية منها:

- عدد المسائل التي ذكر النووي فيها حكاية الأجماع، ولم يثبت: ٣٤ مسألة.

- عدد المسائل التي خالف فيها ابن المنذر في حكاية الإجماع: ٣ مسائل. × × × × ×

- عدد المسائل التي خالف فيها ابن حزم في حكاية الإجماع: ٩ مسائل.

- عدد المسائل التي خالف فيها ابن عبد البر في حكاية الإجماع: ٦ مسائل.

رسالة دكتوراه ۱٤۱۸هـ، د / صالح بن عثمان بن محمد العمري، جامعة أم القرى، كلية الشريعة.

وقد استقرأ الباحث عددًا من كتب القاضي عياض، فاستخرج منها ٣١٢ حكاية إجماع على النحو التالي،

- كتاب إكمال العلم بشرح مسلم: ٧٨٤ إجماعًا. - كتاب التنبيهات: ١٧ إجماعًا.

- كتاب الشفا بحقوق المصطفى: ١٠ إجماعات.

- كتاب الإعالام بحدود وقواعد الإسلام: إجماع واحد.

عدد المسائل التي لم يتحقق فيها الإجماع في نظر الباحث: ٢ مسائل. <

كما أن هناك عددًا من الجهود تبذل الستقراء مؤلفات بعض أعلام أهل العلم الاستخراج حكايتهم للإجماع ودراستها، مثل:

- إجماعات ابن قدامة في كتاب المغني جمعًا ودراسة وقد تم في عدد من الرسائل الجامعية في جامعة أم القرى.

- واجماعات ابن رشد الحفيد (دراسة وتحقيق من خلال كتابه بداية المجتهد

4





العقيقة

آداب وأحكام

محمد عبد العزيز

اعداد/

الحلقة الأولى



الحمد لله رب العالمين، والصلاة والسلام على سيد الأنبياء والمرسلين، نبينا محمد وعلى آله وصحبه أجمعين، وبعد: فمن أجل النعم التي أنعم الله بها على عباده نعمة الولد، قال الله تعالى: « لِلَّهِ مُثَاثُ ٱلسَّمَوْنِ وَٱلْأَرْضِ يَخَلُقُ مَا يُشَاَّةُ يُّبُ لِمَنْ يَشَالُهُ إِنْكُمَّا رَبَّهُ لِمَنْ يَشَالُهُ الذُّكُورُ ﴿ الْ يُرْجُهُمْ ذُكُونًا وَإِنْكُمَّا وَيَجْعَلُ مَن يَشَالُهُ عَقِيمًا إِنَّهُ عَلِيمٌ قَلِيرٌ ، (الشورى: ٤٩-

فالولد هبة عظيمة من الله عز وجل يمتن به على من يشاء من عباده، فيهبه إن شاء الإناث، وإن شاء الذكور، وإن شاء وهبه ذكورًا وإناثا، فيمتن على عباده بما يشاء، وإن شاء حرمه الولد فيكون عقيمًا.

وقد قال الله تعالى في سورة النعم (النحل): ﴿ وَأَلَتُهُ جَعَلَ لَكُمْ مِنْ أَنْفُسِكُمْ أَزْوُجًا وَجَعَلَ لَكُمْ مِنْ أَزْوَجِكُم بَيْنَ وَخَفَدَةً وَزُزُقُكُمْ مِّنَ ٱلطَّيِّبُتِ أَفِيالَبُطِل يُؤْمِنُونَ وَينِغُمَّتِ ٱللَّهِ هُمُّ يَكُفُرُونَ » (النحل: ٧٢).

فمن حرم الولد، فقد حرم خيرًا عظيمًا، وهذا خليل الرحمن نبي الله ورسوله إبراهيم صلى الله عليه وسلم قد حرم الولد حتى بلغ به الكبر، فكان يدعو ريه حتى امتن عليه فاستجاب له، ورزقه الولد، فرزقه إسماعيل من سريته هاجر، وإسحاق من زوجته سارة قال الله تعالى حاكيًا دعاء الثناء من إبراهيم: « ٱلْحَمَّدُ لِلَهِ ٱلَّذِي وَهَبَ لِي عَلَى ٱلْكِبْرِ إِشْمَاعِيلَ وَإِشْحَاقَ إِنَّ رَبِّي لَسَمِيعُ ٱلدُّعَآءِ » (إبراهيم:

فلا تكتمل سعادة الخلق إلا بهذه الهبة العظيمة لذا كان من دعاء المؤمنين: ﴿ وَٱلَّذِينَ يَقُولُوكَ رَبُّنَا هَبُّ لَنَا مِنْ أَزْوَجِنَا وَذُرْكِنِنَا أَكُرُهُ أَغْيُفٍ وَأَجْعَلْنَا لِللَّهُ عَيْنِ إِمَّامًا » (الضرقان: ٧٤). فالولد زينة الحياة الدنيا، لا تكتمل زينتها إلا به، ولا يقدر هذه النعمة قدرها إلا من حرمها، ولعل ذلك من حكم الإله في أن يجعل في بعض خلقه العقيم قال الله تعال: «اَلْمَالُ وَالْبَنُونَ رَبِنَةُ الْخَبُوةِ الدُّنِيا وَالْبَقِيْتُ الْشَياحَاتُ عَرُّ عِنْدُ زَبِّكُ ثُوْابًا وَخَيْرُ أَمْلًا » (الكهف: ٢٦).

فإذا أدرك المكلف هذا، فليعلم أن كل نعمة تستوجب الشكر، والشكر منه الواجب، والمستحب.

وهذا موضوع التكليف كله، لكن ما أردتـ هنا هو: ذكر بعض آداب وأحكام تلك النعمة (الولد)، وإلا لاتسع المقال جدًّا، ولاحتاج إلى سلسلة مقالات متتالية ليوفي بعض حقه لا كله.

والذي أريد أن أخصه بالحديث هنا، إنما هو: آداب وأحكام العقيقة.

وسيجيب هذا المقال عن عدد من المسائل المهمة المتعلقة بهذا الموضوع وهي:

- تعريف العقيقة.
- حكم مشروعية العقيقة.
- الحكم التكليفي للعقيقة.
  - مم تكون العقيقة؟
- ما مقدار ما يذبح فيها عن الغلام، والجارية؟
  - عن كم يُجزئ الإبل، أو البقرف العقيقة؟
    - متى تذبح العقيقة؟
    - هل تجوز العقيقة عن الكبير؟
- هل تجزئ الأضحية عن العقيقة، أو العكس إن اجتمعت معها؟
  - ثم أتطرق لسائل مكملات لهذا الموضوع، وهي:
- حكم مشروعية الأذان والإقامة في أذن الصبي بعد الولادة؟
- هل يشرع حلق شعر الجارية والغلام يوم السابع؟
  - هل يشرع التصدق بوزنه ذهبًا، أو فضة؟
    - متى يسمى المولود؟
    - ما المنوع، والمشروع من الأسماء؟

#### تعريف العقيقة:

العقيقة: اشتهر أنها: اسم لما يذبح عن المولود. وأصلها: شعر الصبي الذي يولد به، فكانوا يحلقونها عنه يوم أسبوعه، ويُهْرِيقُونَ عنه دمًا ؛ فكثر ذلك عندهم حتى جعلوا الذَّبِيحَةَ عَقِيقةً. (المنتَّخب من كلام العرب (١٤٤/١).

قال ابن بطال الركبي (المتوفى: ٣٣٣هـ) في النظم المستعذب (٢١٩/١): «أصل العقيقة: صوف الجزع، وشعر كل مولود من الناس والبهائم، الذي يولد عليه، يقال: عقيقة وعقيق، وعقة أيضًا بالكسر. وب سميت الشاة التي تذبح عن المولود يوم أسبوعه عقيقة؛ لأنه يزال عنه الشعر يومئذ، فسميت باسم ابن أخي سببها».

قال أبو الفرج ابن قدامة في الشرح الكبير علي المقنع مطبوع مع المغني (٥٨٥/٣): «قال ابن عبد البر: أنكر أحمد هذا التفسير، وقال: إنما العقيقة الذبح نفسه.

ووجهه أن أصل العق القطع، ومنه عق والديه إذا قطعهما ».

## حكم مشروعية العقيقة:

والعقيقة مشروعة عند جمهور أهل العلم سلفًا وخلفًا، لكن اختلفوا في حكمها بعد اتفاقهم على المشروعية.

وهي من الهدي الذي بقي من شريعة إبراهيم

عليه السلام في أهل الجاهلية، فكانوا يفعلونه، ولكن أدخل عليهم الشيطان ما ليس منها، فكانوا يلطخون رأس الصبي بدم العقيقة بعد ذبحها، فجاء الإسلام فأقرهم على هذه الشعيرة، ونفى عنها ما أحدثوه من أمر الجاهلية.

عن بريدة رضي الله عنه قال: «كنا في الجاهلية إذا وُلدَ لأحدنا غلام، ذبح شاة، ولطخ رأسه بدمها، فلما جاء الإسلام، كنا نذبح الشاة يوم السابع، ونحلق رأسه، ونلطخه بزعفران». رواه أبو داود (٢٨٤٣).

#### دليل مشروعية العقيقة:

أدلة مشروعية العقيقة كثيرة منها:

- حديث سلمان بن عامر الضبي، قال: سمعت رسول الله صلى الله عليه وسلم يقول: «مع الغلام عقيقة، فأهريقوا عنه دمًا، وأميطوا عنه الأذى». رواه البخاري (٥٤٧١).

- وعن سمرة بن جندب رضي الله عنه أن رسول الله صلى الله عليه وسلم قال: «كل غلام رهينة بعقيقته، تذبح عنه يوم السابع، ويحلق رأسه، ويسمى». رواه أبو داود (۲۸۳۷) و(۲۸۳۸)، والنسائي (۱۲۸۷).

#### الحكم التكليفي للعقيقة:

اختلف أهل العلم في حكم العقيقة على مذاهب: الأول: الاستحباب، وإليه ذهب جمهور أهل العلم، استدلالاً بالنصوص السابقة، ولحديث عبد الله بن عمرو رضي الله عنهما قال: سئل رسول الله صلى الله عليه وسلم عن العقيقة؟

فقال: «لا يحب الله العقوق».

كأنه كره الاسم.

فقائوا: يا رسول الله صلى الله عليه وسلم: إنما نسألك عن أحدنا يولد له؟

قال: رمن ولد له ولد فأحب أن ينسك عنه، فلينسك عن الجارية فلينسك عن الجارية شاق، رواه أحمد (٢٨٤٢)، وأبو داود (٢٨٤٢)، والنسائي (٢٨٤٢) وانظر السلسلة الصحيحة (١٦٥٥).

وموضع الشاهد فيه، قوله: " فأحب أن ينسك عنه ". ففيه التخيير، ولا يكون مع الوجوب.

الثاني: الوجوب، وإليه ذهب الحسن، وأبو الزناد، ورواية عن أحمد، وداود، قال ابن حزم في المحلى (٣٣٤/٦): «العقيقة فرض واجب، يجبر الإنسان

64

عليها إذا فضل له عن قوته مقدارها.

وهو أن يذبح عن كل مولود يولد له حيًّا، أو ميتًا بعد أن يكون يقع عليه اسم غلام أو اسم جارية».

ومما استدلوا به حديث سلمان بن عامر، وحديث سمرة رضى الله عنهما السابقان، ووجه الدلالة من الأول الأمرفي قوله: "فأهريقوا "وهو للوجوب عند الظاهرية، والأصل فيه الوجوب عند الجمهور، وهو واضح الدلالة على ما استدلوا به على كل حال.

وحديث سمرة بن جندب رضى الله عنه أن رسول الله صلى الله عليه وسلم قال: " كل غلام رهينة بعقيقته". وقد تقدم، ووجه الحجة فيه أنه شبهه بالرهن، وهو لا ينفك إلا بالأداء.

الثالث: ليست سنة، وهو للحنفية، ثم يختلفون على أقوال:

- أنها تطوع، قال الجصاص في شرح مختصر الطحاوي (٢٩٢/٧): «والعقيقة تطوع: من شاء فعلها، ومن شاء تركها».
- أنها مباحة، وهو مروي عن محمد بن الحسن، قال الكاساني في بدائع الصنائع (٦٩/٥): «العقيقة: كانت في الجاهلية، ثم فعلها المسلمون في أول الإسلام، فنسخها ذبح الأضحية، فمن شاء فعل، ومن شاء لم يفعل».
- أنها مكروهة، وهي مروية عن محمد بن الحسن، قال ابن عابدين في الحاشية: «وبأن محمدًا قال في العقيقة: من شاء فعل، ومن شاء لم يفعل.

وقال في الجامع: ولا يعق.

والأول يشير إلى الإباحة، والثاني إلى الكراهة».

وقد استبعد ابن عابدين القول الثاني، وقال: إنه لا يدل على الكراهة، لكن يدل على أنه سنة غير

- وقول آخر: أنها بدعة ينسب لأبي حنيفة، قال ابن الملقن في التوضيح (٢٦/٢٦، ٢٦٤): «ويقابله قولان: أحدهما: أنها بدعة، حكى عن الكوفيين، وأبي حنيفة.

وأنكره أصحابه، ويقولون: هو خرق الإجماع، وإنما قوله: أنها مباحة.

وهو خلاف ما عليه العلماء من الترغيب فيها، والحض عليها».

وقد رد العيني في عمدة القاري هذا القول، قال :(17/71):

أنها بدعة، وكذلك قال بعضهم في شرحه، والذي نقل عنه أنها بدعة أبو حنيفة.

قلت: هذا افتراء فلا يجوز نسبته إلى أبي حنيفة، وحاشاه أن يقول مثل هذا، وإنما قال: ليست بسنة. فمراده إما ليست بسنة ثابتة، وإما ليست بسنة

و لعل قول هذا القائل أخذه من قول ابن المنذر أو نحوه، فقد قال: أنكر أصحاب الرأي أن تكون سنة، وخالفوافي ذلك الآثار الثابتة.

لكن يشكل على هذا ما نقل عن الشافعي، فقد نقل عنه الحافظ في الفتح الإنكار عمن قال بالبدعية فهو نقل قديم، قال الحافظ (٥٠٢/٩): «قال الشافعي أفرط فيها رجلان قال أحدهما:هي بدعة، والآخرقال: واجعة.

وأشار بقائل الوجوب، إلى الليث بن سعد ...».

قال: «والذي نقل عنه أنها بدعة: أبو حنيفة».

وأهل المذهب أعرف بقول صاحبهم من غيرهم، وقول الشافعي ليس فيه تعيين للقائل.

الرابع: أنها سنة مؤكدة في حق الغلام، لا الحارية، وهو مروى عن أبي وائل، والحسن، رواه عنه ابن أبي شيبة في المصنف (٢٤٢٦٤)، واحتجوا بأشياء منه ما جاء في حديث سلمان بن عامر رضي الله عنه أن رسول الله صلى الله عليه وسلم قال: "مع الغلام عقيقة"، وما جاء في حديث سمرة بن جندب رضى الله عنه أن رسول الله صلى الله عليه وسلم قال: " كل غلام رهينة بعقيقته" احتجاجًا بمفهوم المخالفة فيهما. وهم محججون بالأحاديث المصرحة بمشروعية العقيقة عن الجارية، ومنها حديث عبد الله بن عمرو رضي الله عنهما السابق، فيكون ما احتجوا به خرج مخرج الغالب؛ فلا مفهوم له.

الخامس: أنها فرض ما دام في السبع، فإذا تجاوزه كانت مستحبة، وهو قول الليث بن سعد قال ابن عبد البر؛ وقال الليث بن سعد؛ يعق عن المولود في أيام سابعه، في أيها شاء، فإن لم تتهيأ لهم العقيقة في سابعه فلا بأس أن يعق عنه بعد ذلك، وليس بواجب أن يعق عنه بعد سبعة أيام.

وكان الليث يذهب إلى أنها واجبة في السبعة الأيام. وأرجح المذاهب، المذهب الأول مذهب الجمهور لما تقدم، والله أعلم.

# مم تكون العقيقة؟

«ونقل صاحب(التوضيح)عن أبي حنيفة والكوفيين: اتفق أهل العلم القائلون بمشروعية العقبقة أنها

تكون من الغنم- الضأن، والمعز-، ثم اختلفوا هل تجزئ من غيرها كالإيل، والبقر أم لا؟

فالحمهور على أن كل ما أجزأ في الأضحية مجزئ في العقيقة، وهم يستدلون على ذلك بأمور:

الأول: النصوص المطلقة التي وردت في العقيقة، وقد سبق بعضها.

الثاني: القياس على الأضحية.

الثالث: فعل بعض الصحابة، كأنس وأبي بكرة قال ابن القيم في تحفة المودود (ص٨٣): «قال ابن المنذر؛ واختلفوا في العقيقة بغير الغنم فروينا عن أنس بن مالك أنه كان يعق عن ولده الجزور.

وعن أبى بكرة أنه نحرعن ابنه عبد الرحمن جزورًا فأطعم أهل البصرة.

ثم ساق عن الحسن قال كان أنس بن مالك يعق عن ولده الجزور ثم ذكر من حديث يحيى بن يحيى أنبأنا هشيم عن عيينة بن عبد الرحمن عن أبيه أن أبا بكرة ولد له ابنه عبد الرحمن وكان أول مولود ولد في البصرة فنحر عنه جزورًا فأطعم أهل

وذهب الظاهرية، وهو ظاهر قول أمنا أم المؤمنين عائشة رضي الله عنها، وعن أبيها، وكبت عدوهما، وقول حفصة بنت عبدالرحمن بن أبى بكر إلى أنها لا يجزئ فيها إلا الغنم، لأنها هي التي ورد مفصلاً به النص عن النبي صلى الله عليه وسلم قولاً، وفعلاً. ويدل عليه أحاديث منها:

- حديث عبد الله بن عمرو رضى الله عنهما وفيه قوله صلى الله عليه وسلم: "فلينسك عن الغلام شاتين مكافئتين، وعن الجارية شاة.

فقد ورد في الحديث التنصيص على الشاة، ولو كانت تجزئ غيرها لنص عليه، فيكون ما

ورد مطلقا من النصوص مبينا بهذا، لكن برد عليه أن الشاة في لغة العرب قد تطلق على غير الغنم، قال في لسان العرب: «الشاة: الواحد من الغنم، يكون للذكر، والأنثى.

وحكى سيبويه عن الخليل: هذا شاة بمنزلة هذا رحمة من ربي.

وقيل: الشاة تكون من: الضأن، والعز، والظباء، والبقر، والنعام، وحمر الوحش».

لكن الظاهر الأول في لغة العرب هذه، ولو ثبت أنه تطلق على غير الغنم لما أفادهم ذلك، لأن الحديث فيه يذبح عن الغلام شاتان، وعن الحارية شاة، فيلزمهم أن هذا يجري في البقر، والإيل، ولا قائل به.

ولذا قال ابن حزم في المحلى (٢٣٤/٦): «ولا يجزئ في العقيقة إلا ما يقع عليه اسم شاة: إما من الضأن، وإما من الماعز فقط.

ولا يجزئ في ذلك من غير ما ذكرنا لا من الإبل ولا من البقر الإنسية، ولا من غير ذلك».

لكن لا يلزم من ذكر الشاة أن غيرها لا يجزئ إلا من جهة المفهوم، وهو مفهوم لقب، ومفهوم اللقب من أضعف المفاهيم.

قال الشوكاني في نيل الأوطار (١٦٣/٥): «ولعل وجه ذلك ذكرها في الأحاديث دون غيرها، ولا يخفى أن مجرد ذكرها لا ينفى إجزاء غيرها». فالراجح- إن شاء الله تعالى- ما ذهب إليه جمهور أهل العلم سلفًا، وخلفًا من جواز ذبح ما يجزئ من بهيمة الأنعام في العقيقة، لكن يبقى أن المنصوص عليه فعلا وقولا هو الأفضل. هذا ما يسره الله في هذا المقال، فإن يكن صوابًا فالحمد لله وحده، وإن تكن الأخرى فأسأل اللَّه أن يغضر لى زللى وخطئى، وأستغضر الله منه.

وللحديث بقية إن شاء الله، والحمد لله رب العالمين.

تهنئ أسرة تحرير المجلة واللجنة العلمية والمركز العام ابنا آخر من أبنائها الباحث أحمد عبد المنعم المسلمى؛ بمناسبة حصوله على درجة الماجستير في موضوع بعنوان: «الجهود النحوية في كتاب التوضيح لشرح الجامع الصحيح، ، باشراف أ . د . أحمد محمد عبد الدايم ، وناقشه كل من :

- أ. د . مصطفى أحمد عبد العليم .

- أ. د. عصام عامرية.

وأسرة تحرير الجلة تتمنى لهما مزيدًا من التوفيق والسداد.

# مقدار ما يذبح في العقيقة عن الغلام، أو الجارية

سبق معنا أن العقيقة عند جمهور أهل العلم إنما تكون من بهيمة الأنعام، وهو الراجح إن شاء الله- تعالى-.

وقد ذهب بعض أهل العلم إلى أنه يجزئ فيها ما قل، وما كثر مما يسمى ذبحه إهراقًا لدم له:

1- حديث سلمان بن عامر الضبي، قال: سمعت رسول الله- صلى الله عليه وسلم- يقول: «مع الغلام عقيقة، فأهريقوا عنه دمًا، وأميطوا عنه الأذى». رواه البخاري (٥٤٧١).

 ٧- حديث سمرة بن جندب- رضي الله عنه-أن رسول الله- صلى الله عليه وسلم- قال:
 «كل غلام رهينة بعقيقته، تذبح عنه يوم السابع، ويحلق رأسه، ويسمى».

رواه أبو داود (۲۸۳۷) و(۲۸۳۸)، والترمذي (۲۸۳۸)، والنسائي (۱۹۹۷).

والشاهد في هذين النصين وغيرهما أنهما مطلقان غير مقيدين بنوع ما يذبح، ولا عدده، وإنما جاء الأمربإهراق الدم في قوله: «فأهريقوا عنه دمًا». فيصح بالقليل والكثير، ولا يتقيد بنوع دون آخر.

وهذا المذهب مروي عن محمد بن إبراهيم التيمي- رحمه الله تعالى- وهو خلاف شاذ لا يعتد به كما تقدم، وعلى فرض ثبوته فهو مؤول بأنه ما أراد به الحقيقة.

قال الإمام الشافعي في الأم (٢٢٩/٧): «أخبرنا مالك عن يحيى بن سعيد عن محمد بن إبراهيم بن الحارث التيمي قال: تستحب العقيقة، ولو بعصفور».

وقال ابن عبد البرية الاستذكار (٣٢١/٥): وأما قوله: « ولو بعصفور « فإنه كلام خرج على التقليل والمبالغة كما قال رسول الله-صلى الله عليه وسلم- لعمرية الفرس: ولو أعطاكه بدرهم، وكما قال ية الأمة إذا زنت: بعها ولو بضفير».

ولا حجة له في الحديثين السابقين لأنهما مطلقان، وقد قيدا بنصوص أخرى سيأتي بعضها.

قال ابن عبد البرفي الاستذكار (٣٢١/٥)؛ «وقد أجمع العلماء أنه لا يجوزفي العقيقة

# العقيقة..

# آداب وأحكام

# الحلقة الثانية

الحمد لله، والصلاة والسلام على من لا نبي بعده. وبعد:

فقد تناولنا في المقال السابق أربعة من المسائل المتعلقة بأحكام وآداب العقيقة وهي: تعريف العقيقة، وحكم مشروعيتها، والحكم التكليفي للعقيقة، ومم تكون العقيقة؟

وفي هذا المقال نتناول مسألة واحدة وهي : مقدار ما يذبح في العقيقة عن الغلام، أو الجارية.

محمد عبد العزيز

اعداد/



إلا ما يجوز في الضحايا من الأزواج الثمانية إلا من شد ممن لا يعد خلافًا».

أما مقدار ما يذبح في العقيقة عند جماهير أهل العلم ممن جعلوها في بهيمة الأنعام خاصة فقد اختلفوا في المسألة على مذهبين:

الأول: التسوية فيها بين الذكر، والأنثى، فيذبح عن كل منهما شاة، شاة.

الأخر: التفرقة بين الذكر والأنثى، فيُذْبِحُ عن الغلام شاتان، وعن الجارية شاة، في تفاصيل يشار اليها في مكانها.

وقد لخص ابن رشد الحفيد مذاهب أهل العلم في بداية المجتهد فقال (١٥/٣):

«وأما العدد فإن الفقهاء اختلفوا أيضًا في ذلك:

- فقال مالك: يعق عن الذكر والأنثى بشاة شاة. - وقال الشافعي وأبو ثور، وأبو داود، وأحمد: يعق

- وقال الشافعي وابو تور، وابو داود، واحمد: يعق عن الجارية شاة، وعن الغلام شاتين».

واليك بعض تفاصيل ذلك:

أما المذهب الأول: التسوية فيها بين الذكر، والأنثى. فهو قول ابن عمر، وعروة بن الزبير، وأبي جعفر محمد بن علي، وهو مذهب إمام دار الهجرة مالك بن أنس- رحمه الله تعالى-.

قال الإمام مالك في الموطأ: «الأمر عندنا في العقيقة أن: من عق فإنما يعق عن ولده بشاة، شاة، الذكور، والاناث.

وهي من الأمر الذي لم يزل عليه الناس عندنا». وقال القاضي أبو محمد عبد الوهاب بن علي بن نصر البغدادي المالكي المتوفى: (٤٢٢ هـ) في الإشراف على نكت مسائل الخلاف: «يعق بشاة، شأة عن الذكر والأنثى.

خلافاً لأبي حنيفة والشافعي في قولهما: إنه يعق عن الغلام بشاتين وعن الأنثى بشاة.

لأنه- صلى الله عليه وسلم- عق عن الحسن والحسين كبشا، كبشا.

ولأنه ذبح متقرب به، فلم يتفاضل فيه الذكر،
 والأنثى كالأضحية».

وقال شهاب الدين القرافي (المتوفى: ١٨٤هـ) في الذخيرة:

«ومن ولد له ولدان في بطن واحد فشاتان، ولا يشترك فيها كالأضحية.

× والذكر والأنثى سواء شاة».

وقد استدل أصحاب هذا المذهب بأمور: ١- بالأدلة المطلقة التي لم تحدد مقدارًا كحديث

سمرة بن جندب- رضي الله عنه- أن رسول الله-صلى الله عليه وسلم- قال: «كل غلام رهينة بعقيقته، تذبح عنه يوم السابع، ويحلق رأسه، ويسمى».

 ٢- بأنها نسك متقرب به فيستوي فيه الذكر والأنثى كالأضحية.

٣- وبأنه عمل أهل المدينة وقد تقدم قول الإمام مالك في الموطأ: «الأمر عندنا في العقيقة أن: من عق فإنما يعق عن ولده بشاة شاة الذكور والإناث».

إنه الثابت بالسنة الفعلية عن النبي صلى الله عليه وسلم فإنه عق عن الحسن، والحسين كبشًا،
 كبشا.

فعن ابن عباس رضي الله عنهما أن رسول الله صلى الله عليه وسلم: «عق عن الحسن والحسين كبشًا، كبشًا». رواه أبو داود (٢٨٤١) وقد أعل بالإرسال، وصححه جمع من أهل العلم منهم الألباني في الإرواء قال (٣٧٩/٤) «قلت: وهذا إسناد صحيح على شرط البخاري، وقد صححه عبد الحق الأشبيلي في الأحكام الكبرى «».

قلت: وقد رواه عنه النسائي (٤٢١٩) من طريق آخر لكن بلفظ: «عق رسول الله- صلى الله عليه وسلم- عن الحسن والحسين- رضي الله عنهما- بكبشين كبشين».

وقد قال الحافظ في الفتح: «أخرجه أبو داود، ولا حجة فيه، فقد أخرجه أبو الشيخ من وجه آخر عن عكرمة عن ابن عباس بلفظ «كبشين كبشين». وأخرج أيضًا من طريق عمرو بن شعيب عن أبيه عن جده مثله».

أقول: لكن حديث عمروبن شعيب ضعيف قال ابن الملقن في البدر المنير (٣٤١/٩)، «ومنها حديث عمرو بن شعيب، عن أبيه، عن جده «أن النبي- صلى الله عليه وسلم- عق عن الحسن والحسين عن كل واحد منهما كبشين اثنين مثلين متكافئين».

رواه الحاكم في مستدركه، وسكت عليه، وفي إسناده سوار أبو حمزة وهو ضعيف».

أما المذهب الأخر؛ التضرقة بين الذكر والأنثى. فهو مذهب جمهور أهل العلم من أصحاب النبي-

فهو مدهب جمهور اهل العلم من اصحاب النبي-صلى الله عليه وسلم -، وهو مذهب الشافعي، وأحمد- رحمهما الله تعالى-.

× وتفصيل مذهب الشافعية:

- أن تحصيل أصل السنة يكون بذبح شاة عن الغلام، والجارية، على السواء.

< YA

- وتحصيل كمال السنة بأن يُذبح عن الغلام شاتان، وعن الجارية شاة.

قال أبو إسحاق الشيرازي في المهذب (٤٣٨/١): «والسنة أن يُذبح عن الغلام شاتان، وعن الجارية شاة».

وقال النووي في روضة الطالبين (٢٣١/٣): «يُعَقُّ عن الجارية شاة، وعن الغلام شاتان.

- ويحصل أصل السنة بواحدة».
  - × وتفصيل مذهب الحنابلة:
- أنه يعق عن الغلام بشاتين، والجارية بشاة.
- وأنه لا يجزئ عن الغلام الشاة الواحدة، إلا مع عدم وجدان ثمن الثانية فتجزئ، في ظاهر المذهب.
- واختار ابن قدامة أنه لو خالف السنة مع الوجدان فعق عن الغلام بشاة واحدة أجزأه ذلك. قال الخرقي في المختصر (ص ١٤٧): «والعقيقة سنة، عن الغلام شاتان، وعن الجارية شاة، تذبح يوم السابع».

وقال المرداوي في الإنصاف (١١٠/٤): «قوله:

- والمشروع؛ أن يذبح عن الغلام شاتين، وعن الجارية شاة.

وهذا بلا نزاء مع الوجدان.

- ويستحب أن تكون الشاتان متقاربتين في السن والشبه، نص عليه.

- فإن عدم الشاتان؛ فواحدة.

- فإن لم يكن عنده ما يغني، فقال الإمام أحمد: يقترض، وأرجو أن يخلف الله عليه.

وقال الشيخ تقي الدين؛ يقترض مع وفاء، وينويه عقيقة.

- وقال المصنف، والشارح؛ إن خالف وعق عن الذكر بكبش: أجزأ».

× أدلة الشافعية، والحنابلة:

وقد استدل الشافعية والحنابلة بالأدلة المقيدة للمطلقات ومنها:

- حديث عبد الله بن عمرو- رضي الله عنهما -قال: سئل رسول الله- صلى الله عليه وسلم- عن العقيقة؟

فقال: «لا يحب الله العقوق».

كأنه كره الاسم.

فقالوا: يا رسول الله- صلى الله عليه وسلم .: إنما نسألك عن أحدنا يولد له؟

قال: «من وُلد له وَلد فأحب أن ينسك عنه،

فَلْيُنْسَكُ عِن الْغَلَامِ شَاتَانِ مَكَافِئْتَانِ، وَعِنَ الحارية شاة».

رواه أحمد (٦٨٢٢)، وأبو داود (٢٨٤٢)، والنسائي (٤٢١٢) وانظر السلسلة الصحيحة (١٦٥٥).

- عن أم كرز، أن رسول الله صلى الله عليه وسلم قال: «في الغلام شاتان مكافأتان، وفي الجارية شاة».

رواه أحمد (۲۷۳۹۹)، وأبو داود (۲۸۳۹)، والترمذي (۲۸۳۱)، والنسائي (۲۲۱۵)، وابن ماجه (۲۱۲۲).

وموضع الشاهد فيهما واضح بين.

- وأجابوا عن قول المالكية بأنه قربة، بأنها قربة محددة المقدار.

- وعن قول مالك: إنها عمل أهل المدينة، بأن أهل المدينة بعض الأمة، فلا حجة في قولهم، ولا ينعقد الإجماع بهم وحدهم، فكيف يُحتج بعملهم وهو مخالف للنصوص المقيدة؟!

وقد حمل الشافعية حديث ابن عباس- رضي الله عنهما- عند أبي داود في عق النبي- صلى الله عليه وسلم- عن الحسن والحسين كبشًا، كبشًا على حصول أصل السنة، وبالأحاديث التي ورد فيها العقيقة بالكبشين عن الغلام على حصول كمالها.

وحمل الحنابلة حديث ابن عباس- رضي الله عنهما- عمن عدم الشاة الثانية.

وبالجملة فالثبت لحديث ابن عباس- رضي الله عنهما- قائل بإجزاء الشاة في إقامة أصل السنة عن الغلام، وهو قول الشافعية، وإليه أميل، والله أعلم.

أما الحنفية فقد سبق في المقال السابق أنهم يرون عدم مشروعية العقيقة، وأنها منسوخة بالأضحية، فالأضحية عندهم ناسخة لكل ذبح مشروع.

قال علاء الدين أبو بكر بن مسعود بن أحمد الكاساني الحنفي (المتوفى: ٥٨٧هـ) في بدائع الصنائع (١٢٧/٥): «ولا يعق عن الغلام والجارية عندنا، وعند الشافعي- رحمه الله- العقيقة سنة».

هذا ما يسره الله في هذا المقال، فإن يكن صوابًا فالحمد لله وحده، وإن تكن الأخرى فأسأل الله أن يغفر لي زللي وخطئي، وأستغفر الله منه.

وللحديث بقية إن شاء الله تعالى.

الحمد لله، والصلاة والسلام على من لا نبي بعده. وبعد:

فقد تناولنا في المقالين السابقين خمسًا من المسائل المتعلقة بأحكام وآداب العقيقة.

وفي هذا المقال نتناول أربعًا من المسائل المهمة لتكتمل مسائل هذا البحث تسعًا، نكتفي بهافي هذا

اعداد/

الموضوع المهم، ونتوقف عندها، فما لا يُدرك كله، لا يُترك جلُّه، وهي :

١. حكم التشريك في العقيقة.

٢. وقت ذبح العقيقة.

٣. هل تجوز العقيقة عن الكبير البالغ؟
 ٤. هل تحصل الأضحية والعقيقة بذبح شاة واحدة عنهما إن اجتمعتا في أيام الأضحى؟
 فأقول وبالله التوفيق والسداد.

المسألة السادسة:

حكم التشريك في العقيقة

وصورة المسألة أن جمهور أهل العلم جوَّزوا ذبح الإبل، والبقر في العقيقة كما سبق قياسًا على الهدي والأضحية.

والإبل والبقر يجوز فيهما التشريك، فتجزئ عن سبعة في مشهور مذهب أهل العلم، وذهب بعضهم إلى أن البدنة من الإبل تجزئ عن عشرة، فهل يَطردُ هذا القياس هنا فيقال بجواز التشريك في العقيقة؟ مذهبان لأهل العلم؛

الأول: للجمهور وهو أن القياس في هذا الباب لا يَطُّرِدُ، وأن البدن والبقر لا يجوز فيها التشريك.

قال ابن مفلح في الفروع (١١٢/٦): «وفي المستوعب والرعاية والروضة: يعق عن

# محمد عبد العزيز

نفسه، ولا يجزئ إلا بدنة أو بقرة كاملة. نص عليه».

وقال المرداوي في الإنصاف (١١١/٤): «لو عق ببدنة، أو بقرة؛ لم يجزه إلا كاملة. نص عليه».

وقد استدلوا على مذهبهم بأمرين: الأول: أن العبادات توقيفية، ولم يرد إجزاء التشريك في هذا الباب.

الأخر؛ أن العقيقة فداء نفس بنفس، فلأ يجوز فيها التشريك. وانظر: تحفة المودود لابن القيم (ص ٦٤).

المذهب الثاني: جواز التشريك في العقيقة؛ قياسًا على الأضحية، وهو مذهب الشافعية.

قال النووي في المجموع (٤٢٩/٨): «ولو ذبح بقرة أوبدنة عن سبعة أولاد، أو اشترك فيها جماعة جاز، سواء أرادوا كلهم العقيقة، أو أراد بعضهم العقيقة وبعضهم اللحم، كما سبق في الأضحية». وانظر: تحفة المحتاج (٣٧١/٩)، ونهاية المحتاج (٢٤٦/٨).

流気

شعبان ٢٣٥١ هـ - العدد ٢٣٥ - السنة الخامسة والأربعو

وقال الحافظ في الفتح (١٠/١٢): «وذكر الرافعي بحثاً أنها تتأدى بالسُبُع كما في الأضحية».

ولا يخفى أنَّ مبنى قول من جوَّز ذبح البدن، والبقر- وهم الجمهور- إنما هو القياس على الهدي،

والأضحية؛ لحديث جابر رضي الله عنه قال «خرجنا مع رسول الله صلى الله عليه وسلم مهلين بالحج، فأمرنا رسول الله صلى الله عليه وسلم؛ أن نشترك في الإبل والبقر، كل سبعة منا في بدنة «رواه مسلم (٣٢٥٢)، وأبو داود (٢٨٠٧)، والنسائي (٤٣٩٣).

فالهدي يجوز فيه التشريك نصًّا، والأضحية قياسًا، فقياس العقيقة على الهدي في التشريك قوي على أصولهم، غير أنه لم يعرف عن السلف، والله أعلم.

## المسألة السابعة: متى تذبح العقيقة؟

تُذبح العقيقة عن المولود يوم سابعه عند جمهور أهل العلم لأحاديث منها: حديث سمرة- رضي الله عنه- أن رسول الله- صلى الله عليه وسلم- قال: «كل غلام مرتهن بعقيقته، تذبح عنه يوم سابعه، ويُحلَق، ويُسمَّى». رواه أبو داود (۲۸۳۸)، والنسائي، (۱۲۲/۷)، والترمذي (۲۵۲۲)، وابن ماجه صحيح.

قال ابن رشد في بداية المجتهد (٦٤٩/١): «وأما وقت هذا النسك فإن جمهور العلماء على أنه يوم سابع المولود».

لكن إن ذبحها قبل السابع، أو بعده فهل تجزئ عنه؟

# قولان لأهل العلم:

الأول: للمالكية، فعندهم لا يعق عنه قبل السابع، فإن ذبحها قبل فجر السابع فلا تجزئ، وإن ذبحها بعد الفجر وقبل الشروق فالأظهر إجزاؤها، وإن مات الغلام قبل السابع، أوكان سقطًا فلا يعق عنه.

وحجتهم قول النبي- صلى الله عليه وسلم .:

«تذبح عنه يوم سابعه».

والى عدم إجزائها قبل السابع ذهب ابن حزم حيث قال: «يذبح كل ذلك في اليوم السابع من الولادة ولا تجزئ قبل اليوم السابع أصلاً»، لكن إن مات قبل السابع فإنه يعق عنه عنده. (انظر المحلى (٢٣٥/٦)).

فإن فات السابع فمشهور مذهب المالكية، أنها تسقط، وقول أنه تذبح في السابع الثاني، وقول في السابع الثالث، فلا تجزئ بعدها. (انظر: الكافي (٢٥/١)، والتاج والإكليل (٣٩٠/٤)).

وهذا القول مروي عن أم المؤمنين عائشةرضي الله عنها- فعن أم كرز وأبي كرز قالا:
(نـذرت امـرأة من آل عبد الرحمن بن أبي
بكر إن ولـدت امـرأة عبد الرحمن نحرت
جـزوراً. فقالت عائشة رضي الله عنها: لا
بل السنة أفضل عن الغلام شاتان مكافئتان
وعن الجارية شاة تقطع جُدولاً ولا يكسر لها
عظم فيأكل ويطعم ويتصدق وليكن ذلك
يوم السابع، فإن لم يكن ففي أربعة عشر فإن
لم يكن ففي إحدى وعشرين) رواه الحاكم في
المستدرك (٧٣٨/٥)، وقال: صحيح الإسناد،
وقد ذكر له الشيخ الألباني في الإرواء (٤٩٥/٤)

الثاني: أنها تجزئ قبل السابع وبعده، واليه ذهب جمهور أهل العلم.

قال أبو الفرج عبد الرحمن بن قدامة في الشرح الكبير (٥٨٨/٣)؛ «فإن فات الذبح في السابع ففي أربع عشرة، فإن فات ففي إحدى وعشرين، وهذا قول إسحاق لأنه روي عن عائشة رضي الله عنها، والظاهر أنها لا تقوله إلا توقيفًا فإن ذبح قبل ذلك أو بعده أجزأ لحصول المقصود بذلك فإن تجاوز إحدى وعشرين احتمل أن يستحب في كل سابع فيجعله في ثمان وعشرين، فإن لم يكن ففي خمس وثلاثين، وعلى هذا قياسًا على ما قبله، واحتمل أن يجوز في كل وقت؛ لأن هذا قبالم واحتمل أن يجوز في كل وقت؛ لأن هذا قضاء فائت فلم يتوقف كقضاء الأضحية

وغيرها».

وقــال ابـن حــزم (٢٣٤/٦): «فــان لم تـذبح في اليوم السابع ذبح بعد ذلك متى أمكن فرضًا».

وعلل ذلك ابن حزم في المحلى (٢٣٩/٦) قال: «فإن قيل: فمن أين أجزتم الذبح بعد السابع؟ قلنا: لأنه قد وجب الذبح يوم السابع ولزم إخراج تلك الصفة من المال فلا يحل إبقاؤها فيه فهو دَيْن واجب إخراجه- وبالله تعالى التوفيق».

وفي هذا خروج عن مذهبه من الجمود على الظاهر، ونفي التعليل، وإن لم يشعر به. وهو الراجح إن شاء الله- تعالى..

#### السألة الثامنة:

#### هل تجوز العقيقة عن الكبير؟

وصورة المسألة: إن بلغ الغلام أو الجارية، واكتسبا ولم يعق عنهما فهل يعقان عن نفسيهما؟

قلت: قد سبق مذهب مالك، وأنه لا يعق عنهما، وهو ظاهر مذهب أحمد، قال أبو الفرج عبد الرحمن بن قدامة في الشرح الكبير (٥٨٨/٣): «فإن لم يعق أصلاً فبلغ الغلام وكسب، فقد سئل أحمد عن هذه المسألة، فقال: ذلك على الوالد يعني لا يعق عن نفسه؛ لأن السنة في حق غيره.

وقال عطاء والحسن يعق عن نفسه؛ لأنها مشروعة عنه، ولأنه مرتهن بها، فينبغي أن يشرع له فكاك نفسه، ولنا أنها مشروعة في حق الوالد فلا يفعلها غيره كالأجنبي، وكصدقة الفطر».

#### وحجتهم واضحة، وهي:

أن العقيقة إنما شرعت سنة في حق الولي،
 لا في حق الولد، فالولي هو المخاطب بهذا
 التكليف، حتى إنها لا تفعل من مال اليتيم،
 إن لم يتبرع بها كافله.

- وأنها شرعت في حق الغلام لقوله - صلى الله عليه وسلم -: «كل غلام مرتهن بعقيقته». لا في حق الكبير البالغ، وهو لا يصح عليه إطلاق لقب الغلام، إلا باعتبار ما كان، وهو مجاز، والأصل الحقيقة.

المذهب الثاني؛ أنه يعق عن نفسه، وهـ و مـ ذهب عـ طـاء، والحسن (كما سبق)، ومحمد بن سيرين، ومذهب الشافعي أنها تسقط عن غير المولود إذا بلغ، وأما المولود إذا بلغ فهو مخير بين فعلها وتركها في

حق نفسه، وحجتهم النص، والمعقول، فأما المعقول فأمران؛

١. أنها مشروعة في حقه في الجملة.

٢. أنه مرتهن بها، فينبغي عليه أن يسعى في فكاك نفسه.

وأما النص فلحديث أنس- رضي الله عنه

-: «أن النبي- صلى الله عليه وسلم .: عق
عن نفسه بعد النبوة». رواه عبد الرزاق
في المصنف (٧٩٦٠/٣٢٩/٤)، والبيهقي في
سننه الكبرى (١٩٧٥٠)، والبزار في مسنده
"كشف الأستار" (١٢٣٧/٧٤/٢).

قال البيهقي بعد رواية الحديث: قال عبد الرزاق: إنما تركوا عبد الله بن محرر لحال هذا الحديث.

وقال البيهقي- رحمه الله .: وقد روي من وجه آخر عن فتادة، ومن وجه آخر عن أنس، وليس بشيء.

وقد ضعف الحديث جمع من أهل العلم منهم: ابن عبد البر في الاستذكار (٣٧٦/١٥)، والنووي في المجموع (٤٣١/٨)، والذهبي في ميزان الاعتدال في ترجمة: عبد الله بن المحرر، وقال: إنه من بلاياه (٢٠٠/٢)، والحافظ في التلخيص الحبير (١٤٧/٤)، واختلف قوله فيه في الفتح.

وقد صححه عبد الحق الإشبيلي في الأحكام الكبرى، وللشيخ الألباني فيه بحث جيد في السلسلة الصحيحة (٢٧٢٦/٢٢٥/٦) ذهب فيه إلى تصحيح الحديث.

قال النووي في المجموع (٤٣١/٨): «قال الرافعي فإن أخر حتى بلغ سقط حكمها في حق غير المولود وهو مخير في العقيقة عن نفسه. قال واستحسن القفال، والشاشي

1 Kylest,

أن يفعلها للحديث المروي أن النبي صلى الله عليه وسلم (عـق عن نفسه بعد النبوة).

ونقلوا عن نصه في البويطي أنه لا يفعله واستغربوه. هذا كلام الرافعي.

وقد رأيت أنا نصه في البويطي قال: (ولا يعق عن كبير)، هذا لفظه بحروفه نقله من نسخة معتمدة عن البويطي. وليس هذا مخالفًا لما سبق لأن معناه (لا يعق عن البالغ غيره). وليس فيه نفي عقه عن نفسه.

وأما الحديث الذي ذكره في عق النبي صلى الله عليه وسلم عن نفسه فرواه البيهقي بإسناده عن عبد الله بن محرر- بالحاء المهملة والراء الكررة- عن قتادة عن أنس إن النبي صلى الله عليه وسلم (عق عن نفسه بعد النبوة)، وهذا حديث باطل، قال البيهقي: هو حديث منكى.

وهذا المذهب أرجح لو صح هذا الحديث إن شاء الله- تعالى -.

#### لسألة التاسعة:

# هل تحصل الأضحية والعقيقة بذبح شاة واحدة عنهما إن اجتمعتا في أيام الأضحى؟

الأضحية، والعقيقة نسكان يتأكد استحبابهما على الصحيح من قول أهل العلم، وإلا فمنهم من ذهب إلى وجوبهما.

وقد اختلفوا في أيهما أشد استحبابًا من الآخر، وفائدة هذا الخلاف تتضح عند التزاحم بحيث لا يستطيع المكلف الجمع بينهما إذا اجتمعا، فمن رأى العقيقة أشد استحبابًا قدمها، والعكس بالعكس.

وقد اختلفت أنظار أهل العلم أيضًا في حصول إحداهما عند فعل الأخرى إذا اجتمعتا في أيام الأضحى على مذهبين:

الأول: الإجزاء. وهو أظهر القولين في مذهب أحمد وهو مذهب الحسن البصري، ومحمد بن سيرين، وقتادة، وحجتهم أنه نسك شكر اجتمع، ومقصوده إراقة دم، وقد أريق بذبح إحداهما، فيجزئ عنه دم واحد كدم

التمتع أو القران والأضحية في حق الحاج، وركعتا الطواف والمكتوبة إذا اجتمعتا في حق الطائف، واجتماع العيد والجمعة في يوم، وتحية المسجد والسنة الراتبة للمكتوبة، وغسل الجمعة وغسل العيد، ونحوها....

قال المرداوي في الإنصاف (١١١/٤): «لواجتمع عقيقة وأضحية فهل يجزئ عن العقيقة إن لم يعق؟ فيه روايتان منصوصتان. وأطلقهما في الضروع، وتجريد العناية، والقواعد الفقهبة.

وظاهر ما قدمه في المستوعب: الإجزاء. قال في رواية حنبل: أرجو أن تجزئ الأضحية عن العقيقة. قال في القواعد: وفي معناه لو اجتمع هدى وأضحية».

الآخر؛ عدم الإجزاء، لأنهما دمان شُرِعًا لسببين مختلفين، فلا يجزئ أحدهما عن الآخر، ومقصود أحدهما ليس مقصود الآخر، وهو مذهب المالكية، والشافعية.

قال ابن حجر الهيتمي في الفتاوى الكبرى-وقد سئل عن ذبح شاة في الأضحى عن العقيقة والأضحية، فهل يحصلان معًا-(٢٥٦/٤): «الذي دل عليه كلام الأصحاب، وجرينا عليه منذ سنين أنه لا تداخل في ذلك:

. لأن كلاً من الأضحية والعقيقة، سنةٌ مقصودةٌ لذاتها.

. ولها سبب يخالف سبب الأخرى.

- والمقصود منها غير المقصود من الأخرى، إذ الأضحيةُ فداءٌ عن النفس، والعقيقةُ فداءٌ عن الولد، إذ بها نُموُّهُ وصلاحهُ، ورجاءُ بِرُهِ وشفاعته.

. وبالقول بالتداخل يبطل المقصود من كل منهما، فلم يمكن القول بـه». وهذا القول الثاني هو الذي أَرَاه راجحًا- إن شاء الله تعالى

هذا ما يسره الله في هذا المقال، فإن يكن صوابًا فالحمد لله وحده، وإن تكن الأخرى فأسأل الله أن يغفر لي زللي وخطئي، وأستغفر الله منه.

718

# صلاة الوتر.. أحكام وآداب

الحمد لله وحده لا شريك له، والصلاة والسلام على رسوله المصطفى، ونبيه المجتبى محمد صلى الله عليه وسلم. وبعد:

فالوتر آكد نوافل الصلوات التي حث عليها النبي صلى الله عليه وسلم، وحافظ عليه في السفر والحضر، حتى قدمها جمهور الفقهاء عن سائر النوافل في الفضل والأجر، واختلفوا أيهما أفضل ركعتا الفجر- النافلة- أم هو؟

قال شيخ الإسلام ابن تيمية في مجموع الفتاوى (٨٨/٢٣): «هو باتفاق المسلمين سنة مؤكدة، لا ينبغي لأحد تركه.

والوتر أوكد من سنة الظهر، والغرب، والعشاء، والوتر أفضل من جميع تطوعات النهار، كصلاة الضحى، بل أفضل الصلاة بعد المكتوبة قيام الليل، وأوكد ذلك الوتر وركعتا الفجر. والله أعلم».

لذا أحببت أن يكون هذا المقال عن أحكامه، وآدابه، والله التوفيق.

#### الوتر لفة:

الوتر: يقال: بكسر الواو- على لغة أهل الحجاز، وتميم-، وفتحها- على لغة غيرهم من العرب- والفتح هو الذي قرأ به أكثر السبعة وقرأ حمزة والكسائي بالكسر في قوله تعالى: «وَالنَّفْعُ وَالْوَقِي (الفجر: ٣).

والوتر شرعًا: الصلاة المخصوصة التي تُصلَّى بعد صلاة العشاء إلى الفجر.

## فضله والحث عليه؛

مما ورد في فضل الوتر والحث عليه:

- حديث علي رضي الله عنه قال: قال رسول الله صَلَّى الله عَلَيْهِ وَسَلَّمَ: «يا أهل القرآن أوتروا ؛ فإن الله وتر يحبُّ الوتر». رواه أبو داود (١٤١٦)، والترمذي (٢٥٨)، والنسائي (٢٢٨/٣- ٢٢٩)، وابن ماجه (١١٦٩)، وقال الترمذي: حسن.

- وحديث جابر رضي الله عنه قال: قال رسول الله صلَّى الله عَليْه وَسَلَّم: «من خاف أن لا يقومَ منْ آخر الليل فليوترْ أوَّله، ومن طَمع أن يقومَ آخرَه فليوتر آخرَ الليل؛ فإن صلاة آخرِ الليل مشهودةٌ محضورةٌ،

# اعداد/ محمد عبد العزيز

وذلك أفضلُ». رواه مسلم (٧٥٥) (١٦٢)، والترمذي (٤٥٥)، وابن ماجه (١١٨٧).

#### حكم الوتسره

الوتر عند جمهور الفقهاء مالك، والشافعي، وأحمد، إحدى الروايتين عن أبي حنيفة، وقول صاحبيه أبي يوسف، ومحمد بن الحسن أنه سنة مؤكدة- وهذا أقل ما قيل فيه-.

وظاهر مذهب الحنفية الوجوب، قال النسفي في كنز الدقائق- وهو أحد المتون المعتبرة في المذهب-(ص ١٧٦): «الوتر واجتُ».

وغاية ما استدل به الحنفية على وجوبه:

- حديث أبي أيوب الأنصاري رضي الله عنه: أن رسول الله صلى الله عليه وسلم قال: «الوتر حق على كل مسلم، فمن أحب أن يوتر بخمس فليفعل، ومن أحب أن يوتر بثلاث فليفعل، ومن أحب أن يوتر بواحدة فليفعل». رواه أبو داود (١٤٢٢)، والنسائي ٢٣٨/٣).

وموضع الشاهد فيه قوله: «حق»، والحق: الواجب ظاهرًا.

- وحديث بريدة رضي الله عنه: قال: سمعت رسول الله صلى الله عليه وسلم يقول: «الوترحق، فمن لم يوتر فليس منا، الوترحق، فمن لم يوتر فليس منا». وأبو داود (١٤١٩)، ومداره على عبيد الله بن عبد الله العتكي، وهو مختلف فيه.

وقال الألباني: ضعيف.

وموضع الشاهد فِيه: قوله: «حق»، وقد سبق. . وقوله: «فمن لم يوتر قليس منا»: ولا يتبرأ النبي صلى الله عليه وسلم من رجل ترك مستحبًا.

وحديث علي رضي الله عنه مرفوعًا، وفيه: «يا أهل القرآن أوتروا»، وقد تقدم في أول المقال.

وموضع الشاهد فيه؛ قوله؛ أوتروا؛ فهو أمر، والأصل في الأمر الوجوب. والجمهور يحملون قوله: «حق»، على الحق المستحب، ويحملون الأمر، على أمر التأديب، والإرشاد الشرعي، وأما البراءة فإنها عندهم لا تثبت، ويستدلون لقولهم بأمور أهمها:

. قوله تعالى: «حَنفِظُواْ عَلَّ ٱلصَّكَلَوَّتِ وَٱلصَّكَوْةِ ٱلْوُسْطَىٰ وَقُولُهُ الْمُسَلَّنِ وَالصَّكَلُوةِ ٱلْوُسْطَىٰ وَقُومُواْ بِلَّهِ قَنْنَتِنَ ﴾ (المقرة: ٢٣٨)

ولو كانت الصلوات ست لم يكن فيها صلاة وسطى، وهذا لا يلزم الحنفية، لأنهم لا يقولون؛ الوتر فرض، وإنما يقولون؛ هو واجب، وهم يفرقون بين الفرض، والواجب.

وحديث طلحة بن عبيد الله رضي الله عنهما قال: جاء رجل إلى رسول الله صلى الله عليه وسلم، من أهل نجد، ثائر الرأس، نسمع دوي صوته، ولا نفقه ما يقول، حتى دنا من رسول الله صلى الله عليه وسلم، فإذا هو يسأل عن الإسلام؟ فقال رسول الله صلى الله عليه وسلم: خمس صلوات في اليوم والليلة. فقال: هل عليه غيرهن؟ قال: «لا، إلا أن تطوع».

فقال رسول الله صلى الله عليه وسلم: وصيام رمضان. فقال: هل على غيره؟ قال: لا، إلا أن تطوع.

قال: وذكر له رسول الله صلى الله عليه وسلم الزكاة. فقال: هل على غيرها؟ قال: «لا، إلا أن تطوع.

وموضع الشاهد فيه قوله: «لا»، فنفي فرضية غيرها، وقال: إلا أن تطوع، فجعل ما دون الفريضة التطوع، وهو واضح الدلالة.

واحتجوا بغير ذلك من الأدلة، فقول الجمهور هو الصواب، إن شاء الله تعالى.

# وقت الوتسر؛

يبدأ وقت الوتر عند جمهور أهل العلم من بعد صلاة العشاء، وينتهي بظهور الفجر الصادق.

فلو صلى العشاء، ولو جمع تقديم فقد دخل وقت الوتر، وإذا ظهر الفجر الصادق فقد فات وقته.

وقد نقل ابن المنذر الإجماع على ذلك قال في كتابه الإجماع (ص ٤٢، مسألة: ٧٣): «وأجمعوا على أن ما بين صلاة العشاء، إلى طلوع الفجر؛ وقت للوتر».

ودليل ذلك:

حديث خارجة بن حذافة عن النبي صلى الله عليه وسلم أنه قال: «إن الله أمدكم بصلاة هي خير لكم من حمر النعم: ما بين صلاة العشاء، إلى طلوع الفجر». وواه أبو داود، (١٤١٨)، والترمذي (٢٥٢) وضعفه البيهقي في السنن الكبرى (٢٧٧١)، وصححه الألباني

في الأرواء (٤٢٣) دون قوله: «خير لكم من حمر النعم. وحديث أبي سعيد الخدري- رضي الله عنه- أن النبي صلى الله عليه وسلم قال: «أوتروا قبل أن تصبحوا». رواه مسلم (٧٥٤)، والترمذي (٢٦٨)، والنسائي /٣٦١/، وابن ماجه (١٨٩).

## هل يقضى الوتر إذا خرج وقته؟

اختلف أهل العلم في ذلك على مذاهب أهمها: الأول: أنه يقضيه بعد الفجر، ما لم يصل الصبح، فإذا صلاه، فلا قضاء وهو مذهب مالك، والشافعي، وأحمد.

الثاني: أنه يقضيه بعد الفجر، وإن صلى الصبح، ما لم تطلع الشمس، وهو قول طاووس.

الثالث: أنه يقضى، وإن طلعت الشمس، على أصل مشروعية قضاء فوائت الصلوات المستحبات وهو قول عن عطاء، ومجاهد، والحسن، والشعبي، وحماد بن أبي سليمان، وبه قالِ الأوزاعي، وأبو ثور.

الرابع؛ أنه يقضى مطلقًا، ولو في الليلة الثانية وهو قول سعيد بن جبير.

الرابع: أنه إن فات وقته لا يقضى، كالصلوات ذوات الأسباب مثل: الكسوف، والاستسقاء، تحية المسجد، ونحوها، وللأحاديث الماضية في التوقيت.

وهذا ضعيف للفرق بين ذوات الأسباب، والصلوات المستحبات المؤقتة، والفرق بينهما أن المؤقتات قضاها النبي صلى الله عليه وسلم كقضائه راتبة الظهر بعد العصر، ولأن القائل بقضائها لا ينكر أن وقتها قد فات بطلوع الفجر الصادق، لكن محل الخلاف في مشروعية القضاء.

لكن يقويه حديث ابن عمر. رضي الله عنهما. عن النبي صلى الله عليه وسلم قال: «إذا طلع الفجر فقد ذهب كل صلاة الليل والوتر، فأوتروا قبل طلوع الفجر». رواه الترمذي (٤٦٩)، وابن خزيمة (١٠٩١)، وصححه الألباني.

وحديث أبي سعيد الخدري رضي الله عنه عن النبي صلى الله عليه وسلم قال: «من أدرك الصبح ولم يوتر فلا وتر له». رواه أبو داود الطيالسي (٢١٩١)، وابن خزيمة (٢٠٩٢)، وابن حبان (٢٤٠٨).

والمذهب الأول هو أرجح المذاهب، وهو فعل جمع من أصحاب النبي صلى الله عليه وسلم، قال ابن المنذرية الإشراف (٢٦٦/٢): «وروى عن ابن عباس أنه أوتر بعد طلوع الفجر، وروي ذلك عن ابن عمر، وممن روي عنه

ā

في السادسة.

الهيئة السادسة: أن يصلي تسع ركعات متصلة، يجلس للتشهد في الثامنة، ثم ينهض فيأتي بالتاسعة، ثم يتشهد، ويسلم.

لحديث عائشة رضي الله عنها قالت: «كنا نعد له سواكه وطهوره، فيبعثه الله ما شاء أن يبعثه من الليل، فيتسوك، ويتوضأ، ويصلي تسع ركعات لا يجلس فيها إلا في الثامنة، فيذكر الله ويحمده ويدعوه، ثم ينهض ولا يسلم، ثم يقوم فيصل التاسعة، ثم يقعد فيذكر الله ويحمده ويدعوه، ثم يسلم تسليما يسمعنا، ثم يصلي ركعتين بعد ما يسلم وهو قاعد، فتلك إحدى عشرة ركعة يا بني، فلما أسن نبي الله صلى الله عليه وسلم، وأخذه اللحم أوتر بسبع، وصنع في الركعتين مثل صنيعه الأول، فتلك تسع يا بني، رواه مسلم صنيعه الأول، فتلك تسع يا بني، رواه مسلم صنيعه الأول، فتلك تسع يا بني، رواه مسلم

ومن صلى أول الليل ثم أراد أن يصلي بعدها، صح له ذلك باتفاق المذاهب الأربعة، دون حاجة لنقض الوتر على الصحيح، وهذا المقال لا يتسع لناقشة المسألة.

#### قنوت الوتسر؛

والمراد بالقنوت هنا هو الدعاء في محل مخصوص من صلاة الوتر.

والقنوت في الوتر يشرع طوال العام في رمضان وغيره، وإن لم يرد فيه نقل فعلي عن النبي صلى الله عليه وسلم لكن ورد فيه سنة قولية.

لحديث الحسن بن علي رضي الله عنهما قال: علمني رسول الله صلى الله عليه وسلم كلمات أقولهن في الوتر- قال ابن جواس في قنوت الوتر-: «اللهم اهدني فيمن هديت، وعافني فيمن عافيت، وتولني فيمن توليت، وبارك لي فيما أعطيت، وقني شرما قضيت، إنك تقضي ولا يقضى عليك، وإنه لا يذل من واليت، تباركت ربنا وتعاليت». رواه أبو داود (١٤٢٥)، والترمذي (٢٤٨/١)، والنسائي

## محل القنوت:

يشرع القنوت في الوترقبل الركوع، وبعده، والثاني عليه جمهور العلماء، لكن ورد ما دل على جواز الأمرين هذا ما يسره الله في هذا المقال، والحمد لله أولا وآخرًا.

أنه أوتربعد طلوع الفجر، عبادة بن الصامت، وأبو الدرداء، وحذيضة، وابن مسعود، وعائشة».

ويـؤيـده حديث أبي سعيد الخـدري رضي الله عنه عن النبي صلى الله عليه وسلم قال: «من نام عن الوتر أو نسيه فليصل إذا أصبح أو ذكر». رواه أبو داود (١٤٣١)، والترمذي (٤٦٥)، وابن ماجه (١١٨٨).

والمذهب الثاني ليس ببعيد، وأما باقي المذاهب فإنه يرد عليها أن النبي صلى الله عليه وسلم كان إذا فاته قيام الليل، صلى ثنتي عشرة ركعة من الضحى فيشفع الصلاة، ولا يوترها.

#### عدد ركعات الوتر، وصفته:

ثبت عن النبي صلى الله عليه وسلم في الوتر هيئات متنوعة ففعل كل واحد منه سنة، لا تهجر، فتفعل هذه تارة، وتلك أخرى، وهي ست هيئات: الهيئة الأولى: أن يوتر بركعة لحديث ابن عمر أن النبي صلى الله عليه وسلم قال: «الوتر ركعة من آخر الليل». رواه مسلم (١٥٣) (٧٥٢)، والنسائي (٣٣٧/٣)، وابن ماجه (١١٧٥).

وهذا كان غالب فعله صلى الله عليه وسلم كان يصلى مثنى، مثنى، ثم يوتر بركعة.

الهيئة الثانية: أن يوتر بثلاث ركعات متصلة، لأ يجلس إلا في آخرهن لحديث أم المؤمنين عائشة رضي الله عنها قالت: «كان صلى الله عليه وسلم يوتر بثلاث لا يقعد إلا في آخرهن». رواه مالك (٤٦٦)، والنسائي (٣٣٤/٣).

الهيئة الثالثة: أن يوتربخمس ركعات لا يجلس إلا في آخرهن لحديث عائشة قالت: «كان النبي صلى الله عليه وسلم يصلي من الليل ثلاث عشرة ركعة يوترمن ذلك بخمس لا يجلس إلا في آخرها». رواه مسلم (۷۳۷)، وأبو داود (۱۳۲٤)، والترمذي (۲۵۷). الهيئة الرابعة: أن يوتربسبع متصلة لا يجلس إلا في آخرهن؛ لحديث أمنًا أم المؤمنين أم سلمة قالت: «كان رسول الله صلى الله عليه وسلم يوتربخمس وبسبع لا يفصل بينها بسلام ولا بكلام». رواه النسائي (۱۷۱٤).

الهيئة الخامسة: أن يصلي سبع ركعات متصلة، يجلس للتشهد في السادسة، ثم يقوم للسابعة فيقضيها، ويتشهد، ويسلم، والفرق بينها وبين الصورة الماضية أنه في الصورة الماضية لم يتشهد

# صالاة العيك.. آداب وأحكام

الحمد لله، والمسلاة والسيلام على رسول الله، ويعد:

فصلاة العيد شعيرة ظاهرة من شعائر الاسلام، وقد شُرعت صلاة العيد في الله العام الثاني لهجرة النبي صلى الله عليه وسلم بعد فرضية الصيام، فلما فطر الناس من رمضان خرج بهم النبي صلى الله عليه وسلم إلى الخلاء صبيحة أوّل يوم من شهر شوال فصلى ابن الملقن في الإعلام بفوائد عمدة ابن الملقن في الإعلام بفوائد عمدة الأحكام (١٩٣/٤)؛ «أوّل عيد صَلاًهُ رسول الله صلى الله عليه وسلم عيد رسول الله صلى الله عليه وسلم عيد الفطر من السنة الثانية من الهجرة».

محمد عبد العزيز

اعداد/

وقد صلاها النبي صلى الله عليه وسلم وواظب عليها، وحثَّ المسلمين على صلاتها، وخرج بهم الى الصحراء لفعلها، فلم يؤدها في المسجد لتكون أبلغ في الإظهار.

حتى أمر من ليس من أهل الصلاة، أن يحضرها، فيشهد الخير، ودعوة المسلمين، وكان يأمر بناته، ونسائه أن يخرجن فيشهدن العيد.

فعن أم عطية، قالت؛ أمرنا رسول الله صلى الله عليه وسلم أن نخرجهن في الفطر والأضحى، العواتق، والحيض، وذوات الخدور. فأما الحيض فيعتزلن الصلاة، ويشهدن الخير، ودعوة المسلمين. قلت: يا رسول الله إحدانا لا يكون لها جلباب؟ قال: «لتلبسها أختها من جلبابها». رواه البخاري في مواضع منها (٩٧٤)، ومسلم واللفظ له (٨٩٠).

وعن ابن عباس رضي الله عنهما أن النبي صلى الله عليه وسلم: «كان يخرج بناته، ونساءه في العيدين». رواه أحمد (٢٠٥٤)، وابن ماجه (١٣٠٧)، ابن أبي شيبة ( ١٨٢/٢)، والطبراني في الكبير (١٢٧١٣).

مع أنَّه صلى الله عليه وسلم حثُّ المرأة أنْ تصلى المكتوبة في بيتها فعن عبد الله بن سويد الأنصاري، عن عمته أم حميد امرأة أبي حميد الساعدي أنها جاءت إلى النبيصلي الله عليه وسلم فقالت: يا رسول الله، إنى أحب الصلاة معك؟ قال: «قد علمت أنك تحبين الصلاة معي، وصلاتك في بيتك خير من صلاتك في حجرتك، وصلاتك في حجرتك خير من صلاتك في دارك، وصلاتك في دارك خير من صلاتك في مسجد قومك، وصلاتك في مسجد قومك خير من صلاتك في مسجدي». قال: فأمرت فبني لها مسجد في أقصى شيء من بيتها وأظلمه، وكانت تصلى فيه حتى لقيت الله جل وعلا،. رواه أحمد (۲۷۰۹۰)، وابن حبان (۲۲۱۷)، وابن خزیمة (١٦٨٩). فهذا الإظهار لتلك الشعيرة بهذه الكيفية يدل على أهمية صلاة العيد، وتأكدها في حق سائر الأمة.

# حكم صلاة العيد:

اتفق أهل العلم على مشروعية صلاة العيد،

وتأكدها، ثم اختلفوا فيما هو فوق ذلك على ثلاثة أقوال:

الأول، أنَّها سنة مؤكدة في حقُ سائر الأمة، واليه ذهب الشافعية في ظاهر المذهب، والمالكية ، وهو مذهب الجمهور. انظر: مغني المحتاج (٧٨١/١)، والذخيرة للقرافي (٤١٧/٢).

وأظهر ما استدلوا به حديث طلحة بن عبيد الله رضي الله عنه قال جاء رجل إلى رسول الله صلى الله عليه وسلم من أهل نجد ثائر الرأس نسمع دوي صوته ولا نفقه ما يقول حتى دنا من رسول الله صلى الله عليه وسلم فإذا هو يسأل عن الإسلام.

فقال رسول الله صلى الله عليه وسلم: «خمس صلوات في اليوم والليلة. فقال: هل علي غيرهن؟ قال: لا، إلا أن تطوع». رواه البخاري (٤٦)، ومسلم (١١).

فهذا الرجل سأل عماً يجب عليه من شرائع الإسلام، فأجابه النبي صلى الله عليه وسلم عن ذلك، وعلمه أمر دينه، ولا يجوز تأخير البيان عن وقت الحاجة باتفاق.

الثاني: أنَّها فرض على الكفاية- إن قام بها البعض سقطت عن الباقين، وهذا ظاهر مذهب أحمد، والقول الثاني في مذهب الشافعي، وبه قال بعض الحنفية.

قال الموفق في المغني (٢٢٣/٢): «وصلاة العيد فرض على الكفاية في ظاهر المذهب إذا قام بها من يكفي سقطت عن الباقين، وإن اتفق أهل بلد على تركها قاتلهم الإمام».

وقد استدلوا على ذلك بأدلة منها:

- أنه لا يشرع فيه أذان، ولا إقامة، ولو كانت واجبة على الأعيان لشرع إعلامًا بها.

- أن الخطبة بعدها، فلا يجب حضورها على المصلين.
  - تشبيها لها بصلاة الجنازة.
- واستدلوا على الوجوب بما يأتي من أدلة القول الثالث.

الثالث: أنها واجبة على الأعيان، وهو ظاهر مذهب الحنفية- وهم يفرقون بين الفرض، والواجب من حيث درجة الطلب-، وهو اختيار شيخ الإسلام ابن تيمية.

وقد استدل أصحاب هذا المذهب بأدلة منها:

- قوله تعالى: « نَصَلِّ لِرَبِكَ رَأَغَكَرْ» (الكوثر: ٣)،

والأمر للوجوب

- وقوله تعالى: «وَلِتُكَبِّرُواْ اللّهَ عَلَى مَا هَدَنكُمْ» (البقرة: ١٨٥).

- ومواظبته صلى الله عليه وسلم عليها. - وأنها من أعظم شعائر الإسلام الظاهرة.

- وأنه صلى الله عليه وسلم حث على الخروج لها حتى أمر النساء، والحيض أن يشهدوها.

قال شيخ الإسالام ابن تيمية (١٦١/٢٣): «ولهذا رجحنا أن صلاة العيد واجبة على الأعيان. وقول من قال: لا تجب في غاية البعد؛ فإنها من شعائر الإسلام، والناس يجتمعون لها أعظم من الجمعة، وقد شرع لها التكبير.

وقول من قال: هي فرض كفاية لا ينضبط؛ فإنه لو حضرها في المصر العظيم أربعون رجلاً لم يحصل المقصود؛ وإنما يحصل بحضور المسلمين كلهم كما في الجمعة».

وقد أجاب الفريقان على دليل الجمهور بأنه صلى الله عليه وسلم أعلم الأعرابي بالواجب عليه من صلوات اليوم والليلة التي تتكرر.

#### وقت صلاة العيد:

وقت صلاة العيدين هو وقت صلاة الضحى، من ارتفاع الشمس قدر رمح بعد الشروق إلى وقت الزوال (الظهر).

قال الحافظ ابن حجر في فتح الباري (٥٣٠/٢): «قال ابن بطال: أجمع الفقهاء على أن صلاة العيد: لا تُصلى قبل طلوع الشمس، ولا عند طلوعها، وإنما تجوز عند جواز النافلة».

وعن خمير الرحبي، قال: خرج عبد الله بن بسر رضي الله عنه صاحب رسول الله صلى الله عليه وسلم مع الناس في يوم عيد فطر، أو أضحى، فأنكر إبطاء الإمام، فقال: «إنا كنا قد فرغنا ساعتنا هذه، وذلك حين التسبيح».

فأنكر تأخيرها عن أوَّل وقتها المشروع فيه صلاة النافلة، وهو وقت الضحى.

واستحب أهل العلم في عيد الفطر تأخيرها عن أول الوقت قليلاً؛ حتى يتمكن من لم يخرج زكاة الفطر من إخراجها، وفي عيد الأضحى تعجيلها في أول الوقت، لكان الأضحية بعدها.

للحديث المرسل عن ابن الحويرث الليثي، أن رسول

استحيابًا.

وهذا الذي سبق هو مذهب الشاهعية، وهو أصح ما ود ي هذا الباب.

#### هل يرفع يديه مع تكبيرات العيد الزوائد؟

خلاف بين أهل العلم والمختار أنه يرفعها يديه مع كل تكبيرة، قال ابن المنذرية الأوسط (٢٨٢/٤)؛ «كان عمر بن الخطاب يرفع يديه في كل تكبيرة من الصلاة على الجنازة، وفي الفطر والأضحى».

وممن رأى أن يرفع يديه في كل تكبيرة من تكبيرات العيد عطاء، والأوزاعي، والشافعي، وأحمد.

وفيه قول سواه: وهو أنّ يرفع يديه في أول تكبيرة هذا قول سفيان الثوري.

وقال مالك: ليس في ذلك سنة لازمة فمن شاء رفع يديه فيها كلها وفي الأولى أحب إليّ.

وفي كتاب محمد بن الحسن؛ إذا افتتح الصلاة رفع يديه ثم يكبر اللأنا فيرفع يديه ثم يكبر الخامسة ولا يرفع يديه، فإذا قام في الثانية فقرأ كبر ثلاث تكبيرات ويرفع يديه ثم يكبر الرابعة للركوع ولا يرفع يديه.

تنبيه: رفع الصوت بالتكبير إنما هو للإمام، ليأتم الناس به، فليس للمأموم الجهر بالتكبير.

#### خطبة العبد

يشرع للإمام إذا قضى صلاته أن يخطب في الناس، وحضور الخطبة مستحب للمصلين.

لحديث عبد الله بن السائب، قال: شهدت مع رسول الله صلى الله عليه وسلم العيد، فلما قضى الصلاة، قال: «إنا نخطب فمن أحب أن يجلس للخطبة فليجلس، ومن أحب أن يذهب فليذهب». واه أبو داود (١١٥٥)، والنسائي (١٨٥/٣)، وابن ماجه (١٢٩٠)، وقد أعل الحديث جمع من أهل العلم بالإرسال، وقد صححه الألباني في الإرواء العلم بالإرسال،

وخطبة العيد كسائر الخطب تبدأ بالحمد، لكن يكون التكبيرية تضاعيف الخطبة، فما استحبه بعض الفقهاء من افتتاح الخطبة بالتكبير لا أصل له.

قال شيخ الإسلام ابن تيمية في مجموع الفتاوى (٣٩٣/٢٢): «لم ينقل أحد عن النبي صلى الله عليه وسلم أنه افتتح خطبة بغير الحمد لا خطبة

الله صلى الله عليه وسلم كتب إلى عمرو بن حزم وهو بنجران؛ «أن عجل الأضحى، وأخر الفطر، وذكر الناس». «مسند الشافعي» (ص٧٤).

قال البيهقي في السنن الكبرى (٦١٤٩/٣٩٩/٣): «هذا مرسل، وقد طلبته في سائر الروايات بكتابه إلى عمرو بن حزم فلم أجده، والله أعلم».

# حكم قضاء صلاة العيد؛

قد تفوت صلاة العيد جماعة المسلمين لعذر من الأعذار، فهؤلاء يُشْرَعُ لهم قضاؤها، لحديث أبي عمير بن أنس عن عمومة له من الصحابة رضي الله عنهم: أن ركبًا جاؤوا، فشهدوا أنهم رأوا الهلال بالأمس.

«فأمرهم النبي صلى الله عليه وسلم أن يفطروا، وإذا أصبحوا أن يغدوا إلى مصلاهم». رواه أحمد (٢٠٠٦)، وأبو داود (١١٥٧)، والنسائي (١٥٥٧).

وهذا هو مذهب جمهور علماء الأمصار.

وقد تفوت صلاة العيد بعض المصلين، فهل يشرع لهم قضاؤها فرادى، أو جماعات؟

خلاف بين أهل العلم؛

- فذهب الحنفية، والمالكية في ظاهر المذهب الى أنها لا تقضى لأنها شرعت جماعة بشروط مخصوصة، وقد فاتت، وقد ذكر القرافي في المنخيرة أن مالكا قد جاء عنه استحباب قضائها. و ذهب الشافعية إلى جواز قضائها جماعة، أو فرادى لفعل أنس بن مالك رضي الله عنه وعلى أصلهم في جواز قضاء النوافل.

- وذهب الحنابلة إلى التخيير بين:

أن يصلي أربعًا إن شاء بسلام، وإن شاء بسلامين.

أن يصلي ركعتين، كهيئة النوافل.

أن يصلى ركعتين كهيئة صلاة العيد.

وإن أدرك الإمام في التشهد قام بعد سلام الإمام فأتى بركعتين كهيئة صلاة العيد.

#### صفة صلاة العيدد

صلاة العيد ركعتان جهريتان صفتها كصفة سائر الصلوات، غير أنَّ فيها تكبيرات زوائد.

فيكبر الإمام في الركعة الأولى سبع تكبيرات، غير تكبيرة الإحرام، ثم يقرأ الفاتحة، وسورة الأعلى استحبابًا.

ويكبر في الثانية خمس تكبيرات، غير تكبيرة الانتقال، ثم يقرأ الفاتحة، وسيورة الغاشية

عيد، ولا خطبة استسقاء، ولا غير ذلك».

وهل للعيد خطية أم خطيتان كالجمعة؟

اختلف أهل العلم في ذلك، فمنهم من قاسه على الجمعة فجعله خطبتين، وهم الجمهور قال الشافعي في الأم (٢٤٢/٣): «السنة أن يخطب الإمام في العيدين خطبتين يفصل بينهما بجلوس».

وقال (٢٤٣/٣): «وإن خطب في غير الجمعة خطبة واحدة وترك شيئًا مما أمريه فيها، فلا إعادة عليه، وقد أساء».

وذهب بعض أهل العلم إلى أن للعيد خطبة واحدة، على أنه لم يأت في ذلك شيء صريح فالأمرفي ذلك واسع، والأقرب أنها خطبة واحدة لا خطبتان.

أين يصلى الميد؟

الثابت عن النبي صلى الله عليه وسلم أنه كان يؤديها في الصحراء، ولم يرد عنه قط أنه أداها في السجد لغير عذر، لا بسند صحيح، ولا بسند ضعيف، مع أن صلاة في مسجده بألف صلاة فيما سواه من الساجد. إلا أنه ورد عن النبي صلى الله عليه وسلم أنه صلى العيد في المسجد لطر أصابهم فعن أبي هريرة -رضي الله عنه-: «أنه أصابهم مطرية يوم عيد، فصلى بهم النبي صلى الله عليه وسلم صلاة العيد في السجد». رواه أبو داوود (۹۸۰)، وابن ماجه (۱۳۰۳).

وهذا لا حجة فيه لأمرين:

الأول: أنه ضعيف.

الآخر؛ لو ثبت، فإنه لعذر.

قال الموفق في المغنى (٣/ ٢٦٠): «ولنا أن النبي صلى الله عليه وسلم كان يخرج إلى المصلى، ويدع مسجده، وكذلك الخلفاء من بعده، ولا يترك النبي صلى الله عليه وسلم الأفضل مع قربه، ويتكلف فعل الناقص مع بعده، ولا يشرع لأمته ترك الفضائل».

إلا أن صلاة العيد بالسجد الحرام خاصة عليه عمل أهل العلم من الصحابة والتابعين إلى عصرنا.

من آداب العيد:

وها أنا أسوق بعض آداب العيد على عجالة: ١- التكبير من ليلتي العيد، حتى الصلاة في عيد الفطر، وحتى غروب شمس آخريوم من أيام التشريق في عيد الأضحى.

عن ابن عمر رضى الله عنهما (أنه كان يخرج للعيدين من السجد فيكبر حتى يأتي المصلى، ويكبر حتى يأتي

الإمام). أخرجه الدارقطني وابن أبي شيبة، وصححه الألباني في الإرواء (١٢٢/٣) موقوفاً ومرفوعاً.

#### صنفة التكسر :

من صيغ التكبير الواردة عن صحابة النبي صلى الله عليه وسلم:

- الله أكبر الله أكبر الله أكبر كبيرا. الله أكبر الله أكبر، لا إله إلا الله، الله أكبر، الله أكبر ولله الحمد.

قال الحافظ في الفتح (٤٦٢/٢): (وأما صيغة التكبير فأصبح ما ورد فيه ما أخرجه عبد الرزاق بسند صحيح عن سلمان قال: كبروا الله: الله أكبر، الله أكبر، الله أكبر كبيرًا. ونقل عن سعيد بن جبير ومجاهد وعبد الرحمن بن أبي ليلي- وهو قول الشافعي- وزاد: ولله الحمد. وقيل: يكبر ثلاثًا ويزيد لا إله إلا الله وحده لا شريك

وقيل: يكبر ثنتين بعدهما: لا إله إلا الله والله أكبر الله أكبر ولله الحمد، جاء ذلك عن عمر وعن ابن مسعود نحوه وبه قال أحمد واسحاق.

وقد أحدث في هذا الزمان زيادة في ذلك لا أصل لها».

٢- أن يلس أجمل ما يجد من ثياب، ويتطيب بأحسن ما يجد من طيب.

فعن الحسين بن عليُّ رضي الله عنه قال: »أمرنا رسول الله صلى الله عليه وسلم في العيدين أن نلبس أجود ما نجد وأن نتطيب بأجود ما نجد وأن نضحي بأثمن ما نجد «رواه الحاكم في المستدرك ( ٧٥٦٠ ( ، وهو حديث صالح في الشواهد ، وعليه العمل عند جماعة أهل العلم.

٣- أن يفطر على تمرات قبل الغدو إلى صلاة عيد

فعن أنس بن مالك رضي الله عنه قال: «كان النبي صلى الله عليه وسلم لا يغدو يوم الفطر حتى يأكل تمرات». رواه البخاري (٩٥٣) وابن ماجه (١٧٥٤).

٤- التهنئة بالعيد بقول: تقبل الله منك أو نحوها، فهي ثابتة عن أصحاب النبي صلى الله عليه وسلم.

٥- التزاور وصلة الأرحام.

٦- التوسعة على الأهل والجيران في غير سرف. هذا ما يسره في هذا المقال، فإن يكن خيرًا فالحمد لله، وإن يكن خطأ فأستغفر الله منه.

# منسك الحج ٠٠ آدابٌ وأحكامٌ

# الحلقة الأولى

إِنَّ الْحِمِدِ لِلَهِ، نحمده، ونستعينه، ونستغفره، ونعوذ بالله من شيرور أنفسنا، ومن سيئات أعمالنا، من يهده الله؛ فلا مُضِلُ له، ومن يضلل؛ فلا هادي له.

وأشهد أن لا إله إلا الله وحده لا شريك له، وأشهد أن محمدًا عبده ورسوله. وبعد:

#### توطئة:

ف الحجّ؛ هو الركن الرابع من أركان الإسلام العملية، وإنما يجب على من استطاع إليه سبيلاً من المكلفين مرة واحدة في العمر.

أما دليل مشروعيته فالكتاب، والسنة، والإجماع. فمن أدلة مشروعيته من الكتاب قوله تعالى: دوَلِلّهِ عَلَى النَّاسِ حِجُّ الْبَيْتِ مِن استَطَاعَ إِلَيْهِ سَبِيلًا وَمَن كَثَرَ فَإِنَّ اللّهَ عَنْ أَلْمَالَمِينَ ، (آل عمران: ٩٧).

# ومن أدلة مشروعيته من السنة:

حديث عبد الله بن عمر رضي الله عنه قال النبي صلى الله عليه وسلم: «بني الإسلام على خمسة، على أن يوحد الله، وإقام الصلاة، وإيتاء الزكاة، وصيام رمضان، والحج». فقال رجل: الحج، وصيام رمضان؟ قال: لا، صيام رمضان، والحج، هكذا سمعته من رسول الله صلى الله عليه وسلم. رواه البخاري (٨)، ومسلم (١٦)، واللفظ.

وأما الدليل على مشروعيته مرة واحدة في العمر فحديث أبي هريرة رضي الله عنه قال: خطبنا رسول الله عليه وسلم فقال: «أيها الناس قد فرض الله عليه وسلم فحوا». فحجوا». فقال رجل: أكل عام يا رسول الله؟ فسكت حتى قالها ثلاثًا.

فقال رسول الله صلى الله عليه وسلم: «لو قلت: نعم لوجبت، ولما استطعتم، ثم قال: ذروني ما تركتكم، فإنما هلك من كان قبلكم بكثرة سؤالهم

# اعلام ک

#### محمد عيد العزيز

واختلافهم على أنبيائهم، فإذا أمرتكم بشيء فأتوا منه ما استطعتم، وإذا نهيتكم عن شيء فدعوه». رواه البخاري (٧٢٨٨)، ومسلم واللفظ له بهذه القصة (١٣٣٧).

وممن نقل الإجماع على ذلك ابن المنذرية الإجماع قال: (ص ٢٨ رقم: ١٣٥): «وأجمعوا على أن على المرء في عمره حجة واحدة، حجة الإسلام، إلا أن ينذر نذرًا فيجب عليه الوفاء مد.

كم حج، واعتمر النبي صلى الله عليه وسلم؟ اعتمر النبي صلى الله عليه وسلم أربع عمرات كلهن في ذي القعدة.

العمرة الأولى: هي عمرة الحديبية في العام السادس للهجرة، وكان قد أحرم من ذي الحليفة فصد المشركون عن بيت الله الحرام، وعقد معهم عقد على أن يعود من عامه هذا فلا يدخل مكة، فنحرصلى الله عليه وسلم البدن، وحلق رأسه، وأمر أصحابه رضي الله عنهم أن يفعلوا ذلك (وكانوا ألفًا وأربع منة)، وأحلوا من إحرامهم، ورجعوا إلى المدينة من عامهم هذا.

العمرة الثانية: عمرة القضية، أو القضاء في العام السابع لهجرة النبي صلى الله عليه وسلم، وإنما سميت بذلك لأن النبي صلى الله عليه وسلم قاضى أهل مكة عليها، وقد أقام النبي صلى الله عليه وسلم وأصحابه بمكة ثلاثًا بعد عمرتهم، ثم خرجوا منها عائدين إلى المدينة.

العمرة الثالثة؛ عمرة الجغرانة في العام الثامن للهجرة بعد عوده صلى الله عليه وسلم من حنين بعد قسمة الغنائم، وكانت في الليل، فلما قضى عمرته رجع إليها فبات بها، وصلى بها الصبح، ولذا خفيت هذه العمرة على كثير من الناس.



العـمـرة
الـرابـعـة:
عمرته الـتي كانت
مع حجته في العام العاشر
للهجرة، وكـان صلى الله عليه
وسلم قارنًا.

فهذه أربع عمر اعتمرها النبي صلى الله عليه وسلم فعن قتادة، أن أنسًا رضي الله عنه أخبره: «أن رسول الله صلى الله عليه وسلم اعتمر أربع عمر كلهن في ذي القعدة إلا التي مع حجته:

عمرة من الحديبية، أو زمن الحديبية في ذي القعدة، وعمرة من العام المقبل في ذي القعدة، وعمرة من جعرانة حيث قسم غنائم حنين في ذي القعدة، وعمرة مع حجته، دواه البخاري في أربعة مواضع من صحيحه (١٧٧٨ ١٧٧٩)،

وقد حج النبي صلى الله عليه وسلم حجة واحدة بعد الهجرة في العام العاشر، وقد عُرفَتُ عند أهل العلم بحجة البوداع، لأن النبي صلى الله عليه وسلم ودَّع فيها أمته، فكان يقول: لعلي لا ألقاكم بعد عامي هذا، أو حجة البلاغ، لبلاغه صلى الله عليه وسلم للأمة شرائع الإسلام قولاً وفعلاً، وأشهاده الله على ذلك، أو حجة الإسلام لأنه صلى الله عليه وسلم لم يحج من المدينة بعد الهجرة بعدها، فإنه عاش بعدها شمانين يومًا ثم قبض صلى الله عليه وسلم.

وأوَّل حج أقامه أهل الإسلام كان في العام الثامن اللهجرة بعد فتح مكة، وكان أمير الحج أبا عبد الرحمن عتاب بن أسيد بن أبي العيص بن أمية رضي الله عنه أمير مكة، وكان قد أسلم يوم الفتح، وله من العمر نيف وعشرون سنة، فولاه النبي صلى الله عليه وسلم على مكة ولم يزل عتاب أميرًا لمكة إلى أن مات بها يوم وفاة أبي بكر الصديق رضي الله عنه، فأقام الحج ذلك العام على ما كانت العرب تحج عليه، بعدما طهرت مكة من الأصنام. ثم أرسل النبي صلى الله عليه وسلم أبا بكر الصديق رضي الله عنهما أميرًا للحج في العام الصديق رضي الله عنهما أميرًا للحج في العام التاسع للهجرة، ثم أردفه علي بن أبي طالب رضي التاسع للهجرة، ثم أردفه علي بن أبي طالب رضي

الله عنه مؤذَّنَا في الناس ألاَّ يطوف بالبيت عريان، ولا يحج بعد العام كافر.

ثم حج النبي صلى الله عليه وسلم في العام العاشر من الهجرة بعدما طهرت مكة من الشرك، والمشركين فعلم الناس مناسكهم وكان يقول لهمه لتأخذوا عنى مناسككم، فإنى لا أدري لعلى لا أحج بعد حجتی هذه (رواه مسلم من حدیث جایر)، فكل منسك الحج مأخوذ من هذه الحجة الوحيدة التي حجها النبي صلى الله عليه وسلم، لذا فقد اعتنى الأئمة سلفًا وخلفًا بسياق حجته تلك، وجمع ما ورد فيها، فلأبي محمد بن حزم الظاهري جمع لسياق حجته تلك قد أجاد فيه، وله فيه أوهام نبُّه عليها أبو عبد الله شمس الدين اين قيم الحوزية فزاد العادحين ذكرهديه صلى الله عليه وسلم في حجته، ولابن كثير في البداية والنهاية جمع مستقصى ساق فيه ما ورد في هذا الحجة من أحاديث وآثار مع توجيه معناه، فجزاهم الله خيرًا عن الإسلام وأهله.

وفي هذا المقال، وإلذي يليه نسوق ما يفتح الله به من أحكام، وآداب نسك الحج باختصار حسبما يقتضيه المقام.

#### أنواع النسك:

أنساك الحج ثلاثة؛ الإفراد، والتمتع، والقران. الإفراد: هو أن يحرم الناسك بالحج وحده. التمتع: هو أن يحرم الناسك بالعمرة في أشهر الحج، ثم يحل منها، ثم يهل بالحج من مكة من عامه ذلك.

القران: هو أن يحرم الناسك بالحج والعمرة جميعًا، أو أن يحرم بالعمرة ثم يدخل عليها الحج. وأعمال القارن كأعمال المفرد على الراجح، وإنما يتميز عنه بأمرين اثنين: الأول: نية النسك فالمفرد يحرم بالحج وحده،

والقارن يحرم بالحج والعمرة جميعًا. الآخر، الهدي، فالقارن عليه هدي واجب، والمفرد

الاحر: الهدي، فالفارن عليه هدي واجب، والمرد ليس عليه هدي واجب، وهدي القران هدي شكران لا جبران على الراجح.

(من الفروق بين هدي الشكر، وهدي الجبر؛ أن هدي الشكر يأكل منه الناسك، ويهدي، ويدخر،

AN Chil

دون هدي الجبر فهو في مساكين الحرم دون غيرهم).

وهذه الأنساك الثلاثة كلها جائز عند جمهور أهل العلم، وإنما اختلفوا في أيها الأفضل.

والراجح أن التمتع هو أفضل الأنساك الثلاثة لمن لم يسق الهدي من خارج الحرم لقوله صلى الله عليه وسلم: «لو أني استقبلت من أمري ما استدبرت لم أسق الهدي، وجعلتها عمرة، فمن كان منكم ليس معه هدي فليحل، وليجعلها عمرة». رواه مسلم (١٢١٨).

أما من ساق الهدي فأفضل الأنساك في حقه القران لقوله صلى الله عليه وسلم: «قد علمتم أني أتقاكم لله وأصدقكم وأبركم، ولولا هديي لحلك كما تحلون». رواه مسلم (١٢١٦).

ونحن نبدأ ببيان نسك التمتع، فببيانه تتضح باقي الأنساك.

#### العمرة:

للعمرة أركان، وواجبات، ومستحبات. (والركن أو الفرض بمعنى الواجب عند الجمهور، إلا <u>ه</u> هذا الباب.

فالواجب في هذا الباب: لابد من الإتيان به، لكنه يجبر بدم إذا تركه الحاج أو المعتمر عمدًا أو عن غير عمد كالحلق أو التقصير.

والركن: لابد من الإتيان به، لكنه لا يجبر بدم إذا تركه الحاج أو المعتمر عمدًا أو عن غير عمد بل لابد من الإتيان به.

# والركن في الحج والعمرة أنواع؛

فمنه، ما لا ينعقد النسك بدونه، وهو الإحرام. ومنه، ما يفوت النسك بفوته، وهو الوقوف بعرفة إذا فات زمنه، وعندها يتحلل المحرم بعمرة.

ومنه: ما يستدرك كطواف الركن، والسعي بين الصفا والمروة عند من قال بركنيته، وهو الراجح، إن شاء الله تعالى).

# أركان العمرة، وواجباتها:

أركان العمرة على الراجح شلاشة: الإحرام، والطواف، والسعي.

وأركان الحج أربعة، الثلاثة، السابقة والوقوف بعرفة.

وواجبات العمرة اثنان: أن يكون الإحرام من

الميقات، والحـلـق أو التقصير.

وواجبات الحج سبعة ، الواجبان السابقان وخمسة

آخريهي:

- الوقوف بعرفه الي غروب الشمس لمن وقف نهاراً .

- البيت بمزدلفة.

- المبيت بمني.

- رمي الجمرات.

- طواف الوداع لأهل الآفاق ممن يريد الخروج من مكة.

الركن الأول: الإحرام: وهو نية الدخول في النسك، أما الإهلال (رفع الصوت به) بهذا النسك فمستحب.

وللإحرام محظورات، وهي بالجملة ثلاثة أقسام؛

# القسم الأول: محظورات الترفه وهي:

لبس المخيط، والمراد بالمخيط ما كان مفصلاً على العضو كالأكمام، والسراويل (البنطلون)، والقمص ونحوها، وليس المقصود ما دخله خيط.

التطيب بأي نوع من أنواع الطيب في البدن أو اللبس، فإن تطيب في بدنه خاصة قبل الإحرام استصحبه بعد الإحرام بلا كراهة، بل هو مستحب.

لبس الخفاف، والمراد بالخف ما غطى الكعبين، وهما العظمان الناتئان على جانبي الرجل (كالبوت، والبيادة ونحوهما)، أما ما كان تحت الكعبين كالنعلين (الجزمة، والشبشب ونحوهما) فيباح لبسهما.

وتغطية رأس الرجل بملاصق (كالطاقية، والعمامة)، فأما ما يكون ملاصقًا كالشمسية، وسقف السيارة أو الحافلة، أو الخيمة ونحوها فإنه مباح.

تغطية وجه المرأة بمفصل عليه كالنقاب، إلا أن المرأة إذا كانت بحضرة الأجانب أسدلت على وجهها ما يستره بشرط ألا يكون مفصلاً لحديث

Cin Contraction of the Contracti

عائشة رضي الله عنها قالت: «كان الركبان يمرون بنا، ونحن مع رسول الله- صلى الله عليه وسلم – محرمات، فإذا حاذوا بنا أسدلت إحدانا جلبابها من رأسها على وجهها، فإذا جاوزنا كشفناه». رواه أحمد (٢٤٠٢١)، وأبو داود (١٨٣٣).

وعن أسماء بنت أبي بكر رضي الله عنهما قالت:
«كنا نغطي وجوهنا من الرجال، وكنا نتمشط
قبل ذلك في الإحرام» رواه ابن خزيمة في صحيحه
( ٢٦٩٠)، والحاكم في المستدرك ( ١٦٦٨) وقال: هذا
حديث صحيح على شرط الشيخين، ولم يخرجاه.
- لبس القفازين.

ويجمع هذه المحظورات حديث عبد الله بن عمر رضي الله عنهما قال: قام رجل فقال: يا رسول الله ماذا تأمرنا أن نلبس من الثياب في الإحرام؟

فقال النبي صلى الله عليه وسلم: «لا تلبسوا القميص، ولا السراويلات، ولا العمائم، ولا البرانس الا أن يكون أحد ليست له نعلان، فليلبس الخفين، وليقطع أسفل من الكعبين، ولا تلبسوا شيئًا مسه زعفران، ولا الورس، ولا تنتقب المرأة المحرمة، ولا تلبس القفازين». رواه البخاري (۱۸۳۸)، ومسلم (۱۱۷۷).

- قص الأظفار.
- إزالة الشعر من البدن.
- الحلق أو التقصير قبل التحلل.
- وهذه الثلاثة قد ذكرها ابن المنذر إجماعًا في كتابه الإجماع (ص ٣٠ ٣١).
- فمن فعل واحدًا من محظورات الترفه فهو مخير بين واحد من ثلاثة أشياء:
- ذبح شياة، ويشترط أن يكون ذلك في الحرم الماكينه.
- إطعام ستة مساكين، ويشترط أن يكون ذلك في الحرم.
- صيام ثلاثة أيام، ولا يشترط فيها مكان. لقوله تعالى: ﴿فَنَ كَانَ مِنكُمْ مَّرِيضًا أَدْ بِهِ ۚ أَذَى مِن نَأْسِهِ ﴿ فَهُذَيَّةٌ مِن مِيَامٍ أَوْ صَدَفَةٍ أَوْشُكِ ۚ ﴾ (البقرة: ١٩٦).

وعن كعب بن عجرة، أن رسول الله صلى الله عليه وسلم رآه وقمله يسقط على وجهه، فقال: «أيؤذيك هوامك؟» قال: نعم، فأمره رسول الله صلى الله عليه عليه وسلم أن يحلق، وهو بالحديبية، لم يبين لهم أنهم يحلون بها، وهم على طمع أن يدخلوا مكة، فأنزل الله الفدية، فأمره رسول الله صلى الله عليه وسلم: «أن يطعم فرقًا بين ستة مساكين، أو يهدي شاة، أو يصوم ثلاثة أيام». رواه البخاري (١٩٥٤)، ومسلم (١٢٠١).

فهذا في الحلق دون غيره، وقيست عليه سائر محظورات الترفه.

القسم الثاني من المحظورات: قتل الصيد البري، وهو قسمان:

الأول: ما له مثل من الحيوان الأهلي، فهو مخير بين واحد من ثلاث: ذبح المثل جبرًا، التصدق بقيمته طعامًا على مساكين الحرم، صيام يوم عن إطعام كل مسكين.

الأَخْنِ ما ليس له مثل، فهو مخير بين الأمرين الآخرين.

لقوله تعالى: « يَكَأَيُّهَا الَّذِينَ ءَامَنُوا لَا نَقَنُلُوا الطَّيْدَ وَالنَّمُ حُرُمٌ وَمَن فَلَكُ مِنكُم مُتَعَدِدًا فَجْزَاءٌ مِثْلُ مَا قَلَل مِنَ النَّعِدِ يَعَكُمُ بِهِ. ذَوَا عَدْلِ يَنكُمُ هَذَيًا بَلِغَ الكَفَيْةِ أَوْ كَفْتَرَةٌ طَعَادُ مَسَوَىنَ أَوْ عَدْلُ ذَلِكَ صِيَامًا » (المائدة: ٩٥).

القسم الثالث: الجماع، والمباشرة، وهذا أعظم محظورات الإحرام وله ثلاثة أحوال:

الأول؛ أن يكون قبل الوقوف بعرفة فالحج فاسد إجماعًا، وعليه:

أن يمضي في نسكه، كأنه لم يفسد.

أن يذبح بدنة فداء عند الجمهور وهو الراجح،و شاة عند الحنفية، وهو مرجوح.

أن يقضي نسكه من العام المقبل.

الثاني: أن يكون قبل التحلل الأول، فحجه فاسد عند الجمهور ويترتب عليه ما سبق، وهو صحيح عند الحنفية، وعليه بدنة؛ لقول النبي صلى الله عليه وسلم: (الحج عرفة.) رواه أبو داود (١٩٤٩)، والنسائي (٢٦٤/٥ – ٢٦٥).

الثالث: أنَّ يكون بعد التحللُّ الأوَّل، فحجه صحيح، وعليه شاة على الراجح.

يتبع، والحمد لله أولاً وآخرًا.

17

# منسكِ الحَجْ، آدابُ وأحكامُ منسك الحجْ، آدابُ وأحكامُ

# صفة الحج والعمرة (2)

إنَّ الحمد لله، نحمده، ونستعينه، ونستعينه، ونستغفره، ونعوذ ببالله من شرور أنفسنا، ومن سيئات أعمالنا، من يهده الله؛ فلا مُضِلُ له، ومن يضلل؛ فلا هادي له. وأشهد أن لا إله إلا الله وحده لا شريك له، وأشهد أن محمدًا عبده ورسوله.

وبعد: فنسوق في هذه المقالة . إن شاء الله تعالى . صفة الحج والعمرة باختصار غير مخل استكمالاً لمقال العدد السابق، فأقول . وبالله التوفيق، للحج مواقيت مكانية، تحيط بمكة، وهي الأماكن التي حددها النبي . صلى الله عليه وسلم . للإحرام لمن أراد الحج أو العمرة، وهي خمسة مواقيت، يجب أو العمرة، وهي خمسة مواقيت، يجب على الناسك أن يحرم من أحدها وهي: . ذو الحليفة (أبيار علي)؛ وهو ميقات . ذو الحليفة (أبيار علي)؛ وهو ميقات من أهل المدينة، وهو أبعد المواقيت عن مكة، فيبعد عنها أربعمائة كيلو متر مقريباً.

 الجحفة، وهو ميقات أهل الشام، ومصر، والمغرب ومن أتى من ناحيتهم، والناس يحرمون الآن من رابغ، وتبعد عن مكة مسافة ثلاثة وثمانين ومائة كيلو متر تقريبًا.

- يلملم (السعدية)، وهو ميقات أهل اليمن، ومن ناحيتهم جنوب مكة، وهو ويبعد عن مكة مسافة مائة وعشرين كيلو متر تقريبًا.

- قرن المنازل (السيل الكبير)، وهو ميشات أهل نجد، ومن أتى من

AND AND CONTRACTOR OF THE STATE OF THE STATE

# اعداد/ محمد عبد العزيز

ناحيتهم، ويبعد عن مكة خمسة وسبعين كيلو متراً تقريبًا.

- ذات عرق: وهو ميقات أهل العراق، ومن جاء من ناحيتهم، والناس يحرمون الآن من الضريبة بوادي العقيق، وهي بعيدة عن هذا الميقات بعشرين كيلو مترا تقريبًا، وتبعد عن مكة عشرين ومائة كيلو متر تقريبًا. فعن ابن عباس رضى الله عنهما أن النبي- صلى الله عليه وسلم-: «وقت لأهل المدينة: ذا الحليفة، ولأهل الشام: الجحفة، ولأهل نجد: قرن المنازل، والأهل اليمن: يلملم، هن لهن ولن أتى عليهن من غيرهن ممن أراد الحج والعمرة، ومن كان دون ذلك فمن حيث أنشأ، حتى أهل مكة من مكة». رواه البخاري (١٥٢٤)، ومسلم (1111).

قاذا وصل الناسك الميقات، أو حاذاه جوًّا، أو بحرًا، أو مرَّ به، أو كان دون الميقات. بينه، وبين مكة. أحرم منه. و يستحب له أن يغتسل، ويتطيب في رأسه، وبدنه، ويزيل الأشعار، ويقص الأظفار إن احتاج ذلك.

فإنكان رجلاً تجرد من المخيط، ولبس ثوبين، ويستحب أن يكونا أبيضين، أما المرأة فإحرامها في ثيابها غير متبرجة بزينة، غير أنها لا تلبس النقاب وهو المضل على الوجه-، والقفازين في















اليد، فإن كانت في حضرة الأجانب سترت وجهها من خمارها.

فإن كان في وقت الفريضة صلاها ثم أحرم بعدها، وإن لم يكن، وكانت له نافلة فعلها، وأحرم بعدها.

#### صفة الإحرام:

يعقد قلبه على ما أراد من نسك، وينوي الدخول فيه، ويهل بذلك، فإن كان يريد التمتع قال؛ لبيك عمرة، وإن كان يريد الحج وحده قال؛ لبيك حجًا، وعمرة، وإن كان يريد القران قال؛ لبيك حجًا، وعمرة، ثم يقول؛ لبيك اللهم لبيك، لبيك لا شريك لك لبيك، إن الحمد والنعمة لك والملك، لا شريك لك، ويكثر من التلبية، وخاصة إذا لقي ركبًا من الحجيج، ولا يزال يلبي حتى يرى البيت، فيقطع التليمة.

إذا دخل المسجد الحرام دخله بيمينه ثم يقول: باسم الله، والسلام على رسول الله، اللهم اغفر لي ذنوبي، وافتح لي أبواب رحمتك.

شم يجعل البيت عن يساره محاذيا الحجر الأسود، فإن استطاع أن يستلمه فيقبله فعل، وإن لم يستطع أشار إليه، ويضطبع- إن كان رجلاً- (يجعل الرداء تحت إبطه الأيمن ويرمي بطرفيه على كتفه الأيسسر)، فيطوف بالبيت سبعة أشواط ويرمل في الثلاثة أشواط الأولى، (يسرع المشي مع مقاربة الخطا) ويختار من الدعاء أجمعه، فيدعو بخيري الدنيا والآخرة، ويقول بين الركنين (الركن اليماني والحجر الأسود؛ وربًنا آتنا في الدُنيا حَسَنَة، وَفي الآخِرة حَسَنَة، وَقِ الآخِرة حَسَنَة، وَقِ الآخِرة حَسَنَة،

ثم يصلي ركعتين خلف مقام إبراهيم إن تيسر، وإلا ففي أي مكان من البيت يتيسر له، ويقرأ في الركعة الأولى الفاتحة وسورة الإخلاص، وفي الثانية الفاتحة وسورة الكافرون ثم يشرب فيتضلع من ماء زمزم.

(والطهارة من الأحداث، والأنجاس شرط في الطواف عند جماهير أهل العلم سلفًا وخلفًا).

الطواف عند جماهيراهل العلم سلف وحسا). ثم يأتي المسعى فيبدأ بالصفا فيقرأ: (إن الصفا والمروة من شعائر الله) ثم يقول: أبدأ بما بدأ الله به، ثم يرقي الصفا حتى إذا رأى البيت استقبل القبلة فيوحد الله ويكبره ثم يقول: لا إله إلا الله

وحده لا شريك له، له الملك، وله الحمد، وهو على كل شيء قدير، لا إله إلا الله وحده، أنجز وعده، ونصر عبده، وهزم الأحزاب وحده، ثم يدعو بخيري الدنيا والآخرة، ثم يعيد مثل هذا ثلاث مرات.

ثم ينزل حتى إذا وصل لبطن الوادي سعى شديدًا، ثم يمشي حتى يأتي المروة، فيفعل عليه ما فعل على الصفا.

فيسعى بين الصفا والمروة سبعة أشواط ذهابه من الصفا إلى المروة شوط، وعوده شوط، فيبدأ بالصفا، وينتهي بالمروة.

فإذا فعل ذلك فإن كان متمتعًا تحلل من عمرته بالحلق إن كان بينه، وبين الحج وقت ينمو فيه الشعر، أو قصر، أيهما فعل أجزأه، ثم ينتظر إلى اليوم الثامن من ذي الحجة (يوم التروية).

وإن كان مفردًا للحج، أو قارنًا، فسعيه الذي سعى هو سعي الحج، وقد قدمه فليس عليه سعي آخر .، فيعقى على إحرامه إلى يوم التروية.

(وليس من شرط السعي الطهارة من الحدث، فيجوز للمحدث السعي، حتى الحائض).

# أعمال يوم التروية (الثامن من ذي العجة):

فإذا كان يوم التروية أحرم المتمتع بالحج، ويفعل بمكة ما فعله في الميقات، ثم يقول؛ لبيك حجًا، ثم يقول؛ لبيك لا شريك لك ثم يقول؛ لبيك، إن الحمد والنعمة لك والملك، لا شريك لك. أما المفرد، والقارن، فإنهما باقيان على إحرامهما. ثم يخرج الجميع إلى منى بعد الزوال، فيصلون فيها خمس صلوات؛ الظهر والعصر والمغرب والعشاء والفجر، قصرًا للرياعية، غير جمع، ثم يبيت بها.

# أعمال يوم عرفة (التاسع من ذي الحجة):

إذا كان يوم عرفة فإنه يخرج إليها بعد شروق الشمس حتى يأتي عرفة . وعرفة كلها موقف . فيبدأ وقوفه بها من بعد الزوال إلى غروب الشمس فيشهد فيها خطبة عرفة، ويصلي الظهر، والعصر جمعًا وقصرًا، ولا يصوم هذا اليوم فتلك السنة، ويفرغ للدعاء، وقد كان النبي . صلى الله عليه وسلم . يقول: «خير الدعاء دعاء يوم عرفة، وخير ما قلت أنا والنبيون من قبلي؛ لا إله إلا الله وحده ما قلت أنا والنبيون من قبلي؛ لا إله إلا الله وحده

لا شريك له، له الملك وله الحمد وهو على كل شيء قدير،

> فهو من أعظم أيام العام فقد قال النبي صلى الله عليه وسلم: «إذا كان يوم عرفة فإن الله ينزل إلى السماء فيباهى بهم الملائكة، فيقول: انظروا إلى عبادي أتونى شعثًا غبرًا، ضاحين من كل فج عميق، أشهدكم أنى قد غفرت لهم. فتقول له الملائكة: أي رب فيهم فلان يزهو وفلان وفلان، قال: يقول الله: قد غفرت لهم». وقال رسول الله صلى الله عليه وسلم: «فما من يوم أكثر عتيقًا من النار من يوم عرفة».

والنبي صلى الله عليه وسلم: أتى الموقف فجعل بطن ناقته القصواء إلى الصخرات وجعل جبل المشاة بين يديه، واستقبل القبلة فلم يزل واقفًا يدعو حتى غريت الشمس، وذهبت الصفرة قليلاً حتى غاب القرص، ثم دفع إلى الزدلفة. (الوقوف بعرفة هو ركن الحج الأعظم، فيبدأ الوقوف بعد الزوال عند جمهور أهل العلم، وينتهى بضجر اليوم العاشر، فمن فاته الوقوف نهارًا وقف في الليل، وهو مجزئ له).

فإذا أتى المزد لفة صلى بها المغرب والعشاء، بأذان واحد وإقامتين ولم يصل بينهما شيئًا، ثم يبيت بالمزدلفة إلى الفجر، فإن كان من أهل الأعذار دفع منها عند مغيب القمر

أعمال اليوم العاشر من ذي الحجة (يوم الحج

أكثر أعمال الحج في هذا اليوم وهي على الترتيب كالتالي:

١- إذا كان فجر يوم العاشر صلى الصبح بالزدلفة، ثم يأتي الشعر الحرام. وهو جبل بالزدلفة، وعنده المسجد الآن . فيستقبل القبلة ثم يدعو الله، ويكبره ويهلله ويوحده فلا ينزال واقفًا حتى يسفر جدًا فيدفع من مزدلفة إلى منى ملبيًا قبل أن تطلع الشمس. ٢- إذا أتى منى فإنه يرمى جمرة العقبة الكبرى . وهي أقرب الجمرات من مكة . بسبع حصيات مثل حصى الخذف يكبرمع كل حصاة، فاذا بدأ الرمى قطع التلبية.

٣- إن كان متمتعًا، أو قارنًا ذبح هديه، وأكل منه

CONTRACTOR CONTRACTOR CONTRACTOR

إن تيسر له ذلك.

والهدى: يجزئ فيه عن المتمتع والقارن: جدعة من الضأن (لها ستة أشهر)، أو مسنة من المعز (لها سنة)، أو سُبْعُ بدئة مسنة (لها خمس سنوات)، أوسُبْعُ بقرة مسنة (لها سنتان).

لحديثي جابر. رضى الله عنه . قال: نحرنا بالحديبية، مع النبي- صلى الله عليه وسلم-البدنة عن سبعة، والبقرة عن سبعة. رواه مسلم (۱۳۱۸)، وأبو داود (۲۸۰۹)، والترمذي (۹۲۰) و(۱۵۷۹)، والنسائي في «الكبري» (۱۰۸).

و لحديثه. رضى الله عنه. قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: (لا تُذْبُحُوا إلا مُسنَّةُ إلا أنْ يَعْسُرَ عَلَيْكُمْ فَتَذْبَحُوا جَذَعَةٌ مَنْ الضَّأَنِ). رواه مسلم (۱۹۲۳).

٤. يحلق أو يقصر رأسه (فإن قصر أخذ من سائر شعره)، أمَّا المرأة فإنها تجمع شعرها ضفيرة أو ضفيرتين، ثم تقص من أطرافه قدر أنملة.

التحلل الأول:

التحلل الأول يكون بفعل اثنين من ثلاثة عند الجمهور وهي: الرمي، والحلق أو التقصير، وطواف الإفاضة. (وليس لذبح الهدي مدخل في التحلل).

فإذا تحلل حل له كل شيء حرم عليه، إلا النساء، والنبي صلى الله عليه وسلم تحلل، ثم أفاض بعدما اغتسل وتطيب في بدنه، ورأسه فطاف حلالا.

٥ ـ طواف الإفاضة، وهو طواف الركن، فيضعله على الصفة السابقة غير أنه لا يسن فيه الاضطباع، والرمل.

فإذا فعل هذه الثلاثة: الرمي، والحلق أو التقصير، والطواف، تحلل الحل كله، وحل له كل شيء كان قد حرم عليه.

٦- السعى بين الصفا والمروة على الصفة السابقة.

وإنما يكون السعى للمتمتع فهو سعى حجه، أما المفرد، والقارن فإن كانا قدما السعي على الصفة السابقة فلا سعى عليهما، وإن كانا لم يسعيا بعد طواف القدوم فعليهما السعى. ٧- ثم يعود إلى منى فيبيت فيها (وجوبًا) ليلة

الحادي عشر، والثاني عشر، والثالث عشر لن لم يتعجل.

هذه هي أعمال يوم العيد وهو أعظم الأيام عند الله تعالى؛ لقوله صلى الله عليه وسلم: «إن أعظم الأيام عند الأيام عند الله تعالى يوم النحر، ثم يوم القر». والأعمال الخمسة من الثاني إلى السادس على ترتيبها السابق فإن قُدِّمَ عمل منها أو أخر فلا حرج.

فعن عبد الله بن عمرو بن العاص، أن رسول الله صلى الله عليه وسلم وقف في حجة الوداع بمنى للناس يسألونه، فجاءه رجل فقال؛ لم أشعر فحلقت قبل أن أذبح؟

فقال: اذبح، ولا حرج.

فجاء آخر فقال: لم أشعر فنحرت قبل أن أرمي؟ قال: ارم، ولا حرج.

فما سئل النبي صلى الله عليه وسلم عن شيء قدم ولا أخر إلا قال: افعل ولا حرج». رواه البخاري (٨٣)، ومسلم (١٣٠٦).

أعمال يوم الحادي عشر، يوم القَرْ (وقد سمي يوم القر: لأن أهل منى يستقرون فيها):

أعمال هذا اليوم: هو عمل واحد وهو رمي الجمار الثلاثة: الصغرى، والوسطى، والكبرى كل جمرة بسبع حصيات مثل حصى الخذف يكبر مع كل حصاة.

ورمي الجمار مؤقت بوقت فيبدأ بزوال الشمس لحديث جابر رضي الله عنه قال: رمى رسول الله صلى الله عليه وسلم الجمرة يوم النحر ضحى وأما بعد فإذا زالت الشمس.

فإذا رمى الجمرة الصغرى، والوسطى تقدم، أو تنحى بعيدًا عن الزحام فدعا الله تعالى، ويطيل الدعاء. عن الزهري، «أن رسول الله صلى الله عليه وسلم. كان إذا رمى الجمرة التي تلي مسجد منى يرميها بسبع حصيات، يكبر كلما رمى بحصاة، ثم تقدم أمامها، فوقف مستقبل القبلة، والفعا يديه يدعو، وكان يطيل الوقوف. ثم يأتي الجمرة الثانية، فيرميها بسبع حصيات، يكبر كلما رمى بحصاة، ثم ينحدر ذات اليسار، مما يلي الوادي، فيقف مستقبل القبلة رافعاً يديه يدعو. ثم يأتي الجمرة التي عند العقبة، فيرميها بسبع ثم يأتي الجمرة التي عند العقبة، فيرميها بسبع

حصيات، يكبر عند كل حصاة، ثم ينصرف ولا يقف عندها».

A STATE OF THE STA

قال الزهري: سمعت سالم بن عبد الله، يحدث مثل هذا، عن أبيه عن النبي صلى الله عليه وسلم وكان ابن عمر يفعله. رواه البخاري (١٧٥٣) (ورمى الجمار من واجبات الحج)

أعمال اليوم الثاني عشر (يوم النفر الأول):

أعمال هذا اليوم هو عمل واحد فقط، وهو رمي الجمارية اليوم الجمارية اليوم الحادي عشر.

هَإِن أَرَاد أَن يتعجل الخروج من منى جاز له لقوله تعالى: (وَأَذْكُرُوا أَلَهُ فِي أَيْنَامٍ مَعْدُودَتٍ فَمَن شَجَّلَ فِي يَوْمَيْنِ فَكَرَّ إِثْمَ عَلَيْهِ وَمَن تَلَخَّرُ فَلاَ إِثْمَ عَلَيْهُ لِمَنِ أَتَّقَلُ وَاللَّهُ وَمَن تَلَخَّرُ فَلاَ إِثْمَ عَلَيْهُ لِمَنِ أَتَّقَلُ وَوَاللَّهُ مَا اللَّهُ وَمَن تَلَخَّرُ فَلاَ إِثْمَ عَلَيْهُ لِمَنِ أَتَّقَلُ وَوَاللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ وَمَن تَلَخَّرُ فَلاَ إِنْهُم عَلَيْهُ لِمَن اللَّهُ اللَّهُ وَمَن تَلَخَّرُ فَلاَ إِنْهُم عَلَيْهُ لِمَن اللَّهُ وَمَن مَن اللَّهُ مِنْ اللَّهُ وَاعْلَمُوا اللَّهُ وَاعْلَمُوا اللَّهُ مَا اللَّهُ وَاعْلَمُوا اللَّهُ وَاعْلَمُوا اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهُ وَمَن مَنْ اللَّهُ اللَّهُ مَا اللَّهُ اللَّهُ وَاعْلَمُوا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَاعْلَمُوا اللَّهُ وَاعْلَمُوا اللَّهُ اللْمُوالِمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّ

غير أنه يخرج من منى قبل غروب شمس يوم الثاني عشر، فإن غربت عليه الشمس فيه، لزمه المبيت وجوبًا عند الجمهور.

أعمال اليوم الثالث عشر (يوم النفر الثاني):

هو عمل واحد وهو رمي الجمرات الثلاثة على نفس الصفة التي رمى عليها الجمار في اليوم الحادي عشر، والثاني عشر.

و بذلك تكون أعمال الحج قد انتهت، ويبقى واجب واحد على أهل الأفاق إذا أرادوا أن يخرجوا من مكة، وهو طواف الوداع، ويسقط هذا الطواف عن الحائض.

لحديثي ابن عباس- رضي الله عنهما- قال كان الناس ينصرفون في كل وجه فقال رسول الله-صلى الله عليه وسلم-: لا ينفرن أحد حتى يكون آخر عهده بالبيت. رواه البخاري (١٧٥٥)، ومسلم (٣٧٩).

وقال: أُمر الناس أن يكون آخر عهدهم بالبيت إلا أنه خفف عن المرأة الحائض. رواه مسلم (٣٨٠).

فائدة؛ الطواف بالنسبة لحكمه في الحج ثلاثة أنواع؛

ركن: وهو طواف الإفاضة، أو الزيارة.

واجب: وهو طواف الوداع. مستحب: وهو طواف القدوم.

The state of the s

هذا ما يسره الله في هذا المقال، والحمد لله رب العالمين.



# الشيخ محمد عبد العزيز

إنَّ الحمد لله، نحمده، ونستعينه، ونستغفره، ونعوذ بالله من شرور أنفسنا، ومن سيئات أعمالنا، من يهده الله؛ فلا مُضِلَّ له، ومن يضل؛ فلا هادي له.

وأشهد أن لا إله إلا الله وحده لا شريك له، وأشهد أن محمدًا عبده ورسوله. وبعد:

فإن سبيل الهدى والنجاة واحد، لا عوج فيه، هو صراط الله المستقيم الذي من تمسك به نجا، ومن استدبره، أو زاغ عنه يمنة أو يسرة هلك.

عن عبد الله بن مسعود رضي الله عنه قال: خط لنا رسول الله صلى الله عليه وسلم خطًا.

ثم قال: هذا سبيل الله.

ثم خط خطوطًا عن يمينه وعن شماله، ثم قال: هذه سبل، على كل سبيل منها شيطان يدعو البه.

ثم قرأ: «و أن هذا صراطي مستقيما فاتبعوه ولا تتبعوا السبل فتفرق بكم عن سبيله». أخرجه أحمد (٢٠٢)، والدارمي (٢٠٢)، والنسائي في الكبرى (١١١٠٩).

وهذا السبيل معلوم لا يجهله أحد، وأهله يتصفون بصفات:

منهاه

١- الاعتصام بالكتاب، قال الله تعالى: «واعتصموا بحبل الله جميعًا» (آل عمران ١٠٣).

قال ابن عباس رضي الله عنه: القرآن ؛ لأنه وصلة بين الغباد وبين ريهم تعالى.

٢- والاعتصام بالسنة، عن العرباض بن سارية رضي الله عنه؛ صلى بنا رسول الله صلى الله عليه وسلم ذات يوم، ثم أقبل علينا فوعظنا موعظة بليغة ذرفت منها العيون ووجلت منها القلوب.

بيعه درعت منه الحيون روبط منه الطور الله عنه موعظة مودع، فقال قائل: يا رسول الله اكان هذه موعظة مودع، فماذا تعهد إلينا؟

فقال: أوصيكم بتقوى الله. والسمع والطاعة، وإن عبدًا حبشيًا؛ فإنه من يعش منكم بعدي فسيرى اختلافًا كثيرًا. فعليكم بسنتي وسنة الخلفاء المهديين الراشدين، تمسكوا بها، وعضوا عليها بالنواجذ. وإياكم ومحدثات الأمور، فإن كل محدثة بدعة، وكل بدعة ضلالة، أخرجه أبو داود (٢٨٧١)، والترمذي (٢٨٧١)، وابن ماجه (٤٤).

٣ الاعتصام بهدي سلف الأمة، قال الله تعالى:
«فإن آمنوا بمثل ما آمنتم به فقد اهتدوا وإن تولوا
فإنما هم في شقاق فسيكفيكهم الله وهو السميع
العليم (١٣٧) صبغة الله ومن أحسن من الله
صبغة ونحن له عابدون، (البقرة: ١٣٧ - ١٣٨).

فرد الناس لإيمان مثل إيمان الصحابة رضوان الله عليهم، ثم بين أن من تولى عن هذا الإيمان فإنما قد تفرق عن السبيل، واتبع سبيل الفرقة والشقاق.

وانظر لهذه الكلمة الجليلة التي قالها عبد

الحضة.

# سب تسميتهم بأهل السنة والجماعة:

التسمية بأهل السنة تسمية قديمة تسمت بها هذه الطائفة لما تفرق الناس عن السنة، واتبعوا آراءهم، وعقولهم، وأهواءهم، واستدبروا هدى نبيهم صلى الله عليه وسلم.

«فعن ابن سيرين قال: لم يكونوا يسألون، عن الإسناد فلما وقعت الفتنة قالوا: سموا لنا رجالكم. فينظر إلى أهل السنة، فيُؤْخَذُ حديثُهم، وينظر إلى أهل البدع، فلا يُؤخَذُ حديثُهم». (رواه مسلم في مقدمة صحيحه، بابُ في: إن الإسناد من الدين). وسبب تسميتهم بالجماعة: لأنهم تمسكوا بجماعة السلمين، حين خرج عليها، وتفرقت عليها الفرق، فلا يرون السيف، ويحفظون بيضة الأمة عن التشرذم، والتفكك.

وأوِّل التسمية بالجماعة، لما تنازل الحسن بن على رضى الله عنهما عن الخلافة لمن لا يطعن في دينه، وعدله خال المؤمنين، كاتب الوحي: معاوية بن أبي سفيان رضى الله عنهما فاجتمعت كلمة السلمين على إمام واحد بعد فرقة، وحقنت دماء، وكان عام رحمة، فسمى بعام الجماعة لاجتماع كلمة المسلمين على إمام واحد، وذلك في شهر ربيع الأوّل من عام واحد وأريعين (٤١هـ).

وقد يطلق عليهم أهل السنة فقط، فيشمل هذين المعنيين السابقين.

وقد يطلق عليهم الجماعة فقط، فيشمل ذلك جماعة الأديان، وجماعة الأبدان.

معنى السنة: الطريقة. قال في المصباح المنير مادة: س ن ن (ص ٧٤٠)؛ السنة؛ الطريقة. والسنة؛ السيرة حميدة كانت أو ذميمة، والجمع: سنن، مثل: غرفة وغرف. اهـ

ومنه قول النبي صلى الله عليه وسلم: «مَنْ سَنَّ فِي الْإِسْلاَم سُنَّةً حَسَنَةً فَلَهُ أَجْرُهَا وَأَجْرُ مَنْ عَملَ بِهَا بَعْدَهُ مَنْ غَيْرِ أَنْ يَنْقَصَ مِنْ أَجُورِهِمْ شَيْءٌ وَمَنْ سَنْ فِي الْإِسْلاَم سُنَّةُ سَيِّئَةً كَانَ عَلَيْهِ وَزُرُهَا وَوزُرُ مَنْ عَمل بُهَا مِنْ بَعْدُه مِنْ غَيْرِ أَنْ يَنْقُصَ مِنْ أَوْزَارِهِمْ شَيْءٌ» (رواه مسلم (۱۰۱۷)، والترمذي (۲۲۷۵)، والنسائي (۲۰۵٤) وابن ماجه (۲۰۳) من حدیث جریر بن عبد الله - رضى الله عنه-).

وقوله: «لا تُقْتَلُ نَفْسُ ظُلْمًا إلا كَانَ عَلَى ابْنِ آدُمَ الْأُولَ كَفْلُ مِنْ دَمِهَا وَذَلِكَ لِأَنْهُ أَوَّلُ مَنْ سَنَّ الْقَتَّلُ».

القادر الجيلاني في الغنية لطالبي طريق الحق عز وجل (۲۷۷/۲): «فالذي يجب على المريد المبتدئ في هذه الطريقة: الاعتقاد الصحيح الذي هو الأساس، فيكون: على عقيدة السلف الصالح: أهل السنة القديمة سنة الأنبياء والرسلين، الصحابة والتابعين، والأولياء، والصديقين».

وقال (١٧٥/١): «أما الفرقة الناجية، فهي أهل السنة والحماعة».

وقال تمييزًا للفرقة الناجية (١٧٦/١): «وما اسمهم إلا أصحاب الحديث وأهل السنة، على ما بينا».

وهذه الفرقة الناجية في منهج تلقيها لا تخرج عن هذه الأصول، فلا تقدم العقل على النقل في الأخبار (العقائد)، ولا في الأحكام (الشرائع)، فليسوا كسائر الفرق التي تجري بهم أهواؤهم حتى ترديهم في مكان سحيق، وتجرهم جرًّا بعيدًا عن الاعتصام بهذه الأصول.

وهي تعتقد اعتقادًا جازمًا: أن العقل الصحيح، لا يعارض النقل الصريح، ولو تعارضا، فإما أن يكون العقل غير صريح، أو النقل غير صحيح.

قال أبو الحسن الأشعري في مقالات الإسلاميين واختلاف المصلين في حكاية جملة قول أصحاب الحديث وأهل السنة (٣٤٧/١) في وصفهم: «وينكرون الجدل والمراء في الدين والخصومة في القدر والمناظرة فيما يتناظر فيه أهل الجدل ويتنازعون فيه من دينهم بالتسليم للروايات الصحيحة، ولما جاءت به الآثار التي رواها الثقات عدلاً عن عدل حتى ينتهي ذلك إلى رسول الله صلى الله عليه وسلم. ولا يقولون كيف ولا لمُ؟ لأن ذلك بدعة،

ثم قال (٣٥٠/١): روبكل ما ذكرنا من قولهم نقول واليه نذهب وما توفيقنا إلا بالله وهو حسبنا ونعم الوكيل وبه نستعين وعليه نتوكل واليه الصير». وهذه الفرقة الناجية والطائفة المنصورة، لا ينتسبون لشيء سوى السنة المحضة بخلاف غيرهم من الفرق والجماعات فهم إما ينتسبون الى بدعهم، أو ينتسبون إلى إمامهم.

كالقدرية، والرجئة، فإنهم ينتسبون إلى بدعتهم، وكالخوارج، والمتزلة، والرافضة، فإنهم ينتسبون إلى أفعالهم، وكالجهمية فإنهم ينتسبون إلى إمامهم الجهم بن صفوان.

أما أهل السنة فإنهم لا ينتسبون لغير السنة

(رواه البخاري (٢٣٣٥، ٢٨٦٧، ٧٣٢١)، ومسلم (١٦٧٧) من حديث عبد الله بن مسعود - رضي الله عنه-).

وتطلق في الاصطلاح على معان، والذي يهمنا منها في هذا المحل أربعة معان:

الأول اطلاق اسم السنّة على المتابعة فيما يتعلق بالاعتقاد وحده، فمن ذلك تسمية بعض كتب العقيدة بالسنة مثل أصول السنة للإمام أحمد، وللحميدي، ومثل السنة لعبد الله بن أحمد، وللخلال ولابن أبي عاصم.

الثاني: إطلاق اسم السنة في مقابلة البدعة، فيشمل ذلك الاعتقادات، والعمليات، والأقوال فتلك السنة المحضة.

قال ابن رجب الحنبلي في جامع العلوم والحكم، في شرح حديث العرباض بن سارية (١٢٠/٢ رقم ٢٨): «والسنة: هي الطريق المسلوك فيشمل ذلك:

التمسك بما كان عليه هو، وخلفاؤه الراشدون من الاعتقادات والأعمال والأقوال، وهذه هي السنة الكاملة.

ولهذا كان السلف قديماً لا يطلقون اسم السنة إلا على ما يشمل ذلك كله، وروي معنى ذلك عن الحسن والأوزاعي والفضيل بن عياض.

وكثير من العلماء المتأخرين يخص اسم السنة بما يتعلق بالاعتقاد، إلا أنها أصل الدين والمخالف فيها على خطر عظيم».

الثالث: قد تطلق السنة على اصطلاح أوسع من ذلك بكثير، فتطلق على من ليس شيعيًا.

قال شيخ الإسلام ابن تيمية في منهاج السنة (٢٢١/٢): "فلفظ أهل السنة يُرَادُ به من أثبت خلافة الخلفاء الثلاثة، فيدخل في ذلك جميع الطوائف إلا الرافضة.

وقد يُرَادُ به أهل الحديث والسنة المحضة فلا يدخل فيه إلا من يثبت الصفات لله تعالى ويقول: إن القرآن غير مخلوق، وإن الله يرى في الآخرة، ويثبت القدر وغير ذلك من الأصول المعروفة عند أهل الحديث والسنة،

الرابع: قد تطلق السنة على طوائف بالنظر إلى فرق أخرى.

قال شيخ الإسلام في نقض التأسيس (٨٧/٢) «فإنهم (يعني: الأشاعرة) أقرب أهل الكلام إلى السنة والجماعة والحديث، وهم يعدون من أهل السنة

والجماعة عند النظر إلى مثل المعتزلة والرافضة وغيرهم، بل هم أهل السنة والجماعة في البلاد التي يكون أهل البدع فيها هم المعتزلة والرافضة ونحوهم».

والمعنى الأول، والثاني هما المعنيان الشرعيان اللذين علق بها اسم النجاة ففي حديث معاوية بن قرة، عن أبيه قال: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم:

«إذا فسد أهل الشام فلا خير فيكم، لا تزال طائفة من أمتي منصورين لا يضرهم من خذلهم حتى تقوم الساعة». رواه الترمذي (٢١٩٢)، وابن ماجه (٦).

وقال الإمام النووي في شرح مسلم (٦٦/١٣ – ٦٦): «أما هذه الطائفة، فقال البخاري: هم أهل العلم. وقال أحمد بن حنبل: إن لم يكونوا أهل الحديث، فلا أدري من هم.

قال القاضي عياض؛ إنما أراد أحمد؛ أهل السنة والجماعة، ومن يعتقد مذهب أهل الحديث.

قلت: ويحتمل أن هذه الطائفة مفرقة بين أنواع المؤمنين، منهم شجعان مقاتلون، ومنهم فقهاء، ومنهم محدثون، ومنهم زهاد وآمرون بالمعروف وناهون عن المنكر، ومنهم أهل أنواع أخرى من الخير، ولا يلزم أن يكونوا مجتمعين، بل قد يكونون متفرقين في أقطار الأرض».

وكثير من الطوائف ينسبون أنفسهم للسنة والجماعة، ويزعمون أنهم الفرقة الناجية والطائفة النصورة، وأهل الحق.

والحق؛ أنه لا مصانعة في ذلك، فمن التزم هذا المنهاج الحق، فهو من أهل السنة، الطائفة المنصورة، ومن خرج عن منهاجهم فليس منهم، وإن زعم ما زعم، وقال ما قال، وإن كبرت دعواه.

ففي الحديث أن النبي صلى الله عليه وسلم حذر من الافتراق في الدين، وأخبر أن فرقا كثيرة تقع في الضلال المؤدي بها إلى العذاب في الآخرة، وسُئل عن الفرقة الناجية، فقال: "ما أنا عليه اليوم وأصحابي". (سنن الترمذي وحسنه الألباني).

ولا يضر أهل السنة من خذلهم من أهل البدع والأهواء، ولا يضرهم إلصاق ألقاب السوء بهم. قال عبد القادر الجيلاني في الغنية (١٦٦/١): «واعلم أن لأهل البدع علامات يعرفون بها.

والحمد لله أوَّلاً وآخرًا ظاهرًا وباطناً.

# «فَكَأَنَّمَا قَتَلَ النَّاسَ جَمِيعًا»

إنَّ الحمد لله، نحمده، ونستعينه، ونستغفره، ونعوذ بالله من شرور أنفسنا، ومن سيئات أعمالنا، من يهده الله؛ فلا مُضلّ له، ومن يضلل؛فلاهادي له.

<u>يعسن. ترسدي ---</u> وأشهد أن لا إله إلا الله وحده لا شريك له، وأشهد أنَّ محمدًا عبده ورسوله.

وأصلى وأسلم على خاتم المرسلين، وإمام المتقين، وسيد الأولين والآخرين سيدنا محمد، وآله وصحبه الغر الميامين. أمًّا نَعْدُ:

«حفظ النفس من الضرورات التي حفظتها سائر

فإن جميع الشرائع قد جاءت بحفظ كليات خمس منها: حفظ النفس، وقد أكد النبي صلى الله عليه وسلم على ذلك المعنى في حجة الوداء، فعن أبي بكرة نفيع بن الحارث بن كلدة رضى الله عنه عن النبي صلى الله عليه وسلم قال: «إن الزمان قد استدار كهيئته يوم خلق الله السماوات والأرض السنة: اثنا عشر شهرًا، منها أربعة حرم: ثلاثة متواليات: ذو القعدة، وذو الحجة، والمحرم، ورجب شهر مضر، الذِّي بين جمادي، وشعبان.

ثم قال: أي شهر هذا؟

قلنا: الله ورسوله أعلم.

قال؛ فسكت حتى ظننا أنه سيسمّيه بغير

قال: أليس ذا الحجة؟

قلنا: بلي.

قال: فأي بلد هذا؟

اسمه.

قال: أليس البلدة؟

قلنا: بلي.

التوحيد التوحيد

# اعداد محمد عبد العزيز

قال: فأي يوم هذا؟

قلنا: الله ورسوله أعلم.

قال: فسكت حتى ظننا أنه سيسميه بغير

قال: أليس يوم النحر.

قلنا: بلي يا رسول الله صلى الله عليه وسلم. قال: فإن دماءكم، وأموالكم. قال محمد: وأحسبه قال: وأعراضكم حرام عليكم، كحرمة يومكم هذا، في بلدكم هذا، في شهركم

وستلقون ربكم فيسألكم عن أعمالكم، فلا ترجعن بعدي ضلالأ يضرب بعضكم رقاب بعض، ألا ليبلغ الشاهد الغائب، فلعل بعض من يبلغه يكون أوعى له من بعض من سمعه، ثم قال ألا هل بلغت؟» رواه البخاري في سبعة مواضع من صحيحه (٦٧، و١٠٥، و١٧٤١، و٢٠٤٤، ٥٥٥٠، و٧٠٧٨، و٤٤٤٧)، ورواه مسلم في باب: تغليظ تحريم الدماء والأعراض: .(1779

فحرَّم قتل النفس المعصومة، وانتهاك الأعراض، وسلب الأموال، وشدد في ذلك أيما تشديد، فلم يجعل مندوحة لأحد في تخطى هذه الحرمات الثلاث.

بل إن الله تعالى جعل قتل نفس واحدة كقتل الناس جميعًا قال الله تعالى: «مِنْ أَجَل ذَالِكَ كَتَبْنَا عَلَىٰ بَنِيَ إِسْرَءِيلَ أَنَّهُۥ مَن قَتَكَ نَفْسًا بِغَيْرٍ نَفْسِ أَوْ فَسَادٍ فِي ٱلْأَرْضِ فَكَأَنَّمَا قَتَلَ ٱلنَّاسَ جَمِيعًا وَمَنْ أَحْيَاهَا فَكَأَنَّهَا ۖ أَخْيَا ٱلنَّاسَ جَمِيعًا ۗ قلنا: الله ورسوله أعلم. قال: فسكت حتى ظننا أنه سيسميه بغير بَعْدَ ذَالِكَ فِي ٱلْأَرْضِ لَمُسْرِفُوكَ » (المائدة: ٣٧). قال سعید بن جبیر؛ من استحل دم مسلم فكأنما استحل دماء الناس جميعًا، ومن حرم دم مسلم فكأنما حرم دماء الناس جميعًا.

وعن مجاهد في قوله: «فكأنما قتل الناس جميعًا» من قتل النفس المؤمنة متعمدًا، جعل الله جزاءه جهنم، وغضب الله عليه ولعنه، وأعد له عذابًا عظيمًا.

يقول: لو قتل الناس جميعًا لم يزد على مثل ذلك العذاب.

والعبد في عافية ما لم يصب دمًا حرامًا، فإذا أصابه ضيق عليه، فإن من ورطات الأمور التي لا مخرج لمن أوقع نفسه فيها: سفك الما الحرام بغير حله، فإن حسناته جميعها لا تفي به، عن ابن عمر رضي الله عنهما قال: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: «لن يزال المؤمن في فسحة من دينه، ما لم يصب دمًا حرامًا». رواه البخاري (٦٨٦٢).

«أوَّل ما يُقضَى فيه يوم القيامة من حقوق العباد»: والدماء هي أول ما يقضى فيه من حقوق العباد يوم القيامة، عن عبد الله بن مسعود رضي الله عنه: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: «أول ما يقضى بين الناس يوم القيامة في الدماء». رواه البخاري (٦٨٦٤)، ومسلم

والله تعالى قد شدَّد في ذلك العقوبة، فقال تعالى: « وَمَن يَقْتُلْ مُؤْمِنًا مُتَعَمِّدًا فَجَزَآؤُهُ، جَهَنَّدُ خَلِدًا فِنهَا وَعَضِبَ اللَّهُ عَلَيْهِ وَلَعَنَهُ، وَأَعَدُّ لَهُ عَلَيْهِ وَلَعَنَهُ، وَأَعَدُّ لَهُ عَلَيْهِ وَلَعَنَهُ،

«الحقوق المتعلقة بقتل النفس التي حرَّم الله إلا بالحق،: ويتعلق بقتل النفس التي حرَّم الله إلا بالحق شلاَشة من الحقوق:

حقَّ لله تعالى، ويكفره التوبة النصوح والعمل الصالح.

حقَّ لأولياء الدم، ويستوفونه بالقصاص، أو الديةٍ، أو المصالحة، أو العفو.

وحقٌ للمقتول، لا يستوفيه إلا في عرصات القيامة، فعن سالم بن أبي الجعد يقول: جاء رجل إلى ابن عباس رضي الله عنهما فسأله عن، رجل قتل مؤمنًا متعمدًا، ثم تاب، وآمن، وعمل صالحًا، ثم اهتدى؟

فقال ابن عباس رضي الله عنهما، وأنى له الهدى، سمعت نبيكم صلى الله عليه وسلم يقول: «يُوْتَى بالمقتول يوم القيامة متعلقًا بالقاتل، يشخب أوداجه دمًا، حتى ينتهي به إلى العرش، فيقول، ربِّ سَلْ هذا فيم قتلني؟». قال ابن عباس رضي الله عنهما، والله لقد أنزلها الله على نبيه صلى الله عليه وسلم ثم ما نسخها منذ أنزلها. (صحيح، رواه الترمذي ما نسخها منذ أنزلها. (صحيح، رواه الترمذي

«حرمة دماء الستأمنين، والعاهدين، وأهل الذمة، والسفراء»:

والله تعالى عظم حرمة الدم (كل الدم)، سواء كان دم المؤمنين، أم دم غيرهم من: المستأمنين، أو المعاهدين، أو أهل الذمة، أو السفراء ولو كانوا لدولة محارية.

وعن عمرو بن الحمق: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: «أيما رجل أمَّنَ رجلاً على دمه، ثم قتله، فأنا من القاتل بريء، وإن كان القتول كافرًا». (رواه أحمد: ٢١٩٩٧، والنسائي في الكبرى: ٨٦٨٧، وابن حبان ٥٩٨٧).

وعن عبد الله بن عمرو رضي الله عنهما أن النبي صلى الله عليه وسلم قال: «من قتل معاهدًا لم يرح رائحة الجنة، وإن ريحها توجد من مسيرة أربعين عامًا». رواه البخاري (٣٠١١).

وعن أبي بكرة رضي الله عنه أن رسول الله صلى الله عليه وسلم قال: «من قتل معاهدًا في غير كنهه، حرم الله عليه الجنة». (صحيح: رواه الدارمي (١٤٦١)).

وعن نعيم بن مسعود الأشجعي قال: سمعت رسول الله صلى الله عليه وسلم يقول لهما حين قرأ كتاب مسيلمة: «ما تقولان أنتما؟» قالا: نقول كما قال.

قال: «أما والله: لولا أن الرسل لا تقتل، لضربت أعناقكما». (صحيح: رواه أبو داود (۲۷۲۱)).

هذا والله من وراء القصد وهو يهدي السبيل.



# اللقطة واللقيط

# آداب وأحكام

الحمد لله رب العالمين، والصلاة والسلام على خاتم النبيين، وإمام المرسلين، ورحمة الله للعالمين، نبينا محمد وعلى آله وصحبه أجمعين، والتابعين لهم بإحسان إلى يوم الدين.

## أما بعد:

فهذا هو القال الرابع المعنون ب: «اللقطة واللقيط آداب وأحكام»، وقد انتهينا في المقالات السابقة من المحديث من أحكام وآداب اللقطة باختصار- أرجو أثا يكون من الأ- وزبدأ في هذا المقال مع الشطرالثاني من العنوان؛ اللقيمة آداب وأحكام، وهذا الحكم لله أممية بالفظ في حياة الناس، وينبغي أن يتناول من كثير من الناحي- كما سيأتي- أحدها الحكم الشرحي في مسائله، وهو ما سيكون في هذا المقال، كما هو واضح من العنوان، فأقول وبالله التوفيق، ومنه أستمد المعون:

اللقيط: على وزن فعيل يراد به اسم المفعول (الملقوط)، مثل: جريح ومجروح، وقتيل ومقتول، وهو- الملقوط- أي: المأخوذ والمرفوع، فيشمل كل ما المتقط.

وهـو من تسمية الشـيء باسـم عـاقـبـتـه، وهـي الالتقاط، وهذا معروف في لغة العرب، ومن ذلك:

- . قوله تعالى: «إِنِّىَ أُرْنِيَ أَعْمِرُ خَمْرًا »يوسف: ٣٦، فسمى العنب خمرًا باعتبار عاقبته.
- وقول الله تعالى: « إِنَّكَ مَيِّتُ وَإِنَّهُم مَيْتُونَ » الزمر: ٣٠، فسمى الحي ميتًا باعتبار عاقبته.
- والا فهو (اللقيط) ما دام لم يلتقط يسمى: منبوذًا. (البيان في مذهب الإمام الشافعي (٧/٨)، وبدائع الصنائع ٢٩٠/٥).

فاللقيط: الملقوط، أي: المأخوذ من الأرض، والمنبوذ: المُرْمَى به، من نبذت الشيء: رميته، ومنه قوله تعالى: «فَنَبَدُوهُ وَرَآءَ ظُهُورِهِمْ »آل عمران: ١٨٧.

المالية محمد عبد العزيز

وقد غلب اسم اللقيط في العرف على: الصغير، الحي، الذي لا كافل له معلوم، الذي نبذه أهله للعجز عن نفقته، أو ضرارًا من تهمة الزنا، أو ضاع منهم، فالتقطه بعض الناس. (انظر: المبسوط، للسرخسي (٢٠٩/١٠)، وبداية المجتهد (٩٣/٤)، وفتح العزيز (٣٧/٦)).

وقد اختلف الناس في سنّ من يسمى لقيطًا على أقوال:

. فعند الحنفية: هو الطفل الملتقط بعد الولادة.

- . وأحد القولين عند الحنابلة: هو الطفل الملتقط المنتقط المنتفييز.
- . وعند الشافعية: هو الطفل الملتقط، ولو مميزًا على أحد القولين.
- . وعند المالكية، والقول الصحيح عند الحنابلة؛ هو الطفل الملتقط إلى سنّ البلوغ.

وهذا الموضوع له أهمية بالغة، تشريعيًا، واجتماعيًا، وإنسانيًا، ويكفي للمتفحص أن يلقي نظرة عابرة على الأرقام الكبيرة للأطفال اللقطاء الذين تكتظ بهم دور رعاية الأيتام- الملاجئ- سواء العامة، أو الخاصة فضلاً عن ظاهرة أولاد الشوارع، ليستشعر أهمية الضبط لها من هذه الجهات الثلاث.

وسنتناول في هذا المقال أهم الأحكام التي تتعلق باللقيط باختصار في سبعة مطالب، وهي:

- حكم الالتقاط له.
- حكم تعريف اللقيط.
  - نسب اللقيط.
  - . - ديانة اللقيط.
- النفقة على اللقيط.

- ولاء اللقيط.

و قد تناول أهل العلم أحكام اللقيط في باب أحكام اللقطة، وهما يفترقان من وجوه:

الأول: التعريف: وقد تقدم تعريف كلِّ منهما.

الثاني: الاختصاص، فاللقطة مختصة بالمال، واللقيط مختص بالآدمي.

الثالث: الحكم، فحكم التقاط اللقطة العام الاستحباب، وحكم التقاط اللقيط العام الوجوب الكفائي.

الرابع: الإشهاد، فحكم الإشهاد على اللقطة عند

الجمهور الاستحباب، وحكم الإشهاد على التقاط

اللقيط عند الجمهور الوجوب. و قد أغنى ذكر أحكام اللقطة في المقالات السابقة

عن تفصيل كثير مما ذكر. حكم التقاط اللقيط:

تقدم أن حكم التقاط اللقيط هو الفرض الكفائي

على المسلمين، ويلزم بالالتقاط أمران، هما: الحفظ والرعاية، والتربية.

والطفل اللقيط يساوي الصبي الذي ليس بلقيطي عامة الأحكام، وله أحكام على الخصوص.

قال العمراني في البيان (٧/٨): « والتقاط المنبوذ فرض، لقَوْله تَعَالَى: «وَتَعَاوَنُوا عَلَى ٱلْمِرَ وَٱلنَّقُوكَ » (المائدة: ٢) فأمر بالمعاونة على البر، وهذا من البر. وقَوْله تَعَالَى: «وَأَفْكَلُواْ الْخَيْرَ لَعَلَّكُمْ ثَقْلِحُونَ » (الحج: ٧٧) فأمر بضعل الخير، وهذا من فعل الخير. وقوْله تَعَالَى: « وَالْمُؤْمِنُونَ وَالْمُؤْمِنَاتُ بَعْضُهُمْ أَوْلِيَآهُ بَعْضٌ »

(التوبة: ٧١) والولي يلزمه حفظ المولى عليه. وقوله تَعَالَى: «وَمَنْ أَحْيَاهَا فَكَأَنَّهَا أَخْيَا ٱلنَّاسَ جَمِيعًا ، (المائدة: ٣٢).

فقيل: معناه: له ثواب من أحيا الثاس كلهم، وفي أخذ اللقيط إحياء له، فكان واجبًا، كبذل الطعام للمضطر.

إذا ثبت هذا: فإن التقاطه فرض على الكفاية إذا قام به بعض الناس، سقط عن الباقين، وإن تركوه، أثم جميع من علم به، كما نقول في غسل الميت، وتكفينه، والصلاة عليه». وهو مذهب الحنفية، كما في الدر المختار (ص ٣٥٣)، ٠

. حكم قذف اللقيط في نفسه، وبأمه.

خليل (٢١٤/٧)، ومذهب الحنابلة كما في الشرح الكبير (١٦/٢٧٩). ومضيعه آثم، فهي كبيرة من كبائر الإثم، ومضيعه

طرفان: - أهله الذين نبذوه، إن لم يكن عن ضيعة لا تفريط

. تاركه دون التقاط، إن لم يلتقطه غيره، ويعم الإثم المسلمين إن ضيعوه، فلم يلتقطوه.

الشروط الواجب توافرها في المنتقط:

هذا والملتقط للطفل المنبوذ يجب أن تتوفر فيه

ومذهب المالكية كما في شرح الزرقاني على مختصر

شروط؛ ليتحقق بالتقاطه الكفاية للقيط، ويسقط

بفعله الإثم عن المسلمين، والشروط التي ذكرها الجمهور خمسة، وثمة شروط غيرها مختلف فيها،

الشرط الأول: الإسسلام إن كان اللقيط في دار الإسلام، أو بدت عليه سيماهم كأن يكون مختونًا

أو أمام مسجد، ونحوه، فإن التقطه غير المسلم حول إلى مسلم يرعاه، فلا يجوز إقراره سده لقوله تعالى: «وَلَن يُحِعَلُ اللَّهُ لِلكَنفرينَ عَلَى اللَّوْمِينَ سَبِيلًا » (النساء: ۱٤۱).

فإن كان اللقيط غير مسلم- ويعرف هذا بسيماهم كأن يكون قد دق على يده الصليب، أو هو في قرية لأهل الذمة ليس فيها مسلم؛ تغليبًا لحكم الدار؛ لقوله تعالى: « وَٱلَّذِينَ كَفَرُوا بَعْضُهُمْ أَوْلِيَاتُهُ بَعْضٍ »

(الأنفال: ٧٣)، جاز لغير المسلم التقاطه والقيام عليه، وهو مذهب الجمهور من المالكية، والشافعية، والحنابلة. (الشرح الكبير للدردير (١٢٧/٤)، وبداية المجتهد (٢٣٢/٢)، والحاوي الكبير (٢/٨٤)،

والبيان للعمراني (١٨/٨)، والمغنى (٤١/٦)،

والإنصاف (٢٩/٦)) الشرط الثاني: التكليف- البلوغ، والعقل- فإن التقطه غير الكلف كالصبي، والمجنون، انتزع من يده؛ لأن غير المكلف لا يقوم بأمر نفسه من الحفظ، والرعاية، والنفقة، والتربية...، فكيف يقوم بأمر

هذا ما يسره الله في هذا المقال، وللحديث بقية إن شاء الله تعالى.



# اللقطة واللقيط

# آداب وأحكام

الحمد لله رب العالمين، والصيلاة والسلام على خاتم النبيين، وإمام المرسلين، ورحمة الله للعالمين، نبينا محمد وعلى آله وصحبه أجمعين، والتابعين لهم بإحسان إلى يوم الدين.

أما بعد، فهذا هو المقال الخامس المعنون به المقطة واللقيط آداب وأحكام، وهو المقال الأخير من العنوان، اللقيط آداب وأحكام، وقد وقضنا في المقال السابق عند

الشروط الواجب توافرها في المنتقط، فأقول وبالله التوفية. الشروط الواجب توافرها في المنبوذ هذا والملتقط للطفل المنبوذ يجب أن تتوفر هيه شروط؛ ليتحقق بالتقاطه الكفاية عن المسلمين، والشروط التي فركرها الجمهور خمسة، وشمة شروط غيرها مختلف هيها، وقد مضي في المقال السابق منها شرطان؛

الشرط الأول: الإسسلام إن كان اللقيط في دار الإسلام، أو بدت عليه سيماهم كأن يكون مختونًا أو أمام مسجد، ونحوه،

فإن التقطه غير المسلم حول إلى مسلم يرعاه، فلا يجوز إقراره بيده لقوله تعالى: « وَلَن يَجْمَلَ اللهُ ال

فإن كان اللقيط غير مسلم، ويعرف هذا بسيماهم كأن يكون قد دق على يده الصليب،

# /अंधरा 🛵

محمد عبد العزيز

أو هو يَ قرية لأهل الذمة ليس فيها مسلم؛ تغليبًا لحكم الدار لقوله تعالى: « وَٱلَّذِينَ كَفَرُوا يَحْشُهُمُ وَلِيَاهُ بَنْضٍ \* (الأنفال: ٧٣).

وهو مذهب الجمهور من المالكية، والشافعية، والحنابلة. (الشرح الكبير للدردير (١٢٧/٤)،

ويداية المجتهد (۲۳۲/۲)، والحساوي الكبير (۲/۸۸)، والبيان للعمراني (۱۸/۸)، والمغني (۲/۱۶)، والإنصاف (۲/۳۹)).

الشرط الشاني؛ التكليف البلوغ، والعقل فين التقطه غير المكلف كالصبي، والمجنون، انتسنع من يسده؛ لأن غير المكلف لا يقوم بأمر نفسه من الحفظ، والرعاية، والنفقة، والتربية ...، فكيف يقوم بأمر

والشرط الشالث: العدالة الظاهرة، فإن وجد في يد فاسق لا تقريده عليه، وهو مذهب

الجمهور. (بداية المجتهد (٢٣٢/٢)، وروضة الطائبين (٤١٩/٥)، وكشاف القناع (٢٢٩/٤)). لما رواه مألك في الموطأ (٢٣٨/٢) عن ابن شهاب، عن سُنَيْنِ أبي جميلة رجل من بني سليم أنه وجد منبوذًا في زمان عمر بن الخطاب رضى الله عنه. قال: «فجئت به إلى عمر بن رضى الله عمر بن



الغرض من التقاط

اللقيط حفظ حايته

ونسبه، ودينه، وماله.



الخطاب رضي الله عنه، فقال: ما حملك على أخذ هذه النسمة؟ فقال: وجدتها ضائعة عن التعريف. فأخذتها. فقال له عريضه، يا أمير المؤمنين، فقال عمر؛ اذهب فهو حر، ولك ولاؤه، وعلينا

قذف اللقيط بغير

البينة التى يقام بها

حد الزنا، كبيرة من

كبائر الإثم باتفاق.

نفقته، (وقد علقه البخاري في كتاب الشهادات، باب إذا زكى رجل رجلاً كفاه، وسُنَيْن أبو جميلة: صحابي مشهور معروف، لم يصب من قال: إنه مجهول. وانظر: التلخيص الحبير، لابن حجر (٢٠١٢/٤ حديث: ٤٣٤٢) وإرواء

الغليل، للألبائي (حديث: .((1077

الشيرط البرابيع، الرشيد، والصلاح في الديانة، والتصرف المالي، والمقصود به في هذا الباب أن يكون أهالاً للأمانة والتربية، فإذا توفرية الملتقط هدان الوصفان صار رشیدًا، وهو مذهب الجمهور. (بداية المجتهد (۲۳۲/۲)، ومغنى الحتاج (٤١٨/٢)، وشرح منتهى الإرادات (۲/۹۸۲)).

القوله تعالى: «وَإِنَّاهُوا الْمِنْكِي حَقَّ إِذَا بَلَغُوا ٱلذِّكَاحَ فَإِنْ ءَانَسَتُم مِنْهُمْ رُشُدًا فَادَفَنُوا ﴿ إِلَيْهِمْ أَمْوَالُكُمُّ ﴾ (سورة

و الالتقاط للقيط مقيس عليه بل هو أولي. الشرط الخامس؛ الحرية، فإن التقطه عبد توطرت فيه الشروط السابقة، وأقره سيده، صح التقطه. (كفاية الأخيار (٤٣١/١)، والمدونة الكبرى (٢٦٣/٤)، والإقناع (٢٠٥/١).

حكم تعريف اللقيط؛

سبق أنه يجب الإشهاد على التقاط اللقيط، لأن الغرض من التقاط اللقيط حفظ حريته ونسسه، ودينه، وماله، فوجب الإشهاد، كما في النكاح، فهل يغني هذا الإشهاد عن التعريف، والجمهور على أنه لا يغني الإشهاد عن

التعريف، وذهب بعض الحنفية إلى أنه يغني

فيجب تعريف اللقيط بما يؤدي إلى اهتداء إنه رجل صالح. فقال له عمر: أكذلك؟ قال: ١ أهله له، وقد يستخدم في ذلك وسائل الاتصال الحديثة كالتلفان والصحف، والإنترنت، وغيرها.

ويكون يقحضانة لاقطه إلى أن يُهْتَدى لأهله، فإن لم يكن أودع في دار رعاية الأيتام.

نسب اللقيط:

نسب اللقيط لوالديه فإن كان يعرب عن · نفسه، وإدَّعي نسبًا، فهو له، وإن لم يكن، وهذا

هو الأغلب على حاله، تسب بدعوى النسب، كأن يدعيه رجل أو امرأة، وتقبل دعوي النسب ولو بغير بينة عند الجمهور، شريطة ألا يكون مدعيها من أهل الريب، وأن بمكن لمثله أن يكون والدَّا لهذا اللقيط، وسواء في ذلك المسلم، وغيرالسلم.

قال النووي في روضة الطالبين (٥/٧٧٤)؛ «نسب اللقيط؛ وهو كسائر المجهولين،

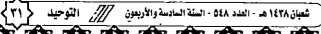
- فيإذا استلحقه حين مسلم، لحقه، وقد سبق في كتاب «الإقسران» ما يشترط الاستلحاق.- ولا فرق في ذلك

بين الملتقط وغيره، لكن يستحب أن يقال للملتقط؛ من أين هو لك؟ فريما توهم أن الالتقاط يفيد النسب.

- وإذا ألحق بغير الملتقط، سلم إليه، لأنه أحق من الأجنبي».

وهذا القدر قد أدعي فيه الإجماع، قال ابن قدامة في المغنى (٤٣/٦): «أن يدعيه واحد ينفرد بدعواه، فينظر، فإن كان المدعى رجلاً مسلمًا حرًّا، لحق نسبه به، بغير خلاف بين أهل العلم، إذا أمكن أن يكون منه».

أمًا إن كانت دعوى النسب من غير المسلم،





وكانت بغير بينة، وأمكن أن يكون مثله والداً للقيط، فقد قال النووي في روضة الطالبين (٤٣٧/٥)، «واستلحاق الكافر، كاستلحاق المسلم في ثبوت النسب؛ لاستوائهما في الجهات المثنة للنسب».

وذهب المالكية إلى أن استلحاق غير المسلم لا بد فيه من البينة؛ لأن دعوى النسب كغيرها من الدعاوى لا تثبت إلا ببينة، ومع البينة يلحقه النسب بإجماع. ويقوم مقام البينة إذا صدقت دعواه القرائن، قياسًا على اللقطة. (الشرح الكبير (١٢٦/٤)،

والشرح الصغير مع حاشية الصاوي (١٨١/٤)، والذخيرة، للقراع (١٣٥/٩).)

فإن ادعاه أكثر من واحد، فالدي أراه أنسه لا يلحق بأحدهم إلا بعد إجراء عملية فحص الحمض النووي (DNA) إن تيسرت.

النفقة على اللقيط:
النفقة على اللقيط لها جهات
مرتبة عند الفقهاء: فتكون
في ماله، أو مال وهب له، أو مال
الوقف الموقوف على الفقراء
إن كان، أو من خزينة الدولة
إن رتبت له نفقة، أو من مال
الزكاة، فإن لم يكن فمن مال

المنتقط، فإن طابت نفسه بعدم الرجوع على أهله إن وجدوا بتفقته فحسن، وليس له الرجوع عليهم بعد ذلك، وإلا كان له الرجوع في أرجح الأقوال.

وهو كالمنفق على اليتيم في الأجر، لحديث سهل بن سعد الساعدي- رضي الله عنهما، أن النبي صلى الله عليه وسلم قال: «أنا وكافلُ اليتيم كهاتين في الجنّة. وقَرَنَ بينَ إصبَعَيه، الوسطَى، والتي تلي الإبهام، و (رواه البخاري (٥١٥١) و (٥٠٠٤)،

والترمذي (٢٠٣٠))، وهذا من قياس الأولى. (تحفة الفقهاء (٣٥٢/٣)،، الذخيرة للقرافي (١٣٢/٩)، الحاوى الكبير (٣٧/٨)).

# حكم قذف اللقيط،

قذف اللقيط بغير البينة التي يقام بها حد الزنا، كبيرة من كبائر الإثم باتفاق سواء قذفه في أحد والديه. لكن اختلف أهل العلم في إقامة الحد على قاذفه، وهذا له حالان؛

الأول: أن يقذفه في نفسه بعد بلوغه محصنًا فعليه الحد عند الجمهور؛ لأن قذف المحصن موجب للحد.

الآخر؛ أن يقذفه فيقول له؛ - يا ابن الزنا؛ فالجمهور على أنه يحد؛ فليس كل لقيط ابن

وللمالكية قول آخر أنه لا يحد؛ لأن الغالب على اللقطاء أن يكونوا كذلك.

زنا، وهذا نفي لنسيه.

- أن يقذفه في أحد والديه، كأن يقول له، يا ابن الزانية أو الـزاني، فلا يحد، قيل، اتفاقًا؛ لأنه ليس صريحًا في نفي النسب، هذا مع اتفاقهم على أنه كبيرة من كبائر الإثم، لقوله تعالى: « رَأَلَيْنَ

يَرُمُونَ النَّحْصَنَنَتِ ثُمَّ لَرَ يَأْتُواْ بِأَرْبِعَةِ شُهَلَاءُ فَأَجْلِدُوهُمْ ثَنَنِينَ جَلْدَةً وَلَا نَقْبَلُواْ فَكُمْ شَهَندَةً أَبَدًا وَأُولَئِكَ هُمُ الْفَسِقُونَ» (سورة النور؛ ٤). وقد الهرداذ الثّان ثَدَ وَهُونَ النَّحْسَ ثَابِي الْفَاهِ الْحَدِيدِ

وقوله، دإنَّ الَّذِينَ يَرْمُونَ الْمُحْصَنَاتِ الْغَاهِلاَتِ
الْمُوْمِنَاتِ لُعِنُوا فِي الدُّنْيَا وَالاَّحْرَة، وَلَهُمْ عَدَابُ
عَظِيمٌ، يَوْمَ تَشْهَدُ عَلَيْهِمْ أَلْسَنَتُهُمْ وَأَيْديهِمْ
وَأَرْجُلُهُمْ بِمَا كَانُوا يَعْمَلُونَ، يَوْمَنْد يُوفِيهِمُ اللَّه
دينَهُمُ الْحَقَّ، وَيَعْلَمُونَ أَنَّ اللَّه هُوَ الْحَقُّ الْبَينُ».
هذا ما يسره الله - تعالى - في هذه العجالة؛
هإن يكن صوابًا فالحمد لله وحده، وإن تكن
الأخرى فاستغفر الله منه.





الحمد لله، والصلاة والسلام على رسول الله، ويعدُ، فإن قيام الليل هو أفضل الصلاة بعد المكتوبات، وقد امتدح الله فاعله، وجعله علامة على صلاح العبد، فمن عاجل بشرى المؤمن أن ييسر له قيام الليل، ومن الحرمان أن يحرم قيام الليل، قال تعالى: ﴿ وَٱلَّذِينَ بَيِيتُوكَ لِرَبِّهِمْ سُجَّدًا وَيَكُمَّا ، (الفرقان:٢٤)، وقال: « لَتَجَافَى جُنُوبُهُم عَن الْمَضَاجِعِ يَدْعُونَ رَبُّهُمْ خَوَفًا وَطَمَعًا وَمِمَّا رَزَقَنَهُمْ يَنفِقُونَ ، (السجدة،١٦)، وقال: ﴿ أَمَّنْ هُوَ قَنْيَتُ ءَانَاءَ ٱلَّيْلِ سَلِيدًا وَقَا َيِمُا يَحْذَرُ ٱلْآخِرَةَ وَيَرْجُوا رَحْمَةَ رَبِّهِۥ قُلْ هَلْ يَسْتَوِى ٱلَّذِينَ يَعْلَمُونَ وَٱلَّذِينَ لَا يَعْلَمُونَ ۚ ، (الزمر،٩)، وقال: ﴿كَانُواْ قَلِيلًا مِّنَّ اَلَّتِلِ مَا يَهْجَعُونَ ١٨،١٧١ وَإِلْأَسْعَارِ هُمْ يَسْتَغَفِرُونَ ، (الذاريبات ١٨،١٧١). والله تعالى وعد نبيه صلى الله عليه وسلم المقام المحمود، الذي يحمده عليه كل الخلائق بقيامه الليل قال تعالى: ﴿ وَمِنَ ٱلَّتِلِ فَتَهَجَّدْ بِهِ عَنَافِلَةً لَّكَ عَسَى ٓ أَن يَبْعَثُكَ رَبُّكَ مَقَامًا عَمْنُودًا ، (الإسراع: ٧٩).

والباب في ذلك يطول جدًا إن ذهبت تذكر فضل قيام الليل من الوحيين الكتاب والسنة، لكن يكفي من السوار ما أحاط بالعصم، ومن القلادة ما طوق العنق. ومقصدنا في هذا المقال هو قيام رمضان، وليلة القدر خاصة، ورمضان هو أفضل أزمان قيام الليل في العام، وليلة القدر خاصة هي أعظم ليلة فيه، وسنتناول هذا الموضوع باختصار أرجو أن يكون غير مخل في ستة مطالب؛ حتى لا يتشعب بنا الأمر، وهي:

المطلب الأول: فضل قيام رمضان:

يشترك قيام رمضان مع سائر القيام في فضله، ويزيد على ذلك بفضيلة خاصة لا تكون إلا فيه، وهي

#### محمد عبد العزيز اعداد/

اختصاصه بمغفرة ذنب من قامه إيمانا واحتسابًا، فعن أبي هريرة رضي الله عنه أن رسول الله- صلى الله عليه وسلم – قال: رمن قام رمضان إيمانًا واحتسابًا؛ غضر له ما تقدم من ذنيه، رواه البخاري (۲۷)، ومسلم .(YOY).

وقوله: « من قام رمضان»، يعنى كل لياليه؛ لأن اللفظة عامة، فلا يتحقق هذا الفضل العظيم لن قام بعضه، وترك بعضه، وإنما يكون له من الأجر بقدر ما أتى من الشرط، ولو قال صلى الله عليه وسلم: من قام شهر رمضان، لتحقق الأجر لمن قام كامل الشهر، أو بعض الشهر.

والقيام يتحقق بصلاة الليل فرادى في البيت، ويصلاة التراويح جماعة إجماعًا.

قوله: ﴿ إِيمَانَا ﴿ أَيْ: تَصِدِيقًا بِالثَوَابِ مِنَ اللَّهِ تَعَالَى، على قيامه.

قوله: ﴿ وَاحْتُسَابِاً ﴿ أَيْ مُحْتَسِبًا الْثُوابِ عَلَى اللَّهُ، أَوْ ناويًا بقيامه وجه الله تعالى فلا رياء، ولا سمعة.

قوله: «غِفر له ما تقدم من ذنبه»: المعروف عند الفقهاء أن المعفرة تتعلق بالصغائر، دون الكبائر، فالكبائر تكفرها التوبة، وقال بعضهم، يجوز أن يُخْففُ من الكبائر إذا لم تصادف صغيرة. (انظر، شرح مسلم للنووي: ۲۰/۱).

وظاهر الحديث أنه يتناول الصفائر والكبائر وإلى ذلك جِنُح ابن المنذر، فقال هو قول عام يرجى لمن قامها إيمانًا واحتسابًا أن يغفر له جميع ذنويه ممن يذكر الله في تلك الساعة فكن، (رواه الترمذي). صغيرها وكبيرها.

#### بم يتحقق قيام الليل ية رمضان؟

يتحقق قيام الليل بمطلق القيام، ولو كان يسيرًا فرادى أو جماعة، قال ابن العراقي في طرح التثريب (۱۲۱،۱۲۰/٤): وليس المراد بقيام رمضان قيام جميع ليله، بل يحصل ذلك بقيام يسير من الليل كما يق مطلق التهجد وبصلاة التراويح وراء الإمام كالمعتاد في ذلك. وبصلاة العشاء والصبح في جماعة لحديث عثمان بن عفان قال؛ قال رسول الله- صلى الله عليه وسلم-: ر من صلى العشاء في جماعة فكأنما قام نصف الليل، ومن صلى الصبح في جماعة فكأنما صلى الليل كله، رواه مسلم في صحيحه بهذا اللفظ.

وأبوداود بلفظ منصلى العشاء في جماعة كان كقيام نصف ليلة، ومن صلى العشاء والفجر في جماعة كان كقيام ليلة».

وكذا لفظ الترمذي دومن صلى العشاء والفجرية جماعة...ه.

قلت؛ لكن حصول الأجر بالفعل شيء، وحصول مثل الأجر شيء آخر، فحصول مثل الأجر أي: في أصله دون الضاعفات كما هو معلوم من قول محققي أهل

#### المطلب الثاني: وقت القيام:

وقت قيام الليل يبدأ من صلاة العشاء الآخرة، وينتهى بأذان الفجر الصادق، فلو جمع العشاء إلى المغرب جمع تقديم لعذر بدأية حقه وقت القيام.

ومن الليل كله صلى النبي صلى الله عليه وسلم عن أنس بن مالك رضى الله عنه قال: ﴿ مَا كُنَا نَشَاءِ أَنْ نرى رسول الله صلى الله عليه وسلم في الليل مصليًا إلا رأيناه، ولا نشاء أن نراه نائمًا إلا رأيناه ،. رواه ابن حبان (۲۲۱۷).

وأفضل الليل الثلث الأخير لحديث أبي هريرة رضي الله عنه قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: مينزل رينا تبارك وتعالى كل ليلة إلى السماء الدنيا، حين يبقى ثلث الليل الأخر. فيقول: من يدعوني فاستجيب له؟ من يسالني فأعطيه؟ من يستغفرني فأغفر له؟» رواه البخاري ومسلم.

وية حديث عمرو بن عبسة رضى الله عنه قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: «أقرب ما يكون الرب من العبد في جوف الليل الآخر؛ فإن استطعت أن تكون

المطلب الثالث: مشروعية الجماعة في قيام رمضان،

الجماعة مشروعة في قيام رمضان ولا ينازع في هذه المشروعية أحد في هذه الأزمان، ومما يدل على مشروعية الجماعة حديث أبي ذر رضي الله عنه قال: د صمنا مع رسول الله صلى الله عليه وسلم فلم يقم بنا شيئًا من الشهرحتي إذا كانت ليلة أربع وعشرين، السابع مما يبقى صلى بنا حتى كاد أن يذهب ثلث الليل.

فلما كانت ليلة خمس وعشرين لم يصل بنا، فلما كانت ليلة ست وعشرين الخامسة، مما يبقى صلى بنا حتى كاد أن يذهب شطر الليل. فقلت: يا رسول الله، لو نَفَلَتنا بِقِيةَ لِيلتنا؟ فقال: ﴿ لاَ، إِنِ الرَّجِلِ إِذَا صلى مع الإمام حتى ينصرف كتب له قيام ليلة..

فلما كانت ليلة سبع وعشرين لم يصل بنا، فلما كانت ليلة ثمان وعشرين، أظنه، قال: جمع رسول الله صلى الله عليه وسلم أهله واجتمع له الناس فصلى بنا حتى كاد أن يفوتنا الفلاح. ثم يا ابن أخي لم يصل بنا شيئًا من الشهر. قال: والفلاح السحور،. رواه أبو داود (۱۳۷۵) والترمذي (۸۰۳).

وقد ترك النبي صلى الله عليه وسلم صلاة الليل بهم جماعة؛ لأنه خشى أن تُفرَض عليهم، ثم لا يقدرون عليها، فكان الناس يصلون الليل فرادي، ويصلى الرجل بصلاة الرجل، ويصلى الرجلان، والثلاثة، والرهيط، والرهط، بصلاة الرجل ممن معه القرآن، في حياة النبي صلى الله عليه وسلم، وفي خلافة أبي بكر، وصدرًا من خلافة عمر رضي الله عنهما فعزم عمر فجمعهم على إمام واحد إلى يومنا هذا.

فعن عبد الرحمن بن عبد القاري نسبة إلى (قارة بن ديش) وكان عامل سيدنا عمر على بيت مال السلمين أنه قال: دخرجت مع عمرين الخطاب رضي الله عنه، ليلة في رمضان إلى المسجد، فإذا الناس أوزاع متفرقون، يصلى الرجل لنفسه، ويصلى الرجل فيصلى بصلاته الرهط. فقال عمر: « إني أرى لو جمعت هؤلاء على قارئ واحد، لكان أمثل، ثم عزم، فجمعهم على أبي بن كعب. ثم خرجت معه ليلة أخرى، والناس يصلون بصلاة قارئهم، قال عمر؛ « نعم البدعة هذه، والتي ينامون عنها أفضل من التي يقومون،. يريد آخر الليل، وكان الناس يقومون أوله.. رواه البخاري

ومن فوائد هذا الحديث:

-الدلالة على جواز صلاة القيام جماعة، ولو كان في السجد جماعة منعقدة ليعض السبوقين.

- وفيه دلالة على أن تعدد جماعات المسبوقين في المسجد الواسع لا تبطل الصلاة.

لكن أيهما أفضل صلاة قيام رمضان جماعة، أم طرادى؟

الجمهور على أن صلاة القيام في رمضان جماعة أفضل، وجعلوها من الشعائر الظاهرة، وذهب مالك، وجمهور أصحابه إلى أفضليتها منضردًا إذا لم يكسل، ولم تختل جماعة السجد بفقده.

قال النووي في شرح مسلم (٣٩/٦، ٤٠)؛ ، واختلفوا يْ أَنِ الأَفْضُلِ صلاتها منفردًا في بيته أم في جماعة يَّ السجد؛ فقال الشافعي وجمهور أصحابه وأبو حنيفة وأحمد وبعض المالكية وغيرهم، الأفضل صلاتها جماعةكما فعله عمرين الخطاب والصحابة رضى الله عنهم، واستمر عمل السلمين عليه؛ لأنه من الشعائر الظاهرة فأشبه صلاة العيد.

وقال مالك وأبو يوسف ويعض الشافعية وغيرهم: الأفضل فرادى في البيت لقوله صلى الله عليه وسلم: دأفضل الصلاة صلاة الروفي بيته إلا الكتوبة،،

قال ين المنهل العذب المورود (٣١١/٧)؛ دوأجاب الجمهوريأن حديث أفضل الصلاة صلاة المرء في بيته إلا الكتوية مخصوص بغيرما شرعت فيه الجماعة من النوافل كالعيد فكان صلى الله تعالى عليه وعلى آله وسلم يصليها في الصحراء وكذا التراويح فقد صلاها في المسجد جماعة و.

المطلب الرابع: عدد ركعات القيام:

لم يصلُ النبي صلى الله عليه وسلم في رمضان ولا غيره ما يزيد عن إحدى عشرة ركعة، أو ثلاث عشرة ركعة، فمن كان متعبدًا بعدد معين وقف عند هذا. لحديث أبي سلمة بن عبد الرحمن قال: سألت عائشة- رضى الله عنها- فقلت: كيف كانت صلاة رسول الله- صلى الله عليه وسلم- في رمضان؟ فقالت: د ما كان رسول الله- صلى الله عليه وسلم- يزيد في رمضان ولا في غيره على إحدى عشرة ركعة، يصلى أربع ركعات فلا تسأل عن حسنهن وطولهن، ثم يصلي أربع ركعات فلا تسأل عن حسنهن وطولهن، ثم يصلي ثلاثًا ، (رواه البخاري (٣٣٧٦)، ومسلم (١٢٥).

وقول أم المؤمنين عائشة رضي الله عنها: «أربع

ركعات، تعنى مثنى مثنى.

لكن إن لم يتعبد بعدد معين فله أن يصلى ما شاء سواء قلت عدد الركعات أو كثرت، وقد نقل الإجماع على ذلك ابن عبد البر.

قال ابن عبد البرية الاستذكار (١٠٢/٢): ووقد أجمع العلماء على أن لا حد ولا شيء مقدرا في صلاة الليل وأنها نافلة فمن شاء أطال فيها القيام وقلت ركعاته ومن شاء أكثر الركوع والسجودي.

الطلب الخامس؛ حكم التعقيبة:

والتعقيبة: هي أن ينتهي الناس من صلاة التراويح جماعة ثم يصلون الوتر، ثم يعودون للصلاة مرة ثانية آخر الليل وقبل السحور، سواءً كان من أول رمضان أوية العشر الأواخر منه.

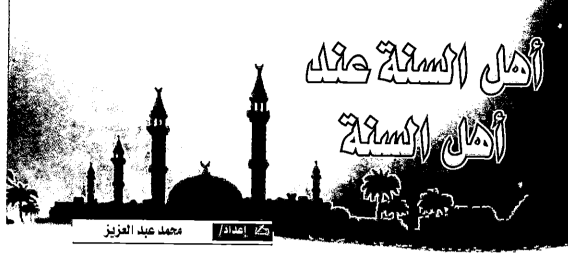
فهذا السألة قد اختلف أهل العلم في حكمها على قولين: الأول: الكراهة، وهو مذهب الحنفية، وأحد القولين عن الحنابلة. الآخر، الجواز، وهو أصح قولي الحنابلة، استدلالاً بالأحاديث العامة في فضل القيام، ولأنه أحد القولين المنقولين عن أنس، رضي الله عنه.

والقول الأول هو الراجح؛ لأنه لم يكن من هدي السلف عقد جماعتين متتاليتين في المسجد للتراويح. لكن ينبغى التفريق بين قسم الصلاة إلى جزأين، بحيث يكون الوتريظ آخرها، فتكون الصلاة واحدة مقسومة، وبين التعقيب الذي تصلى فيه التراويح كاملة ويوتر الناس، ثم يعودون لجماعة أخرى، فهما مسألتان. فالظاهر أن قسمة الصلاة جائزة إن كان يشق على الناس، مع اتفاقهم على الإطالة في القيام، والله أعلم. الطلب السادس: قيام ليلة القدر خاصة:

لقيام ليلة القدر فضيلة خاصة دون سائر ليالي رمضان، وقد انفردت بأن قيامها وحدها يرجى به مغفرة الذنوب، فهي ليلة يساوي قيامها قيام الشهر مجتمعًا بدونها، فعن أبي هريرة رضي الله عنه قال، قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: ﴿ مِنْ قَامَ لَيِلَةٌ ا القدر إيمانًا، واحتسابًا، غفر له ما تقدم من ذنبه، رواه البخاري (۱۸۰۲)، ومسلم (۱۷۵).

وكل ما قيل من أحكام في قيام رمضان بعد ذلك تشركه فيه ليلة القدر.

هذه ما يسره الله في هذه العجالة، تقبل الله منى ومنكم صالح العمل، وأعاننا على شكره، وذكره وحسن ، عبادته.



إنَّ الحمد لله، نحمده، ونستعينه، ونستغفره، ونعوذ بالله من شرور أنفسنا، ومن سيئنات أعمالنا، من يهده الله؛ فلا مُضِلُ له، ومن يضلل؛ فلا هادي له. وأشهد أن لا إله إلا الله وحده لا شريك له، وأشهد أن محمدًا عبده ورسوله. وبعد،

فإن سبيل الهدى والنجاة واحد، لا عوج فيه، هو صراط الله المستقيم الذي من تمسك به نجا، ومن استدبره، أو زاغ عنه يمنة أو يسرة هلك.

فعن عبد الله بن مسعود رضي الله عنه قال: خط لنا رسول الله صلى الله عليه وسلم خطًا. ثم قال: هذا سبيل الله. ثم خط خطوطًا عن يمينه وعن شماله، ثم قال: هذه سبل، على كل سبيل منها شيطان يدعو إليه. ثم قرأ: «وأن هذا صراطي مستقيما فاتبعوه ولا تتبعوا السبل فتفرق بكم عن سبيله». (أخرجه أحمد (٢٠٢))، والدارمي

و هذا السبيل معلوم لا يجهله أحد، وأهله يتصفون بصفات منها:

#### ١ - الاعتصام بالكتاب:

قال الله- تعالى-: «واعتصموا بحبل الله جميعًا»، قال ابن عباس رضي الله عنه: القرآن؛ لأنه وصلة بين العباد، وبين ربهم تعالى.

#### ٢- الأعتصام بالسنة:

عن العرباض بن سارية رضي الله عنهما، قال: صلى بنا رسول الله صلى الله عليه وسلم ذات يوم، ثم أقبل علينا فوعظنا موعظة بليغة ذرفت

منها العيون ووجلت منها القلوب. فقال قائل: يا رسول الله صلى الله عليه وسلم: كأن هذه موعظة مودع، فماذا تعهد إلينا؟ فقال: أوصيكم بتقوى الله، والسمع والطاعة، وإن عبدًا حبشيًا؛ فإنه من يعش منكم بعدي فسيرى اختلافًا كثيرًا، فعليكم بسنتي وسنة الخلفاء المهديين الراشدين، تمسكوا بها، وعضوا عليها بالنواجذ، وإياكم ومحدثات الأمور، فإن كل محدثة بدعة، وكل بدعة ضلالة، (أخرجه أبو داود (٢٠٠٧)، والترمذي (٢٨٧١)،

#### ٣- الاعتصام بهدى سلف الأمة:

قال الله تعالى: «فَإِنْ ءَامَنُوا بِمِثْلِ مَا ءَامَنتُم بِهِ، فَقَدِ الْمَندُ وَإِنْ مَا مَامَنتُم بِهِ، فَقَدِ الْمَندُوا وَإِنْ فَإِنْ فَإِنَّا فَإِنَّا هُمْ فِي شِقَاقِ فَسَيَكُمْنِيكُهُمُ اللَّهُ وَهُو السَّحِيمُ الْمَكِيمُ اللَّهُ وَمَنْ أَحْسَنُ مِنَ اللَّهِ صَبْغَةً اللَّهِ وَمَنْ أَحْسَنُ مِنَ اللَّهِ صِبْغَةً وَتَحْنُ لُهُ عَدِدُونَ » (الهبقرة: ١٣٧- ١٣٨).

فرد الناس لإيمان مثل إيمان الصحابة رضوان الله عليهم، ثم بين أن من تولى عن هذا الإيمان فإنما قد تضرق عن السبيل، واتبع سبيل الفرقة والشقاق.

وانظر لهذه الكلمة لهذا الجليل الذي يقدمه القوم، قال عبد القادرالجيلاني في الغنية لطالبي طريق الحق- عز وجل- (٢٧٧/٢): «فالذي يجب على المريد المبتدئ في هذه الطريقة؛ الاعتقاد الصحيح الذي هو الأساس، فيكون على عقيدة السلف الصالح أهل السنة القديمة سنة الأنبياء والمرسملين، الصحابة والتابعين، والأولياء

والصديقين،

وقال (١٧٥/١)؛ وأما الفرقة الناجية، فهي أهل السنة والحماعة).

وقال تمييزًا للفرقة الناجية (١٧٦/١)؛ دوما اسمهم إلا أصحاب الحديث وأهل السنة، على ما سناء.

وهذه الفرقة الناجية في منهج تلقيها لا تخرج عن هذه الأصول، فلا تقدم العقل على النقل في الأخيار (العقائد)، ولا في الأحكام (الشرائع)، فليسوا كسائر الفرق التي تجري بهم أهواؤهم حتى ترديهم في مكان سحيق، وتجرهم حِرًّا بعبدًا عن الاعتصام بهذه الأصول.

وهي تعتقد اعتقادًا جازمًا؛ أن الخطة الفاصلة بيلنا وبين بالتسليم. العقل الصحيح، لا يعارض النقل كل مخالف: أننا ندعل أصل الصريح، ولو تعارضا؛ فإما أن يكون مذهبنا الكتاب والسنة، العقل غير صريح، أو النقل غير ولسستذرج ما لستذرج صحبح.

> قبال أبدو الحسين الأشبعري في مقالات الإسلاميين واختلاف الصلين في حكاية جملة قول أصحاب الحديث وأهل السنة (٣٤٧/١) في وصفهم: دوينكرون الجدل والراءية الدين والخصومة في القدر والمناظرة فيما يتناظر فيه أهل الجدل ويتنازعون فيه

من دينهم بالتسليم للروايات الصحيحة، ولما جاءت به الآثار التي رواها الثقات عدلاً عن عدل حتى ينتهي ذلك إلى رسول الله صلى الله عليه وسلم، ولا يقولون كيف ولا لمَّ؟ لأن ذلك بدعة». ثم قال (٣٥٠/١): «ويكل ما ذكرنا من قولهم نقول واليه ندهب وما توفيقنا إلا بالله وهو حسبنا ونعم الوكيل وبه نستعين وعليه نتوكل وإليه المصير.، وقال ابن السمعاني في قواطع الأدلة (٣٧٠/١): «واعلم أن الخطة الفاصلة بيننا وبين كل مخالف: أننا نجعل أصل مذهبنا الكتاب والسنة، ونستخرج ما نستخرج منهما، ونبني ما سواهما عليهما.

- ولا نرى لأنفسنا التسلط على أصول الشرع،

حتى نقيمها على ما يوافق رأينا وخواطرنا وهواجسنا، بل نطلب العاني، فإن وجدناها على موافقة الأصول من الكتاب والسنة؛ أخذنا بذلك، وحمدنا الله تعالى على ذلك.

- وإن زاغ بنا زائغ: ضعَّفنا عن سواء صراط السنة، ورأينا أنفسنا قد ركبت البنيان، ويركت الحدد: اتهمنا أراءنا فرجعنا باللائمة على نفوسنا، واعترفنا بالعجز، وأمسكنا عنان العقل؛ لثلا

يتورط بنا في المهالك والمهاوى، ولا يعرضنا للمعاطب والمتالف وسلمنا الكتاب والسنة عليها، وأعطينا المقادة، وطلبنا السلامة، وعرفنا أن قول سلفنا: من أن الإستبلام فنطرة لا تعبرإلا

وأما مخالفونا، فجعلوا قاعدة

منهما، ونبنى ما سواهما علىھما.

مداهبهم العقولات، والأراء، وبنوا الكتاب والسنة، وطلبوا التأويلات المستكرهة، وركبوا كل صعب، وذلول، وسلكوا كل وعر وسهل، وأطلقوا أعنة عقولهم كل الإطلاق؛ فهجمت بهم كل مهجم، وعشرت بهم كل عشاء، شم إذا لم يجدوا وجهًا للتأويل، طلبوا رد السنة بكل حيلة يحتالونها ومكيدة يكيدونها؛ ليستقيم وجهة رأيهم ووجهة معقولهم».

وهذه الفرقة الناجية والطائفة المنصورة، لا ينتسبون لشيء سوى السنة المحضة بخلاف غيرهم من الفرق والجماعات فهم إما ينتسبون إلى بدعهم، أو ينتسبون إلى إمامهم.

كالقدرية، والمرجئة، فإنهم ينتسبون إلى بدعتهم، وكالخوارج، والمعتزلة، والرافضة، فإنهم ينتسبون إلى أفعالهم، وكالجهمية فإنهم ينتسبون إلى إمامهم الجهم بن صفوان.

أما أهل السنة فإنهم لا ينتسبون لغير السنة المحضة.

سبب تسميتهم بأهل السنة والجماعة: التسمية بأهل السنة تسمية قديمة تسمت بها

هذه الطائفة لما تفرق الناس عن السنة، واتبعوا آراءهم، وعقولهم، وأهواءهم، واستدبروا هدي نبيهم صلى الله عليه وسلم.

فعن ابن سيرين قال: «لم يكونوا يسألون، عن الإستاد فلما وقعت الفتنة قالوا: سموا لنا رجالكم. فينظر إلى أهل السنة، فيُؤخَذُ حديثُهم، وينظر إلى أهل البدع، فلا يُؤخَذُ حديثُهم». رواه مسلم في مقدمة صحيحه، بابٌ في إن الإسناد من الدين.

وسبب تسميتهم بالجماعة: لأنهم تمسكوا بجماعة المسلمين، حين خسرج عليها، وتضرقت عليها الفرق، فلا يرون السيف، ويحفظون بيضة الأمة عن التشرذم، والتفكك.

وأوَّل التسمية بالجماعة، لما تنازل الحسن بن علي- رضي الله عنهما- عن الخلافة لمن لا يطعن في دينه، وعدله خال المؤمنين، كاتب الوحي، معاوية بن أبي سفيان رضي الله عنهما فاجتمعت كلمة المسلمين على إمام واحد بعد فُرقة، وحُقنت دماء، وكان عام رحمة، فسمي بعام الجماعة لاجتماع كلمة المسلمين على إمام واحد، وذلك في شهر ربيع الأوّل من عام واحد وأربعين (الحق).

وقد يطلق عليهم أهل السنة فقط، فيشمل هذين المعنيين السابقين. وقد يطلق عليهم الجماعة فقط، فيشمل ذلك جماعة الأديان، وجماعة الأبدان.

#### معنى السنة

والسنة؛ الطريقة. قال في المصباح المنير مادة؛ س ن ن (ص ٢٤٠)؛ السنة؛ الطريقة. والسنة؛ السيرة حميدة كانت أو ذميمة، والجمع؛ سنن، مثل؛ غرفة وغرف. اهـ.

وصيحه. ص. ومنه قول النبي – صلى الله عليه وسلم-: دمَنْ سَنَّ

قِ الْإِسْلاَمِ سُنَّةٌ حَسَنَةٌ قَلَهُ أَجْرُهَا وَأَجْرُ مَنْ عَمِلَ بَعْلَدَهُ مَنْ غَيْرِ أَنْ يَنْقُصَ مِنْ أَجُورِهِمْ شَيْءٌ، وَمَنْ سَنَّ فِي الْإِسْلاَمِ سُنَّةٌ سَيِّئَةٌ كَانَ عَلَيْهُ وَزْرُهَا وَوَزْرُ مَنْ عَمِلَ بِهَا مُنْ بَعْدِه مِنْ غَيْرِ أَنْ يَنْقُصَ مِنْ أَوْزَارِهِمْ شَيْءٌ، (رواه مسلم (۱۰۱۷)، والترمذي (۲۲۷۵)، والنسائي (۲۰۷۵) ما حدیث حدیث جریرین عبد الله – رضی الله عنه –).

. وقُولُهُ: «لاَ تُقْتَلُ نَفْسٌ ظُلُّمُا إِلاَّ كَانَ عَلَى ابْنِ آدَمَ

الْأُولِ كَفُلُ مِنْ دَمِهَا وَذَلِكَ لَأَنَّهُ أَوْلُ الْمَافِ الْمَافَلُهُ أَوْلُ الْمَافِ الْبِخاري مَنْ سَنَّ الْقَتْلَ، (رواه البخاري (۲۳۳) من حديث عبد الله بن مسعود – رضي الله عنه -).

وخصها الأزهري بالطريقة الحسنة المحمودة دون غيرها، وما تقدم أصح.

وقد اختار الخطابي هذا القول، وأجاب عما مضى بأنها تطلق على غير الطريقة الحميدة مقيدة. السنة في الاصطلاح،

وتطلق في الاصطلاح على معان، والذي يهمنا منها في هذا المحل أربعة معان،

الأول: إطلك اسم السنة على المتابعة فيما يتعلق بالاعتقاد وحده، فمن ذلك تسمية بعض كتب العقيدة بالسنة، مثل:

أصول السنة للإمام أحمد، وللحميدي، ومثل: السنة لعبد الله بن أحمد، وللخلال، ولابن أبي عاصم.

الثاني: إطلاق اسم السنة في مقابلة البدعة، فيشمل ذلك الاعتقادات، والعمليات، والأقوال فتلك السنة المحضة.

قال ابن رجب الحنبلي في جامع العلوم والحكم، في شرح حديث العرباض بن سارية (١٢٠/٢ رقم ٢٨)، «والسنة، هي الطريق المسلوك فيشمل ذلك؛ التمسك بما كان عليه هو، وخلفاؤه الراشدون من الاعتقادات والأعمال والأقوال، وهذه هي السنة



سمي أهل الحق بأهل السنة والجماعة لأنهم حفظواعلى الأمــة الأدبان والأبدان.



الكاملة.

ولهذا كان السلف قديماً لا يطلقون اسم السنة إلا على ما يشمل ذلك كله، وروي معنى ذلك عن ﴿ قَالَ القَاضَي عِياضَ؛ إنَّمَا أَرَادَ أَحَمِدَ؛ أَهْلَ السنة الحسن والأوزاعي والفضيل بن عياض.

> بما يتعلق بالاعتقاد، إلا أنها أصل الدين والمخالف فيها على خطرعظيم».

> الثالث؛ قد تطلق السنة على اصطلاح أوسع من ذلك بكثير، فتطلق على من ليس شيعيًا.

> قبال شيخ الإسبلام ابن تيمية في منهاج السنة (٢٢١/٢)؛ وفلفظ أهل السنة يُرادُ به من أثبت خلافة الخلفاء الثلاثة، فيدخل في ذلك جميع الطوائف إلا الرافضة.

وقد يُرَادُ بِهِ أَهِلِ الحِديثِ والسنة المحضة فلا يدخل فيه إلا من يثبت الصفات لله تعالى ويقول: إن القرآن غير مخلوق، وإن الله يرى في الآخرة، ويثبت القدر وغيرذلك من الأصول العروفة عند أهل الحديث والسنة.

الرابع؛ قد تطلق السنة على طوائف بالنظر إلى فرق أخري.

قال شيخ الإسلام في نقض التأسيس (٨٧/٢) «فإنهم (يعنى: الأشاعرة) أقرب أهل الكلام إلى السنة والجماعة والحديث، وهم يعدون من أهل السنة والجماعة عند النظر إلى مثل المتزلة والرافضة وغيرهم، بل هم أهل السنة والجماعة في البلاد التي يكون أهل البدع فيها هم المعتزلة والرافضة ونحوهم،.

والمعنى الأول، والثاني هما المعنيان الشرعيان اللذان علق بهما اسم النجاة ففي حديث معاوية بن قرة، عن أبيه قال: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: «إذا فسد أهل الشام فلا خير فيكم، لا تنزال طائفة من أمتى منصورين لا يضرهم من خذلهم حتى تقوم الساعة،. رواه الترمذي (۲۱۹۲)، واین ماچه (٦).

قال الترمذي، قال محمد بن إسماعيل (يعني، البخاري)؛ قال على بن المديني، هم أصحاب الحديث.

وقال الإمام النووي في شرح مسلم (٦٦/١٣ - ٦٧): دأما هذه الطائفة، فقال البخاري، هم أهل العلم.

وقال أحمد بن حنبل؛ إن لم يكونوا أهل الحديث، فلا أدري من هم.

والجماعة، ومن يعتقد مذهب أهل الحديث.

- وكثير من العلماء المتأخرين يخص اسم السنة ﴿ قَلْتَ: ويحتمل أن هذه الطائفة مفرقة بين أنواع المؤمنين، منهم شجعان مقاتلون، ومنهم فقهاء، ومنهم محدثون، ومنهم زهاد وآمرون بالمعروف أ وناهون عن المنكر، ومنهم أهل أنـواع أخـرى من الخير، ولا يلزم أن يكونوا مجتمعين، بل قد ا يكونون متفرقين في أقطار الأرض،

. وكثير من الطوائف ينسبون أنفسهم للسنة والجماعة، ويزعمون أنهم الفرقة الناجية، والطائفة المنصورة، وأهل الحق.

والحق؛ أنه لا مصانعة في ذلك، فمن التزم هذا المنهاج الحبق، فهو من أهل السنة، الطائفة المنصورة، ومن خرج عن منهاجهم فليس منهم، وإن 🕒 زعم ما زعم، وقال ما قال، وإن كبرت دعواه.

ولا يضر أهل السنة من خذلهم من أهل البدع والأهواء، ولا يضرهم إلصاق ألقاب السوء بهم. قال عبد القادر الجيلاني في الغنية (١٦٦/١)؛ «واعلم أن الأهل البدع علامات يعرفون بها. فعلامة أهل البدعة الوقيعة في أهل الأثر. وعلامة الزنادقة تسميتهم أهل الأثر، بالحشوية، ويريدون إبطال الآثار. وعلامة القدرية تسميتهم أهل الأثر، مجبرة. وعلامة الجهمية تسميتهم أهل السنة: مشبهة. وعلامة الرافضة تسميتهم أهل الأثر؛ ناصبة. وكل ذلك عصبية وغياظ لأهل السنة، ولا اسم لهم إلا اسم واحد؛ وهو أصحاب الحديث.

ولا يلتصق بهم ما لقبهم به أهل البدع، كما لم يلتصق بالنبى صلى الله عليه وسلم تسمية كفار مكة له ساحرًا وشاعرًا ومجنوبًا ومفتونًا وكاهنًا، ولم يكن اسمه عند الله وعند ملائكته وعند إنسه وجنه وسائر خلقه إلا رسولاً نبيًا بريًّا من العاهات كلها ».

فصيرًا أهل السنة، فأنتم أرحم الخلق بالخلق، وأنصح الناس للناس، أنتم الطائفة المنصورة، ا والفرقة الناجية.

والحمد لله أوَّلاً وآخرًا ظاهرًا وياطنًا.

# نظرات في كتاب الترغيب والترهيب

# ومختصر الجافظ له

الحلقة الأولى

اعداد/

محمد عبد المزيز

هذَّب، مزَّق، كسَّر. وهذا الوزن غالب معانيه تاتي للتكثير، والتعدية.

والرهب: مخافة مع تحرز واضطراب قبال تعالى: « لَأَنْتُدُ الْنَدُّ رَهِّهَ فِي صُدُورِهِم مِنَ اللَّهِ ذَلِكَ بِأَنَّمُ فَمَّ لَّا بِفَقَهُورِكَ » (الحشر: ١٣)، وقال: «وَاَضَمُمْ إِلَيْكَ جَنَاعَكَ مِنَ الرَّهِّبِّ » (القصص:٣٢).

والترهيب؛ كل ما يخيف المكلف، ويحدره من عدم الاستجابة، أو رفض الحق، أو عدم الثبات عليه بعد قبوله.

فالترهيب: ينتج عنه الخوف، أو التخويف، والتخويف مؤد إلى المراقبة، والحذر من العقاب. والخوف، والرجاء هما جناحا الكلف، والتوكل عماده، والتقوى لا تتحقق إلا بذلك.

ولذلك فالكتاب والسنة مملوءان بنصوص الوعد والوعيد.

والترغيب الوارد لل الوحيين ثلاثة أنواع: الأول: الترغيب في تحصيل رضا الله، ومحبته، والقرب منه.

وهذا حال السابقين، فيكفي في حالهم ذكر الطاعات، ليرغبوا في فعلها، والتزامها؛ لأنها مرضاة للرب، وتحصيل لمحبته، والقرب منه، وإن لم يكن عليها ثواب، فكيف به. الثاني: الترغيب بتحصيل الدرجات العلى من الجنة، وصحبة النبيين، والصديقين، والشهداء، وهذا كسابقه. الثالث: الترغيب في تحصيل الثواب، وتكثير

الحسنات، وتحصيل البركات. وهذه الأنواع الثلاثة مذكورة في الكتاب،

- فمن أمثلة النوع الأول، حديث، (إن الله فرض عليكم الحج فحجوا).

ومن أمثلة النوع الثاني؛ حديث: (إن الله وملائكته يصلون على الصف الأول).

حجر.
وهو كتاب مبارك لا يستغنى السلم عنه فضلاً
عن الداعية، وكذا مختصره للحافظ شهاب
الدين أبي الفضل العروف بابن حجر العسقلاني
رحمهما الله تعالى، فأحببت أن أذكر نتفًا من منهج
الحافظ المنذري فيه، وكذا من منهج الحافظ ابن
حجر في اختصاره تكون منبهة لمطالعه، وسأذكر
في هذه العجالة أهم طبعات مختصره خاصة.

الحمد لله والصلاة والسلام على رسول الله، وبعد،

<u>فهذه نظرات في كتاب الترغيب والترهيب للحافظ</u> المنذري رحمه الله تعالى، ومختصره للحافظ ابن

كتاب: الترغيب والترهيب: جمعه الحافظ: أبو محمد زكي الدين عبد العظيم بن عبد القوي بن عبد الله المندري (المتوفى: ٢٥٦هـ).

وهو مؤلف حرص مؤلفه هيه على جمع الأحاديث الواردة في الترغيب، والترهيب على وجه الاستيعاب من جمهوركتب السنة، وسماه به الترغيب والترهيب.

والترغيب؛ على وزن تفعيل مثل؛ تعظيم، تفسير، تصديق، مصدر للفعل، رغّب، على وزن فعَّل مثل؛ عظُم، فسَّر، صدَّق. وهذا الوزن غالب معانيه تأتي للتكثير، والتعدية.

والرغب: السّعة في الشيء، قال تعالى: «وَيَدَّعُونَكَا رَغَبًا وَرُهُبًا» (الأنبياء: ٩٠)، فإذا قيل: رَغِبُ فيه وإليه ايقتضي الحرص عليه، قال تعالى: ﴿إِنَّا إِلَى اللهِ رَغِبُوكَ ﴾ (التوبة: ٥٩).

فالترغيب؛ كل ما رغب المكلف في الاستجابة، وقبول الحق والثبات عليه.

والترغيب: ينتج عنه الرجاء، أو الترجية، والترجية، والترجية التنفس. والترهيب: على وزن تفعيل مثل: تهذيب، تكسير، تمزيق، مصدر للفعل، رهب، على وزن: فعًل مثل؛

المسلم تزيد في العمر).

و الترهيب الوارد فيهما فلافة أنواع:

الأول: الترهيب من سخط الله، والحرمان من رضوانه، وهو خوف السابقين.

الثاني: الترهيب من فوات الثواب، وحبوط الصالحات.

الثالث: الترهيب من عذاب الله الدنيوي والأخروي، وهو ملازم لقلب المسلم.

وهذه الأنواع الثلاثة مذكورة في الكتاب، - فمن أمثلة النوع الأول: حديث: (إذا نعس أحدكم

فيسب نفسه).

في الصلاة فليرقد حتى يذهب عنه النوم، فإن أحدكم إذا صلى وهو ناعس لعله يذهب يستغفر

ومن أمثلة النوع الثاني؛ حديث؛ (من سمع النداء فلم يمنعه من اتباعه عُذرٌ ، قالوا: وما العُذر؟، قال؛ خوف، أو مرض، لم تقبل منه الصلاة التي

صلی)۔ - ومن أمثلة النوع الثالث: حديث: (إذا ظهر الزنا، والريافي قرية، فقد أحلوا بأنفسهم عذاب الله.)

منهج الصنف في جمع نصوص الكتاب:

. قد جمع فيه الحافظ المنذري على وجه الاستيعاب ما تفرق من أحاديث الترغيب والترهيب في الكتب الستة، وموطأ مالك، ومسند أحمد، وسنن النسائي الكبرى، وعمل اليوم والليلة له، ومعاجم الطبراني الثلاثة، ومسند أبي يعلى، ومسند أبي بكر البزار، وصحيح ابن حبان، والمستدرك على الصحيحين، وغيرها من كتب

- وكان عمله على وجه الاستيعاب لما ورد ﴿ الكتب الستة، وموطأ مالك، وصحيح ابن حبان، والستدرك.

. ولا يترك شيئًا من هذه الكتب إلا لشدة ضعضه أو نكارته، أو وضعه، أو لذهول عنه.

- . إذا كان الحديث في الكتب الستة فلا يعزوه لغيرها، إلا لفائدة.
- . إن كان الحديث عن جماعة من الصحابة-رضوان الله عليهم- بألفاظ متقارية، فإنه يكتفي بأحدها عن سائرهاء

- . ومن أمثلة النوع الثالث: حديث: (إن صدقة . .عدد أحاديث الكتاب: ٥٧٦٦ حديث، فهو من أكبر كتب الترغيب والترهيب.
- . عدد أحاديث الترغيب والترهيب التي فيه، وهي في الصحيحين أو أحدهما: ١٠٠٠ حديث، كما في كتاب: إنحاف المسلم بما ورد في الترغيب والترهيب من أجاديث البخاري، ومسلم، ليوسف بن إسماعيل النيهاني، فهو مستلُّ منه.
- الكتاب مرتب على الأبواب بدأ فيه بكتاب: الإخلاص، وأبتهى بكتاب؛ صفة الجنة والنار.
- عدد كتبه ، ٢٥ كتابًا، وكل كتابٍ مقسم إلى أيواب، وبعض الأبواب مقسمة إلى فصول.

فائدة:

المنذري قد يكرر الحديث في أكثر من باب للمناسبة، وقد أحصى النبهاني من مكرراته في الصحيحين أو أحدهما دون غيرهما- لأن هذا هو موضوع كتابه: إتحاف المسلم بما ورد في الترغيب والترهيب من أحاديث البخاري ومسلم- نحوًا من ستين حديثا.

- ختم الحافظ المنذري الكتاب بما ختم به البخاري صحيحه، فقال: «ولنختم الكتاب بما ختم په البخاري رحمه الله كتابه، وهو حديث أبي هريرة رضى الله عنه قال: قالُ رَسُولُ الله صلى الله عليه وسلم: «كُلمَتَان حَبيبَتَان إلى الرَّحْمَن خَفيفَتَان عَلَى اللِّسَان ثُقَيلَتَانَ فِي الْكَيزَانِ، سُبْحَانَ اللَّهُ وَيِحَمُّده، سُبْحَانَ اللَّهُ الْعَظِّيم، •
- ـ قدم الصنف بين يدي كتابه فهرستاً لكتبه، وأبوابه؛ ليسهل الأمرعلي المراجع في كتابه.
- المنذري- رحمه الله تعالى- يحكم على ألحديث بعد ذكره غالبًا بالرد، أو القبول، وكان من منهجه التساهل في رواية الحديث في فضائل الأعمال إذا لم يشتد ضعفه إذا ثبت أصل العمل.
- وقد ختم كتابه بباب في الرجال المختلف فيهم الذين ذكروا في هذا الكتاب، وقد رتب الأسماء على حروف العجم، ثم ذكر الكني.
- صنف المنذري كتابه هذا من حفظه، وهو مغترب في غيبة كتبه، وقد نص على ذلك في نهاية كتابه قال: «وقد تم ما أرادنا الله به من هذا الإملاء المبارك، ونستغفر الله سبحانه مما زل به اللسان، أو داخله ذهول أو غلب عليه نسيان؛ فإن

كل مصنف مع التؤدة والتأني وإمعان النظر وطول الفكر، قل أن ينفك عن شيء من ذلك، فكيف بالمملي مع ضيق وقته، وترادف همومه، واشتغال باله، وغرية وطنه، وغيبة كتبه».

٬ ما ينتقد على الكتاب: أولاً: لا يوجد كتاب إلا ويعتوره النقص في جانب

من الجوانب، ومن جدً في طلب الزلل وجد، ومن تغاضى للمحبة عنه، لم ير الداهية، وإن كانت بين يديه بادية، والإنصاف عزيز، وقلً أن تجد من سلم من حظ النفس. ثانيًا: من أهم ما انتقد على الحافظ المنذري في

حابه: - إيراده لكثير من الأحاديث شديدة الضعف، بل والموضوعة، وإن كان هو ينبه على كثير من ذلك

ي نقده.

- عدم استيعابه لكثير من أحاديث الترغيب والترهيب التي هي على شرطه في الكتب التي أخذ منها.

وهذان الانتقادان لا ينقصان من قدر الكتاب وأهميته شيئًا.

عناية أهل العلم بالكتاب:

قد لقي الكتاب عناية أهل العلم قديمًا وحديثًا لنفاسته، فاختصره بعض أهل العلم، وخرج أحاديثه، أو علق عليه بعضهم، وشرحه آخرون. من مختصراته:

 التيسير والتقريب إلى الترغيب والترهيب: لشمس الدين محمد بن عمار المالكي (المتوفى: ٨٤٤هـ).

ـ التقريب إلى الترغيب والترهيب، لمحمد بن أبي بكر بن موسى الديري الصفدي (المتوفى، ٨٦٢

ه.).
وقد طبع بتحقيق، محمد عصام مراد، د.
مصطفى ديب البغا، طبع مكتبة اليمامة. إتحاف
المسلم بأحاديث الترغيب والترهيب من البخاري
ومسلم، ليوسف بن إسماعيل النبهاني، وقد طبع
بمطبعة مصطفى البابي الحلبي، الطبعة الأولى
١٩٩٣ م، وقد طبعته المكتبة العصرية- بيروتلبنان.

وقد جمع فيه المؤلف ألف حديث جاءت في

الترغيب والترهيب من الصحيحين، أو أحدهما، من أصله للإمام المنذري، والمكررات التي في الكتاب ستين حديثًا.

. مختصر الترغيب والترهيب: للحافظ ابن حجر، وسيأتي الكلام عليه.

- تهذيب الترغيب والترهيب، لحمد يحيى أمان بن عبد الله الكتبي الحنفي المكي (المتوفى: ١٣٨٧ هـ).

التعليق عليه وتخريج أحاديثه،

- عجالة الإملاء المتيسرة على ما وقع للحافظ المنذري من الوهم وغيره في كتابه الترغيب والترهيب: لأبي إسحاق إبراهيم بن محمد الناجي (المتوفى، ٩٠٠هـ)، طبع بتحقيق، أبي عبد الله حسين عكاشة، ط، مكتبة الصحابة-

الإمارات- الشارقة، الطبعة الأولى ١٤١٤هـ-

١٩٩٨م. - للشيخ الألباني عليه عملان:

الأول، قسمه إلى قسمين، صحيح الترغيب والترهيب، وضعيف الترغيب والترهيب، وهو كتاب رائق يقع في خمس مجلدات.

الآخر؛ طبع الكتاب كاملاً بأحكام الشيخ الألباني، والتعليق عليه، بعناية الشيخ الفاضل، مشهور حسن آل سلمان، وقد طبع بمكتبة المعارف- الرباض.

ومن أهم شروحه: - كتاب: فتح القريب المجيب على الترغيب

والترهيب، لحسن بن علي بن سليمان البدر أبو محمد الفيومي القاهري الشافعي- إمام جامع الزاهد بالمقسم (٨٠٤- ٧٧٠ هـ).

وهويقع في ١٣ مجلدًا.

وله صورة في المكتبة المركزية بالجامعة الإسلامية برقم: (٢٨٧- ٢٩٩)، وأصل المخطوط في الخزانة الملكية بالمغرب.

والكتاب لم يُطبع، ويصلح أن يقسم على أربع رسائل ماجستير، أو دكتوراه، وللمصنف ترجمة على الضوء اللامع للسخاوي (١١١١/٣).

هذا ما يسره الله لي في هذه العجالة ، وللحديث بقية إن شاء الله ، أسأل الله أن يكتب لي هيها وقارئها الأجر، وأن يعفو عن الزلل.

### الحلقة الأولى

# خير أيام الدنيا

الحمد لله رب العالمين، لا شريك له، له الملك، وله الحمد، يحيي ويميت وهو حي لا يموت بيده الخير وهو على كل شيء قدير، والصلاة والسلام على المعوث رحمة للعالمين، وبعد:

فإن الله تعالى فاضل بين جميع خلقه، ففاضل بين الأزمان، الكلفين، وفاضل بين الأعمال، وفاضل بين الأزمان، وفاضل بين الأماكن.

ومن هذه المفاضلة ما اختص به الله أيام العشر الأول من ذي الحجة من الشرف على سائر الأزمان، فضاعف فيها الحسنات، وعظم فيها الأعمال، ورفع فيها الدرجات، وقد يكون من شرفها أن جمع فيها أصول أعمال البر، كالصلاة، والصدقة، والصوم، والحج، فإنها لا تجتمع إلا في هذه الأيام.

فعن ابن عباس- رضي الله عنه- قال: قال رسول الله- صلى الله عليه وسلم .: «ما من أيام العمل الله- صلى الله عليه وسلم .: «ما من أيام العمل الصالح فيها أحب إلى الله من هذه الأيام، يعني: أيام العشر. قالوا: يا رسول الله- صلى الله عليه وسلم .: ولا الجهاد في سبيل الله؟ قال: ولا الجهاد في سبيل الله، إلا رجل خرج بنفسه وماله، فلم يرجع من ذلك بشيء. أخرجه البخاري (٩٦٩)، وأبو داود (٧٢٧)، والن ماجه (١٧٧٧)، واللفظ لأصحاب السنن.

ولفظ البخاري: « ما العمل في أيام أفضل منها في هذه؟ قالوا: ولا الجهاد؟

قال: ولا الجهاد، إلا رجل خرج يخاطر بنفسه وماله،

اعداد/ محمد عبد العزيز

فلم يرجع بشيء، فقوله: "ما من أيام ":

ما نافية بمعنى ليس، ومن حرف جر زائد، وأيام: نكرة في سياق النفي فتفيد العموم، وقد أكدت بمن فصارت نصًا فيه.

فالعنى الإجمالي لهذه العبارة: ليس من أيام العمل فيها أحب إلى الله أفضل من هذه الأيام.

ففضلها على سائر أيام العام بهذا النص، مع ما ورد في بعضها من فضل ظاهر، ومن أمثلة ذلك:

- يوم الجمعة فهو خير أيام الأسبوع، لقوله- صلى الله عليه وسلم: « خير يوم طلعت فيه الشمس يوم الجمعة». رواه مسلم.

وذلك مخصوص بهذا النص فكل يوم من هذه الأيام أفضل من يوم الجمعة، ويوم الجمعة فيها له مزيد فضل عن سائر أيامها.

. أيام العشر الأواخر من رمضان، هي خير أيام العام، وفي لياليها ليلة القدر، وفضل أيامها مخصوص بهذا النص، فكل يوم من هذه الأيام أفضل من كل يوم من أيام العشر الأواخر من رمضان، وكل ليلة من ليالي العشر الأواخر من رمضان أفضل من كل ليلة من ليالي العشر الأول من ذي الحجة ؛ جمعًا بين النصوص.

. ويوم عاشوراء فيه من الفضل ما فيه والصيام فيه مضاعف الأجر، وصيام ذلك اليوم مكفر للسنة التي قبله لقوله- صلى الله عليه وسلم .: « وصيام يوم

عاشوراء، إني أحتسب على الله أن يكفر السنة التي قبلها، رواه مسلم.

وكل يوم من هذه الأيام أفضل من يوم عاشوراء، لهذا

- وكذا شهر الله المحرم له فضل وهو من الأشهر الحرم،

وشهر شعبان له فضل وفيه ترفع الأعمال إلى الله، وفيه ليلة النصف من شعبان، وهذه الأيام أفضل عند الله منه لهذا النص.

وهذه الأيام- أيام العشر الأول من ذي الحجة-متفاضلة فيما بينها، فأفضلها يوم عرفة، ويوم النحر، ثم يوم الجمعة فيها لاجتماع الفضلين، فضل الجمعة،

وقضل العشر. وقضله: " العمل الصالح فيها أحب إلى الله من هذه

يحتمل معان: منها: أن العمل الصالح في الأيام العشر، وإن قل أفضلُ من العمل الصالح في غيرها وإن عظم.

(انظر: المنهل العذب المورود (١٩٧/١٠)). ولذا تعجب الصحابة من هذا الشرف، فأوردوا عملاً

هوفي الشرع من أعظم الأعمال عند الله، وهو الجهاد، فكيف يدخل في الأعمال المضولة 15

فقالوا: « يا رسول الله- صلى الله عليه وسلم .، ولا الجهاد في سبيل الله؟، ودل سؤالهم هذا على تقرر أفضلية الجهاد عندهم، ويقررهنه الأفضلية حديث

أبي هريرة- رضي الله عنه .، قال: ﴿ جاء رجل إلى رسول الله- صلى الله عليه وسلم .، فقال: دلني على عمل يعدل الجهاد؟ قال: لا أجده. قال: ﴿ هل تستطيع ﴿ إِذَا خَرِج الْجَاهَدُ أَنْ تَدَخَلُ مُسْجَدُكُ فَتَقُومُ وَلا تَفْتَنَى الْسَعِمُ وَلا تَفْتَنَى الْسَعِمُ وَلا تَفْتَنَى الْسَعِمُ وَلا تَفْتَنَى الْسَعِمُ وَلا تَفْتَنَى الْسَعْمِ وَلا تَفْتَنَى الْسَعْمِ وَلا تَفْتَنَى الْسَعْمِ وَلا تَفْتَلُ أَلُو وَلَا تَفْتُلُ وَمِنْ يَسْتَطْيِعِ ذَلْكُ؟ وَالْ أَيْقِ

هريرة ، د إن فرس المجاهد ليستن في طوله ، فيكتب له حسنات ، أخرجه البخاري (٢٧٨٥)، ومسلم (١٨٧٨). (وقوله ، " ليستن في طوله "، أي يمرح بنشاط من

الاستنان وهو الجري. طوله، حبله الذي يشد به من طرف،ويمسك طرفه الآخر،ثم يرسل في المرعى).

فأجابهم النبي- صلى الله عليه وسلم- د قال: ولا الجهاد، إلا رجل خرج يخاطر بنفسه وماله، فلم يرجع بشيء.،

فإشارة النص تبين أن الجهاد نوعان، جهاد بالنفس. وجهاد بالمال.

وأن المجاهد في سبيل، قد يرجع من جهاده بنفسه، وماله، وقد غنم.

وقد يرجع بنفسه وماله، ولم يغنم شينًا. وقد يرجع بنفسه دون ماله. وقد يرجع ماله دون نفسه.

وقد لا يرجع ماله، وقد مات في سبيل الله.

ثم بين أن كل أحوال المجاهد بالنسبة للعمل في هذه الأيام مفضولة إلا الحالة الأخيرة، ألا يرجع من ذلك بشيء (انظر، فتح الباري (٤٦٠/٢)).

فأي فضل أعظم من هذاا، أي شرف أعظم من هذاا وفوق هذا كله محبة الله للعمل في هذه الأيام العشر، فحري بالمسلم الناصح لنفسه ألا يضيع هذا الفضل، وأن يزاحم على محبة الله بنفسه وماله.

ما الذي ينقرب به إلى الله في حذه العشر؟

١- أعظم ما يتقرب به إلى الله في هذه العشر تجريد
 التوحيد.

٢- هجر المعاصي، والموبقات، الاسيما مع المجاهرة بها.
 ٣- الوج والعمرة.

 التكبير المطلق من أول العشر في المجالس والأسواق وغيرها فهي شعيرة ظاهرة.

فعن عمرو بن دينار قال؛ كان ابن عمر، وأبو هريرة-رضي الله عنهما- يخرجان إلى السوق في أيام العشر يكبران، ويكبر الناس بتكبيرهما- (ذكره البخاري في صحيحه في العيدين، باب فضل العمل أيام التشريق معلقًا مجزوما به (٣٨١/٢)).

 ٥- صيام يوم عرفة، وهو أفضل صيام التطوع، بإجماع العلماء لحديث أبي قتادة، عن النبي- صلى الله عليه وسلم- قال: « قال له رجل أرأيت صيام عرفة؟ قال: أحتسب عند الله أن يكفر السنة الماضية والباقية».
 أخرجه مسلم (١٩٧) (١٩٢٧).

- صيام أيام العشر لحديث هُنيدة بن خالد، عن امرأته، عن بعض أزواج النبي-صلى الله عليه وسلم-، قالت، وكان النبي- صلى الله عليه وسلم- يصوم تسع ذي الحجّة، ويوم عاشوراء، وثلاثة أيام من كل شهر؛ أول اثنين من الشهر، والخميس،.

 ٧- ذبح الأضحية يوم النحر، فهي من أعظم القرب التي يتقرب بها في هذا اليوم.

٨- الصدقة على الفقراء والمساكين لاسيما ذوي

٩- قراءة القرآن.

هذا ما يسره الله في هذه العجالة فإن يكن صوابًا، فالحمد لله، وإن تكن الأخرى فاستغفر الله.



# نظرات في كتاب الترغيب والترهيب، ومختصر الحافظ له

الحمد لِلَّه وحده، والصلاة والسلام على من لا نبي بعده، وبعدُ:

فهذه المقالة الثانية، نظرات في كتاب الترغيب والترهيب، ومختصر الحافظ له، وقد تناولنا في العدد السابق كتاب الترغيب والترهيب، ومنهج الإمام المتذرى فيه، وما ينتقد على الكتاب، وعناية أهل العلم بالكتاب، ونتناول في هذه المقالة مختصر الحافظ ابن حجر رحمه الله تعالى، فأقول وبالله التوهيقء

66

الانتقاء.

اعتميد منهيج الحافظية

اختصاره للكتباب على

99

أما الختصر فهو للحافظ: شهاب الدين أبي الفضل أحمد بن على بن محمد بن أحمد بن حجرالعسقلاني (المتوفي: ٥٥٢

وقد اختصر الحافظ من الأصل تسعة عشر كتابًا من أصل خمسة وعشرين كتابًا، بدءًا بكتاب: الإخلاص، وانتهاء

بكتاب الحدود، وترك في أثناء اختصاره كتاب: قراءة القرآن، وهو واقع بين كتاب: الجهاد، وكتاب؛ الذكر والدعاء، وأحاديث هذا الكتاب تزيد عن مائة حديث.

وهذه الكتب التي اختصرها الحافظ من الكتاب تبلغ ثلثي حجم أصله، وهذا القدرية الكتاب الأصل يبلغ، ٣٧٣٩ حديثًا.

و أحاديث المختصر؛ ٨٥٨ حديثًا تقريبًا، فقد اختصر الأصل في أقل من ربع حجم

و لم يتم الحافظ- رحمه الله- اختصار

محمد عبد العزيز

الكتاب فترك منه خمسة كتب وهيء

- . كتاب البروالصلة.
  - . كتاب الأدب.
  - . كتاب التويد.
  - .كتاب الجنائز.
- . كتاب البعث والنشور.

إضافة لكتاب: قراء القرآن.

وأحاديث هذه الأبواب، ٢١٢٨حديثًا.

منهج الحافظ يا الاختصار:

. اعتمد منهج الحافظ في اختصاره للكتاب على الانتقاء، فيختار من أحاديث كل باب أقوى ما فيه، ويحدث الكررات المتفقة المعنى.

- يذكر الحافظ- رحمه الله تعالى- يه أول كل كتاب فهرسًا بأبوابه تسهيلاً على القارئ، وتصويرًا لما يحتويه الكتاب.

- قد يذكر الحافظ في فهرسه في أول كل كتاب عنوانًا، ثم لا يذكره عند سرد أبواب المختصر فتخلو منه الأبواب، ومن أمثلة

ي كتاب الطهارة فهرس لباب، الترغيب ية تخليل الأصابع، والترهيب من تركه، ولا وجود لهذا البابية صلب الكتاب.

ي كتاب البيوع فهرس لباب: الترهيب

من مطل الغني، والترغيب في إرضاء صاحب الدين، ولا وجود لهذا الباب في صلب الكتاب.

ي كتاب اللباس فهرس لباب: الترغيب ي الصدقة على الفقير بما يلبسه كالثوب ونحوه، ولا وجود لهذا الباب ي صلب الكتاب. يختصر الحافظ التعليق الذي يجده ي

-ياتىكى ودىكا السيق سيق بدويا. آخر الحديث.

. يختصر الحافظ الحديث، فيختصر أوله، أوآخره.

. اختصر الحافظ كتابًا كاملاً فلم يذكر من أحاديثه شيئًا، وهوكتاب، قراءة القرآن.

- قد يذكر الحافظ الضعيف، لأنه أقوى ما في الماك الماد.

- قد يسهو فيذكر شديد الضعف بل والموضوع.

- ومن أمثلة الموضوع : حديث حديث حديث حديثة ولفظه : قال رسول الله عليه وسلم . و يقبل الله لصاحب بدعة صومًا ولا صلاة ، ولا حجًا ، ولا

عمرة، ولا جهادًا، ولا صرفًا، ولا عدلاً، يخرج من الإسلام كما يخرج الشعر من العجين.

- ومن أمثلة شديد الضغف: حديث عمرو بن عوف رضي الله عنه: قال سمعت رسول الله- صلى الله عليه وسلم- يقول: إني أخاف على أمتي من ثلاث: من زلة عالم، ومن هوى متبع، ومن حكم جائر. رواه البزار والطبراني.

مع أن المنذري قال بعده: رواه البزار والطبراني من طريق كثير بن عبد الله، وهو واه، وقد حسنها الترمذي في مواضع وصححها في موضع فأنكر عليه واحتج بها ابن خزيمة في صحيحه.

- جملة ما انتقده الشيخ الألباني من أحاديث هذا المختصر، ١٥٤ حديثًا

بين ضعيف، ومنكر، وشديد الضعف، بل وموضوع.

عدد الأحاديث شديدة الضعف في النتقاء الحافظ، ٢٠ حديثًا.

عدد الأحاديث المنكرة في انتقاء الحافظ، ٩ أحاديث.

عدد الأحاديث الموضوعة في انتقاء المحافظ: ١٢ حديثًا.

فجملة شديد الضعف، والمنكر، والموضوع، لا عديثًا في انتقاد الشيخ الألباني.

طبعات الكتاب:

مهمة

اختصر العافيظ كتائيا

كاميلاً فليم يذكير من

ومادةً.

أحاديثه شيئًا .

وقبل ذكر طبعات الكتاب أرى أنه من المناسب ذكر أهم، ما يقوم به المحقق من عمل ويتلخص ذلك في أربعة نقاط

الأولى: تقديم النَّصُ صحيحاً مطابقًا لما كتبه المؤلف، أو قريبًا منه، مراعيًا للأصول العلمية.

الثانية، توثيق النَّصُ نسبةُ،

الثالثة: توضيح مشكل النص، وضبطه. الرابعة: التنبيه على وهم المؤلف- إن وقع-قدر الطاقة:

فإذا وفي المحقق هذه النقاط حقها، فقد قام بالأمانة التي تصدَّر لها، وإن انتقصها كان نقصًا في عمله بقدر نقصه.

- طبع الكتاب للمرة الأولى بتحقيق وتعليق، الشيخ المحدث حبيب الرحمن الأعظمي، والفاضلين عبد الحميد التعماني، ومحمد عثمان الماليكاؤن ناسك الناشر، إدارة إحياء المعارف- ماليكاؤن ناسك ١٣٩٠هـ ١٩٧٠م. وأعادت طبعه مؤسسة الرسالة.

محرم ١٤٢٩ هـ - العدد ٥٥٢ - السنة السابعة والأربعون

- أعاد طباعة الكتاب وصححه، وضبطه، محمد الطاهر المجدوب، فضبط المتن بالشكل، وقارنه بأصله، وأحال الأحاديث على أصلها في كتاب الترغيب والترهيب، وأعاد ترقيمه، ووصل بترقيمه إلى ٩٦٩ حديثًا، فرقم كلما أشار إليه الحافظ.

وقد طبعته دارالتراث بالقاهرة، والمكتبة العتيقة بتونس الطبعة الأولى: ١٤٠٠هـ ١٩٨٠م.

- أعاد طباعة الكتاب اعتمادًا على الطبعتين السابقتين دار الفتح، الطبعة الأولى: ١٤٠٥هـ ١٩٨٥م.

66

جملة ما انتقده الشيخ

الألباني من أحاديث هذا

المختصر: ١٥٤ حديثا.

و قد قام فيه المحقق بعدد من الأشياء:

- استكمل سياق الأحاديث التي جاءت مختصرة في صلب الكتاب؛ لتتم فائدتها.
- ذكر الروايات التي أشار إليها الحافظ في المختصر في الهامش.
- أدخل ثماني أحاديث

في صلب الكتاب لم تكن مذكورة فيه؛ لأن الحافظ عنون لها عند فهرسته في أول الكتاب، ثم لما يذكر هذا العنوان في سياق اختصاره.

- زيادة كتاب كامل في آخر الكتاب، وهو كتاب قراءة القرآن؛ لأن الحافظ لم يذكره في اختصاره، وفي هذا الكتاب، ٣٠ حديثًا.
- د ذكر أحكام الشيخ الألباني على أحاديث المختصر مستعينًا بالجزء الذي طبع من صحيح الترغيب والترهيب، وقد وافق الشيخ الألباني في حكمه على ضعف 4 حديثًا من أحاديث مختصر الترغيب والترهيب، وخالفه في ٢٧ حديثًا.

فجملة ما رآه الشيخ من انتقاد الشيخ الألباني: ٧٦ حديثًا، لا غير، (وكان قد صدر

ية هذا الوقت مجلدة واحدة من صحيح الترغيب والترهيب، وكانت الطبعة الأولى التي استدرك عليه الشيخ الألباني فيما بعد).

فخرجت هذه الطبعة على أن تكون مجرد تحقيق، وتعليق على الكتاب، وقد نبه المحقق على ذلك بقوله على طرة الكتاب، حققه وضبطه وأكمله وعلق حواشيه، وذكر منهجه في مقدمة التحقيق.

- طبعة دار الوسطية، الطبعة الأولى معبعة الأولى ١٠١٤هـ ٢٠١٤م، كتب عليها، نسخة جديدة

محققة، مخرجة الأحاديث طبقًا لأحكام العلامة، محمد ناصر الدين الألباني.

وتتميز هذه الطبعة بأناقتها، واستكمال ذكر أحكام الشيخ الألباني بعد صدور الطبعة الأخيرة من كتاب، صحيح، وضعيف الترغيب والترهيب، وصحيح وضعيف الرجامع الصغير وزيادته.

والا فهي طبعة أ. د. أسامة عبد العظيم بلا زيادة، ولا نقصان، بكل ما سبق فيها من ملاحظات، فلم يكلف العاملون في الدار أنفسهم عناء قراءة المقدمة التي حذفوها من طبعتهم.

- طبعة دار البشائر، ودار السراج، والمكتبة المكية، وقد كتب على طرة الكتاب؛ حققه، وأتم اختصاره أ. د. سائد بكداش.

ولم تتيسر لي هذه الطبعة حتى أنظر فيها، والظاهر أنه ليس مجرد تحقيق وتعليق على الكتاب كما هو ظاهر العنوان، بل فيها استكمال لاختصار الكتاب.

هذا ما يسره الله لي في هذه العجالة، أسأل الله أن يكتب لي فيها وقارئها الأجر، وأن يعفو عن الزلل.

## نظرات في كتاب

## تقريب الأسائيد وقرتيب السائيد

الحمد لله وحده، والصلاة والسلام على نبيه المجتبى ورسوله المصطفى، ويعد،

فهذه نظرات في كتاب تقريب الأسانيد وترتيب المسانيد للحافظ زين الدين أبي الفضل عبد الرحيم بن الحسين العراقي، وهو كتاب من كتب أحاديث الأحكام مبتكِّر في طريقته، فريد في منهجه، مهم في موضوعه، ويقوم منهج الكتاب على فكرتين رئيستين،

> الأولى: جمع الكتاب من أصح الأسانيد إما مطلقًا أو مقيدا

> الأخرى، جمع الأحاديث التي عليها مدار الأحكام الفقهية.

> وقد حقق المؤلف بذلك أربعة أمور هي على بابها غاية،

> > الأول، قصر الأسانيد بحيث يسهل حفظها.

الثاني؛ قلة هذه الأسانيد، فقد دار الكتاب كله على ستةعشراسنادًا.

الثالث: أصحية هذه الأسانيد: فهي من أصح

الرابع: معرفة جملة وفيرة من عيون الأحاديث التي تدور عليها الأحكام.

فرحم الله علماء الإسبلام، وجزاهم عن دينهم وأمتهم خير الجـزاء، وهـذا أوان الشروع في التعريف بمصنَّف الكتاب والكتاب المصنَّف، ومنهج مؤلفه فيه. ١ . مصنف الكتاب:

الإمام الحافظ عبد الرحيم بن الحسين بن عبد الرحمن بن إبراهيم العراقي.

يكني الحافظ بـ؛ أبي الفضل، ولا يعرف له كنية غيرها، وكان يذكره أخص تلاميذه الحافظ ابن حجر بهذه الكنية فيقول قال شيخنا أبو الفضل، ويلقب بـ: بزين الدين.

و يعرف بنسبته، فيقال: الحافظ العراقي، أو زين الدين العراقي، أو الزين العراقي.

وهذه النسبة نظرًا لأصل والده الحسين ابن عبد الرحمن فهوعراقي الأصل هاجرإلى مصر، وفيها ولد ابنه عبد الرحيم، فمصر بلد مولده، وإقامته، ومماته، ومن اللطائف أن الحافظ زين الدين لم ير العراق، ولم يدخلها حتى في رحلاته العلمية، ومع ذلك فقد اشتهرت نسبته إليها حتى إنه لا يُعرُف إلا بها، والحافظ أبو الفضل العراقي من علماء القرن الثامن الهجري، فقد

#### معمد عبد العزيز

A HOPET

وُلِّد عام: ٧٢٥ هـ.

ومن الطريف أن الحافظ العراقي انشغل من أول نشأته في طلب العلم حتى مضى شرخ شبابه ولم يتزوج حتى بلغ السادسة والثلاثين من عمره.

#### من أهم شيوخ الحافظ العراقي:

الحافظ عز الدين ابن جماعة، الحافظ صلاح الدين العلائي، الحافظ علاء الدين بن التركماني، الحافظ أحمد بن عبد الرحيم المرداوي.

#### من أهم تلاميذ الحافظ العراقي،

ابنه ولى الدين أبو زرعة أحمد بن عبد الرحيم العراقي، وهو الذي صنَّف لأجله هذا الكتاب، الحافظ نور الدين الهيثمي زوج ابنته ورفيقه، صاحب كتب النزوائد المشهور، وهذا الفن أحد أهم الفنون التي تخرج على شيخه أبي الفضل المراقي بها، والحافظ شهاب الدين ابن حجر العسقلاني، و هو من أكثر تلاميذ الحافظ المراقي ملازمة له حتى إنه عد في معجم شيوخه أكثر من مئة مؤلف قرأها على شيخه العراقي، ومن تلامذته سبط ابن العجمي، وشهاب الدين البوصيري، والزين الزركشي، وبدر الدين العيني صاحب كتاب عمدة القاري في شرح صحيح البخاري، وغيرهم من أساطين العلماء.

وتلاميذ الشيوخ أثر من أهم آثارهم العلمية التي تركوها، ولذا عددت هؤلاء الجلة ليعرف قدر هذا العلم.

أما آثاره العلمية التي خلفها فتتجاوز الستين مؤلفًا أغلبها غير مطبوع، وكثير منها مفقود، سأكتفي هنا بذكر يعضها، فمنها،

- تكملة شرج جامع الترمذي، وقد قصد بمؤلفه هذا استكمال شرح ابن سيد الناس، وقد كتب منه عشرة مجلدات تقريبًا.
- . طرح التثريب شرح تقريب الأسانيد، وهو شرح



كتابه الذي سنعرض له كتب منه نحو مجلدة، ثم أكمله ابنه أبو زرعة.

، التقييد والإيضاح لما أغلق من كتاب ابن الصلاح.

- النجم الوهاج في نظم المنهاج، نظم به منهاج البيضاوي في أصول الفقه، وهو، ٣٦٧ بيتًا.

. تكملة شرح المهذب قصد به استكمال شرح شيخه السبكي على المهذب للشيرازي، وشيخه قصد به استكمال شرح النووي (المجموع).

ثناء العلماء عليه:

قال الحافظ ابن حجر في إنباء الغمر (٢/ ٢٧٦، ٢٧٧)، ﴿ وَلَمْ نُرَبِّكُ هَذَا الْفُنْ أَتَقَنْ مَنْهُ، وَعَلِيهُ تَخْرُجُ غالب أهل عصره، ومن أخصهم به صهره شيخنا نور الدين الهيثمي، وهو الذي درّيه وعلَّمه كيفية التخريج والتصنيف.

وقال السخاوي في فتح المغيث (١ / ١٧)، ،كان إمامًا، علامة، مقرئا، فقيهًا، شافعي المذهب، أصوليًّا، منقطع القرين في فنون الحديث وصناعته، ارتحل فيه إلى البلاد النائية، وشهد له بالتفرد فيه أئمة عصره، وعولوا عليه فيه، وسارت تصانيفه فيه ويهُ غيره، ودرس، وأفتى، وحدث، وأملى، وولى قضاء المدينة الشريفة نحو ثلاث سنين.

وانتفع به الأجلاء، مع الزهد والورع، والتحري في الطهارة وغيرها، وسلامة الفطرة، والحافظة على أنواع العبادة، والتقنع باليسير، وسلوك التواضع والكرم والوقار، مع الأبهة والحاسن الجمة. ،

وقال الشوكاني ع البدر الطالع (١ / ٣٥٥ )؛ دقال تلميذه الحافظ ابن حجر، وقد لازمته مدة فلم أره ترك قيام الليل، بل صار كالمألوف، ويتطوع بصيام ثلاثة أيام يُّ كُلُّ شَهْرٍ، وقد رزق السعادة في ولده الولي فإنه كان إمامًا كما تقدم في ترجمته، وفي رفيقه الهيثمي فإنه كان حافظا كبيرًا، ورزق أيضًا السعادة في تلامذته فإن منهم الحافظ ابن حجر وطبقته، وكان عالمًا بالنحو، واللغة، والغريب، والقراءات، والفقه، وأصوله، غير أنه غلب عليه الحديث فاشتهر به وانفرد بمعرفته، وقد ترجمه جماعة من معاصريه ومن تلامذته ومن بعدهم وأثنوا عليه جميعًا وبالغوافي تعظيمه،.

وقد تنوفي الحافظ العراقي ولنه من العمر واحدً وثمانون سنة في ليلة الأربعاء في التاسع من شعبان سنة:

فرثاه الناس بمرثيات وكان ممن رثاه الحافظ ابن حجر وقد كان بالحجاز في رحلة علمية فبلغه موت شيخيه الحافظ البلقيني، والحافظ العراقي فرثاهما بمرثيتين فكان مما قال:

لهفي على حافظ العصر الذي شهدت أعلامه كاشتهار الشمس في الظهر علم الحديث انقضى لما انقضى ومضى والسدهر يفجع بعد العين بالأثر لهفى على فقـــد شيخي اللذين هما أعز عندي من سمعي ومن بصري

وقال،

وطاف بأرض مصركل عام

بكأس الحين للعلماء ساق فأطفأت المنون سراج علم

ونسورناره لأولئ النفاق

وأخلفت الرجاية ابن الحسين

الإمام فألحقته بالمساق فيا أهل الشام ومصر فأبكوا

على عبد الرحيم ابن العراقي واعلم أيها القارئ الكريم أني ما أردت أن أطيل في ترجمة المصنف، فهو أشهر من أن يترجم، لكنها جرة قلم جُرُبُّ بهذا العطرالفياح بذكر علماء الإسلام.

٢ . الكتاب الصنف:

أ.سبب تصنيف الكتاب،

ألف الحافظ زين الدين العراقي هذا الكتاب لابته أحمد، ذلك أن سلسلة الأسانيد في القرن الثامن قد طالت، فأراد أن ييسر عليه الأمر فجمع له هذا الكتاب، وقد ذكر ذلك في مقدمة كتابه ، قال (ص ٢٨١، ٢٨٢): وفقد أردت أن أجمع لابني أبي زرعة مختصرًا في أحاديث الأحكام يكون متصل الأسانيد بالأئمة الأعلام، فإنه يقبح بطالب الحديث ألا يحفظ بإسناده عدة من الأخبار يُستقنى بها عن حمل الأسفارية الأسفار، وعن مراجعة الأصول عند المذاكرة والاستحضار.

ولما رأيت صعوبة حفظ الأسانيد في هذه الأعصار لطولها، وكان قصر أسانيد المتقدمين وسيلة لتسهيلها رأيت أن أجمع أحاديث عديدة في تراجم محصورة، وتكون تلك التراجم فيما عد من أصح الأسانيد، إما مطلقًا على قول من عممه، أو مقيدًا بصحابي تلك الترجمة،.

ب. وقد ذكر المؤلف منهجه في هذا الكتاب، ويتلخص 2

. جمع المصنف في هذا الكتاب ٤١٦ حديثا من عيون أحاديث الأحكام هي أصل الكتاب.

. إن كان في أحد روايات الحديث التي ليست على شرطه زيادة ذكرها تحت الحديث، كأن يقول، وعند أبي

. إذا كان في الحديث زيادة عند غير الصحابي الذي



روى من طريقه الحديث فإنه يقول، ولفلان من حديث فلان كذا.

. بلغت أحاديث الكتاب مع هذه الزيادات حوالي ألف حديث.

. جمع المصنف أحاديث أصل الكتاب على ١٦ إسنادًا من

اشترط المصنف في هذه الأسانيد المنتقاة أن تكون من أصح الأسانيد إما مطلقاً، وإما مقيدًا بالصحابي، كأن يكون أصح إسناد لأبي هريرة . رضي الله عنه ..

جمع الصنف أحاديث أصل الكتاب من مصنفين اثنين؛ الأول، موطأ مالك بن أنس . رحمه الله تعالى .، وقد اعتمد رواية أبي مصعب الزهري، ذلك أنها من آخر روايات الموطأ، وأكملها، قال ابن حزم في الإحكام في أصول الأحكام (٢/ ٣٧)، دولم يزل الموطأ يروى عن مالك منذ ألفه طائفة بعد طائفة وأمة بعد أمة، وآخر من رواه عنه من الثقات أبو المصعب الزهري لصغر سنه وعاش بعد موت مالك ثلاثا وستين سنة، وموطؤه أكمل الموطأت؛ لأنه فيه خمسمائة حديث وتسعون حديثًا بالمكرر أما باسقاط التكرار فخمسمائة حديث وتسعة وخمسون حديثًا .

الثاني، مسند أحمد، واختار له رواية أبي بكر القطيعي عن عبد الله بن أحمد بن حنبل عن أبيه، وهي أشهر روايات الموطأ.

. اختار الحافظ العراقي من أصح الأسانيد أربعة أسانيد من موطأ مالك، روى بها ١٢٨ حديثًا.

الإسناد الأول؛ مالك عن نافع عن ابن عمر روى به ٦٧ حديثًا.

الإسناد الثاني؛ مالك عن الزهري عن أنس، روى به ٥ أحاديث.

الإسناد الثالث، مالك عن أبي الزناد عن الأعرج عن أبي هريرة، روى به ٥١ حديثًا.

الإسناد الرابع، عبد الرحمن بن القاسم بن محمد بن أبى بكر عن أبيه، القاسم عن عائشة، روى به ٥ أحاديث.

و اختار من أسانيد مسند أحمد ۱۲ إسنادًا، روى بها ۷۷ حديثًا.

وأنا تارك ذكرها هنا اختصارًا.

. وقد ذكر المؤلف إسناده إلى موطأ مالك برواية أبي مصعب، وإسناده إلى مسند أحمد برواية القطيعي في أول الكتاب فيتصل إسناد هذه السلاسل بهذا.

. رتَّب المؤلف الأحاديث على أبـواب الفقه ؛ ليقرب تناوله.

. خرج المصنف أحاديث كتابه بعد ذكرها على النحو التالي،

ما كان في الصحيحين لم يعزه لأحد.

وما كان في أحدهما عزاه له. وما كان في غيرهما بينه.

طبعات الكتاب،

#### للكتاب أريع طبعات:

الأولى: التي مع شرحه طرح التثريب في شرح التقريب، وقد طبعت لأول مرة في مطبعة جمعية النشر والتأليف، بتصحيح وتعليق، الشيخ محمود حسن ربيع، ١٣٥٤ ه. وقد طبع في ثمانية أجزاء في أربعة مجلدات، وهي أجود طبعات هذا الكتاب، وعنها أخذت سائر الطبعات، على أن هذا السفر ما زال يحتاج لتحقيق علمي رصين.

الثانية، طبعة دارالكتب العلمية، سنة ١٤٠٤ هـ. ١٩٨٢ م، وقد أخذ متن الكتاب من الطبعة السابقة، وطبع دون ترقيم لأحاديثه، وقد علَّق على بعض الغريب، وأكبر الظن أن شرح الغريب مأخوذ من طرح التثريب.

الثالثة، طبعة مكتبة نزار مصطفى الباز، عناية، عبد المنعم إبراهيم، وأغلب الظن أنه أخذها أيضًا من طرح التثريب، فإنه لم يذكر النسخ الخطية المعتمدة في التحقيق، وقد رقم أحاديث الكتاب فبلغت بترقيمه، الما حديث، وهو تحقيق متوسط.

الرابعة، طبعة دار النوادر، بدراسة وتحقيق، بلال محمد أبو حوية، وأصله رسالة ماجستير في كلية الشريعة. جامعة دمشق، الطبعة الأولى، ٢٠١٢.١ ٢٣٣ م.

وهذه الطبعة هي أجود طبعات الكتاب على الإطلاق، وقد حقق الكتاب على الإطلاق، وقد حقق الكتاب على أربع نسخ خطية، وقدم له بدراسة قيمة، وخدم الأصل خدمة جيدة من حيث توثيق النصوص وتخريج الأحاديث.

أهم خدمات الكتاب:

أ. خرج أحاديث الكتاب، خالد بن ضيف الشلاحي
 خرج أحاديث تقريب الأسانيد،
 الناشر، دارالمؤيد، عام النشر، ١٤٢٥ هـ . ٢٠٠٤ م.

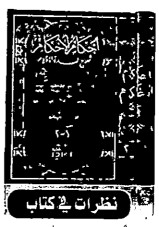
ب.أهم شروح الكتاب،

من أهم شروح الكتاب، كتاب طرح التثريب في شرح التقريب في شرح التقريب، بدأه الحافظ أبو زرعة العراقي، وأتمه ابنه الحافظ أبو زرعة العراقي و رحمهما الله تعالى وقد سبقت الإشارة لأهم طبعة لهذا الكتاب، وعنها أخذت سائر الطبعات، وهذا السفر ما زال يحتاج لن يقوم على خدمته في رسالة علمية تبرزه على ما يليق به.

ومن شروحه: تيسير المجيد شرح تقريب الأسانيد، لعبد المنعم إبراهيم، الناشر، مكتبة أولاد الشيخ للتراث، في ذلائة مجلدات، وهي طبعة بدون بيانات، غير أنها طبعت عام، ٢٠١٢م، وهو شرح سهل، التقط غالبه من طرح التثريب.

هذا ما يسره الله في هذا المقال، ولله الحمد أولاً وآخرًا ظاهرًا وباطنًا.





# إحكام الأحكام شرح عمدة الأحكام لابن دقيق العيد

الْحَمْدُ لِلَّهِ الَّذِي أَنْزَلُ عَلَى عَبْدِهِ الْكِتَابِ
وَلَّمُ يُخْعَلُ لَهُ عَوْجًا قَيْمًا لِيُنْذَرُ بَالْسَا
شَدِيدًا مِنْ دُنْهُ وَيُنَشُرَ الْمُؤْمِنِينَ الَّذِينَ
يَغُمَّلُونَ الْصَّالِحَاتِ أَنَّ لَهُمْ أَجْلَا حَسَنًا.
والصلاة والسلام على إمام المتقين، وخاتم
النبيين، وعلى آله وصحبه، وبعد:

قان كتاب إحكام الأحكام، للإمام الحافظ الفقيه الأصولي صاحب الفنون ابن دقيق العيد رحمه الله تعالى كتاب عظيم، قل أن تجد له نظيرًا، لا يستغني عنه عالم متقن، ولا طالب علم متوسط، ففيه مباحث شريفة، وفوائد منيفة، وتدقيقات قل أن تجتمع في مثله، وهو من أحسن الكتب التي تربي الملكة في استنباط الأحكام الفقهية، ولذا ستكون عليه تلك الإطلالة، وسنتحدث في هذا المقال خديثًا قصيرًا عن كتابين آخرين للكتاب صلة بهما،

الأول: كتاب: عمدة الأحكام، للإمام الإمام الجافظ عبد الغني بن عبد الواحد القدسي رحمه الله تعالى. وهو الكتاب الأصل الذي شرحه إبن دقيق العيد رحمه الله تعالى.

الأخر، كتاب، العدة، للشيخ العلامة عز الدين أبي إبراهيم محمد بن إسماعيل ابن صلاح بن محمد الحسني، الكحلاني ثم الصنعاني، العروف بالأمير رحمه الله

## محمد عبد العزيز

(المتوفى: ١٨٢هـ).

وهذا الكتاب شرح للشرح (حاشية). فائدة:

ظهرت المتون العلمية سبواء كانت في الحديث، أو الفقه، أو علوم الآلة، كاللغة والأصبول، ونحوهما عندما استقرت العلوم، واحتاج الطلاب لمصنف جامع يجمع أطرافها في لفظ مختصر ليتصور العلم في ذهن طلاب العلم من أقرب طريق، شم جاءت الحاجة لشرح تلك المتون العلمية وتفسيرها، بما يفتح مفاليقها، ويبين غريبها، ويوجه استدلال العلماء، ويوضح طريق الاستنباط فيها، فكانت الشروح العلمية، وتلك صنعة المتأخرين بداية من علماء القرن الخامس الهجري بداية من علماء القرن الخامس الهجري

وربما استغلق قول الشارح، أو أطلق ما هو مقيد، أو ذكر عامًا له مخصص، أو ترك مبهمًا لم يبينه، أو ترك ما يستدرك عليه، فظهرت الحاجة لشرح الشروح، وهو ما يعرف اصطلاحًا بالحواشي العلمية، وربما فاقت شهرة هذه الحواشي تلك الشروح.

وربما ترك صاحب الحاشية مسألة لم يتعرض لها، أو ذكر مشكلاً يحتاج لحل، أو أرسل قولاً يحتاج لتوثيق، فظهرت من هنا الحاجة لشرح تلك الحواشي، فظهرما يعرف اصطلاحًا بالتقريرات، وهي شروح عظيمة الشائدة لطلاب العلم الذين يدققون في أقوال العلماء.

فتراث الأمة يكاد أن يكون على هذه الأربعة: المتون، والشروح، والحواشي، والتقريرات، إضافة للمختصرات والمطولات.

والنشرع الآن فيما أردنا بيانه يا هذا المقال:

#### أولاً: كتاب عمدة الأحكام:

اسم الكتاب: عمدة الأحكام في معالم الحلال والحرام، عن خير الأنام محمد عليه الصلاة والسلام، مما اتفق عليه الشيخان البخاري ومسلم. وهذا الكتاب كما سبق من تأليف الإمام الحافظ تقي الدين أبي محمد عبد الفني بن عبد الواحد المقدسي رحمه الله تعالى (المتوفى: ٢٠٠هـ).

وفكرة هذا الكتاب تتلخص في أمرين: الأول: جمع طائفة مختصرة من الأحاديث التي تدور عليها الأحكام العملية الشرعية.

الآخر: أن تكون هذه الطائفة من أصح أحاديث الأحكام، ولذا انتقاها مما اتفق الشيخان البخاري ومسلم رحمهما الله تعالى كما هو واضح من عنوان الكتاب. وهذا الكتاب مرتب على الأبواب الفقهية فهو يبدأ بكتاب: الطهارة، وينتهي بكتاب، العتقان، ويحوي بين دفتيه ستة عشر كتانا.

وقد انتقى فيه ثمانية وأربعين، وأربع مئة حديث (٤٤٨)، هي عيون أحاديث الأحكام مما اتفق عليه الشيخان.

وهنذا الكتاب من أنفع كتب أحاديث الأحكام، ولذا كان يبدأ العلماء بحفظه، ولا يغني عنه مختصر آخرية أحاديث الأحكام، وفيه ما يزيد عن مئتى حديث

متفق عليها ليست في كتاب الحافظ ابن حجر: بلوغ المرام.

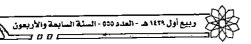
والمصنف رحمه الله تعالى قد استل كتابه هذا على ما يبدو من كتابه الأحكام الكبرى، ولذا تجد فيه بعض الهتات التي لا يخلو بشرمنها كأن يكون روى الحديث في كتابه الأحكام الكبرى من طريق الشيخين وغيرهما، وقد ساق بعض ألفاظه فيه من طريق هذا الغير، ثم يسهو، ويستله في هذا الكتاب ويعزوه لشيخين، فمن أمثلة ذلك حديث محمد الن عباد بن جعفر قال سألت جابر بن عبد الله عليه النبي صلى الله عليه وسلم عن صوم يوم الجمعة قال نعم، وورب الكعية.

والزيادة في مسلم (حديث: ١١٤٣) بلفظ:
«ورب هذا البيت»، وإنما هذا اللفظ
للنساني في الكبرى (٢٧٦٠)، وقد ساقه
هكذا المصنف الشيخ عبد الغني المقدسي
في الكبرى (حديث: ٤٤١) فنقله هنا سهوًا.
في الكبرى (حديث: ٤٤١) فنقله هنا سهوًا.
وربما وهم فروى الحديث في كتابه
وشرطه في هذا الكتاب أن يكون متفق
عليه فيرويه في كتابه، وهو الأحدهما،
فمن أمثلة ذلك حديث عائشة رضى الله
عنها قالت: كان رسول الله صلى الله عليه
وسلم يصلي من الليل ثلاث عشرة ركعة،
يوترمن ذلك بخمس، لا يجلس في شيء
يوترمن ذلك بخمس، لا يجلس في شيء
الإ في آخرها، وهو من أفراد مسلم (٧٣٧).
(وقد ذكر هذين المثالين محقق الكتاب
نظر الفريابي).

والمصنف رحمه الله تعالى يسوق لفظ الحديث في الغالب من كتاب: الجمع بين الصحيحين، للحميدي.

طبعات الكتاب:

قد طبع الكتاب عدة مرات منها: ١- طبع في مطبعة السنة المحمدية بتحقيق الشيخ العلامة، محمد حامد



الشقي رحمه الله تعالى (المتوفى: ١٣٧١هـ).

٢-طبعة دارالمعارف قمصرسنة (١٣٧٣هـ) بتصحيح الشيخ العلامة المحدث أحمد محمد شاكر رحمه الله تعالى (المتوفى: ١٣٧٧هـ).

٣- طبعة دار المأمون للتراث سنة (١٤٠٥ هـ) بتحقيق الشيخ: محمود الأرناؤوط. هـ) بتحقيق الشيخ: محمود الأرناؤوط. هـ طبع في المطبع الأنصاري بدهلي في الهند ضمن مجموعة الحديث النجدية. المنار بمصر بعناية الشيخ: محمد رشيد رضا رحمه الله تعالى (المتوفى: ١٣٥٤هـ) ضمن مجموعة الحديث النجدية أيضاً سنة (١٣٤٧ هـ). ك- طبع في دار الفاريابي للمطبوعات العربية، على سبع نسخ خطية، دراسة وتحقيق: نظر محمد الفاريابي، وهي من أحسن طبعات الكتاب وأجودها، وفيه من التوثيق ما ليس في غيره، وقد قدم له التوثيق ما ليس في غيره، وقد قدم له بدراسة قيمة.

#### شروح الكتاب:

حظي هذا الكتاب بعدد كبير من الشروح قاربت الخمسين شرحًا نظرًا لاهتمام أهل العلم به فمن هذه الشروح:

1- إحكام الأحكام شرح عمدة الأحكام، الشيخ تقي الدين أبي الفتح محمد بن علي بن وهب بن مطيع القشيري المشهور بابن دقيق العيد رحمه الله تعالى، وسيأتي الكلام عنه تفصيلاً.

٧-الإعلام بفوائد عمدة الأحكام، للإمام الحافظ العلامة أبي حفص عمر بن علي بن أحمد الأنصاري الشافعي المعروف بابن الملقن المتوفى المنة (١٠٨هـ) وهو أجل كتبه وأحسنها، وقد توسع في الشرح توسعا وإضحاً رحمه الله تعالى.

طبع بتحقيق وتخريج وتعليق الشيخ عبد العزيز بن أحمد بن محمد المشيقح الطبعة الأولى سنة (١٤١٧ هـ) نشر دار

العاصمة في الرياض.

٣- كشف اللثام في شرح عمدة الأحكام، لشمس الدين أبي العون محمد بن أحمد بن أحمد بن سالم السفاريني الحنبلي (المتوفى، المداهـ)، وهو من أوسع شروح الكتاب، وقد طبع في سبع مجلدات، اعتنى به تحقيقًا وضبطًا وتخريجًا: نور الدين طائب، الناشر، وزارة الأوقاف والشؤون الإسلامية- الكويت، دار النوادر – سوريا، الطبعة: الأولى، ١٤٢٨هـ ٢٠٠٧م.

٤- خلاصة الكلام على عمدة الأحكام، الشيخ فيصل بن عبد العزيز آل مبارك رحمه الله تعالى (المتوفى:١٣٧٦ هـ)، طبع في مجلد واحد أكثر من مرة منها طبعة: شركة الشمرلي للطبع والنشر بالقاهرة سنة: ١٣٧٩هـ، نشرته مكتبة الرياض سنة: ١٣٧٦هـ، وسنة (١٤٠٠هـ).

٥- تنبيه الأفهام بشرح عمدة الأحكام،
 للشيخ محمد بن صائح العثيمين طبعته
 جامعة الإمام محمد بن سعود الإسلامية
 عدة مرات.

٣- تيسير العلام شرح عمدة الأحكام، للشيخ عبد الله بن عبد الرحمن بن صالح البسام، طبع عدة مرات منها الطبعة الثائثة سنة: ١٣٩٣هـ، في مجلدين، وهو من أيسر وأسهل شروحه، فيصلح للطالب المبتدئ، ولا يستغني عنه المنتهي.

٧- نيل المرام شرح عمدة الأحكام، للشيخ حسن بن سليمان النوري، والشيخ علوي ابن عباس المالكي (المتوفى،١٣٩١هـ) رحمه الله تعالى، نشر مكتبة الاقتصادية مكة الكرمة الطبعة الثالثة سنة، ١٣٨٨هـ. (انظر، شروح الكتاب، وطبعاتها في جامع المتون العلمية، للشيخ، عبد العزيز بن إبراهيم بن قاسم (ص٢٦٢)).

هذا ما يسره الله تعالى في هذا المقال، فإن يكن صوابًا فالحمد لله، وإن تكن الأخرى فأستغفر الله منه.



# نظرات ي موسوعة بيت المقدس وبلاد الشام الحديثية

الحمد لله كما ينبغي لجلال وجهه وعظيم سلطانه، والصلاة والسلام على نبيه الصطفى، ورسوله الحتبى، وبعد، فإن السجد الأقصى قبلة المسلمين

الأولى، ومسرى نبينا ضلى الله عليه وسلم، ومنه عرج به إلى السماوات العلى، وصلى فيه بالأنبياء والرسلين، وبارك الله فيه وحوله، قال الله تعالى: دَسُنِحَانَ الَّذِي أَسْرَى بِعَبْدِهِ لَيْلاً منَ الْشَجِدِ الْحَرَامِ إِلَى الْسُجِدِ الأَقْصَى الَّذِي بَازَكْنَا حَوْلَهُ لِنُرِيهُ مِنْ آيَاتِنَا إِنَّهُ هُوَ السَّمِيعُ الْبَصِينُ (الإسراء: ١).

(A) 1|1 c)

محمد عبد العزيز

وهو ثاني مسجد وضع في الأرض بعد المسجد الحرام فعن أبي ذر الغفاري رضي الله عنه قال: وقلت يا رسول الله؛ أي مسجد وضع في الأرض أوَّل؟ قال: المسجد الحرام. قال: قلت: ثم أيَّ؟ قال: المسجد الأقصى. قال: قلت: كم بينهما؟ قال: أربعون سنة، ثم أينما أدركتك الصلاة بعد فُصَلُّهُ، فإن الفضل فيه». (رواه البخاري: ٣٣٦٦، ومسلم:

والمسجد الأقصى هو أحد المساجد الثلاثة التي تشد إليها الرحال، فعن أبي هريرة- رضي الله عنه- قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: «لا تشد الرحال إلا إلى ثلاثة مساجد، السجد الحرام، ومسجد الرسول صلى الله عليه وسلم، ومسجد الأقصى،. (رواه البخاري؛ ١١٨٩، ومسلم

وله فضل على سائر المساجد إلا المسجد الحرام، ومسجد النبي صلى الله عليه وسلم، فصلاة فيه تعدل خمس مئة صلاة فيما سواه من المساجد إلا المسجد الحرام ومسجد الرسول صلى الله عليه وسلم.

بل ومن صلى فيه لا يريد إلا الصلاة، لا يريد عرضًا من الدنيا، رجع من ذنوبه كيوم ولدته أمه، فعن عبد الله بن عمرو رضي الله عنهما، قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: «إن سليمان بن داود صلى الله عليه وسلم لما بنى بيت المقدس سأل الله عزوجل خلالاً ثلاثة، سأل الله عزوجل حكمًا يصادف حكمه فأوتيه. وسأل الله عز وجل ملكًا لا ينبغي لأحد من بعده فأوتيه. وسأل الله عزوجل حين فرغ من بناء المسجد أن لا يأتيه أحد لا ينهزه إلا الصلاة فيه أن يخرجه من خطيئته كيوم ولدته أمه،. (رواه النسائي: ٦٩٣، وابن ماجه:

#### حدود المسجد الأقصى:

١٤٠٨، وصححه الأثباثي).

والمسجد الأقصى اسم لجميع المسجد الذي بناه نبي الله سليمان صلى الله عليه وسلم، وقد صاربعض الناس يطلق اسم المسجد الأقصى على المصلى الذي بناه عمر بن الخطاب رضي الله عنه حين فتح بيت المقدس، وعرض لذلك صورًا، ومنهم من يطلقه على قبة الصخرة التي بناها عبد اللك بن مروان، وكلاهما مجانب للصواب، فالمسجد الأقصى يضم ضمن حدوده المصلى الذي بناه عمر بن الخطاب رضي الله عنه، ويضم القبة من خلفه وليس هو واحدًا منهما.

قال ابن تيمية في مجموع الفتاوى جمع ابن القاسم- (۱۱/۲۷): «المسجد الأقصى: اسم لجميع المسجد الذي بناه سليمان عليه السلام، وقد صار بعض الناس يسمي الأقصى المصلى الذي بناه عمر بن الخطاب رضي الله عنه في مقدمه.

والمسجد الأقصى أحد مقدسات المسلمين لا يملك أحد كائنًا من هو أن ينزل عنه لأحد، ولا يجوز للأمة أن تتركه بيد أعداء الله بال خلاف بين المسلمين.

#### موسوعة بيت المقدس وبالاد الشام:

والكتاب الذي نعرض له كتاب من أهم كتب فضائل البلدان، بل هو من أهم وأجمع الموسوعات الحديثية التي ألفت حول بيت المقدس وبلاد الشام، وقد قامت فكرة الكتاب على ثلاث نقاط رئيسة،

الأولى: جمع كل ما ورد عن بيت المقدس وبلاد الشام سواء كان من الأحاديث المرفوعة، أو من الآثار الموقوفة من كتب السنة، أو من الكتب التي تخصصت في فضائل البلدان.

الثانية: لم يشترط المؤلف في جمعه الصحة، بل جمع كل ما في الباب سواء كان، صحيحًا، أو ضعيفًا، أو شديد الضعف، بل والباطل، وقد يتعدى ذلك لذكر الإسرائيليات ما دامت في الباب.

الثالثة، حكم المؤلف على جميع الأحاديث والآثار الواردة في الموسوعة بما أدى إليه اجتهاده، وبما تقتضيه قواعد المحدثين.

#### مؤلف الموسوعة:

هذا العمل الموسوعي قام عليه جمعًا وتبويبًا مجموعة من الباحثين النابهين تجاوزوا عشرة من الباحثين، وقام بالإشراف عليها، والحكم على الأحاديث والآثار الواردة فيها الشيخ، أبو عبد الرحمن أحمد بن سليمان بن أيوب، وهؤ من علماء هذا الكيان المبارك (جمعية أنصار السنة المحمدية) والشيخ له جهود طيبة معروفة في خدمة السنة، وتراث الأمة.

منهج الموسوعة:

قسم الباحثون الموسوعة إلى ستة كتب رئيسة جمعوا تحتها الأحاديث والآثار الواردة يُ الباب وهي:

- كتاب: الشام.
- كتاب، بيت المقدس.
  - كتاب: الإسراء.
- كتاب: الفقه، وقد جمعوا فيه الأحاديث والآثار التي تختص بالأحكام الفقهية المختصة بهذه البقعة المباركة.
- كتاب، التفسير، وقد جمعوا فيه الآيات القرآنية على ترتيب المصحف- أعني ترتيب التلاوة- التي تختص بهذه البقعة المباركة، وما ورد فيها من أحاديث، وآثار مفسرة لها.
- كتاب، الفتن، وقد جمعوا فيه الأحاديث والآثار التي تذكر الفتن التي تقع في آخر الزمان في هذه البقعة المباركة.

وقد جمعت الموسوعة من كتب السنة المطبوعة، وكذلك من كتب فضائل البلدان مثل،

فتوح الشام للواقدي، فضائل البيت المقدس الأبي بكر الواسطي، فضائل الشام ودمشق لابن أبي الهول، فضائل الشام الأبي سعد السمعاني، تاريخ مدينة دمشق لابن عساكر، فضائل القدس البن الجوزي، فضائل بيت المقدس للضياء المقدسي، فضائل الشام لابن عبد المهادي، فضائل القدس والشام لابن المرجا، الأنس الجليل بتاريخ القدس والخليل للعليمي، الفتن لنعيم بن حماد.

بل وقد حققوا أربعًا من المخطوطات المستفادة مما فيها من أحاديث وآثار، وهي،

- . الجامع المستقصى في فضائل المسجد الأقصى لقاسم بن علي بن عساكر.
- . ومثير الغرام إلى زيارة القدس والشام لشهاب الدين أبي محمود المقدسي.
- والروض المغرس في فضل بيت المقدس لتاج الدين أبي النصر الحسني الدمشقي.
- . واتحاف الأخِصًا بفضائل المسجد الأقصى للمنهاجي.

والباحثون يعرفون بسائر البقاع والبلدان المذكورة في الموسوعة ويذكرون أماكنها وأسماءها

الأَن، ويفسرون غريب الأحاديث والأَثار الواردة فيها.

وقد ختم الباحثون الكتاب بثمانية فهارس فصيلية.

- والكتاب يضم بين جنباته أربعًا وأربعين ومائة وألف حديث وأثر (١١٤٤).

الهدف من تأليف هذه الموسوعة:

قد لخص مركز بيت القدس الهدف من إخراج هذه الموسوعة في أربع نقاط،

الأول: بيان أهمية بيت المقدس في القرآن والسنة.

الثاني: تنقية التراث الحديثي المقدسي، وذلك ببيان صحيحه من ضعيفه.

الثالث: إيجاد موسوعة تكون مرجعًا . للباحثين، وطلاب العلم والدعاة.

الرابع؛ إذكاء روح التعلق ببيت المقدس في نفوس المسلمين.

طريقة عرض المادة العلمية في الموسوعة، قسمت الموسوعة إلى ستة كتب كما سبق، وقسمت الكتب إلى أبواب، وتحت كل باب من الأحاديث والأثار، الأبواب ما يناسبه من الأحاديث والأثار،

وقسمت الكتب إلى أبواب، وتحت كل باب من الأبواب ما يناسبه من الأحاديث والأثار، فيذكر المؤلف الحديث بسنده من الكتاب الذي أخرجه، فإن كان في الحديث غريب أخذ رقمًا وشرح الغريب في حاشية الكتاب، وإن كان فيه بلدة من البلدان، أو بقعة أو مكان تاريخي عُرف به، وفي نهاية الحديث يحشى عليه باستكمال تخريجه، وذكر درجة الحديث من حيث الصحة أو الضعف.

#### من أمثلة ذلك:

«كتاب، بيت المقدس، باب، فتح بيت المقدس (ص٣٢٠)، يقولون، قال ابن المبارك في الزهد، أخبركم أبو عمر بن حيويه، وأبو بكر الوراق قالا، أخبرنا يحيى قال، حدثنا الحسين قال، أخبرنا ابن المبارك قال، أخبرنا سفيان بن عيينة، عن أيوب الطائي، عن قيس بن مسلم، عن طارق بن شهاب قال، لا قدم عمر أرض الشام أتي ببرذون فركبه، فهزه، فكرهه، فنزل عنه، وركب بعيره، فعرضت له مخاضة، فنزل عن بعيره، ونزم مُوفَيْه، فأخذهما بيده،

وخاض الماء، وهو ممسك بعيره بخطامه- أو قال: بزمامه- فقال له أبو عبيدة بن الجراح؛ لقد صنعت اليوم صنيعًا عظيمًا عند أهل الأرض، قال: فصك في صدره، ثم قال: دأوه- يمد بها صوته- لو غيرك يقول هذا يا أبا عبيدة، إنكم كنتم أذل الناس، وأقل الناس، وأحقر الناس، فأعزكم الله بالإسلام، فمهما تطلبوا العزبغيره بذلكم الله،

الحاشية: رصحيح: الزهد لابن المبارك (٥٨٤)، وأخرجه أبو نعيم في الحلية (٤٧١)، والبيهقي في الشعب (٢٩١/٦) والحاكم في المستدرك (٨٨/٣)، وابن عساكر في التاريخ (٥/٤٤)، وابنه في الجامع المستقصى (ق ١٦٤)، والمحاملي في أماليه (٣٣٩)، كهم من طريق سفيان ابن عبينة به.

وذكره شهاب الدين المقدسي في مثير الغرام (ق أ أ) والسيوطي المهاجي في التحاف الأخصا (ق ٢ أ)، وقال الحاكم عقبه، صحيح على شرطهما.

قلت وهو كما قال، وأيوب هو ابن عائذ الطائي، وقيس بن مسلم هو الجدلي، وكلاهما ثقة من رجال الشيخين، وباقي الإسناد أنمة مشاهد.

وأخرجه أيضًا الحاكم في المستدرك (١٣٠/١)، وابن أبي شيبة في مصنفه (١٠/٧) وابن عساكر في الزهد (٨١٧)، وابن عساكر في التاريخ (٤/٤٤)، كلهم من طريق الأعمش، عن قيس بن مسلم بنحوه.

وقد صحح الشيخ الألباني رحمه الله هذا الحديث صحيح الترغيب والترغيب (١٠٠/١) فقال: صحيح موقوف،.

#### طبعات الكتاب؛

للكتاب طبعة واحدة، الناشر، مركز بيت المقدس للدراسات التوثيقية قبرص- نيقوسيا، الطبعة الأولى ١٤٣٤ هـ- ٢٠١٣ م.

هذا وأسأل الله أن يجمع قلب الأمة على الاعتصام بكتابه وسنة نبيه صلى الله عليه وسلم فهذا أول الفتح والتمكن لها.

وسلم فهذا أول الفتح والتمكين لها. وهذا ما يسره الله في هذا المقال، وقد سطرته على عجالة من أمري، فإن يكن خيرًا فالحمد لله

رب العالمين، وإن تكن الأخرى فأستغفر الله منه.

# نظرات في أدلة التشريع المتفق عليها والختلف فيها

الحمد لله وحده، والصلاة والسلام على رسوله المصطفى، ونبيه المجتبى، وبعد:

فإن من أهم الموضوعات التي يعتني بها أهل العلم؛ أدلة التشريع، ومراد أهل العلم بأدلة التشريع؛ الأدلة التي نصبها الشارع لإرشاد الكلفين إلى الأحكام الشرعية سواء كانت علمية- وهي العقائد-، أو غملية-وهي الأحكام الفقهية، وقد تسمى أدلة التشريع، مصادر التشريع، أو أصول الأحكام، أو أدلة الفقه...

ومعرفة أدلة الأحكام، وكيفية الاستفادة منها، ومعرفة ما يضلح منها للحجية، وما لا يصلح، والتمييز بينها، هي موضوع علم أصول الفقه، فقد قصر كثير من أهل العلم تعريف هذا العلم عليه، قال الجويني في البرهان (١/٨)؛ «فإن قيل؛ فما أصول الفقه؟

قلنا: هي أدلته. وأدلة الفقه هي الأدلة السمعية، وأقسامها: نص الكتاب، ونص السنة المتواترة، والإجماع، ومستند جميعها قول الله تعالى.

وهذا اللقال فيه إحصاء لطيف لهذه الأدلة، والمراد به شحد همم طلاب العلم لدراسة هذا الفن، وبيان سعة الأدلة الشرعية وغناها، فأقول وبالله التوفيق:

أجمعت الأمة على أنه لا حاكم إلا الله . عزُّ وجلُّ . قال تعالى: (إِنِ ٱلْمُكُمُّ إِلَّا يَلَّةٍ يَقُشُّ ٱلْحَقُّ وَهُوَ خَيْرُ ٱلْفَصِالِينَ ﴾ الأنعام: ٥٧. وقال: (فَالْكُنْ اللِّهِ ٱلْمَالِيُ ٱلْكَيْدِ) عَاهْر: ١٢.

إذ قول الرسول ـ صلى الله عليه وسلم ـ إخبار عن اللَّه، فلا حاكم على الحقيقة إلا اللَّه، ولا حكم إلا ما حكم به، ولا شرع إلا ما شرعه لنا والأدلة على ذلك كثيرة منها: قوله تعالى: ﴿ وَإِن اعْكُم بَيْنَهُم بِمَّا أَزَلَ اللَّهُ }

ويُعرف حكم الله ـ تعالى ـ بإخبار الرسول ـ صلى الله عليه وسلم. عن رَبِّه سواء أكان المخبر به وحيًا متلوًّا وهو القرآن أو غير متلو وهو السنة، ويدل على ذلك قوله تعالى: ﴿ يَكَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ أَطِيعُوا اللَّهَ وَأَطِيعُواْ أَلْرَسُولَ وَأُولَى ٱلأَمْرِ مِنكُرَّ فَإِن نَنَزَعْنُمْ فِي شَيْءٍ فَرُدُّوهُ إِلَى ٱللَّهِ وَٱلرَّسُولِ إِن كُنُثُمْ ۚ تُؤْمِنُونَ بِٱللَّهِ وَٱلْيَوْمِ ٱلْآخِرُ ذَلِكَ خَيْرٌ وَأَحْسَنُ تَأْوِيلًا) النساء: ٥٩.

فالرد إلى الله ـ عزّ وجلّ ـ رد إلى كتابة الكريم ـ القرآن .، والرد إلى الرسول - صلى الله عليه وسلم - رد إلى سنته المشرفة .

والسنة إنما هي تبيان للكتاب العزيز قال تعالى،

### محمد عبد العزيز

(وَأَنْزَلْنَا إِلَيْكَ الْذُكْرَ لَتُبَيِّنَ لَلنَّاسِ مَا نُزُلِّ إِنَّيْهِمْ وَلَعَلَّهُمْ يَتَفُكِّرُونَ (٤٤) النحل: ٤٤.

فالكتاب والسنة هما الأدلة الأصلية، وغيرها من أدلة التشريع، سواء المتفق عليها بين جمهور الأمة، كالإجماع والقياس أو المختلف فيها، كسد الذرائع، والاستحسان، وقول الصاحب، وشرع من قبلنا، والعرف، والاستصحاب، والاستقراء، وغيرها تبعية.

والأدلة التبعية لا تستقل بتشريع الأحكام، بل ترجع إلى أحد الدليلين الأصليين، الكتاب أو السنة، فتستند عليهما في إثبات التشريع.

وهذا إحصاء لطيف لأدلة التشريع المتفق عليها والختلف فيها من كتابي؛ مناهج العلماء في الاحتجاج بالوحيين بتصرف يسير. يسر الله طبعه ـ (ص ٩ إلى ٣٧) وقد حدفت الحواشي.

عد القرافي أدلة التشريع استقراء في تنقيح الفصول تسعة عشر دليلاً [شرح تنقيح الفصول (ص ٤٧٢، ٤٧٣) والذخيرة (١٤٩/١)، وهناك خلاف بين لفظه في شرح التنقيح، وبين لفظه في التنقيح المطبوع في أول الذخيرة وما سقته هو لفظه من الذخيرة قال: ((فأما أدلة مشروعيتها: فتسعة عشر بالاستقراء-)) ثم ذكرها.

وقد تبعه على ذلك نجم الدين الطوية فعدها تسعة عشر دليلاً حاصرًا أدلة الشرع فيها، وذلك عند شرحه لحديث لا ضرر ولا ضرار [التعيين في شرح الأربعين (ص ٢٣٧٠٢٨٠)، وقد ضمنه بحثا عن المصلحة، نشره الشيخ جمال الدين القاسمي، وقد كتب عليه حاشية أوضح فيها ما يحتاج إليه القارئ من غموض لفظ، أو إجمال عبارة، وقد شرح فيها ما دق معناه من الأدلة المختلف فيها.

وقد نشرت الرسالة بحواشيها مجلة المنار [(المجلد ٩/بداية من صفحة ٧٤٥ إلى صفحة ٧٧٠) نسخة مصورة،لدار مكتبة ابن تيمية، قال الطوفي (٧٤٦/٩ الطبعة السابقة):

اعلم أن أدلة الشرع تسعة عشر بابًا بالاستقراء لا يوجد بين العلماء غيرها،

٢: السنة. ٣: إجماع الأمة. ١٠١لكتاب

٤: إجماع أهل الدينة. ٥؛ القياس. ٧؛ المسلحة المرسلة. ٦: قول الصحابي. ٨: الاستضحاب. ٨: البراءة الأصلية. ١١٠١١ الاستقراء. ١٠١٠ العادات. ١٢؛ الاستدلال. ١٢ ، سد الدرائع. ١٥: الأخذ بالأخف. ١٤١٤ الاستحسان. ١٧ : إجماع أهل الكوفة. ١١١١عصمة.

١٨؛ إجماع العترة عند الشيعة.

١٩: إجماع الخلفاء الأربعة.

وبعضها متفق عليه وبعضها مختلف فيه ومعرفة حدودها ورسومها والكشف عن حقائقها وتفاصيل أحكامها مذكور في أصول الفقه)).

ولم يرتض القاسمي في حاشيته حصره للأدلة في هذا العدد فقد قال الطوفي: ((لا يوجد بين العلماء غيرها)) وهذا ما لم يقله القرافي. وقد أخذ الطوفي هذا الحصر منه، ونقل الأدلة بحروفها إلا في تعبير القرافي عن الدليل العاشر: بالعوائد، فقال الطوفي: العادات ـ وعد ستة وعشرين دليلاً غير ما ذكره القراعة والطوية فبلغت جملة الأدلة خمسة وأريعين دليلاً لم يدع حصر

قال القاسمي في الحاشية (ص ٧٤٦ الطبعة السابقة)؛ ((هذه الجملة زادها على القراية وليته لم يزدها؛ لأنه يوجد لديهم غيرها كما يظهر لن سيركتب الأصوليين والذي استقرأته منها مما يزيد على مإذكره ستة وعشرين، وهي،

شرع من قبلنا إذا لم يُنسخ.

والتحري. والعرف.

والتعامل. والعمل بالظاهر أو الأظهر.

وَالقَرعة. والأخذ بالاحتياط.

ومذهب كبار التابعين.

ومعقول النص. والعمل بالأصل.

وتحكيم الحال. وشهادة القلب.

والعمل بالشبيهين. وعموم البلوي. ودلالة الاقتران. ودلالة الإلهام.

ورؤيا النبي. صلى الله عليه وسلم..

والأخذ بأيسرما قيل.والأخذ بأكثرما قيل.

وفقد الدليل بعد الفحص. وإجماع الصحابة وحدهم.

وإجماء الشيخين.

وقول الخلفاء الأربعة إذا اتفقوا.

وقول الضحابي إذا خالف القياس.

والرجوع إلى المنفعة والمضرة ذهابًا إلى أن الأصل في المنافع: الإذن، وفي المضار، المنع.

والقول بالنصوص والإجماع في العبادات والمقدرات وباعتبار المصالح في المعاملات وباقى الأحكام، وهو للطوفي المصنف؛ فالجملة خمسة وأريعون دليلاً وسنذكر ما دقّ معناه منها، فانتظر)).

وقد ذكرها الدكتور أنور شعيب في كتابه، شرع من قبلنا، ط: مجلس النشر العلمي، ط: الأولى، من (ص ٢٠ إلى ص ٢٣)، وجعل الدليل الأخير دليلين. وهو لم يصرح بالنقل، لكونه تصرف في النقل بعض تصرف، لكني توقعت استفادته منهما لما وجدت تطابقًا بينهم غالبًا. ثم زاد عليهما:

١. القياس الاقتراني. ٢. القياس الاستثنائي.

٤. الاستدلال على فساد الشيء، بعدم الدليل على

٥ - الاستدلاك على فُسَاد الشَّيْء بِفَسَاد نَظيره. ٦. الأستدلاً ل على عدم الحكم بعدم الدليل.

٧. التعلق بالأولى. ٨. الهاتف الذي يعلم أنه حق.

ولم يذكر من الأدلة التي ذكراها أربعة من الأدلة، ١- الاستدلال. ٢- العمل بالأصل.

٣. الأخذ بأكثر ما قيل. ٤ . إجماع الصحابة وحدهم. وقد زدت عليهم عشرة من الأدلة وهي،

ا القراءة الشاذة. ٢ - إجماع العشرة. ٣. فقد الشرط. ٤ - وجود المانع.

٥. الأخذ بأخف الضررين. ٦. القياس التمثيلي.

٧. وجود المقتضي، وانتفاء مُذرك الحكم.

٨. الخروج من الخلاف.

٩-إطباق الناس من غيرنكير. ١٠ . دلالة السياق.

وقد ذكر الزركشي من الأدلة الختلف فيهافي المحر المحيط (٢٢٠/٤ إلى ٤٠٥) واحدًا وعشرين دليلاً.

فتكون الأدلة المختلف فيها بين أهل العلم على هذا الإحصاء ثمانية وخمسين دليلاً.

وبعض هذه الأدلة قد يدرج تحت بعض، وبعضها مكرر، وبعضها لا يحتج به على الصحيح، على أني لم أرد بذلك الحصر، ولم أقصد إليه بل أردت بيان أن الحصر الذي يذكر في بعض المصنفات مبني على استقراء ً ناقص. والله أعلم.



## وبراتع وعاليها

# إحكام الأحكام شرح عمدة الأحكام لابن دقيق العيد



«اَلْحَيْدُ لِلَّهِ الَّذِي أَنْزَلَ عَلَىٰ عَبْدِهِ الْكِكُنْبُ وَلَمْ يَجْعَلُ لَهُ عَلَىٰ اللهِ الْكَنْبُ وَلَمْ يَجْعَلُ لَلَهُ عَنِجَا لَا مِن لَدُنْهُ وَبُعْشَرَ عَنِجَا لَشَدِيدًا مِن لَدُنْهُ وَبُعْشَرَ الْمُؤْمِنِينَ اللَّذِينَ يَعْمَلُونَ الصَّلِحَتِ أَنَّ لَهُمْ أَجْرًا حَسَنًا (الكهف: ١-٢).

والصلاة والسلام على إمام المتقين، وخاتم النبيين، وعلى آله وصحبه، وبعد:

فهذا هو المقال الثاني عن كتاب؛ إحكام الأحكام شرح عمدة الأحكام، للإمام الحافظ المجتهد المدقع، تقي الدين ابن دقيق العيد- رحمه الله تعالى-، وهو من هو منزلة عند أهل العلم، وشروحه للسنة من أدق وأمتع ما كتب عن فقه الحديث، قال الحافظ ابن حجرية كتابه المتع، رفع الإصر عن قضاة مصر (ص٣٩٥)؛ «قال الحافظ، قطب الدين شيخ شيوخنا في حقه؛ قيل إنه لم يتكلم على الحديث من عهد الصحابة إلى زماننا على ابن دقيق العيد».

وكنت قد تناولت في المقال الأول كتاب: عمدة الأحكام في معالم الحلال والحرام، عن خير الأنام محمد عليه الصلاة والسلام، مما اتفق عليه الشيخان البخاري ومسلم.

للإمام الحافظ تقي الدين أبي محمد عبد الغني بن عبد الواحد المقدسي- رحمه الله تعالى- (المتوفى: ٢٠٠٠ هـ)، وهو الأصل المشروح بكتاب: إحكام الأحكام شرح عمدة الأحكام.

### الشيخ محمد عبد العزيز

وسعوف ينتظم هَـنا المقـال في قسمين رئيسين،

الأول، ترجمة موجزة للإمام ابن دقيق العيد-رحمه الله تعالى-.

الأَخْرِ، نظرات في كتابه: الأحكام، وهو المطلب الرئيس في هذا المقال.

أولاً؛ ترجمة ابن دقيق العيد؛

اسمه، محمد بن علي بن وهب بن مطيع ابن أبي الطّاعة، القشيري، المنطوطي، المالكي، الشّافعي، المصري.

ويكئى، بأبي الفتح.

واشتهر؛ به ابن دقيق العيد، وهو لقبه الذي عرف به حتى لا يكاد يعرف بغيره.

ودقيق العيد لقب لجد والده مطيع، وقيل: لجده وهب الحدة وقيل: لجده وهب السبب ذلك أنه كان عليه يوم العيد طيلسان شديد البياض، فقال بعضهم؛ كأنه دقيق العيد، فلقب به (انظر: طبقات الشافعية، لابن قاضي شهبة (٣٠٢/٢))، وفتح المغيث، للسخاوي (٢١/٤)).

مولده، وُلد رحمه الله تعالى ب، ينبع من أرض الحجاز، ووالداه متوجهان للحج ضحى يوم السبت في الخامس والعشرين من شهر شعبان سنة، خمس وعشرين وستماثة

للهجرة (٦٢٥ هـ)، ثم أخذه والده على يده وطاف به بالكعبة وجعل يدعو الله أن يجعله عالمًا عاملًا. (طبقات الشافعية الكبرى، للتاج السبكي (٢٠٩/٩)).

#### نثاته

نشأ رحمه الله تعالى في بيت دين وعلم فوالده أبو الحسن علي شيخ الصعيد في المذهب المالكي، وقد أخذ عنه المذهب المالكي، وجده لأمه تقي الدين مظفر بن عبد الله المقب بالمقترح.

وقد أخذ كما سبق المذهب المالكي عن والده، وأخذ المذهب الشافعي عن بهاء الدين هبة الله القفطي، وهو تلميذ والده، ثم رحل إلى القاهرة فأخذ عن الشيخ عز الدين بن عبد السلام، قال ابن السبكي في طبقاته (٢١٠/٩)، «تفقه بقوص على والده، وكان والده مالكي المذهب، ثم تفقه على شيخ الإسلام عز الدين بن عبد السلام فحقق المذهبن».

#### تالُهه وعبادته:

قال التاج السبكي (٢١١/٩): «وأما دأبه في الليل علمًا وعبادة فأمر عجاب:

- ربما استوعب الليلة فطالع فيها المجلد أو المجلدين.

- وربما تلا آية واحدة فكررها إلى مطلع الفجر، استمع له بعض أصحابه ليلة، وهو يقرأ فوصل إلى قوله: « فَإِذَا نُوْخَ فِي الصُّورِ فَلاَ أَنْسَاءَ لُوكَ » (المؤمنون؛ أَنْسَاءَ لُوكَ » (المؤمنون؛ في الصُّور فلا يَسَاءَ لُوك » (المؤمنون؛ ولا يتساء الله الله الفومنون؛ والمؤمنون؛ المؤمنون؛ والمؤمنون؛ والمؤمنونة؛ والمؤمنونة

- وكان يقول ما تكلمت كلمةً ولا فعلت فعلاً إلا وأعددت له جوابًا بين يدي الله عز وجل.

- وكان يخاطب عامة الناس السلطان فمن دونه بقوله: يا إنسان، وإن كان المخاطب فقيها كبيرًا قال: يا فقيه، وتلك كلمة لا يسمح بها الالابن الرفعة ونحوه، وكان يقول للشيخ علاء الدين الباجي: يا إمام ويخصه بها».

من أنار ابن دقيق العيد العلمية، تسرك الإمسام ابسن دقيق

العيد ترادًا علميًا حافلاً أثرى للمناهد العلمية، ففي مؤلفاته من النظر والتدقيق ما ليس في غيرها وإن فاقتها حجمًا، قال الأدفوي، دوفي تصانيفه من الفروع الغريبة والوجوه والأقاويل ما ليس في كثير من المسوطات، ولا يعرفه كثير من النقلة، (الطالع السعيد (ص ٥٨١)).

وقال ابن السبكي في طبقات الشافعية (٢٠٨/٩)، دوكان حسن الاستنباط للأحكام والمعاني من السنفوالكتاب بلب يسحر الألباب وفكر يستفتح له ما يستغلق على غيره من الأبواب مستعينًا على ذلك بما رواه من العلوم مستبينًا ما هنالك بما حواه من مدارك الفهوم مبرزًا في العلوم النقلية والعقلية والسالك الأثرية والدارك النظرية،

#### من مصنفاته:

ا- الإمام في معرفة أحاديث الأحكام، وهو مرتب على الأبواب، وهو يصل إلى عشرين مجلدة، وقد بيض بعضه، وعدم أكثره، قال الحافظ ابن حجرفي رفع الإصر (ص ٣٩٥)، «والموجود منه قطعة نحو الربع، لكنها مفرقة، وأكثرها في ربع العبادات وليس فيها شيء من الاستنباط وإنما يذكر علل الحديث كثيرًا».

٧- الإلمام بأحاديث الأحكام، وهو مستمد من الإمام، وقد طبع طبعتين إحداهما بتحقيق صاحبنا الشيخ، حسين الجمل، الناشر، دار المعراج الدولية.

٣- شرح الإلمام بأحاديث الأحكام، الذي وجد منه قطعة، فقيل، لم يتم، وقيل، أتمه المصنف ثم أعدمه بعض حساده حنقا عليه، قال ابن قاضي شهبة في طبقات الشافعية (٢٣١/٢): «قال الإسنوي، وقد كان أكمله فحسده عليه بعض كبار هذا الشأن ممن

ية نفسه منه عداوة فدس من سرق أكثر هذه الأجزاء من سرق أكثر هذه الأجزاء وأعدمها، ويقي منها الموجود عند الناس اليوم وهو نحو أربعة أجزاء فلا حول ولا قوة إلا بالله، وية رفع الإصر للحافظ ابن حجر حكايتان مشابهتان لما ذكره ابن قاضي شهبة، فالله أعلم.

وقد طبع الجزء الموجود منه بتحقيق، محمد خلوف آل عبد الله، الناشر، دار النوادر، وكانت قد طبعت دار أطلس جزء منه بتحقيق، عبد العزيز السعيد، وأصله رسالة ماجستير، والقطعة الموجودة من الكتاب تدل على علم جمّ كيف لا وهو إمام من أنمة الدنيا المعدودين في معرفة فقه الحديث والغوص عن معانيه.

ومن أراد معرفة ذلك فعليه بالنظر في القطعة التي شرح فيها الإلمام، فإن من جملة ما فيها أنه أورد حديث البراء بن عازب أمرنا رسول الله صلى الله عليه وسلم بسبع، ونهانا عن سبع واشتمل على أربعمائة فائدة».

٤- شرح مختصر ابن الحاجب في الفقه المالكي، وهو شرح لم يتمه وصل فيه إلى كتاب الحج، وقد ذكره أكثر من ترجم له، وقد نقل ابن السبكي مقدمة الكتاب في ترجمة المصنف، وفيها من الفوائد الكثير الذي يدل إنصاف هذا الإمام وعدله فمن ذلك قوله، ولو ذهبنا نترك كل كتاب وقع فيه غلط، أو فرط من مصنفه سهو أو سقط، لضاق علينا فرط من مصنفه سهو أو سقط، لضاق علينا المجال، وقاتنا فوائد تكاثر عديد الحصا، الرجال، وفاتنا هو أجدى علينا من تفاريق وفقدنا عوائد هي أجدى علينا من تفاريق

ولقد نفع الله الأمة بكتب طارت كل المطار وجازت أجواز الفلوات وأثباج البحار، وما فيها إلا ما وقع فيه عيب، وعرف منه غلط بغير شكولا ريب، ولم يجعله الناس سببًا لرفضها وهجرها، ولا توقفوا عن الاستضاءة بأنوار الهداية من أفق فجرها، (طبقات الشافعية الكبرى (٢٣٦/٩)).

- ومن مصنفاته التي أملاها كتاب، إحكام الأحكام شرح عمدة الأحكام، وهو الكتاب الذي قصدنا أن نتكلم عليه، وسيأتي عنه الحديث.

أقوال أهل العلم فيه، ووفاته،

أظن أنه قد آن أوان وضع القلم في ترجمة هذا الإمام المعذود من مجددي الملة على رأس المائة السابعة، قال ابن السبكي في طبقات الشافعية (٢٠٩/٩)، «ولم ندرك أحدًا من مشايخنا يختلف في أن ابن دقيق العيد هو العالم المبعوث على رأس السبعمائة المشار اليه في الحديث المصطفوي النبوي صلى الله وسلم على قائله، وأنه أستاذ زمانه علمًا ودينًا».

وقال فيه ابن كثير في طبقات الشافعيين (ص ٩٢٥): «أحد علماء وقته، بل أجلهم وأكبرهم علمًا ودينًا وورعًا تقشفًا ومداومة على العلم في ليله ونهاره مع كبر السن والشغل بالحكم».

وقال السيوطي في طبقات الحفاظ (ص ٥١٦): «الإمام الفقيه، الحافظ المحدث، العلامة، المجتهد، شيخ الإسلام».

وقال ابن الزملكاني: «إمام الأنمة في فنه، وعلامة العلماء في عصره، بل ولم يكن من قبله سنين مثله في العلم والدين والزهد والورع، تفرد في علوم كثيرة، وكان يعرف التفسير، والحديث، ويحقق المذهبين تحقيقًا عظيمًا، ويعرف الأصلين، والنحو، واللغة، وإليه المنتهى في التحقيق والتدقيق والغوص على المعاني، أقر له الموافق والمخالف وعظمته الملوك». (البدر الطالع، للشوكاني وعظمته الملوك». (البدر الطالع، للشوكاني).

توية رحمه الله تعالى في صفر سنة اثنتين وسبعمائة للهجرة، وله من العمر سبعة وسبعون عامًا.

هذا ما يسره الله تعالى في تلك المقالة، وإلى لقاء قريب إن شاء الله تعالى نستكمل فيه الحديث عن كتاب الإحكام.



الْحَمْدُ لِلَّهِ الَّذِي أَنْزُلُ عَلَى عَبْدِهِ الْكِتَابَ وَلَمْ يَجْعَلْ لُهُ عَوْجًا قَيُّمًا لَيُثُدُرُ يُأْسُا شَدِيدًا مِنْ دُنْـهُ وَيُبِشِّرَ الْوَمْنِينَ الْدِينَ يَعْمَلُونَ الصَّالِجَاتَ أَنَّ لَهُمْ أَجْرًا حَسَثًا.

والصلاة والسلام على إمام المتقين، وخاتم التبيين، وعلى آله وصحبه، وبعد،

فهذه هي المقالة الثالثة والأخيرة عن كتاب إحكام الإحكام، لللمام ابن دقيق العيد رحمه الله تعالى، وقد سبق أنه كتاب عظيم، قلِّ أن تجد له نظيرًا، لا يستغنى عنه عالم متقن، ولا طالب علم متوسط، ففيه مباحث شريفة، وفواند منيفة، وتدقيقات قل أن تجتمع في مثله، وهو من أحسن الكتب التي تربي الملكة في استنباط الأحكام الفقهية.

وسوف ينتظم هذا المقال عددًا من المباحث المختصرة؛ الأول: سبب تأليف الكتاب. .

> الثاني: صحة نسبة الكتاب إلى مؤلفه. الثالث، هل للكتاب إبرازتان؟ (روايتان) الرابع: حول اسم الكتاب.

> > الخامس: منهج المصنف في الكتاب. السادس؛ أهم طبعات الكتاب.

المبحث الأول: سبب تأليف الكتاب:

هذا الكتاب إملاء أملاه الشيخ المصنف رحمه الله تعالى على عماد الدين إسماعيل بن

#### الشيخ محمد عبد العزيز اعداد (

أحمد بن الأثيربطلب منه؛ قال ابن الأثير في مقدمة الكتاب (١/ ١٧٣)؛ «فأملى عليَّ من معانیه کل فن غریب، وکل معنی بعید على غيره أن يخطر بباله وهو عليه قريب، فعلقت ما أورده، وحمت حول مورد فضله رجاء أن أرد ما ورده».

واشتهر الكتاب بعد ذلك بإظهار ابن الأثير له فكان يقرأ على مصنفه، قال الصفدي يْ أعيان العصر (١/ ٤٩٨): «وهو الذي علق الشرح من الشيخ تقي الدين ابن دقيق العيد على العمدة، وهو الذي أبرز إلى الوجود عقده».

المبحث الثاني؛ صحة نسبة الكتاب إلى مصنفه؛ الكتاب صحيح النسبة إلى مصنفه، وشهرة ذلك عند أهل العلم تغني عن الخوض يِّ هذه المسألة، لكن أشير إلى ذلك إشارات تبين صحة هذه النسبة:

أولاً: نسب الكتاب لابن دقيق العيد كلِّ مَن ترجم له.

ثانيًا؛ نقل منه، وعزا إليه جمع كبير من أهل العلم المحققين كالحافظ ابن حجر. ثالثًا؛ جاء على مخطوطات الكتاب نسبته إلى ابن دقيق العيد رحمه الله تعالى.

رابعًا، شَرْحُ بعض أهل العلم له كالإمام الصنعاني في حاشيته العدة عليه.

المبعث الثالث: هل الكتاب إبرازتان؟ (أي روايتان) الكتاب كما هو مشهور ليس له إلا إبرازة واحدة فقط هي التي أملاها ابن دقيق العيد على ابن الأثير، وكانت تقرأ على الإمام فيجيزبها.

ولم يشر أحد ممن نقل منه كالحافظ ابن حجر وهو من هو تحقيقًا، ولا من ترجم للمصنف أو للعماد بن الأثير، ولا من شرح كتاب الإحكام كالصنعاني، أو من شرح العمدة، وهم كثر أن للكتاب إبرازتين.

وكذا نسخ الكتاب الخطية، وهي كثيرة قد زادت عن عشر نسخ خطية متفقة، وليس فيها من الفروق إلا ما يوجد من فروق الناسخين في أي كتاب من الكتب المنسوخة الأخرى.

لكن قد قال الشيخ أحمد شاكر في مقدمة تحقيقه مع الشيخ محمد حامد الفقي للكتاب (١٣/١)، «أما وقد وجدنا أصلاً آخر قرئ على المؤلف الأصلي الذي أملى الكتاب، والذي هو من تأثيفه حقًا، فلا مندوحة لنا للكتاب، واعتبار نسخة ابن الأشير فرعًا أو رواية أخرى، قد يتصرف فيها راويها بما كان من حقه في استملاء الكتاب من مؤلفه».

فتلقف ذلك بعض طلاب العلم في المنتديات العلمية مدعيًا أن للكتاب روايتين....

وهذه دعوى لا تستند سوى على التخمين فجميع نسخ الكتاب متحدة في التجزئة والعبارة، وكثير منها مقروء على المسنف. ولا فرق بين النسخة التي قرأها ابن سيد

الناس سنة ٦٩٨ هـ، والتي جعلها الشيخ أحمد شاكر أصلاً في تحقيقه للكتاب وبين باقي المخطوطات، وكذا لو قارنت ما ينقله شراح العمدة من ابن دقيق في شروحهم

سررح العمدة من ابن دسين يـ سروسه. لعلمت أنهم ينقلون من أصل واحد.

وهذا صاحب العدة لم يشر ولو في مقام واحد إلى اختلاف روايات الإحكام.

وقد حُقُق الكتاب على أكثر من عشر نسخ خطية في أربع رسائل علمية من ضمنها المخطوطات الثلاثة التي حقَّق عليها الكتاب الشيخ أحمد شاكر فلم يظفر بفرق مؤثر بينها ويين نسخة ابن الأثير. البعث الرابع: اسم الكتاب:

أولى أسماء الكتاب بالصواب: إحكام الأحكام في شرح أحاديث سيد الأنام؛ لما جاء في مقدمة الكتاب (١/ ١٧٤): «وسميت ما جمعته من فوائده، والتقطه من فرائده؛ إحكام الأحكام في شرح أحاديث سيد الأنام».

وقد جاء في ترجمة المسنف له أسماء أخرى منها، شرح العمدة، أو شرح عمدة الأحكام، أو شرح العمدة في الأحكام، أو إحكام الأحكام في شرح العمدة من أحاديث لأحكام، وجاء في النسخة التي اعتمدها الشيخان أحمد شاكر، ومحمد حامد الفقي، الإحكام في شرح عمدة الأحكام من أحاديث النبي عليه أفضل السلام.

المبحث الخامس: منهج المصنف فيه:

يمكن حصر معالم منهج المصنف في نقاط:

١- يغلب على الشرح طابع الاختصار، فلا يخرج المصنف غالبًا عن ألفاظ الحديث المراد شرحه، وقد يستطرد في شرح بعض الأحاديث كما في الأحاديث الثلاثة الأولى.

٢- ينقل المصنف الحديث من العمدة في أول الشرح، وينقل بعده قول صاحب العمدة.

٤- حافظ المصنف على ترتيب صاحب العمدة في سياقه للأحاديث.

٥- شرح المصنف كل حديث على حدة، وإن
 كان يمكن ضم بعضها لبعض.

٢- يبدأ المصنف ضالبًا بترجمة راوي
 الحديث من الصحابة عند أول ذكره، وقد
 يؤخر الترجمة أحيانًا فيذكرها في آخر

شرحه، وقد يترجم أحيانًا للتابعين كابن سيرين.

٧- يقسم المصنف شرحه للحديث على مسائل أو مباحث، وقد يقسم الشرح على ترتيب الفاظ الحديث.

 ٨- يبدأ المصنف بذكر مذهب الشافعية ثم المالكية فهما المذهبان اللذان تمذهب بهما، ويذكر في الخلاف مذهب أبي حنيفة، وقليلاً ما يذكر خلاف الحنبلية، وإن ذكره أحيانًا كما في الحديث الخامس من كتاب الحج.

٩- يهتم المصنف جـدًا بذكر علة الخلاف لاسيما الأصولي ويبين أثره في اختلاف الفقهاء في المسألة.

١٠- يذكر المصنف الخلاف في المسألة، وغالبًا لا ينسب الأقوال إلى قائليها.

١١- ينقل المصنف غريب الحديث غالبًا من شرح النووي على مسلم، وإن لم ينبه على

١٢- المصنف رحمه الله تعالى يخلع ربقة التقليد في شرحه هذا، فلا تلحظ عليه تعصبًا لمذهب بعينه، بل قد يذكر مذهبًا لا يتمذهب به ولا يذكر غيره لقوله به اجتهادًا كما فعل في شرحه للحديث الأول من كتاب العيدين فقد قال في (١/ ٣٤١) (من طبعة أنصار السنة):

«صلاة الجمعة هي صلاة الظهر حقيقة، وإنما قصرت بشرائط، منها الخطبتان».

وهـذا قـول الحنفية، وقـد خالفوا فيه الجمهور

١٣- يذكر المصنف في شرحه كثيرًا من القواعد والفوائد الحديثية، والفقهية، والأصولية، وهذأ يربى الملكة العلمية عند طالب العلم.

> المبحث السادس: أهم طبعات الكتاب: للكتاب طبعات كثيرة من أهمها:

١- طبعة المطبع الأنصاري بدهلي سنة: ١٣١٣ ه، ي مجلد.

٢- طبعة الشيخ محمد منير الدمشقي في مصرسنة: ١٣٤٢ ه، ي مجلدين.

٣- طبعة مطبعة السنة المحمدية سنة: ١٣٧٢ هـ في مجلدين، بتحقيق الشيخ، محمد حامد الفقي، ومراجعة الشيخ، أحمد محمد شاكر، وهي من أحسن وأتقن طبعات الكتاب.

٤- طبعة مكتبة السُّنَّة الطبعة: الأولى، سنة: ١٤١٤ هـ، وقد كتب عليها حققها، وراجعها، وقدُّم لها، وراجع نصوصها؛ علامة مصر ومحدثها: أحمد محمد شاكر، وهذا خطأ بين فهي طبعة أنصار السنة التي بتحقيق الشيخ: محمد حامد الفقي، ومراجعة الشيخ: أحمد محمد شاكر، فحذف الناشر منها اسم الشيخ، محمد حامد الفقي.

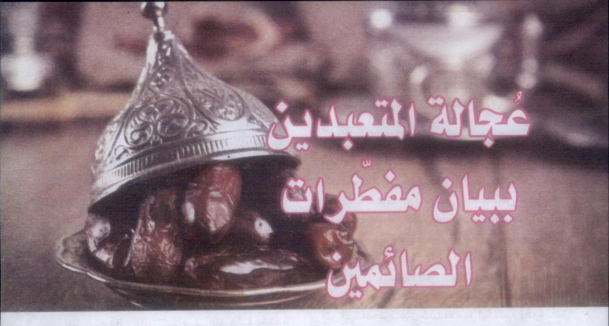
٥- طبعة مكتبة أهل الأثر للنشر والتوزيع، وأستضار لنشر نفيس الكتب والرسائل العلمية، الطبعة الأولى، سنة، ١٤٣٨ هـ في أريعة مجلدات، وأصلها أريع رسائل علمية لنيل درجة الماجستير للباحثين، عبد المجيد خليل العمري، ويونس الوالدي، وإمها حسن آية الله، وأحمد عبد الرحمن

وقد حقق بطريقة النسخة المختارة على نسخة المكتبة المحمودية كأصل، ويوجد لها صورة بمكتبة المسجد النبوي (١٥٣/ ٢١٣)، وثلاث نسخ خطية أخرى مساعدة، وهي نسخة المكتبة الأزهرية (٧٤٧ أباظة ٦٣٠٥)، ونسخة المكتبة الأزهرية (٦٣٨ ۵۲۲۲)، ونسخة مكتبة: تشستربيتي (٣٣٨٦)، وُسبع نسخ خطية أخرى استفاد منها الباحثون عند وجود إشكال.

وهذه الطبعة هي أحسن طبعات الكتاب، وأتقنها، وهي طبعة فخمة، لا يعيبها سوى غلاء ثمنها فقد تجاوز ثمنها في مصرالأن ۸۰۰ جنیه

هذا ما يسره الله لي في هذا المقال، فإن يكن خيرًا فالحمد لله، وإن تكن الأخرى فأستغفرالله منه.

والى لقاء قريب إن شاء الله تعالى.



الحمد لله والصلاة والسلام على رسول الله صلى الله عليه وسلم وبعد.

الصيام في اللغة: مطلق الإمساك، عن الفعل، أو الطعام أو الشراب، أو الكلام، أو غيرها.

وفي الشرع: إمساك المسلم المكلف بنية، عن سائر المفطرات من طلوع الفجر الصادق، إلى غروب . الشمس.

وقد يعرض للصيام ما يفسده، وهذا يعرف عند أهل العلم بالمطرات، وهذه المفطرات تنقسم إلى قسمين رئيسين:

الأول: الفطرات المجمع عليها بين علماء الأمة.

الثاني: المفطرات المختلف فيها بينهم.

وثم قسم ثالث من المضطرات، وهي من النوازل المعاصرة التي لم يتكلم فيه أهل العلم السابقون. وهذه الأقسام الثلاثة؛ المفطرات المجمع عليها، المفطرات المختلف فيها، المفطرات المعاصرة، هي موضوع هذا المقال ويقتضى الحال أن أتناولها باختصار أرجو ألا يكون مخلا.

#### أولا: المفطرات المجمع عليها، وهي ثمانية:

١. قطع نية الصيام، أو التردد فيها، لحديث عمر بن الخطاب رضى الله عنه قال: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: «إنما الأعمال بالنيات، وإنما لكل امرئ ما نوى، أخرجه البخاري (١)، ومسلم (١٩٠٧).

٢ ـ الطعام ـ

٣- الشراب. ٤ - الجماع، سواء أنزل، أو لم يُنزل، ويجب بفعله الكفارة لحديث أبي هريرة رضي الله عنه، قال:

A SILC

#### الشيخ محمد عبد العزيز

ربينما نحن جلوس عند النبي صلى الله عليه وسلم، إذ جاءه رجل فقال: يا رسول الله هلكت. قال: رما لك؟، قال: وقعت على امرأتي وأنا صائم، فقال رسول الله صلى الله عليه وسلم: رهل تجد رقبة تعتقها؟، قال: لا، قال: رفهل تستطيع أن تصوم شهرين متتابعين»، قال: لا، فقال: «فهل تجد إطعام ستين مسكينا ،. قال: لا، قال: فمكث النبي صلى الله عليه وسلم، فبينا نحن على ذلك أتى النبي صلى الله عليه وسلم بعرق فيها تمر والعرق المكتل قال: «أين السائل؟» فقال: أنا، قال: «خذها، فتصدق به» فقال الرجل؛ أعلى أفقر منى يا رسول الله؟ فو الله ما بين لابتيها يريد الحرتين أهل بيت أفقر من أهل بيتي، فضحك النبي صلى الله عليه وسلم حتى بدت أنيابه، ثم قال: «أطعمه أهلك» أخرجه البخاري (۱۹۳۳)، ومسلم (۱۱۱۱).

وهذه الثلاثة الأخيرة الأصول في الفطرات، لقوله تعالى: ﴿ فَأَلْفَنَ كِنِيرُوهُنَّ وَأَيْتَغُواْ مَا كُتُبَ اللَّهُ لَكُمُّ وَكُلُوا وَأَشْرَبُوا حَقَّ يَتَبَيَّنَ لَكُرُ ٱلْخَيْطُ ٱلْأَيْتُ مِنَ ٱلْخَيْطِ ٱلْأَسْوَدِ مِنَ ٱلْفَجِّرُ ثُمَّ أَتِنُوا المِيام إلى ألِّسل ، (البقرة: ١٨٧).

٥ . الردة، لقوله تعالى: هَبِنَ أَشَرَّكُتَ لِيَحْظُنَّ عَمَلُكَ وَلَتَكُونَنَّ مِنَ ٱلْخَسِينَ ، (الزمر: ٦٥).

٦. الاستقاءة (القيء عمدًا)، لحديث أبي هريرة، قال: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: رمن ذرعه قيء وهو صائم، فليس عليه قضاء، وإن استقاء فليقض،؛ أخرجه الترمذي (٧٢٠)، وأبو داود





والبيهقي (۸۰۸۱). ٢ ـ استفراغ المني تلذذًا اختيارًا، سواء كان عن مباشرة، أو إدامة نظر، أو استمناء، وقد، حكى في ذلك الإجماع،

وخالف فيه ابن حزم، قال في المحلى (٣٣٧/٤) « وأما الاستمناء: فإنه لم يأت نص بأنه ينقض الصوم،. والصحيح أنه من المفطرات لحديث أبي هريرة رضي الله عنه: ديترك طعامه وشرابه وشهوته من أجلي، أخرجه البخاري (١٨٩٤)، ومسلم (١١٥١).

الحجامة للصائم،. قال ثابت: وكان أنس يحتجم، وهو صائم. أخرجه الدارقطني (١٨٢/٢ حديث: ٧)،

٣ ـ الكحل، وقطرة، العين، والأذن، والأنف إذا وجد طعمها في حلقه، فقد ذهب الحنبلية في ظاهر المذهب إلى أنها مفطرة؛ لأن هذه الأمور لها نفوذ وقوة تصل بهما إلى الحوف، وكل ما وصل إلى الحوف فهو مُفَطِّر للصائم، ولحديث لقيط ابن صبرة، قال: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: «بالغ في الاستنشاق، إلا أن تكون صائمًا،. أخرجه أبو داود (٢٣٦٤)، والترمذي (٧٢٥) وقال: (حديث حسن).

ويرجع خلاف أهل العلم فيذلك إلى تعريفهم للجوف، واعتبارهم كل ما يصل إلى الجوف مفسد للصوم ولو كان غير مُغُذُ، والراجح أنها ليست من المُفطرات.

القسم الثالث؛ النوازل الجديدة بشأن الفطرات في مجال التداوي:

وهذه يحسن في مثلها الأخذ بالقرارات الجماعية، لن ليس له أهلية النظرية المسألة، وسوف أنقل فيها قرار مجمع الفقه الإسلامي بشأن المفطرات في مجال التداوي: (رقم ٩٣):

قررما يلي:

أولاً: الأمور الآتية لا تعتبر من المفطرات: '

١- قطرة العين، أو قطرة الأذن، أو غسول الأذن، أو قطرة الأنف، أو بخاخ الأنف، إذا اجتنب ابتلاع ما نفذ إلى الحلق.

٢- الأقراص العلاجية التي توضع تحت اللسان لعلاج الذبحة الصدرية وغيرها، إذا اجتنب ابتلاع ما نفذ إلى الحلق.

٣- ما يدخل المهبل من تحاميل دلبوس، أو غسول، أو منظار مهيلي، أو إصبع، للفحص الطبي.

٤- إدخال المنظار أو اللولب ونحوهما إلى الرحم.

٥- ما يدخل الإحليل، أي: مجرى البول الظاهر للذكر والأنثى، من قسطرة رأنبوب دقيق، أو منظار، أو مادة (۲۲۸۰)، وابن ماجه (۱۹۷۱).

٧ ـ خروج دم الحيض، لحديث أبي سعيد الخدري رضى الله عنه قال: قال النبي صلى الله عليه وسلم: دأثيس إذا حاضت لم تصل ولم تصم! فذلك نقصان دينها، أخرجه البخاري (١٨١٥).

٨. خروج دم النفاس.

(وانظر: الإجماع لابن المنذر (ص ٢٧، ٢٨).

فهذه هي المفطرات الجمع عليها بين أهل العلم. ثانيًا: المقطرات المختلف فيها:

والمفطرات المختلف فيها كثيرة، ومن أهمها:

١ . الحجامة، وهي إخراج اللهم المحتقن في الجسم بشرط ظاهر الجلد المتصل قصدًا لإخراج الدم من الجسد دون العروق، وفي معناها، سحب الذم الكثير بواسطة الإبرالمستعملة في المستشفيات.

وقد اختلف فيها أهل العلم على قولين:

الأول: أنها من المفطرات، لحديث شداد بن أوس رضي الله عنه قال: بينما أنا أمشى مع رسول الله صلى الله عليه وسلم في بعض طرق المدينة لثمان عشرة مضت من رمضان، وهو آخذ بيدي، فمر على رجل يحتجم، فقال رسول الله صلى الله عليه وسلم: «أفطر الحاجم، والحجوم.

الآخر، أنها ليست من الفطرات، لحديث ابن عباس رضى الله عنه: «أن رسول الله صلى الله عليه وسلم احتجم وهو صائم،. أخرجه البخاري (١٩٣٩)، وأما حديث أفظر الحاجم، والحجوم فهو منسوخ عند الجمهور؛ لحديث أنس بن مالك رضي الله عنه قال: «أول ما كرهت الحجامة للصائم أن جعفر بن أبي طالب رضي الله عنه احتجم وهو صائم، فمر به رسول الله صلى الله عليه وسلم فقال: أفطر هذان، ثم رخص رسول الله صلى الله عليه وسلم بعد ﴿





" - نقل الدم من الإنسان الصحيح إلى الريض،
 وحقنه به عن طريق الوريد، وقد اختلف فيه.
 الماصرون على قولين،

الأول: أنه مفطر؛ لأن الدم خلاصة الغذاء ويحصل به ما يحصل بالطعام والشراب من تقوية البدن وحفظه.

الآخر؛ أنه غير مفطر، وهو اختيار دار الإفتاء المصرية، والندوة الطبية الفقهية التاسعة التابعة للمنظمة الإسلامية للعلوم الطبية بالكويت سبنة، ١٩٩٧ م؛ لأنه ليس طعامًا ولا شرابًا، ولا يستغني الإنسان به عن الطعام والشراب، والأصل عدم الإفطار إلا بيقين أوظن قوي.

والقول الأول أحوط للمسلم خروجًا من الخلاف خاصة أنه خلاف قوى.

ختامًا،

هذه المفطرات السابقة لا تكون مفطرة للأعيان المنزل عليهم الحكم الشرعي إلا بشروط أربعة: العلم، والاختيار، والقصد، والذكر.

فإن كان المُكلف جاهلاً بالحكم، أو أكره على الفعل، أو أخطأ ففعل عن غير قصد، أو تناول مفطرًا ناسيًا فصيامه صحيح، لحديث ابن عباس رضي الله عنهما قال، لما نزلت «رَبَّنَ لَا تُوَاخِذُنَا إِن نَسِيناً أَوْ أَخْدَاناً » (البقرة، ٢٨٦) «قال الله تعالى، قد فعلت، أَدْ أَخْرَاناً » (البقرة، ٢٨٦).

ولحديث أبن عباس، قال، قال رسول الله صلى الله عليه وسلم، «إن الله وضع عن أمتي الخطأ والنسيان وما استُكْرهُوا عليه». أخرجه ابن ماجه (٢٠٤٥)، قال ابن كثير يُ تحفة الطالب بمعرفة أحاديث مختصر ابن الحاجب (ص ٢٣٢)؛ إسناده جيد.

هذا ما يسره الله يَ هذه العجالة، فإن يكن صوابًا فالحمد لله، وما أردت إلا الحسنى، وإن تكن الأخرى فأستغفر الله منه. ظليلة على الأشعة، أو دواء، أو محلول لفسل المثانة. - حفر السن، أو قلع الضرس، أو تنظيف الأسنان، أو السواك، وفرشاة الأسنان، إذا اجتنب ابتلاع ما نفذ إلى الحلق.

٧- المضمضة، والغرغرة، ويخاخ العلاج الموضعي
 الفم، إذا اجتنب ابتلاء ما نفذ إلى الحلق.

 ٨- الحقن العلاجية الجلدية، أو العضلية، أو الوريدية، باستثناء السوائل والحقن الغذية.

٩-غاز أكسجين.

 ا- غازات التحدير «البنج»، ما ثم يُغطَ المريض سوائل «محاليل» مغذية.

١١- ما يدخل الجسم امتصاصًا من الجلد؛
 كالدهوذات، والمراهم، واللصقات العلاجية الجلدية
 المحملة بالمواد الدوائية أو الكيميائية.

١٢- إدخال قسطرة «أنبوب دقيق» في الشرايين لتصوير، أوعلاج أوعية القلب، أو غيره من الأعضاء.
 ١٢- إدخال منظار من خلال جدار البطن لفحص الأحشاء، أو إجراء عملية جراحية عليها.

 ١٤ أخذ عينات وخزعات، من الكبد، أو غيره من الأعضاء ما لم تكن مصحوبة بإعطاء محاليل.

۱۵- منظار المعدة، إذا لم يصاحبه إدخال سوائل
 دمحاليل،، أو مواد أخرى.

 ١٦ دخول أية أداة، أو مواد علاجية إلى الدماغ، أو النخاء الشوكي.

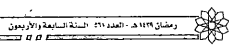
 ١٧- القيء غير المتعمد بخلاف المتعمد دالاستقاءة».

ويبقى النظرية مسائل منها،

ا.بخاخ الريو، واستنشاق أبخرة المواد لمن كان عنده ضيق في التنفس فيجوز له على الراجح استخدام البخار، أو بخاخ الريو؛ لأنه لا يشبه الأكل والشرب، وهو اختيار اللجنة الدائمة للإفتاء في المملكة العربية السعودية، كما جاء في مجلة البحوث الإسلامية (١٣ العدد: ٢٥، ص: ١٥٥).

لحقن المستعملة في علاج الفشل الكلوي في الصفاق (الباريتون) أو الكلية الصناعية، وقد رأت الندوة الطبية الفقهية التاسعة التابعة للمنظمة الإسلامية للعلوم الطبية بالكويت سنة، ١٩٩٧ م، أنها غيرمفطرة.

وذهب جمع من أهل العلم إلى أنه مفطر لأنه يزود الجسم بالدم النقي، وقد يزوده بمواد أخرى مغذية، فقد اجتمع له مفطران، وهذا القول أحوط.



## إِرْشَادُ اللَّحْتَلَفِينَ إِلَى حَكِمِ الْتَرْخَيِصِ إِنْ الْجِمِعَةُ عَنْكِ الْجَتِمَاعِ عَيْدِينَ

الحمد لله، والصلاة والسلام على رسول الله، وبعد:

فإن الله تعالى شرع لنا أهل الإسلام عيدين،وهما،عيدالفطر،وعيدالأضحى، وشرع لنا فيهما صلاة العيد، وحثُ على فعلها النبي صلى الله عليه وسلم، فهي من شعائر الإسلام الظاهرة، ولذا فهي تؤذِّي في الخلاء، ويكبر لها تكبيرات العيد، ويخطب فيها بعد الصلاة خطبة، حتى إن النبي صلى الله عليه وسلم أمر النساء، وذوات الخدور منهن بالخروج لشهودها، ولو لم تتمكن المرأة من أدائها، فعن أم عطية قالت: دأمرنا بأبي هو وأمي-تعني النبي صلى الله عليه وسلم- أن نخرجهن يوم الفطر والنحر، العواتق وذوات الخدور، والحيض، فأما الحيض فيعتزلن المصلى، ويشهدن الخير ودعوة المسلمين. فقالت، يا رسول اللَّه! أرأيت إحداهن لا يكون لها جلباب؟ قال: تلبسها أختها من جلبابها،. أخرجه البخاري (۹۷۱)، ومسلم (۸۹۰).

وللمسلمين عيد أسبوعي، وهو يوم الجمعة، وقد شرع للمسلمين فيه صلاة الجمعة بدلاً من صلاة الظهر، فهي أصل في ذلك اليوم، وليست صلاة الجمعة كهيئة صلاة الظهر، فإنها تصلى ركعتين، ويجهر فيها بالقراءة، ويشترط لصحتها أن تسبق بخطبتن...

وقد يجتمع أحد العيدين مع العيد الأسبوعي للمسلمين، فهل يرخص لمن حضر جماعة العيد في ترك الجمعة؟ أم يجزئ حضور جماعة الأخرى؟ أم يجب على حضور الجماعة الأخرى؟ أم يجب على

### اعداد کی محمد عبد العزیز

المكلفين الذين تجب عليهم الجمعة حضور جماعتيهما؟

وقد ورد في ذلك بعض النصوص منها:

عن إياس بن أبي رملة الشامي، قال، شهدت معاوية بن أبي سفيان، وهو يسأل زيد بن أرقم، قال، أشهدت مع رسول الله صلى الله عليه وسلم عيدين اجتمعا في يوم؟ قال، نعم. قال، فكيف صنع؟ قال، صلى العيد، ثم رخص في الجمعة، فقال، من شاء أن يصلي، فليصل، أخرجه أبو داود (١٠٧٠)، والنسائي (١٥٩١)، وابن ماجه (١٣١٠)،

وفيه: إياس بن أبي رملة، قال الحافظ في تهذيب التهذيب (١٠٦٣/٤٢٥/١): «ذكره ابن حبان في الثقات، وقال ابن المنظان: هو كما قال.

وقول ابن القطان هذا في بيان الوهم والإيهام، قال (٢٠٤/٤)، وهو من رواية إياس بن أبي رملة، قَالُ ابن المنذر، لا يثبت هذا فإن إياسًا مجهول، وهو كما قال.

وقال الحاكم: «هذا حديث صحيح الإسناد ولم يخرجاه، وله شاهد على شرط مسلم»، وقال الذهبي في التلخيص؛ صحيح.

وقال علي بن المديني، في هذا الباب غيرما حديث بإسناد جيد.

وقال النووي في الخلاصة (٢٨٨٠/٨١٦/٢)، بإسناد حسن.

وقال ابن الملقن في البدر المنير (٩٩/٥): قال ابن الجوزي في تحقيقه: هذا حديث

وقد صححه الألباني بشواهده قال في صحیح سنن أبي داود . الأم . (٩٨١/٢٣٦/٤): قلت: حديث صحيح، وصححه ابن المديني

والحاكم والذهبي. ﴿

الكتاب.

وقال: قلت: وهذا إسناد رجاله كلهم ثقات رجال الشيخين؛ غير إياس بن أبي رملة؛ فهو مجهول، كما قال الحافظ، لكن الحديث صحيح بشواهده الأتية فيُ

- وعن أبي عبيد مولى ابن أزهر قال: شهدت العيد مع عثمان بن عفان رضي الله عنه فكان ذلك يوم الجمعة، فصلى قبل الخطبة، ثم خطب فقال: «يا أيها الناس، إن هذا يوم قد اجتمع لكم فيه عيدان، فمن أحب أن ينتظر الجمعة من أهل العوالي فلينتظر، ومن أحب أن يرجع

فقد أذنت له ،. أخرجه البخاري (٥٥٧٢). وقد اختلف أهل العلم في هذه المسألة على خمسة أقوال مشهورة:

الأول: وهو قول الحنفية، والمالكية، والظاهرية أنه تلزمه الصلاتين.

وهؤلاء قد ضعفوا مرفوعات هذا الباب، وحملوا حديث عثمان على من لم-تجب عليه الجمعة.

قال ابن الندر في الأوسط (۲۱۸۵/۲۹۱/٤): «أجمع أهل العلم على وجوب صلاة الجمعة، ودلت الأخبار الثابتة عن رسول الله صلى الله عليه وسلم على أن فرائض الصلوات خمس، وصلاة العيدين ليس من الخمس، وإذا دلُّ الكتاب والسنة والاتفاق على وجوب صلاة الجمعة، ودلت

الأخبار عن رسول الله صلى الله عليه وسلم على أن فرائض الصلوات الخمس، وصلاة العيدين ليس من الخمس، وإذا دل

يعتمد عليه.

الكتاب والسنة والاتفاق على وجوب صلاة الجمعة ودلت الأخبار عن رسول الله صلى الله عليه وسلم على أن صلاة العيد تطوع، لم يجز ترك فرض بتطوع».

وقال ابن عبد البر في التمهيد (۲۷٤/۱۰): «الرخصة إنما أريد بها من لم تجب عليه الجمعة ممن شهد العيد من أهل البوادي والله أعلم، وهذا تأويل تعضده الأصول وتقوم عليه الدلائل ومن خالفه فلا دليل معه ولا حجة له..

الثاني؛ أن الجمعة تسقط عن أهل العوالي، الذين لا تقام في بواديهم الجمعة، دون أهل المدن، وهو ظاهر حديث عثمان، وليس له مخالف من الصحابة، وهو مذهب الشافعية، وقد نقله النووي عن الجمهور.

قال في المجموع (٣٥٩/٤)، «قد ذكرنا أن مذهبنا وجوب الجمعة على أهل البلد وسقوطها عن أهل القرى، ويه قال عثمان ابن عفان، وعمر بن عبد العزيز، وجمهور العلماء..

الثالث: أنه إذا صلى العيد، كان مخيرًا في حضور الجمعة، أو صلاتها ظهرًا، وهو مذهب الحنبلية، وهو من مضردات المذهب.

الرابع: أن حضور جماعة أحدهما مسقط لجماعة الأخرى، فيسقط العيد بالجمعة، والجمعة بالعيد، وهو من مفردات مذهب الجنبلية.

قال المرداوي في الإنصاف (٤٠٤/٢، ٤٠٥): «الصحيح من المذهب: سقوط صلاة العيد بصلاة الجمعة، وسواء فعلتا قبل الزوال أو بعده، وجزم به يك الوجيز، والفائق، وتجريد العناية، والمنور، وغيرهم.

قال في الفروع؛ تسقط في الأصح العيد بالجمعة، كإسقاط الجمعة بالعيد، وأولى وصححه المجد، وصاحب الحاوي،



والرعاية الصغرى، وغيرهم وقدمه ابن تميم، ومجمع البحرين، والرعاية الكبرى، وغيرهم، وهو من المفردات».

وقال ابن تيمية في مجموع الفتاوي (۲۱۰/۲٤)، «إذا اجتمع الجمعة والعيد في يوم واحد فللعلماء في ذلك دلائة أقوال:

أحدها: أنه تجب الجمعة على من شهد العيد، كما تجب سائر الجمع للعمومات الدالة على وجوب الجمعة.

والثاني؛ تسقط عن أهل البر مثل أهل العوالى والشواذ؛ لأن عثمان بن عفان أرخص لهم في ترك الجمعة لما صلى بهم والقول الثالث: وهو الصحيح أن من

شهد العيد سقطت عنه الجمعة لكن على الإمام أن يقيم الحمعة ليشهدها من شاء شهودها ومن ثم يشهد العيد. وهذا هو المأثور عن النبي صلى الله عليه وسلم وأصحابه: كعمر وعثمان وابن مسعود وابن

عباس وابن الزبير وغيرهم. ولا يعرف عن الصحابة فيذلك خلاف. وأصحاب القولين المتقدمين لم يبلغهم ما في ذلك من السنة عن النبي صلى الله عليه وسلم لما اجتمع

ہے یومہ عیدان صلی العید ثم رخص ہے الجمعة».

الخامس؛ أن حضور جماعة العيد، مسقط للجمعة إلى غير بدل، ويروى هذا عن ابن الزبير، وابن عباس، ففي سنن أبي داود (۱۰۷۲) وعن عطاء قال: «اجتمع يوم

جمعة ويوم فطر، على عهد ابن الزبير، فقال: عيدان اجتمعا في يوم واحد، فجمعهما جميعًا، فصلاهما ركعتين بكرة،

لم يزد عليهما حتى صلى العصر،. قال النووي في الجموع (٤٩٢/٤): رواه

أبو داود بإسناد صحيح على شرط مسلم. وهذا المذهب مهجور، ومن ثم لم يذكره

عبد البرية التمهيد (۲۷۰/۱۰): «ليسية

حديث ابن الزبير بيان أنه صلى مع صلاة العيد ركعتين للجمعة، وأي الأمرين كان

فإن ذلك أمر متروك مهجور. وإن كان لم يصل مع صلاة العيد غيرها حتى العصر، فإن الأصول كلها تشهد بفساد هذا القول؛ لأن الفرضين إذا اجتمعا في فرض واحد لم يسقط أحدهما بالآخر، فكيف أن يسقط فرض

ابن تيمية في مذاهب الناس، وقال ابن

فهذه مذاهب أهل العلم ملخصة يق هذه المسألة، ويتبين منها،

لسنة حضرت في يومه، هذا ما لا يشك في

- إجماعهم على صحة فعل من صلى العيد والجمعة إذا اجتمعا، وهو لا شك أحوط، وهو الأفضل عند من قال بالرخصة.

- اختلافهم في إسقاط الجمعة بالعيد، والعكس. - أنه لا يعلم مخالف في أصحاب

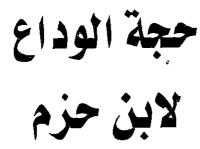
النبي صلى الله عليه وسلم خاصة في أن الجمعة لا تجب على أهل العوالي الذين شهدوا العيد، وهو مذهب الشافعية، وأحد القولين عن المالكية.

 أن إسقاط وجوب الجمعة بالعيد إلى بدل من أفراد مذهب الحنبلية، وقد نصره شيخ الإسلام ابن تيمية، وكثير من

علماثنا المعاصرين. وهذا مذهب لا ريب قوي عند من صحح مرفوعات الباب، ولقوله هذا وجاهة وقوة، وقد علمت بعض من صحح مرفوعات اجموع طرقها فيمن سبق.

هذا ما يسره الله تعالى في هذه العجالة، والله أعلم، فإن يكن صوابًا فالحمد لله، وإن تكن الأخرى فأستغفر الله منه.





و اَلْحَمَدُ بِنَّهِ الْلَيْ لَهُ مَا فِي السَّمَوْتِ وَمَا فِي اَلْأَرْضِ وَلَهُ الْمَحْمَدُ فِي الْمَحْمَدُ فِي الْمَحْمَدُ فِي الْمَحْمَدُ فِي الْمَحْمَدُ فِي الْمَحْمَدُ وَمَا يَعْرُجُ فِي الْمَحْمَدُ وَمَا يَعْرُجُ فِيهَا لَمْ السَّمَاءِ وَمَا يَعْرُجُ فِيها لَهُ وَكُو اللّهِ عَلَيْ اللّهُ مَا يَعْرُجُ فِيها وَهُو اللّهِ اللّهُ مَا يَعْرُجُ فِيها وَهُو اللّهِ اللّهُ مَا يَعْرُجُ فِيها وَهُو اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهُ اللّهِ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ اللللللللّهُ اللّهُ اللّهُ الللللّهُ اللّهُ الللللّهُ ا

والصلاة والسلام على إمام المتقين، وخاتم التبيين، وعلى آله وصحبه، وبعد:

فمن المناسب للعلماء وطلاب العلم في أشهر الحج خاصة مراجعة أحكامه، والمرور على مسائله، والنظر في نوازله، وتذكير المسلمين بأحكامه وفضائله.

والحج هو الركن الرابع من أركان الإسلام العَمَليَة، وهو فرضٌ على المكلف مرة في العمر؛ إذا استطاع إليه سبيلاً، قال ابن حزم في مراتب الإجماع (ص ٤١)؛ «اتفقوا أن؛ الحر، المسلم، العاقل، البالغ، الصحيح الجسم واليدين والبصر والرجلين، الذي يجد زادًا، وراحلة، وشيئًا يتخلف لأهله مدة مُضيّه، وليس في طريقه؛ بحر، ولا خوف، ولا منعه أبواه، أو أحدهما؛ فإن الحج عليه فرض. واتفقوا أن المرأة إذا كانت كذلك، وحج معها ذو محرم أو زوج؛ فإن الحج عليها فرض.

وقد حجَّ النبي صلى الله عليه وسلم حجة واحدة بعد هجرته سميت: حجة الإسلام؛ لأن النبي صلى الله عليه وسلم لم يحج من المدينة غدها.

وسميت حجة البلاغ؛ لأن النبي صلى الله عليه وسلم بلَّغ أهل الإسلام فيها شرع الله في الحج قولاً، وفعلاً.

وسميت حجة الوداع لأن النبي صلى الله

### اعداد 🔝 د/محمد عبد العزيز

عليه وسلم ودًع الناس فيها، ولم يحج بعدها، وعلى ما يبدو أن هذه التسمية كانت بتوقيف من النبي صلى الله عليه وسلم لحديث عبد الله بن عمر رضي الله عنه، قال: « كنا نتحدث بحجة الوداع، ولا ندري أنه الوداع من رسول الله صلى الله عليه وسلم، أخرجه البخاري (٤٤٠٣)،

وقد وجّه النبي صلى الله عليه وسلم أمته إلى أخذ أحكام المنسك منها، فكان يقول الأصحابه رضي الله عنهم: «التأخذوا عني مناسككم؛ فإني الأه عنهم المتاخذوا عني مناسككم؛ فإني الأ أدري، لعلي الأأحج بعد حجتي هذه ،. أخرجه مسلم (١٢٩٧)، وأبو داود (١٩٧٠)، والنسائي (٣٠٦٢).

ولذا اعتنى أهل العلم عناية فائقة بسياق حجته تلك، ومنهم من أفردها بالتصنيف، فكان من أهم الكتب التي ساقت أحداث حجته تلك كتاب حجة الوداع أبي محمد علي بن أحمد بن سعيد بن حزم الأندلسي القرطبي الظاهري (المتوفى: ٤٥١ هـ)، وهو كتاب رائق اهتم به أهل العلم اهتمامًا فائقًا جمع فيه ابن حزم مرويات أبان على كثير من فقهها، وأزال التعارض الموهوم بين بعض نصوصها، وقد بلغت تلك المرويات سبعًا وخمسين وخمسمائة حديث (٧٥٥)، قال الأحاديث كثرت في وصف عمل رسول الله صلى الأحاديث كثرت في وصف عمل رسول الله صلى الله عليه وسلم في حجة الوداع.

- وأتت من طرق *شتى، وب*ألفاظ مختلفة.

- ووصفت فصول ذلك العمل المقدس في أخبار كثيرة غير متصل ذكر بعض ذلك ببعض. حتى صار هذا سببًا إلى تعذر فهم تأليفها على أكثر الناس، حتى ظنها قومٌ كثيرٌ متعارضةٌ، وترك أكثر الناس النظر فيها من أجل ما ذكرنا.

- فلما تأملناها وتدبرناها بعون الله عزوجل لنا وتوفيقه إيانا، لا بحولنا ولا بقوتنا، رأيناها كلها متفقة ومؤتلفة منسردة متصلة بينة الوجوه واضحة السبل، لا إشكال في شيء منها.

حاشا فصلاً واحدًا لم يَلُخ لنا وجه الحقيقة في أي النقلين هو منها فنبهنا عليه وهو، أين صلى رسول الله صلى الله عليه وسلم الظهريوم النحر، أيمني أم يمكة؟ ...

وقد نقل عنه جمع من أهل العلم منهم، أبو محمد عبد الحق الإشبيلي (المتوفى، ٥٨٧ هـ)، وأبو وأبو زكريا يحيى بن شرف الدمشقي النووي (المتوفى، ٧٧٧ هـ)، ومحب الدين أحمد بن عبد الله بن محمد بن أبي بكر الطبري (المتوفى، ٤٩٢هـ) في كتابه، القرى لقاصد أم القرى، وتقي الدين أبو العباس أحمد بن عبد الحليم بن عبد السلام بن تيمية (المتوفى، ٧٨٧ هـ)، وأبو الفتح محمد بن محمد بن أحمد اليعمري الأندلسي العروف بابن سيد الناس (المتوفى، ٧٣٤هـ).

وممن كان له به عناية خاصة أبو عبد الله شمس الدين محمد بن أبي بكر بن أيوب بن سعد شمس الدين ابن قيم الجوزية (المتوفى، ١٥٥ هـ)؛ فقد اعتمد عليه في سياق حجته في زاد المعاد، وبين أوهامه في كتابه هذا.

وكذا أبو الفداء إسماعيل بن عمر بن كثير المقرشي البصري ثم الدمشقي (المتوفى: ٧٧٤ هـ)، فقد اعتمد عليه في سياق حجته صلى الله عليه وسلم وبين أوهامه في كتابه هذا، قال في البداية والنهاية (٤٠٥/٧): د اعتنى الناس بحجة رسول الله صلى الله عليه وسلم اعتناء كثيرًا من قدماء الأئمة ومتأخريهم، وقد صنّف العلامة أبو محمد بن حزم الأندلسي، رحمه

اللَّه، مجلدًا في حجة الوداع أجاد في أكثره، ووقع لله فيه أوهام، سننبه عليها في مواضعها، وبالله المستعان،.

فهو كتاب بلغ ين الحسن غايدة، جزى الله مؤلفه عن أهل الإسلام خيرًا، غير أن هنا مسألة أرى أنه لابد من التنبيه عليها، وهي أننا نعني بقولنا ذلك سياق ابن حزم لحجة الوداع لا ما استنبطه منها فله ين ذلك شذوذات يعلمها أهل العلم فبعضها يرجع لجموده على الظاهر، ويعضها يرجع لكونه لم يحج فلم يتصور بعض ما يذكر، وأنا أذكر من ذلك ثلاثة من الأمثلة يتضح بها المقال.

المثال الأول، قال في كتابه هذا بجواز طواف النفساء بالبيت، قال (ص٤١٦)، «ولدت أسماء محمد بن أبي بكر، فأتى أبو بكر النبي صلى الله عليه وسلم فأخبره، فأمره رسول الله صلى الله عليه وسلم أن يأمرها أن تفتسل، ثم تهل بالحج، وتصنع ما يصنع الناس، إلا أنها لا تطوف بالبيت.

فضي هذا الحديث لفظ منكر، وهو أنها لا تطوف بالبيت، وإنما هذا اللفظ محفوظ في أمره صلى الله عليه وسلم عائشة رضي الله عنها إذ حاضت، والحائض ليست نفساء، والنفساء ليست حائضًا، وليس اتفاقهما في أن لا يصليا ولا يطوفا بموجب أن يمنعا أيضًا الطواف بالبيت دون نص وارد في النفساء كوروده في الحائض، والقياس باطل».

ثم قال (ص ٤١٩): «عن عبد الرحمن بن القاسم، عن أبيه، عن أسماء بنت عميس، أنها ولدت محمد بن أبي بكربالبيداء، فذكر أبو بكر ذلك لرسول الله صلى الله عليه وسلم، فقال: «مرها بأن تغتسل ثم تهل».

قال أبو محمد رحمه الله؛ فهذه الرواية أصح من الأولى؛ لأن أسماء بنت عميس عمرت بعد ابنها محمد، وكانت تحت علي بن أبي طالب، وعاشت بعده، فلا ينكر سماع القاسم منها، وأما سماعه من عائشة رضي الله عنها فهو الصحيح المشهور المتيقن المأثور، وقد ذكرناه قبل، وليس فيه هذا اللفظ، وهذه الرواية كما ترى ليس فيها

منع الطواف بالبيت، ولا يجوز تعدي ما أمر به النبي صلى الله عليه وسلم ولا الزيادة في أمره، ما لم يأمر به،.

وهذا مخالف للإجماع، وقد نقل الإجماع غير واحد من أهل العلم منهم ابن عبد البرية التمهيد (٣١٥/١٩).

وقد قال في المحلى (١٨٩/٥)، «والطواف بالبيت على غير طهارة جائز، للنفساء، ولا يحرم إلا على الحائض فقط؛ لأن رسول الله صلى الله عليه وسلم- منع أم المؤمنين- إذ حاضت- من الطواف بالبيت كما ذكرنا قبل.

وولدت أسماء بنت عميس بذي الحليضة فأمرها- عليه السلام- بأن تغتسل وتُهِلَ، ولم ينهها عن الطواف؛ فلو كانت الطهارة من شروط الطواف لبينه رسول الله- صلى الله عليه وسلم- كما بين أمر الحائض، « رَمَا يَطِلُ عَنِ الْمَرَنَّ الْ فَرَ إِلَّا رَمَّ بُوحَى » (النجم: ٣- ٤)، «رَمَا كَانَ رُبُكَ نُسِبًا » (مريم: ٢٤)، ولا فرق بين إجازتهم الوقوف بعرفة، والمزد ثفة، والسعي بين الصفا والمروة، ورمي الجمرة على غير طهارة، وبين منه النص فقط.

روينا عن سعيد بن منصور حدثنا أبو عوانة عن أبي بشر عن عطاء قال، حاضت امرأة وهي تطوف مع عائشة أم المؤمنين فأتمت بها عائشة بقية طوافها- فهذه أم المؤمنين لم تَر الطهارة من شروط الطواف- ولا نقول بهذا في الحيض خاصة للنص الوارد في ذلك،

وقد رجع ابن حزم عن هذا، واستدركه على نفسه في كتاب الحيض والاستحاضة من أوَّل المحلى، لكن على ما يبدو أنه لم يراجع ذلك في كتاب الحج، قال (٤٠٠/١)؛ «ودم النفاس يمنع ما يمنع منه دم الحيض. هذا لا خلاف فيه من أحد، حاشا الطواف بالبيت، فإن النفساء تطوف به؛ لأن النهي ورد في الحائض ولم يرد في النفساء «رَمَاكَانُ رَبُّكُ نَبِينًا » (مريم: ٢٤).

ثم استدركنا فرأينا أن النفاس حيض صحيح، وحكمه حكم الحيض فيء

لقول رسول الله- صلى الله عليه وسلم-لعائشة: أنفست؟ قالت: نعم»؛ فسمى الحيض نفاسًا. وكذلك الفسل منه واجب بإجماع».

المثال الثاني، قال بابطال الحج بالجدال بالباطل فيه، قال في المحلى (٢٠٩/٥)، والجدل بالباطل، وفي الباطل عمدًا ذاكرًا لإجرامه مبطل للإحرام، وللحج، لقوله تعالى: وفَلَا رَفَنَ وَلَا فُسُونَ وَلَا حِدَالَ فِي الْحَجْ، البقرة، (البقرة، 19٧)».

وقد قال هو في مراتب الإجماع (ص٤٧): « واتفقوا أنه مَن جادل في الحج أن حجّه لا يبطل ولا إحرامه».

المثال الثالث، قال ببطلان حج مَن حجَّ ولم يُلَبَ، أو لبَّى لكن لم يرفع صوته، قال في المحلى (٢٠٩/٥)، «ومن لم يلب في شيء من حجه أو عمرته بطل حجه وعمرته، فإن لبَّى ولو مرة واحدة أجزأه، والاستكثار أفضل.

قلو لبنى ولم يرفع صوته قلاحج له ولا عمرة، لأمر جبريل رسول الله صلى الله عليه وسلم عن الله عز وجل بأن يأمر أصحابه أن يرفعوا أصواتهم بالتلبية. فمن لم يُلَبُ أصلاً أو لبنى ولم يرفع صوته وهو قادر على ذلك؛ فلم يحج ولا اعتمركما أمره الله تعالى».

فهذه أمثلة ذلائة توضح لك المقصود، وهي مذهبه واجتهاده، ورأيه الذي أصاب فيه أجرًا واحدًا إن شاء الله تعالى، وهذه الأمثلة غير الأوهام التي في سياق الحجة ـ وسيأتي ذكر جمهورها بعد ـ فهذا يتعلق بالاجتهاد، وهذا يتعلق بالنقل، وإنما أوردت ذلك لثلا يخلط بين تزكية كتاب حجة الوداع كسياق للمنسك، وبين فقه ابن حزم في المنسك؛ فله فيه إصابات، وعليه فيه هنًات، والكبير من عدت أخطاؤه.

هذا ما يسره الله تعالى في هذا المقال، فإلى لقاء قريب نستكمل فيه الحديث عن كتاب ابن حزم حجة الوداع، وعن منهجه فيه، وأفضل طبعاته، إن شاء الله تعالى.

نسأل الله أن ييسر لنا حج بيته الحرام، والحمد لله رب العالمين.



# نظرات في كتاب: حجة الوداع، لابن حزم

#### الحلقة الثانية

إن الحمد لله؛ نحمده ونستعينه ونستغفره، ونعوذ بالله من شرور أنفسنا وسيئات أعمالنا، من يهده الله فلا مضل له، ومن يضلل فلا هادي له، وأشهد أن لا إله إلا الله وحده لا شريك له وأشهد أن محمداً عبده ورسوله.

فهذه المقالة الثانية في كتاب: حجة الوداع، لأبي محمد علي بن أحمد بن سعيد بن حزم الظاهري الأموي مولاهم، الفارسي الأصل، الأندلسي القرطبي، التوفي: ٢٥١هـ.

وسأتناول في هذه المقالة أمرين،

الأول: الترجمة لابن حزم باختصار. الثاني: الترجمة لكتابه: حجة الوداع. وأتناول فيها:

. منهجه في الكتاب.

- أوهامه فيه-

- أهم طبعاته.

وأما أهمية الكتاب، ومنزلته فقد ذُكِرَ شيء من ذلك في المقالة السابقة.

#### أولاً: ترجمة أبي محمد ابن حزم رحمه الله تعالى:

أبو محمد عالم الأندلس في عصره: مؤرخ، محدث، فقيه، مفسر، أديب، أصولي، متكلم، مشارك في علم: النحو، واللغة، والشعر، والطب، والمنطق، والفلسفة.

وُلِدَ بقرطبة سنة: ٣٨٤هـ، وكانت له ولأبيه من قبله رياسة الوزارة وتدبير الملكة، فزهد بها وانصرف إلى العلم والتأليف.

قال الحميدي: «كان ابن حزم حافظًا للحديث وفقهه، مستنبطًا للأحكام من الكتاب والسنة، متفننًا في علوم جمة، عاملاً بعلمه.

## اعداد الله محمد عبد العزيز

وما رأينا مثله فيما اجتمع له مع الذكاء، وسرعة الحفظ، وكرم النفس والتدين.

وكان له في الأداب والشعر نفس واسع، وباع طويل، وما رأيت من يقول الشعر على البديهة أسرع منه، وشعره كثير جمعته على حروف المعجم». قال أبو القاسم صاعد بن أحمد الربعي: كان ابن حزم أجمع أهل الأندلس قاطبة لعلوم الإسلام، وأوسعهم معرفة مع توسعه في علم اللسان، ووفور حظه من البلاغة والشعر، والمعرفة بالسير والأخبار.

قال الذهبي في تاريخ الإسلام (١٠/ ٧٤): «وكان اليه المنتهى في الذكاء والحفظ وكثرة العلم.

كان شافعي المذهب، ثم انتقل إلى نفي القياس والقول بالظاهر، وكان متفننًا في علوم جمة، عاملاً بعلمه».

سمع خلقاً، وروى عنه الحميدي، وابنه أبو رافع الفضل، وطائفة.

ومما عيبَ عليه كلامه في الكبار، قال أبو العباس ابن العريف: كان لسان ابن حزم وسيف الحجاج شقيقين.

آثاره ومصنفاته:

لأبي محمد بن حزم كثير من المصنفات جمهورها أتلف أو هو مفقود، ومن هذه المصنفات ما ذكره أبو عبد الله محمد بن فتوح الأزدي المتوفى: ٨٨٨ هـ، في جذوة المقتبس (ص ٣٠٨، ٣٠٩) فقد ذكر من كتبه:

. كتاب الإيصال إلى فهم كتاب الخصال، الجامعة لجمل شرائع الإسسلام في الواجب والحلال والحرام، وسائر الأحكام، على ما أوجبه القرآن والسنة والإجماع.

أورد فيه أقوال الصحابة والتابعين ومن بعدهم من أئمة المسلمين في مسائل الفقه، والحجة لكل طائفة وعليها، والأحاديث الواردة في ذلك من الصحيح والسقيم بالأسانيد وبيان ذلك كله، وتحقيق القول فيه، ومنه اختصر المحلى شرح المجلى.

. وكتاب: الإحكام لأصول الأحكام، وهو كتاب في أصول الفقه على مذهب الظاهرية، وهوفي غاية التقصى وإيراد الحجاج.

. وكتاب: الفصل في الملك وفي الأهواء والنُحل.

. وكتاب: مراتب الإجماع ومسائله على أبواب الفقه.

. وكتاب: في مراتب العلوم وكيفية طلبها وتعلق بعضها ببعض.

. وكتاب: إظهار تبديل اليهود والنصارى للتوراة والإنجيل، وبيان تناقض ما بأيديهم من ذلك مما يحتمل التأويل. وهذا مما سبق إليه..

وكذلك كتاب: التقريب لحد المنطق.

. وكتاب: المجلى في الفقه، مجلد، وهو متن فقهي. وكتاب: المحلى في شرح المجلى، في غاية التقصي، وقد اختصره من الإيصال، ومات ولم يكمله، فأكمله ابنه من الإيصال.

قال الشيخ عز الدين بن عبد السلام: ما رأيت في كتب الإسلام مثل: "المحلى" لابن حزم و"المغني" للشيخ الموقق.

قال الذهبي: قلت: لقد صدق الشيخ عز الدين. وثالثهما: السنن الكبير، للبيهقي.

ورابعها: التمهيد، لابن عبد البر.

فمن حصل هذه الدواويين، وكان من أذكياء المفتين، وأدمن المطالعة فيها، فهو العالم حقًا. وقد تتبع أغلاط المحلى في الاستدلال والنظر عبد الحق بن عبد الله الأنصاري في كتاب سماه:

الرد على المحلى. وابن حزم على ظاهريته في الفروع، منحرف أشد الانحراف في باب الصفات؛ غفر الله له.

أختم هذه النُّتَف من ترجمة هذا العَلَم بقول

الذهبي في السير (١٨) / ٢٠٠): «ولي أنا ميل إلى أبي محمد لمحبته في الحديث الصحيح، ومعرفته به. وإن كنت لا أوافقه في كثير مما يقوله في الرجال والعلل، والمسائل البشعة في الأصول والضروع، وأقطع بخطئه في غير ما مسألة، ولكن لا أكفره، ولا أضلله، وأرجو له العفو والمسامحة وللمسلمين، وأخضع لفرط ذكائه وسعة علومه».

#### ثانيًا: كتاب: حجة الوداع:

كتاب ابن حزم حجة الوداع فردٌ في بابه استفاد منه كل من جاء بعده، وتقوم فكرة الكتاب على جمع الأحاديث والآثار الواردة في حجة الوداع وبيان تآلفها وعدم اختلافها، قال ابن حزم في مقدمة كتابه حجة الوداع (ص ١٣٥): «فإن الأحاديث كثرت في وصف عمل رسول الله صلى الله عليه وسلم في حجة الوداع.

وأتت من طرق شتى، وبألفاظ مختلفة.

. ووصفت فصول ذلك العمل المقدس في أخبار كثيرة غير متصل ذكر بعض ذلك ببعض.. حتى صار هذا سببًا إلى تعذر فهم تأليفها على أكثر الناس، حتى ظنها قومٌ كثيرٌ متعارضةً، وترك أكثر الناس النظر فيها من أجل ما ذكرنا.

. فلما تأملناها وتدبرناها بعون الله عز وجل لنا وتوفيقه إيانا، لا بحولنا ولا بقوتنا، رأيناها كلها متفقة ومؤتلفة منسردة متصلة بينة الوجوه واضحة السبل، لا إشكال في شيء منها.

. حاشا فصلاً واحدًا لم يلح لنا وجه الحقيقة في أي النقلين هو منها فنبهنا عليه وهو: أين صلى رسول الله صلى الله عليه وسلم الظهريوم النحر، أيمني أم بمكة؟،

وجميع الأثار التي أوردها ابن حزم في كتابه هذا ستة وخمسون وخمسمائة أثر (٥٥٦) في عدد أبي عبد الرحمن عبد الجيد السميري محقق طبعة مكتبة صنعاء الأثرية، أو خمسة وخمسون وخمسمائة أثر (٥٥٥) في عد غيره، ومنهم عبد الحق التركماني محقق طبعة دار ابن حزم.

١ ـ منهج ابن حزم في كتابه:

قسَّم ابن حزم كتابه هذا إلى خمسة فصول، وجعل تحت بعض هذه الفصول أبوابًا ـ وهذا

عكس ما اصطلح عليه الجمهور من جعل الفصل تحت الباب، ولا مشاحة في الاصطلاح ما لم يؤد إلى معنى باطل .، وهي كالتالي:

الفصل الأول؛ في سياق حجة النبي صلى الله عليه وسلم، وقد ساق فيه ابن حزم وصف حجة النبي صلى الله عليه وسلم بلفظه، وقد أخلاه عن الاستدلال، فهو أشبه بالمتن.

ولم يذكر فيه على التفصيل: أركان الحج، وواجباته، وشروط وجويه، وشروط صحته، وسننه وآدابه، وإنما ذكر فيه سياق حجته صلى الله عليه وسلم.

الفصل الثاني، في الاستدلال على ما ورد في الفصل الأول في وصف حجته صلى الله عليه

فمدار هذا الفصل على الاحتجاج لما ذكره في الفصل الأول من تلخيص لحجته صلى الله عليه وسلم، فيقول مثلا: وأما قولنا: أعلم رسول الله صلى الله عليه وسلم الناس أنه حاج، ثم خرج عليه السلام عامدًا إلى مكة عام حجة الوداع التي لم يحج من المدينة منذ هاجر عليه السلام إليها غيرها.

فلما حدثنا عبد الرحمن بن عبد الله الهمذاني، حدثنا إبراهيم بن أحمد البلخي، حدثنا محمد بن يوسف الفريري، حدثنا محمد بن إسماعيل البخاري، حدثنا عمرو بن خالد، حدثنا زهير وهو ابن معاوية، حدثنا أبو إسحاق هو السبيعي قال: حدثني زيد بن أرقم، أنَّ النبي صلى الله عليه وسلم غزا تسع عشرة غزوة، وأنه حجُّ بعدما هاجر حجة واحدة، ولم يحج بعدها؛ حجة

وقد ذكر بعد هذا الحديث طرفا من حديث جابربن عبد الله رضى الله عنهما.

الفصل الثالث: نفي التعارض الموهوم بين الأحاديث الواردة في حجة الوداع، فهو فصل في مختلف الحديث يرسم منهجًا واضحًا لطريقة ابن حزم في التعامل مع التعارض الموهوم بين النصوص، وفي هذا الفصل تظهر فحولة ابن حزم في الفقه، وقد جعل تحته عشرين بابًا، ذكر فيها سبعًا وعشرين مسألة توهم فيها الأحاديث التعارض.

فمن أمثلة ذلك قوله: «الباب السابع: الاختلاف في وقت دخوله صلى الله عليه وسلم مكة قال أبو محمد: حديث جابر، أنه صلى الله عليه وسلم دخل مكة في حجة الوداع صبح رابعة من ذي الحجة، وبينهم وبين عرفة خمس ليال...

عن عائشة، قالت: قدم النبي صلى الله عليه وسلم لأربع وخمس ليال مضين لذي الحجة، وذكر باقى الحديث.

وقد قلنا: إن الموقن أثبت وأولى من الشاك وكل مخبر بذكره وحفظه وليس من شك حجة على من لُم يشك، لكن من لم يشك هو الحجة على من شك؛ لأن عنده علما ليس عند الذي شك، وقد وافق حايرًا على قطعه ابن عباس وأنس ....

> الفصل الرابع: في تعارض ورد في يوم الحج ٢ ـ أوهام ابن حزم في كتابه حجة الوداع.

وقع لابن حزم في كتابه حجة الوداع على جلالته أوهامًا نبُّه عليها أهل العلم فمن ذلك:

أ. قوله: «أعلم رسول الله عليه السلام الناس أنه حاج، ثم أمر بالخروج للحج فأصاب الناس بالمدينة جدري أو حصبة، منعت من شاء الله تعالى أن تمنع من الحج معه، فأعلم رسول الله صلى الله عليه وسلم أن عمرة في رمضان تعدل

وإنما كان ذلك بعد عوده من الحج، كما نبُّه على ذلك ابن القيم في زاد المعاد (٢ / ٣٠٠).

ب. تحديد وقت خروجه من المدينة قال: «وذلك يوم الخميس لست بقين من ذي القعدة سنة عشر نهارا بعد أن ترجل وادهن،

والصحيح: في نهاريوم السبت، لخمسة أيام، وأربع ليال بقين من ذي القعدة، كما صحح ابن كثير في البداية والنهاية، وابن القيم في الزاد.

ج . قوله في سياق هدي النبي صلى الله عليه وسلم: دوكانت هدي تطوع، وكان عليه السلام، ساق الهدي مع نفسه ثم ركب راحلته،

وهذا على مذهبه أنه لا يلزم القارن دم هدى، والصحيح أن بعضه هدي واجب، وهو سبع بدنة عنه، وسبع عن على رضى الله عنه فقد أشركه صلى الله عليه وسلم في هديه، والباقي تطوع. د . أنه قال في إهلاله بالحج: «وذلك قبل الظهر

بیسیں،

و المحفوظ أنه أهل بالحج قارنًا بعد الظهر. هـ قوله: «فطاف بين الصفا والمروة أيضًا سبعًا راكبًا على بعيره، يخب ثلاثًا ويمشي أربعًا». وإنما كان الخب، والمشي في طواف القدوم.

و. قوله: «وبعثت إليه أم الفضل بنت الحارث الهلالية، وهي أم عبد الله بن العباس لبنا في قدح فشربه عليه السلام أمام الناس، وهو على بعيره فعلموا أنه صلى الله عليه وسلم لم يكن صائمًا في يومه ذلك، فلما أتم الخطبة المذكورة أمر بلالاً فأذن، ثم أقام فصلى الظهر، ثم أقام فصلى العصر، ولم يصل بينهما شيئًا».

وإنما كان شربه للبن بعد وقوفه بعرفة عند الصخرات.

ز. قوله: «ولما كان يوم النحر وهو يوم النفر
 رغبت إليه عائشة بعد أن طهرت أن يعمرها
 عمرة منفردة».

وهذا وهم عجيب، وإنما كان ذلك بعد خروجه من منى ونزوله المحصب، وقبل طوافه للوداع... ٣- طبعات الكتاب:

للكتاب خمس طبعات مشهورة، وهي:

الطبعة الأولى: طبعة د. ممدوح حقي ١٩٦٦م، وكان قد أخرج قبل جزءًا من حجة الوداع وكان قد أخرج قبل جزءًا من حجة الوداع حصل مه معلى المت عليها من (ملت جنل كتبخانة سي)، وهي النسخة الوحيدة المعروفة الآن، وهي نسخة مكتبة فيض الله برقم: (٣٢٢)، وتوجد منها نسخة في معهد المخطوطات العربية، ونسختين خير كاملتين.

وهذه النسخة تخلو من ضبط النص، وتخريج الأحاديث، وتوثيق النقول، والتعليق على المسائل الفقهية، وصنع الفهارس العلمية، وحسبها أنه قراءة صحيحة للنص المحقق، وإن وقع فيها بعض هنات.

الطبعة الثانية: طبعة أبي عبد الرحمن عبد المجيد بن قائد السميري اليمني، وقد طبعتها مكتبة صنعاء الأثرية ١١١١هـ، وقدم لها الشيخ: مقبل بن هادي الوادعي.

وقد اعتمد فيها المحقق على طبعة د. ممدوح حقي، وتمتاز هذه الطبعة عن سابقتها بتخريج الأجاديث، وترقيمها، ونقل تعقبات ابن القيم

من الـزاد لابن حـزم، ولم يصنع لها المحقق فهارس علمية تفصيلية، وإنما اكتفى بفهرس الموضوعات.

الطبعة الثالثة: طبعة أبي صهيب الكرمي حسان عبد المثان، وقد طبعتها دار الأفكار الدولية، الملا المدائلة هذا المثان، وقد اعتمد فيها المحقق على طبعة د. ممدوح حقي، وقابلها على مخطوطة مكتبة فيض الله برقم: (٣٢٧)، وهي طبعة مخرَّجة الأحاديث، لكنَّ المحقق معروف بولعه في تضعيف الأحاديث خاصة إذا كانت تقوّى بمجموع طرقها، وقد فعل هذا هنا، ولم يعلق المحقق على المسائل الفقهية في النص المحقق، وله في قراءة النص بعض الهنات، وقد قدم لها بمقدمة أرى أن أكثرها لا تعلق له بالكتاب.

الطبعة الرابعة: طبعة سيد كسراوي حسن، وقد طبعتها دار الكتب العلمية، بيروت، ١٤٢١هـ - ١٤٢١م، وقد حقق الكتاب على مخطوطة: مكتبة فيض الله برقم: (٣٢٢)، وقد خرج أحاديث الكتاب دون حكم عليها، ولم يصنع لكتابه فهارس علمية.

الطبعة الخامسة؛ طبعة عبد الحق بن ملاحقي التركماني، وقد طبعتها دار ابن حزم ١٤٢٩ هـ . ٢٠٠٨ م، وقد اعتمد فيها على نسختين خطيتين الأولى؛ نسخة مكتبة فيض الله برقم؛ خطيتين الأولى؛ نسخة مكتبة وحيد باشا في كوتاهية بتركيا رقم؛ (٩٣)، وهي تحتوي على الفصل الأول فقط، وعليها حواشي من الفصل الثاني عند ابن حزم، ولذا فقد اعتمد طبعة د. ممدوح حقي كأصل ثان، وهي طبعة مخرجة البداية والنهاية، وابن قيم الجوزية للمصنف، البداية والنهاية، وابن قيم الجوزية للمصنف، وعلق على المسائل الفقهية، وقدم لها بمقدمة جيدة، ذكر فيها عمله في الكتاب وأهم طبعاته، والنسخ الخطية له، وصنع له ست فهارس علمية.

فهذه الطبعة، شم طبعة أبي عبد الرحمن السميري هي أجود طبعات الكتاب، والله أعلم. هذا ما يسره الله لي في هذا المقال، فإن يكن صوابًا فالحمد لله، وإن تكن الأخرى فأستغفر الله.

# نظرات في كتاب

# كتاب الرسالة للإمام محمد بن إدريس الشافعي

المنان الم

الشيخ/ محمد عبد العزيز

الموضوع الأول: معرفة دلائل الفقه إجمالاً. وأدلة الفقه تنقسم إلى قسمين اثنين: أ. أدلة أصلية.

ب. أدلة غير أصلية (تبعية).

فالأدلة الأصلية هي: الكتاب والسنة، وهي متفق عليها.

والأدلة غير الأصلية (التبعية) تنقسم إلى قسمين،

الأول: قسم متفق عليه بين جمهور الأمة وهو: ١ - الاحماء.

٢. القياس.

الآخر: قسم مختلف فيه، ومنه:

١ - الاستحسان -

٢. الاستصحاب.

٣- المضالح المرسلة.

الموضوع الثاني: معرفة كيفية الاستفادة منها: أي: ومعرفة كيفية استفادة الفقه من هذه الأدلة، أي: استنباط الأحكام الشرعية منها.

وهذا القسم من العلم هو أهم أقسام علم الأصول، بل هو لباب هذا العلم، وهو مجال استنباط الفقيه للأحكام المكتسبة من الأدلة التفصيلية، وكلما استقامت للفقيه أصول هذا القسم كانت حجته أرجح فهو الذي يضبط للفقيه النظر والاستنباط ويقوم له طرق الاستدلال.

وفي هذا القسم من هذا العلم الشريف يُقَعُدُ الأصولي القواعد التي يستطيع بها الفقيه استفادة الأحكام من الأدلة، فهي وجود دلالة هذه الْخَيْدُ لِلّهِ ٱلّذِي خَلَقَ ٱلسَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضَ وَجَعَلَ ٱلظُّلُمُتِ وَٱلْأَرْضَ وَجَعَلَ ٱلظُّلُمُتِ وَالنُّرِ ثُمَّةً ٱللّهِ وَحَدِه لا شريك له، وأن محمدًا عبده ورسوله وبعد:

فكتاب الرسالة للشيخ الإمام محمد بن إدريس الشافعي. رحمه الله تعالى. هو أجل وأعظم كتب أصول الفقه، وهو أول مصنف في هذا العلم.

ومؤلفه الإمام الشافعي هو أول واضع لهذا العلم فله الأولية فيه، فكل من جاء بعده عيال عليه، وكتابه الرسالة هو إمام هذه الكتب الموضوعة بعده، فهي منسوجة على منواله.

وأرى من الفائدة قبل البدء في هذا المقال أن أُمُهُد له بمقدمة تبين أهميته، وتوضح المراد به، فأقول، وبالله تعالى التوفيق والسداد:

علم أصول الفقه من علوم الآلة. علوم الوسائل -: ويقصد به القواعد والأصول التي يتمكن بها الفقيه من استنباط الأحكام الشرعية من أدلتها التفصيلية.

فهو قواعد كلية، كقولهم: الأصبل في الأمر الوجوب، وفي النهي التحريم، العموم ظني في دلالته، وما شابه ذلك. وهو الذي يضبط للفقيه النظر والاستنباط ويقوم له طرق الاستدلال، وكلما كانت أصول الفقيه صحيحة كلما صح بذلك فقهه وعلا قدره، وصفا له ما تكدر لغيره، ولذا كانت عناية سلفنا بهذا العلم الشريف عناية فائقة، فصنفوا فيه المصنفات الكثيرة ما بين مطول ومختصر، وتفننوا في ذلك تفننًا.

موضوع هذا العلم:

يبحث هذا العلم في ثلاثة موضوعات إجمالاً:



الأدلة سواء كانت هذه الأدلة نقلية أو عقلية. وهذا الموضوع سماه الغزالي طريق استثمار الأدلـة، قال في المستصفى (٤١/١): « القطب الثالث: في طرق الاستثمار، وهي أربعة: الأولى: دلالة اللفظ من حيث صيغته، وبه يتعلق النظر في صيغة الأمر، والنهي، والعموم، والخصوص، والظاهر، والمؤول، والنمي.

والنظر في كتاب الأوامر والنواهي والعموم والخصوص نظر في مقتضى الصَّيْعَ اللَّهُوية.

. وأما الدلالة من حيث الفحوى والمفهوم فيشتمل عليه كتاب المفهوم ودليل الخطاب.

. وأما الدلالة من حيث ضرورة اللفظ واقتضاؤه فيتضمن جملة من إشبارات الألفاظ كقول القائل: أعتق عبدك عني، فتقول: أعتقت. فإنه يتضمن حصول الملك للملتمس ولم يتلفظا به؛ لكنه من ضرورة ملفوظهما ومقتضاه.

وأما الدلالة من حيث معقول اللفظ فهو كقوله صلى الله عليه وسلم: « لا يقضي القاضي وهو غضبان » (رواه البخاري (٧١٥٨)، ومسلم (١٧١٧) من حديث أبى بكرة ـ رضى الله عنه ..)

فإنه يدل على الجائع والمريض والحاقن بمعقول معناه، ومنه ينشأ القياس وينجر إلى بيان جميع. أحكام القياس وأقسامه».

الموضوع الثالث، معرفة حال المستفيد: أي: طالب الحكم الفقهي من الدليل التفصيلي،

> وهو المجتهد فيتعرض هذا العلم لبيان: . معنى الاجتهاد.

. معنى التقليد.

. بيان شروط المجتهد.

. بيان مراتب المجتهدين.

. بيان حكم التقليد، ومتى يحل؟

. بيان شروط التقليد.

. بيان متى يحل للمجتهد التقليد؟

. آداب المفتي والمستفتي.

و نحو هذه الأبواب الإجمالية، التي يحتاج إليه الناظرية هذا العلم العالى القدر.

> فهذه هي موضوعات هذا العلم الشريف. متى نشأ هذا العلم؟

نشأ هذا العلم مع نشأة علم الفقه، فهو مصاحب

له من حيث النشأة. فلا فقه بلا مناهج استدلال، ولا قواعد

ضابطة.
وقد أشار لبعض مباحثه
النبي صلى الله عليه وسلم: كقوله صلى
الله عليه وسلم للخثعمية عندما سألته عن أداء
الحج عن أبيها الكبير الذي لا يستطيع الحج:
«أرأيت إن كان على أبيك دين فقضيتيه أينفعه
ذلك؟ قالت: نعم. قال: فدين الله أحق بالقضاء»
(رواه البخاري (١٥١٣))، ومسلم (١٣٣٤)).

فأشار النبي صلى الله عليه وسلم للقياس وأرشد اليه، وبين الجامع بين الأصل والفرع وهو العلة. ومنها قوله صلى الله عليه وسلم: «لو قلت نعم لوجبت، ولما استطعتم» (رواه مسلم (١٣٣٧)) وروى البخاري القطعة الأخيرة منه (٧٢٨٨))؛ فبين أن الأصل في الأمر الوجوب.

ومن ذلك قوله صلى الله عليه وسلم: أهل هو إلا بَضْعَة منك؟ (أخرجه أحمد (٢٢/٤)، وأبو داود (١٨٢)، والترمذي (٨٥)، والنسائي (١٦٥)، وابن ماجه (٤٨٣))؛ فأشار إلى علة عدم النقض بالس.

وقد كان أصحاب النبي صلى الله عليه وسلم ممن كانت تدور عليهم الفتوى على علم تام بهذا العلم، وإن لم يعرفوه بهذا الاسم.

فقد كانوا على علم باللغة العربية وأساليبها، وبها يعرف العام والخاص، والمطلق والمقيد، والحقيقة والمجاز، وواضح الدلالة ومراتبه، وخفي الدلالة ومراتبه، والنص، والإشارة والمفهوم، وما يفيد الوجوب وما يفيد التحريم...

كما عاصروا التنزيل فعرفوا أسباب النزول، والناسخ والمنسوخ، ورأوا تنزيل النبي صلى الله عليه وسلم للنصوص على الوقائع المختلفة.

وأخذوا القرآن والسنة مشافهة من النبي صلى الله عليه وسلم، أو من بعضهم وهم عدول، فعرفوا ما يستدل به من غيره.

وعنهم أخذ التابعون، من بعدهم فقد كان علم الأصبول مختلطاً بعلم الفقه لا ينفك عنه، يؤخذ بأخذ الفقه.

عَلمَ الْحَدِيثَ الَّذِي يَنْجُو بِهِ الرَّجُلُ لَوْ أَنَّهُمْ عَرَفُوا الْأَثَارَ مَا انْحَـرَفُوا

عَنْهَا إِلَى غَيْرِهَا، لَكِنْهُمْ جَهِلُـوا

(شرف أصحاب الحديث للخطيب البغدادي (١٤٣/٢))

ورمى أصحاب الرأي أصحاب الحديث بالجمود وقلة الفهم.

> حتى قال قائلهم عائبًا أصحاب الحديث: زُوامل للأخْبَار لا عَلْمَ عَنْدَهُمُ

بجيدها إلا كعلم الأباعر

لعَمرُكَ مَا يَدُرِي الْبَعيرُ إِذَا غَـدَا

بأحماله أوراح ماية الفرائر

أضف إلى هذا كثرة ألفتوح، واختلاط اللسان العربي بغيره من الألسنة، حتى فشت العجمة، وانتشر اللحن حتى بين بعض أبناء العرب الأقحاح، وفقدت الملكة اللسائية سلامتها، وكثرت الاشتباهات والاحتمالات، وتشعبت طرق المجتهدين.

قلما ظهرت الحاجة قيض الله لهذا العلم من جمع مباحثه وبينها وأوضحها للناس فانفصلت عن الفقه علما مستقلا له حدوده الميزة، وتأخر ذلك حتى أواخر القرن الثاني عندما دونها الشافعي في رسالته المشهورة لعبد الرحمن بن مهدي. وهو شاب عندما أرسل إليه يسأله أن: «أن يضع له كتابًا فيه معاني القرآن، ويجمع فنون الأخبار فيه، وحجة الإجماع، وبيان الناسخ والمنسوخ من القرآن والسنة الريخ بغداد (٦٥/٣١٠).

قال على بن المديني: «قلت: لمحمد بن إدريس الشافعي أجب عبدالرحمن بن مهدي عن كتابه فقد كتب إليك يسألك وهو متشوق إلى جوابك.

قال: فأجابه الشافعي. وهو كتاب الرسالة التي كتبت عنه بالعراق، وإنما هي رسالته إلى عبد الرحمن بن مهدي». (الانتقاء في فضائل الثلاثة الأئمة الفقهاء (ص٧٧))

فكتب الشافعي رسالته لابن مهدي، فكانت أول مدوَّن مستقل في أصول الفقه، فحاز قصب السبق، وكان له في هذا العلم قدم الصدق.

هذا ما يسره الله لي في هذا المقال، فإن يكن صوابًا فالحمد لله، وإن تكن الأخرى فمني ومن الشيطان، وإلى لقاء آخر نستكمل به مقصد هذا المقال. ثم ظهرت في أواخر عسد التابعين مدرستان: إحداهما: مدرستان: إحداهما: مدرستة أهـل الحديث مدرسة أهـل الحديث والأثـر، وتمـركـزت بالحجاز، وخاصة المدينة النبوية. وجعلت جل اهتمامها أوعية للعلم حافظين للسنن والأثار، إلا أنهم نادرًا ما أخـنوا بالقياس، وكانوا يقفون عند ظواهر النصوص؛ وذلك لكثرة ما عندهم من الآثار عن الرسول صلى الله عليه وسلم وصحابته الأعلام. قال عنهم الإمام فخرالدين الرازي في كتابه مناقب الإمام الشافعي (ص٢٠): «الناس كلهم كانوا قبل

أما أصحاب الحديث: فكانوا حافظين لأخبار رسول الله صلى الله عليه وسلم إلا أنهم كانوا عاجزين عن النظر وألجدل، وكلما أورد عليهم أصحاب الرأي سؤالاً أو إشكالاً بقوا على ما في أيديهم عاجزين متحيرين».

زمان الشافعي فريقين؛ أصحاب الحديث، وأصحاب

وظهرت مدرسة أخرى: عرفت بمدرسة الرأي، وتمركزت بالعراق وهم أهل الكوفة، وصرفت جل اهتمامها إلى الفقه ذلك أنهم رأوا أن جل الأحكام معللة، معقولة المعنى فصرفوا جهدهم لعرفة علل الأحكام، ووضعوا قواعد وضوابط لقبول السنن والأخبار ذلك أنه ظهر لديهم أهل الأهواء والبدع، فإذا جاءتهم السنن عرضوها على تلك الضوابط فإن خالفتها ردوها وتحرجوا من قبولها.

قال عنهم الأمام فخر الدين الرازي في إرشاد الطالبين في الموضع السابق «وأما أصحاب الرأي فكانوا أصحاب الرأي فكانوا أصحاب الجدل والنظر إلا أنهم كانوا فارغين من معرفة الأثار والسنن، وهي مدرسة الكوفة.. وعاب أهل كل مدرسة ما عليه أتباع المدرسة الأخرى، ورمتها بقوارس الكلمات، وتراشقت معها بخشن ورمتها بقوارس الكلمات، وتراشقت معها بخشن الألفاظ، وحوشي الاتهامات. فرمى أهل الحديث أهل الرأي بأنهم يأخذون بالظنون، ويحكمون آراء الرجال في سنة النبي صلى الله عليه وسلم، حتى قال أبو مزاحم الخاقني،

أهُلُ الْكَارِم وَأَهْلُ الْرَأِي قَدْ عَدمُوا





# نظرات في كتاب الرسالة للشافعي (٢)

وَالْحَمْدُ لِلَّهِ الَّذِي خَلْقَ السَّماوات وَالْأَرْضَ وَجَعَلَ الظَّلُمَاتَ وَالنُّورَ ثُمَّ الَّذِينَ كَفَرُوا بِرَيْهِمْ يَعْدَلُونَ»، وأشهد أن لا إله إلا الله، وأشهد أن محمدًا عبده ورسوله، وبعد،

فهذا هو المقال الثاني تحت هذا العنوان، نظرات في كتاب الرسالة للشافعي، وكان المقال الأول كالتوطئة لهذا الموضوع، وهذا المقال يمتد أيضًا للحديث عن ناصر السنة، وفقيه الملة، وسيد الفقهاء الأمام الشافعي رحمه الله تعالى، أتناول فيه ستة أمور باختصار؛

- اسمه، ونسبه:
- نشاته، ومولده.
- سبب طلبه لعلم الفقه.
- مذهب الشافعي القديم.
- مذهب الشافعي الجديد.
- ثناء العلماء عليه، ووفاته.

#### اسمه ، ونسبه ،

هو أبو عبد الله محمد بن إدريس بن العباس بن عثمان بن شافع بن السائب بن عبيد بن عبد يزيد بن هاشم بن عبد المطلب بن عبد مناف بن قصي بن كلاب بن مرة بن كعب بن لؤي بن غالب.



A DEA

الشيخ محمد عبد العزيز

ونسبه يتصل بنسب رسول الله صلى الله عليه وسلم عند الانتهاء إلى عبد مناف.

وقد أسلم جده السائب يوم بدر، وكان من أشبه الناس برسول الله صلى الله عليه وسلم في الصورة والخلقة، فالسائب صحابي وعبد الله بن السائب أخو شافع بن السائب صحابي، وابنه شافع، له رؤية، وهو معدود في صغار الصحابة، وولده عثمان تابعي، وهو قرشي.

وأم السائب هي الشفاء بنت الأرقم بن هاشم بن عبد مناف، وأم الشفاء، خليدة بنت أسد بن هاشم بن عبد مناف، وأم عبد يزيد الشفاء بنت هاشم بن عبد مناف.

فالشافعي نسيب رسول الله صلى الله عليه وسلم وناصر سنته، فهو ابن عم رسول الله، وابن عمته لأن المطلب عم رسول الله صلى الله عليه وسلم، والشفاء بنت هاشم أخت المطلب عمة رسول الله صلى الله عليه وسلم.

وقد قال النبي-صلى الله عليه وسلم-، «إنما بنوهاشم، وبنو المطلب شيء واحد، لم يفارقونا في جاهلية ولا إسلام». (أخرجه البخاري في المناقب، باب مناقب قريش). (سير أعلام النبلاء ٩/١٠،

وارشاد الطالبين إلى المنهج القويم، ص ٢٣ إلى ٢٨). الشاته ومولده:

وُلد بغزة من أرض الشام، على الصحيح، وقيل: بعسقالان، وقيل: باليمن، عام ١٥٠ هـ، وهي السنة التي توفي فيه الإمام أبو حنيفة النعمان، ومات أبوه إدريس شابًا، فنشأ الشافعي يتيمًا في حجر أمه في قلة عيش وضيق حال، فلما خافت عليه الضيعة تحولت به إلى مكة، وهو ابن سنتين، فحفظ القرآن وله من العمر سبع سنين، وقد قرأه على إسماعيل بن قسطنطين، وقرأ إسماعيل على شيل، وأخير شيل أنه قرأ على عبد الله بن كثير، وقرأ عبد الله على مجاهد، وأخير مجاهد أنه قرأ على ابن عباس، فهو على هذا في طبقة شيوخ راويي ابن كثير قنبل والبزي وقد حفظ الموطأ، للإمام مالك وهو ابن عشر سنين.

وقد شرع بعد ذلك في طلب العلم على ضيق في سعة اليد، قال الحميدي: سمعت الشافعي يقول: كنت يتيمًا في حجر أمي، ولم يكن لها ما تعطيني للمعلم، وكان المعلم قد رضي مني أن أقوم على الصبيان إذا غاب، وأخفف عنه.

وعن الشافعي، قال: "كنت أكتب في الأكتاف والعظام، وكنت أذهب إلى الديوان، فأستوهب الظهور، فأكتب فيها".

#### سب طلبة لعلم الفقة:

كان الشافعي رحمه الله تعالى محبًا للغة والأدب، فأقبل على الأدب والعربية والشعر، فبرع في ذلك، ثم إنه طلب ما هو خير من ذلك، عن الحميدي قال: قال الشافعي: خرجت أطلب النحو والأدب، فلقيني مسلم بن خالد الزنجي، فقال: يا فتى، من أين أنت؟

> قلت: من أهل مكة. قال: أين منزلك؟ قلت: بشعب الخيف. قال: من أي قسيلة أنت؟ قلت: من عبد مناف.

فقال: يخ بخ، لقد شرفك الله في الدنيا والآخرة، ألا جعلت فهمك هذا في الفقه فكان أحسن لك؟ (طبقات الفقهاء، للشيرازي، ص٧٧).

وقد تفقه الشافعي رحمه الله تعالى على جماعات منهم: أبو خالد مسلم بن خالد الزنجي مفتى مكة وإمام أهلها، وتفقه مسلم على أبي الوليد عبد الملك بن عبد العزيز بن جريج، وتفقه ابن جریج علی أبی محمد عطاء بن أسلم أبی رياح، وتفقه عطاء على أبي العباس عبد الله بن عباس، وأخذ ابن عباس عن رسول الله- صلى الله عليه وسلم-، وعن عمر بن الخطاب، وعلى، وزيد بن ثابت، وجماعات من الصحابة، رضى الله عنهم، عن رسول الله- صلى الله عليه وسلم-.

وقد أذن له شيخه مسلم بن خالد في الإفتاء، وله دون العشرين سنة.

فلما أخذ الشافعي رحمه الله في الفقه، وحصل منه على مسلم بن خالد الزنجي وغيره من أثمة مكة ما حصل، رحل إلى المدينة قاصدًا الأخذ عن أبي عبد الله مالك بن أنس إمام المدينة، وقرأ الموطأ على مالك حفظا، فأعجبته قراءته، فكان مالك يستزيده من القراءة لإعجابه من قراءته، قال الشافعي، قدمت على مالك بن أنس، وقد حفظتُ "الموطأ"، فقال لي: أحضرُ من يقرأ لك، فقلت: أنا قارئ، فقرأت عليه "الموطأ" حفظا، فقال: إن يك أحد يضلح، فهذا الفلام.

ولازم مالكًا فقال له: اتق الله، فإنه سيكون لك شأن، وفي رواية أنه قال له: إن الله تعالى قد ألقى على قلبك نورًا فلا تطفئه بالعصية.

وقد تفقه مالك بن أنس على ربيعة بن عبد الرحمن، وتفقه ربيعة بن عبد الرحمن على أنس ين مالك صاحب رسول الله صلى الله عليه وسلم.

وتفقه مالك أيضًا على نافع، عن ابن عمر، وكالاهما . أنس، وابن عمر . عن النبي صلى الله عليه وسلم.

وقد صاحب الشافعي الإمام مالك حتى توفي في المدينة، ثم ولى باليمن واشتهر من حسن سيرته، وحمله الناس على السنة والطرائق الحميلة أشياء كثيرة معروفة.

وقد سمع بالدينة من إسماعيل بن جعفر، وجماعته.

ومن شيوخه: سفيان بن عيينة، عن عمرو بن دينار، عن ابن عمر، وابن عباس، رضي الله عنهم



وكالاهما . ابن عباس، و ابن عمر . عن النبي صلى الله

وقد استفاد من محمد بن الحسن الشيباني صاحب الإمام أبي حنيفة، قال الشافعي: كتبت عنه وقر بختی( أي: حمل جمل خرساني) وما ناظرت سمينًا أذكى منه، ولو أشاء أن أقول، نزل القرآن بلغة محمد بن الحسن، لقلت؛ لفصاحته.

وقد نظر الشافعي في كتب محمد بن الحسن نظر المتعلم الناقد البصير، قال أحمد بن أبي سريح؛ سمعت الشافعي، يقول: أنفقت على كتب محمد بن الحسن ستين دينارًا، ثم تدبرتها، فوضعت إلى جنب كل مسألة حديثا، يعنى ردا عليه.

وقد كان محمد بن الحسن له محبًا معظمًا، قال أبو حسان الزيادي: ما رأيت محمد بن الحسن يعظم أحدًا من أهل العلم تعظيمُه للشافعي، ولقد جاءه يومًا، فلقيه وقد ركب محمد بن الحسن، فرجع إلى منزله، وخلا به يومه إلى الليل، ولم يأذن لأحد

وقد تفقه محمد بن الحسن الشيباني، على أبي يوسف وأبى حنيفة، وقد أخذ أبو حنيفة عن حماد بن أبى سليمان، عن إبراهيم النخعي، عن علقمة بن قيس بن عبد الله بن مالك النخعي، عن عبد الله بن مسعود رضى الله عنهم، عن التبي صلى الله عليه emps.

#### مذهب الشافعي القديم:

قدم الشافعي إلى بغداد سنة ١٩٥ هـ وله من العمر خمس وأربعون عامًا، وبقي فيها عامان، وفيها أسس مذهبه القديم.

قال الزعفراني، قدم علينا الشافعي بغداد سنة خمس وتسعين ومائة، فأقام عندنا سنتين، ثم خرج إلى مكة، ثم قدم علينا سنة ثمان وتسعين ومائة.

قال أبو الفضل الزجاج؛ لما قدم الشافعي إلى بغداد وكان في الجامع إما نيّف وأربعون حلقة أو خمسون حلقة، فلما دخل بغداد ما زال يقعد في حلقة حلقة ويقول لهم: قال الله وقال الرسول.

وهم يقولون: قال أصحابنا، حتى ما بقي في السجد حلقة غيره. (تاريخ بغداد ٢/٤٠٤).

وقد لقب الشافعي في العراق بناصر الحديث،

وغلب في عرف العلماء المتقدمين والفقهاء الخراسانيين على متبعى مذهبه لقب أصحاب الحديث

وقد اجتمع للشافعي في هذا الوقت علما أهل الحديث وأهل الرأى، وتنقح في ذهنه مذاهب العلماء المعاصرين له والسابقين فتهيأ له وضع مذهبه

قال النووي في تهذيب الأسماء واللغات (١٩/١)؛ «جاء (يعنى الشافعي) بعد أن مُهُدت الكتب، وصُنفت، وقررت الأحكام. ونقحت: فنظر في مذاهب المتقدمين، وأخذ من الأئمة المرزين، وناظر الحذاق المتقنين، فبحث مذاهبهم وسيرها وتحققها وخيرها، فلخص منها طريقة جامعة للكتاب، والسنة، والإجماع، والقياس.

ولم يقتصر على ذلك كما وقع لغيره، وتضرغ للاختيار والتكميل والتنقيح مع كمال قوته وعلو همته وبراعته في جميع أنواء الفنون، واضطلاعه منها أشد اضطلاء.

وهو المبرزي الاستنباط من الكتاب والسنة، البارع في معرفة الناسخ والنسوخ، والمجمل والمين، والخاصُ والعامُ، وغيرها من تقاسيم الخطاب، فلم يسبقه أحد إلى فتح هذا الباب؛ لأنه أول من صنف أصول الفقه بلا اختلاف ولا ارتياب، وهو الذي لا يساوى، بل لا يداني في معرفة كتاب الله تعالى، وسنة رسوله صلى الله عليه وسلم، ورد بعضها إلى بعض، وهو الإمام الحجة في لفة العرب ونحوهم، فقد اشتغل في العربية عشرين سنة مع بالاغته وفصاحته، ومع أنه عربي اللسان والدار والعصر، وبها يعرف الكتاب والسنة».

وقد صنف في العراق كتابه القديم السمى كتاب "الحجة "، وهذا الكتاب يرويه عنه أربعة من كبار أصحابه العراقيين، وهم؛ أحمد بن حنبل، وأبو ثور، والزعفراني، والكرابيسي، وأتقنهم له رواية الزعفراني.

وفيها صنف رسالته القديمة كما تقدم في آخر المقال السابق بطلب من عبد الرحمن بن مهدي، قال على بن المديني؛ قلت لحمد بن إدريس الشافعي؛ أجب عبد الرحمن بن مهدي عن كتابه فقد كتب إليك يسألك وهو متشوق إلى جوابك قال: فأجابه

الشافعي، وهو كتاب الرسالة التي كتبت عنه بالعراق، وإنما هي رسالته إلى عبد الرحمن بن مهدي. (الانتقاء في فضائل الثلاثة الأئمة الفقهاء، ص٧٧).

وقد طلب ابن مهدي من الشافعي أن يضع له كتابًا فيه: معاني القرآن، ويجمع قبول الأخبار فيه، وحُجُد الإجماع، وبيان الناسخ والمنسوخ من القرآن والسنة. (تاريخ بغداد ٤٠٤/٢).

فأجابه الشافعي لما أراد وحمل الرسالة الحارث بن سريج النقال - بالنون - أبو عمرو الخوارزمي ثم البغدادي، وقد سُمِّي النقال لنقله رسالة الشافعي لابن مهدي.

قال الحارث: لما حملت الرسالة إلى عبد الرحمن بن مهدى جعل يتعجب، ويقول: لو كان أقل لنفهم، لو كان أقل لنفهم.

وكان عبد الرحمن بن مهدي يقول: لما نظرت في كتاب الرسالة لحمد بن إدريس أذهلتني لأنني رأيت كلام رجل عاقل فقيه ناصح وإني لأكثر الدعاء له. (تاريخ دمشق، لابن عساكر ٣٢٤/٥١).

#### مذهب الشافعي الجديدة

عاد الشافعي إلى بغداد بعد سفرته الأولى منها إلى مكة عام: ١٩٨٨هـ، ومكث فيها أشهرًا ثم رحل إلى مصر مع عبد الله بن العباس بن موسى الهاشمي عام: تسع وتسعين ومائة (١٩٩ هـ) لما تاقت نفسه لدخولها واستوطنها ومات فيها، عن الربيع، قال: سمعت الشافعي، يقول في قصة ذكرها: "لقد أصبحت نفسي تتوق إلى مصر. لقد أصبحت نفسي تتوق إلى مصر. ومن دونها أرضُ المهامة والقضر. فوالله لا أدري اللفوز والغني. أساق إليها أم أساق إلى القبر. (تاريخ بغداد ٤٠٤/٢).

وفي مصر وضع الشافعي مذهبه الجديد، وصنف فيه سائر كتبه، وأعاد فيها تصنيف الرسالة، وذلك في أربع سنين، فمن كتبه تلك، كتاب الرسالة الجديدة، وكتاب اختلاف الأحاديث، وكتاب إبطال الاستحسان، وكتاب أحكام القرآن، وكتاب بيان فرض الله عز وجل، وكتاب صفة الأمر والنهي، وكتاب اختلاف مالك والشافعي، وكتاب اختلاف العراقيين، وكتاب الردّ على محمد بن الحسن، وكتاب الأم، وغيرها،

ثناء العلماء عليه:

قال عبد الله بن أحمد بن حنبل؛ قلت لأبي؛ أي رجل كان الشافعي فإني أسمعك تكثر من الدعاء له؟ فقال لي: "يا بُنيَ كان الشافعي كالشمس للدنيا وكالعافية للناس، فانظر هل لهذين من خلف أو منهما عوض؟!"

وقال يحيى بن معين: "كان أحمد بن حنبل ينهانا عن الشافعي، ثم استقبلته يومًا والشافعي راكب بغلة وهو يمشي خلفه. فقلت: يا أبا عبد الله: تنهانا عنه وتمشي خلفه. فقال: اسكت، لو لزمت البغلة انتفعت.

وعن الحسين بن محمد الكرابيسي قال: ما رأيت مجلسًا أنبل من مجلس الشافعي، كانٍ يحضره أهل الحديث، وأهل الفقه، والشعر، وكل يتعلم منه ويستفيد.

وقال أيضا: ما رأيت مثل الشافعي، ولا رأى الشافعي مثل نفسه.

وعن أبي ثور قال: لو لم يقدم علينا الشافعي للقيت الله ضالاً.

وقال أحمد بن علي الجرجاني؛ كان الحميدي إذا جرى عنده ذكر الشافعي قال: حدثنا سيد الفقهاء الأمام الشافعي.

وقد عُدَّ الشافعي رحمه الله تعالى مُجَدَّد المَائة الثانية، عن عبد الملك الميموني، قال: كنت عبد أحمد بن حنبل، وجرى ذكر الشافعي، فرأيت أحمد يرفعه، وقال: يروى عن النبي، صلى الله عليه وسلم: «إن الله يبعث لهذه الأمة على رأس كل مائة سنة مَن يقرر لها دينها »، فكان عمر بن عبد العزيز، رضي الله عنه على رأس المائة، وأرجو أن يكون الشافعي على رأس المائة الأخرى.

#### وفاته

توفي أبو عبد الله ليلة الخميس، وقيل ليلة الجمعة، ليوم بقي من شهر رجب سنة أربع ومانتين، وله أربع وخمسون عامًا.

وقد آن لي أن أضع القلم على تقصيري في ترجمة هذا الإمام الفذ، لكن حسبي أن يقال في الشافعي: هو الشافعي فهو أشهر في الدنيا من أن يُعرف به، وإلى لقاء قريب بإذن الله أفرده لكتاب الرسالة.



الحَمْدُ لِلْهِ الَّذِي خَلَقَ السَّماواتِ وَالْأَرْضَ
 وَجَعَلِ الظَّلْمَاتِ وَالنَّورَ ثُمَّ الَّذِينَ كَفَرُوا بِرَبِّهِمُ
 يَعْدلُونَ،

وأشهد أن لا إله إلا الله، وأشهد أن محمدًا عبده ورسولة، وبعد:

فهذا هو المقال الثالث تحت هذا العنوان، نظرات في كتاب الرسالة للشافعي، وكان المقال الأول كالتوطئة لهذا الموضوع، والمقال الثاني في ترجمه إمام الدنيا محمد بن إدريس الشافعي رحمه الله تعالى، وهذا المقال الأخير في كتاب الرسالة خاصة، وسأتناول فيه ستة أمور باختصار، وهي؛

١. سبب تأثيف الكتاب.

٢ - إبرازات الرسالة.

٣. اسم الكتاب.

٤. موضوعات كتاب الرسالة.

٥ . أهم شروح الرسالة.

٦ - أهم طبعات كتاب الرسالة.

#### سبب تائيف الكتاب:

سبق أن الشافعي رحمه الله تعالى هو أول من صنَّف في هذا الفن- أصول الفقه- فكان بذلك أول من ألف في قواعد الأحكام التي تبين أدلة الفقه الإجمالية، وتضبط للناس طرق الاستنباط منها، وسبق أيضًا أنه ما قصد وضع لبنة علم جديد

#### الشيخ محمد عبد العزيز

وهو أصول الفقه، ولا شرع في تأليف كتابه ابتداء لهذا، وإنما وضعه بطلب من الإمام المحدث عبد الرحمن بن مهدي- رحمه الله تعالى- ففتح الله به أفق هذا العلم الجليل، قال البيهقي في معرفة السنن والآثار (١/ ١٤٣/)؛ «وهذا هو الذي أشار إليه عبد الرحمن بن مهدي، وهو أحد أثمة هذا الشأن، ولأجله صنف الشافعي كتاب الرسالة، وإليه أرسله».

وإنما تيسر ذلك للشافعي كما سبق لاجتماع علمي أهل الحديث، وأهل الرأي عنده، وتمتعه بهذه الملكة التقعيدية، قال النووي في وصف الشافعي (تهذيب الأسماء واللغات (٤٩/١))، «وهو المبرز في الاستنباط من الكتاب والسنة، البارع في معرفة الناسخ والمنسوخ، والمجمل والمبين، والخاص والعام، وغيرها من تقاسيم الخطاب، فلم يسبقه أحد إلى فتح هذا الباب؛ لأنه أول من صنف أصول الفقه بلا اختلاف ولا ارتياب».

#### القيدة إبرازات الرسالة،

لرسالة الإمام الشافعي إبرازتان مشهورتان:
الأولى: التي كتبها ببغداد أو مكة للإمام عبد
الرحمن بن مهدي، وتعرف بالرسالة القديمة، أو
العتيقة، أو البغدادية، أو العراقية، وهي التي كتبها
عام: ١٩٥ه تقريبًا، وقد خطها بيده، وأرسلها إلى



الحافظ عبد الرحمن بن مهدي مع الحارث بن سريج الذي سمي بالنقال؛ لنقله رسالة الشافعي لابن مهدي، وهذه لم يعد لها أثر إلا ما ينقله بعض أهل العلم منها كالجويني والغزالي، وقد لا تجد بعض العبارات التي ينقلها هؤلاء في الرسالة الجديدة.

الثانية: الكتاب الذي أملاه في مصر، ونقله عنه الإمام الربيع المرادي، وقد أملاها ما بين عام: ١٩٩ه وهو عام دخوله مصر، وعام: ٢٠٤ وهو عام وفاته فيها، وقد رجح العلامة أحمد شاكر في مقدمة تحقيقه للرسالة أنها كانت إملاء قال (ص ١٢): «والراجح أنه أملى كتاب الرسالة على الربيع إملاء، كما يدل على ذلك قوله في (٣٣٧): " فخفف إملاء، كما يدل على ذلك قوله في (٣٣٧): " فخفف فقال: «عَلِمَ أَنْ سَبَكُونُ مِنكُم مَنْيَنٌ » (المزمل - ٢٠)، قرأ إلى:

فالذي يقول " قرأ " هو الربيع، يسمع الإملاء ويكتب، فإذا بلغ إلى آية من القرآن كتب بعضها ثم يقول "الآية" أو "إلى كذا"، فيذكر ما سمع الأنتهاء إليه منها، ولكن هنا صرح بأن الشافعي قرأ إلى قوله: «فَلْقُرُواْ مَا يَسَنَّرُ» (المزمل - ٢٠).

والرسالة الجديدة هي التي في أيدي الناس الآن يتداولونها، وهي ليست كتابًا جديدًا، بل هي إبرازة ثانية محكمة من الرسالة القديمة.

وقد كانت الإبرازتان متداولتين في أيدي أهل العلم، يكتبونهما، أو تنسخ لهم، وممن كتبهما الإمام أحمد بن حنبل، ومما يشير إلى ذلك قول فوران، قسمت كتب الإمام أبي عبد الله (يعني، أحمد بن حنبل) بين ولديه، فوجدت فيها رسالتي الشاهعي، "العراقية"، و"المصرية"، بخط أبي عبد الله-رحمه الله-. (انظر، ترجمة الإمام الشاهعي في سير أعلام النبلاء، ١٠ / ٥٧).

#### اسم الكتاب:

ذهب بعض أهل العلم إلى أن الشافعي لم يسم كتابه بهذا الاسم: الرسالة، وإنما هو اسم اكتسبه الكتاب من إرساله لابن مهدي، قال الشيخ أحمد شاكر في مقدمة الرسالة (ص ١٢): «والشافعي لم يسم "الرسالة "بهذا الاسم، إنما يسميها (الكتاب) أو يقول "كتابي" أو "كتابنا".

وانظر الرسالة (رقم ٩٦، ١٤، ٤٢٠، ٥٧٣، ٥٢٥، ٥٢٥، ٩٠٨) وكذلك يقول في كتاب "جماع العلم"

مشيرا إلى "الرسالة " وفيما وصفنا ههنا وفي " "الكتاب" قبل هذا " (الأم ٧، ٢٥٣).

ويظهر أنها سميت " الرسالة "ق عصره، بسبب ارساله إياها لعبد الرحمن بن مهدى».

ويدل على اشتهار الكتاب باسم الرسالة في عصر الشاهعي قول عبد الرحمن بن مهدي الذي كتب لأجله الشاهعي كتاب الرسالة: «لما نظرت في كتاب الرسالة لمحمد بن إدريس أذهلتني؛ لأنني رأيت كلام رجل عاقل فقيه ناصح، وإني لأكثر الدعاء له». (تاريخ دمشق، لابن عساكر (٥١ / ٣٢٤)).

#### موضوعات كتاب الرسالة:

تناول كتاب الرسالة لب موضوعات أصول الفقه، فقد تناول موضوعين رئيسين، وموضوعات فرعية:

الموضوع الأول، أدلة الأحكام التي يستدل بها: وقد تناول تحته ستة من الأدلة، وهي:

الدليل الأول: القرآن، والثاني: السنة- وقد ذكر تحت هذا الدليل أبواباً كثيرة من أبواب أصول الحديث، وهو أول مؤلف يذكر هيه هذه الجمل من أصول الحديث، وقد تناول تحته الحجة في تثبيت خبر الواحد- والثالث: الإجماع، والرابع: القياس، والخامس: الاستحسان، والسادس: أقاويل الصحابة، وقد تناول هيه أيضًا بيان مراتب الأخذ بالأدلة.

الموضوع الثاني، كيفية الاستدلال بالوحيين، وهو أكثر الكتاب، وهو الذي يعرفه كثير من أهل العلم بباب البيان، وقد تناول تحته، العام والخاص، والمطلق، والمقيد، والظاهر، والنص، وصفة الأمر والنهي، والناسخ والمنسوخ...

وأما الموضوعات الضرعية فقد تناول في كتابه:

أنواع العلم من حيث كونها، عينية، أو كفائية،
 ومن حيث كونها قطعية، أو ظنية.

الاجتهاد، وبيان جوازه، وأنه يقع على الظاهر من الأدلة للمجتهد.

- .الاختلاف، وبيان أنواعه.
- . بيان ضوابط الأخذ بالرأي.
  - . جمل الفرائض.
  - . جمل المحرمات.

وقد تناول في كتابه كثيرًا من الأمثلة من الكتاب

والسنة والمسائل الفقهية لإيضاح ما يريد، والكتاب كتب على الطريقة الحوارية بافتراض بعض المناظرين السائلين عن موضوع من الموضوعات، ثم يجيب عنه الإمام، ويورد المحاور بعض الإيرادات على القول، أو بعض الاعتراضات على الاستدلال، ثم يجيب عنها الإمام.

#### أهم شروح الرسالة:

عني كثير من أهل العلم بشرح كتاب الرسالة للشافعي، وقد ذكر عبد الله محمد الحبشي في جامع الشروح والحواشي (٢/ ٩٥١، ٩٥١) منها تسعة شروح، وهي:

ا- دلائل الأعلام في شرح رسالة الإمام، لأبي بكر محمد بن عبد الله بن أحمد بن يزيد الصيرفي المطيري (المتوفى؛ سنة ٣٠٠هـ).

٢. شرح رسالة الإمام الشافعي، لأبي الوليد حسان بن محمد بن أحمد بن هارون القرشي (التوفي سنة، ٣٤٩هـ).

" ٣. شرح رسالة الإمام الشافعي، لأبي بكر محمد بن على بن إسماعيل، (المتوفى سنة: ٣٦٥ هـ)

 شرح رسالة الإمام الشافعي، لأبي بكر بن محمد بن عبد الله الشيباني الجوزقي النيسابوري (التوفي سنة: ٣٨٨هـ).

 ٥. شرح الرسالة، لأبي محمد عبد الله بن يوسف، الجويني، والد إمام الحرمين (المتوفى سنة: ٤٣٨ هـ).

آ. شرح الرسالة، لأبي زيد عبد الرحمن الجزولي
 المالكي (المتوفى سنة: ٧٤١هـ).

٧- شرح رسالة الإمام الشافعي، لجمال الدين الأفقهسي ابن العماد الشافعي ( المتوفى سنة: ٨٠٨ هـ).

٨ شرح الرسالة، لابن الفاكهاني.

٩. شرح الرسالة، لأبي القاسم عيسى بن ناجي
 المالكي( المتوفى سنة، ٨٣٧ هـ).

(وجميع هذه الشروح لم يُطبع منها شيء، ولا يعلم أماكن وجودها، فحري بطلاب العلم تشمير ساعد الجد للبحث عنها في فهارس المخطوطات، لتخرج لعالم الطباعة).

١٠- سبك المقالة في شرح الرسالة، وهو شرح

للرسالة لبعض المعاصرين، وهو: أ.د. محمد بن عبد المزيز المبارك، الأستاذ في كلية الشريعة- جامعة الإمام محمد بن سعود الإسلامية، عام: ١٤٣٧هـ. (ويوجد منه نسخة pdf على الشبكة العنكبوتية).

وقد خرَّج أحاديث الرسالة، جمال الدين يوسف بن شاهين سبط ابن حجر العسقلاني (المتوفى سنة: ٨٩٨هـ) في كتاب سماه: ري الظمأ من صافي الزلالة بتخريج أحاديث الرسالة.

#### أهم طبعات كثاب الرسالة:

طبعت الرسالة طبعات كثيرة من أهمها ثماني طبعات، وهي:

الأولى: طبعة المطبعة العلمية عام: ١٣١٢هـ بتصحيح، يوسف صالح محمد الجزماوي.

الثانية: طبعة الطبعة الشرفية عام: ١٣١٥هـ، عن نسخة منقولة من خط الربيع، الناشر: الشيخ سليم سيد أحمد إبراهيم شرارة القباني.

الثالثة: طبعة المطبعة الأميرية بولاق عام: ١٣٢١هـ مع كتاب الأم للشافعي، وقد طبعت على نفقة السيد أتحمد بك الحسيني المحامي.

الرابعة: تحقيق: أبي الأشبال أحمد محمد شاكر، بتاريخ: ١٣٥٨هـ ١٩٣٩م، وقد طبعته مطبعة: مصطفى البابي الحلبي، وقد أعاد تصوير هذه النسخة دار الذخائر، ولا شك أنها من أفضل طبعات هذا الكتاب، فلا تذكر طبعات كتاب الرسالة إلا ويذكر تحقيق العلامة: أحمد شاكر، وقد اعتمد في تحقيقه على نسختين خطيتين، وهما: النسخة التي اعتقد أنها بخط تلميذ الشافعي الربيع بن التي اعتقد أنها بخط تلميذ الشافعي الربيع بن فيمان المرادي، وأنها كتبت في حياة الشافعي- أي: قبل آخر رجب سنة: ٤٠٢هـ، وقد كتب الربيع عليها إذنا بنسخها عام: ٢٠٥هـ، وهذه صيغة إجازة الربيع نسخ الكتاب، قال في آخره: «أجاز الربيع بن سليمان أجزاء، في ذي القعدة سنة: خمس وستين ومائتين، وكتب الربيع بخطه».

ولنفاسة هذه النسخة اعتمد عليها فجعلها أصلاً لتحقيقه، والنسخة الأخرى، نسخة ابن جماعة، وقد جعلها فرعًا، والنسختان محفوظتان في دار الكتب المصرية، بالإضافة إلى الاستعانة بطبعات الكتاب الثلاثة السابقة، وقد وثق

المحقق السماعات التي كتبت على الرسالة التي اعتقد أنها بخط الربيع، والتي تبدأ من عام؛ ٣٩٤هـ، وتنتهي عام؛ ٥٩٨هـ، ووصفها بأنها سماعات متصلة الأسانيد، وقد بلغ عدد الأعلام في هذه السماعات ثلاثمائة اسم، وقد بلغ عدد السماعات التي سجلها الشيخ ٨٦ سماعًا تبدأ بالسماع على عبد الرحمن ابن عمر بن نصر عام؛ ٩٣هـ، وتنتهي بالسماع على الجمال بن جماعة عام ٥٩٨هـ.

وقد وقع للشيخ هنات في تحقيقه-والسعيد من عُدَّتُ أخطاؤه- وأغلب الهنات التي وقعت للشيخ أحمد شاكر في تحقيق الكتاب الأجل اعتماده نسخة الربيع أصلاً لا يحيد عنه ولو كان خطؤه الائحا، وقد اعتنى الشيخ بذكر فروق النسختين في حاشية الكتاب، وقد قسم نص الكتاب إلى فقرات مرقمة بلغت؛ ١٨٢١ فقرة، وعلق عليه تعليقات ماتعة من الجهة الحديثية والفقهية.

وعلى طبعة الشيخ شاكر اعتمد د. محمد حاج عيسى في بحثه المقدم لنيل درجة التخصص (الماجستير) عام: ١٤٢١ هـ، بعنوان: التوضيح والتصحيح للمنقول عن الشافعي في علم الأصول، وقد انتقد تحقيق الشيخ شاكر في مواضع أصاب في أغلبها، وكلها راجع إلى المنهج الذي اتبعه الشيخ في تحقيق الرسالة، وهي رسالة علمية جيدة، اطلعت على بعضها.

الخامسة: تحقيق: خالد السبع العلمي، وزهير شفيق الكبي، وقد طبعته: دار الكتاب العربي، الطبعة الثانية ١٤٢١هـ، وقد اعتمدا على تحقيق الشيخ أحمد شاكر، وإن زادا توثيق بعض الأقوال، واستكمال تخريج الأحاديث، وبعض التعليقات.

السادسة: تحقيق: د. عبد الفتاح ظافر كبارة، وقد طبعته: دار النظائس، الطبعة الثانية ٢٠١٠م، وقد اعتمد فيها على تحقيق الشيخ أحمد شاكر، وزاد عليه بعض التعليقات الأصولية، وبين قراءة الإمام الشافعي، وقد سبق أنه كان يقرأ بقراءة عبد الله بن كثير، وناقش الشيخ أحمد شاكر في بعض الترجيحات الحديثية والفقهية.

السابعة: تحقيق: د. رفعت فوزي، في أول تحقيقه لكتاب الأم، وقد حققه على نسختين

خطيتين: الأولى: نسخة مكتبة أحمد الثالث، والأخرى: نسخة المكتبة المحمودية، بالإضافة لنسخة الشيخ أحمد شاكر، لكنه لم يجعل النسخة التي جعلها الشيخ شاكر أصلاً، بل عمل بطريقة النص المختار، ولم يجعل نص الرسالة فقرات مرقمة كما فعل الشيخ أحمد شاكر؛ لأمرين: الأول: كبر حجم الرسالة. والأخر: أنها تقطع النص.

الثامنة: تحقيق: د. على بن محمد بن ونيس، وقد طبعته؛ دار ابن الجوزي، الطبعة الأولى ٤٣٩هـ، وقد اعتمد في تحقيقه على ست نسخ خطية، وهي: نسخة من دار الكتب المصرية رقم: ٦٥٤٦، نسخة من المكتبة الأزهرية برقم: ٣٣٠٨٧، نسخة محفوظة بمكتبة برئين برقم: or.otcms ۱۸۲۷ نسخة من مكتبة تشستربيتي تحت مجموع رقم: ۲۹۰۷ (۱۰۱- ۱۸۵)، نسخة من مصورات مكتبة تشستر بيتي تحت مجموع رقم: ٣٣٨٥، نسخة من مصورات مكتبة تشستر بيتي تحت مجموع رقم: ٤٧٥١، وقد قدم للكتاب بمقدمة بلغت مجلدة كاملة، هذا بالإضافة إلى طبعة الشيخ أحمد شاكر، وبالإضافة إلى بعض ما يعتبر نسخ فرعية كنقول العلماء عن نص الرسالة كالبيهقي، وابن الأثير، وابن العراقي، والزركشي، وقد عمل في تحقيق الكتاب بطريقة النص المختار، وقد علق على الرسالة تعليقات أصولية ماتعة، وناقش الردود والمؤاخذات التي أوردت على الكتاب، وأثبت الأقوال التي للشافعي في المسألة، وكذا الوجوه التي لأصحابه، وقارن بين مصطلحات الشافعي ومصطلحات الأصوليين من بعده، وبسط بعض المباحث الحديثية التي تناولها الشافعي في أصول الحديث، وخرج أحاديثها، فهي أفضل طبعات هذا الكتاب.

وأختم هذه المقالة بقول المزني: «قرأت الرسالة خمسمائة مرة، ما من مرة منها إلا واستفدت فائدة جديدة لم أستفدها في الأخرى».

هذا ما يسره الله تعالى في تلك النظرات لكتاب الرسالة، وهي وإن كانت غير لائقة بمكانة الكتاب ومكانة صاحبه إلا أنها قد تفي بنظرة سريعة للمتعجل، والله أحكم، وأعلم.

# الأربعون في مباني الإسلام، وقواعد الأحكام لأبي زكريا محيى الدين يحيى بن شرف النووي (٦٣١ هـ-٦٧٦هـ)

الحمد لله كما ينبغي لجلال وجهه وعظيم سلطانه، وصلاة وسلامًا على نبيه المصطفى ورسوله المجتبى محمد صلى الله عليه وسلم، وبعد:

فهذه نظرات في كتاب الأربعين المسمى: الأربعون في مباني الإسلام، وقواعد الأحكام، العروف بالأربعين النووية، للإمام الفقيه الحافظ: أبي زكريا يحيى بن شرف بن مري بن حسن بن حسين، النووي اللمشقي، الشافعي، (المتوفى: ١٧٦هـ)، محرر مذهب الشافعية، ومنقحه، ومهذبه، ومصححه، الذي لقبه الذهبي في تاريخ الإسلام بشيخ الإسلام، ومنتي الأمة، شيخ ومفتي الأمة، قال (١٥/ ٣٢٤): «مفتي الأمة، شيخ الإسلام، محيي الدين، أبو زكريا النواوي، الحافظ، الفقيه، الشافعي، الزاهدي.

والإمام النووي أشهر من أن يترجم له، فترجمته في الناس مشهورة، وقد أفرده بالترجمة عدد من أهل العلم منهم؛

- تلميذه الشيخ الإمام العالم الزاهد علاء الدين علي بن إبراهيم ابن داود ابن العطار الشافعي، (المتوفى: ٧٧٤هـ) في كتاب: تحفة الطالبين في ترجمة الإمام محيى الدين.
- وشمس الدين محمد بن عبد الرحمن بن أبي
   بكر السخاوي (المتوفى:٩٠٢هـ) في كتاب: المنهل
   العَذّب الرَّوي، في ترجمة الإمام النووي.
- وجلال الدين عبد الرحمن السيوطي (المتوفى: ١٩١١هـ)، في كتاب:: المنهاج السوي في ترجمة الإمام النووي.
- وكمال الدين محمد بن محمد بن عبد الرحمن الشافعي القاهري المعروف ب: ابن إمام الكاملية (المتوفى: ١٧٤هـ)، في جزء سمًاه: «بغية الراوي في ترجمة الإمام النواوي.

وغيرهم من فضال علماء الأمة الذين ترجموا له.

#### محمد عبد العزيز

(ينظر مقدمة: تحفة الطالبين في ترجمة الإمام محيى الدين (ص ٩ إلى١٣).

ولذا فإني لن أطيل بترجمته-رحمه الله تعالى-؛ فطلبها سهل ميسور، وسوف ينتظم حديثي فهذا المقال في ستة أمور، وهي:

- أصل كتاب: الأربعون في مباني الإسلام، وقواعد الأحكام.
  - سبب تصنيف الإمام النووي للأربعين.
  - سبب إكثار الناس من التصنيف في الأربعينات.
    - منهج الإمام النووي في تصنيف كتابه.
    - ما انتقده أهل العلم من أحاديث الأربعين.
      - أهم شروح كتاب الأربعين.
        - أهم طبعات الكتاب.

#### أصل كتاب؛ الأربعون في مياني الاسلام، وقواعد الأحكام؛

أصل الأربعين التووية، أصل هذه الأربعين مجلس أملاه الحافظ أبو عمرو عثمان بن عبد الرحمن المعروف ب: ابن الصلاح (المتوفى: ٣٤٣هـ)، أملى فيه ستة وعشرين حديثا من الأحاديث الكلية التي يقال: إن مدار الدين عليها، وما كان في معناها من الكلمات الجامعة الوجيزة.

وقد أخذ الإمام محيي الدين أبو زكريا النووي الشافعي هذه الأحاديث، ثم أضاف إليها أمثالها من الأحاديث الكلية وعددها سبعة عشر حديثًا حتى أتمها: ثلاثًا وأربعين حديثًا، وسماها: الأربعون في مباني الإسلام، وقواعد الأحكام. (ينظر: جامع العلوم والحكم؛ ١ /٥٦).

وقد وصف النووي هذه الأحاديث بقوله: وكل حديث منها قاعدة عظيمة من قواعد الدين، وقد وصفه العلماء بأنه مدار الإسلام عليه، أو هو نصف الاسلام، أو ثلثه أو نحو ذلك.

وقد أضاف إليها الحافظ ابن رجب ثمانية أحاديث أخرى فصار المجموع خمسين حديثًا وقد ذكرها في أول شرحه على الأربعين: جامع العلوم والحكم. وقد فرغ المؤلف النووي من تأليفها: ليلة الخميس: ٢٩ جمادى الأول سنة ٦٦٨هـ.

#### سبب تصنيف الامام النووي للأربعين ا

ذكر المسنف سبب تصنيفه لهذه الأربعين بقوله: من العلماء من جمع الأربعين في: أصول الدين، وبعضهم في الفروع، وبعضهم في الجهاد، وبعضهم في الزهد، وبعضهم في الخطب، وكلها مقاصد صالحة، رضي الله عن قاصديها.

وقد رأيت جمع أربعين أهم من هذا كله، وهي أربعون حديثًا مشتملة على جميع ذلك، وكل حديث منها قاعدة عظيمة من قواعد الدين، وقد وصفه العلماء بأنه مدار الإسلام عليه، أو هو نصف الإسلام، أو ثلثه أو نحو ذلك.

فقد بين رحمه الله تعالى مقصده من تصنيف هذه الأربعين، وهو:

- الاقتداء بهؤلاء العلماء الصالحين.
- أن يحفظ على الأمة طائفة من الأحاديث الجامعة لكليات الشريعة.
- أن يدخل في زمرة من دعا لهم النبي صلى الله عليه وسلم بنضرة الوجه.

#### من أمثلة مده المستفات لا الأربعيتات:

صنف جمع كبير من أهل العلم مصنفات في الأربعينات، وأول من صنف فيها الإمام عبد الله بن المبارك المتوفى: ١٨١ هـ، كما أفاده النووي في أول أربعينه، وقد ذكر الكتاني في الرسالة المستطرفة (ص ٨٦) طائفة صالحة منها، ومن أمثلة هذه الأربعينات؛

- ١- أربعون حديثًا من مسند بريد، للدارقطني.
  - ٢- الأربعون في التصوف، للسلمي.
  - ٣- الأربعون البلدانية، لسافر حاجي.
  - ٤- كتاب الأربعين في فضائل ذكر رب العالمين.
    - ٥- الأربعون الصغرى، للبيهقي.
- سبب إكثار الناس من التصنيف في الأربعينات: سبب إكثار الناس من التصنيف في الأربعين: حديث: من حفظ على أمتي أربعين حديثًا بعثه الله يوم القيامة في زمرة الفقهاء والعلماء، وفي

رواية: بعثه الله عالمًا فقيهًا، وفي رواية: وكنت له يوم القيامة شافعاً وشهيدًا.

وقد ذكر هذا الحديث ابن الجوزي في العلل المتناهية (١٦١/ ١٦١/) من طريق ثلاثة عشر صحابيًا عن، على، وابن مسعود، ومعاذ بن جبل، وأبي الدرداء، وأبي سعيد، وأبي هريرة، وأبي أمامة، وابن عمره، وجابر بن سمرة، وأنس، وبريدة.

ثم قال: هذا حديث لا يصح عن رسول الله صلى الله صلى الله عليه وسلم.

و قال الحافظ في التلخيص (٣ / ٢٠٨ / ١٣٧٥): جمعت طرقه في جزء ليس فيها طريق تسلم من علة قادحة.

وقال النووي في مقدمة الأربعين: واتفق الحفاظ على أنه حديث ضعيف وإن كثرت طرقه.

وجعله السخاوي في فتح المفيث (١/ ٧١/) مثالاً للحديث الذي لا ينجبر بتعدد طرقه.

وحكم عليه الشيخ الألباني في سلسلة الأحاديث الضعيفة والموضوعة (١٠ /٩٧/ ٩٧/ ٤٥٨٩) بأنه

#### هل اعتمد النووي على الحديث السابق للاتصنيفه للأربعين؟

المصنف رحمه الله تعالى لم يعتمد على الحديث السابق، بل على الأحاديث المبينة لفضل من سمع حديث النبى صلى الله عليه وسلم وبلَّغه.

قال النووي: وقد اتفق العلماء على جواز العمل بالحديث الضعيف في فضائل الأعمال، ومع هذا فليس اعتمادي على هذا الحديث، بل على قوله- صلى الله عليه وسلم- في الأحاديث الصحيحة: «ليبلغ الشاهد منكم الغائب، وقوله: «نضر الله امرأ سمع مقالتي فوعاها، فأداها كما سمعها.

#### منهج الإمام النووي في تصنيف كتابه:

أهم معالم منهج الإمام النووي في هذا الجزء الحديثي ثلاثة، وهي:

 ١- ساق النووي الأحاديث في الأربعين محذوفة الأسانيد؛ ليسهل حفظها.

٧- أتبع النووي هذه الأريعين بباب بين فيه غريبها وضبطها، وقد ذكر الغريب على ترتيب أحاديث الكتاب، فيقول مثلاً: الحديث الثاني: «لا يُرى عليه أثر السفر، هو بضم الياء من «يرى «...، وهكذا.

وهذا الباب لا وجود له في كثير من طبعات الأربعين النووية، وكذا شروحها، وقد ذكره صاحب كتاب؛ الواقع في شرح الأربعين النووية، وهي في آخر طبعة دار المنهاج، وهي من أجود طبعات الكتاب على الاطلاق.

٣- التزم النووي أن تكون الأحاديث التي ساقها النووي صحيحة، ومعظمها من صحيحي البخاري ومسلم.

وقد التزم رحمه الله بشرطه هذا في الجملة، فعدد أحاديث هذا الجزء ٤٣ حديثًا بُعَدُ الجديث السابع والعشرين حديثين، وهي كالتالي،

٢٩ حديثًا من الصحيحين أو أحدهما منها:

١١ حديثًا متفق عليه.

٥ أحاديث انفرد بها البخاري.

١٣ حديثًا انفرد بها مسلم.

ومن باقي الكتب الستة ١٠ أحاديث، وهي كالتالي:

ه أحاديث من جامع الترمذي.

حديث من جامع الترمذي، وسنن أبي داود.

حديث من جامع الترمذي، وسنن النسائي.

حديث أخرجه ابن ماجه، ومالك، والدارقطني.

حديث أخرجه ابن ماجه، البيهقي.

حديث أخرجه ابن ماجه.

من خارج الكتب الستة أربعة أحاديث، وهي كالتالي:

أ- حديث أخرجه أحمد، والدارمي، وهو الحديث السابع والعشرون: «استفت قلبك؛ البر ما أطمأنت إليه نفسك، وأطمأن له قلبك، والإثم ما حاك في النفس، وتردد في الصدر، وإن أفتاك الناس، وأهتوك.

ب- حديث أخرجه الدارقطني، وهو الحديث الثلاثون: «إن الله عز وجل فرض فرائض فلا تضيعوها، وحد حدودًا فلا تعتدوها، وحرم أشياء فلا تنتهكوها، وسكت عن أشياء رحمة لكم غير نسيان فلا تبحثوا عنها».

ج- حديث أخرجه البيهقي، وهو الحديث الثالث والثلاثون: «لو يعطى الناس بدعواهم لادعى رجال أموال قوم ودمائهم، لكن البينة على المدعي واليمين على من أنكر». وله أصل في الصحيحين. د- حديث أخرجه نصر بن ابراهيم المقدسي في:

الحجة على تارك المحجة، وهو الحديث الحادي والأربعون: «لا يؤمن أحدكم حتى يكون هواه تبعًا لما جثت به».

#### ما انتقده أهل العلم من أحاديث الأربعين و

وقد انتقد بعض أهل العلم عليه بعض أحاديث هذا الجزء، ومنهم شارحه ابن رجب الحنبلي فقد حكم على ستة منها بالضعف، وهي:

أ- الحديث الثاني عشر؛ دمنْ حُسَنِ إِسْلَامِ الْنَرْءِ تَرْكُهُ مَا لَا يَعْنِيهِ، فقد رجح أن الصوابِ فيهُ الأرسال.

ب- الحديث التاسع والعشرون: «وَهَلْ يَكُبُ النّاسَ
 إلّا النّارِعَلَى وُجُوهِهِمْ أَوْعَلَى مَنَاخِرِهِمْ إِلّا حَصَائِدُ أَنْسِنَتَهِمْ». وهو من رواية شهر بن حوشب، وهيه اختلاف كثير على شهر، وقد صححه الألباني.

 ج- الحديث الثلاثون: «إن الله عز وجل فرض فرائض فلا تضيعوها..».

- هو من رواية مكحول عن أبي ثعلبة، وقد اختلف في سماعه منه.

- اختلف في رفعه ووقفه، ورجح الموقوف.

 د- الحديث الحادي والثلاثون: «ازهَدُ فِي الدُنيا يُحبَّكُ الله، وازهَدُ فيمًا فِي أيدي النَّاسِ يُحبَكَ النَّاسُ».

فيه: خالد بن عمر القرشي، وهو منكر الحديث، متهم، ويرويه عن: سفيان الثوري.

وقال العقيلي: ليس له أصل من حديث سفيان الثوري.

ه- الحديث التاسع والثلاثون: «إنّ الله تَجَاوَزَ عَنْ
 أُمّتي: الْخَطَأَ، وَالنّسْيَانَ، وَمَا اسْتُكْرهُوا عَلَيْه».

- مداره على الوليد بن مسلم، وقد رجح ابن رجب إرساله، وصححه الألباني.

و- الحديث الحادي والأربعون: «لا يؤمن أحدكم
 حتى يكون هواه تبعًا لما جئت به».

- تضرد به: نعيم بن حماد، واختلف عليه فيه.

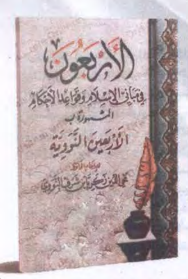
 وهو منقطع بين عقبة بن أوسى، وعبد الله بن عمرو.

إن تكون هذه الأحاديث من الأحاديث الكلية في مبانى الإسلام، وقواعد الأحكام.

هذا آخر ما يسره الله تعالى في هذا المقال، فإن يكن صوابًا فالحمد لله، وإن تكن الأخرى فاستغفر الله.

## نظرات في كتاب:

الأربعون في مباني الإسلام، وقواعد الأحكام لأبي زكريا محيي الدين يحيى بن شرف النووي ( 781 هـ. 277هـ)



#### الحلقة الثانية

الحمد الله كما ينبغي لجلال وجهه وعظيم سلطانه، وصلاة وسلامًا على نبيه الصطفى ورسوله المجتبى محمد صلى الله عليه وسلم، وبعد:

فهذا هو المقال الثاني في كتاب: الأربعون في مباني الإسلام، وقواعد الأحكام، المعروف ب: الأربعون النووية،وقد بقي لنا مما عزمنا على الحديث عنه ثلاثة أشياء، وهي:

الأول: أهم ما انتقده أهل العلم من منهج النووي في كتابه الأربعين، وبيان وجه دفع النقد. الثاني: أهم شروح كتاب الأربعين.

الثالث: أهم طبعات كتاب: الأربعون في مباني الإسلام، وقواعد الأحكام.

فأقول وبالله التوفيق، ومنه السداد والرشاد؛

أولاً: أهم ما انتقده أهل العلم من منهج النووي في كتابه الأربعين، وبيان وجه دفع النقد،

 ا- زيادته في نص الأحاديث ما ليس منها عند من عزاها لهم، ومثال ذلك:

المثال الأول: الحديث الثاني، حديث ابن عمر فلفظه في كثير من مطبوعات الأربعين: 

«بينما نحن جلوس عند رسول الله صلى الله عليه وسلم ذات يوم إذ طلع علينا رجل شديد 
بياض الثياب...،؛ فزاد فيه لفظة: "جلوس"، 
والحديث عند مسلم في كتاب: الإيمان، باب: 
معرفة الإيمان والإسلام والقدر الحديث رقم: 
(۱)، وليست فيه هذه اللفظة.

#### Jac.

#### محمد عبدالعزيز

ووجه دفع هذا الانتقاد أن هذه اللفظة ليست في النسخ الخطية للكتاب، وإن تتابعت عليها كثير من طبعاته، ولن تجدها في شرحه جامع العلوم والحكم، فانظره (٩٣/١)، وكذلك جاءت في الطبعات المحققة على نسخ خطية كطبعة دار المنهاج، وطبعة دار الأثار، وطبعة دار الحديث الكتانية.

المثال الثاني: الحديث الرابع، حديث ابن مسعود، ففي طبعات كتاب: الأربعين جاءت هذه اللفظة: «إن أحدكم يجمع خلقه في بطن أمه أربعين يومًا نطفة.

فزاد فيه لفظة: "نطفة"، والحديث أخرجه البخاري في مواضع من الصحيح، وأرقامها: (٣٠٠٨)، و (٣٠٤٢)، ومسلم (٣٠٤٧)، وليس عندهما هذه اللفظة: نطفة، بل ولا في شيء من مصادر تخريجه الأخرى، فلم ترد سوى عند الشاشي في مسنده (٣٨٢)، وابن أبي حاتم في تفسيره (٣٨٨)،

٢- نقص ألفاظ من بعض الأحاديث عند من
 عزاها لهم، ومثال ذلك:

الحديث التاسع والعشرون، حديث معاذ ابن جبل، فقد ذكر ابن حجر الهيتمي أنه انتقص منه لفظة: « قلت: بلى يا رسول الله. قال: رأس الأمر الإسلام، وعموده الصلاة، وذروة سنامه». قال ابن حجر الهيتمي في الفتح المبين (ص

توحيد جمادي الأولى ١٤٤٠ هـ - العدد ٥٦٩ - السنة الثامنة والأربعون

لا يتم الكلام بدونه، ومع ذلك لم يتنبه له أكثر لا يتم الكلام بدونه، ومع ذلك لم يتنبه له أكثر الشراح، وكأنه انتقل نظره من "سنامه" إلى "سنامه" إذ لفظ الترمذي بعد "سنامه" المذكور؛ قلت: بلى يا رسول الله، قال: "رأس الأمر وقد وقع له ذلك في "الأذكار" أيضًا، وكأنه قلد فيه الحافظ ابن الصلاح، فإنه لما ذكر الأحاديث فيه الحافظ ابن الصلاح، فإنه لما ذكر الأحاديث عليها مدارهما أو مدار العلم، ذكر من جملتها المديث بالإسقاط المذكور، لكن عذره أن ابن ماجه ذكره كذلك، قلا اعتراض عليه؛ لأنه لم يلتزم رواية شخص بخصوصها، بخلاف المصنف؛ فإنه هنا إنما ساق لفظ الترمذي كما المسنف؛ فإنه هنا إنما ساق لفظ الترمذي كما سيذكره، ولفظه كما عرفت ليس فيه الإسقاط المنكور،

ويقع في بعض نسخ المن ذكر ذلك الإسقاط، فيحتمل أن الصنف تنبه له بعد فألحقه، ويحتمل أنه من فعل بعض تلامذته أو غيرهم». وهذه اللفظة التي ذكر ابن حجر الهيتمي أنها ساقطة من الأربعين هي في جمهور طبعات الأربعين التي بين أيدي الناس الأن.

٣- إخراج الحديث من طريق غيرها أولى منها،
 ومثال ذلك:

الحديث الثاني، فقد تفرد مسلم بإخراجه في صحيحه، من حديث ابن عمر، وأخرجه البخاري (٥٠)، و(٤٧٧٧) ومسلم (٩)، و(١٠) في صحيحيهما عن أبي هريرة، ولا شك أن إخراج المتفق عليه أولى، وهو أوفى لشرطه.

ووجه دفع الانتقاد أن ابن الصلاح هو الذي اختاره هكذا، فأبقاه النووي على ما انتقاه ابن الصلاح أن الصلاح، ووجه دفع الانتقاد عن ابن الصلاح أن رواية ابن عمر أنم، فاختارها.

٤- أنه اشترط على نفسه الصحة في انتقائه الأحاديث الأربعين، مع أن فيها ستة أحاديث مئتقدة عليه كما سبق، ووجه دفع الانتقاد عنه أنها عنده هكذا صحيحة.

٥- أنه ذكر تحت الحديث السابع والعشرين حديثين وهما، حديث النواس بن سمعان، وحديث وابصة بن معبد، وعدهما حديثا واحدًا، ووجه دفع الانتقاد عنه أنهما في موضوع واحد، وهو تعريف البر والإثم.

#### ثانياء أهم شروح كتاب، الأربعون،

حظي كتاب الأربعين بشروح كثيرة، لم يحظ كثير من الكتب بمثلها، فقد ذكر له عبد الله الحبشي في كتابه، جامع الشروح والحواشي (١٣٦) ستة وثلاثين ومائة (١٣٦) شرح، خلا الحواشي التي على هذه الشروح، وذكر له ستة كتب قامت على تخريجه.

وذكر عبد العزيز بن إبراهيم بن القاسم شروح الأربعين في كتابه الدليل إلى المتون العلمية (ص ٢٥٠- ٢٥٥) فذكر ثلاثين شرحًا مطبوعًا، وخمسة شروح مخطوطة ، وبالجملة فهذا الكتاب لاقى قبولاً من يوم تصنيفه إلى يومنا هذا.

ومن أهم شروح: الأربعون في مباني الإسلام وقواعد الأحكام المتداولة بين أيدي طلاب العلم: 

١- الشرح المنسوب للإمام النووي على الأربعين، وله طبعات كثيرة، وهذا الشرح المنسوب للنووي، لم ينسبه له أحد ممن ترجم له، وقد نفى أخص تلاميذ الإمام وهو ابن العطار أن يكون للنووي شرحًا على الأربعين، قال ابن العطار في شرحه على الأربعين، تحقيق، محمد بن ناصر شرحه على الأربعين- تحقيق، محمد بن ناصر العجمي- (ص ٣٥)؛ «عزم على شرحها، وتبيين الحكمة من اختيارها دون غيرها، فلم يُقدَّر له ذلك، واخترمته المنيّة».

وقد نسب هذا الشرح للنووي في بعض النسخ الخطية منها نسخة خطية كتبت سنة: ١٥٨ ١ه. في ٢٢ ورقة.

ومن طبعاته: طبع ضمن مجموعة الحديث النجدية بالطبعة السلفية ومكتبتها بالقاهرة سنة (١٣٧٩هـ) وعليه تعليقات لطيفة للشيخ محب الدين الخطيب رحمه الله تعالى.

الطبعة التي بتحقيق الشيخ محيي الدين الجراح سنة (١٣٩٣هـ) دون ذكر اسم المطبعة.

٧- شرح الأربعين، المنسوب للإمام تقي الدين أبي الفتح محمد بن علي بن وهب المصري القشيري الشهير بابن دقيق العيد (المتوقية ٧٠٠هـ)، وله طبعات كثيرة، وهذا الشرح له أربع نسخ خطية مختلفة فيما بينها في نسبته لأحد ثلاثة من أهل العلم، وهم: ابن فرح الإشبيلي، والحافظ ابن حجر، وابن دقيق العيد، وبيانها كالتالي:

أ-نسخة مكتبة برئين ٢/ ٢٢٠ (١٤٨٩)، وقد نسبت الشرح لابن حجر.

ب- نسخة جامعة الإمام محمد بن سعود

الإسلامية بالرياض رقم ٢١٧٦، وقد نسبت الشرح لابن حجر.

ج- نسخة مكتبة برلين ٢/ ٢٢٠ (١٤٨٨)،، وقد نسبت الشرح لابن فرح المغربي.

د- نسخة في دار الكتب المصرية (١٠٦/ مجامع تيمور) تاريخ نسخها ١٣٠٦هـ..، وقد نسبت الشرح لابن دقيق العيد.

ويغلب على الظن أن يكون ذلك الشرح مستل من شرح ابن فرح المغربي، وهو مطبوع.

ومن طبعاته؛ طبعة دار الأرقم بالرياض سنة (F1316).

طبعة مكتبة القاهرة في مصردون تاريخ بتصحيح الشيخ طه محمد الزيني.

طبعه مؤسسة دار العلوم في بيروت سنة

٣- شرح علاء الدين على بن داود بن العطار الشافعي المعروف بمختصر النووي (المتوفى: ٧٢٤ هـ)،وهو من أوائل شروح الأربعين، وقد طبع بتحقيق؛ محمد بن ناصر العجمي، الناشر: دار البشائر الإسلامية- لبنان- بيروت، ١٤٢٩هـ-- PY . . A

٤- التعيين في شرح الأربعين، لنجم الدين سليمان بن عبد القوي بن عبد الكريم الطوفي الحنبلي (المتوفى:١١٧هـ).

ومن طبعاته: طبعة مؤسسة الريان في بيروت، والكتبة الكية في مكة الكرمة، سنة ١٤١٩هـ، تحقيق: أحمد حاج محمد عثمان.

٥- جامع العلوم والحكم في شرح خمسين حديثا من جوامع الكلم، لزين الدين أبي الفرج عبد الرحمن بن أحمد بن عبد الرحمن السلامي البغدادي ثم الدمشقي الحنبلي الشهير بابن رجب (المتوفى: ٧٩٥هـ)، وهو من أجود شروح الأربعان.

ومن طبعاته: طبعة مؤسسة الرسالة- بيروت، الطبعة الثانية سنة:١٢١١هـ، تحقيق: شعيب الأرناؤوط- إيراهيم باحس.

٦- الفتح المبين بشرح الأربعين، لأحمد بن حجر الهيتمي الكي (المتوفى: ٩٧٤هـ)،

ومن طبعاته: طبع في المطبعة الميمنية في مصر سنة (١٣١٧هـ)، وعليه حاشية للشيخ حسن بن على المدابغي (المتوفى:١٧٠هـ)، وقد صورته دار

الكتب العلمية- بيروت، ١٣٩٨هـ.

#### ثَالثًا؛ أهم طبعات كتاب؛ الأربعون فياني الإسلام وقواعد الأحكام:

١- طبعة مطبعة دار إحياء الكتب العربية بمصر، عيسى البابي الحلبي وشركاه، الطبعة الأولى سنة: ١٣٤٤ هـ.

٢- طبعة الجامعة الإسلامية في المدينة المنورة سنة: ١٣٩٥هـ، ومعها الأحاديث التي زادها الحافظ ابن رجب رحمه الله تعالى.

٣- طبعة مؤسسة الرسالة في بيروت سنة: ١٤٠٢هـ، ضبط ألفاظها وشرح معانيها: محيى الدين مستو.

٤- طبعة دار الرائد العربي في بيروت سنة:

١٤٠٤هـ، باعتناء: عبد العزيز السيروان.

٥- طبعة دار بن كثير، بيروت، الطبعة الأولى سنة: ٢٠١هـ، تحقيق: محمود الأزناؤوط، وعبد القادر الأرناؤوط.

٦- طبعة مؤسسة الريان للطباعة والنشر والتوزيع في بيروت سنة: ١٦١٨هـ.

٧- طبعة دار المنهاج بجدة، عناية: قصى محمد نورس الحلاق، وأنور بن أبي بكر الشيخي سنة: ١٤٣٠هـ، وقد حقق المتن على ثلاث نسخ خطية، وهي من أجود هذه الطبعات.

٨- طبعة دار الحديث الكتانية، طنجة- المغرب بعناية: نظام محمد صالح يعقوبي العباسي الشافعي سنة: ١٤٣٤هـ، وهي مطبوعة على خمس أصول خطية، منها نسخة مسموعة لتلميذ المصنف الحافظ العلاء ابن العطار، وقد صور المحقق في ختام تحقيقه نسخة ابن العطار التي اعتمد عليها في هذه النشرة من أولها الأخرها، وألحقها بآخر عمله.

٩- طبعة دار الأثبار، الطبعة الأولى ١٤٣١هـ-٢٠١٠م، بتحقيق: محمد عبد الله باحمًال، وقد طبع معه الأحاديث التي زادها ابن رجب الحنبلي، ووزع الياب الذي عقده النووي بعنوان، الإشارات إلى ضبط الألفاظ المشكلات على كل حديث على حدة، وحقق الكتاب على سبع نسخ خطية، على أنه لم يصفها، ووضع لها صورة ضوئية، وقد خرج أحاديث الكتاب.

> هذا ما يسره الله تعالى في هذه العجالة، والحمد لله رب العالمين.

الحمد للهكما ينبغي لجلال وجهه وعظيم سلطانه، وصلاة وسلامًا على نبيه المصطفى ورسوله المجتبى محمد صلى الله عليه وسلم، ويعد:

فإن تصحيح الاعتقاد، وتحقيق التوحيد أول الواجبات التي كلف به العباد، فبه النجاة في الدار الآخرة، والله تعالى حصر غاية خلق الثقلين الإنس والجن في تحقيقه، قال الله تعالى في محكم التنزيل؛ « وَمَا خَلَقْتُ لَلِّي وَٱلْإِنسَ إِلَّا لِيَعْبُدُونِ » (الذاريات: ٥٦)، وهو أول ما يسأل عنه العبد في البرزخ إذا انتقل من هذه الدار، فاستقبل الدار الآخرة، فعن البراء، عن النبي صلى الله عليه وسلم، قال:« المسلم إذا سئل في القبر: يشهد أن لا إله إلا الله وأن محمدًا رسول الله، فذلك قوله: « يُنْبَتُ اللهُ الَّذِينَ وَامَنُواْ بِٱلْقَوْلِ الشَّابِ فِي الْحُيَوْةِ الدُّنْيَا وَفِ الْآخِرَةِ » (إبراهيم: ٢٧)». (أخرجه البخاري: ١٣٦٩، ٢٩٩١، ومسلم: ٢٨٧١). ولقد حدث الاختلاف في بعض مسائل الاعتقاد من فئام من الناس غيروا وبدلوا ما كان عليه سلف هذه الأمة فيها، فكان الخلاف في سبعة من الأصول، قال أبو القاسم الأصبهاني، الملقب بقوام السنة (المتوفي: ٥٣٥هـ) في كتابه: الحجة في بيان المحجة وشرح عقيدة أهل السنة (٤٠٩/٢): «قال بعض العلماء: الأصول التي ضل بها الفرق سبعة أصول: القول

فأهل التشبيه: ضلت في ذات الله، والجهمية: ضلت في صفات الله، والقدرية؛ ضلت في أفعال الله، والخوارج: ضلت في الوعيد، والرجئة: ضلت في الإيمان، والمعتزلة: ضلت في القرآن، والرافضة: ضلت Elkalak.

من ذات الله سبحانه، والقول في صفاته، والقول

في أفعاله، والقول في الوعيد، والقول في الإيمان،

والقول في القرآن، والقول في الامامة.

فأهل التشبيه: تعتقد لله مثلاً، والجهمية: تنفي أسماء الله وصفاته، والقدرية: لا تعتقد أن الخير والشر جميعًا من الله، والخوارج: تزعم أن المسلم يكفر بكبيرة يعملها، والمرجئة: تقول: إن العمل ليس من الإيمان، وإن مرتكب الكبيرة مؤمن، وإن الإيمان لا يزيد ولا ينقص، والرافضة: تنكر اعادة الأجسام، وتزعم أن عليًا- رضى الله عنه- لم يمت، وأنه يرجع قبل يوم القيامة، والفرقة الناجية: أهل السنة والجماعة، وأصحاب الحديث وهو السواد الأعظم».



رسالة إلى أهل الثغر لأبي الحسن على بن إسماعيل الأشعري ( - FT &\_\_ 377 &\_)

الحلقة الأولى

محمد عبد العزيز



وكتاب: رسالة إلى أهل الثغر من الكتب المهمة التي قرر فيها الامام أبو الحسن الأشعري اعتقاد أهل السنة والحماعة تقريرا واضحا بينًا مختصرًا، وقد قسم رسالته تلك إلى بايين اثنين:

الباب الأول: خصصه لاثبات حدوث العالم، واثبات الصانع، وصدق رسالة النبي صلى الله عليه وسلم، واهتمام السلف بجمع أقواله.

الباب الثاني: ذكر فيه واحدًا وخمسين إجماعًا للسلف في مسائل الاعتقاد.

وهذه الرسالة المهمة كتبها رحمه الله تعالى إجابة لأسئلة وردت إليه من أهل الثغر.

والثغر: حصن بباب الأبواب، يقع في الطرف الشرقي من القوقازية دريند الفارسية، ويعرف الآن باسم: الباب الحديدي، أو باب الحديد.

والأبواب: هي مخارج الأودية في شرق القوقاز. (معجم البلدان: ٤٣٩/١، ومذاهب الإسلاميين، لعبد الرحمن بدوى: ص٥٢٢)

وقد قسمت هذه النظرات في كتاب: رسالة إلى أهل الثغر إلى قسمين:

القسم الأول: ترجمة مختصرة للإمام أبي الحسن الأشعري، وهي جزء مهم حدًا في هذا المقال.

القسم الآخر: نظرات في هذا الكتاب القيم لهذا الإمام الفذ أبى الحسن الأشعري رحمه الله تعالى.

القسم الأول: ترجمة الإمام أبي الحسن الأشعري:

#### أولا: اسمه ونسبه:

هو: على بن إسماعيل بن أبي بشر إسحاق بن سالم بن إسماعيل بن عبد الله بن موسى بن بلال بن أبي بردة بن أبي موسى عبد الله بن قيس الأشعري.

يكنى: بأبى الحسن.

ويلقب: بالأشعري، لأنه من نسل أبي موسى الأشعري رضى الله عنه.

والأشعرى: نسبة إلى أشعر، وهي قبيلة يمنية، وقد لقب بهذا اللقب نبت بن أدد، وقد لقب بهذا اللقب لأن أمه ولدته وهو أشعر، والشعر على كل شيء منه. (الأنساب، للسمعاني: ١/٢٦٦، ٢٦٧،

وتسين كذب المفترى، لاين عساكر ص٧٥٥). والأشعرى: لقب أطلق في التاريخ على فئتين: فالفئة الأولى: نسبية، والفئة الثانية: مذهبية، قال ابن القيسراني في كتابه: الأنساب المتفقة فِي الخط المتماثلة في النقط (والكتاب في علم: المؤتلف والمختلف) (ص ٢٩): «الأشعرى:

والأشعرى الأول: رهط أبي موسى عبدالله بن قيس، وقسلته، ومن نسب الهم

الثاني: من ينسب إلى مذهب أبي الحسن على بن إسماعيل الأشعري».

وهذه النسبة الثانية للمذهب الاعتقادي الأوسط لهذا الإمام الجليل أبي الحسن الأشعري.

#### تاريخ ولادته ونشأته:

وُلد أبو الحسن الأشعري في البصرة، عام: ٢٦٠ ه، وقد مات أبوه وهو ما يزال صغيرًا، وقد أوصى به عند وفاته إلى زكريا بن يحيى بن عبد الرحمن الساجي البصري الشافعي الإمام، الثبت، الحافظ، محدث البصرة، وشيخها، ومفتيها، ليؤدبه ويعلمه، وكان هذا الإمام الثبت على مذهب أهل الحديث، مذهب سلف هذه Iras.

ثم إن أمه تزوجت من أبي على محمد بن عبد الوهاب البصري الحيائي، رأس المعتزلة وشيخهم، وصاحب التصانيف، وكان أبو على-على بدعته- متوسعًا في العلم، سيال الذهن، وهو الذي ذلل الكلام، وسهله، ويسر ما صعب منه، فأخذ منه هذا العلم ابنه أبو هاشم الجبائي، وخلفه في رئاسة المذهب، كما أخذه عنه أبو الحسن الأشعري ونشأ فيه وأقام على ذلك أربعين سنة، ولم يكن الجبائي قويًا في المناظرة بل صاحب تصنيف وقلم، فكان إذا عرضت مناظرة قال للأشعري: نب عني. (العقد المذهب، لابن الملقن ص٣٥).

ثم إن أبا الحسن تبين له فساد مذهب المعتزلة مسألة مسألة حتى تركه، وكان من أوائل ذلك مسألة الصلاح والأصلح على الله، وقد جرت بين أبي الحسن وشيخه أبي على فيها مناظرة. (ذكرها كل من ابن خلكان في وفيات الأعيان (٢٦٧/٤)، والذهبي في السير

(١٨٣/١٤) في ترجمة أبي علي الجبائي، والصفدي في الوافي بالوفيات في ترجمة أبي الحسن الأشعري ١٣٨/٢٠).

#### تحوله عن مذهب المعتزلة إلى مذهب أهل السنة:

قال ابن الصلاح في طبقات الفقهاء الشافعية (٢٠٥/٢)، ناقلاً عن الشيخ أبي محمد الجويني والد إمام الحرمين في كتابه: شرح الرسالة: « أول أمره كان الاعتزال، ثم لما ظهر له فساد أقوالهم رجع عن واحد فواحد حتى خالفهم في أكثر ما اعتقدوه، ولم يرجع عن هذه المسألة يعني: مسألة تصويب الحتهدين، وقال: كل مصيب، وكل حق».

وقد ذكر أبن السبكي في طبقات الشافعية الكبرى حكاية يذكر فيها مبدأ رجوعة بعد تحيره، قال (٣٤٨/٣): «ويحكى من مبدأ رجوعة أنه كان نائمًا في شهر رمضان فرأى النبي صلى الله عليه وسلم فقال له: يا علي انصر المذاهب المروية عنى فإنها الحق.

قلما استيقظ دخل عليه أمر عظيم ولم يزل مفكرًا مهمومًا من ذلك وكانت هذه الرؤيا في العشر الأول.

فلما كان العشر الأوسط رأى النبي صلى الله عليه وسلم في المنام ثانيًا، فقال: ما فعلت فيما أمرتك به؟

فقال: يا رسول الله وما عسى أن أفعل، وقد خرجت للمذاهب المروية عنك محامل صحيحة؟

فقال لي: انصر المذاهب المروية عني فإنها الحق.

فاستيقظ وهو شديد الأسف والحزن وأجمع على ترك الكلام واتباع الحديث وملازمة تلاوة القرآن.

فلما كانت ليلة سبع وعشرين، وكان من عادته سهر تلك الليلة أخذه من النعاس ما لم يتمالك معه السهر فنام وهو يتأسف على ترك القيام فيها فرأى النبي صلى الله عليه وسلم ثالثاً فقال له: ما صنعت فيما أمرتك له؟

. فقال: قد تركت الكلام يا رسول الله، ولزمت كتاب الله وسنتك.

فقال له: أنا ما أمرتك بترك الكلام إنما أمرتك بنصرة المذاهب المروية عني فإنها الحق. قال: فقلت: يا رسول الله كيف أدع مذهبًا تصورت مسائله، وعرفت دلائله منذ ثلاثين سنة لرؤدا؟

قال: فقال لي: لولا أني أعلم أن الله يمدك بمدد من عنده لما قمت عنك حتى أبين لك وجوهها، فجد فيه فإن الله سيمدك بمدد من عنده فاستيقظ، وقال ما بعد الحق إلا الضلال وأخذ في نصرة الأحاديث في الرؤية والشفاعة، والنظر، وغير ذلك».

ثم غاب عن الناس في بيته خمسة عشر يومًا، ثم خرج إلى الجامع، وصعد المنبر، ونادى بأعلى صوته، من عرفني فقد عرفني، ومن لم يعرفني أنا فلان بن فلان، كنت أقول بخلق القرآن، وأن الله لا يُرى في الدار الآخرة بالأبصار، وأن العباد يخلقون أفعالهم، وها أنا ذا تائب من الاعتزال، معتقد الرد على المعتزلة، مبينًا لفضائحهم.

وقال معاشر: الناس إنما تغيبت عنكم هذه المدة لأني نظرت فتكافأت عندي الأدلة ولم يترجح عندي شيء على شيء، فاستهديت الله تعالى فهداني إلى اعتقاد ما أودعته في كتبي هذه، وانخلعت من جميع ما كنت أعتقده، كما انخلعت من ثوبي هذا وانخلع من ثوب كان عليه ورمى به، ودفع الكتب التي أفها على مذاهب أهل السنة إلى الناس. (طبقات الشافعيين ص٢٠٨، وطبقات الشافعية الكبرى، لابن السبكي ٣٤٨/٣).

ثم دخل رحمه الله تعالى بغداد، وأخذ عن زكريا الساجي أحد أئمة الحديث والفقه، وعن أبي خليفة الجمحي، وسهل بن سريج، ومحمد بن يعقوب، وعبد الرحمن بن خلف الضبي البصريين، وروى عنهم كثيرًا في تفسيره، وصنف بعد رجوعه عن اعتزاله الموجز، وهو ثلاث مجلدات، كتاب مفيد في الرد على الجهمية والمعتزلة، ومقالات الإسلاميين، وكتاب الإبانة.

والى لقاء قريب إن شاء الله تعالى نستكمل به المقال، والحمد لله أولاً وآخرًا.

## نظرات في كتاب:

لأبي الحسن على بن إسماعيل الأشعري ( - FT & - 377 C)

(1)



محمد عبد العزيز

وسمعت الباهلي يقول: كنت أنا في جنب الأشعري رحمه الله كقطرة في جنب البحر".

وعن ابن الباقلاني قال: "أفضل أحوالي أن أفهم كلام أبي الحسن الأشعري".

وقال بندار خادم الأشعري: "كانت غلة أبي الحسن من ضيعة وقفها جدهم بالأل بن أبي بردة على عقبه، فكانت نفقته في السنة سبعة عشر درهما".

وقال أبو بكر ابن الصيرفي: "كانت المعتزلة قد رفعوا رؤوسهم حتى أظهر الله الأشعرى فجحرهم في أقماع السمسم".

٢. آثار أبي الحسن الأشعري العلمية:

ترك أبو الحسن الأشعري تراثا علميًا كبيرًا ذكر ابن حزم منه خمسة وخمسين مؤلفًا، لكن قال ابن عساكر في تبيين كذب المفتري (ص ٩٢): «ذكر أبو محمد على بن أحمد بن سعيد بن حزم الأندلسي أن أبا الحسن الأشعري له خمسة وخمسون تصنيفًا، وقد ترك ابن حزم من عدد مصنفاته أكثر من مقدار النصف وذكرها أبو بكر بن فورك مسماة تزيد على الضعف».

والكتب التي ذكرها ابن فورك نقل تسميتها من كتاب العمد في الرؤية للشيخ أبي الحسن الشعري فقد ذكر فيه أسماء كتبه إلى سنة عشرين وثلاثمائة، وعقب عليها بذكر باقي مصنفاته التي صنفت ما بين سنة: ٣٢٠ هـ، وسنة: ٣٢٤ هـ سنة وفاة أبي الحسن الأشعري، وقد زاد عليها ابن عساكر ثلاثة من المصنفات.

وقد عدت منها الدكتورة فوقية حسين في القسم الدراسي من تحقيقها لكتاب الإبانة (من ص ١١

الحمد لله كما ينبغي لجلال وجهه وعظيم سلطانه، وصلاة وسلامًا على نبيه الصطفى ورسوله الجتبي محمد صلى الله عليه وسلم،

فهذا هو المقال الثاني في هذه النظرات في كتاب: رسالة إلى أهل الثغر بباب الأبواب، للإمام أبي الحسن الأشعري. رحمه الله تعالى. وقد ذكرنا في المقال الأول ثلاث مقدمات:

الأولى: مقدمة تمهيدية عن أهمية تحقيق التوحيد، وتصحيح الاعتقاد.

الثانية: بيان أهمية كتاب: رسالة إلى أهل الثغر بياب الأبواب.

الثالثة: ترجمة موجزة عن الشيخ أبي الحسن الأشعري، وبيان تقليه بين ثلاثة أحوال اعتقادية آخرها رجوعه إلى مذهب أهل السنة ق الحملة.

وأتناول في هذا المقال تتمة للمقال الأول، ثم أبدأ في مقصد المقال: نظرات في كتاب: "رسالة إلى أهل الثغر"، وأذكر فيها على وجه الإيجاز؛

. موضوع هذا الكتاب.

. ملاحظات حول بعض القضايا العقدية التي ذكرها الشيخ أبو الحسن الأشعري.

. توثيق نسبة الكتاب لصنفه.

. طبعات الكتاب.

#### ولاء تتمة للمقال الأول:

١. وفاة أبي الحسن الأشعري، وثناء العلماء عليه: توفي رحمه الله تعالى ببغداد سنة: أربع وعشرين وثلاثمائة (٣٢٤ هـ)، وقيل: سنة نيف وثلاثين وثلاثمائة (٣٣١هـ).

قال الأستاذ أبو إسحاق الإسفراييني: "كنت في جنب أبي الحسن الباهلي كقطرة في البحر،

شعبان ١٤٤٠ هـ - العدد ٥٧٢ - السنة الثامنة والأربعون

إلى ص ٩٢) مائة واثنين من المصنفات، وذكر منها الدكتور: عبد الله شاكر في القسم الدراسي من تحقيقه لكتاب رسالة لأهل الثغر (من ص ٤٧ إلى ص ٩٩) ثمانية وتسعين مصنفًا.

وجمهور هذه الكتب ليس بين أيدينا منه شيء سوى سبعة من الكتب كلها مطبوع، وهي:

ا - العمد في الرؤية، جزء منه منشور في كتاب: تبيين كذب المفتري، لابن عساكر.

اللمع في الرد على أهل الزيغ والبدع، نشره مكارثي اليسوعي في بيروت ١٩٥٣م في كتابه:
 مذهب الأشعري الكلامي، وحمودة غرابة في مكتبة الخانجي، القاهرة ١٩٥٥م.

٣ - استحسان الخوض في علم الكلام، نشر بحيدر آباد ١٣٢٣هـ، ونشره مكارثي ملحقا بكتاب اللمع ١٩٥٣م، ولا تصح نسبة هذا الكتاب إليه؛ كما حققت ذلك الدكتورة؛ فوقية حسين.
 ٤ - مقالات الإسلاميين واختلاف المصلين، نشره؛ هلموت ريتر الناشر؛ دار فرانز شتايز، بمدينة فيسبادن، ألمانيا ١٩٣٠م، ولم نشرة أخرى بإسطنبول - تركيا في نفس العام، ونشره؛ محيي الدين عبد الحميد، القاهرة ونشره؛ محيي الدين عبد الحميد، القاهرة مام ١٩٥٠م، ونعيم زرزور، الناشر؛ المكتبة العصرية، ١٩٥٠م.

٥-الإبانة عن أصول الديانة، تحقيق، د. فوقية حسين محمود، الناشر؛ دار الأنصار – القاهرة، ١٣٩٧هـ ، وهي رسالة علمية محكمة. ٢٠ رسالة الإيمان، حققها ونشرها مع ترجمة ألمانية؛ المستشرق شبيتا في ليبسج ١٨٧١م. وقد صنف هذا الكتاب حينما سئل عن الإيمان مخلوق أم لا؟ فأجاب بأن هذا السؤال بدعة، وهو جواب مأثور عن الإمام أحمد، ولهذا الكتاب نسخة خطية بدار الكتب المصرية تحت رقم: ٢ مجاميع ميكروفلم ٢٩٥١، ٢٦ ومجاميع ميكروفلم ١٤٥١، ٢٦ ومجاميع ميكروفلم ١٤٥١، ٢٦ ومجاميع ميكروفلم ١٤٥١، ٢٦ ومجاميع ميكروفلم ١٤٥١، ١٢ ومجاميع ميكروفلم ١٤٥١، ١٢ ومجاميع ميكروفلم ١٤٥١، ١٢ والمين من ميكروفلم ١٤٥١، ١٢ والمين من

 ٧- رسالة إلى أهل الثغر، وهي التي لأجلها كانت هذه النظرات.

ثانياً: نظرات في كتاب: رسالة إلى أهل الثفر بباب الأبواب:

١ ـ موضوع هذا الكتاب:

سبق أن هذه الرسالة المهمة كتبها رحمه الله تعالى إجابة لأسئلة وردت إليه من أهل الثغر، يسألونه فيها عن:

الأصول التي كان عليه سلفنا الصالح، التي تمسكوا فيها بالوحيين، الكتاب والسنة.

. ذكر من اتبعهم من الخلف الصالح على ذلك مخالفين للبدع التي أحدثها بعض الخوالف خارجة عن هذا النهج، فأجابهم إلى ما طلبوا ذاكرًا لهم بعض الحجج على ما يقول.

وكما يتبين من مقدمة الرسالة أنها ليست الرسالة الأولى التي يكتبها لهم، بل سبقتها رسالة أخرى قبلها بعام.

وسبق أن الثفر: حصن بباب الأبواب، يقع في الطرف الشرقي من القوقاز في دربند الفارسية، ويعرف الأن باسم: الباب الحديدي، أو باب الحديد.

وقد قسم المصنف رحمه الله تعالى كتابه إلى بابين: الباب الأول: ذكر فيه مبعث الرسول صلى الله عليه وسلم، وإثبات وحود الله، وحدوث العالم، وإثبات وحدانية الله تعالى، وإثبات صفاته، وذكر البعث والحساب، وإثبات نبوة النبى صلى الله عليه وسلم وعموم رسالته للثقلين، وذكر معجزاته المعنوية والحسية، ثم ذكر أنه صلى الله عليه وسلم لم يترك شيئا من أمر هذا الدين يحتاج لبيان إلا بيُّنه، ثم بين أن طريقة الوحيين في إثبات وجود الله وحدوث العالم هي الصواب، ولا يمكن لأحد أن يأتي بأهدى منها، وأن طريقة الفلاسفة من القول بالجوهر والعرض فيها من الخفاء والغموض ما يجعلها عاجزة عن الحجّاج، وأنها مخالفة لطريقة الأنبياء والمرسلين، ولذا أعرض عنها سلف هذه الأمة.

ثم بين أن الرسول صلى الله عليه وسلم لم يُقبَض إلا بعد إرسائه لقواعد هذا الدين، ولذلك اجتهد سلف هذه الأمة في جمع سُنته والتفتيش في الأخبار حتى يثلج الصدر بمعرفة صحتها، وبين حفظ الله تعالى لكتابه، وأنه أكمل هذا الدين فلا يحتاج بعد كماله إلى غيره.

الباب الثاني: ذكر فيه واحدًا وخمسين إجماعًا

للسلف في قضايا الاعتقاد، قال رحمه الله تعالى (ص ٢١٤): «باب ذكر ما أجمع عليه السلف من الأصول التي نبّهوا بالأدلة عليها وأمروا في وقت النبى صلى الله عليه وسلم بها» ثم ساقها.

وهذه الإجماعات تدور حول إثبات حدوث العالم، وإثبات الأسماء والصفات سواء كانت صفات ذات كاثبات صفة الكلام والسمع والبصر وإثبات اليد، أو كانت صفات أفعال اختيارية كالاستواء على العرش والنزول والمجيء وقبض السماوات بيمينه يوم القيامة، وأن علم الله تعالى محيط، وأن جميع أفعال العباد مخلوقة لله تعالى، وأن المؤمنين يرون ربهم يوم القيامة، وأنه لا يخرج شيء من ملكه عن علمه وإرادته، وأن الله تعالى أقدر المؤمنين بقدرة سابقة عن الفعل، وأن الإيمان يزيد وينقص، وأن المؤمن لا يخرج بمعصية فعلها عن الإيمان، وذكر الإيمان بالمغيبات كسؤال القبر وفتنته ونعيمه وعذابه، والصور والنفخ فيه، والحزاء والحساب والموازين، والصراط، وشفاعة النبي صلى الله عليه وسلم الأهل الكبائر، والإيمان بالحوض، والإسراء والمعراج، ووجوب الأمر بالمروف والنهي عن المنكر، ووجوب طاعة السلطان في المعروف وحرمة الخروج عليه، وبيان أن خير القرون قرن الصحابة، وأنهم كلهم عدول، وأن خلافة الراشدين صحيحة وواقعة، وذكر وحوب ذكر الأصحاب بالخير والكف عن ذكرهم بسوء، ونص على إجماع السلف على ذم المبتدعة والتبرى منهم، ووجوب النصح للمسلمين...، وقد لخص محقق الكتاب د. عبد الله شاكر هذه الإجماعات في القسم الدراسي من الكتاب.

. ملاحظات حول بعض القضايا العقدية التي ذكرها الشيخ أبو الحسن الأشعري:

الشيخ أبو الحسن الأشعري في مجمل ما ساقه في هذا الكتاب على عقيدة أهل السنة والجماعة، وإن كان ينتقد عليه نقدات منها:

. رده لصفتي الرضا والغضب لصفة الإرادة، قال في الإجماع التاسع: «وأجمعوا على أنه عز وجل يرضى عن الطائعين له، وأن رضاه عنهم إرادته لنعيمهم، وأنه يحب التوابين ويسخط على الكافرين ويغضب عليهم، وأن غضبه إرادته لعذائهم».

وارادة الإنعام شيء والرضا شيء آخر، وارادة العداب شيء والسخط شيء آخر، ورد الصفات الاختيارية لصفة الإرادة هو فعل المتأخرين.

استعماله لألفاظ الجسم، والعرض، والجوهر، والجوهر، ونفيها عن الله، وهذه الألفاظ مجملة، ولم يستعملها السلف، وتحمل حقًا وياطلاً، فلا يصح فيها الإثبات المجمل، ولا النفي المجمل، لكن يسأل عن معناها فإن تضمن حقًا قبل، وإن تضمن باطلاً رُدَّ على صاحبه.

. تعريضه للظلم بتعريف الجبرية، وهو عندهم أحد أمرين:

إما التصرف في ملك الغير، وكل ما سوى الله ملك له فيتصرف فيه بما يشاء.

واما مخالفة الأمر الذي تجب طاعته، وليس فوق الله تعالى آمريجب على الله طاعته.

والظلم عند أهل السنة: وضع الشيء في غير موضعه، والعدل وضع الشيء في موضعه.

قال في الإجماع الثامن عشر: «لأنه عز وجل ملك للجميع ذلك فيهم غير محتاج في فعله إلى تمليك غيره له ذلك، حتى يكون جائرًا فيه قبل تملكه، بل هو تعالى في فعل جميع ذلك عادل له وله مالك يفعل ما يشاء، كما قال عز وجل: «فَعَالٌ لِلَا يُربِدُ» (البروج:١٧)».

. تَوثيق نسبة الكتاب لأبي الحسن الأشعري: نسبة الكتاب لصنفه تُعرف بأشياء منها:

. نسبة أهل العلم الكتاب لصاحبه، ومنها النقل منه مع نسبته لصاحبه، ومنها نسبته على النسخ المخطوطة للمصنف، ومنها الشهرة والاستفاضة، ومنها مماثلة ما فيها للمنهج العلمي للمصنف في كتبه الأخرى.

وهذه الأمور الخمسة متوفرة في هذا الكتاب:

. فقد نسبه له ابن عساكر في كتابه: تبيين كذب المفتري فيما نسب إلى الإمام أبي الحسن الأشعري، وهو من أقدم من أفرده بترجمة محاميًا عنه، فهو من أعرف الناس به، قال في (ص ١٣٦): «وجواب مسائل كتب بها إلى أهل الثغر في تبيين ما سألوه عنه من مذهب أهل الحق».

و ذكرها فؤاد سزكين في تاريخ التراث العربي (٣٧٦/٢) ضمن مؤلفات الأشعري.

. وقد نقل منه شيخ الإسلام ابن تيمية ما يقرب

من نصفه في كتابه: درء تعارض العقل والنقل (٧ /من ص ١٨٦ إلى ص ٢١٩).

. ونسختاه الخطيتان تنسبانه له على طرة الكتاب.

. وهو مشتهر النسبة له حتى قال ابن القيم في نونيته: من موجز وابانة ومقالة... ورسائل للثغر ذات بيان

 وهو في هذا الكتاب لا يخرج في فهرس موضوعاته غالبًا عن موضوع كتابيه: اللمع، والإبانة.

على أن بعض الباحثين ينفي هذه النسبة لأمرين:

الأول: أنه قال في أول هذه الرسالة: «ووقفت أيدكم الله على ما ذكرتموه من إحمادكم جوابي عن المسائل التي كنتم أنفذتموها إلي في العام الماضي، وهو سنة سبع وستين ومائتين». ففيه أنهم أنفذوا له كتابًا سنة: ٢٦٧ هـ، فيكون قد ألف هذا الكتاب سنة: ٢٦٨ هـ، وهذا لا يمكن لأنه يكون له من العمر حينئذ ثماني سنوات، وهذا أقوى ما تعلقوا به من قول، وهذا يعني أحد أمرين؛

الأول: خطأ التاريخ المكتوب أو تحريضه. الآخر: عدم صحة نسبة الرسالة لمصنفها. و ترجيح الأمر الأول أولى لأنه قد يقع كثيرًا، بعكس الأمر الثاني فإنه يلزم منه تخطئة إزالة الأدلة الخمسة السابقة رأسًا.

الثاني: نسب بعض الباحثين الكتاب لأبي عبد الله محمد بن أحمد بن مجاهد صاحب الأشعري، لأنه في بعض المشيخات والفهارس نسب له رسالة بعنوان: رسالة في عقود أهل السنة، أو رسالة لأهل الثغر بباب الأبواب.

وهذا الذي قال فيه كبير نظر لأمرين: الأول: أنه لا منافاة بين أن يكون لابن مجاهد رسالة لأهل الثغر، مع ثبوت رسالة لأبي الحسن الأشعري لهم.

الأخر؛ أن رسالة أبي الحسن بنسخها الخطية والنقل عنها معلومة لنا، بعكس الرسالة المنسوبة لابن مجاهد.

> طبعات الكتاب: للكتاب ثلاث طبعات مشهورة:

الأولى: نشرة قوام الدين في مجلة الإلهيات بإسطنبول عدد: \ ص ١٥٤ وما بعدها، وعدد: ٨: ٥٠ وما بعدها.

على نسخة خطية واحدة محفوظة بريفان كوشيك ١٠/٥١٠ وهي مصورة بجامعة الدول العربية، وهي النشرة الأولى لهذا الكتاب.

الثانية: بتحقيق: الدكتور محمد السيد الجليند، وقد اعتمد النسخة الخطية التي اعتمدها قوام الدين، وقد نشرتها: دار اللواء، الرياض ١٤١٠ هـ. ١٩٨٩ م، وطبعتها المكتبة الأزهرية للتراث ١٤١٠هـ. ١٩٩٧م وصورت عدة مرات، واعتمد ما نقله شيخ الإسلام ابن تيمية من الكتاب في كتابه: درء تعارض العقل والنقل كنسخة ثانوية.

الثالثة: بتحقيق الدكتور: عبد الله شاكر الجنيدي، وقد حققه على نسختين خطيتين، وهما: نسخة بريفان كوشيك التي اعتمد عليها قوام الدين، ونسخة الجامعة العثمانية بالهند تحت رقم: ٤١ / ٢٩٧، وناسخها أحمد سعيد، وقد جعل هذه النسخة أصلاً لدقتها ووضوح خطها، وقلة أخطائها، بالإضافة لاعتماده ما نقله شيخ الإسلام ابن تيمية من الكتاب في كتابه: درء تعارض العقل والنقل كنسخة ثانوية.

وقد قدم له بمقدمة دراسية كاشفة عن المسنف، والمسنف، وعلى على الكتاب تعليمًا جيداً يزيل إشكاليته، وصنع للكتاب أربع فهارس علمية، بالإضافة لثبت المراجع، وهي رسالة علمية محكمة نال بها المحقق درجة الماجستير، فهي أجود الطبعات، وقد طبعتها الجامعة الإسلامية بالمدينة المنورة ثلاث طبعات، وقدم له فيها مدير الجامعة بن عبد الله العبود، وطبعت بمكتبة العلوم بن عبد الله العبود، وطبعت بمكتبة العلوم والحكم، بالمدينة المنورة طبعتان، الطبعة والحكم، بالمدينة المنورة طبعتان، الطبعة الثانية المنانية المناني

هذا آخر ما وفقني الله لجمعه؛ فإن يك خيرًا فالحمد لله، وإن تكن الأخرى فأستغفر الله.

#### الحمد لله كما بنبغي لحلال وجهه وعظيم سلطانه، وصلاة وسلامًا على نبيه المصطفى ورسوله المجتبى محمد صلى الله عليه وسلم، وبعد:

فالصبام عبادة من أحب العبادات التي يتقرب بها إلى الله تعالى، حتى إنه سيحانه أضافه إلى نفسه إضافة تشريف وتعظيم، وأخبر عباده بتفضله عليهم فيه بمضاعفة الأحور، فجزاء الحسنة الواحدة بضاعف إلى عشر حسنات، وهذا أقل المضاعفة والا فقد دزاد الى سبعمائة ضعف فما فوقها، فأعلم بذلك الحفظة ليكتبوه في ديوان حسنات المكلفين، ثم إنه أخفي أجر الصبام عن الحفظة وتولاه بنفسه وجعله لعباده ذخرًا يجزيهم به يوم القيامة. فعن أبي هريرة . رضى الله عنه. قال رسول الله صلى الله عليه وسلم . « قَالَ اللَّه تعالى : كُلْ عُمَلِ ابْنِ آدَمَ يُضَاعُفِ، الْحِسَنَةُ عَشْرُ أَمْثَالُهَا إِلَى سَبْعِمَائُهُ ضَعْف، قَالَ اللَّهُ عَزُ وَجُلَّ: إلا الصُّومَ، فإنَّهُ لي وَأَنَّا أَجْزِي بِهُ ، (أَخْرِجِهُ البخاري (١٩٠٤)، ومسلم (١١٥١)، واللفظ لسلم).

قال البيضاوي: معناه: إن الحسنات بضاعف جزاؤها من عشر أمثالها الى سبعمائة ضعف الا الصوم فلا بضاعف إلى هذا القدر بل ثوابه لا يقدر قدره ولا بحصيه الا الله تعالى، ولذلك بتولى جزاءه بنفسه ولا يكله إلى غيره (الكوكب الوهاج شرح صحيح مسلم بن الحجاج ١١٨/١٣).

وقال ابن دقيق العيد في شرح الإلمام (٣ /١٦٢): «الأعمال قد كشفت لبني آدم مقادير ثوابها وتضعيفها، إلا الصيام، فإن الله بثيث عليه بغير تقدير... يعنى ـ والله أعلم ـ: أنه يجازي عليه جزاءً كثيرًا من غير أن يُعينَ مقدارَه ولا تضعيفه، وهذا كما قال الله تعالى: «إِنَّمَا يُؤَفِّي ٱلصَّابُرُونَ أَجْرَهُم بِغَيْرِ حِسَابٍ» (الزمر: ١٠)، وهم الصائمون في أكثر أقوال المفسرين». و الصوم هو الركن الثالث من أركان الإسلام العملية، والرابع من أركان الإسلام مطلقًا، وقد افترض الله تعالى صيامه في شهر شعبان من العام الثاني لهجرة النبي صلى الله عليه وسلم، وقد وقع في هذا العام سبعة من التشريعات هي: تحويل القبلة من بيت المقدس إلى بيت الله الحرام على رأس ستة عشر شهرًا من هجرته صلى الله عليه وسلم فكان أول نسخ وقع في الإسلام، وشرع فيه الصيام كما سبق، وشرعت فيه زكاة المال، وشرعَتْ فيه زكاة الفطر، وشرعَ فيها الاعتكاف، وشرع فيها صلاة العيدين في الخلاء، فكانت فيه أول صلاة عيد يخرج فيها النبي صلى



while the Charles and Attitude

But the mounty of the own than the tree الإصالة بين جيل رقب الله عنه قال عدم ال المارض عليه المرام المالكاران

المحمد عبد العزيز

MI ally fell at the way and the lolen

His So to day to Hand in St. 1888 - HELD

الله عليه وسلم إلى المصلى لصلاة العيد، وشُرع فيها الأضحية؛ فضحًى فيها رسول الله صلى الله عليه وسلم بكبشين أملحين أحدهما عن محمد وآل محمد صلى الله عليه وسلم، والآخر عن أمته.

هذا خلا الأحداث العظام التي وقعت فيه فقد وقع فيه تسع غزوات وسرايا، وهي: غزوة الأبواء، وغزوة بواط، وغزوة بدر الأولى حتى بلغ وادي سفوان، وغزوة العشيرة فوادع فيها بني مدلج وحلفاءهم من بني ضمرة، وسرية جهينة إلى حي من كنانة، وسرية عبد الله جحش إلى نخلة، ووقعت فيها غزوة بدر الكبرى في يوم الجمعة في السابع عشر من رمضان، وغزا رسول الله صلى الله عليه وسلم فيها بني سليم حتى بلغ الكدر، وفيها أجلى يهود بنى قينقاء عن المدينة.

وفي هذه السنة توفيت رقية رضي الله عنها ابنة رسول الله على الله عليه وسلم في مرجع المسلمين من غزوة بدر، وفيها بعد بدربشهر هاجرت زينب رضي الله عنها بنت رسول الله صلى الله عليه وسلم، وفيها تزوج علي بن أبي طالب رضي الله عنه فاطمة رضي الله عنها بنت رسول الله صلى الله عليه وسلم، وفيها توفي عثمان بن مظعون ودفن في البقيع فكان أول من مات من المهاجرين في المدينة ... وغيرها من الأحداث.

في هذا العام الحافل بالتشريعات والأحداث المهمة كانت مشروعية الصيام على المسلمين. والصيام تشريع رباني افترضه الله تعالى على عباده في سائر التشريعات كما أخبر بذلك في كتابه، قال الله تعالى: ﴿ يَالَهُا اللَّذِينَ مَامَنُوا كُيبَ عَلَيْهَا اللَّذِينَ مَامَنُوا كُيبَ عَلَيْهَا اللَّذِينَ مَامَنُوا كُيبَ عَلَيْهَا اللَّذِينَ مَامَنُوا كُيبَ عَلَى اللَّذِينَ مِن قَبْلِكُمْ مَلْكُمْ الْقِيمَامُ كَمَا كُيبَ عَلَى اللَّذِينَ مِن قَبْلِكُمْ لَمَلْكُمْ تَنْفُونَ ﴾ (البقرة: ١٨٣).

#### مراحل مشروعية الصيامي

مرت مشروعية الصيام بمرحلتين على التدرج بالمؤمنين؛ تلطفًا بهما كما حدث في بعض التشريعات الأخرى التي تثقل على المكلفين. الرحلة الأولى: قبل فرض صيام رمضان بتسعة عشر شهرًا من هجرته: شرع صيام ثلاثة أيام من كل شهر، وصيام عاشوراء، ويستدل على ذلك بحديث جابر بن سمرة رضي الله عنه، قال؛ دكان النبي-صلى الله عليه وسلم- يأمرنا بصيام عاشوراء، ويحثنا عليه، ويتعاهدنا عنده، فلما

قرض رمضان لم يأمرنا به ولم ينهنا عنه ولم يتعاهدنا عنده، (أخرجه مسلم ١١٢٨)، فهذا الحديث دليل على مشروعية صيام عاشوراء، وقد ذهبإلى أنه كان فرضا جمع من أهل العلم. وأما صيام ثلاثة أيام من كل شهر فعن معاذ بن جبل رضي الله عنه قال: «إن رسول الله صلى الله عليه وسلم قدم المدينة فجعل يصوم من كل شهر ثلاثة أيام، وقال يزيد: فصام تسعة ثلاثة أيام، وصام يوم عاشوراء ثم إن الله فرض عليه الصيام، فأنزل الله « يَتَأَيُّهُا ٱلَّذِينَ عَامَنُا كُنِبَ عَلَى النِّينَ عَامَنُا كُنِبَ عَلَى الله هذه الأَية: «وَعَلَى النِّينَ عَامَنُا كُنِبَ عَلَى الله فرض يُطِيقُونَهُ فِذَيّةٌ طَعَامُ مِسْكِينٌ » (البقرة: ١٨٤) ، إلى هذه الأية: «وَعَلَى النِينَ عَامَنُا كُنِبَ عَلَى الله فرض يُطِيقُونَهُ فِذَيّةٌ طَعَامُ مِسْكِينٌ » (البقرة: ١٨٤) » المنه أَخرجه أحمد (٢٢١٢٤)، وأبو داود (١٨٤).

الرحلة الثانية: فرض صيام رمضان في شعبان من العام الثاني كما سبق، وقد مرت فيها مشروعية الصيام بمرحلتين:

الأولى: التخيير بين الصيام، وبين الفطر وإطعام مسكين عن كل يوم، وبيان أن الصيام أفضل لأولي العزم من المؤمنين، ذلك أن الصيام كان عليهم شديدًا فقد كانوا قومًا لم يتعودوا الصيام، ودليل هذه المرحلة قوله تعالى: «وَعَلَى اللّهِ مِنْ فَهُنَ عُلِقًا فَهُو خَيْرًا فَهُو أَنْ تَمْمُونَ » (البقرة: للمُحْرَقًا فَهُو المَنْ اللّهُ مَنْ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّه

وعن معاذ بن جبل رضي الله عنه قال: «شم إن الله فرض عليه الصيام، فأنزل الله: «يَّأَيُّهُا الَّذِينَ وَالله فرض عليه الصيام، فأنزل الله: «يَّأَيُّهُا الَّذِينَ مِن مَّامُولُ كُنِبَ عَلَى الَّذِينَ مِن مَّامُولُ كُنِبَ عَلَى الَّذِينَ مِن مَّلِكُمُ مُنْكُم كُمُا كُنِبَ عَلَى اللهِ هَدَ «وَعَلَى مَنْكُم مُنْكُم مُنْكِينٍ » (البقرة: اللهِ مَنْكِينٍ » (البقرة: اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى الل

تَشْكُرُونَ ، (البقرة: ١٨٥).

وعن معاذ بن جبل رضي الله عنه قال: «ثم إن الله عز وجل أنزل الآية الأخرى «شَهْرُ رَمَصَانَ الَّذِي عَز وجل أنزل الآية الأخرى «شَهْرُ رَمَصَانَ الَّذِي الْمُورَة فَمَنْ أَنْ فِيهِ الْقُرْعَانُ » (البقرة: ١٨٥) إلى قوله «فَمَنْ شُهِدُ مَنْكُمُ الشَّهْرُ فَلْيَصُمْهُ» (البقرة: ١٨٥)، قال: فأثبت الله صيامه على المقيم الصحيح، ورخص فيه للمريض والمسافر وثبت الإطعام للكبير الذي لا يستطيع الصيام، فهذان حولان».

اختلاف هبئة الصبام في مرحلته

ومر الصيام بهيئتين في أول تشريعه:
الهيئة الأولى: كان يبدأ فيها الإمساك عن الطعام والشراب وسائر المفطرات من بعد العشاء أو من نوم المكلف وينتهي بغروب الشمس، فإذا أفطر بقي على إفطاره حتى ينام فيبدأ صيامه من نومه إن نام قبل العشاء، أو حتى يدخل وقت العشاء فيصوم عن سائر المفطرات؛ فقد كان إفطارهم على هذا وقتا قليلاً لا يبلغ ساعتين، وكان صيامهم يبدأ من الليل، وهذه الهيئة من الصيام كانت في المرحلة الأولى التي كان فيها التخيير بين الصيام وبين الأولى التي كان فيها التخيير بين الصيام وبين الإفطار واطعام مسكين.

ويدل على الحال الثانية أن الصيام كان يبدأ من نومة الصائم بعد غروب الشمس: حديث البراء رضي الله عنه، قال: «كان أصحاب محمد صلى الله عليه وسلم إذا كان الرجل صائمًا، فحضر الإفطار، فنام قبل أن يفطر لم يأكل ليلته ولا يومه حتى يمسي» (أخرجه البخارى ١٩١٥).

ويدل على الحال الأولى أن الصيام كان يبدأ من صلاة العشاء الآخرة حديث ابن عباس رضي الله عنه، قال: «كان الناس على عهد رسول الله- صلى الله عليه وسلم- إذا صلوا العتمة حَرُمَ عليهم الطعام والشراب والنساء وصاموا إلى القابلة». أخرجه أبو داود (٣١٣)، وقال الألباني في صحيح سنن أبي داود: حسن صحيح.

لكن قال الحافظ في الفتح (١٣٠/٤): «وهذا أخص من حديث البراء من وجه آخر، ويحتمل أن يكون ذكر صلاة العشاء لكون ما بعدها مظنة النوم غالبًا والتقييد في الحقيقة إنما هو بالنوم كما في سائر الأحاديث».

الهيئة الثانية: ويبدأ فيها الإمساك عن الطعام والشراب وسائر المفطرات من الفجر الصادق الشراب عرب الشمس، قال تعالى: «رَكُولُ وَاسْرَوُلُ وَاسْرَوُلُ وَاسْرَوُلُ وَاسْرَوُلُ وَاسْرَوُلُ وَاسْرَوُلُ وَاسْرَوُلُ وَاسْرَوُلُ وَالْمَرْوُلُ وَالْمَرْوُلُ وَالْمَرْوُلُ وَالْمَرْوُلُ وَالْمَرْوُلُ وَالْمَرْوُلُ وَالْمَرْقِ وَلَا الْمَرْقِ وَالْمَلُولُ وَالْمَلْمُ وَالْمُعْلِينُ وَقَدْ كَان لَهذا التخفيف عن المؤمنين سبب نزول فمن ذلك:

ا. حادثة صرمة بن قيس . رضي الله عنه .:
عن البراء رضي الله عنه قال: «كان أصحاب
محمد- صلى الله عليه وسلم- إذا كان الرجل
صائمًا؛ فحضر الإفطار فنام قبل أن يفطر؛ لم
يأكل ليلته ولا يومه حتى يمسي، وأن قيس
بن صرمة الأنصاري كان صائمًا، فلما حضر
الإفطار أتى امرأته، فقال لها: أعندك طعام؟
قالت: لا، ولكن أنطلق فأطلب لك، وكان يومه
قالت: لا، ولكن أنطلق فأطلب لك، وكان يومه
رأته قالت: خيبة لك، فلما انتصف النهار غشي
عليه. فذكر ذلك للنبي- صلى الله عليه وسلمفنزلت هذه الآية؛ «أُحل لَكُمْ لَيُلاَة الصِّيام الرَّفَثُ
إلَى نسَائكُمْ، ففرحواً بها فرحًا شديدًا، ونزلت:
﴿ وَكُولًا وَانْدَيُوا حَقَّ يَتَبُنُ لَكُ الْخَيْطُ الْأَبْعَشُ مِنَ الْخَيْطِ
الْمُورَة عن المِنْ المُ الخَيْطُ الْأَبْعَشُ مِنَ الْخَيْطِ
الْمُورَة عن المِنْ المُ الخَيْطُ الْأَبْعَشُ مِنَ الْخَيْطِ
الْمُورَة عن المُخرِعة المِخارى (١٩١٥).

٢. حادثة عمرين الخطاب رضى الله عنه: عن كعب بن مالك قال: كان الناس في رمضان إذا صام الرجل، فأمسى فنام حرم عليه الطعام، والشراب، والنساء حتى يفطر من الغد، فرجع عمر بن الخطاب من عند النبي صلى الله عليه وسلم ذات ليلة، وقد سهر عنده فوجد امرأته قد نامت، فأرادها فقالت: إني قد نمت، قال: ما نمت ثم وقع بها، وصنع كعب بن مالك مثل ذلك، فغدا عمر إلى النبي صلى الله عليه وسلم فأخبره فأنزل الله تعالى: « عَلِمُ ٱللَّهُ أَنَّكُمُ كُنتُمْ تَغْتَانُونَ أَنفُسَكُمْ فَتَابَ عَلَيْكُمْ وَعَفَا عَنكُمْ ي (البقرة: ١٨٧)» أخرجه أحمد (١٥٧٩٥). فكان هذا التشريع المحكم الذي بقي عليه الصيام. تقبل الله منا ومنكم صالح العمل، وأعاننا وإياكم على شكره وذكره وحسن عبادته وأكتفى بهذا القدر الذي لا يسمح المقام بأكثر



# فتح الرحمن في أحكام سجدة تلاوة القرآن

الحمد لله الكريم المنان ذي الطول والفضل والإحسان والإنعام، الذي هدانا للإيمان، وصلاة وسلامًا على نبيه المصطفى ورسوله المجتبى محمد صلى الله عليه وسلم، وبعد:

فإن مما يحتاج إليه قارئ القرآن معرفة أحكام سجدة التلاوة، وسوف نتناول في هذا المقال باختصار خمسة مسائل تتعلق بها، وهي:

#### المسألة الأولى: تعريف سجدة التلاوة:

سجدة التلاوة لها تعريفان: الأول باعتبار مفرديها، والآخر تعريف لقبي.

أما التعريف باعتبار مفرديها: فكلمة: سجدة: اسم مرة من الفعل سجد، وصيغ على هيئة اسم المرة للدلالة على أن السجود حدث مرة واحدة.

والسجود لغة: الخضوع والتذلل، وسجد إذا طأطأ رأسه وانحنى.

والسجود اصطلاحًا: وضع الجبهة أو بعضها على الأرض أو ما اتصل بها من ثابت مستقر على هيئة مخصوصة.

والتلاوة، مصدر تلا يتلو، وهو بمعنى: الاتباع، يقال: تلوته إذا تبعته، ومنه تلاوة القرآن، لأنه يتبع آية بعد آية.

و«ال» في التلاوة هنا للعهد الذهني، فالمراد: تلاوة الآيات المخصوصة التي يشرع بعدها السجود. وسجدة التلاوة لقبًا: سجدة . واحدة . يأتي بها القارئ للقرآن أو المستمع في مواضع مخصوصة، في

محمد عبد العزيز

Las

الصلاة وخارجها.

السألة الثانية، مواضع سجدة التلاوة،

اختلف أهل العلم في مواضع سجدات التلاوة في القرآن فأكثر ما قيل عند الجمهور؛ خمسة عشر سجدة، وقيل؛ ستة عشر سجدة، تبدأ بأخر سورة الأعراف، وتنتهي بسورة العلق، واتفقوا من ذلك على عشرة مواضع.

قال ابن حزم في مراتب الإجماع (ص ٣١): «اتفقوا أنه ليس في القرآن أكثر من خمس عشرة سجدة. واتفقوا منها على عشر واختلفوا في: التي في «ص»، وفي الأخرة التي في «الحج»، وفي الثلاث اللواتي في «المفصل».

والمواضع العشرة المتفق عليها هي:

١- سورة الأعراف؛ وهي آخر آية فيها: «وَيُسِحُولُهُ وَلَهُ

٢- سورة الرعد: عند قول الله تعالى: «وَظِئَالُهُم إِلْنُدُورِ
 وَالْاَسُالَ» من الآدة الخامسة عشرة.

٣- سورة النحل عند قول الله تعالى: «وَنِفَعَلُونَ مَا
 وَعُدُرُونَ» من الآية الخمسين.

٤- سورة الإسراء؛ عند قول الله تعالى؛ ﴿ وَإِللَّهُ اللَّهِ عَالَى؛ ﴿ وَإِللَّهُ اللَّهُ اللَّالَا اللّهُ ا

٦- سورة الحج: عند قول الله تعالى: «إِنَّ اللهُ يَنْعَلُ مَا
 من الآية الثامنة عشرة.

٧- سورة النمل: عند قول الله تعالى: «رَبُّ ٱلْمَرْقِيلُ
 الْمَطْلِعِ » من الآية السابعة والعشرين.

٨- سورة السجدة «الم تنزيل»... عند قول الله تعالى: «وَهُمْ لا يَسْتَكْبِرُونَ» من الآية الخامسة عشرة.

٩- سورة الفرقان: عند قول الله تعالى: «رَرَادَهُمْ مُثُورًا »
 من الآیة الستین.

١٠ سورة حم السجدة « فصلت «. عند قول الله تعالى: «وَهُمْ لا يَسْأَمُونَ» من الآية الثامنة والثلاثين. وأما المواضع الستة المختلف فيها فهي:

ا. سجدة الحج الثانية، عند قوله: «يَتَأَيُّهَا ٱلَّذِيكَ عَامَنُوا أَرْكَعُوا وَالْمَحْدُوا » (الحج: ٧٧)؛ ودليل السجود فيها حديث عقبة بن عامر قال: «قلت لرسول الله صلى الله عليه وسلم؛ يا رسول الله، في سورة الحج سجدتان؟

قال: نعم، ومن لم يسجدهما فلا يقرأهما، أخرجه أبو داود (١٤٠١)، وابن ماجه (١٠٥٧)، وقد حسنه النووي والمنذري، والألباني بشواهده.

والسجود فيها هو قول: عمر، وعلي، وعبد الله بن عمر، وأبي الدرداء، وأبي موسى رضي الله عنهم، وقد أخرج أحاديثهم الحاكم في المستدرك (٤٣١/٢)، والبيهقي (٣١٧/٢).

وهو قول أبي عبد الرحمن السلمي، وأبي العالية وزر بن حبيش، وهو مذهب الشافعية، والحنابلة.

قال ابن قدامة (٤٤٣/١): «لم نعرف لهم مخالفًا في عصرهم، فيكون إجماعًا.

٢ . سجدة «ص» عند قوله: «وَطَنَّ دَاوُردُ أَنْما فَلَتْهُ فَأَسَتَغَفَرَ
 رَبُّهُ وَخَرْ رَاكِما وَأَنَابَ» (ص: ٢٤).

والسجود فيها هو قول عثمان؛ فقد صلى عثمان رضي الله تعالى عنه وقرأ في الصلاة سورة «ص» وسجد وسجد الناس معه، وكان ذلك بمحضر من الصحابة رضي الله تعالى عنهم، ولم يُنكر عليه أحد، ولو لم تكن السجدة واجبة لما جاز إدخالها في الصلاة.

والسجود فيها هو مذهب الحنفية، والمالكية، وعند الشافعية، والحنابلة هي سجدة شكر لا تلاوة، فليست من عزائم السجود.

٣ . سجدة الحجر عند قوله: ﴿ نَسَيْحُ عِبَدِ رَبِّكَ وَكُن

مِنَ ٱلسَّحِلِينَ » (الحجر: ٩٨). السجود فيها قول أبي حذيفة ويمان بن رئاب خلافًا لجماهير العلماء.

٤ . سجدة سورة النجم عند قوله: « أَنْشِدُوا بِلَهِ وَاعْدُوا ».
 (النجم: ٦٢).

لحديث ابن عباس رضي الله عنهما: «أن النبي صلى الله عليه وسلم قرأ سورة النجم، فسجد بها فما بقي أحد من القوم إلا سجد» أخرجه البخاري (١٠٧٠). ٥ . سجدة سورة الانشقاق عند قوله: « وَإِذَا قُرِئَ عَلَيْهِمُ الْكُورُنُ » (الانشقاق: ٢١).

٣. سجدة سورة العلق عند قوله: « كَلَا لا فُلِنَهُ وَالنَّهُ وَالنَّهُ وَالنَّهُ وَالنَّهُ وَالنَّهُ وَالنَّهُ وَالنَّهُ اللَّهِ ١٩).

والسجود في الانشقاق والعلق دليله حديث أبي هريرة رضي الله تعالى عنه قال: «سجدنا مع رسول الله صلى الله عليه وسلم في «إذا السَّمَاءُ انْشَقَتْ»، و«أَذَرَأْ بِاسْم رَبُكَ الّذي خَلَق» أخَرجه مسلم (٥٧٨). والسجود فيها هو مَذهب جمهور أهل العلم، (ينظر؛ التوضيح، لابن الملقن (٣٨٤/٨)، والموسوعة الفقهية الكويتية ملخصًا (٢١٦/٢٤ وما بعدها)).

وسجدة التلاوة في هذه المواضع الخمسة عشر يجمعها بالاستقراء ثلاثة أنواء:

النوع الأول: خبر عن أهل السجود من الصالحين ومدح لهم.

النوع الثاني: أمر بالسجود.

النوع الثالث: ذم على ترك السجود.

(ينظر: مجموع الفتاوى . جمع ابن القاسم . (المنظر: ١٣٦/٢٣))، وشرح مختصر القدوري، للجصاص (٧٣٠/١).)

المسألة الثالثة؛ حكم سحدة التلاوة،

اتفق أهل العلم على مشروعية سجدة التلاوة؛ لأدلة منها:

حديث ابن عمر، قال: «كان رسول الله-صلى الله عليه وسلم- يقرأ ونحن عنده؛ فيسجد ونسجد معه فنزدحم حتى ما يجد بعضنا لجبهته موضعا- في غير صلاة-». أخرجه البخاري (١٠٧٦)، ومسلم (١٠٧٦).

ثم اختلف أهل العلم في نوع الحكم التكليفي لسجدة التلاوة على مذهبين مشهورين:

الأول: القول بالوجوب، وهو مذهب الحنفية، وقد اختاره ابن تيمية، والوجوب عندهم على التالي، والسامع سواء قصد سماع القرآن أولم يقصد.

واستدلوا بأدلة منهاء

ا الأمر بالسجود عند هذه الآيات في نحو قوله: « كُلُّ لا نُولِنهُ وَ اللَّهُ وَاعْبُدُوا » (النجم: ٦٢)، وقوله: « كُلُّ لا نُولِنهُ وَ النَّجُدُ وَاعْبُدُوا » (العلق: ١٩).

 لندم على ترك السجود في نحو قوله: «رَإِنَا فَيْنَ عَلَيْهِمُ ٱلْتُرَانُ لَا يَسَجُدُونَ » (الانشقاق: ٢١). (ينظر: مختصر القدوري (ص ٣٨)، والمبسوط، للسرخسي (٤/٢))

الثاني: القول بالاستحباب، وهو مذهب الجمهور، وهو الراجح إن شاء الله تعالى، وقد استدلوا على ذلك بأدلة منها:

١.حديث زيد بن ثابت-رضي الله عنه- «أنه قرأ عند رسول الله-صلى الله عليه وسلم- سورة النجم فلم يسجد فيها ولا أمره بالسجود» (أخرجه البخاري: ١٠٧٢ ، ١٠٧٧ ، ومسلم: ٥٧٧).

٧. حديث عمر بن الخطاب-رضي الله عنه- «أنه قرأ على المنبر سورة السجدة فنزل وسجد، وسجد الناس معه، فلما كان في الجمعة الأخرى قرأها فتهيأ الناس للسجود فقال على رسلكم إن الله لم يكتبها علينا إلا أن نشاء» (الجامع لمسائل المدونة، لابن يونس (٢٧٦/٢)، والعزيز شرح الوجيز، للرافعي (١٠٣/٢)، والغني (٢/٦/٢)).

#### المسألة الرابعة، أذكار سجدة التلاوة،

يقال في سجدة التلاوة ما يقال في سائر الصلاة فمما يقال:

١. سبحان ربي الأعلى، كسائر الصلوات.

٢ . سُجَدَ وَجُهي للذي خَلَقَه وشَقَ سَمِعَه وبَصَرَه بحوله وقُوته.

لُحديث عائشة قالت: «كان رسولُ الله- صلَّى الله عليه الله عليه الله عليه وسلم- يقول في سجود القرآن بالليل، يقول في السجدة مرارًا: سَجَدَ وَجُهي للذي خَلقَه وشَقَ سَمعه وبَصَرَه بحوله وقُوَّته، أخرجه أبو داود (١٤١٤)، وقال والترمذي (٥٨٧) و(٣٧٢٣)، والنسائي (١٢٩٩)، وقال الترمذي: هذا حديث حسن صحيح.

 اللهم اكتب لي بها عندك أجرًا، واجعلها لي عندك ذُخرًا، وضع عني بها وزرًا، واقبلها مني كما تقبلت من عبدك داود.

لحديث ابن عباس رضي الله عنهما قال: جاء رجل إلى النبي صلى الله عليه وسلم، فقال: يا رسول الله، إنى رأيتني الليلة وأنا نائم كأني أصلى خلف شجرة،

فسجدت، فسجدت الشجرة لسجودي، فسمعتها وهي تقول: اللهم اكتب لي بها عندك أجرًا، وضع عني بها وزرًا، واجعلها لي عندك ذخرًا، وتقبلها مني كما تقبلتها من عبدك داود، قال الحسن: قال لي ابن جريج: قال لي جدك: قال ابن عباس: «فقرأ النبي صلى الله عليه وسلم سجدة، ثم سجد»، فقال ابن عباس: فسمعته وهو «يقول مثل ما أخبره الرجل عن قول الشجرة» أخرجه الترمذي (٥٧٩)، وابن ماجه (٥٧٩)، وقال الترمذي: هذا حديث غريب من حديث ابن عباس لا نعرفه إلا من هذا الوجه. وقد حسنه الألباني في السلسلة الصحيحة وقد حسنه الألباني في السلسلة الصحيحة

#### المسألة الخامسة، شروط سجدة التلاوة،

لسجدة التلاوة صورتان:

الأولى: أن تكون في الصلاة فلا خلاف بين أهل العلم أنه يشترط لها ما يشترط للصلاة.

الثانية: أن تكون خارج الصلاة فهذه الصورة اختلف أهل العلم فيها على قولين:

الأول: وهو مذهب الجمهور فيشترطون فيها ما يشترطون في الصلاة من الطهارة من الحدثين وطهارة الثياب والمكان وسترالعورة واستقبال القبلة قال في المغني (٤٤٤/١): «وجملة ذلك أنه يشترط للسجود ما يشترط لصلاة النافلة؛ من الطهارتين من الحدث والنجس، وستر العورة، واستقبال القبلة والنية ولا نعلم فيه خلافا، إلا ما روي عن عثمان بن عفان - رضي الله عنه - في الحائض تسمع السجدة، تومئ برأسها، وبه قال سعيد بن المسيب، قال، ويقول: اللهم لك سجدت.

وعن الشعبي فيمن سمع السجدة على غير وضوء يسجد حيث كان وجهه».

القول الأخر: أنه لا يُشترط لها شيء من شروط الصلاة؛ لأنه ليست صلاة، وهو مذهب ابن عمر فقد كان عبد الله بن عمرينزل عن راحلته فيهريق الماء، ثم يركب فيقرأ السجدة فيسجد وما يتوضأ، وقد سبق مذهب عثمان، وابن المسيب، وهو الأشيه بمذهب البخاري فقد أخرج حديث ابن عمر محتجًا به، وهو مذهب الظاهري، وهذا المذهب أقوى، ومذهب الجمهور أحوط، والله أعلم.

هذا ما يسره الله في هذا المقام، والحمد لله رب العالمين. الحمد لله رب العالمين، والصلاة والسلام على خاتم الأنبياء والمرسلين وعلى آله وصحبه أجمعين، وبعد:

فإن الله تعالى كلف عباده من الثقلين الجن والإنس بالعبادة تكليف ابتلاء واختبار قال تعالى: ﴿ وَمَا خَلَقْتُ أَلِجْنَ وَٱلْإِنْسَ إِلَّا لِيَعْبُدُونِ ﴾ (الذاريات: ٥٦)، وقد حملا الأمانة التي أشفقت سائر المخلوقات من حملها قال تعالى: « إِنَّا عُرَضْنَا ٱلْأَمَانَةُ عَلَى ٱلسَّمَوَاتِ وَٱلْأَرْضِ وَٱلْجِبَالِ فَأَبَيْرَكِ أَن يَحْمِلْنَهَا وَأَشْفَقُنَ مِنْهَا وَحَلَهَا ٱلْإِنسَانُ إِنَّهُ كَانَ ظَلُومًا جَهُولًا »

(الأحزاب: ٧٢)

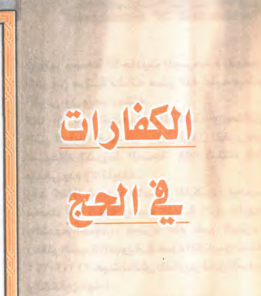
وركب فيهم من الغرائز والحاجات ما يتم به الابتلاء والاختبار، وبعث فيهم الأنبياء والمرسلين، وأنزل لهم الكتب تبين لهم منهاج عملهم وما يتقون، وكتب عليهم الحسنات والسيئات، وأحصى لهم أعمالهم ليجازيهم

فعاملهم إذا أثابوا بفضله وكرمه فضاعف لهم الحسنات ورفع لهم الدرجات، وعاملهم إذا أساؤوا بعدله، ومن بيان ذلك ما رواه حبر الأمة عبد الله بن عباس رضى الله عنهما، قال رسول الله صلى الله عليه وسلم فيما يرويه عن ربه تبارك وتعالى: «إنَّ اللَّه كُتُبُ الْحَسَنَات وَالسَّيْئَاتِ، ثمَّ بَيْنَ ذلك:

فَمَنْ هُمْ بِحَسَنَةً فِلَمْ يَعْمَلُهَا، كَتَنَهَا اللَّهُ عِنْدُهُ حَسَنُهُ كَامُلُهُ، وَإِنْ هُمَّ بِهَا فَعَمِلُهَا، كَتُبُهَا اللَّهُ عَزَّ وَجَلَ عِنْدُهُ عَشْرُ حَسَنَاتِ إِلَى سَبْعِ مائة ضعْف إلى أضعاف كثيرة.

وَإِنْ هُمَّ بِسَيِّئَةً فَلَمْ يَعْمَلُهَا، كَتْنَهَا اللَّهُ عَنْدُهُ حَسَنَةً كَامَلَةً، وَإِنْ هَمَّ بِهَا فَعَمِلَهَا، كَتَبَهَا اللَّه سَيِّنُهُ وَاحدَةً» أخرجه البخاري (٦٤٩١)، ومسلم (۲۰۷).

ثم إن الله تعالى من فضله ورحمته بعباده أن جعل لهم مع ذلك كفارات للمم، والذنوب، والخطايا، والآثام إن هم ألموا بمعصية الله تعالى ففعلوها، يقول البغوي في تفسيره (٤٠٣/٥): «المؤمن لا يُبتلى بشيء من الذنوب إلا جعل الله له منه مخرجًا، بعضها بالتوبة، وبعضها بردّ المظالم والقصاص، وبعضها بأنواع الكفارات،







التوحيد ﴿ وَ القعدة ١٤٤٠ هـ - العدد ٥٧٥ - السنة الثامنة والأربعون

فليس في دين الإسلام ذنب لا يَجد العبدُ سبيلاً إلى الخلاص من العقاب فيه».

#### تعريف الكفارات لغة واصطلاحاء

الكفارات لفة، جمع سالم لكلمة: كفَّارة، وهذه الكلمة مشتقة من الكفر، والكاف والفاء والراء أصل صحيح يدل على معنى واحد، وهو الستر والتغطية.

يقال لمن غطى درعه بثوب: قد كفر درعه، والمكفر: الرجل المتغطي بسلاحه، ويقال للزارع كافر؛ لأنه يغطي الحب بتراب الأرض. قال الله تعالى: «أَعَلَمُواْ أَنَمَا الْمُوفَ الْأَمْلُ اللّهِ اللّهُ وَمَامُرٌ اللّهُ وَلَا اللّهُ الل

(الحديد: ۲۰)

وفي التهذيب: سُمِّيت الكفارات كفارات لأنها تكفر الدنوب، أي تسترها، مثل كفارة الأيمان، وكفارة الظهار والقتل الخطأ.

(ينظر: معجم مقاييس اللغة (١٩١/٥)، ولسان العرب (١٤٨/٥)، وتاج العروس (٦٢/١٤) مادة: كفر).

والكفارة اصطلاحًا؛ عرفت بتعريفات منها ما قاله النووي-رحمه الله تعالى- في المجموع (٣٣٣/٦)؛ «وأما الكفارة فأصلها؛ من الكفر بفتح الكاف وهو الستر؛ لأنها تستر الذنب وتذهبه هذا أصلها، ثم استُعملت فيما وجد فيه صورة مخالفة أو انتهاك، وإن لم يكن فيه إثم كالقاتل خطأ وغيره». فيؤخذ من تعريفه؛ أن الكفارات أفعال مخصوصة يفعلها العبد، أو تقع عليه فيكون من شأنها أنها تمحو الذنب، وهي تطلق إطلاقين؛

الأول: إطلاق عام، وهي كل ما من شأنه أن يستر الذنب ويمحوه ويذهبه، وسنصطلح على تسميتها بالكفارات العامة، وهذا النوع متفرق في كتب الفضائل، والآداب، والرقاق، والأخلاق، وغيرها.

الثاني: إطلاق خاص، وهي كل ما قُدُر في الشرع تكفيرًا لما فيه صورة مخالفة وهذه متفرقة في أبواب الفقه، وهي كثيرة، ومن

أمثلتها؛ كفارة الحنث في اليمين، كفارة النذر، كفارة من أتى حائضًا، كفارة الجماع في نهار رمضان، كفارة من ارتكب محظورًا أو ترك واجبًا في الحج، وغيرها كثير.

وسوف نتناول في تلك السطور الكفارات في الحج خاصة، فنقول مستعينين بالله تعالى:

## الكفارات في الحج تنقسم إلى ثلاثة أقسام:

القسم الأول: كفارة بسبب فعل محظور. القسم الثاني: كفارة بسبب ترك واجب. القسم الثالث: كفارة سببها الإحصار عن البيت، أو فوات الحج.

#### أما القسم الأول؛ فإن محظورات الإحرام تنقسم عند أهل العلم إلى أربعة أنواع؛

النوع الأول: ما لا كفارة مقدرة فيه، لكن يجب منه التوبة: وهو الخِطْبَةُ، وعقد النكاح؛ لحديث عثمان بن عفان-رضي الله عنه- أن رسول الله-صلى الله عليه وسلم- قال: «لا يَنكِحُ المُحْرِمُ، وَلا يُنكَحُ، وَلا يُنكَحُ، وَلا يُنكَحُ، وَلا يُخطُبُ» أخرجه مسلم (١٤٠٩).

النوع الثاني: ما فديته مغلظة: وهو الجماع في الحج؛ لقوله تعالى: هُمَنْ فَرَضٌ فِيهِ فَكَ الْحَجّ فَلَا رَفَتُ وَلَا فُسُوفَ وَلَا حِدَالَ فِي ٱلْحَجْ » (البقرة: ١٩٧) والرفث: فسره ابن عباس بالجماع.

قال ابن القطان الفاسي في كتابه: الإقناع (٢٥٧/١): «أجمع العلماء أن وطء النساء على الحاج حرام من حين يحرم إلا أن يطوف للإفاضة، والرفث في هذا الموضع الجماع عند جمهور علماء القرآن، وقيل غيره».

والإجماع منعقد على أن من وطئ قبل وقوفه بعرفة فقد أفسد حجه، ومن وطئ من المعتمرين قبل طوافه وسعيه فقد أفسد عمرته.

واختلفوا فيمن وطئ أهله بعد عرفة قبل رميه الجمرة، وفيمن وطئ قبل الإفاضة. ويترتب على هذا المحظور عندهم أشياء، وهي:

١- فساد الحج بإجماع.

٢- وجوب المضي في نسكه لدخوله فيه،
 ولقوله تعالى: « وَأَيْمُوا الْمُنَّ وَالْمُرْوَ لِلَّهِ » (البقرة:
 ١٩٦١).

٣- أن الكفارة عليه بدنة.

٤- وجوب قضاء الحج من قابل.

وتترتب عليه هذه الأحكام لحديث عبد الله بن عمرو بن العاص-رضي الله عنهما- قال: «أتى رجل ابن عمر فسأله عن محرم وقع بامرأته؟ فأشار له إلى عبد الله بن عمرو فسأله فقال: بطل حجُه.

قال: فيقعد؟ قال: لا، بل يخرج مع الناس فيصنع كما يصنعون، فإذا أدركه قابل، حجَّ وأهدى، فرجعا إلى عبد الله بن عمر فأخبراه.

فأرسلنا إلى ابن عباس، فسأله فقال له مثل ما قال ابن عمرو.

فرجع إليه فأخبره فقال له الرجل: ما تقول أنت؟ فقال: مثل ما قالا، أخرجه ابن أبي شيبة (١٤٢/٤/١). وهو حديث صحيح.

ولا مخالف لهم في الصحابة فكان إجماعًا، قال ابن القطان الإقناع (٢٥٧/١): «وأجمعوا أن الحج لا يفسد لشيء من ذلك إلا الجماع». النوع الثالث: ما قديته الجزاء بمثله أو بدله: وهو قتل الصيد البري، أو الإشارة أو الدلالة عليه؛ لقوله تعالى: «يَّأَيُّا الَّذِينَ النَّوَا لَا نَعْنُوا الصَيْدُ وَمَنْ قَنَلُهُ مِنْكُم مُّتَمَيِّدُا فَجُزَاءٌ لَا نَعْنُلُ مَا فَلَل مِن النَّعْدِ يَحْكُم بِهِ، ذَوَا عَذَل مِنكُم مَّتَمَيْدُا نَجْزَاءٌ النَّالُكُمّة بِهِ، ذَوَا عَذْل مِنكُم مَّتَمَا بَلِغَ اللهِ الله الله الله الله الله المؤلفة عليه المناه الله المتعالى ا

ولحديث أبي قتادة الذي فيه: «فلما انصرفوا أحرموا كلهم إلا أبا قتادة لم يُحرم، فبينما هم يسيرون إذ رأوا حُمُر وحش، فحمل أبو قتادة على الحُمر فعقر منها أتانًا، فنزلوا فأكلوا من لحمها، وقالوا: أنأكل لحم صيد ونحن محرمون؟

فحملنا ما بقي من لحم الأتان، فلما أتوا رسول الله صلى الله عليه وسلم قالوا، يا رسول الله، إنا كنا أحرمنا، وقد كان أبو قتادة لم يحرم، فرأينا حُمُر وحش، فحمل عليها

أبو قتادة فعقر منها أتانًا، فنزلنا فأكلنا من لحمها، ثم قلنا: أنأكل لحم صيد ونحن محرمون؟

فحملنا ما بقي من لحمها، قال: منكم أحدٌ أمره أن يحمل عليها أو أشار إليها؟

قالوا: لا، قال: «فكلوا ما بقي من لحمها» أخرجه البخاري (١٨٢٤)، ومسلم (١١٩٦). والكفارة هنا:

١- ذبح مثل ما قتل-إن كان له مثل- والتصدق به على فقراء الحرم.

٢- أن يُقوم المثل مالاً، والمال طعامًا، ويتصدق
 به على مساكين الحرم لكل مسكين مُدًا.

٣- أن يصوم بدل الإطعام: عن كل مُدِّ يومًا.
 وهذا الذي تقدم هو مذهب جمهور أهل
 العلم من الصحابة، والتابعين، وأئمة المذاهب
 المتبوعين.

النوع الرابع: ما فديته فدية أذى: وهو بقية محظورات الإحرام كالحلق، أو التقصير، أو الأخذ من الأشعار، أو لبس المخيط، أو تغطية الرأس، أو قص الأظفار، أو التطيب. وهذه الفدية على التخيير بين ثلاثة أشياء:

١- ذبح شاة، لمساكين الحرم.

٢- إطعام ستة مساكين، لكل مسكين الحرم نصف صاء من طعام.

٣- صيام ثلاثة أيام، في أي مكان.

لقوله تعالى: «فَن كَانَ مِنكُمْ مَرِيضًا أَوْ بِهِ أَذَى بَن زَأْسِهِ فَفِذ يَةٌ مِن صِبَامٍ أَوْ مَنكَفَةٍ أَوْ شُكُّ ٍ » (البقرة:

ولحديث عبد الله بن معقل، قال: قعدت إلى كعب بن عجرة في هذا المسجد يعني مسجد الكوفة، فسألته عن فدية من صيام، فقال: «حُمِلْتُ إلَى النَّهِ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ وَالْقَمْلُ يَتَنَادَرُ عَلَى وَجْهِي. فَقَالَ: مَا كُنْتُ أَرَى أَنَّ الْجَهْدَ قَدْ بَلَغَ بِكَ هَذَا، أَمَا تَجِدُ شَاةً؟ فَلُتُ: لاَ.

قَالَ: صُمْ ثَلاَثَةَ أَيَّام، أَوْ أَطْعِمْ سَتَّةَ مَسَاكِينَ لَكُلُ مِسْكِينَ نَصْفُ صَاعِ مِنْ طَعَام، وَاحْلَقْ رَأْسَكَ. فَنَزَلَتْ فِي خَاصَّةٌ وَهْيَ لَكُمْ عَامَّةً، أَخرِجه البخاري (٤٥١٧)، ومسلم (١٢٠١).

#### القسم الثاني: كفارة بسبب ترك واجب.

وواجبات الحج سبعة على الراجح، وهي:

١- الإحرام من الميقات.

٢- جمع جزء من الليل لمن وقف بعرفة نهارًا.

 ٣- المبيت بمنى ليالي أيام التشريق لغير أهل السقاية، ومن في معناهم، والمعتبر فيه أغلب الليل.

٤- المبيت بمزدلفة ليلة النحر، أو معظم
 الليل للضعفاء ونحوهم.

٥- رمي جميع الجمار.

٦- الحلق أو التقصير.

٧- طواف الوداع لغير أهل مكة عند الخروج منها، وقد رُخص للحائض والنفساء الخروج من مكة بغير طواف؛ لحديث ابن عباس رضي الله عنهما قال: «أُمرَ النَّاسُ أَنْ يَكُونَ آخِرُ عَهْدهمْ بالبَيْت، إلاَّ أَنَّهُ خُفْفَ عَنِ اللَّرْأَةِ الحَائِضَ» أخرجه البخاري خُفْف عَنِ اللَّرْأَةِ الحَائِضَ» أخرجه البخاري (١٧٥٥)، ومسلم (١٣٥٨).

فمن ترك من هذه الواجبات نُسُكًا فعليه دم لحديث ابن عباس-رضي الله عنهما-: «مَنْ نُسُكِه شَيْئًا، أَوْ تَرَكَهُ فَلْيُهْرِقْ دَمَا» أَخْرِجَهُ مالكَ يَقالِهُ الموطأ (٢٤٠).

# القسم الثالث: كفارة سببها الإحصار عن البيت، أو فوات الحج.

والمراد بالإحصار: منع المحرم من إتمام الحج بالعدو إجماعًا، ومنعه من دخول مكة أو إتمام النفقة، أو إتمام النفقة، أو الحبس، أو بأي عذر مانع؛ لقوله تعالى: «إَنْ أَصْرَعُ فَا اسْتَهْتَرُ مِنْ الْمُنْتُ » (البقرة: ١٩٦).

ولحديث الحجاج بن عمرو الأنصاري قال: قال رسول الله- صلى الله عليه وسلم-: «من كُسرَ أو عَرَجَ، فقد حَلَ، وعليه الحجُ من قابل». قال عكرمة: فسألث ابن عباس وأبا هريرة عن ذلك فقالا: صَدَقَ. أخرجَه أبو داود (١٨٦٢)، والترمذي (٩٥٨) و(٩٥٩)،

وبين فمن أُحْصرَ عن الحج لزمه دمٌ يُذْبَح في مكان الإحصار من الحل أو الحرم على الراجح،

فإن لم يجد صام عشرة أيام؛ ثلاثة في الحج، وسبعة إذا رجع إلى أهله قياسًا على دم التمتع؛ لقوله تعالى: «فَمَنْ لَمْ يَجِدْ فَصِيامُ ثَلَاثَة أَيَّامٍ فِي الْحُجُّ وَسَبْعَة إذا وَجَعْتُمْ تَلْكُ عَشَرَة كَامَلَةٌ» (البقرة: ١٩٦١). وأما الفوات فالمراد به: فوات الوقوف بعرفة، ووقتها: من ظهر اليوم التاسع من ذي وقيل: من فجر اليوم التاسع من ذي وقيل: من فجر يوم عرفة إلى فجر يوم النحر، وقيل: من فجر يوم عرفة إلى فجر يوم النحر؛ لحديث عروة بن مضرس الطائي، قال: «أتيتُ رسولَ الله صلى الله عليه وسلم بالموقف يعني بجمع، قلتُ: جنتُ يا رسولَ الله من جبلِ طئيً، أكلكتُ مَطيّتي، وأتعبتُ نفسي، والله ما تركتُ من حبْلِ إلا وقفتُ عليه، فهلُ لِي مِن حَبِّهُ؟

فقال رسولُ اللَّه صلَّى اللَّه عليه وسلم: مَنْ أَدْرَكَ معنا هذه الصلاة، وأتى عَرَفَاتِ قبلُ ذلك ليلاً أو نهاراً فقد تم حجُّه وقضى تفَتَه، أخرجه أبو داود (١٩٥٠)، وابن ماجه (٣٠١٦)، والترمذي (٣٠١٦).

فمن فاته الوقوف بعرفة:

- تحلل بعمرة، ولا يتم باقي مناسك الحج.

- وعليه الحج من قابل.

- وعليه الهدي.

قال ابن عبد البرق التمهيد (٢١٠/١٥) في قصة أبي أيوب وهبار بن الأسود إذ فاتهما الوقوف بعرفة: «فأمرهما عمر بن الخطاب كل واحد منهما:

- أن يُحِلُ بعمل عمرة.

- ثم يحج من قابل.

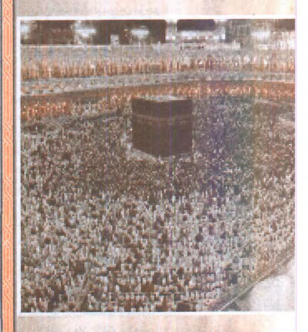
- ويهدي.

- فمن لم يجد صام ثلاثة أيام في الحج وسبعة إذا رجع.

وهذا أمر مجتمع عليه فيمن فاته الحج بعد أن أحرم به، ولم يدرك عرفة إلا يوم النحن.

هذا ما يسره الله تعالى في هذا المقال؛ فإن يكن صوابًا فالحمد لله، وإن تكن الأخرى فأستغفر الله.

# الكفارات



مكفرات اللانوب العامة

الحمد لله رب العالمين، والصلاة والسلام على خاتم الأنبياء والرسلين وعلى آله وصحيه أجمعين، وبعد:

فقد تحدثنا في العدد السابق عن الكفارات، وأنها أثر من آثار رحمة الله بعباده، وإرادته الخير لهم، وتناولنا فيه: معنى الكفارات لغة واصطلاحًا، ودليلها من الوحيين، وأنها تنقسم إلى قسمين؛ كفارات خاصة، وكفارات عامة، وقد تحدثنا باختصار عن القسم الأول، ثم عرجنا على الكفارات الخاصة في الحج تمثيلاً لهذا القسم،

وقد قسمت هذا المقال إلى قسمين: القسم الأول: أذكر فيه بعض خصائص الكفارات الخاصة؛ حتى تكتمل الصورة الذهنية للقسم الأول، وذلك استكمالاً للمقال السابق.

القسم الثاني: أتناول فيه الكفارات العامة باختصار، وأتحدث فيه عن شيئين: الأول: تعريف الكفارات العامة. الثاني: أقسام الكفارات العامة، وأمثلة كل قسم.

فأقول وبالله التوفيق:

الكفارات الخاصة: هي كل ما قدر في الشرع تكفيرًا لما فيه صورة مخالفة، وهذه الكفارات كما سبق متفرقة في أبواب الفقه، وهي كثيرة، ومن أمثلتها؛ كفارة الحنث في اليمين، كفارة النذر، كفارة من أتى حائضًا، كفارة الجماع في نهار رمضان، كفارة من ارتكب محظورًا أو ترك واجبًا في الحج، وغيرها كثير.

وهذه الكفارات الخاصة لها خصائص تتصف بها، وسأذكرها في ثلاثة أقسام: القسم الأول: تنقسم الكفارات الخاصة باعتبار الْكُفّربه إلى ستة أنواع، وهي: ١ ـ غرامات مالية، مثل كفارة من أتى حائضًا لحديث ابن عباس عن النبي-صلى الله عليه وسلم-: في الذي يأتي امرأته وهي حائض، قال: «يتصدق بدينار، أو ينصف

التوحيد ﴿ وَوَ الْحِجِةِ ١٤٤٠ هـ - العدد ٥٧٦ - السنة الثامنة والأربعون

دينان أخرجه أبو داود (۲۱٦٨)، الترمذي (۱۳۲)، (۱۳۷) والنسائي (۲۸۹) وابن ماجه (۲٤٠).

٧ - عتق رقبة، مثل كفارة الظهار، لقوله تعالى: « وَاللَّذِينَ يُطنِّهُونَ مِن نِسَآبِمٍ مُمُ مُ لَعُودُونَ لِمَا قَالُواْ فَتَحْرِيرُ رَفَّهُ وَمِن فَبْلِ أَن يَتَمَاسَاً » يَعُودُونَ لِمَا قَالُواْ فَتَحْرِيرُ رَفَّهُ مِن فَبْلِ أَن يَتَمَاسَاً » (المجادلة: ٣).

٣. صيام، مثل كفارة محظورات الترفه:
 « فَن كَانَ مِنكُم مَرِيضًا أَوْ بِهِ = أَذَى مِن رَّأْسِهِ مَ فَفِدْ يَهُ مِن صِيَامٍ » (البقرة: ١٩٦).

٤ - إطعام، مثل كفارة الظهار، لقوله تعالى: «فَيَن لَرْ يَسْمَطِعْ فَإِطْعَامُ سِتِينَ مِسْمِكِناً »
 (المجادلة: ٤).

٢- ذبح، مثل كفارة محظورات الإحرام، لحديث عبد الله بن معقل، قال: قعدت إلى كعب بن عجرة في هذا المسجد يعني مسجد الكوفة، فسألته عن فدية من صيام، فقال: «حُمِلْتُ إلى النّبي صَلَى الله عَلَيْهِ وَسَلَّمَ وَالقَمْلُ يَتَنَاأُثُرُ عَلَى وَجُهى.

فَقُالٌ، مَا كُنْتُ أُرَى أَنَّ الْجَهْدَ قَدْ بَلَغَ بِكَ هَذَا، أَمَا تَجِدُ شَاةَ؟ قُلْتُ: لاَ. قَالَ: صُمْ ذَلاَثَةَ أَيَّامَ، أَوْ أَطْعِمْ سِتَّةَ مَسَاكِينَ صُمْ ذَلاَثَةَ أَيَّام، أَوْ أَطْعِمْ سِتَّةَ مَسَاكِينَ لَكُلُ مِسْكِينِ نَصْفُ صَاعٍ مِنْ طَعَام، لَكُلُ مِسْكِينِ نَصْفُ صَاعٍ مِنْ طَعَام، وَأَحْلِقُ رَأْسَكُ. فَنَزَلَتْ فِي خَاصَّةَ وَهْيَ لَكُمْ عَامَّةَ» أخرجه البخاري (٤٥١٧)، ومسلم (٤٥١٧).

. وقد ذكر بعض الباحثين قسمًا سابعًا، وهو الكفارات المركبة فتجمع بين أمرين كالغرامة المالية، والعتق، وقد مثل له بكفارة القتل الخطأ؛ لقوله تعالى: «وَمَن فَنَلَ مُؤْمِنًا خَطَانًا فَتَحْرِيرُ رَفَبَةٍ مُؤْمِنَةٍ وَدِيةً مُسَلِّمَةً إِلَّ الْمَالِدِة » (النساء: ٩٢).

والصحيح أن الغرامة المالية هنا ـ الدية ـ عقوبة لا كفارة، وهي حق لأولياء الدم محض يسقط بإسقاطهم، فليست كفارة بالمعنى الاصطلاحي.

وهذه الكفارات في جمهورها متعدية النفع إلى الغير سوى نوع واحد منها، وهو الصوم فنفعه قاصر على صاحبه. القسم الثاني: الكفارات الخاصة باعتبار مراتبها، فتنقسم بهذا الاعتبار إلى ثلاثة أقسام:

ا حفارات معينة، مثل كفارة ترك الواجب في الحج والعمرة، لحديث ابن عباس- رضي الله عنهما-: «مَنْ نَسيَ مِنْ نُسُكِهِ شَيْئًا، أَوْ تَرَكَهُ فَلْيُهُرِقُ دَمًا»
 أخرجه مالك في الموطأ (٢٤٠).

٧. كفارات مرتبة، فلا يجوز له الانتقال من كفارة إلى التي تليها إلا بالعجز عنها، ومن أمثلة ذلك كفارة الظهار فهي مرتبة بين ثلاث كفارات مرتبة، وهي: عتق رقبة، فإن لم يجد صام شهرين متتابعين، فإن عجز أطعم ستين مسكينًا؛ لقوله تعالى: « وَالَّذِينَ بُطُهُونَ مِن مَسكينًا؛ لقوله تعالى: « وَالَّذِينَ بُطُهُونَ مِن مِسكينًا وَعُولُه مَا عَمْكُونَ حَبِرٌ أَنَّهُ بِمَا تَعْمَلُونَ حَبِرٌ أَنْ مَن لَر بَتَعَلِم مَن مَن الله مِن مَن الله عَلَيْ الله الله عَلَيْ الله الله عَلَيْ ا

وقد جمعت كفارة اليمين بين التخيير والترتيب، فالثلاثة الأولى على

التخيير، فإن عجز عن فعل واحد منها انتقل إلى الصيام.

القسم الثالث: الكفارات الخاصة باعتبار الكفر به والآخذ للكفارة، فهي ثلاثة أنواع:

النوع الأول: ما حُدُد فيه المكفر به والآخذ للكفارة، مثل كفارة محظورات الترفه، ففي حديث عبد الله بن معقل، وأَطْعِمْ ستَّة مَسَاكِينَ، لكُلِّ مِسْكِينَ نِصْفُ صَاعٍ مِنْ طَعَامٍ.» أخرجه البخاري صَاعٍ مِنْ طَعَامٍ.» أخرجه البخاري (٤٥١٧).

فقد حدد في هذا النوع من الكفارات: أ- الكفربه، وهو إطعام نصف صاع-ب- الآخذ، وهو ستة مساكين.

فهذا النوع يشترط فيه ثلاثة أمور: الأول: أن يكون الآخذ للكفارة العدد المحدد، فلا يصح على الراجح أن يطعم مسكينًا ستة أيام.

الثاني: التمليك للكفارة، فلا يصح عند الجمهور أن يدعوهم على الطعام، بل لابد من تمليكهم له.

الثالث: أن يوفي الآخذ للكفارة ما حدد نصف صاء، فلا ينقص عنه.

النوع الثاني: ما حدد فيه الآخذ للكفارة ولم يحدد فيه المكفر به، مثل كفارة اليمين، لقوله تعالى: «نَكَنَّرُهُهُم إِلَمَامُ عَشَرَةٍ مَسَكِكِينَ مِنْ أَوْسَطِ مَا ثُقُلِمِتُونَ أَمْلِيكُمُ أَوْ كَسَ نُنُتُ » (المائدة: ٨٩).

فقد حدد الآخذ بعشرة مساكين ولم يحدد كم طعامهم، أو كسوتهم.

فيشترط فيه شرطٌ واحدٌ وهو عدد الآخذين، فلا يصحأن يكسو واحدًا عشر قطع، ولا أن يطعمه عشرة أيام.

لكن يصح فيه ما سمي طعامًا مشبعًا، وما سمي كسوة؛ لأنهما غير محددين، ويصح أن يدعوهم على طعام أعده لهم على الراجح، ويصح تمليكهم له إجماعًا. النوع الثالث: ما حدد فيه الكفر به، ولم

يحدد فيه الآخذ للكفارة عكس القسم الأول، ككفارة من ترك واجبًا من واجبات الحج أو العمرة، فقد سبق أن عليه ذبح شاة لمساكين الحرم، ولم يحدد الآخذ للكفارة.

فهذا القسم يشترط فيه شرط واحد وهو هنا ذبح شاة، ولا يشترط فيه الآخذ للكفارة فقد يستحقها واحد، وقد يستحقها أكثر، وكلاهما مجزئ على الراجح إن شاء الله تعالى.

#### أما القسم الثاني من المقال:

الكفارات العامة، أو مكفرات الذنوب العامة، فأقول وبالله التوفيق؛

الكفارات العامة: هي كل ما من شأنه أن يستر الذنب ويمحوه ويذهبه سواء كان كبيرة أو صغيرة، فما من ذنب إلا وقد شرع له مكفرٌ، وما من عقوبة أخروية إلا وقد جعل الله للعبد منها مخرجًا، وهذا القسم كثير جدًا، وقد جاء التنصيص عليه في الوحيين، وهذا النوع يذكره العلماء متفرقًا في كتب الفضائل، والآداب، والرقائق، والأخلاق، وغيرها. وهذه الكفارات العامة تنقسم في الجملة وهذه الكفارات العامة تنقسم في الجملة الى أربعة أقسام استقراء:

القسم الأول: الطاعات التي يقوم بها العبد فتكفر الذنوب والخطايا.

القسم الثاني: التروك، وأعني بها اجتناب نوع من الذنوب؛ فيكون في الجتنابة تكفير نوع آخر.

القسم الثالث: المصائب والملمات التي تصيب العبد فتكفر الذنوب والخطايا. القسم الرابع: التوبة النصوح.

فمن أمثلة القسم الأول: الطاعات التي يقوم بها العبد فتكفر الذنوب والخطايا: الله علما التطوع سواء كان عامًا في أي يوم، أو خاصًا بيوم بعينه.

دليل الأول: عن أبي سعيد الخدري، قال: قال رسول الله- صلى الله عليه وسلم-

«من صام يومًا في سبيل الله، باعد الله بذلك اليوم النار من وجهه سبعين خريفًا.» أخرجه البخاري (٢٨٤٠)، ومسلم (١١٥٣).

دليل الثاني: عن أبي قتادة، قال: قال رسول الله . صلى الله عليه وسلم .: «صيامُ عرفة: إني أحتسبُ على الله أن يكفّر السنة التي قبله، والسنة التي بعده، وصَوْمُ يوم عاشوراء: إني أحتسب على الله أن يكفر السنة التي قبله. أخرجه مسلم (١١٦٢/١٩٦)، وأبو داود (٢٤٢٥)، والنسائي (٣٨٣)، والترمذي (٧٢٧)، وابن ماجه (١٧١٣)،

ل فعل الفرائض كالصلوات المكتوبات، عن أبي هريرة، أن رسول الله- صلى الله عليه وسلم- قال: «الصَّلَوَاتُ الْخَمْسُ، وَالْجُمُعَةُ إلَى الْجُمُعَة، كَفَّارَاتٌ لِمَا بَيْنَهُنَ مَا لَمْ تُغْشَ الْكَبَائِرُ.» أخرجه مسلم ما لَمْ تُغْشَ الْكَبَائِرُ.» أخرجه مسلم (۲۰۹).

٣. صلاة الجمعة،عن أبي سعيد الخدري وأبي هريرة، قالا؛ قال رسول الله عليه وسلم؛ «مَن اغتَسَلَ الله صلى الله عليه وسلم؛ «مَن اغتَسَلَ يومَ الجُمُعة، ولَبسَ من أحسَن ثيابه، ومسَّ من طَيب إن كانَ عندَه، ثمَّ أتى الجُمُعة قلم يَتَخَطِّ أعناق النَّاس، ثمَّ صلَّى ما كتبَ الله له، ثمَّ أنصَت إذه خرجَ إمامُه حتَّى يَفرُغَ منَ صلاته، كانت كفارة لما بينها وبينَ جُمعتِه التي قبلها» قال؛ ويقول أبو هريرة؛ «وزيادة قبلاثة أيام»، ويقول؛ «إنَّ الحسنة بعشر ثلاثة أيام»، ويقول؛ «إنَّ الحسنة بعشر أمثالها» أخرجه أبو داود (٣٤٣) وأحمد أمثالها» أخرجه أبو داود (٣٤٣) وأحمد (١٧٧٨).

الوضوع،عن أبي هريرة أن النبيصلى الله عليه وسلم- قال: «إذا تَوَضَّأ العبد المسلمُ-أو المؤمنُ - فَغَسَلَ وَجْهَهُ
خَرَجَتْ مِن وَجِهِهِ كُلُّ خَطِيئةٍ نَظرَ إليها

بِعَيْنَيهِ مَعِ الْمَاءِ-أُو مَعِ آخر قَطرِ المَاءِ-قَإِذَا غَسَلَ يَدَيهُ خَرَجَتْ مِن يَدَيهِ كُلُّ خَطيئَة بَطَشَتْهَا يَدَاهُ مَع المَاءِ-أُو مَع آخر قَطر المَّاء- فإذا غَسَلَ رِجْلَيهِ خَرَجَتْ كُلُّ خَطيئَة مَشَتْهَا رِجْلاهُ مَع المَاءِ-أُو مَع آخر قَطْر المَّاءِ-قال: حتى يَخْرُجَ نقيًا مِنَ الذُّنُوبِ» أخرجه مسلم (٢١٥).

فهذه أمثلة لتكفير الطاعات للذنوب والخطايا وغيرها الكثير لاسيما المتعدي في نفعه منها كالصدقة، وإغاثة اللهوف، والسعي على الأرملة، وكفالة اليتيم، وقضاء حوائج الناس، والسعي في الصلح بينهم، ونشر العلم، والأمر بالمعروف والنهي عن المنكر، وهي عند جماهير أهل العلم مشروطة باجتناب الكبائر.

أما القسم الثاني: وهو التروك التي في اجتناب نوع منها تكفير لنوع آخر؛ فهي كبائر الذنوب والموبقات فإذا اجتنبت تعبدًا وامتثالاً لأمر الله كفر الله باجتنابها صغائر الذنوب، ومن أدلة ذلك:

١ قوله تعالى: «إن تَخْتَينُوا كَبَايرُ
 مَا لُنْهَوْنَ عَنْهُ لُكُونِ عَنكُمْ سَيْعَايكُمْ
 وَنُدْخِلُكُم مُدْخَلًا كَرِيمًا» (النساء: ٣١).

فجعل امتثال المؤمن باجتناب الكبائر مكفرًا لصغائر الذنوب، علمًا أنه مثاب على هذا الاجتناب فوق ذلك.

٢. قوله تعالى: ﴿ الَّذِينَ يَجْتَلِبُونَ كَبْتُمَ الْإِنْدِ
 ذَالْمُ إِنَّا رَبَّكَ رَسِعُ الْتَنْفِرَةُ ﴾
 (النجم: ٣٢).

٣ . قوله تعالى: « وَاللَّهِنَ يَعْنَبْرُنَ كُنْعِرُ لَيْعَ لَهِ اللَّهِ عَلَيْدُونَ كُنْعِرُ اللَّهِ عَلَيْدُونَ » وَاللَّهُ عَلَيْدُ اللَّهُ عَلَيْدُ اللَّهُ عَلَيْدُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّاللَّا اللَّا اللَّا اللّلْمُلْمُ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّهُ ال

فجعل ذلك من الممادح التي ينال به المغضرة، والجنة، والنصرة.

واجتناب هذا القسم من الذنوب والخطايا فضلاً عن تكفيره الصغائر؛ والخطايا فضلاً عن تكفيره الصغائر؛ هالعبد مثاب بتجنبه، فعن أبي هريرة، قال: قال رسول الله صلى الله عليه فيعمل بهن، أو يعلمهن من يعمل بهن؟ قال: قلت: أنا يا رسول الله صلى الله عليه وسلم؛ قال: فأخذ بيدي فعدهن فيها، ثم قال:

. اتق المحارم تكن أعبد الناس.

- وارض بما قسم الله لك تكن أغنى الناس-

. وأحسن إلى جارك تكن مؤمنًا.

. وأحب للناس ما تحب لنفسك تكن مسلمًا.

ولا تكثر الضحك، فإن كثرة الضحك تميت القلب.» أخرجه الترمذي (٢٣٠٥)، وابن ماجه (٤٢١٧)، والبخاري في الأدب المفرد (٢٥٢)، وصحح الألباني في السلسلة الصحيحة (٩٣٠).

#### أما القسم الثالث:

المصائب والملمات التي تصيب العبد فتكفر الذنوب والخطايا فمن أدلتها:

ا.عن عائشة، أن النبي-صلى الله عليه وسلم- قال: «مَا مِنْ مُصِيبة يُصَابُ بِها السلمُ إلا كفَّر بِها عنه، حتى الشُّوكة يُشَاكُها.» أخرجه مسلم (٥٣١٧).

٢. عن أبي سعيد الخدري، وأبي هريرة أنهما سمعا رسول الله صلى الله عليه وسلم يقول: «مَا يُصِيبُ الْمُوْمِنَ منْ نَصَب، وَلا وَصَب، وَلا سَقم، وَلا حَزْن نَصَب، وَلا وَصَب، وَلا سَقم، وَلا حَزْن مَنْ مَنْ الْهُمَّ يُهِمُّهُ إِلَّا كُفُر عَنْهُ مِنَ سَيْئَاتِهِ » أخرجه البخاري (٥٣١٨)، شيئًاتِه » أخرجه البخاري (١٩٩٢)، وومسلم (١٩٩٢). (والوصب: بفتحتين كالمرض وزنًا، وقيل: هو المرض اللازم ومنه قوله تعالى: «وَلَهُمْ عَذَابٌ وَمَنه قوله تعالى: «وَلَهُمْ عَذَابٌ وَاصبٌ » (الصافات: ٩)؛ أي: لازم ثابت، والنصب: كالتعب وزنًا ومعنى، أي: لا والنصب: كالتعب وزنًا ومعنى، أي: لا

يصيبه نصب ومرض، ولا وصب وتعب، السقم: بفتح السين والقاف، وبضم السين وإسكان القاف لغتان، وهو طول السين وإسكان القاف لغتان، وهو طول المرض، والحزن: بفتح الحاء والزاي قال تعالى: «وَقَالُوا الْخَمْدُ شِهَ الَّذِيَ أَنْهَبُ عَنَّا الْخُرُنُ إِنَّ رَبِّنَا لَغَفُورٌ شَكُورٌ » (فاطر: عَنَّا الْخُرَنِ إِنَّ كَنْهُمْ وَقَالَ يَا أَسَفَا عَلَى تعالى: «وَتَوَلِّي عَنْهُمْ وَقَالَ يَا أَسَفَا عَلَى لَكُونُ فَهُوَ تعالى: «وَتَوَلِّي عَنْهُمْ وَقَالَ يَا أَسَفَا عَلَى لَكُونُ فَهُوَ تعالى: «وَتَوَلِّي عَنْهُمْ وَقَالَ يَا أَسَفَا عَلَى كُوسُفَ وَابْيَضَتْ عَيْنَاهُ مِنَ الْحُزْنِ فَهُو كَطِيمٌ » (يوسف: ١٤) كلاهما الغم، والمهم: ما ينشأ عن الفكر فيما يتوقع عرب والهم، عا ينشأ عن الفكر فيما يتوقع يحدث للقلب بسبب ما حصل، وقيل: يحدث للقلب بسبب ما حصل، وقيل: الهم والغم واحد.)

٣. عن أبي هريرة أن النبي-صلى الله عَزْ وَجَلً: عليه وسلم- قال: «يَقُولُ الله عَزْ وَجَلً: مَنْ أَذْهَبْتُ حَبِيبَتَيْه فَصَيِرَ وَاحْتَسَبَ لَمُ أَرْضَ لَهُ ثَوَابًا دُونَ الجَنَّة.» أخرجه الترمذي (٢٤٠١)، وقال: «هَذا حديث حسن صحيح».

حبيبتيه: تثنية حبيبة، والراد بهما: عيناه، وأطلق عليهما ذلك لأنهما أحب أعضاء الإنسان إليه، وأنفعهما له.

أما القسم الرابع: فهو التوبة النصوح. هذا القسم لا يترك الله به ذنبًا إلا غفره حتى أعظم الذنوب وهو الكفر؛ فإن التائب منه يكفر عنه ما قد سلف، قال تعالى: «قُلُ للَّذِينَ كَفَرُوا إِنْ يَنْتُهُوا يُغْفَرُ لَهُمْ مَا قَدْ سَلَفَ» (الأنفال: ٣٨)، يُغْفَرُ لَهُمْ مَا قَدْ سَلَفَ» (الأنفال: ٣٨)، وكذا من أذنب في الإسلام ذنبًا وإن عظم فإنه يكفر بالتوبة، قال تعالى: «قُلُ يَا عبادي النَّذِينَ أَسْرَفُوا عَلَى أَنْفُسِهِمْ لَا تَقْتُطُوا مِنْ رَحْمَة الله إِنَّ الله يَغْفَرُ الذَّرُوبِ جَمِيعًا إِنَّهُ هُوَ الْغَفُورُ الرَّحِيمَ الله إِنَّ الله يَغَفَرُ الرَّحِيمَ الله إِنَّ الله يَغْفَرُ الرَّحِيمَ الله إِنَّ الله يَغَفَرُ الرَّحِيمَ الله إِنَّ الله يَعْفَرُ الرَّحِيمَ الله مِنْ رَحْمَة الله الله الله الله الله إلى الرَّحِيمَ الله الله الله الله الله الله المحلها.

هذا ما يسره الله تعالى في هذا المقال، والحمد لله أولاً وآخرًا ظاهرًا وباطنًا.

التوحيد ﴿ وَ الْحِجَةَ ١٤٤٠ هـ - العدد ٥٧٦ - السنة الثامنة والأربعون