







مجلة إسلامية تفافية شهرية

رئيس التحرير صفوت الشوادني

> سكرتير التحرير جمال سعد حاتم

المشرف الفنى حسين عطا القراط

| السنوي | اك | الاشت |
|--------|----|-------|
| - N    |    | -     |

| مجلة | بحوالة بريدية باسم: | ) | جنيهات | 1. | لداخل | في ا | -1 |
|------|---------------------|---|--------|----|-------|------|----|
|      |                     |   | عابدين |    |       |      |    |

٧- في الخارج ٧٠ دولارًا أو ٥٥ ريالاً سعوديًا أو ما يعلالها. ترسل القيمة بحوالة بريدية على مكتب عابدين أو بنك فيصل الإسلامي- فرع القاهرة- باسم: مجلة التوحيد- أتصار السنة (حساب رقم/ ١٩١٥٩٠).

|     | في هذا العدد                                                 |
|-----|--------------------------------------------------------------|
| 4   | الافتتاحية : الرئيس العام : زواج السر خدن والزواج العرفي علن |
| 7   | كلمة التحرير : رئيس التحرير : (كيف يفكر اليهود [٢] )         |
| 17  | باب التفسير : الشيخ مناع القطان : شروط المفسر وآدابه         |
| 1 1 | باب السنة : الرئيس العام : من أحكام البيع                    |
| ۲.  | موضوع العدد : الشيخ مجدي قاسم : فقه الأختلاف                 |
| Yź  | أسئلة القراء عن الأحاديث : الشيخ أبو إسحاق الحويني           |
| * 1 | باب الفتاوى : لجنة الفتوى                                    |
| **  | إرشاد الأخلاء إلى عصمة الأنبياء : الشيخ أسامة سليمان         |
| 40  | قصيدة : لم لا تحاول : مصطفى فهمي أبو المجد                   |
|     | باب السيرة : الشيخ عبد الرازق السيد عيد                      |
| 77  | يوسف عليه السلام وأخوته                                      |
| 44  | بريد القراء: أحمد سعد أبو النجا                              |
|     | من روائع الماضي : أصنام في بلاد الإسلام :                    |
| ŧ.  | الشيخ / أبي الوفاء محمد درويش                                |
| ££  | إنما المؤمنون أخوة : الشيخ / عبد القادر محمد السباعي         |
| 17  | من آفات العلم : التحاسد والحقد : الشيخ مصطفى عبد الفتاح      |
| ٤٨  | باب الأدب : د. سيد عبد الحليم : الإيمان ومزاياه              |
| 0 4 | من مناقب عمر بن الخطاب : الشيخ / بكر محمد إبراهيم            |

عقائد الصوفية : أ. محمود المراكبي الطريق إلى تقويم اللسان : د. سيد خضر

الإسلام وسد الزرائع : الشيخ / مصطفى سيد عارف

التآمر الدولي .. والتخاذل الإسلامي : جمال سعد حاتم

#### Upload by: altawhedmag.com

VIGTURY

1030164 فسع التوزيع والاشتراكات



الإخوة كثاب الجلة

يزيد على شلاث Bouge in big 8 le 21 181 5 le المقالات بخط واضح المجلة برجاء كتابة ومشاركاتكم في نسعد بتلقي كتاباتكم

سكرتير التحرير

خير الجزاء

وجزاكم الله عذ

. بالاسهلة تاعفم

١١ رقيقي ١١

مح القراء

نشرت صحيفة الأهرام في ١١/١١/١٨١١ م على لسان رئيسة وزراء الهند

ان ثن علاوع واحد عابر للقارات بيكتنا أن :

- نزرع به مائتي مليون شجرة !
- أو نروي به اثنين ونعف مليون قدان !!
- أو نطعم به غمسين مليون طفل جائع !!
- أو نشتري به مليون طن من الأسمدة !!
- أو نبنى به ١٥ ألف مركز الرعاية الصحية .
- اقتصاد العالم بهذه النفقات الهائلة ؟ أم الفدائي الفلسطيني الذي جرح عددًا الأسلحة النووية لتفتك بالبشرية ، وتقتل الإسسان بصورة جماعية ، وتخرب أيهما أشد إرهاب ؟ الدول التي منعت العديد من هذه الصواريخ ومعها - أو نبني أربعين وثلاثمائة ألف مدرسة !!
- ن أمريكا هي رأس الإرهاب ، واليهود هم عقله المدير ! عُنانُ نَالِدُ الْمِالِ . فَيَبِلُمُ إِن الْمِيمَا وَمُن البَّتِ إِيمُنتِ مِنْ وَاللَّهُ إِلَّهُ اللَّهِ اللَّ محدورًا من اليهود دفاعًا عن حقوق المغتصبة ؟

التوزيع في الخارج: كالمجتلا به ويا بالرياض.

التوزيع الداخلي: مؤسسة الأهرام وفروع أنصار السنة.

سلاه ١٠٠٠ شيها إمارات ١ دواهم الكوي ١٠٠٠ في



XOXOXO III

## [6]5 | 100

# शिर्धि । सिंधे में

بقلم الرئيس العام / محمل صفوت نور الدين

الحمد لله وحده ، والصلاة والسلام على خير خلقه محمد وآله وصحبه وبعد :

قبان الشرع المعنوة بم بضعة الدين والعمل والعرض والنعن ، فحفظ العرض من مقاعه لشرع قبان اليرغ المبنوة جاء بخفظ الدين والعمل والعرض والنعن ، فمضط العرض من المرسوم المرسوم المرسوم ، وإن من أبه وضع المسلم المنطوع والمنطوع المنطوع والمنطوع المنطوع ال

والناظر في كتب الفقه يجدها قد فصلت تلك الأحكام تفصيلاً ، وجاء العمل بها منقولاً نقـلاً كاملاً بالنص ونقلاً واضحاً مفصلاً بالتطبيق والعمل ، ولا تزال القوانين العاملة في بلاد المسلمين المنظمة لأحكام الزواج والطلاق والميراث وما يتعلق بها مستمدة من الشريعة الإسلامية ، تعتمد أقوال الفقهاء وتختـل من بينها ، فكلما تم تغيير في القانون كان على القائمين بصائحة مراعاة استمداد ذلك من أقوال فقهاء المسلمين .

ولكن قد يميل المشرع عند صياعة القانون إلى أن يأخذ بقول فقهي مرجوح ويترك القول الراجح، إما ولكن قد يميل المشرع عند صياعة القانون إلى أن يأخذ بقول فقهي مرجوح ويترك القول الراجح، إلى أم يقل تواترت في: «لا لأنه ين المنظم من المناع المائح وي الإيماع الإله بولاء مصت المناع وجابر وأبي هريرة وعائشة نكاح إلا بولي »، فالصيث مروي عن أبي موسى الأشعوي وابن عباس وجابر وأبي هريرة وعاران بن مصين وأبس بن مالك، والعمل عن عند أهل العلم من المصابة عمر بن الخطاب وعبران بن مصين وأبي هريرة ، وقال به من فقهاء التابعين سعيد بن المسيب وعبي بن أبي طالب وعبد الله بن عباس وأبي هريرة ، وقال به من فقهاء التابعين سعيد بن المسيب والصسن البصري وشريح وإبراميم النخوي وعمر بن عبد العزيز ، وبه قال سفيان الثوري والأوزاعي والمنائد والشافعي وأحمد وإسحاق ، وهو المفهوم من قوله تعالى : ﴿ فلا تعضلو هن أن ينكحن أن واجهن إذا تراضوا بينهم بالمعروف ﴾ [البقرة : ٢٣٣] .

#### \*OXOXOXOXOXOXOXOXOXOXOXOXOXOXOXOXOX

هين أن نعلم أن النواج بالطريق الرسمي فيه الإشهار والتسجيل والشهود، وبالطريق العرفي لا بد ما الإشهار والمستباع بالمحسناا في والإشهار وعدم التواطؤ على الكتمان.

قال القرطبي: في الآية دليل على أنه لا يجوز النكاج بغير ولي؛ لأن أغته معقل كانت ثيبًا ، ولو كان القرطبي: في الآية دليل على أنه لا يجوز النكاج بغير ولي؛ لأن أغته مقل كانت ثيبًا ، ولو كان الأمر إليها لأوجت نفسها ، ولم تحتج إلى وليها ، أو يكون ترك القول الداجح لأمر آخر ، مثل قاتون الوصية الواجبة الذي راعي الأحقاد عند موت الآباء قبل الأجداد ، فجعل لهم ميراث . ومستنده عند المشرعين قول فقهي مرجوح .

ولما نافروج والطلاق والمسائل في المعالى و المغير أن المعالى و إلما المعالى و إلى المائل و المائل و المائل المائل و المعالى في المعالى المائل المعالى في المعالى المعالى في المعالى المعالى في المنافري في المعالى ا

هذا ، أما من خرج عن الالتزام بما أغذ به القاتون وتراضب مع خصومه على مخالفة القاتون ، فإن الفتوى في حقه لا تكون إلا بالراجح الذي قام عليه الدليل .

أعني بذلك أن من الم يعقد الزواج على الطريقة الرسمية ؛ أي لم يسجله بطريق المأذون الشرعي في اعزي بذلك أن من الما الله المائون الشرعي في المصمة ، فإننا في أبيا الموفي ، فإننا نقول له ؛ إن التسجيل الرسمي من المباحث التواج إذا أبا إلأمل فصارت ملزمة ومخافتها حرام شرعا ، هذه واحدة ، أما الثانية ؛ فإننا نتيف بأن الزواج لا بحب الإبالولي ، بالترتيب الذي جاء به الشرع في أحمامه مع التزامه سائر الأحمام الشرعية الأخرى من الإشهار والإشهاد والمداق وغير ذلك .

اذا ينبغي أن نعلم أن الزواج بالطريق الرسمي فيه الإشهار والتسجيل والشهود ، وبالطريق العرفي لا بد من الالتزام بالصحيح في الشرع من الولي والإشهار وعدم التواطؤ على الكتمان .

اغرج الترمذي وابن ماجه في «سننه» عن محمد بن حاطب الجمحي قال : قال سول الله  $\stackrel{}{lpha}$  : فالم ما بين الحرام والحلال الدف والصوت » . وأخرج الترمذي وابن ماجه عن عائشه ، وأخرج أحمد وابن حبان عن الزبير أن النبي  $\stackrel{}{lpha}$ قال : «أعننوا النكاح » .

### ×ر×م الافتتاحية

قال البغوي في (( شرح السنة )) : الصوت معناه إعلان النكاح واضطراب الصوت به ، والذكر في الناء ، والنكر في الناء ، كما يقال : فلان قد نعب موته في الناء ، وقال أيضاً : وغيرب النف في العرب والنضا .

KONONONONONONONONO

قالان في (( المرقاة )) : (( أعلنوا هذا الذكاح )) ؛ أي : بالبينة ، فالأمر للوجوب أو بالإظهار والإشهار ، قالأمر للاستحباب ، ثم قال : فالتحقيق أنه لا خلاف في اشتراط الإعلان ، وإنما المخلاف بعد ذلك في أن الإعلان المشروط هل بحصل بالإشهاد حتى لا يضره بعده توصيته للشهود بالكنمان أو لا يحصل بمجرد الإشهاد حتى يضره التوصية بالكنمان فيكون غير مشهر إذا أوصى بالكنمان .

ثم قال : فالماعل أن شرط الإشهار لمحتمد في غمضة شمط الإعلان ، فكو بالمهاد إعلان ، ولا ينعك س ، عمل الو أعانوا بمضم أن بيب ، ثم قال : العراد النا عبيد إلى إعلان أمر النباء أو بيب الماعد المناد إلى الماد الترغب المناد إلى المناد المن

المباح . قال المباركفوري في (( تحفة الأحوذي )) قلت : الظاهر عندي – والله تعالى أعلم – أن المراد بالصوت ما هذا العناج المباح ، فإن الغناج المباح بالدف جائز في العرس ، يدل عليه حديث الربيع بنت معوذ عند البكاري ، وفيه : فجعت جويريات لنا يضربن بالدف ويندبن من قتل من آبائي يوم بدر . قال المهلب : في هذا الحديث إعلان النكاح بالدف والغناء المباح . ( انتهى ) .

وأخرج الطبراني من حديث السائب بن يزيد عن النبي ﴿ وقبل له : أتدخص للناس في هذا - أي

اللهو -؟ قال : (( نعم ، إنه نكاح لا سفاح ، اشيدو المانياح )) . وقال أيضاً : قال الحافظ : الأحاديث القوية - أي في غبرب الدف - فيها الإذن في ذلك النساء ، فلا

لِتُحقّ بهن الرجال لعموم النهي عن التشبه بهن . ( التهمى ) . عنت - القائل المباركفوري - وكذلك الغناء المباح في العرس مختص بالنساء ، فلا يجوز المرجال . وفي (( الموطأ )) أن عمر بن الخطاب أتي بنكاح لم يشهد عليه إلا رجل واهرأة ، فقال : هذا تكاح سر

وذكر ابن عبد البر عن الحسن أن رجلاً تزوج امرأة فأسر ذلك ، فكان يختلف إليها في منزلها ، فرآه وذكر ابن عبد البر عن الحسن أن رجلاً تزوج امرأة فأسر ذلك ، فقتان : با أمير المومنين ، هذا كان جار لها برخل عليها ، فقذفه بها ، فعاضه إلى عمر بن الخطاب ، فقال : با أمير المومنين ، هذا كان برخل على جارتي ولا أعلمه تزوجها ، فقال له : قد تزوجت امرأة على شوء دون فأخفيت ذلك ، قال : فمن شهدكم ؟ قال : أشهدنا بعض أهننا ، قال : فدر المحد عن قاذفه ، وقال : أعانوا هذا النكاح ، وحصنوا

وروي عن طاوس قال : أتي عمر بامرأة قد حملت من رجل ، فقيات : تزو شي فلان ، فقال : إني تزوجتها بشهادة من أمي وأختي ، ففرق بينهما ودرأ عنهما الحد ، وقال : لا نكاح إلا بولي .

acollèce 3!

#### 

وعن عروة بن الزبير قال: لا يصلح نكاح السر ، وقال نافع : ليس في الإسلام نكاح سر . وقال عبد الله بن عتبة : شر النكاح نكاح السر ، قال أبو عمر : نكاح السر عند مدالك وأصحابه ؛ أن يستكثم الشهود ، أو يكون عليه من الشهود رجل وأمر أثنان ، ونحو ثلك معا يقصد به إلى التستر ونرك الإعلان .

وعن مالك قال: لو تزوج بينة () وأمرهم أن يكشوا ذلك لم يجز النكاح ، وإن تزوج بغير بينة على على على الله فالله أن يكشوا ذلك لم يجز النكاح ، وإن تزوج بغير بينة على على أستسرا جاز واستشهد فيو المواني ، وعن مالله في الرجل بيزوج المراة بأم المهابي المراقبة المراقبة ، ولا يجوز النكاح لها على الدان أباد أبن بينهما بتفريقة ، ولا يجوز النكاح للها المونية به المناقبة به ولا تناقب بمورة أن ذلك لا يصلح عوقبا .

وفي (( مسند )) أحمد عن أبي حسن العازني - تعيم بن عمرو ، بدري شهد العقبة - أن النبي الله كان يكره نكاج السر حتى أيضرب بدف ، ويُقال : أتيناكم أتيناكم فحيونا نحييكم .

وبعد فقد نقلت هذا من أقوال أهل العلم لأبين قولهم في إعلان النكاح ، ومعلوم أن التسجيل في المحاكم أمر حادث في العصور المتأخرة : أي أن كل الزواج سلبقاً - على مر العصور - كان هو المسمى اليوم بالزواج العرفي ، إذ لم يكن هناك زواج رسمي يسجل في المحاكم كحال الناس اليوم .

لكن نبتت تابته سوء أفسدت الأعراض وأجهضت الحوامل ، بل ووقع من ورائها سفك الدماء إزالة للعال ، وإنما تألك لأنهم سموا ما تتفق عليه العراة مع رجل ، وقد يكتبان بينها ورقة ويحضران شاهدين ، ثم بوصونهما بالكتمان ويقولون : زواج عرفي !!

والحق أن هذا خدن ؛ لخلوه من الولي ، ولتواطؤ أصحابه على الكتمان وعدم الإشهار وغيرب الدف. . لذا فإنه يجب على كل مؤمن غيور أن ينبه الناس جميعاً إلى أن الزواج العرفي لا بد فيه من الإعلان وغيرب الدف ، أما الزواج السري الذي يتواطئون فيه على الكتمان فهو حرام ، لا ينبغي إقداره في المسلمين ، فهو عمورة من زنا الجاهلية . ولا حول ولا قوة إلا بالله .

وليتق الله كل من يحاول أن يسرق من كلام الفقهاء وشواذ الأقوال والأراء ما يصحح به مثل هذا الذواج ، وإلا فعليه إثم كل فرج الستبيج ، وكل حمل أجهض ، وليعلم أن الشرع جاء بحفظ الأعراض ، وجول الأموال ، بل والدماء فداء للأعراض ، والله أعلم . والله من وراء القصد .

#### زيناا الب تمفع مفوت نور الدين

<sup>(</sup>١) الخنان : اتفاقي سر ببين رجل وامرأة على المعاشرة ، وقد كان متعارفنا عليه في الجاهلية ، فلمما جماء الإسلام قضس عليه بالتحريم ، وكاتوا في الجُاهلية يرون أن الذنا : أن لا يتورع من بعاشر ، والتحن : ألا يؤني إلا بواحدة وتؤني به .

<sup>(</sup>٣) والولاية ترتيب شرعي وليست اختيارا حرفياً ، فالمرأة الحرة - غير الأمة - الأحق بتزويجها أبوها بكرًا عنات أو ثيرًا ، فإن لم يكن الأب ولها ولد فولدها ، فإن لم يكن فالأع الشقيقى ، ثم الأع لأب ، ثم الأقرب والأقرب من حصيتها ، كالميراث ، فإن لم يكن لها أوليراه فالسلطان أو نائبه ، فإن زوج الحاكم أو الولي البعيد مع وجود ولي أقرب منهما نسبنًا لم يصح التكاح .

<sup>(7)</sup> Iliis : Iliager .

### 

يبهتاا قواغ



جما رئيس التحرير صفوت الشوافقي العمد الله .. والصلاة والسلام على رسول الله .. وبعد : فقد تبين لنا – في مقال سابق – بعض جوانب الفطر اليهودي على الإسمانية ، ورأينا رأي العين الأساليب الغبيثة والطرق الماكرة والحيل الملتوية التي يفكر اليهود بها ويعيشون بها ولها !

ونواصل حديثنا عن اليهود تبصيرًا وتخذيرًا ؛ فنقول مستعينين

: طلاب

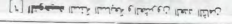
توجد مفاهيم سائدة في الفكر اليهودي يعتقدونها حقائق ثابتة من

# lek: Ilan, 13 in aide Ilan, 10 Ikemed are and 13 in imke are all 18 in imke Ikemed are and 13 in imke are and 13 in it eleven a series a series a series are all industrial indus

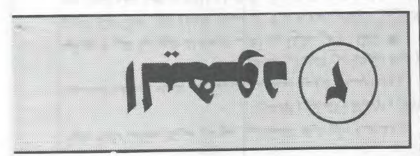
وهذا يعني بوضوح أن اليهود يخوضون ضدنا حرباً دينية ، ويتقربون إلى الله بتخريب بلادنا ، وإفساد أكلافنا ، وتدمير اقتصادنا ، ونصن تقاوم ذلك وندافع عن أنفسنا تحت راية القومية العربية وليست القومية الإسلامية :

ومع أن اليهود يعلنون دائماً أن حربهم معنا مقدسة ، وأن التوراة ومع أن اليهود يعلنون دائماً أن حربهم معنا أن المنهون التورقة ميات ، فإنه بونايا ويتاا ريما ويتاا ريما المنها دريما المنها الموات المنافئا المنافئا المنافئات أن منه أنه المنافئات أن المنافئات أن المنافئات منافئات أن المنافئات منافئات أن المنافئات منافئات أن المنافئات المنافئات أن المنافئات الم

الناشدكم إلغاء الجهاد ضد إسرائيل). وقد ظهرت مجموعة من الكتاب أحباب اليهود في مصر وغيرهما تطالب بتحقيق هذه الرغبة لليهود! وبرغم هذا الوضوح فبإن بين



### 



صفوفنا قوم في القمة والقاعدة بصرون على أن الدين لا دخل له بصراعنا مع اليهود .

وهذا شيء عجيب ، وغريب ، ومريب ، في نفس الوقت !!

# كَانِكَ : يعَنَق اليهود أن الصراع الذي بيئنا حتمي لا يمكن التهرب منه و كان : يعقد اليهود أن الصراع الذي بيئنا عصب لا يمكن الآن منه ، وأن المواجهة بيئنا قائمة ، والصرب قادمية ، وكل مما يجري الآن هو مناورات المسبب الوقت ، ويلست لحل الأرمة ، وآخر هذه المناورات الافاق الأخير بين رئيس وزراء إسرائيل ورئيس بلية فلسطين – كما يسميه بعض الكتاب – والذي يعد نكسة جديدة القضية الفلسطينية .

وكان أهم عناصر المناورة اليهودية هو عزل مصر عن المشاركة في صيراعة القرار ، والاكتفاء بإحاطتها علما بما يحدث بعدم حدث ، بيا جدي بعدما جرى ، وذلك ليقينهم بأن الرئيس مبارك له رأي واضح للحفاظ على حقوق المسلمين في فلسطين .

والانفاق الأخير هو عقد إذعان بشبه عقود تركيب التليفونات ؛ فالنت تناقش نصوص العقد لتفهم بغير اعتراض ولا تعديل ! وكان من أهم بنود الانفاق :

راح سجان الأفقط ال ١٤ من المفقا الغربية ؛ والمقيقة الهرسان المساطرة المساطرة المساطرة الإدارية فقط المساطرة الإدارية فقط المساطنة المالالمان و ٢١٪ وخضة السيطرة الإدارية فقط الم

٣- فتح مطار وفع الفلسطينين حتى يتمكنوا هن السفو بالطائرات كغيرهم من البشر ؛ أما الإشراف الأمني بكل أبحاء موفو لليهود ؛ وهذا يغير مم مجرد إذن بالسفو من قبل التلطاسا الإسرائيلية .

٣- محاكمة كل من ترغب إسرائيل في محاكمته من الفلسطينيين تحت إشراف المخابرات الأمريكية .

Kois. llag or B وت ا العربي كر يده مقا قريال تسحتا ان سفناً ن ح ذلك وندافع ونحن نقاوم المالان ا eilo a ickei. ikeil, elemle بدياختب ملاا ويتقربونإلى ر تر بنی کی ، شباحربا يخوض اليهود

والخارجة ؛ أن الوفد الفلسطيني رجع من أمريكا بحثيبة الأمل والإحباط والتسليم والإذعان .

الأمل والإحباط والتسليم والإذعان .

وهكذا يسعى اليهود التبطوات سريعة في اتجاه الهنام المنشود (دولة يهودية من النيل إلى الفرات ) .

# ناك : وهي حقيقة من أغرب المعتقدات اليهودية التي لا يعرفها العرفي حقيقة من أغرب المعتقدات اليهودكان لا يعرفها العروب لا يعرفها المعتدون ؛ وذلك باعتقادهم أن الستصال اليهودكان هدف المدل الاوربية فترة الحكم الناوي في ألمانيا ؛ وذلك بتواطق هذه الدول مع الدول مع الدانيا ، وأن التعاظة مع اليهود بعد ذلك مرحلة هوقاة أو عابرة بحكن أب عليا أو بعد اليهود ؛ ولذلك تسعم إسرائيل إلى فرض في المعالدة المعالدة المتعادة المتعادة المتعادة المعاددة ا

الإسلام هي العنصر : إن ورقة الإسلام هي العنصر الأساسي الذي يستغله اليهود التفتيت منطقة الشرق الأوسط والسيطرة عليها ، وذلك بالعمل في محورين في وقت واحد :

الأول: تشهريه التراث الإسلامي وتصوير الإسلام على أنه إرهاب . الشاني: خلق القلامة بأن الثراث الإسلامي مستمد من أصول يهورية ؛ وذلك لإظهار فضل اليهورية على الإسلام ، بل ويتحدث بعضهم عن وجود مصلار يهودية للقرآن الكريم !!!

وعندما يتحدثون عن حوار الحضارات يسعى اليهود إلى ترسيخ مفهوم غلامته ؛ أن الفكر اليهودي هو المصدر الأصيل والمباشر للفكر الكاثوليكي عند النصارى وللفكر الإسلامي عند المسلمين !!

المنطقة العربية أن التعامل هي المنطقة العربية أن المعامل المعاربة ويناء على هذا فاليهود يستعدون للحرب ، ونحن نعد العرة السلام دائم مع قوم لا يديدونه ولا بيحثون عنه ، بل ولا يفكرون فيه !!

كما يعقد اليهود بأن إبران لمست ضد إسرائيل؛ لأن العلاقة بين المان واليهود علاقة المنفية ، وهناك ترابط حضاري بين الشعبين الله و البهودي !!

ويؤمن اليهود بأن العلاقة بين الولايات المتحدة الأمريكية وإسرائيل اليس محورها حاجة إسرائيل إلى الولايات المتحدة ؛ وإنما هو حاجة الولايات المتحدة إلى إسرائيل !! وعلى هذا ينبغي أن يقوم تحالف بينهما على قدم المساواة والنُدية .

يريلونه. ē 69 K اسلام دائم مع ie I le La للحرب، ونحن Lu Teleti ه اليهود انف علد ذانبع a icilie B. 159 m pois Lido BY ki a Le القوة والعنف؛ <del>می وه و در</del> العربية ينبع 11: do 5 وه العلمان ع هيا مقتعي

### 

\* بعد عرض هذه المعتقدات المصمة السائدة في الفكر اليهودي بنبغي أن تلحظ بوضوح أن أهداف الولايات المتحدة الأمريكية في بلادنا العربية (في الشرق الأوسط) تتلاقى وتنظبق تمام الاطباق مع أهداف البيهود ؛ فهما في المصالح والأهداف وجهان لعملة واحدة ؛ وتتركز الإهداف الأمريكية على محاور ثابتة من أهمها :

- فرض التخلف على منطقة الشرق الأوسط عن طريقين : خلق عمم استقر المحكومات وإثارة القلاقال والفتن الداخلية مما يعيق النمو والتقدم الاقتصادي لتلك الدول ، حتى تصبح كالأيتام على موائد اللئام :

- والطريق الثاني: استنزاف ثروات المنطقة في عمليات شراء السلاج ، وقد نبه على ذلك الرئيس مبارك في لقائه مع الصحفيين الأفارقة .

- وتهدف الولايات المتحدة أيضاً إلى منع المنطقة من الوحدة الصفيقية ، بتمزيقها وتحويلها إلى كيانات هشة ومتصارعة ، وتجني المسائيل ثمرة هذين الهدفين عندما ترى نفسها تواجه دولاً قد أنهكها التمزق والتخلف .

ت بعد هذا البين : نسبوق إلى القارئ الكريم نماذج حية بشاهد من خلالها بوغبوج : كيف يفكر اليهود !!

سابق -: (على من يقود السياسة الإسرائيلية أن يتصبور نفسه وذراء سابق -: (على من يقود السياسة الإسرائيلية أن يتصبور نفسه راكباً دراجة ، ويريد أن يصعد الجبل !! وهو ينتظر حتى يجد حافلة متجهة إلى أعلى ، فيضع نفسه في وضع يجعله مثنيكا مع الحافلة ، ولا يفعل أكثر من أن يغير وضعه تبعاً لحركة الحافلة في معودها إلى أعلى! ولا يغير وضعه ببعاً أكثر من الاحتفاظ بتوازنه ) !!

فاليهود نبات متسلق ، لا ينمو إلا على ساق نبات آخر اسمه أجر اليهود ؟!

#### ■ וניאפני .. وأغانيا :

الإسلام على 9 <u>con</u>9 <u>c</u> Kan, ثالتاا هيهشتب علياء وذلك والسيطرة 1860 aida 1011 عهوياا طاغتس الانساسي الذي Km Kg & 10.66

### 

ا) نو اختاام Lek el ligzy ع ب امت لوسف SILOLIE 2 ويرغيلها ويبثه ق حث ليثارسا وتجن ed chaing تحشم حاتايك eisee49-15 الموت مون ، م يقيقما lle - Lö lida so le si للنخياة أيضنا عريكم الولايات

قد أطلق اليهود هذه الشائعة القوية قبل سنة ١٤١٨ م عتى ينالوا عطف العالم عليهم في إقامة دولة أهم بفلسطين تضمن لهم البقاء وعدم التشرد ، حتى لا تتكر الإبادة المزعومة ولا المذابح الوهمية .. واقد استطاع اليهود من خلال هذه الدعاية استنزاف الأموال الطائلة من ألمانيا بصفة دورية متكررة منذ أكثر من خمسين عاماً وحتى الأن ، تعويضاً لهم عما حدث !!

بل تمكن اليهود من الضغط على الحكومة الفرنسية وكسب تعلطف الرأي العام حتى صدر في باليس سنة ١٩٩٠م قلنون يعرف باسم (قانون جيسو) ؛ يقضي بالسجن على كن من يتشكك في رقم الستة ملايين يهودي الذين يقال إن هتار وأعوائه قد أبادهم .

ا الله المعالم المعالم المعالم المالم المالم

#### ■ Iliget .. eldmieil :

يعتقد البعض أن الصراع مع اليهود يتعلق بفلسطين المحتلة والقدس الشريف .. وهذا غير عصيح .

ويعتقد آخرون أن اليهود – كما هو معن – يريدون إقامة إسرائيل الكبرى من النيل إلى الفرات! وهذا خير دقيق! أما الحقيقة التي في العبرى عن النيل إلى الفرات ! وهذا خير دقيق! أما الحقيقة التي في عقول اليهبود ؛ فهي أنهم يريدون – لو استطاعوا – إقامة حكومة عليماً عليما العلم بأسره ، وتحقق استعلام اليهود على سائر البشر ، وسيطرتهم على كل حكومات العلم !

والطريقة التي يفكر بها اليهـ ود تؤكـد هذه الحقيقـة ؛ فهم يخططون لمشاريع خيالية نسوق منها هذا المثال :

يفطط اليهود اتحويل تل أبيب إلى عاممة سيلوية ومصروية لمنطقة المنطقة ومصروية المنطقة المنطقة المنطقة المنطقة المنطقة المنطقة الكول المنطقة الكول المنطقة المنطقة المنطقة المنطقة المنطقة المنطقة المنطقة المنطقة المنطقية : فعنى ربط تل أبيب بالعالم القديم من خلال أربعة فطوط حديدية : أحدها : يتجه إلى طهران عبر بغداد ، والثالي : يخترق مصوراء سيناء ليصل إلى الرباط! على امتداد سلحل البحر الأبيض مدراء سيناء ليصل إلى الرباط! على امتداد سلحل البحر الأبيض المتوسط الإفريقي ، والثالث يدور حول البحر الأحمر مخترق المنبه المتوسط الإفريقي ، وللثالث يدور حول النيل غبا لتجتمع هذه الروافد الجزيرة العربية شرقا ، وحوض وادي النيل غبا لتجتمع هذه الروافد الثلاثة في تل أبيب ليصعد منها خط رابع يصل إلى أوربا عبر إستانبول ؛ وبذات عليم المنات الثلاث وبذات الفريا – إفريقيا – أسيا ) .

ا أرأيت كيف يفكر اليهود ؟

### 

#### ■ Ilinge ... ellmdelim :

لقد استطاع هنري كسينجر – وزير خارجية أمريك ا أن ينقذ اسرائيل سنة ١٧٩٢ م من هزيمة ساحقة ، مستغلاً في ذلك مكر اليهود وضعف المفاوض المصري (الرئيس السلدات) بشهادة وزراء خارجية مصر .

يقول محمد إبراهيم كامل – وزير خارجية مصر –: (قيرة السادات قول محمد إبراهيم كامل – وزير خارجية مصر –: (قيرة السادات التفاوضية من خلال التجربة التي حدثت في كامب ديفيد كانت غير موفقة وسيئة للغاية ! فقد اعتمد – أي السادات – على عناصر معينة على أمل أن تدفع بالمبادرة إلى طريق النجاح ، دون أن يدرس حدود إمكانيات الشخصيات التي واجهها ، سواء مناحم بيجين ، أو الرئيس الأمريكي كارتر ، الذي اعتمد عليه اعتمادا كلياً في كامب ديفيد ) . اهد .

فر يضيف قائلا: ( فتاريخ الملدات معروف لذي بالكامل .. الرجل لم يدم يضيف قائلا: ( فتاريخ الملدات معروف لذي بالكامل .. الرجل لم يدم المرس سياسة خارجية ، هذا فضلاً على أنه – وإن كان يقرأ – إلا أنه المساسل معنو المادي عبد الناصر !! ولم تكن لديه التجربة الشخصية على السراء وتدال الطلاع عبد الناصر إذا سمعت وقرأت أي كيسنجر في أنول المسادات وقدرته التفاوضية ؛ فلقد عقد كيسنجر مقارنة بين القدرات التفاوضية وقدرته التفاوضية ؛ فلقد عقد كيسنجر مقارنة بين القدرات التفاوضية لكن من الملك فيصل والرئيس الأسد والرئيس السلاء ، وكانت النتيجة أن السلاء أن أحدى إلى أست الديه قدرة على التفاوض ، ويروي أن السلاء أن فين ذهب لإسرائيل قدموا له مشروعا ليقنم للسادات . فقال على المهروع متشدد أخر! وكانت النتيجة موافقة السلدات على المشروع مشروع متشدد بمنتهو السلولة ) !!

ويمكرون ويمكر الله ، والله خير الملكرين ، وصل الله وسلم وبارك على نبينا محمد وآله وصحبه . وللحديث بقية إن شاء الله .

elmi . وإفريقي النالات أوربها تال قال lida وفي ربط هذه 160m die لنطقة الشرق م الله الله و و قيع ليدس 2 as (F) لت و يا ت عم هياا لملمغي

صفرى الشوروني

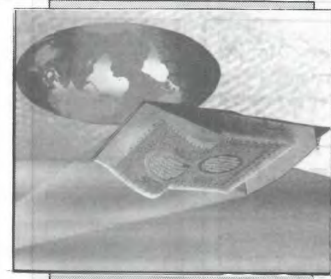






हों हरू हरू हो । दिन्हें / बाउ । हिना ह

البيعت الغلبي الذيرة المساب العبو فأه الحقة التي تعود عبي طاويها بالنفع ، وشرية من الشهي الاثمل لفشاء الغشر وتتمية (عقل ، والثالثة فإن تهيو المسلبة لأي بسلمت أمر له اعتباره في نضيح شاره ويثو فطوفه ، والبيعث في الغروم الشريعة عامة وفي التلسير خاصة من العبو مسابيسه الاعتبارة به والتعرف على شروطه واذابه ، حتى بصفو مشرية ، ويحفظ روعة الوهى وجلائه .



#### WW I

شروط المفسر :

وقد ذكر العلماء للمفسر شروطا نجملها فيما يأتي:

1 - مماة الإعتقاد: فإن العقيدة لها أثرها في نفس المحميها ، وكثيرا ما تحمل ذويها على تحريف النصوص ماميها ، وكثيرا ما تحمل ذويها على تحريف النصوص والخيانة في نقل الأخبال ، فإذا منف أحدهم كتاباً في التفسير أول الأيات التي تخالف عقيدته ، وحملها باطل مذهبه ، ليصد الناس عن النباع السلف ، ولزوم طريق الهدي .

٣ - التجرد عن الهوى: فالأهواء تدفع أصحابها إلى نصرة مذهبهم ، فيغرون الناس بلين الكلام ولحن البيان ، كدأب طوائف القدرية والرافضة والمعتزلة ونحوهم من غلاة المذاهب .

٣- أن بيدا أولا بتفسير القرآن ، قالم أميد نأه منه منه في موضع فبنه قد فصل في موضع أخر ، وما تضم منه منه و مكان أخر ، وما تضم منه في مكان أخر .

وقال الثافعي، نهي الله عنه: (كل ما حكم به لسول وأله فهو معا فهمه من القرآن)، وأمثلة هذا في القرآن كثيرة، بمعها صلحب الإقان مرتبة مع السود في أخر فصل من كتابه كتفسير السبيل جائزاد والراحلة، أغر فصل من الثالم بينفسير السبيل جائزاد والراحلة، وفيسير الظلم بالشاء، وتفسير المصاب اليسير بالعرض. ه- فإذا لم يجد التفسير من السنة رجع إلى أقوال الم أساب أذ فإنهم أدرى بنلك لما شامدوه من القرائن والأحوال عند نزوله، ولما لهم من الفهم التام، والعلم المصابح، والعلم المصدي ، والعلم المصابح،

٢- فإذا لم يجد التفسير في القرآن ولا في السنة ولا في أقوال الصحابة ، فقد رجع كثير من الأممة في ذلك إلى أقوال التابعين ، كمجاهد بن جبر ، وسعيد بن جبير ، وعكرمه مولي ابن عباس ، وعطاء بن أبي رباح ،

٧- العلم الذهاة الموبية وفروعها ؛ فإن القرآن تزل المان عربي، ويتوقف فهه على شرح هودات الأفاظ المان عربي، ويتوقف فهه على شرح هودات الأفاظ ومداو لاتها لحبيم الرفعي ، قرال مجاهد : (لا يحل لأحد يومن بالله واليوم الآخر أن يتكلم في كتاب الله إذا لم يكن علام المان الده الدوب ) .

٨- العلم بأصول العلوم المتصلة بالقرآن ، كعلم القراءات ؛ لأن به يعرف كيفية النطق بالقرآن ويترجح القرون وجوه الاحتمال على بعض ، وعلم التوحيد ، حتى لا يعض وجوه الاحتمال على بعض ، وعلم التوحيد ، حتى لا يؤول آيات الكتاب التي في حق الله ومعلته تأويلا يتجاوز به الحق ، وعلم الأصول ، وأصول التسيير خاصة مع المدق في أبوابه التي لا يتضح المعنى ولا يستقيم المراد بنونها ، كمعرفة أسباب النزول ، والناسخ والمنسوخ ، بنونها ، كمعرفة أسباب النزول ، والناسخ والمنسوخ ،

٩- دقة الفهم ؛ التي تمكن المفسر من ترجيح معنى على آخر ، أو استنباط معنى يتفق مع نصوص الشريعة . آداب المفسر :

شاينال بالملاكمة ؛ عمقما فصعو فينا الأعمال بالنبال المعلوم الشرعية أولى بأن يكون هدف مطحبها المخد المغلمة المغلمة المعلمة بالمعلمة بالمعلمية بال

أعراض الدنيا ليسدد الله خطاء ، والانتفاع بالعام ثمرة الإخلاص فيه .

٧- حسن الخلق: فالمفسر في موقف المودب، ولا كل على الآداب ميلغها في النفس إلا إذا كان المودب، مثالا يحتنى في الخلق والفضيل، لا أمالا المرية قد تصرف الطالب عن الاستفادة معا يسمع أو يقرأ وتقطع عليه مجرى تفكيره.

"- I Kaith gliesh: - bjû llesh get big K aû lleshigû baske al get aû mag ael ês geês andas - gemû llmig bigeg llaem, ês gê emis kal gên oan ambih llrigû, gitil, al gant llim aû îlên llesh aû gen Çlên êş llaegês lme a mê 28 ges îdhiês.

٤- تحري الصدق والضبط في النقل: فــــ يتكــــ أو يكتب إلا عن تثبت لمــــ يرويــ، حتى يكون في مأمن من التصحيف واللحن.

 التواضع ولين الجانب: فالصلف العلمي حاجز حصين بحول بين العالم والانتفاع بعلمه.

٣- عزة النفس: فمن حق العالم أن يترفع عن سفسف الأسور، ولا يغتسى أعتب الجاء والسلطان كالسائل المتكفف.

٧- الجهر بالحق: فأفضل الجهاد كلمة حق عند سلطان الدر.

 حسن السعت : الذي يكسب المفسر هيية ووقارًا في مظهره العام وجلوسه ووقوقه ومشيته دون تكلف

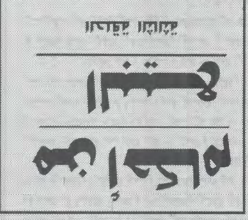
٩- الألاة والروية : فلا يسرد الكلام سردا ، بل يفصله ويبين عن مخارج حروفه .

١٠ - تقديم من هو أولى منه ؛ فلا يتصدى للتفسير بحضرتهم وهم أحياء ، ولا يغملهم حقهم بعد الممات ، بل يرشد إلى الأخذ حفهم وقراءة كتبهم .

١١- حسن الإعداد وطريقة الأداء: كأن بيدأ بذكر سبب النزول، شم معاتي المفردات، وشرح الكراكيب، وبيان وجوه البلاغة، والإعراب الذي يتوقف عليه تحديد المغنى، ثم بيين المغنى العام ويمله بالحياة العامة التي بيعينها الناس في عصره، ثم يأتي إلى الاستنباط والأحكام. أما زي المناسية والربط بين الأربات أولا وأخذا فينك

أما ذكر المناسبة والربط بين الايات أولا واخرا فذلك حسب ما يقتضيه النظم والسياق . والله العوفق .

#### مُنسا بالبا



يقطم الرئيس المام / محمد صفوت نور الدين

ن و بيان ن و در معيد ال مع يو بالغيرا و يا الغيرا و يا الغيرا و يا الغير الم

هزام ، رفسي الله عله ، قبال : قبال رسعوا الله هزام ، البيعان بالغيار ما لم يقفرقا - أو قبال : هني يقولقا - فإن صدقا وبيزنا جورك لهما في بيعها ، وإن كتما وكذبا صفت بركة بيمهما » . بيعها ، وإن كتما وكذبا صفت بركة بيمهما » . وعن ابين عصر » رضي الله عنهما ، عن النبي هذاك : ( إن المثلبانيون كل واحد منهما بالغيار في بيمهما على صاحبه صاحم بنظرقا أو بيلهما نبياها على صاحبة الم بنظرقا أو

النبي الله فال : (() المتلبقين كان واهد منهما بالغيار في بيعها على صاحبه مما لم ينفرقنا أو بكون البيع خيمارا » . وقمي رواييه : (() المبليع يكون البيع خيمارا » . وقمي رواييه : (() المبليع الرجائ فكان واهد بنهما بالغيرا ما ام يتفرقنا ويال جديما ، أو ريمير أصحما الانحر فتبايما على ذلك . فقد وجبد البيع ، وإن تلاقل بعد أن ينباجه والم يتراك واحد منهما البيري فقد وجبد البيعي ».

> الصد لله والصلاة والسلام على رسول الله وآله وصحبه ، وبعد : نكمل حديثنا عن أحكام البيع ، فنقول وبالله تعالى التوفيق :

> المجلاسة : بيع ثوب يلمسه دون نشره ، وتبيين ما فيه نوعا ومقدارا ، أو بيع غير الثوب دون تفقد وتعرف على العيوب والميزات والأعناف إذا كان مما بعتاج فيه لذلك .

> المجابعة : نبذ الرجل بثويه لرجل ، ويكون ذلك بيعاً من غير نظر ، وفيها الجهالة المفضية للخصام والشجال ، فلا بد من العلم بالسلعة والرضا .

> العصاة : وهو أن يرمي بحصاة فما وقعت عليه تم عليه العقد ، ويحرم للجهالة ، ولها صور عليه تم عليه العقد ، ويحرم للجهالة ، ولها صور عماده تقام في بعض الأسواق والموالد الشركية المبتدعة ، وكله بيع حرام .

> ، لينفع الا يقول: بنتك هذه الشجرة الا بعضالا المنطق الفنح الا عشرة عير معينة المستثناء واستثناء والمعلوم من المعهم بالمعهد المعلوم من المعهد المعلم عبولاً المعلم : منافع المعلم أن المعلم الم

تصل التي نتجت ، وهو أن يبيع بشن إلى أن تلد ولد الناقة أو إلى أن تحمل ولد الناقة ، أو هو بيع ولد نتاج الدابة ، وهو إما بيع معدوم ، وإما بيع إلى ذلك الأجل المجهول ، وكل ذلك لا يجوز للغر والجهالة .

المعدد: كبيع الجنين في بطن امه ، او المعدد في الماء ، أو المعجوز عن تسليمه ، كالجمل الشارد ، أو مجهول الجنس ، أو المقدار ، ويستثنى من بيع الغرر أشياء إما لتفاعتها ، أو لعدم تميزها عن المبيع:

أ- ما يذخل في المبيع تبعاً ، فلو أفرد لم يصح بيعه ، مثل أساس الدار والدابة في غبرعها اللين ، أو في بطنها الحمل ، فكل ذلك يشق فصله ويحتاج إليه مع أصل المبيع .

ب عملا المقشم وأ حال القما حالم وحماست لم - ب عملا الم المعالم الم المعالم الم المعالم ا

الماعة قبل قبضها : لحديث : (( من ابتاع طعاماً فلا يبيعه حتى يستوفيه )) . ولحديث : (( نهي عن بيع الشهرة قبل قبضه )) .

: عندم بن حزام ؛ قات: يا رسول الله ، الرجل يسألني البيع وليس عندي ، أفأبيعه ؟ قال : (( لا تبع ما ليس عندك )) .

لاحظ أن الفرق بين السلم وبيع ما ليس عندك أن السلم سلعة موصوفة النوع والمقدار يبكن للبائع الحصول عليها عند حلول الأجل وتسليمها للمشتري في الأجل ، أما بيع ما ليس عندك بيع لسلعة معلوكة لغيرك ولم تفوض في بيعها أو بيع الشيء قبل قبضه وبيع الانبد الآيق .

بعضكم على بيع بعض البحسة : الحديث : (( لا يبيع المحسوة المحدي الله المحدي ولي المحدي ولي المحدي ولي المحدي ولي المحدي وليا المحدية والمحدية المحدية والمحدية والمحدية

في سلعة خلى سعرين لا يحدد واحد منهما يقول: في سلعة على سعرين لا يحدد واحد منهما يقول: بغتك إياما بعثرة حالة، أو نصمة مشهر إلى أجل، ويمضي البيع دون تحديد أحد السعرين، ومنها أن يقول: بعتك هذه الدار بكذا، على أن تبيعني هذه السيارة بكذا بهفعا أن يقول: بعتك هذه (الشاة أو هذا السوب) بدينار، ويمضي البيع دون تحديد أحدمما.

العيدي بالعيدي: الحديث: (أولي رسول الله عن بيس الكالي بالكالي )). ومثالسه أن يأو بالمحالي )). ومثالسه أن يكون لأحدهما شاة عند آخر يتفقا على أن المعلمية بعد عام فيبيوها من آخر بدينار يسلمه له بعد ستة أشهر .

العينة : وهي حيلة (بويية ، وصورته : أن الميري منه سيارة إلى أجل بعشرة آلاف ، ثم بيبوها المي عالاً بتمسقة آلاف ، فعائدة أغذ التاسعة آلاف ليردها عشرة ، ووسط السلعة توسيطا صورياً أو يوسط الجل أخر مع السادة بنوي أن وقع البيرع الثاني بعد البيرع الأول بعدة بغير شرط ولا عادة ولا نية جاز

> ذلك ، ولا يخفى أن الورع ألا يبييه من نفس من اشتراها منه بعدًا عن شبهه الريا .

> ومن صول بيع العين : أن يكون عند الرجل ومد صول بيع العين : أن يكون عند الرجل العين غلا بيعه إلا نسية ؛ أن يكون عند أحمد على كوهه الله ، فقال : أن يكون عند أمان على الميع الإبيع الميع الميع الميع الميع الميع الميع الميع ، فإن باع بنوي الميع الميع

ويأكلون أموال الناس بالباطل . والله أعلم . للإكثار منها ، ثم يعلنون الإفلاس ويضربون الأسواق الباب لأهل الخداع والمكر والعبث والتلاعب بالأموال الكنفية التي يسددون بها هذه الديون ، وهي تقتع المحتاجين ليتوسعوا في الديون بغير نظر للوقت ولا أنها مفسدة للتجارات وبوار للسلع ، ودفع لكثير من من القضايا والخصومات ، وواقع الأسواق يدل على الكثير مبسق حالا إلنما نع ينفلا شعت عالمعاهما على تحريم هذه المعلملة ، والتورق صورة من البانع ، وهذا الأمر إذا حدث التواطؤ عليه ؛ فالعلماء العينة أن رجوع السلعة في العينة ترجع لنفس كان هذا أهون خالا من العينة ، والفارق بينه وبين البيع ، حتى أنهم يسمونه ( حرق اللسوق ) ، وإن واليوم يكون فسلا الأسواق بسبب هذا النوع من ، طتمع ا والق علما نه قلم ن الا ، علما المعالم ، اختلف اهل العلم في هذا النوع ، فاحله جمهور نفقة على عيلا له سداد دين او غير ذلك ، وقد المال ( النقد ) لحاجته لذك في تجارة أو زواج أو الذي اشتراها منه بسع عاجل بقصد الحصول على التورق: شراء سلعة بسع آجل ، ثم بيعها لغير

نعوا الناس يرزق بعضهم من بعض )) . وصورته : نعوا الناس يرزق بعضهم من بعض )) . وصورته : أن يأتي الرجل من البادية بسنة تبييعها بسعر يومها ، والناس في حاجة إليها ، فيقول له حضري : اترك

السلعة عندي وأنا أبيعها لك بعد أيام بمسعر أكبر من ذلك ، ولكن لا بأس أن ينصح له ، ويدع الناس في أسواقهم بيسر الله عليهم أسعارهم .

التأمين التماري ، وبديك التأمين التعاوني :

من بيوع الغرر التأمين التجاري ، وهو عقد يلزم فيه أحد الطرفين – وهو المؤمن – أن يؤدي للطرف الآخر – وهو المؤمن عليه – عوضاً مادياً ينفق عليه ، بدفع عند وقوع الخطر ، وتحقق الخسارة المبينة في العقد ، وذلك نظير رسم بسمى (فسط التأمين ) يدفعه له المؤمن حصب ما ينص عليه عقد التأمين ، وفيه الغرر الفاحش والجهالة والميسر وأكل أموال الناس بالبلطل .

أما التأمين التعاوني فهو عقد من عقود التبرعات يقصد به التعاون على تفتيت الأخطار في تحسل المسئولية عند نزول الكوارث، وذلك بإسهام أشخاص ببياغ نقدية تخصص لتعويض من بصيبه خسر، ويكن الاكتفاء به عن التأمين التجاري.

الإقافة: فسنج البيع وتركه ورد الثمن إلى صاحبه مساحبة الموافئة ألى المعوا إذا ندم أحد الشابعين وهي مستحبة أدا ملك ألى المدميا ، المديث : (( من أقال مسلما بيعته أوا طلب أحدمها ؛ لصيف : (( من أقال مسلما بيعته أقال الله عثرته )) . فإن هلك بخماسا رفعي الإقالة أن يتقص من الثمن أو في بقيتها ، ولا يجوز في الإقالة أن يتقص من الثمن أو يبيغ إلا أن يكون بيعاً جديدا بأحكمه وشروطه .

يبع الجؤاف : هو بيع ما يكال أو يوزن أو يود خملة بلا كيل ولا وزن ولا عند ، وهو بيع صحيح كص فيه لحاجة الناس إليه ، خاصة وأن أهل الخبرة في الأسواق يمكنهم تقدير السلع بما يقرب جذًا من وزنها وكيلها .

الاستجراد: هو أخذ الحوائج مما يحتاج إليه علاة ويقع عليه الاستهلاك كالخبز والملح والزيت والقمح ونحوها من البائع شيئ فشيئ مع جهالة والقمن عال الأخذ، ودفع ثمنها بعد ذلك، وقد جوزه كثير من أهل العلم، ودافع عنه ابن القيم في ((إعلام الموقعين)). وحاجة الناس إليه كثيرة وماسة.

الفربون : جاء في قرار المجمع الفقهي في المحرم ١١٤١ هـ ما يلي :

> المشري مينف من العراق إلى البائع على أما دفع المشري مينفا من العال إلى البائع على أما أفا أفا إن أفن السلعة احتسب المبلغ من الثمن ، وإن تركها فالمبلغ البيائع ويجري مجرى البيع ، الإجبارة ؛ لأنها بيع البيائع ويجري مبرى البيوع كل ما يشترط لصحة المنافع ، ويستثنى من البيوع كل ما يشترط لصحة قبض أحد البيابين في مجلس العقد (السلم ) أو قبض البيابين مبادلة الأموال الربوية والصرف ، ولا يجري في العرابحة للأمر بالشراء في مرحلة المواعدة ، ولكن يجري في مرحلة البيو التالية للمواعدة .

٢- بجوز بيع العربون إذا قيدت فكرة الانتظار بزمن محدود ، ويحسب العربون جزء من الثمن إذا تم الشراء ، ويكون من حق البائع إذا عدل المشكري عن الشراء .

تلغي اليكبار : قبل دغول السوق ومعرفته لثمن سلعته فإن بناع ثم بلغ السوق ، فهو بالخيار في بيعه .

النجني : وهو أن يزيد في ثمن السلعة من لا يزيد شراءها ، بل لنفع البائع أو الإضرار بالمشتري أو العبث ، وهو صورة موجودة في الأسواق من قدم ، وقد حرمها الإسلام رحمة بالناس ، وقد عد المجمع الفقهي من صور النجش :

أ- الصورة المنكورة .

مُعلسال طباعدل به الشال به يه كان مع العليّ نا - ب . لهنم وغينا ويتشما في المعميو له، طيبي

جـ - أن يدعي صلحب السلعة أو الوكيل أو السمسل ادعاء كاذبا أنه ذفع فيها ثمن معين ليباس على المشتري .

د - من الصورة الحديثة للنجش المحظورة شرعاً اعتماد الوسائل السمعية والمرئية والمقروءة التي تذكر أوصافا فيعة لا تمثل الحقيقة ، أو ترفع الثمن لتغر المشتري وتحمله على التعاقد .

اسب وستا ارحه): ( معامل المحمول المحم

الطبقة : وهو أن يكون أحد طرفي البيرع أو كالاهما واقع تحت إكراه ملجئ لعقد البيرع ، فإن البيرع ليطل إذا أقرا بالتلجئة أو ظهرت بيئة تفيد التلجئة ، وإن اغتلفا جاز البيع هم يومين المنكر .

الْمُعْلَمُ : وعموركم أن يقول : بعثك كذا بألف ، فإن ردنت الألف ردنت عليك العبيع ، وهي عمورة من البيع لا تجوز .

المحاصون : إذا رهن عينا بنين حال أو مؤجل وحل الأجل وامتنع المدين عن أداء الدين أجبره الحاكم على بيع المرهون أو باع عليه نيابة عنه ؛ لأنه حق واجب عليه ، فإذا امتنع من أدائه قام الحاكم مقامه في أدائه كالإيفاء في جنس الدين .

#### ويعرم الربا بنوعيه النبيئة والفضل :

ربز النسينة همو مما كانت الزيادة بسبب الأجل، وهمو وربا الفضل مما كانت الزيادة بسبب الجودة ، وهمو محصور في الذهب والفضة والقمح والشعير والملح . قال في (ربداية المجتهد)) : وأصول الربن غمسة :

- ١- أنظرني أزيديك .
- ٢ التفاضل .
- 4- 11 12 184.
- ٤- فنع وتعجل .
- ٥- برع الطعام قبل قبضه .

من البيوع المحرمة بيع المضر وكل ما أسكر من شراب سائل أو جامد ، سواء كان منظه الفم أو الأنف أو غيره ، بيخل في ذلك ما يتعاطى بالشم أو الحقن .

ويجوم بيع الميتة ، واستثنى جمهور العاماء الشعر والوير والصوف والريش ، أما البطء ففيه فرف مشهور ، ويجرم بيع الخنزير والأمضم والكلب ، واختلف في كلب المعيد ، ويجرم بيع المصور التي تفسد الأخلاق للتبرج وغيره ، أو التي تتعلق بها القلوب تعظيماً ، وتحرم كل حيلة لاستحلال الحرام ولو تغيرت أسماؤها ، والوسيلة إلى الحرام حرام .

استعبال المينة : يجوز استعبال دهن المينة في طلي السفن والتداوي بدهنها في البدن في غير وقت الصلاة ، وقد قاسها شيخ الإسلام على الاستنجاء ، وقال

> ابن النيم: بنبغي أن يعلم أن بلب الانتفاع أوسع من باب البيع ، فليس كل ما حرم بيعه حرم الانتفاع به ، إذ لا تلام بينهما ، فلا يقاس تحريم الانتفاع على تحريم البيع. ومن صور البيوع المحرمة : من لم يجد عند

> تاجر بغينة (المي يريدها ، يقول له التاجر : اذهب إلى التيفر بغين وأتا هذي المي المي يريدها ، يقول له التاجر : اذهب إلى المسلم وأخذ منك الميث فإن أعجبه شيئا دفعا عنك المثان عاجلاً ، ثم أخذنا هنك المثان مؤجلاً أو على المناه عنه و أحد أي مساب الربع = فهذه عمورة مسن المبيع المبيع ؛ لأنه على أنه المناه به البيع المبيع البيع المبيع المبيع المبيع به نوا لمنه به نوا لمنه به بؤيلاة فيلا أنه تولي عنه دفع ثمن عاجل المبيع بنيلاة ، فيلا فيها أنه تولي عنه دفع ثمن عاجل المبيع بنيلاة ، فيلا أعلم .

#### : خليما خبية پيغا

#### قرار البجبي الفقمي بالكويت في جبادي الأولى ٢٠٤١ هـ

الثمال بي ه أم المعب آخبائنا نابها العاق في أو المثل المسال المس

#### المقوق الجعنوية :

#### من قرار المجمع الفقمي بالكويت في جمادي الأولى ٢٠٤١ هـ

أولا: الاسم التجاري والعنوان النجاري والعلامة من مأوي والعلامة التجارية والتأليف والاختراع أو الابتكار هي حقوق التجارية والتأليف والاختراع أو الابتكار هي حقوق خصاء لأصحابها، أهبي ألها في العناء المحامد على مالية معتبرة لتمول الناس لها ، فعذه الحقوق يعتب بها شرعا ، فلا يجوز الاعتداء عليها .

ثانياً : يجوز التصرف فسي الاسم التجاري إو المهنا أي المجاري أو العلامة التجارية ، فنقل أي منها المبتدل رشفال بي المبالتال المهنا المؤتنا الما يجاله رضهم المبتدل رشفال بي المباليات المبال المبال وقتع وببحا المائن أ

ثالث : حقوق التأليف والاختراع أو الابتكار مصونة شرعا ولأصحابها حق التصرف فيها ولا بجوز الاعتداء عليها . والله أعلم .

اليغال في اليضي : حديث (( البيعابان باليضار )) الي وبالله المخطور وهو طلب خير الأمرين من المخطوب البيع أب المخطور بن ويبال بن البيا أب المخطوبات المخطوبا

۱ خیار البجلسي : وهو الخیار قبل أن يتفرقا ،
قلكل من البائع والمشتري الخیار في إمضاء البیع أو
قلكل من البائع والمشتري الخیار في إمضاء البیع أو
فسخه ماداما في المجلس ، ویئتفی الخیار إزا قال له
في مجلس العقد : اختر فاختار إمضاء البیع فینقطع
الخیار قبل التفرق .

و المقصود الفرقة بالأبدان ؛ أي من مجلس العقد ، وذلك بانصراف أحدهم .

قبال الشرهذي : وهبو قبول الشافعي وأحمد والسعاق ، وقالوا الفرقة بالأبدان لا بالكلام ، وقد قبال بعض أهل العلم معنى قبول النبي على : (( ملا لم يتورقا )) ؛ بعني الفرقة بالكلام بأن ينتقلا للصيث في موضوع آخر ، والقول الأول أممح ؛ لأن ابن عمر ، موضو المنا و المنا المنا المنا منه ، هبو المنو وى عن النبي المنا منه ، هبو المنو وى عن النبي على خطوات ؛ أي إذ أعجبه شيء ، اشتراه مشي خطوات ؛ أي لإمضاء البيع ، فهو أعلم بما وى .

قال في ((تحفة الأحوذي)): هذا القول هو الظاهر الداجح المعول عليه . شم قال: إلا بيع الغيار ، هو استثناء من امتداد الغيار إلى التفرق ، بل والمراد أنهما إذا اغتارا إمضاء البيع قبل التفرق فقد ازم البيع حينئذ وبطل اعتبار التفرق ، فالتقدير إلا البيع الذي جرى فيه التخاير .

٧- خياء الضوط: وهو إذا اشترها مدة معينة آخا به المعادة مدة معينة أخار الشرطة مدة معينة ألفنا إذا مضت المدة ولم يرجع للخياس كان البيع : وفي أثناء هذه المدة يجوز لأضعما الرجوع في البيع ويجوز أن يكون هذا الشرط لأصعما أو لكل واحد منهما ، ولا يجوز أن يكون الخيار أن يكون الخيار

ويشرح الدكتور / علي السالوس خيار الشرط المياري ، وي يشترط المياري السلعة يسلم ويتسلم المشتري ، وقد يشترط المشتري الخيار مدة يوم أو يومين أو ثلاثة مثلا ، بحيث إنه في مذه المدة يومين أو ثلاثة مثلا ، بحيث إنه في مذه المدة يومين على يكون الشتراه لفيره فيسأل غيره ، وقد يكون على غير دراية بالسوق ، فيقول : هنا لي خيار ركنا ) حتى بعلم هل السعر مناسب أم لا ، والبائع كذاك قد يجعل الخيار النفسة ، وغيار الشرط يغني أن كذاك قد يجعل الخيار النفسة البيع فان البيع تام كما المدة إذا انقضت ولم ينفسخ البيع فإن البيع تام كما

> ه و لا زيادة ولا نفصان ولا تعويض ، إذا جاء ه المنشري في مدة الخيار وفسخ البيع أغذ البائع سلعته وأغذ المشكري الثمن ، وإذا جاء البائع ، المد حق الغذا – غيار الشرط – وأراد أن يسترد سلعة أغذها ولد الثمن .

> "المني المغيا المنيان المنازية المنيا المنيا المنيا المنيان ا

٤- غياد العيب : إذا دلس البائع في المبيع بأن المائع المائع والمائع المائية المائع ، فإن المائع الم

ه – إذا الحسف المسيابية ن عبي عدر المصل او وصحة السلعة حلف كل منهما الآخر ثم إلهما الخيار في إمضاء البيع أو فسخه ؛ لصيث : (( إذا اختلاف المنابيون والسلعة قائمة ولا بينة لأصدهما تحالفا )) .

قواد البعومي الفقمي بجدة في نعبان ١٤١٠ هـ بعد الاطلاع على البحوث الواردة إلى المجمع بعد الاطلاع على البعوث الواردة إلى المجمع بغموص ( البيع بالتقسيط ) واستماعه للمناقشات

التي دارت حوله ، قور :

المحال ، كما يجوز لكر شن المعزجل عن الشن المحال ، كما يجوز لكر شن المبيع نقادا وشنه بالإقساط لمسدد معلومة ، ولا يصع البيع إلا إذا جزم العاقدان بالنقد أو التأجيل ، فإن وقع البيع مع التردد بين النقد والتأجيل بأن لم يحصل الاتفاق الجازم على بين النقد والتأجيل بأن لم يحصل الاتفاق الجازم على

٢ - لا يجوز شرعاً في بيع الأجل التنصيص في الخير التنصيص في العقد على فوائد التقسيط مفصولة عن الثمن الحالب ، بحيث ترتبط بالأجل ، سواء اتفق العاقدان على نسبة الفائدة ، أم ربطها بالفائدة المائدة .

٣- إذا تلخر المشتري المدين في دفع الأقساط عن الموعد المحد ، فلا يجوز إلزامه أي زيادة على الدين بشرط سابق أو بنون شرط ؛ لأن ذلك ربئ محرم .

عرم على العدين العليم أن يعاطل في أداء
 ما حل من الأقساط ، ومع ذلك لا يجوز شرعا اشتراط
 التعريض في حالة التأخير عن الأداء .

٥- يجوز شرعاً أن يشترط البائع بالأجل طول الأنساط قبل مواعيدها عند تأخير المدين عن أداء بعضها مادام المدين قد رضي بهذا الشرط عند التعاقد.

٢- لا حق البياع في الاحتفاظ بملكي قم المبيرع بعد نهى الارتشار على المشيان أو البابار يوري الميان و المين المبيع عده اضعان حقه في المنيزة الاقساط الموجلة .

#### : قغيضي وصوره المستجدة

وهو من قرارات المجمع الفقهي :

أولا: قبض الأماؤال عما يكون حسياً في حالة الأغذ باليد أو الكيل أو الوزن في الطعام ، أو النقل والتحويل إلى حوزة القابض ، نققق اعتباراً وحكماً المنطب أم التحين من التصرف ولو لم بوجد القبض المنطبة مع التكنية قبض الاشتاء بوجد العبارات

ثاثيا : إن من عمور القبض الحكمي المعتبرة شرعا وعرفا :

القير المصرفي لمبلغ من المال في حساب
 العمل في العالات التالية :

أ- إذا أودع في حساب العميل مبلغ من المال مبلغرة أو بحوالة مصرفية .

ب- إذا عقد العميل عقد صرف ناجز بينه وبين المصرف في حال شراء عملة بعملة أخرى لحساب العميل.

ج- إذا اقتطع المصرف - بأمر العميل - مبلغاً من عساب له إلى عساب آخر بعدة أخرى في المصرف نفسه أو غيره لصالح العميل أو لمستفيد آخر ، وعلى المصارف مراعاة قواعد الصرف في الشريعة الإسلامية .

ويغتفر تأخير القيد المصرفي بالصورة التي يتمكن المستفيد بها من التسليم الفعلي للمند المتعارف عليها في أسواق التعامل، على أنه لا يجون للمستفيد أن يتصرف في العملة خلال المدة المفتقرة إلا بعد أن يتصرف أبي العيد المصرفي بإمكان التسليم الفعلي.

٣ - تمليم الثينة إذا كان له رصيد قابل للسحب بالعكة المكتوب بها عند استيفائه وحجزه للصرف.

ن قرارات المجمعة الفقهي ؛ ما جاء بشأن المنتخدام الوسائل المثيثة لإبرام العقود :

٣- إذا تم التعاقد بين ظرفين من وقت واحد ومما في مكانين متباعدين وينظبق هذا على الهاتف واللاسلكي، فإن التعاقد بينهما يعتبر تعاقذا بين حاضرين وتطبق على هذه العالمة الأحكام الأصلية المقرين وتطبق على هذه العالمة الأحكام الأصلية

٣- إذا أصد العارض بهذه الوسائل إيجاباً محدد المدة يكون ملزماً بالبقاء على إيجابه خلال تلك المدة وليس له الرجوع عنه .

. طلّا دلك نا هَيق شياء الله .

: بقام الشيخ

جدي قاسم



المنارعة المنارعة المنارعة المنارعة المناركية وعلى المناركية والمناركية والمنارعة المنارعة المناركية والمناركية وقوع المناركية المناركية وقوع المناركية والمناركية وقوع المناركية والمناركية وقوع المناركية وقوم المناركية والمناركية وقوم المناركية والمناركية وقوم المناركية وقوم

أما اغتلاف التضاد؛ وهو القولان المتنافيان، غنه ما ثبت تسويغ العمل به اسا بالقرآن، أو السنة، أو تقرير الصحابة، كلغتلافهم في مسائل في العبادات والمناكح والمواريث. إلخ.

#### राज्यका गामा शामा ।

> عبى أنه في المنابية على أن مل المنابية المنابية

فالاجتهاد أمرة مشروع ، والاختران بين العجتهدين أمر وارد (°) ، والمصير منهم له الجران ، والمفطأ له أجر واحد ، كما قال يسول البيون ، وإذا حكم الحاكم فاجتهد ، ثم أصاب فله البيه في: (( إذا حكم فاجتهد ، ثم أخطأ فله أجر )) (') . قبران ، وإذا حكم فاجتهد ، ثم أخطأ فله أجر )) (تا قبران ، وإذا حكم فاجتهد ، ثم أخطأ فله أجر )) (تا يجه

 $K_{ij,eq}$   $2d_{ij}$   $i_{ij}$   $i_{ij}$ 

والمسلم مامور باتباع ما بان له مين الحق الماليل الشرعي ، وليس لأحدهما أن بوجب على الآخر طاعته() ، ولو أنني ألامت أحذا أن يأخذ الأخر طاعته() ، ولو أنني ألامت أحذا أن يأخذ بقولي ، لكان إلزامي إبّاه بنلك ليس أولى بإلزامه إيّاه ينا ويان أخذ بقوله» (٠٠١).

قلا يتعصب أحد لقول من الأقوال ويحمل الناس عليه وينكر على من أخذ بقول آخر ، بل يصل الأمر إلى معاداته وهجره .

عن يعيى بن سعيد قال: (ما برح أولو الفتوى يفتون فيحل هذا ويُحرُم هذا ، فلا يرى المحرُم أن المُحِلُ هلك لتطله ، ولا يرى المُحِلُ المنومُ هلك لتحريمه )(٬٬٬

وقد ورد أن أبا جعفر المنصور – وقي رواية: ابنه المهدي ، وقي رواية أخرى : حقيده هارون الرشيد – طلب من الإمام مالك أن يجمع الناس على ما قي كتابه (( الموطأ )) ، فأبي ونهاه عن تك أن

ویقول این تیمیة : ( وأما الاختلاف في الأحكام في الأحكام في الدخيام : ( وأما الاختلاف في الأحكام في شخيط ، ولو كان كال ما اختلف مسلمان في شيء جهاجرا لم بيق بين المسلمين عصمة ولا إخوة )(7.).

والذي عليه العلماء : عدم الإنكار في الأمور الاجتهادية المختلف فيها .

قال سفيان الثوري : (إذا رأيت الرجل بعمل العمل الذي قد اختلف فيه ، وأنت ترى غيره فلا تنهه )3') .



وقال ابن قدامة : ( إنه لا ينبغي لأحد أن يُنكر على غيره العمل بمذهبه ، فإنه لا إنك ال في المجتهدات )(\*/) .

وقال النووي: ( العلماء إنما ينكرون ما أجمع مناه بيا المنتلف فيه فلا إنكار فيه )(١٠) .

وقال أيضاً : ( وكذلك قالوا : اليس المفتي ولا الفضي أن يعترض على من خالفه إذا الم يخالف نصأ أو إجماعنا أو قياسنا جلياً ) (٧١) .

وقال ابن رجب الضابلي: ( والمنكر الذي يجب العاره ما كان مجمعًا عليه ، فأما المختلف فيه ؛ فمن أصحابًا من قال: لا يجب إنكاره على من فعل مجتهئا أو مقلنًا لمجتهد تقليزًا سانغًا )(^^).

وقال ابن مفلج: (ولا إنكار فيما يسوغ فيه غلاف من الفروع على من اجتهد فيه أو قأد مجتهدًا فيه ) (١٠١). ذكره القاضي والأصحاب ، وصرحوا بأنه لا بجوز (١٠١).

وقال القاضي أبو يعلى وايضنا الماوردي: ( وأما اختلاف الفقهاء في حظره وإباحته فلا مدخل لما اختلاف التكاره ، إلا أن يكون مما ضغف فيه الخلاف ، وكان ذريعة إلى محظور متفق عليه ) (١٦).

وللمسلم الحق في أن بختار رأيا من الأراء ، ملاام يعتقد أنه الأصوب والأرجح ، وأنه ملزم به شرعا ومصاسب عليه دينا ، أو أنه أرضى لربه وأسلم لدينه وأصوط لأخرته ، حتى ولو كنا نرى هذا الرأي مرجوحا أو ضعيفا ؛ لأنه سيحاسب عما يراه هو ويعتقده(٢٢) .

فما بالكم أن يصل الإيمال على المغالب ألى المعتمال المعتمال من أن ما المعتمال المعتمل ا

قال الشوكاني: ( واعلم أن التكفير لمجتهدي الإسلام بمجرد الخطأ في الاجتهاد في شيء من الإسلام بمجرد الخطأ في الاجتهاد في شيء من مسائل العقل عقبة كنود لا يصعد إليها إلا من لا بيالي بدينه ولا يجرص عليه ؛ لأنه مبني على شفا بيالي بدينه ولا يجرص غلامات بعضها فوق بعض ، جرف مال ، وعلى ظلمات بعضها فوق بعض ، فوانب القول به ناشئ عن العصبية ، ويعضه ناشئ وغالب القول به ناشئ عن العصبية ، ويعضه ناشئ عن شبه واهية ايست من الخجة في شيء ، ولا يضابه واهية ايست أمر من أمور الدين ، يضلا عن هذا الأمر الذي هو مزلة الأقدام ومدضة فضلا عن علماء الإسلام – إلى أن قال : – فإن ذلك كثير من علماء الإسلام – إلى أن قال : – فإن ذلك دعوى باطلة مترتبة على شبهة داحضة ('7')

فالفلاف في الداي لا يجوز أن يكون سبباً الفرقة والشقاق ، وأن يصير المسلمون شيعاً وأعزاباً('') ، ولا يستدعي هذا الفلاف التصامل على المخالف أو التشنيع عليه ، أو الانتقاص منه ، أو غيبته ، أو تجريحه ، أو تسفيهه وتتبع زلاته وعثراته ، أو إلصاق التهم به للنيل منه (°')

يقول ابن تيمية : (وقد كان العماء من الصحابة والتابعين ومن بعدهم إذا تتازعوا في الأمر ، التبعوا أمر الله تعالى في قوله : ﴿ فبإن تنازعتم في شيء فردوه إلى الله والرسول إن كنتم تومنون بالله والبوم الأخر ذلك غير وأحسن تاويلا ﴾ [النساء : ٥٥] ، وكانوا يتناظرون في

> المسألة مناظرة مشاورة ومناصحة ، وربما اختلف قولهم في المسألة العلمية والعملية ، مع بقاء الألفة والعممة وإخوة الدين ) (٢٦) .

> egelar lime, she are large 3 and ion each eight in the day is in large and ion eight shows in all in lines and in eight life and in eight life and ion eight limes and eight life and ion eight limes  $(^{(V)})$ , and  $(^{(V)})$  is a like in like in like in like in eight like in  $(^{(V)})$ , and  $(^{(V)})$  is a like in l

#### والأعطام أنواع للالة :

النوع الأولى: حكم لله أو للرسول الله أو الرسول الله أو الجماع ، فلا يجوز الغروج أو العدول عن هذا الحكم .

النوع الثاني : حكم مضاد لله أو للرسول الله أو للرسول الله أو للإجماع ، فهذا لا يجوز ، وهو الحكم بغير ما

أو الإجماع ، فهذا لا يجوز ، وهو الحكم بغير ما أذل الله ، مع التنبه للفارق بين رفض الحكم بما أذل الله ، وبين من يحكم بغير ما أذل الله جهلا ، أذل الله ، وبين من يحكم بغير ما أذل الله جهلا ، أو متأولا أو مرتشيا ، فالأخير خكمه حكم السارق والزائي وشارب الضر ، أما من يجعل حكمه شرعا بديلا عن شرع الله مضاهيا اشرع الله ، أو يفضله عن شرع الله فهذا يحكم بكفره .

#### : يه ما معتزيا أوهاما ي أماما هم :

أ- المصالح المرسلة التي لم يرد فيها نص بما يوفق المصلحة العامة .

ب- الأمور المتغيرة التي تتغيّر بتغيّر الأحوال التي للاجتهاد فيها نصيب ، والتي وردت فيها نصوص عامة .

الناع ، جالما الإيا ويجما على أو الجال ويجما الماليا ويجما أن أن أخذ بقول منها إذا بأن الما الدائر عليه ، ولا ينفذ الاخذ بما لا تعتقده (١٧٠) ، ف (( لا ينبغي الفقيه ان المحمال اللهي على منهب ، ولا يشدد عليهم )) . كما قال الإمام أحمد بن حنبل (١٧٠) .

. ﴿ اللهُ وَلَوْ نَا مِالْقَالِ عِلَا إِنَّ الْمِيْفِ تُسِلِعِ اللَّهِ عِلَيْقِ تُسِلِعِ اللَّهِ عِلَيْ

```
(١٩١) في رواية العروزي ، انظر (( الاداب الشرعية )) لابن مفلح (١/٢٢١) .
( \ Y ) liet ( ( liee lee ) ) ( 3 / Y 7 ! ) , en jee et .
(٧٢) انظر ملحق كتاب ((بدعة التعصب)) (ص ٨) .
( + Y ) ( ( sight 3 list ( 2) )) ( 3 Y / Y V / ).
(07) lied llast llastie (3/. V1) eat jet al.
(37) に出 (( にんと (を)ご )) (3/177).
(47) (( !chul lieel )) (00 . 77).
( Y Y ) litel (( llance à l'fonkagh )) llancy leaves; ( D. 77, VY).
(17) (( الأحكام الملطانية )) لأبي يعلى (ص ١٩٢) ، و(( الأحكام الملطانية )) للماوردي (ص ٢٥٢) .

    (٠٢) المقصود بالأصحاب ؛ أي الحنابلة ، والقاضي هو أبو يعلى الفراء ، كما سيأتي قوله .

(١١) (( الاداب الشرعية )) (١/٢٢١) .
(VI) me at lauly (7/37).
(١١) شرحه لمسلم (١/١٧) ، ونقله ابن مفلح في (( الأداب الشرعية )) (١/٠٧١)
(01) llaste lludio (1/771).
(١٤/١) (( الطبة )) لأبي نعيم (٢/٢٨٣) .
(71) (( A CAR 3 (107) (27/771).
((بعه التعمي )) (ص ۲۶) .
(ص ٠٤٠ (٤) ١٠ ( طب الاولياء )) (١/١٢٢) ، نقلا عن (( التقنين والإلزام )) لبكر أبو زيد (ص ١٥٠ ٧١) ، والظر
(١٧) انظر : (( كُلُفُ المُغطّ )) لابن عبك (ص ٤٠ ، ٨٤) ، و (( الانتقاء في فضائل الثلاثة الأمدة المفقه ال بي عبد البر
(11) ce la lici عبد البر في (( بيان العلم )) ( ٢/٠٨) .
(1) lied: (( llance & Kullays )) lleigagi (a) 011)
(P) 201 を (( Act 3 (は正とと )) (P ( /まア !).
(A) (( acoe 3 (lattle 2 )) (77/737).
(٧) كما في ((بيان العلم )) لابن عبد البر (٢/٢٧) .
(r) ce lo lice (2 YOYY), eauly (5 TIYI).
(٥) وهو كاختلاف الشرائع بين الأبياء ، مع الفارق ، انظر المصدر السابق (١١/٢١١- ١٢١) .
(3) lied llast lludie (71/177, 777).
(4) lied ( 2003 lienes )) ( >1/771).
(٢) قاله الشيخ العتيدين في (( الصحوة الإسلامية )) (ص ١١١) .
 (1) celo litica ( 3 73 P), early ( 3. YYI).
```

السنة السابعة والعثبرون العد الثامن الموهيمة (٢٢)

ومد دا بقا قليسا فيهدام ويدد و بعالميسا حيد المدار ودوري المهم خيدل ألا ومد دا بقال قلنسأ خبيد لما الا ربعد دا بقاا قلنسأ خبيد لم الا ربعددا بقاا قلنسأ خبيد لما الا ربعد دا بقاا قلنسأ خبيد لم أا

الله المعالم ا المعالم المعالم

وبدد دا بها قلنسا خييد لو ياد دا بها قلنسا خييد لو يا ربد دا بها قلنسا خيد لو يا ربد دا بها

قلنسا خيبه لم يالا ربعد دا بهاا قلنسأ خبيه لم يال ربعد دا بهاا قلنسأ خبيه لم يال ربعد دا بهاا قلنسأ خبيه لم يال

in the Thanes of gene ( ) . الرمن المعم أكناء غيرًا ختى يشبعه ، وسقاء ماءً ختى يرويه ، أيده الله عن اللمار سبع غناءي ، بعد سا काणी विद्यानिकः विषयि विद्यार्थिति – स्वापि विद्याने – विद्यार्थित – विद्यार्थित । विद्यार्थितः

• والجواب : أنه هديث باطل

€6-63·

عبد الله بن عمرو مرفوعا . واهب بن عبد الله الكعبي ، عن رجاء بن أبي عظاء المعافري ، عن إدريس بن يحيى الخولامي ، حدثني (37) ハイヤ・トイイ) から むしむ وابن عسلكر في (( تاريخ دمشق )) ((に できい)) (187, 10・7), (١/٧٧١) ، والأصبع أني في elle 8; 2 6 2 (( 112: 2))) ق م (( تاریک ۱۰) (۲/۷۲۰) ، (( Keund )) (NIOT), ellimes (3/871), ella ... liz = 2 eests Helling in (( Homit (1))) (( llage egg) ) (1/1.7) asla ). أخرجه ابسن حبسان فسي

· ( 6 بهذا الإسناد ، تفرد به : إدريس بن العيث عن عبد الله بن عدو إلا قال الطبراني: (لا بدوى هذا

> LQ LD . أحاديثه إنصا هي ممن فوقه او يه في ان الافة في نَجَاء ) . وهذا القيد الذي ذكره ابن (1/441), ed Il: ( am iliga ( تراثق ناب في ( الثقارة )) . (1/1/077): (Dued), etz. حاتم في (( الجرج والتعييل)) أفاضل المسلمين ) . وقال ابن أبي الرازي فقال: (رجل صالح من لح من من المنه المساملة · 1 = : 64 - 2 - 468

: زالبه زبرا رالقه ، تالد هغومه الم اكم: مصري عسامية بسنده، وقال: (صويلع، قال (١/٢٤) ، وروى له هذا الحديث فترجمه الذهبي في (( الميذان )) ابو الأشيم رجاء بن أبي عطاء ، شيخ إدريس في هذا الحديث هو 

> Iliale). Ilian 2Kas. منكر ، تفرد به إدريس احد ربي العيث : هذا حرث غريب يروي الموضوعات .. وقال بعد أن

صويلع ، وسكوته على تصويع كيف الجمع بين قول الذهبي: الجمع بين كلاميه ، كما لا أدري ( Kuilt), in let 2 and ex الديس . وقال: ( صوي ع الأصم ، عن إبراهيم بن منقذ ، عن الحاكم في (( المستدرك )) عن مساحب ((الحافل)) ، واخرجه وقال: إنه موضوع ، وحكاه عنه ن الحديث أورده ابن جيان (( lud) ( Leg 4734) : من صنيعه أيضًا الحافظ ، فقال في يروي الموضوعات؟ وقد تعجب الصلاح ولو على إغماض في رجل والحاكم في غاية العجب ، فأين عويلع بعد حكايته لكلام ابن حبان وحكمه على رجاء هذا بأنه

الموضوعات؟). انتهى كلامه. ش عدا عليه 4 بروايه ة لمها فكايته عن الحافظين أنهما الحاكم في (( تلخيص المستدرك ))

م بالت اخرين أن يسمي كتاب ه thanky 3, and e il ue ou الحديث ، والحاكم متسامل في وقد صفح الحكم إسناد هذا

(( الثواب )) ، والحاكم ، والبيهقي ، وأبو الشيخ ابن حيان في ( ce la lide lize in ) ( (12: 42 )) , الأول في ((السَرغيب)) (٢/٥٢): الديم ، فعال الحديث ، فقال وقصر المنذري والدمياطي في (( llamite )) !! (( llamite !!) !

eel held; every 18 wile).

I juil , elle laurel . اقراه ، وقد قدمنا لك عنة هذا وسكتا عليه ، فدل على أنهم الإسناد ) ، قنق لا تصحيح المساكم وأبو الشيخ والحاكم وقال: عموبح (という)) (\*ソア): ( Celo lid はしに وقال الثاني في (( المتجر

हिम्मी विश्व विद्युष्टि हिम्मी की रहिने की विस्मित :

المامن هي والديد أو قضى عنهما مغرف ، جنك الله يوم القيامة مع الأبوار ))

• والجواب: أنه حديث باطلي

ملك بن سليمان ، عن ابن جريج ، طريق محمد بن حرب النساني ، ثنا (( الترغيب )) (٠٣٤، ٩٨١٢) من (Y· 4/01), elsones in شامين في ((الترغيب)) في (( الأوسط)) ( ۲۰۸۷) ، وابن ((wiib)) (Y/· TY) · elid uliz (١/٢٧٣) ، والدارقط: في في عب ان في (( المجووجين )) (( 12 lal )) (3/1.31), eli-i أخرجسه ابسن عدي في

> مرفوعا ، فذكره . عن عطاء ، عن ابن عباس

**元**亡). ن با محمد : حب نما فق ، والميلس الطيث عن ابن جريج إلا صلة بن قال الطبراني: (لم يرو هذا

الملة ، لا بعث بها غيره ) . قال: (وهذه الأحادث إفرادات عدة أحاديث في ترجمة علة -وقال ابن عدي - بعد أن ذكر

بثقة ) . وكذبه ابن معين في روايه النسائي، وقال ابن معين: (ليس • قات : وصلة هذا ترك م

> ا علدا طلاع ، والله أعلم . الذهبي في (( العيزان )) من منكير 1/2 (1/2 31), eiz الهيئمي الحديث كما في ((مجمع) ناحدا من ) . وبه اعل المقلوبات ، وعن الأثبات ما لا صران: (يروي عن الثقات حاتم الرازي أيضن ، وقبال ابن ((تاریخه)) (۱/۷۲۲) ، وترکه أبو كما عند ابن عدي ، والخطيب في

• • وتسأل القاراء مريو بلت أهمد الطلبية - عين شمس الشرقية - القاهرة - عن برجة هذه الأهليب :

ा - (( क्ट्रों होते ) एक होते (१०) - ।

المنتقما ، وإن اعوججت اعوجبنا إ . म— ॥ १८ मन्द्रस्य हैन स्री मन्द्रिंग सहस्र महाने ।। عندما ويله ، على ربعا لعله ، ليها عله ولها وي من المناس ؛ منها المناس واله بما زيا ويبعا المال ١٠٠

الوهاب: • أمَّا الحديث الأول: إلى جوهوع .

والجواب بحول العلك ( (من قنع .. )) فهو فحيف جدًا .

((にうむい) (ヤ・ヤ/1), 直し: اغرجه ابن شاهين في

مشار جي بن محمد بن صاعد ،

ما المار بن الربيع بن هشام من المييا بن هشام المناز بن الربيع بن هشام المناز بن المناز بن المناز بن المناز بن المناز عنيا . فرا المار عنيا . فرا المار بن المناز به فرفان ، عن شقيل ، عن ابن من ابن من المناز به فرفاعا : ((من قبي بما المناز بن المناز المناز المناز بن المناز ا

اخرجه الدارقطني في والمرافطة المرافطة المرافطة المرافطة المرافطة المتناطية الموافعة الموافعة الموافعة المرافعة المرافع

وقال الدارقطني : (تفرد به عنبسة عن المعلى ، وتفرد به المعلي عن شقيق ) .

وقال ابن الجوزي: (قات: عنبسة والمعلى متروكان ، وكذك عنبسة والمعلى متروكان ، وكذك قال النسائي وغيره ، وقال ابن حبان : كلاهما يروي الموضوعات ، لا يجوز الاحتجاج بهما) .

وقول الدارقطني: تفرد به عنبسة عن المعلى فيه نظر كم

> (Kiew Hirse)), ella llesi. وشواهد ذكرتها في ((تخريج بما اتاه )) ، وللحديث كلوق أخرى أسلم ، ورزق كفافي ، وقنعه الله الله عنهما مرفوعا : ((قد أقلع من عنون عبد الله بن عدو ، اغني ن م ( وه - بتحقيق ) من (3/191)・60 シ (18100 とじ) والبيهة م في (( السنن الكبير )) (۲/۸۲۱) ، وفي ((الزهد)) (۸) · (1347) , eleat iz (( Maurit )) aula (30.1/071), ellicate ويغني عن هذا الحديث ما أخرجه الواقعة في أوسط الطبراني)) ، (اعوذ الجاني بتسديد الأوهام شرحت شيئنا من هذا في كتابي وجودها صحت أم لم تصعع ، وقد ناليفني ل، د هجالتما ت هبن نا بمقيان الدارقطني والطبراني وغيرهم لا ن إن م شقالة معبالته شنالع نايان رقمع زير علا معبالا مقف رشيار

• أمن الصيث الثاني: ((إذا أعجى ابن آدم .. )) فهو هوت خعيف .

فرواه أبو داود الطياسي، وعفان بن مسلم، ومسدد بن مسر هد، ومالج بن عبد الله، وعمر ان بن موسى القراد، وعمر ان بن موسى القراد، وبشر بن السري كأهم ثنا حماد بن زيد، عن أبي الصهباء، عن سعيد بن جبير، عن أبي سعيد

> الخدري - لا أعلم الا رفعه -: (إذا أحبي ابن آدم ..)) الحديث . هكذا على الثنائة في رفعه .

منك من غير شك . ه معق في زيد بسنده سواء ، فرفعوه رواية تعام عنه ، كلهم يرويه عن mange , gamel it amy de ing ن ب د ب مرب و سهل بن ومحمد بن الفضال عارم ، محمد بن موسى البصري ، ((ielia lias)) (71.1), ecelo (31/717), ellaceiz = 2 والبغوي في ((شرح السنة)) (( 11 eg e 111 il )) ( ( il g ) ). ( العدع )) (۱۹) ، وابن السنو في (( العد ت)) (۲۱) ، وفي رف لينيا في الدنيا في eleat (7/0P, 7P), ellisais أخرجه الطيالسي (١٠٢٧)،

layer  $h = \pi_0 \sin_2^2 (V \cdot 3Y)$ , early in larization or thank ) (PVP), else is  $\pi_0 \sin_2 \pi_1 \sin_2 \pi_2 \sin_2 \pi_2 \sin_2 \pi_3 \sin_2 \pi_4 \sin_2 \pi_2 \sin_2 \pi_2 \sin_2 \pi_3 \sin_2 \pi_4 \sin_2 \pi_4 \sin_2 \pi_3 \sin_2 \pi_4 \sin_2 \pi_4$ 

قات : والشك في فعم من
 عمل بن زيد ، كما أفحى بذك

interior and server for the server interior and server server server interior and server serv

ما بعق با ناسان به قع ال اللسان ، استقامت الجوارح ، وإذا م اللسان قوام البدن ، فإذا استقام يزيد ، عن علي بن أبي طالب قال : مصد المحاربي ، عن عدان بن الوليد قال: حشا عبد الرحين بن نب نه العدن ، عن خلف بن (( llos ~ )) ( ( 0 ) , ell : etil عنه ، أخرجه ابن أبي الدنيا في علي بن أبي طالب ، رضي الله الإسناد ، وقد رأيت موقوفا عن المعهود لاج لك غعي هذا الم يوثقه إلا ابن حبان على تساهله دلبهما لبا نا طاني إسففا ابا عدى الترمذي الرواية الموقوفة ، شيوخ أبيه . والله أعلم . وقد شيوغ عبد اللهبن أحمد ، لامن الجحدري هو فضيل بن حسين من الإسناد خطأ ظاهر ، قابو كامل وذكر (أحدبن حنبل) في عذا أبو كامل ، حدثنا حماد بن زيد به ، الصد: حثا أبي، حثت كتاب ((الزهد)) ، قال عبد الله بن ١٩٥ ) ، وقد وقع الإسناد هكذا في احد في ((زوائد الزهد)) (عن أخرجه الترمذي ، وعبد الله بن

शंहा , वि हि । व्हांक , हों خاورًا عظة بلوفة ، وعمل على واغسل الموتى ، فإن معالجة جسد ال بالنها أحيات ولا تكثر ، : السقة البلاء د شا راه من وتذكر بها الأخرة )) . قلت : با الله أن ينفعك بها : إن القبور موصيك بوصية فاحفظها ، ولعل ان رسول الله على له: (( إلى أبي مسلم الخولاسي ، عن أبي ذر يعيى بن سعيد ، عن رجل ، عن داود ، عن يعقوب بن إبراهيم ، عن إسحاق بن بهلول ، شا موسى بن (الترغيب)) (١٧٠١) من طريق أخرجه ابن شاهين في الحزين .. )) فهو هذيث بنكر .

ربك ، قبان المؤمن كذك يقعل

فيك مساغا ، وتزين أحيانًا لبادة

لعل الغجب والكبر أن لا يكون لهما

، باليثا نه وقيم الغيل ،

، ه. لناليا ، طبي العنوا ما د البالما و البالما

عليهم إذا لقيتهم ، وكل مع صاحب

in , exten llambie emily

الحزين في ظلّ الله ، ويعوض كلَّ

العدني العجهول ، وهذا متن ( يعقوب بن إبراهيم هذا أظنه جيد ) . بينم قال البيهق : (なん) (3/・23): (いいしゅ العراقي ، فقال في (( تخريج عن أخرهم ثقات ) ، واغتر به قال الماكم: ( هذا حديث روات ٤ في (( الشعب )) ( رقم ۱۹۲۹) ، الحاكم (١/٧٧٦) ، وعنه البيهة ي ال يتعرض لكل خيو ١١٠ أخرجه القبور .. )) فذكره حتى قوله : らししょいしい きょ: ((に عبيد بن عمير ، عن أبي ذر قال : عن أبي مسلم الخولاسي ، عن البراهيم ، عن يحيى بن سعيد ، موسى بن داود ، نا يعقب بن عياس بن محمد الدوري قال : نا وقد اختلف في سنده ، فرواه بدأ ، لا يبعد أن يكون موضوعا ، أكنه عنا فاق النام بالنار )) . وهذا منكرُ

تعفف وتكرما ، ولا تعذب شيئا

وقال الذهبيم في (( كاخيص المستدك )) : ( لكنه منكر ، ويعقوب هو القاضي أبو يوسف ، حسن الحديث ، ويحيى لم يدك أبا مسلم فهو منقطع ، أو أن أبا مسلم رجل مجهول ) . انتهى . والله اعلم .

122 )

والحمد لله رب العالمين .





إعمام الكنة العنوة بالمكن العام **دئيس الدبنة :** محمد صفوت نور الدين

اعضاء اللجنة صفوت الشوادق د. جمال الراكبي

### الرضاعة تحرم ما تحرم الولادة!!

 بسال القارئ: أحمد خالد عبد العزيز – مدفا – أسيوط – يقول:

رسمغ زس به حارب مو شعن رسع شن دفي بشا شياعهاع ، تالعبش پيف زياع ، تاره دول : (( تالعبش تالعنی رسمغ )) ؛ راهق اله ي داون واع الله واع الله واع الله به اله

ن والجواب : أنه لم يرد في الصيث لفظ مشبعات ، كما نكرت ، إنما أحاديث الرضاع جاء فيها : حديث عائشة ، رضي الله عنها ، عند الشيغين : (( إن الرضاعة تصرم مساتحرم الولادة )) .

وهديث ابن عباس عندهما: «بحرم من

الرضاعة ما يحرم من النسب » . وحيث عائشة ، رضي الله عنها ، عندهما أيضا : (( إنما الرضاعة من المجاعة )) .

ected by listed six amily: (( & iecg

الرضعة ولا الرضعتان والمصة ولا المصتان » . وحديث عائشة عند مسلم و (( الموطأ » : (ا كان فيما أنزل من القرآن عشر بضعات معلومات تحرمن ، ثم نسخن بخمس معلومات ،

فتوفي رسول الله الله وهن فيما يقرأ من القرآن » . هذا ، ويقول القرطبي في ( المفهم » :

هذا ، ويقول القرطبي في ( المفهم )» : ( فصس بضعات معلوهات )) ، فوصفها بالمعلومات ، إنما هو تصرف مما يتوهم أو يشك

قي وصوله إلى الجوف من الرضعات ، ويفيد دليل خطابه : أن الرضعات إذا كلت غير معلومات لم تحرم ، أما كلمة مشبعات فهي متعذرة المعرفة ؛ لأن الراضع طفل لا يخبر عن الشبع إذا سئل .

قال النووي: اختلف العلماء في العنر الذي يثبت حكم الرضاع، فقالت عائشة والشافعي وأصحابه: لا يثبت الرضاع بأقل من خمس رضحات، وقال جمهور العلماء: يثبت برضعة واحدة.

وقال البغوي : قال أحمد : إن ذهب ذاهب إلى قول عائشة في خمس رضعات فهو مذهب قوي .

هذا ، والرضعة هي ما التقام الطفل فيها الله ي ، فعصه فنزل به اللبن ، ثم تركه بنفسه من غير نزع ، أو إزعاج ، فإن علد إليه ولو بعد وقت يسير فهي رضعة أخرى ، وبذلك يتصور عدة رضعات في مجلس واحد .

به ذا ، فإن البنت المذكورة أغت لنه من المخاع ولا يجوز لك زواجها .

لذك ننصع إذا عرف أصل الرضاع نمنع الذواج دون السؤال عن عدد الرضعات، وإنما نبحث عن أصل الرضاع إذا وقع الزواج وترتبت عليه آثاره فكان منه الولد.

يقول شيخ الإسلام إبن تيمية ، حصه الله تعالى : إذا ارتضع الطفل أو الطفلة من امرأة فس ضعات في الصولين ، فقد صال ولدها من نسب في الصولين ، فقد صال ولدها من الرضاعة وصال الرجل الذي در اللبن بوطئه أبا من الرضاعة ، وأضوة المرأة أغواله وخلائه ، وأنوة الرجل أعمامه وعملته وآباؤهما أجداده وأخوة الرجل أعمامه وعملته وآباؤهما أجداده وجداته وأولاد كل منهما إغوته وأخواته ، وكل هولاء حرام عليه ، فإنه يحرم من المناعة ما هولاء حراء النسب ، وكذلك أولاد هذا المرتضع

> النا تنفرة الخالات النا هي الرضاع ولا يجوز لك زواجها

يجرمون على أجداده وجداته وإغوته وأخواته وأعمامه وعماته وأخواله وخالاته من الرضاعة ، وهذا كله باتفاق المملمين ، فيثبت حرمة الرضاع من جهة الأبوين ومن جهة الولد .

وأما أبو المرتضع من النسب وأمهاته وإخوته من النسب فكل ه ولاء أجانب من المرضعة و النسب من النسب فكل ه ولاء أجانب من المرضعة وأقاربها باتفاق العلماء ، فيجوز لأخيه من النسب أن يتزوج أخته من الدضاع ، ويجوز لجميع إخوة المرتضع أن يتزوجوا بمن شاءوا من بنات المرتضعة ، مسواء في ذلك التي أضعت مع المرتضعة ، مسواء في ذلك التي أضعت مع الطفل وغيرها ، ولا يجوز للمرتضع أن يتزوج الطفل من أولاد المرضعة لا بمن ولد قبل الرضاع ، ولا من ولد بعده باتفاق العلماء ، وكثير من ولا من ولد بعد هن الموضوع فلا يميز بين إخوة الناس يغلط في هذا الموضوع فلا يميز بين إخوة المرتضع من النسب الذين هم أجانب من المراة ، وبين أولاد المرضعة الذين هم أجانب من الدضاع وبين أولاد المرضعة الذين هم إخوته من الرضاع ويجوا الجميع نوعا واحذا ، وايس كذلك .

وقال شيخ الإسلام أيضاً: الرضعة أن يلتقم المائة، محمض و يم و يم و فه في و معمة و المائة و المي و أو المائة و المي و أو و المائة و في المائة و أو في المائة و أو في المائة و ا



### الغسل والوضوء والتيمم من الطهارة التي تلزم السلم في صلاته

 ويسأل: أيمن رفعت العسقلاني: ديروط – جرف سرحان:

عسن توضّا وخرج منه ربع ، فيان عدد إلى العضوء لم بيعيا ناكه بيكا ناكم بسعي ما وضووا الم يازمه الاستنجاء ؟

عليكم العلكم تشكرون ﴾ [ المالدة : ٢ ] . عليكم من حرج ولكن يريد ليطهركم وليتم نعمته فامسحوا بوجو هكم وأيذيكم منه ما يريد الله ليجعل أو لامستم النساء فلم تجدوا ماء فتيمموا صعيدًا طيب كنتم مرضى أو على سفر أو جاء أحد منكم من الغائط وأرجلكم إلى الكعبين وإن كنتم جنبنا فلطهروا وإن وجوهكم وأيديكم إلى العرافق وامسحوا برعوسكم ﴿ يأيها الذين آمنوا إذا قمتم إلى الصلاة فاغسلوا هي الأعضاء الأربع التي ذكرها رب العزة في قوله : الربع ، كل ذلك ينقض الوضوء ، والاعضاء المنسولة lie by le ex lland ellembe le llais, ezil B let limities, me 12 ligh le listed le eq lieras le نواقض الوضوء على الراجع ، فضلا عما خرج من بسببه ، فإن النوم وزوال العقل وأكل لحم الإبل من المقصود غسل عضو وقت الجنابة ، أو الحدث محدث حتى يتوضاً ، ولا جذب حتى يغتسل ، وليس الطهارة التي تلزم المسلم في صلامه ، فلا تقبل صلاة O والجواب : ان الغسل والوغبوء والتيم من

فكان الوضوء واجباً لكل صلاة ، ولو لم يحدث ثم خفف الله عن عباده ففرض الوضوء من الحدث لمن أراد الصلاة ، وإن بقي مشروعاً – مستحباً – مسن أمور أخرى كالغضب ، ويستحب تجديده للصلاة وإن لم بحدث

> وبالجملة : قالوغوء امر تعبدي ، وكذك الغمل والتيم ليس من قبيل الأحكام التي تقبل التعليل ، فضلاً عن أن تعلق على علة .

واعلم أخا الإسلام أن الذي يطبع ربه عند وضوح العلة التي يدركها عقله إنما يعبد عقله ، والذي يعبده في الأمور التي تقبل التعليل والتي لا تقبل هذا هو الذي يعبد ربه ، فتنبه ! والله عز وجل يقول : ﴿فلا وربك لا يؤمنون حتى يحكموك فيما شجر بينهم ثم لا بجدوا في أنفسهم حرجنا مصا قضيت ويسلموا تسليمنا ﴾ [النساء: ٥٢].

وندبر كيف امتدح الله تعالى إبراهيم المسلام المقوله: ﴿ وإذ ابتنى إبراهيم ربه بكلمات فأسهن قال إلى جاعك للنساس إمامس ﴾ [البقرة: ١٢٤]، ووصفه سبحانه بقوله: ﴿ وإبراهيم الذي وفى ﴾ [النجم: ٧٧]، والذي يظهر من استعراض فيسة إبراهيم المسلام أله أنه كلف كغيره من الرسل بالبلاغ والدعوة، لكنه كانت له ميزات: منها:

أولا: الحجة التي أوتيها على قومه في محاجته لعباد الأوثان والكواكب وللملك ، وهي في استخدام الحجج العقلية .

ثانيا: ما أمر به من إسكان زوجه وولاه الذي لم برزق بعد غيره بأرض غير ذي زرع ويستركهم ويرجع ، ثم أمره بنج ولاه لما بلغ معه السعي ولم يكن قد ززق بعد بولد غيره ، وكانت امرأته عاقرا ، وقد عمل هو شيخا .

لذا فإننا نذكر أنفسنا وسلار إغوائنا أن يعلموا أن جوان بعض الأحكام الشرعية تقبل التعليل ونفهم به فيها بالعقول أن ذلك من كما الأما تعلل ، كما الوقوف عندها ليس هو الأمر المشروع ، إنما العابد لربه هو الذي يقوم بالأمر الذي شرع ؛ لأن الأم شرعه لا لأن العقل أدك الحكمة من ورائه ،

وإن الوقوف المتكرر عند الحكم هو الذي جرأ الفساق على الشرع فأطوا للمرأة التبرج، بل وتجرأ بعضهم وقال: فلماذا إذًا لا ينتقب الرجل والمرأة تنظر إليه !! وهو الذي أخرج المرأة من بيتها لتشارك

الربل، فدافعوا عنه ، وهو الذي جرأ الناس على على الربل، فدافعوا عنه ، وهو الذي جرأ الناس على على الربل، فدافعوا عنه .. وهكذا ، وإن فهم المسلم أنه من المربط الميل بي في المربط الميل وهي إلما والو بي المناسب والما والما والما والما والما والما والمناسبة المناسبة والمربط المناسبة والمناسبة المناسبة المناسبة المناسبة المناسبة والمناسبة المناسبة ال

مثل ما يفعل في مصلكرات الجند من ترتيب للطابور الذي بيدعون به كل يـوم ، بيل والمدرسة تبدأ بومها مع تلاميذها بمثله ، ثم لا تسأل عن ترتيب ذلك ، ولا نرى للعقل فيه مدخلاً .

لذا وجب علينا أن أطبنتنا فا أوجب الأوامر في الطاعة هي أمر الله سبحاته وتعالى، فنن قدم عليها مريد عليها في علاقا في عبادته لويه ، والله أعلم .

### من فتلوى سماحة الشيخ عبد الرزاق عفيفي

### (مثلامهم)

- منال الثيرة : عن الإحتباء في خطبة الجمعة لل يدخل فيها إسائك رجل واحدة بيديه ?
- \* سنال الشيخ : عن معنى كف الثوب ؟
- والجواب: كف الثوب ضما إلى بغضاء حتى يتمين من السجود لا حرج فيه ، ولكن المنهي عنه تشمير الكم حتى لا يتسخ من خبار الأرض إذا كان مستمرأا قبل الصلاة لا حرج عليه ، الحرج أن يكف غصيمنا لأجل الصلاة .
- \* مَيْنَالُ الْمُعِيِّ اللَّهِ عِن لِم يولُ اللَّهِ عَلَى اللَّهِ \* يُومُ
- الجمعة ، وإنما أدرك الإمام قبل السلام ؟ • والجواب : من لم يدرك الركعة الثانية في
- الجمعة يصلي أربعًا ظهرًا . البارية : عن رجل بلده مصر ، وهو يعمل الشيخ : عن رجل بلده مصر ، وهو يعمل
- في السعودية ، فهل يقصر إذا زار مصر ؟ ○ والجواب : إذا أقام المسافر أكثر من أربعة أيام يتم ، وإذا سافر من السعودية إلى مصر يتم من

حين يصل إلى بلده .

- الثيخ : هل يصح أن يصلي لكعين ن المتخارة عن أمرين مختلفين ?
   والجواب : يصلي لكعين للاستخارة عن
- شيء معين ، شم يصلي استخارة عن الأمر الآخر ، وهذا مع الاستشارة أيضنا ، ولا تجزي ركعتان عن أمرين مختلفين أو أمر مخير فيه .
- \* سكل الشيخ : هل يشرع تكوار الاستخارة ؟
- ٥ والجواب: يشرع تكرار الاستفارة إذا لم
- ينشرع صدره لاحد الامرين من أول مرة . \* سكن الشيخ : همل يشرع رفع اليدين في
- والموقوف على ابن عمر لا يخفي ، المسادة في المسادة المسادة في المسادة في المسادة في المسادة المس
- الميكروفون أفضل أم بدونه ؟ و والجواب : الإقامة في الميكروفون ؛ لأن بعض الناس يكون غافلاً فتحركه الإقامة .

...

بقلم الشيخ :



lear its eats, ellant's ellante als si ting, eats, ext:

فإن من أخطر ما ابتليت به الأماة المساس بعصمة الأنبياء وسوء الأدب معهم وإثارة الشبهة حول عصمتهم من كبائر الذنوب قبل البعثة وبعدها .

فهل أيعقى أن يقال: إن إبراهيم المسلام عيد الكواكب من دون الله ؟ ورب العزة سبحاته نفى عنه الشرك فقال: ﴿ وما كان من المشركين ﴾ [ البقرة: ٣٠١].

وهل يعقل أن يقال : إن يوسف  $\frac{1}{100}$  هُمْ مُم المعراة العزيز ليزني بها – ورب العزة يقول :  $\frac{1}{100}$  كذلك لنصرف عنه السوء والفحشاء إنه من عبادنا المخلصين ﴾ [يوسف : ٢٢] .

وكذك أن يقال : إن داود الشخلاعي المداة أوريا فاحتال في قتل زوجها وتزوجها !! ولو وصف بذلك أفسق العلوك لكان منكرا .

وان لوطا النا الما الانا لقومه بقوله: ه ه و لام بناتي ه ن أطهر لكم ﴾ [ ه و د :

۸۷] ، فهل يق ول ذلك عاقل ، ورب العرة

سبحاته يقول انبيه ﴿ : ﴿ أُولَنَكُ الْذِينَ هِدِي الْمُنْ فَبِهِ اهِم اقتده ﴾ [ الأنعام: ١٠٠] .

إن التطاول على رسل الله وأنبياته من أخلاق اليهود والنصارى ، فانظر - يرحمك الله - إلى قول اليهود في رسل الله :

ار المارون الناسخ صنع عجلاً وعبده مع بني إسرائيل . [سفر الخروج (١) ، أصحاح (٢١)

(عد ۱)].
 ۲ - خلیل الله إبراهیم الله قدم زوجته سارة إلى فرعون حتى ينال الخير بسببها .
 [سفر التكوين ، أعماح(۲۱) (عد ١٠٤)].
 ٣ - لوط الله شرب الخمر حتى سكر ونام مع ابنتیه ، فزنى بهما . [سفر التكوین ، أمماح(۲۱) (عد ۳۰)].

\$ - سليمان الله ارتد وعبد الأصنام في أخر عمره وبنى لها المعابد . [ سفر الملوك الأول ، أصحاح(١١) (عد ٥)] .

هذه بعض القباع التي نسبها اليهود إلى منه بعض النعود الي في الساهم المعاوى في أنسجيهم المعرفة المعاوى في أنسجيهم المعرفة المويون المارى في أخوان القردة ، بل في أجدل يوخنا أصداح (١٠) (عدد ٨) ، أن أجدل يوهن أمهد بأن جميع الأبيياء الذين كاتوا في يسوع شهد بأن جميع الأبيياء الذين كاتوا في بني إسرائيله هم سراق ولصوص ، وفي إنجيل يوهنا أصحاح (٢) (عدد ؛ )، أن يسوع أمان يوهنا أصه وسط جمع من الناس ، ومدق الله إذ أنه ولي إلى الله أن الكون عن أفواههم إن يقولون إلا كذبا ﴾ [الكون : 6].

ولذلك أخي فلابد أن تتعرف على عقيدة أهل السنة والجماعة بشأن حصمة الأبيياء والرسل:

أولا: اتفقت الأمسة على أن الرسسل معصومون في تحمل الرسالة ، فهم لا ينسون شيئا قد أوحاه الله إليهم ، إلا ما قد نسخ : بسنقرنك فلا تنسى ، إلا ما شاء الله )

# إلى عصمة الأنبياء

[الأعلى: ٥، ٢]، فهم معصومون في التحمل.

فانيا: إن الرسل لا يكتمون شيئا مما أوحاه الله لهم ؛ لأن عدم البلاغ يعني خيانة الوحي : ﴿ يأيها الرسول بلغ ما أنزل إليك من ربك وإن لم تفعل فما بلغت رسالته ﴾ [ المائدة : ٦] ، فهم معصومون في البلاغ أيضا ، بل إنهم مهددون إذا يدلوا في قول الله : ﴿ ولو تقول علينا بعض الأقاويل ﴿ لأخذنا منه باليمين ﴾ [ الحاقة : ٤٤، ٥٤] .

ثالثًا: إنهم معصومون من الكبائر قبل البعثة وبعدها.

يقول شيخ الإسلام ابن تيمية في ((مجموع الفتاوى )) (ج٤، ص ٣١٩) : (( إن القول بأن القول بأن القول أكثر علماء الإسلام وجميع الأبياء معصومون عن الكبائر دون الصغائر الطوائف )) ، فالذنوب التي هي من كبائر المعاصي كالزنا والسرقة وعبادة الأصنام المعاصي كالزنا والسرقة وعبادة الأصنام الذنوب في حق الأنبياء والرسل ، ورب العزة عصمهم من الذنوب مع عدم التسولا .

رابعًا: أما بالنسبة لصغائر الذنوب ؛ فجمهور علماء السلف على جواز وقوعها من الأنبياء والرسل ، ولكن سرعان ما يبادرون بالتوبة والاستغفار مع عدم القصد فيما فعلوا ، وقد استعظم البعض وقوع الصغائر من الرسل

والأنبياء ، فراحوا يحرفون الكلم عن مواضعه بتأويلات فاسدة واستدلالات هابطة ، وكان الأحرى لهم فهم النصوص على حقيقتها .

١- فآدم الكن أكل من الشجرة ، فهذا ذنب
 لا شك في ذلك ، ولكن دون قصد المعصية ،
 يقول سبحاته : ﴿ ولقد عهدنا إلى آدم من قبل
 فنسي ولم نجد له عزمًا ﴾ [طه : ١١٥] .

فالآية واضحة في أن آدم السلا عصى ربه ، لكنه دون قصد ولا عزم ، ولذلك تلقى من ربه كلمات فتاب عليه ، إنه هو التواب الرحيم .

۲ موسى التلكية وكز القبطي فقضى عليه
 دون قصد ، ولكن اعترف بظلمه لنفسه وطلب
 مغفرة ربه .

وكذلك ألقى موسى الكيام الألواح وأخذ برأس أخيه يجره إليه .

ولذلك يقول شيخ الإسلام ، رحمه الله - بعد أن رد على شبهة من استبعد صغائر الذنوب في حق الأنبياء والرسل -: إن التأسي بهم في التوبة والاستغفار عند وقوع صغائر الذنوب مع عدم التسويف ، علماً بأن تلك الصغائر لا تنافى الكمال .

٣- داود العَلَىٰ حكم قبل سماعه قول الخصم الثاني ، فأسرع إلى التوبة : ﴿ فاستغفر ربه وخر راكعًا وأناب ﴾ [ص: ٢٤] .

ولذلك قال بعض السلف: إن داود العَلَيْنِ

السنة السابعة والعشرون العدد الثامن التوهيد [٣٣]

كان بعد التوبة خيرًا من قبلها .

2- يونس الكلاخرج من قومه دون أن يأذن له ربه ، فنادى في الظلمات أن لا إله إلا أنت سبحانك إنى كنت من الظالمين .

٥- خير الأنام عليه الصلاة والسلام قال له
 ربه : ﴿ يأيها النبي لم تحرم ما أحل الله لك
 تبتغي مرضات أزواجك ﴾ [ التحريم : ١ ] .

والإسراع بالاستغفار والتوبة وعدم إقرار الذنب وعدم تأخير التوبة من صفاتهم عليهم السلام ، وهم بعد التوبة أكمل منهم قبلها .

يقول الشيخ مصطفى المراغى شيخ الازهر ، رحمه الله: إن الوحي لا يلازم الأنبياء في كل عمل يصدر عنهم وفي كل قول يبدر منهم ، فهم معرضون للخطأ ، يمتازون عن سائر البشر بأن الله لا يقرهم على الخطأ بعد صدوره ويعاتبهم عليه أحياناً .

ويقول د . عمر الأشقر في كتابه ((الرسل والرسالات )) (ص ١١٢) : هذه الصغائر التي تقع من الأنبياء لا يجوز أن تتخذ سبيلاً للطعن فيهم والإزراء عليهم ، فهي أمور غفرها الله لهم ، وتجاوز عنها وطهرهم منها .

ولا عصمة إلا للأنبياء والرسل ؛ فالمعصوم من عصمه الله ، ولذلك قال الصديق ، رضي الله عنه ، بعد توليه الخلافة : ( وإن أخطأت فقوموني ) . والشيعة يقولون بعصمة الأثمة ، ولذلك فهم يقولون بعصمة الأنبياء والأئمة من الذنوب الصغيرة والكبيرة عمدًا وخطأ ونسيانًا ، فعقيدة أهل السنة هي لا عصمة إلا للأنبياء والرسل

فخير الأمة الصديق ، رضي الله عنه ، غير معصوم ، ولذلك طلب من الرعية تقويمه إذا أخطأ ، فاتتبه فذلك أمر زلت فيه أقدام ، وهوت فيه أقلام ، علمًا بأن هناك من علماء المسلمين من يقول بعصمة الأنبياء والرسل من الصغائر أيضًا كالرازي وابن حرم والقاضي عياض والقسطلاني والزرقاني .

فقد قسموا الصغائر إلى قسمين: صغائر خسة كرذائل الأخلاق والدناءات وسائر ما ينفر منهم، وصغائر أخرى إذا وقعت منهم لا تقع بعمد، حيث نقل السفاريني الحنبلي عن الحافظ العراقي أنه قال: الأنبياء معصومون من تعمد الذنوب بعد النبوة بالإجماع، وأن ما يقع منهم إما على سبيل السهو أو الخطأ في التأويل ويعاتبون على ما يقع منهم، فهم لا يتعمدون الكبيرة ولا الصغيرة، لا في الاعتقاد، ولا في القول، ولا في الفعل.

فهم الذين اصطفاهم الله وأوحى إليهم وصنعهم على عينه سبحانه .

يقول عز وجل: ﴿ ولتصنع على عيني ﴾ [طه: ٣٩] ، ويقول سبحانه: ﴿ إِن الله اصطفى آدم ونوحاً وآل إبراهيم وآل عمران على العالمين ﴾ [آل عمران: ٣٣] ، وقال جل شأته: ﴿ وما ينطق عن الهوى ﴾ إن هو إلا وحي يُوحى ﴾ علمه شديد القوى ﴾ [النجم: ٣-٥] .

والله من وراء القصد.

<sup>[</sup> ٣ ] التوهيد السنة السابعة والعشرون العدد الثامن

## لم لا تحاول ؟

شعر : مصطفى فهي أبو المجد

\_\_\_\_ والعريـــر معطـــرا لابـــــــ ان تتبذ را أضد من ذاير لأصاغرا السنفح كسي يستثسرا قه وی به متکنی را ك برت تقيص ق تافسه فد ظهن أن لهن يقهدرا أتظ ن أن لــــن تقسيرا وبيت خيسالا عسابرا وفي م المنبية صدار من أجهل التهامك في اغرا 

ويكسون وجهك - يسا مرفي في المستراب معفرا أ\_\_\_\_ن الأسيرة والوسائي كــــــــــراه يبكــــــــي خدنــــــــه أم صــــــــار شـــــــخصّا آخــــــــــر والمال أصبح فسن يسد من ليسس يصبح فساكرا إن كت ت الم تغام به إذا كأ ت فيه ما أثرا اتک ون طیانتہ اقدی وتک ون مسک آڈڈ را المـــــــــال ؟ أم أتــــــف المنــــــى ف إذا الدي عسر السوري مسساط سارط سير مسن بغساث الاط واه حمق 4 إن كان عقا الله قاصراً ف إذا الأم أشى حشرجت قه: اك لا يجدي سيوى

## وقفات مع القصة في كتاب الله

5 311

بقلم الشيخ : عبد الرازق السيد عيد

الحمد لله الذي يصيب برحمته من يشاء ، ولا يضيع أجر المحسنين ، والصلاة والسلام على الرحمة المهداة ، والنعمة المسداة ، سيدنا محمد بن عبد الله وعلى من اقتفى أثره واتبع هداه . اما بعد :

أيها الأخ الكريم لعلك تذكر ما وقفنا عنده في اللقاء السابق ، حيث مكن الله ليوسف العَلِيْلِ في الأرض يتبوأ منها حيث يشاء ، وولاه الملك على خزائن مصر وأقوات أهلها ، وصار ليوسف لا يصدر الملك نفسه أمرا إلا [ يوسف: ٥٨ - ٢١]. بمشورة يوسف التلييل ، فصار يوسف العليال عليه وكأنه الحاكم الفعلى للبلاد .

> ومرت سنوات واستقر الأمر فيها ليوسف العَلَيْلا وعم الرخاء ، وساد العدل وانتشر السلام والإسلام في ربوع البلاد .

وبدأت سنى القحط الذي لم يصب مصر وحدها ، بل أصاب مصر وجميع البلاد المجاورة ، وكانت مصر أحسن حالاً من غيرها ، بل كانت - في عنفوان الشدّة - هي مصدر القمح لجميع البلاد المجاورة ، ذلك بفضل الله ، ثم بفضل ما أولاه سبحانه ليوسف العَلِيهُ من حكمة في إدارة شئون البلاد ، واشتهر عدل يوسف العليال في الآفاق ، وأخذت الوفود تتوافد على مصر من كل حدب وصوب

طلباً (( للميرة )) الطعام ، وممن وفد على يوسف العَلَيْلَا في ذلك الحين إخوته من أبيه الذين جاءوا من الشام ، وهنا نبدأ معك بعون الله وحوله وطوله ومدده وقفتنا اليوم ، والتي ستكون كما يلى :

أولا: ﴿ وجاء إخوة يوسف فدخلوا عليه فعرفهم وهم له منكرون ا ولما جهزهم بجهازهم قال ائتونى بأخ لكم من أبيكم ألا ترون أنى أوفى الكيل وأنا خير المنزلين ، فإن لم تأتوني به فلا كيل لكم عندى ولا تقريون على قالوا الطَّيْكِ من المكانة عند الملك بحيث استراود عنه أباه وإنا لفاعلون كه

# في قوله تعالى : ﴿ وجاء إخوة يوسف فدخلوا عليه فعرفهم وهم له منكرون 4:

قال ابن كثير ، رحمه الله : يخبر تعالى عن قدوم إخوة يوسف الطَّيْكُ إلى الديار المصرية بمتارون طعاماً ، وذلك بعد إتيان سني الجدب وعمومها على سائر البلاد والعباد ، وكان إذ ذاك الحاكم في أمور الديار المصرية ديناً ودنيا، فلما دخلوا عليه عرفهم ولم يعرفوه ؛ لأنه لم يخطر ببالهم ما صار إليه يوسف العليه من المكانة والعظمة ، فلهذا عرفهم وهم له منكرون . اه. .

وصدق والله ابن كثير ، فلم يخطر ببال إخوة يوسف ما صار إليه أمر أخيهم الذي وضعوه بأيديهم في الجُبِّ ولم ينصر فوا الا

[٣٦] التوهيد السنة السابعة والعشرون العدد الثامن

تحمله إلى حيث يصير عبدا مملوكاً ، فكيف صار المملوك حاكماً لأرض مصر ؟

ذلك لأن الله غالب على أمره ولكن أكثر الناس لا يعلمون .

دخل إخوة يوسف عليه كما يدخل عليه جميع الوفود بسهولة ويسر ، فليس له حجاب ولا حراس يمنعون الناس من الدخول عليه ، وذلك من تمام عدله ، فعرفهم يوسف ؛ لأنهم لم يتغيروا كثيرًا ، وهم لم يعرفوه لما صار عليه .

\* مع قوله تعالى : ﴿ ولما جهزهم بجهازهم قال ائتونى بأخ لكم من أبيكم ألا ترون أني أوفي الكيل وأنا خير المنزلين ، فإن لم تأتوني به فلاكيل لكم عندي ولا تقربون ﴾:

أكرم يوسف العليلا وفادة إخوته وأعطاهم ما يريدون من الطعام ، وزادهم إكراماً ، ثم طلب منهم أن يأتوا بأخيه بنيامين في المررة القادمة ، فيوسف العَلَيْن أراد أن يخص أخاه بنيامين بخصوصية يتميز بها عن إخوته ؛ لأنه لم يشاركهم في مؤامرتهم الأولى ، [ يوسف : ٦٣ ] : فهو الأخ الشقيق ليوسف ، فأراد أن يضم يوسف أخاه إليه قبل إخوته ، فطلب منهم إحضاره تمهيدًا لما يريد ، ولأن يوسف يعرف منزلة أخيه عند أبيه وحرصه عليه بعد ذهاب يوسف ، ومن ذلك لا يسمح له بمفارقته لأنه ا بنيامين ، ولعلهم بذلك أرادوا ا ونمير أهلنا ونحفظ أخانا ونرداد

بعد أن تأكدوا من القافلة وهي يشم فيه ريح يوسف ، ويتسلى به عن فقد يوسف ، فالأمر حقاً صعب ، ولذلك هدد يوسف التَلْيَثِلا إخوته قائلاً : ﴿ فَإِن لَمْ تَأْتُونَى بِهُ فلا كيل لكم عندي ولا تقربون ﴾ هددهم بمنع الطعام في المسرّة القادمة إن لم يكن معهم أخوهم ، وذلك حتى يحملهم على الإتيان به مهما كلفهم الأمر .

وكان إخوة يوسف على علم بصعوبة الأمر ، ولذلك قالوا: ﴿ سنراود عنه أباه وإنا لفاعلون ﴾.

فقولهم: ﴿ سنراود ﴾ يشير إلى صعوبة الأمر ؛ لأن المراودة تكرار للطلب مرة بعد مرة ، وهم سيفعلون ذلك لحاجتهم إلى الطعام ، ولذلك قالوا : ﴿ وإنا لفاعلون ﴾ ، فاستخدموا التوكيد ب (أن) ، والله إشارة إلى حديثهم في الطلب واهتمامهم به مهما كلفهم .

ثانیا : مع قوله تعالی : ۲۱] . ﴿ فَلَمَا رَجِعُوا إِلَى أَبِيهِم قَالُوا بِا أبانا منع منا الكيل فأرسل معنا أخانًا نكتل وإنا له لحافظون ﴾

لما رجع إخوة يوسف إلى أبيهم لم يبدعوا الحديث معه عن كرم عزيز مصر وعدله ، لا ، بل بدأوا ببيان الخطر المقبل والمحدق بهم جميعًا والمتمثل في منع الكيل مستقبلاً إن لم يصحبوا مع أخاهم



إظهار خطورة الموقف حتى يضعوا أباهم أمام مستولياته إذ هو منع أخاهم منهم ، ثم أرادوا أن يمهدوا لحوار آخر مع أبيهم يكسبون فيه ثقته ، وأكدوا له محافظتهم على أخيهم .

ثالثًا : مع قوله تعالى : ﴿ قال هل آمنكم عليه إلا كما أمنتكم على أخيه من قبل فالله خير حافظنا وهو أرحم الراحمين ﴾ [ يوسف :

قال الأب لأبنائه بلهجة المعاتب ، كيف أمنكم على بنيامين وقد ضيعتم يوسف من قبل ؟ ثم لجأ إلى الله متوكلا عليه في الحفظ والرعاية وحده سبحانه ؛ لأسه أرحم الراحمين .

رابعًا: مع قوله تعالى: ﴿ ولما فتحوا متاعهم وجدوا بضاعتهم ردت إليهم قالوا با أبانا ما نبغي هذه بضاعتنا ردت إلينا



كيل بعير ذلك كيل يسير ﴾ [ يوسف : ٢٥ ] .

عاود الاخوة الحوار مع أبيهم ، لكن هذه المرّة أظهروا كرم العزيز عندما فتحوا متاعهم، فوجدوا يوسف العليال قد رد عليهم بضاعتهم التي ذهبوا يشترون بها الطعام ، وأعطاهم الطعام بغير ثمن - هدية - لهم مبالغة في إكرامهم ، فأعلنوا ذلك على أبيهم فرحين به ، وقالوا : ماذا نريد فوق هذا الإكرام ؟ ألا نلبي طلب هذا العزيز الذي أكرمنا ونأخذ أخانا معنا فنستفيد الطعام لأهلنا ونزداد كيل البعير الذي سيركبه أخونا ، وقبل ذلك وبعده نحفظ أخانا .

أمام هذه الحجج القوية لم يكن هناك بد من موافقة يعقوب التليخ على طلب أبنائه بإرسال أخيهم معهم ، لكنه اشترط عليهم ، فقال : ﴿ لَن أُرسِلُهُ معكم حتى تؤتون موثقاً من الله لتأتثني به إلا أن يُحاط بكم ﴾ [يوسف: ٢٦]، أخذ عليهم هذا الميثاق الذي مفاده فهم معذورون ، ثم لجأ إلى الله بعد ذلك فهو المطلع على أحوال عباده يعلم ما يسرون وما يطنون ، وهو الذي يحفظ الجميع فليتوكل المتوكلون ﴾ . ويتولى أمرهم ، وأمر جميع العباد ، ويشهد أعمالهم فيجازي

المحسن بإحسانه والمسيء باساءته .

خامسًا: مع قوله تعالى: ﴿ وقال يا بنى لا تدخلوا من باب واحد وادخلوا من أبواب متفرقة وما أغنى عنكم من الله من شيء إن الحكم إلا لله عليه توكلت وعليه فليتوكل المتوكلون ﴾ [ يوسف : . 77

وافق يعقب وب العليث علي إرسال بنيامين مع إخوت وسلم أمره إلى الله، وودع يعقبوب العليال أبناءه حريصًا عليهم خاتفًا أن ينالهم مكروه ، فأوصاهم بالحرص والأخذ بالأسباب، ومن هذه الأسباب ألا يدخلوا من باب واحد ، ويدخلوا من أبواب متفرقة ، حتى لا بلفته ا الأنظار اليهم ، وهم حسان الوجوه ، وأبناء رجل واحد ، فيكون ذلك مدعاة لحسدهم .

وبيّن لهم أن قوله هذا لا يغنى عنهم من الله شينا ، حيث التصرف في الكون كله راجع عدم تعرضهم لبنيامين باذى ، المشيئته سبدانه : ﴿ إِن الدكم إلا وعدم إهمالهم في المحافظة عليه ، الله ﴾ [ يوسف : ١٠ ] ، ولذلك إلا أن يأتيهم أمر لا يقدرون عليه فهو سبحانه الذي يتوكل عليه المتوكلون ، ومنهم يعقوب العليال ، وقد أقر بذلك في ختام وصيته ، فقال: ﴿ عليه توكلت وعليه

فيعقوب التلييخ أخذ بالأسباب وتوكل على رب الأسباب ، وقد علم أبناءه ذلك .

فقوله: ﴿ الخلوا من أبواب متفرقة ﴾ لم يناقض التوكل وليس فيه إلا مجرد الأخذ بالأسباب المشروعة ، كما أن قول يوسف العَلِيْلُ من قبل لصاحبه في السجن : ﴿ اذكرني عند ربك ﴾ [ يوسف : ٢٤ ] ليس فيه ما يناقض التوكل ، وقد أعلن يعقوب العليم : ﴿ إِن الحكم إلا لله ﴾ . كما أعلن يوسف العَلَيْلِ أيضا: ﴿ إِن الحكم إلا لله ﴾ فقد فوضا أمرهما إلى الله ، ويوسف العليان قد اتبع مله آبائه إبراهيم وإسحاق ويعقوب ، ورد الفضل في ذلك إلى الله ، فقال كما حكى القرآن الكريم: ﴿ واتبعت ملة آباني إبراهيم وإسحاق ويعقوب ماكان لنا أن نُشرك باللُّه من شيء ذلك من فضل الله علينا وعلى الناس ولكن أكثر الناس لا يشكرون 6 [ يوسف : ۳۸ ] .

هذه ملة الإسلام التي وضع أصولها إبراهيم التلييل ، وسار عليها الألبياء من بعده ، حتى ختم الله دينه بخاتم أنبيانه محمد ﷺ ، فلا طريق إلى الجنة إلا عن طريق محمد الله مهما استفتح الناس من كل طريق وجاءوا من كل باب.

اللهم إنا نسألك الثبات على طريق الأنبياء والمرسلين حتى نلقاك يوم الدين .. آمين .. آمين . والى لقاء نستودعكم الله الذي لا تضيع ودانعه.

## بريد القراء

الحمد لله ، والصلاة والسلام على رسول الله وعلى آله وصحبه ومن تبع هداه ، أما بعد :

فإن مجلة التوحيد سباقة إلى الدفاع عن الكتاب والسنة ، وداعية إلى العقيدة الصحيحة ونبذ ما يخالفها من أهواء وخرافات وبدع ، ولقد سرني أحد المقالات تحت عنوان (الطريق إلى تقويم اللسان) للدكتور: سيد خضر ، حفظه الله ، فكانت بداية طيبة ومحاولة جادة في إصلاح ما شاع بين المسلمين من أخطاء لغوية ، فلا شك أن عجمة اللسان تتبعها عجمة في الفهم والتفكير . لذا كانت أهمية هذا المقال كبذرة ونواة لتقويم هذا اللسان وإصلاحه .

هذا ، وأقول - من باب النصيحة وإتماماً للفائدة -: قد أوقفني أحد الأفاضل بعد نقاش دار بيننا على أن كلمة (توقّى) تكون بمعنى استوفى ، فلا وجه لمن ينكر قول البعض : توقّى فلان بمعنى : استوفى أجله ، وهو توجيه صحيح ذهب إليه بعض العلماء ، كما سيأتي ، فهذا أولاً نص كلام الدكتور سيد خضر ، حفظه الله .

قال: (ومن الأخطاء الشائعة قولهم: توفّى اليوم فلان ، بفتح التاء والواو ، والفاء بعدها ألف ، والصواب: تُوفّي اليوم فلان ، بضم التاء والواو ، وكسر الفاء ، بعدها ياء مبنياً للمجهول ؛ لأنه لا يصح أن يكون فاعل توفى المبني للمعلوم إلا الله وحده كما مثلنا ) . اه. .

لكن إذا كان لما شاع على ألسنة العوام من الناس توجيه صحيح تحتمله اللغة العربية ، فلا يكون من الحكمة حينئذ المسارعة إلى تخطئتهم والانكار عليهم .

وقد جاء في القرارات المجمعية في القرارات والأساليب (من ١٩٣٤ - ١٩٨٧)، ما نصه: (والتعبير الشائع سائغ في قراءة أبي عبد الرحمن السلمي مرفوعة إلى علي بن أبي طالب في قوله: ((والذين يتوفون منكم))، وقد وجه هذه القراءة لغوياً ابن جني والسخاوي الذي زاد أن ((توفالى )) بمعنى المزيد بالتاء بمعنى ((استفعل)) نص عليه الرضى، وما قاله السخاوي في الإعلان: فلان المتوفى ، وأنت في فتح الفاء وكسرها بالخيار، ولذا ترى اللجنة أن كلاً من التعبيرين صحيح لا غبار عليه ). اه.

أما قوله ( لأنه لا يصح أن يكون فاعل (( توفى )) المبني للمعلوم إلا الله وحده ) .

قلت: وهذا الإطلاق فيه نظر ؛ لأن التوفي تارة يُضاف إلى ملك الموت ، كما قال تعالى: ﴿ قَلْ يَتُوفَاكُم ملك الموت ﴾ [ السجدة : ١١] ، وتارة إلى الملائكة ؛ لأنهم يتولون ذلك كما قال تعالى: ﴿ حتى إذا جاء أحدكم الموت توفته رسلنا وهم لا يفرطون ﴾ [ الأنعام: ١٦] ، وتارة إلى الله وهو المتوفى على الحقيقة كما قال : ﴿ الله يتوفى الأنفس حين موتها ﴾ [ الزمر: ٢٢] .

والله الموفق للصواب وإليه المرجع والمآب. وآخر دعوانا أن الحمد لله رب العالمين.

أحمد سعد أبو النجا



عن دوائع العاشق عن دوائع العاشق

أصنام في

بلاد الإسلام

لا يقذفن فـــي روعــك أنــي أريــد أن أحدثـك عن تلــك التمــاثيل التــي يقيمهــا الناس لتمجيد العظماء وتخليد ذكراهم –

وإن كانت هذه التماثيل خليقة ألا تقام في بلاد الإسلام ، وإن كان تمجيد العظماء جديرا أن يكون بغير هذا العبث - إنما يخلد العظيم ويمجد إن كان لمحبيه فيه أسوة حسنة ، فاقتفوا أثره ، ومضوا على سنته ، وتخلقوا بأخلاقه ، ثم ورثوها من بعدهم فيخلد في الأجيال بخلقه العظيم وصفاته السامية .

وعندي أن العظيم هو من يخلد نفسه لا من يخلده الناس ، ومن يخلد نفسه بأثر نافع تجنى ثمرته على مر الأجيال ، وتعاقب الدهور ؛ لأن من يحاول أبناء جيله تخليد عظمته بصخرة تنحت وتقام ، لا تلبث عظمته أن تنسى وتمحى من ذاكرة الأجيال ، فإذا انقرض جيله وفني قبيله ، وجاء أخلافهم من بعدهم ، لا يعرفون من صاحب هذا التمثال إلا طوله وعرضه وبعض ملامح وجهه ، وما أقل غناء هذه المعرفة في تمجيد العظماء!!

وهذا تمثال ( لاظ أوغلي ) قائماً في أشد أماكن القاهرة ازدحاماً بالسكان ، وأحقل سبلها بالسابلة ، وما أكثر الذين يشاهدونه في غدوهم ورواحهم ! وما أقل من يعرف منهم من أمره شيئاً .

فبغير إقامة التماثيل يكون تمجيد الأبطال في بلاد الإسلام.

ومهما يكثر المتفيهقون من التغني بالفن الجميل ، والمناداة بوجوب رعايته ، ولزوم العناية به والحض على بعثه من مرقده ؛ فما نحن بمغيري رأينا في ذلك ، فإن هناك من الفنون الرفيعة ما هو أخلق بأن تنفق في اتقانه الأوقات ، وتبرز فيه الكفايات ؛ وتظهر فيه العبقرية ، ويكسر عليه الجهد .

لست أحدثك إذًا عن هذه التماثيل ، فليست تعيد ، ولا يمسح بأركانها ماسح ، وليست ترجى ولا تخاف ، ولا تنذر لها الندور ، ولا يحرق لها البخور ، ولا تذبح لها الذبائح ، ولا تشد إليها الرحال ، ولا يقف الناس بين أيديها وقفة الذل والضراعة والخشوع ، ولا يهتف بأسمائها على بعد الدار ، وشط المزار ، ولا تدعى في أوقات المحنة والاضطرار .

إنما أحدثك عن هذه الأصنام التي أقيمت على قبور بعض الأولياء والعلماء وغيرهم ممن ضمتهم الأرض بعد أن عبروا بحر الحياة ، وذاقوا حلوها ومرها ، وبلوا خيرها وشرها ، وجسرت عليهم أحكامها ، وتقلبت بهم أمورها ، ثم جاءهم هادم اللذات ، ومفرق الجماعات ، فنقلهم من عالم العمل إلى عالم الجزاء ، فأفضوا إلى ما قدموا ، ووجدوا ما

[ • ؛ ] التوهيث السنة السابعة والعشرون العدد الثامن



سول الشيطان للناس أن الموتى يؤتون القدرة على التصرف في ملكوت الله ما لم يؤت الأحياء، وما أسرع ما سول اللجهلاء منهم أن يقيم وا هذه الأصنام على قبورهم، ثم يزورونها التماسًا للبركة!!

عملوا حاضرًا ، وارتهن كل بعمله : ﴿ فأما إن كان من المقربين ۞ فروحٌ وريحانٌ وجنة نعيم ۞ وأما إن كان من أصحاب اليمين ۞ فسلامٌ لك من أصحاب اليمين ۞ وأما إن كان من المكذبين الضالين ۞ فنزلٌ من حميم ۞ وتصلية جحيم ۞ إن هذا لهو حق اليقين ﴾ [ الواقعة : ٨٨- ٩٥] .

ولكن سرعان ما سول الشيطان والجهل للناس أن يشيدوا على قبورهم القباب الذاهبة في السماء ، وأن يضعوا على أجداثهم توابيت يخلعون عليها الثياب الفاخرة ، ويلوثون لها العمائم العجراء ، شم يحوطونها بالمقاصير .

عناية ما لقيتها اللات والعزى ، ولا ظفرت بها مناة الثالثة الأخرى ؛ ولا تمتع بها هبل الأكبر ، ولا آمون رع .

الأصنام التي أحدثك عنها هي هذه التوابيت بثيابها وعمائمها ، وستورها وعطورها ؛ وقبابها ومقاصيرها ، وقنابها وسدنتها .

كان المصريون القدماء يعتقدون أن عظماءهم إذا ماتوا صعدت أرواحهم في السماء، واستحالوا ألهة

## بقلم الشيخ : أبي الوفاء محمد درويش (رحمه اللَّه)

يتصرفون في أهل الأرض بالخير والشر ، والنفع والضر .

ولو أنك زرت معد سيتي الأول بأبيدوس ( العرابة المدفونة ) مديرية جرجا لرأيت إلى جانب هياكل الآلهة السبعة هيكلاً ثامناً لعبادة سبتى بعد موته ؛ أي بعد أن يحور إلها

ما أشبه الليلة بالبارحة ، وإن اختلفت الأسماء ، وإن غالط المغالطون !

ما أسرع ما أصبح الناس يعتقدون أن الموتى يؤتون من القدرة على التصرف في ملكوت الله ما لم يؤت الأحياء .

ما أسرع ما سول الشيطان والجهل للناس أن يقيموا هذه الأصنام على قبورهم، ثم يزورونها التماسنا للبركة منها، فأصبحت تراهم يطوفون من حولها، ويستلمون أركائها، ويقبلون ثيابها وأخشابها وأعتابها، ويبثونها شكواهم ضارعين خاشعين أذلاء، ناكسة أبصارهم محترقة قلوبهم. رويذا يا قوم عفا الله عنكم

يدا يا هوم عف الله عن المركم رشدا وهيأ لكم من أمركم رشدا

أنسيتم العرزة والكرامة ، ألم يكفكم أن أذللتم انفسكم لكل جليل وحقير ممن تظنون أن بيده قضاء مصالحكم من الأحياء فخشعتم بين أيدي الموتى ؟ ثم لم يكفكم ذلكم حتى ذللتم أمام الصخور والرجام

والخشب المسندة ؟

ولو أنكم عبدتم ربكم واتقيتموه حق تقواه ، وسألتموه حاجاتكم ضارعين بين يديه كما تضرعون بين أيدي العبيد العاجزين والموتى الهالكين ، لقضى حاجتكم وأنتم أعزة ، موفورو الشرف والكرامة .

يا قوم ؛ ما لكم لا تذلون لله الذي تعو له الوجوه ؟

لو أنكم خشعتم في صلاتكم بعض خشوعكم بين
أيدي هذه الأصنام لكانت صلاتكم خير وسيلة تتقربون

بها إلى ربكم ، فإذا دعوتموه صادقين مخلصين
استجاب لكم ، وأنتم تروون فيما تروون عن الصادق
الأمين على ((رب أشعث أغبر ، ذي طمرين ، لا
يؤبه له ، لو أقسم على الله لأبره )) .

يا قوم ؛ أنتم تكذبون على الله وعلى أنفسكم ، حين تقفون في صلاتكم ، ثم تقولون : ((الله أكبر)) ، فكيف تكبرون ربكم ثم ترجون كل من دب ودرج ؛ وتخشون كل غاد ورانح ، وربكم يقول : ﴿ قَلْ لَن يصيبنا إلا ما كتب الله لنا ﴾ [التوبة : ١٥] ، ويقول : ﴿ ما يفتح الله للناس من رحمة فلا ممسك لها وما يمسك فلا مرسل له من بعده وهو العزيز الحكيم ﴾ [فاطر : ٢] .

ذل من يخشى غير الله ، وخاب من يرجو سواه . لست آسى على هذا الجيل الذي خطا إلى الشيخوخة ، ودلف إلى القبر ، فلا أمل في إصلاحه ، ولا رجاء في إقلاعه عن عادات وجد عليها الآباء والأجداد فنشأ عليها ، وتربى في أحضانها .

إنما أخشى على الجيل الناشئ أن تفسده البيئة ، وتفسد عليه عقيدته البريئة ، وقلبه النقي ، ونفسه الطاهرة ، وفطرته السليمة .

أخشى على الجيل الناشئ أن يرى آباءه وأجداده يقدسون هذه الأخشاب ، ويقبلون هذه الثياب ، فيأخذون أخذهم ، ويصنعون صنيعهم ، فتعم البلوى ، ويعز الشفاء .

والدواء الناجع نهذا الداء العضال أن نتواصى بالكف عن زيارة هذه القبور ، بل هذه الأصنام ، فلسنا نجنى من زيارتها إلا الإثم والعار .

سيقول المتزمتون: أنت إذًا تنهانا عن زيارة القبور، وهي من القرب التي يثاب فاعلها، وقد دعى الرسول ولا إلى زيارتها للعظة والاعتبار؛ لأنها ترقق القلب وتذكر الموت.

لهم أن يقولوا ذلك ، وعلينا أن نقول ردًا على ما يقولون : إن القبور التي ندبنا إلى زيارتها ، هي تلك القبور اللاطئة بالأرض ، هي القبور الشرعية التي لم تقم عليها الأوثان والقباب ، ولم تتخذ عليها المساجد والسرج ، ولم تدر حولها المقاصير ، ولم يقف على أبوابها السدنة والحجاب .

فإن نهيت فإنما أنهى عن زيارة هذه الطواغيت والأصنام والأوثان التي قامت فوق القبور ، وإن في تسمية هذه الطواغيت قبورًا لظلماً للحق ، وعدوانا على الشريعة الفراء ، وعقوقاً للغة ، وإفسادًا لحقائق الأشياء ، وجناية على عقيدة التوحيد ، وبعثا للجاهلية الأولى ، وإنشادًا لوثنية الأولين ، فلا تلبسوا الحق بالباطل ، وتكتموا الحق وأنتم تعلمون .

متى تقع العبرة موقعها من القلب بزيارة وثن له سدنة يقومون على بابه ، وخدم يعنون بأستاره وثيابه ؟

وكيف تنشأ العظة من زيارة صنم لا يزوره زائروه إلا لطلب الحاجات ؛ ودفع الملمات ، وكشف الكربات وشكوى البليات ، ورجاء البركات ؟

أليس في زيارة هذه الطواغيت تكثير لسواد عابديها ؛ وإغراء لهم بالإمعان في الفساد الذي هم فيه ممعنون .

يا قوم ؛ اجتنبوا هذه الطواغيت ، فقد قال الله تعالى ، وهو أصدق القائلين : ﴿ والذين اجتنبوا الطاغوت أن يعبدوها وأنابوا إلى الله لهم البشرى فبشر عباد ﴿ الذين يستمعون القول فيتبعون أحسنه أولئك الذين هداهم الله وأولئك هم أولو الألباب ﴾ الذمر : ١٧، ١٧ ] .

يا قوم ؛ الماء القراح حلال طلق سائغ ، ولكن إذا خالطه الخمر حرم على الشاربين ، والخبز حلال طيب ، فإذا غمس في إدام محرم حرم على الآكلين ،

وثوب القطن أو التيل أو الكتان إذا اشتريته بمال من طيب ما كسبت ، حل طيب ؛ فإذا خطته بخيط مغتصب حرم عليك ارتداؤه .

وزيارة القبور الشرعية أمر محبوب ، ولكن إن قامت عليها الأنصاب والأصنام والأوثان والطواغيت ، أمرنا بهدمها ، فضلاً عن اجتناب زيارتها ، وهذا على بن أبي طالب ، رضي الله عنه ، يقول لأبي الهياج الأمدي : إني أبعثك على ما بعثني به رسول الله على : (( اذهب فلا تدع قبرًا مشرفًا إلا سويته ، ولا تمثالاً قائمًا إلا طمسته )) . [صحيح الترمذي : ( ١٨٥٨)] .

والدواء الحاسم والمناعة الواقية ، أن تهدم هذه القباب ، وأن تحرق هذه الأخشاب ، وأن تمزق هذه الثياب ، فإن نحن فعلنا ذلك فقد حطمنا هذه الطواغيت وسحقنا هذه الأصنام ، التي تعبد في بلاد الإسلام ، وضمنا للجيل الناشئ عقيدة سليمة ، ودينًا خالصًا لا يمازجه شرك ، ولا يخالطه فساد .

وهذه قبور الشهداء في حضن أحد ، وهذه قبور أهل البقيع من الصحابة الأجلاء والتابعين الفضلاء ، مخطوطة بالعراء يعلوها التراب ، فلا توابيت ولا ثياب ولا مقاصير ولا قباب ، فهل أولياؤكم خير من أولئكم ؟!

يا قوم ؛ كفى ضلالاً وبهتاناً ، وإمعاناً في الباطل ، وبعدًا عن الحق ، فالحق أحق أن يُتبع ، وليس بعد الحق إلا الضلال ، فأنيبوا إلى ربكم ، واقرعوا باب فضله ورحمته وكرمه ، وذروا هذه الهياكل التي نصب فيها الشيطان شراكه وأعد شباكه ، قاطعوها . انصرفوا عنها ، لا تزوروها ، ولا تقربوها ، حتى تطهر مما فيها من الأرجاس .

إنما التوابيت والثياب والعمائم والقناديل والمجامر والمقاصير رجس من عمل الشيطان فاجتنبوه لعلكم تفلحون .

والآن .. والآن أهيب بحضرات العلماء الصرحاء الشجعان الذين ما تعلموا العلم ليكون حرفة لمعاش ، ولا موردًا لرزق ، وإنما تعلموه ليزدادوا خشية من

الله ، وقرياً إلى حظيرة رحمته ، وقوة على الجهاد في سبيله .

أهيب بكم يا حضرات العلماء أن تضموا أصواتكم الندية إلى صوتي ، وأملنا إذا تعاونا على هذا البر ، نستطيع أن نبلغ دعوتنا إلى العالم الإسلامي كله .

إن أندى لصوت أن ينادي داعيان .

فكيف إذا نادى ثلاثة ، فكيف إذا اتحدت أصوات العلماء جميعًا في الدعوة إلى الحق .

ضموا أصواتكم إلى صوتي ، ونادوا في العالم الإسلامي كله ، فلعله ينتبه من غفاته ويهب من رقدته ، ويستجيب لنا بعد أن طال عليه السبات ، حتى خشينا أن يتصل سباته برقدة الموت .

نادوا في العالم الإسلامي بكلمة الحق ، فلطه يصغى إليها فيعود إليه مجده الزائل ، وعزه الغابر .

اهتفوا بالعالم الإسلامي وأيقظوه ، فقد هوى إلى المضيض ، وما قذف به من حالق إلا جهله المطبق الذي أسلمه إلى الشرك الشنيع بعد عزة التوحيد الخالص .

هبوا أيها العلماء: ﴿ وجاهدوا في الله حق جهاده هو اجتباكم وما جعل عليكم في الدين من حرج ملة أبيكم إبراهيم هو سماكم المسلمين من قبل وفي هذا ليكون الرسول شهيدًا عليكم وتكونوا شهداء على الناس ﴾ [ الحج: ٧٨].

هبوا أيها العلماء ، وجاهدوا ، واصبروا ، وأعلنوا الحق على رءوس الأشهاد ، ولا تخافوا لومة لائم ، أعلنوا الحق صريحا واضحا لا التواء فيه ولا تعقيد ، فمن شاء فليؤمن ؛ ومن شاء فليكفر ، والله معكم ولن يتركم أعمالكم .

جاهدوا في سبيل الحق وأعلنوا كلمة الحق ، واعتصموا بالله هو مولاكم ، فنعم المولى ونعم النصير .

وحسبنا الله ونعم الوكيل ، ولا حول ولا قوة إلا بالله العلي العظيم .

# لقد أحسن الإسلام في تربية جيل من البشر، تقف البشرية جمعاء منهم موقف التبجيل والاحترام، فقد ضربوا المثل في الخلق

الكريم والأدب الرفيع ،

#### بقلم الشيخ / عبد القادر محمد السباعي

إنما المؤمنون أخوة

وتجاوزوا حدود الشع والأثرة التي تسيطر على النفوس الضعيفة ، إلى مبيدان الإيثار الرحب الواسع ، الذي يعيش فيه الناس إخوة متحابين متعاونين متعاطفين ، ولذلك ففي وسط الأمواج المتلاطمة من الحياة المادية التي غيرت مسار الحياة عند الناس ، كان لزاما علينا أن نجلس في صفوف طالبي العلم أمام علينا أن نجلس في صفوف طالبي العلم أمام البشرية وهادي الإسانية ، والذي أخرج الله به الناس من ظلمات الجهل والجهالة إلى نور الله به الإيمان وسعة الإسلام ، صلوات الله وسلامه عليه .

يقول الله تعالى: ﴿ محمدٌ رسول الله السود ، ولا اله والذين معه أشداء على الكفار رحماء بينهم الخرجة أحمد . ورضوانا ﴾ [ الفتح: ٢٩ ] ، وأول الدعائم التي بنيت عليها الحياة الإسلامية الجديدة ، ان تغلبوا على التواضع والمساواة بين الخلق ، ولقد ظهرت الكبرياء والعظمة في مهدها الأول صادقاً وتفاني تحطمت الكبرياء والعظمة في مهدها الأول وتغالى في عندما جلس حمزة بن عبد المطلب الهاشمي الترك وتعالى في القرشي بجوار بالل بن رباح الحبشي ، لا تبارك وتعالى في تفرقة بينهما ولا حائل يحول عنهما ، لهذا جاء الترفض القرآني لطلب كبراء قريش وسادتها المناهم غير اليوم الذي يستمعون فيه الفقراء الذاك العبرة له الله الهراه غير اليوم الذي يستمع فيه الفقراء الذاك التعرق الهراك التعرق الله الهراك التعرق الله الهراك التعرق الذي العبرة له الله الهراك الناه الناه الهراك التعرق الله اللهراك التعرق الله الناه الناه الناه اللهراك الناه الناه

والضعفاء: ﴿ واصبر نفسك مع الذين يدعون ربهم بالغداة والعشي يريدون وجهه ولا تعد عيناك عنهم تريد زينة الحياة الدنيا ولا تطع من أغفلنا قلبه عن ذكرنا واتبع هواه وكان أمره فرطا ﴾ [ الكهف: ٢٨].

والتقوى هي الميزان الوحيد الذي يُقاس به الناس ، فقد أعلنها رسول الله ﷺ واضحة صريحة في مجتمع قام أساسه على العصبية الجاهلية التي أعمت وأصمت وأريقت من أجلها الدماء أنهارا ، وذاق الناس من ورائها الويلات ، في هذا الجو ، وفي هذه الظروف يقول الرسول ﷺ : ((ألا لا فضل لعربي على عجمي ولا لعجمي على عربي ولا لأحمر على أسود ، ولا أسود على أحمر إلا بالتقوى )) .

وامتثل الذين آمنوا بهذا المبدأ العظيم ، بعد أن تغلبوا على ضعف نفوسهم ، ووقفوا في وجه العادات البالية والتقاليد الزائفة التي تحكمت في مصائر الناس ، وأبدلوها إيمانا صادقا وتفاتياً لخدمة هذا الدين العظيم ، وتأدبا بأدب القرآن الكريم الذي يقول الله تبارك وتعالى فيه : ﴿ يأيها الناس إنا خلقناكم من ذكر وأنثى وجعلناكم شعوبا وقبائل لتعارفوا إن أكرمكم عند الله أتقاكم إن الله عليم خبير ﴾

إذ العبرة ليست بشرف القبيلة ، وعظمة

[11] التوهيد السنة السابعة والعشرون العدد الثامن

النسب ، وعلو المكاتة الاجتماعية ، ولكن بمدى صلة الإنسان بربه سبحانه وتعالى ، ومدى طاعة العبد لربه في ألأمر والنهي ، في السر والعلن ، في المظهر والمخبر ، فعن عمر بن الخطاب ، رضي الله عنه ، قال : سمعت رسول الله يقول : ((كل سبب ونسب منقطع يوم القيامة ، إلا سببي ونسبي )) . أخرجه البيهقي (ج٧ ص ٢٤) .

وهذا مصداق قول الله تعالى: ﴿ فَإِذَا نُفَخَ فَيَ الصور فَالْ أنساب بينهم يومنذ ولا يتساءلون ﴿ فَمِن ثقلت موازينه فأولئك هم المفلحون ﴿ ومن خفت موازينه فأولئك الذين خسروا أنفسهم في جهنم خالدون ﴾ [المؤمنون: ١٠٠٠].

ولقد قام الرسول بالتطبيق العملي لهذه الدعوة ، وتمكين مبادئها في صفوف الفئة المؤمنة ، فإننا نجد أنه قد آخى بين أبي بكر الصديق وخارجة بن زيد ، وبين حمزة بن عبد المطلب وزيد بن حارثة مولى رسول الله بن ، وبين خالد بن رويحة الجثعمي وبالل بن رباح الحبشي ، وقد أثبت هذا الإخاء الإيماني على مدى الأيام أنه أوثق عرى وأثبت صلة من أخوة الدم .

نجد أنه عندما تشاجِر أبو ذر الغفاري مع بلال بن رباح ، رضي الله عنهما ، وفي ثورة من الغضب يقول أبو ذر لبلال : يابن السوداء ! فغضب الرسول ولا من هذه المقولة ، وقال له : (ريا أبا ذر ، إنك أمرؤ فيك جاهلية ، يا أبا ذر ليس لابن البيضاء على ابن السوداء فضل )) . فقام أبو ذر وهو الذي تربى في مدرسة النبوة من مكانه واضطجع على الأرض وبسط خده ، وقال لبلال : قم يا أخي وطأ على خد ابن

البيضاء . يقول اللّه تعالى : ﴿ إنما المؤمنون إخوة فأصلحوا بين أخويكم واتقوا اللّه لعلكم ترحمون ﴾ [ الحجرات : ١٠] .

ونجد أيضًا أن رسول اللَّه الله السل زيد بن حارثة على رأس جيش من المسلمين لقتال الروم فيه الأنصار والمهاجرين من سادات العرب وكبرائهم ، وفيه من أكابر الصحابة ووجهائهم ، فلما لقي زيد ربه وقتل شهيدًا ، جعل الرسول الله القيادة والإمارة لابنه أسامة ، ولم يمنعه من ذلك وجود وزيرا رسول الله الله وخليفتاه من بعده أبي بكر وعمر جنودًا في هذا الجيش ، يقدمون له السمع والطاعة ، ولا يجيش في صدورهم إلا الحب والرحمة والرأفة ، فلقد وعوا تعاليم نبيهم ورسولهم والرأفة ، فلقد وعوا تعاليم نبيهم ورسولهم الأحين من عنما عرفهم حقيقة الأمر عندما قال لهم : ولا الناس بنو آدم ، وخلق اللهم تراب » . أخرجه أبو داود .

وليس هناك فرق بين التراب الذي خرج من هنا والتراب الذي خرج من هناك .

ولا يتبقى بعد ذلك إلا العمل والتقرب إلى خالقنا وبارئنا بأخلص الأعمال وأصدقها ، وليكن لنا في رسول الله في ومن معه من الصحب الكرام الأسوة الحسنة والقدوة في عملنا حتى نصل إلى ما وصلوا إليه ، ونضع في حسباتنا أن من بطأ به عمله ، لم يسرع به نسبه .

لعمرك ما الإنسان إلا بدينه

فلا تـ ترك التقـوى اعتمـادًا علـى النسب فقـد رفع الإسلام سلمان فـارس

وقد وضع الشرك الشريف أبا لهب وصلى الله على محمد وآله وصحبه وسلم.

#### بأقلام القراء

## من أفات العلم: التحاسد والحقد

بقلم / مصطفى عبد الفتاح الكريتي

آفات العلم كثيرة ، ولكن نخص بالذكر منها هنا التحاسد والحقد ، وهناك فرق دقيق بين المنافسة المشروعة والحسد المذموم ، وقد يلتبس الأمر على طلبة العلم فيتحاسدوا فيما بينهم ، وهم يظنونها المنافسة المحمودة ، فلزم بيان ما بين المنافسة والحسد من فروق ، ونذكر ما قاله العلامة ابن القيم ، رحمه الله ، حيث يقول : والفرق بين المنافسة والحسد ؛ أن المنافسة : هي المبادرة إلى الكمال الذي تشاهده من غيرك فتنافسه فيه ، حتى تلحقه أو تجاوزه ، فهي من شرف النفس وعلو الهمة وكبر القدر ، قال تعالى : ﴿ وفي ذلك فليتنافس المتنافسون ﴾ [ المطففين : ٢٦ ] ، وأصلها من الشيء النفيس الذي تتعلق به النفوس طلبًا ورغبة ، فتنافس فيه كل من النفسين الأخرى ، وربما فرحت إذا شاركتها فيه ، كما كان أصحاب رسول الله على يتنافسون في الخير ويفرح بعضهم ببعض باشتراكهم فيه ، بل يحض بعضهم بعضًا عليه مع تنافسهم فيه ، وهي نوع من المسابقة : ﴿ فاستبقوا الخيرات ﴾ [البقرة: ١٤٨].

وكان عمر بن الخطاب يسابق أبا بكر الصديق ، رضي الله عنهما ، فلم يظفر بسبقه أبدا ، وكان يقول : والله ما سابقته إلى خير إلا وجدته قد سبقني إليه ، والمتنافسين كعبدين بين يدي سيدهما يتباريان ويتنافسان في مرضاته ويتسابقان إلى محاب سيدهما فسيدهما يعجبه ذلك منهما ويحثهما عليه ، وكل منهما يحب الآخر ويحرضه على مرضاة سيده ، وأما الحسد ، فهو خلق نفس ذميمة وضيعة ساقطة ، ليس فيها حرص على الخير ، فلعجزها ومهانتها تحسد من يكسب الخير والمحامد ويفوز بها دونها ويتمنى لو

فاته كسبها حتى يسويها في العدم ، كما قال تعالى : ﴿ ودوا لو تكفرون كما كفروا فتكونون سواء ﴾ [النساء: ٨٩].

قال تعالى عن أهل الكتاب : ﴿ ود كثير من أهل الكتاب لو يردونكم من بعد إيمانكم كفارًا حسدًا من عند أنفسهم من بعد ما تبين لهم الحق ﴾ [ البقرة : ١٠٩] .

فالحسود عدو النعمة ، والحسود يحب انحطاط غيره ، حتى يساويه في النقصان ، وأكثر النفوس الفاضلة الخيرة تنتفع بالمنافسة ، فمن جعل نصب عينه شخصًا من أهل الفضل والسبق ، فنافسه انتفع به كثيرًا ، فإنه يتشبه به ويطلب اللحاق به والتقدم عليه ، وهذا لا نذمه ، وقد يطلق اسم الحسد على المنافسة المحمودة كما قال النبي في اثنين ؛ رجل آتاه الله القرآن فهو يقوم به آتاء الليل وأطراف النهار ، ورجل آتاه الله مالاً فسلطه على هلكته في الحق )) ، فهذا حسد منافسة وغبطة يدل على علو همة صاحبه وكبر نفسه وطلبها للتشبه بأهل الفضل . [ ((الروح )) لابن القيم (ص ٢٠٤) ] .

وأما عن السبب الذي لأجله يكثر الحسد بين الأمثال والأقران والإخوة وبني العم والأقارب ويقل في غيرهم ويضعف ، يقول أبو حامد الغزالي ، رحمه الله : اعلم أن الحسد إنما يكثر بين قوم تكثر بينهم الأسباب الداعية إلى الحسد ، وهذه الأسباب إنما تكثر بين أقوام تجمعهم روابط يجتمعون بسببها في مجالس المخاطبات ويتواردون على الأغراض ، فإذا خالف واحد منهم صاحبه في غرض من الأغراض نفر طبعه عنه وثبت الحقد في قلبه ، فعند ذلك يريد أن

يستحقره ويتكبر عليه ويكافئه (يجازيه) على مخالفته لغرضه ويكره تمكنه من النعمة التي توصله إلى أغراضه وتترادف جملة من هذه الأسباب ، إذ لا رابطة بين شخصين في بلدتين متنائيتين ، فلا يكون بينهما محاسدة ، وكذلك في محلتين ، نعم إن تجاورا في مسكن أو سوق أو مدرسة أو مسجد تواردا على مقاصد تتناقض فيها أغراضها ، فيثور من التناقض التنافر والتباغض ومنه تثور بقية أسباب الحسد، ولذلك ترى العالم يحسد العالم دون العابد ، والعابد يحسد العابد دون العالم ، والتاجر يحسد التاجر ، ويحسد الرجل أخاه وابن عمه أكثر مما يحسد الأجانب، والمرأة تحسد ضرَّتها أكثر مما تحسد أم الزوج وابنته ، ومنشأ جميع ذلك حب الدنيا ، فإن الدنيا هي التي تضيق بالمتزاحمين ، أما الآخرة فلا ضيق فيها ، فلذلك لا يكون بين علماء الدين محاسد ؛ لأن مقصدهم معرفة الله تعالى ، وهو بحر واسع لا ضيق فيه ، وغرضهم المنزلة عند الله ، ولا ضيق أيضًا فيما عند الله .

نعم إذا قصد العلماء بالعلم المال والجاه تحاسدوا ؛ لأن المال أعيان وأجسام إذا وقعت في يد واحد خلت عنها يد الآخر . [ ((تهذيب إحياء علوم الدين )) عبد السلام هارون (ج٢)] .

وقال شيخ الإسلام ابن تيمية ، رحمه الله : الحسد مرض من أمراض النفس ، وهو مرض غالب ، فلا يخلص منه إلا القليل من الناس ، ولهذا يقال : ما خلا جسد من حسد ، لكن الليم يبديه ، والكريم يخفيه ، وقد قيل للحسن البصري ، رحمه الله : أيحسد المؤمن ؟ فقال : ما أنساك إخوة يوسف لا أبا لك ؟ ولكن عَمّه في صدرك ، فإنه لا يضرك ما لم تعد به يدًا ولسائا .

فمن وجد في نفسه حسدا لغيره فعليه أن يستعمل معه التقوى والصبر ، فيكره ذلك نفسه وكثير من الناس الذين عندهم دين لا يعتدون على المحسود ، فلا يعينون من ظلمه . [ ((أمراض القلوب وشفاؤها)) لشيخ الإسلام ابن تيمية ] .

وأما عن الدواء الذي ينفي مرض الحسد عن القلب ، فقد قال أبو حامد الغزالي ، رحمه الله : اعلم أن الحسد من الأمراض العظيمة للقلوب ولا تُداوى أمراض القلوب إلا بالعلم والعمل .

والعلم النافع: لمرض الحسد هو أن تعرف تحقيقًا أن الحسد ضررًا عليك في الدنيا والدين ، أما كونه ضرر عليك في الدين ، فهو أنك بالحسد سخطت قضاء الله تعالى وترهت نعمته التى قسمها بين عباده وعدله الذي أقامه في ملكه ، بخفي حكمته فاستنكرت ذلك واستبشعته ، وهذه جناية على حدقة التوحيد وقذى في عين الإيمان ، وناهيك بهما جناية على الدين ؛ وأما كونه ضرر عليك في الدنيا فهو أنك تتألم في الدنيا وتتعذب به ولا تزال في كمد وغم ، إذ أعداؤك لا يخليهم الله تعالى عن نعم يفضيها عليهم ، فلا تزال تتعذب بكل نعمة تراها وتتألم بكل بلية تتصرف عنهم ، فتبقى مغموماً محروماً متشعب القلب ضيق الصدر قد نزل بك ما يشتهيه الأعداء لك وتشتهيه لأعدائك ، فقد كنت تريد المحنة لعدوك فتنجزَّت في الحال محنتك وغمك نقدًا ، فهذه الأدوية الطمية فمهما تفكر الإنسان فيها بذهن صاف وقلب حاضر انطفأت نار الحسد من قلبه ، وعلم أنه مهلك نفسه ومفرح عدوه ومسخط ربه ومنغص عيشه .

أما العمل النافع: فهو أن يحكم الحسد؛ فكل ما يتقاضاه الحسد من قول وفعل ، فينبغي أن يكلف نفسه نقيضه ، فإن حمله الحسد على الحقد في محسوده كلف لسانه المدح له والثناء عليه ، وإن حمله على التكبر عليه المزم نفسه التواضع له والاعتذار إليه ، وإن بعثه على كف الإدعام عنه ألزم نفسه الزيادة في الإدعام عليه ، فمهما فعل ذلك من تكلف وعرفه المحسود طاب قلبه وأحبه ، ومهما ظهر حبه عاد الحاسد فأحبه وتولد من ذلك الموافقة التي تقطع مادة الحسد ، فهذه هي أدوية الحسد ، وهي نافعة جدًا ، إلا أنها مرة على القلوب جدًا ، ولكن النفع في الدواء المر . [ (( تهذيب إحياء علوم الدين )) ] .

والحمد لله رب العالمين .

<sup>(</sup>١) نقلاً من كتاب (( فضل العالم )) لأبي عبد الله محمد بن سعيد بن رسلان .

## الإيمان ومزاياه..

الحاقة السادسة - الحاقة الصادسة - الحاقة الحاقة

السعادة هي الغاية التي ينشدها كل البشر ، والسؤال الذي حير الناس من قديم: هو أين السعادة ؟ لقد طلبها الأكثر في غير موضعها ، فحسبوا السعادة في الغني ، وفي رخاء العيش ، لكن البلاد التي ارتفع فيها مستوى المعيشة ، لا تزال تشكو من تعاسة الحياة ، فكثرة المال ليست هي السعادة ، بن ربما كانت كثرة المال أحيانًا وبالأعلى صاحبها في الدنيا قبل الآخرة ، لذا قال الله في شأن المنافقين : ﴿ فلا تعجبك أموالهم ولا أولادهم إنما يريد الله ليعذبهم بها في الحياة الدنيا ﴾ [التوبة: ٥٥]. والعذاب هنا هو المشقة والنصب والذنب والألم والهم والسقم ، فهو عذاب دنيوي حاضر ، على نحو ما ورد في الحديث: ((السفر قطعة من العذاب )) . [صحيح ابن ماجه (٢٣٣٠)] . وهذا ما نشاهده بأعيننا في كل من جعل المال والدنيا أكبر همه.

ومن أبلغ العذاب في الدنيا - كما قال ابن القيم في ((إغاثة اللهفان)) -: تشتيت الشمل، وتفريق القلب، وكون الفقر نصب عينيه لا يفارقه، ومُحب الدنيا لا ينفك عن ثلاث: هم لازم، وتعب دائم، وحسرة لا تنقضي، وذلك أن محبها لا ينال منها شيئا إلا طمحت نفسه

إلى ما فوقه ، كما في الحديث : ((لو كان لابن آدم واديان من مال لابتغى ثالثًا)). [أخرجه البخاري: (٣٤٣٦)].

ولقد طلب السعادة كثير من الناس في الأولاد ، ولكن كم من أولاد جروا على آبائهم ، وجزوهم بالعقوق والكفران بدل البر والإحسان ، فمن الآباء من يقول لولده آسفًا آسيًا:

غذوتك مولودًا وعلتك يافعًا تُعلَ بما أسدي إليك وتنهل إذا ليلة نابتك بالشجو لم أبت

لبلواك إلا ساهرًا تململ فلما بلغت السن والغاية التي

إليها مدى ما كنت فيك أؤُمل جعلت جزائي غلظة وفظاظة

كأنك أنت المنعم المتفضل

ثم ما حيلة الذين حرموا من الأولاد ؟ أحكم عليهم بالشقاء المؤبد ، والتعاسة الدائمة ؟ هل العلم التجريبي الذي قرب للإنسان البعيد ، وذلل له الصعب أن يُحقق له السعادة ؟

الحقيقة أن المعرفة لا تبقي سبباً للسعادة، بل كثيرًا ما تكون داعية قلق، واضطراب. فعلمنا وإن اتسع المدى ضيق إلى مدى

#### بقلم د: السيد عبد الحليم محمد



الوجود الذي لا نهاية له ، فالسعادة إذن ليست حسن غريب ، وابن ماجه . في وفرة المال ، ولا الجاه ، ولا الولد ، ولا العلم المادي ، إنما هي صفاء نفس ، وطمأنينة قلب ، وانشراح صدر ، فسعادتي في إيماني ، وإيماني في قلبي، وقلبي لا سلطان لأحد عليه غير

> هذه هي السعادة الحقة ، التي لا يملك بشر أن يعطيها ، ولا يملك أن ينزعها ممن أوتيها . ولا يُجمد أن للجانب المادي مكاناً في تحقيق السعادة ، كيف ؟ وقد قال رسول الله عن سعادة ابن آدم المرأة الصالحة ، والمسكن الصالح، والمركب الصالح )) . رواه أحمد بإسناد صحيح .

فحسب الإسان أن يسلم من المنغصات المادية التي يضيق بها الصدر ، من مثل : المرأة السوء، والمسكن السوء، والمركب السوء، وأن يمنح الأمن والعافية، ويتيسر له القوت في غير حرج ولا إعنات ، وما أصدق وأروع الحديث النبوي: ((من أصبح آمناً في سربه ، معافى فى بدنه ، عنده قوت يومه ، فكأنما حيزت له الدنيا بحذافيرها ». رواه البخاري في ((الأدب المفرد)) والترمذي، وقال: حزن لا يذهبه إلا السرور بمعرفته، وصدق

لقد فجر الإيمان في قلب الإنسان ينابيع للسعادة ، تلك هي ينابيع السكينة ، والأمن ، والأمل ، والرضا ، والحب .

فالسكينة: الينبوع الأول للسعادة ، ومصدرها: الإيمان بالله واليوم الآخر.

أسباب السكينة لدى المؤمن:

١- إن أول أسباب السكينة لدى المؤمن أنه قد هُدِي إلى فطرته التي فطره الله عليها، يملؤه الإيمان بالله جل وعلا، وستظل الفطرة الإنسانية تحس بالتوتر والجوع والظمأ ، حتى تجد الإيمان الصحيح ، فالإنسان خلق جمع بين قبضة من طين ، ونفخة من روح الله ، فمن أعطى الجزء الطينى فيه غذاءه وريه مما أنبتت الأرض، ولم يعط الجانب الروحى غذاءه من الإيمان ومعرفة الله، فقد بخس الفطرة الإسانية حقها ، وحرمها مما به حياتها وقوامها.

قال ابن القيم رحمه الله: (في القلب شعث لا يلمه إلا الإقبال على الله.

وفيه وحشه لا يزيلها إلا الأنس بالله ، وفيه

معاملته ، وفيه قلق لا يسكنه إلا الاجتماع عليه والفرار إليه ، وفيه نيران حسرات لا يطفئها إلا الرضا بأمره ونهيه وقضائه ، ومعانقة الصبر على ذلك إلى وقت لقائه ، وفيه فاقة لا يسدها إلا محبته والإنابة إليه ، ودوام ذكره ، وصدق الإخلاص له ، ولو أعطى الدنيا وما فيها لم تسد تلك الفاقة أبدًا ) . اه . [ ((مدارج السالكين )) ] . انها الفطرة التي لم يملك مشر كه العب ب

إنها الفطرة التي لم يملك مشركوا العرب في جاهليتهم أن ينكروها

مكابرة وعنادًا: ﴿ ولئن سألتهم من خلق السماوات والأرض وسخر الشمس والقمر ليقولُنَّ اللَّه ﴾ [ العنكبوت: ٣١].

قال تعالى: ﴿ وإذا مسكم الضُّرُّ في البحر ضَلَّ من تدعون إلا إياه ﴾ [الإسراء: ٢٧].

فقد وُجِدَ الإنسان منذ أقدم العصور يتدين ويتعبد ويؤمن بإله ، حتى قال أحد كبار المؤرخين: لقد وجدت في التاريخ مدن بلا قصور ولا مصانع ولا حقول ولا حصون ، ولكن لم توجد أبدًا مدن بلا معابد . اه .

والانحراف الكبير الذي أصاب البشرية في تاريخها الطويل لم يكن بإنكار وجود الله والعبودية له، وإنما كان بتوجيه العبادة لغيره، وإشراك آلهة أخرى معه من مخلوقات الأرض أو السماء، ولهذا كانت مهمة رسل الله كافة في جميع العصور هي تحويل الناس من عبادة المخلوقات إلى عبادة الخالق، وكان نداؤهم الأول في أقوامهم: ﴿ أن اعبدوا الله واجتنبوا الطاغوت ﴾ [ النحل: ٣٦]، ﴿ اعبدوا الله ما لكم من إله غيره ﴾ [ الأعراف: ٥٩].

ومن هنا عنى كتاب الله العظيم - القرآن الكريم - في الدرجة الأولى بالدعوة إلى توحيد الله ، وإفراده بالعبادة والاستعانة والتوكل والإتابة ، لا بإثبات وجوده سبحانه ، فإن هذا

الوجود - على وجه عام - مسلم به ومفروغ منه ، ولا يجادل فيه إلا قلة مغمورة في كل عصر لا يقام لها وزن ، ولا تتسع لها دعوى .

لقد خسر أولئك الملاحدة أنفسهم ووجودهم ، خسروا الحياة وما بعدها ، خسروا كل شيء ؛ لأنهم خسروا الإيمان ، لقد خلع هؤلاء الملاحدة رداء العبودية لله ، فوقعوا في العبودية لغير الله ؛ لأنهم استبدلوا الذي هـو أدنى بالذي هو خير ، استبدلوا العبودية للخالق ، بالعبودية للمخلوق ، واستبدلوا الإله الواحد بآلهة شتى ، واتخذ بعضهم بعضًا أربابًا من دون الله ، فلا واحد منهم إلا وهو عبد لأكثر من سيد ، وخاضع لأكثر من إله ، فهمه شعاع ، وقلبه أوزاع، أين هذا من المؤمن الذي رفض كل الآلهة الزائفة من حياته ، وحطم كل الأصنام من قلبه ، ورضى بالله ربا ، عليه يتوكل ، وإليه ينيب ، وبه يعتصم ، وإليه يحتكم ، فلا يبغى غير الله ربًا ، ولا يتخذ غير الله ولياً ، ولا يبتغي غير الله حكماً.

١- اهتداء المؤمن إلى سر وجوده: وهو ثاني أسباب السكينة، والدين وحده هو الذي يحل عقدة الوجود الكبرى، بما يرضي الفطرة ويشفي الصدور، فالناس لم يخلقوا من غير شيء، ولم يخلقوا هم أنفسهم، ولم يخلقوا مما حولهم ذرة في الأرض أو السماء: ﴿ أَم خُلقوا من غير شيء أم هم الخالقون ﴿ أَم خُلقوا بسماوات والأرض ﴾ [الطور: ٣٥، ٣٦]، بل: ﴿ ذلكم الله ربكم خالق كل شيء ﴾ السماوات والأرض وما بينهما لاعبين ﴿ ما خلقنا السماوات والأرض وما بينهما لاعبين ﴿ ما خلقنا الدخان: ٣٨]، وهذا الحق الذي به خلقت السماوات والأرض هم المناهم لا يعلمون ﴾ خلقت السماوات والأرض هم المناهم الم

العقل ، وتحس به الفطرة ، وأن وراء هذه الحياة - حياة الابتلاء والفناء - حياة أخرى ، هي الغاية وإليها المنتهى ويجزى فيها المحسن بإحسانه ، والمسيء بإساءته ، حتى لا يستوي الخبيث والطيب، والبر والفاجر، وهذا ما تقتضيه الحكمة: ﴿ وما خلقنا السماء والأرض وما بينهما باطلا ذلك ظن الذين كفروا فويلً للذين كفروا من النار ، أم نجعل الذين آمنوا وعملوا الصالحات كالمفسدين في الأرض أم نجعل المتقين كالفجار ﴾ [ص: ٢٧، ٢٨].

بهذا يهتدي المؤمن إلى سر وجوده، ووجود العالم كله ، لقد عرف الله فعرف به كل شيء، وحل به كل لغز، واهتدى به إلى كل خير ، فالعالم كله مملكة الله ، وكل ما فيه من آثار رحمة الله، والإنسان خلق لعبادة الله، وتحمل أمانة الله، والحياة هبة من الله، والموت قدر من الله، والدنيا مزرعة لطاعة الله، والآخرة موعد الحصاد والجزاء من الله، والسعيد من اهتدى بهدى الله، والشقي من أعرض عن ذكر الله ، والموت هو القنطرة التي تصل ما بين الدارين .

لقد جاء الدين بما يكمل الفطرة ، ويأخذ بيد العقل ، فما أحست به الفطرة في غموض ، جاء | وشعور الإسان واعتقاده أنه على الحق الدين فبينه أحسن بيان وأتمه ، وما اهتدى إليه من العقل في إجمال واشتباه ، جاء الدين ففصله أحسن تفصيل ، ومحا عنه الاشتباه .

والدين قد جاء يخاطب الفطرة كلها ، يخاطب العقل والقلب معا، والذين يعتمدون على سلطان العقل وحده في الوصول إلى عقيدة سليمة راسخة ، قد جاوزوا بالعقل حدود اختصاصه ، وأهملوا جاتبًا هامًا في الفطرة الإنسانية ، كما أغلقوا على أنفسهم بابًا واسعاً

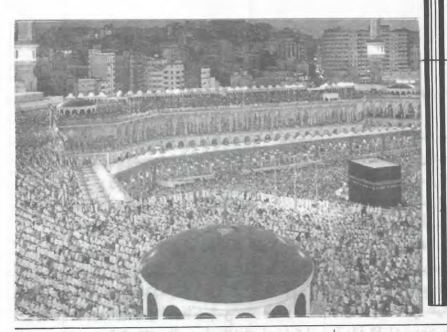
ما كان أحوجهم إليه ، وما أضل سعيهم بغيره ، هو باب الوحى .

وقد حاول كثير من المفكرين أن يظفروا بطمأتينة النفس عن طريق الفلسفة البشرية بعيدًا عن هدى الله ، ووحى الله، فأفلسوا وعجزوا .

قال الفخر الرازي في كتابه ((أقسام اللذات ) - بعد أن حصل أفكار المتقدمين والمتأخرين، وطاف بدائرة المعارف الفلسفية والكلامية لعصره -: (لقد تأملت الكتب الكلامية ، والمناهج الفلسفية ، فما رأيتها تروي غليلاً ، ولا تُشفى عليلاً ، ورأيت أقرب الطرق طريقة القرآن ، ومن جرب مثل تجربتي ، عرف مثل معرفتی).

فعرف المنصفون أن أهدى السبل وأقربها و آمنها للظفر بالطمأتينة ، إنما هو سبيل الوحي الإلهي المعصوم، إنه الشفاء من الشك المُحكم ، والقلق المفزع: ﴿ فاستمسك بالذي أوحي إليك إنك على صراط مستقيم ﴾ [الزخرف: ٣٤]، ﴿ فتوكل على الله إنك على الحق المبين ﴾ [ النمل: ٧٩]، والحق المبين هو الذي اتضحت أعلامه ، واستبان طريقه ، وزال عنه الغموض ، واللبس والاختلاف ، المبين ، وأنه صراط مستقيم شعور ، لا يظفر به غير المؤمن بوحي الله وهداه ، أما الذي شرد عن هدي الله ورسالاته فهو ﴿ كالذي استهوته الشياطين في الأرض حيران له أصحاب يدعونه إلى الهدى ائتنا قل إن هدى الله هو الهدى ﴾ [الأنعام: ٧١]، ويغير الوحى لن يكون يقين ، وبغير اليقين لن تكون سكينة ، وبغير السكينة لن تكون سعادة .

ونسأله تعالى السعادة في الدنيا والآخرة ، وللحديث بقية إن شاء الله.



## من مناقب عمر بس

## الخطاب نظينه

بقلم الشيخ : بكر محمد إبراهيم نائب رئيس فرى السلام

المد لله والصلاة والسلام على رسول الله ، ورضي الله عن الصحابة الأبرار ، وبعد : فإليك أيها القارئ العزيز نبذة عن مناقب عمر بن الخطاب ، رضي الله عنه ، ثاني الخلفاء الراشدين ، وصاحب رسول الله صلى الله عنيه وسلم .

#### 🔾 عبر ينهى عن التواكل :

روى الطبري أن طلحة بن عبيد الله دخل على أبي بكر وعمر وقال: ما أنت قائل لربك إذا سألك عن استخلافك عمر علينا وقد نرى غلظته ؟ فقال أبو بكر ، رضي الله عنه: بالله تخوفني ، أقول: اللهم إني استخلفت عليهم خير أهلك .. أبلغ عني ما قلت من ورائك .

وقد كان عمر ، رضي الله عنه ، لا ينفك يحارب رذيلة الاسترخاء بقدر ما كان يحارب روح التواكل والاستنامة .

يروي صاحب كتاب ﴿ كنز العمال ﴾ نقلاً عن معاوية بن قرة : لقي عمر بن الخطاب ناساً من أهل اليمن ، فقال : من أنتم ؟ فقالوا : متوكلون ،

فقال: كذبتم، ما أنتم متوكلون، إنما المتوكل رجل ألقى حبة إلى الأرض وتوكل على الله.

ويقول صاحب ((العقد الفريد)): قال عمر بن الخطاب: لا يقعد أحدكم عن طلب الرزق، ويقول: اللهم ارزقني، وقد علم أن السماء لا تمطر ذهبا ولا فضة، وأن الله تعالى إنما يرزق الناس بعضهم من بعض، وتلا قوله تعالى: ﴿ فَإِذَا قَضِيتَ الصلاة فاتتشروا في الأرض وابتغوا من فضل الله واذكروا الله كثيرًا لعلكم تُفلحون ﴾ [الجمعة: ١٠].

نستخلص من هذا أن عمر ، رضي الله عنه ، كان داعية خير إلى العمل ، إلى الكسب ، إلى الارتزاق ، فالكسل والاتكال قضى على الأمم وأصابها بالشيخوخة والزوال .

#### O مدل مير:

وكان عمر يتحرى العدل بين رعيته ويراقب الولاة ، وكان محمد بن مسلمة أحد الصحابة المشهود لهم بالتدقيق والتحقيق مع زهد وورع يعمل لعمر مفتشا على الولاة ، والتاريخ يحفظ لعمر قوله لعمرو بن العاص عندما ضرب ابنه

[٥٢] التوهيد السنة السابعة والعشرون العدد الثَّامن

المصري الذي سابقه فسبقه ، متى استعبدتم الناس وقد ولدتهم أمهاتهم أحرارًا - كما روى ذلك الطبري وغيره من المؤرخين وأصحاب السير في حوادث سنة ٣١ هـ .

وكان الوفد إذا قدموا على عمر سألهم عن أميرهم، فيقولون خيرًا، فيقول: هل يعود مرضاكم؟ فيقولون: نعم، فيقول: هل يعود العبد؟ فيقولون: نعم، فيقول: كيف صنيعه بالضعيف، وهل يجلس على بابه؟ فإن قالوا: لا، عزله.

#### 🔾 رقة قلب عبر وهرمه على راحة رعيته :

فقد بلغ من رقة قلب عمر وحرصه على راحة رعيته البعيدة والقريبة على حد سواء، ما يسرده علينا الطبري في حوادث سنة ١٧ هـعن عامل الأهواز الذي نزل جبل الأهواز، وجشم الناس المتاعب والصعاب في الاختلاف اليه، وأن عمر بعث إليه مؤنبًا اتخاذه هذا القصر في مصيف كنود يشق على من راحه، وكتب له ما نصه: أما بعد؛ بلغني أنك نزلت منزلاً كنودًا لا تؤتى فيه إلا على مشقة، فاسهل ولا تشق على مسلم ولا معاهد، وقم في أمرك على رجل تدرك الآخرة، وتصف لك الدنيا، ولا تدركك فترة ولا عجلة، فتكدر دنياك وتذهب آخرتك.

وكتب عمر إلى أبي موسى ما أثبته الطبري وغيره، قال فيه: إنه لم يزل للناس وجوه يرفعون حوائجهم، فأكرم من قبلك من وجوه الناس، وبحسب المسلم الضعيف من العدل أن ينصف في الحكم وفي القسم.

ويقول أبو رواحة: كتب عمر بن الخطاب إلى العمال: اجعلوا الناس عندكم في الحق

سواء ، قريبهم كبعيدهم ، وبعيدهم كقريبهم ، إياكم والرشا والحكم بالهوى ، وأن تأخذوا الناس عند الغضب ، فقوموا بالحق ولو ساعة من النهار .

وخطب عمر في الناس فقال: أيها الناس، إنى والله ما أرسل عمالا إليكم ليضربوا أبشاركم ، ولا ليأخذوا أموالكم ، ولكني أرسلهم إليكم ليعلموكم دينكم وسنتكم ، ويقضوا بينكم بالحق ، ويحكموا بينكم العدل ، فمن فعل به شيء سوى ذلك فليرفعه إلى ، فوالذي نفس عمر بيده لأقصنه منه ، فوثب عمرو بن العاص فقال: يا أمر المؤمنين، أرأيت إن كان رجل من أمراء المسلمين على رعيته ، فأدب بعض رعيته ، إنك لتقصنه منه ؟ قال عمر : إي والذي نفس عمر بيده إذا لأقصنه ، وكيف لا أقصنه منه ، وقد رأيت رسول الله صلى الله عليه وسلم يقص من نفسه ، ألا لا تضربوا المسلمين فتذلوهم ، ولا تجهدوهم فتفتنوهم ، ولا تمنعوهم حقوقهم فتكفروهم ولاتنزلوهم الفياض فتضيعوهم . اه. .

وهذه قطرة من بحر، صدق وصف صعصعة بن صوحان نعمر وقد سأله معاوية أن يصفه له، فقال: كان عالمًا برعيته، عاديًا في قضيته، عاريًا عن الكبر، قبولاً للعذر، سهل الحجاب، مصون الباب، متحريًا للصواب، رفيقًا بالضعيف، غير مُجاب للقريب، ولا جاف للغريب.

#### ○ تأديب عبر لرعيته وعباله ونفسه :

أخرج الحافظ عز الدين الجزري في ((أسد الغابة)) قال: قال الأحنف بن قيس: كنت مع



0

عمر بن الخطاب فلقيه رجل فقال: يا أمير المؤمنين ، انطلق معي فأعذني على فلان ، فإنه قد ظلمني ، فرفع عمر الدرة فخفق بها رأسه ، فقال: تدعون أمير المؤمنين وهو معرض لكم ، حتى إذا شغل في أمر من أمور المسلمين أتيتموه أعذني ، أعذني ، قال: فانصرف الرجل وهو يتذمر ، قال عمر: علي بالرجل ، فألقى إليه المخفقة ، وقال: امتثال ، اضربني كما ضربتك .

قال الأحنف: فانصرف عمر، ثم جاء يمشي حتى دخل منزله، فصلى ركعتين وجلس مخاطباً نفسه: يابن الخطاب، كنت وضيعاً فرفعك الله، وكنت ضالاً فهداك الله، وكنت ذليلاً فأعزك الله، ثم حملك على رقاب الناس فجاءك رجل يستعيد بك فضربته، ما تقول لربك غدًا إذا أتيته ؟ قال الأحنف: ثم جعل يعاتب نفسه في ذلك معاتبة، حتى ظننا أنه خير أهل الأرض. اه.

قال صاحب ((كنز العمال)): استعمل عمر بن الخطاب رجلاً من بني أسد على عمل، فجاء يأخذ عهده، فأتى عمر ببعض ولده فقبله، فقال الأسدي: أتقبل هذا يا أمير المؤمنين؟ والله ما قبلت ولذا قط، قال عمر: فأنت والله بالناس أقل رحمة، هات عهدنا لا تعمل لنا عملاً أبدًا.

وحمل عمر الدقيق والسمن للصبية الجياع وأمهم في قصة طويلة ، فيما أخرج الطبري عن زيد بن أسلم عن أبيه ، وأتى بامرأته أم كلثوم لتساعد امرأة في حالة ولادة ، وأوقد النار وأنضج الطعام ، حتى قالت امرأته : يا أمير المؤمنين : بشر صاحبك بغلام ، فما سمع زوج

المرأة ذلك النداء حتى هابه ، فحمل عمر البرمة فوضعها على الباب ، ثم قال لأم كائوه : أشويها ، ففعلت إلى آخر القصة التي رواها ابن الجوزي في المناقب عن أنس .

#### 🔾 عبر يؤدب الأشراف :

وذلك لأن ماضيهم في الأنفة والكبرياء والعظمة والازورار ، مما يحتاج إلى تأديب عمر ، فقد روى ابن الجوزي عن الحسن قال : حضر بباب عمر سهيل بن عمرو بن الحارث بن هشام وأبو سفيان بن حرب في نفر من قريش من تلك الرءوس ، وصهيب ويلال وتلك الموالي الذين شهدوا بدرًا ، فخرج إذن عمر فأذن للموالي وترك أولئك ، فقال أبو سفيان : لم أر كاليوم قط يأذن لهؤلاء العبيد ويتركنا على بابه لا ينتقت إلينا .

وبعد ، فالكلام عن عمر يطول ويطول في غير ملل ولا سآمة ، رضي الله عنه ، كلامنا عن عدالة عمر في الملكية العامة وإصلاحاته وفتوحاته ، وزهده ، ونهيه عن الظلم ، وروايته للحديث ، ووفائه بالعهد ، وآثاره ومآثره ، وخطبه وكلامه ، وقضائه وولاته وصحبه ورفاقه ، وحروبه مع الفرس والروم .. وهكذا يطول بنا ذكر مناقبه ، رضي الله عنه .

وبعد ، نسأل الله تعالى أن يرزقنا حاكماً كعمر ، والحمد لله رب العالمين .

\* \* \*

الحمد لله رب العالمين ، والصلاة والسلام على أشرف الأنبياء والمرسلين ، وبعد:

في هذا العدد نواصل حديثنا عن عقائد الصوفية ، من خلال توضيحنا لمقام الغوثية ، فنقول -وبالله تعالى التوفيق:

## غيساب الغسوت وديكتاتوريسة

قد يغيب الغوث عن الديوان فلا يحضره ، فيحصل بين أولياء الله تعالى ما يوجب اختلافهم ، فيقع فيهم التصرف الموجب لأن يقتل بعضهم بعضا ، فإن كان غالبهم اختار أمرا وخالف الأقل من ذلك ، فإن الأقل يحصل فيهم التصرف السابق فيموتون جميعنا . ( لا نعرف مسمى لهذا النوع من الديكتاتورية أم تراها تهدف إلا أن تركب الأقلية الموجة خشية القتل ، وهذا النوع من البطش لا يليق بالحكومات الظالمة ، فكيف يقع من صفوة الاهدمت العوالم . الأولياء رواد الديوان ) .

#### سبب غياب الغوث :

اما لاستغراقه في مشاهدة الحق سبحانه ، وإما لكونه في بداية توليته بعد موت الغوث وفي أمور أخرى لا تطيق ذواتهم



#### بقلم عميد مهندس: محمود الراكبي

بداية الأمر حتى تتأنس ذاته شيئا فشيئا .

### حضـور النــبي ﷺ في غيــاب

يحصل لأهل الديدوان من الخوف والجزع، من حيث يجهلون العاقبة من حضور النبي خروج الدجال ﷺ ما يخرجهم عن حواسهم ، لا شك أن حجم الضلال

#### مِن يعضر سوى الأولياء :

لِمَ يحضر الجن والملاكمة ؟ إن الأولياء يتصرفون في أمور تطيق ذواتهم الوصول إليها،

الوصول إليها ، فيستعينون بالملاكة والجن فيها .

هل يحضر نساء في الديوان ؟ نعم يحضره النساء وعددهن قليل ، وصفوفهن ثلاثة وذلك من جهة الأقطاب التلائـة التي على اليسار خلف الصف الأول . ( لاحظ النساء ممثلات في الديوان ويجلسن في ناحية الأحناف والشافعية والحنابلة ، وبالطبع بعيدات عن المالكية).

#### سبب قيام الساعة :

السابق ، لذا فإنه قد لا يحضر في لا دخل للمجاذيب في الديوان ، ولا بأيديهم تصرف ، وإذا بلغ إليهم التصرف هلك الناس ، فإذا كان كبير الديوان -أى الغوث - منهم ، وليس معه عقل تمييز فيقع الخلل في التصرف ، ويكون ذلك سببا في

حتى إنه لو طال ذلك أيامًا كثيرة | والبهتان في موضوع الديوان والمملكة الباطنية أكبر مما يظن أتباع الصوفية ، وحين قبل المريدون من مشايخهم تقسيم الدين إلى ظاهر وباطن ، فإنهم لا يدركون أن هذا الباطن يلغب توحيد الربوبية وتوحيد

لصوفية في في دو العلام والسنة

الألوهية ، ويشكك في أسماء وصفات مالك الملك عز وجل ، فالدنيا تسير بتصريف القطب وأتباعه ، والقيامة تقوم إذا تولي تصرف الكون مجذوب لا يدرى من أمر نفسه شيئًا ، والمجذوب لا يأمنه عاقل على بضاعة يبيعها للناس ، فكيف يقبل الناس أن يتولى مجذوب تصريف شنون الكون فيقع الخلل ويخرج الدجال وتقوم الساعة ، سبحانك ربنا هذا بهتان عظيم ، وأعانهم عليه قوم آخرون ، ومن علامات الحق أنه واحد أبلج لا اختلاف فيه ، ومن علامات الباطل أنه لجلج وظلمات بعضها فوق بعض ، وأنه لا يتفق فيما بينه أبدًا ، وقد تحدث بعض ووقاحة بالغتين ، حين يزعم أنهم الصوفية في كتبهم عن الديوان ؛ منهم الدباغ والخواص والشعراني ، ويقول التجاني : (رماح حزب الرحيم في نصور حزب الرجيم لعمر بن سعيد ٢: ٢١٤) أنه رأى في الديوان سيدنا إبراهيم الخليل العلفي يطلب الدعاء من سيده منصور ، وأمثلة هذا الهراء لا تنتهى ، فما أيسر ادعاء الناس بالباطل ودون دليل أو برهان ، فلا حاجز يمنع اللسان من أن يخوض ويصول ويجول ، فما أيسر أن يغلف الشيطان هذه الأقوال بثياب الفتوح والإلهام وتلبيس التوحيد لله عز وجل ، وحقيقة الأمر أنها غياهب الضلال وإلهامات الشياطين.

خامسًا المكومة الباطنية :

لا شك أن ما قدمناه من بيان حول مقامات الصوفية

ودرجاتهم ، والديوان واجتماعات الأقطاب والأبدال والأوتاد قد أعطى تصورا واضحاعن مدى الهلوسة في الفكر الصوفي وتأثره بالأقكار الباطنية ، فهذه الهيئة الصوفية الباطنية المختفية عن الأنظار تماثل تماماً فكرة غياب المهدى في السرداب وتصريفه للأمور إلى أن يضرج للشيعة ، ويفعل الأفاعيل بأهل السنة ، إن مفاهيم الدباغ غايـة في الخطورة ، فالرجل يزعم والصوفية من ورائم أن أهل الديوان يتصرفون في جميع العوالم ، ولا يقف افتراء الرجل عند هذا الحد ، بل يتجاوزه بجرأة يتصرفون في الحجب السبعين التي فوق العرش وهو بهذا يخفى مراده ، فالرحمن على العرش استوى ، فلم يبق للدباغ إلا أن يقول: إن أهل الدايون يتصرفون في حجب عظمة الله عز وجل ، ولاحول ولا قوة إلا بالله العلى العظيم ، سبحاتك ربنا وإليك المصير ، ويومئذ توفي كل نفس ما كسبت وسيعلم الذين ظلموا أي منقلب ينقلبون .

ومن أغرب الكتب التي اطلعت عليها ، كتاب ألقه حسن محمد الشرقاوي الحاصل على الدكتوراه في الفلسفة الإسلامية ، وقد سمى كتابه (( الحكومـة الباطنيـة )) ، ويهديه (ص٥) إلى : (الخاتفين ليثبتوا ، والمتشككين ليؤمنوا ، واليائسين ليتحرروا ، والتائيين

ليطمئنوا ، وإلى المؤمنين ليزدادوا إيمانا ، والصابرين ليشتدوا عزما ، والمخلصين السيروا ثمرة إخلاصهم، والمجاهدين لينعموا ، والعارفين ليشهدوا ، إلى هؤلاء أهدى كتابي هذا ، عسى أن يتقبلني تقبلا حسنا ، وتعم بالله وكيلا . المؤلف حسن الشرقاوي).

ثم يدافع المؤلف (ص١٠) عن الصوفية ويخرجهم من دائرة الفرق الباطنية ، ويقول : ولا شك أن التصوف السنى يأخذ من الكتاب والسنة طريقه ويهتم بآراء الصوفية الذين أخذوا مادتهم عن الرسول على وعن الصحابة والتابعين سلوكياتهم التي لم تخرج قيد أنملة عن تعاليم الإسلام ( لاحظ جرأة الرجل) ، وربما يتبادر إلى ذهن المتأمل النظري ، والذي يهتم بالظاهر فحسب أنهم خرجوا بشكل أو بآخر عن التعاليم الإسلامية ، ذلك لأنه لم يستخدم تأويله الجانب العملي أو السلوكي أو الذوقى الذي يربط بين الظاهر والباطن ، وهذا ما جعل كثيرًا من الظاهرين ينكرون التصوف السنى رغم أنه لم يدرج عن تعاليم الإسلام . اه .

تم يبدأ الدكتور الشرقاوي كتابه فيشرح التنظيم الباطني للولاية الروحية ، ثم نظام الحكم في الحكومة الباطنية ، ثم يعرج على مفهوم القانون في الحكومة الباطنية ، ثم الولاية في الحكومة

الباطنية ، تم يبدأ في الباب الخامس دراسة ميدانية للحكومة الباطنية ، توصله إلى مجموعة من النتائج أبرزها أن طنطا هي مركز للشعاع الروحي ، وأن البدوي هو قطب المنطقة ، وأن الدراسة الميدانية أثبتت عدم وجود ضرائح لأولياء بالمنطقة لا يخضعون للبدوي باعتباره قطب المنطقة ، والرجل يصل إلى نتائجه العجيبة ويعرضها بسذاجة شديدة كأنها مسلمات في دين الله تبارك وتعالى ، فتراه يقول (ص ٢٣٢): أما قواعد الدولة الباطنية فثابتة لا تحتمل التناقض ، ولا يأتيها الفساد والتغير ؛ لأنها مستمدة من القرآن الكريم والسنة المحمدية ، فهى قواعد صالحة لكل زمان ومكان ، وأصحابها يستمدون وجودهم منها ، ومن تم كانوا طبقة خاصة أرستقراطية ، ليس بينهم إلا مؤمن صالح ، ومريد [ البقرة : ١٢٤] ، وآية في صادق ، وسالك تاتب ، وولي (ص٥٦ ) ، وينقل تفسير عارف.

كتاب الله وسنة رسوله رسوله في ، | أوتادًا ﴾ [عدم: ٢، ٧]، كيف يسوق خرافاته التي نقلها فيقول: هي تأييد لوجود الأوتاد، بالحرف من مؤلفات الشعراني والدباغ واليافعي، وهم المعروف ون بتبني البدع والخرافات ، وأصل من أصول الزيع والشطط، وكتبهم لا يقرؤها الناس إلا على سبيل التعرف على غرانب الأمور، وسمات مراحل انحطاط المسلمين

وانحدارهم تاريخياً وفكرياً ، لذلك فقد أحصيت عدد الآيات القرآنية في كتاب (( الحكومة الباطنية )) فوجدتها لا تتجاوز أصابع اليدين ، منها آية في مقدمة الطبعة الثالثة : ﴿ شهد الله أنه لا إله إلا هدو ﴾ [ آل عمران: ١٨] ، وآية في ( ص ٤١) ، ويكرر في (ص ٧٨) ، وهي قوله تعالى : ﴿ يأيها الذين آمنوا أطيعوا الله وأطيعوا الرسول وأولى الأمر منكم ﴾ [النساء: ٥٩]، ثم يتدف القارئ بشرح ابن عربى لها فيقول: ويقصد بهم الأقطاب والخلفاء ، وآيتان في (ص ٥٤) ، يستند بهما الصوفية على وجود القطب أو الخليفة بقوله تعالى في سورة (( البقرة )) : ﴿ إِنِّي جَاعِلٌ فِي الأرضُ خُلِيفَةً ﴾ ﴿ إني جاعك للناس إماماً ﴾ وكم أحزنني جرأة الرجل على نجعل الأرض مهادًا ﴿ والجبال كما فسرها ابن عربي ، وفي (ص ٩٣) يستند إلى قولمه تعالى : ﴿ أَرْنَى أَنْظُرِ إِلْيِكَ ﴾ [ الأعراف : ١٤٣] ، وهكذا إلى نهاية الكتاب ، بينما لم تبلغ عدد الأحاديث النبوية التي أوردها في كتابه (( أصابع اليد الواحدة )) ؛ | فيطالعنا في ( ص ٢٢) أول حديث | موقف الرجل بشاهد لم ير شيئًا .

ينسبه إلى النبي ﷺ عن النقباء ، ويقرر بنفسه أنه لم يجد الحديث إلا عند السافعي والسيوطي ، ورواه المحب الطبري في ((الرياض النضرة )) ، وحديث : (( الأرواح جنود مجندة )) في ( ص ۸۷ ) ، تم في ( ص ٧٩ ) ، يسوق حديث : ( اختلاف أمتى رحمة )) ، الذي أورده الملا على القاري في (( الأسرار المرفوعة في الأخبار الموضوعة )) حديث (١٦٠) ، وقال : زعم كثير من الأئمة أنه لا أصل له ، وأورده الألباتي في (( الأحاديث الضعيفة )) حديث رقم (١/٧٥) ، وقال : لا أصل له ، ونقل عن المناوي قوله: وليس بمعروف عند المحدثين ، ولم أقف له على سند صحيح ولا ضعيف ولا موضوع ، ومعنى [البقرة: ٣٠]، وقوله تعالى: الحديث مستنكر عند المحققين من العلماء ، فقال العلامة ابن حزم في (( الأحكام في أصول الأحكام )) (٥/٤/٥) بعد أن أشسار إلى أنسه الشعراني عن قوله تعالى : ﴿ أَلَم السِّ بحديث : ( وهذا من أفسد قول يكون ؛ لأنه لو كان الاختيلاف رحمية لكيان الاتفياق سخطاً ، وهذا ما لا يقوله · ( stus

ولم يحاول الدكتور الشرقاوي أن يتبع أي منهج علمي يتبت به دعواه ومزاعمه أن الحكومة الباطنية مستمدة من الكتاب والسنة ، ولم يحدد لنا أي كتاب وأي سنة يتحدث عنها ، ويذكرنا

## الطريق إلى تقويم اللسان

#### بقلم د / سید خضر گفر الشیخ - بین - أبو بدوی

الحدد لله ، والصلاة والسلام على رسول الله ، بعد :

فقد تحدثت في العدد السابق عن مصطلح الجملة ، وهي في العربية نوعان : اسمية ، وفعلية ، وابتدات الحديث عن الاسمية بتعريفها وذكر أمثلة لها ، وقد ذكرت ثَمَّ أن صور الجملة الاسمية كتَسيرة غيير منحصرة ، غير أننا سنذكر هنا بعض هذه الصور مع شواهد لها ، ومنها :

ان يكون المبتدأ مفردًا والخبر مثله نحو:
 الله خالق كل شيء > [الزمر: ٦٢]، ﴿ الله > :
 مبتدأ، و ﴿ خالق ﴾ : خبره، و ﴿ كل ﴾ : مضاف إليه، وهو مضاف إليه، وهو مضاف إليه.

٢ أن يكون المبتدأ مثنى والخبر مثله ، كقوله
 ١ (( ابنا العاصي مؤمنان ؛ هشام وعمرو )(١) .

((ابنا)): مبتدأ مرفوع بالألف ؛ لأنه مثنى وحذفت نونه ؛ لأنه مضاف . ((العاصي)): مضاف البيه مجرور بالكسرة المقدرة لتعذر ظهورها على الباء ، ((هشام)): بدل من ابن مرفوع ، والواو حرف عطف ، ((عمرو)): معطوف على هشام مرفوع .

وفي الحديث شهادة عظيمة القدر لهذين الصحابيين الكريمين، رضي الله عنهما.

٣- أن يكون المبتدأ جمعاً والخبر مثله ، كقوله
 ١ ( الملاككة شهداء الله في السماء ، وأنتم

شهداءُ الله في الأرض ))(١) .

((الملاكة)): مبتدأ مرفوع ، ((شهداء)): خبره مرفوع ، ((وأنتم)): الواو حرف عطف ، ((أنتم)): ضمير منفصل مبني - أي لا تظهر عليه علامة الإعراب - في محل رفع مبتدأ ، ((شهداء)): خبره ، ((الله)): مضاف إليه مجرور ، وأصل الشهادة في اللغة الحضور والعلم والإعلام ، ثم تتفرع عن ذلك المعاني (مقاييس اللغة: شهد).

المبتدأ مفردًا والخبر جملة اسمية المبتدأ مفردًا والخبر جملة المبدية % : (( السحورُ أكلُه بركةً %) .

وهو أكلة السحر للصائم ، وفي تعيين وقتها بالسحر إشارة إلى استحباب تأخير السحور حتى ذلك الوقت ، وقد وردت السنة بذلك ، ((السحور)): مبتدأ أول ، ((أكله)): مبتدأ ثان ، والهاء ضمير متصل مبني في محل جر مضاف إليه ، ((بركة)): خبر المبتدأ الثاني وخبره في محل رفع خبر المبتدأ الأول ، ولا بد في الجملة الواقعة خبرا من ضمير يربطها بالمبتدأ ويطابق المبتدأ في العدد والتذكير والتأنيث ، وحين يكون المبتدأ مثنى ، مثل : الرجلان أخلاقهما حسنة ، سنجد الضمير للمثنى كذلك .

 أن يكون العبتدأ جمعنا والخبر جملة اسمية كقوله تعالى : ﴿ والمؤمنون والمؤمنات بعضهم أولياء بعض ﴾ [ التوبة : ٧١] ، ﴿ المؤمنون ﴾ : مبتدأ أول مرفوع بالواو ؛ لأنه جمع مذكر سالم ،

# كان الخلفاء والوزراء والولاة يخافون من اللحن - أي الخطأ في الكلام - خوفاً شديداً ؛ لأنه يُنقص من قدر صاحبه ويزري به في أعين الناس .

﴿ والمؤمنات ﴾ معطوف عليه مرفوع ، ﴿ بعض ﴾ : مبتدأ ثان مرفوع ، والضمير في محل جر مضاف إليه ، ولاحظ أنه يطابق المبتدأ في العدد والتذكير ، ﴿ أُولِياء ﴾ : خبر المبتدأ الثاني ، ﴿ بعض ﴾ : مضاف إليه مجرور ، والجملة من المبتدأ الثاني وخبره في محل رفع خبر المبتدأ الأول ، والولاية من معانيها : المتابعة على الخير والمحبة في الله والنصر في الشدة والعون عند الحاجة ومعاداة أعداء الله والمؤمنين وعدم تقليدهم أو محبتهم أو رفع شأنهم بأي صورة . . إلخ .

وأنت تستطيع الآن أن تركب جملاً من هذا اللون ؛ أي التي خبرها جملة اسمية ، فتقول : المؤمنون أخلاقهم حسنة ، والقرآن نوره مبين ، والثقالان - الإنس والجن - حسابهما آت لا ريب فيه ، وهكذا .

7- أن يكون المبتدأ مفردًا والخبر جملة فعلية ، وهو كثير في القرآن ولغة العرب ، ومنه : ﴿ . اللّه يهدي من يشاء ﴾ [ البقرة : ٢١٣] ، (( اللّه )) : مبتدأ ، ﴿ يهدي ﴾ : فعل مضارع مرفوع بالضمة المقدرة لتعذر ظهورها على البياء ، وفاعل يهدي ضمير مستتر يعود على الله ، والجملة من يهدي وفاعله في محل رفع خبر المبتدأ ، ﴿ مَن ﴾ : اسم موصول بمعنى الذي مبنى على السكون في محل نصب مفعول به ، وهو مبنى ؛ أي لا يتغير آخره إذا تغير موقعه في الجملة ، ولكن يعرب حسب محله تقيراً ، ﴿ يشاء ﴾ : فعل مضارع مرفوع ، ولا بد له تقديراً ، ﴿ يشاء ﴾ : فعل مضارع مرفوع ، ولا بد له

﴿ والمؤمنات ﴾ معطوف عليه مرفوع ، ﴿ بعض ﴾ : مبتدأ ثان مرفوع ، والضمير في محل جر مضاف الصلة ؛ وهي لا محل لها من الإعراب ، بمعنى أن اليه ، ولاحظ أنه يطابق المبتدأ في العدد والتذكير ، ﴿ وُلِياء ﴾ : خبر المبتدأ الثاني ، ﴿ بعض ﴾ : و أولياء ﴾ : خبر المبتدأ الثاني ، ﴿ بعض ﴾ : وهي لذلك تخصه وحده ، فلا تتعلق بغيره .

ملاحظة : ما معنى قول النحاة عن الفعل في زمن المحاضر أو المستقبل : إنه فعل مضارع ؟ نقول : المضارعة في اللغة المشابهة ، والمراد أن الفعل المضارع يشابه اسم الفاعل في الموقع والعمل ، ويحل أحدهما محل الآخر ، فتقول : أنا أسافر بعد ساعة ، أو أنا مسافر بعد ساعة ، فالمعنى فيهما متقارب ، وفي القرآن : ﴿ اللّه يخلق ما يشاء ﴾ متقارب ، وفي القرآن : ﴿ اللّه يخلق ما يشاء ﴾ [ الزمر : ٢٢] ، و﴿ اللّه خالق كل شيء ﴾ [ الزمر : ٢٢] ، حيث يشابه الفعل يخلق اسم الفاعل ﴿ خالق ﴾ ، ولكن المعنى في يخلق يفيد التجدد والاستمرار ، وفي اسم الفاعل خالق يفيد وثمة تفاصيل أخرى كثيرة في عمل اسم الفاعل عمل الفعل لا محل لبسطها هنا ، ومثل التركيب المتقدم قوله ﷺ : ((الإملام يجبُ ما كان قبله )) .)

(( يجب )) : يمحو ، وأصل الجب في اللغة القطع ، ومنه الجب ؛ أي البنر المقطوعة من سطح الأرض ، وجملة (( يجب )) مع فاعله المستتر في محل رفع خبر المبتدأ .

٧- أن يكون المبتدأ مفردًا والخبر مصدر مؤول

يتكون من أن والفعل كثيرًا ، وما الفعل نادرًا ، ومنه قوله ﷺ : (( الإحسانُ أن تعبدَ الله كأنك تراه ))(٥) .

(( أن )) : حرف نصب مصدري ، تعبد : فعل مضارع منصوب بالفتحة الظاهرة ، والفاعل ضمير مستتر تقديره أنت ، والمصدر المؤول من أن ، والفعل وفاعله في محل رفع خبر المبتدأ (( الإحسان )) ، (( الله )) : مفعول به .

٨- أن يكون المبتدأ مصدرًا مؤولاً والخبر مفرد ، وهي عكس الصورة السابقة ، ومنه : ﴿ وأن تصوموا خير لكم ﴾ [البقرة: ١٨٤]، ﴿ أَن ﴾: حرف نصب ، ﴿ تصوموا ﴾ : فعل مضارع منصوب بحذف النون ، والواو في محل رفع فاعل ، والمصدر المسؤول في محل رفع مبتدأ ، والمفعول به (( رمضان )) محذوف لدلالة السياق عليه ، إذ الآيات فى صوم رمضان ، ولكن فى حذفه نكتة بلاغية ؛ وهي الإشعار بأن كل صوم خير لصاحبه ، ولو ذكر المفعول لقصر الخيرية على رمضان وحده ، وهو من بلاغة القرآن العالية ، والخبر في التركيب ((خبر )) مرفوع بالضمة الظاهرة ، ونستكمل هذه الصور للجملة الاسمية لاحقًا إن شاء الله .

#### من نوادر اللغويين:

كان الخلفاء والوزراء والولاة يخافون من اللحن - أي الخطأ في الكلام - خوفًا شديدًا ؛ لأله يُنقصُ من قدر صاحبه ويُزري به في أعين الناس ، وكان الحجاج بن يوسف على طغياته فصيحاً لسنا متشدقًا ، فقال يوما ليحيى بن يغمر - وهو لغوى محدَث ثقة -: أتجدُني ألحنُ ؟ قال يحيى : الأمير أفصحُ من ذلك ، قال : عزمتُ عليك لتخبرني ، وكانوا يعظمون عزائم الأمراء ، فقال يحيى : نعم ، في كتاب الله ، قال الحاج : ذاك أشنع له ! فقى أي شيء من كتاب اللَّه ؟ قال : قرأت : ﴿ قل إِن كان آباؤكم وأبناؤكم وإخوانكم وأزواجكم وعشيرتكم وأموال

- (١) أخرجه أحمد والحاكم ، (( صحيح الجامع )) : (٥٥) .
  - (٣) أخرجه أحمد ، (( صحيح الجامع )) : (٣٦٨٣) .
- (٥) متفق عليه . (١) (( أخبار النحويين البصريين )) للسيرافي : (١٨) . (٧) تفسير (( الكثاف )) : (٣٣٨/٢) .

اقترفتموها وتجارة تخشون كسادها ومساكن ترضونها أحبُّ إليكم من الله ورسوله .. ﴾ [ التوبة : ٢٤ ] ، فترفع ﴿ أحب ﴾ وهو منصوب ، قال الحجاج : إذن لا تسمعنى ألحن بعدها ، فنفاه إلى خراسان ، شم إن يزيد بن المهلب كتب من خراسان إلى الحجاج: إنا لقينا العدو ففعلنا ، واضطررناهم إلى عُرْعُرة الجبل وندن بحضيضه ، فقال الحجاج : ما لابن المهلب ولهذا الكلام ؟ قالوا : إن ابن يعمر عنده ، فقال : اذن(١)

قلت : قول الحجاج : أشنع له ، يعنى لنفسه ، ولكنه تحدث عن نفسه بضمير الغانب على سبيل الالتفات ، وهو لون بلاغي ، ومنه قوله تعالى : ﴿ حتى إذا كنتم في الفلك وجرين بهم بريح طيبة ﴾ [ يونس : ٢٢ ] ، حيث تحول السياق من الخطاب في ﴿ كنتم ﴾ إلى الغيبة في ﴿ جرين بهم ﴾ .

قال الزمخشرى: فإن قلت: ما فائدة صرف الكلام عن الخطاب إلى الغيبة ؟ قات : المبالغة ، كأنه يذكر لغيرهم حالهم ليعجبهم منها ويستدعى منهم الإنكار والتقبيح (Y) .

ولهذا اللون جماله البلاغي مما لامحل لبسطه ها هنا ، أما خطأ الحجاج فلأنه رفع ﴿ أحب ﴾ ، وحقه النصب ؛ لأنه خبر كان ، واسمها (( آباءُ )) ، وما عُطف عليه بعده ، وكشيرًا ما يخطئ الكتاب والقراء في ذلك فينصبون ويرفعون دون التقيد بقواعد النحو ، وهو أمر صار كالبلاء ، وليس من سبيل إلى تداركه إلا بالمثابرة على تعلم لغة القرآن والالتزام بها في التعليم والتعلم ، أما رسالة ابن المهلب فقيها من البلاغة الإيجازُ الجميلُ في ((ففعلنا )) ، فلم يذكر قتلنا وأسرنا وطردنا .. إلخ . اكتفاء بفعلنا ، وعُرْعُرة الجبل أعلاه ، والحضيض أسفل الجبل ، وقول الحجاج : إذن ، أي : إذن لا يُستغرب ورود هذا الكلام الفصيح الجميل من ابن المهلب ؛ لأنه من آثار يحيى بن يعمر ، والله الموفق .

- (٢) أخرجه النسائي وأحمد ، (( صحيح الجامع )) : (٢٧٨)
- (٤) أخرجه مسلم وابن سعد ، (( صحيح الجامع )) : (٢٧٧٧) .

الحمد لله ، والصلاة والسلام على رسول الله ﷺ ، وبعد :

مما لا شك فيه أن الحلال ما أحله الله ورسوله ، والحرام ما حرمه الله ورسوله ، والدين ما شرعه الله ورسوله ، والحرام يثاب تاركه ويأثم فاعله .

وهناك بعض الأمور التي حرمها الإسلام لكونها محرمة في ذاتها ؛ كالزنا ، قال الله تعالى : ﴿ ولا تقربوا الزنا إنه كان فاحشة وساء سبيلاً ﴾ [ الإسراء: ٣٢] ، فهو من أفحش الجرائم وأبشعها ؛ لأنه عدوان على الخلق والشرف والكرامة .

كما أن هناك بعض الأمور التي حرمها الإسلام لكونها تؤدي إلى الحرام ؛ وهي ليست محرمة في ذاتها ؛ كالنظرة ، قال الإمام ابن قيم الجوزية : ( ولما كان النظر من أقرب الوسائل إلى المحرم اقتضت الشريعة تحريمه وإباحته في موضع الحاجة ) .

ومعنى ذلك أن هذه الأمور التي تؤدي إلى الحرام حرمت من باب سد الذرائع مع كون الأصل فيها الإباحة ، قال تعالى : ﴿ قُل للمؤمنين يغضوا من أبصارهم ﴾ [ النور : ٣٠ ] . وبعض هذه الأمور توصل إلى أدنى الدركات المحبطة للعمل (الشرك بالله).

لذلك نهى رسول الله على عن بعض الوسائل القولية والفعلية التي تؤدي إلى الشرك ، حفاظاً على التوحيد ، وسدًّا للوسائل والذرائع ، ومنها :

## كتبه الشيخ / مصطفى سيد عارف

بالألفاظ التي فيها التسوية بين الله وبين خلقه من حديث قتيبة ؛ أن يهودياً أتى النبي على ، فقال إنكم تشركون ، تقولون : ما شاء الله وشئت ، وتقولون : والكعبة ، فأمرهم النبي ﷺ إذا أرادوا أن يحلفوا يقولوا: ورب الكعبة ، وأن يقولوا: ما شاء الله ، ثم شئت . [صحيح ، رواه النسائي في كتاب الأيمان | والنذر: (٢/٧) ، باب: الحلف بالكعية ، وصححه الألباتي في ((الصحيحة )): . [ (177)

نانيًا: نهى رسول الله على عن الغلو في

أولا: نهى رسول الله على عن التلفظ ا تعظيم القبور بالبناء عليها وإسراجها وتجصيصها والكتابة عليها ؛ من حديث أبي الهياج الأسدى - حيان بن حصين - قال : قال لى على بن أبي طالب ، رضى الله عنه : ألا أبعثك على ما بعثنى عليه رسول الله ﷺ ؟ أن لا تدع تمثالا إلا طمسته ، ولا قبرًا مشرفًا إلا سويته . [ رواه مسلم في كتاب الجنائز : (٩٣٩) (٩٣) ، باب : الأمر بتسوية القبر ] .

ومن حديث جابر ، رضى الله عنه ، قال : نهى رسول الله ﷺ أن يجصص القبر ، وأن يُقعد عليه ، وأن يبنى عليه . [ رواه مسلم في كتاب الجنائز (٩٧٠) (٩٤) ، باب : النهي عن

السلة السابعة والعشرون العد الثامن التوهيت [31]

تجصيص القبر والبناء عليه].

فَالنّا: نهى رسول اللّه عن اتخاذ القبور مساجد للصلاة ؛ لأن ذلك وسيلة لعبادتها ؛ من حديث ابن مسعود ، رضي اللّه عنه ، مرفوعنا: (( إن من شرار الناس من تدركه الساعة وهم أحياء ومن يتخذ القبور مساجد )) . وابن حبان (٣٤٠) في الصلاة ، باب : ما جاء في حبان (٣٤٠) في الصلاة ، باب : ما جاء في الصلاة في الحمام والمقبرة ، وقال ابن تيمية في (( الاقتضاء )) (( ١٥٨) : إسناده جيد ، وصححه الشيخ أحمد شاكر في تعليقه على ( المسند )) : ( ١٥٨) ، وصححه الألباني في (( تحذير الساجد )) : (ص١٩٠)

ومن حديث ابن عباس قال : لعن رسول ((المشكاة)) : (٣٧) اللّه الجامع) : (٢٤٥٨)] . اللّه المساجد والسرج . [رواه أحمد وأصحاب المساجد والسرج . [رواه أحمد وأصحاب السنن ، إلا ابن ماجه ، وحسنه الترمذي] .

رابعًا: نهى رسول الله عن الصلاة عند طلوع الشمس وعند غروبها ، لما في ذلك من التشبه بالذين يسجدون لها في هذه الأوقات ؛ من حديث أبي سعيد أن النبي شقال: (( لا صلاة بعد العصر ، حتى تغرب الشمس ، ولا صلاة بعد الفجر حتى تطلع الشمس ». [ رواه البخاري ومسلم وابن ماجه ، واللفظ له ] .

خامسًا: نهى رسول الله عن السفر إلى أي مكان من الأمكنة بقصد التقرب إلى الله فيه بالعبادة ، إلا إلى المساجد الثلاثة : المسجد الحرام ، والمسجد النبوي ، والمسجد الأقصى ، وقال رسول الله على : (( لا تُشد الرحال إلا إلى تلاثة مساجد : المسجد الحرام ، ومسجدي هذا ، والمسجد الأقصى » . [ رواه الجماعة ] .

سادساً: نهى رسول الله على عن الوفاء النذر إذا كان في مكان يعبد فيه صنم، أو يقام فيه عيد من أعياد الجاهلية ؛ من حديث ثابت بن الضحاك ، رضي الله عنه ، قال : نذر رجل أن ينحر إبلاً ببوانة ، فسأل النبي على فقال : (( هل كان فيها وثن من أوثان الجاهلية يعبد ؟ )) قالوا : لا ، قال : (( فهل كان فيها عيد من أعيادهم ؟ )) قالوا : لا ، فقال رسول الله من أعيادهم ؟ )) قالوا : لا ، فقال رسول الله عصية الله ، ولا فيما لا يملك ابن آدم )) . معصية الله ، ولا فيما لا يملك ابن آدم )) . والنذور ، وصححه الحافظ في (( التلخيص )) والندور ، وصححه الألباني في تخريج ( المشكاة )) : ( ١٨٠٤٣ ) ، و (( صحيح ) . ( المشكاة )) : ( ٢٤٣٧ ) ، و (( صحيح ) . الجامع )) : ( المشكان ) .

سابعًا: نهى رسول الله عن الغلو في حق ، فقال في : (( لا تطروني كما أطرت النصاري ابن مريم ، إنما أنا عبد ، فقولوا عبد الله ورسوله )) . [ رواه البخاري ومسلم ] .

قامنًا: النهي عن الغلو في الصالحين ، قال شيخ الإسلام ابن تيمية ، رحمه الله: فكل من غلا في نبي أو رجل صالح وجعل فيه نوعًا من الإلهية مثل أن يقول: يا سيدي فلان انصرني ، أو أختني ، أو ارزقني ، أو أنا في حسبك ، و أختني ، أو الأقوال ، فكل هذا شرك وضلال ونحو هذه الأقوال ، فكل هذا شرك وضلال يستتاب صاحبه ، فإن تاب ، وإلا قتل ، فإن الله سبحانه وتعالى إنما أرسل الرسل وأنزل الكتب ليعبد وحده لا شريك له ، ولا يدعى معه إله ليعبد وحده لا شريك له ، ولا يدعى معه إله المسيح والملائكة والأصنام لم يكونوا يعتقدون أنها تخلق الخلاق ، أو تنزل المطر ، أو تنبت النبات ، وإنما كانوا يعبدونهم أو يعبدون

ومن حديث ابن عباس : (( من صور صورة كلف أن ينفخ فيها الروح وليس بنافخ )) . رواه البخاري ومسلم .

#### ما يستفاد من هذه الأدلة :

أولاً: هدم المساجد التي تبنى على القبور ، أو نبش القبور وإزالتها ؛ كما جاء في ((فتح المجيد )) تحقيق أشرف عبد المقصود ، عن ابن حجر في ((الزواجر )) قال : وتجب المبادرة لهدم المساجد والقباب التي على القبور إذ هي أضر من مسجد الضرار ؛ لأنها أسست على معصية رسول الله وأمر بهدم القبور المشرفة ، وتجب إزالة كل قنديل أو سراج على قبر ، ولا يصح وقف ونذره . اه .

أنيًا: ترك هذه المساجد والصلاة في وعاد المعروف غيرها ، كما في ((فقه السنة )): (ج۱) باب: والسنة بدعة ، و (المواضع المنهي عن الصلاة فيها) قال: وصحبه وسلم الله و وصحبه وسلم .

من المبالغة في تعظيم الميت والافتتان به ، فهو من باب سد الذريعة .

وقال أيضاً: وعند الظاهرية النهي محمول على التحريم، وأن الصلاة في المقبرة باطلة، وهذا هو الظاهر الذي لا ينبغي العدول عنه بحال، فالأحاديث صحيحة وصريحة في تحريم الصلاة عند القبر، سواء أكان القبر واحدًا، أم أكثر. اهد.

ثالثًا: إباحة التصوير في حالات الضرورة ؛ لحديث عائشة ، رضي الله عنها ؛ أن رسول الله عنها ؛ (( أشد الناس عذابًا يوم القيامة الذين يضاهون بخلق الله )) . رواه البخارى ومسلم .

جاء في كتاب ((فتح المجيد )): قال الإمام النووي ، رحمه الله في هذا الحديث: (قيل: هذا محمول على صانع الصور لتعبد ، وهو صانع الأصنام ونحوها ، فهذا كافر ، وهو أشد الناس عذاباً . وقيل: هو فيمن قصد هذا المعنى الذي في الحديث من مضاهاته خلقه ، واعتقد ذلك ، فهذا كافر أيضا ، وله من شدة العذاب ما للكافر ، ويزيد عذابه بزيادة كفره ، فأما من لم يقصد بها العبادة ولا المضاهاة فهو فاسق صاحب ذنب كبير لا يكفر ) . اه .

رابعً: وجوب إنكار العلماء على كل من يخالف هدي النبي ين ؛ جاء في كتاب ((فتح المجيد )): والعجب أن أكثر من يدعي العلم من هذه الأمة لا ينكرون ذلك ، بل ربما استحسنوه ورغبوا في فعله ، فلقد اشتدت غربة الإسلام وعاد المعروف منكرًا ، والمنكر معروفًا والسنة بدعة ، والبدعة سنة . اه .

وصلى الله وسلم وبارك على نبيدا مد وصحبه وسلم .

## أمر الدولي .. والتخاذل الإسلا

#### بقلم / جمال سعد حاتم

تستعد النخبة الدولية برئاسة يهود أمريكا لتوجيه ضربة جديدة الى كل ما هو عربى وإسلامي، فالتهديدات تخرج من أباطرة اليهود في أمريكا مهددة بضرب العراق لرفضه التعاون مع جواسيس الموساد الإسرائيلي برناسة اليهودي ريتشارد بتلر رئيس ما يسمي باللجنة الدولية لنزع أسلحة الدمار الشامل العراقية ، والمفتش الدولي ((سكوت ريتر )) الذي اعترف بأنه عميل للمخابرات الإسرانيلية ، والدول الغربية يز عامة أمريكا ويربطانيا والتي تأمرت على الشعب المسلم في كوسوفا ، وأعطت الفرصة للصرب الخنازير لقتل وتشريد المسلمين هناك .. والحصار الدولي المفروض على ليبيا ، والتهديد بضرب ليبيا ، والأزمة المفتعلة بين تركيا وسوريا والحشود العسكرية التركية على الحدود السورية بحجة مسائدة سوريا لحزب العمال الكردستاني ، والتوتسر بين إيران وأفغانستان وتأزم الموقف بينهما والتهديد بنشوب حرب على الحدود بين الدولتين !!

> وقصة مونيكا - كلينتون - ليست ببعيد ولا ترال آثارها ماثلة ، ومحاولة تحسين صورة كلينتون أمام الرأى العام العالمي ، حتى لو كان ذلك على حساب الشعوب العربية والإسلامية ، وليس بخاف على مطلى الأحداث والمراقبين بأن قضية مونیکا هی صناعة یهودیة تم اثارتها فی توقیت معين يخدم مصالح اليهود، فالناظر إلى الأحداث يجد أن كلينتون قد بدا وأنه يتحلل من الضغوط اليهودية ، وخاصة أنه لم يعد بحاجة إلى أصوات اليهود ، فتم إثارة قضية مونيكا .

ومن المفارقات الغريبة أنه في الوقت الدي كانت تذاع فيه اعترافات كلينتون حول تلك القضية فى نفس التوقيت يلقى الرئيس الأمريكي كلمة الولايات المتحدة في الأمم المتحدة والتي يشيد فيها بدون سبب ظاهر وواضح بالإسلام والمسلمين قائلا: إن الاسلام دين حضاري ، وأنه لا علاقة للإسلام بالإرهاب، والدليل على ذلك أن الإسلام متى نحن جالسون ؟!

يعتبر من أكثر الديانات انتشارًا في أمريكا وإقبال الناس يتزايد على الدخول في الإسلام - إلى هنا والكلام لكلينتون - وعلامة استفهام كبيرة أمام كلماته يخفف من وجودها ما أعلن عن سبب هذا الحديث المفاجئ وإشادته بالإسلام بأنه لسببين: الأول ؛ هو ما أشيع أن ابنة الرئيس كلينتون كانت على وشك الدخول في الإسلام،، وقد حدثته وحدثت أمها هيلاري كلينتون كثيرًا عن الإسلام، والسبب الثاني ؛ هو ملاعبة اليهود ، والتأكيد على أن موضوع مونيكا لم يضع كلينتون تحت السيطرة الكاملة لليهود ، وما كان توقيع اتفاق الاستسلام الفلسطيني اليهودي ببعيد.

ولسنا في مجال تحليل للاتفاق الذي كان توقيعه ثمرة للتخاذل العربى الإسلامي الذي جعل المفاوض الفلسطيني بين فكي كماشة .

ومازلنا تنتظر والأحداث تدور من حولنا .. فإلى

مطابع دار الطباعة والنشر الإسلامية/العاشر من رمضان/المنطقة الصناحية ب٢ تليفانس : ٣٦٢٣١٣



### خبرهام لعملائنا الكرام

ترقيرا بيشيئة الله الافتقاح الكبير القرق الجديد الكائن ببينى جراج المتبلة الدورالأول طرى من جهة محطة الأتربيس

ويسعدنا أن نقدم لكم

تشكيلة ونعة من الخطوات والإندالات والعبايات والجلباب. وكل ما يلزم الأخت التسلمة

ر وكذلك نقدم أكبر تشكيلة من الجالابية الرجائي بجميع أنواعها الستورد والحلي

أسعار خاصة خلال أسبوع الإفتتاح وتوزع هدايا للأظفال

المقر الحالى: العتبة - ١٣ ش يوسف نجيب ت: ٥٩٠٨٥٨٦ المقر الجديد: العتبة - مبنى جراج العتبة بجوار سنتر جدة

Upload by: altawhedmag.com

