



ندعوك أخي المسلم للمشاركة في نشر العقيدة الصحيحة والعلم النافع عسى الله أن يهدي بك بعض خلقه، قال صلى الله عليه وسلم: « لأن يهدي الله بك رجلاً واحداً خير لك من حمر النّعم ».

يمكنك المشاركة بدعم مجلة التوحيد بتوزيعها بالداخل؛ السنة الكاملة ٢٠ جنيها مصرياً أو ١٥ ريالاً، و ٢٠ دولاراً أو ٧٥ ريالاً قيمة الاشتراك الخارجي، لتوزع مجاناً لطالب علم، أو معلم، أو واعظ ينفع الله به مجتمعه.

ويمكنك المشاركة بدعم المجلة بعمل حوالة بنكية أو سويفت أو تلكس أو شيك مصرفي على بنك فيصل الإسلامي - فرع القاهرة - حساب رقم ١٩١٥٩٠ باسم مجلة التوحيد - أنصار السنة. ونسأل الله التوفيق للجميع

Upload by: altawhedmag.com

بسه الله الرحمر الرحيه

# رئيس التحرير

# جمال سعد حاتم حسين عطا القراط



مديرالتحريرالفني

## العلماء الريانيون

كان الشيخ سعيد الحلبي جالسًا يلقي دروسه على طلبة العلم بمسجد من مساجد دمشق، وكان جالسًا مستريحًا مادًا رحله، فدخل عليه أحد الطغاة، فلم يغير الشيخ هيئته، فتغير الطاغية وكظم غيظه وانصرف، وأراد أن يشترى الشيخ بالأموال، فأرسل إليه ألف ليرة ذهبية، فرد الشيخ تلك الدنانير الذهبية، وأرسل معها رسالة قصيرة يقول فيها: «إن مَنْ يمد رجله لا يمد يده».

سبحان الله!! إنها عزة العلم وعفة العلماء الريانيين، وصدق رب العِسرَة: ﴿ يَرْفَعِ اللَّهُ الَّذِينَ آمَنُوا مِنكُمْ وَالَّذِينَ أُوتُوا العِلْمَ درجات . التحرير و

رئيس مجلس الادارة

## د. جمال المراكبي

المشرف العام

## د.عبدالله شاكر

اللحنة العلمية

د.عبد العظيم بدوى زكرياحسيني جمالعبدالرحمن معاويةمحمدهيكل

#### الاشتراك السنوى:

١- في الداخل ٢٠ جنيها (بحوالة بريدية داخلية باسم مجلة التوحيد على مكتب بريد عابدين).

٢\_في الخارج ٢٠ دولارا أو ٢٥ ريالا سعوديا أو ما يعادلها. ترسل القيمة بسويفت أو بحوالة بنكية أوشيك على بنك فيصل الاسلامى فرع القاهرة - باسم مجلة التوحيد \_انصار السنة

(حساب رقم / ۱۹۱۵۹۰)

التوزيع الداخلي مؤسسة الأهرام وفروع أنصار السنة المحمدية

التحرير/ ٨ شارع قوله عابدين القاهرة ت: ۲۹۳۰۵۱۷ - فاکس: ۲۹۳۰۵۱۷ قسم التوزيع والاشتراكات T910207: -المركز العام: ٨ شارع قوله. عابدين هاتف: ۲۹۱۵۵۲۳ ـ ۲۵۱۵۱۳۳ مطابع التجارية - قليوب - مصر

## في هذا العدد

| ۲  | د، جمال المراكبي       |
|----|------------------------|
| 0  | جمال سعد حاتم          |
| 9  | د. عبد العظيم بدوي     |
| 17 | زكريا حسيني            |
| 17 | محمد حامد الفقى        |
| 19 | اسامة سليمان           |
| 17 | على حشيش               |
| 44 | مصطفى البصراتي         |
| 77 | الى عبد الرحمن الحذيفي |
| 44 | عبد الله شاكر الجنيدي  |
| 44 | مجدى عرفات             |
| 44 | are the light are      |

علاء خض متولى البراجيلي

معاوية محمد هيكل جمال عبد الرحمن

شوقى عبد الصادق ابو إسحاق الحويني

على حشيش

د. الوصيف على حزة إدارة البحث العلمي محمود المراكبي

صلاح عيد المعبود على عبد العزيز الشيل كلمة التحرير: عام جديد وأمة اشتدت عليها النوازل باب التفسير: سورة الحاقة «الحلقة الثالثة» باب السنة: الهجرة بين الأمس واليوم

من روائع الماضي: تفسير القرآن الكريم دلائل النبوة

وجوه إعجاز القران الكريم

منبر الحرمين: صفات الفرقة الناجية

لحات من حياة الإمام محمد بن إسماعيل الصنعاني الإعلام بسير الإعلام: شيخ العراق «مسعر بن كدام» وقفات مع القصة: قصة داود عليه السلام واحة التوحيد

دراسات شرعية: درء المفسدة مقدم على جلب المصلحة دروس تروبية من الهجرة النبوية

ركن الأسرة: الأسرة المسلمة في ظلال التوحيد ركن الأسرة: الغيرة

اسئلة القراء عن الاحاديث

تحذير الداعية من القصيص الواهية

العلمانيون وزلزال تسوتامي نتيجة مسابقة القرآن والبحوث العلمية القول الصريح عن حقيقة الضريح التحذير من صحبة السوء عبر الأنام في انقضاء الأعوام

Mgtawheed@hcUpload by: altawhedmag.com

الحمد لله والصلاة والسلام على رسول الله

وبعد:

فإن الله سبحانه وتعالى قوي قاهر، الأرض جميعا قبضته يوم القيامة والسماوات مطويات بيمينه.

وهو غالب على أمره، يفعل ما يشاء، لا يعجزه شيء، كثرت جنوده وآياته لا يعلمها إلا هو.

فيرسل بالآيات بركة وعبرة للمؤمنين، وتخويفا وإنذارًا للكافرين.

وهو على كل ذلك حكيم عليم.

#### الأيات من عندالله

الآيات: جمع أية وهي العلامة.

منها ما هو مألوفومعتاد كقوله تعالى: ﴿ وَمَنْ الْمَاتِهِ خَلْقُ السُمَوَاتِ وَالأَرْضِ وَاخْتِلَافُ الْسِنَتِكُمُ اللهِ عَلْقَ السُمَوَاتِ وَالأَرْضِ وَاخْتِلَافُ الْسِنَتِكُمُ وَالْوَدِ؟؟].

وقولُه تعالى: ﴿ وَمِنْ آيَاتِهِ آنْ خَلَقَ لَكُمْ مِنْ أَنْفُسِكُمْ آَرُهُ آمًا ... ﴾ [الروم: ٢٠].

وَقُولُهُ تَعَالَى: ﴿ سُنُرِيهِمْ آيَاتِنَا فِي الْآفَاقِ وَفِي أَنْفُسِهِمْ حَتَّى يَتَبَيْنَ لَهُمْ أَنَّهُ الحُقِّ... ﴾ [فصلت: ٥٣].

قال الزجاج: معناه: نريهم الأيات التي تدل على التوحيد في الأفاق، أي: آثار من مضى قبلهم من خلق الله عز وجل في كل البلاد، وفي أنفسهم من أنهم كانوا نطفًا ثم علقًا ثم مضغًا ثم عظامًا كسيت لحمًا ثم إلى التمييز والعقل، وذلك كله دليل على أن الذي فعله واحد ليس كمثله شيء تبارك وتقدس.

قلت: قد فسر الآيات في الأفاق بآثار من مضى في البلاد، والآية تحتمل معنى سنريهم (في المستقبل) من الآيات ما يدل على أن القرآن حق من عند الله الخالق جلّ وعلى هذا المعنى بنى أصحاب منهج الإعجاز مذهبهم في الإعجاز العلمي في القرآن.

ومن الآيات الكونية الباهرة الدالة على قدرة الله ووحدانيته كذلك ما هو غيرمالوفولا معاد.

كقوله تعالى: ﴿وَجَعَلْنَا ابْنَ مَرْيَمَ وَأُمُّهُ آيَةً....﴾

[المؤمنون ١٥]، وقوله تعالى: ﴿ .. وَانْظُرُ إِلَى حِمَارِكَ وَلِنَجْعَلَكَ آمَةً لِلنَّاسِ.. ﴾ [البقرة: ٢٥٩].

وَالآيةُ مِن القرآن: علامة على صدق رسول الله في وإعجاز يتحدى الله عز وجل به الإنس والجن. كم قوله تعالى: ﴿ تِلْكُ آيَاتُ اللّهِ نَتْلُوهَا عَلَيْكَ بِالحُقِّ... ﴾ [البقرة: ٢٥٢].



افتتاحية العاد

الاعتبار

بازيكات و

4 10

الرئيس العام د. جمال الراكبي

وقوله تعالى: ﴿ تِلْكُ آنَاتُ الْكِتَابِ الدُّكِيمِ ﴾ [ veim: 1].

موقف المؤمنين من أيات رب العالمين

وأيات الله المبثوثة في كتاب الكون المفتوح دعوة للتدبر والتأمل فيها، قال تعالى: ﴿ أَفُلُمْ يُنْظُرُوا إِلَى السُّمَاءِ فَوْقَهُمْ كَنْفَ بَنَيْنَاهَا وَزَيْنُاهَا وَمَا لَهَا مِنْ فَرُوج \* وَالأَرْضَ مَدَدُنَاهَا وَٱلْقَيْنَا فِيهَا رَوَاسِي وَٱبْنِتْنَا فِيهَا مِنْ كُلِّ زَوْجٍ بَهِيجٍ \* تَبْصِرَةً وَنِكْرَى لِكُلِّ عَبْد مُنيب ﴾ [ق:٥-٨] يتأمل فيها المؤمن عظيم تدبير الخلاق العليم، فإن عظم أثاره وأفعاله دليل على عظمة الخالق وجلاله، فتمتلئ القلوب له إعظامًا وإحلالا، فتستغرق الألسنة في ذكره والأبدان في طاعته والقلوب في التفكر في دلائل عظمته، فتتعلق القلوب به ذاكرة لاهجة منيبة خاضعة. ﴿ إِنَّ فِي خُلُق السُّمُواتِ وَالأَرْضِ وَاخْتِلافِ اللَّيْلِ وَالنَّهَارِ لأَيَّاتِ لأُولِي الأَلْبَابِ (١٩٠) الَّذِينَ يَذْكُرُونَ اللَّهُ قَيَّامًا وَقُعُودًا وَعَلَى جُنُوبِهِمْ وَيَتَفَكِّرُونَ فِي خَلْقِ السَّمُواتِ وَالأَرْضِ رَبُّنَا مَا خَلَقْتُ هَذَا بِاطِلاً سُبْحَانِكَ فَقِنَا عَذَابِ النَّارِ (١٩١) رَبِّنَا إِنَّكَ مَنْ تُدْخِلِ النَّارِ فَقَدُ أَخْزِيْتُهُ وَمَا للظَّالِمِينَ مِنْ أَنْصِارِ ﴾ [ال عمران: ١٩٠-١٩٢].

ثم يُعمل المؤمن الذي اهتدى بنور الله عز وجل عقله بالتدبر؛ كيف يتحقق له من وراء تأمله في آيات ربه وسائل تحقق له الراحة والسعادة في معيشته، تكون ثمرة لهذا التامل يزداد بالعلم بها إيمانًا ويقينًا، وبتسخير الله عز وجل له إياها شكرًا لله عز وجل وذكرا.

بينما يمر أهل الضلال والغفلة على أيات ربهم معرضين، ليس لهم في التأمل نصيب، وإذا تأملوا اكتفوا بظاهر الآية دون أن يصلوا بها إلى الإيمان بخالقها: ﴿ يَحْمُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ الْمُعَالِمُ الْمُعَالِمُ الْمُعَالِمُ الْمُعَالِمُ الْمُعَالِمُ

قال تعالى: ﴿ وَكَانُنْ مِنْ آيَةً فِي السَّمَ وَات وَالأَرْضَ بَمُرُونَ عَلَيْهَا وَهُمْ عَنْهَا مُعْرِضُونَ (١٠٥) وَمَا يُؤْمِنُ آكُتُ رُهُمْ بِاللَّهِ إِلاَّ وَهُمْ مُشْرِكُونَ (١٠٦) أَفَأَمِنُوا أَنْ تَأْتِيَهُمْ غَاشِينَةً مِنْ عَذَابِ اللَّهِ أَوْ تَأْتِيهُمُ السَّاعَةُ بَغْتَةً وَهُمْ لاَ يَشْغُرُونَ ﴾ [بوسف:٥٠٠-١٠٧].

ثم إذا تبدلت نواميس الآبات المالوفة، فقرلزلت الأرض الراسية، وطغى الماء حتى تفجرت البحار واغرقت السهول والوديان، إن في ذلك ما يوقظ القلوب الغافلة، ويثير مشاعر الخوف والخشية من الحيار القهار ذي البطش الشديد، القعال لما يريد، ويقوى في القلوب عبودية التسليم لمن بيده مقاليد

الأيات مسخرة تسجد لريها وخالقها

قال تعالى: ﴿ وَلِلَّهِ يَسْجُدُ مَا فِي السَّمَوَاتِ وَمَا

في الأرْض مِنْ دَائة... ﴾ [النط: ٤٩].

وقال تعالى: ﴿ وَلِلَّهُ بَسْجُدُ مَنْ فِي السَّمَوَاتِ وَالْأَرْضِ طُوْعًا وَكُرُهًا وَظِلالَهُمْ. ﴾ [الرعد:١٥].

وقال تعالى: ﴿ أَلُمْ تُرَ أَنَّ اللَّهُ يَسْجُدُ لَهُ مَنْ في السَّمُواتِ وَمَنْ فِي الأَرْضِ... ﴾ [الحج:١٨].

وقال الأبي ذر حين غربت الشمس، أتدرى أبن تذهب قال أبو ذر: الله ورسوله أعلم. قال : فإنها تذهب حتى تسجد تحت العرش فتستاذن فيُؤِّذن لها وبوشك أن تسجد فلا يقبل منها وتستأذن فلا يؤذن لها، ويقال لها ارجعي من حيث جئت، فتطلع من مغربها، فذلك قوله تعالى ﴿ وَالشُّمْسُ تَحْرَى لِسُتَقَرُّ لَهَا ذَلِكَ تَقْدِيرُ الْعَزِيزِ الْعَلِيمِ ﴾ [بس:٣٨]». [البخاري] وما ترسل بالانات الا تحويها

عن أبى موسى رضى الله عنه عن النبي على قال لما كسيفت الشيمس: «هذه الآيات التي يُرسل الله لا تكون لموت أحد ولا لحياته، ولكن يضوّف الله بها عباده...». [خ(۲۰۰۹)م (۲۱۲)]

قال الحافظ ابن حجر: (قوله يُخوف: فيه ردّ على من يزعم من أهل الهيئة أن الكسوف أمر عادى لا يتأخر ولا يتقدم؛ إذ لو كان كما يقولون لم يكن في ذلك تخويف). [فتح الباري: (٢٤/٢)]

قال ابن دقيق العيد: ينبغي الضوف عند وقوع التغيرات العلوية.

وقال قتادة: (إن الله تعالى يخوف الناس بما شاء من الآيات لعلهم يعتبرون ويذكرون ويرجعون). [تفسير ابن كثير]

قال شيخ الإسلام ابن تيمية: (والزلازل من الآيات التي يخوف الله بها عباده كما يخوفهم بالكسوف وغيره من الآيات، والحوادث لها أسباب وحكم فكونها أية يُخوف الله عز وجل بها عباده هي من حكمة ذلك، وأما أسبابه فانضغاط البخار في جوف الأرض كما بنضغط الريح والماء في المكان الضيق، فإذا انضغط طلب مخرجًا، فيشق ويزلزل ما هرب منه من الأرض).

ولهذا تجد قلوب الموحدين إذا تغير شيء من ظواهر الكون المعتادة ونواميسه المعهودة يثور عندهم الخوف والوجل لقوة اعتقادهم في وحدانية ربهم مديرًا لشئون خلقه، ما شياء وحده كان دون أن نعجزه شيء.

عن أنس بن مالك رضى الله عنه قال: (كانت الربح الشديدة إذا هبَّت عُرف ذلك في وجه النبي -) [البخارى (١٠٣٤)]

وقالت عائشة رضى الله عنها كان النبي 🐸 إذا رأى مخيلة في السماء أقبل وأدبر، ودخل وخرج

وتغير وجهه، فإذا أمطرت السماء سرري عنه، فعرفته عائشة ذلك، فقال النبي عن: ﴿ وَمَا أَدْرَى لَعْلَهُ كَمَا قَالَ قوم عاد (فلما رأوه عارضا مستقبل أوديتهم قالوا هذا عارض ممطرنا.... ألعم)» [البخاري (٣٢٠٦) م(٨٩٩)]

قال ابن حجر رحمه الله: وتأمل معى حال القلوب عند وقوع الآيات وقد دب فيها الخوف والهلع وحالها بعد انكشاف الضُّر.

ففيه إشارة للمسلم وتنبيه له على سلوك طريق الخوف و الرجاء. ا.هـ [فتح الباري (٦١٩/٦)]

لذلك حث النبي 🛫 على الذكر والدعاء والصدقة والعتق والفزع إلى الصلاة عند نزول تلك الأبات.

فقال : و ... فإذا رايتم ذلك فافزعوا إلى ذكره ودعائه واستغفاره، [البخاري]

وقال في الحديث الذي رواه ابن مسعود: ...فافزعوا إلى الصلاة فإنها إن كانت التي تحذرون كانت وانتم على غير غفلة، وإن لم تكن قد أصبتم خيرًا». [مسند أحمد]

النهي عن طلب الأيات

طلب الخوارق والمعجزات من شنأن أهل الباطل الذين لن ينتفعوا بها ولا تزيدهم إلا عتوا وعنادًا وإعراضًا عند ربهم، لأنها لا يطلبها إلا متعنت مكابر

قَالَ تَعَالَى: ﴿ وَمَا مُنْعَنَّا أَنْ نُرْسِلُ بِالْآبَاتِ إِلَّا أَنْ كَذْبَ بِهَا الْأُولُونِ وَآتَتْنَا ثُمُودَ النَّاقَةَ مُتْصِرَةً فَظُلَّمُوا بِهَا وَمَا نُرْسِلُ بِالْآيَاتِ إِلاَّ تَخُويفًا ﴾ [الإسراء:٥٩].

روى احمد في مسنده (١٣٦٤٤) بإسناده عن جابر قال: لما مر رسول الله 🥏 بالحجر قال: ﴿لا تسالوا الآيات وقد سالها قوم صالح فكانت تردُ (أي الناقة) من هذا الفح وتصدر من هذا الفح فعتوا عن أمر ربهم فعقروها، فكانت تشرب ماعهم يوما ويشربون لينها يوما فعقروها فاخذتهم صيحة اهمد الله عز وجل من تحت أديم السماء منهم... الحديث.

من حكم إرسال الأيات الكونية

• تأتى الأيات تخويضًا للمسلمين ممن شاء الله عز وجل ردعهم من الغاقلين وذلك بذنوبهم وما كسبت الديهم، فالذي أهلك بها أقوامًا أعرضوا عن الله تعالى قادر على أن يهلك بها الأخرين من المعرضين، قال تعالى: ﴿ وَمَا أَصَالِكُمْ مِنْ مُصِيعَةٍ فَيمَا كَسَيْتُ ٱيْدِيكُمْ وَيَعْفُو عَنْ كَثِيرٍ ﴾ [الشورى: ٣٠].

• وتاتى الأيات تطهيرا للمؤمنين ورحمة من الله بهم عن أبي موسى رضي الله عنه قال: قال رسول 😂: «أمتى هذه أمة مرحومة ليس عليها عذاب في الأخرة، وعدابها في الدنيا الفتن والزلازل و القتل». [أبو داود (٢٧٨ع) الصحيحة (٩٥٩)]

ومن الأيات ما هو يركة للمؤمنين:

سمع عبد الله بن مسعود - بخسف - فقال: كنا أصحاب محمد على نعد الأيات بركة وأنتم تعدونها تخويفا ، كنا مع رسول الله ﴿ في سفر فقلُ الماء فقال اطلبوا فضلة من ماء فجاءوا بإناء فيه ماء قلبل؛ فأدخل بده في الإناء ثم قال: حي على الطهور المبارك والبركة من الله، فلقد رأيت الماء بنبع من بين أصابع رسول الله من ولقد كنا نسمع تسبيح الطعام وهو يؤكل. [البخاري (٣٥٧٩]

فانظر إلى الأيات وخوارق العادات فإن منها بركات وخيرات من الرحمن على أهل الإيمان، ولا تنظر إليها على أنها عذاب أو نكال بالمكذبين فحسب. • وتأتى الآيات هلاكًا للكافرين وتدميرًا لهم على تمردهم وطغيانهم وسوط عذاب الله تعالى عليهم، قال تعالى: ﴿ فَكُلاً أَخَذْنَا بِذُنْبِهِ فَمِنَّهُمْ مَنْ أَرْسَلْنَا عَلَيْهِ حَاصِينًا وَمَنْهُمْ مَنْ آخَذَتُهُ الصَّيْحَةُ وَمِنْهُمْ مَنْ خَسَفْنَا بِهِ الأَرْضِ وَمِنْهُمْ مَنْ آغُرِقْنَا وَمَا كَانَ اللَّهُ لِنظُّلُمَ هُمْ وَلَكِنْ كَانُوا أَنْفُسَهُمْ يَظُّلُمُونَ ﴾

وكم خوفهم الله تعالى من نزول تلك الآيات بهم ولكنهم زادوا في طغيانهم، قال تعالى: ﴿ ...وَنُحُوِّفُهُمْ فَمَا تَزْيَدُهُمْ إِلاَّ طُغْيَانًا كَبِيرًا ﴾ [الإسراء: ١٠].

• وتأتى الأيات تذكيرا بأهوال يوم القيامة:

يوم يقوم الناس لرب العالمين، يوم الرجفة، يوم الزلزلة، يوم القارعة، فالأرض تُزلزل، والجبال تُنسف وتُسيّر، والبحار تُفجَر، والسماء تمور، والشمس تَذهب فتُكور.

وكثرة الأيات التي تتبدل فيها النواميس المع هودة التي أودعها الله عز وجل في كونه من أشراط وعلامات قرب الساعة. فعن أبي هريرة رضي الله عنه قال: قال 🎫 ﴿لا تقوم الساعة حتى يُقبض العلم وتكثر الزلازل ويتقارب الزمان وتظهر الفتن ويكثر الهرْج (وهو القتل) وحتى يكثر فيكم المال فيفيض» [البخاري (١٠٣٦)]

ثم تاتي آيات تاذن بقيام الساعة وانقطاع you governous the on these

فهل أن الأو أن للعود الحميد إلى الله المجيد الذي يقبل التوبة عن عباده ويعفو عن السيئات

قَالَ تَعَالَى: ﴿ يَا أَيُّهَا النَّاسُ اتُّقُوا رَبُّكُمْ إِنَّ زَلْزَلَةً السَّاعَة شَيُّءُ عَظِيمٌ (١) يَوْمَ تَرُونَهَا تَذْهِلُ كُلُّ مُرْضِعَة عَمَّا أَرُّضَعَتُ وَتَضَعُ كُلُّ ذَاتِ حَمَّل حَمَّلَهَا وَقَرَى النَّاسَ سُكَارَى وَمَا هُمْ بِسُكَارَى وَلَكِنْ عَـذَابِ اللَّهِ شديدً ﴾ [الصح ١-٢]. والحمد لله رب العالمي الحمد لله معز الإسلام بنصره، ومذل الشرك بقهره، ومصرَّف الأمور بامره، ومستدرك العاصين بمكره، والصلاة والسلام على من لانبى بعده وبعد:

يَهِلُّ علينا بعد ساعات عام هجري جديد، وفي مستهل كل عام هجري، ومع إشراقة كُلِّ سنة: تبرزُ في تاريخنا الإسلامي المجيد أحداث عظام، ووقائع جسامٌ لها مكانتُها عند أهل الإسلام ولها أثرها البالغ في عز هذه الأمة ونصرها، وقوتها، وصلاح شريعتها لكُلِّ زمان ومكان.

نستقبل عامًا هجريًا جديدًا ونحن على طرف قنطرة توشك أن نعبرها لتستقُّر اقدامُنا على طرف قنطرة اخرى، فخطوةُ نودع بها، واخرى نستقبل بها، نقف بين قنطرتين مودعين ومستقبلين، مودعين موسمًا كاملا أودعنا فيه ما شاء الله أن نودع، فخزائن بعضنا ملاى بما هو له، وخزائن بعضنا ملاى بما هو عليه، ومن الناس من جمع ماله وما عليه.

إن تعاقب الشهور والأعوام على العبد، قد يكون نعمة له أو نقمة عليه، فطول العمر ليس نعمة بحد ذاته، فإذا طال عمر العبد ولم يعمره بالخير، فإنما هو يستكثر من حجج الله تعالى عليه.

أخرج الإمام أحمد والترمذي والحاكم عن أبي بكرة رضي الله تعالى عنه أنه قال: قال رسول الله ﷺ دخير الناس من طال عمره وحسن عمله، وشر الناس من طال عمره وساء عمله،

طول الحياة حميدة إن راقب الرحمن عبده وبضدها فالموت خير والسعيد أتاه رشده

فليعتبر أولى الأبصار

نودع عامًا قد انقضى، ووقفة الوداع مثيرة للاشجان مهيجة للأحزان؛ إذ هي مصاحبةُ للرحيل مؤذنة بانقضاء عام من عمر الزمان، تَقَلِّبَتْ فيه أحوال، وفنيت أعمار، ونزلت بالأمة فيه نوازلُ تُقضَ لها مضاجع أولى الألباب، وتهتزُّ لها أفئدتهم، وتدمى منها قلوبهم، وإذا كان ذهاب الليالي والأيام ليس لدى الغافلين اللاهين غير مُضيّ يوم ومجيئ آخر، فإنه عند أولى الأبصار باعث حيّ من بواعث الاعتبار، ومصدر متجدد من مصادر العظة والادُّكار، يُصنُّور ذلك ويبيئه أبلغ بيان قول أبي الدرداء رضى الله عنه فيما رواه الحسن البصريّ رحمه الله عنه أنه قال: بيا أبن أدم، إنما أنت أيام فإذا ذهب يومُ ذهب بعضك، [اخرجه البيهقي في الشعب ١٨١٨]

ويُصورُه أيضًا قول بعض السلف: "كيف يفرحُ بمرور الأعوام مَن يومُه يهدم شهره، وشَهْره يهدم سنته، وسنتُه تهدم عُمرُه؟! كيف يفرح من يقوده غمره إلى أجله، وحياته إلى موته،

[جامع العلوم والحكم ص٣٨٣]

وإذا كنا نودعُ عامًا قد مضى فإن في وداع العام وقفة محاسبة للنفس، بالوقوف منها موقف التاجر الأريب من تجارته، الم تروا إليه كيف يجعل لنفسه زمنًا معلومًا ينظر فيه إلى مَبلغ ربحه وخسارته، باحثًا عن الأسباب، متاملاً في الخطأ والصواب؟!

ويسلك المسلم الواعي هذا المسلك الرشيد ليربو في شرف



مقاصده ونُبل غاياته وسمو اهدافه على ذلك، لأنه سَعيّ إلى الحفاظ على المكاسب الحقة التي لا تبور تجارتها، ولا يكسدُ سوقها، ولا تفني أرباحها، من كنوز الأعمال وأرصدة الباقيات الصالحات التي جعل الله لها مكانًا عليًا ومقامًا كريمًا، وفضلها على ما سواه، فقال سبحانه: ﴿ الْمَالُ وَالْبَنُونَ رَيَّةُ الحُيَّاةِ الدُّنْيَا وَالْبَاقِيَاتُ الصَّالحِاتُ خَيْرٌ عِنْدُ رَبُّكَ ثَوَابًا وَخَيْرٌ أَمَلاً ﴾

[الكهف: ٢٤].

وقفة مراجعة وتأمل

ونحن نودعُ عامًا قد طُوي في عمر الزمان، على العاقل منا أن يقف مع نفسه وقفة محاسبة، وإن ارتباط المحاسبة والمراجعة بالتغيير نحو الأفضل والاكمل وثيق العرى وطيد الصِّلات إذ المراجعة والمحاسبة تظهران المرء على مواطن النقص ومواضع الخلل، ومكامن العلل، فإذا صح منه العزم، وصلحت النية واستبان الطريق وصدق ذلك العمل جاء عون الله بمدر لا ينفد، فأورِث حسن العاقبة وكريم الجزاء، قال تعالى: ﴿ وَالَّذِينَ جَاهَدُوا فِينَا لَنَهُدِينَهُمْ سَنُلُنَا وَإِنَّ اللَّهُ لَعَ الْمُحْسِنِينَ ﴾ [العنكبوت: ١٩].

وإذا كانت الأمة تودِّع عامًا منصرمًا، وتستقبل عامًا جديدًا فإن الحاجة إلى سلوك نهج المراجعة والمحاسبة ليس مختصًا بافراد, أو بطائفة من دون الناس، بل إن الأمة المسلمة بمجموعها مفتقرة إليه، ولا غناء لها عنه، لكنها في حق الأمة مراجعة تتسع ابعادُها، ويعم نِطاقها، ويعظم نفعها، إذ هي نظرة شاملة للأحداث، وتأملُ واع للنوازل، وتدارك للهفوات، وتدارس دقيق للعظات والعبّر وسعى حثيث من بعد ذلك إلى تصحيح المسار، وإقامة العوج لتذليل الطريق أمام استئناف الحياة الإسلامية القويمة المرتكزة على هدى الوحسن، المستضيئة بانوار التنزيلين.

وصدق رب العزة سبحانه إذ يقول: ﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا اتَّقُوا اللَّهَ وَلْتَنْظُرْ نَفْسٌ مَا قَدُّمَتْ لِغَدِ وَاتَّقُوا اللَّهُ إِنَّ اللَّهُ خَبِيرٌ بِمَا تَعْمَلُونَ (١٨) وَلاَ تَكُونُوا كَالَّذِينَ نَسُوا اللَّهَ فَأَنْسَاهُمْ أَنْفُسَهُمْ أُولَئِكَ هُمُ الْفَاسِقُونَ (١٩) لاَ يَسْتَوي أَصَنْحَابُ النَّارِ وَأَصْحَابُ الجُّنَّةِ أَصَنْحَابُ الجُّنَّةِ هُمُ الْفَائِزُونَ ﴾

[الحشر:١٨-٢٠]

الى متى الغفلة يا عباد الله ؟ ١

إن استقبال هذه الأمة لعام جديد من حياتها هو بمُجَرُدهِ حدثُ لا يستهان به، وإن بدا في أنظار الناس حدثًا هيئًا يطُول أملهم، وقسوة قُلُوبهم فالأيام مَرَاحل ومطاياً تُبعد من الدنيا، وتُدْنى من الآخرة، فكل يوم يُدُنى من القبور، وَيُبْعِدُ عن عامر الدُور فإلى متى الغفلة؟! وماذا ران على القلوب، وماذا غشي البصائر والأبصار؟ إن الموفّق من يسعى لصلاح حاله بحيث يكون غده افضل من يومه، ويومُه خيرًا من أمسيه، وعامه الجديد أفضل من عامه الماضي، والكيِّس من حاسب نفسه، وفتح صفحة جديدة من حياته، وتعَهُّد رصيدةُ الأخرويُ وتزود من العمل الصالح، وقدر لخطاهُ مواضعها خشية الانزلاق إلى مَهَاوى الفساد العقدي والفكريُّ والسُّلُوكيِّ.

نُستقبل عامًا حديدًا وأمتنا حُبْلَى بالمشكلات، وثكلي بالفِتَن والمغريات، ضعف وفرقة وشتات، ذلة ومهانة وخلافات، وبنظرة فاحصة متانية تجد امة قد تكالب عليها الأعداء، فإلى أي حد امتدت ابدي اعداء الأمة ما بين غزو فكري ودمار وتخريب وقتل وتغريب، وسُحُب المحن تتطلب من أبناء الإسلام شحذًا للهمم وعودة لديننا الحنيف، فحدث الهجرة حدث جعله الله سبحانه طريقًا للنصر والعزة، ورفع راية الإسلام وتشبيد بولته، وإقامة صرح حضارته.

ذهابالليسالي والأيام ليس لدى الغافلين اللاهين غيرمضييوم ومجيئ آخر، وعند أولى الأبصار باعث حئمنبواعث الاعتبار، ومصدر متجددمن مصادر العظة والادكار

إن في هذا الحدث العظيم من الدروس والعبر ما لو استلهمته أمة الإسلام اليوم وعملت على ضوئه وهي تعيش على مفرق الطرق، وتشعّب السبل لتحقق لها عزها وقوتها ومكانتها.

وإذا كانت نهاية العام المنصرم حجًا وعمرة، وصيامًا ليوم عرفة في حق غير الحاج فإن فرص افتتاح العام الجديد ايضًا قائمة متاحة لمن هُدِي ووُقَق وأُعين.

وإن من أظهر ذلك صيام شهر المحرم فإنه أفضل الصيام بعد رمضان كما جاء في الحديث عن أبي هريرة رضي الله عنه أن رسول الله على أفضل الصيام بعد رمضان شهر الله الذي تدعونه المحرّم، وأفضل الصلاة بعد الفريضة صلاة الليل، [صحيح مسلم كتاب المبام] وكفى به أن يشتمل على يوم عاشوراء الذي قال فيه رسول الله على المستنة ألتي قبله، [اخرجه سلم في صحيح]، والسنة أن يصوم يومًا قبله أو يومًا بعده، فقد عزم على ال يصوم قبّلة يُومًا؛ مخالفة لإهل الكتاب.

تدخل سافرفي شئون مصر

وإذا كنا نستقبل عامًا جديدًا ونطوى عامًا آخر ومازالت الضربات تتوالى من الأعداء، فبالأمس القريب قامت وزيرة الضارجية الأمريكية السابقة مادلين أولبرايت بزيارة إلى مصر، التقت خلالها بعدد من المثقفين والإعلاميين والسياسيين وبعض أصحاب المراكز المشبوهة وبحثت معهم الأوضاع السياسية في مصر وقضايا الإصلاح. وإذا كانت مهمة أولبرايت مهمة رسمية وبناء على تكليف من ديك تشيني نائب الرئيس الأمريكي الذي أصدر بوش قرارًا بتوليه مسئولية تقييم الأوضاع الديمقراطية في مصر والسعودية والعراق باعتبار أن الدول الثلاث سبكون لها النصيب الأكبر في قيادة العالم العربي نحو الديمقراطية الزائفة وفقًا للمفهوم الأمريكي!! وقد أنشئ لهذا الغرض هيئة أمريكية جديدة تتبع البيت الأبيض مباشرة، وتلحق علنًا بمجلس الأمن القومي الأمريكي مهمتها الأساسية متابعة التطورات الديمقراطية في العالم العربي وتضم الهيئة ٠٤ متخصصًا من كافة المراكز المعنية وستكون مهمتهم الأساسية إعداد البرامج والاطروحات والافكار التي تفضي إلى نشر الديمقراطية طبقا لحالة كل دولة على حدة، وبعد زيارتها لمصر وعدد من دول المنطقة اعدت أولدرايت تقريرًا مبدئيًا عن كل بلد قامت بزيارته.\*

وفي تقريرها الذي رفعته للإدارة الأمريكية انتقدت مادلين أولبرايت الأوضاع الديمقراطية بيروقراطية. الأوضاع الديمقراطية بيروقراطية. وانتقد تقرير أولبرايت المؤسسات التي تدعي مصر أنها ديمقراطية قائلة: إن المجلس القومي لحقوق الإنسان مازال ينقصه الكثير من حرية الحركة والإطار الواسع الذي يجعله قادرًا على أداء دوره في حماية حقوق الإنسان!!

وأشار التقرير إلى أن أعضاء مجلس الشعب هم أقرب إلى كونهم معينين من قبل الحكومة، وأنهم بعيدون عن الممارسة الديمقراطية وأن الحكومة تستطيع سحق أي معارضة في الانتخابات من خلال الإجراءات البوليسية وتكميم الأفواه!! والكثير مما أشتمل عليه التقرير مما يعد تدخلا سافرًا في شئون مصر والمصريين!!

أوليرايت ومشروع الدين الاسلامي الجديد

وكما دأبت أمريكا على تمويل المراكز المشبوهة أمثال مركز ابن خلدون فقد حرصت أولبرايت أثناء زيارتها الأخيرة لمصر على زيارة مركز ابن

الهجرة حدث جعله
الله سبحانه طريقا
للنصروالعزة، ورفع
راية الإسسلام
وتشييد دولته،
وإقامة صرح
وإقامة صرح
وإقامة ماته، أمة
لاسلام اليوم
لتحقق لها عزها
وقوتها ومكانتها

خلدون لتكشف المزيد من التفاصيل حول ما يسمى «بالإسلام الجديد» وخلال لقائها باعضاء المركز ومنهم جمال البنا ذو الميول الليبرالية الإسلامية والذي يدعو إلى إنكار السُنَّة استمعت إليه أولبرايت وهو يتحدث عن سياسة المركز وانه بصدد مشروع إسلامي جديد يهدفون من ورائه إلى تحقيق ثورة في الإسلام، وإعادته إلى جذوره التي تنبع من القرآن الكريم فقط، وأضاف البنا لأولبرايت قائلا: إن أكبر عامل في تشويه صورة الإسلام هو الفقهاء الذين قدموا أعمالا ترفض الرأى الآخر وتحض على الإرهاب، متجاهلا أن من يتحدث إليها لا تعرف شيئًا عن الإسلام لكي ترد عليه، ولم تقرأ لواحد من هؤلاء الفقهاء الذين اتهمهم البنا بتشويه صورة الإسلام وتجاهل ما تفعله أمريكا عبر عملائها لتشويه الإسلام وربطه بالإرهاب دائمًا إلى الحد الذي أعلن فيه بوش حربه الصليبية على الإسلام.

وأكد البنا لمادلين أولبرايت أن الإسلام الذي نتعامل به الآن ليس هو الإسلام الحقيقي وقدم لها ملخصنًا لكتاب «تجديد الإسلام» والذي يحمل ملخص مشروع الإسلام الجديداا

مجمع البحوث والفرقان الأمريكي

وفي محاولة لإفساد ما يكيله أعداء الإسلام للمسلمين فقد طالب أعضاء مجمع البحوث الإسلامية في اجتماعهم الشهري الأسبوع الماضي بوقف ومنع تداول «الفرقان الأمريكي» القرآن البديل المزيف لما اشتمل عليه من تزييف وتحريف للقرآن الكريم.

وصرح احد اعضاء المجمع بانه تم إعداد تقرير حول هذا الكتاب بعد أن اكتُشِف بأنه يتم توزيعه بين الشياب المسلمين وغير المسلمين!!

وقد أكد الدكتور نصر فريد واصل مفتى مصر السابق وعضو مجمع البحوث الإسلامية أن الفرقان الأمريكي الذي يتم تداوله الآن هو خطر يجب الوقوف ضده خاصة أنه يتم تداوله بين العامة من المسلمين والأميين، الأمر الذي من شانه أن يزعزع عقيدة هؤلاء لذلك يجب التنبه إلى أكاذيب هذا

وإذا كانت الأمة تستقبل عامها الجديد بجسد مقطع الأعضاء، مشتت الأشلاء، وبجروح نازفة في مواقع عديدة، ومواجع وفجائع، هزت أعصاب المسلمين، وفتقت اشجانهم، والأمة إذا جنحت إلى الشهوات، وأحبت الآثام، واشتغلت بالخبيث عن الطبِّ أسرها الهوى، وفقدت الشعور بالمسئولية، فضلٌ سَعيها، وخاب أمرها، تسلُّط عليها عدوها جزاءً وفاقًا.

وعلى الرغم من الأثقال والأدواء فإن فحِرًا صادقًا بلوح في الأفق على مستوى الأمة، فهي تملك مقومات الحضارة، وإمكانات السيادة، بالإيمان والعمل الصالح، بالدعوة إلى الله والأمر بالمعروف والنهى عن المنكر يجعل الله حزن الأمة فرحًا، وعسرها بسرًا، وذلها عزًا، وضعفها قوة، لتكون كما أراد الله خير أمة أخرجت للناس قال تعالى: ﴿ كُنْتُمْ خَيْرَ أُمَّةٍ أُخْرِجَتْ لِلنَّاسِ

تَأْمُرُونَ بِالْمُعْرُوفِ وَتَنْهَوْنَ عَنِ المُنْكَرِ وَتُؤْمِنُونَ بِاللَّهِ... ﴾ [ال عمران ١١٠]. نسال الله العلى العظيم باسمائه الحسنى وصفاته العلى أن يجعل عامنا الجديد عامًا مباركًا، وأن يجعله عام خير وبركة، ونصر للإسلام والمسلمين في كل مكان، وعام ذُل وهوان لأعداء الإسلام والمسلمين، ونساله سبحانه أن يجعل منه عام يقظة وصلاح، ونقطة تحول وفتح لصفحة جديدة، وصلاح لأحوال المسلمين في كل مكان، وهزيمة ساحقة لإعداء الله ورسوله والمؤمنين؛ ﴿ وَاللَّهُ غَالِبُ عَلَى أَمْرِهِ وَلَكِنَّ أَكْثُرَ النَّاسِ لاَ يَعْلَمُونَ ﴾

[Y1: فسف: 17] وأخر دعوانا أن الحمد لله رب العالمين

علىالرغممن الأثقال والأدواء فإن فجرا صادقا يلوح في الأفق على مستوى الأمية، بالايمان والعملالصالح بالدعبوة إلى الله والأمر بالمعروف والنهىعنالنكر بجعل الله حزن الأمة فرحا،وعسرهايسرا، وذلها عزا، وضعفها

يقول تعالى: ﴿ فَإِذَا نُفْحُ فِي الصُّورِ نَفْخَهُ وَاحِدَهُ (١٣) وَحُمِلَتِ الْأَرْضُ وَالْجَبَالُ فَدُكْتًا دَكُةً وَاحِدَةً (١٤) فَيَوْمِنْنَ وقَعْتِ الوَاقِعَةُ (١٥) وَانشَعَّتِ السَّمَاءُ فَهِيَ يُوْمَئِذِ وَاهْبِةً (١٦) وَالْمُلُكُ عَلَى أَرْجَائِهَا وَيَحْمَلُ عَرِّسُ رِبِّكَ فَوْقَهُمْ يَوْمَئِذِ ثُمَانِيةً (١٧) يَوْمِنْدَ تُعْرِضُونَ لاَ تَخْفَى مِنكُمْ خَافِيةً (١٨) فَأَمَّا مَنْ أُوتِي كِتَّابَةُ بِيَمِينِهِ فَيَقُولُ هَاؤُمُ اقْرَءُوا كِتَابِيَّةُ (١٩) إِنِّي طَنَنْتُ أَنِّي مُلاقِ حَسِنَافِيَّةُ (٧٠) فَهُو فِي عِيشَةَ رُاضِيةٍ (٢١) في حِنَّةُ عَالِيَّةَ (٢٢) قُطُوفُهَا دَانِيَّةً (٢٣) كُلُوا وَاشْرِبُوا هَنْدِئًا بِمَا أَسْتُلْفَتُمْ فِي الأَبَّامِ الخَالِيَّةِ (٢٤) وَأَصًّا مَنْ أُوتِي كِفَّائِهُ سِنْمَالِهِ فَيَقُولُ بِا لَيْتُنِي لَمْ أُوتَ كِتَابِيَّةً (٢٥) وَلَمْ أَنْر مَا حَسَانِينَةُ (٢٦) يَا لَيْتُهَا كَانِتَ القَاضِينَةُ (٢٧) مَا أَغْنَى عَنَى مالية (٢٨) هلك عنى سلطانية (٢٩) خُذُوهُ فَعَلُوهُ (٣٠) تُمُ الجَحِيمُ صَلُوهُ (٣١) ثُمُّ فِي سِلْسِلَةِ ذَرُّعُهَا سَبِّعُونَ دَرَاعًا فاستكوه (٣٢) ﴿ [الحاقة: ١٣ - ٣٣].

يقول تعالى مخبرًا عن أهوال يوم القيامة: ﴿ قَادًا نُفِحُ فِي الصُّورِ نَفْضَةُ واحِدةً ، الصور خَلْقُ عظيمٌ مثلُ البوق، وقد ذُكِرَ في القرآن الكريم، وثبت في السنة أن الله قد وكل به ملكًا من الملائكة المقربين وهو إسرافيل عليه السلام، وأخبر النبي 🥶 أنه قد أخذ أهبة الإستعداد للنفخ، فقال 😂: «كيف أنعم وقد التقم صاحبُ القرُّن القرنُ، وحنا جبهته، وأصغى سمعه، ينتظر أن يُؤمَّرَ فينفخ؟، فكأنَّ ذلك ثَقُلُ على أصحابه، فقالوا: فكيف نفعلُ يا رسول الله أو نقول؟ قال: «قولوا: حسينا الله ونعم الوكيل، على الله توكلنا».

[صحیح. رواه الترمذي: ۲۰٤۸/۱۶٤]

والنفخ مرتان: نفخة الإماتة، ونفخة الإحياء، قال تعالى: ﴿ وَنُفِخُ فِي الصُّورِ فَصَعِقَ مَن فِي السُّمَوَاتِ وَمَن فِي الأَرْضِ إِلَّا مَن شَبَاءَ اللَّهُ ثُمُّ نُفِحَ فِيهِ أُخْرَى فَإِذَا هُمْ قِيَامُ يَنظُرُونَ ﴾ [الزمر]، وبين النفختين أربعون، كما في الحديث عن أبي هريرة رضي الله عنه قال: قال رسول الله 📚: «ما بين النفختين أربعون» قيل أربعون يومًا؟ قال أبو هريرة: أَبِيْت. قالوا: أربعون شهرًا وقال: «أبيت. قالوا: أربعون سنة والمريرة المربعون سنة والمربعون س قال: أست». [متفق عليه]

﴿ فَإِذَا نُفَخُ فِي الصُّورِ نُفْذَةٌ وَاحِدَةً ﴾ وهي نفخة الفزع والإماتة حصل بها تغير عظيمُ في الكون كله، ﴿ وَحُمِلْتَ الْأَرْضُ وَالْحِبَالُ فَدُكْتُنَا بِكُةً وَاحِدُهُ (١٤) فَيَوْمِنْدُ وَقَعْتِ الوَاقِعَةُ ﴾ أي: قامت القيامة، والواقعة ثالث اسم من الأسماء التي أطلقت على يوم القيامة في هذه السورة، فقد سبق تسميته بالصاقة والقارعة، ثم أطلق عليه هنا الواقعة لتحقّق كونه ووجوده، ﴿ وَانشَقْتُ السَّمَاءُ ﴾ بسبب النفخ فهي يؤمند واهية اي ضعيفة بعد شدّتها، كما قال تعالى: فَكَنْفُ تَتُقُونَ إِن كَفَرْتُمْ يَوْمًا يَجْعَلُ الولْدَانَ شِيئًا (١٧) السِّمَاءُ مُنفَطِرُ بِهِ كَانَ وَعُدُهُ مَفْعُولًا ﴿ [المزمل: ١٧، ١٨]، فإذا السماء انفطرت



وانشقت، يسبب هذه النفخة، فكيف بكم انتم معشر الناس؟!

وقوله تعالى: ﴿ وَالْمُلِكُ عَلَى أَرْجَانِهَا ﴿ يعنى: إذا انشقت السماء قامت الملائكة على حافاتها، يردون الشارد، ويدفعون الهارب، وويحمل عرش ربك فوقهم يؤمند تمانية ، من الملائكة، وقد حدَّث النبي 😅 عن عظمة خلقهم فقال: «أُذِن لي أن أحدث عن ملك من حملة العرش أن ما بين شحمة أذنه إلى عاتقه مسيرة سبعمائة عام، اصحيح رواه أبو داود: ٤٧٠١، ١٣/٣١]. وقله تعالى: ﴿ يَوْمِنْنِ نُعْرِضُونَ لَا تَذْفَى مِنْكُمُ خَافِيةً ﴾ أي: تعرضون على الملك الكسر المتعال، كما قال تعالى: ﴿ وَعُرضُنُوا عَلَى رَبُّكُ صَفًّا ﴾ [العبف: ١٩]، و لا تَحْفَى مِنكُمْ خَافِيةً ﴾ ، فالكل مكشوف، مكشبوفُ الجسد، وتسقط جميع الأستار التي كانت تحجبُ الأسرار، وتتعرّى النفوس وتُعَرّى الأجساد، وتبرز الغيوب بروز الشهود، ويتجرد الإنسان من حَيْطته ومن مكره ومن تدبيره ومن شعوره، ويفتضح منه ما كان حريصًا أن يستره حتى عن نفسه، وما أقسى الفضيحة على الملأ وما أخزاها على عيون الجموع! أما عين الله فكلُّ خافية مكشوفة لها في كلّ أن، ولكن لعل الإنسان لا يشعر بهذا حقّ الشعور، وهو مخدوع بستور الأرض، فها هو ذا يشعر به كاملاً وهو مجرد في يوم القيامة، وكل شيء بارز في الكون كله، الأرض مدكوكة مسوّاة لا تحجب شيئًا وراء نتوع ولا يروز، والسماء متشققة واهية لا تحجب وراءها شديًّا، والأجسام معرّاة لا يسترها شيء، والنفوس كذلك مكشوفة ليس من دونها ستر، وليس فيها سر.

فاللهم استرنا بسترك يَوْمَ تُعْلَى السِّرَائِرُ ﴿ [الطارق: ٩]، فإذا عُرض العبادُ على الله سبحانه كانوا فريقين: ﴿ فَرِيقٌ فِي الجَنَّةِ وَفَريقٌ فِي السُّعِيرِ = [الشورى: ٧]، وقامًا من أوتى كتابة بيمينه فيفول هاؤم افرغوا كتابعة (١٩) إلى طنت الى طلاق حسابية (٢٠) فيو في عيشة رَاضِيةَ (٢١) في جِنْةَ عَالِيَةً (٢٢) فُطُوفُها دَانِيةً (٢٣) كُلُوا واشريوا هنيشًا بِمَا أَسَلَفَتُمْ فِي الْأَيَّامِ الخَالِيَةِ \* ، والمراد بالكتاب كتاب الأعمال، ولكلُّ عبد كتاب، كما قال تعالى: وكُلُّ إنسَان ٱلْزَمْنَاهُ طَائِرَهُ فِي عُنُقِهِ وَنُضْرِجُ لَهُ يَوْمَ القِيَامَةِ كِتَابًا عَلْقَاهُ مَنشُورًا ، اقْرَأْ كِتَابِكَ كَفَى بِنَفْسِكِ البَوْمَ

عَلَيْكُ حَسِيبًا ﴿ [الإسراء: ١٢، ١٤]، فلكلّ عبد كتاب، فإذا حُشر العبادُ تطايرت هذه الكتب حتى يقع كلّ كتاب في يد صاحبه، فمنهم الأخذ بيمينه، وذلك الناجي، ومنهم من تُطْوَى شهمالُه وراءً ظهره فيأخذ بها، وذلك الشقى الهالك، وفامًا من أُوتِي كِتَابَةُ بِيمِينِهِ فَيَقُولُ ﴾ لكلُّ مَنْ لقيه: ﴿ هَاوُمْ اقرعُوا كتابية ، وذلك لاعتقاده أنه ليس فيه ما يسوؤه، ﴿ إِنِّي قَلْنَتُ أَنِّي عُلَاقَ حِسَانِيهُ ۗ أَي كنتُ على بقين أنني محاسبُ بعملي ومَجزيُّ به، فاتقيت المحارم، واحتهدت في طاعة الله، فالظنّ هنا بمعنى السقين، لأن الظنّ الذي هو بمعنى الشك ﴿ لا نُسْمِنُ وَلا بُغْنِي مِن جُوعٍ ، قال تعالى: ﴿ فَهُو فَي عَيِشَةَ رَاضِيةَ ﴾ أي مرضية في جنَّة عالية اي رفيعةُ قصورُها، حسانُ صورها، نعيمةُ دورُها، دائمٌ حبورُها، ﴿ قَطُوفُهَا النب كما قال تعالى: مُتَكِئِينَ عَلَى فُرُش نَطَائِنُهَا مِنْ إِسْتَبْرَقِ وَجَنِّي الجَنَّتَيْنَ دَانٍ ۗ [الرحمن: ٤٥]، وقال تعالى: ﴿ وَدَانِيَةٌ عَلَيْهِمْ ظُلِالُهُا وَذُلَّكَتْ قُطُوفُ هَا تَذْلِيلاً [الإنسان: ١٤]، ومع هذا النعيم الحستى فالملائكة يدخلون عليهم من كل باب يقولون لهم: ﴿ كُلُوا وَاشْرِبُوا هَنِيتُ ا بِمَا أَسْلَفْتُمْ فِي الْإِبَامِ الْخَالِيَّةُ ۗ بِمِعْنِي ۗ إِنَّ هَذَا كَانَ لَكُمْ حَزَاءً وكَانَ سَعْ نُكُم مُّشْكُورًا [الإنسان: ٢٢]، والمراد بالأيام الخالية يعنى الماضية، وهي أيام الدنسا، وهكذا بحدثنا الله عن الدنسا ونحن مازلنا فيها، يحدثنا عنها بلفظ الماضي لأن زوالها قريب، وهو متحقق، فهو يحدثنا عنها وكانها قد زالت فعلاً، وكأن أهل الجنة قد تبوأوا منازلهم فيها، وكأن أهل النار قد تبوأوا منازلهم فيها، حتى لا يطول بالإنسان أملُ، فيقعده عن خير العمل. وقد أخرج البيهقي عن نافع قال: خرج ابن عمر في بعض نواحي المدينة ومعه أصحابُ له، ووضعوا سُفرةً لهم، فمرّ بهم راعي غنم، فسلم فقال ابن عمر: هلم يا راعي، هلم فأصبُ من هذه السنفرة، فقال له: إنى صائم، فقال ابن عمر: أتصومُ في مثل هذا اليوم الحارّ الشديد سَمُومه، وأنت في هذه الجيال ترعى هذه الغنم وقال له: إنَّى والله أبادرُ أبامي الخالية. فقال له ابن عمر- وهو يريدُ أن يختبر ورعه-: فهل لك أن تسبعنا شاةً من غنمك هذه فنعطيك ثمنها ونعطيك من لحمها فتفطر عليها؟ فقال: إنها ليست لي بغنم، إنها غنم سيدي. فقال له

ابن عمر: فما عسى سيدك فاعلاً إذا فقدها فقلت اكلها الذئب؟ فولَّى الراعي عنه، وهو رافعُ إصبعه إلى السماء، وهو يقول: فأين الله والله قال: فجعل ابن عمر يردد قول الراعي، وهو يقول: قال الراعى: فأين الله؟ فلما قدم المدينة بعث إلى مولاه فاشترى منه الغنم والراعي، فاعتق الراعي ووهب منه العلم.

فيا عباد الله، حاسبوا أنفسكم قبل أن تحاسبوا، وزنوا أنفسكم قبل أن توزنوا، فإنه أخفُ عليكم في الحساب غدًا أن تصاسبوا أنفسكم اليوم، وتزينوا للعرض الأكبر ومند تُعْرَضُونَ لا تَخْفَى مِنكُمْ خَافِيةً ﴾

عن صفوان بن محرز قال: كنتُ أخذًا بيد ابن عمر إذ عرض له رجلٌ فقال: كيف سمعت رسول الله 📚 يقول في النجوى يوم القيامة؟ قال: سمعت رسول الله 🎏 يقول: «إن الله يُدْني المؤمن فيضع عليه كنفه ويستره من الناس ويقررُه بذنوبه، ويقول له: أتعرفُ ذنب كذا؟ أتعرفُ ذنب كذا؟ أتعرفُ ذنب كذا؟ حتى إذا قرره بذنوبه ورأى في نفسه أن قد هلك قال: سترتها عليك في الدنيا وأنا أغفرها لك اليوم، ثم يُعطى كتاب حسناته، وأما الكفار والمنافقون فيقول الأشبهاد هؤلاء الذين كذبوا على ربهم، ألا لعنة الله على الظالمين،

﴿ وَأَضَّا مَنْ أُوتَى كِتَابَهُ بِشِيمَالِهِ فَيَقُولُ مَا عُتْنِي لَمْ أُوت كِتَابِينَةُ (٢٥) وَلَمْ أَدْرٍ مَا حَسَابِينَةُ وَ، فما كان يظن يومًا أنه محاسب بأعماله، كما قال تعالى: ﴿ وَأَمَّا مَنْ أُوتِي كِتَابَهُ وَرَاءَ ظُهْرِهِ (١٠) فَسَوْفَ يَدْعُو ثُبُورًا (١١) وَيَصْلَى سَعِيرًا (١٢) إِنَّهُ كَانَ فِي أَهْلِهِ مَسْرُورًا (١٣) إِنَّهُ ظَنَّ أَن لُن يُحُورَ ﴾ أي: كان يعتقد أنه لا يرجع إلى الله ولا بعيده بعد موته، فلما رأى ما لم يحسب حسايه لم يجد إلا أن يتمنى الموت بعد أن كان الموت أكره إليه من كل شيء، فقال: حيا لنتها كانت القاضية التي تنهي وجوده أصلاً فلا يعود بعدها شيئًا، ثم تحسر على عدم انتفاعه بماله ولا جاهه، فقال: ﴿ مَا أَعْنَى عَنَّى مَالِنَهُ (٢٨) ملك عنى سلطانية ، وهذه حقيقة طالما ذكر بها القرآن الأثرياء والوجهاء، ولكنهم نسوها أو تناسوها، قال تعالى: ﴿ إِنَّ الَّذِينَ كَفَرُوا لَن تُغْنِيَ عَنْهُمْ أَمْوَالُهُمْ وَلا أَوْلادُهُم مِنَ اللَّه شَيْئًا وَأُوَّلَئِكَ هُمْ وَقُودُ النَّارِ ﴿ [ال عمران: ١٠]، وقال تعالى: ﴿ وَأَمَّا

مَنْ بَحْلَ وَاسْ تَغْنَى (٨) وكَذْبَ بِالحُسْنَى (٩) فَسَنُيسَرُّهُ لِلْعُسْرَى (١٠) وَمَا يُغْنِي عَنْهُ مَالُهُ إِذَا تَرَدّى [الليل: ١٨- ١٩].

وقال تعالى: ﴿ وَمَا أَمُوالنُّكُمْ وَلاَ أَوْلادُكُم بِالنِّي تُقَرِّبُكُمْ عِندَنَا زُلْفَى إِلاَ مَنْ آمَنَ وَعَمِلَ صَالحِا فَأُوَّلَئِكَ لَهُمْ جَزَاءُ الضِّنَّعْفِ بِمَا عَمِلُوا وَهُمْ فِي الغُرُفَاتِ آمِنُونَ ﴿ [سبا: ٣٧].

ومن دعاء الخليل إبراهيم عليه السلام: ولا تُخْزِنِي يَوْمَ يُبْعَثُونَ (٨٧) يَوْمَ لاَ يَنفَعُ مَالٌ وَلاَ يَنُونَ (٨٨) إِلاَّ مَنْ أَتَى اللَّهَ بِقَلْبِ سَلِيمٍ ﴿

[الشعراء: ۸۷ - ۸۹]

وأما قوله: ملك علم سلطانية فقد براد بالسلطان الجاه، فيكون تحسيرًا على عدم انتفاعه بجاهه في هذا اليوم العصيب، وهذه أبضًا حقيقة طالما نبه عليها رسول الله 🥃 ، فلقد كان بهلل بعد الصلاة بهذه الكلمات: ولا إله إلا الله، وحده لا شريك له، له الملك وله الحمد، وهو على كل شيء قدير، اللهم لا مانع لما أعطيت، ولا معطى لما منعت، ولا ينفع ذا الجد منك الجده.

[متفق عليه]

والجدد هو الحظ والغنى والعظمة والسلطان، أي: لا ينفع ذا الحظُّ في الدنيا بالمال والولد والعظمة والسلطان منك حظه، أي: لا ينجيه حظّه منك، وإنما ينفعه وينجيه العمل الصالح.

وقد يراد بالسلطان الحجة والبرهان فيكون المعنى: ﴿ هَلَكُ عَنَّى سَلُطَانِدِ عَهُ اي: بطلت حجتى، وضاع برهاني، وثبت خطئي، كما قال تعالى: ﴿ وَالَّذِينَ يُحَاجُّونَ فِي اللَّهِ مِنْ بَعْدِ مَا اسْتُجِيبَ لَهُ حُجَّتُهُمْ دَاحِضَةُ عِنْدَ رَبِّهِمْ وَعَلَيْهِمْ غُضَبٌ وَلَهُمْ عَذَابٌ شَدِيدٌ ﴿، وبينما تنطلق منه هذه الحسرات في اسى وحزن إذ قرع سمعه صوتُ الجبار سبحانه وهو يقول لملائكته: ﴿ خُذُوهُ فَعُلُوهُ (٣٠) ثُمُ الحَجيمَ صَلُوهُ (٣١) ثُمُ في سلَّسلة درعها ستعون دراعًا فاسلَّعُوهُ ،، وما إن يقول الجبّار خذوه حتى يبتدره سبعون الف ملك، الملك منهم يقول هكذا فيلقى سبعين الفًا في النار، فيجعلون الأغلال في عنقه، ثم يسلكونه في سلسلة ذرعها سبعون ذراعًا- وكان ذراعٌ واحدٌ مكفيه- فتسلك في دبره حتى تخرج من منخريه، حتى لا يقوم على رجليه، أجارنا الله وإخواننا وللحديث يقية بإذن الله. المسلمين.

الحمد لله حمدًا كثيرًا طيبًا مباركًا فيه كما يحب ربنا ويرضى ، والصلاة والسلام الأتمان الأكملان على نبي الهدى والرحمة محمد بن عبد الله صلى الله عليه وعلى آله وصحبه وسلم تسليمًا كثيرًا . وبعد :

فعن ابن عباس رضى الله عنهما : أن النبي على قال بوم الفتح : لا هجرة بعد الفتح ، ولكن جهاد ونية ، وإذا استنفرتم فانفروا

> هذا الحديث أخرجه الإمام البخاري في صحيحه من حديث ابن عباس في كتاب الجهاد باب فضل الجهاد والسير برقم ٢٧٨٣، وفي باب وجوب النفير وما يجب من الجهاد والنية برقم ٢٨٢٥، وفي باب «لا هجرة بعد الفتح» برقم ٣٠٧٧، وأخرجه عن ابن عمر موقوفًا عليه في كتاب فضائل أصحاب النبي 🥶 باب هجرة النبي 🐸 وأصحابه إلى المدينة برقم ٣٨٩٩، وفي كتاب المغازي برقم ٤٣٠٩، ٤٣١٠، ٤٣١١، وأخرجه أيضًا من قول عائشة موقوفًا عليها في كتاب فضائل أصحاب النبي 😻 باب هجرة النبي 🛎 وأصحابه إلى المدينة برقم ٣٩٠٠، وفي كتاب المغازي برقم ٤٣١٢، كما أخرجه الإمام مسلم في صحيحه في كتاب الإمارة باب المبايعة بعد فتح مكة على الإسلام والجهاد والخير وبيان معنى لا هجرة بعد الفتح ، من حديث ابن عباس رضى الله عنهما برقم ٨٥ ومن حديث عائشة رضى الله عنها برقم ٨٦، وأخرج

باب «ما جاء في الهجرة» من حديث ابن عباس برقم ١٥٩٠ قال: وفي الباب عن أبي سعيد وعيد الله بن عمرو وعبد الله بن حُبْشي. وأخرجه النسائي في كتاب البيعة باب «ذكر الاختلاف في انقطاع الهجرة من حديث يعلى بن أمية برقم ٤١٧٣، وعن يعلى بن أمية برقم ٤١٧٤، وعن صفوان بن أمية برقم ٤١٧٤، وعن ابن عباس برقم ١٧٥ ، وعن عمر بن الخطاب برقم ٤١٧٦، وأخرجه ابن ماجه في كتاب الكفارات باب إبرار المقسم عن عبد الرحمن بن صفوان أو صفوان بن عبد الرحمن القرشي ىمعناه .

#### شرح الحديث

قوله 😅 : «لا هجرة بعد الفتح» أي : فتح مكة ، قال الإمام الخطابي عقب هذا الحديث : كانت الهجرة على معنيين، أحدهما: أن الأحاد من القبائل كانوا إذا أسلموا، وأقاموا في ديارهم بين ظهراني قومهم أوذوا وفتنوا، فأمروا بالهجرة ليسلم لهم دينهم ويزول الأذى عنهم، والمعنى الأخر: أن أهل الدين بالمدينة كانوا في قلة من العدد ، وضعف من القوة

بمعناه حديث مجاشع بن مسعود السلمي .

وأخرجه أيضًا الترمذي في أبواب السِّيْر

فكان الواجب على من أسلم من الأعراب وأهل القرى أن يهاجروا فيكونوا بحضرة الرسول 🥃 إن حدث حادث وحزب أمر استعان بهم في ذلك ، وليتفقهوا في الدين فيرجعوا إلى قومهم فيعلموهم أمر الدين والأحكام ، فلما فتحت مكة استغنوا عن ذلك ، إذ كان معظم الخوف على المسلمين من أهل مكة، فلما أسلموا أمن المسلمون أن يُغْزُوُّا في عقر دارهم فقيل لهم: أقيموا في أوطانكم وقرُّوا على نية الجهاد ، فإن فرضه غير منقطع مدى الدهر ، فكونوا مستعدين لتنفروا إذا استنفرتم، وتجيبوا إذا دعيتم . اهـ

[أعلام الحديث (ج٢ ص١٣٥٤)]

وقال الحافظ ابن حجر بعد أن نقل ملخص كلام الخطابي وغيره: وكانت الحكمة أنضًا في وجوب الهجرة على من أسلم ليسلم من أذى ذويه من الكفار فإنهم كانوا يعذبون من أسلم منهم حتى يرجع عن دينه ، وفعهم نزلت الآية : ﴿ إِنَّ الَّذِينَ تَوَفَّ اهُمُ الْمَلائِكَةُ ظَالَمَى أَنفُسِهِمْ قَالُوا فِيمَ كُنتُمْ قَالُوا كُنَّا مُسْتَضْعُفِينَ فِي الأَرْضِ قَالُوا أَلَمْ تَكُنْ أَرْضُ اللَّهِ وَاسِعَة

فَتُهَاجِرُوا فِيهَا ﴾ [النساء: ٩٧]. وهذه الهجرة باقية الحكم في حق من أسلم في دار الكفر وقدر على الخروج منها ، وقد روى النسائي من طريق بهز بن حكيم بن معاوية عن أبيه عن جده مرفوعًا: «لا يقيل الله من مشرك عملا بعدما اسلم أو تفارق المسركان ،

ولأبى داود من حديث سمرة مرفوعًا: «أنا بريء من كل مسلم يقيم بين أظهر المشركين». وهذا محمول على من لم يامن على دينه .

قوله 👺 : «ولكن جهاد ونية» نقل ابن حجر رحمه الله قول الطيبي وغيره في هذا فقال: هذا الاستدراك يقتضي مخالفة حكم ما بعده لما قبله ، والمعنى : أن الهجرة التي هي مفارقة الوطن التي كانت مطلوبة على الأعيان إلى المدينة انقطعت إلا أن المفارقة بسبب الجهاد باقية ، وكذلك المفارقة بسبب نية صالحة كالفرار من دار الكفر، والخروج في طلب العلم ، والفرار بالدين من الفتن ، والنية مطلوبة في جميع ذلك .

ولقد وضحت ذلك عائشة رضي الله عنها فيما روى عنها عطاء بن أبى رباح قال: زرت عائشة مع عبيد بن عمير الليثي ، فسألها عن الهجرة ، فقالت : لا هجرة اليوم ، كان

المؤمنون يفر أحدهم بدينه إلى الله وإلى رسوله مضافة أن يفتن عليه ، فأما البوم فقد أظهر الله الإسلام، والسوم بعبد ربه حيث شاء ولكن جهاد وتية. [البخاري: ح١٩٠٠].

قال الحافظ تعليقًا على قول عائشة رضى الله عنها: كان المؤمنون يفر احدهم...:

لايتورع أعداء الإسلام الذين يهاجر اليهم عن الافصاح بتبجح عزتدخلهم في تفسيسر هوية السلمين وضرب المناهج الاسلاميية وتمييع الشريعة جتى يتسلى لهم القنصاءعلى الاسالام واهله الا

اشــارت عائشة رضى الله عنها إلى بيان مشروعية الهجرة وأن سببها خوف الفتنة ، والحكم يدور مع علته ، فمقتضاه أن من قدر على عبادة الله في أي مـوضع اتفق لم تجب عليــه الهجرة منه وإلا وجبت ، ومن ثم قال الماوردي: إذا قدر على إظهار الدين في بلد من بلاد الكفار فقد صارت البلد به دار إسلام ، فالإقامة فيها أفضل من الرحلة منها لما يترجى من دخول غيره

في الإسلام.

هذا ، وقد أخرج النسائي عن عبد الله بن وقدان السعدي قال : قلت : يا رسول الله متى تنقطع الهجرة ؟ قال : «لا تنقطع الهجرة ما قوتل الكفار». [ح ٤١٧٧، ٤١٧٨]. قال ابن حجر في الجمع بين حديث ابن عباس وابن عمر وعائشة وغيرهم وبين حديث ابن السعدي: كانت الهجرة إلى النبي 👺 بعدما هاجر إلى المدينة مفترضة ، وقد أكد الله تعالى ذلك حتى قطع الموالاة بين من هاجر ومن لم يهاجر فقال تعالى: ﴿ وَالَّذِينَ آمَنُوا وَلَمْ يُهَاجِرُوا مَا لَكُم مِّن وَلايَتِهِم مِّن شَيْءٍ حَتَّى يُهَاجِرُوا ﴾، فلما فتحت مكة ودخل الناس في دين الله من جميع القبائل سقطت الهجرة الواجبة وبقى

الاستحداب، وقال البغوي في «شرح السنة»: يحتمل الجمع بينهما بطريق أخرى بقوله: الا هجرة بعد الفتح، أي: من مكة إلى المدينة ، وقوله : «لا تنقطع» أي : من دار الكفر إلى دار الإسلام في حق من أسلم، قال -أي البغوي -: ويحتمل وجها أخر وهو قوله: «لا بلادالسلمين العساب الوانا

هجرة» أي إلى النبي 🐸 ، حيث كان بنية عدم الرجوع إلى الوطن المهاجر منه إلا بإذن، وقوله : «لا تنقطع» أي : هجرة من هاجر على غير هذا الوصف من الأعراب ونحوهم.

قلت - القائل ابن حجر -: الذي يظهر أن المراد بالشيق الأول وهو المنفى ما ذكره في الاحتمال الأخير ، والشيق الأخر المثبت ما ذكره في الاحتمال الذي قبله ، وقد أفصيح ابن عمر فيما أخرجه الإسماعيلي بلفظ: «انقطعت الهجرة بعد الفتح إلى رسول الله 🍜 ، ولا تنقطع الهجرة ما قوتل الكفار» أي: ما دام في الدنيا دار كفر ، فالهجرة واجبة منها على من أسلم وخشى أن يفتن عن دينه .

وبعد : فما شرعية الهجرة في زماننا هذا؟ لقد هاجر أناس من بلاد المسلمين إلى بلاد الكفر - والله أعلم بأسباب هجرتهم - فعاشوا في تلك البالد وكونوا ثروات وطاب لهم العيش فيها فانمسخت شخصياتهم ونسوا دينهم ونشأ أولادهم على أخلاق تلك البلاد وعاداتهم فتربوا على غير دين الإسلام ، وجاء بعضهم وقد أرسلهم أباؤهم -ربما -لتتعلموا الإسلام في البلاد الإسلامية العربية ، فرأيناهم لا يعرفون لغة ولا دينًا ، بل جاء بعضهم غير مختون وقد بلغ العشرين من عمره أو نحوها ، فإذا تكلم معه بعض أساتذته ومدرسيه بكي وقال: لا تسالونا عن

الإسلام ولا تعاملونا على أننا مسلمون فإننا لا نعرف شيئًا عن الإسلام إلا اسمه ، ولم يتحمل أكثرهم الحياة في ظل الإسلام وتعاليمه وعاد إلى بلاده التي جاء منها ليحيا حياة بعيدة عن الإسلام، وهذا ما حناه عليهم أباؤهم ، وإنا لله وإنا إليه راجعون.

الذين بقيسون هجرتهم على هجرة الستضعفان من مكة إلى الحبشة قباسهم فاسد لأن محرتهم الآن عندرم وزالظلم والكفرفي العالم وعندم بديق السلمين في

وهاجر فريق آخر من الشباب، فعاشوا وسط الرذيلة ، ورأوا باعينهم الفواحش فاستمرعوا رؤيتها ، ولم يتمعر وجه الواحد منهم عندما ترتكب المحارم علانية في الشوارع وفي الأماكن العامة ، وربما تشدق بعضهم بانه يعيش حياة حرة كريمة ، والحرية الواقعة هناك إنما هي حرية الكفر والفسق والمعاصى والمجون.

وهاجر فريق ثالث ممن شعروا بأنهم مضطهدون في بلاد الإسلام وذلك لانحراف أفكارهم وغلوهم في تكفير المسلمين جانحين في ذلك إلى منهج الخوارج ، منزلين نصوص الوعيد على عامة المسلمين ضاربين عرض الحائط بنصوص الوعد والتوبة وعفو الله تعالى ومغفرته ، وإنك لتعجب إذا علمت وسمعت عن بعض النماذج التي لقيها بعض الدعاة في الخارج ورأينا بعضًا من تلك النماذج في مدينة رسول الله 😅 في الجامعة الإسلامية ، حيث أن أباءهم يعيشون في أمريكا حاملين الجنسية الأمريكية ويصرح أحدهم بأنه لا يمكن أن يحمل معه زوجه وأولاده لأنه لا يرضى لهم أن يعيشوا الحياة التي يعيشها هو هناك ، ويفصح بأنه يريد أن يتربى أولاده في بلاده تربية إسلامية .

إذن فما الذي حملك على الهجرة إلى

وأخر يعيش في دولة أوربية ، جاء ليدرس في الجامعة الإسلامية بالمدينة، وعندما كان يسمع الأذان ينبعث من بيوت الله ، مساجد المدينة حول الجامعة من جهات متعددة ، فإذا به يبكي ويقول: نحن محرومون من سماع الأذان هناك، وإذا سالته: أين تصلون ؟ وكيف تصلون ؟ أجاب: إنهم يصلون في بعض البيوت دون أن يظهر لهم صوت ، ويحجر عليهم أن يسمع أحد لهم صوتاً . فيا للعجب

لهؤلاء.
ثم بعد ذلك
تسمع من بعضهم من
يقيس هذه الهجرة على هجرة
المستضعفين من مكة إلى الحبشة ،
فإنهم أولاً: هاجروا بأمر النبي ه ،
وثانيًا هاجروا عند ملك وصف بأنه لا
يظلم عنده أحد ، وأما هؤلاء فبأمر مَنْ
هاجروا؟ وعند من هاجروا؟ أعند من لا
يظلم عنده أحد؟ بل عند رمز الظلم
يظلم عنده أحد؟ بل عند رمز الظلم
والكفر في العالم ، عند الذي يذيق
المسلمين في بلاد المسلمين العذاب
الوانًا ويعمل ليلاً ونهارًا لا يهداً له بال على
سفك دماء المسلمين من جانب كلما استطاع
إلى ذلك سبيلاً ، ومن جانب أخر يفصح عن
تدخله في تغيير هوية المسلمين وضرب

يتسنى له القضاء على الإسلام وأهل الإسلام. وعلى ذلك فإنه تُشرع الهجرة من بلاد الكفر لمن أسلم من أهلها إلى بلاد المسلمين، إذا لم يتمكن من إقامة شعائر دينه.

المناهج الإسلامية ، وتمييع الشريعة حتى

نعوذ بالله تعالى من الخذلان ، ونساله تعالى أن يحفظ علينا ديننا ، وأن يصلح بلادنا وولاة أمرورنا ، وأن يوفق علماء المسلمين إلى تبصير المسلمين بالحق ، وأن يرزقنا وجميع المسلمين العلم النافع والعمل الصالح ، وأن يهيء لنا من أمرنا رشدا ، وأن يبرم لأمة الإسلام أمر رشد يعز فيه أهل الكفر والفسوق والعصيان ، وأن يهدي ضال المسلمين ، وأن يوحد بين صفوفنا على الحق.

وصلى الله وسلم وبارك على عبده ورسوله نبينا محمد وآله وصحبه أجمعين، والحمد لله رب العالمين.

# والعالث الشاسكي

الحمد لك رب العالمين والصلاة والسلام

على اشرف المرسلين وعلى آله وصحبه

فالقرآن الكريم: هو كلام الله تعالى المنزل

على أشرف خلقه، وخاتم رسله محمد على أشرف الله محمد على الله الناس، وإرشادهم في كل زمن إلى ما به صلاح دنياهم في جميع شئونها، وصلاح دينهم وأخرتهم.

والقول في تفسير هذا القرآن ليس بالأمر الهين الذي يستطيعه كل أحد، ويقدر عليه كل من عرف القراءة والكتابة، لأنه كلام الله العلي الأعلى الذي أعبر الجن والإنس أن يأتوا بمثله، ولو كان بعضهم لبعض ظهيرًا، ولكن قد تفضل الله بتيسيره للمتدبرين، والمتفقهين ليزكوا به نفوسهم ويطهروا بالفقه فيه أرواحهم وأخلاقهم، قال تعالى في غير أية:

والقرآن مائدة الله التي مدها لعباده، وحديقته التي زينها بمختلف الفواكه والزهور والرياحين وفتح أبوابها لكل طالب، ويسر النفع بها لكل راغب، فمن دخل تلك الحديقة، وجلس على هذه المائدة لا بد أن ينال حظاً.

هذه المائدة لا بد أن ينال حظًا. من طعامها وثمارها، أو من روحها وشذى طيبها، وهم في ذلك على قدر جهدهم وعلى تفاوت صدقهم وحرصهم، فمنهم البحر الخضم، ومنهم النهر، ومنهم النهير،

ومنهم الجدول، ومنهم دون ذلك: ﴿ أَنزُلَ مِنْ السِّمَاء مَاءً فُسِالَتْ أَوْدِيةً بِقَدَرِهَا ﴾ والكل متى صلحت نيته وخلص مقصده لله، وسلك السبيل في يقين بالصاحة إلى هذه المائدة والحديقة، حاجة لا غنى له عنها، ولا يجدها إلا في هذه المائدة والحديقة، ومن كان كذلك، وسلك السبيل، فلا بدأن يصل إلى بغيته وينتهى إلى طلبته، ويجد غذاء قلبه وروحه على قدر طاقته، وعلى سعة واديه، فلا يدعن أحد شياطين الأنس والجن تلعب بعقله، وتزيغ يه عن القرآن وتخدعه عنه وعن هدايته، باسم النصيحة له، والإجلال للقرآن والإعظام لشأنة أن تناله أفهام العامى أو تدرك مقاصده عقول البسطاء، أو تعرف مراد الله منه طبقة الأميين، وأنه لا تفهم آياته غير عقول العلماء المتبحرين من السابقين، إن ذلك من خدع شياطين الإنس والجن يصدون الناس بها عن معرفة حقيقة دينهم، ويحولون بها بين القلوب وغذائها النافع وريها الطيب من ماء القرآن العذب وفواكهه الكثيرة التي أدنى الله لكل مسلم من جناها ما يستغنى به عن كل غذاء؛ وقرب موردها لكل وارد حتى لا يجد له يوم القيامة عذرًا ينفع، ولا حجة تدفع عنه عداب المعرضين عن ذكر الله الذين

وليس القصد من هذا والغرض منه أن يكون كتاب الله مهزلة يعبث به كل جاهل، وملعبة يقول فيه كل أحد برأيه، ويؤوله

المتعلق والصعف من والعثمال

أطاعوا سادتهم وكبراءهم فأضلوهم

# القرآن الكريم

## لفضيلة الشيخ وحماء حالما البدي رحمدالله

تحكم بين عبادك فيما كانوا فيه يختلفون، أهدني لما اختلفت فيه من الحق بإذنك إنك تهدي من تشاء إلى صراط مستقيم». فإنه إن شاء الله مهتد إلى الحق بتوفيق الله وهدايته، والله يهدي من يشاء إلى صراط

مستقيم المستقيم المسايرة المستقيم وليعلم كل من ينصح لنفسه، ويريد لها الخير- أن الله أنزل القرآن هداية عامة، لكل أحد موردًا عذبًا لكل مسلم، وأن الله لم يخص به طبقة دون طبقة، ولا عالمًا دون عامي، ولا أهل زمن دون غير رهم، ولا الماضين دون اللاحقين، فإنه حجة الله العاقية على مدى الدهور والأيام، وهو الكتاب المبين الذي لا يأتيه الباطل من بين يديه ولا من خلفه تغزيل من حكيم حميد، وهو الذي لا تزيغ به الأهواء، ولا تلتبس به الألسن، ولا تنقضي عجائبه، ولا تشبع منه نفوس المؤمنين وقلوبهم، وهو الذي سيسال عنه كل أحد في أول مرحلة من مراحل الأخرة- القبر- وما بعدها لا يستثنى الله من ذلك السؤال عاميًا ولا غير عامى، ولا ينفع عنده جوابًا عن هذا السؤال في أي موقف من مواقف الأخرة ولا مرحلة من مراحلها، أن يقول: كنت عاميًا لا أعرف، أو أمنًا لا أقرأ،

فقلدت غيري، وسمعت الناس يقولون فقلت مثل ما قالوا. فخذ حذرك، واستعد للجواب، يوم لا تغني نفس عن نفس شيئًا ولا يقيل منها عدل ولا تنفعها شيفاعة ولا هم ينصرون.

وخير ما يفسر القرآن:

بهواه، ويتكلم في تفسيره بجهله، فيحرف القول عن موضعه بما يبطل حدوده ويقضى على أياته، ويزعم أنه يفسس القرآن بالقرآن ويرشد منه إلى الهداية والعرفان، كلا ثم كلا، إنما نقصد بقولنا: إن العامي يقرأ ليفهم، لا ليتبرك بتكرير الألفاظ، ويقرأ القرأن كما يقرأ كتابًا يجيئه من عظيم يأمره ويرشده ويتدبره ويعود نفسه التدبر ويمرنها على الفهم وذوق كلام الله تعالى، فإنه إذا قرأ كذلك فتح الله له من أيات أصول الإسلام في توحيد الآلهية والعبادة، وتوحيد الربوبية والأسماء والصفات والإيمان بالله وملائكته وكتبه ورسله واليوم الآخر، ما لا يجد مثله في كتاب أخر، وينتفع من ذلك بما لا ينتفع بمثله ولا ببعضه من أي كتاب آخر، وما لا يغني عنه أي كتاب غير القرآن، فإن لقى في سبيله عقبة، فلا يحاول إغفالها والإغضاء عنها، بل يعمل على تذليلها بالرجوع إلى قول الرسول 🛎 وقول الصحابة والسلف الصالح رضي الله عنهم، فإن لم يقدر على ذلك بنفسه فليستعن بمن تطمئن نفسه إليه من أهل العلم الذين هم أوسع منه إطلاعًا، وأكثر منه إدراكًا لمراد الله تعالى، وإلمامًا بسنة الرسول 📨

> وأقوال السلف الصالح والعلماء المحققين، فإن احتلف عليه قول العلماء في ذلك فليفزع إلى الله معلم إبراهيم عليه السلام وليدع يما كان يدعو به الرسول : «اللهم رب جبريل وميكائيل، فاطر السماوات والأرض عالم الغيب والشهادة أنت

القرآن، فإنك تقرأ الآية من السورة، فيخفى عليك معناها، فإذا جئت السورة الأخرى، وجدتها بأسلوب أوضح، ولفظ أبسط، وكذا تحد القرآن يقص القصص بالوان متعددة، ويسوق العبر في صور شتى، ويبين السنن الإلهية في عبارات متشابهة؛ وذلك قوله تعالى: ﴿ اللَّهُ نَزُّلُ أَحْسَنَ الْحَدِيثِ كِتَابًا مُتَشَابِهًا مُثَانِيَ ﴾.

والذوق القراني العلمي لا يكون مع الإعراض عن التلاوة، ثم تأخذ المصحف وتطلب الآية الواحدة ثم تحاول فهمها، كلا، إن الذوق القراني إنما ينعم به من اتخذ القرآن له خليلاً وصاحبًا ورفيقًا في قيامه وقعوده ومضجعه، وليله ونهاره وشانه كله مع الإيمان به، والاتباع لأوامره والوقوف عند حدوده جهد الاستطاعة، ذلك هو الذي يكسب ذوق القرآن، ويفقه في القرآن، وييسر الله به تدبر القرآن، ويفتح الله به مغلق القلوب، ويبصرها بنور القرآن.

والله تعالى قد يقصد إلى معنى من المعاني أو حكم من الأحكام لكنه ينزله في عدة أيات مملوءة بالمواعظ والتخويف والتبشير والترغيب والترهيب، فيكون هذا المعنى أو الحكم لا يفهم على حقيقته إلا بهذه الآية أو الآيات مجتمعة، وبهذا النظم المحكم، فإذا أنت

قطعت أوصال هذه الآيات، وفرقت أولئك الأخوات ثم حاولت الوصول إلى هذا المعنى أو الحكم بعد ذلك، فأنت غير مستطيع ولا واصل، وإذا وصلت إلى شيء فإنما وصلت إلى معنى مشوه أو حكم محرف؛ لأنك

سلكت غير السبيل، وأخذت في غير

المنهج، وعدوت على أيات الله فمزقت شملها. ومن هذا نجد كشيرًا من المتكلمين في القرآن وتفسيره يحيد بهم هذا العدوان عن قصد السبيل، ويأخذ بهم هذا الطريق المعوج إلى معانى تنفر منها النفوس الطيبة، وتمجها الأذواق القرآنية السليمة.

والقرآن لم ينزله الله ليكون تابعًا لمذهب فلان أو رأي فلان، وإنما أنزله مهيمنًا على كل كتاب سبق نزوله من عند الله، وعلى كل كتاب بحدثه أحد من الناس بعد القرآن، فالقرآن حاكم غير محكموم عليه، والقرآن حجة، ولا حجة عليه، والقرآن إمام ولا إمام قبله، بل كل أحد فيجب أن يكون مؤتمًا بالقرآن في قوله وهديه وعمله.

فإذا ما عكست الحقائق، وقلبت الأوضاع وجعلت القرآن تابعًا لمذهبك، فلا مناص لك من أن تحرفه، أو تؤوله تأويلاً هو إلى التحريف أقرب منه إلى التفسير، وقد جنى كثير من أتباع المذاهب الكلامية والفروعية على هذا القرآن والسنة أعظم جناية، بمحاولتهم لتلك الأغراض الفاسدة إذ حكمت عليهم قواعدهم التي زعموها حقائق ثابتة، وبراهين قطعية، بأن يردوا كثيرًا من أيات القرآن؛ أو يعزلوها عن وظيفتها العربية من الفهم والأفهام، والدلالة على المعنى الذي أنزلها الله دالة

عليه، وجر تحريفهم هذا- الذي زعموه تفسيرًا- إلى بلاء عظيم وفساد في الأمة كبير، وصدق الله إذ قال: ﴿ يُضِلُّ بِهِ كَثِيرًا وَيَهُدِي بِهِ كُ ثُم رًا وَمَا يُضِلُّ بِهِ إِلاَّ الفاسقين ﴾.

والحمد لله رب العالمين

# من دلائل النبوة

## الحمد لله والصلاة والسلام على رسول

### الله وعلى اله وصحبه ومن والاه، اما بعد:

## ثانياً: دعوة الرسل

إن المتأمل في دعوة الرسل، يجد أن ما جاءوا به يدل على صدقهم، فقد جاءوا بمنهج متكامل لإصلاح الإنسان، ولا يتعارض الإنسان، ولايتعارض مع فطرة الإنسان وسنن الكون فضلاً عن القيم التي ينادون بها والمقاصد التي يدعون إليها، يقول سبحانه وتعالى: ﴿ولَوْ كَانَ مِنْ عِنْدِ غَيْرِ اللّهِ لَوَجَدُوا فِيهِ احْتِلافًا كَثِيرًا ﴾ [النساء: ٨٦]، ويقول جل شانه: ﴿إِنَّ هَذَا القُرْآنَ يَهْدِي لِلّتِي هِيَ أَقْوَمُ ﴾.

ولقد أودع الله عز وجل في العقل البشري خاصية إدراك الحسن والقبح، ومع هذا فإن رحمته سبحانه اقتضت آلا يعذب أحدًا ما لم يقم عليه الحجة بإرسال الرسل، يقول سبحانه: ﴿وَمَا كُنَّا مُعَذَّبِينَ حَتَّى نَبْعَثَ رَسُولاً ﴾.

وعندما سُئل أعرابي: بم عرفت أن محمدًا رسول الله؟ فقال: ما أمر بشيء فقال العقل: ليته نهى عنه، ولا نهى عن شيء فقال العقل: ليته أمر به.

والناظر في دعوة نبينا محمد في يجد أن صدقه بين واضح لا ينكره إلا مكابر، يقول سبحانه: ﴿ وَمَا كُنتَ تَتْلُو مِن قَبْلِهِ مِن كِتَابِ وَلاَ تَخُطُّهُ بِيَمِينِكُ إِذَا لاَّرْتَابَ المُبْطِلُونَ ﴾ [العنكبوت: ٤٨]، فالنبي الأمي الذي لم يمسك القلم بيده قبل البعثة ولم يقرأ قبل ذلك قط، يتحول إلى معلم للبشرية، يعلمهم الكتاب والحكمة ويقوم علوم السابقين وما فيها من تحريف وتبديل، يقول سبحانه: ﴿ فَإِنَّهُمْ لاَ يُكَنَّبُونَكَ وَلَكِنُ الظَّلْمِينَ بِايَاتِ اللَّهِ يَجْدَدُونَ ﴾ [الأنعام: ٣٣]، إن الظَّلْمِينَ بِايَاتِ اللَّهِ يَجْدَدُونَ ﴾ [الأنعام: ٣٣]، إن سفاهتهم دفعتهم إلى القول أن حدادًا روميًا كان بمكة علمه ولقنه، يقول سبحانه ردًا على هذه الفرية المضحكة: ﴿ لَسَانُ الذِي يُلْحِدُونَ إلَيْهِ أَعْجَمِيُّ وَهَذَا لِسَانُ عَرَبِيً مُمُن ﴾ [النحل: ١٠٣].

## إعداد/ أسامة سليمان

### ثالثًا: تأبيد الله لرسله ونصرته لهم:

ومما يبين صدق الأنبياء والرسل نصرة الله لهم وتأييده إياهم، فإنه من المحال أن يدعي بشر أنه مرسل من عند الله عز وجل وهو يكذب في دعواه، ثم يؤيده الله وينصره ويرسل الملائكة لنصره وتثبيته وحمايته، ولا يعذبه ويوقع به أشد العقاب ويهتك ستره ويفضح أمره ويجعله عبرة لغيره، كما كان في حال مسليمة الكذاب والأسود العنسي والدجال، وفي هذا يقول سبحانه: ﴿ إِنَّ الدِّينَ يَفْتَرُونَ عَلَى اللهِ الكَذِبَ لاَ يُفْلِحُونَ ﴾ [النحل: ١١٦]، ويقول سبحانه: ﴿ وَلُو النَّفِ اللهُ المَّذِبُ لاَ يُفْلِحُونَ ﴾ [النحل: ١١١]، ويقول سبحانه: ﴿ وَلُو النَّفِ اللهُ الوَتِينَ ﴾ [الحاقة: ٤٤- ٢٤]. بإلْيَمِينِ (٤٤) لأَخَذُنا مِنْهُ الوَتِينَ ﴾ [الحاقة: ٤٤- ٢٤].

### رابعا: النظرفي حال الأنبياء

إن الرسل والأنبياء كانوا يضالطون اقوامهم ويجالسونهم ويباشرونهم، وبذلك كان من اليسير عليهم أن يحكموا على شخصياتهم بالصدق أو الكذب لأن المرء لا يستطيع أن يخدع الناس كل الوقت، لا سيما من يعيش معه ويخالطه ويتسنى له الحكم عليه، لقد كان المشركون يسمون النبي صلى الله عليه وسلم الصادق الأمين قبل بعثته، بل كانت ودائعهم عنده لأمانته، وقالوا له: ما جربنا عليك كذبًا عندما سالهم لو أخبرتكم أن خبالاً خلف هذا الوادي تريد أن تغير عليكم أكنتم مصدقي وفي هذا الشَّان يقول الله سبحانه: ﴿ قُل لُوُّ شَاءَ اللَّهُ مَا تَلَوَّتُهُ عَلَيْكُمْ وَلاَ أَدْرَاكُم بِهِ فَقَدْ لَبِثْتُ فِيكُمْ عُمُرًا مِّن قَبْلِهِ أَفَلاً تَعْ قِلُونَ ﴾ [يوسف: ١٦]، ونجد ذلك في إسلام الصديق وخديجة رضى الله عنهما؛ لأن صدقه لا يحتاج إلى دليل بالنسبة لهما فسيرته وحياته هي أعظم دليل على ذلك، وتبين خديجة رضى الله عنها مقومات تلك الشخصية قبل البعثة فتقول له: «إنك لتصل الرحم وتحمل الكل وتكسب المعدوم وتقرى

الضيف وتعين على نوائب الحق.

وإعمال العقل والفكر في بيان صفات الرسل وفي بيان كمالهم الخلقي يتضح من موقف هرقل ملك الروم، ولكنه ضن بملكه مع قوله في حق النبي 😅: إنه سيملك موضع قدمي هاتين، وقد كنت أعلم أنه خارج، ولم أكن أظن أنه منكم، فلو أعلم أنى أخلص اليه لتجشمت لقاءه ولو كنت عنده لغسلت قدمه.

[البخاري في بدء الوحي]

وزهد الرسل في متاع الحياة الدنيا وعرضها الزائل، دليل على صدقهم فهم لا يسالون الناس أحرا: ﴿ يَا قُوْمِ لاَ أَسْأَلُكُمْ عَلَيْهِ مَالاً إِنْ أَجْرِيَ إِلاَّ عَلَى اللَّهُ ﴿ [هود: ٢٩]، ويقول سيحانه: ﴿ قُلُّ مَا أَسْأَلُكُمْ عَلَيْهِ مِنْ أَجْرِ إِلاَّ مَن شَنَاءَ أَن يَتَّخِذَ إِلَّى رَبِّهِ سَبِيلاً ﴾ [الفرقان: ٥٧]، ويقول حل شانه: ﴿ وَمَا أَسْالُكُمْ عَلَيْهِ منْ أحر إنْ أحرى إلا على رب العالمين .

#### خامسا: بشارات الأمم السابقة

فمن الآمات الواضحات على صدق النبي 😅 أنه في زبر الأولين، يقول سبحانه: ﴿ الَّذِينَ آتَيْنَاهُمُ الكتَابِ يَعْرِفُونَهُ كَمَا يَعْرِفُونَ أَبْنَاءَهُمْ وَإِنْ فَرِيقًا مَنْهُمْ لَيَكْتُمُونَ الدَقُّ وَهُمْ يَعْلَمُونَ ﴾، ويقول جل شانه: ﴿ أُولَمْ يَكُن لُّهُمْ آيَةً أَن يَعْلَمُهُ عُلَمَاءُ بَنِي إِسْرَائِيلَ ﴾ [الشعراء: ١٨٧]، ولقد آخذ الله المبتاق على الأنساء السابقين لئن بعث النبي محمد 😸 في حياتهم لدؤمن به ولينصرنه ومفهوم ذلك أن النبي 😸 ذكر عند السابقين في كتبهم بقوله سبحانه: ﴿ وَإِذْ أَخَذُ اللَّهُ مِيتًاقَ النَّبِيِّينَ لِمَا اتَّنْتُكُم مَّن كِتَابٍ وحكْمَةٍ ثُمُّ جَاءَكُمْ رَسُولُ مُصِدُقُ لَا مَعَكُمْ لِتُؤْمِنُنُ بِهِ وَلَتَنْصِيْرُنَّهُ قَالَ أَأَقُرِرْتُمْ وَأَخَذَّتُمْ عَلَى ذَلِكُمْ إصْدِي قَالُوا أَقْرِرْنَا قَالَ فَاشْتَهِدُوا وَأَنَّا مَعْكُم مِّن الشَّيَاهِدِينَ مَ إِلَّ عَمْرَانَ ١٨].

ولقد دعى خليل الرحمن إبراهيم ريه وهو يرفع قواعد البيت بيعثة النبي على فاستجاب الله لدعائه، ولا تزال التوارة رغم تحريفها تحمل تلك الإصابة، فقي سفر التكوير الاصحاح السابع عشر فقرة (١٠):

«وأما إسماعيل فقد سمعت لك فيه، ها أنا أباركه وأثمره وأكثره كثيرًا جدًا، اثنى عشر رئيسًا يلد، واجعله أمة عظيمة كثيرة».

والأمة العظيمة هي الأمة الإسلامية التي وجدت من نسل إسماعيل عليه السلام، وقوله: اثنى عشر رئيسًا يلد هذا يوافق إخبار النبي 😅 أنه سيلي أمر هذه الأمة اثنا عشر خليفة كلهم من قريش، وفي سفر التكوين الاصحاح (١٨) فقرة (١٨- ١٩): قال الله لموسى: أقيم لهم أي لبني إسرائيل نبيًا من وسط إخوتهم مثلك واجعل كلامي في فمه، فيكلمهم بكل ما أوحيه به فيكون أن الإنسان الذي لا يسمع كلامي الذي يتكلم به باسمى أنا أطالب.

ونبينا الله من بنى إسماعيل إخوة بنى إسرائيل بعدهم إسحاق ثم هو من أوسط العرب نسبًا، وكلامه في فمه يعنى أنه أمي لا يقرأ ولا يكتب وهو مبعوث إلى الناس كافة.

وحول هذا المعنى يقول سبحانه: ﴿ الَّذِينَ يَتَّبِ عُونَ الرُّسُولَ النَّبِيِّ الأُمِّيُّ الَّذِي يُجِدُونَهُ مَكْتُوبًا عِندَهُمْ فِي التَّـوْرَاةِ وَالإنجِيلِ يَأْمُـرُهُم بِالْمُعْـرُوفِ وَيَنْهَاهُمْ عَنَ الْمُنكَرِ وَيُحِلُّ لَهُمُ الطُّيِّبَاتِ وَيُحَرِّمُ عَلَيْهِمُ الخَدَائِثُ ويضعُ عنَّهُمْ إصَّرهُمُ وَالأَغْلالَ الَّتِي كَانَتُ عَلَدُ هِمْ فَالَّذِينَ آمَنُوا بِهِ وَعَزِّرُوهُ وَنَصَرُوهُ وَاتَّبَعُوا التُّورَ الَّذِي أَنزَلَ مَعَهُ أَوْلَئِكَ هُمُ الْمُقْلِحُونَ ﴾.

ومن أسمائه 📚 أحمد، ففي حديث مسلم: «أنا محمد، وأنا أحمد، وأنا الماحي الذي يمحو الله به الكفر، وأنا الحاشر الذي يحشر الناس على قدمي، وأنا العاقب، وعيسى عليه السلام بشر قومه برسول يأتي من بعده اسمه أحمد، يقول سيحانه: و وَإِذْ قَالَ عدسي اسْ مَرْيَمَ يَا بِنِي إِسْرَائِيلَ انْي رسُولُ اللَّهُ النَّكُم مُصدِّقًا لمَّا بِيْنَ يَدِّي مِنَ النَّوْرَاةِ ومُدشرًا برسول بأتى من تعدى اسمة أحمد علمًا جاءهم بالبيئات فالوا هذا سخر سين

والحمد لله رب العالان

اعداد رعلي حشيش

الحلقة الثالثة عشرة

في مشيروع حفظ السنة «درر البحار من صحيح الأحاديث القصار» وعلى مدار العام الماضي تم نشر ٣٦٠ حديثًا.

وفي هذا العام نواصل نشير المرحلة الثانية من الأحاديث، وعلى مدار ثلاث سنوات بمشيئة الله نكون قد وصلنا للمرحلة الألفية وهي ألف وثمانون حديثًا مرتبةُ حسب درجات الصحة بدءًا من المتفق عليه.

٣٦١ - ﴿ لاَ تَكْذِبُوا عَلَىُّ، فَإِنَّهُ مَنْ كَذَبَ عَلَى قُلْيِلِجِ (١) النَّارِ».

٣٦٢ - ﴿ إِنَّ كَذِيًّا عَلَىٰ لَيْسَ كَكَذِبِ عَلَى أحدٍ، مَنْ كَذَبَ عَلَىٰ مُتعمِّدًا فَلْيَتَبَوُّأْ (٢) مَقْعَدَهُ مِنَ النَّارِي.

٣٦٣ - «أُمرْتُ أَنْ أُقَاتِلَ النَّاسَ حَتَّى يَقُولُوا لا إِلَهَ إِلا اللَّهُ، فَمَنْ قَالَ لا إِلَهَ إِلا اللّهُ فَقَدْ عَصِمَ مِنِّي نَفْسَهُ وَمَا لَهُ إِلا بحقُّه وحسَّانُهُ عَلَى اللَّهِ». متفق عليه من حديث ابي هريرة]

٣٦٤ ـ أُمِرْتُ أَنْ أَقَاتِلَ النَّاسَ حَتَّى يَشْهُدُوا أَنْ لا إِلَهَ إِلا اللَّهُ، وَأَنَّ مُحَمَّدًا رَسُولُ الله، ويُقيمُوا الصَّلاةَ ويُؤْتُوا الرُّكاةَ، فَإِذَا فَعَلُوا ذَلِكَ عَصِمُوا مِنِّي دِمَاءَهُمْ وَآمْوَالَهُمْ إِلا بِحَقَّ الإسْلام، وحسنابُهُمْ عَلَى اللَّهِ،

[متفق عليه من حديث ابن عمر]

٣٦٥ . «الإيمانُ بِضِيْعُ وَسِتِونَ شَغْبَةُ (٣)، والْحَيَاءُ شَغْبَةُ مِنَ الإيمانِ». [متفق عليه من حديث ابي هريرة]

٣٦٦ - ﴿ إِنَّ رَسُولَ اللَّه 🐸 مَرَّ عَلَى رَجُلٍ مِنَ الْأَنْصَارِ وَهُوَ يَعِظُ أَخَاهُ فِي الحَيَاءِ، فَقَالَ رَسُولُ اللَّه 😂: «دَعْهُ فَإِنَّ الحُناءَ من الإيمان. [مثفق عليه من حديث ابن عمر]

٣٦٧ ـ «مَنْ كَانَ يُؤْمِنُ بَاللَّهِ والْيَوم الآخِر فَلا يُؤْذِ جَارَهُ، وَمَنْ كَانَ يُؤْمِنُ بِاللَّهِ والْيَوم الآخِر فَلْيُكْرِمْ ضَيْفَهُ، وَمَنْ كَانَ يُؤْمِنُ بِاللَّهِ وِالبِّوْمِ الأَخْرِ فَلْبِّقُلْ خَبْرًا أَوْ لِيَصْمُتْ». [متفق عليه من حديث ابي هريرة]

٣٦٨ - عَنْ جَرِيرٍ بْنِ عَبْدِ اللَّهِ قَالَ بِايَعْتُ النَّبِيَ 😅 عَلَى السَّمْعِ وَالطَّاعَةِ، فَلَقَنْنِي «فِيمًا اسْتَطَعْت» وَالنُّصْح لِكُلِّ متفق عليه من حديث جرير بن عبد الله

٣٦٩ ـ أَرْبُعُ مَٰنْ كُنُّ فِيهِ كَانَ مُنَافِقًا خَالِصًا، وَمَنْ كَانَتُ فِيهِ خَصِّلَةٌ مِنْهُنَّ كَانَتْ فِيهِ خَصِّلَةً مِنَ النَّفَاق حَتَّى يَدَعَهَا: إِذَا اؤْتُمِنَ خَانَ، وَإِذَا حَدُثَ كَذَبَ، وَإِذَا عَاهَدَ غُدَرَ، وَإِذَا خَاصَمَ فَجَرَا ۖ إِلَى

[متفق عليه من حديث عبد الله بن عمرو]

٣٧٠ - «أَتَاكُمْ أَهْلُ النَمَن، أَضْعُفُ قُلُومًا، وَأَرَقُّ أَفْئَدَةُ، الْفَقَّةُ بَمَانِ وَالحَكْمَةُ بَمَانِيَّةً». [متفق عليه من حديث الي هريرة]

٣٧١ - «مَنْ شَهَدَ أَنْ لا إِلَهَ إِلا اللَّهُ وَحْدَهُ لا شَرِيكَ لَهُ، وأَنْ مُحَمِّدًا عَبْدُهُ وَرَسُولُه، وأَنْ عيسني عَبْدُ اللَّهِ وَرَسُولُهُ وَكَلِمَتُهُ أَلْقَاهَا إِلَى مَرْيَمَ، وَرَوحُ مِنْهُ، وَالْجَنْةُ حَقَّ، والنَّارُ حَقَّ، أَنْخَلَهُ اللَّهُ الجَنَّةَ عَلَى مَا كَانَ مِنَ العَمَلِ». وَزَادَ أُحد رِجَالُ السند «من أَبْوَابِ الجَنةِ الثُمَانِيةِ أَيُّها شاء».

[متفق عليه من حديث أبي موسي]

٣٧٢ - «مَنْ حَمَلَ عَلَيْنا السِّلاحَ فَلَيْسَ مِنّا (٥)».

٣٧٣ - «إِذَا أَحْسَنَ أَحَدُكُمْ إِسْلامَهُ فَكُلُّ حَسَنَةٍ يَعْمَلُهَا تُكْتَبُ لَهُ بِعَشْيِ أَمْثَالِهَا، إِلَى سَبْعِمِائَةٍ ضِعِف وكُلُّ سَيِّئَةٍ [متفق عليه من حديث الى هريرة] نَعْمَلُهَا تُكْتَبُ لَهُ بِمِثْلِهَا». [متفق عليه من حديث أبي فريرة] ٣٧٤ . «كَيْفَ أَنْتُمْ إِذَا نَزَلُ ابْنُ مَرْيِمَ فَيِكُمْ وَإِمَامُكُمْ مِنْكُمْ». ٣٧٥ - ﴿ وَالَّذِي نَفْسَبِي بِيَدِهِ لَيُوشِكِنُ أَنْ يَنْزُلُ فِيكُمْ ابْنُ مَرْيَمَ حَكَمًا مُقْسِطًا، فَيَكْسِرَ الصَّلِيبَ، وَيَقْتُلُ الخِنْزِيرَ، متفق عليه من حديث ابي هريرة وَيُضَعَ الجِزْيَةُ، ويَفِيضَ الْمَالُ حَتَّى لاَ يَقْبَلَهُ أَحَدُه. ٣٧٦ ـ عَن العَبُّاسَ بْن عَبْدِ المطُّلِبِ قال لِلنَّبِيِّ 😅 ، مَا أَغْنَيْتَ عَنْ عَمْكَ فَإِنَّهُ كَانَ يَحُوطُكَ وَيَغْضَبُ لَكَ. قَالَ: «هُوَ [متفق عليه من حديث العباس] فِي ضَحْضَا ﴿ أَ مِنْ نَارٍ وَلَوْلًا أَنَا لَكَانَ فِي الدِّرِّكِ الْأَسْفَلِ مِنَ النَّارِ». ٣٧٧ ـ عَنْ أَبِي سَعِيدُ الخُدْرِيُّ أَنَّهُ سَمِعَ النَّبِيَ ﷺ وَذُكِرَ عِنْدَهُ عَمَّهُ فَقَالَ: ﴿لَعَلَّهُ تَنْفَعُهُ شَنْفَاعَتِي يَوْمَ القِيَامَةِ [منفق عليه من حديث ابي سعيد] فَيُجْعَلُ فِي ضَحَصْنَاحَ مِنَ النَّارِ يَبُّلُغُ كَغُبِّيُّهِ يَغْلِي مِنْهُ دِمَاغُهُ، [متفق عليه من حديث حنيفة] ٣٧٨ - «كَانَ النَّبِيُّ ﴿ إِذَا قَامُ مِنَ اللَّيْلَ يَشْوَصُ ١٧ فَاهُ بِالسَّوَاكِ». [متفق عليه من حديث أبي سعيد الخدري] ٣٧٩ - «إِذَا رَآئِتُمُ الجَنَازَةَ فَقُومُوا، فَمَنْ تَبِعَهَا فَلا يَقْعُدُ حَتَّى تُوضَعَ». [منفق عليه من حديث ابي هريرة] ٣٨٠- «لا يَبُولَنُ أَحَدُكُمْ فِي الْمَاءِ الدَائِمِ الَّذِي لا يَجْرِي ثُمُّ يَغْتَسِلْ فِيهِ». [مثقق عليه من حديث انس] ٣٨١ - «كَانَ النَّبِي ﷺ إِذَا تَبُرُزُ (٨) لِحَاجَتِهِ أَتَنْتُهُ بِمَاءٍ فَيغْسِلُ بِهِ». ٣٨٢ - ﴿ إِنَّ أَعْرَابِيَا بَالَ فَي الْمَسْجِدِ فَقَامُوا إِلَيْهِ، فَقَالَ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ: ﴿لا تُزْرِمُوهُۥ ﴿ اللَّهِ عَلَى بَالُو مِنْ مَاءٍ فَصُبُ [متفق عليه من حديث انس] ٣٨٣ - قال النبي 👛: بَيْنَ كُلِّ آذَانَيْن صَلاةً، بَيْنَ كُلِّ آذَانَيْن صَلاةً، ثُمُّ قَالَ فِي الثَّالِثَةِ: ﴿ لِمِنْ شَاءَ﴾. متفق عليه من حديث عبد الله بن مُغفّل ٣٨٤ - ﴿إِذَا قَالَ الْإِمَامُ - غَيْرِ المَعْضُوبِ عَلَيْهِمْ وَلا الضَّالِّينَ - فَقُولُوا: آمِين، فَإِنَّهُ مَنْ وَافَقَ قَوْلُهُ قَوْلَ الْمُلائِكةِ؛ غُفِرَ [متفق عليه من حديث ابي هريرة] لَهُ مَا تَقَدُّمَ مِنْ ذَنْيِهِ». ٣٨٥ - ﴿إِذَا قَالَ أَحَدُكُمْ آمَينَ، وَقَالَتْ المَلائِكَةُ فِي السِّمَاءِ آمِينَ، فَوَافَقَتْ إِحْدَاهُمَا الأخْرَى غُفِرَ لَهُ مَا تَقَدُّمَ مِنْ [متفق عليه من حديث ابي هريرة] ٣٨٦ - عن أبي بَكْر الصِّدِّيق رضي الله عنه أنَّهُ قَالَ لرَسولِ اللَّهِ ﷺ عَلَّمْني دُعَاءً أَدْعُو بِهِ فِي صَلاتِي. قَالَ: «قُل اللَّهُمَّ إِنِّي ظَلَمْتُ نَفْسِي ظُلُّمًا كَثِيرًا، وَلا يَغْفِرُ الذُّنُوبَ إِلا أَنْتَ، فَاغْفِرْ لِي مَغْفِرَةً مِنْ عِنْدِكِ وَارْحَمْنِي، إِنَّكَ [مثقق عليه من حديث ابي بكر] أَنْتَ الغَفُورُ الرَّحِيمُ». [متفق عليه من حديث ابي هريرة] ٣٨٧ - «مَا بَيْنَ مِنْكَبَى الكَافِرِ مَسِيرَةُ ثَلاثَةِ أَيَّام لِلرَّاكِبِ الْسُرْعِ». ٣٨٨ - ﴿إِنَّ رَجُلاً سَنَالَ النَّبِيَّ ﷺ: مَتَّى السَّاعَةُ؟ يَا رَسُنُولَ اللَّهَ، قَالَ: ﴿مَا أَعْدَدْتَ لَهَا؟، قَالَ: مَا أَعْدَدْتُ لَهَا مِنْ كَثْيِرٍ صَلَاةٍ، وَلا صَوّْمٍ، وَلا صَدَقَةٍ. وَلَكِنِّي أَحِبُّ اللَّهُ وَرَسُولَهُ. قَالَ: «أَنْتَ مَعَ مَنْ أَحْبَبْتَ». [متفق عليه من حديث انس] ٣٨٩ - «بَيْنَمَا رَجُلُّ يَمْشَبِي بِطَرِيقٍ، وَجَدَ غُصْنَ شَوْكٍ عَلَى الطَّرِيقِ، فَأَخُرَهُ، فَشَكَرَ اللَّهُ لَهُ، فَغفَر لَهُ،. [متفق عليه من حديث ابي هريرة] . ٣٩٠ «يا عَائِشِهَ هَذَا جِبْرِيلُ يَقْرَأُ عَلَيْكِ السَّلامِ، فَقَالت: وَعَلِيهِ السَّلامُ ورَحْمَةُ اللَّهِ وبَركاتُه ترى ما لا نرى -تريد النبي 🥸 ». [متفق عليه من حديث عائشة] الهوامش: ﴿ الْحَدِّ حَدَّ كَانَا إِنْهُمْ فَتَمِدُ عِمَا كُمَاءً إِنْهِ فَصَالَمُ الْعَالَةُ إِنْ عَيه ١) فليلج النار: فليدخل النار و المناصر الله عليه النار (٢) فليتوا: فليتخذ لنفسه منزلا. (٤) فجر: مال عن الحق وقال الباطل. من شروط المتفق عليه: الاتفاق في الراوي الأعلى وأوردناه هنا للاتفاق من حديث أبي موسى، وقد جاء أيضا من حديث ابن عمر وهذا معروف في المصلح تعدد الأحاديث بتعدد المتن والراوي الأعلى واحد والعكس ومثل هذا سننبه عليه إن ضاح: مارق من الماء على وجه الأرض إلى تحو الكعيين فاستعير للغار. (٧) يشوص: بدلك أو يغسل أو يحك. (٨) تُبَرَر: خرج إلى البراز وهو اسم للفضاء الواسع فكنوا به عن قضاء الحاجة. (٩) لا تزرموه: لا تقطعوا عليه بوله.

# وجوهإعجازالقرآنالكريم

اعداد/ مصطفى البصراتي

الحمد لله والصلاة والسلام على رسول الله، وبعد:

### وجوه إعجاز القرآن الكريم

بعد أن أجمع أهل العلم على إعباز القرآن بذاته، وعلى عدم استطاعة أحد من البشر

> أن يأتي بمثله، تعـــدت أقوالهم في وجوه إعجاز هذا الكتاب المبارك.

فمن إعجاز القرآن: حسن

تاليفه، وفصاحته، ووجوه إعجازه، وبلاغته الخارقة عادة العرب، وذلك أنهم كانوا أرباب هذا الشان وفرسان الكلام، قد خصوا من البلاغة والحكم ما لم يُخص به غيرهم من الأمم، وأوتوا من ذرابة اللسان ما لم يؤت إنسان، جعل الله لهم ذلك طبعًا وخلْقة، وفيهم غريزة وقوة، ياتون منه على البديهة بالعجب، وتساجلوا في النظم والنثر، فما راعهم إلا رسول كريم، بكتاب عزيز: ﴿لاَ يَأْتِيهِ البَاطِلُ مِنْ بَيْنِ يَدَيْهِ وَلاَ مِنْ خَلْفِهِ تَنزِيلُ مَنْ حَكِيمِ حَميد ﴿ الْمَاسِدَةُ وَفَعِلمَ عَرِيرَةً وَقُومَ مَنْ حَكِيمٍ وَسَاحِلُ مِنْ بَيْنِ يَدَيْهِ وَلاَ مِنْ خَلْفِهِ تَنزِيلُ مَنْ حَكِيمٍ حَميد ﴾ [فصلت: 23].

أحكمت آياته وفصلت كلماته، وبهرت بلاغته العقول، وظهرت فصاحته على كل مقول، ولهذا لما سمع الوليد بن المغيرة من النبي في إن الله يأمُسرُ بِالْعَدْلِ وَالإِحْسَانِ وَإِيتَاءِ ذِي القُرْبَى ﴾ يَأْمُسرُ بِالْعَدْلِ وَالإِحْسَانِ وَإِيتَاءِ ذِي القُرْبَى ﴾ يأمُسرُ بِالْعَدْلِ وَالإحْسَانِ وَإِيتَاءِ ذِي القُرْبَى ﴾ للنحل: ٩٠]، قال: والله إن له لحلاوة وإن عليه لطلاوة وإن أسفله لمغدق وإن أعلاه لمشمر، وما يقول هذا بشر- وهو تشبيه منه بانه كشجرة معمرة.

وذكر أبو عبيد أن أعرابياً سمع رجلاً يقرأ: ﴿فَاصْدَعْ بِمَا تُؤْمِرُ ﴾ [الحجر: ٩٤]، فسجد وقال: سجدت لفصاحته. وسمع آخر رجلاً يقرأ: ﴿ فَلَمَّا اسْتَيْاسُوا مِنْهُ خَلَصُوا نجيا ﴾ [يوسف: ٨٠]. فقال:

أشهد أن مخلوقًا لا يقدر على مثل هذا الكلام.

وحكى الأصمعي أنه سمع جارية تتكلم فقال لها: قاتلك الله، ما أفصحك فقالت: أو يُعد هذا فصاحة بعد قول الله تعالى:

﴿ وَأَوْحَــيْنَا إِلَى أُمُّ مُــوسَى أَنْ أُرْضِعِيهِ فَإِذَا خِفْتِ عَلَيْهِ فَأَلْقِيهِ فِي النَمُ

وُلَا تَخُافِي وَلَا تَخُرُنِي إِنَّا رَادُوهُ إِلَيْكِ وَجَاعِلُوهُ مِنَ الْمُرْسَلِينَ ﴾ [القصص: ٧]،

فجمع في أية واحدة بين أمرين، ونهين، وخبرين، وبشارتين.

فهذا نوع من إعجازه، منفرد بذاته، غير مضاف إلى غيره على التحقيق والصحيح من القولين.

وكون القرآن أتى به النبي من عند الله معلوم ضرورة، وكونه ﷺ متحديًا به معلوم ضرورة، وعجز العرب عن الإتيان به معلوم ضرورة، وكونه في فصاحته خارقًا للعادة معلوم ضرورة للعالمين بالفصاحة ووجوه الدلاغة.

وإذا تأملت قوله تعالى: ﴿وَلَكُمْ فِي القِصِّاصِ حَيَاةُ ﴾ [البقرة: ١٧٩]، وقوله: ﴿ وَلَوْ تَرَى إِذْ فَزِعُوا فَلاَ فَوْتَ وَأُخِذُوا مِن مُكَانَ قَرِيبٍ ﴾ [سيا: ١٥].

وقوله: ﴿ النَّعَ بِالنِّي هِيَ أَحْسَنُ فَإِذَا الّذِي بَيْنَكَ وَبَيْنَهُ عَدَاوَةً كَأَنَّهُ وَلِيُّ حَمِيمٌ ﴾ [فصلت: ٣٤]، وقوله: ﴿ فَكُلاَ أَخَذْنَا بِذَنْبِهِ فَمَنْهُمْ مَنْ أَرْسَلْنَا عَلَيْهِ حَاصِبًا وَمَنْهُم مَنْ أَخَذَنّهُ الصّيْحَةُ وَمَنْهُم مَنْ خَدَنّهُ الصّيْحَةُ وَمَنْهُم مَنْ خَدَنّهُ الصّيْحَةُ وَمَا كَانَ اللّهُ خَسَفْنًا بِهِ الأَرْضَ وَمَنْهُم مَنْ أَغْرَقْنَا وَمَا كَانَ اللّهُ لِيَظْلِمُ لَهُمْ وَلَكِن كَانُوا أَنفُ سَاهُمْ يَظْلِمُ وَنَ اللّهُ لِيَظْلِمُ لَهُمْ وَلَكِن كَانُوا أَنفُ سَاهُمْ يَظْلِمُ وَنَ اللّهُ العَنْكِيوتِ: ٤٠٤]، وأشباهها من الآي بل أكثر القرأن حققت ما بينته من إيجاز الفاظها وكثرة القرأن حققت ما بينته من إيجاز الفاظها وكثرة معانيها وحسن تأليف حروفها، وأن تحت كل لفظة مناها جمالاً كثيرة، وفصولاً جمة، وعلومًا زواخر، منها جمالاً كثيرة، وفصولاً جمة، وعلومًا زواخر،

ملئت الدواوين من بعض ما استفيد منها، وكثرت المقالات في المستنبطات عنها.

ثم هو في سرد القصص الطوال وأخبار القرون السوالف التي يضعف في عادة الفصحاء عندها الكلام أية لمتامله من ربط الكلام بعضب ببعض، كقصة يوسف على طولها، ثم إذا ترددت قصصه اختلفت العبارات عنها على كثرة ترددها حتى تكاد كل واحدة تُنسي في البيان صاحبتها، ولا نفور للنفوس من ترديدها ولا معاداة لمعادها.

#### ومن إعجازه: الإخبار عن السابقين

أَخبر القرآن عن الأمم المتقدمة على لسان نبي أمي لا يعرف الكتابة ولا يقرأ المكتوب كما قال تعالى: ﴿ وَمَا كُنْتَ بِجَانِبِ الطُّورِ إِذْ نَادَيْنًا وَلَكِن رَحْمَةً مُن رَبِّكَ لِتُدَرُر قَوْمًا مُا أَتَاهُم مَن نَدِيرٍ مَن قَبْلِكَ لَعَلَّهُمْ يَتَذَكّرُونَ ﴾ [القصص: ٤٦]، وقال تعالى: ﴿ وَمَا كُنْتَ لَدَيْهِمْ إِذْ يُلْقُونَ أَقْلامهُمْ أَيُّهُمْ يَكُفُلُ مَرْيَمَ وَمَا كُنْتَ لَدَيْهِمْ إِذْ يُلْقُونَ أَقْلامهُمْ أَيُّهُمْ يَكُفُلُ مَرْيَمَ وَمَا كُنْتَ لَدَيْهِمْ إِذْ يُخْتَصِمُونَ ﴾ [آل عمران: ٤٤]، وقال تعالى: ﴿ ذَلِكَ مِنْ أَنْبَاءِ العَيْبِ عَمران: ٤٤]، وقال تعالى: ﴿ ذَلِكَ مِنْ أَنْبَاءِ العَيْبِ يَنْ مُرْهُمْ وَهُمْ يَعْمُونَ ﴾ [آل يَوْمِهُ إِذْ أَجْمَعُوا أَمْرَهُمْ وَهُمْ وَهُمْ يَعْمُونَ ﴾ [الى قوله: ﴿ لَكُونَ الْقَدْ كَانَ فِي يَعْمُرُونَ ﴾ [يوسف: ١٠١].

وأخبر عن خلق آدم وقصته مع الشيطان وقصص الأنبياء مع قومهم وخبر موسى والخضر وأصحاب الكهف وذي القرنين ولقمان وابنه وعن بعض أحكام التوراة حتى تحداهم الله بقوله: وقُلْ فَأْتُوا بِالتُوْرَاةِ فَاتُلُوهَا إِن كُنتُمْ صَادِقِينَ ﴾ [آل عمران: ٩٣]، وقال تعالى: ﴿ يَا أَهُلَ الكِتَابِ قَدْ جَاءَكُمْ رَسُولُنَا يُبَيِّنُ لَكُمْ كَثِيرًا مَمًّا كُنتُمْ تُخفُونَ مِنَ الكِتَابِ وَيَعْفُو عَن كَثِيرٍ ﴾ [المائدة: ١٥]. بل قد شهد الله من هداه الله من أهل الكتاب فقال تعالى: ﴿ وَسُمَهِدَ شَاهِدُ مَنْ بَنِي إِسْرَائِيلَ عَلَى مِثْلِهِ فَامَنَ وَاسْتَكُمْ رَتُمُ ﴾ [الأحقاف: ١٠].

يتحداهم ذلك النبي الأمي فلا يستطيعون رد شيء مما يقول كما يقول سبحانه وتعالى: ﴿ وَمَا كُنتَ تَتْلُو مِن قَبْلِهِ مِن كِتَابٍ وَلاَ تَخُطُّهُ بِيَمِينِكَ إِذًا لاُرْتَابَ الْمُتْطِلُونَ ﴾ [العنكبوت: ٤٨].

#### ومن إعجازه الإخبار عن الأمور الستقبلة

إخباره عن أمور مستقبلة وما انطوى عليه من

الأخبار بالمغيبات، وما لم يكن ولم يقع فوقعت مطابقة لما أخبر الله به في كتابه.

كقوله تعالى: ﴿ لَتَدْخُلُنُ الْسَنْجِدَ الْحَرَامُ إِن شَاءَ اللّهُ آمِدِينَ ﴾ [الفتح: ٢٧]، وقوله تعالى: ﴿ وَهُمْ مُنْ بَعْدِ غَلَبِهِمْ سَيَغْلِبُونَ ﴾ [الروم: ٣]، وقوله عز وجل: ﴿ لِيُظْهِرَهُ عَلَى الدّين كُلّه ﴾ [التوبة: ٣٣]، وقوله جل وعلا: ﴿ وَعَلَ اللّهُ النّذِينَ آمَنُوا مِنكُمْ وَعَلَمُوا الصّالحاتِ لَيَسْتَخُلُفَنَّهُمْ فِي الأَرْضُ ﴾ [النور: ٥٥]، وقوله حَلُ وقوله جالكه النّذِينَ آمَنُوا مِنكُمْ وَعَلَمُوا اللّهُ وَالنّفَةُ وَقُولهُ أَنْ اللّهُ وَالنّفَتْحُ ﴾ [النور: ٥٥]، وقوله تعالى: ﴿ إِذَا جَاءَ نَصْرُ اللّهِ وَالْفَتْحُ ﴾ [النصر: ١] إلى آخرها.

فكان جميع هذا كما أخبر تعالى: فغلبت الروم في المستخدين و و في الناس في دين الإسلام أفواجًا، فما مات الآلا إلا وقد دخل الإسلام بلاد العرب كلها، واستخلف الله المؤمنين في الأرض ومكن فيها دينهم وملكهم إياها من أقصى المشارق إلى أقصى المغارب كما قال الله : «زويت لي الأرض فاريت مشارقها ومغاربها، وسيبلغ ملك أمتى ما زوى لى منها». رواه مسلم.

ومنه قوله تعالى: ﴿ عَلِمَ أَنْ سَيكُونُ مِنكُم مُرُضَى وَآخَرُونَ يَضْرَبُونَ فِي الأَرْضِ يَبُتَغُونَ مِن فَضْئُلِ اللّهِ وَآخَرُونَ يُقَاتِلُونَ فِي سَبِيلِ اللّهِ ﴾ [المزمل: ٢٠]، وذلك قبل أن يُفرض القتال لأن السورة مكبة.

وقوله تعالى: ﴿سَيُهُرْمُ الجَمْعُ وَيُولُونَ الدُّبُرَ ﴾ [القَـمـر: 20]، فـهـرْمـوا يوم بدر، وقـوله تعالى: ﴿ قَـاتِلُوهُمْ يُعَـذَّبُهُمُ اللَّهُ بِآيْدِيكُمْ ﴾ [التـوبة: 18]، وقوله تعالى: ﴿ لَن يَضَرُّوكُمْ إِلاَّ أَذَى وَإِن يُقَاتِلُوكُمْ يُولُّ أَوْلًا الْأَدُى وَإِن يُقَاتِلُوكُمْ يُولُوكُمْ أَلِلَّا أَذَى وَإِن يُقَاتِلُوكُمْ يُولُوكُمْ أَلِلَّا أَذَى وَإِن يُقَاتِلُوكُمْ يُولُوكُمْ أَلِلَّا أَوْلًا عَمْران: ١١١]، فكان كل ذلك.

وقوله تعالى: ﴿ إِنَّا نَحْنُ نَرُّلْنَا الذِّكْرَ وَإِنَّا لَهُ لَمُ لَمَّا فَكُانَ كَذَلْكَ، فَكُم مِن مُلْحَد وَضَالُ ومجرم قد أجمعوا كيدهم وحولهم وقوتهم، فما قدروا على إطفاء شيء من نوره ولا تغيير كلمة من كلامه، ولا تشكيك المسلمين في حرف من حروفه والحمد لله، فإن الله تكفل بحفظه لا يأتيه الباطل من بين يديه ولا من خلفه تنزيل من حكيم حميد.

وعلى الرغم مما حوته كتب الشيعة الروافض من الطعن في القرآن- ونقلهم عن أئمة أهل البيت كذبًا وافتراءً تغييره بالزيادة والنقصان- وكذلك ما تمخض عن داري نشر أمريكيتين فقذفتا لنا أخيرًا

### تأثر النصارى بالقرآن

قوله تعالى: ﴿ وَإِذَا سَمِعُوا مَا أُنزِلَ إِلَى الرَّسُولِ تَرَى أَعْنِنُهُمْ تَفْيضُ مِنَ الدُمْعِ مِمًا عَرَفُوا مِنَ الدُمْعِ مِمًا عَرَفُوا مِنَ الدُمْعِ مِمًا عَرَفُوا مِنَ الحَقِّ يَقُولُونَ رَبُنَا أَمَنًا فَاكْتُبْنَا مَعَ الشَّاهِدِينَ (٨٣) وَمَا لَنَا لاَ نُؤْمِنُ بِاللَّهِ وَمَا جَاءَنَا مِنَ الحَقَ وَنَظُمعُ أَن يُدْخِلُنَا رَبُنَا مَعَ القَوْمِ الصَّالِحِينَ (٨٤) فَأَتَابَهُمُ اللَّهُ بِمَا قَالُوا جَنَّاتٍ تَجْرِي مِن تَحْتِهَا لاَنْهَارُ خَالِدِينَ فِيها وَذَلِكَ جَزَاءُ المُحْسِنِينَ ﴾ الأَنْهَارُ خَالِدِينَ فِيها وَذَلِكَ جَزَاءُ المُحْسِنِينَ ﴾ المَائذة: ٨٣- ٨٤].

وكذلك تاثر كفار قريش به: كما روى البخاري عن محمد بن جبير بن مطعم عن أبيه رضى الله عنه قال: سمعت النبي قي يقرأ في المغرب بالطور، فلما بلغ هذه الآية: ﴿أَمْ خُلِقُوا مِنْ غَيْرِ شَيْءً أَمْ هُمُ الخَالِقُونَ (٣٥) أَمْ خَلَقُوا السُمُواتِ وَالأَرْضُ بل لا يُوقِذُونَ (٣٦) أَمْ عَندَهُمْ خَصَرَائِنُ رَبّكَ أَمْ هُمُ لَيُسْيُطرُونَ ﴾ [الطور: ٣٥- ٣٧]، كاد قلبي أن يطير.

ولما سمع الوليد بن المغيرة النبي 🐲 وهو يقرأ القرآن رق فجاءه أبو جهل منكرًا عليه، قال: والله ما منكم أحد أعلم بالأشبعار مني، والله ما يشبه الذي يقول شيئًا من هذا، وفي خبر الأخرين جمع قريشًا عند حضور الموسم وقال: إن وفود العرب ترد فأجمعوا فيه رايًا لا يكذب بعضكم بعضًا، فقالوا: نقول: كاهن. قال: والله ما هو بكاهن، ما هو بزمزمته ولا سجعه. قالوا: مجنون. قال: ما هو بمجنون ولا بخنقه ولا وسوسته. قالوا: فنقول: شاعر. قال: ما هو بشاعر، وقد عرفنا الشعر كله، ما هو بشاعر. قالوا: فنقول ساحر. قال: ما هو بساحر، ولا نفثه ولا عقده. قالوا: فما نقول قال: ما أنتم بقائلين من هذا شيئًا إلا وأنا أعرف أنه باطل، وإن أقرب القول أنه ساحر، فإنه سحر يفرق بن المرء وابنه، والمرء وأخيه، والمرء وزوجه، والمرء وعشيرته، فتفرقوا وجلسوا على السبل يحذرون الناس، فأنزل الله تعالى في الوليد: ﴿ ذُرْنِي وَمَنْ خُلُفَّتُ وَحِيدًا ﴾ [المدثر: ١١]، وقال عتبة بن ربيعة حين سمع القرآن: يا قوم قد علمتم أنى لم أترك شيئًا إلا وقد علمته وقرأته وقلته، والله لقد سمعت قولاً، والله ما سمعت مثله قط، ما هو بالشعر ولا بالسحر ولا بالكهانة.

هدائا الله وإياكم إلى صراطه المستقيم، وللحديث بقية إن شاء الله تعالى، والحمد لله رب العالمين.

أيات شيطانية في مصحف مزعوم اسمته: «الفرقان الحق» ويوزع في إحدى الدول العربية على المتفوقين من أبنائنا الطلبة في المدارس الأجنبية الخاصة، يتالف من ٧٧ سورة حرفوا فيه كتاب الله ونشروا فيه الباطل، فإن كل ذلك لم يؤثر في تواتر صحته عند المسلمين شيئًا، بل لم يزدد إلا تعظيمًا وتقديرًا وانتشارًا.

#### ومن إعجازه: تأثر المستمع به

تأثر مستمعه به ثابت في نصوص القرآن والسنة، قال سبحانه وتعالى: ﴿ لُوْ أَنزَلْنَا هَذَا القُرْآنَ عَلَى جَبِلَ لُرَآئِتُهُ خَاشِعًا مُتَصَدِّعًا مِّنْ خَشْيَة اللَّهُ ﴾ [الحشر: ٢١]، وقال تعالى: ﴿ تَقْشُعِرُ مِنْهُ جُلُودُ الَّذِينَ يَخْ شَوْنَ رَبِّهُمْ ثُمَّ تَلِينُ جُلُودُهُمْ وَقُلُوبُهُمْ إِلَى ذِكْرِ اللَّهِ ﴾ [الزمر: ٢٣]، وقال تعالى مخبرًا عن تأثر الجن بالقرآن: ﴿ قُلْ أُوحِي إِلَىُّ أَنَّهُ اسْتَمَعَ نَفَرُ مِّنَ الجِنِّ فَقَالُوا إِنَّا سَمِعْنَا قُرْآنًا عَجَبًا (١) يَهْدِي إِلَى الرُّشْدِ فَآمَنًا بِهِ وَلَنْ نُشْرِكَ بِرَبُّنَا أَحَدًا ﴾ [الجن: ١، ٢]، روى البخاري عن ابن عباس قال: «انطلق رسول الله 🐲 في طائفة من أصحابه عامدين إلى سوق عكاظ، وقد حيل بين الشياطين وبين خبر السماء وأرسلت عليهم الشهب فرجع الشياطين فقالوا: ما لكم فقالوا: حيل بيننا وبين خبر السماء وأرسلت الشهب، قالوا: ما حال بينكم وبين خبر السماء إلا ما حدث، فاضربوا مشارق الأرض ومغاربها فانظروا ما هذا الأمر الذي حدث فانطلقوا فضربوا مشارق الأرض ومغاربها ينظرون ما هذا الأمر الذي حال بينهم وبين خبر السماء، قال: فانطلق الذين توجهوا نحو تهامة إلى رسول الله 🐲 بنخلة وهو عامد إلى سوق عكاظ وهو يصلى بأصحابه صلاة الفجر فلما سمعوا القرآن تسمعوا له فقالوا: هذا الذي حال بينكم وبين خبر السماء، فهنالك رجعوا إلى قومهم فقالوا: ﴿ إِنَّا سَمِعْنَا قُرْآنًا عَجَبًا (١) بَهْدِي إِلَى الرُّشْنْدِ فَآمَنَّا بِهِ وَلَن نُشْنُركَ بِرَبِّنَا أَحَدًا ﴾ [الجن: ١، ٢]، وأنزل الله عز وجل على نبيه 🎏: ﴿ قُلُ أُوحِيَ إِلَىُّ أَنَّهُ اسْتَمَعَ نَفَرُ مِّنَ الجِنَّ ﴾ [الجن: ١] وإنما أوحى إليه قول الحن.

الحمد لله علام الغيوب عفار الذنوب، يفرج الكروب ويهدي القلوب، احمد ربي واشكره، واتوب إليه واستغفره، واثنى عليه الخير كله، واشهد أن لا إله إلا الله وحده لا شعريك له، وأشهد أن نبيتنا وسيِّدنا محمَّدًا كُ عبده ورسوله، خبرتُه من خلقه، اللهم صل وسلم وبارك على عبدك ورسولك محمد وعلى آله وصحبه اجمعين.

أمًا بعد: فاتقوا الله أيّها المسلمون، وأطيعوا الله ورسوله لعلكم تفلحون.

عباد الله، إن ربكم جلت عظمته وتقدُّست اسماؤه بعث صفيُّه محمَدًا 📚 على فترة من الرّسل، وأنزل عليه الكتاب والحكمة، ودعًا إلى ربِّه على بصيرة، فعلم الناس من القرآن، وعلموا من السنَّة، وفقهوا في دين الله تعالى، وما لحق رسولُ الله بالرُفيق الأعلى حستى ترك أمنته على المنهاج الواضح والصنراط المستقيم، قال تعالى: ﴿ وَأَنَّ هَذَا صراطي مستقيما فاتدعوه ولا تَتَّبِعُوا السُّبُلُ فَتَفَرِّقَ بِكُمْ عَنْ سيييله ذَلكُمْ وصِيَّاكُمْ به لَعَلَّكُمْ تَتُقُونَ ﴾ [الانعام:١٥٣]، وقال النبي 🎏: «تركـــتُكم على المحدّة البيضاء، ليلّها كنهارها، لا يزيغ عنها إلا

فسين الله تعالى أصول الإيمان وصفات المؤمنين، فقال جل ذكره: ﴿ لَيْسَ الَّبِرُّ أَنْ تُولُوا وُجُوهَكُمْ قِيلَ الْمُشْرِقِ وَالْمُغْرِبِ وَلَكِنَّ الْبِرِّ مَنْ أَمَن بالله والبوقم الآخر والملائكة والكتاب وَالنُّبِيِّينَ وَأَتَّى الْمَالَ عَلَى حُبِّهِ ذُويِ الْقَرْبَى والْيتَامَى وَالْسَاكِينَ وَابْنَ السَّبِيلِ وَالسَّائِلِينَ وَفِي الرَّقَابِ وَأَقَامَ الصَّالَةَ وَأَتَّى الزُّكَاةُ وَالْمُوفُونَ بِعَهْدِهِمُّ إِذَا عَاهَدُوا وَالصَّابِرِينَ فِي الْبَأْسَاءِ وَالضِّرَّاءَ وَحِينَ ٱلْبُأْسِ أَوْلَئِكَ الَّذِينَ صَدَقُوا وَأَوْلَئِكَ هُمُ الْمُتَّقُونَ ﴿ [البقرة: ١٧٧]. وبين الرسولُ مراتب الدين في الحديث لمّا ساله جبريلُ عليه الصّلاة والسلام وهي الإسلام والإيمان والإحسان، وسنَّ عليه الصلاة والسلام السننن، وشرع الأحكام، وفصل الحلال والحرام، وبين مسائل العقيدة أكمّل بيان، وحقّق عليه الصلاة والسلام مقامات العبودية لريَّه، وكفى نبينًا محمّدًا شرفًا وقدرًا ثناءُ الله تعالى عليه

والصنحابة رضى الله عنهم تربية رسول الله ونقَلَةُ الشريعةِ والمجاهدون في سبيل الله، اختارُهم الله لصُّحية نبيُّه عليه الصلاة والسلام، ووصَّفهم الربُّ تبارك وتعالى بالإيمان الكامل والسُّبق إلى الخيرات وفعل الصَّالحات فقال تعالى: ﴿ وَالَّذِينَ آمَنُوا وَهَاجَرُوا وَجَاهَدُوا فِي سَبِيلِ اللَّهِ وَالَّذِينَ آوَوا وَنَصَرُوا أُوْلَئِكَ هُمْ الْمُؤْمِنُونَ حَقًا لَهُمْ مَغْفِرةً وَبِرْقٌ كَرِيمٌ ﴾ [الأنفال: ٧٤]، وقال تعالى: ﴿ وَالسَّابِقُونَ الأُوَّلُونَ مِنْ الْمُهَاجِرِينَ وَالأَنصَارِ وَالَّذِينَ اتَّبَعُوهُمْ بإحْسَان رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُمْ وَرَضُنُوا عَنْهُ وَأَعَدُ لَهُمْ حَنَّاتِ تَجْرًى تَحْتُهَا الْأَنْهَارُ ﴿ [التوبة:١٠٠]، وأثنى عليهم في قوله: «خيركم قرني، ثم الذين يلونهم، ثم الذين يلونهم، ثم الذين يلونهم، [متفق عليه] .

فالسلف الصالح حقَّقوا الحياة العمليَّة للإسلام، وعملوا بالدين في حياتهم الخاصّة والعامّة، وطبّقوه التطبيقَ الكامل، وهم القدوةُ في العمل بتعاليم الاسالام لمن أتى بعدهم، فكانت سيرتهم منارًا للأجيال بعدَهم في العِلم والعمل، فمن اتَّبع طريقَهم اهتدى وَفَارْ بَجِنَّاتِ النَّعِيمِ، ومن خالفهم ضَلُّ وغوى وكان من الخاسرين.

ولما كان السلف رضى الله عنهم أكمل الناس عِلِمًا وعملاً وأشدُّ الناس اقتداءً بالنبيِّ رغَب عليه الصلاة والسلام في لزوم ما كان عليه هو وصحابتُه، وأمر بالتمسك بما كانوا عليه من الهدِّي، وأخبر أنَّ الفرقة الناحية عند اختلاف الأمة هي ما كان عليه الرسول وأصحابه، فقال: «افترقَتِ البهود على إحدَى وسبعين فرقة، وافترقتِ النصاري على اثنتَين وسبعين فرقة، وستفترق هذه الأمّة على ثلاث وسبعين فرقة، كلُّها في النار إلا واحدة»، قيل: من هي يا رسول الله؛ قال: «من كأن على مثل ما أنا عليه وأصحابي». وقوله: «كلُّها في النار، هذًا من الوعيد المعلوم تفسيره عند السلف، وهذه الزيادة وهي قوله: «مَن كان على مِثل ما أنا عليه وأصحابي» رواها الآجري من طُرق، ومعناها لا شكَّ في صحَّته.

وقد وقع ما إخبرَ به النبيّ من الإختالف والفُرقة، ولكنَّنا كُلُّفنا بالإعتصام بالكتاب والسنَّة ونُبِذِ الخَلَافِ والفُرقَةِ، وأَمِرِنا أَنَ نَكُونَ مِنَ الفَرقَة الناجية التي علمت الحقُّ وعملت به، قال الله تعالى: أَدُّهُ الله وَكُونُ امْنُوا اتَّقُوا الله وَكُونُوا مَعَ الصَّادِقِينَ ﴾ [التوية:١١٩].

وكلُّ فرقة من الفرق الإسلامية تزعم أنها على الحقُّ وغدرها على الباطل، ولكن ليس للدَّعاوى وزن عند الله ما لم يكن لها بينّاتٌ من العلم النافع والعمل الصَّالح، وقد بيُّن الله تعالى في كتابه صفاتِ هذه الفرقة النَّاحِية، وجلِّي أمرَها رسولُ الله؛ ليكونَ

بقوله: ﴿ وَإِنُّكَ لَعَلَى خُلُقَ عَظِيمٍ ﴾ [القلم: ٤].

المسلم على بصب يرة من دينه وعلى نور من ربّه، وَمَنْ لَمْ يَجْ عَلْ اللَّهُ لَهُ نُورًا فَـمَا لَهُ مَٰنْ نُورٍ ﴾ • فمن صفات هذه الضرقة الناجية الاتباغ

بإحسان لسلف الأمّة السابقين رضي الله عنهم، قال الله تعالى: ﴿ وَالسَّابِقُ وِنَ الْأُولُونَ مِنْ الْمُهَاجِرِينَ وَالْأَنْصَارِ وَالَّذِينَ اتَّبَعُوهُمْ بِإِحْسَانِ رَضِيَ اللَّهُ عَنَّهُمْ وُرَضُنُوا غُنَّهُ وَأَعَدُ لَهُمْ جَنَّاتُ تَجْرِيُّ تَحْتُهَا الأَنْهَارُ خَالِدِينَ فِيهَا أَبِدُا ذَلِكَ الْفُوْزُ الْعُطْيِمُ ﴾ [التوبة: ١٠٠]. والاتباعُ هو الاقتداء بهم في توحيد العبادة لله تعالى بإفراد الدعاء لله وحده وإفراد الاستعانة والاستغاثة بالله وحدَه والاستعادَة، فلا يُدعَى مع الله غيره، ولا يُستعان بغير الله، ولا يُشْرِك مع الله عـزُ وجلُ في أيُّ نوع من أنواع العبادة، وإثباتِ صفات الله عز وجل التي وصف بها نفسه ووصفه بها رسوله إثبات معنى، لا إثبات كيفية، وتنزيه الربّ تبارك وتعالى عن كلِّ ما لا بليق به، فإنَّ السلف رضي الله عنهم كانت معانى صفات الله تعالى أظهر عندهم من معانى الأحكام العمليّة، ولذلك لم يسالوا عن معانيها كما سالوا في الأحكام، والوقوف حيث

انتهُوا إليه في أمور العبادة وأحكامُ الدّين. • ومن صفّات فرقة الحقّ الناجية الاعتصامُ بكتاب الله تعالى وسنة رسوله ورد التنازع والاختلافِ إلى ذلك، قال الله تعالى: ﴿ وَاعْتَصِمُوا بِحَبْلِ اللَّهِ جَمِيعًا وَلا تَفَرُّقُوا ﴾ [آل عمران:١٠٣]، وُقالَ عَرْ وَجِلَ: ﴿ فَإِنْ تَنَازَعْتُمْ فِي شَيْءٍ فَرُدُُّوهُ إِلَى اللَّهِ وَالرُّسُولِ إِنْ كُنتُمُّ تُؤْمِنُونَ بِاللَّهِ وَالَّبَوْمِ الآخِرُ ﴾ [النساء:٥٩]، وتاويلُ القرآن وتفسيره بالقرآن وبالسنة وباقوال الصحابة والتابعين، فإنَّ الله تعالى ذم من اتبع المتشابة واول بالراي، ومدح الرّاسخين في العلم المتبعين غير المبتدعين.

• ومن صفات فرقة الحق الناجية النمسك بما أجمع عليه السلفُ وما أجمَع عليه علماء الأمّة وعدّمُ المُشَاقَّة لله ولرسوله، قال الله تعالى: ﴿ وَمَنْ يُشَاقِقْ الرُّسُولَ مِنْ بِعْدِ مَا تَبَيُّنَ لَهُ الْهُدَى وَيَتَّبِعْ غَيْرَ سَبِيلِ الْمُؤْمِنِينَ نُولُهِ مَا تَوَلِّي وَنُصْلِهِ جَهَنَّمَ وَسَاعَتُ مُصِيرًا ﴾ [النساء:١١٥].

• ومن صفات هذه الضرقة الناجية تعظيمُ قول رسول الله وسنته والعناية بآثاره بحفظها والذبأ عنها والرضَّا بتحكيمها، قال الله تَعالى: ﴿ إِنَّمَا كَانَ قَوْلَ الْمُؤْمِنِينَ إِذَا دُعُوا إِلَى اللَّهِ وَرَسُولِهِ لِيَحْكُمُ بَنْنَهُمْ أَنْ يَقُولُوا سَمِعْنَا وَأَطَعْنَا وَأُولَئِكَ هُمُ الْمُقْلِحُونَ [النور:٥١]، وقال تعالى: ﴿ فَلا وَرَبُّكَ لا يُؤْمِنُونَ حَتَّى يُحَكِّمُونَ فِيمَا شُجَرَ بَيْنَهُمْ ثُمُّ لا يَجِدُوا فِي أَنفُسِهِمْ حَرَجًا مِمًّا قَضَعُتُ وَتُسَلِّمُوا تَسْلِيمًا ﴾ [النساء: ٦٥]،

## لفضيلة الشيخ عند الرحمن الحديقي خطيب المسجد النبوي

وروى الأجري بسنده عن عمران بن حصين رضي الله عنه أنَّه قال لرجلٍ يقول: لا أعمَل إلا بما في كتاب الله تعالى: (إنَّكُ أحمَقَ، أتُجِد في كتاب الله عزَّ وجلَّ الظهرَ أربعًا لا يُجهَر فيها بالقراءة؟ ثم عدد عليه الصلاةً والزكاة ونحوهما، ثم قال: أتَّجد هذا في كتاب الله عز وجل مفسرًا؟! إنَّ كتاب الله جلَّ وعلا أحكمَ ذلك، وإنّ السنة تفسِّر ذلك)، وروى الإمام أحمد عن عبد الله بن مسعود رضى الله عنه قال في الواشمة والمستوشمة والمتنمصة: (ما لي لا آلعنُ من لعن رسول الله وهو في كتَّابِ الله: ﴿ وَمَا آتَاكُمْ الرُّسُولُ فَحُذُوهُ وَمَا نَهَاكُمْ عَنْهُ فَانْتَهُ وِا

• ومن صفات فرقة الحق الناجية بذلُ الجهد في معرفة الحق ودلائله وعدم الرضا باقوال الرجال في دين الله مما لا يؤيده كتاب ولا سنة ولا أصلُ أصلًا علماء المسلمين، قال الله تعالى: الذينَ سَنتُم عُونَ الْقُولَ فَيَتُبِعُونَ أَحْسَنَهُ أُولِنُكَ الدُّننَ هَدَاهُمْ اللَّهُ وَأُوْلَئِكَ هُمْ أُولُوا الأَلْسَابِ ﴾ [الزمــر:١٨]، وقــال تعالى: ﴿ اتَّبِعُوا مَا أُنْزِلَ إِلَيْكُمْ مِنْ رَبِّكُمْ وَلا تَتَبِعُوا مِنْ دُونه أُوْلِيًاءً قُلِيلاً مُا تُذَكِّرُونَ

[الأعراف: ٣].

• ومن صفات هذه الفرقة الناجية محتة المؤمنين ورحمة المسلمين ونصحهم وكف الأذى والشد عنهم، قال الله تعالى: ﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا مَنْ يَرْتَدُ مِنْكُمْ عَنْ دِينِهِ فَسَوْفَ يَأْتِي اللَّهُ بِقَوْم يُحِبُّ هُمْ وَيُحِبُّونَهُ أَذِلُهُ عَلَى الْمُؤْمِّنِينَ أَعَرُّهُ عَلَى الْكَافِرِينَ ﴾ [المائدة: ٥٤].

• ومن صفات هذه الفرقة الناجية سلامة قلوبهم والسنتيهم لسلف الأمنة رضي الله عنهم ومحبِّتُ هم، قال الله تعالى: ﴿ وَالَّذِينِّ جَاءُوا مِنَّ بَعْدِهِمْ يَقُولُونَ رَبُّنَا اغْفِرْ لَنَا وَلإِخْوَانِنَا الَّذِينَ سَيَقُونَا بِالإِيمَانِ وَلا تَجْعَلْ فِي قُلُوبِنَا غِلاً لِلنَّذِينَ أَمَنُوا رَبُّنَا إِنُّكُ رَعُوفُ رَحِيمُ ﴿ [الْحَشْرَ:١٠]. وهذا بخلاف ما عليه طوائف من الفِرق الإسلامية من سبِّهم ولعنهم للصنحابة وسبِّهم لخيار الأمة وسادات الأولياء رضى الله عنهم.

• ومن صفات هذه الضرقة الناجية القيامُ

بالدين عملاً به ودعوة إليه وإقامة للحجة على المضالفين وجهادًا في سبيله، قال الله تعالى: فَسَوْفَ يَأْتِي اللَّهُ بِقُوْمٍ يُحِبُّهُمْ وَيُحِبُّونَهُ أَذِلَّةٍ عَلَى الْمُؤْمِنِينَ أَعِزُهُ عَلَى الْكَافِرِينَ يُجَاهِدُونَ فِي سَبِيلِ اللَّهِ وَلا يَضَافُونَ لَوْمَةَ لائِمِ ﴾ [المائدة: ٥٤]، وروى مسلم في صحيحه أنَّ النبيُّ قال: «لا تزال طائفة من أمتى على الحقِّ ظاهرين، لا يضرَّهم من خالفهم ولا من خذَلهم حتى يأتي أمر الله وهم على ذلك [رواه مسلم].

• ومن صفاتُ هذه الفرقة الناجية النصيحة لله ولكتابه ولرسوله ولأئمة المسلمين وعامتهم، وطاعة ولاة الأمر وأمرهم بالمعروف ونهيهم عن المنكر بالحكمة والصّواب، وطاعتُهم في المعروف وعدمُ الخروج عليهم ما لم يكن كفرُ بواح فيه من الله برهان، بخلاف بدعة الخوارج الذين يستحلون دماء المسلمين وأموالهم، ويرون الضروج على الأئمة ويستحلون قتل

النفوس المعصومة. ثم إنَّ أهلَ البدع قسمان: أَنْمَةُ وأتباع، والأئمَّة من أهل البدع منهم من انتحل مذهبه بسوء قصد وكيد للإسلام، ومنهم من انتحله محسن نشة، وكلُّ هالك إلاَّ أن يتوبوا ويكونوا مع المؤمنين، قال الله تعالى: ﴿ فَأَمَّا الَّذِينَ فِي قُلُوبِهِمْ زَيْعٌ فَيَتَّبِعُونَ مَا تُشَالِهُ مِنْهُ الْدَخَاءَ الْفَدُّنَة والتنفاء تأويله وما يعلم تَأُولِلَهُ إِلاَّ اللَّهُ وَالرَّاسِخُونَ فِي الْعِلْم يُقَولُونَ آمَنًا بِهِ كُلُّ مِنْ

أنها المسلم، تمسك مما كان عليه سلف الأمة الذين رضى الله عنهم ورضوا عنه، ووعدُهم الجنَّة، وشبهد لهم بالإيمان الكامل، وعَضَّ على ذلك بالنواجد، ولا تغتر بكثرة الهالكين، ولا تستوحش من قلة السالكين. • ومن صفات هذه الفرقة الناجية الامر

عند رَبّنا ﴿ [آل عمران:٧].

بالمعروف والنهي عن المنكر والدّعوة إلى دين الله بالحكمة والموعظة الحسنة وتبليغُ الحقِّ للناس، قال الله تعالى: ﴿ كُنْتُمْ خَيْرَ أَمَّةٍ أَخْرِجَتْ لِلنَّاسِ تَأْمُرُونَ بِالْمُعْرُوفِ وَتُنْهَوْنَ عَنْ الْمُنكِرِ وَتُؤْمِنُونَ بِاللَّهِ ﴾ [آل عمران: ١١٠]، ويقول: «مَن رأى منكم منكرًا فليغيّره بيده، فإن لم يستطع فبلسانه، فإن لم يستطع فيقليه، وذلك أضعفُ الإيمان، رواه مسلم، والتّغييرُ باليد للسلطان ونُوَّابِه. ويقول تبارك وتعالى: ﴿ قُلُّ هَذِهِ سَبِيلِي أَدْعُو إِلَى اللَّهِ عَلَى بَصِيرَةِ أَنَا وَمَنَّ اتَّبَعَنِي وَسُنُحَانَ اللَّهِ وَمَا أَنَّا مِنْ الْمُشْرِكِينَ ﴾ [يوسف:١٠٨].

هذه صفاتُ الفرقة الناجية من الفرق الإسلامية التي تسير على نهج سلف الأمة من الصحابة

والتابعين ومن تبعهم بإحسان، فكونوا على نهجهم وسسلهم تفوزوا بخيرى الدنيا والآخرة.

يا معشر المسلمين، قد حذر رسولُ الله من مخالفة هديه وهدى أصحابه الأخيار، فقال عليه الصلاة والسلام: ﴿ وإياكم ومحدثاتِ الأمور؛ فإنَّ كُلُّ يدعة ضلالة، قال الله تعالى: ﴿ فَاسْتُقِمْ كُمَا أُمِرْتُ وَمَنْ تَابَ مَعَكَ وَلا تَطْغَوْا إِنَّهُ بِمَا تَعْمَلُونَ بَصِيرٌ ﴾ [ 17: 190]

أنها المسلمون، لقد حذر الله تعالى من الفِتَن، ونهى عن الفُرقة والاختلاف، وأمر بالاجتماع والتعاون على الخسر والائتلاف، فقال تعالى: وَاعْتُصِمُوا بِحَبِّلِ اللَّهِ جَمِيعًا وَلا تَفَرَّقُوا وَانْكُرُوا نَعْمَةَ اللَّهِ عَلَنَّكُمْ إِذْ كُنْتُمْ أَعْدَاءً فَالَّفَ نَنْ قُلُوبِكُمْ فَأَصْبَحْتُمْ بِنِعُمْتِهِ إِخْوَانًا وَكُنْتُمْ عَلَى شَفَا حُفْرَةٍ مِنْ النَّارِ فَأَنْقَذَكُمْ مِنْهَا كَذَلِكَ يُبَيِّنُ اللَّهُ لَكُمْ آيَاتِهِ لَعَلَّكُمْ تَهْتَدُونَ ﴾ [آل عمران:١٠٣].

وتحذيرُ القرآن والسنَّةِ من الفتن ومِنَ الفُرقة لأنَّها تذهَب بالدين أو تُضعفه أو تَنتَهك فيها الحرُّمات والأعراض أو تُذهب بالأموال وتفسيد الحياة الدنيا.

ومن الفِين في هذا الرمان القنواتُ التي تهدم الدينَ والأخلاق وتدعو إلى الانحراف، وكذلك المواقعُ الضارة في شبكة المعلومات وما أكثرها، فإنها تدعو إلى كلُّ شرُّ وتصدُّ عن كلَّ خَيرٍ، وتُحَسُّن محاكاةَ الأمَم غير الإسلامية في كلّ شيء، فالرسول عليه الصلاة والسلام يقول: التتبعُنُّ سَنن من كان قبلكم حذو القُذُة بالقذَّة حتى لو دخُلوا جحرٌ ضبُّ لدخلتموه، رواه البخاري ومسلم، وإخبارُه بذلك لتحذير أمته من التشيئه بالكفار.

وإنَّ من القنواتِ المفسيدة التي يجب على المسلم الحذرُ مِنها ومُقاطعتُه لها هي وأمثالها قناةُ الاصلاح وفقيهها التي تبث السموم بين المسلمين وتدعو بين وقت وآخر إلى المظاهرات والتَّخريب، كما نحذر كلّ مسلم ممن ينتهج هذا النهج الذي يدعو إلى الفوضِّي والإفسادِ في الأرض، فإنَّ هذه المظاهرات عملٌ غوغائيٌ فوضويٌ ممقوت، لا تجوز المشاركة فيها شرعًا، ولا الذهابُ إلى مكانها للمشاهَدةِ والتَّسلية؛ لأنَّه تكثير لسوادِ أهلها، ولأنَّ فيه نوعًا من تأبيدِها، ولأنها تعرّض المسلمين للخطر في الأنفس والأموال، قال الله تعالى: ﴿ وَلا تَتَّـبِعُ سَبِيلَ الْمُفْسِدِينَ ﴾ [الأعراف:١٤٢]. وإنها لا مكانَ لها في بلادنا ولله الحمد، ويجب أن لا يكونَ لها مكانٌ في بلاد المسلمين، وكلّ من ينتهج نهجَ التخريب والافساد والعدوان والظلم لايمت عمله هذا إلى الإسلام بأيّ صلة وإن سمّى عمله جهادًا وإصلاحًا، فالعبرة بالمعاني والمسميات، وليست العبرة بالإسماء.

وآخر دعوانا أن الحمد لله رب العالمين.

#### ثالثًا: عقيدته ومذهبه:

#### اله لا: عقيدته:

قبل أن أحكم على عقيدة الصنعاني أرى لزامًا على أن أبين موقفه من مسائل العقيدة وهل اتبع فيها عقيدة السلف، أم عقيدة المخالفين، وما رأيه في الفرق المختلفة المخالفة لعقيدة أهل السنة

#### - موقفه من توحيد الربوبية والألوهية:

لا شك أن كل مهتم بعقيدة السلف يعرف كتاب «تطهير الاعتقاد عن أدران الإلحاد،، وهو كتاب جدير بأن يحتل مكانة عظيمة بين الكتب التي عالجت وفرقت بين مفهوم توحيد الربويية والألوهية، ويعتبر الصنعاني بهذا الكتاب الذي تحدث فيه عن معنى «لا إله إلا الله، من أبرز من حمل لواء الدعوة إلى إخلاص التوحيد لله ونبذ البدع والضلالات والشرك والخرافات في القرن الثاني عشر، ثم تبعه الشيخ محمد بن عبد الوهاب رحمه الله في نفس القرن ليجهر ويجاهد ويدافع عن هذا الأمر العظيم(١).

ولما سمع الصنعاني بظهور الشيخ محمد عبد الوهاب، وعرف أنه يدعو إلى الدين الحق والرجوع إليه أرسل بقصيدته الدالية المشبهورة في عام ١٦٣هـ التي مدحه فيها وعبر عن سروره وفرحه بظهور هذه الدعوة المباركة في الوقت الذي كان يظن أنه هو وحده على هذه العقيدة، ولما قال فيها:

#### د سسرنی مسا جساءنی من طریقیة وكنت اظن هذه الطريقـــة لي وحـــدي(٢)

وهذا يبين لدعاة التوحيد والسنة وغيرهم أن السائرين على منهج السلف تلتقي أفكارهم وتتوحد جهودهم وإن تباعدت ديارهم واختلفت أوطانهم، لاجتماعهم وأخذهم من منبع واحد هو القرآن والسنة (٣).

#### ٢- موقفه من علم الكلام والمتكلمين:

لقد حارب الصنعاني علم الكلام وبين فساد منهج المتكلمين في أكثر من موطن، وقد قال عنهم في كتابه ﴿إِيقَاظُ الفَكْرِةُ لِمُراجِعِةٌ الفطرة»: «فإذا نظرت مبادئ كلامهم في علم الكلام وكتب الحكمة في الزمان والمكان، رأيت محارات يظلم منها القلب الحي، ولا يقف منها على شيء، ولكنهم خُفوا عند رؤية كلام الفلاسفة وجعلوه عنوانا لأصول الدين،(٤).

وكان يمتاز بتقديم النقل على العقل واتباع النصوص في مسائل العقائد وغيرها. يقول في ذلك رحمه الله: «اعلم أن المختار عندي والذي أذهب إليه وأدين به في هذه الأبحاث ونحوها، هو ما درج عليه سلف الأمة ولزموه من اتباع السنة والبعد عن الاستداع والخوض فيها إلا لردها على لزوم مناهج الأنبياء، وكيف ترد الأقوى إلى الأضعف،(٥).

#### ٣- مخالفته للمعتزلة والأشاعرة ورميهم بالابتداع؛

أعلن الصنعاني مخالفته للمعتزلة والأشاعرة، وإن تأثر بالمعتزلة في خلق أفعال العباد إلا أنه انتقد المعتزلة كثيرًا، وكذلك الأشاعرة ووصفهم بالابتداع، ومن أقواله في ذلك: «إنما قدمت هذا لئلا يظن الناظر أنى أذهب إلى قول فريق من الفريقين المعتزلة محمل پن سماعيل الصنعاني

الحلقة الثالثة

بقلم/أ.د

نائب الرئيس العام

الحمد لله والصلاة والسلام على رسول الله وعلى آله وصحية ومن والاه، أما بعد:

بعد أن استعرضنا طرفًا من حياة العلامة الشيخ/ محمد بن إسماعيل الصنعاني وذكرنا نشاته وشيوخه وتلاميذه نعرض لأهم لمحة من لمحات حياة هذا الإسام العَلَم وهي عقيدته ومذهبه، لنرى كيف كان الإمام رحمه الله على أصول عقيدة أهل السنة والحماعة ومنهجهم في التلقى والاستدلال.

والأشاعرة، فإن الكل قد ابتدعوا في هذا الفن الذي خاضوا فيه،(٦).

#### ٤- موقفه من الأسماء والصفات وما يتعلق بالأمور الغيبية

ينطلق الصنعاني في هذا الباب من منطلق سليم يتفق مع منهج السلف، ومما قال في ذلك: رقد علم من الدين ضرورة أن لله أوصافًا كلها كمال، قال جل جلاله: ﴿ وَلِلَّهِ الْأَسْمَاءُ الْحُسْنَى فَادْعُوهُ بِهَا وَذَرُوا الَّذِينَ يُلْحِدُونَ فِي أَسْمَائِهِ ﴾، فالإيمان بها واجب على جميع العباد والنكير متعين على من جحدها، أو ادعى أن فيها اسم ذم لله تعالى، ومنها ما ثبت في الأحاديث، فمن عرف صحة الحديث المفيد لذلك وجب عليه الإيمان

كما نقل كلام ابن القيم في شرحه لمنازل السائرين، وأبطل تأويل الصفات من ستة أوجه (^). وقال في كتابه: «جمع الشبتيت شيرح أبيات التثبيت، وهو بصدد الحديث عن سؤال الملكين وما يتعلق بأمور الأخرة «... فيجب قبول ما أخبر به من أمور الدارين وتلقيه بالتصديق وحمله على اللغة العربية من غير تحريف، فإن فهمت المقالة فيا حبذا، وإن لم تفهم فلا تقل نؤوله بكذا ولا بكذا، بل تكل فهمه إلى قائله، وتتهم فهمك القاصر، وتسال الله أن يعلمك ما لم تعلم فهو على كل شيء قدير، وما أحسن ما قاله ابن القيم رحمه الله: «ينبغي أن يفهم عن رسول الله ق مراده من غير غلو ولا تقصير، فلا يحمل كلامه ما لا يحتمل، ولا يقصر به عن مراده، وما قصد به من الهدى والبيان، وقد حصل بإهمال ذلك والعدول عنه من الضلال والعدول عن الصواب ما لا يعلمه إلا الله (١).

ومع هذا فقد وقع من الصنعاني في بعض المواطن ما ينتقد عليه، فقد نقل كلام المقبلي بصوابه وخطئه وسكت عنه، كما لم بحقق موقف ابن تيمية في مسالة الجهة- غفر الله لنا وله-.

#### ٥- حبه لجميع أصحاب رسول الله 🏐:

قد يظن البعض أن الصنعاني لنشاته في بيئة زيدية يذهب إلى بعض أقوال الروافض، وقد ذهب إلى ذلك الدكتور خليل إبراهيم ملا خاطر حينما نسب الصنعاني إلى التشيع، ووضع قوله إلى جانب قول الروافض، وهذا تحامل شديد على هذا الإمام العالم وهو برئ منه، وقد رد الدكتور احمد العليمي(١٠) على الدكتور المذكور في ذلك. ولقد عاش الصنعاني محاربًا في بلده ووطنه لخالفته لما هم عليه من التشيع والرفض حتى

أنهم رُمَـوه بالنصب (١١). وهو من أل البيت، ويسجل لنا ديوان الصنعاني رسالة أرسلها إلى أحد تلامذته وهو العلامة أحمد بن محمد قاطن، في شان الرجل الذي دخل صنعاء، وكان من العجم، فسس الصحابة ونال منهم، وحزن الصنعاني لذلك وكتب رسالة إلى تلميذه المذكور ومما جاء فيها: «فاقرة في الدين، قاصمة لظهور المتقين، ومصيبة في الإسلام لم يطمع في وقوعها إبليس اللعين، ومكيدة في الإسلام أسست بأراء حماعة من الأفدام، (١١). وهي ظهور الرفض وسب العشرة المشهود لهم بالجنة على لسان الرسول الأمين 🎏 وعلى آله الطاهرين حاشا عليا أمير المؤمنين، ويستمر الصنعاني في رسالته فيذكر أنه حصل للعجمي هذا قبولٌ عند الخليفة المنصور، وأمره أن يملي نهج البلاغة وشرحه لابن أبي الحديد على الكرسي في الجامع الكبير إلى أن قال: «ومازال كل ليلة يسرد من هذا حتى ذكر أنه حرف القرآن بعض الصحابة، فسب الصحابة العامة من الناس، ولعنوا أعيان أصحاب رسول الله 📚 ، وحاصله أنه لم يبق مذهب من مذاهب العجم إلا دسه (١٤).

#### ٦- ثناؤه على أئمة أهل السنة والجماعة:

من المعلوم أن من أمارة أهل البدع الوقيعة في أهل السنة وتنقيصهم ورميهم بما ليس فيهم حقدًا وبغضًا، وهذا شان المبتدعة في كل زمان ومكان(١٠). وما قاله الكوثري عن أعلام السلف ليس منا يبعيد (١٦). أما أهل الحق والهدى فيعرفون لسلف هذه الأمة والسائرين على منهج الرسول 👺 فضلهم ومكانتهم، ومن هنا نجد الصنعاني يثني كثيرًا على ابن تيمية وابن القيم، فوصف ابن تيمية بالعلامة شيخ الإسلام، ويتبحره في العلوم وسعة اطلاعه على أقوال السلف و الخلف (۱۷).

وقال عن ابن القيم: وإنه الذي أتى بنفيسى العلم في كل ما يبدي، ولما سمع بدعوة الشيخ محمد بن عبد الوهاب فرح كثيرًا بظهوره، وما ذلك إلا أنه لأنه يحب عقيدة السلف ويجاهد لنشرها ويرغب أن يعم خيرها البلاد والعباد، وقد سيق أن أشرت إلى ذلك.

وكما كان يثنى على السلف كان يحذر ويذم أهل البدع والضلال. يقول الأستاذ قاسم غالب ورفقاه عن الأمير: «ولم يكتف ابن الأمير بدارسة الكتب التي تخدم مذهبه ولكنه كان لا يقع على كتاب بنحرف فيه صاحبه عن القصد، حتى يلفت النظر إلى انصرافه، ويدعو مدرسته إلى

الاحتراس منه، قرأ كتاب «الإنسان الكامل» للجيلي فأرسل وراءه قصيدة يقول فيها:

هذا كـــــاب كله جـــهل

وخلاف ما جاءت به الرسل قــد ضل أقــوام برؤيتــه

فغدوا وليس لدينهم ظل(١٨)

وبعد: فها هي الأصول والقواعد التي كان عليها الصنعاني ودعا إليها وسار عليها من خلال ما سطره هو في كتبه، فاين نضع الرجل بعد ذلك؟ لا يمكن أن يكون إلا من أهل السنة والجماعة الذين كانوا على عقيدة السلف وساروا عليها، وجاهدوا وحوربوا من أجل التمسك بها في عصر لا يعرف إلا الجهل والخرافة.

وقد يقول قائل: للصنعاني بعض المخالفات للسلف كما سبقت الإشارة إلى ذلك في الصفات وكمسألة خلق أفعال العياد.

أقول: الصنعاني حاول جاهدًا تحرير هذه المسالة، ولكنه لم يتمكن وهو وسط هذا الجو الخانق من معرفة الحق فيها، ومع هذا فهو رجح ما تزجح عنده دون متابعة لفرقة معينة أو مذهب معين، وقد سبق بيان عدم متابعته للمعتزلة والأشاعرة، وأحيانًا تقوم بالعالم شبهات لا يتمكن من التخلص منها، لعدم الموجه الصادق أثناء الطلب، ولعدم توفر كتب السلف والعاملين بها كما في بيئة الصنعاني.

#### ناسا ،مذهبه ؛

مذهب الصنعاني يلتقي مع عقيدته، فليس له مذهب إلا ما جاء في الكتاب والسنة، لذلك تجده يدعو إلى الاجتهاد ونبذ التقليد، ويؤلف كتابًا خاصًا في ذلك ليعالج قضية الاجتهاد والتقليد، ولقد فند في كتابه حجج المانعين للاجتهاد مبينًا أن التعصب للمذهب هو الذي دفعهم إلى ذلك، وعاد إلى تعظيم السنن والانقياد لها وترك الاعتراض عليها، ومن أقواله في ذلك: «وقد منع

أئمة الدين معارضة سنة سيد المرسلين 👺 بأقوال غيره من الأئمة المجتهدين، (١٨).

ونقل عن الشيخ محمد حياة السندي قوله: وفمن تعصب لواحد معين غير الرسول 📚 ويرى أن قوله هو الصواب الذي يجب اتباعه دون الأئمة الأخرين فهو ضال جاهل، بل قد يكون كافرًا يستتاب، فإن تاب وإلا قتل، فإنه متى اعتقد أنه يجب على الناس اتباع واحد معين من هؤلاء الأئمة رضى الله عنهم دون الآخرين، فقد جعله بمنزلة رسول الله 🍣 وذلك كفر (١٩).

ومن هذا المبدأ انطلق الصنعاني رحمه الله في علومه ومؤلفاته بأخذ ما يؤيده الدليل ويترك ما سواه، ويناقش ويرجح ويجمع ما أمكن بين الأدلة كعالم مجتهد له مكانته ومنزلته، وإن كتابه سيل السلام لخير شاهد على ما أقول وهو معروف ومتداول بين طلبة العلم.

تظهر مكانة الصنعاني في سلوكه لهذا المنهج لمن نظر وتتبع حالة المجتمع الإسلامي وما وصل إليه من خرافة وتقليد في زمنه، فإذا ظهر رجل في وسط هذا المجتمع بهذا الفكر النير، وهذه الدعوة التي ترد كل شيء إلى الكتاب والسنة في الأصول والفروع، كان هذا دليلاً على صحة مذهبه ودعوته، وقد ذكر أبياتًا من الشعر تبين منهجه

لا بسال الملكان من حل الشرى إلا عن المختار من عدنان لا عن مذهب أحمد أو مالك والشنافعي ومذهب النعمان كلا ولازيد ولاعتمرو فدع كالا وتابع واضح البرهان هذا ووال المسلمين جميعهم وقل الجميع لأجله إخواني واستغفر الله العظيم لكلهم فبدا أتاك الأصر في القران(٢٠)

<sup>(</sup>١) ولد الأمير الصنعاني عام ١٠٩٩هـ، والشيخ محمد بن عبد الوهاب عام ١١١٥هـ.. (١) ديوان الأمير الصنعاني (ص١٣٠).

<sup>(</sup>٣) انظر تطهير الاعتقاد عن ادران الإلحاد (ص٧، ٨). لنقف على قول الصنعاني في توحيد الربوبية والألوهية. (1) إيقاظ الفكرة (ج١/١٩٥، ٢٩٦). (٥) الأنفاس الرحمانية النمنية على الإفاضة المدنية (خ ورقة ١/٢٧).

<sup>(</sup>١) المرجع السابق، نفس الورقة. (٧) إيقاظ الفكرة لمراجعة الفكرة (ج١/٦٧٦). (٨) المرجع السابق (ج١/١٩٨ - ٢٠٣). (٩) جمع الشنيث شرح أبيات التثبيث. (١٠) انظر كتابه: «الصنعاني وكتابه توضيح الأفكار» (ص٨٨، ٩٩، ١٠٣. ١٠٦).

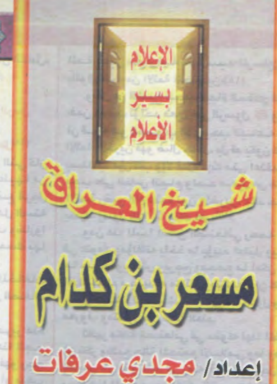
<sup>(</sup>١١) البدر الطالع (ج٢/١٣٥)، والنصب هو إبداء اهل البيت

<sup>(</sup>١٢) القدم من الناس: العمى عن الحجة والكلام، مع ثقل ورخاوة وقلة فهم. لسان العرب (ج٢١/٥٠٠).

<sup>(</sup>١٣) ديوان الأمير الصنعاني (ص٥١- ٤٥٢). (14) انظر رسالة السنة للإمام احمد بن حنبل (ص٨٦، ٨٧).

<sup>(</sup>١٥) انظر مقدمته على الأسماء والصفات للبيهقي، ومقدمته على تبين كذب المفترى لابن عساكر وغيرهما. (١٦) رفع الاستار لإبطال آدلة القائلين بفناء النار للصنعاني (ص٦٣، ١٢٠). (١٧) انظر كتاب ابن الامير وعصره (ص١٦٥).

<sup>(</sup>١٨) إرشاد النقاد إلى تيسير الاجتهاد (ص١٣٧). (١٩) السابق (ص١٤٥) (٢٠) ديوان الصنعاني (ص٣٨٧).



#### اسمه ونسبه:

هو مسعر بن كدام بن ظهير بن عبيدة بن الحارث أبو سلمـة الرؤاسي الهـلالي الكوفي الأحول الحافظ.

روى عن الحكم بن عتيبة وقتادة بن دعامة وسعد بن إبراهيم وقيس بن مسلم وابي إسحاق السبيعي وحبيب بن أبي ثابت ومحارب بن ديثار ويزيد الفقير ومحمد بن عبد الرحمن ابن أبي ليلى والزهري ومحمد بن المنكدر وغيرهم.

روى عنه سفيان بن عيينة ويحيى بن سعيد القطان وسليمان التيمي وابن نمير ووكيع بن الجراح ويزيد بن هارون وابن المبارك ويحيى بن آدم وخلق سواهم.

#### ثناء العلماء عليه:

قال يحيى بن سعيد ما رأيت أحدًا أثبت من مسعر وقال أحمد بن حنبل الثقة كشعبة ومسعر.

قال عبد الرحمن بن مهدي: حدثنا أبو خلدة فقال أحمد بن حنبل: كان ثقة؛ فقال: كان مؤدّبًا وكان خيارًا، الثقة شعبة ومسعر.

قال وكيع شك مسعر كيقين غيره. وقال سفيان بن عيينة قالوا للأعمش إن مسعرًا يشك في حديثه قال شكه كنقين غيره.

قال هشام بن عروة: ما قدم علينا من العراق افضل من ذاك السختياني أيوب وذاك الرؤاسي مسعر.

قال شعبة بن الحجاج: كنا نسمي مسعرًا المصحف، يعني من إتقانه، قال أبو معمر القطيعي قيل لسفيان بن عيينة من أفضل من رأيت؟ قال مسعر.

قال يعلى بن عبيد: كان مسعر قد جمع العلم والورع.

قال عبد الله بن داود الحُزيبي ما من أحد إلا وقد أُخذ عليه إلا مسعر قال يحيى بن سعيد القطان: ما رأيت مثل مسعر كان من أثبت الناس.

قال سفيان الثوري كنا إذا اختلفنا في شيء أتينا مسعرًا.

قال أبو نعيم: مسعر أثبت ثم سفيان ثم شعبة وقال أيضا: كان مسعر شكاكًا في حديثه وليس يخطئ في شيء من حديثه إلا مرة حديث واحد.

قال ابن عمار: حجة، من بالكوفة مثله؟

قال العجلي كوفي ثقة ثبت.

وقال أبو حاتم مسغر أتقن من سفيان وأجود حديثًا وأعلى إسنادًا وهو أتقن من حماد بن يزيد وقد ساله ابنه: عن مسغر إذا خالفه الثوري؟

فقال الحكم لمسعر فإنه المصحف. قال أبو زرعة: ثقة. قال ابن المعارك:

من كان ملتمسًا حليسًا صالحًا

فليأت حلقة مسعرين كدام فيها السكينة والوقار وأهلها

أهل العفاف وعلية الأقوام قال الذهبي: الإمام الثبت شبيخ العراق الحافظ. قال ابن حجر: ثقة ثبت فاضل.

#### من أحواله وأقواله:

قال الحسن بن عمارة: إن لم يدخل الجنة إلا مثل مسعر إن أهل الجنة لقليل، قال خالد بن عمرو: رأيت مسعرًا كان جبهته ركبة عنز من السجود.

قال محمد بن مسعر كان أبي لا ينام حتى يقرأ

قال معن: ما رأيت مسعرًا في يوم إلا وهو أفضل من اليوم الذي كان بالأمس، قال قبيصة: كان مسعر لأن ينزع ضرسه أحب إليه من أن يسال عن

قال ابن السنماك رأيت مسعرًا في النوم فقلت أي العمل وجدته أنفع؟ قال ذكر الله.

قال مسعر لرجل رأى عليه ثيابا جيدة: ليس هذا من آلة طالب الحديث وكان طالب حديث.

قال مسعر من طلب الحديث لنفسه فقد اكتفى ومن طلبه للناس فليدالغ.

انشد مسعر:

نهارك يا مغرور سهو وغفلة وليلك نوم والردى لك لازم وتشعب فيما سوف تكره غيه

كذلك في الدنيا تعيش البهائم قال أبو أسامة سمعت مسعرًا يقول إن هذا الحديث يصدكم عن ذكر الله وعن الصلاة فهل أنتم

قال الذهبي معلقا على هذا: قلت هذه مسالة مختلف فيها هل طلب العلم أفضل أو صلاة النافلة والتلاوة والذكر؟ فأما من كان مخلصًا في طلب العلم وذهنه جيد فالعلم أولى ولكن مع حظ من صلاة وتعبّد فإن رأيته مجدًا في طلب العلم، لاحظ له في القربات فهذا كسلان مهين، وليس هو

بصادق في حسن نيته، وأما من كان طلبه الحديث والفقه غيةً، ومحبة نفسانية فالعبادة في حقه أفضل، بل ما بينهما أفعل تفضيل، وهذا تقسيم في الجملة، فَقَلُّ - واللَّهِ - من رأيته مخلصًا في طلب العلم دَعْنًا من هذا كلّه فليس طلب الحديث اليوم على الوضع المتعارف من حَيّز طلب العلم، بل اصطلاحٌ وطلبُ أسانيد عالية وأخذ عن شيخ لا يعى وتسميع لطفل يلعب ولايفهم أو لرضيع يبكى أو لفقيه يتحدث مع حدث أو أخر ينسخ وفاضلهم مشغول عن الحديث بكتابة الأسماء أو بالنعاس والقارئ إن كان له مشاركة فليس عنده من الفضيلة أكثر من قراءة ما في الجزء سواء تصحف عليه الاسم أو اختبط المتن أو كان من الموضوعات فالعلم عن هؤلاء بمعزل والعمل لا اكاد أراه بل أرى أمورًا سيئة. نسال الله العفو.

قال مسعر: الإيمان قول وعمل. قلت: في هذا تبرئة له من تهمة الإرجاء...

قال مسعر: التكذيب بالقدر أبو حاد الزندقة. أنشد مسعر:

ومشيد دارًا ليسكن داره سكن القبور وداره لم تسكن وقال يوصى ولده كدامًا:

إنى منحتك يا كدام نصيحتي فاسمع مقال أب عليك شفيق أما المُزَاحة والمراء فدعهما خلقان لا أرضاهما لصديق إني بلوتهما فلم احمدهما لجاور جارًا ولا لرفيق والجهل يزري بالفتى في قومه وعروقه في الناس أي عروق قال محمد بن سعد: كان لمسعر أم عايدة فكان

وفاته: توفي مسعر في رجب سنة خمس وخمسين ومائة.

#### الراجع

- . سير أعلام النبلاء.
  - تهذيب التهذيب.
  - تقريب التهزيب.



# دروس وعبرمن قصة

الحمد لله والصالة والسالام على رسول الله ومن

ولاه، أما بعد:

فهذه بعض الدروس والفوائد التي استُخلصت من قصة داود عليه السلام:

١- تجليات فضل الله على عباده.

ترادف نعم الله على عباده عامة وعلى أنبيائه وأوليائه خاصة لا ينكره إلا جاحد، وقد خص الله نبيه داود بمزيد من فضله وظهر ذلك واضحًا في المظاهر الآتية:

\*سخر الله له الجبال والطير تردد معه ذكره وتسبيحه.

\*ألان في يده الحديد فصار كالعجينة يصنع منه ما يشاء.

\*يسًـر له تلاوة الزبور، وأتاه الملك فجمع له الخيرين خير الدنيا والآخرة.

\*أنعم عليه بالقوة في البدن والحكمة في الرأس والعدل في الحكم.

\*انعم عليه بالذرية الصالحة: «وورث سليمان داود».

٧- الشكر قيد النعمة:

شكر النعمة يمنعها من الزوال ويجلب المزيد، ويمنع النقمة، وبهذا قضى العزيز الحميد، فقال سيحانه: ﴿وَإِذْ تَأَذُنَ رَبُّكُمْ

لَئِنْ شَكَرْتُمْ لأَزِيدَنَّكُمْ وَلَئِنْ كَفَرْتُمْ إِنَّ عَذَائِي لَشَيْدُ ﴾ [إبراهيم: ٧]، وقليل من الناس من يعصرف النعمة فيقرُّ بها للمنعم سبحانه ويشكره عليها بوضعها فيما أمر سبحانه، وكان داود عليه السلام من هذا القليل الشاكر،

فاستحق من الله الثناء: ﴿ اعْمَلُوا آلَ دَاوُدُ شُكُرًا وَقَلِيلُ مِنْ عِبَادِيَ الشُكُورُ ﴾ [سبا: ١٣].

٣- بنو إسرائيل لم يشكروا نعمة الله
 عليهم:

لم يشكر اليهود نعمة الله عليهم بإنزال التوارة، فحرفوها وبدلوها ولم بعملوا بما فيها، ولم يشكروا نعمة الله عليهم يتتابع الأنساء فيهم، فأذوا أنبياء اللُّه حال حياتهم ويعد مماتهم، ومنهم من قتلوه، ومن ذلك ما فعلوه مع نبى الله داود عليه السلام وهو المبجل فيهم، فوصفوه بالثائر السفاح الذي يحب سفك الدماء وإقامة الملك على جماجم البشر، وإن شئت التفاصيل فراجع العهد القديم، سفر الملوك الثاني الفصول من (٥- ٢٠)، وكذلك ما نسموا إلى نبيهم داود زورًا وبهتانًا أن داود عليه السلام قد رأى امراة حاره وهي تغتسل فاحبُها حبًا شديدًا، فأرسل زوجها في إحدى المعارك، وأمر القائد أن يجعله في المقدمة لعله يقتل فيتزوج امراته، وتوراة اليهود التي كتبوها بأيديهم وليست التوراة التي أنزلها الله على موسى- تمتلئ بهذه السفاهات التي أنزه سمع القارئ وبصره . lais

فهم لم يتركوا نبيًا إلا أساعوا إليه، بل لم يسلم الله سبحانه وتعالى من افتراءاتهم، فتعالى الله عما يقولون علوًا كسرًا.

ومن هنا فقد حنرنا الله أن نكون مثلهم، وذكر ذلك في كتابه الكريم تصريحًا وتلميحًا.

## داود عليه السالام

٤- أفضل ما أكل الإنسان من عمل يده:

هذا أيضًا مما تعلمناه من قصة داود عليه السلام، فعلى الرغم من كونه خليفة في الأرض وملكًا على أمة امتد ملكها، إلا أنه كان يأكل من عمل يده: ﴿ وَأَلْنًا لَهُ الصَّدِيدَ (١٠) أَن اعْمَلُ سَابِغَاتٍ وَقَدُّرْ فِي السِّرْدِ ﴾، فكان عليه السلام يصنع الدروع ويبيعها ويأكل من ثمنها.

وفي صحيح البخاري قال 🐲: مما أكل أحد طعامًا قط خيرًا من أن يأكل من عمل يده، وإن نبيُّ اللَّه داود عليه السلام كان يأكل من عمل يده». وهكذا الأنبياء والصالحون، فمنهم من كان يرعى الغنم، ومنهم من كان نجارًا؛ كزكريا

عليه السلام، ومنهم من عمل بالنجارة زمنًا مثل نوح عليه السلام، ومنهم من عمل بالتجارة فكان يبيع ويشتري في الأسواق، وكبار الصحابة رضى الله عنهم كان الواحد منهم يعمل بيده ويحمل على ظهره ليكتسب قوته ويتصدق من عمل يده، فقد أرشدهم النبي 🍜 إلى العمل وكسب

القوت، حتى ولو كان العمل في الاحتطاب، فلا غضاضة في ذلك، فهذا خيرٌ من أن يسال الناس أعطوه أو منعوه، وأحاديث النبي 🐲 متواترة في ذلك، وأعمال الصحابة كذلك شاهدة على ذلك، فكانوا يتناوبون فيما بينهم في سماع النبي 📚 والجلوس عنده وفي طلب الرزق، ومن عجب أن يخفى ذلك على كثير من شبابنا ممن يدعون طلب العلم ويتخذونه حرفة لهم، حتى أصبحوا عالة على غيرهم، ولا حول ولا قوة إلا بالله.

٥- من المعجزات المحسوسة أن الان الله الحديد لداود عليه السلام فجعله مطاوعًا له يشكله كما يشاء، وهذه أية من أيات الله الكونية

ودليل على قدرة الله سبحانه، فهو الذي جعل النار بردًا وسلامًا على إبراهيم، وجعل الماء سلاحًا أغرق فرعون، ونجا موسى، وألان الحديد لداود، وهكذا فلله جنود السماوات والأرض يفعل ما يشاء ويختار؛ ولكن أكثر الناس يجهلون هذه الحقيقة.

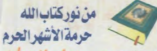
٦- ومن الفوائد ما ذكره الشيخ عبد الرحمن السعدي رحمه الله، فقال في تفسير قوله تعالى: ﴿ يَا دَاوُدُ إِنَّا جَعَلْنَاكَ خَلِيفَةً فِي الأَرْضِ ﴾ الآية، هذه الآية تمنع من حكم الحاكم بعلمه؛ لأن الحكام لو مكنوا أن يحكموا بعلمهم لم يشا أحدهم إذا أراد أن يحفظ وليه ويهلك عدوه إلا ادعى عليه فيما حكم به، ونحو ذلك؛ روى عن جماعة من الصحابة منهم أبو يكر رضى الله عنه قال: لو رايت رحالاً على حدمن حدود الله ما أخذته

وروى أن امرأة حاءت إلى عمر رضى الله عنه فقالت له: احكم لي على فلان بكذا فإنك تعلم ما لى عنده، فقال لها: إن أردت أن أشهد لك فنعم، وأما الحكم فلا.

حتى بشهد على ذلك غيري.

وفي صحيح مسلم عن ابن عباس رضى الله عنهما أن رسول الله 📚 قضى بيمين وشياهد. انتهى مختصرًا.

وأقول: قد ازدان القضاء الإسلامي بدرر ناصعات من النزاهة والعدل واحترام حقوق الأخرين حتى ولو كانوا غير مسلمين، وذلك مما يضيق المجال عن ذكره، وأكتفى بهذا القدر، وأسال الله أن ينفعني بما كتبت، وأن ينفعك بما تقرأ، وأن يرزقنا الثبات على الحق والدين حتى يأتينا اليقين، وإلى لقاء استودعكم الله، والسلام عليكم ورحمة الله.



قال تعالى: ﴿ إِنَّ عِدُهَ الشَّهُورِ عِندَ اللَّهِ اثْنَا عَشْرَ شَهْرًا فِي كِتَابِ اللَّهِ يَوْمُ ذَلِقَ السَّمَاوَات وَالأَرْضَ مِنَّهَا أَرْيَعْهُ حُرْمُ ذَلِكَ الدِّينُ الْقَيْمُ فَلاَ تَظْلِمُواْ فِيهِنُ أَنْفُسَكُمُ ﴾ [التوبة ص ٢٥].

#### من درر التفاسير

في قوله تعالى فلا تظلموا فيهن أنفسكم، قيل: قوله فيهن ينصرف إلى جميع شهور السنة، أي فالا تظلموا فيهن أنفسكم بفعل المعاصي وترك الطاعة. وقيل: فيهن أي: في الأشهر الحرم. قال قتادة: العمل الصالح أعظم أجرا في الأشهر الحرم، والظلم فيهن أعظم من الظلم فيما سواهن، وإن كان الظلم على كل حال عظيما. [نفسير البغوي]

#### فضلشهرالحرم

عن أبي هريرة أن النبي القصالة في أفضل الصلاة بعد المكتوبة الصلاة في جوف الليل و أفضل الصيام بعد شهر رمضان شهر الله المحرم. [صحيح مسلم]

#### فضل صيام عاشوراء

عن أبي قتادة الأنصاري رضي الله عنه أن رسول الله ﷺ سئل عن صوم عاشوراء؟ فقال: يكفر السنة الماضية. [محيح سلم]

#### سبب صيام عاشوراء؟

عن ابن عباس رضي الله عنهما، أن رسول الله ت قدم المدينة، فوجد اليهود صياماً يوم عاشوراء، فقال لهم رسول الله ت ما هذا

اليوم الذي تصومونه قالوا: هذا يوم عظيم، أنجى الله فيه موسى وقومه، وأغرق فرعون وقومه، فصامه موسى شكراً. فنحن نصومه، فقال رسول الله فنحن أحق وأولى بموسى منكم فصامه رسول الله في، وأمر بصيامه. [صحيح سلم]

#### من دلائل نبوته على المالية

#### منقطوف الحكمة

عن سيار أبي الحكم، قال: الدنيا والأخرة يجتمعان في قلب العبد فايهما غلب كان الأخر تبعأ له.

قال عبد الله: لا تعجلوا بحمد الناس ويذمهم، فإن الرجل يعجبك اليوم ويسوعك غداً، ويسوعك العوم ويعجبك غداً

عن مجارك بن فضالة قال: سمعت الحسن وقال له شاب: أعياني قيام الليل. فقال: قيدتك خطاباك.

#### نورالوجه من سلامة الصدر!

عن زيد بن أبي أسلم قال: دخل على أبي دجانة و هو مريض، و كان وجهه يتهلل. فقيل: ما لوجهك يتهلل؟ فقال: ما من عملي شيء أوثق عندي من اثنتين: أما إحداهما فكنت لا أتكلم فيما لا يعنيني، و أما الأخرى: فكان قلبي للمسلمين سليماً. [سن الدارمي]

### من كلمات العرب في تقسيم الحسن

الصباحة: في الوجه، البهاء: في الجبين. الوضاءة: في البشرة، الجمال: في الأنف.

#### مندررالعلماء

قال الأجري: من أراد الله عز وجل به خيراً لزم سنن رسول الله ، وما كان عليه الصحابة رضي الله عنهم، ومن تبعهم بإحسان من أئمة المسلمين رحمة الله عليه مم في كل عصر، وتعلم العلم لنفسه، لينتفي عنه الجهل، وكان مراده أن يتعلمه لله عز وجل، ولم يكن مراده، أن يتعلمه للمراء والجدال والخصومات، ولا لدنيا.

ومن كان هذا مراده سلم إن شاء الله تعالى من الأهواء والبدع والضلالة، واتبع ما كان عليه من تقدم من أئمة المسلمين الذين لا يستوحش من ذكرهم، وسأل الله تعالى أن يوفقه لذلك.

فإن قال قائل: وإن كان رجل قد علمه الله عز وجل علماً، فجاءه رجل يساله عن مسالة في الدين، ينازعه ويضاصمه، ترى له أن يناظره حتى تثبت عليه الحجة، ويرد على قوله؟

قيل له: هذا الذي نهينا عنه، وهو الذي حذرناه من تقدم من أئمة المسلمين.

فإن قال قائل: فماذا نصنع؟.

قـيل له: إن كـان الذي يسـالك مسألته، مسألته، مسألة مسترشد إلى طريق الحق لا مناظرة، فأرشده بأرشد ما يكون من البيان بالعلم من الكتاب والسنة، وقـول الصـحـابة، وقـول أئمة المسلمين. وإن كـان يريد مناظرتك ومـجـادلتك، فهذا الذي كره لك العلماء، فلا تناظره، واحذره على دينك، كما قال من تقدم من أنمة المسلمين إن كنت لهم متبعاً.

فإن قال: ندعهم يتكلمون بالباطل، ونسكت عنهم؟

قيل له: سكوتك عنهم وهجرتك لما تكلموا به أشد عليهم من مناظرتك لهم، كذا قال من تقدم من السلف الصالح من علماء المسلمين. [الشريعة] الحلاوة: في العينين. الملاحة: في الفم. الظرف: في اللسان. اللياقة: في العقل. [فقه اللغة الثمالي]

#### تثبت أولا.. ١

عن يونس بن عبيد الأعلى قيال: قيال لي الشافعي: يا يونس إذا يلغك عن صديق لك ما تكرهه فإباك ان تبادره بالعداوة و قطع الولاية فتكون ممن أزال يقينه بشك، و لكن ألقه و قل له: بلغني عنك كذا و كذا و احذر أن تسمى له المبلغ فإن أنكر ذلك فقل له: أنت أصدق و أبر لا تزيدن على ذلك شبيئاً و إن اعترف بذلك فرأيت له في ذلك وجهاً لعذر فاقبل منه، و إن لم تر ذلك فقل له: ماذا أردت بما بلغني عنك فإن ذكر ماله وجه من العذر فاقبل منه، و إن لم ثر لذلك وجهاً لعذر و ضاق عليك المسلك فحيننذ أثبتها عليه سبئة، ثم أنت في ذلك بالخيار: إن شئت كافاته بمثله من غير زيادة و إن شئت عفوت عنه و العفو اقرب للتقوى و أبلغ في الكرم لقوله الله تعالى وجزاء سيئة سيئة مثلها فمن عفا وأصلح فأحره على الله فإن نازعتك نفسك بالمكافأة فافكر فيما سيق له لديك من الإحسان فعدها ثم ابدر له إحساناً بهذه السيئة، و لا تبخسن باقي إحسانه السالف بهذه السيئة فإن ذلك الظلم بعينه يا يونس إذا كان لك صديق فشد يديك به فإن اتضاذ الصديق صعب و مفارقته سبهل. [صفة الصفوة]

#### كن لله اقرب ... وللشيطان ابعد

عن مطرف قال: إني وجدت ابن آدم كالشيء ملقى بين الله تعالى و بين الشيطان، فإن أراد الله أن ينعشه اجتره إليه، و إن أراد به غير ذلك خَلَى بينه و بين عدوه. [صفة الصفوة]

#### من فضائل الصحابة

عن أنس بن مسالك: أن أبا بكر الصديق حدثه قال: نظرت إلى أقدام المشركين على رؤسنا ونحن في الغار، فقلت: يا رسول الله! لو أن أحدهم نظر إلى قدميه أبصرنا تحت قدميه، فقال: «يا أبا بكرا ما ظنك باثنين الله ثالثهما». قوا وَالْمُيْسِرِ ا أَكْبَرُ مِنْ مُ أما إ

دروالمسادة

مقالمعلى

جلب الصلحة

اعداد متولي البراجيلي

الحمد لله وحده، والصلاة والسلام على من لا نبى بعده، وبعد:

هذه القاعدة أصل عظيم من أصول الشريعة الإسلامية القائمة على جلب المصالح وتكميلها، ودرء المقاسد وتقليلها.

فمعنى القاعدة: أنه إذا تعارضت مفسدة ومصلحة قدم دفع المفسدة غالبًا، لأن اعتناء الشرع بترك المنهيات أشد من اعتنائه بفعل المامورات، ولذا قال فن الإذا أمرتكم بشيء فأتوا منه ما استطعتم، وإذا نهيتكم عن شيء فاجتنبوه».

أولا : شواهد القاعدة من القرآن ا

شواهد القاعدة من القرآن كثيرة وتفوق الحصر، منها:

٨٧ التوحيث العدد ٢٩٧ السنة الرابعة والللاثون

-قوله تعالى في الخمر: ﴿ يَسْأَلُونَكَ عَنِ الخَمْرِ وَالْيُسِرِ قُلْ فِيهِمَا إِثْمُ كَبِيرٌ وَمَنَافِعُ لِلنَّاسِ وَإِثْمُهُمَا أَكْنَرُ مِن نُفْعِهِمَا ﴾ [البقرة ٢١٩].

أما إثمها فهو في الدّين، وأما المنافع فدنيوية من حيث إن فيها نفع البدن، وتهضيم الطعام، وتشحيذ بعض الأنهان، ولذة الشدة التي فيها، كما قال حسان بن ثابت في جاهليته:

ونشربها فتتركنا ملوكا

وأسدًا لا ينهنهها (١) اللقاء

وكذا بيعها والانتفاع بثمها. (تفسير ابن كثير). لكن هذه المنافع ليست شيئًا أمام مفاسدها من ذهاب عقل وغفلة وأكل لأموال الناس بالباطل، إلى غير ذلك، فهذا يقدم على المصلحة المظنونة التي ترونها، وهذا كان في أول أمر تدرج تحريم الخمر.

وقوله تعالى: ﴿ كُتِبٌ عَلَيْكُمُ الْقَتَالُ وَهُوَ كُرُهُ لُكُمُ وَعَسَى أَن تَكُرَهُوا شَنَيْتُا وَهُوَ خَيْرٌ لُكُمْ وَعَسَى أَن تُحِبُّوا شَنِيْتُا وَهُوَ شَرُّ لُكُمْ وَاللَّهُ يَعْلَمُ وَأَنْتُمْ لَا تَعْلَمُونَ ﴾ [البقة ٢١٦].

فقد يحب المرء شيئًا لمصلحة، ولكن قد تكون وراءها مفسدة أشد منها وهو لا يعلم.

-وقوله تعالى: ﴿ وَإِنْ جَاهَدُاكُ لِتُشْرِكَ بِي مَا لَيْسُ لِكَ بِهِ عَالَمُ لَكُ بِهِ عَالَمُ فَكَلَّ تُطِعُهُما ﴾، فقد أمر الله تُعالَى في أكثر من أية بطاعة الوالدين، لكن مفسدة الشرك بالله أكبر من مصلحة طاعة الوالدين.

وقوله تعالى: ﴿ فَلَيْسُ عَلَيْكُمْ جُنَاحُ أَن تَقْصُرُوا مِنَ الصَّلاةِ إِنْ خِفْتُمْ أَن يَقْتِنَكُمُ الَّذِينَ كَفَرُوا ﴾، فمفسدة الأذى من الكافرين قدمت على مصلحة إتمام الصلاة.

#### ثانيا : شواهد القاعدة من السنة :

أخرج البخاري بسنده عن أم المؤمنين عائشة رضي الله عنها: أن النبي قال لها: يا عائشة، لولا أن قومك حديث عهد بجاهلية لأمرت بالبيت فهدم، فانخلت فيه ما أخرج منه، والزقته بالأرض، وجعلت له بابين، بابا شرقيًا وبابًا غربيًا، فبلغت به اساس إبراهيم. [صحيح البخاري ١٩٨٦].

قال الحافظ ابن حجر: لأن قريشًا كانت تعظم الكعبة جدًا، فخشي الكعبة جدًا، فخشي الكعبة على المحلود الفخر عليهم في بالإسلام أنه غير بناءها لينفرد بالفخر عليهم في ذلك، ويستفاد منه ترك المصلحة لأمن الوقوع في المفسدة. [فنح الباري].

فترك النبي 🎏 مصلحة بناء الكعبة على قواعد إبراهيم عليه السلام دفعًا لمفسدة راجحة.

والحديث أخرجه غير البخاري بروايات أخرى، فيها أن النبي ﷺ كان يريد أن يهدم الكعبة ويعيد بناءها على قواعد إبراهيم عليه السلام، لأن قريشًا

لما أعادت بناء الكعبة اشترطوا أن لا يضعوا فيها إلا نفقة طيبة، لا يدخلوا فيها مهر بغي، ولا بيع ربا، ولا مظلمة أحد من الناس، فقصرت بهم النفقة، فتركوا بعض البيت في الحجر، وجعلوا لها بابًا واحدًا مرتفعًا حتى يدخلوا من يشاؤون ويمنعوا

وهذا الحديث هو الذي دفع ابن الزبير رضي الله عنهما لما احترقت الكعبة واراد إعادة بنائها أدخل فيها الحجر، وجعل لها بابين كما كان يريد النبي ، لكن الحجّاج بعد ذلك هدمها مرة ثانية وأعادها إلى سابق عهدها.

يقولُ الحافظ ابن حجر: وفي الحديث فوائد منها: ترك بعض الاختيار مخافة أن يقصر عنه فهم بعض الناس، والمراد بالاختيار المستحب.

وفيه: اجتناب ولي الأمر ما يتسرع الناس إلى إنكاره، وما يخشى منه تولد الضرر عليهم في دين أو دنيا، وتألف قلوبهم بما لا يترك فيه أمر واجب.

وفيه: تقديم الأهم فالمهم من دفع المفسدة وجلب المصلحة، وانهما إذا تعارضا بدئ بدفع المفسدة، وأن المفسدة إذا أمن وقوعها عاد استحباب عمل المصلحة.

وفيه: حديث الرجل مع أهله في الأمور العامة وفيه: حديث الرجل مع أهله في الأمور العامة (يقصد حديث النبي الأمني عائشة)، وفيه: حرص الصحابة على امتثال أوامر النبي قي إنت الباريا وقال الإمام النووي: وفي هذا الحديث دليل لقواعد من الأحكام، منها:

إذا تعارضت المصالح أو تعارضت مصلحة ومفسدة وتعذر الجمع بين فعل المصلحة وترك المفسدة بدئ بالأهم، لأن النبي أخبر أن نقض الكعبة، وردها إلى ما كانت عليه من قواعد إبراهيم عليه السلام مصلحة، ولكن تعارضه مفسدة اعظم منه وهي خوف فتنة من أسلم قريبًا، وذلك لما كانوا يعتقدونه من فضل الكعبة فيرون تغييرها عظيمًا.

قال السيوطي في حاشية النسائي: ويمكن أن يوجه بأن لفظ القوم مفرد لفظًا وجمع معنى، فروعي إفراد اللفظ في جانب الخبر، كما روعي اللفظ في إرجاع الضمير في قوله تعالى: ﴿ كِلْتَا الجَنْتَيْنِ الْمَا رَفِعَ الْمُونِيُ شَرِح سَنُ التَّرِفُدَي

انت في حيث الارد الك. إلحه الموروس البيت خمس مرات، بنته الملائكة، ثم إبراهيم عليه الصلاة والسلام، ثم قريش في الجاهلية، وحضر النبي هذا البناء وله خمس وثلاثون سنة، وقيل: خمس

وعشرون سنة، وفيه سقط على الأرض حين رفع إزاره، ثم بناه الزبير، ثـ الحجاج بن يوسف، واستمر إلى الآن (عط النووي) على بناء الحجاج، وقيل بني مرف أخريين أو ثلاثًا.

قال العلماء: ولا يغير عن هذا البناء، وقد ذكروا أن هارون الرشيد سال مالك بن أنس عن هدمها وردها إلى بناء ابن الزبير للأحاديث المذكورة في الباب.

فقال مالك: نشيدتك بالله يا أمير المؤمنين أن لا تجعل هذا البيت لعبة للملوك، لا يشياء أحد إلا نقضيه وبناه، فتذهب هيبته من صدور الناس. إنطة الامودي

وقد استخدم الإمام مالك قاعدة: درء المفسدة مقدم على جلب المصلحة، وهي ذات القاعدة المستنبطة من حديث النبي عنه عن هدم الكعبة وإعادة بنائها، فافتى هارون الرشيد بان ترك مصلحة هدم الكعبة وإعادتها على قواعد إبراهيم عليه الصلاة والسلام، يؤخر عن مفسدة نهاب هيبة الكعبة من قلوب المسلمين.

- وعن أم سلمة رضى الله عنها، قالت: إن رسول الله قال: إنه يستعمل عليكم أمراء فتعرفون وتنكرون، فمن كره فقد برئ، ومن أنكر فقد سلم، ولكن من رضي وتابع، قال: لا ما صلّوًا المرجه سلم وغيرها

قال ابن القيم: إن النبي شرع لأمته إيجاب إنكار المنحر ليحصل بإنكاره من المعروف ما يحبه الله ورسوله، فإن كان إنكار المنكر يستلزم ما هو انكر منه، وأبغض إلى الله ورسوله، لا يسوغ إنكاره، وإن كان الله تعالى يبغضه ويمقت أهله، وهذا كالإنكار على الملوك والولاة بالخروج عليهم، فإنه اساس كل شر وفتنة إلى آخر الدهر. [علام الموتين]

فمفسدة الفتنة التي تقاتى من الخروج على الحكام تقدم على مصلحة تغيير الحاكم بحاكم طائع لله ورسوله. -وعن بُسر بن ارطاة- رضي الله عنه- قال: سمعت

- وعن يُسعر بن أرطاة - رضي الله عنه - قال: سمعت رسول الله عليه يقول: «لا تقطع الأيدي في الغزو». [اخرجه ابو داود، والنسائي، والترمذي، ورواية النسائي، في السفر بدلاً من الغزو، وقوى إستاده الحافظ في الإصابة، وصححه الشيخ الألبائي في صحيح ابي داود والنسائي والترمذي]

فمصلحة تطبيق حدود الله التي امر بها، أُخَّرَت عن مفسدة لحوق صاحب الحد بالمشركين حمية وغضبًا.

-عن أبي هريرة رضي الله عنه قال: إن رسول الله 🍩 لعن رُوَّارِت القبور، إلمرجه الارمتي وابن عاجه وابن حدان ويحيدهم

ورورو وفوائد: ۱-هذا الحديث اختلف أهل العلم فيه بين تحسينه بن عفر المديث اختلف أهل العلم فيه بين تحسينه

الحديث اختلف أهل العلم فيه بين تحسينه
 وضعفيه، فمنهم من ضعفه بطرقه كلها، ومنهم من
 حسنه، ومال الشيخ الألباني إلى تحسينه في
 كتاب أحكام الجنائز.

٢- زيارة النساء للمقابر، اختلف فيها
 أهل العلم على أقوال ثلاثة:

ومنها: الحجر على السفيه.

ومنها: ليس للإنسان أن يفتح كوة تشرف على مقر نساء جاره، بل يكلف أن يتخذ فيها ما يقطع النظر.

ومنها: كذلك ليس له أن يحدث في ملكه ما يضر بجاره ضررًا فاحشًا بينًا كاتخاذه بجانب دار جاره طاحونًا مثلًا يوهن البناء أو كنيفًا(١) أو بالوعة تضر بجدار دار حاره.

ومنها: اتخاذ الشخص في داره فرنًا يمنع جاره من السكفى في داره بسبب الرائحة والدهان. [الوجيز في شرح القواعد القفهية د. عبد الكريم زيدان]

وإذا كان الضرر لا يزول إلا برفعه بالمرة فإنه يرفع (المادة ١٢١٢ من مجلة الأحكام العدلية)، وإن كان لمحدثه منفعة في إبقائه لأن درء المفاسد أولى من جلب المنافع.

وجواز الكذب بين المتعادين للإصلاح (هذا ورد في حسيث للنبي في من انواع الكذب الشلاثة الجائزة، وهي: الكذب في الحرب، وكذب الرجل على امراته، طلبا لحسن معاشرتها، والكذب بين المتخاصمين للإصلاح)، [شرح القواعد الفقهية لاحمد الزرقا] رابعا: نظائر للقاعدة:

#### ١- تحصيل أعلى المسلحتين وإن فاتت أدناهما:

يقول ابن القيم: إن الشريعة مبناها على تحصيل المصالح بحسب الإمكان، وأن لا يقوت منها شيء، فإن أمكن تحصيلها كلها حصلت، وإن تراحمت ولم يمكن تحصيل بعضها إلا بتقويت البعض، قدم أكملها وأهمها وأشدها طلبًا للشارع.

[مفتاح دار السعادة عن القواعد الفقهية لإعلام الموقعين]

ومما يشهد لذلك ويقويه ما رواه أبو هريرة قال: قال رسول الله ﷺ: «الإيمان بضع وسبعون أو بضع وستون شعبة، فافضلها قول: لا إله إلا الله، وأدناها إماطة الآذي عن الطريق، والحياء شعبة من الإيمان، ومنف عليه

فقد دل الحديث على أن المصالح التي أتى بها هذا الدين، متفاونة في العلو والرتبة، فإذا كان أعلاها متمثلاً في شهادة التوحيد، وأدناها متمثلاً في إماطة الأذى عن الطريق، فإن ما بين هذين الطرفين من المصالح متدرج في العلو والنزول بينهما حسب مدى القرب والبعد إلى كل منهما.

ومن فروع ذلك: إن تمليك مصلحة الرجال الطلاق اعلى وأكبر من مصلحة سدَّه عليهم.

ومنها: أن السّمر بعد العشاء ذريعة إلى تقويت قيام الليل، فإن عارضه مصلحة راجحة كالسّمر في العلم ومصالح المسلمين لم يكره.

ومنها: تاخير الحدّ لملحة راجحة، إمّا من

القول الأول: الجواز.

القبول الشائي: الكراهة، وهؤلاء حاولوا التوفيق بين أدلة القائلين بالمنع. بالجواز والقائلين بالمنع.

القول الثالث: المنع. ولعل أرجح الاقوال- إن شاء الله- القول بالجواز، لأن أدلة القائلين بالمنع ضعيفة ولا تخلو من مقال.

٣- على تقدير صحة الحديث، فإن لفظة «زوارت» إنما يدل على لعن النساء اللاتي يكثرن الزيارة، بخلاف غيرهن فلا يشملهن اللعن، فلا يجوز حينئذ أن يعارض بهذا الحديث الأحاديث الدالة على استحياب الزيارة للنساء.

قال القرطبي: اللعن المذكور في الحديث إنما هو للمكثرات من الزيارة لما تقتضيه الصيفة من المبالغة، ولعل السبب ما يفضي إليه ذلك من تضييع حق الزوج والتبرج، وما ينشأ من الصياح ونحو ذلك، وقد يقال: إذا أمن جميع ذلك فلا مانع من الإنن لهن، لأن تذكر الموت بحتاج إليه الرحال والنساء.

قال الشوكاني في نيل الأوطار: وهذا الكلام هو الذي ينبغي اعتماده في الجمع بين أحاديث الباب المتعارضة في الظاهر.

وإلى هذا الجمع أيضًا ذهب الصنعاني في سبل السلام، [احكام الجنائز للالباني، فتح الباري، الأداب الشرعية للنساء في زيارة المقاير: لعمرو عبد المتعم]

فنهى النبي النساء عن الإكثار من زيارة القبور رغم ما فيها من مصلحة ظاهرة، كترقيق القلوب والتذكير بالآخرة.

يقول ابن القيم: أما النساء فإن هذه المصلحة (زيارة القبور) وإن كانت مطلوبة منهن، لكن ما يقارن زيارتهن من المفاسد التي يعلمها الخاص والعام، من فتنة الأحياء، وإيذاء الأموات، والفساد الذي لا سبيل إلى منعه إلا بمنعهن، اعظم مفسدة من مصلحة يسيرة تحصل لهن بالزيارة، والشريعة مبناها على تحريم الفعل إذا كانت مفسدته أرجح من مصلحته، ورجحان هذه المفسدة لا خفاء به، فمنعهن من الزيارة من محاسن الشريعة. [تهذيب السن نقلاً عن قواعد إعلام الموقعين، مع الأخذ في الاعتبار أن ابن القيم ممن يقولون بمنع النساء من زيارة المقابر، وقد ذكرنا أن الراجح هو الجواز،

ثالثًا: من فروع القاعدة وتطبيقاتها في المعاملات:

منها: يمنع الشخص من التصرف في ملكه إذا كان تصرف ويضر بجاره ضررا فاحشًا، لأن درء المفاسد عن جاره أولى من جلب المنافع لنفسه.

٤٠ التوحيث العدد ٢٩٧ السنة الرابعة والثلاثون

حاجة المسلمين إلى المحدود، أو من خوف ارتداده ولحوقه بالكفار، وتأخير الحد لعارض أمر وردت به الشريعة، كما يؤخر عن الحامل والمرضع، وعن وقت الحدو والبرد والمرض، فهذا لمصلحة المحدود، فتأخيره لمصلحة الإسلام أولى.

[إعلام الموقعين، عن القواعد الفقهية المستخرجة منه]

٧- دفع أعلى المضدتين وإن وقع أدناهما:

يقول أبن القيم في الإعلام: إن حكمة الشارع اقتضت رفع الضرر عن المكلفين ما أمكن، فإن لم يمكن رفعه إلا بضرر أعظم منه، بقّاه على حاله، وإن أمكن رفعه بالتزام ضرر دونه رفعه به.

ومن شـواهد ذلك في الكتـاب، قـوله تعـالى: ﴿ وَالْفَتْنَةُ أَكْبَرُ مِنَ القَتْلِ ﴾ [الغرة ٢١١].

فقدم الكفر على قتل النفس.

فدفع المفسدة الأكبر وهي غصب الملك السفن بمفسدة أخف وهي خرق السفينة، وكذلك دفع المفسدة الأكبر، وهي إرهاق الوالدين طغيانًا وكفرًا بمفسدة أقل وهي قتل الولد.

والنبي في صلح الحديبية صالح المشركين ببعض ما فيه ضيم على المسلمين للمصلحة الراجحة ودفع ما هو شر منه. [فتاوى ابن تيمية-زاد المعاد-القواعد المستخرجة].

- ومن ذلك إنكار المنكر على مرتكبه، فإن الإنكار يحتاج إلى فقه وإلى علم، حتى لا يُزال ضرر أصغر بضرر أكبر، فإنكار المنكر أربع درجات:

الأولى: أن يزول المنكر ويخلف فسده من

الثانية: ان يقل المنكر وإن لم يزل بالكلية. الثالثة: ان يخلف المنكر ما هو مثله.

الرابعة: ان يخلف المنكر ما هو شرُّ منه.

فالدرجتان الأولى والثانية مشروعتان، والثالثة موضع اجتهاد، والرابعة محرمة يقول ابن القيم في الإعلام: فإذا رايت أهل الفجور والفسوق يلعبون بالشطرنج، كان إنكارك عليهم من عدم الفقه والبصيرة إلا إذا نقلتهم منه إلى ما هو أحب إلى الله ورسوله، كرمي النشأب، وسباق الخيل ونحو ذلك

ومن أمثلة ذلك: رجل به جرح، ولو سجد سال جرحه (دمه)، وإن لم يسجد لم يسل، فإنه يصلي قاعدًا ويومئ بالركوع ولا يسجد، لأن ترك السجود أهون من الصلة مع الحدث، ألا ترى أن ترك

السجود جائز حال الاختيار في التطوع على الدابة، ومع الحدث لا يجو دحال

. ومنها: لو اضطر وعنده ميتة ومال الغلي باكل الميتة.

ومنها: لو أن امراة صلت قائمة ينكشف من عورتها ما يمنع جواز الصلاة، ولو صلت قاعدة لا ينكشف منها شيء، فإنها تصلي قاعدة، لأن ترك القيام أهون فهو يجوز في حالة الاختيار في النفل، لكن كشف العورة لا يجوز بحال.

ومنها: تجويز أخذ الأجرة على ما دعت إليه الضرورة من الطاعات كالإذان والإقامة وتعليم القرآن والفقه.

ومنها: تجويز السكوت على المنكر إذا كان يترتب على إنكاره ضرر اعظم من ضرر المنكر.

ومنها: جواز طاعة الأمير الجائر إذا كان يترتب على الخروج عليه شر أعظم.

ومنها: جواز شق بطن الميتة لإخراج الولد إذا كان ترجى حياته.

ومنها: قتل من لا ذنب له من المسلمين إذا تترس بهم الكفار (جعلوهم ساترًا لهم) وخيف من ذلك اصطلام المسلمين جاز قتلهم، لأن قتل عشرة من المسلمين أقل مفسدة من جميع المسلمين.

ومنها: إذا اختباً عنده معصوم فرارًا من ظالم يريد قتله ظلمًا، فإذا ساله الظالم عنه ونفى وجوده عنده أو علمه بمكانه جاز له الكنب ولو فيه مفسدة، بل يجب عليه الكذب لأن مفسدة قتل برئ أعظم من مفسدة الكذب في هذا المقام. إقواعد الإحتام للعز بن عبد السلام]

سب على المسلام ابن المسلام ابن المسلام ابن المسلام ابن المسلام ابن المسلام ال

فمن ابتلي ببليتين وهما متساويتان يأخذ بايتهما شاء، وإن اختلفتا يختار اهونهما. مثال لتساوى الشرين: لو حدث حريق في سفينه وعلم أنه لو صمد فيها يحترق ولو وقع في الماء يغرق، فعند أبي حنيفة يختار أيهما شاء.

ومثال اختلافهما: لو احاط الكفار بالمسلمين ولم يقدروا على دفع هم، جاز دفع المال إليهم ليتركوهم، وكذا استنقاذ الاسرى من المسلمين بالمال إذا لم يمكن بغيره؛ لأن دفع المال أهون الضررين. والله تعالى اعلى وأعلم.

الهوامش:

(١) ينهنهها: يكفّها.

(٢) كنيف: حمَّام.

التوحيث العدد ٢٩٧ السنة الرابعة والتلاثون [13

# دروسی ترپهای می

الحمد لله والصلاة والسلام على رسول الله، وبعد:

ففي تاريخ الأفراد والأمم والجماعات أحداث لها أثرها ودورها البالغ في تغيير دفة الحياة وتاريخ أمتنا- التي نعتز بها ونفتخر- يزخر بالأحداث العظام التي غيرت وجه التاريخ، ولعل من أبرزها وأعظمها أثرًا على الإطلاق في حياة الأمة حادث الهجرة المباركة، فالهجرة لم تكن حدثًا عاديًا ولا عابرًا كغيره من أحداث التاريخ، بل كانت بمثابة محور الارتكاز ونقطة الانطلاق والتحول، والحد الفاصل في مصير هذا الدين العظيم ومساره، وإيذانًا بميلاد فجر جديد لدولة التوحيد، أشرق على الكون نوره بعد مخاض ليل طال على الأتباع معاناته

ونظرًا لهذه المكانة السامية التي تبواتها الهجرة النبوية واحتلتها كاعظم حدث في تاريخ الدعوة الإسلامية، فقد اعتبره المسلمون الأوائل معلمًا بارزًا من أهم معالم حضارتهم، فارخوا به لأحداثهم ووقائعهم، ولم يؤرخوا بتاريخ غيرهم، حفاظًا على هويتهم واستقلالهم وتميزهم.

وحَدَثُ هذا شانه حري بنا وجدير أن نقف على معانيه، نستلهم منه الدروس والعظات والعبر.

أولا: الهجرة سنة ماضية:

elkob.

فبهذه الهجرة تمت لرسولنا في سنة إخوانه من الأنبياء، فما من نبي منهم إلا نَبَتُ به بلاد نشأته وأخرجه أهلها فهاجر عنها من لدن إبراهيم عليه السلام أبي الأنبياء وخليل الله، إلى عيسى كلمة الله وروحه، كلهم على عظيم درجاتهم ورفعة مقامهم أهينوا من عشائرهم، فصبروا ليكونوا مثالاً لمن يأتي بعدهم من متبعيهم في الثبات والصبر على المكاره ما دام ذلك في ذات الله.

قَـال تعالى: ﴿ وَقَـالَ الَّذِينَ كَفُرُوا لِرُسُلُهِمُ لَنُخُرِجَنَّكُم مِّنْ أَرْضِيًّا أَوْ لَتَـعُ ودُنُ فِي مِلْتِنَا ﴾

[إبراهيم ١٣]، وقال تعالى عن قوم لوط: ﴿فَمَا كَانَ جَوَابَ قَوْمِهِ إِلاَّ أَن قَالُوا أَخْرِجُوا آلَ لُوطِمَّن قَرْيتَكُمْ إِنَّهُمْ أَنَّاسُ يَتَطَهُرُونَ ﴾ [التمل: ٥٦]، وقال تعالى عن نبينا ﴿ وَإِذْ يَمْكُرُ بِكَ الدِّينَ كَفَرُوا لِيَتْبِتُوكَ أَوْ يَقْتُلُوكَ أَوْ يُخْرِجُوكَ وَيَمْكُرُونَ وَيَمْكُرُ اللَّهُ وَاللَّهُ خَيْرُ المَاكِرِينَ ﴾ [الانفال: ٣٠].

ولذلك قال ورقة بن نوفل للنبي ﷺ: «ليتني فيها جذع ليتني أكون حيّا إذ يخرجك قومك». فقال رسول الله ﷺ: «أوّ مخرجي هم؟» قال: نعم؛ لم يأت رجلٌ قط بمثل ما جئت به إلا عودي».

[الحديث رواه البخاري (٢٠/١، ٣١)]

#### ثانياً: في الهجرة تأمين للدعوة وحماية للدين،

فالنبي الله لم يخرج من بين قومه إلا بعد أن تمالا المشركون على قتله، منعًا له من الدعوة إلى الحق، كما أوصلوا إليه ما لا يحتمله غيره من الأذى، وفي هذا عبرة لمن دعا إلى دينه أن يصبر على أذى المدعوين، حتى يخشى على نفسه الهلاك فيفر بدينه إلى حيث يرجو أن تثمر دعوته.

فحيثما كان العبد في مكان لا يتمكن فيه من إظهار دينه، فإن له متسعًا وفسحة من الأرض يتمكن فيها من عبادة الله.

# الهجرة النبوية

أعداد

<u>طوية محمل ديكل</u>

هجرة الموحدين المصطهدين.. جهاد لا فرار:

فهجرة الموحدين المضطهدين بدينهم في كل زمان ومكان ليست هروبًا ولا نكوصًا ولا هزيمة، إنما هو تربص بأمر الله، حتى يأتي أمر الله.

فقد خرج أصحاب الكهف من الدنيا على رحابتها إلى كهف ضيق فرارًا بدينهم، واعتزالاً للشر وأهله، وخروجًا من الواقع السيئ، وطلبًا للسلامة، فكانت هجرتهم محمودة ومشروعة، وكذلك فعل الصحابة رضوان الله عليهم هاجروا من مكة إلى الحبشة مرتين، ثم هاجروا إلى المدينة تاركين أوطانهم وأرضهم وديارهم وأهاليهم، رجاء السلامة بالدين والنجاة من فتنة الكافرين.

دروس للدعاة

لذلك فإن الهجرة تعلمنا درسًا هامًا، وهو كيف أن على الدعاة إلى الله أن يبحثوا دائمًا عن أماكن خصبة للدعوة.

ثالثًا:العقيدة هي الدافع والأساس:

أثبتت الهجرة النبوية أن الدعوة والعقيدة يتنازل لهما عن كل حبيب وعزيز وأليف وأنيس، وعن كل ما جبلت الطباع السليمة على حبه وإيثاره والتمسك به والتزامه، ولا يتنازل عنهما لشدع.

وقد كانت مكة فضالاً عن كونها مولداً ومنشأ للرسول في واصحابه مهوى الأفئدة والقلوب ففيها الكعبة البيت الحرام الذي جرى حبه منهم مجرى الروح والدم، ولكن شيئًا من ذلك لم يمنعه وأصحابه من مغادرة الوطن ومفارقة الأهل والسكن حين ضاقت الأرض على هذه الدعوة والعقيدة وتنكر لها أهلها، وقد تجلت هذه العاطفة المزدوجة عاطفة الحنين الإنساني وعاطفة الحب الإيماني في كلمته التي قالها مخاطبًا مكة: «والله إنك لخير أرض الله وأحب أرض الله إلى الله ولولا أني أخرجت منك ما خرجت». [صحيح الترمذي: ٢٠٨٣]. وذلك عملاً

بقول ه تعالى: ﴿ يَا عِبَادِيَ الدِّينُ آمَنُوا إِنُّ أَرْضَي وَاسْعَةُ فَإِيَّايَ فَاعْبُدُونَ ﴾ [العنعبوت: ٥٠].

#### رابعاً: معية الله وحفظه وتأبيده لأنبيائه وأوليائه:

قال الله تعالى: ﴿ إِلَّا تَنصُّرُوهُ فَقَدْ نُصَرَهُ اللَّهُ إِذْ أَخْرَجَهُ الَّذِينَ كَفَرُوا ثَانِيَ اثْنَيْنِ إِذْ هُمَا فِي الُغَارِ إِذْ يَقُولُ لِصَاحِبِهِ لاَ تُحْزَنْ إِنَّ اللَّهُ مَعَنَّا فَأَنْزَلُ اللَّهُ سَكِينَتَهُ عَلَيْهِ وَأَيُّدُهُ بِجُنُودٍ لِّمْ تَرَوْهَا وَجَعَلَ كَلِمَةُ الَّذِينَ كَفَرُوا السُّفْلَى وَكَلِمَةُ اللَّهِ هِيَ العُلْيًا وَاللَّهُ عَزِيزُ حَكِيمٌ ﴾ [التوبة: ٤٠]، فالله عز وجل أرحم بنبيه وصاحبه من أن يجعلهما نهبًا لعدوهما، كما تؤكد الآية كذلك حماية الله لنبيه و نصره وتابيده حين تخلت عنه قوة الأرض، والجنود التي يخذل بها الباطل وينصر بها الحق ليست مقصورة على نوع معين من السلاح ولا صورة خاصة من الخوارق، إنها أعم من أن تكون مادية أو معنوية، وإن كانت مادية فإن خطرها لا يتمثل في فخامتها، فقد تفتك جرثومة لا تراها العين بجيش عظيم، ﴿ وَمَا يَعْلَمُ جُنُودَ رَبُّكَ إِلاَّ هُوَ ﴾ [المثر: ٣].

فتعمية أبصار المشركين عن رؤية النبي في وصاحبه في غار «ثور» وهم عنده، مثل تخشع له القلوب من أمثلة عناية الله بأنبيائه ورسله ودعاته وأحبائه، فما كان الله ليوقع رسوله في قبضة المشركين، فيقضوا عليه وعلى دعوته، وهو الذي أرسله الله رحمة للعالمين، وليس في نجاة الرسول في وصاحبه بعد أن أحاط بهما المشركون في غار ثور إلا تصديق قوله تعالى: ﴿إِنَّا لَنَنصنُرُ رُسُلُنَا وَالَّذِينَ آمَنُوا فِي الحَياةِ الدُّنيَا ويَوْمَ يَقُومُ الأَشْهَادُ ﴾ [غافر: ١٥]، وقوله تعالى: عالى: ﴿إِنَّا لَنُوا هُو الحَيَاةِ الدِّلْيَا وَالدِينَ آمَنُوا ﴾ [الحجم؟].

فالدعاة إلى الله بحاجة دائمًا إلى أن يكون راسخًا في أعماقهم عون الله لهم حين تعجز قوتهم البشرية عن إدراك ما بخطط لهم العدو بعد استنفاد الطاقة واستفراغ الوسع، وأن تكون لديهم القناعة التامة، أن النصر أولاً واخيرًا من عند الله. قال تعالى: ﴿ وَمَا النَّصَّرُ إلاَّ مِنْ عِنْدِ اللَّهِ ﴾ [ال عمران:١٢٦].

#### خامسا؛ يتجلى في الهجرة يروز عنصر التخطيط وأهميته في حياة المسلمين:

فكان الهدف محددًا والوسائل كذلك والعقبات مأخوذة بالحسبان واختيار الطريق والمكان والتموين ومن يحمل الأخبار والدليل، كل ذلك مُؤمِّنُ مع إحاطة ذلك بالسرية والحيطة والحذر، وكل ذلك ينبئ عن تخطيط وتنظيم وترتيب لا مثيل له.

#### الأخذ بالأسباب والتوكل على الله

فالأخذ بالأسياب مطلوب ومشروع ولا ينافى ذلك الإيمان والتوكل على الله، فعدم الأخذ بالأسباب قدح في التشريع، والاعتماد على الأسباب قدح في التوحيد، لذلك فإن النبي 🎏 قد أحكم خطة هجرته وأعد عدته، فأعد الراحلتين وترك عليًا مكانه، وسلك الطريق الجنوبي للتغرير بالمشركين، واستأحر ماهرًا خبيرًا يدله على الطريق، وكانت أسماء رضي الله عنها تأتيهما بالطعام، ودخل غار ثور، فعل ذلك وهو النبي المؤيد من ربه.

فشأن المؤمن مع الأسباب المعتادة أن يقوم بها كأنها كل شيء في الحياة، ثم يتوكل بعد ذلك على الله، لأن كل شيء لا قيام له إلا بإذن الله، فإذا استفرغ المرء جهده في أداء واجمه فأخفق بعد ذلك، فإن الله لا يعاقبه على هزيمة بلى بها، وكثيرًا ما يرتب الإنسان مقدمات النصر ترتيبًا حسنًا، ثم يجيء عون الله أعلى فيجعل هذا النصر مضاعف الثمار.

#### سادسا التضحية والفلاء

ومن دروس الهجرة: أن الجندي الصادق المخلص لدعوة الإصلاح يفدى قائده بحياته،

ففي سلامة القائد سلامة للدعوة، وفي هلاكه خذلانها ووهنها، فما فعله على رضى الله عنه ليلة الهجرة في بياته على فراش رسول الله 🛎 تضحية بحياته في سبيل الإبقاء على حياة رسول الله عه ؛ إذ كان من المحتمل أن تهوي سيوف فتيان قريش على رأس على رضى الله عنه انتقامًا منه، لأنه سهل للرسول 👛 النجاة، ولكن عليا لم يبال بذلك، فحسبه أن يسلم رسول الله 👛 نبى الأمة وقائد الدعوة.

وكذلك موقف أبى بكر رضى الله عنه، فقد تجلى من معاملت لرسول الله 📚 الحب الصادق والتضحية بالنفس، وتجلى هذا في دخول الغار وعند الخروج منه وفي الطريق حينما كان يمشى تارة خلفه، وتارة أمامه، وتارة عن سينه.

وهذه أمثلة في التضحية والفداء يندر أن نرى لها في الدنيا نظيرًا، ولكنه الإيمان إذا خالطت بشاشته القلوب.

#### سابعًا: مظاهر محية النبي ﴿ واستقبال أهل المدنةله

تكشف لنا الصورة التي استقبلت بها المدينة رسول الله عن عن مدى المحبة الشديدة التي كانت تفيض بها أفئدة الأنصار من أهل المدينة رجالاً ونساءً وأطفالاً.

قال ابن القيم رحمه الله واصفًا هذه المشاعر النبيلة: وبلغ الأنصار مخرج رسول الله على من مكة، وقصده المدينة، وكانوا يخرجون كل يوم إلى الحرة ينتظرونه أول النهار، فإذا اشتد حر الشمس، رجعوا على عادتهم إلى منازلهم، فلما كان يوم الاثنين ثاني عشر ربيع الأول على رأس ثلاث عشرة سنة من النبوة، خرجوا على عادتهم، فلما حمى حر الشمس رجعوا، وصعد رجلٌ من اليهود على أطم من أطام المدينة لبعض شانه فرأى رسول الله 🎏 وأصحابه، مُبيِّضين، يزول بهم السراب، فصرخ بأعلى صوته: يا بنى قبلة، هذا صاحبكم قد حاء، هذا جدكم الذي تنتظرونه، فبادر الأنصار إلى السلاح ليتلقوا رسول الله 😇، وسُمعت الرجة والتكبير في بني

عمرو بن عوف، وكبر المسلمون فرحًا بقدومه، وخرجوا للقائه، فتلقوه وحيوه بتحية النبوة، فأحدقوا به مُطيفين حوله، والسكينة تغشاه، والوحى ينزل عليه: ﴿ فَإِنَّ اللَّهَ هُوَ مَـوَّلاهُ وَجِبْرِيلُ وَصَالِحُ المُؤْمِنِينَ وَالْمُلائِكَةُ بَعْدَ ذَلِكَ ظَهِيرٌ ﴾ [التحريم: ٤]. [زاد المعاد ٣/٢٥]

#### ثامنًا: الأخوة الصادقة وأمثلة نادرة:

قال تعالى: ﴿ وَالَّذِينَ تَبَوُّءُوا الدَّارَ وَالْإِيمَانَ مِن قَبْلِهِمْ يُحِبُّونَ مَنْ هَاجَرَ إِلَيْهِمْ وَلاَ يَجِدُونَ فِي مندورهم حاجة مما أوتوا ويوثرون على أَنفُسِهِمْ وَلَوْ كَانَ بِهِمْ خُصَاصَةً وَمَن يُوقَ شُخُّ نَفْسِهِ فَأُوْلَئِكَ هُمُ الْمُفْلِحُونَ ﴾ [الحشر: ٩].

ففي مؤاخاة الرسول 🐲 بين المهاجرين والأنصار أقوى مظهر من مظاهر عدالة الإسلام الإنسانية والأخلاقية البناءة، فالمهاجرون قوم تركوا في سبيل الله أموالهم وأراضيهم، فجاءوا إلى المدينة لا يملكون من حطام الدنيا شيئًا، والأنصار قوم أغنياء بزروعهم وأموالهم وصناعتهم، فكان أن حمل الأخ أخاه، واقتسم معه سراء الحياة وضراءها، وأنزله في بيته، وأعطاه شطر ماله، فأية أخوة في الدنيا تعدل هذه الأخوة.

لذلك أثنى رسول الله 😻 على الإنصار ثناءً عظيمًا بعد ثناء الله عليهم فقال: «لولا الهجرة لكنت امرءًا من الأنصار». [البخاري: ٣٧٧٩]، وقال أيضًا: «لو سلكت الأنصار واديًا أو شعبًا لسلكت وادي الأنصار أو شعبهم». [البخاري: . [ TVVY

#### تاسعا الهجرة والإصلاح المنشود

قال العلامة محب الدين الخطيب: لو أننا فهمنا الحكمة التي انطوت عليها حادثة الهجرة، وعلمنا أن كتاب الله الذي نتلوه قد أنحى باللائمة على جماعة من أصحاب رسول الله 😻 كانوا في مكة يصلون ويصومون ولكنهم ارتضوا البقاء تحت جناح أنظمة تخالف الإسلام، فلا قوة لهم على تغييرها، ولم يهاجروا إلى قلعة الإسلام ليكونوا من جنوده، لعلمنا أن الإسلام لا يكتفي من أهله بالصلاة

والصوم، بل يريد منهم مع ذلك أن يقيموا شرائعه وآدابه في بيوتهم وأسواقهم وانديتهم، ومجامعهم ودواوين حكمهم، وأن عليهم أن يتوسلوا بجميع الوسائل المشروعة لتحقيق هذا الغرض الإسلامي بادئين به من البيت وملاحظين ذلك في تربية من تحت أمانتهم من بنين وبنات، ومتعاونين عليه مع من ينشد للإسلام الرفعة والازدهار من إخوانهم، حتى إذا عم هذا الإصلاح أرجاء واسعة تلاشت تحت أشعته ظلمات الباطل، فكان لهذا الأسلوب من أساليب الهجرة مثل هذه الآثار التي كانت لهجرة النبي 🐲 وأصحابه الأولين.

روى مسلم في كتاب الإمارة من صحيحه عن أبي عثمان النهدي أن مجاشع بن مسعود السلمي قال: جئت بأخي أبي معبد إلى رسول الله 🝜 بعد الفتح فقلت: يا رسول الله، بايعه على الهجرة، فقال عليه الصلاة والسلام: «قد مضت الهجرة بأهلها». قال مجاشع: فبأي شيء تبايعه قال: على الإسلام والجهاد والخير. قال أبو عثمان النهدي: فلقيت أبا معبد فأخبرته

بقول مجاشع فقال: صدق.

وفي كتب السنة وبعضه في الصحيحين عن عبد الله بن عمرو بن العاص وفضالة بن عبيد بن ناقد الأنصاري أن النبي 🍲 قال: «المهاجر من هجر السيئات، فإلى الهجرة أيها المسلمون، إلى هجر الخطايا والذنوب إلى هجر ما يخالف تعاليم الإسلام في بيوتنا، وما نقوم به من أعمالنا، إلى هجر الضعف والبطالة والإهمال والترف والكذب والرياء ووضع الأشياء في غير موضعها. [من إلهامات الهجرة: ص١١- ١٤]

فهل تأخذ الأمة من دروس الهجرة زادًا إيمانيًا تستعيد به مجدها المفقود، وهل نسترد دور الهجرة في حياتنا لنستأنف دورنا المنشود في قيادة البشرية من جديد، هذا ما نامله

نسال الله أن يوفقنا لسلوك سبيل المؤمنين، وأن يعز الله بنا الدين كما أعزه بالسابقين الأولين من الأنصار والمهاجرين، وأن يجمعنا بهم مع سيد الأولين والآخرين يوم يقوم الناس لرب العالمين. الحمد لله والصلاة والسلام على رسول الله، وعلى آله وصحبه

قَإِنَ الله سبحانه خلق الناس من ذكر وانثى وجعل من انفسهم أزواجًا، وجعل لهم من أزواجهم بنين وحقدة، وامر بالشكر على هذه النعم، فكل ذلك من إنعام الله تعالى على عباده، قال جل شانه: ﴿ وَاللَّهُ جَعَلَ لَكُم مَنْ أَزْوَاجِكُم بَنِينَ وَحَقَدَةُ وَرَزَقَكُم مَنْ أَزْوَاجِكُم بَنِينَ وَحَقَدَةُ وَرَزَقَكُم مَنْ الطّيبَاتِ أَفْدِالْبَاطلِ يُؤْمِنُونَ وَبَنِعْمَةِ اللَّهِ هُمُ يَكُفُرُونَ ﴾ [النحل].

فالأسرة المسلمة زوج وزوجة، وبنون وحفدة، والجميع ينعم بنعمة الله تعالى ويحيا الحياة الطيبة ويأكل من رزقه: ﴿كُلُوا مِن رَّزْق رَبِكُمْ وَاشْكُرُوا لَهُ بِلْدَةُ طَيَبَةُ وَرَبِّ عَفُورٌ ﴾ [سبا].

والقائم على أمر هذه الأسرة المسئول عن دنياهم وأخراهم هو الأب الذي جعل الله تعالى القوامة إليه: ﴿الرَّجَالُ قَوْامُونَ عَلَى النَّسَاءِ بِمَا فَضَلَ اللَّهُ بَعْضَهُمْ عَلَى بَعْض وَبِمَا أَنفَقُوا مِنْ أَمْوالِهِمْ ﴾ النَّسَاء بِمَا فَضَلَ اللَّهُ بَعْضَهُمْ عَلَى بَعْض وَبِمَا أَنفَقُوا مِنْ أَمْوالِهِمْ ﴾ [النساء]، «والرجل راع في أهله وهو مسئول عن رعيته». هذا الراعي مسئول عن تعليم أهله وولده التوحيد الخالص، والطاعة لله القوي القاهر، والخضوع لأمره سبحانه وطاعة رسوله على.

وحثهم على ما ينفعهم في دينهم ودنياهم، وتجنبيهم ما يضرهم أيضًا في دينهم ودنياهم، كذلك عليه أن يعلمهم الحرص على صلاح القلوب فإنها أوعية التقوى، وأن في الجسد مضغة إذا صلحت صلح سائر الجسد وإذا فسدت فسد سائر الجسد.

أيها المربى:

إن أي إنسان إذا علم بأي مرض عضوي في مضغة قلبه كارتخاء شريان أو انسداده أو خفقان أو ثقب في جدار القلب؛ فإنه يفرع من ذلك فزعًا شديدًا ويسارع بكل ما أوتي إلى التداوي من هذا المرض المفزع رغم أنه قد يعيش أعوامًا عديدة على حاله هذا دون خطر على عقله وسلوكه، لكن العجيب أن يصاب القلب بأخبث الأمراض وأشدها فتكًا وتأثيرًا على السلوك والخلق والعبادة والمعاملة، ثم لا يسعى إلى إصلاح ما فسد منه وعرضه للهلاك والخطر، ولو تأملنا سير الأولين في ترقب تغيرات القلب والتربص لما يطرأ عليه من علل وأمراض لوحدنا عجبًا.

يقول عمرو بن ميمون بن مهران: خرجت بأبي أقوده في بعض سكك البصرة، فمررت بجدول، فلم يستطع الشيخ أن يتخطاه، فاضطجعت له فمر على ظهري، ثم قمت فأخذت بيده فدفعنا إلى



منزل الحسن، فطرقت الباب، فخرجت جارية فقالت: من هذا؟ فقلت: هذا ميمون بن مهران أراد لقاء الحسن، فقالت: ميمون بن مهران كاتب عمر بن عبد العزيز؟ قلت لها: نعم. قالت: يا شعى؛ ما أبقاك إلى هذا الزمان السوء؟ فبكي الشيخ فسمع الحسن بكاءه فخرج إليه فاعتنقا، ثم دخلا، فقال ميمون: يا أبا سعيد؛ إنى قد أنستُ من قلبي غلظة، فُاسْ تَكِنْ لِي ( يعني صِف لي شيئًا يليِّن قلبي)، فقرأ الحسن: بسم الله الرحمن الرحيم: ﴿ أَفَرَأَيْتَ إِن مُّتُّ عُنَاهُمْ سِنِينَ (٢٠٥) ثُمُّ جَاءَهُم مًّا كَانُوا يُوعَدُونَ (٢٠٦) مَا أَغْنَى عَنْهُم مَّا كَانُوا يُمَتَّعُونَ ﴾ [الشعراء]، قال عمرو: فسقط الشيخ فرأيته يفحص برجله ما تفحص الشياة المذبوحة، فأقام طويلاً ثم

أفاق (يعنى أغمى عليه ثم أفاق)، فجاءت الجارية فقالت: قد أتعبتم الشيخ ( تعنى الحسن )؛ قوموا تفرقوا، فأخذتُ بيد أبى فخرجتُ به، ثم قلت له: يا أبتاه؛ هذا الحسن قد كنت أحسب أنه أكثر من هذا، قال: فوكر أبي في صدري وقال: يا بني، لقد قرأ علينا أية لو تُفهمتُها

بقلبك لألفي لصافيه كلوم (أي جروح)، يعنى: لو تدبرت هذه الآية وفهمتها لشقت كبدك وجرحت قلبك. [تهذيب الكمال: .[440/44

فسيحان الله، انظروا كيف تأثر ذلك الشيخ بكلام الجارية وبكى وهي تقول له: ما أبقاك إلى هذا الزمان السوء؟ فبكي أنه عاش حتى أدرك الشر فقسا قلبه، وانظروا إليه كيف غُشي عليه عند سماع هذه الآيات العظيمة من كتاب الله فسقط على الأرض وهو يفحص برجله كالشاة المذبوحة، والعجيب أنه جاء يشكو للحسن أنه أنس من قلبه غلظة، وجاء يطلب مُلْيِّنًا لقلبه، وانظروا إلى سرعة استجابة قلبه للدواء الشافي-

القرآن العظيم-إنها قلوب حية سليمة: ﴿ يَوْمَ لاَ يَنفَعُ مَالٌ وَلاَ بِنُونَ (٨٨) إِلاَّ مَنْ أتَى اللَّهُ بِقُلْبِ سُلِيمٍ ﴾ [الشعراء]، ﴿اللَّهُ نَزُّلُ أَحُّسَنَ الحديث كتابًا مُتَشَابِهًا مُثَانِي تَقْشَعِرُ مِنْهُ جُلُودُ الَّذِينَ يَخْشَوْنَ رَبِّهُمْ ثُمَّ تَلِينُ جُلُودُهُمْ وَقُلُوبُهُمْ إِلَى ذِكْرِ اللَّهِ ذَلِكَ هُدَى اللَّهِ يَهْدِي بِهِ مَن يُشْنَاءُ وَمَن يُضْتُلِل اللَّهُ فَمَا لَهُ مِنْ هَادٍ ﴾ [الزمر]. التهاالربية:

هل تحبين رسول الله 📚 وما معنى هذا الحب في عقيدتك؟ ينبغي أن يكون هذا الحب مفضيًا إلى طاعته 😅 والاستجابة لأمره،

فلقد كانت نساء السلف رضوان الله على الجميع تحب النبي ت حيًا يفضي إلى فدائه بالنفس والنفيس، فها هي أم عمارة رضى الله عنها تقول: رايتني وانكشف الناس عن رسول الله 🛎 يوم أحد، فما بقى إلا نفر قليل ما يتمون عشرة، وأنا وابناي وزوجي بين

يديه نَذُبُّ عنه (أي ندافع عنه) والناس يمرون منهزمين، ورأني ولا تُرسَ معى- وهو درع يحمي المقاتل من الضربات- فرأى رجلاً موليًا- هاربًا- ومعه تُرس، فقال له النبي 🥶: «الق ترسك إلى مَنْ تقاتل»، فالقاه فأخذته فجعلتُ أترس به عن رسول الله ، وإنما فعل بنا الأفاعيل أصحاب الخيل، لو كانوا رَجُّالة (أي على أرجلهم مثلنا) أصبناهم إن شاء الله، فيُقبل رجل على فرس فيضربني، وترست له بالدرع فلم يصنع شيئًا وولى، فاضرب عرقوب فرسه فوقع على ظهره فجعل النبي على يصيح: «يا ابن أم عدمارة، أمك، أمُّك، أي: أدركها وعاونُها على قتل الرجل، قالت: فعاونني عليه حتى أوردته شُعُوب (

اسم للموت). [سير أعلام النباد: ٢٧٩/٢]. ما شاء الله. ولو كان النساء كمن ذُكرُن

ولو كان النساء كمن دُكِرُن لفُضلَتِ النمساءُ على الرجال ولكن أيتها المربية، هل تعرفين لماذا هذا الحب كله والفـــداء كله لرسول الله ﴿ السبب هو إدراك نساء السلف للمنزلة الحقيقية للنبي ﴿ في نفوس المسلمين.

لما فرغ رسول الله و من دفن شهداء أحد انصرف راجعًا إلى المدينة، فخرجت النساء تتفقد أحوال المسلمين، فمر النبي قب بامرأة من بني دينار، وقد أصيب أي قُـتل زوجها وأخوها وأبوها بأحد، فلما نُعُوا إليها (أي بُلغت بموتهم) قالت: فما فعل

رسول الله و الله الله الله كما أم فلان، هو بحمد الله كما تحبين، قالت: أرونيه حتى أنظر إليه وكانت لا تعرفه فاشير إليه حتى إذا رأته قالت: كل مصيبة بعدك جلل أي هينة سبحان الله! تلك المرأة من بني دينار يُقتل زوجها المرأة من بني دينار يُقتل زوجها

وأخوها وأبوها ولا تبالي وكل همها الاطمئنان على رسول الله على ، فلما راته بعينها سالمًا معافى سكن روعها وهدأت نفسها، نعم لقد كان أصحاب رسولنا يعرفون حقًا قدره ومنزلته عند الله وعندهم ففدوه بأنفسهم وأزواجهم وأبائهم وإخوانهم، لكن لما ضعف الإيمان وقلت الهمة وخارت العزيمة تجرأ البعض على أمره ونهيه وعلى سنته، بل على شخصه الجليل، فحسبنا الله ونعم الوكيل.

#### طفلتا السلم...طفلتنا السلمة:

طفلنا الجليل، ألا تحب وترغب أن تكون مثل هؤلاء العظماء الا تحب معالى الأمور، فإن الله يحب معالى

الأمور ويكره سفاسفها". [صحيح الجامع]. وإليك بعض الأمثلة من سلفنا الكرام في طفولت هم لترى الفرق بينك وبينهم في حرصهم على الهمة العالية والرحلة الشاقة الطويلة من أجل العلم الشرعي، فهذا أبو بكر محمد بن يحيى بن إبراهيم، قال عنه أبو الحسن عبد الغافر بن إسماعيل: هو من أظرف المشايخ الذين لقيناهم وأكثرهم سماعا وأصولاً، بلغ عدد شيوخه ٥٠٠ شيخ، وكان يروي عن قريب من خمسين وسمع يروي عن قريب من خمسين وسمع وفارس، وأملى ببغداد مجالس وحضر مجلسه أكثر من ٥٠٠.

أما الشيخ تاج الإسلام أبو سعد عبد الكريم التميمي السمعاني المروزي

صاحب التصانيف فقد مات أبوة سنة ١٠هم وتربى مع أعمامه وأهله وحفظ القرآن والفقه، ثم حبب إليه هذا الشأن وعني به، ورحل إلى الأقاليم النائية وسمع العلم بأصبهان وبغداد والكوفة ودمشق وبخارى وسمرقند وبلخ، وعمل المعجم في عدة

مجلدات، وكان ذكيًا فَهِمًا سريع الكتابة مليحها، درس وأفتى ووعُظ وأملى وكتب عمن دب ودرج، وكان ثقة حافظًا حجة واسع الرحلة، عدلاً دينًا جميل السيرة، حسن الصحبة كثير المحفوظ.

قال ابن النجار: سمعت من قال إن عدد شيوخه سبعة آلاف، وهذا شيء لم يبلغه أحد.

وكان مليح التصانيف كثير الاناشيد والنشور، لطيف المزاح ظريفًا حافظًا واسع الرحلة ثقة صدوقًا دينًا، سمع من مشايخه وأقرانه. رحمهم الله جميعًا رحمة واسعة.

زواج

تحدثنا في العددين السادس والسابع

لشهري جمادى الآخرة ورجب عن أسس اختيار الأزواج من الرجال والنساء.

واليوم نتحدث عن ثبوت حق المسورة للبنت في اختيار شريك حياتها، فإذا أراد الشاب أن يتزوج أو بلغت البنت سن الزواج، وجاءها خاطب؛ فإن حقها الشرعي أن تستشار، ولا يُلغى حقها في القبول من عدمه، فتُستاذن البكر وتُستأمر الثيب، كما روى ذلك البخاري ومسلم عن أبي هريرة رضى الله عنه قال: قال رسول الله 😂: ﴿لا تُنكح الأيم حتى تُستامر، ولا تُنكح البكر حتى تُستاذن، قالوا: يا رسول الله؛ وكيف إذنها؟ قال: «أن تسكت». آما الثيب فيحتاج أبوها أو وليها إلى موافقتها الصريحة على الزواج، وهذا معنى قوله: «تُستامر».

والبكر يُطلب منها الإذن بالعقد، ولا تكلف بالجواب الصريح الذي يعبر عن الرضا والموافقة؛ بل يكفى السكوت لأنها تخوض التجربة لأول مرة، وقد تستحي من التصريح، وقد عبرت أم المؤمنين عائشة رضى الله عنها فقالت: يا رسول الله؛ إن البكر

تستحى، فقال: «رضاها صماتها» أي سكوتها. [رواه البخاري ومسلم]

وإنما ينبغى التأكيد على أن يكون السكوت عن رضا حقيقي، لا عن رفض، وولي الأمر قادر على فهم الحالين، فهو أدرى ببناته. كما أن موافقة ولى الأمر أيضا شرط أساسي في الزواج، فهو أحرص الناس على ابنته أو مولاته، وهو الأعرف بالرجال منها، فموافقته بذلك شرط في النكاح، وعليه أن يتقى الله فيما ولأه الله.

وتُمكن البنت المخطوبة من رؤية خاطبها، وتنظر إليه كما ينظر إليها، فلها الحق في رؤية من سيشاركها حياتها، ويُغَهُّم الجميع

أحكام الخطية بعد الموافقة على صاحب الدين والخلق وصاحية الدين والخلق أيضا، كـمـا يبُين لهم أن الخطبة والرؤية والنظر إنما هو من أجل المعرفة وحصول الموافقة فقط بين الطرفين، لكن ذلك لا يحل حرامًا ولا يحرِّم حلالا، ولا يُجيز خلوة، أو خروجًا وصحبة، أو اختلاطًا وتعارفًا ودراسة وتجربة وغير ذلك مما يفعله الغاوون. فليتق أهل الملة ربهم في حدود الله وأحكام شريعته.

في الوقت الذي يجوز فيه للزوج ذكر بعض أحواله لمن سيتزوجها ويجوز لها ذلك أيضًا إذا لزم الأمر؛ كما قالت فاطمة بنت قيس رضى الله عنها: قال لي رسول الله 👺: إذا حللتِ فأذنيني، فخطبها معاوية بن أبي سفيان، وأبو الجهم بن ضحير وأسامة بن زيد، فقال رسول الله 👺: «أما معاوية فرجل يَرْبُ لا مال له، وأما أبو الجهم فرجل ضراب للنساء ولكن أسامة فقالت بيدها هكذا: أسامة أسامة: فقال لها رسول الله 🏂: «طاعة الله وطاعة رسوله خير لك، فتزوجته فاغتبطت به» [حديث صحيح]

بالرغم من هذا فإنه لا يجوز أن يسال الخاطب مخطوبته: هل خطبك أحد غيري؟ ولماذا تركك، وماذا دار بينك وبينه، وهذا لا شك إحراج وهتك للأسرار وهو من الأصور القبيحة، بل إن البعض أحيانا يفسخ الخطبة بحجة أنه اكتشف أن مخطوبته خطبت لأحد قبله ولم تخبره بذلك. هدى الله شبابنا وشياباتنا إلى ما يحبه ويرضياه وللحديث بقية والحمد لله رب العالمين.

الحمد لله الموصوف بكل كمال، والمنزه عن كل نقص، واشهد أن لا إله إلا الله له ما وصف به نفسه العلبة من غير كيف ولا تمثيل ولا تحريف ولا تعطيل، وأشهد أن محمدًا عيده ورسوله وخبرته من خلقه وسيد أصفيائه وأوليائه

وإمام انسائه، وبعد:

أخرج البخاري في صحيحه كتاب النكاح باب الغيرة عن سعد بن عُبادة لو رأيت رجلاً مع امراتي لضربته بالسيف غير مصفح. فقال النبي ته: «أتعجبون من غيرة سعد؟ لأنا أغير منه، والله أغير منى، وأخرج عن ابن مسعود قال رسول الله عه: دما من أحد أغير من الله من أجل ذلك حرم الفواحش وما أحد أحب إليه المدح من الله». وعنده عن عائشة رضى الله عنها قال رسول الله ﷺ: «يا أمة محمد، ما أحد أغير من الله أن يرى عبده أو أمته تزنى، يا أمة محمد لو تعلمون، ما أعلم لضحكتم قليلاً ولبكيتم كثيرًا، (١). ففي الرواية الأولى ذكر النبي 😻 رتبتين من مراتب الغيرة أدناهما رتبة سعد بن عبادة ولنتدبر قوله حيث قال: لو رأيت رجلاً مع امرأتي لضربته بالسيف غير مصنفح بكسر الفاء على أنها صفة للضارب وحالاً منه وبفتح الفاء على أنها صفة للسيف، أي يضربه بحد السيف وليس بعرض السيف، أي يضربه ضربًا يقتله، حتى نقل ابن حجر في الفتح عند شرحه للحديث قال: تمسك بهذا التقرير- أي من الرسول لسعد رضى الله عنه- من أجاز فعل ما قال سعد وقال: إن وقع ذلك ذهب دمُ المقتول هدرًا نقلاً عن ابن المواز من المالكية (٢).

هذه غيرة سيد الأوس رضى الله عنه والتي كانت علامة وشارة مميزة له حتى قال أصحابه من الأنصار فيما ذكره ابن حجر اعتذارًا يا رسول الله

لا تلمه فإنه رجل غيور والله ما تزوج امرأة قط إلا عذراء ولا طلق امرأة فاجترأ رجل منا أن يتزوجها من شدة غيرته.

هذه غيرة سعد رضى الله عنه، وهي الأدنى والأقل من غيرة رسول الله 🥶، ثم فوق كل ذلك غيرة من ليس كمثله شيء وهو السميع البصير، حيث أثبت الحديث وغيره من أحاديث الباب هذه الصفة لله تعالى، والواجب إثباتها على الحقيقة اللائقة به سيحانه كسائر صفاته من غير تكييف ولا تمثيل ولا تحريف ولا تعطيل، كما قال تعالى: ﴿ لَيْسَ كَمِثْلِهِ شَيْءٌ وَهُوَ السَّمِيعُ البَصِيرُ ﴾، ولثبوت هذه الصفة لله تعالى تجلت كما وردت رواية ابن مسعود السابقة: «ما من أحد أغير من الله تعالى من أجل ذلك حرم الفواحش، فقد تحلت في تصريم الفواحش وكما في رواية أبي هريرة عند البخاري قال رسول الله 🥯: ﴿إِنَّ اللَّهُ يَعْارُ وغيرة الله أن يأتي المؤمن ما حرّم الله»، وأما الغيرة في حق الأدمى فهي مشتقة من تغير القلب وهيجان الغضب بسبب المشاركة فيمايه الاختصاص وأشد ما يكون ذلك بين الزوجين. قاله عداض رحمه الله(١).

وليس معنى هذا أن القلب لا يتغير إلا عند رؤية الفاحشة فقط إنما نقلت السنة الشريفة ما هو أقل من ذلك بكثير منها ما رواه البخاري عن أسماء بنت أبي بكر رضى الله عنها قالت: كنت أنقل النوى من أرض الزبير على رأسي فجئت يومًا والنوى على رأسي، فلقيت رسول الله 👺 ومعه نفر من الأنصار فدعاني ثم قال: إخْ إخْ ليحملني خلفه فاستحييت أن أسير مع الرجال ونكرت الزبير وغيرته وكان أغير الناس، فعرف رسول الله 📚 أنى قد أستحييت فمضى فجئت الزبير فقلت: لقيني رسول الله 🍣 وعلى رأسي النوى ومعه نفر من اصحابه فاناخ لأركب فاستحييت منه وعرفت غيرتك، فقال: والله لحملك النوى كان اشد على من ركوبك معه، قالت: حتى أرسل إلى أبو بكر بعد ذلك بخادم تكفيني سياسة

الفرس فكانما أعتقني(1).

فهذه هي الحرة العفيفة بنت صديق الأمة تحترم غيرة زوجها فلا تركب خلف النبي 💝 وإن كانت لا تحل له 📚 ، في هذه الحالة لوجود السيدة عائشة رضى الله عنها تحته 📚 ، والحديث يثبت وجود الغيرة عند الزبير رضى الله عنه لأمرين أولهما: الركوب خلف النبي 📚 ، ولكن الأشد من ذلك والأكبر هو ابتذال أهله فيما يشق من الخدمة وانفة نفسه من ذلك لا سيما إذا كانت ذات حسب فقال: حملك النوى أشد من ركوبك معه 🏂، أين هذا السمو والغيرة من الرجال والنساء اليوم، تركت المرأة مع سائق أو مالك السيارة دون محرم ودون جمع من الناس، دون غيرة من رجالها أو زوجها، وكذلك تكون مبتذلة في الأسواق والطرقات دون غيرة من زوجها أو أولادها، فكان حمل أسماء رضي الله عنها النوى، والخدمة الشاقة لفرس الزبير رضي الله عنه أمر عسير على نفسه ولكن السبب في هذا الصبر من جانب الزبير على ذلك هو شغله بالجهاد مع رسول الله 📚 وغيره من الأمور التي يكلف بها.

ولعظم حب الصحابة للنبي 🐲 كانوا يغارون على زوجاته وهن أمهاتهم وكان أعظمهم قدرًا في ذلك عمر بن الخطاب رضى الله عنه الذي وافقه ريه في ذلك لما قاله البخاري عن أنس قال عمر بن الخطاب يا رسول الله يدخل عليك البر والفاجر فلو أمرت أمهات المؤمنين بالحجاب، فأنزل الله آية الحجاب وهي كما يقول ابن كثير قوله تعالى: ﴿يَا أَنُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا لاَ تَدْخُلُوا بُيُوتُ النَّبِيُّ إِلَّا أَن يُؤْذَنَ لَكُمْ إِلَى طَعَام غَيْلِ نَاظِرِينَ إِنَاهُ وَلَكِنْ إِذَا دُعِيتُمْ فَانْخُلُوا فَأَإِذَا طَعِمْ ثُمُّ فَانْتَشِرُوا وُلاَ مُسِنْ تَكُنْسِينَ لحبيثٍ إِنْ ذَلِكُمْ كَانَ يُؤُذِي النَّبِيُّ فَيَسْتَحْيِي مِنِكُمْ وَاللَّهُ لاَ يَسْتُحْيِي مِنْ الحَقُّ وَإِذًا سِٱلْتُمُوهُنَّ مَتَاعًا فَاسْأَلُوهُنَّ مِن وَرَاءٍ حِجَابٍ ذَلِكُمْ أَطْهَ رُ لِقُلُوبِكُمْ وَقُلُوبِهِنَّ وَمَا كَانَ لَكُمْ أَن تُؤْذُوا رَسُولَ اللَّهِ وَلاَ أَن تَنكِحُوا أَزْوَاجَهُ مِنْ بَعْدِهِ أَبَدًا إِنَّ نَلِكُمْ كَانَ عِندَ اللَّهِ عَظِيمًا ﴾(٥). ولم تقف غيرة عمر رضي الله عنه على أمهات المؤمنين عند حد الاستتار وعدم إبداء أي شيء من أبدانهن بل تجاوزت إلى ما هو أبعد من ذلك لما رواه البخاري عن عائشة رضى الله عنها قالت: خرجت سودة-بعدما ضرب الحجاب- لحاجتها وكانت امرأة جسيمة لا تخفي على من يعرفها فرأها عمر بن

الخطاب فقال ما سودة أما والله ما تخفين علينا فانظرى كيف تخرجين قالت فانكفأت راحعة ورسول الله 🐸 في ىىتى وإنه ليتعشى وفى يده عرق فدخلت فقالت : يا رسول الله إني خرجت لبعض حاجتي فقال لي عمر كذا وكذا قالت فأوحى الله إليه ، ثم رفع عنه وإن العَرقُ في يده ما وضعه، فقال: إنه قد أذن لكن أن تخرجن لحاحتكن (١).

ويقول ابن حجر في شرحه للحديث: والحاصل أن عمر رضي الله عنه وقع في قلبه نفرةُ من إطلاع الأجانب على الحريم النبوي حتى صرح يقوله له عليه الصلاة والسلام: «احجب نساعك»، وأكد ذلك إلى أن نزلت أية الحجاب ثم قصد بعد ذلك أن لا يبدين أشف اصلاً ولو كن مستترات فبالغ في ذلك فمنع منه وأذن لهن في الخروج لحاجتهن دفعًا للمشقة ورفعًا للحرج ١٠٠٠.

ولقد قَدَّرَ النبي النبي 🎏 غيرة عمر رضي الله عنه قَدْرها حتى في المنام، فقد أخرج البخاري عن أبي هريرة رضى الله عنه قال: بينما نحن عند رسول الله 🐲 جلوس فقال رسول الله 🏂: «بينما أنًا نائم رايتني في الجنة فإذا امرأةُ تتوضَّا إلى جانب قصر فقلت لمن هذا؟ قال هذا لعمر فذكرتُ غيرتهُ فوليت مدبرًا، فبكي عمر وهو في المجلس ثم قال: أو عليك يا رسول الله أغار،(^).

فإذا كان رسول الله 🍣 بولي مديرًا حتى لا يرى امرأة عمر بجوار قصرها، فأين هذا الخلق العظيم من أخسلاق الذين في قلوبهم مسرض فيقت حمون البيوت على المؤمنات الغافلات من خلال الهواتف والمكالمات والمرسلات، أو قهرًا الأهلها في الظلمات، تالله ما لهؤلاء غيرة وإن قلوبهم لفي موات، ثم أين هذا التوقير النبوي للغيرة المحمودة من كثير من الرجال اليوم الذين خرموا الغيرة فإذا هم يعرضون نساءهم وبناتهم وأخواتهم في الشوارع والطرقات متبرجات مزينات، رخيصات، ويحسبون أنهم يحسنون

#### الغيرة منها الحمودة ومنها المرفوصة

لما رواه الإصام أحمد في المسند والنسائي بسند حسن قال رسول الله 😅: «إن من الغيرة ما

بحب الله ومنها ما يبغض الله، فأما الغيرة التي يحبها الله فالغيرة في الربية، وأما الغيرة التي سغضها الله فالغيرة في غير الربعة (٩).

فعلى الزوجين- وخاصة إن كانا متدينين حقًا- أن يدع كل منهما للآخر محالاً لمراقبة الله تعالى ومحاسبة ضميره، فلا يعكر كل منهما سعادة الأسرة بالغيرة في غير ريبة، وخاصة إذا التزما حدود الشرع وتجنبا مواطن الشبهات، فعلى الزوجة أن تكون مدافعة عن زوجها لا موظف مخابرات تساله دائمًا أين كنت، وماذا فعلت، إلى أخر هذه المضايقات، وعلى الزوج إذا التزمت زوجته ستر بدنها وعدم الخلوة بالأجانب ولم تخضع في قولها مع الأجانب فلا يقحم نفسه في ريبة تجلب الشقاء للأسرة بغيرة مذمومة، فالأفرنج كان فرسانهم في القرون الوسطى ليضمنوا عفة نسائهم، كانوا يربطون الأحزمة الحديدية ذات الأقفال حول وسط المرأة ويحتفظون بالمفاتيح معهما لكن في المجتمع المسلم هناك مراقبة الله سبحانه فلتكن الغيرة في موضعها الصحيح من غير إفراط ولا تفريط. ما يحدث لو ماتت الغيرة

أولاً: بدلاً أن يغار المرء على أهله مثل رسوله وسلفه الصالح ينشير أسرارهم فيصير من شيرار الناس عند الله منزلة لما رواه مسلم عن أبي سعيد الخدري رضى الله عنه قال: قال رسول الله 🍜: وإن من أشر الناس عند الله منزلة يوم القيامة الرجل يفضى إلى امراته وتفضى إليه ثم ينشر سرها،(١١). ومعنى يفضى إليها بالمباشرة والمجامعة، وقد تفعل المرأة كذلك.

ثانيا: يستعير لأهله التيوس المستعارة بدلاً من حفظهم وصيانتهم لما رواه ابن ماجه بإسناد صحيح عن عقبة ابن عامر أن رسول الله 🍜 قال: «ألا أخبركم بالتيس المستعار؟ قالوا: بلي يا رسول الله، قال: هو

المحلل لعن الله المحلل والمحلل له. وذكر الذهبي عن ابن عمر أن رجلاً سأله فقال: ما تقول في امراة تزوجتها أحلها لزوجها لم يامرني ولم يعلم فقال له ابن عمر لا إلا نكاح رغبة إن أعجبتك أمسكتها وإن كرهتها فارقتها وإن كنا نعد هذا سفاحًا على عهد رسول الله ١٣٥٤)، فموت الغيرة مجلبة للعنة من الله وأوسع أبواب السفاح.

ثَالِثًا: قد تموت الغيرة حتى يُقر المرء الخبث في أهله فيكون بيوثا ويستوجب أعظم العقويات وهو الحرمان من نظر الله تعالى إليه، لما رواه النسائي عن عبد الله بن عمر قال: قال رسول الله 🐲: «ثلاثة لا ينظر الله اليهم يوم القيامة: العاق لوالديه، والمرأة المترجلة والديوث، وثلاثة لا يدخلون الجنة: العاق لوالديه، والمدمن الخمر، والمنان بما أعطى (١٤). ويقول الحافظ الذهبي في وصف الديوث: هو من كان يظن بأهله الفاحشة ويتغافل لمحبته فيها أو لغير ذلك ولا خير فيمن لا غيرة له(١٥).

رابعاً؛ وإذا قل الغيورون وكثر الديوثون صارت أخلاقهم كأخلاق الحمير، وهذا بين يدي الساعة كما في حديث البزار والحاكم عن عبد الله بن عمرو بن العاص قال: قال رسول الله 🁛: ﴿لا تقوم الساعة حتى يتسافدوا في الطريق تسافد الحمير». قلت: إن ذلك لكائن؟ قال: نعم ليكونَنُّ. ويقول الألباني مصححًا له: وله شاهد من حديث أبي هريرة مرفوعًا وهو: «والذي نفسى بيده، لا تفنى هذه الأمة حتى يقوم الرجل إلى المرأة فيفترشها في الطريق فيكون خيارهم يومئذ من يقول لو واريتها وراء هذا الحائط (١٦). فغيرة خير الناس في ذلك الوقت ليست إنكار الفاحشة ولامنعها ولاتغييرها وإنماأن يأخذها بعيدًا عن الطريق العام ويتوارى وراء حائط. نسبال الله ألا يدركنا هذا الزمان ولا ندركه، وأن يستر عوراتنا، وأن يؤمن روعاتنا.

وصلى الله وسلم على نبينا محمد

- (١) فتح الباري (ج٩) بارقام (٥٢٢٠، ٥٢٢١) وما قبلهما
  - (٣) فتح الباري (ج٩) (ص٢٣١).
    - (٥) الأحزاب (٥٣).
    - (V) فتح الباري (ج٨ ص٣٩).
    - (٩) تحفة العروس (ص٢٩١).
  - (۱۱) مختصر مسلم برقم (۸۳۱).
  - (١٤) سلسلة الصحيحة برقم (٦٧٤).
- (١٦) السلسلة الصحيحة برقم (٤٨١، ص ٨٦٨).

- فتح الباري (ج٩ ص٢٣٢).
- فتح الباري (ج٩) برقم (٢٢٤).
  - (١) فتح الباري برقم (٤٧٩٥).
- (٨) فتح الباري (ج٩) برقم (٧٢٧). (۱۰) فتح الباري (ج٧ ص١٦٠).
- (۱۲)، (۱۳) الكبائر للذهبي (ص۱۲۱).
- (١٥) الكبائر للذهبي (ص١٢٠).

يسأل القارئ، محب الدين سرور، شربين محافظة الدقهلية عن هذه الأحاديث:

١- تفعددوا، واخشوشنوا، واثتعلوا، وامشوا حطاة.

٢- أن أخوين مات أحدهما قبل الأخربجمعة، ففضل النبي مات أولاً ، وقال: إنه صلى بعده أربعين

٢- حياتي خير لكم، ومماتي خير لكم. تعرض على أعمالكم، فما وجدت من خير حمدت الله عليه. وما رأيت من شر استغفرت الله لكم.

والجواب بحول الملك الوهاب:

أما الحديث الأول: «تمعددوا...، فضعيف جداً.

اخرجه الطبراني في «الأوسط» (٢٠٦١)، وأبو نعيم في «معرفة الصحابة» (٤/٢٣١) عن صفوان بن عيسى، والطبراني في «الكبير» (ج١٩/ رقم ٨٤)، وأبو نعيم في «المعرفة» (٥٠٠١)، وأبو الشيخ في «كتاب السبق»، وابن شاهين في «الصحابة» عن يحيى بن ركريا بن أبي زائدة، وأبو القاسم البغوي في «معجم الصحابة» (١٦٥٥، ١٩٨٧)، ومن طريقه أبو نعيم في المعرفة، (٥٨٠٠) عن إسماعيل بن زكريا ثلاثتهم عن عبد الله بن سعيد المقبري، عن أبيه، عن القعقاع ين أبي حدرد مرفوعًا به.

ووقع عند البغوي: «ابن أبي حدرد» غير مسمى. وسمَّاه البغوي مرة «عبد الله» ومرة: «قعقاع».

ونقل السيوطي في «الجامع الكبير» (١٢٨٥٠/٢٢٥٠) عن ابن عساكر قال: «اعتقد البغوي أن ابن أبي حدرد، هو عبد الله فأخرجه في ترجمته، وإنما هو القعقاع بن عبد الله بن أبى حدرد، وكذلك رواه صفوان بن عيسى ويحيى بن زكريا بن أبي زائدة، عن عبد الله بن سعيد المقبري، فيكون الحديثُ مرسلاً؛ لأن القعقاع لا صحبة له، وعبد الله بن سعيد ضعيف ىمرة». انتهى.

قلت: وقد اختلف في إسناده، فرواه صفوان بن عيسي، ويحيى بن زكريا، وإسماعيل بن زكريا ثلاثتهم عن عبد الله بن سعيد، عن أبيه، عن القعقاع ابن أبي حدرد.

وخالفهم عبد الرحيم بن سليمان فرواه عن عبد الله بن سعيد، عن أبيه، عن رجل من أسلم يقال له: ابنُ الأدرع مرفوعًا

أضرجه ابن أبي عاصم في «الأحاد والمثاني» (٢٣٨٦)، والرامهرمزي في الأمثال؛ (١٣٦) قال: حدثنا محمد بن عبد الله الحضرمي، قالا: ثنا أبو بكر بن أبي شبيعة، وهذا في المصنف، (٢٢/٩)، وفي «المسند» (٥٩٧) قال: حدثنا عبد الرحيم بن سليمان بهذا.

وأضرجه الطسراني في الكبير (ج٢٢/ رقم ٨٨٥) من طريق سعيد بن سليمان، عن إسماعيل بن زكريا، عن عبد الله بن سعيد، عن أبيه، عن أبي حدرد مرفوعًا، وهذا اضطراب شديد، وافته عبد الله بن سعيد فانه واه، متروك الحديث

وقد صبح عدا عن عمر بن الخطاب رضي الله عنه، قال



«أمًّا بعدُ، فاتزروا وارتدوا، وانتعلوا وارموا بالخفاف، واقطعوا السراويلات، وعليكم بلياس أبيكم إسماعيل، وإيّاكم والتنعم وزي الأعاجم، وعليكم بالشيمس، فإنها حمام العرب، وتمعددوا، واخش وشنوا، واخلولقوا، وارموا الأغراض، وانزوا نزوًا، والنبي 🌌 نهانا عن الحرير إلا هكذا: أصبعيه، السيانة والوسطى، قال: فما علمنا أنه يعني إلا

أخرجه أبو القاسم البغوي في «الجعديات» (١٠٣٠) قال: حدثنا على بنُ الجعد. وابنُ حيان (٥٤٥٤) عن عيسي بن يونس عن شعية، عن قتادة، قال: سمعت أيا عثمان النهدي يقول: أتانا كتاب عمر، ونحن بانريبجان مع عتبة بن فرقد: «أما بعد ... إلخ».

وأخرجه البغوى أيضًا (١٠٣١) قال: حدثنا علي بن الجعد، والبيهقي (١٤/١٠) عن أدم بن أبي إياس، عن شعبة، عن عاصم الأحول، عن أبي عثمان النهدي عن عمر نحوه وزاد: «وتعلموا العربية».

وتوبع شعبة على هذا الوجه. فأخرجه البخاري في «اللباس» (١٠/٢٨٤)، ومسلم (١٢/٢٠٦٩) عن زهير بن معاوية واحمد (٤٣/١) قال: حدثنا يزيد بن هارون، وأبو يعلى (٢١٣) عن حماد بن سلمة ثلاثتهم عن عاصم الأحول، عن أبي عثمان النهدي، عن عمر نحوه مطولاً ومختصرًا. وأخرجه أبو عبيد في «غريب الحديث» (٣٢٥/٣) قال: حدثنا أبو بكر بن عياش، عن عاصم بن أبي النجود، عن أبي العدبس الأسدي، عن عمر

وأبو العدبس فيه جهالة.

وأخرجه البخاري (٢٨٤/١٠) عن سليمان التيمي، عن أبي عثمان قال: كنا مع عتبة - يعنى: ابن فرقد - فكتب اليه عمرُ. فذكر بعضه مرفوعًا: ﴿لا يلبس الحرير في الدنيا، إلا لم يُلبس منه شيء في الآخرة،

وأما الحديث الشاني، «أن أخوين... إلخ ، فهو حديث باطلُ.

أخرجه أبو إسحاق إبراهيم بن محمد بن أبى ثابت في «الأول من الفوائد» (ق٢/٨٣) قال: حدثنا أحمد بن بكر البالسيُّ، ثنا داود بنُ الحسن، ثنا مبارك

بنُ فضالة، عن الحسن البصري، عن أنس بن مالك فذكره. وهذا إسناد مسلسل بالعلل.

فاحمد بن بكر البالسيُّ، ترجمه ابن عدي في «الكامل» (١٩١/١) وقال: «قال لنا عبد الملك بن محمد: أحمد بن بكر البالسيُّ روى أحاديث مناكير عن الثقات، ونسب الذهبي في «الميزان» (٨٦/١) هذا القول لابن عدي، ولم يتعقبه في «اللسان» (٢٣٧/١) وقد رأيت أنه قول شيخ ابن عدي. ونقل في «اللسان» أن الدارقطني ضعّفه، بل قال أبو الفتح الأزدى: «كان يضع الحديث» ولعلُّه بالغ كعادته. وأمَّا ابنُ حبان فقد نكره في «الشقات» (٥١/٨) وقال: «كان يخطئ، وداود بن الحسن لم أجد له ترجمة، فليحرر. ومبارك بن فضالة ضعيفٌ وكان يدلس. والحسن البصري لم يسمع من أنس بن مالك. فالإسناد ساقط كما رايت، والله أعلم.

#### وأما الحديث الثالث: «حياتي خير لكم...، فضعيف منكرٌ.

أخرجه البزار (١٩٢٥ - البحر) قال: حدثنا بوسف بن موسى، قال: نا عبد المجيد بن عبد العزيز بن أبي رواد، عن سفيان، عن عبد الله بن السائب، عن زاذان، عن ابن مسعود، عن النبي عن قال: «إن لله ملائكة سياحين، يبلغوني عن أمتى السلام،. قال: وقال رسول الله 🤝: «حياتي خيرُ لكم...، الحديث.

قال البزار: وهذا الصديث أخره لا نعلمه يروى عن عبد الله، إلا من هذا الوجه يهذا الإسناد». فاعلم- أيها المسترشيد- أن جماعة من ثقات اصحاب سفيان الثوري رووا هذا الحديث عنه، عن عبد الله بن السائب، عن زاذان، عن ابن مسعود باوله حسب، ولم يذكر واحدُ منهم أخره. فأخرجه النسائي (٣/٣)، وأحمد (٤٥٢/١) عن معاذ بن معاذ العنبري، والنسائي، وابو يعلى (٥٢١٣)، وابن ابي شبية (١٧/٢)، وابن حيان (٩١٤) عن وكيع بن الجراح، والنسائي (٤٣/٣)، والطبراني في والكبير، (ج١٠/ رقم ١٠٥٢٩) عن عبد الرزاق، وهذا في «المصنف» (٢١٥/٢)، والدارمي (٢/٥/٢) قال: حدثنا محمد بن يوسف الفريابي، وأحمد (٣٨٧/١) قال:

حدثنا عبد الله بن نمير، والنسائي في «اليوم والليلة، (٦٦) عن ابن المبارك، وهو في «كتاب الزهد» (١٠٢٨)، وأحمد (١/١٤) قال: حدثنا وكيع وعبد الرحمن بن مهدي، والهيثم بن كليب في «المسند» (٨٢٥) عن زيد بن الحباب، والبزار (١٩٢٣)، وإسماعيل القاضي في وفضل الصلاة على النبي، (٢١) عن يحيى القطان، والهيثم بن كليب (٨٢٦)، والطبراني (١٠٥٣٠) عن فضيل بن عياض، والبيهقي في «الشعب» (١٥٨٢)، وفي «الدعوات الكبير» (١٥٩)، والبغوي في شرح السنة، (١٩٧/٣) عن أبي نعيم الفضل بن دكين، وأبو نعيم في «الحلية» (٢٠١/٤) عن محمد بن كثير، والحاكمُ (٤٢١/٢)، وأبو نعيم في «أخبار أصبهان» (٢٠٥/٢) عن أبي إسماق الفزاري، والبيهقي في «الدعوات الكبير» (١٥٩)، والبغوي في «شرح السنة» (۱۹۷/۳) عن عبيد الله بن موسى كلهم عن سفيان الثوري عن عبد الله بن السائب، عن زاذان، عن ابن مسعود مرفوعًا بالفقرة الأولى من الحديث، دون قوله: «حياتي خير لكم...» إلخ، فقد رأيت أراك الله الخير أن يحيى القطان، وعبد الرحمن بن مهدي، ووكيع بن الجرح، وابن المبارك، وعبد الرزاق بن همام، ومعاذ بن معاذ العنبري، ومحمد بن يوسف الفريابي، وعبد الله بن نمير، وزيد بن حباب، وعبيد الله بن موسى، وأبا نعيم الفضل، وفضيل بن عياض، ومحمد بن كثير، وأبا إسحاق الفزاري، وعدتهم أربعة عشير نفرًا، قد رووه عن الثوري فلم يذكروا قوله: «حياتي خير لكم»، وخالفهم عبد المجيد بن عبد العزيز بن أبي روَّاد، فرواه عن الثوري بهذا الإسناد فذكره وقد علمنا من قول البزار أنه تفرد به عن الشورى، ولا يشك حديثي وهو المبتدئ- أن رواية عبدالمجيد منكرة، فلو لم يكن فيه مغمزُ ربما احتمل منه، لكن تكلم فيه غير واحدٍ من العلماء منهم الحميدي، وقال أبو حاتم: «ليس بالقوي يكتب حديثه». وقال الدارقطني: «لا يحتج به، يعتبر به»، وضعُّفه أبو زرعة، وابنُ سعد، وابن أبي عمر، وغلا فيه ابن حيان فتركه.

ووثقه أخرون، ولم يرو له مسلمٌ إلا حديثًا واحدًا في «كتاب الحج» (١٧٩/١٢٩٩) مقرونًا بـ «هشام بن سليمان المخزومي، ولو سلمنا أن مسلمًا روى له محتجًا به فلا بأس بصنيعه، لأنه روى هذا الحديث عن عبد المجيد بن عبد العزيز، عن ابن جريج، وكان عبد المجيد من أثبت الناس في ابن جريج كما قال ابن معين، والدارقطني، وابن عدى وغيرهم، وحديثه هذا ليس عن ابن جريج، مع مخالفته لنجوم أصحاب الثوري، فحريُّ أن لا يقبلُ منه ما زاده عليهم، لا سيما وقد رواه الأعمش، عن عبد الله بن السائب، عن زاذان، عن ابن مسعود مرفوعًا بالحديث الأول وحده.

أخرجه الحاكمُ (٤٢١/٢) عن عثمان بن أبي شيبة والطبراني في «الكبير» (ج١٠/ رقم ١٠٥٢٨) قال: حدثنا هاشم بن مرثد الطبراني، وأبو نعيم في «أخبار أصبهان» (۲۰۰/۲) عن أبي سيار محمد بن عيد الله البغدادي، قالوا: ثنا أبو صالح محبوب بن موسى الفراء، ثنا أبو إسحاق الفزاري، عن الأعمش بهذا. ومحبوب بن موسى، وثقه أبو داود، والعجليُّ. وقال ابنُ حبان: «متقنّ فاضلُ». وكذلك رواه حسين الخلقاني، عن عبد الله بن السائب بهذا الإسناد بالحديث الأول أخرجه البزار (١٩٢٤)، والخطيب في «تاريخه» (١٠٤/٩) من طريق سعيد بن الحسن بن على قالا: ثنا يوسف بن موسى القطان، ثنا جرير بن عبد المجيد، عن حسين الخلقاني بسنده سواء، والخلقاني ما عرفتُهُ، فليحرر، وبعد هذا التحرير تعلم خطأ من صحح إسناد هذا الحديث كالسيوطي في «الخصائص» (٤٩١/٢) أو من جوَّده كالولي العراقي في «طرح التشريب» (٣/٢٩٧)، وأخف من قولهما- وإن كان موهمًا- قول الهيثمي في «المجمع» (٢٤/٦): «رواه البزار ورجاله رجال الصحيح»، وقول شيخه العراقي في «تخريج الإحياء» (١٢٨/٤): «رجاله رجال الصحيح، إلا أن عبد المجيد بن أبي رواد وإن آخرج له مسلمٌ ووثقه ابنُ معين والنسائيُّ فقد ضعُّفه بعضهم. انتهى. وله شواهدٌ لا يفرح بها ذكرها شيخنا الألباني رحمه الله في «الضعيفة»

ومما يدلُّ على نكارة هذا الحديث ما أخرجه البخاري في «أحاديث الأنبياء» (٢/ ٣٨٦ - ٣٨٧، ٤٧٨)، وفي «التفسير» (٨/ ٢٨٦، ٣٣٧ - ٤٣٨)، وفي «الرقاق» (۲۱/۲۷۱)، ومسلم (۲۸۲/۸۰)، والنسائي (۱۱۷/۲)، والترمذي (٢٤٢٣)، وأحمد (١/٣٢٣، ٢٢٩، ٥٣٣٠، ٢٥٣)، والدارمي (٢/٣٣٣- ٢٣٤)، والطبيالسيُّ (٢٦٣٨)، وابن أبي شبية في «المصنف» (١١/١٥٧)، و(۱۳/۷۲۷) و(۱۱۷/۱۲)، واین د بان (۷۳۲۷)، وغيرهم من طريق المغيرة بن النعمان، عن سعيد بن جبير، عن ابن عباس فذكر حديثًا وفيه: «ألا وإنه سيجاء برجال من أمتي، فيؤخذُ بهم ذات الشمال، فأقولُ: يا ربُّ أصحابي، فقال: إنك لا تدري ما أحدثوا بعدك، فهذا الحديث دليلٌ على أن النبي 🥌 لا يعلم

أعمال أمته بعده. ويدلُّ على ذلك أيضًا قول عيسى عليه السلام: ﴿ وَكُنتُ عَلَيْهِمْ شَهِيدًا مًا دُمْتُ فِيهِمْ فَلَمًا تَوَفُيْتَنِي كُنتَ أَنْتَ الرَّقِيبَ عَلَيْهِمْ وَأَنْتَ عَلَى كُلِّ شَيْءٍ شَهِيدٌ ﴾ [المائدة: ١١٧].

والحمد لله رب العالمان

### ۱- قصة «ثعبان الغار» عدد جمادى الأولى ١٤٢١هـ رقم (١).

٢- قصة «عنكبوت الغار والحمامتين» عدد المحرم ١٤٢٢هـ رقم (٦).

٣- قصة «غناء بنات النجار» عدد المحرم ١٤٢٣هـ رقم (١٨).

٤- قصة «لطم أبي جهل الأسماء بنت أبي بكر في المهجرة» عدد المحرم ١٤٣٤هـ رقم (٣٠).

٥- قصة أبي طالب في الهجرة ووصيته للنبي
 عدد المحرم ١٤٢٥هـ رقم (٤٢).

وإلى القارئ الكريم هذه القصة الواهية قصة «اللجوء إلى الغار عند الشدائد».

#### اولا:المن

القصة تحكي أن أبا بكر الصديق رضي الله عنه قال لابنه: «يا بني إن حدث في الناس حدث، فأت الغار الذي رأيتني اختبات فيه أنا ورسول الله عنه فكن فيه، فإنه سيأتيك فيه رزقك غدوة وعشية».

وهذه القصة يذكرها القصاص والوعاظ بإسهاب وهي تدور حول هذا المتن.

#### ثانيا: التخريج

الخبر الذي جاءت به هذه القصة أخرجه البزار (ح/١١٧) كذا في «كشف الأستار» (٤٩/٢)، وابن عدي في «الكامل» (٣٣٨/٦) (٣٣٨/٦) من طريق: خلف بن تميم، عن موسى بن مطير، عن أبيه، عن أبي هريرة، عن أبي بكن الصديق به.

#### ثالثًا:التحقيق

هذا الخبر الذي جاءت به هذه القصة باطل والقصة واهية.

 ١- فالخبر غريب حيث قال البزار: «لا نعلم رواه إلا خلف».

٢- علة هذا الخبر موسى بن مطير.

أ- اخرج العقيلي في «الضعفاء الكبير» (١٧٣٤/١٦٣/٤) عن يحيى بن معين قال: «موسى بن مطبر كذاب».

ب- أورده النسائي في «الضعفاء والمتروكين»

## تعانير الداهياة من القصص الواديية

# قصة اللجوع إلى الفارعند الشدائد

#### • विकार्ट्योध्ययिभाष्ट्रायाः

نواصل في هذا التحذير تقديم البحوث العلمية الحديثية للقارئ الكريم حتى يقف على حقيقة هذه القصة سببًا القصة لكيلا تكون هذه القصة سببًا في شد الرحال إلى الغار وهذه القصة تضاف إلى سلسلة القصص الواهية حول الهجرة والغار والتي سبق تقديم البحوث العلمية الحديثية حولها:

اعداد الشيخ/علي حشيش

برقم (٥٥٥) وقال: «موسى بن مطير: منكر الحديث».

ح- أورده الدارقطني في «الضعفاء والمتروكين» برقم (٥١٣) وقال: «موسى بن مطير، كوفي عن أبيه... ومطير أبوه لا بعرف إلا يه».

قلت: وقد يتوهم من لا دراية له بعلم الجرح والتعديل أن الدارقطني سكت عنه ولا يدرى أنه بمجرد ذكر اسم موسى بن مطير في كتاب «الضعفاء والمتروكين» للدارقطني يجعل موسى بن مطير من المتروكين، حيث قال البرقاني: طالت محاورتي مع ابن حمكان للدارقطني عفا الله عنى وعنهما في المتروكين من أصحاب الحديث فتقرر بيننا وبينه على ترك من أثبته على حروف المعجم في هذه الورقات. كذا في مقدمة الضعفاء والمقروكين

د- أورده الإمام ابن أبي حاتم في كتاب «الجرح والتعديل» (١٦٢/٨) وقال: «مـوسى بن مطير روى عن أبيه عن أبي هريرة روى عنه خلف بن تميم، سالت أبي عن موسى بن مطير فقال: متروك الحديث ذاهب الحديث».

ه- وأورده ابن حبان في «المجروحين» (۲٤٢/۲) وقال: «موسى بن مطير كان صاحب عجائب ومناكير لايشك المستمع لها أنها موضوعة إذْ كان هذا الشأن صناعته».

قلت: لذلك أورد هذه القصة الإمام الذهبي في «الميزان» (٤/٢٢/٨٩٨) وجعلها من مناكير موسى بن مطير.

ووافقه الحافظ ابن حجر في «اللسان» (١/١٥٤) (٨٦٨٨/١٩٠٣). ونقل عن أحمد أن الناس تركوا حديثه.

ونقل عن أبي نعيم: أن موسى بن مطير روى عن أبيله عن أبي هريرة أحاديث منكرة.

٣- وعلة أخرى: مطير بن أبى خالد. أورده الإمام ابن أبي حاتم في كتابه: «الجرح والتعديل» (۱۸۰۵/۳۹٤/۸) وقال: «مطير بن أبي خالد روى عن أبي هريرة، وروی عنه ابنه موسی بن مطیر، سالت أبی عنه فقال: متروك الحديث».

وأقــره الذهبي في «الميــزان» (3/PY/\YPOA).

وبهذا التحقيق تكون القصية باطلة واهية لما بها من كذابين ومتروكين، فموسى بن مطير كذاب وأبوه متروك.

رابعا: الأثر السيئ للقصص الواهية على العقيدة

فاللحوء إلى الغار عند الشدائد وأن الأرزاق تأتى لمن لجأ إليه غدوة وعشيًا لم يفعله أحدٌ من الصحابة ولا التابعين، ومثل هذه القصص الواهية لها أثرها السيئ في شدُّ الرحال إلى هذه الأماكن والتعلق بها، ولقد حذر السلف الصالح من هذا، فقد أخرج الإمام أحمد في «المسند» (٦/٧) ) ح ٢٣٩٠١) قال: حدثنا حسين بن محمد، حدثنا شيبان، عن عبد الملك، عن عمر بن عبد الرحمن بن الحرث بن هشام أنه قال: لقى أبو بصرة الغفاري أبا هريرة وهو حاء من الطور فقال: من أين اقبلت قال: من الطور صليت فيه، قال: أما لو أدركتك قبل أن ترحل إليه ما رحلت، إنى سمعت رسول الله 😅 يقول: «لا تشد الرحال إلا إلى ثلاثة مساجد: المسجد الصرام ومسجدي هذا، والمسجد الأقصى، والحديث أخرجه أحمد وغيره بسند صديح. الله الما الما الما

المساء اللجوء إلى الدعاء عند الكرب

فقد أخرج البخاري (ح١٣٤٦) في كتاب الدعوات بال «الدعاء عند الكرب»، ومسلم (ح٠٢٧٠) كتاب الذكر والدعاء- «باب استحباب الدعاء، من حديث ابن عباس رضى الله عنهما أن رسول الله الله الله يقول عند الكرب: «لا إله إلا الله العظيم الحليم، لا إله إلا الله رب العرش العظيم، لا إله إلا الله رب السماوات، ورب الأرض ورب العرش الكريم».

#### سادسا: اليقن والتوكل عند الشدائد

فقد أخرج البخاري (ح٢٥٦٣) من حديث ابن عباس رضى الله عنهما قال: «حسيننا الله ونعم الوكيل قالها إبراهيم 🌌 حين ألقي في النار، وقالها محمد 🌌 حين قالوا: ﴿ إِنَّ النَّاسَ قَدْ جَمَعُوا لَكُمْ فَاخْشَ وُهُمْ فُرَادَهُمْ إِيمَانًا وَقَالُوا حَسْئِنَا اللَّهُ وَنَعْمَ الوكيل 🍖 ».

#### سابعا الأرزاق لاتأتى غدوة وعشية باللجوءالى الفار

الأرزاق تأتى بالأخذ بالأسباب، لأن محو الأسباب نقص في العقل والإعراض عن الأسباب بالكلية قدح في الشرع، لأن الشرع أمر بالأخذ بالأسباب في قوله تعالى: ﴿ فَامْشُوا فِي مَنَاكِبِهَا وَكُلُوا مِن رَزَّقِهِ وَإِلَيْهِ النَّشُورُ ﴾ [الملك: ١٥].

وفي أثناء الأخذ بالأسباب نتذكر أن خالق هذه الأسباب هو الله كما في قوله تعالى: ﴿ وَلُوْ أَنَّ أَهْلَ القُرَى آمَنُوا وَاتَّقُواْ لَفَتُحْنَا عَلَيْهِم بَرَكَاتٍ مِّنَ السِّمَاءِ وَالأَرْضِ ﴾ [الأعراف: ٩٦].

وهذا ما بينه شيخ الإسلام ابن تدمية في «مجموع الفتاوي» (١٦٩/٨).

حيث قال: «ومما ينبغي أن يعلم: ما قاله طائفة من العلماء. قالوا: الالتفات إلى الأسباب شرك في التوحيد ومحو الأسباب

أن تكون أسبابًا نقص في العقل والإعراض عن الأسباب بالكلية قدح في الشرع».

وقد أخرج الترمذي في «السنن» (ح٢٣٤٤) في كتاب الزهد، باب التوكل على الله، وابن ماجه (ح٤١٦٤) في كتاب الزهد باب التوكل واليقين، وابن حيان (ح٥٤٨-موارد )، والحاكم (٣١٨/٤)، وأحمد في «المسند» (٢/١) من حديث عمر رضي الله عنه قال: سمعت رسول الله 😸 يقول: «لو أنكم تتوكلون على الله حق توكله لرزقكم كما يرزق الطير، تغدو خماصًا وتروح بطانًا». وصححه الحاكم وأقره الذهبي.

وفي الحديث: التوكل على الله حق توكله، ومن حقوق التوكل الأخذ بالأسياب، ومن حق التوكل عدم الالتفات إلى الأسباب؛ لأن الالتفات إلى السبب هو اعتماد القلب عليه ورجاؤه والاستناد إليه، وليس في المخلوقات ما يستحق هذا؛ لأنه ليس مستقلا ولا بدله من شركاء وأضداد، ومع هذا كله فإن لم يسخره مُسَبّ الأسياب لم يسخر.

فليحذر القارئ الكريم من القصص الواهية التي تهدم التوحيد حتى قال قائلهم: «عند الشيدائد عليك باللجوء إلى مقابر الصالحين فهناك تتنزل الرحمات والبركات»، واتخذوا من القصص الواهية ما بنوا عليه باطلهم: ﴿ أَفَلَا يَتَدَبِّرُونَ القُرْآنَ أَمْ عَلَى قُلُوبِ أَقْفَالُهَا ﴾ [محمد: ٢٤]، ﴿ أُمُّن يُحِيبُ الْمُضْطَرُّ إِذَا دَعَاهُ وَيَكْثَبِفُ السُّوءَ وَيَجْعَلُكُمْ خُلُفَاءَ الْأَرْضِ أَإِلَهُ مُعَ اللَّهِ قُلِيلا مَّا تَذَكِّرُونَ ﴾ [النمل: ٦٢].

هذا ما وفقني الله إليه وهو وحده من وراء القصد.

## الطتاوي

## من فتاوى دار الإفتاء المصرية

#### جواز الصلاة بالنعلين إذا كافا طاهرين

المدادئ:

١- الصلاة بالنعلين جائزة متى كانا طاهرين.
 ٢- النجاسة ذات الجرم تطهر بالتراب وغير ذات الجرم لا تطهر حتى تغسل.

سؤال: رجل صلى في محل عمله لابسًا حذاءه المعتاد لبسه في كل حين، غير أنه لم يكن في مكان الوطء من نعليه أي خبث أو أذى ظاهر فما حكم صلاته بالحذاء؟

أجاب: نفيد أنه متى كانت النعلان طاهرتين فالصلاة صحيحة، لما في البخاري عن يزيد الأزدي قال: سالت أنس بن مالك: أكان النبي يعملي في نعليه قال: نعم. وفي منتقى الأخبار عن شداد بن أوس قال: قال رسول الله تن «خالفوا اليهود فإنهم لا يصلون في نعالهم ولا خفافهم». وقد أخرج أبو داود من حديث أبي هريرة عن رسول الله أنه قال: «إذا صلى أحدكم فخلع نعليه فلا يؤذ بهما أحداً، ليجعلهما بين رجليه أو ليصل فيهما». وقد كان يصلي في النعلين كثير من الصحابة والتابعين. أه.. ملخصاً من نيل الأوطار. وفي شرح نية المصلي لإبراهيم الحلبي نقالاً عن فتاوى الحجة ما نصه: «الصلاة في النعلين تفضل على صلاة الحافى أضعافاً مخالفة لليهود». أه..

ومن هذا يعلم صحة الصلاة في النعلين الطاهرتين بل ذهب كثير من علماء المسلمين إلى أنها مستحبة، وتتميمًا للفائدة نقول: إن النعل إذا كانت متنجسة بنجس ذي جرم سواء أكان الجرم من النجاسة كالدم والعذرة أو من غيرها، بأن ابتلت النعل ببول مثلاً فمشي بها صاحبها على رمل أو رماد فاستجمد طهرت بالدلك حتى يذهب الأثر مطلقًا على ما هو المختار عند بعض فقهاء الحنفية لما روى أبو داود عن أبي سعيد الخدري

أنه قال: «إذا جاء أحدكم إلى المسجد فلينظر فإن رأى في نعليه أذى أو قذر فليمسحه وليصل فيهما». وأخرج ابن خزيمة عن أبي هريرة رضي الله عنه أنه قال: «إذا وطئ أحدكم الأذى بنعليه أو خفيه فطهورهما التراب». وأما إذا كانت النعل متنجسة بنجس غير ذي جرم كالبول إذا يبس فلا تطهر حتى تغسل والله سبحانه وتعالى أعلم.

#### ركاة السيارات والدور المعدة للاستغلال

المعادئ:

 ١- السيارات والدواب المعدة للركوب إذا لم يُقصد عند شرائها التجارة فيها لا زكاة في قيمتها مهما بلغت وكذلك الدور.

٢- المتحصل من أجرتها يخصم منه مصاريفها وديونها وغرامات مرورها، فإن بلغ الباقي نصابًا وحال عليه الحول من تاريخ قبضه وجبت فيه الزكاة متى تحققت شروط الوجوب ومقدارها ربع العشر.

سوال:

من السيد: عبد الفتاح العناني صاحب شركة نقل بالسيارات بطلبه المقيد برقم (١٣٤٨٨) سنة المعند برقم (١٣٤٨٨) سنة المعند أن رجلاً يملك سيارات نقل بضائع بالأجرة من بلد لآخر وعليها التزامات وديون وأقساط شهرية ثمن إطارات كاوتش وضريبة قلم المرور وضريبة أرباح، وسأل هل تجب الزكاة في ثمنها عند الشراء أو عند قيمتها الحالية أو في إيرادها، وفي أي وقت تجب الزكاة وهل تجب الزكاة في منزل يملكه رجل ويؤجره لآخرين ويدفع عنه عوايد بقدر إيجار شهر من إيراده وهل الزكاة تجب عن قيمته أو على إيراده السنوي وما قدرها الجواب: إن المنصوص عليه شرعًا أن الزكاة لا تجب في دواب الركوب والدواب المعدة للأجرة،

## المتاوي



من فستاوي

اللجنة الدائمة للبحوث العلمية والإفتاء

#### حكم عمل شركات التسويق الهرمي أو الشبكي

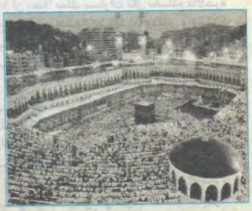
فتوى رقم (٢٢٩٣٥) وتاريخ ٣/١٤/٥/١٤هـ الحمد لله والصلاة والسلام على رسول الله وآله وصحبه ، وبعد :

فقد وردت إلى اللجنة الدائمة والإفتاء أسئلة كشيرة من عمل شركات التسويق الهرمي أو الشبكي مثل شركة (برناس)، وغيرها والتي يتلخص عملها في إقناع الشخص بشراء سلعة أو منتج، على أن يقوم بإقناع أخرين بالشراء ليقنع هؤلاء أخرين أيضًا بالشراء وهكذا ، وكلما زادت طبقات ألف الريالات ، وكل مشترك يقنع من بعده بالاشتراك مقابل العمولات الكبيرة التي يمكن بالاشتراك مقابل العمولات الكبيرة التي يمكن أن يحصل عليها إذا نجح في ضم مشتركين جدد يلونه في قائمة الأعضاء، وهذا ما يسمى التسويق الهرمى أو الشبكي.

وأجسابت اللجنة: أن هذا النوع من المعاملات محرم ، وذلك أن مقصود المعاملة هو العمولات وليس المنتج ، فالعمولات تصل إلى عشرات الآلاف ، في حين لا يتجاوز ثمن المنتج بضع مئات ، وكل عاقل إذا عرض عليه الأمران فسيختار العمولات ، ولهذا كان اعتماد هذه الشركات في التسويق والدعاية لمنتجاتها هو إبراز حجم العمولات الكيبرة التي يمكن أن يحصل عليها المشترك ، وإغراءه بالربح يحصل عليها المشترك ، وإغراءه بالربح الفاحش مقابل مبلغ يسير هو ثمن المنتج ،

وكذلك عبيد الخدمة أو الأجرة، وكذلك الدور المعدة للاستغلال مهما بلغت قدمة ذلك كله إذا كان ما قبضه مالكها من أجرتها لم يبلغ نصاب الزكاة من الذهب أو الفضية، أما إذا بلغت أجرتها نصاب الذهب أو الفضة السابق وحال عليها الحول من تاريخ القبض وكانت فاضلة عن حوائجه وحوائج عياله الأصلية فإنه تجب فيها الزكاة شرعا، ومقدار الواجب فيها حينئذ هو ربع العشير، ومثل ذلك في الحكم السيارات المسئول عنها إذا اشتريت لذلك ولم يقصد عند شرائها الاتجار بأعيانها فإنه لا زكاة في قيمتها مهما بلغت أما المتحصل من أجرتها بعد الصرف عليها في الوجوه المذكورة بالسؤال فإنه لا تجب فيه الزكاة حتى يبلغ نصاب الزكاة السابق ويحول عليه الحول من تاريخ القبض ويكون فاضلاً عن حوائجه الأصلية، فإذا بلغت أجرتها بعدما صرف عليها هذا النصاب وتوفرت فيه باقى الشروط السابقة وجبت في الفاضل من الأجرة الزكاة وقدرها ربع عشر أجرتها المتبقية لدى مالكها-والحكم كذلك في المنزل المشار إليه في السؤال-فإذا بلغت أجرته نصاب الزكاة المذكور وحال عليه الحول في يد مالكه وكان فارغًا عن حاحته وحاحة عياله وجبت فيها الزكاة كما ذكرنا في السدارات المسئول عنها، أما إذا لم تبلغ أحرته النصاب المذكور فلا زكاة فيها ولا في قيمته مهما بلغت. والله سيحانه وتعالى أعلم

[المفتي: فضيلة الشيخ: حسن مامون- رحمه الله]



فالمنتج الذي تسوقه هذه الشركات مجرد ستار وذريعة للحصول على العمولات والأرباح ، لما كانت هذه هي حقيقة هذه المعاملة ، فهي محرَّمة شرعًا لأمور:

أولاً: أنها تضمنت الربا بنوعيه ربا الفضل وربا النسيئة ، فالمشترك يدفع مبلغًا قليلاً من المال ليحصل على مبلغ كبير منه ، فهي نقود بنقود مع التفاضل والتأخير ، وهذا هو الربا المصرِّم بالنص والإجماع، والمنتج الذي تبيعه الشركة للعميل ما هو إلا ستار للمبادلة ، فهو غير مقصود للمشترك ، فلا تأثير له في الحكم.

ثانيًا : أنها من الغرر المحرِّم شرعًا ؛ لأن المشترك لا يدري هل ينجح في تحصيل العدد المطلوب من المشتركين أو لا؟ والتسويق الشبكي أو الهرمي مهما استمر فإنه لابد أن يصل إلى نهاية يتوقف عندها ، ولا يدري المشترك حين انضمامه إلى الهرم هل سيكون في الطبقات العليا منه فيكون رابحًا ، أو في الطبقات الدنيا فيكون خاسرًا ؟ والواقع أنَّ معظم أعضاء الهرم خاسرون إلا القلة القليلة في أعلاه، فالغالب إذن هو الخسارة ، وهذه حقيقة الغرر ، وهي التردد بين أمرين أغلبهما أخوفهما، وقد نهي النبي 🞏 عن الغرر ، كما رواه مسلم في صحيحه.

ثالثًا : ما اشتملت عليه هذه المعاملة من أكل الشيركات لأموال الناس بالباطل ؛ حيث لا يستفيد من هذا العقد إلا الشركة ومن ترغب إعطاءه من المشتركين بقصد خدع الأخرين، وهذا الذي جاء النص بتحريمه في قوله تعالى: ﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا لاَ تَأْكُلُوا أَمْوَ الْكُمْ بَيْنَكُمْ بِالْبَاطِلِ ﴾ [النساء: ٢٩].

رابعًا: ما في هذه المعاملة من الغش والتدليس والتلبيس على الناس ، من جهة إغرائهم بالعمولات الكبيرة التي لا تتحقق غالبًا، وهذا من الغش المحرِّم شرعًا ، وقد قال

عليه الصلاة والسلام: «من غش فليس مني». رواه مسلم في صيحه وقال أيضًا : «البيعان بالخيار ما لم يتفرقا ، فإن صدقا وبينًا بورك لهما في بيعهما ، وإن كذبا وكتما محقت بركة بيعهما». متفق عليه .

وأما القول بأن هذا التعامل من السمسرة ، فهذا غير صحيح ، إذ السمسرة عقد يحصل السمسار بموجبه على أجر لقاء بيع السلعة ، أما التسويق الشبكي فإن المشترك هو الذي يدفع الأجر لتسويق المنتج ، كما أن السمسرة مقصودها السلعة حقيقة ، بخلاف التسويق الشبكي فإن المقصود الحقيقي منه هو تسويق العملات وليس المنتج ، ولهذا فإن المشترك يُسوق لن يُسوق ، هكذا بخلاف السمسرة التى يُسوق فيها السمسار لمن يريد السلعة حقيقة ، فالفرق بين الأمرين ظاهر .

وأما القول بأن العمولات من باب الهبة فليس بصحيح ، ولو سلم فليس كل هبة جائزة شرعًا ، فالهبة على القرض ربا ، ولذلك قال عبد الله بن سالام لأبي بردة ، رضى الله عنه: «إنك في أرض الربا فيها فاش ، فإذا كان لك على رجل حق فاهدى إليك حمل تبن أو حمل شعير أو حمل قت فإنه ربا». رواه البخاري في الصحيح، والهبة تأخذ حكم السبب الذي وجدت لأجله ، ولذلك قال عليه الصلاة والسلام: «أفلا جلست في بيت أبيك وأمك فتنظر أيهدى إليك أم لا؟» متفق عليه .

وهذه العمولات إنما وجدت لأجل الاشتراك في التسويق الشبكي ، فمهما أعطيت من الأسماء سواء هدية أو هبة أو غير ذلك ، فلا يغيِّر ذلك من حقيقتها وحكمها شيئًا .

ومما هو جدير بالذكر أن هناك شركات ظهرت في السوق سلكت في تعاملها مسلك التسويق الشبكي أو الهرمي، وحكمها لا يختلف عن الشركات السابق ذكرها ، وإن اختلف عن بعضها فيما تعرضه من منتجات، وبالله التوفيق، وصلى الله وسلم على نبينا

إن المتابع لهذا الحدث الذي هز القلوب والأسماع

وأودى بحياة الكثير على حين غرة ، والذي تناولته وسائل الإسلام بتفسير مادي بحت يثير العجب ، حيث إنه كان من المتوقع أن تكون النظرة إلى الصدث بعين المجتسر المتعظ ذلك أن المؤمن لا يمر على أية من أيات الله تعالى إلا مرور المعتبر ، قال تعالى : ﴿ قُدْ خُلُتُ مِنْ نَبْلِكُمْ سُنَنُ فَسِيرُوا فِي الأَرْضِ فَانظُرُوا كَيْفَ كَانَ عَاقِيَّةً المُكذِّبِينَ (١٣٧) هذا بَيْسَانُ للنَّاسِ وَهُدَى وَمَسَوْعِظُهُ للُّمُ تُقِينَ ﴾ [ال عمران: ١٣٧، ١٣٧] ، وقال تعالى :

﴿ فَاعْتَبِرُواْ يَا أُولَى الأَبْصَارِ ﴾ [الحشر: ٢] . فناليما

ذلك أن من شبيم أهل الغفلة والجهل والكفر الإعراض عن أيات الله تعالى مطلقًا سواء الآبات القرانية أو الآيات الكونية ، قال تعالى : ﴿ اقْتَرِبَ لِلنَّاسِ حِسْنَائِهُمْ وَهُمْ فِي غَفْلَةٍ مُّعْرِضُنُونَ (١) مَا يَأْتِيهِم مَن ذِكْرِ مِّن رُبِّهِم مُّحْدَثِ إِلاَّ اسْتَمَعُوهُ وَهُمْ يِلْعَبُونَ (٢) الهيئة قُلُوبُهُمْ ﴾ [الأنبياء:١- ٣]، وذلك لأن انتفاعهم بالآيات معدوم ، ﴿ وَمَا تُغْنِي الآيَاتُ وَالنُّذُرُ عَنْ قَوْم لاُّ يُؤْمِنُونَ ﴾ [يونس: ١٠١].

ومن طبيعة هؤلاء أن يفسروا الأحداث والتاريخ والوقائع تفسيرًا ماديًا: ﴿ وَإِن يُرَوُّا كِسُفًا مِّنَ السَّمَاءِ سَاقِطًا يَقُولُوا سَحَابُ مَّرْكُومٌ ﴾ [الطور:٤٤] ، وليس هناك مجال - عندهم - لمفهوم الإيمان المقترن بالآية الكونية ، ﴿ فَلَمَّا رَأُوْهُ عَارِضًا مُسْتَقْبِلَ أَوْدِيَتِهِمْ قَالُوا هَذَا عَارِضٌ مُمْطِرُنَا بَلْ هُوَ مَا اسْتَعْجَلْتُم بِهِ ربحُ فِيهَا عَذَابُ أَلِيمُ (٢٤) تُدَمِّرُ كُلُّ شَيْءٍ بِأَمْرٍ رَبِّهَا فَأَصْبَحُوا لاَ يُرَى إِلاَّ مَسْنَاكِذُهُمْ ﴾ [الأحقاف: ٢٤، ٢٥] .

ولما كانت نظرتهم إلى الحدث بهذه الصورة المادية البعيدة عن الإيمان كان علاجهم للمشكلة من هذه الزاوية أيضًا؛ إذ لَمَّا حدث الزلزال اتجهوا للبحث عن خبراء اليابان والمراصد وأحزمة الزلازل في العالم -ونحن لا نقلل من شان العلم الحديث - لأن المؤمن يتخذ الأسباب التي أودعها الله في كونه ، ولكنه - أي المؤمن- لا يكتفي بالأسباب فقط وإنما يتجه إلى خالق





٦٢ التوحيث العدد ٢٩٧ السنة الرابعة والثلاثون

الأسباب مبدع الكون الذي إذا أراد أمرًا فإنما يقول له كن فيكون ، فيطلب منه العون والمدد حتى لا يتشبه بولد نوح ، لما قال له أبوه: ﴿ يَا بُنَيُّ ارْكُب مُعْنَا وَلاَ تَكُن مُعَ الكَافِرِينَ ﴾ ، كان جوابه باحتياطات مادية أيضًا : ﴿ قَالَ سَاوِي إِلَى جَبَل يَعْصِمُنِي مِنَ المَاءِ قَالَ لاَ عَاصِمَ اليَوْمَ مِنْ أَمْرِ اللَّهِ إِلاَّ مَن رُحِمَ وَحَالَ بَيْنَهُمَا المَوْجُ فَكَانَ مِنَ المُعْرَقِينَ ﴾ [هود: ٢٤] .

فهل نسي العلمانيون - أو تناسوا - بأن القشرة الأرضية تأتمر بأمر الله؟ قال تعالى: ﴿ ثُمُ اسْ تَوَى إِلَى السَّمَاءِ وَهِيَ دُخَانٌ فَقَالَ لَهَا وَلِلأَرْضِ الْتَبِيَا طَوْعًا أَوْ كَرْهًا قَالَتَا أَتَيْنَا طَائِعِينَ ﴾ [فصلت: ١١] .

فكل ما في الكون طوع أمره جل وعلا خاصع لعظمته متذلل لجلاله: ﴿ أَلَمْ تَرَ أَنُ اللَّهُ يَسْجُدُ لَهُ مَن فِي السَّمَوَاتِ وَمَن فِي المِّرْضِ وَالشَّمْسُ وَالْقَمَرُ وَالنُّجُومُ وَالجَبَالُ وَالشَّجَرُ وَالدُّوَابُ الأَرْضِ وَالشَّمْسُ وَالْقَمَرُ وَالنُّجُومُ وَالجَبَالُ وَالشَّجَرُ وَالدُّوَابُ وَكَثِيرٌ مِّنَ النَّاسِ ﴾ [الحج: ١٨]، أمرها فأطاعت وأسجدها فسجدت وأمسكها لتؤدي دورها: ﴿ إِنَّ اللَّهَ يُمْسِكُ السَّمَوَاتِ وَالأَرْضَ أَن تَزُولًا وَلَئِن زَالَتَا إِنْ أَمْسَكَهُ مَا مِنْ أَحَدٍ مِنْ بَعْدِهِ ﴾ واطر: ١٤].

والعقلاء يعلمون أن الأرض بيد الله وحده يحركها كيف يشاء ، وفي كتاب الله ذِكْرُ الخسف الذي لحق بقارون لما عتا وتكبر بسبب ما أعطاه الله تعالى فكان التذكير بنهاية طاغية وهو قارون الذي نسب الفضل لنفسه ولم ينسبه لصاحبه، فقال: ﴿ إِنَّمَا أُوتِيتُهُ عَلَى عِلْم عِندِي ﴾ ، فكان الجزاء : ﴿ فَخَسَفْنَا بِهِ وَبَدَارِهِ الأَرْضَ فَمَا كَانَ لَهُ مِن فِئَةً بِينصنرُونَهُ مِن دُونِ اللَّهِ وَمَا كَانَ لَهُ مِن فِئَةً بِينصنرُونَهُ مِن دُونِ اللَّهِ وَمَا كَانَ لَهُ مِن فِئَةً بِينصنرُونَهُ مِن دُونِ اللَّهِ وَمَا كَانَ لَهُ مِن فِئَةً بِينصنرُونَهُ مِن دُونِ اللَّهِ وَمَا كَانَ مَن فِئَةً بِينصنرُونَهُ مِن دُونِ اللَّهِ وَمَا كَانَ لَهُ مِن فَيْهَ إِنْ المُنتَصرِينَ ﴾ [القصص: ٨١] .

وانظر إلى قُوم لُوط لما استباحوا الفاحشة وإتيان الرجال من دون النسباء شبهوة وترديًا في حماة الرذيلة فأخذهم الله أخذ عزيز مقتدر: ﴿فَلَمَّا جَاءَ أَمْرُنَا جَعَلْنًا عَالِيَهَا سَافِلَهَا وَأَمْطَرْنَا عَلَيْهَا حِجَارَةً مِّنْ سِجِّيلٍ مُنْضُودٍ ﴾ [هود:٨٣] .

إن ما أصاب ثماني دول في زلزال تسونامي أولى بنا أن نفسره على أن فسره على أن فسره على أن هذا جزاء ما اقترفت أيدي الناس من حل للربا والخمر والزنى والحرب على كتاب الله واتخاذ آيات الله هزوًا فكان كما قال ربنا : ﴿ وَكَأَيْنَ مِّن قَرْيَة عَتَتْ عَنْ أَمْرِ رَبِّهَا وَرُسُلُهِ فَكَان كما قال ربنا : ﴿ وَكَأَيْنَ مِّن قَرْيَة عَتَتْ عَنْ أَمْرِ رَبِّهَا وَرُسُلُهِ فَكَان كما قال ربنا : ﴿ وَكَأَيْنَ مِّن قَرْيَة عَتَتْ عَنْ أَمْرِ رَبِّهَا وَرُسُلُهِ فَكَان كما قال ربنا : ﴿ وَكَأَيْنُ مِّن قَرْيَة عَتَتْ عَنْ أَمْرِ رَبِّهَا وَرُسُلُهِ فَكَانَ عَاقِبَةً أَمْرِهَا وَعَذَّبُنَاهَا عَذَابًا نُكْرًا (٨) فَذَاقَتْ وَبَالَ أَمْرها وَكُن عَاقِبَةً أَمْرها خُسُرًا ﴾ [الطلاق: ٨، ٩].

أِن كثيرًا من المنكرات تُرتكب باسم الفنون والآداب والحداثة والعصرية من خلال وسائل الإعلام والسياحة والتي يتمكن فيها العلمانيون فيشوشون على أهل الإيمان إيمانهم، وما نجم

عندما وقع الزلزال اتجهوا للبحثعن خسراء السابان والراصدواحرمة الزلازل في العالم ونحن لانقللمن شأن العلم الحديث ولكنه لايكتفي بالأسباب فقط وانما بتجه الى خالق الأستالمالع الكون فيطلب منه

عن هذا الزلزال المدمر من هلاك وإبادة لمدن بأسرها فيها الصالح والطالح هو من سنن الله تعالى كما روى البخاري في صحيحه أن السحدة زبنت بنت ححش سالت رسول الله 😅 : أنهلك وفينا الصالحون؟ قال: «نعم، إذا كثر الخيث».

قال ابن حجر: الخبث: هو الزني وأولاد الزني.

وقال 🛎 : «إن الله يغار من أجل ذلك حرم الفواحش ما ظهر منها وما بطن»، ولعل انتشار سياحة الجنس في هذه البقاع والاستعلان بالفاحشة أدى إلى هذا الدمار الهائل والذي لم يقف عند محل الزلزال وإنما تعداه إلى أماكن ىعىدة .

قال تعالى : ﴿ وَاتَّقُوا فِتْنَةً لاَّ تُصِيبَنَّ الَّذِينَ ظُلُمُوا مِنكُمْ خَاصِيَّةً ﴾ [الأنفال:٢٥].

وقال آخرون: إن بلادًا كثيرة كأمريكا وأوربا انتشرت فيها الفواحش أضعافا مضاعفة ولا يزالون في نعمة تتلوها العمقاا

نقول: إن الله جل وعلا يستدرج أهل الباطل ويعطيهم على المعاصى ليس حبًا لهم ولا رضا عنهم ولكن استدراجًا، قال تعالى: ﴿ فُلَمَّا نَسُوا مَا ذُكِّرُوا بِهِ فَتَحْنَا عَلَيْهِمْ أَبْوَابَ كُلِّ شَيْءٍ حَتَّى إِذَا فَرِحُوا بِمَا أُوتُوا أَخَـذْنَاهُم بَعْتَـةً فَاِذًا هُم مُبْلِسُونَ ﴾ [الأنعام: ٤٤].

وقال تعالى: ﴿ فَدُرُّنِي وَمَن بُكَذِّبُ بِهَذَا الحَدِيثِ سَنَسْتُدْرِجُهُم مِّنْ حَنْثُ لاَ يَعْلَمُونَ (٤٤) وَأُمْلِي لَهُمْ إِنَّ كَيْدِي مَتِينٌ ﴾ [القلم: ٤٤، ٥٤].

فأما المؤمنون إن قصروا وعصوا هل من عودة إلى شريعة الإسلام فإنما تصيبهم النوازل لتعيدهم إلى سواء السبيل ، قال تعالى : ﴿ ظَهُرَ الفَسِّادُ فِي البُرِّ وَالْبِحْر بِمَا كَسِيَتْ أَيْدِي

النَّاس لِيُذِيقَهُم يَعْضَ الَّذِي عَمِلُوا لَعَلَّهُمْ يَرْجِعُونَ ﴾ [الروم: ٤١] .

وأخيرًا نقول لمن أراد معرفة الزلزال قبل وقوعه فلقد نبه رسولنا 😅 إلى ذلك فيما رواه البخارى: «لا تقوم الساعة حتى يقل العلم ويفشو الجهل وتكثر الزلازل ويفيض المال فلا تقيض».

وقد قل العلم الشرعي وإن زادت العلوم الدنيوية التي لا نقلل من أهميتها ولكن على حساب العلوم الإسلامية ، وفشنا الجهل بالتوحيد ومنهج أهل السنة والحماعة وكثرت الزلازل كما

وهذه إرهاصات بين يدى الساعة تدل على قرب وقوعها ولكننا لا يمكن أن نحدد عددًا معينًا من السنين كما ذهب بعض الدجاجلة إلى ذلك ، وإنما نقول : ﴿ عِلْمُهَا عِندَ رَبِّي لاَ يُجِلِّمِهَا لوَقْتِهَا الاَ هُوَ ثُقَلَتٌ فِي السُّمَوَاتِ وَالأَرْضِ لاَ تَأْتِيكُمْ إِلاَّ بَغْتُهُ ﴾ [الأعراف:١٨٧].

ومن الجدير بالذكر أن المسلمين لهم نظرتهم الإيمانية إلى الأشياء والأحداث والتاريخ ، إلا أن العلمانيين الذين أشربوا في قلوبهم حب الغرب الصليبي أو الإلحاد الشيوعي زلزلوا حياة الأمة وشككوا العامة في إيمانهم برب الأرض والسماوات بنظم التعليم والإعلام.

فهل من عودة صادقة إلى الله جل وعلا حتى يرفع عنا هذه الغمة كعودة قوم يونس: ﴿ إِلاَّ قُومُ يُونُسَ لِمَّا آمَنُوا كَشَيْفُنَا عَنْهُمْ عَذَابَ الخِرْي فِي الحَيَاةِ الدُّنْيَا وَمَتَّعْنَاهُمْ إِلَى حِينٍ ﴾ [يونس:٩٨].

وأحكامه لتدفع عنا الخزى والعنت ؟ هل من مجيب ، وهل من مدِّكر؟

معالية والحمد لله رب العالمين

# جماعة انصار السنة المجمدية المركز العام المركز العام الدارة البحث العلمي الدارة البحث العلمي المركز العام الم

يسر إدارة البحث العلمي بالمركز العام لجماعة أنصار السنة المحمدية أن تعلن عن أسماء الفائزين في مسابقة البحث العلمي على النحو التالي:

#### الفائزون بالركز الأول وجائزة كل منهم قدرها ١٠٠٠ جنيه

رضاعبدالمنعم أبوالغيط الشرقية اسيف النصرعلي عيسى المنيك المحدي عبد الله أحمد الصعيدي البحيرة البيعم محمد أحمد حسين قصنا

#### الفائزون بالركز الثاني وجائزة كل منهم قدرها ٧٥٠ جنبها

السيدعلي أحمد الصوري الشرقية جمال عبد الخالق السيد الشرقية محمد وجيه عبد الباسط المنصورة فريق بحث فرع بلقاس الدقهلية

#### الفائزون بالركز الثالث وجائزة كل مثهم قدرها ٥٠٠ جنيه

هاني خيري فريد محمد .حمد دعبد الجليل الفريية .صلاح محمود محمود الباجوري الفريية .أميمة أحمد إبراهيم الهسرم

#### الفائزون بالمركز الرابع وجائزة كل منهم قدرها - ٣٠ جنية

محمود أحمد راشد جيزة سيد عبد التواب محمد المهدي الفيوم عادل محمد سيد خليف الشرقية مسن إبراهيم يوسف الشرقية

#### الفائزون بالمركز الخامس وجائزة كل منهم قدرها ١٥٠ جنيها

عايدة راضي عبد العليم كوم حمادة . . هناء صافي امام يوسف القاهرة . . أحمد رشدي العدوي سروهاج . . عبد الله أحمد محمود على الإسكندرية .

#### الفائزون بالمركز السادس وجائزة كل منهم قلترها ١٠٠ جنيه

.نصرق مرالدولة البنا الفريية .كريم طارق أحسم مصرالجديدة .أيمن أنور عبد الفتاح كفرالشيخ .أحمد محمد السيد عبد الرحمن المنوفية

#### جوائز لجميع المشاركين في مسابقتي القرآن والبحث العلمي

يُرجى من جميع المشاركين بالبحوث العلمية الحضوريوم حفل توزيع الجوائز ومعهم إثبات الشخصية، ويستعد المركز العام لجماعة أنصار السنة المحمدية باستقبال الفائزين وجميع المتسابقين ممن شاركوا في مسابقة المحروث العلمية، وتشرف الجماعة بتكريمهم جميعاً بجوائز أخرى قيمة في حفل حاشد يحضره لفيف من العلماء والدعاة من فروع أنصار السنة المحمدية ليشاركوا في تكريم أهل القرآن وطلبة العلم:

يوم الأحد ١١ الحرم سنة ٢٦٤ ه الموافق ٢٠ فيراير سنة ٢٠٠٥م وذلك بعد صلاة الظهر بالمركز العام بالقاهرة إن شاء الله



الحلقة الأولى

الحمد لله حمد الشاكرين، وأشهد أن لا إله إلا الله، وحده لا شريك له، له الملك، وله

الحمد، يحيى ويميت، وهو على كل شيء قدير، واستغفره استغفار المذنب الذليل، راجي

عفو مولاه الكريم، سائلا إياه بأسمائه الحسني وصفاته العلا أن يقبلنا بحلمه العظيم.

وأصلى وأسلم على سيدنًا محمد بن عبد اللَّه، الرحمة المهداة، والنعمة المسداة، بعثه

ربه ليخرج الناس من ظلمات الجهل والشرك، إلى أنوار العلم والتوحيد، فالفائز من سار،

على دريه واتبع سنته، وعاش محسنا ومات مُقرا لله عز وجل بالوحدانية ولمحمد عَيَّةُ

بالرسالة، وأصلى وأسلم على جميع الأنبياء والمرسلين، ووارض اللهم عن الصحابة

الأنصار والمهاجرين، وعلى أل البيت الأطهار المكرمين، وعباد الله الصالحين وعنا معهم

برحمة مولانا الكريم، أما بعد؛

فقد عقدت النية على كتابة هذه المقالات، حين تكشيفت لى حقائق لا يعلمها كثير من الناس، ومنها: الارتباط الوثيق بن الفرق المنحرفة عن الصراط المستقيم والاضرحة، فالاضرحة ومشاهد الأئمة عند الشيعة، والأقطاب والأولياء في الفكر الصوفي، يمثلان عمود الرحى تدور حوله كثير من المعتقدات، وردهم دائما ينحصر في اتهامنا بعدم محبة أل البيت، أو الهجوم على الأولياء، ولابد لكل منصف أن يفرق بين النتائج المستخلصة من دراسة الحقائق التاريخية، الموصلة إلى أدق الإجابات، وحسم القضايا التي تباينت فيها الاتجاهات، وبين الانتصار والمحية لآل البيت رضوان الله عليهم أجمعين، فنحن نشهد الله على حبهم، ونعتقد سمو مكانتهم،

ونؤمن أن فاطمة رضوان الله عليها سيدة نساء العالمين ما خلا مريم بنت عمران، وأن الحسن والحسين سيدا شباب أهل الجنة، وأن على بن أبي طالب رابع الخلفاء الراشدين، والمبشر بالجنة، وصاحب الكرَّات والمجاهد في سبيل الله حتى أتاه اليقين.

إن كتابة التاريخ تأثرت بالأهواء، وتدافعت فيها التيارات، حتى أنك تسمع للحدث الواحد روايتين على تناقض تام؛ فالمؤرخ قد يتشبع لفريق، فينتصر له، بينما الأخر على الطرف النقيض، فدراستنا عن حقيقة ضربح رأس الحسين والمشهد الزينبي في القاهرة، لا يحق لعاقل أن يستغلها في اتهامنا بأننا مع هذا الفريق أو ذلك التجمع، فالله من وراء القصيد

## 217-31

وهو يهدي إلى سواء السييل. ولو حصرنا الهدف من هذا القول الصريح عن حقيقة الضريح في إماطة القناع عن وجه الحقيقة لهان الأمر، ولكن الهدف هو لماذا وضع القناع ومن صاحب المصلحة في وأد الحقيقة؟ ومن المنتفعون من وراء رواجها؟ ومن الذين سيهبون بقوة للهجوم على ما نصل إليه من نتائج ان اصحاب المصالح تتعدد انتماءاتهم، وتتفاوت أهدافهم، ولن تجد في هجومهم فكرا علميا، ولكن سبا وشتما، واتهاما وتجرأ بالباطل، وهذا كله سرعان ما يتلاشي ككل زويعة، وإذا جاء الحق، فليس للباطل مكان يرحل إليه؛ لأنه سيزهق من ساعته، نسأل المولى الكريم أن يجعلنا من أولياء الحق، ومن جند

الانتصار لله ولرسوله، وليس بعد ذلك من

شيرف، وما وراءها إلا رضوان مِن الله اكبر،

والحمد لله الذي بنعمته تتم الصالحات. ولسنا أول من اهتم بهذه القضية، فقد سبقنا إليها عدد من العلماء والباحثين، اجتهدوا لبيان الحق فيها، والسؤال عنها يدور منذ قرون بعيدة، فقد وحه أحد المسلمين في القرن السابع الهجري سؤالا إلى شيخ الإسلام ابن تيمية جاء فيه: "ما تقول السادة العلماء أئمة الدين وهداة المسلمين رضى الله عنهم أجمعين، وأعانهم على تحقيق الحق المبين، وإخماد شُغُب المبطلين: في المشهد المنسوب إلى الحسين ( بمدينة القاهرة: هل هو صحيح أم لا؟ وهل حُمل رأس الحسين إلى دمشق، ثم إلى مصر؟ أم حُمل إلى المدينة من جهة العراق وهل لما يذكره بعض الناس من جهة المشهد الذي كان بعسقلان من صحة أم لا؟ ومَنْ ذَكر أمر رأس الحسين، ونقله إلى المدينة النبوية دون الشيام ومصر ومن جزم من العلماء المتقدمين والمتأخرين بأن مشبهد عسقلان ومشبهد القاهرة مكذوب، وليس بصحيح ? وليبسطوا القول في ذلك، لأجل مسيس الضرورة والحاجة إليه، مثابين مأجورين إن شاء الله تعالى .

فالموضوع إذن يشغل بال كثيرين ومن قرون عديدة، وريما ورث حمهور المسلمين الكثير من المعتقدات على أنها مسلمات، كما أن همومهم في حياتهم اليومية أولى بالإنشيغال من موضوعنا

هدا، ولكن الأمر بحتاج إلى إبراء الذمــة، وتوضيح الحق لمن أراد، أو بحث عنه من أفراد الأمة،

وقد يجد الإجابة الشافية عند ابن تيمية، فمن أراد الاطلاع عليها فليرجع إلى الفتاوي الكبرى التي جمعت بعضا من علم شيخ الإسلام.

والمشكلة في قومنا اليوم أنهم لا يقرعون، وبالتالي يستمر الخطأ ويبقى، وربما يستفحل مع الأيام، ويفقد الناس علم العلماء، حتى من يريد أن يكتب في موضوع معين لا يكلف نفسه البحث في أقوال من سبقه، فلا بد لأى كتاب من إضافة جديدة، وإلا انتفى الغرض العلمي من تاليفه، وأصدق دليل على قولى هذا كتاب مراقد أل البيت الذي ألفه الشيخ/ محمد زكى إبراهيم شبيخ طريقة العشبيرة المحمدية، وهي طريقة صوفية معروفة وشيخها رحمه الله كان معروفا في مصر، وله دوره في الدفاع عن الصوفية في كل مناسبة، ويشيد بتمسك طريقته بالكتاب والسنة، ورغم حهوده وغيره في إصلاح التصوف، ومحاربته لبعض البدع ومظاهر الشيرك، إلا أن الرجل لم يرجع إلى ما كتبه ابن تعمدة، ولم يقم بنقض أسانيده وحقائقه، وبالتالي من يقرأ كتابه يظنه جهدا علميا وتاريخيا طيبا، والحقيقة خلاف ذلك، فالكتاب يُعد أحد المفاسد التي تحتاج لجهود لإصلاحه، وتحتاج إلى نقد علمي، ومناقشة أدلته في مقابل أدلة شيخ الإسلام، مع بحث إضافي لتغطية نقاط غفل عنها ابن تيمية، والشيخ/ محمد زكى إبراهيم أيضا، وقد انتصر الرجل في كتابه مراقد أل البيت لوجود عدد لا بأس به من هذه المراقد في مصر، رغم أن ذلك يخالف الحقائق التاريخية، فتراه يدافع عن وجود قبر السيدة زينب بنت على بن أبى طالب رضوان الله عليهما في القاهرة، وأن رأس الحسين ( قد نقلت من عسقلان إلى القاهرة، ويسوق الشيخ أدلته، وبراهينه التي اعتمد عليها، فقلت في نفسى: لو أن الشيخ قرأ فتوى ابن تيمية لأراح واستراح، ولكن الصوفية يتبعون سياسة المقاطعة الفكرية لأراء كل من خالفهم.

الإثسات والنفي، ثم نوضح رأى اين تدمية باعتباره أكثر العلماء تفهما لأبعاد هذه القضية وأعمق من تكلم فيها، ونشرح أوجه اعتراضه على وجود الرأس في مصر، ثم نحسم القضية بالرأى الصحيح، والقاطع في شانها بتوفيق اللَّه تعالى.

ثم نستكمل الموضوع بالحديث عن السيدة زينب رضوان اللَّه عليها، ونناقش ظروف دخول السيدة زينب إلى مصر كما يزعم المؤيدون، وهل دخلت مصر فعلا أم تلك فرية أخرى من افتراءات الباطنية ? وأين دفنت؟ وأقوال شهود العيان، ونسترشد بحقائق التاريخ، حتى نتمكن من مناقشة روايات دخولها لمصر، كما نوضح بعض المشاهد الكاذبة، والمختلقة سواء في مصر، أو غيرها من البلدان، والتي يحتاج حصرها، وتتبعها إلى دراسة مستقلة تستوفى جوانب الموضوع، وكان لزاما علينا قبل أن نختم الحديث عن هذا الموضوع أن نشرح أشهر لقب خلعه المصريون البسطاء على السيدة زينب رضوان الله عليها ألا وهو رئيسة الديوان، فنعرج على الديوان، ونتعرف على هذا العالم السري الباطني العجيب.

ومسك الختام بيان حكم التصريف في ضوء الكتاب والسنة، وحكم العلماء فيمن أمن بتصريف الأولياء ، وقد تكون هذه النقطة من أهم ما يجب الإلمام به حيث نوضح أنواع الشرك التي يجب على المسلمين أن يتجنبوها لصدانة دينهم، والحفاظ على عقيدتهم ،

وهذا ما سيتم نشره بتوفيق الله تعالى في المقالات التالية تباعا

وأدعوه سبحانه أن يجعله علما نافعا للمسلمين على مر السنين والأعوام، وحسما صحيحا لمن شغلته الحقيقة فراح بيحث عنها، كما أدعوه جل شانه أن يجعله في ميزان حسناتنا يوم القيامة والله تعالى ولى التوفيق. ونساله الهداية إلى سواء السبيل، وصلَّ اللَّهم على محمد عبدك ورسولك وعلى أله وصحبه

لك زادت الرغبة في قلبي للكتابة في هذا الموضوع ليس لمناقشة شيخ العشيرة المحمدية فيما حاء في كتابه مراقد أل البيت، أو للرد على ادلته ويراهينه فقط، ولا ليكون تعميقا لفتوى ابن تيمية، أو نسخة حديثة منقحة من فتوى شيخ الإسلام، تُصوب في نفس الوقت ما ذهب إليه شبيخ العشبيرة، وإنما أردت أن أوفي الموضوع حقه، وكان لا بد عند الكتابة في هذا الموضوع من استيفاء هذه النقاط التالية: التحقيق العلمي والتاريخي لقبري السيدة زينب وسيدنا الحسين رضى الله عنهما، ثم تناول موقف السنة من القبور والأضرحة، وهل لنا أن نجمع بين ضريح ومسجد في مكان واحد ?مع بيان لأحكام المذاهب الأربعة حول الموضوع، ثم نناقش أراء المخالفين ودعاواهم بانهم بحبون أل البيت، ويودونهم اتباعا للمودة في القربي، ونشرح اللبس الصاصل في حجج هؤلاء، ثم تناول ما يترتب على اعتقاد الناس وجود القبرين بمصر، ثم نناقش الظروف السياسية لمقتل الحسين، التي تهيئ لخروجه من الحجاز إلى العراق حتى الشهادة ?ونوضح موقف الناس من خلافة أمير البلاد، وهل بجوز لأحد أن يطلب البيعة لنفسه بعد انعقادها للخليفة الأول؟ وقبل أن يطلب أحد البيعة لنفسه: هل لأحد أن يطلب الإمارة أصلاً وما حكم طلب الإمارة؟ إننا ما زلنا نصلي حتى اليوم نار هذه القضايا، ثم نتناول نصح الصحابة والتابعين للحسين، ثم نفسر موقفه في محاولة منا لبيان الدافع الحقيقي لخروجه، وتستمر الأحداث حتى يقتل الحسين، وتبدأ قضية رأس الحسين وموضعها

ولمزيد من البيان كان لا بد من أن نقدم جميع وجهات النظر ثم نناقشها، ولا بد من تعميق التفكير في الحالة السياسية التي دعت الفاطميين إلى نقل رأس الحسين إلى مصر، وابضا نناقش ادلة الأطراف المتارجمين بين

# apple of the second of the second

#### الحمد لله وحده والصلاة والسلام على

#### من لا نبي بعده. وبعد: الله والساء

فإن المرء على دين خليله، والمرء يُعرف من صديقه، لأن الأشباه نجتمع وتتقارب، والطبور على أشكالها تقع، ولا أنفع للانسان ولا أضر عليه من البيئة والصحبة، ولذلك أوصانا النبي الله الله المؤمنًا ولا ماكل طعامك إلا تقي ويديا تسم معاملا

وأخرج مسلم في صحيحه، قصة رجل من الأمم السابقة قتل تسعًا وتسعين نفسًا، ثم سال عن أعلم أهل الأرض- بغية التوبة-فدلوه على عابد، فأتاه وأخبره أنه قتل تسعًا وتسعين نفسا فهل له من توبة وفقال له: ليست لك توبة فقتله فأكمل به المائة- لكن الشعور بالذنب والندم على فعله والخوف من الله والإنابة إليه والحنين إلى التوبة، كل ذلك تحرك في قلبه، وجاشت في صدره العودة والرجوع إلى الله خوفًا من عذابه وطمعًا في حنته، فسأل عن أعلم أهل الأرض فدلوه على عالم، فأتاه وأخبره أنه قتل مائة نفس، فهل له من توبة، فقال له: نعم ومن يحول بينك وبين التوبة، ولكنك في أرض سوء يُعبد فيها غير الله، فاذهب إلى أرض كذا وكذا، فإن فيها قومًا يعبدون الله فاعبد الله معهم، فحمل متاعه وخرج من قريته وبينا هو في منتصف الطريق أتاه ملك الموت فقبض روحه، فاختصمت فيه ملائكة الرحمة وملائكة العذاب، قالت ملائكة الرحمة: إنه رجع إلى الله تائبًا، وقالت ملائكة العذاب: إنه لم تعمل حسنة قط، فأرسل الله إليهم

#### إعداد/ صالح عبد المعبود

ملكًا ليُحكّموه بينهم، فقال لهم: قيسوا ما بين القريتين فإلى أيتهما كان أقرب فخذوه إليها، فأوحى الله عز وجل إلى الأرض الطبية أن تقاربي، وإلى الأرض الخبيثة أن تباعدي، فلما قاسوا ما بين القريتين وجدوه إلى الأرض الطيبة أقرب فأخذته ملائكة الرحمة إلى الحنة.

إنها قصة عظيمة النفع، أرشد فيها هذا العالمُ الرحل التائب إلى عدة أمور من أهمها: ١- تغرير البدئة بالانتقال من أرض السوء إلى الأرض الطيبة.

٧- تغيير الصحبة السيئة إلى صحبة طيبة تعين على طاعة الله.

فالإيمان يزيد في البيئة النقية، وفي جوار الصالحين والمتقين، ولذلك كان من دعاء سليمان عليه السلام: «وأدخلني برحمتك في عيادك الصالحين.

وكل فساد وبلاء وانحراف إنما بنشأ من أعوان الشيطان وجنوده من الأنس الذين يفتحون على العبد أبواب الغفلة والشهوات ولا يعينون على فعل الطيبات والصالحات، وكم من عبد قد احتوشه قرناء السوء واصحاب الشهوات، فرينوا له الساطل وأعْمَوا بصره وبصيرته عن رؤية الحق ومشاهدة مواطن الخير والفضل، وثبطوا همته عن التشمير عن ساعد الجد ومواصلة السير في طريق الجنة وسبل الخير، ولقد نهانا ربنا عن مصاحبة الأشرار، وبين أنهم يوم القيامة سيتبرأ بعضهم من بعض وسيلعن بعضهم بعضا، وسيتهم كل منهم الأخر أنه كان وراء ضلاله وإفساده ﴿ قَالَ

ادْخُلُوا فِي أُمَم قَدْ خَلَتْ مِن قَبْلِكُم مِّنَ الجِنِّ وَالاِنسِ فِي النَّارِ كُلُّمَا دَخَلَتْ أُمَّةً لِّعَنَتْ أُخْتَهَا حَتِّي إِذًا ادَّارَكُوا فِيهَا حَمِيعًا قَالَتْ أُخْرَاهُمْ لأُولاهُمْ رَبُّنَا هَؤُلاءِ أَضَلُّونَا فَاتِهِمْ عَـذَانًا ضِعْفًا مِّنَ النَّارِ قَالَ لِكُلِّ ضِعْفٌ وَلَكِنِ لاَّ تَعْلَمُونَ (٣٨) وَقَالَتُ أُولِاهُمُ لأَخْرَاهُمُ فَمَا كَانَ لَكُمْ عَلَيْنَا مِن فَضَلْ فَذُوقُوا العَذَابَ بِمَا كُنتُمْ تكسنون .

أما المؤمنون الصادقون فقد نزع الله من صدورهم الغل وجعلهم إخوانا على سرر متقابلين في حنات النعيم: ﴿ الأَخَالُةُ يَوْمَتُذِ بَعْضُهُمْ لِيَعْضِ عَدُوِّ إِلَّا الْمُتَّقِينَ (٦٧) يَا عِياد لا خُوْفٌ عَلَيْكُمُ اليَوْمُ وَلاَ أَنتُمْ تَحْزَنُونَ (٦٨) الَّذِينَ آمَنُوا بِآيَاتِنَا وَكَانُوا مُسُلِّمِينَ ﴾.

ولقد أرشدنا النبي الله من تجب مصاحبته وملازمته، وذكر سمات الجليس الصالح والجليس السوء، فقال: «مثل الجليس الصالح والجليس السوء كمثل صاحب المسك وكير الحداد: لا يعدمك من صاحب المسك إما تشتريه أو تجد ريحه وكير الحداد بحرق بيتك أو ثوبك أو تجد منه ريحًا خبيثة». [البخاري: ٢٠٤٩].

فالصاحب الصالح هو المطيع لربه المستقيم على أمره، الأمين على دينه، العاقل الذي يقهر هواه، فلا خير في مصاحبة الأحمق السفيه الضائن الفاحر، وقد بتن النبى المارات النفاق وحذر امته من شعبه بقوله: «أربع من كن فيه كان منافقًا خالصًا ومن كانت فيه خصلة منهن كانت فيه خصلة من النفاق حتى يدعها، إذا حدث كذب، وإذا وعد أخلف، وإذا خاصم فجر، وإذا عاهد غدر». متفق عليه.

وقال عمر بن الخطاب رضى الله عنه: «عليك بإخوان الصدق فإنهم زينة في الرخاء وعدة في البلاء، وضع أمر أخيك على أحسنه حتى يحيئك ما يقليك منه، واعتزل عدوك، ولا تصاحب الفاجر فتتعلم من فحوره، ولا

تطلعه على سرك، واستشر في أمورك الذين بخشون الله تعالى....

فلا بد من صحبة الأخيار والعيش معهم، فإن العبد وحده ضعيف أمام الأوامر والتكاليف، ولذلك فإن الجماعة رحمة وعون على الطاعة والاستقامة، والفرقة عذاب وشـــؤم، ولذلك قــال النبي : «عليكم بالجماعة فإنما بأكل الذئب من الغنم القاصية»، وذلك يتأكد بالحث الدائم على صلاة الجماعة في المسجد حيث تذوب الفوارق وسط الجماعة بين المؤمنين، قال عبد الله بن مسعود رضى الله عنه: «من سره أن يلقى الله تعالى غدًا مؤمنًا فليحافظ على هؤلاء الصلوات الخمس حيث ينادى بهن فإنهن من سنن الهدى، وإن الله شرع لنبيكم سنن الهدى، ولو أنكم صليتم في بيوتكم كما يصلى هذا المتخلف في بيته لتركتم سنة نبيكم ولو تركتم سنة نبيكم لضللتم، ولقد رأيتنا وما يتخلف عنها إلا منافق معلوم النفاق، ولقد كان يؤتى بالرحل بُهادى بين الرجلين حتى يُقام في الصف».

فالمرء قليل بنفسه كثير بإخوانه، والشيطان يفترس العبد إذا كان وحده وهو عليه أشد بصحبة السوء وأعوان الشر، ومن ثمٌ فعلى العاقل أن يتخير أقرب الناس إليه والملتصقين به، فإنه يُعرف بهم، ومن أحب قومًا حُشر معهم، ومن تشده بقوم فهو منهم، ومن أدخل نفسه مدخلا يتهمه الناس فيه فلا بلومن إلا نفسه، فقد سبق بذلك الإنذار والوعيد والأمر والنهي.

إن صحبة السوء عدو مين، ويطانة خبيثة، وجنود حاضرة للشيطان أبنما بوجهها تسير وتعمل، ولذلك فلا خير إلا في صحبة المؤمن، والمؤمن من أمنه الناس على أموالهم وأعراضهم، والمسلم من سلم المسلمون من لسانه ويده.

والله من وراء القصد.

في انقضاع

د على عبد العزيز الشبل

الحمد لله الذي جعل في تعاقب الأيام والليالي والشهور والاعوم عبرة وآية، وثنَّى بذكر ذلك في القرآن آية بعد آية، فقال سيحانه في سورة البقرة: ﴿إِنَّ في خُلْق السُّمَ وَاتِ وَالأَرْض وَاحْتِلافِ اللَّيْلِ وَالنَّهَارِ وَالْفُلْكِ التي تَجْري فِي البَحْر بِمَا يُنفَعُ النَّاسَ وَمَا أَنزَلَ اللَّهُ مِنَ السَّمَاءِ مِن مُاء فِأَحْيَا بِهِ الأَرْضَ بَعْدَ مَوْتِهَا وَبَثُّ فِيهَا مِن كُلِّ دَابَّةِ وتصريف الرئياح والسنداب المُستخُر بَيْنَ السِّماءِ وَالأَرْض لاَيَات لَقُوْم يَعْقِلُونَ ﴾ [البقرة: ١٦٤]

وفي آخر سورة أل عمران يقول سيحانه: ﴿ إِنَّ فِي خَلْق السُّمُ وَاتْ وَالأَرْضُ وَاخْتِلافِ اللُّيلُ وَالنَّهَارِ لآيَاتِ لأُولِي الأَلْبَابِ ﴾، وفي سورة يونس: ﴿ إِنَّ فِي اخْتِلافِ اللَّيْل وَالنَّهَارِ وَمَا خَلَقَ اللَّهُ فِي السُّمَ وَاتِ وَالأَرْضِ لَآيَاتٍ لَّقَوْم

وفي سياق الأيات الكونية في سورة النور، يقول عز وحِل: ﴿ يُقَلِّبُ اللَّهُ اللَّالَةُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الأنصار

هذا كله منه عز وجل استنانُ على عباده وتذكيرُ لهم بآباته الدالة على وحدانيته في ربوبيته والوهيته وأسمائه وصفاته وأفعاله.

فأقسم سيحانه بالعصر وببعض الأوقات كالفجر والضحى والليل والنهار في فواتح عدد من قصار المفصل من القرآن المكي، كما أقسم بالقمر والليل وإدباره والصبح وإسفاره في قوله عز وجل من سورة المدثر: ﴿ كَلاُّ وَالْقَمَر (٣٢) وَاللُّعُلِ إِذْ أَدْبَرَ (٣٣) وَالصُّبْحِ إِذَا أَسْفُرَ ﴾، ويقول سيحانه: ﴿ وَاللَّيْلِ إِذَا عَسْعَسَ (١٧) وَالصُّبْحِ إِذَا تَنَفَّسَ ﴾.

وله سيحانه أن يقسم بما شاء من مخلوقاته تنويها بها وإبرازًا لعظمته في خلقها، وليس للمخلوق أن يقسم إلا بالله وأسمائه وصفاته.

ومن أياته سبحانه استدلاله بانفراده بالعبودية وحده بمعجزاته وآياته الباهرة الدالة على وحدانيته، فيقول سبحانه في سورة فصلت منها: ﴿ وَمِنْ آنَاتِهِ اللَّبْلُ وَالنَّهَارُ وَالشُّمْسُ وَالْقَمَرُ لاَ تَستْجُدُوا لِلشَّمْسِ وَلاَ لِلْقَمَرِ وَاستْجُدُوا لِلَّهِ الَّذِي خَلَقَهُنَّ إِن كُنتُمْ إِيَّاهُ تَعْبُدُونَ ﴾.

إننا معاشر الأحبة نتذكر ونعتبر في تسخيره سبحانه الليل والنهار لعباده ليحقق لهم خلافة الأرض، ولتقوم مصالحهم ومعايشهم فيعلنوا بذلك توحيده وحده، والاسلام له وحده بإصلاح الدنيا بالإيمان به وحده، فامتن سيحانه بذلك في قوله من سورة إبراهيم: ﴿ وَسُخُرَ لَكُمُ الشُّمُسُ وَ الْقُمَرُ دَائِيَتُن وَسَخَّرَ لَكُمُ اللَّيْلُ وَالنَّهَارَ ﴾.

وفي سورة النحل بعدما يقول سبحانه: ﴿ وَسَخُرُ لَكُمُ اللُّيْلَ وَالنَّهَارَ وَالشُّمْسَ وَالْقَمَرَ وَالنَّجُومُ مُسَخِّرَاتُ بِأَمْرِهِ إِنَّ فِي ذَلِكَ لِآيَاتِ لَقَوْمِ يَعْقِلُونَ ﴾.

كلُّ هذا في الحقيقة يدل ويؤكد على أصول مهمة وقواعد إيمانية عقدية راسخة وجليلة، وأهمها أمران:

أولهما: الاعتراف واليقين بوحدانيته سبحانه في أفعاله المستلزمة والمحقِّقة لواحدانيته سبحانه في إلاهيته وعبوديته وحده دونما شريك له فإذا تحقق هذا وحُقَّق؛

فثانيهما: جعل الإنسان؛ أدم وذريته في الأرض خلفاء ليعمر دنياهم بالتوحيد، فيكون في انقضاء الزمان بلياليه وأيامه وأعوامه، انقضاء أعمارهم وتحولهم إلى دار الجزاء والثواب.

فهو للمؤمن عبرة وأي عبرة على انقضاء مهلته ودنو أحله بتصرم العمر ونهايته وهو للمؤمن- لا الغافل- نذيرٌ وتنبيه ليفتح عقله وقلبه فيحاسب نفسه على ما مضى من تفريط أو غفلة أو إعراض ويحملها في مستقبل أيامه على فعل الجميل، ويأطرها على الحق أطرًا.

أبها الأحبة: إن في انقضاء الأعوام عبرة وذكرى على حقارة الدنيا وترك الأمل، وذكرى على جلالة الأخرة وعظمتها، وذكرى على الزهد والورع وملازمة التقى.

إننا معشر المسلمين ونحن نودع عاما ونستقبل عامًا أخر لا بد أن نتذكر أمورًا هامة

١- فنتذكر ذلكم الحدث العظيم الذي غير وجه التاريخ، الذي أعز الله به الملة وأذل به الكفر وأهله، فنتذكر هجرة خليل الله ورسوله محمد 🛎 من مكة إلى المدينة، من بلد الكفر أنذاك إلى بلد التوحيد والسنة، من ذل الكفر واهله، إلى عز الإسلام وأهله.

نتذكر الهجرة فنستفيد منها دروسًا في ديننا وعقيدتنا وأعمالنا أهمها:

أ- أن الهجرة من بلد الشرك إلى بلد التوحيد، ومن بلد الكفر إلى الإسلام واجبة عيدًا، وباقية أبدًا إلى قيام الساعة، كما جاء بذلك الخبر عنه 😅 ، ولقوله تعالى في سورة النساء: ﴿ إِنَّ الَّذِينَ تَوَفَّاهُمُ الْمُلائِكَةُ ظَالَمِي أَنفُسِهِمْ قَالُوا فيمَ كُنتُمْ قَالُوا كُنَّا مُسْتَضْعَفِينَ فِي الأَرْضِ قَالُوا أَلَمْ تَكُنْ أَرْضُ اللَّهِ وَاسِعَةً فَتُهَاحِرُوا فِيهَا فَأُولَئِكَ مَا وَاهُمْ جَهَنَّمُ وَسَاءَتْ مَصِيرًا (٩٧) إلاّ المُسْتَضْعَفِينَ مِنَ الرَّجَالِ وَالنِّسَاءِ وَالْولْدَانِ لاَ يَسْتَطِيعُونَ حِيلَةً وَلاَ يَهْتَدُونَ سَبِيلاً (٩٨) فَأُولَئِكَ عَسْنَى اللَّهُ أَن يَعْفُو عَنَّهُمْ وَكَانَ اللَّهُ عَفُوا غفورًا 6.

ب- أن الهجرة في كمالها وتمامها هي في الهجرة من الذنوب والمعاصى إلى التوبة والعمل الصالح، كما في الصحيحين من حديث عبد الله بن عمرو رضى الله عنهما يرفعه إلى النبي 😅 انه قال: «المسلم من سلم المسلمون من لسانه ويده، والمهاجر من هجر ما نهى الله عنه ". هذا،

ولقد روى أحمد وأبو داود بسند جيد عن ابن عوف وابن عمر ومعاوية رضى الله عنهم مرفوعًا: إن الهجرة خصلتان: إحداهما: أن تهجر السيئات، والأخرى أن تهاجر إلى الله ورسوله ولا تنقطع الهجرة ما تُقبلت التوبة ولا تزال التوبة مقبولة حتى تطلع الشمس من المغرب، فإذا طلعت طبع على كل قلب بما فيه وكفى الناس العمل. وأخرج أحمد وغيره بسند حسن عن عبد الله بن السعدى رضى الله عنه مرفوعًا: «لا تنقطع الهجرة ما دام العدو نُقاتل».

٢- نتذكر وجوب العمل بالتاريخ الهجري المرتبط بعز الإسلام والمسلمين، والمرتبط بهجرة سيد البشر 📚 ، فلا ينبغي عنه بديلاً ، إن محيتنا الصادقة له 📚 ولدينه توجب وتحتم علينا الاعتزاز بذلك والعمل به ورفع الرأس بشرف هحرته.

كيف لا وهو تاريخ اصحابه الذين أمرنا يلزوم طريقتهم واتباع سييلهم ونهينا أشيد النهى عن ضد ذلك من مخالفتهم واتباع غير هديهم، كما في قوله تعالى من سورة النساء: ﴿ وَمَن يُشْنَاقِقِ الرِّسُولِ مِنْ يَعْدِ مَا تَبَيِّنَ لَهُ الهُدَى وَيَتَّبِعْ غَيْرَ سَبِيلِ الْمُؤْمِنِينَ نُولَّهِ مَا تَولِّي وَنُصلُهِ جَهَنَمُ وسَاءَتُ مصدرًا ﴾.

٣- إننا يجب أن نعتبر ونتذكر من عاشوا معنا في عامنا الماضي، ثم مضوا قبلنا من أبائنا وأمهاتنا وأحبائنا ومن قبض من علماء وقادة وفضلاء، بهم فَجِعت الأمة، وحصلت الرزية، فنقصت بهم الأرض من أطرافها، ورُفع بهم العلم وتناقص الخير والهدى، فإلى الله المشتكي، وبه المستعان ﴿ أُولَمْ يَرَوْا أَنَّا نَأْتِي الأَرْضَ نَنقُصُهَا مِنْ أَطْرَافِهَا وَاللَّهُ يَحْكُمُ لاَ مُعَقِّبَ لَحِكُمِهِ وَهُو ستريعُ الحساب ..

٤- إننا نحذر من الاغترار بفعل الجاهلية أو المقلدين لغيرهم من كفار الغرب بإحداث احتفالات يدخول العام الهجري الحديد أو إحداث أعياد لانصرام العام الماضي فإن الرزية والمصيحة في التشيه بالمهود والنصاري ومشابهتهم في عقائدهم وعباداتهم، ولا حول ولا قوة إلا بالله.

أعاد الله علينا الأعوام بالعرز والنصر والتمسك بدينه القويم، والحمد لله رب العالمين.



عنوجودمجلداتمجلة

التوحيد للبيع، وقد تقررأن يكون سعر المجلد لأي سنة داخل مصر للأفراد والهيئات والمؤسسات ودور النشر ١٨ جنيها مصريًا. وفروع أنصار السنة ١٥ جنيهًا مصريًا. ويتم البيع للأفراد خارج مصر بسعر ١٠ دولارات أمريكية. والهيئات والمؤسسات ودورا لنشر ٨ دو لارات أمريكية.



• لأول مرة تقدم للقارئ كرتونة كاملة تحتوى على ٢٠ مجلداً من مجلة التوحيد عن ٠٠ سنة كاملة.

• • ٥٥ جنيه للكرتونة للأفراد والهسئات والمؤسسات داخل مصر.

• ١٢٥ دولارًا لمن يطلبها خارج مصر بخلاف سعر الشحن. ٧٥ دولارا للشحن.



علما بأن منفذ البيع الوحيد في المركز العسام هو الدور السابع يمقر محلة الته حيد









يرجى الاتصال بإدارة المشروعات بالمركز العام 4 شارع قولة عابدين القاهرة ـ تليفاكس : ٣٩١٦٠٣٤ ت : ٣٩١٥٤٥٦ ـ ٣٩١٥٥٧ يرجى إيداع التبرعات بحساب رقم / ٢١٨٨٠ ببنك فيصل الإسلامي فرع القاهرة وإرسال صورة إيصال الإيداع على الفاكس رقم: ٣٩١٦٠٣٤ أو عمل حوالة بريدية باسم/ مدير إدارة المشروعات على مكتب بريد عابدين على نفس العنوان

Upload by: altawhedmag.com