

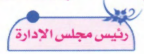


### مجنة ا<u>لتوجير</u>

إسلامية - ثقافية - شهرية السنة السادسة والثلاثون العدد ٢١١ ذو القعدة ١٤٢٨ هـ

## بسم الله الرحمن الرحيم فاعلم أنه لا إله إلا الله صاحبة الامتياز

جماعة أنصار السنة المحمدية



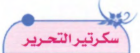
# د. جمال الراكبي



# د. عبدالله شاكرالجنيدي



د. عبد العظيم بدوي زكريا حسيني جمال عبد الرحمن معاوية محمد هيكل



#### <u>مصطفي خليل أبو العاطي</u> التحرير

۸ شارع قولة - عابدين القاهرة ت: ۲۲۹۲۰۵۱۷ فاکس: ۲۲۹۲۰۵۱۷

قسم التوزيع والاشتراكات

ت: ٢٥١٥٤٩٣٢ المركز العام

هاتف: ٢٧٥٥١٩٣٠ ٢٥٤٥١٩٣٢



#### وو التحفظ من العدو وإن أبدى لك المودة وو

يرفض بعض الناس أن اليهود أعداء الملة، وإن قال القرآن الكريم: ﴿ لَتَجِدِنُ أَشَدُ النَّاسِ عَدَاوَةُ لِلَّذِينَ آمَثُوا الْيَهُودَ وَالَّذِينَ آشَرُكُوا ﴾ [المائدة: ٨٢].

ويرون أن صداقتهم أفضل وأصلح، وإن قال الله تعالى: ﴿ يُرْضُونَكُمْ بِأَفْواَهِهِمْ وَتَأْبَى قُلُوبُهُمْ وَأَكْثَرُهُمْ فَاسِقُونَ ﴾ [التوبة: ٨]. فهل من العقل السليم أن يُترك فاسيقُونَ ﴾ [التوبة: ٨]. فهل من العقل السليم أن يُترك كلام العليم الحكيم ورسوله الكريم على إلى الأهواء والنظر، والفلسفة وعمى البصر ؟ ﴿ قُلْ أَأَنْتُمْ أَعْلَمُ أَمُ اللّهُ ﴾ وقديمًا قالوا: لا تطمئن إلى العدو وإن أبدى لك المقاربة، وإن بسط لك وجهه، وخفض لك جناحه، فإنه يتربص بك الدوائر، ويضمر لك الغوائل، ولا يرتجي صلاحًا إلا في فسادك، ولا رفعة إلا بسقوط جاهك.

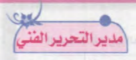
وقال بعض الحكماء: إذا أحدث لك العدو صداقة ؛ لعلة الجاته إليك ؛ فمع ذهاب العلة رجوع العداوة كلماء تسخنه فإذا أمسكت عنه عاد إلى أصله باردا، والشجرة المرة لو طليتها بالعسل لم تثمر إلا مراء

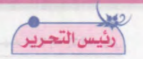
وصدق المثل العامي القائل: لا تقل العدو حبيب حتى تقول الحمار طبيب.

التحرير

مفاجاة كبرى

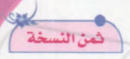
لأول مرة نقدم للقارئ كرتونة كاملة تحتوي على ٢٥ مجلداً من مجلة التوحيد عن ٣٥ سنة كاملة



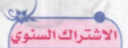


# حسين عظا القراط

# جمال سعد حاتم

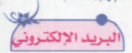


مصر ١٥٠ قرشا ، السعودية ٦ ريالات ، الإمارات ٦ دراهم ، الكويت ٥٠٠ فلس ، المغرب دولار أمريكي ، الأردن ٥٠٠ فلس . قطر ٦ ريالات، عمان نصف ريال عماني، أمريكا ٢ دولار ، آوروبا ٢ يورو



١- في الداخل ٢٠ جنيها (بحوالة بريدية داخلية باسم مجلة التوحيد - على مكتب بريد

٢- في الخارج ٢٠ دولارا أو ٢٥ ريالا سعوديا أو ما يعادلهما. ترسل القيمة بسويفت أو بحوالة بنكية أوشيك على بنك فيصل الإسلامي - فرع القاهرة - باسم مجلة التوحيد - أنصار السنة ( حساب رقم / -19109)



الحلة: MGTAWHEED@HOTMAIL.COM رئيس التحرير: GSHATEM@HOTMAIL.COM التوزيع والاشتراكات: SEE2070@HOTMAIL.COM موقع المجلة على الانترنت: WWW.ALTAWHED.COM موقع المركز العام: WWW.FLSONNA.COM



فتناحية العدد: الإنصاف: العدد الإنصاف: المراكبي ٢ كلمة التحرير: مجمع البحوث والأزهر منارة في عيون المسلمين

رئيس التحرير ٢

ياب التفسير: سورة الإنشقاق: د، عبد العظيم بدوي ١٠

زکریا حسینی ۱۳ باب السنة: من البيوع المنهى عنها: معاوية هيكل ١٧ التوسل بين أهل السنة والصوفية:

على حسيس ٢١ درر السحارة

مختارات من علوم القرآن: مصطفى البصراتي ٢٣

متولى البراجيلي دراسات شرعمة:

الغلو عند اليهود والرافضة: أسامة سليمان

واحة التوحيد علاء خضر القصية في كتاب الله: عيد الرازق السيد عيد

فتحى امين عثمان باب التراحم:

أحمد السيد حكم تقسيم الإنسان ماله على ورثته قبل وفاته:

د. محمد عبد العليم ٥٤ منهج السلف في تفويض الصفات:

واجب الأمة نحو علمائها: عيده الأقرع ٨٤

باب الأسرة: جمال عبد الرحمن

تحذير الداعية من القصيص الواهية: على حشيش

اللحنة العلمية حدث في مثل هذا السهر: فتاوى الحج

أداب الطعاء والشيراب: د. حسن إيراهيم . ٢

الإنكار على أهل البدع وأحب شرعي وليس ظلما:

د. ناصر العقل ٣٠

عدالة المحاية صلاح الدين إبراهيم النبراوي

السلام تحدة الاسلام: سعيدعامر و

٦٤٠ جنيها ثمن الكرتونة للأفراد والهيئات والمؤسسات داخل مصر

٢١٠دولارلن يطلبها خارج مصرشاملة سعر الشحن

مطابع الأهرام التجارية - قليوب - مصر

التوزيع الداخلي : مؤسسة الأهرام وفرع أنصار السنة المحمدية

الحمد لله رب العالمين.. واشتهد أن لا إله إلا الله ولي الصالحين واشهد أن محمداً عبده ورسوله الصادق الوعد الأمين صلوات ربي وسلامه عليه وعلى آله وصحبه أجمعين..

#### اما بعد..

فإن من الإيمان أن تحب الخيك ما تحب لنفسك من الخير، وتكره الخيك ما تكره لنفسك من الشر فتعطى أخاك من الحق مصلل الذي تحب أن تأخذه منه لو كنت مكانه ويكون ذلك بالاقوال والافعال في الرضا والغضب مع من تحب ومع من تكره. فهذا هو خلق المؤمنين كما قال رسول الله ولا يؤمن أحدكم حتى يحب الخيه ما يحب لنفسه ومقق عليه ك الإيمان.

وقال عمار بن ياسر رضي الله عنه (ثلاث من جمعهن فقد جمع الإيمان: الإنصاف من النفس، وبذل السلام للعالم، والإنفاق من الإقتار).

وفي دعاء النبي 😅 : (اللهم اسالك خشيتك في الغيب والشهادة، وأسالك كلمة الحق في الغضب والرضا، وأسالك القصد في الفقر والغني) احمد والسائي بسند صحيح.

واصل ذلك في كتاب الله عز وجل قال تعالى: ﴿يَا أَيُّهَا النَّيْنِ آمَنُوا كُونُوا قَوْامِنَ لِلهُ شُهداءَ بِالْقَسْطُ وَلاَ يَجُرُمَنْكُمُّ شَنْآنُ قَوْم عَلَى أَلاَ تَعْدِلُوا اعْدِلُوا هُو أَقْرِبُ لِلتَّقُوى وَاتَّقُوا اللَّهُ لَا اللَّهُ خَدِيرُ بِمَا تَعْمَلُونَ ﴾ (المائدة/).

قدم إلى أحد أبنائي من طلبة العلم غاضباً وسلمني رسالة يقول قديها واطلعت على شبيكة الإئترنت على أحد المنتديات السلفية، أو التي تدعى أنها سلفية فاستبشرت خيراً، وشاركت في المنتدى بصفتي عضوا محبًا للمنهج السلفي ثم فوجئت بمنبر يطلقون عليه أرشيف أهل الأهواء والانحرافات» فلم أجد شيخاً معروفاً في مجال الدعوة إلى الله إلا وقدحوا فيه ونالوا منه ونسبوه إلى البدعة والضلالة والانحراف.

لكن الذي افرعني شيخي الجليل هذا الذي ساتلوه عليك: ورد سؤال من بعض الإخوة في ليبيا يسمعون لجمال المراكبي الذي يظهر في قناة الحكمة فما حال هذا الرجل "»

بعراجي التي يسهر على المنتدى بقوله: «وعليكم السلام ورحمة الله، جمال المراكبي ، من جماعة أنصار السنة ، ومعلوماتي عنه أنه حزبي جلد ويدافع عن أهل الأهواء عندنا في مصر...

وليس عندي أقوال أهل العلم فيه إلا كلاما للقوصي- ردّه الله للحق- ، وكان ذلك من زمن بعيد...»

فكتب أحد الأعضاء متسائلاً:

هل كل من في جماعة أنصار السنة حربيون، الرجل الذي تقدح فيه هو الرئيس العام لجماعة أنصار السنة المحمدية يمصير. أتدرك ما تقول يا أخي معنى هذا أن الجماعة كلها



Upload by: altawhedmag.com

حزبية، وهذا ليس صحيحًا، ثم من هم أهل الأهواء الذين يدافع عنهم فأنا أشعر أن البلد على قدياساتك كلها من أهل الأهواء، والله الستعان.

فرد المشرف هذا على الأخ وقال «من قال لك: إني قلت: إن كل من في جـمـاعــة أنصـار السنة من المتحرفين عن السنة !!!!

الا تدري بارك الله فيك أن الشيخ حسن عبد الوهاب البنا حفظه الله عضو في هذه الحماعة \*\*

فلا تتكلم فيما لا تحسنه بارك الله فيك و لا تُقولني ما لم اقل ؛

راجع كالمي مرة أخسرى يا رعاك الله خناصة قولي (جمال المراكبي ، من جماعة أنصار السنة ، ومعلوماتي عنه أنه حربي جلد ويدافع عن أهل الأهواء عندنا في مصر... فهل تفهم من هذه الجملة أنى أرمى جماعة أنصار السنة بكل أعضائها بالندعة !!!

ثم تابع فقال اللسبة لقولك من اهل الأهواء الذين يدافع عنهم ؟

لتعلم يا أخانا الكريم أنى ما قلت ذلك إلا نقلا عن كثير من المشايخ ولكن كما قلت سابقا ، ليس عندي كلام مسحّل لأحد المسايخ الا كلاما لأسامة القوصي قال فيه عن المراكبي: إنه كان سببا في انحراف الجماعة عن الحادة بشكل كبيير وانه أدخل في الحماعة أنفاس الإخوانيين والتكفيريين.... وهو كلام قديم منذ اكثر من ست سنوات وكان القوصى أيامها على الجادة بشبهادة أهل العلم حميعا ولكن لا أجيز لنفسى أن أضع له شيئا هنا بعد أن انحرف القوصى عن سواء الصراط وتكلم فيه علماء السنة في المملكة وفي الدمن الحديث... فتنبه أخى الفاضل قبل أن ترمى الكلام على عواهنه، وهذا هو موقع المراكبي أمامك على الشبيكة العنكبوتية فانظر فيه وانت تعلم من هم أهل الأهواء الذين يتافح عنهم.

فانظر على سبيل المثال لحلقاته المعروضة على موقعه والتي خرج فيها في قناة الحكمة الحزيية !!!! التي يظهر عليها دائما !!! وكان معه مصطفى العدوي في إحدى الحلقات !! واستمع له وهو بثني على العدوي ثناءً عطرا! و انظر إن شئت إلى حلقاته المسجلة على قناة الناس المنحرفة !!! ، فهو دائم الظهور في هذه القناة التي حدر منها العلماء ، وما ادراك ما قناة الناس ثم ما ادراك ما قناة الناس !

واقرأ مقالاته في مجلة التوحيد وطالع ثناءه المتواصل على محمد حسان والحويني

وبعقوب ... إلخ القائمة السوداء !!!

يكفيك زيارة واحدة لموقّعة الرسمي على الشبكة لتجد هذه الطوام.

فالرجل حاله ظاهر للجميع بارك الله فيك منذ سنوات عديدة ، وصا تكلم فيه مشايخ مصر من فراغ ، فاسال المشايخ قهم احياء يرزقون! ، فإن كنت لا تثق في تقلي فعليك بالمشايخ

قال شيخ الإسلام- رحمه الله-: (وأما الحذر من الرجل في شهادته وأمانته ونحو ذلك، فلا يحتاج إلى المعاينة، بل الاستفاضة كافية في ذلك، وما هو دون الاستفاضة، حتى أنه يستدل عليه باقرائه كما قال ابن مسعود: ماعتبروا الناس باخدائهم، فهذا لدفع شره، مثل الاحتراز من العدو..)

السياسة الشرعية...ص١٥٢. قما بالك بمن كان ممشاه ومدخله والقته مثل المراكبي هذا ، بل وتكلم فيه اهل العلم أنضا ؟؟

تم تابع هجومه على الآخ بقوله (اسلوبك هذا اسلوب غير مهذب و غير مقبول بارك الله فيك ، فارجو عدم العودة لمثل ذلك ثانية حتى لا تتعرض عضويتك في المنابر للإيقاف ، وهذا ما لا أرجوه

وتذكر قول النبي 👺: رحم الله عبدا قال خيرا وغنم أو سكت عن سوء فسلم

وعندما يلتبس عليك شيء فراسل المشرف على الخاص ولا تتسرع هكذا على الحام وتخوض فيما لا تفهمه وما لم تحط به علما ، ثم ترمي إخوانك بسبب ذلك بالتهم جزافا !! والله المستعان.

وهذا هو منهج كشير من المستركين بالمنتدى حتى إننا وجدنا تصديقًا على قول هذا المشرف فقال عضو آخر:

أنعم جمال المراكبي مندمج مع الحزبيين ويدرس في مساجدهم ومسجد العزيز بالله فهذا الرجل حزبي ولم يظهر منه منهج سلفي جاد حتى الآن :فعلى الإخوة في ليبيا أن يغسلوا أيديهم من هذا الرجل

فصدق هذا المشرف على هذا القول وقال:

منعم، هذا صحيح وله دروس ثابتة في مسجد
العزيز بالله كما في جدول الدروس الذي على
موقعه وهذا المسجد قال المشايخ إن كل من
يدرس فيه هم من التكفيريين أو الحركيين
فليس فيه من أهل السنة أحد. بل حذر بعض
المشايخ من الذهاب إلى هذا الشنارع العزيز

بالله- أصلا، درءا للشبهات،

فصدُق عضو أخر وقال: «بارك الله فيكم قحال الرجل صار معروفًا ويكفينا أنه يظهر على قناة الحكمة مع العدوى بارك الله فيكم».

فكتبت مستعيناً بالله انافح عنكم وقلت:
لا أقول إلا كما قال إبراهيم عليه السلام وكما
قال رسولنا محمد على حين قال لهم الناس إن
الناس قد جمعوا لكم فاخشوهم فزادهم إيماناً
وقالوا (حسبنا الله ونعم الوكيل).

مًا هذا الهراء الذي أرى وهذا الجرح غير المفسر الذي تنقلونه عن الشيخ جمال؟

ما شي أسس الجرح عندكم

هل من أسس الجرح أن تقول ليس عندي دليل على جرح الرجل إلا كلام لشيخ كان على الجادة ثم انحرف ثم إنني لن آخذ كلامه بوجه الاعتبار وأين النقول عن أهل العلم المعتبرين في جرح الرجل وأنت تقول لم أقف على كلام أحد من أهل العلم قهلا نقلت لنا قولاً وأحداً نتبت به هذا الجرح وهل قرأت كلام الشيخ القوصي جيداً ورأيته يذكر جمال المراكي تحديداً.

هل الرجل الذي يكتب عنقسيدة الإصام الشافعي ويؤكد أن عقيدة الإمام الشافعي هي عقيدة أهل السنة والجماعة وليست عقيدة الإشاعرة!! يقال عنه: إنه من أهل الإهواء والبدع؟

هل الرجل الذي يشيرح أصول السنة عند أهل السنة والجماعة على القنوات القضائية يقال إنه من أهل البدع؛

وبعد ذلك لم ثات بدليل آخـر على جـرح برجل؟\*

مع العلم أن الشبيخ أسامة القوصي لم يقصد الدكتور جمال المراكبي بقوله بل قصد الأستاذ جمال سعد وهذا رأي الشبيخ وأنا لست بصدد أن أرد على الشبيخ ولكني سقت هذا الكلام لكي أبين لك خطاك في نقل الدليل الذي جنت به في جرحك للشبخ.

ثم هل من أنسس الجسرح أن الشبيخ إذا جلس مع مبتدع هل هذا يقدح في الشبيخ ؟؟

فهل أئمة السلف كالشافعي وأحمد وغيرهما من الأئمة الأعلام لما كانوا يجلسون مع المخالفين لهم في المنهج كان هذا يقدح في امامتهم؟

لو انصفت لعلمت منهج اهل السنة من الأثمة الأعلام في التعامل مع المضالفين فلو نظرت إلى فعل شبخ الإسلام ابن تبصيه لما

اجتمع عليه ققهاء الحنفية والشافعية والمالكية والحنابلة في مصر ثم أجمعوا على سجنه وبعد فترة أخرجه الأمير وقال له ائذن لي أن اسجنهم أو اقتلهم فقال له الإمام لا إنك إن سجنتهم لن تجد أمثالهم) هذا مع أنهم مخالفون له. فهذا والله هو المنهج القويم...

ثم إنك آخي شنعت على الأخ الذي اتهمك بانك ترمي أنصار السنة كلها بالبدعة وقلت في الجماعة الشيخ حسن عبد الوهاب البنا وهو من علماء المنابر السلفية كما قلت ولذلك فأنا أوجهك إلى الشيخ الذي هو عضو في مجلس الإدارة الذي يراسه الدكتور جمال

فَ هَل الشَّيِخ يقبل أن يكون عضواً في حماعة براسها مبتدع على حد زعمك؟؟

ثم ألم تكلف خاطرك أن تسال الشيخ حسن البنا عن شيخنا المراكبي ليجيبك هل هو على الجادة أم أنه من أهل الأهواء والبدع

ثم آلم تعلم أن دروس الشيخ في مسجد العزيز بالله وغيره من المساجد يشرح فيها (عقيدة السلف اصحاب الحديث للصابوني) و العقيدة الحافظ عبد الغني المقدسي) ويشرح (كتاب التوحيد من صحيح البخاري) (وكتاب الإيمان من الصحيحين)؟

هل طالعت هذه الدروس وهي موجودة على موقع الشيخ أم جرحت الشيخ لأنه دخل مسجد العزيز بالله أو مشي في شارع العزيز

تأنياً: أنا لن أجيبك إلا بما ألزمت نفسك به وسائقل لك نماذج من أقبوال المشايخ في جماعة أنصبار السنة المحمدية بمصر وفي شيخنا جمال المراكبي. تباعاً لتعود إلى الحق وتمحو البهتان الذي رميت به الشيخ إن كنت رحاعاً إلى الحق!!

هذا تصديداً ما كتبته انافح به عنك شيخي الجليل.

فما كان منه إلا أن حذف مشاركتي وحفلر عضويتي بالمنتدى من غير أن يرد علي أو يبين لي خطا قولي إن كنت قد اخطأت. وهذا يدل على سوء فعله وسوء منهجه فاختم بما بدأت به(حسينا الله ونعم الوكيل)..

هذا ما كتبه ابننا المبارك تحديداً وانا لا أملك أن أعلق عليه إلا بقول نبينا محمد (المسلم من سلم المسلم ون من لسانه ويده.) وبقوله (إن مما أدرك الناس من كلام النبوة الأولى إذا لم تستح فاصنع ما شئت).

وأنا رايت أهل البدع في هذه الأسماء التي لقبوا بها آهل السنة سلكوا معهم مسلك المشركين مع رسول الله 👺، فإنهم اقتسموا القول فيه: فسماه بعضهم ساحراً، وبعضهم كاهناً، وبعضهم شاعراً، وبعضهم مجنوناً، وبعضهم مفتوناً، وبعضهم مفترياً مختلقاً كذاباً، وكان النبي 🐲 من تلك المعائب بعيداً بريشاً، ولم يكن إلا رسولاً مصطفى نبياً. قال الله عز وحل ﴿ انْظُرُ كَنْفُ ضَرَبُوا لَكَ الْأَمْتَالَ فَضَلُوا فَلا يَسْتَطِيعُونَ سَيدا ﴿.

كذلك المنتدعة خذلهم الله اقتسموا القول في حملة أخباره، ونقلة آثاره، ورواة أحاديثه، المقتدين بسنته، فسماهم بعضهم حشوية، ويعضهم مشبهة، ويعضهم نابتة، ويعضهم ناصية، ويعضهم جبرية.

وإحدى علامات أهل السنة: حمهم لأئمة السنة وعلمائها، وانصبارها، وأولسائها، وبغضهم لأئمة البدع، الذين يدعون إلى النار، ويدلون اصحابهم على دار البوار.

ولقد زين الله سيحانه قلوب أهل السنة، ونورها بحب علماء السنة فيضيلا منه حل جلاله ومنة.

#### الهو امش

١- مجبرة: نسبة إلى الجبر وهو نفى الفعل حقيقة عن العبد وإضافته إلى الرب تعالى من غير استطاعة من العبد اصلاً.

٢- بابنة: أي من الأحداث الأغمار.

٣- ناصبة: هم الذين ينصبون العداوة لعلى بن بي طالب رضي الله عنه.

وقديما تعرض ائمة السنة لمثل هذا النقد من أمثال هؤلاء الأغمار، فقد ذكر الصابوني في عقيدة السلف أصحاب الحديث بإستاده إلى إسحاق بن إبراهيم الحنظلي قال (قدم ابن المسارك الرى (مدينة مشهورة من أعمال خراسان) فقام رجل الظن به أنه يذهب مذهب الخوارج، فقال له: يا أيا عبد الرحمن، ما تقول فيمن يزنى ويسرق ويشرب الخمر؟ قال لا أخرجه من الإيمان فقال: يا أيا عبد الرحمن على كبر السن صرت مرجئاً؟ فقال: لا تقبلني المرحدة المرحدة تقول: حسناتنا مقبولة وسيئاتنا مغفورة، ولو علمت أنه قيلت مني حسنة لشهدت أنى في الجنة) (عقيدة السلف اصحاب الحديث صـ٤٧٤) وكذلك أقول لك يا أخى الصربسون لا بقيلونني وأهل الأهواء بهاجمونني لأننى على رأس جماعة تنصر

والله لو علموا قبيح سريرتي لأسى السلام على من بلقاني ولأعترضوا عثى وملوا صنحبتي المستعمر ولبوت بعد كرامية بهوان

السنة وتدحض البدعة وأنا بقضل الله أعلم

منك بعيوب نفسي وانعم بستر ربي ودائما

اردد مقولة القحطاني:

ورحم الله أبا حاتم الرازي حسنما قال(علامة أهل البدع: الوقيعة في أهل الأثر. ا وعلامة الزنادقة: تسميتهم أهل الأثر حشوية تريدون بذلك إنطال الأثار. وعلامية القدرية: تسميتهم أهل السنة محيرة (١). وعلامة الجهمية: تسميتهم أهل السنة مشيهة. وعلامة الرافضية: تسميتهم أهل الأثر نابتة (٢)

قال الإمام الصابوني (وكل ذلك عصيبة ولا بلحق أهل السنة إلا اسم واحد، وهو اصحاب

#### و حدد وها أضافة وتعليق وه

ذكر طالب العلم الذي كان يدفع الكذب والدهتان عن الدكتور حمال المراكبي، أن عضو المنتدى استدل بكلام أسامة القوصى عن الاستاذ جمال سعد رئيس تحرير مجلة التوحيد خطأ فذكر مكانه الدكتور جمال المراكبي. والحق أن ما رمي به القوصي رئيس التحرير ليسًا صحيحًا، وقد جانبه

وكذلك استدلال عضو المنتدى على حزبية الدكتور جمال المراكبي بجلوسه مع الشيخ مصطفى العدوي- حفظه الله- مبنى على الهوى لأن الشيخ العدوي من أنصار السنة، وأنصار السنة منه، وهو مشهود له بالخير في العلم الدين.

وأما عن تدريس الدكتور جمال المراكبي في مسجد العزيز بالله فلا دلالة فيه على ما قاله عضو المنتدى من حزبية الدكتور جمال، فمسجد العزيز لا يدرس فيه الدروس ولا الخطب إلا دعاة أنصار السنة وليس بينهم حربي ولا حركي.

وأخيرًا فإن عضو المنتدى يحيل محدثه ومستمعيه إلى سؤال المشايخ عن الدكتور جمال، فمن هولاء المسابح الوهميين الذين ذكرهم ولم يسم أحدًا منهم؟!

اللحثة العلمية

الحمد لله قدر الأجال وكتب الأعمال، وأسبغ النعم وتوعد جاحدها بالنُقم، فمن شكر زاده من إنعامه، ومن كفر كاده بانتقامه، ونشهد أن لا إله إلاّ الله شهادةً تهدى المخلص بها سواء السبيل، وأن سيدنا ونبينا محمداً عبده ورسوله.

وبعد:

إن المسلمين في هذه العصور المتاخرة هم أكثر الناس الأما، وأوسعهم جراحاً، ولعل أرضهم وديارهم وأموالهم هي التي تستأسد الحُمر بها، والمسلمون مع كل ذلك يتجرعون هذه الجراجات في صياصيهم وهم لايكادون يسيغونها، ويحملون معها أثقالاً إلى أثقالهم، إنهم يدّعُون إلى الاستكانة والاستذلال دعًا، وتتقاذفهم مضارب الغالبين إلى أن يعترفوا بان حقهم باطل، وباطل غيرهم حق، ويزج بهم في كل مضيق من أجل أن يقلبوا الحقائق ويتقلوا أضدادها على مضض.

والمتأمل في هزائم المسلمين المتلاحقة وضعفهم الحثيث واستكانتهم المستحوذة عليهم أمام أعدائهم يجد أنها لم تكن بدعاً من الأمر، ولا هي نتائج بدون مقدمات، ولم تك قط قد قفزت هكذا طفرة دونما سبب، وإنما هي ثمرة خلل وفتوق في ميدان الأمة الإسلامية وتقصير ملحوظ تجاه خالقها ورسولها ودينها وهذه الثغرات والفتوق هي التي اثارها أعداء الإسلام بما يبثونه عبر سنين عديدة من المكر والخداع على الإسلام والمسلمين.

و مجمع البحوث والأزهر إلى أين ؟ ١١ وو

وإذا كنا نخرج عن تلك المقدمة لنبحث عن اسباب لما الله حالنا لنتحدث عن منارة من المنارات في عين كل مسلم على ظهر تلك المعمورة فأزهرنا الشريف والذي نشرف بالانتماء إليه على ما قد أصابه من الوهن الذي أصيبت به الأمة ومايحتويه من مؤسسات يأتي على قمتها مجمع البحوث الإسلامية قمة المرجعيات الإسلامية في العالم، وقد أصبح في السنوات الأخيرة مرمى لسهام عديدة، ومحلاً لاتهامات كثيرة.

إن مجمع البحوث الإسلامية أنشىء لبحل محل هيئة كيار العلماء والتي كانت مرجعية للمسلمين في جميع



أنحاء المعمورة حيث كان المسلمون يلجاون إليها لمعرفة الأحكام الدينية لكل مشكلات الأمة. وقد كانت هيئة كبار العلماء تجمع الأمة الإسلامية من حولها، وتنشر بينها الفكر الإسلامي السمح المعتدل وكان المسلمون يحتكمون لهيئة كبار العلماء في جميع معضلات الأمة وهمومها وأحكامها، والتاريخ خير شاهد على ذلك، أن كلمتها كانت مسموعة، ومكانتها مرموقة، وهيبتها مصونة، فقد كانت هيئة عالمية بما تحمله هذه الكلمة من معان وماتستند إليه من حقائق وأدوار قامت بها الهيئة في حياة الأمة الإسلامية.

ولايزال قانون إنشاء مجمع البحوث الإسلامية ينص على أن يضم في عضويته ٢٠ عضواً من كبار علماء العالم الإسلامي، وكان من بين من نذكرهم من أعضائه الشيخ الحبيب بلخوجة الأمين العام لمجمع الفقه الإسلامي التابع لمنظمة المؤتمر الإسلامي، والشيخ عبد العزيز الخياط وزير الأوقاف الأردني الأسبق، والشيخ صالح فرفور مفتى سوريا الأسبق وأخرون كثيرون .

ومما لاشك فيه أن وجود هؤلاء العلماء مع إخوانهم من علماء الازهر الشريف الذين أثروا الدنيا بعلومهم وعلمهم ومعارفهم كان يضفى على المجمع مكانة مرموقة في قلب كل مسلم، وكانت ريادته سائدة في العالم الإسلامي، أما الآن فقد خلا المجمع من أعضائه من العالم الإسلامي وتحول دوره من العالمية إلى المحلية في زمن الأمة فيه في أمس الحاجة لوجود هذا المجمع لحجمع شتات الأمة ونبذ القرقة والخلاف والتشت، وتأصيل ثوابت هذا الدين الحنيف ونشر التوحيد، ومحاربة الشرك، ومحو البدع التي انتشرت في الأمة، والمجمع هو روح الأزهر وعموده الفقري، ولاينبغي أن يتوقف دوره عند فحص الكتب لبيان الرأى فيها قتلك جزئية صغيرة من المهام العظام التي تشمل متابعة مناهج الدراسات الإسلامية بمعاهد الأزهر وجامعته، والعمل على إستمرار تطويرها لضمان تخريج أجيال جديدة من الدعاة تحسن فهم الإسلام، وتقديمه للناس في صورته الحقيقية السمحة المعتدلة، ومتابعة ما ينشر عن الإسلام في كل مكان وخاصة الإساءات المتكررة أجمعين محمد عن في الغرب، كما ينبغي إعادة النظر في تشكيل المجمع ليضم بين صفوفه العلماء الكبار القادرين على النهوض بدوره، وإعادته مرجعية عالمية للمسلمين في انحاء العالم الإسلامي!!

#### ي خبراء .. في مقاعد العلماء ٢٠٠٠

وفى بداية إنشاء مجمع البحوث الإسلامية بديلاً عن هيئة كبار العلماء كانت تضم كما أسلفنا عدداً من كبار العلماء فى العالم الإسلامى الذين كانوا يتصدون مع اخوانهم من العلماء فى مصر الإزهر للمستجدات فى حياة الأمة بالبحث والدراسة والمناقشة، ثم الخروج بقرارات فى هذه القضية أو تلك مما يهم المسلمين فى كل أنحاء العالم.

وقد استمر الحال على هذا النحو عدة سنوات حتى الثمانينيات، حيث تغير الأعضاء الذين كانوا يستعينون بخبراء مهندسين واطباء وفلكيين وغيرهم، وأصبح الخبراء أعضاء، الأمر الذي ساعد على إزاحة العلماء، وانكماش الجانب الفقهي فيه يعد أن احتل الخبراء أماكن الأعضاء الذين يبلغ عددهم حالياً نحو سبعة وثلاثين عضواً بينهم سبعة فقط من الفقهاء الذين يصدر بهم الأحكام الفقهية في القضايا المستحدثة في حياة الأمة الإسلامية !!

وأى قضية تناقش فى المجمع تبدأ فى اللجان وقد ينتهى فقهاء المجمع إلى رأى ثم تطرح القضية للتصويت أمام جميع الأعضاء، وغالبيتهم غير متخصصين فى الفقة الإسلامي، وقد تأتى الأغلبية عند التصويت بما يخالف ماانتهى إليه رأى الفقهاء، كما حدث فى قضية فوائد البنوك حيث أصدر فيها المجمع بتشكيله الحالى قراراً يخالف القرار الصادر عن المجمع نفسه فى نفس القضية عام ١٩٦٥م.

كما أن غياب أعضاء المجمع من علماء العالم الإسلامي يجعل قراراته لاتمثل إجماع المسلمين، ويجعل الحاجة ملحة الإعادة النظر في تشكيل مجمع البحوث الإسلامية حتى يستعيد ريادته في خدمة أمته، ويواصل دوره الذي بدأه كمرجعية إسلامية عليا للمسلمين في العالم.

#### 🐽 الجمع والشفرة القرآنية 🐽

وفى ظل حالة الضعف والهوان التى تمر بها الأمة وتنطلى تلك الحالة على واحد من أهم المجامع الفقهية فى العالم عندما عُرضت عليه قضية من القضايا التى لاقت معارضة شديدة من العلماء خاصة بعد قرار فضيلة الأمام الدكتور محمد سيد طنطاوى شيخ الأزهر بإحالة مشروع الشفرة القرآنية إلى لجنة علوم القرآن، وهى إحدى لجان مجمع البحوث الإسلامية وهو المشروع الذى قدمه رجل الأعمال الدكتور إبراهيم كامل بعد أن رفضه مجمع البحوث الإسلامية حملة وتفصيلاً خلال إجتماعة فى يونيو الماضى.

وقد اعتبر العلماء قرار فضيلة الإمام محاولة لإعادة النظر فى قرار المجلس والضغط على اعضائه لانتزاع موافقة علماء الأزهر على المشروع، مع رفض لجنة علوم القرآن للمشروع عندما عُرض عليها فى وقت سابق، وأن إحالة المشروع مرة أخرى إليها يثير العديد من التساؤلات، خاصة أن أصحاب المشروع زعموا الإعلان عن حصولهم على موافقة الأزهر.

وكان الدكتور إبراهيم كامل وزوجته «أم نور» قد أعلنا في مايو الماضى عن توصلهم إلى مشروع الشفرة العددية للقرآن، وهو الكشف الأول من نوعه منذ تزول القرآن الكريم وذلك من خلال تكنولوجيا الحاسب الآلى الذي من خلاله يمكن اكتشاف أي خطأ أو تحريف في أي من حروف القرآن اعتماداً على الرقم «١٩».

وقد لاقى هذا المشروع رفضاً تاماً من أعضاء المجلس وخاصة الدكتور عبد الفتاح الشيخ مقرر لجنة البحوث الفقهية بمجمع البحوث خاصة وأن هناك ثلاثة من أعضاء المجمع يعملون كمستشارين دينيين لصاحب المشروع وهم الدكتور نصر فريد واصل مفتى الجمهورية السابق، والدكتور عبد الله النجار، والدكتور محمد الشحات الجندى، فتقدم بطلب لمناقشة المشروع في جلسة المجمع، وعقدت له جلسة نهاية شهر مايو بمجمع البحوث حيث شهدت مناقشات ساخنة انتهت برفض المشروع لأنه يسيىء حيث شهدت مناقشات ساخنة انتهت برفض المشروع لأنه يسيىء جامعة مكة المكرمة ورفضته لأن تطبيقه سيؤدى إلى حذف بعض سور القرآن الكريم مما دفع صاحب المشروع إلى تقديم بلاغ للنائب العام ضد الدكتور/ عبد الفتاح الشيخ يتهمه فيه بسب الرقم ١٩١٠ . فهل يتقدم صاحب المشروع ببلاغ إلى النائب العام ضد أعضاء مجمع البحوث الإسلامية لرفضهم بحث هذا المشروع مرة آخرى !!

وتبعاً لحالة الضعف والهوان التي تمر بها آمتنا الإسلامية وأزهرنا الشريف ومحمع بحوثه، بطلع علينا واحد ممن ينسبون

تحــول دور البحدث الاسلامية منالعالمة التيكان يلتفحولها السلمونفي العسالم الإسبارمي الىالحلسة حتىاصبح الحسمع 1 4 6 4 وضعيفافي زمن الأمهة فيه في أمس الحاحلة لوحسودهذا

انفسهم إلى أزهرنا الشريف راكباً موجة اللجوء لأمريكا من قبل بعض الجماعات وبعد صدور تقرير لجنة الحريات الدينية الأخير، والذي انتقد الحريات الدينية في مصر، والذي جاء فيه: أن مصر لم تحقق تقدماً ملحوظاً في مجال السماح بممارسة الحرية العقائدية كما ذكر فيه عدم السماح للقرانيين والشبيعة والبهائيين بممارسة شعائرهم العقائدية بحرية، طالب أحمد صبحي منصور مؤسس مايعرف بجماعة القرانيين الإدارة الأمريكية بالتدخل لإنقاذ حركته مما أسماه «التقويض» والضغط على السلطات المصرية للإفراج عن المعتقلين من أتباعه الذين زعم تعرضهم للضرب وتهديدهم بالاعتداءات الحنسة.

وقد ناشد السلطات الأمريكية السماح لأتباعه في مصر الذين قدر عددهم بأنهم يزيدون على الألف بالدخول إلى الولايات المتحدة، ومنحهم اللجوء السياسي أسوة بما حدث معه بعد أحداث ١١ سبتمبر للعمل على تأسيس ماأسموه بنموذج الإسلام المعتدل كما ذكرت صحيفة واشنطون تايمز، الأمريكية !!

وشنً منصور هجوماً على السلطة المصرية متهماً إياها بتقويض «القرآنيين» لتظهر بمظهر حامية الدين في الوقت الذي أكد فيه منصور للصحيفة: «إن كثيراً من الأمريكيين لايدرون أننى في حرب ليست بالمفهوم العسكري، وإنما حرب أفكار لثقافة الوهابيين التي افرزت الإرهاب الذي كان نتاجاً لنفايات الأحاديث النبوية الشريفة.

#### و سيل الخرج من الهوان والفتن و

إن في كتاب الله وسنة رسوله مايكشف أسباب الإنكسار، ويبين دواعى التفكك الذي يصيب المسلمين بعامة بين الحين والآخر، فقد بين الله في محكم التنزيل مايدل على ناموسه وسنته في الناكصين والظلمة قال تعالى: (كدأب آل فرعون والذين من قبلهم كفروا بأيات الله فأخذهم الله بذنوبهم إن الله قوى شديد العقاب، ذلك بأن الله لم يك مُغيراً نعمة انعمها على قوم حتى يغيروا مابأنفسهم وأن الله سميع عليم لله) «الانفال ٥٣، وقال تعالى: (وما أصابكم من مصيبة فيما كسبت ايديكم ويعفو عن كثير) «الشوري ٣٠».

إننا نهيب بعلمائنا ومشايخنا من رجال الأزهر الشريف أن اجمعوا أمركم، واعقدوا على وفق الشرع مجامعكم ومجالس أقسامكم وكلياتكم وهيئاتكم وجامعتكم، واستوثقوا لدينكم. لرفع رابة الأمة ونشر التوحيد.

اللهم أرنا الحق حقاً وارزقنا انباعه، وأرنا الباطل باطلاً وارزقنا اجتنابه، ولاتكلنا إلى أنفسنا فنضل، ولا إلى غيرك فنزل. وأخر دعوانا أن الحمد لله رب العالمين!!

الاحسارة الأمريكية على السلمان لللفاعن باطلهوفرقته المارقة مناشدا واشنطون وأتباعيه وتفكينهم من



# سورة الانشقاق

يقول الله تعالى: ﴿إِذَا السَّمَاءُ الشَّنَقَتُ (١) وَأَدَنْتُ لِرَبُهَا وَحُقَّتُ (٢) وَإِذَا الأَرْضُ مُدُّتُ (٣) وَالْقَتْ مَا فِيهَا وتَخَلَّتُ (٤) وآدَنْتُ لِرَبُهَا وَحُقَّتْ (٥) يَا آيُهَا الإِنْسَانُ إِنَّكَ كَادِحُ إِلَى رَبَّكَ كَدْحًا وَالْقَتْ مَا فِيهَا وتَخَلَّتُ (٤) وَآدَنْتُ لِرَبَهَا وَحُقَّتْ (٥) يَا آيُهَا الإِنْسَانُ إِنَّكَ كَادِحُ إِلَى رَبَّكَ كَدْحًا فَمُلاقِيهِ (٦) فَامَا مَنْ أُوتِي كِتَابَهُ بِيَمِينِهِ (٧) فَسَوْفَ يُحَاسَبُ حِسَابًا يَسِيرًا (٨) وَيَطْلَى سَعِيرًا (١٢) مسرُورًا (٩) وَآمًا مَنْ أُوتِي كِتَّابَهُ وَرَاءَ ظَهْرِهِ (١٠) فَسَوْفَ يَدْعُو ثُبُورًا (١١) ويَصلَّى سَعِيرًا (١١) إِنَّهُ ظَنَ أَنَّ لَنْ يَحُورُ (١٤) بَلَى إِنْ رَبُهُ كَانَ بِهِ بَصِيرًا (١٥) فِلْكَ إِنَّهُ ظَنَ أَنَّ لَنْ يَحُورُ (١٤) بلى إِنْ رَبُهُ كَانَ بِهِ بَصِيرًا (١٥) فَلاَ أُقْسِمُ بِالسَّفُقِ (١٦) وَاللَّيْلِ وَمَا وَسِقَ (٧) وَالْقَمْرِ إِذَا اتَّسَقَ (٨٨) لَتَرْكَبُنُ طَبَقًا عَنْ طَبَق (١٩) فَلَا لُهُمْ لاَ يُوْمِئُونَ (٢٠) وَإِذَا قُرِئَ عَلَيْهِمُ الْقُرْانُ لاَ يَسْجُدُونَ (٢١) بَلِ الذِينَ كَفُرُوا يُكَذَبُونَ (٢٢) وَاللَّهُ مَثْنُونَ فِي وَمُلُوا الصَّالِحِاتَ لَهُمْ أَجْرُ غَيْرُ مَمُونَ (٢٠) وَإِذَا قُرِئَ عَلَيْهِمُ الْقُرْانُ لاَ يَسْجُدُونَ (٢١) بِلِ الذِينَ كَفُرُوا الصَّالِحِاتَ لَهُمْ أَجْرُ غَيْرُ مَمُونَ فَي وَاللَّهُ أَدِرُ غَيْرُ وَاللَّهُ مَنْ مِعْذَابِ الْلِيمِ (٢٤) إِلاَ الذِينَ آمَنُوا وَعَمِلُوا الصَّالِحِاتَ لَهُمْ أَجْرُ غَيْرُ مَمُونَ ﴾ [الاسْفَاقُ ١٠٠ ٢٠].

#### وه بين يدي السورة ٥٥٠

سورةً مكية، وهي ثالثةُ الثلاثِ التي قال فيها النبي تَّة: امن سرّه أن ينظر إلى يوم القيامة كأنه رأي عين فلي قررتُ ه، و ﴿ إِذَا السَّمَاءُ انْفَطَرَتُ ﴾، و ﴿ إِذَا السَّمَاءُ انْشَقَتُ ﴾ ..

#### وو تفسر الأبات وو

قوله تعالى: ﴿إِذَا السَّمَاءُ الشَّقْتُ ﴾ يعنى: يوم القيامة، كما قال تعالى: ﴿ فَإِذَا نُفِحُ فِي الصُّورِ نَفْخَةُ وَالحِدَةُ (١٣) وَحُمِلِتِ الأَرْضُ وَالجِبَالُ فَدُكُتَا دَكُةً وَاحِدَةً (١٤) فَيَوْمَئِذَ وَقَعَتِ الْوَاقِعَةُ (١٥) وَانْشَعَّتِ السَّمَاءُ فَهِي يَوْمَئِذَ وَاهِيَةً ﴾ [الحاقة: ١٣-٦٦]، وقوله تعالى: ﴿ وَأَنْنِتُ لِرَبِّهَا ﴾ أي: سنميعت وأطاعت، ﴿ وَحَقَّتُ ﴾ أي: وحُقَ لها أن تسمع وتُطيع، لأنها من خلق الله، ولا يحق لمخلوق أن يَعْصِي الله سبحانه، خلق الله، ولا يحق لمخلوق أن يَعْصِي الله سبحانه،

### إعداد/د. عبدالعظيم بدوي

وقوله تعالى: ﴿ وَإِذَا الْأَرْضُ مُدُتُ ﴾ أي: سُويتُ فلم يبق فيها عوجٌ ولا أَمْتُ، كما قال تعالى: ﴿ وَيَسْأَلُونَكَ عَنِ الْجَيْالُ فَقُلْ يَنْسِفُ هَا رَبِّي شَعْفًا (١٠٥) فَيَذَرُهَا قَاعًا صَفْصَفًا (١٠٥) لا تَرَى فَيها عِوْجًا وَلاَ آمْتًا ﴾

[db: 0.1- V.1].

وقوله تعالى: ﴿ وَالْقَتْ مَا قَيِهَا وَتَخَلَتْ ﴾ آي: القَتْ مَا في بطنها من الأموات وتخلّت عنهم، كما قال تعالى: ﴿ إِذَا رُلْزِلَتِ الأَرْضُ اَثُقَالَهَا ﴾ وَأَخْرجتِ الأَرْضُ اَثُقَالَهَا ﴾ [الزلزلة: ١، ٢]، وقوله تعالى: ﴿ وَانْنِتَ لِرَبَّهُا وَحَقّتُ ﴾ آي: سمعت وأطاعت لأمر ربها، وحُق لها أن تسمع وتطبع. وجوابُ الشرط في هذه الإيات محذوفُ، تقديره: ﴿ عَلَمَتْ نَفْسٌ مَا أَخْضَرَتُ ﴾ كما في سورة التكوير، أو

وْ عَلَمَتْ نَفْسُ مَا قَدُمَتْ وَأَخُرَتْ وَ كَمَا فَي الْإِنْفُطَارِ.

وقوله تعالى: ﴿ يَا أَيُّهَا الْإِنْمِنَانُ إِنَّكَ كَادِحُ الَّيْ رَبُّكُ كَيْحًا فَمُلاقِبِهِ ﴾ الإنسان هذا عموم الإنسان، المؤمن والكافر، فالمؤمن يكدح، والكافر يكدح، والكدح هو الجهدُ والمشقة في العمل، وكلّ إنسان كادحٌ، كما قال تعالى: ﴿ لَقَدْ خُلَقْنَا الإِنْسَانَ فِي كَمِد ﴾ [البلد: ٤] أي: في تعب ومشقة، والعاقل من جعل تعبه وكدحه في سبيل الله حتى إذا مات استراح، والبائس من كان تعبد لغير الله، فإذا مات شقى في العذاب شقاءً أشقّ من شقاء الدنيا، كما قال 🥌 ، وقد مرّت عليه حنازةُ: «مُستريح، أو مستراحُ منه». فقالوا: يا رسول الله، ما المستريح، والمستراحُ منه ؟ فقال: «العبد المؤمن يستريخ من نصب الدنيا وأذاها إلى رحمة الله، والعبدُ الفاجر يستربح منه العبادُ، والبلادُ، والشجر، والدواب». [متفق عليه].

ولذا قال تعالى حكايةً عن أهل الجنة: ﴿ وَقَالُوا الحُمُّدُ لِلَّهِ الَّذِي أَذْهَبَ عَنَّا الصَّرْنُ إِنَّ رَبُّنَا لَغَفُورٌ شَكُورٌ (٣٤) الَّذِي أَحَلَّنَا دَارَ الْمُقَامَـة مِنْ فَصَلَّه لاَ يَمَسُنَّا فِيهَا نَصِبُ وَلاَ يَمَسُنَّا فِيهَا لُغُوبُ

[قاطر: ٣٤، ٣٥]،

أما أهل النار فقد قال تعالى عنهم: ﴿ وَالَّذِينَ كَفْرُوا لَهُمْ نَارُ جَهَنَّمَ لاَ يُقْضَى عَلَيْهِمْ فَيَمُوتُوا وَلاَ يُخَفِّفُ عَنْهُمْ مِنْ عَذَابِهَا كَذَلِكَ نَجْرَى كُلُ كَفُورِ (٣٦) وَهُمْ يُصِعْطُرِخُونَ فِيهَا رَبُّنَا أَخْرِجْنَا نَعْمَلُ صَالِحا غَيْرً الَّذِي كُنَّا نَعْمَلُ أَولَمْ نُعَمِّرْكُمْ مَا يَتَذَكَّرُ فِيهِ مَنْ تُذَكِّرَ وَجَاءَكُمُ النَّذِيرُ فَذُوقُوا فَمَا لِلظَّالِمِينَ مِنْ نَصِيرٍ ﴾ [فاطر: ٢٦، ٢٧].

وقوله تعالى: ﴿ فَمُلاقِيهِ ﴾ قال العلماء: الضميرُ صالحُ للعود على الكدح، فيكون المعنى أن كل إنسان سيلاقي عمله، كما قال تعالى: ﴿ يُؤْمَ تُحِدُ كُلُّ نَفْسٍ مَا عَملَتُ مِنْ خَبْرِ مُحْضَرًا وَمَا عَملَتْ مِنْ سُوءِ ﴾

ال عمر ال الما

كما أن الضمير صالحُ للعود على الربُّ عز وجل، والمعنى: أن الإنسان سيلاقي ربه، وسيجزيه بعمله، وعلى كلّ حال: فإن لقاء العمل لا يكون إلا بعد لقاء الله، ﴿ كُلُّ نَفْسِ ذَائِقَةُ الْمُوْتِ وَإِنَّمَا تُوفُّونَ أُجُورِكُمْ يُوْمُ الْقَيَامَةِ ﴾ [آل عمران: ١٨٥]، ويومئذ تتطاير صحفُ الأعصال، التي سجلها الكرام الحافظون وباخذُها الناس: ﴿ فَأَمَّا مَنْ أُوتِي كِتَابَهُ بِيَمِينِهِ (٧) فَسَوْفَ تُحَاسِنُ حَسَانًا سِيرًا ﴾ يعنى: يُعْرِض على الله فيعفو عنه، ولا يدقّق عليه جميع أعماله.

عن عائشة رضى الله عنها قالت: قال رسول الله 🥶 : ‹من نُوقش الحساب عُذُب، قالت: فقلتُ: أفلس قال الله تعالى: ﴿ فَسُوُّفَ يُحَاسِبُ حِسَابًا يَسِيرًا ﴾؟ قال: «ليس ذاك بالحساب، ولكن ذلك العرض، من نُوقِشَ الحسابِ يوم القيامة عُذبِ. [متفق عليه].

وقوله تعالى: ﴿ وَيَنْقَلِتُ إِلَى آهُلِهِ مَسْرُورًا ﴾ أي: يرجعُ إلى أهله في الجنة فرحا مغتبطًا بما أتاه الله. وقوله تعالى: ﴿ وَأَمَّا مِنْ أُوتِي كِتَابِهُ وَرَاءَ ظَهُرِهِ (١٠) فَسُوفُ بِدُعُو تُنُورًا ﴾ قال بعض العلماء: إذا تطايرت الصحفُ انقسم الناسُ ثلاثة أقسام: أصحابُ اليمين، وأصحابُ الشمال، والقسم الثالث هو من أوتى كتابه وراء ظهره، والراححُ أن الناس يكونون عند تطاير الصحف قسمين اثنين لا ثلاثة: أصحابُ اليمين، وأصحابُ الشمال، غير أنّ أصحاب الشمال تُثْنَى بِدُ أحدهم إلى ورائه، ويُعْطَى كتابه بها

وقوله تعالى: ﴿ فَسَوْفَ يَدْعُو تُبُورًا ﴾ أي: حسارًا وهلاكًا، كما قال تعالى: ﴿ بَلُّ كَذُّنُوا بِالسَّاعَةِ وَأَعْتَدُنَا لِمَنْ كَذِّبَ بِالسَّاعَةِ سَعِيرًا (١١) إِذَا رَأَتُهُمْ مِنْ مَكَان بعيد سُمِعُوا لَهَا تَغَيُّظُا ورَفِيرًا (١٢) وَإِذَا ٱلْقُوا مِنْهَا مَكَانًا صَنِيَقًا مُقَرِّنِينَ دَعَوْا هُنَالِكَ ثُنُورًا (١٣) لاَ تَدَّعُوا الْيُومْ ثُبُورًا واحدًا وادْعُوا ثُنُورًا كَثِيرًا ﴾

[القرقان: ١١-١٤]،

وقال تعالى: ﴿ وَأَمَّا مَنْ أُوتِي كِتَابِهُ بِشِيمَالِهِ فَيَقُولُ يَا لَيْتَنِي لَمْ أُوتَ كِتَابِيَهُ (٢٥) وَلَمْ أَدْرِ مَا حِسْنَابِيَّةُ (٢٦) يَا لَيْتَهَا كَانْتِ الْقَاضِيةَ (٢٧) مَا أَغْنَى عَنَى مَالِيَةً (٢٨) هَلَكَ عَنَى مُثُلِّطَانِيةً ﴾

الحاقة: ٢٥-٢٩]. وقوله تعالى: ﴿ وَيَصَلَّى سَعِيرًا ﴾ فسره في موضع آخر فقال: ﴿ خُذُوهُ فَغُلُوهُ (٣٠) ثُمَّ الجَّحِيمَ صَلُّوهُ (٣١) ثُمُّ فِي سِلْسِلَةِ ذَرْعُهَا سَبُّعُونَ ذِرَاعًا فَاسْتُكُوهُ (٣٢) إِنَّهُ كَانَ لَا يُؤْمِنُ بِاللَّهِ الْعُظِيمِ (٣٣) وَلَا تَحُضُّ عَلَى طَعَامِ المِسْكِينِ (٣٤) فَلَيْسَ لَهُ الْنَوْمُ هَا هُنَا حَمِيمُ (٣٥) ولا طَعَامُ إلا مِنْ غَسِلُينَ (٣٦) لاَ بِأَكُلُهُ إلاَّ الضَّاطِدُونَ ﴾ [الصاقة: ٣٠-٣٧]، وذكر هذا سبب هلاكه فقال: ﴿ إِنَّهُ كَانَ فِي أَهْلِهِ مَسْرُورًا ﴾ لا يفكر في العواقب، ولا يضاف مما أمامه، على خلاف المؤمنين ﴿ الَّذِينَ هُمُّ مِنْ عَذَابِ رَبِّهِمْ مُشْفِقُونَ (٢٧) إِنْ عَذَابَ رَبُّهِمْ غَيْنُ مَأْمُونَ ﴾، [المعارج: ٢٧-٢٧] فالمؤمنون في الدنيا خائفون، فامنهم الله يوم القيامة، قال تعالى وقد وصف نعيمهم: ﴿ وَأَقَّبِلُ بَعْضُهُمْ عَلَى بَعْض نتَسَاءَلُونَ (٢٥) قَالُوا إِنَّا كُنَّا قَبْلُ فِي أَهْلِنَا مُشْفِقِينَ (٢٦) فَمَنَّ اللَّهُ عَلَيْنًا وَوَقَانًا عَذَابَ السَّمُومِ (٢٧) إنَّا كُنَّا مِنْ قَبْلُ نَدْعُوهُ إِنَّهُ هُوَ الْبِرُّ الرَّحِيمُ ﴾

والكافرون في الدنيا آمنون، فكان جراؤهم ما ذكر: ﴿ فَسَوْفَ يَدَّعُو ثُبُورًا (١١) وَيَصْلَى سَعِيرًا ﴾، والسبب كما قال الله: ﴿ إِنّهُ كَانَ فِي آهْلِهِ مَسْرُورًا (١١) إِنّهُ ظُنُّ أَنْ لَنْ يَحُورُ ﴾ أي: انه كان يعتقد أنه لا يرجع إلى الله، وأن الله لن يعيده كما كان، ﴿ بِلَى إِنْ رَبّهُ كَانَ بِهِ يَصِيرًا ﴾ يعني: بلى، سيعيده الله كما كان، وسيجزيه بعمله، فإنه كان به بصيرًا، أي عليمًا خبيرًا.

وقوله تعالى: ﴿ فَلا أَفْسِمُ بِالسَّفَقِ ﴾ وهو هذه الحُمُرة التي تكون بعد الغروب، ﴿ وَاللَّيْلِ وَمَا

وَسُقَ ﴾ اي: وما جمع وضمَ تحت ظُلْمته، ﴿ وَالْقَصْرِ الْمَسْقَ ﴾ اي: تم وصار بدرًا، ﴿ لَتَرْكَبُنُ طَبَقًا عَنْ طَبَقًا عَنْ طَبَقًا ﴿ لَتَرْكَبُنُ طَبَقًا عَنْ طَبَقًا وَ لَمَا العلماء فيه نحوًا من سبعة وعشرين قولاً، ولعل ارجحها: لتنتقلُن أيها الناس يوم القيامة من مشهد إلى مشهد، ومن موقف إلى محوقف، ومن حال إلى حال، فالله المستعان، وقوله تعالى: ﴿ فَمَا لَهُمْ لاَ يُؤْمِنُونَ (٢٠) وَإِذَا قُرِئَ عَلَيْ هِمُ الْقُرْانُ لاَ يَسَمُجُمُونَ ﴾ هذا تعجبُ من كُفر الكافرين، ﴿ الذينَ يُكَذَّبُونَ بِيَوْمِ الدَّينَ ﴾، والقرانُ يتلى عليهم، ﴿ فَمَا يَ حَدِيثَ بَعُدَهُ يُؤْمِنُونَ ﴾، والقرانُ يتلى عليهم، ﴿ فَمَا يَ حَدِيثَ بَعُدَهُ يُؤْمِنُونَ ﴾ الله المستعلى الله المستعلى الكافرين ﴿ اللَّذِينَ يُكَذَّبُونَ بِيَوْمِ الدَّينَ ﴾، والقرانُ يتلى عليهم، ﴿ فَمَا يَ حَدِيثَ بَعُدَهُ يُؤْمِنُونَ ﴾

﴿ فَبِأَيِّ حَدِيثٍ بِعُدَّ اللَّهِ وَآيَاتِهِ يُؤْمِنُونَ ﴾ [الجانبة: ٦]،

وقوله تعالى ﴿ بَلِ الدِّينَ كَفَرُوا يُكَذِّبُونَ ﴾ اي: منّ طبعهم التكذيب والعناد والمضالفة، ولو أرادوا الإيمان لامنوا بهذا القران، ولكنَّ هذا دائهم، وتلك سَحِيتَهِم، ﴿ وَاللَّهُ آعْلَمُ بِمَا يُوعُونَ ﴾ أي: بما يكتمون في صدورهم، كما قال تعالى: ﴿ أَلَّا انَّهُمْ بَثَّنُونَ صُدُورِهُمْ لِنسْتَخَفُوا مَنَّهُ أَلَا حِينَ يَسْتَغْشُونَ ثَيَانِهُمُّ نَعْلَمُ مَا يُسِرُونَ وَمَا يُعْلِنُونَ إِنَّهُ عَلِيمُ بِذَات الصُّدُورِ ﴾ [هود: ٥]، وقوله تعالى: ﴿ فَنِشْرُهُمْ بِعَدَابٍ أليم ﴾، وليست هذه بشارة، وإنما هو التهكم والسخرية، فإنّ البشارة تُطلُق على ما يُفْرح ويسرُر، حتى يظهر السرور على البشرة، والمعنى: فأخبرهم بأنَّ الله قد أعدُ لهم عذابًا أليمًا، وقوله تعالى: ﴿ الْأَ الَّذِينَ آمَنُوا وَعَـملُوا الصَّالِحِـاتِ لَهُمْ أَجُّرُ عَـيِّرُ مُمْنُونَ ﴾ يعنى: لكن الذين أمنوا بقلوبهم، وعطوا الصالحات بجوارحهم، فلهم في الأخرة أجرُ دائمٌ لا ينقطع، كما قال تعالى: ﴿ عَطَاءُ غَيْرَ مَجْذُوذَ ﴾

والحمد لله رب العالمين.

# بابالسنة من البيوع المنهي عنها

### اعداد/زكريا حسيني

الحلقة الثانية

أ — الحمد لله وحده، والصلاة والسلام على نبي الهدى والرحمة محمد بن عبد الله وعلى آله وصحبه ومن و الأه، وبعد:

نواصل ما بداناه في العدد الماضي حول صور البيوع المنهي عنها، فقد تحدثنا في العدد السابق: عن بيع الإنسان ما ليس عنده، وبيع ما لم يقبضه، وفي هذا العدد نتحدث - بمشيئة الله تعالى - عن :

#### ٣-بيعالفرر:

عن أبي هريرة رضي الله عنه قال: نهي رسول الله 😅 عن بيع الحَصَاةِ وعن بيع الغَرر 🚅

هذا الحديث أخرجه الإمام مسلم في صحيحه في باب «بطلان بيع الحصاة والبيع الذي قبه غرر» برقم (١٥١٣)، وأبو داود في باب «في بيع الغرر» برقم (٢٣٧٦) ، والترمذي في باب «ما جاء في كراهية بيع الغرر» برقم (١٧٣٠)، وأبن ماجه في باب «النهى عن بيع الحصاة برقم (٤٥٢٢) ، وابن ماجه في باب «النهى عن بيع الحصاة وعن بيع الغرر» برقم (٢١٩٤)، وأخرجه برقم (٢١٩٥) عن ابن عباس رضي الله عنهما ، كما أخرجه الإمام أحمد

في المسند (٢/٣٦)، ٤٩٦).

#### وه شرح الحليث وه المالية

أما الغرر فمعناه - كما قال في النهاية -: هو ما كان له ظاهر يَغُرُّ المُسْتري وباطن مجهول ، ونقل عن الأزهري قوله : بيع الغرر : ما كان على غير عهدة ولا تُقة، وتدخل فيه البيوع التي لا يُصيط بكنهها المتبايعان من كل مجهول .

قال الذووي في شرح صحيح مسلم: وأما الذهي عن بيع الغرر فإنه أصل عظيم من أصول كتاب البيوع ، ولهذا قدمه مسلم ، ويدخل فيه مسائل كثيرة عير منحصرة كبيع الابق - أي العبد الهارب من سيده - والمعدوم والمجهول ، وما لا يقدر على تسليمه ، وما لم يتم ملك البائع عليه ، وبيع السمك في الماء الكثير ، واللبن في الضرع ، وبيع الحمل في الماء الكثير ، واللبن في الضبرة مبهما (والصبرة معناها: الكومة من الطعام)، وبيع توب من أثواب، معناها: الكومة من الطعام)، وبيع توب من أثواب، هذا بيعه باطل ؛ لانه غرر من غير حاجة ، قال : وقد يحتمل (أي يعقى عن) بعض الغرر تبغا إذا دعت يحتمل (أي يعقى عن) بعض الغرر تبغا إذا دعت إليه حاجة كالجهل باساس الدار ، وكما إذا باع الساة الحامل ، والتي في ضرعها اللبن ، فإنه يصح البيع ؛ لأن الأساس تابع للظاهر من الدار ، ولأن

الحاجة تدعو إليه فإنه لا يمكن رؤيته ، وكذا القول في حمل الشاة ولبنها ، وكذلك أجمع المسلمون على جواز أشياء قيها غرر حقير ؛ منها أنهم اجمعوا على صحة بيع الجُبّة المحشوة وإن لم يُز حَشْوها ، ولو بيع حشوها بانفراده لم يجز (وكذا كل لباس له حشو باطني غير ظاهر يجوز بيعه دون رؤية الحشو)، قال : وأجمعوا على جواز إجارة الدار والدابة والتوب ونحو ذلك شهرا ، مع أن الشهر قد يكون تلائين يوما ، وقد يكون تسعة وعشرين يوما ، وأجمعوا الحمام (للاستحمام) بالآجرة مع اختلاف الناس في استعمالهم الماء، وفي بالآجرة مع اختلاف الناس في استعمالهم الماء، وفي قدر مكنهم، واجمعوا على بطلان بيع الآجنة في النطون والطير قي الهواء.

ثم قال: قال العلماء : مدار البطلان بسبب وجود الغرر، والصحة مع وجوده على ما ذكرناه، وهو أنه: إن دعت الحاجة إليه إلى ارتكاب الغرر، ولا يمكن الاحتراز عنه إلا بمشقة، وكان الغرر حقيرًا جاز البيع، وإلا فلا .

قال وصا وقع في بعض مسائل الساب من اختلاف العلماء في صحة البيع فيها وفساده ؛ كبيع العين الغائبة مبني على هذه القاعدة ، فبعضهم برى

أن الغرر حقير فيجعله كالمعدوم فيصح البيع ، وبعضهم يراه ليس بحقير فيبطل البيع ، والله أعلم.

قال الامام الترمذي عقب هذا الحديث: وفي البياب عن ابن عمر وابن عباس وأبي سعيد وأنس. قال المباركفوري في التحفة: أما حديث ابن عمر فأخرجه البيهقي وابن حيان، قال الحافظ: إسناده حسن ، وأما حديث ابن عياس فأخرجه ابن ماجه وأحمد ، وأما حديث أبي سعيد فأخرجه ابن ماجه، وأما حديث أنس فأخرجه أبو يعلى ، وفي الباب أنضًا عن سهل بن سعد عند الدارقطني والطبراني، وعن على عند أحمد وأبي داود، وفي الباب أحاديث أخر ذكرها الحافظ في التلخيص الحبير، والعيني في شوح البخاري.

وقال الترمذي أيضًا: والعمل على هذا الحديث عند أهل العلم ؛ كرهوا بيع الغرر . أهـ

واعلم أن الكراهة هنا للتحريم وليست للتنزيه . كما مربك في شرح النووي الذي سقناه في قوله: وكل هذا بيع باطل. والتحريم يقتضي البطلان، وكذلك البطلان يقتضي التحريم

وقد بوب البخاري في الصحيح: باب بيع الغرر وحيل الحيلة.

قال الحافظ في الفتح بعد أن ضبط حيل الحيلة ،، وتكلم عليه من حيث اللغة ، قال: ولم يذكر أي النشاري - في الباب بنع الغرر صريحاً ، وكانه أشار إلى ما أخرجه أحمد من طريق ابن إسحاق حدثني نافع ، وابن حبان من طريق سليمان التيمي عن نافع عن ابن عمر قال: نهى رسول الله 🐸 عن سع الغرر ، وقد أخرج مسلم النهي عن سع الغرر من حديث ابي هريرة ، وابن ماجه من حديث ابن عباس والطبرائي من حديث سهل بن سعد ، ولأحمد من حديث ابن مسعود رفعه ٠ ولا تشتروا السمك في الماء قانه غرر ، وشيراء السمك في الماء نوع من أنواع الغرر ، وبلتحق به الطبير في الهواء ، والمعدوم 

#### وه أنواع الغرر ١٥٠

قال النووى: واعلم أن بدع الملامسة وبيع المنابذة ويبع حتل الحيلة ويبع الحصاة وبيع غسب الفحل وأشداهها من البيوع التي جاء فيها نصوص خاصة ، هي داخلة في النهي عن بدع الغرر ، ولكن أفردت بالذكر ونهى عنها لكونها من بدوع الجاهلية المشهورة ، والله أعلم.

#### و من أنواع الفررون الما ا- بيع الحصاد :

وفيه حديث أبي هريرة وهو حديثنا هذا، ومعنى بنع الحصاة كما قال الإمام النووي في شرح هذا الحديث؛ قال: فيه ثلاثة تأويلات:

احدها: أن يقول: بعتك من هذه الأثواب ما وقعت عليه الحصاة التي أرميها، أو: بعتك من هذه الأرض من هنا إلى ما انتهت إليه هذه الحصاة. أي ويرمى الحصاة فتقع في مكان معين فيكون مكان وقوعها حدًا لما يسعه من الأرض .

والثاني: أن يقول: يعتك على أنك بالخيار إلى أن أرمى بهذه الحصاة . أي أنت بالخيار في قبول البيع أو رده إلى أن أرمى بهذه الحصاة فيكون رميها نهاية للخيار وملزمًا بالبيع .

والثالث: أن يجعلا نفس الرمي بالحصاة بيعًا فيقول: إذا رميت هذا الثوب بالحصاة فهو مبيع منك

#### ب- بيع الملامسة ،

وفيه حديث أبي سعيد : ونهي رسول الله 👺 عن الملامسة . قال : والملامسة لمن الثوب لا ينظر اليه ، وهو في الصحيحين جزء من حديث البخاري (٢١٤٤)، ومسلم حديث (١٥١٢). وفيه أيضًا حديث أبي هريرة في الصحيحين أيضًا برقم (٢١٤٦) السخاري، وبرقم (١٥١١) في مسلم، والمقصود بالملامسة أن يلمس المشترى الثوب ونحوه ولا يقلبه لبعرف كنهه ، بل بجعل اللمس بالبد قائمًا مقام النظر والرؤية . قال النووي : ولأصحابنا في تقسيره ثلاثة أوجه: أحدها: تأويل الشافعي رحمه الله وهو أن بأتى بتوب مطوى أو في ظلمة فيلمسه المستام فيقول صاحبه: بعتكه ؛ هو بكذا بشرط أن تقوم لمسك مقام نظرك ولا خيار لك إذا رايته

والثاني أن يجعلا نفس اللمس بيعًا ، فيقول إذا لمسته فهو مبيع لك . والثالث : أن يبيعه شيئا على أنه متى لمسه انقطع خيار المجلس وغيره . وهذا البيع باطل على التاويلات كلها .

#### ج- سعالتانده:

وفيه حديث أبي هريرة برقمه السابق في الصحيحين وكذا حديث أبي سعيد بالرقم نفسه في الصحيحين . ونص فيهما : نهى رسول الله 🎬 عن الملامسة والمنابذة .

وقد مضى تفسير الملامسة ، وأما المنابذة فقال النووي: وفي المنابذة ثلاثة أوجه أيضا : أحدها أن يجعلا نفس النبذ بيعا وهو تاويل الشافعي ، والثاني : أن يقول بعتك فإذا نبذته إليك أنقطع الخيار ولزم البيع ، والثالث : المراد نبذ الحصاة ، كما مر في تفسير بيع الحصاة .

#### د-نيغ حبل الحبلة ،

وقيه حديث ابن عمر رضي الله عنهما أن رسول الله عنهما أن رسول الله على نهى عن بيع حبل الحبلة، وكان بيعا يتبايعه أهل الجاهلية ؛ كان الرجل يبتاع الجزور الى أن تُنْتَخ الناقة ثم تُنْتَخ التي في بطنها .

وحديث ابن عمر رضى الله عنهما في الصحيح، والحيل أي الحمُّلُ ، والحيلة جمع حايل مثل ظالم وظلمة وفاجر ، وفَجَرَة ، وكاتب وكتَبَّة ، واختلف العلماء في المراد بالنهي عن بيع حبل الحبلة ، فقال جماعة : هو البيع بثمن مؤجل إلى أن تلد الناقة ويلد ولدها . قال النووي : وقد ذكر مسلم - وكذا البخاري - في هذا الحديث هذا التفسير عن ابن عمر ، وبه قال مالك والشافعي ومن تابعهما ، وقال آخرون: هو سع ولد الناقة الحامل في الحال ، أي ينع الحدين في نظن أمه ، وهذا تفسير أبي عبيدة معمر بن المثنى وصاحبه أبي عبيدة القاسم بن سلام وآخرين من أهل اللغة ، وبه قال أحمد وإسحاق بن راهويه ، وهو اقترب إلى اللغة (أي بيع الجذين في بطن آمه)، لكن الراوي وهو ابن عمر قد فسره بالتفسير الأول ، وهو أعرف . ومذهب الشافعي ومحققى الأصوليين أن تفسير الراوى متقدم إذا لم يخالف الظاهر . وهذا البيع باطل على التفسيرين ، أما الأول فلأنه بيع بثمن إلى أجل مجهول ، والأجل يأخذ قسطًا من الثمن ، وأما الثاني فلأنه بيع معدوم ومجهول وغير مملوك للبائع وغير مقدور على تسليمه ، والله أعلم .

#### ه-بيع الجهولات والمعدومات وغير المقدور على تسليمها:

وذلك كبيع السمك في الماء ، إذا كان الماء كثيرًا غير شفاف لا يرى مقدار السمك الذي فيه ، أو أن يكون المشتري غير قادر على اصطياد هذا السمك والحصول عليه .

وكذلك بيع الطير في الهواء ، وبيع الغبد الأبق أو الحيوان الشارد الذي لا يقدر على تسليمه ، وكذلك بيع جزء من كومة طعام دون تعين أو كبل أو

وزن، ومنه بيع ثوب من ثياب دون تحديد ما يريد شراءه أو بيعه ، وبيع حيوان من قطيع دون تعيين ما يباع ، فكل هذا مما فيه جهالة وغرر لا يجوز بيعه ، والله أعلم ...

#### ٤-البيع على بيع أخيه:

وهذا الحديث اخرجه البخاري بارقام (۲۱٤۰، ۲۱۲۸، ۲۱۲۸) د ۲۱۲۸، ۲۷۲۳، ۲۷۲۳، ۲۷۲۳، ۲۷۲۳، ۲۷۲۳، ۲۱۵۱، ۱۱۶۱، ۲۱۵۱، ۲۱۵۱، ۲۵۲۱). كما أخرجه مسلم بارقام (۱۲۱۳، ۱۵۱۵، ۲۵۲۰).

#### شرح الحديثي يبيياء المسينات

بوب الإمام البخاري لهذين الحديثين: باب لا يبيع على بيع أخيه ولا يسوم على سوم أخيه حتى ياذن أو يترك.

وقال الحافظ في الفتح : أشار بالتقييد (حتى باذن أو بشرك) إلى ما ورد في بعض طرقه، وهو ما أخرجه مسلم من طريق عبيد الله بن عمر عن نافع في هذا الحديث بلفظ: ﴿ لا يبع الرجل على بيع أخيه ، ولا يخطب على خطبة أخيه ، إلا أن يأذن له ، وقوله : وإلا أن يأذن له ،: يحتمل أن يكون استثناء من الحكمين كما هو قاعدة الشافعي، ويحتمل أن يختص بالأخس . ويؤيد الثاني رواية المصنف في النكاح من طريق ابن جريج عن نافع بلفظ: «نهي أن يبيع الرجل على بيع أخيه ، ولا يخطب الرجل على خطية أخيه ، حتى يترك الخاطب قبله أو بأذن له الخاطب، ومن ثم نشأ خلاف بين الشافعية : هل يضتص ذلك بالنكاح أو يلتحق به البيع في ذلك؟ والصحيح عدم الفرق. وقد أخرجه النسائي من وجه أخر عن عبيد الله بن عمر بلفظ: الا يبيع الرجل على بيع أخيه حتى يبتاع او يذر.

قال الحافظ: وترجم البخاري أيضًا بالسوم، ولم يقع له ذكر في حديثي الباب، وكانه أشار بذلك إلى ما وقع في بعض طرقه أيضًا، وهو ما أخرجه في الشروط من حديث أبي هريرة بلقط: وأن يستام

الرحل على سوم أخيه، . وأخرجه مسلم في حديث نافع عن ابن عمر أيضًا، وي مديد المدايد

وذكر المسلم لأنه أقرب إلى امتشال الأمر من غيره ، وفي ذكره إيذان بانه لا بليق به أن يستاثر

وقوله: «ألا يبيع» قال الحافظ: كذا للأكثر بإثبات الباء على أن ﴿ لا نافية ، ويحتمل أن تكون ناهية وأشبعت الكسرة فتولدت الياء كقراءة من قرأ: وإنه من يتقى ويصبره ويؤيده رواية الكشميهني بلفظ: ﴿ لا يبع بصيغة النهي .

وقوله: العضكم على بيع أخيه . كذا أخرجه عن اسماعيل عن مالك . وظاهر التقييد بالأخ أن مختص ذلك بالمسلم، وبه قال الأوزاعي وأبو عبيد بن حربويه من الشافعية ، وأصرح من ذلك رواية مسلم من طريق العلاء عن أبيه عن أبي هريرة بلفظ: «لا يسوم المسلم على سوم المسلم» . وقال الجمهور : لا فرق في ذلك بين المسلم والذمي . وذكر الأخ خرج للغالب ، فلا مفهوم له.

قال الحافظ: قال العلماء: البيع على البيع حرام ، وكذلك الشراء على الشراء ، وهو أن يقول لمن اشترى سلعة (في زمن الخيار)، أن يقول له: افسخ البدع لأبيعك بانقص من ذلك . أو يقول لمن باع سلعة : افسخ لأشتري منك بأزيد . وهذا مجمع على تحريمه . اقول : وكثيرًا ما يحدث مثل ذلك في زماننا بل بحدث ذلك بعد إتمام البيع فيؤدى ذلك إلى إفساد العلاقات بن المسلمين ، فتجد التاجر أو غيره يرى في بد الرجل سلعة قد اشتراها فيساله : بكم اشتريت هذه السلعة ؟ فإذا أخيره يثمنها قال له : عندى أرخص من ذلك ، لو رددتها إلى البائع لبعتك إياها بانقص من ذلك ، وذلك بعدما تم البيع وانصرف المشتري من محل البائع وقد تمت الصفقة، وكثيرًا ما يثير هذا من المشاجرات والخلافات ما يؤدي إلى ما لا تحمد عقباه .

قال: وأما السوم فصورته أن ياخذ شيئًا ليشتريه فيقول له: رده لاينعك خيرًا منه يتمنه أو مثله بارخص ، أو يقول للمالك : استرده لأشتريه منك باكثر ، ومحله بعد استقرار الثمن وركون احدهما للآخر فإن كان ذلك صريحًا فلا خلاف في التحريم، وإن كان ظاهرًا - أي مظنونًا - فعنه وحهان للشافعية . ونقل ابن حزم الركون عن مالك ،

وقال: إن لفظ الحديث لا بدل عليه ، وتُعقب بانه لا بد من أصر مبين لموضع التحريم في السوم، لأن السوم في السلعة التي تباع فيمن يزيد (أي في المزاد) لا يحرم اتفاقًا كما نقله ابن عبد البر . فتعين أن السوم المحرم هو ما وقع فيه قدر زائد على ذلك .

هذا وقد استثنى بعض الشافعية من تحريم السوم والبيع على الأخر ما إذا لم يكن المسترى مغدونًا غيثًا فاحشًّا، وبه قال ابن حزم ، واحتج بحديث: الدين النصيحة، الكن لم تنحصر النصيحة في البيع والسوم، فله أن يعرفه أن قيمتها كذا ، وأنك إن يعتها مغيون من غير أن يزيد فيها ، فيحمع بذلك بين المصلحتين. وذهب الجمهور إلى صحة البيع المذكور مع تأثيم فاعله ، وعند المالكية والحنابلة في فساده روايتان ، وبه جزم آهل الظاهر، والله أعلم

وبعد : فإن كثيرًا من الناس - إلا من رحم الله -لا يبالون في تجارتهم وييعهم وشرائهم بحلال أو حرام، فلا يسال عما نهي عنه النبي 👺 ولا عما أباحه ، غير عابئ بما أحل الله وما حرم ، والواجب على من يعمل في تجارة أن يعرف حكم الله سبحانه وتعالى وحكم رسوله 🛎 قبل أن يتعامل في تجارته ٠ ، ولقد روي أن أمير المؤمنين عمر بن الخطاب رضي الله عنه كان يمنع من لا يعرف أحكام المعاملات من دخول سوق المدينة . الما يعال عالما الما الما

ولقد حذر النبي 🐃 أمته ألا يبالي المرء من حيث كسب المال ، فقد أخرج الدخاري عن أبي هريرة رضي الله عنه عن النبي في قال: الناتي على الناس زمان لا بنالي المرء ما أخذ منه أمن الحلال أم من الحرام، . وأخرجه الإمام أحمد في المسند وكذا النسائي.

قال الصافظ: قال ابن الذين: أخبر النبي 🐺 بهذا تحذيرًا من فتنة المال ، وهو من دلائل نبوته 🚟 لإخباره بالأمور التي لم تكن في زمنه.

نسال الله تعالى أن برزقنا وجميع المسلمين الحلال الطيب ويعارك لذا فيه ، وأن يجنينا الحرام وساعد سننا وسنه كما باعد بين المشرق والمغرب.

وصلى الله وسلم وبارك على عبيده ورسبوله محمد وعلى آله وصحبه أجمعين ، والحمد لله رب العالمان.

# التوسل سي ألما السلام والموساع

الحمد لله وكفي وسلام على عباده الذين اصطفى، وبعد:

فلما كان توحيد الله عز وجل هو أصل كل حسنة، وأساس قبول كل عمل، ومصدر كل خير ويركة على العبد في الدنيا والآخرة؛ كان تصحيح المفاهيم المتعلقة بقضايا العقيدة من أجلّ القربات وأعظم الطاعات.

وإن مما وقع فيه الاشتباه والإجمال من الألفاظ لفظ «التوسل» فإن هذا اللفظ يطلق شرعاً على التقرب إلى الله تعالى بما شرعه من الإيمان به وتوحيده وتصديق رسله، وعلى التوسل إليه باسمائه الحسنى وصفاته العلى، وعلى التوسل إليه بما عمله المتوسل من الأعمال الصالحة التي يحبها الله ويرضاها، وعلى التوسل إلى الله بدعاء المتوسل به للمتوسل و شفاعته، هذا ما يعنيه لفظ التوسل شرعا.

وأما في عرف من خفي عليهم ذلك من المتاخرين خاصة الصوفية منهم، صار لفظ التوسل يطلق على غير ذلك من المعاني المخالفة للشريعة مثل التوسل بدعاء المقبورين وبذوات المخلوقين أو سؤال الله بجاه فلان أو حرمته أو الإقسام على الله به، وبذلك صار المفهوم السيئ للتوسل معبراً لصنوف عديدة من الشبركيات والخرافات والبدع، حتى صرفت العبادة لغير الله، وأحدث في الدين ما ليس منه، مما كان له الأثر السيئ في إقساد عقائد الناس وتشويه معالم الإسلام تحت مسمى التوسل كما زعموا، لذلك كان لزامًا علينا أن نصحح المفاهيم ونبصر المسلمين بحقيقة التوسل ومعناه وما هو المشروع منه والمنوع حتى يكون المسلم على بصيرة في عقيدته وعادته لمولاه وخالقه.

#### ووحقيقة التوسل وو

هو التقرب إلى الله تعالى بطاعته وعبادته، واتباع أنبيائه ورسله، وبكل عمل يحبه الله ويرضاه، قال ابن عباس رضي الله عنهما: الوسيلة هي القربة وقال قتادة في تفسير القربة: أي تقربوا إلى الله بطاعته، والعمل بما يرضيه. وهكذا .... فإن كل ما أمر به الشرع من الواجبات والمستحبات، فهو توسل شرعي ووسيلة شرعية، وكل ما نهى عنه الشرع من الشرك والبدع والمعاصي فهو وسيلة مح مة.

قَالَ تَعَالَي: ﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا آتَفُوا اللَّهُ وَابْتَغُوا إِلَيْهِ الْوُسِيلَةُ وَجَاهِدُوا فِي سَبِيلِهِ لَعَلَّكُمْ تُقْلَحُونَ ﴾ [المائدة ٢٠].

وقال جلَّ وعلا: ﴿ قُلُ ادْعُوا الَّذِينَ رَعَمُتُمْ مِنْ دُونِهِ فَلاَ يَمْلِكُونَ كَثَبُّفُ الضَّرُّ عَنْكُمْ وَلاَ تَحُوبِلاً (٥٦) أُولِيْكُ

### اعداد/ معاوية محمد هيكل

النين يَدْعُونَ يَبْتَغُونَ إِلَى رَبَّهُمُ الْوَسِيلَةَ أَيُّهُمُّ أَقَّرَبُ وَيَرْجُونَ رَحْمَتُهُ وَيَخَافُونَ عَذَابَهُ إِنَّ عَذَابَ رَبِّكَ كَانَ مَحَّ ذُورًا ﴾ (الإسراء: ٥٠)، يت ضح مما تقدم أن التوسل لا يخرج عن معنى التقرب أو ما يؤول إليه من القربي إلى الله تعالى بما يحبه ويرضاه من الإعمال الصالحة. لذلك فإن الوسيلة بمعنى القربة ليس مقصوداً بها فقط التوسل في الدعاء، بل هي أشمل وأعم من ذلك، فهي تشمل كل أنواع القربات من الواجبات والمستحبات التي هي في ذاتها وسائل يتقرب بها العبد إلى الله كالصلاة والصيام والزكاة والحج. إلى آخره.

#### وه تنسه وه

من الفريب أن بعض مدعي العلم خاصة الصوفية منهم اعتادوا الاستدلال بالآيتين السابقتين على ما يلهج به كشير منهم من التوسل بذوات الأنبياء أو حقهم أو حرمتهم أو جاههم وهو استدلال خاطئ لا يصبح حمل الآيتين عليه ؛ لأنه لم يشبت شرعاً أن هذا التوسل مرغوب فيه، ولذلك لم يذكر هذا الاستدلال أحد من السلف الصالح، ولا استحبوا الاستدلال أحد من السلف الصالح، ولا استحبوا التوسل المذكور، بل الذي فهموه أن الله تبارك وتعالى - يأمرنا بالتقرب إليه بكل قربة، والتوصل إلى رضاه بكل سبيل.

ولكن الله - سبحانه وتعالى - قد علمنا في نصوص آخرى كثيرة أن علينا إذا آردنا التقرب إليه، أن نتقدم إليه بالأعمال الصالحة التي يحبها وبرضاها، وهو لم بكل تلك الأعمال إلينا، ولم بترك و الأدلة من السنة النبوية و

1- قال رسول الله : من كثر همه فليقل: اللهم إنى عبدك وابن عبدك وابن امتك، ناصيتي بيدك، ماض في حكمك، عدل في قضاؤك، اسالك بكل اسم هو لك سميت به نفسك، أو علمته أحداً من خلقك، أو انزلته في كتابك، أو استأثرت به في علم الغيب عندك، أن تصعل القران العظيم ربيع قلبي، ونور صدري، وجلاء حزني، وذهاب همي، إلا أنهب الله همه وحزنه، وأبدله فرحاء

(رواه أحمد والحاكم وصححه الألباني في الصحيحة).

\* عن عبد الله بن عمرو بن العاص عن أبي بكر الصديق رضى الله عنهم أنه قبال لرسول الله هذه (علمني دعاءً أدعو به في صبلاتي. قال: «قل اللهم إني ظلمت نفسي ظلما كثيرا، ولا يغفر الذنوب إلا أنت، قاغفر لي مغفرة من عندك، وارحمني إنك أنت الغفور الرحيم، (أخرجه أحمد والبخاري وسبلم).

ففي الحديث التوسل باسمين جليلين عظيمين مناسبين للمطلوب وهما الغفور والرحيم.

٣- عن بريدة بن الحصيب رضي الله عنه قال، سمع النبي ق رجلا يقول:اللهم إني اسالك باني أسهد أنك أنت الله الذي لا إله إلا أنت الأحد الصمد الذي لم يلد ولم يولد ولم يكن له كفوأ أحد. فقال: قد سال الله باسمه الأعظم الذي إذا سئل به أعطى، وإذا دعى به أجاب.

(رواه أحمد وأبو داود والترمذي وحسنه الألباني).

فقد توسل هذا الرجل باسماء الله الحسنى وباسمه الأعظم فكان سببا في قبول الدعاء بشهادة رسول الله 🏖 و وانعم بها وأكرم من شهادة •

و ثانيا: التوسل إلى الله عزوجل بالإيمان به والعمل الصالح و

وذلك بأن يقسول الداعي اللهم بإيماني بك وبرسولك اسالك أن تغفر لي ذنوبي أو يقول: اللهم إنى أتوسل إليك بصلاتي وزكاتي وصيامي وحجي أن تفزج كربي وتغفر ذنبي.

وه الأدلة من القرآن الكريم وه

قال تعالى: ﴿ النَّيْنَ يَقُولُونَ رَبُّنَا إِنَّنَا امَنًا فَاغْفِرُ
لَنَا ثُنُوبَنَا وَقِنَا عَذَابَ النَّارِ ﴾ (ال عمران ١٦٠)، وقال
تعالى: ﴿ رَبّنَا امَنَّا بِما أَنْزَلْتَ وَاتَّبَعْنَا الرّسُولُ
فَاكْتُبُنَا مَعْ الشَّاهِدِينَ ﴾ (ال عمران ٥٠٠)، وقال تعالى:
﴿ رَبُنَا إِنْنَا سَمِعْنَا مُنَّادِيًا يُنَادِي لِلإِيمَانِ أَنْ آمنُوا
بِرِبْكُمْ فَامَنًا رَبّنَا فَاغْفِرْ لَنَا ذُنُوبِنَا وَكَفُّرٌ عَنَّا سَيِّنَاتِنَا
بِرِبْكُمْ فَامَنًا رَبّنَا فَاغْفِرْ لَنَا ذُنُوبِنَا وَكَفُّرٌ عَنَّا سَيِّنَاتِنَا
وَتُوفَا مَمَ الْأَبْرَارِ ﴾ [ال عمران ١٩٣].

فه ولاء توسلوا بمنة الله عليهم بتوفية هم للإيمان أن يغفر لهم ذنوبهم ويقيهم عذاب النار. الأدلة من السنة النبوية:

الله عن ابن عمر رضي الله عنهما قال: سمعت رسول الله عنه يقول: «انطلق ثلاثة نفر ممن كان

تحديدها إلى عقولنا وانواقنا، لأنها حينذاك ستختلف وتتباين وستضطرب، بل أمرنا - سبحانه وتعالى - أن نرجع إليه في ذلك، ونتبع إرشاده وتعليمه لأنه لا يعلم ما يرضي الله - عز وجل - إلا الله وحده، فلهذا كان من الواجب علينا حتى نعرف الوسائل المقربة إلى الله أن نرجع في كل مسالة إلى ما شرعه الله - سبحانه - وبينه رسوله صلى الله عليه وعلى أله وسلم، وهذا هو الذي وصانا به رسولنا محمد - صلوات الله عليه وسلامه، حيث قال أنركت فيكم أمرين لن تضلوا ما تمسكتم يهما ؛ كتاب الله وسنة رسوله، (صحيح الجامع ٢٩٣٤).

وهذا أوان الشروع في بيان التوسل المشروع: عن أولا: التوسل إلى الله عزوجل بأسمانه الحسني وصفاته العلي عن

إن اعظم أنواع التوسل وأقربه إجابة التوسل إلى الله تعالى بأسمائه الحسنى وصفاته العلى، فعلى المسلم أن يقدم بين يدي دعائه لربه تمجيدا له وتعظيما وحمدا وتقديسا في ذاته وأسمائه وصفاته ليكون ذلك وسيلة إلى الله سبحانه لأن يتقبل من العدد دعاءه.

🗀 🗯 الدليل من القرآن الكريم 🗯 💮 💮

آفال تعالى ﴿ وَلِلَّهُ الأَمْنَمَاءُ الحُمْنَى فَادْعُوهُ بِهَا وَذَرُوا الدِّينَ يُلْحِدُونَ فِي أَسْمَائِهِ سَيُجْرُونُ مَا كَأَنُوا يَعْمَلُونَ ﴾ (الاعراف ١٨٠).

آي ادعوا الله عز وجل متوسلين إليه باسمائه الحسنى وصفاته العلى، وهذا شامل لدعاء العبادة ودعاء المسالة فيدعو المسلم ربه في كل مطلوب بما يناسب ذلك المطلوب؛ فيقول مثلاً: اللهم اغفر لي وارحمني إنك أنت الغفور الرحيم وتب عليّ يا تواب. وارزقني يا رزاق والطف بي يا لطيف ونحو ذلك.

٣- قَالَ تَعَالَى: ﴿ رَبِّنَا إِنَّكَ تَعْلَمُ مَا نُخُفِي وَمَا نُعْلَنُ مَا نُخُفِي وَمَا نُعْلِنُ وَمَا يَخْلُقُ مَا نُخُفِي وَمَا لِنُعْلِنُ وَمَا يَخْلُقُ مَا اللهِ مِنْ شَيْء فِي الأَرْضِ وَلاَ فِي السَّمَاءِيل وَاسْتَحَاقَ إِنَّ رَبِّي لَسَمِيعُ الدُّعَاء (٣٩) رَبَّ إِسْمَاعِيل وَاسْتَحَاقَ إِنَّ رَبِّي لَسَمِيعُ الدُّعَاء (٣٩) رَبَّ الْجَعْلَنِي مُقْيمَ الصَّلَاة وَمِنْ ذُرَيْتِي رَبِّنَا وَتَقَبَلُ دُعَاء الْجَعَلَى وَهِلِهُ لِلَهُ اللّهِ وَلِللّهُ وَمِنْ ذُرَيْتِي رَبِّنَا وَتَقَبَلُ دُعَاء (٢٠) رَبِي اللّهَ وَلِمُ اللّهِ عَلَى وَلِمُ اللّهُ وَمِنْ يَوْمَ يَقُومُ اللّهِ عَلَى اللّهُ اللّهِ عَلَى اللّهُ اللّهِ اللّهِ عَلَى اللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ اللللّهُ ال

هذا نموذج من توسالات الخليل ابي الأنبياء إبراهيم عليه الصالاة والسالام فقد قدم بين يدي دعائه توسلا إلى الله تعالى بعلمه سبحانه الذي لا يخفى عليه شيء في الأرض ولا في السماء، وانه المحمود في ذاته وافعاله وصفاته، وانه الوهاب لكل نعمة، فقد وهبه الله بكرمه ومنه إسماعيل واسحاق مع كبر سنة، كما أنه تعالى سميع لدعاء خلقه اينما كابوا وعلى اختلاف السنتهم وحاجاتهم، وهكذا فليكن الدعاء والاقتداء.

😁 ثالثًا؛ التوسل الى الله تعالى بدعاء الصالحين 😁

من ذلك: • الله يحق بالناع به الحالة ي

#### ١- استسقاء الصحابة رضى الله عنهم بدعاء النبي 😂 في والماد والماد

فعن أنس رضى الله عنه: أن رحلا دخل المسجد يوم الجمعة ورسول الله 🍜 قائم بخطب فقال: يا رسول الله: هلكت الأموال وانقطعت السمل، فادع الله بغيثنا فرفع رسول الله 🥌 بديه، ثم قال: «اللهم أغثنا. اللهم أغثنا اللهم اغثناء. قال أنس: ولا والله ما نرى في السماء من سحاب ولا قرعة وما بيننا وبين سلع، من بيت ولا دار فطلعت من ورائه سحابة مثل الترس، فلما توسطت السماء انتشرت ثم أمطرت، فلا والله ما رأينا الشيمس سيتا ثم دخل رحل من ذلك الداب في الجمعة المقبلة، ورسول الله 🚟 قائم بخطب، فاستقبله قائمًا فقال: يا رسول الله هلكت الأموال، وانقطعت السيل فادع الله بمسكها عنا • فرفع رسول الله 👺 بديه، ثم قال: اللهم حوالينا ولا علينا اللهم على الأكام والظراب ويطون الأودية ومنابت الشجر فأقلعت وخرجنا نمشي في الشمس (رواه المخاري ومسلم)

٢- استسقاء عمرين الخطاب رضى الله عنه بدعاء العباس رضى الله عنه بعدوفاة رسول الله ع

ظهر من الحديث السابق كيف أن الصحابة كانوا بتوسلون بدعاء الرسول 🎏 حال حياته، ولما قيض الله نبيه كان الصحابة يتوسلون ويستسقون يغيره من الأحياء الذين تكون فيهم مظنة التقى والورع ولهذا استسقى عمر بن الخطاب رضي الله عنه في خلافته بالعباس رضي الله عنه

فعن أنس رضى الله عنه قال: [إن عصر بن الخطاب رضى الله عنه كان إذا قحطوا، استسقى بالعباس بن عبد المطلب وقال: «اللهم إنا كنا نتوسل إليك بنيسًا 🝜، فتسقينًا وإنا نتوسل البك بعم نبينًا فاسقنا). قال: فيسقون]. (رواه البخاري في صحيحه).

ومعنى قول عمر: إنا كنا نتوسل البك، بنيينا -صلى الله عليه وعلى أله وسلم - وإنا نقوسل البك ىعم نسنا، أننا كنا نقصد نسنا - 🥌 - ونطلب منه أن يدعو لنا، ونتقرب إلى الله بدعائه، والآن قيد انتقل- صلى الله عليه وعلى آله وسلم إلى الرقيق الأعلى، ولم بعد من الممكن أن يدعو لنا، فإننا نتوجه إلى عم تدينا العياس، ونطلب منه أن يدعو لنا، وليس معناه أنهم كانوا يقولون في دعائهم اللهم بجاه نبيك اسقنا، ثم اصبحوا بقولون بعد وفاته -صلى الله عليه وعلى آله وسلم بجاه العباس اسقتا، لأن مثل هذا دعاء مدندع ليس له أصل في الكتاب و لا في السنة، ولم نفعله أحد من السلف الصالح رضوان الله تعالى عليهم

(التوسل أنواعه وأحكامه للزلياني).

قبلكم، حتى أواهم المبيت إلى غار، فدخلوا فانحدرت صخرة من الجبل، فسدت عليهم الغار. فقالوا: إنه لا منحمكم من هذه الصخرة، إلا أن تدعوا الله بصالح أعمالكم، فقال رجل منهم: اللهم كان لي أبوان شيخان كسران ,كنت لا اغيق قبلهما أهلاً ولا مالاً، فنای نے طلب شحر بوماً فلم آرُحُ علیهما حتی ناما. فحلت لهما غبوقهما، فوجدتهما نائمين، فكرهت أن اغدق قبلهما أهلاً ولا مالاً، فلبثت والقدح على يدى، انتظر استقاظهما حتى برق الفجر- زاد بعض الرواة- ووالصيبة يتضاغون عند قدمي فاستيقظا فشيريا غيوقهما، اللهم إن كنت فعلت ذلك ابتغاء وحهك، فقرح عنا ما نحن فيه من هذه الصخرة. فانفرحت شبيئا لايستطيعون الخروج منهاء قال النبي 🐲: «قال الأخر: اللهم كان لي ابنة عم، كانت أحب الناس إلى فاردتها عن نفسها فامتنعت مني، حتى ألمت بها سنة من السنين، فجاءتني وأعطبتها عشرين ومئة دينار، على أن تخلى بيني وبين نفسها فَقَعَلتُ حَتَى إِذَا قَدرت عَليها ,قالت: لا يحل لك أن تفض الخاتم إلا بحقه، فتحرجت من الوقوع عليها. فانصرفت عنها، وهي أحب الناس إليّ، وتركت الذهب الذي أعطيتها: اللهم إن كنت فعلت ذلك ايتغاء وجهك، فافرج عنا ما نحن فيه. فانفرجت الصخرة، غير أنهم لا يستطيعون الخروج منها.

قال النبي 🥯 : «وقال النالث: اللهم إني استاحرت أجراء وأعطيتهم أجرتهم غير رجل واحد ترك الذي له، وذهب فشمِّرَّتُ أجره حتى كشرت منه الأموال فجاءني بعد حين فقال لي: يا عبد الله أد لي أجرى. فقلت: كل ما ترى من أجرك، من الإبل والبقر والغنم والرقبق؛ فقال: با عبد الله لا تستهزئ بي! فقلت إنى لا استهزئ بك فاخذه كله فساقه فلم بترك منه شبيئاً، اللهم إن كنت فعلت ذلك ابتغاء وجهك، فافرج عنا ما نحن فيه. فانفرجت الصخرة فخرجوا بمشتون، (رواه البخاري ومسلم والنسائي)

وهذا الحديث من أعظم الأدلة وأوضحها على التوسل الي الله عز وحل بتقديم العمل الصالح بين يدى الدعاء، فقد توسل الأول إلى الله عز وحل بدره لوالديه وتفضيلهما على اهله وأولاده ونفسيه. وتوسل الثاني إلى الله عز وحل بعقته عن الحرام وعن الوقوع في الفحساء مخافة الله سيحانه وتعالى، وتوسل الثالث بامانته واستقامته وبمعاملة أجيره كما يعامل نفسه، وكلُّ فعل ذلك ابتغاء مرضاة الله تعالى، لا خوفا من العباد ولا طمعا باطراء منهم أو مديح أو حراء، ولا شك أن هذه الأعمال المياركة كانت سينا لنجاتهم من كريهم العظيم.

#### ٣- توسل الأعمى بدعاء النبي 🤝 والرد على الخالفين:

عن عشمان بن حنيف رضي الله عنه (أن رجلاً ضريراً أتى النبي فقال: ادع الله أن بعافيني فقال: ادع الله أن بعافيني فقال: ان شئت دعوت، وإن شئت صبرت وهو خير، قال: فادعه. فامره أن يتوضا فيحسن وضوءه ويدعو بهذا الدعاء: «اللهم إني أسالك وأتوجه إليك بنبيك محمد نبي الرحمة، يا محمد إني أتوجه بك إلى ربي في حاجتي لتقضى. اللهم شفعه في، فعاد وقد أنصر.

وفي رواية قال ابن حنيف: (فوالله ما تفرقنا وطال بنا الحديث حثى دخل علينا كأن لم يكن به ضر) رواه النسائي والبيهقي وصححه الالباني

وقد روى الترمذي والحاكم في مستدركه زيادة حملة في آخر الحديث وهي (وشفعني فيه).

وليس في الحديث مستمسك لمن يحتج به على جواز التوسل إلى الله تعالى بذوات المخلوقين بل هو حجة عليهم.

قال الشيخ نسيب الرفاعي في كتابه «التوصل إلى حقيقة التوسل»: إذا أم عنا النظر في هذا الحديث، نبين لنا أن الأعمى ما كان يقصد التوسل بذات أو جاه الرسول ، بل بدعائه المستجاب، ولولا أمل الأعمى بالشفاء بدعاء رسول الله ، لم يأته وذلك للأدلة المستخلصة من نص الحديث نفسه:

- إن قول الأعمى لرسول الله : ادع الله أن يعافيني. فيه بيان واضح جلي بقصد الأعمى من المجيء وهو أنه ما جاء إلا من أجل أن يدعو له رسول الله ، بالشفاء من ضره.

آ- وإن قوله و مجيباً للأعمى: إن شنت دعوت وإن شنت صبرت وهو خير لدليل آخر على أن الأعمى ما جاء إلا من آجل الدعاء وفيه تخيير من رسول الله ف له بالدعاء أو الصبر حتى إذا شاء الأعمى الدعاء دعا له ... وفي تخييره هذا وعد بالدعاء أن شاءه.

🔫 و إنّ إصبرار الأعمى على طلب الدعاء مذه 👺 قوله

(فادعه) لدليل ثالث على أن مجيئه لم يكن إلا من أجل الدعاء، ومن إصراره يفهم أن النبي في قد دعا له: لأنه وعده بذلك إذا شباء الدعاء. وقد شباء بقوله: فادعه على أن رسول الله في أحب أن يكون للأعمى كذلك مشباركة في الدعاء، ولكنه لم يترك الأعمى أن يدعو ربه بما شباء بل علمه دعاء خاصاً وأمره أن يدعو الله به بالإضافة إلى دعائه في

إن قول الأعمى في آخر الدعاء الذي علمه إياه رسول الله رسول الله «اللهم شفعه في لدليل رابع على الدعاء، أي اقبل شفاعته في أي دعاءه في والشفاعة من رسول الله " لا تكون الا يدعاء

الشافع للمشفوع له فدعاء الأعمى أن يقبل الله شفاعة رسوله فيه يدل على أن رسول الله ﷺ قد دعا له فعلاً والاعمى يطلب من الله قبول دعاء رسول الله

وإن رواية الترمذي في سننه، ورواية الحاكم في مستدركه، زيادة جملة وشفعني فيه، لدليل خامس على وقوع الدعاء من رسول الله للأعمى ليعافيه الله تعالى ويرد إليه بصره ومعنى وشفعني فيه، أي اقبل دعائي في أن تكون دعوته لى مستحابة.

الم وإن هناك دليلا سادسا مستنبطا من واقع هذا الأعمى إذ لو كان قصده التوسل بشخص الرسول الله أو بحقه أو بجاهه وما إلى ذلك لكان يكفيه أن يبقي في بيته، ويدعو الله قائلا مثلا: اللهم رد بصري بجاه نبيك، فكان يكفيه هذا دون أن يحضر ويتجشم عناء المشي وليس له من قائد يقوده إلى رسول الله الله المناه من أن هذا ليس من مراده، إنما يريد الدعاء منه فإن هذا يستلزم حضوره، وإخبار الرسول بما حصل معه من العمى ثم سؤاله أن يدعو له ليعافيه الله، لاعتقاده أن دعاء الرسول مستحاب فيحصل من الدعاء على مراده من الشفاء.

وهكذا فقد حضر الأعمى إلى رسول الله وطلب منه الدعاء فدعا له فاستجاب الله الدعاء من رسوله فعاد الأعمى بصيرًا كان لم يكن فيه من ضر.

وإن مجموع هذه الأدلة الستة على ثبوت دعاء رسول الله للأعمى لنظهر لذا امرا هامًا يدور عليه مآل الحديث ويكشف معناه بشكل واضح وهو: أن معنى: اللهم إنى أسالك بنبيك أي بدعاء نبيك وذلك مثل قول عمر انتوسل البك بنبيك أي بدعائه ولا يفهم منه التوسل بذاته، ولا كان هذا مراد الأعمى من محدثه إلى رسول الله. وإن معنى التوسل المتبادر إلى أدُمَّان الصحابة رضي الله عنهم في ذلك الوقت كان محصورا فقط في طلب الدعاء من المتوسل به، وليس المعنى المتعارف عليه عند البعض في الأزمنة المتاخرة أي التوسل بذات المتوسل به. فقد كان مثل هذا التوسل ينفر منه الصيحابة رضوان الله عليهم لأنه بنافي حقيقة التوحيد، ولا سيما إن لفظ الحديث وماله ومفاهيم اللغة العريبة وقواعدها كل ذلك يشبهد للحديث أن معناه هو التوسل بدعاء النبي ه وعلى هذا بقدين سقوط الاستدلال بجواز التوسل بدوات المخلوقين بهذا الحديث وبثبت عدم شرعية هذا الاستدلال لأن هذا الحديث، لا يعطى المعنى الذي بريدونه البنه لما بيناه.

وللحديث بقية إن شاء الله تعالى، والله من وراء القمير



# ه مفروع تيسير حفظ السنية على الماد من صحيح الأحاديث القصار

١٣٤٥ عن يَعْلَى بن أَمْيَةً رضى الله عنه قال: قُلْتُ لعُمرَ بنِ الخطَّابِ رضي الله عنه: ﴿ فَلَيْسَ عَلَيْكُمْ جُنَاحُ أَنْ تَقْصُرُوا مِنَ الصَّالَةِ إِنْ خِفْتُمْ أَنْ يَفْتِنَكُمُ الدِّينَ كَفَرُوا ﴾ [النساء: ١٠١]. فَقَدْ أَمِنَ النَّاسُ فقال: عَجِيْتُ مما عَحِيْتُ منه، فسالتُ رسولَ الله ﷺ عَنْ ذَلِكَ فقال: «صَدَقَةُ تُصَدُقُ اللهُ بِها عليكم فاقْبَلُوا صَدَقَتَهُ».

١٣٤٦ عن عائشة رضي الله عنها أنها أمَرَتْ أنْ يُمَرُ بِجَنَارَةِ سَعْدِ بْنِ أَبِي وَقَاصِ فِي المَسجِدِ فَتُصلِّيَ عليهِ فَانْكُرَ النَّاسُ ذَلِكَ عَلَيْهِا فَقَالَت: مَا أَسْرَعَ مَا نَسِيَ النَّاسُ، مَا صَلِّى رَسُولُ الله عَلَى سُهَيْل بْنِ عليهِ فَانْكَرَ النَّاسُ دَلِكَ عَلَيْهِا فَقَالَت: مَا أَسْرَعَ مَا نَسِيَ النَّاسُ، مَا صَلَّى رَسُولُ الله عَلَى سُهيْل بْنِ البِيْضَاءِ إِلاَّ فِي المُسْجِدِ، م(٩٧٣)، ط(٩٧٨)، حم(٢٥٥١)، (٣١٥٠)، (٣١٥٠)، د(٣١٨٩)، د(٣١٨٩)، ت(٣١٩٠)، ن(١٩٦١)، ١٩١٥)، جه در١٥١٨)، حب (٣٠١٦)، در١٩٥٠).

۱۳٤٧ – عن أبي هُريرةَ رضي الله عنه قال: قال رسُولُ اللهِ 👺: «اسْتَأْذَنْتُ رَبِيَّ أَنْ أَسْتَغَفِرَ لأُمِّي فَلَمْ يَأْذَنْ 🔝 لي، وَاسْتَأْذَنْتُهُ أَنْ أَزُورَ قَبْرَهَا فَأَذِنَ لَيَ». م (٩٧٦)، حو(٩٦٤)، د(٣٢٣)، د(٢٠٣٢)، جه(١٥٧٧)، حب(٢١٦٩)، هق (٧٦/٤).

ُ ١٣٤٨ عَنْ بُرِيْدَةَ بْنُ الحُصَيبِ الأَسْلَمَى رضي الله عنه قال: قال رسولُ الله ﷺ ، نَهَيْتُكُمْ عَنْ رُيَارَةِ القُبُورِ الْفَرُورِ الْفَرُورِ الْفَرُورِ الْفَرُورِ الْفَرُورِ الْفَرُورُوها، وَتَهْيِتُكُمْ عَنْ النَّبِيذِ إِلاَّ فِي سِقَاءٍ، فَزُورُوها، وَتَهْيِتُكُمْ عَنْ النَّبِيذِ إِلاَّ فِي سِقَاءٍ، فَزُورُوها، وَتَهْيِتُكُمْ عَنْ النَّبِيذِ إِلاَّ فِي سِقَاءٍ، فَزُورُوها، وَتَهْيِتُكُمْ عَنْ النَّبِيذِ إِلاَّ فِي سِقَاءٍ، فَاشْرِبُوا مُسْكِرًا، و(١٣٠٧)، (١٣٠٥)، (١٣٠٥)، (١٣٠٥)، (١٣٠٥)، (١٣٠٥)، (١٣٠٥)، (١٣٠٥)، و(١٣٠٥)، و

۱۳٤٩- عن جَابِرِ بن سَمَرَةَ رضّي الله عنه قال: «أُتيَ النبيُّ ﴿ بِرَجُلِ قَتَلَ نَفْسَهُ بِمَشَاقِصَ(۱)، فَلَمْ يُصَلِّ عَلَيْهِ». [م (۹۷۸)، حم (۲۰۹۰۱)، د(۲۱۹۰۸)، ن(۱۹۳۲)، طب (۱۹۳۲/۲)، مق (۱۹/۵).

۱۳۵۰ - عَنْ جَابِرِ بِن عبِد الله رضي الله عنهما أنه سَمع النبيُّ ﷺ قال: «فِيمَا سَقَتِ الأَنهار والغَيْمُ العُشُورُ وَقِيمَا سُقِي بِالسَّانِيَةِ نِصُفُّ العُشْرِ». ﴿١٨١)، حَمْ (١٤٦٧)، (١٤٦٧)، د(١٥٩٧)، د(٢٤٨٨).

اللهِ عَنْ تَوْبِانَ قال: قال رسولُ اللهِ ﷺ: أَفْضَلُ دِينَارٍ يُنْفِقُهُ الرَّجُلُ: دِينَارَ يَنْفَقُهُ عَلَى عَيَالِهِ، ودِينَارَ يُنْفِقُهُ الرَّجُلُ عَلَى دَابَتِهِ في سَبِيلِ اللهِ، ودِينَارَ يُنْفِقُهُ عَلَى أَصْحَابِهِ في سَبِيلِ اللهِ،

(۱۹۸۶) حم(۹۹۶)، حم(۲۲۴۱)، ت(۲۲۱)، ت(۱۹۸۱)، ن(۱۹۸۵- الکبری)، چه (۲۷۰)، حب (۲۲۲)، هق (۱۸۸۶)، (۲۷۸۷)، (۲۸۷۶)

١٣٥٢ - عن أبي هريرة رضي الله عنه قال: قالَ رسولُ اللهِ ﷺ: «بينارُ أَنْفَقْتَهُ فِي سَبِيلِ اللهِ، وبينارُ أَنْفَقْتَهُ فِي رَقَبَةٍ، وبِينارُ تَصِدُّقَتَ بِهِ عَلَى مِسْكِينَ، وَبِينارُ أَنْفَقْتَهُ عَلَى أَهْلِكَ، أَعْظَمُهَا أَجُرًا الذي أَنْفَقْتَهُ عَلَى أَهْلِكَ». ﴿١٠١٥)، حِرْ١٠١٥)،

الله عَدْ الله بن عَمْرِو رضي الله عنهما قال: قال رسولُ الله ﷺ: «كَفَى بِالمرءِ إِثْمًا أَنْ يَحْبِسَ عَمُنْ يَمُلكُ قُوتَهُ. ﴿١٣٥ ﴾: «كَفَى بِالمرءِ إِثْمًا أَنْ يَحْبِسَ عَمُنْ يَمُلكُ قُوتَهُ. ﴿١٣٢ ﴾: «كَفَى بِالمرءِ إِثْمًا أَنْ يَحْبِسَ عَمُنْ

١٣٥٤ عن أبي هريرة رضي الله عنه قال: قَالَ رسولُ الله عنه أَصْبَحَ مِنْكُمُ اليومَ صَائِمًا ؟» قال أبو بكر رضي الله عنه: أنًا. قال: «فَمَنَ تَبِعَ مِنْكُمُ اليومَ جَنَارَة؟» قال أبو بكر رضي الله عنه: أنًا. قال: «فَمَنْ أَطُعَمَ مِنْكُمُ اليومَ مِسْكِنًا ؟» قال أبو بكر رضي الله عنه: أنا. قال: «فَمَن عَادَ اليَوْمَ مِنْكُمْ مَريضًا؟» قال أبو بكر رضي الله عنه: أنا. ققالَ رسُولُ الله عنه: أنا. فَقَالَ رسُولُ الله عنه: مَا اجْتَمَعْنَ في امْرئ إلاَّ دَخَلَ الجَنَّة».

[م(۱۰۲۸)، ن(۱۰۲۸ - کبری].

الله عن أبي أمَامَةَ رضي الله عنه قَالَ: قالَ رسُولُ اللهِ ﷺ: «يَا ابْنِ آدَمَ، إِنْكَ آنْ تَبْدُلُ الْفَصْلُ خَيْرُ لَكَ وَأَنْ تُمْسِكَهُ شَرُ لَكَ، وَلاَ تُلامُ عَلَى كَفَاف، وابْدَأْ بِمَنْ تَعُولُ، وَاليّدُ العُلْيَا خيرُ مِنَ اليدِ السُّقْلَى».

الا المنافق الله الله الله المناب مو (۱۰۲۱)، مو (۲۲۲۲۲)، مر (۲۲۲۲۲).

۱۳۰۱ - عن عَبِد اللَّهِ بِن عَمْرِو بِنِ العَاصِ رضي الله عنهما: أنَّ رسولَ الله ﷺ قال: «قَدْ أَفْلَحَ مَنْ أَسْلَمَ وَرُزِقَ كَفَافًا، وَقَنَّعَهُ اللهُ بِمَا آتَاهُ». م(١٠٥٤)، حم(٢٥٨٣)، حه(٤١٣٨)، هِقَ (٤١٣٨)، حب (١٧٠).

۱۳۵۷ عَن عَمْرِو بِنِ العَاصِ رضي الله عنه أَنَّ رسُول اللهِ ﷺ قال: «فَصَّلُ مَا بَيْنَ صِيَامِنا وصيامِ أَهْلِ الكتاب أَكْلَةُ السُّحَرِ». م(١٠٩٦)، حم (١٧٨١٧)، د(٢٣٤٣)، ت(٢١٦٩)، ذي (١٦٩٧)، حب(٣٤٧٧)، ابن خزيمة (١٩٤٠).

١٣٥٨ عن ابن عباس رضي الله عنهما قال: فرض اللهُ الصلاة على لسان نبيكم ته في الحَضَرِ أَرْبَعًا،
 وفي السُّفُر ركعتَيْن، وفي الخوُّف ركعة. م(١٨٧)، حم (٢١٢٤)، د(١٠٦٨)، هـ(١٠٦٨)، حب(٢٨٦٨).

١٣٥٩ عن يَحيى بن يَزيد الـهُنَائي قال: سَأَلْتُ أنسَ بن مالك عن قَصْرِ الصُّلاةِ ؟ فقال: كان رسولُ اللهِ ﷺ
 إذا خَرجَ مَسيرةَ ثلاثةِ أَمْيَال أو ثلاثةِ فراسخَ صَلَّى ركعتين، ﴿(١٩١١)، حم (١٢٠١٥)، د(١٢٠١)، حب(٢٧٤٥).

۱۳۲۰ عن جابر رضي الله عنه قال: خَرَجْنَا معَ رسول الله ﷺ في سَفَر، فَمُطِرْنَا فقال: ليُصلُ مَنْ شَنَاءَ منكم في رَحُلِه. [م(١٩٢٨)، حم(١٠٢٨)، د(٤٠٩)، حب(٢٠٨٢).

۱۳۲۱ - عن ابن عباس رضي الله عنهما قال: صلَّى رسولُ الله ﷺ الظُّهْرَ والعَصْرَ جَمِيعًا والمَغْرِبَ ﴿ المَعْرَبَ وَالعَشَاءَ جَمِيعًا في غير خُوف ولا سَفَر. م(٧٠٥)، حم(١٢٥٠)، د(١٢١٠)، ت(١٨٧)، حب (١٥٩٦).

١٣٦٢ - عن مُعَادُ رضي الله عنه قال: خَرَجْنَا مَعَ رسول الله قع في غَرْوةِ تَبوك فَكَانَ يُصلّي الظهْرَ والعَصْرُ جميعًا والمغربَ والعِشنَاء جَميعًا. م(٧٠٦)، حم(١٢٠٦)، هـ(١٠٧٠)، حب(١٥٩١).

البَرَاءِ رضي الله عنه قال: كُنًا إذا صَلَيْنَا خَلْفَ رسولِ اللهِ ﷺ، أحبِبْنَا أَنْ نكُونَ عَنْ يمينهِ. يُقْبِلُ علينا بِوَجْهِهِ. قال: فسمعتهُ يقولُ: «رَبَّ قِنى عذابُك يومَ تَبُّعُثُ أَو تَجْمَعُ عبادُك».

م(۲۰۹)، حمر ۲۲۷۸۱)، د (۱۱۰)، نس (۲۱۸)، هـ (۲۰۱).

۱۳٦٤ - عن أبي هُريرة رضي الله عنه، عن النبي 🥰 قال: ﴿إِذَا أَقِيمِتِ الصَّلَاةُ فَلاَ صَلَاةَ إِلاَّ المُكتوبةُ... م(٧١٠)، دم (٨٦٢١)، د(٢١٦١)، هـ(١٥١١)، حو (٨٦٢١)، در (٢١٦١)، د(٢١١٦)، هـ(١١٥١)، حـ(٢١٩٣).

١٣٦٥ عن عبد الله بن سَرُجِسَ قال: دَخَلَ رَجُلُ المسجد ورسولُ الله قصل في صلاةِ الغَداةِ، فَصلًى ركعتين في جانب المسجد، ثُمُّ دَخَلَ مَعَ رَسُولِ الله قي ، قَلَمًا سَلَمَ رسول الله قي قال: «يا فُلانُ، بآيَ الصَّلاتين اعْتَدَدْتَ عَلَيْ الصلاتِكُ وَحُدْكَ، أَمْ بِصِلِاتِكِ مَعَنا؟».
 أيصلاتك وَحُدْك، أَمْ بِصِلِاتِك مَعَنا؟».

عد العالمية العالمية

شامش

١- المشاقص: سهام عراض واحدها مشقص

قال صديق خان في فتح البيان: ﴿إِنَّ الدَّينَ عَنِّدَ اللهِ الإِسْلاَمُ ﴾ [١/٥٥٥]: «جملة متسانفة وآية مستقلة على قراءة كسر إن، وأما على قراءة فتحها (أن) فهو من بقية الآية السابقة ﴿أَنَّهُ لاَ إِلَهُ إِلاَّ هُوَ ﴾. فعلى هذه القراءة (فتح «أن») أي الهمزة من «أن» تكون عطف بيان لقوله: ﴿أَنَّهُ لاَ إِلَهَ إِلاَّ هُوَ ﴾

[آل عمران: ۱۸]

يعني: وشهد أنه لا إله إلا هو وأن الدين عند الله سلام.

والإسلام: يعني الدين المرضي هو الإسلام المبني على التوحيد كما قال تعالى: ﴿ وَرَضِيتُ لَكُمُ الإِسْلاَمَ دِيثًا ﴾ [المائدة: ٣].

قال الزجاج: الدين اسم لجميع ما تعبد الله به خلقه وأمرهم بالإقامة عليه، والإسلام هو الدخول في السلم، وهو الانقياد في الطاعة.

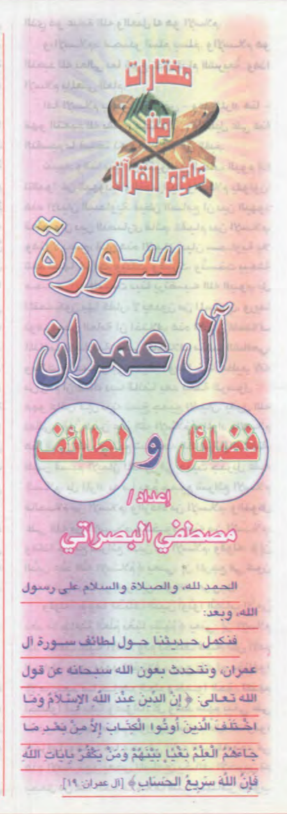
قال قتادة: الإسلام شهادة أن لا إله إلا الله والإقرار بما جاء به الرسول من عند الله وهو دين الله الذي شرع لنفسه وبعث به رسله، ودل عليه أولياءه لا يقبل غيره، وعن الضحاك قال: لم يبعث الله رسولاً إلا بالإسلام. وقال العلامة نظام الدين النيسابوري: ﴿ إِنَّ الدِّينَ عِنْدَ اللهِ الإسْلامُ ﴾ جملة مستانفة مؤكدة للأولى والدين في اللغة الجزاء ثم الطاعة، سميت دينا لأنها سبب الجزاء. والإسلام في اللغة الانقياد والدخول في السلم أو في السلامة أو أخلاص العبادة من قولهم: «سلم له الشيء» أي:

والإسلام: في عرف الشرع يطلق تارة على الإقرار باللسان في الظاهر، ومنه قـوله تعـالى: ﴿قُلْ لَمْ تُؤْمِنُوا وَلَكِنْ قُولُوا اَسْلَمْنَا ﴾ [الحجرات: ١٧].

ويطلق أخرى على الإنقاباد الكلي وهو المراد ههنا.

وقال ابن القيم في البدائع: وقد دل قوله تعالى: ﴿ إِنَّ الدِّينَ عِنْدَ اللَّهِ الإِسْالُامُ ﴾ على أنه دين أنبيائه ورسله وأتباعهم من أولهم إلى أخرهم، وأنه لم يكن لله قط، ولا يكون له دين سواه.

قال أول الرسل نوح عليه السلام: ﴿ فَإِنْ تَوَلَّيْتُمُ فَمَا سَاَلْتُكُمْ مِنْ آجْرٍ إِنْ آجْرِيَ إِلاَّ عَلَى اللَّهِ وَأَمِرْتُ أَنْ آكُونَ مِنَ الْمُسْلِمِينَ ﴾ [يونس: ٧٧]، وقال إبراهيم



واسماعيل عليهما السلام: ﴿ رَبُّنَا وَاجْعَلْنَا مُسُلِّمَيْنَ لَكَ وَمِنْ ذُرِّئُتُنَا أُمِّـةً مُـسِئْلُمَـةً لَكَ ﴾ [البقرة: ١٢٨]، ﴿ وَوَصِي بِهَا إِبْرَاهِيمُ بَنِيهِ وَيَعْقُوبُ يَا بَنِيُّ إِنَّ اللَّهَ اصْطَفَى لَكُمُ الدِّينَ فَلا تَمُوتُنَّ إِلا وَأَنْتُمْ مُسْلِمُونَ ﴾ [العقرة: ١٣٢].

وقال يعقوب عليه السلام لبنيه عند الموت: ﴿ مَا تَعْبُدُونَ مِنْ بَعْدِي قَالُوا نَعْبُدُ إِلَهَكَ وَإِلَّهَ آبَائِكَ اِنْرَاهِيمَ وَإِسْمَاعِيلَ وَإِسْتَاقَ إِلَهًا وَاحِدًا وَنَحَّنُ لَهُ مُسْلِمُونَ ﴾ [البقرة: ١٣٣]، وقال موسى عليه السلام لقومه: ﴿ إِنَّ كُنْتُمْ آمَنْتُمْ بِاللَّهِ فَعَلَيْهِ تَوَكِّلُوا إِنْ كُنْتُمْ مُسئِّلُمِينَ ﴾ [بونس: ٨٤]، وقال الله تعالى عن نبيه عدسى - عليه السلام- والصواريين: ﴿ فَلَمُّا أَحُسُّ عيستى منْهُمُ الْكُفْرِ قَالَ مَنْ أَنْصَارِي إِلَى اللَّهُ قَالَ الحُوارِيُّونَ نَحُّنُ أَنَّصَارُ اللَّهِ آمَنًا بِاللَّهِ وَاشَّهَدُّ بِأَنَّا مُسْلِمُونَ ﴾ [آل عمران: ٥٧]. وقالت ملكة سياً: ﴿ رَبُّ إِنِّي ظُلَمْتُ نَفْسِي وَأَسْلَمْتُ مَعَ سُلَيْمَانَ لِلَّهِ رَبَّ الْعَالَمِينَ ﴾ [[لتمل: 33].

فالإسلام دين أهل السماوات ودين أهل التوحيد من أهل الأرض، لا تقعل الله من أحد ديثًا سواه، فاديان أهل الأرض السنة: وأحد للرحمن، وخمسة للشيطان، فدين الرحمن هو الإسلام، والتي للشيطان: البهودية والتصرانية والمحوسية والصابئة ودين المشركين، فهذا بعض ما تضمنته هذه الآيات العظيمة من أسرار التوحيد والمعارف، فهذه بعض النقول المهمة في تعريف الإسلام.

أما عن تفسير الآية: «إن، فيها قراعتان: القراءة الأولى: فتح الهمزة، والثانية: كسر الهمزة، فعلى قراءة فتح الهمرة تكون عطف بنان لقوله: ﴿ أَنَّهُ لَا اللَّهُ الأهو و أال عمران: ١٨ عني: شبهد أنه لا إله إلا هو، وأن الدين عند الله الإسلام.

و الدين : يراد به العمل، كما في قوله تعالى: ﴿ لَكُمْ دِينُكُمْ وَلِي دِينَ ﴾ [الكافرون].

أي: لكم عملكم ولى عملي، وكما في قوله تعالى: ووما أمروا إلا ليعبدوا الله مخلصين له الدين حُنفاء وَتُقِيمُوا الصَّالَةُ وَيُؤْتُوا الرِّكَاةُ وَذَٰلِكَ دِسُ الْقَبُمَةِ ﴿ السنة: ٥١.

ويراد به الجزاء كما في قوله تعالى: ﴿ مَالِكَ يَوْم الدين ﴿ [الفاتحة: ٤].

والمرادية في هذه الآية العيمل، يعني: إن الدين

الذي هو عبادة الله والعمل له هو الإسلام.

و الاسلام : مصدر أسلم يسلم. والإسلام هو التعبد لله تعالى بما شرع، حال قيام الشريعة. وهذا الإسلام بالمعنى العام.

أما الإسلام بالمعنى الخاص - وهو المراد هنا -فهو التعيد لله بشرع محمد 😸 ، والدليل على هذا التقسيم ما أسلفنا ذكره من كلام ابن القيم.

تنبيه: وهنا ننبه أن كثيرًا من الكُتاب اليوم إذا تكلموا عن المهودية والنصرانية والإسلام يقولون: هذه الأدبان السماوية. فيظن السامع أن دين اليهود قائم، وأن دين النصاري قائم، كقيام دين الإسلام، وهذا لا يصح، فإن هذه الأديان أديان سماوية بلا شك، لكنها حرَّفت، ويُدلِّت، وغُيِّرت، ونُسخت ببعثة محمد و ، فليست دينًا يرتضيه الله اليوم، بل المتمسكون بها كفار، لا يعدون من المسلمين، وربما توهم بعض العامة أن اختلاف هذه الأديان كاختلاف المذاهب الإسلامية، يعنى: كاختلاف مذهب الشافعي، ومالك، وأحمد وأبي حنيفة، وهذا خطأ عظيم، لأنه من زعم أن هناك ديثًا قائمًا بعد بعثة الرسول 😅 فهو كافر، فإن دينه نسخ جميع الأديان، يقول الله تعالى: ﴿ إِنَّ الدِّينَ عِنْدُ اللَّهِ الْإِسْلَامُ ﴾ المراد بالإسلام هنا الدين كله بجميع شرائعه الظاهرة والباطنة، فليس قسيم الإيمان المذكور في حديث جبريل عليه السلام، بل المرادية ما يعمُّ حميع شيرائع الإسلام فالصيلاة من الإسلام، والزكاة من الإسيلام، والتوكل على الله من الإسالام، والخوف منه من الإسالام، وهكذا جميع شرائع الدين من الإسلام، وقوله: ﴿إِنَّ الدِّينَ عِنْدَ اللَّهِ الاسْئَادُمُ ﴿ يَعِنِي: إِنْ المُرحِعِ فَي كُونَ هذا الشيء ديثًا أو غير دين، هو الله عز وجل.

وقوله: ﴿ وَمَا احْتَلُفُ الَّذِينَ أُوتُوا الْكِتَابِ إِلَّا مِنْ بَعْدِ مَا جَاءَهُمُ الْعِلْمُ بَغْيًا بَيْنَهُمْ ﴾ يعنى: إن الإسلام قد اتفقت عليه الأمة، ولم يختلف فيه، لكن الأمم السابقة حرى منهم الاختلاف، ومع ذلك لم بختلفوا الا من بعد ما جاءهم العلم وعلموا الحق، لكنهم اختلفوا فيه بغيا وعدوانًا، كل واحد منهم يبغى على الأخر، كل واحد منهم بقول: إن دينك باطل، فتفرقوا وتمرقوا، وهكذا كما وحد في الأمم السابقة وحد في هذه الأمة، نحد بعض المسلمين بخالف الأخرين ثم يحعل من هذا الخلاف خلاف قلب، فتتنافر القلوب وتتشتت، فمن كان على ذلك ففيه شبه من اليهود والنصاري.

وقوله: ﴿إِلاَ مِنْ بِغِد مَا جَاءَهُمُ الْعِلْمُ ﴾ آي: العلم بالشريعة، فبعد أن عرفوا الشريعة وفهموها تنازعوا فيها. وقوله: ﴿بَغْيًا بَيْنَهُمْ ﴾ يعني: أن الحامل لهم على هذا الاختلاف هو البغي، حيث إن بعضهم يبغي على بعض، ولهذا جرى بين اليهود والنصارى من الحروب ما هو معلوم.

• وقوله: ﴿ وَمَن يَكُفُرُ بِايَاتِ اللّهِ فَإِنُّ اللّهُ سَرِيعُ الحسابِ ﴾: ﴿ وَمَن يَكُفُرُ ﴾ : الجملة هذه شرطية. فعل الشرط: يكفر، وجوابه جملة ﴿ فَإِنُّ اللّهُ سَرِيعُ الحسابِ ﴾ وارتبطت جملة الجواب بالقاء لانها جملة اسمية.

والكفر بايات الله يدور على أمرين: الجحد والتكذيب: والاستكبار والعناد، فالجحد والتكذيب: كما فعل المشركون مع النبي على، وكما فعل أعداء الرسل من قبل.

والاستكبار والعناد: بحيث يعلم الحق ثم يستكبر عنه ويعاند، كما هو كفر إبليس، وبين الكفرين تلازم، فإن المكنب مستكبر وإن لم يكنب بلسانه، فهو مكنب بعمله، لأنه لم ينقد لامر الله.

ثم قال تعالى: ﴿ قَإِنَّ اللَّهُ سَرِيعُ الحَسَابِ ﴾ وهذه الجملة خبرية يقصد بها التهديد، اي: سيحاسبه، وهو سريع الحساب، عز وجل.

ه من فوائد الأنة الكريمة: الله الله الله الله الله الله الله

الدين الذي يُعتد به، ويكون مقبولاً عند الله هو الإسلام، وكل دين يضالف الإسلام في اي زمان فليس بمقبول ولا مرضى عند الله.

والإسلام بعد بعثة الرسول على هو ما جاء به الرسول في ، وعلى هذا قدين اليهودية والنصرائية دين باطل غير مقبول عند الله، وقد أخبر النبي في أنه ،ما من يهودي ولا نصراني من هذه الأمة - يعني أمة الدعوة - يسمع به - يعني بالرسول في - ثم لا يتبع ما جاء به، إلا كان من أهل النار، أو من أصحاب النار، رواه مسلم.

فمن ادعى أن دين اليهودية أو النصرائية أو غيرهما من الانتان مقبول عند الله الأن فهو كافر، لانه مكتب بالقرآن: ﴿ إِنَّ الدِّينَ عِنْدَ اللَّهِ الْإِسْلَامُ ﴾.

الديانات، قرنوا بين دين الإسلام واليه ودية والنصرانية، وقالوا: هذه هي الاديان السماوية، حتى إن الجاهل ليظن أن اختلاف الاديان الثلاثة كاختلاف المذاهب الفقهية في الأمة الإسلامية، وهذا ضلال عظيم ومداهنة لليهود والنصارى، بل نقول: إن الاديان السماوية؛ اليهودية والنصرانية، كانت أديانًا مقبولة عند الله، أما الآن فقد نسخها الله عز وجل، وصار الدين السماوي المقبول الذي لا يمكن أن يشركه دين آخر، هو ما جاء به محمد .

- آن اختلاف اليهود والنصارى كان عن علم، وبعد أن جاءهم العلم اختلفوا، ولهذا قال: ﴿ وَمَا احْتَلَفَ النَّذِينَ أُوتُوا الْكِتَابَ إِلاَّ مِنْ بَعْدِ مَا جَاءَهُمُ النَّذِينَ أُوتُوا الْكِتَابَ إِلاَّ مِنْ بَعْدِ مَا جَاءَهُمُ الْعَلْمُ ﴾.
- الإشبارة إلى التحدير مما وقع فيه هؤلاء الكفار الذين اوتوا الكتاب ووجه ذلك قوله تعالى: ﴿ وَمَا اخْتَلَفَ الذَّينَ أُوتُوا الْكِتَابِ إِلاَّ مِنْ بَعْدِ مَا جَاءَهُمُ الْعَلِّمُ بَعْ يَا بَيْنَهُمْ ﴾، والبغي معلوم أنه محذور منه، غير مرغوب فيه.
- الإشارة إلى انه يجب على الإنسان إذا خالفه غيره، ألا يتطاول عليه، وألا يقصد بسبوق الأدلة المؤيدة لقوله البغي على غيره، والتطاول عليه، بل يقصد إظهار الحق، لينتفع هو وينفع غيره، أما أن يتلي بالأدلة من أجل أن يعلو على أخيه، ويكون قوله هو الإعلى، فهذا خطا عظيم.
- ◄ انه لا بد أن يحاسب الإنسان على عمله:
  ﴿ أَفَحَسِبْتُمُ أَنْما خَلَقْنَاكُمْ عَبَتًا وَأَنْكُمْ إِلَيْنَا لاَ ثَرْجَعُونَ ﴾ [المؤمنون: ١١٥]، والحكمة تقتضي ذلك، وإلا فما الفائدة أن تُخلق هذه الخليقة العظيمة، وتنزل عليها الكتب وترسل إليها الرسل، وتؤمر وتُنهى ثم في النهاية ينتهون إلى التراب بلا ثواب ولا عقاب.
- ٨- ينبغي للعاقل أن يحاسب نفسه قبل أن يُحاسب، كما قال عمر بن الخطاب رضي الله عنه: حاسبوا أنفسكم قبل أن تحاسبوا.
  - وأخر دعوانا أن الحمد لله رب العالمن.

# خاتم الأنبياء والرسلين

الحمد لله رب العالمين، والصلاة والسلام على خاتم النبدين، وعلى أله الطيبين الطاهرين،

وأصحابه الغر الميامين، ومن تبعهم واهتدى بهديهم إلى يوم الدين، وبعد:

ذكرت في اللقاء الماضي بعض الأدلة الصحيحة الصريحة الدالة على أن النبوة والرسالة ختمت بإمام الأنبياء والمرسلين ، واواصل في هذا اللقاء الكلام حول هذا الموضوع لأهميته في الوقت الراهن، خاصة بعد تابيد الأفاكين لدعوة الكاذب الغلام القادياني في ادعائه النبوة،

#### فاقول وبالله تعالى التوفيق:

أخرج البخاري ومسلم وغيرهما عن أبي هريرة رضي الله عنه أن رسول الله عققال: «إن مثلي ومثل الانبياء من قبلي كمثل رجل بنى بيتًا فأحسنه وأجمله، إلا موضع لبنة من زاوية، فجعل الناس يطوفون به ويعجبون له ويقولون: هلا وضعت هذه اللبنة قال: فأنا اللبنة وأنا خاتم النبين (١).

وقد ترجم البخاري لهذا الحديث بقوله: «باب خاتم النبيين ، كما ترجم مسلم له بقوله: «باب ذكر كونه من خاتم النبيين، وفي الحديث ضرب الأمثال للتقريب للأفهام وفضل النبي على على سائر النبيين، وأن الله ختم به المرسلين، وأكمل به شرائع الدين).

وعن العرباض بن سارية رضى الله عنه قال: قال رسول الله عنه قال: وإن أدم رسول الله عنه: «إني عبد الله لخاتم النبيين، وإن أدم لمنجدل في طينته، وسانبئكم باول ذلك دعوة أبي إبراهيم، وبشارة عيسى بي، ورؤيا أمي التي رأت، وكذلك أمهات المؤمنين ترين (٣).

وعن أبي هريرة رضي الله عنه عن النبي على الله عنه عنه النبياء، كلما الله في النبياء، كلما هلك نبي خلف ه نبي، وإنه لا نبي بعدي، وسيكون خلفاءُ فيكثرون. قالوا: فما تأمرنا ؟ فوا ببيعة الأول فالأول،

أعطوهم حقهم، فإن الله سائلهم عما استرعاهم ﴿ عُ).

had there are from him a date and

ويلاحظ في هذا الحديث أن النبي 🦥 ذكر تعاقب الأنبياء في بني إسرائيل، وأمة النبي 🐲 أفضل من بني إسرائيل، فقد يتوهم إنسان أن النبوة مستمرة في دين النبي 🎥 لأنها ليست بأقل من بني إسرائيل فقطع 攀 هذه الشبهة، ونبه تنبيهًا واضحًا انه لا نبى بعده 👛 ، وانه سيكون في أمته خلفاء بخلفونه- عليه الصلام والسلام - في رعاية أمته ودينه، كما صرح ﷺ بأنه آخر الأنبياء، وأن مسجده أخر المساجد، وأن أمته أخر الأمم، وذلك فيما أخرجه مسلم في صحيحه عن أبي سلمة بن عبد الرحمن، وأبى عبد الله الأغر مولى الجهنيين (وكان من اصحاب أبي هريرة)، أنهما سمعا أبا هريرة رضي الله عنه يقول: صلاة في مسجد رسول الله 📚 أفضل من ألف صلاة فيما سواه من المساجد، إلا المسجد الحرام، فإن رسول الله 🎏 آخر الأنساء، وإن مسحده أخر المساحد. قال أبو سلمة، وأبو عبد الله: لم نشك أن أبا هريرة كان يقول عن حديث رسول الله أن نستشبت أبا هريرة عن ذلك أن نستشبت أبا هريرة عن ذلك الحديث، حتى إذا توفى أبو هريرة تذاكرنا ذلك وتلاومنا (١٥) أن لا نكون كلمنا أبا هريرة في ذلك حتى يسنده إلى رسول الله 🃸 إن كان سمعه منه، فسنا

# رحمة من رب العالين

# نحن على ذلك جالسنا عبد الله بن إبراهيم بن قارظ فذكرنا ذلك الحديث والذي فرطنا فيه من نص أبي هريرة عنه، فقال لنا عبد الله بن إبراهيم: أشهد أني سمعت أبا هريرة يقول: قال رسول الله عنه: •فإني أخر الأنبياء، وإن مسجدي آخر المساجد (1).

كما أخبر تقي أحاديث كثيرة أنه لا يوجد فاصل بينه وبين الساعة، وهذا يفيد أنه ليس بعده نبي، ومن ذلك ما رواه البخاري وغيره عن أنس بن مالك رضي الله عنه قال: قال رسول الله تقي : «بعثت أنا والساعة كهاتين»(٨).

وفي بعض طرق الحديث عند مسلم أن شعبة - وهو أحد رواة الحديث - قرن بين أصبعيه المسبحة والوسطى، وفي البخاري عن أبي هريرة عن النبي عن أبي هريرة عن النبي عن قال: «بُعثت أنا والساعة كهاتين، يعني أصبعين (1). وهذه الأحاديث أفادت التلاصق بين النبوة المحمدية وقيام الساعة، وأنه لا توجد نبوة أخرى تفصل بينهما.

قال ابن التي: «اختلف في معنى قوله: «كهاتين»، فقيل كما بين السبابة والوسطى في الطول، وقيل المعنى: ليس بينه وبينها نبي (۱۰).

وقال القرطبي: معناه أنا النبي الأخير فالا يليني نبي آخر، وإنما تليني القيامة كما تلي السبابة الوسطى وليس بينهما أصبع آخرى، وهذا لا يوجب أن يكون له علم بالساعة نفسها، وهي مع ذلك كائنة لأن أشراطها متتابعة، وقد ذكر الله الأشراط في القرآن فقال: ﴿ فَقَدْ جَاءَ أَشْرُاطُهَا ﴾

# اعداد/ د. عبدالله شاگر نافیدالرئیس العام

[11:000]

وأولُها النبي 🎏 ، لأنه نبي آخر الزمان، وقد بعث وليس بينه وبين القيامة نبي (١١).

وقد أخبر النبي قفي أحاديث كثيرة أن دينه سيبقى قائمًا ظاهرًا عاليًا منصورًا إلى قيام الساعة، وأنه لن يظهر دين آخر ينافسه بحال، لأن سلسلة النبوة ختمت به ق، وهذا ما تفيده الأحاديث الواردة في ذلك، ومنها حديث معاوية رضى الله عنه قال: سمعت النبي قيقول: ﴿لا يزال من امتي أمة قائمة بأمر الله لا يضرهم من خذلهم ولا من خالفهم حتى ياتيهم أمر الله وهم على ذلك (١٢).

وفي رواية لمسلم: «من يرد الله به خيرا يفقهه في الدين، ولا تزال عصابة من المسلمين يقاتلون على الحق ظاهرين على من ناوأهم إلى يوم القيامة (١٣).

وهذه الرواية آفادت أن دين النبي هو الدين القائم إلى يوم القيامة، وهذا يدل على أنه ليس بعده نبي ه ، قال النووي - رحمه الله-: "وفي هذا الحديث معجزة ظاهرة، فإن هذا الوصف مازال بحمد الله تعالى من زمن النبي الآن، ولا يزال حتى ياتي أمر الله المذكور (١٣).

كما دلت أسماؤه - قلى أنه خاتم الأنبياء، ومن ذلك ما رواه محمد بن جبير بن مطعم عن أبيه رضي الله عنه قال: قال رسول الله ته: «لي خمسة أسماء: أنا محمد، وأنا أحمد، وأنا الماحي، الذي يمحو الله بي الكفر،

وأنا الحاشير الذي يحشير الناس على قدمي، وأنا العاقب،(١٤).

وعن أبي موسى الأشعري رضي الله عنه، قال: كان رسول الله على يسمي لنا نفسه أسماء، فقال: «أنا محمد، وأحمد، والمُقفَّى، والحاشر، ونبي التوبة، ونبى الرحمة»(١٥).

وقد جاء في هذين الصديثين ثلاثة أسماء كل واحد منها بدل على ختم النبوة والرسالة به ، وهذه الأسماء هي: الصاشر، والعاقب، والمقفى، وإليكم معنى كل اسم منها ودلالته على عقيدة ختم النبوة:

فالحاشر وضح النبي في معناه في حديثه، حيث قال: «وأنا الحاشر الذي يحشر الناس على قدمي» وقد فسر ابن حجر معناه فقال: «أي على أثري، أي أنه يحشر قبل الناس، وهو موافق لقوله في الرواية الأخرى: «يحشر الناس على عقبي»، ويحتمل أن يكون المراد بالقدم الزمان، أي وقت قيامي على قدمي بظهور علامات الحشير، إشارة إلى أنه ليس بعده نبي ولا شريعة» (١١).

واما العاقب فقد فسر بأنه الذي ليس بعده نبي، قال ابن منظور: والعاقب: الأخر. قال أبو عبيد: العاقب أخر الأنبياء، وفي المحكم أخر الرسل،(١٧).

وقال ابن القيم: ﴿وَالْعَاقَبِ: الذِي جَاءَ عَقِّبِ الْإَنْدِياءِ، فَلْيُسْ بِعَدِهُ نَبِي، فَإِنَ الْعَاقَبِ هُو الْآخَرِ، فَهُو بِمِنْزِلَةُ الْخَاتِم، ولَهُذَا سَمِي الْعَاقَبِ عَلَى الْإِطْلَاقِ، أَي: عَقِبِهُم (١٨).

واما المقفى فمعناه ايضًا الآخر، قال ابن منظور:
قال شمر: المُقفَى نحو العاقب، وهو المُولِّي الذاهب.
يقال: قفًى عليه اي ذهب به، وقد قفّى يُقفي فهو مُقَفَّ،
فكان المعنى أنه آخر الأنبياء المُتَّبع لهم، فإذا قفّى فلا
ننى بعده (19).

وقال ابن القيم: «وأما المقفي فكذلك، وهو الذي قفي على آثار من تقدمه، فقفى الله به على آثار من سبقه من الرسل،

وهذه اللفظة مشتقة من القفو، يقال: قفاه يقفوه: إذا تاخر عنه، ومنه قافية الرأس، وقافية البيت، فالمقفي: الذي قفى من قبله من الرسل، فكان خاتمهم وأخرهم، (٢٠).

وقد أجمعت الأمة كلها على أن النبوة ختمت بنبينا في وقام الصحابة - رضوان الله عليهم - في وجه المتنبئين وقاتلوهم، كما صرحوا في أقوالهم بختم النبوة بنبينا في ومن ذلك ما رواه عبد الله بن عتبة قال: سمعت عمر بن الخطاب رضي الله عنه يقول: «إن أناسنا كانوا يؤخذون بالوحي في عهد رسول الله في وإن الوحي قد انقطع، وإنما ناخذكم الأن بما ظهر لنا من أعمالكم، وهذا إخبار عن عمر بما كان عليه الحال في عهد النبي ويعده، وأن الوحي قد انقطع، فإد رسالة بعده النبي الصلاة والسلام، ولذلك اطلق علماء الامة القول بتكفير من ادعى النبوة.

يقول البغدادي - رحمه الله- وهو في معرض بيان الأصول التي اجمع عليها المسلمون: «وقالوا بتكفير كل متنبئ، سواء كان قبل الإسلام كزرادشت ويوراسف وماني ودمصان ومرقيون ومزدك، أو بعده كمسيلمة وسَجَاح والأسود بن يزيد العنسي وسائر من كان بعدهم من المتنبئين، ولا يجوز ظهور معجزة التصديق على المتنبي في دعوى النبوة، ويجوز أن يَظُهر عليه معجزة تدل على كذبه كنطق شجرة أو عضو من أعضائه بتكنيبه (٢١).

كما ذكر القاضي عياض تكفير من ادعى نبوة أحد مع نبينا ، وذكر إجماع الأمة على ختم النبوة به ، فقال: «أخبر ، أنه خاتم النبيين لا نبي بعده، وأخبر الله تعالى أنه خاتم النبيين لأنه أرسل كافة للناس، وأجمعت الأمة على حمل هذا الكلام على ظاهره، ومفهومه المراد منه دون تأويل ولا تخصيص (٢٢).

وقال الطحاوي - رحمه الله-: «وكل دعوى النبوة بعده فغي وهوى». قال شارحه: «لما ثبت أنه خاتم النبيين، علم أن من ادعى بعده النبوة فهو كانب، ولا يقال: فلو جاء المدعي للنبوة بالمعجزات الخارقة، والبراهين الصادقة، كيف يقال بتكنيبه؟ لأنا نقول: هذا لا يتصور أن يوجد، وهو من باب فرض المحال، لأن الله تعالى لما أخبر أنه خاتم النبيين، فمن المحال أن يأتي مُدُع يدعي النبوة، ولا تظهر أمارة كذبه في دعواه (٣٣).

وفي القرن الثالث عشر الهجري ظهر كذاب عظيم ومجرم أثيم في إيران يدعى الميرزا على محمد الشيرازي بنحلة جديدة زعم فيها أنه الباب إلى المهدي المنتظر الغائب المزعوم، ثم ادعى بعد ذلك أنه المهدي المنتظر وأنه سيمالا الأرض عدلاً كما مُلئت جورًا، ثم ادعى أخيرًا أنه نبي يوحى إليه وأنه نسخ الشريعة الإسلامية بكتابه الذي سماه «البيان»، وفي أوائل القرن الرابع عشر الهجري ادعى كذاب آخر أنه نبي يوحى إليه، وهو المدعو «غلام أحمد بن غلام مرتضى» المولود في قرية «قاديان» إحدى قرى الهند،

وقد كان بليدًا غييًا، إلى جانب سوء الخلق والبذاءة التي كانت تظهر في الفاظه، وفي أول أمره أظهر أنه يدافع عن الإسالام، ثم ادعى أنه المهدي، وأنه أدم وعيسى، وإبراهيم، وظِلَ نبينا - عليه الصلاة والسلام - ثم أخيرًا ادعى النبوة والرسالة، وأن الله أرسله بالهدى ودين الحق وتهذيب الأخلاق، وعقيدته في الله تنبئ عن جهل واضح لديه وكفر بالله تبارك وتعالى، وقد الغي فريضة الجهاد وتعاون مع أعداء الله المحتلين لبلده في ذاك الزمان، وكل هذه الدعوات زائفة وفاسدة باطلة، وعلى المسلمين أن يحذروها، ولا يستمعوا لمروجيها، لأن الوقوف ضد الباطل مطلوب، وبيان زيفه وانحرافه مقصود، وسيبوء كل هؤلاء الظالمين بالوبال والعذاب الأليم من مات منهم على ذلك ولم يتب من كفره هذا، وسيظل دين محمد بن عبد الله 🐉 ظاهرًا على مر العصور، وسيعلم الذين ظلموا أي منقلب ينقلبون.

وللحديث صلة - بإذن الله-.

#### وه الهوامش وه

- ١- اخرجه البخاري في كتاب المناقب باب ١٨ جـ٣/٥٥٨، ومسلم في كتاب الفضائل، باب ٧ جـ١٤/. ١٧٩٠
  - ٢- فتح الباري د١٠/ ١٩٥٠ -
- اخْرجه احد في مسنده جـ١٢٧/٤، وصححه ابن حيان والحاكم كما نكر ابن حجر في الفتح جـ١٠,/٥٥٩
   اخرجه البخاري في كتاب احاديث الانبياء باب ٥٠ جـ١٩٥/١، ومسلم في كتاب الإمارة باب ١٠ جـ١٤٧/٣، وأحمد في
  - سنده چـ٧٠./٢٩٧ ٥- ای لام بعضنا بعضا
  - ٦- صحيح سيلم كتاب الحج باب 44 جـ١٠١٢ ، ١٠١٣ ،
  - ٧- سنن ابن ماجه، وقال الالباني: صحيح. انظر صحيح سنن ابن عاجه جـ٧٠./٢٠
- ٨- اخْرِجه البخاري في كتاب الرقاق باب ٣٩ جـ٧١/١١، ومسلم في كتاب الفائر، باب ٢٧، جـ٣٢٨/٤، كما آخرجه الترمذي في سننه جـ٧٠٥، بشرح تحفة الإحوذي.
  - ٩- البخاري في كتاب الرقاق باب ٣٩ جـ١ ٢١/١٣٤٧
    - ١٠- فتح الباري جـ١١/, ٣٤٩
  - ١١- التُذَكَّرة في أحوال الموتى وأمور الأخرة ص، ٧١١
  - ١٢- احْرِجِه البخاري في كتابِ المناقب باب ٢٨ جـ٦٣٢/١، ومسلم في كتاب الإمارة باب ٥٣ جـ٣/. ١٥٢٤
    - ١٢- شرح النووي على مسلم جـ١٣/١٠
- ١٤- اخرجه البخاري في كتاب المناقب باب ١٧ جـ١/٥٥٤، ومسلم في كتاب الفضائل باب ٣٤ جـ١٨٢٨/١، واحمد في مسنده جـ١٤/٤ وغيرهم.
  - ١٨٢٩, ١٨٢٨/٤- ٣٤ حات الفضائل، بات ٣٤ جـ١٨٢٨، ١٨٢٨
    - ١٦- فتح الباري جـ١٦/, ٥٥٧
    - ١٧- لسان العرب لابن منظور جرا/، ١١٤
    - ١٨- زَاد المعاد في هدي شير العباد 👺 جـ١/, ١٩
      - 194 ,/10- لسبان العرب هـ 194 ,/19
        - ٠١- زاد المعاد جدا/، ١٤
      - ٢١- الفرق سن الفرق ص٣٤٣، ٢١٤
      - ٢٧١ . الشفاء للقاضي عياض جـ٧٠ ٢٧٠ ٢٧١
        - ١١٧ . شرح العليدة الطحاوية جـ١١ /١٦٧

الحمد لله وب العالمين، والصلاة والسلام على أشرف للرسلين، وبعد:

نكريًا في للقال السابق أنَّ الله تعالى أمر يحسن العشرة بين الرَّوجين في كتابه الكريم، وكذا رسول الله 😅 في تحاديثه الصحيحة، ورايعًا أن حُسن العشرة جزء من للنهج الإسلامي في وقاية للجنمع من الفاحشة. وقد أوردنا سبعة من حقوق الزوج على زوجته، ونستكمل باقي حقوق الزوج على زوجته:

٨- أن ترضى الزوجة باليسير، وألا تكلف زوجها من النفقة ما لا بطبق، فقد قال الله تعالى: ﴿ لِيُنْفِقَ نُو سَعَةَ مِنْ سَعَتِهِ وَمَنْ قُدِرَ عَلَيْهِ رِزْقَهُ فَلَيْنُفِقٌ مِمَّا آتَاهُ اللَّهُ لاَ تُكَلُّفُ اللَّهُ نَفْسًا إِلاَّ مَا آتَاهَا سَيَجْعَلُ اللَّهُ يَعْدَ عُسُر سُسْرًا ﴾ [الطلاق: ٧].

وإذا انفقت هي من مالها في البيت فلا تمن عليه، فإن ذلك يوغر القلب، ويؤدي إلى إبطال الأجر.

 أن تحسن القيام على تربية الأبناء، فلا تغضب عليهم أمامه ولا تدعو عليهم ولا تسبهم فإن ذلك يؤذيه، وأذاه حرام.

وكذلك تحسن معاملة والديه وأقاربه فإن ذلك يحديه فيها ويعاملها بالمثل.

١٠- ان تكتم الزوجة سر زوجها وسر بيتها، قال تعالى: ﴿ فَالصَّالَحَاتُ قَانَتَاتُ حَافَظَاتُ لِلْغَنَّ مِمَا حَفِظَ الله ﴾ [النساء: ٢٤].

والا تتكلم في اسرار الفراش، فإن ذلك من سوء الأدب، وقد نهى النبي 🕮 عن ذلك كما بالحديث (وهو في مسند أحمد وصححه الألباني في آداب الزفاف): قال 🐉 «لعل رجلاً يقول ما يفعله بأهله، ولعل امرأة تخدر بما فعلت مع زوجها، فأرمُ القوم، فقلتُ (أسماء ينت يزيد رضي الله عنها): إي والله يا رسبول الله، إنهنَّ ليفعلن وإنهم ليفعلون. فقال 👺: «فلا تفعلوا، فإنما مثل ذلك كمثل شيطان لقى شيطانة في طريق فغشيها والناس ينظرون».

وما أحمل وأجمع النصيحة التي ساقتها المرأة العربية لابنتها عند زواجها قائلة لها: أي بنيَّة: إن الوصية لو تركت لفضل أدب لتركت ذلك لك، لكنها تذكرة للغافل ومعونة للعاقل، ولو أن امرأة استغنت عن الزوج لغني أبويها وشدة حاجتهما إليها كنت أغنى الناس عنه، ولكن النساء للرجال خُلقن ولهن خُلق الرحال.

أي بنية: إنك فارقت الجو الذي منه خرجت، وخلَّفت العُش الذي فيه درجت، إلى وكر لم تعرفيه، وقرين لم تالفيه، فأصبح بملكه عليك رقيبًا ومليكًا،

فكونى له أمـة يكن لك عـبـدًا وشبيكًا، واحـفظي له خصالاً عشراً يكن لك ذخرا:

أما الأولى والتانية فالخشوع له بالقناعة، وحُسن السمع له والطاعة.

واسا التالثة والرابعة فالتفقد لمواضع عينه وأنفه، فلا تقع عينه منك على قبيح، ولا يشم منك إلا أطنب ريح.

وأما الخامسة والسائسة فالتفقد لوقت منامه وطعامه، فإن تواتر الجوع ملهبة، وتنغيص النوم

وأسا السابعة والثامنة: فالاحتراس بماله، والإرعاء على حشمه وعياله، وملاك الأمر في ذلك حُسن التقدير، وفي العيال حُسن التدبير.

وأما التاسعة والعاشرة: فلا تعصين له أمرًا (إلاً إن كان في معصية الله تعالى)، ولا تفشين له سرًّا، فإنك إن خالفت أمره أوغرت صدره، وإن أفشيت سره لم تأمني غدره. ثم إباك والفرح بين يديه إن كان مهمومًا، والكانة بين بديه إن كان مسرورًا.

وكما أن للزوج حقوقاً عند زوجته، فإن للزوجة الضَّا حقوقًا عند زوحها: قال الله تعالى: ﴿ وَلَهُنَّ مِثْلُ الذي عَلَيْهِنَّ بِالْمُعْرُوفِ ﴾ [البقرة: ٢٢٨].

فإذا طالب الرجل بحق من الحقوق فليعلم أنه مطالب بحقوق إزاءها أيضًا، ورضى الله عنه ابن عداس فقد كان يقول: إنى لأتزين لامرأتي كما تتزين

#### 🚥 حقوق الزوجة على زوجها 🚥 🔻

١- المعاشرة بالمعروف: لقوله تعالى: ﴿ وَعَاشِرُوهُنَّ بِالْمُعْرُوفِ ﴾، وهذا بشمل كل جميل في المعاملة مع زوجته، والرفق مع الزوجة والإحسان السها من مظاهر اكتمال الخلّق، بقول النبي 🐸 (والحديث في صحيح الترمذي): «أكمل المؤمنين إيمانًا أحسنهم خُلقًا، وخياركم خياركم لنسائهم،

٢- تعليمها الضروري من أمور دينها، أو أن يأذن لها أن تحضر مجالس العلم، حتى تركّى نفسها،

### الحلقة التاسعة

# <u>في وفاية المجنوعات من الفاحشة</u>

# إعداد/ متولى البراجيلي

وتعمل بما تتعلم، فالعمل الصالح لابد له من توافر العلم.

وإن من اعظم الحقوق للزوجة أن يأسرها بإقامة دين الله تعالى، والمحافظة على الصلوات في وقتها. ﴿ وَأَمْرُ أَهْلَكَ بِالصَّلاَةِ وَاصْطَبِرْ عَلَيْهَا ﴾ [طه: ١٣٢].

وان يمنعها من التبرج والاختلاط، ولا يسمح لا أن تفسد في خلق أو دين، وفي الحديث المتفق عليه: «.. الرجل راع في أهله وهو مسئول عن رعيته».

أن ياذن لها في الخروج من البيت إذا احتاجت إليه ؛ كان ترغب في الصلاة في المسجد، أو في ريارة أهلها وأقاربها أو جيرانها، مع مراعاة الضوابط الشرعية.

آلا يفشي سرها، ولا يذكر عيوبها، فهو امين عليها، ولا يذكرها إلا بخير، وقد سبق التحذير من ذكر أسرار الفراش.

-- استشارتها في الأمور وخاصة التي تخصها واولادهما، اقتداء برسول الله في فقد كان يستشير نساءه وياخذ برايهن، كما في صلح الحديبية عندما قال لأصحابه: «قوموا فانحروا، ثم احلقوا، فلم يقم منهم أحد، حتى دخل على أم سلمة رضي الله عنها، فذكر لها ما لقي من الناس. فقالت: يا نبي الله أتحب ذلك؟ أخرج، ولا تكلم أحدًا منهم كلمة حتى تنحر ندك، وتدعو حالقك فيحلقك.

فَخْرِج فَلَم يَكُلُم أَحَدًا مَنْهُم حَتَى فَعُلُ ذَلِكَ، فَلَمَا رَاوا ذَلِكَ قَامُوا فَنْحَرُوا وَجِعُلُ بِعَضْهُم يَحْلُقَ بِعُضًا حَتَى كَاد بِعَضْهُم يقتل بِعَضًا عُمًا. (صحيح البخاري).

 عدم السهر خارج المنزل إلى ساعة متاخرة من الليل، فإن هذا يؤرقها، وربما يدبُّ في صدرها الشكوك والوساوس إن طال السهر وتكرر.

فإن من حق المرأة ألا يسهر ولو في البيث بعيداً عنها حتى يؤديها حقها، وقد أنكر النبي على عبد الله بن عمرو بن العاص - رضي الله عنهما -طول سهره واعتزال امرأته، وقال له: «إن لزوجك عليك حقاً». (متفق عليه).

وقد ضرب لنا رسول الله 🎏 أروع الأمثلة في

لطيف معشره، وجميل ودّه مع أمهات المؤمنين، وكيف لا ° وقد وصفه ربه سبحانه وتعالى، بقوله: ﴿ وَإِنَّكَ لَعَلَى خُلُق عَظِيم ﴾ [القلم: ٤].

و أمرنا بالتاسي به في جميع شانه: ﴿ لَقَدْ كَانَ لَكُمْ فِي رَسُولِ اللّهِ أَسْوَةٌ حَسَنَةٌ لِمَنْ كَانَ يَرْجُو اللّهَ وَالْيَوْمُ الآخِرَ وَذَكَرَ اللّهُ كَثِيرًا ﴾ [الاحزاب: ٢١]، إلا في الأمور الخاصة به 35، والتي ثبتت خصوصيتها بقرينة معلومة.

#### والرسول في الأسوة العسلة و

فعن الأسود بن يزيد قال: سالت عائشة رضي الله عنها: ما كان النبي ﴿ يصنع في بيته ؟ قالت: كان يكون في مهنة أهله – تعني: في خدمة أهله – فإذا حضرت الصلاة خرج إلى الصلاة.

(أخرجه البخاري).

وفي رواية عند الإمام أحمد وغيره: يخصف النعل، ويرقع الثوب ويخيط

-وكان النبي و كثيرًا ما يرخُم عائشة رضي الله عنها: فيناديها: «يا عائش، وذلك لأن ترخيم اسم المرأة (وهي كالطفل في هذا) يدخل السرور على قلبها، ويدل على رضا زوجها عنها، ويحببه إليها ويحببها إليه.

وكان النبي الله لا يدع فرصة مناسبة إلا وأدخل السرور فيها على أمهات المؤمنين، حتى وإن كانت على غير المعتاد منه ، فانظر كيف يعدو النبي المعتاد على يدخل البهجة على قلبها.

فقد أخرج النسائي في عشرة النساء (وهو في السلسلة الصحيحة للآلباني). عن عائشة رضي الله عنها أنها كانت مع رسول الله في أفي سفر، وهي جارية [قالت: لم أحمل اللحم ولم أبدن]، فقال الاصحابة: تقدموا، [فتقدموا]، ثم قال: تعالى أسابقك، فسابقته، فسبقته على رجلي، فلما كان بعد (وفي رواية: فسكت عني حتى إذا حملت اللحم وبدنت ونسيت) خرجت معه في سفر، فقال الأصحابة: الذي كان، وقد حملت اللحم، فقلت: كيف أسابقك ولسيت رسول الله وأنا على هذا الحال وقال: هذه بتلك رسابقته فسبقني، فجعل يضحك، وقال: هذه بتلك السبقة.

(وانت نرى ان النبي 🍩 يمازح عائشــة مع

المراعاة التامة للضامة للضامة للضوابط الشرعية في قوله لأصحابه: تقدموا، فيعدو المحابة، لكي لا يراقب رجل منهم - وهم خير القرون - عائشة وهي عدو).

وانظر إلى تسكينه قلب عائشة رضي الله عنها لما اشتكت له أن كل أمهات المؤمنين لهن كنى إلا هي، وهي لم تُرزق بالولد، فرُق النبي أن لها، كما بالصحيحة للألباني): أن عائشة قالت للنبي أن يا الصحيحة للألباني): أن عائشة قالت للنبي أن يا يسول الله، كل نسائك لها كنية غيري، فقال لها رسول الله أن اكتني بابنك عبد الله، يعني ابن الزبير (والزبير بن العوام هو زوج أسماء أخت عائشة)، أنت أم عبد الله فكان يقال لها أم عبد الله حتى ماتت ولم تلد قط.

ولما بكت رضي الله عنها عندما حاضت في حجة الوداع (والحديث بتمامه في الصحيحين)... قلت: يا رسول الله، يرجع الناس بحجة وعمرة وارجع بحجة ؟ قالت: فأمر عبد الله بن أبي بكر (أخاها)، فأردفني على جمله، قالت: فإني لأنكر وأنا جارية حديثة السن، أنعس فيصيبُ وجهي مؤخرة الرحل، حتى جئنا إلى التنعيم، فأهللت منها بعمرة، حزاءً بعمرة الناس التي اعتمروا.

وانظّر إلى النبي ﷺ لما جلست عائشة تحكي له قصة الإحدى عشرة امرأة (حديث أم زرع وهو في الصحيحين)، كيف اختار أفضل النماذج وهو نموذج أم زرع وأبي زرع فقال لعائشة رضي الله عنها: كنت لك كأبي زرع لأم زرع.

فهذا تطييب لنفسها وإيضاح لحسن عشرته، ومعناه: أنا لك كابي زرع وكان هنا لا تعني فيما مضي، وإنما هنا إما زائدة أو تفيد الاستمرار والدوام كما في قوله تعالى: ﴿ وَكَانَ اللّهُ غَفُورًا رَحِيمًا ﴾ [النساء: ٩٦]، وقوله تعالى: ﴿ وَكَانَ عَرْشُهُ عَلَى الْماء ﴾، فهو كان وما زال سبحانه وتعالى.

-وكان النبي الله عنها حائشة رضي الله عنها حتى في محبت ها للعب ولشاهدة من يلعبون (والحديث في البخاري والسياق هنا للنسائي في كتاب عشرة النساء).

عن عائشة رضي الله عنها - زوج النبي و - قالت: دخل الحبشة المسجد بلعبون، فقال لي: يا حميراء (اي شديدة البياض)، اتحبين أن تنظري البهم فقلت: نعم، فقام بالباب، وجئته، فوضعت نقني على عاتقه، فاسندت وجهي إلى خده، قالت: فقال رسول الله و حسبك. فقلت: يا رسول الله، لا تعجل، فقام لي، ثم قال: حسبك. فقلت: لا تعجل يا رسول الله، قالت: وما لي حب النظر إليهم، ولكني رسول الله، قالت: وما لي حب النظر إليهم، ولكني أحببت أن يبلغ النساء مقامة لي، ومكاني منه.

قال الحافظ ابن حجر في فتح الباري: إسناده

صحيح ولم أر في حديث صحيح ذكر الحميراء إلا في هذا (فانتيه فإن هذا معناه ضعف كل الأحاديث التي فيها ذكر الحميراء إلا هذا الحديث في قول الحافظ ابن حجر).

-ويبين لنا رسول الله على كيفية معاملة المرأة إذا حاضت، وليس كما يفعل اليهود - لعنهم الله - الذين كانوا إذا حاضت المرأة منهم، لم يؤاكلوها ولم يجامعوهن في البيوت (أي لا تكون معهم في البيت الواحد، وإذا كانت معهم في بيت واحد فإنها تكون في أقصى حجرة بالبيت كأنها رجز من عمل الشيطان).

فلماً سال اصحاب النبي النبي النبي النبي النبي الله عنه، فانزل الله تعالى: ﴿ وَيَسَّالُونَكَ عَن الْحِيضِ قُلْ هُوَ آذَى فَاعْتَرْلُوا النِّسَاءَ في الْحَيضِ ﴾ [البقرة: ٢١٢] إلى آخر الآية. فقال رسول الله ﷺ: «اصنعوا كل شيء إلا النكاح...» والحديث بتمامه في صحيح مسلم.

فكانت عائشة إذا حاضت (والحديث في صحيح مسلم): قالت: كنت اشرب وأنا حائض، ثم أناوله النبي على في فيضع فاه على موضع في، فيشرب، وأتعررة العرق (أي العظم الذي عليه بقايا اللحم) وأنا حائض، ثم أناوله النبي على فيضع فاه على موضع في.

وكان وكان ويعانسة رضي الله عنها وصواحبها، (والحديث في صحيح البخاري): عن عائشة رضي الله عنها عائشة رضي الله عنها قالت: كنت العب بالبنات (أي عرائس من قماش قطن ونحوه) عند النبي في كان لي صواحب يلعبن معي، فكان رسول الله في إذا يخل يتقمّعن (أي يختبئن وراء الستار) منه، فيسرر بهنُ (أي يرسلهن) إلى فيلعبن معي.

-والنبي ﷺ مع ان معه تسع نسوة لم يضرب واحدة منهن، كما تقول عائشة رضي الله عنها (والحديث في صحيح مسلم) قالت: ما ضرب رسول الله ﷺ شيئًا قطُّ بيده ولا امرآة ولا خادمًا.

-ولم تكن حُسن عشرة النبي 📚 مع عائشة فقط، بل مع كل أمهات المؤمنين.

-فكان الله عند (والحديث متفق عليه) يجلس عند بعيره فيضع ركبته، فتضع صفية رضي الله عنها رجلها على ركبته الله عتى تركب.

وانظر إلى سمو اخلاقه ورفيع أدبه هي، عندما أراد أن يتزوج أم سلمة رضي الله عنها (والحديث في صحيح مسلم واللفظ هنا للنسائي في كتاب عشرة النساء) عن أم المؤمنين أم سلمة رضي الله عنها قالت: لما وضعت زينب، جاءني النبي فخطبني، فقلت: ما مثلي تنكح أما أنا فلا ولد في، وأنا غيور ذات عيال. قال: أنا أكبر منك، وأما الغيرة في نهي ذهبها الله، وأما العيال فإلى الله ورسوله، فتزوجها، فجعل ياتيها ويقول: أين رَنَابُ عحتى جاء عمار يومًا فاختلجها (أي نزعها وأخذها)، فقال: هذه

تمنع رسول الله ق، وكانت ترضعها، فجاء إليُّ فقال: أين رُنَابُ ؟ قالت: قُريُّبَةُ (آخت أم سلمة): ووافقها عندما أخذها عمار، فقال النبي ق: أنا أجيكم الليلة، فبات النبي ق ثم أصبح، فقال حين أصبح: إن بك على أهلك كرامة، فإن شئت سبَّعتُ لك، وإن اسبَّعٌ أنسائي.

وفي رواية مسلم: أنّ رسول الله 👺 لما تزوج أم سلمة أقام عندها ثلاثًا.

وفي رواية لمسلم أيضًا: أن رسول الله على حين تزوج أم سلمة فدخل عليها فأراد أن يخرج (أي بعد ثلاث أيام) أخذت بثوبه فقال رسول الله على: إن شئت زدتك وحاسبتك به، للبكر سبع وللثيب ثلاث.

ترى في الحديث كيف كانت معاملة النبي قلامهات المؤمنين، فعندما قالت أنها تقدمت في السن ولا تصلح للزواج، فإن النبي قال لها: أنا أكبر منك، ولما قالت: وأنا غيورٌ ذات عيال، فإن النبي قال: وأما الغيرة فيذهبها الله، وأما العيال فإلى الله ورسوله (أي هو كفيل بهم في).

ولما كان ياتيها وكان يداعب زينب ابنتها مرخما اسمها: أين زناب ولما أقام عندها ثلاثاً - كما هي السنة مع الثيب - وأمسكت بثوبه لا تريد أن يفارقها، فإن النبي في لم يكن جافياً أو غليظاً معها على أنها قد أخذت حقها بل خيرها رسول الله أن يكمل عندها سبعًا على أن يُسبع لأمهات المؤمنين، فاختارت الثلاث.

بل حتى مع خديجة رضي الله عنها بعد موتها حتى غارت عائشة رضي الله عنها (والحديث في سنن الترمذي): عن عائشة رضي الله عنها قالت: ما غرت على أحد من أزواج النبي على ما غرت على خديجة، وما بي أن أكون أدركتها وما ذاك إلاً لكثرة نكر رسول الله صلى الله عليه وسلم لها، وإن كان لينبح الشاة فيتتبع بها صدائق خديجة فيهديها لهن.

#### OO HARYIOO

راينا الضوابط التي وضعها المشرع داخل الحياة الزوحية حتى تستقيم وتؤتي تمارها، وعيف أمر الله تعالى بإحسان كل من الزوجين للآخر، لكن مع هذا قد تحدث خالفات وشقاق بين الزوجين، والمنهج الإسلامي في وقاية المجتمع من الفاحشة وجهنا لحسن المعاملة وإحسان العشرة وبين لنا الضوابط والتوجيهات في حال الإعسار.

وقبل أن نتكلم عماً يفعله الزوجان في حال الإعسار، نقول: إن الأصل في العلاقات بين المسلمين أنها قائمة على المودة والتراحم والإحسان، والكلمة الطيبة صدقة، ولها في القلب أثرٌ عجيب، فإذا كان الطعام غذاء البدن، ولا حياة للبدن بلا غذاء، فإن الكلمة الطيبة غذاء الروح، ولا حياة للروح بلا كلام طيب حميل.

تبسمك في وجه أخوانك صدقة، إدلاؤك ما في دلوك لدلو أخيك صدقة، لا حسد، ولا حقد، ولا ضغينة، لا غيبة، ولا بهتان، لا سخرية،

ان تحب لأخيك ما تحب لنفسك: ﴿ إِنْمَا الْمُؤْمِنُونَ إِخْوَهُ ﴾. ويقول النبي ﷺ: مثل المؤمنين في توادهم وتراحمهم وتعاطفهم، مثل الجسد الواحد، إذا اشتكى منه عضو، تداعى له سائر الجسد بالسهر والحمّى. (متفق عليه).

هذا في العلاقات بين عموم المسلمين.

ثم هناك من خصّه الله تعالى ورسوله الله بمزيد توجيه، وهو الجار، يقول الله تعالى: ﴿ وَاعْبُدُوا اللّهُ وَلاَ تَشْرِكُوا به شَيْئًا وَبالُوالِدَيْنِ إِحْسَانًا وَبَذِي الْقُرْبَى وَالْجَارِ ذِي الْقُرْبَى وَالْجَارِ ذِي الْقُرْبَى وَالجَارِ الجُنْب وَالمَّاحِب بالجَنْب وَابْن السييل وَمَا مَلَكَتْ آيْمَانُكُمْ إِنَّ اللّهُ لاَ يُحِبُّ مَنْ كَانَ مُحَدَّتَالاً وَخُورًا ﴾ [النساء:٣٦]

فَالْجَارِ ذَوَ القَرِبِيِ: أي الجَارِ القَريبِ، الذي له حقان، حق الجوار، وحق القرابة.

والجبار الجنب: أي الجبار الذي ليس له قرابة، والصباحب بالجنب: قيل الرفيق في السفر، وقيل: الزوجة، وقيل: الصباحب مطلقًا، ولعله أولى، فإنه يشمل الصباحب في الحضر والسفر، ويشمل الزوجة. (تفسير السعدي).

فائدة: حديث: الجيران ثلاثة: جار له حق واحد، وجار له حقان، وجار له ثلاثة... حديث ضعيف، وهو في السلسلة الضعيفة للشيخ الألباني.

ويقول النبي ﷺ (والحديث متفّق عليه): مازال جبريل يوصيني بالجار حتى ظننت أنه سيورّتُهُ.

فالزوجة بالإحسان إليها تدخل في ثلاثة انوع من الإحسان: الإحسان العام لكل المسلمين، الإحسان الخاص للجيران، الإحسان خاص الخاص للزوجة.

وقد رايناً - فيما سبق - كيف أوصى الله تعالى الزوج بالإحسان إلى زوجته، وأوصى الزوجة بالطاعة لزوجها، ورأينا أحاديث النبي ﷺ المتوافرة في هذا الأمر.

ولكن مع كل هذا فإن الحياة البشرية يعتريها التغير والتبدل، وكرُّ الأيام والليالي يفعل في القلب ما لم يكن في الحسبان، بقول الله تعالى: ﴿ وَاعْلَمُوا أَنَّ اللَّهَ يَحُولُ بَيْنَ الْمُرَّءِ وَقَلْبِهِ ﴾ [الانقال: ٢٤].

ويقول النبي ﷺ (والحديث في صحيح مسلم): «إن قلوب بني أدم كلها بين إصبعين من أصابع الرحمن، كقلب وحد، يُصرَّفه حيث بشاء..».

ولأن المنهج - كما بينًا من قبل - منهج شامل، فقد بيّن للزوجين ما يفعلانه في حال عسرهما.

كما سنرى إن شاء الله تعالى، وللحديث بقية بإذن الله.



الحمد لله وحده، والصلاة والسلام على من لا

نبى بعده، وبعد:

فإن من العقائد المتشابهة عند اليهود والرافضة، الغلو في الحب والبغض، فعلى حين يغالى اليهود في بعض انبيائهم وحاخاماتهم حتى يرفعوهم إلى درجة الربوبية، يشنعون على النعض الأخر فيصفونهم بأبشع الصفات وأقبحها كالشدرك بالله تعالى وعبادة الأصنام والزني وشرب الحُمر، وفي مقابل ذلك المعتقد عند اليهود ياتي غلو الرافضة في اثمتهم، مع طعنهم في غالب أصحاب النبي الأمين 🍣، فهم مرتدون كفار إلا ثلاثة كما سنبين ذلك في هذا المقال الذي يتناول: فاو الدوورة و دوروا عض الانت

والحاخامات.

٧ قدح اليهود في بعض الأنبياء والحاخامات.

- ٢- غلو الرافضة في ائمتهم.
- طعن الرافضة في الصحابة رضوان الله
  - أوجه الشبه بين المعتقدين.
  - الرد على ذلك المعتقد الفاسد. ود اولا الله النهود في حيه وو

لقد جاوز اليهود في حبهم لبعض الأنبياء حتى رفعوهم إلى منزلة الألوهية، من ذلك ما جاء في سفر الخروج: «فقال الرب لموسى: انظر أنا جعلتك إلهًا لفرعون، وهارون أخوك يكون نبيًا». (الإصحاح السابع فقرة ١).

### إعداد/ أسامة سليمان

فموسى عليه السلام عندهم جاوز مقام العبودية إلى مقام الألوهية، ومن ذلك أيضًا غلوهم في يعقوب عليه السلام حينما زعموا أنه صارع الرب سيحانه وغلبه - تعالى الله عن ذلك علوًا كسرا - وهذا السفريين ذلك المعتقد: افعقى بعقوب وحده، وصارعه إنسان حتى طلوع الفجر، ولما رأى أنه لا يقدر عليه ضرب حُق فخذه، فانخلع حق فخذ يعقوب في مصارعته معه، وقال: أطلقني لأنه قد طلع الفجر، قال: لا أطلقك إن لم تباركني، فقال له: ما اسمك؟ قال: يعقوب فقال: لا يدعى اسمك فيما بعد يعقوب بل إسرائيل ؛ لأنك جاهدت مع الله والناس وقدرت.

(سفر التكوين، الإصحاح الثاني والثلاثون، فقرات ٢٤ - ٢٨). وقد آمن اليهود بحلول الله سبحانه في بعض أنسائه ورسله، يؤكد ذلك ما ورد على لسان نبيهم إشعيا في وصف المسيح المنتظر: «ويخرج قضيب من جدع، وينبت غصن من أصوله، ويحل عليه روح الرب روح الحكمة والفهم، روح المشورة والقوة، روح المعرفة مخافة الرب».

(سفر إشعيا، الإصحاح ١١ فقرات ٢٠١). ومن هذا الباب أيضًا اعتقادهم أن بعض الأنبياء يعلمون الغيب، فإيليا عليه السلام علم متى سينزل المطر قبل ظهور علاماته.

(راجع سفر الملوك الأول، الإصحاح الثامن عشر، فقرات ٤١ - ٤٥). وعلى نفس سياق الغلو في الأنبياء غالي اليهود في حاخاماتهم، فالتلمود الذي يمثل آراء الحاخامات أفضل من التوراة المنزلة على موسى عليه السلام، جاء في التلمود: «التفت يا بني إلى

أقوال الحاخامات أكثر من التفاتك إلى شريعة موسى». (الكنز المرصود ص٤٥).

وفيه أيضًا: «من احتقر أقوال الحاضامات استحق الموت دون من احتقر أقوال التوراة، ولا خلاص لمن ترك تعاليم التلمود واشتغل بالتوراة فقط لأن أقوال علماء التلمود أفضل مما في شريعة موسى». (الكنز الموصود ص٤٤).

بل فيه أن أقوال الحاخامات أفضل من أقوال الأنبياء، وأقوالهم تماثل أقوال الشريعة يجب الأخذ بها حتى وإن كانت خاطئة، ففي التلمود: ومن يجادل حاخامه أو معلمه فقد أخطأها وكانه جادل العزة الإلهية، (الكنز المرصود ص٤١).

وفيه: «مخافة الربانيين هي مخافة الرب نفسها». (إسرائيل والتلمود ص١٥٠).

وقد بلغوا من غلوهم في حافاهم أنهم يعلمون الملائكة في السماء، وأن الله سبحانه يستشيرهم في حل بعض المشاكل وهم معصومون، ليس هذا فحسب، بل إن الحيوانات التي يستخدمها الحافام لا ياكل شيئًا محرمًا». معصومة، فحمار الحافام لا ياكل شيئًا محرمًا». (الكنز للرصود ص٤٧).

#### دن ثانيا، قدح اليهود في البعض الأخرين

على النقيض مما سبق بيانه بشأن بعض الأنبياء والحاخامات فإن اليهود يطعنون في البعض الأخر ويرمونهم بابشع الجرائم واقبح الصفات، من ذلك على سبيل المثال لا الحصر:

اتهامهم للوظ عليه السلام بانه رتى بابنتيه. (راجع سفر التكوين، الإصحاح التاسع عشر).

۱۵ - افتراؤهم على هارون عليه السلام بأنه صنع عنجالاً لبني إسرائيل من الذهب ليعبدوه عندما تأخر عليهم موسى عليه السلام.

(راجع سفر الخروج، الإصحاح الثاني والثلاثون فقرات ١-٤).

إفكهم على داود عليه السلام حيث يتهمونه بالزنى مع امراة أحد ضباط جيشه، ثم تدبيره لقتل زوجها بعد علمه بانها حملت منه من الزنى.

(راجع سفر صمونيل التاني، الإصحاح ۱۱ فقرات ۲ - ۲).

اما سليمان عليه السلام فتصوره الأسفار على أنه كان همه إشباع رغباته النفسية من مأكل ومشيرب ونساء، وقد انصرف في آخر حياته إلى عبادة الأصنام.

(راجع سفر الحلول الأول، الإصحاح ؛ فقرات ٢١ - ١٣). 

ه بهتانهم على عيسى عليه السلام وأمه 
العذراء البتول، حيث لم يترك اليهود جريمة إلا 
الصقوها بهما، فرموهما بالسحر والجنون 
والكفر، بل ادعوا بإن عيسى أتت به أمه 
من الزنى !! برأه الله مما يقول المجرمون، فقال 
تعالى ﴿ إِنْ مَثَلَ عِيسَى عِنْدَ اللهِ كَمَثَلِ آدَمَ خَلَقَهُ مِنْ 
ثَرَاب ثُمُ قَالَ لَهُ كُنُ فَيكُونُ ﴾.

أُ- أما طعنهم في بعض الحاخامات والكهنة فأسفارهم تطفح بهذا، من ذلك ما جاء في سفر إرميا: «لأن الأنبياء والكهنة تنجسوا جميعًا، بل في بيتي وجدت شرهم يقول الرب».

(الإصماح ٢٣، فقرة ١١).

٧- هذا قليل من كثير من غلو اليهود في بعض الإنبياء والحاخامات، فهم يرفعون البعض إلى مرتبة الالوهية ويضعون الآخرين إلى درجة الملاحدة والكفار، وهذا يبين عدم اعتدالهم في الحب والبغض.

وعلى نفس الخط سارت الرافضة، فعليّ رضي الله عنه - في اعتقادهم- هو وصي النبي، وخليفته من بعده، وباقي الخلفاء الراشدين غاصبون مخالفون لأمر النبي في بل هم كفار مرتدون، بل إن كل من أحبهم وتولاهم فهو معهم في ذات الحكم، جاء في الكافي: «كان الناس أهل ردة بعد النبي في إلا ثلاثة هم: المقداد بن الأسود، وأبو نر الغفاري، وسلمان الفارسي...».

(روضة الكافي ٢٤٥/٨).

ولأجل تلك العقيدة الفاسدة راح هؤلاء وعلى رأسهم ابن السوداء (عبد الله بن سبآ) يضعون النصوص التي تبين فضل على رضي الله عنه وينسبونها زورًا وبهتانًا إلى النبي أنه ليظهر بذلك رجحان كفة على رضي الله عنه على الخلفاء الذين سبقوه، وفصلوا صفات الإمام وأسقطوها على على رضي الله عنه، بل جعلوها شرطًا من شروط الإمامة أثبتوها لكل أنمتهم.

وبهذا المنهج الخبيث راحت الرافضة تؤصل لمنهبهم الفاسد آلا وهو «عصمة الأئمة» وأحقيتهم في الخالفة والطعن في الصحابة وتكفيرهم وخروجهم عن شروط الإمامة، وهذا ما سنبينه في الحلقة القادمة بإذن الله تعالى.

والله من وراء القصد.



#### وه من نور كتاب الله وه

اعطاء كل ذي حق حقه

قال تعالى: ﴿إِنَّ اللَّهُ مَاْمُ رِكُمْ أَنْ تُؤَدُّوا الأَمَانَاتِ إلى أهلها وإذا حكمتُمْ بَيْنَ النَّاسِ أَنْ تَحْكُمُوا بِالْعَدَّلِ إِنَّ اللَّهُ نِعِمًا يَعِظُكُمْ بِهِ إِنَّ اللَّهُ كان سميعًا بصيرًا ﴾

[ [ [ [ [ ] ]

#### 00 من هدي رسول الله 😅 \cdots أفعال تجوزفي الصلاة

عن عائشة رضى الله عنها قالت: كان رسول الله 🐯 يصلى تطوعا والباب عليه مغلق فجئت فاستفتحت (أي طرقت عليه الباب) فمشى ففتح لي (وهو يصلي) ثم رجع إلى مصلاه. وذكرت(أي عائشة) أن الباب كان في القعلة. [رواه الترمذي].

## من فضائل الصحابة الشيطان يهرب من عمر

عن سعد ابن أبي وقاص رضي الله عنه أن النبي 🛎 قال: إيها يا ابن الخطاب؛ و الذي نفسى بيده ما لقيك الشيطان قط سالكا فجا إلا سلك فجا غير فجك. (الفج بالفتح: الطريق الواسع من الجملين). [رواه البخاري].

#### ومندلائل النبوة وو

الرسول بخبر بالفتوحات قبل وقوعها

عن نافع بن عشبة رضي الله عنه قال: قال رسبول الله الله وسلم تغرون جريرة العرب تصها الله، ثم فارس فيفتحها الله، ثم تغزون الروم فيفتحها الله، ثم تغزون الدحال فيفتحه الله.

[رواه مسلم]

#### وه من جوامع الدعاء وه

عن أبي النِّسَر رضى الله عنه قال: إن رسول الله كان بدعو: ، اللهم إنى أعوذ بك من الهدم، وأعوذ بك من التردي، وأعوذ بك من الغرق والحرق والهرم، واعود بك أن يتخبطني الشيطان عند الموت، وأعود بك أن أموت في سبيلك مديرا وأعوذ بك أن أموت لديغاء. سان ابي داود.

> عن أبي الدرداء رضى الله عنه أنه كتب إلى مسلمة بن مخلد: أما بعد! فإن العبد إذا عمل بطاعة الله أحبه الله، فإذا أحبه الله حبيه إلى خلقَه، وإذا عمل بمعصدة الله أبغضه الله، وإذا أبغضه الله بغضه إلى خلقه. [كنز العمال]

ومواعظ

حكم



## وصاية من الشيطان وأذاه و وصايا عند النوم

عن جابر رضى الله عنه عن النبي و قال: أغلق بابك واذكر اسم الله، فإن الشيطان لا يفتح بابا مغلقا، واظفئ مصباحك، واذكر اسم الله وخمر إناءك ولو بعود تعرضه عليه (اي لا تترك أواني الطعام مكشوفة وغطها ولو بعود على وجه الإناء) واذكر اسم الله، واوك سقاءك (أي شَدُوا رُوُوسها بالوكاء لئلا يدخلها حيوان أو يستقط فيها شيء) واذكر اسم الله، [سن ابي حيوان أو يستقط فيها شيء) واذكر اسم الله، [سن ابي

#### وومن وصايا السلف وو

عن علي رضي الله عنه قال: ليس الخير أن يكثر مالك وولدك، ولكن الخير أن يكثر علمك، ويعظم حلمك، ويتظهى في عبادة ربك، إن أحسنت حمدت الله، وإن أسات استغفرت الله، لا خير أننب ذنبا فهو يتدارك ذلك بتوبة، أو رجل سارع في دار الاخرال.

#### وه من علامات الرزق الحلال ! ١٥٥

قال ابن رجب إن الحالا المحض لا يحصل للمؤمن في قلبه منه ريب، بل تسكن إليه النفس ويطمئن به القلب، وأما المشتبهات فيحصل بها للقلوب القلق والإضطراب الموجب للشك.

[جامع العلوم والحكم ١٩٤

#### ون من حكمة الشعر ٥٥

قــال الشــافــعي في <mark>ديوانـه عن</mark> العفو:

لما عفوتُ ولم احقدُ على أحدِ ارحتُ تفسي من هَمُّ العداواتِ إنى أُحَتَّىُ عدوى عند رؤيتِه

لأدفع الشر عنى بالتجنات

وأظهرُ البشر للإنسان أبغضهُ

كانما قد حشى قلبي محبات الناسُ داءُ دواءُ الناس قُرْبُهمْ وفى اعتزالهمُ قطعُ الموداتِ

#### عد من درر العلماء في إثبات صفات الرحمن عد

قال الحافظ ابن عبد البر: (آهل السنة مجمعون على الإقرار بالصفات الواردة في الكتاب والسنة، وحملها على الحقيقة لا على المجاز، إلا انهم لم يكبفوا شبيئا من ذلك. واما الجهمية والمعتزلة والخوارج فكلهم يتكرها ولا يحمل منها شبئا على الحقيقة ويزعمون أن من أقر بها مشبه وهم عند من أقر بها تافون للمعبود). [من غربب الحديث]

#### उठ ह्वाय विविध्य विकास का क्षेत्र का का क्षेत्र का

عن على بن أبي طالب رضي الله عنه قال: يا طالب العلم إن العلم نو فضائل كثيرة، فرأسه التواضع، وعينه البراءة من الحسد، وأذنه الفهم، ولسانه الصدق وقلبه حسن النية، ورجله زيارة العلماء، ومركبه الوقار وسلاحه لين الكلمة، ونخيرته اجتناب الذنوب وزاده المعروف، ومأواه الموادعة، ودليله الهدى، ورفيقه صحبة الأخيار. [كنز العدال]





عزيبر

اعداد/ عبدالرازق السيد عيد

الحمد لله مالك الثلك، محمى ويميت وهو على كل شيء قصدين، والصصلاة والسلام على رسول الله البشير التنبر الما معد:

فقد كثرت في بني إسرائيل الأعاجيب، ومن عجيب ما وقع فيهم الإمالتة والإحياء، وقد مرَّ بينا شبيء من ذلك في الذين خرجوا من يسارهم وهم اللوف هبرتا من اللوت، فأماتهم الله ثم أحساهم، وكذلك الذين طلعوا من موسى - عليه السلام - رؤية الله حهرة فأمانتهم الله، ثم أحياهم

ومن العجائب أيضًا إحياء الموتى وتكليمهم للأحياء، وقد وقع ذلك في قصة البقرة المشهورة، وقد تحدثنا عنها من قبل، وأيضًا ما رواه أحمد وأبو داود وغيرهم، وصححه الألباني في الصحيحة برقم (١٢٠٩) عن جابر رضى الله عنه أن النبيُّ 🎏 قال: «لو خرجت طائفة من بنى إسرائيل حتى أتوا مقبرة من مقابرهم، فقالوا: لو صلينا ركعتين ودعونا الله عز وحل أن يخرج لنا رجالاً ممن قد مات نساله عن الموت، قال: ففعلوا فبينما هم كذلك إذ أطلع رجل رأسه من قير من تلك المقاير بين عينيه أثر السجود، فقال: يا هؤلاء ما أردتم إلى؟ فقد مت منذ مائة سنة، فما سكنت عنى حرارة الموت حتى كان الأن فادعوا الله عز وجل ىعىدنى كما كنت.

ومن ذلك قصة الذي مرُّ على قرية وهي خاوية على عروشها وسال متعجبًا عن كيفية إحياء الله لهذه القرية بعد موتها فاماته الله مائة عام ثم بعثه، وهذا موضوعنا اليوم الذي نقف معه، ولنبدأ بذكر الآية الكريمة التي وردت فيها هذه القصة: قال الله تعالى: ﴿ أَوْ كَالَّذِي مَرَّ عَلَى قَرْيَةٍ وَهِيَ خَـاوِيَّةً عَلَى غُرُوشِهَا قَالَ أَنِّي يُحْدِي هَذِهِ اللَّهُ بَعْدَ مَوَّتِهَا فَأَمَاتَهُ اللَّهُ مِائَّةَ عَامِ ثُمُّ بَعَثُهُ قَالَ كَمْ لَبِثْتَ قَالَ لَبِثْتُ يَوْمًا أَوْ بَعْضَ يَوْم قَالَ بِلُّ لَبِثْتَ مِائَةَ عَامِ فَانْظُرْ إِلَى طَعَامِكَ وَشُرَابِكَ لَمُّ يتَسِنُهُ وَانْظُرُ الِّي حِمَارِكَ وَلَنْحُعَلَكَ آنَةً لِلنَّاسِ وَانْظُرُّ الَى الْعَظَامِ كَنْفَ نُنْشِرُهَا ثُمُّ نَكْسُوهَا لَحُمَّا فَلَمَّا تَبَيِّنَ لَهُ قَالَ أَعْلَمُ أَنَّ اللَّهُ عَلَى كُلُّ شَيَّءٍ قَدِيرٌ ﴾ [البقرة: ٢٥٩].

و الكلام عن هذه القصة يقع تحت مسائل:

الأولى: حول المقصود بالقرية والذي مر عليها:

قال صاحب فتح القدير في عبارة مختصرة: «هو عزير؛ من أنبياء بني إسرائيل مرُّ على قرية من أرض بيت المقدس بعد تخريب بختنصر لها. اهـ.

ونقل الإمام ابن كثير في تفسيره هذا القول عن جمع من السلف، وقال: المشهور أن المقصود بالرجل هو عزير». أما عن القرية فقال: «فالمشهور أنها بيت المقدس مرُّ عليها بعد تخريب بختنصر لها وقتل آهلها». اهـ.

ويقول مقيده عفا الله عنه: نعم هذا قول جمهور المفسرين من السلف، ولكن بعض العلماء والباحثين والمفسرين من المتأخرين يرون أن ذكر الأسماء لا يتعلق به كثير فائدة (١)

وبعضهم صرّح بأن هذا رأي جمهور المفسرين، ثم يرى عدم أهمية ذكر الأسماء (١١)

والبعض يرى أنه ليس «عزيرًا» المقصود وليس بنبي من الله الله المقصود

وسنعود لهذا الموضوع مرة أخرى، لكني أرى ما يراه الجمهور وسأعلل لماذا في حينه بعون الله، قد يأتي التعليل في خلال الشرح والسان.

السافة الشائمة في معانى المفردات:

اله «أو» حرف عطف، و«الكاف» بمعنى «مثل»، والقصة هنا معطوفة على القصة السابقة لها قصة الذي حاج إبراهيم في ربه.

والمعنى: انظر أيها النبي، وتأمل يا كُلُّ من تقرأ القرآن أو تسمع في كل زمان ومكان إلى قصة هذا الرجل الذي مرَّ على قرية مثل ما سمعت إلى قصة الذي حاج إبراهيم في ربه وغيرها من القصص.

ب قوله تعالى: ﴿خَاوِيَةٌ عَلَى عُرُوشِهَا ﴾ أي: أصابها الخراب والدمار من كل جانب، مات أهلها وسقطت سقوفها وجدارنها وتهدمت كل جنباتها، ولم يبق فيها أثر لحياة قط.

الله بعد موتها في قال ابن كثير رحمه الله: لم يعدم الله له بعد موتها في قال ابن كثير رحمه الله: لم يقلها شكا ولا إنكارًا للبعث، بل قالها تعجبًا. والحقيقة أن هذه الجملة التي قالها الرجل من أهم ما جعله منكروا نبوة الرجل حجة لهم، فقال قائلهم: «لو كان نبيًا أو عبدًا صالحًا لم يقل ذلك». واعتبروه منكرًا للبعث أراد الله هدايته، ونحن مع احترامنا للقائلين بهذا الرأي نقول لهم: على رسلكم، أنَّى لكم ذلك وما دليلكم عليه، إنها اجتهادات بعوزها الدليل.

ثم نقول لهم: ما تقولون في قول أبي الأنبياء إبراهيم عليه السالام لربه: ﴿ أَرِنِي كَيْفَ تُحْيِي الْوَتْي ﴾ [البقرة: ٢٦٠].

وقد جاءت قصته في الآية التي بعدها مباشرة، وماذا تقولون في قول زكريا - عليه

السلام - حين قال: ﴿ رَبَّ أَنَّى يَكُونُ لِي غُلاَمُ وَكَانَتِ امْرَأَتِي عَاقِرًا وَقَدْ بِلَغْتُ مِنَ الْكِبَرِ عِنِيًا ﴾ [مريم: ٨]؟

ستقولون السؤال هنا في حقّ إبراهيم وحقّ زكريا عن الكيفية: ونقول: ما الذي يمنع من سوّال الرجل الصالح (عـزير) أن تكون «أنّى» عنده للكيفية وليست للاستبعاد والإنكار، وأنه أراد كما أراد إبراهيم – عليه السلام ﴿ وَلَكِنْ لِنَطْمَئْنُ قُلْبِي ﴾ [البقرة: ٢٦٠].

ورحم الله الإمام الشوكاني حين فستر قول الرجل في نهاية القبصة (اعلم) قبال معناه: «طمأنينة القلب». وبهذا تندفع أكبر شبهة عند من يرى أن الرجل ليس «عزيرًا» ولا «نبيًا»، والله أعلم.

و فَأَمَاتَهُ اللّهُ و قال له: مت فمات، أمر كوني لا منازع له، ﴿ ثُمَّ بَعْتُهُ ﴾ آيضًا أمر كوني بالبعث وبينهما مئة عام. أماته الله مائة عام ثم بعثه لينجلي له الدرس العملي بوضوح تام وإن كان الدرس مدته مائة عام فإن يومًا عند ربك كالف سئة مما تعدون، لم يمته الله يومًا أو بعض يوم، كما ظن هو، بل أماته مائة عام، ثم بعثه حتى تنجلي طلاقة القدرة الإلهية بما لا يدع مجالاً للشك ولا مثقال نرة، وقد ساله ربه سؤال تقرير وهو يعلم: ﴿ كُمْ لَمِثْتَ ﴾ ميتًا قال: يومًا أو بعض يوم، هذا أقصى ما يتخيله عقل، وقد ظن أنه كان نائمًا لكن جاءته الإجابة التي لم يكن يتوقعها، ثم توالت الدروس والعبر التي نظالعها بعون الله في اللقاء الآتي، إن شاء الله.

#### هوامش:

۱- الشيخ العلامة ابن عثيمين - رحمه الله-. ۲-د. محمد بكر إسماعيل: في قصص

٣- الشنيخ العلامة السعدي رضعه الله في فسوء.

#### وه عسزاء وه

توفي ظهر التغميس ٣٥ رمضان ٣١٤٢٨. الشبيخ مختلا حسانين عمامة رقيس فرح منتشاه البكاري بالهرم، وقد نهض الفرع في فقرة رئاسته تهوضنا ملعوظا. نسئال الله أن بغفر له ويرعمه. وأن يتنطور عن سيئاته.

لنحرير

التوسيعة دوالقعدة ١٥٢٨ عد

# بلب النراجم

التنيغ

فوزان پڻ سابق ابن فوزان

A 1777 - - 1770

أول سفير للسعودية بمصر

## إعداد/ فتحى أمين عثمان

اسمه: فوزان بن سابق بن فوزان ال فوزان، من عشيرة ال عثمان، احد افخاذ قبيلة الدواسر.

مولده: ولد في بريدة عام ١٢٧٥هـ، ونشا فيها، وتعلم في كُتُابها مبادئ القراءة والكتابة، ثم شرع في طلب العلم.

طلبه للعلم سافر إلى الرياض، فقرا على العلامة الشيخ عبد اللطيف بن عبد الرحمن بن حسن آل الشيخ.

كما سافر إلى الهند هو والشيخ على بن وادي لطلب العلم على العلامة الشيخ صديق حسن خان، ولما لم يتيسر له ذلك اخذ في القراءة على محدث الهند الشيخ نذير حسين.

---

عاد إلى القصيم وكان شيوخه كما يقول الشيخ محمد حامد الفقي يتوسمون فيه النجابة والذكاء، وقوة الحافظة، وشدة الحرص على طلب العلم، والحرص على الوقت، وكانوا يتحدثون أنه سيكون من النابغين، لو أنه تابع السير في طلب العلم على هذا النمح.

اكنه - رحمه الله - بعد أن أخذ حظًا من علوم العربية والتوحيد والتفسير والفقه، ذهب يطرق أبواب الحياة العملية، فاشتغل بالتجارة في الخيل والإبل، وسكن الشام، ثم حبب فيها، فسكن مصر واستقر بها، واتخذ دارًا في مطرية الزيتون، وكانت أول رحلة له إلى مصر، كما يقول هو بعد ثورة عرابي بعامين، ومعنى هذا أنه كان تاجرًا سنة ١٣٠٠هـ.

كانت داره قبلة العلم والعروبة والكرم، ويقول الشيخ حامد الفقي في مجلة الهدي النبوي: وفي داره العامرة تعرفت عليه بواسطة آخي في الله الشيخ محمد ملوخية المدني في عام ١٣٢٨هم، إذ كنت طالبًا في الأزهر وكنا نذهب إليه كل يوم جمعة، فنصلي معه الجمعة، ثم يكرمنا بواجب الضيافة، ثم يعد ذلك يزوينا بالمعلومات والكتب العلمية، ففي داره وبيده غرست انصار السنة، وفي داره وبيده ترعرعت أنصار السنة، حتى كان يوم موته – رحمه الله السنة، حتى كان يوم موته – رحمه الله السنة،

وللشيخ - رحمه الله - أياد بيضاء على العلم وطلبته، ففي كل بلد كان يحل به يكون بينه منتدى لطلبة العلم، ونشر التوحيد ومذهب السلف، وتم لاقى من معارضات المعاندين والمخرفين، والله ينصره عليهم، وكم من خير ومعونة صادقة قدمها للسلفيين، وخصوصنا لانصار السنة المحمدية، فقد سعى لدى على شراء دار الحلمية الجديدة، فتبرع بالف وستمائة جنيه مصري - في ذلك الوقت-، فجزاهما الله أفضل الجزاء.

وكم نشر من كتب علمية بماله وبالوساطة عند الملك عبد العزيز رحمه الله، هذه الكتب نفع الله بها نفعًا عظيمًا، وأخر ماثره في العلم: كتاب

البيان والإشهار لكشف زيغ الحاج مختار، الذي كان مشتغلاً بتاليفه من ايام كان بالشام، وشغلته أعماله السياسية عن إتمامه ونشره، فلما تفرغ من السياسية عكف عليه فنقحه وأتمه، ثم طبيعه

بمطبعة انصار السنة المحمدية قبل سَفَّرَتِهِ إلى الحج، التي ودع فيها بيت ربه.

ويستمر الشيخ محمد حامد الفقي - رحمه الله - في ذكر ماثر الشيخ الفوزان وفضله في العطاء في قول: وفي داره وبواسطته تشرفت بالإتصال بال الشيخ، وبالملك عبد العزيز - اسكنه الله فسيح جناته - وباصحاب السمو أنجاله الأمراء.

وقد عين الشيخ الفوزان عميدًا للسلك السياسي بمصر بعدة تزيد عن الثلاثين عامًا، وكانت له مكانة عند الملك عبد العزيز الذي لم يكن يعامله كموظف، وإنما كان يعامله كشخصية لها مكانتها العلمية في المجتمع.

وعن ذلك يقول الأستاذ خير الدين الزركلي: ظل الفوزان اثني عشر عامًا وهو قائم باعمال المفوضية بمصر، وأنا مستشار له، وكان الملك عبد العزيز يرى وجوده في العمل وقد طعن في السن إنما هو للبركة، وللاستفادة من خبراته – ولما رزق الفوزان بابن وهو في نحو الثمانين، أرسل إليه الملك عبد العزيز، وجعله وزيرًا مفوضًا نحو ثلاث سنه ات.

#### شيوخه ورحلاته في طلب العلم:

يقول الشيخ محمد حامد الفقي - رحمه الله - عن الشيخ الفوزان السابق: بدأ حياته طالبًا للعلم على كبار علماء مسقط رأسه «بريدة» من مدن القصيم، ثم رحل في طلب العلم إلى الرياض، فنهل من موارد علمائها من آل الشيخ وغيرهم، الذين كانوا في ذلك الوقت محط رحال طلاب العلم الصحيح في الجزيرة العربية وغيرها، وكان من الصحيح في الجزيرة العربية وغيرها، وكان من قيصل والد الملك عبد العزيز - غفر الله لهما - والشيخ محمد بن عبد اللطيف، والشيخ إبراهيم بن عبد اللطيف، والشيخ، ومثالهم من كبار رجال ال سعود، وال الشيخ، رحمهم الله.

ويضيف الشيخ عبد الله البسام في كتابه «علماء نجد خالال ثمانية قرون»: ومن أشهر مشايخه الشيخ سليمان بن مقبل، والشيخ محمد بن عبد الله بن عمر آل سليم، والشيخ محمد بن عبد الله بن سليم، ولما عينه الملك عبد العزيز معتمدًا له في دمشق، فاتصل برجال العلم هناك وقرأ عليهم، فكان من مشاهير من أخذ عنهم الشيخ طاهر الجزائري، والشيخ جمال الدين القاسمي، والشيخ عبد الرزاق البيطار، والاستاذ محمد كرد على.

#### عطاؤه العلمي:

قام بعمل فهرس منظم ومصوغ صياغة فقهية مفيدة لقواعد ابن رجب، ثم طبعه على نفقته الخاصة

له كتاب اسمه «البيان والإشهار لكشف زيع الملحد الحاج مختار، وعن هذا الكتاب يقول الدكتور صالح بن فوزان بن عبد الله أل فوزان: هو كتاب مفيد في موضوعه، قد تصدى فيه مؤلفه -أثابه الله - لرد شبهات المشركين والمنحرفين الذين بليسون الحق بالتاطل ويكتمون الحق وهم يعلمون إما حسدًا وعنادًا، وإما طمعًا بالبقاء فيما هم فيه من رئاسة وأكل لأموال الناس بالباطل، فقد قام هذا المدعو: الحاج مختار بترويج شبه باطلة في وجه عقيدة التوحيد ودعوة الشيخ الإمام المحدد الشيخ محمد بن عبد الوهاب وأتباعه إلى الحق الذبن يسميهم بالوهابية ويكرر ما قاله المخذلون من أمثاله: أحمد زيني دحلان، والنبهاني وغيرهما من اعداء دعوة التوحيد، فكان رد الشيخ الفوزان - أثابه الله -وغفر له- على هؤلاء ردًا مفحمًا مدعمًا بالأدلة والبراهين وأقوال الأئمة المعتبرين، فكان هذا الرد لينة في بناء العقيدة الصحيحة ومعولاً في هدم الخرافات والشركيات، نصر الله به الحق وقمع به الباطل وأهله، وجزى الله مؤلفه الشيخ فوزان خير الجزاء وجعله في عداد المجاهدين في سبيله المدافعين عن دينه وسنة

رسوله 🛎.

#### وفاته

كان قد مرض بالالتهاب الرئوي عقب عودته من الحج، وقد اشتد عليه المرض، ومن رحمة الله به وعظيم فضله عليه أن قام فجر يوم السبت الرابع من شهر جمادى الأولى سنة ١٣٧٣هـ الموافق التاسع من شهر يناير ١٩٥٤م، ليتوضا ويصلى، فلما فرغ من وضوئه وقف للصلاة وبدا قيها، ثم جاءته نوبة إغماء فارق على إثرها الحياة، ولحق بربه طاهرًا مطهرًا.

وتولى الشبيخ حامد الفقي غسله وتكفينه والصلاة عليه - كما أوصى بذلك - حتى واراه أصحابه في التراب، باكين على مرؤته وشهامته وكريم خُلقه.

أسال الله سبحانه أن يجزيه عن العلم وطلبته وعن أنصار السنة بما هو له من كريم المشوبة وواسع المغفرة، وأن يحله دار كرامته مع النبيين والصديقين والشهداء والصالحين، وأن يلحقنا به على خير.

# حكم تقسيم الإنسان مالك على ورثته قبل وفاته

### إعدادالستشار/

#### أحمد السيد ابراهيم

الحمد لله، والصلاة والسلام على رسول الله، وأله وصحبه ومن والاه، وبعد:

فنتسائل ما الحكم فيمن يقول: إني أريد أن أقسم مالي بين أولادي قبل أن أموت حتى لا يتنازعوا عليه بعد موتى ؟

بعالية نقرر أن ذلك الفعل لا يطلق عليه ميراث، وذلك لعدم تحقق الشرط الأول من شروط الميراث وهو موت المورث، فالمورث هنا لم يمت ومن ثُمُ فلا يقسم ماله على ورثته.

التاتيا: نقول: إن ذلك الفعل قد يكون بنية حسنة وقد يكون بنية سيئة، فالنية الحسنة أن ينوي تقسيم المال على ورثته حتى لا يتنازعوا عليه بعد وفاته، والنية السيئة تكمن في حرمان بعض الورثة من الميراث كان يكون للمرء زوجة وبنات وإخوة أشقاء فيقسم ماله على زوجته وبنات حتى لا يرث إخوته الأشقاء من ماله شيئًا بعد وفاته، وهذا لا شك يدخل تحت قوله تعالى بعد أن انتهى من إعطاء كل ذي حق حقه من الميراث: ﴿ وَمَنْ يَعْصِ اللّهُ وَرَسُولَهُ وَيَتَعَدُ

عَلَيْكَ بُرَدُ على قوله: مَحتى لا يتنازعوا عليه بعد موتى، بقوله تعالى: ﴿ وَلَيْخُشَ النَّينَ لَوْ تَرَكُوا مِنْ خُلْفِهِمْ ذُرِّيَةٌ ضَعَافًا خَافُوا عَلَيْهِمْ فَلْيَتُقُوا اللَّهُ وَلْيَقُولُوا فَوْلاً مَن خَاف على أولاده أن قَوْلاً من خاف على أولاده أن

يتنازعوا على ماله بعد موته فعليه أن يتقي الله ويسدد ويقارب ويربيهم على طاعة الله والخوف منه، وقد سمعنا عن أناس وزعوا مالهم على أولادهم في حياتهم ولم يتركوا لانفسهم شيئًا، فما كان من الأبناء إلا أن أعرضوا عن الأب ولم ينفقوا عليه بل ومنعوم من الانتفاع بماله حتى مات، وما هذا إلا لأنه أساء تربيتهم وخشي عليهم أن يتنازعوا على ماله بعد موته.

والعلاء أن يعطي أو لاده من ماله على سبيل الهبة أو الأعطية في حياته مع مراعاة الآتي:

العطية؛ لما رواه البخاري في صحيحه بسنده عن النعمان بن بشير رضي الله عنهما أن أباه أتى به إلى رسول الله شهد فقال: إني نحلت ابني هذا غلامًا، فقال: أكلُّ ولدك نحلت مثله ؟ قال: لا. قال: فارجعه.

وروى أيضًا بسنده عن حصين بن عامر قال: سمعت النعمان بن بشير رضي الله عنهما وهو على المنبر يقول: أعطاني أبي عطية فقالت عمرة بنت رواحة: لا أرضى حتى تشهد رسول الله في فأتى رسول الله فقال: إني أعطيت ابني من عمرة بنت رواحة عطية فأمرتني أن أشهدك يا رسول الله، قال: أعطيت سائر وليك مِثْلُ هذا ؟ قال: لا. قال: فاتقوا الله واعدلوا بين أولادكم، قال: فرجع فرد عطيته. [رواه البخاري].

ولمسلم في رواية أبي حيان: «فقال: لا تشهدني إذًا، فإني لا أشهد على جور». وفي رواية المغيرة عن الشعبي عند مسلم: «اعدلوا بين أولادكم في النُحُل كما تحبون أن يعدلوا بينكم في البر».

#### ٣-صفة السعية

اختلف الفقهاء في صفة التسوية على بن:

البراتي الإولى: رُوىَ عن عطاء وشريح وإسحاق ومحمد بن الحسن تقسيم الأعطيات على حسب قسمة الله تعالى الميراث فيجعل للذكر مثل حظ الأنثيين.

قُـال شريح لرجل قـسم مـاله بين ولده: ارددهم إلى سهام الله تعالى وفرائضه، وقال عطاء: ما كانوا يُقسمون إلا على كتـاب الله

الرائي الشاني: عن أبي حنيفة ومالك والشافعي وابن المبارك تعطى الأنثى مثل ما بعطى الذكر. [النساء: ١٤].

#### وو الأدلة؛ دليل الرأي الأول وه

ا-قالوا: إن الله تعالى قسم بينهم فجعل للذكر مثل حظ الأنثيين وأولى ما اقتدى به قسمة الله

٢- لأن العطبة في الحياة أحد حالي العطية فيجعل للذكر مثل حظ الأنثيين كحال الموت (يعني المعراث).

\* العطية استعمال لما يكون بعد الموت فينعفي أن تكون على حسبه: كما أن معجل وجوبها يؤديها على صفة أدائها بعد وجوبها وكذلك الكفارات

 إذا الذكر أحوج من الأنثى من قبل أنهما إذا تزوحا حميعا فالصداق والنفقة ونفقة الأولاد على الذكر، والأنثى لها ذلك فكان أولى بالتفضيل لزيادة حاجته، وقد قسم الله تعالى الميراث ففضل الذكر مقرونًا بهذا المعنى فتعلل به ويتعدى ذلك إلى العطية في الحياة.

#### و د ليل الرأي الثاني و

- لأن النبي 🝜 قال لبشير بن سعد: «سو سنهم، وعلل ذلك بقوله: أنسرك أن يستووا في برك ؟ قال: نعم. قال: فسو بينهم. والبنت كالابن في استحقاق برها وكذلك في عطبتها.

عن ابن عباس رضى الله عنهما قال: قال رسبول الله 🎏: «سبووا بين أولادكم في العطية ولو كنت مؤثرًا لأثرت النساء على الرجال، (١

١- لأنها عطية في الحياة فاستوى فيها الذكر والأنثى كالنفقة والكسوة.

#### وه الاعتراض على الأدلة وه

اعترض أصحاب الرأى الأول على أدلة الرأى الثاني بالاعتراضات الآتية:

أحديث بشير قضية في عين وحكاية حال لا عموم لها وإنما ثبت حكمها فيما ماثلتها ولا نعلم حال اولاد بشير هل كان فيهم انثى او لا ؟ ولعل النبي 👺 قد علم أنه ليس له إلا ولد ذكر.

'- تحمل التسوية على القسمة على كتاب الله

يحتمل أنه أراد التسوية في العطاء لا في صفته فإن القسمة لا تقتضى التسوية من كل وجه، ودليل ذلك قول عطاء: •ما كانوا يقتسمون إلا على كتاب الله تعالى، وهذا خبر عن حميعهم.

1- يرد على حديث ابن عباس رضى الله عنهما

من جهة السند: الحديث مرسل والمرسل قسم من اقسام الضعيف.

🍑 من جهة المتن: يحمل على التسوية في العطاء لا في صفته.

الرأي الراجع: ما ذهب إليه أصحاب الرأي الأول، وهذا ما أبده علامة القصيم الشيخ ابن عثيمين رحمه الله حيث قال: ﴿وَاخْتَلُفُ الْعُلْمَاءُ هُلِ التَّعْدِيلِ

أن يعطى الذكر و الأنثى سواء، فإذا أعطى الذكر ماكة أعطى الأنثى مائة، أم أن التعديل أن يعطيهم كما أعطاهم الله عز وجل في الميراث، يعنى للذكر مثل حظ الأنشسين فبإذا أعطى الذكر مبائة أعطى الأنشى خمسين، وهذا القول هو الراجح لأنه لا قسمة أعدل من قسمة الله عز وجل، (شرح رياض الصالحين ٣٨/٤).

#### ٣- حكم تخصيص بعضهم لعني يقتضي تخصيصه:

مثل اختصاصه بحاجة أو زمانة أو عمى أو كثرة عائلة أو اشتغاله بالعلم أو نحوه من الفضائل، أو صرف عطيته عن يعض ولده لفسقه أو بدعته أو لكونه يستعين بما بأخذه على معصية الله أو ينفقه

#### وقد اختلف الفقهاء في ذلك على رأيين: وه الرأى الأول وأدلته وه

ا-جواز ذلك، وقد روى عن أحمد ما يدل عليه لقوله في تخصيص بعضهم بالوقف لا بأس به إذا كان لحاجة واكرهه إذا كان على سبيل الأثرة والأعطية في معناه.

١- لأن بعضهم اختص بمعنى يقتضي العطية فحاز أن بختص بها كما لو اختص القرابة.

٣- حديث يشير قضية في عين لا عموم لها. 🗯 الرأي الثاني وأدلته 🔃

المنع من التفضيل والتخصيص وذلك للآتي: ا-لكون النبي 🥮 لم يستفصل بشيرًا في

وبرد على ذلك بأن ترك النبي 🦥 الإستفصال يجوز أن يكون لعلمه بالحال، وقد اعترض على ذلك يانه لو علم بالحال لما قال: لك ولد غيره

ويرد عليه بانه بحتمل أن يكون السؤال هذا لبيان العلة كما قال عليه السلام للذي ساله عن بيع الرطب بالتمر، أينقص الرطب إذا بيس؟ قال: نعم. قال: 'فلا إذًا (١) وقد علم أن الرطب ينقص لكن نبه السائل بهذا على علة المنع عن البيع كذا هاهنا.

#### وي الرأى الراجع وي

هو الرأى الأول، وهذا ما رحصه العلامة ابن عثيمين رحمه الله حيث قال: «وهنا مسالة وهي أن بعض الناس يزوج أولاده الكبار، وله أولاد صغار فدوصي لهم بعد موته بمقدار المهر، وهذا حرام ولا يحل ؛ لأن هؤلاء إنما أعطيته لحاجتهم حاجة لا يماثلهم إخوانهم الصغار، فلا يحل لك أن توصى لهم بشيء، وإذا أوصى فالوصية باطلة ترد في التركة ويرثونها على قدر ميراثهم، كذلك أيضًا بعض الناس بكون ولده بشتغل معه: في تجارته، في فلاحته، فيعطيه زيادة على إخوانه، وهذا أيضًا لا يجوز ؛ لأن الولد إن كان قد تبرع بعمله مع أبيه فهذا بر، وثوابه في الآخرة أعظم من ثوابه في الدنيا، وإن كان لا يريد ذلك: بريد أن يشتغل لأبيه بأحرة، فليفرض له أحرة، مثلاً للأكل شهر كذا وكذا، كما يعطى الأجنبي أوا

يقول: لك سهم من الربح، واما أن يخصه من بين أولاده مع أن الولد قد تبرع بعمله وجعل ذلك من البر فلا يجوز له ذلك، وإن أعطى أحدهم لكونه طالب علم يحفظ القرآن، فإن قال للآخرين: من طلب منكم العلم أعطيته مثل أخيه، أو من حفظ القرآن أعطيته مثل أخيه، فطلب بعضهم وترك بعض، فهؤلاء هم الذين تركوا الأمر بانفسهم فلا حق لهم، وأما إذا كان خص هذا دون أن يفتح الباب لإخوانه، فهذا لا يجوز، (٢).

2- حكم التسوية بين سائر الاقارب: دا خيالة قيم المقيدة عكم القيد من

اختلف الفقهاء في حكم التسوية بين سائر الأقارب على رأيين:

الراي الأول: قال أبو الخطاب: المشروع في عطية الأولاد وسائر الأقارب أن يعطيهم على قدر ميراثهم، فإن خالف وفعل فعليه أن يرجع ويعمهم بالنحلة.

الدليل على ذلك: لأنهم في معنى الأولاد فشبت فيهم مثل حكمهم.

الراي النائي: ليس عليه التسوية بين سائر اقاربه ولا إعطاؤهم على قدر مواريثهم سواء كانوا من جهة واحدة كإخوة واخوات وأعمام وبني عم أو من جهات كينات وأخوات وغيرهم.

ود الدليل على ذلك ود

 لانها عطية لغير الأولاد في صحته فلم تجب عليه التسوية كما لو كانوا غير وارثين.

 - الأصل إباحة تصرف الإنسان في ماله كيف نباء.

→ إنما وجبت التسوية بين الأولاد بالخبر وليس غيرهم في معناهم لأنهم استووا في وجوب بر والدهم فاستووا في عطيته، وبهذا علل النبي تقدين قال: أيسرك أن يستووا في برك ؟ قال: نعم. قال: فسو بينهم. ولم يوجد هذا في غيرهم.

ان يسوي بينهم باسترجاع ما اعطى ولده فيمكنه ان يسوي بينهم باسترجاع ما اعطاه لبعضهم ولا يمكن ذلك في غيرهم.

و لأن الأولاد لشدة محبة الوالد لهم وصرفه ماله إليهم عادة يتنافسون في ذلك ويشتد عليهم تفضيل بعضهم ولا يساويهم في ذلك عيرهم فلا يصح قياسه عليهم ولا نص في غيرهم.

النبي ﷺ قد علمَ لبشير زُوْجة ولم يامره بإعطائها شيئًا حين أمره بالتسوية بين أولاده ولم

يساله هل لك وارث غير ولدك؟

الراي الراجح: ما ذهب إليه اصحاب الراي الثاني من عدم التسوية بين سائر الأقارب، وذلك إذا كانت النية لم تتجه إلى حرمانهم من الميراث مطلقًا كان يعطي أو لاده هبات كبيرة فيخرج ثروته عن ملكه بغرض حرمان زوجته أو أمه من حقهما في الميراث بعد موته لعدم وحود ما برثنه.

الأم في المنع من المفاضلة بين الأولاد كالأب.
 الدليل على ذلك: قوله 5 : «إنما النساء شقائق الرجال ٢٠).

م ولقوله ﷺ «اتقوا الله واعدلوا بين اولادكم». (اتقوا الله واعدلوا بين اولادكم». [صحيح] الم

لانها أحد الوالدين فمنعت من التفضيل
 كالأب.

أن ما يحصل بتخصيص الأب بعض ولده من الحسد والعداة يوجد مثله في تخصيص الأم بعض ولدها فثبت لها مثله... في ذلك.

خامسًا: ما الحكم فيما لو قسم الشخص ماله بين أولاده على سبيل الميراث حال حياته ثم وُجِدً ورثة آخرون بعد وفاته لم يبق لهم مال يستحقونه

للإجابة عن ذلك نعرض فتوى شيخ الإسلام ابن تيمية ردًا على سؤال مفاده: «رجل له بنتان ومطلقة حامل، وكتب لابنتيه ألفي دينار وأربع أملاك، ثم بعد ذلك ولد للمطلقة ولد ذكر، ولم يكتب له شيئًا، ثم بعد ذلك توفي الوالد وخلف موجودًا خارجًا عما كتبه لبنتيه، وقسم الموجود بينهم على حكم الفريضة الشرعية، فهل يفسخ ما كتب للبنات أم لا ؟،

فأجاب رحمه الله: هذه المسألة فيها نزاع بين المل العلم، إن كان قد ملك البنات تمليكًا تامًا مقبوضًا، فإما أن يكون كتب لهن في ذمته الفي دينار من غير إقباض، أو أعطاهن شيئًا ولم يقبض لهن، فهذا العقد مفسوخ، ويقسم الجميع بين الذكر وي أن سعد بن عبادة قسم ماله بين أو لاده، فلما مات ولد له حمل، فأمر أبو بكر وعمر أن يعطى مات ولد له حمل، فأمر أبو بكر وعمر أن يعطى الحمل نصيبه من الميراث، فلهذا ينبغي أن يفعل بهذا كذلك، فإن النبي على قال: «اتقوا الله واعدلوا بين أو لادكم، وقال: «إني لا أشهد على جور» لمن أراد تخصيص بعض أو لاده بالعطية، وعلى البنات أن يتقين الله ويعطين الابن حقه(\*).

ي الهواميش بي

١- ضعيف آخرجه البيهقي في السنّ (١٧٧/٦)، وفيه: سعيد بن يوسف منفق على ضعفه، وذكره صاحب كنز العمال (١٣٦٠غ) بلفظه وقال: مرسل، وعزاه إلى ابن عساكر وهو من طريق الأوزاعي قال: حدثني يحيى بن ابي كثير قال: قال رسول الله الله عدد و ذكره وإسناده معضل فالحديث ضعيف، والله أعلم.

٢- صحيح اخرجه أبو داود (٣/ح٢٣٩)، والترمذي (٣/ح١٢١٥)، والنسائي (٧/ح٢٥٩)، وابن ساجه (٢/ح٢٢١)، والإمام مالك في الموطا (٢/ح٢٢/ح٢١)، وإستاده صحيح، انظر (لإرواء (٣٥٦)).

٣- شرح رياض الصالحين (٢٠١/٤)

1- صحيح آخرجه الترمذي (١١٢)، وابن ماچه (٦١٢)، واصل القصة في الصحيحين وغيرهما عن أم سلمة رضي الله عنهما.
 ٥- محموج الفتاوى لشيخ الإسلام الل نبيعة (١١٧٦)، ١٩٠٥).

مذهب أهل السنة وما وراء ذلك يدعة وفتنة ﴾.

(الحجة: ٢/٠٧١ مجلد ١). قال القرطبي في المفهم فيما نقله عنه الإمام ابن حجر: حثم إن هؤلاء- يعنى المتكلمين وأصحاب الأهواء- قد ارتكبوا

أنواعاً من المحال لا يرتضيها البله ولا الأطفال لما بحثوا عن تحيز الجواهر والألوان والأحوال، فأخذوا فيما أمسك عنه السلف الصالح من كيفيات تعلقات صفات الله تعالى وتعديدها واتصادها في نفسه وهل هي من الذات أو غيرها؟ وفي الكلام هل هو متحد أو منقسم وعلى الثاني هل ينقسم بالنوع أو الوصف وكيف تعلق في الأول بالمأمور مع كونه حادثًا؟ ثم إذا انعدم المامور هل بيقى التعلق؟ وهل الأمر لزيد بالصلاة مثلاً هو نفس الأمر لعمرو بالزكاة؟ إلى غير ذلك مما ابتدعوه مما لم ياذن به الشيرع وسكت عنه الصحابة ومن سلك سعيلهم، بل تهوا عن الخوض فيها لعلمهم بانه بحث عن كيفية ما لم تُعلم كيفيته بالعقل لكون العقول لها حد تقف عنده، ولا فرق بين البحث عن كيفية الذات وكيفية الصفات.

بقول: ومن توقف في هذا فليعلم أنه إذا كان حجب عن كيفية نفسه مع وجودها وعن كيفية إدراك ما يدرك به، فهو عن إدراك غيره اعجر، وغاية علم العالم أن يقطع بوجود فاعل لهذه المصنوعات، منزه عن الشبيبة مقدس عن النظير متصف بصفات الكمال، ثم متى ثبت النقل عنه بشيء من اوصافه واسمائه قبلناه واعتقدناه وسكتنا عما عداه كما هو طريق السلف، وما عداه لا يأمن صاحبه الزلل ويكفي في الردع عن الخوض في طريق المتكلمين ما ثبت عن الأئمة المتقدمين كعمر بن عبد العزيز ومالك بن أنس والشافعي.

وقد قطع بعض الأئمة بان الصحابة لم يخوضوا في الحوهر والعرض وما يتعلق بذلك من مباحث المتكلمين، فمن رغب عن طريقهم فكفاه ضلالاً.. قال: واقضى الكلام بكثير من أهله إلى الشك ويتعضهم إلى الإلحاد ويتعضهم إلى التهاون بوظائف العبادات، وسبب ذلك إعراضهم عن نصوص الشارع وتطلبهم حقائق الأمور من غيره، وليس في قوة العقل ما بدرك ما في نصوص الشارع من الحكم التي استاثر بها، وقد رجع كثير من اثمتهم عن طريقهم حتى جاء عن إمام الحرمين انه قال: وركبت البحر الأعظم وغصت في كل شيء نهي عنه اهل العلم في طلب الحق فراراً من التقليد، والآن فقد رجعت واعتقدت مذهب السلف ﴾.. وعنه أنه قبال عند صوته: «يا أصحابنا لا تشتغلوا بالكلام فلو عرفت أنه يبلغ بي ما بلغت ما تشاغلت به ﴾. (فتح الباري ٢٩٨/١٣، ٢٩٩ عن المفهم للقرطبي، وينظر هامش كتاب التوحيد لابن منده ٧٦/١، ٧٧).

وما مثل من عمد إلى مخالفة ما كان عليه السلف فراح يلجا إلى الخوض في الجوهر والعرض ويتوسع في صفات السلب ويمدح الله جل وعلا بانه ليس بجسم ولا شبح ولا صورة ولا لحم ولا دم ولا بذي لون ولا طعم ولا رائحة ولا بذي حرارة ولا رطوبة ولا يبوسه ولا طول ولا عرض ولا عمق ولا .. ولا.. إلخ، وكذا من راح يفعل ذلك في بعض صفاته كمن جعل يصف استواءه على العرش بأنه ليس تحته ولا فوقه ولا.. ولا.. إلى آخر ما التجأ إليه أهل الكلام من المعتزلة ومتأخرو الأشاعرة من الخلف من التفصيل في النفي.. إلا كمثل من راح يمدح أمسيراً له من الشبأن العظيم منا له، فطفق يشبيد به وبمدحه بأنه ليس يزيال ولا كناس ولا متسول ولا خادم ولا

الحمد لله، والصلاة والسلام على أشرف الأنساء والمرسلين، ويعد:

فواصل بعون الله تعالى الكلام حول منهج السلف الصالح في تفويض الصقات، فتقول:

بعد ذكره لصفات المجيء والممين والنفس والاتصان والعدين والاستحياء والدنو والتجلي والوحه والقدم والقهر وغير ذلك مما ذكر الله في كتابه، وما ذكره رسوله 🍜 من أخباره مثل قوله: (خلق الله جنة عدن بيده وغيرس شجرة طوبي سده وكتب التوراة سده)، و(ينزل كل ليلة إلى السماء الدنيا)، وغيرة الله تعالى وفرحته بتوية عدده، واحتجابه برداء الكسرياء، (وكلتا بديه يمين) وحديث القيضة والحثيات، وله كل يوم كذا نظرة إلى اللوح المحفوظ وإلى قلب المؤمن، وغير ذلك مما صبح عنه وثبت.. يقول صاحب الحجة في بيان المحجة: «على العبد أن يؤمن بجميع ذلك ولا يؤوله تأويل المضالفين ولا يمثله تمثيل الممثلين ولا بزيد فيه ولا ينقص عنه، ولا يفسر منه إلا ما فسره السلف ويمره على ما أمروا ويقف حيث وقفوا، لا يقول كيف ولم يقيل ما قيلوه ولا بتصرف فيه تصرف المعتزلة والجهمية.. هذا

قصاب ولا ساعي بريد وما كان في يوم ما بائعاً متجولاً.. إلخ، وقد كان يكفيه - وذلك من دون شك افضل- أن يقول عنه مشلاً بانه ليس له نظير فيما رأت عيناي ومثله لا يبخل، ولن يجود الزمان بمثله، كما كان يكفي من وصف الله بما ذكـرنا - وله المثل الأعلى - أن يقـول في مـدــه تعالى ما قاله عن نفسه بانه: ﴿ لُنُسَ كُمِثُلُهُ شَيَّءُ وَهُوَ السِّمِيعُ الدَّصِيرُ ﴾ [الشوري:١١]، إذ نفي صفات النقص التي ذكروها هي عين النقص، لأنه يلزم من قولهم عنه جل حلاله بأنه مثلاً ليس بجسم أن يتساءل العقلاء ماذا يمكن يا ترى أن يكون إذا لم يكن جسماً هل يكون عرضياً؟ قالوا ولا عرضاً، قالوا فصادًا بمكن با ترى أن يكون إذا لم يكن كذلك هل يكون شيحاً؟.. وهكذا، والسؤال الذي يطرح نفسه: هل نتج ما نفوه عن الله بطريقتهم تلك وبالتجائهم لهذا النفي المفصل الإكلاماً فارغاً في الحقيقة من كل مدح، فضلاً عن مخالفتهم لما استقر عليه السلف الصالح من أمر الكف - حسب منا دلت عليه الآيات من نصو قوله: ﴿ وَلا تحيطون به علمًا ﴾ [طه: ١١٠]

عن طلب كيفية الحقائق الغيبية ولا سيما التي تتعلق بذات الله وصفاته، لكون ذلك - ببساطة شديدة- فوق طاقة البشر وقدراتهم؟.

وللصنعاني في (إيثار الحق على الخلق) ص٢٩١قوله: «لا نشك منصف أن الاقتداء بالسلف أرجح، فإن نفاة الصفات- الذين استحدثوا مصطلحات الفلاسفة من نحو الحوهر والعرض- الزموا المثبتين تركيب الذات وما يتركب عليه، بل الزموهم ذلك في مجرد قولهم: إن الوجود غير الموحود.. ومَن أثبتَ الصفات الزم النفاة تعطيل الأسماء الحسني ومخالفة الإجماع، فلرّم التمسك بما اعترفوا بأن السلف كانوا محتمعين عليه- سلفهم وسلف سائر فرق الإسلام- كما لزم ترك ما اختلفوا فيه، ويسعنا ما

تلك هي أهم الأسس والقواعد التي بني عليها سلفنا الصالح عقيدتهم ومنهجهم في جانب التفويض المقتصر على الكيف، وما أطلعونا عليه وأخبرونا به في حظ المسلم فيما يجب علمه من صفات الباري سبحانه.. وهي الطريقة المثلى الوحيدة التي ارتضاها الله لعياده والمقبولة لديه تعالى، وهي إلى جانب ذلك، الطريقة المجمع عليها من قبل سلف هذه الأمة، لكونها بلا إقراط ولا تقريط المتوسطة بين التعطيل والتمثيل، وواسطة العقد بين النفي والتشييه.

يقول صاحب الحجة في معتقد أهل السنة عن أيات وآحاديث الصفات: «يجب الإيمان بصفات الله تعالى كقوله عز وجل: ﴿ الرَّحْمَنُ عَلَى الْعَرَّشِ اسْتَوَى ﴾ [طه:٥]، وقوله: لما خلقت بيدي ﴿ [ص: ٧٥]، وقوله: ﴿ تَجْرِي بِأَعْيِنِنَا ﴾ [القمر: ١٤]، وقوله: ﴿ أَنَّ غَضَبَ اللَّهُ عَلَيْهَا ﴾ [النور: ٩]، وقوله: و رُضِي اللَّهُ عَنْهُمْ ﴾.. [المائدة: ١١٩، المجابلة: ٢٢، البينة: ١٨]،

وقول النبي 攀: (ينزل الله كل ليلة إلى سماء الدنيا)، الذي رواه ثلاثة وعشرون من الصحابة- سبعة عشر رجلاً وست نساء، وكقوله: (ما من قلب إلا وهو بين اصبعين من أصابع الرحمن)، فهذا وأمثاله مما صح نقله عن رسول الله 🚉، فإن مذهبنا فيه ومذهب السلف إثباته وإجراؤه على اتباع الآية والحديث وأن يقتفي في ذلك أثرهم. ظاهره ونفى الكيفية والتشبيه عنه، وقد نفى قوم الصفات

فأبطلوا ما أثبته الله لنفسه، وتأولها قوم على خلاف الظاهر فخرجوا من ذلك إلى ضرب من التعطيل والتشبيه، والقصد إنما هو سلوك الطريقة المتوسطة بين الأمرين، لأن دين الله تعالى بين الغالي و المقصر عنه.

والأصل في هذا أن الكلام في الصفات فرع عن الكلام في الذات، وإثبات الله إنما هو إثبات وجود لا إثبات كيفية، وكذلك إثبات صفاته إنما هو إثبات وجود لا إثبات كيفية، فإذا قلنا يد وسمع وبصر ونحوها فإنما هي صفات أثبتها الله لنفسه، ولم يُقل معنى البد القدرة ولا معنى السمع والبصر العلم والإدراك، ولا نشبهها بالأبدى والأسماع والأنصار، ونقول إنما وجب إثباتها لأن الشرع ورد بها ووجب نفى التشبيه عنها لقوله تعالى: ﴿ لَيْسَ كَمِثُلُهُ شَيَّءُ وَهُوَ السَّمِيعُ البِّصِيرُ.. ﴾ [الشورى: ١١].

كذلك قال علماء السلف في أخبار الصفات:) أمروها كما جاءت)، وهذا من كمال فهمهم حيث إن تفسير الكيفية متوقف على حقيقة الذات وكيفيتها، فإذا كانت الذات محهولة الكيف والحقيقة فالجهل بصفات تلك الذات من باب أولى، ومن ثم تردد على الألسنة أن القول في الذات كالقول في الصفات، وأقوال السلف في هذا الباب - على ما أوضحنا - أكثر من أن تحصى، وكلها تفرق بين تفويض المعنى وتفويض الكيفية، فالمعنى تثبته والكيفية

فإن قيل فكيف يصح الإيمان بما لا يحيط علمنا بحقيقته او كيف يُتعاطى في وصف شيء لا درك له في عقولنا؟ فالحواب: أن إيماننا صحيح بحق ما كُلفنا منها، وعلمنا محيط بالأمر الذي الزمناه فيها وإن لم نعرف لما تحتها حقيقة كافية، كما قد أمرنا أن نؤمن بملائكة الله وكتبه ورسله واليوم الآخر والجنة ونعيمها والنار وألم عذابها، ومعلوم أنا لا نحيط علماً بكل شيء منها على التفصيل، وإنما كلفنا الإيمان بها جملة واحدة، الا ترى أنا لا نعرف أسماء عدة من الأنساء وكثير من الملائكة، ولا بمكننا أن تحصى عددهم ولا أن تحيط بصفاتهم ولا تعلم خواص معاندهم، ثم لم يكن ذلك قادماً في إيماننا يما امرنا أن نؤمن به من امرهم، وقد قال النبي 👺 في وصف الجنة: (بقول الله تعالى: أعددت لعبادي الصالحان ما لا عين رأت ولا أذن سمعت ولا خطر على

[الحجة للأصبهاني ٢٨٨/١، وينظر الحموية (ص٣٤- ٣٥).]. وهذا الذى ذكره الأصبهاني ذكره أبو سليمان الخطابي والحافظ أبو بكر الخطيب وأبو بكر الإسماعيلي والإمام السجزي وأبو إسماعيل الهروي وأبو عثمان الصابوني وابن عبد البر إمام المغرب وغيرهم مما لا يحصى عددهم.

هكذا أبان الصحابة والتابعون وتابعوهم بإحسان للناس أمر دينهم وأعذروا إلى ربهم، وما على مريد الحق ومبتغى طريق الله المستقيم، إلا أن ينهج نهجهم في وللحديث بقية باذن الله.

# واجب الأمة ندو علمائها

الحمد لله رافع أهل العلم درجيات، والمفضّل ذوي العلم في الحياة والممات، وأصلي وأسلم على سيد الدعاة وإمام الانبياء وعلى آله وأصحابه ومن استن بسنته واهتدى بهداه، أما بعد:

فالعلم منة يمن الله به على من شاء من عباده، قال تعالى عن نبيه يوسف عليه السلام: ﴿ وَلّمَا بِلَغَ اَشُدُهُ اتَيْنَاهُ حُكُمًا وَعِلْمًا ﴾ [يوسف ٢٢]، وقال تعالى عن كليمه موسى عليه السلام: ﴿ وَلّمَا بِلَغَ اَشُدُهُ وَاسْتَوَى اتَيْنَاهُ حُكُمًا وَعِلْمًا ﴾ [القصص 15]، وقال تعالى عن داود وسليمان عليهما السلام: ﴿ وَلَقَدْ اَتَيْنَا دَاوُدُ وَسَلَيْمَانَ عَلِيمًا وَقَالاً الصَّمْدُ لِلّهِ الّذِي فَضَّلَنَا عَلَى كَثِيرٍ مِنْ عِبَادِهِ اللَّوْمِنِينَ ﴾ [النمل ١٥]، وقال العلم أنهما مالاً وملكاً، ﴿ وكلا أنتَيْنَا حُكْمًا وَعَلْمًا ﴾ [الانبياء: ٢٩]، ذكر سبحانه أنهما قالا: «الحمد لله، لاعتقادهما أنهما بالعلم فُضِلا على كثير من عباده المؤمنين، وامتن سبحانه على نبينا محمد ﴿ وَأَنْزَلَ اللّهُ عَلَيْكَ الْكِتَابِ وَالحَكْمَةَ وَعَلَمَكَ مَا لَمْ تَكُنْ تَعْلَمُ وَكَانَ فَضَلّ اللّه عَلَيْكَ عَلَيْكَ عَلَيْكَ الْكِتَابِ والسنة فقد اصطفاه، قال ﴾: «من يرد الله به خيراً عفقهه في الدين».

إذن فالعلماء وارثوا علم النبوة، بهم قام الكتاب وبه قاموا، وهم مثالُ الاستقامة، بالعلم عاملون، وعلى الحق سائرون، يهدون بالحق وبه يعدلون، مصابيح الدجى، وأعلام الهدى، بهم يُهتدى ويُقتدى، وعلى خطاهم تعيش الأمم على هدى وبصيرة من أمرها بعيدًا عن البدع والخرافات ودروب الجهل والضلال، استشهد الله بهم دون غيرهم من البشر على أجل مشهود به وأعظمه: ﴿شَهِدَ اللّهُ أَنّهُ لاَ إِلهَ إِلاَ هُوَ وَالْمُلاَئِكَةُ وَأُولُواْ الْعِلْمِ قَائِمًا بالْقَسْط لاَ إِلهَ إِلاَ هُوَ الْعَزْدِزُ الحُكِمةُ ﴾

[ال عمران: ۱۸].

وأخبر سبحانه انهم أهل خشيته: ﴿ إِنَّمَا يَخْشَىَ اللَّهُ مِنْ عِيَادِهِ الْعُلَمَاءُ ﴾ [فاطر: ٢٨].

وأمر سبحانه رسوله ﷺ أن يستشهد بهم على رسالته ﴿ وَيَقُولُ النَّدِينَ كَفَرُوا لَسَّتَ مُرْسَلاً قُلْ كَفَى بِاللَّهِ شَمَهِيدًا بَيْنِي وَبَيْنَكُمْ وَمَنْ عِنْدَهُ عِلْمُ الْكِتَابِ ﴾

### إعداد/ عبده أحمد الأقسرع

[الرعد: ٤٣]، واستشهد بهم سبحانه على صحة ما أنزل على رسوله ﷺ: ﴿ أَفَعَيْرَ اللّهِ أَبْتَغِي حَكَمًا وَهُوَ اللّهِ أَبْتَغِي حَكَمًا وَهُوَ اللّهِ أَبْتَغِي حَكَمًا الْكِتَابَ مُقَصَلًا وَاللّهِ أَبْتَغِي حَكَمًا الْكِتَابَ يَعْلَمُونَ أَنَّهُ مُنْزُلُ مِنْ رَبُكَ بِالحْقِّ فَلاَ تَكُونَنُ مِنَ المُعْتَرِينَ ﴾ [الإنعام: ١٨٤]، وجعل سبحانه كتابه من المُعترينَ ﴾ [الإنعام: ١٨٤]، وجعل سبحانه كتابه آيات بينات في صدورهم، قال تعالى: ﴿ وَمَا كُنْتَ تَتُلُو مِنْ قَبْلِهِ مِنْ كِتَابٍ وَلاَ تَخُطُّهُ بِيمِينِكِ إِذًا لاَرْتَابَ المُبْطِلُونَ (٨٤) بل هُو آيات بينات في صمُدُور النين أوتُوا الْعِلْمَ وَمَا يَجْ حَدُ بِآيَاتِنَا إِلاَّ الظَّلْمُونَ ﴾ [العنكبوت: ٨٤، ٤٤]، ونفى سبحانه التسوية بين العالمين والجاهلين فقال تعالى: ﴿ قُلُ هَلْ مَلْ يَسْتَوِي النِينَ يَعْلَمُونَ ﴾ المُذينَ يَعْلَمُونَ وَالدِينَ لاَ يَعْلَمُونَ ﴾

[الزمر: ٩]،

## 🗪 العلماء وارثوا علم النبوة. وهم مثال الاستقامة، بالعلم عاملون، وعلى الحق سائرون: يهم نهتدي ونقتدي، وعلى خطاهم تعيش الأمم على هدى ويصيرة من أمرها، بعيداً عن البدع والخرافات 🖭

وامر تعالى نديه على أن يكتفى بشهادة أهل العلم ولا بعبا بالجاهلين، فقال تعالى: ﴿ وَقُرْآنًا فَرَقْنَاهُ لِتَقْرَأُهُ عَلَى النَّاسِ عَلَى مُكُثِّ وَنَزَلُّنَاهُ تَنْزِيلاً (١٠٦) قُلُّ آمِنُوا بِهِ أَوْ لاَ تُؤْمِنُوا إِنَّ النَّذِينَ أُوتُوا الْعِلْمَ منْ قَتْلُهُ إِذَا نُتَّلَى عَلَيْهِمْ يَخِرُونَ لِلأَذْقَانَ سُجُدًا (١٠٧) وَتَقُولُونُ سُنْحَانَ رَبُّنَا إِنْ كَانَ وَعُدُ رَبُّنَا لَفُعُولاً ﴾ [الإسراء: ٢٠١- ١٠١]

واخبر سيحانه عن رفعة درجات اهل العلم، فقال تعالى: ﴿ بَرُّفَعِ اللَّهُ الَّذِينَ آمَنُوا مِنْكُمْ وَالَّذِينَ أُوتُوا الْعلْمُ دَرَجَاتِ ﴾ [المجادلة: ١١]، عن ابن مسعود رضى الله عنه قال: ما خصّ اللهُ العلماء في شيء من القرآن ما خصِّهم في هذه الآية، فضَّلَ اللهُ الذين أمنوا واوتوا العلم على الذين أمنوا ولم يؤتوا العلم. [الدر المنثور: ٣/٨٣]. ا

ودعا الله الناس إلى سؤالهم فيما يجدُّ من مسائل وقضايا فإجابتُهم تزيل الشيهات، قال الله تعالى: ﴿ فَاسْأَلُوا أَهْلَ الذُّكْرِ إِنْ كُنْتُمْ لِا تَعْلَمُونَ ﴾ تكم يفاتنا ماه يالسان الله واجب [النحل: ٤٣]،

وأخبر سيحانه انهم المنتفعون بضرب الأمثال، قال تعالى: ﴿ وَتَلْكُ الأَمْثَالُ نُضْرِبُهَا للنَّاسِ وَمَا بعُقَلُهَا إِلاَّ الْعَالِمِينَ ﴾ [العنكبوت: ٤٣]، لذا كان بعضُ السلف إذا مر بمثل لا يقهمه يبكي ويقول: لست من

واخير سيحانه أن العلماء سيشهدون للأنبياء على أممهم يوم القيامة، فقال تعالى: ﴿ وَكَذَلِكَ صِعَلْنَاكُمْ أُمَّـةً وسَطَا لِتَكُونُوا شُهَدَاءَ عَلَى النَّاس وَيَكُونَ الرُّسُولُ عَلَيْكُمْ شَهِيدًا ﴾ [البقرة: ١٤٣]، والخطابُ وإن كان للأمَّة إلاَّ أنه من العامِّ

المخصوص، لأنَّ الجاهلَ شهادتُهُ مردودة، ولذلك قال الامام المذاري - رحمه الله في صحيحه: (باب وكذَلِكَ حَعَلْنَاكُمْ أُمَّةً وَسَطًا، وما أمر النبيُّ ﷺ بلزوم الجماعة، وهم أهل العلم، وقد مدح رسول الله 🍣 اهل العلم، فقال عليه الصلاة والسلام: ووإن العالم ليستغفر له من في السماوات ومن في الأرض حتى الحيقان في الماء، وفضلُ العالم على العابد كفضل القمر على سائر الكواكب، وإن العلماء ورثةُ الأنساء، وإن الأنبياء لم يورثوا دينارًا ولا درهمًا إنما ورثوا العلم، فمن أخذه أخذ بحظ وافر، [متفق عليه].

وقد وصى رسول الله 🐲 باغتنام حياة العلماء، وآخذ العلم عنهم قبل أن يموتوا، فقال 🐲: وإنّ الله لا يقبضُ العلم انتزاعًا ينتزعه من الناس، ولكن يقبض العلم بقبض العلماء حتى إذا لم يُبق عالمًا، اتخذ الناس رؤوسًا جُهالاً، فسُئلوا، فافتوا بغير علم، فضلوا واضلواء [متفق عليه]، والسرقمال الدو

وقد قبل لسعيد بن جبير: ما علامة هلاك الناس؟ قال: إذا هلك علماؤها. ومع هذا الثناء من الله ورسبوله 🐲 وسلم على أولى العلم – فيانهم لم يسلموا من أقوام يحطون من أقدارهم ويجترئون على مقامهم، وينزعُون من مهابتهم، يطعنون في اعدمالهم وجهودهم ويشككون في قدراتهم وكفاءاتهم، ويبلبلون على العامة، يوزعون الاتهامات، ويتبعون المعايب، والأشدُّ من ذلك والأنكى اتهام النبات، والحكم على المقاصد، والتطاول على السرائر التي لا تعلمها إلا الله، ولا شك أن هذا ضرر على الدين، فالطعن في العلماء ليس طعيًّا في شخوصهم أثما هو طعن في العلم الذي بحملونه، وبالتالي طعن في الإسلام.

## و احذروا التطاول على مناهج الأئمة، وعلماء الأمة، أو التهوين من فقه السلف، ومن ظفر بخطأ عالم فلا يفرخ، ولا يتبغ العثرات 🚥

فاحذروا - إخواني - كل الحذر من التطاول على علماء الأمة، فالتجريخ بغير حقّ لا يجوز، ورفضُ الدليل محرمٌ لا يسوغ، والمنهجُ الحقُّ الأخذُ بالدليل مع وافر الحرمة والتقدير لأئمة العلم والدِّين، ومن كانت له نادرة ينبغي أن تدفن في بحر علمه، وتُنسى في جانب عظيم فضله، فالعصمة غير مضمونة لأي عالم، ولكن المضمون لهم - إن شياء الله - الأجرُ على اجتهادهم - أصابوا أم أخطئوا.

قال الحافظ الذهبيّ - رحمه الله-: لو أنَّا كلُّما أخطا إمامٌ في اجتهاد في آحاد المسائل خطأ مغفورًا له، قمنا عليه، وبدعناه وهجرناه لما سلم معنا لا ابنُ نصر ولا ابن منده، ولا من هو اكبرٌ منهما، واللهُ هو هادى الخلق إلى الحقِّ، وهو أرحمُ الراحمين، ونعونا بالله من الهوى والفظاظة. اهما على الكتمام الله عيام

احذروا التطاول على مناهج الأئمة، وعلماء الأمة، أو التهوين من فقه السلف، ومن ظفر بخطأ عالم فلا يفرح، ولا يتبعُ العثراتِ، ولكن ليصحِّح الخطأ، وليتبينه إلى الصواب يحيطُ ذلك سياجٌ من الخلق الفاضل، في لسان عفيف، ونظر متورع، وقبل ذلك وبعده هو بحاجة إلى إخلاص القصد لله وحده، وليحذر التشهير والتشنيع، والايظنَّ بهم إلا خيرًا: ﴿ لُولًا إِذْ سَمِعْتُمُوهُ ظَنَّ الْمُؤْمِنُونَ وَالْمُؤْمِنَاتُ بِأَنْفُسِهِمْ حَيْرًا ﴾ [النور: ١٢]، وبضاصة أولئك الأعلامُ الذين يُعلِّمونُ النَّاسُ الخيسِ، يجبُ على الأمةِ أن تصفط حقوقهم، وتعرف مكانتهم، وتَقْدُرَهم حقٌّ قدرهم، وتلتزم الأدب معهم، إنهم العلماء وارثوا علم الندوة خلفاءُ النبي 🀲 في أمنه، المحبون لما مات من سنته، فمعلم الناس الخسر يضلي عليه الله وملائكته ويستغفر له كل شيء حتى الحيتان في حوف البحر،

والنملة في جحرها، فعليكم - إخواني - بتبجيل العلماء أهل الفضل والإيمان، قال الإمام الطحاوي -رحمه الله: «وعلماءُ السلَّف من السابقينَ ومن بعدهم من التابعين أهلُ الخدر والأثر، وأهل الفقه والنظر، لا تُذكرون إلا بالجميل، ومَن ذَكرَهُم بسوء فهو على غير السييل».

[الطحاوية ص٥٨ يتعليق شيخنا الإلباني - رحمه الله]. وقال الحافظ ابن عساكر: "اعلم وفقنا الله وإياك لمرضاته، وجعلنا ممن بخشاه ويتقيه حقُّ تُقاته أنَّ لحُومَ العُلماءِ مَسْمومة، وعادةُ الله في الانتقام من مُنْتَقَصِهِم معلومة، ومن أطلق لسانه في العلماء بالثُّلب ابتلاهُ اللهُ قبلَ موته. بموت القلب .

[مقدمة المجموع شرح المهذب ١/٢٤].

ومن قبلُ قال ابن عباس رضى الله عنهما: «من اذي ققيهًا فقد أذي رسول الله 🎏 ، ومن أذي رسول الله 🐲 فقد أذى الله عز وجل».

فيا إخواني: العلماءُ انزلُوهم منازلهم وأجلُوهم واحترموهم، قال 🐲: «ليس منًا من لم يُجلُّ كبيرنا، ويرجم صغيرنا، ويعرف لعالمنا حقه،

[صحيح الحامع ١٩٩٥, ٣٤٤٥].

ومن وصايا لقمان: «يا بني جالس العلماء وزادمهم بركبتيك، فإنّ الله يُحيى القلوب بنور الحكمة، كما يُحيى الأرض بوابل المطره، ﴿ رَبُّنا اغْفَرُ لنَّا وَلاخْوَانِنَا الَّذِينَ سَيَقُونًا بِالإِيمَانِ وَلاَ تَجُعَلُ في قُلُوبِيًّا غِـلاً لِلَّذِينَ آمَنُوا رَبُّنَا إِنَّكَ رَغُوفٌ رَحِيمٌ ﴾ [الحشر: ١٠].

وآخر دعونا أن الحمد لله رب العالمين.

أي: أن معبودكم الذي يجب عليكم أن تعبدوه ولا تشركوا به شيئًا معبود واحد لا ثاني له ولا شريك، فمن يخاف ربه يوم لقائه ويراقبه على معاصيه ويرجو ثوابه على طاعته فليخلص له العبادة وليفرد له الربوبية، ولا يجعل له شريكًا في عبادته إياه، فلا يرائي بعمله أحدًا لأن العمل ينبغي أن يكون لله وحده.

وقد سال رجل عُبادة بن الصامت رضي الله عنه فقال: انبئني عما أسالك عنه ؛ أرايت رجلاً يصلي يبتغي وجه الله ويحب أن يُحمد، ويصوم يبتغي وجه الله ويحب أن يُحمد ؟ فقال عُبادة: ليس له شيء ؛ إن الله عز وجل يقول: أنا خير شريك، فمن كان له معى شريك فهو له كله لا حاجة لي فيه.

قال الإمام أحمد رحمه الله: عن محمود بن لبيد قال: قال رسول الله عن أخاف عليكم الشرك الأصغر». قالوا: يا رسول الله ؛ وما الشرك الأصغر ؟ قال: «الرياء، إن الله تبارك وتعالى يقول يوم تُجازَى العباد بأعمالهم: اذهبوا إلى الذين كنتم تراؤون بأعمالكم في الدنيا فانظروا هل تجدون عندهم جزاء».

فالعبودية تذلل وافتقار لمن له الحكم والاختيار، والعباد مأمورون بالتذلل لله تعالى والإخلاص في ذلك، وتصفية الأعمال من شوائب الرياء وغيره حتى يصلوا أمنين إلى جنة الخلد، وثواب الرب الجليل.

#### ده سباق ومسارعة ومنافسة ده

يقول ربنا الباري جل جلاله: ﴿سَابِقُوا إِلَى مَغْفَرَةٍ مِنْ رَبَكُمُ وَجَنَّةٍ عَرْضُهُا كَعَرْضِ السَّمَاءِ وَالأَرْضِ أُعِدَّتْ لِلَّذِينَ امَنُوا بِاللَّهِ وَرُسُلُهِ ﴾ [الحديد: ٢١]، ويقول عن من قائل: ﴿وَسَارِعُوا إِلَى مَغْفِرَةٍ مِنْ رَبَّكُمْ وَجَنَّةٍ عَرْضُهُا السَّمَوَاتُ وَالأَرْضُ أُعِدُتُ لِلْمُتُقِينَ ﴾ [ال عمران: ١٣٣].

وعن النعيم الذي أعده جل ثناؤه في الجنة يقول: ﴿ وَفِي ذَلِكَ فَلْيَتَنَافَسِ الْتُتَنَافِسُونَ ﴾ [المطففين: ٢٦]، يعني يجدُ الناس فيه، وإليه فليستبقوا في طلبه، ولتحرص عليه نفوسهم.

وأشار سبحانه إلى الفوز العظيم في جنة النعيم بقوله:



رَبُّهُ أَحَدًا ﴾ [الكيف: ١١٠].

رغبتهم، فيفتح لهم عند ذلك ما لا عين رأت، ولا أذن سمعت، ولا خطر على قلب بشير إلى مقدار منصرف الناس يوم الجمعة، ثم يصعد الرب على كرسيه فيصعد معه الشهداء والصديقون، أحسبه قال: ويرجع أهل الغرف إلى غرفهم درة بيضاء لا فصم فيها ولا وصم، أو ياقوتة حمراء أو زبرجدة خضراء منها غرفها، وأبوابها مطردة (كثيرة) فيها أنهارها، متدلية فيها ثمارها، فيها أزواجها وخدمها، فليسوا إلى كل شيء أحوج منهم إلى يوم الجمعة ليردادوا فيه كرامة، وليزدادوا فيه نظرا إلى وجهه تبارك وتعالى، ولذلك دُعى يوم المزيد». [رواه ابن ابي الدنيا، والطبراني في الأوسط بإستادين أحدهما جيد قوي وأبو بعلى مختصرًا، ورواته رواة الصحيح، والبرار واللفظ له، انظر صحيح الترغيب والترهيب، وقال الشيخ

#### تقريب الطريق إلى الجنة ٢٠٠ ١- بيذل الروح في سبيل الله:

الألباني: حسن لغيره.].

هذا أنس بن النضر عم أنس بن مالك رضي الله عنهما لم يشهد بدرًا مع النبي 🍣 ، فقال حزينًا: أول مشهد شهده رسول الله 🝜 غُيبتُ عنه، لإن أراني الله مشهدًا فيما بعد مع رسول الله 🎏 ليرين الله ما أصنع، فشهد يوم أحد، فاستقبل المشركين وهو يقول: واها لريح الجنة (يحن ويشتاق لريحها)، فقاتل المسركين حتى قُتل فوجد في جسده بضع وثمانون من بين ضربة وطعنة ورمية، حتى إن اصحابه لم يعرفوه إلا بينانه الذي عرفته به أخته، وكانوا يرون أن قول الله تعالى: ﴿ مِنَ الْمُؤْمِنِينَ رِحَالُ صَدَقُوا مَا عَاهَدُوا اللَّهُ عَلَيْهِ فَمِنْهُمْ مَنْ قَضَى نَحْبَهُ وَمِنْهُمْ مَنْ يَنْتَظِيُ وَمَا بَدُّلُوا تَبْدِيلاً ﴾ مساعدة عملا إلى الماسي [الأحزاب: ٢٣]،

نزلت فيه وفي أصحابه. [مسلم بتصرف].

للأشياء المالك لها، المتصرف فيها، القادر عليها، والجميع ملكه وتحت قهره وقدرته ومشيئته، وهو مالك يوم الجزاء، يُحل الصالحين من عباده دار المقامة من فضله لا يمسهم فيها نصب ولا يمسهم فيها لغوب، أي لا عناء ولا إعباء على الأبدان أو الأرواح.

عن أنس بن مالك رضى الله عنه قال: قال رسول الله 💝: «أتاني جبريل وفي يده صراة بيضاء فيها نكتة سوداء، فقلت: ما هذه با حبريل؟ قال: هذه الحمعة، بعرضها عليك ربك لتكون لك عددًا ولقومك من بعدك، تكون أنت الأول، وتكون اليهود والنصارى من بعدك، قال: ما لنا فيها ؟ قال: فيها خير لكم، فيها ساعة من دعا ربه فيها بخير هو له قَسْم إلا أعطاه إياه، أو ليس له تقسيم إلا ادُّخر له ما هو أعظم منه، أو تعوُّذ فيها من شر هو عليه مكتوب إلا أعاده، أو ليس عليه مكتوب إلا اعاده من أعظم منه، قلت: ما هذه النكة السوداء فيها ؟ قال: هذه الساعة ؛ تقوم يوم الجمعة، وهو سيد الأيام عندنا، ونحن ندعوه في الأخرة يوم المزيد، قال: قلت: لم تدعونه يوم المزيد ؟ قال: إن ربك عز وجل اتخذ في الحنة واديًا أفيح من مسك أبيض، فإذا كان يوم الجمعة نزل تبارك وتعالى من عليين على كرسيه، ثم حف الكرسي بمنابر من نور، وجاء النبيون حتى يجلسوا عليها، ثم حف المنابر بكراسي من ذهب، ثم جاء الصديقون والشهداء حتى يجلسوا عليها، ثم يجيء أهل الجنة حتى يجلسوا على الكثيب فيتجلى لهم ربهم تبارك وتعالى حتى ينظروا إلى وجهه وهو يقول: أنا الذي صدقتكم وعدى، وأتممت عليكم نعمتي، هذا محل كرامتي فسلوني، فيسالونه الرضا، فيقول الله عـز وحل: رضائي أَحَلُكُمُّ داري، وأنالكم كرامتي، فسلوني، فيسالونه حتى تنتهي

ومثله عمرو بن الجموح الذي كان أعرج

النبي 🍜 فقاتل فقُتل بوم أحد شهيدًا، رضي الله

وأبضًا عمير بن الحمام الأنصباري رضي الله عنه، لما سمع رسول الله 🍣 يوم بدر يقول: حبيتُ حتى أكل تمراتي هذه ؛ إنها لحياة طويلة،

#### - التوبة النصوح

في صحيح مسلم أن ماعزا الأسلمي لما زني وكان محصنًا جاء إلى النبي 🎏 تائبًا بطلب التطهير من الذنب، فقال: يا رسول الله ؛ إنى قد ظلمتُ تقسى وزنيت وإنى أريد أن تطهرني، فأمر به النبي 🌞 فرُحم. جاء في رواية ابن حيان ان النبي 🥞 لما رجم ماعز بن مالك قال: القد رايته يتخضخض في أنهار الجنة. قال الأرناءوط: رجاله ثقات رجال الشيخين.

ومثله المرأة الغامدية التي زنت ورحمها رسول الله 🤏، فسبها خالد بن الوليد رضى الله عنه، فقال رسول الله 📚: «مهلاً يا خالد، فوالذي نفسى بيده، لقد تابت توبة لو تابها صاحب مكس لغُفر له، ثم أمر بها فصللي عليها ثم دفنت،

شديد العرج أراد أن يغزو في أحُد فمنعه بنوه، فاشتكى لرسول الله 🥮 وقال: إنى لأرجو أن استشهد فأطأ بعرجتي هذه في الجنة، فأذن له عنه. [سنن البيهقي، بتصرف].

وقوموا إلى حنة عرضها السماوات والأرض، كان معه تمرات بريد أن باكلها، فالقاها وقال: لئن أنا فرمى بما كان معه من التمر ثم قاتل حتى قُتل، لتلك والبالع ويصيما بابي ما ين [مسلم بتصرف].

وفيا يو مسلم يتصرف]. وصاحب المكس هو صاحب الحيانة، وغلب

استعماله فيما بأخذه أعوان الظلمة عند البيع و الشراء.

الدعاد بالقال لو ٣- بجميع خصال الخيري الله المدال

حاء أناس بسالون رسول الله 🥯 عن عمل يقريهم من الحنة ويناعدهم من النار فذكر هذه الأعمال على احتلاف السائلين، من هذه الأعمال أن يعبد الله ولا يشرك به شيئًا، ويقيم الصلاة، ويؤتي الزكاة، ويصل الرحم. [مسلم]. ٤ ١١٤١١

وعتق النسمة (أي بمفرده)، وكف الرقبة (أي يعين في عتقها)، والفيء (الصلة) على ذي الرحم الظالمة، كفِّ اللسان إلا من خير، ويصوم رمضان ويدج البيت. [الترمذي: صحيح]. (عدم الغضب). [مسند أحمد - صحيح لغيره]. (إفشاء السلام، إطعام الطعام، الصلاة بالليل والناس نيام. [ابن ماجه: صحيح]. (الكاظمين الغيظ و العافين عن الناس، الاستغفار من الذنوب).

#### ما المالية المراة عظيمة سارعت إلى الجنة بن

عن أم ورقة بنت نوفل أن النبي 👺 لمَّا غيرًا بدرًا قالت: قلت له: يا رسول الله ؛ ائذن لي في الغزو معك أمرض مرضاكم لعل الله أن يرزقني شبهادة، قال: قرى في بعتك فإن الله برزقك الشبهادة، فكانت تسمِّي الشبهيدة، وكانت قد قرأت القرآن (حفظته)، فاستأذنت النبي 🦥 أن تتخذ في دارها مؤذنا فأذن لها، وكانت قد ديرت غلامًا لها وحارية، فقاما إليها بالليل فغمياها يقطيفة لها حتى ماتت وذهبا، فاصبح عمر فقام في الناس، فقال: من كان عنده من هذين علم أو من رأهما فليجيء بهما، فجيء بهما، فأمر بهما فصلنا، فكانا أول مصلوبين بالمدينة».

[سنن أبي داود وحسنه الشيخ الألباني]. فهل يجتهد رب كل أسرة وربة كل بيت أن ياخذوا بايدي أبنائهم للوقوف على طريق السباق إلى الجنة بالمسارعة في فعل الخيرات؟.

الحمد لله وحده، والصلاة والسلام على من لا نبي بعده، وبعد: ١ (٧٩/٧) النسا

نواصل في هذا التحذير تقديم البحوث العلمية الحديثية للقارئ الكريم حتى يقف على حقيقة هذه القصة التي اشتهرت على ألسنة الوعاظ والقصاص ووجدت في كتب السنة وفي كتب الترغيب والترهيب، وإلى القارئ الكريم تخريج وتحقيق هذه القصة:

#### ولا المتن عد

رُوي عن حُمَيْد بن أبي سُويَّة قال: سمعت ابن هشام يسال عَطَاءَ بن أبي رَبّاح عن الركن اليماني وهو يطوف بالبيت، فقال عطاء: حدثني أبو هريرة أن النبي 🐲 قال: وكُلُّ به سبعون مَلَكًا، فَمَن قال اللهم إني أسالُك العفو والعافية في الدنيا والآخرة، ربنا أتنا في الدنيا حسنة وفي الأخرة حسنة وقنا عذاب النار، قالوا: أمين. فلما يلغ الركن الأسود قال: يا أبا محمد، ما بلغك في هذا الركن الأسود ؟ فقال عطاء: حدثني أبو هريرة أنه سمع رسول الله 👺 يقول: «مَن فَاوَضْنَهُ فَإِنْمَا يُفَاوِضُ بِدَ الرّحِمنِ . قَالَ لَهُ ابن هشام: يا أبا محمد فالطوافُ؟ قال عطاء: حدثني أبو هريرة أنه سمع النبي 😅 يقول: من طاف بالبيت سبعا ولا يتكلمُ إلا بسبحان الله والحمدُ لله، ولا إله إلا الله والله أكبرُ ولا حول ولا قوة إلا بالله، مُحيت عنه عشر سيئات، وكُتبت له عشر حسنات، ورُفع له بها عشيرُ درجات، ومن طاف فتكلم وهو في تلك الصال، خياض في الرحمة برجليه، كذائض الماء برحليه.

إعداد/على حشيش

#### وو ثانياً التغريج وو

حديث هذه القصة آخرجه ابن ماجه في «السنن» (ح۲۹۷۷) قال: حدثنا هشيام بن عمار حدثنا إسماعيل بن عياش، حدثنا حميد بن أبي سنوية، قال: سمعت ابن هشام يسأل عطاء بن آبي رباح عن الركن اليماني وهو يطوف بالبيت، قال عطاء... القصة.

واخرجه الطبراني في المعجم الاوسط، (١٨٣/٩) (ح٩٣٨) قال: حدثنا موسى بن سهل، قال: حدثنا موسى بن سهل، قال: حدثنا إسماعيل بن عياش، قال: حدثنا حميد بن أبي سُويد، قال: سمعت رجلاً يسال عطاء بن آبي رباح عن الركن اليماني وهو يطوف بالبيت، قال عطاء... القصة. وأخرجه ابن عدي في «الكامل» (٢٧٤/٢) قال: «حدثنا جعفر بن أحمد بن عاصم، حدثنا هشام بن عمار، حدثنا ابن عياش به».

#### ون ثالثًا: التحقيق ون

ما حداث بالمقارنة بين رواية ابن ماجمه ورواية الطبراني نجد أن:

في رواية ابن ماجه: «حدثنا إسماعيل بن
 عياش حدثنا حميد بن ابي سوية».

ب في رواية الطبراني: «حدثنا إسماعيل بن عياش حدثنا حميد بن أبي سُويد»

فيُدُيل للقارئ أن هناك اختلافا في السند في من روى عنه إسماعيل بن عياش حيث يظل أن حُميد بن أبي سويد حُميد بن أبي سويد اثنان، ولكنهما بالتحقيق اسمان لراو واحد : حيث قال الإمام المزي في «تهذيب الكمال» (م/١٥/٢٤٦٠): «حميد بن أبي سُويد، ويقال: ابن سهوية، المكي، روى عن عطاء بن أبي رباح، وروى عنه: إسماعيل بن عياش،

٢- وحديث هذه القصة الواهية من حيث وصوله إلينا عريب، وتتبين هذه الغرابة من قبول الإسام الطبيراني في المعجم الاوسط، (١٨٣/٩): الم يَرُو هذا الحديث عن عطاء إلا حميد بن أبي سويد، تقرد به إسماعيل بن عياش. اه..

وهذا القول بالتفرد يحسب البعض هيئًا ولكنه عند علماء هذا الفن عظيم، حيث لا ينقاد إلا لإمام جهبذ من جهابذة هذا الفن الدقيق

الواسع مثل الإمام الطبراني، فقد تعقب كثيرًا في إخراج كتابه «المعجم الأوسط» حيث ظهر فيه سعة روايته وكثرة اطلاعه على طرق الحديث وتمييز الطرق التي اشترك فيها عدد من الرواة عن هذا الراوي عن الطرق التي انفرد بها بعض الرواة عن بعض، لذلك كان يقول الإمام الطبراني عن كتابه «المعجم الأوسط»: «هذا الكتاب روحي».

٣- ومن قبول الإسام الطبراني: الم يَرْوِ هذا الحديث عن عطاء إلا حُميد بن أبي سُنويد تفرد به إسماعيل بن عياش، يستفاد منه أيضًا أن هذه القصة لا بوجد لها متابعات ولا شواهد.

وعلة هذه القصة الواهية هو إسماعيل بن عيّاش الذي تفرد بحديثها عن حميد بن أبي سُويد.

قال الإمام ابن عدي في كتابه «الكامل في ضعفاء الرجال» (١٩٧/١٢٠): «حدثنا عبد الوهاب بن أبي عصمة، حدثنا أبو طالب أحمد بن حميد، قال: سمعت أحمد بن حنبل يقول: إسماعيل بن عياش ما روى عن الشاميين صحيح، وما روى عن أهل الحجاز فليس بصحيح». اهـ.

قلت: بتبين مما أخرجه الإمام أبن عدي بسنده عن أحمد بن حنبل أن رواية إسماعيل بن عياش عن أهل الحجاز ليست صحيحة وهذه القصة منها لأن حُميد بن أبي سويد مكي كما بيّنا أنفًا من قول الإمام المزي، وبهذا تصبح القصة غير صحيحة.

وقال الإمام العُقيلي في «الضعفاء الكبير» (١٠٢/٨٨/١): «إسماعيل بن عياش الحمصي أبو عتبة إذا حدث عن غير أهل الشام اضطرب وأخطا».

الضعفاء والمتروكين، ترجمة (٣٤) حيث قال: «الضعفاء والمتروكين، ترجمة (٣٤) حيث قال: «إسماعيل بن عياش: ضعيف».

◄ وقال الإصام ابن حبّان في كتابه «المجروحين» (١٣٤/١): «إسماعيل بن عيّاش أبو عتبة الحمصي من أهل الشام لمّا كبر تغير حفظه، فما حفظ في صباه وحداثته أتى به على جهته، وما حفظ على الكبر من حديث الغرباء خلط فيه وأدخل الإسناد في الإسناد وألزُق المتن بالمتن وهو لا يعلم ومن كان هذا نعته، حتى صار

الخطأ في حديثه يكثر، خرج عن الاحتجاج به فعما لم تخلط فعه، أهـ.

٨- نقل الإمام الذهبي في «الميرزان» (٩٢٣/٢٤٠/١) عن الإمام البخاري انه قال: «إذا حدث إسماعيل بن عياش عن أهل بلده فصحيح وإذا حدث عن غيرهم قفيه نظر». أه..

قلت: وهذا المصطلح عند الإمام البخاري له معناه، وهو مصطلح فيه نظر، يتبين ذلك من قول الإمام السيوطي، فقد قال في التدريب، (٣٤٩/١): «البخاري يطلق: فيه نظر وسكتوا عنه فيمن تركوا حديثه، ويطلق منكر الحديث على من لا تحل الرواية عنه». اهـ.

وعلة اخرى: حميد بن ابي سويد:

المسام الذهبي في «المسران» الإمسام الذهبي في «الميسران» (٢٣٣١/٦١٣/١): «حميد بن أبي سئويد ويقال حميد بن أبي حميد، عن عطاء، وعنه إسماعيل بن عيّاش أحاديث منكرة». اه.

٢- وقال ابن عدي في «الكامل» (٢٧٤/٢) (٤٣٨/٦٩): «حميد بن أبي سويد مكي مولى بني علقمة وقيل حميد بن أبي حميد، حدث عنه إسماعيل بن عياش منكر الحديث». اهـ.

اقر الحافظ ابن حجر في التهذيب (٣٨/٣) قول ابن عدي فقال الحافظ: وترجمه ابن عدي فقال: حميد بن أبي سويد مولى بني علقمة وقيل حميد بن أبي حميد حدث عنه إسماعيل بن عياش منكر الحديث. اهـ.

قلت: وأوردت منا أقبره المنافظ لوقوع تصحيف في بعض طبعات «الكامل» لابن عدي مثل طبعة دار الفكر، الطبعة الثالثة.

أله بعد أن بين الإمام الحافظ ابن عدي أن خميد بن ابي سويد «منكر الحديث» ساق له أحاديث مناكير من بينها حديث هذه القصة ثم قال: وهذه الأحاديث التي يرويها عن عطاء غير محفوظات.

وأقر هذا الإمام الذهبي في «المينزان»
 (۲۳۳۱/٦١٣/١): حيث قال: «وساق له ابن عدي مناكبر».

التقريب وترجمه الحافظ ابن حجر في التقريب (٢٠٢/١) فقال: حميد بن أبي سويد المكي، مجهول. وهذا المصطلح عند الحافظ ابن حجر بين

معناه في «مقدمة التقريب» (٥/١) عند كلامه على
«مراتب الجرح والتعديل» فقال: «التاسعة: من لم
يرو عنه غير واحد ولم يوثق وإليه الإشارة بلفظ
محهول». اه..

قلت: وقد تبين مما أوردناه أنفًا أن حميد بن أبي سويد المكي لم يرو عنه غير راو واحد هو إسماعيل بن عباش.

#### وورابعا:الاستثناج وو

نستنتج من هذا التحقيق:

ان الحديث الذي جاءت به هذه القصة غريب حيث لم يرو هذا الحديث عن عطاء إلا حميد بن ابى سويد تفرد به إسماعيل بن عياش.

اسماعيل بن عياش حمصي من أهل الشام متروك الحديث في روايته عن غير أهل بلده كما بين ذلك أئمة الجرح والتعديل، وهذا الحديث الذي جاءت به القصة منها؛ حيث تفرد بروايته إسماعيل بن عياش الحمصي عن حميد بن سويد المكي كما بين ذلك الإمام احمد بن حنبل والإمام البخاري والإمام ابن حبان وغيرهم.

- حميد بن أبي سويد: مجهول الغين حيث لم يرو عنه إلا راو واحد ولم يوثق بل جرحه ابن عدى فقال: منكر الحديث.

 ٤- بهذا تصبح القصة واهية لا تضح بل منكرة.

قلت: ولقد أورد هذه القصة الشيخ الألباني رحمه الله في «ضعيف سنن ابن ماجه» (ح٠١٠)، وفي «ضعيف الترغيب والترهيب» (ح٢١٠)، وقال: «إسماعيل بن عياش ضعيف في الحجازيين، وهذا منها، فإن حميد بن أبي سوية مكي مع أنه هو نقسه ضعيف أيضًا، وقد تفرد به إسماعيل كما قال الطبراني في «الأوسط». اهـ.

قلت: ولقد فصلنا ما أجمله الألباني - رحمه الله - بقواعد أهل الحديث وأقوال أئمة الجرح والتعديل، وبعلم الحديث التطبيقي حتى تبين ما أوردناه في الاستنتاج من النكارة وجهالة العين والترك والغرابة وعدم الصحة.

وأصبحت قصة امسائل عطاء بن ابي رباح وهو يطوف بالبيت، وأهية منكرة.

هذا ما وفقنى الله تعالى إليه وهو وحده من وراء القصد.



## عثفي مثل هذا الشهر



ملف القصول البعثة السويه

المراد بهذا الحلف حلف الفضول، وكان في دار عبدالله بن جدعان كما رواه الحميدي عن سفيان بن عبينة عن عبدالله عن محمد وعبدالرحمن أبني أبي بكر قالا قال رسول الله :: «لقد شبهدت في دار عبدالله بن جدعان حلفًا، لو دعيت به في الإسلام لأجيت، تحالفوا أن يردوا الفضول على أهلها، وألا يعد ظالم مظلوما، قالوا؛ وكان حلف الفضول قبل المبعث بعشرين سنة في شبهر ذي القعدة، وكان بعد حرب الفجار باربعة اشهر، وذلك لأن الفجار كان في شعبان من هذه السنة، وكان جلف الفضول أكره حلف سمع به وأشرفه في العرب، وكان أول من تكلم به ودعا إليه الزبير بن عبد المطلب، وكانُ سببه أنْ رجلًا من زبيد قدم مكة بدضاعة فاشتراها منه العاص بن واثل، فحيس عنه حقه، فاستعدى عليه الزبيدي الأحلاف؛ عبد الدار ومخزوما وجمحا وسهما وعدى بن كعب، فابوا أن يعينوا على العاص بن وائل وزيروه أي انتهروه فلما رأى الربيدي الشير أوفي على أبي قبيس عند طلوع الشمس وقريش في أنديتهم حول الكعبة، فنادى باعلى صوته... فقام في ذلك الزبير بن عبد المطلب وقال ما لهذا متروك، فاجتمعت هاشم وزهرة وتيم بن مرة في دار عبد الله بن جدعان فصنع لهم طعاما وتحالفوا في ذي القعدة في شهر حرام فتعاقدوا وتعاهدوا بالله ليكوننُ بدأ واحدة مع المظلوم على الظالم، حتى يؤدي إليه حقه... فسمت قريش ذلك الحلف حلف الفضول، وقالوا لقد دخل هؤلاء في فضل من الأمر، ثم مشوا إلى العاص بن واثل فانتزعوا منه سلعة الزييدي فدفعوها إليه. [البداية والنهاية ٢١/٢].

#### تزويجه عليه الصلاة والسلام بميمونة رضى الله عنها سنة ٧هـ

قال ابن اسحاق: حدثني أبان بن صالح وعبد الله بن أبي نجيح عن عطاء ومجاهد عن أبن عباس رضي الله عنهما أن رسول الله 🐲 تزوج ميمونة بنت الحارث في سفره ذلك وهو حرام وكان الذي زوجه إياها العباس بن عيد المطلب.

قال ابن هشاه: كانت جعلت أمرها الى أختها أم الفضل، فجعلت أم الفضل أمرها الى زوجها العباس فزوجها رسول الله 📚 وأصدقها عنه أربعمائة درهم.

وذكر السهيلي أنه لما انتهت إليها خطبة رسول الله 👺 لها وهي راكبة بعيرا قالت الجمل وما عليه لرسول الله 攀 قال وفيها نزلت الآية: ﴿ وَامْرَأَةً مُؤْمِنَةً إِنْ وَهَبَتْ نَفْسَهَا لِلنَّبِيِّ إِنْ أَرَادَ النَّبِيُّ أَنْ يَسْتَنَّكِمَهَا خَالِصَةً لَكَ مِنْ دُونِ الْمُؤْمِنِينَ ﴾ [الإحزاب: ٥٠]، وقد روى البخاري من طريق أيوب عن عكرمة عن ابن عباس رضي الله عنهما أن رسول الله 🐲 تزوج ميمونة وهو محرم وبني بها وهو حلال، وماتت بسرف قال البيهقي وروى الدارقطني من طريق أبي الأسود يتيم عروة ومن طريق مطر الوراق عن عكرمة عن ابن عباس رضي الله عنهما أن رسول الله 🐲 تزوج ميمونة وهو حلال قال وتاولوا رواية ابن عباس الأولى أنه كان محرما أي في شهر حرام كما قال الشاعر...

قتلوا ابن عقان الخليفية شخابرهما بالتحاكا معدياتا وعا عما بالهالو عسما في دع الفلم أرم ثله م خ ذولا علايهم

أي في شهر حرام. وقد كان في شهر ذي القعدة. (البداية والنهاية ٢٣٣/٤).

استعداد عمر رضى الله عنه لواجهة ملك الروم في مصر

ولما كان ذو القعدة من سنة ست عشرة وضع عمر رضي الله عنه مسالح (أسلحة) مصر على السواحل كلها، وكان داعية ذلك أن هرقل أغزى مصر والشام في البحر ونهد لاهل حمص بنفسه وذلك لثلاث أ ١٦ الم المنين وسنة اشهر من إمارة عمر (تاريخ الطبري ٢ / ٥١٦)

## خلافة الخليفة الطائع وخلع المطيع سنة ٣٦٣هـ

ذكر ابن الأثير آنه لما كان الثالث عشر من ذي القعدة، وقال ابن الجوزي كان ذلك يوم الثلاثاء التاسع عشر من الله يا القعدة من هذه السنة، خُلع المطبع لله، وذلك لفالج أصابه فثقل لسانه، فساله سبكتكين أن يخلع نفسه ويولي من بعده ولده الطائع، فأجاب إلى ذلك فعقدت البيعة للطائع بدار الخلافة على يدي الحاجب سبكتكين وخلع أبوه المطبع بعد تسع وعشرين سنة كانت له في الخلافة ولكن تعوض بولاية ولده واسمه الطائع أبو بكر عبد الكريم بن المطبع آبي القاسم، ولم يل الخلافة من اسمه عبد الكريم سواه، ولا من أبوه حي سواه، ولا من كنيته أبو بكر سواه وسوى أبي بكر الصديق رضي الله عنه، ولم يل الخلافة من بني العباس أسن منه كان عمره لما تولى شمانيا واربعين سنة وكانت أمه أم ولد، اسمها غيث تعيش يوم ولي، ولما بويع ركب وعليه البردة وبين يديه سبكتكين والجيش ثم خلع من الغد على سبكتكين خلع الملوك ولقبه ناصر الدولة وعقد له الإمارة ولما كان يوم الأضحى ركب الطائع، وعليه السواد فخطب الناس بعد الصلاة خطبة خفيفية حسنة، وحكى ابن الجوزي في منتظمه أن المطبع لله كان يسمى بعد خلعه بالشيخ الفاضل. البداية والنهاية ١٧٦٠/١١

## خروج شيخ الإسلام ابن تيمية من مصر إلى الشام مع الجيش المصري سنة ٢١٦هـ

ثم إنه توجه إلى الشام صحبة الجيش المصري قاصدا الغزاة فلما وصل معهم إلى عسقلان توجه إلى بيت المقدس وتوجه منه إلى دمشق، وجعل طريقه على عجلون وبعض بلاد السواد وزرع، ووصل إلى دمشق في اول يوم من شهر ذي القعدة سنة اثنتي عشرة وسبعمائة، ومعه اخواه وجماعة من أصحابه وخرج خلق كثير لتلقيه وسروا سرورا عظيما بمقدمه وسلامته وعافيته ، وكان مجموع غيبته عن دمشق سبع سنين وسبع جمع، وقد توقي في اثناء غيبة الشيخ عن دمشق غير واحد من كبار اصحابه وساداتهم. (العقود الدرية ٢٠٦/١).

# وفاة ولي العهد ابن الخليضة الناصر لدين الله سنة ٢١٢هـ

في هذه السنة كانت وفاة ولي العهد أبي الحسن على بن أمير المؤمنين الناصر لدين الله، ولما توفي حيزن الخليفة عليه حيزنا عظيما، وكذلك الخاصة والعامة لكثرة صدقاته وإحسانه إلى الناس، حتى قيل إنه لم يبق بيت بيغداد إلا حزنوا عليه، وكان يوم جنازته يومًا مشهودًا، وناح أهل البلد عليه ليلا ونهارا ودفن عند جدته، توفي يوم الجمعة العشرين من ذي القعدة وصلى عليه بعد صلاة العصر.

## وفاة الإمام الذهبي سنة ٧٤٨

في ليلة الاثنين تالث شهر لأي القعدة توفي الشبيخ الجافظ الكبير مؤرخ الإسلام وشيخ المحدثين شمس الدبن أبو عبد الله محمد بن عثمان الذهبي بترية أم الصالح وصلي عليه يوم الاثنين صلاة الظهر في جامع دمشق ودفن بباب الصغير وقد ختم به شبيوخ الحديث وحفاظه رحمه الله. وفي يوم الاحد سادس عشر لأي القعدة حُضرت تربة أم الصالح رحم الله واقفها عوضا عن الشيخ شمس الدين الذهبي وحضر جماعة من أعيان الفقهاء ويعض الفضاء وكان درسا مشهودا ولله الحمد والمنة. وفي يوم الاربعاء ناسع عشره أمر نائب السلطنة بجماعة انتهبوا شيئا من الباعة فقطعوا أحد عشر منهم وسمر عشرا وسمروا تعزيرا وتأثيبا ائتهي والله أعلم.



#### حكم أخسذ وكسالات عسديدة في الحج

سؤال: من وكل شخصنا ليحج عن أمه ثم علم بعد ذلك أن هذا الشخص قد أخذ وكالأت عديدة، فما الحكم حينتذ؟ أفتوناً غفر الله لكم.

الحواب: الذي ينبغي للإنسان أن يكون حازمًا في تصرفه، وألا بكل الأمر إلا إلى شخص تطمئن إليه في دينه، بأن يكون أمينًا عالمًا يما تحتاج إليه في مثل ذلك العمل الذي وكل إليه قبإذا أردت أن تعطى شخصنا ليحج عن أبيك المتوفى، أو أمك فعليك أن تختار من الناس من تثق به في علمه وفي دينه؛ وذلك لأن كثيرًا من الناس عندهم حهل عظيم في أحكام الحج، فلا يؤدون الحج على ما ينبغي وإن كانوا هم في أنفسهم أمناء، لكنهم يظنون أن هذا هو الواجب عليهم، وهم يخطئون كثيرًا، ومثل هؤلاء لا ينبغي أن يعطوا إناية في الحج لقصور علمهم، ومن الناس من يكون عنده علم لكن ليس لديه أمانة فتحده لا بهتم بما بقوله أو بفعله في مناسك الحج لضعف أمانته ودينه، ومثل هذا أيضًا لا ينبغي أن يعطى أو أن يوكل إليه أداء الحج، فعلى من اراد أن ينيب شخصًا في الحج عنه أن بختار أفضل من بحده علمًا وأمانة، حتى بؤدى ما طلب منه على الوحه الأكمل.

وهذا الرجل الذي ذكر السائل أنه أعطاه لبحج عن والدته وسمع فيما بعد أنه أخذ حجات

أخرى لغبره ينظر؛ فلعل هذا الرجل أخذ هذه الحجات من غيره وأقام أناسًا يؤدونها، وقام هو باداء الحج عن الذي استنابه، ولكن هل يجوز للانسان أن يفعل هذا الفعل؟ أي: هل يجوز للإنسان أن يتوكل عن أشخاص متعددين في الحج أو في العمرة، ثم لا يباشر هو بنفسه ذلك، بل يكلها إلى

فنقول في الجواب: إن ذلك لا يجوز ولا يحل، وهو من أكل المال بالساطل، فإن بعض الناس يتاجر في هذا الأمر، تجده باخذ عدة حجج، وعدة عمرات على أنه هو الذي سيقوم بها، ولكنه يكلها إلى فلان وفلان من الناس باقل مما أخذ هو، فيكسب أموالاً بالباطل، ويعطى اشتاصًا قد لا يرضونهم من أعطوه هذه الحجج أو العمرات، فعلى المرء أن يتقى الله عز وجل في إخوانه، وفي نفسه ؛ لأنه إذا أخذ مثل هذا المال فقد أخذه بغير حق، ولأنه إذا ائتمن من قبل إضوانه على أنه هو الذي يؤدي الحج، أو العمرة فإنه لا يحور له أن يكل ذلك إلى غيره، لأن هذا التغيير قد لا يرضاه من اعطاه هذه الحجج أو هذه العمرات: [الشيخ ابن عثيمين].

سؤال: من عليه دين هل يلزمه الحج

الحواب: إذا كان على الإنسان دين يستغرق ما عنده من المال فإنه لا يحب عليه الحج؛ لأن الله تعالى إنما أوجب الحج على المستطيع، قال الله تعالى: ﴿ وَلِلَّهُ عَلَى النَّاسِ حِجُّ الْنَـنْتِ مَنِ اسْتَطَاعَ إِلَيْهِ سَبِيلاً ﴾ [آل عمران: ٩٧]، ومن عليه دين يستغرق ما عنده لم يكن مستطيعًا للحج، وعلى هذا فسوفي الدين، ثم إذا تيسر له بعد ذلك فليحج.

وأما إذا كان الدين أقل مما عنده بحيث يتوفر لديه ما يحج به من بعد أداء الدين فإنه يقضي دينه، ثم يحج حديثذ، سواء كان فرضًا أم تطوعًا، لكن الفريضة بجب عليه أن يبادر بها، وغير الفريضة هو بالخيار إن شباء تطوع، وإن شباء ألا يتطوع فلا إثم عليه. [الشيخ ابن عثيمين].

#### حكمالااللا

سؤال: إذا حج الإنسان عن غيره باجرة فيقى منها شيء فهل باخذه

الجواب: إذا أخذ دراهم ليحج بها وزادت هذه الدراهم عن نفقة الحج فإنه لا بلزمه أن يردها إلى من أعطاه هذه الدراهم إلا إذا كان الذي أعطاه قال له: محج منها»، ولم يقل: محج بها»، فإذا قال: محج منها» فإنه يلزمه أن يرد ما بقى، اللهم إلا أن يكون الذي

اعطاه رجالاً لا يدري عن أمور الحج، ويظن الحج يتكلف مصاريف كثيرة فأعطاه بناء على غرته وعدم معرفته فحيننذ يجب عليه أن يبين له، وأن يقول: إني حجب بكذا وكذا، وإن الذي أعطيتني أكثر مما أستحق، وحينئذ إذا رخص له فيه وسمح له فلا حرج. [الشبخ ابن عنيمين].

## تجاوز المية اتبدون احسرام

سؤال: ما الحكم فيمن تجاوز الميقات بدون إحرام وهو يريد الغمرة أو الحج

الجواب: الواجب على من آراد الحج أو العمرة ومرّ بالميقات ألا يتجاوز الميقات حتى يحرم منه ؛ لأن النبي على قال: "يهل أهل المدينة من ذي الحليفة.... أخرجه البخاري، وكلمة: "يهل، خبر بمعنى الأمر، وعلى هذا فيجب على من أراد الحج أو العمرة إذا مر بالميقات أن يهل منه، ولا يتجاوزه، فإن فعل وتجاوز وجب عليه أن يرجع ليحرم منه، وإذا رجع واحرم منه فلا فدية عليه، فإذا أحرم من مكانه ولم يرجع فعليه عند أهل العلم فدية يذبحها ويوزعها على فقراء مكة.

### حكم حج المراة بدون مستحسره

ســؤال: إذا حـجت المراة بدون محــرم فــهل حجها صحيح، وهل الصبي المميز يعتبر محرما، وما الذي يشترط في المحرم،

الجواب مجها صحيح، لكن فعلها وسفرها بدون مَحْرِم مُحَرِّمُ، ومعصية لرسول الله ته، فإنه عليه الصلاة والسلام قال: «لا تسافر امراة إلا مع ذى محرم، أخرجه البخاري.

والصغير الذي لم يبلغ ليس بمحرم؛ لأنه هو نفسه يحتاج إلى ولاية وإلى نظر، ومن كان كذلك فلا يمكن أن يكون ناظرًا أو ولنا لغيره.

والذي يشترط في المصرم أن يكون مسلما، ذكرًا، بالغا، عاقلاً، فإذا لم يكن كذلك فإنه ليس بمحرم.

وهاهنا أصر ناسف له كشيراً وهو: تهاون بعض النساء في السفر بالطائرة بدون محرم، فإنهن يتهاون بذلك، تجد المرأة تسافر في الطائرة وحدها، وتعليلهم لهذا الأمر يقولون: إن محرمها يشيعها إلى المطار الذي أقلعت منه الطائرة، والمحرم الآخر يستقبلها في المطار الذي تهبط فيه الطائرة، وهي في الطائرة أمنة.

وهذه العلة عليلة في الواقع، فإن محرمها الذي شيعها ليس يدخلها في الطائرة، وإنما يدخلها في صالة الانتظار.

وربما تتأخر الطائرة عن الإقلاع فتبقى هذه المراة ضائعة.

وربما تطير الطائرة ولا تتمكن من الهبوط في المطار الذي تقصده لسبب من الأسباب، وتهبط في مكان أخر، فتضيع هذه المرأة.

وربما تهبط في المطار الذي قصدته، ولكن لا يأتي محرمها الذي يستقبلها لسبب من الأسباب لمرض، أو نوم، أو حادث في سيارته منعه من الوصول، أو غير ذلك.

وإذا انتهت هذه الموانع كلها ووصلت الطائرة في وقت وصولها، ووجد المحرم الذي يستقبلها، فإنه من الذي يكون إلى جانبها في الطائرة، قد يكون إلى جانبها رجل لا يخشى الله تعالى ولا يرحم عباد الله فيغريها وتغتر به، ويحصل بذلك الفتنة والمحظور كما هو معلوم.

فالواجب على المرأة أن تتقي الله عرق وجل، وألا تسافر إلا مع ذي محرم، والواجب أيضًا على أولياء النسباء من الرجال الذين جعلهم الله قوامين عليهن أن يتقوا الله عز وجل، وألا يقرطوا في محارمهم، وألا تذهب غيرتهم ودينهم، فإن الإنسان مسئول عن أهله، لأن الله تعالى جعلهم أمانة عنده، فقال: فيا أيها الدين أمنوا قوا أنفسكم وأهليكم فأرا وقودها الناس والحجارة عليها ملائكة غلاظ شداد لا يعصون الله ما أمرهم ويفعلون ما يُؤمرون ه (التحريم: ٢). [الشيخ ابن عتيمين]

#### حكم أخذا للرأة حسوب منع الدورة أثناء الحج

سؤال: هل من المباح للمراة أن تأخذ حبوبا تؤجل بها الدورة الشهرية حتى تؤدي فريضة الحج، وهل لها مخرج آخر؟

الجواب لا حرج أن تأخذ المرأة حبوب منع الحمل لتمنع الدورة الشهرية أيام رمضان حتى تصوم مع الناس، وفي أيام الحج حتى تطوف مع الناس، ولا تتعطل عن أعمال الحج وإن وجدت غير الحبوب شيئا يمنع من الدورة فلا باس إذا لم يكن فيه محذور شرعًا أو مضرة. [الشيخ ابن باز].

الحمد لله وحده، والصلاة والسلام على من لا نبي بعده، وبعد:

فإن للطعام والشراب آدابًا يحسن بالمسلم أن يتعلمها لأن بعضها واجب يلزم العصمل به، والبعض الآخر مستحب يثاب فاعله ولا يأثم تاركه، نسال الله الكريم رب العرش العظيم أن يجعلنا من الذين يسارعون في الخيرات، اللهم آمين.

وفيما بلى بيان يتعض تلك الأداب:

◄ التسمية في أول الطعام (والشعراب)، والحمد في اخره؛ لقوله ... سم الله، وكل بيم ينك، وكُل مما يليك... متفق عليه.

ولقوله ﷺ: ﴿إِنْ الشيطان يستحل الطعام أن لا يذكر اسم الله عليه، رواه مسلم.

ولقوله في: «إذا دخل الرجل بيته فذكر الله تعالى عند دخوله وعند طعامه قال الشيطان لأصحابه: لا مبيت لكم ولا عشاء، وإذا دخل فلم يذكر الله تعالى عند دخوله قال الشيطان: أدركتم المبيت، وإذا لم يذكر الله تعالى عند طعامه قال: أدركتم المبيت والغشاء، رواه مسلم.

ولقوله 🐉 : اإذا أكل أحدكم فليذكر اسم الله تعالى، فإن نسي أن بذكر اسم الله تعالى في أوله فليقل: باسم الله أوله وأخره ، رواه أبو داود والترمذي وصححه الله.

وكان النبي الله عنه إذا رفع مائدته قال: الحمد لله حمدًا كثيرًا طيبًا مباركًا فيه. رواه البناري.

ولقوله ﷺ: «من اكل طعاماً فقال: الحمد لله الذي اطعمني هذا ورزقنيه من غير حول مني ولا قوة ؛ غُفر له ما تقدم من ننبه، رواه ابو داود والترمذي وصححه



Upload by: altawhedmag.com

الإلباني، رحمهم الله.

٢ ويكره ذم الطعام ؛ فعن أبي هريرة رضي الله عنه قال: ما عاب رسول الله 🍪 طعامًا قط، إن اشتهاه اكله، وإن كرهه تركه، متفق عليه.

٣- ويحرم الأكل أو الشرب بالشمال ؛ لقوله 🎏: «لا ياكلن أحدكم بشماله، ولا بشرين بها، فإن الشيطان يأكل بشماله ويشرب بها ، رواه مسلم. وعن سلمة بن الأكوع رضي الله عنه أن رجلاً اكل عند رسول الله 👺 بشيماله فقال: اكُل بيميتك، قال: لا استطيع، قال: «لا استطعت». ما منعه إلا الكبر. فما رفعها إلى فيه، رواه مسلم. روى أن يده شُلُت في الحال بدعوة النبي 🐲 فأصبح بالفعل عاجزًا عن الأكل بها.

٤- ويستحب الاجتماع على الطعام ؛ لقوله 🍇 : «اجتمعوا على طعامكم، واذكروا اسم الله بُيارك لكم فيه، رواه أبو داود وصححه الألباني، وتدعي الميا من بالناها، ومن لم يطاا ليهمي

٥- ويستحب الأكل من جانب القصعة، ويكره الأكل من وسطها ؛ لقوله ﷺ : «وكل مما يليك». متفق عليه المارة خارات المارا والما

ولقوله 🛎 : «البركة تنزل وسط الطعام، فكلوا من حافتيه، ولا تأكلوا من وسطه». رواه أبو داود والترمذي وصححه الإلباني، رحمهم الله.

١- ويكره الأكل متكتًا؛ لقوله على: ﴿ لَا أَكُلَّ متكنًا ، روام البخاري.

٧- ويستحب الأكل بثلاث أصابع ولعقها ولعق القصعة، فعن كعب بن مالك رضى الله عنه قال: رأيت رسول الله على يأكل بثلاث أصابع، فإذا فرغ لعقها. رواه مسلم.

وعن جابر رضى الله عنه أن رسول الله 🛎 أمر بلعق الأصابع والصحفة، وقال: «إنكم لا تدرون في أي طعامكم البركة، رواه مسلم.

٨- ومن السنة أخذ اللقمة التي سقطت وأكلها؛ لقوله ﷺ: ﴿إِذَا سَقَطَتَ لَقَمَةَ أَحَدُكُمْ فلياخذها فليمط ما كان بها من أذى ثم لياكلها ولا يدعها للشيطان، فإذا فرغ فليلعق أصابعه،

فإنه لا يدري في أي طعامه البركة. رواه مسلم

- ٩- ويستحب تكثير الأيدي على الطعام ؛ لقوله 🐲: اطعام الاثنين كافي الثلاثة، وطعام الثلاثة كافي الأربعة، متفق عليه. وفي رواية السلم: "طعام الواحد يكفى الاثنين، وطعام الاثنين يكفى الأربعة، وطعام الأربعة يكفى الثمانية، على المعالج وقد العالم والمتالي

• ١- ويكره التنفس في الإناء، ويستحب التنفس خارجه ثلاثًا، فعن أبي قتادة رضى الله عنه أن النبي على أن يتنفس في الإناء. متفق

وعن انس رضى الله عنه أن رسول الله 🐲 كان يتنفس في الشراب ثلاثًا. منفق عليه

والمعنى أنه كان يتنفس خارج الإناء ثلاثًا.

١١- ويكره الشرب من فم القربة، فعن أبي هريرة رضي الله عنه قال: نهي رسول الله 👺 ان يُشرب من في السقاء أو القرية.

متقق عليه.

١٢ - ويكره النفخ في الإناء. فعن ابن عباس رضى الله عنه ما أن النبي 🥸 نهى أن يتنفس في الإناء أو ينفخ فيه. رواه الشرمذي وصححه الإلباني، وُحمهما الله؛ لقساً الإدام واع دانيًا الهاعد،

١٣- ويستحب الشرب والأكل قاعدا، فعن انس رضى الله عنه أن النبي 🍅 نهى أن يشرب الرحل قائمًا، قال قتادة: فقلنا لأنس: فالأكل؟ قال ذلك أشر وأخبث. رواه مسلم. ملت هاي كلب

وفي رواية لمسلم أن النبي 😂 زجــر عن الشرب قائمًا. أي ساع العام و المات ماعقا

ويجوز الشرب من ماء زمزم قائمًا، فعن ابن عباس رضى الله عنهما قال: سقيت النبي 👺 من زمزم فشرب وهو قائم. متفق عليه.

١٤- ويستحب أن يكون ساقى القوم أخرهم شربًا؛ لقوله 🎏 : «ساقى القوم آخرهم». يعنى شربًا. رواه الترمذي وصححه الألباني، رحمهما الله. -10 ويحرم الأكل أو الشرب في أنية الذهب والفضة ؛ لقوله 🎏 : «الذي يشرب في آنية الفضة

إنما بجرجر في بطنه نار جهنم. متفق عليه. وفي رواية لمسلم: «إن الذي يأكل أو يشرب في أنية الفضة والذهب.

المسباع وكل كل ذي ناب من السباع وكل ذي مخلف من الطير ؛ لحديث ابن عباس رضي الله عنهما قال: نهى رسول الله 👺 عن أكل كل ذي ناب من السباع وكل ذي مخلب من الطير.

💵 🗤 ويحرم تعاطى المسكرات ؛ لقوله 🐲 : الكل مسكر خمر، وكل خمر حرامه.

رواه مسلم.

ولقوله 🕮 : «كل شراب أسكر فهو حرام».

١٨- ويكره نقع التمر والزييب جميعًا ؛ لأن السكر يسرع إلى الخليط قبل أن يتغير طعمه فيحسنه الشارب غير مسكر بينما يكون في الحقيقة مسكرًا. عن جابر رضى الله عنه أن رسول الله 🥮 نهى أن ينبذ التمر والزبيب حميعًا. رواه مسلم.

📭 – ويحرم التداوي بالخمر لقوله 🛎 : «إنه ليس بدواء، ولكنه داء. رواه مسلم.

٢٠- ومن السنة تغطية الإناء ؛ لقوله 👺: «غطوا الإناء وأوكوا السقاء». رواه مسلم.

٢١- ويستحب أن يسقى الشيارب من على يمينه ؛ لقــوله على: «الأيمنون، الأيمنون، الأيمنون، قال أنس: فهي سنة، فهي سنة، فهي سنة. رواه مسلم.

٢٢- ويستحب التقلل من الطعام والشيراب ؛ لقوله تعالى: ﴿ وَكُلُوا وَاشْرَبُوا وَلاَ تُسْرِفُوا ﴾ [الأعراف: ٣١]،

ولقوله على: «ما ملا أدمى وعاءً شرًا من بطن، بحسب ابن أدم أكلاتُ (بعني لقمُ) يُقمن صليه،

فإن كان لا محالة فثلث لطعامه، وثلث لشرابه، وثلث لتفسه .. رواه الترمذي وابن ماجه وصححه الالباني، رحمهم الله تعالى - آمين. المحمد الله

۲۲- مواسم الطعام والشراب:

القا للطعام والشراب مواسم منها:

الـ أيام التشريق ؛ لقوله 🎏 : أيام التشريق أيام أكل وشرب وذكر لله. رواه مسلم.

وفي رواية لأحمد: «إنها أيام أكل وشرب وذكر الله عز وحل. الله عن وحل الله عن وحل الله

رواه أحمد وغيره وصححه الإلباني. 🕒 ولائم العبرس ؛ لقبوله 🍩 : «أوَّلم ولُوَّ بشاة، رواه مسلم

ويستحب إحاية الدعوة لقوله 👑: ﴿إِذَا دِعَا احدكم أشاه فلنحب، رواه مسلم.

كما يستحب دعوة الفقراء والأغنياء ؛ لقوله شر الطعام طعام الوليمة تُمنعها من تأتيها ويُدعى إليها من يأباها، ومن لم يجب الدعوة فقد عصبي الله ورسوله».

رواه مسلم.

ولائم العقيقة: ويستحب أن تقسم ذبيحة العقيقة كما تقسم الأضحية: يأكل منها أهل البيت ويتصدقون ويهدون.

\*۱- شهر رمضان هو شهر الصيام وليس شهرًا للطعام، وما يفعله الناس الآن من إعداد ميزانية خاصة لما لذ وطاب من الأطعمة وأنواع الحلوى في هذا الشهر مخالف للسنة وللمقصود

نسال الله عز وجل أن يرزقنا رزقًا حلالاً طبيًا، وأن يُعارِك لنا فيه، وأخر دعوانا أن الحمد لله رب العالمين.

تشهد مدبرية التضامن الاحتماعية بالدقهلية بأنه قد تم قيد لائحة النظام الأساسي لحمعية أنصار السنة المحمدية بالطوائرة مركز المنزلة برقم (١٥٥٦) بتاريخ ٢٠٠٧/٩/٦م، طبقًا للقانون (٨٤) لسنة ٢٠٠٢ بشأن الجمعدات والمؤسسات الأهلية وللائحة التنفيذية لذلك القانون.

#### الحمد لله، والصالاة والسالام على رسول الله، واله وصبحيه ومن والاه، ويعد: ﴿

فقد درج أهل الأهواء والبدع والافتراق على تسمية احتساب السلف الصالح على أهل الأهواء والددع والافتراق والتحذير من بدعهم وحمانة عقيدة الأمة منها ظلمًا وعدوانًا وحجرًا، وكتما للحربات، وإرهاب المخالف، واستعداء عليه، وكان من أبرز هذه المزاعم: دعوى أن السلف الصالح أهل السنة ظلموا الفرق، وأنهم بانكارهم للبدع والمحدثات بفرقون المسلمين، وقد حمل هؤلاء أو تجماهلوا أنه قمد ثبت في النصوص القاطعة أن هذه الأمة -كسائر الأمم السابقة - ستفترق، وانه ستبقى طائفة واحدة من ثلاث وسبعين على الحق، كما قال الله تعالى: ﴿ وَلا بِزَالُونَ مُحْتَلِقِينَ (١١٨) إِلَّا مِنْ رَحِمْ

[ (age: 111, 111].

وقال ﷺ: التتعين سين من كان قبلكم،. وحـــذر النبي 👺 من البــدع والمحــدثات والأهواء والافتراق، وأخبر عن دعاة السبل وحذر منهم، ومن دعاة الضلالة، وأمر الله تعالى بالاعتصام بحبل الله، ونهى عن التفرق فقال سبحانه: ﴿ وَاعْتَصِمُوا بِحَبِّلِ اللَّهِ حَمِيعًا وَلاَ تَفَرَّقُوا ﴾ [ال عمران: ١٠٣]. وأمر 👺 بالجماعة والسنة، ونهى عن الفرقة والبدعة، وقد استجاب السلف الصالح - الصحابة والتابعون ومن تبعهم بإحسان - لأمر الله تعالى وأمر رسوله 🛎، وصدقوا خبره وأخذوا بوصيته، وقاموا بواجب النصيحة في نشير السنة والنهي عن البدعة والتحذير منها وحماية الأمة من غوائلها، واستحابوا لأمر النبي 👺 بقوله: «من رأى منكم منكرًا فليغيره بيده، فإن لم يستطيع فيلسانه،

## إعداد/د. ناصر العقل

فإن لم يستطع فيقلبه وذلك أضعف الإيمان، آرواه مسلم رقم: ٤٩].

فان البدع اعظم المنكرات بعد الشيرك، وجهود السلف في هذا الصدد مشهورة، ومن ذلك:

-لما حدثت الردة بعد موت رسول الله 🛎 قيض الله تعالى لها أنا بكر - رضى الله عنه -فوقف وقفته الحازمة المشهورة التي كسر الله يها موجة الردة، وأعز الله يها الدين، وأنده على ذلك الصحابة - باحماع - وتاصروه.

-ولما ظهرت بعض بذور البدع في عهد عمر رضي الله عنه - كالكلام في القدر، والاحتجاج على المعاصى، ومتشابه الأيات، فأقام عمر معوجها بدرته المشهورة، فأدَّب صبيعًا لخوضه في الأيات المتشابهات، وأدب الأمة كلها عندما هدد النصراني القدري - تطريك الشام - حينما زعم أن الله لا يضل من بشياء، كما أدب عمر -رضى الله عنه - الأمة كلها كذلك بقطع شجرة الحديبية لقطع دابر البدع، وثهى الذين كانوا يرتادون مواطن محددة للتعيد عندها مما لم برد

ونهر كعب الأحبار، وقال له: القد ضاهبت اليهودية، حينما أشار كعب أن يصلى عمر إلى الصخرة في بيت المقدس.

- وأدب على - رضى الله عنه - الشيعة الغلاة، وحرقهم في النار حينما علم أنهم يغلون فيه ويقدسونه، وأمر بجلد المفترية من الشيعة الذين فضلوه على أبي بكر وعمر.

ولما ظهرت الخوارج قيض الله لها سائر الصحابة وعلى رأسهم على رضي الله عنه وابن

عباس رضي الله عنهما، فاقاموا عليهم الحجة، وبينوا لهم المحجة حتى رجع منهم من كان يريد الحق، واصر أهل الأهواء على بدعتهم، فقاتلهم الصحابة احتسابًا وامتثالاً لأمر رسول الله قد وقمعًا لبدعهم، وحذروا منهم ومن مجالستهم.

ولما ظهرت القدرية في النصف الثاني من القرن الأول تصدى لها متأخروا الصحابة كعبد الله بن عمر، وابن عباس، وجابر بن عبد الله، وواثلة بن الأسقع، رضى الله عنهم، وكان من أشدهم على القدرية ابن عمر، الذي حذر منها وانذر، وكشف عوارها، وحذر من معبد الجهني رأس القدرية وأصحابه، ونهى عن مجالستهم ومخالطتهم والتلقى عنهم، وكذلك ابن عباس وكذلك لما أعلن غيلان الدمشقى بدعة القول بالقدر تصدى لها التابعون وعلى رأسهم مجاهد، والخليفة الراشيد عمر بن عبد العزيز، وريحانة الشيام الأوزاعي، لكنه أصبر على بدعته حتى قتله هشام بن عبد الملك لبدعته، وقد زعم أهل الأهواء أن قتله كان سياسيًا! وهذا ضرب من الحكم على القلوب والنوايا التي لا يعلمها إلا علام الغيوب سبحانه واتهام للنبات، والعدول عن الأمر البين المشهور الشابت عن الثقات إلى الظنون والأوهام والمشتبهات.

ثم أعتزلت المعتزلة الأولى وعلى رأسهم واصل بن عطاء، وعمرو بن عبيد، فتصدى لهم أثمة السنة أمثال الحسن البصري، وأيوب السختياني، وابن عون، وثابت البناني، وابن سيرين، وحماد بن زيد، ومالك بن أنس، وأبي حنيفة، وابن المبارك، وهكذا كلما كثرت حشود البدعة تصدت لها جحافل السنة.

ولما نبغت الرافضة فيض الله لها امتال: الشعبي والشافعي وعبد الله بن إدريس الأودي وغيرهم.

ولما برز راس الجهمية الجهم بن صفوان، تصدى له سائر اثمة السلف: كالزهري، ومالك، وابى حنيفة، ثم عبد الله بن المبارك، وامثالهم.

ولما نبغ بشر المريسي - رأس الجهمية في زمانه - تصدى له أمثال عثمان بن سعيد الدارمي، والشافعي، والكتاني.

ولما احتسدت حشود الاهواء زمن المامون وبعده من الجهمية والمعتزلة ومن سار على

نهجهم، وعلى رأسهم ابن أبي دؤاد، تصدى لهم إمام السنة وقامع البدعة الإمام أحمد بن حنبل، فكسرهم كسرة لم ينهضوا بعدها إلا متعثرين بحمد الله.

ولما تجمعت فلول الجهمية المعتزلة في آخر القرن الثالث، وصالت صولتها، قيض الله لها أبا الحسن الأشعري، وكان الخبير بعوارها، لأنه كان معتزليًا فهداه الله للسنة، فحشر المعتزلة في قمع السمسمة – كما قيل – وكسرهم، فانهزموا هزيمة منكرة.

ولما نبغت نابغة الكلام وريثة الجهمية والمعتزلة، وبدأ أهل الكلام يخوضون في صفات الله تعالى والإيمان والقدر، تصدى لهم أئمة السلف في القرنين الرابع والخامس الهجريين: كالبربهاري، وابن خزيمة، وابن بطة، والهروي واللالكائي، وابن منده، والملطي، والصابوني، والإجري، وابن وضاح، والبغوي، وابن عبد البر، وأمثالهم.

وفي القرون السادس والسابع والشامن الهجرية عمت البلوى بالبدع والأهواء والافتراق، وهيمنة الفرق في سائر البلاد الإسلامية، واستحكمت الصوفية ببدعها، وساد الكلام والفلسفة والباطنية والدجل، وتسلط الكفار على كثير من بلاد المسلمين في الشام وغيرها.

فقيض الله أمثال: الشاطبي، وشيخ الإسلام ابن تيمية، وتلاميذه (كابن القيم، والذهبي، وابن كثير، وابن رجب)، فتصدى شيخ الإسلام لجحافل البدع وعساكر الضلالة وجاهد في كل ميدان بلسانه وقلمه ويده، فقد تصدى لأهل الكلام، والفلاسفة، والباطنية، والصوفية، والرافضة، والعهود، والنصارى، والصابئة.

كما كان مجاهدا بعلمه ولسانه وسيفه للكفار التتار والنصارى الصليبيين والبغاة، وكان يشجع المسلمين على الجهاد في كل ميدان، وله في ذلك إسهامات مشهورة مشهودة.

وكان ناصحا لولاة المسلمين واثمتهم، يذكرهم ويعظهم، ويحثهم على الجهاد ويامرهم بالمعروف، وينهاهم عن المنكر بحكمة وقوة، كما كان ناصحا لعامة المسلمين وعلماتهم، وكان أمرا بالمعروف وتاهيا عن المنكر، هو واتباعه يصدع بذلك، ولا يضاف في الله لوصة لائم، حتى أبان

الله به السنة، ونصر به راية السلف، وكشف الله به أهل البدع وعقائدهم ومناهجهم، وحتى أقام الحجة، وأبان المحجة، ونصر الملة، ولا تزال أثاره ومؤلفاته مرجعًا لكل صاحب سنة، وقذى في عين كل صاحب بدعة، وفيها فرقان بين الحق وأهله، وبين الباطل وأهله، رحمه الله وجزاه عن الإسلام والمسلمين خير الجزاء.

وفي العصور المناخرة: استحكمت البدع والشركيات، وانتشرت الطرق الصوفية والمقابرية والعادات الجاهلية حتى في جزيرة العرب، فتصدى لها ناصر السنة وقامع البدعة؛ الشيخ الإمام محمد بن عبد الوهاب واتباعه، فطهر الله بدعوته المباركة أرض جزيرة العرب خاصة الحجاز ونجد وما حولها من البدع والشركيات والمقابرية والصوفية الضالة، كما نفع الله بدعوته سائر أقطار المسلمين، حيث اعتزت بها السنة وانصارها، وانتصارت السلفية، واحتمت وأوت إلى ركن شديد، حيث قامت لها وعليها دولة نشرتها وحمتها بالسيف والقلم وهي الدولة السعودية، أعرها الله والإسلام ونصر بها السنة وأهلها.

ولا نزال - بحد مد الله - نرى ثمار هذه الدعوة في كل مكان، رغم تكالب جحافل البدعة، وما أجلبوه عليها بخيلهم ورجلهم: بالسب، والهمز، واللمز، وإعلان العداوة، وصد الناس بشتى الوسائل، والله غالب على أمره.

ولما نبغت نابغة (سب السلف) في القرن الماضي (الرابع عشير الهجري) على لسان الكوثرية، معلنة انتقاص بعض ائمة السلف ورافعة راية الكلام والتجهم، واتهام السلف وأتباعهم، ورميهم بالألقاب المشينة والألفاظ المقدعة مثل: (الحشوية، والمشيبهة، والحمقي، والجهلة، والأوباش والرعاع)، قيض الله لهم أمثال: المعلمي، والألباني، ويكر أبو زيد، وسائر مشابخنا، حفظهم الله،

ولما أخرجت البدع أعناقها في البلاد الطاهرة على بد أحد المنت سبين للعلوية وأتباعهم، تصدى لها طائفة من المشايخ وطلاب العلم وفقنا الله وإياهم، ولا يزال مشايخنا لهم جهود مشكورة في هذا المضمار، وفقهم الله وسدد خطاهم، والان وقد بدا (نباشة القبور)

يثيرون المشتبهات ويشككون أبناء المسلمين بالمسلمات، وينهشون علماء السلف، وينبئسون في كتبهم عن الزلات، ويطعنون في سلف الأمة ويبكون على أطلال الفرق والبدع، ويمجدون رؤوس الضللة والأهواء، ويرددون مطاعن الزنادقة في خيار الأمة، وإنّا لمنتظرون - تحقيقًا لوعد الله بحفظ دينه - مَنْ يتصدى لهذه النابتة الخبيثة كفانا الله شرها، ولا حول ولا قوة إلا بالله وحسبنا الله ونعم الوكيل.

ومما ينبغي التنبيه له، أن أهل الأهواء - قديمًا وحديثًا - يضيقون نرعًا بإنكار البدع والتصدي للمبتدعة، وبالأمر بالمعروف والنهي عن المنكر، ويجعلون ذلك - حسب موازينهم التي تقوم على الأهواء من الظلم والشتم والسب والحجر، وكتم الحريات، والاستعداء ضد الخصوم، والتضييق على المخالفين.

ويته مون السلف الذين ينهون عن البدع والآثام ويحذرون منها ومن أهلها: بالتكفير والآثام ويحذرون منها ومن أهلها: بالتكفير التبديع والتفسيق ونحو ذلك، وكل ذلك من التلبيس والبهتان، فإن هذه أحكام شرعية يطلقها المجتهدون من العلماء الثقات على من يستحقها شرعا، حسب اجتهادهم، وقد يخطئ الواحد منهم، لكن ليس ذلك من منهجهم.

ولذلك فإن أهل الأهواء يتهمون السلف بالسب والشيم واللعن ونحو ذلك من هذا المنطلق، أعني أنهم يسمون إطلاق الأحكام الشرعية من الكفر والبدعة والفسق ونحوها على من يستحقها شرعًا: شتمًا ولعنًا وسبًا، وهذا هو منهج أعداء الرسل في كل زمان.

مع العلم أن السب للكفر والشيرك والبيدع والأهواء والفسيوق مشيروع ومطلوب شيرعًا بالضوابط الشرعية، وقد جاء ذلك في كتاب الله وسنة رسوله على فالنبي على كما كان يامر بالتوحيد، كان كذلك ينهى عن الشرك ويدم عبادة الأصنام والأوثان، وقد وصفه المشركون بانه كي ينهى عن الشرك (يسبُّ الهتهم) وهو سبأ مشروع ومن دعائم الدين الكبرى في كل زمان.

#### وو من هو الصحابي؟ وو

قال ابن حجر رحمه الله في «الإصابة»: «الصحابي: هو كل من لقي النبي 🛎، مــؤمنًا به، ومــات على الاسلام، [الإصابة ١٠/١].

وصحابة رسول الله 🐲 كلهم عدول، وكلهم ذوو فضل وكرامة، لأن الصحبة شرف لم يكتبه الله تعالى الا لمن اختارهم لصحبة نبيه 🐲 و إقامة دينه.

العدل من الناس في اللغة: المرضى قوله وحكمه. لسبان العرب منادة عدل. وأما في الاصطلاح فالعدالة عدارة عن: استقامة السيرة والدين.

وقد أخرج البزار في مسنده من طريق جابر بن عبد الله رضى الله عنهما قال: قال رسول الله 🐲: ﴿إِنَّ اللَّهُ اختار لي أصحابي على العالمين، سوى النبيين والمرسلين، واختار لي من أصحابي أربعة بعني أبا بكر وعمر وعثمان وعليًا، وجعلهم أصحابي ؛ وقال: في أصحابي كلهم خيراء. [مسند البزار بسند صحيح، قال الهيئمي رجاله ثقات وفي بعضهم خلاف: ١٦/١٥].

وروى أبو داود الطيالسي عن عبد الله بن مسعود رضى الله عنه قال: إن الله نظر في قلوب الصباد، فوجد خيرها قلب محمد 🤓 فبعثه برسالته، ثم نظر في قلوب العباد بعد قلب محمد 🐲 فوجد قلوب أصحابه خير قلوب العباد، فاختارهم لصحية نبيه ونصرة سنه بالعب حالات بلي ناهد للا با العدا

انظر شرح الدرة المضية للسفاريشي: ٢٨٠/٢].

وهؤلاء الصحابة الكرام تربوا في مدرسة النبي 🛎 وأخذوا عنه حتى حقق بهم عقيدة التوحيد الصافية، فاصبحوا بفضل القرآن الكريم والسنة النبوية المطهرة رواد العالم وسادته، وصيار الاقتداء يهم أسهل طريق إلى الجنة الكاليات المات المات

روى الإمام أحمد عن عمد الله بن مسعود رضى الله عنه أنه قال: (من كان متأسبًا فليتأس بأصحاب رسول الله 👺 فانهم أبر هذه الأمة قلوباً، وأعمقها علمًا، وأقلها تكلفًا، وأقومها هديًا، وأحسنها حالاً ؛ قومُ اختارهم الله لصحبة نبيه، وإقامة دينه فاعرفوا لهم فضلهم، واتبعوا أثارهم فإنهم كانوا على الطريق المستقدم.

[شرح الدرة المضية للسفاريني ٢٨٠/٢].

٢- مكانة الصحابة في القرآن الكريم:

وقد شهد لهم رب العزة سبحانه وتعالى بالفضل والكرامة، وضمن لهم الجنة في أكثر من تسعين أية،



# صلاح الدين إيراهيم النبراوي

الجمد لله رب العالمين، والصيلاة والسيلام على أشرف المرسلين، وعلى الله الطيسيين الطاهرين، وعلى اصحابه الغر المسامين، ومن تبعهم بأحسان إلى بوم الدين، أما بعد:

فمن المعلوم أن قلب الإسلام النابض بتمثل في القرآن الكريم والسنة النبوية المشرقة، وقد تلقفهما والصحابة وضوان الله عليهم فاقاموا الدين علما وعملأ ودعوة إلى الله تعالى فنهم القدوة والمثل الأعلى للأمة.

غيراته في كل فترة تطل علينا الرافضة برؤوسها المغرضة ومحاولاتها المستميتة في التلبيس على الناس، فيأخذون في النطاول على الصحابة، وبنب الأثمة، بل وخصيصوا الآن بعض القنوات الفضائسة للهجوم على دبننا ونبينا، وصار سب أصحاب النبي ﷺ بابا ثابتًا في كثير من صحفهم، مع أن هؤلاء الصحابة الكرام هم شبهود الدين، وحملة الشبريعة الذين نقلوا إلينا عقيدة التوحيد الصافية النقية، وقيل أن نتحدث عن عدالة الصبحانة رضي الله عنهم نبدأ أولاً يتعريف الضحاني.

17 التوجيد العدد 31 السنة السادسة والثلاثون

منها سبع عشرة آية صريحة تمجدهم وتشيد يفضلهم، نذكر منها؛

قوله تعالى - مبينًا أنه قد رضى عن أصحاب النبي : ﴿ وَالسَّابِقُ وِنَ الْأُولُونَ مِنَ الْمُهَا حِرِينَ والأنصار والذين اتبعوهم بإحسنان رضى الله عَنَّهُمْ وَرَضُوا عَنَّهُ وَأَعَدُّ لَهُمَّ حِنَّاتٍ تُحْرَى تَحْتَهَا الأَنْهَارُ شَالِدِينَ قِيهَا أَبِدًا ذَلِكَ الْفَوْرُ الْعَظِيمُ ﴾ [التوية: ١٠٠].

تَامَلُ قَـولُهُ تَعَـالَى: ﴿ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُمْ ﴾ بصيغة الماضي، وقد سمع عبد الله بن عباس رضى الله عنه رجلاً بنال من أصحاب رسول الله 🐲 فقال له: أمن المهاجرين الأولين أنت؟ قال: لا. قال: فمن الأنصار أنت قال: لا. قال: فأنا أشهد بأنك لست من التابعين لهم بإحسان.

وقال تعالى مبينًا أن أصحاب النبي 👺 كلهم في الجنة، وإن اختلفت درجاتهم: ﴿ لاَ سَنْ تَوى مِنْكُمْ مَنْ أَنْفَقَ مِنْ قَبْلِ الْفَتْحِ وَقَالَلَ أُولَئِكَ أَعْظُمُ دُرَجَةً مِنَ الَّذِينَ أَنْفَقُوا مِنْ بَعْدُ وَقَاتَلُوا وَكُلاً وَعَدَ اللَّهُ الحُسْنَى وَاللَّهُ بِمَا تَعْمَلُونَ خَسِرٌ ﴾ [الحديد: ١٠].

تأمل: وكلاً وُعَدَ الله الحسني بصيغة الماضي أيضنًا.

وقوله تعالى يصف أصحاب النبي 🐲 بأنهم عدول: ﴿ وَكَذَلِكَ حَعَلْنَاكُمْ أُمُّةً وَسَطًا لِتَكُونُوا شُ هَ دَاءَ عَلَى النَّاسِ وَيَكُونَ الرَّسُولُ عَلَيْكُمْ شُهَيدًا ﴾ [البقرة: ١٤٣]، ووسطًا أي عدولاً.

وقوله تعالى: ﴿ كُنْتُمْ ذَيْرَ أُمَّةِ أُذُرِدَتْ للنَّاس ﴾ [آل عمران: ١١٠]، ولا يضفي على أحد ان «كنتم» بمعنى انتم.

وقوله تعالى: ﴿ وَرَحْمَتِي وَسِعْتُ كُلُّ شَيْءٍ فَسِنَاكُتُنُهَا لِلَّذِينَ يَتَّقُونَ وَيُؤِّتُونَ الزِّكَاةَ وَالَّذِينَ هُمَّ بِآيَاتِنَا يُؤْمِنُونَ (١٥٦) الَّذِينَ يَتُبِعُونَ الرَّسُولَ النُّديُّ الأُمِّيُّ الَّذِي يَجِدُونَهُ مَكْتُ وبًا عِنْدَهُمْ فِي التُّورُ أَهُ وَالانَّصِيلِ يَأْمُرُهُمْ بِالْمُرُوفِ وَيَنَّهَاهُمْ عَن الْمُنْكَرِ وَنُحِلُّ لَهُمُ الطُّنِّنَاتِ وَنُحَرِّمُ عَلَيْهِمُ الخُيَّائِثُ وَيَضَعُ عَنَّهُمْ إصَّرَهُمْ وَالْأَغْلَالَ الَّتِي كَانَتُ عَلَيْهِمْ فَالَّذِينَ آمَنُوا بِهِ وَعَزِّرُوهُ وَنَصَرُوهُ وَاتَّبَعُوا النَّورَ الذي أنْزِلْ مَعَهُ أُولَئِكَ شُمُ الْمُقْلِحُونَ ﴾ الله

[الأعراف: ١٥٦. ١٥٧].

فأصحاب النبي 👺 هم المفلحون. وقال تعالى بصفهم: ﴿ مُحَمَّدُ رَسُولُ اللَّهِ وَالَّذِينَ مَعَهُ أَشِيدًاءُ عَلَى الْكُفَّارِ رُحَمَاءُ بِيَنَّهُمْ ۖ ٢١ : الفتح: ١٩٥

روى عروة بن الزيير قال: كنا عند مالك بر انس فذكروا رجلاً بتنقص من أصحاب رسول الله 🐸 فقرا مالك هذه الآبة حتى بلغ: ﴿ لِنَعْبَطُ بهمُ الْكُفَّارَ ﴾، فقال مالك: من أصبح من الناس في قلبه غيظ على أحد من أصحاب رسول الله 🥮 فقد أصابته هذه الأبة.

[الكفاية في معرفة علم الرواية للخطيب البغدادي: ٤٧] وقال الله تعالى في سورة التحريم: ﴿ يَوْمُ لَا نُخْسِرَى اللَّهُ النَّبِيُّ وَالَّذِينَ آمَنُوا صَعَـهُ نُورُهُ بَسْعَى بَيْنَ أَيْدِيهِمْ وَبِأَيْمَانِهِمْ يَقُولُونَ رَبِّنَا أَتُّمِ لَنَا نُورَنَا وَاغْفِرْ لَنَا إِنَّكَ عَلَى كُلُّ شَيَّءَ قَدِيرٌ ﴾ [التحريم: ٨]

فهذه – كما ترى – شبهادة رب العزة سيحانه وتعالى لأصحاب محمد 🐉 بالفضل والكرامة وكفى بها من شهادة.

٣- مكانة الصحابة في السنة النبوية

عن عمران بن حُصين رضى الله عنه قال: قال رسول الله 😻: «خيركم قرني، ثم الذين يلونهم، ثم الذين يلونهم». قال عمران - راوي الحديث -فلا أدرى أذكر بعد قرنه قرنين أو ثلاثة، ثم إن بعدكم أناساً يشهدون ولا يستشهدون، ويخونون ولا يؤتمنون، وينذرون ولا يوفون، ويظهر فيهم السمري.

[البخاري (٢٦٥١)، ومسلم (٢٥٣٥). فهم رضوان الله تعالى عليهم خير الناس في خير القرون.

قال ابن حزم: الاسبيل إلى أن يلحق أقلهم درجة أحدُ من أهل الأرض،

[الفصل في الملل والأهواء والنَّحل لابن حزم ١١٧/٤]. النبي احد من أصحاب النبي

لا يجوز سب اصحاب النبي 4 ,ولا أحد منهم رضى الله عنهم فقد روى البخاري ومسلم والترمذي وأبو داود - واللفظ للترمذي - من طريق أبي سعيد الخدري رضى الله عنه قال: قال

التوحيد ذو القعدة ١٤٢٨ هـ ١٢

رسول الله 🐲 : ﴿ لا تسبوا أصحابي، فوالذي نفسى بيده لو أنفق أحدكم مثل أحد ذهبًا ما بلغ مُذُ احدَهم ولا تُصيفُه بيد والمنا الله عباليا

وفي حياة النبي 🍇 لم يجز رسول الله 👺 لأحد من أصحابه أن يتطاول على أحد منهم ولا أن يقتص لنفسه من احد من السابقين، عن أبي الدرداء رضى الله عنه أن رسول الله 🍰 لم يجز لعصرين الخطاب رضى الله عنه - وهو من السابقين - أن يقتص لنفسه من أبي بكر رضي الله عنه - وهو من السابقين - وقال: «غفر الله لك يا أبا بكري زير تي بي يا يا يا يا يا الما

[صحيح البخاري. كتاب فضائل اصحاب النبي 🍪 : ٥/٥]. وفي رواية احمد من طريق ريسعة بن كعب الأسلمي أن رسول الله 🎏 لم يجـز لربيعة أن يقتص لنفسه من أبي بكر رضى الله عنه، بل قال لربيعة: «أحسنت الا ترد عليه، ولكن قل: غفر الله

لك يا أيا يكره وعليه - يتها لم - عليها

فإذا كان رسول الله 👺 لم يجرز ذلك لأصحابه فكيف نتجرا نحن عليهم ونضع أنفسنا في مواطن الخصومة معهم؟!

٥- إجماع أهل الحق ممن يعتد بشهادتهم على عدالة الصحابة:

ذكر ابن تيمية في «الصارم المسلول» أن الإمام أحمد قال: ﴿ لا يجوز لأحد أن يذكر شيئًا من مساويهم، ولا أن يطعن على أحد منهم بعيب أو نقص، فمن فعل ذلك وجب تاديبه».

وقال المدموني: سمعت احمد يقول: ما لهم ولمعاونة، تسال الله العافية، وقال لي: يا أبا الحسن: إذا رأيت أحدًا يذكر أصحاب رسول الله 🛎 بسوء فاتهمه في إسلامه.

ولما سُئل رحمه الله: ما تقول رحمك الله فيمن قال: لا أقول إن معاوية كاتب الوحي، ولا أقول إنه خال المؤمنين، فإنه أخذها بالسيف غصتًا ؟ قال أبو عبد الله (بعني الإمام أحمد): هذا قول سوء ردىء، يُجانَبُون هؤلاء القوم ولا يجالسون وتبين أمرهم للتاس.

[السنة للخلال ٢/٤٣٤، وإسناده صحيح]. قال الامام أبو زرعة: «إذا رابت الرجل ينتقص احدًا من أصحاب رسول الله 👺 فاعلم أنه زنديق، وذلك أن الرسبول حق، والقران حق، وما حاء به حق، وانما أدى ذلك كله الصحابة،

وهؤلاء يريدون أن يجرحوا شهودنا ليبطلوا الكتاب والسنة، والجرح بهم أولى وهم زنادقة.. العدم الدرية الما [الإصابة لابن حجر ١٨/١].

هذه هي القضية إذًا، بريدون أن يجرحوا الصحابة ليبطلوا الكتاب والسنة، فهذا هو سرُّ هذه الهجمة الشرسة على أصحاب النبي 🍔 .

قال ابن عبد البر: "فهم خير القرون، وخير امة أخرجت للناس، ثبتت عدالة جميعهم بثناء الله عز وجل عليهم، وثناء رسوله 🐲 ، ولا أعدل ممن ارتضاه الله لصحبة نبيه ونصرته، ولا تزكيمة افضل من ذلك، ولا تعديل أكمل منه ". [الاستيعاب لابن عبد البر، هامش الإصابة: ٢].

قيال ابن الصيلاح: وللصحيانة بأسيرهم خصيصة، وهي أنه لا يُسالُ عن عدالة أحد منهم، بل ذلك أمر مفروغ منه، لكونهم على الإطلاق معدَّلين ينصوص الكتاب والسنة وإجماع من بعتد به في الإجماع من الأمة.

علوم الحديث: ٢٦٤].

وقال رحمه الله في المقدمة ،: "ثم إن الأمة مجمعة على تعديل جميع الصحابة، ومن لابس الفتن منهم كذلك بإحماع العلماء الذبن يعتد بهم في الإحماع ؛ إحسانًا للظن بهم ونظرًا إلى ما تمهد من الماثر، وكأن الله تعالى أتاح الإجماع على ذلك، لكونهم نقلة الشيريعية، والله أعلم، [المقدمة لابن الصلاح: ٤٢٢].

قال ابن كثير: ﴿والصحابة كلهم عدول عند أهل السنة والجماعة».

وقال: وقول المعتزلة: الصحابة عدول إلا من قاتل عليًا قول باطل مردود.

وقال: وأما طوائف الرفض وحهلهم وقلة عقلهم ودعاويهم أن الصحابة كفروا إلا سبعة عشر صحابيًا - وسموهم - فهو من الهذبيان بلا دليل، [اختصار علوم الحديث: ٢٢٢،٢٢٠].

فهذه هي شهادة من بعدد بهم من أهل العلم للصحابة رضوان الله عليهم عملاً بقوله تعالى: ﴿ قُلْ أَيُّ شَيَّءِ آكْبُرُ شَهَادَةً قُلُ اللَّهُ شَهِيدٌ بَيْنِي وَبِيْنَكُمْ وَأُوحِيَ إِلَىٰ هَذَا الْقُرَّانُ لِأُنْدَرِكُمْ بِهِ وَمَنْ نَلُغُ ﴾ [الإنفال: ١٩]. سيد و يد المند الم

والله الموفق، وأخر دعوانا أن الحمد لله رب العالمان



الحمد لله، والصالاة والسالام على رسول الله، وآله وصحبه ومن والاه، وبعد:

نواصل حديثنا حول التحية المباركة

«السلام».

#### السلام على المرأة

سلام المراة على المراة هو سنة كسلام الرجل على الرجل، ورد السلام من المرآة على مثلها كالرد من الرجل على سلام الرجل.

وأما سلام الرجل على المرأة، أو المرأة على الرحل فللعلماء أقوال تتلخص في التالي:

الأول: جواز التسليم بشرط أمن الفتنة:

ذهب جمهور العلماء إلى مشروعية السلام

على المرأة الأجنبية عند أمن الفتنة، وكذلك ردّ

المرأة على الرجل بالسلام.

وقد ترجم الإمام البخاري في صحيحه: باب تسليم الرجال على النساء، والنساء على الرجال، وساق حديث سهل بن سعد رضي الله عنه، قال: كانت لنا عجوز ترد إليٌ بُضاعة تحل بالمدينة فتاخذ من أصول السلق فتطرحه في قدر، وتكركر حبات من شعير، فإذا صلينا الجمعة انصرفنا ونسلم عليها فتقدمه لنا...».

قال الحافظ ابن حجر في تعليقه على ترجمة هذا الباب: أشار البخاري بهذه الترجمة إلى ردّ ما أخرجه عبد الرزاق عن معمر، عن يحيى بن أبي كثير: بلغني أنه يكره أن يسلم الرجال على النساء والنساء على الرجال.

والمراد بجواز التسليم بين الرجال والنساء، أن يكون عند أمن الفتنة.

قال الحليمي: كان النبي في وسلم لعصمته مامونًا من الفتنة، فمن وثق من نفسه بالسلامة، فليسلم، وإلا فالصمت أسلم، وقال ابن بطال عن المهلب: سالام الرجال على النساء: والنساء على الرجال جائز، إذا أمنت الفتنة.فتح الباري (٣٥/١١).

وروى أبو داود عن اسماء بنت يزيد قالت: مرّ علينا النبي النبي وسلم في المسجد يومًا وعصيبة من النساء قعود، فالوى بيده بالتسليم.

وأما إن كانت تلك المرأة شابة يخشى الافتتان بها أو يخشى افتتانها هي أيضًا بمن سلم عليها فالسلام عليها، وجواب السلام منها حكمه الكراهة عند المالكية والشافعية والحنابلة، وذكر الحنفية: أن الرجل يرد على سلام المرأة في نفسه إن سلمت هي عليه، وترد هي أيضنًا في نفسها إن سلم هو عليها، وصرح الشافعية بحرمة ردها عليه.

[الموسوعة الفقهية ٢٥/١٦٦].

قال الإمام النووي: جماعة النساء يسلم الرجل عليهن، والواحدة يسلم عليها النساء، والزوج والسيد والمحرم سواء أكانت جميلة والإقامة والجهر والقساء الم

أو غير جميلة، والمرأة العجوز التي لا تشتهى يستحب لها السلام عليه، ومن سلم منهما لزم الآخر رد السلام، والشابة أو العجوز المشتهاة لا تسلم على الأجنبي ولا يسلم عليها، ومن سلم لا يستحق الرد ويكره رد جوابه.

شرح مسلم (۱٤٩/١٤). الرأي الشاني: التسليم على المرأة العجوز دون الشانة:

ذهب الإمام مالك وبعض العلماء إلى جواز التسليم على العجائز دون الشبابات لخوف الفتنة بحق الشبابات، وانعدامها بالنسبة للعجائز، وهذا قول عطاء وقتادة، واستدل الملكية بحديث سهل السابق، ومنعوا السلام بالنسبة للشابة سدًا للذريعة ومنعًا للفتنة.

الرآي الثالث: منع السلام مطلقًا بين الرجل و المرآة:

قال الحافظ ابن حجر: قال الكوفيون: ويبدو أنه يريد بهم الحنفية لا يشرع للنساء ابتداء السلام على الرجال لأنهن منعن من الأذان والإقامة والجهر بالقراءة.

قالوا: ويُستثنى المحرم فيجوز لها السلام على محرمها، قال المتولي: إن كان للرجل زوجة أو محرم أو أمة فكالرجل مع الرجل. فتح الباري (٢٧/١١)،

بل يسن أن يسلم الرجل على أهل بيته ومحارمه، ورد السلام منهن عليه واجب.

الرأي الراجع:

ما ذهب إليه الجمهور أولى، وهو الرأي الأول، لقوة الأدلة فيه، وحديث مسلم أن أم هانئ بنت أبي طالب آتت النبي على يوم الفتح وهو يغتسل وفاطمة تستره فسلمت.

فالجمال مظنة الفتنة، ولهذا كره الجمهور السلام عند خوفها، وقد تكون الشابة غير جميلة فلا يفتن بها، وقد تروق العجوز في عين من يقاربها، والناس يختلفون في تقديرهم، والنساء فتنة الفتن، والسلامة لا يعدلها شيء، وفي البعد عنهن خير كثير، وسلامة للقلب وطهارة له وزكاة للنفس وهو ارضى لله، هذا مجرد إلقاء السلام.

أما المصافحة للنساء، فالمصافحة: هي الإفضاء بصفحة البد إلى صفحة البد عند اللقاء والسلام تأكيدًا له وتوثيقًا، وقد فرق الإسلام بين الذكر والأنثى في المصافحة.

مصافحة الرجل للرجل سنة مجمع عليها عند الشلاقي لا خلاف في ذلك، بل هي شعار المؤمنين الذين يمتازون به عن غيرهم، وتدل على كمال المحبة والأخوة والصفاء، وأجرها كبير عند الله تعالى.

أما مصافحة الرجل للمراة الأجنبية، وهي التي يحل له زواجها فهي حرام باتفاق الأئمة جميعًا، ويدخل في ذلك اخت الزوجة وعمتها وخالتها وبنت العم وبنت الخال، وزوجة الأخ... إلخ، وإذا كان النظر إلى المراة الله الحبية محرمًا، فلا ريب أن لمس المراة الشد تحريمًا.

والمسلم عليه أن يقتدي برسول الله 🐲 وبالصحابة والصالحين.

٧ التوحيك العدد ٤٣١ السنة السادسة والثلاثون

ولقد نصت الأحاديث الصحيحة على أنه وقد لم يضع يده في يد اصراة أجنبية قط، فقد روى البخاري من حديث عائشة رضى الله عنها أن رسول الله في كان يمتحن من هاجر إليه من المؤمنات بهذه الآية: ﴿يَا أَيُهَا النّبِيُ إِذَا جَاءَكَ المُؤْمِنَاتُ يُبَايِغِنَكُ ﴾ [المستحنة: ١٢]. قال عروة: قالت عائشة: فمن أقر بهذا الشرط من المؤمنات قال لها رسول الله في: ﴿قَد بِايعتك كلامًا، ولا والله ما مست يده يد امرأة قط في المبايعة، ما يبايعهن إلا بقوله: قد بايعتك على ذلك،

وفي رواية مسلم: انطلقن فقد بايعتكن، ولا والله ما مست يد رسول الله عليه يد امراة قط، غير أنه يبايعهن بالكلام، قالت عائشة: والله ما أخذ رسول الله على النساء قط إلا بما أمره الله تعالى، وما مست كف رسول الله على أمرأة قط، وكان يقول لهن: إذا أخذ عليهن قد بايعتكن كلامًا .

وروى الإمام مالك في الموطأ، والإمام أحمد في المسند، والترمذي وغيرهم من حديث أميمة بنت رقيقة رضي الله عنها، أنها قالت: أنيت رسول الله في نسوة بايعنه على الإسلام، فقلن: يا رسول الله، نبايعك على ألا نشرك بالله شيئًا ولا نسرق ولا نزئي ولا نقتل أولادنا ولا ناتي ببهتان نفتريه بين أيدينا وأرجلنا ولا نعصيك في معروف، فقال رسول الله في : فيما استطعتن واطقتن ألا ناسي والله ورسوله أرحم بنا من أنفسنا، هلم نبايعك يا رسول الله في المناء إنما قولي لمائة أمرأة واحدة – أو مثل قولي لامرأة واحدة – أو مثل قولي لامرأة واحدة ...

قال الحافظ ابن حجر: إنه تق بايع النساء بالكلام لا مصافحة باليد كما جرت العادة بمصافحة الرجال عند المبايعة. الفتح (۹/۸)

وقال الإمام النووي في شرحه للأحاديث: فيه أن يبعة النساء بالكلام من غير أخذ كف،

وقيه أن بيعة الرجال بأخذ الكف مع الكلام، وقال: وفيه أنه لا يلمس بشرة الأجنبية من غير ضرورة.

وروى الطبراني بسند حسن من حديث معقل بن يسار رضي الله عنه قال: قال رسول الله عنه لأن يُطعن في رأس أحدكم بمخيط من حديد خير له من أن يمس امراة لا تحل له».

فسنة الرسول في الامتناع عن مصافحة النساء الأجنبيات، والتحذير من لمسهن، وهي سنة تدعو إلى العقة والطهر والفضيلة، ومع ذلك خالف أناس كثيرون هذه السنة واتبعوا أهواء الذين لا يعلمون، وانتشترت مصافحة المرأة المجنبية خاصة في المناسبات من أعياد وغيرها، ويعدون ذلك من باب المجاملة، ولا مجاملة على حساب الدين.

والحق أن هذا هوى للنفس، والنفس تميل إليه عند أهل الدنيا ومن لا حظ لهم من العمل بالسنة.

وقد انتشر أمر المصافحة بين الرجال والنساء الآن في كل حال لا سيما بين الجيران

التوحيك ذو القعدة ١٤٢٨ ه

و الأصدقـاء و الأقارب و الزمـلاء في العمل وصـار أمرًا معروفًا.

وأما الامتناع عن المصافحة من المسلم الغيور العالم بدينه المراقب لربه، فذلك أمر منكر وشاذ.

والمسلم الصالح يعمل بدينه ويتبع طريق الحق وإن قل سالكوه ويرفض طريق الباطل وإن كثر الهالكون فيه.

وما على الإنسان إلا أن يكون صادقًا في نيته ماضيًا في عزيمته فلا يبالي بمن ضل عن الحق، ولا يبالي بمن ضل عن الحق، العالمين، وهو سبحانه وليه يكفيه شر الناس، وهو قادر على أن يرضيهم عنه.

[راجع: صلاح الأمة على هدي السنة ص ٢٩].
وعليه لا يجوز مصافحة الرجال للنساء
الأجنبيات سواء أكان الإنسان في زيارة لأقاربه
أو جيرانه أو دخل على زميلة له في العمل، ولا
يتعلل البعض بأن نيته سليمة لا يقصد لذة ولا
يشعر بشيء عند المصافحة، أو أنه يصافح
خشية إحراج المراة إذا مدت يدها فردها.

والحق أنه لا طاعة لمخلوق في معصية

الخالق، ولا أثر لغضب الإنسان أو رضاه، وما ذلك التعلل إلا من تزيين الشيطان الرجيم ومكره.

وشرع ربنا الحكيم لا يامر إلا بالخير، ولا ينهى إلا عن الشر.

وقد يخلط بعض الناس بين حكم لمس المراة الأجنبية ومصافحتها، وبين حكم نقض الوضوء من لسها.

#### فللأئمة أقوال تتلخص في:

الشافعية والحنابلة: ينتقض الوضوء بلمس المرآة الأجنبية والزوجة.

الحنفية: لمس الزوجة والمرأة الأجنبية لا ينقض الوضوء مطلقًا.

المالكية: ينتقض الوضوء عند قصد الشهوة، او وجود الشهوة ولو بدون قصد، واما إذا لم يجد شهوة، فلا ينقض وضوؤه.

وقد يكون الشيء حرامًا ولا ينقض الوضوء، فالكذب والغيبة والنميمة والنظر حرام، ومع ذلك فلا ينقض الوضوء. [المرجع السابق ص٣٥].

وللحديث بقية، بإن الله تعالى.

وصلى الله وسلم وبارك على نبينا محمد.

#### وو تهنئة وو

اسرة مجلة التوحيد تهنئ الأمين العام لجمعية أنصار السنة بفرع دروة، الأخ/ ممدوح وفاء شوقي حنفي لحصوله على درجة الدكتوراه من كلية الهندسة بشبرا- جامعة بنها، وتتمنى له المزيد من التقدم والرقي.

#### مواشهاد مو

تشهد مديرية التضامن الاجتماعية بالدقهلية بانه قد تم قيد لائحة النظام الأساسي لجمعية انصار السنة بزيان مركز بلقاس مقيدة برقم (١٥٦١) بتاريخ ٢٠٠٧/٩/٢٣م، طبقا للقانون (٨٤) لسنة ٢٠٠٢م بشان الجمعيات والمؤسسات الأهلية واللائحة التنفيذية لذلك القانون.

#### ووعسزاء وو

توفي إلى رحمة الله تعالى فجر الثلاثاء ٣٠ أكتوبر الأستاذ الدكتور محمود النقراشي السيد على، أستاذ التفسير بجامعة الأزهر فرع المنصورة، ودفن ببلده بني عبيد دقهلية، وأسرة المجلة تدعو الله العلي القدير أن يرحمه ويغفر له.

٧ التوجيح العدد ٤٣١ السنة السادسة والثلاثون

يسسرإدارة شئون القرآن الكريسم بالمركز العام أن تعالى ع المسسابة ةالسنوية في حفظ القرآن الكريم وتجويده وتفسيره.

#### وو أولاً: مستويات المسابقة وو

- ١- حفظ القرآن الكريم كاملاً مجودًا مع تفسير سورتي (الحجرات وق).
  - ٢- حفظ القرآن الكريم كاملاً محودًا.
  - ٣- حفظ عشرين جزءًا مع التجويد (تطبيقًا عمليًا).
  - ٤- حفظ عشرة أجزاء مع التجويد (تطبيقًا عمليًا).
  - ٥- حفظ خمسة أجزاء مع التجويد (تطبيقًا عمليًا).

#### وو ثانتا وو

يجري كل فرع من فروع أنصار السنة المحمدية اختبارات لطلابه ليرشح من خلالها طالبين وطالبيتين في كل مستوى من مستويات المسابقة، ولا يقبل من أي فرع أكثر من هذا العدد. و ثالثًا: تجرى المسابقة حسب الجدول الأتى وو

- ١- يوم السبت ٩ / المحرم سنة ١٤٢٩هـ الموافق ٢٠٠٨/١/١٩ اختبار المتسابقين في المستوى الأول. ٢- يوم الأحد ١٠ / المصرم سنة ١٤٢٩هـ الموافق ٢٠٠٨/١/٢٠م اختبار المتسابقين في المستوى الثاني.
- ٣- يوم الاثنين ١١ المحرم سنة ١٤٢٩هـ الموافق ٢٠٠٨/١/٢١م اختيار المتسابقين في المستوى الثالث.
- ٤- يوم الثلاثاء ١٢ المحرم سنة ١٤٢٩هـ الموافق ٢٠٠٨/١/٢٢م اختبار المتسابقين في المستوى الرابع.
- ٥- يوم الأربعاء ١٣ المحرم سنة ١٤٢٩هـ الموافق ٢٠٠٨/١/٢٣م اختبار المتسابقين في المستوى الخامس.

#### وو رابعاً: شروط المسابقة وو

- ١- ألا يزيد عمر المتسابق في المستويين الأول والثاني عن ثلاثين عامًا، وفي الثالث عن خمسة وعشرين عامًا، وفي الرابع عن عشرين عامًا، وفي الخامس عن خمسة عشر عامًا.
  - ٢- ألا يكون قد سبق له الفوز في المستوى المتقدم للتسابق فيه أو الأعلى منه.
    - ٣- يرفق المتسابق صورة الهوية التي تحمل تاربخ مبلاده.
  - ٤- آخر موعد لقبول كشوف الأسماء من الفروع أول ذي الحجة سنة ١٧٤٨هـ.
- ٥- تقدم كشوف الأسماء بالمركز العام في الدور السادس (مكتب إدارة شيئون القرآن)، وبالدور السابع بمحلة التوحيد.

#### وو خامساً: جوائز المسابقة وو

المستوى الأول: الأول: ١٥٠٠ جنيه، والثاني: ١٣٠٠ جنيه، والثالث: ١١٠٠، والرابع: ٩٠٠ جنيه، والخامس: ٧٠٠ جنيه، ومن السادس إلى العاشر: ٥٠٠ جنيه لكل واحد منهم.

المستوى الثاني: الأول: ١٢٠٠ جنيه، والثاني: ١٠٠٠ جنيه، والثالث: ٨٠٠ جنيه، والرابع: ٦٠٠ حنيه، والخامس: ٤٠٠ جنيه، ومن السادس إلى العاشر: ٣٠٠ حنيه لكل واحد منهم.

المستوى الثالث: الأول: ٨٠٠ جنيه، والثاني: ٧٠٠ جنيه، والثالث: ٦٠٠ حنيه، والرابع: ٤٠٠ حنيه، والخامس:

٣٠٠ جنبه، ومن السادس إلى العاشر: ٢٠٠ حنبه لكل و احد منهم. المستوى الرابع: الأول: ٦٠٠ جنيه، والثاني: ٥٠٠ جنيه، والثالث: ٤٠٠ جنيه، والرابع: ٣٠٠ جنيه، والخامس:

٢٠٠ جنيه، ومن السادس إلى العاشر: ١٠٠ جنيه لكل واحد منهم. المستوى الخامس: الأول: ٥٠٠ حنيه، والثاني: ٤٠٠ حنيه، والثالث: ٣٠٠ حنيه، والرابع: ٢٠٠ حنيه،

والخامس: ١٠٠ جنبه، ومن السادس إلى العاشر: ٥٠ حنبهًا لكل واحد منهم.

و مع تمنيات إدارة شعب ون القرآن بالتوفيق للجهيع وو

#### Upload by: altawhedmag.com

