

# محلة التوحيد

إسلامية تم ثقافية تم شهرية السنة السابعة والثلاثون العدد ٤٣٧ جمادي الأولى ١٤٢٩

# صاحبة الامتياز

الم جماعة أنصار السنة المحمدية

بسم الله الرحمن الرحيم فاعلم أنه لا اله الا الله



#### هل عرفت السر؟

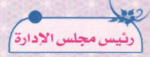
بتساءل كثير من الكُتَّاب والمحللين عن سبب تعاسة أحوال قطاعات عريضة من المجتمع، رجالاً ونساءً، شيابًا وشيوخًا، وعن سبب خراب الذمم وسوء الأخلاق، وعبادة المادة والمال، والأنانية المتفشية، والغش الذي يلغ إلى حد ذبح الحمير المريضة والميتة وهرسها لتكون طعاما للآدميان وليس لأسود حديقة الحيوان التي تعرف المبتة ولا تأكلها.

وقد بلغ الباس بهؤلاء المتسائلين إلى حد أنهم لا يعرفون ما السب وما العلاج؟

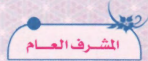
والسبب بيساطة- وإن كان لا يروق لكثير من المثقفين- أن أهل الانحراف جميعًا بدلاً من أن يجعلوا التوحيد والعبودية لخالقهم ورازقهم الذي برزق من يشاء بغير حساب ؛ جعلوا العبودية للمال والمادة والدرهم والدينار، والقطيفة (المظهر)، فدعا عليهم رسول الله 🐲 بالنكسة والتعاسة، وعدم العافية مما بصيبهم من أوجاع، فقال عليه الصلاة والسلام: «تعس عبد الدينار، تعس عبد الدرهم، تعس عبد الخميصة، تعس وانتكس، وإذا شبك فلا انتقش، أي: لم يبرأ من مصابه ولو كان شوكة.

ولأن الله تعالى لا يغير ما بقوم حتى يغيروا ما بأنفسهم، فستظل النكسة والتعاسة ملازمة لأهل الانحراف عن سبيل الله، وسيبقى الضيق والضنك والحربُ معلنة من الله ورسوله على دوائر الربا الذي أورث الفقر وخرّب البيوت، وضاعف الديون، وسيظل عبيد المادة والمال على تعاستهم التي أنذرهم بها النبي ﷺ، عندها يكونون هم القائلين بلسان حالهم: «يا رب اتعسنا!!».

التوزيع الداخلي: مؤسسة الأهرام وفروع أنصار السنة المحمدية



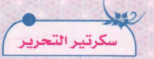
د. جمال الراكبي



د. عبدالله شاكر الجنيدي



د. عبدالعظيم يدوي زکـــریــا حس جمال عبدالرحمن معاوية محمد هبكر



مصطفى خليل أيو المعاظي التحرير

الشارع قولة - عابدين - القاهرة ت: ۲۲۹۳۹۱۷- فاکس: ۲۲۲۰۹۳۹ قسم التوزيع والاشتراكات U: 10301PTT

المركز العام هاتف: ۲۷۹۱۵۲۲- ۲۵۹۵۱۴۲۲

لأول مرة نقدم للقارئ كرتونة كاملة تحتوي على ٣٦مجلدا من مجلة التوحيد عن ٣٦سنة كاملة



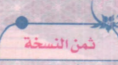
Upload by: altawhedmag.com



# حمال سعد حاتم



حسين عظا القراط

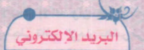


مصر ۱۵۰ قرشاً السعودية اريالات الإمارات ادراهم الكويت ۱۰۰فلس الغرب دولار أمريكي الأردن ۱۰۰فلس قطر اريالات عمان نصف ريال عماني أمريكا ادولار أوروبا اليورو

# الاشتراك الستوي

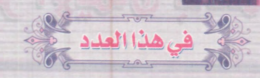
 - في الداخل ٢٠ جنيها (بحوالة بريدية داخلية باسم مجلة التوحيد - على مكتب بريد عابدين).

٢- في الخارج ٢٠دولارا أو ٧٥ريالا سعوديا أو ما يعادلهما. ترسل القيمة بسويفت أو بحوالة بنكية أو شيك على بنك فيصل الإسلامي - فرع القاهرة - باسم مجلة التوحيد - انصار السنة (حساب رقم / ١٩١٥٩٠).



MGTAWHEED@HOTMAIL.COM رئيس التحرير ،

GSHATEM@HOTMAIL.COM
التوزيع والاشتراكات:
SEE2070@HOTMAIL.COM
موقع المجلة على الانترنت:
WWW.ALTAWHED.COM
موقع المركز العام:
WWW.ELSONNA.COM



افتتاحية العدد: اثر الإيمان بالقدر في سلوك المؤمنين بقلم الرئيس العام كلمة التحرير: بقلم رئيس التحرير

رين . ١٠٠٠ و ... باب التفسير: تفسيرسورة الفجر: د/ عبدالعظيم بدوي باب السنة: أهمية الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر

زكريا حسيني محمد أخطار تهدد البيوت: شوقي عبدالصادق

الشيعة الرافضة تاريخ وحقائق: د/ عبدالله شاكر مختارات من علوم القرآن: مصطفى البصراتي القصة فى كتاب الله: عبدالرازق السيد عيد

السلام تحية الإسلام: سعيد عامر واحة التوحيد: علاء خضر

جهاد وتضحيات على طريق الدعوة: معاوية محمد هيكل تفاحة القلب وريحانة العين: عبده الأقرع

دراسات إسلامية: متولى البراجيلي باب الاسرة: جمال عبدالرحمن

> تحذير الداعية من القصص الواهية: على حشيش باب الفتاوي

> > حدث في مثل هذا الشهر

موقف اليهود والرافضة من مخالفيهم: اسامة سليمان

الحياء: د/ محمد عبالعليم الدسوقي ٦٥ باب التراجم: فتحي أمين عثمان ٨٢

ستر عورات المسلمين: صلاح نجيب الدق ٧٠

م دار البمورية للصحافة



- ٦٦٠ جنيها ثمن الكرتونة للأفراد والهيئات والمؤسسات داخل مصر
- ٢٢٠ ولارلن يطلبها خارج مصرشاملة سعرالشحن

Upload by: altawhedmag.com



الحمد لله، والصلاة والسلام على رسول الله، واله وصحبه ومن والاه.

اما بعد:

فقد تكلمنا في لقاء سابق عن الإيمان بالقدر باعتباره من أركان الإيمان، فلا يتم إيمان العبد حتى يؤمن بالقدر خبره وشره حلوه ومره ويعلم أن ما أصابه لم يكن ليخطئه، وما أخطأه لم يكن ليصيبه، وأن عمله لا يقبل حتى يؤمن بالقدر، وإذا علمنا أن الإيمان قول وعمل، فإن للإيمان تأثيراً واضحاً على سلوك المؤمن وأخلاقه ومعاملاته، وللإيمان بالقدر خاصة أبلغ الأثر في هذا السلوك وهذه الأخلاق والمعاملات، فالمؤمن قريب من ربه عز وجل، يستشعر مراقبته سبحانه ويسعى في مرضاته في القول والعمل، والعلن.

والإيمان بالقدر يملاً القلب رضاً بالله عز وجل ويدينه وبرسوله ﷺ، ورضًا عن الله عز وجل في قضائه وابتلائه، فيتنوق حلاوة الإيمان ولا يرضى به بدلاً، كما قال رسول الله ﷺ: «ذاق طعم الإيمان من رضي بالله رباً، وبالإسلام ديناً، وبمحمد ﷺ رسولاً» [مسلمك الإيمان].

وقال ﷺ: «ثلاث من كن فيه وجد بهن حلاوة الإيمان: أن يكون الله ورسوله أحب إليه مما سواهما، وأن يحب المرء لا يحيه إلا لله، وأن يكره أن يعود في الكفر بعد إذ أنقذه الله منه كما يكره أن يلقى في النار» [متفق عليه].

ويتجلى تأثير الإيمان بالقدر في سلوك المؤمن في نواح شتى؛ أولها: إتقان العمل وحسن التوكل على الله عز وجل، فالمؤمن كما قلنا حريص على ما ينفع به نفسه، وينفع به غيره في الدنيا والآخرة، حريص على دعوة الناس وهدايتهم إلى خيري الدنيا والآخرة، صابر على ما يناله من الأذى في سبيل مرضاة الله عز وجل، محتسب أجره على الله، مستعين بالله، غير عاجز ولا متوان ولا متواكل، وهذا هو المؤمن القوى حقاً كما قال رسول الله هي «المؤمن القوي خير وأحب إلى الله من المؤمن الضعيف، وفي كل خير، أحرص على ما ينفعك واستعن بالله ولا تعجز فإن أصابك شيء فلا تقل: لو أنى فعلت كان كذا وكذا، ولكن قل قدر الله وما شاء فعل فإن لو تفتح عمل الشيطان، [رواه مسلم].

وهو مع شدة حرصه على الأشياء النافعة في الدنيا والآخرة كالعلم الناقع والعمل الصالح والسعي إلى تحقيق الريادة والتقدم في كل مناحي الحياة، يقيم الصلاة ويؤتي الزكاة ويامر بالعروف وينهى عن المنكر، يأكل من الحلال الطيب ويآنف من كل حرام وخبيث، الغاية عنده لا تبرر الوسيلة فغايته كريمة، ووسائله لتحقيق غاياته شريفة، عفيف القلب، عقيف اللسان، لا يجهر بالسوء، ولا يعمل الفواحش، وهو مع هذا كله راض يما قسمه الله عز وجل لله عز وجل عليه، يصبر على البلاء ويشكر النعماء، كما قال نبينا عنه: عجباً لأمر المؤمن، إن أمره كله له خير، وليس ذلك لأحد إلا للعؤمن، إن أصابه سراء شكر فكان خيراً له، وإن أصابه ضراء صبر فكان خيراً له، وإن أصابه

لا يندم ولا يتحسر على ما قاته من رزق في الدنيا ولا يقرح ولا يتفاخر بما أعطاه الله عز وجل، ولا يقول مقالة الكافر بانعم الله عز وجل ﴿ إِنْما أُوتِيتُهُ عَلَى علْم عنْدي ﴾، وإنما يقول: ﴿ ذَلِكَ فَضَلُ اللّه يُؤْتِيه مَنْ يَشَاءُ



وَ اللّٰهُ وَاسِعُ عَلِيمٌ ﴾، قال تعالى: ﴿ مَا أَصَابَ مِنْ مُصِيبَةً فِي الأَرْضِ وَلاَ فِي أَنْفُسِكُمٌ إِلاً فِي كِتَابِ مِنْ قَبْلِ أَنْ نَبْرَاهِا إِنْ ذَلِكَ عَلَى اللّٰهِ يَسِيرٌ (٢٢) لِكَيْلاَ تَأْسَوْا عَلَى مَا فَاتَكُمْ وَلاَ تَقْرِحُوا بِمَا اتَاكُمْ وَاللّٰهُ لاَ يُحِبُّ كُلُّ مُخْتَالِ فَخُورٍ ﴾ [الجديد: ٢٢، ٢٣].

وهو في هذا كله معتمد على الله تعالى، ياخذ بالأسباب ويتعلق قلبه بمسبب الأسباب سبحانه وتعالى، ينازع أقدار الله باقدار الله عز وجل، ويغر من قدر إلى قدر كما فعل عمر بن الخطاب رضي الله عنه حين دخل الشام فبلغه أن الطاعون قد استشرى بارضها، فأراد أن يرجع، فقال له أبو عبيدة بن الجراح: أتفر من قدر الله وفقال عمر: لو غيرك قالها!! أفر من قدر الله إلى قدر الله ويعلم أن الدعاء يرد القضاء، فيلجأ إلى الله عز وجل بساله التوفيق والثبات والهداية والرشاد ودفع الضر والبلاء-

#### 00 ثانيا: السلوك المستقيم مع الأخرين 00

إذا أيقن العبد أن النفع والضربيد الله عز وجل، وأن الخلق ليس لهم من الأمر شيء تعلق قلبه بالله، وحرص على مرضاته، لا على مرضاة الناس فيتخلى عن الأساليب السيئة في تعامله مع الناس، فلا يكذب ولا ينافق، ولا يداهن ليصل إلى غرض دنيوي وهذا يورثه الصدق والاستقامة على أمر الله عز وجل.

وإذا علم العبد أن أجله بيد الله عز وجل، وأن أقصى ما يناله منه عدوه وهو القتل إنما هو بتقدير الله عز وجل لا بيد أحد من الخلق أورثه ذلك شجاعة في مواجهة عدوه، وفي الأمر بالمعروف والنهى عن المنكر.

قال تعالى: ﴿ أَيْنَمَا تَكُونُوا بِدُرِكِكُمُ الْمَوْتُ وَلَوْ كُنْتُمْ فِي بُرُوجٍ مُشْيِّدَةً ﴾، وقال تعالى: ﴿ يَقُولُونَ لَوْ كَانَ لَنَا مِنَ الأَمْرِ شَيْءً مَا قُتَلْنَا هَا هُنَا قُلْ لَوْ كُنْتُمْ فِي بُيُوتِكُمْ لَبَرَزَ الَّذِينَ كُتِبَ عَلَيْهِمُ الْقَتْلُ إِلَى مَضَاجِعِهِمُ ﴾ [ال عمران ١٥٤].

وإذا علم العبد كذلك أن ما يقع من الناس في حقه من تقصير أو إساءة إنما هو بتقدير من الله عز وجل أورثه ذلك رغبة في العفو عمن طلمه أو اساء إليه أو قصر في حقه، ويتجلى هذا في سلوك النبي عن حيث كان يصبر على الاذى ويدفع بالتي هي أحسن فكان لا ينتقم لنفسه قط، فإذا انتهكت حرمات الله لم يقم لغضبه شيء حتى ينتقم لله عز وجل.

وكثيراً ما قال النبي 🐲 عند تعرضه للأذى: «يرحم الله موسى لقد أوذي بأكثر من هذا فصبر».

يقول أنس بن مالك رضي الله عنه: خدمت النبي 🍪 عشر سنين فما قال لي لشيء فعلته لم فعلته ؟ ولا لشيء تركته لم تركته ؟ وكان بعض أهله إذا لامني يقول 👺: «دعوه فلو قضي شيء لكان»

#### 🐽 ثالثاً: الجمع بين الخوف والرجاء 🐽 💮 💮 💮

المؤمن بالقدر يعبد ربه خوفاً وطمعاً، لأنه يعلم يقيناً أن العبرة بالخواتيم، وأن السعيد من عباد الله عز وجل من هيا الله له أسباب السعادة، وكتبه من السعداء، وأن الشقي من شقي في بطن أمه، وأن العبد قد يعمل بعمل أهل الجنة فيما يرى الناس ثم يختم له بعمل يؤدي إلى النار فيخاف من سوء الخاتمة، وقد يعمل بعمل أهل النار ثم يتوب الله عليه فيعمل بعمل أهل الجنة فيدخلها، فيطمع في عفو ربه وفي جنته.

وقد كان النبي ﷺ وهو سيد ولد أدم وكذلك كان انبياء الله ورسله يجمعون بين الخوف والرجاء، قال تعالى: ﴿ وَرَكَرِيُّا إِذْ نَادَى رَبُهُ رَبُّ لاَ تَدَرُّنِي فَرْدَا وَانتَ خَيْرُ الْوَارِئِينَ فَاسْتَجَبْنَا لَهُ وَوَهَبْنَا لَهُ يَحْيَى وَاصْلَحْنَا لَهُ رَوْجَهُ إِنْهُمْ كَانُوا نُسَارِعُونَ فَى الْخَيْرَاتِ وَيَدْعُونَنَا رَغْبًا وَزَهْبًا وَكَانُوا لَنَا خَاشِعِينَ ﴾ [الانبياء٨٩- ٤٠]. وكان رسول الله في يقول في دعائه: «اللَّهُمُ بِعلْمِكَ الْغَيْبِ وَقَدْرَتِكَ عَلَى الْخُلُقِ أَحْيِنِي مَا عَلَمْتَ الْحَيَاةَ خَيْرًا لَي وَتَوَقَنِي إِذَا عَلَمْتَ الْوَفَاةَ خَيْرًا لِي، اللَّهُمُ وَاسْأَلُكَ خَشْيَتَكَ فِي الْغَيْبِ وَالشَّهُادَةَ وَاسْأَلُكَ كَلَمَةَ الْحَقَ فِي الرَّضَاءَ بَعْدَ وَالْغَضْفِ وَأَسْأَلُكَ الْقَصْدُ فِي الْفَقْرِ وَالْغَنِي وَأَسْأَلُكَ نَعِيمًا لاَ يَنْقَدُ وَاسْأَلُكَ قُرْةَ عَيْنِ لاَ تَنْقَطِعُ وَأَسْأَلُكَ الرَّضَاءَ بَعْدَ الْمُوتَ وَأَسْأَلُكَ الرَّضَاءَ بَعْدَ الْقَصْدُ وَالْمُوتُ وَأَسْأَلُكَ لَدَّةَ النَّمُ وَاسْأَلُكَ الْمُوتُ وَأَسْأَلُكَ لَدَّةً النَّمُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّيْقِ إِلَى وَجَهِكَ وَالشَّوْقُ إِلَى لِقَائِكَ فِي غَيْرِ ضَرَاءً مُضِرَّةً وَلا فَتَنَا بِزِينَةَ الإمانِ وَاجْعَلْنَا هُدَاةً مُهْتَدِينَ ﴿ [رواه النسائي]. فَوَالْذِي لاَ إِلَهُ عَيْرُهُ إِنْ أَحَدَكُمْ لاَيْعُولُ بَيْنَةً الإمانِ وَاجْعَلْنَا هُدَاةً مُهْتَدِينَ ﴿ [رواه النسائي]. فَوَالْذِي لاَ إِلَهُ عَيْرُهُ إِنْ أَحَدَكُمْ لَيعُمْلُ بِعَمْلُ بَعْمَلُ بَعْمَلُ بَعْمَلُ بَعْمَلُ بِعُمْلُ بِعَمْلُ بِعَمْلُ بِعَمْلُ بِعَمْلُ بِعَمْلُ بِعَمْلُ أَلْ النَّارِ حَتَّى مَا يَكُونَ بَيْنَهُ وَبَيْنَهَا إِلاَ ذِراعُ فَيَسْنِقُ عَلَيْهِ الْكَتَابُ فَيعُمْلُ بِعَمْلُ أَهْلِ النَّالِ فَيعُمْلُ بِعَمْلُ أَمْلُوا النَّالِ فَيَعْمَلُ بِعَمْلُ أَلْهُ لِواللَّهُ وَالْمُونُ بَيْنَهُ وَبِيْنَهَا إِلاَ ذَرَاعُ فَيَسْنِقُ عَلَيْهِ الْكَتَابُ فَيعُمْلُ بِعَمْلُ أَعْلِي النَّالِ فَيْعُمْلُ بِعُمْلُ أَلْهُ لِللْهُ لِلْ الْمُؤْلِ وَلَا النَّالِ وَلَا النَّالِ فَيَعْمُلُ بِعَمْلُ أَلْهُ لِللْهُ وَلَا عَلَيْهُ النَّالِ فَيَعْمَلُ بِعَمْلُ أَلْهُ لَا لِنَا لِكَتَابُ فَيْعُمْلُ بِعُمْلُ أَلْمُ النَّالِ فَي الْفَالِقُولُ النَّذِي عَلَى النَّالِ فَيَالُولُولُ النَّالِ النَّذِي الْمُؤْلِ النَّالُ ولَاعُ فَا لَا النَّالُولُولُ الْمُؤْلِولُولُ النَّالِ وَلَا عَلَالُهُ عَلَيْهُ النَّالِ فَلَالِمُ النَّالِ فَيْنَا الْمُؤْلِ النَّالِ فَلَا الْمُلْولُولُ الْمُؤْلِ الْمُلْلُولُ النَّذِي اللْهُولُ النَّذُ وَالْمُ الْمُنْ الْمُؤْلِلُ الْمُلْلُولُ الْمُلْلِقُ الْمُعْلِ الْمُلْلُولُ الْمُلْلِقُولُ الْمُعْلِلَ الْمُلْلِقُولُ

هذا وقد ترجم البخاري في كتاب الرقاق من صحيحه باب الرجاء مع الخوف وذكر حديث أبي هريرة رضي الله عنه قال: سمعت رسول الله في يقول: «إن الله خلق الرحمة يوم خلقها مائة رحمة فامسك عنده تسعا وتسعين رحمة وأرسل في خلقه كلهم رحمة واحدة فلو يعلم الكافر بكل الذي عند الله من الرحمة لم يياس من الحنة ولو بعلم المؤمن بكل الذي عند الله من العذاب لم يامن من النار».

#### و رايعا: الحرص على الرزق الحلال و

لا شك أن أمر الرزق يشغل عامة الناس، وكذلك أمر الآجل، والمؤمن المتوكل على الله لا ينشغل كثيرًا بهما؛ لأنه مطمئن تمامًا إلى أن الرزق مقسوم، والأجل معلوم، فلا يملك أحد أن ينقص من رزقه، كما لا يملك أحد من الخلق أن يغير أو يقدم أجله، وهذا لا يعنى أن يهمل المتوكل أمر السعي لطلب الرزق، وأن ما أصابه من خير لا يمكن أن يخطئه، وأن ما أخطأه لم يكن ليصيبه، ولهذا فهو لا يقتل ولده من إملاق أو خشية إملاق؛ كما فعل أهل الجاهلية الأولى، ولا يمنع نسله ويجهض أمراته؛ كما يفعل بعض الناس في العصر الحديث، وإنما يتعامل مع النسل على أنه رزق من عند الله، قد كفله الله، ولكنه يأخذ بالأسباب لتحسين مستوى النسل، ورفع مستوى الفرد، وتعليمه وتثقيفه بما يحقق نفعه في الدنيا والآخرة، وهذه مسئولية الرجل في بيته وأسرته، ومسئولية المراة في بيتها مع أولادها، ومسئولية المعلم مع تلامنته، ومسئولية الحاكم في المجتمع المسلم، كما قال النبي عليكم راء وكلكم مسئول عن رعيته...؛ الحديث.

والمؤمن في أمر الرزق لا يركن إلى الحرام، فيسعى إلى كل كسب طيب، ويبتعد عن سبل الكسب الخبيث، وقد علم أن رزقه لن يخطئه أبداً، فلماذا يحرص على الحرام ويستكثر منه مادام أن الرزاق قد كفل له رزقه، وهو كذلك لا ينشغل عن آخرته بسعيه لأجل دنياه، بل يحرص على الخيرات، ويسابق إلى الطاعات؛ لأنه يتطلع إلى الحظ الاوفر، والنصيب الأعظم من الرزق المقسوم؛ الأوهو الجنة، فيطمع في الفردوس الأعلى، ويسال ربه التوفيق والمعونة؛ عملاً بقول النبي عنه: وإذا سالتم الله فاسالوه الفردوس الأعلى، فإنه أوسط الجنة وأعلى الجنة، فوقه عرش الرحمن منه تفجر أنهار الجنة». [رواه البخاري].

لقد وثق المسلمون الأوائل بوعد الله، واطمانوا إلى كفايته، فبذلوا الأموال والأرواح في سبيل الله، شوقًا إلى الجنة، وخوفًا من النار، حتى جاء الصديق في غزوة العسرة بماله كله، فقال له النبي ﷺ: «ما أبقيت لأهلك؟» فقال: أبقيت لهم الله ورسوله. [متفق عليه].

ومع اهمية الرزق فهو ليس ما يطلبه الناس من أمر الدنيا فحسب، فالرزق أشمل وأعم من المال أو المتاع، ولهذا يحرص المؤمن المتوكل على طلب الروجة الصالحة ذات الدين التي تعينه على أمري الدنيا والآخرة، وقد قال النبي في: ، فاظفر بذات الدين تربت بداك، [متفق عليه].

وكذلك يحرص المؤمن على طلب الذّرية الصالحة التي تقر بها عينه وترثه من بعده في عمارة الأرض، وعبادة الله سبحانه، فيلحقه من عملها ودعائها بعد موته الخير الكثير، ولهذا قال إبراهيم عليه السلام: ﴿رَبُّ هُبُ لِي مِنَ لَدُنْكَ ذُرِيّةٌ طَيّبةٌ إِنْكَ سَميعُ هَبٌ لِي مِن لَدُنْكَ ذُرِيّةٌ طَيّبةٌ إِنْكَ سَميعُ الدُعاء ﴾ [الصالحين ﴾ [الصافات: ١٠٠]، وقال زكريا عليه السلام: ﴿رَبُّ هُبُ لِي مِن لَدُنْكَ ذُرِيّةٌ طَيّبةٌ إِنْكَ سَميعُ الدُعاء ﴾ [ال عمران: ٢٨]، ومن فضل الله ورحمته أن جعل عمل الذرية الصالح ودعاءها في ميزان الآباء، والحق الأبناء بالآباء، قال عز وجل: ﴿وَالدِينَ آمَنُوا وَاتّبَعَتْهُمْ ذُرّيَتُهُم بِإِيمَانِ الْحَقْنَا بِهِمْ ذُرّيَتُهُمْ وَمَا النّتَنَاهُم مَنْ عَمَلهم مَنْ عَمَلهم مَنْ عَمْلهم أَدُونَ الله ورحمة الله ورحمة الله ورحمة الله المنبى في المؤرنة المن الله ورحمة الله المنبى الله ورحمة الله المؤرنة الله المؤرنة المؤرنة الله المؤرنة المؤرن

صدقة جارية، وعلم ينتفع به، وولد صالح يدعو له .. [رواه مسلم].

وافضل ما يحرص عليه المؤمن بعد الإيمان واليقين أن يرزقه الله العافية في الدنيا والآخرة، ولهذا قال النبي عنه: «أيها الناس، سلوا الله العافية، فإن أحدًا لم يُعط بعد اليقين خيرًا من العافية». [رواه أحمد والترمذي]. والمؤمن يعلم يقيناً أن الآجال مضروبة وأن الأرزاق مقسومة، وأن الله عز وجل هو الرزاق ذو القوة المتين فيا أينها النّاسُ اذْكُرُوا نِعْمَةَ الله عَلَيْكُمُ هُلُ مِنْ خَالِقِ عَيْرُ الله يَرْزُقُكُمْ مِنَ السّماء والأرض لا إله إلا هُو فَأَنَى تُؤْفُكُونَ ﴾ [فاطر: ٣].

ولهذا فهو يسعى في طلب الرزق أخذاً بالأسباب المباحة وقد تعلق قلبه بالرزاق فاطمأن أن الرزق مكفول مضمون، فطلب الرزق بغير استشراف نفس ولا ركون إلى دنيا متمثلاً قول الحبيب محمد عنه: «إن روح القدس نفث في روعي أنه لن تموت نفس حتى تستكمل رزقها وأجلها فاتقوا الله وأجملوا في الطلب».

وقال رسول الله 🐲: ﴿ لا تَسَالُ الْمُرَاةُ طَلَاقَ أَخْتُهَا لِتَسْتَفُرغُ صَحَفَتُهَا، ولتَنْكُحَ فَإِنَّهُ بِاتَّبِهَا مَا قُدرَ لَهَاء.

وسمع النبي الله الله الله عنها تقول: «اللهم متعني بزوجي رسول الله وبابي أبي سفيان وباخي معاوية فقال لها رسول الله الله إنك سالت الله لأجال مضروبة وأثار موطوءة وأرزاق مقسومة لا يعجل شيئا منها قبل حله ولا يؤخر منها شيئا بعد حله ولو سالت الله أن يعافيك من عذاب في النار وعذاب في القبر لكان خدرًا لك إمسلمك القرر].

#### و خامساً مشاهدة القدرو

والمؤمن بقدر الله عز وجل يعلم يقيناً أن ما أصابه لم يكن ليخطئه، فيصبر وينبت عند المصائب التي لا يملك لها دفعاً قال تعالى: ﴿مَا أَصَابُ مَنْ مُصِيبَةَ إِلاَّ بِإِذْنِ اللَّهُ وَمَنْ يُؤْمِنْ بِاللَّهُ يَهْد قُلْبَهُ ﴾.

وقال تعالى: ﴿ وَلَنَبْلُونَكُمُ بِشَيْءَ مِنَ الْحَوْفِ وَالْجُوعِ وَنَقْصِ مِنَ الْأَمُوالِ وَالْأَنْفُسِ وَالثُمْرَاتِ وَبَشَرِ الصَّابِرِينَ (١٥٨) الَّذِينَ إِذَا أَصَابَتْهُمْ مُصِيبَةً قَالُوا إِنَّا لِللهِ وَإِنَّا إِلَيْهِ رَاجِعُونَ (١٥٦) أُولَئِكَ عَلَيْهِمْ صَلَواتٌ مِنْ رَبِهِمْ وَرَحْمَةً وَأُولِنَكَ هُمُ الْمُهْتَدُونَ ﴾.

فيشهد المؤمن قدر الله عند المصائب فيرضى ويُسلم ويقول مقالة الحبيب محمد ﷺ: «إن العين لتدمع وإن القلب ليحزن ولا نقول إلا ما يرضي ربنا».

وكذلك يرى الهداية والتوفيق للطاعة، فلا يرى لنفسه حسنة، ولا يدخل العُجب إلى قلبه، بل يرى منة الله عز وجل عليه أن وفقه وهداه، وفي المقابل يرى قصور نفسه وعجزها عن الوفاء بحقوق العبودية، ولقد كان اصحاب النبي الله عن الوفاء بحقوق العبودية، ولقد كان اصحاب

والله لولا الله ما اهتدينا

ولاتصدقنا ولاصلينا

فانزلن سكينة علينا

وثبت الأقدام إن لاقينا

قال ابن القيم: حق الله في العبادة ست: الإخلاص، المتابعة، النصح، الإحسان، شهود منة الله تعالى، ومطالعة عيب النفس.—

والحمد لله رب العالمين.

الحمد لله، رب العالمين، والصلاة والسلام على خاتم الأنساء والمرسلين، وبعد:

قإن أمة الإسلام قد أحاطت بها الفتن والبلايا، ونزلت بها الشدائد والكربات، واستُهدف الإسلام من أعداء الإسلام ومن بعض المنتسبين إليه، في تلاق شاذ من خلال خطط يستهدف المسلمين جميعًا؛ ليشعل الصراع بينهم، وكذلك بين الحكام والرعية، فتشتد الصراعات، ويعلو صوت المتشدقين الذين ينسبون أنفسهم إلى الإسلام من شياطين الإنس الذين يرتدون أقنعة زائفة ظاهرها المرحمة، وباطنها العذاب، وفي غمار الحياة الدنيا الزائفة يلهثون وراء مصالحهم الدنيوية، متناسين أن هناك إله خالق، عالم بالاسرار.. منتقم جبار، عاصم من الفتن ومن أصحابها.

وتحن نعيش اليوم زمان الفتن والبلايا، فإننا نرى أن من أشد الأحداث وأقساها إيلاما بالامة حدثين يضربان بجذورهما في أعماق الامة، فها هي ذكرى نكبة فلسطين التي تعتبر من أفجع الماسي في قاريخ العالم الإسلامي، حيث شهد القاريخ الحديث اقتلاع جذور شعب ودولة، وإحلال مكانه عصابات اليهود من شتات العالم، كذلك نتذكر أخرى مريرة ؛ ألا وهي احتلال أرض العراق وتقتيل شعبه، ونهب ثرواته، وإرهاب أهله، وقدبير المؤامرات والكيد له ليل نهار، والفتن والمؤامرات والخارج، ولا حول ولا قوة إلا بالله العلى العظيم.

🚾 ستون عاماً على اغتصاب فلسطين 👓

لقد حنرنا الله تعالى من الفتن، فقال: ﴿ وَاتَّقُوا فَتَّنَةٌ لا تُصِيبَنُ النّينَ ظَلَمُوا مِنْكُمْ خَاصَةٌ وَاعْلَمُوا أَنُ اللّهُ شَيدِدُ الْعَقَابِ ﴾ [الانفال: ٢٥]، وحذرنا كذلك رسولنا على من الفتن، بل سمى بعضها ووصفها كي نحذرها، فعن عبد الله بن عمر رضي الله عنهما قال: قال رسول الله عنه : ﴿إنه لم يكن نبي قبلي إلا كان حقّا عليه أن يدل امته على خير ما يعلمه لهم، وإن أمتكم هذه جُعل عافيتها في أولها، وسيصيب أخرها بلاءً وأمورٌ تُنكرونها، وتجيء فتنة فيرقق بعضها بعضا، وتجيء الفتنة فيقول المؤمن: هذه مُهلكتي، ثم تنكشف، وتجيء الفتنة فيقول المؤمن: هذه هذه، فمن أحب أن يردر حرح عن النار ويدخل الجنة ؛ فلتآته منيته وهو يؤمن بالله واليوم الآخر، وليات إلى النّاس الذي يُحبُ أن يؤتي إليه، ومن بايع إماما، فأعطاه صفقة يده، وثمرة قلبه، فليطعه إن استطاع، فإن فأعطاه صفقة يده، وثمرة قلبه، فليطعه إن استطاع، فإن

وعن المقداد بن الأسود رضي الله عنه قال: قال رسول الله عنه أن السعيد لمن جُنُب الفتن، إن السعيد لمن جُنُب الفتن، ولمن ابتلي فصير فواها، إسن ابي داود]. (ومعنى: واها: كلمة تعنى التلهف، وقد توضع للإعجاب بالشيء).

وقال رسول الله ﷺ: «استعينوا بالله من أربع: فتنة القبر، وعذاب النار، وفتنة المحيا والممات، وفتنة المسيح



#### الدجال، [رواه البخاري ومسلم].

وفي ذكرى نكبة فلسطين نرى الفتن التي تموج كموج البحر بين فصائل الشعب الفلسطيني، ومن يحاول إشعالها من قبل الأمريكان واليهود؛ ليشعل الاقتتال الداخلي بين الفصائل الفلسطينية، مما يكون له أسوأ الأثر في ضياع قضية فلسطين، فهل يليق أن يتحول الأشقاء إلى أشقياء ويقعون فريسة لمؤامرة دنيئة يتولى كبرها أعداء الإسلام.

ستون عامًا على اغتصاب فلسطين، وقيام إسرائيل، وكان من أساسيات عقيدة الدولة اليهودية: أن فلسطين أرض بلا شعب، ولكننا ستوجز في أسطر قليلة معلومات مدونة عن الفلسطينيين واليهود:

□ عندما صدر وعد بلفور كان اليهود في الأراضي الفلسطينية يمثلون ٣٠٪ من تعداد السكان حوالي ٣٠٠ الف نسمة يتركزون في حيفا ويافا والقدس.

□ الحديث عن تكبة فلسطين والتهجير المخطط لأهلها والمنظم لأكثر من ١٨٠٠ من الفلسطينيين عام ١٩٤٨ إنما يُشكل أكبر ماساة حدثت لشعب من شعوب العالم، وأن هذه الفكرة لم تبدأ بعملية التهجير الواسعة التي انطلقت في أعقاب حرب ١٩٤٨م، حيث إن استبطان فلسطين تم ما بين ١٨٧٨ – ١٩٤٨م، كان يمثل العامل الأساسي لميلاد الدولة اليهودية.

□ الوضع العربي كان يوضح أن غالبية الأراضي عربية، وما تملكه اليهود حتى عام ١٩٤٥ كان حوالي ٥,٥٪ من فلسطين.

□ ١٩٤٨ قررت بريطانيا سحب قواتها من فلسطين، وإنهاء حالة الانتداب، وتركت اسلحتها ومواقعها العسكرية، لتسيطر عليها العصابات الصهيونية فوجد عرب فلسطين أنفسهم لأول مرة في تاريخهم أمام واقع مرير ؛ وهي الدولة اليهودية!!

□ بعد النكبة سيطر اليهود على ٩٩ قرية من بين ٧٤٤ قرية ودمروها وغيروا على ١٩٩ قرية من بين ٧٤٤ قرية ودمروها وغيروا

□ استدعاء اليهود من الدول العربية: العراق والمغرب ومصر ليسكنوا القرى العربية.

□ طرد الفلسطينيين قبل استدعاء اليهود العرب إلى سوريا ولبنان والضفة وغرة والاردن.

□ استطاع اليهود بالتنظيف العرقي طرد الفلسطينيين إلى ستَمَاتَة موقع في الضفة وغزة والبلاد العربية المجاورة منها ٦٩ مخيم رسمي ترعاه الأمم المتحدة وتنفق عليه المنظمات الدولية.

القرى التي كان يتم طرد اهلها وتدميرها كانت عبارة عن عائلات فلسطينية
 ١٨٪ كانوا بهاجرون إلى مكان واحد او اثنين على الأكثر.

□ قاعدة البيانات تسجل حوالي ٦ مليون فلسطيني في انحاء مختلفة، وتجمعات لسطينية.

□ بعد عام ١٩٤٨م ٩٠٠ الف لأجئ فلسطيني ٥٨٪ منهم في الأراضي التي احتلت
 عام ١٩٤٨م.

□ بعد وقوع هزيمة ١٩٦٧م كان هناك المزيد من التهجير، وتقلص الجزء العربي إلى أن أصبح اليهود يسيطرون بطريقة كبيرة على حوالي ٩٢٪ من الأراضي الفلسطينية.

□ دمرت إسرائيل اكثر من ٤٠٠ قرية تدميرًا كاملاً لكي يقطعوا خط العودة على
 أصحابها تمامًا.

□ 0.5 من الفلسطينيين المهجرين يعيشون خارج فلسطين معظمهم في الدول العربية المجاورة.

□ 1٪ من مجموع الفلسطينيين الناردين يعيشون في البلاد العربية غير المجاورة عدول الخليج.

ن ذكري احتلال فلسطين نرى فتنا تموجكموج البحر بنفصائل الشعب الفلسطيني، ومن بحاول اشعالها من قبلالأمريكان ( والسهود: لسرداد (الاقتتال الداخلي لبان النسسائل الفلسطينية، فهل لليق أن يتحمل لأشقاءالي أشقياء ىقعەنفرىسة أمرة دنيئة بتولى وها أعطاء Matt

□ بجب أن يخطط لكيفية استرجاع الوضع الموجود، وكيفية العودة لفلسطيني ١٩٤٨م، والعودة إلى أراضيهم داخل إسرائيل. □ ٩٠٪ من القرى المهجورة مازال خالبًا والأراضي بسكنها ويحجزها الجيش الإسرائيلي، وأن عودة الفلسطينيين ممكنة جداً ولا يمنعهم سوى السياسة العنصرية الإسر ائتلية. 🗆 ٥.١ مليون في قطاع غزة هم أصحاب ٢٤٧ قرية تم تطهيرها واستبعادهم إلى القطاع حيث لا كهرباء ولا مياه ولا وسيلة حياة !! 🗖 يعيش ٢٠٠٠ شخص على كل كيلو متر مربع في غزة. 🗆 أهالي قطاع غزة اليوم يساوون عدد سكان فلسطين ١٩٤٨م. □ إسرائيل تضع على أطراف حدودها التي رسمتها لنفسها اليهود الروس والبهود العرب، أما البهود الأصليين فهم يسكنون في منطقتين هما ؛ تل أبيب وحيفا. □ أغلبية اليهود والعرب يشكلون أصحاب الأعمال والحرف البسيطة. □ التغيير الديموجرافي والسكاني لعب دوراً كبيراً طوال ستين عاماً بعد الطرد والقتل والتنكيل والتشريد مما يحتم ضرورة التركيز على عودة الفلسطينيين إلى أرضهم المسلوبة. □ ٢,٧ مليون يهودي هاجروا منذ عام ٤٨ من جميع أنحاء العالم إلى إسرائيل، منهم مليون يهودي عربي، والباقي من اليهود الروس والدول الأخرى من جميع دول □ معدل الهجرة إلى إسرائيل سيتوقف بسبب امتزاحهم بالمجتمعات الأوروبية وامريكا حيث يعيشون في تلك المجتمعات. 🗆 يتراوح عدد اليهود في العالم كله حوالي ١٣ مليون يهودي. □ تهدف الخطة الصهيونية الا يزيد عدد اليهود في فلسطين عن ٥٢٪ من تعدادهم في العالم؛ لرغبتهم في بقاء نسبة كبيرة من اليهود في أمريكا بما لا يقل عن ٥ مليون حتى تبقى وسائل الضغط اليهودي في أمريكا كما هي. 🗆 هناك مؤامرة دولية، وخاصة أمريكا للحفاظ على أن تكون إسرائيل دولة يهودية مهما ترايد عدد الفلسطينين. □ إسرائيل لن تقبل إقامة دولة فلسطينية مستقلة في الضفة وغزة والقدس، ولو قبلوا بها فسيكون ذلك مجرد سجن كبير يوضع فيه الفلسطينيون. ضلالات جمال البنا وخرافاته 11 ومع اشتداد الفتن.. وتكالب أعداء الإسلام للنيل من دين الله عز وجل... يخرج علينا صاحب الخرافات المدعو «جمال البنا» عبر عدد من الفضائيات التي تستضيفه، والتي اثارت ردود أفعال قوية بسبب ما تحمله من تناقض مع ثوابت الشريعة الإسلامية من جهة، وبسبب صدورها من غير أهل الاختصاص من جهة

البنا الذي ادعي التعارض بمن القرآن الكريموالحديث النبوي الشريف: انه لايوجدثمة تعارض بين القرآن الكريموالحديث النبسهي الما التصادم في عقله الحريض، وفهمه السقيم. وعليه أن يسرجع إلى أمهات الكتىلىكتشف ضحالة فكره وضلال منهجه

نقول للكاتب جمال

وحول ما قاله البنا بشان جواز تبادل القبلات بين غير القادرين على الزواج، فإن هذا الكلام يؤدي إلى إشاعة الفاحشة في المجتمع، وجمال البنا قد تجاوز الثمانين من عمره وهو ليس من أهل الفتوى، فهو دائمًا يسعى لإثارة الموضوعات المثيرة للفتن، وليست هذه هي المرة الأولى التي يدلي فيها بهذه الآراء الغريبة، والفطرة السليمة والعقول الراشدة النقية لا تقبل استباحة ما حرمه الله، ونحن نسال من يدعو إلى مثل هذا السلوك: هل يقبله لأمه، أو لأخته، أو لابنته، فإن قبله

هذا العبث بشرع الله والتجني على دينه.

وقد ادعى البنا أيضًا وجوب رضا المرآة بالطلاق، وعدم انفراد الرجل بهذا القرار، لأن الزواج بينه وبين المرآة قد تم بالقبول والرضا، وكذلك ينبغي أن يكون الطلاق كذلك.

فقد عرفنا حقيقته ولا حاجة لنا لمزيد من الحديث معه في ذلك، وإن لم يقبله فلماذا

نقول لذلك المدعو: إن أحكام الطلاق والزواج من ثوابت هذا الدين العظيم، وقد فصل فيها العلماء والفقهاء تفصيلاً دقيقًا، ولم يقل بمثل هذا القول على مر الزمان أحد

ويقول البنا كذلك: إن معيار الحكم على الحديث هو آيات القرآن الكريم، وأن هناك أحاديث تتعارض مع القرآن !!

ونقول لهذا المُخرِف: إن علماء الحديث والمتخصصين لم يقفوا على حديث واحد يتعارض مع آية من القرآن الكريم، ومن قال غير ذلك فإنه الزيغ والفتنة التي حذرنا منها ربنا عز وجل في قوله: ﴿ هُوَ الَّذِي أَنْزَلَ عَلَيْكُ الْكَتَابِ مِنْهُ آيَاتُ مُحُكَمَاتُ هُنُ أُمُّ الْكَتَابِ وَأَخْرُ مُتَسَابِهِ مِنْهُ الْبَيْنَ في قُلُوبِهِمْ رَبِّعُ فَيتُبِعُونَ مَا تَسَابِه مِنْهُ الْبَيْعَاء الْكَتَابِ وَأَخْرُ مُتَسَابِهِ مِنْهُ الْبَيْنَ في قُلُوبِهِمْ رَبِّعُ فَيتُبِعُونَ مَا تَسَابِه مِنْهُ الْبَيْعَاء الْفَتْنَة وَالبِّنَا مِنْ اللهِ وَمَا يَعْلَمُ تَأُولِلهُ ﴾ [ال عمران: ٨]، وقال أيضًا: ﴿ وَمَا أَرْسَلْنَا مِنْ قَبْلُكُ مَنْ رَسُولُ وَلاَ نَبِي إِلاَ إِذَا تَمنَى الْقَى الشَيْطَانُ في أُمُنيتَه فينسَحُ اللهُ مَا يُلقي الشَيْطَانُ فَتَنَة اللهُ عَليمَ حَكِيمُ (٥٧) ليَجْعَلَ مَا يُلقي الشَيْطَانُ فَتَنَة فَلُوبُهُمْ ﴾ [الحج: ٥٠] الحج: ٥٠].

وعن ادعائه ان هناك تصادم بين حديث قتل المرتد: «من بدل دينه فاقتلوه» وبين آيات القرآن الكريم التي تؤكد على حرية الاعتقاد مثل قوله تعالى: ﴿ فَمَنْ شَاءَ فَلْيُوْمِنْ وَمَنْ شَاءَ فَلْيُكُفُرُ ﴾ [البقرة: ﴿ لاَ إِكْرَاهَ فِي الدِّينِ ﴾ [البقرة: ٢٥].

ثقول لذلك الكاتب الذي يدعي أنه كاتب إسلامي: إنه لا يوجد ثمة تصادم بين الآية والحديث، إنما التصادم في عقله المريض، وعليه أن يرجع إلى أمهات الكتب للكتشف ضحالة فكره، وسوء فهمه.

#### نداء إلى أصحاب الخابر

ومع كثرة الأزمات التي تحيط بالأمة؛ نرى أزمة أخرى تطل برأسها علينا ؛ وهي المتعلقة بازمة رغيف الخير، وما أحدثته من ضحة في الشارع المصرى في الآونة الأخبرة، فبالأمس القريب أثلج صدورنا قرار القضاء الإداري في مجلس الدولة باحقية المحافظين في توقيع عقوبات على أصحاب المخابز الذين يتلاعبون في أوزان الخيز أو حصص الدقيق، وذلك بالغلق أو تخفيض الحصة المخصصة لهم وتقديمهم إلى المحكمة الجنائية!! وإننى أنتهز تلك الفرصة وأقول لأصحاب المخابِرَ والمتلاعبِينِ في اقوات الشعبِ وفي رغيف الخبرِ- على وجه الخصوص-الذي لا يستغنى عنه بيت فنقول: معلوم لديكم (بنا أصحاب المخابر) الأزمة التي تمر بها البلاد، وأن الدولة تبذل قصاري جهدها من أجل توفير السلع الأساسية لكل المواطنين، وتنفق في سبيل ذلك الأموال الطائلة حتى يصبل الدعم إلى مستحقيه، ورغيف الخبر إلى محتاجيه، وقد استامنكم المسئولون في هذا البلد على هذه الأمانة كي تؤدوا الحقوق إلى أهلها، فاتقوا الله وخافوه با أصحاب الضمائر الحية والقلوب اليقظة، وتذكروا أنكم موقوفون بين يدي الله عز وجل، وسيسالكم عن الصغير والكبير والنقير والقطمير، وأن الله سائل كل فرد عما استرعاه، فحققوا أمل أفراد الأمة فيكم، فأنتم أمناؤه على هذا الأمر، وكلنا في هذا البلد جسد واحد، إذا اشتكي منه عضو تداعى له سائر الجسد بالحمي والسهر.

واعلموا أن التلاعب في أقوات الشعب من خلال الاتجار في الدقيق المدعوم بالسوق السوداء، وكذلك العبث بالموازين المقررة في هذا الشان عملُ مخالف لشرع الله عز وجل المخالفين لذلك بنار جهنم حيث قال تعالى: ﴿ وَيُلُ لِلْمُطْفُونِ (١) الَّذِينَ إِذَا أَكْتَالُوا عَلَى النَّاسِ يَسْتُوفُونَ (٢) وإذَا كَالُوهُمُ أَوْ وَرَنُوهُمُ يُخْسَرُونَ (٣) أَلا يَظُنُّ أُولِنُكَ أَنَّهُمْ مَبْعُوثُونَ (٤) لِيَوْم عَظِيمٍ (٥) يَوْم يَقُومُ النَّاسُ لِرَبَّ الْعَالَمِينَ ١- ١.

اللهم جنبنا الفتن ما ظهر منها وما بطن، وأخر دعوانا أن الحمد لله رب لعالمين:؛

إن الدولة تبذل قصارى جهدها من أجل توفير السلع الأساسية لكل المواطنين، وتنفق في سبيل ذلك الأموال الطائلة حتى يصل

مستحقيه، ورغيف

الخبر إلى محتاجيه.

الخاب زفي أقبوات

الشعب وتذكروا أنكم

موقوفونينيدي

الله، وان الله سائل

كل فردعما استرعاد





2000

قال تعالى: ﴿ وَالْفَجْرِ (١) وَلَيْالِ عَشْرِ (٢) وَالشَّفْعِ وَالْوَثْرِ (٣) وَاللَّيُلِ إِذَا يَسُرِ (٤) هَلْ فِي ذَلِكَ قَسَمُ لِذِي حَجْرٍ (٥) أَلَمْ تُرَكَيْفَ فَعَلَ رَبَّكَ بِعَادِ (٢) إِرْمَ ذَاتِ الْعِمَادِ (٧) النّتِي لَمْ يُخْلُقْ مِثْلُهَا فِي الْبِلادِ (٨) وَقَمُودَ النّدِينَ جَابُوا الصَّخْرَ بِالْوَادِ (٩) وَفَرْعَوْنَ ذِي الأَوْتَادِ (٠١) الدّينَ طَغُوا في الْبِلادِ (١١) فَأَكْثَرُوا فِيهَا الْفَسَادَ (١٢) فَصَبُ عَلَيْهِمْ رَبُكَ سَوْطَ عَذَابِ (١٠) إِنَّ رَبُكَ لَبِالْمِرْصَادِ (١٤) فَأَمَّا الإنسَّانُ إِذَا مَا ابْتَلاَهُ رَبُّهُ فَأَكْرَمَهُ وَنَعْمَهُ فَيَغُولُ رَبِّي (١٣) إِنَّ رَبُكَ لَبِالْمِرْصَادِ (١٤) فَأَمَّا الإنسَّانُ إِذَا مَا ابْتَلاَهُ رَبُّهُ فَأَكْرَمَهُ وَنَعْمَهُ فَيَغُولُ رَبِّي أَكْرَمَنِ (١٥) وَأَمَّا إِذَا مَا ابْتَلاَهُ فَقَدَرَ عَلَيْهِ رِزْقَهُ فَيَغُولُ رَبِّي أَهَانَنِ (١٦) كَلاَ بَلْ لاَ تُكْرِمُونَ أَكُرُمَنَ (١٥) وَأَمَّا إِذَا مَا ابْتَلاَهُ فَقَدَرَ عَلَيْهِ رِزْقَهُ فَيَغُولُ رَبِّي أَهَانَنِ (٢٦) كَلاَ بَلْ لاَ تُكْرِمُونَ الْمَالَ حُبًا جَمَّالُ لَمُ الْمَسْكِينِ (١٨) وَتَأْكُلُونَ التَّرَاثُ أَكُلاً لَمَا (١٩) وَتُحَبُّونَ الْمَالَ حُبًا جَمَّالُ حُبًا جَمَّالَ حُبُا جَمَّالُ حُبُا جَمَا (٢٠) ﴾

سورة الفجر١٠٠٠.

choice

# و بين يدي السورة و

سورةُ مكية، استُقتحت بالقسم من الله عز وجلا، ثم تحدثت عن ثلاثة أمور: الأول: مصارع الغابرين. الثاني: سنة الله في ابتلاء الناس بالخير والشر. الثالث: أهوال يوم القيامة.

### و تفسير الأيات وو

قوله تعالى: ﴿ وَالْفَجْرِ ﴾ الفجرُ معروفٌ، وهو الصبحُ، وقد أقسم الله به في قوله: ﴿ وَالصَبُحُ إِذَا تَنَفُسُ ﴾ والليالي العشر هي عُشْر ذي الحجة، أقسم الله بها لفضيلتها ومكانتها الخاصة، التي بينها النبي ﷺ في قوله: مما من أيام العمل الصالح فيها أحبُ إلى الله تعالى من هذه العشر، يعنى عشر ذي

# إعداد: د/ عبدالعظيم بدوي

الحجة. قالوا: «ولا الجهاد في سبيل الله يا رسول الله ؟» قال: «ولا الجهاد في سبيل الله، إلا رجلُ خرج بنفسه وماله فلم يرجع من ذلك بشيء». والشفع هو الزُوْجُ، والوتر هو الفرد، وقد ذكر المفسرون في المراد بها اقاويل كثيرة. وأرجحها، أنه يجبُ إبقاءُ اللفظ على عمومه، لأنّ الله تعالى لم يخصُ شفعًا دون شفع، ولا وتراً دون وتر، فكل شفع فهو داخلُ في عموم هذا القسم، وكذلك كل وتر.

وقوله تعالى: ﴿وَاللَّيْلِ إِذَا يَعَثَّرِ ﴾ أي: يذهب بظلامُه، كما قال: ﴿وَاللَّيْلُ إِذْ أَنْبُرُ ﴾، فمتى جاء

١ النوحيد العدد ٢٧٤ السنة السابعة والثلاثون

مواضع كثيرة، منها قولُه تعالى: ﴿ وَأَمَّا عَادُ فَأَهْلِكُوا بِرِيحِ صَرْصِرِ عَاتِيةِ (٦) سَخُرُهَا عَلَيْهِمْ سَبْعُ لَيَالُ وَثَمَانِيَةَ ايُّامِ حُسُومًا فَتَرَى الْقَوْمَ فِيهَا صَرْعَى كَأَنْهُمْ أَعْجَازُ نَخُلُ خَاوِيةً (٧) فَهَلْ تَرَى لَهُمْ مَنْ بِاقِيةً ﴾ أعْجَازُ نَخُلُ خَاوِيةً (٧) فَهَلْ تَرَى لَهُمْ مَنْ بِاقِيةً ﴾ والحاقة: ٦-٨.

 وقوله تعالى: ﴿وَثُمُود النَّذِينَ جَابُوا الصَّخْرِ عالُواد و أي قطعوا الصَّحْر واتخذوا البيوت، يُقال: حاد فلانُ الدلاد، أي قطعها، ولقد ذكرهم نبيهم صالحُ بهذه النعمة، فقال: ﴿ وَاذْكُرُوا إِذْ جَعَلَكُمْ خُلْفًا عَ مِنْ بِعْدِ عَادِ وَيَوْ أَكُمْ فِي الأَرْضِ تَتُخذُونَ مِنْ سُهُولِهَا قُصُورًا وَتَنْحِثُونَ الْحِبَالَ بِيُوتًا ﴾ ،الأعراف: ٧٤،، ولكنَّ القوم كذبوا رسولهم: ﴿ وَقَالُوا يَا صَالَحُ اثْتَنَا بِمَا تَعدُنَا إِنْ كُنْتَ مِنَ الْمُرْسِلِينَ (٧٧) فَأَخَذَتْهُمُ الرَّجْفَةُ فأصب حُوا في دارهم جاشمين ﴾ ،الإعراف: ٧٧، ٧٨، وقوله تعالى: ﴿ وَفَرْعَوْنَ ذِي الأَوْتَادِ ﴾، قال بعضُ العلماء: المرادُ بالأوتاد الجنودُ، الذي يثبتون الملك، كما تُثبِّتُ الخيمةَ الأوتادُ، وقال بعضهم: إنَّ فرعون كان إذا عدَّب أحدًا مدَّ له أربعة أوتاد، وجعل كل طرف من أطرافه في وتد، وأمر زبانيته أن يرموه بالصخر والحجارة حتى يموت، وقال بعضهم: المراد بالأوتاد الأهرامات، لأنها تشبه الأوتاد، وهذا القولُ هو الراجح لمناسبة الآية لما قبلها، إذا فسرناها به، فمنطقة الأهرامات ليس فيها من صحورها شيء، ومعناه انهم اتوا بهذه الصخور من مسافات، وركبوها فوق بعضها، حتى كانت على ما هي عليه، وفي ذلك إشارةُ إلى قوتهم أيضًا، كما أشارٌ إلى قوة ثمود بقوله: ﴿ وَثُمُودَ الَّذِينَ جَامُوا الصَّخْرُ بِالْوَادِ ﴾. وقد كذَّب فرعونُ المرسلين، قال تعالى ﴿ وَفَاخَذُنَّاهُ ۗ

الفجر ذهب الليلُ.

وقوله تعالى: ﴿ هَلْ فِي ذَلِكَ قَسَمُ لِذِي حِجْرٍ ﴾:
الحجر هو العقل، وسُمّى العقلُ حجْرًا لأنه يحجر
صاحبه أي يمنعه من الفواحش، يقال: حجر الحاكم
على فلان، إذا منعه من التصرف في ممتلكاته لدين
أو غيره. وهذا السؤال بعد ذلك القسم كقولك لإنسان
قد وضحت له مسالة، فاتيت عليها بكل برهان، ثم
قلت له: اتكفيك هذه البراهينُ وانت لا تريدُ بسؤالك
هذا إلا إلزامه، تعني أنّه ليس بعد هذا البيان بيان،
ولا بعد هذه البراهين برهان، وهذا كقوله تعالى وقد
أقسم بمواقع النجوم: ﴿ وَإِنّهُ لَقَسَمُ لَوْ تَعْلَمُونَ

#### مصارع الغابرين

ثم لفت الله تعالى الأنظار إلى مصارع الغابرين، تحذيرا للمكذبين أن يحيق بهم ما حاق بالأولين، ووجه الخطاب إلى الرسول تله تثبيتًا لقلبه، وربطًا على فؤاده. حتى بعلم أنّ العاقبة له كما كانت لإخوانه المرسلين، قال تعالى: ﴿ اللَّمْ تُرْ كُنُّفَ فَعَلَ رِبُّكَ بعاد (٦) إرم ذات العماد ﴾ إرم بدلٌ من عاد وكان القومُ ذوى أحسام طويلة، حتى قبل: كان طولُ الرجل اثنى عشر ذراعًا، وعليه فلا بد أن تكون البيوت عالية، مما يستلزم طول العماد، وقد كانوا أولى قوة واولى باس شديد، ولذا قال تعالى: ﴿ الَّتِي لَمْ يُخْلُقُ مثلها في البلاد ﴾. وذكرهم هود عليه السلام بهذه النعمة فقال: ﴿ وَ انْكُرُوا إِذْ جَعَلَكُمْ خُلَفَاء مِنْ بَعْد قُومُ نُوح وزَادكُمْ في الْخَلْق بَسْطَةً ﴿ «الإعراف: ٦٩ ، ولكنَّ القوم اغتروا بقوتهم: ﴿ فَاسْتَكْبِرُوا فِي الأَرْضِ بِغَيْرِ الْحَةِ وَقَالُوا مُنْ أَشَدُ مِنَّا قُودٌ ﴾ فصلت: ١٥، ولم بذكر اللهُ تعالى هنا ما فعل بهم، ولكنَّه ذكره في

وَجُنُودَهُ فَنَيَدُنَاهُمْ في الَّيْمُ وَهُو مُليمٌ ﴾ والداريات: ٤٠،

قالوا: سخط الله فاهانه، والإنسان نفسه يعتقد ما يعتقد ما يعتقده الناس فيه، ﴿فَأَمَّا الْإِنْسَانُ إِذَا مَا ابْتَلاهُ رَبُّهُ فَاكْرُمَهُ وَنَعْمَهُ فَيَقُولُ رَبِّي أَكْرَمَنِ (١٥) وَأَمَّا إِذَا مَا ابْتَلاهُ رَبُّهُ فَاكُرُمَهُ وَنَعْمَهُ فَيَقُولُ رَبِّي أَكْرَمَنِ (١٥) وَأَمَّا إِذَا مَا ابْتُلاهُ فَقَدَرُ عَلَيْهِ رِزْقَهُ فَيقُولُ رَبِّي آهَانَنِ (١٦) كَلاً ﴾ لليس الأمر كما قال، فإن الله يوسع على من يُحب ومن لا يحب، ويعدر لمن يحب ومن لا يحب، وربما وسع على من لا يحب، وقدر لمن يحب، لقد كان وسع على من لا يحب، وقدر لمن يحب، لقد كان الرسول على وهو خليلُ الله يربط الحجر على بطنه من الجوع.

وكان يمرُ الهلال ثم الهلال ثم الهلال، ثلاثة أهلة في شهرين، وما يُوقد في بيت رسول الله ﷺ نار. متفق عليه،

فليست هناك علاقة بين سعة الرزق ومحبة الله، ولا بين ضيق الرزق وسخط الله، بل الله يبتلي عباده بما يشاء، يبتلي هذا بالسعة لينظر أيشكر أم يكفر، ويبتلي هذا بالضيق لينظر أيصبر أم يكفر، والسعيد من إذا وسع عليه شكر، وإذا قدر عليه صبر، ولا يكون كذلك إلا مؤمن، ولذا قال على عجبًا لأمر المؤمن، إن أمره كله له خير، وليس ذلك لاحد إلا للمؤمن، إن أصابته سراء شكر فكان خيرًا له، وإن أصابته ضراء صبر فكان خيرًا له، وإن

ولما أشار الله تعالى إلى قبيح قول الإنسان أشار إلى قبيح فعله، فقال: ﴿ بُلُ لاَ تُكُرِمُونَ الْبَتِيمَ (١٧) وَلاَ تَحَاضُونَ عَلَى طَعَام الْمِسْكِينِ ﴾، وهذه أفعال المكذبين بيوم الدين، الكافرين بالله رب العالمين، كما قال تعالى: ﴿ أَرَأَيْتَ الذِي يُكذّبُ بِالدَّينِ (١) فَذَلِكَ الذِي يَدُعُ الْبَتِيمَ (٢) وَلاَ يَحُضُ عَلَى طَعَام الْمَسْكِينِ ﴾ والمناعون: ١-٣، وقال تعالى: ﴿ خُدُوهُ فَعُلُوهُ (٣٠) ثُمُ المَحْمِمَ صَلُوهُ (٣٠) ثُمُ في سلسلة ذَرْعُهَا سَبِّعُونَ الْجَحيمَ صَلُوهُ (٣٠) ثُمُ في سلسلة ذَرْعُهَا سَبِّعُونَ

وَحَتَّى إِذَا أَدْرَكُهُ الْغَرِقُ قَالَ أَمَنَّتُ أَنَّهُ لاَ إِلَهَ إِلاَّ الَّذِي امَنَتْ بِهِ بِنُو إِسْرَائِيلَ وَأَنَّا مِنَ الْمُسْلِمِينَ (٩٠) الآنَ وَقَدْ عَصِيْتَ قَبْلُ وَكُنْتَ مِنَ الْمُفْسِدِينَ (٩١) فَالْيَوْمَ نُنْحَبِكُ بِيدِنْكُ لِتَكُونَ لِمِنْ خُلْفُكُ أَيَّةً وَإِنَّ كَثْيرًا مِنْ النَّاسِ عَنْ آنَاتِنَا لَغَافِلُونَ ﴾ ،بونس: ٩٠-٩٢، وقوله تعالى: ﴿ الَّذِينَ طَغُوا فِي الْعِلَادِ ﴾: الطَّغيانُ هو مجاورة الحدِّ، والطغاة يفسدون في الأرض ولا يُصلحون، ولذا قال تعالى: ﴿ فَأَكْثُرُوا قَبِهَا الْفَسَادَ (١٢) فَصِبُ عَلَيْهِمْ رَبُّكَ سُوِّظُ عَذَاتِ مُ يَفْسُرِه قوله تعالى: ﴿ فَكُلاَّ أَخَذُنَا بِذَنِّيهِ فَمِنْهُمْ مَنْ أَرْسَلْنَا عَلَيْهِ حَاصِنًا وَمِنْهُمْ مَنْ أَخَذَتُهُ الصِيْحَةُ وَمِنْهُمْ مَنْ خَسَفْنَا به الأرض ومنهم مَنْ أغْرَفْنَا ﴾ والعنكبوت: ١٠»، و وكذلك أحُدُ ربك إذا أحدَ القرى وهي طالمة إنَّ أَخْذُهُ أَلِيمُ شَدِيدٌ ﴾ مود: ١٠٢، ﴿ فَاعْتَبِرُوا يَا أُولِي الأَبْصَارَ ﴾ «الحشر: ٢»، ﴿ أَكُفَّارُكُمْ خَيْرٌ مِنْ أُولَائكُمْ أَمُّ لَكُمْ بِرَاءَةُ فِي الزُّبُرِ (٤٣) أَمْ يَقُولُونَ نَحْنُ جَمِيعُ مُنْتَصِرُ (٤٤) سَيُهُزَمُ الْجَمْعُ وَيُولُونَ الدُّبُرِ (٤٥) بَل السَّاعَةُ مَوْعِدُهُمْ وَالسَّاعَةُ أَدْهَى وَأَمَرُ ﴾

«القمر: ٤٣-٢٤»،

﴿ إِنْ رَبُكَ لَعِيالُمرُصَادِي، ﴿ فَلاَ تَحْسَبَنُ اللَّهُ مُخْلِفَ وَعْدِه رُسُلُهُ إِنَّ اللَّهَ عَزِيزٌ ذُو ائْتَقَامِ ﴾

دادراهدم: ٤٧٠،

﴿ وَلاَ تَحْسَبَنُ اللَّهُ غَافِلاً عَمًا يَعْمَلُ الظَّالِمُونَ إِنْمَا يُؤْخَرُهُمْ لِيَوْمِ تَشْخُصُ فِيهِ الأَبْصَارُ (٤٢) مُهُطِعِينَ مُقْنِعِي رُءُوسِهِمْ لاَ يَرْتَدُ إِلَيْهِمْ طَرْقُهُمُّ وَأَفْدَتُهُمْ هَوَاءُكُي نَسَالُ اللهِ السلامة.

كثيرٌ من الناس يربطون سعة الرزق برضا الله، فإذا رأوا رجلاً قد وسع الله عليه قالوا: رَضِيَ الله عنه فوسع عليه، وإذا رأوا آخر قد قُدرَ عليه رزقه

ذِرَاعًا فَاسْلُكُوهُ (٣٢) إِنَّهُ كَانَ لاَ يُؤْمِنُ بِاللَّهِ الْعَظيمِ (٣٣) وَلاَ يَحُضُ عَلَى طَعَام الْمسْكِينَ ﴾

الحاقة: ٢٠-١٣٤.

وقوله تعالى: ﴿ وَتَأْكُلُونَ التّرَاثُ أَكُلاً لَمّا ﴾ المرادُ بالتراث الميراثُ، وكانوا في الجاهلية لا يورثون النساء ولا الصبيان، حتى جاء الإسلام فقال: ﴿ لِلرَّجَالِ نَصِيبُ مِمّا تَركَ الْوَالِدانِ وَالأَقْرِبُونَ مِمّا قَلُ وَلِلنَّسَاءِ نَصِيبُ مِمّا تَركَ الْوَالدانِ وَالأَقْرِبُونَ مِمّا قَلُ مِنْهُ أَوْ كَثَر نَصِيبًا مَقْرُوضًا ﴾ النساء: ١٢٧، وقال: مِنْهُ أَوْ كَثَر نَصِيبًا مَقْرُوضًا ﴾ النساء: ١٢٧، وقال: ﴿ وَيَسْتَقْتُونَكَ فِي النَسَاءِ قُلِ اللّهُ يُقْتِيكُمْ فِيهِنُ وَمَا يُتِلِّلُهُ يُقْتِيكُمْ فِيهِنُ وَمَا يُتِلِّلُهُ يُقْتِيكُمْ فِيهِنُ وَمَا يُتِلِّلُهُ يُقْتِيكُمْ فِيهِنَ وَمَا يُتِلِّلُهُ يُقْتِيكُمْ فِيهِنَ وَمَا يُتِلِّلُهُ يَعْتَيِكُمْ فِيهِنَ وَمَا يُتِلِّلُهُ يَعْتَيِكُمْ فِيهِنَ وَمَا يُتَلِّلُهُ وَلَا يَتُعْتَكُمْ فِيهِنَ وَمَا يَتُلِيلُونَ النَّذِي لَا تُوتُونَهُم تُونَ مِنَ الْولْدَانِ ﴾ يعني الذين لا تؤتونهم وَالْمُسْتَضَعْفِينَ مِنَ الْولْدَانِ ﴾ يعني الذين لا تؤتونهم ما كُتب لهم، فأعطى الإسلام المرأة حقها والصغير ما كتب لهم، فأعطى الإسلام المرأة حقها والصغير حقه، وإن الإنسان ليحزن حين يرى المسلمين يفعلون في في النوان التراث أكلاً لما، ولا يُؤتون كل ذي حق حقه، فإنا لله وإنا إليه راجعون.

فيا إخوة الإسلام: احذروا أن تاكلوا التراث أكلاً لما، أيها الوالد: احذر أنْ تكتب لزوجة دون زوجة، احذر أن تكتب لأبناء واحدة دون أبناء الأخرى، احذر أن تكتب للذكور دون الإناث، واحذر أنْ تعطي ولداً دون الأخر.

أيها الإخوة: احذروا أن تُحرِّموا أخواتكم، فإنَّ النساء من المستضعفين، وقد كان على يقول: «اللهم إني أحرج حق الضعيفين: اليتيم والمراة».

داس ماچه ۱۳۹۷۸،

أعُطُوا كل ذي حق حقّه، واتقوا الله في انفسكم، واتقوا الله في بناتكم، واتقوا الله في بناتكم، وانقوا الله في اخواتكم، واتقوا الظلم فإن الظلم

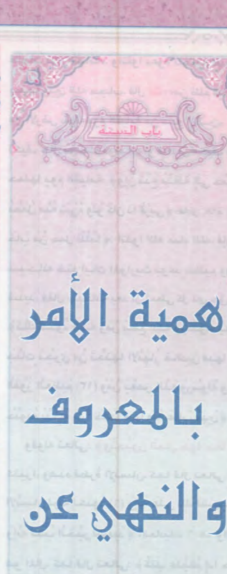
ظلماتُ يوم القيامة ،. واتقوا دعوة المظلوم فإنه ليس بينها وبين الله حجاب. قال ﷺ: «من ظلم قيد شبر من من الأرض طوقه يوم القيامة من سبع أرضين».

فكيف حال من ظلم دونمات أو فدادين ؟ كيف يطيق حملها يوم القيامة: ﴿ وَإِنْ تَدْعُ مُتُقَلَةٌ إِلَى حَمِّلَهَا لاَ يُحْمَلُ مِنْهُ شَيْءٌ وَلَوْ كَانَ ذَا قُرْبَى ﴾ ،فاطر: ١٨، ﴿ وَقَدْ خَابَ مَنْ حَمَلَ ظُلْمًا ﴾. اتقوا الله عباد الله، فإن الله سبحانه ختم آيات المواريث بوعد عظيم ووعيد شديد، فقال سبحانه بعد أن أعطى كل ذي حق حقه: ﴿ تِلْكَ حُدُودُ اللّهِ وَمَنْ يُطعِ اللّهَ وَرَسُولَهُ يُدْخَلُهُ جَنَّاتٍ تَجْرِي مِنْ تَحْتَهَا الأَنْهَارُ خَالِدِينَ فِيهَا وَذَلِكَ حُدُودَهُ النَّعَظيمُ (١٣) وَمَنْ يَعْصِ اللّهَ وَرَسُولَهُ وَيَتَعَدُّ حُدُودَهُ النَّعَظيمُ (١٣) وَمَنْ يَعْصِ اللّهَ وَرَسُولَهُ وَيَتَعَدُّ حُدُودَهُ النَّهَ فَرَسُولَهُ وَيَتَعَدُّ حَدُودَهُ النَّهَ فَرَابُ مُهِينٌ ﴾.

وقوله تعالى: ﴿ وَتُحبُّونَ الْمَالُ حُبُّا جُمّا ﴾ أي كثيرًا، وهذه فطرة الإنسان، كما قال تعالى: ﴿ إِنَّ الْإِنْسَانَ لِرَبَّة لَكَنُودُ (٦) وَإِنَّهُ عَلَى ذَلِكَ لَشَهِيدُ (٧) الإِنْسَانَ لِرَبَّة لَكَنُودُ (٢) وَإِنَّهُ عَلَى ذَلِكَ لَشَهِيدُ (٧) وَإِنَّهُ لِحُبُّ الْخَيْرِ لَشَدِيدُ ﴾ «العاديات: ٦-٨» والخير هو المال، كما قال تعالى: ﴿ كُتبِ عَلَيْكُمْ إِذَا حَضَرَ أَخَدَكُمُ الْمَوْتُ إِنْ تَرَكَ خَيْرًا الْوَصِيدُةُ ﴾ «البقرة: ١٨٠» أي إِنْ ترك مالاً كثيرًا، وهذا الحبّ الفطري لا يُدم إلا إذا حَمَلَ على كسب المال من الحرام، والبخل بما وجب فيه من حقّ، أما إذا كان الإنسانُ محبًا للمال يجمعه من حلال بطرق الكسب المشروعة، ويؤدي ليجمعه من حلال بطرق الكسب المشروعة، ويؤدي الحق الذي عليه فيه، فإنه لا يُدْم حينئذ، وقد كان النبي عَنْ يقول: «لا بأس بالغني لمن اتقى».

«رواه ابن ماجه».

وأخر دعوانا أن الحمد لله رب العالمين.



.4:11

عداد/ زكريا حسيني محمد

الحمد لله رب العالمين، الرحمن الرحيم، مالك يوم الدين، والصلاة والسلام على نبي البهدى والرحمة نبينا محمد وآله وصحبه أجمعين والتابعين، ومن تبعهم بإحسان إلى يوم الدين.

عن طارق بن شهاب قال: أول من بدأ بالخطبة يوم العيد قبل الصلاة مروان، فقام إليه رجل فقال: الصلاة قبل الخطبة. فقال: قد تُرك ما هناك، فقال أبو سعيد: اما هذا فقد قضى ما عليه، سمعت رسول الله عقول: 'مَنْ رَأَى مَنْكُمْ مُنْكُرا فَلْيُغَيْرُهُ بِينِدِه، فَإِنْ لَمْ يَسْتَطِعْ فَيَقَلْبِه، وَذَلِكَ أَضَعْفُ الاَيْمان».

هذا الحديث اخرجه الإمام مسلم في صحيحه في كتاب الإيمان باب بيان كون النهي عن المنكر من الإيمان، وأن الإيمان يزيد وينقص، وأن الأمر بالمعروف والنهى عن المنكر من الإيمان، برقم (٤٩).

كما أخرجه الإمام أبو داود في سننه في باب الخطبة يوم العيد برقم (٢١٤٠)، وكذا الإمام الترمذي في جامعه باب ما جاء في تغيير المنكر باليد واللسان والقلب برقم (٢١٧٢)، وأخرجه أيضًا الإمام النسائي في كتاب الإيمان باب تفاضل أهل الإيمان برقمي في كتاب الإيمان باب تفاضل أهل الإيمان برقمي باب ما جاء في صلاة العيدين برقم (١٢٧٥). كما أخرجه الإمام أحمد في المسند (٣/ ٢٠-١٠-١٩٤٥).

## ووشرح العديث وو

في هذا الحديث بيان أن أول من بدأ في صلاة العيد من الأمراء بالخطبة قبل الصلاة هو مروان بن الحكم، لكن قال القاضي عياض رحمه الله حما نقله عنه النووي في شرحه لصحيح مسلم: اختلف في هذا، فوقع هاهنا ما تراه. وقيل: أول من بدأ بالخطبة قبل الصلاة عثمان بن عفان رضى الله عنه، وقيل: عمر بن الخطاب رضى الله عنه لما رأى الناس يذهبون عند تمام الصلاة ولا ينتظرون الخطبة، وقيل: بل ليدرك الصلاة من تأخر وبعد منزله. وقيل: أول من فعله معاوية رضى الله عنه، وقيل فعله ابن الزبير رضي الله عنه، وقيل فعله ابن الزبير رضي

والذي ثبت عن النبى الله عنه وأبى بكر وعمرو عثمان وعلي رضي الله عنهم تقديم الصلاة، وعليه جماعة فقهاء الأمصار، وقد عده بعضهم إجماعًا، قال النووي:

بعنى: والله اعلم بعد الخلاف، أو لم يلتفت إلى خلاف بنى امية بعد إجماع الخلفاء والصدر الأول، واستنبط النووي رحمه الله تعالى من قول أبي سلعيد رضى الله عنه في الرجل الذي نصح لمروان: أما هذا فقد قضى ما عليه، بمحضر من ذلك الجمع العظيم بليلا وحجة على استقرار السنة عندهم على خلاف ما فعله مروان، وكذلك يعضد هذا احتجاج أبى سعيد رضى الله عنه بقول الرسول صلى الله عليه وسلم: «من رأى منكم منكرًا فليغيره». ولا يسمى منكرًا لو اعتقده هو ومن حضر، أو سبق به عمل، أو مضت به سنة. قال النووي: وفي هذا تليل على أنه لم يعمل به خليفة قبل مروان، وأن ما حكى عن عمر وعثمان ومعاوية رضى الله عنهم لا يصح،

وقد آورد النووي تساؤلاً حول تأخر أبي سعيد عن إنكار المنكر حتى سبقه إليه ذاك الرجل.

وأحاب بقوله: إنه يحتمل أن أبا سعيد رضى الله عنه لم يكن حاضرًا أول ما شرع مروان في أسباب تقديم الخطبة فأنكر عليه الرجل فدخل أبو سعيد وهما في الكلام، ويحتمل أن أبا سعيد كان حاضرًا من اول ما شرع مروان ولكنه خاف على نفسه او غيره حصول فتنة بسبب إنكاره فسقط عنه الإنكار، ولم يخف ذلك الرجل شيئًا لاعتضاده بظهور عشيرته، أو غير ذلك، ويحتمل أن أبا سعيد هم بالإنكار فيدره الرجل فعضده أبو سعيد، والله أعلم.

ثم قال النووى: ثم إنه جاء في الحديث الأخر الذي اتفق الشيخان على إخراجه في صلاة العيد أن أما سعيد هو الذي جذب بيد مروان حين رأه يصعد المندر، وكانا حاءا معاً، فرد عليه مروان بمثل ما رد هنا على الرجل، فيحتمل أنهما قضيتان؛ إحداهما لأبى سعيد والأخرى للرجل بحضرة أبى سعيد والله اعلم. وقول أبي سعيد: «فقد قضى ما عليه، فيه تصريح بإنكار أبي سعيد رضي الله عنه.

#### وحكم الأمر بالمروف والنهى عن المنكرون

قال الإمام النووي: فاما قوله: «فليغيره» فهو أمر إبجاب بإجماع الأمة، وقد تطابق على وجوب الأمر بالمعروف والنهى عن المنكر الكتاب والسنة وإجماع الامة، وهو أيضًا من النصيحة التي هي الدين، ولم بخالف في ذلك إلا بعض الرافضة، ولا يعتد بخلافهم، كما قال الإمام أبو المعالى إمام الحرمين: لا يكترث بخلافهم في هذا، فقد أجمع المسلمون عليه

قبل أن ينبغ هؤلاء، ووجوبه بالشرع لا بالعقل خلافًا

وأما قوله تعالى: «عَلَيْكُمْ أَنْفُسِكُمْ لاَ يَضُرُّكُمُ مَنْ ضلُّ إذا اهْتَديُّتُم، [لماندة: ١٠٥]، فليس مخالفًا لما ذكرناه ؛ لأن المذهب الصحيح عند المحققين في معنى الآية: إنكم إذا فعلتم ما كلفتم به فلا بضركم تقصير غيركم، مثل قوله تعالى: «ولا تُزرُ وارْرةُ وزر أخرى» [الإسراء: ١٥]، وإذا كان كذلك فصما كلف به الأمر بالمعروف والنهى عن المنكر، قإذا فعله ولم يمتثل المخاطب فلا عتب علية بعد ذلك لكونة آدى ما عليه، فإنما عليه الأمر والنهي لا القبول، والله أعلم.

ثم إن الأمر بالمعروف والنهى عن المنكر من فروض الكفاية، إذا قام به البعض سقط الإثم عن الناقين، وإذا تركه الجميع أثم كل من تمكن منه بلا عذر ولا خوف ؛ وذلك لقول الله تعالى: «وَلْتَكُنَّ مِنْكُمُّ أمة بدعون إلى الخير ويأمرون بالمعروف ويتهون عن الْمُنْكُرِ وَأُولَيْكَ هُمُ الْمُقْلِحُونَ ، [ال عمران: ١٠٤] ثم إنه قد يتعين ؛ كما إذا كان في موضع لا يعلم به إلا هو، او لا يتمكن من إزالته إلا هو كمن يرى زوجته او ولده أو غلامه على منكر أو تقصير في المعروف.

### 🙃 ضوابط في الأمر بالعروف والنهي عن المنكر 🚥 🔻

أولاً: لا يسقط الأمر بالمعروف والنهى عن المنكر عن المكلف لكونه لا يقيد حسب ظنه، بل يجب عليه فعله، فإن الذكري تنفع المؤمنين، وقد تقدم أن الذي على المكلف إنما هو الأمر والنهي لا القبول، كما قال الله تعالى: «مَا عَلَى الرُّسُولِ إِلَّا الْبَلاَغُ» [المائدة: ٩٩]، وقد مثل العلماء لهذا بمن يرى إنسانًا في الحمام أو غيره مكشوف العورة، ونحو ذلك.

ثانيًا: لا يشترط في الأمر الناهي أن يكون كامل الحال ممتثلاً ما يامريه مجتنبًا ما ينهى عنه، بل عليه الأمر ولو كان مخلاً بما يامر به، والنهي ولو كان متلبسًا بما ينهى عنه، فإنه يجب عليه شيئان ؛ أن يامر نفسه وينهاها، ويأمر غيره وينهاه، فإذا اخُلُ باحدهما فكيف بياح له الإخلال بالأخر ؟

ثالثًا: لا يختص الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر باصحاب الولايات، بل ذلك جائز لأحاد المسلمين، قال إمام الحرمين: الدليل عليه إجماع المسلمين، فإن غير الولاة في الصدر الأول والعصر الذى بلعه كانوا بامرون الولاة بالمعروف وينهونهم عن المنكر، مع تقرير المسلمين إياهم، وترك توبيخهم على التشاغل بالأمر بالمعروف والنهى عن المنكر من

غير ولاية.

رابعًا: إنما يامر وينهى من كان عالمًا بما يأمر به وينهى عنه، وذلك يختلف باختلاف الشيء فإن كان من الواجبات الظاهرة كالصلاة والصيام، أو المحرمات المشهورة كالزنا وشرب الخمر ونحوها فعامة المسلمين علماء بها، وإن كان من دقائق الأقوال والأفعال ومما يتعلق بالاجتهاد لم يكن للعوام مدخل فيه ولا لهم إنكاره، بل ذلك للعلماء.

خامساً: العلماء إنما يتكرون ما أجمع عليه، أما المختلف فيه فلا إنكار فيه، لأن على أحد المذهبين: كل مجتهد مصيب، قال النووي: وهذا هو المختار عند كثيرين من المحققين أو أكثرهم، وعلى المذهب الآخر: المصيب واحد، والمخطئ غير متعين لنا والإثم مرفوع عنه، قال: لكن إن ندبه- على جهة النصيحة- إلى الخروج من الخلاف فهو حسن محبوب مندوب إلى فعله برفق، فإن العلماء متفقون على الحث على الخروج من الخلاف، إذا لم يلزم منه إخلال بسنة أو وقوع في خلاف آخر.

هذا، وقد ذكر أبو الحسن الماوردي في كتابه الأحكام السلطانية، خلافًا بين العلماء في أن من قده السلطان الحسبة (الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر) هل له أن يحمل الناس على مذهبه فيما اختلف فيه الفقهاء إذا كان المحتسب من أهل الاجتهاد، أم لا يغير ما كان على مذهب غيره والأصح أنه لا يغير، لما سبق ذكره، ولم يزل الخلاف في القروع بين الصحابة رضوان الله عليهم أجمعين، وكذا بين التابعين فمن بعدهم، ولا ينكر محتسب منهم ولا غيره على غيره، وكذلك قالوا: ليس للمفتي ولا اللقاضي أن يعترض على من خالفه ما لم يخالف نصا صريحًا أو إجماعًا أو قياسًا جليًا. والله تعالى

سادساً: ينبغى للأمر الناهي ألا يترك ذلك بسبب صداقة أو مودة أو طلب وجاهة أو مداهنة أو دوام المنزلة عنده، فإن صداقته ومودته توجب له حرمة وحقًا، ومن حقه أن ينصحه ويهديه إلى مصالح أخرته وينقذه من مضارها، وصديق الإنسان ومحبه هو من يسعى في إعمار آخرته وإن أدى ذلك إلى نقص في دنياه، وعدوه من يسعى في نهاب آخرته أو نقصها وإن حصل بسبب ذلك صورة نفع في دنياه، وإنما كان إبليس عدواً لنا لهذا، وكانت الانتناء صلوات الله وسلامه عليهم أحمعين أولناء

للمؤمنين لسعيهم في مصالح اخرتهم وهدايتهم البها.

سابعًا: يجب على الأمر بالمعروف الناهي عن المنكر أن يرفق بمن يأمره وينهاه، ليكون أقرب إلى تحصيل المطلوب، فقد صح عن النبي الله قال: «إن الرفق لا يكون في شيء إلا زانه، ولا ينزع من شيء إلا شانه،

[اخرجه مسلم من جديث ام المؤمنين عائشة برقم ٢٥٩٤]. وصح عنه ايضًا صلوات الله عليه قوله: «يا عائشة، إن الله رفيق يحب الرفق، ويعطي على الرفق ما لا يعطي على العنف، وما لا يعطي على ما سواه. [مسلم: ٢٥٩٣ عن عائشة].

وصبح عنه صلوات الله وسلامه عليه قوله: «من يحرم الرفق يحرم الخير». [مسلم: ٢٥٩٢ عن جرير]. لل

وقد اثر عن الإمام الشافعي رحمه الله تعالى أنه قال: من وعظ أضاه سرًا فقد نصحه وزانه، ومن وعظه علانية فقد فضحه وشانه.

ثامنًا: وتغيير المنكر باليد لمن له السلطان في رعيته كالزوج مع زوجته، وكالأب مع أولاده، وكل راع في رعيته، وذلك لقول النبي على : اللا كلكم راع، وكلكم مسئول عن رعيته، فيغير نو السلطان بكل ما أمكنه من وسائل التغيير.

ومعلوم أن دفع المنكر إذا أدى إلى مفسدة مثله أو أعظم منه فإنه حينئذ لا يجوز تغييره، وقد استدل العلماء على ذلك بقوله تعالى: «وَلاَ تَسُبُّوا النَّذِينَ يَدَّعُونَ مِنْ دُونِ اللَّهِ فَيَسُبُّوا اللَّهُ عَدُّواً بِغَيْرِ عِلْمٍ» [الانعام: ١٠٨]

تاسعًا: قال الماوردي في الأحكام السلطانية: ليس للمحتسب أن يبحث عن المنكرات غير الظاهرة، فإن غلب على الظن استسرار قوم بها لأمارة وأثار ظهرت، فذلك ضربان : احدهما: أن يكون ذلك في انتهاك حرمة يفوت استدراكها، مثل أن يخبره من يثق يصدقه أن رجلاً خلا برجل ليقتله أو بامرأة ليزني بها، فيجوز له في مثل هذه الحال أن يتجسس ويقدم على الكشف والبحث حذرًا من فوات ما لا يستدرك، الضرب الثاني ما قصر عن هذه الرتبة، فلا يجوز التجسس عليه ولا كشف الاستار عنه، فإن يبعو أصوات الملاهي المنكرة من دار أنكرها خارج الدار، ولم يهجم عليها بالدخول لأن المنكر ظاهر فليس عليه أن يكشف عن الباطن، والله أعلم.

عاشرًا: قال القاضي عياض رحمه الله تعالى:

هذا الحديث أصل في صفة التغيير، فحق المغير أن يغيره بكل وجه أمكنه زواله به قولاً كان أو فعلاً، فيكسر ألات الباطل ويريق المسكر بنفسه أو يأمر من يفعله، وينزع الغصوب، ويردها إلى أصحابها بنفسه أو بأمره إن أمكنه، ويرفق في التغيير جهده بالحاهل وبذي العزة الظالم المخوف شره إذ ذلك أدعى إلى قبول قوله، كما يستحب أن يكون متولى ذلك من أهل الصلاح والفضل لهذا المعنى، ويغلظ على المتمادي في غيه والمسرف في بطالته إذا أمن أن يؤثر إغلاظه منكرًا أشد مما غيره، لكون جانبه محميا من سطوة الظالم، فإن على ظنه أن تغييره بيده يسبب منكرًا أشد منه من قتله أو قتل غيره بسببه، كف يده واقتصر على القول باللسان والوعظ والتخويف، فإن خاف أن يسبب قوله مثل ذلك غير بقلبه وكان في وسعه، وهذا هو المراد مالحديث إن شياء الله تعالى، وإن وجد من يستعين به على ذلك استعان به ما لم يؤد ذلك إلى إظهار سلاح وحرب، وليرفع ذلك إلى من له الأمر إن كان المنكر من غيره، أو يقتصر على تغييره بقلبه، هذا هو فقه المسالة وصواب العمل فيها عند العلماء المحققين، خلافًا لمن رأى الإنكار بالتصريح بكل حال وإن قتل ونيل منه كل أذى. اهـ.

# و الأثارالترتبة على ترك الأمر بالمروف والنهي عن المنكر

قال الإمام النووي: واعلم أن هذا الباب- أعني باب الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر- قد ضُيعً اكثرُهُ من أزمان متطاولة، ولم يبق منه إلا رسوم قليلة جداً، وهو باب عظيم به قوام الأمر وملاكه، وإذا كثر الخبث عم العقاب الصالح والطالح، وإذا لم ينخذوا على يد الظالم أوشك أن يعمهم الله بعقاب من عنده، قال تعالى: «قَلْيَحْدُر الدِّينَ يُخَالفُونَ عَنْ أَمْرِه أَنْ تُصييهُمْ قَدُّنَةٌ أَوْ يُصيبُهُمْ عَدَّابُ ٱليمَ» [النور: 17]، وقال قد : «والذي نفسى بيده لتأمرون بالمعروف ولتنهون عن المنكر أو ليوشكن الله أن يبعث عليكم عقابًا من عنده، ثم لندعنه قلا يستجيب لكم،

[حسنه الألباني في صحيح الجامع برقم (٧٠٧٠)]

فينبغي لطالب الأخرة والساعي في تحصيل رضا الله عز وجل أن يعتني بهذا الباب، فإن نفعه عظيم، لا سيما وقد ذهب معظمه، ويخلص النية، ولا يهاب من ينكر عليه لارتفاع مرتبته، فإن الله تعالى قال: «ولَينُصُرنُ اللهُ مَنْ ينصرهُ» [الحج: ٤٠]، وقال تعالى: «ومَنْ يَعنصم بالله فَقَدْ هُدي إلى صراط مُسْتَقِيمٍ» [ال عمران: ١٠١]، قال: واعلم أن الأجر على قدر النصب، ونسال الله الكريم توفيقنا وأحبابنا وسائر المسلمين لمرضانه، وأن يعمنا بجوده و، حمته.

قال المباركفوري في «التحفة» في قوله ﷺ: «...فإن لم يستطع فبقلبه»؛ بأن لا يرضى به وينكر في باطنه على متعاطيه فيكون تغييرًا معنويًا إذ ليس في وسعه إلا هذا التغيير، وقبل التقدير فلينكره بقلبه لان التغيير لا يتصور بالقلب، وذلك، أي: الإنكار بالقلب وهو الكراهية، «أضعف الإيمان» أي: اضعف شعبة من شعب الإيمان، أو أضعف خصال أهل الإيمان، والمعنى أنه اقلها ثمرة، فمن غيرً المراتب مع القدرة كان عاصيًا، ومن تركها بلا قدرة أو يرى المفسدة أكبر وبكون منكرًا بقلبه فهو من المؤمنين.

وقيل معناه: وذلك أضعف زمن الإيمان (أي أضعف الأجيال إيمانًا)؛ إذ لو كان إيمان أهل زمانه قويًا لقدر على الإنكار القولي أو الفعلي، ولما احتاج إلى الاقتصار على الإنكار القلبي.

نسال الله الكريم رب العرش العظيم أن يقوي الماننا وإيمان أهل زماننا، وأن يعيننا وإخواننا على الأمر بالمعروف والنهى عن المنكر، وأن يصلح أحوال المسلمين ويؤلف بين قلوبهم، وأن يصلح ذات, بينهم، وأن يوحد صفوفهم تحت راية التوحيد، إنه ولي ذلك والقادر عليه، وصلى الله وسلم وبارك على عبده ورسوله نبينا محمد وآله وصحبه أجمعين، والحمد لله رب العالمين.

#### ه اشعباد ۵۵

تم بحمد الله تعالى إشهار فرع انصار السنة المحمدية (فرع كفر كلا الباب، مركز السنطة، غربية)، تحت رقم (١١٠٩) بتاريخ ٢٢ / ٤ / ٢٠٠٨ م، وذلك وفقًا لأحكام القانون ٨٤ لسنة ٢٠٠٢ ولائحته التنفيذية بشأن الجمعيات والمؤسسات الخاصة. والله ولى التوفيق.

# أخطار تهدد الأسرة

الحمد لله الذي خلق الزوجين الذكر والأنثى من نطفة إذا تمنى،

وأشبهد أن لا إله إلا الله وحده لا شيريك له، له الحمد في الأولى والأخرة،

وأشهد أن محمداً عبده ورسوله، وبعد:

إعداد/ شوقي عبدالصادق

فمن المعلوم من الدين بالضرورة أن من توكل على الله كفاه، وأن ما عند الله لا يُنال إلا بطاعته، وأن النرواج مشاركة بين الزوجين، وأن هذه الشركة أهم الشركات في هذه الحياة، وذلك لأن ما ينتج عن هذه الشركة هو مخلوق كرمه الله وفضله على كثير ممن خلق تفضيلاً، ومن هذا المخلوق كان رسل الله إلى عباده، وكان منهم أولياء الله وجنده وحزبه، وإذا كان لهذه الشركة تلك الأهمية كان لابد من الاستقامة على منهج الله عند بدايتها حتى يحتنبوا السوء والفحشاء عند بدايتها، ومن هذه بحتنبوا السوء والفحشاء عند بدايتها، ومن هذه الأخطاء في الدالة:

#### و أولاً:عدم الاستخارة وه

فإن الاستخارة ما هي إلا إعلان الفقر إلى علم الله سبحانه وتعالى، وقدرته على تقدير ما يعلمه من الخير أو الشر، وأن الإنسان لا يقدر على صياغة المستقبل وإسعاد نفسه إلا بتوفيق الله، ولهذا شُرعت صلاة الاستخارة.

فعن جابر بن عبد الله رضى الله عنهما قال: كان رسول الله على يعلمنا الاستخارة في الأمور كما يعلمنا السورة من القرآن، يقول على: إذا هم أحدكم بالأمر فليركع ركعتين من غير الفريضة ثم ليقل: اللهم إني استخيرك يعلمك واستقدرك بقدرتك، واسالك من فضلك العظيم، فإنك تقدر ولا اقدر، وتعلم ولا أعلم، وانت علام الغيوب، اللهم إن كنت تعلم أن هذا الأمر خير لي في ديني ومعاشي ه عاقدة أمرى و أقل: عاحل أمرى و أحله - فاقدره

لي ويسره لي، ثم بارك لي فيه، وإن كنت تعلم أن هذا الأمر شر لي في ديني ومعاشي وعاقبة أمري- أو قال: عاجل أمري- وأجله فاصرفه عني واصرفني عنه، واقدر لي الخير حيث كان ثم ارضني به ويسمى حاجته، [صحيح البخاري 1/741].

أخطاء

الزواج

ويكون هذا الدعاء بعد الفراغ من الركعتين، ولا ينتظر المستخير أن يرى في نومه رؤيا، بل يمضي في حاجته بعد الاستخارة ولا يلتفت إلى الأحلام والرؤي فإنها لا يبنى عليها عمل أو حكم.

#### 🐽 ثانيها: عدم الاهتمام بالولي 🐽

قال الحافظ ابن كثير: وفي هذا دلالة على أن المراة لا تملك أن تزوج نفسها، وآنه لا بد في النكاح من ولي، وفي الحديث: «لا نكاح إلا بولي وشاهدي عدل». [صححه الاباني في الإرواء ١٨٣٩].

وقال العلامة ابن عثيمين في فتاويه في النكاح في قوله تعالى: ﴿ وَأَنْكَحُوا الْأَيَامَى مَنْكُمْ وَالصَّالِحِينَ مَنْ عَبَادِكُمْ وَإِمَائِكُمْ إِنْ يَكُونُوا فُقَرَاءً يُغْنَهِمُ اللَّهُ مَنْ فَضْلُه وَاللَّهُ وَاسَعُ عَلَيمٌ ﴾ [النور: ٣٧]. ووجه الخطاب إلى الأولياء في ترويج الأيامي، وقوله تعالى: ﴿ فَلاَ تَعْضُلُوهُنُ أَنْ يَنْكَحُنْ أَزُواجَهُنْ إِذَا تَرَاضَوْا بَيْنَهُمْ

هذه الشيركة.

# و رابعا: مخالفات عند إعلان النكاح وه

ومن هذه المخالفات عند إعلان هذه الشركة هو الاعتداء على خلق الله سواء بالتغيير والتسوية سواء للرجال أو النساء، فالمرأة ترقق حواجبها وتضع الأصباغ، والرجل يحلق لحيته، وتخلع المرأة ملابس الوقار وتلبس ما يظهر جسمها كله إلا قليلا، وقد نهى الإسلام عن كل هذا فقال رسول الله العن الله الواشمات والمستوشمات، والنامصات والمتنمصات والمتفاجات للحمن المغيرات خلق الله...

فإذا فرقت المراة بين أسنانها للحسن لا للعلاج، وإذا رققت حواجبها فقد غيرت خلق الله، وكذا إذا حلق الرجل لحيته فقد غير خلق الله وأتى بما هو أعظم من النمص، وتشتد الحرمة إذا قام الرجل بتزيين المرآة لما فيه من كشف العورة على أجنبي وربما يكون هناك خلوة محرمة فضلاً عن التغيير السابق لخلق الله، فهي ظلمات بعضها فوق بعض، وفي تصوير الزوجين مجاهرة بالمعصية، حيث إن المعاصي السابق ذكرها تصور ويراها من لم يحضرها وتنقل من مكان لآخر، وقد نهى رسول الله رضى الله عنه قال: سمعت الرسول على يقول: كل رضي الله عنه قال: سمعت الرسول على يقول: كل متى معافى إلا المجاهرين،

ومن المجاهرة أن يعمل العبد عملاً بالليل ثم يصبح قد ستره الله عز وجل فيقول: يا فلان قد عملت كذا وكذا البارحة وقد بات يستره ربه ويصبح يكشف ستر الله عنه». [مسلم ٨٣٨].

هذا الذي ستره الله بالليل قما بالنا بالذي بات واصبح وهو يفضح نفسه ليلاً ونهاراً، وجاء في جواب اللجنة الدائمة للبحوث العلمية والإفتاء في التصوير ما نصه: «إن تصوير الزوج والزوجة وأسرتيهما في حفل الزواج محرم وهو من عادات الزفاف السيئة وذلك لأن تصوير ذوات الأرواح حرام مطلقاً ومن كبائر الذنوب، والأصل في تصوير كل ما فيه روح من إنسان وسائر الحيوانات حرام، سواء كانت الصورة مجسمة أم رسوماً على ورق أو قماش و نحوها ذلك، لما ثبت في الإحاديث الصحيحة عن

بِالْمَعُرُوفِ ﴾ [البقرة: ٢٣٢]. ولولا أن الولي شرط لم يكن لعضله أثر. وفي الصحيحين: «لا تنكح المرأة حتى تستامر، ولا تنكح البكر حتى تستانن». قالوا: يا رسول الله، وكيف إذنها ؟ قال: «أن تسكت». ومعلوم أن ولي المرأة هو أبوها هو الذي يستامرها أو يستاذنها.

#### وو ثالثًا، خلوة الخاطب وو

قال تعالى: ﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا لاَ تَتْبِعُوا خُطُوات الشّيْطَانِ وَمَنْ يَتُبِعُ خُطُوات الشّيْطَانِ فَإِنْهُ يَمُرُ بِالْفَحَدْمَاءِ وَالْمُنْكَرِ ﴾ [النور: ٢١]، وقال تعالى: ﴿ قُلْ إِنْمَا حَرْمَ رَبِّي الْفُواحِشَ مَا ظَهَرَ مَنْهَا وَمَا بِطَنَّ ﴾ [الإعراف: ٣٣]، ومن هَـذه الـفواحش الـتي حرمها الله، ويامر بها الشيطان وهي من خطواته هذه الخلوة بين الخاطب ومخطوبته، مخالفين بذلك أمر الله ورسوله كما في الصحيحين: «لا يخلون رجل بامراة ولا تسافرن امراة إلا ومعها محرم، [اللؤلؤ والمرجان].

وإذا غاب هذا المحرم وخلا الخاطب بمخطوبته فلا تظن أن المجلس خال وإنما فيه أعدى الأعداء، وهو الشيطان؛ لما رواه جابر بن عبد الله أن النبي قال: «من كان يؤمن بالله واليوم الآخر فلا يخلون بامرأة ليس معها ذو محرم منها فإن ثالثهما الشيطان، [رواه أحمد].

ويلحق بها تكرار النظرات والمصافحة وكلاهما حرام لقوله تعالى: ﴿ قُلْ لِلْمُؤْمِنِينَ يَغُضُوا مِنْ أَبْصَارِهِمْ وَيَحْفَظُوا فَرُوجَهُمْ ذَلِكَ أَرْكَى لَهُمْ إِنَّ اللَّهَ خَبِيرٌ يَمَا يَصَنَّعُونَ ﴾ [النور: ٢٠]. وقوله تعالى: ﴿ وَقُلُ لِلْمُؤْمِنَات يَغْضُضْنَ مِنْ أَبْصَارِهِنَ وَيَحُفَظُنَ فَرُوجَهُنْ ﴾ [النور: ٢٠]. ولا يخفى على كل ذي عقل أن الإسلام آباح النظر لأول مرة حيث رضي كل طرف بالآخر وارتاحت له نفسه فما زاد عن هذه النظرة الأولى فهو مما حرمه الله ؛ لما رواه بريدة قال: قال رسول الله ﷺ: «يا على لا تتبع النظرة النظرة فإن لك الأولى وليست لك الآخرة».

[صحيح الجامع ٧٩٥٣].

وعن المصافحة يقول رسول الله ﷺ: الأن يُطعن أحدكم بمخيط من حديد خيرُ له من أن يمس امرأة لا تحل له، [صحيح الجامع:٥٠٤٥] وإذا بدأ الخاطف بما سبق من مخالفات فقد أساء بداية

رسول الله على قال: «إن الذين يصنعون هذه الصور يعذبون يوم القيامة يُقال لهم: أحيوا ما خلقتم».

وهذه الصورة تعلق في المنزل في أماكن استقبال الضيفان، وثبت في حديث عائشة رضي الله عنها أن النبي قال: «إن البيت الذي فيه الصور لا تدخله الملائكة». [اللؤلؤ والمرجان ١٣٦٨].

وجاء في «آداب الزفاف» للألبائي: ويجوز أن يسمح للنساء في العرس بإعلان النكاح بالضرب على الدف فقط وبالغناء المباح الذي ليس فيه وصف الجمال وذكر الفجور، واستدل بأحاديث منها عن عائشة رضي الله عنها أنها زفت إلى رجل من الأنصار فقال النبي : يا عائشة، «أما كان معكم لهو فإن الأنصار يعجبهم اللهو؟»، وفي رواية فقال: «فهل بعثتم معها جارية تضرب بالدف وتغنى؟» قلت: تقول ماذا ؟ قال: تقول:

وات ب ناکم آت ب ناکم

ولدولا الدهب الأحسير

والمساحسات بسواديسكم

وللولا الصغطة المسمراء

ما <u>سمنت عنزرایکم</u> [آداب الزفاف ۱۰۷، ۱۰۸].

ومن مخالفات الرجال في الزفاف أن الرجل يخضب يديه ورجليه بالحناء بحجة أنه عريس ؛ فقد آخرج أبو داود من حديث أبي هريرة رضي الله عنه قال: أتى النبي في بمخنث قد خضب يديه ورجليه بالحناء فقال النبي في: «ما بال هذا ؟» فقيل: يا رسول الله يتشبه بالنساء، فامر به فنفي إلى البقيع، فقالوا: يا رسول الله، الا تقتله ؟ قال: إني نهيت عن قتل المصلين. [صحيح أبي داود ١١٩٤].

قال الحافظ في الفتح: وأما خضب اليدين والرجلين فلا يجوز للرجال إلا في التداوي. وقال ابن القيم: وقد جوز للمرأة في خضاب البدين والرجلين ما لم يجوز للرجل.

العبود ١١/١٧٣].

و زواج أم المؤمنين وآداب السلمين وه

أخرج البخاري عن عائشة رضى الله عنها

قالت: تزوجني النبي وانا بنت ست سنين فقدمنا المدينة فنزلنا في بني الحارث بن الخزرج فوعكت فتمرق شعري، فوفي جميمة فاتتني امي آم رومان وإني لفي أرجوحة ومعي صواحب لي فصرخت بي فأتيتها ولا أدري ما تريد بي، فأخذت بيدي حتى أوقفتني على باب الدار وإني لأنهج حتى سكن بعض نفسي ثم أخذت شيئا من ماء فمسحت به وجهي وراسي، ثم أدخلتني الدار، قإذا نسوة من الأنصار في البيت فقلن على الخير والبركة، وعلى خير طائر، فأسلمتني إليهن، فأصلحن من شاني، فلم يرعني إلا رسول الله في ضحى، فأسلمتني إليهن وأنا يومئذ بنت تسع سنين.

أي: عُقِد عليً، فتمرق شعري: أي تقطع أو انتتف فوفى جميمة: مصغر جمة أي كثير الشعر حتى على المنكبين، فلم يرعني- بضم الراء وسكون العين-: أي لم يفرعني شيء إلا دخوله عليً وكَنْتُ بذلك عن المفاجاة على غير علم بذلك فإنه يفزع غالبًا. [فتح اللاري ص١٦٤، ٢٥٦ بتصرف].

#### وو الأداب المستفادة من الحديث وو

اولا: أن وصل الشعر حرام سواء أكان لمعنورة أو عروس أو غيرهما، قال النووي في شرح مسلم عروس أو غيرهما، قال النووي في شرح مسلم أن عائشة رضي الله عنها وعكت شهرا أو تساقط شعرها ولم تقدمها أمها لرسول الله معنوس إلا بعد أن وفي جميمة أي نزل إلى الأنذين ولو كان الوصل بشعر آخر جائزاً لفعلوه في هذا الشهر، بل ورد النهي بتحريمه في رواية عند مسلم عن عائشة رضي الله عنها أن أمرأة من الأنصار زوجت ابنة لها فاشتكت فتساقط شعرها فأتت النبي في فقالت: إن فاشتكت فتساقط شعرها فأتت النبي في فقالت: إن ألعن الله الواصلات، ولأن الوصل تغيير لخلق الله وتدليس كذلك النمص والتفليج تغيير لخلق الله.

الفو حيد العدد ٢٧٤ السنة السابعة والثلاثون

# و مشروع تيساير حفظ السينة و اعداد من صحيح الأحاديث القصار على حننينن



١٤٩٧ - عن معمر رضي الله عنه قال رسول الله 🍲: «مَنْ احَتَكَرَ فَهُوَ خَاطِئُ».

م(۱۲۰۰)، حم (۱۲۰۸)، (۲۰۷۰)، (۲۲۷۰)، (۲۲۷۰)، (۲۲۷۷)، ت(۲۲۲۷)، چه(۲۱۵۲).

١٤٩٨ – عن أبي قَتَادة الأنصاري رضي الله عنه أنه سَمِعَ رسول اللَّه ﷺ يَقُولُ: ﴿إِيَّاكُمْ وَكَثَّرَةَ الحَلْفِ في البَيْعِ، فَإِنَّهُ يُنَفِّقُ ثُمٌّ يَمْحَقُ﴾. م(١٦٠٧)، حم(٢٢٦٠٨)، ن(٤٤٧٢)، (٤٤٧٢- الكبرى)، جه (٢٢٠٩).

اً ﴿ اَذِهِ اَلَٰ عَن جَابِر رَضِي اللَّهُ عَنْهُ قَالَ: قَالَ رَسُولَ اللَّهُ ﷺ ﴿ مَنْ كَانَ لَهُ شَرِيكٌ فِي رَبُعُةٍ أَوْ نَخُلِّ، فَلَيْسَ لَهُ أَنْ يَبِيعَ حَتَّى يُؤْذِنَ شَرِيكَهُ، فَإِنْ رَضِيَ أَخَذَ، وَإِنْ كَرِهَ تَرَكَ».

م(١٦٠٨). حم (١٤٤١)، (١٤٤٥)، (١٥٢٩)، د(١٥٢٩)، د(٢١٥١)، ن(٢٢٤١)، (٢٤٢١)، (١٢٤٢، ٤/١٠٠٠ الكبرى).

١٥٠٠ عن أبي هريرة رضي الله عنه قال: قال رسول الله عنه و الأرض بغير الأرض بغير الأرض بغير الأطوقة الله إلى سبع أرضين يوم القيامة ، م (١٦١١).

1001- عن أبي هريرة رضي الله عنه أن النبي ﷺ قال: «إِذَا اخْتَلَفْتُمْ في الطُّرِيقِ، جُعلِ عَرْضُهُ سَبْعَ أَذْرع». متفق عليه واللفظ لمسلم، حم(٧١٢٩)، (٩٥٤٢).

١٥٠٢ - عن ابن عمر رضي الله عنهما أن رسول الله 🍣 قال: «مَا حَقُّ امْرِئٍ مُسْلِمٍ لَهُ شَيْءٌ يُرِيدُ أَنْ يُوصى فيه يَبِيتُ لَيْلَتَيْنِ، إلاَّ وُوصِيَّتُهُ مَكْتُوبَةٌ عِنْدَهُ».

ح(۱۲۲۷)، ط(۱۹۶۲)، حد(۲۲۶۹)، (۲۷۰۸)، (۲۰۰۷)، (۲۰۱۰)، (۲۱۰۱)، (۲۱۰۱)، (۲۱۰۰)، (۲۱۰۰)، (۲۲۸۲)، ت(۲۲۸۲)، ت(۲۲۸۲).

١٥٠٣ - عن أبي هريرة رضي الله عنه أن رجلاً قال للنبي 😅: إنَّ أبي مَاتَ وَتَرَكَ مَالاً وَلَمْ يُوصِ، فَهَلْ يُكُفِّرُ عَنْهُ أَنْ أَتَصَدَّقَ عَنْهُ ؟ قال: «نَعَمْ». م(١٦٣٠)، (٤/٩٧٤ - الكبرى).

١٥٠٤ عن عائشة رضي الله عنها قالت: ما ترك رسول الله تهدينارًا، ولا درهمًا ولا شاة ولا بعيرًا ولا أوصى بشيء. م(١٦٢٥)، د(٢٦٢٣)، (٢٦٢٣)، (٢٢٤٠، ١٤٤٩/٤ الكبرى)، جه (٢٦٩٥)، هق (٢٦٢٦).

١٥٠٥ – عن أبي هريرة رضي الله عنه أنّ النّبيّ ﷺ أَذْرَكَ شَيَّخَا يَمْشِي بَيْنَ ابْنِيْهِ يَتَوَّكُا عَلَيْهِمَا. فقالَ: مَا شَأْنُ هَذَا ؟ قَالَ ابْنَاهُ: يَا رَسُولَ اللهِ، كَانَ عَلَيْهِ نَذْرٌ فَقَالَ: «ارْكَبْ أَيُّهَا الشيخُ، فَإِنَّ اللَّهَ غَنِيٍّ عَنْكَ وَعَنْ نَذْرِكَ». مِ(١٦٤٣)، حم(٨٨٨٨)، جه(٢١٣٥).

١٥٠٦ - عن عقبة بن عامر رضي الله عنه عن رسول الله 😻 قال: «كَفَّارَةُ النَّذْرِ كَفَّارَةُ اليُمِينِ».

۵ (۱۱۲۰)، حد (۲۳۳۱)، (۱۲۳۷)، (۲۲۲۷)، د (۲۲۲۲)، (۲۲۲۲)، ت (۲۲۴۹).

١٥٠٧ – عن عبد الرحمن بن سَمُرَةَ رضي الله عنه قال: قال رسول الله ﷺ: «لاَ تَحْلِفُوا بِالطَوَّاغِي(١) وَلاَ بِآبَائِكُمْ». م(١٦٤٨)، حم(٢٠٦٤٨)، ن(٣٧٨٣)، (٤٧١٥/٣ - الكبرى)، جه (٢٠٩٥).

١٥٠٨ - عن أبي هريرة رضي الله عنه قال: قال رسول الله 😅: «مَنْ حَلَفَ عَلَى يَمِينِ، فَرَأَى غَيْرَهَا

خَنْرًا مِنْهَا، فَلْنَاتْهَا، وَلْيُكَفِّرْ عَنْ يَمِينَه،. م(١٦٥٠)، ط(١٠٣٤)، حم(٨٧٤٢)، تـ(١٥٣٠)، ن(٢٧٢/٣)- الكبرى)-

١٥٠٩ – عن عدي بن حاتم رضي الله عنه قال: قال رسول الله ﷺ: «مَنْ حَلَفَ عَلَى يَمِينٍ ثُمَّ رَأَى اتْقَى لله منْهَا، فَلْيَأْت التَّقْوَى».

ه (۱۹۵۱)، حم (۱۸۲۷۲)، (۱۸۲۸)، (۱۸۳۰۱)، ن (۱۸۲۵)، (۱۸۲۷۸)، (۱۸۲۸۶) الکبری)، چه (۲۱۸۸)، حب (۲۲۵).

- ۱۵۱۰ عن أبي هريرة رضي الله عنه قال: قال رسول الله 🐸 : «يُمِينُكُ عَلَى مَا يُصَدِّقُكَ عَلَيْهِ صَاحِبُكَ». «(۱۲۵۳)، حر(۲۲۸۲)، (۲۲۸۸)، د(۲۲۵۰)، د(۲۱۲۰)، د(۲۱۲۱).

١٥١١ – عن ابن عمر رضي الله عنهما قال: سَمعتُ رسول الله ﷺ يقول: «مَنْ لَطَمَ مَمْلُوكَهُ أَوْ ضَرَبَهُ فَكَفَارَتُهُ أَنْ يُعْتَقَهُ». ﴿١٦٥٧)، حم (٤٧٨٤)، (٢٦٦٥)، (٢٦٦٥).

١٥١٢ – عن أبي هريرة رضي الله عنه قال: قال رسول الله 🍣 : «للْمَمْلُوكِ طَعَامُهُ وَكِسْوَتُهُ، وَلاَ يُكَلُّفُ مِنْ الْعَمَلِ إِلاَّ مَا يُطِيقُ». ﴿١٦٦٣)، حم (٧٣٨)، (٧٣٨)، (٨٥٨)، حب (٤٣١٣)، هِيَ (٨/٨).

١٥١٣ عن أبي هريرة رضي الله عنه قال: قال رسول الله ﷺ: «إِذَا صَنَعَ لأَحَدِكُمْ خَادِمُهُ طَعَامَهُ ثُمُ جَاءَهُ بِهِ، وَقَدْ وَلِيَ حَرَّهُ وَدُخَانَهُ فَلْيُقْعِدْهُ مَعَهُ فَلْيَأْكُلْ فَإِنْ كَانَ الطُّعَامُ مَشْفُوهًا قَلِيلاً فَلْيَضَعُ فِي يَدِهِ مِنْهُ أَكْلَةً أَوْ ٱكْلَتَيْنِ (٢). متفق عليه واللفظ لمسلم، حم(٧٣٠)، د(١٣٨٤).

١٥١٤ - عن أبي هريرة رضي الله عنه قال: قال رسول الله ﷺ: ﴿إِذَا أَدَّى الْعَبْدُ حَقَّ اللَّهِ وَحَقَّ مَوَالِيهِ كَانَ لَهُ أَجْرَانِ». ﴿(١٦٦٦)، حم (٧٤٣٧)، (٧٠٩٨).

١٥١٥ عن أبي هريرة رضي الله عنه عن رسول الله قال: «نعمًا لِلْمَمْلُوكِ أَنْ يُتَوفَّى يُحْسِنُ
 عبَادَةَ اللَّه وَصَحَابَةَ سَيَدَه، نعمًا به». متفق عليه واللفظ السلم، حم (٧٦٥٩).

١٥١٦ عن عمران بن حصين رضي الله عنهما أنَّ رَجُلاً أَعْتَقَ سِتَّةَ مَمْلُوكِينَ لَهُ عِندَ مَوْتِهِ لَمْ يَكُنْ لَهُ مَالٌ غَيْرُهُمْ قَدَعَا بِهمْ رسولُ الله عَهُ فَجَزُّاهُمْ أَثْلاَتًا، ثُمُّ أَقْرَعَ بَيْنَهُمْ، فَأَعْتَقَ اتَّنَيْنِ وَأَرَقٌ أَرْبَعَةٌ وَقَالَ لَهُ قَوْلاً شَديدًا. م(١٦٦٨)، حم(١٩٩٣)، (١٩٩٨)، د(٢٩٩٨)، د(٢٩٩٨)، د(١٩٩٨)، دولاً الله عَنْ لَكُ مُنْ لَمُ الله الله عَنْ مَنْ الله عَنْ مَنْ الله عَنْ الله عَلْمُ الله عَنْ الله

١٥١٧ - عن المستُورِ بنِ مخرمة قال: استَشَارَ عمرُ بنُ الخطابِ النَّاسَ في مِلاَصِ (٣) المراَّةِ، فقالَ المُغيرةُ بنُ شعبةً: شهَدتُ النبيِّ عُنِي قَضَى فيه بِغُرَّةٍ عَبْدِ أَوْ آمَة. ﴿١٦٨٣)، ح﴿١٨١٥٩)، دُ(٤٥٧٠)، جُ(٢٦٤٠).

١٥١٨ - عن جابر رضي الله عنه أن امرأة من بني مخزوم سرقت، فأتي بها النبي ٥٠٠٠ فعاذت بأم
 سلمة زوج النبي ٥٠٠٠ فقال النبي ٥٠٠٠ (وَاللَّه لَوْ كَانَتْ فَاطمَةُ لَقَطَعْتُ يَدَهَا». فقُطعَتْ.

م(۱۲۸۹)، حم (۱۹۲۹)، ن(۲۰۲۹)، (۱۸۷۳۰ الکیری).

١٥١٩ عن عبادة بن الصامت رضي الله عنه قال: قال رسول الله ﷺ: «خُذُوا عَنِّي، خُذُوا عَنِّي، قَدْ
 جَعلَ اللَّهُ لَهُنُّ سَبِيلاً ؛ البِكْرُ بِالبِكْرِ جَلْدُ مائة ونَقْيُ سَنَة، والثيِّبُ بِالثَّيِّبِ جَلْدُ مائة والرَّجْمُ».

a( . P.T !). ca(PTVTY). (FTVTY). (AVVTY). (TPVTY). (APVTY). L(0/33).

#### الهوامش

- ١- الطواغي: هي الأصنام، واحدها طاغية.
  - ٧- أكلة أو أكلتين: لُقمة أو لقمتين.
- ٣- ملاصُ المراة أو إملاص المراة: هي المراة التي يضرب بطنها فتلقى جنينها.

الحمد لله رب العالمين والمسلاة والسلام على من بعثه ربه رحمة للعالمين، وهداية للناس لجمعين، وعلى اله وصحبه ومن تبعهم بإحسان إلى يوم العين، ويعد:

فلقد تحدثت في اللقاء السابق عن سبب تسمي الـرافضـة بـهـذا الاسم واواصل في هـذا الـلـقـاء الحديث عن لحق الناس بالخلافة بعد رسول الله الله عند الرافضة، فاقول ويالله التواميق:

احق الناس بالخلافة بعد النبي 🐠 عند

الشيعة الراقضة.

تذهب الشيعة الرافضة إلى القول بوجوب النص على الإمام، وأن النبي في نصّ نصًا ظاهرًا وواضحًا على إمامة على بن أبي طالب- رضي الله عنه- وأن كل واحد من الأئمة كان ينص على من بعده، ويضعون في ذلك روايات مكنوبة منها ما رواه الكليني عن أبي عبد الله جعفر الصادق أنه قال: «إن الله عز وجل أنزل على نبيه في كتابًا قبل وفاته، فقال: يا محمد، هذه وصيتك إلى النجبة (1) من أهلك، قال: وما النجبة يا جبريل؟ وقال: على بن أبي طالب وولده- عليهم السلام-، وكان المؤمنين- عليه السلام-، وأمره أن يفك خاتمًا منه وعمل بما فيه، ففك أمير المؤمنين- عليه السلام- خاتمًا وعمل بما فيه، ثم دفعه إلى ابنه الحسن- عليه السلام-، وهكذا كل واحد يدفعه لن بعده...، ثم كذلك إلى قيام وهكذا كل واحد يدفعه لمن بعده...، ثم كذلك إلى قيام المهدي، (1).

ومن المعلوم أن النبي الم يوص الحد بشيء من المور الدين ؛ لانه بلغ رسالته للعالمين كما أمره بذلك ربه في كتابه، وفي «البخاري» وغيره عن أبي جحيفة— رضي الله عنه— قال: قلت لعلي— رضي الله عنه—: هل عندكم شيء من الوحي إلا ما في كتاب الله ؟ قال: لا والذي فلق الحبة وبرأ النسمة، ما أعلمه إلا فهما يعطيه الله رجلاً في القرآن، وما في هذه الصحيفة. قلت: وما في الصحيفة ؟ قال: العقل، وفكاك الأسير، وأن لا يقتل مسلم يكاف عالى المنافق الله المنافق الكاف الأسير، وأن لا يقتل مسلم يكاف عالى المنافق المنافق الكاف الأسير، وأن الا يقتل مسلم يكاف عالى المنافق المنافق الكاف الأسير، وأن الا يقتل مسلم يكاف عالى المنافق ال

ويذهب آية الله الزنجاني إلى أن الخلافة بالنص من الله تعالى على لسان رسوله، أو لسان الإمام المنصوب بالنص، إذا أراد أن ينص على الإمام من بعده،



اتاريـــخ

الحلقة الثانية

داد: د/ عبدالله شاكر الجنيدي

نائب الرئيس العام



النوريد جمادي الأول ١٤٢٩ هـ

وحكمها في ذلك حكم النبوة بلا فرق، فليس للناس أن يتحكموا فيمن يعينه الله هاديًا مرشدًا لعامة البشر، كما ليس لهم حق تعيينه أو ترشيحه أو انتخابه (٤).

وروافض العصر الحاضر يقولون بما يقول به الممتهم السابقون، فالخميني يقول: «إن النبي المتخلف بأمر من الله من يقوم من بعده على هذه المهام (٥).

بل يذهب إلى أبعد من هذا حين يذكر أن النبي : «لولا تعيينه الخليفة من بعده لكان غير مبلغ رسالة ربه (١).

وهذه الأقوال التي سقتها ونسبتها لأصحابها من كتبهم مخالفة لما عليه جمهور المسلمين وصحابة النبي الأمين . وقد أخرج البخاري وغيره عن ابن عمر- رضي الله عنهما- أنه قبل لعمر- رضي الله عنه-: ألا تستخلف ؟ قال: إن أستخلف فقد استخلف من هو خير مني: أبو بكر- رضي الله عنه-، وإن أترك فقد ترك من هو خير مني: رسول الله ، فأنوا عليه، فقال: راغب وراهب، وددت أني نجوت منها كفافًا لالي ولا علي، ولا أتحملها حيًا منها .

قال ابن حجر في شرحه للحديث: «فيه الرد على من زعم من الرواندية(٨) أن النبي في نص على العباس، وعلى قول الروافض كلها أنه نص على علي، ووجه الرد عليهم إطباق الصحابة على متابعة أبي بكر، ثم على طاعته في متابعة عمر، ثم العمل بعهد عمر في الشورى، ولم يدّع العباس ولا على أنه عدد له بالخلافة (٩).

وقال النووي في شرحه للحديث: "وفي هذا الحديث دليل على أن النبي الم ينص على خليفة، وهو إجماع أهل السنة وغيرهم، وقالت الشيعة الرافضة: على علي - يعني نص على خلافة على -، وهذه دعاوى باطلة، وجسارة على الافتراء، ووقاحة في مكابرة الحس، وذلك لأن الصحابة - رضي الله عنهم - أجمعوا على اختيار أبي بكر وعلى تنفيذ عهده إلى عمر، وعلى تنفيذ عهد عمر بالشورى، ولم عهده إلى عمر، وعلى تنفيذ عهد عمر بالشورى، ولم يخالف في هذا أحد، ولم يدع علي ولا العباس ولا أبو بكر وصية في وقت من الأوقات، وقد اتفق على والعباس على جميع هذا من غير ضرورة دافعة والعباس على جميع هذا من غير ضرورة دافعة يحل لأحد من أهل القبلة أن ينسب الصحابة إلى يحل لأحد من أهل القبلة أن ينسب الصحابة إلى المواطأة على الباطل في كل هذه الأحوال، ولو كأن شيء لنقل فإنه من الأمور المهمة المدال.

قُلْتُ: نهبت الرافضة إلى ذلك وطعنوا في الصحابة - كما سيئتي إن شاء الله -، وذكروا عنهم أنهم اغتصبوا الخلافة، وأنهم أهل غدر وحيانة وتزوير، وأنهم تأمروا على إقصاء علي - رضي الله عنه - عن الخلافة. وأنا أسال الشيعة الرافضة فأقول لهم: هل يجوز أن يجمع المهاجرون والانصار بما فيهم العشرة واصحاب الشجرة على كتمان النص على علي وهل ذكر علي - رضي الله عنه - النص عليه بالخلافة لابي بكر أو لعمر أو لغيرهما من الصحابة ؟ سبحانك ربي إن هذا بهتان عظيم!!

a de de de de de de de

وقد ذكر الأشعري أيضًا إجماع أهل السنة على ترتيب الخلفاء الراشدين كما وقع فيقول: «وأجمعوا على أن خير القرون قرن الصحابة، ثم الذين يلونهم على ما قال ف: «خيركم قرني» وعلى أن خير الصحابة أهل بدر، وخير أهل بدر العشرة، وخير العشرة الأثمة الأربعة: أبو بكر، ثم عمر، ثم عثمان، ثم علي- رضوان الله عليهم-، وأن إمامتهم كانت عن رضى من جماعتهم، وأن الله ألف قلوبهم على ذلك لما أراده من استخلافهم جميعًا بقوله: ﴿ وَعَدَ اللّهُ الدِّينَ آمَنُوا مِنْكُمْ وَعَملُوا الصَّالِحَات لَيَستَخُلُفَهُمْ لَلْيُنَ مَنْ قَبْلِهِمْ وَلَيُعَدَّنُ لَهُمْ دِينَهُمُ الدِّي ارْتَضَى لَهُمْ وَلَيُعِبَدُلَلُهُمْ مِنْ بعيد خُوفْهُمْ أَمُنًا ﴾ [النُور: الآية ٥ واليَعِبَدَلَلَهُمْ مِنْ بعيد خُوفْهُمْ أَمُنًا ﴾ [النُور: الآية ٥ واليَعِبَدَلَلَهُمْ مِنْ بعيد خُوفْهُمْ أَمُنًا ﴾ [النُور: الآية ٥٥].

فجمع الله قلوب المؤمنين على ترتيبهم في التقديم، من قبل أنهم لو قدموا عمر على الجماعة لخرج أبو بكر عما وعده الله به، وكذلك لو قُدَّم عثمان لخرج أبو بكر وعمر ؛ لأن الله قد علم أنه يبقى بعدهما، وأنهما يموتان قبله، وكذلك لو قُدَّم علي علي على جميعهم لخرجوا من الوعد لعلم الله أنهم يموتون قبله، فرتبهم وألف بينهم قلوب المؤمنين على ذلك، لينالوا جميعًا ما وعدوا به، (11).

وما ذكره الاشعري هو إجماع أهل السنة وعلى رأسهم صحابة النبي ، وعليه فلا عبرة بمن خالف سبيل المؤمنين وخرج على إجماع المسلمين، بل إن علي بن أبي طالب- رضي الله عنه- يخالف الرافضة في القول بالنص عليه، ولم يدَّع ذلك لنفسه، وذلك كما جاء في حديث ابن عباس- رضي الله عنه- عنهما-: «أن علي بن أبي طالب- رضي الله غه- خرج من عند رسول الله في في وجعه الذي تُوفِي فيه، فقال الناس: يا أبا الحسن، كيف أصبح رسول الله بارتًا، فاخذ بيده العباس بن عبد المطلب فقال له: أنت والله بعد ثلاث

からまでしまってきていまするまでしまって

عبد العصا(۱۲)، وإني والله لأرى رسول الله على سوف يُتوفَّى من وجعه هذا، إني لأعرف وجوه بني عبد المطلب عند الموت، اذهب بنا إلى رسول الله فلا فلنساله قيمن هذا الأمر الإن كان فينا علمنا ذلك، وإن كان في غيرنا علمناه فاوصى بنا، فقال على: إنا والله لئن سالناها رسول الله في فمنعناها لا يعطيناها الناس بعده، وإني والله لا أسالها رسول الله

فهذا نص واضح وصريح من أمير المؤمنين بدين أنه لا نص عليه، ولو كان عنده نص لوجب عليه أن يبينه ويذكره، كما أنه لم يسأل رسول اللَّه 📚 ذلك، ويفيد هذا النص أيضًا أن العباس- رضى اللَّه عنه-ليس لديه نص على إمامة على ولا غيره، وقد ساق الحافظ ابن كثير هذا الحديث وغيره كحديث الصحيحين: «خطينا على بن أبي طالب- رضي اللُّه عنه- فقال: «من زعم أن عندنا شيئًا نقرؤه ليس في كتاب اللَّه وهذه الصحيفة فقد كذب"، ثم قال: وهذا الحديث الثابت في الصحيحين وغيرهما عن على-رضى الله عنه- يرد على فرقة الرافضة في زعمهم أن رسول اللَّه 🐲 - أوصى إليه بالخلافة، ولو كان الأمر كما زعموا لما ردّ ذلك احد من الصحابة، فإنهم كانوا أطوع الناس لله ولرسوله 📚 في حياته وبعد وفاته، ومن ظن بالصحابة أن يفتئتوا على رسول اللُّه 🛎 فيقدموا غير من قدمه، ويؤخروا من قدمه بنص، ومن ظن بالصحابة- رضوان الله عليهم-ذلك، فقد نسبهم بأجمعهم إلى الفجور، والتواطؤ على معاندة الرسول 👺، ومضادتهم في حكمه ونصه، ومن وصل من الناس إلى هذا المقام فقد خلع ربقة الإسلام من عنقه، ثم لو كان مع على بن أبي طالب- رضى الله عنه- نصّ، فَلَمْ لَمْ يحتج به على الصحابة على إثبات إمارته وإمامته، (١٤).

قول الرافضة بان الأئمة اثنا عشر إمامًا:

ثم قالت الرافضة بعد ذلك باثني عشر إماماً من نسل على بن أبي طالب- رضي الله عنه-، ومن هنا اطلق عليهم لقب «الاثنا عشرية» ويعرفون أيضاً باسم الإمامية، وقد سموا بهذا الاسم بعد غيبة الإمام الثاني عشر- كما يزعمون-، إذ ليس هناك قبل غيبته ما يستدعي التسمية، وقد صرح بهذا الدكتور / عبد الله فياض وهو شيعي إذ يقول: «إن مصطلح الإمامية لم يصبح علما لفرقة من فرق الشيعة إلا بعد حصول غيبة الإمام الشاني عشر من الأثمة المعصومين» (10)، وقد اعتبروا قولهم باثني عشر الماماً ميزة انفردوا بها عن بقية المسلمين.

يقول محمد الحسين ال كاشف الغطاء: «إن من أهم ما امتازت به الشيعة عن سائر المسلمين هو القول بإمامة الاثنى عشر»(١٦).

وتعتقد الشيعة أن النبي في نص عليهم باسمائهم، كما نص المتقدم منهم على من بعده، وهم على التربيب التالي:

- ١- أبو الحسن على بن أبي طالب.
- ٧- الحسن بن على.
- ٣- الحسين بن على.
- ٤- على بن الحسين.
  - ٥- محمد بن علي.
- ٦- جعفر بن محمد الصادق.
- ٧- موسى بن جعفر الكاظم.
  - ۷= موسی بن جعر اساعم. ۸- علی بن موسی.
  - ۹- محمد بن علي.
    - <u>.</u>
- ١٠ علي بن محمد.
  - ١١- الحسن بن علي العسكري.
    - ١٢- محمد بن الحسن.

### د عصمة الأثمة عند الشيعة ده

عصمة الأئمة من أهم الأمور الدينية عند الشيعة، ولها صلة وشيقة بعقيدتهم، وقد اتفقوا على عصمتهم، وأنه لا تقع المعصية منهم، لأنهم جميعًا حجج الله، ولذلك فهم معصومون من الزلل(١٧)، بل إن الأئمة عند الشيعة الرافضة ليسوا معصومين من الكبائر والصغائر فقط، بل من كل شيء حتى السهو والنسيان.

يقول ابن أبي الحديد: «لا تجوز عليهم الكبائر ولا الصغائر، لا عمدًا ولا خطأ ولا سهوًا، ولا على سبيل التاويل والشبهة مثل الأنبياء»(١٨).

ويقول محمد رضا المظفر: ونعتقد أن الإمام كالنبي يجب أن يكون معصومًا من جميع الرذائل والفواحش ما ظهر منها وما بطن من سن الطفولة إلى الموت عمدًا وسهوًا (١٩).

وقد أجمع السابقون منهم واللاحقون على هذه العقيدة الباطلة، يقول الخميني: «نحن نعتقد أن المنصب الذي منحه الأئمة- رضي الله عنهمللفقهاء لا يزال محفوظًا لهم، لأن الأئمة لا يتصور فيهم السهو أو الغفلة، ونعتقد فيهم الإحاطة بكل ما فعه مصلحة المسلمين»(٢٠).

ويذهب ابن تيمية إلى أن ابن سبأ وراء القول بالعصمة فيقول: «وكذلك أول ما ابتدعت مقالة الغالية في الإسلام من جهة من كان قد دخل في الاسلام وانتحل التشيع، وقيل: أول من أظهر ذلك

عبد الله بن سبأ الذي كان يهوديًا فأسلم...، وابتدع القول بأن عليًا إمام منصوص على إمامته، وابتدع أيضًا القول بأنه معصوم أعظم مما يعتقده المؤمنون في عصمة الأنبياء،(٢١).

#### ود غلو الشيعة الرافضة في الأنمة ود

المقصود بالغلو: رفع بعض البشر فوق مرتبته التي خلقه الله عليها ؛ وقد يصل إلى إضافة صفة من صفات الآلوهية إليه، والغلو بهذا المعنى لم يكن للعرب به عهد، سواء في جاهليتهم قبل الإسلام، أو في إسلامهم بعد ظهور الإسلام، وظل الأمر هكذا، حتى ابتليت أمة الإسلام بكيد اليهود، وتبنى عبد الله بن سبا أيضًا إظهار الغلو في الأئمة ووصفهم بعصات رب البرية، وهذا الغلو نتيجة حتمية للقول بعصمة الأئمة، يقول القمي: «لما بلغ ابن سبالم يقتل ولا يموت حتى يسوق العرب بسيفه وسوطه، كما قادهم بحجته، وإنه ليسمع النجوى»(٢٢).

ونحن نسال هؤلاء فنقول لهم: من الذي يعلم السر والنجوى ويحيط بكل شيء علما ؟ والجواب: هو الله وحده دون سواه عالم الغيب والشهادة، وقد نسب الكليني زورًا وبهتانًا إلى جعفر الصادق انه قال: «إن الدنيا والآخرة، للإمام يضعها حيث يشاء وبدفعها إلى من شاء، جائز له ذلك من الله»(٢٣).

وحاشا جعفر الصادق أن يقول مثل هذا الكلام الذي يحمل في طياته الشرك بالله، ويخالف صريح نصوص القرآن كقول الله تعالى: ﴿ فَلِلَّهُ الْآخُرَةُ وَالنَّوْلَى ﴾ [النَّجُمْ: الآية ٢٥].

#### الهو امشي:

١- يعنى القضلاء.

٣- رواه البخاري، كتاب الجهاد، باب ١٧١ (١٦/١٦٧).

٥- الحكومة الإسلامية ص(٢٣).

٧- انظر البخاري مع الفتح (١٣/٢٠٥)، ومسلم (٣/١٤٥٤).

٨- الرواندية: نُسِبة إلى أبي الحسين أحمد بن يحيى الرواندي، توفي في القرن الثالث، كان معتزليًا، ثم فارقهم، وعده الاشعرى في المقالات (١/١٢٧).

٩- فتح الباري (١٣/٢٠٨).

١١- رسالة إلى أهل الثغر لأبي الحسن الأشعري، ص(٣١٣-٣١٦).

١٢- هذا كناية عمن يصير تابعًا لغيره، والمعنى: أنه يموت بعد ثلاث وتصير أنت مأمورًا عليك، وهذا من قوة فراسة العباس
 على الله عنه.

١٣- صحيح البخاري مع الفتح، المغازي، باب ٨٣ (٨/١٤٢).

١٥- تاريخ الإمامية وأسلافهم من الشيعة ص(٨٥).

١٧- مقالات الإسلاميين للأشعري (١/١٢١).

١٩- عقائد الإمامية ص(٥١).

۲۱– جامع الرسائل والمسائل ص(۲۲۰–۲۲۲). ۲۳– أصول الكافي (۱/٤٠٩).

٥٠- الحكومة الإسلامية ص(٥٢).

وكقوله سبحانه: ﴿ إِنَّ الأَرْضَ لِلَّهِ يُورِثُهَا مَنْ نَشَاءُ مِنْ عِبَادِهِ ﴾ [الاعراف: الاية ١٢٨].

وقال رَجِبُ البرسي الشيعي الإمامي في بعض وصفه للإمام: «هذا الخليفة الوارث لأسرار النبوة والإمامة والخلافة والولاية والسلطنة والعصمة والحكمة، هذا الخلق من الآيات الباهرات، والنجوم الرهرات، الذين لهم الحكم على الموجودات، والتصرف في الكائنات والاطلاع على الغيوب، والعلم بما في الضمائر والقلوب والإحاطة بالمخلوقات» (٢٤).

ويقول الخميني: «وإن من ضرورات مذهبنا أن لأئمتنا مقامًا لا يبلغه ملك مقرب ولانبي مرسل...»(٢٥).

ومن المعلوم أن النبي الفضل من غيره من الأنبياء والأولياء والأئمة، ومع هذا فقد نهى أمته عن الغلو فيه، فما هذا الغلو الذي ذكرته الرافضة في المستهم وهل يستفق شيء من ذلك مع دين رب العلمين؟

يقول الشيخ إحسان إلهي ظهير: "وقد بالغ القوم في موالاة على وأولاده، وحبهم ومدحهم مبالغة جاوزوا فيها الحدود، وأسسوا عليها ديانتهم ومذهبهم، حتى صار مذهبًا مستقلاً ودينًا منفصلاً عن الدين الذي جاء به محمد الصادق المصدوق-صلوات الله وسلامه عليه- واخترعوا روايات كاذبة، واختلقوا أحاديث موضوعة، وقالوا: لا دين

إلا لموالي علي وأولاده (٢٦). وللحديث يقية.

وآخر دعوانا أن الحمد لله رب العالمين.

٧- الكافي للكليني (١/٢٨٠).

٤- عقائد الإمامية الاثنى عشرية للزنجاني ص( ٢٨١ ، ٢٨).

٦- الحكومة الإسلامية ص(٢٣).

۱۰ - شرح النووي على مسلم (۲۰۲/۲۰۵، ۲۰۳).

١٤- البداية والنهاية (٢٢١)).

١٦- اصل الشيعة ص(١٢٩).

١٨- شرح نهج البلاغة (٧/١٢).

٢٠ الحكومة الإسلامية ص(٩١).
 ٢٢ المقالات والفرق ص(٢١).

٢٠- مشارق أنوار اليقين في أسرار أمير المؤمنين ص(١٠٢).

٢٠ - الشيعة وأهل البيت.



إعداد/ مصطفى البصراتي

الحمد لله، والصلاة والسلام على رسول الله واله وصحبه ومن والاه وبعد:

والسائدية والذي بلس فلند ثوان لوذ

فما يزال حديثنا متصالاً حول فضائل ولطائف في سورة ال عمران، ونتحدث بإنن الله تعالى عن قول الله تعالى: ﴿ قُلْ إِنْ كُنْكُمْ تُحبُّونَ اللَّهَ فَاتَّبِعُونِي يُحْدِيْكُمُ اللَّهُ وَيَغْفِرْ لَكُمْ لُنُوبَكُمْ وَاللَّهُ عَقُورٌ رحيم ﴾ [ال عدان ٢١].

والحب والمحبة ميل النفس إلى الشيء لكمال ادركته فيه، يُقال: احبه فهو محب، وَحَبُّهُ يَحِبُّهُ بالكسر فهو محبوب، قال ابن الدهان في حَبُّ لغتان: حَبُّواُحَبُّ وقد فسرت المحبة لله سبحانه بإرادة طاعته، قال الأزهري: محبة العبد لله ولرسوله طاعته لهما واتباعه امرهما، ومحبة الله للعباد إنعامه

### عليهم بالغفران.

وهذه الأبة يسميها بعض السلف أية المحنة، يعنى: أية الاختبار والامتحان، وذلك أن قومًا ادعوا أنهم يحبون الله، فأمر الله نبيه أن يتحداهم بهذا الميزان، وهو: إن كانوا صادقين فليتبعوا الرسول 📚 سواء كانوا من اليهود أم من النصاري أم من المنافقين. ﴿ وَقَالَتِ الْبَهُودُ وَالنَّصَارَى نَحْنُ أَبْنَاءُ اللَّهِ وأحباؤُه ﴾ [المائدة: ١٨]، إذا كانوا صادقين فليتبعوا

كل يدعى أنه يحب الله، لأن الدعوى سهلة، فإذا كانوا يحبون الله حقًا فليتبعوا النبي ﷺ، لينالوا ما هو أعظم من دعواهم، وهو محبة الله لهم، ولهذا قال: ﴿ إِنْ كُنْتُمْ تُحبُّونَ اللَّهَ فَاتَّبِعُونَى يُحْبِبُكُمُ اللَّهُ ﴾، فالشأن ليس أن تُحب بل الشأن أن تُحب، أما أن تُحب ولا تُحب، فهذا عذاب. انظروا إلى بريرة ومغيث: بريرة تبغض مغيثًا، ومغيث يحيها، فعُدْب بحبها لما عتقت، خبرها النبي 🍇 ، قال: ‹اختاري لنفسك، قالت: لا أريد الرجل، تعنى: زوجها، فطلبت

الخيار لنفسها والشرع يمكنها من ذلك، فكان زوجها يبكى وراءها في السوق في أروقة المدينة، يطلب ألا تختار نفسها، فجاء إلى النبي 🍩 وقال له: اشفع لي يا رسول الله عندها. فكلمها النبي 👺 قال لها: دار حعى إلى مغيث، قالت: يا رسول الله، إن كنت تأمرني، فسمعًا وطاعة، وإن كنت تشير عليٌّ فلا حاجة لي فيه. قال: «بل أشير». قالت: لا حاجة لي فيه. (رواه البخاري).

يعنى: انها لم تقبل شفاعة النبي 🍩 ولم ترحم الرجل. قال الحافظ ابن كثير: الآية الكريمة حاكمة على كل من ادعى محبة الله عز وجل ولم يتبع محمدًا 🥸 في شرعه وطريقه وسنته، فإنه كاذب في دعواه ولتكون دعواه صحيحة يجب عليه اتباع الشرع المحمدي، كما ثبت في الصحيح عن رسول الله على قال: «مَن عمل عملاً ليس عليه أمرنا فهو رد». ولهذا قال تعالى: ﴿ إِنْ كُنْتُمْ تُحبُّونَ اللَّهَ فَاتَّبِعُونِي يُحْبِيْكُمُ اللَّهُ ﴾ أي: يحصل لكم ما طلبتم



من محبتكم إياه وهو محبته إياكم وهو أعظم وأجل من الأول.

وقال الحسن البصري وغيره من السلف: زعم قوم أنهم يحبون الله فابتلاهم الله بهذه الآية، فقال: ﴿قُلُ إِنْ كُنْتُمْ تُحبُّونَ اللَّهُ فَاتَبِعُونِي يُحْبِبُكُمُ اللَّهُ ﴾.

وقوله: ﴿وَيَغُفِرْ لَكُمْ ذُنُوبَكُمْ وَاللَّهُ غَفُورٌ رَحِيمٌ ﴾ أي: بسبب اتباعكم الرسول ﷺ تحصل لكم هَذه المغفرة والرحمة من بركة الاقتداء به ﷺ.

والله تعالى قد جعل محبته موجبة لاتباع رسوله، قال تعالى: ﴿قُلْ إِنْ كُنْتُمْ تُحبُونَ اللّهُ فَاتَبِعُونِي يُحْبِبُكُمُ اللّهُ ﴾، وهذا لأن الرسول هو الذي يدعُو إلى ما يحبه الله، وليس شيء يحبه الله إلا والرسول يدعو إليه، وليس شيء يدعو إليه الرسول إلا والله يحبه، فصار محبوب الرب ومدعو الرسول متلازمين، بل هذا هو هذا في ذاته، وإن تنوعت الصفات.

فكل من ادعى أنه يحب الله ولم يتبع الرسول فقد كذب، وليست محبته لله وحده، بل إن كان يحبه فهي محبة شرك، فإنما يتبع ما يهواه كدعوى اليهود والنصارى محبة الله، فإنهم لو أخلصوا له المحبة لم يحبوا إلا ما أحب، فكانوا يتبعون الرسول، فلما أحبوا ما أبغض الله مع دعواهم حبه كانت محبتهم من جنس محبة المشركين.

وهكذا أهل البدع، فمن قال: إنه من المريدين لله المحبين له، وهو لا يقصد اتباع الرسول، والعمل بما أمر به، وترك ما نهى عنه، فمحبته فيها شوب (خلط) من محبة المشركين واليهود والنصارى، بحسب ما فيه من البدعة، فإن البدع التي ليست مشروعة وليست مما دعا إليه الرسول لا يحبها الله، فإن الرسول دعا إلى كل ما يحبه الله، فأمر بكل معروف ونهى عن كل منكر.

وقال الشيخ الألباني تعليقًا على هذه الآية: واعلم أيها الآخ المسلم: أنه لا يمكن لأحد أن يرقى إلى هذه المنزلة من الحب لله ورسوله إلا بتوحيد الله

تعالى في عبادته دون سواه، وبإفراد النبي 🐸 بالاتباع دون غيره من عباد الله، لقوله تعالى: ﴿ مَنْ يُطع الرُّسُولَ فَقَدْ أَطَاعَ اللَّهَ ﴾. وقال عليه الصلاة والسلام: «لا والذي نفسى بيده، لو أن موسى كان حيًا ما وسعه إلا أن يتبعني، قلت: فإذا كان مثل موسى كليم الله لا يسعه أن يتبع غير النبي 📚، فهل يسع ذلك غيره ؟ فهذا من الأدلة القاطعة على وجوب إفراد النبي 📚 في الاتباع، وهو من لوازم شبهادة «أن محمدًا رسول الله»، ولذلك جعل الله تبارك وتعالى في الآية المتقدمة اتباعه 😻 دون سواه دليلاً على حب الله إياه. ومما لا شك فيه أن من أحبه الله كان الله معه... كما في الحديث القدسى الصحيح: اوما تقرب إلى عبدي بشيء أحب إلىُّ مما افترضته عليه، وما يزال عبدي يتقرب إلى بالنوافل حتى أحبه، فإذا أحببته كنت سمعه الذي يسمع به، وبصره الذي يبصر به، ويده التي يبطش بها، ورجله التي يمشي بها، وإن سألني لأعطينه، ولئن استعادني لأعيدنه. وإذ كانت هذه العناية الإلهية إنما هي بعبده المحبوب من الله، كان واجبًا على كل مسلم أن يتخذ السبب الذي يجعله محبوبًا عند الله ؛ ألا وهو اتباع رسول الله 🐲 دون سواه، الست ترى أنه لا سبيل إلى معرفة الفرائض وتمييزها عن النوافل إلا باتباعه 😻 وحده ؟ وأن مما لا شك فيه أن المسلم كلما كان يسيرة رسول الله 👛 اعلم، وبمحاسنه وفضائله أعرف، كان حبه إياه أكثر، واتباعه إياه أوسع وأشمل، ثم قال: إذا عرفت ما سبق بيانه أن حب الله لا يُنال إلا باتباع نبيه 😅 فاحرصٌ إذًا على اتباع سُنته كلِّ الحرص، وانفق في سبيل ذلك كل جهاد ونفس، ولا تغتر بما عليه بعض الضالين المغرورين إلى أن قال: والخلاصة: إنني أنصح كل من قرأ هذه الرسالة أن لا يقف عند العلم بما فيها وإنما يتبع ذلك بالثمرة المرجوة، ألا وهي إخلاص الاتباع لهذا الرسول العظيم المستلزم لحب الله إياه، ومغفرته لذنوبه: ﴿ وَذَلكَ هُوَ النَّفُوزُ الْعَظيمُ ﴾، نسال الله تعالى أن يجعلنا منهم. اهـ.



وقال العلامة الشنقيطي في أضواء البيان: ويؤخذ من هذه الآية الكريمة أن علامة المحية الصادقة لله ورسوله 📚 هي اتباعه، فالذي يخالفه ويدّعى أنه يحبه فهو كاذب مفتر، إذ لو كان محبًا له لأطاعه، ومن المعلوم عند العامة أن المحبة تستجلب الطاعة، ومنه قول الشاعر:

لو كان حيك صادقًا لأطعته

وهذه لا شك يحب الاعتناء بها.

إن المحب لمن بصحب مصطبع والخطاب في الآية للرسول 📚 إذا وجه إليه ب «قل» في القرآن فهو دليل على العناية بهذا القول الذي أمر أن يقوله، لأن هذا أمر بالتبليغ الخاص لهذا القول، أما القرآن كله فقد أمر أن يقوله كله، لكن معض الأشساء- يُخص مد قل، مثل ﴿ قُلُ للْمُؤْمنينَ مَغُضُّوا مِنْ أَبْصَارِهِمْ ﴾ [النور: ٣٠]. ﴿ وَقُلْ لِلْمُؤْمِنَات يَغْضُضْنَ مِنْ أَبْصَارِهِنَّ ﴾ [النور: ٣١]، ﴿قُلْ يَا أَيُّهَا النَّاسُ إِنِّي رَسُولُ اللَّهِ إِلَيْكُمْ جَمِيعًا ﴾ [الأعراف: ١٥٨]، وما أشبه ذلك، فهذا أمرُ بتبليغ هذا الشيء الخاص معينه فيكون في ذلك توكيدًا ودليلاً على العناية به،

وقوله: ﴿ إِنْ كُنْتُمْ تُحبُونَ اللَّهُ ﴾: أي: قل لمن ادعى أنه يحب الله، والحملة هذا شرطية، وفعل الشرط كنتم، وحواله: (فاتبعوني، وجاءت الفاء في الجواب لأنه جملة طلبية، وإذا كانت جملة الجواب طلبية وجب اقترانها بالفاء، وقوله: ﴿ فَاتَّبِعُونِي ﴾ أي: على ما أنا عليه من الشريعة، عقيدة وقولاً وفعلاً وتركا.

عقيدة: بحيث تكون عقيدته على ما كان عليه الرسول 🛎 وأصحابه لا تحريف ولا تعطيل ولا تكييف ولا تمثيل، ولا شك ولا تردد، بل إيمان كامل خال من جميع الشوائب، وقولاً: لا يزيد ولا ينقص عما حاءت به الشريعة من الأقوال.

وفعلاً: كذلك لا يزيد ولا ينقص.

وتركا: بحيث يترك ما لم يعمله الرسول عليه الصلاة والسلام، فكل ما لم يتعبد به الرسول يجب ان لا يتعبد به، فإن تعبد به ثم يقول إنه يحب

الرسول فإن دعواه كاذبة، لو كنت تحيه حقًا لاتبعته

فمن اتبع الرسول 🛎 بهذه الأربعة صدق في اتباعه، ومن خالف فهو غير صادق. ولذا نجد الإنسان من يني أدم إذا أحب شخصًا غير الرسول، تحده يترسم خطاه، بعجب به وينظر ماذا يفعل لىفعلە.

قال تعالى: ﴿ يُحْبِبُكُمُ اللَّهُ ﴾ هذه الثمرة الأولى: والنتيجة التي يسعى إليها كل إنسان أن يكون محبوبًا لدى الله سبحانه وتعالى، والثانية: ﴿ وَيَغْفُرْ لَكُمْ ذُنُوبِكُمْ ﴾.

فهما فائدتان عظيمتان: محية الله لك ومغفرة

وقوله: ﴿ وَيَغْفِرْ لَكُمْ نُنُوبِكُمْ ﴾ أي كل ما عملتم من الذنوب يغفرها لكم، ولكن هل نقول: إنه يغفر وإن لم بستغفر الإنسان منه ؛ لأن حسنة الاتباع تمحو هذا الذنب، ومحبة الله للإنسان توجب عدم عقوبته، أو نقول: اويغفر لكم ذنوبكم، بأن ييسر لكم أسباب المغفرة إن لم يغفر لكم بدون سبب، يحتمل أنه سيحانه وتعالى أراد أنه يغفر الذنوب بسبب هذا الاتباع والمحبة، أو أنه وإن فعل الإنسان ما فعل فإنه ييسر له أسباب المغفرة بأن يعود من معصية الله إلى طاعته، والله أعلم.

لكن على كل حال الوعد هنا محقق، وهو مغفرة الذنوب إما بسبب من العبد أو بمحض فضل الله.

وقوله: «ذنوبكم» الذنب هو المعصية، وهو كما ترون جمع مضاف لمعرفة، والجمع المضاف إلى معرفة بفيد العموم.

قال تعالى: ﴿ وَاللَّهُ غَفُورٌ رَحِيمٌ ﴾: الجملة اسمية اشتمات على ثلاثة أسماء من أسماء الله: الله، الغفور، والرحيم، وأما معنى (لفظ الجلالة) «الله» فقد سبق أنه المالوه المعبود حبًا وتعظيمًا، وأن أصل (الله) الإله، فحذفت الهمزة تخفيفًا لكثرة الاستعمال، وأما الغفور: فالغفور هنا يحتمل أن يكون صيغة مبالغة، ويحتمل أن يكون صفة مشيهة، لأن الله لم



يزل ولا يزال غفورًا، وصيغة م<mark>ب</mark>الغة لكثرة من يغفر له من الخلق وكثرة ما يغفره من الذنوب.

والمغفرة: ستر الذنب والتجاوز عنه، وليست مجرد الستر لوجهين لغوي وسمعي.

أما اللغوي: فلأن المغفرة مأ<mark>خو</mark>ذة من المغْفَر الذي يستر به المقاتل رأسه ويتقي به السهام، والمغفر جامع للستر والوقاية.

وأما السمعي فلما ورد في كيفية محاسبة الله لعبده المؤمن أن يخلو به ويقرره بذنوبه، فيقول: «قد سترتها عليك في الدنيا وأنا اغفرها لك اليوم».

رواه البخاري.

وأما الرحيم: فهو ذو الرحمة، وهو صالح أيضًا لأن يكون صفة مشبهة أو صيغة مبالغة، والرحمة: صفة تقتضي العطف والإحسان على المرحوم، والجمع بينهما بين الغفور والرحيم، لفائدة عظيمة: وهي الجمع بين الوقاية والعناية، بين الوقاية بالمغفرة يقيه الله سبحانه وتعالى شر الذنوب، والعناية بالرحمة، يعتني الله بك فييسرك لليسرى وبجنبك العسرى.

#### من فوائد الآية الكريمة:

ان الله أمر نبيه محمدًا قان يتحدى هؤلاء
 المدعين لمحبته بهذا الميزان القسط وهو اتباعهم
 للرسول ق.

٧- جواز مخاطبة المدعى بالتحدي لأن هذا هو الحق، لأنه لو كان يعرف نفسه ما ادعى اتصافه بشيء لم يتصف به، فهو الذي أذل نفسه في الواقع فلا تخش من تحديه ليقيم الدليل والبرهان على دعواه.

٣- أنها مصداق لقول النبي 📚: «البينة على
 المدعى». رواه الترمذي.

وهذه وإن كانت في دعوى الناس بعضهم مع بعض لكنها في الحقيقة قاعدة عامةً، فكل مدَّع لا بد أن يقيم بينة على دعواه.

٤- أن محبة الله تعالى غاية لكل الناس حتى من

غير المؤمن لقوله: ﴿إِنْ كُنْتُمْ تُحِبُّونَ اللَّهَ فَاتَّبِعُونِي﴾.

ه- أنه كلما قوي اتباع الإنسان للرسول على كان اقوى برهانا على صدق محبته له، فهذه من علامة محبة الإنسان لربه، فإذا رأيت الإنسان شديد الاتباع لرسول الله على فاعلم أنه شديد المحبة لله.

٦- أن اتباع النبي 
 هبب لمحبة الله للعبد لقوله: ﴿ فَاتَّبِعُونِي يُحْبِبُكُمُ اللَّهُ ﴾.

٧- الثمرة الجليلة باتباع رسول الله چه وذلك بمحية الله للعبد.

٨- أن الجيزاء من جنس العمل، لقوله: «فاتبعوني» حيث جعل الاتباع برهانًا على صدق دعوى المحبة، وجعل الجزاء من جنسها، أن الله بحب العيد.

٩- أن اتباع الرسول سبب لمغفرة الله للذنب،
 لقوله تعالى: ﴿ وَيُغْفُرْ لَكُمْ ذُنُوبِكُمْ ﴾.

١٠ كما أن إحسان الله سبحانه وتعالى لجزائه
 على العمل أكثر منه، لأن الذي يتبع الرسول يحصل
 له محبة الله ومغفرة الذنوب.

11- إثبات هذين الاسمين وما تضمناه من صفة في قوله: ﴿وَاللّهُ عَفُورٌ رَحِيمٌ ﴾، فغيهما إثبات الاسمية لله في هذين الاسمين، والثاني إثبات الصفة التي تضمناها، ومن المعلوم أن كل اسم من أسماء الله يدل على معناه الخاص به، لكن اجتماع الاسمين يدل على معنى ثالث، وهو: الجمع بين مغفرة الغائب من الذنوب والرحمة بالعناية بالفضائل، لأن المغفرة مقابل الذنوب، والرحمة مقابل العناية بالإنسان، إن الله تعالى يرحم الإنسان، فيحصل من اجتماع هذين الاسمين صفة ثالثة، وهي جمع الرب سبحانه وتعالى بين الإحسان والوقاية من الذنوب وأثارها

والحمد لله رب العالمين.

القصة في كتاب الله

ايرويا

«ملاساا دیاد»

المحــور الأول

إِنَّا وَجِدُنَاهُ صَابِراً نِعُمَ الْعَبْدُ إِنَّهُ أَوَّابٌ

إعداد/ فيدالرازق السيد فيد



الحمد ليله رب العالمين، والصلاة والسلام على أشرف المرسلين، وعلى آله وأصحابه أجمعين، أما بعد:

فإلى الذين عرفوا ربهم حق المعرفة فعبدوه حق العبادة شكراً في الرخاء وصبراً في الضراء، إلى الذين ابتلاهم الله فصبروا فصارت المحنة في حقهم منحة وانقلبوا بنعمة من الله وفضل، إلى اهل الصبر الجميل الذي لا يشكو فيه المؤمن ربه الى اهل الصبر الجميل الذي لا يشكو فيه المؤمن ربه الى خلقه، نُقدم اليوم هذه القصة التي جعلها القرآن الكريم مثلاً يُحتنى للصابرين المحتسبين وللعابدين المخلصين، فقال سبحانه تعقيبًا وتذكري المُرحَّمة منْ عنِّدنا وَنكْرى للْعابدين ألى وقال سبحانه: ﴿ رَحْمة منًا وَنكْرى لأُولِي الأَلْبَابِ ﴾ تعقيبًا على قصة أيوب عليه السلام الأولى في سورة الأنبياء والثانية في سورة (ص)، وهكذا جعل الله سبحانه حدده القصة نكرى لأولى الألباب هنده القصة نكرى للولى الألباب هيدانه سبحانه

فعيدوه ولزموا طاعته مخلصين له الدين في جميع أحوالهم.

ونحن اليوم نقدم هذه القصة للقارئ الكريم على أقسام ثلاثة:

القسم الأول: عرض للقصة من كتاب الله ومما صحٌّ من حديث رسول الله ﷺ.

القسم الثاني: دفع شبهات وأباطيل كَثُر تناولها في هذه القصة. القسم الثالث: الفوائد الإيمانية والعبر المستفادة.

#### القسم الأول

تحت هذا القسم ننظر في المسائل الأثنية:

١- نسب أيوب- عليه السلام-: هو أيوب بن موص بن زارح بن
 العيص بن إسحاق بن إبراهيم (خليل الرحمن).

 ٢- زمنه: نقل الحافظ ابن حجر في الفتح عن الطبري أنه كان بعد شعيب. ونقل عن أبي خيثمة: أنه كان بعد سليمان.

٣- ذكره في القرآن الكريم:

جاء ذكره في القرآن الكريم في أربعة مواضع:

- أشار في موضعين منها إلى دخوله فيمن أوحى إليهم من الأنبياء والمرسلين:

قال تعالى: ﴿ وَمَنْ ذُرِّيَتِهِ دَاوُدَ وَسُلَيْمَانَ وَأَيُّوبَ وَيُوسَفَ وَمُوسَى وَهَارُونَ ﴾ [الانعام: ٨٤]، فأيوب من الانبياء ومن ذرية إبراهيم (عليه السلام) حيث يعود الضمير إليه في قوله تعالى: ﴿ وَمَنْ ذُرِيَتُه ﴾ أي من ذرية إبراهيم الاتى أسماؤهم من الانبياء والمرسلين، وهو داخل في

جملة من أوحى الله إليهم في قوله تعالى: ﴿ إِنَّا أُوْحَيْنًا إِلَيْكُ كَمَا أَوْحَيْنًا إِلَى نُوحٍ وَالنَّبِيِّينَ مِنْ بَعْدِهِ وَأَوْحَيْنًا إِلَى نُوحٍ وَالنَّبِيِّينَ مِنْ بَعْدِهِ وَأَوْحَيْنًا إِلَى إِبْرَاهِيمَ وَإِسْمَاعِيلَ وَإِسْحَاقَ وَيَعْقُوبَ وَالْأَسْبَاطِ وَعِيسَى وَأَيُّوبَ ﴾ [النساء: ١٦٣]، فهو نبي من أنبياء بني إسرائيل ومن نسل إبراهيم الخليل.

قال ابن كثير- رحمه الله-: «فالصحيح انه من سلالة العبص بن إسحاق بن إبراهيم.

- وامرأته: قيل اسمها ليا بنت يعقوب- وهذا بعيد- وقيل: رحمة بنت أفراثيم، وقيل ليا بنت منشا بن يوسف بن يعقوب، اهـ.

ولعل: ليا بنت منشا هي بنت يعقوب، واختصر المؤرخون اسمها، والله أعلم.

هذا ما يثبت نبوة ايوب خلافًا لمن زعم غير ذلك.

- وأشار القرآن الكريم إلى قصته إشارتين في موضعين: إحداهما مجملة والأخرى مفصلة، فالأولى في قوله تعالى: ﴿ وَأَيُّوبَ إِذْ نَادَى رَبُّهُ أَنِّي مَسِّنِيَ الضُّرُّ وَأَنْتَ أَرْحَمُ الرَّاحِمِينَ (٨٣) فَاسْتَجَبْنَا لَهُ فَكَثَمُ قَنَا مَا بِهِ مِنْ ضُرُّ وَاتَيْنَاهُ أَهْلَهُ وَمِثْلَهُمْ مَعَهُمْ رَحْمة منْ عَدْنَا وَذَكْرَى للْعَابِدِينَ ﴾ [الإنبياء: ٨٣، ٨٤].

أَمَا الثَّانَيَة فَقُولَه تَعَالَى: ﴿ وَاذْكُرْ عَبِّدَنَا أَيُّوبَ إِذْ نَادَى رَبِهُ أَنِّي مَسَنِي الشَّيْطَانُ بِنُصْب وَعَذَاب (١٤) ارْكُضْ بِرِجْلكَ هَذَا مُغْتَسَلُ بَارِدُ وشَرَابُ (٤٢) وَوَهَبْنَا لَهُ أَهْلَهُ وَمِثْلُهُمْ مَعَهُمْ رَحْمَةً مِنَّا وَذَكْرَى لأُولِي الأَلْبَابِ (٤٣) وَخُذْ بِيدِكَ ضَغْتًا فَاضْرِبْ بِهِ وَلاَ تَحْنَثْ إِنَّا وَجَدْنَاهُ صَابِرًا نَعْمَ الْعَبْدُ إِنَّهُ أَوْابُ ﴾ [ص: ١٤-٤]

3- ما جاء عن قصة أيوب في السنة الصحيحة:
أقول في السنة الصحيحة لأن هناك نقولاً كثيرة
ومطولة نقلها أهل التفاسير والسير وجلّها منقول
دون تمحيص عن بني إسرائيل، وقد نحيناها جانبًا،
وسنفرد للرد عليها فصلاً مستقلاً لكثرة شيوعها
وانتشارها بين القصاص قديمًا وحديثًا، والله

أما ما صح فنورد هنا حديثين أحدهما في البخاري والآخر في غيره، لكن صححه أهل العلم، وذكره الحافظ في الفتح، وقال: هذا أصح ما جاء في قصة أيوب كما أورده الألباني في السلسلة الصحيحة وذكر تصحيحه عن الضياء المقدسي وابن حبان، وإليك نص الحديث: عن أنس رضي الله عنه أن رسول الله عنه الن رسول الله عنه الن رسول الله عنه الن رسول الله عنه الن رسول الله عنه النه أيوب عليه

السلام- لبث بلاؤه ثماني عشرة سنة (وفي رواية ثلاث عشرة سنة) فرفضه القريب والبعيد إلا رجلين من إخوانه كانا يغدوان إليه ويروحان، فقال أحدهما لصاحبه ذات يوم: تعلم والله لقد أذنب أيوب ذنبًا ما أذنيه أحد من العالمين، فقال له صاحبه: وما ذاك؟ قال: منذ ثماني عشرة سنة لم يرحمه الله فيكشف ما يه، فلما راحا إلى أيوب لم يصبر الرجل حتى ذكر ذلك له، فقال أبوب: لا أدرى ما تقولان، غير أن الله تعالى يعلم أنى كنت أمر بالرجلين يتنازعان، فعذكران الله، فأرجع إلى بيتى فأكفر عنهما، كراهية أن يذكر الله إلا في حق. قال: وكان يخرج إلى حاجته فإذا قضى حاجته أمسكته امرأته حتى يبلغ، فلما كان ذات يوم أبطأ عليها، وأوحى الله إلى أيوب: ﴿ ارْكُضْ بِرِجْ لِكَ هَذَا مُغُدَّ سَلُ بِارِدُ وَشَرَابُ ﴾ فاستبطأته، فتلقته تنظر وقد أقبل عليها قد أذهب الله ما يه من العلاء، وهو أحسن ما كان، فلما رأته قالت: أي بارك الله فيك، هل رأيت نبي الله هذا المبتلى، والله على ذلك ما رأيت أشبه منك إذ كان صحيحًا، فقال: إنى أنا هو، وكان له أندران (بيدران)(٢) أندر للقمح وأندر للشبعير، فبعث الله سحابتين، فلما كانت إحداهما على أندر القمح افرعت فيه الذهب حتى فاض وأفرغت الأخرى في أندر الشعير الورق حتى فاض ». اهـ.

أما الحديث الذي رواه البخاري عن أبي هريرة رضي الله عنه عن النبي ﷺ: «بينما أيوب يغتسل عريانًا خرَّ عليه رجل جراد(٣) من ذهب فجعل يحثى في ثوبه، فناداه ربه: يا أيوب لم أكن اغتيك عما ترى ؟ قال: ىلى يا رب، ولكن لا غنى لى عن بركتك».

هذه النصوص القرآنية الكريمة والإحاديث النبوية الصحيحة قدمت صورة مجملة لقصة أيوب وقد ضاق الوقت لمزيد من التفصيل، وسوف نفصل ذلك في لقاء قادم، إن شاء الله والله المستعان وعليه التكلان ولا حول ولا قوة إلا بالله العلي العظيم.

الهو امش

 ١- قد راينا إفراد فصل مستقل تحت عنوان المحور الثاني لأنه قد جاء في تلك الأخبار الواهية والموضوعة أمور تنافى مقام النبوة ومنهم أيوب عليه السلام.

 ٢- البيدر: هو المكان الفسيح الذي يوضح فيه القمح أو الارز، يعنى (الجرن).

٣- رجل من جراد: سرب من جراد.

# ين الآداب الإسلابية الطقة السابعة

# الماليم النبية المباركة الطيبة

# السلام على الفسقة والعرصاة

اعداد/

سعید عصامر

مقصود بعينه.

وقسم العلماء المعاصي إلى صغائر وكبائر، قال تعالى: ﴿وَكَرُهُ إِلَيْكُمُ الْكُفْرَ وَالْفُسُوقَ وَالْعَصْيَانَ﴾ والخبرات: ٧،

وقال الله عز وجل: ﴿ الَّذِينَ يَجْتَنِبُونَ كَبَائِرَ الْإِثْمُ وَالْفَوَاحِشَ إِلاَّ اللَّمَمَ ﴾ «النجم: ٣٢»، وقال الله عز وجل: ﴿ إِنْ تَجْتَنِبُوا كَبَائِرَ مَا تُنْهَوْنَ عَنْهُ نُكَفَّرُ عَنْكُمْ سَيِّئَاتِكُمْ ﴾ «النساء: ٣١». الآيات فيها التصريح في انقسام الذنوب إلى صغائر وكبائر.

روى مسلم: «اجتنبوا السبع الموبقات». وروى الطبراني في المعجم الكبير وقال الهيثمي رجاله موثقون: «الكبائر سبع». وفي رواية: «تسع».

وروى مسلم: «الصلوات الخمس، والجمعة إلى الجمعة ورمضان إلى رمضان مُكفرات ما بينهن إذا اجتنبت الكبائر».

فالأحاديث خصت الكبائر ببعض الذنوب، ولو كانت الذنوب كلها كبائر لم يسغ ذلك.

وبعض العلماء قالوا: سائر المعاصي كبائر، والمعاصي كلها كبائر، وما يقال لبعضها صغيرة وكبيرة بالإضافة إلى ما هو أكبر منها. راجع الزواجر عن اقتراف الكبائر (٤١٨).

كما يقال: الزنا صغيرة بالنسبة إلى الكفر، والقبلة «المحرمة صغيرة» بالنسبة إلى الزنا، وكلها الحمد لله رب العالمين، والصلاة والسلام على المبعوث رحمة للعالمين، وبعد:

# ा विरे : مفهوم الفسق والعصية 🙃 🔻

الفسق لغة: الخروج عن الطاعة، وعن الدين، وعن الاستقامة.

وفي الأصل: خروج الشيء من الشيء على وجه الفساد، يُقال: فسق الرطب إذا خرج عن قشره.

والفسق في الإصطلاح: هو الخروج عن الطاعة وتجاوز الحد بالمعصية.

ويقع الفسق بقليل الذنوب وكثيرها إذا كانت كبائر، وقد يكون الفسق شيركًا، وقد يكون إثمًا، وغالبًا ما يقال لمن التزم حكم الشرع وأقر به، ثم أخل بجميع أحكامه أو ببعضه، «الموسوعة الفقهية ٢٢/١٤٠»،

قال الشوكاني ناقلاً عن القرطبي: الفسق: الخروج عن طاعة الله عز وجل، فقد يقع على من خرج بعصيان، وفي حديث الصحيحين: سباب المسلم فسوق وقتاله كفر». (راجع فقح القدير / ٢٥٠١، والفسق تارة يكون بقرك الفرائض، وتارة بفعل المحرمات، والفسق تارة يكون بالاعتقاد، كالقدري والجبري... إلخ، والفسق بالاعتقاد، كالقدري والجبري... إلخ، والفسق بالجارحة ؛ كمن يشرب الخمر أو يزني. إلخ.

## ووثانيا مفهوم العصية ووالم

العصية لغة: الخروج عن الطاعة، يُقال: عصاه معصية وعصيانًا: خرج عن طاعته وخالف أمره فهو عاص.

والمعصية في الاصطلاح: اسم لفعل حرام

النوحيد جمادي الأول ١٤٢٩ هـ

قال الزركشي: لعل أصحاب هذا الوجه كرهوا تسمية معصية الله صغيرة إجلالاً لله وتعظيمًا لأمره. وراجع البحر المحيط ٢٧٦/٤،

وبعض العلماء قسم المعاصي إلى ثلاثة اقسام صغيرة وكبيرة وفاحشة، فقتل النفس بغير حق كبيرة، فإن قتل ذا رحم ففاحشة، فاما الخدشة والضربة مرة أو مرتين فصغيرة. المرجع السابق. والرأي الأول هو الراجح.

وللناس في فعل الطاعات واجتناب المعاصي حوال.

منهم من يستجيب إلى فعل الطاعات ويكف عن ارتكاب المعاصي، وهذا أكمل أحوال أهل الدين.

ومنهم من يمتنع من فعل الطاعات ويُقدم على ارتكاب المعاصى، وهي أخبث أحوال المكلفين.

ومنهم من يستجيب إلى فعل الطاعات، ويُقدم على ارتكاب المعاصى.

ومنهم من يمتنع عن فعل الطاعات، ويكف عن ارتكاب المعاصبي. راجع ذلك بالتفصيل في الدب الدنيا والدبن للماوردي، (١٥٠ - ١٥٨).

ومن رحمة الله بعباده أن جعل للإنسان فرجًا ومخرجًا من تلك الذنوب بالتوبة النصوح، يقول صاحب شرح العقيدة الطحاوية: إذا وقع العبد المؤمن في المعصية، فإن الله سبحانه وتعالى قد فتح لعباده أبواب رحمته، للخلاص من عقوبة ما يقعون فنه، إذا أخلصوا واتقوا. اهـ.

قال تعالى: ﴿إِلاَّ الَّذِينَ تَابُوا وَأَصْلَحُوا وَبَيْنُوا فَأُولَئِكَ آتُوبُ عَلَيْهِمْ وَأَنَا التُّوابُ الرَّحِيمُ ﴾

البقرة: ١٦٠ =،

وقال عز وجل: ﴿ فَخَلَفَ مِنْ بَعْدِهِمْ خَلْفُ أَضَاعُوا الصَّلاَةَ وَاتَّبَعُوا الشَّهَوَاتِ فَسَوْفَ يَلْقَوْنَ غَيًا (٥٩) إِلاَّ مَنْ تَابَ وَامَنَ وَعَمِلَ صَالِحًا فَأُولَئِكَ يَدُخُلُونَ الْجَنَّةَ وَلاَ يُظْلَمُونَ شَيْئًا ﴾ ،مريم: ٥٩، ٢٠.

وقال تعالى: ﴿قُلْ يَا عِبَادِيَ الَّذِينَ أَسْرَفُوا عَلَى أَنْفُسِهِمْ لاَ تَقْنَطُوا مِنْ رَحْمَةِ اللَّهِ إِنَّ اللَّهَ يَغْفِرُ الدُّنُوبَ جَمِيعًا إِنَّهُ هُوَ الْغَفُورُ الرَّحِيمُ ﴾ «الزمر: ٣٥»،

وقال تعالى: ﴿ إِنَّ الْحَسَنَاتِ يُذْهِبْنَ السِّيَّقَاتِ ﴾ وقال تعالى: ﴿ إِنَّ الْحَسَنَاتِ يُذْهِبْنَ السِّيَّقَاتِ ﴾

فالتوبة عن المعصية فريضة على الفور، صغيرة كانت أو كبيرة، بل تجب التوبة عن تأخير التوبة: ﴿ وَتُوبُوا إِلَى اللَّهِ جَمِيعًا أَيُّهَا الْمُؤْمِنُونَ لَعَلَّكُمُ تُقْلَحُونَ ﴾ الله جَميعًا أيُّهَا الْمُؤْمِنُونَ لَعَلَّكُمُ تُقْلَحُونَ ﴾ النور: ٣١، وهي أول منازل السالكين.

فلا يجوز الإصرار على المعصية، كما لا يجوز المجاهرة بالمعاصي، فهذا منهي عنه، ففي الحديث المتفق عليه من حديث أبي هريرة رضي الله عنه قال: قال النبي عنه من دكل أمتي معافى إلا المجاهرين، وإن من المجاهرة أن يعمل الرجل بالليل عملاً ثم يصبح وقد ستره الله، فيقول: يا فلان، عملت البارحة كذا وقد بات يستره الله ويصبح يكشف ستر الله

#### 🔞 ثالثًا: التودد إلى العاصي 🗈

أهل العلم على أنه لا يجوز التودد للعاصي لأجل معصيته، ولا الجلوس معه وهو يرتكب شيئًا من المعاصي إيناسًا ومجاراة له، قال عز وجل: ﴿وَلاَ تَرْكُنُوا إِلَى النَّذِينَ ظُلَمُوا فَتَمَسَّكُمُ النَّارُ ﴾ «هود: ١١٣» وروى الترمذي وحسنه من حديث أبي سعيد الخدري رضي الله عنه أن الينبي على قال: «لا تصاحب إلا مؤمنًا، ولا يأكل طعامك إلا تقي».

وروى الترمذي وقال: حسن صحيح من حديث أبي هريرة رضي الله عنه أن النبي على الله على دين خليله، فلينظر أحدكم من يخالل.

وذهب بعض أهل العلم في مجال المعاملة مع أصحاب المعاصي إلى المقاطعة بالكلية، واستدلوا بحديث كعب بن مالك وهجران النبي على وأصحابه لكعب وصاحبيه خمسين ليلة لا يكلمون كعبًا، ولا يردون عليه سلامًا، لتخلفه عن الغزوة بغير عذر.

يقول الله تعالى: ﴿وَإِذَا رَأَيْتُ النَّذِينَ يَخُوضُونَ فِي آلَذِينَ يَخُوضُونَ فِي آلَيْتُ النَّهُمُ حَتَّى يَخُوضُوا فِي حَدِيثَ غَيْرِهِ وَإِمَّا يُنْسِيَتُكَ الشّيْطَانُ فَلاَ تَقْعُدُ بَعْدَ الذَّكْرَى مَعَ النَّقُومُ الطّالِمِينَ ﴾ «الانعام: ١٨»، فقالوا: باعتزال الصحاب المعاصى نهائيًا، وعدم الكلام والجدال

والمناقشة معهم.

وذهب فريق من أهل العلم: إلى جواز الكلام والحوار والمناقشة والتعامل معهم، قال تعالى: ﴿ وَلاَ تُحَادلُوا أَهْلَ الْكتَابِ إِلاَّ بِالَّتِي هِيَ أَحْسَنُ إِلاَّ الَّذِينَ ظَلَمُوا مِنْهُمْ ﴾ «العنكبوت: ٢١، وقال عز وجل: ﴿ وَ كَادِلْهُمْ بِالَّتِي هِيَ أَحْسَنُ ﴾ والنحل: ١٢٥، إلى غير ذلك من الأمات.

وروى البخاري ومسلم من حديث عائشة رضى الله عنها: أن رجلاً استأذن على النبي 🃚، فلما رأه قال: «بئس أخو العشيرة، وبئس ابن العشيرة»، فلما جلس تطلق له النبي 🐲 في وجهه وانبسط له، فلما انطلق الرجل قالت له عائشة: يا رسول الله، حين رأيت الرجل قلت كذا وكذا، ثم تطلقت في وجهه وانبسطت إليه، فقال رسول الله 🐲: «يا عائشة، متى عهدتيني فاحشنًا، إن شر الناس عند الله منزلة يوم القيامة من تركه الناس اتقاء شره».

وقد ذهب عبد الله بن عباس رضى الله عنهما إلى الخوارج- وهم شر الناس- وجادلهم، حتى رجع منهم الكثير إلى صفوف أمير المؤمنين على رضى الله عنه، إلى غير ذلك من الآثار عن السلف الكرام.

#### 👊 رابعاً: حكم السلام على الفسقة والعصاة 👊

حمهور العلماء ذهبوا إلى أنه لا يسلم على المبتدع ولا على من ارتكب كبيرة ولم يتب منها، وذلك زجرًا له وتأديبًا له، حتى تتحرك قلوبهم إلى التوبة والعودة إلى الله.

ذكر ابن عابدين: أن السلام على الفاسق المجاهر بفسقه مكروه، وإلا فلا، ومثل الفاسق في هذا لاعب القمار وشارب الخمر والمغنى والمغتاب حال تلبسهم بذلك ... إلخ.

وذكر المالكية: أن ابتداء السلام على أهل الأهواء مكروه، كابتدائه على اليهود والنصاري.

وذكر النووي في الأذكار أن المبتدع ومن اقترف ذنبًا عظيمًا ولم يتب منه ينبغي آلا يُسلم عليهم، ولا نرد عليهم السلام.

ولو فعل الناس ذلك لاستحى أصحاب المعاصي

ولضاقت عليهم الأرض بما رحبت، ولكن الخطأ الكبير أن يترك أهل الفسق، ولا يرى ولا يسمع من ينكر عليهم ويحذرهم، ولذلك يستمرون في الغواية و الضلال.

فالذين يشربون الخمور ويتعاطون المخدرات والذين يمارسون الفواحش والعاق لوالديه، والقاطع لرحمه، والسارق... إلخ. على المجتمع أن يؤدب هؤلاء بعدم التهاون معهم مهما بلغوا من مناصب، وبالإنكار عليهم، وفي ذلك ما يشعرهم بالخسة والمهانة والصغار، وأما السلام فلا يستحقون لما فيه من تعظيم وتبجيل وتوقير وتقدير، وهم ليسوا أهلاً

قال الإمام النووي: فإن اضطر إلى السلام على الظلمة، بأن دخل عليهم وخاف ترتب مفسدة في دينه او دنياه او غيرهما إن لم يسلم، سلم عليهم، وذكر أبو بكر بن العربي أنه يسلم وينوي أن السلام اسم من اسماء الله تعالى، فيكون المعنى: الله عليكم رقيب، ومطلع على ذنوبكم فاحذروه، فإن تابوا عدنا إلى تكريمهم وتوقيرهم بالسلام والكلام، ورددنا عليهم التحية بأحسن منها أو بمثلها.

وقال الإمام أحمد فيمن يلعب بالشطرنج: ما هو أهل أن يُسلم عليه، كما لا يسلم على المتلبسين بالمعاصى، ويرد عليهم إن سلموا، إلا أن يغلب على ظنه انزحارهم بترك الرد.

(راجع الموسوعة الفقهية /٢٥ ١٩٨،١٩٧).

واما ابن وهب فأجاز ابتداء السلام على كل أحد، وإن كان فاسعًّا ؛ لقوله تعالى: ﴿ وَقُولُوا للنَّاسِ حُسْنًا ﴾، ولكن الدليل أعم من الدعوى، وقد صحت الأدلة في عدم السلام عليهم كما سبق، والله أعلم، وللحديث يقية.

وصلى الله على خير البرية.



### 😋 من هدي رسول الله ﷺ 🕫

#### ت تصدق عن أعضاء بدنك ت

عن أبي هريرة رضي الله عنه قال: قال رسول الله و : «كل سلامي من التاس عليه صدقة، كل يوم تطلع فيه الشمس يعدل بين الاثنين صدقة، ويعين الرجل في دابته فيحمله عليها أو يرفع له عليها متاعه صدقة، ولكلمة الطيبة صدقة، ويكل خطوة يمشيها إلى الصلاة صدقة، ويميط الاذي عن الطريق صدقة، «متفق عليه ومعنى: السلامي: هي الأنملة من أصابع التي بين كل مفصلين من أصابع الإنسان، بمعنى أنه على كل عظم من عطام ابن أدم صدقة.

### وومن نوركتاب الله وو

ووالكلمة الطيبة صدقة وو

قَـال الله تعالى: ﴿ وَقُل لَعِبَادِي يَقُولُواْ النَّي هِيَ أَحْسَنُ إِنَّ الشَّيْطَانَ يَخْزَعُ بَيْنَا هُمُ إِنَّ الشَّيْطَانَ كَانَ للإنْسانِ عَدُوًا مُبِينًا ﴾ للإنسانِ عَدُوًا مُبِينًا ﴾

٥٣ : ١٠ ١١٠٠

عن ابي هريرة رضي الله عنه قال: قال ابو جهل: هل يعقر محمد وجهه بين اطهركم فقيل: نعم فقال: واللات والفرى لنن رايته بفعل ذلك لإطان على رقبته، فاتى رسول الله الله وضو بصلى زعم لبطا على رقبته، فما فجاهم منه إلا وهو بنكص على عقبيه ويتقى بيديه، فقيل له ما لك فقال: إن بيثى وبينه لخندقًا من نار وهولاً واجنحة، فقال رسول الله تاتا: اللو دنيا صلى لاختطفته الملائكة عضوًا عضوًا، روادمسلم،

00 من دلائسل النبوة 00 00 الله يدافع عن رسوله

#### و من فضائل الصحابة وو

عن عائشة رضي الله عنها قالت: إن رسول الله قف قال: إن جبريل جاء بصورتها أي (عائشة رضي الله عنها) في خرقة حرير خضراء إلى رسول الله ق، فقال: هذه رُوجتك في الدنيا والأخرة. رواه الترمذي

#### 👊 حسكم ومسواعظ 🚌

عن صبالح بن عبد الكريم، قال: صلا القلب مثل الإناء إذا ملأته، ثم زدت فيه شيئاً فاض، وكذلك القلب إذا امتلاً من حب الدنيا لم تدخله المواعظ

عن عبد الله بن عمرو قال: أربع خلال إذا أعطيتهن فلا بخسرك ما عزل عنك من الدنيا: حسن خليقة، وعفاف طعمة، وصدق حديث، وحفظ أمسانه. الإدب المفسرد،

#### وو من دعائه الله وو

عن ابن عباس رضي الله عنهما ان رسول الله صلى الله عليه قال وهو خارج لصلاة الفجر: اللهم اجعل في بصري نورا، واجعل في سمعي نورا، واجعل في لساني دورا، واجعل في لساني دورا، واجعل عن يميني نورا، واجعل عن يميني نورا، واجعل عن شنمالي نورا، واجعل من امامي دورا، واجعل من خورا، واجعل من فوقي نورا، واجعل من نورا، واجعل من نورا، واجعل الي يوم القال من نورا، واجعل الي يوم القال



#### وومن آداب السمسح

عن وكبع بن الجراح قال: اعتل سفيان الثوري فتأخرت عن عيادته، ثم عدته فاعتذرت إليه، فقال لي: يا أخي لا تعتذر؛ فقل من اعتذر إلا كذب، واعلم أن الصديق لا يحاسب على شيء و العدو لا يحسب له

قال أبو الحسن الأشعرى بعد رجوعه وتويته: ومما يؤكد أن الله عز وجل مستو على عرشه دون الأشياء كلها، ما نقله أهل الرواية، عن جبير، عن أبيه رضى الله عنهم اجمعين، أن النبي 🕮 قال: «ينزل ربنا عز وجل كل ليلة إلى السماء الدنيا فيقول: هل من سائل فأعطيه؟ هل من مستغفر فأغفر له؟ حتى يطلع

الفجر، وساق أدله أخرى من الكتاب والسنة. ثم قال: فكل ذلك بدل على انه تعالى منفرد بوحدانيته، مستو على عرشه استواء منزها عن الحلول والاتحاد. الإبانة عن أصول

مكارم الأخلاق.

00 من أخلاق السلف







#### وه من حكمة الشعر وه

قال الشافعي عن الصمت: الشافعي من صحيح اللغة

### وه من مسعساني السلسفسة وه

ثُمَّ حرف عطف يفيد الترتيب مع التراخي، قد يلحقه الناء فيكتب ثُمُت. أما: ثُمَّ فظرف مكان بمعنى هذا أو هناك، تدخل عليه (من)، فيقال من ثُمُّ، أي: من هذا، والخطا أن تقول: من ثُمُّ بضم الثاء، وتلحقه التاء، فيكتب: ثمة.

# جهارد وترضحيات



الحمد لله، والصلاة والسلام على رسول الله، وبعد:

الدعوة إلى الله هي مهمة الرسل عليهم الصلاة والسلام، فإن الأنبياء والمرسلين بعثوا من أجل الدعوة إلى الله عز وجل، الدعوة إلى الله بتقواه، الدعوة إلى الله بتوحيده، الدعوة إلى الله باتباع رسوله في الدعوة إلى الله بان تطلب مرضاة الله، وأن تبتعد عن مساخطه، ولهذا حرص الأنبياء والمرسلون جميعا من لدن أدم وهو أول الانبياء ونوح وهو أول الرسل، إلى خاتم الأنبياء والمرسلين محمد بن عبد الله، عليه الصلاة والسلام، على البذل والتضحية في سبيل هذه الدعوة ؛ امتثالاً وحضًا على نشر ما يحبه الله ويرضاه من الأقوال والإعمال التي هي سبيل الدعوة، ولهذا قال تعالى: ﴿ وَمَنْ

أحْسَنُ قَوْلًا مِمِّنُ دَعَا إِلَى اللَّهِ وَعَمَلَ صَالِحًا وَقَالَ إِنْنِي مِنَ الْمُسْلِمِينَ ﴾ [قصلت: ١٣].

قال الحسن البصري رحمه الله: في هذه الآية لما تلاها: هذا حبيب الله، هذا ولي الله أجاب الله في دعوته ودعى الناس إلى ما أجاب الله إليه من دعوته، هذا ولى الله، هذا صفى الله.

وقال الإمام أحمد: «وددت أن الخلق أطاعوا الله وأن جسمي قرض بالمقاريض».

هذا يبين لك عظمة فقه أئمة الدين بالقرآن وسنة النبي الأمين على وحرصهم الشديد على نشر الدعوة والبذل في سبيلها وأن يطيع الخلق ربهم جل وعلا، فالدعوة إلى الله عز وجل مقام عظيم وشرف كبير ومنزلة رفيعة اختص الله بها الأنبياء والمرسلين ومن سار على نهجهم في هذا السبيل، ولهذا قص الله تعالى علينا في القرآن الكريم سيرهم، منبها على أنهم كانوا دعاة إلى الله عز وجل.

#### وه الأنبياء في موكب الدعوة وه

ا- هذا نوح عليه الصلاة والسلام أول الرسل لبث في قومه الف سنة إلا خمسين عامًا يدعوهم إلى الله عز وجل: ﴿قَالَ رَبِّ إِنِّي دَعَوْتُ قَوْمِي لَيْلاً وَنَهَارًا (٥) فَلَمْ يَرْدُهُمْ دُعَائِي إِلاَّ فَرَارًا ﴾ [نوح: ٥، ٦]، فدعاهم ولم ييأس، ولم يتواكل، بل كان مقبلاً على هذا السبيل ليلاً ونهارًا، وكانت النتيجة ﴿فَلَمْ يَرْدُهُمُ السبيل ليلاً ونهارًا، وكانت النتيجة ﴿فَلَمْ يَرْدُهُمُ

دُعَاثِي إِلاَّ فَرَارًا ﴾، وكان الملأ يسخرون منه ويستهزئون به وبدعوته، قال تعالى: ﴿وَكُلُمَا مَرُ عَلَيْهِ مَلاً مِنْ هُ وَمُه سَخرُوا مِنْهُ ﴾ [هود: ٣٨]، ولكن نوحًا عليه السلام كان على ثقة من نصر الله وتاييده إياه، فقال لقومه الذين سخروا منه: ﴿إِنْ تَسُخْرُوا مِنْا فَإِنَّا نَسُخَرُ مِنْكُمْ كَمَا تَسْخَرُونَ (٣٨) فَسَوْفَ تَعْلَمُونَ مَنْ يَأْتِيه عَذَابٌ يُخْزِيه وَيَحِلُّ عَلَيْه فَسَوْفَ تَعْلَمُونَ مَنْ يَأْتِيه عَذَابٌ يُخْزِيه وَيَحِلُّ عَلَيْه نُوحُ قَدْ جَادَلْتَنَا فَأَكْثَرْتَ جِدَالَنَا فَأْتِنَا بِمَا تَعْدُنَا إِنْ كُنْ مَن الصَادِقِينَ ﴾، وقالوا له متحدين: ﴿يَا كُنْتُ مِن الصَادِقِينَ ﴾، وقالوا مهددين له: ﴿ لَنَنْ لَمْ كُنْتُ مِنَ الصَادِقِينَ ﴾، وقالوا مهددين له: ﴿ لَنَنْ لَمْ لَحُدُومِينَ ﴾ آي: من المقتولين رجمًا بالحجارة، فما ترك دعوته وما زال المقتولين رجمًا بالحجارة، فما ترك دعوته وما زال يدعو إلى الله عز وجل، وما زاده ذلك إلا ثباتًا على الطريق حتى فتح الله بينه وبين قومه، قال تعالى: ﴿ فَانْجَيْنَاهُ وَأَصُدَابُ السَّفِينَةِ وَجَعَلْنَاهَا اَيَةُ لَا لَلُّ عَلَيْهُ الْمُعَالَى الْعُالَمِينَ ﴾.

٢- وهذا إبراهيم عليه السلام دعا قومه إلى الله عز وجل، فناظرهم كما قال الله تعالى في سورة النعام: ﴿وَإِذْ قَالَ إِبْرَاهِيمُ لأَبِيهِ آرْرَ أَتَتَخَذُ أَصْنَامًا النعام: ﴿وَإِذْ قَالَ إِبْرَاهِيمُ لأَبِيهِ آرْرَ أَتَتَخَذُ أَصْنَامًا اللّهَةَ إِنِّي أَرَاكَ وَقَوْمَكَ فِي ضَلال مُبِينٍ (٤٧) وَكَذَلِكَ نُري إِبْرَاهِيمَ مَلَكُوتَ السَّمُواتِ وَالأَرْضُ وَلَيْكُونَ مِنَ نُري إِبْرَاهِيمَ مَلَكُوتَ السَّمُواتِ وَالْأَرْضُ وَلَيْكُونَ مِنَ

معاونة محمد هيكال

الْمُوقِدِينَ (٧٥) فَلَمَّا جَنَّ عَلَيْهِ اللَّيْلُ رَأَى كَوْكَبًّا قَالَ هَذَا رَبِّي فَلَمَّا أَفَلَ قَالَ لا أُحبُّ الآفلينَ (٧٦) فَلَمًا رَأَى الْقَمَرُ بَازِغًا قَالَ هَذَا رَبِّي فَلَمَّا أَفَلَ قَالَ لَئِنْ لَمْ يَهْدني رَبِّي لَـأَكُونَنُّ مِنَ الْقُومُ الصَّالِّينَ (٧٧) فَلَمَّا رَأَى الشُّمْسَ بَازِغَةُ قَالَ هُذَا رَبِّي هَٰذَا أَكْبَرُ فَلَمًّا أَفَلَتْ قَالَ يَا قَوْمِ إِنِّي بَرِيءٌ ممَّا تُشْرِكُونَ (٧٨) إِنِّي وَجَّهْتُ وَجْهِيَ للَّذِي فَطَرَ السِّمُوَاتِ وَالأَرْضَ حَنيفًا وَمَا أَنَا مِنَ الْمُشْرِكِينَ ﴾ [الإنعام: ٧٤ - ٧٩]، قال أهل العلم: كان إبراهيم عليه السلام مناظراً للمشركين بما ذكر لا ناظرًا في الملكوت أو في الدلائل، لهذا قال أهل العلم: إن إبراهيم كان في هذه الأيات وما قاله داعيا إلى الله عز وجل بالمناظرة والمحاجة، لهذا قال في أَخْرِهَا: ﴿ وَتَلْكَ حُجُّتُنَا آتَيْنَاهَا إِبْرَاهِيمَ عَلَى قَوْمُهُ نَرْفُعُ دَرَحَاتَ مَنْ نَشَاءُ إِنَّ رَبُّكَ حَكِيمٌ عَلَيمٌ ﴾

[الإنعام: ٨٣].

فإبراهيم عليه السلام دعا إلى الله عز وجل بالمناظرة والمجادلة، وبدل في سبيل ذلك ما بدل، فدعا أياه وقومه، فأمن به من أمن، وكان من أعظم من أمن لوط، عليه السلام، ﴿ فَأَمَنْ لَهُ لُوطُ ﴾

[العنكبوت: ٢٦]،

فماذا صنع قوم إبراهيم وهو يأمرهم وينهاهم ويدعوهم إلى الله عز وجل، قال تعالى: ﴿ فَمَا كَانَ حَوَابَ قَوْمِهِ إِلاَّ أَنْ قَالُوا اقْتُلُوهُ أَوْ حَرَّقُوهُ ﴾، فمضى في سبيل دعوته لم يشنه ذلك عن عزمه، بل أزال منكرهم بيده، فغدا إلى أصنامهم فكسرها، ﴿ فَجَعَلَهُمْ جُذَاذًا ﴾، فلما رجعوا إلى أصنامهم ورأوا ما حدث لها، طلبوا أن يُؤتى بإبراهيم على أعين الناس، وجاء إبراهيم عليه السلام، وقال لهم موبخًا: ﴿ أَفَتَعْبُدُونَ منْ دُونِ اللَّهِ مَا لاَ يَنْفَعُكُمْ شَيْئًا وَلاَ يَضُرُكُمْ... ﴾

فعزموا على تنفيذ ما هددوه به، ﴿ قَالُوا حَرِّقُوهُ ﴾، فأضرموا نارًا عظيمة، والقوه فيها، ولكن الله عز وجل خالقها والذي بيده ملكوت كل شيء قال لها: ﴿ يَا نَارُ كُونِي بَرْدًا وَسَلاَّمًا عَلَى إِبْرَاهِيمَ ﴾، فكانت بردًا لا حر فيها، وسلامًا لا أذى فيها، ورد الله الذين كفروا بغيظهم لم ينالوا من نبي الله شيئًا.

وموسى عليه السلام دعا فرعون- المتكبر الحيار - إلى الله عز وحل، فقال له: ﴿ إِنِّي رَسُولُ مِنْ رُبُّ الْعَالَمِينَ ﴾ فقال فرعون ساخرًا منه ومن دعوته: ﴿ وَمَا رَبُّ الْعَالَمِينَ ﴾؛ وقال لملته: ﴿ إِنَّ رَسُولَكُمُ الَّذِي أَرْسِلَ إِلَيْكُمْ لَمَجْنُونَ ﴾، ثم توعد موسى قائلاً: ﴿ لَئَن اتَّخَذْتَ إِلَهًا غَبْرِي لأَجْعَلَنَّكَ مِنَ الْمَسْجُونِينَ ﴾، فهل خاف موسى من ذلك، وهل وهنت عزيمته عن دعوته إلى الله عز وجل ؟ كلا، بل مضى يبين لفرعون من الآيات ما يهتدي به أولو الألباب، ومع ذلك استمر فرعون في غيه واستكباره، وقال مهددًا موسى بالقتل متحديًا له: ﴿ ذَرُونِي أَقْتُلْ مُوسَى وَلْيَدْعُ رَبُّهُ إِنِّي أَخَافُ أَنْ يُبِدِلِّ دِينَكُمْ أَوْ أَنْ يُظْهِرَ فِي الأَرْضِ الْفَسَادَ ﴾، وقال لوزيره اهامان، ساخرًا بالله: ﴿ وَقَالَ فَرْعَوْنُ بَا هَامَانُ انْن لِي صَرْحًا لَعَلِّي أَبْلُغُ الْأَسْبَابِ (٣٦) أَسْبَابَ السَّمُواتِ فَأَطُّلعَ إِلَى إِلَهُ مُوسَى وَإِنِّي لأظُنُّهُ كَاذِبًا ﴾ [غافر: ٣٦، ٣٧]، ولكن موسى عليه الصلاة والسلام صبر على كل ما لاقاه من فرعون وقومه، فكانت النتيجة أن أغرق الله عز وجل فرعون وقومه، قال تعالى: ﴿ وَاتْرُكَ الْبِحْرَ رَهُوا إِنَّهُمْ جُنْدُ مُغْرِقُونَ (٢٤) كُمْ تَركُوا مِنْ جَنَّاتَ وَعُيُونِ (٢٥) وزُرُوع ومُقَام كُريم (٢٦) ونَعْمَة كَانُوا فِيهَا فَاكِهِينَ (٢٧) كَذَلِكَ وَأُوْرَثُنَاهَا قَوْمًا آخَرِينَ (٢٨) فَمَا بُكَتُ عَلَيْهِمُ السَّمَاءُ وَالأَرْضُ وَمَا كَانُوا مُنْظَرِينَ ﴾

[الدخان: ٢٤-٢٩].

وهذا عيسى عليه السلام أوذي من جانب اليهود فكذبوه، ورموا أمه بالبغاء (أي: الزنا)، فقالوا عن مريم- وحاشاها مما قالوا-: زانية، وعزموا على قتل عيسى عليه الصلاة والسلام، واحتمعوا عليه، فالقي الله - عز وحل - شعهه على رحل، فقتلوا ذلك الرحل وصليوه: ﴿ وَقُولُهِمْ انَّا قَتَلْنَا الْمُسِيحَ عِيسَى ابْنَ مَرْيِم رَسُولَ اللَّه وَمَا قَتَلُوهُ وَمَا صَلَبُوهُ وَلَكَنْ شُبَّهُ لَهُمْ وَإِنَّ الَّذِينَ اخْتَلَقُوا فِيهِ لَفِي شَكَّ مِنْهُ مَا لَهُمْ بِهِ منْ علْمِ إلاَّ اتَّبَاعَ الظُّنِّ وَمَا قَتَلُوهُ بِقِينًا (١٥٧) بَلُّ

, فَعَهُ اللَّهُ النَّهُ وَكَانَ اللَّهُ عَزِيزًا حَكِيمًا ﴾.

وكذلك نبى الله يوسف- عليه السلام- في جميع أحواله التي تقلب فيها منذ أن كان في بيت العزيز وما حصل له فيه، إلى أن مكنه الله عز وجل وقدم عليه أبوه وأمه وإخوانه، كان في كل هذه المقامات جميعًا داعيًا إلى الله عز وجل، ولهذا تستطيع أن تسمى سورة يوسف عليه السلام سورة الدعوة، أو تقول موضوعها الدعوة إلى الله جل وعلا، فهذا يوسف عليه السلام في السجن كان داعيًا إلى الله جِل وعلا: ﴿ يَا صَاحِبَى السَّجْنِ أَأَرْبَابُ مُتَفَرِّقُونَ خَيْرُ أَمِ اللَّهُ الْوَاحِدُ الْقَهَارُ ﴾ [يوسف: ٣٩]، ولما وصل إلى الملك وقريه كان داعيًا إلى الله جل وعلا، ولما أتاه إخوته كان كذلك، حتى صارت هذه السورة فيها كل ما يتعلق بالدعوة والداعية ؛ ففيها خلق الداعية وما يكابده من القيل والقال والكيد، وفيها أيضًا صدر الداعدة وتحمله وما بأتيه من البلاء في ذلك، فهي محل للاعتبار والتدبر.

لهذا حاء آخرها يؤكد موضوع السورة، يقول الحق حل وعلا: ﴿ قُلْ هَـذه سَيعِـلِي أَدْعُو إِلَى اللَّهُ عَلَى بَصِيرَةَ أَنَا وَمَن اتَّبَعْنِي ﴾ [يوسف: ١٠٨]. •قُلْ هَذه سيبلي، هذه الإشارة إلى ما ذكر في السورة، «هذه سيبلي، بعني ما قص في السورة من أحكام ومن سيرة ليوسف عليه السلام من الدعوة إلى التوحيد والصبر على الأذى وبذل النفع والندى والعفو عمن ظلمك، والتعاون مع الناس على البر والتقوى، «قُلُّ هَذه سَبِيلِي أَدْعُو إِلَى اللَّهِ، وحده، لا إلى النفس، ولا إلى طريقة، ولا إلى حزب، ولا إلى جماعة، وإنما الدعوة إلى الله وحدة خالصة: ﴿ قُلْ هَذُهُ سَبِيلَى أَدَّعُو إِلَى اللَّهُ عَلَى بَصِيرَة " يعنى: على علم وبينة وبرهان وحجة، «أنَّا ومن اتَّبِعني»، فكل من أتبع محمدًا 🕮 هو على هذا السبيل ؛ إنه دعا إلى الله جل وعلا.

#### 🔞 النبي 🍩 يصدع بالدعوة وحملات الإيذاء تتصاعد 🕦

وهذا خاتم الرسل وأفضلهم وسيدهم، أعظم الخلق حاها عند الله، هل سلم من الأذي في دعوته إلى الله وأمره بالمعروف ونهيه عن المنكر ؟ لا، بل ناله 🥸 في سبيل ذلك من الأذي القولي والفعلي ما لا يصبر عليه إلا من كان مثله ولم يثنه ذلك عن دعوته إلى الله عز وجل، دعاهم النبي 👺 إلى عبادة الإله الواحد، في ﴿ قَالَ الْكَافِرُونَ هَذَا سَاحِرٌ كَذَابٌ (٤) أَحْعَلُ الْآلِهَةُ إِلَهَا وَاحِدًا إِنْ هَذَا لَشَيْءٌ عُجَابٌ ﴾

[9,0:00]

ولما نزل قول الله عز وجل: ﴿ وَأَنْذَرْ عَشْيِرَتُكُ الأَقْرَبِينَ ﴾ [الشعراء: ٢١٤]، خرج رسول الله 🝜 حتى صعد الصفا فهتف: بيا صباحاه،، فاحتمعت إليه قریش، فقال: «یا بنی فلان، یا بنی عبد مناف، یا بنی عبد المطلب، أرأيتم لو أخبرتكم أن خيلاً تخرج بسفح هذا الحيل، أكنتم مصدقي؟، قالوا: ما جربنا عليك كذبًا، قال: «فإنى نذير لكم بين يدى عذاب شديد»، فقال أبو لهب: تباً لك، أما جمعتنا إلا لهذا، ثم قام، فَنْزَلْتُ هَذِهِ السورة: ﴿ تُبُّتُّ يَدًا أَبِي لَهُ وَتُبُّ ﴾ [المسد: ۱]. (سنن أبي داود ١٣٠٥).

وصدع الرسول 🐲 بالدعوة، وسفَّه أحلام المشركين، وعاب الهتهم، فثارت عليه قريش ثورة رجل واحد، ولقى وأصحابه من الأذى صنوفًا وألوانا.

وعندما رأت قريش أن عدد المسلمين يتزايد، وحدت في ذلك خطرا على كيانها، فصعدت من عمليات الابداء ؛ فقد روى من طريق ابن مسعود رضى الله عنه: أن أول من أظهر إسلامه سبعة: رسول الله 👺، وأبو بكر، وعمار بن ياسر، وأمه سمية، وصهيب، وبلال، والمقداد، فأما رسول الله 🛎: فمنعه الله بعمه أبي طالب، وأما أبو بكر: فمنعه الله بقومه، وأما سائرهم: فأخذهم المشركون فالبسوهم أدرع الحديد، وصهروهم في الشمس.

[الحاكم في المستدرك ٣/٢٨٤، وابن سعد في الطبقات ٣/٢٣٣]. ولقد عانى الصحابة رضوان الله عليهم أشد المعاناة، وما تعذيب بلال وآل ياسر إلا نماذج من ذلك، بل إن الأذي ليصل إلى النبي 👺 نفسه وإلى أشراف القوم من أمثال الصديق رضى الله عنه.

عن أنس رضى الله عنه قال: لقد ضربوا رسول الله 📚 حتى غشى عليه، فقام أبو بكر رضى الله عنه فجعل ينادي، ويلكم! أتقتلون رجلاً أن يقول ربى الله ؟! فقالوا: من هذا ؟ فقالوا: أبو بكر المجنون، فتركوه وأقبلوا على أبي بكر. [مجمع الزوائد: ١/١٧].

وسال عروة بن الزبير عبد الله بن عمرو بن العاص: «أخبرني بأشد ما صنع المشركون برسول الله 🥸 ؟ قال: بينا رسول الله 👺 بفناء الكعبة إذ أقبل عقبة بن أبي معيط، فأخذ بمنكب رسول الله 🛎 ولوى ثويه في عنقه، فخنقه خنقًا شديدًا، فأقبل أبو بكر فأخذ بمنكبه ودفع عن رسول الله 👺، وقال: أتقتلون رجلاً أن يقول: ربى الله وقد جاءكم بالبينات من ربكم؟» [أخرجه البخاري ١/٣٤].

ولم يقتصر الأذى على التعذيب البدني، بل جاوز غصب أموال المضطهدين والاستهزاء بهم.

فعن خباب بن الأرت رضي الله عنه قال: «كان لي على العاص بن وائل دين، فأتيته اتقاضاه، فقال لي: لن أقضيك حتى تكفر بمحمد، قال: فقلت له: لن أكفر به حتى تموت ثم تبعث، قال: وإني لمبعوث من بعد الموت ؟! فسوف أقضيك إذا رجعت إلى مال وولد، قال وكيع: كذا قال الأعمش. قال: فنزلت: ﴿ أَفَرَأَيْتَ الّذِي كَفَرَ بَايَاتِنَا وَقَالَ لأُوتَيَنَ مَالاً وَوَلَدُا ﴾ [مريم: ٢٧].

(رواه مسلم: ۲۷۹۰).

#### عصور من الأذي المادي والمعنوي 🚥

وقد اتخذ الأذى الذي لحق بالنبي على صوراً شتى ؛ حيث كانت السخرية والاستهزاء أحد الأسباب التي اتبعها المشركون لصرف الناس عن دعوته.

فمن حديث عبد الله بن مسعود رضي الله عنه قال: بينما رسول الله على يصلي عند البيت، وأبو جهل واصحابه له جلوس، وقد نحرت جزور بالأمس، قال أبو جهل: أيكم يقوم إلى سلا جزور بني فلان فيأخذه فيضعه في كتفي محمد إذا سجد ؟ فانبعث أشقى القوم سمنى عقبة بن أبي معيط فأخذه، فلما سجد النبي في وضعه على كتفيه، قال: فاستضحكوا، وجعل بعضهم يميل على بعض، وأنا فاستضحكوا، وجعل بعضهم يميل على بعض، وأنا الله في، والنبي في ساجد، ما يرفع رأسه، حتى الطلق إنسان فأخبر فاطمة، فجاءت وهي جويرية، فطرحته عنه، ثم أقبلت تلعنهم، فلما قضى النبي في صلاته رفع صوته، ثم دعا عليهم، وكان إذا دعا، دعا ثلاثًا، وإذا سأل الله، سأل ثلاثًا، ثم قال: «اللهم عليك بقربش»، ثلاث مرات. [أخرجه البخاري ١/١٣١]

ومن صور استهزاء المشركين بالنبي عنه: ما رواه ابن عباس رضي الله عنهما قال: إن العاص بن وائل اخذ عظما من البطحاء ففته بيده، ثم قال لرسول الله عنه: أيتُحيي الله هذا بعد ما ارم؟ فقال رسول الله عنه: «نعم، يميتك الله، ثم يحييك، ثم يدخلك جهنم»، قال: ونزلت الآيات من سورة يس. الجاكم في المستدرك 1/2/4].

واتخذ الأدى أشكالا أخرى: المراء الباطل، حيث سلكوا مع النبي على طريق الجدال لرد الحق، فقد قال النبي في للمشركين: «يا معشر قريش! إنه ليس أحد يعبد من دون الله فيه خير» وقد علمت قريش

أن النصارى تعبد عيسى ابن مريم، فقالوا: يا محمد، الست تزعم أن عيسى كان نبياً وعبداً من عباد الله صالحًا، فلئن كنت صادقًا فإن آلهتهم لكما تقولون، فأنزل الله جل ذكره: ﴿ وَلَمَّا ضُرّبِ ابّنُ مُرْيَمَ مَثَلًا إِذَا قَوْمُكُ مَنْهُ يُصدُونَ ﴾ [الزخرف: ٧٥].

(احمد في المسند ١/٣١٨).

وكذلك سلك المشركون أساليب ملتوية للتأثير نفسيا على الرسول 🛎 وأتباعه لصدهم عن دعوته وتشكيكهم في دينهم، ومن ذلك ما حكاه الله عنهم: ﴿ وَقَالَتْ طَائِفَةٌ مِنْ أَهُلِ الْكِتَابِ آمِنُوا بِالَّذِي أُنْزِلَ عَلَى الَّذِينَ آمَنُوا وَجَّهَ النَّهَارِ وَاكْفُرُوا آخَرَهُ لَعَلَّهُمْ يَرْجِعُونَ ﴾ [ال عمران: ٧٧]، فمن مكرهم وكيدهم للإسلام وأهله أنهم يظهرون أن الرسول حق وما جاء به صدق أول النهار ثم يرجعون آخر النهار قائلين نظرنا في كتينا فوجدناه باطلا ونحن أهل إنصاف، ومن الدليل على إنصافنا كوننا قبلناه أول النهار ولكن بتحربنا وتتبعنا وجدناه باطلأ، فيشككون الناس بذلك فيه، وقال آخرون منهم: بل نجعل الدين العوبة نؤمن ثم نكفر فيتبعنا الناس على ذلك. كما ذكر القرآن الكريم افتراءهم الكذب عليه 🞏، ونبزه بالقاب الزور، واتهامهم إياه بأوصاف هو نـرىء منـهـا، كقـولـهم: «سـاحـرُ»، او «شـاعـرُ» او «محنون»، أو يتلقى الوحى عن يعض الأعجمين، أو اكتتبه من أساطير الأولين، وهو بلا شك أشد وقعا على النفوس الدريئة من ضرب السيوف.

ولهذا طمانه ربه وسلاه ﴿ مَا يُقَالُ لَكَ إِلَّا مَا قَدْ قَدِيلَ لِلرَّسُلِ مِنْ قَبْلِكَ إِنَّ رَبُكَ لَذُو مَغْفِرة وَذُو عِقَابِ قَبِيلَ لِلرَّسُلِ مِنْ قَبْلِكَ إِنَّ رَبُكَ لَذُو مَغْفِرة وَذُو عِقَابِ أَلْيَمِ ﴾ [فصلت: ٤٣]، ﴿قَدْ نَعْلَمُ إِنْهُ لَيَحَرْبُكَ الّذِي يَقُولُونَ فَإِنْهُمْ لاَ يُكذَّبُونَكَ وَلَكِنُ الظّالِمِينَ بِآيَاتِ اللهِ يَقُولُونَ ﴾ [الانعام: ٣٣].

وبعدُ: فهذا موكب النور، وهؤلاء هم الكوكبة المباركة من الأنبياء والمرسلين كانوا اكثر الخلق بذلا وتضحية وجهاداً وصبراً في سبيل هذه الدعوة العظيمة التي كلفهم الله عز وجل وشرفهم بها الجميع مأمورون بتبليغ رسالات الله وإرشاد الخلق إلى دين الله، وهذا هو سبيل الأنبياء وهديهم الواجب الذي أوجبه الله عز وجل عليهم، فهم القدوة والأسوة في الدعوة إلى الله عز وجل ونحن مأمورون أن نقتدي بهم، قال تعالى في حقهم: فأولئك الذين هذى الله فيهداهم اقتده قل لا أسالكم عليه أجرًا إنَّ هُوَ إلاَّ زِكْرى للمُعَالِمينَ ﴿ [الانعام: ٩٠].

وأخر دعوانا أن الحمد لله رب العالمين.





# رپمانة العين

إعراد/ عبره اللأقرع

الحمد لله المنعم المتفضل بجزيل العطايا والإحسان، والصلاة والسلام على اشرف الأنبياء والمرسلين، نبينا محمد وعلى اله وصحبه أجمعين، وبعد:

فلقد كانت البشرية في فترة من عصورها قد التوت بها سبل الحياة، فانطفات في قلبها مشاعل الرحمة والفهم المستنبر، واظلمت في نفسها معاني السمو والشفقة، فقتلت الأبناء مخافة الفقر، ووادت البيات خشية العار، كان ذلك شنونًا خرجت به البشرية عن دائرة العقل السليم، وعاطفة الأبوة الرحيمة، وخسرت بسببه كثيرًا من النعم، هذا الأمر الذي عبر عنه القران الكريم: ﴿قَدُ حَسرَ النَّينَ قَتَلُوا أَوْلاَدَهُمْ سَفَهًا بِغَيْرِ عِلْمٍ وَحَرَّمُوا مَا رَزَقَهُمُ اللَّهُ الْمُترَاءُ عَلَى اللَّهِ قَدُ صَلُوا وَمَا كَانُوا مُهْتَدِينَ ﴾

والإتعام: ١٤٠٠.

أنْ كانت البنات عارًا يلاحقهم، صاروا يُكنُوْنَ بهنُ ولا يجدون في ذلك حرجًا أو ضيقًا ولا عيبًا أو أذى، وربما رضي بالبنت- واحدة قسمًا وحظًا من الذرية، فأبو أمامة صدى بن عجلان الباهلي، وأبو أمامة إياسُ بن ثعلبة الأنصاري الحارثي، وأبو رقية تميم بن أوس الداري، وأبو كريمة المقدام بن معد يكرب وغيرهم، رضي الله عنهم جميعًا.

وكان من أثر هذه الوثبة: أن صار أدباء الصدر الأول يصوغون في مدحهن ما هو أبهى من عقود الجمان، فمن ذلك قول معن بن أوس:

وجاء عرب الجاهلية فأكملوا الجرم بواد البنات خشية من عار التزوج بزوج دون أبيها في المكانة والشرف، أو عار الفاحشة.

قال الله تعالى: ﴿ وَكَذَلِكَ زَيْنَ لِكِثِيرِ مِنَ الْمُشْرِكِينَ قَتْلَ أَوْلاَدِهِمْ شُرِكَاوُهُمْ لِيُرِدُوهُمْ وَلَيلْدِسُوا عَلَيْهِمْ دِينَهُمْ وَلَوْ شَاءَ اللّهُ مَا فَعَلُوهُ قَذَرُهُمْ وَمَا يَقْتَرُونَ ﴾ الانعام: ١٣٧،

انظر إلى هذه القسوة وغلظ القلب وقتل البنات البريئات بغير ذنب سوى خوف الفقر والعار، قال البريئات بغير ذنب سوى خوف الفقر والعار، قال الله تعالى: ﴿ وَإِذَا بُشَرَ أَحَدُهُمْ بِالأَنْثَى ظَلُ وَجُهُهُ مُسْوَدًا وَهُو كَظِيمُ (٥٨) يَتُوارَى مِن الْقَوْم منْ سُوء مَا بُشَر بِهِ أَيُمْسِكُهُ عَلَى هُونِ أَمْ يَدُسُهُ فِي التُّرَابِ أَلاً سَاءَ مَا يَحْكُمُونَ ﴾ النحل: ٥٨- ٥٩،، وجاء الإسلام فانتقل بهذه الأمة الجاهلية نقلة كبيرة واسعة، فبعد

وحُكِيَ انَّ عمرو بن العاص رضي الله عنه دخل على معاوية رضي الله عنه وعنده ابنته، فقال: من هذه يا معاوية ؟ فقال: هذه تفاحة القلب وريحانة العين وشمامة الأنف.

وفي رقعة للصاحب بالتهنئة بالبنت: أهلاً وسهلاً بعقيلة النساء وأم الأبناء وجالبة الأصهار، والأولاد الأطهار، والمبشرة بإخوة يتناسقون، ونجباء يتلاحقون.

والآن من الزوجات من تُبكر ببنت، وتُثنِّي ببنت، وتُثنِّي ببنت، وتُثلث ببنت، وقد تربع ببنت، فلا تجد هذه الحالة قبولاً لدى كثير من الاسر، فيهجرها زوجها، ويقاطعها أو يجبرها على أخذ مانع يمنعها من الحمل، وتصبح الزوجة وتُمسي وهي تسمع عبارات عدم الرضى واللوم والنقد والتوبيخ تقرع أذنها، وتنظر النساء في الاسرة إليها نظرة ازدراء واستخفاف، وتصبح حياتها حياة تعسة لما ترى من المعاملة، ولما تحس من التحقير، إننا نؤكد أن هذه النظرة نظرة جاهلية حرمها الإسلام تحريماً قاطعاً، لأنها تحمل في طباتها الأمور التالية:

أولاً: الرجوع إلى الجاهلية الظالمة التي تبراً منها المجتمع الإسلامي منذ العصر النبوي.

ثانيًا: الاعتراض على قدر الله، والسخط على عطائه.

والسبب في ذلك يعود إلى ضعف الإيمان، وزعزعة اليقين، لكونهم لم يرضوا بما قسمه الله لهم من إناث، لم يملكوا هم ولا نساؤهم، ولا من في الأرض جميعًا، أن يغيروا من خلق الله تبارك وتعالى في تدبيره المبرم، وإرادته النافذة ومشيئته المطلقة وامره الغالب في شان الإناث، وشان الذكور: ولله ملك السموات والأرض يخلُقُ ما يشاء يهب لمن يُشاء إنافا ويهب لمن يشاء الذكور (٤٩) أو يُروجه من يشاء المؤون وإنافا ويجعل من يشاء عقيما إنه عليم تدير في الشورى: ٤٩-٥٠، فهو سبحانه وتعالى بحكم سلطانه على الأرض والسماء، يتصرف كيف يشاء، وهذا ناتج عن علم أحاط بكل شيء، وقدرة أخضعت لها كل شيء، فالواجب أن يُسلم العبد لربه فيما وهبه وأعطاه، ومن السفه الاعتراض على حكم الله، فالتشاؤم من البنات مرفوض شرعًا وعقلاً.

عن حذيفة بن أسيد رضي الله عنه قال: قال

رسول الله ﷺ : «إذا مرّ بالنّطفة اثنتان وأربعونَ ليلةً، بعثَ الله إليها ملكًا فصورُها، وخلق سمعَها وبصرَها، وجلدها ولحمها وعظامها، ثم قال: يا ربّ أذكرُ أم أنثى ؟ فيقضي ربك ما شاء، ويكتبُ الملك، ثم يقولُ: يا ربّ أجله، فيقول ربك ما شاء، ويكتب الملك، ثم يقول: يا رب رزقه، فيقضي ربك ما شاء، ويكتب الملك، ثم يخرج الملك بالصّحيفة في يَده، فلا يزيدُ على أمر، ولا ينقصُ، صحيح الجامع ٧٩٧،

فيجب على الأسرة المسلمة الرضى بما قسم الله لها من البنين والبنات، وترضى كذلك إذا حرمها فلا تسخط إذا جاء القسم على غير هواها ومرادها وهذا الرضى ينم عن إيمان عميق في القلب، ولكي يقتلع رسول الله عن من بعض النفوس الضعيفة جذور الحاملية خص البنات بالذكر، وأمر الآباء والمربين بحسن صحبتهن والعناية بهن، والقيام على أمورهن، ليستاهلوا دخول الجنة وبالتالي حتى تكون تربية البنات وتحقيق الخير لهن على الوجه الذي يرضي الله سبحانه، ويامر به الإسلام، وإليكم بعض التوجيهات النبوية في وجوب العناية بالبنات والاهتمام بهن:

عن أنس رضي الله عنه، عن النبي ﷺ قال: «مَنْ عَالَ جَارِيتَيْ حتى تَبلغا جاء يومَ القيامة أنا وهو كَهَاتَيْنِ، وضَمْ أصابعهُ، «مسلم ١٤٣٢ في النكاح».

وعن عائشة رضي الله عنها قالت: قال رسول الله ﷺ: «ليس أحدُ من أمتي يعول ثلاث بنات، أو ثلاثَ أخوات، فيحسنُ إليهن، إلا كُنُ له سترًا من النار». «صحيح الجامع ٢٦٣٠».

وعن جابر رضي الله عنه قال: قال رسول الله عنه تال: قال رسول الله عنه من كان له ثلاث بنات يؤويهن ويكفيهن ويرحمهن فقد وجبت له الجنة البتة». فقال رجل من بعض القوم: وثنتين يا رسول الله ؟ قال: وثنتين المحيحة ١٠٢٧».

وعن أنس رضي الله عنه قال: قال رسول الله ﴿

دَمَنْ عال جاريتين حتى يُدركا، دخلتُ أنا وهو الجنة كهاتين، وأشار بأصبعيه.

صحيح الجامع ١٣٩١. فما أعظم نعمة الإسلام على الإنسانية باسرها، وهل بعد هذا القضل فضل في تربية البنات؟

### دراسات شرعية

### الحلقة النامسة عشر

# المنمج الإسلامي

الحمد لله وحده، والصلاة والسيلام على من لا نبي بعده، وبعد:

نكرنا في الحلقة السابقة أن الله تعالى جعل الزواج علاقة قائمة على المودة والرحمة، وقلنا إنه لا يتصور أن يحرم الله تعالى الغش في السلع والبضائع ولا يحرمه في مؤسسة الزواج العظمى، لذا كان فسنخ النكاح هو السبيل لنقض العقد المبرم بين الزوجين إذا دلس أحدهما على الآخر أو أخل بشرط من شروط الزواج أو مقصد من مقاصده.

فرأينا فسخ النكاح بالعيب سواء كان العيب من الرجل أو من المرأة، ثم تكلمنا عن الشروط في النكاح وأقسامها، وأن الشروط في النكاح ثلاثة أقسام: القسم الأول منها: شروط صحيحة يصح معها العقد، فراينا من هذه الشروط، أن تشترط ألا يتزوج عليها، وكيف اختلف أهل العلم في ذلك الشرط بين مجيز ومانع، ونستانف الكلام عن تتمة القسم الأول.

ومن الشروط إذا اشترطت أن لا يخرجها من دارها أو بلدها صبح هذا الشرط ولو على غير عوض.
ومن أمثال شروط هذا القسم: أن تشترط نقدًا معينًا في مهرها من غير نقد البلد، أو تشترط زيادة
على مهر مثلها، فإن خالف شرطًا من هذه الشروط فلها الفسخ، لكن إن وجد ما يدل على الرضا فإنه
يسقط حقها، ودلالة الرضا منها إما بالقول أو بالفعل.

#### 😙 القسم الثاني: شروط فاسدة مفسدة 😳

منها تكاح الشغار: وهو أن يزوج موليته (أي من له ولاية عليها من بنت أو آخت أو غير ذلك) بشرط أن يزوجه الآخر موليته ولا مهر بينهما، أو يجعل بُضع كل واحدة منهما دراهم معلومة مهرا للأخرى، وقد نهى النبي قعن الشغار، كما بحديث ابن مسعود رضي الله عنه: أن رسول الله في نهى عن الشغار. (متفق عليه)، وهذا النوع من النكاح من نكاح الحاهلية.

نكاح التحليل: وهو أن يتروج بشرط أنه إذا أحلُها طلقها، وذلك بأن يجامعها ثم يطلقها لكي يراجعها زوجها الأول، فهذا شرط فاسد وعقد فاسد، وفي الحديث أن النبي في قال: «لعن الله المحلل والمحلل له». (صحيح الترمذي).

وقد سمى النبي ﷺ المحلُّ: التيس المستعار. (سنن ابن ماجه وحسنه الالباني في صحيح الجامع). وقد صحُّ عن عمر بن الخطاب رضي الله عنه أنه

قال: لا أوتى بمحلل ولا بمحللة إلا رجمتهما.

(رواه عبد الرزاق في المصنف).

ضكاح المتعة: وهو أن يتزوج الرجل المرأة إلى أجل معلوم، قلُ أو كثر، في مقابل شيء يعطيه إياها، وهذا النكاح حرام باتفاق العلماء.

#### 😋 القسم الثالث: الشروط الفاسدة غير المفسدة 😳

كان يشترط ان لا مهر لها، وقد اختلف أهل العلم في هذا الشرط، هل هو فاسد مفسد (يعني يؤدي إلى فساد العقد) أم فاسد غير مفسد (يعني يبطل الشرط ويصح العقد). ورجح ابن تيمية أن شرط عدم المهر

## في وقاية المجتمعات من الفاحشة

فاسد مفسد، قال: لأن الله يقول: ﴿ وَأَحِلُّ لَكُمْ مَا وَرَاءَ ذَلكُمْ أَنْ تَبْتَغُوا بِأَمْوَالكُمْ ﴾، فقيده بابتغاء المال، بعنى أن تطلبوا النكاح بأموالكم التي تبذلونها، وقال أيضًا: إن علة تحريم الشيغار هو أنه لا مهر

وقد اختار ابن عثيمين ما رجحه ابن تيمية من أن شرط عدم المهر مبطل للعقد.

واعلم أن هذاك فرقًا بين عدم اشتراط المهر ويين عدم تسمية المهر (عدم ذكره)، فتسمية المهر، أي ذكره في العقد ليس ركنًا في العقد ولا شرطًا فيه، بل هو أثر من آثاره، فإذا عقد النكاح دون ذكر المهر فالعقد صحيح، قال تعالى: ﴿ لاَ جُنَّاحَ عَلَيْكُمْ إِنْ طُلُقْتُمُ النِّسَاءَ مَا لَمْ تَمَسُّوهُنَّ أَوْ تَفْرِضُوا لَهُنَّ فَريضَةً ﴾ [النقرة: ٢٣٦].

فرفع الله الجناح (الإثم) على من طلق زوجته قبل أن يمسِّها وقبل أن يفرض لها مهرها، ويجوز بعد العقد أو بعد الدخول أن يحدد المهر، ففي الحديث أن النبي 🐲 قال لرجل: أترضى أن أزوجك فلانة ؟ قال: نعم، وقال للمرأة: أرتضين أن أزوحك فلانًا ؟ قالت: نعم، فزوج أحدهما صاحبه، ولم يفرض لها صداقًا، ولم يعطها شيئًا، وكان ممن شهد الحديبية، وكان من شبهد الحديبية له سهم خيير، فلما حضرته الوفاة قال: إن رسول الله 😅 زوجني فلانة، ولم أفرض لها صداقًا، ولم أعطها شبيئًا، وإنى أشهدكم أنى قد أعطيتها صداقًا سهمى بخيبر، فأخذته، فباعته بعد موته بمائة الف، قال: وقال رسول الله 📚: «خير الصداق أيسره».

المحققة المحتال المحتا

فإن لم يحدد لها المهر وطلقها أو مات عنها فلها مهر المثل (أي من تماثلها من قريباتها) ممن تكون

### إعداد/ متولي البراجيلي

في مثل حالها في دينها وعقلها وجمالها ويسارها ويكارتها وثيبوتها وصراحة نسبها، وأن تكون من أهل بلدها لأن عادة البلاد تختلف في المهر. (المغني).

ففي الحديث عن علقمة قال: أتى عبد الله بن مسعود رضى الله عنه في امرأة تزوجها رجل، ثم مات عنها، ولم يفرض لها صداقًا، ولم يكن دخل بها، قال: فاختلفوا إليه، فقال: إن لها مثل مهر نسائها، ولها الميراث، وعليها العدة، فشهد معقل بن سنان أن النبي 📚 قضى في بَرُوع ابنة واشق بمثل ما قضى. (صحيح سنن أبي داود والترمذي وغيرهما).

فائدة: يجوز تعجيل المهر كله، ويجوز تأخيره كله، ويجوز تعجيل بعضه وتأخير بعضه حسب اتفاق الطرفين، وإن كان التعجيل في الخير أولى، وهو دين عليه على كل حال.

قال ابن تيمية في (الفتاوي): والأولى تعجيل الصداق كله للمرأة قبل الدخول إذا أمكن، فإن قدم البعض وأخر البعض فهو جائز.

فائدة: نكاح التفويض: هو أن يعقد النكاح دون تسمية صداق، وهو جائز بإجماع- كما أفاد في يداية المحتهد.

وهذه المفوضة إن طلقت قبل الدخول بها وقبل أن يفرض لها مهرًا، اتفق الفقهاء الأربعة على وجوب المتعة لها، واتفقوا أيضًا على أنه يجب مهر المثل إن

ومن الشروط كذلك إذا اشترط أن لا نفقة لها، فاختلفوا فقالوا: هذا شرط فاسد ينافي مقتضى العقد، لأن مقتضى العقد الاتفاق، وقال فريق: بل

يصح لأن النفقة حق للزوجة ولها أن تتنازل عن حقها.

- أو أن يشترط لها أن يقسم لها أقل من ضرتها، اختلفوا أيضًا فقيل لا يصح، وقيل: يصح، ورجح ابن عثيمين في الشرح المعتع أنه يصح.

مثال ذلك: لو قال لها: أنا عندي زوجة سأعطيها يومين وأنت يومًا، فرضيت بذلك فلا مانع، لكن إن شرطت هي أن يقسم لها أكثر من ضرتها، فالشرط لا يصح لأنه يتضمن ظلمًا على الضرة.

## ومن الشروط أن يشرط في النكاح خياراً، وشرط الخيار عند ومن الشروط الخيار ومن الشرط الخيار ومن الشرط الخيار ومن ا

#### ١- أن يكون من الزوجة على الزوج:

مثل أن يكون هذا الرجل (الزوج) مشهوراً بسوء الخلق أو أهله مشهورين بذلك، فإذا ساعت أخلاقه أو أخلاق أهله معها فلها الفسخ، وقيل هذا الشرط فاسد وهو مناف للعقد، وقال شيخ الإسلام: بل يصح الشرط.

#### ٧- ان يكون من الزوج على الزوجة:

وقيل: هذا الخيار لا يصح، لأن الزوج يستغني عنه بالطلاق، وقبل بل يستفيد منه الزوج قبل الدخول، فلا يدفع نصف المهر.

وقال شيخ الإسلام: بل يصح الشرط أيضًا، ودليل من قال بصحة شرط الخيار عموم حديث النبي على: إن أحق ما أوفيتم به من الشروط ما استحللتم به الفروج. [منفق عليه].

وحدث في أيام عمر رضي الله عنه أن رجلاً تزوج امراة، وشرط لها دارها، ثم أراد نقلها، فخاصموه إلى عمر، فقال لها شرطها.

فقال الرجل: إذًا يطلقننا ؟! فقال عمر: مقاطع الحقوق عند الشروط.

(منار السبيل، إرواء الغليل، وهو صحيح). ومن منع هذا الشرط، قال: إن الخيار هو طلب خير الأمرين، والنكاح لابد أن يكون بعد مشاورة ومراجعة، وقد اختار الإنسان من الأصل.

#### مسألة: هل العيب الذي فيه الخيار معدود أم محدود ؟

بمعنى هل هو مخصوص بعيوب معدودة فقط. وما سواها- ولو كان أولى منها بالنفور- فليس

بعيب، أم أنه محدود بضابط محدود، متى تحقق هذا الضابط صار عبيًا فيه الخيار ؟

الصحيح أنه مضبوط بضابط محدود، وهو ما يعده الناس عيبًا يفوت به كمال الاستمتاع، أو ما كان صفة نقص.

#### مسألة، هل يثبت لكل واحد من الزوجين الفسخ ولو حدث العيب عد العقد ؟

الفسخ تستفيد منه المرأة بلا شك، لأنها لا تملك التطليق، والرجل أيضًا يستفيد منه فائدتين:

١- أن لا يحتسب عليه من الطلاق.

٢- أن لا يُساء به الظن بكونه مطلاقًا للنساء.
 (كثير الطلاق).

أما بالنسبة للمهر فلا يستفيد منه لأنه لا يستفيد المهر إلا إذا كان هناك غش وخداع، ولو حدث العيب بعد العقد، فإن هذا ليس فيه غش، لأنه لا يعلم أحد أنه ستكون هذه العيوب، وهذا الأمر محل خلاف من أهل العلم.

يقول ابن عثيمين في الشرح الممتع: وهذا القول يكون متوجها في بعض العيوب، أما بعضها فإنه لا ينبغي أن يكون فيه خلاف، فالجنون المطلق إذا حدث بعد العقد، وقلنا ليس للمرأة الخيار، لكان مشكلاً أن نلزمها بالبقاء مع رجل مجنون تخافه على نفسها وعلى أولادها.

#### مسألة: لوكان العيب واحداً في الزوجين، فهل يفسخ به العقد ؟

مثل أن يجد بها برصًا وتجد به برصا، قال الفقهاء لكل واحد منهما الخيار، لأن المرء ينفر من عيب غيره ولا ينفر من عيب نفسه.

لكن قد يستثنى من ذلك إذا وجدته مجبوبا (مقطوع الذكر) ووجدها رتقاء (مسدودة الفرج)، لأنه لن يستفيد من غيرها لو فسخ، وهي لن تستفيد من غيره لو فسخت.

#### مسألة، ماذا لو كانت جاهلة أن العيب الذي بزوجها يثبت لها الفسخ ؟

مثل لو أنها لا تعلم أنه لو كان بزوجها برص فلها الفسخ، أو كان عنينًا لها الفسخ، قال الفقهاء: ليس لها الفسخ ولم تعذر هنا بجهلها.

ولعل الراجح أنها تعذر بجهلها في المسألة لا

سيما وأن كثيرًا من النساء قد يحهلن هذه الأمور.

• قال ابن تيمية: الفسخ يكون بين الزوجين دون الرجوع للقاضي، لكن إن تنازعا رجعا إلى القاضي، والقاضى إما أن يباشر الفسخ بنفسه فيقول مثلاً: فسخت فلانًا من فلانة للعيب الذي فيه، أو للعيب الذي فيها، أو يوكِّل صاحب الفسخ بذلك فيقول: إني قد جعلت لك الفسخ، فيقول الزوج: فسخت زوجتي لعيبها، وكذا الزوجة تقول: فسخت زوجي لعيبه.

العقد) فلا أبت العيب قبل الدخول (بعد العقد) فلا مهر لها، وإذا كان العيب بالزوج، قيل: لا مهر لها، لأنها هي التي طلبت الفسخ، وقيل: بل الأصح أن لها نصف المهر، فالصحيح أنها هي التي طلبت الفرقة لكن سسب غشه وخداعه.

أما إن كان الفسخ بعد الدخول، فللمرأة المهر، لحديث النبي 🎏: الها المهر بما استحللت من فرجها». (البخاري).

وقد ألحق الصحابة رضى الله عنهم الخلوة بالجماع، وقالوا: لأنه قد استحل منها ما لا يحل لغيره. (مسلم). (الشرح الممتع لابن عثيمين بتصرف).

#### مسألة: الولى شرط من شروط صحة النكاح:

وذلك عند جماهير أهل العلم، فالنكاح لا يصح إلا بولى، ولا تملك المرأة تزويج نفسها ولا غيرها، ولا توكل غير وليها في تزويجها، فإن فعلت لم يصح النكاح، وقد ثبت ذلك عن جماهير أهل العلم، وقد روي هذا عن عمر، وعلى، وابن مسعود، وابن عباس، وعائشة، وغيرهم من الصحابة، رضى الله عنهم جميعًا، وإليه ذهب سعيد بن المسيب، والحسن، وعمر بن عبد العزيز، والدوري، وابن المبارك، والشافعي، وهو مذهب أحمد، وغيرهم من أهل العلم. قال ابن المنذر: إنه لا يعرف عن أحد من الصحابة

وقال أبو حنيفة: لها أن تزوج نفسها وغيرها وتوكل في النكاح ؛ لأن الله تعالى يقول: ﴿ فَلاَ تَعْضُلُوهُنَّ أَنْ يَنْكَحْنَ أَزْوَاجُهُنَّ ﴾ [البقرة: ٢٣٢]. فأضاف النكاح إليهن.

خلاف ذلك، أي أن المرأة لا تزوج نفسها.

ورد الجمهور على قول أبى حنيفة بما ورد في سبب نـزول هـذه الآيـة. (والحديث في البـخـاري

عن معقل بن يسار رضى الله عنه، قال: إنها نزلت فيه (يعنى الآية السابقة)، قال: زوجت أختاً لي من رجل فطلقها حتى إذا انقضت عدتها جاء يخطبها، فقلت له: زوجتك وأفرشتك وأكرمتك فطلقتها ثم جئت تخطيها، لا والله لا تعود إليك أبدًا، وكان رحلاً لا باس به، وكانت المرأة تربد أن ترجع البه، فأنزل الله هذه الآبة: ﴿فَلاَ تَعْضُلُوهُنِّ... ﴾. فقلت: الآن أفعل يا رسول الله.

ومعنى الإعضال: المنع.

قال الحافظ ابن حجر تعقيبًا على هذا الحديث: وهي أصرح دليل (الآية) على اعتبار الولي، وإلا لما كان لعضله معنى، ولأنها لو كان لها أن تزوج نفسها لم تحتج إلى أخدها، ومن كان أمره إليه لا بقال إن غيره منعه منه.

وفي الحديث: «لا نكاح إلا بولي». (صحيح سنن أبي داود والترمذي وغيرهما). الماليات المحاليات

وعن عائشة رضى الله عنها أن النبي 🎏 قال: «أيما امرأة نكحت بغير إذن مواليها فنكاحها باطل (ثلاثًا)، ولها المهر بما أصاب منها، فإن اشتحروا كان السلطان ولى من لا ولى له.

(صحیح سنن آبی داود وغیره).

- واعلم أنه لا فرق في ذلك بين البكر والثيب، كما فهم بعض الناس أن الثيب تستطيع أن تزوج نفسها بغير إذن وليها، وهذا باطل، بل الأدلة عامة تشمل كل امرأة تربد الزواج بكرًا كانت أم ثبيًا، ولذا ترجم الإمام البخاري قال: أباب من قال: لا نكاح إلا بولى ؛ لقوله تعالى: ﴿ وَإِذَا طَلُقْتُمُ النَّسَاءَ فَدَلَغْنَ أَجَلَهُنَّ فَلاَ تَعْضُلُوهُنَّ ﴾، فدخل فيه الثبب، وكذلك

#### - ومن فوائد اشتراط الولى:

١- أن لا تظهر المرأة بمظهر التائقة التي تسعى إلى الرجال، بما يشعر بوقاحتها ورعونتها وميلها إلى الرجال.

٧- أن لا تستيد بها العاطفة فتقع في سوء

٣- أن ضرر سوء الاختيار يقع على الأهل حميعًا

وليس عليها بمفردها.

#### فائدة في ترتيب الأولياء:

الشافعي وأحمد وأبو حنيفة: قالوا: الأب هو الولى ولا ولاية لأحد معه، ثم اختلفوا هل يقدم الجد لأب على الابن أم لا افقالوا: الجد لأب وإن علت درجته يقدم على الابن، وهو قول الشافعي ورواية عن أحمد، وعن أحمد رواية أخرى أن الابن مقدم على الجد، وهو قول مالك ومن وافقه، والحمد رواية ثالثة أن الأخ مقدم على الجد وهو قول لمالك أيضًا، وقيل: بل الجد والأخ سواء. (بداية المجتهد وهامشه).

- إذا زوجها الولى الأبعد مع حضور الولى الأقرب فأجابته إلى تزويجها من غير إذن الأقرب، لا يصح عند الجمهور، وقال مالك: يصح لأن هذا ولى له أن يزوجها بإذنها كالأقرب.

- إذا غاب الولى الأقرب غيبة منقطعة (ليست دائمة)، هذا يُنظر فيها إلى بعد المكان وطول الغيبة وحاجة البنت إلى النكاح إما لعدم النفقة أو للخوف عليها من عدم الصون، أو للأمرين معًا، فهذه يزوجها الولى التالي من عصبتها، وبهذا قال الجمهور، وقال الشافعي: بزوجها الحاكم.

#### مسألة:عضل الولى:

وهو منع المرأة من تزويجها بكفئها من غير سبب، أما إذا منعها من التزويج من غير كفئها فلا يكون عاضلاً لها.

قال ابن تيمية في «الفتاوى»: وإذا رضيت رجلاً، وكان كفؤًا لها، وجب على وليها كالأخ أو العم أن يزوجها به، فإن عضلها أو امتنع عن تزويجها زوجها الولى الأبعد منه أو الحاكم، بغير إذنه باتفاق العلماء، فليس للولى أن يجبرها على نكاح من لا ترضاه، ولا يعضلها عن نكاح من ترضاه إذا كان كفؤًا باتفاق الأئمة.

سالة: الشهود شرط من شروط صحة الزواج: عن عائشة رضى الله عنها قالت: قال رسول الله 🛎: ﴿ لا نكاح إلا بولى وشاهدي عدل ، (صحيح ابن ماحه وغيره).

والجمهور على أن النكاح لا ينعقد إلا بالشاهدين، وقال الشافعية والحنفية والحنابلة (في

المشبهور عنهم) إن العقد يصبح بشاهدي العدل وهما كافيان لتحقق الإعلان الذي دعا إليه رسول الله 🐉، والمالكية قالوا: إن الشاهدين غير كافيين في إعلان النكاح خاصة إذا كتما ويسمونه نكاح السر، والعقد عند المالكية يصح بالإعلان دون الشهادة بحيث لو أعلن نكاح من الصيدان والمجانين صبح النكاح، وابن حزم قال يتم بالشاهدين وإن استكتما، (أي يكتما الأمر، وهذا ليس بنكاح سر وقد حضره الولى، والزوج، والزوجة، والشاهدان)، وكذلك بالإعلان

#### فاندة: هل يشترط الذكورة في الشهود؟

الجمهور على اشتراطها، وقد استدلوا بما قاله الزهري: جرت السنة عن رسول الله 😻 أنه لا تجوز شبهادة النساء في الحدود والنكاح والطلاق.

وأبو حنيفة على عدم اشتراط الذكورة مستدلأ بِقُولِه تَعَالَى: ﴿ فَإِنْ لَمْ يَكُونَا رَجُلَيْنَ فَرَجُلُ وامرأتان ﴾، وابن حزم على جواز رجل وامراتين

قال البغوي في تفسيره: وأجمع الفقهاء على أن شبهادة النساء حائزة مع الرجال في الأموال حتى تثبت برجل وامراتين.

واختلفوا في غير الأموال، فذهب جماعة إلى أنه تجوز شاهدتان مع الرجال في غير العقوبات، وهو قول سفيان الثوري وأصحاب الرأي، وذهب جماعة إلى أن غير المال لا يثبت إلا برجلين، وذهب الشافعي رحمه الله إلى أن ما يطلع عليه النساء غالبًا كالولادة والرضاع، والثيوبة والبكارة ونحوها يثبت بشهادة رجل وامرأتين، وشهادة أربع نسوة، واتفقوا على أن شهادة النساء غير جائزة في العقوبات.

#### فائدة: هل يشترط العدالة في الشهود؟

الشافعي على اشتراطها، ولأحمد روايتان، والأحناف والمالكية لا يشترطونها، فشهادة الفاسق عندهم محزئة.

وللحديث بقية إن شاء الله، والحمد لله رب





الحمد لله، والصلاة والسلام على رسول الله، وأشهد أن لا إله إلا الله وحده لا شربك له شهادة نستمطر بها صوب التصواب ونترفل منها في ثوب الشواب وندخر منها حاصادً ليوم الحساب، ونعتد يرها واصلاً ليوم الفصل والمآب، ونشبهد أن محمدًا عبده الصادق الأمان، ورسوله الذي لم يكن على الغيب بضنين، وحسيبه الذي فضل الملائكة المقربين، ونجيه الذي أسرى به من المسجد الحرام إلى المسجد الأقصى حجة على الملحدين ؛ صلى الله عليه وعلى آله وصحبه الذين صحبوا ووزروا، وأبدوا حزبه ونصروا، وبذلوا في نصحه ما قدروا، وعدلوا فيما نهوا وأمروا ؛ صلاةً تكون لهم هدى ونورًا إذا حشيروا، ويطيب بها نشرهم إذا نشروا، وسلم تسليمًا كثيرًا الى يوم الدين. ويعد:



# الصادق الأمين عليه

## معلم الأمانة للعالمين

فقد كان نبي الله محمد الناس في حفظ الأمانات وأحرصهم على أدائها، ولشدة أمانته الأمانات وأحرج الأوقات وأصعب الأزمات أن يؤدي الأمانات.

قال ابن إسحاق: ولم يَعلم فيما بلغني بخروج رسول الله على أبي طالب وأبو بكر الصديق وآل أبي بكر، أما علي فإن رسول الله ها أمره أن يتخلف حتى يؤدي عن رسول الله الودائع التي كانت عنده للناس، وكان رسول الله ها وليس بمكة أحد عنده شيء يخشى عليه إلا وضعه عنده ؛ لما يعلم من صدقه وأمانته. «البداية والنهاية ٨٧١/٧».

#### وه أمرالله تعالى بأداء الأمانة وه

قال الله تعالى: ﴿ إِنَّ اللَّهَ يَأْمُرُكُمْ أَنْ تُؤَدُّوا الْأَمَانَاتِ إِلَى أَهْلَهَا وَإِذَا حَكَمْتُمْ بَيْنَ النَّاسِ أَنْ تَحْكُمُوا بِالْعَدْلِ إِنُّ اللَّهَ نَعِمًّا يَعِظُكُمْ بِهِ إِنَّ اللَّهَ كَانَ سَمَيعًا بَصِيرًا ﴾ «النساء: ٨٥».

يخبر تعالى أنه يامر <mark>بأداء الإمانات إلى أهلها، فمن لم</mark> يفعل ذلك في الدنيا أُخذ منه ذلك يوم القيامة.

قال أبو العالية: الأمانة ما أمروا به ونهوا عنه، وقال أبي بن كعب: من الأمانة أن المرأة ائتمنت على فرجها، وقال الربيع بن أنس: هي من الأمانات فيما بينك وبين الناس، وقال علي بن أبي طلحة عن أبن عباس: ﴿إِنَّ اللَّهَ يَأْمُرُكُمْ أَنْ تُؤَدُّوا الأَمَانَاتِ إِلَى أَهْلِهَا ﴾ قال: يدخل فيه وعظ السلطان النساء يعني يوم العيد، وقد ذكر كثير من المفسرين أن هذه الأية نزلت في شان عثمان بن طلحة القرشي العبدري حاجب الكعبة المعظمة، وسبب نزولها فيه لما أخذ منه رسول الله عنه مفتاح الكعبة يوم الفتح، ثم رده عليه.

وقال محمد بن إسحاق في غزوة الفتح: عن صفية بنت

شبية: أن رسول الله 👺 لما نزل بمكة واطمأن الناس خرج حتى جاء البيت فطاف به سبعًا على راحلته يستلم الركن بمحجن في يده فلما قضي طوافه دعا عثمان بن طلحة فاخذ منه مفتاح الكعبة ففتحت له فدخلها، ثم قام على باب الكعبة فقال: ﴿لا إِلهُ إِلا الله وحده لا شريك له، صدق وعده ونصر عبده وهزم الأحزاب وحده، ألا كل ماثرة أو دم أو مال يُدعى فهو تحت قدميُّ هاتين، إلا سدانة البيت وسقاية الحاج». ثم جلس رسول الله 📚 في المسجد فقام إليه على بن أبي طالب ومفتاح الكعبة في يده، فقال: يا رسول الله، اجمع لنا الحجابة مع السقاية، صلى الله عليك، فقال رسول الله 🐲: «أين عثمان بن طلحة؟» فدُّعي له، فقال له: هاك مفتاحك يا عثمان، اليوم يوم وفاء وبر، قال ابن حجر: نزلت في عثمان بن طلحة، قبض منه رسول الله على مفتاح الكعبة، فدخل في البيت يوم الفتح فخرج وهو يتلو هذه الآية: ﴿ إِنَّ اللَّهُ يَاْمُرُكُمْ أَنْ تُؤَدُّوا الْأَمَانَاتِ إِلَى أَهْلَهَا ﴾ الآية، فدعا عثمان إليه فدفع إليه المفتاح، قال: وقال عمر بن الخطاب: لما خرج رسول الله 🐉 من الكعبة وهو يتلو هذه الآية: ﴿ إِنَّ اللَّهُ يَأْمُرُكُمْ أَنْ تُؤْدُوا الْأَمَانَات إِلَى أَهْلَهَا ﴾، فداه أبي وأمي، ما سمعته يتلوها قبل ذلك. «تفسير ابن كثير بتصرف».

وقال سبحانه: ﴿ فَإِنْ أَمِنَ بَعْضُكُمْ بَعْضًا فَلْيُؤَدَّ الَّذِي اؤْتُمِنَ أَمَانَتَهُ وَلَّيَتُقَ اللَّهَ رَبُهُ وَلاَ تَكْتُمُوا الشَّهَادَةَ وَمَنْ يَكْتُمْهَا فَإِنَّهُ آثِمُ قَلْبُهُ وَاللَّهُ بِمَا تَعْمَلُونَ عَلِيمٌ ﴾ ،البقرة: ٢٨٣،

#### 00 وصية النبي ت بأداء الأمانة 00

عن أبي هريرة رضي الله عنه قال: قال رسول الله عنه وال تخن من الله عنه ولا تخن من خانك، سنن أبي داود، وقال الشيخ الالباني: صحيح،

#### ون أنواع الأمانات ون

كما أسلفنا فإن هذا الحديث وقبله الآيات يعم جميع الأمانات الواجبة على الإنسان من:

 ١- حقوق الله عز وجل على عباده من الصلوات والزكوات والصيام والكفارات والنذور وغير ذلك مما هو مؤتمن عليه ولا يطلع عليه العباد.

٢- ومن حقوق العباد بعضهم على بعض كالودائع وغير ذلك مما ياتمنون به بعضهم على بعض من غير قيام بينة على ذلك.

٣- ومن الأمانات تربية الأولاد على الشريعة
 وأحكامها، قال ﷺ: «كلكم راع وكلكم مسئول عن
 رعيته». «متفق عليه».

وقال على رضي الله عنه في قوله جل وعلا: ﴿ قُوا أَنْفُسَكُمْ وَأَهْلِيكُمْ نَارًا وَقُودُهَا النَّاسُ وَالْحَمَارَةُ ﴾ أي: أدبوهم وعلموهم.

٤- ومن الأمانات أمانة الكلمة والمشورة، وفي
 هذا يقول النبي ﷺ: «المستشار مؤتمن».

«الترمذي وغيره، وصححه الألباني».

فإذا استشارك أحد في الزواج بامرأة أو في تزويج رجل فينبغي أن تكون أمينًا في نقل الأخبار على هؤلاء وهؤلاء، وغير ذلك خيانة، ثم إن ذلك شهادة، وشهادة الزور من أكبر الكبائر.

٥- ومن الأمانة حفظ أسرار المجالس: وفي هذا
 يقول نبينا ﷺ: «إنما المجالس بالأمانة».

«صحيح الجامع ح·٢٣٣ عن عثمان وابن عباس».

فاي مجلس من مجالس المسلمين في إدارة أو وزارة، في مشورة أو ضرورة، ويخرج منهم من يفشي أسرارهم، ويفضح أراءهم، ويوهن إجماعهم، ويزكي نفسه دونهم، فمثله خائن للأمانة، ضعيف الإيمان والديانة، لقول النبي عنه الإيمان لمن لا عهد له». «صحيح الجامع ١٧٧٩».

٦- ومن الأمانة المحافظة على الأموال العامة اموال الدولة، أموال المسلمين، أموال بيت المال، وكل من ائتمنته الدولة على عمل فليات بقليله وكثيره ولا يكتم منه شبئًا، يظهر ذلك في الحديث الآتى:

عن أبي حميد الساعدي رضي الله عنه قال: استعمل رسول الله قر جلاً على صدقات بنى سليم يُدعى ابن اللتبية فلما جاء حاسبه قال: هذا مالكم وهذا هدية، فقال رسول الله ق: «فهلا جلست في بيت أبيك وأمك حتى تأتيك هديتك إن كنت صادقًا؟». ثم خطبنا فحمد الله وأثنى عليه، ثم قال: «أما بعد، فإني استعمل الرجل منكم على العمل مما ولاني فيأتي فيقول: هذا مالكم وهذا هدية أهديت لي، أفلا جلس في بيت أبيه وأمه حتى تأتيه هديته، والله لا يأخذ أحد منكم شيئًا بغير حقه إلا لقي الله يحمله يوم القيامة، فلأعرفن أحدًا منكم لقي الله يحمل بعيرًا له رغاء أو بقرة لها خوار أو شاة تيعر».

ثم رفع يده حتى رئي بياض إ<mark>ب</mark>طه يقول: «اللهم هل بلغت». بصبر عيني وسمع أن<mark>ني. «صحيح البخاري</mark> ح٨٥٠٨، ومسلم».

ولقوله : «يا أيها الناس من عمل منكم لنا على عمل فكتمنا منه مخيطًا فما فوقه كان غلولاً يأتي به يوم القيامة». فقام رجل من الأنصار، فقال: يا رسول الله، أقل عني عملك، قال: «وما ذاك؟» قال: سمعتك تقول: كذا وكذا، قال: «وأنا أقول ذلك ؛ من استعملناه على عمل فليأت بقليله وكثيره فما أوتي منه أخذه وما نهى عنه انتهى».

رواه مسلم وأبو داود واللفظله.

وعن زيد بن ثابت مرفوعًا: أول ما يرفع من الناس الأمانة، وأخر ما يبقى من دينهم الصلاة، ورب مصلً لا خلاق له عند الله تعالى».

وصحيح الجامع ٢٥٧٥.

#### و جزاء خانن الأمانة ومضيعها وو

كل ذلك أمانات أمر الله عز وجل بادائها، فمن لم يفعل ذلك في الدنيا أخذ منه يوم القيامة، كما ثبت في الحديث الصحيح أن رسول الله قف قال: «لتؤدن الحقوق إلى أهلها حتى يقتص للشاة الجماء من القرناء». «مسلم وغيره».

وعن ابن مسعود رضي الله عنه قال: القتل في سبيل الله يكفر الذنوب كلها إلا الأمانة، ثم قال: يؤتى بالعبد يوم القيامة، وإن قُتل في سبيل الله فيقال: أد أمانتك، فيقول: أي رب؛ كيف وقد ذهبت الدنيا؟ قال: فيقال: انطلقوا به إلى الهاوية، فينطلق به إلى الهاوية، وتمثل له أمانته كهيئتها يوم دفعت إليه فيراها فيعرفها، فيهوي في أثرها حتى يدركها، فيحملها على منكبيه، حتى إذا نظر ظن أنه خارج زالت عن منكبيه قهو يهوي في أثرها أبد الأبدين، ثم قال: الصلاة أمانة، والوضوء أمانة، والوزن أمانة، والكيل أمانة، وأشياء عدها، وأشد ذلك الودائع.

قال: يعني زاذان: فأتيت البراء بن عارب فقلت: الا ترى إلى ما قال ابن مسعود ؟ قال: كذا قال كذا، قال، قال: صدق، أما سمعت الله يقول: ﴿ إِنَّ اللَّهَ يَأْمُرُكُمُّ أَنْ تُؤَدُّوا الْأَمَانَاتِ إِلَى أَهْلِهَا ﴾؟.

(رواه البيهقي موقوفًا، ورواه بمعناه غيره مرفوعًا والموقوف أثبت. صحيح الترغيب وال<mark>ت</mark>رهيب».

و بركة الأمانة والخير الذي فيها وه

قال ﷺ: «أربع إذا كن فيك فلا عليك ما فاتك من الدنيا: صدق الحديث، وحفظ الأمانة، وحسن الخُلق، وعفة مطعم». وعفة مطعم». وصعيح الجامع ٨٧٣».

وعن عبد الرحمن بن أبي قراد أن النبي قوضا يومًا فجعل أصحابه يتمسحون بوضوئه فقال لهم النبي قن «ما يحملكم على هذا ؟» قالوا: حب الله ورسوله. فقال النبي قن «من سره أن يحب الله ورسوله أو يحبه الله ورسوله فليصدق حديثه إذا حدث وليؤد أمانته إذا اؤتمن وليحسن جوار من جاوره. «مشكاة المصابيح».

#### ون تعليم النبي ﴿ الأسرة السلمة الأمانة ون أولاً «الرجال»

عن أبي ذر رضي الله عنه قال: قلت: يا رسول الله، ألا تستعملني ؟ قال: فضرب بيده على منكبي، ثم قال: «يا أبا ذر، إنك ضعيف، وإنها أمانة وإنها يوم القيامة خزي وندامة إلا من أخذها بحقها وأدى الذي عليه فيها».

وقوله عن وإنك ضعيف وإنها أمانة، هذا الحديث أصل عظيم في اجتناب الولايات لا سيما لمن كان فيه ضعف عن القيام بوظائف تلك الولاية، وأما الخزي والندامة فهو في حق من لم يكن أهلاً لها أو كان أهلاً ولم يعدل فيها فيخزيه الله تعالى يوم القيامة ويفضحه ويندم على ما فرط، وأما من كان أهلاً للولاية وعدل فيها فله فضل عظيم، تظاهرت به الأحاديث الصحيحة.

#### صحبح مسلم ح١٨٢٥بشرح النووي». <mark>ثانيا: النساء:</mark>

والذي سيقدر حجم هذا المعروف الماخوذ من نفقة الزوج بدون علمه هي هذه، فأرشدها النبي عجم إلى مراقبة الله وحده في هذا، وفي هذا الحديث فوائد منها وجوب نفقة الزوجة ومنها وجوب نفقة الأولاد الفقراء الصنفار، ومنها أن النفقة مقدرة

بالكفاية.

#### ثَالثًا،الأطفَالِ،

عن عبد الله بن جعفر رضي الله عنه قال: أردفني رسول الله تلك ذات يوم خلفه فأسر إلي حديثًا لا أحدث به أحدًا من الناس. «مسلم وغيره».

#### 🙃 أثر تعليم النبي ﷺ الأمانة لأصحابه 👊

عن نافع عن ابن عمر رضى الله عنهما: أن رسول الله 🥸 قاتل أهل خيبر حتى ألجاهم إلى قصرهم، فغلب على الأرض والزرع والنخل، فصالحوه على أن يجلوا منها ولهم ما حملت ركابهم، ولرسول الله 📚 الصفراء والبيضاء ويخرجون منها، فاشترط عليهم ألا يكتموا ولا يغيبوا شيئًا، فإن فعلوا فلا ذمة لهم ولا عصمة فغيبوا مسكًا ف (جلدشاة) يه مال وحلى لحيى بن أخطب كان احتمله معه إلى خبير حين أجليت النضير، فقال رسول الله 👺 لعم حيى: «ما فعل مسك حيى الذي جاء به من النضير؟ فقال: أذهبته النفقات والحروب فقال 🥸: «العهد قريب، المال أكثر من ذلك». فدفعه رسول الله 🍩 إلى الزبير ين العوام ، وقد كان حيى قبل ذلك قد دخل خربة فوجدوا المسك في خربة فقتل رسول الله 🎏 ابني «ابي» حقيق واحدهما زوج صفية بنت حيي بن اخطب، وسبى رسول الله 📚 نساءهم وذراريهم وقسم أموالهم للنكث الذي نكثوا، وأراد أن يجليهم منها فقالوا: يا محمد دعنا نكون في هذه الأرض نصلحها ونقوم عليها، ولم يكن لرسول الله 🐸 ولا لأصحابه غلمان يقومون عليها فكانوا لا يتفرغون أن يقوموا، فأعطاهم خبير على أن لهم الشيطر من كل زرع ونخل وشيء ما بدا لرسول الله 📚، وكان عبد الله بن رواحة ياتيهم كل عام يخرصها عليهم (يعني: يقدرها)، ثم يضمنهم الشطر، قال: فشكوا إلى رسول الله 😅 شدة حرصه وأرادوا أن يرشوه، فقال: يا أعداء الله، أتطعموني السحت، والله لقد جئتكم من عند أحب الناس إلى، ولأنتم أبغض إلى من عدتكم من القردة والخنازير، ولا يحملني بغضي إياكم وحبى إياه على أن لا أعدل عليكم، فقالوا: بهذا قامت السماوات والأرض. وصحيح ابن حبان ح١٩٩٥.

وفي موطأ مالك: بعث رسول الله على عبد الله بن رواحة رضي الله عنه إلى اليهود ليقدر ما يجب عليهم في نخيلهم من خراج فعرضوا عليه شيئًا من

المال يبذلونه له، فقال لهم: فأما ما عرضتم من الرشوة فإنها سحت وإنا لا ناكلها. أخرجه مالك في الموطا عن ابن شهاب عن سليمان بن يسار:

أن رسول الله الله الله الله عند الله بن رواحة الله خيبر فيخرص بينه وبين يهود خيبر، قال: فجمعوا له حليًا من حلي نسائهم، فقالوا له: هذا لك وخفف عنا وتجاوز في القسم.

مسلم في صحيحه،

#### وو كل الناس هكذا وو

هذه المقولة يتعلل بها كثير من ضعفة الإيمان والنفوس، فيبرر الإنسان منهم لنفسه سوء طريقته وقلة أمانته بأن كل الناس هكذا، ولسقم هذا المفهوم وبطلان الحجة فيه يعدله لنا رسول الله عن عن عبد الله بن عمرو بن العاص: أن رسول الله عن قال: «كيف بكم وبزمان» أو «يوشك أن يأتي زمان يغربل الناس فيه غربلة تبقى حثالة من الناس قد مرجت عهودهم وأماناتهم واختلفوا فكانوا هكذا». وشبك بين أصابعه، فقالوا: كيف بنا يا رسول الله ؟ قال: «تاخذون ما تعرفون وتذرون أما عامتكم».

«سنن أبي داود، وصححه الالباني».

وفي رواية: «إذا رأيت الناس قد مرجت (اختلطت) عهودهم وخفت أماناتهم وكانوا هكذا- وشبك بين أنامله- فالزم بيتك وأملك عليك لسانك، وخذ ما تعرف ودع ما تنكر، وعليك بخاصة نفسك ودع عنك أمر العامة».

مصحيح الجامع عن ابن عمر ١٥٦٣. هذا وبالله التوفيق، والحمد لله رب العالمين.



# قصة الخمس عشرة عقوية التي تصيب تارك الصلاة

نواصل في هذا التحذير تقديم البحوث العلمية الحديثية للقارئ الكريم حتى يقف على حقيقة هذه القصة التي اشتهرت على السنة الوعاظ والقصاص، ومما ساعد على نشرها أن كثيرًا من الناس يطبعها ويوزعها وهو لا يدري أنها مكذوبة ومفتراة، وإلى القارئ الكريم التخريج والتحقيق حتى يقف على حقيقة هذه القصة:

#### وه أولا المن وه

رُويَ عن ابي هريرة رضي الله عنه أن النبي 🐸 قال: «من تهاون بصلاته عاقبه الله تعالى بخمس عشرة عقوبة: ستة منها في الدنيا، وثلاثة منها عند الموت، وثلاثة منها في قبره، وثلاثة منها تصيبه يوم القيامة إذا خرج من قبره.

فأما الستة التي تصيبه في الدنيا:

فالأولى: ينزع الله البركة من عمره.

والثانية: يمسح الله سيما الصالحين من وجهه. والثالثة: كل عمل يعمله من أعمال البر لا يؤجر

والرابعة: لا يرفع الله عز وجل له دعاء إلى

والخامسة: تمقته الخلائق في دار الدنيا. والسادسة: ليس له حظ في دعاء الصالحين.

### على مشيش

وأما الثلاثة التي تصيبه عند الموت: فالأولى: أن يموت ذليلاً.

والثانية: أن يموت جائعًا.

و الثالثة: أن يموت عطشانُ ولو سقى مياه بحار الدنيا ما رُوي عطشه.

وأما الثلاثة التي تصيبه في قبره:

فالأولى: يضيق الله عليه قيره، ويعصره حتى تختلف أضلاعه.

والثانية: يوقد عليه في قبره نارً ويتقلب في جمرها ليلاً ونهارًا.

والثالثة: يسلط الله عليه ثعبانًا يسمى الشجاع الأقرع عيناه من نار، وأظفاره من حديد طول كل ظفر مسيرة يوم، فيقول له: إنا الشجاع الأقرع، وصوته مثل الرعد القاصف، ويقول له: أمرني الله أن أضربك

على تضييع صلاة الصبح من الصبح إلى الظهر. وأضربك على تضييع صلاة الظهر من الظهر إلى

وأضربك على تضبيع صلاة العصر من العصر

واضربك على تضييع صلاة المغرب من المغرب إلى العشباء.

وأضربك على تضبيع صلاة العشاء من العشاء إلى الصبح.

وكلما ضربه ضربة يغوص في الأرض ستين ذراعًا فيدخل أظافره تحت الأرض ويخرجه فلا يبرح تحت الضرب إلى يوم القيامة.

وأما الثلاثة التي تصبيه يوم القيامة:

فالأولى: يوكل الله به ملكاً يسحبه على جمر بوجهه في عرصات القيامة.

والثانية: يحاسبه حسابًا طويلاً.

والثالثة: لا ينظر الله إليه ولا يزكيه وله عذاب

ثم تلا النبي ﷺ: ﴿ فَخَلَفَ مَنْ بَعْدَهُمْ خَلْفُ أَضَاعُوا الصَّلاَّةُ وَاتَّبِعُوا الشُّهُوَاتِ فَسَوْفَ يَلْقُونَ غَنا ﴾ دمريم: ٥٩ ..

#### ووثانياً:التخريج ووييراي الم

أخرج قصة عقوبة تارك الصلاة ابن النجار في «تاريخه» كذا في «تنزيه الشريعة المرفوعة عن الأخيار الشنيعة الموضوعة، (١١٣/٢) لأبي الحسين على بن محمد بن عراق الكناني، وأوردها أبو الليث السمرقندي في كتابه ،قرة العيون، الباب الأول في «عقوبة تارك الصلاة»، ح(٢).

#### المرور والمراب ووثالثا التحقيق وواعد ومرويه

قال ابن عراق في تنزيه الشريعة، (١١٤/١):

أخرجها ابن النجار في «تاريخه» من حديث أبي هريرة قال في الميزان: حديث باطل ركبه محمد بن على بن العباس على أبي بكر بن زياد النيسابوري، وقال في «اللسان»: هو ظاهر البطلان من حديث الطرقية». اه..

قُلْتُ: وبالرجوع إلى هذه الأصول التي نقل منها ابن عراق الحكم على حديث القصة بالبطلان:

١- نجد أن الإمام الذهبي في «الميزان» (٢ / ٢٥٣ / ٧٩٦٩) قال: «محمد بن على بن العباس البغدادي العطار ركب على أبي بكر بن زياد النيسابوري حديثًا باطلاً في تارك الصلاة، روى عنه محمد بن على الموازيني شيخ لأبي النرسي». اهـ.

٢- واقر الحافظ ابن حجر في «اللسان» (٥/٣٣٤) (٧٩٦٩/٦٥٣/٢) قول الإمام الذهبي في الميزان، ثم قال: «زعم المذكور- يعنى محمد بن على بن العباس المغدادي العطار- أن ابن زياد أخذه عن الربيع، عن الشافعي، عن مالك، عن سمى، عن أبي صالح، عن أبي هريرة رضي الله عنه: «من تهاون بصلاته عاقبه الله بخمس عشرة خصلة...، الحديث، وهو ظاهر البطلان من أحاديث الطرقية». أهـ.

قُلْتُ: بهذا يتبين أن قصة الخمس عشرة عقوبة التي تصيب تارك الصلاة واهية، وهي ظاهرة البطلان.

#### و رابعاً، بدائل صحيحة، وو

١- هناك بدائل صحيحة تبين عاقبة تارك الصلاة، فقد أخرج الإمام مسلم في «صحيحه» ح(٨٢) قال: محدثنا يحيى بن يحيى التميمي، وعثمان بن أبي شبية كلاهما عن جرير، قال يحيى: أخبرنا جرير، عن الأعمش، عن أبي سفيان، قال: سمعت جابرًا يقول: سمعت النبي 🍩 يقول: ﴿إِنَّ بِينِ الرجِل وبين الشرك والكفر ترك الصلاة».

٢- ومن البدائل الصحيحة التي تبين عاقبة تارك الصلاة ما أخرجه أحمد في «المسند» والترمذي في «السنن» من حديث بريدة رضي الله عنه قال: سمعت رسول الله ﷺ يقول: «العهد الذي بيننا وبينهم الصلاة، فمن تركها فقد كفر».

قال الحاكم: «صحيح ولا نعرف له علة». ووافقه الذهبي (٦/١).

٣- قال الإمام ابن حزم في «المحلى» (٢٠٦/٢):
«وقد جاء عن عمر، وعبد الرحمن بن عوف، ومعاذ بن جبل، وأبي هريرة، وغيرهم من الصحابة رضي الله عنهم: أن من ترك صالة فرض واحدة متعمد! حتى يخرج وقتها فهو كافر مرثد». اهـ.

قُلْتُ: ولقد قدم الإمام ابن حرّم لذلك فقال: رما نعلم لمن ذكرنا من الصحابة رضي الله عنهم مخالفاً منهم، اه..

٤- وفي «الإفصاح عن معاني الصحاح في مذاهب الأئمة الأربعة» لابن هبيرة الحنبلي (١١٤/١)
 «كتاب الصلاة» (المسألة السادسة/ باب صفة الصلاة):

- وأجمعوا على أن كل من وجب عليه الصلاة من المخاطبين بها، ثم استنع من الصلاة جاحدًا لوجوبها، فإنه كافر، ويجب قتله ردة».

 المسالة السابعة: «ثم اختلفوا فيمن تركها ولم يصل وهو معتقد لوجوبها فقال مالك والشافعي وأحمد: يُقتل إجماعًا منهم، وقال أبو حنيفة: يُحبس أبداً حتى يصلى.

٣- نقل ابن قدامة أنه لا خلاف بين أهل العلم في كفر من تركها جاحدًا لوجوبها، إذا كان ممن لا يجهل مثله ذلك، فإن كان ممن لا يعرف الوجوب كحديث

الإسلام، والناشئ بغير دار الإسلام أو بادية بعيدة عن الأمصار وأهل العلم لم يحكم بكفره، وعرف ذلك، وتثبت له أدلة وجوبها فإن جحدها بعد ذلك كفر». اهد. كذا في «المغني» (١٣١/٨)، و«المهذب» (٥٨)، والقوانين الفقهية (٣٤)، و«نيل الأوطار» (٢٩١/١).

٧-ثم قال ابن هبيرة: «واختلفوا أيضًا: هل يكفر بتركها مع اعتقاد وجوبها؟ فمنهم من قال: يكفر بمجرد تركها لظاهر الحديث: «إن بين الرجل وبين الشرك والكفر ترك الصلاة»، ومنهم من قال: لا يحكم بكفره ويتأول الحديث على الاعتقاد – يعني الكفر بالاعتقاد واعتقاده صحيح، فلم يحكم بكفره، والحديث متاول على هذا. كذا في «المهذب» (١/٨٥) وقال أحمد: من ترك الصلاة كسلاً وتهاونًا وهو غير جاحد لوجوبها فإنه يُقتل». اهـ.

قُلْتُ: وهذا على إطلاقه، أما عند التعيين فوجوب توفر الشروط وانتفاء الموانع كما هو منهج أهل السنة والحماعة.

الم يان لتارك الصلاة أن يتوب ويرجع ولا يعرض نفسه للكفر المجمع عليه إذا كان جاحدًا لوجوبها، ولا يعرض نفسه للكفر إذا كان معتقدًا وجوبها آخذًا بظاهر الحديث؛ ولا يعرض نفسه للحكم بقتله إجماعًا من الأئمة مالك والشافعي واحمد مع اعتقاده لوجوبها كما بينا أنفا.

والله نسال أن يجعلنا ممن قال قدهم: ﴿قَدُّ أَقْلَحَ الْمُؤْمِنُونَ (١) الَّذِينَ هُمْ فِي صَلَاتِهِمْ خَاشِعُونَ ﴾ «المؤمنون: ١، ٢٠. ويجعلنا بقضله ممن قال فيهم: ﴿وَالَّذِينَ هُمْ عَلَى صَلَواتِهِمْ يُحافِظُونَ (٩) أُولئكِ هُمُ النُورِرُدُونَ (١٠) النَّذِينَ يُرِدُونَ الْغَرِدُوسُ هُمْ فَيِهَا خَالدُونَ ﴾ «المؤمنون: ٩- ١١».

هذا ما وفقني الله إليه وهو وحده من وراء مد.

# من فتاوى علماء الأزهر

الحمد لله والصلاة والسلام على رسول الله، وبعد:

فقد كتب فضيلة الشبيخ على محفوظ رحمه الله فصلاً كاملاً عن بدع الموالد في كتابه الماتع «الإبداع في

#### مضار الابتداع،، قال فيه:

الموالد: هي الاجتماعات التي تُقام لتكريم الماضين من الأنبياء والأولياء، والأصل فيها أن يُتحرى الوقت الذي ولد فيه من يُقصد بعمل المولد، وقد يُتوسع فيها حتى تتكرر في العام الواحد. أول

أوّل من أحدثها بالقاهرة الخلفاء الفاطميون في القرن الرابع فابتدعوا ستة موالد:

١- المولد النَّدوي.

٢- مولد على بن أبي طالب رضي الله عنه.

٣- مولد السيدة فاطمة الزهراء.

٤- مولد الحسن رضي الله عنه.

٥- مولد الحسين رضي الله عنه.

٦- مولد الخليفة الحاضر.

وبقيت هذه الموالد على رسومها إلى أن أبطلها الأفضل بن أمير الجيوش، ثمَّ أُعِيدت في خلافة الآمر باحكام الله في سنة (٧٤٥ هـ) بَعْد مَا كاد النَّاس ينسونها».

ثُمَّ ذَكَر ما تشتمل عليه هذه الموالد من المفاسد المُحرَّمة والمكروهة، قائلًا:

#### فمن الماسد الحرمة:

- إضاعة الأموال بكثرة الوقود في المساجد، والطرق وإيقاد الشموع والمسابيح في الأضرحة، وكل ما يرجع إلى الإسراف والتبذير، وفي الحديث: «إنُّ الله كَرِهُ لَكُمُّ ثَلَااتًا؛ قيلُ وقال، وإضاعةَ المال، وكثرةَ السُّؤَال.

- ثم انتهاك حُرمة المساجد بتقديرها وكثرة اللغط فيها، ويحُول الأطفال حَفاة أو بالنعال فلا يكاد يتيسر لأحد إقامة الشعائر في مسجد يعمل فيه موّلد.

كذلك خروج النساء متبرجات مع احتلاطهن بالرجال إلى حد لا يُؤْمَن معه وقوع الفاحشة، وناهيك عما يكون من البغايا، وطلبهن الفاحشة جهاراً.

أيضًا سماع الأغاني وآلات الطّرب على الوجه المُحرَّم بالإجماع، وغير ذلك مما يُفسد أخلاق الأمنَّة، ويبعث في نفوس الشُّبان روح العشق والميل إلى الفجور.

قراءة القرآن على غير الوجه المشروع فيرجّعون فيه كترجيع الغناء، غير مُراعين فيه ما يجب له من

الأداب، والسُّنة في تلاوته أن تكون بخشوع... وبعض القراء يفتتح مجلس المولد بقراءة شيء من القرآن، ثم يشرع في قراءة قصة المولد النبوي قليلًا، ثُمُّ بأخذ في الغناء بقصائد الغزل، فترتفع أصوات السامعين بالاستحسان، وينقلب إلى مجلس لهو وعيث بكرامة المسجد، وكل ذلك- مع ما فيه من تعريضه للإهانة، وعدم الاحترام لكتاب الله تعالى-ضد ما وصف الله به المؤمنين عند سماع كلامه حيث قال: ﴿ وَإِذَا سُمِعُوا مَا أُنَّزِلَ إِلَى الرُّسُولِ تَرَى أَعْيُنَهُمْ تَغيضُ مِنَ الدُّمْعِ ممًّا عَرِفُوا مِنَ الْحَقِّ ﴾ المائدة: ??، ومما يشعر بالاستهانة والاستخفاف بكتاب الله تعالى-وإن لم يقصد الفاعل ذلك- شرب الدُّخان في مجلس القرآن الكريم خصوصاً إذا كان ممن يقرب منه حال القراءة والتشويش عليه، والإعراض عنه؛ لظاهر قوله تعالى: ﴿ وَإِذَا قُرِئَ الْقُرْآنُ فَاسْتَمعُوا لَهُ وأنصتُوا لَعْلَكُمْ تُرْحَمُونَ ﴾، والاستماع: الإصغاء، والإنصات: السِّكوت، فإنّ ظاهر هذه الآية الكريمة يقتضي وحوب الاستماع والانصات عند قراءة القرآن في الصلاة وغيرها، وهو قول الحسن

اليصرى وأهل الظاهر؛ تعظيمًا له واحترامًا، وبذلك

قال العلامة الشيراوي في شرح الورد-نقلا عن شيخه السباعي-: والذي ندين الله عليه حرمة شرب الدِّضان في مجلس القرآن، ولا وجه للقول بالكراهة، وإذا كان الحديث الدنيوي في مجلس القرآن منهيا عنه فشرب الدِّخان في مجلسه أولى بالنهى؛ لما فيه من الرائحة الكريهة، وإن كان شاريوه لا يدركون ذلك للإلف والعادة، كالذين تعودوا معالحة المواد البُرازية لا يتألمون من رائحتها، وإذا كان العقلاء يرون من الأداب أن لا تُشْرَب الدِّخان بحضرة ملوك الدُّنيا وأمرائها، أفلا يرون ذلك مُخلا بالأداب في وقت مناجاة ملك الملوك بقراءة القرآن، وكم من شيء لا يمنع بغير حضرة الملوك ولكن يمنع بحضرتهم.

برجى الفوز بالرحمة.



القرآن، فهو في محلس القرآن-لإخلاله بالأداب في حضرة كلام ذي العظمة والجبروت- محرم، ألا ترى أنُّ كثيرًا من الأشياء مُباح خارج الصَّلاة لكنَّه يحرم في أثنائها وإن لم ينظلها، وما ذاك إلا لإخلاله بأداب الوقوف بين بدي الله تعالى، اهـ.

ولنضرب لذلك مثلًا يوضحه ويزيدك إيمانًا به: لو أنَّ مَلَكًا أصدر قانونًا بتضمن شيئًا من مصالح الرُّعية كنظام الضرائب، ومُنَّاويات الرِّي، وحفر الأنهار، وأمر عماله في الأقاليم أن يجمعوا العُمد والمشايخ وارباب المصالح في البلاد ويقرعوا عليهم هذا القانون ويشددوا عليهم في تنفيذه واحترامه، فاحتمعوا وقام فيهم عمال الملك يتلون عليهم هذا القانون كما أمروا، وفي أثناء تلاوته رأى أحد العمال رجلين يتكلمان أو أحدا يشرب الدخان في محلس الاحتماع ماذا بكون الحال؟

أليس يغضب التالي للقانون من ذلك إن لم بعاقب بالطرد؛ لما في ذلك من أنتهاك حرمة القانون

فإذا كان هذا في قانون الملك المخلوق، فما بالك بقانون ملك الملوك، الخالق القادر، ربِّ الأرباب ومالك العداد، وقده من ضروب المصالح والقوائد ما يضمن لمن اهتدى بهديه سعادة الدُّنيا والأخرة.

تَطَلُّب الرِّباء والسَّمْعَة بما ينفق في سبيل المولد، فترى الأغنياء يتنافسون في الليالي التي بحيونها باسمائهم، وكلُّ بجتهد في أن تكون ليلته أحسن الليالي (ليقّال!!).

- إقامة حلقات الذُّكر المُحرُّف في المساحد أيام المولد مع ارتفاع أصوات المنشدين مع التصفيق الحاد من رئيس الذَّاكرين (بل الرَّاقْصِينَ) وقد يضربون على البازة أو السلامية أثناء الذَّكر، وفي المسجد، وكل ذلك غير مشروع بإحماع العلماء، ولم يكن على عهد رسول الله 🐲 ولا عهد الخلفاء ومن بعدهم من الصحابة والتابعين ولاعهد الأئمة الأربعة المحتهدين-رضى الله عنهم أحمعين. ومن المفاسد المكروهة:

قراءة القرآن على قارعة الطريق وفى الحوانيت

التُّكلُّف الذي يقع منهم في الوفاء بشهواتهم - الإفراط في السنهر الذي يترتب

فعلى فرض أنَّ شُرِب الدُّخان مكروه في غير مجلس

والقاعدة: أنّ درء المفاسد مقدم على جلب المصالح، وأنَّ النَّبِي ﷺ اكتفى من الخبر بما تيسر، وفطم عن حميع أنواع الشر حيث قال: فإذا نهيتكم عن شيء فاجتنبوه وإذا امرتكم بأمر فاتوا منه ما استطعتُمْ، فهو صريح في أنَّ الشير-وإن قلَّ- لا يرخص في شيء منه، والخير يكتَّفي منه بما تَيسَّر.

عليه تضييع الصلوات وضرر الأبدان.

شُدُّ الرِّحال إلى البقاع النائية وإهمال المزارع

ثم يقول: «بقى النَّظر في هذه الموالد التي تُقام

والصنائع والبيوت حتى تصير عرضة للتلف وسطو

في هذه الأزمان، ولا شُبِهة أنَّها لا تخلق عن المُحرِّمات

والمكروهات، وقد أصبحت مراتع الفسوق والفجور،

وأسواقًا تناع فيها الأعراض، وتُنْتَهك محارم الله

تعالى، وتُعطِّل فيها بيوت العبادة، فلا ربية في

حرمتها والمصلحة المقصودة منها لا تبيح هذه

المحظورات التي فيها، ويمكن تاديثها من غير هذا

اللصوص... إلى غير ذلك مما لا يخفى على بصير.

ولو لم يكن في الموالد الآن إلا اتضاد قبور الأنبياء والأولياء عيدًا لكفي في المنع منها، فقد روى أبو داود بإسناد حسن عن أبي هريرة رضي الله عنه أن رسول الله 🐲 قال: ﴿لا تحعلوا بيوتكم مقاير ولا تجعلوا قبرى عبدا وصلوا على ابنما كنتم فإن صلاتكم تبلغني حيث كنتم،

ومعنى اتخاذه عيدًا أن يقصد بالتوجه إليه مرة بعد اخرى ويظهر عنده الفرح والسرور، وتقع عنده العبادة وذبح الذبائح وإطعام الطعام على نحو ما كان يفعله أهل الجاهلية عند الأوثان، والنهى عن اتخاذ البدوت قبورًا في معنى الأمر بتحرى النافلة في البدوت حتى لا تكون بمنزلة القبور والنهي عن تحرى العبادة عند القبور، واشار بقوله فإن صلاتكم تبلغني حيثما كنتم، إلى أن القرب من قبره والبعد عنه سواء، فلا حاجة بكم إلى اتخاذه عبدا كما اتخذ المشركون من أهل الكتاب قبور أنسائهم وصالحتهم عبدا من أعتادهم التي كانوا عليها قبل الإسلام، وقد كان لهم أعياد زمانية ومكانية أبطلها الله تعالى بالإسلام وعوض عن أعيادهم الزمانية عبد الفطر والنحر وأبام مني، وعن المكانبة الكعبة البيت الحرام وعرفات ومنى والمشاعر، كما سيق ذلك في يدع المقاير والأضرحة اله.

والله أعلم، وصبلي الله وسلم وبارك على عبده ورسوله محمد وعلى آله وصحبه أجمعين، والحمد لله رب العالمين.





# فتاوي المركز العام

#### ووالصلاة خلف الكهان وو من علي سعال وه

يسال: أحمد السيد ياسين- من كفر «أبو مباشر» شرقية:

عَن حكم الصلاة خُلفٌ من يُعرفُ انه يدعى علم المغيبات التي تقع في المستقبل؛

الجواب: كل من يدعي علم الغيب من العرافين والكهان ومن ينظر في النجوم أو يفتح كتابًا أو يخط في الرمل ومن يستخدم الجن ونحو ذلك من الأسباب غير العادية فهو مكذب صراحة لنص الكتاب العزيز الذي يقول الله تعالى فيه: ﴿ قُلُ لاَ يَعْلَمُ مَنْ فِي السَّمُوات وَ الأَرْضِ النَّغَيْبَ إِلاَّ اللَّهُ ﴾ «النمل: ٦٥»، ويقول أيضًا: ﴿ عَالَمُ النَّفِيْبِ فَلا يُظْهِرُ عَلَى غَيْبِهِ أَحَدًا (٢٦) إِلاَّ مَنِ ارْتَضَى مِنْ رَسُولِ فَإِنَّهُ يَسْلُكُ مِنْ بَيْنِ يَدَيْه وَمِنْ خَلْفِه رَصَدًا ﴾ الله يتعالى من كذب القرآن أو أنكر أية من أياته فهو كافر بالله سبحانه وتعالى.

وقد بين النبي ﷺ أن «من أتى عرافًا فساله عن شيء لم تُقبل له صلاة أربعين ليلة». «رواه مسلم في صحيحه». كما بين أن «من أتى كاهنًا فصدقه بما يقول فقد كفر بما أنزل على محمد». «رواه أبو داود في سننه».

وقال ﷺ: «ليس منا من تطير أو تُطيِّر له، أو تكهِّن أو تُكهِّن له، أو سحر أو سُحرٍ له، ومن أتى كاهنًا فصدقه بما يقول فقد كفر بما أنزل على محمد». «رواه البزار بإسناد جيد».

وعلى هذا فمن علم حال هؤلاء لا يجوز أن يصلي وراءهم ولا تصبح صلاته خلفهم.

### وو الكعبة المشرفة وو

سيال: ص. ب. س من المحلة غريبة يقول:

سَالني آحد الناس من غير السلمين عن أهمية الكعبة عند المسلمين ولماذا لا يصلون إلا إليها مع وجود آية في القرآن الكريم تقول: ﴿ فَايْنُمَا تُوَلُّوا فَتُمْ وَجُهُ اللّه ﴾؟

الجواب: الكعبة المشرفة قبلة المسلمين في صلاتهم، يتوجهون إليها كل صلاة، فريضة كانت أو نافلة ؛ لقول الله تعالى لنبيه عن : وقد نرى تقلُّب وجهك في السّماء فلنُولَينَك قبلُة تَرْضَاها فولَ وجهك شطّر المسّجد المدرام وحينتُما كُنْتُمْ فولُوا وُجُوهكُمْ شطْرَهُ والبقرة: ١٤٤، كما أن الكعبة يطوف المسلمون حولها في الحج والعمرة ؛ لقول الله تعالى: ﴿ وَيُبطُوفُوا بِالبّينَ الْعَتِيقِ ﴾، وإذا كان الله تعالى أمر عباده الموحدين أن يصلوا إلى الكعبة فهو سبحانه لا يامرهم إلا بما يعلمه مصلحة لهم، ولا ينهاهم إلا عما فيه مضرة عليهم، وتشريعات ربنا سبحانه وتعالى كلها لحكمة سواء علمناها أم لم نعلمها.

قال ابن كثير رحمه الله تعالى في تفسيره: ولما وقع هذا (اي تغيير القبلة) حصل لبعض الناس من أهل النفاق والربب والكفرة من اليهود ارتباب وربغ عن الهدى وتخبيط وشك وقالوا: ﴿مَا وَلَاهُمْ عَنْ قَبْلَتَهِمُ النّي كَانُوا عَلَيْهَا ﴾ آي قالوا: ما لهؤلاء تارة يستقبلون كذا وتارة يستقبلون كذا ؛ قانزل الله جوابهم في قوله: ﴿قُلُ للهُ المُشْرِقُ وَالمُعْرِبُ ﴾ آي: الحكم والتصرف والأمر كله لله، ﴿ فَأَيْنَمَا تُولُوا فَثُمُ وَجُهُ اللّهِ ﴾ آي: الشأن كله في الله المُشرقُ وَالمُعْربُ ﴾ آي: الشأن كله في امتثال أو امر الله فحيثما وجَهنا وهو تعالى له بعيده ورسوله محمد صلوات متعددة، فنحن عبيده وفي تصرفه وخدامه حيثما وجهنا توجهنا وهو تعالى له بعيده ورسوله محمد صلوات الله وسلامه عليه وأمته عناية عظيمة ؛ إذ هداهم إلى قبلة إبراهيم خليل الرحمن وجعل توجههم إلى الكعبة المبلام، المبنية على اسمه تعالى وحده لا شريك له أشرف بيوت الله في الأرض إذ هي بناء إبراهيم الخليل عليه السلام، ولهذا قال: ﴿ قُلْ للهُ الْمُشْرِقُ وَالْمُغُربُ بِهُدى مَنْ بَشَاءُ إلى صراط مُسْتَقِيم ﴾ [هـ.]

#### ووصيغ الشعروو

بسال: محمد متولى أحمد- المنصورة- دقهلية:

يقول: يعض الناس من الرجال والنساء يستعملون أصباعًا يغيرون بها لون الشعر على رءوسهم إلى اللون الأسود أو الأحمر أو الذهبي، كما يستعملون يعض المواد التي تجعل الشعر ناعمًا بعد أن كان مجعدًا، فهل

الجواب: تغيير الشعر بأصباغ بغير السواد لا حرج فيه، وكذلك استعمال أي مادة لتنعيم الشعر المجعد يستوي في ذلك الرجال الشياب والشيوخ، بشرط أن لا تكون المادة المستخدمة مضرة، وتكون طاهرة مباحة، وأما التغيير بالسواد فإنه ورد أن النبي 🐲 قال في والد أبي بكر الصديق رضي الله عنه: «أذهبوا به إلى

بعض نسائه فلتغيره بشيء وجنبوه السواداء مسلم المساه

وقد اختلف أهل العلم في حكم التغيير بالسواد، قال ابن حجر في الفتح: قد تقدمت في باب ذكر بني إسرائيل من أحاديث الأنبياء مسالة استثناء الخضب بالسواد لحديثي جابر وابن عباس، وأن من العلماء من رخص فيه في الجهاد، ومنهم من رخص فيه مطلقًا وأن الأولى كراهته، وجنح النووي إلى أنه كراهة تحريم، وقد رخص فيه طائفة من السلف منهم سعد بن ابي وقاص وعقبة بن عامر والحسن والحسين وجرير وغير واحد، واختاره ابن ابي عاصم في كتاب الخضاب له، وأجاب عن حديث ابن عباس رفعه «يكون قوم يخضبون بالسواد لا تحدون ربح الجنة؛ بأنه لا دلالة فيه على كراهة الخضباب بالسواد، بل فيه الأخبار عن قوم هذه صفتهم، ومن حديث جابر: حببوه السواد بأنه في حق من صار شبب راسه مستبشعاً ولا يطرد ذلك في حق كل أحد». انتهى. «تحفة الأحوذي».

### وو زكاة الحلى وو

يسال سائل: هل على الحلى زكاة ﴿ وما مقدارها ؛ وكيف يمكن تقدير نصاب الذهب في حالة كونه عيار ٢٤

الجواب: تجب رُكاة الحلي بشروط: بلوغ النصاب الشرعي، وتكون دُمة مالكه خالبة من الدبون، وبحول عليه الحول بسنة قمرية، وذلك عند من أوجبوها، وتخرج قيمة الزكاة في حالة بلوغ المال النصاب وهو ما يعادل ٢٠ مثقالاً من الذهب الذي يبلغ ٨٥ جرامًا عيار ٢١، وإذا كان من يمثلك الذهب يملك انواعًا مختلفة منها عبـار ۲۶ او ۱۸ او ۳۷، فإنه بقوم ثمن ما عنده من اي نوع، ثم إذا ساوي ثمنه ثمن ۸۵ جراما من عبار ۲۱ فاكثر فإنه بخرج عليه القيمة المستحقة شرعًا وهي ربع العشير، يعني من كل ألف جنيه أو ريال، أو دولار ٢٠ أي

### وو كفارة اليمان وو

يسال: محمد محمود خفاجي: العمرانية- جيزة:

إذا اقسمت على زوجتي الا افعل شيئًا معينًا ورايت أن هناك مصلحة في فعله فماذا افعل

الحواب: قال رسول الله 🐉 : «من حلف على يمن فرأي غيرها خيراً منها فليكفر عن يمينه وليفعل الذي هو خير،. «رواه مسلم». فعليك بإخراج الكفارة إذا كان في ذلك المصلحة والخير، والكفارة إطعام عشرة مساكين أو كسوتهم أو تحرير رقبة، فمن لم يجد فصيام ثلاثة أيام.

ويسال: ايهما افضل أن أَدْفُن في قريتي في مقابر غير شرعية، أم أدفن في مقابر شرعية لكنها بعيدة في الطريق بين ٦ أكتوبر والفيوم، مع العلم أني أسكن في العمرانية في الجيزة وقريتي في المنوفية.

الجواب: نقل الميت من الجهة التي مات فيها إلى غيرها قبل الدفن وبعده فيه تفصيل ؛ خلاصته أنه يجوز نقل الميت قبل الدفن وبعده من مكان إلى آخر بشروط ثلاثة:

اولها: أن لا ينفجر حال نقله. ثانيها: أن لا تهتك حرمته بأن ينقل على وجه يكون فيه تحقير له. ثالثها: أن يكون نقله لمصلحة كآن يخشي من طغيان البحر على قبره، أو يراد نقله إلى مكان له قيمة، أو إلى مكان قريب من أهله، أو لأحل زيارة أهله إياه، فإن فقد شرط من هذه الشروط الثلاثة حرم النقل.

وعليه فلا مانع من نقل الميت إلى المقاير الشرعية، ولو كانت بعيدة عن بلده؛ لأنه من الأغراض الشرعية التي يُنقل بسببها الميت.

#### و لحم الفنم الني رضعت من الكلاب وو

يسال: السيد المسلمي- شبين القناطر- قليوبية يقول:

ما حكم الشرع في الغنم التي تربت في صغرها على الرضاعة من لبن الكلاب بسبب فقد أمها، أو لعدم وجود اللبن الكافي لها ؟ وهل يجوز الأكل من لحوم هذه الأغنام، وهل يجوز بيعها في الأسواق؟

والجواب: الجواب على هذا السؤال مبني على حكم نجاسة الكلب، وجمهور العلماء على أن الكلب نجس كله نجاسة أصلية، قال الشوكاني في نيل الأوطار (١/٨٥): واستدل بهذا الحديث: «إذا ولغ الكلب..، على نجاسة الكلب، لأنه إذا كان لعابه نجساً وهو عرق فمه، ففمه نجس، ويستلزم نجاسة سائر بدنه، وذلك لأن لعابه جزء من فمه، وفمه أشرف ما فيه، فبقية بدنه أولى، وقد ذهب إلى هذا الحمهور.

وعلى هذا يكون لبن الكلاب أيضًا من نجاستها، ويصبح ما رضع من لبنها في حكم الجلاّلة وهي التي تأكل العذرة والنجاسات، وقد نهى النبي عن أكل الجلاّلة وشرب البانها. «أخرجه أحمد وابن حيان وصححه ابن دقيق العيد».

وسواء في الجائلة البقر والغنم وغيرها كالدجاج والأوز وغيره.

فإذا تغير لحم هذه الأغنام بتغير طعامها بعد الرضاعة من الكلاب وصار طيبًا أكل وإلا فلا، قال النووي في الروضة تبعًا للرافعي: إن تغير ربح مرقها أو لحمها أو طعمها أو لونها فهي جلاّلة، والنهى حقيقة في التحريم. اهـ.

فإذا عُرف أن لحمها يتغير إلى الأحسن بتغير الطعام فلا بأس في بيعها مع إظهار ما فيها من عيب، وإذا لم يمكن تغير اللحم وعُرف أنه يظل على فساد رائحته ونتنها فلا يجوز بيعها، والله أعلم.

### على أصحاب المخابر أن يتقوا الله

ويسال: عن صاحب مخبل يبيع الدقيق المدعم وأنا أنصحه فماذا أفعل لو رأيته يُخرج الدقيق خارج المخبز ؟

الجواب: قال رسول الله 📚: «من رأى منكم منكرًا فليغيره...» مسلم وغيره.

فعليك بتغيير المنكر بإبلاغ الجهات المسئولة المختصة لحماية المال العام.

وعلى أصحاب المخابر أن يتقوا الله سبحانه وتعالى فيما تحت أيديهم من أموال المسلمين والفقراء، فإن الله تعالى يمهل ولا يهمل، والله الموفق والهادي إلى سواء السبيل.



## حدث في مثل هذا الشعب

#### وفاة عبد الله بن عثمان بن عفان حفيد رسول الله ﷺ سنة عد

حدثني الحارث بن محمد قال حدثنا ابن سعد قال أخبرنا محمد بن عمر أن عثمان بن عفان رضي الله عنه كان يكني في الجاهلية أبا عمرو فلما كان في الإسلام ولد له من رقية بنت رسول الله علام فسماه عبدالله واكتنى به فكناه المسلمون أبا عبدالله فبلغ عبدالله ست سنين فنقره ديك على عينه فمرض فمات في جمادي الأولى سنة أربع من الهجرة فصلى عليه رسول الله 😻 ونزل في حفرته عثمان رضى الله عنه وقال هشام بن محمد كان يكني أبا عمرو.

قال ابن جرير وفي جمادي الأولى من هذه السنة مات عبد الله بن عثمان بن عفان رضي الله عنه يعني من رقية بنت رسول الله 😻 وهو ابن ست سنين فصلي عليه رسول الله 🛎 ونزل في حفرته والده عثمان بن عفان رضى الله عنه، قلت وفيه توفي أبو سلمة عبد الله بن عبد الاسد بن هلال بن عبد الله بن عمر بن مخزوم القرشي المخزومي وأمه برة بنت عبد المطلب عمة رسول الله. [البداية والنهامة /٤ ٨٩].

### قتل كسرى ملك الفرس سنة ٩ هـ

قال ابن هشام فبلغني عن الزهري انه قال كتب كسرى إلى باذان إنه بلغني أن رجلاً من قريش خرج بمكة يزعم أنه نبى فسر إليه فاستتبه فإن تاب وإلا فابعث إلى براسه فبعث بأذان بكتاب كسرى إلى رسول الله ﷺ فكتب إليه رسول الله ﷺ إن الله قد وعدني أن بقتل كسرى في بوم كذا وكذا من شبهر كذا، فلما أتى باذان الكتاب وقف لينتظر وقال أن كان نبيا فسيكون ما قال، فقتل الله كسرى في اليوم الذي قال رسول الله ﷺ، قال ابن هشام: على بدى ابنه شيرويه، قلت: وقال بعضهم بنوه تمالئوا على قتله، وكسرى هذا هو أبرويز بن هرمز بن أنو شروان بن قباز وهو الذي غلبت الروم في قوله تعالى الم غلبت الروم في أدنى الأرض، كما سيأتي بيانه، قال السهيلي: وكان قتله لبلة الثلاثاء لعشر خلون من جمادي الأولى سنة تسع من الهجرة، وكان - والله أعلم - لما كتب إليه رسول الله ﷺ يدعوه إلى الإسلام فغضب ومزق كتابه كتب إلى نائبه باليمن يقول له ما قال وفي بعض الروايات أن رسول الله ﷺ قال لرسول باذان إن ربي قد قتل الليلة ربك فكان كما قال رسول الله ﷺ قتل تلك اللبلة بعديُّها، قتله بنوه لظلمه بعد عدله بعد ما خلعوه وولوا ابنه شبرويه قلم بعش بعد قتله أباه الاسبتة أشهر أو دونها. [البداية والنهاية ٢/١٨٠].

### البيعة لأمير المؤمنين معاوية سنة ١٤٥

قال هشام بن محمد: بوبع لمعاوية في جمادي الأولى سنة إحدى وأربعين، فولى تسع عشرة سنة وثلاثة أشهر إلا أياماً، ثم مات لهلال رجب من سنة ستين، واختلفوا في مدة عمره وكم عاش فقال عضهم مات يوم مات وهو ابن خمس وسيعين سنة. [تاريخ الطبري/٢١١].

قال ابن الحوزي: في حمادي الأولى كانت زلزلة بارض فلسطين أهلكت بلد الرملة. ورمت شراريف من مسجد رسول الله 👺 ولحقت وادى الصفر وخبير وانشقت الأرض عن كنوز كثيرة من المال وبلغ حسها إلى الرحية والكوفة وجاء كتاب يعض التجار فيه ذكر هذه الزلزلة وذكر فيه أنها خسفت الرملة جميعا حتى لم يسلم منها إلا داران فقط وهلك منها خمسة عشر الف نسمة، وانشقت صخرة بيت المقدس، ثم عادت فالتامت، وغار البحر مسيرة يوم وساخ في الأرض وظهر في مكان الماء اشياء من جواهر وغيرها ودخل الناس في أرضه يلتقطون فرجع عليهم فأهلك كثيرا منهم.

حادثة سنة ٢٠٤هـ 

### وقعة الرملة بين صلاح الدين والإفرنج سنة ٥٧٣هـ

قال عمر بن شاهنشاه بن أبوب: وفيها كانت وقعة الرملة على المسلمين وفي جمادي الأولى منها سار السلطان الناصر صلاح الدين من مصر قاصدا غزو الفرنج، فانتهى إلى بلاد الرملة، فسبى وغذم، ثم تشاغل جيشه بالغنائم وتفرقوا في القرى والمحال، وبقى هو في طائفة من الحيش منفردا فهجمت عليه الفرنج في جحفل من المقاتلة فما سلم إلا بعد جهد جهيد، ثم تراجع الجيش إليه واجتمعوا عليه بعد أيام ووقعت الأراجيف في الناس بسبب ذلك، وما صدق أهل مصر حتى نظروا إلمه. [البداية والنهاية /٢٢ ٢٩٧]



الحمد لله وحده، والصلاة والسلام على من لا نبي بعده، وبعد:

إنّ من اوجه الشبه الواضحة بين البهود والرافضة تكفيرهم لغيرهم واستباحة بمائهم وأموالهم، وفي هذا

المقال ندس تلك العقيدة المنحرفة عند الفرقتين:

#### ١- موقف البهود من مخالفيهم

يقسم اليهود الناس إلى قسمين ؛ يهود، وامميين، فكل من ليس بيهودي فهو أممي، والامميون عند اليهود كفرة وثنيون، فقد جاء في التلمود: «كل الشعوب ما عدا اليهود وثنيون وتعاليم الحاخامات مطابقة لذلك»، «الكنز المرصود ص١٠٠٠»

ولم يسلم من ذلك المعتقد المسيح عليه السيلام، فقد وصفوه بالكفر والسجر والوثنية، فقد جاء في التلمود: «إن المسيح كان ساجرا ووثنياً لا يعرف الله عز وجل، «الكنز الرصود ص٩٩»،

ويترتب على ذلك تكفير أتباع المسيح عليه السيلام عقد اليهود، وكذا النار عند اليهود وهي مصير كل من ليس على عقيدتهم من مسلمين وتصارى، وحول هذا المعنى جاء في التلمود: النعيم مأوى أرواح اليهود، ولا يدخل الجنة إلا اليهود، أما الجميم: فماوى الكفار من المسيحيين والمسلمين ولا نصيب لهم فيها سوى البكاء لما فيه من الظلام والعقونة، وإسرائيل والتلمود ص٧٥.

هذا عن نظرة اليهود لمخالفيهم في الاخرة، أما في الدنيا فغير اليهودي ليس له حرمة، فدماؤه وأمواله وأعراضه مباحة لليهودي، بل الاعجب من ذلك أن نصوص أسفارهم المقدسة تحث على قتل غير اليهودي واستباحة ماله وعرضه، فقد جاء في النامود: إن من يقتل مسيحياً أو أجنبياً أو وثنيا بكافا بالخلود في الفردوس، والكنز الرصود ص١٦٠

وإلى هذا المعتقد دعى كتاب التلمود، يقول ليماوند: «الشفقة ممنوعة بالنسبة للوثني، يحرم

عليك ان تنقذه، وعلى اليهودي أن يقتل من تمكن من قتله، فإذا لم يفعل فإنه يخالف الشرع،

«الكنز المرصود ص١٨٧».

وقي سفر الخروج: «أن الله أمر بني إسرائيل أن يلبسوا حلي المصريين قبل خروجهم من مصر». «الإصحاح الثالث فقرة ٢١، ٢١».

وسرقة مال غير اليهود مباحة، فإن الله قد سلط البهود على باقى الأمم ودمائهم، فقد جاء فى التلمود: إن السرقة غير جائزة من اليهودي، أما الخارجون عن دين اليهود فسرقتهم جائزة».

والكثر المرصود ص٧٢).

بل إن اليهودي مامور إذا وجد مال غير اليهودي الا يرده، فإن رده إلى صباحية ياثم ولا يغقر الله له أبدًا. ففي التلمود: «ممنوع عليك رد ما فقده الغريب».
«محية التعاليم الصيبونية ص٨٠»

وإن كان اليهود يحرمون الربا فيما بينهم، فإن غير اليهودي مصرح لليهودي أن يقرضه بالربا ؛ لأن نثل من وسائل استرجاع أموال الاجانب التي هي ملك لهم- كما يزعمون-، فقد جاء في سفر التنذية؛ ولا تقرض اخاك بربا، ربا فضة أو ربا طعام أو ربا شيء مما يقرض بربا، للاجتبى قرض بربا ولكن اخاك لا تقرض بربا، الاصحاح ٢٣، فقرة ١٩. ٢٠،

وفي القلمود: «إن السيرقة غير جائزة من الإنسيان- أي من اليهود- أما الخارجيون عن دين اليهود فسرقتهم جائزة، «الكنز المرضود».

فاسترجاع الأموال بالربا والشرقة والغش مباح؛ لأن هذا المال في أصله حق للبهودي، وفي هذا أشار

القرآن الكريم إلى تلك العقيدة الفاسدة بقوله سبحانه وتعالى: ﴿ وَمَنْ أَهُلُ الْكِتَابِ مَنْ إِنْ تُأْمَنُهُ بِعِنَارِ لاَ يُؤَدِّهُ بِقِنْطَارِ يُؤَدِّهُ النِّكُ وَمَنْهُمُّ مَنْ إِنْ تَأْمَنُهُ بِعِينَارِ لاَ يُؤَدِّهُ إِلَيْكَ إِلاَّ مَا دُمُّتَ عَلَيْهِ قَائِما ذَلكَ بِأَنْهُمْ قَالُوا لَيْسَ عَلَيْهِ قَائِما ذَلكَ بِأَنْهُمْ قَالُوا لَيْسَ عَلَيْهِ وَيَقُولُونَ عَلَى اللَّهِ الْكَثِبَ عَلَيْنِهُمْ اللَّهِ الْكَثِبَ وَيَقُولُونَ عَلَى اللَّهِ الْكَثِبَ وَهُمْ يَعْلَمُونَ ﴾ وال عمران ٥٧ه.

أما استباحة الأعراض فقد جاءت تعليمات الحاخامات ونصوص التلمود تبيح لليهودي أن يرني بغير اليهودية، فأعراض الأخرين ليس لها حرمة عند اليهود، وقد جاء في التلمود: اليهودي لا يخطئ إذا اعتدى على عرض الأجنبية ؛ لأن كل عقد نكاح عند الأجانب فاسد، لأن المرأة غير اليهودية تعتبر دهدمة والعقد لا يوحد بأن المهائم».

وإسرائيل والتلمود ص٧٥٠.

وفي نص أخر: «إن الرنى بغير اليهود ذكورًا أم إنانًا لا عقاب عليه ؛ لأن الأجانب من نسل الحيوانات، «المرجع السابق ص٧٦».

ويرعم اليهود أن ما سواهم ينقسمون إلى شعوب سبعة طردهم الله من أمامهم وأمرهم بقتلهم، وهذه الشعوب السبعة هم من الحيشين، والجرجاشين، والغربين، والحديثين، والعنونين، والعبوسين، وحول هذا المعنى ورد في سفر الخروج التحذير من التزوج بإحدى نساء الشعوب السبعة. راجع الإصحاح (٣٤) فقرة (١١)، وكذا في سفر التثنية: ولا تقطع لهم عهدا ولا تشفق عليهم ولا تصاهرهم، والإصحاح ٧ فقرة ٢٠.

من كل ما سبق يتبين لنا كيف أن اليهود يعتبرون من سواهم حيوانات، فالزنى والغش والغدر والسرقة إذا تعلق بغير اليهودي فمباح مامور به، ومن أجل هذه الأخلاق الفاسدة حرفوا النصوص وتلاعبوا بمبادئ الشريعة، وهدموا مبادئ الأخلاق لخدمة نغوسهم المريضة وقلوبهم القاسدة.

#### ٣- موقف الرافضة من مخالفيهم - ٣

وعلى نفس نهج اليهود سارت الرافضة، فهم يع تقدون انهم المؤمدون فقط، ومن سواهم من المسلمين كفار مرتدون ؛ لأنهم لم ياتوا بالولاية التي هي ركن الإسلام الأعظم، الذي يقوم على كل أركان الإسلام، ويتصدرون بالولاية - ولاية على بن أبي طالب رضى الله عنه والأئمة - ولا تتحقق الولاية عند الرافضة إلا بشيئين هما:

الغلو في الأئمة وإنزالهم منازل الربوبية.
 البراءة من غالب الصحابة، رضوان الله عليهم واعتقاد كفرهم، خاصة الخلفاء الراشدين.
 وإذا منا خالف أحد الرافضة في هذا المعتقد

القبيح فهو كافر مرتد يستباح دمه وماله، وقد ورد ذلك المعتقد في أهم كتبهم ومراجعهم، فعن علي بن الحسين أنه قال: «ليس على نظرة الإسلام غيرنا وغير شيعتنا وسائر الناس من ذلك براء».
«الاختصاص ص١٠٧».

وعن أبي عبد الله عليه السلام أنه قال: «ما أحد على ملة إبراهيم إلا نحن وشيعتنا وسائر الناس منه براء» «المحاسن ص١٤٧».

أما الكليني في روضة الكافي فقد أورد عن أبي عبد الله عليه السلام أنه قال لبعض أتباعه: «أما والله إنكم لعلى الحق، وأن من خالفكم لعلى غير الحق، (٨/١٤٥).

ويترتب على تكفير المسلمين عند الرافضة أنهم يعاملونهم معاملة المشركين، فهم لا ياكلون نبائح المسلمين، ولا يجيزون نكاحهم ولا يساكنونهم ولا يصافحونهم، بل إن نكاح اليهودية والنصرانية أحب إليهم من نكاح الناصبية، وفي هذا المجال جاءت النصوص المتعددة، ففي فروع الكافي للكليني: سالت أبا عبد الله عليه السلام عن نكاح الناصب، فقال: «لا والله لا بحل». (٥/٣٠٥).

وفيه: عن أبي عبد الله عليه السلام قال: «نكاح اليهودية والنصرانية أحب إليّ من نكاح الناصبية».
(٥/٣٥١)

وكذا في الاستبصار عن فضيل بن يسار عن أبي جعفر قال: «النواصب لا ناكل ذبيحتهم ولا نناكحهم ولا نسكن معهم». (٣/١٨٤).

وبهذا المعتقد صرح الخميني في كتابه

«تحرير الوسيلة» (٢/٢٦٠).

وكذا قهم لا يجيزون الميراث للشيعي مع جواز العكس، أي يجوز للشيعي أن يرث السني، يقول الخميئي: «والمسلمون بتوارتون وإن اختلفوا في المذاهب والإصول والعقائد فيرث المحق منهم المبطل وبالعكس، ومبطلهم من مبطلهم، قيرث المسلم منهم، وهم لا يرثون منه، (تحرير الوسيلة ٢/٣٣٣).

والصلاة خلف النواصب أي السني باطلة إلا إذا كانت للمداراة والتقية، فقد سُئل أبو جعفر عن مناكحة الناصب والصلاة خلفه، فقال: لا تناكحه ولا نصلُ خلفه.

هذه هي نظرة الرافضة لكل الفرق الإسلامية، لا سيما أهل السنة الذين بالغ الرافضة في حقدهم وحسدهم حتى كفروهم وأشرجوهم عن الإسلام بالكلية مع معاملتهم معاملة الكفار والمشركين في عدم أكل نبيحتهم وعدم مناكحتهم ولا توريثهم ولا الصلاة خلفهم كما بينت النصوص السابقة.

وللحديث بقية إن شاء الله. والله من وراء القصد.

اعداد: د/ محمد عبدالعليم الدسوقي

الحمد لله، والصلاة والسلام على رسول الله وعلى اله وصحبه ومن والاه، وبعد:

فقد تفشت في المدارس والمعاهد والجامعات المختلطة - وما أكثرها في بلدان المسلمين - أمراض خطيرة تكاد تعصف بالقيم والأخلاق، وعمت فيها بين أبنائنا وبناتنا أوبئة خبيثة توشك أن تدمر ما يقي من حميد الخلال، وكلها أمراض وأويئة تمس الكرامة، وتخدش الحياء وتتعلق بالشرف والفضيلة، وتؤدي في النهاية إلى الفتك بالمجتمعات وضياع الأمم، ثم بعد كل ذلك إحلال غضب الله - عز وجل -الذي لا راد لقضائه ولا معقب لحكمه

> ويستشعر من يرى مظاهر السفور والاختلاط في معاقل العلم، أن العلم بعد أن افتقد عنصر الإخلاص وساءت الأخلاق، وراحت الخلال الـتى ينبغي أن يتحلي بها طالب العلم أدراج الرياح، لم بعد يقصد لذاته، ولا على أنه من فرائض الإسلام العينية أو الكفائية، ولا لإزالة الجهل والجهالة، ولا لأنه يبتغي به وجه الله أو الأجر منه والثواب، ولم يعد المارب من تقضية سنوات محسوبة من العمر سوى الحصول على شهادة تقول إن صاحبها أو صاحبتها يحمل مؤهلاً متوسطاً أو

> فالفتاة في زماننا وبدعوى تلقى العلم قد خرجت في أبهي زينة، يستشرفها شياطين الجن، ويهش لها ويبش شياطين الإنس، واجتهدت - إلا من رحم ربي- في أن تبدي زينتها، كما أنها لم تال جهدًا في أن تخضع لأولئك الأصحاب وغيرهم من مرضى القلوب بالقول، وتحرص على أن تتزيا بالضيق من الثباب، أو الشَّفاف لما تحته، فإنا لله وإنا إليه راجعون.

فوق المتوسط أو عالياً، ولا عليهما بعد ذلك.

وقداحاط الله تعالى المجتمع المسلم بما

يحفظه من الوقوع في الرديلة فنهي عن: ١- الاقتراب من الزني صراحة

كما في قوله تعالى: ﴿ وَلاَ تَقْرَبُوا الزُّنِّي ﴾ [الإسراء: ٣٢]، وذلك بتعاطى الأسباب المؤدية إليه، وإتيان الطرق الموصلة والموقعة فيه، والنَّظم الكريم فيه نهى بطريق ضمني عن كل ما سلف ذكره، وهو إنما جاء كذلك ولم يأت بالنهى المباشر، حتى بجعل بيننا وبين الوقوع في الفاحشية وأسيابها بعد المشرقين، فهو نهى عنها بطريق

#### ٢- التبرج وهو إظهار ما يجب إخفاؤه:

وقد نهى عنه قرأننا في نحو قوله تعالى: ﴿ وَلا تَبَرَّجُنَ تَبَرُّجُ الْجَاهِلِيَّةِ الأُولَى ﴾ [الأحزاب: ٢٣]، موضحًا أن اتخاذ الملابس واتباع المنهج القويم هما أهم مظاهر المدنية والحضارة، وأبرز ما يميز بنى ادم عن الحيوان وذلك قوله تعالى: ﴿ يَا بَنَّي أَدُم قَدْ أَنْزَلْنَا عَلَيْكُمْ لَبَاسًا يُوارِي سَوْءَاتِكُمْ وريشًا ولياسُ التَّقُوي ذَلكَ خَيْرٌ ﴾ [الأعراف: ٢٦]، إذ التجرد منه أو التبذل فيه - على نصو ما هو حاصل الأن مما بدا معه حال بناتنا أكثر مما

كانت عليه الجاهلية الأولى - هو تقهقر إلى الوراء ورجعة إلى الجاهلية وانحطاط إلى درجة الحيوانية وعودة إلى التخلف والحياة البدائية، والقول بسوى أو بعكس هذا مخادعة ومغالطة.

٣- التعطر والترفل في ثياب الزينة:

ومن الأحاديث الناهية عن ذلك صراحة:

- ما أخرجه أحمد من حديث رسول الله ﷺ
   الذي يقول فيه: «أيما أمرأة استعطرت فمرت بقوم
   ليجدوا ريحها فهي زانية».
- وما اروده ابن خزيمة وأبو داود وابن ماجه من أن امرأة مرت بأبي هريرة رضّي الله عنه وريحها تعصف فقال لها: أين تريدين يا أمة الجبار ؟ قالت: إلى المسجد، قال: وتطيبت ؟ قالت: نعم، قال: فارجعي واغتسلي يعني حتى تزول عنك رائحة الطيب التي لا تجوز إلا للزوج فإني سمعت رسول الله تلك يقول: «لا يقبل الله صلاة من امرأة خرجت إلى المسجد وريحها تعصف حتى ترجع فتغتسل».
- وما ورد في سنن ابن ماجه من حديث عائشة رضي الله عنها، قالت: بينما رسول الله ﷺ جالس في المسجد، إذ بخلت امراة ترفل يعني تختال في زينة لها في المسجد، فقال انهوا نساءكم عن لبس الزيئة والتبختر في المسجد، فإن بني إسرائيل لم يلعنوا حتى لبس نساؤهم الزينة وتبختروا في المسجد،

وإذا كان هذا في حق الذهاب إلى مكان العبادة الذي هو بعيد عن كل شبهة ورببة، فلأن يكون في غيره من باب أولى، هذا إن لم نعد منارات العلم أماكن عبادة.

#### ٤-النظرة العرام:

قما من شك أن إطلاق البصر فيما حرم الله، بؤثر في النفوس أبلغ الأثر، إذ هي في الحرام سهم لا يخطئ من سهام إبليس، ومن هنا كان الأمر بغضه لكل من الرجل والمرأة على حد سواء، في قول عالم السر واخفى، قال الله عز وجل: ﴿ قُلُ للمُؤْمِنِينَ يَغُضُوا مِنْ أَبْصارِهُمْ وَيَحْفَظُوا فَرُوحِهُمْ

ذَلِكَ أَزْكَى لَهُمْ إِنَّ اللَّهَ خَبِيرٌ بِمَا يَصْنَعُونَ (٣٠) وَقُلُّ لِلْمُؤْمِنَاتِ يَغْضَضَنْ مِنْ أَبْصَارِهِنَ وَيَحْقَظَنَ قَرُوجَهُنَّ ﴾ [النور: ٣٠، ٣٠]-

فذلك إذن هو الأزكى للجميع والأبعد عن الافتتان والأحفظ للأعراض والأصون للنفوس. ٥- المافعة بن الجنسن:

فإنها من الأمور التي حرمها الشرع وحذر منها ، كما جاء في صحيح الجامع من حديث معقل بن يسار: «لأن يوضع في رأس أحدكم مخيط من حديد، خير له من أن يمس امرأة لا تحل له» (٥٠٤٥).

#### ١- الاختلاط:

وهو - سواء ما كان منه في مقرات الدراسة أو العمل أو غيرها - من أعظم الأسباب المؤدية لتقوية داعي الشهوة، وللخضوع المنهي عنه في قوله تعالى: ﴿ فَلاَ تَخْضَعْنَ بِالْقُولِ ﴾ [الإحزاب: ٣٣]، بل هو من أقوى دواعي الإغراء بالزنا الذي يفتك بالمجتمع ويهدم قيمه وأخلاقه، ومن هنا حرمه الإسلام بالقرار في البيوت وعدم الخروج إلا لحاجة، فإن دعت إليه ففي حدود ما أمر الله نبيه في نحو قوله: ﴿ يَا أَيُّهَا النّبِيُ قُلْ لاَزُواجِكُ وَبِنَاتِكُ وَبُسَاءِ الْمُؤْمِنِينَ يُدْنِينَ عَلَيْهِنُ مِنْ جَلابِيبِهِنَ ﴾ ونساء المُؤْمِنِينَ يُدْنِينَ عَلَيْهِنُ مِنْ جَلابِيبِهِنَ ﴾ [الإحراب: ٥٩].

تقول الكاتبة الإنجليزية «اللادي كوك»: على قدر كثرة الاختلاط تكون كثرة أولاد الزنا، وها هنا البلاء العظيم على المرأة». إلى أن قالت: «علموهن الابتعاد عن الرجال، أخبروهن بعاقبة الكيد الكامن لهن بالمرصاد».

والحق ما شنهد به الأعداء، ويا ليت ولاة امورنا يأخذون هذا الكلام بعين الاعتبار، ويعملون على الفصل بين الجنسين في مدارسنا وجامعاتنا، بعد أن استفحل الخطر وعم البلاء وعظم الخطب، ويكفي كي يدرك ولاة أمورنا حجم الماساة والكارثة أن يعرفوا - وهم بالطبع عارفون - أن هناك في مصر وحدها بلد الأزهر وحسب أخر الإحصائيات، أكثر من ١٢ ألف قضية إثبات

نسب - من حراء المتعة الحرام والزواج العرفي الناتج عن الاختلاط - مرفوعة امام المحاكم، وأن ثمة اكثر من مليوني حالة زواج عرفي طالت حتى مراحل التعليم الإعدادي والثانوي.

وإلى الله وحده المشتكي، وإنا لله وإنا إليه راجعون.

#### ٧- الخلوة :

وتلك هي قمة التبذل، إذ كيف يسمح الفتي و الفتاة لنفسيهما يفعل ذلك مع حديث النبي 👺 الذي يعرفه العامة قبل الخاصة: «ما خلا رجل بامرأة إلا وكان الشبيطان ثالثهما " وهل ينتظر للنفس الأمارة بالسوء والمتتبعة لخطوات الشيطان، إلا الوقوع بعد حين في الرذيلة، وإلا في احتناء ما لا يحمد عقباه ؟

#### 👊 طوق النجاة... وطريق الخلاص 🗃

ا- إن اضطلاع الأسرة ولا سيما الآب والأم وولاة الأمور، وأخص بالذكر منهم نظار المدارس وعمداء الكليات والأساتذة ومديري سائر الأعمال، بدورهم في التوعية، وتفعيل لغة الحوار فيما يينهم ويين أينائهم ومن ولوا امرهم لحثهم على التخلق بالأخلاق الحميدة، والالتزام بمنهج الله وإقناعهم بأن فيه الفلاح والنجاح والفوز بسعادة الدارين، ونبذ فكرة صديق العائلة، والتخلص منها والاعتباض عنها بما هو مشروع، وإفهامهم يان ما لا يرضونه لأنفسهم لا يرضاه الناس كذلك، وأن هذا الهذيان، التفكير في حلاله سابق لأوانه فما بالك بحرامه ؟ وأنه - على حد ما ذكر ابن القيم في الجزء الثالث من زاد المعاد - إنما تبتلي به القلوب الفارغة من محبة الله المعرضة عنه المتعوضة بغيره، ويأن المرء ما خلق لهذا العبث، وإنما وجد ليجد في إزالة ما به من جهل، وليكدح في طلب رضا الله وعمارة الكون بذكره وعبادته، وليعلم انه ملاق ربه فمحاسبه عما قدم وأخر وعن عمره وشيايه بخاصة.

ب- وإن تفويت الفرصة على أعدائنا الذين يستخدمون في إضعاف أمتنا سلاح المرأة بعد أن

فشل غزوهم العسكري والفكري، ويسعون بكل ما اوتوا من قوة إلى إيقاع اولادنا في شراك النزوات والمتعة الحرام، حتى يقتلوا فيهم النخوة ووازع الدين وتشبيع الفاحشة في الذين أمنوا ويعم الفساد، على نحو ما تفعله الأمم المتحدة كل عام يتحريش من اليهود والغرب، من عقد مؤتمرات السكان هذا وهذاك بغرض إباحة الجنس، ومن , صد أمو ال طائلة على غرار ما حدث في الأونة الأخيرة حين رصدت ما يقدر بثمانية مليارات في مصر على سبيل المثال تحت مسمى اميثاق الحرية للرجل والمرأة، لدعم الإباحية والترويج لها... الخ.

ج- وإن مجاهدة النفس وصيانتها وكبح جماحها وتربيتها على قمع الشهوات، والترفع بها عن فعل ما تعاب به عليها والتفكير الملي في عواقب الأمور، وكذا تحذيرها من مغبة الوقوع فدما سعق من البنود المخالفة لمنهج خالق النفس وملهمها تقواها، وأيضًا التزام الحشمة والتستر وفعال الخير التي منها الإكثار من الصيام، والبعد عن مواطن الشبه وعن صحف وإعلام الإثارة وتحقير كل ما يتصل بذلك، واستبدال قرآن الرحمن بمزمار الشيطان وسائر ما يلهى عن طريق الجنة، واختيار الصحبة المعينة على الطاعة والداعية إلى الفضيلة، والتماس القدوة فيمن كان آشد حياء من العذارء في خدرها- 👺-، وصحابته الكرام الذبن كان الواحد منهم يستحيي من نفسه، حتى لكان له - على حد قول ابن القيم في مدارج السالكين - نفسين يستحي بإحداهما من الأخرى، وهذا أكمل ما يكون من الحياء، فإن العبد اذا استحبى من نفسه فهو بأن يستحبى من

نسال الله تعالى أن يهدى أيناء المسلمين، وأن بجنبهم الفاحشة ما ظهر منه وما بطن، إنه ولي ذلك والقادر عليه

والحمد لله رب العالمان.

## باب النراجم

## الشيخ

## معمد نسيب الرفاعي

اسمه: محمد نسيب بن عبد الرزاق بن محيى الدين الرفاعي أبو غزوان.

مولده: ولد بحلب عام ۱۳۲۲هـ- ۱۹۱۲م من آسرة الرفاعي.

تعليمه: تعلم في مدينة حلب، وقد تتلمذ على علمائها وعلماء دمشق من أمثال الشيخ الطباخ، والشيخ مصطفى الزرقا، والشيخ محمد بهجة البيطار، والشيخ ناصر الدين الإلباني.

ولما كان الشيخ البيطار من دعاة السلفية في الشيام فقد تأثر به الرفاعي وصيار بعد ذلك رئيسًا لأنصار السنة في الشيام، وقد زار دار انصار السنة المحمدية في القاهرة.

عَملَ مراقبًا ومدرسًا في الكلية الإسلامية، ودار الأيتام الإسلامية بحلب، ولما كانت سوريا قد صارت تحت الاحتلال الفرنسي بعد الحرب العالمية الأولى فقد كان لمحمد نسيب الرفاعي دور كبير في مجاهدة الاحتلال الفرنسي شانه في ذلك شأن الشيخ تقي الدين الهلالي المغربي الذي حارب فرنسا واسبانيا وفضحهم في الأذاعة الألمانية.

ولما كان الشيخ شاعراً فقد استعمل سلاح الشعر في إلهاب حماس الجماهير الأمر الذي أفضى به إلى السجن، في معتقل يقع بجنوب صيدا.

كان الشيخ محمد نسبب الرفاعي مفسرا

وفقيهًا ومطبوعًا على الشعر وكان من أسرة ينتهى نسبها إلى العترة النبوية.

وقد من الله عليه بترك التصوف إلى السلفية فانكر التقليد وأنكر أن يكون النسب بذاته سببًا في شرف الرجل في الدنيا ونجاته في الأخرة فكتب شعرًا يقول فيه:

وليست النسبة العليا مشرفة

يــزنـهـا الـفـتى بــالــدين والأدب «سـلـمـان» مـثـواه جـنـات مخــلـدة

والنسار جعلت مشوى «أبي لهب» والدين والنسب الأسمى إذا اجتمعا

فاز النفتى بكريم الندين والنسب

ولقد تعرف الشيخ الرفاعي على الدعوة السلفية من الشيخ مصطفى السباعي ومن الأديب عمر بن النصر الذي كان لديه بعض كتب شيخ الإسلام ابن تيمية رحمه الله، ترك الطريقة الرفاعية وأصبح سلفيًا، شائه في ذلك شأن عالم المغرب تقي الدين الهلالي الذي كان تيجانيًا فلما هداه الله تحول من تيجاني إلى سلفي.

وحتى تتضح لنا الصورة الدينية التي كانت سائدة في بلاد الشام زمن الشيخ البيطار والرفاعي علينا أن نذكر ما كتبه الشيخ علي طنطاوي قال: «وكان اتصالي بالشيخ بهجة (وهو شيخ الرفاعي) قد سبب لي أزمة مع مشايخي، لأن أكثر مشايخ الشام ممن يميلون

## «من صوفي إلى سلفي» إعداد فتعينها

إلى الصوفية، وينفرون من الوهابية وهم لا يعرفونها ولا يدرون أنه ليس في الدنيا مذهب اسمه الوهابية، وكان عندنا جماعة من المشايخ

يوصفون بأنهم من الوهابيين على رأسهم بهجة السطار».

- الفرج عن الشيخ الرفاعي وكان قد تعرف على كتب ابن تيمية وترك التصوف أسس

جمعية الدعوة السلفية للصراط المستقيم في

ثم ترك سوريا إلى لبنان عام ١٩٧٢م وقام بالدعوة إلى الله ونشر الكتب مع الشيخ زهير الشاويش- أطال الله عمره- والأستاذ سعيد المعبار.

كانت له صلة بانصار السنة المحمدية في مصر زمن رئاسة الشيخ عبد الرحمن الوكيل كما كان معاصراً للشيخ عبد الرزاق عفيفي. ومن أئمة الدعوة في السعودية: الشيخ ابن باز، والشيخ ابن حميد، والشيخ عبد الله الخياط، وكثير من سلفيي الدعوة في البلاد الإسلامية.

#### وفاته:

توفي- رحمه الله- في الأردن عام ١٤١٣هـ/ ١٩٩٢م بعد أن ضعف بصيره في أواخر أيامه وكانت إقامته بالأردن منذ عام ١٩٧٦م رحمه الله رحمة واسعة.

إنتاجه العلمي:

- التفسير الواضح.
- تيسير العلي القدير لاختصار تفسير ابن كثير. السال عسال المحدد المحدد
- التوصل إلى حقيقة التوسل.
  - نقد قصيدة البردة للبوصيري.
- بلوغ المعنى في إثبات عصمة نساء النبي
   صلى الله عليه وسلم من الزنا (مخطوط).
  - المختارات الوطنية (شعر).
- الباقيات الصالحات في شرح الأسماء حسن...
  - بدعة تحديد النسل.
    - مجموعة رسائل.
    - ديوان الرفاعي.
    - مصادر الترجمة:
- من ترجمة لم يتمها الشيخ زهير الشاويش في جريدة الدستور جمادى الآخرة عام ١٤١٢م.
- ومن مقال للمؤلف في جريدة اللواء ١٩٩٣/١١/٢٧م.
- الأستاذ حسان عبد المثان في مقدمة رسائل للرفاعي.
- تغمده الله برحمته الواسعة وجعله مع أكابر دعاة السلقية والموحدين في الدنيا والأخرة، إنه ولي ذلك والقيادر عاليه

#### إعداد/ صلاح نجيب الـدق

الحمد لله وحده، غافر الدُّنب وقابل التوب، شديد العقاب ذي الطول، لا إله إلا هو إليه المصير،

والصلاة والسلام على خاتم الأنبياء والمرسلين، أما بعد:

فإن من الصفات الحميدة والتي ضَيْعها الكثيرُ من المسلمين- إلا من رحم الله- سيَّرُ عَوْرَات الناس

والأخذ بأيدي هؤلاء الذين يعملون السيئات إلى الله تعالى، ليتوبوا من قريب بدلاً من هتك عوراتهم

وكشف عيوبهم وإعانة الشيطان عليهم ولذا تقول وبالله التوفيق:

#### وه واجب العاصي نحو نفسه وه

يجب على كل مسلم أن يتقى الله في تفسه وفي أهل سيته، وفي أمواله وفي الناس جميعًا، وأن يتجنب معصيته، فإذا تغلب عليه شيطانه وأوقعه في معصدة وجب عليه أن يستر نفسه بستر الله ولا يفضح نفسه بين النياس، وأن يتوب إلى الله من

عن أبي هريرة رضي الله عنه أن رسول الله 📚 قال: «كل أمــتى مـعــافى إلا المجــاهــرين، وإن من المحاشرة أن يعمل الرجلُ بالليل عملاً ثم يصبح وقد ستره الله، فيقول: يا فلان، عملت البارحة كذا وكذا، وقد بات يستره ربه، ويصبح بكشف ستر الله عنه، [البخاري ٢٠٦٩، ومسلم ٢٩٩٠].

وعن ابن مسعود رضى الله عنه قال: جاء رجل إلى النبي 🦥 فقال: يا رسول الله، إني عاجلت امرأة في اقصى المدينة، وإنى أصبت منها دون أن أمسها، فانا هذا، فاقض في ما شئت. فقال عمر بن الخطاب: لقد سترك الله، لو سترت نفسك. فاتْبعهُ النبي 👺 رجلاً دعاه، وتلا عليه هذه الآية: ﴿ وَأَقَّمَ الْصَّلَاةَ طَرِفَى النَّهَارِ وَزَّلَفًا مِنَ اللَّيْلِ إِنَّ الْحَسَنَّاتِ يُذَّهِيْنَ السُبِئُات ذَلكَ ذَكْرَى للذَّاكرينَ ﴾ [هود: ١١٤]. فقال رجل من القوم: ما نبي الله، هذا له خاصة، قال: «مل للناس

كافة». [التخاري ٢٨٨٧، ومسلم ٢٨٦٣].

#### 🚾 خطورة الجهر بالمعاصي 🖭

قال ابن بطال: في الجهر بالمعصية استخفاف بحق الله ورسوله 👺 وبصالحي المؤمنين، وفيه ضرب من العناد لهم، في الستر بها السلامة من الاستخفاف، لأن المعاصى تذل أهلها، من إقامة الحد عليهم إن كان فيه حد، ومن التعزيز إن لم يوجب حدا وإذا تمحص حق الله، فهو اكرم الأكرمين ورحمته سيقت غضيه، فلذلك إذا ستره في الدنيا لم يغضحه في الآخرة والذي يجاهر يفوته ذلك.

(فتح الداري ١٠/٥٠٣)

الله يحب ستر عباده المؤمنين في الدنيا والآخرة قال تعالى: ﴿ وأسبغُ عَلَيْكُمْ نَعْمَهُ ظَاهِرَةً وباطنة ﴾ [لقمان: ٢٠].

قال الضحاك بن مزاحم: أما الظاهرة فالإسلام والقرآن، وأما الباطنة فما ستر من العيوب. [الدر المنثور ٢٧٥/٦].

#### ووالستير من صفات الله تعالى وو

عن يعلى بن أصية أن رسول الله 🍜 رأى رجالاً يغتسل بالبراز بلا إزار، فصعد المنبر، قحمد الله وأثنى عليه، ثم قال: «إن الله عز وجل حيى ستبر، يحب الحياء والستر، فإذا اغتسل أحدكم فليستقر، [صحیح ابی داود ۳۳۸۷]

telelelelelelelelelelelelelelelele

قال ابن الأثير: ستير: فعيل بمعنى فاعل: أي من شانه وإرادته حبّ الستر والصون. [النهاية ٢/٣٤١].

عن ابن عمر رضى الله عنهما أن رسول الله 🐲 قال: «إن الله يُدنى المؤمن، فيضع عليه كَنْفُهُ (ستره وعفوه) ويستره، فيقول: اتعرف ذنب كذا، اتعرف ننب كذا، فيقول: نعم أي رب، حتى إذا قرره بذنوبه وراى نفسه أنه هلك، قال: سترتها عليك في الدنيا وأنا أغفرها لك اليوم، فيُعطى كتاب حسناته، وأما الكافر فيقول الأشبهاد: هؤلاء الذين كذبوا على ربهم الا لعنة الله على الظالمن،

[البخاري ٢٤٤١، ومسلم ٢٧٦٨].

#### 😄 النبي ﷺ يأمرنا بالستر على العصاة 😋

قال تعالى: ﴿ لَقَدْ جَاءَكُمْ رَسُولُ مِنْ انْفُسِكُمْ عَزِيزٌ عَلَيْهِ مَا عَنَتُمْ حَرِيصٌ عَلَيْكُمْ بِالْمُؤْمَنِينَ رَُّوفَ رحيم ﴾ [التوية: ١٢٨].

عن أبي هريرة رضى الله عنه أن رسول الله 🛎 قال: ﴿لا يستر عبدُ عبدًا في الدنيا، إلا ستره الله يوم القيامة». [مسلم ٧٢]

وعن ابن عمر رضى الله عنهما أن رسول الله 📚 قال: «المسلم أخو المسلم، لا يظلمه ولا يسلمه، ومن كان في حاجة احبه كان الله في حاجته، ومن فرج عن مسلم كُرية فرَّج الله عنه كرية من كريات يوم القدامة، ومن ستر مسلما ستره الله يوم القيامة». [البخاري ٢٤٤٢، ومسلم ٢٥٨٠].

وعن أبي برزة الأسلمي أن رسول الله 🐲 قال: الله معشر من امن بلسانه ولم يدخل الإيمان قلبه، لا تغتابوا المسلمين ولا تتبعوا عوراتهم، فإنه من انبع عُوراتهم بتبعُ الله عورته، ومن يتبع الله عورته ىغضمه في بيته، [صميح ابي داود ٤٠٨٣].

وعن معاوية بن أبي سفيان أن رسول الله 🚟 قال: وإنك إن اتبعت عورات الناس افسدتهم أو كدت

فقال أبو الدرداء: كلمة سمعها معاوية من رسول الله 👺 نفعه الله بها.

وعن عدادة بن الصيامت أن رسول الله 🛎 قال وحوله عصابة (حماعة) من أصحابه: بالعوني على أن لا تشركوا بالله شيئًا ولا تسرقوا ولا ترنوا ولا تقتلوا أولادكم ولا تأتون ببهتان تفترونه بين أبديكم واركلكم ولا تعصوا في معروف، فمن وفي منكم فامره إلى الله، ومن أصاب من ذلك شيشًا فعوقب في

الدنيا فهو كفارة له، ومن اصاب من ذلك شيئًا ثم ستره الله، فهو إلى الله إن شياء عفا عنه وإن شياء عاقبه، فبالعناه على ذلك، [البخاري ١٨، ومسلم ١٧٩]. 👊 👊 أقسام الناس في المعاصي 👊 💮 💮

#### إن الناس في ارتكاب المعاصى على قسمين:

القسم الأول: من كان مستوراً، لا يُعرف بشيء من المعاصى، فإذا وقعت منه فهوة أو ذلة فإنه لا يجوز كشفها ولاهتكها ولا التحدث بها لأن ذلك غيبة محرمة وهذا هو الذي وردت فيه النصوص وفي ذلك قال تعالى: ﴿ إِنَّ الَّذِينَ يُحبُّونَ أَنْ تَشْيِعُ الْفَاحِشَةُ فَي الَّذِينَ آمَنُوا لَهُمْ عَذَاتُ أَلِيمٌ في الدُّنْبِ وَالآخْرَة ﴾ [النور: ١٩]،

ومثل هذا الصنف من الناس لو جاء نادمًا تأثبًا واقر بحد ولم يفسره، لم يُستفسر، بل يؤمن بأن برجع ويستر نفسه كما لم يستفسر النبي 🍣 الصحابي الذي قال له: أصبت حدًا فاقمه على، ومثل هذا لو أخذ بجريمته ولم يُبلغ الإمام.

[جامع العلوم والحكم ٢٠١١/٣. ٢٠١١].

القسم الثاني: من كان مشتهرًا بالمعاصي، معلنًا بها ولا يدالي بما ارتكب منها ولا بما قبل له، فهذا هو الفاحر المعلن، ليس له غيية كما نص على ذلك الحسن البصري. عند المهاجب الجمالية في الم

ومثل هذا لا بأس بالبحث عن أمره لتقام عليه الحدود، ومثل هذا لا يُشفع له إذا أخذ ولم يَبْلغ السلطان، بل تُترك حتى بقام عليه الحد لينكشف شره وبرتدع به امثاله.

قال الإمام مالك بن انس: من لم يُعرفُ منه أذي للذاس وإنما كانت منه زلة، فلا بأس أن يشفع له ما لم تُتَلِغُ الإمام، وأما من عُرف بشر أو فساد فلا أحب أن يشفع له أحد ولكن يُترك حتى يُقام عليه الحد. [جامع العلوم والحكم ١٢ ١٠/٦، ١٠١٣].

فائدة هامة: قال ابن حجر: ذكر النووي أن من جاهر بفسقه او بدعته، جاز ذكره بما جاهر به دون ما لم بجاهر به. [فتح الباري ١٠/٥٠٢].

#### وو النبي ﷺ وستر عورات العصاة وو

كان رسول الله 🛎 إذا أخطأ أحد من الصحابة أو وقعت منه زلة لا يغضحه أمام الناس، ولكنه يجمع الناس ليحذرهم الوقوع في نفس الخطأ، فيقول: مما بال أقوام يفعلون كذا وكذا دون أن يصرح باسمائهم.

٧- قال بعض السلف: أدركت أقوامًا لم يكن لهم عيوب، فذكروا عيوب الناس، فذكر الناس عيوبًا لهم، وأدركت أقوامًا كانت لهم عيوب فكفوا عن عيوب الناس ونُسيت عُيُوبُهم. [جامع العلوم والحكم ٢/١٠١١].

٨- قال الوزير الصالح لاحد الوزراء الصالحين لبعض من يامر بالمعروف وينهى عن المنكر: اجتهد أن تستر العصاة، فإن ظهور معاصيهم عيب في أهل الإسلام وأولى الأمور ستر العيوب.

[جامع العلوم والحكم ٣/١٠١٢].

٩- روى وكيع بن الجراح بسنده أن شرحبيل بن السمط كان على جيش فقال: إنكم نزلتم أرضًا فيها نساءً وشراب، فمن أصاب منكم حدًا فلياتنا حتى نطهره، فبلغ ذلك عمر بن الخطاب، فكتب إليه: «لا أم لك تامر قومًا ستر الله عليهم أن يهتكوا ستر الله عليهم. [الزهد لوكيع ٢٤/٢].

١٠ قال عوف الأحمسي: كان يُقال: من سمع بفاحشة فأقشاها كان فيها كالذي بدأها.

الزهد لوكيع ٢/٧٩٨].

#### و سترعيوب العلماء وولاة الأمور 🖭

إذا كان الواجب عليه ستر عيوب عامة الناس الدنين لا يجاهرون بالمعاصي، فإن العلماء وولاة الأصور أولى الناس بستر العيوب ؛ لأن كشف عوراتهم يزيل هيبتهم من صدور الناس فيحدث في الناس والبلاد من الفساد ما لا تحمد عقباه، فالناس لا يقيلون من أهل العلم فتوى ولا نصيحة.

روى أبو داود عن عائشة رضي الله عنها أن رسول الله صلى قال: «أقيلوا ذوي الهيئات عثراتهم إلا الحدود». [صحيح أبي داود ٣٦٧٩].

معنى الحديث: أي اعفوا عن اصحاب المروءات والخصال الحميدة وذي الوجوه من الناس الذين لا يجاهرون بالمعاصي ولكن تقع منهم بعض الزلات. [عون المعبود ٢٥/١٢].

#### 👊 نصيحة العلماء وولاة الأمور تكون سرا 👊

عن عياض بن عُنْم أن رسول الله ق قال: «من أراد أن ينصبح لسلطان بامر فلا يُبد له علانية، ولكن لياخذ بيده فيخلو به، فإذا قبل منه فذاك، وإلا قد أدى الذي عليه له. [حديث حسن لغيره: مسند أحمد ٢٤/٤٨].

وأخر دعوانا أن الحمد لله رب العالمين، وصلى الله على نبينا محمد وآله وصحبه أجمعين.

عن أنس بن مالك رضي الله عنه أن رسول الله قق قال: «ما بال أقوام يرفعون أبصارهم إلى السماء في صلاتهم»، فاشتد قوله في ذلك حتى قال: «لينتهين عن ذلك أو لتخطفن أبصارهم». [البخاري ٧٥٠].

وعن أبي حميد الساعدي قال: استعمل النبي خور رجلاً من بني اسد يُقال له أبن اللتبية على الصدقة، فلما قدم قال: هذا لكم وهذا أُهْدي لي، فقام النبي خوال على المنبر، فحمد الله وأثنى عليه، ثم قال: «ما بال العامل نبعثه فياتي فيقول: هذا لك وهذا لي، فهلا جلس في بيت آبيه وأمه فينيظر أُهدي له أم لا المخاري ١٧٧٤، ومسلم ١٨٣٢.

#### ون أمثلة لستر عورات العصاة وي

١- قال أبو بكر الصديق رضي الله عنه: لو لم أجد للسارق والزاني وشارب الضمر إلا ثوبي لأحبيت أن أستره عليه. [مصنف عبد الرزاق/٢٧٧].

٢- عمار بن ياسر رضي الله عنه: ياخذ سارقًا،
 ثم يَدْعَهُ ويقول: استره لعل الله يسترني.

المستف عبد الرزاق١٠/٢٢٦].

٣- عبد الله بن عباس رضي الله عنهما: يلقى سارقًا فيزوده ويرسله. [مصنف عبد الرزاق ٢٢٦/١٠].

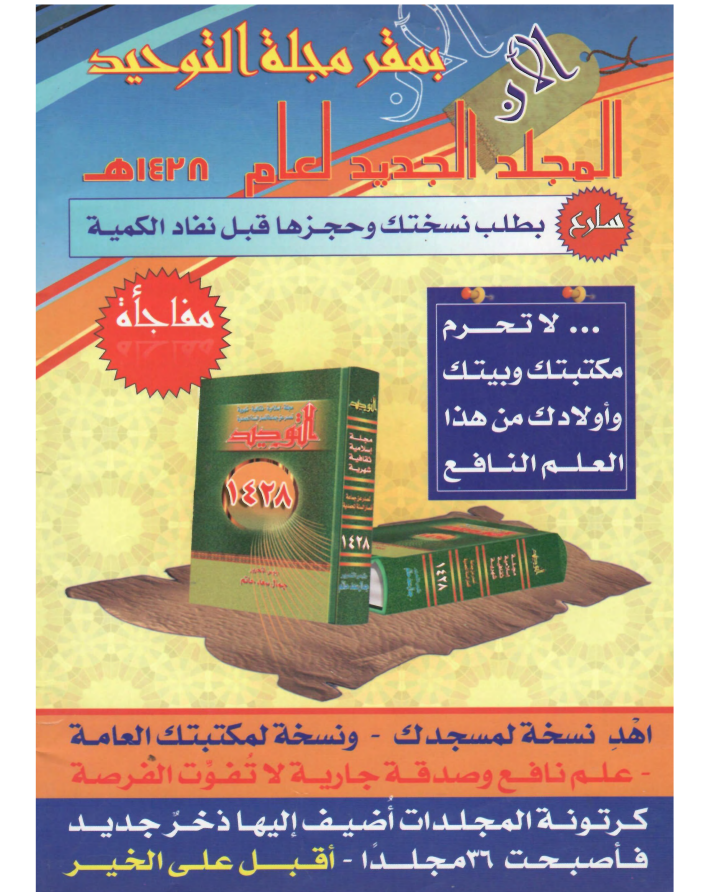
الله عنه: اشرف على داره بالكوفة، فإذا هي قد غصت بالناس، فقال: من جاء يستفتينا فليجلس نفتيه إن شاء الله، ومن جاء يخاصم فليقعد حتى نقضي بينه وبين خصمه إن شاء الله، ومن جاء يريد أن يطلعنا على عورة قد سترها الله عليه، فليستتر بستر الله وليقبل عافيته وليسرر توبته إلى الذي يملك مغفرتها فإنا لا نملك مغفرتها ولكن نقيم عليه حدها ونمسك عليه بعارها.

ه- أنس بن مالك رضي الله عنه: عن صالح بن كرز أنه جاء بجارية له زنت إلى الحكم بن أيوب قال: فبينا أنا جالس إذ جاء أنس بن مالك، فجلس فقال: يا صالح، ما هذه الجارية التي معك ؟ قلت: جارية لي بغت فاردت أن أرفعها إلى الإمام ليقيم عليها الحد فقال: لا تفعل، رد جاريتك وأتق الله واستر عليها. قلت: ما أنا بفاعل. قال: لا تفعل وأطعني فلم يزل براجعني حتى رددتُها. [مصنف عبد الرزاق ٢٩٨/٨].

٣- قال مسعر بن كدام: رحم الله من أهدى إلي عيوبي في ستر بيني وبينه، فإن النصيحة في الملأ تقريع. [بهجة المجالس لابن عبد البر (٤٧/١).

自生命生命生命生命生命生命生命生命生命生命生命生命生命生命 1





Upload by: altawhedmag.com