

Upload by: altawhedmag.com

#### مجلة التوحيد إسلامية - ثقافية - شهرية السنة السابعة والثلاثون العددا: (مضان ١٤٣٩هـ

### صاحبة الامتياز

فاعلم أنه لا إله إلا الله 🚺 جماعة أنصار السنة المحمدية

بسم الله الرحمن الرحيم فاعلم أنه لا إله إلا الله



#### ووقفة حساب مع بداية شهر الصيام وو

الحمد لله والصلاة والسلام على رسول الله أما بعد: لقد أنعم الكريم على الأمة بتمام إحسانه، وعاد عليها بعظيم فضله وامتنانه، وجعل رمضان مخصوصاً بعميم غفرانه، ففتح فيه أبواب الجنان، وغلق فيه أبواب النيران، وصفًد فيه مردة الشيطان، فها هي أيام الإنابة فيها تُفتح أبواب الإجابة، أين اللائذ بالجناب؟ أين الوجل من يوم الحساب؟ أين الباكي على ما جنى؟ أين المستغفر لأمر قد دنا؟ ألا رُب مُعرض عن سبيل رشده قد أن أوان شق لَحْده، ألا رُب مُقيم على جهله قد قرب رحيله عن أهله، ألا رُب رافل في ثوب شبابه قد أرف فراقه لأحبابه، أين المعتند مما حناه؟ فقد اطلع عليه مولاه؟

أين الباكي على تقصيره قبل تحسره في مصيره؟ يا مطرودًا ما درى تعاتب ولا تفهم ما جرى؟ متى ترى على الباب ترى ..

تعالوا كل من حضرا لنطرق بابه صخرا ونبكي كلفنا أسفًا على من بات قد هجرا

وأسرة تحرير مجلة التوحيد تنتهز هذه المناسبة الجليلة لتتقدم بالتهنئة الحارة إلى المسلمين في مشارق الأرض ومغاربها.

تقبل الله منا ومنكم صالح الأعمال.

التوزيع الداخلي: مؤسسة الأهرام وفروع أنصار السنة المحمدية



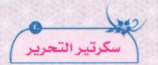
د. جمال المراكبي



د. عبدالله شاكر الجنيدي



د. عبدالعظيم بدوي زكسريا حسيني جمال عبدالرحمن معاوية محمد هيكل



مصطفى خليل أبو المعاطي

التحرير

المشارع قولة - عابدين - القاهرة ت: ٢٣٩٣٦٦١٧ - فاكس: ٢٣٩٣٦٦١٧ قسم التوزيع والاشتراكات ت: ٢٣٩١٥٤٥٦

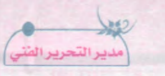
ن: ۳۹۱۵۶۵۳ المركز العام

هاتف: ۲۷۵۱۹۲۲- ۲۵۵۵۱۹۳۲

لأول مرة نقدم للقارئ كرتونة كاملة تحتوي على ٢٦مجلداً من مجلة التوحيد عن ٣٦سنة كاملة



Upload by: altawhedmag.com

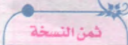




حسين عطا القراط

حمال سعد حاتم

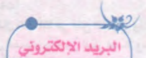
رئيس التحرير



مصر ١٥٠قرشا السعودية تريالات، الإمارات ادراهم ، الكويت ٥٠٠ فلس ، المقرب دولار أمريكي الأردن ٥٠٠ فلس قطر اريالات، عمال نصف ريال عمانی امریکا ۲دولار ، اوروبا ۲یورو

# الاشتراك السنوى

١- في الداخل ٢٠ جنيها (بحوالة بريدية داخلية باسم مجلة التوحيد - على مكتب ٢- في الخارج ٢٠دولارا أو ٧٥ريالا سعوديا ترسل القيمة بسويفت أو بحوالة بنكية أو شيك على بنك فيصل الإسلامي - فرع القاهرة - ياسم مجلة التوحيد - أنصار السنة (حساب رقم/ ١٩١٥٩٠)



MGTAWHEED@HOTMAIL.COM رئيس التحرير ا GSHATEM@HOTMAIL.COM التوزيع والاشتراكات: SEE2070@HOTMAIL.COM موقع المجلة على الانترنت: WWW.ALTAWHED.COM موقع المركز العام: WWW.ELSONNA.COM



م دار المعورية للصحافة

فتاوى الصيام



٦٦٠ جنيها ثمن الكرتونة للأفراد والهيئات والمؤسسات داخل مصر ٢٠٠دولار لن يطلبها خارج مصرشاملة سعر الشحن

Upload by: altawhedmag.com



#### الحمد لله والصلاة والسلام على رسول الله وآله وصحبه ومن والاه... ويعد:

فإن الصوم من أفضل العبادات وأشرف القربات، أخرج أحمد والنسائي وابن خريمة وابن حبان والحاكم وصححه والبيهقي والطبراني في الكبير وعبد الرزاق في مصنفه عن رجاء بن حيوة عن أبي أمامة قال: انشا رسول الله عن غزوا فاتيته فقلت: يا رسول الله ادع الله لي بالشهادة، فقال: «اللهم سلمهم وغنمهم» قال: فسلمنا وغنمنا ثم أنشا غزوة فاتيته، فقلت: يا رسول الله ادع الله لي بالشهادة، فقال: «اللهم سلمهم وغنمهم» قال: فسلمنا وغنمنا، ثم أنشا غزوة ثالثة فقلت: يا رسول الله، إني أتيتك مرتين قبل مرتي هذه فسألتك أن تدو الله لي بالشهادة فدعوت الله أن يسلمنا ويغنمنا فسلمنا وغنمنا يا رسول الله فادعو الله لي بالشهادة، فقال: «اللهم سلمهم وغنمهم» قال: فسلمنا وغنمنا. قال: ثم أتيته فقلت: يا رسول الله مرني بعمل لعلى أنتفع به فقال: «عليك بالصوم فإنه لا مثل له قال: فما رؤي أبو أمامة ولا أمرأته ولا خادمه إلا صياماً. قال: فكان إذا رؤي في داره الدخان بالنهار قيل: اعتراهم ضيف نزل بهم نازل. قال: فلبئت بذلك ما شاء الله، ثم أتيته فقلت: يا رسول الله المرتيا بالصيام وأرجو أن يكون الله قد بارك لنا فيه. يا رسول الله مرني بعمل آخر. فقال: «اعلم أنك لن تسجد المرتذا بالصيام وأرجو أن يكون الله قد بارك لنا فيه. يا رسول الله مرني بعمل آخر. فقال: «اعلم أنك لن تسجد الله سجدة إلا رفع الله لك بها درجة وحط عنك بها خطيئة».

في الحديث بيان الهمة العالية لأبي آمامة وحرصه على الخير ورغبته في الشهادة والموت في سبيل الله والحرص على العمل الصالح والنزام الأفضل من نوافل الطاعات وبيان فضيلة الصوم وأنه لا مثيل له في القربات.

قَالَ الصَافِظُ فِي فَتَحَ البَارِي: وَأَشَارَ ابِنْ عَبْدِ الْبَرِّ إِلَى تَرْجِيحِ الصَّيَّامِ عَلَى غَيْرِه مِنْ الْعَبَادَاتَ فَقَالَ: حَسَّبُكَ بِكُونَ الصَّيَامِ جُنَّةً مِنْ النَّارِ فَضَلَّا وِيقُولَ النَّبِي: «عَلَيْكَ بِالصَّوْمُ فَإِنَّهُ لَا مِثْلُ لَهُ». وَفِي رَوَايِةَ: ﴿لَا عَدْلُ لَهُ» وَالْمُشْهُورِ عَدْدُ الْحَمْهُورِ تَرْجِيحَ الصَّلَاة.

وقد ورد في هذا المعنى أحاديث صحيحة منها أنه 🐲 سئل عن أفضل الأعمال فقال: «إيمان بالله ورسوله ثم جهاد في سبيله ثم حج مبرور». وفي حديث آخر قال: «الصلاة لوقتها ثم بر الوالدين ثم الجهاد في سبيله».

وفي اخر: «واعلموا أن خير أعمالكم الصلاة». وحديث: أي الأعمال أفضل؟ قال: «الصبر والسماحة» وقال لأبي أمامة: عليك بالصوم فإنه لا مثل له .

فقيل في الجواب إن المراد أي من أفضل الأعمال النظائر وقيل إنه ﴿ آجاب كل سائل بحسب ما هو الأفضل في حقه و بحسب ما يناسبه والأصلح له وما يقدر عليه ويطيقه ولهذا وفق أهل العلم بين هذه الأحاديث بحمل اختلاف الإجابات على اختلاف أحوال السائلين، كما تختلف إجابات الطبيب الماهر للمرضى بحسب اختلاف أحوالهم.

ولكن لماذا كان الصوم بهذه المثابة حيث عده النبي 🐲 من أفضل العبادات وقال لابي أمامة: «عليك بالصوم فإنه لا عدل له» والجواب: لان الصوم قد تفرد بما ياتي:

فالصوم جُنَّة وحصن حصين من النار كما ثبت في الصحيحين عَنْ أبِي هُرَيِّرَةً- رضى الله عنه- قالَ: قَالَ رَسُولُ اللَّه ﷺ: «الصَيَّامُ جُنَّةً».

وعَنَّ أَبِي صَالَحِ الرِّيَّاتِ أَنَّهُ سَمِعَ أَبَا هُرِيَّرَةً - رضَى الله عنه - يقُولُ قال رسُولُ الله ﷺ: قال اللهُ عَرَّ وجلُ: كُلُّ عمل ابن أدم له إلا الصيام فإنَّه لى وأنا أجرى به، والصيام جنَّة فإذا كان يوم صوم أحدكُم فال يرفُثُ يومئذ ولا يستخبْ، فإنْ سابُهُ أحدُ أو قَاتَلَهُ فَلْيقُلُ: إنَّى أَمَرُّوُ صَائمٌ. وَالَّذِي نَفْسُ مُحَمَّد بَيِدِه لَخُلُوفُ فَم الصَّائم أَطْيَبُ عَنْد الله يوم القيامة من ربح المسل، وللصائم فرحتان يفرحهما؛ إذا أفطر فرح بفطره، وإذا لقى ربه فرح بصومه.



عَنَّ أَبِي هُرَيْرَةَ وَأَبِي سَعِيدِ الخدري- رضى الله عنهما- قَالاً: قَالَ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ : •إِنَّ اللَّهُ عَزُّ وَجَلُّ يَقُولُ: إِنَّ الصَّوْمَ لِي وَأَنَا أَجْرَى بِهِ إِنَّ للصَّاتُم فَرَّحَتَيْنِ إِذَا أَفْطَرَ فَرِحَ وَإِذَا لَقِي اللَّهُ فَرِحَ. وَالَّذِي نَفْسُ مُحَمَّد بِيدِهِ لَخُلُوفُ فَمَ الصَّائِمَ أَطْيَبُ عَنْدَ اللَّهُ مَنَّ ربِحِ الْمُسَلِّكِ».

قال ابن حجر في فتح الباري: قُولُه: «الصِّيام جُنَّة». زَادَ سَعِيد بْن مَنْصُور عَنْ مُغيرة بْن عَبْد الرَّحْمَن عَنْ ابي الزِّنَاد «جُنَّة منْ النَّارِ ﴿ وَلِلنِّسَائِي مَنْ حَدِيثَ عَائَشَةَ مِثْلَهِ، وَلَهُ منْ حَدِيثٍ عُثْمَان بْنَ أَبِي الْعَاصِ «الصِّيَام جُنَّة كَجُنَّة أَحَدُكُمْ مِنَّ الْقِتَالِ، وَلِأَحْمَد مِنْ طَرِيقِ أَبِي يُونُس عَنْ أَبِي هُرَيْرَة ، جُنَّة وَحصْن حصين مِنْ النَّارِ، وَلَهُ مِنْ حَدِيثُ أَبِي عُبَيْدَة بْنِ الْجَرَّاحِ «الصِّيَام جُنَّة مَا لَمْ يَخْرِقهَا ﴿ زَانَا الدَّارِمِيُّ «بِالْغِيبَة ﴿ وَبِذَلك تَرْجُمَ لَهُ هُوَ وَأَبُو دَاوُدَا وَالْجُنَّة بِضَمَّ الْحِيمِ الْوِقَايَةِ وَالسِّنِّرِ. وَقَدُّ تَنَيِّنُ بِهَذِهِ الرِّوَايَاتِ مُتَعَلِّقٍ هَذَا السِّتْرِ وَأَنَّهُ مِنْ النَّارِ، وَبِهَذَا جَرْمَ ابْنَ عَبْدِ الْبَرِّ. وَأَمَّا صَاحِبِ «النَّهَايَةِ» فَقَالَ: مَعْنَى كَوْنه جُنَّة أَيُّ يقى صاحبه مَا يُؤْنيه مِنْ الشَّهُوَات. وقَالَ الْقُرْطُبِيِّ: جُنَّة أَيُّ سُتُرَةٍ، يَعْنَى بِحَسَّ مَشْرُوعِيْتَه، فَيَنْيَغِي لِلصَّائِمِ أَنْ يَصُونَهُ مِمَّا يُقْسِدهُ وَيَنْقُص ثَوابِه، وَإِلَيْهِ الإِشْارَة بِقُولِه: ﴿فَإِذَا كَانَ يوْم صَوْم أَحَدَكُمُ فَلا يَرْفُثُ إِلَحْ،، وَيَصِحُ أَنْ يُرَاد أَنَّهُ سُتْرَة بِحَسَبِ فَائدَتُه وَهُوْ إِضْعَاف شَهُوات النَّفْس، وَإِلَيْه الإشارة بقوله: «يَدُع شَهُوتَه إِلَحْ»، ويُصحُ أنْ يُراد أنَّهُ سُتُرة بحسب مَا يحْصل منْ الثُّواب وتَضْعيف الْحسنَات. وقَالَ عِيَاضَ فِي «الإِكْمَالِ»: معْنَاهُ سُتُرَة منْ الآثَامِ أَوْ منْ النَّارِ أَوْ منْ جَمِيعِ ذَلكَ، وَبِالأَخْيِرِ جَزَمَ النَّوَوِيَّ. وقَالَ ابْن الْعَرَبِيِّ: إِنَّمَا كَانُ الصُّومُ جُنَّةً مِنْ النَّارِ لِأَنَّهُ إِمْسَاكَ عَنْ الشِّهُوَاتِ، وَالنَّارِ مَحْفُوفَة بِالشِّهُوَاتِ. فَالْحَاصِلُ أَنَّهُ إِذَا كُفَ نَفْسِه عَنْ الشَّهُوات في الدُّنْيا كَانَ ذَلكَ سَاتِرًا لَهُ مِنْ النَّارِ في الآخرة. وَفي زِيَادَة أَبِي عُبَيْدَة بْنِ الْجِرَاحِ اِشْتَارَة إِلَى أَنَّ الْغِيبَة تَضُرُ بِالصِّيَامِ، وَقَدْ حُكيَ عَنْ عَائشَةَ، وَبِه قَالَ الأَوْزَاعِيُّ: إِنَّ الْغيبَة تُقْطِر الصَّائِم وتُوجِب عُلَيَّه قَضَاء ذَلِكَ الْمَوْمِ. وَأَفْرِطَ ابْنِ حَرْمٍ فَقَالَ. بِبُطِلَهُ كُلِّ مَعْصِيةَ مِنْ مُتَّعِمَد لها ذَاكر لصوَّمه سَوَاء كَانْتُ فَعُلَّا أَوْ قَوْلًا، لعُمُوم قَوْله: وَلَا يَرْقُتْ وَلا يَجْهَلُ، ولقَوْله في الْحَدِيثِ الآخرِ: (مَنْ لَمْ يَدَعَ قَوْل الزُّور وَالْعَمَل به فَلَيْسَ للَّهُ حَاجَة في أنْ يَدَع طَعَامِه وَشَرَابِهِ، وَالْجُمْهُورِ وَإِنْ حَمَلُوا النَّهْي عَلَى التَّحْرِيمِ إِلاَّ أَنَّهُمْ خَصُوا الْفَطْرِ بِالأَكُلِّ وَالشُّرُّبِ والجماع. وقد وردت معظم هذه الروايات التي أشار إليها الحافظ في مصنف ابن ابي شبية حيث ترجم لها بعنوان: ما ذكر في فضل الصيام وثوابه

عن مطرف بن عبد الله بن الشخير قال أتيت عثمان بن أبي العاص فدعا لي بلبن لقحة فقلت إني صائم فقال أما إني سمعت رسول الله في يقول: «الصيام جنة من النار كجنة أحدكم من القتال وصيام حسن صيام ثلاثة أيام من كل شهر». وعن هبيرة قال: قال عبد الله: الصوم جنة من النار كجنة الرجل إذا حمل من السلاح ما أطاق.

وعن عياضٌ بن غطيف قال دخلنا على أبي عبيدة بن الجراح في مرضه فقال سمعت رسول الله ﷺ يقول: «الصوم جنة ما لم يخرقها».

ولأجل هذا كان السلف الصالح من الصحابة ومن تبعهم بإحسان يحافظون على الصوم ويكثرون من التطوع فيه ويحفظون فيه الجوارح من اللغو والرفث.

روى ابن أبي شيبة في مصنفه باب ما يؤمر به الصائم من قلة الكلام وتوقي الكذب:

قال طليق بن قيس: قال أبو ذر: إذا صمت فتحفظ ما استطعت، وكان طليق إذا كان يوم صومه دخل فلم يخرج إلا لصلاة.

قال جابر: إذا صمت فليصم سمعك وبصرك ولسانك عن الكذب والماثم ودع أذى الخادم وليكن عليك وقار وسكينة يوم صيامك ولا تحعل يوم فطرك ويوم صيامك سواء. وعن ابى المتوكل أن أبا شريرة وأصحابه كانوا إذا صاموا جلسوا في المسجد.

و عن الشعبي قال: قال عمر: ليس الصبيام من الطعام والشراب وحده ولكنه من الكذب والباطل واللغو والحلف.

> وعن كثير بن هشام عن جعفر قال: سمعت ميمونا يقول: إن أهون الصوم ترك الطعام والشراب. وعن الشعبي عن على أن الصبام ليس من الطعام والشراب ولكن من الكذب والباطل واللغو.

> > وعن الشبعبي عن مسروق أن عمر قال مثل ذلك.

وعن مجاهد قال خصلتان من حفطهما سلم له صومه الغيبة والكذب.

وعن الاعمش عن إبراهيم قال كانوا يقولون الكذب يفطر الصائم.

وعن أبي العالية قال الصائم في عبادة ما لم يغتب.

#### خلوف فم الصائم:

بِضَمَّ الْمُعْجَمَةَ وَاللاَّمِ وَسُكُونَ الْوَاوِ بَعْدَهَا فَاءَ. قَالَ عَيَاضَ: هَذِهِ الرَّوَايَةَ الصَّحِيحَةَ، وَبَعْضَ الشَّيُّوخِ يَقُولُهُ يَفْتُحِ الْخَاءَ، قَالَ الْخَطَّابِيُّ: وهُو خَطَا، وَحَكَى الْقَابِسِيَ الْوَجِهَيْنِ، وَبَالغَ النَّووِيَ في شَرَّحِ الْمُهَدَّبِ، فَقَالَ لا يَجُوزَ فَتُح الْخَاءَ، اولُه-، واتَّفَقُوا عَلَى أَنَّ الْمُرَادِ بِهِ تَغَيِّرُ رَائِحَةَ فَم الصَّائِمِ بِسَبِّبِ الصَّيَامِ.

وأطَّنِ عِنْدِ اللَّهِ مِنْ رِيحِ الْمِسْكِ، أَخْتُلُفَ فَي كُونَ الْخَلُوفِ أَطِّيبَ عِنْدِ اللَّهِ مِنْ رِيحِ الْمِسْكِ.

قَالَ الْمَازِرِيَ. هُو مَجَّازُ لَائَهُ جَرِتُ الْعَادَة بَتَقْرِيبِ الرُوائِحِ الطَّيْبَة مِنَا فَاسَتُعَيِّر ذَلِكَ للصَوْم لتَقْرِيبِهِ مِن الله، فَالمَعْنَى انْهُ أَطْيِبِ عَنْد الله مِنْ رِيح الْمَسْكُ عَنْدَكُمْ أَيْ يُقَرِّبِ إلَيْهِ أَكْثَر مِنْ تَقْرِيبِ الْمُسْكُ الْيَكُمْ، وَإِلَى ذَلِكَ أَسَارَ ابْنُ عَبْد الْبَرَ، وقيل الْمُرَاد أَنْ ذَلِكَ في حَقَ الْمَلائِكَة وَأَنَّهُمْ يَسْتَطِيبُونَ رِيحِ الْخُلُوف أَكْثَر مِمَّا يَسْتَطيبُونَ رِيحِ الْمُسْكُ كَمَّا يَأْتِي الْمُكْلُوم وريح الْمُسْكُ كَمَا يَأْتِي الْمُكْلُوم وريح جُرْحه تَقُوح مسكا، وقيل الْمُراد أَنْ صَاحِبه يَثَالَ مِنْ التَّواب مَا هُو أَفْضَلُ مِنْ رِيحِ الْمُسْكُ لا سَيْما بالإضافة إلى جُرْحه تَقُوح مسكا، وقيل المُراد أَنْ صَاحِبه يَثَالَ مِنْ التَّواب مَا هُو أَفْضَلُ مِنْ رِيحِ الْمَسْكُ لا سَيْما بالإضافة إلى النُّوبِ حَكَاهُمَا عَيَاض. وقَالَ الدَّاوِدي وجماعة: الْمَعْنَى أَنْ الْخُلُوف أَكْثَرَ ثُوابًا مِنْ الْمَسْكُ الْمَنْدُوبِ إلَيْه في الْخُوبُ وَمَالِكُ الْمَالُولُ وَالرَضا.

وقد نقل القاضي حسين في تغليقه أن للطاعات يوم القيامة ريحا تقوح. قال فرائحة الصيام فيها بين العبادات كالمسك، ويؤيد الثلاثة الأخيرة قوله في رواية مسلم وأحمد والنسائي من طريق عطاء عن ابي صالح: وأطّيب عبد الله يوم القيامة، وقد ترجم أبن حيان بذلك في صحيحه، ثم قال: «نكر البيان بان ذلك قد يكون في الدُنْيا، ثم أخرج الرواية التي فيها «فم الصائم حين يخلُف من الطعام، وهي عنده وعند أحمد من طريق الأعمش عن أبي صالح، ويمكن أن يحمل قوله: «حين يخلُف على أنه ظرف لوجود الخلُوف المشهود له بالطب فيكون سببا للطب في الحال الثاني فيوافق الرواية الأولى وهي قوله: «يوم القيامة، لكن يُؤيد ظاهره وأن المراد به في الدُنيا ما روى الحسن بن سفيان في مسنده والبيهقي في الشعب من حديث جابر في أثناء حديث مرفوع في النبيا ها روى المسك، وأما الثانية «قإن خلُوف أفواههم حين يمسون أطب عند الله من ربح المسك.

وهذه المستالة إحدى المسائل التي تتازع فيها ابن عبد الستام وابن الصلاح، فذهب ابن عبد السيلام إلى ان ذلك في الآخرة كما في دم الشهيد واستدل بالرواية التي فيها ، يوم القيامة، وذهب ابن الصلاح إلى آن ذلك في الدُّنيا واستدل بما تقدم وأن جمهور العلماء ذهبوا إلى ذلك، فقال الخطابي: طيبه عبد الله رضاه به وخناؤه عليه وقال ابن عبد البرد أرثى عبد الله وأقرب إليه وقال البغوي معناه الثناء على الصائم والرضا يفعله، وبنحو ذلك قال القُدوري من الحنفية والداودي وابن العربي من المالكية وأبو عثمان الصابوني وأبو بكر بن السمعاني وغيرهما من الشافعية، جزموا كلهم بأنه عبارة عن الرضا والقبول، وأما ذكر يوم القيامة في تلك الرواية قلائم يوم الميزان على المستال المستعمل لدفع الرائحة الكربهة الرواية قلائم في باقي الروايات نظرا إلى طلبا لرضا الله تعالى حيث يؤمر باجتنابها، فقيده بيوم القيامة في رواية وأطلق في باقي الروايات نظرا إلى طلبا لرضا الله تعالى حيث في كل يؤم.

ا وَيُتَرَبِّ عَلَى هَذَا النَّخَلافُ النَّمَشُهُورِ فِي كَرَاهَةَ إِزَالَةَ هَذَا النَّكُلُوفَ بِالسَّوَاكِ، والراجِحَ إن السواك سنة مستحبة على كل حال

ويُؤْخَذَ مَنْ قَوْلُه: «أَطْيِبُ مِنْ رِبِحِ الْمَسِكَ» أَنَّ الْخُلُوفَ أَعْظَمُ مِنْ دَمَ الشَّهَادَةَ لَأَنْ دَمَ الشَّهِيدَا شَبِهُ رِبِحِهِ بِرِيحِ الْمَسِّكُ، وَالْخُلُوفَ وُصِفَ بَأَنَّهُ أَطْيِبُ، وَلاَ يُلْزَمُ مِنْ ذَلِكَ أَنْ يَكُونَ الصَّيَامَ أَفْضَل مِنْ الشَّهَادَةَ لِمَا لا يَخْفَى

#### الصنيام لي وأنا أخري به:

قال الحافظ وقد اختلف العلماء في المُراد بقوله تعالى: «الصَيَام لي وَأَنَا آخَرِي بِهِ» مَعَ أَنُ الأَعْمَال كُلّهَا لَهُ وَهُو الَّذِي يَجْزِي بِهِا عَلَى أَقُوال: أحدها أَنُ الصَوْم لا يقع فيه الرّيَاء كَمَا يقع في عَيْره، حَكَاهُ الْمَازِرِيّ وَنَقَلَهُ عِياضَ عَنْ أَبِي عُبِيْد، ولَقُظ أَبِي عُبِيْد في غَرِيبه: قَدَّ عَلَمْنَا أَنُ أَعْمَال الْبَرِ كُلّهَا لِلّه وَهُو الَّذِي يَجْزِي بِهَا، فَنَرى والله أَعْلَم أَنُهُ إِنَّمَا خَصُ الصَيَام لِأَنَّهُ لَيْسَ يَظْهُر مَنُ ابْنَ آدم بِفَعْلِه وَإِنْمَا هُو شَيْء في الْقَلْب. ويُؤيد هذَا التَّاوِيل قَوْله ﷺ: «لَيْسَ في الصَيَام رِيَاء» حَدَّثَنِيه شَبَابة عَنْ عُقَيْل عَنْ الزُّهْرِيِّ فَذَكَرهُ يَعْنِي مُرْسَلًا قَالَ: وَذَلِكَ لَأَنُ الأَعْمَال لا تَكُول لِا بَالْحَرِكَاتِ، إلاَّ الصَوْم فَإِنْمًا هُو بِالنِيَّة النِّي تَحْفَى عَنْ النَّاس، وَهَذَا وَجُه الْحَدِيث عَنْدِي، النَّتَهِي،

وقالُ القُرْطُنِيِّ: لَمَا كَانَتُ الْأَعْمَالِ يَدْخُلُهَا الرَّيَاءَ والصَّوْمِ لا يَطْلِعِ عَلَيْهِ بِمُجَرِّد فَعْلَهُ إِلاَ اللَّه فَاضَافَهُ اللَّه إِلَى تَفْسِه، وَلَهَذَا قَالَ فِي الْحَدِيث بَدِع شَهُوتَه مِنْ أَجْلِي وقَالُ ابْنِ الْجَوْزِيّ: جَمِيعِ الْعَبَاداتِ تَظْهَر بِفَعْلَهَا وقَلُ أَنْ يَسْلُم مَا يَظْهَر مِنْ شَوْب، يَخْلَف الصَّوْم، وَارْتَضِي هَذَا الْجَوَابِ الْمَازِرِيَ وَقَرْرُهُ الْقُرْطُنِيِّ بِأَنْ أَعْمَالُ بِنِي ادْمَ لَمُا كَانَتُ يُمْكِن دُخُولِ الرِّيَاءَ فَيِهَا أَضْيِفَتُ إِلَيْهِمْ، بِخَلَاف الصَّوْمُ فَإِنْ حَالَ الْمُفْسِكُ شَبِعًا مَثْلُ حَالُ الْمُفْسِكُ تَقَرَّبُا لَعُلِي فَي الصَّوْرَةِ الطَّاهِرَةِ.

عَنْ فَي الصَّوْرَةُ الطَّاهِرَةِ.

تَأْنِيهُا أَنْ الْمُراد بِقُولُه: وَإِنَّا أَجْزِي بِه، أَنِّي أَنْفُرِد بِعلَّم مقْدَار تُوابِه وَتَضْعِيفَ حَسَنَاتَه. وَأَمَّا غَيْره مَنْ الْعَبَادات فَقَدْ اطلَّع عليها بِعْضِ النَّاسِ قَالَ الْقُرْطُبِي: معْنَاهُ أَنُ الْأَعْمَالُ قَدْ كَشَفْت مَقَادِير تُوابِها للنَّاسِ وَأَنْهَا تُضَاعِف مِنْ عَشْرَة إِلَى سَبْعِمائَة إِلَى مَا شَاءَ اللَّه، إِلاَّ الصَيَام فَإِنَ اللَّه يُثِيب عَلَيْه بِغَيْر تَقَدِير. ويشَهد لهذا السَياق الرَّواية الأَعْمَى عَنْ أَبِي صَالِح حَيْثُ قَالَ «كُلُّ عَمَلَ ابْنِ آدم يُضَاعِف الْحَسْنَة بِعَشْر أَمُثَالَهَا إِلَى سَبْعِمائَة ضَعْفَ إِلَى مَا شَاء الله وَلَا الله وَلَا الله وَلَا الله وَأَنَا الْمَالِقُولُ وَلَيْهُ لِي وَأَنَا اجْزِي يُضَاعِفُ الْمَسْنَة بِعَشْر أَمُثَالَهَا إِلَى سَبْعِمائَة ضَعْفَ إِلَى مَا شَاء الله وَلَا الله وَلَا الله وَلَا الله وَلَا الله وَلَا الله وَلَا الله الله وَلَا الله تَعَالَى: وَلِيهُ الْمُولُ وَلَا الصَّابُونَ أَجْرِهُمْ بِغَيْر مَسْنَة بِعَشْر وَلَا الصَّابُونَ الْمَوْلُ وَلِي وَسَنِقَ إِلَى عَلَيْهِ وَلَا الله تَعَالَى: وَلِيهُ الْمُولُ فَي أَكْثُر الْأَقُوالُ وَسَبَقَ إِلَى هَذَا أَبُو عَبْدُ فِي غُرِيبِه فَقَالَ: بِلَغْنِي عَنْ السَّهُ وَالله لَعْلَا لَله وَاللّهُ لَا الله تَعَالَى: وَلَا الله تَعَالَى: وَلَا الله تَعَالَى وَلَا اللّه تَعَالَى الْوَلُولُ السَّوْرُ وَلَا اللّه تَعَالَى الْمُولُ الله وَلَا اللّه تَعَالَى: وَلَا اللّه تَعَالَى: وَلَيْ الْمَلْ وَلَا اللّه تَعَالَى: وَلَيْ الْمُولُولُ الْمُولُولُ اللّه تَعَالَى: وَلَا اللّه تَعَالَى الْمُلْورُ وَلَ أَلْورُولُ الْمُلْورُ وَلَا اللّه تَعَالَى: وَلَا اللّه تَعَالَى: وَلَا اللّه تَعَالَى: وَلَا اللّه تَعَالَى: وَلَا اللّه تَعَالَى الْمُؤْلِولُ الْمُؤْلُ الْمُؤْلُولُ الْمُؤْلُولُ الْمُؤْلُولُ اللّه لَعْلَى الْمُؤْلُولُ اللّهُ لَلْهُ الْمُؤْلُ اللّهُ لَعْلَى الْعُلَالِ اللّهُ لَا اللّهُ لَا أَلْولُ الْمُؤْلُولُ اللّهُ لَلّهُ الْمُؤْلُ اللّهُ اللّهُ لَعْلَى الْمُؤْلُ اللّهُ لَلْهُ الْمُؤْلُ اللّهُ لَلْهُ اللّهُ اللّهُ لَلْهُ اللّهُ لَلْهُ اللّهُ لَلْهُ اللّهُ لَلْهُ اللّهُ لَلْهُ الْمُؤْلُ اللّهُ لَلْهُ الللّهُ لَعْلَا الللّهُ لَلْهُ اللّهُ لَلْكُولُ اللّهُ الللّهُ الْمُؤْلُ اللّه

ويُؤيِّدُهُ أَيْضًا الْعُرُف الْمُسْتَقَادُ مِنْ قُولُهُ: «أَنَا أَجْرَي بِهِ» لأَنَّ الْكَرِيمِ إِذَا قَالَ: أَنَا أَتُولُى الْإِعْطَاء بِنَفْسِي كَانَ فِي ذَلَكَ إِشَارَةَ إِلَى تَعْظِيمِ ذَلَكَ الْعُطَاء وَتَفْخِيمِه.

قُالِتُهَا مُعَنَى قُولُهُ: وَالصَّوْمِ لَيْ أَنَّهُ أَحَبُ الْعَبَادَاتِ إِلَيُّ وَالْمُقَدَّمِ عِنْدِي، وَقَدْ تَقَدَّمَ قَوْلَ ابْنِ عَبْدِ الْبَرِ: كَفَى بِقُولُهُ: وَالصَّوْمِ لَيْ فَصْلًا لِلصَّبَامِ عَلَى سَائِرِ الْعَبَادَاتِ وقوله: وعَلَيْكَ بِالصَّوْمِ فَإِنَّهُ لِا مِثْلُ لَهُ ، لَكِنَّ يُعْكَرُ عَلَى هَذَا الْحَدِيثِ الصَّوْمِ فَإِنَّهُ لا مِثْلُ لَهُ ، لَكِنَّ يُعْكَرُ عَلَى هَذَا الْحَدِيثِ الصَّعْرِ مِنْ اللّهُ الْمَثْلُومُ الصَّلَامُ ، الْحَدِيثِ المِنْوَا أَنْ خَبْر أَعْمَالِكُمُ الصَّلَاةِ ،

رُّابِعِهَا: الإضَّافَة إِضَافَة تَشْرِيف وَتَغْطَيم كُمَا يُقَالَ بِيْتِ اللَّهِ وَإِنْ كَانْتُ الْبُيُوتِ كُلُهَا للَّه. قَالَ الزَّيْنَ بِنِ الْمُنْيرِ: التُخْصِيُّصِ فَي مُوضَعَ التَّعْمِيمِ فَي مثل هذا السَيَّاقِ لا يُفْهِم مِنْهُ إِلاَّ التَّعْظِيمِ وَالتَّشْرِيف.

خامسها: أن جميع العبادات تُوفى منها مظالم العباد إلا الصيام، روى ذلك البيهقي من طريق إسحاق بن أيوب بن حسان الواسطي عن أبيه عن ابن عبيدة قال: إذا كان يوم القيامة يُحاسب الله عبده ويُؤدي ما عليه من المظالم من عمله حتى لا يبقى له إلا الصوم، فيتحمل الله ما بقي عليه من المظالم ويدخله بالصوم الجنة. قال المُؤلّمين: قدّ كُنت استحسنت هذا الجواب إلى أن فكرت في حديث المُقاصة فوجدت فيه ذكر الصوم في جملة الأعمال حيث قال المفلس الذي يأتي يوم القيامة بصلاة وصدقة وصيام، ويأتي وقد سَتَم هذا وضرب هذا وأكل مال هذا الديديث وفيه فيوفد لهذا من حسناته ولهذا من حسناته، فإذا فنيت حسناته قبل أن يقضي ما عليه أخذ من سبناتهم فطرحت عليه، ثم طرح في النار، فظاهره أن الصنام مُسترك مع بقية الإعمال في ذلك.

قلت (القائل اين حجر): إن ثبت قول ابن عُيينة أمُكن تَخْصيص الصَيام من ذلك، فقد يُستَدلُ لهُ بِمَا رَوَاهُ أَحْم أَحْمَد منْ طَرِيقَ حمَّاد بْن سَلَمَة عَنْ مُحَمَّد بْن زِياد عَنْ أَبِي هُرِيْرة رَفَّعَهُ «كُلُ الْعَمَل كَفَارة إلاَّ الصَوْم، الصَوْم لي وأَمَا أَجْرَي بِهِ « وَكَذَا رَوَاهُ أَبُو دَاوُد الطَّيالسِي فِي مُسْنَده عَنْ شُعْبَة عَنْ مُحَمَّد بْن زِياد ولَقَظه «قال رَبَكُمْ تَبَارِك وتعالى: كُلُ الْعَمَل كَفَارة إلاَّ الصَوْم» .

اللهم وفقنا لصيام رمضان وقيامه، والعمل الصالح فيه، واجعله خالصاً لوجهك الكريم. والله من وراء لقصد. الحمد لله، وفق من شاء للرضا والقناعة، وهداهم لسلوك سبيل أهل البر والطاعة، وحماهم عن طريق أهل التقريط والإضاعة، وبعد:

إن المتطلّع في واقع كثير من الناس، وسط أجواء المتغيرات المتكاثرة، والركام الهائل من المصائب والعلايا والنوازل والرزايا، ليلحظ بوضوح أن كثيراً من النفوس المسلمة تواقةً إلى تحصيل ما يثبت قلوبها، وإلى النهل مما تطفئ به ظماها، وتسقى به زرعها، وتحلو به صداها، فهي أحوج ما تكون إلى احتضان ضيف كريم يحمل في حنياته مادة النماء فهي مشرئية لحلوله، يُقطعها التلهف إلى أن تطرح همومها وكدُّها وكدحها عند أول عتبة من أعتابه بعد أن انهكت قواها حلقات أحداث مترادفة بعضها بموج في بعض حتى غلت مراحلها، واشتد لهب اتُّونها، فما يرحت تأكل الأخضر واليابس، تفجع القلوب وتعكر الصفوف، وتصطفق وسط زوابعها العقول والأفهام، ولأحل ذلك كان الناس بعامة أحوج ما يكون إلى حلول شبهر الصيام والقيام، شبهر ضياء المساجد، شبهر الذكر والمحامد، شهر الطمانينة ومحاسبة النفس، وإيقاظ الضمائر التي أوشكت أو توارى في الثرى.

#### محاسبة النفس... قبل فوات الأوان ( ا

ومع استهلال شهر المغفرة فلا بد للإنسان أن يقف مع نفسه وقفة صادقة متانية، فوالله لتموتن كما تنامون، ولتبعثن كما تستيقظون، ولتجزون بما كنتم تعملون، أفلا معتبر بما طوت الأيام من صحائف الماضين؛ وقلبت الميالي من سجلات السابقين؛ وما أنهبت المنايا من آماني المسرفين؛ كل نفس من أنفاس العمر معدود، ﴿يَوْمُ تَجِدُ كُلُ نَفْس مَا عَملَتُ مَنْ سُوء تُودً لُوْ أَنْ بَيْنَهَا وَبَيْنَهُ أَمَدًا بَعِيدًا ﴾ [ال عمران عَملَتْ مَنْ سُوء تُودً لُوْ أَلْ عَملَتْ مَنْ سُوء تُودً لُوْ أَلْ عَملَتْ مَنْ سُوء تُودً لُوْ العمران آلاً.

هـذه يـد المـنـون تـتـخـطف الأرواح من أجـسـادهـا، تتخطفها وهي راقدةٌ في منامها، تعاجلها وهي تمشي في طرقاتها، تقبضها وهي مكبة على أعمالها، تتخطفها وتعاجلها من غير إنذار أو إشعار: ﴿فَإِذَا جَاءَ أَجَلُهُمْ لاَ

#### يَسْتَأْخُرُونَ سَاعَةً وَلاَ يَسْتَقْدَمُونَ ﴾ [النحل: ١١].

إنها الدنيا تُبكي ضاحكًا، وتضحك باكيًا، وتخيف أمنًا، وتُؤمن خائفًا، وتُفقر غَنيًا، وتُغني فقيرًا، تتقلبُ بأهلها لا تبقي أحدًا علي حال، العيش فيها مذموم، والسرور فيها لا يدوم، تُغيرُ صفّاءها الأفات، وتفّجعُ فيها الرزايات، تسوق أهلها المنايا، لا يعرف حقيقة الدنيا بصفوها واكدارها، وزيادتها ونقصها إلا المحاسب نفسه، فمن صفّى صُفي له، ومن كدر كُدر عليه، ومن أحسن في ليله كوفئ في نهاره، ومن أحسن في نهاره كوفئ في ليله، ومن سَرَه أن تدوم عافيته فليتق الله ربه.

يقول الفضيل بن عياض- رحمه الله-: «من عرف أنه عبدُ لله وراجعُ إليه فليعلم أنه موقوف، ومن علم أنه



موقوف فليعلم أنه مسئول، ومن علم أنه مسئول فَلْيُعدُ لكل سؤال جوابًا، قيل: يرحمك الله فما الحيلة ؟ قال: الأمر يسير، تُحْسِنُ فيما بقي يُغْفَرُ لك ما مضى فإلك إن أسات فيما بقى أخذت بما مضى وما بقى.

والقلوب اربعة: قلب تُقى نقى قبه سراّجُ منير فذلك قلب المؤمن، وقلد، اغلف مظلم، فذلك قلب المؤمن، وقلد، اغلف مظلم، فذلك قلب المكافر، ﴿ وَقَالُوا قُلُوبُنَا غُلُفٌ بَلْ لَعَنَهُمُ اللّهُ بِكُفْرِهُمْ فَقَلِيلاً مَا يُؤْمِنُونَ ﴾ [البقرة: ٨٨]، وقلب مُرتّدكس منكوس؛ فذلك قلب المنافق، عرف ثم أنكر، وأبصر ثم عمى، ﴿ فَمَا لَكُمُ فِي المُنَافِقِينَ فَتَتَيْنِ وَاللّهُ أَرْكَسَهُمْ بِمَا كَسَبُوا ﴾ [النساء ٨٨]، وقلب تَمُدُهُ مادتان؛ مادة إيمان، ومادة نفاق، فهو لما غلب عليه منهما وقد قال الله في اقوام: ﴿ هُمْ للْكُفْرِ يَوْمَئِذَ أَقْرَبُ مَنْهُمُ للإيمَانِ ﴾ [ال عمران: ١٦٧]،

فاعلم آخي المسلم وأنت على اعتاب رمضان أن صاحب القلب الحي يغدو ويروح، ويمسي ويصبح، وفي اعماقه حسُّ ومحاسبة لدقات قلبه، وسماع آذنه، وحركة يده، وسير قدمه، إحساس بأن الليل يُدْبر، والصبح يتنفس، والكونُ في أفلاكه يسبح بقدرة العليم وتدبير الحكيم: ﴿ كُلُّ يَجْرِي لِأَجَلَ مُسْمَى ﴾ [لقمان: ٢٩].

أصحاب القلوب الحية صائمون قائمون خاشعون قانتون، شاكرون على النعماء، صابرون في الباساء، لا تنبعث جوارحهم إلا بموافقة ما في قلوبهم، تجردوا من الأثرة والغش والهوى، اجتمع لهم حسن المعرفة مع صدق الآدب، وصفاء وسخاء النفس مع مظانة العقل، هم البريئة أيديهم، الطاهرة صدورهم، متحابون لجلال الله، يغضبون لحرمات الله، أمناء إذا ائتمنوا، عادلون إذا حكموا، منجزون ما وعدوا، موفون إذا عاهدوا، جادون إذا عزموا، يهشون لمصالح الخلق، ويضيقون بالامهم، في سلامة من الغل وحسن ظن بالخلق.

#### قلوب عليها غشاوة 11

وإذا كنا نستقيل رمضان فنحن في أشد ما تكون الحاجة إلى طهارة القلوب.. وإزالة ما علق بها من شوائب الحياة الدنيا، ولا عجب في أن طهارة مثل هذه القلوب وزكاتها لا تقف عند هذا الحد فحسب، بل إنه متى رأى آذى أو بلاءً يلحق أحدا من المسلمين أو يحلُّ قريبًا من داره أسف لحاله، وتمنى له الفرج والغفران من الله، فلا يليث أن تُسارعه سلامة قلبه، ولسان حالها يقول ما يقولُه من رأى مُبتلى: «الحمد لله الذي عاقاتي مما ابتلاه به وفضلني على كثير ممن خلق تقضيلاً». [الترمذي، وصححه الأباني].

إن ديننا الحنيف ليتحسس نُفُوس الناس بين الفينة والأخرى، ليغسلها بالماء الرُّلال من أدران الغشش ودخنه، وليزكي فيها مشاعر الرُكاء والنقاء، فإن من سلم قلبه واتُسعَ صدرهُ للناس ونصح لهم وأشفق عليهم، وكان مظهره دلالة على مخبره، فإنه سيلقى له القيول عند الناس، عدوهم قبل صديقهم، لأنه لا يعرف لحظ النفس سبيلاً، ولا للانتقام وحب الانتصار دليلاً، ثم إن للقلب السليم مذاقاً وحلاوة لا يعرفها إلا من طعمها، وشتان بين قلب سليم، وقلب مليءً بالغل

ويسطر لنا شيخ الإسلام ابن تيمية - رحمه الله - كلمات يتبغي أن تُدوي في قلب كل مؤمن ناصح ، إذ يتحدث الإصحابة عن خصومة، وقد الآقى منهم ما الآقاه من الأذى والحسد والمنازعة، فيقول: «تعلمون - رضي الله عنكم جيمعا - أني لا أحب أن يؤدى أحد من عموم المسلمين فضلاً عن أصحابنا بشيء أصلاً لا باطناً والا ظاهراً، ولا أحب أن أنتصر من أحد بسبب كذبه على أو ظلمة وعُدوانة فإني قد احللت كل مسلم، وأنا أحب الخير لكل المسلمين، وأريد لكل مؤمن من الخير ما أحبه لنفسي، والذين كذبوا وظلموا منهم في حل من جهتي ، [مجموع الفتاوى ١٢٨/٥٠].

لقله صائمهن فاتممن خاشعهن فانتمن شاكرون النعماء صايرون في الباساء،لا Ca L بمواقمهما فيفلمهم

والمموي

#### ترك الرءمالا يعنيه ال

ونحن نستقبل شهر الخيرات فإننا نتذكر ونعي جيدًا أن من حُسُنِ إسلام المرء تركه ما لا يعنيه. وفي «المسند» عن أنس رضي الله عنه أن النبي ﷺ قال: «لا يستقيم إيمان عبد حتى يستقيم قلبه، ولا يستقيم قلبه حتى يستقيم لسانه».

وفي «الصحيصين» أن النبي ﷺ قال: «من كان يؤمن بالله واليوم الآخر فليقل خدرًا أو لنصمت».

وقال عز وجل: ﴿ مَا يُلْفِظُ مِنْ قَوْلِ إِلاَّ لَدَيْهِ رَقِيبٌ عَتِيدٌ ﴾ [ق: ١٨].

إن الترفع عن الخوص فيما لا يعني لمن تمام العقل، كما أنه يورث نور القلوب والبصائر، ويثمر راحة البال، وهدأة النفس، وصفاء الضمير مع توفيق الله تعالى للعدد، إنها طهارة الروح وسلامة الصدر.

إن الاشتغال بما لا يعني ينتج قلة التوفيق وفساد الرأي، وخفاء الحق، وفساد القلب، وإضاعة الوقت، وحرمان العلم، وضيق الصدر، وقسوة القلب، وطول الهم والغم وكسف البال، ومحق البركة في الرزق والعمر، وإن أعظم الربح في الدنيا أن تشغل نفسك كل وقت بما هو أولى بها وأنفع لها في معادها.

وقد كان السلف- رحمهم الله- يكرهون الخوض فيما لا يعني، ويمنعون أحدًا أن بغتاب أحدًا في محالسهم، حرصًا على سلامة صدورهم، وصبانة لأعمالهم.

إن الحديث عنّ الأخرين وتتبع سقطاتهم وإشاعتها، والفرح بها لمن أقبح المعاصي أثرًا وأكثرها إثمًا، ولا يموت مقترفها حتى يُبتلى: «كل المسلم على المسلم حرام، دمه وماله وعرضه». [رواه مسلم].

فكيف إذا كانت مسائل هوى، ونزاع طيش على هوى وحبُ غلبة ورغبة استعلاء، وإرادة خفض للآخرين؟!

#### تتبع العورات.. وتلمس العثرات ١١

ومع استقبال نسائم الطاعات وحلول شهر الخيرات فإننا نرى من المآسى والأهوال ما يجعلنا نرتعد لنقف مع انفسنا وقفة متانية مع ما نراه من تفشي مظاهر التقاطع والتدابر، والنفرة والتهاجر، وانتشار لوثات التعالي، والجفاء والتباغض، والشحناء في هوي مطاع وشح متبع، وإعجاب كل ذي رأي برابه، ورفع لراية الشائعات المغرضة والأخبار المكذوبة الملفقة، وتلمس العيوب للبراء، وتضخيم الهنات للعلماء، ونتبع المثالب للصلحاء، وانتقاص مقامات الفضلاء النبلاء، حتى إن الغيور لينتابه شعور بالإحباط، وهو برى هذه المظاهر السوداوية القاتمة تنتشر في دنيا الناس انتشار النار في الهشيد، فلا يستطيع لها تفسيرًا، ولا يجد لها مساعًا أو تبريرًا، يكون شمعة يحرق نفسه ليضيء للآخرين، ومع ذلك يجد أن هذاك لصوصاً يتمسحون بالأجواخ، ويتسلقون على الاكتاف للوصول إلى ماربهم الشخصية ومصالحهم الذاتية، ومطامعهم المادية دون وازع من دين أو خلق أو ضمير، مردوا على الأحاسل والدنايا، ودايوا على المكر وسوء النوايا، لا يتلذذون إلا بالنيل والإساءة للناجحين، والثلب في الصالحين، والتقليل من شان العاملين، وتنفير الناس منهم والعمل على الإساءة إليهم، والوقيعة بهم، بتلفيق الطعون والاتهامات، ونشر الأراحيف والشائعات، في حروب اجتماعية طاحنة، وضغوط نفسية قاتلة.

ومن العجيب مسارعة بعض الدهماء إلى تصديق هؤلاء كضربة لازب، بل إنك لتستغرب حال كثير ممن يروجون فتنة القول على عواهنه، ولا ينتهى عجبك وأنت ترى أن بعضهم قد يُشارُ إليه بعلم أو فضل أو صلاح أو مكانة، وكأنهم لم تطرق اسماعهم أية الحجرات المدوية: ﴿يَا أَيُّهَا النَّذِينَ امنُوا إِنْ جَاءَكُمُ فَاسِقُ بِنَبا لَهُ فَتَبَيّنُوا أَنْ تُصيبُوا قَوْمًا بِجَهَالَة فَتُصبُّحُوا عَلَى مَا قَعَلْتُمُّ نَادِمِنْ ﴾ [الحجرات: ١]،

تقوس الثاب ليفسلهابالااء الولال من أدران الغشش ودخنه، ولنزكي فيهام مشاعر الزكاء والنقاء فانمن سلم قليه واتسع صدرة للثاس ونصحلها وأشفق عليهم وكان مظهره دلالهعل مخسره، فانه at al a القيول عند وفي قراءة حمزة والكسائي: ﴿فَتَثْبِتُوا ﴾. وقوله 👛 في الحديث الصحيح عند مسلم وغيره: «كفي بالمرء كذيًا أن يُحدث بكل ما سمع».

ورحم الله شيخ الإسلام ابن تيمية حيث يقول: «حتى إن الرجل ليشار إليه بالزهد والدين والعبادة، ولسانه يفري في لحوم الأحياء والأموات وهو لا يبالي بما يقول، بل إن منهم من لا يتورع عند التدخل في خصوصيات الآخرين.

وَفَي أَتُونَ هُذَه الْمُظَاهَرِ القَاتَمةُ ينبغي أَنْ تُعلي رايات المنهج الأخْلاقي المتميز للهذي ينضح بنبل الشمائل والخلال، وعريق السجايا والخصال، إنصافُ لا اعتساف، ائلاف لا اختلاف، تناصح لا تفاضح، تسامحُ لا تناطح، صفاءُ لا جفاء، تناصر لا تنافر، تجاوز لا تناحر، تناظم لا تصادم، اتفاق لا افتراق، اعتصام لا خصام، اجتماع لا نزاع، قال تعالى: ﴿ يَا أَيُّهَا الّذِينَ آمنُوا اجْتَنبُوا كثيرًا مِنَ الظُنُ لَهُ اللهِ عَضَ الظُنَّ إِنَّمُ ﴾ [الحجرات: ١٢]، وفي الصحيح أن رسول الله على قال: «إياكم والظن قإن الظن آكذب الحديث، [رواه البخاري ومسلم].

وعندُ البيهقي وغيره: «أنَّ الله حرَّه دم المسلم وعرضه وأن تظن به ظن السوء». [حسنه الألباني]،

#### أفيقوا أهل الغفلة 12

ومع اقتراب شهر المغفرة والتوبة فإننا نقول لأهل الغفلة: إن أعماركم عليكم حجة، وأيامكم تقودكم إلى شقوة، فكيف ترجى الآخرة بغير عمل؟ أم كيف ترجى التوبة مع الغفلة والتقصير وطول الأمل؟

قويل لأهل الغقلة إن أعطوا لم يشبعوا، وإن منعوا لم يقنعوا، يأمرون بما لا يفعلون، ينهون وهم لا ينتهون، هم للناس لوامون ولأنفسهم مداهنون، فهذه الدنيا كم من واثق فيها فجعته الله وكم من منطمئن إليها صرعته الوكم من مختال فيها خدعته وكم من محتال أصبح فقيراً وذي نخوة اردته نليلا السلطانها دول، وحلوما مر، وعذبها أجاج، وعزيزها مغلوب، العمر فيها قصير، والعظيم فيها يسير، وجودها إلى عدم، وسرورها إلى حزن، وكثرتها إلى قلة، وعافيتها إلى سقم، وغناها إلى فقر.

أهل الغفلة لا يشبعون مهما جمعوا، ولا يُدْركون كُلُ ما أَملُوا ولا يحسنون الراد لما عليه قد أقدموا، يجمعون ولا ينتفعون، ويبنون ما لا يَسْكُنُون ويأملون، ونَرَهُمْ يَأْكُلُوا ويَتَمَنُّعُوا وَيُلْهِهُمُ الأَمَلُ فَسَوَّفَ يَعْلَمُونَ ﴾ [الحجر: ٣].

وايْمُ اللَّه ليوشكن الباقي منا ومنكم أن يبلى، والحي منا ومنكم أن يموت، وأن 
تُدَالُ الأرض مناكما آدلنا منها، فتأكُلُ لحومنا وتشرب دماءنا، كما مشينا على 
ظهرها وأكلنا من ثمرها، وشريننا من مائها، ثم تكون كما قال الله تعالى: ﴿ وَنُفِحُ فَيهِ 
في الصُورِ فصعق مَنْ في السَّمُواتِ وَمَنْ فِي الأَرْضِ إِلاَّ مَنْ شَاءَ اللَّهُ ثُمُ نُفِحَ فَيهِ 
أَذْرَى فَإِذَا هُمُّ قَيَامُ ينْظُرُونَ ﴾ [الزمر: ٦٨].

وليتامل الزائر حال من مضى من أقرانه، أكثروا الأمال وجمعوا الأموال، انقطعت أمالهم ولم تُغن عنهم أموالهم، أفنى التُراب محاسن وجوههم، وتفَرَّقت في القيور أشلاؤهم، وترملت من بَعْدهم نساؤهم، وقُسمُت أموالهم: ﴿ وَلَقَدُ جِئْتُمُونَا فُرَادَى كَمَا خُلَقْنَاكُمْ أَوْلَ مَرَّةٍ وَتَرَكْتُمُ مَا خُولُنَاكُمْ وَرَاءَ ظُهُورِكُمْ ﴾ [الانعام عَدُاً. فهل تعتبرون؟!

اللّهم اجعل رمضان مغفرة لنا من الذنوب والأثام، وبلغنا رمضان أعوامًا وأعوامًا وأعوامًا على كل شيء قدير. وأخر دعوانًا أن الحمد لله رب العالمان.

ومع استقبال نسائم الطاعات وحلول شهر الغيرات فإننا نرى من الماسي والأهوال ما يجعلنا نرتعد لنقف مع انفسنا وقفة متانية مع مانرادمن تفشى

مظاهرالتقاطع والتسابر، والتهاجر، والتهاجر، والتهاجر، والتهارلوثات التعالي، والجفاء والسحناءفي والشحناءفي وشح مساع واعجابكلذي واعجابكلذي

### 😙 بين پدي السورة 🗯

سورةُ مكية، استُفتحت بالقسم من الله تعالى على اختلاف سعي الناس في هذه الحياة، ثم أندر الله عباده ناره الحامية، وبين كيف يتقونه.

#### وو تفسير الأيات وو

يُقْسِمُ الله تعالى بالليلَ إذا يَغشى الكون بيظلامه عند مجيئه، وبالنهار إذا تجلى بضيائه وإشراقه، فازاح عتمة الليل، وقوله تعالى: ﴿ وَمَا خَلَقَ الذَّكَرُ وَالأَنْثَى ﴾ أي: أقسم بالله العظيم الذي خَلَق بقدرته الذكر والأنثى من ماء واحد، كما قال تعالى: ﴿ أَيَحْسِبُ الإِنْسَانُ أَنْ يُتُرِكُ سُدًى (٣٦) أَلَمْ يَكُ نُطُقَةً مِنْ مُنِي يُعْنَى (٣٧) أَمْ يَكُ نُطُقَةً مِنْ مُنِي يُعْنَى (٣٧) أَمْ يَكُ نُطُقةً مِنْ فَجَعَلَ مِنْهُ الزُوجَيْنِ الذُكرَ وَالأَنْثَى (٣٩) النِّسُ فَجَعَلَ مِنْهُ الزُوجَيْنِ الذُكرَ وَالأَنْثَى (٣٩) النِّسُ ذُلك يقادر عَلَى أَنْ يُحْبِي الْمُوتَى ﴾ [القيامة: ذلك يقادر على أنْ يُحْبِي المُوتَى ﴾ [القيامة: ٢٦-٤] ؟ سبحانك بلى.

وجوابُ القسم: ﴿إِنْ سَعْيِكُمْ لَسَمْى﴾
يعنى: إن سَعيكم لمختلفُ مختلفُ في حقيقته،
مختلفُ في بواعثه، مختلفُ في نتائجه، فمنكم
المؤمن والكافر، والبارُ والفاجر، والمطيعُ
والعاصي، والجوادُ والبخيل، ومنكم من
يَسْعَى في فكاك نَفْسِه وعِتُقِها، ومنكم من
يَسْعَى في عَطبها، كما قال النبي ﷺ: اكلُ
الناس يغدو، فبائعٌ نفسه، فمعتقها أو
موبقها،

قوله: ﴿ فَأَمُا مَنْ أَعُطَى ﴾ حقَ السائل والمحروم، ﴿ وَاتَّقَى ﴾ البخل والشح، ﴿ وَصَدَّقَ بِالْحَسْنَى ﴾، وهي الجنة، وأن الله يُخلفُ عليه



إعداد: د/ عبدالعظيم بدوي

يقول تعالى: ﴿ وَاللَّيْلِ إِذَا يَغْشَى (١) وَالنُّهَارِ إِذَا تُجَلِّي (٢) وَمَا خَلَقَ الذُّكُرَ وَ الْأَنْثَى (٣) إِنَّ سَعْيَكُمْ لَشَتَّى (٤) فَأَمَّا مَنْ أَعْطَى وَاتُّقَى (٥) وَصَدُّقَ بِالْحُسْنَى (١) فَسَنْيَسِّرُهُ للْيُسْرَى (٧) وَأَمَّا مَنْ بَحْلَ وَاسْتَغْنَى (٨) وَكَذُبُ بِالْحُسْنَى (٩) فَسَنُنَسُرُهُ لِلْعُسْرَى (١٠) وَمَا يُغْنَى عَنْهُ مَالُهُ إِذَا تَرَدِّي (١١) إِنَّ عَلَيْنَا لَلْهُدَى (١٢) وَإِنَّ لَـنَا لَـارَحْرَةَ وَالْأُولَى (١٣) فَأَنَّذَرَّتُكُمُّ تَارُا تَلَظَّى (١٤) لاَ يَصِنْلاَهَا إلاَّ الأَشْقَى (١٥) الَّذِي كَذُّبَ وَتُولِّي (١٦) وَسَيْجَنَّبُهَا الأَتْقَى (١٧) الَّذِي يُؤْتِي مَالَهُ يَتَزُكِّي (١٨) ومَا لأحد عنْدَهُ مِنْ نَعْمَة تُحِزِّي (١٩) إلا الْتَغَاءُ وَجُّه رَبُّهِ الْأَعْلَى (٢٠) وَلَسَوْفَ يرْضني ﴾ [سورة الليل].

خَدِرًا مِمَا أَنْفُقَ وأعطى، كما قال تعالى: ﴿ وَمَا أَنَّفَقْتُمُ منْ شَيَّء فَهُو يُخُلِفُهُ ﴾ [سبا: ٣٩]. ﴿ فَسَنَّيْسُرُهُ للْنُسْرِي ﴾ حتى يصير فعل الخير عليه يسيراً، لا يجد مشقة في فعله، ولا يجد حرجًا منه، فيكون دائمًا مسارعًا إلى طاعة الله، ﴿وَأَمَّا مِنْ بِحَلَّ ﴾ بماله، فلم نُعْط حق الفقراء والمساكين، ﴿ وَاسْتَغْنَى ﴾ عن ربّه، لظنه أنَّ الغني يكفيه، كما قال تعالى: ﴿ إِنَّ الإنْسَانَ لَنَطْغَى (٦) أَنَّ رَآهُ اسْتَغْنَى ﴾ [العلق: ٦، ٧]، ﴿ وَكُلْبُ بِالْحُسْنَى ﴾ قلم بثقُ بوعد الله أن يُخلف عليه إذا أنفق، ﴿فُسِنْيُسُرُهُ لِلْعُسْرَى ﴾ فتكون الطاعة عليه عسيرةً، وفعلُ الخير عليه شاقًا، بينما المعصيةُ عليه بخلاف ذلك، فهو دائمًا سريعًا إلى معصية الله، بطبيبًا عن طاعته، وفي هذه الآبات إشارةً إلى أن للإنسان إرادة بحاسبه الله بذاء عليها، فمن أراد الطاعة وأحبها يُستر لها، ويُسترتُ عليه، ومَنْ أراد المعصدة وسعى لها سعَّمها يُسر لها، ويُسرتُ عليه: «وكلّ ميسر لما خُلق له».

وقوله تعالى: ﴿ وَمَا يُغْنَى عَنَّهُ مَالُهُ إِذَا تُرَدُّى ﴾ بعنى: أنَّ هذا الذي بُخلُ واستغنى، إذا تردِّي في جهنم لن يُغْنى عنه ماله الذي حَرَص عليه وعدده-من العداب شيئًا، كما قال تعالى: ﴿ إِنَّ الَّذِينَ كَفَرُوا لَنْ تُغْنَى عَنْهُمْ أَمْوَالُهُمْ وَلاَ أَوْلاَدُهُمْ مِنَ اللَّه سَيِّئًا وَأُولَئِكَ هُمْ وَقُودُ النَّارِ ﴾ [ال عمران: ١٠] ، وقال تعالى: ﴿ إِنَّ الَّذِينَ كَفَرُوا لَوْ أَنَّ لَهُمْ مَا فَي الأَرْضَ جَمِيعًا وَمِثْلَهُ مِعَهُ لِيَقْتَدُوا بِهِ مِنْ عَذَابِ بِوْمِ الْقِيامَةِ مَا تُقْبِلُ منْهُمْ وَلَهُمْ عَذَابُ أَليمُ (٣٦) يُريدُونَ أَنْ يَخْرُجُوا منَ النَّار وَمَا هُمُّ بِذَارِحِينَ مِنَّهَا وَلَهُمْ عَذَابٌ مُقَيِمٌ ﴾ [المائدة: ٣٦، ٣٧]، وقال تعالى: ﴿ وَأَمَّا مَنْ أُوتِي كَتَابُّهُ ىشمَاله قَنَقُولُ بَا لَنْتَنِي لَمْ أُوتَ كَتَابِيَهُ (٢٥) وَلَمْ أَدْر

مَا حَسَاسِةً (٢٦) يَا لَيْتَهَا كَانْتَ الْقَاضِيَةُ (٢٧) مَا أَغْنَى عَنَّى مَالِيهُ (٢٨) هَلَكُ عَنَّى سُلُطَانِيهُ ﴾ [الحاقة: [T9-40

يقول تعالى: ﴿ إِنْ عَلَيْنًا لَلَّهُدَى ﴾ أي: نبين للناس الحلال والحرام، وطريق الخير وطريق الشر، وْ لِدَهْلِكَ مَنْ هَلَكَ عَنْ بِيَنَّةَ وَيَحْيَى مَنْ حَى عَنْ بِيِّنَةً ﴾ [الانفال: ٤٢]. وقد فعل سيحانه، فأرسل رسله ميشرين ومنذرين، وانزل كتبه فيها هدى ونورٌ، فتحققت الهداية، كما قال تعالى: ﴿ إِنَّا خَلَقْنَا الإِنْسَانَ مِنْ نُطْفَة أَمُشَاج نَبْتُلِيه فَمَعَلْنَاهُ سَمِيعًا بَصِيرًا (٢) إِنَّا هَدَيْدًاهُ السَّبِيلِ إمَّا شَيَاكِرًا وَإِمَّا كَفُورًا ﴾ [الإنسان ٢.٢]، وقال تعالى: ﴿ وَهُدَنْنَاهُ النَّحْدَثْنَ ﴾ [البلد: ١٠]، ﴿ فَمَنَّ شَاءُ فَلْدُوَّمِنَّ وَمُنَّ شَنَاءَ فَلْدَكُفُرْ ﴾ [الكهف: ٢٩]. وقوله تَعَالَى: ﴿ وَإِنَّ لَنَا لَـٰ الْحَدْرَةُ وَالْأُولَى ﴾ يعنى أنه سيحانه له الأمر في الأولى والآخرة، وهو الذي بيده ملكوتُ كلُّ شيء، يُعْطى من يشاء ويمنع من يشاء، ومعزّ من يشاء ويذل من يشاء، ويوفّق من يشاء، ويخذُلُ من بشاء، ويهدى من بشاء، ويضلُ من بشاء، فمن أراد الدنيا فليطلبها من الله، ومن أراد الآخرة فليطلعها من الله ؛ لأن له سيحانه الأخرة والأولى، كما قال تعالى: ﴿ مَنْ كَانَ بُرِيدُ ثُوابُ الدُّبُّا فَعَنْدَ اللَّهُ ثُوابُ الدُّنْيَا وَالأَخْرَة ﴾ [النساء: ١٣٤]، فاطلب حوائجك كلها من الله يا عبد الله، ولا تجعل الدنيا أكبر همك، سل الله عز وجل ثواب الدنيا والآخرة، ﴿ فَمَنَّ النَّاسِ مَنْ يَقُولُ رِينًا آتِنَا فِي الدُّنِّيا وَمَا لَهُ فِي الآخِرَة مِنْ خَلاق (٢٠٠) ومنَّهُمْ مَنْ يَقُولُ رَبِّنَا آتَنَّا فَي الدُّنْيَا حَسَنَةً وَفَى الْآخِرَةَ حَسَنَةً وَقَنَّا عَذَابُ النَّارِ (٢٠١) أُولَئِكَ لَهُمْ تَصِيبُ مِمًّا كَسِيُوا وَاللَّهُ سَرِيعُ الْحَسَابِ ﴾ [البقرة: ٢٠٠-٢٠٠].

وقوله تعالى: ﴿ فَالْنَدُرُتُكُمْ ثَارًا تَلْظَى ﴾ أي: تتوهج، والإندار هو الإعلام مع التخويف، فكل إندار إعلام، وليس كل إعلام إنذارًا، وإنما أنذر الله العباد ليعملوا على وقاية انفسهم من هذه النار الحامية، التي فُضلَتُ على نار الدنيا بتسعة وستين جزءًا، كما قال النبي ﷺ في الحديث المتفق عليه. والتي أهون أهلها عذابًا أبو طالب، وهو منتعل بنعلين يغلي منهما دماغُه، كما أخبر النبي ﷺ.

وقد أمر الله المؤمنين صراحة أن يقوا أنفسهم هذه النار، فقال تعالى: ﴿ بَا أَنُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا قُوا أَنْفُسِكُمْ وَاهْلِيكُمْ نَارًا وَقُودُهَا النَّاسُ وَالْحَجَارَةُ عَلَيْهَا مَلائكة غلاظ شداد لا يعصون الله ما أمرهم وَيَفْعِلُونَ مَا يُؤْمِرُونَ ﴾ [التحريم: ٦]، وقوله تعالى: ﴿ لا نَصْلاهَا إلا الأَشْقَى ﴾ أي: لا يدخلها دخولاً بحيث تحيط به من كل جانب إلا الأشقى، كما قال تعالى: ﴿ لَهُمْ مِنْ حَهِيُّمُ مِهَادٌ وَمِنْ فَوْقَهِمْ غُواشٍ ﴾ [الإعراف: ٤١] ، ولَهُمُّ منْ فَوْقَهِمْ ظُلَلُ منَ النَّارِ وَمنْ تَحْتَهِمُّ طُلُلُ ﴾ [الزمر: ١٦]. ﴿ إِنَّا أَعْتَدُنَّا لِلطَّالِمِينَ نَارًا أَجَاطَ سهم سُرُ ادقُهَا ﴾ [الكهف: ٢٩]، ثم فسر الأشقى الذي بصلاها، فقال: ﴿ الَّذِي كَذُّبُ وَتُولِّي ﴾ أي: كذب النبي 🮏 وكذب بالحق الذي جاء به، وتولى عن النبي 👺 وأعرض عنه، وقوله تعالى: ﴿ وَسَيْجُنُّهُمَّا الْأَنْقَى ﴾ أي: سيزحزح عن النار وينجو منها ومن حرَّها الأتقى، وذلك أن الناس كلهم يردُون النار، كما قال تعالى: ﴿ وَإِنَّ مِنْكُمْ إِلَّا وَارِدُهَا كَانَ عَلَى رَبُّكَ حَتَّمًا مَفْضِيًا ﴾ [مريم: ٧١]، والورودُ معناه الدخول، وكلُّ ورود للنار في القرآن فمعناه دُخُولُها، كما قال تعالى عن فرعون: ﴿ يَقَدُمُ قُومُهُ يُومُ الْقَيَامَةُ فَأُورُدُهُمُ النَّارِ وَبِئُسَ الْوِرْدُ الْمَوْرُودُ ﴾ [هود: ٩٨]، وقال تعالى:

﴿ إِنُّكُمْ وَمَا تَعْدُونَ مِنْ دُونِ اللَّهِ حَصِبُ جَهِنُمَ أَنَّتُمْ لَهَا وَارِدُونَ (٩٨) لَوْ كَانَ هُوْلاءَ اللَّهَ مَا وَرِدُوهَا وَكُلَّ فيها خَالدُونَ ﴾ [الإنساء: ٩٨، ٩٩]، وذلك الورود المذكورُ في قوله تعالى: ﴿ وَإِنَّ مِنْكُمُ إِلَّا وَارِدُهَا ﴾ أي: داخلها، وذلك أنَّ الصراط يُنصب في وسط جهتم، ثم يجورُ الناس، فالأشقى تتخطفه الكلاليب فتصلاه جهنم، والأتقى يُزحرج عنها فلا تمسه، بل تكون عليه بردا وسلامًا: ﴿قُلْنَا بَا نَارُ كُونِي بَرِّدًا وُسَلَامًا عَلَى الرَّاهِيمَ ﴾ [الانبياء: ٦٩] ، وقال هنا: ﴿ لاَ يَصِيْلُهُا إِلاَّ الأَشْفَى (١٥) الَّذِي كَذَّبِ وَتَوَلِّي (١٦) وَسَيُحِنِّبُهَا الاتُّقي ﴾، ثم فسره بقوله: ﴿الَّذِي يُؤْتِي مَالَهُ يَتْزَكِّي ﴾ أي: يُنفق في سبيل الله، يزكي نفسه بالنفقة، كما سبق بيانه في سورة الشمس عند قوله تعالى: ﴿ قُدُّ أَفْلَحَ مَنْ زَكَاهَا ﴾. وقوله تعالى: ﴿وَمَا لأَحَدُ عَنْدُهُ مِنْ نعمة تحري و بعني أنه لا ينفق مكافأة ولا حزاء، فإنّ الناس في الإنفاق: منهم من يُنفقُ ينتظر المكافاة باحسنُ مما انفق او بمثله، ومنهم من ينفق مكافاةً وجزاء لمن أنفق عليه، ومنهم من ينفق رياء وسمعة، ومنهم ﴿ الَّذِي يُؤْتِي مَالَهُ يِتَزِّكُي (١٨) وَمَا لِأَحَد عَنَّدَهُ منْ نعْمَة تُحِزِّي (١٩) إِلاَّ انْتِغَاءَ وَجَّه رَبَّه الأَعْلَى ﴾، وذلك الأتبقى الذي يجنب النّار يوم القيامة، ﴿ وَلَسُوفَ بِرضَى ﴾ في الدنيا عن ربه، وعن دينه وعن سعيه، ولسوف يرضى في اليسر والعسر، والمنشط والمكره، والشدّة والرخاء، والعافية والبلاء، سوف يكون دائمًا راضيًا، أمنًا مطمئنًا، لا يقلق ولا بنزعج، ولا يستعجل النتائج ؛ لأنه قد رضى بربه ورضى عنه، ولسوف برضى في الأخرة حين يلقى الله عز وحل، وترجو أن يجعلنا اللهُ هذا الرحل.

الحمد لله رب العالمين مولج الليل في النهار ومولج النهار في الليل، يقلب الليل والنهار، بيده ملكوت كل شيء وهـ و عـلى كل شيء قـديـر، والـصلاة والسلام على نبي الهدى محمد بن عبد الله وآله وصحبه ومن والاه، وبعد:

١- عن عبد الله بن عمر رضي الله عنهما أن رسول الله في ذكر رمضان، فقال: «لا تصوموا حتى تروا الهلال، ولا تفطروا حتى تروه، فإن غم عليكم فاقدروا له». [متفق عليه: البخاري ١٩٠٦، ومسلم: ١٩٠٨].

٢- عن أبي هريرة رضي الله عنه قال: قال النبي قال أبو القاسم ق: «صوموا لرؤيته، وأفطروا لرؤيته، فإن غُبي عليكم فأكملوا عدة شبعان ثلاثين». إمتقق عليه: البخاري: ١٩٠٩،

وسلم: ١٠٨١]. ٣- عن عبد الله بن عمر رضي الله عنهما أن رسول الله ﷺ قال: «الشهر

تسع وعشرون ليلة، فلا تصوموا حتى تروه، فإن غم عليكم فأكلموا العدة

ثلاثين». [منفق عليه: البِضاري: ١٩٠٧،

ومسلم: ١٠٨٠].

3- عن ابن عباس رضي الله عنهما قال: قال رسول الله عنه والله قال: قال رسول الله قال: مصوموا لرؤيته، فإن حال بينكم وبينه سحاب فكملوا العدة ثلاثين، ولا تستقبلوا الشهر استقبالاً». [رواه احمد والنسائي والترمذي بمعناه، وصححه].



وفي لفظ للنسائي: ﴿فَأَكُلُمُوا الْعَدَةُ؛ عَدَةُ شَعِبَانُ ﴾، وفي لفظ لأبي داود: «لا تقدموا الشهر بصيام يوم ولا بومين، إلا أن يكون شيئًا يصومه أحدكم، ولا تصوموا حتى تروه، ثم صوموا حتى تروه، فإن حال دونه غمامة فاتموا العدة ثلاثين ثم أفطروا.

٥- عن عائشة رضى الله عنها قالت: كان رسول الله 🥰 يتحفظ من هلال شعبان ما لا يتحفظه من غيرد، يصوم لرؤية رمضان، فإن غم عليه عد ثلاثين يوما، ثم صام. [رواه أحمد وأبو داود والدارقطني، وقال: استاده حسن صحيح

٦- عن حذيفة رضى الله عنه قال: قال رسول الله الشهر حتى تروا الهلال أو تكملوا الهلال أو تكملوا العدة، ثم صوموا حتى تروا الهلال أو تكملوا العدة، [رواه أبو داود والنسائي].

وه الصوميرونية الهلال وه قال الإمام ابن القيم في رزاد المعادي: وكان من

هدمة 🐸 أن لا يدخل في صوم رمضان إلا برؤية محققة، أو بشبهادة شاهد، كما صام بشهادة ابن عمر، وصام مرة بشهادة أعرابي، واعتمد على خبرهما، ولم يكلفهما لفظ الشبهادة».

قُلْتُ: قال محقق «زاد المعاد» (شبعيب الأرناوؤط) بخصوص صومه 🐸 بشهادة ابن عمر: أخرج أبو داود في الصوم باب شهادة الواحد، والدارقطني عن ابن عمر رضى الله عنهما قال: تراءى الناس الهلال، فأخمرت رسول الله 👺 أنى رأيته، فصنامه وأمر النَّاس بصيامه. قال: وسنده قوى، وصححه ابن حيان والحاكم ووافقه الذهبي.

وقال عن شهادة الأعرابي: أخرج أبو داود والترمذي والنسائي وابن ماجه وابن حبان والحاكم وابن خزيمة من حديث ابن عباس رضى الله عنهما، قال: جاء أعرابي إلى رسول الله 🦥 فقال: إنى رأيت الهلال، فقال: «أتشهد أن لا إله إلا الله؟ أتشهد أن محمدًا رسول الله ، قال: نعم، قال: «يا بلال، أذن في التاس أن يصوموا غدًا».

قال ابن القيم: قان كان ذلك إخبارًا فقد اكتفى في رمضان بخبر الواحد، وإن كان شبهادة فلم يكلف الشاهد لفظ الشهادة في دخول رمضان، فإن لم تكن رؤية ولا شبهادة أكمل عدة شبعيان ثلاثين يوماً.

وكان إذا حال لعلة الثلاثين دون منظره غيم أو سحاب، أكمل عدة شعبان ثلاثين بومًا، ثم صامه، ولم يكن 🐲 يصوم يوم الإغمام، ولا أمريه، بل أمريان تكمل عدة شعبان ثلاثين إذا غُمَّ، وكان يفعل كذلك، فهذا فعله وهذا أمره، ولا يناقض هذا قولُه ﷺ: «فإن غم عليكم فاقدروا له، فإن القدر هو الحساب المقدر، والمراديه هو الإكمال؛ كما قال 👺: ﴿فَأَكْمُلُوا الْعُدَّةُ ۗ، والمراد بالإكمال إكمال عدة الشهر الذي غم، كما قال في الصحيح الذي رواه البخاري: افاكلموا عدة شعبان، وقال: «لا تصوموا حتى تروه ولا تفطروا حتى تروه، فإن غم عليكم فأكملوا العدة،. والذي أمر بإكمال عدته هو الشبهر الذي يُغُمُّ، وهو عند صيامه وعند القطر منه، واصرح من هذا قوله 🌼: «الشهر تسعة وعشرون، فلا تصوموا حتى تروه، فإن غُمَّ عليكم فاكملوا العدة.

وهذا راجع إلى أول الشهر بلفظه وإلى أخره بمعتاه، فلا يحور الغاء ما دل عليه لفظه، واعتبار ما دل عليه من جهة المعنى. وقال: «الشهر ثلاثون، والشهر تسعة وعشرون، قإن غُم عليكم فعدوا ثلاثين، وساق ابن القيم رحمه الله تعالى كثيراً من النصوص في هذا المعنى، وهي تدل دلالة واضحة على اعتبار رؤية الهلال لدخول رمضان والخروج منه، وأن ما يفهمه البعض من قوله 👺، «فاقدروا له» أنه العمل بالحساب الفلكي فهم غير مستقيم، وإنما النصوص بفسر بعضها بعضاً.

#### ٥٠٠ حكم صيام يوم الشك ٥٠٠

قال الحافظ ابن حجر في الفتح في شرحه لهذه الأحاديث: وقد يوب البخاري لها بقوله: (ياب قول النبي 👑: إذا رابتم الهلال قصوموا)، قال: هذه الترجمة لغظ مسلم من رواية إيراهيم بن سعد عن ابن شبهاب عن سعيد عن أبي هريرة، وقد سيق للمصنف في أول الصيام من طريق ابن شهاب عن سالم عن أبيه بلفظ: «إذا رأيتموه». وذكر البخاري في



الثاني مؤكدًا للأول، وإلى الأول ذهب أكثر الحنابلة. وإلى الثاني ذهب الجمهور، فقالوا: المراد بقوله: «فاقدروا له» أي: انظروا في أول الشهر واحسبوا تمام الثلاثين، ويرجح هذا التاويل الروايات الأخر المصرحة بالمراد وهي ما تقدم من قوله: «فاكملوا العدة ثلاثين، ونحوها. وأولى ما فسر الحديث بالحديث.

#### و هل نصام بناء على الحساب؟ وو

قال الحافظ ابن حجر؛ قوله: «فاقدروا له». تقدم أن للعلماء فيه تاويلين، وذهب أخرون إلى تاويل ثالث، قالوا: معناه فاقدروه بحساب المنازل، قاله أبو العباس بن سريج من الشافعية، ومطرف بن عبد الله من التابعين وابن قتيبة من المحدثين. قال ابن عبدالبر: لا يصح عن مطرف، وأما ابن قتيبة فهو مما يعرج عليه في مثل هذا، قال: ونقل ابن قتيبة فهو مما عن الشافعي مسالة «ابن سريح»، والمعروف عن عن الشافعي ما عليه الجمهور، ونقل ابن العربي عن ابن سريج أن قوله: «فاقدروا له» خطاب لمن خصصه الله بهذا العلم، وأن قوله: «فاكلموا العدة» خطاب للعامة، فصار وجوب رمضان عنده مختلف الحال يجب على قوم بحساب الشمس والقمر، وعلى آخرين بحساب لعدد، قال: وهذا بعيد عن النبلاء.

وقال ابن الصلاح: معرفة منازل القمر هي معرفة سير الأهلة، وأما معرفة الحساب فامر دقيق يحتص بمعرفته الأحاد، قال: فمعرفة منازل القمر تدرك بأمر محسوس يدركه من يراقب النجوم، وهذا هو الذي أراده ابن سريج وقال به في حق العارف بها في خاصة نفسه، ونقل الروياني عنه أنه لم يقل بوجوب ذلك عليه، وإنما قال بجوازه، وهو اختيار القفال وأبى الطيب، وأما أبو إسحاق في المهنب، فنقل عن ابن سريج لزوم الصوم في هذه الصورة، فتعددت الأراء في هذه المسالة بالنسبة إلى خصوص النظر في الحساب والمنازل:

احدها: الجواز ولا يجزئ عن الفرض.

الباب احاديث تدل على نفي صوم يوم الشك رتبها ترتيبا حسنا، فصدرها بحديث عمار المصرح بعصيان من صامه- وقد علقه البخاري عقب الترجمة- ثم بحديث ابن عمر من وجهين؛ احدهما بلفظ: فإن غُم عليكم فاقدروا له، والآخر بلفظ: فاكملوا العدة ثلاثين، وقصد بذلك بيان المراد من قوله: فاقدروا له، ثم استظهر بحديث ابن عمر أيضًا: «الشهر هكذا وهكذا حبس الإبهام في الثالثة» ثم ذكر شاهدًا من حديث أبي هريرة لحديث ابن عمر مصرحًا بأن عدة الثلاثين المامور بها تكون من شعبان.

ثم قال ابن حجر رحمه الله: قوله: فقد عصى أبا القاسم، استدل به على تحريم صوم يوم الشك: لأن الصحابي لا يقول ذلك من قبل رأيه فيكون من قبيل المرفوع. قال ابن عبد البر: هو مسند عندهم لا يختلفون في ذلك. وخالفهم الجوهري المالكي فقال: هو موقوف لفظًا مرفوع حكمًا.

قال الطيبي: إنما أتى بالموصول ولم يقل يوم الشك مبالغة في أن صوم يوم فيه أدنى شك سبب لعصيان صاحب الشرع، فكيف بمن صام يوما الشك فيه قائم ثابت، قال: وقوله: «أبا القاسم» قيل: فائدة تخصيص ذكر هذه الكنية الإشارة إلى أنه هو الذي يقسم بين عباد الله أحكامه زماناً ومكاناً وغير ذلك.

#### 00 وجوب الصوم بالرؤية 00

قال ابن حجر: قوله: «لا تصوموا حتى تروا الهلال» ظاهره إيجاب الصوم حين الرؤية متى وجدت ليلاً او نهارا، لكنه محمول على صوم اليوم المستقبل، وبعض العلماء فرق بين ما قبل الزوال أو بعده، وهو ظاهر في النهي عن ايتداء صوم رمضان قبل رؤية الهلال، فيدخل فيه صورة الغيم وغيرها، ولو وقع الاقتصار على هذه الجملة لكفي ذلك لمن تمسك به، لكن اللفظ الذي رواه اكثر الرواة أوقع للمخالف شبهة وهو قوله: «فإن غم عليكم فاقدروا له». فاحتمل أن يكون المراد التفرقة بين حكم الصحو وحكم الغيم، فيكون المتعليق على الرؤية متعلقاً بالصحو، وأما الغيم فله حكم آخر، ويحتمل أن يكون بالمحرورة بالصحورة المعلورة المحرورة المعلورة المعلورة المعلم فله حكم آخر، ويحتمل أن يكون بالمحرورة المعلورة المعلورة



ثانيها: يجوز ويجزئ، على الساعيد السا

**ثالثها**؛ يجوز للحاسب ويجزئه لا للمنجم.

رابعها: يجوز لهما، ولغيرهما تقليد الحاسب يون المنجم.

خامسها: يجوز لهما ولغيرهما مطلقًا.

♦ وقال ابن الصباغ: أما بالحساب فلا بلزمه بلا خلاف بن أصحابنا.

قُلْتُ: ونقل ابن المنذر قبله الإجماع على ذلك ؛ فقال في الإشراف: صوم بوم الثلاثين من شعبان إذا لم، ير الهلال مع الصحو لا يجب بإجماع الأمة. وقد صح عن أكثر الصحابة والتابعين كراهته، هكذا أطلق، ولم يفصل بين حاسب وغيره، فمن فرق بينهم كان محجوجاً بالإجماع قبله.

وقال الشيخ عبد العزيز بن باز في اختياراته الفقهية الا عبرة شرعًا بمجرد ولادة القمر في إثبات الشهر القمري بدءًا وانتهاء بإجماع اهل العلم المعتد بهم ما لم تثبت رؤيته شرعًا، ومن خالف في ذلك من المعاصرين فمسبوق بإجماع من قبله، وقوله: مردود؛ لأنه لا كلام لأحد مع سنة رسول الله تعقي ولا مع إجماع السلف، أما حساب سير الشمس والقمر فلا يعتبر في هذا المقام لما ذكرنا أنفًا ولما ياتي:

أ- أن النبي المر بالصوم لرؤية الهلال والإقطار لها في قوله الله وصوموا لرؤيته وافطروا لرؤيته، وحصر ذلك فيها بقوله: «لا تصوموا حتى تروه»، وامر المسلمين أن عنم ليلة الثلاثين أن يكملوا العدة، ولم يامر بالرجوع إلى علماء النجوم، ولو كان قولهم هو الأصل وحده أو أصلاً آخر مع الرؤية في إثبات الشهر لبين ذلك، فلما لم ينقل ذلك، بل نقل ما يخالفه لل على أنه لا اعتبار شرعًا لما سوى الرؤية، أو إكمال العدة ثلاثين في إثبات الشهر، وأن هذا شرع مستمر الي يوم القيامة، قال تعالى: ﴿ وَمَا كَانَ رَبُّكَ نَسِيًا ﴾.

ودعوى أن الرؤية في الحديث يراد بها العلم، أو علية الظن يوجود الهلال، أو إمكان رؤيته لا التعيد

بنفس الرؤية مردودة؛ لأن الرؤية في الحديث متعدية إلى مقعول واحد، فكانت بصبرية لا علمية، ولأن الصحابة فهموا أنها رؤية بالعين، وهم أعلم باللغة ومقاصد الشريعة من غيرهم.

ب- أن تعليق إثبات الشهر القمري بالرؤية يتفق مع مقاصد الشريعة السمحة ؛ لأن رؤية الهلال أمرها عام يتيسر لأكثر الناس من الخاصة والعامة في الصحاري والبنيان، بخلاف ما لو علق الحكم بالحساب فإنه يحصل به الحرج ويتنافى في مقاصد الشريعة ؛ لأن أغلب الأمة لا يعرف الحساب.

ودعوى زوال وصف الأمية بعلم النجوم عن الأمة غير مسلمة، ولو سلمت فذلك لا يغير حكم الله تعالى؛ لأن التشريع عام للأمة في جميع الأزمنة.

ج- أن علماء الأمة في صدر الإسلام أجمعوا على اعتبار الرؤية في إثبات الشهور القمرية دون الحساب، فلم يعرف أن أحدًا منهم رجع إلى الحساب في ذلك عند الغيم ونحوه، أما عند الصحو فمن باب

د- لا يجوز لأحد أن يحتج على إبطال الرؤية بمجرد دعوى أصحاب المراصد أو بعضهم مخالفة الرؤية لحسابهم، كما لا يجوز لأحد أن يشترط لصحة الرؤية أن توافق ما يقوله أصحاب المراصد، لأن ذلك تشريع في الدين لم يأذن به الله.

ه- لا يخفى على كل من له معرفة باحوال الحاسبين من أهل الفلك، ما يقع بينهم من الاختلاف في كشير من الأحيان في إشبات ولادة الهلال أو عدمها، وفي إمكان رؤيته أو عدمه، ولو فرضنا اجتماعهم في وقت من الأوقات على ولادته أو عدم ولادته لم يكن إجماعهم حجة، لأنهم ليسوا معصومين بل يجوز عليهم الخطأ جميعًا، وإنما الإجماع المعصوم الذي يحتج به هو إجماع سلف الأمة في المسائل الشرعية.

والأحاديث في هذا المعنى كثيرة، وكلها تبين للأمة أنه لا اعتبار في الشرع المطهر للحساب، ولا لضعف منازل القمر، ولا لكبر الأهلة وضغرها، ولا لرؤية الهلال قبل طلوع الشمس من اليوم التاسع



الأكثر، واختار أبو الطيب وطائفة الوجوب، وحكام البغوي عن الشافعي.

#### وو ضابط البعد وو

وفي ضبط البعد أوجه:

احدها: اختلاف المطالع، قطع به العراقيون والصيدلاني، وصححه النووي في الروضة وشرح المهذب.

تانيها: مسافة القصر قطع به الإمام والبغوي. وصححه الرافعي في الصغير والنووي في شرح مسلم.

ثالثها: اختلاف الإقاليم.

رابعها: حكاه السرخي، فقال: يلزم كل بلد لا يتصور خفاؤه عنهم بلا عارض دون غيرهم.

خامسها: قول ابن الماجشون المتقدم، واستدل به على وجوب الصوم والفطر على من رأى الهلال وحده وإن لم يثبت بقوله. وهو قول الأئمة الأربعة في الصوم، واختلفوا في الفطر، فقال الشافعي: يفطر ويخفيه، وقال الأكثر: يستمر صائما احتباطاً.

#### ون توحيد الصوم 🗯

لا شك أن توحد المسلمين في صوصهم كما يتوحدون في حجهم أمر محبب للنفس يدعو إلى القوة والوحدة والآلفة وعدم الاختلاف ونبذ الخلاف، ولكن إذا حدث واختلفت البلاد في الرؤية فقال الشيخ ابن باز رحمه الله: فعلى المسلمين في كل بلد أن يصوموا مع قادتهم درءًا للفتنة ودفعًا للخلاف.

وكذا قال الشيخ الألباني رحمه الله تعالى، إلى أن ييسر الله للمسلمين توحدهم فارى انه على المسلمين في كل بلد أن يصوموا ويغطروا مع مفتيهم، حسمًا لمادة الخلاف ومتعًا للنزاع.

نسال الله تعالى أن يرزقنا الإخلاص في القول والعمل، وأن يرد المسلمين إلى دينهم ردًا جميلاً، وأن يتقبل منا الصيام، والقيام. وأخر دعوانا أن الحمد لله رب الغالمين. والعشرين، سواءً كان منخفضًا أو مرتفعًا، وإنما الاعتبار شرعًا بالرؤية الشرعية بعد المغرب أو إكمال العدة.

#### وه اختلاف المطالع وه

قال الحافظ في الفتح: «قوله: فلا تصوموا حتى تروه» ليس المراد تعليق الصوم بالرؤية لكل أحد، بل المراد بذلك رؤية بعضهم وهو من يثبت به ذلك.

قال: وقد اختلف العلماء في المطالع على مذاهب: أحدها: لكل أهل بلد رؤيتهم، وفي صحيح مسلم من حديث ابن عباس رضي الله عنهما ما يشهد لذلك- ومراده بحديث ابن عباس الذي في مسلم هو: عن كريب أن أم الفضل بنت الحارث بعثته إلى معاوية بالشام، قال: فقدمت الشام فقضيت حاجتها، واستهل على رمضان وأنا بالشام، فرأيت الهلال ليلة الجمعة. ثم قدمت المدينة في أخر الشهر، فسألني عبد الله بن عباس رضي الله عنهما. ثم ذكر الهلال فقال: متى رأيتم الهلال فقلت: رأيناه يوم الجمعة. فقال: أنت رأيته فقلت: نعم، ورأه الناس فصاموا، فقال: انت رأيته فقلت: نعم، ورأه الناس فصاموا، نزال نصوم حتى نكمل ثلاثين أو نراه. فقلت: الا تكتفي برؤية معاوية وصيامه فقال: لا. هكذا أمرنا رسول الله نع.

قال الحافظ في الفتح: وحكاه ابن المنذر عن عكرمة والقاسم وإسحاق، وحكاه الترمذي عن أهل العلم، ولم يحك سواه، وحكاه الماوردي وجها للشافعية.

ثانيها: مقابله وهو إذا رؤي ببلدة لزم اهل البلاد كلها، وهو المشهور عند المالكية، لكن حكى ابن عبد البر الإجماع على خلافه، وقال: أجمعوا على أنه لا تراعى الرؤية فيما بعد من البلاد كخراسان والأندلس.

وقال ابن الماجشون: لا يلزمهم بالشهادة إلا لأهل البلد الذي ثبتت فيه الشهادة، إلا أن يثبت عند الإمام الأعظم فيلزم الناس كلهم ؛ لأن البلاد في حقه كالبلد الواحد إذ حكمه نافذ في الجميع.

وقال بعض الشافعية: إن تقاربت البلاد كان الحكم واحدًا، وإن تباعدت فوجهان لا بحب عند



# رمضان والإيمان

الحمد لله الذي هدانا لهذا وما كنا لنهندي لولا أن هدانا الله، وأشهد أن لا إله إلا الله ولي من تولاه، وأشهد أن محمداً عبده ورسوله وخير من قام بامر مولاه، وبعد:

فمن معتقد أهل السنة والجماعة أن الإيمان هو الإقرار بالقلب والنطق باللسان والعمل بالجوارح، فالإيمان يزيد وينقص بزيادة هذه الأمور الثلاثة ونقصانها، فالإيمان يزيد من حيث إقرار القلب وطمانينته كما قال تعالى عن إبراهيم عليه السلام: ورَبَّ أَرنِي كَيْفَ تُحْيِي الْمُوتِي قَالَ أُولَمُ تُوْمِنُ قَالَ بَلَى وَلَكِنَّ لِيطَمَئنُ قَلْبِي ﴾ [البقرة: ٢٦٠]، ويزاد بالنطق فليس إيمان من يكثر من ذكر الله مثل إيمان من يغفل أو يقل ذكره لله، فلا شك أن الأول إيمانه أزيد، وكذلك العمل، فمن عمل بجوارحه طاعات صار أزيد إيمانا ممن قلت أعماله.

يقول الإمام الطحاوي: وأما الريادة بالعمل والتصديق المستلزم لعمل القلب والجوارح فهو أكمل من التصديق الذي لا يستلزمه، فالعلم الذي يعمل به صاحبه أكمل من العلم الذي لا يعمل به. [شرح الطحاوية ص٢٠٠].

ويقول النووي في شرح مسلم: التصديق يكمل بالطاعات كلها فما ازداد المؤمن من أعمال البركات إيمانه أكمل، وبهذه الجملة يزيد الإيمان وبنقصانها ينقص، فمتى نقصت أعمال البر نقص كمال الإيمان، ومتى زادت أعمال البر زاد الإيمان كمالاً، هذا توسط القول في الإيمان، وأما التصديق بالله تعالى ورسوله فلا ينقص. [شرح مسلم ١٩١٤].

وهذا المعتقد خلافًا لما يعتقده المرجئه بأنه لا يضر مع الإيمان ذنب لمن عمله، وهذا باطل قطعًا، وخلافًا لما يعتقده الخوارج بخروج المرء من الإيمان بارتكاب الكبيرة، وأدلة زيادة الإيمان من القرآن هي:

قوله تعالى: ﴿ الّذِينَ قَالَ لَهُمُ النّاسُ إِنَّ النّاسَ قَدْ جَمِعُوا لَكُمْ فَاخْشُوهُمْ فَرَادَهُمْ إِيمَانًا وَقَالُوا حَسَيْنًا اللّهُ وَنَعُم الْوَكِيلُ ﴾ [ال عمران ١٧٣]، وقوله تعالى: ﴿ إِنَّمَا اللّهُ وَجِلْتٌ قُلُوبُهُمْ ﴿ إِنَّمَا اللّهُ وَجِلْتٌ قُلُوبُهُمْ وَإِذَا تُلْيَتْ عَلَيْهِمْ أَيَاتُهُ زَادَتُهُمْ إِيمَانًا وَعَلَى رَبِّهِمْ وَإِذَا تُلْيَتْ عَلَيْهِمْ أَيَاتُهُ زَادَتُهُمْ إِيمَانًا وَعَلَى رَبِّهِمْ

## إعداد / شوقي عبدالصادق

يتوكُلُونَ ﴾ [الانفال: ٢]، وقوله تعالى: ﴿ وَإِذَا مَا أَنْزَلَتْ سُورَةً فَمَنْهُمْ مَنْ يَقُولُ أَيْكُمْ زَادَتُهُ هَذَه إِيمانًا فَأَمَّا النّبِينَ امَنُوا فَزَادَتُهُمْ إِيمانًا وهُمْ يستَبْشَرُونَ (١٢٤) وأمَّا النّبِينَ في قُلُوبِ هِمْ مرضُ فَزَادَتُهُمْ رَجْسا إلى رَجْسهمْ وماتُوا وهُمْ كَافُرُونَ ﴾ [التوبة: ١٢٤، ١٢٤].

وقوله تعالى: ﴿ وَيَزِيدُ اللّهُ الّذِينَ اهْتَدُواْ هُدَى وَالْبِاقِياتُ الصَّالِحَاتُ خَيْرٌ عَنْدَ رَبّكَ تَوَابا وَخَيْرُ مَرْدُا ﴾ [مريه: ٧٦]، وقوله تعالى: ﴿هُوَ النّهِ النّهُ وَمَنِينَ لِيرْدُادُوا إِيمانًا مَعَ السّحَيِينَةُ فِي قُلُوبِ النّهُوْمِنِينَ لِيرْدُادُوا إِيمانًا مَعَ عليمًا حَكِيمًا ﴾ [الفتح: ٤]. وقوله تعالى: ﴿ وما جعلنًا عَدْتُهُمْ إِلاَ فَتُنَةُ أَصْحَابُ النّارِ إِلاَّ مَلاَئِكَةً وما جعلنًا عَدْتُهُمْ إِلاَّ فَتُنَةً لَلْذِينَ كَفُرُوا لِيمانًا وَلاَ بِرِيّابُ الّذِينَ أُوتُوا الْكَتَابِ وَيَزُدَادُ النّذِينَ أُوتُوا الْكَتَابِ وَيَرْدَادُ النّذِينَ أُوتُوا الْكَتَابِ وَيَرْدَادُ وَلَا يَعْمُ فَتَيةً آمنُوا بِرَبّهمْ وَرُدْاهُمْ وَلَيْكُ نَبَاهُمْ بِالْحَقِ إِنْهُمْ فَتَيةٌ آمنُوا بِرَبّهمْ وَرُدْاهُمْ هَدَى وَ اللّهُ هَدى وَالَّذِينَ اهْتَدُوا الْمُتَدُوا يَعْمَلُوا بِرَبّهمْ وَرُدْاهُمْ هَدى وَالْذِينَ اهْتَدُوا الْمُتَدُوا رَدُهُمْ هَدى وَاللّهِ مَا الْحَقَ إِنْهُمْ فَتَيةٌ آمنُوا بِرَبّهمْ وَرُدْاهُمْ هُدى وَالّذِينَ اهْتَواهُمْ وَاللّهُ الْمُدُوا لَيْ وَلَوْلِهُ تَعْلَى الْمُتَالِي الْمُتَوا الْمُتَابِقُوا الْمُتَابِعُمْ وَرُدُاهُمْ هُدى وَاللّهُ مَنْ الْمُتُوا الْمُنْ وَالْمُ اللّهُ الْمُنْ وَلَوْلَا الْمُ الْمُنْ وَالْمُ مُ وَالْمُوا لِيسَامُ مَنْ الْمُتُوا بِرَبُهُمْ وَرُدُاهُمْ وَالْمُ مُ وَلَاكُونَ الْمُنْ وَالْمُ مُعْلِي الْمُ الْمُنْ وَالْمُوا لِمِنْ الْمُوا لِمِنْ الْمُنْهُ وَلَا اللّهُ الْمُنْوا بِرِيْهُمْ وَرُدْاهُمْ وَلَاهُمْ الْمُؤْلِقُولُهُمْ وَالْمُوا لِمُنْ اللّهُ اللّهُ وَلَالْمُ الْمُؤْلِقُولُوا اللّهُ الْمُنْوا لِلْمُعْلَاقِ الْمُؤْلِقُولُ اللّهُ الْمُؤْلِقُولُ الْمُؤْلُولُ اللّهُ الْمُنْ الْمُؤْلِقُولُ الْمُؤْلُولُ الْمُؤْلِقُولُ اللّهُ الْمُؤْلُولُ الْمُؤْلِقُولُ الْمُؤْلُولُ الْمُؤْلُولُ الْمُؤْلِقُ الْمُؤْلُولُ الْمُؤْلُولُ الْمُؤْلُولُ الْمُؤْلُولُ الْمُؤْلُولُ الْمُؤْلُولُ الْمُؤْلُولُ الْمُؤْلُولُ الْمُؤْلُ الْمُؤْلُولُ الْمُؤْلُ

#### و وأدلة زيادة الإيمان من السنة و

ما رواه مسلم عن عبد الله بن عمر رضي الله عنهما عن رسول الله قي أنه قال: هيا معشر، النساء تصدقن وأكثرن الاستغفار فإني رأيتكن أكثر أهل النار.. فقالت امرأة منهن جزلةً: وما لنا يا رسول الله أكثر أهل النار. قال: «تكثرن اللعن وتكفرن العشير، منكن» قالت: يا رسول الله، وما نقصان العقل والدين قال: أما نقصان العقل فشهادة امرأتين تعدل شهادة رجل، فهذا نقصان العقل فشهادة امرأتين تعدل شهادة رجل، فهذا نقصان العقل وتمكث الليالي ما المرأة للصلاة والصيام في حال الحيض نقصان في الدين، فرك الدين، وإن كانت غير أثمة في هذا الترك حال الدين، وإن كانت غير أثمة في هذا الترك حال حيضها ونفاسها فيكون من صلى أكثر وصام يزداد دينه وإيمانه، ولذلك بوب الإمام مسلم في صحيحه ديت باب نقصان الإيمان بنقص الطاعات وذكر هذا الحديث

وما رواه مسلم أيضًا باب الدوام على الذكر



### المسلمون في رمضان ويكثرون منها: أولاً: الصيام يزيد في الإيمان:

فقد أورد البخاري في كتاب الإيمان من صحيحه باب صوم رمضان احتسابًا من الإيمان ثم ساق بسنده عن أبي هريرة رضى الله عنه قال: قال رسول الله ﷺ: "من صام رمضان إيمانًا واحتسابًا عُفْر له ما تقدم من ذنيه.

والصوم يزيد في الإيمان إذا جاء المسلم به كما وكيفًا ويمراتيه الثلاث كما قال العلماء، فكف البطن والفرج عن قضاء الشهوة، ولم يكتف بذلك لأن هذا صوم العموم بل كف النظر عن عورات النساء وزينتهن، واللسان عن الولوغ والخوض في أعراض المسلمين، والبد عن الإيداء والمال الحرام والسمع عن سماع الزور والغناء، وسائر الجوارح عن المنكر والفحشاء، بل لم يكتف بذلك ولكنه صوّم قلبه عن الهمم الدنيئة والأفكار المبعدة عن الله تعالى، وكفه عما سوى الله بالكلية فلا يتعلق قلبه بمخلوق لبحيب سؤله أو يكشف ضره، وهذا صوم خصوص الخصوص وبرحى للمسلم الذي باتي به أن يزيد

#### تانيا: اطعام الطعامفي رمضان بريد الايمان

فقد أورد البخاري في كتاب الإيمان من صحيحه ناب اطعام الطعام من الإسلام، عن عبد الله بن عمرو رضى الله عنهما أن رجلاً سأل النبي 😅: أي الإسلام خبر؟ قال: "تُطعم الطعام، وتقرأ السلام على من عرفت ومن لم تعرف. [فتح الباري ١/٧٢].

فاحرص أيها المسلم على إطعام الطعام وتفطير الصائمين فإنه يزيد من ايمانك إن شاء الله وتأخذ مثل أحر من قطرتهم.

### ثالثًا: القيام في رمضان طاعة تزيد في الإيمان

لحديث أبي هريرة رضى الله عنه أن رسول الله 😅 قال: «من قام رمضان إيمانًا واحتسابًا غُفَر له ما تقدم من ذنبه. [صحيح البخاري، كتاب الإيمان، باب نطوع قيام رمضان من الإيمان).

فالزم أيها المسلم القيام فيه حتى تختم القرآن فيه على الأقل مرة، واحرص على التراويح التي يطمئن فيها الامام ولا ينقر صلاته بل يجيد قراءته ويتم ركوعها وسجودها، وليتذكر المسلم أن رسول الله 🐲 كان يقوم من الليل حتى تتفطر قدماه، وأنه مهما قام من الليل وقدم من الطاعة فإنه سوف

وتركه، والحديث عن حنظلة الأسدى بقول فيه لرسول الله 👺: نكون عندك تذكرنا بالنار والجنة حتى كأنا رأى العين، فإذا خرجنا من عندك عافسنا الأزواج والأولاد والضيعات، فنسينا كثيرا فقال وسول الله عنه: والذي نفسي بيده إن لو تدومون على ما تكونون عندي وفي الذكر لصافحتكم الملائكة على فرشكم وفي طرقكم ولكن باحنظلة ساعة وساعة ثلاث مرات.

والشاهد من الحديث هو زيادة إيمان الصحابة عندما يذكرهم الرسول 🐲 بالجنة والنار وترق قلوبهم حتى كأنهم برون باعينهم الجنة فإذا خرجوا من عنده وشغلوا بالأولاد والزوجات والأموال فقدوا شيئًا من لين القلوب ورقتها فأقسم لهم النبي 🛎 أنهم لو ظلوا بعد انصرافهم من عنده- أي بعد زوال المؤثر- في الذكر وفي الطاعات لصافحتهم الملائكة على فرشهم وفي طرقهم، ولكن ساعة تلين القلوب ويزداد فيها الإيمان بالذكر وكثرة الطاعات، وساعة تقسو ويقل الإيمان، وتفقد شيئًا من لينها.

#### 😄 ومن أدلة زيادة الإيمان من أقوال السلف 🖭

قال البخارى: لقيت أكثر من ألف رجل من العلماء بالأمصار فما رأيت أحدًا منهم يختلف في أن الإيمان قول وعمل ويزيد وينقص، وكان معاذ بن جبل يقول للرجل من إخوانه: اجلس بنا نؤمن ساعة فيجلسان فيذكران الله تعالى ويحمدانه.

وعن ابن مسعود رضى الله عنه أنه كان يقول: «اللهم زدنا إيمانًا وتقينًا وفقها». (فتح الباري ١/٦١،

وقال أبو الدرداء رضى الله عنه: من فقه العبد أن يتعاهد إيمانه وما نقص منه، ومن فقه العبد أن يعلم أيزداد هو أم ينقص؟ على الما الما الما الما الما

وكان عمر رضى الله عنه يقول لأصحابه: هلموا نزدد إيمانًا فيذكرون الله عز وجل. [شرح الطحاوي [YVA]

وقال عمار بن ياسر: ثلاث من جمعهن، فقد جمع الإيمان: الإنصاف من نفسك وبدل السلام للعالم، والإنفاق من الإقتار. [ذكره البخاري ١/١٠٣].

ويقول النووي في شرح مسلم، وأما إطلاق اسم الايمان على الأعمال فمتفق عليه عند أهل الحق ودلائله في الكتاب والسنة أكثر من أن تحصر واشهر من أن تشهر، قال الله تعالى: ﴿ وَمَا كَانَ اللَّهُ ليضيع إيمانكم ، أجمعوا على أن المراد صلاتكم. (شرح مسلم ۱/۱٤٩).

ومن هذه الأعمال التي تزيد في الإيمان ويفعلها



يستقلُ هذا يوم القيامة في حق ربه تعالى ؛ لقول رسول الله عن الو أن رجلاً يُجرُ على وجهه من يوم ولد إلى يوم يموتُ هرمًا في مرضاة الله عز وجل لحقَّرهُ يوم القيامة ». [السلسلة الصحيحة: ٤٤٢].

#### رابعًا: قيامُ ليلة القدريزيد الإيمان

لحديث أبي هريرة رضي الله عنه قال: قال رسول الله عنه : من يقم ليلة القدر إيماناً واحتساباً غفر له ما تقدم من ننبه . [البخاري، كتاب الإيمان، باب قيام ليلة القدر من الإيمان)، فالمسلم وهو يلتمس ليله القدر في العشر الأخيرة من رمضان يقوم ليله إلا قليلاً يزداد إيمانه بهذه الطاعة لطول وقوفه بين يدي ربه وكثرة تضرعه إليه سبحانه.

#### خامسا قراءة القرآن تزيد الإيمان

يقول الله تعالى: ﴿ وَإِذَا مَا أَفْرَلْتُ سُورةً فَمَنْهُمْ مِنْ يَقُولُ أَيْكُمْ رَادَتُهُ هَذَهِ إِيمَانًا ﴾ [النوبة]، فإن القرآن يريد قارئه والعالم به إيمانًا وتقوى وخشوعًا كما في قوله تعالى: ﴿ إِنَّ الدِّينَ أُوتُوا الْعِلْمُ مِنْ قَبْلُه إِذَا يُتُلِّى عَلَيْهِمْ يَخْرُونَ لِلأَنْقَانِ سُجُدًا (١٠٧) ويقُولُونَ يُتُلِى عَلَيْهِمْ يَخْرُونَ لِلأَنْقَانِ سُجُدًا (١٠٧) ويقُولُونَ سُبُحَدا (١٠٨) ويقُولُونَ سُبُحَدا (١٠٨) ويقُولُونَ ويزيدُهُمْ خَشُوعًا ﴾ [الإسراء:

وفي رمضان يقبل المسلمون على القرآن فيكثرون من تلاوته في ليلهم ونهارهم وفضلاً عن الثواب الذي يناله عن كل حرف من أحرف القرآن، إذا قرأه المسلم متقناً قراءته عشر حسنات ويُجازى بأن الله تعالى يستمع له ؛ لما رواه مسلم عن أبي هريرة رضي الله عنه أنه سمع رسول الله على يقول: "ما أذن الله لشيء ما أذن لنبي حسن الصوت يتغنى بالقرآن يجهر به". ومعنى أذن أي استمع لشيء ويزيد الله هذا القارئ إيماناً مع إيمانه، ويكون من الذاكرين الله كثيرا، وبباهي ملائكته به.

#### سادساً؛ كثرة ذكر الله تعالى تريد الإيمان

ففي رمضان تطول فترة تواجد المسلمين بالمساجد قبيل الفجر والمغرب، وأيام الاعتكاف ويكثر الذكر لله تعالى في هذه الأوقات فيزيد الإيمان في رمضان، فلتحرص أيها المسلم على خير الذكر وخير الدعاء وهو كلمة التوحيد وأثقل الكلام في الميزان فيزداد إيمانك ويُغفر ذنيك، وتسمو عند ربك ؛ لما رواه البخاري ومسلم من حديث أبي هريرة رضى الله عنه قال: قال رسول الله عنه قال: لا إله إلا

الله وحده لا شريك له، له الملك وله الحمد وهو على كل شيء قدير في يوم مائة مرة كانت له عدل عشر رقاب وكتب له مائة حسنة، ومحيت عنه مائة سيئة وكانت له حرزًا من الشيطان يومه ذلك حتى يمسي ولم يات احد بافضل مما جاء به إلا احد عمل عملاً اكثر من ذلك. [اللؤلؤ والمرجان ١٧٢٤].

فاحرص أخي الحبيب على أذكار الصباح والمساء وأدبار الصلوات.

### سابعاً: ومما يزيد في الإيمان خوف المؤمن أن يحبط عمله:

في رمضان تنضبط جوارح الكثير من الناس، خوفا على صيامهم من الضياع، ولضيق مجاري الشيطان بالجوع والعطش أو الصوم عموما، فالمسلم في رمضان عندما يقترف سيئة يستحضر حرمانه طوال النهار فيندم ويستغفر ويجد من يُذكره بصومه فيقال له: كيف تسب وتلعن وأنت صائم؟ وكيف تفعل كذا وأنت صائم؟ فينزجر ويرتدع ولا ياتي بنواقض الإيمان، ومن ثم يزداد إيمانه بخوفه من حبوط عمله، ولذلك بوب الإمام البخاري باباً في كتاب الإيمان من صحيحه سماه باب خوف المؤمن أن يحبط عمله وهو لا يشعر.

وعلى المسلم أن يجتنب السباب واللعن ؛ لقول النبي في مسلم السلم فسوق وقتاله كفر ، وقوله من لم يدع قول الرور والعمل به فليس لله حاجة في أن يدع طعامه وشرابه ، رواه البخاري وغيره .

وكل هذه المضالفات وغيرها يقدح في زيادة الإيمان، فإذا صمت أيها المسلم هذا الصيام وقمت وقرآت القرآن وتصدقت وأطعمت الطعام وذكرت الله تعالى وشعرت أن إيمانك يزداد يوما بعد يوم حتى وصلت إلى آخر رمضان فلا تكن بعد رمضان كما قال تعالى: ﴿ وَلاَ تَكُونُوا كَالْتِي نَقَضَتُ غُزُلُها مَنْ بعد قُوهُ أَنْكَاتًا ﴾ [النحل: ٩٢]. ولا تكن كالذي قال الله تعالى فيه: ﴿ وَاتّلُ عَلَيْهِمْ ثَبا الّذِي أَتَيْنًاهُ آياتِنا فَانْسَلَحُ مَنْها فَأَتْبِعهُ الشَيْطان فَكَان مِن الْغَاوِينَ ﴾، بل استمر على المزيد، وطلب المزيد، وكن عند قوله تعالى: ﴿ وَقُلْ رَبِّ زَدْنِي عَلْما ﴾، وقوله تعالى: ﴿ وَاعْبُدُ رَبُكُ حَتَّى يَأْتِبُكُ النَّيقينُ ﴾، وقوله تعالى: ﴿ وَاعْبُدُ رَبُكُ حَتَّى يَأْتِبُكُ النِّيقِينُ ﴾، وقوله تعالى: ﴿ وَاعْبُدُ رَبُكُ حَتَّى يَأْتِبُكُ النِّيقِينُ ﴾، وقوله تعالى: ﴿ وَاعْبُدُ رَبُكُ حَتَّى يَأْتِبُكُ النِّيقِينُ ﴾، وقوله تعالى: ﴿ وَاعْبُدُ رَبُكُ حَتَّى يَأْتِبُكُ النِّيقِينُ ﴾، وقوله تعالى: ﴿ فَاسْتَقَمْ كَمَا أُمْرُتَ ﴾.

وصلى الله وسلم وبارك على نبينا محمد وآله وصحبه وسلم.

# مختارات من علوم القرآن 💎 فضائلا

# رُورة (المعمران)

الحمد لله، والصلاة والسلام على رسول الله وآله وصحته ومن والاه ، وبعد:

فحديثنا بإذن الله في هذا العدد يدور حول الآيتين الثامنة والثلاثين والتاسعة والثلاثين من سورة آل عمران، وهما متصلتان بالآيات التي نكرناها في العددين السابقين، وذلك لتتم الفائدة ؛ لأن الكلام مستانف والقصة مستقلة، سيقت في تضاعيف حكاية مريم، لما بينهما من قوة الارتباط، وشدة الاشتباك، مع ما في إيرادها من تقرير ما سيقت له حكايتها من بيان أصفياء ال عمران، فإن فضائل بعض الاقرباء ادلة على فضائل الأخرين،

قال تعالى: ﴿ هُنَاكَ دَعَا زُكَرِيًا رَبُّهُ قَالَ رَبِّ هَبُ لِي مِنْ لَدُلُكَ ذُرِّيَّةً طَيِّبَةً إِنْكَ سَمِيعُ الدِّعَاءِ ﴾.

«هنالك»: هذا اسم إشارة إلى المكان، واللام للبعد، والكاف حرف خطاب، يعني في ذلك الزمن، والإشارة هنا يحتمل أن تكون للزمن، أي في ذلك الزمن، ويحتمل أن تكون للمكان، أي في المكان الذي هو محراب مربم.

ادعا زكريا ربه: لما رأى زكريا عليه السلام كرامة مريم على الله ومنزلتها منه تعالى، وآن الله يرزقها فاكهة الشقاء في الصيف وفاكهة الصيف في الشقاء، رغب في آن يكون له من زوجته ولد مثل ولد اختها في السّجابة والكرامة، وإن كان شيخًا كبيرًا قد وهن عظمه واستعل راسه وكانت امراته كبيرة عاقرًا، فسال ربه بنداء خفى: ﴿قَالَ رَبُّ هَمْ لَى مَنْ لَدُنَّكُ ذُرِّيَّةٌ طَيِّبَةٌ ﴾.

هب لي: أي: أعطني، والهبة: هي التبرع بالشيء بلا عوض، لكن قال العلماء: إن هناك هبة، وهدية وصدقة، فالصدقة: ما أربد به ثواب الآخرة.

والهدية: ما أريد به التودد والتقرب بين المهدي والمهدى إليه.

والهدة: ما قصد به مجرد انتفاع الموهوب له.

«رب هب لي من لـدنك»: أي من عـنـدك، وأضـاف العندية إلى الله عز وجل ليكون أبلغ وأعظم ؛ لأن هدية الكريم أكرم.

وقوله: «ذرية» بمعنى مذروعة، أي: مخلوقة، وقوله: «طيبة»: أي طيبة في أقوالها وأفعالها، وكذلك في

# إعداد/ مصطفى البصراتي

أجسامها، فهو متناول للطيب الحسي والطيب المعنوي.

«إنك سميع الدعاء»: أي مجيبه، والدعاء: هو سؤال العبد ربه حاجته إما بجلب منفعة، وإما بدفع مضرة.

«فنادته الملائكة»: وفي قراءة فناداه الملائكة ؛ لأن الملائكة جمع تسكير، وجمع التكسير يجوز فيه التذكير والتانيث، ويمكن أن يراد بالملائكة وأحد وهو جبريل.

«ناد؛ه» وعبر عنه بالجمع باعتبار الجنس؛ لأنه واحد منهم، ومعنى فنادته: أي خاطبته وأسمعته وهو قائم يصلى في محراب عبادته.

وهو قائم يصلي في المحراب: والمحراب مفعال من الحرب، وهو مكان العبادة أو مكان الصلاة، فهو المسجد كله وليس المحراب هو طاق القبلة أو الفجوة الموجودة في جدار القبلة فهذه محدثة، ما كانت في زمن الرسول في ولا في زمن صحابته، وقد قبل إن الذي آحدثها هو الوليد بن عبد الملك.

وسمي المحراب بهذا لأنه مكان حرب الشياطين، فإن العبادة حرب للشياطين.

«إن الله يبشرك: «أنّ فيها قراءتان: قراءة بالقتح، وقراءة بالكسر، فاما على قراءة الكسر: إن الله، فلأن النداء قول، ومقول القول إذا صبر بد إن يجب فيه كسر إن كقوله تعالى: ﴿قَالَ إِنِّي عَبْدُ الله ﴾ [مريم: ٣٠]، وأما على قراءة الفتح فهي على تقدير حرف الجر: (فنادته الملائكة بأن الله يبشرك)، ببشرى الله بهذا الابن (يحيى).

ايضًا في قوله تعالى: «يُبشَرك قراءتان: يَبشُرُك، يُبشُرُك، قال أبو منصور الأزهري في «معاني القراءات»: من قرآ (يُبشُرك) فهو من البشارة لا غير، يقال بشرتُه بِشَارة بتشديد الشين، والبشارة هي الإخبار بما يسر، وسميت بذلك لتأثر البشرة بالخبر، لأن الإنسان إذا بشر بما يسره يفرح ويظهر ذلك على وجهه.

ومن قرأ (يبشرك) فمعناه: يسرُكُ ويُفْرِحُكَ، يقال: بَشَرْته ابْشُرُهُ إذا فَرُحَّتَهُ، ومن العرب من يجيز: بشرته وأبشرتُه ويَشَرِتُه بمعنى وأحد. وبقال: بشرتُه فابشر

ويشر، أي سر وفرح.

وكذلك الإخبار بما يسوء بشرى، لأن البشرة تتأثر بذلك، ومنه قوله تعالى: ﴿قَبَشُرُهُمْ بِعَذَابِ الْيَمِ [التوبة: ٢٤]، وقوله تعالى: ﴿ بَشَرُ الْمُنَافِقِينَ بِأَنَّ لَهُمْ عَذَابُ الْلِمَا ﴾ [النساء: ١٣٨].

قال الله تعالى: «بيحى» هذا المبشر به، ويحيى: قيل إنه من الحياة والله سماه بذلك إشارة إلى أنه سيحيا ويبقى، وعلى هذا فهو ممتوع من الصرف للعلمية هذن الفعل.

وقوله: «مصدقًا بكلمة من الله وسيدًا»: مصدقًا: أي بعيسى ابن مريم ؛ إذ هو أول من صدق به وعلى سنته ومنهاحه.

ويكلمة من الله، هو عيسى ابن مريم ؛ يعني مصدق بعيسي، لأن عيسى كلمة الله، وسمي بذلك لأنه كان بكلمة الله ولم يكن من أب كما يكون البشر، قال تعالى: ﴿إِنَّ مِثْلَ عَيْسَى عَنْدَ اللهُ كَمَثْلُ أَدْمَ خَلَقَهُ مِنْ تُرَابِ ثُمَ قَالَ لَهُ كُنْ فَيكُونَ ﴾ [ال عمران: ٩٩].

خلقه: أي آدم من تراب، ثم قال له: كن فيكون، ولهذا سمي عيسى بالكلمة ؛ لأنه كان بكلمة الله وليس هو كلمة الله ؛ لأن كلمة الله وصف لله عز وجل، فالكلام وصف للموصوف، ولا يمكن أن يكون وصف الله عينا

وقوله: «من الله» بيان لابتداء الأمر وليست للتبعيض، فالكلمة هذا ليست بعضا من الله، بل منشؤها منه.

وسيدا، معطوفة على «مصدفاً» فتكون منصوبة على الحال، والسيد من ساد غيره وشرف عليه بالعلم والدين والخلق والمعاملة والخلق: يشمل كل خلق يسود به الإنسان غيره من الجود والشجاعة والإيثار وغير ذلك.

وحصوراً ومعطوفة على مصدقاً وهي منصوبة على الحال، وحصوراً فعول بمعنى فاعل، أي حاصراً نفسه عن آراذل الأخلاق، فيكون هذا المبشر به موصوفاً بصفات الكمال الدال عليها قوله: «سيداً ومبراً من النقص وسوء الأخلاق الدال عليه قوله: «وحصوراً فيكون جمع له بين النفي والإثبات، وذلك لأن الإنسان لا يكمل إلا بوجود صفات الكمال وانتفاء صفات النقص،

وقد ذهب فريق من المفسرين إلى أن الحصور الذي لا ياتي النساء، أو لا ينزل الماء، أو ذكره مثل هُدُبة الثوب (أي طرف الثوب) أو الممنوع عن إتيان النساء ؛ يعنى لا يستطيع على النساء.

قال ابن عثيمين رحمه الله: «فإن في هذا نظراً واضحاً لأن عدم قدرة الإنسان على النساء ليس كمالاً ؛ إذ إن ذلك ليس منه بتخلق ولكنه عيب».

وقال ابن كثير في تفسيره نقلاً عن القاضي عياض في كتابه «الشفاء»: «اعلم أن ثناء الله على يحيى أنه كان «حصوراً» ليس كما قاله بعضهم... بل قد أنكر هذا

حذاق المفسرين، ونقاد العلماء، وقالوا: هذه نقيصة وعيب، ولا يليق بالأنبياء عليهم الصلاة والسلام، وإنما معناه أنه معصوم من الذنوب كانه حصور عنها. إن عدم القدرة على النكاح نقص، وإنما الفضل في كونها موجودة ثم يمنعها إما بمجاهدة كعيسى عليه السلام، أو بكفاية من الله عز وجل ليحيى عليه السلام، ثم هي مقى من قدر عليها، وقام بالواجب فيها، ولم تشغله عن ربه درجة عليا، وهي درجة نبينا ﷺ الذي لم يشغله كثرتهن عن عبادة ربه، بل زاده ذلك عبادة بتحصينهن وقيامه عليهن، وإكسابه لهن وهدايته إياهن، بل قد صرح أنها ليست من حظوظ دنياه هو، وإن كانت من حظوظ دنيا هو، وإن كانت من حظوظ دنيا هو، وإن كانت من حظوظ دنيا هم دنياكم....

هذا لفظه، والمقصود أنه مدح لحيى بأنه حصور ليس أنه لا يأتي النساء، بل معناه كما قاله هو وغيره: أنه معصوم من الفواحش والقادورات، ولا يمنع ذلك من تزويجه بالنساء الحلال وغشيانهن وإيلاءهن بل قد يفهم وجود النسل له من دعاء زكريا المتقدم حيث قال: وهب لي من ندئك ذرية ظيبة في كانه قال: ولدا له ذرية ونسل وعقب، والله سبحانه وتعالى أعلم. أهـ.

وتبياً من الصالحين .: هذه معطوفة ايضاً على مصدقاً ، فهو مصدق ونبي ، ولا يلزم من تصديقه بعيسى أن يكون تابعاً له ، فها هو محمد عليه الصلاة والسلام مصدق بجميع الأنبياء وهم يتبعونه ولا يتبعهم ، ولهذا قال النبي عن الو كان موسى حياً ما وسعه إلا اتناعى ، رواه احمد .

ولهذا صار إماماً لهم ليلة المعراج، وإذا نزل عيسى عليه السلام في آخر الزمان يحكم بشريعة النبي وقي المهم أن تصديقه لعيسى ابن مريم لا ينافي أن يكون نبيا، فهو نبي مصدق بالأنبياء، ولهذا قال: ﴿ وَبَنِياً مِن الصّالحين ﴾ ووبياً من الصّالحين ﴾ أي من الصّالحين أن أي من الصّالحين ﴿ وَبَنِياً مِن الصّالحين ﴿ وَبَنِياً مِن الصلاح، لكن هو في جملة الصالحين، فالنبوة صلاح وزيادة، والدليل على ذلك قوله تعالى: ﴿ وَمِنْ يَطِعِ اللهُ وَالصّالحين وَوَسَدُ مِن النّبِينَ وَالسّبُونَ مَن النّبِينَ وَالسّبُونَ مَع النّبِينَ أَنْهُمُ اللّهُ عَلَيْهُمْ مِن النّبِينَ وَالسّبُونَ وَالصّالحين وحسن أولئك رفيقا ﴾ [النساء: 14].

#### و من فوائد الأينين الكريمتين و

من فوائد قوله عز وجل: ﴿ هُنَالِكَ دَعَا زُكْرِيًا رِيُّهُ قَالَ رَبُّ هَبُّ لَى مَنْ لَدُنْكَ تُرْبِيَّةً طَيِّبَةً إِنَّكَ سَمِيعُ الدُّعَاءُ ﴾:

١- ان جميع الخلق مفتقرون إلى الله، حتى الإنبياء لا بستغنون عن دعاء الله؛ لقوله: ﴿ هُنَالكُ دَعَا زَكْرِياً رَبّهُ ﴾.

٢- إثبات القياس ؛ لأنه لما رأى أن الله يرزق هذه المرزة بدون سبب معلوم، علم أن الذي يسوق لها الرزق وهي امرأة مثقطعة عن التكسب في محرابها قادر أن يرزقه، إذن هو استدل أو أخذ من هذه القصة عبرة وهو أن يسال الله أمرًا وإن كان مستبعدًا.

"- ان الصيغة التي يتوسل بها غالبًا في الدعاء

هي اسم الرب؛ لقوله: «ربه»، ولم يقل: «الله». ولهذا تجد أكثر الأدعية مصدرة بـ «الرب»، لأن إجابة الداعي من مقتضى الربوبية؛ لأنها فعل، وكل الأفعال مقتضى الربوبية، فلهذا يتوسل الداعي دائمًا باسم «الرب»، قال النبي على: «...يمد يديه إلى السماء: يا رب، يا رب». رواه مسلم.

إ- أنه لا ينبغي للإنسان أن يسال مطلق الذرية ؛
 لأن الذرية قد يكونون نكداً وفتنة، وإنما يسال الذرية الصالحة.

٥- إنه ينبغي للإنسان أن يفعل الأسباب التي تكون بنها ذريته طيبة، ومنها دعاء الله، وهو أكبر الاسباب، وقد ذكر الله سبحانه وتعالى عن الرجل ببلغ أشده أنه يقول: ﴿وَأَصْلُحُ لَي فَي ذُرِيتُنِي إِنِّي تُبْتُ إِلَيْكَ وَإِنِّي مِنَ الْمُسلَمِينَ ﴾ [الحجر: ٣٦].

ولا شك أن صلاح الذرية أمر مطلوب، لأن الذرية المسالحة تتفعك في الحياة، وفي الممات ؛ لقول النبي في: «إذا مات ابن أدم انقطع عمله إلا من ثلاثة: إلا من صدقة جارية، أو علم يُنتقع به، أو ولد صالح يدعو له». رواه الترمذي والنسائي.

7- التوسل إلى الله تعالى باسمائه المتاسبة للحاجة : لقوله: ﴿ إِنَّكُ سَمِيعُ الدُّعَاءِ ﴾ آي: مجيبه، وهكذا ينبغي أن تكون الأسماء التي يتوسل بها الإنسان في دعائه مناسبة للمدعو به، فالداعي بالمغفرة يتوسل باسم المغفور وبالرحمة، والداعي بالرزق بتوسل باسم الرازق، وهكذا.

البيات سمع الله وكرمه وقدرته. وجه ذلك: أنه يسمع الدعاء، ويجيب من دعاه، وقادر على الإجابة، فإن قال قائل: أحيانا يدعو المرء ولا يستجيب الله دعاءه، وهذا زكريا عليه السلام يقول: ﴿ إِنْكُ سميعُ الدُعَاء ﴾، وقال إبراهيم: ﴿ إِنْ رَبَّى لسميعُ الدُعَاء ﴾. [إبراهيم: ﴿ إِنْ رَبِّى لسميعُ الدُعَاء ﴾. [إبراهيم: ٣٩].

فالجواب: أن يقال: إن عدم إجابة الله الدعاء، إما ان يكون لوجود مانع، وإما أن يكون لمصلحة الداعي أو لغوات شرط، قاما إذا تمت الشروط وانتقت الموانع ولم تقتض المصلحة خلاف ما دعا به الداعي، قإن الله تعالى يقول: وأدعوني أستجيب الدعاء قطعًا ؛ لأن الله تعالى يقول: (دعوني أستجيب الدعاء قطعًا ؛ لأن الله تعالى يقول: وأدعوني أستجيب لكم أو إعافر: ٢٠]، فإذا دعا الإنسان ربه وقلبه لام يقول: اللهم إني اسالك الجنة وما قرب إليها من قول وعمل، لكن قلبه مشغول بشيء آخر، قهذا لعدم وجود الشرط.

ومن الموانع: أن يكون الإنسان أكلاً للحرام-والعياد بالله-، فإن أكل الحرام من أكبر موانع إجابة الدعاء، وفي الحديث: •إن الرجل يطيل السفر أشعث أغبر يمد يديه إلى السماء: يا رب، يا رب، ومطعمه حرام، ومشربه حرام، وغُذي بالحرام فأني يُستجاب لذلك، رواه مسلم.

فهنا قد تتخلف إجابة الدعاء لوجود مانع، وقد تكون لمصلحة الداعى يدخر الله له عنده أعظم مما

سال، أو يعلم الله سيحانه وتعالى أنه لو أجابه لحصل عليه مضرة في دينه، مثل أن تكون إجابته سبباً لفتنته عن دينه فبرحمة الله وحكمته لا يستجيب له هذا الدعاء لمصلحة الداعي.

ولهذا ينبغي للإنسان الا يضجر إذا دعا الله فلم يستجب له، والا يسام ويستحسر.

ومن فوائد قوله عز وجل: ﴿ فَنَادِتُهُ الْمَلَائِكَةُ وَهُوَ قَائمٌ يُصِلِّى في المُحْرَابِ أَنَّ اللَّهَ يُبشَّرِكَ بِيَحْنِي مُصَدَقًا بِكُلُمَةُ مِنَ اللَّهُ وَسَيْدًا وحَصُورًا وَنَبِيًا مِنَ الصَّالِحِينَ ﴾:

۱- إثبات الملائكة، وإنهم عالم غيبي مخلوقون من النور، خلقهم الله عز وجل لما أعدهم له، فقاموا به على حسب ما أراد خالقهم عز وجل، يسبحون الليل والنهار لا بفترون.

واخبر النبي ﷺ بقوله: «اطت السماء وحُقِّ لها أن تئط (الأطيط: ما يسمع من صرير الرحل على البعير المحمل حملاً ثقيلاً) ما من موضع آربع اصابع إلا وقيه مالك قائم لله أو راكع أو ساجد، رواه أحمد والترمذي. وإنكار الملائكة حُكِّمُهُ الكفر، لأنه تكذيب للقرآن

 ٢- أن الملائكة تتكلم بصوت مسموع ! لقوله: «فَنَايَتُهُ الْمَلائكة 8.

"حواز تكليم المصلي من قوله: ﴿فَنَادَتُهُ الْمَلاَئِكَةُ وَهُو وَهُو مِصلَى وَهُو قَائِمُ مُصلَّى فِي الْمِحْرابِ ﴾، لكن المكلَّم وهو يصلي لا يخاطب الآخر وإنما يجيبه بالإشارة، والأفضل تركه الا لحاجة، وذلك لانك إذا كلمته وهو يتصلي فإنك تشوش عليه وريما بنسي ويخاطبك.

 ٤- مشروعية تبشير الإنسان بما يسره، لقوله تعالى: ﴿أَنَّ اللَّهُ يَبْشُرُكُ بِيَحْيَى ﴾، وهذا آمرٌ مشروع في نوعه وجنسه.

 ه- يستفاد من هذا تقديم التسمية على اليوم السابع، وهذا إذا كان الاسم مُهْيئاً، أما إذا كان غير مها فإنه بنبغى أن يؤخر إلى اليوم السابع.

آ- الثناء على من صدق المرسلين ؛ لقوله: ﴿ مُصدَقًا بِكَلْمَةُ مِنْ اللّه ﴾، فإن الله قال ذلك على سبيل الثناء على يحدي، ولا شك أن من صدق من قامت البينات على صدقه فإنه محمود.

٨- ان يحيى عليه السلام مع توافر صفات الكمال في حقه بالسيادة فإنه كان ممنوعًا من مساوئ الإخلاق ؛ لقوله تعالى: «وحصورًا»، فإن اصح واعم ما قبل فيه انه ممنوع عن مساوئ الإخلاق.

٩- أن الأنبياء من الصالحين، بل هم في أعلى مراتب الصلاح، فإن مراتب الصلاح أربعة: وهي النبوة، والصديقية، والشهادة، والصلاح، هذا إذا نكرت جميعًا صارت مراتب، وإن لم تذكر جميعًا صار الصلاح عامًا؛ لقول النبي عنه: •إذا قلتم: السلام علينا وعلى عباد الله الصالحين فقد سلمتم على كل عبد صالح في السماء والأرض، رواه البخاري ومسلم.

واخر دعوانا أن الحمد لله رب العالمين.





الحمد لله رب العالمين، والصلاة والسلام على الهادي البشير وعلى آله وصحيه ومن سلك سييله إلى يوم الدين. وبعد:

قَال تعالى: ﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا كُتَبَ عَلَيْكُمُ الصَّيَامُ كَمَا كُتِبَ عَلَى الَّذِينَ مِنْ قَبْلِكُمْ لَعَلَّكُمْ تَتَّقُونَ (١٨٣) أَيَّامًا مَعْدُودَاتَ فَمَنْ كَانَ مِنْكُمْ صَرِيضًا أَوْ عَلَى سَفَرِ فَعِدُةً مِنْ أَيَّامِ أَخَرَ وَعَلَى الَّذِينَ يُطِيقُونَهُ فَدُّيَّةً طَعَامُ مِسْكِينِ فَمَنْ تَطَوَّعَ خَيْرًا فَهُوَ خَيْرٌ لَهُ وَأَنْ تَصُومُوا خَيْرٌ لَكُمْ إِنْ كُنْتُمْ تَعْلَمُونَ (١٨٤) شَهُرُ رَمَضَانَ الذي أَنْزَلَ فيه الْقُرْآنُ هُدًى

للنَّاس وَيَنَّنَات مِنَ الْهُدَى وَالْفُرْقَانِ ﴾ [البقرة: ١٨٣-١٨٥].

دلت هذه الآيات على أن صوم رمضان فريضة على كل مسلم ومسلمة في كل عام متى ثبت دخول الشهر برؤية الهلال، أو إكمال شهر شعبان. وصوم شهر رمضان أحد الأركان الخمسة التي حددها نبينا ، كما في الحديث الذي رواه ابن عمر رضي الله عنهما أن رسول الله 🥮 قال: «بني الإسلام على خمس: شهادة أن لا إله إلا الله، وأن محمدًا رسول الله- 🥮 -، وإقام الصلاة، وإيتاء الزكاة، والحج، وصوم رمضان (١).

والآية الأولى من الآيات السابقة تحدثت عن فريضة الصيام، وأن الله كتبه علينا - يعنى فرضه -كما كتبه على الأمم قبلنا، والقرآن بذلك يرغب في الصيام، ويبين أنه فريضة خالدة على المؤمنين في كل دين، والآية الثانية فيها برهان على يسر هذا الدين المنيف، حيث لم يُقْرض الصيام إلا شهرًا واحدًا في كل عام، فليس هو فريضة في كل شهور العام، ولكنه أيام معدودات، وقد فرضه الله على القادرين، ورخص في الإفطار فيه للمريض حتى يصح، والمسافر حتى يقيم، أما من يشق عليهم

## إعداد: د/ عبدالله شاكر الجنيدي

الصيام بسبب لا يرجى زواله كالشيوخ الهرمين، والمرضى المزمنين فلهم أن يفطروا ويطعموا عن كل

أما الآية الثالثة فقد حددت وقت الصعام وزمانه ؛ فهى مستأنفة لبيان تلك الأيام المعدودات التي كتبت علينا، وأنها أيام شهر رمضان، وقد فضل الله هذا الشهر بنزول القرآن، ومن المعلوم أن ابتداء نزول القرآن كان في ليلة القدر من شهر رمضان حيث جاء حدريل - عليه السلام - إلى النبي عليه وهو يتعبد في غار حراء بالآيات الأولى من القرآن: ﴿ اقْرَأْ بِاسْم رَبُّكُ الَّذِي خُلُقَ ﴾. وبهذا امتاز شهر رمضان على غيره من شهور العام.

والصيام فضلاً عن كونه عيادة روحية عظيمة بهذب النفس ويقوم السلوك، وتتحقق به التقوى حعله الله بابًا من أبواب الكفارات التي ترفع عن المسلم وزر ما وقع فيه في بعض القضايا، أو يتحلل من أمر واجب عليه ولا يستطيع القيام به، وبيان ذلك فيما يلي؛



۱- جعل الله الصيام فدية لمن حلق رأسه وهو محرم، قال تعالى: ﴿ فمن كان منكم مريضا أو به أذى من رأسه ففدية من صيام أو صدقة أو نسك ﴾ [البقرة: ١٩٦]، أي: من كان منكم معشر المحرمين مريضًا يتضرر معه بالشعر ويحتاج إلى خلقه - والمحرم يحرم عليه ذلك - فعليه إن حلق فدية من صيام أو صدقة أو نسك، فجعل الله الصوم من الأجناس الثلاثة التي يفتدى بها في هذا الأمر.

وذكر البخاري في كتاب التفسير من صحيحه وغيره حديث عبد الله بن معقل قال: قعدت إلى كعب ابن عجرة في هذا المسجد - يعني مسجد الكوفة - فسالته عن فدية من صيام، فقال: حملت إلى النبي والقمل يتناثر على وجهي، فقال: «ما كنت أرى أن الجهد بلغ بك هذا، أما تجد شاق؟» قلت: لا، قال: «صم ثلاثة أيام، أو أطعم ستة مساكين لكل مسكين نصف صاع من طعام، واحلق راسك، فنزلت في خاصة: «وهي لكم عامة (٢).

وجمهور العلماء والأئمة أنه يخير في هذا المقام، إن شياء صيام، وإن شياء تصدق، وإن شياء ذبح شياة وتصدق بها على الفقراء، أي ذلك فعل أجزاه.

قال ابن كثير: ولما كان لفظ القرآن في بيان الرخصة جاء بالأسهل فالأسهل، ولما أمر النبي خلا كعب بن عجرة بذلك أرشده إلى الأفضل فالأفضل، فقال: انسك شاة، أو أطعم ستة مساكين، أو صم ثلاثة أيام، فكل حسن في مقامه ولله الحمد والمنة (٣).

٢- جعل الله الصيام بديلاً عن الهدي للمتمتع بالعمرة إلى الحج، قال تعالى: ﴿ فَمَنْ تَمَتَّعَ بِالْعُمْرَةِ إلى الْحَجّ فَمَا اسْتَيْسَرَ مِنْ الْهَدْي فَمَنْ لَمْ يَجِدْ قَصِيامُ تَلَاثَة أَيَّامٍ فِي الْحَجِّ وَسَبَعْهَ إِذًا رَجَعْتُمْ تِلْكَ عَشَرَةُ كَامِلَةٌ ﴾ [البقرة: ١٩٦]، وقد دلت السنة النبوية على ما دل عليه القرآن، كما في حديث ابن عمر رضي الله عنهما الطويل الذي رواه البخاري وغيره وفيه أن

النبي قال: أفمن لم يجد هديًا فليصم ثلاثة أيام في الحج وسبعة إذا رجع إلى أهله (1)، والمعنى: أن المتمتع بالعمرة إلى الحج إذا لم يجد الهدي، أو لم يجد ثمنه ينتقل إلى الصوم بنص القرآن والسنة، وعليه أن يصوم بالتفصيل المذكور فيها: ثلاثة أيام في الحج، وسبعة إذا رجع إلى أهله، حتى يأتي بالعشرة كاملة.

قال القاسمي- رحمه الله-: «كاملة» صفة مؤكدة لعشرة تفيد المبالغة في المحافظة على العدد، ففيه زيادة توصية لصيامها، وأن لا يتهاون بها، ولا ينقص من عددها، كانه قيل: تلك عشرة كاملة، فراعوا كمالها ولا تنقصوها (٥).

"- جعل الله الصوم بديلاً عن تحرير الرقبة في قتل الخطأ. قال تعالى: ﴿ وَمَا كَانَ لِمُؤْمِنِ الْ يُقْتُلُ مُؤْمِنًا خَطَأَ فَتَحْرِيرُ رَقْبَةً مُؤْمِنًا خَطَأَ فَتَحْرِيرُ رَقْبَةً مُؤْمِنًا وَمَنْ قَتَلَ مُؤْمِنًا خَطَأَ فَتَحْرِيرُ رَقْبَةً مُؤْمِنَة وَدِيةً مُسلَّمَةً إِلَى آهُله إِلاَ أَنْ يُصِدُّقُوا فَإِنْ كَانَ مِنْ قَوْمُ عَدُو لَكُمْ وَهُو مُؤْمِنَ قَتَحْرِيرُ رَقَبَة مُؤْمِنَة وَإِنْ كَانَ مَنْ قَوْمُ بِيْنَكُمْ وَبَيْنَهُمْ مِيثَاقٌ قَدِيةٌ مُسلَّمَةً إِلَى مَتَتَابِعَيْنِ تَوْبَةً مَوْمَنَةً فَمَنْ لَمَّ يَجِدُّ فَصِيامُ شَهْرَيْنِ مُتَوَبِّةً مِنَ اللَّهُ وَكَانَ اللَّهُ عَليمًا حَكيمًا لَهُ مُتَتَابِعَيْنِ تَوْبَةً مِنَ اللَّهُ وَكَانَ اللَّهُ عَليمًا حَكيمًا لَهُ مَتَتَابِعَيْنِ تَوْبَةً مِنَ اللَّهُ وَكَانَ اللَّهُ عَليمًا حَكيمًا لَهُ السَاء: ٩٣]، وهذه الآية تتحدث عن قتلَ الخطأ وتبين أنه وإن عُفي عنه فلا يقتص منه إلا أنه لا يخلو من أنه وإن عُفي عنه فلا يقتص منه إلا أنه لا يخلو من تقصير في حق الله تعالى، ولا يهدر دم المؤمن بالكلية، ولذلك أوجب عليه عتق رقبة مؤمنة لحق الله تعالى، وقيل في حكمة الاعتاق: إنه لما أخرج بالله تعالى، وقيل في حكمة الاعتاق: إنه لما أخرج مثلها في جملة الأحرار؛ لأن إطلاقها من قيد الرق مثلها في جملة الأحرار؛ لأن إطلاقها من قيد الرق كاحيائها أن

كما أوجب عليه أيضًا دية مسلمة إلى أهله وهم ورثة المقتول عوضًا عما فاتهم من قتيلهم، وهم يقتسمونها اقتسام الميراث، إلا أن يتصدق أولياء



المقتول بالدية على القاتل فلا تجب عليه، وإن كان المقتول من قوم محاربين لنا وهو مؤمن فتحرير رقبة مؤمنة فحسب ولا يعطى المحاربون لنا دية حتى لا يتقووا بها علينا، وإن كان أولياء القتيل أهل ذمة أو هدنة فلهم دية قتيلهم، ويجب على القاتل أيضًا تحرير رقبة مؤمنة، وذلك لأن الإسلام حرم قتل الذميين والمعاهدين كما حرم قتل المؤمنين، وبعد أن بينت الأبة هذه الأحكام قال الله تعالى: ﴿ فَمِنْ لَم يجد فصيام شهرين متتابعين توية من الله ﴾ أي: فمن لم يحد رقية يعتقها كان انقطع الرقيق، أو لم يجد المال الذي يشتريها به، فعليه صبيام شهرين متتابعين، لا إفطار بينهما، فإن أفطر يوماً من غير عذر شرعى استانف، وذلك توبة من الله، أي أن الله جعل توبة القاتل خطا إذا لم يجد العتق صيام شهرين متتابعين، وهذا يدل على فضل الصيام حيث حعله عوضًا عن عتق الرقبة عند عدمها، وهو بدل على أن الصيام يطهر النفس ويخلصها من آدران

٤- الصيام كفارة في الأيمان:

قال تعالى: لا يُؤاخذُكُمُ اللّهُ بِاللّغُو في أَيْمَانِكُمْ وَلَكِنْ يُؤَاخِذُكُمْ اللّهُ بِاللّغُو في أَيْمَانِكُمْ وَلَكِنْ يُؤَاخِذُكُمْ بِمِا عَقَدْتُمُ الْأَيْمَانَ فَكَفَّارِتُهُ إِطْعَامُ عَشْرَة مَسَاحِينَ مِنْ أَوْسَطِ مَا تُطْعِمُونَ آهْ ليكُمْ أَوْ كَسُوتُهُمْ أَوْ تَحْرِيرُ رَقَبَة فَمَنْ لَمْ يَجِدْ فَصِيامُ ثَلاَثَة اللّهُ مَا لَيْمَانِكُمْ إِذَا حَلَقْتُمْ [المائدة: ٨٩]، وهذه الآية بِدا الله فيها الحديث عن لغو اليمين، وهو قول الرجل في الكلام من غير قصد: لا والله، وبلي والله، الرجل في الكلام من غير قصد: لا والله، وبلي والله، تعالى: ﴿ ولكن يؤاخذكم بِما عقدتم الأيمان ﴾ أي: بِما صممتم عليه من الأيمان وقصيدتموها، ثم ذكر صممتم عليها الحالف، ثم نكر سبحانه كفارة اليمين التي صمم عليها الحالف، ثم بين سبحانه أن من عجز عما ذكر في الآبة فعليه أن

يعدل إلى الصيام وحدده بثلاثة أيام، وذلك كفارة عن اليمين التي وقع فيها، والشاهد أن الصيام جُعل عوضًا عن إطعام عشرة مساكين، أو كسوتهم، أو تحرير رقبة، وهذا يدل على مكانة الصيام ومنزلته لقيامه مقام الكفارات السابقة.

وح جعل الله الصيام من أنواع الكفارات لمن قتل الصيد وهو محرم. قال تعالى: ﴿ياأيها الذين أمنوا لا تقتلوا الصيد وانتم حرم ومن قتله منكم متعمدا فجزاء مثل ما قتل من النعم ﴿ [المائدة: ٩٥]، وقد بينت هذه الآية أن المحرم لا يجوز له أن يقتل صيدا، ومن قتل صيدا وهو محرم، فكفارته أن يذبح بهيمة من الأنعام من مستوى الصيد الذي قتله وتذبح في الحرم كما قال تعالى: ﴿ هديا بالغ الكعبة ﴾، على أن يتولى تقدير المثلية عدلان من المسلمين، أو كفارة طعام مساكين بما يعادل ثمن الهدي المقدر، أو صيام بعدد المساكين الذين كان ينالهم الإطعام.

٦- الصيام من كفارات الظهار: قال تعالى:
 والذين يظاهرون من نسائهم... ﴾ [المجادلة: ٤].

ومنطوق الآبات واضح وصريح في جعل الصيام كفارة في الظهار إذا لم يجد المظاهر رقبة يعتقها، وهذه الآبات نزلت في اوس بن الصامت لما قال لزوجه: «انت على كظهر أمى».

وهذا إن دلُ على شيء فهو يدل على مكانة الصيام في الإسلام.

أسال الله عز وجل أن يتقبل من الصائمين صومهم وقيامهم وجميع أعمالهم، وصلى الله على نبينًا محمد وعلى آله وصحبه وسلم.

#### الهوامشر

١- أَضْرِجْهُ البِّضَارِي في كَتَابِ الإيمَان بِابِ ٢ جَ٩٤/١.
 ومسلم في كتَاب الإيمان باب ٥ ج٠١/٤٠

٢- البخاري كتاب التفسير باب ٣٢ ج١٨٦/٨.

٣- تفسير ابن كثير ج١/٣٣٨.

٤- البخاري كثاب الحج باب ١٠٤ ج٥٣٩/٤.

محاسن التاويل للقاسمي ج٠٩٤٩.
 انظر المرجع السابق ١٤٤٥.

٧- تفسير ابن كثير ج١٦٣/٢.

# ي المالة

# كراهة الفرآر الكريم إعداد

الحمد لله، من اعتصم بحيله وفقُّهُ وهداه، ومن اعتمدُ عليه حفظه ووقاه، وأصلي وأسلم على النبي محمد عيده ورسوله ومصطفاه، ويعد:

فمع المحيط الثالث للأعمال وهو: كواهة القرآن الكريم

قال الله تعالى: ﴿ وَالَّذِينَ كَفَّرُوا فَتَعْسَا لَهُمْ وَأَصَلُ اعْمَالُهُمْ (٨) ذَلِكَ بِانْهُمْ كرهُوا مَا انْزَلَ اللَّهُ فَاحْبَطَ lastles (accu: A. P).

والمعنى: ﴿ وَالَّذِينَ كَفَرُوا فَتَعْسَا لَهُمْ ﴾ أي: تعسوا تعسّا وهلكوا هلاكًا، وخابوا وخسروا. والتعس: الشقّاء،

وبطلق على الهلاك والذيبة والسقوط والانحطاط.

﴿ وَأَضَلُ أَعْمَالُهُمْ ﴾: فلم يعثروا عليها ولم يروا لها أدنى فائدة، وذلك، الجزاء وتلك العقوبة، وبأنهم، اى: بسبب أنهم ﴿ كُرهُ وا مَا أَنْزُلُ اللَّهُ ﴾ أي: من القرآن من آيات التوحيد والشرائع والأحكام.

افاحيط، اي: لذلك اعمالهم، فخسروا في الحياتين. [أيسر التفاسير ١٤/٥].

يرجع الإضلال والتعس للذين كفروا بسبب أنهم كرهوا ما أنزل الله من القرآن الذي أنزله صلاحا للعداد وفلاحا لهم، فلم تقبلوه، بل أنغضوه، وكرهوه فأحبط أعمالهم. [تبسير الكريم الرحمن ١/٦٧].

القرآن: هو كلام الله الذي عجزت الإنس والجن على أن يأتوا بسورة من مثله.

قال الله تعالى: ﴿قُلْ لَئِنَ اجْتُمَعْتَ الْأِنْسُ وَالْحِنُّ عَلَى أَنْ يَأْتُوا مِعْلَ هَذَا الْقُرَّانِ لاَ يَأْتُونَ مِعْلِكُ وَلُوُّ كان بعضهم لنعض ظهدرًا ﴿ [الإسراء: ٨٨].

وقال تعالى: ﴿ أَمْ يَقُولُونَ اقْتَرَاهُ قُلُ قَاتُوا بِعَشْرِ سُور مثَّله مُفْتَرِيات وادْعُوا من اسْتَطَعْتُمْ منْ دُون الله إنْ كُنْتُمْ صَادِقِينَ ﴾ [هود: ١٣].

وقال تعالى: ﴿ أَمُ يَقُولُونَ اقْتَرَاهُ قُلُ فَأْتُوا سِبُورَة مثِّله وَادْعُوا مَن اسْتَطَعْتُمْ مِنْ دُونِ اللَّه إِنْ كُنْتُمْ صادقين ﴾ [يونس: ٣٨].

وقال تعالى: ﴿ وَإِنْ كُنْتُمْ فَي رَبِّ مِمَّا نَزُلْنَا عَلَى عَدْدَنَا فَأَتُوا بِسُورَة مِنْ مِثْلِهِ وَادْعُوا شُهُدَاءَكُمْ مِنْ دُونَ اللَّهِ إِنَّ كُنَّتُمْ صَادَقِينَ (٢٣) فَإِنْ لَمْ تَفْعَلُوا وَلَنْ

تَفْعَلُوا فَاتَّقُوا النَّارِ الَّتِي وَقُودُهَا النَّاسُ وَالْحَجَارَةُ أعدت للكافرين ﴾ [البقرة: ٢٣، ٢٤].

وهو الكتاب المدين الذي لا يأتيه الباطلُ من بين يديه ولا من خلفه، نزل به في ليلة مباركة- هي: ليلة القدر- جبريلُ الأمين وحياً من الله رب العالمين على نديه سيد ولد آدم محمد 🐲 ؛ ليكون رحمة للعالمين، وهداية للخلق عامة، ﴿ وَإِنَّهُ لَتَنْزِيلُ رِبُّ الْعَالَمِينَ (١٩٢) نَزَلَ بِهِ الرُّوحُ الأَمِينُ (١٩٣) عَلَى قَلْبِكَ لَتَكُونَ منَ الْمُنْذِرِينَ (١٩٤) بِلسَّانِ عَرِبِيٌّ مُدِينَ ﴾ [الشعراء:

فكانوا به خير أمة أخرجت للناس، وأفضل جيل وطئت قدمه الأرض.

وهو الملاذُ عند الغَيْن لمن استمسك به، وهو المنقذُ عند المصائب والمحن لمن اهتدى بهديه: ﴿ قَالَ اهْبِطَا منَّها جميعًا بعُضُكُمْ لبعُض عدُو قَامًا بأتبِنُكُمْ منَّى هُدي فمن اتبع هُداي فلا بضلُ ولا يَشْقَى (١٢٣) ومَنْ عُرض عَنْ ذَكْرِي فَإِنْ لَهُ مَعِيشَةً ضَنَّكَا وَنَحُشُرُهُ بَوْمَ الْقِيامَة اعْمَى (١٢٤) قَالَ رِبُ لِمْ حَشَيْرْتَنِي أَعْمَى وَقَدُّ كُنْتُ بِصِيرًا (١٢٥) قَالَ كَذَلِكَ أَتُنُّكَ آيَاتُنَا فَنَسِيتَهَا وكذلك البوم تُنْسِي ﴾ [طه: ١٢٦-١٢١].

وهو الشفاء التام من جميع الأدواء القلبية

قال تعالى: ﴿ وَنُسْزُلُ مِنَ الْقُرَّانِ مَا هُو شَفَاءُ ورحمة للمؤمنين ﴿ [الإسراء: ٨٢].

وقال تعالى: ﴿ يَا أَيُهَا النَّاسُ قَدْ جَاءَتُكُمْ مَوْعَظَةُ مِنْ رَبِّكُمْ وَشَيْفَاءُ لِمَا فِي الصُّدُورِ وَهُدُى وَرَحُمَـةُ للمُؤْمَنِينَ ﴾ [يونس: ٧٥].

يفهم من مفهوم هذه الآيات: أنَّ غير المؤمنين ليس هذا القرآن هدى لهم ولا شفاء، قال تعالى: ﴿ قُلْ هُو لِلدِّينَ اَمَنُوا هُدى وَشَفَاءُ وَالدِّينَ لاَ يُؤْمِنُونَ فِي الدَّينَ لاَ يُؤْمِنُونَ فِي الدَّانِهُمْ وَقُرُ وَهُو عَلَيْهِمْ عَمْى ﴾ [فصلت: 3٤].

وقال تعالى: ﴿ وَإِذَا مَا أُنْزِلَتْ سُورَةٌ فَمَنْهُمْ مَنَّ
يَقُولُ أَيْكُمْ زَادَتُهُ هَذِهِ إِيمَانًا فَأَمًّا النَّذِينَ آمَنُوا فَزَادَتُهُمْ
إِيمَانًا وَهُمْ يَسُتَبْشُرُونَ (١٢٤) وَأَمَّا الذِينَ فِي قُلُوبِهِمْ
مَرْضُ فَزَادَتُهُمْ رِجِّسًا إِلَى رِجْسَهِمْ وَمَاتُوا وَهُمْ
كَافُرُونَ ﴾ [التوبة: ١٢٤، ١٢٠].

لما سمعت الجنُّ رسول الله في يقرأ القرآن آمنوا به، قال تعالى: ﴿ وَإِذْ صَرَفْنَا إِلَيْكَ نَفَرًا مِنَ الْجِنَّ سَنْتَمِعُونَ النَّقُرُّانَ فَلَمَّا حَضَرُوهُ قَالُوا أَنْصَتُّوا فَلَمَّا فَضَيَّ وَلُوا إِلَي قَوْمَهِمْ مُنْذَرِينَ (٢٩) قَالُوا يَا قَوْمَنَا إِنَّا سَمَعْنَا كَتَابًا أُنْزِلَ مِنْ بعد موسى مُصدقًا لما بيْنَ يَدَنْهُ يَهُدي إِلَى النَّحَقُ وَإِلَى طَرِيقٍ مُسْتَقِيمٍ (٣٠) يَا قَوْمَنَا أَجِيبُوا دَاعِي اللَّهُ وَآمِنُوا بِهُ يَعْقُرُ لَكُمْ مِنْ نُدُومِنَا أَجِيبُوا دَاعِي اللَّهُ وَآمِنُوا بِهُ يَعْقُرُ لَكُمْ مِنْ نُدُومِنَا لَهُ وَامْتُوا بِهُ يَعْقُرُ لَكُمْ مِنْ نُنُومِكُمُ ويُحَرِّكُمْ مِنْ عَذَابِ أَلْيِمِ ﴾ [الاحقاف: ٢٩–٣].

وإنَّ مِن جملة ما وصف الله به كتابه العزيز: أنَّه مهدمن على ما جاء قبله من الكتب، قال تعالى: ﴿ وَأَنْرَلْنَا إِلَيْكَ الْكَتَابَ بِالْحَقُ مُصَدِّقًا لِمَا بَيْنَ يَدَيْهِ

من الْكتَابِ وَمُهَيِّمِنَا عَلَيْهِ ﴾ [المائدة: ٤٨].

وحقيقة هيمنة القرآن على ما قبله من الكتب: هي المحافظة على ما كان فيها من الحق، وإبطال ما أدخل فيها أو نسب إليها من الباطل.

وهذا واضح في القرآن والسنة ومتفق عليه بين أهل الإسلام، فالدين واحد عند الله سبحانه وتعالى في كل رَمان ومكان، قال تعالى: ﴿ إِنَّ الدَّينَ عَنْدَ اللَّه الاسلامُ ﴾ [ال عمران: ١٩]. وقال تعالى: ﴿ وَمَنْ يَبْتَغَ عَيْرَ الاسلامُ دينًا قَلَنْ يُغْبِلُ مَنْهُ وَهُوَ فِي الآخِرَةُ مِنْ الشَّاسِرِينَ ﴾ [ال عمران: ٨٥]، وقال تعالى: ﴿ شَرَعَ لَكُمْ مِنْ الدَّينِ مَا وَصَيْ بِهِ نُوحًا وَالَّذِي أَوْحَيْنَا إليْكُ وَمَا وَصِيْنَا بِهِ إِبْرَاهِيمَ وَمُوسَى وعيسَى أَنْ أقيمُوا الدينَ وَلَا تَتَقَرَقُوا قَيه ﴾ [السورى: ١٣].

وقال النبي ﷺ: «الأنبياء إخوة لعلاَّت، أمهاتُهم

شتّى ودينُهم واحد". [منفق عليه].

ومفهوم هيمنة القرآن على ما قبله من الكتب تتضح جليًا بقوله تعالى: ﴿فَاحْكُمْ بَيْنَهُمْ بِمَا أَنْزَلَ اللّهُ وَلاَ تَتْبِعْ أَهُواءَهُمْ عَمًا جَاءَكَ مِنَ الْحَقَ ﴾ [المائدة: 14]. مع ضمه إلى ما قبله الذي طلبه فيه من اليهود أن يحكموا بما أنزل الله في التوراة، فإن ذلك يفيد أن الذي عليه أهل الكتاب منه ما هو مُنزلُ من الله سبحانه وتعالى، وهو الحق، ومنه ما اخترعوه أو اختاروه من عند أنفسهم، وهو الذي عبر عنه بالأهواء، فالقرآن الكريم نزل مصدقًا للأول، ونافيًا للثاني.

وهذا المعنى موجودٌ في القرآن إجمالاً وتفصيلاً.
يقول الله تعالى لرسوله محمد : ﴿قُلُ فَأَتُوا
بِالتُّوْرَاةِ فَاتْلُوهَا إِنْ كُنْتُمْ صَادِقِينَ ﴾ [ال عمران: ٩٣]،
ويقول عنهم: ﴿وَكَيْفَ يُحَكِّمُونَكَ وَعَنْدَهُمُ التُّوْرَاةُ
فيهَا حُكْمُ اللّه ثُمُ يَتَوَلُّونَ مَنْ بَعْد ذَلكَ وَمَا أُولَئك
بِالْمُؤْمِنِينَ (٤٣) إِنَّا أَنْزَلْنَا التَّوْرَاةَ فَيهَا هُدَى وَثُورُ
بِالْمُؤْمِنِينَ (٤٣) إِنَّا أَنْزَلْنَا التَّوْرَاةَ فَيهَا هُدى وَثُورُ
بِالْمُؤْمِنِينَ وَالأَحْبِارُ بِمَا السَّلَّمُوا اللَّذِينَ هَادُوا
وَالرُبُانِيُونَ وَالأَحْبِارُ بِمَا السَّتُحْفَظُوا مِنْ كَتَابِ اللَّه
وَكَانُوا عَلَيْهُ شُهُداءَ فَلاَ تَحْشُوا النَّاسَ وَاخْشُونَ وَلاَ
تُشْتَرُوا بِآيَاتِي ثَمَنَا قليلاً وَمَنْ لَمْ يَحْكُمُ بِمَا أَنْزُلَ
اللَّهُ قُلُولَئُكُ هُمُ الْكَافِرُونَ ﴾ [المائدة: ٤٤، ٤٤].

فجاء هذا الطلب طلب تحكيم ما أنزل الله في التوراة - بجنب ما صرح به الله سيحانه وتعالى عن اليهود بأنهم ﴿يُحرَفُونَ الْكَلَمَ عَنْ مَوَاضِعِه وَنَسُوا حَظًا مِمًا تُكَرُّوا بِهِ وَلاَ تَزَالُ تَطُلُعُ عَلَى خَائِنَةً مِنْهُمْ ﴾ [المائدة: ١٣].

وانهم: ﴿ يَكْتُبُونَ الْكِتَابِ بِأَيْدِيهِمْ ثُمُّ يَقُولُونَ هَذَا

منْ عند اللَّه ﴾ [البقرة: ٧٩].

قبين أنهم لبسوا الحق بالباطل، وزادوا في الدين ما ليس منه، ثم دلهم على ما يعرفون به حقهم من باطلهم، فقال: ﴿ يَا أَهُلَ الْكَتَابِ قَدْ جَاءَكُمْ رَسُولُنَا يَبْنَنُ لَكُمْ كَثَيْرًا مِمَّا كَنْتُمْ تُخْفُونَ مِن الْكَتَابِ وَيَعْفُو عَنْ كَثَيْرًا مِمَّا كَنْتُمْ تُخْفُونَ مِن الْكَتَابِ وَيَعْفُو عَنْ كَثِير قَدْ جَاءَكُمْ مِن الله نُورُ وَكَتَابُ مُدِينُ (١٥) يَهُدري به الله مِن اتَّبِعَ رَضُوانَهُ سَبِلُ السَّلَامِ وَيُخْرِجُهُمْ مِن الظُّلُمَاتِ إِلَى النُّورِ بِإِذْنِهِ وَيَهْدِيهِمْ إِلَى صَرَاط مُسْتَقِيمِ ﴾ [المائدة: ١٥، ١٦].

فجعل محمدًا في وما جاء به من القرآن معْيارًا يعرفون به حقهم من باطلهم، ولذلك قال لهم في صراحة وصرامة: ﴿قُلْ يَا أَهُلَ الْكَتَابِ لَسْتُمْ عَلَى شَيْء حَتَّى تُقيمُوا التُوراة وَالإنْجيلُ وَمَا أُنْزِلَ إِلَيْكُمْ

من رَبِّكُمْ ﴾.

كتابٌ كريم أودع الله قوته في ذاته، حاولَ الأعداءُ قديمًا وحديثًا العبثُ به، والتشويشَ في صدقه، فأجلبوا وتنادوا ﴿ لاَ تَسْمَعُوا لِهَذَا الْقُرْآنِ وَالْغُوا فَهُ لَعُلْكُمْ تَغُلْبُونَ ﴾ [فصلت: ٢٦].

ُ شككوا في تَنْزُلُهُ، وطعنوا في جمعه وتدوينه، ولكنها محاولاتُ هزيلةُ، رجعوا على أعقابهم

استمعوا إلى القران وهو يسجل هذه الدعاوى المخزية في اسلافهم واخلافهم: ﴿ وَقَالُوا أَسَاطِيرُ الْأُولِينَ اكْتَتَبَهَا فَهِي تُمْلَى عَلَيْهِ بُكْرَةٌ وأصيلاً ﴾ الأولين اكْتَتَبَهَا فَهِي تُمْلَى عَلَيْهِ بُكْرةٌ وأصيلاً ﴾ [الفرقان: ٥]. ﴿ وَلَقَدُ نَعْلَمُ أَنَّهُمُ يَقُولُونَ إِنَّمَا يُعَلِّمُهُ بِشُرَى ﴿ [النحل: ١٠٣]. ﴿ قَالُوا مَا هَذَا إِلاَ سِحْرٌ مُفْتَرُى وَمَا سَمَعْنَا بِهَذَا فِي آبَائنَا الأُولِينَ ﴾ [القصص: ٣٦].

ولما عجزوا واندحروا رضوا لانفسهم بالدنية والنقيصة فقالوا: ﴿قُلُوبُنَا غُلُفَ ﴾ [النساء: ١٥٥]، ﴿وَقَالُوا قُلُوبُنَا فِي أَكِنَّةُ مِمًا تَدْعُونَا إِلَيْهِ وَفِي آذَانِنَا وَقُلُ وَمَنْ بِيْنَا وَبَيْنَا حَجَابٌ ﴾ [فصلت: ٥].

قهل يعي المسلمون هذه المعاني ؛ إن الأمة تحتاج إلى أن تراجع مواقفها من قرآن ربها عز وجل، فالقرآنُ حقّ من عند الله، من بين دفتيه انطلقت خير أمة أخرجت للناس: ﴿ الر كتَابُ أَنْزَلْنَاهُ إِلَيْكَ لِتُخْرِجَ النَّاسَ مِن الظُّلُمَاتِ إِلَى النُّورِ بِإِنْنِ رَبِّهِمْ ﴾ [إبراهيم: ١]، أمة خيرة تربت على مائدة القرآن، أخذت كتاب ربها بقوة، وسارت على نهجه بعزم، خضعت لتعاليمه بإيمان فهداها للتي هي أقوم.

هُوُلاء الأسلاف من الرواد قرعوا القرآن فاحيوا به ليلهم رهبانا، وعمروا به نهارهم فرسانا، تغيض أعينهم من الدمع مما عرفوا من الحق، يغشاهُم الخشوع، ويكسوهم الوقار، كان القرآن ربيع قلوبهم، وتور صدورهم، وجلاء احزانهم، تادبت به آخلاقهم، وعمرت بالتقوى مسالكهم، قوة في الحق، وورعا في المطاعم والمشارب وبصرا باهل الزمان: ﴿إِذَا ذُكرَ اللّهُ وَجِلَتْ قُلُوبُهُمْ وَإِذَا تُلْيَتْ عَلَيْهِمْ آيَاتُهُ زَادَتْهُمْ إِلَا الْكِالِيَةُ وَالْنَفَالِيَةُ إِلَا الْكَالُونَ ﴾ [الأنفال: ٢].

لهم من قرآنهم ما يحثُ عزائمهم إذا كلُتْ، ويحفزُ هممهم إذا ضعفت، ﴿ تَقْشَعِرُ مِنْهُ جُلُودُ الَّذِينَ يَخْشَوْنَ رَبُهُمْ ثُمُّ تَلِينُ جُلُودُهُمْ وَقُلُوبُهُمْ إِلَى ذِكْرِ اللهِ ﴾ [الله ﴾ [الزمر: ٣٣].

فالقرآنُ عمدة الملة، وكلية الشريعة، وينبوعُ

الحكمة، وآية الرسالة، لا طريق إلى الله سواه، ولا سبيل إلى النجاة بغيره.

هل يُدْعَى إلى الله بغير كتاب الله ؟ وهل يرجى صلاحُ عباد الله بغير كتاب الله ؟

هُ وَ الْبَيانُ وَالْفُرِقَانُ، وَالْرُوحُ وَالذَّكَرُ، هَدَّى للمتقين، ورحمةُ للمؤمنين، آياتُ بيناتُ في صدور النين أوتوا العلم، وذكرى لمن كان له قلب، أحسنُ الحديث، وأصدق الكلام، وشفاء لما في الصدور.

نعمةً الله السابغةً، وحجته الدامغة، نور الأبصار والبصائر، أنزله ربنا وصرفه وعدا ووعيدا، وأمرًا وزحرًا، وحكمًا وعلمًا، ورحمة وعدلًا.

كتاب لا تفنى عجائبه، وبحر لا يدرك غَوْرُه، وكنزً لا تنفدُ دررهُ، وغيث لا تُقْلعُ عن المدرار سحائبه، أنزله ربنا لنقراه تدبرًا، ونتامله تبصرًا، ونسعد به تذكرًا، ونلتزه باوامره طمعًا، ونجتنب نواهيه خوفًا.

تَحْيَا القَّلُوبُ بِمُواعَظُهُ، وتَطَمِئنُّ النَّفُوسُ بِتَرْتَيِلَهُ، وتَقُومُ الْحَيَاةَ بِآحَكَامِهِ، وتَعَمُّ السَّعَادةُ بادامه،

أُسلوبُه رفيعٌ ونظمُه بديعٌ، لفظُه معجزٌ، ونظمُهُ باهرٌ: وَكِتَابُ أُحْكِمَتْ آيَاتُهُ ثُمَّ فُصلَتْ مِنْ لَدُنْ حَكِيمٍ

خبير ﴾ [هود: ١].

لم يَشَبُ بِيانَه عَمُوضَ ولم يعبُ لَفَظَهُ ضَعَفَ ولم يدخلُ معانيه قصورُ: ﴿ أَفَلاَ يَتَدَبُرُونَ الْقُرْآنَ وَلَوْ كَانَ مِنْ عِنْدِ غَيْرِ اللّهِ لَوَجَدُوا فِيهِ اخْتلافًا كَثِيرًا ﴾ [النساء: ٨٦]. اهد. (بتصرف من توجيهات ونكرى، للشيخ صالح بن حمد ٤/٢٣).

ويذلك يظهر لنا جليًا أن الحيرة التي يتردُدُ فيها العالم، والظلمات التي يتخبطُ فيها، والضّنك الذي سلط عليه إنما سببه الأوحد: هو الإعراض عن القرآن، فإن صدقت النّوايا في الخروج من هذه الحيرة وهذه الظلمات، والتخلص من هذا الضّنك، فإن الحلُ الأوحد: هو الإقبالُ على القرآنِ تلاوة وتدبرا وفهمًا وعملاً وتعليمًا.

ومن أحبُّ أن يعلم حاله ويختبر عمله، فليعرض نفسه على كتاب الله.

يقول الحسن البصري رحمه الله: رحم الله امرءًا عرض نفسه وعمله على كتاب الله، فإن وافق كتاب الله حمد الله وساله المزيد، وإن خالف أعتب نفسه وحاسبها ورجع من قريب.

«اللهم إني عبدك، وابن عبدك، وابن أمتك، ناصيتي بيدك، ماض في حكمك، عدلٌ في قضاؤك، اسالك بكل اسم هو لك، سميت به نفسك، أو أنزلته في كتابك، أو علمته أحدًا من خلقك، أو استأثرت به في علم الغيب عندك، أن تجعل القرآن ربيع قلبي، ونور صدري، وجلاء حزني، وذهاب همي،

وللحديث بقية إن شاء الله تعالى.

# U STA

# منبر الحرمين

# الشمادات الرمضانية

## لفضيلة الشيخ/ <mark>صالح بن عبدالله بن حميد</mark> إمام الحرم المكي

الحمد لله، ارشد النفوس إلى هُداها، وحذَرها من رداها، ﴿ قَدْ أَفُلُحَ مَنْ زَكَاهَا (٩) وَقَدْ خَابَ مَنْ رَسُاهَا ﴾ [الشمس: ٩٠]، أحمده سبحانه وأشكره على نعم لا تُحصَى والاء لا تتناهى، وأشهد أن لا إله الله وحده لا شريك له رضينا به ربًا وإلهًا، وأشهد أنّ سيدنا ونبينا محمدًا عبد الله ورسوله أعلى الخلق منزلة وأعظمُهم عند الله جاهًا، صلى الله وسلّم وبارك عليه وعلى آله وأصحابه ما طلعت شمس بضحاها، والتابعين ومن تبعهم بإحسان إلى يوم الدّين، وسلّم تسليمًا كثيرًا.

أمًا بعد: فأوصيكُم- أيّها النّاس- ونفسي بتقوى الله عزّ وجلّ، فاتقوا اللهَ رحمكم الله، واعتنموا مواسم الأرباح فقد فُتحت أسواقها، وداوموا قرعَ أبواب التوبة قبل أن يحينَ إغلاقها. الغَفلةُ تمنّعُ الرّبح، والمعصيةُ تقودُ إلى الخُسران. الواقفُ بغير باب الله عظيمُ هوائه، والمؤمَّل غيرَ فضلِ الله خائبةً أماله، والعامل لغير الله ضائعةً أعمالُه. الأسباب كلُها منقطعة إلا أسبابه، والأبوابُ كلَها مغلقة إلا أبوابُه. النّعيمُ في التلذُّذ بمناجاً والله، والرّاحة في التّعب في خدمة الله، والغنى في تصحيح الافتقار إلى الله.

ايَها المسلمون، الأيّام تمرُّ عجلَى، والسّنون تنقضي سراعًا، وكثيرٌ من الناس في عَمرة ساهون وعن التَّذكرة معرضون، وفي التنزيل العزيز: ﴿ وَهُوَ الَّذِي جَعَلَ اللَّيْلَ وَالنَّهَارَ خَلْفَةً لَمَنْ أَرَادَ أَنْ يَذُكُرَ أَوْ أَرَادَ شُكُورًا ﴾ [الفرقان:٦٢].

ولما كان العُمر- يا عباد الله- محدوداً وأيام العَبد في هذه الدُنيا معدودة فقد امتن الله على عباده بمواسم الخيرات ومنَح النَّفَحات، وأكرمَ بأيام وليال خصّها بمزيد من الشرف والفَضل وعظيم التُواب ومُضاعفة الأجر، وجعل فيها بمنه وكرمه ما يعوض فيه الموفق قصر حياته وتقصير اعماله. وإن أيامكم هذه من افضل الأيام، وهذه العشر الأخيرة هي الأفضلُ والأكرم.

أيّها المسلمون، ما أحوج العبد إلى موقف

المحاسبة في هذه الأيام الفاضلة، إنها مناسبة من أجل التغيير والتصحيح والإصلاح في حياة الفرد وفي حياة الأمة، يقول رسول الله صلى الله عليه وعلى آله وصحبه وسلم: •إذا دخل رمضان فتحت أبواب الجنة وعُلُقت أبواب النار وسلسلت الشياطين، أخرجه الترمذي، وفي رواية أخرى: •إذا كان أول ليلة من رمضان صُفَدت الشياطين ومردة الجن، وقُدَّحت أبواب الجنة قلم يغلق منها باب، وينادي



العالية والهمم الضعيفة. هذا الشهرُ الشاهد فرصةُ حقيقيّة لاختبار الوازع الداخليُ عند المسلم، الوازع والضمير هو محور التربية الناجحة.

ومن أجل مزيد من التاملُ والنظر والقحص في هذه الشهادة الرمضانية فلتنظروا في بعض خصائص الصيائص الصيائمين. الصوم سر بين العبد وبين ربّه، وقد اختصه الله لنفسه في قوله سبحانه في الحديث القدسى: «الصوم لي وأنا أجزي به، يدع طعامه وشرابه وشهوته من أجلي».

ايسها الإخوة في الله، الصومُ عن المفطّرات الظاهرة يسيرٌ غير عسير لكثير من الناس، يقول ابن القيم رحمه الله: والعبادُ قد يطلعون من الصائم على ترك المقطرات الظاهرة، وأما كونه ترك طعامة وشرابه وشهوتُه من أجل معبوده فهو أمر لا يطلع عليه بشر، وتلك حقيقة الصوم».

واقرئوا ذلك رحمكم الله بقوله : من صام رمضانَ إيمانًا واحتسابًا غفر له ما تقدم من ذئبه، ومن قام رمضانَ إيمانًا واحتسابًا غفر له ما تقدم من ذنبه، ومن قام ليلة القدر إيمانًا واحتسابًا غفر له ما تقدّم من دُنبه، من ترى يحقّق الإيمان والاحتساب على وجهه يا عباد الله؛ با باغي الخير أقبل، ويا باغى الشر أقصر،

تأمّلوا أحوال بعض الصنائمين مع الطعام وفضول الطعام، يسرفون على أنفسهم في مطاعمهم ومشاربهم ونفقاتهم، يتجاوزون حد الاعتدال والموسط ساعدهم في ذلك إعلام هريل قد جعل مساحات هائلة للأكل والموائد مع ممارسات غير سوية من التجار والمستهلكين.

وتاملوا- حفظكم الله- وأنتم في رحاب هذا الشهر الشّاهد، تاملوا أحوال بعض الغافلين الذين يضيّعون هذه الأوقات الفاضلة والليالي الشريفة مع اللهو والبطّالين فيما لا ينفع، بل إنَّ بعضها فيما مناد: يا باغي الخير اقبل، ويا باغي الشرّ اقصر، ولله عتقاءُ من النّار، وذلك كلّ ليلة، إنها فرصة للمحاسبة وفرصةً للإصلاح وفرصة للتغيير، «يا باغيّ الخير أقبل، ويا باغيّ الشرّ أقصر».

معاشر المسلمين، ومن أجل مزيد من التأمل واستشعار جادً للمحاسبة وإدراك عميق لهذه الفرصة السائحة هل تامًلتم في دعاء يردده المسلمون في هذا الشهر الكريم، وبخاصة في مثل هذه الأيام حين تبدأ أيام الشهر في الانقضاء وهلاله بالأقول، ويستشعرون فراقه ويعيشون ساعات الوداع ومشاعر الفراق، دعاء يصاحبه دفق شعوري مؤثّر من القلوب الحيّة والنفوس المحلّقة نحو السمو بشعور إيماني فياض، يرفعون أيديهم مناشدين ربّهم ومولاهم: «اللهم اجعله شاهدًا لنا، لا شاهدًا علينا». هل تامًلتم هذا الدعاء؟! وهل فحصتم مضامينة وعواقبة وحقيقته ونتيجته»!

اينها الصائمون، إن شهادة شهر رمضان غير مجروحة، إنه موسم يتكرّر كل عام، يشهد على الافراد، ويشهد على الامة، إنه يشهد حالكم، فهل سيشهد لنا أو يشهد علينا؟! يرقب حالنا! هل سوف يزدرينا أو سوف يغيطنا؟! ماذا في استقبالنا له؟! وماذا في تفريطنا فيه، بل في كل أيام العام والعُمر؟ هل نجتهد فيه ثم نضيع في سائر أيام العام؟!

عباد الله، الأيام تشهد، والجوارح تشهد، والزّمان يشهد، والمكان يشهد، إنَّ تَامُلُنا قي شهادة هذا الشهر الكريم لنا أو علينا فرصة عظيمة صادقة جادة في المحاسبة ومناسبة حقيقيّة نحو التغيير والتعويض، إيا باغي الخير اقبل، ويا باغي الشر أقصر، وقد يكون لسّهادة رمضان المعظم نوع من التميّز ولون من الخصوصيّة، لماذا الأن شهر رمضان هو شهر الصبر، شهر مقاومة الهوى وضبط الإرادة ومقاومة نروات النقس ونوازعها.

شهر رمضان- معاشر الصائمين- ميدانُ التفاوت بين النفوس الكبيرة والنفوس الصغيرة، بين الهمم



يضر ويُهلك ويفسد الدّينَ من الغيبة والنميمة والمسالك المحرَّمة، انقلبت عليهم حياتهم ليجعّلوا نهارهم نومًا وليلهم نهارًا في غير طاعة ولا فائدة، لا لأنفسهم ولا لأمّتهم، تجمّعاتُ ليليّة، إمّا تضييع للواجباتِ والمسؤوليات، وإمّا وقوع في المنهيّات والمهلكات، يعينهم في ذلك قنواتُ وفضائيّات في مسلسلات هابطة وبرامج للتسلية هزيلة.

بل إنَّ التأمَلَ في فضول الكلام- أيها الصائمون- لا ينقضي منه العجب، حتى في أحوال بعض الصالحين والمتعبَّدين ممن ينتسب للعلم والدين والدعوة، فلا يكاد الغافل منهم يُفكَّر في فضول الكلام فضلاً عن أن يفكَّر في تجبُّبه، ولكثرة كلامهم فقدوا السمّت وقلت عندهم الحكمة وخلطوا الجد بالهزل، ناهيكم في الوقوع في داء الغيبة والنميمة والكذب والرباء والسمعة.

ومن المعلوم أن كثرة الخُلطة وبخاصة في أوقات التعبُّد تدعو إلى فضول الكلام وتضييع الأوقات وكثرة الانشغالات وتقعد عن المناجاة، ولاحظوا ذلك في أحوال بعض المعتكفين هداهم الله وأصلَح بالَهم، في أحوال بعض المعتكفين هداهم الله وأصلَح بالَهم، يعتكفون جماعات، فينفتح بينهم الحديث وتشع أبوابه، بل قد يكون المعتكف مجلبة للزائرين ومكانا للتَجَمّع مما يبعد عن هدي الاعتكاف وحكمته، يقول الحافظ ابن القيم رحمه الله: «كلُّ هذا تحصيل الحافظ ابن القيم رحمه الله: «كلُّ هذا تحصيل اتخاذ المعتكف موضع عشرة ومَجلبة للزائرين وأخذ هم بأطراف الحديث بينهم، فهذا لون والاعتكاف النبوي لون أخر، وفي هذا يقول بعض والحديث ، وإذا أردت أن يعتزلك الناس فدع الحديث معهم، فإن أكثر مُواصلة الناس بينهم بالكلام، فمن سكت عنهم اعتزلوه».

معاشر المسلمين، هذه إشاراتٌ ووقَفَات لما قد تكون عليه هذه الشبهادات في أحوال بعض

الصائمين والمتعبِّدين، أيا باغيّ الخير أقبل، ويا باغيّ الشر أقصر،.

أيّها المسلمون، هل ندرك ونحن نتامًل هذه الشهادات الرمضانية أننا أصبَحنا في أمس الحاجة إلى التغيير وأننا لا نزال يملؤنا التفاؤل بغد أفضل وواقع أمثل. إن وسائل العلاج وأدوات النجاح ليست عنا ببعيد، فنحن أمّة القرآن وأمّة محمد منه أمة هذا الشهر الكريم الشاهد، ونحن الأمة الشاهدة.

منهجُ التغيير والإصلاح يتمثّل في هذه الآية الكريمة الجامعة: ﴿إِنُّ اللَّهُ لَا يُغَيِّرُ مَا بِقَوْمٍ حَتَّى يُغَيِّرُوا مَا بِأَنفُسهِمْ ﴾ [الرعد:١١]، وفي النداء الرمضاني الصادح: «يا باغي الخير أقبل، ويا باغي الشر أقصر».

ليس الإصلاحُ بالاكتفاء بالنقد والتلاوُم وتحويل المسؤولية على الأعداء والخصوم، إنَ على المسلم الصادق الجاد المحبّ الخير لنفسه وصادق الغيرة على أمّته أن يتُقي الله ربّه ويدرك الغاية من هذه الحياة والوظيفة في هذه الدنيا، فيحفظ وقته ويستغلُ شريف أيّامه وفاضلُ أوقاته وينطلق نحو التغيير والإصلاح، فيعيش حياة جادة حازمة متوازنة، فلا يغرق في المباحات على حساب الفرائض والواجبات، كما يجب ترويضُ النفس وتدريبها على ملازمة الأعمال الصّالحة وتحريًى السنة وصدق المتابعة لهدى المصطفى

ايُها الإخوة المسلمون، إنَّ هذه العشرُ الأخيرة فرصةٌ حقيقيَّة لاختبارِ النفس في التَّغيير نحوَ الافضل والأحسن. ليس من الصعب بتوفيق الله وعونه تغييرُ النفس وقطعُها عما اعتادته لمن أخلص نيَّته وصدق في عزيمته، يقول المنذر بن عبيد: تولى عمر بن عبد العزيز رحمه الله بعد صلاة الجمعة فانكرتُ حالَه في العصر.

وإنّ من الدلائلِ على التغييرِ ومُظاهر الهمّة وقوة العزيمة وضبط الإرادة في هذا الشهرِ شهرِ الصبر الاجتهاد في العمَل والإحسان في هذه الأيّام العشر



تأسيًا بالقدوة والأسوة نبينا محمد في فقد جعل رمضان كله فرصة للاجتهاد، كما خص العشر باجتهاد، كما خص العشر باجتهاد، تقول عائشة رضي الله عنها: كان رسول الله في بجتهد في غيره، وكان يجتهد في العشر الأواخر ما لا يجتهد في غيرها.

وتسمُو الهمّة ويتجلّى التوجّة نحو التغيير حينما يجتهد العبدُ ليفوزَ بإدراك ليلة القدر، فيعمَل ويتحرّى، فتسمو النّفس وتعلو الرغائب للوصول إلى أسمى المراتب وأعلى المطالب؛ توبةً وإقلاع وعزمُ على الإصلاح والإحسان، وتأمّلوا هذا الحديث العظيم وما فيه من الحثّ ووقفات المحاسبة: «رغم أنفُ رجل دخلٌ عليه رمضانُ ثم انسلَحَ فلم يُغفر له».

معاشر الأحبّة، أروا الله من أنفسكم خيرًا؛ صيامُ نهار وقيامُ ليل واعتكاف وقراءةُ قرآن وذكرٌ وصدقات ودُعاء ومحاسبة ومراجعة وندمُ وتوبّة وعزمُ على فعل الخيرات، «يا باغيّ الخير اقبل، ويا باغيّ الشرّ اقصر».

وبعد: أيها الصائمون، فلحكمة عظيمة جاءت آية الدعاء في ثنايا آيات الصيام: ﴿ وَإِذَا سَأَلُكُ عِبَادِي عَنِّي فَاإِنِي قَرِيبُ أُجِيبُ دَعْوَةَ الدُاعِي إِذَا دَعَانِي عَنِّي فَاإِنِي قَرِيبُ أُجِيبُ دَعْوَةَ الدُاعِي إِذَا دَعَانِي فَلْيَسُتَجِيبُوا لِي وَلَّيُوُّمنُوا بِي لَعَلَّهُمُّ يَرْشُدُونَ ﴾ فَلْيَسُتَجِيبُوا لِي وَلْيُوُّمنُوا بِي لَعَلَّهُمُّ يَرْشُدُونَ ﴾ [البقرة: ١٨٦]، ولحكمة عظيمة وسرّ بليغ خُتمت آيات الصيام بهذه الآية الواعظة: ﴿ تَلْكَ حُدُودُ اللّهُ فَلا تَقْرَبُوها كَذَلِكَ يُبِيئِنُ اللّهُ آيَاتِهِ لِلنَّاسِ لَعَلَّهُمْ يَتَقُونَ ﴾ [البقرة: ١٨٧].

نفعني الله وإياكم بالقرآن العظيم وبهدي محمد هذا، واستغفر الله لي ولكم ولسائر المسلمين من كل ذنب وخطيئة، فاستغفروه إنه هو الغفور الرحيم.

أيها المسلمون، والحديثُ عن الشهادة الرمضانية وفُرص التغيير والإصلاح، فإنَّ شهرَ رمضان موسم عظيمٌ من مواسم الخير وزمن شريف من أزميناً النفحات، بغتنمه الاتقباء الصالحون للاستزادة من

صالح العمل، ويُلقي بظلّه الظليل على العصاة الغافلين والمقصرين فيتذكرون ويندَمون ويتوبون، فالسعيد من كان شهره مجددًا للعزم والطاعة وحافزًا للتمسك بحبل الله وفرصة للتزود بزاد التقوى، حاديه في ذلك وسائقه همة عالية وففس أبية لا ترضى بالدون من العزم والعمل، يقول ابن القيم رحمه الله: وإذا طلع غيمُ الهمة في ليل البطالة وأردفه نور العزيمة اشرقت أرضُ القلب بنور ربها».

على أنّه ينبغي- أيّها المسلمون لذوي الهمّم العالية وطلاب الكمالات أن يعرفوا الطبيعة البشرية والضّعف الإنساني، ﴿ وَاللّهُ يُرِيدُ أَنْ يَتُوبَ عَلَيْكُمُ وَيُرِيدُ أَنْ يَتُوبَ عَلَيْكُمُ وَيُرِيدُ النّذِينَ يَتُبعُونَ الشّهُوَاتِ أَنْ تَميلُوا مَيْلاً عَظِيمًا يُرِيدُ اللّهُ أَنْ يُحَقّفَ عَنْكُمْ وَخُلقَ الإنسانُ ضَعِيفًا ﴾ يُريدُ اللّهُ أَنْ يُحَقّفَ عَنْكُمْ وَخُلقَ الإنسانُ ضَعِيفًا ﴾ يوليدُ اللّهُ أَنْ يُحَقّفَ عَنْكُمْ وَخُلقَ الإنسانُ ضَعِيفًا ﴾ والحكمة: إنّ مِنَ الخطأ والخَطل أن ينزع الرجل إلى فالحكمة إنّ من الخير، حتى إذا شعر بالعجز عن بلوغ غايتها انصرف عنها والتحق بالطائفة الكسولة التي ليس لها همّة في هذه الخَصلة ولا نصيبُ، ولكن الطريق الصحيح ونهجَ الحكمة ومنهجَ السعادة أن يذهبَ في همته إلى الغايات البعيدة ثم السعادة أن يذهبَ في همته إلى الغايات البعيدة ثم يسعى لها سعيها ولا يقف دونَ النهاية إلا حيث ينقد حده ويستفرغ وسعة.

الا فاتقوا الله رحمكم الله، واعلموا أنّ إدراك هذا الشهر والإحسان فيه نعمة عظيمة وفضل من الله كبير، لا يحظى به ولا يوفق إلا من من الله عليه بجوده وإحسانه وفتح عليه أبواب الخيرات، فتنافسوا- رحمكم الله- في الطاعات، وازدادوا من الصالحات، وجدوا وتحروا ليلة القدر، وتعرضوا لنفحات ربكم.

تقبّل الله منا ومنكم الصيام والقيام وسائرً الطاعات، إنه سميع مجيب.



إعداد/ أسامة سليمان الحمد لله وحده، والصلاة والسلام على من لاندى بعده، وبعد:

> فإن استشعار الوداع يعطى دافعًا للمرء ليزيد في عمله.

> وهذا الشعور يضاعف في نفسه ضرورة اغتنام الأوقات التي قد لا تعود، من ذلك قول الصحابة الأبرار للنبي مخ عندما وعظهم موعظة بليغة ذرفت منها العيون، وخشعت لها القلوب: كانها موعظة مودع، وكذا في حجة الوداع قال لهم 👺: «لعلى لا القاكم بعد عامى

> وهذا الشعور بالوداع ولد عندهم دافعًا للاستماع والإنصات يفوقه في أي وقت آخر، ومن هذا ندرك معنى قول النبي 😻 لأحد أصحابه: «إذا قمت في صلاتك، فصل صلاة مودع .. ال المحمد الله محمد الله المحمد الم

بهذه النظرة يجب أن نستقبل شهر رمضان استقدال المودعين، وهذا لا بنافي استقباله بالفرح والبشرى، بشرى الشوق لبركاته ورحماته في كل ساعاته وأوقاته، وقد كان 👺 يشير أصحابه يقدوم هذا الضيف الكريم بقوله ع: «قد حاءكم رمضان، شهر مدارك، كتب الله عليكم صيامه، فيه تفتح أبواب الجنان، وتغلق أبو اب النيران».

أليس من الحرمان عدم اغتنام الأوقات في شبهر هذه صفاته وتلك نفحاته.

لقد كان سلفنا الصالح يترقبون هذا الشهر ويدعون الله عز وجل أن يسلمهم رمضان، فإذا وفقوا لطاعة الله وهدوا إلى عبادته دعوا الله أن يتقبل منهم.

وحول هذا المعنى يقول ابن رجب- رحمه الله: ﴿إِنْ بِلُوغُ شَهْرِ رَمْضَانَ وَصِيامَهُ نَعْمَةً عظيمة على من اقدره الله عليه، ويدل عليه حديث الثلاثة الذين استشهد اثنان منهم، ثم مات الثالث على فراشه بعدهما، فرئى في النوم سابقًا لهما، فقال النبي 🐲: «اليس صلى بعدهما كذا وكذا صلاة، وأدرك رمضان فصامه، فوالذي نفسي بيده، إن بينهما لأبعد مما بين السماء والأرض، (أخرجه أحمد في مسنده، وصححه الألباني).

أتى رمسضان مسزرعسة السعساد لتطهير القلوب من الفساد ف اد ح ق وقه ق و لا و ف علا الله وزادك فات خده المعاد فمن زرع الحبوب وما سقاها تساوه نسادمها بسوم الحسمساد



فهيا بنا اخي المسلم ستحضر شعور صيام المودعين، هيا نخص الشهر الكريم بمزيد من الاعتناء.

وتحقيق هذا عن طريق:

- الحرص على عدم تضييع صلاة الجماعة وإدراك تكبيرة الإحرام للفروض الخمس.

والحرص على تلاوة القرآن بتدبر وتأمل؛ التلاوة من أجل العمل وإقامة الحدود قبل سرد الحروف.

- إدخال السرور على الفقراء والمساكين واليتامي بالتوسعة عليهم وبذل المعروف لهم.

- الحرص على اغتنام الأوقات في الطاعات من تسبيح وتهليل واستغفار وعدم التفريط في الأوراد.

- الحرص على صلاة القيام فهي شرف المؤمن كما أخبر النبي على حيث أخبر أن جبريل قد أوحى إليه فقال: «يا محمد، عش ما شئت فإنك ميت، وأحب من شئت فإنك مفارقه، واعمل ما شئت فإنك مجزي به، واعلم أن شرف المؤمن قيامه بالليل وعزه استغناؤه عن الناس».

وقيام رمضان يختلف عن قيام غيره لشرف النرمان فضلاً عن أن له خاصية قال فيها تقدم من قام رمضان إيمانًا واحتسابًا غُفر له ما تقدم من ذنبه.

- الإكثار من الصدقة حيث كان الجود الناس، وكان أجود ما يكون في رمضان.

- الحرص على أداء العمرة في هذا الشهر الكريم، فعمرة فيه تعدل حجة فيما سواه لشرف الزمانية تعدل حرمة مكة المكانية.

- الحرص على اعتكاف العشر الأواخر منه، والانقطاع للعبادة، وترك الدنيا بفتنتها وشهواتها.

- الحرص على غض البصر عن المحرمات

في هذا الشهر الكريم حتى يالف العبد الطاعة بقية العام، وحفظ البصر واللسان يضمنان للمؤمن الجنة كما قال عن من يضمن لي ما بين لحييه وما بين رجليه أضمن له الجنة». رواه البخاري.

وفي قوله ﷺ لعلي رضي الله عنه: «يا علي، لا تتبع النظرة النظرة، فإن لك الأولى وليست لك الآخرة». رواه الترمذي.

- الحرص على حفظ اللسان من الغيبة والنميمة والكذب والهمز واللمز والزور، وقد قال في: «من لم يدع قول الزور والعمل به، فليس لله حاجة في أن يدع طعامه وشرابه». رواه النخاري

وقال ﷺ: «الصيام جنة، فإذا كان يوم صوم أحدكم فلا يرفث، ولا يسخب، فإن سابه أحد أو قاتله فليقل إنى امرؤ صائم». أخرجه مسلم.

ورمضان فرصة لتعويد اللسان على الصمت والعبودية، وعبودية اللسان قسمها ابن القيم إلى واجب ومستحب ومحرم ومكروه.

الحرص على تعاهد الدعاء في هذا الشهر الكريم فليس شيء أكرم على الله من الدعاء، ورب العالمين يحب من عبده أن يسأله، وهو جل شانه حيي كريم ستير يستحي من عبده إذا رفع يديه إليه أن يردهما صفرًا، وللصائم عند فطره دعوة لا ترد، وكذا كان عبد الله بن عمرو بن العاص رضي الله عنهما إذا أفطر دعا أهله وولده عند الفطر ودعا الله.

أسأل الله أن يتقبل منا الصيام والقيام، وأن يحسن ختامنا، وأن يرزقنا الإخلاص في القول والعمل والعمل والعلن، إنه ولي ذلك والقادر عليه.



#### و من هدي رسول الله وه

#### ٥٥ مراجعته للقرآن ٥٥

عن ابن عباس رضي الله عنهما قال: كان النبي عنه الجود الناس بالخير، وكان أجود ما يكون في رمضان، حين يلقاه جبريل، وكان جبريل عليه السلام يلقاه كل ليلة في رمضان حتى ينسلخ، يعرض عليه النبي القرآن: فإذا لقيه جبريل عليه السلام، كان أجود بالخير من الربح المرسلة. [صحيح البخاري].

مدرمضان شهر الصيام والقرآن مد عن عبد الله بن عصرو رضى الله عنهما أن رسول الله عَنْ قال: «الصيام والقرآن يشفعان للعيد، يقول الصيام: أي رب إني منعته الطعام والشهوات بالنهار فشفعني فيه، ويقول القرآن: منعته النوم بالليل فشفعني فيه فيشفعان،

#### وودعاء رؤية الهلال وو

عن طلحة بن عبيد الله رضي الله عنه أن النبي الله عنه أن النبي الكان إذا رأى الهلال قال اللهم أهله علينا بالأمن والإيمان والسلامة والإسلام ربي وربك الله. [رواه الترمدي].

#### ١٥٥ من الخاسر في رمضان ؟ ١٥٥

عن أبي هريرة قال: قال رسول الله ﷺ رغم أنف رجل (أي خَابِ وحُسر) دخل عليه رمضان ثم انسلخ قبل أن يغفر له. [الترمذي].

#### ٥٥ من نوركتاب الله ٥٥

٥٥ رمضان شهر الدعاء ٥٥

قال الله تعالى: ﴿وَإِذَا سَالِكَ عَبَادِي عَنِّي فَإِنِّي قَرِيبُ أُجِيبُ دَعُوةَ الدَّاعِ إِذَا دَعَانِ فَلْيَسْتَجِيبُوا لِي وَلَيْ وَمِنْ وَالْيَسْتَجِيبُوا لِي

برشندون ﴾ [البقرة: ١٨٦]

#### و رمضان شهر الخير والرحمات وه

عن أبي هريرة عن رسول الله قال: «إذا كانت أول ليلة من رمضان صفدت الشياطين ومردة الجن وغلقت أبواب النار فلم يفتح منها باب وفتحت أبواب الجنة فلم يغلق منها باب ونادى مناد يا باغي الخير أقبل ويا باغي الشر أقصر ولله عتقاء من النار وذلك في كل ليلة .. [سن ابن

#### ٥٥ رمضان شهر التربية ١٥٥

عن ابي هريرة رضى الله عنه قال: قال رسول الله تقل ليس الصيام من الأكل والشرب إنما الصيام من اللغو والرفث فإن سابك احد أو جهل عليك فقل إني صائم إني صائم. [صحيح ابن خزيمة].





# ، وفتحت أبواب الجنان

الحمد لله، والصلاة والسلام على رسول الله، وبعد:

فقد اظلنا شهر كريم مبارك، وموسم عظيم من مواسم الخيرات والبركات، يعظم الله عز وجل فيه

الأجر، ويجزل المواهب، ويفتح أبواب الرحمة فيه لكل طالب وراغب.

وهو شهر تفتح فيه ابواب الجنان، كما قال النبي في: «إذا كان أول ليلة من شهر رمضان صُفدت الشياطين ومردة الجن، وغُقت أبواب النار، فلم يفتح منها باب وفتحت أبواب الجنة فلم يغلق منها باب وبنادي منان يا باغي الخير اقبل، ويا باغي الشير أقصر، ولله عتقاء من النار وذلك كل ليلة».

[صحيح رواه الترمذي وابن ماجه وابن خزيمة].

الجنة هي الجزاء العظيم، والثواب الجزيل، الذي أعده الله لأوليائه وأهل طاعته، وهي تعيم كامل لا يشوبه نقص، ولا يعكر صفوه كدر وما حدثنا الله به عنها، وما أخبرنا به الرسول على يحير العقل ويذهله، لأن تصور عظمة ذلك النعيم يعجز العقل عن إدراكه واستيعابه، استمع إلى قوله تبارك وتعالى في الحديث القدسي: «أعددت لعبادي الصالحين ما لا عين رأت، ولا أذن سمعت، ولا خطر على قلب بشر».

ثم قِال رسول الله ﷺ: «اقرؤوا إن شئتم: ﴿ فَلاَ تَعْلَمُ نَفْسٌ مَا أُخْفِي لَهُمْ مِنْ قُرُةٍ أَعْيُنِ﴾ [السجدة: ١٧]. من أياب العند من أياب ال

أما عن وصف أبوابها فقال تعالى: ﴿ حَتَّى إِذَا جَاءُوهَا وَقُتِحَتَّ أَبْوَابُهَا وَقَالَ لَهُمْ خَزَنَتُهَا سَلاَمُ عَلَيْكُمْ طِبْتُمْ فَادْخُلُوهَا خَالدِينَ ﴾ [الزمر: ٣٧]، للجنة أبواب يدخل منها المؤمنون، كما يدخل منها الملائكة،

#### إعداد/ معاوية محمد هيكل

قَالَ تَعَالَى: ﴿ وَالْمُلَائِكَةُ يَدُّخُلُونَ عَلَيْهِمْ مِنْ كُلِّ بَابِ (٢٣) سَلَامُ عَلَيْكُمُ بِمَا صَبَرْتُمْ فَنَعْمَ عُقْبَى الدَّارِ ﴾ [الرعد: ٣٣، ٢٤]، وقال تعالى: ﴿ جَنَّاتٍ عَدْنِ مُفَتَّحَةً لَهُمُ الْأَبُوابُ ﴾ [ص: ٥٠].

ابواب الجنة تفتح في على عام في شهر رمضان قال رسول الله ﷺ: ﴿إِذَا جِاءَ رَمُضَانَ فَتَحَتُ أَبُوابِ الْجِنَةِ». [البخاري].

عدد أبواب الجنة ثمانية

ومنها الريان، وهو خاص بالصائمين؛ عن سهل بن سعد أن النبي على قال: «في الجنة ثمانية أبواب؛ باب منها يسمى الريان يدخله الصائمون، فإذا دخلوا أغلق فلا يدخل غيرهم».

وهناك باب للمكثرين من الصلاة، وباب للصابرين، وباب للمجاهدين، عن أبي هريرة رضي



تَعْمَلُونَ خَبِيرٌ ﴾ [الحديد: ١٠].

عن أبي هريرة رضي الله عنه قال: قال رسول الله عنه أبي هريرة رضي الله ها: «إن في الجنة مائة درجة أعدها الله للمجاهدين في سبيل الله ما بين الدرجتين كما بين السماء والأرض، فإذا سالتم الله فاسالوه الفردوس، فإنه أوسط الجنة، وأعلى الجنة، أراه قال: «وقوقه عرش الرحمن، ومنه تفجر أنهار الجنة» أرواه البخاري (٦١).

وفي الصحيح عن أنس رضي الله عنه أن أم حارثة أتت رسول الله 3 وقد هلك حارثة يوم بدر، أصابه سهم غرب، فقالت: يا رسول الله، قد علمت موقع حارثة من قبل، فإن كان في الجنة لم أبّك عليه، وإلا سوف ترى ما أصنع، فقال لها: «أجنة وأحدة هي؟ إنها جنات كثيرة، وإنه في القردوس الأعلى». [رواه البخاري].

وأهل الجنة متفاضلون في الجنة بحسب منازلهم، ففي الصحيحين من حديث أبي سعيد رضي الله عنه عن النبي قال: أإن أهل الجنة يتراءون أهل الغرف من فوقهم كما يتراءون الكوكب الدري الغابر في الأفق من المشرق أو المغرب، لتفاضل ما بينهم، قالوا: يا رسول الله، تلك منازل الأنبياء، لا يبلغها غيرهم؟ قال: بلى والذي نفسي بيده، رجال أمنوا بالله وصدقوا المرسلين، [رواه البخاري].

الله عنه قال: قال رسول الله عنه من أنفق زوجين في سبيل الله من ماله، دُعي من أبواب الجنة، وللجنة ثمانية أبواب، فمن كان من أهل الصلاة دعي من باب الصلاة، ومن كان من أهل الصدقة دعي من باب الصدقة، ومن كان من أهل الجهاد دُعي من باب الجهاد، ومن كان من أهل الجهاد دُعي من باب الصيام، ومن كان من أهل الصيام دعي من باب الصيام، [منفق عليه].

فقال أبو بكر: والله ما على أحد من ضرورة دعى من أيهما دعي فهل يدعي منها كلها أحد يا رسول الله ؟ قال: نعم، وأرجو أن تكون منهم.

فقد روى مسلم في صحيحه عن امير المؤمنين عمر بن الخطاب رضي الله عنه قال: قال رسول الله عنه ما منكم من احد يتوضا فيبلغ- أو يسبغ- الوضوء، ثم يقول: أشهد أن لا إله إلا الله، وأن محمدًا عبده ورسوله، إلا فتحت له أبواب الجنة الثمانية، يدخل من أيها شاء،

عن حكيم بن معاوية عن أبيه معاوية أن رسول الله في قال: «إن ما بين المصراعين في الجنة مسيرة أربعين سنة، ولياتين عليه يوم، وإنه لكظيظ». [إسناده صحيح].

قال ابن القيم- رحمه الله-: تامل قوله تعالى: ﴿ مُفَتَّحَةُ لَهُمُ الأَبُوابُ ﴾: تجد معنى بديعًا: وذلك أن أهل الجنة إذا دخلوا الجنة لم تغلق أبوابها عليهم بل تبقى مفتحة كما هي وفيها إشارة إلى تصرفهم وذهابهم وإيابهم وتبوئهم الجنة حيث شاء، ودخول الملائكة عليهم كل وقت بالتحف والألطاف من ربهم ودخول ما يسرهم عليهم كل وقت.

وايضًا فيه إشارة إلى أنها دار أمن لا يحتاجون فيها إلى غلق الأبواب كما كانوا يحتاجون إلى ذلك في الدنيا.

#### وو درجات الجنة وو

الجنة درجات متفاضلة تفاضلاً عظيمًا، واولياء الله المؤمنون في تلك الدرجات بحسب إيمانهم وتقواهم.

قِالَ الله تعالى: ﴿ لاَ يَسْتُوي مِنْكُمْ مَنْ أَنْفَقَ مِنْ قَبْلِ الْفَتْحِ وَقَاتَلُ أُولَئِكَ أَعْظَمُ دَرَجَةً مِنَ الَّذِينَ أَنْفَقُوا مِنْ بَعْدُ وَقَاتَلُوا وَكُلاً وَعَدِ اللّهُ الْحُسْنَى وَاللّهُ بِمَا



كرامتهم بيدي وختمت عليها، فلم تر عين، ولم تسمع أذن، ولم يخطر على قلب بشر، قال: ومصداقهُ في كتاب الله عز وجل: ﴿ فَلاَ تَعْلَمُ نَفْسٌ مَا أُخْفِيَ لَهُمْ مِنْ قُرَّة أَعْنُنُ ﴾ [السجدة: ١٧]. رواه مسلم.

#### ووأنهار الجنة وو

قال تعالى: ﴿مَثَلُ الْجَنَّةِ النَّتِي وُعَدَ الْمُتَّقُونَ فِيهَا أَنِّهَارُ مِنْ مَاء غَيْرِ آسِن وَأَنْهَارُ مِنْ لَبَن لَمْ يَتَغَيْرُ طَعْمُهُ وَأَنْهَارُ مِنْ خَمْرِ لَذُّةً لِلشَّارِبِينَ وَأَنْهَارُ مِنْ عَسَلِ مُصَفَى ﴾ [الرعد: ٣٥].

وأنهار من عسل مصفى، في غاية الصفاء وجسن اللون والطعم والريح.

عن حكيم بن معاوية قال: سمعت رسول الله على يقول: «في الجنة بحر اللبن، وبحر الماء، وبحر العسل، وبحر الخمر، ثم تشقق الأنهار منها بعد». [صحيح الترغيب والترهيب].

وقال رسول الله ﷺ: ﴿إِذَا سَالَتُمَ اللَّهُ فَاسَالُوهُ الْفُردُوسِ، فَإِنْهُ أُوسِطُ الْجِنَّةُ وَأَعْلَى الْجِنَّةُ، وَمِنْهُ تَفْجَرُ أَنْهَارُ الْجِنَّةُ وَفُوقَهُ عَرْشُ الرحمنُ. [البخاري].

وجاء في وصف الماء أنه مستكوب، قال تعالى: ﴿ وَمَاء مَسْتُوبِ ﴾ [الواقعة: ٣١].

قال الشوري: يعني يجري في غير اخدود، عن أنس بن مالك رضي الله عنه قال: العلكم تظنون أن أنهار الجنة تجري في أخدود في الأرض، والله إنها لتجري سائحة على وجه الأرض حافتاها قباب اللؤلؤ وطينها المسك الأزفر،. [السلسلة الصحيحة].

#### م أشجار الجنة وظلالها ٢٠٠

قال تعالى: ﴿ وَالَّذِينَ آمَنُوا وَعَملُوا الصَّالِحَاتِ
سَئُدْخُلُهُمْ جَنَّاتِ تَجْرِي مِنْ تَحْتَهَا الْأَنْهَارُ خَالدينَ
فِيهَا أَبَدًا لَهُمْ فِيهَا أَزُواجُ مُطّهَرةٌ وَنُدْخِلُهُمْ ظَلِاً
ظَلِيلاً ﴾ [النساء ٧٠].

- ﴿ وَطَلِّ مَمْدُود ﴾ [الواقعة]، ﴿ إِنَّ الْمُتُقِينَ فِي طَلاَل وَعُيُون ﴾ [المرسُلات]، ورد في وصف هذا الظل قول النبي عنه: ﴿ إِنْ فِي الجنة الشجرة يسير الراكب في ظلها مائة عام لا يقطعها ». [البخاري ومسلم].

أما الذين يظلهم الله في هذا الظل منهم ما ورد

ذكرهم في قول النبي في: «سبعة يظلهم الله في ظله يوم لا ظل إلا ظله: الإمام العادل، وشاب نشا في عبادة الله، ورجل قلبه معلق في المساجد، ورجلان تحابا في الله، اجتمعا عليه وتفرقا عليه، ورجل دعته امرأة ذات منصب وجمال فقال: إني أخاف الله، ورجل تصدق بصدقة فاخفاها حتى لا تعلم يمينه ما تنفق شماله، ورجل ذكر الله خاليًا ففاضت عيناه، [رواه البخاري ومسلم].

والذي ذكره النبي ﷺ في حديثه إذ قال: «من انظر معسرًا أو وضع عنه أظله الله في ظله». [رواه مسلم].

وعموم المؤمنين الذين يعملون الصالحات ؛ لقوله تعالى: ﴿ وَالدِّينَ اَمَنُوا وَعَمَلُوا الصَّالِحَاتَ سَنَدُخلُهُمُ جَنَّاتَ تَجْرِي مِنْ تَحْتَهَا الأَنَّهَارُ خَالدِينَ فِيهَا أَبَدُا لَهُمُ فِيهَا أَزُواجُ مُطَهَّرَةٌ وَنُدْخلُهُمْ ظِلاً ظَلْيلاً ﴾ [النساء: ٧٥].

#### المالية ومضالعنة إجمالاً ٢٥٠

يقول ابن القيم رحمه الله تعالى في محادي الأرواح»:

فإن سالت عن أرضها وتربتها فهي المسك والزعفران.

وإن سالت عن سقفها فهو عرش الرحمن.

وإن سالت عن حصبائها فهو اللؤلؤ والجوهر.

وإن سالت عن لبناتها فلبنة من فضة ولبنة من س.

وإن سالت عن اشجارها فما فيها شجرة إلا وساقها من ذهب وفضة لا من الحطب والخشب.

وإن سالت عن ثمرها فأمثال القلال الين من الربد وأحلى من العسل.

وإن سالت عن ورقها فأحسن ما يكون من رقائق الحلل.

وإن سالت عن أنهارها فأنهار من لبن لم يتغير طعمه، وأنهار من خمر لذة للشاربين، وأنهار من عسل مصفى.

وإن سالت عن طعامهم ففاكهة مما يتخيرون، ولحم طير مما يشتهون.

وإن سالت عن أنيتهم فانية الذهب والفضة في



صفاء القوارير.

وإن سالت عن خيامها وقبابها فالخيمة الواحدة من درة مجوفة طولها ستون ميلاً من تلك الخيام.

وإن سالت عن ارتفاعها فانظر إلى الكوكب الطالع أو الغارب في الأفق الذي لا يكاد تناله الأبصار.

وإن سالت عن لباس أهلها فهو الحرير والذهب. وإن سالت عن فرشها فبطائنها من إستبرق مفروشة في أعلى الرتب.

وإن سالت عن وجوه اهلها وحسنهم فعلى صورة القمر.

وإن سالت عن اسنانهم فابناء ثلاث وثلاثين على صورة آدم عليه السلام أبى البشر.

وإن سالت عن سماعهم فغناء أزواجهم من الحور العين وأعلى منه سماع صوت الملائكة والنبيين، وأعلى منها خطاب رب العالمين.

وإن سالت عن حيلهم وشارتهم فاساور من الذهب واللؤلؤ على الرؤوس ملابس التبجان.

وإن سالت عن غلمانهم فولدان مخلدون كأنهم لؤلؤ مكنون.

تمام المنة رؤية الله في الحنة

قال الله تعالى: ﴿ وُجُوهٌ يَوْمُئِذِ نَاضِرَةٌ (٢٢) إِلَى رَبِّهَا نَاظِرَةٌ ﴾ [القيامة: ٢٧، ٢٣].

وقال تعالى: ﴿ لِلَّذِينَ أَحْسَنُوا الْحُسَنَى وَزِيَادُهُ ﴾ [يونس: ٢٦].

و «الحسنى « هي الجنة، والزيادة: هي التمتع بالنظر إلى وجه الله عز وجل فيها، قال رسول الله عن وجل كما ترون هذا القمر». [رواه الدخاري ٢٤٣٤].

وفي رواية لمسلم: «لا تضامون في رؤيته».

وأخرج البخاري هذا الحديث بلفظ آخر وهو: النكم سترون ربكم عيانًا».

وفي الصحيحين من حديث أبي سعيد رضي الله عنه أن رسول الله قق قال: «إن الله عز وجل يقول لأهل الجنة: يا أهل الجنة، فيقولون: لبيك وسعديك والخير في يديك، فيقول: هل رضيتم ؟ فيقولون: وما لنا لا نرضى يا ربنا وقد أعطيتنا ما لم تعط أحدًا من خلقك ؟ فيقول: ألا أعطيكم أفضل من ذلك؟ فيقولون:

وأي شيء أفضل من ذلك ؟ فيقول: أحل عليكم رضواني، فلا أسخط عليكم بعده أبدًا».

عن صهيب عن النبي قد قال: «إذا دخل أهل الجنة الجنة قال يقول الله تبارك وتعالى: تريدون شيئًا أزيدكم ؟ فيقولون: ألم تبيض وجوهنا؟ ألم تدخلنا الجنة وتنجنا من النار ؟ قال: فيكشف الحجاب، فما أعطوا شيئًا أحب إليهم من النظر إلى ربهم عز وجل». [رواه مسلم ١٨١].

قال ابن القيم رحمه الله: وإن سالت عن يوم المزيد وزيادة العزيز الحميد ورؤية وجهه المنزه عن التمثيل والتشبيه كما ترى الشمس في الظهيرة والقمر ليلة البدر، فذلك موجود في الصحاح والمسانيد من رواية جرير وصهيب وأبي هريرة وأبي موسى وأبي سعيد، فيا لذة الأسماع بأطيب محاضرة، ويا قرة عيون الأبرار بالنظر إلى وجهه الكريم في الدار الأخرة، ويا ذلة الراجعين بالصفقة الخاسرة ﴿ وُجُوهُ يَوْمَئذ باسرة ﴾ [القيامة: ٢٢) إلى ربّها ناظرة (٣٢) ووجُوهُ يَوْمَئذ باسرة ﴾ [القيامة: ٢٢) إلى ربّها

فحي عملى جستات عمدن فرانسها

منازلتا الأولى وفيها المضيم ولكنتا سبي العدو فهل ترى نعدود إلى اوطانتا ونسالم

فلله ابصار تاری الله جهارة

فلا الحزن يغشاها ولا هي تسام فيا نظرة أهدت إلى الوجه نضرة

أمن بعدها يسلو المحب المتيم احبدنا عطفًا علينا فإنا

بنا ظما والمورد العنب انتم اللهم إنا نسالك الجنة وما قرب إليها من قول أو عمل، وافتح اللهم لنا أبواب رحمتك، واجعلنا من عبادك الصالحين.

والحمد لله رب العالمين.



# وبعث الأخلاق في الأمة

الحمد لله رب العالمين، والصلاة والسلام على أشرف المرسلين، وبعد:

مع قدوم رمضان تهيج في القلب ذكريات البدايات، نزول القرآن: ﴿ اقْرَأُ بِاسْم رَبِكَ الَّذِي خَلَقَ ﴾، بعثة خاتم الأنبياء والمرسلين، تغير وجه الحياة على الأرض، بعد ان ضاقت من كثرة العصاة عليها، حتى مقتهم الله جميعًا إلا بقايا من اهل الكتاب.

إن بعثة النبي و كانت إيذانًا برفع المقت عن آهل الأرض، وأمر النبي ب بالبلاغ، فانقسم الناس الناس حينئذ، الى فريقين؛ فريق مؤمن مصدق، وفريق كافر مكذب، وكان الفريق الكافر المكذب هم اكثر الناس حينئذ، لكن الجميع مؤمنهم وكافرهم شهد أن النبي ج جاء بالدعوة إلى توحيد الله تعالى وبه حاسن الأخلاق، وشهد القاصي والداني بذلك، إذ كانت الدعوة إلى صالح الأخلاق والنهي عن سيئها سمة

بارزة في قول النبي 🍣 وفعله، فمن أمثلة ذلك:

كما في الصحيحين عن ابن عباس رضى الله عنهما قال: لما بلغ أبا ذر مبعث النبي على قال الأخيه: اركب إلى هذا الوادي، فاعلم لي علم هذا الرجل الذي يزعم أنه نبي ياتيه الخبر من السماء، واسمع من قوله، ثم ائتني، فانطلق الأخ حتى قدمه وسمع من قوله، ثم رجع إلى أبى ذر فقال له: رأيته يأمر بمكارم الأخلاق... الحديث. (البخاري: ٢٨٦١، ومسلم ٢٤٧٤).

وكذلك لما سأل النجاشي جعفر بن أبي طالب ومهاجري الحبشة: ما هذا الدين الذي قد فارقتم فيه قومكم ولم تدخلوا في ديني ولا في دين أحد من الملك قال جعفر: أيها الملك، كنا قوما أهل جاهلية، نعبد الأصنام، وناكل الميتة، وناتي الفواحش، ونقطع الأرحام، ونسيء الجوار، وياكل القوي منا الضعيف، فكنا على ذلك حتى بعث الله إلينا رسولاً منا نعرف نسبه وصدقه وأمائته وعفافه، فدعانا إلى الله لنوحده، ونعبده، ونخلع ما كنا نعبد نحن وأباؤنا من دونه من الحجارة والأوثان، وأمرنا بصدق

### إعداد/ متولي البراجيلي

الحديث، وأداء الأمانة، وصلة الرحم، وحسن الجوار، والكف عن المحارم والدماء، ونهانا عن الفواحش، وقول الزور، وأكل مال اليتيم، وقذف المحصنات... الحديث. [حديث حسن أورده أبن هشام في السيرة، وأبن كثير في البداية والنهاية، والبيهقي في الدلائل].

ولما سال هرقل، أبا سفيان بن حرب (قبل إسلامه) عن النبي قو وعوته (والحديث في البخاري)، كان من أسئلة هرقل: فهل كنتم تتهمونه بالكذب قبل أن يقول ما قال؟ قلت (القائل أبو سفيان): لا. قال: فهل يغدر؟ قال: لا.

ثم ساله: ماذا يامركم قلت: يقول: اعبدوا الله وحده ولا تشركوا به شيئًا، واتركوا ما يقول أباؤكم، ويأمرنا بالصلاة والصدق والعفاف والصلة.

وكانت أخلاق النبي 🎏 معتمده في دعوته



محبته إلى مرضعته حليمة، رضي الله عنها، فكلما رآهـا يـهـتف بـهـا: امي امي، ويـفـرش لـهـا رداءه، ويعطيها من الإبل والشاء ما يغنيها في السنة الجدباء.

ولم ينس حضانة أم أيمن، رضي الله عنها، له، ومازال يناديها: يا أُمَةُ، يا أُمَةُ.

وقد اتسع عطفه حتى بسطه للأحياء كافة، فكان يصغي للهرة الإناء فتشرب، ثم يتوضأ بفضلها. (صحيح الجامع).

وكان يواسي 🐲 في موت عصفور صغير يلهو به آخو آنس: «يا آيا عمير، ما فعل النغير».

بل شمل عطفه الجماد كانه من الأحياء، فكانت له قصعة يُقال لها: الغرُّاء، وسيف يُسمَّى: ذو الفقار، ودرع تسمى ذات الفضول، وسرج يسمى الداج، ومقراض يسمى الجامع، وقضيب يسمى المشوق.

ففي تسميته تلك الأشياء بالأسماء معنى الآلفة، التي تجعلها أشبه بالأحياء المعروفين.

وكان ﷺ إذا غضب على أحد أصحابه، فلا يزيد في المعاتبة عن قوله: ما لهُ ترب جبينه. (والحديث بتمامه في البخاري).

#### و فمبلغ العلم فيه انه بشس الم

#### الله كلُّهمُ الله عليه عليه الله عليه عليه الله على الله عليه الله على ا

بل كان نبل أخلاقه حتى مع أعدائه، فعن عائشة رضي الله عنها: أن يهود أتوا النبي ، فعن فقالوا: السام عليكم (السام: يعني الموت والهلاك). فقالت عائشة: عليكم ولعنكم الله وغضب الله عليكم. قال: «مهلاً يا عائشة، عليك بالرفق، وإياك والعنف والفحش». قالت: أو لم تسمع ما قالوا: قال: أو لم تسمعي ما قلت؛ رددت عليهم فيستجاب لي فيهم، ولا يستجاب لهم في. (متفق عليه).

- ويأمر أصحابه بجميل الأخلاق وينهاهم عن قبيحها، فيقول ﷺ: «سباب المسلم فسوف وقتاله كفر». (البخاري)

وقال ﷺ: «لا يـرمي رجلٌ رجلاً بـالـفسـوق، ولا يـرميه بـالـكفـر إلا ارتدت عليه، إن لم يكن صاحبه كذلك». (البخاري).

وقال ﷺ: اتَّجد من شرار الناس يوم القيامة عند الله: ذا الوجهين، الذي باتي هؤلاء بوجه، وهؤلاء

الناس، وخاصة قريش األذين عايشوه صبيًا وشايًا حتى اشتهر بينهم بـ «محمد الأمين».

فلما أمر أن يبلغ، كان 👛 يستهل دعوته بقوله: هل جريتم على كذبا ؟ فيقولون: لا.

ويعلنها رسول الله الله الله عديث أبي هريرة رضي الله عنه: إنما بعثت التمم صالح (مكارم) الأخلاق. (رواه احمد في المسند، والحاكم، وقال: هذا حديث صحيح، ووافقه النهبي، وهو في السلسلة الصحيحة للالباني).

وشهد الله تعالى لنبيه 😅 بالخلق العظيم، فقال تعالى: ﴿ وَإِنْكُ لَعَلَى خُلُقَ عَظِيمٍ ﴾ [القلم: ٤].

ويالها من شهادة ممن يعلم السر واحقى، الذي يعلم خائنة الأعين وما تحقي الصدور، ويالها من شهادة كبرى وتكريم عظيم، مما لا يبلغ إدراك مداه احدٌ من العالمين.

فمن الممكن أن يشبهد بعضنا لبعض بالخُلق الحسن، ولكن شتان بين شهادة وشهادة، فشهادتنا شهادة قاصرة، مقوماتها ما نرى وما نسمع فقط.

وقال الله تعالى: ﴿فَبِما رَحْمَةَ مِنَ اللَّهَ لَئْتَ لَهُمْ وَلَوْ كُنْتَ فَظُا غُلِيظَ الْقَلْبِ لِانْفَضُوا مِنْ حَوْلِكِ فَاعْفُ عَنْهُمْ وَاسْتَغْفِرُ لَهُمْ وَشَاوِرْهُمْ فِي الْأُمْرِ ﴾ [ال عمران: 109].

وكيف لا يكون كذلك على والقران - كلام الله - كان خُلقه، كما بالحديث الطويل في صحيح مسلم، عن سعد بن هشام، لما جاء المدينة واستاذن على عائشة رضى الله عنها يسالها... فقلت: يا أم المؤمنين، انبئيتي عن خُلق رسول الله على قالت: الست تقرأ القرآن ؟ قلت: بلى. قالت: فإن خلق نبي الله على كان القرآن. قال: فهممت أن أقوم، ولا أسال أحدًا عن شيء حتى أموت.

- ويقول انس رضي الله عنه: كان رسول الله ق أحسن الناس خلقًا. (منفق عليه).

(والعاحس: هـو من زاد عـلى الحـد في الـكلام السبئ، والمتفحش: المتكلف والمبالغ في الفحش).

فما من مقام من مقامات الدين إلا وكان الرسول غ على قمته، كان عطوفًا على من حوله ويودهم ويدوم لهم على المودة طوال حياته، فانظر إلى



بوجه، (البخاري).

وقال 攀 : «ومن لعن مؤمنًا فهو كقتله، ومن قذف مؤمنًا بكفر فهو كقتله». (البخاري)...

وقال 3: «... إياكم والظن، فإن الظن أكذب الحديث، ولا تحسسوا، ولا تجسسوا، ولا تحاسدوا، ولا تدابروا، ولا تباغضوا، وكونوا عباد الله إخواناً». (البخاري).

وقال 🍩: .... لا يحل لمسلم أن يهجر أخاه فوق ثلاثة أنام. (البخاري).

وقال : •إن الصدق يهدي إلى البر، وإن البر يهدي إلى الجنة، وإن الرجل ليصدق حتى يكون صديقًا، وإن الكذب يهدي إلى الفجور، وإن الفجور يهدي إلى النار، وإن الرجل ليكذب حتى يكتب عند الله كذّابًا، (البخاري).

وقال 👺 : «أية المنافق ثلاث: إذا حدُّث كذب، وإذا وعد أخلف، وإذا أؤتمن خان». (البخاري)

وقال ﷺ: «من كان يؤمن بالله واليوم الآخر فليكرم ضيفه، ومن كان يؤمن بالله واليوم الآخر فليصل رحمه، ومن كان يؤمن بالله واليوم الآخر فليقل خيرًا أو ليصمت». (البخاري).

وقال ﷺ: «إذا كنتم ثلاثة فلا يتناجى اثنان دون الأخر، حتى تختلطوا بالناس، من أجل أن يحزنه». (الدخاري ومسلم، واللفظ له).

وقال ﷺ: «لا تحقرن من المعروف شيئًا ولو أن تلقى أخاك بوجه طلق». (مسلم).

وهذه الأحاديث غيض من فيض ؛ لأن النبي على ما ترك شيئًا من محاسن الأخلاق إلاً أمر به، ولا شيئًا من قبيحها إلا نهى عنه.

حتى في معاملة الحيوانات والطيور والأشجار والأحجار، أمر بالإحسان إليها.

فلو جاز لنا أن نضع اسمًا مرادقًا لدين الإسلام، لسميناه دين الأخلاق، وقد قال أبن عباس رضي الله عنهما في قوله تعالى: ﴿ وَإِنَّكُ لَعَلَى خُلُقَ عَظِيمٍ ﴾ قال: أي على دين عظيم.

ويبين علو مكانة الأخلاق الحسنة، وكيف يرقى المتخلق بها إلى أعلى الدرجات، فعن أبي الدرداء رضي الله عنه قال: سمعت النبي قال: ما شيء أثقل في معزان المؤمن بوم القيامة من خلق

حسن، وإن الله ليبغض الفاحش البذيء. (صحيح الترمذي، وابي داود).

وعن أبي هريرة رضي الله عنه قال: سُئل رسول الله عنه عن أكثر ما يدخل الناس الجنة ؟ قال: تقوى الله، وحُسن الخلق. وسُئل عن أكثر ما يدخل الناس النار ؟ فقال: الفم والفرج. (صحيح الترمذي، وغيره).

وعن أبي هريرة رضي الله عنه قال: قال رسول الله ﷺ: «أكمل المؤمنين إيمانًا أحسنهم خُلقًا، وخياركم خياركم لنسائهم». (صحيح الترمذي).

وعن عائشة رضي الله عنها قالت: سمعت رسول الله عنها قالت: سمعت رسول الله عنها يقول: «إن المؤمن ليدرك بحسن خُلقه درجة الصائم القائم». (صحيح أبي داود وغيره).

وعن أبي أمامة الباهلي رضي الله عنه قال: قال رسول الله . (أنا زعيم (أي ضامن) ببيت في ربض الجنة لمن ترك المراء وإن كان محقًا، وببيت في وسط الجنة لمن ترك الكذب وإن كان مازحًا، وببيت في أعلى الجنة لمن حسن خُلقه، (صحيح أبي داود وغيره).

وعن جابر رضي الله عنه أن رسول الله قال:

«إن من أحبكم إلي وأقربكم مني مجلسًا يوم القيامة:

أحاسنكم أخلاقًا، وإن أبغضكم إلي وابعدكم مني
يوم القيامة: الثرئارون، والمتشدقون، والمتقيهقون،
قالوا: يا رسول الله، قد علمنا الثرثارون
والمتشدقون، فما المتفيهقون؟ قال: «المتكبرون».

(صحيح الترمذي وغيره).

(الثرثار: هو كثير الكلام، والمتشدق: هو المتطاول على الناس بكلامه ويتكلم بملء فيه، والمتفيهق: يملأ فمه بالكلام تكبرًا على الناس).

ويمتثل أصحاب النبي قوحواريوه بما أمر
 به من محاسن الأخلاق، حتى تستموا ذرى لم يصل
 إليها بشرٌ قط على مدى التاريخ، لا من قبلهم ولا من
 بعدهم.

وعنهم أخذ التابعون، وهكذا انتقل هذا العبق الجميل من قرن إلى قرن، حتى كان من أهم أسباب انتشار الإسلام في مشارق الأرض ومغاربها، فقد أعجب الناس بأخلاق المسلمين عند التعامل معهم، فكم من بلدان دخلها الإسلام عن طريق التجار الذين فتحوا قلوب الناس عن طريق أخلاقهم الفاضلة، فكان الناس يرون فيهم الأسوة الحسنة، والمثل العليا، فكانوا دعاة قبل أن يكونوا تجارًا.



فُتحت مغاليق القلوب الموصدة، وأبواب القلاع الشيدة.

#### و داء الأمة العضال و و

أحسب- من وجهة نظري- والله أعلم أن الداء العضال للأمة الآن هو في فساد الأخلاق، وأتساءل متحيرًا: ومن أين جاءنا هذا الداء اللعين؛ فالقرآن والسنة حصنان تركهما النبي على كالمحجة البيضاء الواضحة، وأرى أن لذلك أسبابًا منها:

 ١- تفلت الناس من الدين وعدم التزامهم بأوامره بواهيه.

٢- الجهل الذي تفشى وعدم طلب العلم الشرعي، فلم يعرفوا لله قدره، ولم يتخذوا الرسول في أسوة، ولم يفرقوا بين معالي الأمور وسفاسفها، ورأوا الحسن في صورة القبيح، والقبيح في صورة الحسن، والكمال نقصًا والنقص كمالاً.

"- ضعف الإيمان باليوم الآخر، الذي هو محرك القلوب نحو مرضاة ربها، والاستغراق في اللحظة الآنية (الدنيا) التي نحياها، وعدم التامل في أن الدنيا وإن طال أمدها فهي إلى انتهاء وزوال. قال الدنيا وإن طال أمدها فهي إلى انتهاء وزوال. قال تعالى: ﴿ اعْلَمُوا أَنْمَا الْحَيَاةُ الدُّنْيَا لَعَبُ وَلَهُو وَزِينَةُ وَقَالَحُرُ بَيْنَكُمْ وَتَكَاتُرُ في الأَمُوالِ وَالأَوْلاَد كَمَثَل عَيْث وَعَمَل عَيْث أَعْجَبَ الْكُفّار نَبَاتُهُ ثُم يَهِيجُ فَتَراه مُصفّراً ثُم يَكُونُ وَرِضُوانُ وَمَعْفرة مِنَ اللّه وَرضُوانُ وَمَا الْحَيَاةُ الدُّنْيَا إلا مَتَاعُ الْغُرُور ﴾ ورضوانُ وما الْحَياةُ الدُّنْيَا إلا مَتَاعُ الْغُرور ﴾ [الحديد: ٢٠].

إلشبهوة: التي تحمله على الحرص والبخل
 والشح وعدم العفة والجشع والدناءات كلها.

 ٥- الغضب: الذي يحمله على الكبر والحسد والعدوان، والسُّفه.

٦- ضعف القائمين على التربية، سواءً في البيوت أو المعاهد أو المدارس، والله تعالى سائلٌ كل راع عما استرعاه.

٧- غلبة النظرة المادية بين الناس، وسطوة المال والجاه والنفوذ، حتى صار هذا هو الفكر المسيطر على غالب الناس.

٨- انصراف أغلب وسائل الإعلام عن تعليم
 الناس مكارم الأخلاق، وبث العري والتفسخ وإبراز

- فمن رمضان إذن ؛ بدأ النور يملاً جنبات الأرض توحيدًا وأخلاقًا، خاصة إذا علمنا بنظرة أوسع أن الأخلاق لا تقتصر على التعامل مع الناس فقط، بل هي مع الله أولاً قبل أن تكون مع الناس. فحسن الخلق على قسمين:

القسم الأول: بين العبد وربه سبحانه وتعالى: بان يكون حيث أمره الله أن يكون، منشرح الصدر بأوامر الله ونواهيه، يفعل ما أمر به طيبة نفسه به، وينتهي عما حُرم عليه راضيًا به غير متضجر، يرغب في نوافل الخير، ويترك الكثير من المباح لوجهه سبحانه وتعالى، إذا رأى أن ذلك اقرب إلى العبودية.

وأن يسير في طريقه إلى ربه على جناحي الشكر والاعتذار، وأن يعلم أن كل ما يأتي منه تعالى يوجب شكراً، ﴿وَإِنْ تَعُدُوا نِعْمَةُ اللّهِ لاَ تُحْصُوهَا ﴾ [إبراهبم: ٣٤].

وأن كل ما يكون من العبد يوجب اعتذارا، فلا تزال شاكرًا له معتذرًا إليه سائرًا إليه بين مطالعة منته وشهود عيب نفسك وأعمالك.

القسم الثاني: وهو فيما بين الناس، بان يبدل المعروف قولاً وفعلاً، وأن يكف الأذى قولاً وفعلاً، أن يكون سمحاً لحقوقه، لا يطالب غيره بها، ويوفي ما يجب لغيره عليه منها، فإن أحسن ولم يُقابلُ إحسانُه بإحسان لم يغضب، ولم يحزن، لأنه ينتظر الجزاء من رب الجزاء.

يقول الماوردي: حُسن الخلق: أن يكون سهل العريكة، لين الجانب، طلق الوجه، قليل النفور، طيب الكلمة.

وروى الترمذي عن عبد الله بن المبارك في تفسير حُسن الخلق، قال: هو طلاقة الوجه، وبذل المعروف، وكف الأذى.

#### وه كيف تبدل العال؟ ٥٥

ومع هذه النصوص والتزام السلف بها إلا أنه قد جاء خلف أضاعوا فيما أضاعوا هذا الميراث الذكي، وصدق الرسول في عندما قال: «ما من عام إلا والذي بعده شرٌ منه، حتى تلقوا ربكم». (سنن الترمذي، والسلسلة الصحيحة).

فنزلنا من قمة وارفة ظليلة إلى وهدة صفراء جديبة، فغاب عنا- إلا من رحم الله- جميل الأخلاق التي أمرنا الله بها، وأمرنا بها رسوله في وعاشها واقعًا حياتيًا، وتحملها من كل قرن عدوله، وبها



النماذج السيئة حتى صاروا هم قدوة الفتيان والفتيات.

٩- السطحية والتفاهة التي صارت هي السمة الغالبة للشباب ذكورًا وإناثًا- إلا من رحم ربي-.
 هيا نزكى نفوسنا

لقد أقسم الله عز وجل أحد عشر قسمًا متتاليًا، لم تأت إلا في موضع واحد من القرآن، على أن الفلاح منوط بتزكية النفوس، قال تعالى: ﴿ وَالشَّمْسِ وَصُنُحَاهَا (١) وَالْقُمْرِ إِذَا تَلاَهَا (٢) وَالنَّهَارِ إِذَا جَلاُهَا (٣) وَاللَّهُارِ إِذَا جَلاُهَا (٩) وَاللَّهُارِ إِذَا جَلاُهَا (٩) وَاللَّهُارِ وَمَا بَنَاهَا (٩) وَاللَّهُمْ وَمَا سَوُاهَا (٧) وَاللَّهُمْ وَمَا سَوُاهَا (٧) وَتَفْس وَمَا سَوُاهَا (٧) وَقَدْ خُابَ مَنْ دَسُاهَا ﴾ [الشمس: ١-١]، وتزكية وقد خَاب منْ دسًاهًا ﴾ [الشمس: ١-١]، وتزكية النفوس ملاك دعوة الرسل بعد التوحيد، فهذا موسى عليه المسلام يقول لفرعون: ﴿ هَلُ لَكَ إِلَى أَنْ تَرَكُى (١٨) وَأَهُدْبِكَ إِلَى رَبِّكَ فَتَخُشَى ﴾ [النازعات: ١٨-١].

وكان من دعائه ﷺ: «اللهم أت نفسي تقواها، وركها أنت خير من ركاها، أنت وليها ومولاها.. (مسلم).

والله تعالى قدم التركية على تعليم الكتاب والحكمة: ﴿ كُمَا أَرْسَلْنَا فِيكُمْ رَسُولًا مِنْكُمْ يَتُلُو عَلَيْكُمْ النَّاتِنَا وَيُرْكُمُ وَيُعْلَمُكُمُ مَا لَكِتَابَ وَالْحَكْمَةَ وَيُعْلَمُكُمُ مَا لَمَ تَكُونُوا تَعْلَمُونَ ﴾ [البقرة: ١٥١].

فتركية النفوس أصعب من علاج الأبدان وأشد. (مدارج السالكين. بتصرف).

#### 20 سوءالأخلاق يحبط العمل 20

عن أبي هريرة رضي الله عنه قال: قيل للنبي ين يا رسول الله، إن فلانة تقوم الليل وتصوم النهار، وتفعل وتصدق، وتؤذي جيرانها بلسانها، فقال رسول الله عنه: «لا خير فيها، هي من أهل النار». قيل: وفلانة تصلي المكتوبة وتصدق باتوار (من الأقط)، ولا تؤذي أحداً، فقال رسول الله عن «هي من أهل الجنة». (أتوار: جمع تور، وهو إناء من صفر). (رواه أحمد وابن حبان والحاكم وغيرهم، وهو في السلسلة الصحيحة).

- وعن أبي هريرة رضي الله عنه أن رسول الله

قال: «اتدرون ما المفلس» قالوا: المفلس فينا من لا درهم له ولا متاع، فقال: «إن المفلس من امتي ياتي يوم القيامة بصلاة وصيام وزكاة، وياتي وقد شتم هذا، وقدف هذا، واكل مال هذا، وسفك دم هذا، وضرب هذا، فيُعطى هذا من حسناته، وهذا من حسناته، فإن فنيت حسناته، قبل ان يقضى ما عليه، اخذ من خطاياهم فطرحت عليه، ثم طرح في النار». (مسلم: ٢٥٨).

#### وه هل يمكن اكتساب حسن الخلق؟ وه

يقول ابن القيم: يمكن أن يقع كسبيا، وقد قال النبي في لأشج عبد القيس رضي الله عنه: «إن فيك لخصلتين يحبهما الله: الحلم والأناة». فقال: أخلقين تخلقت بهما، أم جبلني الله عليهما ؟ فقال: «بل جبلك الله عليهما ، فقال: الحمد لله الذي جبلني على خلقين يحبهما الله ورسوله. (متفق عليه).

- فدل الحديث على أن من الخُلق ما هو طبيعة وجبلة، وما هو مكتسب.

قال أهل العلم في بيان الأسباب التي ينال بها حُسر " خَلَق:

أحدها: جود إلهي وكمال فطري، بحيث يخلق الإنسان ويولد كامل العقل حسن الخلق، قد كفي سلطان الشهوة والغضب، فيصير مؤدبًا يغير تأديب.

والشاني: اكتساب هذه الأخلاق بالمجاهدة والرياضة وحمل النفس على الإعمال التي يقتضيها الخلق المطلوب.

فالأخلاق الجميلة يمكن اكتسابها بالرياضة (مجاهدة التفس): وهي تكلف الأفعال الصادرة ابتداء لتصير طبعًا انتهاءً.

قال رسول الله ﷺ ﴿إِنَمَا الْعَلَمُ بِالْتَعَلَمُ، وَإِنْمَا الْحَلَمُ بِالتَّحَلَمُ، وَمِنْ يَتَصَرُ الْخَيْرِ يُعْطَهُ، وَمِنْ يَتَقَ الشَّرِيُّوَقَّهُ، [صحيح الجامع].

والثالث: بمشاهدة أرباب الأفعال الجميلة • ومصاحبتهم، وهم قرناء الخير وإخوان الصلاح، إذ الطبع يسرق من الطبع، الشر والخير جميعًا.

فإذا كان كما رايت يمكن اكتساب جميل الأخلاق بالمجاهدة والصبر، فليس هناك وقت أفضل من شهر رمضان لنبدأ في هذا جاهدين وأملين أن نجعل من شهر رمضان انطلاقة لبعث أخلاق الأمة من رقدتها.

والله المستعان.



إعداد/ أحمد صلاح رضوان

الحمد لله، والصلاة والسلام على رسول الله، وبعد:

عن انس رضي الله عنه أن النبي 🎏 قال: داطلبوا الخير دهركم كله، وتعرضوا لنفحات رحمة الله، فإن لله نفحات من رحمته يصيب بها من يشاء من عباده. [رواه أبو بعلى والنبيقي، وحسنه الإلبائي في السلسلة الصحيحة:

> فلربنا سيحانه في أبام دهرنا نفحات وبركات لتذكير الغافل والوسنان، تذكرنا إذا نسينا وتوقظنا اذا غفلنا.

> ولقد خص الله شهر رمضان بالفضل على سائر الشهور، وحعل صحامه أحد أركان الإسلام، وأنزل فيه كلامه خير الكلام، ولشهر رمضان حلاوة وطلاوة في القلوب ؛ لما حوى من الفضائل وكريم الخصال والأعمال، فهو شبهر لا تحصى فضائله، ولا تستقصى شيمائله، إنه شبهر الرحمة والغفران ونزول القرآن منة من الله ورحمة على أمة سيد الأنام، أمة هي خير الأمم ورسولها خير الرسل وكتابها خير الكتب.

> فهندتًا لك أمة الإسلام بشهر رمضان، فها هو شهر الخيرات قد أتى للراغبين في الخير والساعين لرضوان الله والجنة، أتى ضيفًا كريمًا بعد طول غياب، فطويي لمن أقرى الضيف وأكرم نزله، ويا خبية من أدركه فلم يُغفر له، ما أتعسه إذا فتحت أبواب الحنة وغلقت أبواب النار وصفدت الشياطين ومردة الجن وهو مصبر على ذنبه معرض عن ربه حائر في دعائه وطلبه ما أتعسه، فرمضان فرصة لا تعوض، وسوق قام وانفض ربح فيه من ربح وخسر فيه من خسر، دعاء الملائكة فيه: يا ياغي الخير أقبل، ويا باغي الشر أقصر، وذلك كل ليلة من رمضان، فاللهم اجعلنا من الرابحين الفائزين.

> أبها المسلمون الكرام، الأبام تمر سراعًا وكثير من الساس في غيمرة سياهيون وعن ذكر ربيهم معرضون، والسعيد من وفقه الله تعالى لاغتنام أيام عمره ولحظات دهره.

> عن أبي هريرة رضي الله عنه أن رسول الله 🐲 قال: اإذا دخل رمضان فتحت أبواب الجنة وغلقت أبواب النار، وصفدت الشياطين ومردة الحن.... [رواه البخاري].

وعن سبهل بن سعد أن رسول الله 😅 قال: ﴿إِنَّ في الجنة بابا بقال له الربان بدخل منه الصائمون يوم القيامة .. [رواه البخاري].

فهل من مشمر إلى الجنة، أبواب إلى الخير تَفتح، وأبوابُ من الشير تَغلق، والسعيد من كان حاله: ﴿ وَعَجِلْتُ النَّكِ رَبِّ لِتَرْضَى ﴾.

إن شهر رمضان ميدان التفاوت بين الهمم والعزائم، فثم فرق بن مسرع في مرضات ربه وبين متاخر عن ركب الطائعين، فعيير البركات والنفحات لا يستنشقه مزكوم غفلة.

أسأل الله تعالى أن ينبهنا من غفلتنا.

#### 😙 رمضان وأصحاب الهمم العالية 🖸

أبواب الخير في رمضان على مصراعيها لذوي الهمم العالية وطلاب الكمالات، لذلك يقول ابن القيم رحمه الله في «الفوائد»: إذا طلع غيم الهمة في ليل البطالة وأردفه نور العزيمة أشرقت أرض القلب بنور

إن إدراك هذا الشهر العظيم والتماس الخبر فيه لنعمة عظيمة بهيها الله لمن اختصبهم واحبهم وعلم الخير من قلوبهم: ﴿ إِنْ يَعْلُمُ اللَّهُ فَي قُلُوبِكُمْ خَيْرًا يؤتكم خيرا ﴾. ﴿ ومن لم يجعل الله له نورا فما له من نور

#### ده لعلکم تنقون ده

الصيام تهذيب وليس تعذيبا، تحلية وتربية، قال تعالى: ﴿ يُرِيدُ اللَّهُ بِكُمُ الْيُسُرُ وَلَا يُرِيدُ بِكُمُ 

شرع الله الصيام لتهذيب الجوارح وصيانتها عن الأثام والذنوب وليس الغابة منه الجوع والعطش الذلك يقول النبي على المسالم من الأكل والشرب، إنما الصيام من اللغو والرفث، [متفق عليه].



وعن أبي هريرة رضى الله عنه أن النبي 👺 قال: من لم يدع قول الزور والعمل به فليس لله حاجة في أن بدع طعامه وشيرابه». [متفق عليه].

قال البيضاوي: وليس المقصود من شرعية الصيام نفس الحوع والعطش، بل ما يتبعه من كسر الشبهوات وتطويع النفس الأمارة بالسوء للنفس المطمئنة، فإذا لم يحصل ذلك لا ينظر الله إليه.

رمضان شهر القرآن، قال تعالى: وشهر رمضان الذي أنْزِلَ فيه الْقُرْآنُ هُدِّي للنَّاسِ وَبَيْنَاتِ مِنَ الْهُدِّي والفرقان فمن شبهد مذكم الشهر فليصمه ومن كان مَريضًا أَوُّ عَلَى سَفَر فَعِدَّةُ مِنْ أَيَّامَ أَخَرَ يُرِيدُ اللَّهُ بِكُمَّ النسير ولا تريد بكم العسر ولتكملوا العدة ولتكبروا اللَّهُ عَلَى مَا هَدَاكُمْ وَلَعَلَّكُمْ تَشْكُرُونَ ﴾ [البقرة: ١٨٥].

فلقد ارتبط رمضان في حياة المسلمين بالقرآن، وهو سمة من سماته المباركة، وكان نبينا 🥰 يعرض القرآن على جبريل مرة في كل عام في رمضان، فقد روى البخاري عن ابن عباس رضى الله عنهما أنه قال: كان النبي أجود الناس، وكان أجود ما يكون في رمضان حين يلقاه جبريل، وكان يلقاه في كل ليلة من رمضان فيدارسه القرآن.

وجعل الله الخيرية للأمة في تعلمه وتعليمه، فقال 🐸 : «خبركم من تعلم القرآن وعلمه». [رواه العفاري]

فكيف الحال إذا جمع بين شرف الذكر وشرف الزمان، بين الصيبام والقرآن تلازم وترابط، ففي الحديث الذي رواه أحمد والترمذي عن عبد الله بن عمرو رضى الله عنهما أن النبي 👺 قال: «الصيام والقرآن يشفعان للعبد يوم القيامة».

والناس في رمضان يعقدون الدورات والمنافسات في الملاعب والملاهي، فلماذا لا تُعقد منافسات حول كتاب الله عز وحل تلاوة وتفسيرا وتعلما، ﴿ وَفَي ذَلِكَ فَلْدَتَنَافَسِ الْمُتَنَافِسُونَ ﴾.

فقد كان من السلف من يختم في رمضان في كل ليلة ختمة، وفي كل يومين ختمة، وكان عثمان رضي الله عنه بختم القرآن في ركعة الوتر في جوف الكعية، وكان للشافعي ستون ختمة في رمضان، ومنهم من كان يحمل بين رجلين لكبر سنه، فإذا وقف في الصف افتتح بالبقرة فلا يركع حتى يبلغ سورة العنكبوت وهو ما يقرب من واحد وعشرين جزءًا.

ولكن البكاء على قصور الهمم، فما وهن العظم، وضعف الحسم إلا بذنوبنا، والله المستعان.

فما أعظم أن نتعبد لله في شهر رمضان بكلامه وذكره، فالحسنة فيه بعشر أمثالها إلى سبعمائة ضعف ؛ قال 👺 : «لا أقول «الم» حرف، ولكن ألف حرف، ولام حرف، وميم حرف، [رواه الترمذي].

فروض نفسك ولسانك على تلاوة كتابه والإكثار من ذكره، بدلاً من أن تنشغل بالكلام الذي لا يغيد، فقد كان الربيع بن خثيم يقول: لا خير في كلام الناس إلا قراءة القرآن والذكر والأمر بالمعروف والنهى عن المنكر ؛ لأن الله يقول: ﴿ لا خُيْر في كَثِير مِنْ نَجُواهُمْ إلاً مَنْ أَمَر بِصَدَقَةَ أَوْ مَعْرُوفَ أَوْ إِصْلاح بَيْنَ النَّاس ﴾ [النساء]. فإن النفس إن لم تشغلها بالحق شغلتك بالباطل.

#### و رمضان والدعاء و

إن الله تعالى فضل أمكنة وأزمنة وحالات على غيرها، وإن من فقه العبد أن يأتي بما فضل الله فيما فضل الله، أي الإكثار من الدعاء في رمضان، فمن أفضل الدعاء وأشرفه أن يكون في رمضان، لا سيما إذا كان في ليلة القدر، ففي البخاري عن عائشة أم المؤدنين رضى الله عنها قالت: قلت: يا رسول الله، أرأيد إن عد : اى ليلة ليلة القدر ما أقول فيها؟ قال: «قولى اللهم إنك عفو تحب العفو فاعف عني».

وذكر ابن رجب الحنبلي في اللطائف: «وقد كان النبي 🥮 يتهجد في ليالي رمضان ويقرأ قراءة مرتلة لا يمر باية فيها رحمة إلا سال، ولا بآية فيها عذاب إلا تعوذ، فيجمع بين الصلاة والقرآن والدعاء والتفكر، وهذا أفضل الأعمال وأكملها في ليالي العشر وغيرها».

وهناك علاقة وثيقة بين الصيام والدعاء، فالله حعل أبة الدعاء: ﴿ وَإِذَا سَأَلُكُ عَبَادِي عَنَّى فَإِنَّى قُريبٌ ﴾ بين آيات الصيام، وجعل دعوة الصائم لا ترد، كما جاء في الحديث، وللدعاء منزلة عظيمة في الشرع، فهو العبادة كلها ؛ لقوله 👺 : «الدعاء هو العدادة، رواه أحمد وأصحاب السنن عن النعمان بن بشير، فهو العيادة كلها لما جمع العيد حال دعائه أنواعًا من العبادات من حضور القلب والتوجه إلى الله والقصد والرغبة والرهبة وعبادة البدن.

فبالدعاء كم كشف الله من الغم وأزاح من الهم، وأعز من بعد ذل، وأغنى من بعد فقر، والنبي يقول: «من سره أن يستجيب الله له عند الشدائد و الكرب فلنكثر الدعاء في الرخاء». [صحيح الجامع]. وأخر دعوانا أن الحمد لله رب العالمين.

# والأسرة المسلمة في



الحمد لله الذي بيده الأمر، يقلب الليل والنهار، وجعل في تعاقبهما آية للذكرى والاعتبار، والصلاة والسلام على خير من صلى وصام لله الواحد القهار، نبينا محمد القدوة الحسنة لأولى الأبصار، وعلى اله وصحبه وتابعيهم بإحسان إلى يوم العرض على العزيز الغفار. وبعد:

فبدخول شهر رمضان، وإدراكنا هذا الشهر، يكون الفضل اولاً وآخراً لله الكريم الذي بلغنا هذا الشهر، وغَمَرَتْنَا فيه نعماؤه، ووسع البرية جوده وعطاؤه. في هذا الشهر العظيم يتقرب المسلمون إلى ربهم جل وعلا بترك شهوات البطن والفرج، وقد ذكر الله تعالى ذلك في الحديث القدسي بقوله عز وجل: «يدع طعامه وشرابه وشهوته من آجلي».

بل إن البعض ممن لم يتزوج ونوى الزواج يبتعد عن فعل ذلك في رمضان ليسهل عليه التعبد في رمضان، وكذلك لكيلا يقع في محظور مع أهله في وقت الصيام، كما حدث لمن جاء إلى النبي قول له: هلكت. قال: مما أهلكك، قال: وقعت على أهلي وأنا صائم... وعلى هذا فما حكم النكاح في رمضان؟

النكاح لغة: الضم والتداخل، وسنمي به العقد، وهو اكثر استعماله ؛ كقوله تعالى: ﴿يَا أَيْهَا الَّذِينَ وَهُو اكثر استعماله ؛ كقوله تعالى: ﴿يَا أَيْهَا اللَّذِينَ اَمْثُوا إِذَا نَحَمْتُمُ الْمُؤْمِنَاتِ ثُمُ طَلَقْتُمُوهُنَّ مِنْ قَبْلِ أَنْ تَمَسُّوهُنَّ ﴾ [الاحزاب: ٤٩]، كما يستخدم للوطء، والقرائن تحدد، فإذا قيل: نكح فلان فلانة فهو العقد، وإذا قيل: نكح فلان وجته، فهو الوطء.

ويرد بمعنى بلوغ الدُلُم؛ كقوله تعالى: ﴿ وَابْتَلُوا الْيَتَامَى حَتَّى إِذَا بِلَغُوا النَّكَاحَ ﴾.

ويلاحظ أن معاني الجماع تأتي في القرآن دائمًا بما يدل عليه كناية لاستقباح ذكره، وهذا من الأدب والحياء الذي جاء به ودعا إليه القرآن الكريم، فيا ليت الكثير من أهل الإسلام يعي هذه الحقيقة ويدرك فوائدها، قال تعالى: ﴿وَلاَ تُبَاشِرُوهُنُ وَأَنْتُمُ عَاكَفُونَ فَى الْمَسَاجِد ﴾، وقال: ﴿وَلاَ تُقْرُبُوهُنُ حَتَى يَطْهُرُنَ ﴾،

#### اعداد/ جمال عبدالرحمن

وقال: ﴿فَأْتُوهُنُ مِنْ حَيْثُ أَمَرَكُمُ اللَّهُ ﴾. وقال أيضًا: ﴿ أَوْ لاَمَسُتُمُ النَّسَاءَ ﴾. وعلى هذا الطريق سار رسول الله ﷺ ، فقال: «لو أن أحدكم إذا أتى أهله...». وقال ﷺ: «حتى يذوق عسيلتها وتذوق عسيلته».

وقد ورد الندب إلى النكاح في قوله تعالى: ﴿ فَانْكِحُوا مَا طَابَ لَكُمْ مِنَ النّسَاءِ مَثْنَى وَثُلاثَ وَرُبَاعَ ﴾ [النساء]، وذلك في سائر الشهور والأيام بما فيها رمضان، غير آنه من وجد في نفسه ضعفًا في أن يملك إربه في رمضان، وأراد أن ينكح امراة في شهر رمضان فليؤجل ذلك إلى انتهاء الشهر، ليسلم له صومه وعبادته واعتكافه، وغير ذلك.

جاءت الشريعة الغراء لترغّب في النكاح، كما قال الله سيحانه: ﴿ فَانْكُحُوا مَا طَابَ لَكُمْ مِنَ النّسَاء... ﴾. وإن كان القرطبي- رحمه الله تعالى- قال: إنّ الآية سيقت لبيان عدد ما يجوز الجمع بينهن من النساء.

وفي حديث أنس رضى الله عنه قال: جاء ثلاثة رهط إلى بيوت أزواج النبي في يسالون عن عبادة النبي في أيسالون عن عبادة النبي في فلما أخبروا كانهم تقالوها، فقالوا: وأين نحن من النبي في ؟ قد غفر الله له ما تقدم من ذنبه وما تأخر، قال أحدهم: أما أنا فإني أصلى الليل أبدًا، وقال آخر: أنا أصوم الدهر ولا أفطر، وقال آخر: أنا أعتزل النساء فلا أتزوج أبدًا، فجاء رسول الله في إليهم فقال: «أنتم الذين قلتم كذا وكذا ؟ أما والله إني لأخشاكم لله وأتقاكم له، لكني أصوم وأفطر، وأصلي وأرقد، وأتروج النساء، فمن رغب عن سنتي فليس



منى . (متفق عليه، واللفظ للبخاري).

وانس راوي الحديث ذكر أن رهطًا (وهم من ثلاثة إلى عشرة)، وأما في رواية مسلم قذكر أن نفرًا من أصحاب النبي على أو لا تعارض إن شاء الله لأن النفر من ثلاثة إلى تسعة، فالمعنى واحد. وكل من النفر والرهط لا مفرد له من لفظه.

وليس مهمًا معرفة من هم الذين جاءوا إلى النبي في وقالوا ذلك، وإن كان ورد ذكرهم في روايات على خلاف، أكثرها روايات لا يُقطع بصحتها، وإنما المهم معرفة ما قالوه واعتقدوه، ثم صحح لهم النبي في ذلك.

ومثل هؤلاء الثلاثة ما ورد في صحيح مسلم رحمه الله من أن سعيد بن هشام رضي الله عنه قدم المدينة، فأراد أن يبيع عقاره فيجعله في سبيل الله، ويجاهد الروم حتى يموت، فلقي ناسًا بالمدينة فنهوه عن ذلك، واخبروه أن رهطًا سنة أرادوا ذلك في حياة النبي في فنهاهم، فلما حدثوه - أي سعيد بن هشام بذلك راجع أمراته وكان طلقها يعني طلقها ليفعل ما أراد من يع داره والجهاد حتى يموت.

وهؤلاء الرهط من ذوى الهمم العالية بلا شك، ومن الطامعين بقوة فيما عند الله، الراحين رحمته، والخائفين عذابه، فكان القياس عندهم بالعقل صحيحًا، وبما يسمونه المنطق سائعًا، ولأجل ذلك قالوا ما قالوا. لكن إذا تعارض القياس مع النص الشرعي فلا قداس، ولا عقل، ولا رأى، ولا منطق، وإنما الدليل يشفى الغليل والعليل، ولا اجتهاد مع النص، فكان قياسهم: أن النبي 👺 مغفور له وهذه عدادته، ونحن لا ندري ما الله فاعل فينا، ولكي ندرك المغفرة ينبغى أن نزيد العبادة ولو كانت في بعض جرنياتها أكثر من مثيلتها في عبادة النبي 🕳 لكن رسول الله 🐲 الذي يعلم النباس الكتاب والحكمة أشار إلى معنى عظيم في قعله ذلك، كما في حديث عائشة والمغيرة رضى الله عنهما عند البخاري رحمه الله كما قال: «أفلا أكون عبداً شكوراً؟» وقد بين لهم قيل ذلك أنه لا يحوز لأحد أن يزيد في الشرع، أو أن ياتي بعمل لم يعمله رسول الله عنه، أو يُعرض عما عمله النبي 🎏 إلى غيره من الأعمال والأقوال، وفاعل ذلك ببرا منه النبي تي، وليس من النبي في شيء، لأنه راغب ومعرض عن سنة النبي 🐲 💮

والذي نوى أن يصلي الليل أبدًا يعني كل ليلة،

والذي نوى اعتزال النساء قال: أبداً أيضاً، لكن الصائم منهم لم يقل: أصوم أبداً، لأنه قطعاً يعلم أنه سيفطر في الليل وفي أيام الأعياد. وفي رواية مسلم وقع أن بعضهم قال: لا أكل اللحم أبداً، وأخر قال: لا أنام على الفراش، وكل هذا مخالف لسنة النبي ،

ويزيد النبي الأمر بيانًا ووضوحًا لهم ولسائر المسلمين، قصحح مفهومهم الذي فهموه وبنوا عليه أمرهم من أن المغفور له (كالنبي في) لا يحتاج إلى مزيد في العبادة، بخلاف من لا يعلم عن المغفرة له شيء، أما هم فيحتاجون إلى المزيد من خشية الله ورجاء المغفرة، فأعلمهم في أنه مع كثرة عبادته وعلمه بالمغفرة لذنوبه المتقدمة والمتأخرة فهو خائف من الله أكثر منهم، ويتقيه أكثر مهم، فقال:

وزاد الأمر بيانًا فأعلمهم أنه مع شدة خشيته وتقواه لله ومع ذلك ، فهو كما قال في: «أصوم وافطر، واصلي وارقد، وأنزوج النساء». وهذا هو السنة، ولا يجوز لأحد العدول عنها، والسنة هنا هي الطريقة - طريقة النبي في التي لا يجوز الإعراض عنها إلى طريقة غيرها أو طريق غيره، وطريقة النبي في الحنيفية السمحة، فكان يغطر ليتقوى على الصوم، وينام ليتقوى على القيام، ويتزوج النساء لكسر الشهوة وإعفاف النفس وتكثير النسل.

وقوله عن السنة تاويلاً يعني إن كان من فعل ذلك- أي رغب عن السنة تاويلاً يعنر قيه، كحال الصحابة هؤلاء ؛ فالمعنى اليس مني أي ليس على طريقتى، وهذا الفعل غلط فيه صاحبه، ولا يلزم قاعل ذلك أن يضرج من الملة، وإن كان المعرض عن سنة النبي عن امتناعا وإعراضا وتنطعا يقضي إلى أرجحية عمله على عمل الرسول عن، قمعنى اليس منى، هنا: أي ليس على ملتي لان اعتقاد ذلك نوع من الكفر.

#### و تعالير إلى الأسرة السلمة وه

فليحذر رب الأسرة من التأويلات الفاسدة والفتاوي الكاسدة حينما تطلب منه روجته او ابنته ان تختمر او تنتقب ؛ فيقول لها: خمارك في قلبك، وتقابك في إصلاح داخلك، وهو يقصد بذلك: يكفيك أن يسلم القلب ويصلح ولو لم تلتزم الجوارح وتخضع لامر الله. وكذا قول الرجل لابنه إذا أعفى لحيته: ليس المهم المظهر، وإنما المهم القلب، أو حينما تكتمل في بقية امورك فاطلقها، فمن الكامل ؟!!



وكم من حليق وبينه وبين ربه عماراا.

وهذا الكلام إن صح بعضه على بعض الأوجه ؛ لا يصح كله على كل الأوجه، وقيه تلبيس كتلبيس إبليس، وقيه خلط للحق بالباطل وتضييع لمعنى الإسلام والاستسلام لله بالتوحيد والانقياد له بالطاعة، وقيه رغبة عن سنة الحبيب على وطريقته.

هل أن لكل أب وكل أم مع دخول هذا الشهر العظيم أن يدركا القيمة العظيمة التي وردت بالحديث السابق- حديث أنس-؟ وأن يتعلموا القصد في الأمور؛ فلا غلو ولا إسراف، ولا إقتار ولا احصاف، فإن ملازمة استعمال الطبيات تفضى إلى الترف والبيطر، ولا يامن فاعلها من الوقوع في الشبيهات والمحرمات بسبب حرصه على تحصيل ذلك، لأن من اعتباد ذلك قيد لا يجده أحيانا فلا يستطيع أن ينتقل عنه فيقع في المحظور، كما أن منع تناول الطبيات والمباحات يفضى إلى التنطع المنهى عنه، ويرد عليه صريح قوله تعالى: ﴿ قُلْ مِنْ حَرْمُ زيدة الله التي أخرج لعباده والطبيات من الرزق ﴾ [الأعراف]، كما أن الأخذ بالتشديد في العيادة يقضي إلى الملل القاطع لأصلها، وملازمة الاقتصار على الفرائض مثلا وترك التنفل بغضى إلى الكسل والعجز وإيثار البطالة، وعدم النشاط في العبادة، بل والملل منها واستثقالها، وخير الأمور الوسط.

وفي قول النبي عنه وإني الخشاكم لله، مع ما انضم إليه مما بعده إشارة إلى ذلك. وفيه أيضًا إشارة إلى أن العلم بالله تعالى ومعرفة ما يحب من خلقه سبحانه ! أعظم قدرًا من مجرد العبادة البدئية. فعلى الأسرة المسلمة في رمضان أن تعرف ما

فعلى الأسرة المسلمة في رمضان أن تعرف ما الذي يريده الله تعالى بالصيام وما حكمته و ولماذا شرع، وما هي اعمال الصائمين في رمضان، وما الذي يتبغى أن يفعلوه قبله وبعده، وأيضًا لماذا اختص الله جل وعلا الصوم بقوله: «إلا الصوم فإنه لي وأنا أجزي به، هذا مع أداء الصوم على السنة النبوية وكذا الإفطار بدون إسراف وإسفاف، قال تعالى: ﴿ وَكُلُوا وَ أَشَرُبُوا وَلا تُسْرِفُوا إِنَّهُ لا يُحبُ الْمُسْرِفِينَ ﴾ [الإعراف: ١٦]. ذلك خير ممن صام لا يفطر وقام لا يفتر، ورب صائم ليس له من صيامه إلا الحوع و العطش.

الفتاة السلمة في رمضان ٢٠٠٠

أيتها الفتاة المسلمة؛ كيف سيكون الحال هذه السنة في رمضان ؟ في العبادة ومع القرآن، والصلاة والقيام، والتوبة والإنابة إلى الله عز وجل. ومع

الذكر والاستغفار وتعلم العلم الشرعي، وسماع الموعظة والنصيحة، وكيف سيكون الزي والملبس؟ أشرعي أم بدعي غربي؟ وكيف ستكون العطور؟ هل هي في البيت فقط، أم خارجه أيضًا لمن يجد ريحها.

إن المراة المسلمة مرت بخلاث مراحل عبر العصور، في ذكر هذه المراحل اعتبار لمن كانت لها قلب تعقل به وتفقه، أو عين تبصر بها، أو أذن تسمع بها ؛ لأن أناسنا قال الله تعالى عنهم: ﴿ لَهُمْ قُلُوبُ لاَ يَفْقَهُونَ بِهَا ولَهُمْ أَعْيُنَ لاَ يَبْصِرُونَ بِهَا ولَهُمْ آذَانُ لاَ يَسْمَعُونَ بِهَا ولَهُمْ أَوْلَئكُ كَالأَنْعَامِ بِلُّ هُمْ أَصَلُ أُولئكُ هُمُ الْفَاقُونَ ﴾ [الأعراف].

#### ा मिर्चिकि विकार मिर्विके में विकार विकार के

ا- عند الفرس: كانت المراة عند الفرس مخلوقا نجسًا، تُبعد عن المنازل إذا حاضت، وتقيم في خيام بعيدًا، وعلى الخدم الذين يقدمون الطعام لها أن يلغوا أنوفهم وايديهم بالقماش حتى لا يتنجسوا منها ومن خيمتها، والرجل يمتلكها ويحق له أن يحكم عليها بالحياة أو الموت.

٢- وعند اليهود: المراة ليست طاهرة ولا نقية، وكل من معها في بيتها كذلك، ولا يجوز الدخول عليهم، وعلى تلك المراة إذا توفي زوجها أن تحرق نفسها بعده، فلا هي سعدت في حياتها معه، ولا بعد فراقه لها.

٣- وعند الصينين: ولادة المراة شر، ومقامها
 مقام الخدم، والبنت تباع وتشترى، والمرأة رقيقة
 (خادمة) عند أهل زوجها.

٤- في اوربا: يصفون المراة بانها نكبة انحس من الاقعى، وهي منبع الشر، واصل الخطيئة، وحجر القبر، وباب جهنم، ومال التعاسة، خلقت أكره مرارة من الموت، وهي كالشبكة؛ قلبها فخ ويداها قيود.

ه- عند العرب قبل الإسلام: كانت إذا ولدت لرجل
بنت ظل وجهه مسودًا وهو كظيم، ويختبئ من
الناس من سوء البشرى، فإما أن يربيها بمذلة لها
وهوان، وإما أن يقتلها موءودة، وكانت كالمتاع تورث
ولا ترث.

#### و الرحلة الثانية (نور الإسلام ورحمته) وه

كان مع ما رأيناه من سواد الجاهلية وليلها البهيم في معاملة المرأة بزوغ فجر الإسلام، وطلوع شمسه المشرقة لا الحارقة، فيه خرجت المرأة بغضل الله من القهر والاستعباد إلى الحرية ورفع القدر،



وعلو المنزلة، واستردت المرأة كل حقوقها المشروعة، في مطلق الإنسانية، فهي كالرجل؛ الإثنان سواء في مطلق الإنسانية، وكان التفاضل بينها وبين الرجل على التقوى، قال تعالى: ﴿يَا أَيُّهَا النَّاسُ إِنَّا خَلَقْنَاكُمْ مَنْ ذَكَر وَأُنْتَى وَجَعَلْنَاكُمْ مَنْ ذَكَر وَأُنْتَى وَجَعَلْنَاكُمْ مَنْ أَكُر وَأُنْتَى الله النَّاسُ إِنَّا خَلَقْنَاكُمْ مَنْ ذَكَر وَأُنْتَى وَجَعَلْنَاكُمْ مَنْ أَكُر مَكُمْ عِنْدَ الله الله الله الله الله عليم خبير ﴾ [الحجرات: ١٣].

والجِمْيُع يتساوى في الجزاء الأخروي: ﴿ لاَ أَضْيعُ عَمَلَ عَامِلِ مِنْكُمْ مِنْ ذَكَرِ أَوْ أَنْثَى بَعْضُكُمْ مِنْ أَكُمْ أَوْ أَنْثَى بَعْضُكُمْ مِنْ بَعْضُكُمْ مِنْ بَعْضُكُمْ مِنْ بَعْضُكُمْ مِنْ وَكُفِلُ لَهَا حِقَ الحِياة وحرم قَتَلَهَا بغير حق: ﴿ وَإِذَا الْمَوْءُودَةُ سُئِلَتْ ( ٨) بِأَي تَلَيْ بغير حق: ﴿ وَإِذَا الْمَوْءُودَةُ سُئِلَتْ ( ٨) بِأَي نَنْ فَتَلَهَا بغير حق: ﴿ وَإِذَا الْمَوْءُودَةُ سُئِلَتْ ( ٨) بِأَي نَنْ فَتَلَهَا مَمّا قَرْكَ وَللنَّمَاء نَصِيبٌ مِمّا تَركَ مَمّا قَلْ مَنْهُ أَوْ كَثُر نَصِيبًا لَا اللّهُ وَلِينَاء إِلَيْ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ ال

ومنحها حق التملك وحرية الرأي والتصرف، وتكاثرت النصوص عن النبي في العناية بالمرأة والإحسان إليها، قال في: «استوصوا بالنساء خيرًا». متفق عليه. وقال في: «خيركم خيركم لأهله وأنا خيركم لأهلي». (رواه ابن ماجه)، وقال في: «رويدك سوقًا بالقوارير». متفق عليه.

وانطلقت قوافل المؤمنين تنشير هذا الفتح العظيم، وتحرر الناس في كل اقطار الأرض من ذل العبودية والقهر، هذا التحرر الذي كان سببه اللجوء إلى شرع الله الموافق للعقول والفطر السليمة، وعليه دخل الناس في الدين افواجًا، فعاشبوا منعمين بالحقوق الشرعية في كنف هذا الدين الحنيف.

واستمر الإسلام يغذي هذه الحياة قرونًا حتى قالت إحدى القسيسات: «بكل بساطة ووضوح ؛ إن المراة عند المسلمين منذ ١٤ قرنًا تُعطى ما ترون، حقًا إنه عدل مبكر جدًا».

#### ووالرحلة الثالثة (الواقع العاصر) وو

مع مرور الزمن وتخلي المسلمين في العموم عن دينهم، وانهماكهم في الدنيا، والمشكلات بشتى انواعها السياسية والاقتصادية والاجتماعية، ضعف النور الذي كان يسطع منهم، لا لضعف المصباح؛ بل لتخلي حملة هذا النور عن حمله، فبدأ الغرب يستيقظ على انقاض أهل الإسلام، وليتهم أخذوا بمبادئ الإسلام التي نعموا في عدلها قرونًا، لكن الحقد والحسد والكراهية جعلتهم يثورون على المبادئ والقيم، ومنها نظرتهم إلى المراة، فظهرت المبادئ والقيم، ومنها نظرتهم إلى المراة، فظهرت

حركة تحرير المرأة التي قامت على أساسين؛ الحرية والمساواة، بمعنى التماثلية بينها وبين الرجل في كل شيء، وتشجع على الاختلاط بين الجنسين والمساواة بينهما في الزواج والطلاق، ثم نُشر هذا الفكر عالميا بالقوة وبغيرها، فلم ينتج عن هذا التحرر إلا انتشار الجريمة كالاغتصاب مثلاً في فرنسا وامريكا وكندا واستراليا والمانيا وروسيا وإسرائيل وجنوب إفريقيا، وكثرت نسبة الطلاق وقتل الأزواج والزوحات يسيب الأصدقاء والعشيقات، وخرجت المرأة من حماية زوجها وأبيها بزعم الاستقلال والحرية، فوقعت في شباك العري والعار، وعدم الأمن والاستقرار، وانبهرت المرأة المسلمة بالمراة الغربية، ولاحقتها في زيها وموضتها، وشكلها ومظهرها، منفذة ما حذر منه النبي عه: التتعين سنن من كان قبلكم حذو القذة بالقدة حتى لو دخلوا جحر ضب لدخلتموه». قالوا: يا رسول الله، البهود والنصارى؛ قال: "فمن". متفق عليه. أي فمن غيرهم؟

وتبنى هذه الدعوات الغربية نساء ورجال من امتنا يتكلمون بالسنتنا، ويعيشون بيئنا، يسمون بالمفكرين الإسلاميين والدكاترة، فصارت مجتمعات المسلمين بين مطرقة الغرب الخارجي وسندان العلمانيين بالداخل، ولا حول ولا قوة إلا بالله.

#### ون اخيسرا ون

أيتها المسلمة؛ وقد دخل عليك شهر رمضان؛ شهر التوبة والغفران، على أي مرحلة من المراحل السابقة الثلاث سيقع طيرك؟ وهل طيرك غراب لا يقع إلا على الديدان والحشرات والقدر والجيف؟ أم أن طيرك نحل لا يقع إلا على الأزهار والرياحين، والرحيق والفر والياسمين؟!

هل الذي كرّمك بالإسلام الله القدوس السلام ؛ لو طلب منك صيانتك بالحجاب، وفصلً لك الثياب ؛ هل رد الجميل يكون بالتمرد الرذيل، ومخالفة الوحي والتنزيل؟

وهل ستستمر أيها الآب العاق وتقول لابنتك: لو لبست النقاب ساطردك من البيت أو أطلق أمك؟ إلى أين ستطردها ؟ إلى غريب يتجهمها، أم إلى ذئب ينتهك عرضها؟

وانت أيتها الأم البائسة المحرومة، هل ستمنعين ابنتك من الذهاب إلى المسجد لصلاة التراويح وحياة القلوب، قال نها: «لا تمنعوا إماء الله مساجد الله، من منكم بذلك أخشى لله واتقى له؟!

والحمد لله رب العالمين.



### تحذير الداعية من القصص الواهية



### قصة الريح المسماة «المثيرة» وقصة الليلة المسماة «ليلة الجائزة»

اعداد/ على حشيش

نواصل في هذا التحذير تقديم البحوث العلمية الحديثية للقارئ الكريم حتى يقف على حقيقة

هذه القصة التي اشتهرت على السنة الخطباء والوعاظ والقصاص خاصة في شهر رمضان، ويكثر

نكر هذه القصة الواهية في أول رمضان، وفي ليلة القدر، وفي ليلة الفطر، وخطبة عيد الفطر، وإلى

القارئ الكريم بيان حقيقة هذه القصة.

#### وو أولا : المن وو

رُوى عن ابن عباس رضي الله عنهما: أنه سمع رسول الله 🐲 بقول: ﴿إِنْ الْجِنَّةُ لَتَبِخُرُ وَتَرْبُنُ مِنْ الحول إلى الحول لدخول شهر رمضان، فإذا كانت أول ليلة من شهر رمضان هيت ريح من تحت العرش نُقال لها: المُثبرة، فتَصُّفقُ ورق أشجار الجنان، وحلقَ المصاريع، فيسمع لذلك طنين لم يسمع السامعون أحسن منه، فتبرزُ الحورُ العينُ حتى يقفن بين شُرف الحنة، فينادين: هل من خاطب إلى الله فيزوجه ؟ ثم يقلن الحور العين: با رضوان الجنة، ما هذه الليلة ؟ فيجبيهن بالتلبية، ثم يقول: هذه أولُّ ليلة من شهر رمضان، فُتحت أبواب الجِنة للصائمين من أمة محمد 🞏، قال: ويقول الله عز وجل: يا رضوانُ، افتح أبواب الجنان، ويا مالك، أغلق أبواب الجحيم عن الصائمين من أمة أحمد 🐲، وبا جبرائيل اهبط إلى الأرض، فاصفد مردة الشيباطين، وغلُّهم بالأغلال، ثم اقذفهم في البحار، حتى لا يفسدوا على أمة محمد حسى 🐮 صيامهم.

قال: ويقول الله عز وجل في كلُّ ليلة من شهر

رمضان لمناد ينادي ثلاث مرات؛ هل من سائل فأعطمه سُوِّله؟ هل من تائب فاتوب عليه ؟ هل من مستغفر فأغفر له ؟ من يقرض الملئ غير المعدوم، والوفي غير الظلوم؟ قال: ولله عز وجل في كل يوم من شهر رمضان عند الإفطار ألفُ ألف عتيق من النار، كلهم قد استوجبوا النار، فإذا كان آخر يوم من شهر رمضان أعتق الله في ذلك البوم بقدر ما أعتق من أول الشهر إلى آخره، وإذا كانت ليلةُ القدر، يأمر الله عز وجل جبرائيل عليه السلام فيهبط في كَبُّكبة من الملائكة، ومعهم لواءُ أخضرُ، فيركزوا اللواء على ظهر الكعبة، وله مائة جناح، منها جناحان لا ينشرهما إلا في تلك الليلة، فينشرها في تلك الليلة، فيجاوز المشرق إلى المغرب، فيحثُّ جبرائيل عليه السلام الملائكة في هذه الليلة، فيسلّمون على كل قائم، وقاعد، ومصل، وذاكر، ويصافحونهم، ويُؤمّنون على دعائهم حتى بطلع الفجر، فإذا طلع الفجر بنادى جبرائيل عليه السلام: معاشر الملائكة، الرحيل الرحيل، فيقولون: يا حيرائيل، فما صنع الله في حوائج المؤمنين من أمة أحمد على فيقول: يَظرُ

اللهُ إليهم في هذه الليلة، فعفا عنهم إلا أربعة. فقلنا: يا رسول الله، من هم؟ قال: «رجل مدمنُ خمر، وعاقٌ لو الديه، وقاطعُ رحم، ومُشاحن».

قلنا: يا رسول الله، ما المشاحن؟ قال: «هـو المصارم، فإذا كانت ليلة الفطر، سميت تلك الليلة ليلة الحائزة، فإذا كانت غداةُ الفطر، بعث الله عز وجل الملائكة في كل بلد، فيهيطون إلى الأرض، فيقومون على افواه السَّكك، فينادون بصوت يسمعه من خُلُق الله عز وجل إلا الجن والإنس، فيقولون: يا أمة محمد، اخرجوا إلى رب كريم يعطى الجزيل، ويعفو عن العظيم، فإذا برزوا إلى مصلاهم يقول الله عز وحل للملائكة: ما جزاء الأجير إذا عمل عمله ؟ قال: فتقول الملائكة: إلهنا وسيدنا، جزاؤه أن تُوفّيه أجره. قال: فيقول: فإني أشهدكم با ملائكتي أن قد جعلت ثوابهم من صدامهم شهر رمضان وقدامهم رضائي ومغفرتي، ويقول: يا عبادي، سلوني فوعزتي وجلالي لا تسالوني اليوم شيئًا في جمعكم لأخرتكم الا اعطيتكم، ولا لدنياكم إلا نظرت لكم، فوعرتي لاسترن عليكم عثراتكم ما راقبتموني، وعزتي وجلالي لا أخزيكم ولا أفضحكم بين أصحاب الحدود، انصرفوا مغفورًا لكم، قد أرضيتموني، ورضيت عنكم فتفرح الملائكة، وتستبشر بما يعطى الله عز وجل هذه الأمة إذا أفطروا من شهر رمضان». ووثانيا: التخريج وه

هذه القصة الواهية أخرج حديثها الإمام البيهقي في «شعب الإيمان» (٣/٣٣٥) ح(٣/٣٥٠) حيث قال: «آخبرنا أبو عبد الله الحافظ، أخبرنا أبو الحسين عبد الصمد بن علي بن مكرم البزار ببغداد، حدثنا يعقوب بن يوسف القزويني، حدثنا القاسم بن الحكم العرني، حدثنا هشام بن الوليد عن حماد بن سليمان الدوسي البصري، شيخ لنا يكنى أبا الحسن عن الضحاك بن مزاحم عن عبد الله بن عباس أنه سمع رسول الله في يقول: «إن الجنة لتبخر وتزين من الحول إلى الحول لدخول شهر رمضان، فإذا كانت أول ليلة من شهر رمضان هبت ريح من تحت العرش يُقال لها المتيرة...» القصة.

وأخرج القصة أيضًا الإمام ابن الجوزي في «العلل المتناهية في الأحاديث الواهية» (٢/٤٤) حرث قال: «أخبرنا محمد بن ناصر وسعد الخير بن محمد قالا: حدثنا نصر بن أحمد بن البطر،

قال: حدثنا أبو الحسن محمد بن أحمد بن رزقويه، قال: حدثنا عثمان بن أحمد الدقاق، قال: أخبرنا أبو القاسم إسحاق بن إبراهيم بن سنين الختلي، قال: حدثنا العلاء بن عمرو الخراساني أبو عمرو، قال: حدثنا العلاء بن عمرو الخراساني أبو عمرو: حدثنا عبد الله بن الحكم البجلي، قال أبو عمرو: فشككت في شيء من هذا الحديث فكتبته من الحسن بن يريد، وكنت سمعته والحسن عن عبد الله بن الحكم، قال: حدثنا القاسم بن الحكم العرني عن الضحاك عن أبن عباس أنه سمع النبي في يقول: إن الجنة لتبخر وتزين من الحول إلى الحول لدخول البهر رمضان، فإذا كانت أول ليلة من شهر رمضان هبت ربح من تحت العرش يقال لها المثيرة....

#### ووثالثًا؛ التحقيق وو

آ هذه القصة واهية وسندها تالف، بالطعن في الرواة والسقط في الإسناد، وهذه أقوال أئمة الجرح والتعديل في بيان هذا الإسناد الساقط بالسقط، وبيان عدم سماع الضحاك من ابن عباس، بل وعدم رؤيته لابن عباس، بل وعدم لقائه بابن عباس، فهو لم يسمعه ولم يره ولم يلقه، فقد أخرج ابن أبي حاتم في كتابه (المراسيل، ترجمة (١٥٢)، حيث قال:

١- الخبر (٣٣٨) (حدثنا) يونس بن حبيب
 الأصبهاني حدثنا أبو داود عن شعبة عن مُشاش،
 قال: قلت للضحاك: سمعت من ابن عباس ؟ قال: لا.
 قلت: رأيته؟ قال: لا.

٢- الخبر (٣٣٩) حدثنا صالح بن احمد بن حنبل حدثنا علي بن المديني، قال سمعت سالم بن قتيبة يقول: حدثني شعبة قال: قلت لمشاش: الضحاك سمع من ابن عباس؟ قال: لا، ولا كلمة.

۳- الخبر (۳٤٠) حدثنا حماد بن الحسن بن عنيسة، ويونس بن حبيب والسياق ليونس قالا: حدثنا أبو داود حدثنا شعبة قال: قال لي عبد الملك بن ميسرة: الضحاك لم يسمع من ابن عباس، إنما لقى سعيد بن جبير بالرى، قسمع منه «التفسير».

وفي حديث أبي عبيد الله- كنية حماد بن الحسن بن عنبسة- لم يلق ابن عباس، إنما لقي سعيد بن جبير بالري فأخذ عنه التفسير.

 إ- الخبر (٣٤١) حدثنا أبو سعيد الأشج حدثنا أبو أسامة عن يعلى- يعني: ابن خالد الرازي- عن شعبة عن عبد الملك بن ميسرة قال: قلت للضحاك:

أسمعت من ابن عباس ٤

قال: لا. - حد النام المال وحد و المال

قلت: فهذا الذي ثرويه عن من أخذته ؟ \_\_\_\_\_

قال: عنك وعن ذا وعن ذا.

٥- الخير (٣٤٢) حدثنا صالح بن احمد بن حنيل حدثنا على بن المديني قال: سمعت يحيى بن سعيد يقول: كان شعبة بذكر أن يكون الضحاك بن مزاحم لقى ابن عباس قط.

u- قلت: ولقد أورد الإصام ابن الجوزي هذا الحديث في «العلل المتناهية في الأحاديث الواهية»، كما بينا في التخريج أنفًا، ثم قال: "وهذا حديث لا يصح، قال يحيى بن سعيد: الضحاك عندنا ضعيف. وقال ابن حبان: لا يجوز الاحتجاج بالعلاء بن عمرو ». اهـ.

ح- قلت: وآخذ الشيخ الألباني رحمه الله بأقوال أئمة الجرح والتعديل في بيان علل هذه القصبة الواهية، من سقط وطعن، وحكم على هذه القصبة بالوضع في "ضعيف الترغيب والترهيب" (١/ ٣٠٠، ٣٠١، ٣٠١)، فقال عن حديث هذه القصة الواهية إنه: "موضوع".

ثم قال: والإستاد منقطع بين الضحاك بن مزاحم وابن عساس، والراوي عنه لين، وأثبار الوضع والصنع عليه لائحة، ونكره ابن الجوزي في «الموضوعات» (٢/ ١٩١)، وأما الجهلة فقلدوا وقالوا: وضعيف، اهـ.

د- فائدة: الحديث الموضوع هو الكذب المُخْتَلَق المصنوع المنسوب الي رسول الله 🍩.

ورتبته: أنه شر الأحاديث الضعيفة، وأقبحها، وبعض العلماء يعتبره قسما مستقلأ وليس نوعا من انواع الأحاديث الضعيفة.

وحكم روابته: أحمع العلماء على أنه لا تحل روانته لأحد علم حاله في أي معنى كان إلا مع بيان

#### 😄 رابعاً: شاهد لقصة الربح السماة ، المثيرة ، 🖭

قد يتعلق من لا دراية له بالمتابعات والشواهد تعلقًا شديدًا بهذا الشاهد الواهي للقصة من حديث ابن مسعود رضى الله عنه، وإلى القارئ الكريم تخريج وتحقيق هذا الشاهد الواهي؛ ليبان أن هذا الشاهد لا يقوى القصة بل يزيدها وهذا على وهن، فالشاهد أخرجه الإمام ابن الجوزي في «الموضوعات»

(۱۸۸/۲، ۱۸۹) حيث قال:

أنبأنا محمد بن ناصر وسعد الخير بن محمد قالا: أنبأنا نصر بن أحمد أنبأنا ابن رزقويه حدثنا أحمد بن سلمان حدثنا محمد بن إسماعيل السلمي حدثنا عبد الله بن رجاء حدثنا جرير بن أبوب البحلي عن الشعبي عن نافع بن بردة عن عبد الله بن مسعود رضي الله عنه أنه سمع النبي 🍩 يقول وقد أهل رمضان: لو يعلم العباد ما في رمضان لتمنت امتى أن يكون رمضان السنة كلها. فقال رجل من خزاعة: حدثنا به، قال: إن الجنة تزين لرمضان من رأس الحول حتى إذا كان أول يوم من رمضان هبت ربح من تحت العرش وصفقت في ورق الجنة، فينظر الحور العين إلى ذلك فيقلن: يا رب اجعل لنا من عبادك في هذا الشهر أزواجا تقر أعيننا بهم وتقر أعينهم بنا، قال: ما من عبد يصوم رمضان إلا زوج زوجة من الحور العين، في خيمة من در مجوفة مما نعت الله عز وجل: وحور مقصورات في الحيام على كل امرأة سبعون حلة ليس منها حلة على لون الأخرى، ويعطى سبعون لونا من الطيب ليس منها لون على ريح الآخر، لكل امرأة منهن سبعون سريرًا من باقوتة حمراء موشحة بالدر، على كل سرير سبعون فراشا بطائنها من إستبرق، وفوق السبعين فراشاً سبعون أربكة، لكل امرأة منهن سبعون ألف وصيفة لحاجاتها، وسبعون الف وصيف، مع كل وصيف صحفة من ذهب فيها لون طعام يجد لآخر لقمة لذة لا توجد لأوله، ويعطى زوجها مثل ذلك على سرير من ياقوت أحمر، هذا لكل يوم صامه من رمضان سوى ما عمل من الحسنات.

#### وو خامساً؛ التحقيق وه

هذا السند الذي جاءت به القصة تالف، يزيد القصة وهناً على وهن، حيث قال الإمام ابن الجوزي: هذا حديث موضوع على رسول الله 👺 ، والمتهم به جريس ابن أيوب، قال يحيى: ليس بشيء، وقال الفضل بن دكين: كان يضع الحديث، وقال النسائي والدارقطني: متروك، اهـ.

#### وسادساً: شاهد أخر لقصة ليلة الجائزة من حديث أبي هريرة و

ولندين أيضا للقارئ الكريم جميع الشواهد التي يتعلق بها من لا دراية له بهذا الفن توهما منه أنها تقوى القصة، ولا يدرى أنها تزيد القصة أيضا وهنا على وهن. فقد أخرج الإمام ابن الجوزي في

والموضوعات، (٢/١٩٠) قال: «انبانا أبو بكر محمد بن عبد الباقي البزار، انبانا أحمد بن محمد البزاز، أنبانا أحمد بن محمد البزاز، أنبانا أبو عبد الله الحسين بن المظفر الهمدائي انبو القاسم سعد بن عبد الله أنبانا أبو منصور بن محمد الاصفهاني حدثنا حماد بن مدرك حدثنا عثمان بن عبد الله القرشي حدثنا مالك عن أبي الزناد عن الأعرج عن أبي هريرة قال: قال رسول الله عن إذا كانت ليلة الفطر ارتجت الملائكة وتجلى الجبار جل جلاله مع أنه لا يصفه الواصفون فيقول للملائكة وهم في عيدهم من الغد يوحي إليهم يا المائكة، ما جزاء الأجير إذا وفي عمله و فتقول اللائكة: يوفي أجره، فيقول الله تعالى: أشهدكم أني قد غفرت له».

#### ون سابعا: التحقيق ووا

قال ابن الجوزي رحمه الله: «هذا حديث موضوع على رسول الله وفيه مجاهيل والمتهم به عثمان بن عبد الله، قال ابن عدي: حدث بمناكير عن الثقات، وله احاديث موضوعة، وقال ابن حبان: يضع على الثقات، اله.

فائدة؛ من بقرأ سند هذه القصة الواهية يجدها من حديث مالك عن أبي الزناد عن الأعرج عن أبي هرسرة، وهذا من أصح الأسانيد عن أبي هريرة، فيتوهم أن القصة من أصح الأسانيد ولا يدرى أن عثمان بن عبد الله الشامي القرشي متهم في روايته، وكان ممن يروى المقلوبات عن الثقات ويروى عن الأثبات اسانيد ليست من روايتهم، وهذا ما بينه الإمام ابن حبان في المجروحين، (٢/١٠٢)، والإمام ابن عدي في «الكامل» (٥/١٧٦)، ونقله عنهما الإمام ابن الجوزي، وأقره الشيخ الإلباني رحمه الله، حيث اورد حديث القصبة في السلسلة الضعيفة، (١/٤٧٠) ح(٢٩٩) وقال: موضوع، ثم قال: عثمان بن عبد الله الشيامي متهم في روايته . ثم نقل قول الإمام ابن الحوزي فقال الشيخ الألباني رحمه الله: وكذلك أورده ابن الحوزي بتمامه في «الموضوعات» (٢/١٩٠) ثم قال ما ملخصه: موضوع، فيه مجاهيل، والمتهم به عثمان، بضع ..

#### وه ثامنًا؛ شاهد آخرواد لقصة الجائزة من حديث أنس وه

اخرج الإسام ابن الجوزي في «الموضوعات» (٢/١٨٧) قال: «أنبانا محمد بن ابي طاهر أنبانا أبو محمد الحسن بن على أنبانا على بن عمر عن ابي

حاتم البستي حدثنا محمد بن يزيد الزرقي، حدثنا محمد بن يحيى الأزدي. حدثنا أصرم حدثنا محمد بن يونس الحارثي عن قضادة عن أنس قال: قال بن يونس الحارثي عن قضادة عن أنس قال: قال رسول الله عن: إذا كان يوم فطرهم باهى بهم ملائكته: يا ملائكتي: ما جزاء أجير وفى عمله قالوا: رب جزاؤه أن يوفى أجره، قال: عبيدي وإمائي قضوا فريضتي عليهم، ثم خرجوا يعجون إلي بالدعاء، وجلالي وكرامتي وعلوي وارتفاع مكاني لأجيبنهم اليوم: ارجعوا قد غفرت لكم وبدلت سيئاتكم حسنات، فيرجعون مغفورا لهم.

#### ووتاسفا: التحقيق وو

قال الإمام ابن الجوزي رحمه الله: هذا حديث لا يصح، وأصرم هو ابن حوشب، قال يحيى: كذاب خبيث، وقال ابن حبان: كان يضع الحديث على الثقات، اهـ.

وبهذا يتبين أن هذا الشاهد يزيد القصة وهنًا على وهن.

قلت: وهذا تطبيق عملي للقاعدة التي أوردها الإسام ابن البصلاح في «علوم الحديث» (ص١٠٧) حيث قال: «ومن ذلك ضعف لا يزول لقوة الضعف وتقاعد هذا الجابر عن جبره ومقاومته، وذلك كالضعف الذي ينشأ من كون الراوي متهما بالكذب».

.\_0

ولخص هذه القاعدة الإمام ابن كشير في المنتصار علوم الحديث، ص(٣٣) حيث قال: والضعف يتفاوت، فمنه ما لا يزول بالمتابعات، يعني لا يؤثر كونه تابعًا أو متبوعًا كرواية الكذابين والمتروكن، اه..

#### 🐽 عاشراً؛ بدائل صعيحة 👊 💮

هناك بدائل صحيحة في أعلى درجات الصحة، وفقنا الله وحده لنشرها في مجلة التوحيد الغراء عن شهر رمضان وفضائل الصيام تحت سلسلة «درر البحار من صحيح الأحاديث القصار» من حديث رقم (٢٣٧) في ثلاثين حديثا، وكذلك من حديث رقم (٣٨٠) وحتى حديث (٩٥٢)، وكذلك من حديث رقم (٩٤٢) حتى حديث (٩٥٤)، وهذا على سبيل المثال لا الحصر.

وهذا ما وفقتي الله إليه، وهو وحده من وراء قصد.



# فضل قراءة العُرَوالارم

الحمد لله، والصالة والسالام على رسول الله، وعلى اله وصحبه ومن والاه، وبعد:

فقد حل على الأمة الإسلامية ضيف عزيز وشهر كريم هو شهر رمضان الذي انزل فيه القرآن، ولنا

#### مع فضل قراءة القرآن الوقفات الآتية:

#### الوقفة الأولى: معنى قراءة القران:

بتتبع الآيات والأحاديث الواردة في فضل قراءة القرآن يتضح أن لفظ القراءة من قبيل المشترك اللفظى فتشمل:

- ١- القراءة من المصحف.
  - ٢- القراءة من الحفظ.
- ٣- القراءة عن طريق المدارسة.
  - ٤- تشمل الثلاثة.
  - القراءة عن طريق المطالعة

ذكرت القراءة في القرآن والسنة بمعنى المطالعة والدليل على ذلك من الآتي:

أ- قال تعالى: ﴿ وَلَنْ نُـوْمِنَ لِـرُقَيِكَ حَتَى تُنْزَلُ عَلَيْنَا كَتَابًا نَقْرُوْهُ ﴾ [الإسراء: ٩٣]، وقال تعالى: ﴿ اقْرَأُ كِتَابِكَ كَفَى بِنَفْسِكَ الْيَوْمَ عَلَيْكَ حَسِيبًا ﴾ [الإسراء: ١٤]، وقال: ﴿ فَأَمَّا مَنْ أُوتِي كِتَابِهُ بِيمِينِهِ فَيَقُولُ هَاوُمُ اقْرَءُوا كَتَابِيةً ﴾ [الحاقة: ١٩]،

ب- عن ابن مسعود رضي الله عنه عن النبي ﷺ
قال: «من سبره أن يحب الله ورسوله فليقرآ في
المصحف». [اخرجه ابن عدي في الكامل وحسنه الإلباني في
الصحيحة].

#### □ القراءة بمعنى الحفظ:

ذكرت القراءة بمعنى الحفظ، والدليل على ذلك تى:

آ- قال تعالى: ﴿سَنُقُرِئُكَ فَلاَ تَنْسَى ﴾ [الإعلى: ٦].
 قال ابن كثير: ﴿وهذا إخبار من الله تعالى ووعد منه
 له بانه سيقرئه قراءة لا ينساها ﴿ اهـ.

ومعنى استقرئك أي: سَنُحَفِّظُكَ القرآنَ فلا

### إعداد المستشار/ أحمد السيد علي

تنساه إذ أن النسيان يأتي في مقابلة الحفظ، كما أن القراءة من المصحف لا يمكن أن يدخلها النسيان.

ب- عن أبي مسعود الأنصباري رضي الله عنه: عن النبي تق قال: «يوم القوم أقرؤهم لكتاب الله تعالى». [رواه مسلم].

«اقرؤهم»: أي أحفظهم لكتاب الله، إذ أن الإمام في الصلاة يقرآ من حفظه وليس من المصحف.

ج- وعن سهل بن سعد من حديث المراة التي وهبت نفسها للنبي الله فقال رجل: إن لم يكن لك بها حاجة فزوجنيها، فقال والله بعد أن ساله عن مهر لها فلم يجد: «ماذا معك من القرآن، قال: معي سورة كذا وسورة كذا. عدماً: قال والله التقرؤهن عن ظهر قلب، قال: عمم. قال: «أنهر فقد ملكتكها بما معك من القرآن، [رواه البخاري].

فقوله ﷺ: «أتقرؤها عن ظهر قلب، معناه: اتحفظهن عن ظهر قلب.

د-عن زيد بن ثابت الأنصاري رضي الله عنه، وكان ممن يكتب الوحي قال: أرسل إلي ابو بكر مقتل أهل اليمامة وعنده عمر، فقال أبو بكر: إن عمر أتاني فقال: إن القتل قد استحر يوم اليمامة بالناس وإني أخشى أن يستحر القتل بالقراء في المواطن فيذهب كثير من القرآن إلا أن تجمعوه، وإني لأرى أن تجمع القرآن. [رواه البخاري].

ومعنى: «القراء» الحفاظ.

القراءة بمعنى المدارسة والمعارضة



ومن حفظه، ومن يردد خلف آخر عن طريق المدارسة والمعارضة.

#### الوقفة الثانية: فضل قراءة القرآن

بعد أن بينا معنى قراءة القرآن الكريم، وأن لها أكثر من معنى فلا بد أن نعرف أن لكل معنى منها فضل يختص به، وهناك فضل لهذه المعاني المختلفة، فنقول وبالله التوفيق:

#### أولاً: فضل القارئ الحافظ:

اجتمعت للقارئ الحافظ فضائل عدة لم تجتمع لغيره من القراء غير الحافظين سواء كانت قراءتهم من المصحف أو بالاستماع والترديد، ومن ذلك:

١- إكرام الله تعالى له:

عن أبي موسى الأشعري رضي الله عنه قال: قال رسول الله ﷺ: «إن من إجلال الله تعالى إكرام ذي الشيبة المسلم، وحامل القرآن غير الغالي فيه والجافي عنه وإكرام ذي السلطان المقسط». [رواه أبو داود وحسنه الالباني].

٢- حافظ القرآن من أهل الله:

عن أنس بن مالك رضي الله عنه قال: قال رسول الله عنه : «لله من الناس اهلون». قيل: من هم يا رسول الله، قال: «أهل القرآن هم أهل الله وخاصته». [رواه ابن ماجه بسند حسن].

٣- شفاعة القرآن له:

عن أبي أمامة الباهلي رضي الله عنه قال: سمعت رسول الله في يقول: «اقرعوا القرآن فإنه يأتي يوم القيامة شفيعًا الإصحابه: اقرعوا الزهراوين البقرة وسورة ال عمران فإنهما تأتيان يوم القيامة كانهما غمامتان أو كانهما غيايتان أو كانهما فرقان من طير صواف تُحاجّان عن أصحابهما أقروًا سورة البقرة فإن أخذها بركة وتركها حسرة ولا تستطيعها البطلة». [رواه مسلم].

قال معاوية بن سلام: بلغني أن البطلة السحرة، الغمامة والغياية: كل شيء اظل الإنسان فوق رأسه من سحابة وغبرة وغيرهما، فرقان من طير أي قطيعان أو جماعتان.

اجتماعه في الجنة مع السفرة الكرام البررة: عن عائشة رضي الله عنها عن النبي ق قال: مثل الذي يقرأ القرآن وهو حافظ له مع السفرة الكرام البررة، ومثل الذي يقرأ القرآن وهو يتعاهده وهو عليه شديد فله أجران. [رواه البخاري ومسلم، واللفظ للبخاري].

قال النووي في شرح مسلم: «السفرة جمع سافر،

العلق: ١]، وقال: ﴿ اقْرَأُ بِاسْمْ رَبِكُ الُّذِي خَلَقَ ﴾ [العلق: ٢]، وقال: ﴿ اقْرَأُ وَرَبُكُ الْأَكْرَمُ ﴾ [العلق: ٣]، وفي الحديث الطويل: ﴿ فَاجَاهُ الحقّ وهو في غار حراء فجاء الملك فيه فقال: اقرأ. قال رسول الله ﷺ فقلت: ما أنا بقارئ. قال: فاخذني فغطني حتى بلغ مني الجهد، ثم أرسلني فقال: أقرأ. فقلت: ما أنا بقارئ. فغطني الثانية حتى بلغ مني الجهد، ثم أرسلني فقال: ﴿ وَقَلْ اللّهِ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهِ عَلَى اللّهِ عَلَى اللّهُ عَلَى الللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَى الللّهُ عَلَى الللّهُ الللّهُ الللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى الللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى الللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى الللّهُ عَلَى اللّهُ عَلْ اللّهُ عَلَى الللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ ع

وُجه الدلالة: أن النبي ت كان أمياً لا يقرأ ولا يكتب، ولذلك رد على جبريل عليه السلام بقوله: «ما أنا نقارئ، ثم قرأ على جبريل بعد ذلك القرآن.

فالمدارسة: أن يقرأ على غيره ويقرأ غيره عليه ويتعلم معانيه وأحكامه.

ب- وعن ابن عباس رضي الله عنهما قال: كان رسول الله الله الجود الناس، وكان أجود ما يكون في رمضان حين يلقاه جبريل، وكان يلقاه في كل ليلة من رمضان فيدارسه القرآن، فلرسول الله الجود بالخير من الربح المرسلة، [رواه البخاري ومسلم]

جـ- وعن عائشة رضي الله عنها أن النبي تقال: «إن جبريل كان يعارضني القرآن كل سنة مرة، وإنه عارضني العام مرتين....

والمراد يستعرضه ما اقراه إياه، فالمعارضة مفاعلة من الجانبين، كان كلاً منهما كان تارة يقرأ والآخر يستمع.

#### القراءة بالمعانى الثلاثة السابقة:

ذكرت القراءة ويراد بها أي من المعاني الثلاثة المنابقة، الدليل على ذلك:

ا- قوله تعالى: ﴿ فَإِذَا قَرَأْتَ الْقُرْانَ فَاسْتَعَذْ بِاللّهِ مِن الشّيطانِ الرّجِيمِ ﴾ [النجل: ٩٨]. فعن قَرا من المصحف ومن قرآ من حفظه، ومن قرآ ويردد خلف آخر، عليه أن يستعيذ بالله من الشيطان الرجيم قبل القراءة...

ب- عن عبد الله بن مسعود رضي الله عنه قال: قال رسول الله ﷺ: «من قرأ حرفًا من كتاب الله فله به حسنة، والحسنة بعشر أمثالها». [رواه الترمذي وصححه الألباني] فهذه تشمل القارئ من المصحف،



كان قرأ القرآن كله كان في أعلى عليين، فلا يكون فوقه أحد من الصديقين إلا الشهداء. [آخرجه ابن ابي شيبة وابن عساكر في تاريخ دمشق وسنده حسن موقوفا على عائشة].

وجه الدلالة: قول عائشة رضي الله عنها: «فإنه ليقرأ ويرقى حتى ينفد ما معه». فدل ذلك على مقدار ما يحفظ من القرآن من حفظه.

٢- عن حديفة بن اليمان رضي الله عنه قال: قال رسول الله ﷺ: «يدرس الإسلام كما يدرس وشي الثوب». أي: نقشه «حتى لا يدرى ما صيام ولا صلاة ولا نسك ولا صدقة وليسرب على كتاب الله عز وجل في ليلة فلا يبقى في الأرض منه آية، وتبقى طوائف من الناس، الشيخ الكبير والعجوز يقولون: ادركنا أباءنا على هذه الكلمة: لا إله إلا الله فنحن نقولها». [رواه ابن ماجه وصححه الإلباني].

وجه الدلالة: ثبت في الحديث أن القرآن يرفع من المصاحف ومن الصدور قبل يوم القيامة ولم يثبت عودته بعد ذلك، فإذا قيل لصاحب القرآن يوم القيامة اقرأ فلا بد من حملها على القراءة من حفظه لعدم وحود مصاحف آنذاك.

٣- لو حملت عند آخر آية تقرؤها على القراءة من المصحف لسارع الجميع بقراءة القرآن كاملاً للحصول على الثواب الكامل، وحديث عائشة رضي الله عنها يدل على خلافه لوجود من يقرأ ثلثه وضفه.

٤- لو قلنا بحصول الثواب للقارئ غير الحافظ لتساهل الناس في حفظ القرآن لحصولهم على نفس الثواب بالقراءة فقط، وهذا مناف للأمر بحفظ القرآن والحث عليه.

٦- يعطى الملك بيمينه والخلد بشماله ويوضع
 على رأسه تاج الوقار ويكسى والداه حلتين:

عن بريدة رضي الله عنه قال: قال رسول الله عن بريدة رضي الله عنه قال: وإن القرآن يلقى صاحبه يوم القيامة حين ينشق عنه قبره كالرجل الشاحب فيقول: هل تعرفني فيقول: ما أعرفك، فيقول: أنا صاحبك القرآن الذي أظمأتك في الهواجر وأسهرت ليلك، وإن كل تاجر من وراء تجارته وإنك اليوم من وراء كل تجارة، فيعطى الملك بيمينه والخلد بشماله ويوضع على رأسه تاج الوقار ويكسى والده حلتين لا يقوم لهما أهل الدنيا

والسافر الرسول، والسفرة: الرسل لأنهم يسفرون إلى الناس برسالات الله، وقيل: السفرة الكتبة، والبررة: المطيعون، من البر وهو الطاعة، والماهر الحاذق الكامل الحفظ الذي لا يتوقف ولا يشق عليه القراءة لجودة حفظه وإنقائه،

قال القاضي: يحتمل أن يكون معنى كونه مع الملائكة أن له في الآخرة متازل يكون فيها رفيقًا للملائكة السفرة لاتصافه بصفتهم من حمل كتاب الله، قال: ويحتمل أن يراد أنه عامل بعملهم وسالك مسلكهم، وأما الذي يتنعتع فيه فهو الذي يتردد في تلاوته لضعف حقظه قله آجران: آجر بالقراءة وآجر بتعتّعه في تلاوته ومشقته.

قال القاضي وغيره من العلماء: وليس معناه الذي يتتعتع عليه له من الأجر أكثر من الماهر به، بل الماهر أفضل وأكثر أجراً لأنه مع السقرة وله أجور كثيرة، ولم يذكر هذه المنزلة لغيره، وكيف يلحق به من لم يعتن بكتاب الله تعالى وحفظه وإتقائه وكثرة تلاوته وروايته كاعتنائه حتى مهر فيه، والله أعلم.

٥- رُقبه في الجنة بقدر ما يحفظ

عن عبد الله بن عمرو رضي الله عنهما أن النبي قال: يُقال لصاحب القرآن: «اقرأ وارتق ورتل كما كنت ترتل في الدنيا، فإن منزلتك عند أخر أية تقرأ بها». [رواه أبو داود والترمذي وصححه الالباني].

ظن البعض أن هذا الحديث شمل الحافظ وغيره مستدلين على ذلك بالآتي:

أ- بأن صاحب القرآن هـ و الـذي يكثر من
 مصاحبة القرآن بتلاوته أو حفظه.

ب- قالوا: لو قصرنا هذا الفضل على الحافظ فقط لترك الناس القراءة بدعوى عدم حصولهم على ذلك الفضل. وهذا الراي مردود عليه بالآتي:

 أ- أن لفظ: «أقرأ» أي: من حفظك، وقوله: فإن منزلتك عند آخر أية تقرؤها، أي: تحفظها، وذلك لحمل لفظ القراءة في الحديث على الحفظ للأدلة الآتية:

۱- عن معفس بن عمران قال: كنت مع أبي بسال أم الدرداء عن فضل القرآن فقالت: دخلت على عائشة فقلت لها حدثيني عن فضل القرآن \* فقالت: إن درج الجنة على عدد أي القرآن، وإنه يقال: اقرآ وارق، فإنه ليقرأ ويرقى حتى يُنفَد ما معه، فإن كان قرآ ثلث القرآن كان على الثلث من درج الجنة، وإن كان قرأ نصف القرآن كان على الثلث من درج الجنة، وإن كان قرأ نصف القرآن كان على النصف من درج الجنة، وإن



فيقولان: بم كسينا هذا؟ فيقال: بأخذ ولدكما القرآن، ثم يقال له: اقرأ واصعد في درج الجنة وغرفها فهو في صعود ما دام يقرأ هذًا كان أو ترتيلاً،. [رواء أحمد وقال الالباني في السلسلة الصحيحة: حسن أو صحيح].

٧- دنو الملائكة منه

عن علي بن أبي طالب رضي الله عنه قال: إذا قام أحدكم من الليل فليستك فإن الرجل إذا قام من الليل فليستك فإن الرجل إذا قام من الليل فتسوك ثم توضا ثم قام إلى الصلاة جاءه الملك حتى يقوم خلفه يستمع القرآن فلا يزال يدنو منه حتى يضع فاه على فيه فلا يقرآ أية إلا دخلت جوفه. [رواه ابن أبي شيبة بإسناد صحيح موقوفًا على على، ومثله له حكم المرفوع لانه لا يقال من قبل الراي].

٨- بغبطه الناس على حفظه

عن أبي هريرة رضي الله عنه أن رسول الله قال: «لا حسد إلا في اثنتين: رجل علمه الله القرآن فهو يتلوه آناء الليل وآناء النهار فسمعه جار له فقال: ليتني أوتيت مثل ما أوتي فلان فعملت مثل ما يعمل، ورجل آتاه الله مالاً فهو يُهلُكُهُ في الحق، فقال رجل: ليتني أوتيت مثل ما أوتي فلان فعملت مثل ما يعمل». [رواه البخاري].

٩- يُقَدُمُ على غيره

 ا- عن عثمان بن عفان رضي الله عنه قال: قال رسول الله ﷺ: «خيركم من تعلم القرآن وعلمه». [رواه البخاري].

ب- عن جابر بن عبد الله رضي الله عنهما أن
 النبي الرجلين من قتلى أحد ثم
 يقول أيهما أكثر أخذًا للقران فإن أشير إلى أحدهما
 قدمه في اللحد. [رواه البخاري].

 ج- عن ابن عباس رضي الله عنهما قال: «كان القراء- أي الحفاظ- أصحاب مجلس عمر رضي الله عنه ومشاورته كهولا وشباباً». [رواه البخاري].

#### ثانيًا: فضل القارئ عمومًا

علمنا مما سبق بعض الفضائل الخاصة بالقارئ الحافظ ونستعرض الآن الفضائل المتعلقة بالقارئ عموماً سواء كان حافظ أو غير حافظ، وسواء كانت قراءة غير الحافظ من المصحف أو عن طريق الاستماع والترديد مع ملاحظة أن غير الحافظ لا يشترك مع الحافظ في الفضائل التي سبق ذكرها بينما الحافظ يشترك مع عير الحافظ في الفضائل التوسيق الفضائل

الأتنة:

 ١- القراءة من المصحف تؤدي إلى حب الله ورسوله:

عن ابن مسعود رضى الله عنه أن النبي قال:
«من سره أن يحب الله ورسوله فليقرأ من المصحف».
[اخرجه ابن عدي في الكامل وحسنه الألباني في الصحيحة].
قال النووي رحمه الله: قراءة القرآن من المصحف
أفضل من القراءة عن ظهر قلب ؛ لأن النظر في
المصحف عدادة مطلوبة فتحتمع القراءة والنظر.

 ٢- له بكل حرف يقرأه حسنة، والحسنة بعشر أمثالها:

عن عبد الله بن مسعود رضي الله عنه قال: قال رسول الله عنه و من قرأ حرفًا من كتاب الله قله به حسنة، والحسنة بعشر امثالها، لا أقول الم حرف، ولام حرف وميم حرف. [رواه الترمذي وصححه الالباني].

٣- تتنزل عليه السكينة وتغشاه الرحمة وتحفه
 الملائكة ويذكره الله فيمن عنده

عن أبي هريرة رضي الله عنه قال: قال رسول الله عنه تال: «ما اجتمع قوم في بيت من بيوت الله يتلون كتاب الله ويتدارسونه بينهم إلا نزلت عليهم السكينة وغثيتهم الرحمة، وحفتهم الملائكة، وذكرهم الله فيمن عنده، [رواه مسلم].

٤- يبنى له قصرٌ في الجنة

عن معاذ بن أنس رضي الله عنه صاحب النبي الله عنه صاحب النبي الله أحد، النبي ختى النبي ختى يختمها عشر مرات بنى الله له قصرًا في الجنة، [رواه أحمد وصححه الإلباني].

وعن أبي موسى الأشعري رضي الله عنه قال: قال رسول الله عنه: «مثل المؤمن الذي يقرا القرآن مثل الاترجة، ريحها طيب وطعمها طيب، ومثل المؤمن الذي لا يقرأ القرآن كمثل التمرة لا ريح لها وطعمها حلو، ومثل المنافق الذي يقرآ القرآن مثل الريحانة ريحها طيب وطعمها مر، ومثل المنافق الذي لا يقرأ القرآن كمثل الحنظلة ليس لها ريح وطعمها مره. [رواه البخاري ومسلم].

وفي رواية: «صِتْل الشَاجِر» بِدل: «المَضَافق»، والأَتْرِجَة: تُصرة كالليمون، ذهبية اللون، ذكية الرائحة.

والحمد لله رب العالمين.



### خلاصة الكلام في أحكام الصيام

الحمد لله، والصلاة والسلام على رسول الله وعلى آله وصحبه ومن اهتدى بهداه، وبعد:

#### وه أولاً: تعريف الصوم وه

الصوم في اللغة: الإمساك مطلقًا، والصوم مصدر صام يصوم صومًا وصيامًا. [الموسوعة الفقهية (٢٨/٧].

وفي الاصطلاح: هو الإمساك عن المفطرات بنية من طلوع الفجر إلى غروب الشمس. [الفقه الإسلامي وادلته للدكتور الزحيلي ٣/١٦١٦].

#### وو ثانياً؛ أركان الصوم وو

النية: فالنية ركن أو شرط- خلاف مشهور بين أهل العلم- في كل عبادة ؛ لقوله ﷺ: «إنما الأعمال بالنيات». [منفق عليه من حديث عمر بن الخطاب].

ويجب تبييت النية قبل طلوع الفجر في صيام الفريضة؛ لقوله ﷺ: «من لم يجمع الصيام قبل الفجر فلا صيام له». [صحيح سنن الترمذي ٧٣٠].

أَما صُوم النافلة فلا يلزم فيه تبييت النية ؛ لحديث عائشة رضي الله عنها قالت: دخل علي النبي ذات يوم، فقال: «هل عندكم شيء؟ وفقلت: لا. قال: وفإني إذن صائم». [رواه مسلم].

ويجب تعيين النية في صوم الفريضة ؛ لأن الصوم عبادة مضافة إلى وقت، فيجب التعيين في نيتها كالصلوات الخمس، ويجب كذلك تجديد النية لكل يوم من رمضان؛ لأن كل يوم عبادة مستقلة لا يرتبط بعضه ببعض ولا بفسد بغساد بعض.

ب- الإمساك عن المقطرات: وهو ركن متفق عليه
 بين أهل العلم، وإليك بيان هذه المقطرات:

#### وو ثالثًا مفسدات الصوم وو

#### أ- الأكل والشرب عمدًا

اتفق العلماء على أن من أكل أو شرب متعمداً في وقت الصيام فقد فسد صومه ؛ لقوله تعالى: ﴿ وَكُلُوا وَاشْرِبُوا حَتَّى يَتَبِينُ لَكُمُ الْخَيْطُ الْأَبْيَضُ مَن اللَّيْلُ ﴾ الأَسُود مِن النَّفَجِر تُمُ أَتِمُوا الصييام إلى اللَّيلُ ﴾ [البقرة: ١٨٧]. فعُلم أن الصيام من الأكل والشرب، فإذا أكل الصائم أو شرب متعمداً فقد أفطر، أما إذا فعل ذلك ناسيا فلا شيء عليه ؛ لقوله تُق: ﴿مَن نَسِي وهو صائم فاكل أو شرب فليتم صومه، فإذما الله أطعمه صائم فاكل أو شرب فليتم صومه، فإذما الله أطعمه

اعداد: د/ حمدي طه

وسقاه». [متفق عليه من حديث أبي هريرة، واللفظ لمسلم].

#### ب- الجماع في نهار رمضان

قال ابن القيم رحمه الله في أزاد المعادم: والقرآن دالُ أن الجماع مفطر كالأكل والشرب لا يعرف فيه خلاف.

والدليل على ذلك قوله تعالى: ﴿ فَالْأِنَ بَاشْرِوَهُنَّ وَابْتَغُوا مَا كَتَبَ اللَّهُ لَكُمْ ﴾ [البقرة: ١٨٧]، وكذلك من باشر امراته فقبل أو عانق فأمنى فسد صومه.

#### ج- القيء عمدا

إذًا استقاء الصائم فقد فسد صومه، أما من غلبه القيء فلا شيء عليه ؛ لقوله ﴿ من ذرعه القيء فليس عليه قضاء، ومن استقاء فليقض». [صحيح الترمذي ٧٢٠، وصحيح أبي داود ٢٣٨٠].

#### د- الحيض والنفاس

إذا حاضت المراة أو نفست في جزء من النهار سواء وجد في أوله أو في آخره افطرت فإن صامت لم يجزئها.

لقوله ﷺ: «اليس إذا حاضت لم تصل ولم تصم». [مسلم ٧٩، ٨٠ من حديث ابن عمر وابو هريرة].

#### هـ شرب الدخان

إذا شرب الصائم الدخان أو أدخله إلى حلقه فقد فسد صومه، فقد اتفق الفقهاء على أن شرب الدخان المعروف أثناء الصوم يُفسد الصوم. [الموسوعة الفقهية (١٠/١١١].

#### 👊 رابعاً: ما يحرم على الصائم 👊 📗 🚅

إذا كانت هناك أشياء يجب على المرء تجنبها في غير الصوم، فتركها في الصوم أولى : لأن الله تعالى أيضا شرع لنا الصوم ليكون وسيلة لتقوى الله، قال الله تعالى: ﴿يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا كُتِبَ عَلَيْكُمُ الصَيَامُ كَمَا كُتَبِ عَلَيْكُمُ الصَيَامُ كَمَا كُتَبِ عَلَى الَّذِينَ مِنْ قَبِلِكُمْ لَعَلَّكُمْ تَتَقُونَ ﴾ [البقرة: ٢٨٣]

وحذرنا رسول الله 🏙 من الوقوع في هذه المحرمات فقال 🐲: من لم يدع قول الزور والعمل به



٦- الحجامة

يباح للصائم أن يحتجم أو يتبرع بالدم ما لم سُضعفه ذلك عن الصوم ؛ لما تبت عن ابن عباس رضى الله عنهما قال: احتجم النبي 📚 وهو صائم. [اخرجه البخاري ١٩٣٩].

وسنئل أنس بن مالك: أنتم تكرهون الحجامة للصائم؟ قال: لا، إلا من أجل الضعف. [أخرجه البخاري ١٩٤٠]

#### ٧- الكحل و القطرة:

يباح للصائم استعمال الكحل والقطرة مما يدخل العين، ولا يصح في النهي عن استعمال الكحل للصائم حديث. [نبل الأوطار للشوكائي].

#### ٨- الحقنة

وهي لا تفطر إذا لم تصل إلى الأمعاء، وكانت غير مغذية، باتفاق العلماء، اما الحقن المغذية او التي تصل إلى الأمعاء فذهب الجمهور إلى أنها تفسد الصوم، وذهب ابن تيمية إلى أنها لا تفسد الصوم، وهو ما رجحه ابن عثيمين عليه رحمة الله في «الشرح الممتع».

#### ٩- تذوق الطعام

يُباح للصائم أن يتذوق الطعام إذا كانت هذاك حاجة؛ كشراء طعام بريد معرفة طعمه أو طبخ أو نحو ذلك، بشرط إلا يدخل شيء منه إلى الحلق، فإذا لم تكن هذاك حاجة فيكره له ذلك. [الشرح الممتع

#### ٥٥ مادما ما نستحب للصائم ٥٥

للصوم أداب بنبغي للصائم أن يتحلي بها، منها:

أحمع أهل العلم على استحبابه؛ لقوله 👺: تسحروا فإن في السحور بركة». [متفق عليه]

ويستحب تأخير السحور لما ثبت عن زيدين ثابت قال: تسحرنا مع رسول الله 🌞، ثم قمنا إلى الصلاة، قلت: كم كان قدر ما بينهما؟ قال: خمسون أية. [متفق عليه].

#### تعجيل الفطر

يستحب للصائم أن يعجل الفطر متى تحقق غروب الشمس ؛ لقوله 👺: ﴿ لا برال النَّاسُ بَحْيِرُ مَا عجلوا القطر ،. [متفق عليه].

#### الدعاء عند الإفطار

يُسن للصائم أن يدعو عند فطره، فدعوته مستحابة ؛ لقوله 👺: «ثلاثة لا ترد دعوتهم: الصائم حين يقطر، والإمام العادل، ودعوة المظلوم، إصحيح الترمذي ٢٥٥٢٦، وصحيح ابن ماجه ١٧٧٩، وصحيح ابن حدان (۲٤۰٧) من حديث ابي شريرة].

فليس لله حاجة في أن يدع طعامه وشرابه.. [أخرجه البخاري ١٩٠٣ من حديث أبي هريرة]

وقال 🎏 أبضًا: ﴿إذَا كَانَ بُومِ صَوْمِ أَحَدُكُمْ فَالْ يصخب، ولا يرفث، وإن أحد سابه أو قاتله فليقل: اني صائم، [متفق عليه من حديث انس].

وهذه المحرمات وإن كان يجب على الصائم تحنيها إلا أنها ليست من مفسدات الصوم.

#### 00 خامساً: ما نباح للصائم 00

#### ١- المضمضة و الاستنشاق

يباح للصائم المضمضة لأنها من أفعال الوضوء، ولم ينقل عن النبي 🎏 أنه امتنع عنها في صيامه، ولقوله لعمر حين أخبره أنه قبل وهو صائم، فقال 🥮: أرأيت لو تمضمضت يماء وائت صائم، قلت:

لا ياس بذلك. فقال 🎏: «فقيم». [اخرجه احمد في مسنده ١/٢١، وصحيح ابي داود ٢٣٨٥، وصحيح النسائي ٣٠٤٨].

ويُكره المبالغة في المضمضة والاستنشاق ؛ لقوله 👛: «... وبالغ في الاستنشاق إلا أن تكون صائمًا». [صحیح آبی داود ۲۳۲۱].

#### ٢- السو اك للصائم

يجوز للصائم التسوك أثناء صيامه لعموم قول النبي 👺: الولا أن اشق على أمتى لأمرتهم بالسواك عند كل وضوء». [متفق عليه].

فلم يفرق الرسول 👺 بين الصائم وغيره.

#### ٣- الصائم يصبح جنبنا

بجوز للصائم أن يدخل عليه وقت الفجر وهو حنبُ؛ لما ثبت عن عائشة وأم سلمة رضى الله عنهما أن التبي 👺 كان بدركه الفجر وهو جنب من أهله، ثم يغتسل ويصوم. [متفق عليه].

#### ٤- التبرد و الإغتسال

بحوز للصائم أن يصب على جسده الماء بقصد التبرد أو الاغتسال كما ثبت من فعل النبي 🐲 في الحديث السابق، ولما ثبت عند أبي داود أنه كان يصب على راسه الماء وهو صائم من العطش أو الحر. [صحيح ابي داود ٢٣٦٥].

#### ٥- القُبلة والمناشرة

بحور للصائم أن يقيل امراته ويتناشرها دون الإنزال لما ثبت عن عائشة رضي الله عنها: كان رسول الله 🐲 يقبل وهو صائم وبياشر وهو صائم، ولكنه كان أملككم لاربه، [متفق عليه]. ويكره ذلك لمن كان لا يملك شهوته.



#### وه عاشراً؛ القضاء ٥٥٠

من أفطر في رمضان وجب عليه صيام ما فاته من صيام إن كان له قدرة على الصيام، لقوله تعالى: ﴿ فَعِدُةٌ مِنْ أَيَّام أَخَرَ ﴾، ومن مات عليه نذر صوم صام عنه وليه ؛ لقوله ﷺ: «من مات عليه صوم صام عنه وليه». [متفق عليه من حديث عائشة].

وَذَهُب بِعض اهل العلم إلى العمل بعموم الحديث، وقال بجواز قضاء جميع أنواع الصيام. [المحلى ٧/٢، والشرح المنع ١٠٤٥].

ويجوز القضاء على التراضي لما ثبت عن عائشة رضي الله عنها قالت: كان يكون علي الصوم من رمضان فما استطيع أن اقضية إلا في شعبان. [متفق عله].

قال ابن حجر: وفي الحديث جواز تأخير قضاء رمضان- مطلقًا سواء كان لعذر أو لغير عذر. [الفتح ٤/٢٧٥].

ولا يجب التتابع في القضاء، قال ابن عباس رضي الله عنهما: «لا بأس به أن يفرق». [علقه البخاري ٢٢/٢٤].

#### الكفارة:

وتجب الكفارة على من أفسد صومه بالجماع ؛ لما ثبت عن رسول الله في أنه أتناه رجل فقال: يا رسول الله، هلكت. قال: وما أهلكك، قال: وقعت على أمراتي في رمضان. قال: «هل تستطيع أن تعتق رقبة؟» قال: لا. قال: «هل تستطيع أن تصوم شهرين متتابعين؟» قال: لا. قال: «هل تستطيع أن تطعم ستين مسكينًا؟». قال: لا... الحديث. [متفق عليه من حديث أبي

#### القدية

وتجب على من أفطر في رمضان وعجز عن قضاء ما فاته من الصيام ؛ كالشيخ الكبير الفائي، وكذلك المريض الذي لا يرجى برؤه ؛ لقوله تعالى: ﴿ وعلَى النَّذِينَ يُطِيقُونَهُ فَدُيّةٌ طَعامُ مسكينَ ﴾. فسرها ابن عباس بالشيخ الكبير والشيخة إذا كانا لا يطيقان الصوم فيطعمان عن كل يوم مسكينا، ولما تبت أيضا عن أنس أنه بعد ما كبر أفطر وأطعم عن كل يوم مسكيناً خبرًا ولحمًا. [علقه البخاري ٨/٨٨ مع الفتح].

نسأل الله أن يبلغنا وإياكم رمضان، وأن يجعلنا فيه من المقبولين الفائزين، إنه نعم المولى ونعم النصير.

والله من وراء القصد.

#### ون سابعًا: من يحيب علية الصوم ون

اجمع أهل العلم على أنه يجب الصيام على المسلم البالغ العاقل الصحيح المقيم القادر، ويجب أن تكون المرأة طاهرة من الحيض والنفاس. (فقه السنة ١٨٣٧).

#### ووثامنا من يحرم عليه الصوم و

أجمع أهل العلم على أن الحائض والنفساء لا يحل لهما الصوم، وأنهما تفطران وتقضيان وإذا صامتًا لم يجرّنهما الصوم؛ لقوله على: «أليس إذا حاضت لم تصلّ ولم تصم». [مسلم ٧٩٨٠].

#### و تاسعا: من يباح له الصوم والفطر و

#### ١- المريض:

رخص الله للمريض الفطر رحمة به وتيسيراً عليه، قال تعالى: ﴿ وَمَنْ كَانَ مَرِيضًا أَوْ عَلَى سَفُرِ فَعَدُهُ مِنْ أَيَّامٍ أُخَرِ يُرِيدُ اللهُ بِكُمْ الْيُسْرُ وَلاَ يُرِيدُ بِكُمُ الْيُسْرُ وَلاَ يُرِيدُ بِكُمُ الْيُسْرُ وَلاَ يُرِيدُ بِكُمُ الْعُسْرُ وَلاَ يُرِيدُ بِكُمُ الْعُسْرُ وَلاَ يَرِيدُ بِكُمُ الْعُسْرُ وَلاَ تَعْمَلُوا الْعَدُةُ وَلِتُكْبُرُوا اللهُ عَلَى مَا هَذَاكُمْ وَلَعَلَّكُمْ تَشْكُرُونَ ﴾ [البقرة: ١٨٥]، فيجوز له أن يفطر ثم يقضى ما فاته من صوم بعد ذلك.

#### ٢- المسافر

رخص للمسافر الفطر أيضًا تيسيرًا له الآية السابق ذكرها، وهو مخير بين الصوم والفطر ؛ فقد سال حمزة الأسلمي رسول الله : أأصوم في السُفر- وكان كثير الصيام- فقال له رسول الله : مصم إن شئت و أفطر إن شئت. [متفق عليه].

ولكن يمكن أن يستدل على تفضيل الفطر ؛ بما رواه مسلم من حديث حمزة الأسلمي أنه قال: يا رسول الله، أجد مني قوة على الصوم في السفر فهل علي جناح وقال: «هي رخصة من الله تعالى، فمن أخذ بها فحسن، ومن أحب أن يصوم فلا جناح عليه ». قال الشوكاني: وهو قوي الدلالة على فضيلة الفطر. [نبل الأوطار ٢٣٣١/٥]: وقال عمر بن عبد العزيز: أسرهما أفضلهما.

#### ٣- الشيخ الكبير والمراة العجوز

يُرخص للشيخ الكبير والمراة العجوز وكذلك المريض الذي لا يُرجى برؤه الفطر ؛ لقوله تعالى: وعنى الذي لا يُرجى برؤه الفطر ؛ لقوله تعالى: وعنى الذين يُطيقونه فدية طعام مسكين ﴿ [البقرة: المدنى الذي الله عنهما قال: «هو الشيخ الكبير الذي لا يستطيع الصيام فيفطر، ويطعم عن كل يوم مسكينا نصف صاع من حنطة». [رواه البخاري ٤٥٠٥]

#### ٤- الحامل والمرضع

يباح لهما الفطر إن خافتا على أنفسهما أو اولادهما؛ لقوله ﷺ: إن الله تعالى وضع عن المسافر الصدوم وشطر الصلاة وعن الحامل والمرضع الصوم، [صحيح ابي داود ٢٤٠٨].



## فضائل شهر رمضان

الحمد لله الذي هدانا إليه صراطًا مستقيمًا، والصلاة والسلام على نبينا محمد، الذي بعثه ربه هاديًا ومشرًا ونذيرًا، وداعيًا إليه بإذنه وسراجًا منيرًا، اما بعد:

قَانَ لَشَهُر رَمَضَانَ مَنْزَلَةَ عَظِيمَةً فَي قَلُوبِ الْسَلَمِينَ، مِنْ أَجِلَ ذَلَكَ احْبِيتِ أَنَ أَذَكَر نَفْسِي وَإِخُوانِي الكرام بَفْضَائِلُ شَهِر رَمَضَانَ، فَأَقُولُ وِبَالِلَهُ التَّوْفِيقِ:

١- لماذا سمى رمضان بهذا الاسم؟

سمي رمضان بهذا الاسم لأن العرب لما نقلوا أسماء الشبهور عن اللغة القديمة، سموها بالازمئة التي وقعت فيها، فوافق رمضان أيام شدة الحر ورمضه، فسمى به. (النهاية لابن الأثبر ٢/٢٦٤).

٢- رمضان شهر التوبة النصوح

يجب على المسلم العاصي أن ينتهز شهر رمضان ليتوب إلى الله توبة صادقة، قال تعالى: ﴿ يَا أَيُّهَا الّذِينَ آمَنُوا تُوبُوا إلى اللّه تُوبُة نصوحاً عَسَى رَبّكُمْ أَنْ يُكَفَّر عَنْكُمْ سَيْئَاتُكُمْ وَيُدْخَلَكُمْ جَنَّات تَجْرِي مِنْ تَحْتَهَا الأَنْهَارُ ﴾ [التحريم: ٨]، وقال تعالى: ﴿ وَهُو الذِي يَقْبَلُ التّوبَة عَنْ عباده ويعقو عن السينيات ويعلم ما تَفْعَلُونَ ﴾ [الشورى ٢٥]، وقال سبحانه: ﴿ وَمَنْ تَابِ مِنْ بَعْد ظُلُمه وأصلُح فَإِنْ اللّه يتُوبُ عَلَيْه إِنْ اللّه يتُوبُ عَلَيْه إِنْ اللّه يتُوبُ عَلَيْه إِنْ اللّه عَقُور رَحِيمٌ ﴾ [المائدة: ٢٩].

شروط التوبة النصوح

قال النووي رحمه الله: التوبة واجبة من كل ذنب، فإن كانت المعصية بين العبد وبين الله تعالى فلها ثلاثة شروط، وهي:

١- الإقلاع عن المعصية.

٢- أن يندم على فعلها.

٣- أن يعزم الا يعود إليها أبدا.

فإن فُقد احد هذه الثلاثة لم تصبح توبته.

وإن كانت المعصية تتعلق بادمي فلها أربعة شروط: هذه الثلاثة السابقة بالإضافة إلى الشرط الرابع وهو أن يبرأ من حق صاحبها، فإن كانت مالأ أو نحوه رده إليه، وإن كانت حد قدف ونحوه مكنه منه أو طلب عفوه، وإن كانت غيبة استحله منها.

ويجب أن يتوب من جميع الذنوب، فإن تاب من بعضها صحت توبته، عند أهل الحق من ذلك الذنب، وبقي عليه الباقي، وقد تظاهرت دلائل الكتاب والسنة وإجماع الأمة على وجوب التوبة. (رياض الصالحين للنووي ص٢٠، ٢٥).

#### إعداد / صلاح نجيب الدق

#### علامات قبول التوبة النصوح

- أن يكون العبد بعد التوبة خيراً مما كان عليه قبلها.
- أن يبقى الخوف مصاحبًا للتائب ولا يأمن مكر الله طرفة عين.
- انخلاع قلب التائب وتقطعه ندمًا على ما فرط في حق الله، وهذا على قدر عظم الجنابة وصغرها.
- الإكثار من الاستغفار والدعاء في الأوقات الفاضلة إلى الممات. (مدارج السالكين لابن القيم ١/٢٠٦،
   ٢٠٨)

٣- فوائد الصيام

إن للصوم فوائد كثيرة في الدنيا والأخرة، يمكن ان نوحزها فنما بلي:

 الصوم سبيل تقوى الله تعالى في السر والعلانية، وكفى بها فائدة، قال تعالى: ﴿يَا أَيُّهَا الدِّينَ آمَنُوا كُتَبَ عَلَيْكُمُ الصَيَامُ كَمَا كُتِبِ عَلَى النَّينَ مِنْ قَبْلِكُمْ لَعَلْكُمْ تَتَقُونَ ﴾ [البقرة: ١٨٣].

٢- الصوم سبيل الجنة، ففي الصحيحين عن سهل بن سعد رضي الله عنه أن النبي ق قال: «إن في الجنة بابًا يُقال له الريان، يدخل منه الصائمون يوم القيامة، لا يدخل منه أحد غيرهم». (البخاري ١٨٩٠، ومسلم ١٨٩٠).

عن أبي هريرة رضي الله عنه أن النبي في قال: قال الله عز وجل: كل عمل أبن أدم له إلا الصيام فإنه لي وأنا أجزي به، والصيام جنة، وإذا كان يوم صوم أحدكم قلا يرفث ولا يصخب، فإن سابه أحد أو قاتله قليقل: إني صائم، والذي نفس محمد بيده لخلوف قم الصائم أطيب عند الله من ريح المسك، للصائم فرحتان: إذا أفطر فرح بفطره، وإذا لقي ربه فرح بصومه، (البخاري ح١٩٠٤، ومسلم ح١٦٢).





سئل سفيان بن عبينة عن قوله: «كل عمل ابن آدم له إلا الصوم فإنه لي وأنا أجزي به . فقال رحمه الله: إذا كان بوم القيامة، يحاسب الله عز وجل عبده، ويؤدي ما عليه من المظالم من سائر عمله، حتى لا يبقى إلا الصوم فيحتمل الله ما يقي عليه من المظالم، ويدخله بالصوم الجنة. (شرح السنة لليغوي

ويُحكى عن سفيان بن عيينة أيضًا قوله: «الصوم لي وأنا أجزي به»: قال: لأن البصوم هو الصير، يصبر الإنسان عن المطعم والمشرب والنكاح، وثواب الصبر ليس له حساب، ثم تلا قوله تعالى: ﴿ إِنَّمَا يُوفَى الصَّابِرُونَ أَجْرَهُمْ بِغَيْرِ حسابٍ ﴾ [الزمر: ١٠]. وشرح السنة للبغوي ٢/٢٤].

٣- الصوم وقاية من النار: في الصحيحين عن أبي سعيد الخدري رضى الله عنه أن النبي قال: «من صام يومًا في سبيل الله، باعد الله وجهه عن النار سبعين خريفا». (البخاري ٢٨٤١، ومسلم ١١٥٢).

الصحوم وقاية من الشهوات: في الصحيحين عن عبد الله بن مسعود رضي الله عنه أن النبي قال: «يا معشر الشياب، من استطاع منكم الباءة فليتزوج، فإنه أغض للبصر وأحصن للفرج، ومن لم يستطع فعليه بالصوم فإنه له وجاء». [البخاري ٢٧٧٩).

 الصوم كفارة ومغفرة للذنوب: في الصحيحين عن أبي هريرة رضي الله عنه أن النبي قال: «من صام رمضان إيمانا واحتساباً، غفر له ما تقدم من ذنيه» (البخاري ۱۹۰۱، ومسلم ۷٦٠).

روى مسلم عن أبي هريرة رضي الله عنه أن رسول الله ﷺ قال: «الصلوات الخمس، والجمعة إلى الجمعة، ورمضان إلى رمضان، مكفرات لما بينهن إذا اجتنبت الكبائر». (ح11).

وروى مسلم أيضًا عن أبي قتادة قال: سُئل رسول الله ﴿ عَنْ صوم يوم عرفة ؟ فقال: «يُكفر السنة الماضية والباقية». قال: وسُئل عن صوم يوم عاشوراء؟ فقال: «يكفر السنة الماضية». (ح١١٦٧).

وعن حنيفة رضي الله عنه أن النبي 🐞 قال: فتنة الرجل في أهله وماله وجاره تكفرها الصلاة والصيام والصدقة، (البخاري ١٧٩٦، ومسلم ١٤٤).

المقصود من هذا الحديث أن كل ما يصدر من العبد من أخطاء في حق أهله أو ماله أو جيراته، وما أشبه ذلك من الصغائر تكفرها الصلاة والصوم والصدقة.

آ-طبب فم التصائم عند الله تعالى: عن أبي هربرة رضى الله عنه أن رسول الله على قال: والذي

نفس محمد بيده، لخلوف فم الصائم أطيب عند الله من ريح المسك». (البخاري ١٩٠٤).

٧- بركة السحور: عن أنس رضي الله عنه أن رسول الله ﷺ قال: تسحروا فإن في السحور بركة». (البخاري ح١٩٣٣) وتتجلى بركة السحور في إدراك صلاة الفجر جماعة في المسجد، وتتجلى بركة السحور في كونه يقوي المسلم على الصوم، ويكفي في بركة السحور اتباع سنة الرسول وما يترتب على ذلك من عظيم الأجر من الله تعالى يوم القيامة. وفتح الباري لابن حجر العسقلاني ٢٦٦٤).

رمضان شهر تلاوة القرآن وزيادة الحسنات
قال تعالى: ﴿ شَهْرُ رَمْضَانَ الَّذِي أَمُّزَلَ فَيِهِ الْقُرْآنُ
هُدى لِلنَّاسِ وَبِينَاتِ مِن الْهُدى وَالْقُرْقَانِ ﴾ [البقرة: ١٨٥].

القرآن الكريم هو كلام الله الذي تكلم به حقيقة. قال الله سبحانه: ﴿وَإِنْ أَحَدُ مِنَ الْمُشْرِكِينَ اسْتَجَارِكَ فَأَجِرْهُ حَتَّى بِسُمَعَ كَلاَمَ اللهُ ثُمُ أَبُلِغُهُ مَـأْمَـنَهُ ﴾ [التوبة: ٦]، وتلاوة القرآن أيسس طريق للحصول على الحسنات.

في الصحيحين عن عائشة رضي الله عنها أن رسول الله عنها أن «الماهر بالقرآن مع السفرة الكرام البررة، والذي يقرآ القرآن ويتتعتع فيه، وهو عليه شاق له أجران». (البخاري ح٢٩٢)؛ ومسلم ح٧٩٧).

روى مسلم عن أبي أمامة رضي الله عنه أن رسول الله ﷺ قال: «أقرءوا القرآن فإنه ياتي يوم القيامة شفيعًا الإصحابه». [ح: ٨٠٤].

وروى القرمذي عن عبد الله بن مسعود رضي الله عنه أن رسول الله عنه أن رسول الله تقال: "من قرأ حرفًا من كتاب الله، فله به حسنة، والحسنة بعثير امثالها، لا أقول: «الم» حرف، ولكن الف حرف، ولام حرف، وميم حرف». (حديث صحيح الترمذي للألباني ٢٣٧٧).

#### السلف الصالح وثلاوة القرآن في رمضان

كان بعض السلف بختم في قيام رمضان في كل ثلاث ليال، ويعضهم في كل سبع، وبعضهم في كل عشر، منهم أبو رجاء العطاردي، وكان السلف يتلون القرآن في شهر رمضان في الصلاة وغيرها، كان الأسود يقرأ القرآن في كل ليلتين في رمضان، وكان النخعي يفعل ذلك في العشر الأواخر منه خاصة، وفي بقية الشهر في ثلاث، وكان قتادة يختم في كل سبع دائما، وفي رمضان في كل ثلاث، وفي العشر الأواخر كل ليلة، وكان للشافعي في رمضان ستون ختمة يقرؤها في غير الصلاة، وعن ابي حنيفة



نحوه، وكان قتادة بدرس القرآن في شبهر رمضان. وكان الزهري إذا دخل رمضان قال: فإنما هو تلاوة القرآن وإطعام الطعام.

وقال ابن عبد الحكم: كان مالك إذا دخل رمضان نقر من قراءة الحديث ومجالسة أهل العلم وأقبل على تلاوة القرآن من المصحف.

وقال عبد الرزاق: كان سفيان الثوري إذا دخل رمضان ترك جميع العيادة وأقبل على تلاوة القرآن، وكانت عائشة رضى الله عنها تقرا في المصحف أول النهار في شهر ومضان، فإذا طلعت الشمس نامت، وكان زبيد اليامي إذا حضر رمضان أحضر المصاحف وجمع إليه أصحابه. (لطائف المعارف لابن رجب الحتيلي ص١٦٨، ٣١٩).

ذكر بعض أهل العلم أن عدد حروف القرآن (۲٤٠٧٤٠) حرفا.

ومن المعلوم أن من قرأ حرفًا من القرآن، كان له يه عشر حسنات، فكم يكون ثواب المسلم إذا ختم القرآن مرة واحدة في رمضان؟ والله بُضاعف لمن سباء، فلنحرص على أن نختم القرأن أكثر من مرة في هذا الشبهر المدارك.

أخي الكريم: إذا لم تختم القرأن في رمضان ولو مرة، فمتى تختمه ؟!

٦- رمضان شبهر قيام الليل

قليل جداً من المسلمين من يصلى بالليل و الناس نيام، فإذا اعتاد المسلم أن يصلي التراويح في المسجد، كان من السهل عليه أن يعتاد قيام الليل طول العام، وقيام الليل في رمضان فرصة عظيمة لإدراك ليلة القدر التي يعدل ثواب قيامها عبادة اكثر من ثلاث وثمانين سنة، وذلك فضل الله بؤتيه من

روى ابو داود عن ابي هريرة رضي الله عنه أن رسول الله 🐲 قال: ‹من قام رمضان إيمانًا واحتسابًا، غَفْر له ما تقدم من ذنبه . (حديث صحيح: صحیح آیی داود للالبانی ۱۲۲۲).

روى البخاري عن أبي هريرة رضي الله عنه أن رسول الله 🛎 قال: ،من قام لملة القدر إيمانًا واحتسابًا غفر له ما تقدم من دنيه . (البخاري ح١٠١٤). ٧- رمضان شهر احاية الدعاء

الدعاء سلوى المحزونين، ونجوى المتقين، ودأب الصالحين، فإذا صدر عن قلب سليم، ونفس صافية، وجوارح خاشعة، وجد إجابة كريمة من رب رحيم.

إن الدعاء هو العباد، ولا يستطيع المسلم أن

يستغنى عن دعاء خالقه سيحانه، فالدعاء دليل اظهار العبودية والخضوع لله تعالى وحده، لذا كان من اشرف العبادات، والله يجيب دعوة عبده إذا دعاه مخلصاً في السراء والضراء، قال تعالى: ﴿ وَإِذَا سَالُكُ عِبَادِي عَنَّى قَائِنًى قَرِيبُ أَجِيبُ دَعُوةَ الدَّاعِ إِذَا دَعَانِ فُلْيَسْتُجِيبُوا لَى وَلْيُؤْمَنُوا بِي لَعَلَّهُمْ يُرْشُدُونَ ﴾

وقال جِل شَانَه: ﴿ أَمُّ مَنْ يُجِيبُ الْمُضْطَرُّ إِذَا دَعَاهُ ويكثنف السوء ويجعلكم خُلفاء الأرض الله مع الله قَلِيلاً مَا تَذَكَّرُونَ ﴾ [النمل ٦٢]، وقال سيحانه: ﴿ وَقَالَ رِبُكُمُ ادْعُونِي أَسْتَجِبُ لَكُمُ إِنَّ الَّذِينَ يِسْتَكْبِرُونَ عَنَّ عبادتي سيدخلون جهتم داخرين ﴾ [غافر: ١٠].

روى البيهقي عن أبي هريرة رضى الله عنه أن رسول الله 🛎 قال: «ثلاث دعوات مستجابات؛ دعوة الصائم، ودعوة المظلوم، ودعوة المسافر .. (صحيح الجامع للالباني ح٣٠٣٠].

اخي الكريم: إذا لم تلجأ إلى الله بالدعاء وأنت صائم في رمضان فمتى تدعوه؟!

٨- رمضان شهر الصدر

إن الصبر لا يظهر في شيء من العبادات كما يظهر بصورة جلية في الصوم، حيث يمنع المسلم نفسه عن الأكل والشرب وسائر الماحات من طلوع الفحر الى غروب الشيمس طوال شهر رمضان، ولهذا كان الصوم نصف الصير، وجزاء الصير الخالص لله تعالى جنة فيها ما لا عين رات، ولا أذن سمعت، ولا خطر على قلب بشر. قال تعالى: ﴿ إِنَّمَا يُوفِّي الصابرون أجرهم بغير حساب ﴿ [الزمر: ١٠]

إن المسلم الذي استطاع أن يصبر عن الطعام والشراب وسائر المباحات ساعات طويلة أثناء الصوم، يستطبع أن يمنع نفسه عن شرب الدخان وغيره من سائر المحرمات باقى العام.

٩- فضل العمرة في رمضان

في الصحيحين عن عبد الله بن عباس رضي الله عنهما أن النبي 🐲 قال: عمرة قي رمضان حجة،. وفي رواية: ﴿إِنْ عَمْرَةُ فِي رَمْضَانَ تَقْضَى حَجَّةً مَعَى ا (البخاري ۱۷۸۲، ومسلم ۱۲۵۲).

فهنينًا لك يا من قدر الله تعالى لك أن تعتمر في , مضان لتنال هذا الأحر العظيم من رب العالمين. ١٠- رمضان شهر الاعتكاف

الاعتكاف: لروم المسجد لطاعة الله تعالى، ومن السنة أن يعتكف المسلم العشر الأواخر من رمضان، ولا شك أن من اعتكف هذه الأيام ابتغاء وجه الله فسوف يدرك فضل ليلة القدر، عن عائشة رضي الله عنها أن النبي 🎂 كان بعثكف العشر الأواخر من رمضان حتى توفاه الله، ثم اعتكف ازواجه من بعده.

(البخاري ح٢٠٣٦).

١١- رمضان شهر تهذيب الأخلاق

يجب على المسلم أن يكون دائمًا حسن الخلق وخاصة في شهر رمضنان قإن حسن الخلق له منزلة عظيمة عند الله وعند الناس. عن أبي هريرة رضي الله عنه أن النبي على قال: «الصيام جنة، فإذا كان يوم صوم أحدكم فلا يرفث ولا يصخب فإن شاتمه أحد أو قاتله فليقل: إني صائم، إني صائم. (البخاري

وروى الترمذي عن أبي الدرداء رضي الله عنه أن رسول الله تق قال: «ما من شيء أثقل في ميزان المؤمن يوم القيامة من خلق حسن، وإن الله ليبغض الفاحش البذيء». (صحيح الترمذي للالباني ١٦٢٨).

وروى الترمذي أيضنا عن على بن أبي طالب رضي الله عنه أن رسول الله عنه قال: «إن في الجنة عُرفًا ترى ظهروها من بطونها، وبطونها من ظهورها». فقام أعرابي فقال: لمن هي يا رسول الله فقال: «لمن أطاب الكلام، وأطعم الطعام، وصلى بالليل والناس نيام». (صحيح الترمذي للآلباني ١٦١٢).

وهذه الخصال كلها تكون في رمضان، فيجتمع فيه للمؤمن الصيام والقيام والصدقة وطيب الكلام، فإنه ينهى فيه الصائم عن اللغو والرفث. (لطائف المعارف لابن رجب ص٣١٧).

١٢- رمضان شهر حفظ القلب والأعضاء عن المحرمات

قال الله تعالى: ﴿ إِنْ السَّمْعِ وَالْبَصْرِ وَالْفُوَادَ كُلُّ أُولِئِكَ كَانَ عَنْهُ مَسْئُولًا ﴾ [الإسراء: ٣٦].

ينبغي للمسلم أن يجعل مجالسه مع إخوانه مملوءة بذكر الله والنفقه في دينه، وخاصة في شهر رمضان المبارك، ويجب عليه أن يتجنب الحسد والغيبة والنميمة والكذب وشهادة الزور والخداع والغش والنظر إلى المحرمات وغيرها من سائر المحرمات ؛ لأن هذه المعاصى تأكل الحسنات كما تأكل النار الحطب.

۱۳ – رمضان شهر الإحسان والجود والصدقات الجود هو سعة العطاء وكثرته، والله تعالى يوصف بالجود، وكان النبي ت جواداً كريماً، يؤثر المحتاجين من الصحابة على نفسه وال بيته، وكان بعطى عطاء من لا يخشى الفقر.

روى البخاري عن ابن عباس قال: كان رسول الله واجود الناس بالخير، وكان أجود ما يكون في رمضان حين يلقاه جبريل، وكان جبريل عليه السلام يلقاه في كل ليلة حتى ينسلخ، يعرض عليه النبي القران، فإذا لقيه جبريل كان أجود بالخير من الريح المرسلة. (ح.١٩٠٢).

قما أجمل أن نقتدي بالنبي في قنبذل من أموالنا للمحتاجين من الفقراء والايتام خاصة في شهر رمضان، قال تعالى: ﴿ مَثُلُ النَّذِينَ يُنْفَقُونَ أَمُّوالَهُمْ في سَبِلِ اللَّه كَمثَل حَبُة أَنْبِتَتْ سَبِع سَنَابِلِ في كُلُّ سَنْبِلِ اللَّه كَمثَل حَبُة أَنْبِتَتْ سَبِع سَنَابِلِ في كُلُّ سَنْبِلِهُ مَا أَنْ حَبُة وَاللَّهُ يُضَاعفُ لَمَنْ يَشَاءُ وَاللَّهُ يُضَاعفُ لَمِنْ يَشَاءُ وَاللَّهُ يُضَاعفُ لَمِنْ يَشَاءُ وَ اللّهُ وَاللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ اللّهُ اللّ

روى مسلم عن أبي هريرة رضي الله عنه أن رسول الله في قال: «ما نقصت صدقة من مال». (٢٥٨٠٠).

إن الصدقات هي سبيل البركة في الأموال والصحة والذرية وزيادة حسنات العبد يوم القيامة. ١٤- رمضان شهر إفطار الصائمين وتاليف قلوب

عا – رمصان شهر إحداد .——ين و يا و يا و يا و يا للسلمان

لا تَـنس آخي الـكـريم أن تـسـاهم في إفـطـار الصائمين بقدر استطاعتك، فإن في ذلك أجرًا عظيمًا.

روى الترمذي عن زيد بن خالد الجهني رضي الله عنه أن النبي تله قال: «من فطر صائمًا كان له مثل أجره، من غير أن ينقص من أجر الصائم شيئًا». (صحيح الترمذي للألبائي ١٤٢).

هذا الثواب الرباني يحصل عليه المسلم الذي يساهم في إفطار الصبائم سواء أكان هذا الصبائم غنيًا أو فقيرًا.

فبادر أخي الكريم بإحياء هذه السنة النبوية المباركة، فإنها سبيل الحسنات وتأليف القلوب بين أفراد المجتمع المسلم.

ه ١- رمضان شهر الانتصارات وعزة المسلمين من بركات شهر رمضان كثرة انتصارات المسلمين على أعدائهم، وقد كان لهذه الانتصارات اثر عظيم على أحداث التاريخ الإسلامي، ففي رمضان كانت غزوة بدر الكبرى، وفتح مكة، ومعركة القادسية التي انتصر فيها المسلمون على الفرس، ومعركة عين جالوت التي انتصر فيها المسلمون على التتار، وقتح عمورية وبلاد الأندلس، وكان تحرير سيناء في

العاشر من رمضان المبارك. وختامًا: آسال الله تعالى بأسمائه الحسنى

وصفاته العلى أن يتقبل منا الصلاة والركاة والصيام والقيام والصدقات وصالح الإعمال.

وأضر دعوانا أن الصمد لله رب العالمين.



# فتاوي الهيام

#### أجاب عنها فضيلة الشيخ/ مصطفى العدوى

#### س: هل يجوز للصائم أن يجامع أهله في ليالي رمضان؟ وما الدليل؟

الجواب: نعم يجوز له ذلك، والدليل على ذلك قوله تعالى: ﴿ أُحِلُ لَكُمْ لَيْلَةَ الصَّيَامِ الرَّفَثُ إِلَى نَسَائِكُمْ هُنُ لِبَاسُ لَكُمْ وَاَنْتُمْ لِبَاسُ لَهُنُ عَلَمَ اللَّهُ أَنْكُمْ كُنْتُمْ تَخْتَانُونَ أَنْفُسَكُمْ فَتَابَ عَلَيْكُمْ وَعَفَا عَنْكُمْ فَالآنَ بِاشْرُوهُنُ وَابْتَغُوا مَا كَتَبَ اللَّهُ لَكُمُّ وَكُلُوا وَاشْرَبُوا حَتَّى بِتَبِينَ لَكُمُ الْخَيْطُ الأَبْيضُ مِنَ الْخَيْطِ الأَسْود مِنْ الْفَجْرِ ﴾ [البقرة: ١٨٧].

#### س: إذا جامع رجل أهله ولم ينزل، هل يلزمهما ما يلزم المجامع والمجامعة؛

الجواب: نعم بلزمهما ما بلزم من جامع أهله فأنزل، فمادامت الحشفة قد غابت في الفرج فقد لزمهما ما لزم المجامع، وهذا قول كثير من أهل العلم، والله تعالى أعلم؟

س: إذا قبل الرجل امراته الصائمة فأمذت (أي خرج منها المذي) أو أمذى هو، فهل على أحد منهما سيء؟

الجواب: إذا قَبِّل الرجل امراته الصائمة فأمذت فليس عليها شيء حيث إنه ليس هناك دليل مُلزمُ بشيء، والله تعالى أعلم.

#### س: هل بجوز للصائمة أن تكتحل؟

الجواب: نعم يجوز للصائمة أن تكتحل إذ ليس هناك ما يمنعها من الاكتحال، وهذا هو رأي جمهور أهل العلم، وقد صبح عن عطاء وإبراهيم والحسن والزهري أنهم قالوا: لا بأس بالكحل للصائم.

هذا ولم يصح في منع الصائمة من الإكتحال حديث، والأصل الجواز ؛ لقول الله تبارك وتعالى: ﴿ قُلْ مَنْ حَرُمُ زِينَةَ اللّهِ الَّتِي أَخْرَج لِعِبَادِهِ وَالطّيّبَاتِ مِنْ الرّزُقِ ﴾ [الأعراف: ٢٢]، وليس الكحل يطعام ولا بشراب حتى تمنع منه الصائمة، والله أعلم.

#### س: رجل كان مسافرًا في رمضان وافطر لسفره، وكانت امراته حائضًا فطهرت فوافق يوم قدومه من سفره يوم طهرها من حيضتها فهل له أن يطاها في نهار اليوم الذي وصل فيه؟

الجواب: نعم يجوز له ذلك، وقد قال بذلك عدد من أهل العلم منهم الإمام مالك رحمه الله، ففي المدونة: قيل: أرأيت إن طهرت أمراة من حيضتها في رمضان في أول النهار وفي آخره أتدع الأكل والشرب في قول مالك بقية نهارها؟ قال: لا ولتأكل ولتشرب وإن قدم زوجها من سفر وهو مفطر فلطاها، وهذا قول مالك.

وقال الشَّافْعي في الأم: وإن قدم مسافر في بعض اليوم وقد كان فيه مفطرًا وكانت امراته حائضًا فطهرت فجامعها لم أرَّ بأسًا.

#### س: هل تصوم المستحاضة ؟

الجواب: نعم للمستحاضة أن تصوم، فدمها لا يمنعها من صلاة ولا صوم بإجماع العلماء كما نقل ذلك عنهم القرطبي.

س: هل يجوز للمراة أن تتناول دواءً يقطع الحيضة في رمضان كي تصوم رمضان كاملاً وتقومه؟



الجواب: اعلم أن هذا لا يستحب للمرأة، وذلك لأن الحيض كتبه الله على بنات أدم، ولم تكن النسوة على عهد رسول الله 🦥 يتكلفن ذلك بل لم نقف على امراة على عهد رسول الله 😅 فعلت ذلك.

#### س: هل بجوز للحائض أن تصوم؟

الجواب: ليس للحائض أن تصوم، وقد قال النبي على في شأن الحائض- كما في صحيح البخاري من حديث أبي سعيد الخدري رضي الله عنه-: «اليس إذا حاضت لم تُصلُ ولم تصمُّ».

وقال عليه الصلاة والسلام أيضًا: «أمَّا نقصان العقل فشبهادة امرأتين تعدل شهادة رجل، فهذا نقصان العقل، وتمكث الليالي ما تُصلي وتفطر في رمضان فهذا نقصان الدين».

وقال ابن قدامة- كما في المغني-: أجمع أهل العلم على أن الحائض والنفساء لا يحل لهما الصوم، وأنهما يفطران ويقضيان، وأنهما إذا صامتاً لم يجزئهما.

س: رجل صائم وآخر مريض لا يستطيع الجماع هل يجب على زوجيهما الاستئذان منهما لصوم التطوع؟

الجواب: ذهب كثير من أهل العلم إلى أنه لا استئذان في مثل هذه الحالة لزوال معنى النهي في حديث: ﴿لا تصوم المرأة وزوجها شاهد إلا بإذنه ، والله أعلم.

س: رحل حامع امراته وهي صائمة هل تفطر؟

الجواب: نعم إذا جامعها وهي صائمة فتفطر، بلا خلاف أعلمه، إلا في حالة واحدة وهي: إذا أكرهها على الجماع، فإنه إنَّا أكرهها على الجماع وألجأها إليه إلجاءً فالأظهر لي- والله أعلم- أنها لا تفطر، والله أعلم.

س: هل يجوز للرجل أن يُفطُّ امراته إذا صامت بغير إذنه صوم التطوع؟ ----

الجواب: نعم يجوز له ذلك (وخاصة إذا كان صومها يضرُّ به)، لأنه حينئذ يطالب باستيفاء حقه، وقد نص على ذلك غير واحد من أهل العلم، رحمهم الله.

س: امرأة كان عليها صيام أيام من رمضان فأخرتها حتى دخل عليها رمضان أخر، فهل عليها

الجواب: عليها أن تصوم تلك الأيام فقط وليس عليها شيء أخر لا إطعام ولا غيره، إذ ليس هناك دليل ملزم بالإطعام ولا بغيره، ولكن يستحب لها المبادرة بقضاء ما عليها من أيام، والله تعالى أعلم.

س: هل يجوز للحامل أو المرضع أن تفطر إذا خافت على نفسها أو على الجنين أو على الولد؟

الجواب: نعم يجوز أن تفطر الحامل أو المرضع إذا خافت على نفسها أو على الجنبن أو الولد ولا تعلم خلافًا بين العلماء في حواز ذلك.

ومن الأدلة على ذلك حديث أنس بن مالك الكعبي القشيري قال: أغارت علينا خيل رسول الله ﷺ فاتيته وهو يتغدى، فقال: «أدن فكل»، قلت: إنى صائم، قال: «أجلس أحدثك عن الصوم- أو الصيام-، إن الله عز وجل وضع عن المسافر شطر الصلاة، وعن المسافر والحامل والمرضع الصوم- أو الصبام-،، والله لقد قالها رسول الله 🐲 كلاهما أو أحدهما فيا لهف نفسي هلا كنت طعمت من طعام رسول الله 🍜 . [أخرجه أحمد يسند حسن].

س: هل يجوز للمراة أن تصوم وزوجها غائب بغير إذنه؟

الجواب: نعم يجوز لها أن تصوم وزوجها غائب بغير إذنه، وذلك لعدم وجود المانع لها من ذلك، وتقدم حديث أبي هريرة رضي الله عنه وفيه: ﴿لا تصوم المرأة وبعلها شاهد الا باذنه ، فالاستئذال هنا في حالة وجود الزوج.

و التووي رحمه الله: وأما صومها النطوع في غيبة الزوج عن بلدها فجائز بلا خلاف لمفهوم الحديث وإزوال معنى النهي، والله تعالى أعلم.

س: هل يجوز للمراة أن تزور زوجها المعتكف في المسجد وتتحدث معه؟

الجواب: نعم يجوز ذلك؛ والدليل على ذلك ما آخرجه البخاري ومسلم من حديث صفية بنت حيي زوج النبي الخبرت أنها جاءت إلى رسول الله المنازورة في اعتكافه في المسجد في العشر الأواخر من رمضان فتحدثت عنده ساعة ثم قامت تنقلب (أي ترجع)، فقام النبي المسجد عند باب أم سلمة، مر رجلان من الأنصار فسلما على رسول الله يقال لهما النبي المسجد عند باب أم سلمة، مر رجلان من الأنصار فسلما على رسول الله وكبر عليهما، فقال النبي الله على الشيطان يبلغ من ابن آدم مبلغ الدم، وإني خشيت أن يقذف في قلوبكما شيئاً».

ففي هذا الحديث جواز خلوة المعتكف بزوجته وزيارتها له وحديثها معه، وكذلك لها أن تأكل معه وتصلح رأسه فلا نعلم مانعًا من ذلك، والله أعلم.

#### س: هل يجب على المراة أن تستاذن زوجها لصوم التطوع؟

الجواب نعم يجب على المرأة أن تستأذن زوجها لصوم التطوع، وذلك لما أخرجه البخاري ومسلم- رحمهما الله- من حديث أبي هريرة رضي الله عنه عن النبي في قال: «لا تصوم المرأة وبعلها شاهد إلا بإذنه».

وقال النووي- رحمه الله-: وقد اتفق العلماء على أن المرأة لا يحل لها صوم التطوع وزوجها حاضر إلا بإذنه لحديث أبي هريرة رضي الله عنه، ونقل الحافظ ابن حجر- رحمه الله- عن الجمهور القول بتحريم الصوم المذكور على المرأة، وقال أيضًا: وفي الحديث أن حق الزوج أكد على المرأة من التطوع بالخير لأن حقه واجب والقيام بالواجب أولى من القيام بالتطوع، والله أعلم.

#### س: هل يجوز للمراة أن تعتكف؛ وما الدليل على ذلك؟

الجواب: نعم يجوز للمرأة أن تعتكف، والدليل على ذلك ما أخرجه البخاري ومسلم من حديث عائشة رضي الله عنها قالت: كان النبي على يعتكف العشير الأواخر من رمضيان حتى توفاه الله تعالى، ثم اعتكف أزواجه من بعده.

#### س: امراة اعتكفت بغير إذن زوجها، فهل لزوجها أن يخرجها من معتكفها؟ ﴿ وَهِي الْمُعَالِينَ الْمُعَالِدُ

الجواب: نعم يجوز لزوجها أن يخرجها من معتكفها إذا اعتكفت بغير إذنه، وذلك في قول أكثر اهل العلم، قال النووي رحمه الله تعالى في اعتكاف المرأة والعبد: لكن لا يجوز اعتكافهما بغير إذن الزوج والسيد فإن اعتكاف بغير إذنهما كان لهما إخراجهما منه بلا خلاف.

#### س: ما حكم اعتكاف من جامع امراته وهو معتكف؟ وما حكم اعتكاف المراة والحالة هذه؟

الجواب: هذا الذي جامع امراته وهو معتكف قد خالف قول الله تعالى: ﴿ وَلاَ تُبَاشِرُوهُنَّ وَأَنْتُمْ عَاكِفُونَ فِي الْمَسَاجِدِ ﴾ [البقرة: ١٨٧]، ونقل غير واحد من أهل العلم الإجماع على بطلان اعتكافه، فقال القرطبي - رحمه الله -: وأجمع أهل العلم على أن من جامع امراته وهو معتكف عامدًا لذلك في فرجها أنه مفسد لاعتكافه.

ونقل القرطبي أيضًا عن أبي عمر (ابن عبد البر) قوله: وأجمعوا على أن المعتكف لا يُقَبِّلُ ولا يباشر، والله تعالى أعلم.

والمرأة فيما نُكر كالرجل أي أن اعتكافها أيضًا قد بطل إذا جامعها زوجها إلا إذا كانت مكرهة فحيننذ لا ببطل اعتكافها، والله تعالى أعلم.



#### من فتاوى دار الإفتاء المصرية إعداد/ فضيلة الشيخ محمد صفوت الشوادفي - رحمہ اللہ -

س: طبيب يخالط المرضى والزملاء والزبائن ويجد غضاضة من رائحة فمه في الصوم، وسأل هل
 هذاك مانع ديني من استعمال فرشة الأسنان مع معجون الأسنان وهو صائم وهل يجوز استعمال
 السواك أم لا؟

الجواب: إن المنصوص عليه شرعًا أن إدخال الماء إلى الغم في المضمضة لا يفسد الصوم ما دام لم يدخل شيء منه إلى جوف الصائم، وكذلك لا يفسده استعمال السواك في نهار رمضان، رطبًا كان السواك بالماء أو جافًا، ومثل السواك في ذلك استعمال فرشة الأسنان سواء استعملها الصائم وحدها أو مع معجون أسنان ما دام لم يبالغ في ذلك إلى درجة يتسرب معها شيء من المعجون إلى جوف الصائم؛ لأن ذلك هو الذي يترتب عليه إفساد الصوم، لا استعمال الفرشة والمعجون مع التحرز وعدم المبالغة في الاستعمال، فإن لم يؤد استعمال الفرشة مع المعجون إلى دخول شيء من المعجون إلى جوف الصائم كان الصوم صحيحًا ولا شيء في الاستعمال، وإن أدى إلى دخول شيء منه إلى الجوف كان مفسدًا للصوم، والله أعلم.

[المفتى: فضيلة الشبيخ: حسن مامون].

س: ما الحكم الشرعي لشاب في الخامسة والعشرين من عمره وليس عنده أي عذر شرعي من مرض
 أو سفر أفطر عدة أيام في شهر رمضان المعظم، فهل عليه كفارة أم لا؟

الجواب: أجمع المسلمون على أن من أنكر ما ثبت فرضيته كالصلاة والصوم، أو حرمته كالقتل والزنا- بنص شرعي قطعي في ثبوته عن الله تعالى وفي دلالته على الحكم وتناقله جميع المسلمين كان خارجًا عن ربقة الإسلام لا تجري عليه أحكامه ولا يعتبر من أهله. قال ابن تيمية في مختصر فتاويه: ومن جحد وجوب بعض الواجبات الظاهرة المتواترة كالصلاة، أو جحد تحريم المحرمات الظاهرة المتواترة كالفواحش والظلم والخمر والزنا والربا أو جحد حل بعض المباحات المتواترة كالخبز واللحم والنكاح فهو كافر، لما كان ذلك، فالشاب الذي أفطر في نهار رمضان عمدًا من غير عنر شرعي، إذا كان جاحدًا لفريضة الصوم منكرًا لها كان مرتدًا عن الإسلام، أما إذا أفطر في شهر رمضان عمدًا دون عذر شرعي معتقدًا عدم جواز ذلك، كان مسلمًا عاصيًا فاسقًا يستحق العقاب شرعاً، ولا يخرج بذلك عن ربقة الإسلام، ويجب عليه قضاء ما فاته من الصوم باتفاق فقهاء المذاهب، وليس عليه يخرج بذلك عن ربقة الإسام أحمد بن حنبل، وقول للإمام الشافعي، ويقضي فقه الإمام أحمد بن حنبل، وقول للإمام الشافعي، ويقضي فقه الإمام الما في فقه الإمام الشافعي بوجوب الكفارة عليه إذا ابتلع ما يتغذى به من طعام أو حنيفة ومالك، وقول في فقه الإمام الشافعي بوجوب الكفارة عليه إذا ابتلع ما يتغذى به من طعام أو دواء أو شراب، وهذا القول ما نميل إلى الإفتاء به.

وكفارة الفطر عمداً في صوم شهر رمضان هي كفارة الظهار المبيئة في قوله تعالى: ﴿ وَالَّذِينَ يُظَاهِرُونَ مِنْ نَسَائِهِمْ ثُمَّ يَعُودُونَ لَمَا قَالُوا فَتَحْرِيرُ رَقَبَة مِنْ قَبْلِ أَنْ يَتَمَاسًا ذَلَكُمْ تُوعَظُونَ بِهِ وَاللّهُ بِمَا تَعْمَلُونَ خَبِيرٌ (٣) فَمَنْ لَمْ يَسِتَطِعْ فَإِطْعَامُ شَهْرِيْنِ مُتَقَابِعَيْنِ مِنْ قَبْلِ أَنْ يَتَمَاسُا فَمَنْ لَمْ يَسِتَطِعْ فَإِطْعَامُ سَتَّينَ مِنْ قَبْلِ أَنْ يَتَمَاسُا فَمَنْ لَمْ يَسِتَطِعْ فَإِطْعَامُ سَتَّينَ مِنْ قَبْلِ أَنْ يَتَمَاسُا فَمَنْ لَمْ يَسِتَطِعْ فَإِطْعَامُ سَتَّينَ مَسْكِينًا ذَلِكَ لَتُومُنُوا بِاللّه وَرَسُولِه وتَلْكَ حُدُودُ اللّه وَللْكَافِرِينَ عَذَابُ اللّهِ ﴿ المُجَاذِلَةُ: ٣، ٤].

نسأل الله لنا وللمسئول عنه قبول توبتنا وهدايتنا إلى العمل باحكام الدين، والله سبحانه وتعالى أعلم. [الفني: فضيلة الشيخ: جاد الحق على جاد الحق]،



#### و إن لله وإنا إليه راجعون و

#### تحتسب جماعة أنصار السنة المحمدية مجموعة من رجالها:

- ا- توفى الشيخ محمود عبد العزيز سيد يوم ١٢/٨/٢٠٠٨ عن عمر يناهز ٨٦ عامًا، وكان رحمه الله
   بعمل بمجلة التوحيد ملازمًا للشيخ محمد حامد الفقى، رحمه الله.
- ٢- كما توفي يوم الجمعة الموافق ١٤ شعبان الشيخ دسوقي أبو دنقش، احد مؤسسي فرع منشية الكباري.
- الأحد مؤسسي
   الأحد مؤسسي
   النصار السنة بكفر يوسف.
- كما فقدت الجماعة يوم الجمعة الموافق ٢١ شعبان الآخ السيد عليوه بحيري، رئيس فرع ميت
   ر.

واسرة تحرير مجلة التوحيد تسال الله العلي العظيم لهم الرحمة والمغفرة

#### ده بشری سارة ده

تم افتتاح معهد إعداد الدعاة النموذجي لجمعية أنصار السنة المحمدية - فرع قنا - وعلى مز يرغب التقدم الاتصال ب: ١١٠٠٠٨٧٧١٠

العنوان: قنا شارع ٢٦ يوليو أمام نادي الشرطة. والله الموفق.

### جماعة أنصار السنة المحمدية (فرع الجيزة)

### دعوت للصدقة الجارية

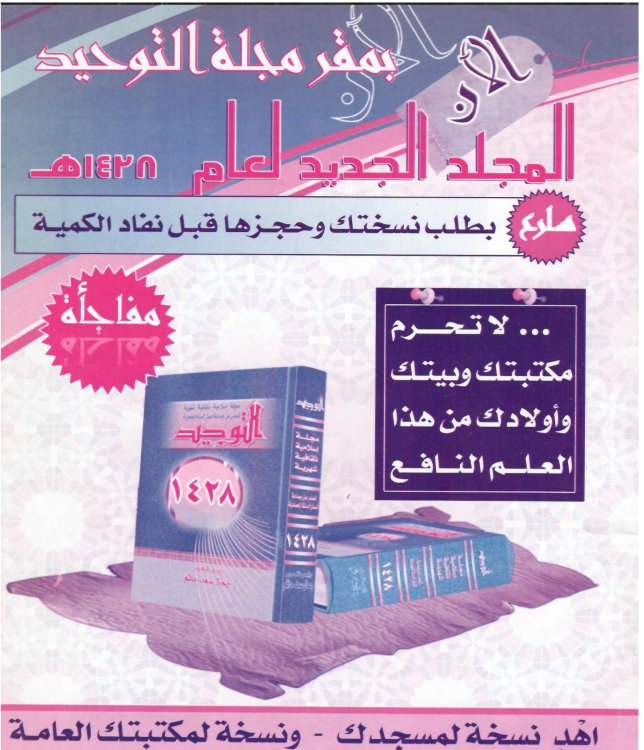
بعد افتتاح مركز الغسيل الكلوي

- دعوة للمشاركة في شراء الأدوية والمستلزمات الطبية.
  - ندعوكم للمشاركة في زيادة وحدات الغسيل
     الكلوي.
    - سارع بالشاركة في إنقاذ مريض ينتظر
       الاساحاءة.





للتبرع النقدي أو العيني بعقر الجمعية أو بحساب رقم ١/ ٤ ١/ بنك مصر - فرع أم المصريين عقر الجمعية اشارع صلاح سالم بجوار بنك ناصر الاجتماعي بالجيزة ٢٦٥ ١٦٧ ٢٦٧ تليفون وفاكس ا ١٠١٧٧٤ Lipload by: Yaltawhedmag.com ١٠١٧٠٠



اهُدِ نسخة لمسجدك - ونسخة لمكتبتك العامة - علم نافع وصدقة جارية لا تُفوِّت الفرصة كرتونة المجلدات أُضيف إليها ذخر جديد

كربونه المجلدات اصيف إليها دخر جديد فأصبحت ٣٦مجلدًا - أقبسل على الخيسر

Upload by: altawhedmag.com



Upload by: altawhedmag.com